# नागरीप्रचारिगा पत्रिका

श्रयति

#### माचीन शोधसंबंधी चैमासिक पत्रिका

[ नवीन संस्करण ]

भाग १५ — संवत् १६६१



संपादक

**प्रयामसुंदरदास** 

--::::---

काशी-नागरीप्रचारिखी सभा द्वारा प्रकाशित

Printed by A. Bose, at the Indian Press, Ltd., Benares-Branch.

## लेख-सृची

| विषयं पू                                                           | ं सं०       |
|--------------------------------------------------------------------|-------------|
| १—हिंदी काव्य में निर्गुण संप्रदाय [ लेखकडाक्टर                    |             |
| पीताबरदत्त बड़थ्वाल, एम० ए०, पलू-एल० बी०,                          |             |
| डी बिट् , काशी ]                                                   | 8           |
| २-प्राचीन भारत में कियाँ [ लेखक-कुमारी रामप्यारी                   |             |
| शास्त्री, बी० ए०, कोटा ]                                           | १२स         |
| ३नालंदा महाविहार के संस्थापक [लेखकश्रो वासु-                       |             |
| देव डपाष्याय, एम० ए०, काशी]                                        | <b>१</b> 8€ |
| ४—इतिहास-प्रसिद्ध दुर्ग रखयंभार का संचिप्त वर्धन                   |             |
| [ लेखक श्री पृथ्वीराज चैाहान, बूँदी ]                              | १५७         |
| ्र्य—विविध विषय                                                    | १६स         |
| ६—गोरा बादल की बात [ लेखक—श्री मायाशंकर                            |             |
| याज्ञिक, बी० ए०, भ्रलीगढ़ ]                                        | १८६         |
| ७—पद्माकर के काव्य की कुछ विशेषताएँ [ लेखक—श्री                    |             |
| ग्रखारी गंगाप्रसाद सिंह, काशी ]                                    | १स्प        |
| प्रमायूँ के विरुद्ध षड्यंत्र [ लेखक—श्री रामशंकर                   |             |
| भ्रवस्थी, बी० ए०, प्रयाग ]                                         | २३€         |
| <ul><li>चेतवन [ लेखक—श्री राहुल सांकृत्यायन, ग्यांत्सी ]</li></ul> | २५७         |
| १०—डिंड्या प्राम-साहित्य में राम-चरित्र [लेखक—श्री                 |             |
| देवेंद्र सत्यार्थी ]                                               | ३१७         |
| ११—चिद्वांकित मुद्राएँ (Punch-marked coins)                        |             |
| [लेखक—रायबद्दादुर पंड्या बैजनाय, काशी]                             | ३३१         |
| १२—विविध विषय                                                      | ३४७         |

| विषय                                          | पृ० सं० |
|-----------------------------------------------|---------|
| १३—खड़ी बेाली के संख्यावाचक शब्देां की उत्प   | ात्ति   |
| [ लेखक—श्री शिवसद्दाय त्रिवेदी, एम० ए०, कार्श | तै] ३६७ |
| १४—विविध विषयं                                | ४३१     |
| १५—कबीर का जीवन-वृत्त [ लेखक—डाक्टर पीतांबर   | दक्त    |
| बड़थ्वाल, काशी ]                              |         |
| १६-भारतवर्षे की सामाजिक स्थिति [ लेखक-शी भ    | नग-     |
| वतशरण डपाध्याय, लखनऊ ]                        | ४५१     |
| १७ - भारतीय कला में गंगा श्रीर यमुना [ लेखक - | -श्री   |
| वासदेव उपाध्याय एम० ए० काशी ो                 | عدد     |

# नागरीप्रचारिगा पत्रिका

## पंद्रहवाँ भाग

### (१) हिंदी काव्य में निर्गुण संप्रदाय

[ खेलक—डाक्टर पीतांबरदत्त बहुध्वाख, एम॰ ए॰, एल्-एल॰ घी॰, डी॰ लिट्॰, काशी ]

पहला अध्याय

### परिस्थितियों का प्रसाद

इस चिणिक जीवन के परवर्ती अनंत अमर जीवन के खिये
आकुलता भारत की अंतरात्मा का सार है। परलोक की साधना
में ही वह इहलोक की सार्थकता मानती है।
र. मामुख
आत्मा और परमात्मा की ऐक्य-साधना का
निर्देश करनेवाली मधुर वाणो का भारतीयों की भावना, रुचि और
आकौचा के ऊपर सर्वदा से वर्णनातीत अधिकार रहा है। भारतीय
जीवन में संचार करनेवाली आध्यात्मिक प्रवृत्ति की इस धारा के
खद्गम अत्यंत प्राचीनता के कुहरे में छिपे हुए हैं। युग-युगीतर को
पार करती हुई यह धारा अवाध रूप से बहती चली आ रही है।
प्रवाह-भूमि के अनुरूप कभी सिमटती, कभी फैलती, कमी बालुका

में विलीन होती धौर फिर प्रकट होती हुई वह अनेक रूप अवश्य धारण करती आई है परंतु उसका प्रवाह कभी वंद नहीं हुआ। पंद्रहवीं शताब्दी में इस घारा ने जो रूप धारण किया वह किसी उपयुक्त नाम के श्रभाव में 'निर्गुण संत संप्रदाय' कहलाता है। इसी संप्रदाय के स्वरूप का उद्घाटन इस निबंध का विषय है। इस संप्र-दाय के प्रवर्तकों ने भ्रपने सर्वजनोपयोगी उपदेशों के लिये जनभाषा हिंदी को ही अपनाया था। इसिल्ये उसका प्रतिरूप हिंदी के काव्य-साहित्य में सुरचित है। सामाजिक, धार्मिक, राजनीतिक भादि अनेक कारणों ने मिलकर इस श्रादोलन की रूप की वह नवीनता ध्रीर भाव की वह गहनता प्रदान की जो इसकी विशेषता है। मुसलमानें की भारत-विजय के बाद भारत की राजनीतिक ग्रवस्था ने, जिसमें देा ग्रत्यंत विरोधी संस्कृतियों का व्यापक संघर्ष ग्रारंभ हुद्या, इस ग्रादेालन के प्रसार के लिये उपयुक्त भूमिका प्रस्तृत की। संत-संप्रदाय की विचार-धारा को भ्रच्छी तरह सम-भाने के लिये यह त्र्यावश्यक है कि हम पहले उन विशेष परि-स्थितियों से परिचित हो जायेँ, जिनमें उसका जन्म हुन्रा। स्रतएव पहले उन्हीं परिस्थितियों का उल्लेख किया जाता है।

यद्यपि क्रान ऐलान करती है कि "धर्म में बल का प्रयोग नहीं होना चाहिए। विश्वास लाने के लिये कोई मजबूर नहीं किया जा सकता। विश्वास केवल परमात्मा की प्रेरणा से हो सकता है।", फिर भी•इस्लाम के प्रसार में तलवार ही का अधिक हाथ रहा है। धरबी ने, धीर उनके बाद इस्लाम धर्म में प्रवेश करनेवाली ध्रन्य जातियों ने, देश-देशांतरों में विनाश का प्रकांड तांडव उपस्थित कर दिया। चीन से स्पेन तक की भूमि पर उन्होंने खुदा का कहर

<sup>. (</sup>१) सेळ; ''भळ कुरान'', प्र० ४०३।

ढा दिया। जहाँ जहाँ वे गए देश वीरान, घर उजाड़, श्रीर जनसमुदाय काल के कवल हो गए। भारत की सस्य-श्यामला भृमि,
विश्वविश्रुत लदमी धीर जनाकीर्थ देश ने बहुत शीघ मुसखमानी को
धान्नष्ट कर लिया। यहाँ उन्हें धर्म-प्रसार श्रीर राज्य-विस्तार दोनी
की संभावना दिखाई दी। निरपेचता, तत्त्वज्ञान धीर विभव की इस
भृमि की भी धर्मीध-विश्वासियों के लोभ-प्रेरित विनाशकारी हाथों ने
वही दशा करने का श्रायोजन किया जो उनसे श्राकात धीर देशों की हुई
थी। नर-नारी, बाल-वृद्ध, विद्या-भवन-पुरक्षकालय, देवालय श्रीर
कलाकृतियाँ कोई भी इतनी पवित्र न समभो गई कि नाश के गहुर
में जाने से बच सकतीं। यद्यपि हिंदुश्री ने श्रासानी से पराजय स्वीकार
न की श्रीर वे ग्रंत तक पद पद पर दृद्धा से विरोध करते रहे तथापि
उनकी निश्चल निर्यता, धर्मयुद्ध की भावना, पराजित शत्रु के प्रति
चमाशोल उदारता तथा धनेक ग्रंधविश्वासों ने मिलकर उनकी पराजय
का कारण उपस्थित कर दिया; धीर उन्हें काल की विपरीतता के
श्रागे सिर भुकाना पड़ा।

महमूद गजनवी के बारह और मुहम्मद गोरी के दो-तीन आक-मण प्रसिद्ध ही हैं। गजनवी के साथ अल-बेरूनी नामक एक प्रसिद्ध इतिहासकार आया था। उसने अपने आश्रयदाता के संबंध में लिखा है कि उसने देश के वैभव को पूरी तरह से मटियामेट कर दिया और अचरज के वे कारनामे किए जिनसे हिंदू धूल के चारों और फैले हुए कण मात्र अथवा लोगों के मुँह पर की पुराने जमाने की एक कहानी मात्र रह गए।

वास्तविक युद्ध में ते। घ्यसंख्य वीरी की मृत्यु होती ही थी, उनके अतिरिक्त भी प्रायः प्रत्येक नृशंस विजेता हजारी-लाखी व्यक्तियी की हत्या कर डालता था धीर हजारी की गुलाम बना लेता था।

<sup>(</sup>१) ई खरीप्रसाद की 'मेडीवल इंडिया', ए० ६२ में दिपा हुम्रा भ्रवतरण'

खनकी लूट-पाट का ते। अनुमान ही नहीं लगाया जा सकता। सरस्वती धीर संस्कृति के केंद्र भी अलूते न छोड़े गए। जब वि० सं० १२५४ (सन् ११८७ ई०) में मुहम्मद-विन-बख्त्यार ने विहार की राजधानी पर अधिकार किया तब उसने वहाँ के बृहद् बौद्ध विहार को ध्वंस कर दिया; वहाँ के जिस निवासी को पकड़ पाया, तलवार के घाट उतार दिया और 'रल्लावली' नामक पुस्तक-भवन अग्निशिखाओं को समर्पित कर दिया। केवल बख्त्यार ही की यह विनाश-कारी प्रवृत्ति रही हो, सो बात नहीं। अल-बेरूनी सदश प्राचीन इतिहास-लेखक भी इस बात का साह्य देता है कि हिंदू विद्या और कलाएँ देश के उन भागों से जिन पर मुसलमाने। का अधिकार हो गया था, भागकर उन भागों में चली गई थीं जहाँ उनका हाथ अभी नहीं पहुँच पाया था?।

जब तक मुसलमान विजेता लूट-पाट करके ही लीट जाते रहे, तभी तक यह बात न रही, जब मुसलमानों की देश में बस जाने की बुद्धिमत्ता का अनुभव होने लगा और वे बाकायदा राज्यों की स्थापना करने लगे तब भी देश की संतान को अधिक से अधिक चूसने की नीति का त्याग नहीं किया गया। जहाँ तक हो सकता था, राज्य की श्रीर से उनकी जीवन-यात्रा कंटकाकी थें बना दी जाती थी। उनके प्राय नहीं लिए जाते थे, यही उनके ऊपर बड़ी भारी कृपा समभकी जाती थी। उनको जीवित रहने का भी कोई अधिकार नहीं था। मुसलमान शासक उनका जीवित रहना केवल इसलिये सहन कर लेते थे कि उनको मार डालने से राज्य कर में कभी पड़ जाती थीर राजकी व खाली पड़ा रह जाता। अपने प्रायों का भी उनहें एक

<sup>(</sup>१) रेवरीं-संपादित 'तबकाते नासिरी', भाग १, पृ० ४४२; ईप्वरी॰ प्रसाद-'मेडीवल इंडिया', पृ० १२७।

<sup>(</sup>२) देखे। पादटिप्पणी १, पृष्ठ ३।

कर देना पढ़ता था जो 'जिज़िया' कहलाता था। सुलतान अला-उद्दीन के दरबार में रहनेवाले काज़ी सुगासुद्दीन सरीखे धर्मनिष्ठ व्यक्ति को भी यह व्यवस्था स्वाभाविक और उचित जैंचती थी। हिंदुओं से वसूल किए जानेवाले कर कम न थे। अलाउद्दीन के राजत्वकाल में उन्हें अपने पसीने की कमाई का आधा राज-कोष में दे देना पड़ता था। ऐसी स्थिति में उनके पास इतना भी न बच रहता था कि बे किसी तरह अपने कप्टमय जीवन के दिन काट सकते। बरणी के अनुसार, हिंदुओं में से जो धनाट्य समक्ते जोते थे, वे भी घेड़े पर सवारी न कर सकते थे, दिथयार न रख सकते थे, सुंदर वख न पहन सकते थे, यहाँ तक कि पान भी न खा सकते थे। उनकी पित्रयों को भी मुसलमानों के यहाँ मजदूरी करनी पड़तो थीर।

हिंदुश्रों के लिये धार्मिक स्वतंत्रता का तो प्रश्न ही नहीं उठ सकता था। उनके धर्म के लिये प्रत्यच्च रूप से घृणा प्रदर्शित की जाती थी। देवालयों को गिराना, देवमूर्तियों के। ते इना श्रीर उनको अनुचित स्थानों में चुनवाना प्राय: प्रत्येक मुस्लिम विजेता श्रीर शासक के लिये शैक का काम होता था। फ़ीरोज़शाह ने (रा०-१३५७, म०-१३८८) इसलिये एक बाह्यण को जीता जला दिया था कि उसने खुले स्थाम हिंदू विधि के श्रनुसार पूजा की थी३। फ़िरिश्ता ने कैथन के रहनेवाले बुड्दन नाम के एक बाह्यण का उल्लेख किया है जिसकी सिकंदर लोदी के सामने इसलिये हत्या कर डाली गई थी कि उसने जन-समुदाय में इस बात की घेषणा

<sup>(</sup>१) बरर्या--''तारील फ़ीरोज़शाही''; "बिब्लोधिका इंडिका'', पृ० २६०१; ईलियट, पृ० १८४; ईप्वरीप्रसाद--'मेडीवल इंडिया', पृ०२०८

<sup>(</sup>२) ''तारीख़े फ़ीरोज़शाही'', ए॰ २८८; ई॰ प्र॰--''मेडीवळ इंडिया'', ए॰ १८२-८३; ''बिब्लोयिका इंडिका'', ४७४।

<sup>(</sup>३) स्मिथ ''स्टूडेंट्स हिस्टरी श्रॉफ् इंडिया'', ए० १२६।

की थी कि हिंदू धर्म भी उतना ही महान् है जितना पैगंबर मुहम्मह का धर्म। कहते हैं कि यह दंड उसे उलमाओं की एक समिति के निर्धाय के अनुसार मिला था। उलमाओं ने उसे मृत्यु और इस्लाम इन दोनों में से एक की चुनने की कहा था। बुड्डन ने आत्मा के हनन की अपेचा शरीर के हनन की श्रेयस्कर समभा, और वह मरकर इतिहास के पृष्ठों में अमर हो गयां।

इस प्रकार पठानी सल्तनत के समय तक आदरास्पद राष्ट्रजन (सिटिज़न) के समस्त अधिकारों से हिंदू जनता सर्वथा वंचित थी। उसका निराशामय जीवन विपत्ति की एक लंबी गाथा मात्र रह गया था। कोई ऐसी पार्थिव वस्तु उसके पास न रह गई थी जो उसके अनुभव की कटुता में मिठास का जरा भी सम्मिश्रण कर सकता। उसके लिये भविष्य सर्वथा श्रंधकारमय हो गया था। श्रंधकार की उस प्रगाइता में प्रकाश की जीण से जीण रेखा भी न दिखलाई पड़ती थी।

कितु हिंदू-धर्म को केवल मुसलमानों के ही नहीं, स्वयं हिंदु और के अत्याचार से भी बचाना आवश्यक था। अपने ऊपर अपना ही यह अत्याचार हिंदू-मुस्लिम-संघर्ष से प्रकाश में आया। हिंदुत्व ने इस बात का प्रयत्न किया है कि सामाजिक हे। अथवा राजनीतिक, कोई भी धर्म व्यक्तिगत छीनाभपटों का विषय होकर सामाजिक शांति में बाधक न बने। इस दृष्टि से दसमें मनुष्य मनुष्य के कार्यों की मर्यादा पहले ही से प्रतिष्ठित कर दी गई है। यही वर्ग-व्यवस्था है, जिसमें गुगानुसार कमों का विभाग किया गया है। इसमें संदेह नहीं कि मनुष्य के गुगा बहुधा परिस्थितियों के ही परिगाम होते हैं। असएव धीरे धारे वर्ग का जन्म से ही माना जाना स्वाभाविक था, क्योंकि परि-

<sup>(</sup>१) ईप्वरीप्रसाद—''मेडीवल इंडिया'', पृ० ४८१-८२।

स्थितियां जन्म से ही प्रभाव डालना झारंभ कर देती हैं। परंतु इसका यह प्रभिप्राय नहीं कि जन्म से पड़नेवाला प्रभाव माता-पिता के गुर्गों का ही होगा प्रथवा यह कि जन्म से पड़नेवाले प्रभाव ग्रन्थ प्रबलतर प्रभावीं के भ्रागे मिट नहीं सकते। परंतु धीरे धीरे भारतीय इस बात को भूल गए कि कभी कभी नियमी का ठोक ठीक पालन उनको तोड़कर ही किया जा सकता है। नियमों के भी भ्रपवाद होते हैं, यह उनके ध्यान में न रहा । इसका परिग्राम यह हुन्रा कि हिंदुत्व के धार्मिक नियमी का वास्तविक अभिप्राय दृष्टि से श्रोभल हो गया भीर समस्त हिंदू जाति केवल शब्दें। की श्रनुगामिनी बन गई। जो नियम समाज में शांति, मर्थादा धीर व्यवस्था रखने के लिये बनाए गए थे, वे इस प्रकार समाज में वैषम्य धीर क्रूरता के विधायक बन गए। जीवन के कार्य-क्रम के चुनाव में व्यक्तिगत प्रवृक्ति का प्रश्न ही न रहा। जिस वर्षी में व्यक्ति-विशेष ने जन्म पा लिया उस वर्षा क निश्चित कार्य-क्रम को छोड़कर ध्रीर सब मार्ग उसके लिये सर्वदा के लिये बंद हो गए। उद्यम का विभाजन तथा कार्य-व्यापार में कै।शल-प्राप्ति का उपाय न रहकर वर्षा-विभाग सामाजिक विभेद **हो गया** जिसमें कोई उच्च धीर कोई नीच समका जाने लगा। शुद्र, जो नीचतम वर्ण में थे, सभ्य-समाज के सब ग्रधिकारों से वंचित रह वेद श्रीर धर्मशास्त्रों के श्रध्ययन का उन्हें श्रधिकार न था। उनमें से भी ग्रंत्यजों के लिये ता देव-दर्शन के लिये मंदिर-प्रवेश भी निषद्ध था। उनका स्पर्श तक अपवित्र समभा जाता था।

शवाब्दियों तक इस दशा में रहने के कारण श्हों के लिये यह सामान्य ग्रीर स्वाभाविक सी बात हो गई थी। इसका भनौचित्य उन्हें एकाएक खटकता न था। परंतु मुसलमानों के संसर्भ ने उन्हें जागरित कर दिया ग्रीर उन्हें भपनी स्थिति की वास्तविकता का परिज्ञान हो गया। मुसलमान मुसलमान में कोई भेद-भाव न था। उनमें न कोई नीच था, न ऊँच। मुसलमान होने पर छोटे से छोटा ज्यक्ति अपने आपको सामाजिक दृष्टि में किसी भी दूसरे मुसलमान के बराबर समभ सकता था। अहले-इस्लाम होने के कारण वे सब बराबर थे। पर हिंदू धर्म में यह संभव न था।

इस प्रकार के घृणाव्यंजक विभेदों की हिंदू समाज में रहने देना क्या उचित है ? प्रत्येक विचारशील व्यक्ति के आगे सारी परिस्थिति इस महान् प्रश्न के रूप में उठ खड़ी हुई। शृद्रों के लिये ते। यही एकमात्र समस्या थी जिसकी श्रीर उच्च वर्ण के लीग गहरे प्रहारों के द्वारा रह रहकर उनका ध्यान आकृष्ट किया करते थे। सतारा के संत नामदेव की लीगों ने किस प्रकार, यह मालूम होने पर कि वह जात का छोपी है, एक बार मंदिर से निकाल बाहर किया था, इस बात का उल्लेख स्वयं नामदेव ने अपने एक पद में किया है?।

राजनीतिक उत्पातों के कारण जो अव्यवस्था श्रीर हाहाकार उत्तर भारत में मचा हुआ था, उससे अभी दिचिण बचा था।

राजनीतिक दृष्टि से वहाँ कुछ शांति का साम्राज्य था श्रीर धार्मिक जीवन नवीन जागित पाकर अत्यंत कर्मण्य हो उठा था। बुद्ध के निरीश्वरवादी सिद्धांतों ने जन-समाज के हृदय में जो शून्यता स्थापित कर दी थी उसकी पूर्ति शंकराचार्य का अद्वेतवाद भी न कर सका था। अत्यव लोगों की रुचि फिर से प्राचीन ऐकांतिक धर्म की श्रोर मुड़ रही थी जिसका प्रवर्तन संभवत: बदरिकाश्रम में हुआ था। उपास्य देव को ऐकांतिक श्रेम का श्रालंबन बनानेवाले इस नारायणी धर्म में जनता ने अपने

<sup>(</sup>१) हँसत खेलत तेरे देहुरे श्राया । भक्ति करत नामा पकरि उठाया । हीनदी जाति मेरी जाद भराया । छीपेके जनमि काहे की श्राया ॥ —श्रादि-ग्रंथ, पू० ६२६

हृदय का आकर्षण पाया। गोपाल कृषण धीर वासुदेव कृष्ण ने मिलकर इसमें एक ऐसे स्वरूप को जनता के सामने रखा था जिसमें प्रेम-प्रविणता श्रीर नीति निपुणता की एक ही व्यक्ति में वह अनुपम संसुष्टि हो गई जिसकी श्रीर दृष्टिपात करते ही जन-समुदाय के हृदय में प्रेम श्रीर विश्वास एक साथ जागरित हो गया। कृष्ण ने जनता को हृदय को कोमल तंतुओं का ही स्पर्शनहीं किया था, उनके हृदय में अपनी सुरचता की दृढ़ भावना भी बद्धमूल कर दी थी। कृष्ण के प्रेम में जनता ने भर्जुन के समान ही भपने आपको सुरचित समभा। ईसा के चार सै। वर्ष पहले चंद्रगुप्त मै।र्य की सभा में रहनेवाले यवन राजदूत मेगास्थनीज़ ने जिस 'हिरैक्लीज़' हरि = कृष्ण ) को 'उन शौरसेनियों का उपास्य देव बतलाया जिनके देश में मथुरा नगरी भ्रवस्थित है भ्रीर यमुना प्रवाहित होती हैं', वह ऋष्ण ही था। पांचरात्री के द्वारा गृहीत होने को कारण यह ऐकांतिक धर्म पांचरात्र श्रीर सात्वते। के कारण सात्त्वत धर्म कहलाया । नारायण के साथ एकरूप होकर, कृष्ण विष्णु के अवतार माने जाने लगे ये इसलिये वह वै गाव धर्म कह-लाया। इनके भगवान या भगवत् कहलाने से इस धर्म की भागवत संज्ञा भी हुई। ईसा से १४० वर्ष पूर्व तस्त्रशिला के यवन राजा एंटिग्राल्काइडस का राजदूत, डिग्रेशस का पुत्र हेलिग्रोडोरस जो विदिशा के राजा काशिपुत्र भागभद्र की सभा में रहता था, भागवत था। उसने 'देवदेव वासुदेव' का गरुड्ध्वज-स्तंभ बनवाया था जिस पर उसने अपने आपको स्पष्टतया भागवत लिखा था। गुप्त-राजकुल, जिसका समय चैाथी से धाठवों शताब्दी तक है, वैष्णव था। गुप्त राजा अपने आपको परम-भागवत कहा करते थे। उनके

<sup>(</sup>१) देवदेवस वासुदेवस गरुड्ध्वजे श्रयं कारिते इश्र हेलिश्रोदोरेण भागवतेन

सिक्के तथा बिहार, मथुरा धौर भिटारी के उनके शिलालेख इस बात के साची हैं ।

चेल मंडल (कारे। मंडल) तट पर बेंगी के पल्लवे! के शिलाले खें से पता चलता है कि चै। थी-पाँचवीं शताब्दी के पल्लव राजाओं में भी भागवत धर्म का सम्मान था? । गुजरात के वलिभयों के संबंध में भी यही बात कही जा सकती है। उनके छठी शताब्दी के शिलालेख से यह बात स्पष्ट है। सातवीं शताब्दी में बाण्य मट्ट ने भपने हर्षचिति में पांचरात्र थ्रीर भागवत दें। ने का उल्लेख किया है!

शंकर-दिग्विजय के अनुसार शंकर की पीचरात्र श्रीर भागवत दोनों से शास्त्रार्थ करना पड़ा था। शंकर का समय कोई सातवीं शताब्दी मानते हैं धीर कोई नवीं।

दिच्या भारत में यह नाराययीय भागवत धर्म कब प्रचारित हुआ, इसका कोई स्पष्ट अनुमान नहीं किया जा सकता। हाँ, इतना कहा जा सकता है कि अत्यंत प्राचीन काल में ही वह वहाँ पहुँच गया था; धीर दसवीं शताब्दी में यद्यपि शैव धर्म के प्रमुख स्थान को वह नहीं छोन सका था, फिर भी बद्धमूल तो अवश्य हैं। गया था। तामिलभूमि के ध्याव्वार संती को हम इस शताब्दी से पहले ही पूर्य वैध्याव पाते हैं। वैध्याव धर्म का अनुगमन वे केवल शब्दी द्वारा ही नहीं करते थे प्रत्युत वह उनके समस्त जीवन में

दियसपुत्रेण तखसिलाकेन योनदूतेन धागतेन महाराजस धंतिततस उपता सकास रजो कासिपुत्रस भागभद्रस धातारस ।

<sup>(</sup>१) कनिंधम--- 'श्राकेंलांजिकत सर्वे', भाग १, ब्लेट १७ श्रीर ३०।

<sup>ं (</sup>२) 'इंडियन ऍटिक्वेरी', भाग ४, पृ० ४१ श्रीर १७६।

व्याप्त था। इन ध्राळवार संतों ने सीधी-साही तामिल भाषा की किताधी में ध्रपने हृदय के स्वाभाविक उद्गारी की प्रकट किया है। ध्रंतिम प्रसिद्ध आळवार शट्गोप अथवा नम्माळवार था जिसके शिष्य नाथमुनि ने आळवारों की चार हजार कविताओं का एक शृहत् संप्रह प्रस्तुत किया था। इस संप्रह का तामिल में वेद-तुल्य धादर है।

न।यमुनि से श्राळवारी की शास्त्रा समाप्त हो जाती है श्रीर प्रसिद्ध भ्राचार्यों की शाखा धारंभ होती है । भ्राळवार प्राय: नीची जातियों के होते थे परंतु ये वैष्णव श्राचार्यगण उन्न ब्राह्मण कुल के थे। नाथमुनि (वि० सं० १०४२-१०८७; सन् स्८५-१०३०ई०) परम ऋष्णभक्त थे। ऋष्ण के जन्म-संबंधी समस्त स्थानी के चन्होंने दर्शन किए थे। मथुरा वृंदावन द्वारका भ्रादि स्थानी की यात्रा करके जब वे लीटे ते। अपने नवजात पात्र का उन्होंने यमुना-तट-विहारी की यादगार में यामुन नाम रखा। यामुना-चार्य अपने पितामह से भी बड़ा पंडित हुआ। वह चेालराज का पुरोहित था। राजा ने एक बार सौप्रदायिक शास्त्रार्थ में म्रपना राज्य ही दाँव पर रख दिया था। उस म्रवसर पर विजय प्राप्त कर यामुन ने श्रपने स्वामी की धान रखी थी। पितामह को मरने पर यामुन संन्यासी है। गया धीर बड़े उत्साह से वैष्णाव धर्म का प्रचार करने लगा। परंतु वैष्णव धर्म को व्यवस्थित करने में इन दोनों से अधिक सफलता रामानुज को हुई जे। बाद को नामानुसार लद्मण ध्रीर शेषनाग के अवतार माने जाने लगे। रामानुज भी दूसरी शाखा से नाथमुनि के प्रपात्र थे। उनकी शिचा- इंचा शांकर श्रद्धैत के ग्राचार्य यादवप्रकाश के यहाँ हुई थी। भ्रद्वेतवाद उनके मनानुकूल न था, इसलिये यादवप्रकाश से उनकी निभी नहीं। यामुनाचार्य ने उन्हें ग्रपने पास बुलाया परंतु उन्हें

श्री संप्रदाय में दीचित करने के लिये वे जीवित न रह सके । रामानुज की केवल उनके शव का दर्शन हुन्रा ।

श्री वैष्णव संप्रदाय की आधारशिका विशिष्टाद्वेत को, जिसे नाथसुनि ने तैयार किया था, रामानुज ने दृढ़ रूप से आरोपित कर दिया।
वेदांत सूत्र पर उनका श्रीभाष्य बहुत प्रसिद्ध हुआ। गीता श्रीर
उपनिषदों के भी उन्होंने विशिष्टाद्वेती भाष्य किए। इन भाष्यों में
उन्होंने शंकर के मायावाद का खंडन किया श्रीर माया की ब्रह्म में निहित
मानकर उसमें गुणों का आरोप कर लिया जिससे तत्त्र रूप से भी
भक्ति के लिये दृढ़ आधार निकल भाषा। यदि ब्रह्म में ही गुणों
का अभाव है, वह तत्त्वतः करुणावरुणालय नहीं है तो ईश्वर ही में
गुणों का आरोप कहाँ से ही सकता है; भक्त का उद्धार ही कैसे हो
सकता है ? शंकर के रूखे अद्वेतवाद से अने हुए लोगों का गरह विचारधारा अत्यंत आकर्षक प्रतीत हुई। बड़े बड़े प्रतिवादियों की
शास्त्रार्थ में रामानुज के आगे सिर मुकाना पड़ा, नृपतिगण उनके शिष्य
होने लगे, उन्होंने बीसियों मंदिर बनवाए श्रीर शोघ ही उनके
भक्तिमूलक सिद्धातीं का जन-समाज में प्रचलन हो गया।

यादवाचल पर नारायण की मूर्ति की स्थापना के साथ रामानुज ने भक्ति की जिस धारा की द्यार लोगों का ध्यान त्राक्षित
किया वह समय पाकर देश को एक द्रीर से दूसरे छोर तक प्रावित
करती हुई बहने लगी। उन्नतमनाधों का एक समूह, जिनके हृदय
में परमात्मा की दिव्य-ज्योति अपनी पूर्ण त्राभा से जगमगा रही
थी, इस प्रावन के विशेष करण हुए।

रामानुज का समय बारहवीं शताब्दी माना जाता है। रामानुज ही के समय में निवार्क ने ध्यपने भेदाभेद के सिद्धांत को लेकर
वैध्यावमत की पृष्टि की। निवार्क भागवत-कुल में उत्पन्न हुए थे।
उन्होंने राधाकुष्य की उपासना की प्राधान्य दिया धीर बृंदावन

में श्राकर प्राचीन स्पृतियों के बीच अपने राधाकृष्णमय जीवन की सार्थक समभा।

कर्याटक धीर गुजरात में आनंदतीर्थ (मध्व) ने वि० सं० ११५७ से १३३२ (सन् १२०० से १२७५ ई०) के बीच भपने द्वेतवाद के द्वारा उपास्य भीर उपासक के लिये पूर्ण स्थूल आधार निकालकर वैध्याव भक्ति का प्रचार किया।

महाराष्ट्र में पंढरपुर का विठावा का मन्दिर वैष्णव धर्म के प्रचार का कोंद्र हो गया। ग्यारहवीं शताब्दी में मुकुंदराज ने ब्राद्वैत-मूलक सिद्धांती की लेकर वैष्णव धर्म का समर्थन किया। नामदेव, ज्ञानदेव ब्रादि पर स्पष्ट ही उसका प्रभाव पड़ा था।

बंगाल में चैतन्यदेव (सं०१५४२-१५६०) ध्रीर उनकी शिब्यमंडली ने भक्ति की धन्मादकारियी विद्वत्रता में जन-समाज की भी पागल बना दिया।

उत्तर में राघवानंद धौर रामानंद तथा बल्लभाचार्य के प्रयत्न से वैष्णव भक्ति का प्रवाह सर्विप्रिय हो गया। राघवानंद रामानु जी श्रीवैष्णव थे धौर रामानंद उनके शिष्य, जिनका धला ही एक संप्रदाय चला। गोसाई तुलसीदास उन्हों के संप्रदाय में हुए। रामानंद ने सीताराम की भक्ति का प्रतिपादन किया धौर बल्लभ ने शुद्धाद्वैत धौर पृष्टिमार्ग की लेकर राधा-कृष्ण की भक्ति चलाई।

ठीक इसी समय उत्तर भारत के हिंदुओं को मुस्लिम विजय के कारण समस्त विरक्तिमय धर्मों के इस मूल सिद्धांत का अपने ही जीवन में अनुभव हो रहा था, जिसके अनुसार संसार केवल दुःख का आगार मात्र है। उस समय वे ऐसी परिस्थित में थे जिसमें संसार की अनित्यता का, उसके सुख और वैभव की विनश्वरता का स्वाभाविक रूप से ही अनुभव हो जाता है। अतएव अत्याचार के नीचे पिसकर विपत्ति में पड़े हुए हिंदुओं ने सांसारिक सुख और

विभव से अपनी दृष्टि मोड़ ली, श्रीर उस एक मात्र आनंद की प्राप्त करने के लिये जिससे उन्हें वंचित रख सकना किसी की सामर्थ्य में नहीं था, वे वैष्णव आचार्यी द्वारा प्रचारित इस भक्ति की धारा में उत्सुकता के साथ डुवकी लगाने लगे।

इस म्रानंद का चढ़ेक देश के विभिन्न भागों से कवियों की मधुर वाणी में छलक छलककर बहने लगा। बंगाल में उमापित (१०५० वि० सं०) ग्रीर जयदेव (१२२० वि० सं०) ग्रीपने हृदय के मृदुल उद्गारों की दिव्य गीतों में पहले ही प्रकट कर चुके थे। जयदेव के जगत्प्रसिद्ध गीतगोविंद के राधामाधव के की ड़ा-कलापों की प्रविध्वनि मैथिल के किल विद्यापित (१४५० वि० सं०) की कोमल-कांत 'पदावली' में सुनाई दी। गुजरात में नरसी मेहता ने, मारवाड़ में मीराबाई ने, मध्यदेश में सूरदास ने ग्रीर महाराष्ट्र में ज्ञानदेव, नामदेव ग्रीर तुकाराम ने इस भक्तिमूलक ग्रानंद की भजस वर्षा कर दी।

इससे हिंदुओं को प्रतिरोध की एक ऐसी निष्क्रिय शक्ति प्राप्त हुई जिसने उन्हें भय की उपेचा, अत्याचारों का सहन श्रीर प्राणांतक कष्टों को सहते हुए भी जीवन धारण करना सिखाया। इस प्रकार जो जाति नैराश्य के गर्त में पड़कर जीवन की ग्राशा छोड़ चुकी थी उसने वह सत्त्व संचय कर लिया जिसने चीण होने का नाम न लिया।

भगवान् के दिव्य सैंदर्य से उदय द्वानेवाला आनंदातिरेक निष्क्रिय शक्ति का ही रूप धारण करके नहीं रह गया। उसने दैत्य-विनाशिनी कियमाण शक्ति का रूप भी देखा। तुलसीदास ने पुरानी कहानी में इसी अनंत शक्ति से संयुक्त राम को अपने अमोध बाण का संधान किए हुए अन्यायी रावण के विरुद्ध खड़ा दिखाया। भक्त-शिरोमणि समर्थ रामदास ने ते। आगे चलकर शिवाजी में वह शक्ति भर दी जिसने शिवाजी को भारतीय इतिहास में एक विशिष्ट स्थान दिला दिया।

परंतु वैष्णव भांदेालन से भी परिस्थिति की सब भावश्यकताओं की पूर्ति न हुई। घटनाश्रों को प्रवाह ने जिन दें। जातियों को भारत में ला इकट्टा किया, उनके बीच ५. सम्मिलन का भायोजन सार्वत्रिक विरोध था। विजेता श्रीर विजित में स्थित का कुछ धंतर ते। होता ही है, परंतु इन दोनी जातियों के बीच ऐसे धार्मिक विरेश भी थे जा विजेताओं को प्रधिकाधिक दुर्व्यवहार धीर ग्रत्याचार करने की प्रेरणा करते थे। मुस्लिम विजय केवल मुस्लिम राजा की विजय न थी, बल्कि मुद्दम्मद की विजय भी थी। इस्लाम की सेना केवल भ्रपने राजा के राज्य-विस्तार के उद्देश्य से नहीं लड़ रही थी, बल्कि 'दीन' के प्रसार के लिये भी। अतएव यह दो जातियों का ही युद्ध न था, दो धर्मी का युद्ध भी था। हिंदू मूर्तिपूजक था, मुसलमान मृति-भंजक। हिंदू बहुदेववादी था पर मुसलमान के लिये एक अल्लाह को छोड़कर, मुहम्मद जिसका रसूल है, किसी दूसरे के सामने सिर भुकाना कुफ़् था, धीर कुफ़् के अपराधी काफ़िर की इत्या करना धार्मिक दृष्टि से ग्रभिनंदनीय समभा जाता था, यहाँ तक कि हत्यारे को गाजी की उपाधि दी जाती थी। इस सम्मान के लिये प्रत्येक अहले-इस्लाम लालायित रहता रहा होगा। अतएव कोई आश्चर्य नहीं कि हिंदुओं पर मुसलमानों का ऋत्याचार उतार पर न था थ्रीर न मुसलमानों के प्रति हिंदु अों की ही वह "घोर घृणा" कम हो रही थो, जिसके अल-बेरूनी की दर्शन हुए थे । इस प्रकार इन दी जातिये। के बीच द्वेष का विस्तीर्थ समुद्र या जिसे पार करना स्रभी शेष या।

सौभाग्य से दोनों जातियों में ऐसे भी महामना थे जिनको यह ग्रवस्था शोचनीय प्रतीत हुई। वे इस बात का ग्रनुभव करते थे कि न तो मुसलमान इस देश से बाहर खदेड़े जा सकते हैं भीर न धर्म-

<sup>(</sup>१) ई॰ प्र॰—''मेडीवल इंडिय।'', पृ॰ ६२।

परिवर्तन अथवा हत्या से हिंदुओं की इतिश्री ही की जा सकती है। उस समय की यही स्पष्ट द्यावश्यकता थी कि हिंदू ध्रीर मुसलमान ऋड़ोसी-पड़ोसी की भौति प्रेम धीर शांति से रहें धीर इन उदारचेताओं को भी इस ग्रावश्यकता का स्पष्ट घनुभव हुन्रा। दोनों जातियों के दूरदर्शी विरक्त महात्मात्रीं की, जिन्हें जातीय पच-पात छू नहीं गया था, जिनकी दृष्टि तत्काल के हानि-लाभ सुख-दुःख धौर हर्ष-विषाद के परे जा सकती थी, इस आवश्यकता का सबसे तीव अनुभव हुआ। प्रसिद्ध योगिराज गुरु गोरखनाय ने-जिनका समय दसवीं शताब्दी के लगभग ठहरता है — कुरान में प्रतिपादित बलात्कार का निषेध करनेवाले उस दिव्य सिद्धांत को मुसलमानों के हृदय पर श्रंकित करने का प्रयत्न किया है, जिसका पीछे बल्लेख किया जा चुका है। एक काजी की संबोधित करके **उन्हों**ने कहा था कि ''हे काजी ! तुम व्यर्थ मुहम्मद मुहम्मद न कहा करे। गुहम्मद को समभ सकना बहुत कठिन है, गुहम्मद के हाथ में जो छुरी थी वह लोहे अधवा इस्पात की बनी नहीं थीर।" श्रर्थात् वे प्रेम श्रथवा श्राध्यात्मिक श्राकर्षण से लोगों को वश में करते थे। हिमालय में प्रचलित मंत्री में इस बात का उल्लेख है कि महात्मा गेरिखनाथ ने हिंदू मुसलमान दोनों को अपना चेला बनाया थारे। बाबा रतन हाजी उनका मुसलमान चेला मासूम पड़ता है, जिसने मुहम्मद नामक किसी मुसलमान बादशाह की

<sup>(</sup>१) गोरखनाथ संबंधी अपने श्रनुसंघान का मैं एक श्रलग निबंध में समावेश कर रहा हूँ।

<sup>(</sup>२) मुहम्मद मुहम्मद न कर काजी मुहम्मद का विषम विचारं। मुहम्मद हाथि करद जे होती खोहे गढ़ी न सारं॥ — ''जोगेश्वरी साखी", =, पौद्दी हस्त्रजैख।

<sup>(</sup>३) हिंदू मुसलमान बाल गुदाई। दोक सहरथ लिये खगाई॥ —"रख्वाळी"।

प्रवेशित करते हुए काफिर-बेशि नामक पद्य-मंथ लिखा था, जो माजकल कहीं गोरखनाथ भीर कहीं कवीर का माना जाता है। 'काफिर-बेशि' में यह दिखलाने का प्रयत्न किया गया है कि हिंदू भीर मुसलमान में भेद-भाव नहीं रखना चाहिए, क्योंकि जिस बिंदु से हिंदू-मुसलमान पैदा होते हैं वह न हिंदू है, न मुसलमान। हिंदू मुसलमान दोने एक ही परमात्मा के सेवक हैं अतएव हम जोगी किसी से पच्चपात नहीं रखते।

लगभग दे। शताब्दी के बाद वैष्णव साधु रामानंद ने कबीर नामक एक मुसलमान युवक को घपना चेला बनाया, जिसके भाग्य में एक बड़े भारी ऐक्य-प्रादालन का प्रवर्तक होना लिखा था।

स्वयं मुसलमानीं में ऐसे लोगी का ध्यमाव न या जो हिंदू-मुस्लिम विद्वेष के घ्रनौचित्य को देख सकते। उनमें प्रमुख सूकी ककीर

थे जिनकी विचार-धारा हिंदुग्री के प्रधिक है. हिंदू विचारमार मेल में थी। सूफी मत का उदय ग्ररब में हुग्रा था। ग्ररब धीर भारत का पार-स्परिक संबंध बहुत प्राचीन है। इतना तो पाश्चात्य विद्वान भी मानते हैं कि ग्ररब धीर भारत का ज्यापार-संबंध ईसा के पूर्व १०८६ वर्ष पहले से हैं?। बैाद्ध धर्म ने ग्रशोक के राजत्व-काल

श्रॉव दि हिस्टरी श्रोष मोडसिन इन इडिया ( भारताय श्रावध-विज्ञान के इतिहास की रूप-रेखा ) शीर्षक सर जार्ज बर्डडड-स्मारक न्याख्यान,

<sup>(</sup>१) जिस पाणी से कुछ घालम उतपानां।
ते हिंदू बोजिए कि मुसलमानां॥२०॥
' हिंदू मुसलमान खुदाइ के बंदे।
हम जोगी ना रखें किस ही के छुंदे॥ ६॥

<sup>—&#</sup>x27;'पौड़ी हस्तजेख'', पृ० २४३ । (२) छंदन की रायल सोसाइटि श्रॉव श्रार्ट के भारतीय विभाग के सामने कप्तान पी० जॉन्स्टन सेंट का दिया हुद्या **ऐन श्राउट-लाइन** श्रॉव दि हिस्टरी श्रॉव मेडिसिन **इन इंडिया** (भारतीय श्रीषध-

में भारत की पश्चिमोत्तर सीमा की पार कर लिया था। महायान धर्म, जिसमें बुद्ध धर्म ने भक्तियोग, ध्रीर दर्शनशास्त्र को बहुत कुछ **अपना लिया था, ईसा की पाँचवीं शताब्दी में पश्चिमोत्तर भारत** से, बाहर कदम रख चुका था। फाहियान को खूटान में उसके दर्शन हुए थे। डाक्टर स्टीन की खेाजों से फाहियान का समर्थन होता है। ई० सन् ७१२ में अरबों ने सिंध-विजय की। अरब विजेता भारत से केवल लूट-पाट का माल ही नहीं ले गए, प्रत्युत भारतीय संस्कृति में उन्हें जो कुछ सुंदर ग्रीर कल्याणकर मिता, उससे भी **७न्हों**ने लाभ उठाया। भारतीय संस्कृति, भारतीय विज्ञान, भारतीय दर्शन सबका उन्होंने समादर किया श्रीर अरब को ले गए। इसी शताब्दी में, अरब में सूफी मत का उदय हुआ। सूफी शब्द का पहला उल्लेख सीरिया के ज़ाहिद अबू हसन की रचनाओं में मिलता है, जिसकी मृत्यु ई० सन् ७८० में हुई<sup>१</sup>। सन् ७५६ **से** ८०६ तक बग्दाद के अब्बासी सिंहासन पर मंसूर धीर हाहूँ रशीद सदश उदार खलीका बैठे, जिन्होंने विद्या और संस्कृति की अपने यहाँ उदारता-पूर्ण प्रश्रय दिया। अपने बरामका मंत्रियों की सलाह से चन्हें इस संबंध में बड़ी सहायता मिलती थी। बरामका लेगा पहले बैद्ध थे, पीछे से उन्होंने इस्लाम धर्म की प्रहण कर लिया?। उनका भारतीय संस्कृति से श्राकृष्ट होना खाभाविक ही था। सन् ७-६० से ८१० तक याहिया बरामकी मंत्री रहा। उसने एक योग्य व्यक्ति को भारतीय धर्मी ग्रीर भारतीय चिकित्साशास्त्र का **प्राप्ययन धीर धान्वेषण करने के लिये भारत भेजा। इस व्यक्ति** 

जिससे कुछ भ्रवतरण हिंदू युनिवार्सटी मैगेज़ीन भाग २६, नै० ३, प्र• २६० में श्रीर उसके भागे के पृष्ठों में छपे थे।

<sup>(</sup>१) त्रवारिफल मधारिफ़ ( बँगरेजी धनुवाद ), ए० १।

<sup>(</sup>२) नद्वी--- घरव और भारत के संबंध, पृ० ६४।

ने अध्ययन और अन्वेषण से जे। कुछ पता लगाया, उसका लंबा चै।ड़ा विवरण लिखा। यद्यपि यह विवरण ऋब लभ्य नहीं है, तै। भी **उसका** संचेप इब्न नदीम की किताबुला फेहरिस्त में सुरचित है। इब्न नदोम ने वित्ररण के लिखे जाने के ७०-८० वर्ष बाद अपना संचेप तैयार किया था। इस संचेप से पता चलता है कि इस विवरण के लेखक ने हिंदू धर्म के सिद्धांती के दार्शनिक मूल तस्व के। अञ्जी तरह से समक लिया था। को हिंदू धर्म का साधारण ज्ञान ते। पहले ही से रहा होगा श्रन्यथा वे उसके प्रगाढ परिचय के लिये लालायित न होते। कहना न होगा कि भारत में धर्म श्रीर दर्शन का श्रन्योन्यात्रय-संबंध है। सूकी धर्म पर शंकर के कट्टर महैत वेदांत का असर नहीं दिखाई देता है, इससे यह परिणाम न निकालना चाहिए कि सूफी विचारधारा के निर्माण में हिंदू विचारधारा का कोई हाथ नहीं है। भारत में भी वेदांत के अंतर्गत शांकर मत का विकास बहुत पोछे हुआ। संभव है, मौरिटसिङ्म श्रीर निया-ब्रेटैनिश्म ने भी सूफी मत के ऊपर प्रभाव डाला हो। परंतु मिस्टर पेकिंक ने भ्रपनी पुस्तक इंडिया इन ग्रीस ( यृनान में भारत ) में दिखलाया है कि यृनान भारतीय प्रभाव से त्रे। कुरान ने विरक्ति का निपेध किया है। इसके विराध में जिन कुछ लोगों ने मिलकर सन ६२३ में तपामय जीवन बिताने का निश्चय किया, उन्हें सुफी मानना भी ठोक नहों। सूफी मत की विशेषता केवल तपामय जीवन न होकर पर-मात्मा के प्रति अनन्य प्रेम-भावना है, जिससे समख संसार उन्हें पर-मात्मा-मय मालूम होता है, जिसके म्रागे मंध-विश्वास म्रीर श्रंध-परंपरा कुछ भी नहीं ठहरने पाते श्रीर जिसका श्राधार श्रद्धैव-मूलक सर्वात्मवाद है।

<sup>(</sup> १ ) नदवी-श्ररव श्रीर भारत के संबंध, ! • १६७।

जो हो, इस बात को सब विद्वान मानते हैं कि सूकी मत का दृसरा ब्त्यान, जिसका विकास फारस में हुआ, अधिकांश में हिंदू प्रभावों का परिणाम है। यहाँ पर हमारा उसी से अधिक संबंध है।

इस प्रकार सूफी मत का उदय अरब में और विकास फारस में बहुत कुछ भारतीय संस्कृति के प्रभाव से हुग्रा। डनका ग्रद्धैत-मूलक सर्वात्मवाद भारतीय दर्शन का दान है। नियोप्लेटौनिक सिद्धांतों ने उनकी दार्शनिक तृषा की उभाड़ा प्रवश्य होगा परंतु उनके सिद्धांतां के प्रध्ययन से जान पडता है कि उसकी शांति भार-तीय सिद्धांतों से ही हुई। जन्मांतरवाद, विरक्त जीवन, फरिश्तों के प्रति पूज्य भाव (बहु देव-वाद ) ये सब इस्लाम के विरुद्ध हैं श्रीर सूफी संप्रदाय के। बाहरी संसर्भ से प्राप्त हुए हैं। इनमें से विरक्त जीवन तथा फरिश्ता-पूजन में ईसाई प्रभाव मानना ठीक है परंतु जन्मातरवाद स्पष्ट ही भारतीय है। हनका 'फना' भी बैद्ध 'निर्वाण' का प्रतिरूप है। परंतु बैाद्ध निर्वाण की तरह स्वयं साध्य न होकर वह 'मनमारण' के द्वारा द्वेतभावना का नाश कर 'बका' श्रथवा 'प्रपरोत्तानुभूति' का साधन है। प्रसिद्ध सूफी पृक़ीर बायज़ीद ने 'फ़बा' का सिद्धांत अबू अली से सिध में सीस्वा था। अबू अली को प्राणायाम की विधि भी मालूम थी, जिसे वे पास-ए-अनफास कइते थे। सूफियो पर भारतीय संस्कृति का इतना प्रभाव पड़ा था कि उनके दिल में मूर्ति के लिये भी विरोध न रह गया था धीर वे 'बुत' के परदे में भी खुदा को देख सकते थे। प्रभाव चाहे जहाँ से भाया हो, इतना स्पष्ट है कि हिंद विचार-परंपरा धौर सुफी विचार-परंपरा में ग्रत्यंत ग्रधिक समानता थी।

विचार-परंपरा की इस समानता ने स्वभावत: उन्हें हिंदुओं की धोर ग्राकृष्ट किया। उन्होंने हिंदुओं से खूब मेल-जोल बढ़ाया। हिंदृ साधुग्री का उन्हें सत्संग प्राप्त हुग्ना, हिंदू घरी से भी उन्होंने भिचा प्राप्त

की। हिंदुग्री के जीवन की उन्होंने विजेता की ऊँचाई से नहीं बल्कि सहृदयता की निकटता से देखा। उनकी विपत्ति के लिये उनके हृदय में सहानुभूति का स्नोत उमड़ पड़ा। भ्रपने सधर्मियी की उठी हुई तलवार के प्रहार की उन्होंने अपने ही ढंग पर रोकने का प्रयत्न किया। उन्होने उनकी तर्कबुद्धि पर श्रसर डालने का प्रयत्न नहीं किया, उनके हृदय की भावुकता की उद्दोप्त कर यह काम करना चाहा। हिंदू-हृदय की सरल सुषमा को उन्होंने उनके समच उद्-चाटित कर मुस्लिम हृदय के सींदर्य की प्रस्कुटित करना चाहा। श्रतएव उन्होंने मै। खाना रूमी की मसनवी के ढंग पर हिंदू जीवन की मर्म-स्पर्शियी कहानियाँ लिखकर भारतीयों की बद्धमूल संस्कृति की मनोहारियों ज्याख्या की। हिंदी की ये पद्य-कहानियाँ भँगरेजी साहित्य के रोमांटिक भ्रांदेालन की समकच हैं। इन कहानियों का लिखा जाना कब धौर किसके द्वारा आरंभ हुआ, इसका अभी ठीक ठोक पता नहीं। सबसे पुराना ज्ञात प्रेमाख्यानक कवि मुखा दाऊद मालूम होता है जो धलाउद्दोन के राजत्वकाल में वि० सं० १४-६७ के म्रासपास विद्यमान था। परंतु मुल्ला दाऊद भी भ्राहि प्रेमाख्यानक कवि थाया नहीं, नहीं कह सकते। उसकी नूरक श्रीर चंदा की कहानी का हमें नाम ही नाम मालूम है। कुत-बन की मृगावती पहन्नी प्रेम-कहानी है जिसके बारे में हम कुछ जानते हैं। यह पुस्तक सिकंदर लोदी के राजत्वकाल में संवत् १५५७ को लगभग लिखी गई थो जब कि परस्पर-विरोधी संस्कृतियों का समभाना सबसे अधिक अवश्यक जान पड़ता था। परंतु मृगा-वती में इस प्रकार की कहानी लिखने की कता इतनी कुछ विकस्तित है कि उसे भी इस इस प्रकार की पहली कहानी नहां मान सकते। कुतवन के बाद मंकत ने सञ्च-मा जली, मलिक मुद्दम्मद जायसी ने पदमावत श्रीर उसमान ने चित्रावली लिखो। इन प्रेम-कहानियो

की घारा बराबर बीसवीं शवाब्दी तक बहती चली आई है। ये कहानियां एक प्रकार से अन्योक्तियां हैं जिनमें लीकिक प्रेम ईश्वरान्युख प्रेम का प्रवीक है। इनको पढ़ने से माल्म होता है, जैसे इनके मुसलमान लेखक हिंदुओं के जीवन सिद्धांतों का उपदेश कर रहे हों। आदि मुस्लिम काल की इन कहानियों में भी हिंदू जीवन की बारीक से बारीक बारें बड़े ठिकाने से चित्रित हैं, जिससे पता चलता है कि इनके सूफी लेखक हिंदू समाज तथा हिंदू साधुओं से घनिष्ठ मेलजोल रखते थे। इससे यह भी पता चलता है कि उनके हृदय में हिंदुओं के प्रति कितनी सहानुभृति थी। इससे स्वभावतः हिंदुओं में भी उनके प्रति कितनी सहानुभृति थी। इससे स्वभावतः हिंदुओं में भी उनके प्रति श्रद्धा और आदर का भाव दित हुआ होगा। हिंदी के प्रसिद्ध विद्वान पं० रामचंद्र शुक्ल का अनुभव है कि जिन जिन परिवारों में पदमावत की पोथी पाई गई वे हिंदुओं के भविरोधो, सहिष्णु धीर उदार पाए गए। इस प्रकार दोनें जातियों के साधुश्रों के कर्त त्व से एक ऐसी भूमि का निर्माण हो रहा था जिसमें हिंदू और मुसलमान होनों प्रेम-पूर्वक मिल सकते।

भ्रापत्काल में भगवान की शरग्र में जाकर हिंदू किस प्रकार हार्दिक शांति प्राप्त करने का प्रयत्न कर रहे थे, यह हम देख चुके

७. शद्रोद्धार हिंदा शद्र को भगवान की शरण में जाने का द्विगुण कारण विद्यमान था। उस पर दुगुना अत्याचार होता था। हिंदू होने के कारण मुसलमान उसके ऊपर अत्याचार करता था और शुद्र होने के कारण उसी का सधर्मी उच जाति का हिंदू। अतएव परमात्मा की शरण में जाने के लिये उसकी आकुलता का पारावार न रहा।

मध्यकालीन भारत के धार्मिक इतिहास के पन्ने शुद्ध भक्तों के नामों से भरे हैं, जिनका ध्राज भी ऊँच-नीच सब बढ़े धादर के साथ स्मरण करते हैं। शट्गोप (नम्माळवार), नामदेव, रैदास,

सेन आदि नीच जाित के भक्तों का नाम सुनते ही हृदय में श्रद्धा उमड़ पड़ती है। हमारी श्रद्धा की इस पात्रता की सच्ची परख हमारी क्रूरता हुई। बाधाओं को कुचलकर श्रूद्ध प्राध्यात्मिक जगत् में ऊपर उठे। समाज की श्रीर से ते। उनके लिये यह मार्ग भी बंद था।

शुद्रों की तपस्या ने धीरे धीरे परिस्थित की बदलना भ्रारंभ कर दिया। तामिल भूमि में ता मुसलमाने के ज्राने के पहले ही शैव संत कवियो तथा वैष्णव स्राळवारों को 'यो न: पिता जनिता विधाता' के वैदिक आदर्श की सत्यता की अनुभूति हो गई थी। जब सब का पिता एक परमात्मा है जो न्यायकर्ता है, तब ऊँच-नीच के लिये जगह ही कहाँ हो सकती है। उनकी धर्मनिष्ठाजन्य साम्य-भावना के कारण यह बात उनकी समभ में न श्राती थी। एक पिता के पुत्रों में प्रेम श्रीर समानता का व्यवहार होना चाहिए न कि घृणा श्रीर श्रसमानता का। श्रतएव वे सामाजिक भावना में वह परिवर्तन देखने के लिये उत्सुक हो उठे. जिससे परस्पर न्याय करने की अभिरुचि हो, सीहार्द बढ़े श्रीर ऊँच-नीच का भेद-भाव मिट जाय । तिरु मुलर (१० वीं शताब्दी ) ने घेषणा की कि समस्त मानव-समाज में एक के सिवा दूसरा वर्ध नहीं स्रीर एक के सिवा दूसरा परमात्मा भी नहीं। नम्माळवार ने कहा, वर्ष किसी की ऊँचा प्रथवा नीचा नहीं बना सकता; जिसे परमात्मा का झान है, वही उच्च है थ्रीर जिसे नहीं, वही नीचर। शैव भक्त पट्टाकिरियर की यही झांतरिक कामना थी कि अपने ही भाइयों की यहाँ के लोग नीच समभाने से कब बाज ग्रावेंगे। वह यही मन।ता रहा कि कब

<sup>(</sup>१) 'सिद्धांतदीपिका' ११, १० (अप्रैल १६११) ए० ४३३; कार्पटर--'थीज्म इन मेडीवल इंडिया', ए० ३६६.

<sup>(</sup>२) ''तामिल स्टडोज़'', पृ० ३२७; कार्पेंटर-थीज्म, पृ० ३८२.

वह दिन आवेगा जब हमारी जाति एक ऐसे बृहद्श्रातृमंडल में परिणत हो जायगी, जिसे वर्ण-भेद का अत्याचार भी अञ्यवस्थित न कर सके—वर्ण-भेद का वह अत्याचार जिसका विरोध कर कपिल ने प्राचीन काल में शुद्ध मनुष्य मात्र होना सिखाया था । भक्त तिरुप्पना- द्वार को नीच जाति का होने के कारण जब लोगों ने एक बार श्रीरंग के मंदिर में प्रवेश करने से रोक दिया ते। इच्च जाति का एक भक्त इसे अपने कंधे पर चढ़ांकर मंदिर में ले गया ।

परंतु वैष्णव धर्म का पुनरुत्थान जिन कट्टर परिस्थितियों में हुआ, उन्होंने इस न्याय-कामना के झंकुर को पनपने न दिया। धाळवारों के बाद वैष्णव धर्म की बागडोर जिन महानाचार्यों के हाथ में गई वे बहुत कट्टर कुलों के थे और परंपरागत शाखों की सब मर्यादाओं की रचा करना धपना कर्तव्य समक्षते थे। श्टूरों के लिये भिक्त का अधिकार स्वीकार करना भी उन्हें खला। जिस धानान की दशा में श्टूह युगें से पड़े हुए थे, उससे उनको उठने देना उन्हें अभीष्ट न था। रामानुजाचार्य ने उनके लिये केवल उस प्रपत्ति मार्ग की व्यवस्था की जिसमें संपूर्ण रूप से भगवान की शरण में जाना होता था, भिक्त मार्ग की नहीं। भिक्त से उनका धानिप्राय अनन्य चितन के द्वारा परमात्मा की ज्ञान-प्राप्ति का प्रयत्न था जिसकी केवल उस श्रेमराय अनन्य चितन के द्वारा परमात्मा की ज्ञान-प्राप्ति का प्रयत्न था जिसकी केवल उसे वर्णवालों के लिये व्यवस्था की गई थी। श्रुद्ध इसके लिये अयोग्य समक्ता गया।

किंतु उत्तर भारत में परिस्थितियाँ दूसरे प्रकार की थां। वहाँ ये बातें चल न सकती थां। मुसलमानी समाजव्यवस्था की तुलना में हिंदू वर्ण-व्यवस्था में शूद्रों की असंतेषजनक स्थिति सहसा खटक जाती थी। अतएव इन आचार्थों द्वारा प्रवित्त वैष्णव धर्म की

<sup>(</sup>१) ''तामिल स्टडीज़'', पृ० १४६; ३६६.

<sup>(</sup> २ ) कार्पेंटर—'थीज्म', पृ० ३७६.

सहर जब दत्तर-भारत में भ्राई तो उस पर भी परिस्थितियों ने श्रपना प्रभाव डालना धारंभ कर दिया। परिस्थितियों का यह प्रभाव बहुत पहले गोरखनाथ ही में दृष्टिगत होने लगता है जिसने मुसल-मान बाबा रतन हाजी को अपना शिष्य बनाया था, किंतु दिच्या से धानेवाली वैष्यव धर्म की इस नवीन लहर में इसका पहले पहल दर्शन हमें रामानंद में होता है। रामानंद ने काशो में शांकर ध्रद्वेत की शिचा प्राप्त की थी किंतु दीचा दी थी उन्हें विशिष्टाद्वेती स्वामी राघवानंद ने जो रामानुज की शिष्य-परंपरा में थे। कहते हैं कि राघवानंद ने ध्रपनी योग-शक्ति से रामानंद की ध्रासन्न मृत्यु से रचा की थी।

रामानंद ने उत्तरी भारत की परिस्थितियों को बहुत प्रच्छी तरह से समभा। उन्हें इस बात का श्रनुभव हुत्रा कि नीच वर्ष को लोगों को हृदय में सच्ची खगन पैदा हो गई है। उसे दबा देना उन्होंने श्रनुचित समभा। श्रतएव उन्होंने परमात्मा की मक्ति का दरवाजा सब के लिय खोल दिया। उन्होंने जिस वैरागी संप्र-द्राय का प्रवर्तन किया था, उसमें जो चाहता प्रवेश कर सकता था। भगवद्गक्ति को चेत्र में उन्होंने वह भावना उत्पन्न कर दी जिसके धनुसार 'जाति पाँति पूछे नहिं कोई। हरि को भजै सो हरि का होई ॥' मक्ति के चेत्र में उन्होंने वर्ष-विभेद को ही नहीं, धार्मिक विद्वेष को भी स्थान न दिया श्रीर ऊँच-नोच, हिंदू-मुसलमान सबको शिष्य बनाया। एक श्रोर तो उनके अनंतानंद, भवानंद आदि ब्राह्मण शिष्य ये जिन्होंने रामभक्ति को लेकर चलनेवाली वैष्णवधारा को कट्टरता की सीमा के छंदर रखा ते। दूसरी ग्रेगर उनके शिष्यों में नीच वर्षा के लोग भी थे जिन्होंने कट्टरता के विरुद्ध अपनी आवाज चठाई। इनमें धन्ना जाट था, सैन नाई, रैदास चमार श्रीर कबीर मुसलमान जुलाहा। भविष्य पुराग से तो पता चलता है कि भक्ति

को चेत्र में ही नहीं, बल्कि सामाजिक चेत्र में भी रामानंद ने कुछ उदा-रता का प्रवेश किया था। कहते हैं कि फैजाबाद के सूबेदार ने कुछ द्विंदुग्रें। को जबर्दस्ती मुसलमान बना लिया था। रामानंदजी ने इन्हें फिर से हिंदू बना लिया। ये लोग संयोगी कहलाते थे श्रीर अयोध्या में रहते थे। कहा जाता है कि अब भी ये अयोध्या के आस पास रहते हैं। भविष्य पुराण के अनुसार खामी रामानंदजी ने इस अवसर पर ऐसा चमत्कार दिखलाया जिससे इन लोगों के गले में तुलसी की माला. जिह्वा पर रामनाम श्रीर माथे पर श्वेत श्रीर रक्त-तिलुक भ्रापने श्राप प्रकट हो गए<sup>१</sup>। कुछ लोगों का ते। यहाँ तक कहना है कि इन्होंने खान-पान के नियमों की भी कुछ शिथिल कर दिया। कहा जाता है कि मूल श्रीसंप्रदायवालों की स्वामी रामानंद जी की यह उदार प्रवृत्ति अच्छी न लगी ध्रीर उन्होंने उनके साथ खाना ऋस्वीकार कर दिया। इससे रामानंद की ध्रपना हो अलग संप्रदाय चलाने की स्रावश्यकता का सनुभव हुस्रा जिसे चलाने को लिये उन्हें अपने गुरु राघवानंद जी की भी अनुमति मिल गई। पर रामानंदजी ने भी परंपरागत कट्टर परिस्थितियों में शिचा-दीचा पाई थी। इसलिये यह प्राशा नहीं की जा सकती थी कि उन्मेष-प्राप्त शुद्रों की अप्राकांचाओं की वे पूर्ण कर सकते। शिष्यों में अनंतानंद भ्रादि कट्टर मर्यादावादी लोग भी थे। शास्रोक्त लोक-मर्यादा के परम-भक्त गे।स्वामी तुलसीदास भी रामानंद की ही शिष्य-परंपरा में थे। इसमें संदेह नहां कि उन्होंने भक्त्युपदेशी

<sup>(</sup>१) म्बेच्छास्ते वैष्णवाश्चासन् रामानंदप्रभावतः। संयोगिनश्च ते ज्ञ्या श्रयोध्यायां बभूविरे ॥ कंठे च तु उसीमाका जिह्ना राममयी कृता । भाके त्रिशू उचिह्नं च श्वेतरक्तं तदाभवत् ।

<sup>—</sup> भविष्य पुराख ( वेंकटेष्वर प्रेस, १८६६ ) स्रध्याय २१. ए० ३६२. प्रपाठक ३.

धीर तत्त्वज्ञान की बे-हिचक अपनी वाणी के द्वारा कॅच-नीच सब में वितरित किया था तथापि वे बहुत दूर न जा सकते थे। इतना भी उनके लिये बहुत था। वेदांतसूत्र पर ख्रानंद-भाष्य नामक एक भाष्य उनके नाम से, प्रचलित हुआ है। उसके शुद्राधिकार में शुद्र का वेदाध्ययन का अधिकार नहीं माना गया है। अभी इस भाष्य पर कोई मत निश्चित करना ठोक नहीं है।

सामाजिक व्यवहार को चेत्र में हिंदू की मुसलमान से जी संकोच होता है तथा द्विज की शूद्र से, उसका निराकरण स्वामी रामानंद स्वतः कर सकते, यह आशा नहीं की जा सकती थी। यह उनके शिष्य कवीर के बाँट में पड़ा, जिसके द्वारा नवीन विचार-धारा की पूर्ण अभिव्यक्ति मिली।

इस प्रकार मध्यकालीन भारत की एक ऐसे भ्रांदोलन की स्राव-रयकता थी जिसका उद्देश्य होता उस अज्ञान श्रीर ग्रंधपरंपरा का निराकरण जिसने एक ग्रीर तें। मुसलमानी ४मींधता की जन्म दिया श्रीर दूसरी ग्रीर शुद्रों के ऊपर सामाजिक श्रत्याचार को। यही दो बातें सांप्रदायिक ऐक्य श्रीर सामाजिक न्याय-भावना में बाधक थीं।

दोनों धर्मीं के विरक्त महात्मा किस प्रकार आपस में तथा दूसरे धर्मीं के साधारणजन-समाज में स्वच्छंदतापूर्वक समागम के द्वारा सीहार्द, सिहण्णता श्रीर उदारता के भावें को उत्पन्न करने का उद्योग कर रहे थे, यह हम देख चुके हैं। इस समागम में एक ऐसे आध्यात्मिक, आदीलन के बीज अंतर्हित थे जिसमें समय की सब समस्याएँ हल हो सकतीं; क्योंकि इसी समागम में दोनों धर्मवाले अपने अपने सधर्मियों की भूलें सममना सीख सकते थे, श्रीर यहीं दोनों धर्म एक दूसरे के ऊपर शांत रूप से प्रभाव डाल सकते थे। जब समय पाकर धीरे धीरे विकसित होकर यह

अध्यात्मिक धांदोलन निर्गुण संप्रदाय के रूप में प्रकट हुआ ते। माल्म हुमा कि केवल एक से सुख-दु:ख, हर्ष-विषाद श्रीर श्राशा-अमानांचाओं के कारण ही हिंदू-मुसलमान एक नहीं हैं बल्कि उनके धार्मिक सिद्धांतों में भी जो इस समय दोनों जातियों को एक दूसरे से बिलकुल विलग किए हुए थे, कुछ समानता थी। अनुभव से यह देखा गया कि समानता की बाते मूल तत्त्व से संबंध रखतो यों श्रीर श्रसमानताएँ, जो बढ़ा बढ़ा कर बताई जाती थों श्रीर जिन पर म्रब तक जोर दिया जा रहा था, केवल बाह्य थीं। दोनों धर्मी । के संघर्ष से जो विचार-धारा उत्पन्न हुई, उसी ने उस संघर्ष की कदुता को दूर करने का काम भी भ्रपने ऊपर लिया। स्रम्मिलन की भूमिका का मूल आवार हिंदुओं के वेदांत धीर मुसलमानी के सूफी मत ने प्रस्तुत किया। सृकी मत भी वेदांत ही का रूप है जिसमें उसने गहरे रंग का भावुक बाना पहन लिया था धौर इस्लाम की भावना पर इस प्रकार व्याप्त हो गया था कि उसमें ग्रजनवीपन जरा भी न रहा श्रीर उसे वहाँ भी मूल तत्त्व का रूप प्राप्त हो गया। इस नवीन दृष्टि-कोण को पूरी ग्रिभिन्यक्ति कबीर में मिली, जो मुसलमान मा-बाप से पैदा होने पर भी हिंदू साधुर्श्रों की संगति में बहुत रहा था। स्वामी रामानंद के चरणों में बैठकर उसने ऐकांतिक प्रेम-पुष्ट वेदांत का ज्ञान प्राप्त किया था धीर शेख तकी के संसर्ग में सूफी मत का । सूफी मत श्रीर उपासना-परक वेदांत दोनों ने मिलकर कबीर के मुख से घोषित किया कि परमात्मा एक श्रीर श्रमूर्त है। वह बाहरी कर्मकांड के द्वारा श्रप्राप्य है, उसकी केवल प्रेमानुभूति हो सकती है, कर्मकांड ता वस्तुतः परमात्मा को हमारी भ्राँखों से छिपाने का काम करता है। सर्वत्र उसकी सत्ता व्याप रही है। मनुष्य का हृदय भी उक्षका मंदिर है, श्रतएव बाहर न भटककर उसे वहां दूँढ़ना चाहिए। तास्विक दृष्टि से ता

यह भावना रामानंद में ही पूर्ण हो गई थी, कबीर ने उसकी प्रतीक का वद्द त्रावरण दिया जिसमें "मजनू के। त्रज्ञाह भी लैला नजर भ्राता है।" प्रारंभिक शास्त्रार्थों की कटुता की जाने दीजिए, उसका सामना ते। प्रत्येक नवीन विचारशैली को करना पड़ता है; परंतु वैसे इस नवीन विचारशैली में कोई ऐसी बात न थी जिससे कोई भी समभ्तदार हिंदू भ्रथवा मुसलमान भड़क उठता। मूर्ति पर-मात्मा नहीं है, यह हिंदुओं के लिये कोई नवीन बात नहीं थी। **एनके उच्चातिउच वेदांती दार्शनिक सिद्धांत** इस बात की सदियां से घाषणा करते चल्ले धा रहे थे धीर मूर्तिभंजक मुसल-मानों की तो यह बात विशेष रूप से रूची होगी। यद्यपि हिंदू अद्वैतवाद, जिसे कबीर ने स्वीकार किया था, मुसलमानी एकेश्वरवाद से बहुत सूच्म था तथापि होनों में ऐसा कोई स्थूल-विरोध दृष्टिगत न होता था जिससे वह मुसलमान को अरुचिकर लगता। इसमें संदेह नहीं कि मनुष्य श्रीर परमात्मा की एकता की भावना मुसल्-मानों की भ्रल्लाह-भावना के बिलकुल विपरीत है, जो समय समय पर मुस्सिम धार्मिक इतिहास में कुफ करार दी गई है श्रीर प्राध-हानि के दंड के योग्य मानी गई है, फिर भी सूफी मत ने, जिसे कुरान का वेदांती भाष्य समभाना चाहिए, मुसलमानी की उसका घनिष्ठ परिचय दे दिया था। मंसूर हल्लाज ने 'ध्रनलहक्' (मैं परमात्मा हूँ ) कहकर सूली पर अपने प्राय दिए। इस कोटि को सची लगनवाले सूफियों ने धर्मांध शाहों श्रीर सुलतानों के श्रदा-चारों की परवा न कर भन्नी भाँति सिद्ध कर दिया कि उनका मत श्रीर विश्वास ऐसी वास्तविक सत्ता है जिसके लिये प्रसन्नता के साथ प्रायों का विलदान कर दिया जा सकता है। अप्रतएव जब इस नवीन विचारघारा ने उपनिषदों के स्वर में स्वर मिलाते हुए 'सोऽइं' की घेषणा की तो वह मुसलमानों को भड़कानेवाली बात न रह गई थी। समानुभृति की इस भूमिका में काबा काशी हो गया और राम रहीम<sup>9</sup>। इस विचारधारा ने आँधो की तरह आकर मनुष्य और मनुष्य के बीच के भेद उड़ा दिए। उस जगत्पिश परमात्मा की सृष्टि में सब बराबर हैं, चाहे वह हिंदू हों, चाहे मुसलमान, चाहे कोई धन्य धर्मावलंबी। इस प्रकार अनस्ति भेद-भावों के कारण मनुष्य के पवित्र रक्त से भूमि को व्यर्थ रँगने की मूर्खता स्पष्ट हो गई।

जब जाति तथा धर्म के विभेद. जिनके साथ की कटु स्मृतियाँ अप्रभी ताजी थीं, इस प्रकार दूर कर दिए जा सकते थे ते। कोई कारण न था कि वर्ण-भेद के। भी क्यों न इसी तरह मिटा दिया जाय। भ्रात्मा श्रीर परमात्मा की एकता की श्रनुभव करनेवाले वेदांती के लिये ता वर्ध-भेद मिष्टया पर त्राश्रित था। भगवद्गीता को अनुसार ते। वास्तविक पंडित विद्या-विनय-संपन्न ब्राह्मण्, गाय, हाथी, कुत्ते थ्रीर श्रपाक ( चौडाल ) में कोई भेद नहीं समभतार , किंतु इसका यह प्रभिप्राय कदापि नहीं कि परंपरागत व्यवस्था में वेदांती कोई परिवर्तन उपस्थित करना चाहता था। भेद के न रहने पर भेद न समभाने में कोई अर्थ नहीं। वेदांत की विशेषता इसमें है कि व्यावहारिक जगत् में इन सब भेदें। के रहते भी वह पारमार्थिक जगत् में उनमें कोई भेद नहीं मानता। अगर गीता कहती कि पंडित पंडित में कोई भेद नहीं है तो उससे कोई क्या समभता। वेदांत ब्राह्मण धीर शूद के बीच के भेद की उसी प्रकार व्यावहारिक तथ्य के रूप में यहण करता है जिस प्रकार गाय, हाथी थ्रीर कुत्ते के बोच के श्रंतर को। कीन कह सकता है कि इन

<sup>(</sup>१) काचा फिर कासी भया, राम भया रहीत। —क अं , पृ०

पिछले जीवें में व्यावहारिक रूप में भी कोई भेद नहीं। परमात्मा को सामने मनुष्य मात्र की समता के दृढ़ पेषिक स्वामी रामानंद के। भी सामाजिक समता का उतना विचार न श्राया । उन्होंने सामा-जिक व्यवहार में भी कुछ सुधार किया सही, किंतु कथानकी में का यह सुधार इतना भर था—दिचियी ग्राचार्य खान-पान में ब्रूग्राखूत का ही विचार नहीं रखते थे प्रत्युत परदे का भी; या ये कहना चाहिए कि खान-पान में उनके स्पर्शास्पर्श का विचार शरीर-स्पर्श में ही समाप्त न हो जाता था, वे दृष्टि स्पर्श की भी हेय समभते थे। शूद्र के स्पर्श से ही नहीं, उसकी दृष्टि पड़ने से भी भोजन अपवित्र हो जाता है। स्वामी रामानंदजी ने दृष्टि-स्पर्श से भाजन की भ्रखाद्य नहीं माना। उन्होंने केवल स्वयंपाक के नियम को स्वीकार किया, परदे के नियम को नहीं। कहते हैं कि स्वामीजी को तीर्थयात्रा, प्रचारकार्य इत्यादि के लिये इतना भ्रमण करना पडता था कि भोजन में परदे के नियम का पालन करना उनके लिये दु:साध्य था। कुछ लोगों का कइना है कि श्रोसंप्रदाय से अलग होकर एक नवीन संप्रदाय के प्रवर्तन का यही एकमात्र कारण था। कहते हैं कि एक बार के भ्रमण से लीटने पर उनके स-सांप्रदायिकों ने बिना प्रायश्चित्त किए उनके साथ भाजन करना श्रस्वीकार कर दिया था। स्वामी रामानंदजी प्रायश्चित्त करने के लिये तैयार न थे, अतएव नवीन पंथ-प्रवर्तन के सिवा समस्या की इल करने का कोई गैारवपूर्ण उपाय न सूक्का, जिसके लिये उनके गुरु स्वामी राघवानंद की भी सहमित प्राप्त हो सकती। सामाजिक सुधार-पथ में वे इससे ग्रागे बढ़ ही नहीं सकते थे। खान-पान तथा भ्रन्य सामाजिक व्यवहारीं में ब्राह्मण-ब्राह्मणों में भी भेद-भाव था तब कैसे आशा की जा सकती थी कि स्वामी रामानंद शुद्रों श्रीर मुसलुमानी के संबंध में भी उसे मिटा देते।

परंतु जब कबीर में वर्ण-भेद के विरुद्ध मुसलमानी अहिच के साथ डच्च वेदांती भावों का समन्वय हुआ तो परंपरागत समाज-व्यवस्था का एक ऐसा कट्टर शत्रु डठ खड़ा हुआ जिसने डसमें के भेद-भाव की पूर्णतया ध्वस्त कर देने का उपक्रम कर दिया।

इस प्रकार कबीर के नायकत्व में इस नवीन निर्गुणवाद में समय की सब आवश्यकताओं की पूर्ति का आयोजन हुआ। इतना ही नहीं, इसमें भारतीय संस्कृति का बड़े सीम्य रूप में सारा निचीड़ आ गया। कबीर के रंगभूमि में अवतरित होने के पहले ही इस आदीलन ने अपनी सारआहिता के कारण भारत की समस्त आध्यात्मिक प्रणालियों के सारभाग को खींचकर प्रहण कर लिया था। भारत में समय समय पर डित्थत होनेवाले प्रत्येक नवीन आध्यात्मिक आदीलन ने आत्मसंस्कार के मार्ग में जो जो सारयुक्त नवीन तथ्य निकाले वे सब इसमें समन्वित होते गए। योगमार्ग, बैद्धमत, तंत्र आदि सबके कुछ न कुछ चिह्न इसमें दिखाई देते हैं जिनका यथा-स्थान वर्णन किया जायगा। कबीर के हाथ में इसने सूकी मत से भी कुछ प्रहण किया।

सामाजिक व्यवहार तथा पारमार्थिक साधना दोनों के चेत्र में पूर्य ऐक्य तथा समानता के प्रचार करनेवाली समस्त ग्राध्यात्मक प्रणालियों के सार स्वरूप इंस ग्रांदोलन का नायकत्व कबीर के बाद सैकड़ों उदारचेता संतों ने समय-समय पर प्रह्ण किया धौर जी जान से उसके प्रसार का प्रयत्न किया । निर्णुण संप्रदाय के सिद्धांतों का विस्तृत विवेचन करने के पूर्व यह ग्रावश्यक है कि हम उनका कुछ परिचय प्राप्त कर लें। ग्रतएव ग्रागे के ग्रध्याय में उन्हों का संचित्र परिचय दिया जाता है।

## दूसरा ऋध्याय

## निर्गु ग-संत संप्रदाय के प्रसारक

निर्गुण-संत-विचारधारा को कबीर के द्वारा पूर्णता प्राप्त हुई, परंतु रूपाकार ते। यह पहले ही से प्रहण करने लग गई थी। सूफी मत के दांपत्य प्रतीक को छोड़कर ऐसी कोई १. परवर्ती संत बात न थी जिसने पहले ही कुछ न कुछ श्राकार न प्रहण कर लिया हो। दार्शनिक सिद्धांती तथा साधना-मार्ग के संबंध में जिस प्रकार की बातें कवीर ने कही हैं, प्राय: उसी प्रकार की बातें कबीर के कतिपय गुरु-भाइयों ने भी कही हैं। स्वयं उनके गुरु रामानंद की जो कविवा मिलवी है उसमें भी उसका काफी क्रप दिखाई देता है। चैाथे सिख-गुरु प्रज़िनदेव ने सं० १६६१ में जिस ज्ञादि ग्रंथ का संग्रह कराया, उसमें स्वामी रामानंद ध्रीर उनके इन सब शिष्यों की कविताएँ भी संगृहीत हैं, जिससे स्पष्ट है कि निर्गुण-संत संप्रदाय में भी ये लोग बाहरी नहीं समभे जाते थे। इनके अतिरिक्त कुछ अन्य संते की कविता का भी आदि ये य संग्रह किया गया है जो उपर्युक्त संती के समकालीन अथवा परवर्ती थे। ये हैं त्रिलोचन. नामदेव श्रीर जयदेव जिनमें से श्रंतिम दे का नाम कवीर ने बार बार लिया है--

जागे सुक उधव श्रक्र, ह्यावँत जागे लै हंगूर । संकर जागे चरन सेव, किल जागे नामां जैदेव ॥ ग्रादि मंथ में भी कबीर साहब ने जयदेव श्रीर नामा को भक्तों की श्रेशी में सुदामा के समकत्त्व माना है—

जयदेव नामा, विष्य सुदामा तिनकौ क्रूपा श्रपार भई है ।

<sup>🌘 🕶)</sup> क० ग्रं०, पृ० २१६, ३८७।

<sup>(</sup>२) वही, पृ० २६७, ११३।

जयदेव श्रीर नामदेव के संबंध में कबीर की यह भावना मालूम पड़ती श्री कि वे भक्त तो श्रच्छे थे पर श्रभी ज्ञानी की श्रेणी में नहीं पहुँच पाए थे—

सनक सनंदन जैदेव नामा, भगित करी मन उनहुँ न जाना । अतएव निर्शु संप्रदाय के प्रसारकों का परिचय देने के पहले इन लोगों का भी परिचय दे देना आवश्यक जान पड़ता है।

इन सब में समय की दृष्टि से जयदेव सब से प्राचीन जान पड़ते हैं; क्योंकि गीतगाविंद-कार की छोड़कर ग्रीर दूसरा कोई संत ऐसा नहीं जान पड़ता है जिसके संबंध

२ , जयदेव में कबीर के जयदेव-संबंधी उल्लेख ठीक बैठ सर्के। ये राजा लच्मणसेन की सभा के पंच-रत्नों में से एक थे, जिनका राजत्वकाल सन् ११७० से त्रारंभ होता है। कहा जाता है कि जयदेव पहने रमते साधु थे, माया-ममता के भय से किसी पेड के तले भी एक दिन से ग्रधिक वास न करते थे। किंत्र पीछे मगवान की प्रेरणा से पद्मावती नाम की एक बाह्यण-कुमारी से इनका विवाह हो गया । इनके जीवन में कई चमत्कारों का उल्लेख किया जाता है जिनके लिये यहाँ पर स्थान नहीं है। इन्होंने रसना-राघव, गीत-गोविंद श्रीर चंद्रालेक ये तीन प्रंथ लिखे। गीतगाविंद की तो सारा संसार मुक्त-कंठ से प्रशंसा करता है। इसमें भी निर्गुण पंथियों के अनुसार जयदेव ने अन्योक्ति के रूप में ज्ञान कहा है। गोपियाँ पंचेंद्रियाँ हैं और राघा दिन्य ज्ञान। गोपियों को छोड़कर कृष्ण का राधा से प्रेम करना यही जीव की मुक्ति है। परंतु इस तरह इसका म्रर्थ बैठाना जयहेव का धरेश्य या या नहीं, नहीं कहा जा सकता।

<sup>(</sup>१) क॰ मं॰, पृ॰ ६६, ३३।

नामदेव का जन्म सतारा जिले के नरसी बमनी गाँव में एक शैव परिवार में हुआ था। महाराष्ट्री परंपरा के अनुसार उसका पिता दामा शेट दरजी था। ज्ञादि ग्रंथ ३. नामदेव में नामदेव की जो कविताएँ सुरचित हैं उनमें वे अपने की छीपी कहते हैं। संभव है, उनके परिवार में दोनों पेशे चत्रते हों। मराठो में उनके एक ध्रमंग से पता चलता है कि उनका जन्म संवत् १३२७ (सन् १२७०) में हुआ था। लोग उनके सराठी अभंगों की नवीनता की दृष्टि से उनका आविमीवकाल लगभग सी वर्ष बाद मानते हैं। परंतु धाधुनिक भाषाएँ इतनी नवीन नहीं हैं जितनी बहुधा समभी जाती हैं। झानदेव नाम-देव के समकालीन थे। परंतु उनकी भाषा की प्राचीनता का यह कारण नहीं है कि उस समय तक आधुनिक मराठो का आविर्माव नहीं हुआ था, बल्कि यह कि विद्वान होने के कारण परंपरागत साहित्यिक भाषा पर उनका अधिकार या जिसे लिखने में, अपढ़ होने कारण. नामदेव असमर्थ थे। स्वयं ज्ञानदेव ने सीधो साद्दी मराठो में अभंगों की रचना की थी। प्रो० रानडे का मत है कि झानदेव के अभंगों की सादगी तथा कारक-चिह्नों की विभिन्नता का कारण क्र शताब्दी से उनका स्मृति से रिचत होते भाना है। समभा में नहीं ब्राता कि जिस ज्ञानदेव के गीता-भाष्य श्रीर श्रमु-तानुभव लेखबद्ध हो गए थे, उसके अभंग ही क्यों नहीं लेख-बद्ध हुए। जो हो, प्रो०रानडे भी इस बात से सहमत हैं कि **उनका जन्म सं० १३२७ में हुआ था श्रीर मृत्यु सं० १४०७** (सन् १३५०) में। कहा जाता है कि जवानी में नामदेव डाकू बन बैठा या श्रीर लुटमार कर श्राजीविका चलाता था। दिन उसके दल ने ८४ ग्राइमियों के समूह की मार डाला। शहर में लीटकर स्राने पर उसने एक स्त्री की स्रत्यंत करुण कंदन करते हुए

पाया। पूछने पर मालूम हुआ कि उसके पति को डाकुश्री ने मार डाला है। उसे अपने कृत्य पर उत्कट घृषा है। आई स्रीर वह घेर पश्चात्ताप करने लगा। विशोवा खेचर को गुरु बनाकर वह भक्ति-पथ में म्रायसर हुआ स्रीर विठावा की भक्ति में स्रापने जीवन की डत्सर्ग करके एक उच्च कोटि का संत हो गया। श्रपने जीवन का ग्रधिक समय उसने पंढरपुर में विठावा (विष्णु) के मंदिर में ही बिताया। परंतु स्रंत में वह तीर्थाटन के लिये निकला श्रीर समस्त उत्तर का भ्रमण करते हुए पंजाब पहुँचा। वहाँ लोग बड़ी संख्या में उसके चेले हए। गुरदासपुर जिले में गुमान नामक स्थान पर ध्यव तक नामदेव का मंदिर है। इस मंदिर के लेखें। से पता चलता है कि नामदेव का निधन यहीं हुआ। था। मालूम होता है कि उनके भक्त उनके फूल पंढरपुर ले गए जहाँ वे विठावा के मंदिर के आगे गाड़ दिए गए। नामदेव की कुछ हिंदी कविवाएँ ख्रादि ग्रंथ में संगृहीत हैं, जिनमें उनके कई चमत्कारों का उल्लेख है, जैसे उनके इठ करने पर मूर्ति का दूध पीना<sup>५</sup>, मरी हुई गाय का **उ**नके स्पर्श से जीवित हो उठना<sup>र</sup>, परमात्मा का स्वयं **त्राकर उनकी चूती** छत की मरम्मत कर जाना<sup>३</sup> थ्रीर नीच जाति का होने के कारण मंदिर से उनके बाहर निकाले जाने पर मूर्ति का पंडित की ग्रेर पीठ कर उसी दिशा में मुद्द जाना जिधर वे मंदिर के बाहर बैठे थे । ष्ट्रंतिम चमत्कार का उल्लेख कबीर ने भी किया है ।

<sup>(</sup>१) दूध कटोरे...—'ग्रंथ', पृ० ६२६.

<sup>(</sup>२) सुबतान पूछे सुन वे नामा...—'प्रंय'।

<sup>(</sup>३) घर...—'ग्रंथ', पृ० ६२६।

<sup>(</sup> ४ ) दुईँसत खेलत...—'ग्रंथ', पृ० ६२६।

<sup>(</sup> १ ) पंडित दिसि पछिवारा कीना, मुख कीना जित नामा ।

त्रिलेचिन नामदेव का समकालीन था। उसकी भी कुछ किवता स्नादि ग्रंथ में संगृहीत है। ग्रंथ में कबीर के दें। दें। हैं हैं जिनमें नामदेव धीर त्रिलेचिन का संवाद दिया हुआ है। इस संवाद से मालूम होता है कि कबीर त्रिलोचन से धिक पहुँच के साधक थे। त्रिलेचन ने कहा, मित्र नामदेव, तुम्हारा माया-मोह अभी नहीं छूटा ? अभी तक फर्ट छापा ही करते हो ? नामदेव ने जवाब दिया कि हाथ से तो सब काम करना चाहिए; परंतु हृदय में राम भीर मुख में उसका नाम रहना चाहिए। श्रोड़ छेवाले हिरामजी 'व्यास' ने कहा है कि नामदेव धीर त्रिलोचन रामानंद से पहले दिवंगत हो गए थे। मेकां लिफ ने अयोध्या के जानकीवरशरण के साच्य पर त्रिलोचन का जन्म सं० १३२४ (१२६७ ई०) माना है जो, जैसा हम रामानंदजी के जीवन-वृत्त के संबंध में देखेंगे, 'व्यास' जी के कथन के विरुद्ध नहीं जाता।

अगस्य-संहिता के अनुसार स्वामी रामानंद का जन्म संवत् १३५६ में, प्रयाग में, हुआ। इनकी माता का नाम सुशीला धीर पिता का पुण्यसदन था। भक्तमाल पर प्रयादास की टोका भी इससे सहमत है। भांडारकर धीर प्रियर्सन दोनों ने भी इसे माना है। परंतु मेकॉ-लिफ ने इनका जन्म मैसुर के मैलकोट स्थान में माना है। फर्कुहर ने भी उनको दिख्य से लाने का प्रयन्न किया है। परंतु

<sup>(</sup>१) नामा माथा मेहिया, कहै तिले। चन मीतु। काहे छापे छाहले, राम न लावहि चीतु॥ कहैं कबीर तिले। चना, मुझ ते राम सँभालि। हाथ पाउँ कर काम सभु, चीत निरंजन नालि॥ —'ग्रंथ', पृ० ७४०, २१२-२१३

परंपरा से चले श्राते हुए सांप्रदायिक मत का खंडन करने के लिये जैसे दृढ़ प्रमाणों की अवश्यकता होती है, वैसे प्रमाण दोनों में किसी ने नहीं दिए श्रतएव उनका जन्मस्थान प्रयाग ही में मानना उचित है।

कहते हैं कि पहले पहल इन्होंने किसी वेदांती के पास काशी में शांकर अद्वेत की शिचा पाई। परंतु इनके अल्पायु योग थे। स्वामी राघवानंद भी, जो रामानुज की शिष्यपरंपरा में थे (रामानुज— देवाचार्य—राघवानंद) धीर बड़े योगी थे, काशी में रहते थे। उन्होंने रामानंद को योग-साधन सिखाकर उन्हें आसत्र मृत्यु से बचाया। जिस समय मृत्यु का योग था उस समय रामानंद को उन्होंने समाधिस्थ कर दिया श्रीर वे मृत्यु-मुख से बच गए। अतएव अद्वेती गुरु ने कृतज्ञता-वश श्रपने चेले को उन्हों को सींप दिया।

रामानंदजी बड़े प्रसिद्ध हुए। आवू और जूनागढ़ की पहा-हियों पर उनके चरण-चिह्न मिलते हैं और पिछले स्थान पर उनकी एक गुफा। उन्होंने स्वयं अपना अलग पंथ चलाया जिसके एक संभव कारण का उल्लेख पिछले अध्याय में हो चुका है। किंतु उनकी अद्वैती शिचा का भी इसमें कुछ भाग जरूर रहा होगा। उनके वास्तविक सिद्धांत क्या थे, इसका पता लगाना बहुत कुछ कठिन काम हो गया है। मालूम होता है कि उन्होंने भिक्त, योग और अद्वैत वेदांत की अनुपम संसृष्टि की।

डाकोर से सिद्धांत पटला नामक एक छोटी सी पुस्तिका निकली है, जो स्वामी रामानंदजी की कही जाती है। इसमें सत्यनिरंजन तारक, विभूति पलटन, लँगोटी ग्राड़बंद, तुलसी, रामबीज ग्रादि कई विषयों के मंत्र हैं। केवल यहोपवीत का मंत्र संस्कृत में है, ग्रन्य सब सधुक्कड़ी हिंदी में। इस ग्रंथ में नाथपंथ धीर वैष्णव मत की पूर्ण संसृष्टि दिखाई देती है। विभूति, धूनी, भोली ग्रादि के साथ साथ इसमें शालिशाम तुलसी ग्रादि का भी ग्रादर किया

गया है। यहाँ पर केवल एक मंत्र देना उचित होगा जिससं इस बात की पृष्टि होगी—

ॐ म्रधेनाम भ्रखंड छाया, प्राण पुरुष भावे न जाया। मरे न पिंड थके न काय, सद्गुरु प्रताप हृदय समाय। शब्दस्वरूपी श्रोगुरु राघवानंदजी ने श्रीरामानंदजी कूँ सुनाया। भरे भँडार काया बाढ़ै त्रिकुटो ग्रस्थान जहाँ बसे श्री सालिग्राम॥ ॐकार हाहाकार सुनती सुनती संसे मिटे॥ इति ग्रमरबीज मंत्र॥ १७॥

इसमें योग की त्रिकुटो में वैष्णव शालियाम विराजमान हैं। यह प्रंथ चाहे स्वयं रामानंदजी का न हो परंतु इससे इतना अवश्य प्रकट हो जाता है कि उन्होंने अपने शिष्यों की वैष्णव धर्म के सिद्धांतों के साथ साथ योग की भी शिचा ही थी। इसी लिये शायद उनके कुछ शिष्य अवधूत कहे जाते थे। रामानंदी संप्रदाय में रामानंदजी महायोगी यथार्थ ही माने जाते हैं।

अनके प्रंथों में से रामाचन-पद्धित श्रीर वेष्णवमताब्जभास्कर देखने में श्राए हैं। ये प्रंथ उपासना-परक हैं। प्रेा० विल्सन
ने वेदों पर उनके एक संस्कृत भाष्य की बात लिखी है।
प्रिप्तानंद भाष्य' नाम से वेदांतसूच का एक भाष्य संप्रदायवाली
की श्रोर से प्रकाशित हुआ है परंतु अभी उसकी निष्पच जाँच नहीं
हो पाई है। उन्होंने हिंदी में भी कुछ रचना की है। उनकी
एक कविता ख्रादि यं य में संगृहीत है जो आगे चलकर मूर्तिपूजा
के संबंध में उदाहत की गई है। उसमें ने निराकारे।पासना
का उपदेश करते दीखते हैं। मंदिर में की पत्थर की मूर्ति श्रीर
तीर्थ का जल उन्होंने धनावश्यक से माने हैं। परंतु बैरागी पंथ
में उन्होंने शालियाम की पूजा का विधान किया। उनकी एक
धीर कविता आचार्य श्यामसुंदरदास ने अपने रामावत संप्रदाय
वाले निबंध में छपवाई है, जिसमें इनुमान की स्तुति की गई है।

रज्जब दास के संग्रह प्रंथ सर्वांगी में उनका एक श्रीर पद संगृहीत है जो यहाँ दिया जाता है—

हिर बिन जन्म वृथा खोया रे।

कहा भया श्रित मान बढ़ाई, धन मद श्रंध मित सोया रे॥

श्रित वर्तग तरु देखि सुहाया, सैवक कुसम स्वा सेया रे।

सोई फल पुत्र-कलत्र विषे सुष, श्रित सीस धुनि धुनि रोया रे॥

सुमिरन मजन साध की संगति, श्रेतरि मन मैल न धाया रे॥

रामानंद रतन जम त्रासें, श्रीपति पद काहे न जाया रे॥

इसमें उन्होंने निवृत्ति मार्ग का पूर्ण उपदेश दिया है।

रामानंद जी की विचार-धारा बहुत उदार थी जिसके कारण उनके उपदेशामृत का पान करने के लिये ऊँच नीच सब उनके पास धिर आते थे। उनके शिष्यों में से, जिनका निर्गुण विचारधारा से संबंध है, पापा, सधना, धन्ना, सेन, रैदास कबीर श्रीर शायद सुरसुरानंद हैं।

पीपा गॅगरीनगढ़ के खीची चैहान राजा थे थ्रीर श्रपनी छोटी रानी सीता के सहित रामानंद जी के चेले हो गए थे। जनरल किनंघम के धनुसार पीपाजी जैतपाल से चैाथो पीढ़ी में हुए थे। [(१) जैतपाल, (२) सावतिसंह, (३) राव कॅरवा, (४) पीपाजी, (५) द्वारकानाथ, (६) अचलदास।]

श्रबुल फजल ने लिखा है कि मानिकदेव के वंश अ जैतपाल ने मुसलमानों से मालवा छीन लिया था। यह घटना पृथ्वीराज की मृत्यु के १३१ वर्ष पाछे सं० १३८१ (सन् १३२४ ई०) की बताई जाती है। जैतराव मानिकदेव से पाँचवों पीढ़ी में हुए थे श्रीर मानिकदेव पृथ्वीराज के समकालीन थे। फिरिश्ता के श्रनुसार पोपाजी से देा

<sup>(</sup>१) 'पौड़ी हस्तवेख', पृ० ४२३ ( भ्र )।

पाढ़ो पीछे ध्रचलदास से सुलतान द्दोशंग गोरी ने हिजरी सन् ८३० ध्र्यांत् वि० सं० १४८३ या सन् १४८६ ई० में गॅगरीनगढ़ छोन लिया। यह भी कहा जाता है कि सं० १५०५ (सन् १४४८ ई०) में ध्रचलदास मुसलमानों के साथ युद्ध में काम भ्राए। इन सब बातें को घ्यान में रखकर जनरल किनंघम ने पीपा का समय सं० १४१७ से १४४२ (ई० सन् १३६० से १३८५) तक माना है। सं० १२५० से १५०५ तक के २५५ वर्षों में पीपाजी के वंश में १० पीढ़ियाँ हुई जिससे प्रत्येक पीढ़ी के लिये लगभग २५ वर्ष ठहरते हैं। इस हिसाब से १४२० से १४५५ तक इनका समय मानना भी श्रनुचित नहीं। यह सामान्यतया उनका राजत्व-काल है। इनका जीवन काल लगभग सं० १४१० से १४६० तक मानना चाहिए।

सधना खटिक था। बेचने के लिये मांस ती खते समय बटखरे की जगह शालियाम की बटिया रखता था। एक वैष्णव की यह देखकर बुरा लगा थ्रीर शालियाम की बटिया माँगकर ले गया। रात में उसे स्वप्न हुआ कि भाई, तुम मुक्ते बड़ा कष्ट दे रहे हो। अपने भक्त के यहाँ मैं (तराजू के) भूले पर भूला करता था, उस सुख से तुमने मुक्ते वंचित कर दिया है। भला चाहो तो मुक्ते वहीं दे आयो। थ्रीर वह दे आया।

धन्ना जाट था ध्रीर राजपूताने के टाँक इलाके में धुम्रन गाँव में रहता था। यह स्थान छावनी देवली से बीस मील की दूरी पर है।

सेन नाई था जो किसी राजा के यहाँ नौकर था। उसकी भक्ति की इतनी महिमा प्रसिद्ध है कि एक बार जब वह साधु-सेवा में लीन होने के कारण राजा की सेवा करने के लिये यथा-समय न जा सका, तब स्वयं भगवान सेन का रूप धारण कर राजा की सेवा करने पहुँचे।

<sup>(</sup>१) 'श्राकियाचाजिकच सर्वे रिपोर्ट', भाग २, पृष्ठ २६४-६७।

रैदास काशी के चमार थे। प्रियादासजी ने इनके संबंध में कई आश्चर्यजनक कहानियाँ लिखी हैं। चित्तौर की भाली रानी इनकी शिष्या बतलाई जाती हैं। आदि यं य में रिवदास नाम से इनकी किवताओं का संग्रह किया गया है। ये स्वयं बहुत ऊँचे झानी भक्त थे जिसे मूर्ति की आवश्यकता नहीं रह जाती परंतु दूसरों के लिये वे मूर्ति की आवश्यकता समभते हैं। कहा जाता है कि उन्होंने एक मंदिर बनवाया था, जिसके वे स्वयं पुजारी रहे थे। इनका भी अलग पंथ चला जिसमें अब केवल इन्हों की जात के लोग हैं जो अपने की बहुधा चमार न कह कर 'रैदासी' कहते हैं।

परंतु रामानंद के सबसे प्रसिद्ध शिष्य कबीरदास थे जिन्होंने भक्ति के मार्ग को श्रीर भी प्रशस्त, विरतृत श्रीर उदार बना दिया। इनका जीवन-वृत्त स्वतंत्र रूप से श्रागे दिया जायगा।

सुरसुरानंद ब्राह्मण थे। उनके विषय में विशेष कुछ नहीं मालूम है। इतना प्रवश्य प्रकट होता है कि वे बहुत सच्चे सुधा-रक रहे होंगे। खान-पान के संबंध में शायद उन्होंने रामानंद जी सं अधिक सुधार की मात्रा दिखाई हो। भक्तमाल में लिखा है कि इनके मुँह में म्लेच्छ की दी हुई रोटी भी तुलसीदल हो जाती थो। अगस्य-संहिता के अनुसार रामानंद का जन्म संवत् १३५६ (१२-६-६ ई०) में धौर मृत्यु सं० १४६७ (१४१० ई०) में हुई। भिन्न भिन्न दृष्टियों से विचार करने से भी यह समय गलत नहीं मालूम होता। वे रामानुज की शिष्य-परंपरा की चौथी पीढ़ी में हुए हैं। रामानुज की कर्मण्यता का चेत्र तीन राजाओं का समय रहा है जिनका शासन-काल सं० ११२७ (१०७० ई०) से १२०३ (११४६ ई०) तक ठहरता है। अस्तु, यदि हम उनकी मृत्यु सं० १२६८ (प्राय: ११६० ई०) में भी मानें धौर एक एक पीढ़ी के लिये तीस तीस

वर्ष भी दें तो भी रामानंद का जन्म सं० १२६६ में इतना पहले नहीं मा जाता है कि इस दृष्टि से अनुचित मालूम हो। श्रोड़ के के हरिराम व्यासजी के एक पद से मालूम होता है कि नामदेव धीर त्रिलोचन रामानंदजी से पहले स्वर्गवासी हो गए थे। त्रिलोचन का जन्म मेकॉलिफ ने सं० १३२४ (१२६७ ई०) में माना है। त्रिलोचन कितने ही दीर्घजीवी क्यों न हुए हों, सं० १४६७ (१४१० ई०) से पहले ही अवश्य दिवंगत हो गए होंगे। नामदेव भी त्रिलोचन के समकालीन थे, यद्यपि मालूम होता है कि आयु में उनसे कुछ छोटे थे। सं० १४६७ से पहले बहुत काफी आयु भेगकर उनका भी दिवंगत होना धसंभव नहीं। जनरल कितंघम ने रामानंद के शिष्य पीपा का जो समय स्थिर किया है, वह भी इस समय के विद्यु नहीं जाता। इसे रामानंदजी की आयु ११० वर्ष की ठहरती है, जो उनके लिये बहुत बड़ी नहीं। यह प्रसिद्ध है कि रामानंदजी ही, जो उनके लिये बहुत बड़ी नहीं। यह प्रसिद्ध है कि रामानंदजी ही घींयु हुए थे। नाभाजी ने भी कहा है—

बहुत काल वपु धार के प्रनत जनन के पार दियो। श्रीरामानंद रघुनाथ ज्येां, दुतिय सेतु जगतरन किया॥

कबीर के परवर्ती इन संत कियों को सगुण और निर्णुण संप्र-दाय के बीच की कड़ी समम्मना चाहिए। उनमें सगुणवादी और निर्णुणवादी दोनों से कुछ झंतर है। न तो वे सगुणवादियों की तरह परमात्मा की निर्णुण सत्ता की अवहेलना कर उसकी प्राविभासिक सगुण सत्ता को ही सब कुछ समम्मते हैं और न निर्णुणियों की तरह मूर्तिपूजा और अवतारवाद को समूल नष्ट ही कर देना चाहते हैं। यद्यपि अंत में वे सब बाह्य कर्मकोंड का त्याग आवश्यक बतलाते हैं परंतु उनके व्यवहार से यह मालूम होता है कि वे आरंभिक अवस्था में उसकी उपयोगिता की स्वीकार करते थे। परंतु इतना होने पर भी वे सब विशेषताएँ, जिनके विकास से निर्मुण संत संप्रदाय का उदय हुआ, उनमें मूल रूप में पाई जाती हैं। जाति-पाँति के सब बंधने को तोड़ देने की प्रश्वित, अद्वीतवाद, भगवदनुराग, विरक्त और शांत जीवन, बाह्य कर्मकांड से ऊपर उठने की इच्छा सब उनमें विद्यमान थी। इस प्रकार इन संतों ने कबीर के लिये रास्ता खोला जिससे इन प्रश्वियों को चरमावस्था तक ले जा सकना उसके लिये आसान हो गया।

कबीर जुलाहा थे। अपने पदी में उन्होंने बार बार अपने जुलाहा होने की घोषणा की हैं। जुलाहे मुसलमान होते हैं। हिंदू जुलाहे कोरी कहलाते हैं। एक स्थान पर उन्होंने अपने को 'कोरो' भी कहा है?। संभव है, 'जोलाहा' कहने से उनका अभिप्राय केवल पेशे से हो, उनके धर्म का उसमें कोई संकेत न हो। जनश्रुति के अनुसार वे जन्म से ते। हिंदू थे किंतु पाले पोसे गए थे मुसलमान के घर में। परंतु इस बात का प्रमाण मिलता है कि उनका जन्म वस्तुतः मुसलमान परिवार में हुआ था। एक पद में, जो आदियं य में रैदास के नाम से श्रीर रज्जबदास के सर्वांगी में पोपा के नाम से मिलता है, लिखा है कि जिसके कुल में ईद-बकरीद मनाई जाती है, गोवध होता है, शेख शहीद धीर पोरों की मनीती होती है, जिसके बाप ने थे सब काम किए उस पुत्र कबीर ने ऐसी धारणा घरी कि तीनी लोकों में

<sup>(</sup>१) तू बाह्मण, मैं कासी का जुबाहा, चीन्हिन मेर गियाना।— कः ग्रं॰, पृ॰ १७३, २४० श्रीर बदाहरणों के बिये देखिए कः ग्रं॰, पृ॰ १२८, १२४; १३१, १३४; १८१, २७० श्रीर २७१।

<sup>(</sup>२) हरि की नांव ध्रभै पद दाता, कहै कचीरा केरी। —क० ग्रं०, ए० २०४, ३४६।

प्रसिद्ध हो गया<sup>3</sup>। पदकर्ता का अभिप्राय यह है कि भक्ति के लिये कुल की उच्चता कदापि आवश्यक नहीं। इससे प्रकट होता है कि कबीर मुसलमान कुल में केवल पाले-पोसे ही नहीं गए थे, पैदा भी हुए थे<sup>3</sup>। पोपा और रैदास दोनों कबीर के समकालीन और गुरुभाई थे। इसलिये कबीर के कुल के संबंध में जो कुछ उनमें से कोई कहे, उस पर विश्वास करना चाहिए।

जनश्रुति के धनुसार कबीर के पोष्य पिता का नाम नीह्न श्रथवा नूरुशीन था श्रीर माता का नीमा जिन्हें उसके वास्तविक माता-पिता के ही नाम समक्षना चाहिए।

जनश्रुति ही के धनुसार कबीर का जन्म काशी में हुआ था धीर निधन मगहर में। इस बात में तो संदेह नहीं कि कबीर उस प्रांत के थे जहाँ पूरवी बोली जाती है, क्योंकि उन्होंने स्वयं कहा है कि मेरी बोली 'पूरवी' है, जिसे कोई नहीं समभ सकता; उसे वही समभ सकता है जो ठेठ पूरब का रहनेवाला हो?। पंजाब में संगृहीत प्रंथ साहब में भी उनकी बाणी ठेठ पूरवी है।

किसी ज्ञान-गर्वित ब्राह्मण के यह कहने पर कि 'तुम जुलाहे हो ज्ञान-वान क्या जाने। ?' उन्होंने बड़े गर्व के साथ कहा था—मेरा ज्ञान नहीं पहचानते ? अगर तुम ब्राह्मण हो तो मैं भी तो 'काशो का

<sup>(</sup>१) जाके ईद बकरीद कुत्त गऊरे बध करहिं मानियहिं शेख शहीद पीरां। जाके बापि ऐसी करी, पूत ऐसी धरी, तिहुरे लोक परसिध कबीरा॥ — 'ग्रंथ', पृ० ६६ म: 'सर्वांगी', पौड़ी हस्तलेख पृ० ३७३, २२।

<sup>(</sup>२) इन पदों में यह स्पष्ट नहीं कहा गया है की उनके माता-पिता मुसलमान थे। संभव है, यहाँ माता-पिता से तारपय पालने-पेासनेवाले माता-पिता से हो।—संपादक।

<sup>(</sup>३) मेरी बोली पूरबी ताहि खले नहिं केाय। मेरी बोली सो लखे धुर पूरब का होय॥—क० ग्रं०, पृ० ७६ पाद्रश

जुलाहा' हूँ । सचमुच काशो में किस जिज्ञासु की ज्ञान की प्राप्ति नहीं हो जाती ? प्रादि ग्रंथ में के एक पद में उन्होंने कहा है कि सारा जीवन मैंने काशो ही में विवाया है । अतएव इस बात में संदेह नहीं कि कबीर के जीवन का बड़ा भाग काशी में व्यतीत हुआ था। परंतु क्या इससे यह भी मान लिया जाय कि पैदा भी वे काशी ही में हुए थे ? यह असंभव नहीं; हिंदू भावों से ओत-प्रोत उनकी विचार-धारा भी इस बात की ओर संकेत करती है कि उनका बाल्यकाल काशो-सदृश किसी हिंदू नगरी में हिंदू वातावरण में व्यतीत हुआ था। प्रादि ग्रंथ में के एक पद से मालूम होता है कि उनके विचार ही नहीं, आचार भी आरंभ ही से हिंदू साँचे में ढल गए थे। 'राम राम' की रट नित्य नई कोरी गगरी में भोजन बनाना, चैका-पोतवाना, उनकी इन सब बातें से उनकी अम्मा तंग आ गई थी ।

परंतु आदि यं थ के एक पद में कबीर कहते हैं कि मगहर भी कोई मामूली जगह नहीं, यहीं तुमने मुक्ते दर्शन दिए थे। काशी में ते। मैं बाद में जाकर बसा। इसी से फिर तुम्हारे भरोसे मगहर बस गया हूँ । इससे जान पड़ता है कि काशी में बयने के पहले वह केवल मगहर में रहते ही नहीं थे, वहीं उन्हें पहले पहल परमात्मा

<sup>(</sup>१) देखे। पृष्ठ ४४ की टिप्पणी (१)।

<sup>(</sup>२) सकळ जनम सिवपुरी गैवाया--'प्रंथ', पृ० १७६, १४।

<sup>(</sup>३) मित उठि केारी गगरी श्रानै जीपत जीउ गये।। ताना श्वाना कछून सूभै हरि रसि जपट्यो॥ हमरे कुळ कडने रामु कह्यो।

<sup>—</sup>वही, पृ० ४६२. ४।

<sup>(</sup>४) तेरे भरोसे मगहर चिसयो, मेरे तन की तपनि बुक्ताई।
पहत्ते दरसन मगहर पायो, फुनि कासी चसे आई॥
—वही, पृ० ४२३; क० ग्रंब, पृ० २६६, १०।

का दर्शन भी प्राप्त हुआ था। अविक संभव यह है कि कबीर का जन्म मगहर ही में हुआ हो, जो आज भी प्रधानतया जुलाहों की बस्ती है। गोरखनाथजी का प्रधान स्थान गोरखपुर मगहर के बिलुकुल नजदीक है। जिस जमाने में रेल नहीं थी उसमें योगियों का गारख-पुर प्राते जाते मगहर में ठहर जाना प्रसंभव नहीं। यहीं से कबीर पर हिंदू भावें। श्रीर योगमूलक विरक्ति का श्रारंभ हो। जाता है। जान पड़ता है कि कबीर को योग की बातों का ज्ञान गोरखपंथी योगियों से ही हुआ था। योगाभ्यास के द्वारा उनकी परमात्मा की भालक ते। मिल गई थी परंतु वे किसी ऐसे पहुँचे योगी के परुले न पड़े जो उनको पूर्णानुभूति की दशा तक पहुँचा देता। उनके प्रंथों में हम गोरखनाथ की ते। भूरि भूरि प्रशंसा पाते हैं किंतु अध-कचरे गीरखपंथियों की निंदा। माया के वास्तविक स्वरूप की गोरखनाथ अच्छी तरह जानते थे, इसी से वे उसकी लद्भाय की भाँति त्याग सके थे । नारी से विरक्त होकर वे अमर हो गए थे। कलिकाल में गोरखनाथ ऐसा भक्त हुआ कि माया में पड़े हुए अपने गुरु से उसने राज्य छुड़वा दिया?। जिस प्रानंद का सुखदेव भी बहुत थोड़ा ही सा उपभाग कर सके थे उसका पूर्णापभाग गारख-

मेकालिफ ने गलती से दूसरी पंक्तिका अर्थ किया है 'पहले मैंने काशी में दर्शन पाए श्रीर फिर मगहर में श्राकर बसा', जो प्रसंग के प्रतिकृत है श्रीर स्पष्ट ही गलत है।

<sup>(</sup>१) राम गुन बेळड़ी रे श्रवधू गोरषनाथि जागी।

<sup>—</sup>क० प्रं०, ए० १४२, १६३। विरगुण सगुण नारी संसारि पियारी, जलमणि त्यागी, गोरिष विवासी। —वही, ए० १६६, २३२।

<sup>(</sup>२) गोरवनाथ न सुदा पहरी मस्तक हू न सुँडाया। ऐसा भगत भया किंब ऊपर गुरु पै राज छुड़ाया॥

<sup>—</sup>वही, पृ० १८६, २६८।

नाथ, भर्त हरि, गोपोचंद भ्रादि योगियों ने किया था । प्रधकचरे जोगियों को उन्होंने कहा है कि वे जटा बाँध बाँधकर मर गए पर उन्हें सिद्धि न प्राप्त हुई<sup>२</sup>। इन सब बातें की देखते हुए मेरी प्रवृत्ति मगहर हो को उनका जन्म-स्थान मानने की होती है। मालूम होता है कि इसी लिये काशी छोडने पर मगहर के। उन्होंने अपना निवासस्थान बनाया।

योगियों तथा साधुत्रीं के सत्संग से जब कबीर के हृदय में विरक्ति का भाव उदय हुआ तब वे पूर्ण आध्यात्मिक जागित के लिये व्याकुल हो उठे। घर में रहना उनके लिये दूभर हो गया। काम काज सब छोड दिया। ताना-बाना पडे रह गए<sup>३</sup>। संसार से उदासीन हे। कर जंगल छान डाले ३, तीर्घाटन किए४, पर उनके मन के। शांति न हुई। परमात्मा के दर्शन करा देनेवाला कोई समर्थ साधु उन्हें मिला नहीं। हाँ, ऐसे बहुत मिले जिनमें

--वही, पृ० ४१, १२।

<sup>(</sup>१) ता मन का कोइ जाने भेव। रंचक लीन भया सुषदेव ॥ गोरष भरथरि गोपीचंदा। ता मन सो मिति करें श्रनंदा॥ कामिनि भ्रँग विरकत भया रत्त भया हरि नाई। साषी गोरषनाथ ज्यु, श्रमर भए किन्न माई।।

<sup>(</sup>२) जटा बाँधि बाँधि जोगी मूए, इनमें किनह न पाई। --- वही, पृ० १६४, ३१७।

<sup>(</sup>३) तनना बुनना तन तज्या कवीर, राम नाम विख चिया सरीर। --वही. पृ० ६४, २१।

<sup>(</sup> ४ ) जाति जुलाहा नाम कबीरा, चन चन फिरौं उदासी। ---वही, पृ० १८१, २७०

<sup>(</sup> १ ) बुंदाबन द्वाँक्यों, द्वाँक्यों हा जमुना की तीर। राम मिलन के कारने जन खोजत फिरे कबीर ॥ —'पौद्दी हस्तलेख', पृ० १६४ (भ्र)

भक्ति कम, श्रहंकार श्रिथक थां। परंतु कबीर की ऐसे लोगों से क्या मतलब था ? उनसे वे क्या सीखते ? हाँ, उन्हें सिखा अवश्य सकते थे। कबीर कुछ दिन मानिकपुर में भी रहे। शेख तकी की प्रशंसा सुनकर वे वहाँ से ऊँजी जौनपुर होते हुए फूँसी गए। फूँसी में भी वे कुछ दिन तक रहे। उन्हें शेख तकी को बतलाना पड़ा कि परमात्मा सर्वव्यापक है; श्रकर्दी सकर्दी को जताना पड़ा कि परमात्मा सर्वव्यापक है; श्रकर्दी सकर्दी को जताना पड़ा कि तुम कुर्बानी जिवह इत्यादि करके पाप कमा रहे हो, किसी जमाने में भी ये काम हलाल नहीं हो सकते। वे गुरु बनने नहीं आए थे पर क्या करते, उनसे रहा नहीं गयार। वे ते स्वयं ऐसे एकाध आदमी को हूँ इरहे थे जो रामभजन में शूर हो। उनको श्रनुभव हुआ कि परमात्मा के दर्शनों के लिये वन में ही कोई श्रनुकूल परिस्थित नहीं होती । श्रंत में उनकी भी

सेख श्रकदीं सकदीं तुम मानहु बचन हमार। श्रादि श्रंत श्रीर जुग जुग देखहु दृष्टि पसार॥

<sup>(1)</sup> थोरी भगति बहुत श्रह्मकारा। ऐसा भक्ता मिले श्रपारा॥ —क० ग्रं०, ए० १३२, १३७।

<sup>(</sup>२) घट घट श्रविनासी श्रहे सुनहु तकी तुम सेख।

<sup>—&#</sup>x27;बीजक', रमैनी ६३.
मानिकपुरिहं कबीर बसेरी। मदहति सुनी सेख तिक केरी॥
जजी सुनी जवनपुर थाना। मूंसी सुनि पोरन के नामा॥
पुकइस पीर बिखे तेहि ठामा। खतमा पढ़ें पैगंबर नामा॥
सुनत बोल मोहिंरहा न जाई। देखि सुकर्वा रहा भुदाई॥
नवी हबीबी के जो कामा। जहाँ तो श्रमत सबै हरामा॥

<sup>—</sup>वही, रमैनी ४८।

<sup>(</sup>३) कहै कबीर राम भजवें के। एक श्राध के।इ सुरा रे।

<sup>—</sup>क० मं०, ए० ११४, ८४।

<sup>(</sup>४) घर तजि बन कियों निवास । घर बन देखें। दोड निरास । —-वही, पृ० ११३, ७६ ।

खोज सफल हुई श्रीर जनाकीर्ध काशी में उनकी एक ऐसा श्रादमी मिला, जो जाति-पाँति के श्रहंकार से दूर था, परमात्मा के सम्मुख मनुष्य मनुष्य में किसी भेद-भाव की न मानता था, श्रीर जो श्रपने ज्ञान-बल से कबीर की महती श्राकांचा की पूर्ध कर सकता था, जिसकें उपदेश से कबीर की मालूम हुआ कि जिसकी हूँ ढ़ने के लिये हम बाहर बाहर भटकते फिरते हैं वह परमात्मा तो हमारे ही शरीर में निवास करता है। यह साधु स्वामी रामानंद थे।

कहते हैं कि रामानंद पहले मुसलमान को चेला बनाने में हिचके। इस पर कबीर ने एक युक्ति सोची। रामानंदजी पंचगंगा घाट पर रहते थे श्रीर सदेव ब्राह्म-मुहूर्त में गंगास्नान करने जाया करते थे। एक दिन जब कबीर ने देख लिया कि रामानंद स्नान करने के लिये चले गए ते। सीढ़ी पर लेटकर वह उनके लीटने की बाट जोहने लगा। रामानंद लीटे तो उनका पाँव कबीर के सिर से टकरा गया। यह सोचकर कि हमसे बिना जाने किसी का श्रपकार हो गया है, रामानंद 'राम राम' कह उठे। कबीर ने हर्षोत्फुल्ल होकर कहा कि किसी तरह धापने मुक्ते दीचित कर अपने चरणों में स्थान तो दिया। उसके इस अनन्य भाव से रामानंद इतने प्रभावित हो गए कि उन्होंने उसे तत्काल धपना शिष्य बना लिया।

मुहसिनफनी काश्मीरवाले के लिखे फारसी इतिहास प्रंथ तवा-रीख दिवस्ताँ से भी यही बात प्रकट होती है। उसमें लिखा है कि कबीर जोलाहा धीर एकेश्वरवादी था। अध्यात्म-पथ में पथप्रदर्शक गुरु की खोज करते हुए वह हिंदू साधुग्रें। धीर मुसलमान फकीरें। के पास गया धीर कहा जाता है कि श्रंत में रामानंद का चेला है। गया र

<sup>(</sup>१) जिस कारनि तटि तीरथ जाहीं। स्तन पदारथ घटही माहीं। —वही, १०२, ४२।

<sup>(</sup> २ ) 'कबीर ऐंड दि कबीर पंघ' में उद्दत, पृ० ३७।

परंतु कुछ लोग रामानंद की न मानकर शेख तकी की कबीर का
गुरु मानते हैं। इस मत का सबसे पहला उल्लेख ख़ज़ोन तुल
झासिफ्या में मितता है, जिसे मैलिबी गुताम सरबर ने सन् १८६८
ई० में छपवाया था। वेश्कर साहब ने भी इस प्रंथ के आधार पर
अपने कबीर एंड दि कबीर पंथ में बड़े जीर शोर से इस मत
का समर्थन किया है। परंतु दिवस्ता का साहय उनकी सरगमी
से कहीं अधिक मृत्यवान है। इतिहासकार मुहतनक नी अकबर
के समय में हुमा था। रामानंद के समय की पहले से पहले ले
जाने पर भी मुहसनकनी श्रीर उनके समय में सबा सी डेड़ सी वर्ष
का शंतर रहता है। अतएव उन्होंने जिन जनश्रुतियों के आधार पर
यह लिखा है, वे आजकल की जनश्रुतियों से अधिक प्रामाणिक हैं।
शोख तकी कबीर के गुरु थे, इस संबंध में किसी इतनी प्राचीन जनश्रुति
का होना नहीं पाया जाता। इस बात की भी आशंका नहीं हो
सकती कि मुहसनकनी ने पचपात के कारण ऐसा लिखा हो।

मुहसनफनी ही ने नहीं और लोगों ने भी इस बात का उल्जेख किया है कि कवीर रामानंद के चेले थे। नाभाजी ने सं० १६४२ के लगभग भक्तमाल की रचना की थी। उसमें उन्होंने स्पष्ट शब्दों में कवीर की रामानंद का चेला लिखा है। उनसे एक-दी पोढ़ी पहले ग्रे।इन्नेवाले हरीराम शुक्क हो गए थे, जे। साहित्य-संसार तथा संत-समुदाय में 'व्यास' जी के नाम से प्रख्यात हैं। इनके संबंध में यह ख्याति चली ग्राती है कि ४५ वर्ष की ग्रवस्था में ये संवत् १६१८ में राधावल्लभी संप्रदाय के प्रवर्तक स्वामी हितहरिवंशजी के शिष्य हुए थे। हितहरिवंशजी का जन्म-संवत् देर से देर में मानने से संवत् १५५६ में ठहरता है, यद्यपि सांप्रदायिक मत के ग्रनुसार उनका जन्म १५३० में हुग्रा था। श्रतएव व्यासजी का संसर्ग ऐसे लोगों

<sup>(</sup>१) 'शिवसिंहसरोज्ञ', पृ० ५०७।

को माथ था जिनको समय को आरंभ तथा कबीर को समय को अंत में धार्था सताबदी से अधिक का अंतर नहीं था। उनसे इस संबंध में व्यासजी ने जो कुछ सुना होगा, वह विश्वसनीय होना चाहिए। व्यासजी वैकुंठवासी संतें की मृत्यु पर शोक मनाते हुए कहते हैं—

साँचे साधु ज रामानंद ।
जिन हरिजी सें हित करि जान्यो, श्रीर जानि दुख-दंद ॥
जाको सेवक कबीर धीर श्रांत सुमित सुरसुरानंद ।
तब रेदास उपासिक हरि की, सूर सु परमानंद ॥
उनते प्रथम तिलोचन नामा, दुख-मोचन सुख-कंद ।
खेम सनातन भक्ति-सिंधु रस रूप रघु रघुनंद ॥
श्रांत रघुवंशिहं फब्यो राधिका-पद-पंकज-मकरंद ।
कृष्णदास हरिदास उपास्यो, बृंदावन की चंद ॥
जिन बिनु जीवत मृतक भए हम सहत विपति के फंद ।
तिन बिन उर की सुज मिटै क्यों जिए 'व्यास' श्रांत मंद ।

इससे स्पष्ट है कि कबीर रामानंद के शिष्य थे।
कबीर के शिष्य धर्मदास की वाणी से भी यही बात प्रकट होती
है। कबीर के कट्टर भक्त गरीबदास भी यही कहते हैं, यद्यपि वे
गुरु से चेले की अधिक महत्त्व देते हैं और उसे गुरु के उद्धार का
कारण बताते हैं—

गरीब रामानंद से छख गुरु तारे चेले भाइ। चेलेंग की गिनती नहीं,—पद में रहे समाहरा॥

<sup>(</sup>१) बाबू राधाकृष्णदास ने इस पद की अपने स्रदास के जीवन-चिरत में उद्धृत किया है। वे प्राचीन साहित्य के बड़े विद्वान् थे। खेद है कि मैं व्यासजी की बानी नहीं पा सका।—'राधाकृष्णदास-प्रंथावली', प्रथम माग, पृ० ४४४।

<sup>(</sup>२) 'हिरंबर-बोध', पारख श्रंग की सास्ती, ३२।

'हम काशी में प्रकट भए हैं, रामानंद चेताये ११। कबीर की मानी जानेवाली इस उक्ति का भी यह धर्य नहीं कि रामानंद ने कबीर की जगाया बिल्क यह कि कबीर ने रामानंद की जगाया। परंतु यह मान लेने पर भी, यह कोई नहीं कह सकता कि यह रामानंद की कबीर का गुरु मानने में बाधक है। गीरखनाथ ने मछंदरनाथ की जगाया किंतु यह कोई नहीं कहता कि गीरखनाथ मछंदरनाथ के चेते नहीं थे। ग्रसल में यह वचन यही बतलाने के लिये गढ़ा गया है कि रामानंद के चेले होने पर भी कबीर उनसे बड़े थे। परंतु स्वतः कबीर ने धपने ग्रापको ग्रपने गुरु से बढ़ाने का प्रयत्न नहीं किया ग्रीर रामानंद की मृत्यु का उल्लेख करते हुए बीजक के एक पद में बड़े उत्साह से उन्होंने उनकी महिमा गाई है—

श्रापन श्रस<sup>२</sup> किए बहुतेरा। काहु न मरम पाव हरि केरा॥ इंद्री कहाँ करै बिसरामा। (सो) कहाँ गए जो कहत हुते<sup>३</sup> रामा॥ सो कहाँ गए जो होत सयाना। होय मृतक वहि पदहि समाना॥ रामानंद रामरस माते। कहहिं कबीर हम कहि कहि थाके<sup>8</sup>॥

कबीर कहते हैं कि उन हिर का भेद कोई नहीं जानता, जिन्होंने बहुतों की अपने समान कर दिया है। [ लोग समकते हैं कि रामानंद वैसे ही मर गए जैसे धीर मनुष्य मर जाते हैं, इसी से पूछा करते हैं—] उनकी इंद्रियाँ कहाँ विश्राम कर रही हैं ? उनका 'राम' 'राम' कहनेवाला जीवात्मा कहाँ गया ? [ कबीर का उत्तर है कि ] वह मरकर परम पद में समा गया है। [ क्योंकि ] रामानंद राम-

<sup>(</sup>१) क॰ श॰, भाग २, पृ॰ ६१।

<sup>(</sup>२) कुछ प्रतियों में 'श्रपन श्रास किजे', पाठ भी मिलता है।

<sup>(</sup>३) होते।

<sup>(</sup> ४ ) 'बीजक'। पद् ७७।

रूप मदिरा से मत्त थे। इम कहते कहते थक गए [परंतु लोग यह भेद ही नहीं समभ पाते]।

क्या आश्चर्य कि कबीर इस पद में रामानंद को साजात हरि बना रहे हों ? गुरु ती उनके मतानुसार परमात्मा होता ही है। रामानंदी संद्रदाय में तो रामानंद राम के अवतार माने ही जाते हैं, नाभाजी ने भी उनको कुछ ऐसा ही माना है—

श्रीरामानंद रघुनाथ ज्यों दुतिय सेतु जग-तरन किया ।

कबीर का 'म्रापन म्रस किए बहुतेरा' श्रीर नाभाजी का 'दुतिय सेतु जग तरन कियो। श्रगर एक साथ पढ़े जायँ तो मालूम होगा कि दोनों रामानंद के संबंध में एक ही बात कह रहे हैं।

कबीर-यंथावली के एक पद में कबीर ने परमात्मा के सम्मुख परमतत्त्व-रूप, सुख के दाता, अपने साधु-रूरु की ख़ब प्रशंसा की है, जिसमें सच्चे रूरु के गुण पृरी मात्रा में विद्यमान थे, जिसने हिर-रूप रस की छिड़ककर कामाग्नि से उसे बचा लिया था थीर पाषंड के किवाड़ खोलकर उसे संसार-सागर से तार दिया था—

राम ! मे। हि सत्गुर मिले श्रनेक कलानिधि, परम-तत्त्व सुखदाई। काम-श्रिगिन तन जरत रही है, हरि-रिस छिरिक बुक्ताई॥ दरस-परस तें दुरमित नासी, दीन रटनि स्पा श्राई। पाषंडः भरम-कपाट खोलिके, श्रनभे कथा सुनाई॥ यहु संसार गंभीर श्रिधिक जल, को गहि स्यावै तीरा। नाव जहाज खेवह्या साधू, उतरे दास कवीरा ॥

ये सब बातें रामानंद पर ठीक उतरती हैं। इस समय मध्यदेश में बही एक साधु था जिसने पारंड के दरवाज़े खोल डाले।

र्थं साहब में कथीर का एक पद है जिसमें उन्होंने कहा है कि मैंने अपने घर के देवताओं और पितरों की बात की छोड़कर शुरु

<sup>্ (</sup> १ ) ক০ য়৾০, ছ০ १४२, १६०।

के शब्द को प्रहाण किया है । इससे प्रकट होता है कि उन्होंने कोई ऐसा गुरु बनाया था जिसके लिये उन्हें अपने कुल की परंपरा छोड़नी पड़ी। अगर शेख़ तक़ी उनके गुरु होते ते। वे यह बात क्यों कहते? अतएव यह बात असंदिग्ध है कि रामानंद कबीर के गुरु थे।

रामानंद के अतिरिक्त कबीर के समकालीनों में से एक ही व्यक्ति ऐसा है जिसका नाम कबीर ने विशेष आदरपूर्वक लिया है? । इनका नाम कबीर ने पीर पीतांबर बतलाया है जिनके पास जाना वे हज्ज अथवा तीर्थाटन समभते थे। कबीर ने उनका जो वर्णन किया है—उनका कल कीर्तन, उनके गले में की कंठी और जिह्वा पर का 'राम'—वह यही सूचित करता है कि वे वैष्णव थे जो रामानंद की ही भाँति हिंदू-मुसलमान का भेद-भाव नहीं मानते थे और इसी लिये शायद कबीर की श्रद्धा के भाजन हुए। उनके नाम के पहले आए हुए 'पीर' शब्द को केवल 'गुरु' का पर्याय समभना चाहिए। उनकी महिमा कबीर ने यहाँ तक गाई कि देविंद नारद, शारदा, ब्रह्मा और ख़दमी का भी उनकी सेवा करते हुए दिखाया है। पता नहीं कि ये पीर पीतांबर रहनेवाले कहाँ के थे। 'गोमती-तीर' जीनपुर की श्रीर संकेत करता है।

कबीर का समय बड़े विवाद का विषय है। उनके जन्म के संबंध में यह दोहा प्रसिद्ध है—

<sup>(</sup>१) घर क देव पितर का छोड़ी गुरु की सबद खये।।

<sup>—&#</sup>x27;ग्रंथ', ४६२, ६४।

<sup>(</sup>२) हज्ज हमारी गोमती-तीर। जहाँ बसिह पीतम्बर पीर॥ वाहु वाहु क्या खूब गावता है। हिर का नाम मेरे मन भावता है॥ नारद सारद करहि खवासी। पास बैठी विधि कँवला दासी॥ कंठे माला जिहवा राम। सहस नाम लै लै करा सजाम॥ कहत कबीर राम-गुन गावा। हिंदू तुरुक दोड सममावा॥

चैदह सै। पचपन साल गए, चंद्रवार एक ठाठ ठए। जेठ सुदी बरसायत के।, पूरनमासी तिथि प्रगट भए॥

इसके आधार पर कबीर कसीटी में उनका जन्म सं० १४५५ के ज्येष्ठ की पूर्णिमा को सेमवार के दिन माना गया है। बाबू श्याम-सुंदरदासजी ने 'साल गए' के आधार पर उसे १४५६ सं० माना है, जो गणित के अनुसार भी ठीक बैठता है। परंतु इस संवत् की मानने से रामानंदजी की मृत्यु (सं० १४६७) के समय कबीर की अवस्था केवल ग्यारह वर्ष की ठहरती है, जिससे उसका रामानंद का शिष्य होना घटित नहीं होता। रामानंदजी के शिष्य होने के समय कबीर निरं बालक न रहे होंगे। बिना विशेष विरक्तावस्था के जागरित हुए न रामानंद ही किसी मुसलमान को चेला बना सकते थे और न कबीर ही किसी हिंदू के चेले बनने के लिये उत्सुक हो सकते थे। उस समय कम से कम उनकी अवस्था अठारह वर्ष की होनी चाहिए। एक दो वर्ष कम से कम उसने रामानंदजी का सत्संग भी किया होगा। अतएव कबीर का जन्म सं० १४४७ से पहले हुआ होगा, पीछे नहीं।

कवीर के समय तक नामदेव करामाती कथाओं के केंद्र हो गए थे जिससे मालूम होता है कि वे कबीर से पहले हो गए थे। नामदेव की मृत्यु सं० १४०७ के लगभग हुई थी, श्रतएव कबीर का आविर्भाव सं० १४०७ धीर १४४७ के बीच किसी समय में मानना चाहिए। मेरी समक्ष में सं० १४२७ के धासपास उनका जन्म मानना उचित है।

कबीर साहब पीपा के समकालीन थे। पीपा के जीते जी कबीर को बहुत प्रसिद्धि प्राप्त हो गई थी। पीपा का समय हम १४१० से १४६० तक मान प्राए हैं। कबीर पीपाजी से अवस्था में छोटे हो सकते हैं, किंतु बहुत छोटे नहीं। इस दृष्टि से भी १४२७ के प्रासपास उनका जन्म मानना उचित है। मृत्यु के निकट कबीर बहुत प्रसिद्ध रहे होंगे। इसिलये उनकी जन्म-तिथि का लोगों को ज्ञान रहा हो, चाहे न रहा हो, उनकी पुण्यतिथि का ज्ञान अवश्य रहा होगा। उनकी निधन-तिथि के बारे में दो दोहे प्रचलित हैं, जो प्रायः एक ही के रूपांतर मालूम होते हैं । एक के अनुसार उनकी मृत्यु सं० १५०५ और दूसरे के अनुसार १५७५ में हुई। इनमें से एक अवश्य सही होना चाहिए। पहला अधिक संगत मालूम पड़ता है। उसके अनुसार उनकी आयु लग-भग ८० वर्ष की होती हैं। अनुमान यह होता है कि सिकंदर लोदी (राज्य सं० १५४६ से १५७२) के साथ कबीर का नाम जोड़ने के उद्देश्य से ही किसी ने 'भी पाँच मो' की जगह 'पछत्तरा' कर दिया है। कबीर पर किसी शासक की कोप-दृष्टि अवश्य हुई थी, पर वह शासक सिकंदर ही था, इसका कोई विशेष प्रमाण नहीं मिलता। प्रियादासजी ने सिकंदर ही के। अधिक जुल्मी सुना होगा, इसी से उसके द्वारा कबीर पर जुल्म होना लिख दिया होगा।

कबीर के जीवन की घटनाओं में शेख़ तक़ी का नाम भी लिया जाता है। रेवरेंड वेस्कट ने इस नाम के देा व्यक्तियों का उल्लेख किया है, एक मानिकपुर कड़ा के और दूसरे फूँसी के। मानिकपुरवाले शेख़ तक़ी चिस्तिया ख़ानदान के थे। उनकी मृत्यु सं० १६०२ (ई० १५४५) में हुई। फूँसीवाले तक़ी सुहर्वर्दी खानदान के थे और खामी रामानंद के समकालीन थे। इनकी मृत्यु सं० १४८६ (ई० १४२८) में हुई। परंपरा के अनुसार फूँसीवाले शेख़ तक़ी ही कबीर

<sup>(</sup>१) संवत पंद्रह सै। श्री पांच मी, मगहर की किया गवन।
श्रमहन सुदी एकादसी, मिले पवन में पवन॥१॥
संवत पंद्रह सै। पल्लतरा, किया मगहर की गवन।
माघ सुदी एकादसी, रत्नी पवन में पवन॥२॥
करवतु भत्ना न करबट तेरी। सागु गत्ने सुन विनती मोरी॥...

के समकालीन थे<sup>9</sup> । इनके समय की प्राचीनता के कारण विद्वानें। को इसमें संदेह होता है। परंतु सं० १४०५ (ई० १४४८) में कबीर की मृत्यु मानने से इस संदेह के लिये जगह नहीं रह जाती। बल्मा लोग भी इसी संवत् को मानते हैं।

मानुमेंटल एंटिकिटीज़ आँव दि नार्थ वेस्टर्न प्राविं-मेज़ के लेखक डाक्टर प्यूर्र के अनुसार संवत् १५०७ (१४५० ई०) में नवाब बिजलीखाँ पठान ने कबीर की कबर के ऊपर रीजा बनवाया था जिसका जीर्णोद्धार संवत १६२४ (१५६७ ई०) में नवाब फिदाईखाँ ने करवाया। इससे भी इस मत की पुष्टि होती है। परंतु खेद है कि डाक्टर प्यूर्र ने अपने प्रमाणों का उल्लेख नहीं किया।

जान पड़ता है कि कबीर विवाहित थे। उनकी कविता में स्थान स्थान पर 'लोई' शब्द आया है जिससे अनुमान किया जाता है कि लोई उनकी स्त्री का नाम है जिसे संबोधित कर ये कविताएँ कही गई हैं। परंतु अधिक स्थानों पर लोई 'लोग' के अर्थ में आया है और 'लोक' का अपभ्रंश रूप है। हाँ, आदि अं में दो स्थल दे ऐसे हैं, जिनमें 'लोई' स्त्रो-वाचक हो सकता है। आदि अंथ में एक पद ऐसा भी है जिससे ऐसा प्रतीत होता है जैसे कबीर का विवाह धनिया नामक युवती से हुआ हो जिसका नाम बदलकर उसने राम-

<sup>(</sup>१) कहते हैं कि कबीर कुछ दिन तक भूँसी में शेख तकी के पास रहे थे। खाने-पीने के संबंध में सरकार का श्रभाव देखकर जब कबीर कुड़बुड़ाये तब शेख़जी ने उन्हें शाप दे दिया जिससे वे छः मास तक संग्रहणी से ग्रस्त रहे। श्रब तक भूँसी में एक कबीर नाजा है। कहते हैं कि उन दिनां कबीर जिस नाजों में जाया करते थे, वह यही था।

<sup>(</sup>२) कहतु कबीर सुनहुरे लोई। श्रव तुमरी परतीत न होई॥ —ग्रंथ, पृ० २६२। सुनि श्रंधली लोई वे पोर। इन सुँडियन भजि सरन कबीर॥ ——क० ग्रं० २६६. १०६।

किनिया कर दिया हो। इसी से कबीर की माता को शोक होता है, वयों कि 'रामजनी' तो वेश्या अध्वा वेश्या-पुत्री को ही कह सकते हैं। परंतु इससे कबीर का अभिप्राय दृसरा ही है। 'माता' माया है धीर 'धनिया' उसका प्रधान अख कामिनी धीर 'रामजनी' भक्ति, जिसमें कुल-मर्यादा का कोई ध्यान नहीं रखा जाता।

जनश्रुति के अनुसार कबीर के एक पुत्र धीर एक पुत्री थी।
पुत्र का नाम कमाल, पुत्री का कमाली था। पंथवालों के अनुसार
ये उनके सगे लड़के-लड़की नहीं थे, बिल्क करामात के द्वारा मुदें से
जिंदे किए हुए बालक थे जो उन्हां के साथ रहा करते थे। इस छोटे
से परिवार के पालन के लिये कबीर को अपने करघे पर खूब परिश्रम
करना पड़ता था। परंतु शायद उससे भी पूरा न पड़ता था।
इसी से कबीर ने दें। वक्त के लिए दें। सेर अगटा, आध सेर दाल,
पाव भर घी धीर नमक (चार अगदिमयों की खुराक) के लिये परमातमा से प्रार्थना की जिससे निश्चित होकर भजन में समय बिता
सकें। साधु-सेवा की कामना से और अधिक अर्थ-संकट आ
उपस्थित होता था। बाप की कमाई शायद इसमें खर्च हो चुकी
थी। कबीर की खी को यह बात खलती थी कि अपने बच्चे ती
घर में भूखे थीर दुखी रहें थीर साधु लोगों की दावत होती
रहें। मालूम होता है कि कमाल धन कमाकर संग्रह करके
माता की प्रसन्न करता था। परंतु इससे कबीर की दु:ख होता

<sup>(</sup>१) दुइ सेर माँगों चूना। पाव घीव सँग लूना॥ श्राध सेर माँगों दाले। मोको दोनों बखत जिवाले॥...

<sup>—</sup>कः ग्रं॰, पृ॰ ३१४, ११६।

<sup>(</sup>२) इन मुँडिया सगलो द्रव खोई। श्रावत जात कसर ना होई॥... चरिका खरिकन खैबे। नाहिं। मुद्रिया श्रनदिन धाए जाहि॥...

<sup>—</sup>वही २६६, १०६।

था । पिता की मृत्यु पर उसने भी अपने पिता के मार्ग का धनुसरण किया धीर वह अइमदाबाद की तरफ उनके सिद्धांतें का प्रचार करता रहा।

कबीर ने सत्य के शोध में अपना जीवन व्यतीत किया था। अज्ञान के विरुद्ध उन्होंने घोर युद्ध किया था। हिंदू मुसलमान दोनों पर उन्होंने व्यंग्यों की बाण-वर्ष की, जिससे देानों तिलमिला उठे। सुलतान के दरबार में उनकी शिकायतें पहुँची। 'राजा राम' का सेवक भला पृथ्वी के किसी शासक की क्या परवा करता ? उसने बेधड़क सुलतान का सामना किया<sup>२</sup> । काजी ने दंड सुनाया । पर, कहते हैं कि हाथ-पाँव बाँधकर गंगा में डुबाने, आग में जलाने, हाथी से कुचलुवाने के सब प्रयत्न निष्फल हुए। संत-परंपरा में ये कथाएँ बहुत प्रचलित हैं। परंतु जान पड़ता है कि प्रह्लाद के साथ कबोर की पूर्ण तुलना करने के लिये ये कथाएँ गढ़ी गई हैं। म्लेच्छ-कुल में पैदा होने पर भी कबीर वैष्णव हो गया था, इस दृष्टि से उसकी प्रह्लाद के साथ समानता थी ही। कबीर-यं थावली में भी इनका वर्णन है, इसी से उसकी प्रामाणिकता को भी हम अभेच नहीं कह सकते। हाँ, अगर हम 'काजी' का अर्थ हिरण्यकश्यप का न्याया-ध्यत्त मानें श्रीर इस पद को प्रह्लाद के संबंध का मानें तो कुछ खप

<sup>(</sup>१) बूड़ा वंश कबीर का उपजा पूता कमाज । हरि का सुमिरन छाँड़ि के ले श्राया घर माज ॥

<sup>--</sup>वही १०१, ४१।

<sup>(</sup>२) श्रहे। मेरे गोविंद तुम्हारा जार। कात्री बिकवा हस्तीतार ॥...
तीनि बार पतियारा जीना। मन कठोर श्रजहुँ न पतीना ॥
——वही ए० २१०, ३६४; ३१४. १४४।

गंग गोसाइनि गहिर गभीर, जैजीर बाँधिकर खरे हैं कबीर ।... गंगा की लहिर मेरी टूटी जैजीर, मृगकाला पर बैठे कबीर ॥

<sup>—</sup>वही, पृ० : २८०, ४० I

सकता है। जो हो, इसमें तो संदेइ नहीं कि बुढ़ापे में कबीर के लिये काशी में रहना लोगों ने बुद्ध दूभर कर दिया था। इससे तंग आकर वे मगहर चले गए। किसी के आदेश से वे मगहर नहीं आए थे, इसका पता ख़ादि या या में के एक पद से चलता है। कभी कभी फिर काशी जाने के लिये उनका मन मचल उठता था। लोग भी, खास करके उनके हिंदू शिष्य, मोचदा पुरी का यश गाकर उन्हें काशींवास करने को कहते हेंगे। परंतु वे ग्रंधविश्वासों को कब माननेवाले थे, जन्म भर की लड़ाई को ग्रंतिम घड़ी ही में कैसे छोड़ देते ? उन्होंने कहा—'हृदय का क्रूर यदि काशी में मरे ते। भी उसे मुक्ति नहों मिल सकती धीर यदि हरिभक्त मगहर में भी मरे ते। भी यम के दूत उसके पास नहीं फटक सकते । काशी में शरीर त्यागने से लोगों को भ्रम होगा कि काशीवास से ही कबीर की मुक्ति हुई है। मैं नरक भले ही चला जाऊँ पर भगवान के चरणों का यश काशो को न दूँगा । इसलिये राम का स्मरण करते करते उन्होंने मगहर में शरीरत्याग किया । वहाँ उनकी

चरन विरद कासीहिं न दैहूँ। कहै कवीर भल नरके जैहूँ।

<sup>(</sup>१) जिडँ जल छोड़ि बाहिर भइ मीना... तजिले बनारस मति भइ थोरी।

<sup>—-</sup>ग्रंथ, १७६, १४।

<sup>(</sup>२) हिरदे कठार मरथा बनारसी, नरक न वंच्या जाई। हरि का दास मरे मगहर, सेना सकछ तिराई॥

<sup>—</sup>क• अं∘, प्र० २२४. ३४४।

<sup>(</sup>३) जो कासी तन तजे कबीर, रामहि कहा निहोरा।

<sup>—</sup>वही, पृ० २३१, ४०२।

<sup>—</sup>वही, पृ० १८४, २६०।

<sup>(</sup> ४ ) मुश्रा रमत श्रीरामें।

<sup>—</sup> ग्रंथ, पृ० १७६, १५।

कबर अब तक विद्यमान है। कहा जाता है कि राजा वीरिसंह की इच्छा कबर की खोदकर हिंदू प्रथा के अनुसार उनके शत का दाह करने की थी, परंतु उसमें वे सकत नहीं हुए। इस संबंध में भी श्रीर भी कई स्थान कहे जाते हैं।

कबीर का एक ग्रतग पंथ चता। उन के शिक्षों में हिंदू-मुसत्तमान दे। तो सम्मिलित थे। बड़े बड़े राजा नवाबों ने अपने आतमा की रचाकी ऋाशासे उनकी शरणाली। बवेत राजावी (सिंह श्रीर बिजती खाँ नवाब दे। नें उनके चेते थे। उनके अन्य चेतें। में धर्मदास, सुरत गोपात्त, जागूदास श्रीर भगवानदास (भागूदास) प्रसिद्ध हैं। उनकी मृत्यु के बाद कबीरपंथ की दे। प्रयान शाखाएँ हो गई। काशीवाजी शाखा की गदा पर सुरत गोपान बैठे बैर बांधव गढ़ की गही पर धर्मदास । सुरत गेषात्त ब्रह्मग्र थे। इसके अतिरिक्त उनके बारे में श्रीर क्रब्र नहां मालम है। धर्मदास बांधव गढ के वैश्य थे। कबीर से उन की भेंट पहत्ते-पहत्त वृंदावन में हुई थी। वहाँ उनके उत्पर कबीर को उपदेशों का कुछ अपसर नहीं हुन्रा। परंतु एक बार फिर कबोर ने स्वयं बांधत्रगढ़ जाकर उनके। उपदेश दिया श्रीर वे क बीर के बड़े भक्तों में से है। गए। धर्म-दासियों का प्रधान स्थान धाम खेड़ा ( इत्तीसगढ़ ) है। किंतु हाटकेश्वर में भी उनकी एक प्रशाखा है। मंडता, कवरधा (देानें मध्यप्रांत में ), धनौदो तथा अन्य कई स्थानें। में भी कबीरपंथ की ह्योटी मोटो शाखाएँ हैं।

कबीर के मत का प्रचार बहुत दूर त्र तक हुआ। लेकिन अधिक-तर हिंदुओं में ही, मुसलमानों में नहीं। मगहर में भी कबीर का एक स्थान है परंतु वहां पर वे साधारण 'पार' समभे जाते हैं, जब कि अन्य कबीर पंथो उन्हें साचात् परमात्मा मानते हैं। दिल्ली के आस-पास के जुलाहे अपने की कबोरवंशी कहते हैं किंतु कबीरपंथी नहीं। देश के कोने कोने में कबीरपंथी लोग पाए जाते हैं। बहुत कुछ लोग ऐसे भी हैं जो कबोर पंथ से अपना संबंध भूल गर हैं। पहाड़ के डोम प्राय: निरंकारी हैं। उनकी पूजाओं में कबोर का नाम आता है। पहाड़ में प्रचलित भाड़-फ़्रेंक के मंत्रों में कबीर की गिनती सिद्धों में की गई है।

कबीर पढ़े लिखे नहीं थे। उन्होंने स्वयं कहा है 'विद्या न पढ़ों, वाद निहं जानों'। अतएव उनकी किवता साहित्यिक नहीं है। उसमें सत्यिनष्ठा का वेज, दृढ़ विश्वास का बल और सरलहृदयता का सींदर्य है। बाबू श्यामसुंदरदास द्वारा संपादित कबीर-ग्रंथाव ली में आई हुई साखी, पद और रमेंग्रो में उनकी निर्णुण वाणो बहुत कुछ प्रामाणिक है। संपूर्ण बीजक भी प्रामाणिक नहीं जान पड़ता। उनकी कुछ किवताओं का संग्रह सिखों के आदि ग्रंथ में भी हुआ है। इनके अतिरिक्त भी और कई ग्रंथ कबीर के नाम से प्रचलित हैं जो कबीर के नहीं हो सकते। उनके बहुत से ग्रंथ धर्मदासी शाखा के महंतों और साधुओं के बनाए हुए हैं। उनके ग्रंथों की प्रामाणिकता का विषय निर्णुण साहित्य नामक अध्याय में किया जायगा।

धर्मदासजी की कविता में यद्यपि वह स्रोज स्रीर तीच्याता नहीं है जो कबीर की कविता में, फिर भी वह कबीर की कविता से स्रिष्टिक मधुर और कोमल है। उन्होंने स्रिधकतर प्रेम की पीर की स्रिभिव्यं-जना की है। उनकी शहदी का कबीरपंथ में बहुत मान होता है। कबीर की मृत्यु के इकीस वर्ष बाद सं० १५२६ (१४६-६ ई०) में लाहीर के समीप तलवंडी नामक एक छोटे से गाँव में एक बालक

का जन्म हुग्रा जिसके भाग्य में कबीर के ३. <sup>नानक</sup> सत्य-प्रसारक ग्रांदेखन के नेतृत्व का भार

<sup>(</sup>१) क० मं०, ए० ३२२, १८७।

प्रहण करना लिखा था। यह बालक नानक था। उसके पिता का नाम कल्ल धीर माता का तृप्ता था। बहुत छोटी प्रवस्था में उसका विवाह कर दिया गया था। उसकी छो का नाम सुलचणा था जिससे आगे चलकर उसके श्रीचंद धीर लच्मीचंद नामक देा पुत्र हुए। श्रीचंद ने सिखें की उदासी नामक एक शाखा का प्रवर्तन किया जो गुरु नानक को भी मानते हैं थीर अपने आपको हिंदू घेरे से अलग नहीं समभते। लच्मीचंद के वंश के लोग आज भी पंजाब के भिन्न-भिन्न भागों में पाए जाते हैं।

नानक सांसारिक दृष्टि से बहुत बादा समका जाता था। चटसार (पाठशाला ) में उसने कुछ नहीं सीखा। वह गृहस्थी के कुछ काम का न पाया गया। खेत रखाने भेजा जाता तो खेत चराकर आता; बीज बीने के बदले वह किसी भूखे की दे आता। उसके बाप ने चाहा कि वह दूकान करे परंतु दूकान भी थोड़े ही दिनों में चै।पट हो गई। अंत में उससे निराश होकर उसके बाप ने उसे उसकी बहिन ननकी के यहाँ भेज दिया। ननकी का पति जयराम सरकारी नैोकरी पर था । उसके कहने-सुनने से नानक को नवाब ने भंडारी का पद दे दिया। अपनी बहिन का मन रखने को लिये नानक अपने नए काम को बड़ी लगन के साथ करने लगा। ऐसा मालूम होता था कि नानक भव दुनिया में किसी काम का हो जायगा। परंतु लिखा कुछ ध्रीर ही था। साधु-संती की सेवा उसने ग्रब भी न छोड़ी थी। उनका सत्कार करने के लिये वह सदा मुद्री खोले रहता था। इससे लोगों की उस पर संदेह होने लगा। उस पर सरकारी रुपए इड्र जाने का ग्रिभयोग लगाया जाँच होने पर उसका पाई पाई का हिसाब ठोक निकला। इसके मान की ते। रचा हो गई पर उसका उचटा हुन्ना मन फिर दुनिया के घंधे में लगा नहीं; क्योंकि उसके भीतर की ऋषें

खुल गई थों। उसने देखा कि संसार में मिष्या का राज्य है। श्रतएव मिथ्या के विरुद्ध उसने लडाई छेड दी। किंवदंतियों के श्रनुसार वह दिग्विजय करते हुए मका से त्रासाम श्रीर काश्मीर से सिंहल तक कई स्थानी में पहुँचा। उसका स्वामिभक्त सेवक मरदाना जहाँ जहाँ वह गया वहाँ वहाँ छाया की तरह उसके साथ गया। उनका सबसे अधिक प्रभाव पंजाब प्रांत में रहा जा उस समय इस्लाम का गढ़ था। नानक को यह देखकर बड़ा दु:ख होता था कि मिथ्या भ्रीर पाषंड का जार बढ रहा है। "शास्त्र भ्रीर वेद कोई नहीं मानता। सब अपनी अपनी पूजा करते हैं। तुरकी का मत उनके कानों धीर हृदय में समा रहा है। लोगों की जूठन ते। खाते हैं श्रीर चैका देकर पवित्र होते हैं—देखें। यह हिंदुश्री की दशा है । एक हिंदू चुंगीवाले से उसने कहा था—गा बाह्यण का तो तुम कर लेते हो। गोबर तुम्हें नहीं तार सकता। धोवी-टीका लगाए रहते हो, माला जपते हो पर अत्र खाते हो म्लेच्छ का। भीतर तो पूजा-पाठ करते हो किंतु तुरकों के सामने कुरान पढ़ते हो। अरे भाई! इस पाषंड को छोड़ दो श्रीर भगवान का नाम लो जिससे तुम तर जाम्रोगे ।"

<sup>(</sup>१) सासतु वेद न माने कोई। श्रापे। श्रापे पूजा होई॥ तुरक मंत्र किने रिदें समाई। लोकमुहावहि छाँडी खाई॥ चैाका देके सुचा होई। ऐसा हिंदू वेखहु कोई॥ —श्रादि ग्रंथ, ए० १३८।

<sup>(</sup>२) गऊ बिरामण का कर लावहु, गोवर तरणु न जाई।
धोती टीका ते जपमालो, धानु मलेच्छाँ खाई॥
श्रतिरपूजा, पढ़िहं कतेना संजमि तुरुको माई।
छोडिले पखंडा, नामि लइए जाहि तरंदा॥
—'ग्रंथ', पृ० २४४।

यदि वस्तुत: देखा जाय तो नानक उन महात्मात्रों में से थे जिन्हें हम संकुचित अर्थ में किसी एक देश, जाति अथवा धर्म का नहीं बतला सकते। समस्त संसार का कल्याण उनका धेय था। इसी लिये उन्होंने हिंदू मुसलमान दोनों की धार्मिक संकीर्णता का विरोध किया। परंतु अपने समय के वास्तविक तथ्यों के लिये वे अप्रौंखें बंद किए हुए न थे। मिस्टर मैक्स अपर्थर मेकॉलिफ का यह कथन कि सिखधर्म हिंदू धर्म से बिलकुल भिन्न है, आज चाहे सही हो पर नानक का यह उद्देश्य न था कि ऐसा हो। नानक हिंदू धर्म के उद्घारक ग्रीर सुधारक होकर अवतरित हुए थे, उसके शत्रु है। कर नहीं। सुधार के वेही प्रयत्न सफल हो सकते हैं जो भीतर से सुधार के लिये अप्रसर हों, नानक यह बात जानते थे। उन्होंने परंपरा से चले अाते हुए धर्म में उतना ही परिवर्तन चाहा, जितना संकीर्णता को दूर करने तथा सत्य की रचा करने के लिये ग्रावश्यक था। उन्होंने मूर्तिपूजा, श्रवतारवाद ग्रीर जाति-पाँति का खंडन किया, परंतु त्रिमूर्ति ( ब्रह्मा, विष्णु, महेश ) के सिद्धांत को स्पष्ट शब्दों में स्वीकार किया। प्रणव ॐ को अपनी वाणी में म्रादर के साथ स्थान दिया। 'एक सद्विपा बहुधा वदंति' से वेदें। में ऋषियों ने जो दार्शनिक चिंतन का आरंभ किया था, **उसी का पूर्ण विकास वेदांत में हुन्रा, श्रीर उसी का सार खेकर** नानक नं १ ऊँ सित नामु करता पुरुख निरभी निरबैर स्रकाल सूरति स्रजूनि सैभं की भक्ति का प्रसार किया धीर एकेश्वरवाद का जो ग्रांकर्षण इस्लाम में था, उसके स्वधर्म में ही लोगों को दर्शन कराए, क्योंकि वे यह नहीं चाहते थे कि लोग

<sup>(</sup>१) एका माई जुगत वियाई, तिन चेले परवान।
एक संसारी, एक भंडारी, क छाए दीवान॥
—जपजी, 'म्रंथ', पृ० २

एक प्रपंच से हटकर दूसरे प्रपंच में जा पड़ें। हिंदू धर्म में ही नहीं, इस्लाम में भी पाषड ग्रीर प्रपंच भरा हुआ था। ग्राध्यात्मिक प्रेरणा को बिना प्रत्येक धर्म प्रपंच श्रीर पाषंड है। जो बार्ते हिंदू धर्म को सार्वभौम धर्म के स्थान से गिरा रही थीं उन बातों को हटाकर नानक ने फिर से शुद्ध धर्म का प्रचार किया। वह सार्व-भौम धर्म, नानक जिसके प्रतिनिधि हैं, किसी धर्म का विरोधो नहीं, क्योंकि शुद्ध रूप में सभी धर्मी को उसके अंतर्गत स्थान है, वह धर्म धर्म के भेद को नहीं मानता। फिर भी परिणामत: उनकी मध्ययुग का पंजाबी राममे। हन राय समभना चाहिए। उन्होंने इस्लाम की बढ़ती हुई बाढ़ से हिंदू धर्म की उसी प्रकार रचा की जिस प्रकार राममोहन राय ने ईसाइयत की बाढ़ से। डा० टंप चाहे अच्छे अनुवादक न हों परंतु उन्होंने नानक के संबंध में अपना जो मत दिया है वह बहुत संयुक्तिक है। मिस्टर फोडरिक पिंकट ने उसके निराकरण का व्यर्थ प्रयत्न किया है<sup>१</sup>। डा० ट्रंप ने लिखा है—''नानक की विचारशैली ग्रंत तक पूर्ण रूप से हिंदू विचार शैली रही। मुसलमानों से भी उनका संसर्ग रहा थीर बहुत से मुसलमान उनके शिष्य भा हुए। परंतु इसका कारण यह है कि ये सब मुखलमान सूफी मत के माननेवाले थे। श्रीर सूफा मत सीधे हिंदू मत से निकले हुए सर्वात्मवाद की छोड़कर धीर कुछ नहीं, इस्लाम से उसका केवल <mark>बाहरी सं</mark>बंध है<sup>२</sup>।" जे। नानक को मुसल-मान मानने में मिस्टर दिंकट का साथ देते हैं वे उसी तरह भूल करते हैं जैसे वे लोग जो राममोहन राय को ईसाई मानते हैं। हाँ, इस

<sup>(</sup>१) डिक्शनरी भ्रांव इस्लाम में सिख संप्रदाय पर मिस्टर पिंकट का लेख।

<sup>(</sup>२) ट्रंप--'म्रादि ग्रंथ' का श्रॅगरेज़ी श्रनुवाद, प्रस्तावना, ए० १०१।

बात को कोई अध्वीकार नहीं कर सकता कि नानक की विचारशैली को ढालने में इस्लाम का भी प्रकारांतर से हाथ रहा है।

नानक बहुत ऊँची लगन के भक्त थे। पार्षंड से सदा ग्रलग रहते थे। दिखलाने भर के पूजा-पाठ श्रीर नमाज-इबादत में उनका विश्वास न था। जब नौकरी ही में थे तभी उन्होंने नवाव श्रीर क़ाज़ी से कह दिया था कि ऐसी नमाज से फायदा ही क्या जिसमें नवाब घे।ड़ा खरीदने के श्रीर काज़ी घोड़े के बच्चे की रचा करने के खयाल को दूर न कर सकें। वे दया, न्याय थ्रीर समता का प्रसार देखना चाहते थे। अन्याय की खोर-खाँड में उन्हें खून की श्रीर मेहनत की रूखी-सूखी रोटी में दूध की धार दिखलाई देती थी । साहकार के घर ब्रह्मभाज का निमंत्रण अस्वीकार कर उन्होंने लालु बढ़ई की ज्वार की रोटो बड़े प्रेम से खाई थी। सं० १५८३ (१५२६ ई०) में बाबर ने सटयदपुर का तहस-नहस करके एक घार हत्याकांड उपस्थित कर दिया था. जिसे नानक ने ख़ुद अपनी असीं से देखा था । नानक भी उस समय बंदी बनाए गए थे । उस समय बाबर को उन्होंने न्यायी होने, विजित शत्रु के साथ दया दिखलाने श्रीर सच्चे भाव से परमात्मा की भक्ति करने का उपदेश दिया था। शासकों के अत्याचार की उन्होंने घार निंदा की। उन्हें वे बूचड़ कहते थे। इनका ग्रत्याचार देखकर शांति के उपासक नान क ने भी 'ख़ून को सोहिले' गाए श्रीर भविष्यवाणी की कि चाहे काया रूपी वस्न दुकड़े दुकड़े हो जायँ फिर भी समय भायगा जब भीर महीं के बच्चे पैदा होंगे श्रीर हिंदुस्तान अपना बोल सँभा नेगा?।

<sup>(</sup>१) काया कपड़ दुक दुक होसी हिंदुसतान सँभाजसि बोजा। श्रामि श्रदतरे जानि सतानवै, होरि भी उद्यसि मरद का चेला। सच की बाणी नानक श्रासे, सचु सुणाइसि सच की बेला॥ —'ग्रंथ', पृ० ३८६।

नानक का गुरु कीन था, इसका ठीक ठीक पता नहीं चलता। संतवानी-संपादक के अनुसार नारद मुनि उनके गुरु थे। किनीर मंसूर में भाई बाला की जनम साखी से कुछ अवतरण दिए हैं जिनमें नानक के गुरु का नाम "ज़िंदा बाबा" लिखा है। जिंदा का अर्थ मुक्त पुरुष होता है। परमार्थतः केवल परमात्मा ही जिंदा बाबा है। कवीर-अंथावली में यह शब्द इसी अर्थ में प्रयुक्त हुआ है—"कहै कबीर हमारै गोब्यंद। चैाथे पद में जन का ज्यंदि।" विहारी दरिया ने भी इससे यही अभिप्राय माना है—

श्रक्षे बृच्छ श्रोइ पुरुष हिं जिंदा श्रजर श्रमान । मुनिवर थाके पंडिता, वेद कहहिं श्रजुमान ॥

किंतु ज्ञान प्राप्त हो जाने पर प्रत्येक संत मुक्त पुरुष (जीवनमुक्त) हो जाता है ध्रीर जिंदा कहा सकता है। कई हिंदू साधु भी अपने को जिंदा फकीर कहा करते थे। कबीर पंथ की छत्तीसगढ़ो शाखावाले कबीर को भी जिंदा फकीर कहते हैं।

बाबा जिंदा के संबंध में भाई बाला ने नानक से कहलाया है "जित्ये ते ड़ी पवन थ्रीर जल है, सब इसदे बचन बिच चलते हैं ।" जिंदा बाबा के गुरुत्व के संबंध में ज्याख्या करते हुए एक मुगल फकीर के प्रति भाईजी ने नानक से कहलाया है—"यक खुदाय पीर धुदी कुल आलम मुरीद शुदी" । इन स्थलों से तो यही जान पड़ता है कि उनमें जिंद का अर्थ परमात्मा ही किया गया है। उनमें नानक अपने गुरु को परमात्मा नहीं बल्कि परमात्मा को अपना गुरु

<sup>(</sup>१) क० प्र०, प्र०२१०।

<sup>(</sup>२) सं० बा० सं०, भाग १, पृ७ १२३।

<sup>(</sup>३) जनमसाखी, पृ० ३६६ ।

<sup>(</sup>४) वही, पृ० ३४६।

बतला रहे हैं। अर्थात् नानक स्वतः संत थे, उन्हें गुरु धारण करने की कोई स्नावश्यकता न थी।

कबीर मंसूर से यह भी जान पड़ता है कि भाई बाला के अनु-सार नानक ने बाबर से कहा था कि मैं "कलंद कबीर" का चेला हूँ जिसमें तथा परमेश्वर में कोई भेद नहीं हैं। यदि कबीर मंसूर में इस अवतरण में कुछ फेरफार नहीं हुआ है तो यहाँ भाई बाला भी कबीर को नानक का गुरु मानते जान पड़ते हैं जिससे जिंदा बाबा से कबीर ही अभिप्राय ठहरता है। परंतु कबीर मंसूर में 'कवि-मेनीषी परिभू: स्वयम्भू' का, वेद में कबीर के दर्शन कराने के उद्देश्य से कबीर्सनीषी हो गया है। इससे निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता।

कवीर पंथी लोग भी नानक को कवीर का चेला मानते हैं। बिशप वेस्कट ने २७ वर्ष की अवस्था में नानक का कवीर से मिलना माना है। किंतु कवीर का जो समय पीछे निश्चित किया जा चुका है, उसके अनुसार यह ठीक नहीं जैंचता। अतएव यदि जिंदा बाबा परमात्मा का नाम न होकर किसी साधु का नाम है तो वह साधु कवीर न होकर कोई दूसरा होगा। यदि कवीर ही नानक के गुरु हों तो, उसी अर्थ में हो सकते हैं जिस अर्थ में वे सं० १७६४ के आस-पास गरीबदास के गुरु हुए थे। इसका इतना ही अर्थ निकलता है कि नानक कवीर के मतानुयायी थे और उनकी वाणी से उनकी अध्यास्म मार्ग में बहुत प्रोत्साहन मिला था। आदि यं य इस बात का साची है कि यह बात सर्वथा सत्य है।

गुरु नानक ने सं० १५८५ (१५३८ ई०) में भ्रपना चोला छोड़ा। उनका मत सिखमत अथवा शिष्यमत कहलाया। उनके बाद एक एक करके नी श्रीर गुरु उनकी गरी पर वैठे; गुरु धंगद

<sup>(</sup>१) जनमसाखी, ५० ३६६।

सं० १५ ६३ में, गुरु श्रमरदास सं० १६१५ में, गुरु रामदास सं० १६३१ में, गुरु अर्जुनदेव सं० १६३८ में, हरगोविंद सं० १६६३ में, हरराय सं० १७०२ में, गुरु हरकिसन सं० १७१⊏ में, गुरु तेगबहादुर सं० १७२१ में श्रीर सं० १७३२ में गुरु गोविंदसिंह। ये सब गुरु नानक की ही आत्मा समभे जाते थे। एक की मृत्यु पर दूसरे के शरीर में उसका प्रवेश माना जाता था। प्रपनी कवि-ताओं में सबने अपनी छाप 'नानक' रखी है। अपने अरिद गुरु के समान सभी गुरु कवि थे। सबने अपनी कविताओं में नानक के भावों भ्रीर म्रादशों का पूर्ण मनुकरण किया है। पहले पांच गुरुम्रों की रचना ख्रादि य्रंथ में संगृहीत है जो गुरु अर्जुनदेव के समय में संवत् १६६१ (१६०४ ई०) में संपूर्ण हुआ। इस संवह में तब तक के सिख गुरुश्रों के श्रतिरिक्त श्रन्य भक्त जनें की वासी का भी समावेश हुआ। नानक ने बड़े आकर्षक श्रीर रुचिर पदीं में भगवान् के चरणों में भ्रात्म-निवेदन किया है। उनकी कविता मर्मस्पर्शी, सीधी-सादी ध्रीर साहित्यिक कलावाजी से मुक्त है। चन्होंने ब्रजभाषा में लिखा है, जिसमें थे।ड़ा सा पंजाबीपन भी श्रा गया है।

नानक की आध्यात्मिक अनुभूति अत्यंत गहन थी इसिल्ये उन्होंने धन का तिरस्कार किया। किंतु श्रद्धालु भक्तों की भिक्त-भेंट के कारण उनके पीछे के गुरुआं का विभव उत्तरीत्तर बढ़ने लगा, इसिल्ये उन्हें सांसारिक बातें की आर भी ध्यान देना पड़ा। अकबर के समय तक तो गुरुओं का विभव शांतिपूर्वक बढ़ता रहा। खयं अकबर भी उसमें सहायक हुआ; उसी की दी हुई भूमि पर गुरु रामदास ने अमृतसर का प्रसिद्ध स्वर्णमंदिर बनवाया। परंतु गुरु अर्जुन ने शाहजादा खुसरा से सहानुभूति दिखलाकर जहाँगीर से शत्रुता मोल ले ली और शाही कैदलाने की यंत्रणा से पाँचवें दिन

**उनके प्राया छूट गए।** प्रत्येक नवीन गुरु के। श्रात्मरचा की श्रिधकाधिक त्रावश्यकता का त्रनुभव हुत्रा। नवम गुरु तेगबहादुर को भीरंगजेब ने बड़ी क्रूरता के साथ मरवाया। वध-स्थान में गुरु तेगबहादुर ने पश्चिम से श्रानेवाले विदेशियों के द्वारा, मुगल-शासन के नाश की भविष्यवाग्री की जो ऋँगरेजों पर ठीक उतरी। सिखों ने इन ग्रत्याचारों का बदला लेने का पूरा यत्न किया। छठे गुरु हरगोविंद के हाथों शाही सेना की गहरी हार खानी पड़ो थी। दशम गुरु गेविंदसिंह ने श्रीर भी महान फल के लिये प्रयत्न आरंभ किया। उन्होंने अपने सिखों में से साहसी वीरों को चुन चुनकर खालसा का संगठन किया, तमाखू ध्रीर मदिरा का व्यवहार निषिद्ध कर दिया ग्रीर केश, कंघा, कटार, कच ग्रीर कड़े इन पाँच 'क'-कारों के व्यवहार का ग्रादेश किया श्रीर राचस-मर्दिनी भगवती रख-चंडी का स्रावाइन किया। उन्होंने गुरुश्रों की परंपरा का भ्रंत कर दिया श्रीर उनके स्थान पर यं को पूज्य ठहराया, परंतु साथ ही शस्त्रास्त्रों के। भी वे पूज्य समभते थे। उनमें साधु श्रीर सैनिक देानी का एक में समन्वय हुग्रा। ज्ञान के। भी उन्होंने वीरता के उद्दीपनी में सम्मिलित किया---

धन्य जियो तेहि की जग में मुख तें हरि, चित्त में जुद्ध विचारें।
देह श्रनित्त न नित्त रहे, जस-नाव चढ़े भवसागर तारे॥
धीरज धाम बनाय इहै तन, बुद्धि सुदीपक ज्येां उजियारे।
ज्ञानिह की बढ़नी मना हाथ जै, काद्रता कतवार बुहारे॥
इस प्रकार सिख-संप्रदाय सैनिक धर्म में बदल गया श्रीर भावी
सिख-साम्राज्य की पक्की नींव पड़ी।

नानक की मृत्यु के छः वर्ष बाद घ्रहमदाबाद में दादू का जन्म हुग्रा। ये निर्गुण संत मत के बड़े पुष्ट स्तंभी में से हुए। इन्होंने राजपूताना श्रीर पंजाब में उपदेश का कार्य किया। दादू का गुरु कीन था, इस विषय में बड़ा वाद-विवाद चला है। जनश्रुति ते। यह है कि परमात्मा ने ही बुड़ढा के रूप में उन्हें

४. दाद दीचित किया था। दाद ने एक साखी में स्वयं ही यह बात कही है। परंतु इसका यह श्रर्थ नहीं कि बूढ़ा रक्त-मांस का ब्रादमी नहीं था। क्यें कि निर्शुण पंथ में गुरु साचात् परमात्मा माना जाता है। म० म० पं० सुधाकर द्विवेदी का मत है कि दाद का गुरु कबीर का पुत्र कमाल था। परंतु ऐतिहासिक दृष्टि से यह ठोक नहीं जान पड़ता। दादू ने स्थान स्थान पर कबीर का उल्लेख बड़े आदर के साथ किया है जिससे प्रकट होता है कि वह उनको उपदेष्टा गुरु से भी बढ़कर समभते थे, यहाँ तक कि साचात् परमात्मा मानते थे। दादू की वाणी विचारशैली, साहित्यिक प्रणाली धीर विषय-विभाजन सबकी दृष्टि से कबीर की वाग्रो का अनुगमन करती है। यह इस बात का दृढ़ प्रमाण है कि किसी ने उन्हें कबोर की वाणी की शिचा ही थी। बीधसागर के अनुसार कमाल ने अपने पिता के सिद्धांतें। का प्रचार श्रहमदाबाद आदि स्थानें। में किया अतएव अहमदाबाद का यह संत यदि कमाल का नहीं तो कमाल की शिष्य-परंपरा में किसी का शिष्य अवश्य था। डा० विल्सन के मत से कमाल की शिष्य-परंपरा में दाद से पहले जमाल. विमल धीर बुडढा हो गए थे। इसमें संदेह नहीं कि ब्राज तक जितने बाह्य श्रीर धाभ्यंतर प्रमाग उपलब्ध हुए हैं वे सब इस मत की पृष्टि करते हैं।

दादू जाति के धुनिया थे<sup>२</sup> । उन्होंने ऋपना ध्रधिक समय आमेर में बिताया । वहाँ से वे राजपूताना, पंजाब आदि स्थानों में अमग्र

<sup>(</sup>१) चले कमाल तब सीस नवाई। श्रहमदाबाद तब पहुँचे श्राई॥ —'बोधसागर', पृ० १४१४,

<sup>(</sup>१) धूनी गभ उत्तपन्या दादू यागेंद्रा महामुनी ।
—'सर्वांगी' पादी हस्तलेख, ए० ३७३।

के लिये चल पड़े, धीर ग्रंत में नराना में बस गए। वहीं संवत् १६६० में उनकी मृत्यु हो गई। उनकी पोथी श्रीर कपड़े उस स्थान पर अब तक स्मारक-रूप में सुरचित हैं। दाद कई भाषाएँ जानते थे श्रीर सब पर उनका अधिकार था। सिंधी, मारवाड़ी, अराठी, गुजराती, पारसी सबमें उनकी कविताएँ मिलती हैं परंतु डन्होंने विशेषऋर हिंदी में रचना की है जिसमें राजस्थानी की विशेष पुट है। दादृ की रचना कोमल श्रीर मृदु है किंतु उसमें कबीर की सी शक्ति श्रीर तेज नहीं है। सबके प्रति उनका भाई के ऐसा व्यवहार रहता था, जिससे वे 'दादू' कहलाए ग्रीर उनके द्रवणशील स्वभाव ने उन्हें 'दयाल' की उपाधि दिलाई। उनकी गहन ब्राध्यात्मिक ब्रानुभूति की कथा श्रकनर के कानों तक भी पहुँची। कहा जाता है कि बीरबल की प्रार्थना पर अन्नबर का निमंत्रण स्वीकार कर वे एक बार शाही दरबार में गए थे, जहाँ उनके सिद्धांतें की सत्यता की सबने एकमत होकर स्वीकार किया। उनके शिष्य रज्जबदास ने एक साखी में इस घटना का उल्लेख किया है ।

दादू के कुल मिलाकर १०८ चेले थे जिनमें से सुंदरदास सबसे
प्रसिद्ध हुआ। सुंदरदास नाम के उनके देा शिष्य थे। बड़ा
सुंदरदास, जिसने नागा साधुश्रीं का संगठन किया, बीकानेर के राजघराने का था। प्रसिद्ध सुंदरदास छोटा था। वह छः ही वर्ष की
अवस्था में दादू की शरण में भेज दिया गया था किंतु उनकी देखभाल में वह एक ही वर्ष रह सका, क्यों कि एक साल बीतते बीतते दादू
दयाल की मृत्यु है। गई। इसलिये सुंदरदास का गुरुभाई जग-

<sup>(</sup>१) श्रक्विर साहि बुलाइया गुरु दादू की श्राप। साँच फूठ व्योरे। हुन्रो, तब रह्यो नाम परताप॥

<sup>—&#</sup>x27;सर्वांगी' पैाड़ी इस्तलेख, पृ० ३६४ (श्र)-३६६।

जीवनदास उसे काशी ले आया, जहाँ उसने अठारह वर्ष तक व्याकरण, दर्शन और धर्मशास्त्र की शिक्षा पाई। निर्मुण-संतों में वही एक व्यक्ति हैं जिसे पेथो-पत्रों की शिक्षा मिली थो। उपर्युक्त जग-जीवनदास नारनील के उस सतनामी संप्रदाय का संस्थापक जान पड़ता है जिसके अनुयायियों ने औरंगज़ेब के विरुद्ध विद्रोह खड़ा किया और जिन्हें उसकी सेना ने सं० १७२६ (१६७२ ई०) में समूल नष्ट कर दिया। दादू का प्रधान शिष्य और उत्तराधिकारी उन्हों का पुत्र गरीबदास था। उनके दूसरे पुत्र का नाम मिस्कीनदास था।

उनके प्रायः सब शिष्य किव थे। छोटे सुंदरदास ने च्चान-समुद्र, सुंदरिवलास, ये दो मुख्य मंथ लिखे। उनकी साखियों भीर पदों की भी संख्या काफी है। सुंदरदास के उपर्युक्त मंथों के अतिरिक्त पाड़ी हस्तलेख में गरीबदास, रज्जबदास, हरदास, जन-गोपाल, चित्रदास, बखना, बनवारी, जगजीवन, छीतम और विसन-दास की रचनाएँ संगृहीत हैं। इनमें से रज्जबजी मुसलमान थे। उन्होंने स्ववंगी (सर्वांगी) नामक एक अत्यंत उपयोगी बृहत् संग्रह बनाया जिसमें निर्णुष संत-मतानुकूल किवताएँ संगृहीत हैं, चाहे उनके रचिता निर्णुषी हो या न हों। स्वयं रज्जबदास ने भी सबैये अच्छे कहे हैं।

दादू पंथी साधुश्री की देा प्रधान शाखाएँ हैं। एक भेषधारी विरक्त थ्रीर दूसरे नागा। भेषधारी साधु संन्यासियों की तरह भगवा धारण करते हैं थ्रीर नागा श्वेत वस्त्र धारण करते हैं तथा साधारण गृहस्थों की तरह रहते हैं। देानी प्रकार के साधु ब्याह नहीं कर सकते, चेला बनाकर श्रपनी परंपरा चलाते हैं। नागा लोग जयपुर राज्य की सेना में श्रधिक संख्या में पाए जाते हैं। नराना में इनका जो शिष्य-समुदाय है, वह 'खालसा' कहलाता है; क्योंकि

वह दादू की मूल शिचाश्रों की रचा किए हुए है। उत्तराधी नाम की भी उनको एक शाखा श्रीर होती है जिसके संस्थापक बनवारी थे। दादूपंथी न ते। मुदों को गाड़ते हैं, न जलाते; वे उन्हें थेंाही जंगल में फेंक देते हैं जिससे वह पशु-पिचयों के कुछ काम श्रावे।

प्रायनाथ जाति के चित्रिय थे श्रीर रहनेवाले काठियावाड़ के। उनका जन्म सं० १६७५ में हुआ था। सिंध, गुजरात श्रीर महार

राष्ट्र में भ्रमण करने के बाद वे पन्ना में बस ५. प्राणनाथ गए जहाँ महाराज छत्रसाल ने उनका शिष्यत्व स्वीकार किया। जान पडता है कि उन्हें मुसलुमान ईसाई सभी प्रकार के साधु-संतों का सत्संग लाभ हुआ था। उनकी रचनाओं से मालूम होता है उन्हें कुरान, इंजील, तै।रेत अ।दि धर्म-पुस्तकों का ज्ञान था। फारसी लिपि में लिखा हुआ उनका एक यंथ लखनऊ की श्रासफुद्दीला पब्लिक लाइब्रेरी में है जिसका नाम कलजमे-शारीफ है। कलजमेशरीफ का अर्थ है मुक्ति की पवित्र धारा। यह हिंदी में बिगड़कर कुलजमस्वरूप हो गया है। इस प्रंथ का कुछ श्रंश उनके मुख्य निवास-स्थान पत्रा में सुरचित है। इंपी-रियल गजेटियर ख्रॉव इंडिया में उनके महातरियाल नाम के एक ग्रंथ की सूचना प्रकाशित हुई थी, जो मालूम होता है कि, कलजमेशरीफ से भित्र नहीं है। इसके श्रतिरिक्त उन्होंने, प्रगटबानी, ब्रह्मबानी, बीस गिरोहों का बाब, बीस गिरोहों की हकीकत, कीर्तन, मेमपहेली, तारतम्य भीर राजविनाद, ये पंथ भी लिखे जो अभी तक प्रकाशित नहीं हुए हैं। नागरी-प्रचारियी सभा की खोज रिपेटों रे में इन प्रंथी से जे।

<sup>(</sup>१) भाग १६, पृ० ४०४।

<sup>(</sup>२) १६२४ से २६ तक की रिपोर्ट और दिल्ली में खोज की अप्रका-शित रिपोर्ट।

भ्रवतरण दिए गए हैं, उन्हीं से हमें संतोष करना पड़ता है। प्राण-नाथ विवाहित थे। उनकी स्त्री भी कविता करती थी। पदावली इस्र दंपति की संयुक्त-रचना है।

प्राणनाथ बहु-भाषा-विज्ञ थे। जहाँ जाते वहीं की भाषा सीख लेते थे। उनके कलाजमे शरीफ की सोलह किताबों में से कुछ गुजराती में हैं, कुछ उर्द में, कुछ सिंधी में श्रीर श्रिधकांश हिंदी में। हां, उनकी भाषा प्रत्येक दशा में कबड़-खाबड़ श्रीर खिचड़ी है। अरबी, फारसी तथा संस्कृत का भी उन्हें ज्ञान मात्रूम पड़ता है।

प्राणनाथ बहुत पहुँचे हुए साधु समभे जाते थे। यहाँ तक कहा जाता है कि उन्होंने महाराज छत्रसाल के लिये हीरे की एक खान का पता लगाया था। मैं तो समभता हूँ कि वह खान मगवद्गक्ति थी। उन्होंने एक नवीन पंथ का प्रवर्तन किया जो धामी पंथ कहलाता है और भगवान के धाम की प्राप्ति जिसका प्रधान उद्देश्य है। इस पंथ के द्वारा उन्होंने प्रेम-पंथ का प्रचार किया जिसमें केवल हिंदू और मुसलमान ही नहीं, ईसाई भी एक हो सकें। अपने को तो वे मेहदी, मसीहा और किक अवतार तीनी एक साथ समभते थे। राधा और कृष्ण के प्रेम के रूप में उन्होंने भगवान और सक्त के प्रेम के गीत गए। मुहम्मद उनके लिये परमात्मा का प्रेमी था। उनके अनुसार प्रेम परमात्मा का पूर्ण रूप था धीर विश्य उसका एक अंश मात्र । उन्होंने मांस, मदिरा और जाति का पूर्ण रूप से निषेध कर दिया। काठियावाड़ धीर बंदेलखंड में उनके भक्त बहुत पाए जाते हैं; किंतु वे नाम मात्र के लिये धामी हैं। हिंदृ धर्म की सब प्रथाओं का वे पूरी तरह आचरण करते हैं।

<sup>(</sup>१) अब कहूँ इसक बात, इसक सबदातीय साख्यात... ब्रह्मदृष्टि ब्रह्म एक श्रंग, ये सदा श्रनंद श्रति रंग॥

<sup>—्</sup>ब्रह्मबार्ना, पृ० १

प्राणनाथ की मृत्यु सं० १७४१ में हुई। पंचमसिंह श्रीर जीवन मस्ताने प्राणनाथ के श्रनन्य भक्तों में से थे। पंचमसिंह महाराज छत्रसाल का भतीजा था। उसने भक्ति, प्रेम श्रादि विषयों पर सबैये लिखे श्रीर जीवन मस्ताने ने पंचक देहि।

बाबालाल मालवा के चित्रिय थे। इनका जन्म जहाँगीर के राजत्वकाल में हुआ था। इनके गुरु चेतन स्वामी बड़े चमत्कारी योगी थे। उन्होंने इन्हें वेदांत की शिचा दी

६. बाबालाल थी। स्वयं बाबालाल के आश्चर्यजनक चम-त्कारीं की कथाएँ प्रचलित हैं। कहते हैं, एक समय इन्हें भिचा में कच्चा ग्रनाज धीर लुकड़ी मिली। ग्रपनी जाँघें के बीच लुकडी जलाकर भ्रीर जाँघ पर वर्तन रखकर इन्होंने भाजन की सिद्ध किया। शाहजादा दारा शिकोह बाबालाल के भक्तों में से था। बाबालाल की कोई हिंदी रचना नहीं मिलती, परंतु उनके सिद्धांत नादिरुज्ञिकात नामक एक फारसी ग्रंथ में सुरचित हैं। सं० १७०५ में शाहजादा दारा शिकोह ने इस संत के उपदेश श्रवण करने के लिये सात बार इसका सत्संग किया था। इस सत्संग में जिज्ञास दारा शिकोह के प्रश्नों के बाबालाल ने जे। जो उत्तर दिए, वे सब नादिरुन्निकात में संगृहीत हैं। इन्होंने सूफियों की कवि-तात्रीं का भी ऋध्ययन किया था। मौलाना रूम के वचनी को इन्होंने स्थान-स्थान पर अपने मत की पृष्टि में उद्भृत किया है। सरहिंद के पास देहनपुर में बाबालाल ने मठ धीर मंदिर बनवाए थे, जे। श्रब तक विद्यमान हैं । इनके श्रनुयायी बाबालाजी कहलाते हैं।

बाबा मलूकदास सच्ची लगन के उन थोड़े से संवीं में से थे जिन्होंने सत्य की खोज के लिये अपने ही हृदय की चेत्र माना किंतु

<sup>(</sup>१) विरुसन—'रिलिबस सेक्ट्स श्राव दि हिंदूज़', ए० ३४७-४८ ।

जिनके सिद्धांत किसी सीमा की परवा न कर नेपाल, जगन्नाथ, काबुल आदि दृर दृर देशों में फैल गए, वह भी उस ज़माने में जब

दूर दूर की यात्रा इतनी आसान न थी, जितनी अप मल्कदास आज है। उपर्युक्त स्थानों के अतिरिक्त उनकी गहियां कड़ा, जयपुर, गुजरात, मुलतान श्रीर पटने में हैं। उनके भानजे श्रीर शिष्य सथुरादास ने पद्य में परिचयी नामकी उनकी एक जीवनी लिखी है, जो अभो तक प्रकाशित नहीं हुई है—

मल्क के। भगिनी-सुत जोई। मल्क के। पुनि शिष्य है सोई॥
... ...। सथुरा नाम प्रगट जग होई॥
तिन हित-सहित परिचयी भाषी। बसै प्रयाग जगत सब साषी॥

इसके अनुसार बाबा मलूकदास के पिता का नाम सुंदरदास था, पितामह का जठरमल और प्रिपतामह का बेणीराम। इनके हिरिचंद्रदास, शृंगारचंद्र, रायचंद्र ये तीन भाई और थे। मलूक-दास का प्यार का नाम मल्लू था। ये जाति के कक्कड़ थे। इनका जन्म वैशाख कृष्ण ५ सं० १६३१ में कड़ा में हुआ था और १०८ वर्ष की दिन्य और निष्कलंक आयु भेगकर वैशाख कृष्ण चतुर्दशो संबत् १७३६ में वहीं वे स्वर्गवासो भी हुए। मिस्टर प्राउस ने अपनी मथुरा में इन्हें जहाँगीर का समकालीन बताया

। बेशीमाधवदास ने अपने सूल गोसाईचरित में लिखा है कि मुरार स्वामी के साथ इन्होंने गोस्वामी तुलसीदास जी के दर्शन किए थें। कड़ा में अब तक इनकी समाधि, वह मकान जहाँ इनको परमात्मा का साचात्कार हुआ था, माला, खड़ाऊँ, ठाक्करजीर इत्यादि विद्यमान हैं जिनका दर्शन कराया जाता है। जगन्नाथजी में

<sup>(</sup>१) 'गोस्वामी तुलसीदास' (हिंदुस्तानी एकेडमी), पृ० २४४, ८३।

<sup>(</sup>२) इनकी रचनात्रों से तो मालूम पड़ता है कि ये मूर्ति के ठाकुरजी की शायद ही पूजा करते रहे हों।

भो इनकी एक समाधि बतलाई जाती है, पर शायद वह किसी दूसरे मलूकदास की है। आचार्य श्यामसुंदरदासजी ने कबीर-यं थावली की भूमिका में कबोर के एक शिष्य मलूकदास का उल्लेख किया है, जिसकी प्रसिद्ध खिचड़ी का उन्होंने वहाँ अब तक भाग लगना बताया है और कहा है कि कबीर को नीचे लिखी साखी उन्हों की संबोधित करके लिखी गई है—

कबीर गुरु बसै बनारसी सिख समंदां तीर। बीसारचा नहिं बीसरे, जे गुण होइ सरीररे॥

संभव है, पुरीवाली समाधि कबीर के शिष्य मलूक की हो। पीछे से दोनों मलूक एक ही व्यक्ति में मिल गए श्रीर लागों ने दोनों स्थानों पर समाधि की उलक्षन की सुलक्षाने के लिये वह दंतकथा गढ़ डाली जिसके अनुसार मलूकदास के इच्छानुकूल उनका शव गंगाजी में बहा दिया गया श्रीर स्थान स्थान पर संतों से भेंट करता हुआ वह, समुद्र के रास्ते, जगनाथ पुरी पहुँच गया।

नाम मात्र को दोचा इन्होंने देवनाथजी से ली थी। किंतु आध्यात्मिक जीवन में उनकी वस्तुतः दोचित करनेवाले गुरु मुरार स्वामी थे। संतवाणी-संप्रह में उनके गुरु का नाम गलती से विट्ठल द्रविड़ लिखा हुन्ना है। विट्ठल द्रविड़ तो उनके नाम-मात्र के दीचा-गुरु देवनाथ के गुरु भाऊनाथ के गुरु थे। कहते हैं कि सिख गुरु तेगबहादुर ने कड़ा में त्राकर उनसे भेंट की थी। परिचयी में इस बात का उल्लेख नहीं है। हाँ, श्रीरंगजेब द्वारा गुरु तेग के वध का उल्लेख श्रवश्य है।

श्रीरंगजेव बहुत कट्टर तथा श्रसहिष्णु मुसलमान था। किंतु कहते हैं कि मलुकदास का वह भी सम्मान करता था। एक बार

<sup>(</sup>१) क० ग्रं०, भूमिका, ए० २।

<sup>(</sup>२) वही, पृ०६८।

श्रीरंगजेब ने उन्हें दरबार में भी बुलाया था। किंवदंती तो यह है कि बादशाह ने जो दे श्राहदी भेजे थे, उनके श्राने के पहले ही श्रीरंग-जेब के पास पहुँचकर मलूकदास ने उसे श्राश्चर्य में डाल दिया था। कहते हैं कि मलूकदास ही के कहने से श्रीरंगजेब ने कड़ा पर से जज़िया उठा दिया था। फतहखाँ नामक श्रीरंगजेब का एक कर्मचारी उनका बड़ा भक्त हो गया। श्रीर नौकरी छोड़कर उन्हीं के साथ रहने लगा। मलूकदास ने उसका नाम मीरमाधव रखा। देोनों गुरु-शिष्य जीवन में एक होकर रहे श्रीर मृत्यु में भी वे एक हो रहे हैं। कड़ा में उन दोनों की समाधियाँ श्रामने-सामने खड़ी होकर उनके इस श्रनन्य प्रेम का साद्य दे रही हैं।

मालूम होता है कि मलूकदास ने कई गंथों की रचना की है। लाला सीताराम ने इनके रत्नखान भीर ज्ञानबोध का उल्लेख किया है ग्रीर विल्सन साहब ने साखी, विष्णुपद भीर दश-रतन का। इनके स्थान पर इनका सबसे उत्तम गंथ भिक्ति-वच्छावली माना जाता है। किंतु इनके ये गंथ हमारे लिये नाम हो नाम हैं। हमें तो इनकी उन्हों कविताओं से संतोष करना पड़ा है जो लाला सीतारामजी के संग्रह में दी गई हैं प्रथवा जो बेल्वेडियर प्रेस ने मलूकदास की बानी के नाम से छापी हैं। इनकी रचनाओं में विचारों की पूर्ण उदारता तथा स्वतंत्रता भलकती है। गीता के लिये इनके हृदय में बड़ा भारी सम्मान था। राम नाम की भी इन्होंने बड़ी महिमा गाई है। परंतु इनके राम अवतारी राम नहीं थे।

मलूकदास ने चिक्तयाँ भी बहुत अच्छी अच्छी कही हैं। कबीर के नाम से यह दोहा प्रसिद्ध है—

> चलती चक्की देखकर, दिया कबीरा राय। दाउ पाटन के बीच में, साबित रहा न काय॥

इसके जवाब में मलूकदास ने कहा है—

इधर उधर जेई फिरें तेई पीसे जायँ।
जे मलूक कीली छगें, तिनको भय कछु नाहिं॥
एक जगह कबीर ने कहा है कि कोयला सी मन साबुन से धोने पर
भी सफोद नहीं होता। किसी ने इसके जवाब में कहा है कि अगर
कोयला जलने के लिये तैयार हो जाय तो उसके सफोद होने में कोई
अड़चन नहीं। हो सकता है कि यह भी मलूक का ही हो।

मल्कदास विवाहित थे। किंतु पहले ही प्रसव में उनकी की एक कन्या जनकर मर गई। उनके बाद कड़ा में उनके भतीजे रामसनेही गद्दा पर बैठे। तदुपरांत कृष्णसनेही, कान्हग्वाल, ठाकुरदास, गोपालदास, कुंजविहारीदास, रामसेवक, शिवप्रसाद, गंगाप्रसाद तथा अयोध्याप्रसाद, यह परंपरा रही। आजकल मल्क के सभी वंशज महंत कहलाते हैं, परंतु गद्दी अयोध्याप्रसादजी ही में समाप्त समभी जाती है। प्रयाग में इनकी गद्दी का संस्थापक दयालदास कायस्थ था, इस्फ़हाबाद में हृदयराम, लखनऊ में गोमतीदास, मुल्तान में मोहनदास, सीताकीयल में पूरनदास और काबुल में रामदास। इनके संप्रदाय का एक स्थान और 'राम जी का मंदिर' गृंदावन में केशी घाट पर भी है। इनके संप्रदाय में गृहस्थ-जीवन निषद्ध नहीं है परंतु गद्दी मिलने पर महंत की ब्रह्मचर्यमय जीवन बिताना पड़ता है, यद्यपि रहता वह अपने बाल-बचों ही में है।

हीन दरवेश पाटन के रहनेवाले सूफी साधु थे जिन्होंने सब तरफ से निराश होकर अपने हृदय की शांति के लिये निर्गुण भक्ति

की लहर में डुबकी लगाई। वे पढ़े-लिखे ८. दीन दरवेश बहुत नहीं थे। फारसी का उनको कुछ मोटा सा ज्ञान था। किंतु सत्य की खोज में वे लगन के साथ लगे ग्रीर भ्रपनी ग्राध्यात्मिक शक्तियों को विकसित करने का उन्होंने ृख्ब प्रयास किया। सत्य की खोज में वे पहले मुसलमानी तीर्थ-स्थानों में गए फिर हिंदू तीर्थस्थानों में। प्रत्येक पूर्णिमा को वे बड़ी भक्ति-भावना के साथ सरस्वती में स्नान किया करते थे परंतु सब व्यर्थ। छंत में उस दिव्य ज्योति को उन्होंने अपने हृदय में ही, पूर्ण प्रकाश के साथ, चमकते हुए देखा। उन्हें अनुभव हुआ कि इस ज्योति का जगमग प्रकाश हमेशा हमारे हृदय के। प्रकाश-मान किए रहता है। उसके दर्शन के लिये केवल दृष्टि की छंतर्भुख कर देने की आवश्यकता होती है।

अपने हृदय के उद्गारों की व्यक्त करते हुए उन्होंने बहुत सुंदर कुंडलिया छंद लिखे हैं। कहा जाता है कि उन्होंने सवा लाख कुंडलिया लिखी थों। प्रसिद्ध इतिहास महामहोपाष्याय पं० गौरी-शंकर हीराचंद ग्रेमिं के पास उनकी बानी का एक संग्रह है। परंतु ग्रेमिंजी कहते हैं कि इस संग्रह में उनकी बानी की संख्या इसके शतांश भी नहीं है। किंतु इघर-उघर संतों के संग्रहों में इनकी कुछ वाणी मिलतो है। इनकी कविता सादी, भाषा सरल तथा भाव सीधे हैं। इनका समय विक्रम की भठारहवीं शताब्दी का मध्य है।

यारी साहब एक मुसलमान संत थे। इनका समय संवत् १७४३ से १७८० तक माना जाता है। इनकी रत्नावली बड़े भव्य भावें। १, यारा साहब और से पूर्ण है। आध्यात्मिक संयोग और वियोग उनकी परंपरा की इनकी कविता में बड़ी मधुर व्यंजना हुई है। इनके पद्यों में साहित्यिक चमक दमक का अभाव होने पर भी लोच काफी रहता है। सूफी शाह, इस्तमुहम्मदशाह, बुल्ला और केशवदास इनके शिष्यों में से थे। बुल्ला साहब और केशवदास की रचनाएँ प्रकाश में आई हैं। केशवदास का समय संव १७४७ से १८२२ तक है। वे जाति के वैश्य थे। उन्होंने

स्मी चूँ ट की रचना की। बुल्ला जाति के कुनवो थे। उनका ध्यसल नाम बुलाकीराम था। फैजाबाद जिले के बसहरी ताल्लुके में गुलाल नामक एक राजपूत जमींदार के यहाँ वे हल जीतते थे । बुल्ला कभी कभी काम करते करते ध्यानस्य हो जाते थे। काम से उनका ध्यान खिच जाता था। गुलाल उसे कामचार समभकर उसके ऊपर खूब डाट-इपट रखता था, पीटने में भी कसर नहीं करता था, यहाँ तक कि एक बार ते। उसने उसे लात भी चला दी। परंतु धीरे धीरे गुलाल की अपनी भूल मालूम होने लगी। जब उसे अनुभव हो गया कि बुल्ला एक साधारग्रा हरवाहा नहीं है, बल्कि पहुँचा हुन्ना साधु है तब वह उसका शिष्य बन गया 👝 बुल्ला ध्रीर गुलाल दोनों ने अपने हृदय के भावों को सीधे सादे अनलंकृत पद्यों में प्रकट किया है। दोनों का निवासस्थान भरकुड़ा गाँव था, जो जिला गाजीपुर में है। अवस्था में दोनों प्राय: एक समान रहे होंगे श्रीर कोशवदास के समकालीन। प्रसिद्ध संत पत्तदू धौर उनके सम-सामयिक भीखा भी यारी की ही शिष्यपरंपरा में थे; क्येंकि वे गुलाल के शिष्य गीविंद के शिष्य थे।

देशनां जगजीवनदास ध्रीर उनके चलाए हुए देशनां सत्तनामी संप्रदायों में कुछ अंतर समभाना चाहिए। पहले जगजीवनदास १०. जगजीवनदास कितीय का दादूदयाल के साथ उल्लेख हो चुका है। वह दादूदयाल का शिष्य था। पिछले सत्तनामी संप्रदाय के संस्थापक की जगजीवनदास द्वितीय कहना चाहिए। यह जाति का चित्रय था। जब वह दो हो वर्ष का रहा होगा, तभी ध्रीरङ्गजेब ने पहले सत्तनामी संप्रदाय की ष्वंस कर डाला था। जगजीवन का पिता किसान था। एक दिन जब जगगा गोह चरा रहा था तो हुल्ला श्रीर गोविंद दो साधु उस रास्ते से आए। उन्होंने जगगा से तंबाकू पीने के लिये आग मैंगवाई। जगगा गांव

से भाग तो लाया ही, साथ हो उनको पिलाने के लिये दूध भी ले श्राया। थोडी ही देर के सत्संग से वह साधुश्री की बहुत प्रिय हो गया भ्रीर उसके हृदय में भी वैराग्य जाग गया। परंतु साधुन्री ने उसे इस छोटी उमर में शिष्य बनाना स्वीकार नहीं किया: किंतु ध्यपने सत्संग श्रीर स्नेह की स्मृति के रूप में उन्होंने उसे एक एक धागा दे दिया, एक ने काला श्रीर दूसरे ने सफोद। जगजीवन के श्रनुयायी इस घटना की स्मृति में श्रपने दाहिने हाथ की कचाई पर एक काला भ्रीर एक सफोद धागा बाँधते हैं जो 'श्राँदु' कहलाता है। भीखापंथी इन्हें गुलाल साहब की परंपरा में मानते हैं परंत ग्रपने संप्रदाय में ये विश्वेश्वर पुरी के चेले माने जाते हैं इन्होंने शुद्ध श्रवधी में रचना की। इनकी शब्दावली प्रकाशित हो चुकी है। ज्ञानप्रकाश, महाप्रलय श्रीर प्रथम ग्रंथ भी इनकी रचनाएँ हैं, जो भ्रव तक प्रकाश में नहीं ऋाई हैं। इनके चलाए सत्तनामी संप्रदाय पर जनसाधारण के धर्म का विशेष प्रभाव पड़ा है। यह प्रभाव उनके शिष्य दूलमदास में ध्रधिकता से दिखाई पड़ता है। दूलमदास ने हनुमान् जी, गंगा श्रीर देवी भगवती की प्रार्थना गाई है। दूलमदासजी की बानी भी प्रकाश में आ चुकी है। उनकी कविता में शक्ति और प्रवाह दोनों विद्यमान हैं।

पलद्रदास जाति के काँदृ बिनया थे। इनका जन्म फैजाबाद जिले के नागपुर (जलालपुर) में हुआ था। वे अयोध्या में रहते थे। इन्होंने गुलाल के शिष्य गोविंद से ११. पलदूदास दीचा ली थी। भजनावली में इनका परिचय इस प्रकार दिया गया है—

> नंगा जलालपुर जन्म भयो है, बसे श्रवध के स्रोर। कहें पछटू प्रसाद हो, भयो जक्त में सेार॥ चारि बरन कें मेटिके, भक्ति चलाई मूल।

गुरु गोबिंद के बाग में, पलटू फूजे फूल ॥ सहर जलालपुर मूँद मुँदाया, श्रवध तुड़ाकर धनियाँ । सहज करें व्यापार घट में, पलटू निरगुन बनियाँ ॥

भजनावली इनके भाई पलटूप्रसाद की बनाई कही जाती है; लेकिन पलटूप्रसाद खुद इन्हीं का नाम भी हो सकता है।

इनका अखाड़ा अयोध्या से चार-पाँच मील की दूरी पर है।
मूर्तिपूजा धौर जाति-पाँति के तील्ल खंडन से अयोध्या के बैरागी
इनसे बहुत चिढ़ गए थे। इसी लिये उन्होंने इन्हें जाति से बाहर
कर दिया था। किंतु पलटू ने इसकी कोई परवा न की—

बैरागी सब घटुरके पलटुहि किया श्रजात।... लोक-लाज कुल छाँदि के, कर लीजे श्रपना काम। जगत हँसै तो हँसन दे, पलटू हँसै न राम॥

इन्होंने रामकुंड लिया थ्रीर ख़ात्मकर्म ये दे। प्रंथ लिखे हैं। इनकी सब रचनाएँ तीन भागों में बेल्वेडियर प्रेस से छप चुकी हैं। इनके ऋरिल्ल थ्रीर कुंड लिया बहुत सुंदर बने हैं। ये ऋवध के नवाब शुजाउद्दीला के समकालीन थे थ्रीर सं० १८२७ के धास पास वर्तमान थे।

धरनीदास विहार के रहनेवाले एक कायस्थ मुंशी थे। संसार से इनका जी इतना उचटा हुआ था कि परमात्मा के साचात्कार में शिर धरनीदास बाधक समभकर इन्होंने मुंशीगिरी छोड़ दी धौर ये भगवान के प्रेम में तन्मय होकर नि:स्वार्थ जीवन व्यतीत करने लगे। यह तन्मयता इनके श्रंथ प्रेमप्रकाश धौर सत्यप्रकाश से स्पष्ट परिलच्तित होती है। देश के विभिन्न भागों में धौर खासकर विहार में अभी सहस्रों धरनीदासी हैं। इनके संप्रदाय का प्रधान स्थान छपरे जिले का माभ्री गांव है। सं० १७१३ में इनका जनम हुआ था। ये बड़े करामार्त प्रसिद्ध हैं। कहते हैं

कि एक बार ये अचानक श्रीर श्रकारण श्रपने पाँव पर पानी डालने लगे। बहुत पूछने पर इन्होंने बतलाया कि जगन्नाथजी के पंडे का पाँव जल गया है उसी को पानी डालकर बुक्ता रहा हूँ। जाँच करने पर बात सही मालूम हुई।

संवत् १७२७ ध्रीर १८३७ के बीच दिरया नाम के दो संत हो गए हैं। दोनों मुसलमान कुल में पैदा हुए थे। इनमें एक का जन्म बिहार में, आरा जिले के धारखंड नामक १३. दियान्द्य गाँव में हुआ ध्रीर दूसरे का मारवाड़ के जैतराम नामक गाँव में। बिहारी दिरया दरजी था श्रीर मारवाड़ी धुनिया। बिहारी दिरया के पंथ में प्रार्थना का जो ढंग प्रचलित है वह मुसलमानी नमाज से बिलकुल मिलता-जुलता है। 'कोर्निश' ध्रीर 'सिज्दः' ये उसके दें। भाग हैं। सीधे खड़े होकर नीचे भुक्तना कोर्निश ध्रीर माथे को जमीन से खगाना सिज्दः कहलाता है। यह दिया कबीर के अवतार माने जाते हैं। कहते हैं कि इन्हें स्वयं परमात्मा ने दीचा दो थो। इनका लिखा दिरयासागर छप चुका है।

मारवाड़ी दरिया सात ही वर्ष की अवस्था में पितृविद्यीन हो गए थे। रैना, मेड़ता में इनके नाना ने इनका पालन-पोषण किया। इनके गुरु बीकानेर के कोई प्रेमजी थे। कहा जाता है कि अपनी चमत्कारिणी शक्ति से इन्होंने एक दूत भेजकर ही महाराज बख्वसिंह को एक बड़े भयंकर रोग से मुक्त कर दिया। इनकी भी बानी प्रकाश में आ चुकी है।

बुल्लेशाह एक सूफी संत थे। कहा जाता है कि इनका जन्म सं० १७६० के लगभग रूम देश में हुआ था । जान पड़ता है कि पारिवारिक विपत्ति ने इन्हें बहुत छोटी अवस्था १४. बुल्लेशाह में रमते फक्कीरों की संगति में डाल दिया

<sup>(</sup> १ ) संतवानी-संग्रह, भाग १, ए० १११।

था जिनके साथ दस वर्ष की अवस्था में ही ये पंजाब आ गए। इनके गुरु का नाम शाह इनायत बतलाया जाता है। ये परंपरागत धर्म को नहीं मानते थे। कुरान श्रीर शस्त्र का इन्होंने खुल्लम-खुल्ला खंडन किया। इसी से मुलाग्रों श्रीर मौलवियों से इनकी कभी नहीं पटी । इन्होंने सीधी-सादी पंजाबी में कविता की है। श्रपने क्रांतिकारी भावों को इन्होंने अपनी रचनाओं में बड़े धड़ाके से पेश किया है। कबीर के भावों को इन्होंने बहुत अपनाया है। ये जन्म भर ब्रह्मचारी रहे। इनका श्राश्रम जिला लाहै।र के कसूर गाँव में था। वहीं लगभग पचास वर्ष की अवस्था में, सं० १८१० में, इनका देहांत हुआ। इनकी गद्दी श्रीर समाधि भी वहीं हैं। चरनदास धूसर बनिया थे। इनका जन्म ग्रलवर (राजपूताना) के डेहरा नामक स्थान में सं० १७६० के लगभग हुआ था । कहते हैं कि डेहरा में जहाँ १५. चरनदास इनकी नाल गाड़ी गई थी वहाँ पर, एक छतरी बनी हुई है। यहाँ इनकी टोपी ग्रीर सुमिरनी भी सुरिचत बतलाई जाती हैं। इनके पिता का नाम मुरलीधर श्रीर माता का कुंजे। था। इनका घर का नाम रनजीत था। सात ही वर्ष की श्रवस्था में ये घर से भाग निकले थे श्रीर भ्रपने नाना के यहाँ दिल्ली चले **त्राए । वहीं इनका लालन-पालन हुआ । कहते हैं कि वहीं इनको** उन्नीस वर्ष की अवस्था में पारमात्मिक ज्योति का दर्शन हुआ। इन्होंने अपने गुरु का नाम श्रोशुकदेव बताया है। कहते हैं कि ये शुकदेव मुनि मुजफ्फरनगर के पास शुक्रताल गाँव के निवासी एक

<sup>(</sup>१) बानी (संतबानी सीरीज़), भूमिका, पंडित महेशदत्त शुक्त ने श्रपने 'भाषा कान्यसंग्रह' (नवत्तिकशोर प्रेस, सं० १६३०) में इन्हें पंडितपुर जिला फैजाबाद का बिवासी बताया है। निधन संवत् १४३७ लिखा है।—राधाकुष्णग्रंथावत्ती, भाग १, पृ० १००

साधु थे । परंतु जान पड़ता है कि चरनदास उन्हें श्रीमद्भागवत के प्रसिद्ध शुकदेव ही समकते थे, जिनको माता के गर्भ में ही ज्ञान हो जाने की बात कही जाती है और जो भ्रमर माने जाते हैं। जान पड़ता है कि इनके ज्ञान-चन्न भागवत पुराग के ही अध्ययन से खुले थे। इस पुराग की समस्त कथा को शुकदेवजी ने राजा परीचित को पापें से मुक्त करने के उद्देश्य से कहा था। यदि भागवत का भली भाँति ऋष्ययन किया जाय तो पता लगेगा कि रहस्य-भावना से त्रोत-प्रोत होने के कारण वह संत साहित्य का सब से महत्त्वशाली महाकाव्य है, जिसमें कथानक के बहाने प्रेम को प्रतीक बनाकर ज्ञान की शिचा दी गई है। चरनदासियों के लिये भागवत का नायक श्रीकृष्ण समस्त कारणों का कारण है। गीता के भावें को उन्होंने खच्छंदता से अपनाया है और स्थान स्थान पर साहस के साथ उससे उद्धरण भी दिए हैं — साहस इसलिये कहते हैं कि निर्भुणी संतों ने प्राचीन इंथों से अकारण घृणा प्रदर्शित की हैं: परंतु चरनदासियों में प्रेमानुभूति की वह विशेषता भी है जिसके कारण हम उन्हें निर्गुण संत-संप्रदाय से प्रलग नहीं कर सकते। चरनदास के चानस्वरोदय श्रीर बानी प्रकाश में स्राए हैं।

ज्ञानस्वराद्य यंग का प्रंथ है श्रीर बानी में संतमतानुकूल श्राष्यात्मक जीवन के विभिन्न श्रंगों पर उपदेशात्मक विचार तथा स्वतंत्र डद्गार हैं। चरनदास की मृत्यु सं०१८३६ के लगभग दिल्ली में ही हुई जहाँ उनकी समाधि श्रीर मंदिर अब तक हैं। मंदिर में उनके चरणचिह्न बने हुए हैं। वसंतपंचमी की वहाँ एक मेला लगता है। चरनदास के बहुत शिष्य थे जिनमें से बावन शिष्यों ने श्रलग श्रलग स्थानों पर चरनदासी मत की शालाएँ

<sup>(</sup>१) सतबाना-सम्रह, भाग १, १४२ साखा ४, ४, ६।

स्थापित कीं जो भ्राज भी वर्तमान हैं। चरनदास की सहजोबाई भीर दयाबाई नाम की दो शिष्याएँ भी थीं जो स्वयं उसकी चचेरी बहनें थीं। उन्होंने भी भ्रच्छी कविता की है। सहजोबाई ने सहजायकाश लिखा भीर दयाबाई ने दयाबाध।

शिवनारायण गाज़ीपुर ज़िले में चंदवन गाँव के रहनेवाले चित्रय थे। वे बादशाह मुहम्मदशाह (सं० १७६२ में वर्तमान) के सम

कालीन थे। सैनिकों के ऊपर उनका बडा १६. शिवनारायण प्रभाव था। उनके अनुयायी प्राय: सभी राज-पूत सैनिक थे। उनके मत में जाति-पाँति का कोई भेद नहीं माना जाता था। ध्रब ते। यह संप्रदाय प्राय: समाप्त हो चुका है ध्रीर शिवनारायण के उत्तराधिकारियों की छोड़कर कुछ थोड़े से नीच जाति के लोग ही उसके माननेवालों में रह गए हैं। नारायण की समाधि बिलसंडा में है। उनके प्रंथी में लव्य य संतविलास, भजनग्रंथ, शांतसुंदर, गुरुन्यास, संत-श्रचारी, संतउपदेश, शब्दावली, संतपर्वन, संतमहिमा, संतसागर के नामें का उल्लेख होता है। उनका एक धीर मुख्य यंथ है जो गुप्त माना जाता है। सिखों की भौति शिवनारायणी भी पुस्तक की पूजा करते हैं। नवीन सदस्यों को संप्रदाय में दीचित करने के लिये एक छोटा सा उत्सव होता है जिसमें लोग मूल-प्रंथ के चारों ग्रोर पूर्ण रूप से मीन होकर वृत्ताकार बैठ जाते हैं। श्रीर पुस्तक में का कोई एक भजन गाकर पान, मेवा, मिठाई वितरण के बाद उत्सव समाप्त कर दिया जाता है।

गरीबदास कबीर के सबसे बड़े भक्त हो गए हैं। ये जाति के जाट ध्रीर पंजाब के रोहतक जिले के छुड़ानी १७. गरीबदास गाँव के रहनेवाले थे। इन्होंने हिरंबरबेरि नामक एक बृहत् प्रंथ की रचना की जिसमें सत्रह हजार पद्य बतलाए

जाते हैं। इनमें से सात हजार कबीर साहब के कहे जाते हैं। परंतु इनका यह प्रंथ सभी प्रकाशित नहीं हुम्रा है, उसका केवल एक बहुत संचिप्त संकलित संस्करण, संतबानी पुस्तकमाला में, प्रकाशित हुम्रा है। इधर-उधर साधु-संतों की रचना श्रों में उसमें से श्रीर भी अवतरण मिल्ल जाते हैं। संतबानी-संपादक के अनुसार इनका समय संवत् १७७४ से १८३५ तक है। इनका दावा है कि स्वयं कबीर साहब ने सुक्ते संत-मत में दीचित किया है।

संतवानी माला के संपादक ने तुलसी साहब की एक जीवनी के आधार पर कहा है कि वे रहनाथराव के जेठे लड़के श्रीर बाजीराव

द्वितीय के बड़े भाई थे। संसार में मिथ्या के भार १८. तुलसी साहव का वहन उन्हें अभीष्ट नहीं था। इसिलिये राज-सिंहासन को अपने छोटे भाई के लिये छोड़ कर वे आध्यात्मिक राज्य को अधिकृत करने के लिये घर से निकल पड़े। रमते रमाते अंत में ये हाथरस में बस गए। जब अँगरेजों के कारण बाजीराव द्वितीय बिट्टर में आकर बस गए तब, कहते हैं कि, तुलसी साहब एक बार उनसे मिले थे। इनका घर का नाम श्यामराव बतलाया जाता है, परंतु इतिहास रघुनाथराव के सबसे उथेष्ठ पुत्र को अमृतराव के नाम से पहिचानता है। परंतु हो सकता है कि उसके दो नाम रहे हों।

तुलसी साहब अवखड़ स्वभाव के आदमी थे, पर थे पहुँचे हुए संत। कहते हैं, एक बार उनके एक धनी श्रद्धालु ने अपने घर में उनकी बड़ी आव-भगत की। भोजन करते समय उसने उनके सामने संतान के अभाव का दुखड़ा गाया और पुत्र के लिये वरदान माँगा। तुलसी साहब बिगड़कर बोले कि ''तुम्हें यदि पुत्र की चाह है ते। अपने सगुण परमात्मा से माँगो। मेरे भक्त के यदि कोई बच्चा हो ते। में तो उसे भी ले लूँ।" और यह कहकर बिना भोजन समाप्त किए चल दिए।

निर्गुष संप्रदाय में, समय की प्रगित के साथ, जो बाहरी प्रभाव आ गए थे उनसे उसे मुक्त करने का भी उन्होंने प्रयत्न किया। निर्गुष पंथ के अनुयायियों को उन्होंने समकाया कि एक संप्रदाय के रूप में उसका प्रवर्तन नहीं किया गया था। उस समय तक निर्गुष पंथ के आधार पर कई संप्रदाय उठ खड़े हुए थे जो सिद्धांत रूप में कर्मकांड के विरोधी होने पर भी स्वतः कर्मकांड के पाषंड से भर गए थे। तुलसी साहब ने समकाया कि निर्गुष पंथ किसी संप्रदाय के रूप में नहीं चलाया गया था। नाम-भेद से निर्गुष पंथ में अंतर नहीं पड़ सकता । अलग अलग नाम होने पर भी सब पंथ सार रूप में एक हैं।

जान पड़ता है कि उनका प्रायः सब धर्म के प्रतिनिधियों से वाद-विवाद हुआ था, जिनमें अंत में सबने उनके सिद्धांतों की सत्यता स्वीकार की। तुलसी साहब ने स्वयं अपनी घटरामायण में उनका उल्लेख किया है। यदि ये वाद-विवाद कल्पना मात्र भी हों, और यही अधिक संभव है, तो भी उनका महत्त्व कम नहीं हो सकता। उनसे कम से कम यह तो पता चलता है कि तुलसी साहब का उद्देश्य क्या था। परंतु उनके सिद्धांतों का गांभीर्य उनके ओछे श्लेषों तथा व्यर्थ के आउंबर के कारण बहुत कुछ घट जाता है। उन्होंने बहुधा विलच्चण नामों की तालिका देकर लोगों को स्तंभित करने का यत्न किया है। उनकी दीनता में भी बनावट और आइं-बर स्पष्ट भलकता है।

इनके पंथ में इनकी आयु तीन सी वर्ष की मानी जाती है। कहते हैं कि ये वही तुलसीदास हैं जिन्होंने रामचरितमानस की रचना की थी। घटरामायण में उनके किसी आडंबर-प्रिय शिष्य ने इस बात की पुष्टि के लिये एक चेपक जोड़ दिया है। उसके अनुसार घटरामायण की रचना रामचरितमानस से

पहले हो चुकी थी परंतु जनता उसके लिये तैयार नहीं थो। इसलिये उसके विरुद्ध भादीलन उठता हुन्ना देखकर उन्होंने उसे दबा दिया श्रीर सगुग्र रामायग्रा लिखकर प्रकाशित की । चेपक-कार को इस बात का ज्ञान या कि उसके जाल की ऐति-हासिक जाँच होगी। उसने तुलसी साहब से पलकराम नानकपंथी के साथ नानक के समय का, ऐतिहासिक ढंग से, विवेचन कराया है थ्रीर इसका भी प्रयत्न किया है कि मेरी गढंत भी ऐतिहासिक जाँच में ठीक उतर जाय। किंतु इसे इस बात का ध्यान न हुआ कि मैं भ्रपने गुरु की प्रशंसा करने के बदले निंदा कर रहा हैं। तुलसी साहब सरीखे मनुष्य को भी उसने ऐसे निर्वल चरित्रवाला बना दिया है जिसने लोक में प्रप्रिय होने के डर से सत्य की छिपा दिया श्रीर ऐसी बातों का प्रचार किया जिन पर उसकी स्वयं विश्वास न वह इस बात को भी भूल गया कि स्वयं घटरामायण ही में अन्यत्र तुलसी साहब ने स्पष्ट शब्दों में सगुण रामायण का रचियता होना अस्वीकार किया है। इसके अतिरिक्त इस चेपक-कार ने एक ऐसा घोर अपराध किया है जिसका मार्जन नहीं। उसने रामचरितमानम को, जिसने समस्त मानव जाति के हृदय में प्रपने लिये जगह कर ली है, एक धोखे की कृति बना दिया है। तुलसीदास के साथ उनके नाम-सादृश्य से ही उनका अपनी पुस्तक का नाम घटरामायण रखने की सूफी होगी परंतु इससे आगे बढ़कर वे लोगों की यह घोखा नहीं देना चाहते थे कि मानस भी मेरी ही रचना है। उसका तो बल्कि उन्होंने खंडन किया है।

घटरामायण के अतिरिक्त तुलसी साहब ने शब्दावली, पद्मसागर और रत्नसागर इन तीन प्रंथों की रचना की।

<sup>(</sup>१) राम रावन जुद्ध लड़ाई। सो मैं नहिं कीन बनाई। —'घटरामायग्य', भाग २, ए० १२४।

शिवदयालजी का जन्म सं० १८८५ में ऋागरे के एक महाजन कुल में हुआ था। इनके संबंध में कहा जाता है कि ये बाल्यकाल १६. (स्वामीजी महाराज) से ही मननशील ग्रीर ग्राध्यात्मिक प्रवृत्ति के शिवदयालजी थे। कई दिन तक ये एकांत में ध्यानमग्र रहा करते थे। इनसे जो संप्रदाय चला वह राधास्वामी मत कहलाता है। ग्रपने संप्रदाय में ये स्वामीजी महाराज कहलाते हैं श्रीर सर्व-शक्तिमान् राधास्वामी के अवतार समभे जाते हैं। यद्यपि कहा जाता है कि उन्होंने किसी गुरु से दीचा नहीं ली फिर भी इसमें कोई संदेह नहीं कि उनके ऊपर तुलसी साहब का पूर्ण प्रभाव पड़ा था। कहते हैं कि उनके जन्म के पहले ही तुलसी साहब ने उनके अवतार की भविष्यवाणी कर दी थी। तुलसी साहब की मृत्यू के उपरांत उनके प्राय: सब शिष्य शिवदयालजी के पास खिंच आए। संप्रदाय की प्रमुख शाखाएँ भाजकल ग्रागरा, इलाहाबाद ग्रीर काशी भ्रादि स्थानों में हैं। संप्रदाय बहुत सुंदर रूप से गठित है भ्रीर बड़े उपयोगी कार्य कर रहा है। दयालबाग आगरे में उनका विद्यालय एक ग्रत्यंत उपयोगी संस्था है जो सांप्रदायिक ही नहीं राष्ट्रीय दृष्टि से भी महत्त्व पूर्ण है । स्वामी जी महाराज के शिष्य रायबहादुर शालियाम ने, जो इलाहाबाद में पे।स्ट मास्टर-जनरल थे श्रीर संप्रदाय में हुजूर साइब के नाम से प्रसिद्ध हैं, संप्रदाय को दढ़ भित्ति पर रखने को लिये बहुत काम किया। परंतु इस मत को सबसे बड़े व्याख्याता पं० ब्रह्मशंकर मिश्र ( महाराज साहब ) हुए हैं जिन्होंने श्रॅगरेज़ो में ए डिस्कार्य स्नॉन राधास्यामी सेक्ट नामक मंथ लिखा है। हुजूर साहब ने भी भ्राँगरेजी में राधास्वामी मत-प्रकाश नामक पुस्तक लिखी। स्वामीजी महाराज की प्रधान पद्य-रचना सारवचन है। इसका गद्य सार भी मिलता है। हुजूर साहब का प्रधान प्रंथ मेमबानी है। जुगत प्रकाश नामक उनका एक गद्य प्रथ भी है।

## तीसरा ऋध्याय

## निर्गुण संप्रदाय के दार्घनिक सिद्धांत

जन परिस्थितियों ने इस नवीन निर्णुण पंथ को जन्म दिया था, एकेश्वरवाद उनकी सबसे बड़ी आवश्यकता थी। वेदांत के अद्वेतवादी सिद्धांतों को मानने पर भी हिंदू १. एकेश्वर बहु-देव-वाद में बुरी तरह फँसे हुए थे, जिससे वे एक अल्लाह को माननेवाले मुसलमानों की घृणा के भाजन हो रहे थे। एक अल्लाह को माननेवाले मुसलमानों की घृणा के भाजन हो एके ये। एक अल्लाह को माननेवाले मुसलमान भी स्वयं एक प्रकार से बहु-देव-वादी हो रहे थे, क्योंकि काफिरों के लिये वे अपने अल्लाह की संरचा का विस्तार नहीं देख सकते थे, जिससे प्रकारांतर से काफिर का परमेश्वर अल्लाह से अलग सिद्ध हुआ। अतएव निर्णुणवादियों ने हिंदू और मुसलमान दोनों को एकेश्वरवाद का संदेश सुनाया और बहु-देव-वाद का घोर विरोध किया। चरनदास चाहते हैं कि सिर टूटकर पृथ्वी पर भन्ने ही लोटने लगे, मृत्यु भन्ने ही आ उपस्थित हो. परंत राम के सिवा किसी अन्य

<sup>(</sup>१) एक एक जिनि जांशियाँ, तिनहों सच पाया।

प्रेम प्रीति रुथै। लीन मन, ते बहुरि न आया।

—क॰ ग्रं॰, पृ॰ १४६, १८१।
केवल नाम जपहु रे प्रानी परहु एक की सरना।

—वहीं, पृ॰ २६८, १९४।
श्रीर देवी देवता उपासना अनेक करें
श्रांवन की हौस कैसे, श्राकडें। ड़े जात है।
सुंदर कहत एक रिव के प्रकास विन
जेंगना की जोति, कहा रजनी विज्ञात है ?

—सं० बा॰ सं०, भाग २, पृ॰ १२३।

देवता को लिये मेरा सिर न भुके । निर्मुणो एकेश्वर को भक्त को आलंकारिक भाषा में पितत्रता नारी कहते हैं। कवीर की दृष्टि में बहु-देव-वादो उस व्यभिचारिणो को के समान है जो अपने पित की छोड़कर जारों पर आसक रहती है ; अथवा उस गणिका-पुत्र के समान जो इस बात को नहीं जानता कि उसका वास्तविक पिता कीन है । नानक जिस समय—१ ॐ सितनामु करता पुरुख निरभें। निरवैर अकालमूरित अजून सैभं (गुरु प्रसादि) की भिक्त का प्रचार कर रहे थे उस समय उनका प्रधान लह्य बहु-देव-वाद का खंडन ही था। हिंदुओं को संबोधित कर कबीर ने कहा था—

एक जनम के कारणे कत पूजो देव सहेसी <sup>५</sup> रे। काहे न पूजो शमजी जाके भक्त महेसी रे<sup>६</sup>॥

<sup>(</sup>१) यह सिर नवे त राम कूँ, नाहीं गिरियो टूट। श्रान देव नहिं परसिए, यह तन जावे। छूट॥ —सं० वा० सं० १, पृ० १४७।

<sup>(</sup>२) नारि कहावै पीव की, रहै श्रीर सँग साय। जार सदा मन में बसै, खसम खुसी क्यों होय॥

<sup>--</sup>वही, पृ० १८।

<sup>(</sup>३) राम पियारा छाड़ि कर, करै श्रान की जाप। वेस्वा केरा पूत ज्यूँ, कहै कीन सुँ बाप॥

<sup>--</sup>क प्रं0, पृ० ६, २२।

<sup>(</sup>४) ॐ के प्लुत होने से कभी कभी 'श्रे। हम, तरह भी लिखा जाता है। इस तीन के श्रंक के। कोई इस बात का सूचक भी मानते हैं कि ॐ श्र+ ड+ म्— इन तीन श्रद्धरों के येगा से बना है। इन बातों से कोई यह न समम बैठे कि प्रणव का त्रिविध स्वरूप है श्रथवा वह खंखित हो सकता है, इस भग से नानक ने 'श्रे। हम्' की जगह '१ ॐ' कर दिया है।

<sup>( ∤ )</sup> सहसो = सहस्रों।

<sup>(</sup>६) कः प्रं॰, प्रः १२६, १२७।

मुसलमानी को

दुइ जगदीस कहाँ ते श्राए कहु कैंनि भरमाया। श्रक्षा, राम, करीमा, केसा, हिर इजरत नाम धराया॥ गहना एक कनक ते गहना तामैं भाव न दूजा। कहन सुनन का दुइ किर थापे, एक नमाज एक पूजा<sup>९</sup>॥ तथा दोनों की

कहै कबीर एक राम जपहु रे हिंदू तुरक न कोई? ॥ हिंदू तुरक का कर्ता एकै ता गित खखी न जाई? ॥ निर्मुण संतों ने बार बार इस बात पर जार दिया है कि जगत का कर्ता-धर्ता एक ही परमात्मा है जिसकी हिंदू धीर मुद्धलमान दोनी सिर नवाते हैं।

यहाँ पर यह बता देना आवश्यक है कि हिंदू बहुदेववाद वैसा नहों है जैसा बाहर बाहर देखने से प्रकट हो सकता है। हिंदुओं के प्रत्येक देवता का द्वैध रूप है—एक व्यावहारिक श्रीर दूसरा पारमार्थिक श्रथवा तात्त्विक। व्यावहारिक रूप में वह परब्रह्म परमात्मा के किसी पच्चित्रोष का प्रतिनिधि है जिसके द्वारा याचक भक्त अपनी याचना की पूर्ति की आशा करता है। ब्रह्मा विश्व का सृजन करता है, विष्णु पालन और रुद्र उसका उद्देश्य पूर्ण हो जाने पर संहार; लच्मी धनधान्य की अधिष्ठात्री है, सरस्वतो विद्या की, चंडी वह प्रचंड दिव्य शक्ति है जो अत्याचारी राच्नसों का विष्वंस करतो है और युद्ध-यात्रा में जाने के पहले जिसका आवाहन किया जाता है इत्यादि। परंतु परमार्थरूप में प्रत्येक देवता पूर्ण परब्रह्म परमात्मा है और व्यावहारिक पच में धन्य सब देवता उसके

<sup>(</sup>१) क० श०, ४, पृ० ७५।

<sup>(</sup>२) क० घं०, पृ० १०६, १७।

<sup>(</sup>३) वही, १०६, ४८।

## नागरीप्रचारिग्री पत्रिका

श्रधीनस्य हैं। इन्हों सब बातें को ध्यान में रखकर मैकसमूलर ने भारतीय देववाद को घैलीथीज्म (बहुदेववाद) न कहकर हीने। यीज्य कहा है। हिंदू पूजा-विधान ( यहाँ पर मेरा ग्रभि-प्राय दर्शन से नहीं कर्मकांड से हैं ) की चाहे कीई किसी नाम से पुकारे उसके मृत्त में निश्चय ही एकेश्वर-भावना है। वैदिक काल के ऋषि भी जिन प्राकृतिक शक्तियों के विभव का गान किया करते थे, उनमें एक परमात्मा का दर्शन करते थे, उन्होंने घोषणा की कि बुद्धिमान लोग एक ही सत्तत्त्व की श्रिप्त, इंद्र (जल का स्वामी), मातरिश्वान ( वायु का ऋधिपति ) श्रादि नामी से पुकारते हैं। ध्रतएव जो धलग धलग देवता समभ्ते जाते हैं, वे वस्तुत: ग्रलग देवता न होकर एक ही परमात्मा के ऋलग ऋलग रूप हैं। इसी बात को ध्यान में रखकर स्पेन-निवासी भ्ररब-वंशी काजी साईद ने, जिसकी मृत्यु सं० ११२७ में हुई थी, लिखा था कि "हिंदुश्री का ईश्वरीय **ज्ञा**न ईश्वर की एकता के सिद्धांत से पवित्र है<sup>२</sup>।" डाक्टर श्रियर्सन को भी यह बात माननी पड़ी है कि हिंदुचों की मूर्तिपृजा धीर बहुदेववाद हिंदू धर्म के गहन सिद्धातों के बाहरी ग्रावरण मात्र हैं<sup>३</sup>। यदि हिंदू पृजा-विधान के इस मूल तत्त्व की अवहेलना न की गई होती तो कबीर उसका विरोध न करते। क्योंकि वे जानते थे कि एक परमात्मा के धनेक नाम रख देने से वह एक अनेक नहीं हो जाता । उन्होंने स्वयं ही कहा था "ग्रपरंपार का नाउँ धनंत ।" परंतु तथ्य ते। यह है कि जिस समय पश्चिमोत्तर के द्वार से देश में

<sup>(</sup>१) एकं सिंद्रपा बहुधा वदंत्यिप्तिमिन्दं मातरिश्वानमाहुः।

<sup>—</sup> ऋक् २, ३, २३, ६।

<sup>(</sup>२) तबकातुल उमम (बैरूत संस्करण), ए० १४; भरव भीर भारत के संबंध, ए० १७४।

<sup>(</sup>३) क॰ ष॰, प्रस्तावना, पृ॰ १६।

<sup>(</sup> ४ ) ६० मं ०, ए० १६६, ३२७।

मुसलमानों की सैन्य-धारा निरंतर उमड़ी चली थ्रा रही थी उस समय उन्होंने हिंदुओं को घेर बहुदेववादी पाया जो हिंदुओं को उनकी घृणा का भाजन बनाने का एक कारण हुआ। परंतु ध्रल्लाह के इन प्यारें को स्वप्न में भी विचार न हुआ कि जिस बहुदेववाद से हम इतनी घृणा कर रहे हैं, हमारा मूर्ति-भंजक एकंश्वरवाद उससे भिन्न कोटि का नहीं है। विश्व का कर्ता-धर्ता चाहे एक देवता हो ग्रथवा अनेक, इससे परिस्थिति में कोई विशेष खंतर नहीं ध्राता। सामी एकंश्वरवाद खीर विकृत हिंदू बहुदेववाद एक ही देववाद के दे। विभिन्न रूप हैं। किंतु निर्मुण संतों ने परमात्मा संबंधी जिस विचार-शृंखला का प्रसार किया वह इनसे तत्त्वतः भिन्न थी। उसका मूर्ति-पूजा का विरोधी होना, इस बात का प्रमाण नहीं कि वह धीर मुसलमानी एकंश्वरवाद एक ही कोटि के हैं। दे।नों में ध्राकाश-पाताल का अंतर है।

मुसलमानी के ईश्वर-संबंधी विश्वास का निचे। इ

बा इबाहे इलिक्लाह मुहम्मदर्रम् लिक्लाह में आ जाता है, जो कुरान के दो सूरों के झंशों के मेल से बना है। इसका अर्थ है, अल्लाह का कोई अल्लाह नहीं, वह एक मात्र पर-मेश्वर है और मुहम्मद उसका रसूल अर्थात् पैगंबर या दृत है। इस पर टिप्पणी करते हुए प्रसिद्ध इतिहासकार गिवन ने कहा था कि जिस धर्म का मुहम्मद ने अपने कुल और राष्ट्र के लोगों में प्रचार किया था वह एक सनातन सत्य और एक आवश्यक कल्पना (ऐन एटर्नल द्रूथ ऐंड ए नेसेसरी फिक्शन) के योग से बना है।। निर्गुण पंथ के प्रवर्तक कबीर ने इस कल्पना का ते। सर्वथा निरा-करण कर दिया और वह सत्य के मार्ग पर बहुत आगे बढ़ गया।

<sup>(</sup>१) रोमन इंपायर, भाग ६, पृ० २२२

मुहम्मद के दूतत्व को तो उसने अस्वीकार कर दिया ग्रीर ईश्वर-संबंधी विचार को ग्रीर भी महान्, सूच्म ग्रीर ग्राकर्षक बना दिया।

इस्लाम ध्रीर निर्शा पंथ दोनों परमेश्वर को एक मानते हैं।
परंतु दोनों के एक मानने में ध्रंतर है। इस्लाम की प्रस्लाह-भावना
में अस्लाह एकाधिपति शाहंशाह के समान है जिसके ऊपर कोई
शासनकर्ता नहीं, जिसकी शिक्त अनंत और अपरिमित है। हाँ,
वह परम बुद्धिमान ध्रीर न्यायकर्ता है। उससे कोई बात छिपी
नहीं रह सकती। हर एक आदमी के किए हुए छोटे से छोटे
पाप ध्रीर पुण्य का उसके यहाँ हिसाब रहता है। श्रद्धालु धर्मनिष्ठों
को वह मुक्तहस्त होकर पुरस्कार वितरित करता है किंतु अविश्वासी
पापिष्ठ उसकी निगाह से बच नहीं सकता, उसे अवश्य दं सिलता
है। क्योंकि जैसा कुरान कहती है, "जिधर ही मुड़ो उधर ही
पाल्लाह का मुख है" ।

यह बात नहीं कि इस्लाम में अल्लाह दयाल न माना गया है। कुरान का प्रत्येक सूरा अल्लाह की दयालता का उल्लेख करते हुए आरंभ होता है। मुहम्मद के अनुसार परमेश्वर चमाशिल है। पिचा का जितना गाढ़ा प्रेम अपने बचे पर हाता है, उससे अधिक अल्लाह का आदमी पर। किंतु इतना होने पर भी कुरान में का अल्लाह 'भय बिनु होय न प्रीति' की नीति की बरतता है। वह प्रेम का परमात्मा होने के बदले भय का भगवान् है। उसकी अनुकंपा और द्यालता उसकी अनंत शक्ति के ही परिचायक हैं। वह घोर दंड भी दे सकता है तो असीम अनुमह भी दिखा सकता है। ''इस्लाम में प्रेरक भाव परमात्मा का प्रेम

<sup>(1) 3, 3081</sup> 

नहीं अल्लाह का भय है।" प्रेम से प्रभावित होना सामी जाति का स्वभाव नहीं है, उनके ऊपर केवल भय का प्रसर पड़ सकता था।

परमेश्वर की इस अनंत शक्ति को निर्मुण पंथो अस्वीकार नहीं करते। परंतु उनके लिये परमेश्वर के स्वरूप का यह केवल एक गै। ण लच्च है। परमेश्वर इस विश्व का कर्ता-धर्ता, नियंता, शासक और अधिपित ही नहीं बल्कि व्यापक तच्च भी है। वह घट घट में, क्या कण में, अणु-परमाणु में व्याप्त है और वही हममें सार वस्तु है। परमेश्वर परमेश्वर ही नहीं परमात्मा भी है। वह हमारे आत्मा का आत्मा है। मुसलमानी विश्वास और निर्मुण पंथो अनुभूति में जो अंतर है, उसे कबीर ने संचेप में इस तरह व्यक्त किया है—

मुसल्लमान का एक खुदाई। कबीर का स्वामी रह्या समाई । विद्याल को सर्विष्ठिय दृष्टांत का आसरा लेकर कहा, दृष्ट में घो की तरह परमात्मा विश्व में सर्वेत्र व्याप्त है । नानक ने पर-मात्मा के सम्मुख निवेदन किया—

> "जेते जीम्र जंत जिल यिल माहीं मिली जित्र केत्र तू सरव जीम्रा। गुरु परसादि राखिले जन कड हरिरस नानक भोलि पीम्रा ॥"

<sup>(</sup>१) डिक्शनरी श्राव् इस्ताम, ए० ४०१ में मिस्टर स्टेनजी जेनपेाल के श्रवतरण के श्राधार पर। उलटे कामाश्रों में उनके शब्दों का यथार्थ श्रनुवाद है—''दि फ़ियर रादर दैन दि जब श्राव् गाँड इज़ दि स्पर दु इस्लाम।"

<sup>(</sup>२) मंध, पृ॰ ६२६। क॰ मं॰, पृ॰ २००, ३००।

<sup>(</sup>३) घोव दूध में रिम रहा ब्यापक सब ही ठीर।

<sup>—</sup>बानी, भा॰ १, पृ॰ ३२

<sup>(</sup> ४ ) 'शंध', ६०६।

परमात्मा का यह व्यापकत्व उसकी अनंत शक्ति का एक पच्च मात्र नहीं, जैसा सामी विचार-परंपरा के अनुसार ठहरेगा, बल्कि उसी में उसकी सार-सत्ता है। यही उनके प्रेम-सिद्धांत की आधार-शिला है।

यह व्याप्ति कहीं न्यून श्रीर कहीं श्रधिक नहीं। परमात्मा सब जगह अपनी पूर्ण सत्ता के साथ विद्यमान है। परंतु उसकी पूर्णता यहीं समाप्त नहीं हो जाती। इस विश्व में पूर्ण रूप से व्याप्त होने पर भी वह पूर्ण रूप से उसके परे हैं। इस अद्भुत राज्य में गणित की गणना बे-काम हो जाती है। बृहदारएयके पिनिषत् के शब्दों में अगर कहें तो कह सकते हैं कि पूर्ण में से अगर पूर्ण को निकाल लें तो भी पूर्ण ही शेष रहता हैं। इसी भाव की दृष्टि में रखकर दादू ने कहा था कि परमात्मा ने कोई ऐसा पात्र नहीं बनाया है जिसमें सारा समुद्र भर जाय श्रीर श्रीर पात्र खाली हो रह जायँ—

> चिड़ी चेांच भर ले गई नीर निघट न जाइ। ऐसा वासण ना किया सब दरिया माहिं समाइ<sup>२</sup>॥

यह व्याप्ति इतनी गहन है कि व्यापक ग्रीर व्याप्त में कोई श्रंतर ही नहीं रह जाता। सिद्धांतवादी कवीर की सहायता के लिये उसी के हृदय में से किव बाहर निकलकर रसपूर्ण व्याप्ति की इस तरह संदेह के रूप में व्यक्त करता है—

सुनु सिल पिर महि जिर बसै, जिर महि बसै कि पीर ।।
पूर्ण सत्य तक तब पहुँच होती है जब यह संदेह निश्चय में परिणत
हो जाता है धीर प्रिय हृदय में तथा हृदय प्रिय में बसा हुआ।

<sup>(</sup>१) पूर्णमदः पूर्णमिद पूर्णांत्पूर्णमुद्दव्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥— २, ४, १६ ।

<sup>(</sup>२) बानी (ज्ञानसागर), पृ० ६३, ३२७।

<sup>(</sup>३) क० ग्रं०, ए० २६३,१८६।

दिखाई देता है। कवीर ने स्पष्ट शब्दें। में कहा है कि परमात्मा विश्व में धीर विश्व परमात्मा में अवस्थित है—

खालिक खलक खलक में खालिक सब घट रह्या समाई <sup>१</sup>।

परमात्मा की इसी व्यापकता के कारण उसे मंदिर मस्जिद आदि में सीमित मान लेना मूर्खता हो जाती है। मुसलमानों के लिये खुदा मस्जिद में श्रीर हिंदुश्रों के लिये ईश्वर मंदिर में है तो क्या जहाँ मंदिर मस्जिद नहीं वहाँ परमात्मा नहीं ?—

> तुरक मसीत, देहुरै हिंदू, दुँहुठी राम खुदाई। जहाँ मसीति देहुरा नाहीं, तहँ काकी ठकुराई रे॥

निर्गुणी को मंदिर मस्जिद से कोई प्रयोजन नहीं। वह जहाँ देखता है, वहीं उसकी परमात्मा के दर्शन हो जाते हैं। सर्वत्र परमात्मा ही परमात्मा है, सत्ता ही कोवल उसकी है—

जहँ देखें। तहँ एक ही साहब का दीदार ।

नानक---

गुरु परसादी दुरमित खोई, जह देखा तह एको सोई ॥ सब संत इस बात का उद्योष करने में एकमत हैं।

किंतु निर्गुणियों का सर्वत्र परमात्मा का हो दर्शन करना केवल उसके अधिदेवत्व तथा व्यापकत्व का सूचक नहीं है। उन्मेष-

शोल जीव कें। इस बात का अनुभव होता है २. पूर्ण बहा कि मेरी सत्ता केवल भौतिक नहीं। अपनी पारमात्मिकता की भी उसे बहुत धुँधली सी भलक मिल जाती है। अतएव उद्धार की आशा से वह ऐसे किसी दृढ़ अवलंबन की आव-

<sup>(</sup>१) वही, पृ० १०४, ४१।

<sup>(</sup>२) वही, पृ० १०६, ४८।

<sup>(</sup>३) सं० बा० सं० १, ए० ३३।

<sup>(</sup> ४ ) 'ग्रंथ', पृ० १६३, श्रासा ।

श्यकता का अनुभव करता है जो दूर से दूर होने पर भी निकट से निकट हो। परमात्मा के अधिदेवत्व और व्यापकत्व नाम रूप की उपाधियों से रहित उस परमतत्त्व को इसी पच दृष्टि से देखने के परिग्राम हैं। उसकी पूर्णता उन्हों में नहीं; हाँ उनकी और वे अस्पष्ट संकेत अवश्य करते हैं।

पूर्ण रूप में उस सत्तत्व का कोई उपयुक्त विचार ही नहीं कर सकता है। वह वाङ्मनस के परे हैं। बुद्धि मूर्त रूप का आधार चाहती है श्रीर वाणी रूपक का। इसिलये उस अमूर्त श्रीर अह-पम को प्रहण करने में बुद्धि, श्रीर व्यक्त करने में वाणी, असमर्थ है। बुद्धि से हमें उन्हीं पदार्थों का ज्ञान हो सकता है जो इंद्रियों के गोचर हैं, इंद्रियातीत का नहीं। इसी से नानक ने कहा था कि लाख सोचो, परमात्मा के बारे में सोचते बनता ही नहीं हैं। यही कारण है कि 'यह परमात्मा है' ऐसा कहकर उसका निर्देश नहीं किया जा सकता।

इसी कठिनाई के कारण सब सत्यान्वेषकों को न-कारात्मक प्रणाली का घ्रमुसरण करना पड़ता है। 'परमात्मा यह है' न कह-कर वे कहते हैं 'परमात्मा यह नहीं है'। 'स एष नेति नेति द्यात्मा' कहकर उपनिषदों ने इसी प्रणाली का घ्रमुगमन किया है। हमारे संतों ने भी यह किया है। परमात्मा ग्रवरण है, श्रकल है, द्यविनाशों है। न उसके रूप है, न रंग है, न देह<sup>३</sup>। न वह

<sup>(</sup>१) सोचै सोच न होवई जे सोचै लख बार।—'ग्रंथ', पृ०१।

<sup>(</sup>२) 'बृहद्रारण्यके।पनिषद्', ४, ४, २२।

<sup>(</sup>३) श्रवरण एक श्रविनासी घट घट श्राप रहै।

<sup>-</sup>क ग्रं०, पृ० १०२, ४२।

रूप वरण वाके कुछ नाहीं सहजो रंग न देह ।

<sup>—</sup>सहजो, सं० बा० सं०, पृ० १६।

बालक है न बूढ़ा। न उसका तेाल है, न मोल है, न ज्ञान है; न वह हल्का है, न भारी, न उसकी परख हो सकती है । परंतु इससे परिग्राम क्या निकलता है ? परमात्मा के वास्तविक ज्ञान को प्राप्त करने में हम कहाँ तक सफल होते हैं ? कबीर ने कहा था, चारों वेद (नेति नेति कहकर) सब वस्तुग्री की पीछे छोड़ते हुए त्र्यापका यशोगान करते हैं परंतु उससे वास्तविक साभ क्रुछ होता नहीं दीखता. भटकता हुआ जीव लूटा अवश्य जाता है<sup>२</sup>। क्यों कि जैसा नानक कहते हैं, परमात्मा के संबंध में कितना ही कह खालिए, फिर भी बहुत कहने को रह जाता है<sup>३</sup> 🔧 इसी से कबीर ने फ़ुँभलाकर कद्दा कि 'परमात्मा कुछ है भी या नहीं<sup>७</sup> १' सुंदरदास ने तो उसे 'अत्यंताभाव' कह दिया—हाँ, नास्तिकों के मतानुकूल अत्यंताभाव नहीं। परमात्मा है भी धीर नहीं भी है। जिस अर्थ में संसार के भौतिक पदार्थ 'हैं' उस अर्थ में परमात्मा 'हैं' नहीं है त्रीर जिस ऋर्घ में परमात्मा 'है' उस ऋर्थ में सांसारिक पदार्थ नहीं हैं। इसी लिये सुंदरदास कहते हैं कि परमात्मा है भी श्रीर नहीं भी है। बल्कि इसको 'है' श्रीर 'नहीं' इन दोनी के

<sup>(</sup>१) ना हम बार बूढ़ हम नाहीं, ना हमरे चित्रकाई हो।
—क॰ ग्रं॰, पृ॰ १०४, ४०।
तोल न मोत्न, माप किन्तु नाहीं गिनै ज्ञान न होई।
ना सो भारी ना सो हन्जुन्ना, ताकी पारित्न लखे न कोई॥
—वहीं, पृ॰ १४४, १६६।

<sup>(</sup>२) रावर के पिछवार के गावें चारित सैन। जीव परा घहु लूट मैं ना कछु लैन न दैन॥ —'बीजक', पृ० ४८८।

<sup>(</sup>३) बहुता कहिए बहुता होई।—'जपजी', २२।

<sup>(</sup> ४ ) तहाँ किञ्जु श्राहि कि सुन्यं।—कः ग्रं॰, पृ॰ १४३, १६४।

बीच देखना चाहिए। सारी समस्या की हल करने के उद्देश से सहजोबाई के शब्दों में निर्गुणी उसे 'हैं' और 'नहीं' भाव श्रीर अभाव दोनों से रहित उद्घे। वित करते हैंं हैं, जैसे हम एक अर्थ में परमात्मा की 'हैं' नहीं कह सकते वैसे ही 'नहीं' भी नहीं कह सकते, क्यों कि अन्य सभी पदार्थों का तो वही आधार है। परंतु यह भी एक प्रकार का अभाव ही है अतएव यह उन्हें एक ख्वं विरोधी स्थित में पहुँचा देता है।

इसी स्थित के कारण प्राचीन ऋषि भाव ने परमात्मा के वर्णन में एक नवीन प्रणाली का अनुसरण किया था। वास्किल ने भाव से पूछा था कि आत्मा क्या है। पहली बार प्रश्न करने पर जब उत्तर न मिला तो वास्किल ने समभा कि शायद ऋषि ने सुना या समभा नहीं। फिर पूछने पर भी जब उन्होंने तीब दृष्टि से वास्किल की श्रोर केवल देखा भर तो उसे भय हुआ कि कहीं अन-जान में मैंने ऋषि को अप्रसन्न तो नहीं कर दिया। इस लिये उसने बड़ी विनय के साथ प्रश्न की दुहराया। इस बार ऋषि ने भुँभला-कर उत्तर दिया—"मैं बताता तो हूँ कि आत्मा मीन है, तुममें समभ भी हो रें। श्रीर बात भी ठीक हो है। परमात्मा को निर्विशेष

<sup>(</sup>१) यह श्रत्यंताभाव है, यहई तुरियातीत। यह श्रनुभव साजात है, यह निश्चे श्रद्धेत॥ ''नाहीं नाहीं'' कर कहै, "है है'' कहै चखानि। ''नाहीं'' ''है'' के मध्य है, सो श्रनुभव करि जानि॥

<sup>—</sup>ज्ञान-समुद्र, ४४।

<sup>(</sup>२) ''है'' ''नाहीं'' स्रहित है, 'सहजो' यों भगवंत। —सं० वा० सं०, भाग १, ए० १६४।

<sup>(</sup>३) 'ब्रह्मसूत्र', शांकर भाष्य, ३, २, १७; दास गुप्त-हिस्टरी श्रॉव् इंडियन फिल्कॉसफी, भाग १, ए० ४४।

कहने पर भी उस पर विशेषणों का आरोप करना—चाहे वह विशेषण 'निर्विशेष' ही क्यों न हो—असंगत है। निर्णाणयों को भी इस बात का अनुभव हुआ था। ब्रह्म के वर्णन में वाणी की व्यर्थता की घोषणा करके कवीर ने भाव ऋषि का साथ दिया। उन्होंने कहा—भाई बोलने की बात क्या कहते हो ? बोलने से ते तस्व ही नष्ट हो जाता है?।

परंतु जैसा नानक कहते हैं, जो लोग परमात्मा में एकतान भावना से लीन हो जाते हैं, वे चुप भी तो नहीं रह सकते। परमात्मा के यशोगान की भूख इंद्रियार्थों से थोड़े ही बुभ सकती हैं। मत्या के यशोगान की भूख इंद्रियार्थों से थोड़े ही बुभ सकती हैं। मत्या का आधार लेना ही पड़ता है। बोलने से प्रधूरा सही, भगवद्विचार का धारंभ ते। हो जाता है। बिना बोले वह भी नहीं हो सकता । इसी लिये नानक ने कहा—"जब खिग दुनिया रहिए नानक, किछु सुणिए किछु कहिए।" परमात्मा यद्यपि 'नयन' धीर 'वयन' के अगोचर है फिर भी वह संतों के 'कानों' ग्रीर 'कामों' का सार है। भगवचर्चा में सम्मिलित होना उनके जीवन का प्रधान सुख है। परमात्मा के गुणगान ही में वे जिद्वा की सार्थकता मानते हैं । बोलने की इसी आवश्यकता

<sup>(</sup>१) बेलिना का कहिए रे भाई। बोजत बोजत तत्त नसाई। —क० ग्रं०, ए० १०६, ६७।

<sup>(</sup>२) चुपै चुपि न होवई लाइ रहा लिवतार। , भुलिया भूख न जतरी जेवना पुरिया भार॥—'जपजी', २।

<sup>(</sup>३) बिन बोले क्यों होह विचारा। — क० ग्रं०, १०१, ६७।

<sup>(</sup>४) 'प्र'थ'; पृ० ३४६।

<sup>(</sup> १ ) कहत सुनत सुख जपजै श्रह परमारष होय। नैना बैन श्रगोचरी स्रवणा करणी सार। बोजन के सुख कारणे कहिए सिरजनहार॥

<sup>---</sup>वही, पृ० २३६।

के कारण कबीर ने परमात्मा को 'बोल' श्रीर 'श्रवोल' के वीच बताया है<sup>9</sup>।

परंतु इतना सब होने पर भी कबीर के स्पष्ट शब्दों में सच ते। यह है कि "परमात्मा को कोई जैसा कहे वैसा वह हो नहीं सकता, वह जैसा है वैसा ही है?।" कैसा है ? कोई नहीं बता सकता। परमात्मा को संबोधित कर कबीर ने कहा था—

जस तुँ तस तोहिं कोइ न जान।
लोग कहैं सब श्रानहि श्रान<sup>३</sup>॥
सुंदरदास भी प्राय: इन्हीं शब्दों में कहते हैं—
जोइ कहूँ सोइ, है नहिं सुदर, है तो सही पर जैसे की तैसी<sup>8</sup>।

यहाँ पर इस बात का ध्यान रखना भावश्यक है कि सूच्म ब्रह्म-भावना का विस्तार-पूर्ण उल्लेख थोड़े ही संतों में पाया जाता है। उदाहरण के लिये नानक में ऐसे स्थल भी मिलते हैं जो परब्रह्म की सूच्म से सूच्म निर्विकल्प भावना में भी घट सकते हैं। एक जगह नानक ने कहा है, धीर आगे क्या है, इसे कोई कह नहीं सकता, जो कहेगा उसे पीछे पछताना पडेगार। क्योंकि उसका कथन

<sup>(</sup>१) जहाँ बोल तहँ श्राखर श्रावा। जहँ श्रबोल तहँ मन न रहावा॥ बोल श्रबोल मध्य है सोई। जस श्रोहु है तस लखे न केाई॥ —वही पृ० ४१०।

बीजक में श्रंतिम पद्य का कुछ भिक्ष पाठ है— जहाँ बोल तहँ श्रद्धर श्रावा। जहँ श्रद्धर तहँ मनहिं दिढ़ाया॥ बोल-श्रबोल एक ह्वे जाई। जिन यह लखा सो बिरला होई॥

<sup>—-&#</sup>x27;बीतक', साखी, २०४। ग्रबोल ही जब बोल हो जाता है तब श्रवर ब्रह्म के दर्शन होते हैं।

<sup>(</sup>२) जस कथिए तस होत नहिं, जस है वैसा सोइ।--वही, पू॰ २३०।

<sup>(</sup>३) क०, ग्रं०, प्र० १०३, ४७।

<sup>(</sup> ४ ) 'ज्ञान-समुद्र'।

<sup>(</sup>१) ताकी स्नागला कथिसा ना जाई। जे की कहै पिछै पछिताउ॥ —'जपजी', ३१।

ठीक हो नहीं सकता, परंतु नानक ने अपने समय की स्थित के कारण, जिसका मैं उनके जीवन-वृत्त में उल्लेख कर आया हूँ, एके- श्वर अधिदेवता की ही भावना की ग्रेगर अधिक ध्यान दिया है। इसी लिये उन्होंने जपजी में कहा कि अगर परमात्मा का लेखा हो सकता है तो लिखे।, परंतु लेखा तो नाशवान है, वह अविनाशो का कैसे वर्णन कर सकता है, नानक तू इस फेर में मत पड़, वह अपने को आप जानता है, तू केवल उसे बड़ा कहा।

परंतु कुछ संत ऐसे भी हैं जो, जैसा ग्रागे चलकर मालूम होगा, हस निर्वेकल्प भावना तक पहुँच ही नहीं पाए हैं। जहां पर वे पूर्ण ग्रद्वेत बहा का सा वर्णन करते हैं, वहां पर निर्वेकल्प ग्रवस्था के स्थान पर उनका ग्रभिप्राय परमात्मा की ग्रद्वितीय महत्ता से होता है। किंतु इसके विपरीत कवीर श्रीर कुछ ग्रन्थ संतों की बहा-भावना तो ऐसी सूच्म है कि वे उसे 'एक' भी कहना नहीं चाहते। कोई वस्तु 'ग्रनेक' के ही विरुद्ध 'एक' हो सकतो है। परंतु बहा तो केवल है?, वह 'एक' कैसे हो सकता है ? कवीर ही के शब्दों में परमात्मा का एक कहना—

एक कहूँ तो है नहीं दोय कहूँ तो गारि। है जैसा तैसा रहे, कहै कबीर विचारि॥

क्यों कि वह जैसा है वैसा, वही जान सकता है, हम तो इतना ही कह सकते हैं कि केवल वहो है श्रीर कोई है ही नहीं ।

<sup>(</sup>१) बेसा होइ बिसिए, बेसै होइ बिगास। नानक बड़ा श्रासिए, श्रापे जाग्रे भाप॥—'जपजी', २२।

<sup>(</sup>२) श्रव मैं जाणि वैारे केवल राइ की कहांगीं।

<sup>. -</sup>क अं, पृ १४३, १६६।

<sup>(</sup>३) वो है तैसा वोही जाने, वोहि श्राहि, श्राहि नहिं आने। —वही, पृ० २४१।

दादू भी कहते हैं, "चर्म-दृष्टि से अनेक दिखाई देते हैं, आत्म-दृष्टि से एक, परंतु साचात् परिचय ते। ब्रह्म-दृष्टि से होता है, जो इन दोनों के परे हैं।" फिर कहा है—

दाद् देखों दयाज कैं।, बाहिर भीतरि सेाइ। सब दिसि देखें। पीच कैंा, दूसर नाहीं होइर ॥ भीखा भी कहते हैं—

> भीखा केवल एक है, किरतिम भया श्रनंत । एकै श्रातम सकल घट, यह गति जानहिं संत ।

हम यह देख चुके हैं कि परमात्मा भाव श्रीर अभाव दोनों प्रणालियों से अवर्णनीय हैं; क्योंकि वह भाव श्रीर अभाव दोनों

के परे हैं। परमात्मा की सगुण भावना भावात्मक प्रणाली है, श्रीर निर्गुण भावना श्रभावात्मक। परंतु परमात्मा का पूर्ण ज्ञान प्राप्त करने के लिये सगुण श्रीर निर्गुण दोनों के परे पहुँचना चाहिए। कबीर का अपने की निर्गुण कहना नकारात्मक प्रणाली के अनुसरण मात्र की श्रीर संकेत करता है, जिसके साथ जिज्ञासु का ज्ञान-मार्ग में प्रवेश होता है। सूच्म गुण तीन माने जाते हैं। इसलिये कबीर ने परमात्मा के सत्य खरूप की तीन गुणों से परे होने के कारण वीथा पद भी कहा है—

राजस तामस सातिग तीन्यूँ, ये सब तेरी माया। चैाथे पद की जो जन चीन्हें तिनहिं परम पद पाया ॥

<sup>(</sup>१) चमद्दशे देखे बहुत करि, श्चातमदृष्टी एक । ब्रह्मदृष्टि परिचय भया, (तब) दादू बैठा देख ॥ —षानी (ज्ञान-सागर), ए० ४८।

<sup>(</sup>२) बानी, भाग १, पृ० ५३। •

<sup>(</sup>३) सं० चा० सं०, भाग १, ५० २१३।

<sup>(</sup> ४ ) कः ग्रं॰, प्रः १५०, १८४।

नीचे लिखी पंक्ति में भी इसी बात की स्रोर संकेत हैं—
कहै कबीर हमारे गेडियंद चै।थे पद में जन का उयंद ।
कबीर तीन सनेही बहु मिले, चौथे मिले न के।य।
सबै पियारे राम के, बैठे परवश होय॥

श्रंतिम उद्धरण में तीन का श्रंथ हैलोक्य भी लगाया जा सकता है। बिहारी दिरिया ने अभय सत्यलोक को हैलोक्य के ऊपर बतलाया है । परमात्मा को हैलोक्य के परे मानना ठीक भी है। परंतु कबीर पंथ में इसका बिल्कुल ही बाह्यार्थ लगाया गया श्रीर सत्यपुरुष निर्मुण से दो लोक ऊपर माना गया। बीच के दे। लोकों के नाम सुन्न श्रीर भॅवरगुफा रखे गए श्रीर उनके धनिये। (अधिष्ठाताश्रों) के बिना किसी संगति के ब्रह्म श्रीर परब्रह्म।

यहाँ पर यह कह देना आवश्यक है कि सुन्न बैद्धों के शून्य-वाद की प्रतिध्वनि है, जिसमें सत्तत्व शून्यमात्र माना जाता है; योग में वह सूक्ष त्राकाश तत्त्व का बोधक हे कर त्रिकुटों के लिये भी प्रयुक्त होने लगा : इसी प्रकार मुंडकोपनिषद् में परमात्मा का निवास गुहा में माना गया है । यह ज्ञानगुहा ग्रथवा हृदयगुहा होनों हो सकता है। हृदय में योग के एक कमल (चक्र) का भी स्थान है धतएव हृदयस्थ परमात्मा उसका भ्रमर हुन्ना धीर हृदय उस भ्रमर की गुहा। भवरगुका न्नागे चलकर श्रनाहत

<sup>(</sup>१) क० ग्रं०, प्र० २१०, ३६४।

<sup>(</sup>२) तीन लेाक के ऊपरे श्रभयले। क विस्तार । सत्त सुकृत परवाना पावै, पहुँचै जाय करार ॥

<sup>--</sup>सं॰ वा॰ सं॰, भाग १, पृ॰ १२३।

<sup>(</sup>३) बृहच तिह्व्यमनंतरूपं सूक्ष्माच तत्सूक्ष्मतरं विभाति। दृरात्सुदूरे तिदहांतिके च पश्यित्स्वहैव निहितं गुहायाम्॥

चक्र से अलग ही एक चक्र मानी जाने लगी। कबीर ने भी ऐसा ही किया है। उन्होंने भँवरगुफा की लेकि के अर्थ में प्रयुक्त नहीं किया है।

नानक ने सचखंड अर्थात् खटालोक को वैष्यवों के समान सर्वोच्च लोक माना है जहाँ निरंकार कर्ता पुरुष का वास है। इसके नीचे चार और लोक हैं जिनके नाम उन्होंने—नीचे से ऊपर का क्रम रखते हुए—यों दिए हैं—धरमखंड, सरम (शर्म) खंड, ज्ञानखंड और करमखंड। सचखंड की यह भावना भी बाह्यार्थ-परक ही है, परंतु ऐसा भी नहीं मालूम होता कि नानक ने सूच्म भावना को सर्वथा त्याग ही दिया हो। उन्होंने अपने सत्यनाम करता पुरुख का वर्धन प्रायः वैसे ही शब्दों में किया जो कबीर के मुख में रखे जा सकते हैं। उन्होंने कहा कि परमात्मा त्रिगुणा-त्मक त्रैलोक्य में व्याप्त है, परंतु है वह तीनों लोकों अथवा तोनें गुणों से बाहर, 'तीनि समावे चै। बासा' । गुलाल उसे चै। से भी ऊपर ले गए—''ब्रह्म-सरूप ध्रखंडित पूरन, चै। ये पद सों न्यारो है।'' प्राण्वनाथ ने भी कहा है—

बार्गा मेरे पीउ की, न्यारी जो संसार। निराकार के पार थैं तिन पारहु के पार ॥

इस प्रकार परब्रह्म क्रमशः एक के बाद एक पद ऊपर उठने लगा। कबीर के नाम से भी कुछ ऐसी कविताएँ प्रचलित हैं, जो वस्तुतः कबीर की नहीं हो सकतीं, जिनमें सत्य समर्थ धीर

<sup>(</sup>१) बंकनालि के श्रंतरे, पश्चिम दिसा के बाट। नीम्मर मारे रस पीजिए, तहाँ भँवरगुफा के घाट रे॥ —क० ग्रं०, ए० मम, ४

<sup>(</sup>२) ''ग्रंथ'', पृ० ४५।

<sup>(</sup>३) सं० बा॰ सं॰, भाग २, पृ० २०६।

<sup>(</sup> ४ ) प्रगट बानी, पृ० १, ना॰ प्र० स॰, खोज-रिपोर्ट ।

निरंजन के बीच छ: पुरुषों के लोक हैं। इन छ: पुरुषों के नाम हैं— सहज, श्रोंकार, इच्छा, सोहम, श्रचित्य श्रीर श्रचर। इन छ: पुरुषों की सिद्धि के लिये एक नवीन सृष्टिविधान की कल्पना की गई जिसके धनुसार सत्य पुरुष ने क्रमश: छ: ब्रह्मों धीर उनके लिये छ: धंडीं की रचना की। छठे धचर ब्रह्म की दृष्टि से छठा थंड फूटा तो उसमें से त्रैलोक्य का कर्ता निरंजन अपनी शक्ति ज्योति श्रथवा माया के साथ निकल पड़ा?।

परंतु इन नए नए बाह्यार्थवादी लोकों तथा उनके धनियों की कल्पना का क्रम यहां पर न रुका, क्योंकि नाम तो शब्द मात्र हैं श्रीर परमात्मा की श्रीर संकेत मात्र कर सकते हैं। इन संकेतों को छोड़कर यदि उनका बाह्यार्थ लिया जाय तो उनका कोई भी पारमार्थिक मूल्य नहीं रह जाता। इस प्रकार हम परमात्मा को चाहे जिस नाम से पुकारें, वह उससे परे ही रहेगा; इसी लिये दर्शनशास्त्रों में उसे 'परात्पर' कहा है। परमात्मा, को परे से परे ले जा रखने की इस प्रवृत्ति के कारण आगे चलकर परमात्मा 'सत्य पुरुष' से भी परे चला गया। परिणामतः परमात्मा,

<sup>(</sup>१) प्रथम सुरति समरथ किये। घट में सहज उचार।
ताते जामन दीनिया, सात करी विस्तार॥...
तब समरथ के श्रवण ते मूल सुरति भै सार।
शब्द कला ताते भई, पाँच ब्रह्म श्रनुहार॥
पाँचाँ पाँचौँ श्रंड धरि, एक एक मा कीन्ह।...
ते श्रचिंत्य के प्रेम ते उपजे श्रचर सार।...
जब श्रचर छे नीँद गै, दबी सुरति निरवान।
श्याम बरन इक श्रंड है, सो जल में उतरान॥...
श्रचर दृष्ट से फूटिया, दस द्वारे किंदू वाप॥
तोह ते जोति निरंबनी, प्रकटे रूपनिधान।

<sup>——</sup> কo **શ**০, দৃ০ ६**২-६६ ।** 

जिसे कबीरपंथियों ने अनामी श्रीर शिवदयालजी ने राधास्त्रामी नाम से श्रमिहित किया, सत्य पुरुष से भी तीन लोक श्रीर उत्पर जा बैठा। बीच के पुरुषों का नाम अगम श्रीर श्रलख रखा गया। शिवदयालजी ने अनामी शब्द को राधास्त्रामी का विशेषण माना था परंतु राधास्त्रामी संप्रदाय के अनुयायियों ने अनामी को एक अलग पुरुष मानकर राधास्त्रामी के नीचे रख दिया। उनका कहना है कि शिवदयालजी ने जान बूभकर अनामी पुरुष को गुप्त रखा था।

इतना ही नहीं, शिवदबालजी ने सत्य की भी निर्गुण से चैाया न मानकर चार लोक ऊपर माना श्रीर इस प्रकार बढ़ो हुई जगह को भरने के लिये एक श्रीर लोक श्रीर पुरुष की कल्पना की जिनके नाम क्रमश: सेहिंग लोक श्रीर सोहंग पुरुष रखे गए।

इस प्रकार सबसे नवीन संत (राधास्वामी-) साहित्य में हम निरंजन अथवा निर्गुण को उत्तरोत्तर उच्च पदवाले धनियों अथवा पुरुषों की श्रेणी के पाद पर पाते हैं। निरंजन के उत्पर कम से ब्रह्म, परब्रह्म, सोहंग (सोहम्) पुरुष, स्वत्य पुरुष, अलख पुरुष, ध्राम पुरुष ध्रीर अनामी पुरुष हैं ध्रीर सबके उत्पर राधास्वामी दयाल। इस संप्रदाय के अनुसार ध्रीर धर्मों के लोग निरंजन अथवा उसके थोड़े ही उत्पर नीचे के किसी पुरुष की आराधना करते हैं। यदि संत संप्रदायों में यह पर-प्रवृत्ति इसी प्रकार बढ़ती रही तो क्या आरचर्य कि परमतत्त्व की कोई राधास्वामी से भी उत्पर ले जा रखे। परंतु दर्शन-बुद्धि से तो यह आवश्यक जान पड़ता है कि आवश्यकता से अधिक 'पर' ब्रह्म पर न जोड़े जाया। इस दृष्टि से इस अतिशय 'पर'-प्रवृत्ति की कोई संगति नहीं बैठती। एक बार जब परमात्मा की सगुण निर्गुण दोनों से 'पर' बतला. दिया तब एक के बाद एक धीर 'पर' जोड़ने से लाभ ही क्या हो सकता है।

इस असंगत 'पर'-प्रवृत्ति का कारण यह है कि स्वामी रामानंदजी के सत्संग से प्राप्त जिन सूद्म दार्शनिक विचारों का प्रचार
कवीर ने किया था, कुछ काल उपरांत उनके तत्त्वार्थ को दर्शन-बुद्धि
से समभना उनके अनुयायियों के लिये कठिन हो गया और वे
अपने से पूर्ववर्ती संतों तथा अन्य धर्मावलंबियों के अनुभवों को
अपने से नीचा ठहराने लगे। बौद्ध और सूफी भी आध्यात्मक
अभ्यास-मार्ग में उत्तरोत्तर अप्रसर आठ पद मानते हैं। संभवतः
यह प्रवृत्ति इन्हों के अनुकरण का फल है। परंतु बैद्धों और
सूफियों में इन पदें की भावना विभिन्न पुरुषों और उनके विभिन्न
लोकों के रूप में नहीं की गई है; किंतु केवल सोपानों के रूप में।
अभ्यास पत्त में संतों ने भी ऐसा ही किया है किंतु इससे उनको
लोक और पुरुष भी मानना संगत नहीं ठहराया जा सकता।

एक स्थान पर शिवदयाल जी ने राधास्त्रामी दयाल से कहलाया है कि अगम अलख और सत्य पुरुष में मेरा ही पूर्ण रूप हैं। यदि यह बात है तो यह कैसे माना जा सकता है कि इन रूपों को प्रहण करने के लिये राधास्त्रामी को नीचे उतरना पड़ा है। जहाँ परमात्मा को एक पग भी नीचे उतरना पड़ा वहां समक्षता चाहिए कि पूर्णता में कमी आ गई। साधक के पूर्ण आध्यात्मिकता में प्रवेश पाने में उत्तरोत्तर बढ़ती हुई मात्राएँ हो सकती हैं; परंतु निर्लेप परमतत्त्व में, जब तक वह निर्लेप परमतत्त्व है, न्यूनाधिक मात्राओं का विचार घट नहीं सकता। पूर्ण ब्रह्म की जब तक पूर्ण

<sup>(</sup>१) पिरथम श्रगम रूप मैं धारा। दूसर श्रव्छ पुरुष हुत्रा न्यारा॥
तीसर सत्त पुरुष मैं भया। सत्तकोक मैं ही रचि बिया॥
इन तीनां में मेरा रूप। द्याँ से उतरीं कला श्रन्प॥
द्याँ तक निज कर मुक्तको जाने। । पूरन रूप मुक्ते पहचाने। ॥
—-सारवचन, भाग १, पृ० ७४।

प्राप्ति नहीं हो जाती तब तक साधक अपूर्ण ही कहलाएगा, चाहे चंसकी अपूर्णता सूच्म हो अथवा स्थूल।

यि पूर्ण ब्रह्म-भावना पर बाह्यार्थ का आरोप किया जायगा तो वह अवश्य ही सारहीन होकर ऐसी अदार्शनिक प्रवृत्ति में बदल जायगी; यही यहाँ हुआ भी है।

कहना न होगा कि निरंजन, अलख, अगम, अनामी, सत्य आदि शब्दों की—जिन्हें पिछले संतों ने विभिन्न 'पुरुषों' का नाम मान लिया है—पहले के संतों ने परमतत्त्व या परमात्मा के विशेषण मानकर उसके पर्याय के रूप में बहुण किया है। विभिन्न लोक होने के बदले वे 'नेति नेति' प्रणाली के द्वारा पृर्ण पुरुष को ही देखने के विभिन्न हिष्ट-कोण हैं। निरंजन से भी (अंजन अथवा माया से रहित), जिसे पिछले संत काल-पुरुष का नाम मानते हैं, कबीर का अभिप्राय परमात्मा से ही था, यह इस पद से स्पष्ट होता है—

गोब्यंदे तू निरंजन, तू निरंजन, तू निरंजन राया। तेरे रूप नाहीं, रेख नाहीं मुद्रा नाहीं माया। तेरी गति तूही जाने कबीर तो सरना ॥

ग्रभ्यास-मार्ग में उन्नति को सोपानों को रूप में इन पदें। की चाहे जो सार्थकता मानी जाय, परंतु इसमें संदेह नहीं कि लोक भ्रथवा पुरुष रूप में उनका कोई दार्शनिक महत्त्व नहीं।

निर्गुण संतों को सर्वत्र परमात्मा ही के दर्शन होते हैं। यदि कोई पूछे कि "यदि सत्ता 'एक' हो की है तो अनेक के संबंध में क्या ४. परमात्मा, आत्मा और कहा जायगा ? क्या यह समस्त चराचर जड़ पदार्थ सृष्टि, जो इंद्रियों के लिये उस अस्वस्य परमात्मा से भी वास्तविक है, मिथ्या है ? क्या उसका अस्तित्व नहीं ?" तो वे सब एक स्वर में उत्तर देंगे कि उनकी भी सत्ता है, वे भी वास्तविक

<sup>(</sup>१) क० ग्रं॰, प्रु॰ १६२, २१६।

हैं, परंतु परमात्मा से भलग उनकी कोई सत्ता अथवा वास्तविकता नहीं। उसी की सत्ता में उनकी सत्ता है, उसी की वास्तविकता में उनकी वास्तविकता में उनकी वास्तविकता, क्योंकि सबमें परमात्मा सार रूप से विद्यमान है। छोटे से छोटे जीव, तुच्छ से तुच्छ पदार्थ सबमें परब्रह्म का निवास है। कठिनाई केवल इतनी है कि जब तक हम इंद्रिय-झान पर धाश्रित बुद्धि की माप से सब पदार्थों को मापने का प्रयत्न करते रहते हैं तब तक हम उनके छंतरतम में प्रवेश कर उनको पूर्य रूप में नहीं समक्त सकते।

परंतु इस कथन से सब संतों का एक ही अभिप्राय न होगा। हमें उनमें कम से कम तीन प्रकार की दार्शनिक विचार-धारात्रों के स्पष्ट दर्शन होते हैं। वेदांत के पुराने मतों के नाम से यह उनका निर्देश करें तो उन्हें अद्वैत, भेदाभेद और विशिष्टाद्वैत कह सकते हैं। पहली विचार-धारा को माननेवालों में कबीर प्रधान हैं। दादू, सुंदरदास, जगजीवनदास, भीखा और मलूक उनका अनुगमन करते हैं। नानक और उनके अनुयायी भेदाभेदी हैं और शिव-दयालजी तथा उनके अनुयायी विशिष्टाद्वैती। प्रायानाथ, दिया-द्वया, दीन दरवेश, बुल्लेशाह इत्यादि शिवदयाल की ही भेगी में रखे जा सकते हैं।

कबोर आदि अद्वैती विचार-धारावालों के अनुसार प्रत्येक व्यक्ति के भीतर परमात्म तत्त्व पूर्ण रूप से विद्यमान है। रहस्य केवल इतना ही है कि वह इस बात की जानता नहीं है। इस बात का अनुभव उसे तभी हो सकता है, जब वह मन श्रीर सामान्य बुद्धि के चेत्र से कपर उठ जाता है। मनुष्य (जीवात्मा) श्रीर पर-मात्मा में पूर्ण श्रद्धेत भाव है—दूर किया संदेह सब जीव बहा नहिं भित्र । अपने वास्तविक स्वरूप की भूल जाने के कारण वह अपने

<sup>(</sup>१) सुदरदास, सं० बा० सं०, भाग १, ए० १०७।

आपको ब्रह्मेतर समभता है। आत्मतत्त्व को भूलकर वह पंचभूतों की ओर दृष्ट डालता है और उन्हों में अपने वास्तिवक स्वरूप की पूर्णता मानता है—सूधी ओर न देखई, देखें दर्पन पृष्ट । यही देहाध्यास उसके अम की जड़ है। जब व्यक्ति दृश्य आवरणों के अम में न पड़कर, नाम और रूप को भेदकर, अपने अंतरतम में दृष्टि डालता है तब उसे मालूम होता है कि मैं तो वस्तुत: एक मात्र सत्तत्त्व हूँ। तब उसे विदित होता है कि किस प्रकार में अपने आपको अम में डाले हुए था—सुंदर अम थें दोय थेर—और उसे तत्काल अनुभव हो जाता है कि मैं पूर्ण ब्रह्म केवल हूँ ही नहीं, बल्कि कभी उसके अतिरिक्त कोई दूसरा पदार्थ था ही नहीं। इस प्रकार प्रत्येक व्यक्ति पूर्ण ब्रह्म है। उसके इस तथ्य से अनभिज्ञ होने और उसकी अनुभूति न कर सकने से भी उसके वास्तिवक स्वरूप में कोई अंतर नहीं आता। वह जाने चाहे न जाने, पर ब्रह्म तो वह है हो। पांचभीतिक जगत के बंधनों से मुक्त होने के लिए यही अपरोचानुभूति अपंचित हैं।

संत-संप्रदाय के इन अद्वेती संतों ने इस सत्य को स्वयं अपने जीवन में अनुभूत कर लिया था। कबीर ने इस संबंध में अपने भाव बड़ी दढ़ता तथा स्पष्टता के साथ व्यक्त किए हैं। आत्मा और परमात्मा की एकता में चनका अटल विश्वास था। इन दोनों में इतना भी भेद नहीं कि हम उन्हें एक ही मूल-वस्तु के दो पच कह सकें। पूर्ण बहा के दो पच हो ही नहीं सकते। दोनों सर्वथा एक हैं। अद्वैतता की इसी अनुभूति के कारण वे समस्त सृष्टि में अपने आपको देखते थे। उन्होंने स्पष्ट शब्दों में उद्घेषित किया था—

<sup>(</sup>१) सुंदरदास, सं० बा० सं०, भाग ५, ए० १०७।

<sup>(</sup>२) वही।

हम सब माहि सकत हम माहीं। हम थें श्रीर दूसरा नाहीं॥ तीन लोक में हमारा पसारा। श्रावागमन सब खेळ हमारा॥ खट दर्शन कहियत हम भेखा। हमहिं श्रतीत रूप नहिं रेखा॥ हमहीं श्राप कबीर कहावा। हमहीं श्रपना श्राप लखावा १॥ जो कबीर को अंडरहिल के समान रामानुज के 'विशिष्टाद्वैत-वादी सिद्धांत' का श्रीर फर्कुइर के समान निंबार्क के 'भेदाभेद' का समर्थक मानते हैं वे भ्रम के कारण कबीर के संपूर्ण विचारी पर समन्वित रूप से विचार नहीं करते। कबीर ने पूर्ण ब्रह्म का एक ही दृष्टि-कोग्य से विचार नहीं किया है। उसका निर्वचन करने के लिये सब दृष्टि-कोग्रों से विचार करना पड़ता है, परंतु ग्रंत में सबका समन्वय किए बिना पूर्णावस्था का ज्ञान नहीं हो सकता। कबीर जैसे पूर्ण श्रद्धैतवादियों ने यही किया भी है। इसी से कबीर में एक साथ ही निंबार्क के भेदाभेद श्रीर रामानुज के विशिष्टाद्वेत का दर्शन हो जाता है। उनकी उक्तियों में से कोई भी वाद निकाला जा सकता है। परंतु खत: कबीर ने उनमें से किसी एक की नहीं अप-नाया है। उन सबसे उन्होंने ऊपर उठने के लिये सीपान मात्र का काम लिया है। कबीर के सूच्म दार्शनिक विचारें की पूर्ण रूप से समभने के लिये हमें उनकी एक ही दो उक्तियों पर नहीं बल्कि उनकी सब रचनाग्रीं पर एक साथ विचार करना होगा। ऐसा करने से इसमें कोई संदेह नहीं रह जाता कि वे पूर्ण ऋद्वेती थे। वस्तुत: पूर्ण श्रद्धेत में कबीर का इतना श्रदल विश्वास है कि वे उस परमतत्त्व की कोई नाम देना भी पसंद नहीं करते, क्योंकि ऐसा करने से नाम श्रीर नामी में द्वेतभाव हो जाने की स्राशंका हो जाती है-

''उनको नाम कहन का नाहीं, दूजा धाखा हाई र।''

<sup>(</sup>१) क॰ ग्रं॰, प्र॰ २०१, ३३२।

<sup>(</sup>२) क॰ श॰, भा॰ १, पृ०६८।

जो तर्क से द्वैत-सिद्धि करना चाहते हैं उनकी वे मोटो अक्ल मानते थे—

''कहै कबीर तरक दुइ साधै, तिनकी मित है मोटो ।''

मुज्ज की दृष्टि से मोच जीवात्मा का परमात्मा में घुल-मिलकर एकाकार हो जाना है! इस मिलन में भेद-ज्ञान जरा भी नहीं रहता। कबीर द्यादि संतों ने वेदांत का अनुसरण करते हुए इस मिलन को बूँद के सिंधु में, नमक के जल में तथा जल में रखे हुए घड़े के (घटाकाश दृष्टांत के अनुरूप) फूट जाने पर उसके भीतर के पानी के बाहर के पानी से मिल जाने के दृष्टांतों द्वारा समभाने का प्रयत्न किया है। इन दृष्टांतों से कोई यह न समभ्क ले कि इस मिलन में आत्मा को परमात्मा से कम महत्त्व दिया गया है। इसलिये कबीर ने बूँद धीर समुद्र का एक दूसरे में पूर्णतः मिल जाना कहा है—

हेरत हेरत हे सखी, रह्या कबीर हेराइ। बूँद समानी समुद में, से। कत हेरी जाइ॥ हेरत हेरत हे सखी, रह्या कबीर हेराइ। समुद समाना बूँद में, से। कत हेरथा जाइ?॥

परंतु मुक्त पुरुष के दृष्टि-कोण से मिलन का सवाल ही नहीं उठता। क्योंकि कभी भेद ते। या ही नहीं जिससे मुक्ति होने पर मिलन कहना संगत ठहरे। मोच ते। केवल दे।नें की नित्य अद्वै-तता की अनुभृति मात्र है, जिससे अज्ञान का आवरण मनुष्य को वंचित रखता है। इसी लिये कबोर ने अपनी मुक्ति के संबंध में परमात्मा के प्रति ये उद्गार प्रकट किए थे—

राम ! मोहि तारि कहाँ ले जैहा। सो बैकुंठ कहीं धों कैसा जो करि पसाव मोहिं देहा।

<sup>(</sup>१) क॰ प्रं॰, पृ॰ १०४, ४४।

<sup>(</sup>२) वही, पृ० १७, ७, ३ श्रीर ४।

जो मेरे जिउ दुइ जानत है। तो मोहि मुकति बतावे। । एकमेक है रिम रह्या सबन मैं तो काहे के। भरमावे। ॥ तारन तिरन तब लग कहिए, जब लग तत्त न जाना । एक राम देख्या सबहिन मैं, कहै कबीर मन माना ।

इस गहन अनुभूति की भालक इस श्रेको के संतो की वाणियों में यत्र-तत्र मिल जाती है, क्योंकि वे दादृ के शब्दों में अपने ही अनुभव से इस बात के जानते थे कि—

अब दिल मिला दयाल सें।, तब श्रंतर कलु नाहिं।
जब पाला पानी कैं मिला त्यें हरिजन हरि माहिं।
श्रात्मानंद में लीन दादू को सहज रूप पर-ब्रह्म को छोड़कर
श्रीर कोई कहीं दिखलाई ही नहीं देता है—

सदा लीन श्रानंद में, सहज रूर सब ठौर। दादू देखे एक की, दूजा नाहीं श्रीरै। इसी स्वर में मलूकदास भी कहते हैं—

साहब मिलि साहब भए, कछु रही न तमाई।
कहें मल्क तिस घर गए, जहँ पवन न जाई<sup>8</sup>॥
भीखा भी कहते हैं—

भीखा केवल एक है, किरतिम भया श्रनंत<sup>५</sup>। इस श्रद्धेतानंद की जगजीवनदास ने इस प्रकार उत्साहपूर्ण ध्रमिव्यंजना की है—

श्रानंद के सिंध में श्रान बसे, तिनकी न रह्यों तन की तपने।। जब श्रापु में श्रापु समाय गए, तब श्रापु में श्रापु बह्यो श्रपने।॥

<sup>(</sup>१) क॰ मं॰, पृ॰ १०४, ४२।

<sup>(</sup>२) सं० वा० सं०, भाग १, पृ० ६२।

<sup>(</sup>३) बानी (ज्ञानसागर), पृ० ४२-४३।

<sup>(</sup>४) सं० वा० सं०, भाग २, पृ० १०४।

<sup>(</sup>१) वही, भाग १, ए० २१३।

जब श्रापु में श्रापु जहां श्रपना तब श्रापन्ते जाप रहा जपना।
जब ज्ञान के भान प्रकास भया जगजीवन होय रहा सपना ॥
सुंदरदास को तो शांकर श्रद्धित का पूर्ण शास्त्रीय ज्ञान था जो
उनकी रचनाश्रों से पूर्ण रूप से प्रकट हो जाता है। श्रद्धित ज्ञान के
संबंध में उन्होंने स्पष्ट शब्दों में कहा है—

परमातम श्ररु श्रातमा, उपज्या यह श्रविवेक। सुंदर अम थें देाय थे, सतगुरु कीए एकरे॥

परंतु शिवदयाल, प्राग्रनाथ म्रादि म्रन्य संत यद्यपि इस बात की मानते हैं कि जीवात्मा का म्रंतत: परमात्मा में निवास है फिर भी वे यह

प्र. अंशाशि संबंध जीवात्मा भी परमात्मा है अवश्य, परंतु पूर्ण

नहीं। परमात्मा अंशी है श्रीर जीवात्मा अंश। प्रायनाथ कहते हैं—

श्रव कहूँ इसक बात, इसक सबदातीथ साख्यात।... ब्रह्म सुष्टि ब्रह्म एक श्रंग, ये सदा श्रनंद श्रतिरंग<sup>३</sup>॥

अर्थात् सृष्टि अत्यंत आनंदमय प्रेम-स्वरूप परमात्मा का एक इंग मात्र है। शिवदयाल ने अद्वैतवादी वेदांतियों के संबंध में कहा है कि सत्य पुरुष के पास से आनेवाली अंशरूप जीवात्मा (सुरत) का वे रहस्य नहीं जानते—

सुरत श्रंश का भेद न पाया। जो सतपुरुष से श्रान समाया । ।
रायबहादुर शालियाम ने भी श्रपनी प्रेमबानी में कहा है—
जीव श्रंस सत पुरुष से श्राई।... ,..

पुरुष श्रंस तू धुरपद से श्राई । तिरत्नोकी में रही फॅंसाई 4 #

<sup>(</sup>१) सं• बा॰ सं॰, भाग २, पृ॰ १४१।

<sup>(</sup>२) वही, भाग १, पृ० १०७।

<sup>(</sup>३) 'ब्रह्मबानी', पृ०१ (खोज रिपार्ट)।

<sup>(</sup> ४ ) 'सार बचन', भा० १, ए० ८४।

<sup>(</sup>१) 'प्रेमबानी', भा० १, पृ० ४४।

शिवदयाल ने ग्रात्मा धौर परमात्मा का भेद इस तरह स्पष्ट किया है—

भंकि श्रार भगवंत एक हैं, प्रेम रूप तू सतगुरु जान।
प्रेम रूप तेरा भी भाई सब जीवन कों योही जान।
एक भेद यामें पहिचाना, कहीं बुंद कहीं जहर समान।
कहीं सिंध सम करे प्रकासा, कहीं सात श्रा पात कहानि।

सुरत (जीवात्मा) छै।र राधास्वामी (परमात्मा) मूल-स्वरूप में धवश्य एक हैं परंतु विस्तार अथवा महत्ता में नहीं। सुरत भी प्रेम-स्वरूप है, परंतु राधास्वाभी ते। प्रेम का भांडार ही है । धार सुरत जल की बूँद है ते। परमात्मा समुद्र। जिस प्रकार सागर की एक बूँद में सागर के सब गुण विद्यमान रहते हैं उसी प्रकार जीवात्मा में भी परमात्मा के सब गुण विद्यमान हैं, परंतु कम मात्रा में।

शाहजादा दाराशिकोह के प्रश्नों के उत्तर में बाबालाल ने भी इस संबंध में अपना मत बहुत स्पष्टता के साथ प्रकट किया है। दारा शिकोह ने पृछा—''क्या जीवात्मा, प्राण्य और देह सब छाया मात्र हैं ?" बाबालाल ने उत्तर दिया—''जीवात्मा और परमात्मा मूल-स्वरूप में एक समान हैं धीर जीवात्मा उसका एक ग्रंश है। उनके बीच वही संबंध है जो बुंद धीर सिंधु में। जब बुंद सिंधु में मिल जाता है तो वह भी सिंधु ही हो जाता है।" इससे भी जब दारा शिकोह का पूरा समाधान न हुआ तो उसने फिर पूछा—''तो फिर जीवात्मा और परमात्मा में भेद क्या है ?" इसके उत्तर में बाबालाल ने कहा—''उनमें कोई भेद नहीं है। जीवात्मा को हर्ष-विषाद की अनुभूति इसलिये होती है कि वह पांचभीतिक शरीर के बंधन में

<sup>(</sup>१) 'सारवचन', भाग १, पृ० २२६।

<sup>(</sup>२) वह भंडार प्रेम का भारी जाका श्रादि न श्रंत देखात। —'सारवचन', भाग १, ए० २२७।

पड़ा है। परंतु गंगाजल हमेशा गंगाजल रहेगा चाहे वह नदी में बहता है। ग्रथवा घड़े में भरा हो। ११ इस प्रकार बाबालाल ने भो ग्रंशांशि भाव के। ही अपनाया था।

परंतु नानक का इस संबंध में क्या मत है, यह साफ साफ नहीं ज्ञात होता। ऋत्मा श्रीर परमात्मा की एक कर दुविधा के निवारण का उपदेश उन्होंने भी दिया है—

श्रातमा द्वे रहे लिव लाई। ... ...

श्रातमा परमातमा एका करें । श्रंतरि की दुविधा श्रंतरि मरें ।

इसके साथ साथ जब हम इस बात पर ध्यान देते हैं कि मुक्ति को सिख संप्रदायवाले 'निर्वाण' मानते हैं तब यह स्पष्ट हो जाता है कि ग्रंत में श्रात्मा श्रीर परमात्मा श्रभेद रूप से एक हो जाते हैं; किंतु यह विदित नहीं होता कि जब तक यह दुविधा 'मरती' नहीं तब तक भी श्रात्मा श्रीर परमात्मा में पूर्णाद्वेत भाव रहता है या नहीं। हाँ, उनकी सामान्य उक्तियों को तथा उनके भक्ति-भाव को देखने से यही समस्त पड़ता है कि वे भी जीवात्मा श्रीर परमात्मा में, जब तक जीवात्मा जीवात्मा है, श्रंशांशि संबंध हो मानते हैं। जड़ सृष्टि के संबंध में उनकी सम्मति भी, जिसका श्रांगे चलकर उन्नेख होगा, इसी बात की पृष्ट करती है।

परंतु शिवदयाल ग्रीर बाबालाल के मती का जो उल्लेख उपर किया गया है, उससे स्पष्ट है कि ग्रंशांशि भाववालों में भी साह-मत्य नहीं है। बाबालाल ग्रीर नानक तो ग्रंश का ग्रंथ वस्तुतः ग्रंश लेते हैं। हाँ, इतनी विशिष्टता उस ग्रंश में ग्रवश्य होती है कि ग्रंश में भी ग्रंशी के सब गुण वर्तमान रहते हैं, यद्यपि कुछ परिमाण में। किंतु शिवदयाल ग्रीर प्राय: ग्रन्य सब संत, जो

<sup>(</sup>१) विस्सन—'हिंदू रिजिजस सेन्ट्स्', पृ० ३४०।

<sup>(</sup>२) 'प्र'ध', पृ० ३४७।

न ते। अद्वैतधारा को अंतर्गत आते हैं और न बाबालाल तथा नानक को अनुयायी हैं, अंश का अर्थ वस्तुत: अंश नहीं लेते, बिल्क अंश तुल्य। उनके लिये अंशांशि भाव केवल एक अनुपात की ओर संकेत करता है। परमात्मा को सामने जीव वैसा ही है जैसे समुद्र को सामने बूँद। जीवात्मा परमात्मा को एक लघु से लघु अंश के बराबर है। जीवात्मा को सम्मुख परमात्मा कितना बड़ा है, इसका वर्णन नहीं किया जा सकता। वह जीव का स्वामी और भाग्य-विधाता है। जीव परमात्मा न होकर परमात्मा का है।

इन दोनों मतों में जो भेद है वह उनके मुक्ति-संबंधी विचारों से श्रीर भी स्पष्ट हो जाता है। नानक श्रीर बाबालाल के श्रनुसार मोच होने पर जीवात्मा परमात्मा में इस प्रकार धुल-मिल जाता है कि जीवात्मा की के।ई श्रलग सत्ता ही नहीं रह जाती। दोनों में जरा भी भेद नहीं रहने पाता।

परंतु शिवदयाल का दृष्टिकाण इससे बिलकुल भिन्न है। उनके मतानुसार मुक्ति होने पर सुरत (जीवात्मा) की अलग सत्ता बिलकुल नष्ट नहीं हो जातो, हाँ राधाखामी (परमात्मा) के वरणों में उसे अनंत चिन्मय जीवन अवश्य प्राप्त हो जाता है। वे भी सुरत की उपमा बूँद से और राधाखामी की सागर से देते हैं और इस तरह मोच्च की प्राप्ति पर सिंधु और बूँद का मिलन मानते हैं। परंतु बूँद सिंधु में समाकर उसके साथ अभेद रूप से एक नहीं हो जाती। 'समाना' के स्थान पर उनके ग्रंथों में 'धँसना' किया का भी प्रयोग हुआ है। धँसने का तात्पर्य है किसी वस्तु में प्रविष्ट होकर उसमें अपने लिये स्थान कर लेना। शिवदयालजी का मत यह मालूम होता है कि सागर में जलराशि का वह परिमाय जो भाप होकर कभी नहीं उड़ता राधास्वामी है और जो बूँदें प्रति पल उसमें से उड़ती तथा उसमें मिलती रहती हैं, वे सुरत हैं। ये बूँदें

देखने में तो उस मूल जलराशि में मिल गई हैं, परंतु फिर भी हम देख पावें चाहे न देख पावें, हैं तो वे वहां ही । मुक्त सुरत राधा-स्वामी के साथ सायुज्य-सुख भोगा करते हैं ग्रीर धनंत काल तक उनकी शरण में विश्राम पाते हैं । धरनी ने भी निम्नांकित रूपक में यही बात कही है—''छुटी मजूरी, भए हजूरी साहिब के मन-माना " ( हजूरी = हुजूर में रहनेवाला, दरबारी) । प्रेम पहेली धीर तारतम्य के जो अवतरण नागरी-प्रचारिणी सभा की दिल्ली की खोज ( अप्रकाशित ) में दिए हुए हैं, उनकी पढ़ने से मालूम होता है कि प्राणनाथ के अनुसार मोच्च उस चिद्रूप लीला में सम्मिलित होकर सहायक होने का सीभाग्य प्राप्त करना है, जिसमें 'ठाकुर' ग्रीर 'ठकुराइन' अपने धाम में निरंतर निरत हैं । यह भी इसी बात का सूचक है कि ग्रंत में भी प्राणनाथ जोवातमा परमात्मा में स्पष्ट भेद मानते हैं।

इस प्रकार इस श्रेगी के संतों का मत है कि जीवात्मा की चरमावस्था परमात्मा के साथ सभेद मिलन है। ग्रंत तक परमात्मा परमात्मा ही रहता है ग्रीर जीव जीव ही; दोनें का भेद कभी नष्ट नहीं होता।

कबीर सदश अद्वेतवादी के मतानुसार यह मत श्रामक है, क्यों कि यह पूर्ण ब्रह्म का अपूर्ण स्वरूप है। इसके अनुसार अखंड ब्रह्म या तो इतनी जीवात्माओं में विभाजित हो जाता है या परब्रह्म परमात्मा के अतिरिक्त धौर वस्तुओं (जीवात्माओं) की भी सत्ता मान ली जाती है। धौर इस प्रकार अखंड पूर्ण ब्रह्म की अखंडता धौर पूर्णता व्यवधान में पड़ जाती है। अतएव उनके अनुसार ऐसे संतों की साधना अधूरी है। उन्हें अभी अपनी पूर्ण सत्ता का ब्रान नहीं हुआ है, जैसा दादू ने कहा है—

<sup>(</sup>१) 'बानी', पृ० १४।

खंड खंड करि ब्रह्म की पख पख जीया बाँटि। दाद पूरण ब्रह्म तजि चैंधे भरम की गाँठि ॥

परंतु स्वयं इन ग्रंशांशि भाववालों के अनुसार बात ऐसी नहीं है। वे भी इस बात की घोषणा करते हैं कि परमात्मा अखंड ग्रीर पूर्ण है। जैसा प्राणनाय कहते हैं, इश्क—जो सब संतों के लिये परमात्मा का ही दूसरा नाम है—अखंड, चिंतन ग्रीर नित्य है—''इसक अखंड हमेशा नित्तर"। जिस प्रकार समुद्र में की कुछ बूँदों के भाप बनकर उसमें से उड़ जाने से या कुछ ग्रीर बूँदों के उसमें गिरकर मिल जाने से कुछ ग्रंतर नहीं आता उसी प्रकार परमात्मा में भी जीवात्माओं के वियुक्त श्रहा संयुक्त होने से कोई ग्रंतर नहीं आता। दो वस्तुएँ केवलावस्था में एक होकर ही एक नहीं कहलातीं, एक समान होने से तथा एक में मिल जाने से भी एक कहलाती हैं।

श्रव प्रश्न यह उठता है कि उस ऐक्यावस्था से, चाहे वह किसी प्रकार का ऐक्य हो, आत्मा श्रीर परमात्मा वियुक्त कैसे होते हैं। शिवदयाल ने इस प्रश्न पर प्रकाश डालने के लिये सुरत श्रीर राधा-स्वामी के वीच एक संवाद कराया है। सुरत की इसका कारण समकाते हुए राधास्वामी कहते हैं—

''सुने। सुरत तुम श्रपना भेद । तुम हम थैं थीं सदा श्रभेद ॥
काल करी हम सेवा भारी । सेवा बस होय कुछ न विचारी ॥
तुमको माँगा हमसे उसने । सैांप दिया तुम्हें सेवा बस में ॥''
सुरत—''सेवा बस तुम काल के।, सैांप दिया जब मोहि'।
तो श्रब कीन भरोस है, फिर भी ऐसा होइ !''

<sup>(</sup>१) 'बानी' (ज्ञानसागर), पृ०१५०।

<sup>(</sup>२) 'प्रेमपहेली', पृ० ४ ( खेाज रिपोर्ट )

राधास्त्रामी—"जान बूर्स हम लीला ठानी। मैं ज हमारी हुई सुन बानी॥
काल रचा हम समझ बूस के। बिना काल नहिं खै। फ जीव के॥
कदर द्याल नहिं बिना काल के। मैं ज उठी तब श्रस दयाल के॥
दिया निकाल काल के। द्यां से। दखल काल श्रव कभी न ह्यां से॥
काल न पहुँचे उसी लोक में। श्रव क करूँ ऐसी मैं। ज मैं।
एक बार यह मैं ज जरूर। श्रव मतलब नहीं डाली दूर॥
तू शंका मत कर श्रव चित में। चलो देश हमरे रहो सुख में ।

इसके अनुसार अपनी 'मैं ज' अथवा लीलामयी स्वतंत्र इच्छा के कारण राधास्वामी (परमात्मा) सुरत (जीवात्मा) की अपने स्रे वियुक्त कर कालपुरुष (यमू.) की सींप देता है। अन्यथा जीव दयाल की दया के महत्त्व की नहीं समक्त पाता। इसी दया के महत्त्व की प्रकट करने के उद्देश्य से कालपुरुष की भी रचना हुई है। जब सुरत की दयाल की दया का महत्त्व मालूम हो जाता है तब वह काल के फंद से छुड़ा लिया जाता है और उसे फिर पर-मात्मा के शाधत समागम का सीभाग्य प्राप्त हो जाता है।

प्राय: सभी धार्मिक दर्शनों में वियोग का यही कारण बतलाया जाता है। विशिष्टाद्वेतियों तथा भेदाभेदियों के लिये यह वास्तविक कारण है श्रीर इस संबंध में वह उनकी जिज्ञासा की भी शांति कर देता है। परंतु अद्वेतवादियों के अनुसार तो वियोग भी केवल एक व्यावहारिक सत्य है। पारमार्थिक रूप में तो कभी वियोग हुआ ही नहीं था। इसलिये वियोग का यह कारण भी व्याव- हारिक ही हो सकता है। इसका उपयोग केवल उन्हीं लोगों को समकाने के लिये किया जा सकता है जो श्रभी श्रज्ञान के श्रावरण को नहीं हटा पाए हैं।

<sup>(</sup>१) सारवचन, भाग १, ७७-८२।

## (२) प्राचीन भारत में स्त्रियाँ

[ लेखक—कुमारी रामप्यारी शास्त्री, बी॰ ए॰, कोटा ]

ऐसा विश्वास प्रचित्त है कि अर्थ शाखों में खियों का स्थान बहुत नीचा है। निस्संदेह किसी समय कई कारणों से भारत में खियों की स्थित में बहुत परिवर्तन आ गया था। परंतु खियों की परिस्थित सदा से ही ऐसी नहीं रही। मध्यकालीन संकटों के कारण सच्छाखों की चर्चा छूट गई थी और सामाजिक नियमों तथा मर्यादाओं में घार रूपांतर हो गया था। फलतः अनेक कुरीतियों का प्रादुर्भाव हुआ और लोग शाखों को भी अपनी हीन दशा का प्रतिविव सममते लगे।

मनु ने एक वाक्य में संचिप्त रीति से बतलाया था कि आर्थ-समाज में लियें का क्या स्थान होना चाहिए और पिता, पित तथा पुत्रों का उनके प्रति क्या कर्त्तव्य हैं। परंतु आदर्श मर्यादाओं को भुला देने के कारण लोग इसका यह अर्थ करने लगे कि पिता के घर में, विवाह होने पर पित के घर में और यहाँ तक कि बृद्धा हो जाने पर पुत्रों के समय में भी खियों को किसी प्रकार की स्वतंत्रता नहीं होनी चाहिए।

प्राचीन इतिहास को देखने से विदित होता है कि स्मृतिकार का यह वाक्य वास्तव में आर्थ-परिवार तथा आर्थ-समाज में स्त्रियां के ऊँचे स्थान का स्मारक है।

उचित रीति से पुत्री का लालन-पालन करना, उसकी शिचा का पूर्ण प्रबंध करना तथा ब्रह्मचर्य व्रत की पूर्ण करने के पश्चात् योग्य

<sup>( )</sup> पिता रचित कै। मारे भर्ता रचित यै।वने । रचन्ति स्थविरे पुत्रा न स्त्री स्वातंत्र्यमहंति ॥

वर से विवाह करना पिता का परम कर्त्तव्य था। इसी लिये ते। मनु ने कहा था—'पिता रचति कै।मारे'।

पिता अपनी पुत्री की शिचा के लिये उतना ही चिंतित रहता या जितना पुत्र के विषय में। आर्यावर्त आदिकाल से हो शौर्य तथा ज्ञान-प्रधान देश रहा है। माता-पिता अपनी संतान की इन गुणों से सुशोभित करने का प्रयत्न किया करते थे। प्राचीन आर्य-साहित्य में पुत्रियों के लिये दे। प्रकार का शिचा-क्रम देखने में आता है। एक क्रम को पूरा करनेवाली सद्योद्वाहा कहलाती थीं श्रीर दूसरे क्रम के अनुसार शिचा पानेवाली ब्रह्मवादिनी । इन दोनें। प्रकार की पुत्रियों के लिये पाठ्य-क्रम पृथक् पृथक् होते थे।

सयोद्वाहा वे होती थीं जिनका साधारण शिचा प्राप्त कर लेने के पश्चात् विवाह हो जाया करता था। उन्हें प्राय: सुयोग्य गृहिणो, सुयोग्य पत्नी तथा सुयोग्य माता बनने की हो शिचा दो जाती थी। गृहस्थ-संबंधी सब ज्ञान उन्हें करवाया जाता था। सयोद्वाहा कन्याग्रों को तीन प्रकार की शिचा दी जाती थी—धार्मिक, पारिवारिक तथा सामाजिक। इस पाठ्य-क्रम के अनुसार कन्याग्रों को लगभग ग्राधुनिक मैट्रिक ग्रथवा इंटरमीडिएट के बराबर ते। योग्यता ग्रवश्य हो जाती रही होगी। गृहस्थाश्रम में ग्रनेक यज्ञों में उन्हें सम्मिलित होना पड़ता था; उन्हीं पर संध्या-वंदन, यज्ञ, पूजा-पाठ, व्रत-उपवास ग्रादि का सारा भार होता था। ग्रवः उन्हें सच्छाकों का ग्रथ्यन तथा मंत्रों का सस्वर उच्चारण करना विधिपूर्वक सिखाया जाता था?। परिष्कृत, परिमार्जित तथा प्रांजल भाषा में श्रपने हार्दिक भावें का पत्र द्वारा प्रकटोकरण गृहिण्यियों का एक ग्रलंकार माना जाता था। वे गद्य तथा पद्य लिखने में यथोचित

<sup>(</sup>१) हारीत, २१-२०-२३।

<sup>(</sup>२) वाश्स्यायन-सूत्र, २०, २४।

योग्यता प्राप्त करती थों। गियात का ज्ञान भी उनके लिये आवश्यक था; क्योंकि अपने भावी जीवन में उन्हों की घर की आय तथा व्यय का ब्येरा रखना पड़ता था। आर्थ-शास्त्रों ने शिशु-पालन की बड़ी महत्ता दी है। आर्थ लोग सोलह संस्कारों द्वारा अपने शरीर तथा आत्मा की सुसंस्कृत करते थे। इन सोलह संस्कारों में से दस का बच्चे के साथ संबंध हैं। पुत्रियों के लिये शिशु-पालन का ज्ञान प्राप्त करना आवश्यक समभा जाता था। इसके साथ साथ कन्याओं को धात्री-शिचा से भी अनभिज्ञ न रखा जाता था। शरीर-विज्ञान तथा पाक-शास्त्र की पंडिता भी वे अवश्य होती रही होंगी। इन विषयों का पूर्ण ज्ञान प्राप्त किए बिना 'जीवेम शरदः शतम्' का पाठ व्यर्थ प्रतीत होता है।

आजकल की भाँति पूर्व काल में भी की तथा पुरुष दोनों के लिये 'कुव' (गे। छो ) होते थे । कुमारी कन्याओं में इतनी ये। यता पैदा की जाती थी जिससे वे इनमें सिम्मलित हो सकें । कुमारी का गे। छो-प्रिय होना एक आवश्यक गुण्य समभा जाता था । इन गे। छियों में साहित्य तथा काव्य की चर्चा हुआ करतो थी । अनेक प्रकार की कलाओं का अदर्शन होता था। गायन, वादन, नृत्य, कविता-निर्माण तथा चित्र-लेखन आदि कलाएँ उनका आभूवण थों। राजा से लेकर रंक तक सभी अपनी पुत्रियों को इन कलाओं की

<sup>(?)</sup> Institutes of Vishnu 7-113, 114. (S. B. E.) Grihyasutras 25-4; 49-51; 210-14; 281-3. (S. B. E.)

श्रधवेवेद, ६७, २६३, ४७३। उपनिषद्, २२३। जैनसूत्र, ३६२-२२४। मनुस्मृति, २–२६, ३६।

<sup>(</sup>२) वात्स्यायन-सूत्र, १३, १४।

शिचा देते थे। बृहन्नला नामधारी अर्जुन ने मत्स्य-नरेश विराट की पुत्री उत्तरा श्रीर उसकी सखियों की गायन, वादन तथा नृत्य सिस्ताया था

जिस प्रकार ब्रह्मचारियों की पाठ्य-क्रम के तीन भेद थे उसी प्रकार ब्रह्मचारियियों के भी तीन भेद अवश्य रहे होंगे? । एक वे जिनका, साधारण शिचा प्राप्त कर लेने के परचात. विवाह होता था। दूसरी वे जो ऊँची शिचा प्राप्त कर लेने के बाद गृहस्थाश्रम में प्रविष्ट होती थीं। इनके अतिरिक्त तीसरी श्रेणी की वे ब्रह्मचारियियौं होती थीं जिनका, चिरकाल तक सांगोपांग वेद-शास्त्र तथा दर्शन आदि अध्ययन कर लेने के उपरांत, विवाह होता था। इनमें से भी अनेक आजन्म ब्रह्मचर्य व्रत धारण करके तपरचर्या द्वारा जीवन व्यतीत करती थीं। इस प्रकार उच्च शिचा प्राप्त करनेवाली महिलाओं को ब्रह्मवादिनी कहा जाता था।

भारतवर्ष ने सदा से ही धर्म को प्रधानता दी है। श्रध्ययन में ब्रह्म-परायग्रता मुख्य मानी जाती थी। चाहे कोई किसी भी विषय का विद्वान् क्यों न हो उसके लिये ब्रह्मविद्या स्नावश्यक थी। ब्रह्मविद्या में ही सब विद्याओं का समावेश समका जाता था। इसी लिये तो केवल ब्रह्म-परायग्र विद्वानों को हो नहीं वरन् कृषि, संगीत, नाटक, चिकित्सा स्नादि भिन्न भिन्न विषयों के पारद्रष्टा विद्वानों को भी ऋषि तथा मुनि की उपाधि दी जाती थी। चिकित्सा-शास्त्र के परम विद्वान् चरक, सुश्रुत, स्नश्विनीकुमार तथा धन्वन्तरि स्नादि ऋषि कहलाते थे। संगीताचार्य नारद मुनि थे। नाट्य-शास्त्र के प्रयोता भरत भी मुनि कहलाते थे। इतना ही नहीं वरन् काम-शास्त्र के रचियता वात्स्यायन भी ऋषि थे। किसी समय शेरप!में

<sup>( 1 )</sup> महाभारत-विराटपर्व, म-१०, १४।

<sup>(</sup>२) मनुस्मृति, ३-२।

भी दरीन तथा वैद्यक को प्रधानता ही जाती थी श्रीर, इसी पुरातन प्रणालो के भनुसार अब भी साहित्य, इतिहास, गणित, विज्ञान, श्रर्थ-शास्त्र, कृषिविद्या ग्रादि किसी भी विषय के विद्वान् को डी० फिज़ अथवा पी-एच० डी० अर्थात् ब्रह्मवादी की उपाधि से ही त्र्रालंकृत किया जाता है। वास्तव में पी-एच० डी० या ब्रह्म-वादिनी का एक हो अर्थ है। प्राचीन भारत में भिन्न भिन्न विषयों की विदुषी स्त्रियाँ ब्रह्मवादिनी कही जाती थीं। उनके वर्तमान विश्वविद्यालयों की भाषा में पी-एच० डी० या डी० फिन्न० कहा जा सकता है। प्राचीन साहित्य में विशेषतः पंद्रह ब्रह्मवादिनी स्त्रियों के नामें। का उल्लेख हैं। इनके अतिरिक्त अनेक और भी ब्रह्म-वादिनी श्चियाँ हुई होंगी जिनका धभी तक पता नहीं लग सका है। मंत्रद्रष्टा ऋषियों में विश्ववारा का नाम मुख्य है। इस ब्रह्म-वादिनी को वैदिक अग्निहोत्र आदि शुभ कार्यों का विशेष ज्ञान या । घोषा ने खियों के विषय में अनेक बातों का अनुसंधान किया था। पुत्री पत्नी तथा माता के रूप में स्त्री का कर्त्तव्य, धर्म समाज राजनीति तथा परिवार में स्त्रियों का स्थान, ब्रह्मचर्य तथा गृहस्थ ग्रात्रम में स्त्री के कर्त्तव्य विवाह की स्रावश्यकता स्रीर विवाह के प्रकार इत्याहि के संबंध में गूढ़ विचार इसी ने तत्कालीन भारत के सामने रखे थे दें सूर्यों ने भी विवाह के विषय में बड़ी गवेषणा की थी दे। दान की महिमा-- उत्तम, मध्यम, निक्रष्ट तथा सारिवक, राजस ग्रीर तामस दान के प्रकार, दान में कुपात्र तथा सुपात्र का विचार,

<sup>(</sup>१) लेापामुद्रा, विश्ववारा, शाश्वती, श्रपाळा, घोषा, वाक, शतरूपा, सूर्या, दिख्या, जूहू, राम्नि, गोधा, श्रद्धा, शवी, सर्पराज्ञी।

<sup>(</sup>२) ऋग्वेद, श्रनु० २, सूक्त २८।

<sup>(</sup>३) वही, ३६, ४०।

<sup>(</sup>४) वही, १०- ६४।

निष्काम दान की महत्ता तथा सकाम दान की निकृष्टता इत्यादि-को बह्मवादिनी दिचाणा ने ही सबसे प्रथम समका था श्रीर दूसरी को इसका उपदेश किया था। वैदिक कर्मकांड का महत्त्व पहले पहल ब्रह्मचारिग्री जूह को मालूम हुआ था। ब्रह्मचारिग्री ब्रह्मवादिनी गार्गी ने महर्षि याझ्यवल्क्य के साथ विद्वत्ता-पूर्वक शास्त्रार्थ किया था । इसकी कथा उपनिषदों में प्रसिद्ध है। एक बार राजि जनक ने बहुदिचिण नामक यज्ञ किया। कुरु, पांचाल आदि सब देशों से ब्रह्म-परायण विद्वान् उस यज्ञ में सम्मिलित हए। विदेहराज यह जानना चाहते थे कि उनमें से कौन सबसे ऋधिक ब्रह्म-परायश है। उन्होंने दस सहस्र गाएँ मैँगवाकर, उनके सींगों पर स्वर्णभुद्राएँ बाँध-कर, एकत्र ब्राह्मणों से कहा कि जो कोई अपने की सबसे अधिक ब्रह्मिष्ठ समभ्रे वह इन गायों को ले सकता है। किसी भी ब्राह्मण ने जब इन्हें लेने का साहस न किया तब महर्षि याइयवल्क्य खड़े हुए। म्रन्य सब महर्षि बड़े कद्ध हुए श्रीर उनकी परीचा लेने के लिये श्रनेक प्रकार के प्रश्न करके उन्हें हराने का प्रयत्न करने लगे पर जब इनमें से कोई भी उन्हें परास्त न कर सका तब गार्गी खड़ी हुई। इस देवी ने प्रश्नों की एक शृंखला बाँध हो। उसकी विद्वतापूर्ण प्रभावली, अलोकिक प्रतिभा तथा अद्वितीय तर्क-शक्ति से याइयवल्क्य घबरा उठे ग्रीर उन्होंने बड़े सुंदर शब्दों में ग्रपनी पराजय की स्वीकार कियार । मंडन मिश्र तथा शंकर में जब शास्त्रार्थ हुन्रा तब उसमें मध्यस्य के प्रासन की मंडन मित्र की विदुषी भार्या भारती ने श्रलंकृत किया। ऐसे त्रद्वितीय विद्वानों के शास्त्रार्थ की मध्यस्था एक परम विदुषी, तर्क-शिरोमणि, सर्वशास्त्रपारंगत तथा प्रतिभा-संपन्न महिला ही हो सकती थी। यदि किसी स्थान पर कन्याम्रों की

<sup>(</sup>१) ऋग्वेद, १०–१०६।

<sup>(</sup>२) बृहदारण्यक उपनिषद्, श्रध्याय ३, ब्राह्मण १ -- ६।

शिक्ता का पूरा प्रबंध न होता था तो पिता उन्हें पुत्रों के साथ शिक्ता देने में संकोच न करते थे। आत्रेयो ने लव-कुश तथा अन्य ऋषि-कुमारों के साथ महर्षि वाल्मीकि से ब्रह्मविद्या का अध्ययन किया था?। बौद्ध काल में भी बुद्धघोषा, संघिमत्रा आदि अनेक कवियित्रिया तथा टीकाकार और भाष्यकार हो चुकी हैं?। अनेक पिताओं को अपनी पुत्रियों की शिक्ता में इतनी रुचि थी कि वे, उनके पढ़ने के लिये, अनेक ग्रंथों की खिंचा में इतनी रुचि थी कि वे, उनके पढ़ने के लिये, अनेक ग्रंथों की स्वयं रचना किया करते थे। किसी विशेष विषय में उनकी रुचि देखकर उनके नाम पर पुस्तकों का निर्माण करते थे। भास्कराचार्य को अपनी पुत्रों के बीजगणित तथा रेखागणित पर इतना गौरव था कि उसने १११४ ई० में अपनी पुत्री लीलावती के नाम पर लीलावती नामक बीजगणित पर एक अद्भुत अंथ लिखा।

कृषि-विद्यातथा चिकित्सा-शास्त्र में भी अनेक स्त्रियाँ निपुणता प्राप्त करती थीं। ब्रह्मवादिनी अपाला ने कृषि के संबंध में अनेक उपयोगी उपायों का आविष्कार किया था उसर तथा अनुर्वर भूमि को कैसे उपजाऊ बनाया जा सकता है इसका पूर्ण ज्ञान इसी ब्रह्मचारिणों को हुआ था। कीन कीन सी खाद डालने से किन किन ऋतुओं में क्या क्या पदार्थ उत्पन्न किए जा सकते हैं तथा बिना ऋतु के भी उस ऋहु के फल, अनाज तथा तरकारियाँ किन किन उपायों से पैदा हो सकती हैं इत्यादि बार्तों का पता इसी देवी ने लगाया था। इसने अपने पिता की उसर भूमि को उपजाऊ तथा हरी-भरो बनाया थारे। इसके अतिरिक्त इसने चिकित्सा-शास्त्र में भी पांडित्य प्राप्त किया था। जो कुष्ठ रोग आजकल प्रायः असाध्य

<sup>(</sup>१) उत्तर-रामचरित, श्रं इ २।

<sup>(?)</sup> Heart of Buddhism.

<sup>(</sup>३) ऋग्वेद, ५-६।

माना जाता है उसकी यह विशेषज्ञा तथा सफल-चिकित्सिका थी। इस देवी ने ऐसी श्रीषिधयों का श्राविष्कार किया था जो कुष्ठ, चय श्रादि रोगों को समूल नष्ट कर देती थीं। इसने श्रपने पिता का कुष्ठ रोग दूर करके उसे पूर्ण स्वस्थ बना दिया था। इसी प्रकार इस देवी ने श्रन्थान्य श्रनेक राजरोगों से पीड़ित व्यक्तियों का प्रतिकार किया था।

कितनी ही राजकन्याएँ शक्य विद्या तथा राजनीति का विशेष अध्ययन करती थीं। राजा द्रुपद ने अपनी पुत्रो द्रौपदी की विधि-पूर्वक नीति शास्त्र का अध्ययन कराया था। द्रौपदी ने इस शास्त्र की शिचा क्रुक्ट की प्रिंप की थीरे। पांडवों की युद्ध के लिये प्रेरित करते हुए उसने इस ज्ञान का उपयोग किया था। जब कुआ संधि का संदेश लेकर दुर्योधन के पास प्रस्थान कर रहे थे तब उनके साथ द्रौपदी का जो वार्तालाप हुआ था उससे विदित होता है कि वह कितनी नीति-निपुण थोरे। इसी प्रकार कुंती, गांधारी और विदुला आदि महिलाएँ भी अवश्य राजनीति में निष्णात रही होंगी; अन्यथा कुंती रोमांचकारी संदेश के द्वारा अपने पुत्रों को युद्ध के लिये प्रेरित नहीं कर सकती थोरे, गांधारी अपनी आँखों पर पट्टी बाँधे हुए भी उस राजसभा में सम्मिलित नहीं हो सकती थी जिसमें महायोगी श्रीकृष्ण जैसे चतुर राजनीतिज्ञ पांडवें की खोर से मानें युद्ध का 'अस्टीमेटम' देने के लिये उपस्थित हुए

<sup>(</sup>१) ऋग् वेद =- ६१, ४, ५, ६। Rgvedic Culture, pp. 248, 249, 350.

<sup>(</sup>२) महाभारत-वनपर्वं, १०-४१३।

<sup>(</sup>३) महाभारत-उद्योगपर्व, ४-२७६-२८०।

<sup>(</sup>४) वही, ६-४१८-४२६।

थे धीर विदुता रणांगण से भागे हुए ध्रयने पुत्र में पुन: वीरता का संचार नहीं कर सकती थीरे। ऋग्वेद में अनेक स्त्री-योद्धाओं का वर्णन है। इससे यह भली भाँति सिद्ध होता है कि युद्ध-कौशन भी स्त्रियों के लिये अनुपयुक्त न समका जाता थारे।

अने क स्त्रियां मल्ल-विद्या में भी प्रवीण होती थीं। पंद्रहवीं तथा से लहवीं शताब्दी में यद्यपि आर्थों का यथेष्ठ पतन हो गया था तो भी स्त्रियों की उन्नति के द्वार बंद न हो पाए थे। विदेशियों के लेखों से विदित होता है कि विजयनगर राज्य में स्त्रियाँ अने क विभागों में काम करती थीं। अने क स्त्रियां युद्ध-कुशल और मल्ल-विद्या-विशारद थीं। वे राज्य के भिन्न भिन्न पदों पर नियुक्त थीं, राज्य के आय-व्यय का हिसाब रखती थीं। इस अवनितकाल में स्त्रियों का इन दायित्व-पूर्ण पदों पर नी कर होना यह सिद्ध करता है कि उस समय भी स्त्रियों की शिचा का पूरा ध्यान रखा जाता था।

पिता यह तो चाहता ही था कि पुत्रों को योग्य शिक्ता मिने पर यहीं उसके कर्त्त ज्य की इतिश्रो नहीं है। जाती थी। जब कन्या पूर्ण ब्रह्मचर्य-व्रत का पालन कर चुकती थी श्रीर श्रावश्यक शिचा प्राप्त कर लेती थी तब पिता के दूसरे कर्त्त व्य का प्रारंभ होता था श्रीर यह था उसके लिये श्रनुकूल वर की खोज। पुत्री का विवाह करने के लिये पिता सदैव चिंतित रहता था। पुत्रों के भावी जीवन के सुखमय, धर्ममय, पुण्यमय तथा समृद्धिमय बनाना पिता

<sup>(</sup>१) महाभारत-उद्योगपर्व, १२६-१-१४।

<sup>(</sup>२) वही, १३३-१-४१।

<sup>(</sup>३) ऋग्वेद, १-११७-११। १-११४-१८। १०-३६-८। ४-३०-६। १०-१-१०।

का गुख्य कर्त्वय था। राजा तथा रंक, वीतराग तथा साधारण सांसारिक जन सभी पुत्रियों के सुख के लिये चिंताग्रस्त रहते थे। महर्षि कण्व अपनी पुत्री शकुंतला के लिये उतने ही चिंतित थे जितने लोपामुद्रा के पिता विदर्भराज। सीता के लिये राजर्षि जनक की चिंता, द्रुपद या महाराज भीम से किसी प्रकार न्यून न थी। राजाधिराज प्रभाकरवर्धन अपनी पुत्रो राज्यश्री का विवाह जब तक योग्य राजकुमार गृहवर्मा से न कर सके तब तक वे अत्यंत चिंतित रहें।

पुत्रो के जीवन की सुखी बनाने की अद्यधिक उत्सुकता तथा चिता का ही परिणाम है कि आज वर तथा वधू की जन्मपत्रियाँ मिलाई जाती हैं, मुहूर्त तथा लग्न दिखाए जाते हैं और अनेक ग्रहों तथा नच्छों की शांति कराई जाती हैं। कन्याओं के विवाह से पूर्व शिवत्रत, मीनत्रत, तुलसी-सेचन ग्राद्दि अनेक त्रत तथा उपवास उत्तम वर-प्राप्ति के लिये ही कराए जाते हैं। पुत्रो के भावी जीवन को सुखी बनाने की हार्दिक चिता ही कदाचित् आज बाल-विवाह तथा वृद्ध-विवाह का कारण हुई होगी। पुत्री का उत्कृष्ट वर से विवाह करने के लिये पिता की इतनी चिंता रहती थी कि कभी कभी कन्या के पूर्ण ब्रह्मचर्य-त्रत की समाप्ति के पूर्व ही अनुकूल वर मिलने पर उससे कन्या का विवाह कर दिया जाता था। शाखों में भी ऐसे अवसर पर आयु के नियम को शिथिल कर देने का विधान है और विशेष अवस्थाओं में वाग्दत्ता कन्याओं का दूसरे वर के साथ विवाह कर देने की आज्ञा है। किंतु धीरे धोरे समय के परिवर्तन के साथ साथ यह नियम इतना शिथिल हो गया

<sup>(</sup>१) इर्ष-चरित, चतुर्थ उच्छ्वासः

<sup>(</sup>२) मनुस्मृति, ६-८८।

कि लोग नन्हीं नन्हीं विश्वयों का विवाह करने लगे। इसी अयधिक चिंता ने यह रूप धारण कर लिया।

जैसे-तैसे विवाह कर देना ही पिता का कर्त्तन्य नहीं था किंतु कन्या के वैवाहिक जीवन को सुखी बनाना उसका पूर्ण कर्त्तन्य था। यदि समान गुण, कर्म, स्वभाव से युक्त योग्य वर नहीं मिलता था ते। कन्या आजन्म ब्रह्मचर्य-त्रत धारण करके पितृ-गृह में रहती थो। पिता अपनी पुत्रों की आजन्म कुमारी रखना ते। स्वीकार कर लेते थे किंतु अयोग्य वर से उसका विवाह कभी न करते थे। इसे वे महापातक समभते थे।

कन्या के भरण-पेषिण का पूर्ण प्रबंध पिता तथा भाई करते थे। यां तो पुत्रो के। पिता की संपत्ति लेने की कभी आवश्यकता ही न पड़ती थी क्योंकि उसके भरण-पेषिण का सारा भार पिता अथवा आता पर हे।ता था। पुत्रो तथा भगिनी का मान तथा प्रतिष्ठा करना और उनको अपने लिये किसी प्रकार की चिता न करने देना पिता तथा आता अपना मुख्य कर्त्तव्य तथा परम धर्म समभते थे। बहन भाई से इस विषय में कभी ईब्धों नहीं करती थी। इसकी आवश्यकता भी नहीं थी। वह भाई को समृद्धिशाली देखकर प्रसन्न होती थी। भाई जितना ही समृद्धिशाली तथा संपत्तिशाली होता था उतना ही अधिक वह अपने धन से बहन को सुखी रखता था। इसलिये बहन के मन में भाई के साथ पिता की संपत्ति बँटाने की अभिलाषा कभी न होती थी। किंतु जो कन्या आजीवन ब्रह्मचर्य-अंत धारण करती थी वह, कानून की दृष्ट से, पिता की संपत्ति की अधिकारिणी अवश्य थी। पुत्र के अभाव में पुत्री को पैतृक संपत्ति मिलती थी। ऐसी स्थिति में इसकी आवश्यकता भी थीर। यदि

<sup>(</sup> ३ ) मनुस्मृति, ६-८६ । ऋग्वेद, ३-४४-१६।

<sup>(</sup>२) मनुस्मृति, ६-१३०। ऋग्वेद, २-१७-७।

पुत्री के 'पुत्रिका' बन जाने के पश्चात्—ग्रर्थात् उसके संपत्ति की अधि-कारिणी बन जाने के उपरांत—पुत्रोत्पत्ति होती थी तो पुत्र तथा पुत्री दोनों का अधिकार समान होता था। मातृ-धन की अधिकारिणी पुत्री होती थी। उसे भिगनी के साथ भाई नहीं बैंटा सकता थार। दै।हित्र तथा पीत्र में किसी प्रकार का भेद नहीं माना जाता था। संपत्ति का अधिकारी अवस्था-विशेष में दै।हित्र भी है। सकता थार।

कन्या को कभी अरचित तथा धनाश्रित नहीं छेड़ा जाता था। यदि कन्या के विवाह से पूर्व ही पिता की मृत्यु हो जाय तो विवाह का सारा भार तथा कन्या के भावी जीवन को सुखी बनाने का र्षे उत्तरदायित्व पितामह, श्राता धौर माता पर होता था। यदि इनमें से कोई भी न हो तो वंश तथा जाति के अन्य लोग उसका अनुकूल वर के साथ विवाह करना अपना कर्त्तव्य समक्तते थे।

जो पिता अपनी पुत्री का समय पर विवाह नहीं करते थे वे पापी समभे जाते थे, समाज में उनकी बड़ी निंदा होती थी श्रीर लोगों का विश्वास था कि देवता उनसे प्रसन्न नहीं होते । इसी प्रकार पिता के अभाव में पितामह, माता, श्राता तथा वंश श्रीर जाति के अन्य लेग कन्या के प्रति यदि अपना कर्तव्य पालन नहीं करते थे श्रीर युवती कन्या को निराश्रित छोड़ देते थे तो वे महापापी समभे जाते थे ।

<sup>(</sup>१) मनुस्मृति, ६-१३४।

<sup>(</sup>२) वही, १-१३१।

<sup>(</sup>३) वही, ६-१३६, ६-१३२।

<sup>(</sup> ४ ) महाभारत-वनपर्व, भ्र० २३, १२२२-१२२३ । मनुस्पृति, ६-४ ।

<sup>(</sup>१) याज्ञ्यवस्क्य-भ्राचार, विवाह-प्रकरण । नारद-स्मृति, १२-२४, २६,

<sup>.</sup> २७ । अप्रावेद, १०-२७-१२ ।

माता-पिता तथा श्राता आदि तो पुत्री को सुखी बनाना अपना कर्त्तव्य समभते ही थे किंतु राजा का भी कन्याओं के प्रति बड़ा भारी उत्तरदायित्व था। उनके रच्या, भरण-पेषण तथा संप्रदान का राजा पूरा निरीचण करते थे श्रीर यह उनकी दिनचर्या का एक भाग था। परिवार, समाज श्रीर राजा तीनों का कर्त्तव्य था कि कन्याश्रों की सब प्रकार से यथे।चित रचा करें।

यद्यपि पुत्री का अनुकूल वर से विवाह करना पिता का कर्तव्य या धीर वर की खोज आदि का पूरा उत्तरदायित्व उसी पर या तथापि पिता पुत्री की इच्छा का भी पूर्ण ध्यान रखता था; क्यों कि कन्याओं का विवाह प्रायः उनके पूर्ण ब्रह्मचर्य-त्रत का पालन कर चुकने पर किया जाता था। सोलह वर्ष से पूर्व प्रायः कन्याओं का विवाह न किया जाता था। पितृ-गृह में कन्या जब विवाह के योग्य हो जाती थी धीर अपने हिताहित का निर्णय स्वयं कर सकती थी तब पिता उसका अनुकूल वर के साथ विवाह करता थारे। ब्रह्मचर्य से ही कन्या समान गुण, कर्म तथा स्वभाव से युक्त सुयोग्य वर को प्राप्त करती थीरे। अनेक वैवाहिक मंत्र भी इसी का प्रतिपादन करते हैं । अश्मारीहण के समय पित जो मंत्र पढ़ता है उसका भाव तथा अन्य अनेक मंत्रों का सारांश एक युवती वधू ही समभ सकती हैं । सूर्यपुत्रो सूर्या का विवाह उसके पूर्ण यीवन प्राप्त कर लेने पर हुआ थारे और घेषा का गृहस्थाश्रम में प्रवेश

<sup>(</sup>१) मनुस्मृति, ६-१४२।

<sup>(</sup>२) ऋग्वेद, ८४-२१, २२।

<sup>(</sup>३) श्रथतेवेद, ३-१८, १-११७-७, २-११७-७, १०-३१-३, १०-४०-१।

<sup>(</sup> ৪ ) तैतिरीय एकाग्निकांडिका श्र० १, অং ২, सू० ४

<sup>(</sup> १ ) वही, १-४-४,१।

<sup>(</sup>६) ऋग्वेद, १०-८४-६।

तो उस समय हुआ जब उसकी यै।वनावस्था लगभग व्यतात हो चुकी थी।

विवाह के पूर्व कन्या की बुद्धि परिपक हो जाती थी। उसमें अपने हिताहित के विवेक की शक्ति होती थी। उसमें जीवन की इच्छात्रों तथा श्रभिलाषात्रों का विकास हो जाता था। वह अपने जीवन को किस प्रकार व्यतीत करेगी, इसकी उमंगे उसके हृदय में होती थीं। जीवन में उसे किस प्रकार के साथी तथा संरत्तक की अपावश्यकता होगी, इसका निर्णय वह किसी अंश तक स्वयं कर सकती थी। इसलिए योग्य तथा अयोग्य वर का निर्माय करने का उसे पूर्ण अधिकार था। वह स्वयं अपने लिये वर चुनतो थी पर इसका सारा उत्तरदायित्व पिता पर होता था। वर की खोज का पूरा प्रबंध पिता करता था। न ते। ये।रप की युवतियों की भाँति कन्याएँ वर-प्राप्ति के लिये मारी मारी फिरती शों भ्रीर न उनके वर की खोज किया करते थे श्राजकल के नाई श्रीर प्रेहित। उन्हें न ते। श्रनाश्रित छोडा जाता था श्रीर न उनकी अभिलाषाओं तथा आकांचाओं की ही अवहेलना की जाती थी। इस समय योरप में एक ऋार 'ऋति' हो रही है ता भारत में दूसरी ग्रोर। इन दोनों का सुंदर तथा सुमधुर समन्वय किया था प्राचीन भारत ने, जहाँ पर कन्याओं के विवाह का पूर्ण उत्तर-दायित्व पिता पर होते हुए भी कन्या वर का चयन स्वयं करती थी। स्वयंवर प्राचीन आर्थों की बड़ी अद्भूत संस्था थी। इसका सब प्रबंध तो पिता करता था किंतु वर का चयन कत्या स्वयं करतो थी। कभी कभी पिता की स्रोर से ऐसी शर्त रख दी जाती थी जिसकी पूरी करनेवाले की कन्या वर रूप से स्वीकार कर लिया करती थी। यह रखते समय भी पिता पुत्री की आकांचाओं का पूर्ण ध्यान रखता था। चित्रिय अपनी पुत्री का वीर पुरुष के साथ विवाह करता

था भ्रीर ब्राह्मण विद्वान के साथ। निश्चित शर्त की पृरी करनेवाला युवक यदि अयोग्य हुम्रा तो पुत्री को उसे भ्रस्वीकृत करते का भी अधि-कार था। द्रौपदी के स्वयंवर में जब सृतपुत्र कर्ण ने द्रुपद की शर्त की पूरा कर दिया तब उसने तुरंत कह दिया कि मैं सूतपुत्र के साथ कभी विवाह न कहाँगी । पर जब पार्थ मछली की आँख का वेधन करने में सफल हुए तब उसने सहर्ष उनके गले में जयमाल पहना दी। मद्रा-धिपति अश्वपति तथा महाराज हिमालय अपनी पुत्री सावित्री तथा पार्वती के विवाह के लिये सदैव दु: खित तथा चिंतित रहते थे : उनकी पुत्रियों के साथ विवाह करने के लिये किसी ने प्रार्थना नहीं की ग्रीर वे स्वयं इसलिये प्रार्थना नहीं करते थे कि कहीं उनकी प्रार्थना भंग न हो जाय। इसमें वे अपनी पुत्रियों का बड़ा अपमान समसते थे। इसी भय से किसी से विवाह का प्रस्ताव स्वयं न करते थे। हिमा-लय ने जब यह देखा कि उसकी पुत्री महादेव के साथ विवाह करना चाहती है तब उसे अभीष्ट वर की प्राप्ति के लिये गैारी-पर्वत पर तपस्या करने की अनुमति दी। अश्वपति ने अपने मंत्रियां तथा बड़े बड़े राजकर्मचारियों को सावित्री के लिये वर खेाजने के निमित्त सावित्री ने द्यमत्सेन के पुत्र सत्यवान से विवाह करने की इच्छा प्रकट की। उस समय सत्यवान की आयु का केवल एक वर्ष ही ग्रवशिष्ट था। उसके पिता के ग्रंधे हो जाने के कारण उसके शत्रुत्रों ने उसे राज्य-श्रष्ट कर दिया या श्रीर वह जंगल में निवास करता था। इसलिये सावित्रो का पिता नहीं चाहता था कि उसकी पुत्री का विवाह सत्यवान् के साथ हो । किंतु श्रंत में उसने श्रपनी पुत्री की इच्छा का अनुमोदन किया धीर सहर्ष उसे सत्यवान के साथ ब्याइ दिया । इंदुमती तथा दमयंती के स्वयंवर भी इसी के साची

<sup>(</sup> ५ ) महाभारत-श्रादिपर्व, ११-३४।

<sup>(</sup>२) महाभारत-वनपर्व, १२१४-१२४४।

हैं। अनेक राजा महाराजा स्वयंवर में बुलाए गए और प्रत्येक के गुणों का वर्णन इंदुमती के सामने किया गया तब उसने अपने इच्छानुकूल वर स्वीकार किया? । दमयंती ने जब से नल के अनेक गुण तथा कीर्ति सुनी थी तभी से वह उसके साथ विवाह करना चाहती थी। इसलिये उसने उसी के साथ विवाह किया और राजा भीम ने भी सहर्ष अनुमति ही? । यद्यपि कन्या की इस बात का पूर्ण अधिकार था कि जिसे वह अपने येग्य समभे उसी से विवाह कर तथापि उसे अनाश्रित कभी नहीं छोड़ा जाता था और अनुकूल वर की खोज तथा विवाह आदि का पूरा उत्तरदायित्व पिता पर होता था।

समान गुण-कर्म तथा स्त्रभावयुक्त वर तथा वधू जब गृहस्थाश्रम में प्रवेश करते थे तब वे इसे साचात् स्तर्ग बना देते थे। पत्नी अपने गुणों के प्रकाश से घर को आलोकित करती थो। वह लच्मी-रूप से पति को समृद्धिशाली तथा ऐश्वर्यवान् बनाती थी। वह सुख तथा शांति का केंद्र थी। वह मूर्तिमती भक्ति तथा श्रद्धा थी। वह सारे धार्मिक कृत्यों का स्रोत थी<sup>३</sup>। वह पति के अपूर्ण यहां के। पूर्ण करती थी। पति तथा अन्य संबंधियों का स्वर्ग भी उसी के अधीन था। वह गृह की अधिष्ठात्री देवी थी।

पित तथा पत्नी दें। नें परस्पर सखा हैं। सप्तपदी होने के परचात पित पत्नी से कहता है—'तू मेरी परम सखी है। मैं भगवान से प्रार्थना करता हूँ कि मेरी श्रीर तेरी मित्रता श्रद्धट हो। हम दें। एक दूसरे से प्रेम करें। हमारी अभिलाषाएँ, हमारे विचार, हमारी प्रतिज्ञाएँ, हमारे उद्देश्य श्रीर हमारा सुख एक हो। हम दें। एकता के बंधन से सदैव बँधे रहें। हमारे चित्त, हमारे मन

<sup>(</sup>१) रघुवंश, सर्ग ६।

<sup>(</sup>२) महाभारत-वनपर्ध, १३-५६७-६२२

<sup>(</sup>३) मञ्स्मृति, ६-२६, २८।

तथा हमारे हृदय एक हों । इम सर्वदा एक दूसरे के अनुकूल रहें र।" पति पत्नी के स्वातंत्र्य का किसी प्रकार भी अपहरण न करके उसे मित्र के सब ऋधिकार देता था। प्रेम-संबंध में छुटाई तथा बड़ाई को स्थान नहीं मिलता। मित्रता में ग्रधिकार का प्रश्न ही नहीं उठता। पति तथा पत्नी दोनी शब्द समानता-चोतक हैं। पत्नी पूर्य स्वतंत्रता का उपभाग करती थी। पति स्वयं पत्नी से कहता है— 'तू घर की सम्राज्ञी है। तू घर के सब सदस्यों पर शासन कररे।" परिवार के सब सदस्य सम्राज्ञी की भाँति उसका श्रादर करते थे। वह सीभाग्य का पुंज थी। पति सीभाग्य के लिये उसे प्रहण करता था । वह मंगल-कल्याग-मयी तथा सब सुखें। की देनेवाली थीर । पति तथा परिवार के ध्रन्य सदस्य उससे कल्याम की स्राकांचा रखते थे। पति तथा पत्नी का संबंध स्रदट तथा अखंड था। ये दोनों मिलकर ही धर्म, अर्थ, काम तथा मोच की प्राप्ति के लिये प्रयास करते थे धीर दीनों मिलकर ही उसका उपभोग करते थे<sup>द</sup>। पत्नी की सुखी तथा प्रसन्न रखने में ही पति म्रपनापरम कल्याग्रा समभ्रताथा। पति, देवर, पिता, श्राता इत्यादि सब संबंधी गृहपत्नी का समुचित त्र्यादर करते थे। जो जितना इनका मान तथा त्रादर करता था उसे उतना ही ग्रधिक सुख तथा शांति श्रीर कल्याण की प्राप्ति होती थीं । वे ही घर देवताओं के

<sup>(</sup>१) तैत्तिरीय एकाझिकांडिका, १-३-१४, ऋग्वेद, १०-=४-४७।

<sup>(</sup>२) पारस्कर गृद्यसूत्र, १-४।

<sup>(</sup>३) ऋग्वेद, १०-८४-४४।

<sup>(</sup>४) वही, १०-८४-३६।

<sup>(</sup> १ ) वही, १०-८१-४४; १०-७-८१-४२; १०-७-८१-४३; ३-४-१३-६ ।

<sup>(</sup>६) मनुस्मृति, ६-१०१, १०२।

<sup>(</sup>७) वही, ३-४४, ४६।

निवास के योग्य माने जाते थे जहाँ पर श्चियों का समुचित सम्मान होता था। समाज में यह विचार प्रचलित था कि जिस कुल में िस्त्रयों का ग्रादर होता है उसी में उत्तम संतान की उत्पत्ति हो सकती है । जिस वंश में देवहूति, इला, शतरूपा, ममता, उशिज श्रीर लोपामुद्रा के सदृश मातात्रीं का सम्मान तथा पूजन होता था उसी में कणाद, पुरूरवा, उत्तानपाद, दीर्घतमा, काचीवान तथा दृद्यु जैसे चमत्कारी बालकों की उत्पत्ति होती थी। तभी ते शास्त्रों ने माता, पिता तथा गुरू में माता को प्रथम आचार्य की पदवी दी है । संपूर्ण गृह-कार्यों का संपादन तथा संचालन तो पत्नी करती ही थी किंतु इसके साथ साथ वह धनेक ग्रन्य कार्यों में भी पूरा भाग लेती थी। प्रत्येक कार्य में पत्नी की सम्मति लेना पति का कर्त्तव्य था, यहाँ तक कि संधि-संदेश लेकर भगवान् कृष्ण जब धृतराष्ट्र को पास गए तब महारानी गांधारी की उपस्थिति संधि-परिषद् में ग्राव-श्यक समभो गई । श्रीकृष्ण भी द्रौपदी का संदेश कभी नहीं भूले। भीमसेन श्रादि पाँचों पांडव द्रीपदी के श्रपमान का कभी विस्मरण नहीं कर सके। वे सदा इस ताप से जलते रहे। न केवल इसी देश में वरन् पश्चिमीय देशों तक में अधिकतर युद्ध खियो की सम्मान-रचा को लियं ही हुए हैं। पत्नो माता तथा भिगनी की रचा के लिये हॅंसते हेंसते प्राण न्योछावर करना साधारण बात समभी जाती थी। श्रीस का सबसे बड़ा युद्ध हेल्रेन के सम्मान तथा प्रतिष्ठा की रचा करने के लिये श्रीर भारतवर्ष के दे। महासमर सीता तथा दौपदी को अपमान का बदला लेने के लिये हुए थे। पति का धर्म है कि वह पत्नी की अपने भरण-पेषण आदि की चिंता से सदैव

<sup>(</sup>१) मनुस्मृति, ३-४६, ४७।

<sup>(</sup>२) बृहदारण्यक उपनिषद्, ४-१।

<sup>(</sup>३) महाभारत-उचीगपर्व, १२१।

मुक्त रखे। वहा, आभूषण धादि से छो को सम्मानित करना पंगु तथा श्रंधे पति का भी प्रथम कर्त्त व्य था । जो पति पत्नी के मान तथा प्रतिष्ठा की रक्ता करता है वही अपनी संतान, धर्म, तथा धन की श्रीर अपनी रक्ता समुचित रूप से कर सकता है ।

मातृ-पूजा को भारतवर्ष में सदैव से महत्ता दी गई है। पिता यदि सौ त्राचार्यों से अधिक पूजनीय है तो माता सै। पिताश्री की अप्रेचा **अधिक पूज्या** है<sup>३</sup>ः पिता के मरने पर जो पुत्र माता को। अनाश्रित छोडकर उसका भरग-पोषग नहीं करते थे तथा उसकी म्राज्ञा का पालन नहीं करते थे वे समाज में बड़े निंदनीय समभे जाते थे । पांडवें। ने घर में तथा वन में, राजा तथा भिलारी की अवस्था में, अपनी माँ का जो सम्मान किया है वह प्रशंसनीय है। कुंती का शासन सदैव उन पर रहा। उन्होंने भी माता की आज्ञा का कभी उल्लंघन नहीं किया : कुंती ने श्रीकृष्ण द्वारा अपने पुत्रों की यह संदेश भेजा था कि ''जिस दिन के लिये चत्राणियाँ अपने पुत्रों की जन्म देती हैं वह समय ब्रब ब्रागया है"। यह संदेश सुनकर ही उनमें चात्र-धर्म का संचार हुआ था । माता का संदेश सुनकर हो युद्ध-पराङ्मुख संजय वीरता-पूर्वक शत्रु का सामना करमे के लिये उद्यत हुआ था श्रीर प्राग्रपण से युद्ध करके विजयो हुआ था<sup>६</sup>। माता की आज्ञा की अवहेलना उससे न हो सकी। माता के कोव का पात्र बनना उसके लिये मृत्यु से भी ऋधिक भयानक या। छत्रपि

<sup>(</sup>१) मनुस्मृति, ६-६।

<sup>(</sup>२) वही, ६-७।

<sup>(</sup>३) वही, २-१६४।

<sup>(</sup> ४ ) वही, ६-४ । महाभारत-वनपर्वं, २३-१२, २२ ।

<sup>(</sup> १ ) महाभारत-उद्योगपर्व, ८-१५८, ४२६।

<sup>(</sup>६) वही, १३३।

शिवाजी को अपनी माता की श्रीजस्विनी प्रेरणा से राष्ट्रीय संप्राम में बड़ा बल प्राप्त होता था।

केवल पिता, पित तथा पुत्र का ही पुत्री, पत्नी तथा माता के प्रित महत्त्वपूर्ण कर्त्तव्य नहीं था वरन समाज तथा रोजा का भी खियों के प्रित बड़ा भारी कर्त्तव्य था, जिसका पालन न करने से वे पापी समभ्ते जाते थे। खी का अपमान करनेवाले व्यक्ति की राज्य की ग्रीर से दंड मिला करता था। ग्रानाथ खी का सारा भार समाज पर होता था; उसकी रचा करना समाज का कर्त्व्य था।

स्त्रो पुरुष की सच्ची सद्दायिका, श्रद्धा तथा प्रेम की मंदाकिनी कुलाचार की सुदच्च रचिका तथा भावी राष्ट्र की निर्माणकर्त्री है। इसी लिये ते। शास्त्रों ने इनकी रचा का उपदेश निन्न-लिखित शब्दें। में किया है—

पिता रचित कीमारे भर्ता रचित यै।वने। रचन्ति स्थविरे पुत्राः न स्त्री स्वातंत्र्यमहिति॥

## (३) नालंदा महाविहार के संस्थापक

िलेखक--श्री वासुदेव उपाध्याय, एम० ए०, काशी ]

इतिहास के प्रेमियों का यह भली भाँति ज्ञात है कि बैद्ध-कालीन शिचालयों में नालंदा महाविहार का खान कितना महत्त्वपूर्ण था। इस विहार में भारतीय तथा विदेशीय लोग सुदूर प्रांतों से विद्यो-पार्जन के लिये ग्राते श्रीर नालंदा के नाम से ग्रपने की गैरिवान्वित समभते थे। एक समय प्राय: दस सहस्र विद्यार्थी नालंदा में अध्ययन करते थे जिससे इसका नाम बहुत विख्यात हो गया था । इतने विशाल महाविहार के संस्थापकों के विषय में परिचय प्राप्त करना परमावश्यक है। सातवीं शताब्दी के बैद्धि चीनी यात्री ह्वेनसांग ने नालंदा महाविहार के जन्मदाता तथा इसके कलेवर के वृद्धि-कत्तीत्रीं के नामों का उल्लेख किया है । ये नाम इस प्रकार हैं--(१) शकादित्य, (२) बुधगुप्त, (३) तथागत-गुप्त, (४) बालादित्य, श्रीर (५) वन्त्र। यह तो निश्चित रूप से ज्ञात है कि ये राजा गुप्त-वंशज थे, परंतु इनका समीकरण **त्र्राधुनिक काल तक निश्चित रूप से स्थिर नहीं हो पाया है।** 'द्विवेदी-श्रभिनंदनमंथ' में पृ० ३१६ पर नालंदा महाविहार के वरान के अंतर्गत, विद्वान लेखक ने इसके संस्थापकों का गुप्त-वंश के कतिपय राजाओं से समीकरण करने का प्रयक्त किया है। श्रपने समीकरण को लेखक महोदय ने सत्य तथा नि:संदिग्ध

<sup>( )</sup> वील—होनसांग का जीवन-चरित, पृ० ११०-११ I

माना है। कितु स्राज तक की संपूर्ण खोजों तथा लेखों पर विचार किया जाय ते। लेखक का समीकरण कसीटी पर नहीं उतरता। विद्वान लेखक ने यह समीकरण इस प्रकार किया है—(१) शका-दिस्य का कुमारगृप्त से, (२) बुधगुप्त का स्कंदगुप्त से, (३) तथागतगृप्त का पुरगुप्त से, (४) बालादित्य का नरसिंहगुप्त से, धीर (५) वज्र का कुमारगुप्त द्वितीय से।

यहाँ उन राजाश्रों के प्राप्त लेखों के आधार पर प्रत्येक समी-करण पर विचार करने का प्रयत्न किया जायगा। यदि पाठक-वर्ग उनकी तिथियों पर ध्यान देंगे ता स्पष्ट ज्ञात हो जायगा कि उपर्युक्त समग्र समीकरण समीचीन नहीं माना जा सकता।

नालंदा महाविहार के जन्मदाता शकादित्य तथा गुप्त-सम्नाट्र कुमारगुप्त प्रथम की समता मानने में किसी की संदेह नहीं है। प्रथम तो कुमारगुप्त प्रथम से पूर्व किसी गुप्त-नरेश ने 'शकादित्य' की पदवी धारण नहीं की थी, दूसरे कुमारगुष्त प्रथम की प्रधान उपाधि 'महेंद्रादित्य' है, जिसका 'शकादित्य' पर्यायवाची शब्द हो सकता है। महेंद्र तथा शक के अर्थ में समता होने के कारण शका-दित्य का दुमारगुष्त प्रथम से समीकरण उपयुक्त ज्ञात होता है।

यह तो निश्चित है कि कुमारगुप्त प्रथम का पुत्र स्कंदगुप्त पिता की मृत्यु के पश्चात् सिंहासनारूढ़ हुआ; परंतु बुधगुप्त का स्कंदगुप्त से समीकरण भारी भूल है। यदि उनके लेखें। पर विचार किया जाय तो बुधगुप्त और स्कंदगुप्त के समय में बहुत अंतर दिखलाई पड़ता है। प्राय: सभी प्रसिद्ध ऐतिहासिक पंडितें। ने यह स्वीकार कर लिया है कि स्कंदगुप्त (शासन-कास, ई० स० ४५५-४६७) के पश्चात् उसका सौतेला भाई पुरगुप्त राज्य का उत्तराधिकारी हुआ। भितरी

<sup>(</sup>१) राखाबदास बैनर्जी—गुप्त-बेक्चर, पृ० २४४।

(जि० गाजीपुर, संयुक्तप्रांत ) की मुद्रालेख में पुरगुप्त के वंश-वृत्त का उल्लेख मिलता है । इस लेख के आधार पर यह झात होता है कि पुरग्प्त के बाद उसका पुत्र नरसिंहगुप्त, तत्पश्चात् कुमारग्पत द्वितीय कमशः गुप्त-राज्य पर शासन करते रहे । बनारस के समीप सारनाध में दो लेख गुप्त संवत् १५४ और १५७ के मिले हैं । पहले लेख (गु० सं० १५४) से झात होता है कि कुमारग्पत द्वितीय ई० स० ४७३-७४ में शासन करता था । तिथि के अनुसार दूसरे लेख गु० सं० १५७ में उल्लिखित गुप्त-नरेश (बुधगुप्त ) ने कुमारगुप्त द्वितीय के बाद शासन की बागड़ीर हाथ में ली होगी, या यों कहा जाय कि ई० स० ४७६-७७ में बुधगुप्त शासक था । अतएव उक्त विवेचन से स्पष्ट झात होता है कि स्कंदगुप्त, पुरगुप्त, नरसिंहगुप्त तथा कुमारगुप्त द्वितीय के शासन-काल के पश्चात् हो बुधगुप्त गुप्त-सिंहा-सन का उत्तराधिकारी हुआ होगा । इस अवस्था में बुधगुप्त का स्कंद-

<sup>(</sup>१) महाराजाधिराजकुमारगुप्तस्य पुत्रः तत्पादानुध्याते। महादेव्यां श्रनंत वेद्यां उत्पत्तो महाराजाधिराजश्रीपुरगुप्तस्य तत्पादानुध्याते। महादेव्यां श्री-वत्सदेव्यामुत्पन्ने। महाराजाधिराजश्रीनरसिंहगुप्तस्य पुत्रः तत्पादानुध्याते। महादेव्यां श्रीमतीदेव्यां उत्पन्ने। परमभागवते। महाराजाधिराज श्रीकुमारगुप्तः। (J. A. S. B. 1889)

<sup>(</sup>२) श्राक्यौंढ़ां जिकल सर्वे रिपोर्ट, १६१४–१४, ५० १२४–२४।

<sup>(</sup>३) वर्ष सते गुप्तानां चतुः पञ्चासत उत्तरे भूमि रचति कुमारगुप्ते।

<sup>(</sup>४) गुप्तानां समितिकांते सप्तपञ्चासत उत्तरे सते समानां पृथ्वी बुधगुप्ते प्रशास्ति।

<sup>(</sup>१) कुछ विद्वान् भितरी तथा प्रथम सारनाथ के लेखों में उछि खित कुमारगुस की गुस-सम्राट् कुमारगुष्त प्रथम मानते हैं। परंतु यह ध्यान रखना चाहिए कि कुमारगुस प्रथम ई॰ स॰ ४११ में ही परले। कवासी हो गया था श्रीर यह कुमारगुष्त ई॰ स॰ ४७३ में राज्य करता था। श्रतएव इसे कुमारगुष्त द्वितीय ही मानना पड़ेगा।

गुप्त से समीकरण नहीं माना जा सकता। इस गुप्त-नरेश बुधगुप्त के लेखों तथा सिकों से निम्न-लिखित चार तिथियाँ ज्ञात हैं—

- ( ग्र ) सारनाथ का लेख, गु० सं० १५७<sup>९</sup>।
- ( ब ) दामोदरपुर (उत्तरी बंगाल) का ताम्रपत्र, गु० सं० १६३२।
- (स) एरण (सागर, मध्यप्रदेश) का लेख, गु० सं० १६५<sup>३</sup>।
- (द) बुधगुप्त के चाँदी के सिक्के, गु० सं० १७५४। इन तिथियों के आधार पर यह ज्ञात होता है कि बुधगुप्त ई० स० ४८६-७७ से लेकर ई० स० ४८४-८५ तक शास्त्र करता था। अतः इस अवधि के शासनकर्ता का स्कंदगुप्त (ई० स० ४५५-४६७) से समीकरण करना नितांत भूल है। इस समीकरण के निर्मूल सिद्ध होने के कारण सारी इमारत नष्ट हो जाती है और तथागतगुप्त का पुरगुप्त से, बालादित्य का नरसिंहगुप्त से तथा वज्र का कुमारग्राप्त वितीय से समीकरण नहीं हो सकता।

यदि इन राजाओं के लेखें। तथा सिक्कों में उल्लिखित उपाधियों पर विचार किया जाय ते। विद्वान लेखक के समीकरण को कोई व्यक्ति मानने के लिये प्रस्तुत नहीं हो सकता। कुमारगुप्त प्रथम के अतिरिक्त गुप्त-नरेशों की जितनी उपाधियाँ मिलती हैं उन सबका हैनसांग के उल्लिखित राजाओं में अभाव दिखलाई पड़ता है। स्कंदगुप्त के लेखें। में विक्रमादित्य तथा कमादित्य की पदवियाँ मिलती हैं ', परंतु बुधगुप्त के लिये कोई भी उपाधि नहीं मिलती हिं इसी प्रकार पुरगुप्त के लिये 'प्रकाशादित्य' (सिक्कों में ) और 'विक्रमादित्य'

<sup>(</sup>१) ब्राक्यों जिकल सर्वे रिपोर्ट, १६१४-१४, पृ० १२४-१२४।

<sup>(</sup>२) ए० इं०, जिल्द १४।

<sup>(</sup>३) फलीट-गुप्त लेख, नं० १६।

<sup>(</sup> ४ ) राखाबदास बैनर्जी—गुप्त-लेक्चर, पृ० २४६ ।

<sup>(</sup>१) जूनागढ़ का लेख। (गु० ले॰ नै० १४)

(परमार्थ-कृत वसुबंधु के जीवन-वृत्तांत में ) की पदवियाँ प्रयुक्त हैं: परंतु तथागतगुप्त के नाम के साथ इनका सर्वथा अभाव है। बाला-दिख का नरसिंहगुप्त से समीकरण करने में विद्वान् इसकी (नरसिंह-ग्रप्त की ) पदवी बालाहित्य का ही अवलंबन लेते हैं। एलन तथा भट्टशाली महोदय हु नसांग के विधित बालादित्य से गुप्त-नरेश नश्संह-गुप्त की समता बतलाते हैं: १ किंतु इसे मानने में अनेक बाधाएँ उत्त-स्थित होती हैं। उसी समय के प्रकटादित्य के सारनाथवाने लेख से ज्ञात होता है कि उसके वंश में कई व्यक्ति बालादित्य के नाम से प्रसिद्ध थेर । ऐसी परिस्थित में यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता कि किस बालादित्यने हुए राजा मिहिरकुल की परास्त किया, जिलका वर्णन ह्वेनसांग ने किया है<sup>३</sup>। दूसरे यदि ह्वेनसांग के बालादित्य तथा नरसिंहगुप्त के वंशवृत्त का श्रवलोकन करते हैं ते। दोनों में बड़ी भिन्नता दिखलाई पड़ती है। ह्वेनसांग के वर्शित बाला-दित्य के पिता का नाम तथागतगुप्त भ्रीर पुत्र का वज्र था; परंतु भितरी के मुद्रालेख में नरसिंह्गुप्त के विता पुरगुप्त और पुत्र क्रुमार-गुप्त दितीय के नामों का उल्जेख मिजता है। इस अवस्था में बाजा-दित्य का नरसिंहगुप्त से समीकरण युक्ति-संगत नहीं प्रतीत होता। इस विवेचन के आधार पर यह ज्ञात है। ता है कि केवल पदवी की समानता से कोई सिद्धांत स्थिर नहीं किया जा सकता।

इसी संबंध में एक बात श्रीर विचारणीय है। चीनी यात्री हैनसांग के कथन से या बै!द्ध महाविहार के संस्थापक होने के नाते शकादित्य से लेकर वज्र पर्यंत सभी वै। द्व-धर्मावलंबी थे। यदि

<sup>(</sup>१) एलन—गुप्त-सिकों की भूमिका। (२) प्रजीट-गुप्त-लेख, पृ०२८४।

<sup>(</sup>३) संभवतः बालादित्य गुप्त राजा भानुगुप्त की उपाधि थी, जिसने एरण के समीप गोपराज के साथ हुणों से युद्र किया था। उसी स्थान के लेख में उसका नाम भी उद्घितित है। -- गु॰ ले॰ नं॰ २०, ई॰ स॰ ४१०।

इनसे समीकरण किए गए ग्रप्त राजात्री के धर्म पर विचार करें तो समीकरण की पृष्टि नहीं होती। यह तो प्रसिद्ध बात है कि गुप्त-करेश वैष्णवचर्मानुयायी थे। कुमारगुप्त प्रथम भी वैष्णवचर्मा-वलंबी था जिसकी पृष्टि उसके लेखों तथा सिकों में उल्लिखित 'परम-भागवत की उपाधि तथा गरुउध्वज से होती है<sup>२</sup>। परंतु इस राजा के नालंदा महाविहार के संस्थापक होने से आश्चर्य नहीं होना चाहिए। यदि गुप्त-लेखें का सूच्म अध्ययन किया जाय तो स्पष्ट ज्ञात होता है कि गुप्त-काल में दूसरे धर्म भी प्रचलित थे तथा उनके प्रति गुप्त-नरेश उदारता का व्यवहार करते थे। कितने श्रन्य धर्मानुयायी (श्रभय, बोरसेन, श्राम्नकार्दव) गुप्ती के पदा-धिकारी थे<sup>३</sup>। ऐसे समय में यदि कुमारगुप्त प्रथम ने नालंदा की संस्थापना की दो वह बैद्ध नहीं कहा जा सकता। स्कंदगप्त भी परमभागवत कहलाता था । पुरगुप्त तथा नरसिंहगुप्त के विषय में कुछ विशेष ज्ञात नहीं है; परंतु कुमारगुप्त द्वितीय' भितरी के मुद्रालेख' में 'परमभागवत' कहा गया है । इस मुद्रा पर गरुड की त्राकृति है जो वैष्णवधर्म का चिह्न है। अतएव यह स्पष्ट प्रकट होता है कि गुप्त राजा वैष्णवधर्मानुयायी थे: परंतु ह्वेनसांग के वर्णित नालंदा के संस्थापकगण बौद्ध शे।

उपर्युक्त तिथि, उपाधि तथा धर्म के विवेचनों से यही ज्ञात है।ता है कि नालंदा महाविहार के संस्थापकों का कुमारगुत्र प्रथम के श्रातिरिक्त श्रन्य राजाश्रों से पूर्वोल्लिखित समीकरण समीचीन नहीं

<sup>(</sup>१) फ्लीट—गुप्त-लेख नं० ८, ६, १३।

<sup>(</sup>२) गरुडध्वज सोने के प्रश्येक सिक्के पर ग्रंकित है।

<sup>(</sup>३) गुप्त-लेख नं० ४, ६, ११।

<sup>(</sup> ४ ) गु० खे०, नं० १२, चाँदी के सिक्के।

<sup>(</sup>१) J. A. S. B. 1889 (परमभागवत महाराजाधिराज श्रो कुमारगुप्तः)।

है। इन संस्थापकों के विषय में यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि ये गुप्त वंश के श्रंतिम नरेश थे। इस विहार के जन्म-दाता शकादित्य की गुप्त-सम्राट् चन्द्रगृप्त द्वितीय के पुत्र कुमारगुप्त प्रथम से समता बतलाई जा चुकी है। कुमारगुप्त प्रथम बहुत समय तक शासन करता रहा । इसको मृत्यु के पश्चात् स्कंदगुप्त ई० स० ४५५-४६७ तक राज्य करता रहा। स्कंदगुप्त का सै।तेला भाई पुर-गुप्त और उसके पुत्र तथा पैात्र कुमारगुप्त द्वितीय ई० स० ४६७ से ४७६ तक शासन करते रहे। इन राजाश्री का नालंदा महाविहार से कोई संबंध या या नहीं इसके विषय में ऐतिहासिक उल्लेख नहीं मिलता। बुधगुप्त ने कुमारगुप्त द्वितीय के बाद ई०स०४७६ से ४-६४ तक राज्य किया धीर इस विहार की बहुत सहायता की। यह शक्तिशाली नरेश था। बुधगुप्त का साम्राज्य बहुत विश्तृत था। इसने दामोदरपुर ( उत्तरी बंगाल ) से लेकर एरण (मालवा) पर्यंत शासन किया। ह्वेनसांग ने वर्णन किया है कि शकादित्य के पुत्र 'बुधगुप्त राज' ने अपने पिता के संघा-राम से दिच्या दिशा में दूसरे विशाल संघाराम की संस्थापना की। बुधगुप्त को पुत्र 'तथागत राज' ने पूरव की श्रीर एक संघाराम बन-वाया । इसका पुत्र बालाहित्य श्रपने पूर्व जो से भी श्रधिक इस महः-विहार की बृद्धि<sup>ः</sup>में संलग्न रहा । उसने चार विशाल संघाराम बनवा**ए**र । ऐतिहासिकों में बालादित्य के विषय में बहुत विवाद है। कोई इसकी नरसिंह गुप्त से समता बतलाते हैं. जिसका खंडन ऊपर किया जा चुका है। ह्वेनसांग के कथन से बालादित्य हूण राजा मिहिरकुल का समकालीन था । सिमध महोदय के मतानुसार यदि मिहिरकुल

<sup>(</sup>१) बीब-ह्वेनसांग का जीवन-चरित, ए० ११०।

<sup>(</sup>२) वाटर — ह्वेनसांग, जिल्द १, पृ० २८६।

ई० स० ५१० में शासन करता था को बालादित्य की गुप्त राजा भानुगुप्त से समता करना बहुत ही युक्ति-संगत प्रतीत होता है। इस (भानुगुप्त) के नाम का उल्लेख एरण की प्रशस्ति (गु० ले० नं० २०) में मिलता है। लेख के वर्णन से ज्ञात होता है कि ई० स० ५१० में भानुगुप्त ने अपने सेनापति गोपराज के साथ हुणों से युद्ध किया जिसमें गोपराज मारा गया। यदि ह्वेनसांग के वर्धित बालादित्य भ्रीर मिहिरकुल के युद्ध से उपर्युक्त लड़ाई का तात्पर्य हो। तो यह ज्ञात होता है कि बालादित्य, गुप्त-नरेश भानुगुप्त की खपाधि थी। जो हो. इस विषय में कोई सिद्धांत स्थिर नहीं किया जा सकता। बालादित्य के पुत्र वज्र ने उत्तर दिशा में एक संघाराम बनवाया था। डा० राय चै।धरी का मत है कि इसी वस्त्र को मालवा के राजा यशो-धर्मन् ने ई० स० ५३३ के समीप मार डालार । इस प्रकार गुप्त-वंश का नाश हुआ। इन सब विवेचनों का सारांश यही है कि कुमारगुप्त प्रथम तथा बुधगृप्त के वंशज ही नालंदा के महाविहार की वृद्धि करने में संलग्न रहे। इनके गुप्त-वंशज होने में तनिक भी संदेह नहीं है।

<sup>(</sup>१) स्मिय-भारत का प्राचीन इतिहास, पृ० ३१६।

<sup>(</sup>२) राय चैाधरी-प्राचीन भारत का राजनैतिक इतिहास, पृ० ४०३।

# (४) इतिहास-प्रसिद्ध दुर्ग रखथंभार का संचित्त वर्णन

[ जेलक-श्री पृथ्वीराज चौहान, बूँदी ]

रणथंभीर का किला जयपुर राज्य में जयपुर से कोई ४५ कोस दिचण की स्रोर सधन पहाड़ियों में, सघन भाड़ियों के भीतर, बना हुआ है। नागदा-मथुरा रेलवे लाइन पर मथुरा से कोई ७० कोस बंबई की ग्रोर जाने पर सवाई माधवपुर स्टेशन पड़ता है। यहाँ से कोई सवा कोस पर पहाड़ों के बीच सवाई माधवपुर नगर है जिसे. ऐसा प्रतीत होता है कि, जयपुर के महाराज सवाई माधवसिंहजी ने रग्रथंभार हाथ स्राने पर बसाया था। यहाँ जयपुर राज्य की निजामत है। राज्य की द्योर से एक नाजिम (डिस्ट्रिक्ट मैजिस्ट्रेट), तह-सीलदार, थानेदार श्रीर डाक्टर रहते हैं। यह नगर भी पुराना, कहीं कहीं दूटा-फूटा धौर बे-मरम्मत, बड़े विस्तार में, बसा हुआ है। श्राबादी श्राठ-दस इजार से श्रधिक नहीं है। यहाँ से ही रण-थंभीर की जाना पड़ता है। कोई साढ़े चार कोस सघन काड़ियों श्रीर ऊँची-फँची पहाड़ियों के बीच एक पगडंडी की राह से चलना पड़ता है, जिसमें शेर, बघेरे, चोते, रीछ आदि हिंसक जीवों की बहुतायत है। मार्ग में स्थान स्थान पर स्रोदियाँ लगी हुई हैं स्रीर कठहरे वैंधे हुए हैं जिनमें पाड़े (भैंसे) बाँधे जाते हैं। दिन ही में रास्ता चलता है, रात की नहीं। मार्ग में पहाड़ियों का चढ़ाव-उतार यात्री की शका देता है। जगह जगह पानी के चश्मे बहते मिलते हैं। भाड़ियों में एक नाले के किनारे पानी का एक छोटा

सा कुंड है, जिसे मेारकुंड कहते हैं। श्रीर भी कई बावलियाँ पड़नी हैं। मेारकुंड से पहाड़ी का चढ़ाव है। कुछ चढ़ने के अनंतर एक पका परकाटा और मोर-दरवाजा नाम की पैश्ती (गोपुर) है। यह परकोटा दोनों स्रोर पहाड़ों पर चला गया है। दरवाजे से रास्ता फिर नीचे को उतरता है श्रीर कुछ पहाडी उतार-चढ़ाव के पीछे फिर उसी प्रकार का एक दरवाजा भाता है जो बड़ा दरवाजा कहलाता है। यहाँ भी पहले की तरह दोनों श्रीर की पहाडियों पर पक्का परकोटा चला गया है। इस दरवाजे से नीचे उतरकर एक बड़ा मैदान है जो तीन तरफ पहाड़ियों से घिरा हुआ है। उसी में एक श्रीर दीवार की तरह खड़े पहाड़ पर रखशंभीर का दढ श्रीर श्रभेद्य दुर्ग है। इस मैदान में एक बड़ा ताल है जो पद्मला कहलाता है ( छोटा पद्मला दुर्ग में है ) ग्रीर लगभग ६-७ मील के घेरे में है। इसमें कमल फूले रहते हैं। कोई आध कोस चलने पर किले पर चढ़ने का फाटक आता है जिसका नाम नौलखा है। यहां पर एक पैसा देकर एक आदमी की किलेदारों के पास भेज प्रवेश करने की परवानगी मैंगवानी पड़ती है, जो घंटे डेढ़ घंटे में आ जाती है। इतनी देर में पिथक पास के एक कुएँ पर स्नान-ध्यान से निपटकर थकावट दूर कर ले सकता है। यहाँ से किले की शोभा भ्रच्छी दिखाई पड़ती है। किले का पहाड़, श्रोर से छोर तक, दीवार की तरह सीधा खड़ा है। उस पर मजबूत पक्का पर-काटा धीर बुर्ज (गढ़) बने हुए हैं जिन पर तीयें चढ़ी हुई हैं। दरवाजे से ऊपर तक पक्की सीढ़ियाँ बनाई गई हैं, जिन पर वीन फाटक बीच में पड़ते हैं। एक गर्याश रग्राधीर दरवाजा है जिसमें पीतल के पत्र पर संवत् १८७८ ख़ुदा हुआ है। इसी दरवाजे के ऊपर एक बुर्ज (गढ़) पर तीन मुँह की तीप रखी हुई है, जो लगभग चार गज लंबी है।

गढ़ रख्यंभीर में ६ जागीरदारों की किलेदारी है। मारा, माखा, पचेवर बरमाला, भिलाय ध्रीर धूलावड़। के जागीरदार किलेदार हैं। इनमें से प्रत्येक के पंचहत्तर पंचहत्तर जवान वहाँ रहते हैं श्रीर जयपुर राज्य खालसे के भी ५०० जवान रहते हैं। इनके स्निवा चारी दरवाजों के तालों पर दे। दे। मीने ग्रीर कुछ चै कियो पर भी मीने रहते हैं। किले में मुख्य गणेशजी की प्रसिद्ध श्रीर भव्य मूर्ति. एक सुंदर मंदिर में विराजमान है। इन्हें गढ़ रणथंभीर के विना-यक कइते हैं। समस्त राजपूताने की छत्ती से जातियों में विवाह के समय इनका स्राह्वान किया जाता है। यहाँ पर यह कहावत प्रसिद्ध है कि 'विनायक मनायो नाज आयो, टोडरमल जीता नाज बीते।'' अर्थात् विवाह के समय विनायक गर्धेश बैठते हैं तब घर में ऋदि सिद्धि आकर विवाह को पूर्ण करा देती हैं, किसी बात की कमी नहीं रहती। विवाह होने पर गणेशजी का पट्टा उठा दिया जाता है, तब प्रत्येक चीज की तंगी दिखाई देने लगती है। राजपूताने के बाहर भी दूर दूर तक इन गजानन भगवान का आहान होता है। किले में ५ बड़े बड़े टाँके (तालाब) हैं। एक के सिवा सबमें पानी भरा रहता है छीर सब स्वाभाविक बने हुए हैं। इन टॉकों के नाम पद्मला ( छोटा ), सुखसागर, बड़ा है।द. राग्री है।द श्रीर जगाली हैं।

गढ़ के मुख्य मंदिरों में गणेशजी, शिवजी धीर रामलला के मंदिर हैं। एक जैन मंदिर भी है। रामललाजी का मंदिर शिखर-बंद मंदिर है। बसीस बत्तीस खंभी की तीन बड़ी बड़ी छतरियाँ हैं, जिनमें से प्रत्येक में लिंगाकार शिवजी की दीर्घ मूर्ति ध्रत्यंत सुंदर श्रीर दर्शनीय है। परंतु इस्ख रेखन होने के कारण कबूतरों की बीटों से बिगड़ रही है। यहाँ पर एक गुफा में गुप्तगंगा (जिसे कोई कोई स्राकाशगंगा भी कहते हैं ) नाम का गज भर लंबा-

चौड़ा, एक कुंड है जिसके विषय में कहावत है कि कितनी ही रस्सियाँ जोड़कर डाली जाने पर भी थाह न मिली। इस गंगा का पानी निर्मल, स्वच्छ धीर मीठा है। इस गुफा में शिवजी की एक मूर्त्ति है। इसके पास ही भौरा भौरा नाम के दे। मकान हैं जो प्राय: बंद रहते हैं। इनमें प्राचीन समय के मसालों की बाटियाँ रखी हुई हैं तथा लड़ाई के सामान हैं। यहाँ पर बुजों पर तापें चढी हुई हैं। राग्यी तालाब पर सदरुदीन पीर का मकबरा है। दिल्ली-दरवाजे पर शंकर का मंदिर है जो सदा बंद रहता है ब्रीर वर्ष में केवल एक बार शिवरात्रिको खुलता है। यहीं पर राव हम्मीर-देव का सिर है जो मनुष्य के सिर के बराबर है। कहते हैं, राव हम्मीर जब अलाउदीन की परास्त करके आए तब उन्होंने गढ़ में रानियों के। न पाया। वे सब चिता में भस्म हो गई थीं। राव की इससे इतनी ग्लानि हुई कि उन्होंने म्रात्मघात करने का निश्चय कर लिया, लेकिन कुछ विचार कर वे शिवजी के मंदिर में आए और. पूजन कर कमल काटकर शिव पर चढ़ा दिया

गढ़ रणशंभीर केवल साढ़े तीन केास के घेरे में है, पर है सीधे खड़ं पहाड़ पर। किले के तीन श्रीर प्राकृतिक पहाड़ी खाई (जिसमें जल बहता रहता है) श्रीर फाड़ियों का फुरमुट है। खाई के उस तरफ वैसा ही खड़ा पहाड़ है जैसा किले का है। उस पर परकोटा खिचा हुआ है। फिर चौतरफा कुछ नीची जमीन के बाद तीसरे पहाड़ का परकोटा है श्रीर पक्की मजबूत दीवारें खिची हुई हैं। इस प्रकार कोसी के बीच में किला फैला हुआ है। पूर्व, पश्चिम, दिखण श्रीर कोसो तक लंबा-चौड़ा मैदान है जिसके चारों श्रीर पहाड़ियों का सिलसिला परकोटे का काम दे रहा है। कुछ दूर पूर्व की श्रीर एक गढ़ खंधार इसी पहाड़ी सिलसिलों में श्रीर है जो मजबूत गिना जाता है। यद्यपि किले में भी जंगल-पहाड़ है, पर फाटकों

इतिहास-प्रसिद्ध दुर्ग रणधंभीर का संचिप्त वर्णन

पर पहरा रहने के कारण किले में जंगली जानवर नहीं हैं। दूसरे दें। परकेटों के बीच अनेक प्रकार के जंगली जानवर बहुतायत से भाड़ियों में रहते हैं। किले से तीन कोस के फासले पर दक्खिन ओर एक छोटी सी पहाड़ी पर मामा-भानजे की कबरें हैं। संभव है उस पर से किले को विजय करने का प्रयन्न किया गया हो। इस किले की मजबूती इसके देखने ही से मालूम हो सकती है। संसार के किसी देश में इस प्रकार का कोई किला शायद ही हो। यदि इसकी सजाया जाय तो यह एक अपूर्व दुर्गम गढ़ बन जाय।

यह दुर्गम दुर्ग किसके समय में, किसने बनवाया, इसका स्रभी तक पता नहीं । पर यह दीर्घ काल से चौहानों के स्रधीन चला धाता था श्रीर स्रंत में चौहानों के हाथ से ही मुसलमानों के हाथ में गया। संभव है कि यह किला चौहानों के द्वारा ही बना हो, क्योंकि राजपूताने के स्रनेक मजबूत किले चौहानों के द्वारा ही बनाए गए थे, जैसे स्रजमेर का तारागढ़, नाडोल का गढ़, द्योसा का मांडलगढ़, मीरा का गढ़, बूँदी का तारागढ़, गागरोण का गढ़, दूंदर गढ़, छापुर का गढ़, ये सब चौहानों के बनाए हुए हैं। स्रवः रण्यंभीर भी चौहानों का बनाया हुस्रा हो तो स्राध्य क्या ? ऐसी जनश्रुति है कि इस विकट वन श्रीर दुर्गम पहाड़ियों में एक पद्मला नाम का तालाब था (जो सब भी वही नाम धारण किए है)। उसके किनारे पद्म ऋषि नाम के कोई महात्मा स्रपना नित्यकर्म कर रहे थे उस समय में दे। राजक्रमार, जिनमें एक का नाम जयत श्रीर दूसरे का रणधीर था, सूस्रर के पीछे घेड़ा दौड़ाते हुए इस वन में चले स्राए! सूस्रर भयभीत हो पद्मला तालाब में

१६१

<sup>(</sup>१) त्रलवर गढ़ भी मैनपुरी के इतिहास में चौहान श्राण्डनदेव का बनाया हुआ लिखा है। पर एक बढ़वे की पुस्तक में अलवर का गढ़ श्रामेर के राजा कांकिलदेव के दूसरे पुत्र अलगरायजी का बनाया हुआ लिखा है।

कूद पड़ा श्रीर जल में गायब हो गया। राजकुमार इस दृश्य को खड़े खड़े देखते रहे पर सूत्रर उनको नजर न श्राया। श्रचानक किनारे पर इनकी दृष्टि महात्मा पर पड़ी। ये दोनों तुरंत महात्मा के पास श्राए श्रीर प्रणाम कर बैठ गए। महात्मा ने श्रांखें खेालकर उनकी श्रीर देखा श्रीर प्रीतिपूर्वक कहा—"कुमार! शिकार जल में चला गया; खैर, शिवजी का ध्यान करो।" ध्यान करते ही शिव-पार्वती के दर्शन हुए, जिन्होंने उन्हें श्राशीर्वाद देकर किला निर्माण करने की श्राज्ञा दी: श्राज्ञानुसार राजकुमारों ने वहाँ पर एक किला बनवाया जिसका नाम शिवजी की श्राज्ञा से रणस्तंभर या रणस्वंभीर रखा। किन्ते की प्रतिष्ठा खूब धूमधाम से की गई। प्रथम गणेशजी की स्थापना हुई श्रीर सर्वत्र—राज्य भर में—विवाह के समय श्रारंभ में इन्हों गणेशजी की निमंत्रित कर पूजने की श्राज्ञा प्रचलित की गई श्रीर राजकुल में इन्हों गणेशजी का स्थापना करना प्रधान रखा गया। पास ही शिवजी की स्थापना करके प्रतिष्ठा का कार्य पूर्ण किया गया।

चै। हानों की वंशावली में राव शूर के दे। बेटों का नाम जैत (जयत) श्रीर रणधीर है। जैतराव हम्मीर के पिता, श्रीर रणधीर काका थे जिनको छाण का परगना मिला था। अतः इस कथा की ठीक नहीं मान सकते क्यों कि इनसे पहले रणथंभीर का दुर्ग था श्रीर दीर्घ काल से चौहानों के अधिकार में चला आ रहा था। संवत् १२४६ वि० में पृथ्वीराज के पीछे दिल्ली में मुसलमानी का अधिकार है। जाने पर अजमेर धीर रणथंभीर में पृथ्वीराजजी के

<sup>(</sup>१) मैनपुरी के इतिहास में चैहान राजा रणधंभनदेव का बनाया जिखा है जो बहुत पहले हुए थे। १२ वीं शताब्दि के मध्य में वीसज के पुत्र पृथ्वीराज प्रथम की रानी रासछदेवी ने, जैन साधु श्रभयदेव (मजधारी) के उपदेश से, रणस्तंभपुर (रणधंभीर) के जैन-मंदिर पर न्वर्ण का कल्स चढ़ाया था।

पुत्र और भाई का अधिकार रहा । जब पृथ्वीराज के भाई हरिराज ने पृथ्वीराज के पुत्र रेग्रासी ( राजदेव जिसे किसी किसी ने गीविंद-राज (कोला) भी लिखा है) से अप्रमेर का राज्य छीनकर दिल्ली पर चढ़ाई की, तब रेणसी रण्यंभीर चला गया। उसके पुत्र का नाम वाल्हण्यदेव या जिसके प्रह्णाददेव ग्रीर वाग्भट, प्रह्णाद के वीर-नारायम हुआ जो शमसुद्दीन अल्तमश से लड़ा श्रीर मारा गया। संवत् १२⊏३ वि० में रग्रथंभेार पर मुक्षलमाने† का ऋधिकार हुऋा । प्रह्लाइ का छोटा भाई मालवा विजय करने चला गया था श्रीर वहीं राज्य कर रहा था। समाचार सुनकर उसने राष्यंभीर पर चढ़ाई की श्रीर मुसलमानी की मारकर उस पर अपना अधिकार कर लिया। जलाल होन खिल जी के समय में उलगर्बी नामक किसी सेनापति ने हो बार संवत् १३४७-४८ में राष्यंभीर पर चढ़ाई की, पर उसे परास्त होकर लैटिना पड़ा। वाग्भट (शूरजी) के पुत्र जयत श्रीर रणधीरजी हुए। रणधीर को ६ लाख की जागीर का छाग्राका परगना मिला। जयत का पुत्र प्रसिद्ध राव हम्मीर (हठी हमीर) हुआ ! इसके समय में मीर मुहम्मदशाह नाम का कोई सरदार बादशाह अलाउदीन खिल्रजी की किसी बेगम के। लेकर इसकी शरण में चला आया जिसकी इसने शरण में रखा। बादशाह ने दूत भेज धमकी के साथ अपने बागी सर्दार की मौगा, पर राव ने शरणागत का देना चित्रय-धर्म के विरुद्ध समभ्त बादशाह को कोरा उत्तर दे दिया। अलाउदीन जलकर चढ़ आया थीर

<sup>(</sup>१) कवालजी (राज्य कोटा की बलबन कोटरी में) के मंदिर में रा॰ व॰ पंडित गौरीशंकर हीराचंदनी श्रोक्ता के। एक प्रशस्ति मिली है जो संवत् १३४१ की है। उसमें जैन्नसिंह के विषय में लिखा है कि उसने मंडप (मांडू = मालवा) के जयसिंह के। सताया; कूमेराजा श्रीर करकरालगिरि के राजा के। मारा श्रीर मंपायथा के घाटे में मालवा के राजा के सैकड़ें। लड़ाकू वीरों के। परास्त किया।

वर्षी तक लडाई हुई। संवत् १३५७ में बादशाह की परास्त होकर हटना पड़ा। वह एक बार दिल्ली लीट गया श्रीर फिर संवत १३५८ में सजकर स्राया। खूब लडाई हुई। राव हम्मीर स्रपनी रानियों को किले में रिचत रख श्रीर यह समकाकर रण में चला कि जब तक हमारे निशान का भांडा दिखाई पड़ता रहे तब तक हमें जीवित समभना, पीछे अपने धर्म की रत्ता करना, क्योंकि मुसलमान प्राय: िक्यों के सतीत्व को नष्ट करते हैं धीर दुष्ट अलाउदीन ने ते। रमिययों का सतीत्व नष्ट करने का बीडा उठा रखा है। यह कहकर राव केसरिया बाना पहन मुसलुमानी सेना पर ट्रट पड़ा। कई पहाड़ों की घनघोर लड़ाई में मुसलमानी के पैर उखड़े श्रीर वे पीठ दिखाकर भागे। राव की फीज ने कोसों तक पीछा किया: राव संप्राम में विजय प्राप्त कर धैांसा देता लौट रहा था कि मार्ग में किसी घायल मुसलमान ने उठकर निशान के हाथी का है।दा काट **डाला जिससे निशान श्रीर श्रादमी नीचे गिर प**ड़े। यद्यपि वह मुसलमान वहीं काट डाला गया परंतु भंडे के गिरते ही रानियों ने चिता लगाकर अपने कोमल शरीरों को उसमें भस्मीभूत कर दिया। राव विजय का आनंद मनाता हुआ गढ़ में आया ता वहाँ सब निरानंद हो गया। वह बड़े सोच में पड़ गया। संसार को स्वप्न का खेल समभ्त वह शरीर का मोह छोड़ शिवमंदिर में आया और भ्रपने हाथ अपना सिर उतार शिवजी पर चढ़ा कमल पूजा कर शिव-लोक सिधारा। उसके विषय में एक प्राचीन दोहा है-

> सिंह विषय श्रीर नर बचन, कदली फिक्क इक बार। तिरिया तेल इमीर हठ, चढ़ें न दूजी बार॥

राव हम्मीर के इस प्रकार के समाचार सुन झलाउद्दीन ऋपनी सेना की मार्ग में फिर इकट्टा कर लीटा ख्रीर विकट लड़ाई में विजय प्राप्त कर वहाँ का मालिक हुआ। यह संवत् १३५८ वि० में हुआ

था। चौहान लोग मासवा, गुजरात द्यादि देशों में इधर-उधर अपना ठिकाना जमाने लगे। हम्मीर का पुत्र रत्नसिंह पहले से मेवाड़ में था। उसका वंश वहाँ फैला! तैमूर के समय तक रणथंभीर साधारण हालत में पड़ा रहा। संवत् १५७३ तक मालवा-वालों के अधिकार में रहा श्रीर तब मेवाड के राणा संप्रामसिंह के हाथ अथा धौर विक्रमादित्य के समय तक मेवाड़वाली के अधिकार में रहा। संवत् १६०० विक्रमी में शेरशाह सूर के पुत्र ऋादिलखाँ को जागीर में दिया गया।

संवत् १६१५ तक इस किले पर मुसलमानों का अधिकार रहा। इसी समय में बूँदी के सामंत्रसिंह हाड़ा नामक एक सदीर ने बेदला श्रीर कीठारिया (ये मेवाड़ के १६ सर्दारों में से हैं) के चै।हानें की सहायता से मुसलमान किलेदार जुक्तारखाँ से, कुछ रुपये देकर, किला छीन लिया धीर बूँदी के अधिपति राव सुर्जनजी को सहायता के लिये बुलाया। थोड़े से वीर हाड़ाओं की लेकर सुर्जनजी वहाँ पहुँचे श्रीर मुसज्ञमानीं की वहाँ से निकाल अपना अधिकार कर लिया।

संवत् १६२४ वि० में अकबर ने चित्तौड़ पर चढ़ाई की । बूँदी का पदच्युत राव सुरतान शाही सेना को पट्टी देकर बूँही पर चढ़ा लाया। यहाँ राव सुर्जन के भाई रामसिंह थे। उन्होंने रात्रि के समय दो बार धावा मारकर शाही फीज भगा ही धीर तोपें छीन लीं, लेकिन अपने भाई के पीछे बादशाह से बिगाड़ करना अच्छा न समभ्त तोपें लीटा दीं। जब श्रक्षबर की यह मालूम हुश्रा तब उसका दाँत राष्यंभीर पर लगा। चित्तीड विजय कर उसने उसी संवत् में राष्यं भीर पर चढ़ाई की। राजा मान भी साथ थे।

भारत के राजसिंहासन पर विराजमान होकर मुगल-कुल-तिलक श्रकबर की इस प्राचीन धीर ध्रभेद्य गढ़ रखयं भीर पर अधि-

कार करने की विशेष अभिलाषा थी। उसने सेना सिहत स्वयं इस विकट किले की जा घेरा। वीर तेजस्वी सुर्जन ने अपने असीम और अमानुषी पराक्रम से मुगल बादशाह की अगणित सेना का आक्रमण तुच्छ कर दिया। यद्यपि अकबर ने इस अभेद्य किले की दीवारों की ध्वंस करने में कोई कसर न की, पर केवल दीवारों के ध्वंस होने ही से किला हाथ आ जाय ऐसी बात न थी। वहाँ ते। पहाड़ों के तीन परकोटों के भीतर ७, ८ सी फुट ऊँची दीवार खड़े पहाड़ की थी। इतने पर भी वह किला वीर हाड़ाओं से संरचित था। कुछ दिनों तक चेध्टा कर अकबर हते। दोग हो गया। तब उसने अमेर के राजा भगवानदास और उनके कुँ अर मानिस्हि से कहा कि क्या उपाय करूँ। यदि एक बार किले को देख भी लेता तो अच्छा होता। तब मानिसंह ने कहा—दिखा तो हम सकते हैं, पर आपको वेश बदलकर चलना होगा। बादशाह ने इसे स्वीकार किया।

कुँ अर मानसिंह ने राव सुर्जन से आतिथ्य की याचना की, जो राजपूत-रीत्यनुसार स्वीकृत हुई । मानसिंह गढ़ में बुलाए गए। उनके साथ अकबर एक साधारण सेवक के वेश में गया। मानसिंह ने किले में पहुँचकर जिस समय राव सुर्जन के साथ बातचीत की उसी समय राव के काका भीमजी ने कपटवेषधारी अकबर की पह-चान लिया थीर उसके हाथ से बख्रम छीन लिया। अकबर के देश उड़ गए। उसने राव से कहा—अब क्या होगा? राजा मानसिंह ने राव को समभा-बुभाकर अकबर से मेल करा दिया। अकबर ने रणधंभीर लेकर उसके बदले में ५२ परगने राव सुर्जनजी को दिए—२६ परगने बूँदी के पास थीर २६ चुनार, काशी धादि पूरब देश में। अकबर ने १० शतों पर हस्ताचर किए जिनके

<sup>(</sup>१) दे॰ "बूँदी का सुलहनामा", नागरी-प्रचारिखी पत्रिका, भाग ७. संख्या २:

कारण बूँदीवालों की स्त्रियां नौरोजे पर जाने तथा डोला दिए जाने स्नादि से बची रहीं। काशी की सूबेदारी राव सुर्जन की मिली, जहाँ उन्होंने अच्छे अच्छे धार्मिक कार्य किए तथा सुंदर महल और बाग भी बनवाया जो आज तक "हाड़ाओं का बाग" के नाम से प्रसिद्ध है। इस संधि पत्र के अनुसार राव सुर्जनजी के वंश, जाति और धर्म की पूर्ण रचा रही। अकबर ने सब स्वीकार कर सुर्जनजी को रावराजा की पदवी प्रदान की। राव सुर्जनजी ने लोभवश किला दे दिया पर सामंतसिंह ने अकबर के दाँत खट्टे कर मरकर किला छोड़ा। इस प्रकार किर यह प्राचीन प्रसिद्ध दुर्ग चौहानों के हाथ से निकलकर मुसलमानों के हाथ चला गया। संवत १६७६ वि० में जहाँगीर इस किले की सैर करके खुश हुआ। संवत् १६८८ वि० में यह, दुर्ग राजा विट्ठलदास गै।ड़ को मिला, किंतु उससे औरंगजेब ने ले लिया।

संवत् १८११ वि० तक यह दुर्ग मुसलमानों के अधिकार में रहा। इस दुर्ग को अधीन ८३ महाल थे। कई एक रजवाड़ों का भी इससे संबंध था, जिनमें बूँदी, कीटा, शिवपुर आदि बड़ी बड़ी रियासतें भी थों। संवत् १८१२ वि० में दिल्लो की शक्ति की घटाकर मरहठों ने राजपूताने में लूट-मार मचा रखी थी। उन्होंनं, अन्यान्य किलों की भाँति, इस किले की भी जा घरा। पर यह किला साधारण तो था नहीं। दुर्गाध्यच्च ने बड़ी वीरता से मरहठें का सामना किया और वह तीन वर्ष तक लगातार लड़ा। बार बार दुर्गाध्यच्च ने बूँदी के महाराव राजा उन्मेदसिंहजी की लिखा पर वे दस समय अपने ही राज्य के उद्धार में लगे थे, दुर्गाध्यच्च की बातों पर उन्होंने ध्यान न दिया। दुर्गाध्यच्च के पास जब तक सामान रहा, बराबर मरहठों से लड़ता रहा। संवत् १८१६ वि०

में भोज्य सामग्री चुक जाने पर उसने जयपुरवालों को बिना शर्त किला समर्पण करने की लिखा। उस समय जयपुर की गद्दी पर सवाई माधविसंहजी थे। माधविसंहजी ने तुरंत सहायता भेजी श्रीर दुर्ग हस्तगत किया, जिस पर मरहठे चढ़ आए। इस समय माचाड़ी के महाराव राजा प्रतापिसंहजी की वीरता श्रीर बुद्धिमानी ने बड़ा काम किया। संवत् १८१६ वि० में मरहठे, जयपुर की सेना को देख, घेरा उठाकर चल दिए। किला जयपुरवालों के अधिकार में आया। तब से यह ऐतिहासिक प्रसिद्ध प्राचीन श्रीर सुदृढ़ दुर्ग जयपुर-महाराज के अधिकार में चला आ रहा है।

### (४) विविध विषय

#### (१) पुरातत्त्व

सेप्टेंबर १६३३ के इंडियन ऐंटिक्वेरी में श्रीमान के० पी० जायस-वाल ने, अशोक के ''जंबू द्वीप'' पर, एक लेख लिखा है। महाभारत के समय में जंबू द्वीप से प्राय: सारे एशियाखंड का अर्थ लिया जाता था। निषध धौर मेरु इसके मध्यस्य श्रीर परस्पर निकटस्य पर्वत थे। पुराणों का मेर ग्रीर सिकंदर के साथी इतिहास-लेखकी के मेरस एक ही पर्वत के नाम थे। जंबूवृत्त से शायद आल् बुखारे के वृत्त (Plum-tree) का अर्थ है, जो इस प्रदेश का विशेष वृत्त है। मेरु के दिचिया श्रीर निषध को उत्तर में एक नदी का वर्धन है जो बहुत करके पंजशीर ( Panjshir ) नदी है। जंबू द्वीप का मध्य-भाग मेरु देश है। महामेरु उसकी श्रेणी है। तिब्दत का नाम किन्नरी देश या किंपुरुषवर्ष धा क्येंकि वहाँ को निवासिथे। में मूँछें। का म्रभाव रहता है। उत्तर कुरु से पुराणों में साइबीरिया का देश लिया गया है। भद्राश्व से चोन श्रीर केतुमाल से एशिया माइनर का देश माना जाता था--ऐसी श्रापकी राय है। केतुमाल का पश्चिमीय नगर रोमक अर्थात् कुस्तुंतुनिया ( Constantinople ) था।

अक्टूबर १८३३ ई० के कलकत्ता रिब्यू में प्रोफेसर डी० आर० भांडारकर ''क्या हिंदू धर्म में पुन:प्रवेश (reconversion) या 'शुद्धि' हो सकती हैं", इस शोर्षक का एक लेख लिखते हैं। देवल-स्मृति, अत्रि-संहिता, अत्रि-स्मृति, बृहद्यन-स्मृति आदि में शुद्धि का विधान है और आर्थोपदेशक पंडित जे० पी० चै।धरी ने इन आधारी को एक पुस्तक में संग्रह करके १८३० में अलग छपा भी दिया है। लेखक महाशय विशेषकर देवल-स्मृति का उल्लेख करते हैं। देवल ऋषि सिंधुनदी के किनारे पर ठहरे थे जहाँ ऋषियों ने जाकर उनसे ग्रुद्धिके प्रश्न किये थे।

अगपका मत है कि देवल-स्मृति का समय दसवीं शताब्दी का आरंभ था। स्मृति के म्लेच्छों से आप मुस्लिम-धर्मावलं वियों का अर्थ निकालते हैं क्यों कि ये लोग उस समय भारत की सीमा पर आ गए थे। स्मृति में सिंधु (Monsuhra) और सीवीर (मुल-तान) सीमाप्रांतों का उल्लेख है जहाँ जाने से हिंदू की लैं। टने पर शुद्धि करनी पड़ती थी। ये प्रांत ६४३ ई० में मुसलमान लोगों के अधिकार में आ गए थे।

स्मृति में जो सिंधु का उल्लेख है वह पंजाब की सिंधु नदी का है क्यों कि वहाँ पर हिंदू बलात्कार से मुसलमान बनाए जाते थे। सिंध प्रदेश इसके बहुत पूर्व से मुसलमानों के अधिकार में आ गया था। इस स्मृति की शुद्धि एक-दे। मनुष्यों के लिये ही नहीं थी; वरन् यह उनके हेतु नियत की गई थी जहाँ सारे गाँव के गाँव शुद्ध किए जाते थे। आपका मत है कि सन् ईसवी के आरंभ से श्रीर उसके पूर्व से लगाकर दसवीं शताब्दी तक बराबर शुद्धि होती रही।

दिसंबर १-६३३ के जरनल ग्राफ इंडियन हिस्टरी में डा० एस० एन० प्रधान का एक लेख है जिसमें उन्होंने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि जनमेजय ने वाजसनेय याज्ञवल्क्य ग्रीर उनके शिष्य वाजसनेयी लोगों की ग्रपने देा ग्रश्वमेध यज्ञों में पुरोहित नियत किया। इस कारण वैशंपायन ने राजा ग्रीर पुरोहित देनों को शाप दिया। पर जनमेजय ने, वाजसनेय याज्ञवल्क्य के नियमानुसार देा ग्रश्वमेध यज्ञ करके, शुक्क यजुर्वेद की प्रचलित कर ही दिया। इस पर विपच्च के ब्राह्मण राजा से कुद्ध हो गए ग्रीर उसके विपरीत उन्होंने बगावत का भंडा खड़ा कर दिया जिसके कारण जनमेजय का ग्रधिकार उसके तीन सीमांत-प्रति से उठ गया।

इस कारण उसे राज्य छोड़कर जंगल में चला जाना पड़ा। इसके पश्चात् उसका क्या हुआ कुछ जान नहीं पड़ता।

ब्रह्मांड, वायु धीर मस्य पुरायों में यह कथा प्राय: समान रूप में पाई जाती है; इस कारण इसका सही होना बहुत कुछ संभव है।

मांडूक्य उपनिषद् श्रीर गीडपाद-श्रक्द्वर १६३३ के इंडियन ऐंटिक्वेरी में इस विषय का मि० ए० ब्यंकट-सुब्वैया का एक लेख है। यह दस प्रधान उपनिषदें। में से एक उपनिषद् है। इसमें केवल छोटे छोटे १२ वाक्य हैं । प्रथम ७ में इस उपनिषद् का विशेष कथन समाप्त हो जाता है श्रीर ये नृसिंह-पूर्वतापिनी (४,२), नृसिंह-उत्तरवापिनी (१), रामोत्तरतापिनी उपनिषदें। में प्रायः बिना कुछ परिवर्तन के उद्भृत कर लिए गए हैं। इनका सारांश योगचूड़ामणि (७२) ग्रीर नारदपरिव्राजक (७-३) उपनिषदी में भी दिया है। इन सूत्री के ऊपर गै।डपादाचार्य ने १२५ कारिकार्क्रों में टोका लिखी है, जो श्रागम प्रकरण, वैतथ्य प्रकरण, ऋद्वैत प्रकरण श्रीर श्रह्णातशांति प्रकरण नाम के ४ प्रकरणों में विभाजित है। श्रद्वेतवाद में उपर्युक्त १२ वाक्य ही श्रुति माने गए हैं श्रीर २१५ कारिकाएँ गौडपादाचार्य की बनाई मानी गई हैं। गौडपादाचार्य की गे विंद भागवतपाद का गुरु श्रीर शंकराचार्य का दादागुरु मानते हैं। श्री मध्वाचार्य का द्वैत संप्रदाय प्रथम प्रकरण की कारिकाश्री की भी श्रुति मानता है। लेखक यह सिद्ध करने का प्रयत्न करता है कि ये दोनों निश्चय गलत हैं श्रीर १२ वाक्य तथा २१५ कारि-काएँ दोनें। गौडपादाचार्य की लिखी हैं। उसकी राय में शंकराचार्य का भी यही सिद्धांत है। शंकराचार्य ने इस उपनिषद् ( १२ वाक्य धीर २१५ कारिकाध्रों ) का प्रमाण कहीं भी श्रति के रूप में नहीं दिया है। गौडपादाचार्य के शंकर के परमगुरु होने में

भी संदेह किया गया है, क्यों कि इन कारिकाओं का प्रमाण कई छादि माध्यमिक बैद्ध लेखकों ने दिया है जिनका काल छष्टम शताब्दी नहीं हो सकता। डा० वेलेसर इन कारिकाओं का समय लगभग ५५० स० ई० अनुमान करते हैं। इनकी राय में गौडपाद एक लेखक का नाम न होकर एक संप्रदाय का है। प्रो० बेल्वलकर और रानडे भी इस राय में शामिल हैं। पर मि० ब्यंकटसुब्बेया का मत है कि गौडपाद नाम के आचार्य अवश्य हुए हैं जिन्होंने अद्वैतवाद की इस माइक्य उपनिषद् में सिद्ध किया है और उस वाद का पूर्ण रूप बनाया है।

पंड्या बैजनाय

### (२) महामहोपाध्याय महाकवि श्री शंकरलाल-निर्मित ''श्रमर मार्क' डेय'' नाटक

पिछले सी वर्षों में संस्कृत भाषा में नवीन प्रंथ रचनेवाले विद्वानों में काठियावाड़ के विद्वद्रत्न पंडित शंकरलाल द्यति गौरवारूढ़ हो चुके हैं। इनका जन्म मंगलवार त्राषाढ़ विद्व ४ वि० सं० १८६६ द्यार स्वर्गवास द्याषाढ़ सुदि १५ वि० सं० १६७५ में हुन्या। ये जामनगर के पंडित फंडू वैद्य के कुटुंबी थे। इनके पिता महेश्वर भट्ट ने इनका उपनयन संस्कार कराकर प्राचीन परिपाटी के ध्रनुसार संस्कृत भाषा का अध्ययन प्रारंभ कराया। इन्होंने विशेष रूप से सुप्रसिद्ध देवज्ञशिरोमिष केशवजी मुरारजी से परिश्रम-पूर्वक विविध शास्त्र पढ़े। तदनंतर कई एक महत्त्वपूर्ण छोटे छोटे लेखों के ध्रितिरक्त इन प्रंथों की रचना की—सावित्री-चरित, चंद्रप्रमाचरित, अनस्याभ्युदय, सेव्यसेवक-धर्म, लघुकी मुदी प्रयोग-मणिमाला, अध्यात्मरत्नावली, बालाचरित, विपन्मित्रं पत्रम्, श्रीकृष्णाचंद्राभ्युदय

धीर ग्रमर मार्कडेय। श्रीकृष्णचंद्राभ्युदय किव के स्वर्गवास के कुछ काल के परचात, महामहोपाष्याय श्री हाथीभाईजी शास्त्री की टीका सिहत, छपा श्रीर श्रमर मार्कडेय नाटक गुजराती टीका सिहत इसी १-६३३ ई० में, श्री लींमडीनरेश की उदार कृपा तथा महामहो-पाष्याय हाथीभाईजी शास्त्री के सस्नेह परिश्रम से, लोकलोचन-गोचर हुग्रा है। शंकरलालजी स्वाभाविक किव थे। ये पुराण, काव्य, दर्शन ग्रादि नाना शास्त्रों के प्रगाढ़ पंडित थे। इनकी रचनाएँ सरल, सरस एवं सदुपदेशपूर्ण हैं। इनके रचे हुए नाटकी के। सियाँ तथा पुरुष समान रूप से बिना संकोच के पढ़ सकते हैं। ये विष्णु श्रीर शिव के अभेद रूप से उपासक थे।

अमर मार्कडेय में पाँच श्रंक हैं। प्रथम श्रंक में दिखाया है कि संतान न होने से खित्र विशालाची अपने पति मुकंड मुनि के प्रति श्रमंतेष प्रकट करती है जिसके कारण मुनि सर्वस्व दान कर निर्जन वन में तप करने जाते हैं। दूसरे श्रंक में बतलाया है कि भगवान कुष्ण रासलीला श्रारंभ करते हैं श्रीर उस प्रसंग में निमंत्रित किए हुए भगवान् शंकर समय पर नहीं त्राते हैं त्रत: नारदजी उन्हें बुलाने को जाते हैं, परंतु वे ऐसे समय पर पहुँचते हैं जब शंकरजी का मन मृकंड की तपस्या से खिंचा जाता है। तीसरे धंक में यह बताया है कि नारद द्वारा मुनि को वर मिलता है, परंतु इस शर्त के साथ कि मूर्ख पुत्र लेना स्वीकार हो तो दीर्घायु ग्रीर सर्वज्ञ पुत्र चाहो ता खल्पायु मिलेगा। दंपति सर्वज्ञ पुत्र प्राप्त करना भ्रच्छा समभते हैं। ''तथास्तु" कहकर नारद बृंदावन चले जाते हैं। वहाँ पर वे रासलीला के विषय में कुछ ऐसी शंकाएँ उठाते हैं जिनका समा-धान कवि ने अत्यंत सुंदर शैली से कर के कृष्ण के प्रति परस्तीगमन दे। प की शंका की समूल नष्ट कर दिया है। चतुर्थ अंक में सृकंड के पुत्र मार्कडेय का उपनयनपूर्वक उपमन्यु के पास विद्याष्ययन करके कावेरी के तीर पर महामृत्युंजय का जप करना धौर शुद्ध-चिरत बालक से व्याधि आदि मृत्यु के साधनों का परास्त होना दिखाया है। ग्रंतिम ग्रंक में धर्मराज द्वारा कर्म-विपाक की सूचना तथा श्रपने आचरण द्वारा मुनि-पुत्र का दीर्घायु होना प्रदर्शित किया है।

यह श्रंथ वर्तमान लींमडी-नरेश महाराणा श्रो दै। लतसिंह वर्मा के पैन्न सदगतराम राजेंद्रसिंह-स्मारक श्रंथमाला का प्रथम पुष्प है श्रीर जामनगर के ब्राहंक-निश्रह नामक मुद्रणालय में छपा है। छपाई सफाई ब्रच्छी है। गुजराती श्रनुत्राद भी देखने ये। यह है।

शिवदत्त शर्मा

#### (३) ऊमर-काव्य

यह पुस्तक चारण-महाकवि ऊमरदान 'बालक' की कविताओं का संग्रह है, जो चार सौ पृष्ठों में समाप्त हुआ है। छपाई, कागज आदि की उत्तमता के साथ इसका १। रु० मूल्य कम है।

स्रारंभ में रायबहादुर पं० गौरीशंकर हीराचंद स्रोभा, पुरेहित हिरिनारायण जी बी० ए०, श्रो जयकर्ण जी बारहट बी० ए०, पल्-एल० बी० स्रादि कई विद्वानों के अनुवचन स्रादि २६ पृष्ठों में दिए गए हैं, जिनसे पुस्तक का महत्त्व प्रकट होता है। इसके बाद शंध का स्रारंभ होता है। पहले ईश्वर की स्तुति कर भजन की महिमा बतलाई गई है श्रीर तब भक्तों की बंदना की गई है। संत-स्रसंत की विवेचना करते हुए वैराग्य, धर्म धादि पर कुछ कहा गया है धौर तदनंतर राव जे।धा, दुर्गादास, राणा प्रताप स्रादि चित्रय वीरों की स्तुति की गई है। इसके सिवा साधारण उपदेश, मदिरापान स्रादि के विरोध में, कविता में किया गया है।

किव कमरदानजी आशुकिव थे। राजस्थानी भाषा पर इनका पूर्ण अधिकार था धीर इनकी किवता का सरल प्रवाह अवणीय तथा पठनीय है। लोकोक्तियों के समावेश से किवता में सरसता धा गई है। प्रसादगुण तथा सरल अभिव्यंजना के कारण यह श्रंथ चित्ताकर्षक हो उठा है। इसी से इसका राजपूताने में बहुत प्रचार है और इसे छोटे-बड़े सभी चाव से पढ़ते हैं। कमरदानजी विनोद-प्रिय सुकवि थे तथा उनकी किवता में हास्यरस का भरपूर पुट है। वास्तव में ये डिंगल भाषा के अष्ठ किव हो गए हैं। इस प्रंथ का संपादन श्री जगदीशिस ह गहनोत ने, अत्यंत सुचार रूप से, किया है। इनकी यथेष्ट पाद-टिप्पणियों से किवता का भाव स्पष्ट हो जाता है तथा जिन स्थानों, ऐतिहासिक पौराणिक घटनाओं या व्यक्तियों का उल्लेख हुआ है उनके विषय में पूर्ण जानकारी भी हो जाती है। आपका यह परिश्रम सर्वथा प्रशंसनीय है। यह पुस्तक प्रत्येक हिंदी-प्रेमी के लिये संग्रहणोय है।

व्रजरत्नदास

### (४) हिंदू जाति-विज्ञान में पशु-पक्षियों एवं पाकृतिक वस्तुत्रों का महत्त्व

हिंदुश्रों की अनेकानेक जातियों की ज्युत्पत्ति के विषय में पशु-पत्ती श्रीर प्राकृतिक वस्तुएँ अत्यंत महत्त्वपूर्ण स्थान रखती हैं। चारें वर्णों के गोत्रों के नाम ऋषियों से मिस्नते हैं श्रीर कहा जाता है कि इन गोत्रों की उत्पत्ति उन्हीं ऋषियों से हुई। भारद्वाज, पाराशर, कीत्स, आत्रेय, गीतम, कैंडिन्य, वाशि, जामदिन्न, काश्यप, कृष्णात्रेय, गार्गीयस, बाछस, लोहित्यान, मुद्गल, दल्लभ्य, सीनिल्य, भार्गव, वत्स अथवा वतस, अगस्य, मैत्रायण श्रीर

शांडिल्य आदि अनेक ब्राह्मण-गात्र क्रमशः इन्हीं ऋषियों के नाम से उत्पन्न हुए बतलाए जाते हैं। परंतु उपर्युक्त सब नामी का सादृश्य इन्हीं नामवाले पशु-पिचयो श्रीर प्राकृतिक वस्तुश्रों से भी है। भारद्वाज नीलकंठ के लिए पाराशर कपोत के लिये. बाछस बच्छे अथवा बछड़े के लिये, गैातम गाय के लिये, कुष्णाहेय काले हरिया के लिये, लोहित्यान अग्नि के लिये, मुद्गल अँगूठी के लिये, दल्लभ्य बंदर के लिये, कै।शिक उल्लूक के लिये, भागीव एक प्रकार के वृत्त के लिये, कैं। डिन्य चीते के लिये, अगस्य पात्र के लिये, मैत्रेय मंडूक के लिये श्रीर शांडिल्य साँड के लिये प्रयुक्त किया गया है। उड़ीसा में उपर्युक्त गोत्रों के ब्राह्मण इन पशु-पिचयों अथवा प्रकृति-पदार्थों को पवित्र मानते हैं ग्रीर विशेष तीज-त्यीहारों पर इनकी मानता मानते हैं। कहते हैं कि गोत्रों के नाम पशु-पचियो अध्यवा प्राकृतिक पदार्थों पर होने का एक कारण है। उडिया ब्राह्मण इस कारण की एक कथा के रूप में वर्णित करते हैं जो श्रात्यंत मनोरंजक है। शिवजी के श्वशुर दत्त प्रजापित ने एक बड़ा यज्ञ किया जिसमें उन्होंने शिवजी के ग्रतिरिक्त सब ऋषियों को श्रामंत्रित किया। निमंत्रण न प्राने पर भी सती ने पित्र-यज्ञ में सम्मिलित होने के लिये शिवजी से बहुत आप्रह किया। शिवजी ने सती को ग्रपने पिठा के यज्ञ में सम्मिलित होने के लिये श्राज्ञा प्रदान कर दी। परंतु सती को यज्ञ में पहुँचकर बहुत दु:ख हम्रा। उसके पिता ने उसके सम्मुख शिवजी की खूब कीसा धीर उनके प्रति भ्रति अपमानसूचक शब्द कहे। सती अपने पति की निंदा सहन न कर सकी थ्रीर उसने प्राग्य त्याग दिए। शिवजी को सब वृत्तात विदित हुआ तब वे अति रुद्र रूप धारणकर यहास्य सब देवताश्री का संहार करने की उदात हुए। उस समय सब देवता तथा ऋषिगण वहां से पशु-पत्तियों के रूप में उड़ गए।

यही कारण है कि इन पशु-पित्तयों को म्राज तक बहुत से ब्राह्मण सम्मान की दृष्टि से देखते हैं।

मिस्टर रिज़ले (Mr. Risley) अपने Tribes and Castes of Bengal शोर्षक प्रंथ में (पृष्ठ १६१ में) लिखते हैं—"द्रविड़ अथवा म्रार्द्ध-द्रविड् लोगों में प्रचलित यह विश्वास कि जन-समृह की उत्पत्ति पशु-पिचयों अथवा प्रकृति-पदार्थों से हैं<sup>9</sup>, बहुत काल पीछे उड़ीसा के ब्राह्मणों में भी पाया जाता है। इस प्रकार बातस-गोत्रीय ब्राह्मण वत्स भ्रथीत् बञ्जडे को भ्रपना पूर्वज समभकर पूजते हैं। भारद्वाज-गोत्रीय ब्राह्मण इस नाम के ऋषि से नहीं वरन् इस नाम के पची से अपनी उत्पत्ति का पता लगाते हैं। इसी प्रकार मात्रेय-गोत्रीय ब्राह्मण हरिण की उपासना करते हैं भीर उसका आपांस भाषा नहीं करते। सम्भानार्थ वे मृगचर्म पर भी नहीं बैठते हैं। कै। क्राञ्चस कञ्जूए श्रीर कै। छिन्य चीते से अपनी सृष्टि मानते हैं धौर इसी कारण कैं। डिन्य सिंहचर्म पर ग्रासीन नहीं होते। अनुमानतः इन विश्वासीं के तीन कारण हैं—(१) प्राचीन क्रार्य-विचारे! एवं विश्वासों का पुनर्जागरणः (२) ब्राए हु**ए** ब्राह्मणें द्वारा द्रविड विश्वासों का ग्रपनाया जाना: (३) संभवत: उड़िया ब्राह्मण द्वविडों के ही वंशधर हो।"

परंतु रायवहादुर शरत्चंद्र राय का मत है कि द्रविड़ों के कितिपय सिद्धांतों श्रीर विश्वासों के सादश्य से उड़िया ब्राह्मण द्रविड़ों के वंशधर कदापि नहीं हो सकते! वे यह भी कहते हैं कि उच्च संस्कृति-युक्त जातियों ने ही अपने सिद्धांतों में हीन संस्कृतिवाली जातियों से सदैव कुछ न कुछ समावेश किया है श्रीर इस बात का प्रमाण समस्त मारतवर्ष का इतिहास देता है। उनका कहना है कि श्रुग्वेद में भी मत्स्य, गैतिम, वत्स्य, शुनक, कैशिशक, मंहक स्रादि

<sup>(</sup>१) इस 'विश्वास' के लियें श्रॅगरेजी शब्द totemistic belief है।

जातियों ग्रथवा गोत्रों का उल्लेख मिलता है। कुरुवंश का पूर्वज संवरण का पिता 'ऋच' था।

त्राह्मणों के सदश चित्रयों के भी तीन प्रधान गे।त्र—(१) काश्यप, (२) गार्ग धीर (३) बातसस्—इसी प्रकार के हैं। करण जाति—जो धाधुनिक कायस्थ जाति है—के मुख्य गे।त्र भी भारद्वाज, पाराशर, नागस धीर शंखस हैं। परंतु काश्यप-गे।त्रीय चित्रय कच्छप को, गार्ग-गोत्रीय गार्गी पची को धीर बातसस्-गोत्रीय बत्स (बछड़े को) उसी प्रकार पृष्य दृष्टि से देखते हैं जिस प्रकार ब्राह्मण लोग अपने गोत्रों से संबंद्ध पशु-पचियों अथवा प्रकृति-पदार्थों को देखते हैं। इसी प्रकार भारद्वाज-गोत्रीय 'करण' लोग भारद्वाज ऋषि धीर पची की, पाराशर-गोत्रीय पाराशर ऋषि धीर कपोत की, नागस-गोत्रीय नाग की धीर शंखस-गोत्रीय शंख की उपासना करते हैं। नागस-गोत्रीय 'करण' लोग सपों के मारने अथवा सताने को वर्जित समभते हैं तथा सपों का राजा 'धनंत' उनका इष्ट देवता है।

गजस्, नागस्, काश्यप श्रीर साल इन गोत्रों के शूद्र गज, नाग, कच्छप श्रीर साल मछली की मारते, छेड़ते श्रयवा दु:ख नहीं देते हैं। कहा जाता है, कुछ तो जब इन्हें देखते हैं इनकी नमस्कार करते हैं। ये लीग इन पशु-पिचयों की श्रपना इष्ट देवता समभते हैं।

वस्तुतः हमारा जाति-विज्ञान बड़ा जटिल है। हिंदुश्रों में अनेक कारणों से अनेक जातियों का प्रादुर्भीव हुआ। जटिल धार्मिक-ग्रंथियों के कारण जाति-समस्या एवं विज्ञान भी जटिल है।

वृ दावनदास

## (५) 'नवसाइसांक-चरित'-परिचय

पद्मगुप्त (उर्फ परिमल) कवि, धारा नगरी के विख्यात सरस्वती-समाराधक महाराजा वाक्पतिराज मुंज की विद्वत्सभा का यशस्वी किव था। वाक्पतिराज बड़ा ही विद्यान्यसनी रहा है। पंडितों ने उसके अभाव में कहा है कि ''गते मुंजे यश:पुंजे निरालंबा सरस्वती"। वाक्पतिराज मुंज स्वयं उत्कृष्ट किव और विविधा-गम-निष्णात था, वाक्पतिराज के पश्चात् राज्य का उत्तराधिकारी सिंधुराज हुआ। सिंधुराज वाक्पतिराज का बंधु था और विख्यात सरस्वती-कंठाभरण महाराजा भोज का जनक था।

कहा जाता है कि श्रीहर्षदेव द्वितीय 'सीयक' को कोई पुत्र नहीं था। मुंज-वन में मृगया के समय श्रकस्मात् जो सुंदर बालक प्राप्त हुआ था श्रीर जो 'मुंज' नाम से विख्यात हुआ उसी की अपना राज्याधिकारी बनाया था। मुंज के पश्चात् जो श्रीरस संतान उत्पन्न हुई, वही 'सिंधुराज' है । कहते हैं कि सिंधुराज से मुंज ने भोज को दत्तक ले लिया; परंतु 'नवसाहसांक-चरित' में इसका कहीं उल्लेख नहीं है।

सिंधुराज ने हूर्यों<sup>3</sup>, दिलाण कोशलों श्रीर बाग्जड़, लाट तथा मुरलवालों को जीता था<sup>8</sup>। सिंधुराज को 'नवसाहसांक' की उपाधि थी। इसके अतिरिक्त उसे मालवेश, अवंतीपित श्रीर 'सिंधुल' भी कहते थे।

<sup>(</sup>१) वाक्पतिराज मुंज के दें। ताम्रशासन श्रभी प्राप्त हुए हैं जो १०३८ संवत् के हैं। दें। शिलालेख भी सं० १०१६ श्रीर १०२१ के मिले हैं। —इंडियन ऐंटिक्वेरी, १६१२, एष्ट २०१।

<sup>&#</sup>x27;'कविचाक्पतिराजश्रोभवभूत्यादिसेवितः ॥ १४४ ॥"

<sup>--</sup>राजतरंगियो, ४ तरंग।

<sup>(</sup>२) मेरुतुंग सूरि ने 'प्रवंध-चिंतामणि' में श्रीहर्षदेव के संतानाभाव बिखा है। पहले 'मुंब'-प्राप्ति श्रीर पश्चात् 'सिंधुराज' का होना बतलाया है।

<sup>(</sup>३) एपिय्राफिका इंडिका, भा॰ १, पृ० २३४।

<sup>(</sup>४) नवसाहसांक-चरित, सर्ग १०, श्लोक १४-१६।

सिंधुराज वि० सं० १०६६ से कुछ पूर्व सोलंकी चामुंडराज के साथ युद्ध कर वीर गति को प्राप्त हो गए। ई० स० की चै।दहवीं सदी के जयसिंह देव सूरि ने कुमारपाल-चरित के प्रथम सर्ग में लिखा है--

"रेजे चामुण्डराजोऽथ यरचामुण्डवरे।द्धुरः । सिन्धुरेन्द्रमिवेान्मरां सिन्धुराजं मृधेऽवधीत् । ॥ ३ ॥

वाक्पतिराज मुंज के पश्चात् परिमत (पद्मगुप्त) कित ने इसी सिंधुराज का आश्रय श्रहण किया था? । पद्मगुप्त धारा नगरी की राजसभा का राजप्रिय प्रधान पंडित था। इसके पिता का नाम मृगांकगुप्त था? । राजाज्ञा से प्रेरित होकर ही सिंधुराज के अपर नाम 'नवसाहसांक' को लेकर उसने १८ सर्ग के एक परम मनोहर उत्कृष्ट काव्य की रचना की हैं। हम इस लेख में पाठकों की इसी काव्य का परिचय कराने जा रहे हैं।

परिमल (पदागुप्त) किन की यह कान्य कृति बहुत सुंदर हुई है धीर संस्कृत-साहित्य-रसिकों के आदर की वस्तु है। यह रचना बड़ी भावमयी है। कान्य का वर्ण्य निषय 'सिधुराज' की प्रशंसा है। आजंकारिक रूप में एक ऐतिहासिक पुरुष (नायक) का, पाताल लोक की नागकन्या शशिप्रभा से, परिणय कराया गया है। हम ऊपर

<sup>(</sup>१) "स्नुस्तस्य बभृव भूपतिलकश्चामुण्डराजाक्रमे।
यद्गन्धद्विपदानगन्धपवनाघाणेन दूराद्वि ।
विश्रस्यन्मद्गन्धभग्नकरिभिः श्रोसिन्धुराजस्तथा
नष्टः चोणिपतियंथास्य यशसां गंधोपि निर्नाशितः॥"
—एपिग्राफिका इंडिका, भा० १, ए० २६७ ।

<sup>(</sup>२) "दिवं यिथासुर्मीय वाचि मुद्रां, श्रद्क्त यां वाक्पतिराजदेवः ॥ तस्यानुष्ठन्मा कविषान्धवस्य भिनक्ति तां सम्प्रति सिन्धुराजः ॥ —नवसाहसांक-चरित, स०१, श्लो० ८।

<sup>(</sup>३) इतिहासज्ञों का मत है कि सिंधुराज पर्यत राजधानी रज्जैन ही थी; भोज ने धारा नगरी पसंद की है। परंतु पद्मगुप्त ने अपने प्रंथ में सिंधुराज को 'धारानगरीश' ही बतलाया है।

कह आए हैं कि यह कान्य १८ सर्गों में विभक्त है। लगभग १८ प्रकार के विभिन्न छंदों में पद्य-रचना की गई है, १८ सर्ग में कुल मिलाकर श्लोक-संख्या १५२५ है। कान्य के निर्माण में 'वैदर्भी'-रीति का आश्रय ब्रह्म किया गया है। जैन लेखकों का कथन है कि पद्मगुप्त जैन था। परंतु कान्यारंभ में शिव, गणेश सीर सरस्वती की स्तुति की गई है। आगे कान्य के १८ सर्ग में हाटकेश्वर-स्तुति में ८ सुंदर पद्यों की रचना की गई है, जिनका देखते हुए कि 'शैव' प्रतीत होता है'।

ऐसा पता चलता है कि 'नवसाहसांक-चिति' नामक श्रीहर्ष का भी एक काव्य है; परंतु वह उपलब्ध नहीं है। परिमल (पद्मगुप्त) ने श्रीर शंथों की भी रचना की है, पर उन शंथों का पता नहीं चलता। महाकवि चेमेंद्र ने परिमल-कृत अनेक श्लोकों को श्रीचित्यालंकार के उदाहरण में उद्धृत किया है। नवसाहसांक में ये श्लोक नहीं हैं। उन श्लोकों में तैलप श्रीर मूलराज के आक्रमण का विवरण है। कुछ इतिहासवेत्ताओं का मत है कि 'तैलप' श्रीर 'परिमल' समकालीन ही हैं। परिमल ने 'नवसाहसांक' में भर्द मेंठ, गुणाह्य, बाण श्रादि कवियों का भी उल्लेख किया है।

'नवसाहसांक-चरित' पुस्तक की एक प्राचीन प्रति लंदन की राँयल एशियाटिक सोसायटी में सुरचित है, दूसरी तंजेार के प्राचीन पुस्तक-संप्रहालय में । इस समय हमारे सामने गवर्नमेंट श्रोरियंटल बुकडिपो बंबई द्वारा सन् १८-६५ की प्रकाशित प्रति है।

'नवसाहसांक-चरित' के प्रथम सर्ग को शिव-गणेश की स्तुति से ग्रारंभ किया गया है। प्राचीन कवि-प्रशस्ति के पश्चात्

<sup>(</sup>१) तंजोर के संस्कृत के प्राचीन पुस्तकाखय में जो (नवसाहसांक-चरित) पुस्तक उपलब्ध है उसमें परिमल का द्वितीय नाम 'काबिदास' बतलाया गया है।

डज्जियिनी पुरी का वैभवपूर्ण वर्णन किया गया है। उज्जियिनी के विशेषता-वर्णन में पूरे ४० पद्य लिखे गए हैं, जिनका आरंभ इस प्रकार है——

"श्रस्ति चितावुज्जयिनीतिनाञ्चा पुरी विहायस्यमरावतीव।
ददर्श यस्यां पदिमिद्धकल्पः श्रीविक्रमादित्य इति चितीशः॥ १७॥
धामञ्जुगुञ्जत्कबहंसपंकिर्विकस्वराम्भेजरजःपिशङ्गा॥
श्राभाति यस्याः परिखानितम्बे सशब्दजाम्बूनदमेखकेव॥ १८॥
इस प्रकार एक से एक सुंदर, सरस धीर काव्य-रस-स्नावो
पद्य-रत्न हैं। धागे चलकर कवि काव्य नायक का, निम्न-लिखित
रूप में परिचय देता है—

''राजास्ति तस्यां सकुलाचलेन्द्रनिकुंजविश्रान्तयशस्तरङ्गः । भारवान् प्रहाणामिव भूपतीनां श्रवाप्तसख्यो भुवि सिन्धुराजः ॥ ४८ ॥ निन्यू दनानाद्भुतसाहसञ्च रणे वृतञ्च स्वयमेव खक्ष्म्या । नाम्ना यमेके-'नवसाहसाङ्कं', कुमारनारायणमाहुरन्ये ॥

उक्त पद से ज्ञात होता है कि सिंधुराज का मुख्य नाम 'क्रुमार नारायग्य' था। किव ने स्रनेक पद्यों में बहुत बढ़ा-चढ़ाकर सिंधुराज की प्रशंसा की है। सिंधुराज के मुँह में स्रन्थान्य गुर्गों के साथ केवल 'सत्य' धीर 'सरस्वती' का ही वास होना बतलाया है—

"चित्रं, प्रसादश्च, मनस्विता च, भुजं, प्रतापश्च, वसुन्धरा च। श्रध्यासते यस्य सुखारविन्दं, ह्रे-एव, 'सत्यं' च 'सरस्वती' च॥ ६४॥ द्वितीय सर्ग में सिंधुराज मृगया के लिये निकलता है। उसकी दृष्टि मार्ग में एक बड़े सुंदर पालतू हरिया पर पड़ जाती है।

> भ्रथेन्द्रचापद्धतितं सञ्चरंतमितस्ततः। भ्रमन्द्रमृगयासङ्गः स क्रश्ङ्गमत्नोदत्॥ ३४॥

यह समभते ही कि 'मैं देख लिया गया हूँ' मृग तुरंत वहीं, विध्य के लता-कुंजों में, प्रवेश कर जाता है। राजा भी घोड़े से उतरकर उसी का पीछा करता हुआ एक वन से दूसरे में बड़ी दूर निकल जाता है। परंतु सृग को न पाकर वह निराश हो जाता है। आखिर एक बार उसकी दृष्टि पुन: उस भागते हुए सृग पर पड़ जाती है। राजा तुरंत उस पर सुनहले रंग से अपना नामां कित बाय छोड़ देता है। वह बाय सृग के मर्भस्थल को छोड़ चर्म में बिंध जाता है। फिर वह भयप्रस्त सृग जी छोड़कर अलचित हो जाता है। सिंधुराज उसकी खोज में दूर निकलता जा रहा है।

त्तीय सर्ग में राजा मृगानुसंधान में निराश होता है। मार्ग में राजा को हंस द्वारा एक मैं। किक-माला प्राप्त होतो है। हंस किसी की माला उठा लाया हो यह जानकर वह उसे देखता है। उस माला की रचना माला के स्वामी के नाम पर देखकर 'म्रचरति' से जान लेता है कि यह किसी 'शशिप्रमा' नामक रमणी का कंठाभरण है। ग्रब मृगानुसंधान से हटकर उसकी मने। वृत्ति में 'शशिप्रभा' की जिज्ञासा जागरित हो जाती है। वह 'शशिप्रभा' की खोज में चल पड़ता है।

चतुर्थ सर्ग में राजा एक तरुगो को कुछ खे।जती हुई देखता है। वह तरुगी सारा वृत्तांत राजा से कह देतो है। उसकी भ्रपनी स्राशा पल्लवित हो जाती है।

पंचम सर्ग के आरंभ में नागराजकन्या शशिप्रभा का परिचय दिया है। इसके बाद वह अपने पालित 'हरिए' को शर-विद्ध देखती है। उस 'शर' को निकाबकर देखती है तो उस पर 'सिंधुराज' का नाम अंकित मिलता है। शिशप्रभा को भी उत्कंठा होती है कि यह 'सिंधुराज' कीन है। इस अवस्था में उसकी मुक्तामाला गिर जाती है और हंस उसे चेंच में दबाकर ले भागता है। यही मुक्तामाला सिंधुराज के हाथ पड़ती है। जब शिशप्रभा को माला के खेा जाने का स्मरण हो आता है तब वह उसे खेाजने के लिये चारों और

श्रपनी दूतियों को दै। देती है। उन्हीं में से 'पाटला' नाम की एक सहचरी रेवा-तट पर राजा को कुछ खोजती हुई दिखाई देती है श्रीर शिशप्रभा का सारा वृत्तांत कह सुनाती है।

छठे सर्ग में 'पाटला' जाकर शशिष्रभा को हार देती है। शिष्रप्रभा के हृदय में राजा के प्रति अनुराग और दर्शनेच्छा होती है। वह अपनी सहचरी माल्यवतो से सिंधुराज के विषय में अनेक प्रश्न पूछ लेती है—''सख्य: कः सिंधुराजोऽयम् ?'' इत्यादि। माल्यवती बतलाती है कि देवि! यह अवंतीनाथ है। मैंने इसका वैभव उस समय देखा है जिस समय में एक पर्व पर भूतभावन भगवान महाकालेश्वर के दर्शनार्थ गई थी। इसी सर्ग में शिष्रप्रभा से राजा की भेंट भी हो जाती है। परिमल किव ने इस अवसर का अत्यंत मनोहारी वर्णन किया है।

सप्तम सर्ग में राजा, मंत्रो श्रीर शशिष्रभा तथा उसकी सहचरी के बीच संवाद हुआ है। शशिष्रभा इंगित से राजा के हृदय पर अपना हार्दिक अनुराग व्यक्त कर देती है।

अष्टम सर्ग में शशिप्रभा का, पातालस्थ नागनगरी भोगवती में ले जाने के लिये, नागों के द्वारा अदृश्य रूप से, हरण हो जाता है। इधर सिधुराज भी शशिप्रभा के प्रेमाकर्षण से सारस पन्नो का मंत्र प्राप्त कर नदी का उल्लंघन कर जाता है। पार करते ही रेवा (नर्मदा) नदी सशरीर राजा की दर्शन देती है और वर प्रदान करती है।

नवम सर्ग में बतलाया गया है कि वन्नांकुश नामक एक दैस नाग-जाति का शत्रु था। नाग लोग उसके भय से त्रस्त थे। उसके नाश से नागों का प्रसन्न होना स्वाभाविक था। इसी लिये नागराज ने एक प्रतिज्ञा कर रखी थी कि जो व्यक्ति वन्नांकुश के उद्यान से सुवर्ष-कमल ले भ्राएगा उसी के साथ 'शशिप्रभा' व्याही जायगी। वज्रांकुश की राजधानी का नाम रत्नावती था। उसे यहाँ से सी कोस की दूरी पर मयासुर ने बसाया था। राजा को नर्मदा ने बतलाया कि उसी नगरी के मार्ग पर वंकु सुनि का आश्रम है। उनसे भेंट करना।

दशम सर्ग में राजा धीर मंत्री का वाद-विवाद है। उस समय एक शुक पत्ती आकर मनुष्य-वाणी में कहता है—'मैं शंख-चूड़ नाम की नाग-जाति का' रत्नचूड़ नामक नाग हूँ। दैव-दुर्वि-पाक से शाप-प्रस्त हो 'शुक'योनि में आ गया हूँ। यदि आप (सिंधु-राज.) शशिप्रभा के लिये मुभे कोई संदेश दे सकेंगे तो मेरा शापमोचन हो जायगा। इस पर सिंधुराज सहर्ष संदेश दे देता है।

एकादश सर्ग में सिंधुराज रत्नावती नगरी में जाने के लिये पाताललोक की प्रस्थान करते हैं। रास्ते में पूर्वोक्त वंकु मुनि से भेंट होती है। वंकु मुनि के समत्त प्रवास-प्रयोजन और परमारवंश-राजकथा-क्रम वर्णन किया जाता है। मुनि से सफलता की आशा पाकर राजा वहीं विश्राम करता है।

द्वादश सर्ग में राजा को स्वप्न में शशिप्रभा के दर्शन होते हैं। वह प्रेमालाप करते हुए अनंदांदोलित हो जाता है। इसी समय वृत्त पर बैठा हुआ शुक पत्तो सामगान कर निद्रा भंग कर देता है। राजा पुन: आँखें मूँदकर स्पृति को जागरित करने का व्यर्थ प्रयास करने लगता है; किंतु विफलता से खिन्न हो जाता है।

"िलिखित इव स क्ष्मापाले। अभूत् चर्णं ननु तादृशाम् । श्रपि मनसिजो धैर्य्यं लुम्पत्यहो, वत, साहसम्" ॥ ८१॥

त्रयोदश सर्ग में विद्याधराधीश से राजा की भेंट होती है। विद्या-धर जाति एक का राजा मुनि के शाप-वश वानर हो गया था। वह अपना कष्ट राजा से कहता है। राजा नर्मदा-प्रदत्त कर-कंकण पहनाकर उसे पुन: पूर्व रूप में ला देता है। इस कृपा के प्रीत्यर्थ सिंधुराज की सहायता के लिये वह ससैन्य तैयार हो आता है।

चतुर्दश सर्ग में विद्याधराधिप शशिकंद अपने सिंधुराज के रथ के। मंत्रबल से, आकाश-मार्ग से,शीघ ही पाताल पुरी के निकटले जाता है।

राजा वहाँ गंगातट-वर्ती एक उपवन में ठहर जाता है—
"तस्यास्तरेऽथ कुसुमावचयश्रमार्तसीमन्तिनीनिवहसस्मितवीचितायाः।
विद्याधरेण विद्धद् धवले। मिंधौतपर्यंतहेमसिकतेपृतनानिवेशः"।।
पंचदश सर्ग में पातालगंगा में सिंधुराज की जलकी ड़ा का म्रात्यंत
मनोहारी वर्णन किया गया है। सर्ग का म्रांतिम रलेक देखिए—
कंदर्षस्य त्रिले। की हुठ विजयमहासाह से । स्साह हेत-

र्धु नवँस्तरपक्ष्मभूत्विन्यतिकरकिपशः काञ्चनाम्भोरुहािखा । तन्वानस्तीररूढित्रदशतरुखताबास्यमाळस्यभाजां

तासां सम्भेशाके लिक्क मभरमहरज्जाह्व विविवातः ।।

षष्ठदश सर्ग में शशिप्रभा की सहचरी पाटला शशिप्रभा की स्थिति का दर्शक-पत्र लेकर, जो मालवता द्वारा लिखा गया था, राजा के निकट पहुँची। राजा ने श्रपनी विरह-कथा को प्रयच्च बतलाकर शशिप्रभा को श्राश्वासन देने को कहा—''मैं शोघ ही सभी साध्य उपायों से सुवर्ध-कमल प्राप्त कर आने का प्रयत्न करता हूँ।'' परंतु सुवर्ध-कमल लाने के प्रयत्न में राजा फैंस जाता है।

सप्तदश सर्ग में दैत्यों, नागों धौर विद्याघरों के बीच युद्ध छिड़ जाता है। फिर 'वज्रांकुश' सिंधुराज के द्वारा मारा जाता है। वहाँ से सुवर्ध-कमल लेकर राजा नागलोक में जा पहुँचता है।

अष्टदश सर्ग में सिंधुराज पातालेश्वर 'हाटकेश्वर' के दर्शन कर उनकी स्तुति में एक अष्टक का पाठ करता है।

नागराज के घर पर जाकर सिंधुराज उनकी श्रोर से श्रादरातिश्य महण करता है। शशिप्रभा के भी दर्शन कर मुग्ध हो जाता

है। सके पश्चात् वह 'शशिप्रभा' की प्रणय-प्रंथि में दृढ़ता के साथ बँध जाता है। नागराज शंखपाल बहुत कुछ दहेज देकर भी अपनी नम्नता प्रदर्शित कर आदिकवि कपिल की परंपरा से प्राप्त एक शिवलिंग सिंधुराज को भेंट में देता है। सिंधुराज अपने सहायक विद्याधरें के साथ—और सहचरियों के साथ शिश्रिभा के। भी लेकर अपनी नगरी के लिये विदा होता है। वहां से वह उज्जीन आता है—

बाजातपच्छुरितहर्म्यविटङ्कवर्ति पारावतातिमधुरध्वनितच्छलेन ।
सम्भाषणं विद्धतीमिव पैरिमुक्तपुष्पाञ्जिलिः स पुरमुज्जयिनीं विवेश ॥१८॥
कान्तायशो भटयुतं कृशतामवाप्तास्त्रचिन्तयैव सिववास्तमथ प्रणेमुः ।
काकुरस्थमाहतसुरारिमिवानुयान्तम् सौमित्रिणा जनकराश्रतन् ज्ञया च ॥
उज्जयिनी में प्रवेश करने के पश्चात् वह श्रीमहाकालेश्वर मंदिर
में दर्शनार्थ जाता है—

श्रानंद्वाष्पसितार्न्द्रशोऽर्धमार्गे, सम्भाष्य तान् स्मितमुखः सह तैर्जगाम ।
विद्याधरोरगकराहतहेमघण्टाटङ्कारहारि भवनं त्रिपुरान्तकस्य ॥६०॥
सिस्मंरचराचरगुरोर्ह्ररियावच्चचुडामग्रेरपचितिं विधिवद्विधाय ।
साकं फग्गीन्द्रसुतयाऽम्बररोधि कम्बुत्र्यस्वनार्मि स च राजकुलं विवेश॥६१॥
इसके ग्रनंतर सिंधुराज ने घारानगरी में प्रवेश कर वहाँ नागलोक
से लाए हुए शिवलिंग की प्रतिष्ठा की है ।

नागलोक से साथ आए हुए लोगों को तथा शशिष्रमा की सहचरियों को सम्मानपूर्वक बिदा दी गई। ध्रव 'सिंधुराज नव-साहसांक' ने पुन: यथापूर्व साम्राज्य-श्रो को धारण किया।

"नीबच्छन्नावतंसा भुजगपतिसुतापाण्डुगण्डस्थवान्तःकस्त्रीपङ्कपत्रव्यतिकरशबद्धव्यायतांसे सत्तीवम् ।
देवेनाथ स्वमन्त्रिप्रवरिष्ट्रता साहसाङ्के न दीर्घे
रोहज्याधातरेखे पुनरिष निद्धे दोष्णि साम्राज्यह्भमाः''॥
सूर्यनारायण व्यास

## (६) गारा बादल की बात

[ लेखक--श्री मायाशंकर याज्ञिक, बी० ए०, ग्रलीगढ़ ]

श्रद्धेय रायबहादुर महामहोपाध्याय श्रो गै।रीशंकर हीराचंदजी श्रीभा ने नागरी-प्रचारिग्री पत्रिका, भाग १३, ग्रंक ४ में एक लेख कवि जटमल-कृत "गोरा बादल की बात" नामक पुस्तक पर प्रकाशित किया है। इस लेख में ग्रीभाजी ने इस पुस्तक का ग्राशय प्रकट करके ऐतिहासिक दृष्टि से उस पर विवेचना की है। मिलक मुह-म्मद जायसी के पदमावत में भी गोरा बादल की वीरता का वर्धन है इसलिये ग्रोभाजी ने पदमावत श्रीर ''गोरा बादल की बात" के कथानकों का मिलान करके उनमें जहाँ जहाँ भिन्नता है उसका भी दिग्दर्शन कराया है। जैसा कि स्रोभाजी ने लिखा है, गोरा बादल की वीरगाथा राजपूताने में घर घर बड़े प्रेम से गाई जाती है। ऐसी अवस्था में गाथा के कथानक में भिन्नता उत्पन्न हो जाना स्वाभाविक है। परंतु देखने में घाता है कि कथानंक की मुख्य मुख्य घटनात्रों के वर्णन में भी भेद पाया जाता है। इसलिये यह कहना कठिन हो जाता है कि गाथा का मुख्य रूप क्या था। इमारे पास 'पद्मनी-चरित्र" नाम की एक प्राचीन हस्त-लिखित पुस्तक है। इसमें भी गोरा बादल की वीरता का वर्णन किया गया है। इस पुस्तक में पाँच-छः: बड़ी बड़ो घटनाधों को छोड़कर शेष सब में "पदमावत" तथा 'गोरा बादल की बात" से श्रंतर है। पाठकों के मनोरंजनार्थ "पद्मनी-चरित्र" के कथानक की मुख्य मुख्य भिन्नताओं को हम इस लेख में दिखलाते हैं।

"पद्मनी-चरित्र" की रचना मेवाड़ाधिपति हिंदूपति महाराणा जगतसिंहजी (संवत् १६८५-१७० र ) के समय में हुई थी। महा- राणा जगतसिंहजी की माता जांबवतीजी के प्रधान श्रायक हंस्वराज के भाई डूंगरसी के पुत्र लालचंद ने "पद्मनी-चरित्र" की रचना 'की थी। कवि ने ग्रंथ-निर्माण अपिद का वर्णन इस प्रकार किया है:—

"संवत सतरै बिडीतरे, श्री उदयपुर सु वलाण। हिंदुपति श्री जगतसिंह जिहारे, राज करे जग भाण॥ तासु तणों माता श्री जांबवती कहीरे, विश्मल गंगा नीर। पुण्यवंत षट दरसण, सेवक करें सदारे धमेमूरित मतधीर॥ तेह तणा परधान जगत में जांणिपैरे, श्रीभनव श्रभयकुमार। केसर मंत्री सरश्रुत श्रीर करि केसरी रे, इंसराज तासीर॥ तसु बंधव इगरसी ते पण दीपतारे भागचंद कुल भाण। विनयवंत गुणवंत सोभागी सेहरे।रे बड़दाता गुण जाण॥ तासु सुत श्राग्रह करि संवत सतरे सतातरे चेत्री पूनम शनिवार। नव रस सहित सरस सबंध नवी रच्ये।रे निज बुध ते श्रमुसार॥"

ग्रंथकर्तों का नाम लचोदय श्रयवा लालचंद था। ग्रंथ में जगह जगह ''लचोदय कहैं" श्रयवा ''लालचंद कहैं" लिखा मिलता है।

ग्रंथकर्ता तथा ग्रंथ-निर्माण-काल का परिचय देने के पश्चात् "पद्मनी-चरित्र" की श्रीर पदमावत तथा गोरा बादल की बात की कथाश्रों में जो मुख्य मुख्य भेद हैं वे दिखाए जाते हैं।

(१) जायसी हीरामन तेाते के द्वारा पिद्मनी का रूप सुनकर रत्निसह का उस पर मोहित होना लिखता है। जटमल भाटों द्वारा पिद्मनी के रूप-गुग्र का वर्णन कराकर राजा का मोहित होना लिखता है। इन देोनों के विरुद्ध पद्मनी-चिरत्र का कर्ता रत्निसंह का पिद्मनी की खोज में जाने का तीसरा ही कारग्र बतलाता है। रत्निसंह की अनेक रानियाँ थीं परंतु उनमें से पटरानी परभावती पर राजा का सबसे अधिक स्नेह था—

''पटराणी परभावती रूपे रंभ समान।
देखत सुरी न किस्नरी भसी नारि न आन॥
चंद्रबदन गजराजगित पनगवेणि सृगनैन।
कटि छचकित कुचमार तें रित अपछर है एन॥
राणी अवर राजा तणेजी रूप निधान अनेक।
पिण मनड़े। परभावतीजी रंज्यो करी विवेक ॥''

इस रानी से राजा को वीरभाण नाम का प्रतापो पुत्र भी उत्पन्न हुन्रा था। एक दिन भोजन के समय राजा ने परभावतो से भोजन ध्रच्छा न बनने की शिकायत की। इस पर रानी ने रोष करके कहा—

> "तब तह्की बोली तिसेजी, राखी मन धरि रेास। नारी श्रांणो कां न बीजी, थो मत सूठी देास॥ हमे केलवी जांणां नही जी, कि सूं करीजे वाद। पदमिण का परणो न बीजी, जिम भे।जन हैं स्वाद॥"

रानी के ऐसे वचन सुनकर कि मेरा भोजन पसंद नहीं है ते। किसी पिद्यनी स्त्रों से विवाह क्यों नहीं कर लेते, राजा रत्नसेन को भी कोध श्रा गया। भोजन करना छोड़कर वह उसी चा खड़ा हो। गया श्रीर कहने लगा--

"राणे। तो हूँ रतनसी परणुं पदमिन नारि।

मो सातो बोलै मुन्है जे मैं राख्यो मान।

परणुं तहसी पदमिनी गालूं तुक्त गुमान॥"

इस कारण राजा एक खवास को साथ लेकर पद्मिनी स्त्रो लाने के
लिये चल दिया।

(२) जायसी के अनुसार राजा स्त्रयं कष्ट उठाता हुआ, बिना किसी योगी की सहायता के, सिंहल पहुँचता है। जटमल का कथन है कि चित्तीड़ में ही राजा को एक योगी मिल गया। योगी ने श्रपने योगबल द्वारा राजा के। सिंहल पहुँचा दिया। "पद्मनी-चरित्र" में, इन दोनों का मिश्रण करके, समुद्र-तट तक राजा का स्वयं जाना लिखा है। वहाँ सिंहल पहुँचने में भयानक समुद्र को बीच में देख राजा विचार में पड़ गया। परंतु श्रीघड़नाथ सिद्ध के द्वारा यह संकट शीघ दूर हो जाता है। श्रीघड़नाथ, योगबल से, राजा को तुरंत सिंहल पहुँचा देता है।

(३) सिंहल पहुँचकर रत्नसेन की सिंहल के राजा तक पहुँचने में कुछ विशेष कष्ट नहीं उठाना पड़ा। न तो जायसी के कथनानुसार द्वीरामन ताते द्वारा पद्मिनी से परिचय की आवश्यकता पड़ी
और न शिवजी की आज्ञा से सिंहल के राजा ने पद्मिनी के साथ
रत्नसेन का विवाह किया। जटमल के कथनानुसार योगी द्वारा राजा
के परिचय की भी आवश्यकता नहीं पड़ी। ''पद्मिनी-चरित्र'' में लिखा
है कि रत्नसेन के सिंहल पहुँचने के समय वहाँ के राजा ने अपनी
वहन पद्मिनी के विवाह के लिये ढिंढोरा पिटवाया था जिसका
वर्णन कि इस प्रकार करता है—

''नगर मध्य श्राया तिसैरे, ढंढेरा ने। ढोळ रे। राजा व।जो सांभली रे, वैं।ले एहवा बे।ल रे॥ पड़ह छबी ने पुछीयो रे, ढोल वाजे किया काज रे। तब बे।ल्या चाकर तिसे रे, वात सुयो। महाराज रे॥ सिंघल दीपना राजीयो रे, सिंघळ सिंह समान रे॥ तशु षह्या छै पदमिणी रे, रूपे रंभ समान रे॥ जोबन ळहरयां जायछै रे, ते परणे भरतार रे। परतंग्या जे पूरवेरे, ताशु वरें वरमाल रे॥ जीएँ बांधवे नेजि डीरे, ते परणे भरतार रे। तिया कारण सुफ राजीए रे, पड़ह दीया ह्या वात रे॥

इस ढिंढोरे के अनुसार राजा रबसेन ने अखाड़े में अपना पराक्रम दिखा विजय के साथ पद्मिनी की भी पाया। विवाह के पश्चात् छ: मद्दीने और कुछ दिवस सिहल में रहकर राजा, बहुत से हाथी-घोड़े दास-दासियों के साथ, पद्मिनी की लेकर चित्र-कूट वापस अगया। इस समय तक राजा के पुत्र वीरभाण ने राज्य का प्रबंध किया था।

- (४) राघव चेतन के संबंध में भी तीनों प्रथकारों ने पृथक् पृथक् नातें लिखी हैं—
- (क) जायसी राघव चेतन की जादूगर बतलाता है ध्रीर लिखता है कि जब राजा की राघव चेतन का जादूगर होना मालूम हुआ तब उसकी अपने पास से निकाल दिया। राघव चेतन ने दिल्ली जाकर अलाउद्दीन से पद्मिनी के सींदर्य की प्रशंसा की थ्रीर इस प्रकार वह अलाउद्दीन की चित्तीड़ पर चढ़ा लाया।
- (ख़) जटमल राघव चेतन का सिंहल से ही राजा के साथ आना कहता है श्रीर लिखता है कि शिकार में राघव चेतन ने पिदानी के सहश एक पुतली बनाई। उस पुतली की जंघा पर एक तिल भी बनाया। पिदानी की जंघा पर ऐसा तिल था। राजा ने राघव चेतन पर संदेह करके उसकी चित्तीड़ से निकाल दिया।
- (ग) "पद्मनी-चरित्र" का कर्ता राघव चेतन के विषय में तीसरी ही बात कहता है। राघव चेतन नामक व्यास (कथा-वाचक पंडित) चित्तौड़ में रहता था। राजा के यहाँ उसका बहुत सम्मान था। वह राजमहल में, दिन में अथवा रात में, सब जगह जाता था। एक दिन राजा पद्मिनी के साथ एकांत में क्रीड़ा कर रहा था। राघवचेतन बिना सूचना दिए वहाँ चला गया। राजा ने कृद्ध हो उसकी महल से बाहर निकलवा दिया।

(५) राघव ने राजा के कोध से भयभीत होकर वित्तौड़ छोड़ दिया। दिल्ली जाकर उसने वहाँ, ज्योतिष विद्या श्रीर अपने पांडित्य के कारण, बहुत ख्याति प्राप्त की। यहाँ तक कि सुलतान अलाउद्दीन ने आदर के साथ बुलाकर उसको अपने पास रखा। अवसर पाकर राघव ने प्रपंच रचकर एक भाट द्वारा राजहंस पत्ती के पर की सुलतान के सम्मुख उपस्थित कराया श्रीर उससे कहलाया कि पद्मिनी क्रियों के शरीर की कीमलता इससे भी अधिक होती है। सुलतान के प्रश्न करने पर राघव ने पद्मिनी, चित्रिणी, हस्तिनी तथा शंखिनी क्रियों के लच्चणों का वर्णन किया। सुलतान ने मिण्मय महल में अपनी सब स्त्रियों के प्रतिबिंब राघवचेतन की दिखलाए। राघव चेतन ने कहा कि उनमें एक भी पद्मिनी नहीं है। जटमल ने राजहंस की जगह खरगोश धीर मिण्मय महल की जगह तैलकुंड का वर्णन किया है।

श्रागे की कथा में भी इसी प्रकार तीनों ग्रंथों में थोड़ी थोड़ी भिन्नता है। लेख बढ़ जाने के भय से उसका यहाँ वर्धन नहीं किया जाता। श्राधा है, "गोरा बादल की बात" के विद्वान संपादक तीनों ग्रंथों के कथानक की भिन्नता तथा उसके कारणों पर श्रवश्य विचार करेंगे।

## (७) पद्माकर के काव्य की कुछ विशेषताएँ

[ लेखक—श्री श्रखैारी गंगाप्रसाद सिंह, काशी ]

(१)

पद्माकर प्राचीन हिंदी-काव्य के अंतिम शैली-निर्मायक हो गए हैं। उनके पूर्व के शैली-निर्मायकों में चंद, सूर, तुलसी, केशव, बिहारी, मितराम, देव, घनानंद, ठाकुर आदि के नाम प्रसिद्ध हैं। यद्यपि पद्माकर के काव्य में हम उनके पूर्ववर्ती किवयों का यथेष्ट प्रभाव पाते हैं; किंतु उनकी सानुप्रास सरल सुकुमार भाषा, प्रभावोत्पादक वर्णन-शैली और उनके छंदों का सुढार बहाव उन्हें अन्य किवयों से सर्वथा पृथक् कर देता है। उनकी शैली लोक-रुचि के इतना अनुकृल थी कि उनके पश्चात् हिंदी-काव्य की प्राचीन परिपाटी के जितने भी किंव हुए हैं, प्रायः उन सबने उनकी शैली को ही अपनाया है। इस स्थल पर पद्माकर के काव्य की उन विशेषताओं पर ही किंचित् प्रकाश डालने की चेष्टा की जायगी जिनके कारण वे ऐसे लोकप्रिय बन सके हैं।

काव्य के दे। प्रधान ग्रंग माने गए हैं—कला ग्रीर भाव। कला से भाषा-प्रयोग के उस कैशिल ग्रंथवा गुण से तात्पर्य है जो किसी नियम का ग्राश्रय लेकर वर्णन में सुंदरता का ग्राविर्भाव करे। भाव मन के उस विकार को कहते हैं जिसका निदर्शन काव्य में ग्राभिप्रेत हो। कला काव्य का शरीर है ते। भाव उसकी ग्रात्मा। जिस वर्णन में दोनों का उत्कृष्ट प्रदर्शन हो। वही श्रेष्ठ काव्य है।

काव्य-कला में भाषा ही भुख्य साधन है। सुंदर भाषा उन्नत भाव के स्रभाव में भी मन को मुग्ध कर लेती है स्रीर उन्नत भाव-संपन्न ऋसुंदर भाषा उपेचाणीय हो जाती है। जो भाषा कवि के ऋभिप्रेत

भाव को मूर्तमान् करने के साथ ही साथ सब के लिये बोधगम्य होती है उसी को सुंदर भाषा कहा जा सकता है। पद्माकर की भाषा ऐसी ही हुई है। उन्हेंने तत्कालीन प्रचलित हिंदी—बुँदेलखंडी-मिश्रित ब्रजभाषा—में अपनी रचनाएँ की हैं। यद्यपि उनकी रचनाओं में कहीं कहीं प्राकृत अपभ्रंश का प्रभाव भी दृष्टिगत होता है, किंतु ऐसा प्रयोग उनके वीर एवं रौद्र-रस-संबंधी काव्यों में ही पाया जाता है। भाषा की सुबोधता के विचार से उस समय के सर्व-साधारण में प्रचलित उर्द शब्दों का उन्हें।ने यथेष्ट व्यवहार किया है। ऋधिक-तर उन्होंने उद्घयवा फारसी शब्दों के तद्भव रूप का ही प्रयोग किया है; जैसे-फराकत, फरसबंद, रोसनी, अजार इत्यादि । परंतु कहीं कहीं तत्सम रूप का भी प्रयोग देखा जाता है; जैसे— कलाम, जालिम, मुकर्रर च्रादि। काव्य में प्राम्य एवं च्रप्रचलित शब्दों का प्रयोग दोष माना गया है; पर वैसे शब्दों का प्रयोग भी उनकी भाषा में कम नहीं पाया जाता, यथा—करेजा, गरैया, खस-बाय द्यादि। परंतु ऐसे शब्दों का प्रयाग उन्होंने ऐसी खूबी से किया कि उनके काव्य की सुंदरता में कोई ग्रंतर नहीं ग्राया है, वरन् उसका उत्कर्ष ही हुन्ना है। नाद-साम्य एवं म्रनुप्रासीं की रत्ता के विचार से ही उन्होंने ऐसे शब्दों का प्रयोग किया है। नाद-साम्य श्रीर त्र्यनुप्रास-बहुल भाषा ऋत्यंत श्रवणसुखद होती है, इसी से उसके प्रति उनका अत्यधिक प्रेम देखा जाता है। उनके प्राय: सभी छंदों में अनुप्रासों की वाहिनी देखी जाती है। यहाँ पर एक उदाहरण देना अनुचित न होगा--

क्लन में केलि में कछारन में कुंजन में,
क्यारिन में कलित कलीन किलकंत है।
कहें 'पदमाकर' पराग हू में पान हू में,
पातिन में पीकन प्रवासन प्रांत है।

द्वार में दिसान में दुनी में देस देसन में,
देखें दीप दीपन में दीपित दिगंत हैं।
विपिन में बज में नवेलिन में बेलिन में,
बनन में बागन में बगरयो बसंत है॥

पद्माकर के इस अनुप्रास-प्रेम की अप्रतिशयता के प्रति लच्च करके कुछ लोग ड्राइडेन (Dryden) के शब्दों में व्यंग्य करते हैं कि —

One (verse) for sense and one for rhyme Is quite sufficient at a time.

एक पंक्ति भाव के लिये तथा एक अनुप्रास के लिये लिखी गई है 🕟 किंतु षड्ऋतु-वर्णन, यशकीर्तन ग्रादि से संबंध रखनेवाले कुछ वर्णनात्मक छंदी की छोडकर--- जहाँ पर उन्होंने जान-बूफकर वैसे प्रयोग किए हैं—उनके काव्य में ऐसे स्थल बहुत कम ऋाए हैं जहाँ उनका, ऋनुप्रासों का, प्रयोग ऋरुचिकर मात्रा में हुआ हो। प्राय: देखा गया है कि जहाँ अनुप्रासी के प्रति अत्यधिक अनुराग होता है वहाँ भाव उनके बोक्त से दबकर निर्वल हो जाते हैं, किंतु पद्माकर के संबंध में ऐसा नहीं कहा जा सकता। सुंदर भावों के प्रदर्शन के समय उनकी भाषा स्वभावत: सुंदर हुई है। उन्होंने ऋपनी भाषा को प्रसंग के ऋनुरूप बनाने की सफल चेष्टा की है। शृंगार श्रीर भक्ति संबंधी काव्य ही उनका श्रेष्ठ हुआ है श्रीर तदनुकूल उपनागरिका तथा कोमला वृत्ति के प्रयोग से वह माधुर्य एवं प्रसाद-गुण से संपन्न हुई है। स्रोज यद्यपि पद्माकर की भाषा का प्रधान गुगा नहीं है तथापि भयानक, वीर एवं रौद्र रस के काव्यों में परुषा वृत्ति के प्रयोग द्वारा उन्होंने उसे लाने की चेष्टा की है। उपनागरिका तथा कोमला वृत्ति का उन्होंने जितना स्वाभाविक प्रयोग किया है, परुषा का प्रयोग उनका यद्यपि उतना स्वाभाविक नहीं हुन्रा है तथापि उन्हें उसमें सर्वथा असफल भी नहीं माना जा सकता। प्रथम दे। वृत्तियों के प्रयोग आगे

**ख्दाहरण में ऋानेवा**ले प्राय: सभी छंदीं में मिलेंगे । इस स्थल पर परुषा वृत्ति का एक उदाहरण देना ही उपयुक्त होगा—

बारि टारि डारैं। कुंभकर्णिह बिदारि डारैं।

मारें मेघनादें श्राज यें बल श्रनंत हैं।।
कहें 'पदमाकर' त्रिकूटहू की ढाहि डारैं।,
डारत करेई जातुधानन की श्रंत हैं।॥
श्रम्ब्ब्रहि निरन्छि कपि रुम्छ ह्व उचारें। इमि,
तोसे तिच्छ तुच्छन की कछुवे न गंत हैं।।
जारि डारें। छंकहि उजारि डारें। उपबन,
फारि डारें। रावण की तो मैं हनुमंत हैं।॥

सरलता श्रीर तरलता भी भाषा के श्रन्यतम गुण हैं। सरलता से सहज बोधगम्य भाषा का तात्पर्य है। सरल भाषा सर्व-साधा-रण के चित्त को सहज ही श्राकर्षित कर लेती है। भाषा का लचीलापन ही उसका तारल्य है। जो भाषा लचीली होती है वह कठिन से कठिन भाव को भी सहज ही ज्यक्त कर सकती है। पद्माकर की भाषा में हम इन दोनों गुणों का यथेष्ट समावेश पाते हैं। उदाहरण के लिये एक छंद दिया जाता है—

पाती लिखी सुमुखि सुजान पिय गोजिंद को,
श्रीशुत सलोने स्थाम सुखनि सने रही।
कहै 'पदमाकर' तिहारी छेम छिन छिन,
चाहियतु प्यारे मन मुदित चने रहे।।
बिनती इती है के हमेसहूँ हमैं तो निज,
पायन की पूरी परिचारिका गने रहे।।
थाही में मगन मन-मोहन हमारी मन,
लगनि खगाय लाल मगन बने रहै।॥

भाषा तथा भाव दोनों ही कितने सहज एवं सरल रूप में छंकित हुए हैं। छोटे सरल वाक्यों में एक सती की हृदय-कामना जैसे प्रत्यच्च बोल रही है। सती का हृदय-सींदर्य जितना हो सास्विक छीर उच्च भावना से पूर्ण है, आडंबरहीन मधुर शब्दों का चुनाव भी उतना ही उत्कृष्ट हुआ है।

लोकोक्ति, कहावत अथवा मुहाविरों के प्रयोग से भाषा बहुत सुंदर और प्रभावोत्पादक बन जाती है। पद्माकर के काव्य में ऐसे प्रयोगों का दर्शन भी यथेष्ट रूप में मिलता है —

जो बिधि भाल में लीक लिखी से। बढ़ाई बढ़े न घटे न घटाई । दोष बसंत के। दीजै कहा उलहै न करील के डारन पाती । तन जोबन है घन की परझाहीं ।

श्रव हाथ के कंगन की कहा श्रारसी।
साँचहुँ ताकी न होत भली जी न मानत है कही चार जने की।
चाहै सुमेरु की राई करैं रचि राई की चाहै सुमेरु बनावै।
सोने में सुगंध न सुगंध में सुन्यो री सोना, सोना श्री' सुगंध तोमें दोनों देखियतु है।

त्रापने हाथ सें। श्रापने पाँय मैं पाधर पारि परचो पछताने । बात के जागे नहीं ठहरात है ज्यें। जलजात के पात पै पानी । इत्यादि ।

इन सबके अतिरिक्त पद्माकर ने अनेक अलंकारों के द्वारा अपनी भाषा की सुसज्जित करने की चेष्टा की है। अलंकार से भाषा-प्रयोग की चमत्कारपूर्ण शैली का तात्पर्य है। पद्माकर का अलं-कारों का प्रयोग अत्यंत उपयुक्त तथा स्वाभाविक हुआ है। किसी अनाड़ी राजकुलांगना के समान उनकी कविता-कामिनी न ते। अलंकारों के बेम्फ से दबी हुई है और न किसी प्राम्य बाला के समान निराभरणा ही है। नागरिक रमणियों के समान उसमें अल्प किंतु सुद्र अलंकारों का उपयुक्त समावेश देखा जाता है जिससे उनकी कविता का सींदर्य यथेष्ट रूप में विकसित हुआ है। यद्यपि कभी कभी अपने समय की परिपाटी के अनुसार शब्दालंकार के प्रेम के वशीभूत होकर उन्होंने काव्य के अर्थ-गीरव पर कम ध्यान दिया है; किंतु फिर भी उसके सींदर्य में विशेष कमी नहीं आने पाई है। इस स्थल पर पृथक् रूप से उनके अलंकार-सींदर्य-प्रदर्शन की विशेष आवश्यकता नहीं प्रतीत होती; क्योंकि अलंकार-विहीन छंद उन्होंने बहुत कम लिखे हैं।

पद्माकर की भाषा का प्रवाह सर्वोपिर अवलोकनीय है। उनकी भाषा में जो प्रवाह है वह हिंदी के दो-चार इने-गिने कवियों में ही पाया जा सकता है। अलंकार आदि उनकी भाषा को उत्कृष्ट बनानेवाले उपकरण अवश्य हुए हैं; पर वास्तव में उनकी भाषा का प्रवाह ही इतना उत्तम हुआ है—उनके शब्दों का चुनाव ही इतना उत्कृष्ट है—कि किसी प्रकार के अलंकार आदि की सहायता न लेते हुए भी उन्होंने जिस भाव को अंकित करना चाहा है, वह मूर्तमान हो उठा है—प्रत्यच हो गया है। इसी कारण पद्माकर काव्य-कलाकारों में कुशल चित्रकार माने गए हैं। उनकी भाषा की यही सबसे बड़ी विशेषता है। उदाहरणार्थ—

बछ्रै स्वरी प्यावै गऊ तिहिको पदमाकर की मन खावतु हैं। तिय जानि गरैया गही घनमाल सु ऐंच्यो खला इच्यो श्रावतु हैं॥ उज्जटी इरि दे।हिनि मोहिनि की श्रॅगुरी थन जानि दबावतु हैं। दुहिबो औं। दुहाहबो दोडन के। सिख देखत ही बनि श्रावतु है॥

श्रांतर सींदर्य का कितना सुंदर चित्र है ! प्रेमाधिक्य में कितनी श्रिक तन्मयता है ! विश्रम हाव का ऐसा सजीव एवं स्वाभाविक चित्र हिंदी-साहित्य में बहुत कम देखने की मिलेगा । ऐसा प्रतीत होता है मानों यह घटना नेत्रों के सम्मुख ही घट रही है । इसी में ते। भाषा की सार्थकता है ! उपनागरिका वृत्ति का प्रयोग शृंगाररस के

अनुकूल हुआ है। सरल शब्दों एवं छोटे वाक्यों के प्रयोग से भाषा में ऐसा माधुर्य एवं प्रवाह आ गया है, जो हृदय में स्वर्गीय आनंद का आविर्भाव कर मन को मुग्ध बना देता है।

भाषा की दृष्टि से पद्माकर का स्थान बहुत ऊँचा है। उनकी भाषा भाव की अनुरूपिग्री हुई है। उनकी भाषा की लोक-प्रियता के तीन प्रधान कारण हैं—(१) तत्कालीन प्रचलित शब्दों का छोटे वाक्यों में प्रयोग, (२) उचित वृत्त धीर भ्रलंकारों का उपयोग, (३) प्रवाह का निर्वाह ! उनकी भाषा में मिश्रित वाक्य (Complex sentence ) का कोई उदाहरण हुँड्ने पर भी नहीं मिलता। ग्रमिश्रित वाक्यों तथा सहज बोधगम्य शब्दों के प्रयोग के कारण उनकी भाषा में जटिलता नहीं अपने पाई है। वह स्वच्छ, सरल, तरल धीर सर्वजनोपभाग्य हुई है। उनकी प्रसाद-गुग्-संपन्न सजीव भाषा के साथ सुंदर भावों का मिश्रग् बहुत ही मनामुग्धकर हुआ है। उनकी शैली में न तो चंद या कबीर की सी रूचता है थ्रीर न केशव की सी क्विष्टता। वह मक्खन-मिस्री के समान है जो मुख में रखते ही कंठ के नीचे उतर जाता है श्रीर मन तथा प्राम्य को शीतल एवं संतुष्ट कर देता है। भाषा तथा शैली का सबसे बड़ा गुग्र यही है कि कवि जिस चित्र को श्रंकित करना चाहे उसे ये मूर्त्तमान् कर दें। पद्माकर की भाषा तथा शैली में यह गुग्रा उत्कृष्ट रूप में पाया जाता है। उनकी भाषा के संबंध में जो कुछ भी ग्राचेप है वह है उसकी ग्रनुप्रास-बहुलता पर। यद्यपि यह त्र्याचेप बिल्कुल निराधार नहीं है; फिर भी हम कह सकते हैं कि जिस तीव्रता से उनकी भाषा पर यह देशारोपण किया जाता है, वह उसके योग्य नहीं है। इस संबंध में राय बहादुर बाबू श्यामसुंदरदासजी की सम्मति सर्वथा उपयुक्त है—"पद्माकर की अनुप्रास-प्रियता बहुत प्रसिद्ध है। जहाँ अनुप्रासी की श्रोर अधिक

( ? )

पद्माकर की प्रतिभा ने अपनी काव्य-धारा की त्रिमुखी प्रवाहित किया है। उनकी हिम्मतबहादुर-विरुदावली तथा प्रतापसिंह विरुदावली में वीरगाथा काल की स्मृति पाई जाती है, उनके राम-रसायन, प्रबोध पचासा, ईश्वरपचीसी यमुनालहरी तथा गंगा-लहरी में भक्ति-काल का दर्शन मिलता है एवं उनके पद्माभरण, जगद्विनेाद तथा आलीजाहप्रकाश से रीति-काल का ज्ञान होता है। इस प्रकार पद्माकर के काव्य में हिंदी-साहित्य के इतिहास के तीने कालों की काव्य-प्रवृत्ति का समन्वय पाया जाता है। जो काल जितने ही पहले का है, पद्माकर को तत्कालीन काव्य-प्रवृत्ति की रचा में उतनी ही कम सफलता मिली है। वीर-काव्य की अपेचा उनका भक्ति-काव्य उत्तम हुआ है और भक्ति-काव्य की अपेचा उनका शृंगार-काव्य उत्तम हुआ है और भक्ति-काव्य की अपेचा उनका शृंगार-काव्य लोकरुच के अनुकूल होता है, इसी से

उनका शृंगार-काव्य जितना प्रसिद्ध है उतना अन्य काव्य नहों। हम भी इस स्थल पर पहने शृंगार-काव्य का दिग्दर्शन कर भक्ति भीर वीर काव्य पर किंचित प्रकाश डालने की चेष्टा करेंगे।

पद्माकर की कल्पना का विहार-चेत्र अथवा उनके भाव-राज्य का विस्तार बहुत व्यापक नहीं कहा जा सकता। वाल्मीकि ग्रथवा सूर के कल्पनाकाश के समान न ते। उनके काव्य में भ्रनुभूति-विस्तार पाया जाता है धीर न कबीर के भाव-सागर का सा गांभीर्थ ही। उनकी कविता न ते। म्रादर्शवादी भवभूति म्रथवा तुलसी की सी पुण्य देव-भावनात्रों से ब्रोत-प्रोत है ब्रीर न शेक्सपियर की भाँति संसार की नरकामि का ही चित्रण करती है। उनके भाव नर-नारियों के सींदर्य की उपासना में ही सीमित हैं। वे उतने में ही यथेष्ट सुंदर रूप में विकसित हुए हैं। उनकी कल्पना यद्यपि कुशनदना है, किंतु सींदर्य तथा मादकता से इतनी परिपूर्ण है कि वह ऋपने प्रेमियों के मन के साथ तादात्म्य स्थापित कर उन्हें तन्मय बना देती है। उनकी कविता के स्वर्ण-संसार में पहुँचकर मनुष्य कुछ काल के लिये अपने वर्त्तमान अस्तित्व से बेसुध हो जाता है। संसार की नरकाग्नि तथा जीवन की जटिलताएँ उसे विस्मृत सी हो जाती हैं श्रीर वह एक ऐसे स्वप्न-लोक में पहुँचता है, जहाँ प्रेम का साम्राज्य है, प्रेम के ही वशीभूत होकर ऋाकाश ऋपनी निर्मल नीलिमा प्रदर्शित करता है, चंद्र अपनी धवल किरणें विकीर्ण करता है, अरुण राग-रंजित मुसकान भरता है, वायु मृदु गुदगुदी से शरीर को पुलकित करता है और फूल-पत्ते अपनी बहुरंगी आकृति से चित्त को आकर्षित करते हैं। वहाँ के नर-नारी प्रेम के ही भ्रानंद से भ्रानंदित रहते हैं श्रीर प्रेम की ही पीड़ा से पीड़ित! उनकी प्रेमपुरी की नायक-नायिकाएँ कहने की तो इसी संसार की साधारण गोप-गोपिकाएँ हैं, पर हैं वे राज-

कुलांगनात्रों से भी अधिक सुखी एवं समृद्धिशालिनी एवं देवबालात्रों से भी अधिक सुंदर तथा सुकुमार हृदयवाली। वे बडे बडे राज-प्रासादें। में रहती हैं, बाग-बगीचों में विहार करती हैं जहाँ विलास की सभी सामग्री प्रस्तुत रहती हैं। उन्हों के बीच वे हीरे जवा-हरात के ग्राभूषणों से सिञ्जित तथा सुगंध-वासित, ग्रत्यंत बारीक वस्त्र धारण किए--जिसमें से उनके श्रंग-प्रत्यंग का सौंदर्थ परिलचित होता है--- ऋपनी प्रेमं कीड़ा में मस्त रहती हैं: इहलोक ऋषवा परलोक से उनका कोई संपर्क नहीं। उनके इन नायक-नायिकाओं के सुख-दु:ख की गाथा सुनते सुनते मन मे। द्वित हे। जाता है — प्राण तंद्राभिभूत हो जाता है। उनकी कविता के जादू का स्रवसान होने पर मनुष्य को, ऋपनी प्रकृतिस्य ऋवस्था में ऋाने पर एक मीठी ठेस लगती है तथा कोई बहुत ही अञ्छा स्वप्न देखते देखते सहसा नींद टूट जाने पर जैसा अवसाद प्रतीत होता है, श्रीर पुन: श्रांख वंद कर उसी स्वप्न-लोक में विचरण करने की इच्छा होती है, ठीक उसी अवस्था का वह भी अनुभव करता है : जो उनके एक छंद को सुन लेता है वह उनके दूसरे छंद को सुनने का अभिलाषी होता है; जो उनका एक चित्र देख लेता है वह उनके दूसरे चित्र को देखने की इच्छा रखता है। इसी में पद्माकर के काव्य की संपूर्ण सार्थकता है। पद्माकर के काव्य में मितराम अथवा रसखान की सरत्तता, विद्यापित अथवा देव की ऐंद्रियता (sensation) तथा जयदेव, दास, अथवा तेष की भावानुभूति (passion) पाई जाती है।

नारी-सौंदर्य के श्रंकन में संसार के प्राय: सभी श्रेष्ठ कवियों ने अपनी प्रतिभा का कै। श्रात दिखलाया है। भारतीय कवियों ने उसके नख-शिख के श्रंगार में श्रपनी जितनी शक्ति व्यय की है, संसार के किसी भी देश में संभवत: उसका दूसरा उदाहरण न मिलेगा।

हिंदी के कवियों में गोस्वामी तुलसीदासजी की नारी-सौंदर्यानुभूति बहुत ही उत्कृष्ट धीर पवित्र हुई है। उसमें आध्यात्मिकता का पूर्ण विकास है। साधारण जन के लिये उसकी कल्पना भी असं-भव है। कल्पनातीत की कल्पना कोई पारदर्शी किव ही कर सकता है। सूरदास की सौंदर्यानुभूति में आध्यात्मिकता तथा भौतिकता का मिश्रण पाया जाता है। तुलसीदास के काव्य में सींदर्य का शरदिंदु विकसित हुन्रा है जिससे मन श्रीर प्राग्य शीतल हो जाते हैं। सूरदास की डपमा-बहुल रचनाम्रों में विद्युत् की तड़प है जिससे तृप्ति के स्थान पर विपासा ही जागरित होती है। विद्यापित के काव्य में सुरदास की अपेचा भौतिकता की मात्रा कहीं अधिक है, साथ ही साथ उसमें ऐंद्रियता का भी विकास पाया जाता है। उन्होंने उसमें जिस सैांदर्य की प्रस्कुटित किया है, उसका उपभाग साधारण काव्य-प्रेमी भी कर सकते हैं। केशवदास ने न ता किसी श्रलीकिक सौंदर्य की कल्पना की है श्रीर न भीतिक सौंदर्य का चित्रगा। उनके काव्य में न ते। ऐंद्रियता है श्रीर न सरलता ही; है क्वेबल विस्मयोत्पादक शक्ति। वह आनंदे। द्रेक करने की अपेचा आश्चर्य का भाव ही अधिक उत्पन्न करती है, किसी प्रकार के रूप का अनुभव कराने की अपेचा कवि की कवित्व-शक्ति का ही अधिक परिचय देती है। इन महाकवियों के साथ पद्माकर की सैांदर्यानुभूति का मिलान करके देखने से वह सर्वथा भित्र प्रकार की प्रतीत होती है। उसमें केवल भै।तिक तत्त्वों का वर्णन पाया जाता है। उसमें ऐंद्रियता तथा भावानुभूति दोनें ही का भ्रच्छा विकास हुआ है। जिस चित्र का ग्रंकन किया गया है, वह माना मूर्त्तमान हो उठा है—संजीवित हो गया है —सर्वजना-पभोग्य बन गया है। कोमलकलेवरा कामिनी के रूप-कांचन का वर्णन देखिए---

सुंदर सुरंग नैन से।भित श्वनंग रंग,
श्रंग श्रंग फैबत तरंग परिमब के।
बारन के भार सुकुमारि के। बचत लंक,
राजै परजंक पर भीतर महत्व के॥
कहैं 'पदमाकर' बिलोकि जन री से जाहि,

श्रंबर श्रमत के सकत जल यत के। के।मत कमल के गुलावन के दल के,

सु जात गड़ि पायन विद्यौना मसमछ के ॥

पर्यकोपिस्थता, कोमलांगी राजकुलांगना के बाह्य सैंदिये एवं सौकुमार्य का ग्रतिशयोक्ति श्रलंकार की सहायता से जो शब्द-चित्र ग्रंकित किया गया है वह यद्यपि बहुत उत्कृष्ट नहीं है किंतु प्रशंसनीय है; इसकी प्रसिद्धि भी यथेष्ट है। इसी स्थल पर श्रकवर श्रीर नासिख के दो पद भी मिलान कर देखने योग्य हैं—

नाजुकी कहती है सुरमा भी कहीं बार न हो।—श्रकबर।
यों नज़ाकत से गर्रा सुरमा है चश्मे-यार के।।
जिस तरह हो रात भारी महुंमे बीमार के।।—नासिख।

पद्माकर ने पद की स्वभावतः कठिन त्वचा की कोमलता द्वारा नायिका के कोमल प्राण एवं शरीर का परिचय दिया है। नज़ा-कत तो यहाँ तक है कि किसी बाहरी पदार्थ के बोक्त की तो बात दूर रही, वह अपने ही शरीर के बालों के बोक्त से बारंबार बल खाती है। ऐसी अवस्था में उसकी सुदुमारता के सम्मुख अकबर तथा नासिख की सुदुमारता, जिसमें आंखों में सुरमा लगाकर उसका बेक्त असहा बताया गया है, कहाँ तक होड़ ले सकती है ? हाँ, हिंदी के रसलीन की वह सुदुमारता, जिसके लिये उन्होंने लिखा है,

तुव पग-तल मृदुता चितय कवि बरनत सकुचाहिँ। मन में श्रावत जीभ लीं मत छाले परि जाहिँ॥ अवश्य चढ़-बढ़ गई है। किंतु पद्माकर की ऐसे कल्पनातीत वर्षन अभीष्ट नहीं थे। उन्होंने अतिशयोक्ति वहीं तक की जहाँ तक वह बुद्धि-प्राह्य हो सके।

शैशव से यैवनावस्था में पदार्पण करते हो शरीर में अनेक प्रकार के परिवर्त्तन होते हैं। वे इतने नेत्ररंजक, मनोद्धम्धकर तथा महत्त्वपूर्ण होते हैं कि भारतीय किव उनका वर्णन करते करते मानें थक से गए हैं और फिर भी कुछ नहीं कर सके हैं। पद्माकर ने भी इस अवस्था का अच्छा वर्णन किया है—

कछु गजगित के श्राहटिन छिन छीजत सेर।

बिधु विकास विकसत कमल कछू दिनन के फेर॥

मुग्धा का यौवनागम है, जिसे किन ने निरोधाभास अलंकार की सहायता से प्रदर्शित किया है।

समय का ऐसा हेर-फेर हो गया है कि गजगित के आहट से सिंह प्रत्येक चण चीण होता जाता है, मर्थात् ज्यों ज्यों गित मंद होती जाती है त्यों त्यों कमर पतली पड़ती जाती है। चंद्रमा के विकास से कमल विकसित होता है—यह भी विपरीत घटना है। तात्पर्य यह कि ज्यों ज्यों मुखचंद्र की छटा बढ़ती जाती है त्यों त्यों नेत्र विकासमान हो रहे हैं। इसी से ते बिहारी ने भी कहा है—

पल पल पर पलटम लगे जाके श्रंग श्रन्प ।

ऐसी इक बजबाल की की किह सकत सरूप ॥

पद्माकर का उपर्युक्त दोहा उनकी विदग्धता का श्रच्छा परिचायक है—

ए श्रिल, या बिल के श्रधरान में श्रानि चढ़ी किल्लु माधुरई सी ।

ज्यों 'पदमाकर' माधुरी त्यों कुच दे।उन की चढ़ती वनई सी ॥

ज्यों कुच त्यों ही नितंब चढ़े किल्लु ज्यों ही नितंब त्यें चातुरई सी ।

जानि न ऐसी चढ़ाचढ़ि में केहि धैं किट बीचिह लूटि लई सी ॥

शैशव पर यै।वनराज ने चढ़ाई की। चढ़ाई भी ऐसी वैसी नहीं, एक के बाद दूसरा, दूसरे के बाद तीसरा श्रीर तीसरे के बाद चीथा धावा बोला गया श्रीर इस प्रकार यौवन की विजय हुई। ऐसे श्रवसर पर विजयी सेना द्वारा किसी पदार्थ का छुट जाना कोई श्रस्वाभाविक बात नहीं। बालिका बेचारी की किट भी लूट सी ली गई।

विद्यापित ने भी वय:संधि के ग्रवसर पर इसी प्रकार का युद्ध कराया है—

सैसव जैबिन दरसन भेल ।

हुहुँ दल बले दंद परि गेल ॥

कबहुँ बाँधय कच कबहुँ विधारि ।

कबहुँ काँपय ग्रँग हुकबँ उघारि ॥

श्रिति थिर नयन श्रिथर कल्लु भेल ।

उरज उदय थल लालिम देल ॥

चंचल चरन चित चंचल भान ।

जागल मनसिज मुदित नयान ॥

विद्यापित कह सुनु बर कान ।

धैरज धरह मिलायब श्रान ॥

किंतु मम्मट ने अपने काव्य-प्रकाश में शैशव-यौवन का युद्ध न कराकर संगों का पारस्परिक विनिमय कराया है; पर मूल भाव सभी के मिलते-जुलते हैं।

श्रोग्रीबन्धस्त्यजति तनुतां सेवते मध्यभागः

पद्भ्यां मुक्तास्तरत्नगतयः संश्रिता ले।चनाभ्याम् । वद्यः प्राप्तं कुचसचिवतामद्वितीयन्तु वक्त्रं तद्गात्राणां गुणविनिमयः किस्पिता यौवनेन ॥ कटि की सूद्रमता का वर्णन करने में कवियों ने अपना खूब कौशल प्रदर्शित किया है। किसी ने उसे सिहकटिवत, किसी ने मुँदरी के तुल्य, किसी ने सिवार के समान, किसी ने मृणाल के तार सहश तथा किसी ने बाल से भी बारीक बताया है; किंतु बिहारी ने 'सूछम कटि परब्रह्म लौं अलख लखी नहिं जाय' कहकर सभी कवियों के मुँह में ताला लगा दिया है। सूद्रमता का वर्णन इससे अधिक और कोई क्या कर सकता है! शंकर कवि ने बिहारी के संकेत की दार्शनिक व्याख्या कर ही है—

पास के गए पे एक बूँद हूँ न हाथ लगे दूर सें दिखात स्ना-तृष्णिका में पानी है। 'शंकर' प्रमाण सिद्ध रंग को न संग पर जान पड़े श्रंबर में नीलिमा समानी है॥ भाव में श्रभाव है श्रभाव में श्रों भाव भरयो, केंग कहे ठीक बात काहू ने न जानी है। जैसे इन दें। उन में दुबिधा न दूर होत तैसे तेरी कमर की श्रकथ कहानी है॥ एक उद्विकि जैसे कमर की श्रकथ कहानी है॥ एक उद्विकि जैसे कमर की भूलभुलैया में पड़ गया है। वह पूछता है—

सनम सुनते हैं तेरे भी कमर है।

कहाँ हैं, किस तरफ कें। है किघर है॥

एक संस्कृत-किन ने तें। उसे एकदम असत् प्रमाणित कर

दिया है—

श्रनल्पैर्वादीन्द्रेरगिखत-महायुक्त-निवहै-निरस्ता विस्तार क्विचिद्≆लयन्ती तनुमपि । श्रसत्स्याति-व्याख्याधिकचतुरिमस्यातमहिमा-ऽवल्लग्ने खग्नेयां सुगतमतसिद्धांतसरिखाः॥

किंत इन कवि-पुंगवों के कटि-वर्गनों के साथ पद्माकर की लूटी हुई सी कटि भी कम महत्त्व नहीं रखती। कटि का एकांत अभाव मानना युक्तिसंगत नहीं: कम से कम बिहारी के विचारानुसार उसे ब्रह्मवत तो मानना ही चाहिए। साधारण कामिनी की कटि के वर्णन के लिये पद्माकर की दार्शनिक तत्त्वों के उल्लेख की कोई म्रावश्यकता नहीं प्रतीत हुई: फिर परब्रह्म से उसकी समता करना तो उनकी दृष्टि में सर्वथा अनुचित था। किंतु साथ ही कटि की सूच्मता को उससे कम प्रदर्शित करने की उनकी इच्छा नहीं थी. जितना कि उनके पूर्ववर्त्ती कवियों ने दिखाया है। इसी से 'केहि धौं कटि बीचिहिं लूटि लई सी' कहकर एक बार ते। उन्होंने असत् के समान उसे ल्लप्त ही कर दिया: पर यह बहुत उचित न होता. इसी से 'सी' शब्द के द्वारा उन्होंने उसकी सूचमातिसूचम—श्रसत् नहीं वरन असत् के समान-स्थिति की रचा कर ली है। इस सबैए की भ्रंतिम पंक्ति का प्राग्य इसी 'सी' शब्द में निहित है। पद्माकर के इस वर्णन में नायिका का रोम रोम माना उछल रहा है। एक दोहे में नायिका की देह-दीप्ति का अच्छा वर्णन हुआ है-

> जुवित जुन्हाई सें। न क्छु श्रीर भेद श्रवरेखि । तिय श्रागम पिय जानिगो चटङ चाँदनी पेखि॥

अर्थात् युवती श्रीर ज्योत्स्ना में कोई भेद न था। ज्योत्स्ना में साधारण से अधिक ज्योति देखकर प्रियतम को उसके आगमन का अनुमान हुआ। साधारण प्रकाश में किसी विशेष प्रकार के प्रकाश के मिलने से वह स्वभावतः अधिक तीन्न हो जाता है। शेक्स-पियर ने भी जुलियट की देह-दीप्ति के संबंध में लिखा है——

"Oh, she doth teach the torches to burn bright. Her beauty hangs upon the cheek of night Like a rich jewel in an Ethiop's ear, Beauty too rich for use, for earth too dear; So shows a showy dove trooping with crows. As yonder lady, over fellows shows.

( Romeo and Juliet )

म्राइभोजन की सींदर्य-प्रभा भी मिलान करने योग्य है— Cytheria,

How bravely thou becomes thy bed, fair lily Add whiter than the sheets.

'Tis her breathing that perfumes the chamber thus, the flame the taper,

Bows towards her; and would underpeep her lids To see the enclosed light, now canopied, With blue of heaven's own tinct.

(Cymbeline)

ग्रॅगरेजो के प्रथम छंद में जूलियट के शरीर के प्रकाश को मशाल के प्रकाश से अधिक तेजस्वी बताकर उसके श्रीर भी उज्ज्वल भाव से जलने का संकंत किया गया है तथा उसके सौंदर्य की इथियन के कर्णमण्डि के समान रात्रि के कर्णल पर शोभायमान बताया गया है। दूसरे छंद में पर्यकोपस्थिता साइथीरिया के गीर वर्ण की उपमा कुमुदिनी से देकर बताया गया है कि उसकी उपस्थिति से, उसके सहज प्रकाश के कारण, उसके बिस्तर की उज्ज्वल चादर किस प्रकार उज्ज्वलतर हो जाती है, उसके श्वासोच्छ्वास से कमरा किस प्रकार सुगंधित हो रहा है श्रीर मोमबत्ती का प्रकाश उसके प्रकाश के सम्मुख किस प्रकार मंद पड़कर पलक के पट को पीछे श्वेत एवं नील रंग के चौखटवाले भरोखे में छिपे हुए प्रकाश के लिये छटपटा रहा है। महाकवि के दोनें। छंदीं के भाव बड़े उत्छष्ट हुए हैं, इसमें संदेह नहीं। शरीर की उज्ज्वल

द्युति का वर्णन इससे अच्छा और क्या हो सकता है! किंतु हमें नम्रता के साथ कहना पड़ेगा कि पद्माकर का छंद विस्तार-लघुता के विचार से कहीं उत्तम बन पड़ा है।

हिंदी के देा-चार ग्रन्य कवियों की सींदर्य-प्रभा का वर्णन भी मिलान करने योग्य है—

प्यारी खंड तीसरे रसीली रंग रावटी में
तिक ताकी श्रोर छिक रहीं नेंद्रनंद है।
'कालिदास' बीथिन दरीचिन हैं छलकत
छिव को मरीचिन की मलक श्रमंद है॥
लोग देखि भरमें कहा धों है या घर में
सुरंगमग्या जगमगी ज्योतिन को कद है।
लालन को जाल है कि ज्वालिन की माल है
कि चामीकर चपला है कि रिव है कि चंद है॥
—कालिदास त्रिवेदी

चंद की कछा सी चपला सी तिय 'सेनापति',
बालम के उर बीच श्रानँद को बोति है।
जाके श्रागे कंचन में रंचक न पैए दुति,
माना मन मोती लाल माल श्रागे पेति है॥
देखि प्रीति गाढ़ी श्रोढ़े तनसुख साढ़ि ज्योति
जोबन की बाढ़ी छिन छिन श्रीर होति है।
भत्तकत गोरी देह बसन भीने में माना
फानुस के श्रंदर दिपति दीप-ज्योति है॥।
—सेनापनि

कालिदास भ्रापनी नायिका की देह दीप्ति का कोई निश्चय नहीं कर पाते। उनकी श्राँखें उसे देखकर ऐसी चैधिया गई हैं कि श्राप ही श्राप उनके मुख से निकल पड़ता है— "लालन को जाल है कि ज्वालिन की माल है कि रिव है कि चंद है।" आरचर्य के भाव को वे जहाँ तक उत्तेजन दे सकते थे, दिया है। किंतु उनकी नायिका शृंगार-भाव का उद्देक करने में बहुत सफल नहीं है। सेनापित ने अपनी नायिका को फानूस में रखे हुए दीपक की ज्योति जैसी बतलाया है। देह-दीप्ति में वह कालिदास की नायिका के सम्मुख अवश्य ही दीन है, किंतु वह "बालम के उर बीच आनँद को बीति है।" दोनों ही काव्यों में प्रतत्प्रकर्ष अथवा अकम दोष है! कालिदास ने 'रिव है कि चंद है' कहकर तथा सेनापित ने "चंद की कला सी चपला सी तिय" को "दीप ज्योति है" कहकर नायिकाओं की अंग-प्रभा को तिमंजिले से नीचे पटक दिया है। पद्माकर के काव्य में ये सब दोष नहीं आने पाए हैं। उन्होंने अपनी नायिकाओं की अंग-प्रभा के संबंध में जो कुछ भी कहा है वह बहुत ही स्वाभाविक तथा मनोतृप्तिकर हुआ है। स्वाभाविक तथा सजीव चित्रण ही पद्माकर की काव्य-साधना की विशेषता है।

पद्माकर ने उक्त देा है में शुक्काभिसारिका का वर्णन किया है। ग्रस्तु, देा ग्रम्य कवियों की शुक्काभिसारिका ग्रों से भी उसकी तुलना कर लेनी चाहिए।

किंसुक के फूलन के फूलन बिभूषित के बाँधि लीनी बलया बिगत कीन्हीं रजनी।
तापर सँवारची सेत श्रंबर के डंबर
सिधारी स्याम सिक्किधि निहारी काहू न जनी॥
छीर के तरंग की प्रभा के गहि लीन्ही तिय
कीन्ही छीरसिंधु छिति कातिक की रजनी।
श्रानन-प्रभा ते तन-छाँह हूँ छिपाए जाति
भौरन की भीर संग लाए जाति सजनी॥ —दास।

श्रंगन में चंदन चढ़ाय घनसार सेत सारी छीर फेन कैसी श्राभा उफनाति है। राजत रुचिर रुचि मोतिन के श्राभरन कुसुम कित्त केस सोभा सरसाति है॥ किव मितराम श्रान-प्यारे को मिलन चली करिकै मनेगरथिन मृदु मुसकाति है। होति न छखाई निसि चंद की उज्यारी मुख-चंद की उज्यारी तन-छाहैं। छिपि जाति है॥

---मतिराम।

दास, मतिराम तथा पद्माकर तीनों ने अभिसारिकाओं का वर्णन किया है। शुक्राभिसारिकाम्रों की वेश-भूषा इस प्रकार की होती है कि वह ज्योत्स्ना में छिप जाय। इसके लिये नाना प्रकार के कृत्रिम उपादानों की सहायता ली जाती है। तद-नुकुल दास एवं मतिराम दोनों कवियों ने अपनी अपनी नायि-काओं को सज्जित करने की चेष्टा की है। दास के उपादान कुछ स्वभाव-विपरीत हो गए हैं। किशुक वसंत में फूलता है; फिर कार्तिक मास की शरद् निशा में उसका उपयोग किस प्रकार किया जा सकता है ? यद्यपि पद्मिनी नायिका के पीछे श्रमरीं का डड़ना उपयुक्त है पर रात्रि में उनका **ड**ड़ना काल-विरुद्ध दूषण है। यद्यपि कुछ कान्यों में रात्रि के समय उनका वर्णन पाया जाता है, किंतु हमारे विचार से ऐसा उचित नहीं है। साथ ही नायिका के साथ भ्रमरों के उड़ने से उसका अभिसार भी दूषित हो जाता है—वह अपने को छिपाने में असमर्थ हो जाती है। ऐसी अवस्था में या ता भ्रमरें का उल्लेख ही न होना चाहिए श्रयवा ऐसे उपचारें का उपयोग होना चाहिए कि भ्रमर भी साथ में न रहें और पद्मिनी नायिका की अभिव्यक्ति भी स्पष्टतया हो जाय। मतिराम का वर्णन साफ-सुथरा तथा स्वभाव-सम्मत हुआ है। उन्होंने जिस भाव को 'होति न लखाई निसि चंद की उज्यारी मुख-चंद की उज्यारी तन-छाईं। छिपि जाति हैं के द्वारा व्यक्त किया है, उसी के। पद्माकर ने-'तिय म्रागम पिय जानिगो, चटक चाँदनी पेखि' कहकर दिखाया है। कवित्त की अपेक्ता दोहा बहुत ही छोटा छंद है। थोडे से सांकेतिक शब्दों में ग्रधिक से ग्रधिक भाव को प्रदर्शित करने में ही उसकी सफलता मानी जाती है। हमारे विचार से जिस भाव की मतिराम ने विस्तार के साथ प्रदर्शित किया है. पद्माकर के दोहे में उसका पूर्ण समावेश हो गया है वरन कुछ श्रीर का भी। दोहे में शुक्राभिसारिका का बहुत ही सफल निर्वाह हुआ है। काव्य की सफलता विस्तृत वर्णन में ही नहीं है वरन पाठकों की कल्पना के लिये विस्तृत विहार-चेत्र के प्रस्तुत करने में भी है। इस दोहे के द्वारा पद्माकरजी वैसा करने में पूर्ण सफल हुए हैं। यह दोहा उनकी प्रतिभा का एक उत्कृष्ट नमुना है।

पद्माकर का एक अपन्य छंद भी नायिका की सैंदर्य-प्रभा के वर्मान में है। वह यद्यपि उक्त देहि के समान उत्क्रष्ट नहीं हुआ है किर भी अवलोकनीय अवस्य है—

जाही जुही मिछिका चमेली मनमोदिनी की

केंग्रेसल कुमोदिनी की उपमा खराब की।

कहै 'पदमाकर' त्यों तारन बिचारन कें।

बिगर गुनाह अजगैबी गैर आब की॥

चूर करी चोखी चाँदनी की छुबि छुलकत

पलक में कीन्हीं छीन आब महताब की।

पा परि कहत पीय कापर परेगी आज

गरद गुलाब की अवाई आफताब की।

इस नायिका की शरीर-सुगंधि का अनुभव करते ही एडमंड स्पेंसर (Edmund Spencer) की सींदर्य-वाटिका (The Garden of Beauty) वाली नायिका का स्मरण हो आता है। नायक जब नायिका के अधर-चुंबन के लिये निकट गया तब उसे जे। अनुभव हुआ उसे अंकित करते हुए कहा है—

Coming to kiss her lips (such grace I found). Me seem'd I smelt a garden of sweet flow'rs That dainty odours from them threw around, For damsels fit to deck their lovers bow'rs.

नायिका के अधरों में मधुर पुष्पें की वाटिका की सुगंधि का अनुभव कवि के कोमल मस्तिष्क के अनुकूल ही हुआ है। पर पद्माकर की नायिका के शरीर की सुगंधि ने मधुर पुष्पें की (अर्थात् जाही, जुही, मिल्लका, चमेली, मनमोदिनी की कोमल कुमोदिनी की) वाटिका की उपमा को खराब कर दिया है, उसकी सुगंधि उस वाटिका से भी मधुरतर है।

पद्माकर की नायिका की सैंदर्श-प्रभा भी बहुत ही तेज-संपन्न है। तारों की तो बात ही क्या, न केवल ताराराज चंद्र की चाँदनी ही वरन स्वयं वे भी उसके सम्मुख निष्प्रभ हो जाते हैं। इसी से नायिका के प्रेमी ने उसे आफताब (सूर्य) बताया है। उसके सम्मुख शेक्सपियर की जूलियट का सींदर्श—जिसके लिये कहा है कि — Oh she, doth teach the torches to burn bright मानों मंद पड़ जाता है।

श्रविशयोक्ति के लिये तो भारतीय किन प्रसिद्ध ही हैं। सींदर्य-प्रभा के संबंध में दो-तीन छंद बहुत प्रचित्त हैं— श्रवयवेषु परस्परिबिम्बितेष्वतुलकान्तिषु राजति तत्तने।:। श्रयमयं प्रविभाग इति स्कुटं जगति निश्चिनुते चतुरे।ऽपि कः॥

त्रथित नायिका के स्रवयव, स्रपनी निर्मल कांति के कारण, परस्पर प्रतिबिंबित हो रहे हैं। इससे उनके विभाग का ज्ञान ही नहीं हो पाता। उनका वास्तविक ज्ञान संसार का कोई चतुर प्राणी ही प्राप्त कर सकता है।

सुन्दरी (कीदशी) सा भवत्येष विवेकः केन जायते। प्रभामात्रं हि तरलं दृश्यते न तदाश्रयः॥—दंडी।

अर्थात् सुंदरी की सौंदर्य-प्रभा इतनी अधिक है कि केवल प्रभा-मात्र दिखाई पड़ती है। उसमें छिपा हुआ उसका आश्रय अर्थात् शरीर नहीं दिखाई पड़ता।

दिला, क्योंकर में उस रुख़सारे-रोशन के मुक़ाबित हूँ। जिसे ख़ुरशीदे-महशर देखकर कहता है मैं तिल हूँ॥—श्रकवर। अर्थात्

वह मुख भरि दग क्यों खखों श्रतिशय ज्योतिष्मान। प्रवय-भान जेहि तकि कहैं में मुख-मसा समान॥

इस ऋतिशये। तिपूर्ण सौंदर्य-प्रभा के सम्मुख कविवर हनुमान की नायिका की सौंदर्य-प्रभा, जिसके लिये उन्होंने लिखा है—

"दिब दामिनी जात प्रभा निरखे कितनी छिब मंज मसाल की है।" या सेनापित की नायिका की सौंदर्य-प्रभा, जिसके लिये लिखा है कि—

"मलकत गोरी देह बसन् मीने में माना फानुस के अंदर दिपति दीप-जोति है" तो पानी ही भरेगी। हाँ, मिल्टन की ईव का वर्णन अवश्य ही श्रेष्ठ श्रीर स्वाभाविक है—

So lovely fair

That what seemed fair in all the world seemed now Mean or in her summed up in her contained, And look in her looks which from time infused Sweetness into my heart unfelt before."

अर्थात् इसकी सुंदरता के सम्मुख संसार भर की सुंदरता तुच्छ या उसी में समन्वित प्रतीत होती है। उसकी दृष्टि ने मेरे हृदय में एक ऐसी मोहिनी डाल दी जिसका इसके पूर्व मुक्ते कोई ज्ञान न था।

दंडो की सींदर्य-करपना में चमत्कार है, अकबर के सींदर्य में अपार तेज है और मिल्टन की सींदर्यानुभूति मधुर, स्निग्ध तथा शांत है। उसमें भौतिकता तथा ऐंद्रियता का उतना समावेश नहीं है जितना आध्यात्मिकता का। वह साधारण जन के लिये करपनातीत है। काव्य-प्रेमियों की करपना के लिये उसमें विस्तृत विहार-चेत्र है एवं उससे उनके मस्तिष्क को एक नैसर्गिक तृप्ति का अनुभव होगा। पद्माकर का सींदर्य-वर्णन यद्यपि मिल्टन के सींदर्य-वर्णन के समान श्रेष्ठ नहीं कहा जा सकता पर साधारण पाठकीं को वह अपेचाछत अधिक चमत्छत करने में अवश्य समर्थ है।

अलस-सौंदर्य के अंकित करने में पद्माकर बहुत ही कुशल हैं। उन्होंने वैसे अनेकों चित्र खींचे हैं। उनमें से देा यहाँ पर दिए जाते हैं—

> श्रधखुली कंचुकी बरोज श्रधश्राधे खुले, श्रधखुले वेष नख-रेखन के कलकें। कहैं 'पदमाकर' नवीन श्रध नीबो खुली, श्रधखुले छहरि छरा के छोर छलकें॥

भोर जिंग प्यारी श्रध-जरध इते की श्रोर
भाषी मिषि मिरिक उँचारि श्रध पलकें।
श्रांखें श्रधखुली श्रधखुली खिरकी हे खुंबी,
श्रधखुले श्रानन पे श्रधखुली श्रवकें॥
श्रारस सों श्रारत सम्हारत न सीसपट,
गजब गुजारत गरीबन की धार पर।
कहें 'पदमाकर' सुगंध सरसावे सुचि,
बिश्रिर बिराजे बार हीरन के हार पर॥
खाजत खुबीली छिति छहरि छटा की छोर
भोर उठि श्राई केबि-मंदिर के हार पर।
एक पग भीतर सु एक देहबी पे धरे,
एक कर कंज एक कर है किवार पर॥

प्रभाते। त्थिया विपर्यस्तवसना वार-वधूटियों के अलस-सौंदर्य का उक्त दोनों छंदों में जो हृदयमही एवं मूर्त्तिमान चित्रांकण हुआ है वह पद्माकर जैसे अनुभवी तथा रस-सिद्ध किव के सर्वथा योग्य है। सुरुचि के वर पुत्र कुछ महानुभावों को उक्त वर्णनों में गलित शृंगार की गंध भले ही मिले, पर किव ने जिस चित्र की छंकित करना चाहा है उसमें उसे पूर्ण सफलता मिली है। इन्हें पढ़कर पोयूषवर्षी किव जयदेव की निम्नांकित पंक्तियां स्वतः याद आ जाती हैं—

व्यालोतः केशपाशस्तरितमत्त्वकैः स्वेदनोली कपोनी
दृष्टा विम्बाधरश्री कुचकत्त्वशरुचा हारिता हारयष्टिः।
काञ्ची कांचिद्गताशां स्तनजधनपदं पाणिनाच्छाद्य सद्यः
पश्यन्ती सत्रपं मान्तदिप विज्ञुनितस्वग्धरेयन्धुने।ति॥
शोली की लावण्यमयी सल्जा नायिका भी दर्शनीय

Like a naked-bride

Glowing at once with love and loveliness

Blushes and trembles at its own excess.

शेली की नायिका लजाभार के कारण अपने की सँभालने में असमर्थ है और पद्माकर की नायिका आलस्य के कारण उसे सँभालने में असमर्थ हो रही है, क्योंकि वह वार-वधू है और उसके निकट लज्जा की कोई विशेष आवश्यकता नहीं।

प्रकृति-पुरुष के अनुराग-आकर्षण से ही इस सृष्टि का आविभीव माना गया है और उनके विच्छेद में ही उसका तिरोभाव।
अस्तु, अनुराग या प्रेम ही इस सृष्टि का मूल है। मूल के बिना
यह सृष्टि टिक नहीं सकती। प्रकृति-पुरुष के इसी महत् प्रेम की
प्रतिच्छाया नर-नारी के प्रेम-योग में पाई जाती है। सांसारिक
जीवन में इस प्रेम की महिमा भी अपार है — अनंत है। इसी से प्रायः
सभी विश्वजनीन कवियों ने अलीकिक एवं लीकिक प्रेम के स्तवन
द्वारा अपनी वाणी को पवित्र किया है। वाल्मीिक, व्यास, भवभूति,
कालिदास, होमर, शेक्सिपयर, गेटे, शिलर, दांते, वर्जिल, शेली, सूर,
तुलसी आदि विश्व के प्रायः सभी कवियों ने प्रेम के गीत गाए हैं।
राम और सीता, कृष्ण और राधा, फर्डिनंड और मीरांडा आदि सभी
का इस संसार से प्रस्थान हो चुका है, किंतु उनकी प्रेम-गाथा अब तक
जीवित है। इस मर्त्य-लोक में वह अब भी अमर प्रेम-सुधा की वर्षा
करती है। पद्माकर ने भी अपने काव्य में उसी प्रेम का प्रदर्शन किया है।
भारतीय प्रेम की प्रारंभिक अवस्था का चित्र उन्हें ने अच्छा दिखाया है।

रूप दुहूँ की दुहून सुन्या सु रहें तब ते मना संग सदाहीं। ध्यान में दोक दुहून लखें हरषे श्रॅंग श्रंग श्रनंग उछाहों॥ माहि रहे कब के यां दुहूँ 'पदमाकर' श्रीर कछू सुधि नाहीं। मोहन के। मन मोहिनि में बस्या मोहिनि का मन मोहन माहीं॥ ये इत घूँघट घालि चलै उत बाजत बाँसुरी की धुनि खाँले।

ह्यों 'पदमाकर' ये इते गोरस ले निकसे यां चुकावत मेले।

प्रेम के पंथ सुप्रीति के पैठ में पैठत ही है दसा यह जा ले।

राधामई भई स्याम की मूरति स्याममई भई राधिका डेले॥

विद्यापति ने भी अपनी राधा का कुछ ऐसा ही चित्र श्रंकित

किया है—

पथ-गित नयन मिलल राधा कान ।

दुहुँ मन मनसिज पुरल संघान ॥

दुहुँ मुख हेरइत दुहुँ भेल भेगर ।

समय न बुम्मए श्रचतुर चेगर ॥

विदगधि संगिनि सब रस जान ।

कुटिल नयन कएलिन्ह समधान ॥

चलल राजपथ दुहुँ चरमाई ।

कह किन सेखर दुहुँ चतुराई ॥

विद्यापित तथा पद्माकर दोनों ने प्राय: एक ही अवस्था का चित्र ग्रंकित किया है। किंतु विद्यापित की अपेद्मा पद्माकर के चित्र में कहीं अधिक तल्लीनता एवं विदग्धता पाई जाती है। मैथिल कवि-कोकिल का यह चित्र उनके चित्र के सम्मुख फीका पड़ गया है। इसकी अपेद्मा देवजी का चित्र कहीं अधिक उत्तम बन पड़ा है—

रीिक रीिक रहिस रहिस हँसि हँसि उठै,
साँसै भिर श्रीस् भिर कहित दई दई।
चौंकि चौंकि चिक चिक उचिक उचिक देव,
जिक जिक बिक बिक परत बई बई॥
दुहुन को रूप गुन दोऊ बरनत फिरैं,
धर न थिरात रीित नेह की नई नई।

मोहि मोहि मोहन की मन भयो राधामय, राधा मन मोहि मे।हि मोहन मई मई॥

देवजी की राधा पद्माकर की राधा की अपेना अधिक अधीर हैं। उनकी अधीरता के कारण उनका प्रेम स्पष्ट हो गया है। वह प्रथमावस्था पार कर द्वितीय या तृतीय स्रवस्था में पहुँच गया है। इससे श्रव उनमें वह लज्जा का भाव भी नहीं रहा। एक पर-कीया नायिका में प्रेम का यह प्रकट स्वरूप कहाँ तक श्लाध्य है. इस स्थल पर उसकी विवेचना अभीष्ट नहीं; पर पद्माकर की राधा के संबंध में इतना ते। अवश्य कहा जायगा कि उनकी लुज्जा भारतीय ग्रादर्श के ग्रनुरूप है, साथ ही देव की राधा की प्रेम-ज्वाला की ऋपेचा उनकी प्रेम-ज्वाला भी कम नहीं है। इसके अतिरिक्त पद्माकर के काव्य में उभय पत्त के सम-प्रेम तथा सम-व्यवहार का चित्रण हुन्रा है जो सर्वथा स्वाभाविक है; किंतु देव के काव्य में राधा की व्याकुलता जिस मात्रा में प्रदर्शित की गई है, कृष्ण की वैसी नहीं, यद्यपि संसार में ऋधिकतर नारी-जाति की अप्रेचा पुरुष का ही प्रेम अधिक चंचल एवं स्पष्ट देखा जाता है। कपिल के अनुसार भी प्रकृति एवं पुरुष सम भाव से पारस्परिक सम्मिलन के लिये प्रस्तुत रहते हैं। प्रेम की ऋग्नि जब तक दोनों हृदयों में बराबर प्रदीप्त नहीं होती तब तक कोई स्रानंद ही नहीं. फिर यह 'सुमिकन नहीं कि दर्द इधर हो उधर न हो।' पद्माकर के इस काव्य-चित्र में स्राध्यात्मिक एवं स्राधिभौतिक भावों का समान सम्मिश्रण है। देानों सम भाव से सजीव एवं मूर्तिमान हो डठे हैं। पद्माकर का यह काव्य-चित्र उनकी श्रंत:सींदर्य-प्रदर्शनात्मक शक्ति का एक उत्तम उदाहरण है।

पद्माकर ने प्रेम-क्रीड़ा एवं उन्मत्त भावनाओं के भी अनेक चित्र अंकित किए हैं, जो एक से एक बढ़कर सुंदर हैं और ऐसे हैं कि उनकी जोड़ के छंद हिंदी-साहित्य में कदाचित हूँ ढ़ने पर ही मिल सकें। फाग खेलने की उन्मत्तावस्था में कुछ व्रज-बालाओं मिलकर श्याम की जैसी दुर्दशा की है वह देखने ही योग्य है—

चंदकता चुनि चूनरि चारु दई पहिराय शिनाय सुहोरी।
बेंदी बिसाखा रची 'पदमाकर' श्रंजन श्रांजि समाजि के रेारी॥
छागी जबै छिता पहिरावन स्याम के कंचुिक केतर वारी।
हेरि हरे सुसक्याय रही श्रंचरा सुख दें बृपभानु-किसोरी॥

नटखट श्याम अपनी उस अवस्था पर खीभो हो या रीभो; पर उनको साथी तो उनका वह वेश देखकर वृषभानु-िकशोरी के समान मुसकाए ही नहीं, खूब ठठाकर हैंसे भी होंगे और जो लोग पद्माकर के काव्य-िचत्र की सहायता से अपने कल्पनाकाश में उनकी उस अवस्था का अनुभव करने की चेष्टा करेंगे वे अब भी अपने मन में एक प्रकार के पवित्र आनंद तथा मधुर गुदगुदी का सहज सुख अवश्य अनुभव करेंगे।

इस काव्य-चित्र में किव ने नारियों की उन्मत्तावस्था का वर्णन किया है पर साथ ही वृषभानु-किशोरी की मुस्कराहट के समय मुख में आँचल देकर आर्थ महिलाओं की लज्जा-मर्यादा की सहज ही रत्ता कर ली है। इतनी उन्मत्त भावनाओं का वर्णन करते हुए भी मर्यादा की इस प्रकार रत्ता करना साधारण किव का काम नहीं है।

जीवन के सत्य के समान संयोग श्रीर वियोग दोनों इसी संसार की तारतम्यबोधक उपभोग-अवस्थाएँ हैं। भाव-अभाव, प्रकाश-ग्रंधकार, सुख-दु:ख, हर्ष-विषाद के समान ही संयोग श्रीर वियोग का भी परस्पर अन्योन्य संबंध है। एक की स्थिति से दूसरे की स्थिति पुष्ट होती है। मानव-जीवन में संयोग श्रीर वियोग दोनों का ही अपना अपना विशेष स्थान श्रीर महत्त्व है। इसी से अपर्य-साहित्यकारों ने दोनों अवस्थाओं का समान वर्णन किया है।

वियोग का क्लेश कितना तीव्र होता है, इसका वास्तविक अनुभव तो भुक्तभोगी को ही हो सकता है; पर जो भुक्तभोगी नहीं हैं उनके निकट शब्दों द्वारा उसकी तीव्रता का अनुभव कराना बड़ा कठिन है। इसी से किव प्राय: वियोग-वर्णन में अतिशयोक्ति से काम लेते हैं। पर कुछ किवयों का यह अप्रतिशयोक्ति-प्रयोग इतना अतिरंजित हुआ है कि वह शृंगार अथवा करुण भाव का उद्देक करने के स्थान पर आश्चर्य का ही उद्दोपक बनगया है। पद्माकर का विरह्न-वर्णन भी इस देख से मुक्त नहीं है, किंतु वह अधिकतर स्वभाव-सम्मत है—

कोमत कंज मृनाल पर किए कळानिधि दास। कबको ध्यान रही जुधरि, पिया-मिळन की श्रास॥

पित-प्रतीचा-रता चिंता-मग्ना रमणी का यह एक उत्कृष्ट चित्र है। शब्द-योजना एवं भाव सभी काव्यमय हैं। जिस नारी-मूर्ति के निर्माण में जगित्रयंता ने अपनी संपूर्ण निप्णता व्यय कर दी उसकी नियति की कुटिलता सर्वथा प्रतिकूल स्थिति की द्योतक है। इसी से किन ने भी उसके चित्रांकण में प्रतिकूल तत्त्वों का ही अवलंबन किया है। पृथ्वी पर कंज के आधार से बाहु-सृणाल का स्थित होना और फिर उस पर सहज-विरोधी अंतरिच्वासी कलानिधि-आनन का वास एकदम अनहोनी घटना है। कितु नायिका के अदृष्ट के समान उसका होना सर्वथा संभव है। ऐसे उत्कृष्ट काव्य-चित्र साहित्य में बहुत कम देखे जाते हैं। इस देहें के साथ जूलियट का निम्न चित्र भी मिलान करने योग्य है।

## Romeo-

See! how she leans her cheek upon her hand O! that I were a glove upon that hand That I might touch that cheek.

Shakespeare

रोमियो कहता है—देखो, वह अपने करतल पर कपोली को किस प्रकार रखे है। अगह ! यदि मैं उस हाथ का 'ग्लव' ही होता तो कम से कम उसके गाल का सुख-स्पर्श तो पाता।

पद्माकर तथा शेक्सिपयर देनों ही ने अपनी अपनी नायिकाओं की एक ही स्थिति का वर्णन किया है। धंतर इतना ही है कि शेक्सिपयर ने किवता में जुलियट के सींदर्य को रोमियो की आंतरिक अभिलाषा को व्यक्त कराकर विकसित किया है और पद्माकर ने प्रकृति के विरोधी तक्त्वों का उल्लेख कर उसकी विपरीत स्थिति का परिचय दिया है। यदि शेक्सिपयर की सफलता सरलता के साथ मानी जायगी तो पद्माकर की सफलता अलंकारिकता के साथ हुई है।

श्चाई तिज हैं। तो ताहि तरिनतन्जा-तीर,

ताकि ताकि तारापित तरकित ताती सी।
कहैं 'पदमाकर' घरीक ही मैं घनस्याम,
काम तो कत्तत्त्वाज कुंजन हुं काती सी॥
याही छिन वाही सो न मोहन मिलींगो जो पै,

तान बगाइ एती श्चिगन श्रवाती सी।
रावरी दुहाई तो बुक्काई न बुक्केगी फेरि,
नेह-भरी नागरी की देह दिया-बाती सी॥

पद्माकर का यह विरह-वर्धन काव्य-कला की दृष्टि से अच्छा हुआ है। नेह शब्द शिलष्ट और चमत्कारपूर्ध है। श्लेष द्वारा समर्थित 'दिया-बाती सी' नागरी की देह का अर्थ ग्रहण करने से काव्य-लिंग अलंकार होता है जिसके साहचर्य से विप्रलंभ शृंगार का जैसा सुंदर विकास हुआ है, वह सर्वथा प्रशंसनीय है। छेकानुप्रास का उल्लेख व्यर्थ होगा, क्योंकि वह पद्माकर के काव्य में सर्वत्र व्यापक है और वे उसके मास्टर हैं।

इस विरह-वर्णन में नागरी की उपमा दिया-बाती से बहुत ही उत्तम बन पड़ी है। दीये की बत्ती जिस प्रकार ग्राप ही ग्राप धीरे धीरे जलकर नष्ट हो जाती है, विरही प्राणी का शरीर भी उसी प्रकार विरह-विह्न में दग्ध होकर नष्ट हो जाता है। ग्रात्माहुित की प्रवृत्ति या Self-consuming zeal का होना ही सच्चे विरह का स्वरूप है। इसी से कोई प्रेमी प्रार्थना करता है कि इस प्रवृत्ति का जितना वेग उसमें है उसका कुछ धंश उसकी प्रेमिका में भी श्रा जाय।

Then haste, kind good head and inspire
A portion of your sacred fire
To make her feel.

That self consuming zeal

The cause of my decay

That was to my very heart away,

अर्थ रमियथों का विरह्न-वेदना की मूक भाव से सहन करने का चित्र निम्न छंद में बहुत अच्छा अंकित किया गया है—

पूर श्रंसुवान को रहा। जो पूरि श्रांखिन में,
चाहत बहुयो। पर बढ़ि बाहिरै बहै नहीं।
कहै 'पदमाकर' सुदंखेहु तमाल तह,
चाहत गहुयोई पै है गहुब गहै नहीं।।

किंपि कदली लैं। या भ्राली कें। श्रवलंब कहू, चाहत खद्यों पे लेकिलाजन छहें नहीं। कंत न मिले कें। दुख दारुन श्रनंत पाय, चाहत कहथी पे कछु काहू से। कहें नहीं।।

एक श्रोर लोकलजा दूसरी श्रोर विरह-वेदना, दोनों के शासन में पड़कर अबला बाला का बुरा हाल है। हृदय रा रहा है पर उसे प्रकट करने में लजा बाधक है। संभवतः उसकी उस श्रंतव्येथा से सहानुभूति प्रकट करनेवाला भी कोई नहीं है। वह अपने श्रांसुश्रों का घूँट श्राप ही पोकर रह जाती है, कितनी दय-नीय अवस्था है—

''इक मीन बिचारें। बिघ्ये। बनसी पुनि जाल के जाय दुभाले परचो। मन तो मनमे। इन के सँग गा तन लाज मनाज के पाले परचो।।

ऐसे कुसमय में टेनिसन की मेरीना के समान उसका यह सोचना ही स्वाभाविक होगा—

......My life is dreary
He cometh not.....

I am aweary aweary I would that I were dead.

तेष तथा बिहारी ने भी श्रयने मुक्तकों में कुछ ऐसी ही ग्रवस्था का वर्णन किया है।

प्रीतम के। हित पोन गहि, लिए जाति तेहि संता।
गहि डोरी कुल-लाज की, भई चंग के रंग॥—ते। घनिधि।
नई लगन कुल की सकुच विकल भई मकुलाय।
दुहूँ स्रोर ऐंची फिरे फिरकी जैं। दिन जाय॥—विहारी।

तोष तथा विहारी दें।नों की नायिकाओं की ग्रंतर्व्यथा पद्माकर की नायिका की अपेचा अधिक खुल गई है। वे कुल-संकोच की
अपेचा प्रियतम प्रेम की ग्रेगर ही अधिक आकृष्ट प्रतीत होती हैं।
तेष की नायिका की आत्मा किव की अतिरिक्त कला में पड़कर
इतनी निर्वल हो गई है कि वह अपनी दुरवस्था के प्रति हमारी
सहानुभूति प्राप्त करने में सर्वथा असमर्थ है। विहारी की नायिका
का अधेर्य, नई लगन के होते हुए भी, अनंत प्रेम का परिचायक
है। तेष की अपेचा उनका वर्णन भी स्वाभाविक है। कितु पद्माकर
की अनुभूति भारतीय लोक-मर्थ्यादा के अनुकूल बड़ी विदग्धतापूर्ण हुई है। पद्माकर की ऐसी ही काव्य-सूक्तियों को देखकर
कहना पड़ता है कि वे जीवन की प्राकृतिक व्याख्या (Naturalistic
interpretation of life) में बहुत ही प्रवीया हैं—

प्रानन के प्यारे तन-ताप के हरनहारे,

नंद के दुत्तारे ब्रजवारे उमहत हैं। कहैं 'पदमाकर' उरुके उर श्रंतर येां,

श्रंतर चहेहूँ ते न श्रंतर चहत हैं॥ नैनन बसे हैं श्रंग श्रंग हुलसे हैं,

रोम रोमनि रसे हैं निकसे हैं की कहत हैं। ऊधी वे गीविंद कीऊ श्रीर मथुरा में रहे,

मेरे तो गोविंद मे।हि मोहि में रहत हैं ॥

प्रेम धीर विरह की वह अवस्था जिसमें प्राणी अपने धीर अपनं प्रेमी के अंतर को भूल जाता है—वह न केवल अपने ही रोम रोम में वरन सृष्टि के प्रत्येक पदार्थ में अपने ही प्रेम-पात्र की मनोहर मृति का दर्शन करता है और उसी में तन्मय हो जाता है—बड़ी ही तृप्तिकर होती है। उस समय विरह अथवा प्रेम-तृष्णा की अनंत उवाला से शांति का एक ऐसा सुधा-स्रोत उत्पन्न होता है जिसमें

अवगाहन कर अंतर्देवता का प्राय शीतल और अनंत आनंद में निमग्न हो जाता है। यही समाधि है, यही ब्रह्मानंद है। उपर्युक्त छंद में पद्माकर ने राधा की इसी अवस्था का वर्यन किया है। वर्णन में जैसी उनकी तल्लीनता दिखाई गई है, परमात्मा करे वह प्रत्येक विरही प्रायो की प्राप्त हो।

पद्माकर के इस भाव-चित्र से ग्रनेक कवियों की कल्पना का साहश्य पाया जाता है—

जो न जी में प्रेम तब कीजै बत-नेम. जब कंजमुख भूजै तब संजम विसेखिए। श्रास नहीं पी की तब श्रासन ही बाँधियत, सासन के सासन का मूँद पति पेखिए।। नख ते सिखा लैं। जब प्रेममई बान मई. बाहिर लैं। भीतर न दुजो देव देखिए जोग करि मिले जो वियोग होय बालम जू. **र्धा न हरि होयँ तब ध्यान धरि देखिए** ॥—देव : निसि-दिन स्नोनन पियूष सा पियत रहै, छाय रह्यो नाद बांसरी के सर-प्राम के। तरिवतनुजा तीर धन-कुंज बीधिन मैं, जहाँ तहाँ देखियत रूप इबि धाम की ॥ कवि मतिराम होत हाँ तो ना हिये ते नेक. सुख प्रेम गात के। परस श्रभिराम के।। जधी तुम कहत वियोग तजि जोग करी, जोग जब करें जो वियोग होय स्यास की ।

—मतिराम ।

My beloved is ever in my heart That is why I see him every where, He is in the pupils of my eyes,
That is why I see him everywhere
I went far away to hear his own words
But, ah it was in vain!
When I came back I heard them
In my own songs

Who are you to see him like a beggar from door to door?

Come to my heart and see his face in the tears of my eyes!

—Rabindra Nath Tagore.

ग्रथीत, मेरे प्रियतम सर्वदा मेरे हृदय में निवास करते हैं इसी से में उन्हें सर्वत्र देखता हूँ। वे मेरी ग्रांखों की पुतलियों में रहते हैं, इसी से में उन्हें सर्वत्र देखता हूँ। मैं दूर देश में उनकी वाणी सुनने के लिये गया। परंतु ग्राह! सब व्यर्थ था। जब मैं लौटकर ग्राया ते। ग्रपने ही संगीत में उसे सुना। तुम कीन हो जो उन्हें भिखारी की मौति दर दर दूँ दूरहे हो। ग्राग्रो, मेरे ग्रांसुग्रों में उनकी मधुर मूर्ति का दर्शन करे।।

A two-fold existence
I am where thou art;
My heart in the distance
Beats close to thy heart
Look I am near thee!
I gaze on thy face;
I see thee I hear thee
I feel thine embrace—Lord Lytton

अर्थात्, पृथक् रहते हुए भी मैं तुम्हारे ही साथ हूँ। दूर पर भी मेरा इदय तुम्हारं ही हदय के साथ है। देखो, मैं तुम्हारे निकट, तुम्हारे मुख-मंडल को देखता हूँ, तुम्हें देखता हूँ, तुम्हें सुनता हूँ धीर तुम्हारे ही आलिंगन का अनुभव करता हूँ।

उक्त सभी काव्यों में प्रेमी धौर प्रेमिका के ऐक्य-संबंध की प्रदर्शित किया गया है। देव का काव्य संयत और तर्क-युक्त हुआ है; मितराम के काव्य में तर्क की अपेचा प्रेम का आधिक्य है; रवींद्रनाथ की पंक्तियों में प्रेम की तल्लीनता और आध्यात्मकता का आवेश है धौर लार्ड लिटन के छंदों में भावानुभूति की तीव्रता है। किंतु पद्माकर के काव्य में जो तीव्र संवेदना, तन्मयता या भावलीनता पाई जाती है, वह उक्त किसी काव्य में नहीं है।

शृंगार-काव्य की सफलता के परचात् पद्माकर का भिक्तिकाव्य सार्थक हुआ है। यौवन के आवेश में तथा राजाओं को रिक्ताने के उद्देश्य से उन्होंने शृंगारात्मक काव्य की रचना की थी। किंतु अवस्था ढलने पर 'पेट की चपेट और लोभ की लपेट' में दर दर भटक चुकने पर रेगा-अस्त अवस्था में जब उन्हें कहीं विश्राम का धाम न मिला तो राम-नाम के रसायन द्वारा उन्होंने अपने तन-मन और वाणी को पित्र किया। इस अवस्था की पद्माकर की रचनाएँ मार्जित और प्रौढ़-विचार-संपन्न हुई हैं। भिक्त-काव्य में अपने उपास्य के प्रति किव का जैसा अटल विश्वास पाया जाता है वैसा कुछ चुने चुनाए भक्तों की वाणी में हो मिल सकता है। पद्माकर के काव्य की सबसे बड़ी विशेषता यही है कि उन्होंने जिस प्रकार की भी किवता की है उसमें तल्लीन हो गए हैं। उनके जैसी तल्लीनता हिंदो के बहुत कम किवयों में पाई जाती है।

पद्माकरजी ग्रपने पातकों को बहुत बड़ा समभते थे इसी से चन्होंने लिखा है— ब्याधहू ते बिहद श्रसाधु हैं। श्रजामिल ते, श्राह ते गुनाही कहैं। तिनमें गिनाश्रोगे। स्थौरी हैं। न सूद हैं। न केवट कहूँ के। त्यों न, गौतमी तिया हैं। जापै पग धरि श्राश्रोगे॥ राम सों कहत 'पदमाकर' ृपुकारि तुम, मेरे महापापन के। पारहू न पाश्रोगे। सीता सी सती के। तज्ये। भूठोई कलंक सुनि, साचे। हूँ कलंकी ताहि कैसे श्रपनाश्रोगे?

अपने को पापी से भी पापी बताकर उद्धार की प्रार्थना प्राय: सभी भक्तों ने की है। परंतु अपने इष्टदेव राम के सीता-त्याग पर जैसी मीठो चुटकी पद्माकर ने ली है वैसी आज तक किसी के काव्य में देखने की न मिली। व्यंग चाहे जैसा भी उन्होंने क्यों न किया हो पर अपने इष्टदेव की उदारता में उन्हें पूर्ण विश्वास था।

प्रलै के प्रयानिधि ली लहरें उठन लागीं,

बाहरा लम्यो त्यों होन पौन पुरवैया के। ।
भीर भरी फाँफरी विलोकि मॅंफघार परी,
धीर न घरात 'पदमाकर' लेवैया के। ॥
कहा वार कहा पार जानी न जात कछू,
दूसरो दिखात न रखेया श्रीर नैया के। ।
बहन न पैहें घेरि घाटहि बगैहै ऐसी,
श्रमित भरोसो मोहि मेरे रघुरैया के। ॥

तूफान में पड़ी नाव के ह्रबने-उतराने के इस रूपक की अनेक भक्त कवियों ने अपने काव्य में चित्रित किया है जिनमें से चार यहाँ पर दिए जाते हैं।—

> पार कैसे को जैहै री निदया श्रगम श्रपार । गहिरी निदया नाव पुरानी खेवनहार गँवार ॥

निशि श्रॅंघियारी सोई मतवारो जाके कर पतवार । काम क्रोध मद मोह घेार बहु मच्छ मगर घरियार ॥ सिंधु-सुता जग-मातु बिना श्रब केार न बचावनहार ।

--काशीप्रसाद्।

नैया मेरी तनक सी बेक्की पाथर भार।
चहुँ दिशि श्रति भेंरें उठत केवट है मतवार।।
केवट है मतवार नाव मक्कषारै श्रानी।
श्रीधी उठत उदंड ताहु पै बरसे पानी॥
कह गिरिधर कविराय नाथ है। तुम्हीं खेवेया।
उठे दया के। डाँड़ घाट पै श्रावे नैया।।
—गिरिधर।

श्रव शिव पार करें। मेरी नैया ।
श्रीघट घाट महाजल बूड़त, बल्ली लगें न खिवैया ।
वारि बरोबर बारि रहयों है तापर श्रति पुरवैया ।।
थरथरात कंपत हिय मेरें। शिव की देत दुहैया ।
देवीसहाय प्रभात पुकारत शिव पितु गिरिजा मेथा ॥
—दे वीसहाय ।

डगमग डोले दीनानाथ नैया भवसागर में मेरी।
मैंने भर भर जीवन भार, छोड़े तन बोहित बहु बार।
पहुँचा एक नहीं उस पार, यह भी कालचक्र ने घेरी।।
मुद्दका मेरु दंड पतवार, कर पग पाते चले न चार।
सकुचा मन मामी हिय हार, पूरी दुर्गति रात छँघेरी।।
ऊँले छघ मष नक भुजंग, मटके पटके ताप तरंग।
तरती कर्म पवन के संग, भँवर में भरती है चकफेरी।।
ठोकर मरणाचल की खाय, फटकर हुव जायगी हाय।

शंकर श्रव तो पार लगाय, तेरी मार सही बहुतेरी ।।
--- शंकर ।।

काशोप्रसादजी की विपत्ति में उनकी सिंधु-सुता ही श्रंतिम श्राधार हैं, गिरिधर धौर देवीसहायजी के कान्य में अपने इष्टदेव के प्रति कातर प्रार्थना है। शंकरजी का कान्य सादगी से दूर है, उसमें श्राध्यात्मिक भावना के साथ पूर्ण रूपक अलंकार का निर्वाह किया गया है श्रीर पद्माकरजी के कान्य में उनके रघुरैया उनके श्रंतिम श्राधार हैं, उनके प्रति यद्यपि प्रत्यच रूप से नहीं किंतु परोच रूप से कातर प्रार्थना भी है श्रीर सबसे बढ़कर है आध्या-तिमक भावावेश के साथ अपने इष्टदेव की शक्ति श्रीर उदारता में अटल विश्वास। ऐसा विश्वास हूँढ़ने पर ही किसी भक्त की वाणी में मिल सकेगा। उनकी वर्णन शैली में प्रवाह श्रीर भावलीनता पिछले किसी भी छंद से कहीं अधिक है। शैली में प्रवाह श्रीर भावलीनता पद्माकर के कान्य का प्रधान गुण है। इस कान्य में तूफान के मूर्तिमान चित्रण की देखकर जेम्स टामसन के Storm की कुछ पंक्तियाँ अपने पूर्ण वेग से सम्मुख श्रा जाती हैं।

Meantime the mountain-billows to the cloud In dreadful tumult swell'd surge above surge Burst into chaos with tremendous roar. And anchor'd navies from their stations drive Wild as the winds across the howling waste Of mighty waters! now the inflated wave Straining they scale, and now impetuous shoot. Into the secret chambers of the deep, The wintery Baltic thundering o'er their head Emerging thence again, before the breath

Of full exerted Heaven, they wing their course And dart on distant coasts, if some sharp rock. Or shoal fragments fling their floating round

टामसन के काव्य में प्रकृति के रैाद्र रूप का दर्शन मिलता है। वह संहारकारिग्री बनकर ही उपस्थित हुई है। नीचे पर्वताकार लहरें का हुंकार थ्रीर थ्रांदोलन, ऊपर विद्युत् का बज्र-निर्घोष—स्थानच्युत जल-पोत की शक्ति कितनी जो इस प्रलयकारी परि-स्थिति का सामना कर सके। वह तो लहरों के वशीभृत होकर उन्हों की कृपा पर टिका हुआ है—अभी अभी है, अभी नहीं। भविष्य भ्रंधकारमय थ्रीर निराशा-पूर्ण है। किंतु पद्माकर की भीर भरी काँभरी यद्यपि प्रलय-पयोनिधि सहश लहरों में ही पड़ी हुई है थ्रीर खेवैया का धेर्य छूट गया है परंतु रघुरैया की शक्ति पर पूर्ण विश्वास है, वह पार लगकर हो रहेगी। भयानक, स्थिति के Background श्रीर उज्ज्वल श्राशा के प्रकाश में भक्त-हृदय का विश्वास एकदम खिल गया है।

पद्माकर को सबसे कम सफलता मिली है वीर अथवा रौट्र भावापत्र काव्यों में । वीर-गाथा काल की शैली के अनुकरण में तो वे सर्वथा विफल हुए हैं। हाँ, भूषण की शैली के अनुगमन में उन्हें अपेचाकृत अवश्य अधिक सफलता मिली है। उनकी भृषण-शैली की तलवार-प्रशंसा यहाँ पर दी जाती है।

दाहन ते दूनी तेज तिगुनी त्रिसूल हू ते,
चिह्लिन ते चै।गुनी चलाक चक्रचाली ते।
कहैं 'पदमाकर' महीप रघुनाथराव
ऐसी समसेर सेर सत्रुन पै घाली ते॥
पाँचगुनी पञ्च ते पचीस गुनी पावक ते
प्रगट पचासगुनी प्रलय प्रनाली ते।

साठगुनी सेस ते सहस्रगुनी स्नापन ते,

. लाखगुनी लूक ते करेारगुनी काली ते॥

पद्माकरजी ने अनेक संस्कृत हंदों के अनुवाद भी किए हैं, कितु उनमें भी उनकी प्रतिभा की छाप लगी हुई है। उनसे भी उनका यथेष्ट पांडित्य प्रकट होता है।

चीरसारमपहृत्य शंकया स्वीकृतं यदि पद्मायनं त्वया।
मानसे मम नितान्ततामसे नन्दनन्दन कथं न लीयसे॥
ए ब्रज्जचंद गोविंद गोपाल सुना किन केते कलाम किये मैं।
त्यों 'पदमाकर' श्रानँद के नद ही नँदनंदन जान लिये मैं॥
माखन चोरि के खोरिन ह्वं चले भाजि कछू भय मानि जिये मैं।
द्रिहु दै।रि दुरयो जो चहा तो दुरी किन मेरे श्रंधेरे हिये मैं॥

हे कृष्ण ! तुम मक्खन चुराकर भय के कारण गलियों में भाग रहे हो ? अच्छा, यदि तुमको कहीं दूर जाकर छिपना ही है जहाँ से तुम्हें कोई हूँ द सके तो क्यों नहीं मेरे अंधकार-परिपूर्ण हृदय-गह्वर में आकर छिप रहते ! यहाँ पर तुम्हें कोई पकड़ नहीं सकता । तुम अजचंद हो, अतः मेरा हृदय प्रकाशमान हो जायगा । तुम गोविंद हो, अतः तुमसे मेरे हृदय की बात अज्ञात नहीं । वह कैसा है इसे तुम भली भाँति जानते हो ! तुम गोपाल हो अतः मेरे हृदय का, जो एक गो (इंद्रिय) है, परिपालन करोगे ! अजचंद, गोविंद तथा गोपाल इन तीन संबोधनों द्वारा पद्माकर ने जिन सूदम तत्त्वों की आर संकेत किया है, संस्कृत शलोक में उनका कहीं पता भी नहीं है । इस दृष्टि से संस्कृत की अपेचा हिंदी का सवैया उत्कृष्ट हो गया है । इसी प्रकार उनके अधिकांश अन्य अनुवादें! में उनकी विशेषता की छाप लगी हुई है ।

इस प्रकार पद्माकर के भावों की परीचा करके देखा जाता है कि उनका भांडार यद्यपि छोटा है किंतु उसमें जा कुछ है उसका

एक भाग बहुत ही उज्ज्वल एवं उत्कृष्ट है। उनकी भाषा बहुरूपियी है। भावानुरूप वह सरल, तरल तथा मुहावरेदार हुई है उनके काव्यों में भाषा की जैसी अनेकरूपता देखी जाती है वैसी हिंदी के तुलसी, ग्रॅंगरेजी के टेनिसन ग्रादि कुछ ग्रत्यंत उत्कृष्ट कवियों में ही पाई जा सकती है। उनके भावों में यद्यपि आजकल के विचारानुसार श्रधिक गंभीरता नहीं पाई जा सकती किंतु वह जैसी भी है, बहुत सुंदर रूप में विकसित हुई है। भारतीय साहित्यशास्त्र के ग्रादर्शानुसार यद्यपि पद्माकरजी की महाकवियों की श्रेष्ठी में बैठाना भी कठिन होगा किंतु उनकी कुछ सूक्तियाँ इतनी श्रेष्ठ हुई हैं जो संसार के प्रतिष्ठित कवियों की ग्रच्छी रचनाओं के समकच नि:संकोच रखी जा सकती हैं। उनमें से कुछ तो इतनी उज्ज्वल हुई हैं जिनसे हिंदी-साहित्य का मस्तक ऊँचा हुआ है। पद्माकरजी ग्रंपनी परिपाटी के बहुत श्रेष्ठ किंव हो गए हैं श्रीर तदनकल संसार में उनकी प्रतिष्ठा भी यथेष्ट हुई हैं।

## ( ८ ) हुमायूँ के विरुद्ध षड्यंत्र

[ लेखक--श्री रामशंकर श्रवस्थी, बी० ए०, प्रयाग ]

हुमायूँ के विरुद्ध पड्यंत्र था या नहीं, इस प्रश्न पर अर्वाचीन इतिहासकों में मतभेद है। ऐसा होना स्वामाविक ही है जब हुमायूँ के समकालीन तथा उसकी मृत्यु के चालीस वर्ष बाद के इतिहासकारों में ही तीन मत हैं—(१) सम्राट् ने हुमायूँ को इस कारण बुला भेजा कि यदि उसकी कहों मृत्यु ही हो जाय तो कम से कम एक उत्तराधिकारी तो निकट होगा; (२) हुमायूँ ने (बदख्शाँ से) अपने पिता के दर्शन की उत्कट लालसा से प्रेरित हो प्रस्थान किया; (३) ग्रागरा में हुमायूँ को सिहासन-च्युत करने के लिये एक षड्यंत्र का निर्माण किया गया था तथा प्रधान षड्यंत्रकार मीर खलीका ने अपने प्रयन्नों को असफल होते देखकर उल्टे हुमायूँ को ही बुला भेजा। अब हम इस विषय पर प्राप्य सामग्रा का विश्लेषण कर इन तोनों मतों की वास्तविकता पर विचार करेंगे।

पहले मत का प्रतिपादक स्वयं हुमायूँ का चचेरा भाई मिरजा हैदर देगिलात है। उसका कथन है—"वर्ष ६३५ हि० में बाबर बादशाह ने हुमायूँ मिरजा को वापस बुला भेजा.....। उसने उसे बुला भेजा तािक उसकी एकाएक मृत्यु के समय कोई उत्तरािध-कारी ते। निकट मिल जावे। ।" परंतु इस मत की वास्तविकता का प्रश्न उठाने के पूर्व यह सूचित कर देना अत्यावश्यक है कि हुमायूँ के आगरा चले आने के बाद मिरजा हैदर ने बदल्शों आ घेरा थारे।

<sup>(</sup>१) तारीखे-रशीदी—लेखक मिरजा हैदर देगावात, श्रनुवादक ई ऐंडरास, पृष्ठ ३८७।

<sup>(</sup>२) वही, पृष्ठ ३८८।

उस समय उसने जो कुछ बदल्शां-निवासियों से सुना उसी के आधार पर अपना मत प्रकट किया। हुमायूँ ने अपने जाने का वास्तविक रहस्य ते। उनसे छिपा रखा था थ्रीर ध्रपने पिता के बुलाने का बहाना कर दिया था। अतः मिरजा हैदर की पुस्तक के उक्त अवतरण पर धागरा की कलुषित राजनीति की छाप न होना स्वाभाविक ही हैं। प्रो० रश्बुक विलियम्स ने अपनी असाधारण योग्यता से इस मत का खंडन करते हुए इसे बहाना बताया है। उन्होंने चार प्रमाण दिए हैं—हुमायूँ की उपस्थित ने आगरा में सबकें। चिकत कर दिया; बाबर हिंदाल की बुला चुका था थ्रीर होनों को एक साथ कभी न बुलाता; हुमायूँ के स्थान में कोई दूसरा नियुक्त नहीं किया गया था; बाबर ने हुमायूँ से अपने सूबे की लीट जाने की कहार ? बात भी ऐसी ही मालूम हैं।ती है। बाबर जैसे माल-भूम-प्रेमी के लिये केवल पुत्र-प्रेम पर बदल्शाँ खें। बैठना सर्वथा असंभव था।

त्रबुलफजल ने दूसरे मत का समर्थन करते हुए कहा है— "एकाएक हुमायूँ के हृदय में सम्राट् जन्नत-ए-म्राशियानी के दर्शन करने की उत्कट लालसा हुई तथा अपने के। रोकने में भ्रसमर्थ

<sup>(</sup>१) तारी खे-रशीदी के श्रनुसार बाबर ने हुमायूँ को बुटा भेजा ताकि उसकी एकाएक मृत्यु के समय कोई उत्तराधिकारी निकट ही मिल जाय। तबकाते-श्रकबरी के लेखक तथा कुछ श्रवीचीन इतिहास-विशेषज्ञों की भी यही धारणा मालूम होती है। परंतु यह तो एक श्राश्चर्य तथा हँसी की बात है कि बाबर श्रपनी एकाएक मृत्यु के विषय में पहले से ही कैसे जान गया ? "एकाएक मृत्यु" हो जाने के समय का ज्ञान हो जाना सृष्टिकर्ता के कार्य्य में हस्त हैप करना है। मिरजा हैदर का वह कथन श्रविष्वसनीय मालूम होता है।

<sup>(</sup>२) ऐन एंपायर बिल्डर श्राफ दी सिक्स्टींथ सेंचुरी—लेखक एछ॰ एफ॰ रश्बुक विकियम्स, पृष्ठ १७२, टिप्पणी २।

पाकर.....वह सैीभाग्य के काबा तथा आशाओं के किब्ला की श्रीर चल पड़ा ।" यह मत भी हमें ठीक नहीं मालूम होता क्योंकि इस समय हुमायूँ बालक तो था नहीं जो बिना माता-पिता के कहीं रह न पाता। फिर गत फरवरी तक समस्त रिनवास काबुल में ही था तथा बाबर सदा उपदेशयुक्त पत्र उसे भेजता रहता था श्रीर हुमायूँ तो आलस्य में कभी कभी उसे उत्तर तक नहीं देता था? जिसके लिये उसे अपने पिता की फिडकी भी सहनी पडती थी।

दूसरे हुमायूँ की मानसिक प्रगति कुछ सूफी मत की श्रोर थी जिस कारण वह कुछ विरक्त तथा एकांत-वास-प्रेमी भी हो गया था। कभी कभी तो श्रमीरों को दिन भर उसके दर्शन दुर्लभ हो जाते थे । यही नहीं, एक बार तो बाबर का राजदूत साल भर तक बदल्शों में पड़ा रहा । एक ऐसी प्रकृति का पुरुष श्रपने पिता के प्रेम से पागल होकर कैसे भाग खड़ा हुआ, यह तो हमें अविश्वसनीय ही प्रतीत होता है। परंतु यदि थोड़ी देर के लिये ऐसा ही मान लिया जाय तो प्रश्न यह उठता है कि पिता के दर्शन करने के बाद उसने श्रपने उसी श्रेयस्कर पिता के बदल्यों लीट जाने के आदेश का उल्लंघन ही क्यों किया ? अवश्य ही इसका कारण कोई दूसरा होगा।

<sup>(</sup>१) श्रकवर-नामा—ते० श्रबुक्षफजक, श्रजु॰ ए॰ एस॰ विवरिज, जि॰ १. पृष्ठ २७१।

<sup>(</sup>२) तुजुके-बाबरी—ले॰ ज॰ मो॰ बाबर, श्रनु॰ मिसेज ए॰ एस॰ बिचरिज, जि॰ ३, एष्ठ ६२७।

<sup>(</sup>३) वही, जि॰ ३, पृष्ठ ६२६।

<sup>(</sup>४) वही, जि॰ ३, पृष्ठ ६२६।

उसी पत्र में बाबर ने यह भी लिखा—''फिर एकांतवास के विषय में तुमने बहुत बार खिखा है—एकांतवास शासकों के खिये बड़ा दोष है। शासन के साथ एकांतवास शोभा नहीं देता''।

निजामुद्दीन अहमद बख्शों ने तीसरे मत का प्रतिपादन किया है। उसकी विचार-धारा के दो भाग हैं—प्रथम ता यह कि मीर खलीफा को हुमायूँ की ख्रीर सेशंकाएँ थीं ख्रीर वह उसके सिहासनस्थ होने के पच्च में न था। परंतु वह उसी से असंतुष्ट न था, वरन हुमायूँ के छोटे भाइयों के भी उत्तराधिकारी होने के पच्च में न था। इससे स्पष्ट है कि यह हुमायूँ तथा मीर खलीफा के व्यक्तिगत भगड़ों का ही हानिकारक परिणाम न था वरन इसका कुछ राजनीति से भी संबंध था।

दूसरे यह कि मेरा पिता वहीं खड़ा रहा। महँदी ख्वाजा ने, मेरे पिता को भी मीर खलीफा के साथ लीट गया जान, दाढ़ी पर ताव देकर कहा—''ईश्वर ने चाहा तो तुभे (मीर खलीफा को) भी भून डालूँगा।" मेरा पिता तुरंत मीर खलीफा के पास धाया धीर उसने सब बात कह सुनाई। उसने कहा कि हुमायूँ तथा उसके भाइयों के ऐसे राजकुमारों के होते हुए तुम्हें क्या हो गया है जो तुमने सिंहा-सन किसी दूसरे वंश के राजा को देने की ठान ली है। (इन बातों का समर्थन अबुलफजल ने भी किया है)...मीर खलीफा ने तुरंत हुमायूँ को बुला भेजा?।

इन अवतर्यों के आधार पर यूरोपीय तथा भारतीय इतिहास-विशेषज्ञों ने एकमत से कहा है कि आगरा में प्रधान मंत्री के नेतृत्व में एक षड्यंत्र का निर्माण, हुमायूँ को सिंहासन-च्युत करने के अभि-प्राय से, किया गया। कुछ विद्वानों का यह भी विचार है कि

<sup>(</sup>१) तबकाते-श्रकवरी, विक्छिये।थिका इंडिका, प्रकाशक प्रशियाटिक सोसाइटी, फारसी मूख, पृष्ठ २८।

هرگاه بسلطنت پسر بزرگ راضی نباشد به پسهن خورد کهٔ راضہ نه خواهد بود—

<sup>(</sup>२) वही, पृष्ठ २१।

इसमें बाबर का भी हाथ था थ्रीर माहम ( हुमायूँ की माता ) ने इसी कारण आगरा की ओर पयान किया। हमें ते यह सब मत कपोल-कल्पित से प्रतीत होते हैं, न कोई पड्यंत्र था, न पड्यंत्रकारी। सच बात तो यह थी कि बाबर बहुत दिनों से उत्तर-पश्चिम प्रदेश का. शांति स्थापित करने के प्रयोजन से, जाना चाहता था प्रयाग-विश्वविद्यालय के इतिहास-विभाग के एक मैं। लिक तथा श्रोजस्वी इतिहासवेता का कथन हैं. बाबर की इस स्रतुपन्धिति में यह उचित या कि भ्रागरा के प्रबंध का भार किसी निकटस्य सुबेदार को दे दिया जाय । जैोनपुर का अध्यच<sup>9</sup> मोहम्मद जनाँ मिरजा यह भार लेने में सर्वथा असमर्थ था, क्यों कि बंगाल-प्रांतीय अफ-गान सदा ही विद्रोही रहते थे। उनकी श्रीर से मुगल साम्राज्य को बड़ा भय था और उनके विरुद्ध मोहम्मद नर्मा जैसे योग्य पुरुष की ब्रावश्यकता थी। ध्रतः बाबर ने मीर खलीफा की सम्मति से कुछ समय के लिये आगरा की महँदी ख्वाजा के सुबे में मिला देने का विचार किया। इस बात को ध्यान में रखते हुए यदि हम तबकाते-झकबरी का अध्ययन करें ते। यह स्पष्ट हो जाता है कि किसी षड्यंत्र की रचना नहीं की गई थी। इसके प्रमाग्र निम्न-लिखित हैं—

(क) यदि पारस्परिक द्वेष के ही कारण हुमायूँ की सम्राट् होने से वंचित रखा जा रहा था तो बेचारे कामरान, अस्करी श्रीर हिंदाल ने क्या बिगाड़ा था ? उनसे तो मीर खलीफा को कोई खटका न था; फिर उन पर यह बज्रपात कैसा कि मीर खलीफा उन्हें भी सिंहासन नहीं देना चाहता था! स्पष्ट बात तो यह मालूम होती है कि बाबर की अनुपस्थिति में थेड़े दिनों के लिये आगरा का प्रबंध करने के लिये बाबर धीर मीर खलीफा ने वाजकुसारों की

<sup>(</sup>१) तुजुके-बाबरी, जि॰ ३, पृष्ठ ६७६।

बुलाना अनावश्यक समभा; फिर बाबर का जाना भी अभी पूर्ण रूप से निश्चित न था।

- (ख) हिंदुस्तान में हुमायूँ के आ जाने के बाद भी बाबर मीर खलीफा का पहले ही की तरह सम्मान करता रहा। यह कहना ते। न्याय-संगत न होगा कि इतना हो जाने पर भी उसकी इस रहस्य का पता न चल पाया हो, जब कि तबकाते-अकबरी के अनुसार सर्व-साधारण तक को इसका पता लग गया था । अपने पुत्र के विरुद्ध षड्यंत्र का पता पाकर प्रधान षड्यंत्रकारी मीर खलीफा तथा महँदी ख्वाजा को बाबर अवश्य दंड देता। परंतु दंड देने के स्थान में महँदी ख्वाजा के विद्राही पुत्र की अभयदान मिला । इससे यही स्पष्ट है कि कोई षड्यंत्र न था।
- (ग) मीर खलीफा ने, महेँदी ख्वाजा के कपट-भाव का पता पाकर, किसी दूसरे व्यक्ति को सिद्दासनस्थ होने का सौभाग्य प्रदान क्यों नहीं किया ? यदि योग्य व्यक्ति की आवश्यकता थी तो मोहम्मद जमाँ मिरजा निकट ही था, श्रीर 'ऐरे गैरे पचकत्यानी' तो कहीं भी मिल सकते थे। परंतु इसके विपरीत उसने

<sup>(,</sup>१) तुजुके वाबरी, जि॰ ३, पृष्ठ ६८६।

<sup>(</sup>२) तबकाते-श्रकवरी, पृष्ठ २८।

<sup>(</sup>३) तुजुके-बाबरी, जि० ३, पृष्ठ ६६०।

<sup>(</sup>४) मेाहम्मद जर्मा मिरजा मध्य एशिया के बाएखरा ऐसे प्रसिद्ध घराने का था। वीर तथा साहसी होने के श्रितिरिक्त वह सम्राट् बाबर का सगा दामाद था। श्रतः सम्राट् तथा राज-कर्मचारियों की दृष्टि में महँदी स्वाजा से मेाहम्मद जर्मा का कहीं ऊँचा स्थान होगा। इसके श्रितिरक्त मेाहम्मद जर्मा, हुमायूँ के उत्तराधिकारी होने पर, राज्य पाने के लिये विद्रोही भी हो गया था। यदि इस समय राजिस हासन-संवंधी समस्या उठी होती तो प्रथम तो बाबर के पुत्रों के बाद उसके उत्तराधिकारी होने के प्रश्न पर श्रवस्य विचार किया गया होता श्रीर दूसरे कदाचित मेाहम्मद जर्मा मिरजा ऐसा अवसर पाकर न चूकता। परंतु कोई इतिहासकार इस काल्पनिक घटना के

हुमायूँ को ही बुला भेजा। इसके दे कारण मालूम होते हैं— प्रथम तो यह कि महँदी स्वाजा घमंडी व्यक्ति था। यह समभ्त-कर कि अब मैं आगरा प्रांत का भी भ्राध्यत्त हो जाऊँगा, उसके घमंड का ग्रीर भी ठिकाना न रहार। निस्संदेह ऐसा होने से राज-कर्मचारियों में तो वह थोड़े दिनी के लिये अवश्य सर्वीपरि हो जाता। कितने ही चापलूस उसके यहाँ हाजिरी देने लगेरे। सच कहा है-''प्रभुता पाइ काहि मद नाहीं''। भावी प्रभुत्व की भाशा ने ही महँदी ख्त्राजा के मिजाज सातवें ब्रासमान पर चढ़ा दिए धीर वह अपने शुभाकांची मीर खलीका को ही अपनी थोड़े दिनों की सूबेदारी में, समाप्त कर देने का विचार करने लगा । दसरे बाबर तथा मीर खलीफा ने भ्रवश्य ही इस शासन-संबंधी भावी प्रबंध की गुप्त रखा होगा। महँदी ख्वाजा का स्रादर दरबार में अवश्य ही अधिक होने लगा । मीर खलीफा श्रीर महँदी ख्वांजा की घनिष्ठ मित्रता भी थी । इन दोनें। बातें। का प्रभाव जनता तथा राज-कर्मचारियों पर पड़ना स्वाभाविक ही था। बीसवीं शताब्दी के पाठक इस बात की भली भाँति जानते होंगे कि शासन-संबंधी ग्रप्त समस्याश्रों की श्रालीचना जन-समुदाय में किस प्रकार होने लगती है। इसी प्रकार इस समस्या के भी जोड़ में ताेंद्र भिड़ाए जाने लगे. क्यों कि बाबर के बद्द्शाँ जाने का विचार तो जनताको विदित था। अतः जनता के मस्तिष्क में एक

संबंध में उसका नाम तक नहीं खेता। यह तो ऐसी कोई समस्या के न उठने का ही चोतक है।

<sup>(</sup>१) तबकाते-श्रक्बरी, एितयट, जि॰ ४, एष्ठ १८६ । (२) वही, (३) वही, (४) वही, (४) वही,

षड्यंत्र की कल्पना होने लगी? । बेचारा मीर खलीका दोषी ठहराया जाने लगा। इस तृगावर्तीय विडंबना की शांत करने के लिये उसने हुमायूँ को ही, कदाचित् बाबर की बतलाए बिना, बुला भेजा । बाबर भ्रब उत्तर-पश्चिम की श्रीर जानेवाला था भ्रीर हुमायूँ का शीव्र राजधानी ऋा पहुँचना भी परमावश्यक था. ऋत: उसने कुछ दिनों के लिये बदल्शों को किसी के अधीनस्य कर चले म्राने का संदेश भेजा हे।गा। ग्रफगान-विद्रोह तथा बाबर की बीमारी है के कारण जाना स्थगित कर दिया गया । उधर हमायूँ पहले से ही बेचैन था। पिता के ग्राने के विचार की सूचना उसे मिल चुकी थी<sup>३</sup>। टोकाकारों के दृष्टि-कीण बहुधा भित्र भित्र होते हैं। सम्राट् के भावी द्यागमन की सूचना पाकर, उजवेगें के ऋत्याचार से मुक्त हो जाने की ऋाशा से, बदख्शाँ-निवासी तो आनंद मनाने लगे<sup>8</sup>: परंतु हुमायूँ को तो इसमें हलाहल ही दिखाई पड़ता था। उसके तथा प्रधान मंत्री के बीच मन-मुटाव था। हिंदुस्तान में, उसके पिता की अनुपस्थिति में, न जाने मीर खलीफा क्या कर बैठे। वह इन्हीं भावनार्श्रों से संभवत: व्यय हो रहा था कि उसे मीर खलीफा का ही निमंत्रण मिला। वह ग्रीर भी ग्रधिक बेचैन होकर ग्रागरा की ग्रीर चल पड़ा।

ग्रव हम उक्त लेखकों के कुछ श्रीर मती की व्याख्या करेंगे।

<sup>(</sup>१) यद्यपि तबकाते-श्रकवरी के लेखक का पिता ख्वाजा मुकीम हरवी मीर खलीफा का मित्र था परंतु यह मंत्रणा गुप्त होने के कारण कदाचित् यह भेद मीर खलीफा उसे नहीं बता सका। वास्तविक रहस्य से श्रनभिज्ञ, ख्वाजा मुकीम ने भी षड्यंत्र की कल्पना के। ही ठीक समक्ता श्रीर मीर खलीफा के। महाँदी ख्वाजा का कपट-भाव बतलाते हुए उसे षड्यंत्र पर धिकारने लगा।

<sup>. (</sup>२) तबकाते-श्रकवरी, एतियट, जि॰ ४, पृष्ठ १८७।

<sup>(</sup>३) तुजुके बाबरी, जि॰ ३, पृष्ठ ४३२।

<sup>(</sup> ४ ) तारीखे-रशीदी ।

हुमायूँ एक दिन में काबुल भ्रा पहुँचा भ्रीर वहाँ स्रकस्मात् ही उसकी श्रीर भाइयों से भेंट हो गई। इतिहास-विशेषज्ञ प्रो० रश्त्रुक विलियम्स का कथन है—''तीनों भाइयों ने षड्यंत्र के प्रश्न पर परामर्श किया। उन्होंने देखा कि उनका कल्याण हुमायूँ तथा उसकी माता के इस षड्यंत्र की विध्वंस करने की ये।ग्यता पर ही निर्भर है<sup>२</sup>।" मिस्टर श्ररश्किन का भी यही मत है। परंतु इसे मानने में दो कठिनाइयाँ हैं — एक तो यह कि कामरा की राजा होने की प्रवल अभिलाषा थी। हुमायूँ से उसकी बड़ी ईर्घ्या थी। अपनी जागीर हुमायूँ से कम होने के कारण, बाबर के जीवन में ही उसने घे।र ग्रसंतेष प्रकट किया था<sup>३</sup> श्रीर बादर ने भी हुमायूँ की लिखा था—''मेरा नियम यही रहा है कि जब तुम्हें ६ भाग मिलें तो कामराँ को पाँच। इस नियम में परिवर्तन न होना चाहिए ।" भला कामराँ जैसा लोलुप, ईर्ष्यालु तथा है।सलामंद युवक ऐसा अवसर पाकर कब चूकनेवाला था। यदि हुमायूँ उसे अपने जाने का अभिप्राय बता देता ते। कदाचित् कामरौ ही पहले आगरा में दिखाई देता । दूसरे यह कि हुमायूँ के भाइयों में वह सहानुभूति तथा सह-ये।ग छूभी नहीं गया था जे। उन्हें कल्याण-मार्गकी स्रोर ले जाता श्रीर हुमायूँ तथा उसकी माता को षड्यंत्र का विध्वंस करने देता ।

इस प्रकार न कोई षड्यंत्र था, न हुमायूँ तथा उसके भाइयों में इसकी कोई बात ही हुई । अब हम इतिहासज्ञों के इन दे।

<sup>(</sup>१) मेम्वायसे डी बाबर, एष्ड ४४७; भ्रकवरनामा, पुष्ठ २७१।

<sup>(</sup>२) ऐन एंपायर बिल्डर श्राफ दि सिन्स्टींथ सेंचुरी—ले॰ एल॰ एफ॰ रश्वक विकियम्स, पृष्ठ १७३।

<sup>(</sup>३) तुजुके-बाबरी, जि०३, पृष्ठ ६२६।

<sup>(</sup> ४ ) वही, जि● ३, ६२४।

<sup>(</sup>१) कामर्शं ने जाने का कारण पूछा तो हुमायूँ ने पिता के दर्शन करने का बहाना ही कर दिया।—श्रकबरनामा, जि॰ १, एष्ट २७२।

कथनों का थोड़ा छीर विश्लेषण करेंगे कि क्या हुमायूँ की माता माहम को इस षड्यंत्र का ज्ञान था तथा क्या बाबर भी अपने पुत्र के विरुद्ध षड्यंत्र में भाग लेने का देाषी था ?

## माहम श्रीर षड्यंत्र

षड्यंत्र मत को माननेवाले कुछ यूरोपीय विद्वानी का यह कहना है कि षड्यंत्र की सूचना पाकर माहम ने आगरा को प्रस्थान किया और हिंदुस्तान आकर उसने हुमायूँ को भी चल पड़ने का आदेश भेजा। ओजस्वी इतिहास-वेत्ता प्रो० रश्नुक विलियम्स ने कुछ ''अच्छे क्यासी प्रमाणों'' के आधार पर दो बातें कही हैं— एक तो यह कि माहम ने ही हुमायूँ को आने का आदेश भेजा। दूसरे, संभवतः माहम को इस षड्यंत्र का ज्ञान इटावा होकर आगरा जाते समयह आ। ।'' मिस्टर अरस्किन तथा मिसेज विवरिज ने भी इस मत के प्रथम भाग का समर्थन किया है?। परंतु निम्न-लिखित प्रमाणों के आधार पर हमारी धारणा है कि माहम को इस काल्पनिक षड्यंत्र का बिल्कुल ज्ञान न था।

(क) माहम, निश्चितता के साथ पाँच महीने चार दिन में आगरा पहुँची । यदि उसे पड्यंत्र का खटका था तो उसका कर्त्वय था कि वह आगरा शीघ पहुँचकर स्वयं देखती कि क्या परिस्थिति है और क्या करना कल्यायकारी तथा हितकर होगा, न कि धीरे धीरे आनंद से प्रकृति-निरीच्या करते हुए आना। इससे तो पड्यंत्र का ज्ञान न होना हो प्रतीत होता है।

<sup>(</sup>१) ऐन एँपायर बिल्डर श्राफ दि सिक्स्टींय सेंचुरी, पृष्ठ १७२ श्रीर १७२ की टिप्पणी।

<sup>(</sup>२) बाबर श्रीर हुमायूँ — ले॰ श्ररस्किन, जि॰ २, पृष्ठ ४१२।

<sup>(</sup>३) माहम २१ जनवरी १४२६ ई० को काबुल से चली और २६ जून १४२६ कें। आगरा पहुँची।—तुजुके-बाबरी, जि॰ ३, पृष्ठ ६८७।

- (ख) गुलबदन बेगम ने अपनी पुस्तक में इस घटना का कुछ भी उल्लेख नहीं किया है। क्या षड्यंत्र के विषय में कुछ लिख देने से सम्राट् हुमायूँ की मानहानि हो जाती ? क्या उसे मीर खलीफा या महँदी ख्वाजा का डर था ? उसकी पुस्तक इस घटना के लगभग ६५ वर्ष बाद लिखी जाने के कारण न ते। भय होने का प्रश्न उठता है श्रीर न मानहानि का हो। माहम गुलबदन को बहुत प्यार करती थी श्रीर उसे सब गुप्त बातें भी बता देती थी?। यह इस बात का ही द्योतक है कि न तो कोई ऐसी घटना हुई थी श्रीर न माहम को उसका कुछ ज्ञान ही था।
- (ग) अब रहा यह अनुमान कि माहम को इसकी सूचना इटावे के पास मिली। यह विचार भी बिलकुल निर्मूल है। २२ जून १५२६ को बाबर इटावा में था जहाँ उसका कथन है कि महँदी ख्वाजा ने हम लोगों का स्वागत किया । क्योंकि इस तारीख को बाबर ने माहम के विषय में इटावा में या धीर कहीं कुछ नहीं लिखा, इससे यह स्पष्ट है कि इस समय तक माहम (२२ जून १५२६ तक) इटावा नहीं पहुँच सकी। माहम का स्वागत आगरा में २६ जून १५२६ को बड़े समारोह के साथ किया गया । ७ जुलाई १५२६ को हुमायूँ और माहम ने बाबर को भेंटें दीं । इससे यह स्पष्ट है कि ७ जुलाई को हुमायूँ आगरा में था अर्थात् संभवतः इसके पूर्व हो आगरा आ पहुँचा था। यह हम ये

<sup>(</sup>१) गुजबदन बेगम—सम्राट् हुमायूँ की बहन—भी माहम के साथ ही काबुल से चल दी थी श्रीर मार्ग भर उसी के साथ रही।

<sup>(</sup>२) हुमायूँनामा—ले॰ गुज्जबदन बेगम, श्रनु॰ मिसेज ए॰ एस॰ बिवरिज, पृष्ठ ११६।

<sup>(</sup>३) तुजुके-बाबरी, जि॰ ३, पृष्ठ ६८६।

<sup>(</sup>४) वही, ""।

<sup>(</sup> १ ) वही, '' १८७।

दोनों बातें भी मान लें कि माहम बाबर के वहाँ से आगरा चले जाने के दूसरे ही दिन ( अर्थात् २३ जून १४२६ ई० को ) इटावा आ पहुँची और हुमायूँ भी माता के आध भेंटें देनेवाले दिन के एक दिन पूर्व ही आ पहुँचा या अर्थात् ६ जुलाई १४२६ को तो इन दो तारीखों के बीच केवल १३ दिनों का अंतर रहता है। रेनेल के अनुसार आगरा से काबुल २०६ मील दूर है। यहाँ यह बता देना आवश्यक है कि जून की गरमी थो, मार्ग में बहुत सी पहाड़ी नदियाँ थीं जिनमें पानी भी अधिक होगा और मार्ग न सुरचित ही था, न अच्छा हो। ऐसी परिस्थितियों में, केवल १३ दिन के अंदर, माहम का दूत काबुल से आगे बदस्शाँ (अर्थात् २०६ मील से अधिक) गया और हमायूँ एक दिन में काबुल आया तथा वहाँ से आगरा ( २०६ मील ) आ पहुँचा। इस प्रकार केवल १३ दिन में १२०० मील से अधिक सफर किया गया जे। इन असाधारण परिस्थितियों में कठिन ही नहीं वरन असंभव मालूम होता है?।

<sup>(</sup>१) मेम्वायर्स डी बाबर, पैवट डी कोर्टीले, पृष्ठ ४४७।

हुमायूँ बद्द्यां से काबुद्ध ६३६ हि० के बैराम के त्यौहार के दिन पहुँचा। (मेम्वायस ही बाबर, श्रनु० पी० डी० कोर्टीले)। यह त्योहार ६३६ हि० की दो तारीखों को पड़ता है, १ शब्वाल (द जून १४२६ ई०) श्रीर १० जिल्लिहा (१६ श्रगस्त १४२६)। १० जिल्लिहा (१६ श्रगस्त) को हुमायूँ का काबुल जाना नहीं कहा जा सकता, क्योंकि हुमायूँ इसके पूर्व ही ७ जुलाई १४२६ ई० को श्रागरा में था। श्रतः १ शब्वाल श्रयांत द जून १४२६ ई० को हुमायूँ काबुल श्राया होगा।

<sup>(</sup>२) प्रो॰ रश्बुक विजियम्स का ठीक मत है कि हुमायूँ म जून १४२६ है॰ की काबुल पहुँचा था। परंतु इससे तो उल्टा यही सिद्ध होता है कि माहम की इटावा में पड्यंत्र का ज्ञान नहीं हुमा था, कारण कि माहम इटावा २३ जून १४२६ की पहुँची अर्थात् हुमायूँ के काबुल पहुँचने के १४ दिन बाद श्रीर बद्दुशां श्रोदने के १६ दिन बाद (क्योंकि हुमायूँ बदस्शां से

#### बाबर स्रीर षड्यंत्र

कुछ षड्यंत्र के कल्पनाकार इतिह।सज्ञों का यह भी मत है कि बाबर ने भी इस षड्यंत्र में भाग लिया था। मिसेज विवरिज का कथन है कि भित्र अवतरणों को एक साथ पढ़ने से एक दूसरी ही घारणा होती है कि मीर खलीफा ही नहीं वरन् कुछ धौर अमीरों के साथ बाबर भी किसी दूसरे की हिंदुस्तान का सम्राट् बनाने की इच्छा करता था?। श्रीयुत कालिकारंजनजी कानुनगे का कथन इससे भी ध्रिधक आश्चर्योत्पादक है। उनका अनुमान है कि " बाबर हुमायूँ को देहजी के राजसिंहासन पर बैठाने की तैयारियों में इतना तन्मय था कि उसकी विद्रोही अफगानों को दबाने का ध्यान ही न रहा?।" परंतु बाबर के समय समय के वक्तव्यों तथा उस समय की कुछ घटनान्नों पर एक गवेषणात्मक दृष्टिपात करने से तो यह मत निर्वात कपोल्न-किएपत ही प्रतीत होता है: क्योंकि—

(क) स् परवरी १५२ द को बाबर ने ख्वाजा कलाँ को समस्त रिनवास काबुल से नीलब भेजने की आज्ञा दी थी । माहम पहले ही चल चुकी थी। इस प्रकार २६ जून १५२ स् तक समस्त राजवंश आगरा में आ पहुँचा था। यदि बाबर स्वयं काबुल जाना चाहता था धीर अपने पुत्र हुमायूँ को हिंदुस्तान का साम्राज्य भी नहीं देना चाहता था, ते। प्रश्न यह उठता है कि फिर उसने अपना काबुल एक ही दिन में आ गया। (तुजुके बाबरी और अकवरनामा)। इस प्रकार जब माहम स्वयं हुमायूँ के चल चुकने के १६ दिन बाद इटावा पहुँची तब यह कैसे कहा जा सकता है कि उसने इटावा से काबुल संदेश भेजा था।

<sup>(</sup>१) तुजुके-बाबरी, श्रमु० मिसेज ए० एस० बिवरिज, जि० ३, पृष्ट ७०२, टिप्पणी।

<sup>(</sup>२) शेरशाह—ले॰ कालिकारंजन कानूनगो, पृष्ठ ६७, टिप्पणी।

<sup>(</sup>३) तुजुके बाबरी, जि॰ ३, पृष्ठ ६४७।

समस्त राजवंश आगरा क्यों बुला भेजा—उसका सर्वनाश कराने के लिये ? नहीं। इसका अभिप्राय यही था कि अब हिंदुस्तान में शांति स्थापित हो चुकी थी श्रीर उसने यहीं शासन करने का निश्चय भी कर लिया था।

(ख) हुमायूँ के समकालीन इतिहासकारों ने बार बार यह बतलाया है कि बाबर हुमायूँ को उत्तराधिकारी बनाकर वैराग्य ले जेना चाहता था? । गुलबदन बेगम के अनुसार हुमायूँ की बीमारी के समय उसने व्यथित माहम से कहा था—"माहम, यद्यपि मेरे और भी पुत्र हैं परंतु में हुमायूँ के इतना किसी को प्यार नहीं करता। मेरी यही कामना है कि यह पुत्र चिरायु हो तथा इसी को सिंहासन मिले, औरों को नहीं?।" एक ऐसे भावुक व्यक्ति के लिये यह कहना कि वह दिल्ली कोष से रूपया निकाल लेने के कारण हुमायूँ से कुढ़ रहा था, कितना असंगत है यह पाठक स्वयं समम्म सकते हैं। हुमायूँ ने अपनी योग्यता तथा वीरता का अभी तक सदा परिचय दिया था? और बाबर भी उसे एक कुशब शासक बनने का उपदेश देता रहता था। एक बार उसने लिखा था—"ईश्वर को धन्यवाद! अब प्राणों की बाजी लगाने और तलवार चलाने की तुम्हारी बारी है। आलस्यमय एकांतवास सम्राटों के लिये हितकर नहीं हैं।"।

<sup>(</sup>१) हुमायूँ नामा, श्रनु० मिसेज विवरिज, प्रष्ठ १०४-०४।

<sup>(</sup>२) वही, पृष्ठ १०३।

<sup>(</sup>३) "बाबर के पुत्रों में हुमायूँ सबसे योग्य, प्रतापी तथा प्रतिभा-शाली था। ऐसी श्रव्ही प्रकृति के तथा संपन्न पुरुष मैंने बहुत कम देखे हैं।" —तारीखे-रशीदी, पृष्ठ ४६६।

<sup>(</sup>४) "श्रपने भाइयों के साथ मेल से रहा। बड़ें का बेक्स उठाना े "— तजके-बाबरी जि० ३. पृष्ठ ६२६।

(ग) हिंदुस्तान में साम्राज्य स्थापित करने का विचार ते। बाबर का त्रारंभ से ही था। फिर भी मिसेज बिवरिज का यही कथन है—''बसकी इच्छा काबुल को भ्रपना केंद्र बनाने की थी दिल्ली को नहीं, जिससे यदि वह हिंदुस्तान खेा भी बैठता तो सिंध नदी के पश्चिम का भाग श्रीर कंदहार ते। उसके पास रहता । " परंतु इस कथन में भी अधिक तथ्य नहीं जान पड़ता, क्यों कि प्रथम ते। यह कि सिंध के पश्चिम का भाग बाबर के पास था ही क्या, ग्रीर जो था भी वह इतना प्रस्थायी था कि न जाने कब हाथ से निकल जाय। उसका मध्य एशिया का जीवन ही इस बात का साची है। दूसरे, जैसा लेनपूल महाशय ने कहा है, पाँच साल तक वह हिंदुस्तान में रहा श्रीर उसने उसे श्रपना बना लिया था। पाठकों को याद होगा कि बाबर ने कनवाहा के युद्ध-स्थल पर क्या कहा था--- "ईश्वर की कृपा से हम शत्रुत्रों पर विजयी हुए जिससे हमें चाह्निए कि उनके राज्य पर शासन करें। फिर भ्रब क्या स्राफत स्रा पड़ी है, क्या जरूरत उठ खड़ी हुई है कि हम बिना कारण ही कायुल जाकर वह की गरीबी का शिकार बनें? ।" यही नहीं, काबुल के तरबूजों के लिये वह भले ही तरसता था रेपरंतु हिंदुस्तान का सिहासन खोकर काबुल जाना उसके लिये भ्रसंभव था। उसने कहा था---''ज्येंाही हिंदुस्तान में शांति स्थापित हो जायगी तथा शासन-प्रबंध ठीक चलने लगेगा लों ही, ईश्वर ने चाहा तो, मेरा प्रस्थान भी है। जायगा । । इन पाँच

<sup>&</sup>quot;अपने भाइयों को धीर बेगमें को दिन में दो बार अपने सामने अवश्य उपस्थित होने की घाजा दें। धाना या न आना उन्हीं की इच्छा पर न छोड़ दे।।"—तुजुके-बाबरी, पृष्ठ ६२७।

<sup>(</sup>१) तुजुके-वाचरी, जि॰ ३, पृष्ठ ७०४।

<sup>(</sup>२) वही, जि॰ ३, पृष्ठ ४२४।

<sup>(</sup>३) वही, ष्टुष्ठ ६८६।

<sup>े</sup> ४ ) वहीं, पृ० ४३२ । इस प्रकार भारत की शांति इसके लिये छिघक महत्त्वपूर्ण थी ।

वर्षों में उसने आगरा में सुंदर सुंदर महल, बाविलयाँ, चश्मे, फव्वारे, वाटिकाएँ बनवाकर उसे काबुल ही की तरह सजा दिया था और लोगों के ऐसा कहने पर उसे बड़ी प्रसन्नता होती थीं। प्रो० रश्नुक विलियम्स ने बहुत ठोक लिखा है—

"It is also significant of Babar's grasp of vital issues that from henceforth the centre of gravity of his power is shifted from Kabul to Hindustan. He recognised clearly that the greater must rule the less and that from the little kingdom of his former days, he could never hope to control the destinies of the new empire."

(घ) हुमायूँ के बदल्शाँ छोड़कर चले आने पर बाबर ने मीर खलीका से बदल्शाँ जाने को कहार। यदि बाबर भी मीर खलीका के साथ षड्यंत्र में था ते। उसकी यह अवश्य मालूम रहा होगा कि बिना खलीका के षड्यंत्र में सफलता न होगी और इस कारण वह उससे कभी बदल्शाँ चले जाने को न कहता। इससे बाबर का निर्देश होना ही सिद्ध होता है।

इन कारणों से हम इस परिणाम पर पहुँचते हैं कि हुमायूँ के विरुद्ध कोई षड्यंत्र नहीं था श्रीर बाबर, माहम तथा खलीका सभी निर्देष थे।

<sup>(</sup>१) तुजुके-बाबरी, जि० ३, पृष्ठ ४३२।

<sup>(</sup>२) ऐन ऐपायर बिल्डर आफ दी सिक्स्टींथ सेंचुरी, पृष्ठ १४७।

<sup>(</sup>३) श्रकबरनामा, जि॰ १, पृष्ठ २७३।

### लेख-संबंधी आवश्यक तारीखें

- १—रज्जन १२, ६३३ हि० = १४ अप्रैल १४२७, हुमायूँ का हिंदुस्तान से काबुल की प्रस्थान।
- २--जमादुल् अञ्चल १०, ८३५ = २१ जनवरी १५२८ ई०, माहम का काबुल से अगगरा की प्रस्थान।
- ३—जमादुल् अञ्बल ३०, स्वप् = स् फरवरी १५२ सई०, काबुल से बेगमें। को भेज देने की माहम को आज्ञा।
  - ४-- ७ जून १५२ ६, हुमायूँ का बदल्शी से प्रस्थान।
  - ५--- जून १५२-६ हुमायूँ का काबुल पहुँचना।
  - ६---२६ जून १५२-, माहम का धागरा पहुँचना।
- ७—जून १५२६ के श्रंतिम सप्ताह में, हुमायूँ का आगरा पहुँचना।

# (६) जेतवन

#### [ लेखक-श्री राहुछ सांकृत्यायन, ग्यांत्सी ]

जेतवन श्रावस्तो से दिचिए तरफ था; चीनी भिचुधों के श्रनुसार यह प्रायः एक मील ( ५, ६, ७ ली ) के फासले पर था। पुरा-तच्व-विषयक खोजों से निश्चित ही हो चुका है कि महेट से दिचए सहेट ही जेतवन है। चीनी यात्रियों के प्रंथी में हम इसका दर्वाजा पूर्व मुँह देखते हैं। जेतवन की खुदाई में जो दो प्रधान इमारतें निकली हैं, जिन्हें गंधकुटी श्रीर कोसंबकुटो से मिलाया गया है, उनका भी द्वार पूर्व को हो है, जो इस बात की साची हैं कि मुख्य द्वार पूर्व तरफ था। नगर से दिचए होने पर भी प्रधान दर्वाजा उत्तर मुँह न होकर पूर्व मुँह था, इसका कारण यहो था कि श्रावस्तो का दिचए द्वार वहाँ से पूर्व तरफ पड़ता था। जेतवन बैद्धधर्म के अत्यंत पवित्र स्थानों में से है। यद्यपि त्रिपिटक के अत्यंत पुरातन भाग दोचिनकाय (महापरिनिक्वानसुत्तः) में जो चार अत्यंत पवित्र स्थान गिनाए गए हैं, उनमें इसका नाम नहीं है तो भी दीघनिकाय की अटिककथार

<sup>(</sup>१) चत्तारिमानि त्रानंद ! सद्धस्तकुबपुत्तस्त दस्सनीयानि...ऽानानि... इध तथागतो जातोति,...इध तथागतो श्रनुत्तरं सम्मासम्बोधिं श्रमिसम्बद्धोति, ...इध तथागतेन श्रनुत्तरं धम्मचक्कं पवत्तितन्ति,...इध तथागते। श्रनुपादि-सेसाय निब्बायाधातुया परिनिब्बुतोति...।—महा । परि सुत्त, १६।

<sup>(</sup>२) चत्तारि श्रविजहितद्वानानि... बोधिपरुबङ्को...। धम्मचक्कप्यवत्तन-द्वानं इसिपतने मिगदाये...। देवे।राह्यकाले संकस्सनगरद्वारे पठमपदगण्ठि...। जेतवने गंधकुटिया चत्तारि मञ्चपादद्वानानि श्रविजहितानेव होन्ति।...विहार रोपि न विजहति येव...। इदानिं नगरं उत्तरते। विहारो दिक्लयातो...।

<sup>--</sup>दी॰ नि॰, महापदानसुत्त, १४; श्र॰ क॰ २८२।

में इसे चार 'अविजहित' स्थानों में रखा है। जो हो, बुद्ध के सबसे अधिक उपदेश जेतवन में हुए हैं। मिल्फमिनिकाय के डेढ़ सी सुत्तों में ६५ जेतवन ही में कहे गए; संयुत्त और अंगुत्तर निकाय में तो तीन चतुर्थाश से भी अधिक सुत्त जेतवन में हो कहे गए हैं। भित्तुओं के शिचापदों में भी अधिकतर श्रावस्ती—जेतवन में ही दिए गए हैं। विनयपिटक के 'परिवार' ने नगरों के हिसाब से उनकी सूचो इस प्रकार दो है—

कतमेसु सत्तसु नगरेसु पञ्जता।

दस वेसालियं पञ्जता, एकवीस राजगहे कता । छु-ऊन-तीनि सतानि, सब्बे सावस्थियं कता ॥ छु श्रालवियं पञ्जता, श्रष्ट केसिंबियं कता । श्रष्ट सक्केसु बुच्चन्ति, तथे। भगोसु पञ्जता ॥

---परिवार, गाथासंगणिक।

द्यर्थात् साढ़े तीन सै। शिचापदों में २६४ श्रावस्ता में ही दिए गए। धीर परीचण करने पर इनमें से थोड़े से ही पूर्वाराम में धीर बाकी सभी जेतवन ही में दिए गए। इसलिये जेतवन का खास स्थान होना ही चाहिए।

विनयपिटक के जुल्लवगा में जेतवन के बनाए जाने का इतिहास दिया गया है। विनयपिटक की पाँच पुस्तकें हैं—-पारा जिक, पाचित्ति, महावग्ग, जुल्लवग्ग और परिवार। इनमें से परिवार ते। पहले चारों का सरल संग्रह है। संग्रह-समाप्ति ईसा के प्रथम या द्वितीय शताब्दी में हुई जान पड़ती है। किंतु बाकी चार उससे पुराने हैं। इनमें भी महावग्ग श्रीर जुल्लवग्ग, जिन्हें इकट्टा 'खंधक' भी कहते

<sup>(</sup>१) इदंहि तं जेतवनं इसिसंघनिसेवितः। श्रावटुं धम्मराजेन पीतिसंजननं मम॥

हैं, पातिमोक्ख को छोड़ विनयपिटक के सबसे पुराने भाग हैं ग्रीर इनका प्राय: सभी ग्रंश ग्रंशोक (तृतीय संगीति) के समय का मानना चाहिए। इस खंधक की प्राचीनता की एक बड़ी स्पष्ट बात यह है कि इसमें प्राय: सभी जगह शुद्धोदन को 'सुद्धोदन सक' कहा गया है। चुल्लवग्ग की कथा थी है—

''अनाथपिंडिक गृहपति राजगृह के स्रोही का बहनोई था। एक बार अनाथपिंडिक राजगृह गया। उस समय राजगृह के श्रेष्ठी ने संघ सहित बुद्ध की निमंत्रित किया था। श्रनाथपिंडिक को बुद्ध के दरीन की इन्छ। हुई। वह प्रधिक रात रहते ही घर से निकल पड़ा श्रीर सीवद्वार से हेकर सीववन पहुँचा। उपासक बनने के बाद उसने सावत्थी में भित्तु संघ सहित बुद्ध की, वर्षा-वास करने के लिये, निमंत्रित किया। अनायपिंडिक ने श्रावस्ती जाकर चारों स्रोर नजर दे। ड़ाई ग्रीर विचार किया कि भगवान उस स्थान में विहार करेंगे, जो प्राम से न बहुत दूर श्रीर न बहुत समीय हो, **ब्राने जाने की ब्रासानी हो, ब्रादमियों के पहुँचने योग्य हा, दिन** में बहुत जमघट न हो धौर रात में एकांत धौर ध्यान के अनुकूल हो। अनाथपिडिक ने राजक्रमार जेत के उद्यान की देखा जो इन लच्छों से युक्त था। उसने राजकुमार जेत से कहा — ग्रार्थपुत्र ! मुक्ते ग्रपना उद्यान म्राराम बनाने के लिये दो राजकुमार ने कहा कि वह (कहापणों की) कोटि(= कोर) लगा कर बिछाने से भी अदेय है। अनाथिंडिक ने कहा — आर्यपुत्र ! मैंने आराम ले लिया। विकाया नहां विका इसके लिये उन्होंने कानून के मंत्रियों से पूछा। महामात्यों ने कहा-द्यार्थपुत्र ! श्राराम बिक गया, क्योंकि तुमने मोल किया। किर द्यनाथ-पिंडिक ने जेतवन में कोर से कोर मिलाकर मेाहरें विद्या दों। एक बार का लाया हुन्रा हिरण्य द्वार के कीठे के बराबर थे।ड़ी सी जगह

<sup>(</sup>१) सेनासनक्खन्धक, पृ० २४४ ।

के लिये काफी न हुआ। गृहपित ने धीर हिर्ण्य (= अशर्फी) लाने के लिये मनुष्यों की धाझा की। राजकुमार जेत ने कहा—बस गृह-पित, इस जगह पर मत बिछाओ। यह जगह मुक्ते दो, यह मेरा दान होगा। गृहपित ने उस जगह को जेत कुमार को दे दिया। जेत कुमार ने वहाँ कोठा बनवाया। अनाथिष्ठिक गृहपित ने जेतवन में विहार, परिवेश, कोठे, उपस्थानशाला, किप्य-कुटी, पाखाना, पेशाबखाना, चंकम, चंकमश्रशाला, उदपान, उदपानशाला, जंताघर, जंताघरशाला, पुष्करिशियाँ और मंडप बनवाए। भगवान धीरे धीरे चारिका करते आवस्ती, जेतवन में पहुँचे। गृहपित ने उन्हें खाद्य भोज्य से अपने हाथों तिर्पत कर, जेतवन की आगत अनागत चातुर्दिश संघ के लिये दान किया।

अट्ठकथाओं में जेतवन का चेत्रफल आठ करीव लिखा है। अनाथिएडक ने 'केाटिसंथारेन' (कार्षापणों की कोर से केर मिलाकर) इसे खरीदा था। ई० पू० तृतीय शताब्दी के भरहूट स्तूप में भी 'केाटिसंठतेन केता' उत्कीर्ण है। अतः यह निश्चय-पूर्वक कहा जा सकता है कि कार्षापण विद्याकर जेतवन खरीद करने की कथा ई० पू० तीसरी शताब्दी में खूब प्रसिद्ध थो।

पाली ग्रंथों में जेतवन की भूमि श्राठ करीष लिखी है। 'करीसं चतुरम्मणं' पालिकोष ग्रमिधम्मप्पदीपिका (१८७) में श्राता है। डाक्टर रीस डेविड्स ने 'श्रम्मण' (सिंहली श्रमुण, सं० श्रमेण) की प्राय: दे। एकड़ के बराबर लिखा है। इस प्रकार सारा चेत्रफल ६४ एकड़ होगा। पंडित दयाराम साहनी ने (१८०७-८ की Arch. S. I., p. 117) लिखा है—

The more conspicuous part of the mound at the present is 1600 feet from the north-east corner to

<sup>(</sup>१) देलो उपयुक्त चुल्लवग्ग की श्रद्धकथा।

the south-west, and varies in width from 450' to 700', but it formerly extended for several hundred feet further in the eastern direction.

इस हिसाब से चेत्रफल प्रायः बाईस एकड़ होता है। यद्यपि श्रठारह करेाड़ संख्या संदिग्ध है ता भी इसे कार्वापण मानकर ( जिसका ही व्यवहार उस समय श्रधिक प्रचलित था ) देखने से भी हमें इस चेत्रफल का कुछ अनुमान हो सकता है। पुराने 'पंच-मार्क' चौकोर कार्षापणों की लंबाई-चै।ड़ाई यद्यपि एक समान नहीं है, तो भी हम उसे सामान्यत: 🕓 इंच ले सकते हैं, इस प्रकार एक कार्षा पण से '४६ या दे वर्ग इंच भूमि ढक सकती है, अर्थात् १८ करोड़ कार्षापणों से स करोड़ वर्ग इंच, जो प्राय: १४ ३५ एकड़ के होते हैं। अगो चलकर, जैसा कि हम बतलाएँगे, विहार नं० १-६ श्रीर उसके ब्रास-पास की भूमि ब्रादि जेतवन की नहीं है, इस प्रकार चेत्रफल १२००' × ६००' अर्थात् १४'७ एकड़ रह जाता है, जो १८ करोड़ के हिसाब के समीप है। गंधकुटी जेतवन के प्राय: बीचोबीच थी । खेत नं० ४८७ जेतवन की पुब्करियो है. क्यों कि नकशा नं० १ का D. इसी का संकेत करता है। आगे हम बतलाएँगे कि पुष्करियो जेतवन विहार के दर्वाजे के बाहर थी। पुष्करियो के बाद पूर्व तरफ जेतवन की भूमि होने की आवश्यकता नहीं मालूम होती। इस प्रकार गंधकुटी के बीचोबीच से ४०० पर पुष्करियो की पूर्वीय सीमा के कुछ न्नागे बढ़कर जेतवन की पूर्वीय सीमा थो। उतना ही पश्चिम तरफ मान लेने पर पूर्व-पश्चिम की चौड़ाई ८०० होगी । खंबाई जानने के लिये जेतवन खास

<sup>(</sup>१) दीधिवकाय, महापदानसुत्त, श्रद्धकथा, २८। (सिंहल्लिपि) श्रम्हाकं पण भगवता पकतिमानेन सीळसकरीसे, राजमानेन श्रद्ध करीसे पदेसे विहारी पतिद्वितोति।

की Mo. No 5 (कारेरि गंधकुटी) को सीमा पर रखना चाहिए। गंधकुटी से दिचण ६८०, उतना ही उत्तर ले लेने से लंबाई उत्तर-दिचण १३६० होगी; इस प्रकार सारा चेत्रफल प्रायः २५ एकड़ के होगा। इस परिणाम पर पहुँचने के लिये हमारे पास तीन कारण हैं—(क) गंधकुटी जेतवन के बीचोबीच थी, जेतवन वर्गा-कार था, इसके लिये कोई प्रमाण न तो लेख में है श्रीर न मूमि पर ही। इसलिये जेतवन के। एक श्रायत चेत्र मानकर हम उसके बीचोबीच गंधकुटी के। मान सकते हैं। (ख) गंधकुटी के पूर्व तरफ का D. ही पुष्करिणी सा मालूम होता है, जिसकी पूर्वीय सीमा से जेतवन बहुत दूर नहीं जा सकता। (ग) Mo. No.19 के। राज-काराम मान लेने पर जेतवन की सीमा Mo. No. 5 तक जा सकती है।

तत्त वीसतिखारिकाति, मागधकेन पत्थेन चत्तारे। पत्था कोसलरहेक पत्थो होति तेन पत्थेन चत्तारे। पत्था आढ़कं, चत्तारि आढ़कानि देश्यं, चतुदेश्यं मानिका, चतुमानिकं खारि, ताथ खारिया वीसति खारिको तिलवाहोति; तिलसकटं।

श्चस्तु, ऊपर को वर्णन से हम निम्न परिग्राम पर पहुँचते हैं —

- (१) १८ करे।ड़ कार्घापण विद्याने से १८ ३४८ एकड़
- (२) साहनी के श्रनुसार वर्तमान में २२'३ ,, (१६००'×६००')
- (३) डसमें से राजकाराम निकाल देने पर १४<sup>.७</sup>,, (१२००′ × ६००′)
- (४) गंधकुटो, पुष्करिग्री, कारेरी कुटो से २४'€ ,, (१३६०' × ८००')
- (५) ⊏ करीस १,२ ( भ्रम्मण = २ एकड़ ) ६४ ,,

एक ध्रीर तरह से भी इस चेत्रफत के बारे में विचार कर सकते हैं। करीस (संस्कृत खारीक) का परिमाण स्त्रभिधानण्यदीयिका ध्रीर लीखावती में इस प्रकार दिया है—

<sup>( ) )</sup> प्रम स्थजातिका II, p. 476

**४ कुडव या पसत (पसर) = १ पत्य** ४ कुडव = प्रस्थ

४ पत्य = १ म्राळ्हक ४ प्रस्य = ग्राढक

४ आळ्इक = १ देशा ४ आढक = द्रोग

४ देशिं = १ माणी

४ माणी = १ खारी १६ द्रोण = खारी

विनय में ४ कहापण का एक कंस लिखा है। कंस को कर्ष मान खेने पर यह वजन श्रीर भी चैागुना हो जायगा, श्रश्यित् १६ मन से भी ऊपर। ऊपर के मान में २० खारी का एक विलवाह, श्रशीत् विलों भरी गाड़ी माना है, जो इस हिसाब से अवश्य ही गाड़ी के लिये श्रसंभव हो जायगा।

सुत्त**ं नि०** स्रद्विक्या में कोसलक परिमाण इस

४ मागधक पत्थ = कोसलक पत्थ

४ को० पत्य = को० स्राढ़क

प्रको० आ० = को० देशा

४ को० हो० = को० मानिका

४ को० मा० = खारी।

२० खारी = १ तिलवाह (=तिलसकट अर्थात्

तिल से लदी गाड़ी )

वाचस्पत्य के उद्धरण से यह भी माल्म होता है कि ४ पल एक कुडव के बराबर है। लीलावती ने पल का मान इस प्रकार दिया है—

४ गुंजा = माष १६ माष = कर्ष

४ कर्ष = पल

श्रमिधानप्पदीपिका से यहाँ भेद पड़ता है—

४ वीहि (ब्रीहि) = गुंजा

२ गुंजा = माषक

माषक कर (= कार्षापण) का सोलहवाँ भाग है। विनय में २० मासे का कहापण (= कार्षापण) लिखा है। समंतपासादिका ने इस पर टीका करते हुए इससे कम वजनवाले रुद्रामा आदि के कार्षापणों का निर्देश किया है तो भी हमें यहाँ उनसे प्रयोजन नहीं। हम इतना जानते हैं कि पुराने पंच मार्क के कार्षापण सिकों का वजन प्रायः १४६ श्रेन के बराबर होता है। यही वजन उस समय के कर्ष का भी है। आजकल भारतीय सेर ८० तेले का है, श्रीर तेला १८० शेन के बराबर होता है। इस प्रकार एक मागध खारो आजकल के ४१८ सेर के बराबर, अर्थात प्रायः १ मन होगी श्रीर कोसलक खारी ४ मन के करीब। करीस का संस्कृत पर्याय खारी क अर्थात खारी भर बीज से बेल्या जानेवाला खेत (तस्य वापः, पाणिनि १:१:४५) है। पटना में पक्के द मन तेरह सेर धान से आजकल कितना खेत बेल्या जा सकता है, इससे भी हमें, जेतवन की भूमि का परिमाण, एक प्रकार से, मिल सकता है।

राजकाराम (सललागार)—ग्रब हमें जेतवन की सीमा के विषय में एक बार फिर कुछ बातों की साफ कर देना है। हमने पीछे कहा था कि Monastery No. 19 जेतवन खास के भीतर नहीं था। संयुत्त-निकाय में ग्राता है, एक बार भगवान श्रावस्ती के राज-काराम में विहार करते थे। इस समय एक हजार भिद्धियों का संघ भगवान के पास गया। इस पर ग्राहकाया ने लिखा है-राजा

<sup>(</sup>१) पाराजिका, रु।

<sup>(</sup>२) स्रोतापत्ति संयुत्तं IV Chapter II सहस्तक or-राजकारा-मवग्गो V, 360.

प्रसेनजित् द्वारा बनवाए जाने के कारण इसका नाम राजकाराम पड़ा था। बोधि के पहले भाग ( ५२७-१३ ई० पू० ) में भगवान कं महान् लाभ सत्कार के। देखकर तैर्धिक लोगें। ने सोचा, इतनी पूजा शील-समाधि के कारण नहीं है वरन यह इसी भूमि का माहात्म्य है। यदि हम भी जेतवन के पास अपना आराम बना सके ते। हमें भी लाभ-सत्कार प्राप्त होगा। उन्होंने अपने सेवकी से कइकर एक लाख कार्षापण इकट्ठा किया। फिर राजा को घूस देकर जेतवन के पास तीर्थिकाराम बनवाने की आज्ञा ले ली। उन्होंने जाकर, खंभे खड़े करते हुए, इल्ला करना शुरू किया। शास्ता ने गंवकुटी से निकलकर बाहर के चबूतरे पर खड़े हो श्रानंद से पूछा - ये कैं। न हैं श्रानंद ! माने। केवट मळली मार रहे हों। श्रानंद ने कहा—तीर्थिक जेतवन के पास में तीर्थिकाराम बना रहे हैं। ऋ। नंद ! ये शासन के विरोधी भिक्तु संघ के विद्वार में गड़बड़ डालेंगे। राजा से कहकर हटा दे। आनंद भिन्नु-संघ के साथ राजा के पास पहुँचे। घूस खाने के कारण राजा बाहर न निकला। फिर शास्ता ने सारिपुत्त मीगगलान की भेजा। राजा उनके भी सामने न प्राया । दूसरे दिन बुद्ध स्वयं भित्तु-संघ सहित पहुँचे । भोजन के बाद उपदेश दिया श्रीर श्रंत में कहा--महाराज! प्रव्रजितों को अपस में लड़ाना अच्छा नहीं है। राजा ने आदिमियों को भेजकर वहाँ से तीर्थिकों को निकाल दिया श्रीर यह सोचा कि मेरा बनवाया केाई विहार नहीं है, इसिलये इसी स्थान पर विहार बन-वाऊँ। इस प्रकार धन वापिस किए बिना ही वहाँ विहार बनवाया।

जातक दुक था (निदान) में भी यह कथा आई है, जहाँ से हमें कुछ थीर बातें भी मालूम होती हैं।

तीर्थिकों ने जंबूद्वीप के सर्वोत्तम स्थान पर बसना ही श्रमण गातम के लाभ-सत्कार का कारण समका और जेतवन के पी छे की श्रीर तीर्थि-

काराम बनवाने का निश्चय किया। घूस देकर राजा को अपनी राय में करके, बढ़इयों को बुलाकर, उन्होंने आराम बनवाना आरंभ कर दिया।

इन उद्धरणों से हमें पता लगता है—(१) जेतवन के पोछे की क्रोर पास ही में, जहाँ से काम करनेवालों का शब्द गंधकुटो में वैठे बुढ़ की खूब सुनाई देता था, तीर्थिकों ने अपना आराम बनाना आरंभ किया था। (२) जिसे राजा ने पीछे बंद करा दिया। (३) राजा ने वहीं आराम बनवाकर मिन्नु-संघ की अपेण किया। (४) यह आराम प्रसेनजित द्वारा बनवाया पहला आराम था। नकशे में देखने से हमें मालूप होता है कि विहार नं० १६ जेतवन के पीछे और गंधकुटो से दिच्य-पश्चिम की श्रोर है। फासला गंधकुटो से प्राय: ६०० फीट, तथा जेतवन की दिच्य-पूर्व सीमा से बिल्कुल लगा हुआ है। इस प्रकार का दूसरा कोई स्थान नहीं है, जिस पर उपर्युक्त बातें लागू हों। इस प्रकार Mo. No.19 ही राज-काराम है, जो मुख्य जेतवन से अलग था।

इस विहार का हम एक जगह श्रीर (जातकटुकथा में) उल्लेख पाते हैं। यहां उसे जेतवन-पिट्ठि विहार श्रर्थात् जेतवन के पोछे वाला विहार कहा है। मालूम हेाता है, जेतवन श्रीर इस 'पिट्ठि विहार' के बीच में होकर उस समय रास्ता जाता था। दोनों विहारों के बीच से एक मार्ग के जाने का पता हमें धम्मपद-टुकथा से भी लगता है। राजकाराम जेतवन के समीप था। उसे प्रसेनजित् ने बनवाया था। एक बार उसमें भिन्न, भिन्नुष्यों, हपासक धीर उपासिका, चारों की परिषद् में बैठे हुए, बुद्ध धर्मोपदेश कर रहे थे। भिन्नुश्रों ने श्रावेश में श्राकर ''जीवें भगवान जीवें सुगत'' इस तरह जेार से नारा लगाया। इस शब्द से कथा में बाधा पड़ी। यहाँ स्पष्ट मालूम होता है कि यह राजका-राम ध्रव्छा लम्बा-चौड़ा था।

ई० पू० छठी शताब्दी की बनी इमारतों के ढाँचे में न जाने कितनी बार परिवर्तन हुआ होगा। तीर्थिकाराम बनाने के वर्धन में खंभे उठाने और बढ़ई से ही काम आ भ करने से हम जानते हैं कि उस समय सभी मकान लकड़ी के ही अधिक बनते थे, जंगलों की अधिकता से इसमें आसानी भी थी। ऐसी हालत में लकड़ी के मकानों का कम टिकाऊ होना उनके चिह्न पाने के लिये और भी बाधक है। तथापि मीर्थ-तल से नीचे खुदाई करने में हमें शायद ऐसे कुछ चिह्नों के पाने में सफलता हो। अस्तु, इतना हम जानते हैं कि जहाँ कहीं बुद्ध कुछ दिन के लिये निवास करते थे वहाँ उनकी गंधकुटी अवश्य होती थी। यह गंधकुटी बहुत ही पवित्र समभी जातो थी, इसिलये सभी गंधकुटियों की स्पृति को बराबर कायम रखना स्वाभाविक है। जेतवन के नकशे में हम Monasteries Nos. 1,2, 3, 5, और 19 ऐसे एक विशेष तरह के स्थान पाते हैं। Mo. Nos.19 के पश्चिमी भाग के बीच की परिक्रमावाली इमारत के स्थान पर ही राजकाराम में बुद्ध की गंधकुटी थी।

श्रागे हम जेतवन के भीतर की चार इमारतों में 'सललागार' को भी एक बतलाएँगे। दीघिनिकाय में श्राता है—''एक बार भगवान श्रावस्ती के सललागारक में विहार करते थे।" इस पर श्रद्धकथा में लिखा है—''सलल (वृच) की बनी गंधकुटी में।'' संयुत्तिकाय में भी—''एक समय श्रायुष्मान श्रनुरुद्ध श्रावस्ती के सललागार में विहार करते थे।'' इस पर श्रद्धकथा में—''सलल वृच-मयी पर्णशाला, या सलल वृच के

<sup>(</sup>१) बुद्ध के निवास की के।ठरी के। पहले विहार ही कहते थे। पीछे, मालूम होता है, उस पर फूज तथा दूसरी सुगंधित चीजें चढ़ाई जाने के कारण वह विहार 'गंधकुटी' कहा जाने खगा।

द्वार पर रहने से इस नाम का घर।" दी घनिकाय की आ़द्रकथा के अनुसार "सलल घर राजा प्रसेनजित का बनवाया हुआ था।"

(१) संयुत्त और दीघ देंानों निकायों ही में सल्हागार के साथ जेतवन का नाम न आकर, सिर्फ श्रावस्तो का नाम आना बतलाता है कि सल्लागार जेतवन से बाहर था। (२) सल्लागार का अट्टकथा में सल्लघर हो जाना मामूली बात है। (३) (क) सल्लघर राजा प्रसेनजित का बनवाया था; (ख) जो यदि जेतवन में नहीं था तो कम से कम जेतवन के बहुत ही समीप था, जिससे अट्टकथा की परंपरा के समय वह जेतवन के अंतर्गत समका जाने लगा।

हम ऐसे स्थान राजकाराम की बतला चुके हैं, जी आज भी देखने में जैतवन से बाहर नहीं जान पड़ता। इस प्रकार सलला-गार राजकाराम ( Mo. No. 19 ) का ही दूसरा नाम प्रतीत होता है। आवस्ती के भीतर भिद्धियों का आराम भी, राजा प्रसेन-जित् का बनवाया होने के कारण, 'राजकाराम' कहा जाता था; इसी लिये यह सबलागार या सललघर के नाम से प्रसिद्ध हुआ।

गंधकुटी—जेतवन के भीतर की अन्य इमारतें पर विचार करने से, जेतवन के पूर्व, गंधकुटी का जानना आवश्यक है; क्योंकि इसे जान लेने से और स्थानों के जानने में आसानी होगी। वैसे तें। सारा जेतवन ही 'अविजहितट्टान' माना गया है, किंतु जेतवन में गंधकुटी की चारपाई के चारों पैरों के स्थान 'अविजहित' हैं, अर्थात् सभी अतीत और अनागत बुद्ध इसकी नहीं छोड़ते। कुटो का द्वार किस दिशा की था, इसके लिये कीई प्रमाग हमें नहीं मिला। तें। भी पूर्व दिशा की विशेषता की देखते हुए पूर्व मुँह होना ही अधिक संभव प्रतीत होता है। जहाँ इस विषय पर

<sup>(</sup>१) "जेतवन गंधकुटिया चत्तारि मंचगादहानानि श्रविजहितानेव होन्ति।"-दी० नि०, महापदान सुत्त, १४, श्र० क०।

पाली स्रोत से हम कुछ नहीं पाते, वहाँ यह बात संतेष की है कि सहेट के ग्रंदर के Mos. Nos.1, 2, 3, 5, 19 पाँचों ही विशेष मंदिरों का द्वार पूर्व मुख की है। इसी लिये मुख्य दर्वाजा भी पूर्व मुँह ही की रहा होगा। यहाँ एक छोटो सी घटना से, जिसकी हम दे चुके हैं, मालूम होता है कि जब वे स्त्री-पुरुष पानी पीने के लिये जेतवन के भीतर घुसे, तब उन्होंने बुद्ध को गंधकुटी की छाया में बैठे देखा। Mo. No. 2 के दिचिण-पूर्व का कुन्नाँ यद्यपि सर जान मार्शल के ग्रनुसार कुषाण-काल का है, तो भी तथागत के परिभुक्त कुएँ की पवित्रता कोई ऐसी-वैसी नहीं, जिसे गिर जाने दिया गया हो। यदि इसकी ईंटे कुषाण-काल की हैं, तो उससे यही सिद्ध हो सकता है कि ईसा की ग्रारंभिक शताब्दियों में इसकी ग्रंविम मरम्मत हुई थी। दोपहर के बाद गंधकुटो की छाया में बैठे हुए, बुद्ध के लिये दर्वाजे की तरफ से कुएँ पर पानी पीने के लिये जानेवाला पुरुष सामने पड़ेगा, यह स्पष्ट ही है।

गंधकुटी अपने समय की सुंदर इमारत होगी। संयुत्त निकाय की अद्विक्या में इसे देविमान के समान लिखा है। भरहुट स्तृप के जेववन चित्र से इसकी कुछ कल्पना हो सकती है। गंधकुटी के बाहर एक चबूतरा था, जिससे गंधकुटी का द्वार कुछ और ऊँचा था, जिस पर चढ़ने के लिये सीढ़ियाँ थीं। पमुख के नीचे खुला आँगन था। चबूतरे को 'गंधकुटि पमुख' कहा है। भोजनोप्तांत यहाँ खड़े होकर तथागत भित्तु-संघ को उपदेश देते हुए अनेक बार वर्षित किए गए हैं। मध्याद्वभोजनोपरांत भगवान पमुख पर खड़े हो जाते थे, फिर सारे भित्तु वंदना करते थे, इसके बाद उन्हें सुगतोपदेश देकर बुद्ध भी गंधकुटी में चले जाते थे।

<sup>(</sup> १ ) A.S.I. रिपार्ट, 1910-11.

<sup>(</sup>२) देव-संयुत्त ।

सेपानफलक —गंधकुटो में जाने से पहले, सिण् तेपान-फलक पर खड़े होकर, भिन्नु-संघ को उपदेश देने का भी वर्णन आता है। सकाल में वर्ष कराने के चमत्कार के समय के वर्णन में आता है कि बुद्ध ने वर्षा करा, "पुष्किरिणो में नहाकर लाल दुपट्टा पहन कमरबंद बाँध, सुगतमहाचीवर को एक कथा (खुला रख) पहन, भिन्नु-संघ से चारों तरफ घरे हुए जाकर गंधकुटो के आँगन में रखे हुए श्रेष्ठ बुद्धासन पर बैठकर, भिन्नु-संघ के वंदना करने पर उठकर मणिसोपानफलक पर खड़े हो, भिन्नु-संघ को उपदेश दे, उत्साहित कर सुरभि-गंधकुटो में प्रवेश कर..." यह सोपान संभवतः पमुख से गंधकुटो-द्वार पर चढ़ने के लिये था; क्योंकि अन्यत्र इस मणिसोपानफलक को गंधकुटो के द्वार पर देखते हैं—"एक दिन रात को गंधकुटो के द्वार पर मणिसोपानफलक पर खड़े हो भिन्नु-संघ को सुगतेवाद दे गंधकुटो में प्रवेश करने पर, धम्मसेनापति ( = सारिपुत्र) भी शास्ता को वंदना कर अपने परिवेण को चले गए। महामोग्गलान भी अपने परिवेण को.....।"

गंधकुटी-परिवेश—मालूम होता है, पमुख थोड़ा हो चीड़ा था। इसके नीचे का सहन गंधकुटी-परिवेश कहा जाता था। इस परिवेश में एक जगह बुद्धासन रखा रहता था, जहाँ पर बैठे बुद्ध की वंदना भिद्ध-संघ करता था। इस परिवेश में बालू बिछाई हुई थी; क्योंकि मिडिक्सिनिकाय ग्रांथ कर में मनाथिंडिक के बारे में लिखा है कि वह खाली हाथ कभी बुद्ध के पास न जाता था; कुछ न होने पर बालू ही ले जाकर गंधकुटो के भौगन में बिखेरता था। अंगुत्तरनिकायहकथा में, बुद्ध के भोजनीपरांत के काम का वर्शन करते हुए, लिखा है—"इस प्रकार भोजने। परांतवाले कुट्य के समाप्त होने पर, यदि गात्र धोना (= नहाना)

<sup>(</sup>१) सुत्त १४३ की घट्टकथा।

चाहते थे, तेा बुद्धासन से उठकर स्नानकोष्ठक में जाकर, रखे जल से शरीर को ऋतु-महण कराते थे। उपट्ठाक भी बुद्धासन ले आकर गंध-कुटी-परिवेण में रख देता था। भगवान लाल दुपट्टा पहनकर काय-बंधन बाँधकर, उत्तरासंग एक कंधा (खुला रख) पहनकर वहाँ आकर बैठते थे; अकेले कुछ काल ध्यानावस्थित होते थे। तब भिन्नु जहाँ-तहाँ से भगवान के उपस्थान के लिये आते थे। वहाँ कोई प्रश्न पूछते थे, कोई कर्म-स्थान; कोई धर्मीपदेश सुनना चाहते थे। भगवान, उनके मनोरथ को पूरा करते हुए, पहले याम को समाप्त करते थे।

बुद्धासन-स्तूप--गंधकुटो का परिवेख इस तरह एक बड़ा ही महत्त्वपूर्ण स्थान था। जेतवन में, गंधकुटी में, रहते हुए भगवान् यहीं अभानीन हो प्राय: नित्य ही एक याम उपदेश देते थे, बंदना यहण करते थे । इस तरह गंधकुटी-परिवेश की पवित्रता अधिक मानी जानी स्वाभाविक है। उसमें उस स्थान का माहात्म्य, जहाँ ेषागत का ग्रासन रखा जाता था, ग्रीर भी महत्त्वपूर्ण है श्रीर ऐसे स्थान पर परवर्ती काल में कोई स्मृति-चिह्न अवश्य ही बना होगा। जेतवन की खुदाई में स्तूप No. H ऐसा ही एक खान मिला है। इसके बारे में सर जान मार्शल लिखते हैं।— Of the stupas H, J and K, the first-mentioned seems to have been invested with particular sanctity; for not only was it rebuilt several times, but it is set immediatery in front of temple No. 2, which there is good reason to identify with the famous Gandhakuti, and right in the midst of the main road which approaches this sanctuary from the east...this plinth is constructed of bricks of same size as those monasteries ( of Kushan Period ).

<sup>(1)</sup> Archæological Survey of India, 1910-11, p. 9.

जान पड़ता है, यह स्तूप H वह स्थान है जहाँ बैठकर तथागत उपदेश दिया करते थे और इसी लिये उसे बार बार मरम्मत करने का प्रयत्न किया गया है। गंधकुटो-परिवेण में, भिच्च मों के ही लिये नहीं, प्रत्युत गृहस्थों के लिये भी उपदेश होता था — "विशाखा, उपदेश सुनने के लिये, जेतवन गई। उसने अपने बहुमूल्य श्राभूषण 'महा-लतापसाधन' को दासी के हाथ में इसिलये दे दिया था कि उपदेश सुनते समय ऐसे शरीर-शृंगार की आवश्यकता नहीं। दासी उसे चलते बक्त भूल गई। नगर को लीटते समय दासी श्राभूषण के लिये लीटो। विशाखा ने पृद्धा—— तूने कहाँ रखा था ? उसने कहा— गंधकुटो-परिवेण में एतने के समय से ही उसका लीटाना हमारे लिये श्रयुक्त है।"

ग्राभूषण के छूटने का यह वर्णन विनय में भी भाषा है। संभवत: बुद्धासन-स्तूप के पूर्व का स्तूप g इसी के स्मरण में है। सर जान कहते हैं --

This stupa is coeval with the three buildings of Kushan Period, just described. (ibid, p. 10).

यह गंधकुटो-परिवेण बहुत ही खुली जगह थी, जिसमें हजारों आदमी बैठ सकते थे। बुद्धासन-स्तूप (Stupa H) गंधकुटो से कुछ ध्रधिक हटकर मालूम होता है। उसका कारण यह है कि उपदेश के समय तथागत पूर्वाभिमुख बैठते थे। उनके पीछे भिद्ध-संघ पूर्व मुँह करक बैठता था थीर आगे गृहस्थ लोग तथागत की श्रोर मुँह करके बैठते थे। गंधकुटी-पमुख से बुद्धासन तक की भूमि भिद्धश्रों के लिये थी। इसका वर्णन हमें उद्दान में मिलता है, जहाँ तथागत का पाटलिगाम के नए ध्रावसथागार में बैठने का

<sup>(</sup>१) धम्मपद्रहक्या, ४:४४, विसाखाय वत्थु ।

<sup>(</sup>२) A. S. I. रिवोर्ट, 1810-11 ई.

<sup>(</sup> ३)) उदान—पाटलिगामियवग्ग (८। ६), पृ॰ ८६, P. T. S. ed.

स्विस्तर वर्णन है। संभवत: यह परिवेण पहले श्रीर भी चौड़ा रहा होगा, श्रीर कम से कम बुद्धासन से उतना ही स्थान उत्तर श्रीर भी छूटा रहा होगा जितना कि No.k से बुद्धासन। इस प्रकार कुषाण-काल की इमारत के स्थान पर की पुरानी इमारत, यदि कोई रही हो ती, दिच्या तरफ इतनी बढ़ी हुई न रही होगी, अथवा रही ही न होगी।

गंधकुटी कितनी लंबी-चै।ड़ी थी, यद्यपि इसके जानने के लिये कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं मिलता, तथ।पि एक ग्रादमी के लिये थी, इस्रलिये बहुत बड़ी नहीं है। सकती। संभवत: Mo. No. 2 के बीच का गर्भ बहुत कुछ पुरातन गंधकुटी के भाकार की बतलाता है। गंध-कुटी **के दर्वा**जे में **किवाड़**े लगा था, जिसमें भीतर से किल्ली (सूचीघटिक) लगाने का भी प्रबंध था। इसमें तथागत के सीने का मंच था। इस मंच के चारों पैरों के स्थान की श्रद्रकथा-वालों ने 'श्रविजहित' कहा है। गंधकुटो के दर्वाजे द्वारा कई बाते। का संक्रेत भी होता था। म० नि० स्नद्वकथा र में बुद्ध घेष ने लिखा है--- ' जिस दिन भगवान् जेतवन में रहकर पूर्वाराम में दिन को विद्वार करना चाहते थे, उस दिन बिस्तरा, परिष्कार भांडों को ठीक ठीक करने का संकेत करते थे। स्थविर (ग्रानंद) भाड़ देते, तथा कचड़े में फेँकने की चोजों को समेट लेते थे। जब अकले पिंडचार की जाना चाहते थे, तब सबेरे ही नहाकर गंध-कुटी में प्रवेश कर दर्वाजा बंदकर समाधिस्य हो बैठते थे। जब भिच्च-संघ के साथ पिंडचार को जाना चाहते थे, तब गंधकुटी के। श्राधी खुली रखकर...। जब जनपद में विचरने के लिये निकलना चाहते थे, तो एक-हो प्रास अधिक खाते थे श्रीर सब काल चंक्रमण पर त्रारूढ़ हो पूर्व-पश्चिम घूमते थे।" भरहुट के जेतवन-पहिका

<sup>(</sup>१) धम्मपद्-श्रद्धकथा ४:४४ मी ।

<sup>(</sup>२) सुत्त २६।

٢G

में गंधकुटो के द्वार का ऊपरी आधा भाग खुता है, जिससे यह भी पता लगता है कि किवाड़ ऊपर नीचे हो भागों में विभक्त होता था। गंधकुटो का नाम यद्यपि सैंकड़े! बार आता है, किंतु उसका इससे अधिक विवरण देखने में नहीं मिलता।

द्वारकेाटुक — हम पोछे (पृष्ठ २६०) कह चुके हैं कि अनाथ पिंडिक के पहले बार लाए हुए कार्षापणे! से जेतवन का एक थोड़ा सा हिस्सा बिना ढँका ही रह गया था, जिसे कुमार जेत ने अपने लिये माँग लिया और वहाँ पर उसने अपने दाम से कोठा बनवाया जिसका नाम जेतवनबहिद्वीरकोष्ठक या केवल द्वारकोटुक कहा गया है। यह गंधकुटो के सामने ही था, क्यों कि धम्म पद-छाटुकया में आता है —

एक समय अन्य तीर्थिक उपासकों ने... अपने लड़कों को कसम दिलाई कि घर आने पर तुम शाक्यपुत्रीय श्रमणों को न तो वंदना करना और न उनके विहार में जाना। एक दिन जेतवन विहार के बिहद्वरिकोष्ठक के पास खेलते हुए उन्हें प्यास लगी। तब एक उपासक के लड़के को कहकर भेजा कि तुम जाकर पानी पिश्रो और हमारे लिये भी लाओ। उसने विहार में प्रवेश कर शास्ता की वंदना कर पानी पो इस बात को कहा। शास्ता ने कहा कि तुम पानी पीकर...जाकर औरों को भी, पानी पीने के लिये यहीं भेजी। उन्होंने आकर पानी पिया। गंधकुटी के पास का कुआँ हमें मालूम है। द्वारकोष्ठक से कूए पर आते हुए लड़कों को गंधकुटी के द्वार पर से देखना स्वाभाविक है, यदि दर्बाजा गंधकुटी के सामने हो।

जेतवन-पाकखरणी—यह द्वारकोटुक के पास ही थी। जात-कटुकथा (निदान) में एक जगह इसका इस प्रकार वर्णन झाता है—

एक समय कोसल राष्ट्र में वर्षा न हुई। सस्य सूख रहे थे। जहाँ-तहाँ तालाब, पोखरी धीर सरोवर सूख गए। जेतवन-द्वार-केष्ठिक के समीप की जेतवन-पुष्करियी का जल भी सुख गया। घने कीचड़ में घुसकर लेटे हुए मच्छ-कच्छपें की कैए चील आहि अपनी चेंचों से मार मार, ले जाकर, फड़फड़ाते हुआँ की खाते थे। शास्ता ने मस्य-कच्छपें के उस दु:ख को देखकर, महती करुणा से प्रेरित हो, निश्चय किया—आज मुक्ते पानी बरसाना है।...भोजन के बाद साबत्थी से विहार की जाते हुए जेतवन-पुष्करिणी के सेापान पर खड़े हो आनंद स्थविर से कहा—आनंद, नहाने की धोती ला; जेतवन-पुष्करिणो में स्नान करेंगे।...शास्ता एक छार से नहाने की धोती को पहनकर और दूसरे छोर से सिर को डॉककर सेापान पर खड़े हुए।... ६वंदिशा-भाग में एक छोटो सी घटा ने उठकर...बरसते हुए सारे को सल राष्ट्र की बाढ़ जैसा बना दिया। शास्ता ने पुष्करिणो में स्नान कर, लाल दुपट्टा पहिन......।

यहाँ हमें माल्म होता है कि (१) पुष्करिणी जेतवन-द्वार के पास ही थी, (२) उसमें घाट बँधा हुआ था।

इस पुष्करियों के पास वह स्थान था, जहाँ पर देवदत्त का जीते जी पृथिवी में समाना कहा गया है। फाहियान थ्रीर ह्यून-चार्ड् देशनें ही देवदत्त को जेतवन में तथागत पर विष-प्रयोग करने के लिये श्राया हुआ कहते हैं, किंतु धम्मपद श्राद्धकथा का वर्यन दूसरा ही है—

देवदत्त ने, नौ मास बीमार रहकर अंतिम समय शास्ता के दर्शन के लिये उत्सुक हो, अपने श्रावकों से कहा—मैं शास्ता का दर्शन करना चाहता हूँ; मुक्ते दर्शन करवाओं। ऐसा कहने पर—समर्थ होने पर तुमने शास्ता के साथ वैरी का आचरण किया, हम तुम्हें वहाँ न ले जायँगे। तब देवदत्त ने कहा—मेरा नाश मत करे।। मैंने शास्ता के साथ आवात किया, किंतु मेरे उत्पर शास्ता का केशाप्रमात्र

<sup>( )</sup> घ० प० १। १२। अ० क० ७४, ७४ (Commentary Vol. I, p. 147.) देवदत्तदत्थु। देखो दी॰ नि० सुत्त २ की श्रह्णकथा भी।

भी क्रोध नहीं है । वे शास्ता विधक देवदत्त पर, डाकू श्रंगुलिमाज पर, धनपाल श्रीर राहुल पर—सब पर—समान भाववाल हैं। तब वह चारपाई पर लेकर निकले। उसका श्रागमन सुन-कर भिन्नुश्रों ने शास्ता की कहा । शास्ता ने कहा —भिन्नुश्रो! इस शरीर से वह मुभे न देख सकेगा ...। श्रब एक योजन पर शा गया है, श्राधे योजन पर, गावुत (= गव्यूति)भर पर, जेतवन-पुष्करियों के समीप...। यदि वह जेतवन के भीतर भी श्रा जाय, तो भी मुभे न देख सकेगा। देवदत्त की ले श्रानेवाल जेतवन-पुष्करियों के तीर पर चारपाई की उतार पुष्करियों में नहाने की गए। देवदत्त भी चारपाई से उठ, दोनों पैरों की भूमि पर रखकर, बैठा। (श्रीर) वह वहीं पृथिवी में चला गया। वह कमशः घुट्टो तक, फिर ठेहुने तक, फिर कमर तक, छाती तक, गईन तक घुस गया। ठुड्डो की हड्डी के भूमि पर प्रतिष्ठित होते समय उसने यह गाथा कही—

इन माठ प्राणों से इस अप्रपुद्रल ( = महापुरुष ) देवातिदेव, नरदम्यसाखी समंत्रचत्तु शतपुण्यलच्या बुद्ध के शरणागत हूँ। वह अब से सी हजार कल्पों बाद अदिस्सर नामक प्रत्यक् बुद्ध होगा। —वह पृथिवी में घुसकर अवीचिनरक में उत्पन्न हुआ।

इस कथा में ऐतिहासिक तथ्य चाहे कुछ भी हो, कितु इसमें संदेह नहीं कि देवदत्त के जमीन में धँसने की जो किवदंती फाहि-यान के समय (पाँचवीं शताब्दी में) खूब प्रसिद्ध थी उससे भी पहले की सिंहाली ध्राटुकथाओं में यह बात वैसे ही थी, जिनके आधार पर फाहियान के समकालीन बुद्धघोष ने पाली अपटुकथा में इसे लिखा। फाहियान ने देवदत्त के धँसने के इस स्थान को जेतवन के पूर्वद्वार पर राजपथ से ७० पद, पश्चिम ध्रोर जहाँ चंचा के धरती में धँसने का उल्लेख किया है, लिखा है।

ह्यू न्-चाङ् ने इस स्थान के विषय में लिखा है-

To the east of the convent about 100 paces is a great chasm; this is where Devadutta went down alive into Hell after trying to poison Buddha. To the south of this, again is a great ditch; this is the place where the Bhikshu Kokali went down alive into Hell after slandering Buddha. To the south of this, about 800 paces, is the place where the Brahman woman Chancha went down alive into Hell after slandering Buddha. All these chasms are without any visible bottom (or bottomless pits). (Beal Life of H. Ts. pp. 93 and 94).

इनमें ऐतिहासिक तथ्य संभवतः इतना ही हैं। सकता है कि मरणास्त्र देवदत्त की संत में अपने किए का परचात्ताप हुआ और वह बुद्ध के दर्शन के लिये गया, किंतु जेतवन के दर्वाजे पर ही उसके प्राण छूट गए। यह मृत्यु पहले भूमि में धँसने में परिण्यत हुई। फाहियान ने उसे पृथिवी के फटकर बीच में जगह देने के रूप में सुना। ह्यून-चाङ् के समय वह स्थान अथाह चँदवक में परिण्यत हो गया था। किंतु इतना तो ठोक हो है कि यह स्थान (१) पूर्व-कोटुक के पास था; (२) पुष्करिणी के ऊपर था; (३) विहार (गंधकुटो) से १०० कदम पर था; और (४) चंचा के धँसने का स्थान भी इसके पास ही था।

चंचा के धैंसने का स्थान द्वार के बाहर पास ही में श्राटुकथा में भी त्राता है, किंतु कोकालिक के धँसने का कहीं जिक्र नहीं त्राता। बल्कि इसके विरुद्ध उसका वर्णन सुत्तनिपात में इस प्रकार है—

कोकालिक ने जेतवन में भगवान के पास जाकर कहा—भंते, सारिपुत्त मोग्गलान पापेच्छु हैं, पापेच्छामों के वश में हैं। भगवान ने उसे सारिपुत्त मोग्गलान को विषय में चित्त को प्रसन्न करने को लिये तीन बार कहा, किंतु उसने तीन बार उसी को दुइराया। वहाँ से प्रदिच्या करके गया ते। उसके सारे बदन में सरसों के बराबर फुंसियाँ निकल द्याई, जो कमश: बेल से भी बड़ी हो फूट गईं। फिर खून धीर पीब बहने लगा श्रीर वह इसी बीमारी में मरा।

इसमें कहीं कें। कों कों कें धँसने या बुद्ध की अपमानित करने का वर्णन नहीं है। इसमें शंका नहीं, इसी सुत्तनिपात की अटु-कथा में इस के कालिय को देवदत्त के शिष्य के कालिय से अलग बतलाया है, किंतु उसका भी जेववन के पास भूमि में धँसना कहीं नहीं मिलता। चंचा के भूमि में धँसने का उल्लेख फाहियान और खून चाड़ दें। ने किया है। लेकिन ह्यून-चाड़ ने ८०० कदम दिख्या लिखा है, यद्यपि फाहियान ने चूहों से बंधन काटने और धँसने का ख्यान एक ही लिखा है। पाली में यह कथा इस मकार है—

पहली बोधी (५२७-१३ ई० पू०) में तैर्थिकों ने बुद्ध के लाभ-सत्कार को देखकर उसे नष्ट करने की ठानी। उन्होंने चिंचा परित्राजिका से कहा। वह श्रावस्ती-वासियों के धर्मकथा सुनकर जेतवन से निकलते समय इंद्रगोप के समान वर्णवाले वस्न की पहन गंधमाला आदि हाथ में ले जेतवन की ख्रोर जाती थी। जेतवन के समीप के तीर्थिकाराम में वास कर प्रात: ही नगर से उपासक जनों के निकलने पर, जेतवन के भीतर रही हुई सी हो, नगर में प्रवेश करती थी। एक मास के बाद पूछने पर कहती थी कि जेतवन में श्रमण गातम के साथ एक गंधकुटो ही में सोई हूँ। आठ-नौ मास के बाद पेट पर गोल काष्ठ बाँधकर, ऊपर से वस्न पहन, सायाह्न समय, धर्मीपदेश करते हुए तथागत के सामने खड़ी है।

<sup>(</sup>१) धम्मपद-श्र० क०, १३:१६।

उसने कहा—'महाश्रमण, लोगों को धर्मीपदेश करते हो। मैं तुमसे गर्भ पाकर पूर्णगर्मा हो गई हूँ। न मेरे सूतिका-गृह का प्रबंध करते हो श्रीर न घो-तेल का। यदि श्रापसे न हो सके तो श्रपने किसी उपस्थापक ही से—कोसलराज से, अनाथ पिडिक से या विशाखा से—करा देत...।'' इस पर देवपुत्रों ने, चूहे के बच्चे बन, बंधन की रस्सी को काट दिया। लोगों ने यह देख उसके शिर पर थूककर उसे ढेलें, डंडे आदि से मारकर जेतवन से बाहर किया। तथागत के दृष्टिपथ से हटने के बाद ही महापृथिवी ने फटकर उसे जगह दी।

इस कथा में तथागत के अविशे के सामने से चंचा के भलग हे।ते ही उसका पृथिवी में धँसना लिखा है। बुद्ध इस समय वुद्धासन पर ( Stupa H ) वैठे रहे होगे। दर्वाजे का बहिकेष्टिक सामने ही था। द्वारकोटूक के पार होते ही उसका आँखें। से श्रीभल होना स्वाभाविक है श्रीर इस प्रकार धँसने की जगह द्वारकोट्टक के बाहर पास ही, पुष्करिया के किनार है। सकती है; जिसके पास, पीछे देवदत्त का धैंसना कहा जाता है, जो फाहियान के भी भ्रनुकूल है। काल बीतने के साथ कथाओं के रूप में भी अति-शयोक्ति होनी स्वाभाविक है। इसके अतिरिक्त हा न्-चाङ् उस समय श्राए थे, जिस समय महायान भारत में यै।वन पर था। महायान ऐतिहासिकता की अपेचा लोकोत्तरता की ओर अधिक भूकता है. जैसा कि महायान करुणापुंडरीक सूत्र ग्रादि से खूब स्पष्ट है। इसी लिये हा न्-चाङ् की किंवदंतियाँ फादियान की अपेचा अधिक अति-रंजित मिलती हैं। श्रीर इसी लिये हान्-चाङ् की कथा में ही विंचा को ८०० कदम धीर दिचय पाते हैं। ह्यून-चाङ्का यह कथन कि देवदत्त के धँसने की जगह धर्यात् द्वारकोट्टक के बाहर पुष्करिगी का घाट विहार (=गंधकुटी) से १०० कदम था, ठीक मालूम द्दोता है श्रीर इस प्रकार Monastery F की पूर्वी दीवार से बिल-

कुल पास ही जेतवन के द्वारकोट्टक का होना सिद्ध होता है ग्रीर फिर ४८७ नंबरवाले खेत की निचली भूमि ही जेतवन की पुष्करिग्री सिद्ध होती है।

कपल्ल-पूव-पदभार-इसमें संदेह नहीं कि कितनी हो जगहों का आरंभ अनैतिहासिक कथाओं पर अवलंबित है, किंतु इससे वैसे स्थानों का पीछे माना जाना असत्य नहीं हो सकता। ऐसा ही एक स्थान जेतवन-द्वारकोट्टक में 'कपल्ल-पूव-पद्भार' था। कथा थों है—

राजगह नगर के पास एक सक्खर नाम का कस्बा था। वहाँ अस्सी करोड़ धनवाला कौशिक नामक एक कंजूस सेठ रहता था। उसने एक दिन बहुत आगा पोछा कर भार्या से पुत्रा खाने के लिये कहा। की ने पुत्रा बनाना आरंभ किया। यह जान स्थविर महा-मेग्गलान उसी समय जेतवन से निकलकर ऋदिबल से उस कस्बे में सेठ के घर पहुँचे।...सेठ ने भार्या से कहा—भद्रे! मुक्ते पुर्झों की जरूरत नहीं, उन्हें इसी भिन्नु को दे दे। ...स्थविर ऋदिबल से सेठ-सेठानी को पुत्रों के साथ लेकर जेतवन पहुँच गए। सारे विहार के भिन्नुओं को देने पर भी वह समाप्त हुआ सा न मालूम होता था। इस पर भगवान ने कहा—इन्हें जेतवन द्वारकाट्ठक पर छोड़ दे। उन्होंने उसे द्वारकोट्ठक के पास के स्थान पर ही छोड़ दिया। आज भी वह स्थान कपल्ल-पूव-पब्भार के ही नाम से प्रसिद्ध है।

यह स्थान भी द्वारकोष्ठक के ही एक भाग में था, धीर इस जगह की स्पृति में भी कोई छोटा-मोटा स्तूप अवश्य बना होगा।

जेतवन के बाहर की बातों के। समाप्तकर अब हमें जेतवन के अंदर की शेष इमारतें के। देखना है। विनय (पृष्ठ १५२) के अनु-

<sup>(</sup>१) धम्मपदहकथा, Vol. I, p. 373.

सार भ्रनाथिं दिक ने जेतवन के भीवर ये चार्ज बनवाई — विहार, परिवेश, कीठा, उपस्थानशाला, किप्यकुटी, पालाना, पेशाबलाना, चंक्रम (= टहलने की जगह), चंक्रमणशाला, उदपान (= प्याक), उदपानशाला, जंताघर (= स्नानगृह), जंताघरशाला, पुष्करिशो भीर मंडप। जातक-भ्रद्वकथा (निदान) के भ्रमुसार इनका नाम इस प्रकार है — मध्य में गंधकुटी, उसके चारो तरफ अस्सी महास्थिविरों के अलग अलग निवासस्थान, एक कुडुक (= एकतला), द्विकुडुक, हंसवट्टक, दीघसाला, मंडप आदि तथा एष्करिशो, चंक्रमण, रात्रि के रहने के स्थान भीर दिन के रहने के स्थान।

चुल्लवगा के सेनासनक्खंधक (६) से हमें निम्न प्रकार के गृहों का पता लगता है---

उपस्थानशाला—उस समय भित्तु खुली जगह में खाते समय शीत से भी, बष्ण से भी कष्ट पाते थे। भगवान से कहने पर बन्होंने कहा—मैं अनुमित देता हूँ कि उपस्थानशाला बनाई जाय, ऊँची कुरसीवाली, ईंट, पत्थर या लकड़ी से चिनकर; सीढ़ो भी ईंट, पत्थर या लकड़ी की; बाँह-भ्रालंबन भी; लीप-पोतकर, सफेंद या काले रंग की गंक से सँवारी, माला लता, चित्रों से चित्रित, खूँटी, चीवर-बाँस चीवर-रस्सी के सिहत।

जेतवन में भी ऐसी उपस्थानशाला थी, जिसका वर्णन सूत्रों में बहुत ध्राता है। जेतवन की यह उपस्थानशाला लकड़ी की रही होगी।

जेतवन के भीतर हम इन इमारतों का वर्धन पाली स्नोत से पाते हैं—करेरिकुटिका, कोसंबक्जटी, गंधकुटी, खललघर, करेरिमंडल-माल, करेरिमंडप, गंधमंडलमाल, उपट्ठानसाला (= धर्मसभामंडप), नहानकोट्टक, श्रग्गिसाला, श्रंबलकोट्टक (= श्रासनसाला, पानीय-

<sup>(</sup>१) जातक, १: हः हा

साला ), उपसंपदामालक । यद्यपि सललघर जेतवन के भीतर लिखा मिलता है; किंतु ज्ञात होता है कि जेतवन से यहाँ जेतवन-राजकाराम श्रभिप्रेत है श्रीर सललघर राजकाराम की ही गंधकुटी का नाम श्रा।

करेरिकुटिका श्रीर करेरिमंडलमाल—दीघिनकाय'
में छाता है कि एक समय भगवान जेतवन में श्रनाथिष्डिक के
श्राराम, करेरिकुटिका में, विहार करते थे। भोजन के बाद
करेरिमंडलमाल में इकट्ठा बैठे हुए बहुत से भिज्ञुश्रों में पूर्वजन्म-संबंधी
धार्मिक चर्चा चल पड़ी। भगवान ने उसे दिव्य श्रोत्र-धातु से
सुना। इस पर टीका करते हुए श्राचार्य बुद्धधे। व लिखा है—

करेरि वरुण वृत्त का नाम है। करेरि वृत्त उस कुटो के द्वार पर था, इसी लिये करेरिकुटिका कही जाती थी; जैसे कीसंब वृत्त के द्वार पर होने से कीसंबकुटिका। जेतवन के भीतर करेरिकुटि, कीसंबकुटि, गंधकुटि, सललघर ये चार बड़े घर (महागेह) थे। एक एक सी हजार खर्च करके बनवाए गए थे। उनमें सललघर राजा प्रसेनजित द्वारा बनवाया गया था, बाकी अनाथपिंडिक गृह-पित द्वारा। इस तरह अनाथपिंडिक गृहपित द्वारा स्तंभी के उत्पर बनवाई हुई देवविमान-समान करेरिकुटिका में भगवान विहार करते थेरे।

सूत्र से हमें मालूम होता है कि जेतवन के भीतर (१) करेरि-कुटिका थी, जो संभवत: गंधकुटी, के संबकुटी की भाँति सिर्फ

<sup>(</sup>१) दी॰ वि॰ महापदानसुत्त, XIV. Vol. I. (P. T. S. ed.)

<sup>(</sup>२) दी० नि० म्रह्रइथा, II, पृ० २६६।

एकं समयं भगवा सावित्ययं विदृरित जेतवन श्रनाथि। डिकस्स श्रारामें करेरिकुटिकायां। श्रथ खे। संबहुलानं भिनखूनं पच्छाभत्तं दिंडपात-पिटनक-त्तानं करेरि-मंडल-माले सिक्विसिकानं सिक्विपतितानं पुढवे-निवास-परिसंयुत्ता धिम्मय-कथा उद्पादि—'इति पुढवे-निवासो इति पुढवेनिवासोति'।

बुद्ध ही को रहने को लिये थी: (२) उससे कुछ इटकर करेरि-मंडलमाल था। बिल्कुल पास होने पर दिव्य श्रोत्र धातु से सुनने की कोई आवश्यकता न थी। अट्रकथा से मालूम होता है कि इस (३) कुटी के द्वार पर करेरी का बृच था, इसी लिये इसका नाम करेरिकुटिका पड़ा था। इतना ही नहीं, कीसंब-कुटी का नाम भी द्वार पर कोसंब वृत्त के होने से पडा था। ( ४ ) मनाथिपिंडिक द्वारा यह करेरिकुटी लकड़ी के खंभीं के अपर बहुत ही सुंदर बनाई गई थो। करेरिमंडलमाल पर टोका करते हुए बुद्धघोष कहते हैं—''उसी करेरिमंडप' के अविद्र (= बहुत दूर नहीं) बनी हुई निसीदनशाला (को करेरिमंडलमाल कहते हैं ) ; वह करेरिमंडप गंधकुटो ग्रीर निसीदनशाला के बीच में था। इसी लिये गंधकुटी भी करेरिकुटिका, श्रीर शाला भी करेरिमंडल-माल कहा जाता था।" उदान में भी-- 'एक बार र बहुत से भिन्न करेरिमंडलमाल में इकट्टे बैठे थे' देखा जाता है। टीका करते हुए अट्टकथा में अाचार्य धर्मपाल लिखते हैं—''करंरि<sup>६</sup> वरुण वृत्त का नाम है। वह गंधकुटी, मंडप ग्रीर शाला के बोच में था। इसी लिये गंधकुटो भी करेरिकुटी कही जाती थी, मंडप भी, श्रीर शाला भी करेरिमंडलमाल। प्रतिवर्ष बननेवाले घास पत्ती के छप्पर को मंडल-माल कहते हैं। दूसरं कहते हैं, अतिमुक्त आदि लवाओं के मंडप की मंडलमाल कहते हैं।

यहाँ दी विनव्यहुकथा में 'करेरिमंडप, गंधकुटी श्रीर निसी-दनशाला के बीच में था।' उदान अहुकथा में 'करेरि वृत्त

<sup>(</sup>१) पीछे दीघ० नि० प्र० क०।

<sup>(</sup>२) ( वदान—३। ८)—करेरिमंडलमाले । सन्निसिन्नानं सन्निपति-तानं श्रयं श्रंतराकथा उदपादि ।

<sup>(</sup>३) उदानहकथा, ए० १६४।

गंधकुटी, मंडप ध्रीर शाला के बीच में था', जिसमें 'गंधकुटी, मंडप' को 'गंधकुटी-मंडप' स्वीकार किया जा सकता है, किंतु ग्रागे 'इसी लिये गंधकुटी भी...,मंडप भी श्रीर शाला भी...से मालूम होता है कि यहाँ करेरिकुटी, करेरिमंडप, करेरिमंडलमाला ये तीन त्रक्षतग चीजें हैं, श्रीर इन तीनें के बीच में करेरि वृत्त था ।' लेकिन दीवनिकायट्रकथा का 'वह करेरिमंडप गंधकुटी श्रीर निसीदनशाला के बीच में था'-यह कहना फिर करेरिमंडप की संदेह में डाल देता है। इससे तेा मालूम द्वोता है 'करेरिवृत्त' की जगह पर 'करेरिमंडप' भ्रम से लिखा गया जान पड़ता है। यद्यपि इस प्रकार करेरिमंडप का होना संदिग्ध हो जाता है; तेा भी इसमें संदेह नहीं कि करेरि वृत्त करेरिक्कटो के सामने था, जिसके आगे करेरिमंडलमाल । जेतवन में सभी प्रधान इमारते गंधकुटी की भाँति पूर्व मुँह ही थीं। करेरि-कुटी के द्वार पर पूर्व तरफ एक करेरि का वृत्त था, ध्रीर उससे पूर्व तरफ (१) करेरिमंडलमाल था, जिसमें भाजनापरांत भिन्नु प्राय: इकट्टा होकर धर्म-चर्चा किया करते थे। (२) यह मंडलमाल प्रतिवर्ध फूस से छाया जाता था, इसलिये कोई स्थायी इमारत न थी।

यहाँ हमें यह कुछ भी नहीं पता लगता कि करेरिकुटी, की संब-कुटो भीर गंधकुटी से किस भ्रोर थी। यदि हम 'करेरिकुटी, के संबकुटी, गंधकुटी' इस कम की उनका कम मान लें, ते करेरिकुटी की संबकुटी से भी पश्चिम थी। यहाँ सललघर की इस कम से किंतु नहीं मानना होगा क्यों कि यह ते थिकों की जगह पर राजा प्रसेनजित का बनवाया हुआ धाराम था। शायद यह जेतवन के वस्तुत: बाहर होने पर भी समीपता के कारण उसमें ले लिया गया था। ऐसा होने पर Mo. No. 5. की हम करेरिकुटिका मान सकते हैं। करेरि का बच्च उसके द्वार पर पूर्वोत्तर के कीने में था, धीर करेरिमंडल शाला उससे पूर्वोत्तर में।

उपट्ठानसाला—खुइकनिकाय के उदान ग्रंथ में ग्राता है—
"एक समय' भगवान श्रावस्ती में ग्रानाथिंडिक के ग्राराम जेतवन
में विहार करते थे। उस समय भोजन के बाद, उपस्थानशाला में
इकट्टे बैठे, बहुत से भिज्ञुग्रों में यह कथा होतो थी। इन दोनें।
राजाग्रों में कीन बड़ा...है, राजा मागध सेनिय बिबिसार ग्रथवा
राजा प्रसेनजित कोसल ।...उस समय ध्यान से उठकर भगवान
शाम के वक्त उपट्ठानशाला में गए ग्रीर नियत ग्रासन पर बैठे।"

इसकी अटुकथा में आचार्य धर्मपाल लिखते हैं---

'भगवान् ने...भोजनोपरांत...गंधकुटी में प्रवेश कर फलसमा-पत्ति सुख के साथ दिवस-भाग को व्यतीत कर (सोचा)... अन चारों परिषद् (भिन्नु, भिन्नुणी, उपासक, उपासिका) मेरे आने की प्रतीचा में सारे विहार की पूर्ण करती बैठी है, अब धर्मदेशना के जिये धर्म-सभा-मंडल में जाने का समय है...।

इससे मालूम होता है कि उपस्थानशाला (१) जेवतन में भित्तुओं के एकत्र होकर बैठने की जगह थी; (२) तथागत सायंकाल को उपदेश देने के लिये वहाँ जाते थे। ध्रहुकथा से इतना धीर मालूम होता है—(३) इसी को धर्म-सभा-मंडल भी कहते थे। (४) यह गंधकुटो के पास थी; (५) सायंकाल को धर्मीपदेश सुनने के लिये भित्तु, भित्तुणी, उपासक, उपासका सभी यहाँ इकट्टे होते थे; (६) मंडल शब्द से करेरिमंडल की माँति ही यह भी शायद फूस के छपरों से प्रतिवर्ष छाई जानेवाली इमारत थी; (७) ये छपर शायद गंधकुटो के पासवाली भूमि पर पड़े थे, इसी लिये 'सारे विहार को पूर्ण करती' शब्द आया है।

<sup>(</sup>१) तेन खेा पन समयेन उपट्ठानसात्वायं सिन्निसिन्नानं सिन्निपतितानं श्रयमन्तराकथा उदपादि।—उदान, २-२।

<sup>(</sup>२) उदानटुकथा, १० ७२ (सिंहललिपि)

गंधकुटी के पासवाले गंधकुटी-परिवेश के विषय में इस कह चुके हैं। यह गंधकुटी के सामने का आँगन था। गंधकुटी की शोभा के देंक जाने के खयाल से इस जगइ उपस्थानशाला नहीं हो सकती। यह संभवत: गंधकुटो से लगे हुए उत्तर तरक के भू-खंड पर थी, जिसमें स्तूप No. 8 या 9 शायद बुद्धासन के स्थान पर हैं।

स्नानके छिक-- अंगुत्तरनिकाय-अद्रुक्त का उद्धरण दे जुके हैं— ''भे जिने परांतवाले कृत्य (तीसरे पहर के कृत्य— उपदेश आदि) के समाप्त हैं। ने पर, यदि बुद्ध नहाना (= गात्र घोना) चाहते थे, ते। बुद्धासन से उठकर स्नानके छिक में...शरीर के। ऋतु प्रहण कराते थे।'' (१) यह स्नानके छिक गंधकुटो के पास था। (२) गंधकुटो के पास का कुआँ भी इसके पास ही है। सकता है। (३) यह अलग नहाने की एक छोटी सी के।ठरी रही होगी।

इन पर विचार करने से Mo. no.2 के कुएँ के पासवाला स्तूप k स्नानकोष्ठक का स्थान मालूम होता है, जिसके विषय में सर जान मार्शल ने लिखा है—

The character is not wholly apparent. It consists of a chamber, 12'8" square, with a paved passage around enclosed by an outer wall. The floor of the inner chamber and the passage around it are paved in bricks of the same size  $13'' \times 9'' \times 2\frac{1}{2}''$  (of Kushana period) as those used in the walls...absence of any doorway. In all probability, it was a stupa with a relic-chamber within and a paved walk outside; and the outer wall was added at a later date.......well. A few feet to the south west of this structure is a carefully constructed well; which appears

to be of a slightly later date than the building k......

The bricks are of the same size as those in the building k.....sweet and clear water.....

जंताचर (= अग्निशाला)—इसके बारे में धम्मपद अटुकशा के वाक्य ये हैं—

सड़े शरीरवाला तिष्य स्थितर अपने शिष्य आदि द्वारा छोड़ दिया गया था। (भगवान ने सीचा) इस समय इसकी मुक्ते छोड़ दूसरा कोई अवलंब नहीं; और गंधअटी से निकल विहारचारिका करते हुए, अग्निशाला में जा जलपात्र की थे। चूरुई पर रख जल की गर्म हुआ जान, जाकर उस भिद्ध के लेटने की खाट का किनारा पकड़ा। तब भिद्ध खाट की अग्निशाला में लाए। शास्ता ने इसके पास खड़े हो गर्म पानी से शरीर की भिगोकर मल मलकर नहलाया। किर वह हस्के शरीर हो और एकाय्यचित्त हो खाट पर लेटा। शास्ता ने उसके सिरहाने खड़े हो यह गाथा कह उपदेश दिया—

"देर नहीं है कि तुच्छ, विज्ञान-रहित, निर्धिक काष्ठखंड सा यह शरीर पृथिवी पर लेटेगा।...देशना के अंत में वह अर्हत्व की प्राप्त हो, परिनिर्दृत्त हुआ। शास्ता ने उसका शरीरकृत्य कराकर हिड्डियां ले चैत्य बनवाया।"

जंताघर<sup>२</sup> ग्रीर ग्राग्निशाला दोनी एक ही चीज हैं। चुन्न-वगा में ग्राग्निशाला के विधान में यह वाक्य है—

"श्रनुज्ञा<sup>३</sup> देता हूँ, एक तरफ श्रग्निशाला...ऊँचो कुर्सी की..., ईट पत्थर या लकड़ी से चुनी...,सोपान...शालंबनबाहु-सहित...।"

<sup>(</sup> १ ) ( घ०प०४:८, স্থ০ क० ११७ )।

<sup>(</sup> २ ) "जंताघरं त्विगसाला" ( श्रमिधानप्पदीपिका २१४ )।

<sup>(</sup>३) श्रनुझानामि भिक्खवे एकमंतं श्रिगिसालं कातुं...उच्चवत्थुकं इिट्ठकाच्यं सिलाच्यं दारुचयं ···सोपाण...श्रालंबणवाहं...।" (सेनासन-क्खंधक, ६)।

इन उद्धरणों से मालूम होता है कि (१) जंताघर संघाराम के एक छोर पर होता था। (२) यह नहाने की जगह थी। (३) ईंट, पत्थर या खकड़ों की चुनी हुई इमारत होती थी। (४) उसमें पानी गर्म करने के लिये आग जलाई जाती थी, इसी लिये उसे अग्निशाला भी कहते हैं। (५) उसमें केवाड़, ताला-चाभी भी रहती थी। (६) धूएँ की चिमनी भी होती थी। (७) बड़े जंताघरों में आग जलाने का स्थान बीच में, छोटों में एक किनारे पर। (८) जंताघर की भूमि ईंट, पत्थर या लकड़ी से ढकी रहती थी। (६) उसमें पीढ़े पर बैठकर नहाते थे। (१०) वह ईंट, पत्थर या लकड़ी की हीवार से घिरा रहता था। महावग्ग में सामग्रेर का कर्त्तव्य वर्णन करते हुए जंताघर के

महावग्ग में सामग्रेर का कर्त्तव्य वर्णन करते हुए जंताघर के संबंध में इस प्रकार कहा गया है—

'यदि' उपाध्याय नहाना चाहते हो ।... यदि उपाध्याय जंताघर में जाना चाहते हों, ते चूर्ण ले जाना चाहिए, मिट्टी भिगोनी चाहिए। जंताघर के पीठ (=चौकी) को लेकर उपाध्याय के पीछे पीछे जाकर, जंताघर में पीठ देकर, चीवर लेकर एक तरफ रखना चाहिए। चूर्ण देना चाहिए। मिट्टी देनी चाहिए।...जल में भी उपाध्याय का परिकर्म करना (= मलना) चाहिए। नहाकर पहले ही निकल्लकर अपने गात्र को निर्जल कर वस्त्र पहलकर, उपाध्याय के गात्र से जल सम्मार्जित करना चाहिए। वस्त्र देना चाहिए, संघाटी देनी चाहिए। जंताघर के पीठ को लेकर पहले ही (निवासस्थान पर) आकर आसन ठीक करना चाहिए...।"

जंताघर के वर्णन में इस प्रकार है<sup>२</sup> —

श्रनुज्ञा देता हूँ (जंताघर को ) उच-वस्तुक करना...केवाड़... सूचिक, घटिक तालिछद्र...धूमनेत्र..., ...छोटे जंताघर में एक तरफ

<sup>(1)(</sup>用町· 可·, p. 43)

<sup>(</sup>२) चु॰ व॰, खुद्दकवाधुक्लंधक, p. 213,211)

श्राग्निस्थान, बड़े के मध्य में...। (जंताघर में कीचड़ होता था इस लिये) ई'ट, पत्थर या लकड़ा से गच करना,...पानी का रास्ता बनाना,... जंताघर-पीठ..., ई'ट, पत्थर या लकड़ी के प्राकार से परिचेप करना...।

जेतवन का जंताघर भी जेतवन के अगल-बगल एक कोने में रहा होगा, जो ऊपर वर्णन किए गए तरीके पर संभवत: ईट धीर लकड़ी से बना होगा। ऐसा स्थान जेतवन के पूर्व-दिच्या कोशा में संभव हो सकता है; अर्थात् Monastery B के आसपास।

ख्रासनशाला, ख्रंबलके।हुक-जातकहुकथा में इसके लिये यह शब्द है-

''ग्रंबलको हुक श्रासनशाला में भात खानेवाले कुत्ते के संबंध में कहा। उस (कुत्ते) को जन्म से ही पनभरों ने लेकर वहाँ पाला था।" इससे हमें ये बातें मालूम होती हैं—(१) जेतवन में ग्रासनशाला थो, (२) जिसके पास या जिसमें ही ग्रंबलको हुक नाम की कोई कोठरी थो, (३) जिसमें पानी भरनेवाले ग्रक्सर रहा करते थे; (४) पानीशाला या उदपानशाला भी यहीं पास में थी।

यह स्थान भी गंधकुटो से कुछ हटकर हो होना चाहिए। पन-भरों के संबंध से मालूम होता है, यह भी जंताधर (Monastery B) के पास ही कहीं पर रहा होगा।

उपसंपदा मालक—''फिर<sup>२</sup> उसकी स्थविर ने जेतवन में लो आकर अपने हाथ से ही नहलाकर, मालक में खड़ा कर प्रव्रजित कर, उसकी लेंगोटो और हल को मालक की सीमा ही में वृत्त की डाल पर रखवा दिया।"

<sup>(</sup>१) जातक, २४२।

<sup>(</sup> २ ) घ० प०, २४:१०, श्र० क०।

भ्रन्यत्र धम्मपद (८:११ भ्र० क०) में भी उपसंपदा-मालक नाम त्राता है।

यह संभवत: गंधकुटो के पास कहीं एक स्थान था, जहाँ प्रश्नज्या दी जाती थी। जेतवन में वैसे सभी जगह वृत्त ही वृत्त थे, भ्रतः इसकी सीमा में वृत्त का होना कोई विशेषता नहीं रखता।

ख्रानंदवेािध-ग्राखिरी चीज जो जेतवन के भीतर रह गई वह स्रानंदवेािध है। जातकटुकथा में उसके लिये यह वाक्य है--

"आनंद श्यविर ने रेापा था, इसिलये आनंदवेधि नाम पड़ा। स्थविर द्वारा जेतवनद्वारकेष्ठिक के पास बेधि (=पीपल) का रोपा जाना सारे जंबूद्वीप में प्रसिद्ध हो गया था।"

भरहुट की जेतवन-पिट्टका में भी गंधकुटो के सामने, कोसंबकुटी से पूर्वोत्तर के कीण पर, वेष्टनी से वेष्टित एक वृत्त दिखाया गया है, जो संभवत: आनंदबोधि ही है। यद्यपि उपर्युक्त उद्धरण से यह नहीं मालूम होता कि यह पीपल का वृत्त द्वारकोष्ठक के बाहर था या भीतर; किंतु अधिकतर इसका भीतर ही होना मालूम पड़ता है, क्योंकि ऐसा पूजनीय वृत्त जेतवन खास के भीतर ही होना चाहिए। पिट्टका में भी भीतर ही दिखलाया गया है, क्योंकि उसमें द्वारकोट्टक छोड़ दिया गया है।

विद्वान — जेतवन के भीतर यह एक ध्रीर प्रसिद्ध वृच्च था। धन्मपदट्टकथा में — "आनंद, भाज वर्द्धमान की छाया में ...चित्त... मुक्ते बंदना करेगा।...बंदना के समय राज-मान से भाठ करीस प्रमाय प्रदेश में ...दिच्य पुष्पों की घन वर्षा होगी।" (ध० प० ५:१४, भ० क० २५०)। यह चित्त गृहपति तथागत के गृहस्थ सर्वश्रेष्ठ शिष्यों में था। तथागत ने इसके बारे में ख्वयं कहा है —

१. जातक, २६१।

''भित्तुग्रो, श्रद्धालु उपासक श्रच्छी प्रार्थना करते हुए यह प्रार्थना करे, वैसा होऊँ जैसा कि चित्त गहपति।" (ग्रं० नि० ३-२-२-५३)।

सुंदरी—जेतवन के संबंध में एक ग्रीर प्रसिद्ध घटना (जो ग्रहक्या ग्रीर चीनी परिव्राजकों के विवरण में ही नहीं, वरन् उदान में भी, जो त्रिपिटक के मूल भाग में हैं ) दुंदरी परिव्राज्ञका की है। उदान में इसका उल्लेख इस प्रकार है—

"भगवान जेतवन' में विहरते थे। उस समय भगवान भ्रीर भित्तु-संघ सत्कृत पूजित, पिंडपात, शयनासन, ग्लानप्रत्य भैषण्यों के लाभी थे, लेकिन ग्रन्य तीर्थिक परिव्राजक ग्रमत्कृत...थे। तब वे तीर्थिक, भगवान श्रीर भित्तुसंघ के सत्कार की न सहते हुए, सुंदरी परिव्रा-जिका के पास जाकर बोले—

भगिनी! ज्ञाति की भलाई करने का उत्साह रखती हो ?—
मैं क्या कहाँ आर्थो! मेरा किया क्या नहीं हो सकता? जीवन भी
मैंने ज्ञाति के लिये अपित कर दिया है।—तो भगिनी बार बार जेतवन
जाया कर।—चहुत अच्छा आर्थो! यह कहकर..., सुंदरो परित्राजिका
बराबर जेतवन जाने लगी। जब अन्य तीर्थिक परित्राजकों ने जाना,
कि बहुत लोगों ने सुंदरी...को बराबर जेतवन जाते देख लिया, तो
उन्होंने उसे जान से मारकर वहीं जेतवन की खाई में कुआँ
खोदकर डाल दिया और राजा प्रसेनजित कोसल के पास जाकर
कहा—महाराज! जो वह सुंदरी परित्राजिका थी, से। नहीं दिखलाई
पड़ती।—तुन्हें कहाँ संदेह है ?—जेतवन में महाराज।—तो जाकर
जेतवन को हुँदो। तब (उन्होंने) जेतवन में हुँदकर अपने खोदे
हुए परिखा के कुएँ से निकालकर खाट पर डाल आवस्ती में प्रवेश
कर एक सड़क से दूसरी सड़क, एक चौराहे से दूसरे चै।राहे पर
जाकर आदमियों को शंकित कर दिया—"देखे। आर्थो! शाक्यपुत्रीय

<sup>(</sup>१) उदान, ४:८ ( मेघियवग्ग )।

श्रमणों का कर्म, ये श्रल ज्जी, दुःशील, पापधर्म, मृषावादी, श्रमहा-चारी हैं।...इनकी श्रामण्य नहीं, इनकी ब्रह्मचर्य नहीं। इनका श्रामण्य, ब्रह्मचर्य नष्ट हो गया है। ...कैसे पुरुष पुरुष-कर्म करके स्त्री की जान से मार देगा ?" उस समय सावत्थी में लोग भिच्चुश्रीं की देखकर (उन्हें) श्रसभ्य श्रीर कड़े शब्दों से फटकारते थे, परि-हास करते थे...। तब बहुत से भिच्च श्रावस्ती से...पिंडपात करके ...भगवान के पास जाकर...बोले—'इस समय भगवान ! श्रावस्ती में लोग भिच्चुश्रों की देखकर श्रसभ्य श्रीर कड़े शब्दों से फटकारते हैं ...। यह शब्द भिच्चुश्रो ! चिरकाल तक नहीं रहेगा, एक सप्ताह में समाप्त हो ल्वप्त हो जायगा...: (श्रीर) वह, शब्द नहीं चिरकाल तक रहा, सप्ताह भर ही रहा...।"

धम्मपद-अट्टकथा में भी यह कथा आई है, जहाँ यह विशेषता है—...तब तीर्थिकों ने कुछ दिनों के बाद गुंडों को कहापण देकर कहा—जाओ सुंदरी की मारकर श्रमण गेतम की गंधकुटी के पास मालों के कूड़े में डाल आओ...। राजा ने कहा— तो (मुर्दा लेकर) नगर में घूमो।...(फिर) राजा ने सुंदरी के शरीर को कच्चे श्मशान में मचान बाँधकर रखवा दिया।...गुंडों ने उस कहापण से शराब पीते ही भगड़ा किया ( और रहस्य खोल दिया)...। राजा ने फिर तैर्थिकों को कहा—जाओ, यह कहते हुए नगर में घूमो कि यह सुंदरी हमने मरवाई...। (फिर) तीर्थिकों ने भी मनुष्य-वध का दंड पाया।

उदान में कहा है—(१) तीर्थिकों ने खुद मारा। (२) जेतवन की परिखा में कुआँ खोदकर सुंदरी के शरीर की दबा दिया। (३) सप्ताह बाद अपनी ही बदनामी रह गई। खेकिन धम्मपद-अट्टकथा में—(१) तीर्थिकों ने गुंडों से मरवाया। (२) जेत-

घ० प०, २२-१, श्र० क०, १७१।

वन की गंधकुटो के पास माला के कूड़े में सुंदरी के शरीर को डाल दिया। (३) धूर्ती ने शराब के नशे में भंडा फोड़ दिया। (४) तीर्थिकों को भी मनुष्य-वध का दंड मिला । यहाँ यद्यपि अपन्य अंशों का समाधान हो सकता है, तथापि उदान का 'परिखा में गाड़ना' धीर अट्टकथा का गंधकुटी के पास कूड़े में डालना, परस्पर विरुद्ध दिखाई पड़ते हैं। स्रारामों के चारों स्रोर परिखा होती थी, इसके लिये विनयपिटक में यह वचन है-- "उसा समय म्रा<mark>राम में घेरा नहीं था, बकरी</mark> म्रादि पशु भी पै।धों को नुकसान करते थे। भगवान् से यह बात कही। (भगवान् ने कहा)--बाँस-वाट, कंटकी-वाट, परिखा-वाट इन तीन वाटों ( = हॅं घान ) से घेरने की अनुज्ञा देता हूँ।" यह परिखा आराम के चारों ओर होने से गंध-कुटो के समीप नहीं हो सकती। दोनों का विरोध स्पष्ट ही है। ऐसे भी उदान मृत सूत्रों से संबंध रखता है, इसलिये उसकी, अट्टकथा से अधिक प्रमाणिकता है। दूसरे उसका कथन भी अधिक संभव प्रतीत होता है। परिखा दूर होने से वहाँ श्रादमियों के श्राने-जाने का उतना भय न था, इसलिये खून करने का वही म्थान हत्यारों के अधिक अनुकूल था, बनिस्बत इसके कि वे गंधकुटा के पास उसे करें, जो मुख्य दर्वाजे के पास थी श्रीर जहाँ लोगों का बराबर **त्राना-जाना रहता था। शरीर ढाँकने भर के लिये मालाग्री** के ढेर का इतना गंधकुटो के पास जमा करके रखना भी श्रस्वाभाविक है।

हयून-चाङ् ने लिखा है--

Behind the convent, not far, is where the Brahmachari herretics killed women and accused Buddha of the murder. (The Life of Hiuen-Tsang, p. 93).

फाद्दियान ने इसके लिये काई विशेष स्थान निर्दिष्ट नहीं किया है।

<sup>(</sup>१) चुल्खवग्ग, सेनासन० ६, पृ० २४०।

परिखा—सुंदरी के इस वर्धन से यह भी पता लगता है कि जेतवन के चारें ब्रोर परिखा खुदी हुई थी। इसिलये वास या काँटे की बाड़ नहीं रही होगी।

इन इमारतें के द्यतिरिक्त जेतवन के द्यंदर पेशावखाने, पाखाने, चंक्रमणशालाएँ भी थीं; किंतु इनका कोई विशेष उद्धरण नहीं मिलता।

जेतवन बनने का समय— पृष्ठ २५ ६ में दिए विनय के प्रमाण से पता लगता है कि राजगृह में अनायिपंडिक ने वर्षावास के लिये निमंत्रित किया था। फिर वर्षा भर रहने के लिये स्थान खोजते हुए उसे जेतवन दिखलाई पड़ा और फिर उसने बहुत धन लगाकर वहाँ अनेक सुंदर इमारतें बनवाईं। यद्यपि सूत्र और विनय में हमें बुद्ध के वर्षावासों की सूची नहीं मिलती तो भी अटुकथाएँ इसकी पूरी सूचना देती हैं। अंगुत्तरनिकाय-अटुकथा (८:४:५) में यह इस प्रकार है—

| वर्षा० | ई० पू०                   |                            |
|--------|--------------------------|----------------------------|
| १      | ( <b>५२७)</b>            | ऋषिपतन (सारनाथ)            |
| २      | (५२६)                    | राजगृह ( वेल्लुवन )        |
| ३      | (४२४)                    | " "                        |
| 8      | (५२४)                    | "                          |
| ¥      | (५२३)                    | वैसाली ( महावन )           |
| Ę      | (५२२)                    | मंकुल पर्वत                |
| v      | (५२१)                    | तावतिंसभवन                 |
| 5      | (५२०)                    | भग्ग ( सुंसुमारगिरि=चुनार) |
| Æ      | ( <b>५१<del>८</del>)</b> | कौशांबी                    |
| १०     | (५१८)                    | पारिलेय्य <b>कवनसंड</b>    |
| ११     | (५१७)                    | नाला                       |
| १२     | (५१६)                    | वेरंजा                     |
| १३     | ( <b>५१५)</b>            | चाल्लिय पञ्चत              |

| ई० पू०                 |                                                                                                                                                                                                                               |
|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (४१४)                  | जेतवन                                                                                                                                                                                                                         |
| (५१३)                  | कपित्तवत्यु                                                                                                                                                                                                                   |
| (५१२)                  | <b>ग्रा</b> लवी                                                                                                                                                                                                               |
| (५११)                  | राजगह                                                                                                                                                                                                                         |
| (५१०)                  | चालिय पव्वत                                                                                                                                                                                                                   |
| (¥°€)                  | चालिय पञ्वत                                                                                                                                                                                                                   |
| (५०८)                  | राजगह                                                                                                                                                                                                                         |
| ( <b>v</b> 0 ¥)        | सावत्थी                                                                                                                                                                                                                       |
| (५०६)                  | • • •                                                                                                                                                                                                                         |
| (५०५)                  | • • •                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>(</b> ४०४)          | • • •                                                                                                                                                                                                                         |
| (५०३)                  | •••                                                                                                                                                                                                                           |
| (५०२)                  | •••                                                                                                                                                                                                                           |
| (५०१)                  | •••                                                                                                                                                                                                                           |
| (Y00)                  | • • •                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>(</b> 8 <b>€</b> €) | •••                                                                                                                                                                                                                           |
| (૪સ્⊏)                 | •••                                                                                                                                                                                                                           |
| (४स्७)                 | •••                                                                                                                                                                                                                           |
| (४-६)                  | •••                                                                                                                                                                                                                           |
| (४स्४)                 | • • •                                                                                                                                                                                                                         |
| (8 <del>-</del> 8)     | • • •                                                                                                                                                                                                                         |
| (४ <del>८</del> ३)     | •••                                                                                                                                                                                                                           |
| (४ <del>८</del> २)     | •••                                                                                                                                                                                                                           |
| (848)                  | •••                                                                                                                                                                                                                           |
| (४६०)                  | •••                                                                                                                                                                                                                           |
|                        | (848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848)<br>(848) |

| २-६६   | नागरीप्रचारिखी पत्रिका |                      |  |
|--------|------------------------|----------------------|--|
| वर्षा० | ई० पू०                 |                      |  |
| ३-€    | (૪૮૨)                  | •••                  |  |
| ४०     | (8८८)                  | •••                  |  |
| 88     | (४८७)                  | •••                  |  |
| ४२     | (४८६)                  | 4.4.2                |  |
| ४३     | (४८४)                  | • • •                |  |
| 88     | (8⊏8)                  | • • •                |  |
| ४४     | (४⊏३)                  | वैसाली ( वेल्लवगाम ) |  |

इसके देखने से मालूम होता है कि सर्वप्रथम वर्षावास तथागत ने जेतवन में बोधि के चैं। दहवें वर्ष में किया था। इसका भ्रार्थ यह भी है कि जेतवन बना भी इसी वर्ष (५१४-५१३ ई० ५०) में था, क्यों कि विनय का कहना साफ है कि अनाथ पिंडिक ने वर्षावास के लिये निमंत्रित किया था धौर विनय के सामने अट्ठकथा का प्रमाण नहीं। यहाँ इस बात पर विचार करने के लिये कुछ धौर प्रमाणों पर विचार करना होगा।

वर्षावास के लिये जेतवन नि त्रित होना ( पृष्ठ २५ ६ ), इस-लिये जब जेतवन का पहले गए, तो वर्षावास भी वहीं किया।

- (क) कै।शांबी भें भित्तुश्रीं के कलह के बाद पारिलेयक में जाकर रहना, वहाँ से फिर जेतवन में।
- (ख) उदान<sup>२</sup> में एकांत विहार के लिये पारिलेयक में जाना लिखा है, भगड़े का जिक नहीं।

<sup>(</sup>१) ''के।संबियं पिंडाय चिरत्त्वा...संघमज्ञे ठितकाव...गाथाय भासिन्त्वा...बालकत्ते। णकारगामे...,श्रध...पाचीनवंसदाये...। श्रय...पारित्तेथ्यके... यथाभिरत्तं विहरित्त्वा...श्रनुपुडवेन चारिकं चरमाना...सावित्थयं...जेतवने...।"

<sup>—</sup>महावगा, के।संबन्धक १०, ४०४-४०८, पृष्ठ । (२) भगवा के।संबियं विहरति घे।सितारामे । तेन खोपन समयेन भगवा म्राकिण्यो विहरति भिक्खुहि, भिक्खुनीहि उपासकेहि उपासिकाहि राजुहि

- (ग) संयुत्तनिकाय में एकांत विहार का भी जिक नहीं। बिल्कुल चुपचाप पारिलेयक का चला जाना लिखा है। पीछे चिर-काल के बाद आनंद का भित्तुओं के साथ जाना, किंतु हाथी आदि का वर्षन नहीं।
- (घ) धम्मपदट्टकथा<sup>२</sup> में भगड़े के विस्तार का वर्णन है, श्रीर महावग्ग की तरह यात्रा करके पारिलेयक में जाना तथा वहाँ वर्षावास करना भी लिखा है। वर्षावास के बाद फिर वहाँ से जेतवन जाना।

यद्यि चारों जगहों की कथाओं में परस्पर कितना ही भेद है, किंतु संयुत्तनिकाय से भी, जो नि:संदेह सबसे पुरातन प्रमाण

राजमहामेत्ति तित्थियोहे तित्थियसाव हेहि ब्राकिण्णा दुक्लं न फासु विहरति।... श्रथ खो भगवा...श्रनामंतेत्वा उपट्ठाकं श्रनपलोकेत्वा भिक्लुसंघं एका श्रदु-तीया येन पारिलेयकं तेन चारिकं पक्कामि। श्रनुपुञ्जेन चारिकं चरमाना येन पारिलेयकं तदवसरि। तत्तसुद् भगवा पारिलेयकं विहरति रिक्लितवनसंडे भहसालमूले। श्रञ्जतरापि लो हित्यनागा...येन भगवा तोनुपसंकिम। —उदान, ४:४।

- (१) एकं समयं भगवा के।संबिपं विहरति घे।सितारामे ।...के।संबिधं पिंडाय चिरत्वा...श्रनामंतेत्वा उपट्टाके, श्रनपले।केच्वा भिक्खुसंघं, एके। श्रदु तीया चारिकं पक्कामि।...एकका भगवा तिस्मं समये विहरितुकामा होति।...श्रय खा भगवा श्रनुपुढ्वेन चारिकं चरमाना येन पारिलेय्यकं तद्वसरि। तत्यसुदं-पारिलेय्यके विहरति भइसालमूले।...श्रय खा संबहुला भिक्खू..श्रानंदं उपसंकिमच्वा...चिरस्सं सुता खा ना श्रावुसो श्रानंद भगवता सम्मुखा धिम्मयकथा।...श्रय खा...श्रानंदां तेहि भिक्खुहि सिद्धं येन पारिलेय्यकं भइसालमूलं येन मगवा तेनपसंकिम।...भगवा धिम्मया कथाय संदस्सेसि। —सं० वि०. २१:६:१।

है, चिरकाल तक पारिलेयक में वास करना मालूम होता है, क्योंकि वहाँ भिद्ध ग्रानंद से कहते हैं---'ग्रायुष्मान् ग्रानंद ! भग-वान् के मुख से धर्मोपदेश सुने बहुत दिन हुए।' संयुत्तनिकाय के बाद उदान का नंबर है, जहां भगड़े का जिक्र नहीं है, तो भी चिर-काल तक वहाँ रहना लिखा है। यद्यपि इन दोनें पुराने प्रमाणों में पारिलेयक से श्रावस्ती जाना नहीं लिखा है, तेा भी पारिले-यक में अधिक समय का वास वर्षावास के विरुद्ध नहीं जाता। विनय ध्रीर पीछे के दूसरे यंथों में वर्णित जेतवन-गमन कोई विरुद्ध नहीं है, यद्यपि हाथी की सेवा की कथा संयुत्तनिकाय के बाद उदान को समय में गढ़ी गई मालुम होती है। अस्तु, पारिलेयक में वर्षा के बाद जेतवन में जाना निश्चित मालूम होता है। पारिलेयक का वर्षावास ऊपर की सूची में बोधि से दसवें वर्ष (५१८ ई० पू०) में है। अत: इससे पूर्व ही जेतवन बना था। बोधि-प्राप्ति के समय तथागत की श्रायु ३५ वर्ष की थी। सं० निकाय में राजा प्रसेनजित् से संभवतः पहली मुलाकात होने का इस प्रकार वर्णन ऋाया है---

"भगवान्...जेतवन में विहरते थे। राजा प्रसेनजित् कोसल... भगवान् के पास जा सम्मोदन करके एक तरफ बैठ गया। ..फिर भगवान् से कहा। ग्राप गोतम भो—'हमने अनुत्तर सम्यक् संबोधि की प्राप्त कर लिया'-यह प्रतिज्ञा करते हैं ? जिसकी महाराज! अनु-त्तर सम्यग्-संबुद्ध हुआ कहें ठीक कहते हुए वह मुभे ही कहे।... हे गीतम! जो भी संघी, गणी, गणाचार्य, ज्ञात, यशस्वी तोर्थकर, बहुत जनों के साधु-सम्मत,...जैसे—पूर्ण काश्यप, मंखलि गोसाल, निगंठनाथपुत्त, संजय वेलिहिपुत्त, पकुष कच्चायन, अजित केस-कंबल, वह भी पूछने पर 'अनुत्तर सम्यक् संबोधि की जान गए', यह दावा नहीं करते। फिर क्या कहना है, आप गौतम ते। जन्म से दहर (= तरुण) हैं, प्रव्रज्या से भी नए हैं।...भगवान्, धाज से मुक्ते श्रपना शरणागत उपासक...धारण करें।।"

यहाँ राजा प्रसेनजित् जेतवन में जाकर, निर्शय झात-पुत्र (महावीर) भ्रादि का यश वर्णन करके, तथागत को उमर में कम भ्रीर नया साधु हुआ कहता है, इससे मालूम होता है कि तथागत अभिसंबोधि (३५ वर्ष की आयु) के बहुत हैर बाद श्रावस्ती नहीं गए थे। उस समय जेतवन बन चुका था। 'दहर' कहने के लिये हम ४५ वर्ष की उम्र तक की सीमा मान सकते हैं। इस प्रकार पुराने सुत्तंत के अनुसार भी श्रभिसंबोधि से दसवें वर्ष (५१- ई० पू०) से पूर्व ही जेतवन बन चुका था।

महावग्ग में राजगृह से कपिलवस्तु, फिर वहाँ से श्रावस्ती, जेतवन का वर्णन त्राया है--

"भगवान् राजगृह में... विहार करके... चारिका चरण करते हुए
... शाक्य देश में किपलवस्तु के न्ययोधाराम में विहार करते थे।... फिर
भगवान् 'पूर्वाह्न समय... पात्र चीवर लेकर जहाँ शुद्धोदन शाक्य का
घर था वहाँ गए, धीर रखे हुए आसन पर वैठे। तब राहुलमाता
देवी ने राहुल कुमार को कहा। राहुल! यह तेरा िपता है, जा दायज्ज
माँग।... राहुल कुमार यह कहते हुए भगवान् के पीछे पाछे हो
लिया 'श्रमण, मुभे दायज्ज दो', 'श्रमण, मुभे दायज्ज दो'। तब भगवान्
ने श्रायुष्मान् सारिपुत्र को कहा — तो सारिपुत्त तू राहुल कुमार को
प्रव्रजित कर...। फिर भगवान् किपलवस्तु में इच्छानुसार विहार
कर श्रावस्ती की श्रीर चारिका के लिये चल दिए। वहाँ... श्रनाथपिंडिक के श्राराम जेतवन में विहार करते थे। उस समय श्रायुष्मान् सारिपुत्त के उपस्थाक-कुल ने एक लड़के को श्रायुष्मान् सारि-

<sup>(</sup>१) पृ० २३।

<sup>(</sup>२) महावमा (सिंहल लिपि), ३६१-६३।

पुत्र के पास प्रव्रज्या देने के लिये भेजा। ऋायुष्मान् सारिपुत्र के चित्त में हुआ, भगवान् ने प्रज्ञप्त किया है, एक को दे। सामणेर अपनी सेवा में न रखना चाहिए। धीर यह मेरा राहुल सामणेर है ही..." अट्टकथा से स्पष्ट है कि यह यात्रा बोधि के दूसरे वर्ष में अर्थात् गया से वारा-ग्रासी ऋषिपतन, वहाँ से राजगृह आकर फिर कपिलवस्तु जाना। इस प्रकार ५२६ ई० पू० में जेतवन मैं।जूद मालूम होता है।

जातकटुक्कथा में इसे इस तरह संज्ञित किया है—शास्ता इद्ध होकर प्रथम वर्षा० ऋषिपतन में बसकर,... उठवेला को जा वहाँ तीन मास बस,...भि सुसंघ सहित पैष की पूर्णिमा को राजगृह में पहुँच दो मास ठहरें। इतने में वाराणसी से निकले को पाँच मास हो गए।...फालगुण पूर्णिमा को उस (= उदायि) ने सोचा... अब यह (यात्रा का) समय है...। राजगृह से निकलकर प्रतिदिन एक थोजन चलते थे।...(इस प्रकार) राजगृह से ६० योजन किपलवस्तु दें। मास में पहुँचे।...(वहाँ से) भगवान फिर लैं। टकर राजगृह जा सीतवन में विहरे। उस समय अनाथिप डिक गृहपित... अपने प्रिय मित्र राजगृह के सेठ के घर जा, बुद्धोत्पत्ति सुन,... शास्ता के पास जा धर्मीपदेश सुन,... द्वितीय दिन बुद्ध प्रमुख संघ को महादान दे, श्रावस्तो आने के लिये शास्ता की प्रतिज्ञा ले...।

यहाँ विनय से जातकट्ठकथा का, किलवस्तु से आगे जाने के स्थान में विरोध है। जातकट्ठकथा के अनुसार बुद्ध वहाँ से लैंटि कर फिर राजगृह आए। लेकिन विनय के अनुसार राहुल की प्रविज्ञत कर वे आवस्ता जेतवन पहुँचे। जातक के अनुसार बुद्ध की किपलवस्तु की यात्रा बोधि से दूसरे वर्ष (४२६ ई० पू०) की फाल्गुन-पूर्णिमा को आरंभ हुई, और वे दो मास बाद वैशाख-पूर्णिमा को वहाँ पहुँचे। वहाँ से फिर लौटकर राजगृह आकर

<sup>(</sup>१) जातक, निदान।

वहीं उन्होंने वर्षावास किया जो ऊपर की सूची से स्पष्ट है। वहीं सीतवन में अनाथिषिडिक का जातक हुकथा के अनुसार श्रावस्ती आने की प्रतिज्ञा लेना, विनय के अनुसार वर्षावास के लिये निमंत्रण स्वीकार कराना होता है। इस प्रकार तथागत का जाना द्वितीय वर्षावास के बाद (५२६-५२५ ई० पृ०) हो सकता है।

म्रब यहाँ दे। बाते। पर ही हमें विशेष विचार करना है—(१; विनय के धनुसार कांपलवस्तु से श्रावस्ती जाना धीर वहाँ जेतवन में ठद्दरना । (२) जा० ग्र० कथा के ग्रनुसार कपिलवस्तु से राजगृह लीट म्राना भ्रीर संभवत: वर्षावास के बाद दूसरे वर्ष जेतवन में विहार तैयार हा जाने पर वहाँ जाना। यद्यपि विनय शंथ की प्रामाखिकता अट्टकथा से अधिक है, तथापि इसमें कोई संदेह नहीं कि कपिलवस्तु के जाने से पहले अनाथिपंडिक का तथागत से मिलना नहीं भ्राता; इसी लिये कपिलवस्तु से श्रावस्तो जाकर जैतवन में ठहरना बिल्क्सल ही संभव नहीं मालूम पड़ता। इसके विरुद्ध जातक का वर्णन सीतवन ले दर्शन के (द्वितीय वर्षा० के ) बाद जाना ऋधिक युक्तियुक्त मालूम होता है। विनय ने स्पष्ट कहा है कि अनायिपिंडिक ने वर्षावास के लिये निमंत्रण दिया. श्रीर इसी लिये तीन मास के निवास के लिये जेतवन के भटपट बनवाने की भी श्रिधिक जरूरत पड़ी: इस प्रकार तथागत जेतवन गए श्रीर साथ ही वहीं उन्होंने वर्षावास भी किया-यह अधिक युक्तियुक्त प्रतीत होता है। यद्यपि वर्षावासों की सूची में तीसरा वर्षावास राजगृह में लिखा है, तो भी जेतवन बोधि के दूसरे धीर तीसरे वर्ष के बीच (५२६-५२५ ई० पू०) में बना जान पड़ता है।

पृ० २६५ के भ्राटुकथा के उद्धरण से मालूम होता है कि तीर्थिकों ने जेतवन के पास तीर्थिकाराम प्रथम बेधि अर्थात् वेधि के बाद प्रथम पंद्रह वर्षों (५२७-५१३ ई० पू०) में बनाना आरंभ किया था। इससे निश्चित ही है कि उस (२१३ ई० पू०) से पूर्व जेतवन बन चुका होगा। पृष्ठ २ ६४- ६६ में दी गई वर्षावास की सूची के अनुसार प्रथम वर्षावास आवस्ती में बोधि से चौदहवें साल (५१४ ई० पू०) में किया। चूँ कि अनाथि डिक का निमंत्रण वर्षावास का था, इसलिये यह भी जेतवन के बनने का साल है। सकता है।

सातवाँ वर्षावास त्रयस्त्रिंश-लोक में बतलाया जाता है। उस वर्ष ग्राषाढ़ पूर्णिमा (बुद्धचर्या पृष्ठ ८५) के दिन तथागत श्रावस्ती जेतवन में थे। इस प्रकार इस समय (५२१ ई० पृ०) जेतवन बन चुका था।

सारांश यह कि जेतवन के बनने के सात समय हमें मिलते हैं-

- (१) से।लहवें वर्ष (५१२ ई० पु०) से पूर्व (ऋट्ठकघा) पृ० २५६।
- (२) पंद्रहवें '' (५१३ ई० पु०) से पूर्व (ऋटुकथा) ए० २६४।
- (३) दसवें " (५१८ ई० ५०) से पूर्व (विनय सूत्र) पृष्ठ २-६६।
- (४) ,, ,, ,, (सूत्र) पृ० २**स्**दा
- (५) सातवाँ ( ५२१ ई० पू० ) से पूर्व (ऋट्टकथा) ए० २-६-६।
- (६) द्वितीय ( ५२० ई० पू० ) ( विनय ) ए० २-६-६।
- (৩) तृतीय ( ५२५ ई० पू० ) ( प्रदृक्तथा ) पृ० ३००।

इनमें पहले पाँच से हमें यही मालूम होता है कि उक्त समय से पूर्व किसी समय जेतवन तैयार हुआ, इसलिये उनका किसी से विरोध नहीं है।

## पूर्वाराम

जेतवन के बाद बौद्धधर्म की दृष्टि में दूसरा महत्त्वपूर्ण स्थान पूर्वाराम था। पहले हम पूर्वाराम की स्थिति के बारे में संचेप से विचार कर चुके हैं। पूर्वाराम धीर पूर्वद्वार के संबंध में संयुत्त-निकाय के धीर उदान के इस उद्धरण से कुछ प्रकाश पड़ता है।

<sup>(</sup>१) ३:२:१, पृ० २४; श्र० क० २१६।

<sup>(</sup> २ ) ६:२।

भगवान...पूब्बाराम में...सायंकाल ध्यान से उठकर बाहरी द्वार के कीठे के बाहर बैठे थे।...( उस समय ) राजा प्रसेनजित भगवान के पास पहुँचा।...उस समय सात जटिल, सात निगंठ, सात अचेलक, सात एकसाटक और सात परिव्राजक, नख, लोम बढ़ाए अनेक प्रकार की खारिया लेकर भगवान के अविदूर से जाते थे। तब राजा...आसन से उठकर, उत्तरासंग को एक कंधे पर कर, दिहने घुटने की भूमि पर रख, उन सातों...की और अंजिल जोड़ तीन बार नाम सुनाने लगा—भंते! मैं राजा प्रसेनजित कोसल हूँ...।

इस पर अट्ठकथा—"बाहरी द्वार का कोठा—प्रासाद —द्वार-कोट्ठक के बाहर, विहार के द्वारकोट्ठक से बाहर का नहीं। वह प्रासाद लीहप्रासाद की भांति चारों ओर चार द्वारकोट्ठकों से युक्त, प्राकार से विरा था। उनमें से पूर्व द्वारकोट्ठक के बाहर प्रासाद की छाया में पूर्व दिशा की ओर मुँह करके…बैठे थे। अविदूर से, अर्थात् अविदूर मार्ग से नगर (= श्रावस्ती) में प्रवेश करते थे।"

इससे इमें निम्न-लिखित बातें मालूम होती हैं—

- (१) पूर्वाराम के प्रासाद के चारें श्रोर चार फाटकोवाली चहारदीवारी थी।
- (२) अनुराधपुर का लौहप्रासाद श्रीर पूर्वाराम का प्रासाद कई ग्रंशों में समान थे। संभवतः पूर्वाराम के नमूने पर ही लौह-प्रासाद बना था।
  - (३) इसके चारें। तरफ चार दर्वाजे थे।
- (४) सायंकाल को पश्चिम द्वार के बाहर बैठकर (जाड़े में ) प्राय: तथागत धूप लिया करते थे।
- (५) जहाँ राजा प्रसेनजित तथा दूसरे संश्रात व्यक्ति भी उप-स्थित होते थे।

- (६) उसके पास ही से मार्ग था।
- (७) इस स्थान से नगर का पूर्वद्वार बहुत दूर न था, क्योंकि जटिलों के लिये 'नगर को जाते थे' न कहकर 'नगर में प्रवेश करते थे' कहा है।
- (८) संभवत: पूर्वाराम<sup>9</sup> की तरफ की श्रोर भी, जटिल, निगंठ (= जैन), श्रचेलक, एकसाटक ध्रीर परिल्राजक साधुश्रों के विहार थे, जहाँ से वे नगर में जा रहे थे।

पृष्ठ २८२ में हम बतला चुके हैं कि किस प्रकार विशाखा का 'महालता त्राभूषण' एक दिन जेतवन में छट गया था। विशाखा ने तथागत से कहा—''भंतेर। अर्थि आनंद ने मेरे आभू-षण को हाथ लगाया...। उसको देकर, (उसके मूल्य से ) चारों प्रत्ययों में कीन प्रत्यय ले अपर्जे १ विशाखा ! पूर्व द्वार पर, संघ के लिये वासस्थान बनाना चाहिए। अच्छा भंते ! यह कहकर तुष्ट-मानसा विशाखा ने नव करोड़ में भूमि ही खरीदी। अन्य नव करोड से विद्वार बनाना त्रारंभ किया।...एक दिन त्रनाथपिंडिक के घर भोजन करके शास्ता उत्तर द्वार की श्रीर हुए।... उत्तर द्वार जाते हुए देख चारिका को जाएँगे...यह सुन...विशाखा ने जाकर... कहा—भंते ! कृताकृत जाननेवाले एक भिज्ञ को लौटाकर ( = देकर) जाएँ। वैसे (भिज्ञ) का पात्र प्रहण करे। ... विशाखा ने ऋ दि-मान् समभ महामोग्गलान का पात्र पकड़ा।... उनके धनुभाव से पचास-साठ योज्जन पर वृत्त श्रीर पाषाण के लिये श्रादमी गए। बड़े बड़े पाषाचों धीर वृत्तों को लेकर उसी दिन लौट आते थे।... जल्दो ही दो-महला प्रासाद बना दिया गया, निचले तल पर पाँच सौ गर्भ ( = कोठरियाँ) धीर ऊपर की भूमि (= तल) पर पाँच सी गर्भ,

<sup>(</sup>१) वर्तमान हनुमनवाँ।

<sup>(</sup>२) घ० प०, ४:८;, अ० क०, १६६, ३८-३६।

(कुल) एक हजार गर्भों से सुशोभित...था। शास्ता नै। मास चारिका चल के फिर श्रावस्तो आए। विशाखा के प्रासाद में भी काम नौ मास में समाप्त हुआ। प्रासाद के कूट को ठोस साठ जलघड़े के बराबर लाल सुवर्ण से बनवाया। शास्ता जेतवन की जा रहे हैं, यह सुन (विशाखा ने) आगे जा, शास्ता को अपने विहार में लाकर...। उसकी एक सहायिका हजार मूल्यवाले एक वस्त्र को लो आकर—सहायिके! तेरे प्रासाद में मैं इस वस्त्र का फर्श बिद्याना चाहती हूँ; बिद्याने का स्थान मुक्ते बतलाओं। वह उससे कम मूल्यवाले वस्त्र को न देख रोती हुई खड़ी थी। तब आनंद स्थविर ने कहा —सोपान और पैर धोने के स्थान के बीच में पाद-पुंछन करके बिद्या हो।...बिहार की भूमि को खरीदने में नौ करोड़, विहार बनवाने में नी, और विहार के उत्सव में नी, इस प्रकार सब सत्ताईस करोड़ उसने बुद्ध-शासन में दान दिया। स्त्री होते, मिथ्या-दृष्टि के घर में बसती हुई का इस प्रकार का त्याग (और) नहीं है।"

इससे मालूम होता है-

- ( ﴿ ) पूर्वाराम ﴿ मास में बना था।
- (१०) मेाग्गलान बनाने में तत्त्वावधायक थे।
- (११) मकान बनवाने में खर्च कुल २७ कराड़ ।
- (१२) यह देा-महला था। प्रत्येक तल में ५०० गर्भ थे। विनय में है---

"विशाखा" ...संघ के लिये आलिंद ( = बरामदा)-सिहन, हस्तिनख प्रासाद बनवाना चाहती थी।"

इससे---

- (१३) वह बरामदा सहित था।
- (१४) वह हिस्तिनख प्रासाद था।

<sup>(</sup>१) चुह्रवग्ग, सेनासनक्षंधक ६, पृ० २६६।

२०

संयुत्तनिकाय में —

"भगवान्" ...पूर्वाराम में...सायंकाल को ...पीछे की श्रोर धूप में पीठ तपाते बैठे हुए थे। श्रायुष्मान् श्रानंद भगवान् के पास गए।...श्रीर हाथ से भगवान् के शरीर की रगड़ते हुए उनसे बोले— श्राश्चर्य है भंते! श्रव भगवान्...का छवि-वर्ष उतना परिशुद्ध नहीं रहा। गात्र शिथिल हैं, सब भुर्तियाँ पड़ गई हैं, शरीर सामने भुका हुआ है। चन्तु...(श्रादि) इंद्रियों में भी विपरीतता दिखलाई पड़ती है।"

इस पर श्रट्ठकथा में है—''प्रासाद पूर्व श्रोर छाया से ढेंका था, इसी लिये प्रासाद के पश्चिम-दिशाभाग में धूप थी । उस स्थान पर... बैठे थे।...यह हिम पड़ने का शीत समय था, उस वक्त महाचीवर को उतारकर सूर्यकिरणों से पीठ को तपाते हुए बैठे थे।''

इनसे ये बातें श्रीर मालूम होती हैं--

- (१५) उस समय तथागत के शरीर में भुतिरेयाँ पड़ गई थीं, आँखों आदि की रोशनी में क्रेंतर आ गया था।
- (१६) प्रधान द्वार पूर्व ग्रोर था, तभी 'पीछे की श्रोर' कहा गया है। संयुत्तनिकाय ही में है—

"भोग्गलान ने...पैर के क्रॅंग्ठे से मिगारमाता के प्रासाद की हिलाया ।...उन भिज्ञुक्रों ने (कहा)...यह मिगारमाता का प्रासाद गंभीरनेम, सुनिखात, श्रचल, श्रसंपकंषि है...।"

महक्षया में गंभीरनेम का अर्थ 'गंभीर भूमिभाग में प्रतिष्ठित' किया है। श्रीर 'सुनिखात' का, कूटकर अच्छा तरह स्थापित।" इनसे—

(१७) पूर्वाराम ऊँची धीर दृढ़ मि में बनाया गया था।

<sup>(</sup>१) सं• नि•, ४:६:२६, ५७ ४७।

<sup>(</sup> २ ) ४०:२:४।

(१८) ''कूटकर गाड़ा गया था'' से खंभी का गाड़कर, स्नकड़ियों का बना मालूम होता **है**।

मज्भिमनिकाय में —

''हे गौतम, जिस<sup>ः</sup> प्रकार इस मिगारमाता के प्रासाद में धंतिम सोपान कलेवर तक धनुपूर्व किया देखी जाती है...।" अटुकथा में—

''प्रथम सोपानफलक<sup>२</sup> तक, एक ही दिन में सात महल का प्रासाद नहीं बनाया जा सकता। वस्तु शोधन कर स्तंभ खड़ा करने से लेकर चित्रकर्म करने तक अनुपूर्व किया।"

## इससे भी---

- (१८) वह प्रासाद सात महल का था, जो (१२) से बिल्कुल विरुद्ध है, श्रीर इसकी बतलाता है कि किस प्रकार बातों की श्रितिशयोक्ति होती है।
- (२०) मकान बनाने में पहले भूमि की बराबर किया जाता था, फिर खंभे गाड़े जाते थे,...श्रंत में चित्रकर्म होता था।

मिक्सिमनिकाय में ही---

"जिस<sup>३</sup> प्रकार आनंद ! यह मिगारमाता का प्रासाद हाथी, गाय, घोड़ा-घेड़ों से शून्य है, सेना चौदों से शून्य है; स्त्री-पुरुष-सन्निपात से शून्य है"। इसकी अट्ठकथा में लिखा है—

''वहाँ काष्ठ-रूप', पुस्त-रूप, चित्र-रूप में बने हाथी आदि हैं। वैश्रवण मांधाता आदि के स्थित स्थान पर चित्रकर्म भी किए गए हैं। रत्न-परिसेवित जैंगले, द्वारबंध, मंच, पीठ आदि रूप से स्थित,

- (१) म॰ नि॰, ३:१:७, गणक-मे। गलानसुत्त, १०७।
- ( ২ ) স্থ০ ক০, = ২২ ।
- (३) म० नि०, ३:२:७, चूल सुञ्जतासुत्त, ११६।
- (४) श्र०क०।

तथा जीर्ण प्रतिसंस्करणार्थ रखा हुआ सोना चाँदी है। काश्ररूपादि को रूप में, तथा प्रश्न पृछने आदि के लिये आनेवाले स्त्री-पुरुष हैं। इसलिये वह ( मिगारमातु पासाद ) उनसे शून्य है, का अर्थ है--इंद्रिययुक्त जीवित हाथी त्रादि का तथा इच्छानुसार उपभाग-योग्य सोने चाँदी का, नियमपूर्वक बसनेवाले स्त्री-पुरुषों का स्रभाव"।

इससे--

(२१ वह सोने चाँदी से शून्य था। श्रद्रकथा की इस पर की लीपापाती सिर्फ यही बतलाती है कि कैसे पीछे भित्तुवर्ग चमक-दमक के पीछे पड़कर ताबील किया करता था।

दीघनिकाय की ऋट्रकथा में---

"(विशाखा) दशवल की प्रधान उपस्थायिका ने उस आभूषण को देकर नव करे। इसे... करीस भर भूमि पर प्रासाद बनवाया। उसके ऊपरी भाग में ५०० गर्भ, निचले भाग में ५०० गर्भ, १००० गर्भों से सुशोभित। वह प्रासाद खाली नहीं शोभा देता था, इस-लिये उसको घेरकर, साढ़े पाँच सौ घर, ५०० छोटे प्रासाद ग्रीर ५०० दीर्घशालाएँ बनवाईं...। ग्रनाथपिंडिक ने...श्रावस्ती दिचिया भाग में ख्रानुराधपुर के महाविहार-सदश स्थान पर जेतवन महाविहार को बनवाया। विशाखा ने श्रावस्तो के पूर्व भाग में उत्त**मदेवी** विहार के समान स्थान पर पूर्वाराम को बनवाया। भगवान् ने इन दे। विद्वारों में नियमित रूप से निवास किया। (वह) एक वर्धा० को जेतवन में ड्यतीत करते थे, एक पूर्वीराम में।"

- (२२) विहार एक करीस भ्रर्थात् प्रायः ३ एकड् भृमि में बना था।
- (२३) चारों स्रोर ध्रीर इजारों घरों, छोटे प्रासादों, दीर्घशालास्रों का लिखना भट्टकथाकारों का अपना काम मालूम दोता है।

<sup>(</sup>१) दी० नि०, श्रानञ्जसुत्त २०, श्र० क० ए० १४। ग्रं० नि० ग्र० क० १:७:२ भी।

(२४) श्रनुराधपुर में भी जेतवन श्रीर पूर्वाराम का श्रनुकरण किया गया था। पूर्वाराम श्रावस्ती के उसी प्रकार पूर्व तरफ था, जैसे श्रनुराधपुर (सीजोन) में उत्तरदेवी विहार।

जिस प्रकार सुदत्त सेठ का नाम अनायिपिंडिक प्रसिद्ध है; उसी प्रकार विशाखा मिगारमाता के नाम से प्रसिद्ध है। नाम से, मिगार विशाखा का पुत्र मालूम होगा, किंतु बात ऐसी नहां है, मिगार सेठ विशाखा का ससुर था। इस नाम के पड़ने की कथा इस प्रकार है—

नगर में मेंडक सेठ के पुत्र धनंजय सेठ की अप्रमहिषो सुमना देवी के कोख से पैदा हुई...। बिंबिसार राजा के त्राह्मा प्रवर्तित स्थान ( ग्रंग-मगध ) में पाँच ग्रतिभाग व्यक्ति जातिय, जिटल, में डक, पुरायाक श्रीर काकवलिय थे...। श्रावस्तो में की सल राजा ने विविसार के पास संदेश भेजा...हमका एक महाधनी कुल भेजा।...राजा ने...धनंजय को...भेजा। तब कीसल राजा ने श्रावस्ती से सात योजन के ऊपर साकेत ( ध्रयोध्या ) नगर में श्रेष्ठी का पद देकर ( उसे ) बसा दिया। श्रावस्ती में मिगारसेठी का पुत्र पूर्णवर्द्धनकुमार वय:-प्राप्त था।...मिगार सेठ (बारात के साथ) कोसल राजा की लेकर गया।...चार मास (उन्होंने वहों ) पूरा किया।...(धनंजय सेठ ने विशाखा को ) उपदेश देकर दूसरे दिन सभी श्रेणियों को इकट्टा करके राजसेना के बीच में झाठ कुटुंबियों की जामिन देकर—'यदि गए हुए स्थान पर मेरी कन्या का कोई दोष उत्पन्न हो, तो तुम उसे शोधन करना'--कहकर नै। करीड़ मूल्य के 'महालता' स्राभूषण से कन्या को त्राभृषित कर, स्नान चूर्ण के मूल्य में ५४ सी गाड़ी धन हे...। मिगारसेठी ने...सातवें दिन...नंगे श्रमणकों को बैठाकर, (कहा)—मेरी बेटी आवे, अर्हतीं की बंदना करे ...। वह...उन्हें

<sup>(</sup>१) श्रं० नि०, १:७:२, ४० क० २१६।

देख...'धिक्, धिक्' निंदा करती चली गई।...नंगे श्रमणों ने सेठ की निंदा की ... क्यों गृहपति ! दूसरी नहीं मिली १ श्रमण गै।तम की श्राविका (शिष्या) महाकालकर्णी के। किसलिये इस घर में प्रवेश कराया।...( सेठ ) श्राचार्यो ! बच्ची है...ग्राप चुप रहें—यह कह नंगों को विदा कर, ग्रासन वैठ सोने की कर्छुल लेकर विशाखा द्वारा परे।से ( खाद्य को ) भोजन करता था।... उसी समय एक मधूकरी-वाला भिन्नु घर के द्वार पर पहुँचा...। वह...स्थविर को देख-कर भी...नीचे मुँह कर पायस को खाता ही रहा। विशाखा ने... स्थविर को (कहा)--माफ करें भंते ! मेरा ससूर पुराना खाता है । उस ( सेठ ) ने अपने आदिमियां से कहा...इस पायस की हटाओ, इसे (= विशाखा को) भी इस घर से निकाली यह मुभ्ने ऐसे मंगल घर में अशुचि खादक बना रही है...। विशाखा ने...कहा—तात ! इतने वचन मात्र से मैं नहीं निकलती । मैं कुंभदासी की भाँति पनघट से तुम्हारे द्वारा नहीं लाई गई हूँ। जीते मा बाप की लड़-कियाँ इतने मात्र से नहीं निकला करतीं,... अप्रोठी कुटुंबिकी की बुलाकर मेरे दे। षादे। प की शोध कराग्रे।।. सेठ ने आठ कुटुंबिकी को बुलाकर कहा—यह लड़की सप्ताह भी न परिपूर्ण होते, मंगल घर में बैठे हुए गुभ्ने अशुचि-खादक बतलाती है।...ऐसा है अम्म ?— ताते।! मेरा ससुर अशुचि खाने की इच्छावाला होगा, मैंने ऐसा करके नहीं कहा; एक पिडपातिक स्थविर के घर-द्वार पर स्थित होने पर, यह निर्जल पायस भाजन करते हुए, उसका ख्याल (मन में ) नहीं करते थे। मैंने इसी कारण से-भाफ करो भंते! मेरा ससुर इस शरीर से पुण्य नहीं करता, पुराने पुण्य को खाता है',...कहा-ग्रार्थ, देख नहीं है, हमारी बेटी तो कारण कहती है, तुम क्यों कुद्ध होते हो।... ( फ़िर कुछ धीर इलजामी के जाँच करने पर ) - वह धीर उत्तर न दे अधामुख हा बैठ गया। फिर कुटुंबिको ने उससे पूछा-

क्यों सेठ, श्रीर भी देश हमारी बेटी का है ?—नहीं श्रायों ! क्यों फिर निर्दोष को ध्रकारण घर से निकलवाते हो ? उस समय विशाखा ने कहा —पहले मेरे ससुर के बचन से मेरा जाना ठीक न था। मेरे श्राने के दिन मेरे पिता ने देश शोधन के लिये तुम्हारे हाथ में रखकर (सुभें) दिया था। श्रव मेरा जाना ठीक है। यह कह, दासी दासों को यान तैयार करने के लिये श्राहा दी। तब सेठ ने उन कुटुंबिकों को लेकर कहा —श्रम्म! ध्रनजाने मेरे कहने को खमा कर। —तात, तुम्हारे चंतव्य को चमा करती हूँ; किंतु मैं बुद्धशासन में ध्रनुरक्त कुल की बेटी हूँ; हम बिना भिद्धसंघ के नहीं रह सकतीं। यदि श्रपनी रुचि के श्रनुसार भिद्ध-संघ की सेवा करने पाऊँगी, ते। रहूँगी।—श्रम्म! तू श्रपनी रुचि के श्रनुसार श्रपने श्रमणों की सेवा कर।

तब विशाखा ने निमंत्रित कर दूसरे दिन...बुद्धप्रमुख भित्तुसंघ की बैठाया।...मेरा ससुर आकर दशवल की परोसे (यह खबर भेजी)।...(मिगारसेठ ने बहाना कर दिया)...। आकर दशवल की धर्मकथा की सुने...। मिगारसेठ जाकर कनात से बाहर ही बैठा।... देशना के अंत में सेठ ने से।तापिल-फल में प्रतिष्ठित हो कनात की हटा...पंचांग से वंदना कर, शास्ता के सामने ही—'अम्म! तृ आज से मेरी मादा है'—यह कह विशाखा की अपनी माता के स्थान पर प्रतिष्ठित किया। तभी से विशाखा 'मिगार-माता' प्रसिद्ध हुई।"

## तोर्थिकाराम

समयण्पवादक-परिव्वाजकाराम—१छ ३०३ में ५ प्रकार कं ग्रन्य तीर्थिक—जटिल, निर्प्रथ ग्रादि बतलाए हैं। ग्रचेलका एकदम नंगे रहते थे। ब्रह्मश्रा में-एक दिन भित्तुश्री ने निर्प्रशे की देखकर कथा

<sup>(</sup> १ ) ध० प० २२:६, द्या क० १७५।

उठाई— आवुसा ! सब तरह बिना ढँके हुए अचेलकां से यह निर्धेष (= जैन) श्रेष्टतर हैं, जो एक अगला भाग भी ते। ढाँकते हैं, मालूम होता है ये सलज्ज हैं। यह सुन निर्धियों ने कहा—इस कारण से नहीं ढाँकते हैं, पांशु धूलि भी तो पुद्गल (= जीव) ही है। प्राणी हमारे भिचा-भाजन में न पड़ें, इस वजह से ढाँकते हैं।" एक-शाटक थ्रीर परिव्राजकों का जिक्र कर चुके हैं। इन सभी मतें के साधुत्रों के ब्राराम श्रावस्ती के बाहर फैले हुए थे। ये ब्राधिकः तर श्रावस्ती के दिचाण श्रीर पूर्व तरफ में रहे होगे, जिधर कि पूर्वा-राम धीर जेतवन थे चिंचा श्रीर सुंदरी के वर्णन से भी पता लगता है कि जेतवन की ख्रेर तीर्थिकों के भी स्थान थे। इनमें समयटप-वादक तिंदुकाचीर एकसालक मल्लिका का ग्राराम बहुत ही बड़ा था। हमने इसकी चीरेनाथ के मंदिर की जगह पर निश्चित करने के लिये कहा है। दीघनिकाय में कहा है-''पोट्टपाद' परित्राजक समयप्पवादक मिल्लिका के आराम में तीस सै। परित्राजकों की बड़ी परिषद् के साथ निवास करता था।" त्राठ कठ में—उस स्थान पर चंकि, तारुक्ख, पे। स्वरसाति, ''ग्रादि ब्राह्मण्, निर्शेथ, भ्रचेलक, परिव्वाजक त्रादि प्रव्रजित एकत्र हो भ्रपने भ्रपने समय (= सिद्धान्त) को व्याख्यान करते थे: इसी लिये वह धाराम समयप्पवादक (कहा जाता था)...ः" (पृष्ठ २३८)

मज्भिम-निकाय में---

समणमंडिकापुत्र चग्गहमाण परित्राजक समयप्पवादक..... मल्लिका के त्र्याराम में सात सी परित्राजकों की बड़ो...परिषद् के साथ वास करता था। उस समय पंचकंग गृहपति दे।पहर को श्रावस्ती से भगवान के दर्शन के लिये निकला। तब पंचकंग स्थपति का

<sup>(</sup>१) दी० नि०, ६।

ख्याल हुन्ना-भगवान के दर्शन का यह समय नहीं है, भगवान इस समय ध्यान में हैं।.. क्यों न ... मिल्लका के ध्याराम में चलूँ।"

ये दोनों उद्धरण दीघनिकाय थ्रीर मिष्मिमनिकाय के हैं, जो कि त्रिपिटक के भ्रत्यंत पुराने भाग हैं के इनसे हमें ये बातें श्रीर स्पष्ट मालुम होती हैं—

- (१) यह एक बड़ा आराम था, जिसमें ७०० या तीन हजार परिव्राजक निवास कर सकते थे।
  - (२) नगर से जेतवन जानेवाले द्वार(=दिच्या द्वार) कं बाहर था।
- (३) यहाँ बैठकर ब्राह्मण और साधु लोग नाना प्रकार की दार्शनिक चर्चाएँ किया करते थे।
- (४) बुद्ध तथा उनके गृहस्य श्रीर विरक्त शिष्य यहाँ जाया करते थे। जेतवन के पीछं भ्राजीवकों की भी कोई जगह थी क्योंकि जातकटुकथा में श्राता है—

'तब<sup>२</sup> ग्र**ाजीवका** जेतवन केपीछे नाना प्रकार का मिथ्या तप करते थे। उक्कुटिक प्रधान, वरगुलिव्रत, कंटकाप्रश्रय, पंचताप-तपन स्रादि।"

परिवाजकाराम का बनना रुक जाने से, जेतवन के बहुत समीप धीर कोई किसी ऐसे धाराम का होना संभव नहीं मालूम होता। शायदः जेतवन के पीछे की धीर खुली ही जगह में वे तपस्या करते रहे होंगे।

सुतनु-तोर<sup>3</sup> — संयुत्तनिकाय से पता लगता है, सुतनुतीर पर भी भिक्तुओं का कोई विहार था। 'तीर' शब्द से ते। पता लगता

<sup>(</sup>१) "आयुष्मान् सारिपुत्र...( जेतवन से ) श्रावस्ती में पिंड के लिये च ने ।...बहुत सबेरा है.....( इसिंबये ) जहाँ श्रन्य तीथिकों, परि- व्राजकों का श्राराम था वहाँ गए।"

<sup>—-</sup>श्रं० नि० ७:८:११, ६:२:८, १०:३:७।

<sup>(</sup>२) जातकटुकथा १:१४:४।

<sup>(</sup>३) ''एक समय श्रायुष्मान् श्रनुरुद्ध सावस्थी में सुतनु के तीर विद्वार करते थे।''—सं विव, ११:१:३।

है, यह कोई जलाशय (= छोटी नहीं, या बड़ा तालाब ) होगा। संभवतः वर्तमान ख्रोडाभार, खडीब्राभार सुतनुतीर के। सूचित करते हैं। ऐसा होने पर वर्तमान खजुहा ताल प्राचीन सुतनु है।

ग्रंधवन-श्रावस्ती के पास एक ग्रीर ग्रसिद्ध स्थान ग्रंधवन था। संयुत्तनिकायट्टकथा में—

''काश्यप' सम्यक्-संबुद्ध के चैत्य में मरम्मत के लिये धन एकत्र कराकर आते हुए यशोधर नामक धर्मभाणक आर्यपुद्गल की आंखें निकालकर, वहां (स्वयं) अंधे हुए पाँच सौ चोरों के बसने से...आंधवन नाम पड़ा । यह श्रावस्तो से दिच्च तरफ गव्यूति भर दूर राजरचा से रिचत (बन) था...। यहाँ एकांतप्रिय (भिच्च)... जाया करते थे।''

फाहियान ने इस पर लिखा है-

"विहार से चार 'ली' दूर उत्तर-पश्चिम तरफ एक कुंज है।...
पहले ५०० अन्ध भित्तु इस वन में वास करते थे, एक दिन इनके
मंगल के लिये बुद्धदेव ने धर्मव्याख्या की, उसी समय उन्होंने दृष्टिशक्ति पाली। प्रसन्न हो उन्होंने अपनी अपनी लकड़ियों को मिट्टी
में दबाकर प्रणाम किया। उसी दम वे लकड़ियाँ वृत्त के रूप में,
और शीघ ही वन रूप में परिणत हो गई।.....इस प्रकार इसका
यह नाम (श्रंधवन) पड़ा। जेतवनवासी अनेक भित्तु मध्याह्न
भोजन करके (इस) वन में जाकर ध्यानावस्थ होते हैं।"

इससे मालूम होता है-

- (१) काश्यप बुद्ध के स्तूप से श्रावस्ती की श्रोर लौटते समय यह स्थान रास्ते में पड़ता था।
  - (२) श्रावस्ती से दिन्निण एक गव्यृति या प्राय: २ मील था।

<sup>(</sup>१) स॰ नि॰, ४:१:१०, अ॰ क॰, ११४८।

<sup>( ? )</sup> ch. XX.

(३) जेतवन से उत्तर-पश्चिम ४ 'ली' (=१ मील से कम) था। दूरी और दिशाएँ इन पुरानी लिखंतों में शब्दशः नहीं ली जा सकतीं। इससे पुरेना का ध्वंस ग्रंधवन मालूम होता है। यह भी टी से श्रावस्ती के त्राने के रास्ते में भी है, जिसे कि सर जान मार्शल ने काश्यप-स्तूप निश्चित किया है।

पांडुपुर —श्रावस्तो के पास पांडुपुर नामक गाँव था। धम्मपद-श्रद्वकथा में 'श्रावस्ती के श्रविदूर पांडुपुर नामक एक गाँव था। वहाँ एक केवट वास करता था''।

इस गाँव के बारे में इसके अतिरिक्त श्रीर कुछ मालूम नहीं है। मैंने इन थोड़े से पृष्ठों में आवस्ती श्रीर उसके पास के बुद्धकालीन स्थानों पर विचार किया है। सुत्त, विनय श्रीर उसकी अट्टकथाओं की सामग्री शायद ही कोई छूटी हो। यहाँ मुक्ते सिर्फ भीगोलिक हिए से ही विचार करना था, यद्यपि कहीं कहीं श्रीर बार्ते भी श्रा गई हैं?।

<sup>( )</sup> A. S. I. R. 1910-11, P. 4.

<sup>(</sup>२) जेतवन के नकशों के लिये देखें। Arch. Survey of India की १६०७-० श्रीर १६१०-११ की रिपेटिं।

## ( १० ) उड़िया ग्राम-साहित्य में राम-चरित्र

[ बेखक--श्री देवेंद्र सत्यार्था ]

स्याम सुरिभ-पथ बिसद श्रित गुनद करिह सब पान।
गिराश्राम्य सिय-राम-जस गाविह सुनिह सुजान॥
---रामचिरतमानस, बालकांड।

जिस प्रकार फल की उत्पत्ति से पहले फूल अपनी बहार दिखाता है उसी प्रकार बड़े बड़े प्रतिभाशाली साहित्य-सेवियों तथा कलाकारी को आने से पहले त्रामीण भाट धीर कथकड़ गीत गाकर त्राम-साहित्य की नींव डालते हैं। साहित्य के इस बाल्य-काल में घटना श्रीर करुपना में सगी बहुनों का सा संबंध रहता है। सुख-दु:ख की कितनी ही समस्याएँ भोलं-भाले प्राम-वासियों की अपने साथ हँसा-कर या रुलाकर साहित्य-निर्माण के लिये सामग्री प्रदान करती हैं। माता के हृदय में वात्सल्य रस का जन्म होता है। शिशु दूध भी पीता जाता है श्रीर वात्सल्य रस से श्रेगत-प्रोत मीठी मीठी लोरियाँ भी सुनता जाता है। यामीण नर-नारी अपने आपको भूलकर गाते हैं श्रीर अपने दुखी जीवन की मधुर बना लेते हैं। राह-चलते बटोही गीत गा गाकर अपना पसीना सुखा डालते हैं। जीवन की विषमता तथा विकटता में भी उन्हें कविता-देवी के साकार दर्शन होते हैं। इस प्रकार 'स्नाहित्य' सबके साभ्ते की वस्तु बन जाता है। इस अवस्था में भाड़े के गायकों की कुछ आवश्यकता नहीं पड़ती।

लोरियाँ सुननेवाला शिशु रात के समय चूल्हे के पास बैठी हुई माँ से कहता है—'माँ, कहानी सुना।' माँ कहानी आरंभ करती है—'एक राजा था।' अज्ञात राजा-रानी के नाम से कथा-माहित्य की सृष्टि होती है। थोड़ा आगे चलकर माँ कहती है—'उस राजा के स्रात पुत्र थे। काम तो एक ही राजपुत्र से चल सकता है परंतु माँ एक साथ सात पुत्रों की कल्पना करता है। सात भाइयों की एक-आध बहन भी होनी चाहिए, नहीं तो कहानी में रस का संचार नहीं हो सकता। आगे चलकर माँ कहती है—'उस राजा के एक छोटी सी कन्या भी थी।' इस प्रकार कथा आगे चलतो रहती है। ज्यों ज्यों शिशु बड़ा होता जाता है, इस कथा के अनेक रूपांतर होते जाते हैं। कथा-साहित्य में कोरी कल्पना से ही काम नहीं चलता—कल्पना के साथ-साथ घटना भी अपना, रंग दिखाती रहती है और इस प्रकार सात राजपुत्रों में से एक राजपुत्र कभी राम के रूप में श्रीर कभी युधिष्ठिर के रूप में कथा-साहित्य का नायक बनता रहता है।

राम का पुनीत चिरित्र हर रंग में, हर रूप में, पूरे से लिह आने खतरा है। कदाचित् 'रामाथण' की रचना के पूर्व ही राम-चरित्र देश के एक सिरे से दूसरे सिरे तक विख्यात है। गया था। राम केवल अयोध्या के ही नहीं, सारे देश के राम बन गए थे। माताएँ अपने शिशु कों में राम की भावना करने लगीं थीं। राम घर घर के राम बन गए थे। उनकी न्यायिप्रयता तथा शूरवीरता की कहानियाँ देश के एक सिरे से दूसरे सिरे तक प्रचलित हो गई थीं। इस प्रकार राम-चिरित्र शाम-कथा औं का विषय बन गया था। शामी या कवि उनका चिरित्र-गान करके यश के भागी बनने लगे थे। विवाह-संगीतें में वर की कल्पना करती हुई रम-ियों के सामने राम की मूर्ति विराजमान रहती थीं। इस प्रकार राम-चरित्र की सर्वप्रथम भूमिका निर्माण करने में शाम-साहित्य का सबसे बड़ा हाथ था।

'वाल्मीकि' तथा 'तुलसीदास' के राम वन में जाकर भी किसी राजा से कम नहीं रहे। सीता-इरण से पहले के बारह वर्ष, हमारी ग्रांख बचाकर, भट से बीत जाते हैं। राम की छोटी छोटी बातें सुनने के लिये हमारा हृदय प्यासा ही रह जाता है। वहाँ हम यह नहीं जान पाते कि राम दिन में कितनी बार हँसते थे; कितनी बार वे मनोविनोद की बार्हें करते थे। इन बातों का पता लगाने कं लिये हम उत्कंठित हो उठते हैं। राम क्या खाते थे? वे केवल फल पर ही निर्वाह करते थे या अपटेकी बनी हुई रोटो भी खाते थे ? उन्हें स्राटा कैसे स्रीर कहाँ से प्राप्त होता था ? क्या वे खेती-बारी भा करने लग गए थे ? वे गाय का दूध पीते थे या भैंस का? यदि भैंस का तो उनकी भैंस किस रंग की थी श्रीर यदि गी का ते। क्या उनकी गै। कपिला गाय थी १ वे मिट्टी के पात्रों में दूध पीते थे या सोने-चाँदी की कटेारियों में ? इन सब प्रश्नों के उत्तर पाने के लिये हम बेचैन हो उठते हैं। हम बार बार रामायण का पाठ करते हैं किंत्र राम को भली भौति देख नहीं पाते। कवि उनकी मोटी मोटो बातें ( Outlines ) बतला-कर ही हमें अपने साथ दे। इकर ले जाना चाहता है। हम धीरे धीरे चलना चाहते हैं श्रीर राम का पूरा पूरा दर्शन करना चाहते हैं।

उड़ीसा प्रांत के प्राम-साहित्य में राम-चरित्र की वे सब छोटी छे हो बातें, जिन्हें सुनने के लिये हम इतने ज्याकुल हैं, कल्पना की कूची द्वारा खींची गई हैं। यहां के राम कृषक हैं। कृषि-प्रधान देश के राम का यह कृषक रूप देखकर हमारा हृदय तरंगित हो उठता है। हल चलाते हुए कृषक लोग जो गीत गति हैं, उन्हें उड़ीसा में 'हिलिया-गीत' कहते हैं। इन गीतों में प्राय: राम-चरित्र गाया जाता है। भूला भूलती हुई कन्याएँ 'दोली-गीत' गाती हैं। उनमें भी राम-चरित्र की थोड़ो-बहुत भलक मिलती है। यहाँ के राम अमीर भी हैं श्रीर गरीब भी। अमीर इतने कि उनके घर में सोने के दीपक हैं

जिनमें घी या चंदन के तेल का उपयोग किया जाता है, श्रीर गरीब इतने कि वे सीताजी की नए वस्त्र तक नहीं पहना सकते।

इन गीतें। की गाते हुए प्रामवासी अपना दुःख-दर्द भूत जाते हैं। राम के महान् दुःख के सामने उन्हें अपना दुःख बहुत कम प्रतीत होता है। जब राम भी इतने गरीब हो सकते हैं कि सीताजी की नया कपड़ा न दे सकें तब साधारण व्यक्ति की तो बात ही क्या रही।

उड़िया ग्राम-साहित्य का राम-चरित्र उतना ही मौलिक है जितना गन्ने का रस, न कम न अधिक। वह उतना ही प्राकृतिक है जितना जंगल का फूल। उसका सैंदिय अनोखा तथा निराला है। यदि सब के सब भैंरे वाटिकाओं के पुष्पें पर मोहित है। गए हैं तो एक दिन वे इस फूल का पता पाकर इधर भी आ जायँगे:

हमारे कई एक मित्रों के विचार में उड़िया प्राम-साहित्य का राम-चरित्र प्राम-वासियों का ग्रपना चरित्र है जिसे उन्हें ने राम का नाम देकर गाया है।

उड़िया प्राम-साहित्य के राम भ्रापने घर का काम-काज अपने हाथों से करते हैं। राम हल चलाते हैं, लहमणाजी जुताई करते हैं और सीताजी बीज बोती हैं। वे किपला गाय का दूध पीते हैं जो चंदन की अप्रिपर गरम किया जाता है। उनके घर में सोने की कटे।रियाँ हैं। कभी कभी उन्हें हल चलाते चलाते घर पहुँचने में देर हो जाती है। सीताजी ज्याकुल हो उठती हैं और लहमण से कहती हैं—'जाओ, राम को बुला लाओ।' लहमणाजी कच्चे भाम लाते हैं। सीताजी चटनी पोसती हैं। सब चटनी राम ही खा जाते हैं। लहमण को थोड़ी सी चटनी भी नहीं मिलती। उनका जी छोटा न हो ते। क्या हो ? राम भीर लहमण दे किपला गैए खरीदते हैं। राम को गाय का दूध सुख जाता है। लहमण की गाय बराबर दूध देती रहतो है। उड़ीसा

• में पान बहुत होता है। यहाँ के राम पान भी खाते हैं। दु:ख की भी कुछ न पूछिए। एक बार सीताजी टूटे हुए बरतन में दूध दुहने बैठती हैं। सारा दूध नीचे बह जाता है। राम की मालूम होता है तो वे बहुत क्रोधित होते हैं। लच्मण पेट भर भात भी नहीं खा पाते। राम नारियल तलाश करते करते थक जाते हैं। इस प्रकार राम-चरित्र, सरिता की भाँति, बहुता चलता है। इसका बहाव जरा भी अप्राकृतिक नहीं है। यहाँ के राम किसी एक व्यक्ति के राम नहीं हैं; वे तो सारी जनता के राम हैं।

कई एक महानुभावों को राम का यह अनोखा चित्र कदाचित् योड़ा-बहुत अखरेगा। वे कहेंगे—''इसमें इतिहास की साची नहीं। आज तक किसी भी किव ने इसका समर्थन नहीं किया। न तो रामायण में और न किसी अन्य काव्य में ही राम का यह रूप देखने में आया।'' ऐसे व्यक्तियों से हमारी प्रार्थना है कि वे केवल इतिहास की बात लेकर ही तर्क-वितर्क न करें। यदि वे ध्यानपूर्वक इसे काव्य-रस की कसौटी पर परखेंगे तो शाम-वासियों की प्रतिभा की प्रशंसा किए बिना न रहेंगे।

श्रामीय किवयों ने भ्रापने हाथों से रंग तैयार किया है भ्रीर अपनी ही कूची से राम का चित्र खींचा है। उन्होंने न ते। रंग उधार लिया है भ्रीर न कूची ही। संभव है, उसमें कुछ भद्दापन रह गया हो। पर उसका अवलोकन किया जा सकता है।

नीचे कुछ उड़िया ग्राम-गीत दिए जाते हैं जिनसे राम-चरित्र पर यथेष्ट प्रकाश पड़ता है।

**त्राइए, राम के शैशव का हाल सुनिए—** 

पिछा टी दिन् राम घांईले नंगछ नव खंड पृथि होईछी टल्मछ् श्राकास कु घटिश्रिक्ष जल्...हिल्या हे...॥ — 'बचपन में एक बार राम ने हल की हाथ लगा दिया। पृथिवी के नव खंड हिलाने लग गए।

'हे कुषक ! उस समय आकाश में बादल घिर आए थे।' देखिए राम हल चला रहे हैं—

वाला वाली बल्द, न करा मालानी
श्राकरी घड़िए हेले पाईवा मेलानी
खाईवा कंचा घास जे...पीईवा ठंडा वानी हा...॥
बूढ़ा बल्द कु जे हिल्या मंगु नांहें
राम बांधे हल् लईखन देवे माई
श्राकरी कि करिवे जे...सीताया देवे राई जे...॥

. — 'चलो चलो, हे बैल ! देर न करो।

'जरा ठहरकर तुम्हें छुट्टी मिल जायगी। खाने की ताजा घास मिलेगा और पीने की ठंडा पानी।

'किसान बूढ़े बैलें। को पसंद नहीं करता।

'राम इल चला रहे हैं। लच्मणजी जुताई करेंगे। सीताजी के लिये धीर क्या काम है ? वे बीज बे। देंगी।'

धान कूटनेवाली मशीन का नाम डिड़िया भाषा में ढेंकी है। हैंकी पर काम करते हुए जे। गीत गाए जाते हैं उन्हें 'ढेंकी-गीत' कहते हैं। नीचे एक ढेंकी-गीत दिया जाता है--

हीरा माणंकर धान ढेंकी-रे श्रष्की पर्णां राम बईखन दुई हेले फीका टणां। किए गें। पेलीवें। से धान, कहीं मोते कि न जे.....॥ राम बेलिंति हे...सुन-ो लइखन पेलीवें। धान तुम्मे कुटिवा मीर मन एते कहि ढेंकी जपरे बस्सी भांगे पान दि खंडि पानह खंडिए खाईले राम तो से... धान-कूटा-पेता चातीता केते रंगे रसे। महक्री जठुछी वासना कि मीठा लागीवा से॥

—'ढेंकी के पास हीरे। ग्रीर मिययों के सददश भान का ढेर लगा हुआ है।

'राम श्रीर लच्मण में वाद-विवाद हो रहा है कि कीन धान डाले श्रीर कीन कूटे।

'राम ने कहा—हे लच्मण ! तुम धान डालो, मैं कूटूँगा। 'यह कहकर राम टेंकी पर बैठ गए श्रीर पान खाने लगे। देा में से एक पान राम ने खा लिया। धान कूटने का काम अगनंद से चलता गया। चारी श्रीर खुशबू फैल गई।'

सीता को प्रति राम का क्रोध देखिए— दै।दरा माठिया हाते धिर करि

खीर दुहिबाकु सीताया गला। मो राम रे! सबु खीर जाको तले बहि गला सीताया ए कथा जाणी न पारी जा। मो राम रे! बौह दीला राम हल् काम सिर खीर मंदे-वेगे सीता कु मागी जा। मो राम रे! धांई धांई सीताया पासकु श्रई ला घे। देतांकु सबु कथा टी कहिला। में। राम रे! रामंक श्रास्तीटी रंग होई गला मन कि तोर लो बाइया हेला। में। राम रे!

—'दृटे हुए पात्र में सीता दूध दुहने गई।

'सारा का सारा दूध नीचे बह गया। पात्र टूटा हुआ है, यह बात उसे मालूम ही नहीं हुई।

'हल चलाकर राम घर त्राए श्रीर उन्होंने सीता से दूध माँगा। 'सीता दे। इकर त्राई श्रीर पित को सब बात सुना दी। 'राम की ग्रांखें लाल हो गई। वे कहने लगे—क्या तुम पागल हो गई हो ?'

घर में पत्नी से कोई न कोई छोटा-मोटा कसूर हो ही जाता है। पति की आँखें कोघ से लाल हो जाती हैं। इस कोघ में भी प्रेम का ही राज्य रहता है। ऐसे ही किसी अवसर की कल्पना राम के जीवन में की गई है।

राम का खेत से जरा देर करके ग्राना सीताजी की बेचैन कर देता है। देखिए—

मेघुया श्राकासे विजली खेल्छी
भंगा कुढ़िया-रे सीताया माल्छी। महाप्रभु से !
पास सिर राम बाहुड़ी गहन्ति
एतो बेलो जाए किसो करिइन्ति। महाप्रभु से !
जायो हे जहखन बेगे बिक्ष कु
श्राणी बाकु रामं कु निज घर कु। महाप्रभु से !
पवन बहुछी मेघ गरज्छी
श्रन्दार कुड़िया-रे सीताया बस्स्छी। महाप्रभु से !
श्राग-रे बल्द पष्कु-रे जहस्रन
बेगे राम घर कु फेरी श्रासछी। महाप्रभु से !

—'आकाश पर बादल छाए हैं झीर बिजली चमक रही है। 'ट्टी-फ्टी भोंपड़ी में सीता का मन उदास है। हल चला-कर राम अभी तक वापिस नहीं आए। इतनी देर तक क्या करते होंगे ?

'सीता कहती है—हे लच्मण ! दीड़कर खेत की जाम्रो धीर राम को घर बुला लाग्रो।

'हवा चल रही है। बादल गरज रहे हैं। 'श्रॅंधेरी कोठरी में बैठी हुई सीता का मन उदास है। 'द्यागे बैल है, पोछे लच्मणाजी हैं। राम जल्दो जल्दो घर द्यारहे हैं।'

'सीता का मन उदास है', इस वाक्य में कितनी करुणा भरी है। सीता ने अपनी कोठरी में दिया तक नहीं जलाया। वे अधेरी कोठरी में बैठी हुई हैं। राम को घर लीटते देखकर उन्हें कितना आनंद हुआ होगा।

द्यव राम द्रीर सीता के प्रेम की व्याख्या सुनिए— सीताया जेंयूथीरे गुयागुंडी राम सेईथीरे पान-ो। सीताया जेयूंथीरे टोकई कुंढई राम सेईथीरे धान-ो॥

—'जहाँ सीता सुपारी है, वहाँ राम पान हैं। जहाँ सीता टोकरी है वहाँ राम धान हैं।'

राम हेका जल् सीता हेला बहुड़ी राम हेका मेघ सीता हेका घड़घड़ी। राम हेका दही सीता हेका बहुखी राम हेका घर सीता हेका घरखी॥

—'राम जल हो गए और सीता जल-तरंग। राम बादल बन गए और सीता बिजली की गरज। राम दही बन गए और सीता मक्खन। राम घर बन गए और सीता घरवाली।' कितनी मीठी भावना है!

सीवाजी कद्द रही हैं—

मुकता मुकता बे। छंति मुकता कें जंडी मुकता के जाने ? जगत् समुका रघुमणि मुकुता ए परि मुकता के जाने । जीवण बिकि मूं कीणीली मुकता ए परि बिका किणां के जाने ?

—'मोती मोती तो सब कोई कहता है परंतु मोती है कहाँ, इसे कीन जानता है ?

'जगत् सीप है और रघुमिण (राम ) मोती हैं। ऐसे मोती की किसे खबर है ?

'मैंने अपना जीवन बेचकर यह मोती खरीदा है। ऐसी खरीद-फरोख्त श्रीर कीन कर सकता है ?' पत्नी को पित से जो प्रेम हो सकता है, उसकी यह पराकाधा नहीं तो क्या है ? सीताजी के मुख से राम के प्रति प्रेम का चित्रण करने में प्रामीण किव बहुत सफल हुआ है।

राम की गरीबी देखिए-

छिंडा लूगा पिंधी सीताया ठाकुराणी; दौदरा गिन्ना-रे भात खाई छंति रघुमणि । महाप्रसु से !

—'सीता ठाकुराणी फटे-पुराने वस्त्र पहने हुए हैं श्रीर राम दृटे हुए बर्तन में भात खा रहे हैं ।'

> सीताया कुकछंति नुया लूगा पांई; लइखन कुरुछंति पखाल भात पांई। महाप्रभु से !

—'सीता नए कपड़ों के लिये तरस रही हैं श्रीर लहमण पखाल भात के लिये तरस रहे हैं।'

> सीताया भुरुवंति नाक-गुणां पांई; राम बूलूवंति निंद्या श्राणिवा पांई। महाप्रभु से !

— 'सीताजी नाक-गुणां (नाक का ग्राभूषण जिसे डिड़िया स्त्रियां बड़े चाव से पहनती हैं) के लिये तरस रही हैं ग्रीर राम नारियल लाने के लिये भटक रहे हैं।

कांदी कांदी सोता खीर दुहुइंति;

मा घर कथा मते पकाऊ छंति। महाप्रभु से !

—'सीताजी श्रांखों में श्रांसू भरकर दूध दुह रही हैं श्रीर अपनी माता के घर की याद कर रही हैं।'

देखिए, राम खजूर का रस पीने जा रहे हैं—

छिंड़ा लूगा पिंधी राम जाऊथीले;

खजूरी गष्छ र रस काढ़ीवाकु। मा बाईधन!

--- 'फटे-पुराने वस्त्र पद्दने राम खजूर की छोर जा रहे हैं।'

दूरु देखी सीता श्रईला धांई। धरि पकाईबा राम र हस्तकु॥ मो बाईधन॥

—'दूर से देखकर सीताजी दीड़ती हुई ग्राई धीर राम का हाथ पकड़ लिया।'

> कि पाई धांईछो खजूरी गच्छ कु। बहुखन ईहा देखी कि कहिबे तुम्मंकु॥

—'सीताजी कहती हैं — खजूर के वृत्त की तरफ क्यों जा रहे हो ? लत्मण देखेगा ते। क्या कहेगा ?'

डड़ीसा में खजूर के वृत्त बहुत होते हैं। खजूर का रस श्रराब के रूप में पिया जाता है। प्राय: पुरुष ही इसका सेवन करते हैं, खियाँ नहीं। किसी पत्नी ने राम के नाम से अपने पति से नशा छोड़ने की प्रेरणा की है।

देखिए लच्मग्रजी चटनी के कितने शैं कीन हैं— श्रंब कसी तोली लईखन श्राणि ले सीताया ठाकुराणी चटनी बाटी ले रघुमणि राम खाई छंति हिल्या हे... टिकिए चटनी मोते देया श्राणी हो...सीताया ठाकुराणी चटणी गल सरी लईखन कांद छंति जे...॥

— 'लच्मण कच्चे ग्राम लाया श्रीर सीताजी ने चटनी पीसी। 'हे किसान! सारी की सारी चटनी राम खा गए। 'लच्मण ने कहा— थोड़ी सी चटनी मुभ्ते भी दे दे।। 'चटनी खतम हो गई है। लच्मणजी रा रहे हैं।' लच्मणजी मृत्यु-शय्या पर पड़े हैं। राम की ग्रवस्था देखिए— मरणसेज-रे लईखन पड़िइंति।

> रघुमिण राम दुःख-रे कांदूछंति मने कि तोर छो दुःख नाहीं कि इछिया हे...॥

— 'लच्मणजी मृत्यु-शय्या पर पड़े हैं। राम रे। रहे हैं। 'हे कृषक! तुम्हारे मन में क्या जरा भी दु:ख नहीं है ?' राम के दु:ख में किसान भी दुखी हो उठा है।

कुछ गीतों में राम के घर में गाएँ दिखाई गई हैं। सचमुच उन दिनों घर घर गाएँ होती थीं तो राम के घर भी अवश्य रही होगी। यदि केवल इतना ही कह दिया जाता कि राम के घर में गाएँ थीं तो कदाचित् अधिक रस न आता। यहाँ लच्मण की गाय अधिक दूध देती है। राम की गाय का दूध सूख जाता है। लच्मण सीताजी के लिये किपला गाय लाते हैं। सीताजी राम के लिये तो चंदन की लकड़ी पर दृध गरम करती हैं परंतु लच्मण को नारियल देकर ही उनका मुँह मीठा करने का यत्न करती हैं। इस प्रकार के उतार-चढ़ाव की कल्पना हमें राम के घर में ले जाती है और हम राम की छोटी से छोटी बात से परिचित है। जाते हैं।

राम छईखन दुई गोटी भाई
दूई भाई कीणीले जे...किपना गाई
नईखनंक गाई बेशी खीर देना
रामंक गाई-र खीर सूखी गना
कांदूनंति सीता ठाइराणी हे...हिंटूया...

कि बुद्धि करिबे से.....॥

— 'राम ध्रीर लच्मण दे। भाई थे। 'दोनों भाइयों ने दे। कपिला गाएँ खरीदीं।

'त्रच्मण की गाय श्रधिक दूध देती रही श्रीर राम की गाय का दूध सूख गया।

'हे किसान! सीता ठाकुराणी रेा रही हैं। बेचारी क्या करें ?' श्राणीले लईखन श्रयुच्या पुरी कु; गोटिये किपला गाई। मेा राम रे! --- 'लच्म गाजी श्रयोष्या में एक किपला गाय लाए।' ताहा देखी सीता रामंकु किहले; श्राणीवाकु से परि गाई। मेा राम रे!

—'इसे देखकर सीता ने राम से कहा—मेरे लिये भी ऐसी ही एक गाय ला दे। ।'

से परि गाई कुयाड़े न पहिले; खोजी खोजी राम होई लेन बाई। मेा राम रे!

— 'वैसी गाय कहीं भी न मिली। राम खेाज खेाजकर थक गए।' एहा जाणी सीता कांदीवाकु लागीले;

मुह बस्सी थाई भात पकाई। मे। राम रे!

--- 'यह जानकर सीताजी रोने लगीं। उन्होंने श्रपना भोजन दूर फेंक दिया। वे उदास है। कर बैठ गई ।'

> एहा जाणी ताईखन सीतांकु कहिले; कांही कि कांछींछो छारकथापांई। मा राम रे!

— 'यह जानकर लच्मण ने सीता से कहा — जरा सी बात के लिये क्यों रोती हो ?'

रामंक पांई ए देह धरिली तुम्भरी पांई आणी छी ए गाई। मा राम रे!

लदमण ने सीता से कहा—'मैंने यह शरीर राम की सेवा के लिये ही धारण किया है और तुम्हारे लिये ही मैं यह गाय लाया हूँ।'

लच्मण के ये वचन कितने सुंदर हैं! इस काल्पनिक कथा द्वारा श्राम-वासियों ने लच्मण को कितने मधुर रूप में चित्रित किया है।

मिल्या चन्दन श्राणी सीता तीया कले

वेगे किपला गाई-र खीर तताईले । महाप्रभु से !

—'मलय चंदन की लकड़ी लाकर सीताजी ने श्राग जलाई श्रीर जल्दी जल्दी कपिला गाय का दृध गरम किया।' भरि करि खीर सुनार गिन्ना-रे रघमिण रामंक हस्त-रे देले । महाप्रभु से !

-'सोने की कटोरी में (दूध) भरकर उसने रघुमिय राम के हाथ में दिया।'

भूक-रे कटा जथीले लईखन कुड़िया

सीताया देखी आसी ताकु देखे नहिया । महाप्रभु से !

—'भूखा लच्मण कुटिया में भाड़ू दे रहा था। सीता ने उसे देखा तो उसे एक नारियल दे दिया।'

त्रभागा लईखन श्राकुले कांदीले:

एहा छ।ड़ी श्राक किछी करि न पारीले ! महाप्रभु से !

— 'ग्रमागा लच्मण व्याकुल हें। कर राने लगा। ग्रीर कर ही क्या सकता था?'

सुख के दिनों में भी सीता की अपनी माँ की याद आया करती थी, यह बात नीचे के गीत से प्रतीत होती हैं—

सिर गला दीप-र तेल्
कि परि दीप जाल्वी। महाप्रभु से !
तेल् श्राणी वाकु जावी हे राम !
से तेल दोप-रे ढाल्वी । महाप्रभु से !
सुनार दीप-रे चन्दन तेल्
सीताया दीप जाल्की। महाप्रभु से !
दीप जाल्वी जाल्की। महाप्रभु से !
मी-घर कथा। माल्की। महाप्रभु से !

—'तेल खतम हो गया! मैं **दीपक कै**से जलाऊँ ?

'हेराम! जात्रो, तेल लाग्ने।। मैं उस तेल से दीपक जलाऊँगी। 'सोने का दीपक है श्रीर चंदन का तेल। सीताजी दीपक जला रही हैं।

दीपक जलाते जलाते सीताजी को अपने माता-पिता का घर याद आ रहा है।'

# (११) चिह्नांकित मुद्राएँ (Punch-marked coins)

#### [ ब्रेस्वक--रायबद्दादुर पंड्या बैजनाथ, काशी ]

बहुत ही प्राचीन काल में आदिम मनुष्यों की अपने परिवार के निर्वाहार्थ प्रत्येक वस्तु का स्वयं ही उत्पादन करना पड़ता था। इससे आगे बढ़कर मनुष्य अपनी अपनी पैदा की हुई वस्तुओं का दूसरी आवश्यक वस्तुओं से बदला करने लगा। इसमें भी असु-विधा होने के कारण किसी प्रकार के सिक्के का चलन प्रारंभ हुआ। शुरू में कीड़ियों सरीखी वस्तुओं से काम लिया गया। पीछे से धातुओं का उपयोग होने लगा, श्रीर इस प्रकार मुद्रित धन का व्यवहार हुआ।

भारतवर्ष में मुद्रित धन का व्यवहार बहुत पुराना है। ऋग्वेद में लिखा है कि ऋषि कच्चवन ने किसी राजा से सी निष्क लिए। निष्कों के बने कंठहार का भी वर्णन है। वैद्धिकाल में आवस्ती के सेठ अनाथिएंडिक ने बीद्ध संघ के लिये जेतवन की एक जमीन का मूल्य उस पर मुद्रा बिछाकर दिया था। नगौद राज्य में बरहूत स्तूप पर इस कथा का चित्र है। वहाँ जमीन पर मनुष्य चैकोन सिक्के बिछा रहे हैं। बुद्धगया की वेष्टनी पर भी यही चित्र है। इस प्रकार सिद्ध होता है कि भारत के सबसे प्राचीन सिक्कों का आकार प्राय: चैकोर होता था। समस्त भारत में चाँदी श्रीप ताँबे के जो सब अंक-चिह्न-युक्त (Punch-marked) पुराने सिक्के मिले हैं उनमें से अधिकांश चैकोर ही हैं। ईसा की द्वितीय शताब्दी से, शुंग-काल से, सिक्कों में राजाओं के नाम अंकित होने लगे थे और उस काल के पूर्व के बहुत पुराने चाँदी के केवल अंक-चिह्न-

युक्त सिक्के उस समय 'पुराण' ऋर्थात् पुराने कहलाने लगे थे। उन्हें धरण भी कहते थे। सोने के सिक्कों को सुवर्ण या निष्क कहते थे थे थे। सोने के सिक्कों को सुवर्ण या निष्क कहते

उत्तर धीर दिचि ग्राभारत में इस प्रकार के हजारों चाँदी के प्राचीन सिक्के मिले हैं जिनमें ऐसे ग्रंक ही चिह्नित हैं। उन्हें मुद्रा-तत्त्व-विद् लोग ग्रंक-चिह्न-युक्त ( Punch-marked ) सिक्के कहते हैं। तत्त्रशिला के राजा आंभी ने इसी प्रकार के चाँदी के सिक्को सिकंदर को भेंट में दिए थे। पाणिनि के समय में भी सिक्कों का चलन था, क्योंकि रूप्य शब्द की उसने "रूपादाहत" के अर्थ में बताया है। अंक-चिद्व-युक्त ( Panch-marked ) सिक्कों में प्रत्येक चिह्न त्रालग त्रालग ग्रंकित किया जाता था। पीछे से सब चिह्न एक ही ठप्पे से एक साथ ही अंकित किए जाने लगे श्रीर इससे ग्रागे बढ़कर सब चिह्न सहित मुद्राएँ ढाली जाने लगीं। इन आदिम धंक-चिह्न-युक्त मुद्राश्री की तील हिंदू पंथीं (जैसे कै। टिल्य ) में लिखी तै। लेखी मिलती थी। ये सिक्के सैस्तान, श्रफगानिस्तान, सीमांत प्रदेश, पंजाब, मध्यभारत, उत्तर ध्रीर दिज्ञा भारत, बिहार,बंगाल, गुजरात, कोयम्बट्टर श्रीर सीलोन सब जगह मिलते हैं। इन सिक्कों के चिह्नां का मतलब ग्रभी तक किसी को समभ नहीं पड़ा था। यह नहीं जान पड़ता था कि इनमें से कोई धारो पोछे समय के हैं या भिन्न भिन्न देशों के हैं इत्यादि। बनारस के विज्ञान-कला-विशारद बाबू दुर्गाप्रसादजी, बी० ए०, (मेंबर न्यू मिस्मै-टिक सोसाइटी धीर हिंदू-विश्वविद्यालय की कोर्ट सभा के सदस्य) प्राचीन मुद्राश्री के बड़े उत्साही शोधक हैं। आपके पास प्राचीन धीर अर्वाचीन मुद्राश्री का संप्रह भी भारत में प्राय: अद्वि-तीय सा हो है। बहुत परिश्रम करके आपने इन मुद्राधों में श्रंकित चिह्नों का अध्ययन करके अलग अलग प्रकार के चिह्नों का वर्गीकरण किया है। उस परिश्रम से श्रव यह निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि कैं। से श्रंक-चिह्न-युक्त (Punch-marked) सिके मैं। बाल के हैं, कैं। न से उस काल के पूर्व के हैं श्रीर कहाँ के हैं। ग्रापने एक छोटो सी पुस्तिका भी प्रकाशित की है जिसमें इस वर्गी-करण को चित्रों में बताया है। उन्हीं की कृपा श्रीर उदारता से इन चित्रों को पत्रिका के पाठकों के ज्ञानार्थ प्रकाशित किया जाता है श्रीर उनके लेख का सार भी दिया जाता है। श्रागे जो कुछ लिखा है, उन्हीं की पुस्तिका से लिया गया है।

इन प्राचीन चिह्नांकित ( Punch-marked ) मुद्राम्नों में प्रत्येक चिह्न अलग ठप्पे से अंकित किया जाता था। इस कारण के।ई चिह्न ते। अधूरा ही छप पाता था और कोई दूसरे चिह्न पर अथवा उसके भाग पर श्रंकित हो जाता था। इस प्रकार कभी कभी विचित्र स्राकृतियाँ बन जाती थीं। इस कारण स्रनेक शोधक इन श्राकृतियों को ठोक ठीक न समभ उलटे ही विचार बाँध बैठे हैं। उक्त बाबू साहब ने बड़ धैर्य से और सारे भारतवर्ष से प्राप्त लग-भग ४,००० सिक्कों का निरीच्या कर यह हुँ ह निकाला है कि प्रत्येक चिह्न का शुद्ध रूप क्या है। फिर उसके अर्द्ध रूप के देखने से भी उस पूर्ण चिह्न का ज्ञान हो जायगा। प्राय: विशेष भाग धंकित ( Punch-marked ) मुद्राश्रों पर चार या पाँच चिह्न एक ब्रोर ग्रंकित रहते हैं श्रीर दूसरी ग्रीर छोटे छोटे एक से छ:-सात तक। इन चार-पाँच चिह्नों में से कुछ मुद्राग्री में सभी एक से, कुछ में चार एक से, कुछ में तीन एक से चिह्न ग्रंकित रहते हैं। इनका क्या अर्थ है अभी तक यह बात पूरी तरह से जान नहीं पड़ी है। ऋापने ६३ चिह्नांकित रौष्य मुद्राग्रीं का ऋष्ययन किया है। ये त्रापको तचिशाला के निकट से मिली थीं। परिमाण में वेतीन प्रकार की हैं—कोई चै।ड़ो श्रीर पतली, कोई लंबी श्रीर पतली, श्रीर कोई छोटी श्रीर मोटी पर गोल या चै।कोर हैं। उनमें प्राय: पाँच चिह्न एक श्रीर श्रंकित हैं। दे। में छः चिह्न हैं, पर ऐसा जान पड़ता है कि छठा चिह्न दूसरी श्रीर श्रंकित हे। । श्रा श्रीर भूल से सामने श्रा गया है। कहीं कहीं एक ही चिह्न दे। बार श्रंकित हो गया है। सब मुद्राश्रों का वर्गीकरण करने पर ये दस विभाग में विभाजित होती हैं। उनके श्रीर भी उपविभाग हैं। नं० १, २, ३, ४, ५ चित्रों के देखने से इस बात का ज्ञान हो जायगा। जो चिह्न श्रंकित है वे ये हैं—

१—सूर्यचिद्ग (चित्र १, नंबर १)—इसमें एक वृत्त के आस-पास किरग्रों हैं श्रीर बीच में धुरी का चिद्ग है। पर यह चिद्व मुद्राश्रों में बहुत कम, किंतु पूरा पूरा श्रंकित हुआ है।

२—ग्ढ़चक (चित्र १, नंबर २)—इसमें तीन छोटे वृषभराशि-चिह्न थ्रीर तीन पत्तों के या बाण के लोहे के समान चिह्न, एक प्रकार के पश्चात दूसरे प्रकार का एक चिह्न, इस तरह एक छोटे वृत्त के ग्रासपास श्रंकित रहते हैं। यह चिह्न पूरा पूरा एक ही मुद्रा पर छपा है, बाकी पर श्रंशत:।

३—मेरु या पर्वत सा चिह्ना जो एक रेखा पर दे। महराबें या कमान खींचकर, उस पर तीसरी महराब रखकर श्रीर उसके ऊपर श्रद्धेचंद्र रखकर बनाया जाता है। यह चिह्न ६ मुद्राश्री पर पूरा बना है, बाकी पर श्रंशत:।

४—बिना पत्तों का वृत्त, जिसमें तोन तोन टहनिये वाली तीन डालियाँ बनी हैं। यह पूरा चिह्न बहुत कम सिकों पर मिलता है। यह पाटला वृत्त का चिह्न हो सकता है।

<sup>(</sup>१) इस श्रामान् जायसदालजी ने चंद्रगुप्त का राजांक निश्चित किया है; क्योंकि यह चंद्रगुप्त के स्तंभ पर श्रीर उस काल के सरकारी मिट्टी के बरतनों पर श्रीकेत मिला है।

५—नंदी दाहनी श्रोर मुख करके खड़ा है। उसके सामने सिर को नीचे वृषभराशि की सी श्राकृति बनी है। ५ सिकों पर यह श्राकृति पूरी पूरी बनी है। बाकी मुद्राश्रों पर श्रंशतः या दूसरी श्राकृतियों पर छपी हुई है (देखिए, चित्र १ बी का पाँचवाँ चिह्न श्रीर चित्र ५)।

इन १४ मुद्राओं के पिछले भाग पर एक ऐसा चिह्न

श्रंकित है जिसे किन्यम साहब ने तत्त्रिशला का चिह्न बताया है (देखिए, प्लेट ५, श्राकृति बी, पुश्त पर)। प्रायः सभी १४ मुद्राश्चों पर यह पूरा पूरा श्रंकित है पर कहीं कहीं घिस गया है। ऊपर लिखी १४ मुद्राश्चों (चित्र १ के बो वर्ग में) के अध्ययन से स्पष्ट है कि ये सब एक ही समय और एक ही स्थान पर श्रंकित हुई थों। संभव है कि एक एक कारीगर एक एक चिह्न ही श्रंकित करता रहा हो। यदि किन्यम साहब की कल्पना सत्य है तो ये सब तत्त्विशला-टकपाल के, एक ही समय के छपे, सिक्के हैं।

दूसरे तीन सिक्के इसी वर्ग के हैं और उन्हें चित्र १ में, बी-१ वर्ग में, बताया गया है। इनकी पीठ पर भी तचिशाला-चिह्न अंकित है और सामने ५ चिह्न हैं—सूर्य, चक्र, मेरु, पत्रहीन वृच्च, किंतु पाँचवें चिह्न में नंदी के स्थान में चार खंभें। पर स्थित फूसवाला घर बना है। इसे थियोबेल साहब ने भी अपनी पैंतीसवीं आकृति में स्वीकार किया है। इन बी वर्ग के सिक्कों का विशेष महत्त्व यह है कि उनसे उनके तथा इस कम के दूसरे सिक्कों के काल का निर्णय होता है (देखिए, चित्र १ के बी, बी-१, बी-२, बी-३, बी-४, बी-४ और चित्र ५ भी)। इन सबके निरीचण से ज्ञात हो जायगा कि प्रत्येक प्रकार में क्या क्या परिवर्तन हुआ है। यह देख पड़ेगा कि कोई एक विशेष चिह्न कई बार बदलकर उसके स्थान पर दूसरे दूसरे

चिह्न ग्रंकित होते हैं। कभी कभी उसी प्रकार दे चिह्न एक साथ ही बदलते हैं। यह सब परिवर्तन कमानुसार नियमानुकूल होता दीख पड़ता है।

तचिशिला से मिले ६३ झीर भारत के अन्यान्य भागों से प्राप्त ३० सिक्कों के अध्ययन से जान पड़ता है कि ये सब तीन प्रधान विभागों के हैं, एक विभाग पर सामने ५ चिह्न हैं जो विशेष करके इन सब सिक्कों में मिलते हैं, चाहे वे तचिशिला, लाहोर, दिल्ली, मथुरा, नागपुर, इंदौर कहीं से भी क्यों न प्राप्त हों। ये चिह्न किसी नियमानुसार अंकित हुए हैं जिनका अर्थ अभी तक पूरा पूरा समभ में नहीं आया है। नियमानुसार ही इनमें परिवर्तन भी हुआ है। कदाचित् हर बार बनाते समय कुछ परिवर्तन किया गया हो। अन्यान्य प्रकारों को ए (A) और एस (S) प्रकार (चित्र ३ और ५) बताया गया है।

त्रब यह देखना चाहिए कि इस विषय पर धीर कहीं से भी कोई प्रकाश पड़ता है या नहीं धीर ये चिह्न धीर कहीं भी पाए जाते हैं या नहीं।

कोई ६० वर्ष हुए, गोरखपुर जिले के शोहगोरा प्राम में एक मनुष्य को बाह्यी अचरों का एक ढला हुआ ताम्रलेख (चित्र ४ देखिए) अपने घर की नींव खोदते समय मिला था जिसका वर्षन इस पित्रका के दूसरे स्थान में किया गया है। इसका अध्ययन कई विद्वानों ने किया है। इसका परिमाण २ है इं० × १ है इं० × है ईं० है। इसमें आदि मैं ये-काल के बाह्यी अचरों में चार रेखाएँ लिखी हैं। इसका समय ई० पू० ३२० के लगभग का है। इसके चार कोनों में चार छिद्र हैं। एक प्रकार का यह इश्तहार है। उसमें लिखा है कि इन भंडार-गृहों में आश्रय और सहायता जरूरत के अनुसार दी जायगी न कि सदैव के लिये। इस पत्र के आदि में

सात चिह्न ग्रंकित हैं जो महत्त्व के हैं (देखिए चित्र ४)। ग्रारंभ में एक वृत्त तीन पत्तों का चै।कोर वेष्टनी के भीतर (२) चार स्तंभें। पर एक भंडारघर दुहरे छप्परवाला, (३) एक भाला या तीर या राजचिह्न की अप्राकृति का, (४) एक स्तूप जिसे पं० भगवानलाल इंद्रजी ने मेरु बताया था। यहाँ यह बताना आवश्यक है कि पटना में डाक्टर स्पूनर द्वारा चंद्रगुप्त के महल की जो खुदाई हुई थी उसमें यह स्तूप का चिह्न महल के एक पाषाण-स्तंभ धीर मिट्टी के बर्त्तनों पर भी खुदा मिला था। (५) मुद्रा-तत्त्व-विदे का वृषभवाला चिह्न, (६) पत्रहीन तीन डालियोंवाला वृत्त (७ नं०२) सरीखा दूसरा भंडार-गृह। इन सबका जो कुछ मर्थ हो, पर यह तो स्पष्ट ही है कि प्राय: ये ही या कुछ थोड़े बदले से चिह्न बहुधा सब चिह्नांकित मुद्राध्रों पर भी दो दो तीन तीन चार चार पाए जाते हैं। यह बात ध्यान में रखनी चाहिए कि उक्त ताम्र-लेख में किसी राजा या अधिकारी के हस्ताचर या नाम नहीं हैं, जिससे अनुमान होता है कि ये स्नात चिह्न ही किसी राज्याधिकारी या राजसंस्था की परिचित मुद्रा या हस्ताचर का काम देते थे।

कीटिल्य अपने अर्थशास्त्र (२-१२-२७) में 'लचणाध्यच" शब्द का व्यवहार करता है। भट्ट स्वामी टीकाकार लचण का अर्थ 'मुद्रा के चिह्न' करता है। लचणाध्यच्च से टकसाल के अधिकारी का अर्थ होता है। उसका काम ''रूप्यरूपं' अथवा चाँदी का रूपया बनाने का था। दूसरे स्थान (२-१४-७) में लिखा है—''आचेशनिभि: सुवर्ण-पुद्रल साण्ययोगेषु तत्त्वजानीयात्"। इसका अर्थ यह है कि टक्याल के कारीगरों द्वारा सरकारी सुनार सुवर्ण, पुद्रल अर्थात् मिलावट की धातु और लच्चों के प्रयोगों का हाल जाने। इससे सिद्ध होता है कि लच्चा या चिह्न खास अर्थ से अंकित किए जाते थे। इसलिये यह समफना अनुचित न होगा कि शोहगोरा प्लेट या ताम्रपत्र पर

लिखे चिह्न कौटिल्य के समय में प्रचलित थे। कौटिल्य ने लिखा है कि लच्चणाध्यच चार भाग ताम्रं, व दे भाग लोहा, राँगा, सीसा या अशुद्ध सीसा और ११ भाग चौंदी के मिश्रण से चौंदी का रुपया (रूप्यरूपं), पण, घर्द्धपण, पाद और अष्टभाग पण बनावे (२-१२-२८)। शोहगोरा ताम्रपत्र के चिह्न इस समय की मुद्राम्रों पर भी भ्रंकित हैं, इसलिये यह सिद्ध होता है कि ये चिह्न कीटिल्य श्रीर मीर्य राजाश्रों के समय में प्रचलित थे। बी वर्ग के १४ सिकों के चिह्नों पर तथा बी-१ के अंतिम ३, श्रीर बी-२, बी-३, बी-४ श्रीर बी-५ के सिक्तों पर विचार करने से निश्चय होता है कि ई० पू० चतुर्थ शताब्दी के द्यंत में द्यार तीसरी शताब्दी में मीर्थकाल में ये ही चिह्नां कित सिक्के चलते थे ग्रीर पूर्वकाल में इन चाँदी के सिकों को कार्षापण कहते थे तथा कै।टिल्य-काल में इन्हें पण कहते थे। कै। टिल्य ने ताम्र के माषक का भी उल्लेख किया है। इन चाँदी के सिकों का विश्लेषण (Analysis) करने पर कैं। टिल्य के ६८ ७५ प्रतिशत के बदले ६८ ५० प्रतिशत चाँदी का भाग निकला था और दूसरी धातुष्रों को ३१ २५ प्रतिशत को बदले ३१ ५० भाग। इस प्रकार इन रूप्यरूपें की बनावट भी कै।टिल्य के लिखे अनुसार ही पाई गई है श्रीरं इस बात का प्रमाण है कि ये सिक्के चंद्रगप्त मीर्थ के काल के हैं। ये सिक्के सारे भारतवर्ध में श्रीर सीमांत प्रदेशों में पाए जाते हैं; इसका यही कारण है कि यहाँ सब कहीं मै।याँ का राज्य था। डाक्टर स्पूनर ने इन चिह्नों की बैद्धिधर्म के चिह्न माना था, पर यद्द बात ध्रीर लोगों ने स्वीकार नहीं की। ये चिह्न खासकर बैद्धिधर्म के हैं भी नहीं। जिस चिह्न 💢 न को मेरु अथवा स्तूप माना था वह चंद्रगुप्त के प्रासाद के एक 🎑 पाषाय-स्तंभ पर खुदा स्वयं डाक्टर स्पूनर को मिला था। चंद्रगुप्त बै। द्धन था। जायसवालजी ने इसे चंद्रग्रप्त का राजांक स्वीकार किया है।

| sət                                     | ~        | . 1 7.     | O.I.      |           | - 1            | Small        | Symbols                 |
|-----------------------------------------|----------|------------|-----------|-----------|----------------|--------------|-------------------------|
| Serie                                   | Syr      | ribols     | 2.4       |           | 5 5            | on Rev       | erse side               |
| В                                       | 禁        | इत्रेड     | Å a       | V         |                | )ۇ(          | RAWAL PINDI<br>14 COINS |
| B                                       | 業        | देवैंड     | Ă.        | V         |                | )ĝ(          | 3 COINS                 |
| B                                       | 業        | रेल्ड      | ă.        | *         |                | <b>&amp;</b> | 2 COINS                 |
| B <sub>3</sub>                          | 業        | रेड्डिं    | ă,        | mit et    | वाद            | <b>S</b> **  | Do.<br>2 CDINS          |
| B                                       | 禁        | इंदेर      | Å         | 200 I     | O <sub>1</sub> | **           | Do.<br>2 Coins          |
| 100000000000000000000000000000000000000 | 禁        | 200        | A         | ?         | 20 02          | ?            | Do.<br>1 COIN           |
|                                         | 業        | देवैंड     | MA MA     |           |                | * **         | Do. 3' * 1 COIN         |
|                                         | 業        | - S        | 2         | ME        | M              | ***          | ± ⊗ * 7 ® ®             |
|                                         | 業        | -          |           |           | 808            | <b>39 39</b> | 10 COINS Do. 3 GOINS    |
|                                         | 鱳        | 202        |           | AN S      |                | ▲★ ❸         | Do.                     |
| -                                       | 紫        |            |           |           | -1-            | *            | Do.                     |
| 7                                       | 禁        |            |           | AN .      |                | 7 · ·        | 1 COIN                  |
|                                         | 禁        |            |           |           | A              | *            | 1 COIN                  |
| D                                       | 深端       | 646<br>646 | CER       |           |                | LOY-         | 1 COIN Do.              |
| D                                       | W.       | 200        | Cark      | ***       | 808            | (家安命         | 野養 4 coins              |
| D                                       | 禁        | 400        | KE SK     | N. T. IV  | 000            | ₩ (%)        | 1 COIN                  |
| E                                       | 禁        | 20%        | 12ª       | oΩo       | 出              | * (1)        | De.<br>1 COIN           |
| E                                       | 業        | 205        | T         | مام       |                | 2⊕x          | Do. do                  |
| E                                       | 2 藻      | 100        | 'A'       | مام       |                | x⊕x ofto     | Do. S.                  |
| ee Sudh                                 | narmaswa | ami Gyanb  | handar-Ur | nara, Sur | at 5           |              | vw.umaragvanbhandar     |

चित्र १ के सब चित्रों का अध्ययन करने से उनकापारस्परिक भेद जान पड़ेगा। बी-६ और सी चित्रों का मिलान करने से जान पड़ेगा कि बी वर्ग से सी वर्ग में परिणत होने के लिये बी-६ मध्यस्य मुद्रा है। सूर्य और चक्र देोनों में एक से हैं। मेठ की ध्राकृति में कुछ परिवर्तन हुआ है, पर सी में तीन के स्थान पर पाँच महराबें हैं और अर्द्धचंद्र कुछ चिपटा सा है। चैाथी आकृति नंदी की है पर अब बैल का सिर (वृषभराशि चिह्न) नहीं रहा। पाँचवी आकृति हाथी की बार बार बदला करती है। इनकी पीठ के चिह्नों का अर्थ अभी तक समभा नहीं गया है।

अब इससे आगे चित्र १ में सी वर्ग के सिकों का निरीक्षण किया जाय। इस प्रकार के १ ट सिक्के इस संग्रह में हैं। सूर्य पूर्ववत् है। चक्र में अब बृषभचिह्न परिधि के भोतर है। एक कुत्ता दुम उठाए हुए पाँच महराब के किसी पहाड़ पर कूदता सा दीख पड़ता है। चैाथा नंदी है पर उसके सामने वृषभराशि की आकृति अब नहीं है। छठा हाथी है। इन सब चिह्नां से युक्त केवल १० सिके हैं धौर उनकी पोठ पर २ से ६ तक चिह्न अंकित हैं। इन सी वर्ग की मुद्राओं के निरीक्षण से ज्ञात होगा कि हाथी के स्थान पर पाँच बार जुदी जुदी आकृतियाँ आ गई हैं धौर बाकी की ४ आकृतियाँ इस वर्ग में वैसी ही बनी हुई हैं।

सी वर्ग के सिकों का विश्लेषण करने से झात हुआ कि इन सिकों में चाँदी, ताँबे श्रीर दूसरी निक्रष्ट धातु के भाग कीटिल्य-स्पर्थशास्त्र के स्मनुसार न होकर भिन्न हैं। चाँदी ७-६-६ भाग, ताँबा श्रीर थोड़ा सीसा मिलाकर २०-४ भाग हैं। इससे जान पड़ता है कि ये सिक्के किसी श्रीर राजा के हैं श्रीर मीर्यवंश के पूर्व के हैं।

डी ग्रीर डी-१ वर्ग के सिक्के पाँच हैं। इनमें चिह्नों का ग्रीर विशेष भेद हो गया है (देखिए, चित्र १ ग्रीर ५)। सूर्य ग्रीर चक यहाँ भी सी सिकों के समान हैं पर अब कुत्ता पहाड़ पर नहीं है और उसके आसपास ४ वृषभचिद्व हैं। चै। श्री आकृति एक सुंदर बोतल के आकार के ताड़ वृत्त की है जिसमें फूल या फल लगे हुए हैं। पाँचवीं आकृति हाथी की है। इस मुद्रा की पीठ पर कई छोटी छोटी आकृतियाँ हैं।

#### डी-१ चक्र में वृषभचिह्न वृत्त के भीतर है।

इसकी पाँचवीं अप्रकृति सी-१ की पाँचवीं आकृति के समान है। इन मुद्राओं में चाँदी का भाग ८०.५ और ताँबे का १६५ है तथा कुछ सीसे और लोइ की अग्रुद्धता भी है। इस मिश्रण की धातु भंगुर या सहज ही टूटनेवाली है।

ई, ई-१, ई-२ वर्ग के प्र सिक्के दूसरे ही प्रकार के हैं (देखिए, चित्र १ ग्रीर प्र)। सूर्य ग्रीर चक्र पूर्ववत् ही हैं। तीसरी ग्राकृति ग्रब पृथ्वी की सतह पर खड़े कुत्ते की है। तीन महराबों से किसी फाटक का बेाध होता है। पाँचवीं ग्राकृति वेष्टन या चौरा सहित वृच की है। ई-१ में वह कोई जलीय पौधा बन जाती है ग्रीर ग्राग जाकर दें। लिपटे सपाँ की भाकृति में परिणत हो जाती है। इन सब के पीछे दें। छोटो छोटो ग्राकृतियाँ हैं।

इस वर्ग में धातुत्रों का मिश्रण सी वर्ग के समान है। चाँदी ७६ द भाग और ताँवा २०४ भाग (कुछ अग्रुद्ध मिश्रण सहित)।

एफ, जी, एच, भ्राई, जे वर्ग के सिक्के (चित्र २-५ देखिए)
भी रावलिएंडी में मिले थे। पर इनका विश्लेषण भ्रभी तक नहीं
हो सका है, क्योंकि ये अभी अकेले ही हैं। एफ के चक की
आकृति में वृषभचिह्न की जगह कोई दूसरा पशु है। भाई भीर जे
मुद्राश्रों में सूर्य भी नहीं है। दूसरे भेद चित्र से जान पड़ेंगे। भाई
वर्ग की मुद्राश्रों की पीठ पर पूर्व-वर्णित तचशिला-चिह्न भंकित है।

| Series         | Sym | wols o     | m 0                 | bver              |        | ide | Smal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | l symbols on                  | 2            |
|----------------|-----|------------|---------------------|-------------------|--------|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|--------------|
| F              | **  | <b>503</b> | 8                   | 4                 | 5      |     | 200 CO 100 CO 10 | STAINED FROM<br>RAWALPINDI    |              |
| G              | *** | 205        | **                  |                   | 44     |     | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 COIN                        |              |
| Н              | **  | 300        | 2                   | <b>3</b>          | **     |     | * 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 COIM                        |              |
| 1              | *** |            | STATE OF THE PERSON | ) <del>\$</del> ( | 1 COIN |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                               |              |
| J              | 1   | 2 3        | 当十                  | prop k            |        |     | E @                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 coin                        |              |
| K              | 業   | 读          | 8                   | Ä                 | 零      |     | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | FROM DENLI                    |              |
| L              | 禁   | 195        | 8                   | *                 | -000-  |     | ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | OBTAINED FROM LUCKNOW 2 COINS | 1            |
| M              | 黨   | 268        | 8                   |                   | 2002   |     | 988                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 COIN                        |              |
| M <sub>1</sub> | 禁   | 2005       | 8                   | 到                 | 凿      |     | ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 COIN                        |              |
| $M_2$          | 業   | S. A.      | 8                   | X Y               | MAN    |     | 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Do.<br>1 COIN                 |              |
| M <sub>3</sub> | 業   |            | 8                   | H                 | 3      |     | 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Do.                           |              |
| M <sub>4</sub> | 黨   | ages       | 8                   | B                 | 4      |     | ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Do.<br>1 COIN                 |              |
| M              | 業   | 200        | 8                   | &<br>—            | ?      |     | ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | FROM<br>BENARES<br>1 COIN     |              |
| Me             | 禁   | 100        | 8                   | Ä                 | and a  |     | ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | MATHURA<br>1 COIN             |              |
| M              | 業   | देवैद      | 8                   | Å                 | ala:   |     | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 COIN                        | Durga Prasad |
| Me             | *   |            | 88                  | **                |        |     | ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1 COIN                        | Durga        |

जे में पहाड़ र महराबों का हो गया। इस प्रकार रावल पिंडी के ६३ सिकों का वर्षन पूरा हुआ।

इन सब मुद्राओं की पीठ के चिह्नों का वर्णन न कर पूर्व-वर्णित तचित्राला चिह्न के विषय में कुछ विचार करेंगे। यह चिह्न केवल वी और आई वर्ग के सिकों पर ही मिला है (देखिए, चित्र १-२-५)। यह चिह्न आरंभ में किन्धम साहब की तचित्रला में मिले एक सोने के सिक्के पर मिला था जिसके एक और नंदी और दूसरी ओर यह आकृति थी। यही चिह्न बहुत से चौंदी के अंक-चिह्न-युक्त (Punch-marked) मुद्राओं पर भी मिला है जो भिन्न भिन्न दूर दूर के देशों में पाए गए थे, जैसे स्पूनर साहब की पेशावर में, वाल्श साहब की भागलपुर के गीरहोघाट में। उक्त बाबू साहब की भी ऐसे ही १८ सिक्के रावलिंडी में मिले। ये सिके मद्रास, लखनऊ और कलकत्ता अजायबघरों में भी हैं।

क्या इसका यह अर्थ है। सकता है कि तचिशाला के बने ये सब सिक्के भारतवर्ष में सब जगह फैले थे अथवा वे चंद्रगुप्त के राजांक से अंकित हैं। उसमें देा अर्द्धचंद्र हैं। ये अंक उक्त बाबू साहब के पास उन्हों सिक्कों पर हैं। जिनकी बनावट में चाँदी और ताँबे का मिश्रण कैं।टिल्य के अनुसार है।

बाबू साहब यह मानते हैं कि इसे चंद्रगुप्त का राजांक मानने के लिये ग्रभी काफी प्रमाण नहीं हैं। दिल्ली, लखनऊ, बनारस, मशुरावाले सिके भिन्न वर्ग के हैं। सूर्य सब में है, पर चक्र सब में भिन्न भिन्न रूप से हैं (देखिए, चिन्न २ ग्रीर ५ तथा दूसरा चिह्न एम-१, एम-२, एम-२ ग्रीर एम-४ का)। चिन्नों के ग्रध्ययन से बाकी का श्रीर सब भेद जान पड़ेगा।

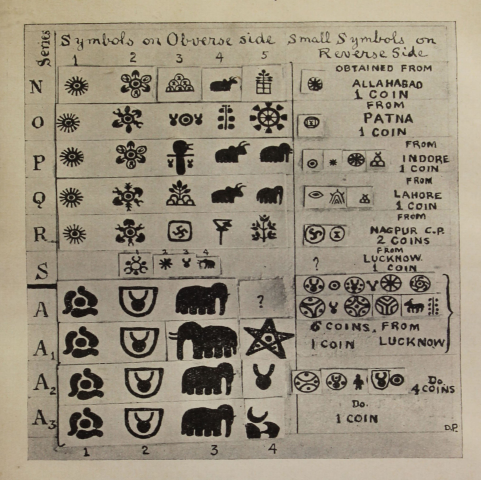
इलाहाबाद, पटना, इंदैार, लाहोर ग्रीर नागपुर से मिले सिक्के एन, ग्री, पी, क्यू, ग्रार ग्रचरों के खाने में बताए गए हैं। इनमें

से प्रत्येक भिन्न प्रकार का है पर सूर्य श्रीर चक्र सबमें हैं, यद्यपि चक्र की ग्राकृति प्रत्येक में बदली हुई है (देखिए, चित्र ३ श्रीर ४, मुद्रा एन, श्रो, क्यू)। बाकी का भेद चित्रों के ग्रध्ययन से जान पड़ेगा।

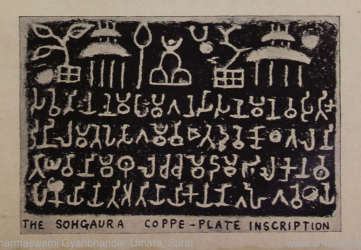
लखनऊ से प्राप्त एम-२ मुद्रा में चाँदो ८१.३ भाग श्रीर तांबा तथा अन्य अशुद्ध धातुएँ १८.७ भाग हैं। यह मिश्रण कुछ कुछ रावलिपंडो के डी वर्ग के सिक्कों के समान है, केवल ८ भाग चाँदी अधिक है। एम-५ बनारसवाले सिक्कों में चाँदी ७२.८ भाग श्रीर तांबा आदि २७.२ भाग है। यह श्रीरों से निराला है श्रीर बहुत खे।टा सिक्का है। इलाहाबाद, दिल्ली, मथुरा, इंदीर, लाहोर श्रीर नागपुर के सिक्के एक एक ही हैं श्रीर इस कारण उनकी धातुओं की जाँच नहीं हुई।

बी वर्ग का एक आधा कटा हुआ सिक्का अर्द्धपण का है। इसके सिवा अर्द्धपण नाम का भी एक सिक्का २५ थेन (करीब १२ रत्ती) का है जो चित्र ३ या ४ में एस अचर द्वारा बताया गया है। मालवा से भी एक पण मिला है जो ताँबे का है; किंतु उस पर चाँदी का पत्र चढ़ा है। दोनों में सूर्य और चक्र हैं। महावंश में कहा गया है कि कीटिल्थ ने राजा का धन बढ़ाने के लिथे चाँदी के पण के वजन के ताँबे के सिक्के बनाकर उनकी गली हुई चाँदी में हुबोकर और उन पर चाँदी के सिक्कों के चित्र अंकित करके उनकी चाँदी के सिक्कों की जगह चलाया था। उक्त बाबू साहब के पास का यह सिक्का धिस गया है किंतु उस पर अभी भी दोनों ओर धीर किनारों पर कई स्थानों में चाँदी लगी हुई है।

ए वर्ग ध्रीर एस वर्ग के सिक्कों को छोड़कर बाकी सिक्कों का प्रध्ययन करने से सिद्ध होता है कि ये सब मिश्रित धातुग्रों के सिक्के एक ही वंश के चलाए हैं। उन सब में कम से कम देा चिद्व तो एक से ही हैं ग्रीर बाकी के तीन चिद्व सबमें एक ग्रसल



चित्र नं० ४



रूप के परिवर्तन हैं। वे कभी गोल ग्रीर कभी चै।खूटे हैं। ऐसा निश्चय हो सकता है कि ये सब मै।र्य कुल ग्रीर उनके निकट के उत्तराधिकारियों के बनाए ग्रीर चलाए हुए हैं।

# मीर्यों के पूर्व के कुछ सिक्के

बाबू साहब के संग्रह में कुछ श्रीर चिह्नां कित (Punch-marked)
चाँदी के सिक्के हैं जिनकी श्राकृति टेड़ो-मेड़ो है, जो बनावट में
पतले हैं श्रीर जिनमें पाँच के बदले चार ही चिह्न हैं; कितु वे इतने
ग्रच्छे श्रीर साफ नहीं हैं। वे एक ऐसे प्रकार के हैं जिसके विषय
में श्रमी तक कहीं कुछ लिखा नहीं गया है। इनका वर्णन श्रागे
चलकर होगा। पटना श्रजायबघर वाली गोलखपुर की मुद्राश्रों का
वर्णन वेल्श साहब ने किया है। वे निस्संदेह मीर्यकाल के पूर्व की
हैं (देखिए, बिहार श्रोरीसा रि० सो० का पत्र, जिल्द ४, १-६१-६)।
लखनऊ म्यूजियम में भी विशेष प्रकार के चौड़े-पतले श्रनियमित
श्राकृति के चाँदी के चिह्नांकित सिक्के हैं जिनका अध्ययन श्रभी
तक नहीं हुआ है। ये सब मीर्यकाल के पूर्व के जान पड़ते हैं।

## ए वर्ग के सिक्के

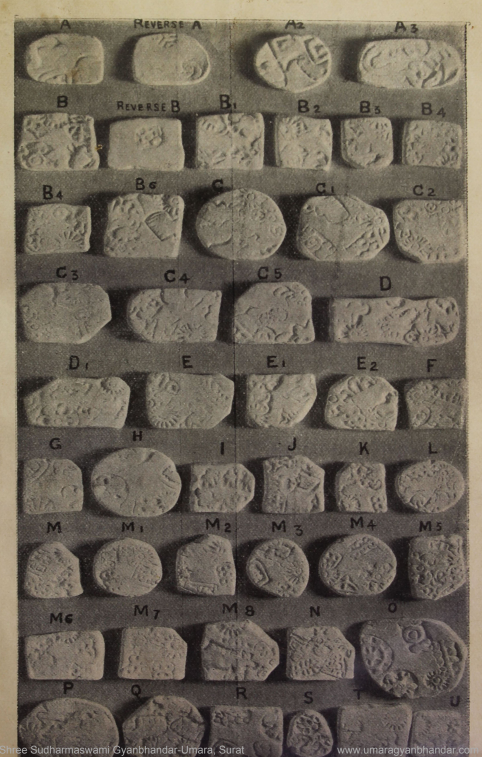
तीन-चार वर्ष हुए, चाँदी के २४ चिह्नांकित सिक्को चौकोर टेढ़ी-मेढ़ो आकृति के, कोई कोई गोल, लखनऊ से प्राप्त किए गए थे। उनमें से १२ अभी तक उक्त संप्रह में हैं, और शेष परिवर्तन में दे दिए गए। इनकी प्राप्ति के स्थान का पता नहीं लग सका। ये सिक्के देखने में बहुत पुराने, घिसे धौर मिश्रित चाँदी के थे जिसमें ७५ भाग चाँदी धौर २५ भाग ताँबा तथा सीसे का नाम मात्र निशान मिला हुआ था। इन पर ३-४ भद्दे चिह्न गहरे अंकित किए हुए थे। इनका वजन ३७ से ४२ ग्रेन तक था। श्रीसत वजन ४० ३ ग्रेन या २१ ४ रत्ती था। उनमें से एक गोल श्रीर बाकी चैंकोर

हैं। उनकी नाप 'स्इंच × '४२ई चं से '६ईच × '०६ इंच थी। इन सिकों की मिश्रित धातु इतनी कड़ी नहीं है। पिछले काल के चिह्नांकित सिकों द्वारा उन पर सरलता से खरोंच हो सकती है। किसी सिक्के पर ४ से अधिक चिह्न अंकित नहीं हैं। वे चिह्न ये हैं—(१) मध्यस्थ चिह्न के आसपास तीन टाँगों की सी आकृति, (२) ढाल सरीखी आकृति के भीतर वृषभराशि की आकृति। पटना म्यूजियम के गोलख-पुर सिकों पर भी यही चिह्न है। (३) हाथी, दाहने तरफ मुँह-वाला या बाएँ तरफवाला, (४) एक पंचकीण सितारा जिसके कोनों में और केंद्र में बिंदु हैं या पूर्ववर्णित चक्र का आग (देखिए, चित्र ३ और ४, ए वर्ग के सिक्के)।

प्रथम दें। चिह्न सबमें एक से पाए जाते हैं, बाकी का हाल चित्रों के निरीचिय से जान पड़ेगा। चैंकोर सिक्के एक-दें। कोनों पर कटे हुए हैं। दो सिक्कों की पुश्त पर कोई चिह्न ग्रंकित नहीं है। बाकी ग्राठ की पुश्त पर एक से चार चिह्न ग्रंकित हैं। इसमें संदेह नहीं कि ये सिक्के पिछले सुडौल ग्रीर सुंदर चिह्नों वाले (Punck-marked) सिक्कों की अपेचा पुराने हैं। ये गेल खपुर के सिक्कों के समान हैं पर उनसे कुछ छोटे हैं। उपर लिखे कारणों से यह ग्रनुमान होता है कि ये मैं। येकाल के पूर्व के हैं। इन्हें ई० पू० पाँचवीं या छठी शताब्दी का ग्रनुमान करना ग्रनुचित न होगा। चित्र ३ ग्रीर ५ में इन्हें ए वर्ग में रखा गया है।

## उपसंहार

चिह्नांकित मुद्राश्रों को तीन कालों में रख सकते हैं—(१) ग्रारंभ के सिक्के—जब जुदे जुदे खतंत्र राज्य थे ग्रीर सब ग्रपने ग्रपने ग्रलग सिक्के चलाते थे, (२) मैार्य के पूर्वकालीन—जब नंद ग्रादि के सिक्के चलते थे, (३) मैार्यकाल। कनिंघम साहब ने चिह्नांकित (Punch-marked) मुद्राश्रों का काल ई० पू० १००० तक



बताया है । बी वर्ग के सिक्कों का चंद्रगुप्त के समय का निश्चित होना इतिहास में एक महत्त्व की बात है। इसके आगे मैं गर्यकाल के पूर्व के सिक्कों का निश्चय होना सरल हो जायगा। बैद्धकाल में कीशांबी, श्रावस्तो, मथुरा छै।र अवंति छादि स्वतंत्र राज्य थे छीर इनके सिक्कों भी वैसे ही चिह्नांकित (Punch-marked) रहे होंगे। संभव है कि ए वर्ग के सिक्कों में से कुछ उन देशों के बैद्धकाल के निकल आवें। हस्तिनापुर के नष्ट हो जाने पर पांडव-कुल कीशांबी उठ आया था। यदि कीशांबी की खुंदाई हो तो वहां पांडव-कुल के सिक्के अवश्य मिलेंगे। इस प्रकार इन चिह्नांकित मुद्राओं का ध्राथ्यम हमको धीरे धीरे महाभारत-काल तक ले जायगा। उससे आगे भी जा सकेंगे या नहीं, यह विशेष अध्ययन छीर खोज से निश्चत होगा। पर कोई आश्चर्य नहीं कि महेंजोदरा की सभ्यता से लेकर कमा- नुसार पीछे की सब भारतीय सभ्यताओं का सिलसिला मिल जाय।

पर खेद इस बात का है कि हमारे शिचित भारतीय पुरा-तत्त्व में अभी बहुत कम ध्यान देते हैं। इसमें सभी की सहायता की आवश्यकता है। सार संस्कृत और प्राकृत साहित्य का पुरातत्त्व की दृष्टि से अध्ययन करना आवश्यक है और यह सबकी सहा-यता से ही हो सकता है। पुरानी मुद्राओं की खोज और रचा में भी सबकी सहायता अपेचित है।

# (१२) विविध विषय

### (१) पुरातत्त्व

#### [ 8 ]

इस पत्रिका के भाग १३, धंक २, पृष्ठ २३७ में "चंद्रगुप्त द्वितीय श्रीर उसके पूर्वाधिकारी"-शोर्षक एक लेख लिखा गया था। उसमें यह बताया गया था कि खस लोगों ने रामगुष्त की हिमा-लय प्रदेश के किसी किले में घेर लिया। रामगुष्त उन्हें हरा न सका और संधि चाइने लगा। शत्रु ने रामगुप्त से उसकी रानी ध्रवस्वामिनी देवी को माँगा। राजा बड़े संकट में पड़ा पर मंत्री की सलाह से रानी देने की राजी हो गया। चंद्रगुप्त उस समय युवा-वस्था में था। उसने प्रार्थना की कि रानी के बदले में मैं भेजा जाऊँ धीर वह भेजा गया। खसाधिपति जब उससे रात्रि की एकांत में मिलने गया तब चंद्रगुप्त ने उसे मार डाला धीर इस प्रकार रामगुप्त की जीत हुई। संस्कृत लेखकों ने चंद्रगुप्त पर अपने भाई के मार डालने का ग्रीर उसकी स्त्रो को ले लेने का देश्यारोपण किया पर विशाखदत्त ने मुद्राराचस में उसे बंधुभृत्य लिखा है इसिखये इस देाषारेापण में शंका मालूम होती है। यह सब कथा सन् ३७५-८० ई० को लगभग की है श्रीर (१) बाग्य (लगभग सन् ६२० ई०), (२) ग्रमोघवर्ष (सन् ८७३ ई०), (३) राजशेखर (लगभग सन् ६०० ई०), (४) भोज ( सन् १०१⊏-६० ई० ), (५) ग्रबुलहस**नग्र**खी, (६) टीकाकार शंकर (सन् १७१३ ई०) के आधार पर पत्रिका में लिखी गई थी।

मार्च १६३४ के इंडियन हिस्टारिकल कार्टरली में मिस्टर मीराशो (नागपुर) ने ''चंद्रगुप्त विक्रमादित्य श्रीर गोविंद" शीर्षक एक लेख लिखा है। गोविंद चतुर्थ, सन् ६४० ई० के लगभग, राष्ट्रकूट (महा-राष्ट्र) का राजा था। उसके विषय में सोगली धीर खंभात के ताम्र-पत्रों में यह श्लोक लिखा है—

> सामध्ये सित निन्दिता प्रविहिता नैवायजे क्रूरता वंधुस्त्रीगमनादिभिः कुचिरतैराविर्ज्जितं नायशः। शौचाशौचपराङ्मुखं न च भिया पैशाच्यमङ्गीकृतम् स्यागेनासमसाहसैश्च भुवने यः साहसाङ्कोऽभवत्॥

यह गोविंद की प्रशंसा में है। इसका अर्थ यह है कि सामर्थ्य रहते भी गोविंद ने अपनं बड़े भाई के प्रति निदित क्रूरता नहीं की। न तो उसने श्रातृको-गमन के कुचरित्र द्वारा अपयश कमाया है ग्रीर न डरकर, शोचाशोच का विचार न कर, पैशाच्य का ही ग्रंगीकार किया। प्रत्युत वह (गोविंद) त्याग ग्रीर असीम साहस द्वारा जगत् में 'साहसांक' बन गया।

पुरातत्त्वज्ञ पहले इसका अर्थ नहीं समक्त सकते थे। साहसांक से विक्रमादित्य का अर्थ है और यह उपाधि चंद्रगुप्त द्वितीय की है। श्लोक के प्रथम तीन पदों में जो बातें कही गई हैं वे चंद्रगुप्त ने की थों अर्थात् उसने अपने भाई रामगुप्त को मारकर उसकी श्ली घ्रुव-स्वामिनी से विवाह किया और शीचाशीच का विचार न कर पैशाच्य का अंगीकार किया।

तीसरी पंक्ति का अर्थ रामकृष्ण किन के 'देनी चंद्रगुप्ता' नाम के नाटक से खुलता है। उसमें लिखा है कि सब प्रकार से निरुपाय होकर चंद्रगुप्त की इच्छा रात्रि की श्मशान में जाकर नेताल की अपने वश में करने की थी; पर घेरा पड़े रहने के कारण शत्रु के मध्य में से निकल जाना संभव न था। जब चंद्रगुप्त इस निचार में ह्वा हुआ था तब एक चेटी ध्रुवस्वामिनी के कुछ कपड़े लेकर, अपनी मालकिन माधव-सेना को हुँदती हुई, वहाँ आई और उसे न पाकर चंद्रगुप्त के निदू-

षक को पास वे कपड़े छोड़कर अपनी मालकिन को हुँ हुने गई। उन कपड़ों को देख चंद्रगुप्त को छो-वेश धारण कर शत्रु के पड़ाव में से नि तल जाने की युक्ति सूफी। वह श्मशान को गया या नहीं, यह उस नाटक में नहीं लिखा। पर ऊपर की तृतीय पंक्ति से जान पड़ता है कि चंद्रगुप्त ने वेताल को अपने वश में किया और उस कार्य में उसे अशीचयुक्त कार्य करने पड़े होंगे, जैसे मनुष्य-मांस का देना। 'वैताल-पचीसी' में विक्रम और वेताल का संबंध दिखाया गया है।

गोविंद के विषय में भी यह कथा है कि उसने अपने भाई अमोध-वर्ष द्वितीय को एक वर्ष के भीतर ही मारकर गई। ले ली थी। पूर्वोक्त अन्यान्य दोषारेाप भी उस पर किए गए हैं; किंतु इसके कवि ने उन शंकाओं को सुंदरता के साथ मिटाने का प्रयक्त किया है।

### [ २ ]

कोई ६० वर्ष पूर्व गोरखपुर जिले के सोहगौरा प्राम में प्राय: २॥" ×१॥" का एक छोटा सा ताम्रपत्र ब्राह्मी अचरों में लिखा मिला था। लेख में केवल ४ पंक्तियाँ, आदि-मैार्यकाल की लिपि में, हैं। चार कोनों में ४ छिद्र उस लेख को टाँगने के लिये हैं। लेख ढला हुआ है। उसमें एक राजाज्ञा लिखी है पर आरंभ में कुछ राजचिद्व लिखे गए हैं। इन्हों राजचिद्वों के कारण उसका महत्त्व है क्योंकि वैसे ही चिद्व ठप्पेवाल सिक्कों (Punch-marked coins) पर भी मिलते हैं, जिनसे ये सिक्कों भी आदि-मैार्यकालीन सिद्ध होते हैं। ऐसी ही एक और पुरानी राजाज्ञा बंगाल के महास्थान में, वैसी ही पुरानी ब्राह्मी लिपि में, लिखी हुई पाई गई है।

साहगारा तामुलेख का अर्थ यह है—"इन दो कोठों का सामान—अर्थात् घास, गेहूँ श्रीर कड़ छुला, छत्र, जुए के सैले तथा रिस्सियाँ—अर्यंत आवश्यकता के समय ही उपयोग में लाया जाय, पर इसे कोई ले न जाय।"

#### [ ३ ]

गत वर्ष के दिसंबर मास में इंडियन ग्रेगिएंटल कान्फ्रेंस का सातवाँ ग्रिधिवेशन बड़ोदा नगर में, श्री काशीप्रसाद जायसवाल जी के ग्रिधिपतित्व में, हुआ। उस अवसर पर उनका भाषण बड़े महत्त्व का था; क्यों कि उसमें पुरातस्व के सब विभागों की उन्नति का दिग्दर्शन कराया गया था श्रीर यह भी दिखाया गया था कि भविष्य में उन्नति किस दशा में होगी। उनके भाषण की प्रधान बातों का संचित्र सार पाठकों के लिये यहाँ दिया जाता है।

प्रथम तो इस स्रोर ध्यान दिलाया गया कि डाक्टर प्राचनाथ के परिश्रम से प्राय: यह सिद्ध होता है कि महें जोदरो श्रीर हरप्पा की मुद्दरों की लिपि इलाम, साइप्रस और कीट की तथा धीर अधिक द्र की कुछ पुरानी लिपियों से मिलती-जुलती है। ऐसा जान पड़ता है कि एक ही प्रकाश की घारा सिंधु नदी से एटलांटिक महासागर तक प्रवाहित थी। मिस्टर पिकोली 'इंद्रियन ऐंटीक्वेरी' नवंबर १-६३३ में लिखते हैं कि सिंधुलिपि इट्रूरिया के पुराने बर्तने। धीर कबरों की वस्तुओं पर लिखे अपिठत संकेतां से मिलती है। एक दूसरे महाशय गिलाम डि हेवेसी ने अपने एक लेख में बताया है कि सिंधु अचरों में के ५२ अचर पैधिफिक अथवा प्रशांत महा-सागर के ईस्टर द्वीप में मिली ईटों पर ठीक उसी रूप में पाए जाते स्वयं भारतवर्ष में, संबलपुर जिले के विक्रमखोल प्राम में, एक चट्टान-लेख मिला है जो सिंधुलिपि ध्रीर ब्राह्मो की मध्यस्थित का है। बक्सर धौर पाटलिपुत्र में भी कुछ ऐसी मूं तैयाँ मिली हैं जिनसे प्रकट होता है कि सिंधु नहीं की सभ्यता पटना तक भ्रवश्य थी। वह पश्चिम में भारतवर्ष से भूमध्यसागर तक निरसंदेह फैली हुई थी। महाभारत के एक लेख से जान पड़ता है कि उसके बनने के समय काठियावाड़ के पश्चिम तट पर विचित्र प्रकार की मुहरें ( Seals )

मिलती थों। संभव है कि राजपूताना की मरुभूमि धौर मध्य प्रदेश के कुछ स्थानों में भी इसी प्रकार की वस्तुम्रों का प्रमाण मिले। जायसवाल महाशय का निश्चय है कि इस सभ्यता का धीर उसके मनुष्यों की जाति का निर्णय पुरायों से हो सकेगा। पुरायों का इतिहास जल-प्रलय (The Flood) तक श्रीर उसके पूर्व तक जाता है। शतपथ बाह्यम में जिस जल-प्रलय का वर्मन है वह भारतीय राजवंशों के पूर्व के इतिहास का प्रधान चिद्व है। डाक्टर ऊली (Dr. Woolly) की खुदाई से जल-प्रलय की घटना की सत्यता सिद्ध हो चुकी है। यह प्रलय मेसोपोटेमिया से राजपृताना तक आया था श्रीर इस सीमा के दोनों श्रंतों में उसका प्रमाण मिलता है। पुरागों के राजवंश प्राय: जल-प्रलय से आरंभ होते हैं छीर महें जोदरो की सभ्यता इस प्रत्वय के पीछे की है। मिस्टर करंदीकर ने पुरायों में स्पष्ट लेख पाया है कि नर्मदा नदी की तलहटी में इस जल-प्रलय का प्रभाव नहीं पड़ा था। प्राणीं की ठीक ठीक समभ्तने के लिये सारे एशिया का पुराना इतिहास भ्रच्छी तरह से ज्ञात होना चाहिए।

सोहगारा (गेरखपुर) श्रीर महास्थान (बंगाल) में मिले पुराने ब्राह्मी के ताम्रपत्रों का उल्लेख इस पतिका में श्रन्यत्र हो चुका है। इन महाशय की राय में ये दोनों चंद्रगुप्त मीर्य के समय के हैं श्रीर उसके राज्य में जो बार बार अकाल पड़ता था उस संबंध की घेषणा धीर व्यवस्था इनमें है। सेहिगीरा-पत्र श्रावस्ती के मंत्रियों द्वारा घेषित हुआ था श्रीर महास्थान-पत्र की पुंड़ के मंत्रियों ने घेषित किया था। उत्तर बंगाल में उस समय कई अनार्य जातियाँ इकट्टी मिलकर रहती थीं। ये दोनों लेख, जिनमें राजकीय आजाओं की घेषणा है, अशोक से कोई ७५ वर्ष पूर्व के श्रीर मीर्यकाल के पुराने लेख हैं। सोहगीरा लेख में चंद्रगुप्त मीर्य

के नाम का एक राजचिह्न (राजांक) भी बना हुन्रा है। दो लगी हुई महराबों या गोलाइयों के ऊपर तीसरी महराब धीर उसके ऊपर चंद्रमा । पहले ऐसी आकृति को कोई मेरु पर्वत श्रीर कोई स्तूप बताता था। ब्राह्मो अचर गश्रीर दे। त मिलने पर ये तीन महरावें बनती हैं धौर ऊपर के चंद्र की मिलाकर पूरा नाम चंद्रगृप्त होता है। डेढ शताब्दी पीछे ऐसा ही चिह्न ग्रिमित्र की मुद्राश्रीं पर मिलता है श्रीर उसके निकट 'मो' श्रचर लिखा रहता है जिसका अर्थ मैार्य होता है। यही चंद्रगुप्तवाला राजांक पुराने पाटलि-पुत्र को मै। येप्रासाद की ख़ुदाई में. कुम्हरार में मिले स्तंभ पर भी पाया जाता है थ्रीर इस अंक को निकट मै। ये शब्द पूरे अचरों में भी लिखा है। पुराने पाटलिपुत्र की खुदाई में मै।र्थकाल की गहराई पर मिलो दस दलो सिक्को पर भी वही ग्रंक मिला है। सारनाथ में श्रशोक-स्तंभ की नींव में एक मुद्रा मिली थी। उस पर भी वही श्रंक है। पुराने पाटलिपुत्र को किले के रचक सैनिकों के। जे। मिट्टो के बर्तन दिए जाते थे उन पर भी यही श्रंक मुद्रित है। कैटिल्य के अर्थशास्त्र में विश्वित राजांक यही जान पड़ता है। इस निश्चय से भारतवर्ष की श्रित प्राचीन मुद्राग्रों ( Punch-marked coins ) के पढ़ने में बहुत सुविधा होगी। मनुस्मृति में इन्हें पुराग, पण कार्षापण पादि नाम दिए गए हैं।

भारत सरकार के पुरातत्त्व विभाग के कार्य की थ्रोर दृष्टिपात करते हुए जायसवाल महाशय भारतवासियों की उदासीनता पर बड़ा दु:ख प्रकट करते हैं। उनकी उदासीनता के कारण इस विभाग को बहुत कम द्रव्य मिलता है। ध्रभी तक कोई महत्त्व की खुदाई बुद्ध-काल के पूर्व के स्थानी पर नहीं हुई। महें जोदरो की परख तो ग्रार० डी० बनर्जी की विशास बुद्धि के कारण हुई। बुद्ध के पूर्व का कोई ब्राह्मी लेख अभी तक नहीं मिला है। इसका कारण यह है कि कोई समा प्राचीन हिंदू स्थान खोदा ही नहीं गया है। यदि योग्य स्थाने को खुदाई की जाय ते। शतानीक श्रीर सहस्रानीक के कुटुम्बें के चिह्न श्रवश्य मिलें।

जायसवाल महाशय काशी के बाबू दुर्गाप्रसादजी के परिश्रम की बड़ी प्रशंसा करते हैं। इन बाबू साहब के पास सुद्राग्री का संग्रह बहुत श्रच्छा है। श्रापने पुराने ठप्पेवाले (punch-marked) सिकों के अध्ययन में बडा परिश्रम किया है। इन मुद्राश्री में चिद्व ठप्पें से बनाए जाते थे जिनका अर्थ अभी तक कोई नहीं समभता था। भ्रापने इन मुद्राश्रीं के चिह्नों का अर्थ समभतने का बहुत कुछ सफल प्रयत्न किया है। इनमें से एक प्रकार के चिह्ना-कित मुद्राञ्चों का विश्लेषण ( analysis ) भी किया गया है और उनमें वे ही धातुएँ, उतने ही परिमाग में, मिली हैं जो कीटिल्य को अर्थशास्त्र में चाँदी के राज-कार्यापण के लिये बताई गई हैं। बाबू साहब के बी ( B ) विभाग की मुद्रात्री पर ऊपर लिखा चंद्रगुप्त का राजांक भी मिलता है। सारनाथ त्रशोक-स्तंभ के नीचे मिली ढली मुद्राञ्चों में श्रीर पाटलियुत्र की मुद्राञ्चों में भी यही राजांक है श्रीर उनके निकट एक राज-पताका श्रीर एक हाथी भी बना है। हाथी धीर पताका से जान पड़ता है कि पताका के ऊपर हाथी का चिह्न बनारहताथा। श्रोक लेखकों ने लिखा है कि चंद्रगुप्त की हाथों ने अपनी पीठ पर बिठा लिया या धीर सिंह ने उसे चाटा भी था। इस लेख को लोग अभी तक एक कल्पना ही समभते ये पर श्रव जान पड़ता है कि यह कथा तच्चिशला में इसिलये प्रच-लित हुई कि चंद्रग्रप्त के तचिशिला-कार्षापयों में राजांक हाथी की पोठ पर श्रीर खुले मुँह जीभ निकाले सिंह के सामने स्थित है। ऐसे ही एक कारण से मुसलमान लेखकों ने सिकंदर को एक सींग-वाला बताया है। धव अशोक की मुद्राओं की भी पहचान सकता

संभव है। बाबू दुर्गाप्रसादजी के बी (B) वर्ग की मुद्राओं में एक वृत्त बना है जो पाटलिपुत्र की थ्रीर सारनाथ की खुदाई में मित्ते पूर्वविर्यात सिकों पर भी मै।जूद है। यह पाटलिपुत्र को सूचित करनेवाला पाटली का वृत्त जान पड़ता है।

रायबहादुर राधाकृष्ण जालन को पुराने पाटलिपुत्र में सोने के शिव-पार्वती मिले हैं। उनकी बनावट शैशुनाग ध्रीर दीदार-गंज मूर्त्ति (पटना म्यूजियम) के समान है। इसलिये ये मूर्तियाँ अति पुरानी हैं। जायसवालजी का मत है कि दीदारगंज की मूर्ति ध्रीर ये सोने के शिव-गैारी सुगांगेय नाम के नंदप्रासाद के बचे पुराने ग्रंश हैं।

रा० व० डाक्टर हीरालाल द्वारा कारंजा (बरार) में सन्
२०० ई० के जैन प्रंथ मिले हैं जिनसे हिंदी का उस समय का
रूप प्रकट होता है। अब ये प्रंथ छप चले हैं। उनसे हिंदी के
विकास का बहुत कुछ पता चलता है। महापंडित राहुल सांकृत्यायन ने पुराने मगध के सिद्ध लोगों का इतिहास हूँ विकाला है।
उनके लेख सन् ७५० से २०० ई० तक के हैं धौर वे संस्कृत में
श्रीर उस समय की देशभाषा में हैं। ये लेख नालंदा में लिखे
गए थे। उनसे ७५० तक की पूर्वीय हिंदी का पता लगता है।

जायसवाल महाशयजी का प्रस्ताव था कि रामायण भिन्न भिन्न देशों में भिन्न भिन्न रूपों में पाई जाती है—जैसे काश्मीरो, पूर्वीय दिचिण की धीर बंगाली। जैसे महाभारत के जुदे जुदे रूपों का अध्ययन कर एक निश्चित संस्करण तैयार हो रहा है वैसे ही रामायण की सब सामग्री का विवेचनयुक्त अध्ययन होकर उसका भी एक निश्चित परीचात्मक संस्करण तैयार होना चाहिए। श्रापकी बड़ी श्रीर प्रशंसनीय इच्छा है कि शाचीन भारतवर्ष का एक उत्तम इति-हास भारतवासियों द्वारा ही लिखा जाय। सामग्री सब तैयार है। पुराने इतिहासक्च भी मैं।जूद हैं जिनकी सहायता कुछ वर्षों बाद न मिल सकेगी। उनकी उपस्थिति का लाभ अभी ही उठा लेना चाहिए। पुराने इतिहास से अभी तक केवल सन् ई० से ६०० वर्ष पूर्व का इतिहास समक्षा जाता है; पर मारतवर्षीय पुराग, इतिहास-लेखकों के अनुसार, अति पुरातन इतिहास सन् ई० के १४०० वर्ष पूर्व कक ही है। उसके पश्चान् ते। नंद तक (४०० ई० पू०) वह प्राचीन और महानंद से इस पार आधुनिक काल का इतिहास कहा जाता है।

भीष्मपर्व में संजय—युधिष्ठिर से भारतवर्ष का वर्षान करते समय—मनु वैवस्वत, पृथु, इच्वाकु, मौधाता, नहुष, मुचकुंद, शिवि ध्रीशीनर, ऋषभ, ऐल, नृग, कुशिक, गाधि, सोमक, दिलीप धादि के भारत की पुरातन भारत कहते हैं।

### पंड्या बैजनाय

## (२) भ्रम-निवारण

नागरीप्रचारियो सभा, काशी द्वारा प्रकाशित हिंदी-शब्द-सागर (कोश) हिंदी भाषा-भाषियों के लिये गैरिव की वस्तु है। इस कोश की भूमिका भी साहित्यिक जगत् में अपना स्थान रखती है; परंतु शब्द खागर के सुयोग्य संपादकों ने जितना परिश्रम पुस्तक के मूल भाग को सर्वथा संपन्न बनाने में किया है उतना परिश्रम, मालूम होता है, भूमिका के लिखने में नहीं किया। भूमिका लिखने में जो ढंग अस्तियार किया गया है उसे सफल बनाने के लिये साहित्यिक खोज की आवश्यकता थी। किंतु वह न करके उन्होंने किन्हों स्थली पर केवल निराधार किंवहंतियों ग्रथवा किन्हीं स्वार्थ-साधकों की बातें से ही ग्रपने की संतुष्ट कर लिया है।

जिस स्थल पर हमको शंका हुई है वह श्री हितहरिवंशजी का सूच्म जीवनचरित है।

इतिहास इस बात का साची है कि जिन वैध्यव संप्रदायों का जन्म मध्यकालीन हिंदुओं के धार्मिक दृष्टिकीय को विशाल करने के लिये हुआ था, उन्हीं संप्रदायों के अनुयायी भारतवर्ध के भाग्य-विपर्यय से पिछली शताब्दी में कितने संकुचित हृदयवाले हो गए और परस्पर लड़कर किस प्रकार अपनी संचित शक्ति को उन्होंने नष्ट कर दिया। विभिन्न संप्रदायोंवालों के इस काल्पनिक विरोध पर महा-किव बिहारीलाल भी एक बार दु:खी हुए थे। उन्होंने लिखा है—

श्रपनै श्रपनै मत जागे, बादि मचावत सारः

ज्यों स्यों सबकें। सेइबें।, एके नंदिकसें।र !!

अस्तु; हमको संतोष इतने ही से होता, यदि यह राग पिछली शताब्दी तक ही सीमित रहता। परंतु दुःख तो इस बात का है कि नवीन चेतनता तथा सिहण्यता के इस युग में कुछ लोगों को अब भी कभी कभी इस व्याधि का दौरा हो जाता है! इसका बुरा परिणाम यह होता है कि जो लोग शुद्ध हदय से हिंदी-साहित्य की सेवा करना चाहते हैं या कर रहे हैं वे भी इन लोगों के द्वारा अपने मार्ग से बहका दिए जाते हैं और लाख प्रयास करने पर भी उनकी इस विचित्र उल्फन को सुल्फाने का मार्ग नहीं मिलता। अब हम शब्दसागर के लेख की अम-पूर्ण बातों का निराकरण करते हैं।

पहली बात तो श्री हरिवंशजी के जन्म-संवत् के विषय में है। शब्दसागर के सुये।ग्य भूमिकालेखकों ने जन्म-संवत् १५५६ माना है। इसके प्रमाण में केवल इतना ही लिखा है कि "राधावल्लमीय संप्रदाय के पंडित गोपालप्रसाद शर्मा ने संवत् १५६० माना है जो सब घटनाश्रों पर विचार करने पर ठोक नहीं जान पड़ता है।" परंतु उन्होंने उल्लेख एक ही घटना का किया है। श्रस्तु, हम सुयोग्य संपादकों की "सब घटनाश्रों" को ध्रपने सामने न रखते हुए स्वतंत्र रीति पर ही विचार करते हैं; श्रीर जिस एक घटना का उन्होंने उल्लेख किया है उसकी वास्तविकता पर पीछे प्रकाश डालेंगे।

विचार यह करना है कि सं० १५५ ह वाली बात प्रारंभ हुई कहाँ से। हमारे संप्रदाय में श्री महाप्रभुजो के समकालीन महा-नुभावें। से लेकर ऋाज पर्यंत यह सुदृढ़ और पुष्ट प्रमाणों से युक्त मत है कि श्री महात्रभु का जन्म-संवत् १५३० है। परंतु श्री गै।ड़ीय संप्रदाय के महात्मा भगवत् मुदितज्ञी ने भ्रपने प्रंथ 'रसिक त्रनन्यमाल' में "जन्म-संवत् १५५-६ माना है": परंतु उन्होंने तःका-लीन समय का जा वर्षान अपने ग्रंथ में किया है उससे संवत् १५५६ पुष्ट नहीं होता। इस बात की हम इस प्रकार पुष्ट करते हैं कि संवत् १५३० में दिल्लो पर बहलोल लोही का आधिपत्य या श्रीर संवत् १५५६ में सिकंदर लोदी का। इतिहास कहता है कि बहलोल ग्रीर सिकंदर दोनों श्रच्छे शासक थे। दोनों में भेद इतना ही या कि वहलील की दृष्टि में हिंदू भ्रीर मुसलमान दोनी सम थे थ्रीर सिकंदर कट्टर मुसलमान था, उसने कई मंदिर तुड़वाए श्रीर उनके स्थान में मस्जिदें बनवाई। श्रव देखना यह है कि महात्मा भगवत् मुद्दितजी ने महाप्रभुजी के जन्म-समय पर तत्कालीन राजद्वारी अवस्था का कैसा वर्षन किया है। वे श्रीमन्म-हाप्रभुजी के पिता श्री व्यासजी के लिये लिखते हैं—

देस देस मधि सुजस श्रभास्या। पृथ्वीयित लीं जाय प्रकास्या ।। बहु श्रादर सौं बोलि पठाए। नृप को मिलन मिश्रजी श्राए।। तब सब गुनन परीचा जीनी। चारहजारी की निधि दीनी।। बड़ी समृद्ध भई इक ठैारी। पातसाह शैंग रहै निसि भारी।।

यह वार्ताझाप बादशाह का व्यास मिश्र के साथ था। उनके बाद बादशाह ने श्रीमन्महाप्रभु को भी निमंत्रित किया था—

व्यास मिश्र निज धाम पधारे। पृथ्वीपित तब वचन उचारे॥ बहु गुनवंत पुरुष हैं। ऐसे। सुत हू ताको ह्वें हैं तैसी॥ स्वेद सिहत नृप चिंता घरे। मंत्री समाधान कों प्रेरे॥ सुँवर तुम्हें नृप देखें। चाहे। व्यास मिश्र के गुन श्रवगाहे॥ पट भूषण धन देंहें भलें।। मन सब लेहु नृप्ति पे चलें।॥ सुँवर कही तब मधुरी बानी। काल-प्रसित सब विध्व बखानी॥ ब्रह्मलोक लें। नश्वर जानी। नृप संपित की कीन कहानी॥ निस्पृहता निवेंद सुनि कहथें। नृपित सें। जाइ। श्रविरज्ञ ताह कें। भये। महापुरुष के भाइ॥

तत्कालीन राजकीय अवस्था के इस वर्णन से यह पुष्ट होता है कि वह समय सांप्रदायिक सिह्यणुता का था। बादशाह की नीति समाधान-पूर्ण थी छीर वह हिंदू विद्वानों का भी समुचित धादर करता था। इस नीति का पालन बहलोल लोदी जैसे बादशाह द्वारा ही हो सकता था, सिकंदर लोदी द्वारा संभव न था। व्यास मिश्र के बाद बादशाह के द्वारा हितहरिंशजी की निमंत्रण देने का वर्णन भी ध्यान देने योग्य है। क्या सिकंदर लोही यह कर सकता था? क्या उसकी धार्मिक कट्टरता उसकी एक हिंदू विद्वान के पुत्र की, केवल पुत्र होने के नाते ही, अपने यहाँ बुलाने के लिये इस प्रकार उत्कंठित कर सकती थी? इस बात का उत्तर विद्वान पाठक स्वयं दे लें। फिर एक स्थल पर महात्मा भगवत मुदितजी यह सिखते हैं कि जब निकंजेश्वरी श्री राधिकाजी से

श्रीमन्महाप्रभुजी को मंत्र की प्राप्ति हो गई तब उन्होंने, श्री राधिकाजी के त्राज्ञानुसार, कूप में से द्विभुजस्वरूप निकालकर—

> मंदिर रेवन माम बनायो । तहां सु प्रभु की ले पधरायो ॥ राग भोग नित नृतन करहीं । श्रपने तन मन करि बिस्तरहीं ॥

अब विचार कीजिए कि एक कट्टर मुसलमान बादशाह के ही राजत्व-काल में, जैसा कि सिकंदर लोदी था और जिसने मंदिर तुड़-वाकर मिन्जिदें बनवाई थों, क्या देववन में — बिलकुल उसकी नाक के ही नीचे — कोई हिंदू नया मंदिर बनवा सकता था। यह घटना भी इस बात को पुष्ट करती है कि उस समय बहलोल लोही का शासन-काल था, अर्थात् सं० १५३० में ही महाप्रभु का जन्म हुआ था। हमारे सांप्रदायिक प्रंथों में, जो श्रीमन्महाप्रभु के समकालीन महानुभावों के रचे हुए हैं, सबसे प्रामाणिक प्रंथ 'श्रो हितसेवक-वाणी' है। यह श्रोमन्महाप्रभुजी के परम प्रिय शिष्य सेवकजी का लिखा हुआ है। उन्होंने श्रोमन्महाप्रभुजी के जन्म-समय की अवस्था का वर्णन करते हुए लिखा है—

म्बेच्छ सक्ब हर्तिबस बिस्तरिहं। परम बिबत वाणी उचरिहं। करिहं प्रजा-पालन सबिहं। श्रपनी श्रपनी रुचि वसवास॥ जस वरणौ हरिवंश विलास। श्री हरिवंशिहं गायहैं।॥

इससे भी यही बात पुष्ट होती है कि वह समय सहिन्युता का या और इसका कारण तत्कालीन बादशाह की नीति ही था। हम बरावर देखते हैं कि मध्यकालीन भारत में धार्मिकता या कट्टरता का संबंध तत्कालीन शासक से ही होता था। 'यथा राजा तथा प्रजा' की कहावत खूब चरितार्थ होती थी थ्रीर थे। इं-बहुत रूप में विश्व के विभिन्न देशों में यह कहावत अब भी चरितार्थ है। अँगरेज जाति की धार्मिक सहिष्णुता के कारण उसके द्वारा शासित देशों में हम आज धार्मिक सहिष्णुता का प्रचार देखते हैं और रूस की सोविएट सरकार द्वारा ईश्वर का बहिष्कार किए जाने पर हम सारी रूसी प्रजा को ईश्वर का बहिष्कार करते हुए पाते हैं। अस्तु, हम इस संबंध में अन्य प्रंथों को उद्धृत नहीं करना चाहते; क्यों कि इससे लेखका कलेवर बहुत बढ़ जायगा। हम इस बात की सिद्ध कर चुके हैं कि श्रीमन्महाप्रभु के जन्म के समय उत्तर भारत सहिष्णु मुसलमान बादशाह द्वारा शासित था, श्रीर वह बादशाह बहलील लोदी के सिवा श्रीर कोई नहीं था। बहलील का राजत्व-काल सं० १५५ के बदले १५३० में ही था। यहाँ तक तो हमने श्री महात्मा भगवत् मुहितजी की वाग्री में विर्यत 'हित'-चरित्र पर ही विचार किया है। ध्रव हम श्रीमन्महाप्रभु के जन्म-संवत् के विषय में दो-एक श्रन्थ प्रमाग्र भी देते हैं।

पहला प्रमाण ते। श्री मन्महाप्रभु के द्वितीय पुत्र श्री कृष्णचंद्रजी के ग्रंथ 'कर्णानंद' की श्री प्रवे।धानंद-कृत टीका का है। प्रवे।धानंदजी लिखते हैं—

वियद्गुणेषु शुभ्रांषु संख्ये संवस्तरे शुभे।
माधवे मासि शुक्लैकादश्यां सोमवासरे।।
गोस्वामी हरिवंशाख्ये। श्रीमन्माथुरमंडले।
वादमामे शुभस्थाने प्राहुर्भूते। महान् गुरुः।।

इसके अनुसार संवत् १५३० निकलता है। दूसरा प्राचीन प्रमाण श्री 'हितमालिका' ग्रंथ में है। यह संवत् १५५७ में समाप्त हुआ है। इसमें भी जन्म-सं० १५३० ही माना गया है। महात्मा भगवत् मुदितजी का ग्रंथ इन दोनें। ग्रंथों के लगभग १५० वर्ष बाद लिखा गया है। तीसरी बात यह है कि प्राय: सब ग्रंथों में श्रीमन्महाप्रभु के बड़े पुत्र श्री वनचंद्रजी का जन्म-संवत् १५४७ है। इससे भी सं० १५३० पुष्ट होता है।

भ्रव हम उस घटना पर विचार करते हैं जिसका उल्लेख विद्वान भूमिका-लेखकी ने प्रपने लेख में किया है श्रीर जिसकी बन्होंने संवत् १५५६ का पेषक माना है। उन्होंने लिखा है— ''म्रेगरछा-नरेश महाराज मधुकरशाह <mark>के राजगुर</mark>ु श्री हरीराम व्यासजी सं० १६२२ को लगभग ऋषको शिष्य हुए थे।" परंतु भगवत् मुदितजी की वागी इस विचार की पृष्ट नहीं करती। भगवत मुदितजी की वाग्री में हरीराम ज्यासजी के जीवन चरित का वर्णन है। उससे हमको केवल इतना ही ज्ञात होता है कि वे ४२ वर्ष की अवस्था के बाद ही ओमन्महाप्रभु के दी चित हुए थे। किंतु विशेष खे।ज करने पर इमकी भगवत् मुदितजी की वाणी में ही वर्णित परमानंददासजी के चरित्र से इस संबंध में बहुत पक्को बातें का पता चला है। परमानंददासजी चित्रिय थे धौर हुमायूँ बादशाह के मनसबदार थे। बादशाह ने इनका ठट्टे की जागीर दी थो। ये वहीं रहते थे। एक बार पूरनदासजी, जे। श्री हितहरिवंशजी के शिष्य थे. भ्रमण करते हुए ठट्टे में पहुँचे। पूरणदासजी ने---

चरया करि संदेह नसायो। श्री हरिवंश की धर्म सुनायो॥ यह जु एक मन की पद गायो। ध्यासहिं कह्यो सु अर्थ बतायो॥

परमानंददासजी को "यह जु एक मन बहुत ठौर करि कह कौनहिं सचुपायो" ध्रादि श्रोहित महाप्रभुजी-कृत श्रो चैरासीजी का पद सुनाया। महात्मा भगवत् मुदितजी ने हरीराम व्यासजी के चरित्र में लिखा है कि इसी पद को सुनकर व्यासजी के हृदय पर श्रीमन्महाप्रभुजी के व्यक्तित्व का प्रभाव पड़ा था धीर थोड़ा शास्त्रार्थ करने पर ही वे उनके शिष्य हो गए थे। परमानंददासजी के समय का कुछ पता हमको उनके वर्णित चरित्र से लगता है। परमानंददासजी हुमायूँ के मनसबदार थे। हुमायूँ का राजत्व-काल सन् १५३० ई० तक है, अर्थात संवत् १५८७ से १५८७ तक है। इस हिसाब से व्यासजी का दीचा-काल संवत् १५८७ से पहले या उसी के लगभग मानना पड़ेगा। अतएव हरीराम व्यासजी का सं० १६२२ में शिष्य होना किसी भी प्रकार से सिद्ध नहीं होता।

हिंदो-शब्दसागर के लेख में यहाँ तक तो श्रीमन्महाप्रभु के जन्म-संवत् के विषय में चर्चा है; इसके ग्रागे श्री राधावल्लभीय संप्रदाय के विषय में ऐसी ही जनश्रुतियों की भरमार है। सुयोग्य लेखक लिखते हैं—''कहते हैं हितहरिवंशजी पहले मध्वानुयायों गोपाल भट्ट के शिष्य थे।" इस 'कहते हैं' ने बड़ा गड़बड़ मचाया है। कौन कहते हैंं—-यह स्पष्ट लिखना चाहिए। बिना ग्राधार के किसी बात की प्रहण नहीं करना चाहिए।

कृष्णगापाल शम्मा

## (३) समाले।चना

(१) नेह-निक् ज-लेखक, दीवान बहादुर, कैप्टेन चंद्रभातु-सिह, 'रज'। प्रकाशक, प्रेय-भवन, गरीली। प्रथमाष्ट्रित, संवत् १-६०, पृष्ठ २-६ + ६८। मूल्य, 'क्रपा'।

नेह-निकुंज के लेखक श्रीयुत दीवान बहादुर कैप्टेन चंद्रभानुसिंह, 'रज' बुंदेलखंड के श्रंतर्गत गरीली रियासत के स्वामी हैं। उन्होंने राज्य-कार्य का संचालन करते हुए शिखा-सूत्र त्यागकर (प्रबलानंद नाम प्रहण करके) संन्यास ले लिया है; पर साथ ही वे श्री राधा-कृष्ण के श्रनन्य उपासक हैं। इस प्रकार इस भौतिक वाद के युग में वे राजर्षि जनक का सा विषम त्रत पालन कर रहे हैं। वे साहित्य-संसार में ''प्रेम-सतसई" के द्वारा पहले ही पदार्पण कर चुको हैं। इधर "नेह-निकुंज" में उनकी वे भाव-तरंगें दिखाई पड़ती हैं जो उनके उपास्य श्री राधा-माधव की मंजु मूर्ति की छवि देखने के अनंतर उनके मानस में उद्वेलित हुई थों। इस निकुंज में वे ग्रपने प्रियतम के साथ खुलकर खेलते हुए दीख पड़ते हैं। व्रज-पति के प्रेमी होने के कारण उनकी भाव-जाह्नवी रसवती व्रजवाणी में सहस्रधा होकर प्रवाहित हुई है। दोहा, सोरठा, पद्धरी, घनाचरी, सवैया, छप्पय द्यादि विविध छंदीं के साथ ही व्रज-भाषा के रससिद्ध कवियों के से भ्रनूठे पदें। का भ्राश्रय पाकर 'रज' की श्रनुभूति बहुत हो सरस रूप में व्यक्त हुई है। उन्हें ने इस जमाने में भी पुराने समय के से भक्तों का दिल पाया है, इस कारण उनकी रचना में अनेक स्थलां पर तन्मय कर देने की शक्ति है। किव ने श्रीकृष्ण के जीवन से संबद्घ विविध घटनात्रीं पर जो कुछ कहा है उसी का इसमें संप्रह हुआ है। इसमें रीति-कालीन कवियों की सी श्रभिव्यंजनापद्धति का श्रवलंबन हुत्रा है। निस्संदेह कवि की सहृदयता ग्रीर भावुकता प्रशंसनीय है। ऐसी श्रनूठी पुस्तक का दाम दुनियावी सिक्कों में सीमित न करके "कृपा" रखकर इसे सचमुच अमूल्य रखा गया है। यह पुस्तिका स्नेही भक्तों के बड़े काम की वस्तु है।

(२) हिंदी-मंदिर, प्रयाग की तीन पुस्तके — हिंदी में बालकी पयोगी साहित्य का ध्रमाव सा है। इधर कुछ दिनों से कई लेखकों थ्रीर प्रकाशकों ने इस ग्रमाव की पूर्त्ति करने का प्रयत्न करना ध्रारंभ किया है। प्रयाग के हिंदी-मंदिर ने उच्च के दि के साहित्य के प्रकाशन के साथ ही बालकों के लिये भी कई उपयोगी पुस्तकों प्रकाशित की हैं। उनमें से तीन पुस्तिकाएँ इस समय हमारे सामने हैं। इनके लेखक हैं 'बानर' के संपादक श्री ग्रानंदकुमार।

पहली पुस्तक 'राष्ट्रासें की कहानियाँ' है। इसमें ८६ पृष्ठों में भिन्न भिन्न छः कहानियाँ संगृहीत हैं। ये कहानियाँ बालकों को मनेरिजन के निमित्त लिखी गई हैं। इस कार्य में लेखक को अवश्य सफलता मिली है। 'पत्ती का प्रेम' शीर्षक कहानी तो बहुत सुंदर बन पड़ी है। परंतु शेष कहानियों में रात्तसों, डाइनें, मूतें। आदि को हत्या करते हुए, भयंकर धीर वीमत्स व्यापारों में निरंतर संलग्न देखने से छोटी आयु के बालकों के कोमल हृदय पर उनका सुरुचिपूर्ण प्रभाव न पड़ेगा। उन्हें इन कहानियों में अपनी अद्भुतव्यापार-प्रियता की तृष्टि भले ही मिले; परंतु इनसे उनके संस्कार परिष्कृत न होंगे। 'रात्तस धीर सेनापित' इस संग्रह की सबसे पहली कहानी है; फिर भी उसका कथानक इतना जटिल है कि शिशु पाठक उसे समक्षने में समर्थ न हो सकेंगे।

दूसरी पुलक 'इतिहासों की कहानियाँ' है। इसमें थोड़े में शिवाजी, प्रताप, पन्ना धाय, नेपोलियन और महमूद गजनवी के सोमनाथ पर धावे की एक विशिष्ट घटना के श्रितिरिक्त भक्त किस्ट-फर के सेवा-भाव की एक गाथा लिखी गई है। इसके पढ़ने से बच्चें के हृदय में वीरता, देश-प्रेम, आत्मिनर्भरता, सेवा जैसी उदात्त भावनाएँ जागरित होंगी, इसमें संदेह नहीं। महापुरुषों के जीवन के देा-एक महाच्चपूर्ण संशों को लेकर उनका इस प्रकार का संज्ञिम परिचय छोटे बालकों के लिये बहुत उपयोगी सिद्ध होगा।

तीसरी पुस्तक का नाम है 'खलभद्धर'। इसमें संभव धौर श्रसंभव का विचित्र सम्मिश्रण दिखाई पड़ता है। पुस्तक के आरंभ में लेखक ने वास्तविकता लाने का प्रयास अवश्य किया है, परंतु थोड़ी दूर चलकर वह उसका सम्यक् निर्वाह नहीं कर सका। वृद्ध कृष्णप्रसाद जो ध्रपनी कन्या 'ध्राशा' के आग्रह से बहुत दिनी के बाद बड़ी तकलीफ से घोड़े पर चढ़े थे (पृष्ठ १-६) वही धागे चल-

कर 'जोरों (१) से भागे धीर बाहर धाकर एक पेड़ के ऊपर कूदकर जा चढ़ें ( पृष्ठ २३ )। इतना ही नहीं, वे पेड़ के 'ऊपर से एक घे। ड़े की पीठ पर कूद पड़े और उसकी लगाम पकड़कर एक ब्रोर को उसे पूरी तेजी से खदेड़ा' (पृष्ठ ३४)। लेखक, जान पड़ता है, किव भी हैं। परंतु उन्होंने पुस्तक के श्रंतिम अनुच्छेद में 'त्राशा' के विषय में जो करूपना की है वह है तो सुंदर, परंतु ऐसी क्षिष्ट है कि बालकों के मनोविज्ञान से परिचित लोगों को उनके वय के अनुरूप नहीं जैंचेगी। 'बलभद्दर' को लेखक ने 'केवल पाँच घंटे में लिखा है'। हम उसकी इस द्रुत-लेखन-शक्ति की प्रशंसा भले ही करें, परंतु इस प्रकार की जल्दबाजी से जो गलतियाँ हुमा करती हैं उनसे होनेवाले भनर्थों से ऋषि नहीं हटा सकते। बालकी का हृदय कच्ची मिट्टी के समान समका जाता है, जिस पर पड़ी हुई छाप तत्काल प्रभाव डालती श्रीर श्रमिट सी होती है। उनको बाल्यावस्था से द्वी ऋस्त-व्यस्त, पूर्वापर-संबंध से रहित, कथाएँ सुनाना जितना रोका जा सके उतना ही कल्याण-प्रद होगा यदि श्री श्रानंद-कुमार 'बहुत सी गलतियाँ होना कोई आश्चर्य नहीं' मानते हुए भी इस कहानी को जल्दी छपाने का लोभ-संवरण कर सकते ते। उनके 'सुकुमार ध्रीर सुंदर साथियों' का 'मनारंजन' ते। आगे भी होता, साथ हो उन्हें एकतथ्यता श्रीर श्रन्वित का ज्ञान श्रभी से हो चलता। इससे आगे चलकर उनकी भाषा स्वतः शुद्ध श्रीर शैली गठित हो जाती ।

भाषा की सरलता और सुबोधता की दृष्टि से उपर्युक्त तीने पुस्तकें प्रशंसनीय हैं परंतु कुछ अधुद्ध शब्द, वाक्यांश और वाक्य ध्रवांछनीय हैं; जैसे,—

घनिष्टता; रक्खा; साइब सलाम (सलामत ?); कई पलेँगें बिछी हुई थीं (लिंग ?); जोरों से (?) भागे; शराब नहीं पिया (?); जब वह मरने लगा ते। (तब ?) उसने कहा था.....।

लेखक ने कुछ ऐसे ग्रॅंगरेजी शब्दों का प्रयोग किया है जिनके पर्याय हिंदी में पूर्णतया प्रचलित हैं; जैसे—इ स, गवर्नर, सर्टीफिकंट। विदेशो भाषाग्रों के शब्दों को तत्सम रूप में प्रयुक्त करना छोटे बच्चों के लिये साज्य है। वे उनका ग्रर्थ न समक सकेंगे।

इन तीनों पुस्तकों में कथानक से संबंध रखनेवाले कई रेखा-चित्र भी दिए गए हैं। उनसे इनकी उपयोगिता बहुत बढ़ गई है। परंतु चित्रों के विषय में एक बड़ी भारी शिकायत है। आजकल स्कूली किताबों में बहुधा ऐसे चित्र देखे जाते हैं जिनका कथानक के प्रसंग से कोई संबंध नहीं होता। प्रकाशक चित्र बनवाने का व्यय बचाने के लिये कभी कभी कहीं से कोई चित्र लेकर उन्हें जोड़ दिया करते हैं। इन चित्रों से लाभ के बदले जा हानि होती है उसकी ग्रेगर कदाचित पैसा कमाने के लोभ के कारण वे ध्यान नहीं देते। खेद है 'बलुभइर' श्रीर 'राचुधों की कहानियाँ' में तीन चित्र बिलुकुल एक ही दिए गए हैं। इनमें से 'बलभदर' के पृष्ठ & पर जो चित्र दिया गया है उसका संबंध भी उस स्थल के प्रसंग से नहीं मिलता। उसमें पुरुष के चेहरे पर भय धीर स्राशंका का जो भाव है वह 'श्राशा' श्रीर 'बलभद्दर' के जीवन के वहाँ पर विश्वित बृत्तांत से नितांत श्रसंबद्ध है। हाँ, यह चित्र वास्तव में 'राचस ग्रीर सेनापति' (पृष्ठ ५) के आख्यान के लिये सर्वथा उपयुक्त है। इसी तरह 'राचसें की कहानियाँ' के पृष्ठ ५४ श्रीर ६७ पर के ही चित्र 'बल्भहर' में क्रमश: १७ वें ग्रीर १२ वें पृष्ठ पर इपपे हैं। अञ्चला होता, यदि ये चित्र इस तरह से विभिन्न दृत्तांतों में जबरदस्ती न घुसेड़े जाते।

विद्याभूषण मिश्र

# (१३) खड़ी बोली के संख्यावाचक शब्दों की उत्पत्ति

## [ बोखक-श्री शिवसहाय त्रिवेदी, एम॰ ए, काशा ]

श्रादिम काल में मनुष्य की श्रावश्यकताएँ ज्यों ज्यों बढ़ने लगी होगी त्यों त्यों उसकी भाषा में नए नए शब्दों का समावेश होता संख्यावाचक शब्दों गया होगा। नाम, धातु, सर्वनाम तथा की प्राचीनता विशेषणों श्रादि के समान भाषा में धीरे धीरे संख्यावाचक शब्द भी बन गए होंगे। उस समय श्राजकत के प्रच-

ने।ट-इस खेख के स्पष्टीकरण के लिये निम्न-लिखित सांकेतिक चिह्नों का जान लेना श्रावश्यक है।

<sup>&</sup>gt; इस चिह्न का म्रर्थ है 'leading to' म्रर्थात् 'व्युत्पन्न करता है'। जिस शब्द के परचात् यह चिह्न हो उस शब्द की उसके बादवाले शब्द की उत्पत्ति का कारण सममना चाहिए।

<sup>&</sup>lt; इस चिह्न का श्रर्थ है 'derived from' श्रर्थात् 'ब्युत्पन्न हुआ है'। जिस शब्द के पश्चात् यह चिह्न लगाया जाता है उस शब्द की उसके आगे के शब्द से ब्युत्पन्न समम्मना चाहिए।

<sup>+</sup> जिन देा शब्दों या श्रवरों के मध्य में यह चिह्न होता है उन्हें यह मिलाता है श्रर्थात् उन देोनों के येगा से एक दूसरा शब्द या श्रवर वन जाता है।

<sup>=</sup> इस चिह्न का प्रयोग दो श्रर्थों में होता है—(१) समानार्थ सूचित करने के किये; जैसे श्रश्य = घे हा। (२) श्रनेक शब्दों या वर्णों के येगा से एक नवीन शब्द या श्रव्य के बन जाने के श्रर्थ में; जैसे, दश + श्रश्यमेघ = दशाश्वमेघ । श्+ ई = शी।

जिस शब्द के पूर्व यह चिह्न हो वहाँ समझना चाहिए कि उस शब्द के पहले किसी श्रन्य शब्द या वर्ण का येगा होता है तथा जिस शब्द के पश्चात् यह चिह्न हो वहाँ समझना चाहिए कि उस शब्द के पश्चात् किसी वर्ण या शब्द का येगा किया जाता है।

लित संख्यावाचक शब्दों के समान सुव्यवस्थित तथा नियमित संख्यावाचक शब्द न रहे होंगे। उनका क्रमिक विधान और उनकी सुव्यवस्था ज्योतिष और गणित शास्त्रों के प्रारंभिक काल में हुई होगी। पर ये दोनों शास्त्र भी कम पुराने नहीं हैं। संसार के सबसे प्राचीन मंथ ऋग्वेद में भी अनेक संख्यावाचक शब्द पाए जाते हैं। इससे स्पष्ट है कि संख्यावाचक शब्द बहुत प्राचीन काल से आयों की भाषा में विद्यमान थे। भारतवर्ष में गणित तथा ज्योतिष शास्त्रों और संस्कृत भाषा की उन्नति के साथ साथ संख्यावाचक शब्दों का भी विकास होता गया था और जिस समय संस्कृत भाषा खूव परिपृष्ट हो गई थी उस समय संख्यावाचक शब्द भी उसमें पूर्णतया विकसित और सुव्यवस्थित रूप में वर्तमान थे।

खड़ी बोली के संख्यावाचक शब्दों की उत्पत्ति के विषय में विचार करने से पहले अच्छा होगा कि संचेप में हम खड़ी बोली खड़ी बोली की उत्पत्ति, की उत्पत्ति को समभ लें। वैदिक काल में भारतवर्ष की प्राचीन उत्तरी भारत में जो भाषा बोली जाती थी उसके भाषाएँ नाम का ठीक पता नहीं लगता। वेदों की भाषा का बोध कराने के लिये महर्षि पाणिनि ने अपने व्याकरण- ग्रंथ में 'छंदस्' शब्द का प्रयोग किया है। पर किसी अन्य प्रमाण से यह सिद्ध नहीं होता कि वेदों की भाषा का नाम 'छंदस्' था। विद्वानों का अनुमान है कि देश-भेद के कारण उस भाषा में बड़ा

<sup>ः</sup> जिस शब्द के ऊपर यह चिह्न बगा है। उस शब्द के। विद्वानों के द्वारा किन्दित समक्रना चाहिए।

<sup>§</sup> इस चिह्न से 'श्राटि'किल' (Article) का संकेत होता है।

सं॰ = संस्कृत श्रप॰ = श्रपभ्रंश

प्रा॰ = प्राकृत ख•बो॰ = खड़ी बेाली

परिवर्तन होने लगा, जिससे उसके अनेक भेद हो गए होंगे। वेदों के भिन्न भिन्न छंदें। से भी यही प्रकट होता है कि वे सब एक ही बोली में नहीं हैं। श्रत: एक सार्वदेशिक भाषा की श्रावश्यकता समभी गई, ध्रीर उस समय की बोलियों के शिष्ट, प्रसिद्ध तथा उप-योगी प्रयोगों को लेकर एक नियम-बद्ध भाषा बनाई गई. जिसका नाम पीछे से 'संस्कृत' भाषा हो गया। यही समस्त भारत-भूमि की साहित्यक भाषा हुई। शिचित सभ्य ग्रीर पंडित लोग बेख-चाल में भी इसी भाषा का व्यवहार करते थे, पर ऋपढ़ श्रीर गँवारें। की भाषा दूसरी ही थी। संस्कृत भाषा के शब्दें का शुद्ध उचा-रण उनसे नहीं करते बनता था। वे जो भाषा बेालते थे उसमें संस्कृत के अधुद्धोच्चारित तथा संस्कृत के पहले की बोलियों के शब्द थे। वे लोग कुछ ऐसे शब्दें। का भी व्यवहार करते थे जो उन असभ्य जातियों की बोलियों से आ गए थे, जो आयों के भारत-वर्ष में म्राने से पहले यहाँ रहती थीं। इस दूसरी भाषा का नाम 'प्राकृत' हुआ। काल के अनुसार विद्वानी ने प्राकृत की दी नामी में विभक्त किया है-पुरानी या पहली प्राकृत धीर दूसरी। पहली प्राकृत 'पाली' भाषा के नाम से प्रसिद्ध है श्रीर दूसरी 'प्राकृत' के नाम से। देश-भेद के कारण प्राकृत के भी अनेक भेद हो गए थे, जिनमें से प्रसिद्ध ये हैं-पैशाची, शौरसेनी, मागधी, ऋईमागधी धौर महाराष्ट्रो । पैशाची प्राकृत काश्मीर श्रीर श्रफगानिस्तान में, शीर-सेनी प्राकृत गंगा श्रीर यसुना के दोत्राव के पश्चिमी भाग के श्रास-पास, मागधी प्राकृत मगध देश में, ध्रर्द्धमागधी प्राकृत गंगा ध्रीर यमुना के दोष्ट्राब के पूर्व में धीर महाराष्ट्री प्राकृत महाराष्ट्र देश में तथा उसके ग्रासपास बोली जाती थी। कुछ काल के बाद, बैाढ़ों थीर जैनों के समय में, प्राकृत भाषाएँ साहित्यारूढ़ हो गई धीर यहाँ तक नियमों के बंधनों से जकड़ गईं कि वे सर्व-साधारण की बोलचाल

से डठ गईं। उनके स्थान में उन्हीं के शब्दों के विकृत रूपों से बनी हुई बोलियों का व्यवहार होने लगा। ये बोलियाँ अपश्रश कहलाईं। प्राकृतों के समान ये भी पैशाचो, शीरसेनी, मागधी, अर्द्धमागधों और महाराष्ट्री भेदों में विभक्त की जा सकती हैं। इन अपश्रंशों के बोले जाने के स्थान वे ही प्रदेश थे जो इनकी मूल प्राकृतों के ये। कुछ समय के बाद इन अपश्रंशों की भी वहीं दशा हुई जो संस्कृत और प्राकृत की हुई थी। साहित्यारूढ़ होकर ये भी नियमों से जकड़ गईं और साधारण बोलचाल में इनसे निकली हुई आधुनिक भारतीय भाषाओं—हिंदी, बँगला, मराठी और गुजराती इत्यादि—का व्यवहार होने लगा। जिस अपश्रंश से जो भाषा निकली है उस भाषा का व्यवहार उसी प्रदेश में होता है जिसमें उसकी मूल-अपश्रंश का होता था।

हिंदी भाषा इस समय जिस स्थान में बोली जाती है वह बहुत विस्तृत है। पूर्वी पंजाब धौर राजपूताना से लेकर बिहार तक तथा हिमालय की तराई से मध्य-प्रदेश तक हिंदी भाषा का विस्तार जन-साधारण की बोलचाल की भाषा हिंदी ही है। देश-भेद से इसके ध्रनेक भेद हैं जिनमें से प्रधान राजस्थानी, पश्चिमी हिंदी धौर पूर्वी हिंदी हैं। ग्रनेक विद्वान बिहारी भाषा को भी हिंदी का ही एक उपभेद मानते हैं । धौर ऐसा मानना ठीक भी है। इसका स्पष्ट प्रमाण तो यही है कि मध्य-प्रदेश ग्रथवा संयुक्तप्रांत का कोई भी हिंदी-भाषा-भाषी बिहारवालों की बोली का ग्राधकांश भाग समभ लेता है। पूर्वी हिंदी धौर बिहारी की शब्दावली प्राय: एक है। बँगला से कुछ प्रभावित होने के कारण बिहारी को हिंदी से धलग एक स्वतंत्र भाषा मान लेना श्रम है। बिहारी के धंतर्गत मगही, मैथिली धौर भोजपुरी बोलियों हैं।

राजस्थानी के श्रंतर्गत जयपुरी, जोधपुरी, मेवाड़ी श्रीर मारवाड़ी स्रादि बोलिया, पश्चिमी हिंदी के श्रंतर्गत बुँदेली, कन्नीजी, बजभाषा, बागड़ू श्रीर खड़ी बोली तथा पूर्वी हिंदी के श्रंतर्गत स्रवधी, बघेली श्रीर छत्तीसगढ़ी हैं।

प्राकृतों श्रीर अपश्रंशों आदि का वर्णन यहाँ अप्रासंगिक सा जान पड़ता है, पर वास्तव में ऐसा नहीं है। हिंदी की भिन्न भिन्न शाखाश्री में जो भेद देखे जाते हैं तथा हिंदी खड़ी बेलि पर में शब्दें। के जो रूप और प्रयोग पाए जाते हैं श्रन्य प्राकृतों का प्रभाव उनकी समक्षते के लिये यह वर्षान नितांत त्रावश्यक है। खड़ी बे।ली मेरठ श्रीर दिल्ली के प्रांतों में तथा उनके झासपास बोली जानेवाली बेली का नाम है। ऊपर के वर्धन से प्रकट होता है कि पहले उस स्थान में शौरसेनी प्राकृत श्रीर फिर शौरसेनी अपभ्रंश का व्यवहार होता था। यही कारण है कि खड़ी बेाली में शब्दों के रूप प्रायः शौरसेनी प्राक्ठत श्रीर शौरसेनी प्रपश्रंश के अनुसार मिलते हैं। इसी प्रकार बिहारी का मागधी प्राकृत और मागध अपभ्रंश से तथा पूर्वी हिंदी का अर्द्धमागधी प्राकृत ग्रीर ऋर्द्धमागधी अपभ्रंश से विशेष संबंध है। पर इससे यह न समभाना चाहिए कि ये बेालियाँ अपने आसपास की बेालियों से बिलकुल भिन्न हैं। पड़ोस में रहनेवाले मनुष्यें। का संपर्क बरा-बर होता ही रहता है धीर इस प्रकार पड़ोस में बोली जानेवाली बोलियाँ परस्पर एक दूसरी पर अपना प्रभाव डालती रहती हैं। इसके उदाहरण खड़ी बेाली के संख्यावाचक शब्दों की उत्पत्ति के वर्णन में अगि मिलेंगे। हम देखेंगे कि खड़ी बेली के बहुत से संख्यावाचक शब्दों के रूप ऋदुमागधी प्राकृत के शब्दों से कितना अधिक मिलते हैं, यद्यपि खड़ी बेली की उत्पत्ति शौरस्रेनी प्राकृत से हुई है।

ऊपर किए हुए वर्णन से यह भी प्रकट होता है कि हिंदी भाषा प्राकृत धीर अपभ्रंश से होती हुई संस्कृत से निकली है। अत:

हिंदी के अधिकांश शब्द भिन्न भिन्म प्राकृतें। उत्पत्ति की दृष्टि से धीर अपभंशी से होकर ग्राए हुए संस्कृत के हिंदी शब्दों का वर्गी-ही शब्द हैं। इस समय हिंदी में जिन शब्दें। का प्रयोग होता है वे उत्पत्ति की दृष्टि से अनेक

भागों में विभाजित किए जा सकते हैं। ''ऐसे शब्दें। को सीधे संस्कृत से हिंदी में प्राप हैं. 'तत्सम' शब्द कहते हैं। वे शब्द जो सीधे प्राकृत से ग्राए हैं ग्रथवा जो प्राकृत से होते हुए संस्कृत से निकले हैं 'तद्भव' शब्द कहलाते हैं। तीसरे प्रकार के शब्द वे हैं जिन्हें 'अर्धतत्सम' कहते हैं। इनके अंतर्गत वे सब संस्कृत के शब्द श्राते हैं जिनका रूपात्मक विकास प्राकृत-भाषियों द्वारा होते होते, भिन्न रूप हो गया है। इन तीनों प्रकार के शब्दों के अतिरिक्त हिंदी में कुछ शब्द ऐसे भी मिलते हैं जिनकी व्युत्पत्ति का कोई पता नहीं चलता। ऐसे शब्दों को 'देशज' कहते हैं। एक श्रीर प्रकार के शब्द जो किसी पद्दार्थ की वास्तविक या कल्पित ध्वनि पर बने हैं स्रीर जिन्हें 'त्र्रनुकरण' शब्द कहते हैं, हिंदी भाषा में पाए जाते हैं। ।" इन सब शब्दों के भ्रतिरिक्त हिंदी में कुछ ऐसे भी शब्द मिलते हैं जो विदेशो भाषात्र्यों (ग्ररबी, फारसी, तुर्की, ग्रॅंगरेजी श्रादि) से हिंदी में प्रहण किए गए हैं। खड़ी बोली के अधिकांश संख्या-वाचक शब्द 'तद्भव' शब्दों के ग्रंतर्गत ग्राते हैं। कुछ ग्रर्धतत्सम शब्द भी हैं। कुछ तत्सम शब्दों का भी प्रयोग होता है, पर वे सर्वसाधारण द्वारा प्रयुक्त नहीं हैं। दी-एक विदेशी शब्द भी मिलते हैं 🔻 देशज शब्दों का अभाव ही साहै। इन सब प्रकार के शब्दों के उदा-हरण, संख्यावाचक शब्दों की उत्पत्ति के प्रसंग में, आगे मिलेंगे।

<sup>(</sup>१) 'हिंदी भाषा श्रीर साहित्य'--रायबहादुर श्यामसुंदरदास ।

म्राधुनिककालीन मार्य-भाषाओं के संख्यावाचक शब्दों के रूपों में इतनी म्रधिक समानता देख पड़ती है कि उससे आश्चर्य सा आधुनिककालीन भार- उत्पन्न होता है। पहले कहा जा चुका है कि तीय आर्यभाषाओं के भिन्न भिन्न प्राकृतों और भ्रपभंशों के द्वारा संख्यावाचक शब्दों की प्रभावित होने के कारण प्रभावित होने के कारण विभिन्न आधुनिक आर्य-भाषाओं में तद्भव शब्दों के रूप बहुत अधिक बदल गए हैं। पर संख्यावाचक शब्दों में उतना अधिक परिवर्तन नहीं हुआ है। इसका क्या कारण है है डाक्टर सुनीतिकुमार चटकी के मतानुसार मध्यकालीन (ईसा के ६०० वर्ष पूर्व से ईसा के १०० वर्ष बाद तक की) आर्य-भाषाओं की किसी एक प्रधान बोली के संख्या-वाचक शब्दों को सभी प्रांतों की बोलियों ने प्रहण किया है।

<sup>(1) &</sup>quot;The numerals present one of the difficult phonetic problems of New Indo-Aryan. Their forms show a remarkable uniformity which is not in keeping with the several phonetic histories of the various New Indo-Aryan speeches. The names for the cardinals in the different New Indo-Aryan languages instead of going through their proper Middle Indo-Aryan forms back to old Indo-Aryan; appear rather to be based on some standardised Middle Indo-Aryan forms. These standardised forms originally belonged to some particular dialect of Middle Indo-Aryan, but they were early adopted in a standard dialect, a sort of Hindustani of ancient times, whence they were imposed upon the vernacular speeches in the different tracts of the country; × From the very close resemblance between the New Indo-Aryan cardinals and those of

संभवत: वह प्रधान बोली उत्तर भारत के मध्य भाग में बोली जाने-वाली पाली भाषा थी जिसने सम्राट् ग्रशोक के समय में समस्त भारतवर्ष में प्रधानता प्राप्त कर ली थी। पाली भाषा संस्कृत की समकालीन ग्रथवा उससे भी कुछ पुरानी थी। संस्कृत का व्यवहार जिस समय साहित्य में बहुत ऋधिक होता था उस समय पाली केवल बें। लंचाल के ही काम में लाई जाती थी। दोनों की जननी एक ही भाषा थी जिसे महर्षि पाणिनि ने 'छंदस्' नाम दिया है। इसी भाषा की भिन्न भिन्न बे। लियों में वेदों की ऋचात्रों की रचना हुई है। इससे स्पष्टत: प्रकट होता है कि संस्कृत में जो संख्यावाचक शब्द पाए जाते हैं वे वैदिककालीन भाषात्रों से ही एत्पन्न हुए हैं। वैदिक-कालीन बोलियों की उत्पत्ति आयों की उस भाषा से हुई है जो वे भारतवर्ध में छाने से पहले मध्य-एशिया में बोलते थे। अर्थात् संस्कृत के संख्यावाचक शब्दों के भी मूल रूप मध्य-एशियावाली अर्थि-भाषा के संख्यावाचक शब्द थे। आगे दिए हुए मूल आर्थ-भाषा की भिन्न भिन्न योरोपीय, ईरानी तथा भारतीय शाखात्रों के प्रधान संख्यावाचक शब्दों की तुलना करने से विदित हो जायगा कि ये सभी शब्द किसी एक ही मृल भाषा के शब्दों से निकले हैं---

Pali, the latter may be taken to represent the basis or source of the former.

<sup>—</sup>Origin and Development of the Bengali Language; § 511—S. K. Chatterjee.

संख्यावाचक शब्द स्वभाव से ही स्थायी श्रीर श्रपरिवर्तनशील होते हैं। उनमें ध्विन तथा रूप का विकार कम होता है। इसी से तुलनात्मक श्रध्ययन के लिये संख्यावाचक शब्द ही चुने जाते हैं। श्रतएव चटर्जा महाशय की कर्एना के बिना भी काम चल सकता है।—संपादक।

| स्सावेतिक  | lus<br>  | সিন                | - वेतैर    | पॅकि (तिधुएनियन) | स्येस्य " | सेतीन    | भ्रम्जुतीन "         | नेबित्स "       | •             |
|------------|----------|--------------------|------------|------------------|-----------|----------|----------------------|-----------------|---------------|
| गौथिक      | E<br>E   | ्र अस<br>भू        | फिद्धीर    | क्ति             | सहस्      | सिंह्न   | महतद                 | निउन्           | ति            |
| लैटिन      | (A<br>F  | त्र<br>स           | क्वदुष्टार | भिक्ने           | स्        | सेप्टेम् | ध्रोक्टो             | नावेम्          | डेक्रेम्      |
| य          | AH<br>HW | XX.                | टेट्टरेस   | ,<br>P           | एखस       | वदा      | म्<br>ज्ञान्त्र<br>१ | ון<br>אמי<br>בי | জ<br><b>দ</b> |
| श्रावेस्ती | hes      | ्रह्म <sup>र</sup> | चश्वर      | <b>च</b>         | क्वस      | ie<br>ie | 2115                 | <b>ा</b>        | H             |
| संस्कृत    | 4 hus    | 四                  | चलार       | <b>b</b>         | यव        | सत्य     | a<br>T               | <u>ज</u><br>।   | द्व           |

श्रवः हम कह सकते हैं कि श्राधुनिककालीन श्रार्थ-भाषाश्रों के संख्यावाचक शब्दों की मूल, मूल श्रार्यभाषा है जिसके शब्दों की परंपरा वैदिक भाषा पालो, संस्कृत, प्राकृत तथा अपश्रंशों से होती हुई श्राधुनिक काल तक चली श्राई है। यहाँ पर एक प्रश्न यह उठता है कि प्राकृत भाषाश्रों ने संख्यावाचक शब्द संस्कृत से लिया है श्रयवा पाली से। इस प्रश्न का उत्तर देना सरल नहीं है। यदि यह मान लिया जाय कि संस्कृत बोलचाल की भाषा न थी, केवल पाली भाषा ही बोलचाल में व्यवहत होती थी, तो हम कह सकते हैं कि नित्यप्रति बोलचाल में व्यवहत प्राकृत भाषा में संख्यावाचक शब्द पाली ही से श्राए होंगे। पर श्रनेक विद्वान संस्कृत को भी एक समय की बोलचाल की भाषा मानते हैं। इस मत के माननेवालों का कथन है कि प्राकृत भाषा संस्कृत के बिगड़े हुए शब्दों से बनी हैं। श्रवः प्राकृत ने संख्यावाचक शब्द के बिगड़े हुए शब्दों से बनी हैं। श्रवः प्राकृत ने संख्यावाचक शब्द

<sup>(?) &</sup>quot;Even after having been reduced to a definite literary form by the labours of grammarians it (Sanskrit) continued to be used as a spoken language by the cultivated classes over a very considerable portion of Northern India."

<sup>—</sup>Principal A. B. Dhruva. Wilson Philological Lectures, Bombay University; Feb., 1929.

<sup>(</sup>२) "Therefore, instead of saying that Classical Sanskrit "lived and died childless" and tracing the modern vernaculars to Primary Prakrits, I would rather say that Classical Sanskrit reformed and standardised was first the parent of Prakrits, and afterwards their contemporary and educator, exercising direct influence on them from time to time, and the dialects which lived outside the pale

संस्कृत से ही लिया होगा। संस्कृत जन-साधारण की बेालचाल की भाषा रही हो या न रही हो, पर पढ़े-लिखे लोग ते। उसे अवश्य बोलते थे।

अतः प्राकृत पर संस्कृत के संख्यावाचक शब्दों की छाप अच्छी तरह पड़ी है। इस प्रकार हम इस परिणाम पर पहुँचते हैं कि प्राकृत भाषा के संख्यावाचक शब्द पाली धीर संस्कृत देानों भाषाध्रों के शब्दों के आधार पर बने होंगे।

उपर कहा गया है कि ग्राधुनिक ग्रार्य-भाषाग्रें। के संख्यावाचक राब्द ग्रारचर्यजनक समानता रखते हैं। इस कथन की सत्यता का प्रमाण नीचे दिए हुए उदाहरणों से कुछ मिल जायगा। ग्रवेस्ता की भाषा, पुरानी फारसी तथा ग्राधुनिक फारसी के भी शब्द दिए जाते हैं जिनकी भारतीय भाषाग्रें। के शब्दें! के साथ समानता प्रकट करती है कि ग्रार्थों के भारतवर्ष में ग्राने से पहले ही उनकी भाषा में संस्कृत के संख्यावाचक शब्दों से मिलते-जुलते शब्द विद्यमान थे।

of Sanskrit, just like the animists and other tribes that remained outside the Brahmanical civilization died away like waifs and strays. Thus, modern vernaculars as a whole are traceable to Prakrits and Prakrits to Classical Sanskrits and the last to the Vedic, the forms and the characteristic features, which are traceable in grand-parents instead of the parent being explicable as survivals from an earlier age instead of being taken as marks of direct immediate origin." Principal A. B. Dhuva. W. Philological Lectures, Bombay University; February, 1929.

अपर कहा जा चुका है कि हिंदी भाषा के अंतर्गत अनेक भाषाएँ ( त्रज, राजस्थानी आदि ) श्रीर बे। लियाँ ( खड़ो, अवधी, कन्नौजी मादि ) हैं तथा उनमें प्रयुक्त शब्दे। हिंदी की विभाषाओं . ... के रूपों में बहुत भिन्नता पाई जाती है। में रूप-भेद का कारण संख्यावाचक शब्दों पर भी यह कथन चरि-तार्थ होता है। जैसा ऊपर कहा गया है, हिंदी की प्राय: सभी बोलियों श्रीर भाषात्रों के संख्यावाचक शब्द संस्कृत के संख्या-वाचक शब्दों से ही निकले हैं, पर भिन्न प्राकृतों धीर अपभ्रंशों से होकर ध्राने के कारण भित्र भिन्न बोलियों में संस्कृत के एक एक शब्द के अनेक रूपांतर हो गए हैं। उदाहरणार्थ संस्कृत के 'ऊनचःवारिंशत्' का लीजिए। खड़ी बोली में इसका रूप 'डंता-लीस' भोजपुरी में 'श्रेांतालिस', मैथिली में 'श्रेांचालिस' तथा राजस्थानी में 'गुग्रातालीस' पाया जाता है। इस लेख में केवल खडी बोली के संख्यावाचक शब्दों की उत्पत्ति के संबंध में विचार करना है। हिंदी के ग्रंतर्गत सब भाषात्री ग्रीर बे। लियों के संख्यावाचक शब्दों की उत्पत्ति पर यदि लिखा जाय ते। एक मोटी पुस्तक हैयार हो जाय। इस निबंध को ग्रंत में हिंदी के ग्रंतर्गत कुछ बोलियों धीर भाषात्रों के तथा संस्कृत, प्राकृत धीर ऋपश्रंश के संख्यावाचक शब्दे! का एक चार्ट दिया जाता है जिसकी देखने से स्पष्ट हो जायगा कि हिंदी की भिन्न भिन्न बोलियों के संख्यावाचक शब्द संस्कृत के ही शब्दें। से निकले हैं। साथ ही साथ उससे यह जानने में भी सहायता मिलेगी कि खड़ी बेली के संख्यावाचक शब्द अवधी, व्रजभाषा, कन्नौजी, राजस्थानी, भोजपुरी धीर मैथिली ग्रादि के संख्यावाचक शब्दें। से कितनी समता धीर कितनी भिन्नता रखते हैं। संख्यावाचक शब्द श्रम्रलिखित संख्यावाचक शब्दों का विभाग मुख्य भागों में विभाजित किए जा सकते हैं- (१) पूर्णीकवेषिक, (२) अपूर्णीकवेषिक, (३) क्रमवाचक, (४) आवृत्तिवाचक, (५) गुणवाचक, (६) समुदायवाचक भीर (७) प्रत्येकवेषिक।

इन विभागों के अतिरिक्त कुछ अन्य प्रकार के और भी शब्द पाए जाते हैं जिनका उल्लेख यथास्थान ध्रागे किया जायगा।

## (१) पूर्णांकवाधक

खड़ी बोली में निम्न-लिखित पूर्यांकवोधक संख्यावाचक शब्द पाए जाते हैं—

| एक            | <b>इत्रीस</b>    | सैंत         | ोस, सैंतिस               | पचपन             |
|---------------|------------------|--------------|--------------------------|------------------|
| दो            | बीस              | ग्रड्        | वीस                      | छुप्पन           |
| तीन           | इकोस             | उंता         | लिस <sub>,</sub> इंतालीस | सत्तावन, सतावन   |
| चार           | बाइस             |              | <b>त्रीस</b>             | घट्टावन, श्रठावन |
| पाँच          | तेइ <b>स</b>     | इक           | तालीस                    | <b>हनसठ</b>      |
| छ:            | चौबीस            | बय           | ाल्रीस                   | साठ              |
| सात           | पच्चीस           | तें <b>त</b> | ालीस                     | इकसठ             |
| ष्प्राठ       | छब्बीस           | चीग्र        | गलीस,चै <b>†वा</b> लीस   | बासठ             |
| नी स          | तत्ताइस, सताइ    | स            | सैतालीस                  | तिरसठ            |
| दस            | श्रद्वाइस, श्रठा | इस           | <b>छिया</b> लीस          | चैांसठ           |
| ग्यारह        | €ंवीस            |              | सँतालीस                  | र्पेस्रठ         |
| <b>बार</b> ह  | तीस              |              | ग्रड़तालीस               | छियासठ           |
| तेरह          | इकतीस            |              | <b>उन</b> चास            | सरसठ             |
| चैादह         | बत्तीस           |              | पचास                     | ग्रड़सठ          |
| पंद्रह        | तेंतीस           |              | इक्यावन,इकावन            | <b>उनहत्तर</b>   |
| स्रोलह चै     | तिस,चौतिस        |              | बावन                     | सत्तर            |
| सत्रह पैंती   | ।स, पैंतिस       |              | ति <b>र</b> पन           | इकहत्तर          |
| भट्टारह, अठार |                  |              | चौवन                     | बहत्तर           |

तिष्ठत्तर पचासी सत्तानवे, सत्तानवे चौहत्तर छियासी ग्रहानवे, श्रहानवे

पचहत्तर,पछत्तर सत्तासी, सतासी निन्नानवे, निनानवे

ब्रिइत्तर ग्रहासी, ग्रठासी सौ

सतहत्तर नवासी हजार, सहस्र

श्रठहत्तर नब्बे, नव्वे लाख

उनासी इक्यानबे इकानवे कड़ोड़, करोड़

अस्सी बानबे, बानवे भ्रवी, अरब

इक्यासी, इकासी तिरानबे, तिरानवे खर्व, खरब

बयासी चैारानबे, चेारानवे नील

तिरासी पंचानबे पंचानवे पदा

चै।रासी क्रियानवे क्रियानवे शंख

हिंदी में सौ से ऊपर के शब्द, जितने सौ के ऊपर जिस संख्या का बेाध कराना ध्रमीष्ट रहता है उस संख्या को उतने सौ के साथ कहकर बना लिए जाते हैं। उदाहरखार्थ सौ से ऊपर के संख्या चार सौ से ऊपर चालीस का बोध कराने के लिये 'चार सौ चालीस' कहेंगे। ऊँची संख्या को पहले रखते हैं धौर नीची संख्या को उसके बाद। इसी ढंग से शंख तक शब्दों की रचना कर ली जाती है, जैसे 'चार शंख पाँच पद्म बारह नील चौहत्तर लाख नी भ्रयब छः करोड़ दो लाख तीन हजार एक सौ तेईस'। सौ से ऊपर की संख्याओं के वाचक शब्दों के बनाने का यह ढंग संस्कृत से कुछ भिन्न है। इस प्रकार के शब्दों की रचना करने के लिये संस्कृत में 'ग्रधिक', 'उत्तर' ध्रथवा 'च' की सहायता ली जाती है। उदाहरखार्थ 'एक सौ एक' के लिये संस्कृत में 'एकाधिकं शतम्', सात सौ चौवन के लिये 'चतु:-पश्चाशदुत्तरं सप्तशतम्' तथा सात सौ बीस के लिये 'सप्त च शतानि

विंशतिश्च' कह सकते हैं। प्राकृतों में संस्कृत के भ्रनुसार तथा उसके विपरीत, दोनी प्रकार के प्रयोग पाए जाते हैं। अं-मागधी प्राकृत के निम्न-लिखित उदाहरगों में कोई भी सहायक शब्द नहीं है—

'ब्रट्टसय' ( एक सें। ग्राठ ), 'ब्रट्ट सहस्स' (एक हजार ग्राठ), 'सत्तरस इक्कवीसे जायणसए' (सत्रह सी इक्कोस योजन)। पर बसी प्राकृत के 'तीसं च सहस्साइं, देशिया य अवणापण्यो जीयण सए' (तीस हजार दो सा उनचास ये(जन ) में 'च' की सहायता ली गई है। 'उत्तर' की सहायता से बने हुए सी श्रीर दो सी के बीच के अनेक संस्कृत-शब्दों के 'तद्भव' रूप खड़ी बोली में अब भी प्रयुक्त होते हैं: पर उन रूपें का प्रयोग केवल संख्यात्रों के पहाड़ो में ही रह गया है, जैसे—'दियोतरसी' या 'दिलोतरसी' ( = १०२), 'चलोतरसो' (= १०४), 'पंजोतर' या 'पिचेातरसो' (= १०५), 'छिलोतरसी' (= १०६) इत्यादि । संस्कृत के 'द्वच त्तरशतम्' से ही बिगडते बिगडते 'दियोतरसे।' रूप बन गया है। सं० 'चतुरु-त्तरशतम्' > प्रा० चुलोत्तररुष्रं > ख० बो० चलोतरसो; सं० 'पञ्चो-त्तरशतम् > प्रा० पंचुत्तलसयं > म्रप० पंचोत्तरसड > ख० बी० पंजी-तरसो या पिचे। सर्वः (पहुत्तरशतम् / > प्रा० छ्लुत्तसयं > ऋप० ळलोत्तरसड > ख० बो० छलोत्तरसी या छिलोतरसी। हिंदी से 'ग्रधिक', 'उत्तर' तथा 'च' के प्रयोग के उठ जाने का कारण प्राकृतें। का ही प्रभाव है। हिंदी के काव्यों में संस्कृत की परंपरा के अनुसार किया हुआ इन शब्दों का प्रयोग अब भी कहीं कहीं देखने में ऋा जाता है।

सी के ऊपर के शब्दों की रचना में कुछ लोग 'सी' के लिये 'सै' का प्रयोग करते हैं;—जैसे 'हो सो चार' या 'दो सै चार'। 'सी' या 'सै' होनों ही संस्कृत के 'शत' से निकले हैं जिसके प्राकृत में 'सत', 'साम्र' ग्रीर 'सय' रूप होते हैं। 'सय' का विकृत रूप 'सै' ग्रीर 'साम्र' का 'सी' हो गया है।

कभी कभी 'कम' शब्द के प्रयोग के द्वारा भी संख्याएँ सूचित की जाती हैं, जैसे—'पाँच कम पचास' (= पैँतालीस)। पर इस प्रकार के प्रयोग प्राय: अशिचित लोग करते हैं। 'कम' शब्द हिंदी में फारसी भाषा से आया है। संस्कृत में भी 'कम' के समानाथी 'ऊन' शब्द का प्रयोग होता है जो 'एकोनविंशति' (अर्थात् एक कम बीस = उन्नीस) तथा 'ऊनपच्चाशत्' (अर्थात् पचास से कम = उनचास) आदि शब्दों में वर्तमान है।

यहाँ पर उन नियमों का उल्तेख करने के लिये स्थान नहीं है जिनके अनुसार प्राकृत तथा अपश्रंश के शब्द खड़ी बोली के शब्दों के रूप-परिवर्तन के बियम के रूप में परिवर्तित हो गए हैं। इन नियमों ने ध्रव्ययन करने के लिये एक स्वतंत्र विषय का रूप धारण किया है। उत्पर कहा जा चुका है कि खड़ी बोली के संख्यावाचक शब्द प्राय: तद्भव हैं। नीचे दिए हुए संस्कृत, प्राकृत, अपश्रंश तथा खड़ी बोली से मिलती-जुलती अन्य भाषाओं के संख्यावाचक शब्दों के रूपों से स्पष्ट हो जायगा कि किस प्रकार खड़ी बोली के संख्यावाचक शब्दों की उत्पत्ति हुई है।

खड़ी बोली का 'शून्य' संस्कृत के शून्य का तत्सम है। बोल-चाल में इसके तद्भव रूपों 'सुत्र' श्रीर 'सुत्रा' का भी प्रयोग होता हैं जो श्रपश्रंश के 'सुत्र' < प्राकृत 'सुत्रश्रे।' से बना है। शून्य के लिये खड़ी बोली में 'सिकर' या 'सिकड़' का भी प्रयोग होता है जो फारसी के 'सिकर' से हिंदी में झा गया है।

संस्कृत को 'एक' से प्राकृत में 'एक', 'एको', 'एगे।' छीर 'एको।' रूप बनते हैं। अपभ्रंश में भी 'एकक' रूप होता है छीर इसी से

खड़ी बोली का 'एक' बना है। प्राक्तत के 'एगो' का प्रयोग भव भी भोजपुरी में होता है भीर इसी 'एगो' के भनुसरण पर उसमें 'दुइगो', 'तिनिगो', 'चारिगो', 'पांचगो' स्रादि शब्द बन गए हैं।

संस्कृत के 'द्व' श्रीर 'द्वि' से प्राकृत में 'दुए', 'दुवे', 'दो', 'दोनिन' तथा 'बे' बनते हैं। प्राकृत के 'दो' श्रीर 'बे' के समान ही अपश्रंश में 'बे' श्रीर 'दो' का प्रयोग होता है। अपश्रंश में एक रूप 'विण्यि' भी पाया जाता है जो संस्कृत के 'द्वेिया' से निकला हुआ जान पड़ता है। खड़ी बोली का 'दो' श्रपश्रंश के 'दो' से श्राया है। प्राकृत के 'दुए' श्रीर 'दुवे' से पूर्वी हिंदी, बँगला श्रीर उड़िया का 'दुई', 'दें त्रि' से मराठी का 'दोन' श्रीर सिंधी का 'हुँ', 'बे' से गुजराती का 'बे' तथा सिंधी का 'ब' निकले हैं। खड़ी बोली के 'दोनों' शब्द का मूल प्राकृत का 'दोन' ही जान पड़ता है।

संस्कृत 'त्रि' के नपुंसक लिंग 'त्रीिया' से प्राकृत में 'तिण्या' तथा अपभ्रंश में 'तिण्या' बने हैं।

इसी 'तिण्या' या 'तिण्या' से खड़ी बोली के 'तीन' तथा पूर्वी हिंदी के 'तिनि' की उत्पत्ति हुई है। संस्कृत के पुंक्षिग रूप 'त्रयः' से मागधी प्राकृत 'तथ्रो' रूप बना है, पर हिंदी में 'तथ्रो' से निकला हुन्ना कोई रूप देखने में नहीं भाता है।

सं० नपुंसकिता 'चत्वारि' से प्राकृत में 'चन्नारि' धौर 'चत्तारि' बने हैं। श्रपभ्रंश में 'चारि' पाया जाता है जिससे खड़ी बोलो का 'चार' तथा पूर्वी हिंदी का 'चारि' बने हैं। पान्नी के 'चत्तारे।'

<sup>(</sup>१) प्राकृतकालीन भाषात्रों में 'तिण्य' के श्रनेक रूप पाए जाते हैं। इसका प्रमाय श्रशोक के शिलालेखों से मिलता है। धोली तथा जैगाढ़ के शिलालेखों में "तिश्विपानानि", कालसी के शिलालेख में "तीनि-पानानि", गिरनार के शिलालेख में "त्रिप्राय" श्रीर सहवाजगढ़ी के शिलालेख में "त्र (या) त्रय" श्रीर "त्रया-त्रयो" रूप पाए जाते हैं।

श्रीर प्राकृत के 'चत्तारि' के 'त्त' का हिंदी में लोप हो जाने का कारण बताना कठिन है। जैसा हमने श्रभी देखा है कि यह लोप श्रपश्रंशों के ही समय में हो चुका था। संभवतः चैदह, चैबिस, चैंतीस श्रादि यौगिक शब्दों में 'चैं।' ( < सं० चतुः ) को देखकर 'चत्तारि' से भी बेलचाल में 'त्त' का लोप हो गया होगा श्रीर इस प्रकार श्रपश्रंशकालीन 'चारि' बन गया होगा?। सं० पुंल्लिंग 'चत्वारः' से निकला हुआ प्राकृत में एक रूप 'चत्तोरा' भी पाया जाता है, पर इससे मिलता-जुलता शब्द हिंदी में नहीं दिखाई देता। हाँ, प्राकृत के 'चउरो' ( < सं० पुल्लिंग कर्मकारक 'चतुरः') से निकला हुआ 'चैं।' शब्द कन्नौजी में पाया जाता है।

संस्कृत के 'पञ्च' से प्राकृत तथा अपश्रंश का 'पंच' बना है श्रीर उसी से खड़ी बोली का 'पाँच' बना है।

खड़ी बेली के 'छ:' के लिये संस्कृत में 'षट्' का प्रयोग होता है। प्राकृत में 'छ' रूप पाया जाता है। प्राचीनकालीन 'षट्' के 'ष' के स्थान में मध्यकाल में 'छ' हो जाना तत्कालीन उचारण की प्रवृत्ति के अनुकूल नहीं है। संस्कृत के 'ष' या 'श' का प्राकृत में 'स' ही होना देखा जाता है?, जैसे सं० षोडश > प्रा० सोलह, सं० षष्टि > प्रा० सिंह : इस संबंध में डा० सुनीतिकुमार चटजी का अनुमान है कि मध्यकाल में भारतवर्ष के पश्चिम में बोली

<sup>(?) &</sup>quot;The apparent loss of — tt — in these later forms is not easy to explain. The loss of the < tt > may have been due to the form taken by this numeral word in compounds—cau < catuh" S. K. Chatterji—Origin and Development of the Bengali Language. § 515

<sup>(?)</sup> cf. ibid (S. K. Chatterji) § 517.

जानेवाली किसी फारसी बोली के प्रभाव से (जिसमें 'च्स्वश' के समान कोई शब्द रहा होगा, क्यों कि प्राचीन फारसी में यही शब्द मिलता है) भारतवर्ष में 'चश' शब्द का प्रचार हुआ होगा ध्रीर फिर 'चश' के 'च' का 'छ' हो गया होगा?।

श्रशोक के शिलालेखों में छ: के लिये 'छ' (रूपनाथ—"छ बचरे"), 'सा' (सहसराम—"स—वचले, स—पंन्ना"), 'श' (उत्तर-पश्चिम ग्रीर कालसी) तथा 'सडु' (देहली, सिवलिक ग्रीर मेरठ—"सडुवीसित") रूप पाए जाते हैं। श्रपश्रंश में भी प्राकृत से श्राया हुआ 'छ' ही रूप पाया जाता है। इसी रूप से खड़ी बोली का 'छ:' बना है। पूर्वी हिंदी, सिधी तथा गुजराती में 'छ' ही मिलता है। खड़ी बोली का 'छ:' उच्चारण में सिधी के 'छह' तथा मराठी के 'सहा' के समान है। इस शब्द की उत्पत्ति प्राकृत \* के 'छस' या 'छह' से हुई जान पड़ती है।

सं० सप्त > प्रा० सत्त > भ्रप० सत्त > ख० बो० सात। सं० ग्रष्ट > प्रा० भ्रष्ट > ग्रप० भ्रष्ट > ख० बेा० ग्राठ। सं० नव > प्रा० नम्र, ग्राम्र, नव > भ्रप० ग्राव, नव > ख० बेा० नी।

<sup>(1) &</sup>quot;Could the typically Iranian  $\leftarrow$  xsvas  $\rightarrow$  have been borrowed or blended with the Indian—sas—in an old Indo-Aryan frontier dialect in the form—kṣas—kṣak—? × × × And kṣak could, very well, be the source of—cha, chaa—, with the North-western or Western Mid. Indo-Aryan alteration of  $\leftarrow$  kṣ  $\rightarrow$  to < ch  $\rightarrow$  ."

S. K. Chatterji—Origin . & Development of the Bengali Language. § 517.

सं० दश > प्रा० दह, दस > ऋप० दस > ख० बो० दस। संसार की अधिकांश भाषात्रों में संख्यात्रों को व्यक्त करनेवाले श्रंक शून्य से लेकर नै। तक ही पाए जाते हैं: शेव श्रीर सब संख्याएँ इन्हीं ग्रंकों की सहायता से लिखी जाती हैं, जैसे १६, ८७५ इत्यादि। पर संख्यात्रीं का बेाध कराने के लिये जो शब्द बाेले जाते हैं उनके मूल रूप शून्य से लेकर नै। तक के शब्दें। के अवि-रिक्त कुछ ग्रीर भी पाए जाते हैं। खड़ी बीली के संख्यावाचक शब्द, खड़ी बेलि के कुछ मूल-एंख्यावाचक शब्दें। के योग से नहीं बने हैं; वरन्, जैसा कि कुछ कुछ हम देख चुके हैं, संस्कृत के संख्यावाचक शब्दें। के प्राकृत धीर अपभंश से हे। कर आए हुए रूप हैं। इसिलिये हमें संस्कृत के ही संख्यावाचक शब्दें। में इंखना चाहिए कि वे मूल शब्द कीन से हैं, जिनके द्राधार पर श्रीर सब शब्द बने हैं। संस्कृत के पूर्णांक संख्यावाचक शब्दों की सूची पर दृष्टि डालने से विदित हो जायगा कि संस्कृत के मूल पूर्णांकबोधक संख्यावाचक शब्द केवल निम्नलिखित ही हैं-

|                  | and in aidiga 6     |
|------------------|---------------------|
| <b>एक</b>        | त्रिंशत्            |
| द्वि, द्व        | चत्त्रारिंशत्       |
| त्रि             | पश्चाशत्            |
| चतुर्            | षष्टि               |
| पश्चन्           | सप्तति              |
| षष्              | <del>ग्र</del> शीति |
| सप्तन्           | नवति                |
| ग्र <b>ष्टन्</b> | शत                  |
| नवन्             | सहस्र               |
| दशन्             | <b>च</b> युत        |
| विंशति           | लच् , ल <b>च</b> ा  |

प्रयुत शकु कोटि जलि इमर्जुद इम्रंत्य इम्बर्ज मध्य खर्व परार्ध

महापदा

शेष सब यौगिक शब्द हैं जो इन्हीं शब्दों की सहायता से बने हैं; जैसे—'एकादशन्' (=एक + दशन्), 'द्वादशन्' (=द्व + दशन्), 'एकविंशति' (=एक + विंशति), 'चतुःपञ्चाशदुत्तरं सप्तशतम्' (=चतुर्+पञ्चाशत् + सप्त+शत्) इत्यादि। संस्कृत के शब्द प्राकृत थ्रीर अपभ्रंश से होते हुए किस प्रकार खड़ी बेलि के संख्यावाचक शब्दों के रूप में परिश्वत हो गए हैं यही आगे दिखाया जायगा।

सं० एकादश > प्रा० एगारह, एकारस, एग्रारह > अप० एगारह। खड़ी बोली में वर्ण-विपर्यय होकर अपभ्रंश के 'एगगारह' से 'गएश्रारह' श्रीर फिर उससे 'ग्यारह' या 'ग्यारा' हो गया है अथवा 'एगारह' के श्रादि के 'ए' श्रीर 'ग्' का लोप होकर 'ग्' श्रीर 'ग्र' के बीच में 'य' का भ्रागम हो जाने से 'ग्यारह' बन गया है, यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता। पूर्वी हिंदी में 'इगा-रह', 'एग्यारह' धीर 'इग्यारह' श्रव भी बराबर प्रयुक्त होते हैं जिनके आदि के स्वर का नाश नहीं हुझा है। इस संख्यावाचक शब्द में हम यह भी देखते हैं कि संस्कृत के 'श' के स्थान में हिंदी में 'ह' हो गया है। संख्यावाचक शब्दों के द्वितीय श्रीर ध्रष्टम दशकों (अर्थात दस से बीस तक श्रीर सत्तर से अस्सी तक) में संस्कृत के 'श' धीर' स' के स्थान में गुजराती, खड़ी बोली, ब्रजभाषा, श्रवधी, बिहारी तथा बँगला भाषाओं में नियमत: 'ह' पाया जाता है; पर

भन्य दशकों में सर्वत्र नहीं पाया जाता। उदाहरणार्थ—संस्कृत के 'द्वादश', 'द्वासप्ति' श्रीर 'पञ्चाशत्' को लीजिए। खड़ी बोली में इन शब्दों के क्रमशः 'बारह', 'बहत्तर' श्रीर 'पचास' रूप पाए जाते हैं। यहाँ हम देखते हैं कि 'द्वादश' श्रीर 'द्वासप्ति' के 'श' श्रीर 'स' के स्थान में हिंदी में 'ह' हो गया है, पर 'पञ्चाशत्' के 'श' का 'स' ही रह गया है।

सं० द्वादश > प्रा० बारह > ग्रप० बारह > खड़ी बोली बारह, बारा। पाली में 'बारस' रूप मिलता है जिसमें संस्कृत के 'द्वा' के स्थान में 'बा' पाया जाता है। तत्कालीन ध्वनि-परिवर्तन के नियमों के अनुसार वैदिक संस्कृत के 'द्व' के स्थान में पाली में 'ब' हो जाना ध्यस्वामाविक प्रतीत होता हैं। संभवत: यह किसी बाहरी भाषा का प्रभाव होगा। 'बारस' का प्रयोग मागधी तथा ध्वध्मागधी प्राकृतों में भी होता था जो पाली से ही उनमें द्या गया होगा। प्राचीनकालीन 'द्वादश' से निकले हुए 'द्वादश' धीर 'दुवा-लस' शब्द भी क्रमश: पाली धीर मागधी प्राकृत में प्रयुक्त होते थे।

सं० त्रयोदश > प्रा० तेरह > ग्रप० तेरह > ख० बे।० तेरह।
सं० चतुर्दश > प्रा० चडदह > ग्रप० चडहह > ख० बे।० चै।दह।
सं० पश्चदश > प्रा० पण्यारहो, पण्यारह > ग्रप० पण्यारह
> ख० बे।० पंद्रह। पूर्वी हिंदी में 'या'-युक्त ( जो ग्रब 'न' के
रूप में परियात हो गया है) रूप 'पनरह' वर्तमान है। खड़ी बोली से
मिलते-जुलते गुजराती, सिंधो तथा पंजाबी के क्रमश: 'पंदर', 'पंदरहें'
( या पंघ्रें ) तथा 'पदरां' रूप पाए जाते हैं।

<sup>(?) &</sup>quot;Pali form for twelve is 'barasa', with—b—for Old Indo-Aryan—dv—which does not seem to be a proper Midland treatment of this group of consonants."

S. K. Chatterji-O. and D. of the Bengali Language. §. 511.

सं० षोडश > प्रा० सेालह, श्रर्धमागधो प्रा० सेालस; अप० सोलह > खड़ी बेाली सेालह।

सं० सप्तदश > प्रा० सत्तरह > ऋप० सत्तरह > ख० बो० सत्रह।
पूर्वी हिंदी में 'सतरह' रूप मिलता है।

सं० अष्टादश > प्रा० अद्वारह > अप० अद्वारह > ख०बे।०अद्वारह । हम देखते हैं कि चैदिह श्रीर से।लह के अतिरिक्त, ग्यारह से अद्वारह तक के संख्यावाचक शब्दों के 'द' का प्राकृत तथा अपश्रंश में 'र' हो गया है। खड़ी बे।ली में भी वही परंपरा वर्तमान है। सं० 'चतुर्दश' में 'द' के पूर्व 'र' पहले से ही वर्तमान है जिसके कारण प्राकृत में 'द' के स्थान पर 'र' नहीं हो सका। सं० 'घोडश' के 'ड' के स्थान पर प्राकृत श्रीर अपश्रंश में 'ल' पाया जाता है। खड़ी बे।ली में भी यही 'ल' वर्त्तमान है। पूर्वी हिंदी, मागधी तथा मैथिली में 'से।रह' पाया जाता है जिसमें संस्कृत के 'ड' के स्थान पर 'र' है। संभवतः इन भाषाओं में 'ग्यारह', 'बारह', 'तेरह' आदि के अनुकरण पर 'से।रह' रूप भी बन गया होगा।

उन्नीस, उंतीस, उंतालीस, उनचास, उनसठ, उनहत्तर तथा उन्नासी अन्य संख्यावाचक शब्दों से भिन्न दूसरे ही ढंग से बनाए गए हैं। इनके बादवाले शब्दों के पहले 'ऊन' (=कम) लगा-कर इन शब्दों की रचना की गई है; जैसे—एक + ऊन + विंशित (= एक कम बीस) से 'एकोनविंशित'। फिर आदि के 'एक' का लोप हो जाने से एक दूसरा रूप 'ऊनविंशित' बन गया। जैसा हम आगे देखेंगे, संस्कृत के इसी 'ऊनविंशित' से खड़ी बोली का 'उन्नीस' निकला है। इस ढंग से बनाए हुए अन्य शब्दों का उल्लेख यथास्थान आगे किया जायगा।

३८€

<sup>(</sup>१) प्राणविंस संस्कृत के पुकेनिविंशति से सहज ही में बन जाता है। —संपादक।

उन्नोस के लिये संस्कृत में 'ऊनविशति', 'एकान्नविशति,' 'एकोन-विशति' तथा 'नवदशन' शब्दों का प्रयोग होता है। प्राकृत में 'ऊन-विशति' का 'ऊनवीसइ' ग्रीर 'एकोनविशति' का 'एकोनवीसइ' हो गया है। अर्थमागधी प्राकृत में 'अडणवीस' तथा 'एगूणवीस' (इ) रूप पाए जाते हैं। अपभ्रंश में 'णवरह', 'णवदह' तथा 'एगुणविस' पाए जाते हैं। खड़ी बोली का उन्नीस प्राकृत के 'ऊनवीसइ' से ग्राया है। राजस्थानी में अपभ्रंश के 'एगुणविस' से निकला हुआ 'उगणीस' रूप पाया जाता है संभवत: जिसकी मूल-संस्कृत का 'अपगुण(-विशति)' शब्द हैं।

सं० विशति > प्रा० वीसै, वीसइ > ऋप० बीस > ख० बो० बीस।

सं० 'एकविंशति' > प्रा० 'एकवीसा' > श्वप० 'एकवीस' > ख० बो० 'इक्कोस'। यहाँ हम देखते हैं कि संस्कृत के 'व' का हिंदी में लोप हो गया है। इस नियम का अधिकार बोस से चालीस चैाबीस श्रीर छब्बोस को छोड़कर इक्कीस से ग्रहाइस तक के सब शब्दों पर पाया जाता है।

सं० 'द्वाविशति' > प्रा० 'बाबीसा', ध्रार्धमागधी प्रा० 'बविस', 'बाबीसा', 'बाबीसं'; ध्रप० 'बाबीस', 'बबीस' > ख० बो० 'बाइस'। यह हिम देखते हैं कि संस्कृत के 'द्वा' का हिंदी में 'बा' या 'वा' रह गया है। बारह, बत्तीस, बयालीस, बावन, बासठ, बहत्तर, बयासी, तथा बानवे में भी इसी प्रकार का परिवर्तन देखा जाता है।

सं० ऋयोविंशति > प्रा० तेवीसा, ऋर्धमागधी प्रा० तेवीब, तेवीस, तेवीसा; भ्रप० त्रेवीस, तेवीस > ख० बे।० तेइस।

<sup>(1)</sup> S. K. Chatterji, O. and D. of the Bengali Language, Vol. II. § 512.

सं० चतुर्विशति > प्रा० चौवीसा, ऋर्धमागधी प्रा० चउवीस > अप० चौवीस > ख० बो० चौबीस । राजस्थानी में बाइस श्रीर तेइस के समान 'व'-रिहत 'चौईस' शब्द मिलता है।

सं० पञ्चिवशित > प्रा० पंचवीसं, पंचवीसा, पणवीसा > श्रप० पाणवीस, पणवीस । खड़ी बोली में प्राकृत के 'पंचवीसं' से मिलता-जुलता 'पच्चीस' रूप होता है ।

सं० षड्विंशति > प्रा० छब्बोसा, ऋर्ध-मागधी प्रा० छब्बोस > ऋप० छब्बीस > ख० बेा० छब्बोस। राजस्थानी में 'व'-रहित 'छाइस' हो रूप मिलता है।

सं० सप्तविंशित > भ्रधमा० प्राकृत सत्तावोसा, सत्तवोस > प्रा० सत्तावोसा > भ्रप० सत्तावोस > ख० बेा० सत्ताइस ।

सं० अष्टाविंशति > ग्रर्धमा० प्राक्तत्र द्वावीस, प्रा० ग्रद्वावीसा > ग्रप० ग्रद्वावीस, ग्रद्ववीस; ख० बेा० ग्रद्वाइस ।

सं० ऊनित्रशत्, एकोनित्रिशत् > म्रार्थमा० प्रा० भ्राउणात्तीस्, प्रा० म्राउणात्तीसा > म्राप० उणातास > ख० वे१० उतीस । राजस्थानी में संस्कृत के 'एकोनित्रिशत्' से बना हुम्रा 'गुणातीस' रूप वर्तमान है।

सं० त्रिंशत् > म्रर्धमा० प्रा० तीसा, प्रा० तीसा > म्रप० तीस > ख० बे।० तीस।

सं० एकत्रिंशत् > श्रर्धमा० प्रा० इकत्तीस्, प्रा० इक्तीसा > श्रप्प एकत्रिस > ख० बो० एकतीस । पूर्वी हिंदी तथा मैथिली में 'एकतिस' रूप मिलता है।

सं० द्वात्रिंशत् > धर्धमा० प्रा० बत्तीस, प्रा० बत्तीसा > ऋप० बात्रिस > ख० बो० बत्तीस।

सं० त्रयिखंशत् > ग्रर्धमा० प्रा० तेत्तीस, प्रा० तेत्तीसा > ग्रप० तेत्रिस > ग्व० बे१० तेतीस ।

सं० चतुस्त्रिंशत् > ग्रर्धमा० प्रा० चै।त्तीस, प्रा० चे।तीसा > ष्पप० चै।त्रिस, चै।तीस > ख० बे।० चै।तीस, चै।तिस।

सं० पश्चित्रिशत् > अभाग् प्रा० पणतीस्, प्रा० पंचतीसा, पणतीसा > अप० पणतिस्न, पाँतिस, पाँतिस, पाँतिस > ख० बो० पैंतीस, पेंतिस । पंजाबी धीर राजस्थानी में 'पैंती' तथा गुजराती में 'पैंतिश' रूप होते हैं।

सं० षट्त्रिंशत् > श्रर्धमा० प्रा० छत्रीस, प्रा० छत्तीसा, श्रप० छत्रिस. षटत्रीस > ख० बेा० छत्तीस।

सं० सप्ततिंशत् > प्रा० सत्ततीसा > भ्रप० सत्ततीस > ख० बो० सेंतीस। यहाँ खड़ी बोली में भ्रनुस्वार का भ्रागम हो जाना ध्यान देने के योग्य है। संस्कृत, प्राकृत तथा अपभ्रंश किसी में अनुस्वार नहीं है, किर यह हिंदी में कहाँ से भ्रा गया ? तंतीस, चैंातीस, सैंतीस, तेंतालीस, सैंतालीस, चैंासठ श्रीर छाँछठ में भी इसी प्रकार अनुस्वार का भ्रागम हो गया है।

संभवतः यह पैतीस, पैतालीस तथा पैसठ ग्रादि (जिनमें संस्कृत के 'ञ्' के कारण हिंदी में भ्रनुनासिक उचारण हो गया है) के अनुकरण का फल हैं।

सं० भ्रष्टात्रिंशत् > अर्धमा० प्राक्तत म्रहृत्तीस, म्रा० म्रहृतीस > म्रप० ग्रठत्रीस > ख० बेा० ग्रड़तीस।

सं० जनचत्वारिंशत्. एकोनचत्वारिंशत् इत्यादि > ऋषेमा० प्रा० उनचालिस्, एगूणचत्तालीस्, प्रा० अउणचतालीसा > भ्रप० एगुणचालीसः, ख० बेर० उंताजीसः, राजस्थानी गुणतालीस्, मेवाङी गुंणचालीस, गुणतालीस्न तथा गुण्यालीशः।

<sup>(1)</sup> S. K. Chatterji, O. and D. of the Bengali Language. § 518.

सं० चत्वारिंशत् > श्रधमा० प्रा० चत्तालीस, प्रा० चत्तालीसा > श्रप० चालीस > ख० बेा० चालीस ।

खड़ी बोली के 'चालीस' में प्राकृत के 'त्त' का लोप हो गया है. पर जहाँ 'चालीस' के साथ दूसरे शब्दों की संधि हुई है वहाँ प्राय: सर्वत्र यह 'त्त' वर्तमान है श्रीर 'च' का लोप हो गया है। 'उन-तालिस' में हम 'च' का लोप धीर 'त' की स्थित देख चुके हैं श्रीर 'एकतालीस', 'तेंतालीस', 'पेंतालीस', 'सेंतालीस' तथा 'ग्रड़तालीस' में फिर त्रागे देखेंगे। यहाँ एक बात ध्यान देने की धीर भी है कि इन शब्दों में विद्यमान 'ल' संस्कृत के शब्दों में नहीं पाया जाता। खड़ी बोली में यह भ्रपभ्रंश तथा प्राकृत से माया है: धीर प्राकृत में यह संस्कृत के 'र' के स्थान में भ्रा गया है। कुछ विद्वानों का अनुमान है कि यह 'ल' इन शब्दों में ल्लप्त हो जाने-वाले 'च' के स्थान पर ऋा गया है। पर यह ऋनुमान ठीक नहीं जान पड़ता। जब हिंदी की मृल भाषाओं अर्थात् अपभंश धीर प्राक्तत के शब्दों में 'ल' वर्तमान है तब खींचतान करके हिंदी के शब्दों को सीधे संस्कृत के शब्दों से मिलाने की स्रावश्यकता नहीं है। सं० एकचत्वारिंशत् > प्रा० एकचत्तालोसा । प्राकृत के इस शब्द से 'च' का लोप करके 'एकग्रत्तालीस' की कल्पना भाषा-विज्ञान-वेत्ताभ्यों ने की है, भ्रीर फिर उससे एकतालीस-साठ खड़ी बोली का 'एकतालीस' रूप निकाला है। सिंधी भाषा में 'एकेताली ह' शब्द श्रब भी वर्तमान है जो 'एकय-ताली ह' का संकुचित रूप जान पड़ता है। ग्रत: 'एक ग्रत्तालीस' की कल्पना कोरी कल्पना ही नहीं है। ध्रपश्चंश में भी 'एकतालीस' ही मिलता है। कुछ विद्वानों का कथन है कि पहले 'त' का लोप हो गया है, जैसा कि 'चालीस' में पाया जाता है। बाद में 'च' के स्थान पर 'त' होकर 'एकतालीस' बना है।

इस मत को माननेवालों ने 'एकतालीस' की उत्पत्ति नीचे लिखे हुए ढंग से मानी है—

सं० एकचत्वारिंशत् > प्रा० एकचत्तालीसा > एकचग्रालीस > एकचालीस > ग्रप० एकतालीस > ख० बे१० एकतालीस ।

पर इस प्रकार 'च' का 'त' को रूप में परिवर्तित हो जाना किसी प्रमाण अथवा किसी अन्य उदाहरण से सिद्ध नहीं होता। अतः हम पहले दी हुई व्युत्पित्ता को ही ठीक मानते हैं। तेंतालीस, पैंतालीस, सैंतालीस तथा अड़तालीस भी एकतालीस ही के समान बने हैं। बयालीस, चैं। बालीस तथा छियालीस में 'च' के साथ 'त' का भी लोप हो गया है। ये लोप और आगम हिंदी में नहीं हुए हैं वरन जिन प्राकृत-शब्दों से हिंदी के शब्द आए हैं उन्हों में हो चुके थे। आगे दी हुई इन उपर्युक्त शब्दों की व्युत्पित्त को देखने से यह कथन स्पष्ट रूप से समक्त में आ जायगा।

सं० द्विचत्वारिशत्, द्वाचत्वारिशत् > प्रा० बायालोस > अप० बिंतालीस, बैतालीस; ख० बो० बयालीस, बयालिस।

सं० त्रिचत्वारिंशत्, त्रयःचत्वारिंशत् > ऋषमा० प्रा० तेयालीस, प्रा० तेचत्तालोस; अप० त्रयालोस > ख० बेा० तेंतालीस । राज-स्थानी श्रीर मेवाड़ी में क्रमशः 'तयाँलीस' श्रीर 'तिंयालीस' पाप जाते हैं।

सं० चतुरचत्वारिंशत् > प्रा० चडच्चत्तातीसा, ऋर्धमा० प्रा० चडयातीस, चायातीस > भ्रप० चायातीस > ख० बो० चौवातोस।

सं० पञ्चचत्वारिंशत् > ऋषेमा० प्रा० पण्यवालीस, प्रा० पञ्चचत्ता-लीसा > ऋप० पण्यतालिस, पाँतालीस > ख० बो० पैंतालीस ।

सं० षट्चत्वारिंशत् > प्रा० छच्चत्तालीसा, अर्धमा० प्रा० **छाया-**लीस > अप० छैहैतालीस; ख० बो० छियालोस । सं॰ सप्तचत्वारिंशत् > अर्धमा॰ प्रा॰ सायालीस, सत्तचत्तालीस, सत्तचत्तालीस > स्रिनचालीस, प्रा॰ सत्तव्यालीसा > स्रिनचालीस > स्रिनचालीस ।

सं० ग्रष्टाचत्वारिशत्, ग्रष्टचत्वारिशत् > ग्रर्धमा० प्रा० ग्रद्ध-याल, ग्रद्धयालीस, श्रद्धचत्तालीस, प्रा० ग्रद्धचत्तालीसा > भ्रप० ग्रद्धतालीस > ख० बेा० ग्रद्धतालीस ।

सं० एकोनपश्चाशत्, ऊनपश्चाशत् इत्यादि > अर्थमा० प्रा० एगूणपण्यास्, अव्यापण्य > प्रा० ऊर्णपंचासा > अप० उगुणपचास । प्राकृत के 'ऊर्णपंचासा ' से 'प' के लुप्त हो जाने से खड़ी बोली तथा पूर्वी हिंदी के 'उनचास' भीर 'ओनचास' आदि शब्द बने हैं । यह 'प' का लोप वैसा ही है जैसा हम 'उंतालीस' में 'च' का देख चुके हैं । बँगला के 'उनपंचास्' में गुजराती के 'ओगणपचास', पंजाबी के 'उणवंजा' या 'उर्णाजा' में प्राकृत का 'पंचासा' रूप, पूर्ण या संचिप्त रूप में वर्तमान है । पंजाबी भीर सिधो में तो 'पचास' को योग से बने हुए प्रायः सभी शब्दों में 'पंचासा' का आभास पाया जाता है; जैसे—पंजाबो 'तिवंजा तिरवंजा,' सिधो 'ट्रेवंजाह' ( = ५३ ); पंजाबो 'चोवंजा, चुवंजा', सिधो 'चोवंजाह' ( = ५४); पंजाबो 'पंजवंजा', सिधी 'पंचवंजाह' ( = ५६ ), इत्यादि ।

सं० पञ्चाशत > प्रा० पण्णासा, पंचास > भ्रप० पँचास > ख० बो० पचास ।

<sup>(</sup>१) प्राकृत में यें तों पचास के जिये प्रायः संस्कृत के 'पञ्चाशत्' से बने हुए 'पण्णासा' (देखिए—वरर्हाच-कृत प्राकृतप्रकाश, श्रध्याय ३, ४४वाँ सूत्र) का ही प्रयोग होता है, पर उसमें दूसरा रूप 'पंचास' भी पाया जाता है। इसी 'पंचास' में 'ऊन' के योग से 'ऊण्णंचासा' श्रीर 'ऊण्चंचासा' बन गए हैं।

सं० एकपश्चाशत् > प्रा० एकावण्यं, एकावण्य > अप० एकावन > ख० बेा० इक्यावन । यहाँ हम देखते हैं कि पश्चाशत् > प्रा० पण्यासा, पंचास के स्थान में खड़ी बोलो में केवब्र 'वन' रह गया है (इक्यावन = इक्या > एक + वन)। 'पश्चाशत्' का यह रूप-परिवर्तन प्राक्ठत-काल में ही हो गया था जो 'एकावण्या', 'बाव-ण्या', 'पग्यपण्या' तथा 'छप्पयां' आदि रूपों में पाया जाता है। यौगिक संख्यावाचक शब्दों में हिंदी में संस्कृत के 'पंचाशत्' के स्थान पर 'वन' (इक्यावन, बावन इत्यादि) तथा 'पन' (तिरपन, पचपन इत्यादि) दो रूप पाए जाते हैं। आगे दो हुई इन शब्दों की व्युत्पत्ति के प्रसंग में हम देखेंगे कि प्राकृत के जिन शब्दों में 'वण्या' हुआ है, उनमें हिंदी में 'वन' हो गया है।

सं० द्विपञ्चाशत्, द्वापञ्चाशत् > प्रा० बावण्यां, ऋर्धमागधी प्रा० बावण्या > ऋप० बावन > ख० बेा० बावन ।

सं० त्रिपश्चाशत्, त्रय:पश्चाशत् > प्रा० तेवण्ण्, अर्धमा० प्रा० तेवण्ण् > अप० त्रेपन । प्राकृत के इन्हों शब्दों से राज-स्थानी का 'तेपन' बना है। पर भारतवर्ष की प्राय: अन्य सभी आर्य-भाषाओं में 'तिरपन' के वाचक शब्दों में 'र' पाया जाता है। राजस्थानी में भी दूसरा रूप 'तरेपन' होता है जिसमें 'र' विद्यमान है। कुछ अन्य भाषाओं के शब्द ये हैं—पूर्वी हिंदी 'तिरपन'; गुजराती 'त्रेपन'; मराठी 'त्रेपन'। बीम्स महाशय का मत है कि यह 'र' केवल उच्चारण में धोरे धीरे आ गया है, मूल शब्द प्राकृत का 'तेवण्ण' ही है। पर मिस्टर हार्नले का मत इसके विपरीत है। उनका कहना है कि इन शब्दों के बनने से पहले अपभंश में 'त्रिप्पण्णं' शब्द अवश्य रहा है।गां । हिंदी भाषा के व्याकरण पर एक

<sup>(</sup>१) देखिए—हानैले की Grammar of the Ganudian Languages, पृ॰ २४६, §. 397.

विशाल ग्रंथ के लेखक मिस्टर केलाग का भी मत यही है कि यह 'र' संस्कृत के 'त्रिपश्चाशत' के 'रू' का भ्रवशेष हैं। इसी प्रकार का 'र' 'तिरसठ', 'तिरासी', 'चौरासी' तथा 'तिरानवे' भ्रादि में भी पाया जाता है, जो इन शब्दों में क्रमशः संस्कृत के 'त्रिषष्टि', 'श्रशीति', 'चतुरऋशीति' तथा 'त्रिनवित' से भ्राया है। भ्रतः 'त्रिष्पण्णं' की कल्पना निराधार नहीं जान पड़ती। इसी 'त्रिष्पण्णं' से ही खड़ी बोली का 'तिरपन' बना होगा जिसके लिये कुछ लोग 'त्रेपन' भी बोलते हैं।

सं० चतु:पञ्चाशत् > प्रा० चडप्पणा, म्रर्धमा० प्रा० चड-वण्णा > म्रप० चेापन > ख० बेा० चैावन। राजस्थानी धीर मेवाड़ी में भ्रपभ्रंश के समान 'चेापन' रूप मिलता है।

सं० पश्चपश्चाशत् > प्रा० पंचावण्णा > अर्धमा० प्रा० पण्ण, पण्वण्णा तथा पण्वन्नं । अपभ्रंश में 'पचवन' रूप पाया जाता है जिससे मेवाड़ी का 'पचावन' तथा राजस्थानी का 'पचावन' सने हैं । खड़ी बोली का 'पचपन' प्राकृत के 'पश्चपण्ण' के आधार पर बना होगा। अपभ्रंश के 'पचवन' से निकले हुए 'पंचावन' का प्रयोग ध्रव भी पूर्वी हिंदी में होता है।

सं० षट्पश्चाशत् > प्रा० छप्पण्या > स्रप० छप्पन > स्व० बो० छप्पन।

सं० सप्तपञ्चाशत् > प्रा० सत्तावण्या, सत्तावण्या > म्रप० सत्तावन > ख० बे।० सत्तावन ।

सं० म्रष्टपश्चाशत्, म्रष्टापश्चाशत् > प्रा० म्रहुवण्णं, म्रर्धमा० प्रा० म्राहुवण्ण > म्रप० महावन > ख० बे१० म्रहुवन ।

<sup>(</sup>१) देखिए—केलाग की Grammar of the Hindi Language, § 248.

सं० एकोनषष्टि, ऊनषष्टि > प्रा० एगूणसह, ग्रडणहि > ग्रप० उगुणसह > ख० बो० उनसठ।

सं० षष्टि > प्रा० सट्टी > श्रप० सट्टि > साठ-श्रस्सी ख० बो० साठ।

सं० एकषि > प्रा० एकसिट्ठ > स्रप० एकसिट्ठ > ख० बो० एकसठ।

सं० द्विषष्टि, द्वाषष्टि > प्रा० बासिट्ठ > श्रयप० बासिट्ठ > ख० बो० बासठ।

सं > त्रय:षष्टि, त्रिषष्टि > प्रा० तेसिट्ठ > स्रप० त्रेसिट्ट, त्रेसिटे > स्व० बे।० तिरसठ।

सं० चतुष्पष्टि > प्रा० चेासिट्ठ > अप० चासिठ, चैासिट्ठ, चैासिठ > ख॰ बेा० चैासेठ ।

सं० पञ्चषष्टि > प्रा० पंचसिंह, ऋषमा० प्रा० पण्याहि, पग्यसिंह > ऋप० पग्रसिंह, पौसिंठ > ख० बो० पैसेठ।

सं० षट्षष्टि > प्रा० छासिट्ठ > अप० छासिट्ट > ख० बे।० छियासठ। 'चैं।सठ', 'पैंसठ' आदि के अनुकरण पर ही खड़ी बेली में 'छियासठ' बन गया है। पूर्वी हिंदी में 'छाँछिठ', मराठी में 'सासष्ट', सिधी में 'छाइिठ', पंजाबी में 'छियाहृट्' तथा बँगला में 'छासिठ' रूप होते हैं।

सं० सप्तषष्टि > प्रा० सत्तसहो, सत्तसिंह > ध्यप० सत्तसिंह > ख० बो० सड़सठ। पूर्वी हिंदी में 'सरसिठ', 'सड़सिठ' तथा 'सतसिठ'; मराठो में 'सतसष्ट', 'सदसष्ट'; डिड्या में 'सतसिठ'; वँगला में 'सातसिठ'; राजस्थानी में 'सड़सट' तथा पंजाबी में 'सवाहट' रूप है।ते हैं ।

सं० भ्रष्टार्षाष्ट्र, भ्रष्टषष्टि > प्रा० भ्रहुसहो, ग्रहसहो, श्रह गहि > श्रप० भ्रहुसिंह > ख० बेा० ग्राड्सठ । सं० एकोनसप्ति, जनसप्ति इत्यादि अधिमा० प्रा० अउणत्तरि, एगुणसत्ति, प्रा० एगूणसत्तरि > अप० उगुणसत्तरि > ख०
बे१० उनहत्तर। उत्पर कहा जा चुका है कि द्वितीय धीर अष्टम
दशकों में अन्य शब्दों के योग से खड़ी बोली के 'सत्तर' का 'स',
'ह' के रूप में परिवर्तित हो जाता है। इसी नियम के अनुसार
इकहत्तर, बहत्तर, तिहत्तर आदि बने हैं। राजस्थानी में प्राकृत के
'बावत्तरि', 'तेवत्तरि', 'चे।वत्तरि' आदि से मिलते-जुलते 'इकत्तर',
'बवत्तर' या 'छियंतर', 'सतंतर' तथा 'इठंतर' मिलते हैं जिनमें 'ह'
वर्तमान नहीं है। पर इससे यह न समभना चाहिए कि खड़ी
बोली में आ जानेवाला यह 'ह' आधुनिककालीन प्रवृत्ति का फल है।
अर्थमागधी प्राकृत के कुछ रूपों (पंचहत्तरि, सत्तहत्तर तथा अटुहत्तर ) में भी संस्कृत-शब्दों (पञ्चसप्तिति, सप्तसप्तिति तथा अष्टसप्तिति)
के 'स' का 'ह' के रूप में परिवर्तन पाया जाता है।

पंजाबी, सिंधी तथा मराठी में भी 'ह' ही पाया जाता है; जैसे—
'इकहत्तर' (पंजाबी); 'इकहतिर' (सिंधी); 'इकहत्तर' (मराठी)।
यहाँ हम यह भी देखते हैं कि संस्कृत के 'सप्तित' के स्र्यांत में 'त' के स्थान में खड़ी बोलों में 'र' हो गया है। 'त' के स्थान में 'र' प्राचीन काल में ही होने लगा था। पाली भाषा में 'सत्तित' स्रीर 'सत्तिर' दोनों रूप पाए जाते हैं। भाषा-विज्ञान-वेत्ताश्रों का अनुमान है कि 'त' के स्थान में पहले 'ट' हुआ होगा, फिर 'ट' का 'ढ' हुआ होगा धीर तत्पश्चात् 'ड' के स्थान में 'र' हुआ होगा। इस प्रकार 'सप्तित' > 'सत्तिर' > 'सत्तिर' > 'सत्तिर' > 'सत्तिर', 'सत्तर'। संख्यावाचक शब्दों के द्वितीय दशक में भी 'ड' > 'द' का 'र' के रूप में परिवर्तित हो जाना हम पहले देख का हैं (एकादश > एआडस > ग्यारह; पञ्चदश > पण्याडस > पंद्रह इत्यादि)।

सं० सप्तति > प्रा० सत्तरी, सत्तरि > ग्रप० सत्तरि > ख० बो० सत्तर।

सं० एकसप्ति > प्रा० एक प्रत्तिर > ग्रप० इकोतरै। खड़ी बोली में प्राकृत से मिलता-जुलता 'इक हत्तर' रूप पाया जाता है जिसका बोलचाल में प्राय: 'इखत्तर' के समान उच्चारण होता है। इसका कारण यही है कि जल्दी में 'क' के पश्चात् 'ह' का उच्चारण करने से दोनों मिलकर 'ख' के समान प्रतीत होते हैं।

सं० द्विसप्तित, द्वासप्ति > प्रा० वासत्तरि > श्रप० बुहुतरि, बेह्तिरि, बहुतरि, बहतरि, बहत्तरि > ख० बो० बहत्तर ।

सं० त्रय:सप्तिति, त्रिसप्तिति > प्रा० तेसत्तरि > ग्रप० तेवत्तरि > ख० बे।० तिहत्तर।

सं० चतुस्सप्तति > प्रा० चेासत्तरि > ग्रप० चैावत्तरि > ख० बो० चैाहत्तर ।

सं० पञ्चसप्तति > प्रा० पंचसत्तरि > ग्रप० पंचत्तरि > ख० बी० पचहत्तर, जो बेालचाल में प्राय: 'पछत्तर' हो जाता है। इसका कारण 'च' श्रीर 'ह' का मिलकर 'छ' हो जाना है।

सं० षट्सप्तति > प्रा० छासत्तरि > ग्रप० छावत्तरि > ख० बेा० छिद्दत्तर, छियत्तर।

सं० सप्तसप्ति > प्रा० सत्तसत्ति > ग्रप० सत्तत्ति > ख० बे।० सतत्तर, सतहत्तर।

सं० अष्टासप्तति, अष्टसप्ति > प्रा० अदुसत्तरि > प्रा० प्राठोतर, प्रद्वोत्तरि > ख० बे।० अठत्तर।

सं० एकोनाशीति, ऊनाशीति > प्रा० एगुणसीइ > प्राण्यासी तथा मेवाड़ी में गुणियाशी रूप होते हैं जो प्राकृत के एगुणसीइ से मिलते-जुलते हैं।

सं० अशोति » प्रा० आसीई, असीइ > अप० असी > ख० बो० अस्सी।

सं० एकाशोति > प्रा० एक्कासीई, एकासीइ > श्रप० इक्स्यासी > ख० बो० इक्यासी।

सं० द्वश्यशीति > प्रा० बासीइ > ऋप० बायासी > ख० बो० बयासी ।

सं० त्र्यशोति > प्रा० त्रेयासी > त्रप० त्रेयासी > ख० बो० तिरासी । 'तिरपन' के संबंध में लिखते समय ऊपर बताया जा चुका है कि 'तिरासी' का 'र' संस्कृत से ही भ्राया है भत: यहाँ पर उस ब्युत्पत्ति की दुहराने की भ्रावश्यकता नहीं।

सं० चतुरशोति > प्रा० चडरासी, चैरासी, चडरासीइ > स्मप० चौरासी > ख० बो० चैरासी!

सं० पश्चाशीति > प्रा० पंचासीइ > भ्रप० पँचासी > ख० बो० पचासी ।

सं विद्यासी > प्राविष्ठासोइ > अपविद्यासी > खव बोविष्ठियासी । संस्कृत के 'ढ' के स्थान में 'अ' तथा बाद में 'अ' के स्थान में 'य' हो जाने से 'छियासी' रूप बन गया है ।

सं० सप्ताशीति > प्रा० सत्तासी इ > प्रप० सत्तासी > ख० बे।० सत्तासी ।

सं० भ्रष्टाशीति > प्रा० भ्रद्वासीइ > ग्रप० **म्रद्वासी** > ख० बो० भ्रद्वासी ।

सं० नवाशीति, एकोननवति इत्यादि > प्रा० नवासीइ > अप० नवासी > ख० बे।० नवासी।

संस्कृत में एकोननवित का प्रयोग बहुत कम होता है, पर अर्ध-मागधी प्राकृत में उससे निकला हुआ 'एगूण्याउद्द' ही प्रयुक्त होता है। यहाँ पर एक बात ध्यान देने योग्य है। संस्कृत शब्दों में विशति त्रिंशत्, चत्वारिंशत्, पञ्चाशत्, षष्टि, सप्तित तथा अशीति के ठोक पहलेवाले शब्द, इन शब्दें। के पूर्व 'ऊन' का प्रयोग करके बनाए गए हैं; जैसे—'ऊनविंशति', 'ऊनित्रंशत्' इत्यादि। पर 'नवाशीति' 'नव' और 'अशीति' के योग से बना है। 'ऊन' और 'नवित' के योग से बने हुए 'ऊननवित' का प्रयोग संस्कृत में बहुत कम पाया जाता है। आगे हम देखेंगे कि 'नवाशीति' के समान संस्कृत का 'नवनवित' (= &&) भी बना है। इन्हों दें। शब्दों से उत्पन्न होने के कारण 'नवासी' और 'निन्नानवे', 'उन्नीस,' 'उंतीस', 'उंतालीस' आदि के समान 'उन'-युक्त नहीं पाए जाते हैं।

सं० नवित > प्रा० नउए > अप० ग्राउइ । खड़ी बोली में 'नब्बे'; चिड़िया में 'नबे', बैंगला में 'नब्बइ', मराठी में 'नब्बद', सिधी में 'नवे', पंजाबी में 'नब्बे, नब्बे' रूप मिलते हैं। विद्वानों का अनुमान है कि इन सब शब्दों के मूल में प्राकृत का 'नब्बए' शब्द रहा होगा।

सं० एकनवित > प्रा० एकाण्यव्वई > ग्रप० एकानवे > ख० बेा० इक्यानवे। यहाँ हम देखते हैं कि 'ग्रा' हो गया है। 'ग्र' का इस प्रकार दीर्घ हो जाना 'नब्बे' के योग से बने हुए सभी शब्दों (इक्यानबे, बानबे, तिरानबे ग्रादि) में देखा जाता है। डाक्टर सुनीतिकुमार चैटर्जी ने इसका कारण 'इक्यासी' < सं० 'एकाशीति', 'पचासी' < सं० 'पंचाशीति' तथा 'सत्तासी' < सं० 'सप्ताशीति' का श्रनुकरण वते दशक के शब्दों का नहीं है, वरन दसवें दशक में ही पाए जानेवाले 'बानवे' तथा 'ग्रहानवे' का है जिनमें संस्कृत के क्रमशः 'द्वानवित' तथा 'ग्रहानवित' से ही 'ग्र' का इस प्रकार दीर्घ हो जाना श्राधुनिककालीन प्रायः सभी भारतीय श्राये-भाषात्रीं के

<sup>(</sup>१) देखिए-S. K. Chatterji, § 530.

खड़ी बोली के संख्यावाचक शब्दों की उत्पत्ति ४०३ शब्दों में पाया जाता है; जैसे—बॅंगला 'इकान( व्व )इ', मराठी 'इक्याण्यव' (=  $\pm$ १), गुजराती 'नयाणूँ' (=  $\pm$ ६)।

सं० द्वानवति > प्रा० वाग्रउइ > ग्रप० बानवे > ख० बी० बानवे।

सं० त्रयोनवित, त्रिनवित > प्रा० तेण उद्द > अप० त्राणु > ख० बे।० तिरानबे। 'तिरानबे' में वर्तमान 'र', संस्कृत के 'त्र' से ही अगया है। 'त्रि' का 'तिर' के समान उचारण करने की प्रवृत्ति अब भी जन-साधारण में हम देखते हैं; जैसे—'त्रिशृत्त' का 'तिरशृत्त'।

सं० चतुर्नवित > प्रा० चलग्राडइ > म्राप० चैारानवे > स्व० बेा० चैारानवे। इस्र शब्द का 'र' भी संस्कृत के ही 'र' से क्राया है।

सं० पंचनवित > प्रा० पंचाग्रउइ > ग्रप० पंचानवे > ख० बेा० पंचानबे । प्राचीन राजस्थानी में 'पंचाग्रु' रूप पाया जाता है।

सं० षण्यावति > प्राट छण्याउइ > ऋप० छाँग्यावे > ख० बी० छानबे, छियानबे। प्राचीन राजस्थानी में 'छाँग्यु' रूप होता है।

सं० सप्तनवति > प्रा० सत्तगाउइ > ग्राप० सत्तानवे > ख० बे।० सत्तानवे ।

सं० ग्रष्टनवित, भ्रष्टानवित > प्रा० ग्रहाण उइ > भ्रप० म्रहानवे > ख० बे। श्रहानवे। प्राचीन राजस्थानी में 'त्रहाणुं' श्रीर 'श्रहाणुं' रूप होते हैं।

सं० नवनवति > प्रा० नवाग्यवर्ष, नवनड इ > अप० नवाग्यवे > ख० बे। नित्रानवे । प्राचीन राजस्थानी में 'नवागुं', सिंधी में 'नवानवे', मराठी में 'नव्याण्याव' तथा बँगला में 'निवानव्वर्ष' रूप पाए जाते हैं। प्राकृत शब्द के प्रथम 'व' के स्थान पर खड़ी बेली में 'न' हो गया है; अथवा यह 'न' पंजाबी 'नडिनव्वे' या 'नडिन्न' में के 'ड' के स्थान पर आ गया होगा।

सं० शत > प्रा० सत, सय, साम्र > भ्रप० सड > ख० बें। सी । ऊपर कहा गया है कि 'सी' के लिये 'सै' का भी प्रयोग होता है जो प्राकृत के 'सय' रूप से निकला है। मिस्टर केलाग ने भ्रपने Grammar of the Hindi Language में इस शब्द को प्राकृत के 'सयन' से निकला हुम्रा माना है। उनका कथन है कि संस्कृत के 'शतम्' से प्राकृत में 'सयन' बना होगा, भीर फिर 'सयन' से 'सै' बन गया है। पर 'सयन' की भ्रपेचा 'सय' से 'सै' का उद्भव होना अधिक संभव जान पड़ता है।

सौ से ऊपर जिस प्रकार खड़ी बोली में संख्यावाचक शब्दों की रचना की जाती है उसका उल्लेख ऊपर किया जा चुका है। जिन संख्याओं के विशेष नाम हैं वे भी ऊपर बताए जा चुके हैं। ग्रागे उनकी उत्पत्ति के संबंध में विचार किया जायगा।

खड़ी बोली में दस सी के लिये प्राय: 'हज़ार' राब्द का प्रयोग होता है। यह फारसी भाषा का शब्द है जो अन्य बहुत से फारसी के शब्दों के समान हिंदी भाषा में आ गया है। 'हज़ार' के लिये संस्कृत के तत्सम शब्द 'सहस्र' का भी प्रयोग खड़ी बोली में होता है। खड़ी बोली ने प्राकृत के 'सहस्स' (< सं० सहस्र) के आधार पर बना हुआ कोई शब्द प्रह्म नहीं किया है, पर पूर्वी हिंदी में 'सहस्स' से निकले हुए 'सहस्त' शब्द का प्रयोग होता है। ऐसा जान पड़ता है कि मुसलमानों के भारतवर्ष में आने के समय यहाँ की आरंभाषाओं की बोलचाल में 'दशशत' के समान किसी यौगिक शब्द का प्रयोग अधिकता से होने लगा था, और उस समय साहित्य में व्यवहृत 'सहस्त' तथा 'सहस्स' को लोग भूल से गए थे। उसी समय उन्हें फारसी का अयौगिक 'हज़ार' शब्द मिला, जिसे पहले उत्तर-परिचम की बोलियों ने प्रहण किया होगा और तत्पश्चात् धीरे धीरे अन्य बोलियों में भी उसका प्रयोग होने लगा होगा।

खड़ी बोली का 'लाख' प्राकृत के 'लक्खं' < सं० लच, लचा से भ्राया है।

ख० बेा० करे। इ, कड़ोड़ < प्रा० कोडि < सं० केाटि।

ख० बेा० भ्रर्व, अरब < सं० भ्रर्बुद।

ख० बेा० खर्ब, खरब < सं० खर्च।

खड़ी बोली को 'नील' से मिलता-जुलता संस्कृत में कोई शब्द नहीं है। निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि यह शब्द कहाँ से आया है। संभवत: यह शब्द किसी अन्य भाषा से आया होगा।

ख० बो० पद्म < सं० महापद्म।

ख० बेा० शंख ८ सं० शंकु।

श्चरब, खरब, पद्म श्चीर शांख के संबंध में एक विशेष बात ध्यान देने की है कि ये शब्द जिन संख्याओं का कुछ शब्दों की बोध कराने के लिये प्रयुक्त होते हैं उन संस्कृत के शब्दों से अर्थ-संख्याओं के लिये इन शब्दों के मृल संस्कृत-भिन्नता शब्द नहीं प्रयुक्त होते। नीचे दिए हुए

विवरण से इस कथन का स्पष्टीकरण हो जायगा।

## संस्कृत के शब्द खड़ी बेली के शब्द

शत = सी

सहस्र = हजार ( = १० सी )

**त्रयुत = दस ह**जार

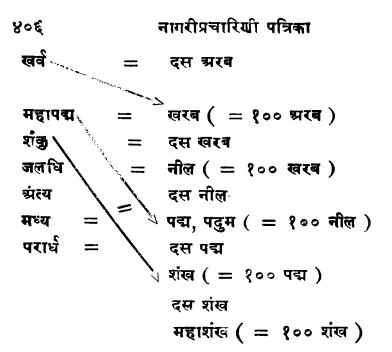
लच, लचा = लाख ( = १०० हजार )

प्रयुत = दस लाख

कोटि = करोड़ (= १०० लाख)

**ग्रर्बुद** = दस करे।ड़

**ग्रब्ज = ग्ररब ( = १०० करे**।ड़ )



कपर लिखें हुए शब्द क्रमश: अपने से पहलेवाले शब्द की दस गुनी संख्या का बोध कराते हैं। संस्कृत धीर खड़ी बोली के शब्दों की तुलना करने से विदित है। है कि जिस संख्या की खड़ी बोली में 'दस करोड़' कहेंगे वह संस्कृत में 'अर्बुद' कही जाती है। संस्कृत के 'अर्बुद' से निकला हुआ खड़ी बोली का 'अर्ब' या 'अरब', अर्बुद से दस गुनी अधिक संख्या अर्थात् 'अरब' का बोध कराता है। इसी प्रकार संस्कृत के 'खर्व' से निकले हुए खड़ी बोली के 'खरब' से संस्कृत के 'महापदा' का, तथा संस्कृत के महापदा से निकले हुए खड़ी बोली के 'पदा' से संस्कृत के 'मध्य' का बोध होता है। संस्कृत के 'शंकु' से निकला हुआ खड़ी बोली का 'शंख' तो संस्कृत के संख्यावाचक शब्दों की सीमा को ही लाँघ गया है। मिस्टर केलाग ने अपने Grammar of the Hindi Language में हिंदी के संख्या-वाचकों की सुची देते हुए 'अरब' को 'दस करोड़' के बराबर माना है।

इस प्रकार मान लेने से खड़ी बोली का 'ग्रदब' संस्कृत के 'ग्रर्डुद' के बराबर हो जायगा । पर हिंदी में 'ग्रदब' सै। करोड़ के बराबर माना जाता है। जान पड़ता है, केलाग महाशय लिखते समय भूल कर गए हैं।

यदि खड़ी बोली के 'श्ररब', 'खरब', 'पद्म' श्रीर 'शंख' की उनके मूल संस्कृत के रूपें ( श्रर्थात् क्रमशः 'श्रर्बुद', 'खर्व', 'महापद्म' श्रीर 'शंकु') के ही बराबर मानें तो हिंदी में करोड़ के बाद संख्यावाचक शब्दें का क्रम निम्नलिखित ढंग पर रखना होगा—

करोड़ (= सं० कीटि)

ग्ररब, प्रवं (= सं० ग्रर्बुद) = १० करोड़
दस ग्ररब (= सं० ग्रब्ज)

खरब (= सं० खर्व) = १०० ग्ररब
पद्म, पदुम (= महापद्म) = १० खरब
शंख (= शंकु) = १० पद्म

अर्थात् 'दस करे। इंग के लिये 'अरब', 'दस अरब' के लिये 'खरब', 'खरब' के लिये 'पद्म' तथा 'दस पद्म' के लिये 'शंख' का प्रयोग करना पड़ेगा जो हिंदी में प्रचलित संख्यावाचकों के क्रम के अनुसार न होगा। हिंदी में तो—

স্তাব = १०० करोड़, खरब = १०० স্থাবৰ, पद्म = १०० नील, तथा

शंख = १०० पद्म।

यदि संस्कृतवाला क्रम हिंदी में लाया जाय ते। हिंदी के गणितशास्त्र तथा हिंदी-भाषा-भाषी जनता की संख्या-संबंधिनी धारणा में बड़ा डलट-फोर करने की द्यावश्यकता होगी। फिर, यह भी ब्रावश्यक नहीं है कि संस्कृत से द्याए हुए शब्द हिंदी में भी

चसी अर्थ में प्रयुक्त होते हें। जिस अर्थ में वे संस्कृत में प्रयुक्त होते हैं। अतः यहाँ पर इतना समभ लेना ही पर्याप्त होगा कि खड़ी बेाली के उपर्युक्त संख्याव।चक शब्द संस्कृत के जिन शब्दें। से निकले हैं उनसे भिन्न अर्थ रखते हैं।

पहले दी हुई, संस्कृत के संख्यावाचक शब्दों की, तालिका से यह भी विदित होता है कि संस्कृत के 'श्रयुत' (=१० हजार), 'प्रयुत' (=१० लाख), 'श्रबुंद' (=१० करोड़), 'खर्व' (=१० श्रव्य), 'शंकु' (=१० खरब), 'श्रंत्य' (=१० नील) तथा परार्ध (=१० पदा) के लिये खड़ी बोली में विशेष शब्द नहीं हैं। इन शब्दों का बोध 'दस हजार', 'दस लाख', 'दस करोड़' श्रादि कहकर कराया जाता है। संस्कृत के 'श्रयुत', 'प्रयुत', 'श्रब्ज', 'जलिधि', श्रंत्य', 'मध्य' तथा 'परार्ध' से निकले हुए खड़ी बोली में कोई शब्द नहीं हैं।

## (२) स्रपूर्णांक-बोधक

खड़ी बोली में निम्नलिखित ध्रमूर्धांक-बोधक संख्यावाचक शब्द पाए जाते हैं —

पाव, चैाथाई सवा

तिहाई डेढ़

म्राधा ग्रहाई, ढाई

पान साढे०

'ढाई' के आगे 'हूँठा' (= साढ़े तीन), 'ढ्योंचा' (= साढ़े वार), 'पेचा', 'प्येंचा' (= साढ़े पाँच), 'खें वा' (= साढ़े छः) तथा 'सतेंचा' (= साढ़े खात) भी होते हैं, पर इनका प्रयोग केवल संख्याओं के पहाड़ों में ही होता है। इनके अतिरिक्त अन्य सब अपूर्णीकवेधक संख्यावाचक शब्द 'पैन', 'सवा' तथा 'साढ़ें' की सहायता से बना खिए जाने हैं; जैसे 'पौने तीन', 'सवा तीन', 'साढ़े तीन' इत्यादि। किसी संख्यावाचक शब्द के पहले प्रयुक्त

होने पर 'पौन' शब्द का 'पौने' रूप हो ज।ता है। श्रीर भी अधिक सूचम संख्याओं का बोध कमबेधक संख्यावाचक शब्दों के साथ 'भाग', 'ग्रंश' या 'हिस्सा' शब्द के प्रयोग द्वारा कराया जाता है; जैसे 'म्राठवाँ भाग', 'शतांश' (= सं० शत + म्रंश ), 'सहस्रांश', 'इजारवाँ हिस्सा' इत्यादि । गियातशास्त्र में इस प्रकार की संख्यात्रों को सूचित करने के लिये 'बटा' शब्द का प्रयोग होता है; जैसे 'एक बटा छः' ( 💡 )। 'एक बटा छः' का अर्थ है 'छः भागों में बटा हुआ एक' अर्थात् एक का छठा भाग। इसी प्रकार 'सात बटा बीस' ( इंठ ) द्यर्थात् बीस भागों में बटा हुग्रा सात = सात का बीसवाँ हिस्सा। ऐसे शब्दों की प्राय: लोग इस प्रकार भी समभते हैं कि 'सात बटा बीस' का तात्पर्य यह है कि एक वस्तु के बीस भाग किए गए छीर उनमें से स्नात भाग ले लिए गए। चाहे जिस प्रकार समका जाय. जिस संख्या का बोध होता है वह दोनों दशाश्रों में एक ही होती है। सात सौ का बीसवाँ भाग पैंतीस, ग्रीर सौ के बीस भाग करके उनमें से सात भाग लोने पर भी वही पैंतीस ही होता है। पर 'बटा' शब्द के अर्थ के अनुसार पहले कहे हुए ढंग से ही अर्थ लगाना अधिक स्वाभाविक जान पड़ता है।

जिन विशेष श्रपूर्णांक शेधक संख्यावाचकों के नाम उत्पर दिए गए हैं वे सभी संस्कृत के शब्दों से निकले हैं। 'चौथाई' श्रीर 'तिहाई' कमश: संस्कृत के कमवाचक तिहाई: चैायाई 'चतुर्थ' तथा 'तृतीय' में 'ई' **ध्र**थवा 'ग्राई' प्रत्यय लगाकर बनाए गए हैं। 'तिहाई' में 'ह' का योग केवल उच्चारण में सहायक के रूप में हो गया है। सं० तृतीय > प्रा० तइम्र > तीम्राई > तिम्राई > तिहाई। संस्कृत में इसके लिये 'त्रिभागिका' शब्द का भी प्रयोग होता है।

ख० बेा० पाव < ग्रप॰ पाउ < प्रा० पाव पाम्रो < सं० पादः (= चतुर्थाश)।

ख० बी० श्राधा < ग्रप० ग्रद्ध < प्रा० श्राधा श्रद्धश्रो < सं० ग्रधी श्रर्धका

ख० बो० पैंन < प्रा० पात्रे। णों, पात्रे।न < सं० पादे।न (पाद + जन) = चतुर्थांश कम। इसी 'पौन' से पौन 'पौने' बना है जिसका प्रयोग (संख्यात्रों के पहले लगाकर) विशेषण के समान होता है।

ख० बो० सवा< ऋप० सवाउ< प्रा० <sup>सवा</sup> सवाऋो< सं० सपाद ( स **+ पा**द )=चतुर्थांश

## सद्दित।

'डेढ़' श्रीर 'ढाई' स्राद्धि की ब्युत्पत्ति कुछ विचित्र है। संस्कृत के शब्दों के पूर्व 'श्रधं' का योग करके इन शब्दों के मूल शब्दों की रचना हुई है; जैसे—'श्रधं + द्वितीय' > मागधी प्राठ 'श्रड्ढदुइए', 'श्रड्डदिवइए'। 'श्रड्ढदुवए' से वर्ध-विपर्थय होकर 'दुइश्रड्ढए' श्रीर फिर 'दिवड्ढे' बन गया जिसका प्रधंग भोजपुरी में श्रव भी होता है। कुछ विद्वानों का मत यह भी है कि संठ द्वार्ध' से ही प्राकृत में 'दिवड्ढ' या 'दिश्रढ' बन गया होगा। प्राकृत के 'दिवड्ढे' या 'दिश्रढ' से ही खड़ी बोखी का 'डेढ़', मराठों का 'दोड़', गुजराती का 'डोढ' तथा पंजाबी का 'डेडढा' या 'द्वढा' बने हैं।

सं धर्ध + तृतीया = अर्धतृतीया। प्राकृत में 'अर्ध' का 'श्रह्द' तथा 'तृतीया' का 'तइष्जा' हो गया। इस प्रकार प्राकृत में 'श्रह्द' + 'अर्ड्जा' = 'अर्ड्ढाइष्जा' बन ढाई गया है। प्राकृत में सं० 'तृतीया' का एक धीर रूप 'तइया' भी होता है जिसमें 'अर्ड्द' के योग से 'अर्ड्- ढतइया' श्रीर फिर 'त' के स्थान में 'ग्र' हो जाने से 'ग्रड्ढग्रइया' रूप बन गया है। प्रा०— 'ग्रड्ढग्रइया' > 'ग्रड्ढाइया' > 'ग्रड्ढाइया' > 'ग्रडाइया' >

संस्कृत के 'अर्धद्वितीय' तथा 'अर्धतृतीय' का अर्थ समभाना तिनक टेढ़ा सा जान पड़ता है । इसको इस प्रकार समभाना चाहिए—अर्ध + द्वितीय (अर्धद्वितीय )=आधा दूसरा, अर्थात् दूसरा पूरा नहीं है, केवल आधा ही है । इस प्रकार इससे 'एक + आधा' का बोध होता है । इसी प्रकार 'अर्धतृतीय' = 'आधा तीसरा' अर्थात् दूसरा ते। पूरा पूरा है पर तीसरा आधा ही है । आगे आनेवाले—'अर्धचतुर्थ' तथा 'अर्धपंचम' का भी अर्थ इसी हंग से समभाना चाहिए।

खड़ी बोली का 'साढ़े' प्राकृत के 'सड्ढ्यो' से बना है थ्रीर प्राकृत का 'सड्ढ्यो' संस्कृत के 'सार्धक' = स + अर्धक अर्थात् आधे के सहित। इस प्रकार हम देखते हैं कि साढ़ें का प्रयोग खड़ी बोली में ठीक उसी अर्थ में होता है जो उसके मूल संस्कृत के शब्द का है। 'साढ़ें' का प्रयोग खड़ी बोली में ठीक उसी अर्थ में होता है जो उसके मूल संस्कृत के शब्द का है। 'साढ़ें' का प्रयोग स्वतंत्र रूप में नहीं होता; क्योंकि यह तो केवल विशेषण है, इससे किसी संख्या का बोध नहीं होता। इसलिये किसी न किसी संख्यावाचक शब्द के साथ लगाकर इसका प्रयोग किया जाता है; जैसे 'साढ़े तीन', 'साढ़े चार' इत्यादि।

'हूँठा' या 'उंठा' तथा 'ढ्योंचा' की उत्पत्ति भी 'डेढ़' थ्रीर 'ढाई' के ही समान हुई है। सं० ध्रधंचतुर्थ > प्रा० श्रद्ध + चउट्ट >

<sup>(</sup>१) सहसराम में पाए जानेवाले श्रशोककालीन शिलालेख में 'श्रहतिय' रूप पाया जाता है।

अद्ध + अच्हु > अद्ध + ओहु > अद्धोहु। शौरसेनी प्रा० में 'अद्धोहु' तथा मागधी प्रा० में 'अद्धुहु' रूप होता है। जैन अर्धमागधी प्राकृत में 'अद्धुहु' पाया जाता है,
जिसे संस्कृत का बाना पहनाकर बाद में संस्कृत
के 'अध्युष्ठ' शब्द की रचना की गई है। प्राकृत के 'अद्धोहु' से 'अहोहु' वना और फिर आदि के 'अ' का लोप है। जाने से 'होहु' रह गया। 'होहु' से विगड़कर खड़ी बेली के 'हूँठा' और 'हुंठा' बने हैं। इन रूपों में से 'ह' के लुप्त हो जाने से खड़ी बेली का 'उंठा' तथा पंजाबी के 'ऊठा' और 'ऊँटा' बन गए हैं।

सं० अर्धपश्वमः > प्रा० अड्ढवंचग्रे। > अप० अड्ढोंचउ > ख० बे।० ढोंचा, ढ्योंचा। पंजाबी में ख्योंचा 'ढोंचा' रूप होता है।

'त्योचा', 'खोचा' धौर 'सतोचा', 'हूँठा' धौर 'ढ्योचा' की माँति, संस्कृत के शब्दों से निकलते हैं। 'हुंठा' तथा 'ढ्योंचा' के मूल संस्कृत शब्द, जिन संख्याओं का वे बोध कराते हैं उनके बाद के शब्दों के पूर्व 'द्यधें' का योग करके बनाए गए हैं; जैसे-अर्ध + पश्चमः (अर्धपंचम) = साढ़े चार। पर 'प्योचा' इत्यादि में उस प्रकार का कम नहीं दिखाई देता, प्रत्युत उसके विपरीत कम है। इन शब्दों में इनसे पहलेखांचा, सतोंचा 'प्योचा' (= साढ़े पाँच) में 'पाँच' का, 'खोंचा' (= साढ़े छ:) में 'छः' का तथा 'सतोंचा' (= साढ़े सात) में

<sup>(</sup>१) 'छः' की न्युश्वित्त के प्रसंग में हम देख चुके हैं कि संस्कृत के 'षष्' के 'ष' का हिंदी में 'छ' नहीं हुआ है, वरन् यह ईरानी भाषा के प्रभाव से आया है। मध्यकाल में 'ष' को 'स' करने की प्रवृत्ति थी, पर बाद में 'स' भी होने लगा था। पुरानी हिंदी में 'ष' का उचारण 'ख' के समान

'सात' का। मिस्टर हार्नलें विधा मिस्टर केलागे दोनों पश्चिमी विद्वानों का धनुमान है कि ये शब्द 'ट्योंचा' के धनुकरण पर बना लिए गए हैं। इन विद्वानों का धनुमान ठीक जान पड़ता है, क्योंकि संस्कृत के किसी शब्द से इनकी उत्पत्ति नहीं बताई जा सकती।

## (३) क्रमवाचक

खड़ी बोली में क्रमवाचक शब्द पूर्णांकवोधक संख्यावाचकों में 'वां' प्रत्यय लगाकर बनाए जाते हैं; जैसे— 'म्राठवाँ' (म्राठ + वां)। यह 'वां' प्रत्यय संस्कृत के 'म' प्रत्यय का विकृत रूप है जो इसी प्रसंग में प्रयुक्त होता है; जैसे—सं० 'दशम' (दश + म), ख० बे।० माठवाँ। 'म' के स्थान पर 'वँ' हो जाना म्रपभंश-काल की एक विशेष प्रवृत्ति थी जिसके कारण हिंदी में भी 'वँ' म्रा गया है। पर कुछ क्रमवाचक शब्द इस ढंग से बने हुए नहीं हैं। ये शब्द 'पहला, पहिला', 'दृसरा', 'तीसरा', 'वै।था' म्रीर 'छठा, छट्टा' हैं, जो सीधे संस्कृत के क्रमवाचक शब्दों से बन गए हैं।

वैदिक संस्कृत में 'पहला' का समानार्थी 'प्रथ + इल' शब्द \*

पाया जाता है, जिसके मध्यकाल में 'पठिल्ल' 'पथिल्ल', 'पहिल्ल' होता था। बिखने में 'ख' के स्थान पर प्रायः 'घ' बिखा जाने बगा था। श्रतः 'बेंचा' में जो 'ख' विद्यमान है वह संस्कृत के 'घट्' के 'घ' का ही रूपंतर है।

( १ ) देखिए हार्ने का Grammar of the Gaudian Languages, § 416.

(२) देखिए केलाग का Grammar of the Hindi Language. § 251.

(३) वैदिक संस्कृत में 'प्रथ' श्रथवा 'प्रथिल' कोई प्रयुक्त शब्द नहीं है। विद्वानों की कल्पना है कि उस काल में 'प्र' उपसर्ग के तुरुनावाचक 'प्रतर' श्रीर 'प्रतम' रूप बनते रहे होंगे; प्रतर से प्रथिर > प्रथिल > प्रिल्ल > पहिल्ल श्रादि बनने के बाद 'पहिल्ल' रूप विकसित हुन्ना श्रीर प्रतम से संस्कृत के प्रथम श्रीर प्राकृत के प्रदमो श्रादि रूप बने हैं।—सं०।

रूप हो गए होंगे। पर लीकिक संस्कृत में 'प्रथम' शब्द पाया जाता है जिसकी उत्पत्ति वैदिक 'प्रथ' पर 'वैदिक काल' के भी पहले के 'प्रथम' का प्रभाव पड़ने से हुई होगीर। सं० 'प्रथम' > प्रा० 'पडमिल्ल' > 'पडडल्ल'।

फिर 'ढ' के स्थान पर 'ह' होकर 'पिहल्ल' छीर तत्पश्चात् 'पिहला' या 'पहला' रूप हो गया है। यहाँ हम देखते हैं कि खड़ी बेली में अंतिम 'अ' दीर्घ हो गया है। अंतिम 'अ' के दीर्घ कर देने की प्रवृत्ति हम खड़ी बेली के प्रायः सभी क्रमवाचक संख्यावाचक शब्दों में पाते हैं, जैसे — दूसरा, अठारहवाँ, चै।बीसवाँ, हजारवाँ, इयादि। यह प्रवृत्ति न तो संस्कृत में पाई जाती है (एकादश से ऊनविंशति तक के संख्यावाचकों को छोड़कर') और न प्राकृत में ही; जैसे—सं० पश्चम, षष्ठ, सप्तम, विंशतितम;, पाली अट्टारसम; प्रा० पढिमल्ला। संभवतः संस्कृत के 'एकादशा', 'द्वादशा' त्रयो-दशा ( = ग्यारहवाँ, बारहवाँ, तेरहवाँ) आदि के अनुकरण से ही खड़ी बेली में यह प्रवृत्ति आ गई होगी।

खड़ो बोली को 'दूसरा' थ्रीर 'तीसरा' की उत्पत्ति संस्कृत के 'द्वितीय' थ्रीर 'तृतीय' से नहीं हुई है। ये शब्द किस प्रकार बने हैं यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता<sup>३</sup>। मिस्टर हार्ने के का अनुमान है कि ये शब्द कमश: संस्कृत के 'द्विसृत' थ्रीर 'तिसृत' से निकले हैं<sup>8</sup>। 'सृत' का प्राकृत में 'सरिग्रो' या 'सरिग्र' रूप होता

<sup>(</sup>१) इससे मिल्रता-जुनता 'फ़्तेम' शब्द श्रवस्ता में पाया जाता है।

<sup>(</sup>२) देखिए—Origin and Development of the Bengali Language, § 536.

<sup>(</sup>३) 'द्विसर' से इसकी उत्पत्ति क्यों न मानी जाय।—सं०।

<sup>(</sup> ४ ) देखिए—हार्ने के का Grammar of the Gaudian Languages, § 271.

है, ग्रीर वही हिंदी में ''सर'' प्रत्यय का रूप धारण कर लेता है। 'सरा' का स्त्री लिंग में 'सरी' रूप हो जाता है। इस प्रकार सं० 'द्विस्पृतः' ( द्वि + सृत ) > प्रा० 'दूबरिग्रेा' या 'दूसरिया' > ख० वे।० 'दूसरा'। स'० 'द्विस्सृतिका' > प्रा० 'दूसरिइद्या' > ख० बे॰ 'दूसरी' (स्त्रोलिंग), सं० 'त्रिसृत' > प्रा० 'तीसरिग्रे।' या 'तीसरिग्रा' > ख० बो० 'तीसरा' ( पुँच्लिंग ) । सं० 'त्रिसृतिका' > प्राव 'तोस्रलिइम्रा' > खव बेव 'तोसरि' (स्रीलिंग)। संस्कृत के 'सृत' का अर्थ है 'चला हुआ' या 'रेंगा हुआ'।

पुरानी हिंदी के 'दूजी' या 'दूजा' तथा 'तीजी या तीजा' क्रमश: संस्कृत के 'द्वितीय' ( > प्रा० दुइज्जन्नो, दुइम्रन्रो) तथा सं० 'तृतीय' (> प्रा० तइब्जग्री, तइग्रग्री) से निकले हैं। संस्कृत के 'द्वि' का प्राकृत में एक रूप 'वे' भी द्वाता है जिसके क्रमवाचक 'विइम्रक्रो' ग्रीर 'वीम्रक्रो' रूप बनते हैं। इसी से सिंधी का 'वीक्रो' या 'बिजो' तथा गुजराती का 'वीजे।' बने हैं।

सं० चतुर्थ > प्रा० चउत्थ्रयो > ख० बेा० चौथा। पंजाबी में 'चै।था', गुजराती में 'चे।थो', सिधी में चै।था 'चेाथेां' तथा मराठी में 'चवर्था' रूप पाए जाते हैं।

सं० षष्ठ: > प्रा० छट्टुग्री, छट्टो > ख० बे। छड़ा। खड़ी बोली का 'छठवाँ' संस्कृत के 'षषमः' के अनुकरण से बनाया गया है, पर संस्कृत में 'पञ्चमः' श्रीर 'सप्तमः' श्रादि के समान 'षषमः' शब्द का प्रयोग नहीं होता । द्यतः य**ह द्मनुमान करना द्यधिक उपयुक्त जान पड़ता है** कि हिंदी के क्रमवाचक 'पाँचवाँ', 'सातवाँ', 'झाठवाँ' झादि के अनुकरण से ही उन्हों के समान 'क्रठवाँ' रूप भी बना लिया गया होगा। मराठी, पंजाबी तथा सिंधी में भी इसी प्रकार के रूप बनते हैं; जैसे — मराठी

'सहा'  $(=\xi)$  से 'सहावा'; पंजाबी 'छे'  $(=\xi)$  से 'छेवां' तथा सिंधी 'छह'  $(=\xi)$  से 'छहें।'।

'एकादश' से लेकर 'ऊनविंशति' तक के क्रमवाचक शब्दों का अनुकरण हिंदी में नहीं पाया जाता। संस्कृत में उपर्युक्त क्रमवाचक शब्द अंतिम 'अ' के स्थान में पुँल्लिंग, स्नोलिंग तथा नपुंसक लिगों में क्रमशः 'अ।', 'ई' श्रीर 'म्' लगाकर बनाए जाते हैं; जैसे— 'एकादशा' (= ग्यारहवाँ—पुँल्लिंग), 'एकादशी' (=ग्यारहवाँ—स्नोलिंग), 'एकादशं' (ग्यारहवाँ—नपुंसकलिंग)। पर खड़ी बोली में, श्रन्य शब्दों में लगनेवाले संस्कृत के 'म' के अनुकरण के अनुसार सर्वत्र 'वाँ' का ही प्रयोग किया जाता है।

महीने की तिथियों का बोध कराने के लिये खड़ी बोली में जिन शब्दें। का प्रयोग होता है उनमें से 'परीवा', 'ग्रमावस' श्रीर

'पूनी' को छोड़कर प्रायः सभी क्रमवाचक संख्यावाचक शब्द हैं। पर तिथिबोधक शब्द हिंदी के साधारण क्रमवाचक संख्यावाचकों से भिन्न हैं।
ये शब्द संस्कृत के तिथिबोधक शब्दों से निकले हुए हैं। संस्कृत में
तिथियों का बोध क्रमवाचक शब्दों के छोलिंग के रूपों के द्वारा कराया जाता है। वास्तव में ये शब्द 'तिथि' शब्द के विशेषणों के समान प्रयुक्त हुए हैं, जैसे 'द्वितोया तिथिः', 'तृतीया तिथिः' इत्यादि।
यही कारण है कि तिथिबोधक शब्द छोलिंग-रूप में पाए जाते हैं। पर शब्द 'तिथि' शब्द छोलिंग-रूप में पाए जाते हैं। पर शब्द 'तिथि' शब्द छुप हो गया है श्रीर तिथि-बोधक विशेषणों का प्रयोग संज्ञाओं के समान होता है, जैसे—द्वितीया=

ऊपर कहा गया है कि 'परीवा', 'ग्रमावस' ग्रीर 'पूनी' क्रमवा-चक संख्यावाचक शब्दों से निकले हुए शब्द नहीं हैं। 'परीवा' की उत्पत्ति स'स्कृत के 'प्रतिपदा' से, 'ग्रमावस' की संस्कृत के 'श्रमावस्या' से तथा 'पूनो' की संस्कृत के 'पूर्णिमा' या 'पूर्णमासी' से हुई है। नीचे दिए हुए, खड़ी बोली तथा संस्कृत के, तिथि-बेधिक शब्दों से स्पष्ट हो जायगा कि खड़ी बोली के शब्दों की दत्पिता संस्कृत के किन शब्दों से हुई है। ध्राजकल खड़ी बोली में मारवाड़ों के तिथिबोधक शब्दों का प्रयोग बहुत अधिक होने लगा है, इसलिये मारवाड़ी के भी अब्दों की साथ साथ लिख देना ध्रनावश्यक न होगा।

| <b>संस्कृत</b>   | खड़ी बाली                     | मारवाड़ी     |
|------------------|-------------------------------|--------------|
| प्रतिपदा, प्रथमा | परीवा                         | एकम          |
| द्वितीया         | दूज                           | दूज, वीज     |
| <b>तृतीया</b>    | ती <b>ज</b>                   | বীज          |
| <b>च</b> तुर्थी  | <b>चै</b> ाथ                  | चैाथ         |
| पञ्चमी           | पंचमी                         | पाँचम        |
| षष्टी            | অ <b>ঠ</b> , <b>অ</b> ষ্ট     | <b>छ</b> ठ   |
| सप्तमी           | सत्तमी                        | सातम         |
| भ्रष्टमी         | भ्रष्टमी                      | त्र्राठम     |
| नवमी             | नौमीं                         | नवम          |
| दशमी             | दसमीं                         | दस्सम        |
| एकादशी           | एकादसी                        | ग्यारस       |
| द्वादशी          | द्वादसी                       | बारस         |
| त्रयोदशी         | तेरस                          | तेरस         |
| <b>च</b> तुर्दशी | चैादस                         | चैादस        |
| ग्रमावस्या       | <b>ग्रमावस</b> , मा <b>वस</b> | ग्रमावस      |
| पूर्णमासी        | पूर्णमासी, पूनी               | पूनम, पून्यू |
| पूर्णिमा         | पून्या                        |              |

केलाग महाशय ने 'परीवा' को सं० 'प्रथमा' से निकला हुआ माना है। उनका कथन है कि 'प्रथमा' के 'थ' का लोप, तथा 'म' के स्थान पर 'व' हो जाने से 'प्रवा' शब्द बना होगा और फिर युक्तविकष से 'प्रवा' का 'परवा' और तत्पश्चात् 'परीवा' बन गया होगा। पर इस प्रकार 'थ' का मनमाना लोप कराकर खींचतान करके हठात् 'परीवा' को 'प्रथमा' से निकला हुआ प्रमाणित करना केलाग महोदय की भूल है। 'परीवा' शब्द 'प्रथमा' से नहीं वरन् 'प्रतिपदा' से निकला है। सं० 'प्रतिपदा' का प्राकृत में 'पाडिवआ' रूप हो जाता है। इसी 'पाडिवआ' से 'पाड़िवा' स्रोर फिर 'परीवा' वन गया है। मराठी में अब भी 'पाड़िवा' रूप विद्यमान है।

'दूज', 'तीज', 'चौथ' तथा 'छठ' की उत्पत्ति का वर्णन ऊपर कमवाचक शब्दों की उत्पत्ति के प्रसंग में हो चुका है। खड़ी बोली के शेष अन्य तिथि-बोधक शब्द संस्कृत के शब्दों से बहुत अधिक मिलते हैं, अत: उनकी उत्पत्ति को समभने में कोई कठिनता नहीं है।

संस्कृत के तत्सम तिथिबोधक शब्दें। का भी प्रयोग प्रायः खड़ी बोली में होता है।

## ( ४ ) स्रावृत्तिवाचक

खड़ी बोली के आवृत्तिवाचक संख्यावाचक शब्द पूर्णोक बोधक तथा अपूर्णोक बोधक संख्यावाचकों के बाद 'गुना' लगाकर बनाए जाते हैं; जैसे—'नौगुना', 'दसगुना', 'हजारगुना', 'ढाई गुना', 'पैने चार गुना' इत्यादि । कोलिंग में 'गुना' का 'गुनी' रूप हो जाता है; जैसे—'नौगुनी', 'हजारगुनी', 'ढाई गुनी' इत्यादि । 'गुना' शब्द के योग से कुछ पूर्णाक बोधक संख्यावाचकों में थोड़ा सा

<sup>(</sup>१) देखिए-Kelogg's Grammar of Hindi § 252 (a).

<sup>(</sup>२) देखिए-वररुचि कृत प्रा॰ प्रकाश, परिशिष्ट १, सूत्र २।

विकार हो जाता है। विकृत हो जानेवाले शब्द 'दे।', 'तोन', 'चार', 'पाँच', 'स्रात' ध्रीर 'ध्राठ' हैं। इन शब्दों के आवृत्तिवाचक रूप बनाने में इनमें जो विकार उपस्थित हो जाता है वह नीचे दिए हुए शब्दों को देखने से स्पष्ट हो जायगा।

| पूर्णां <b>क सं</b> ख्याबाधक | <b>ञ्रावृ</b> त्तिवाचक |
|------------------------------|------------------------|
| दो                           | दुगुना, दुगना, दूना    |
| तोन                          | तिगुना                 |
| चार                          | चौगुना                 |
| पाँच                         | पँचगु <b>ना</b>        |
| स्रात                        | सत्गुना                |
| ष्पाठ                        | <b>प</b> ठगुना         |

'गुना' शब्द संस्कृत के 'गुणक' से निकला है। खड़ी बोली के आवृत्तिवाचक संख्यावाचक शब्द, प्रायः संस्कृत के बने-बनाए शब्दों के प्राकृत से द्वोकर आए हुए रूप हैं। उदाहरणार्थ 'दुगुना' को लीजिए। सं० 'द्विगुणकम्' > प्रा० 'दुगुणग्रं' > 'दुगुनं' > ख० बो० 'दुगुना', 'दुगना'। फिर 'दुगना' के 'ग' का लोप हो जाने से एक दूसरा रूप 'दूना' भी बन गया। इसी प्रकार सं० 'त्रिगुणकम्' > प्रा० 'तिगुणग्रं' > ख० बो० 'तिगुना'; सं० 'चतुर्गुणकम्' > प्रा० 'चउगुणग्रं' > ख० बो० 'चौगुना'।

ग्रावृत्तिवाचक शब्दों के ग्रंतर्गत एक ग्रीर प्रकार के भी शब्द पाए जाते हैं जो ग्रॅगरेजी में 'Reduplicatives' कहे जा सकते हैं। इस प्रकार के शब्द प्राय: 'लड़ा' ग्रीर कभी कभी 'हरा' शब्दों के योग से बनाए जाते हैं; जैसे—'दुलड़ा', 'तिलड़ा', 'इकहरा', 'दुहरा' इस्राहि। 'हरा' के योग से बननेवाले शब्द 'इकहरा', 'दे।हरा', 'तेहरा' ग्रीर 'चौहरा' हैं। मिस्टर हार्नले ने इस 'हरा' प्रत्यय की उत्पत्ति संस्कृत के 'विध' शब्द से मानी है। 'विध' का ग्रर्थ है 'रूप' या 'ढंग'। प्राकृत में 'विध' का 'विह' रूप हो जाता है। हार्नले महोदय का कहना है कि प्राकृत के इस 'विह' के 'वि' का लोप हो जाने तथा उसमें 'रा' प्रत्यय का योग हो जाने से 'हरा' शब्द बन गया है। अपने कथन की पृष्टि के लिये उन्होंने 'दोहरा' की उत्पत्ति के कम का निम्नांकित ढंग से उदाहरण दिया है—

सं० द्विविध > प्रा० दुविह, वेविह > ऋप० देशहडड, वेहड > ख० बे।० देशहरा।

'लड़ा' शब्द संस्कृत के 'लता' से निकला हुआ जान पड़ता है, पर हिंदी में इसका अर्थ दूसरा ही हो गया है। 'लड़ा' श्रीर 'हरा' के योग से बने हुए शब्द प्राय: मालाश्रीं आदि के विशेषण के रूप में प्रयुक्त होते हैं।

#### ( ५ ) गुणावाचक

खड़ी बोली के गुणावाचक संख्यावाचक शब्दों की उत्पत्ति के संबंध में कोई विशेष बात कहने की नहीं है। ये शब्द प्रायः समुदायबेधक संख्यावाचकों की सहायता से बनाए जाते हैं; जैसे—'तीन भ्राठे चौबीस' में 'श्राठे' = 'श्राठ के समुदाय', भ्रायित तीन भाठ के समुदाय चौबीस के बराबर होते हैं। श्राधकांश गुणावाचक शब्द समुदायवाचकों में बहुवचन का चिह्न है, भीर इन शब्दों में ठीक उसी प्रकार लगाया जाता है जिस प्रकार भाकारांत पुँक्षिंग संज्ञाश्रों के कर्ताकारक के बहुवचन में। उदाहरण के लिये 'घोड़ा' शब्द को खीजिए। कर्ताकारक बहुवचन में इसका 'घोड़े' रूप होगा। ठीक उसी प्रकार 'श्राट्टा' का 'श्राट्टे', 'पंजा' का 'पंजे' इत्यादि रूप हो जाते हैं। पर यह नियम सर्वव्यापो नहीं है। इसके श्राप्ताद-रूप कुछ गुणावाचक

<sup>(</sup>१) संस्कृत के 'सर' शब्द से 'हरा' की बल्पत्ति क्यों न मानी जाय ?—सं०।

शब्दों के विचित्र ही रूप बनते हैं; जैसे—'एकं', 'दूना', 'ती, तीन', 'चैक, चैका', 'दहाम', 'सवा' (१  $\frac{9}{8}$ ), 'ढाम, ढामा' (२  $\frac{9}{8}$ ) इत्यादि।

गुणाव।चक संख्थावाचक शब्दों का उपयोग संख्याय्री के पहाड़ी को पढ़ते समय होता है।

#### (६) समुदायवाचक

खड़ी बोली के समुदायवाचक संख्यावाचक शब्द प्राय:- 'म्रा' या 'ई' लगाकर बनाए जाते हैं; जैसे—'बोस' से 'बीसा' (=बोस का समुदाय); 'पचीस' से 'पचीसा', 'पचीसी' (=पचीस का समुदाय); 'बत्तोस' से 'बत्तोसी' (=बत्तीस का समुदाय); 'हज़ार' से 'हज़ारा', 'हज़ारो' (=हज़ार का समुदाय) इत्यादि। यह 'म्रा' प्रत्यय का अवशेष-चिद्व है। भागे इसका स्पष्टीकरण होगा। खड़ी बोली के कुछ शब्दों (एका, दुका, तिका, चीका म्रादि) में संस्कृत के 'क्रम्' से भाया हुम्रा 'क' भी अब तक विद्यमान है। इन शब्दों की उत्पत्ति का कम निम्न-लिखित हैं—

सं० एककम् > प्रा० एकग्रं > ख० वे। एका।

सं० द्विकम् > प्रा० द्विकग्रं > ख० द्विका
वे। दुका।

सं० त्रिकम्, त्रिककम् > प्रा० तिग्रं,
तिका
तिकां रिकग्रं > ख० वे।० तिका।
सं० चतुष्कम्, चतुष्ककम् > प्रा० चडकं,
वे।का

सं० पञ्चकम् > प्रा० पंचग्रं > ख० बे।० पंचा, पंजा। यहाँ
इम देखते हैं कि 'पंचा' ग्रीर 'पंजा' में उपरिपंचा
लिखित शब्दों के समान 'क' नहीं है। इसका

कारण यही है कि प्राकृत में ही इस वर्ण का लोप हो गया था।

सं० षट्ककम् > प्रा० छकग्रं > ख० छका बो० छका।

संव सप्तकम् > प्राव सत्तम्रं > खव बोव सत्ता।

सं० ध्रष्टकम् > प्रा० ग्रदृश्चं > ख० बो० ग्रदृा। 'पंचा' के समान 'ग्रदृा' से भी 'क' का लोप हो श्रदृा गया है।

कुछ शब्दों में स्वार्थक (जो उसी अर्थ का वाचक रहता है) 'ड़ा' प्रत्यय भी लगा हुआ पाया जाता है; जैसे—सं० 'चतुष्ककम्' >

ग्रप० 'चउकडर' > ख० बो० 'चैाकड़ा' (पुँद्धिंग), 'चैं। कड़ी' (=चार का समुदाय) शब्द वर्त-मान है। सं० 'शतकम्' > ग्रप० 'सयकडर' > ख० बो० 'सैकड़ा' (=सी का समुदाय)। ताश का एक खेल जिसे छ: ग्रादमी खेलते हैं 'छकड़ी' कहलाता है। उसमें भी इसी 'ड़ा' का खीलिंग रूप 'ड़ो' वर्तमान है।

'ड़ा' ही के समान कहीं कहीं 'ला' भी दिया जाता है; जैसे —
ताश के पत्तों का 'नहला' ( द्रार्थात् नौ अंकों
का समूह) श्रीर 'दहला' ( प्रर्थात् इस
श्रंकों का समूह)।

उपयुक्त ढंगों से बनाए हुए शब्दों के प्रतिरिक्त कुछ धीर भी बने-बनाए शब्द पाए जाते हैं जिनसे संख्याग्री के समुदाय का बोध होता है। वे शब्द ये हैं—

जोड़ा, जोड़ी (= दें। का समुदाय)
गंडा (=चार का समुदाय)
गाहो, पचकरी(=पाँच का समुदाय)
कोड़ी (= बीस का समुदाय)

इन शब्दों में से 'पचकरी' तो स्पष्ट रूप से पाँच से बना हुआ। जान पड़ता है, पर ग्रन्य शब्दों की उत्पत्ति के संबंध में निश्चित रूप से कुछ कहना कठिन है। इनके संबंध पचकरी में कुछ विद्वानी के किए हुए भनुमान नीचे लिखे जाते हैं।

'जे।ड़ा' शब्द अपभ्रंश को 'जुम्रडंड' से आया होगा, अथवा संस्कृत की 'जुट्' या 'जुड्' (= जोड़ना, मिलाना ) धातु के ग्राधार पर बना होगा। भ्रथवा इसका संबंध जोडा संस्कृत के 'युग्म' ( = दो का समृह) शब्द से होगा। पर ये दोनों श्रंतिम अनुमान ठीक नहीं प्रतीत होते। 'जोड़ा' शब्द न तेा 'जुट्' घातु से हिंदी में बना लिया गया है श्रीर न संस्कृत को 'युग्म' का ही विकृत रूप हो सकता है। भाषा-विज्ञान का कोई नियम 'म' का 'ड' या 'ड़' नहीं करता। मेरा तो अनुमान है कि यह शब्द भारतवर्ष में बोली जानेवाली किसी भ्रनार्य भाषा के प्रभाव से भ्रपश्रंश-काल में हो त्रा गया था। द्रविड् परिवार की 'केान' नामक विभाषा में 'येड़े<sup>,२</sup> शब्द 'दे।' के अर्थ में प्रयुक्त होता है। तिब्बत-वर्गीय विभाग की 'चंबा लाहुली' विभाषा में, जो हिमालय के प्रीतों में बोली जाती है, 'दे।' के लिये 'जुड़'<sup>३</sup> शब्द का प्रयोग होता है। 'कोत' विभाषा को 'येड़े' को 'य' को स्थान पर 'ज' हो जाने से 'जोड़े' या 'जोड़ा' शब्द बन जाता है। 'य' के स्थान पर 'ज' कर देने की प्रवृत्ति तो हिंदी में बहुत पुरानी है; जैसे---यमुना > जमुना।

<sup>(</sup>१) 'युगल' शब्द से उसकी उत्पत्ति मानना ठीक होगा।

<sup>(</sup>२) देखिए—Grierson's Linguistic Survey of India, vol I, part II, go & 1

<sup>(</sup>३) देखिए—वही, पृ० 😮 ।

हिमालय-प्रदेश की 'चंबा लाहुली' के 'जुड़' शब्द से भी 'जेड़ा' की उत्पत्ति संभव है। इन्हीं बेलियों के संपर्क से हिंदी में 'जेड़ा' शब्द श्रा गया होगा।

'गंडा' के संबंध में विद्वानों का अनुमान गंडा है कि यह संस्कृत के 'गंडक' शब्द (१) से श्रागया होगा।

'गाही' शब्द का संबंध ज्योतिष के 'ग्रह' से माना गया है।

ग्राजकल तो नौ ग्रह माने जाते हैं, पर संभव है किसी समय में

पाँच ही ग्रह माने जाते रहे हों। संस्कृत में

वेवताओं ग्रादि के नाम से संख्याग्रों की

व्यंजना करने की प्रथा ग्रब तक भी वर्तमान है। ग्रश्विनीकुमार से
'दी' का, ग्रादित्य से 'बारह' का, रुद्र से 'ग्यारह' का तथा वसु से
'द्याठ' का बोध होता है। पर इस प्रकार के शब्द संख्याबाचक शब्दों के ग्रंतर्गत नहीं माने जा सकते, क्योंकि यह तो संख्याग्रों को व्यंजित करने का एक ग्रालंकारिक ढंग है। हिंदी-काव्य में
भी कहीं कहीं इस प्रकार के शब्दों के द्वारा संख्याएँ सूचित की
गई हैं। 'गाही' के संबंध में एक ग्रनुमान यह भी है कि यह
'दै। त्या' बोली में पाँच के ग्रर्थ में बोले जानेवाले 'ग्वाइ' शब्द के
प्रभाव से ग्राया होगा। 'ग्वाइ' का 'गाहि' या 'गाही' रूप बन

'कोड़ो' शब्द का संबंध 'कै।ड़ो' ( = सं० कपर्दक ) से जान पड़ता है। संभवत: पहले कभी बीस कै।ड़ियों का समृह किसी विशेष सिक्कों के समान माना जाता रहा हो छै।र फिर 'कौड़ी' या 'कोड़ो' शब्द से ही 'बीस' का बोध होने लगा हो। पर मेरा अनुमान ते। यह है कि 'कोड़ी' शब्द अनार्य भाषाओं के संसर्ग से हिंदी में आया है। द्रविड़ परिवार की 'द्योराग्री' विभाषा में 'कूरी'' तथा 'मल्लो' विभाषा में 'कोड़ी' ग्रोड' शब्दों का प्रयोग बीस के मर्थ में होता है। संभवत: हिंदी में इन्हों विभाषाग्री में से किसी एक के संसर्ग से 'कोड़ी' शब्द बन गया होगा। इस प्रकार का प्रभाव केवल हिंदी हो पर नहीं पड़ा है, वरन आर्यभाषाग्री के ग्रंतर्गत बँगला, सिरिपुरिया. छाकमा तथा आसामी भाषाग्री पर भी इन्हों बाहर भाषाग्री में से किन्हों का प्रभाव पड़ा है जिसके फल-स्वरूप उनमें बीस के लिये श्रव भी कमश: 'कोड़िए', 'कुड़ि', 'कुरी' तथा 'कुरि' शब्दों का प्रयोग होता है?। डाक्टर सुनीतिकुमार चटर्जी का मत है कि 'कोड़ी' की उत्पत्ति कोल-भाषाग्री के 'कोड़ी' शब्द से हुई है जे। श्रव भी तामिल भाषा में बीस के धर्थ में बोला जाता है?।

#### ( ७ ) प्रत्येकबाधक

प्रत्येकबोधक शब्दों की रचना के स्रनेक ढंग हैं। 'प्रति', 'हर' स्रीर 'फी' श्रादि शब्दों की सहायता से बननेवाले शब्द बहुत अधिक प्रयुक्त होते हैं। कभी कभी पूर्णांक तथा अपूर्णांकबोधक संख्या-वाचक शब्दों की द्विरुक्ति से भी प्रत्येकबोधक शब्द बना लिए जाते हैं; जैसे—'एक एक लड़के की आधा आधा फल मिला'। 'प्रति' संस्कृत का तत्सम है तथा 'हर' श्रीर 'फी' फारसी भाषा के शब्द हैं।

श्रभी तक संख्यावाचक शब्दों के जिन सात भेदी का वर्षान किया गया है वे सब किसी न किसी निश्चित संख्याओं की श्रनिश्चितता संख्या का बोध कराते हैं। पर कभी कभी श्रनिश्चित रूप से संख्याओं का बोध कराया जाता है। इसके

<sup>(</sup>१) देखिए—Grierson's Linguistic Survey of India, vol. I, part II, पुरु २३।

<sup>(</sup>२) देखिए—वही, पृ० २३।

<sup>(</sup>३) देखिए—S. K. Chatterji—O. and D. of the Bengali Language § 523.

लिये प्रायः 'एक' शब्द को संख्यावाचक शब्दे के पूर्व अथवा पश्चात् लगाते हैं; जैसे—'एक दस' या 'दस एक', 'स्रो एक', 'चार एक', 'पाँच एक' इत्यादि।

'एक' की अनिश्चितता सूचित करने के लिये उसके पश्चात् आध का योग कर देते हैं जिसके फल-स्वरूप 'एक आध' या 'एकाध' बन जाता है। कभी कभी पूर्णांकबोधक संख्यावाचक शब्दों के साथ उनके ठीक ऊपर वाली संख्याओं के वाचक शब्दों का योग करके अनि-श्चितता प्रकट की जाती है; जैसे—'तीन-चार', 'इस-ग्यारह' इत्यादि।

अपूर्णांकबोधक शब्दों के पश्चात् कभी कभी उनके ऊपर के पूर्णांकबोधक संख्यावाचक शब्दों को मिलाने से अनिश्चितता सूचित की जाती है; जैसे—'डेढ़-दो', 'ढाई-तोन' इत्यादि। कभी कभी किसी संख्या की दसगुनी संख्या के वाचक शब्द के साथ किसी दूसरी संख्या की दसगुनी या पँचगुनी संख्या के वाचक शब्द का योग करके अनिश्चित संख्या का बोध कराया जाता है; जैसे—'दस-पाँच', 'दस-पंद्रह', 'पंद्रह-बीस', 'पचोस-तीस', 'पचास-साठ', 'सी-सवा सी', 'सी-डेढ़ सी', सी-दो सी' इत्यादि।

नियमपूर्वक बने हुए शब्दों के अतिरिक्त अनिश्चित संख्याओं को सूचित करनेवाले कुछ शब्द मुहावरे से बन गए हैं जो किसी विशेष नियमानुसार नहीं हैं; जैसे—'दो-चार', 'पाँच-सात', 'आठ-दस' इत्यादि।

कभी कभी 'श्रें।' प्रत्यय के प्रयोग से भी अनिश्चितता सूचित की जाती है; जैसे—'दंगल में बीसें कुश्तियाँ हुई', 'सभा में हजारों ग्रादमी थे। परंतु कभी कभी ठीक इसके विपरीत, 'श्रें।' प्रत्यय के द्वारा निश्चितता भी सूचित की जाती है; जैसे—'वे बीसें चेर पकड़ लिए गए', 'तीनें रोगी मर गए'। कभी कभी 'श्रें।' के द्वारा समुदाय का भी बेध होता है। श्रीयुत कामताप्रसाद गुरु ने अपने

खड़ी बोली के संख्यावाचक शब्दों की उत्पत्ति ४२७ 'हिंदी-व्याकरण' में समुदायवाचक विशेषणों का वर्णन करते हुए लिखा है—

''पूर्यांकवोधक विशेष्यों के श्रागे 'श्रेगं' जे।ड़ने से समुदाय-वाचक विशेष्य बनते हैं; जैसे—चार—चारां,दस—दसेां, सीलह— सोबहों इत्यादि।"

संख्यावाचक शब्दों के इस प्रसंग को समाप्त करने से पहले उनके संबंध की कुछ विशेष बातों की ग्रेगर ध्यान ग्राकृष्ट होता है। मिस्टर केलाग का कथन है कि ग्रॅगरेजी के Once, Twice ग्रीर Thrice के पर्यायवाची एक एक शब्द खड़ी बोली में नहीं हैं। पर उनका यह कथन पूर्णत: सत्य नहीं है। जहाँ पर इन शब्दों का गुणावाचकों के समान प्रयोग होता है वहाँ खड़ी बोली में कमश: 'एकं', 'दूना' ग्रीर 'तिया' से काम लिया जाता है। ग्रीर जहाँ इन शब्दों का कियाविशेषणों के समान प्रयोग होता है वहाँ खड़ी बोली में Once ग्रीर Twice के लिये एक एक शब्द नहीं हैं।

पर 'Once' के लिये संस्कृत के 'एकदा' शब्द का प्रयोग किया जाता है। बैसवाड़ी के 'दाएँ' तथा 'दारी' (एकु दाएँ, एकु दारी = एक बार) में संस्कृत के 'एकदा' शब्द का आभास मिलता है। बैस-वाड़ी में तो 'दाएँ' श्रीर 'दारी' का सभी पूर्णां कवे धिक शब्दों के साथ योग करके 'दुइ दाएँ', 'तीनि दाएँ', 'बीस दारी', 'पचास दारी' इत्यादि शब्द बना लिए जाते हैं, पर खड़ी बोली में इस प्रकार के शब्द नहीं बनते। ऐसे शब्दों की बनाने के लिये उसमें संस्कृत के 'वारं' (सं० 'एकवारं', 'द्विवारं', 'चतुर्वारं') प्रत्यय से आए हुए 'बार' शब्द का प्रयोग होता है; जैसे—'एक बार', 'दी बार', 'तीन बार' इत्यादि। 'बार' के योग से 'दे।' श्रीर 'तीन' में कुछ विकार हो जाता है तथा 'बार' का 'बारा' रूप हो जाता है, श्रीर इस प्रकार 'दुबारा' श्रीर 'तिबारा' शब्द बन जाते हैं।

कभी कभी 'बार' के स्थान पर फारसी के 'दफा' या 'मर्तवा' शब्दें की सहायता से 'एक दफा', 'दी दफा', 'तीन मर्तवा', 'चार मर्तवा' इत्यादि शब्द बना लिए जाते हैं।

पूर्णांकवेधक संख्यावाचकों में अनेक शब्दों के दो दो रूप
पाप जाते हैं; जैसे—चैंातीस, चैंातिस; पैंतीस पैंतिस; सड़सठ,
सरसठ इत्यादि। ये रूप-भेद भिन्न भिन्न
शब्दों की अनेकप्रांतों के डचारण के कारण हो गए हैं। उदारूपता का कारण
हरणार्थ हम देख सकते हैं कि पूर्वी हिंदी
में हस्व उचारण की ओर प्रवृत्ति अधिक है, अतः खड़ी बोली
को दीर्धमात्रा-युक्त शब्दों का भी डचारण, युक्तप्रांत के
पूर्वी भाग तथा बिहार को निवासी हस्व के समान कर
देते हैं। धोरे धोरे साहित्यिक भाषा में उन शब्दों को चल जाने से
अब अनेक शब्दों को दो दो रूप हो गए हैं।

संस्कृत के बहुत से संख्यावाचक तत्सम शब्दों का भी प्रयोग खड़ी बोली में बहुत अधिक होता है। पूर्णांकबोधकों में 'पञ्च', 'सप्त', 'अष्ट', 'द्वादश', 'षोडश', 'शत', 'सहस्र' और खड़ी बोली में संख्या- 'कोटि'; अपूर्णांकबोधकों में 'अर्घ'; कमवाचकों में 'प्रथम ', 'द्वितीय', 'दितीय', 'चतुर्घ', 'पञ्चम', 'सप्तम', 'दशम' और तिथियों के प्रायः सभी नाम; तथा आदित-वाचकों में 'द्विगुण', 'त्रिगुण' और 'चतुर्गुण' आदि तत्सम शब्द साहित्यक खड़ी बोली में प्रायः लिखे जाते हैं।

खड़ी बोली के संख्यावाचक शब्दी की उत्पत्ति की देख चुकने पर विदित होता है कि विदेशी भाषाओं का प्रभाव खड़ी बोली के संख्यावाचक शब्दों पर लगभग नहीं के ही विदेशी प्रभाव बराबर पड़ा है; केवल फारसी के सिफर' तथा 'हज़ार' शब्द खड़ी बोली में आ गए हैं।

### खड़ी बोलो के संख्यावाचक शब्दों की उत्पत्ति ४२-६

आगे के के हिकों में खड़ी बोली के पूर्णां क वे धक तथा अपूर्णां कन बोधक संख्यावाचक शब्दों के साथ साथ संस्कृत, शौरसेनी प्राकृत, धर्धमागधी प्राकृत तथा अपभ्रंश के शब्द दिए जाते हैं। हिंदी की प्रधान विभाषाओं के भी कुछ शब्द दिए जाते हैं जिनसे यह जानने में सहायता मिल्लेगी कि खड़ी बोली के रूप अपनी अन्य बहिनों के रूपों से कितनी कम भिन्नता रखते हैं। विभाषाओं के सब शब्द-रूप नहीं दिए गए हैं, क्यों कि अधिकांश रूप परस्पर समान ही पाए जाते हैं।

# (१४) विविध विषय

#### समालाचना

धर्मज्येाति—पृष्ठ-संख्या ४११, लेखक श्री जगतनारायण बी० एस-सी०, मूल्य १७।

थियासेफी धीर हिंदू धर्म के विषय में यह मीलिक शंथ है।
भाषा इतनी सरल है धीर विषय का वर्धन हतनी ध्रच्छी तरह से
किया गया है कि हर कोई साधारण बुद्धि का भी इसे सरलता से
समक्त सकता है। धीर अनुवादों में यह सरलता नहीं पाई जाती।
हिंदू धर्म के गुप्त रहस्यों की बताने का भी प्रयत्न किया गया है।
भाषा में कहीं कहीं प्रांतीयता आ गई है। थियासेफी का हिंदी
में प्रचार करने में, उसका पूर्ण दिग्दर्शन कराने में, धीर उसमें
रुचि उत्पन्न करने में यह पुस्तक बहुत महत्त्व की है। खियों धीर
बालकों की भी समक्तने में कोई कठिनाई न पड़ेगी।

पंड्या बैजनाय

सूचीपच—कलकत्ता की श्री बड़ा बाजार कुमार-सभा ने अपने पुस्तकालय की पुस्तकों की सूची ४३० पृष्ठों में प्रकाशित की है। इसमें पुस्तकों का वर्गीकरण—संख्या ( नंबर ) देने के नियम का छोड़कर—पारचात्य देशों में चिलत Melvil Dewey के Decimal classification के अनुसार किया गया है। पुस्तकों के वर्गीकरण के लिये यह प्रणाली बहुत ही प्रसिद्ध धीर सुविधाजनक है। भारत-

वर्ष के अनेक पुस्तकालयां में इसी प्रणाली का, थोड़े-बहुत परिवर्त्तने के साथ, अनुसरण किया जाता है। किंतु मेरे विचार से भारतवर्ष में इस प्रणाली कां प्रचलित करने के पूर्व उसके भारतीयकरण की अवश्यकता है। इस प्रणाली के अनुसार रखे गए अनेक वर्ग हमारी संस्कृति ग्रीर विचार-धारा के विरुद्ध पड़ते हैं। प्रस्तुत सूची में ही तत्त्व-ज्ञानांतर्गत एक वर्ग मन श्रीर शरीर का रखा गया है। Dewey के श्रनुसार इस वर्ग के श्रंतर्गत मस्तिष्क-विज्ञान ( Mental physiology ), मस्तिष्क-विकार (Mental derangements ), गुद्ध-विद्या ( Occultism ), सम्मोहन-विद्या (Hypnotism ) आदि परिगणित होते हैं। वर्त्तमान सूची में इसी के श्रंतर्गत पातंजल योग-दर्शन एवं योग-संबंधी श्राधुनिक पुस्तकें भी रखी गई हैं। यह सत्य है कि योग-दर्शन में अधिकतर मन और शरीर के संबंध में ही विचार किया गया है, किंतु Dewey तथा भारतीय विचार-धारा के अनुसार इसे प्राच्य दर्शन-समूह के धंतर्गत रखना ही उचित है। इस सूची में कुछ पुस्तकों का वर्गी-करण तथा विषयों का शोर्षक बहुत ही अमोत्पादक रखा गया है; यथा पृष्ठ ३११ में एक शीर्षक है-विनोदात्मक काव्य ( सर्व-साधा-रह्या )। साधारहात: पाठक इस्र शीर्षक के श्रंतर्गत ऐसे विनोदात्मक काव्य-शंथों की दूँढ़ेंगे जी विनीदात्मक काव्य के विशेष विभागों के श्रंतर्रत न श्रा सकते हों, किंतु पुस्तकें रखी गई हैं—'विनोद-रत्ना-कर', 'वीरबल की हाजिरजवाबी' श्रीर 'चतुराई', 'विदूषक', 'गुद-गुद्दी', 'चुहल', 'दिल की ग्राग', 'हँसी के चुटकुले' ग्रादि कहानी-विषयक। साधारणतः लोग छंदोबद्ध रचनात्रीं को ही काव्य समभते हैं, किंतु उक्त सब पुस्तकें इसके विपरीत गद्य की हैं। इस विभाग के बाद ही 'विनोदपूर्ण आख्यायिका' का विभाग रखा गया है जिसमें 'मेरी हजामत'. 'हँसी का गोलगप्पा', 'पढ़ा श्रीर हैंसी',

'हास्य कैतुक', 'मूर्खराज', 'लतखेरीलाल', 'लंबी दाहो' आदि पुस्तकें रखी गई हैं। ये सभी पुस्तकें भी कद्वानी की हैं। स्राख्या-यिका का अर्थ भी कहानी ही है। क्या इन्हीं पुस्तकों के साध वे पुस्तकों नहीं रखी जा सकती थीं जे। विने।दपूर्ण काव्य (सर्व-साधारण ) के श्रंतर्गत रखो गई हैं ? इसी प्रकार पृष्ठ १४८ में काव्य (सर्व-साधारण) के अंतर्गत मिश्रबंधु-कृत 'हिंदी-नवरत्न' रखा गया है, किंतु इसी सूची के ग्रनुसार उसे रखना चाहिए पृष्ठ २.६८ में गद्य-काव्य ( श्रालीचनात्मक ) के श्रंतर्गत, जहाँ श्रन्य म्रालोचनात्मक प्रंथ रखे गए हैं। इस सूची में कुछ व्यर्थ का विस्तार भी हो। गया है। Dewey की प्रणाली के अनुसार जब किसी लेखक की, एक ही विषय की, अनेक पुस्तकें होती हैं ते। इस विषय के ग्रंतर्गत प्रथम लेखक का नाम देकर फिर उसी के नीचे धत्तरानुकम से पुस्तकों के नाम आदि दिए जाते हैं; किंतु इस सुची में ऐसान कर प्रत्येक पुस्तक के साथ लेखक का नाम दिया गया है जिससे सुची व्यर्थ ही विख्तत हो गई है। यदि उतना स्थान लेना ही अभीष्ट या ते। उतने में अन्य प्रकार की सूचनाओं -- जैसे प्रका-शक का पता, पुस्तक की प्रकाशन-तिथि या पुस्तक का स्राकार तथा उसकी पृष्ठ-संख्या त्रादि -- के संबंध में लिख सकते थे। इसी प्रकार इस सूची में अन्य अनेक छोटी-मोटी त्रुटियाँ भी रह गई हैं। किंतु इन सब ब्रुटियों के होते हुए भी हमें पुस्तकालय के उत्साही कार्य-कर्तात्री की प्रशंसा करनी चाहिए, जिन्होंने हिंदी में इस प्रकार की सूची सर्वप्रथम प्रस्तृत की है। किसी भी नवीन कार्य के आरंभ-कत्ती को कुछ कठिनाइयों का स्वभावतः सामना करना पड़ता है, किंत इससे कार्य के महत्त्व की किसी प्रकार ऋस्वीकार नहीं किया जा सकता। वर्गीकरण का ज्ञान प्राप्त करना स्वयं ही एक शिचण है (To learn to classify is in itself an education :- Alex Bain)। इस कार्य में ध्रनुभवी लोगों से भी भूलों का हो जाना संभव है। ध्राशा है, भविष्य में पुलकालय के कार्यकर्तागण इस कार्य को अधिक सावधानी से संपन्न करेंगे।

## अखारी गंगाप्रसाद सिंह

मानसे। पचार शास्त्र एवं पद्धति—थे। ग्रहारा रे। गे। पचार की बात हमारे यहाँ बहुत प्राचीन काल से सुनी जाती है, श्रीर श्रव भी यत्र-तत्र उसके विश्वसनीथ प्रमाण मिलते हैं। मानसे। पचार के अन्य अनेक रूप भी इस देश में प्रचलित हैं। परंतु आधुनिक वैज्ञा-निक रीति से उसका विस्तृत विवेचन हिंदी के लिये अवश्य ही नया है।

प्रस्तुत ग्रंथ 'मानसोपचार शास्त्र एवं पद्धति' के लेखक डा० गोपाल भास्तर गनपुले का उत्साह प्रशंसनीय है। उन्होंने अपने विषय के प्रतिपादन में बड़े परिश्रम से काम लिया है श्रीर उसे सर्व-साधारण के लिये सुगम बनाने का यथाशक्ति प्रयत्न किया है। परंतु सेंद्धांतिक कठिनाइयाँ न रहने पर भी उसकी क्रियात्मक सत्यता के समर्थन का अधिकार अभ्यस्त भीर विशेषज्ञ जनों को ही है। इसमें संशय नहीं कि इस शास्त्र का उद्देश्य महान् है भीर इसकी क्रियात्मक सफलता से मानव-जाति का बड़ा कल्याण हो सकता है।

यद्यपि इसे असावधानी नहीं कहा जा सकता, किंतु यदि कहीं कहीं अँगरेजी के पारिभाषिक शब्दों के अनुवाद तथा भाषा के परिमार्जन पर थोड़ा श्रीर ध्यान दिया जाता तो अधिक अच्छा होता। आशा है, जनता प्रंथ को अच्छे सुधरे श्रीर निखरे हुए रूप में पाएगी श्रीर उससे लाभ उठाकर प्रंथकार का परिश्रम सफल करेगी।

पुरुषोत्तमलाल श्रीवास्तव

ग्री एकनाथ-चरिच — लेखक — पं० लच्मण रामचंद्र पांगार-कर, बी० ए०; ग्रनुवादक — श्री लच्मण नारायण गर्दे।

श्री एकनाथ विक्रम की १६वीं शताब्दि के प्रसिद्ध महाराष्ट्र संत श्रीर कि हैं। ग्रांज भी उनकी पुण्यस्मृति में सर्वत्र 'एकनाथ-षष्ठी' मनाई जाती है। उन्हों लोक-प्रिय संत का यह चिरत्र है। 'चरित्रकार को सांप्रदायिक ग्रर्थात् भावुक, काव्य-मर्मेझ ग्रर्थात् रिसक ग्रीर इतिहासझ ग्रर्थात् चिकित्सक होना चाहिए' (भूमिका, पृ०५)। पांगारकरजी ऐसे ही ग्रादर्श चरित्रकार हैं। वे स्वयं 'हरि-भक्ति-परायण' हैं। उनकी लेखनी में भावुकता भी पर्याप्त मात्रा में विद्यमान है। संत के सुकुमार चरित्र को उन्होंने निर्दय होकर नहीं परखा है। इसी से यह पुस्तक भक्तों के भी बढ़े प्यार की वस्तु हो गई है। भाषा ग्रीर शैली साहित्यिक है। ग्रत्यंत संतोष का विषय है कि भावुकता ग्रीर सरसता के प्रवाह में स्थल-काल का पूर्वापर संबंध कहीं भी बहकने नहीं पाया है। ग्रनुवाद की भाषा भी खूब चलती ग्रीर सरल है। इतना कह देना पर्याप्त होगा कि ग्रनुवाद ग्रनुवाद सा नहीं जैंचता।

'एकनाथ-चरित्र' संग्रहणीय वस्तु है। हिंदी में ऐसे ग्रंथों का अभी बड़ा अभाव है। २३५ पृष्ठों की इस सुंदर पुस्तक को केवला।) में जनता के हाथ समर्पण करने के लिये गेरखपुर का गीता प्रेस हम सबके धन्यवाद का पात्र है।

नारायण माधव समे

योगेश्वर कृष्ण-लेखक-पो० चमूपति, एम० ए०; प्रका-शक-गुरुक्कल, कॉंगड़ो; मूल्य-२।।); पृष्ठ-संख्या-लगभग चार सी। 'योगेश्वर कृष्ण' सूर्यकुमारी-ग्रंथावली (काँगड़ी) का प्रथम ग्रंथ है। यह श्रीकृष्ण का महाभारत से संकलित पुराणाहुमीदित ऐतिहासिक जीवन-चरित है। भाषा सरल धीर सजीव है। कर्मयोगी कृष्ण के सामाजिक धीर राजनीतिक जीवन की कोई प्रधान घटना खूटने नहीं पाई है। थोड़े में समस्त महाभारत का सार खींचकर इस प्रकार रख दिया गया है कि इसे बालभारत भी कह सकते हैं। वपयुक्त उद्धरणों श्रीर पाद-टिप्पणियों से ग्रंथ में एक विशेषता धा गई है। 'महाभारत का युद्ध-प्रकार श्रीर युधिष्ठिर की राज्य-प्रणाली' के समान कुछ प्रकरण यद्यपि कृष्ण-चरित से स्पष्टतया संबद्ध नहीं देख पड़ते तथापि उनसे ग्रंथ की उपादेयता बढ़ गई है। प्राचीन साहित्य श्रीर संस्कृति का विद्यार्थी उनसे बड़ा लाभ उठा सकता है। एक शब्द में ग्रंथ सुंदर धीर संग्रहणोय है।

साधारण पाठक को इस श्रंथ में एक अभाव खटकता है। न तो इसमें योगेश्वर का वह चमत्कारपूर्ण जीवन अंकित है जो बच्चें और भोले भक्तों के हृदय को द्रवित कर सके और न यहाँ कृष्ण का वह सरस और सलोना चित्र ही है जो भावुकों को आह्रादित कर सके! महाभारत से संकलित 'ऐतिहासिक जीवन-चरित' में यह अभाव रह जाना अश्चर्य की बात नहीं है। स्पष्ट ही इस चरित के नायक का संबंध न गीता से है और न भागवत से—वह महाभारत के राजनीतिक चेत्र का एक नेता मात्र है। 'योगेश्वर' का यह अर्थ कुछ संकुचित तथा अपूर्ण सा है। इतना होने पर भी यह श्रंथ अन्ठा है—हिंदी-वाङ्मय का एक रत्न है। हिंदी में ऐसे जीवनचरितों की बड़ी आवश्यकता है। इस ग्रंथ ने एक बड़े अभाव की पूर्त्त की है।

भूम-संशोधन — नागरीप्रचारियी पित्रका (नवीन संदर्भ),
भाग १५, संख्या २, पृष्ठ १५७-१६८ में श्री पृथ्वीराज चौहान, बूँही
का लिखा "इतिहास-प्रसिद्ध दुर्ग रयाथंभीर का संचित्र वर्षन" शोर्षक
एक लेख छपा है। यही लेख बाबू हरिचरण सिंह चौहान के नाम
से नागरीप्रचारियी पित्रका (पुराना संदर्भ), भाग २३, संख्या १२
(जून १-६१-६, पृष्ठ २६५-२७१) में छप चुका है। पहले श्रीर
पिछले लेख में विशेष श्रंतर यही है कि पिछले लेख में पहले लेख
का पहला पैराव्राफ छोड़ दिया गया है। नागरीप्रचारियी पित्रका
में इस प्रकार की साहित्यक चोरी का यह पहला उदाहरया है।
श्राशा है, श्री पृथ्वीराज चौहान इसके संबंध में तथ्य की बात
लिखकर इस विषय को स्पष्ट करेंगे।

संपादक ना० म० प०

# (१५) कबीर का जीवन-वृत्त

#### [ लेखक—डाक्टर पीतांषरदत्त बद्दथ्वाल, काशी ]

नागरी-प्रचारिणी पत्रिका, भाग १४ की चौथी संख्या में श्रीमान पं० चंद्रवली पांडेय का 'कबीर का जीवन-वृत्त' शीर्षक लेख पढ़कर बड़ा आनंद हुआ। पं० चंद्रवली सदश विद्वान की कई वातों में ध्रपने से सहमत देख किसे आनंद न होगा। विशेष हुई मुक्ते इस बात का है कि मेरे जिस मत को बड़े बड़े विद्वान मानने की तैयार नहीं उसके मुक्ते एक जबईस्त समर्थक मिल गए हैं। पांडेयजी भी मानते हैं कि निम्न-लिखित पंक्तियों के आधार पर कबीर का मुसलमान कुल में उत्पन्न होना सिद्ध हो जाता है—

जाके ईद बकरीद गऊ रे बध करहिं मानियहिं शेख शहीद पीरा। जाके बापि ऐसी करी, पूत ऐसी धरी तिहुँ रे लोक परसिध कबीरा॥

कुछ विद्वान, जिनसे मैंने इस संबंध में परामर्श किया था, मुकसे इस बात में सहमत नहीं हैं। उनका कहना है कि कबीर को मुसलमान का पेष्य पुत्र मात्र मानने में भी ये पंक्तियों कोई अड़चन नहीं डालतीं। पर मेरा उत्तर है कि इन पंक्तियों के रचयिताओं का अभिप्राय है कि भक्ति के लिये ऊँचे कुल में जन्म आवश्यक नहीं है। इससे सिद्ध है कि कबीर मुसलमान के पेष्य पुत्र नहीं, श्रीरस पुत्र थे। इस मामले में पंडियजी ने मेरा पच प्रहण किया है, इसलिये मुक्ते हुई होना स्वाभाविक ही है।

परंतु पांडेयजी के लेख में एक जरा सी गलती रह गई है। उन्होंने इन पंक्तियों की रैदास की बतलाया है, जो ख्रादि श्रंथ में दी हुई हैं। पर रैदास के वचन का वस्तुतः यह पाठ नहीं है।

उसका हवाला भी उनके लेख में गलत है। किंतु इसका देख पांडेयजी के मत्थे मढ़ने का अन्याय मैं न करूँगा।

ये पंक्तियाँ थोड़े से पाठ-भेद<sup>ः</sup> से सिखें। के आदि ग्रंथ में, रैदास के श्रीर रजबदास के सर्वांगी में पीपाजी के नाम से दी गई हैं। आदि ग्रंथ में यह पाठ है—

जाकै ईदि बकरीदि कुत्त गऊ रे बधु करहिँ मानीग्रहिँ सेख सहीद पीरा ॥ जाकै बापि वैयी करी पूत ऐसी सरी तिहुँ रे लोक परसिय कबीरा ॥ छै।र सवींगी में यह—

जाके हैद चकीद, नित गऊ रे बध करें मानिए सेख सहीद पीरा। बापि वैसी करी पूत्र ऐपा धरी बांव नवखंड परसिव कवीरा॥

इन दे! नंं के आधार पर तथा कुछ संगति का ध्यान रखकर मेंने निर्ग्य संप्रदाय पर अपने अँगरेजी निबंध में, जिसे पांडेयजी ने अपना 'ग्रुत्त' लिखने के पहले माँगकर पढ़ लिया था, ऊपर का पाठ निर्धारित किया था। इससे आदि प्रंथ के पाठ में विशेष परिवर्तन यह हुआ कि 'सरी' के स्थान पर 'धरी' हो गया थ्रीर 'वैसी' के स्थान पर 'ऐसी' तथा गलती से 'सेख सहीद' में 'स' के स्थान पर 'श'। टाइपिस्ट की कुपा थ्रीर मेरी अस्रावधानी के कारण पाद-टिप्पणी का वह धंश भी छपने से रह गया था जिसमें मैंने पाठांतरें का निर्देश किया था। इसी से पंडेयजी धोखे में आ गए। अन्यथा उनकी सी निपुणता के व्यक्ति से ऐसी गलती होना संभव नहीं था। पाद टिप्पणी में पंडेयजी ने आदि प्रंथ की जे पृष्ठ-संख्या दी है, वह भी गलत है थ्रीर मेरे टाइपिस्ट की कुपा का फल है। पृष्ठ-संख्या ६६८ न होकर ६८८ होनी

<sup>(</sup>१) दोनों पदों में पाठ-भेद के साथ भी यही दो पंक्तियाँ समान हैं। पदों के शेषांश बिल्कुल भिन्न हैं।

चाहिए। मुभ्ते खेद है कि मेरे हिंदी रूपांतर में भी ये गलतियाँ रह गई हैं।

इस लेख में पांडेयजी को एक बहुत महत्त्वपूर्ण सूचना देने का भवसर मिला है। वह सूचना है यह कि गुरु गोरखनाथ ने 'हिंदू भीर मुसलमानों की एकता की भ्रोर भी ध्यान दिया था<sup>, १</sup>। यद्यपि पांडियजी ने इसके कोई प्रमाण नहीं दिए हैं, तथापि यह नहीं सम-भना चाहिए कि यह बात निराधार है। सुभे खेद है कि मैं यथा-समय पांडेयजी को इस बात का प्रमुख प्रमाण न दे सका. क्योंकि मेरे कागज-पत्र उस समय ऐसी गडूबडु हालत में थे कि उनमें से उन्हें ढूँढ़ निकालना कठिन था, धीर पांडेयजी अधिक समय तक ठहरना नहीं चाहते थे। प्रमाण नागरीप्रचारिणी पत्रिका में यथा-स्थान छपने के लिये भेज दिए गए हैं। परंतु पाठकों के लाभार्थ यहाँ भी दे दिए जाते हैं। गढवाल में प्रचलित भाड-फूँक के मंत्रों में संतों श्रीर सिद्धों के संबंध में जा चल्लेख हैं उनका मैंने संप्रह किया है। पं चंद्रवली के आग्रह से मैंने इस छोटे से संग्रह को उन्हें भी सुनाया था। इस संप्रह में गोरखनाथजी के संबंध में लिखा है---'हिंदू मुसलमान बालगुदाई दोऊ सहरथ लिये लगाई" जिससे पता चलता है कि गुरु गोरखनाथ के चेत्रों में हिंदू मुसलमान दोनों सम्मिलित थे। मुसलमानों की जिबह ग्रादि की प्रथा को ध्यान में रख तथा उन्हें तलवार के बल पर राज्य-प्रसार करते देख गारखनाथ ने किसी काजी से कहा था-

मुहम्मद मुहम्मद न कर काली मुहम्मद का विषम विचारं।
मुहम्मद क्षाथि करद जे होती लोहे गढ़ी न सारं॥
सबदे मारे सबद जिजावे ऐसा महमद पीरं।
ऐसे भरमि न भूली काजी से बल नहीं सरोरं॥

<sup>(</sup>१) ना॰ प्र॰ प॰, भाग १४, श्रंक ४, पृ॰ ४०१।

<sup>(</sup>२) वही, पृ० ४४१।

ये पद्य गोरखनाथ की सबदी के हैं। इनसे पता चलता है कि वे मुसलमानों के हृदय में ध्रहिंसा की भावना भरना चाहते थे जिससे धन्हें अपने हिंदू पड़ोसियों के साथ मेल-जोल से रहने की आव-श्यकता मालूम पड़ती। संभवत: बाबा रतन हाजी उनके मुसल-मान चेलों में से एक थे, जिन्होंने अपने दृंथ काफिर बोध में ऐक्य के पच में बहुत कुछ कहा है।

पृ० ५२२ की एक टिप्पणी में पांडेयजी ने बड़ा अनुप्रह करके मेरा स्मरण किया है, श्रीर नागरीप्रचारिणी पत्रिका, भाग ११, श्रंक ४ में छपे हुए मेरे लेख 'हिंदी-काव्य में योग-प्रवाह' में से एक अव-तरण दिया है जिसमें मैंने कहा है—''निर्गुण शाखा वास्तव में योग का ही परिवर्तित रूप है। भक्ति-धारा का जल पहले योग के ही फाट पर बहा था", इस पर अपना अभिमत देते हुए पांडेय-जी ने सत्कामना की है— "भिक्ति एवं याग के विवाद में न पड़, इमें ते। यही कहना है कि यदि उक्त पंडितजी इस विषय की मीमांसा में तल्लीन रहेंगे तो एक नवीन तथ्य का उदघाटन ही नहीं प्रतिपादन भी हो जायगा ।' पांडेयजी की सत्कामना के लिये मैं काटिश: धन्यवाद देता हैं। परंतु मुभे इस बात का पता नहीं चला कि पंडियजी 'भक्ति एवं योग का विवाद' कहाँ से ले स्राए हैं। जान पडता है कि उक्त लेख में मेरे इस कथन की श्रोर उन्होंने ध्यान नहीं दिया—"गोरखनाथ का हठयोग केवल ईश्वर-प्रियान में बाहरी सहायक मात्र है। न कबोर ने ही वास्तव में योग का खंडन किया है धीर न गीरखनाथ ने हो केवल बाहरी कियाश्री को प्रधानता दी है।" यदि उन्हें।ने इन वाक्यों की स्रोर ध्यान दिया होता ते। उन्हें 'भक्ति एवं योग के विवाद में न पड़' कहने की स्राव-श्यकता न होती—चाहे यह कहकर वे स्वयं इस भगड़े में न पड़ना चाहते हैं। चाहे मुक्ते उसमें न पड़ने का ब्रादेश देते हैं।।

विद्वानों की आखोचना से कई खाभ होते हैं। जहाँ पांडेय-जी के 'वृत्त' से मुक्ते पता खगा है कि मेरा कै।न सा मत पृष्ट है, वहीं मेरे एक मत के 'छि मिम खंडन' द्वारा यह बतलाकर भी वे मेरे घन्यवाद के भाजन हुए हैं कि कहाँ मुक्ते अधिक विस्तार के साथ लिखने की ग्रावश्यकता है।

कबीर के जन्म-स्थान के संबंध में विवेचन करते हुए पांडेयजी ने लिखा है-- "कुछ लोगों की धारणा है कि कबीर का जनम-स्थान काशी नहीं, संभवत: मगहर था।" उनमें से एक मैं भी हूँ। पांडेय-जी का संकेत विशेषकर मेरे ही निबंध की ब्रोर है। मगहर के पत्त में प्रमाग उन्होंने उसी में के दिए हैं। इस मत का प्रधान प्रमाण तो 'श्रादि शंथ' में दिया हुआ कवीर का वह पद है जिसमें चन्हेंंाने कहा है—'पहिले दरसन मगहर पायेा फुनि कासी बसे श्राई'। इससे स्पष्ट है कि कबीर को भगवइर्शन मगहर में हुआ था धीर हसके बाद वे काशी में ब्राबसे थे। इससे यह भी संभव है कि कबीर का जन्म मगहर में हुन्रा हो। काशी में कबीर का जन्म हुआ था, इस बात को तो यह पद धवश्य संदेह में डाल देता है। परंतु पांडेयजी का मत है कि ऐसा समभना 'स्नावधानी' से काम न लेना है। क्यों कि मगहर में बैठे बैठे वे 'कासी बस्ने ऋाई' कैसे कह सकते हैं--- 'आई' की जगह 'जाई' होना चाहिए था। उनकी समभ में, इस पंक्ति में, मगहर धीर काशी का स्थान बदल गया है। इसका पाठ होना चाहिए-- 'पहिले दरसन कासी पायो फुनि मग-हर बसे धाई'। 'प्रकृत पद्य' उनके लिये वह है जिसका अनुवाद मेकालिफ ने इस प्रकार किया है-"I first saw you at Kasi and then came to reside at Magahar " यह पंक्ति मेरी है जिसमें मैंने मेकालिफ का अभिप्राय मात्र दिया था। मेकालिफ के शब्द ये हैं— I first obtained a sight of thee in

Benares and afterwards I went to live at Magahar. (Sikh Religion, vol. 6, 70 130)

इस संबंध में सबसे पहले ध्यान रखने योग्य बात यह है कि 'गुरु प्रथ साहब' के भिन्न भिन्न संस्करणों में पाठ-भेद नहीं हो। सकता। उसके पद्यों का मंत्रतुल्य त्रादर होता है। उसकी लिखाई छपाई में अत्यंत सावधानी रखी जाती है। कोई मात्रा टूट जाय, छूट जाय, बढ़ जाय से। ते। शायद संभव हो भी परंतु ऐसी गलती उसमें संभव नहीं जिसमें अचरीं श्रीर अर्थ का इतना उल्ट-पुल्ट हो जाय श्रीर वह भी प्रचलित प्रवाह के विरुद्ध। मैंने तरन-तारन के हिंदी संस्करण के इस पाठ की कुछ गुरुमुखी शंथों से मिलवाया है । परंतु पाठ हर हालत में एक ही मिला है। इस पाठ में मेकालिफ के अनुवाद के अंतर का कारण दूसरा पाठ नहीं है बल्कि उनके मस्तिष्क पर अधिकार कर बैठा हुआ प्रचलित प्रवाद है। में नहीं कहता कि स्नादि यं य के अतिरिक्त श्रीर जगह भी इसका ठोक यही अनुवाद मिलेगा। परंतु वस्तुत: यह पद दसरी जगह अभी तक मिला नहीं है। अतएव दूसरे पाठ का प्रश्न हो नहीं उठता। मेकालिफ का गलत अनुवाद उक्षके अस्तित्व की प्रमाणित नहीं कर सकता। उन्हेंने ख्रादि य्रंथ का अनुवाद किया है, श्रीर चीजी का नहीं। श्रगर इस पद का पाठ गलत है तो वह 'झादि श्रंथ'कार की गलती है। परंतु प्रचलित प्रवाद की छोड़ कर कोई बात ऐसी नहीं है जो इस पाठ के विरेध में खड़ी हो।

'ग्राई-जाई' का भगड़ा कोई विशेष भ्रड़चन खड़ो नहीं करता। कबोर को काशी छोड़कर श्राए हुए ग्रभी थोड़े ही दिन हुए हैं, मन स्नका काशी ही में हैं। काशी के उन्हें भ्रत्यंत प्रिय होने के

<sup>(</sup>१) एक ही हवाजा यहाँ देते हैं, देखे। राय साहब गुजाबसिंह ऐंड संस का पूजावाला बड़ा संस्करण, ५० ६६६।

कारण मगहर से सभी उनके मन का समन्वय न हो पाया था। जितना अधिक वे इस बात का ऐलान करते हैं कि काशी का मुक्तिमार्ग में कुछ विशेष महस्य नहीं, उतनी ही अधिक हढ़ता से वह उनके हृदय में बैठी हुई दिखाई देती है। इसी में अनजान में उनके मुँह से ऐसी ही बार्दे निकलती हैं माना अभी वे काशो ही में हों। अगर पाठ-परिवर्तन ही मानना अभीष्ट हो तेा 'जाई' का 'आई' बन जाना क्यों न माना जाय ? यद्यपि में स्वयं यह नहीं मानता।

पांडेयजी ने यह भी दलील पेश की है—'जहाँ तक हमें इति-हास का पता है, उस समय मगहर में मुसलमानों का निवास न था।' मुभे इतिहास का बहुत कम पता है, परंतु जाननेवाले बतलाते हैं कि उस समय गोरखपुर के ग्रासपास का शासन नवाब बिजलीखाँ पठान के हाथ में था। गाजी मिथाँ सालार जंग तो बहुत पहले बहराइच तक ग्रा पहुँचे थे। फिर उस समय मगहर में मुसलमानों के बसने में कीन सी ग्रसंभवता है ?

इन सब बातों को देखते हुए यदि कोई यह माने कि कबीर के जन्म-स्थान के लिये काशो का दावा संदेहास्पद है ते। अनुचित नहीं। यह बात ठीक है कि 'न जाने कितनी बार कबीर ने अपने को काशी का जुलाहा कहा है' पर इससे यह कहाँ निकलता है कि वे पैदा भी वहीं हुए थे। आजकल अपने आपको बनारसी कहने-वालों की संख्या बेढब बढ़ रही है पर यह इस बात का प्रमाण थोड़े ही है कि वे जनमे भी बनारस ही में हैं।

मेरा तो विचार है कि कबीर का मगहर ही में जन्म लेना ध्रिधक संभव है। कबीर के शिष्य धर्मदास भी यही कहते जान पढ़ते हैं। उनका कहना है—

हंस उबारन सतगुरु जग में श्राइया। प्रगट भए कासी में दास वहाइया॥ बाह्मन श्रो सन्यासी, तो हासी कीन्हिया। कासी से मगहर श्राये कोई नहिं चीन्हिया॥ मगहर गाँव गोरखपुर जग में श्राइया। हिंदू तुरक प्रमोधि के पंय चलाइया।।

---शब्दावली, पृ० ३, ४, शब्द ६।

जग में चनका स्राना जीवें के उद्धार के लिये हुआ या स्रीर हुआ था गोरखपुर के पास मगहर गाँव में, काशी में ते। वे प्रकट हुए थे। उससे पहले उनकी प्रसिद्धि नहीं हुई थी। उनकी प्रसिद्धि का कारण हुआ स्वामी रामानंद का चेताना (काशो में हम प्रगट भए हैं रामानंद चेताए ) अर्थात् उनका कवीर के वास्तव स्वरूप को पहचानना जिससे उन्होंने उन्हें वेहिचक वैष्णव-मंडली में सम्मिलित कर लिया धौर वे कबीरदास कहे जाने लगे। परंतु श्रीर ब्राह्मणों तथा संन्यासियों ने उन्हें नहीं पहचाना श्रीर उनकी हँसी में तत्पर रहे। इसिल्ये वे काशो से मगहर चले आए। 'कोई नहिं चीन्हिया' का भ्रमिप्राय यह भी हो सकता है कि वे काशो से मगहर ही क्यों अ।ए, इसका कारण किसी की न मालूम हुआ; मगहर वे इसलिये त्राए कि वहीं उनका जन्म हुन्ना था। भ्रवसर पर मगहर ही की क्यों उन्होंने पसंद किया इसका यह काफी अच्छा समाधान है। पांडेयजी ने भी अपने लेख में पद का एक ग्रंश उद्धृत किया है परंतु डसके 'रहस्ये।द्घाटन' की श्रोर उन्होंने वैसी प्रवृत्ति नहीं दिखाई है जैसी उनके केंड़े के विद्वान से ग्राशा की जा सकती है।

लगे हाथों पांडेयजी की एक उत्तमन की सुलक्षा देना तथा उनकी एक गत्तती का निराकरण कर देना भी जरूरी जान पड़ता है। परंपरागत जनश्रुति है, भपने शव के लिये हिंदू मुसलमानों में खून-खराबी की संभावना देखकर कवीर की भारमा ने भाकाश-

वाणी की ''लड़ो मत. पहले ककन उठाकर देखे। कि तुम लड़ किस चीज के लिये रहे हे।"; कफन उठाकर देखा गया ता शत की जगह फूल पाए गए जिनको हिंदू मुसलमान दोनों ने बाँट लिया। कहानी का उल्लेख कर पांडेयजी ने बाबू श्यामसुंदरदासजी-संपादित कवीर-ग्रंथावली की भूमिका में से इसके संबंध का यह अवतरण दिया है—"यह कहानी भी विश्वास करने योग्य नहीं है परंतु इसका मूल-भाव अमूलय है" धीर इस पर टिप्पणो की है-- 'हमारी समभा में यह बात नहीं आती कि कबीर की उस (?) भ्रात्मा ने इस प्रकार की भ्राकाशवाणी कर, लड़ी मत. कफन उठाकर देखेा कीन सा अमूल्य भाव भर दिया है।" भाव तो विलकुल स्पष्ट है पर यही समभ में नहीं स्राता कि पांडेयजी की समभ में वह क्यों नहीं भ्राता। पांडेयजी ने भ्रागर इस प्रसंग की ध्यान से पढ़ा होता श्रीर 'पर हिंद्-मुसलिम-ऐक्य के प्रयासी कबीर की भ्रात्मा यह बात कब सहन कर सकती थी' इस कथन पर दृष्टि डाली होती तो पांडेयजी को कहानी के अमूल्य मूल-भाव के समभाने में देर न लगती। लेखक का अभिप्राय स्पष्ट है। उनका अभिप्राय है कि यह चमत्कारी कहाती विशेष रूप से यह दिखलाने के लिये गढ़ी गई है कि कबीर की ब्रात्मा ने मृत्यु के बाद भी हिंदू-मुस-लिम-विरोध के निराकरण का प्रयत्न नहीं छोड़ा। हिंदू-मुस्लिम ऐक्य की त्रावश्यकता का अमूल्य मूल्य आज भी अनुभूत हो रष्टा है।

पृ० ५०२ में पांडेयजी ने 'जिंद' शब्द पर विचार करते हुए लिखा है कि धर्मदास की शब्दावली (बेल्वेडियर प्रेस ) के संपादक महोदय ने जिंद का अर्थ 'बंधोगढ़-निवासी बनिये' माना है, जो सर्वथा अमान्य है। परंतु वस्तुतः यह उक्त संपादक महोदय के उपर अन्याय है। उन्होंने ऐसा कुछ नहीं माना है। 'बंधोगढ़ के बनियें तो 'बांधों के बानी' का अर्थ है जो इसी प्रसंग में आया है। परंतु हड़बड़ी के कारण पांडेयजी ने पुस्तक को अच्छी तरह पढ़ा नहीं, नहीं तो उन्हें देख पड़ता कि इक्त संपादक ने 'जिंद' के माने 'जिन' दिए हैं, 'बांधोगढ़ के बनिये' नहीं। 'जिंद' शब्द पर एक छोटा सा निबंध ही लिखा जा सकता है पर उसके लिये मेरे पास इस समय अवसर नहीं है।

पांडेयजी ने डा० त्रिपाठी के इस मत का व्यर्थ ही विरोध किया है कि कबीर के क्रांतिकारी सिद्धांता का प्रचार-कार्य सिकंदर लोदी सरीखे कट्टर ग्रीर ग्रत्याचारी सुलतान के राज्य में संभव नहीं था। पांडेयजी का कथन है कि कबीर ने पहले पहल इस्लाम का विरे।ध नहीं किया, इसलिये वे चैन से हिंदु श्री की श्रुवि-स्मृति, भ्रवतार म्रादि की निंदा करते रहे; किंतु म्रंत में ज्यों ही इस्लाम का विरोध करने लगे त्येांही उन्हें उसका मजा चखना पड़ा धौर धंत में वे मगहर भाग गए। इसमें पांडेयजी ने स्पष्ट ही यह बात मानी है कि कबीर ने अपने पद्यों की किसी विशेष क्रम से रचना की, जिसे मानने के लिये कोई भी आधार नहीं है। वस्तुतः जैसा डा० त्रिपाठो कहते हैं, कबीर के ऊपर ऐसी क्रूर दृष्टि किसी मुस-लमानी शासक की पड़ी ही नहीं जैसी सिकंदर लोदी के शासन-काल में पड़नी संभव थी। मगहर भी वे किसी मुसलमान शासक को ब्रत्याचार से भागकर नहीं गए। सुलतान के ब्रत्याचार से मगहर ही में उनकी रचा कैसे हो सकती थी ? वहाँ नवाब बिजलीखाँ की संरचकता भी उनकी चमड़ी की साबित न रख सकती। वह खुद विजलीखाँ की चमड़ी को अंदेशे में डाल देती। **अ**सल में ने मगहर इसलिये गए कि काशी में टनका रहना हिंदुओं ने दूभर कर दिया था। शाहे-वक्त कोई ऐसा उदार व्यक्ति था जिससे जान पड़ता है कि मुसलमानों को भी कबीर की सजा दिला

सकने की आशा न थी, फिर हिंदू उससे क्या आशा रखते। इसलिये उन्होंने मजाक का आसरा लिया। जहाँ कवीर दिखाई
दिए वहां ''अरर कवीर'' के साथ बुरी बुरी गालियों की कड़ी
लगने लगी। काशो में कवीर की खूब जोर की हैंसी हुई थी,
इसका उल्लेख कवीर-पंथियों ने कई पदों में किया है। 'निर्गुण
बानी' नामक एक संग्रह में दो-तीन बार 'काशो में हाँसी कीन्हीं'
का उल्लेख है। धर्मदास की 'शब्दावली' से मगहर के संबंध में
जो पद उपर खूत किया गया है, उसमें भी स्पष्ट लिखा है—
'ब्राह्मण थ्री सन्यासी तो हाँसी कीन्हिया'। उक्त संग्रह के देा-एक
पदों के अनुसार इस हँसी का अवसर भी कवीर ही ने प्रस्तुत कर
दिया था। श्रद्धालुओं की श्रद्धा से तंग धाकर वे एक बार वेश्या
को बगल में लेकर काशो की गलियों में घूमे थे। परंतु उसका
जो घोर परिणाम हुआ उसके लिये वे तैयार नहीं थे। सभ्य
लोगों ने सभ्य मजाक किया होगा, असभ्यों ने भहा।

यह भी नहीं समभना चाहिए कि कबीर प्रकारांतर से हिंदुग्रों में इस्लाम का प्रचार कर रहे थे, इस्लाम का विरोध उन्हें ध्रभीष्ट ही नहीं था। उनकी फटकार हिंदू-मुसलमान दोनों के लिये थी; दोनों के ग्रंथ-विश्वासों तथा कर्मकांड इत्यादि की उन्होंने समान रूप से निंदा की है। हिंदुग्रों के प्रति ग्रधिक ग्रीर मुसलमानों के प्रति कम विरोधात्मक उक्तियों का कारण यह है कि कबीर की दार्शनिक प्रवृत्ति हिंदुग्रों के सर्वथा मेल में थी, इसलिये वे ग्रधिकतर उन्हों की संगति में रहा करते थे ग्रीर स्वभावत: उन्हों की ग्रिस समभाते-फटकारते थे, मुसलमानों से बहस-मुबाइसा करने का उन्हों मौका ही कम मिलता था।

अत्यव निषेधात्मक होने पर भी डाक्टर त्रिपाठी का उक्त मत अत्यंत मूल्यवान् है थ्रीर कबीर के समय की निश्चित करने में बड़ी सहायता हेता है। पांडेयजी का अभिमत, कि 'ना-नारद इक जुल हे सों हारा... सैकरा भरई' में "सैकरा" कबीर की शतायु की ओर संकेत करता है, विचारपूर्ण है और "सैकरा भरई" यदि जुलाही पेशे की किसी किया की ही ओर संकेत नहीं करता ते। वह कबीर की जीवनी के एक तथ्य के निश्चय में अत्यंत सहायक होगा। हाँ, यह कहना कि—

बारह बरस बाल्लपन खोया, बीस बरस कल्लू तप न किया। तीस बरस के राम न सुमिरचौ, फिरि पिछतान्या बिरध भया॥

कबीर-र्श्यावली, पृ० १७०, २४३; ३०६, १४१ इसमें सामान्य कथन न करके कबीर ने ऋपने ही बाल्यकाल, यीवन, बुढ़ापे इत्यादि का विस्तार बताया है, ऋतिमात्र है।

## (१६) भारतवर्ष की सामाजिक स्थिति

### कालिदास के ग्रंथों के त्राधार पर

[ जेखक--श्री भगवतशरण उपाध्याय, जखनऊ ]

भारतवर्ष में हिंदू-समाज की व्यवस्था प्राय: सदा वही थी जो माज है। यह व्यवस्था बहुत प्राचीन है थ्रीर इसका उल्लेख किसी न किसी रूप में हमें मानव-जाति की समाज प्रथम पुस्तक 'ऋग्वेद' में भी मिलता है। समाज को चार वर्णों में विभक्त करके उसमें अचय शक्ति एवं अद्भुत कर्मण्यता भरी गई थी। कवि कालिदास ने भी अपने प्रंथों में उन परंपरागत प्राचीन वर्णों — ब्राह्मण, चित्रय, वैश्य श्रीर शूद्र-का वर्णन किया है। प्रथम तीन वर्णों को 'द्विज' कहते थे क्योंकि वे विविध धार्मिक एवं सामाजिक क्रियाग्रेां श्रीर संस्कारें। से पूत होकर एक प्रकार से द्वितीय जन्म धारण करते थे जिसका उन्हें विशेष कर चतुर्थ वर्ण शुद्रों पर, एक खास फायदा था। समाज के इन चारों श्रंगों के श्रपने श्रपने विशिष्ट वर्ध कर्म थे जिनका विधान स्मृतियाँ करती थीं। राजा का यह एक प्रधान कर्तव्य था कि वह अपनी प्रजा को उचित मार्ग पर ले चले, उन्हें धर्मच्युत न होने दे। ऐसा न हो कि कहीं कोई अपने वर्ण की सीमा का उल्लंघन कर जाय। इस कारण राजा को वर्णाश्रम-धर्म का रचक कहते थे ( वर्षाश्रमाणां रचिता ) । वह स्वयं वर्षाश्रमधर्म की स्थिति की मर्यादा का पोषक (स्थितरभेता) या ग्रीर म्रपनी प्रजा को उसी पथ पर भ्रारूढ़ करता था। इस धर्ममय रथ

वर्णाश्रमावेचगाजागरूकः।—रघुवंश ४४, ८४।

<sup>(</sup>१) श्रसावत्रभवान्वर्णाश्रमाणां रचिता प्रागेव ।

<sup>---</sup> ग्रमिज्ञान-शाकुन्तल, श्रंक १।

का राजा सारशी था जो भ्रपनी प्रजा को उसमें बैठाकर इस भौति रथ को हाँकता था कि रथों की पुरानी लीकों पर ही इसके चक चलते थे, प्राचीन धर्मवृत्ति से वह अपनी प्रजा की रेखा मात्र भी नहीं टलने देता था। । इस प्रकार, कालिदास के उल्लेखानुसार, उस समय के भारतीय शास्त्रानुमोदित नीति श्रीर वर्णधर्म का अचरशः पालन करते थे। यद्यपि, जैसा हम ग्रागे बतलाएँगे, कालिदास के समय के स्वच्छंद, प्रसन्न एवं कलाप्रिय धीर सुरुचिपूर्ण भारतीय समाज में चच्छू खलता धीर कर्त्तव्यच्युति के उदाहरण सर्वथा अज्ञात नहीं ये तथापि जन-साधारण की अवाचारप्रियता कुछ वैसी ही थी जैसी ऊपर बतलाई गई है। वर्षात्रमी साधारणतः श्राचार-पृत थे ग्रीर वर्णाश्रम-धर्म की रचा राजा उत्साहपूर्वक करता था। वर्णसीमा का अतिक्रमण करनेवाला बड़े कड़े दंड का अधिकारी था श्रीर स्वयं कालिदास, जी वर्णाश्रम-धर्म के बढ़े पृष्ठपेषिक हैं जैसा उनके इस पत्त के बारंबार के वर्णनों से विदित होता है, राजा राम द्वारा 'द्विजेतरक्षपस्विसुत'<sup>२</sup> के वध के श्रवसर पर बड़ी भ्रानंद-ध्वनि करते हैं क्येंकि उनका विश्वास या कि द्विजसेवाधि-कारी शुद्र तपश्चर्याकर्म करके वर्णधर्म का उल्लंघन करता है, उस सामाजिक व्यवस्था को श्रविशय चित पहुँचावा है जिसकी रचा रघवंश के राजा प्राग्णपण से करते थे।

श्राश्रमी की संख्या भी चार थी जिनमें द्विजी का जीवन-काल विभक्त था। ये श्राश्रम इस प्रकार थे—ब्रह्मचर्य, गृहस्थ, वानप्रस्थ श्रीर संन्यास। वर्णधर्म की रक्ता की भाँति ही श्राश्रम-धर्म के

<sup>(</sup>१) रेखामात्रमिष्चुण्यादा मनार्वरर्मनः परम् । न व्यतीयुः प्रजास्तस्य नियन्तुर्नेमिनृत्तयः ॥—रघु॰ १, १७ ।

<sup>(</sup>२) वही, १,७६।

<sup>(</sup>३) वही, ३, ८; १४, ८४। श्रमि० शाकु०, ४।

कल्याणार्थ भी राजा सर्वथा जागरूक रहता था। यह धर्म उसकी स्वेच्छा का नहीं प्रत्युत स्पृतियों के विधान से युक्त कर्तव्य का था। जब जब वर्णाश्रम-धर्म की किसी प्रकार चिति होती है तब तब कि कालिदास की लेखनी क्रोधपूर्ण होकर श्राग उगलने लगती है। समाज में उसकी व्यवस्था के विरुद्ध वे स्वेच्छाचारिता सहन नहीं कर सकते। सचमुच ही सामाजिक व्यस्वथा का प्राण श्राचार है।

सेव। धर्म की बड़ी महत्ता दी जाती थी। गी-ब्राह्मण समाज में पूज्य थे। दिलीप द्वारा की गई गी-सेवा<sup>9</sup> में कवि ने अध्यात्म श्रीर

श्रादर्श भर दिया है। दिलीप गां का एक श्रांसेवा

श्रांसेवा

श्रांसेवा सेवक है श्रीर उसकी गां-सेवा सेवा के चेत्र में एक श्रद्वितीय श्रीर श्रपूर्व श्रांदर्श उपस्थित करती है। सेवक की नैतिक श्रवस्था सेवा के श्रांदर्श नियमां में कोई परिवर्तन नहीं कर सकती थी। चाहे वह राजा ही क्यों न हो उसे श्रपने सारे श्रनुयायियों की छोड़करर एक साधारण श्रनुचर की भाँति सेवा करनी पड़ेगी। यह एक प्रकार का त्रतरे था जिसके श्राचरण के निमित्त मनुष्य की श्रकेला श्रग्रसर होना पड़ता था। जी स्वयं सेवक है उसके श्रनुचर कैसे ? वह ते। श्रपने ही वीर्य से रचित है (स्ववीर्यग्रमा हि मनेप्रसूतिः)। इसी नीति के श्रनुसार दिलीप ने श्रपने श्रनुचरों को छोड़ दिया। गों को पीछे पीछे वह छाया की भाँति तन में विचरने लगा (विचचार)। उसने मुनि की भाँति सिर के बालों को लताप्रतानों द्वारा बाँध लिया

<sup>(</sup>१) रघु०, २।

<sup>(</sup>२) न्यषेधि शेषे।ऽप्यनुयायिवर्गः।—वही, २, ४।

<sup>(</sup>३) व्रताय तेनानुचरेण धेनाः । —वही ।

<sup>(</sup> ४ ) स्थितः स्थितामुच्चितिः प्रयातां निषेदुचीमासनवंधधीरः । जबाभिलाषो जनमाददानां छायेव तां भूपतिरन्वगच्छत् ॥

<sup>---</sup>व**ही, २**, ६।

( लताप्रताने द्यिथतै: स केशै: ) । जब गाय चलती थी दिलीप भी चलता था, जब वह खड़ी होती थी वह भी खड़ा होता था, जब वह बैठती थी वह भी बैठता था, जब वह जल पीती थी वह भी जलपान करता था?—इस प्रकार उसका कार्यक्रम गाय की छाया के अनुरूप गाय का ही एक प्रकार से था। वह भ्रपने रच्य के रचक श्रीर अभिभावक की भाँति उसकी रचा के अर्थ आवश्यकता के अनुसार भ्रपने प्राणों तक की बाजी लगा सकता था?।

वर्णाश्रम-धर्म को महत्त्व देनेवाले समाज में विवाह-क्रिया का उचित रीति से संपादन अनिवार्य ही था। कालिदास के छंथें

से हमें तीन प्रकार कं विवाहों का ज्ञान होता विवाह है। वे इस प्रकार हैं—(१) स्वयंवर ,

(२) प्राजापत्य श्रीर (३) गांधर्व । स्वयं वर में कन्या अपने पित का दरण स्वयं करती थी। इसका प्रमाण इमें रघुवंश महाकाव्य के छठे सर्ग में वर्णित इंदुमती के स्वयंवर से प्राप्त होता है। प्राजापत्य का उदाहरण कुमारसंभव के अंतर्गत शिव श्रीर पार्वती के विवाह में मिलता है श्रीर गांधर्व विवाह का संकेत अभिज्ञान-शाकुंतल के दुष्यंत श्रीर शकुंतला के प्रेम-संबंध में किया गया है। श्रव हम नीचे प्रत्येक का अलग अलग वर्णन करते हैं—

<sup>(</sup>१) खताप्रतानेाद्प्रथितैः स केशैरधिज्यधन्वा विचचार दावम् । —रधुव'श, २, ८ ।

<sup>(</sup>२) वही, २, ६।

<sup>(</sup>३) विनाश्य रक्ष्यं स्वयमचतेन ।-वही, २, ४६।

<sup>(</sup>४) वही, २, ४४ धीर ४६।

<sup>(</sup>१) वही, ६।

<sup>(</sup>६) कुमारसंभव, ७।

<sup>(</sup> ७ ) श्रभिज्ञान-शाकुन्तल, ३।

कन्या का पिता घ्रथवा भाई स्वयंवर में स्वयं ग्राने के लिये अथवा अपने यवराज को उसमें भाग लेने के लिये भेजने के अर्थ राजाश्रों के। निमंत्रण भेज देता था । राजा ∓azia; लोग श्रपनी सेनाग्रेां श्रीर शिविरां को साथ लेकर स्वयंवर के लिये प्रस्थान करते थे। कन्या का पिता अपने नगर के द्वार पर इनका स्वागत करता थारे। फिर इन्हें राज-प्रासाद में ले जाता था जिसका द्वार पूर्ण कुंभ के जैसी सुंदर मंगल-वस्तुत्रीं से सुशोभित रहता था। द्र द्र के ग्रनेक राजा वधू-विजय के निमित्त परस्पर ईर्घ्यालु हृदय से वहाँ उपस्थित होते थेर । प्रात:काल वंदीजन स्राकर इन राजाश्री की इनकी वंशप्रशस्ति ६ सुना सुनाकर जगाते थे। तदनंतर राजा लोग स्वयंवर के अखाडे में सुंदर मंचें। पर जाकर बैठते थे । ये मंच कुछ ऊँचाई पर बड़े दामें। के बने हुए होते थे जिन तक सुंदर स्रोपानमार्गे से पहुँचते थे। इन मंचासनों में रतन लगे हुए होते थे। ये ऊपर से रंग-बिरंगे म्राच्छादनें से ढके हुए होते थे<sup>६</sup>। इन्हीं मंचें पर बहुमूल्य त्राभृषण धारण किए हुए राजा लोग विराजमान होते थे<sup>१०</sup>। तदु-

<sup>(</sup>१) श्रथेश्वरेण कथकाशकाना स्वयंवरार्थं स्वसुरिन्दुमत्याः । श्राप्तः कुमारानयनेात्सुकेन भोजेन दूता रघवे विसृष्टः ॥ —रघु०, ४, ३६ ।

<sup>(</sup>२) तस्योपकार्यारचितोपचारा।-वही, ४, ४१।

<sup>(</sup>३) तं तस्थिवांसं नगरापकण्ठे तदागमारूढगुरुप्रहर्षः।—वही, ४, ६१।

<sup>(</sup> ४ ) प्राग्द्वारवेदिविनिवेशितपूर्णकुम्भाम् । —वही, ४,६३ ।

<sup>(</sup> ধ ) तत्र स्वयंवरसमाहतराजलोकम् ।--वही, ४, ६४ ।

<sup>(</sup>६) वही, ४, ७४।

<sup>(</sup>७) स तत्र मञ्जेषु मनोज्ञवेषान्सिंहासनस्थानुपचारवत्सु ।-वही, ६, १।

<sup>( = )</sup> सोपानपथेन मञ्जम् ।—वही, ६, ३।

<sup>(</sup> ६ ) परार्घवर्णास्तरणोपपञ्चमासेदिवान् रत्नवदासनं सः ।-वही, ६, ४ ।

<sup>(</sup>१०) वही, ६,६।

परांत भाट पहुँचकर उपस्थित राजाश्री के —सूर्य श्रीर चंद्र वंश के — कीर्दि-गान करते थे। इसी समय मंगलार्थ दिगंत-व्यापी शंख भीर तूर्य की ध्वनि को जाती थी। फिर विवाहवेशधारिग्री पतिंवरा पालकी में चढ़कर परिजनें द्वारा श्रनुसृत मंचें के मध्य राजमार्ग पर उपस्थित होती थी?। उसकी कमनीयता सबके नेत्रों को अपनी ग्रोर खोंच लेती थी। राजा भी उसकी भ्रपनी ग्रीर भाकृष्ट करने के लिये विविध शृंगार-चेष्टाएँ करते थे ( शृंगारचेष्टा विविधा बभुवु: )। तब कन्या की प्रिय सखी, जे। उपस्थित राजाश्री की वंश-कीर्ति से पूर्ण अवगत होती थो, उसे एक एक नृपित को सम्मुख ले जाकर उसके रूप-गुण एवं कुल का बलान करती हुई उस राजमार्ग पर आगे बढ़ती थी। यह सखी बड़ी चतुर होती थो। इसकी चातुरी पतिंवरा के हृदय पर उचितान्चित प्रभाव डाल सकती थी। प्राय: भ्रपने स्वामी का वरण तो कन्या अपने हृदय में बहुत पहले ही कर लेती होगी परंतु ख़ुले स्वयंवर में राजाग्री धीर दर्शकों के सम्मुख उसके वर्ण की व्यवहारीचित्य मिलना भावश्यक था। ''रात्रि के समय संचारियी दीपशिखा की भाँति पतिंवरा जिस राजा के सामने से निकल जाती थी वह राजमार्ग पर बनी प्रदालिका की भांति विवर्ण हो जाता था "र। फिर वह उस राजा के सम्मुख जाकर रुकती थी जो कुल कांति

<sup>( 1 )</sup> रघु०, ६, ६।

<sup>(</sup>२) वही, ६,६।

<sup>(</sup>३) मनुष्यवाद्यः चतुरस्रयानमध्यास्य कन्या परिवारशोभि । विवेश मञ्चान्तरराज्ञमार्गं पतिंवरा क्लुसविवाहवेषा ॥

<sup>—</sup>वही, ६, १०।

<sup>(</sup>४) वही, ६, २०।

<sup>(</sup>४) संचारिणी दीपशिखेव रात्रौ यं वं व्यतीयाय पतिवरा सा । नरेन्द्रमार्गाष्ट इव प्रपेदे विवर्णभावं स स भूमिपालः॥ —वही, ६. ६७।

धीर यौवन में उसके समान होता था धीर जिसमें अन्य गुणों के अतिरिक्त विनयगुण विशेष होता था। इस प्रकार के पित का वह वरण करती थी। कांचन रत्न की प्राप्त करता था। सुंदर स्नज की वह स्त्रयोचित लज्जापूर्वक अपने वृणीत पित के गले में छोड़ देती थीर। इस प्रकार नागरिकों के हर्षोत्कर्ष के बीच स्वयं-वर की विधि समाप्त हो जाती थी। तदुपरांत वर-वधू तेरिण, पताका धीर अन्य मंगल सामित्रयों द्वारा सुसज्जित राजमार्ग से राजप्रासाद की ओर प्रस्थान करते थे। नागरिकों धीर अन्य लोगों द्वारा एक बड़ा थीर सुंदर जलूस तैयार हो जाता था जिसे देखने के लिये राजमार्ग पर खुलनेवाली प्रासादों की खिड़िकयाँ खियों के मुख-मंडलों से भर जाती थीं। तब वर गज से उत्तरकर मंगल-वस्तुओं से सुशोभित राजप्रासाद में प्रवेश करता था और महिलाओं के गीतामृत से उसके कर्ण धन्य हो जाते थें। वहाँ वह एक महाई

<sup>(</sup>१) कुलेन कान्त्या वयसा नवेन गुगोशच तैस्तैवि नयप्रधानैः ।
त्वमात्मनस्तुल्यममुं वृगोष्व रत्नं समागच्छतु काञ्चनेन ॥
—रघु०, ६, ७६।

<sup>(</sup>२) दृष्ट्या प्रसादामलया कुमारं प्रत्यप्रहीत्संवरणस्नजेव ।
—वही, ६, ८०।
तया स्त्रज्ञा मङ्गलपुष्पमय्या विशालवृष्टास्थललम्बया सः।
श्रमंस्त कण्ठापित्वाहुपाशां विदर्भराजावरज्ञां वरेण्य:॥
—वहां, ६, ८४।

<sup>(</sup>३) वही, ७, १०। तावत्मकीर्णाभिनवोपचारमिन्द्रायुषचोतिततोरणाङ्कम् । वरः स वध्वा सद्द राजमार्गे प्राप ध्वजच्छायनिवारितोष्णम् ॥ —वही. ७. ४।

<sup>(</sup>४) वही, ७, ११।

<sup>(।</sup>१ ) इत्युद्रताः पै।रवध्मुखेभ्यः श्रण्वन्कथाः श्रोत्रसुखाः कुमारः । —-वही, ७, १६ ।

सिंहासन पर विठाया जाता था श्रीर उसे सरत्न मधुपर्क-मिश्रित भ्रार्घे प्रदान करते थे<sup>9</sup>। इस प्रकार उसकी द्वार-पूजा की जाती थी। फिर वह दुकूलवस्त्र का जोड़ा (धोती ख्रीर ग्रॅंगोछा )धारण करता था। फिर उसे विनीत अवरोधरत्तक विवाह किया के संपादनार्थ वधू के समीप ले जाते थेर। तब पूजा के अनंतर पुरोहित अग्नि में होम करके श्रीर श्रिम को ही साची बनाकर वर श्रीर वधू की विवाह-सूत्र में बाँध दिया करता थारे। तब वर वधू का हस्त प्रहण्य करके वधू के साथ अग्नि की परिक्रमा करता था। फिर याजक गुरु द्वारा बताई गई वधू ऋग्नि में लाज-विसर्जन किया करती थी<sup>६</sup>। शमी वृत्त के पल्लवें। श्रीर लाज के होम से उत्पन्न धुएँ की सुगंध अपूर्व होती थी। इसके बाद पति श्रीर पत्नी स्वर्णसिंहासन पर बैठते थे श्रीर तब स्नातक राजा श्रीर पतिपत्रवाली महिलाएँ विशिष्टता के कम से उनके ऊपर भीगे ग्राचत फेंकती थीं । ग्राब ग्रान्य उप-स्थित राजाम्रों की स्रोर ध्यान दिया जाता था स्रीर उनकी उचित पूजा-भेट करके उनका बिदा किया जाता था । फिर विवाह की शेष विधियों की पूर्णतया समाप्त करके वर नववधू के साथ अनंत

<sup>(</sup>१) महाईसिंहासनसंस्थितोऽसा सरत्नमध्ये मधुपर्कमिश्रम् । भाजापनीतं च दुकूलयुग्मं जम्राह सार्धे वनिताकटाचैः॥

<sup>—</sup>रघु०, ७, १६।

<sup>(</sup>२) दुकूजवासाः स वधूसमीपं निन्ये विनीतैरवरोधरचैः।—वही, ७, १६

<sup>(</sup>३) वही, ७, २०।

<sup>(</sup> ४ ) हस्तेन हस्तं परिगृद्ध वध्वाः । — वही, ७, २१ ।

<sup>(</sup> ४ ) प्रदक्षिणप्रक्रमणाःकृशानाः ।—वही, ७, २४ ।

<sup>(</sup>६) ळाजविसर्गमग्नी !--वही, ७, २४।

<sup>(</sup>७) वही, ७, २६।

<sup>( 🖛 )</sup> वही, ७, २८।

<sup>(</sup> १ ) वही, ७, २१।

धन लेकर अपने देश को प्रस्थान करता था । यह स्वयंवर विवाह का चित्रण है। एक बात यहाँ ध्यान देने योग्य है कि स्वयंवर की प्रथा केवल राजाओं के संबंध में ही प्राप्त होती है। संभव है, यह केवल उन्हों में प्रचलित रही हो; क्यों कि जन-साधारण में इस प्रथा के प्रचलन का उल्लेख नहीं मिलता और साधारणतया उनमें इस विधि का संपादन है भी बड़ा कठिन। राजाओं की तो संख्या भी थोड़ी थी और इस रीति से कन्या के कुल आदि की प्रतिष्ठा रखी जा सकती थी। जन-साधारण में स्वयंवर की प्रथा तभी संभव थी जब स्वयंवर के अखाड़े में किसी प्रतिज्ञा-विशेष का संपादन किया जाता जिसका उल्लेख रामायण धीर महाभारत में मिलता है।

में, शिव-पार्वती के विवाह में, मिलता है। शिव-पार्वती का विवाह हिंदुओं में आदर्श समका जाता है। विवाह में होनेवाली सारी क्रियाओं का वर्णन नीचे दिया जाता है। वर्णन है तो शिव श्रीर पार्वती के विवाह का, पर उससे सारी विधियाँ स्पष्ट हो जाती हैं। वह इस प्रकार है—

प्राजापत्य विवाह का उदाहरण हमें क्रमारसंभव के सातवें सर्ग

पार्वती के पिता हिमालय ने जामित्रि लग्न में शुक्ल पच की एक शुभ तिथि को उसके विवाहार्थ अपने परिजनों के साथ तैया-रियां कींरे। इसके निमित्त राजमार्ग चीनांशक की बनी पताकाओं धीर सुंदर चमकीले सुनहरे तेरियों से सुसज्जित किया गयारे।

<sup>(</sup>१) रघु०, ७, ३२।

<sup>(</sup>२) श्रथोषधीनामधिपस्य वृद्धौ तिथै। च जामित्रगुणान्वितायाम् । समेतवन्धुहि मवान्सुताया विवाहदीचाविधिमन्वतिष्ठत् ॥

<sup>—</sup>कुमारसंभव, ७, १।

<sup>(</sup>३) सन्तानकाकीर्णमहापर्धं तच्चीनांश्चकैः कल्पितकेतुमालम् । भासोज्ज्वलकाञ्चनतारणानां स्थानान्तरं स्वर्ग इवावभासे ॥

मित्रों श्रीर संबंधियों ने कन्या का आलिंगन कर उसे आभूषण भेंट किए? । जब मैत्र मुहूर्त में उत्तरा फाल्गुनी श्रीर चंद्रमा का येग हुआ तब स्त्रियों ने वधू का उबटन आदि से विवाह प्रतिकर्म आरंभ किया? । इन स्त्रियों का पितपुत्रवती है। ना अनिवार्य था? । वधू को दूर्वा से सिज्जत करके कीशेय परिधान कराया गया। किर उसने हाथों में एक बाग्र धारण किया? जो शायद चित्रय वधू का परिचायक था। तब उसके शरीर में चंदन का तेल लगाकर उस पर लोघचूर्ण छिड़का गया धीर तदनंतर सुमधुर कालेयक लगाया गया। तब दूसरी धोती धारण कराकर स्त्रियाँ उसे चतुष्क स्नानार्थ (स्नानागार) की श्रोर ले गईर । चतुष्क की मरकतिशला के तल पर मुक्ताओं के प्रयोग से चित्र-रचना की गई थी। वहाँ स्वर्णकलशों द्वारा वधू के ग्रंगों पर सियों ने जल की धारा छोड़कर उसे स्नान कराया? । किर उस 'मंगलस्नानविशुद्धगात्री' को शुक्लवसना करके पतिव्रताओं ने वितानयुक्त वेदी के मध्य बने एक सुंदर श्रासन पर बिठाया। इस वेदी के स्तंभ, जो वितान को उठाए हुए थे, स्वर्ण के बने हुए थे श्रीर

<sup>(</sup>१) श्रङ्काद्ययावङ्कमुदीरितार्थाः सा मण्डनान्मण्डनमन्वभुङ्कः । सम्बन्धिभिन्नोऽपि गिरेः कुलस्य स्नेहस्तदेकायतनं जगाम॥ —कुमार०. ७. ४।

<sup>(</sup>२) मैत्रे मुहूर्ते शशलाब्छनेन योगं गतासूत्तरफल्गुनीषु । तस्याः शरीरे प्रतिकर्म चक्कु बन्धुस्त्रियो याः पतिपुत्रवत्यः॥

<sup>—</sup>वही, ७, ६।

<sup>(</sup>३) वही।

<sup>(</sup>४) वही, ७, ७।

<sup>(</sup> १) तां लोध्रकत्केन हृताङ्गतैलामारयानकालेयकृताङ्गरागाम् । वासो वसानामभिषेकयोग्यं नार्यश्चतुष्काभिमुखं व्यनैषुः ॥ —वही. ७. ६ ।

<sup>(</sup>६) वही, ७, १०।

रत्नों से सुशोभित थें। वहाँ वह पूर्व की ग्रीर मुख करके बैठीर। फिर उसके शरीर को धूप से सुखाकर बालों को पुष्पों से सजाया ग्रीर सुगंधित दूर्वास्त्रज से उसका सिर परिवेष्टित किया गयार। तदनंतर श्वेत ग्रागुरु को पीत गोरोचन से मिश्रित करके उससे उसके शरीर पर सुंदर छोटी छोटी पंक्तियों की ग्राकृतियाँ चित्रित की गईं। गोरोचन भीर लीध्रचूर्ण द्वारा उसके कपोलों को रँग-कर कानी के ऊपर से जई के गुच्छे लटकाए गए शीर ग्रधरेष्ठ हस्के रंग से रँगे गए । उसके चरण महावर द्वारा रँगे गए भीर नेत्रों में ग्रंजन लगाया गया । उसकी ग्रोवा ग्रीर बाँहों को रत्नजटित बहुमूल्य श्राभूषणों से विभूषित किया गया । ग्रान्य ग्रंगों पर भी उसने स्वर्ण के श्राभूषण धारण किए । फिर इस प्रकार विवाह-श्रंगार समाप्त कर वह दर्पण के सम्मुख खड़ी हुई । तदनंतर उसकी माता ने ग्रार्ड हरिताल ग्रीर मन:शिला को उँगली से लेकर उसके ललाट पर स्वर्ण के रंग का विवाह-दीचा का तिलक

<sup>(</sup>१) कुमार॰, ७, ११।

<sup>(</sup>२) वही, ७, १३।

<sup>(</sup>३) वही, ७, १४।

<sup>(</sup> ४ ) विन्यस्तशुक्छागुरु चकुरङ्गं गोरोचनापद्गविभक्तमस्याः । सा चक्रवाकाङ्कितसैकतायाध्विस्रोतसः कान्तिमतीत्य तस्यौ ॥

<sup>—</sup>वही. ७. १४।

<sup>(</sup> १ ) वही, ७, १७।

<sup>(</sup>६) रेखाविभक्तः सुविभक्तगात्र्याः कि<sup>\*</sup>चिन्मभूच्छिष्टविसृष्टरागः। कामप्यभिष्यां स्फुरितैरपुष्यदासञ्जलावण्यफलोऽधरोष्ठः॥

<sup>---</sup>वही, ७, १८।

<sup>(</sup>७) वही, ७, २०।

<sup>( = )</sup> वही, ७, २१।

<sup>(</sup>१) वही।

<sup>(</sup>१०) वही, ७, २२।

त्तगाया । ध्रीर उसके हाथ में ऊर्णामय सूत्र बाँधा । फिर कुल-देवता को प्रणाम कर लेने के पश्चात् वह बड़ी-बूढ़ियों को उच्चता के क्रम से प्रणाम करने गई ध्रीर उन्होंने आशोर्वाद दिया—श्रखण्डितं प्रेम लभस्व पत्यु: । फिर उसे अन्य संबंधियों ने आशोर्वाद दिया।

इसी प्रकार वर भी ध्रपने घर में माता ग्रीर ग्रन्थ स्त्रियों द्वारा वरे। चित वस्तु ग्रों से सजाया गया । उसने मस्तक, ग्रोवा, भुजा ग्रीर कर्ण ग्रादि में ग्रामूषण धारण कराए गए। फिर 'हंसचिह्न दुकू तवान । दे के ताया ग्रीर दर्पण के सम्मुख जा खड़ा हुग्रा। वदनंतर वरपच सुवा च मि साथ साथ वधू के नगरद्वार पर पहुँचा । तब वधूपच के लोग ग्रपने संबंधियों सहित ग्रामूषणों से सुस जित हो कर गजा रूढ़ हो वरपच के स्वागत के के चिये ग्राए। नगरद्वार खुला हुग्रा था। द्वार में घुसते ही वरपच पर पुष्पवर्षा की गई । नगर की स्त्रियाँ घरों की छतें पर चढ़ कर वरपच को देखने लगीं ग्रीर जलूस पर उन्होंने पुष्प-वर्षा की भे । जलूस को देखने की व्यमता इस भौति थी कि स्त्रियाँ की

<sup>(</sup>१) कुमार॰, ७, २३।

<sup>(</sup>२) वही, ७, २४।

<sup>(</sup>३) श्रखण्डितं प्रेम् लभस्व पत्युरित्युच्यते ताभिरुमा स्म नम्ना । तया तु तस्यार्घ शरीरभाजा पश्चात्कृताः स्निग्धजनाशिषे।ऽपि ॥ —वही, ७, २८।

<sup>(</sup>४) वही, ७, ३०।

<sup>(</sup> ५ ) वही, ७, ३२।

<sup>(</sup>६) वही, ७, ३३।

<sup>(</sup>७) वही, ७, ३६।

<sup>( = )</sup> वही, ७, ४०।

<sup>(</sup>१) वही, ७, ५२।

<sup>(</sup>१०) प्रावेशयनप्रनिद्रमृद्धमेनामगुरूककीर्यापयामार्गपुष्पम्। —वही, ७, ४४।

<sup>(</sup>११) वही, ७, ४६।

यपनी वेणी-रचना १, चरण-रंजन २, शलाका द्वारा नेत्ररंजन ३ श्रीर नीवी-बंधन ४ श्रादि किया श्रों में व्यस्त होती हुई मी खिड़िक यों पर दें हु गईं। तेरिण-पताका श्रों से सजाए राजमार्ग पर जब जलूस पहुँचा तब उस पर मंगलमय अचत फेंका गया १। वर अपनी सवारी से उतरकर द्वार पर बैठा जहाँ उसकी पूजा करके उसका स्वागत किया गया १ श्रीर उसकी सरत्न श्रार्थ श्रीर मधु तथा गव्य प्रदान किया गया। फिर उसे नव दुकूल का जोड़ा पहनने के लिये दिया गया। साथ ही पुरोहित लोग मंत्र पढ़ रहे थे । फिर उसे विनीत अवरोधरचक वधू के समीप ले गए श्रीर पुरोहित ने उसके हाथ पर वधू का हाथ रखकर पाणि प्रहण कराया । सब शिव श्रीर पार्वी की संकेत-प्रतिमाएँ प्रतिष्ठित करके पूजी गई १०। फिर वरवधू ने, पुरोहित के आदेशानुसार, अग्नि की तीन बार परिक्रमा की श्रीर वधू ने अग्नि में अचत डाले १०। तदनंतर पुरोहित ने

<sup>(</sup>१) कुमार०, ७, २७।

<sup>(</sup>२) वही, ७, ४८।

<sup>(</sup>३) वही, ७, ४६।

<sup>(</sup>४) वही०, ७, ६०।

<sup>(</sup>१) वही, ७, ६३।

<sup>(</sup>६) वही, ७, ७०-७१।

<sup>(</sup>७) तत्रे प्वरो विष्टरभाग्यथावस्सरत्नमर्घ्यं मधुमच गव्यम् । नवे दुकूले च नगोपनीतं प्रत्यप्रहीत्सर्वममन्त्रवर्जम् ॥

<sup>—</sup>वही, ७, ७२।

<sup>(</sup> ८ ) वही, ७,७३।

<sup>(</sup> ६ ) वही, ७, ७६-७८।

<sup>(</sup>१०) वही, ७, ७८।

<sup>(</sup> ११ ) तै। दम्पती त्रिः परिणीय विद्वमन्योन्यसंस्पर्शविमीविताची । स कारयामास वर्ष् पुरेाधास्तस्मिम्समिद्धार्चिषि बाजमोचम् ॥

<sup>—</sup>वही, ७, ⊭० ।

वर-वधू को इस प्रकार आशोबीद दिया—यह पावन अग्नि तुम्हारे विवाह कर्म की साची है। तुम दोनें। धर्माचरण करनेवाले की-पुरुष बने। । तब वर शिव वधृ से कहते हैं—हे उमा ! क्या तुम ध्रुव की चमक देखती हो ? तुम्हारी भक्ति भी उसी ध्रुव ज्योति की भाँति होनी चाहिए?। इस पर वधू ने उत्तर दिया—'हाँ, देखती हूँ।' अब वैदिक कियाएँ समाप्त हुई और लीकिक कियाओं का आरंभ हुआ। दंपति एक चैकोर वेदी पर रखे स्वर्णासन पर बैठे

जब विवाह की सारी विधियाँ समाप्त हो गई तब उत्सव का प्रारंभ हुआ। एक नाटक खेला गया जिसमें यात्रियों ने सुंदर अभिनय के साथ भावात्मक नृत्य किया। नाट्य-कला की प्रौढ़ता से उत्पन्न ग्रंगों के सजीव संचालन से हृदयांतर के सारे भाव व्यक्त हो जाते थे। ये निटयाँ कौशिकी आदि वृत्तियों में पारंगता थों । अभिनय के अनंतर वर-वधू निकुंज (कौतुकागार) में गए जहाँ मंगलमय कनककलश रखे हुए थे और पुष्पशय्या सजी थी । ग्रंत में विवाह के अनंतर शिव और पार्वती (वर-वधू) प्रकृति विहार के निमित्त इधर

<sup>(</sup>१) वर्षू द्विजः प्राह तवैष वस्से विद्विवि वाहं प्रति कर्मसाची । शिवेन भर्त्रो सह धर्मचर्या कार्या त्वया मुक्तविचारयेति ॥ —कुमार०, ७, ८३

<sup>(</sup>२) ध्रुवेण भर्त्रा ध्रुवदर्शनाय प्रयुज्यमाना प्रियदर्शनेन । सादृष्ट इत्याननमुन्नमय्य हीसञ्चकण्ठी कथमप्युवाच ॥ —वही, ७, ८४।

<sup>(</sup>३) वही, ७, ८८।

<sup>(</sup> ४ ) तौ सन्धिषु व्यक्षितवृत्तिभेदं रसान्तरेषु प्रतिबद्धरागम् । श्रपश्यतामप्सरसां मुहूर्तं प्रयोगमाद्यं बब्बिताङ्गहारम् ॥ वही, ७,६१

<sup>(</sup> १ ) कनकक बरायुक्तं भक्तिशोभासनाथं वितिविरचितशय्यं केतुकागारमागात्—वही ७, ६४

उधर सुंदर स्थानों में विचरण करने चले गए । यह माधुनिक पाश्चात्यों के विवाहानंतर के honeymoon की भाँति प्रतीत होता है। इस प्रकार प्राजापत्य विवाह की विधियाँ संपन्न होती थीं।

गांधर्व विवाह ग्राठ प्रकार के विवाहों में से एक है। इसका वर्षन स्मृतियों में ग्राता है। इस विवाह के सिद्धांत के ग्रनुसार

पारस्परिक प्रेम श्रीर आकर्षण के परिणामस्वरूप युवा श्रीर युवती पुरुष-स्त्री पति-पत्नी के संबंध-सूत्र में बँध जाते थे। इस प्रकार के विवाह में किसी पत्त के संबंधियों की राय की आवश्यकता नहीं थी। इसमें दोनों की केवल पारस्परिक अनुमति ही पर्याप्त थी। बिल्क पीछे से श्रीर संबंधियों की भी अनुमति मिल जाया करती थी। इसको हिंदू व्यवहार (Law) की सत्ता भी स्वीकार करती थी। इस प्रकार के विवाह का बदाहरण अभिज्ञान-शाकुंतल नाटक में मिलता है। दुष्यंत श्रीर शकुंतला का विवाह गांधर्व-रीत्यनुसार ही हुआ था। एक स्थान पर कहा भी गया है—"इस विषय में उसने अपने बड़ों की अपने नहीं की, न तुमने ही उसके संबंधियों से किसी प्रकार की अनुमति ली। जो प्रत्येक ने अपने आप किया है उस विषय में कोई अन्य उनसे क्या कहेरे ?"

संभव है, कालिदास के समय तक गांधर्व विवाह की रीति समाज में चम्य रही हो, जैसा कि निम्न उद्धरण से विदित होता है— "राजाओं और ऋषियों की बहुतेरी कन्याओं ने गांधर्व रीति से विवाह किया है और बाद में उनको उनके बड़ों ने बधाई दी है<sup>३</sup>।"

<sup>(</sup>१) कुमार॰, ८।

<sup>(</sup>२) नापेचितो गुरुजनाऽनया न त्वयापि पृष्टो बन्धुः । एकैकस्य च चरिते किं वनत्वेक एकस्य ॥—श्रभि० शाकुं०, ४, १६।

<sup>(</sup>३) गान्धर्वेण विवाहेन बह्वथः राजर्षिकन्यकाः । श्रूयन्ते परिणीतास्ताः पितृभिश्चाभिनन्दिताः ॥—वही, ६, २०।

इतना होने पर भी इसी उद्धरण की दबी ध्विन से प्रतीत होता है कि उस समय इस रीति का प्रचार नहीं था धौर कभी कभी इसकी निंदा भी की जाती थी, जैसा कि नीचे लिखे वक्त व्य से सिद्ध होता है—"अतः इस प्रकार का संबंध, विशेषकर एकांत में, पूर्ण परीचा के अनंतर स्थिर करना उचित है। अनजाने हृदयों के प्रति मित्रता इसी प्रकार घृणा धौर शत्रुता में परिणत हो जाती है।" दोनों पच के विशेष परिचय के बाद ही विवाह उचित है। यह वक्त य आज भी विवाहार्थियों के लिये पथ-प्रदर्शक है। पूरी समीचा धौर परिचय के बाद ही संबंध स्थिर करना ठोक है। यह बात उस समय धौर भी आवश्यक हो जाती है जब विवाह अनजाने धौर अव्यक्त हप से करना हो। गांधर्व रीति के विवाह में ही प्रायः प्रेमपत्र (मदनलेखरे) लिखे जाते होंगे। चित्रयों में इस रीति की प्राचीन काल में प्रतिष्ठा थी (चित्रयस्त गान्धर्वो विवाह श्रेष्ठ उच्यते)।

कभी कभी ऐसा भी होता था कि वर स्वयं अपनी भावी पत्नों को उसके माता-पिता से भी माँग लिया करता था। कभी कभी ऐसी याचना कन्या के सम्मुख ही की जाती वर द्वारा वधू-याचना थी। तब लजा से अवनत उसके नेत्र हस्त-कमल की पंखड़ियाँ गिनने लगते थे । इस प्रकार की याचना दैव विवाह में भी हो सकती थी परंतु उसमें वधू के पिता को वर वैलों का जोड़ा आदि भेंट करता था। संभव है, इस प्रकार का विवाह प्राजापत्य के ही अंतर्गत आ सके।

<sup>(</sup>१) भ्रतः परीक्ष्य कर्तेन्यं विशेषात्सङ्गतं रहः। श्रज्ञातहृदयेष्वेवं वैरीभवति साहृदम्॥—अभि०शाकुं०,४,२४।

<sup>(</sup>२) मदनलेखोऽस्य क्रियताम्।—वही, ३, प्रियंवदा ।

<sup>(</sup>३) एवंवादिनि वेवची पार्श्वे पितुरधोमुखी। जीजाकमञ्जपन्नाणि गणयामास पार्वती॥—कुमार०, ६, ८४।

साधारणतया यह विचार था कि समान कुल, गुण धीर वयवाले वर-वधू विवाह-संबंध में जोड़े जायें; इसी हेतु यह आशा की जाती थी कि आश्रम की कन्या किसी तपस्वी को ही ब्याहे, जैसा विद्षक के निम्न-लिखित व्यंग्यपूर्ण वक्तव्य से प्रमाणित होता है—''तब देव शीघ्र उसकी रचा करें जिसमें वह इंगुदी-तैल से चटपटे बालोंवाले किसी तपस्वी के हाथ न लग जायरे।"

उस समाज में बहु-विवाह की प्रथा भी प्रचलित थी ध्रीर श्रीसंपन्न पुरुषों की विशेषकर कई पित्नयाँ होती थीं रे। राजागण तो प्राय:

बहुपत्नीवाले होते थे। शकुंतला<sup>ध</sup> स्रीर बहु-विवाह प्रथा धारिग्री<sup>४</sup> स्रादि की कई सपत्नियाँ थीं।

हिंदू शास्त्रों के अनुसार असवर्ण विवाह नहीं होते थे परंतु राजा लोग कभी असवर्ण विवाह कर लेते थे, जैसे राजा अग्निमित्र की रानी धारिणी के पिता ने एक विवाह वर्ण-विवाह असवर्ण भी किया था। इसी कारण माल-विकाग्निमित्र नाटक में सेनापित वीरसेन को धारिणी का अवर्ण

विवाह पुरुषत्व श्रीर स्त्रीत्व के पूर्ण विकास के अनंतर ही होता था। वधू अपने प्रेम श्रीर पत्नीत्व के उत्तरदायित्व एवं वैवाहिक विधियों को भली भौति समभती थी। कई वर-वधू की अवस्था बार तो उसे विवाह के समय अपनी अनुमित

भ्राता कहा गया है।

<sup>(</sup>१) रघुवंश, ६, ७६.

<sup>(</sup>२) मा कस्यापि तपस्त्रिनः इङ्गुदीतैबचिक्कणशिरषस्य हस्ते पतिष्यति । —श्रमि० शाकुं०, २, विदूषक ।

<sup>(</sup>३) बहुधनत्वाद्बहुपत्नीकेन तत्र भवता भवितव्यम् । विचार्यता यदि काचिद्।पन्नसत्त्वा तस्य भार्यासु स्यात् ।—वही, ६, राजा ।

<sup>(</sup>४) वही।

<sup>(</sup> १ ) मालविकाग्निमत्र ।

देनी पड़ती थी<sup>9</sup>। यदि ऐसा न होता तेा पितंवरा स्वयंवर में अपना पित स्वयं क्योंकर वरण कर सकती थी? यह तभी संभव था जब वधू की अवस्था उस विषय श्रीर समय की गुरुता के। समभने में समर्थ होती।

वर-वधू की अवस्थाओं की परिपकता इस बात से भी लिखत होती है कि पाणिप्रहण के समय दोनों के शरीरों में रोमांच हो आता है? । जब विवाह की विधियाँ समाप्त हो जाती थीं तब शीघ ही अच्छो तिथि पर विवाहांतक पुष्प-शय्या की रचना की जाती थीं थीं तदनंतर आनंदपूर्वक विचरण (honeymoon) के लिये देोनों अन्य सुंदर प्राकृतिक स्थानों को चले जाते थें? । इन बातों से भी वर-वधू की परिपृष्ट अवस्था के प्रमाण का पेषण होता है। वय-क्रम से युवाओं और युवतियों का विवाह करने की प्रथा प्रचलित थी। सबसे प्रथम ज्येष्ठतम धीर अंत में किनष्ठतम भाई विवाह करता था, जैसा 'परिवेत्ताः' पद से विदित होता है।

ऐसा प्रतीत होता है कि विविध प्रांतों में भिन्न भिन्न विवाह-वसन प्रयुक्त होते थे। मालविकाग्निमन्न नाटक में परित्राजिका से प्रार्थना की गई है कि वह मालविका को विवाह-वसन विदर्भ देश में व्यवहत होनेवाले वैवाहिक वसनों से सुसज्जित कर दे। वधू विवाहनेपथ्य के रूप में रेशमी

<sup>(</sup>१) कुमारसंभव, ७।

<sup>(</sup>२) वही, ७७।

<sup>(</sup>३) वही, ६४—चितिविरचितशय्यं कै।तुकागारमागात् ॥

<sup>(</sup>४) वही, म।

<sup>(</sup> १ ) स हि प्रथमजे तस्मिञ्चकृतश्रीपरिप्रहे । परिवेत्तारमारमानं मेने स्वीकरखाद्भुवः ॥—रघु०, १३, १६ ।

<sup>(</sup>६) भगवति, यत्त्वं प्रसाधनगर्वं वहसि, तह्शंय मालविकायाः शरीरे वैदर्भं विवाहनेपथ्यमिति । —मालविका॰, ४, विदृषक ।

वस्त धारण करती थी जो शरीर में बिलकुल ठीक होता था श्रीर बहुत लटकता नहां था। वर भी इसी प्रकार दुकूल का जोड़ा, ऊर्ध्व श्रीर अधोवस्त धारण करता था। दोनों आभूषण पहनते थे। वधू स्तनांशुक श्रीर साड़ी पहनती थी।

विवाह की विधियों के समाप्त हो जाने के बाद ही पत्नी पित के साथ उसके घर चली जाती थी। पिता के गृह में विवाहानंतर

वधू का वास बड़ा अनुचित समक्ता जाता था। जो स्त्री पित को घर छे।ड़कर पिता के घर में वास करती थी वह समाज-नीति के विरुद्ध आचरण करनेवाली समक्ती जाती थी। पिता के घर रहती हुई स्त्री पत्नीत्व के आदर्श से गिर जाती थी और इसके विरुद्ध पित के घर दासी-रूप में रहती हुई भी वह प्रशंसा के थे।य समक्ती जाती थी । किव ने अपने एक पात्र के मुख में निम्न उद्धृत वक्तव्य रखते हुए एक बड़े छंत- देशीं, समाजशास्त्री और सुधारक का परिचय दिया है—"पितृगृह में वास करनेवाली पतित्रता को भी लोग संदेह की अन्यथा दृष्टि से देखते हैं अतः पित की अप्रिया होने पर भी वधू के संबंधी उसका पितृगृहनिवास ही पसंद करते हैं ।" इसी प्रकार खियों में स्वतंत्रता एक अन्तम्य अपराध समक्ता जाता था (किं पुरागे स्वा-तन्त्र्यमवलम्बसे)। इन्हीं सब बातों के कारण शायद वधू को विवाह के बाद पित बिदा कराकर अपने साथ लाता था।

पतिकुले तव दास्यमपि चमम् ॥—श्रमि० शाकुं•, ४, २७

(२) सतीमपि ज्ञातिकुलैकसंश्रयां जने।ऽन्यथा भर्गुं मति विश्वङ्कृते । श्रतः समीपे परिगोतुरिष्यते

प्रियाप्रिया वा प्रमदा स्वचन्धुभिः ॥—वही, १७।

<sup>(</sup>१) यदि यथा वदति चितिपस्तथा त्वमसि कि पितुरुत्कुलया त्वया। श्रथ तु वेत्सि शुचिवतमात्मकः

वधू के प्रस्थान के समय गोरोचन, तीर्थमृत्तिका श्रीर दूर्वा झादि से उसे सजाते थे। ये सब मांगलिक वस्तुएँ थीं। साधारणतया पितगृह के प्रति प्रस्थान करनेवाली वधुएँ शकुंतला की भाँति ही सजाई जाती थीं, जैसा निम्न वर्णन से ज्ञात होता है—शकुंतला के प्रस्थान के समय उसे चंद्रमा की भाँति एक श्वेत रेशमी वस्त्र दिया गया, फिर उसके चरण महावर से गैंगे गए श्रीर तदुपरांत उसने श्रामूषण धारण किए। आमूषण पहन चुकने के बाद उसे दुकूल का एक जोड़ा दिया जाता था जो उसके उर्ध्व श्रीर श्रधो वस्त्र थे। पहला रेशमी वस्त्र कदाचित् आधुनिक चादर अथवा शाल का कार्य करता होगा। शकुंतला के प्रति कण्व के आशीर्वचन प्रस्थान के समय प्रत्येक वधू के प्रति कहे गए पिता के वचन आदर्श रूप में माने जा सकते हैं। वे इस प्रकार हैं—

शुश्रूषस्त्र गुरून्कुरु प्रियसस्त्रीवृत्ति' सप्तरनीवने भर्तवि प्रकृतापि रोषणतया मा स्म प्रतीपं गमः।

भूयिष्टं भव दिक्षा परिजने भाग्येष्वनुत्सेकिनी

यान्त्येवं गृहिणीपदं युवतयो वामाः कुलस्याधयः ।

श्रयात् गुरुजनों की सेवा करो। सीतें के प्रति प्रिय सखी का व्यवहार करो। पित के विमुख होने पर भी उस पर रेष मत करो। परिजनों पर श्रातिशय दया करो। श्रपने सुंदर माग्य के कारण गर्व मत करो। इस प्रकार ही श्राचरण करती हुई युवतियाँ गृहिणी-पद को प्राप्त करती हैं श्रीर इसके विपरीत श्राचरण करनेवाली श्रपने कुल में शूल की भाँति हो जाती हैं।

भूत्वा चिराय चतुरन्तमहीसपत्नी दैं। व्यन्तिमश्रतिरथं तनयं निवेश्य । भन्नां तद्वितकुटुम्बभरेण सार्धे शान्ते करिष्यसि पदं पुनराश्रमेऽस्मिन् ॥

<sup>(</sup>१) श्रभि० शाकुं०, ४, १८।

<sup>(</sup>२) वही, १६।

अर्थात् चतुरंतमही की चिरकाल तक सपत्नी होकर, अपने और दुष्यंत के अप्रतिरथ पुत्र को पित के स्थान पर प्रतिष्ठित करके और उसे कुटुंबभार सौंपकर पित के साथ ही तुम अवश्य इस शांतिप्रद आश्रम में निवास करेगी।

दूसरे श्लोक से यह भी ध्वनि निकलतो है कि पत्नी एक बार पति के गृह जाकर शायद पिता के घर कभी नहीं लौटती थी। शक्जंतला की पिता के आश्रम में आने की आज्ञा अपने गाई स्थ्य के अंत में मिलती है, सो भी आश्रमवास के लिये, पितृ-गृह के लिये नहीं।

पूर्व और उत्तर काल की भाँति कालिदास के समय में भी भार-तीय समाज ने पत्नी के ऊपर पति की बड़े ऋधिकार दे रखे थे। पत्नी निरंतर पति की सेवा में उसकी अनुचरी बनी

पर्की
रहती थी। प्रोषितपतिका का ग्राचरण यचपत्नी

की दिनचर्या से जाना जा सकता है। वह साधारणतया आदर्श पत्नी के रूप में चित्रित की गई है। मिलनवसना यचपत्नी पितवंश का कीर्तिगान करने के निमित्त अपनी जंघाओं के ऊपर वीणा रखकर बैठती है परंतु दु:खावेग इतना तीत्र है कि वह अपने आँसू नहीं रोक सकती और वे निरंतर वह बहकर उसकी वीणा को भिगो देते हैं। साथ ही बारंबार की अभ्यस्त मूर्छना भी उसे भूल जाती हैं। कभी तो वह देहली के फूलों को पित के कल्याणार्थ गिनती, कभी काक-बिल जैसी अन्य कियाएँ संपादन करती क्योंकि 'पितवंचिता पित्नयों के अधिकतर यही कार्य होते हैं। वह पर्यक छोड़कर पृथ्वी पर शयन करती थी और अपने केश तेल-रहित और सूखे रखती थी । वह अपने नख कभी नहीं काटती थी, सूखी वेणी कभी

<sup>(</sup> ३ ) मेघदूत-- इत्तर, २३।

<sup>(</sup>२) वही, २४।

<sup>(</sup>३) वहीं, ३०।

<sup>(</sup>१) वही, २६।

नहीं खेालती थीं। इस प्रकार पित की अनुपिश्यित में पत्नी सारे आनंदव्यसन छोड़ देती थी। उसके नेत्र अंजन बिना निस्तेज हो जाते थे और मद्य के असेवन के कारण श्रू अपना आकर्षण खो देते थे। घर लीटने के बाद ही पित उसकी सूखी वेणी अपने हाथों खेालकर फिर गूँथता था। पित पत्नी को प्यार करता था और उसका आदर और प्रतिष्ठा करता था। दशरथ की रानी कौशल्या पित द्वारा 'अर्चिता' थी (अर्चिता तस्य कौशल्या)। दूर रहनेवाले पित वर्षारंभ में ही अपने घर लीटकर पत्नी को सुख देते थे और वे अपने केशों को तेल से स्निग्ध करती तथा उनमें कंघी करती थीं। पित की अनुपिश्यित में चित्रण-ज्ञान उनका बड़ा साथ देता था। वे उसके चित्र तैयार करतीं अथवा प्यारे पालतू मयूर को अपने पाजेबों और तालियों की ध्विन के साथ नचातीं।

पत्नी का गौरव लोग अच्छी तरह समभते थे क्योंकि यह स्पष्ट था कि बिना वैवाहिक प्रेम की उपलब्धि के धर्मप्राण हिंदू की कोई गति नहीं। जब शिव इस सत्य की जानकर ऊपर अरुंधती को देखते हैं तो विवाहानंतर के स्वर्गीय सुख के प्राप्टयर्थ वे व्यप्न हो उठते हैं । जब ऊपर खिखे प्रकार पत्नी अपने पति की अनुपिष्यित में अपने सारे व्यसनों को त्याग देती थी तब वह पतिप्रिया क्यों न हो?

निम्न-लिखित वक्तव्य से व्रताचरण करती हुई स्त्री की अवस्था का पता चलता है — 'श्वेत (रेशमी) वस्त्र धारण किए केवल मंगलार्थ थोड़े से आभूषण पहने, बालों में पवित्र दूर्वी-स्त्रियों का वतानुचरण कुर धारण किए, व्रत के बहाने गर्व-रहित होकर

<sup>(</sup>१) मेघदूत।

<sup>(</sup>२) तद्दर्शनाद्भमुच्छंभे।भू यान्दारार्थमादरः । क्रियाणां खलु धर्म्याणां सत्परन्या मूजकारणम् ॥—कुमार०, ६,१६।

मेरे प्रति प्रसन्नवदना दीखती हैं।" सै। भाग्यवती क्षियाँ चाहें कितनी भी निर्धन क्यों न हों, कभी भूषण-रहित नहीं होतीं, कुछ न कुछ पिन ही ग्रीर कोई न कोई श्रंगार किए ही रहती हैं, जैसे चूड़ियाँ (मंगलसूत्र), कुंकुम-चिह्न (सिंद्र), नथ ग्रीर कंकण ग्रादि। ऐसा प्रतीत होता है कि हिंदू समाज द्वारा ग्राज-काल भी ग्राहत दूवीं कुर उस समय व्रतानुचारिणी महिलाओं द्वारा बालों में धारण किया जाता था। दूर्वा के उल्लेख से कुछ ऐसा प्रतीत होता है कि उस समय गणपित की बड़ी पूजा होती थी; क्यों कि दूर्वा गणपित की ही पूजा में ग्रधिकतर प्रयुक्त होती है। व्रत का ग्राचरण करते हुए व्यक्ति का मानव-जाति के शत्रुओं—काम, कोध, मद, लोभ, ग्रादि—से ग्रलग रहना ग्रावश्यक है। इसी को प्रकट करने के लिये उज्भित गर्व शब्द का व्यवहार किया गया है।

कई संकेतों से ज्ञात होता है कि समाज में विधवाएँ भी थीं। विवाह के अवसर पर वधू का शृंगार पितपुत्रवती स्त्रियाँ ही कर सकती थीं। ऐसे अवसरों पर विधवाएँ अमंगलरूपा समभी जाती थीं और उन्हें बराबर अलग रखते थे। इससे भी सिद्ध होता है कि विधवाओं की संख्या समाज में थी। अभिज्ञान-शाकुंतल के एक स्थल से ज्ञात होता है कि धनित्र नामक एक धनी सार्थवाह की कई विधवाएँ थीं।

सती प्रथा अथवा मृत पित की चिता में उसके शव के साथ जल मरने की रीति भी कालिदास के समय में भारतवर्ष में प्रचलित थी। मृत पित का अनुगमन करनेवाली स्त्रियों का वर्णन कालि-दास के प्रंथों में आया है (प्रमदा: पितवर्त्मगा इति)। रित अपने

<sup>(</sup>१) विक्रमे। ०, ३, १२।

<sup>(</sup>२) कुमार०, ७,६।

<sup>(</sup>३) श्रमि० शाकुं०, ६, राजा।

पित की भरम के साथ जल जाने के लिये प्रस्तुत हो जाती है! गिर्भिषी रानी अथवा अन्य साधारण गिर्भिषी विधवार सती नहीं हो सकती थी। कालिदास की राय में सती धर्म बड़ा स्वाभाविक है क्योंकि ऐसा तो निर्जीव भी करते हैं, फिर सजीव श्रीर तर्कशील मानवों की तो बात ही खीर है।

समाज में स्त्रियों का स्थान उच्च था श्रीर उनकी उचित प्रतिष्ठा थी। उनके अधिकार बहुत कुछ आज ही जैसे थे परंतु उस समय उनका विशेष आदर था। बहुत संभव हैं, इनको उच्च श्रेणी की भाषात्मिका शिचा न दी जाती हो; परंतु कला के चेत्र में ते वे अद्भुत पंडिता थीं जैसा माल-विकाग्निमत्र नाटक से सिद्ध होता है। शर्मिष्ठा जैसी कला-पारंग्ता महिलाएँ कला पर प्रंथ भी लिख चुकी थीं । फिर भी शिव-पार्वती के विवाह के अनंतर जब सरस्वती संस्कृत-काव्य-गान करती हैं तब वे शिव से तो शुद्ध संस्कृत में बात करती हैं परंतु पार्वती को मधुर श्रीर सरल प्राकृत में आशीर्वाद देती हैं । संभव है, स्त्रियों की भाषात्मिका शिचा बहुत न होती हो।

समाज में वास्तव में उनके प्रति ग्राजकल की ही भांति कई प्रकार के विचार थे। कोई कोई तो उन्हें जन्म से ही धूर्त समम्मते थे श्रीर यदि स्त्रियों के प्रति दुष्यंत के विचार तत्कालीन समाज के विचारों की घेषणा करते हों तो यह कहा जा सकता है कि लोग उन्हें स्वाभाविक ही प्रत्युत्पन्न मित वाली समम्मते थे<sup>र</sup>। उनकी

<sup>(</sup>१) रघु०, १६, ५४-४६।

<sup>(</sup>२) श्रमि० शाकुं०, ६।

<sup>(</sup>३) मालविकाग्निमित्र, २, गणदास ।

<sup>(</sup> ४ ) कुमार०, ७, ६० ।

<sup>(</sup> ४ ) प्रत्युरपञ्चमति स्त्रै गामिति यदुच्यते ।—श्रमि० शाकुं०, ४. राजा ।

स्वाभाविक चातुरी, जो अन्यत्र से नहीं सीखी जाती, कीयल में सर्वथा सिद्ध है। कोयलें अपने बचों का अन्य पिचयों से पालन-पेषिया कराती हैं परंतु जैसे ही ये बच्चे उडने योग्य हो जाते हैं वैसे ही अपने पालक पत्तियों को छोड़कर अन्यत्र उड़ जाते हैं। परंत फिर भी ये विचार स्वार्थपर अवस्था के थे। दुष्यंत की लंपटता के लिये कुछ उचित सहायता चाहिए थी ध्रीर उसे उसने सियों के मनेविज्ञान को इंगित कर लेना चाहा। शिव के विचार स्त्रियों के प्रति श्रीर ही हैं। उनके विचार में पुरुष श्रीर स्त्री के नैतिक स्थान में भेद-भाव करनेवाले लोग मूर्ख हैं। भले दे।ने। को समान समभते हैं। शिव अरुधवी का, स्त्री होने के कारण, अनादर नहीं करते वरन सप्तर्षि-मंडल के अन्य ऋषियों की भाँति ही उसकी भी प्रतिष्ठा करते हैं । परंतु पुरुषों की ही भाँति खियों के प्रति भी न्याय का दंड-विधान बड़ा कठोर था श्रीर मालविकारिनमित्र नाटक की नायिका मालविका के समान स्त्रियाँ भी बेड़ी पहनाकर (निगडबंधनं ) पातालाभिमुख कारागार में डाल दी जाती थीं $^{3}$ । उनका व्यावहारिक ( ${
m legal}$ ) स्थान भी कुछ ऊँचान था। उनके अपने अधिकार बहुत थोडे थे। विधवा रानी अपने अधिकार से सिहासन पर नहीं बैठ सकती थी वरन् अपने गर्भ के भावी पुत्र के अधिकार से बैठती थी<sup>8</sup>। इसी प्रकार विधवा भी ऋपने पति की उत्तराधिकारियी नहीं समभी जाती थी धौर उसके पति का सारा धन पत्र के स्रभाव में राजकीय में चला जाता था।

<sup>(</sup>१) श्रमि० शाकुं०, २२।

<sup>(</sup>२) कुमार०, ६।

<sup>(</sup>३) मालविका॰, ४, चेटी।

<sup>(</sup> ४ ) रघु०, १६, ४४।

कालिदास के समय के नागरिकों के स्वतंत्र जीवन में पर्दी स्वभाव से ही वर्ज्य था। यद्यपि कालिदास के यंथों में ग्रवरोधगृह श्रीर श्रंत:पुर के श्रनेकों वर्गन मिलते हैं जिनका पर्दे की प्रथा तात्पर्य गृह के धंतरंग ( private ) से है तथापि उनसे यह भाव नहीं निकाला जा सकता कि उनके धंदर स्त्रियाँ गुप्त, पर्दे के भीतर रखी जाती थीं। उनका तात्पर्य केवल उन अंतरंग कचों श्रीर श्राँगनों से है जिनका गृह में होना नितांत त्रावश्यक है। जब कभी स्वयं पुरुष की गृह में एकांतता की अगवश्यकता पड़ती है तो लज्जाधनी महिलाओं को क्यों न रही हो। फिर उन्हें तो कई प्रकार के आचार-नियमें। का अनुसरण करना होता था: इसलिये अवरोधगृह अथवा अंत:पुर का अस्तित्व पर्दा को प्रमाणित नहीं करता। इसके अतिरिक्त भारतीय स्त्रियाँ तो सार्वजनिक सङ्कों से जाकर नदियों में. सबके सामने गाती हुई. स्नान करती थीं श्रीर नगर की दीर्घिकाओं में जलकीडा करती र्थों । दोलाधिरोहण् (भूला) भी उनका एक प्रमुख व्यसन था। फिर उन्हें पदे<sup>°</sup> में रहनेवाली कैसे कहा जा सकता है ? परंतु **इ**सका यह अर्थ नहीं है कि भारतीय महिलाएँ आधुनिक पाश्चात्य जगत् की सियों की भाँति सर्वत्र पुरुषों में अनियंत्रित घूमती थीं। लज्जा स्त्रियों का सर्वोत्तम गुण समभा जाता या और इस देतु बाहर गुरु-जनों के सम्मुख वे सदा श्रवगुंठन सिहत निकलती थीं। इस अवगुंठन को आज का पदी नहीं समभाना चाहिए। इसका प्रयोग केवल लज्जाभाव से होता था, भीत्यर्थ नहीं। पति के साथ

<sup>(</sup>१) रघु०, १६, ६४।

<sup>(</sup>२) वही, १६, १३।

<sup>(</sup>३) मालविका०, ३।

<sup>(</sup>४) श्रमि॰ शाकुं॰, ४।

गुरुजनें के सम्मुख भारतीय स्त्री बिना अवगुंठन (घूँघट) के निकलने में सकुचाती थीं, क्योंकि यह एक प्रकार की उच्छू खलता होती। यह प्रथा भारतवर्ष में आज तक सुरचित है।

घर से बाहर जाते समय स्त्रियाँ अपने शरीर को एक चादर से ढक लेती थीं। एक स्थल पर एक वक्त व्य मिलता है—''वह अव गुंठनवती कीन है जिसके शरीर का सौंदर्य पूर्णतया दिशेत नहीं हैं ?'' एक अन्य प्रसंग में कहा गया है—''अपनी लज्जा चण भर के लिये दूर करो धीर अवगुंठन हटा दें।'' कार्यवश सार्व-जिनक स्थानों में जानेवाली स्त्रियों के प्रति कोई नियंत्रण नहीं था। वे न केवल विवाह आदि अवसरों पर पड़ोसियों, संबंधियों धीर अपने राजा के घर जाकर उत्सव में सिम्मलित होती थीं बह्कि प्रायः साधारण स्त्रियाँ अपने ईख आदि के खेत भी रखाती थीं थीर उस समय एक साथ मिलकर (कोरस में) यश-कीर्ति-संबंधी गाने गाती थीं।

भारतवर्ष जैसे उच्चा देश में वस्त्रों की बड़ी आवश्यकता नहीं थी, फिर भी कालिदास के यंथों से वस्त्रों के प्रति हमें जो संकेत उपलब्ध

होते हैं उनसे हमारे ऊपर गहरा प्रभाव पड़ता वैशभूषा—वस्त्र है। गर्मियों में लोग बहुत थोड़े कपड़े पहनते थे थ्रीर उष्णता के कारण बहुत पतले थ्रीर चिकने कपड़े तैयार किए जाते थे। इसी कारण कपड़ों के काट थ्रीर उनकी सिलाई में हमें बहुत विकास नहीं मिलता। पुरुष थ्रीर स्त्रियों के भिन्न भिन्न वस्त्रों का वर्णन अलग अलग ही ठोक जँचता है इसलिये ऐसा ही करेंगे।

कालिदास के शंथों से पता चलता है कि पुरुष एक जोड़ा वस्त्र पहनते थे। इस जोड़े में से एक उत्तरीय श्रीर दूसरा अधोवस्त्र रहता

<sup>(</sup>१) का स्विदवगुण्डनवती नातिपरिस्फुटशरीरखावण्या । मध्येत पोधनानां किसल्यमिव पाण्डुपन्नाणाम् ॥ श्रमि० शाकुं०,४,१३ ।

<sup>(</sup>२) वही।

होगा। अधोवस्त्र धोती की भाँति बाँधा जाता होगा। मथुरा म्यूजियम में सुरिचत शिलापट्टों पर उत्कीर्ण श्रीर केरिकर बनाई हुई
श्रम्य मूर्तियों को जो वस्त्र पहनाए गए हैं वे ही
पुरुषों के वस्त्र
कालिदास के वस्त-युगल के प्रतिनिधि हैं। इस
म्यूजियम की यच्च श्रीर देव प्रतिमाएँ सभी एक ही प्रकार के वस्त्र
धारण किए हुए हैं जो वही युगल-वस्त्र—उत्तरीय श्रीर फेटे के रूप में
बँधी हुई घोती—हैं। विवाह के समय भी यही दे। वस्त्र पहने जाते
थे परंतु श्रंतर इतना श्रवश्य था कि वे साधारण रूई के सूत के नहीं
बिल्क रेशम के बने होते थे। श्रीष्म ऋतु में पहने जानेवाले सुंदर,
सुचिक्कण श्रीर पतले रेशमी वस्त्र श्रीमानों को बड़े ही प्रिय थे। एक
प्रकार का रेशमी वस्त्र चीनांशुक कहलाता था जो सदा की भाँति
तब भी उत्पन्न करनेवाले चीन देश से श्राता था।

वस्न कई प्रकार की बनावट के होते थे—कोई श्वेत (धीत), कोई लाल (काषाय), कोई नीला, कोई कृष्ण (उत्तरीय) धीर कोई पीत। कभी कभी वस्नों को, उनमें हंसों की आकृति बनाते हुए, बुनते थे (हंसचिह्न दुकूलवान्)। मथुरा म्यूजियम की एक प्रतिमा के वस्नों में इसी प्रकार के हंस-चिह्नों की छाप दिखाई देती है। यह दुकूल वस्नों का ही उदाहरण है। हमें वर की पोशाक में एक खंबे वस्न (लंबिटुकूलधारी) का उल्लेख मिलता है जिसका तात्पर्य कदाचित् एक रेशमी चादर से था। यद्यपि हमें ऊनी वस्नों का स्पष्ट प्रमाण नहीं मिलता फिर भी ऊर्णा का उल्लेख आता है। ऊर्णा के सृत से ही वर-वधू के 'कौतुकहस्तसूत्रम्' अथवा विवाह-कंकण प्रस्तुत किए जाते थे। इससे सिद्ध होता है कि शीतकाल की अतिशय सर्दी से बचने के लिये भारतीय ऊनी वस्नों का भी प्रयोग करते

<sup>(</sup>१) कुमार०, ७, ३। श्रमि० शाकुं∙, १, ३३।

<sup>(</sup>२) वही, ७, २४।

होंगे। इसका उल्लेख संस्कृत के चिकित्सा-साहित्य में अधिक मिलता है, जहाँ इसकी पवित्रता और इसके रोगनाशक गुर्खों की प्रशंसा की गई है।

वधू के वस्त्रों के संकेत से ज्ञात होता है कि उसके वस्त्रां के भी दे। ग्रंग हुत्रा करते थे। उसका भी एक ऊर्ध्व धीर दूसरा ग्रधो वस्न हुआ करता था। अधोवस्त्र आधुनिक साङी स्त्रियों के वस्त्र की भाँति होता होगा परंतु उसके सामने का चुना हुआ भाग एक सूत्र से बँधा होता था जिसे नीवी (इजारबंद) कहते थे श्रीर उसकी गाँठ की नीवीबंध कहते थे। नीवी का व्यवहार ग्रभी हाल तक भारतवर्ष में होता ग्राया है ग्रीर ग्रब भी कुछ स्थानें। पर बृद्धाएँ नीवी की सहायता से ही अपनी साडी पहनती हैं। इनके अतिरिक्त वे एक प्रकार की चेलिं भी पहनती थीं जिसे 'स्तनांशुक'र कहते थे। इससे सारा ऊपरी भाग नहीं ढकता था पर, जैसा कि 'स्तनांशुक' शब्द से ज्ञात होता है, केवल स्तन-भाग ढकता था। इस प्रकार के स्तनांशुक मथुरा म्यूजियम की देवी-प्रतिमार्क्यों पर मिल जाते हैं। इसी प्रकार के वस्त्र अर्जता के चित्रकारों ने भी अपनी चित्रित स्त्रियों को प्रदान किए हैं। साङ्गी के पहनने का उदाहरण भी हमें अर्जता के चित्रों से उपलब्ध होता है। मथुरा म्यूजियम के एक उत्कीर्ध शिलापट्ट की सप्तमातृकाएँ घँघरीदार घोती पहने हए हैं। बहुत संभव है, पहले इसी प्रकार की घोतियाँ पहनी जाती हो परंतु ये सिर से नहीं श्रोढ़ी जाती थीं जैसा मथुरा के शिलापट्टों श्रीर भ्रजंता के चित्रों से सिद्ध होता है। अर्जता में यशोधरा श्रीर कितनी ही ऋन्य पात्रियाँ भी ऋघोभाग में केवल घोती भर लपेटे हैं। लंबि-दुकुल स्त्रियों के लिये भी चादर का कार्य करता होगा जिससे वे

<sup>(</sup>१) कुमार०, ७, ६०।

<sup>(</sup>२) विक्रमा०, ३, १२।

अपना सिर ढकती थीं। परंतु आश्चर्य यह है कि शायद आज तक कहीं चित्रों अथवा प्रतिमाओं की कोई प्राचीन स्त्री सिर से कपड़ा श्रोढ़े नहीं देखी गई। यह चादर ही कभी कभो अवगुंठन का कार्य भी करतो होगी। उसके ऊपर और नीचे की छोरें कमर पर पेटी के नीचे दबी रहती थीं (चौम्यान्तरितमेखले)। यह चौम शायद अधोवस्त्र था जिससे कटिप्रदेश छिपा रहता था और इसी प्रकार यह मेखला का आच्छादन हो सकता था। कभी कभी शीतलता प्रदान करने के लिये गर्मियों में कपड़ों में मोती गूँथे जाते थे। औरर्ते कभी कभी नीली और कभी सीता की भाँति लाल साड़ी (काषायपरिवीतेन) पहनती थीं।

कालिदास के ग्रंथों में ग्राभूषणों के विषय में ग्रसंख्य उल्लेख मिलते हैं जिनसे प्रकट होता है कि उस समय पुरुष श्रीर स्नी दोनें।

श्राभूषणों का खूब प्रयोग करते थे। साधा-श्राभूषण रणतया निम्निलिखित श्राभूषणों का व्यवहार होता था—केयूर, नृपुर, वलय (कंगन), मेखला, रशना श्रथवा कांची (करधनी), कुंडल, नथ, श्रंगुलीयक, हार, हेमसूत्र ('चेन'), मुक्ताश्रों धीर रत्नों के अन्य श्राभूषण जो मस्तक पर श्रीर वेणी में गूँथकर पहने जाते थे। मुक्ताश्रों के ऐसे हार भी पहनते थे जिनके बीच में इंद्रनील जड़ा होता था। गीष्म ऋतु के वस्त्रों में भी श्राभूषण लगे रहते थे।

पुरुष भी भ्राभूषण पहनते थे परंतु खियों की भ्रपेचा बहुत कम ।
वे निम्न-लिखित श्राभूषण पहनते थे—वलय, केयूर, मुक्ताहार धीर
हेमसूत्र। राजा कपालमणि भ्रथवा मुकुट में
पुरुष के श्राभूषण
रत्न धारण करते थे। पुरुष श्रंगुलीयक भ्रथीत्
श्रॅगूठी का भी प्रयोग करते थे।

स्त्रियाँ बहुत से आभूषण धारण करती थीं। उनमें से मुख्य नीचे दिप जाते हैं—केयूर, नूपुर, वलय, बहुत प्रकार की मेखलाएँ, कुंडल (कर्णाभरण), नथ, मुक्ताहार, हेमसूत्र श्रीर मस्तक एवं वेणियों में पहने जानेवाले आभूषण। बालों को आच्छादित करनेवाले रत्नजाल श्रीर कपड़ों में लगे जेवरें। का भी वे उपयोग करती थीं। प्रेषितपितकाएँ उन आभूषणे के सिवा कोई आभूषण नहीं पहनती थीं जो सौभाग्य-चिद्व-स्वरूप नितांत आवश्यक न थे। ऑगूठियाँ कई प्रकार की थीं। एक प्रकार की ऑगूठी सप्मुद्रांकित होती थी। दूसरी वे थीं जिन पर स्वामी का नामरे खुदा होता था। तप्त चामीकर के बने अंगद अथवा केयूरों का भी उल्लेख मिलता है।

सियों की भाँति पुरुष भी लंबे केश रखते थे। दिलीप जब गाय की सेवा करने उसके पोछे पीछे वन को जाते हैं तो लता-प्रतानी से अपने केशों को बाँध लेते हैं । सियाँ अपने लंबे केशों में तेल लगाकर कंघी करती थीं और उनकों दो भागों में विभक्त कर माँग बनाकर वेग्री बनाती थीं। इन लटकती हुई लंबी वेग्रियों में वे फूल, मोती थीर रत्नों को गूँयती थीं और माँग की रेखा को भी फूलों आदि से सुसज्जित करती थीं। सामने की अलकें एक प्रकार के सुक्ताजाल से आच्छा-दित कर ली जाती थीं। प्रोषितपतिकाएँ इनमें से कोई शृंगार नहीं करती थीं। स्नान आदि के अनंतर वे अपने केशों को अगरु और संदल आदि के धुम्र से सुखाती और सुगंधित करती थीं।

शारीरिक शृंगार की बहुतेरी सामित्रयाँ भारतीय प्रयोग करते थे। पुरुष श्रीर स्त्रो दोनों ही शरीर को सुंदर श्रीर स्वच्छ

<sup>(</sup>१) इदं सर्पमुदितमङ्गुलीयकम् ।--मालविका॰, ४, देती।

<sup>(</sup>२) नाममुद्राचराण्यनुवाच्य...:—ग्रमि० शाकुं०, १।

<sup>(</sup>३) विक्रमो०, १, १३।

<sup>(</sup> ४ ) रघु०, २, 🗆।

एवं सुगंधित बनाने को उपाय करते थे। इसलिये वे अपने शरीर में श्रंगराग श्रीर हरिचंदन र मलते थे। खियाँ अपने पाँवों की लाहर त्र्यथवा महावर से रँगती थीं। वे नेत्रों में श्रंजन<sup>३</sup> श्रीर ललाट पर प्राच शारीरिक श्टंगार वतरती हुई स्त्रियों के पदों के रंग से उनके सोपान रँग जाया करते थे<sup>र</sup>। रघुवंश के एक श्लोक से पता चलता है कि स्नान के समय नदी में जलकोड़ा करती हुई स्त्रियें। के नेत्रों का ग्रंजन ग्रीर होठों पर चढ़ा हुग्रा रंग, एक दूसरी पर क्रीड़ार्थ जल फेंकने से, किस भाँति धुल जाया करते थे। श्रपने शरीर को स्त्रियाँ कभी कभी सुंदर छोटी छोटो पित्रयोंन के चित्रण से विभूषित करती थीं। कपोलों पर भी रंग चढ़ाया जाता था। अपने होठों पर लोध चूर्ण लगाकर वे उनका रंग पीत-काष(य १० करती थीं। एक श्लोक ११ के विश्लेषण से हमें निम्न-लिखित बातों का बेाध होता है-(१) होठों की म्रालक्तक रंग से रॅगती थीं: (२) पूरे मुखमंडल की भी रॅंगती थीं। यहाँ पर विशेषक शब्द का व्यवहार हुआ है जिसका भाव है-सियों को मुखमंडल पर विभिन्न रंगों को छोटे छोटे बिंदुम्रों का धंकन

<sup>(</sup>१) रघु०, ६; कुमार०, ७।

<sup>(</sup>२) वही।

<sup>(</sup>३) वही।

<sup>(</sup>४) वही।

<sup>(</sup>४) वही।

<sup>(</sup>६) वही।

<sup>(</sup>७) रघु०,४६।

<sup>(</sup> ८ ) वही, १, २१। मालविका ०, १, ४।

<sup>(</sup>१) वही।

<sup>(</sup>१०) वही।

<sup>(</sup>११) मालविका०, ३, ४

करना ( अभिनवा इव पत्र विशेषका: ।—रघु० ६, २६; ३) अवि-धवाएँ अपने ललाट पर प्राय: कुंकुम ( अब सिंदूर ) अधवा कस्तूरी का श्याम टीका लगाती थीं । कुंकुम का टीका लगाकर कभी कभी अंजनविंदु भी ललाट पर लगाती थीं । आजकल कुछ पुराने खयाल की स्त्रियाँ इसका प्रतिनिधि-रूप टिक्तली धारण करती हैं ।

कालिदास के समय में लोग पुष्पों का खूब व्यवहार करते थे। कालिदास के प्रंथों में फूलों के असंख्य उल्लेख हुए हैं। उनके बिना कोई उत्सव संभव नहीं था। उत्सव-पुष्प-व्यवहार दिवसेां पर चारों द्योर सजाने का मुख्य काम उन्हों के द्वारा संपन्न होता था। पुरुष श्रीर स्त्रियाँ शरीर के बराबर लंबी फूलों की माला पहनती थीं। बहुत से स्राभुषण तो फूलों की नकल करके बनाए जाते थे। एक स्थल पर स्वर्ण के स्थान पर कुसुम-मेखला का वर्णन मिलता है। युवतियाँ फूलों और केसर की पत्तियों का बालों में ग्राभूषणों की भौति व्यवहार करती थीं। केसर के फूलों की मेखला मुक्तादाम के स्थान पर व्यवहृत होती थी श्रीर कर्णिकार के फूल कुंडल का काम देते श्रे। स्त्रियां कुंद-कलियां का बालों में, सिरस के फूलों का कानें। पर. कुरबक पुष्पों का वेशियों में श्रीर वर्षा ऋतु के कुसुमें का माँग की रेखा पर प्रयोग करती थीं। फिर मंदार पुष्प की बालों में श्रीर कमल की छोटी कलियों की कानों में पहनती थीं। ऋषि-कन्याएँ केवल पुष्पों के ही स्राभूषण पहनती थीं। इस प्रकार भारतीयों के नित्य के शृंगार में पुष्पों का बड़ा ऊँचा स्थान था। नदी-कूली पर दोनों ग्रेगर यूथिका पुष्प खिलते थे जिनका मालियो की स्त्रियाँ (पुष्पलावी<sup>१</sup>) सदा चथन करती रहती हेौगी। सचमुच

<sup>(</sup>१) मेधदूत, २८।

ही कलाप्रिय भारतीयों में पुष्प की बड़ी माँग के कारण मालियों का व्यवसाय खूब चलता होगा।

शृंगार में दर्गण भी एक आवश्यक स्थान की पूर्ति करता था। किस धातु से इसका निर्माण होता था इसका पता ते नहीं चलता, परंतु इतना अवश्य है कि भार-दर्गण तीय पुरुष और स्त्री सदा इसका व्यवहार करते थे। कालिदास ने कई स्थाने पर दर्गणों का उल्लेख किया है। अन्य शारीरिक शृंगार समाप्त कर वे दर्गण में उसका प्रभाव देखते थे। वैवाहिक नेपथ्य के समाप्त हो जाने के बाद वर और वधू दर्गण में अपना प्रतिबिंब देखते थे। इस प्रकार दर्गण का प्रयोग साधारण शृंगार में होता हुआ धार्मिक कार्यों भी होने लगा था।

कालिदास के समय का भारतीय भेाजन बड़ा ही बलवर्धक था। यव, गेहूँ श्रीर चावल राष्ट्र के भोजन थे श्रीर अनंत गेाधन उसे दूध, मक्खन, घी श्रीर दही प्रदान करता था। दूध श्रादि से भोजन की अन्य बड़ी खादिष्ठ वस्तुएँ तैयार की जाती थीं। चीनी से भोजन में बड़ा खाद आ जाता था श्रीर इससे तथा दूध से भारतीयों का अत्यंत प्रिय खीर तैयार किया जाता था। चीनी कई प्रकार की होती थी। एक प्रकार की चीनी का नाम, जो हमें कालिदास से प्राप्त होता है, 'मत्स्यपंड' था। लोगों के प्रिय फूल केवल उनके विलास की सामग्री नहीं थे वरन उनसे मधुमिक्खयाँ अनंत मधु

<sup>(</sup>१) प्रतिमा ददर्श।—कुमार०, ७, ३६। विभ्रमदर्शेषम्।—रघु०, १०, १०।

<sup>(</sup>२) कुमार०, ७, ३६।

<sup>(</sup>३) मालविका॰,३, विदू॰—सीधुपानाद्वेजितस्य मत्स्यपिण्डकोपनता...।

निकालती थीं श्रीर देवताश्रों के भाजनार्थ मध्वमृत प्राप्त होता था। मधु से अपनी तृष्ति तो होती ही थी, यह देवताश्रों के भी काम में श्राता था श्रीर इससे अतिथि-सत्कार होता था।

राजा के बाहर निकलने के समय जैसे आज गाँव के लोग नजर लेकर उससे मिलते हैं वैसे ही उस समय वृद्ध घेष भेंट के रूप में घी-मक्खन लेकर उपस्थित होते थे । ये घेष प्राचीन और अर्वाचीन आभीर थे जो आधुनिक अहीरों अथवा ग्वालों की भाँति बड़े समुदाय में गाएँ पालते थे और उनके दूध से घी-मक्खन आदि चीजें तैयार करते थे। खीर को 'पयश्चरुम्' भी कहते थे जिससे भरे स्वर्ण-भांडों का हवाला कालिदास के अंथों में मिलता है।

शिखरियाि र एक अन्य प्रकार की बड़ी स्वादिष्ठ वस्तु थी जो घी, चीनी और विविध मसालों से तैयार की जाती थी। यह कदाचित् कालिदास के समय के नित्य भोजन का एक अंग था। भोजन में मसालों का भी उपयोग होता था। इन मसालों में से कम से कम दें। के नाम हमें किव के अंथों में मिल जाते हैं। वे हैं लौंग और इलायची।

मांस भी उस समय के भोजन का एक मुख्य ग्रंग प्रतीत होता है। ग्राखेट में जीव-हिंसा निर्श्वक नहीं की जाती थी; शास्त्रानुमे।दित मृगें ग्रादि का मांस सारे देश में राष्ट्र के भोजन के लिये प्रचुर मात्रा में प्रयुक्त होता था। ग्राश्चर्य यह है कि ब्राह्मण तक इस भोजन से वंचित नहीं थे। ग्राभिज्ञान-शाकुंतल का विदूषक एक स्थल पर कुछ खेद के साथ कहता है—"ग्रासमय भोजन मिलता है; वह भी बहुधा लीहदंड पर भुने हुए मांस का ही होता है।" यह

<sup>(</sup> १ ) रघु॰, १, ४५ —हैयङ्गवीनमादाय घोषवृद्धानुपस्थितान् ।

<sup>(</sup>२) विक्रमा॰, ३, विदू०।

<sup>(</sup>३) श्रवियतवेळं शूल्यमांसभूयिष्ठ श्राहारा भुज्यते।—श्रभि० शाकुं०, २, विद्०।

कालिदास के समय में ही नहीं प्रत्युत सदा भारतवर्ष के भोजन में प्रचलित रहा है। मृच्छकटिक नाटक का विद्षक भी वसंतसेना को प्रासाद में भोजनार्थ निमंत्रित होने के लिये मरता है - वहाँ भी मांस बनाया जा रहा है। ऐसा प्रतीत होता है कि प्राचीन काल में बाह्यण भले प्रकार मांस का भोजन करते थे। इसी कारण कभी कभी तो इस प्रकार के भोजन को, जैन भोजन के विरोध में ब्राह्मण श्रथवा वैदिक भाजन कहा गया है। श्राखेट से ही मांस की प्राप्ति नहीं होती थी। कालिदास के उल्लेख से पता चलता है कि बुचरखाने भी देश में थे जहाँ पशुश्री का नित्य वध होता था। यही मांस रोज बाजारी में विकने जाता होगा जिसे आर्थ ब्राह्मण खाते हैं।गे। मनुस्पृति में भी आठ प्रकार के कसाइयों का उल्लेख है। अशोक के प्रथम शिलालेख से ते ज्ञात हाता है कि बौद्ध होने के पूर्व उसके भोजनालय के लिये प्रतिदिन सहस्रों पश्च मारे जाते थे ग्रीर पीछे केवल दी मयूर धीर एक मृग मारे जाने लगे थे जिनकी उसने बाद को देश भर में हिंसा बंद करते समय अवध्य कर दिया था। बूचरखाने के संबंध में कालिदास का उल्लेख इस प्रकार है--- 'धीर श्रीमान् ता वूचरखाने (सूना ) के ऊपर चारों ग्रीर चक्कर काटते हुए झामिषलोलुप किंतु सभीत पत्ती की भाँति हैं।"

मद्यपान उस समय देशब्यापी हो गया था। कालिदास ने मद्य-पान के कितने ही हवाले दिए हैं जिनके परिणाम नित्य दृष्टिगोचर होते रहते थे। पुरुष ही नहीं, स्त्रियाँ भी काफी मद्यपान करती थों। ऐसा विश्वास था कि मद्य-पान से स्त्रियों पर एक विशेष सींदर्य आता है (माध—चारुता वपुर-भूषयदासां तामनूननवयीवनयोग:। तं पुनर्भकरकेवनलच्मीस्तां मदो

<sup>(</sup>१) भवानिष सूनापरिसरचर इव गृध्ने श्रामिषत्ने। तुपे। भीरूकश्च। — मालविका०, २. विद्र०।

<sup>(</sup>२) मदः किल स्त्रीजनस्य मण्डनमिति।—वही, ३, इरावती।

दियतसङ्गमभूषः।।--शिशुपालवध्,१०,३३। ग्रसित त्विय वारुणीमदः प्रमदानामधुना विडम्बना। — कुमारसंभव, ४,१२। ललितविश्रम-बन्धविचचणम्...पतिषु निर्विविशुर्मधुमङ्गनाः।--रघुवंश, ६, ३६। रागकान्तनयनेषु नितान्तं विद्वमारुग्यकपोलतलेषु। स्वर्गापि ददृशे वनितानां दर्पेगोिब्वव मुस्रेषु मदश्री: ।।—किरातार्जुनीय, 🕳, ६३)। अग्निमित्र की रानी इरावती मालविकाग्निमित्र नाटक में मद्यपानी-परांत अर्धविचिप्ता सी दीखती है। रघुवंश में राजा अज की रानी इंदुमती राजा के मुख से मद्य अपने मुँह में लेती है। गणिकाएँ भी इसमें बहुत भाग लेती होंगी क्योंकि जब संभ्रांत महिलाश्रीं का यह हाल है तब उनका इससे वंचित रहना तो सर्वथा असंभव था। म्रभिज्ञान-शाकुंतल में नागरिक<sup>२</sup> से उच्च पदाधिकारियों श्रीर साधारण पुलिस के सिपाहियों के मुक्त ग्रमियुक्त से प्राप्त पुरस्कार के रूपए से मद्यपान का उल्लेख है। रघुकी सारी सेना नारिकेल से तैयार किए ग्रासवर का पान करती है। हमें मद्यपान के प्यालें। (चषक), मार्गस्य मद्य की दुकानें। श्रीर स्रापानभूमियों के कई उल्लेख मिलते हैं। कालिदास के प्रंथों में शराब के साधारणतया निम्न-लिखित नाम भाए हैं--मद्य, ग्रासव, वारुगी, सुरा। सुरा का सींदर्य लोगों को रक्तवर्ण ध्रीर घूर्णित नेत्री तथा पद पद पर निरर्थक शब्दों के उच्चारण में प्राप्त होता था। कुमारसंभव में शिव स्वयं मद्यपान करते हैं श्रीर पार्वती को भी कराते हैं<sup>द</sup> । दंपति का मद्य-

<sup>(</sup>१) युक्तमदा इरावती ।— म।स्रविका∘, ३।

<sup>(</sup>२) कादम्बरीसखित्वमसाकं प्रथमशोभितमिष्यते।

<sup>—</sup> ग्रिमि॰ शाकुं॰, ६, श्यादाः।

<sup>(</sup>३) रघु०, ४, ४२।

<sup>(</sup> ४ ) भ्रमि॰ शःकुं ०, ६।

<sup>(</sup> १) रघु०, ४, ४२ ।

<sup>(</sup>६) कुमारः, ८, ७७।

पान एक साधारण व्यसन प्रतोत होता है। मालविकाग्निमित्र में मद्यपान द्वारा उत्पन्न अर्धविचित्रता और उसके दूर करनेवाले मत्स्य-पिंड (एक प्रकार की चीनी) का हवाला है। प्राचीन चिकित्सा-शास्त्र के प्रंथों में, मदात्यय-चिकित्सा के प्रकरणों में, मत्स्यपिंड की मदात्यय का निवारक बताया गया है (देखो, पक्ष्वेचुरसप्रकृतिक: सुराविशेष:)। इससे विदित होता है कि मद्यपान भारतवर्ष में खूब प्रचलित था और एह पुष्पों (विशेषकर मधूक) से प्रस्तुत किया जाता था।

त्याहार श्रीर उत्सव ता प्राय: वही थे जा आज हैं परंतु उनमें से कितने ही त्राजकल के हिंदू-समाज ने भुता दिए हैं। पुरुह्तध्वज वह उत्सव या जो इंद्रधनुष के प्रथम दर्शन के त्यौहार श्रीर उत्सव श्चवसर पर मनाया जाता था धौर जिसमें इंड की पूजा है।तो थी। दशाह भी एक प्रकार का उत्सव ही था। प्रोषितपतिकाएँ ध्रपने विदेशी पति के कल्याय धीर शुभागमन के निमित्त कालबलिपूजा करती यों डत्सवें में नगर के राजपथ धीर प्रासाद तेारण, पताकात्रों, पुष्पों श्रीर चित्रग्रों द्वारा सजाए जाते थे। रामाभिषेक को समय ध्रयोध्या शिव को विवाह को समय कल्पित हिमालय नगर श्रीर इंदुमती के स्वयंवर के समय विदर्भराज की नगरी, ये सब सुंदर मांगलिक वस्तुश्रों से सुसिष्जित किए गए थे। तेरिया रस्सियों में पत्ते गूँथकर द्वारों ग्रीर दीवारों के सामने बाँध-कर बनाए जाते थे जे। भाज भी उत्सव-दिवस में प्राय: देखे जा सकते हैं। वसंतेत्सव बड़े धूमधाम के साथ होता था, उसमें फूलों का विशेष व्यवहार होता था और नाटक खेते जाते थे। मालविकारिनमित्र नाटक उसी समय खेला गया था।

<sup>(</sup>१) मालविका ०, ३, विदू०।

मद्य धीर थियेटर जिन भारतीयों के विलास के सहायक थे चनके ग्रानंद-व्यसन प्रोकों की रुचि के ग्रनुकूल प्रतीत होते हैं। इनके व्यसन में मद्य धीर पुष्पों का स्थान मुख्य श्रानंद व्यसन था। शरीरांत लंबे स्नज धीर ग्रंगराग ग्राहि क्षियों का सैंदिये द्विगुणित करते थे। मालविकाग्निमित्र में लाचिणिक श्रीर श्राम्य संगीत का बडा विशद वर्णन मिलता है। वसंतेत्सव पर बड़ं बड़े किवयों के नाटक खेले जाते थे? उस समय मदमत्त दर्शक रंगमंच के सम्मुख बैठे धापे में नहीं रहते थे। नगर की दीर्घिकाओं में स्नान करते समय महिलाएँ बच्चें। की तरह अत्यधिक स्रानंद-क्रोड़ा करती थीं। वे जल को पीटती थीं जिससे मृदंग की भौति ध्वनि निक-लती थी। एक स्थल पर कविने कहा है कि प्रोध्म ऋतु में जो सुरभियुक्त ऋाम्रमंजरी मद्य श्रीर पाटलपुष्प अपने साथ लाती है, कामी जनों के सारे पाप हरण कर लेती है। यह वक्तव्य इसलिये महत्त्रपूर्ण है कि यह व्यसनी नागरिकों के आनंद-व्यसनों के लिये अनुकूल वाता-वरण को इंगित करता है। सुंदर बागीचें। के कुंजों में पुष्पों श्रीर पह्नवों द्वारा प्रस्तुत शय्याच्रों का वर्णन प्राप्त होता है। इस प्रकार लोग अनेक प्रकार से अगनंद मनाते थे। जब कोई राजा सुरा धीर सुंदरी के फोर में पड़कर राजकार्य सचिवों के हाथ में छे।ड देता था ( सन्निवेश्य सचित्रेष्वत: परं स्त्रोविधेयनवयौवनोऽभवत्-रघुः १६, ४) तब स्त्रियों को साथ रहते हुए उस राजा को मृदंग-ध्वनि द्वारा प्रतिष्वनित प्रासाद में नाच-रंग के उत्सव उत्तरोत्तर बढ़ते जाते थे । यह वर्णन अंतिम मैार्य सम्राट् बृहद्रथ का स्मरण करा देता है।

<sup>(</sup>१) मावलिका०, १-२।

<sup>(</sup>२) प्रथितयशसां भाससै।मिल्लककविपुत्रादीनाम् ।—मालविका॰, १।

<sup>(</sup>३) कामिनीसहचरस्य कामिनस्तस्य वेश्मसु सृदङ्गनादिषु । ऋद्भिमन्तमधिकर्द्धिरुत्तरः पुर्वमुत्सवमपाहदुत्सवः ॥—रघु०, १६,४

उत्पर बताए हुए आनंद-व्यसनी में ही होल। धिरोहण के खेल का खेल किया जा सकता है। इसके खेल पुरुषों की अपेचा खियाँ ही विशेष खेलती थीं। उन्हें भूलों से गिरने का भी डर नहीं लगता था (दोलापरिश्रष्टायाः) । भूलों के लिये दोला शब्द का व्यवहार हुआ है और भूला भूलने के लिये 'दोलाधिरोहण' वाक्यांश का, जैसा निम्नलिखित वक्तव्य से विदित होता है—''देव के खाथ दोला-धिरोहण का आनंद लेना चाहती हूँ।"—इरावती। श्रीमानों के प्रासादों से लगे उद्यानों में भूलों लगे रहते थे जिनमें आनंदित्य खी-पुरुष प्रायः भूला करते थे। अन्य स्थल पर दोलागृह का उल्लेख मिलता है। यह शायद उद्यानों में अथवा गृह के ही किसी कमरे की इंगित करता है जिसका उपयोग भूला भूलने में किया जाता होगा।

भारतवर्ष में अतिथि-सत्कार बड़े प्रेम से किया जाता था श्रीर यह बड़ा महत्त्वपूर्ण कार्य था। वेत्रासन<sup>३</sup> पर बैठाकर अतिथि की श्रभ्यर्थना करते थे। यह आसन बेत का कीच श्रथवा कुर्सी था। किर उसे अर्घादि मांगलिक वस्तुएँ प्रदान करते थे। यह अर्घ अत्तत श्रीर दूर्वा आदि का सम्मि-श्रण था श्रीर देवताओं अथवा बड़े आदिमियों की पूजा में प्रयुक्त होता था। इसके अवयवों का अन्यत्र इस प्रकार वर्णन मिलता है---

"प्रापः चीरं कुशायञ्च दिध सिपः सतण्डुलम्। भवः सिद्धार्थकश्चैव अष्टाङ्गोऽर्धः प्रकीर्तितः।"

अप्रतिथि के चरण भी धेए जाते थे क्यों कि शायद अपितिथि

<sup>(</sup>१) मालविका॰, ३, मालविका।

<sup>(</sup>२) वही, ३.।

<sup>(</sup>३) कुमार०, ६, ५३।

<sup>(</sup>४) श्रतिथिविशेषलाभेन...। फलमिश्रमधैमुपहार। इदं पादोदकं भविष्यति।—श्रभि० शाकुं०, १, श्रनस्या।

पैदल चलकर माता था इसलिये उसके मिट्टी लगे पाँव पहले धे। दिए जाते थे। फिर वह कोई म्रन्य कार्य करता था।

कालिदास के प्रंथों में मुगल राजाओं के हरमों में रहनेवाले खोजी की भाँति भारतीय राजाओं के अवरेश्यगृहीं की वर्षवर रचा करनेवाले वर्षवरें। का वर्णन मिलता है।

संस्कृति और कला में सुरुचि रखनेवाले विलासी भारतीयों में सामाजिक देशों की संख्या अधिक होनी चाहिए फिर भी कालिदास

को वर्णन से पता चलता है कि देश पाप-रहित श्राचार था (जनपदे न गदः), प्रजा घर्मपथ पर चलती थी,

राजा स्वयं अपनी सीमा का उल्लंघन नहीं करता था (स्थितरभेता), वर्णाश्रम-धर्म की रत्ना करता श्रीर समाज के अपराधियों की दंड देता था। इस कारण यह बताना कुछ कठिन झात होता है कि समाज में दुष्टों के रहते हुए श्रीर साधारण जनता के विलास-प्रिय होते हुए भी किस प्रकार जनता धर्मपरायण थी। शकुंतला श्रीर दुष्यंत का समाज-सीमातिक्रमण स्वयं एक ऐसा अपराध है जो उस समय के आचार-शैथिल्य को प्रकट करता है श्रीर जिसके कारण दोनों को अनंत कष्ट भोगना पड़ा। कष्ट यह था कि जिस कारण उन्हेंनि व्ययता दिखलाकर शीघ्रता की श्रीर समाज-नीति के विरुद्ध आचरण करके आश्रम को अपवित्र किया उसी आनंद का वे चिरकाल तक उपभेग न कर सके। समाज में गणिकाओं के अस्तित्व के संबंध में कालिदास के कई उल्लेख हैं। ये नर्तकियाँ श्रीर गायिकाएँ होने के अति-रिक्त आज-कल की भाँति वारांगनाएँ भी अवश्य रही होंगी। नीच-गिरि की गुकाएँ पण्यिक्षयों? के नागरिकों से मिलने के कारण

<sup>(</sup>१) तेन हि वर्धवरपरिगृहीतमेनं तत्र भवतः सकारां प्रापय। —माळविका०, ४।

<sup>(</sup>२) मेघदूत, २७।

डनके बदन में लगे झंगराग आदि सुगंधित द्रव्यों से बराबर सुरिभत होती रहती थों। इस प्रकार समाज में पण्यिक्तियों और उनसे मिलनेवाले नागरिकों की संख्या इतनी थी कि उन्हें कोई किव अपने काव्य में विर्णत कर सकता था। डज्जियनी के महाकाल के मंदिर में वे गाती और नाचती थीं। श्रावण मास में शिव के मंदिर में नृत्य आदि करना आज भी कुछ धार्मिक सा हो गया है और बहुत संभव है कि आधुनिक देवदासी प्रथा भी इन्हों वेश्याओं का प्राचीन काल में मंदिरों में नचानेवाली प्रथा से निकली हो। यह ध्यान देने की बात है कि ये वेश्याएँ मंदिरों में केवल कुछ घंटों के लिये नहीं वरन सदा रहती और नाचती गाती थीं, जैसा कि किव के वर्णन से ज्ञात होता है।

इसी प्रकार अभिसारिकाओं और असितयों की भी समाज में एक संख्या थी। कालिदास ने कई बार उनका उल्लेख किया है। अभिसारिकाएँ रात के अँधेरे में अन्य पुरुषों से मिलती थीं और दूतियाँ इनके इस प्रकार के गुद्ध प्रेम की बढ़ाती थीं। उनका काम समाज के दूषणों का वर्धन करना था। आज भी उनकी संख्या कम नहीं है। समाज में चारों (कुंभोरक) और दीवार भेदनेवालों (पाटच्चर:) की भी स्थिति थी और उनके लिये कई प्रकार के संज्ञावाचक शब्द संस्कृत में बनकर प्रयुक्त होने लगे थे। कभी कभी मुक्त अभियुक्तों से पुरस्कार पाकर नागरिक की स्थिति के व्यक्ति भी अन्य साधारण पुलिस कर्मचारियों के साथ मद्यपान करते थे। इस प्रकार रिश्वत भी कुछ न कुछ ली जाती होगी और मद्यपान तें। सारे

<sup>(</sup>१) मेघदूत, ३७।

<sup>(</sup>२) रघु०, १६, १२।

<sup>(</sup>३) वही, १६, १८।

<sup>(</sup> ४ ) श्रभि० शाकुं०, ६।

समाज में पुरुष ध्रीर स्त्रियों में रमकर उनकी दुर्वल बना ही रहा था। इसी लिये ते। हुर्यों की भारत विजय करने का साहस ही सका।

इतना होने पर भी देश में सदाचार था धौर लोग साधारणतया धर्मपरायण थे। समाज के पूर्वोक्त अपराधो सदा सर्वत्र होते हैं और उस समय भी थे। समाज में साधारणतः वे महिलाएँ थीं जो पित की अनुपिश्यित में आनंद और श्रंगार को छोड़ देती थीं। अपने पित के अतिरिक्त और किसी पुरुष की ओर आँख नहीं उठाती थीं। विधवाएँ प्रायः पित के शव के साथ ही चिता में जलकर सती हो जाती थीं। इस प्रकार एक अपराध की जगह सैकड़ों गुण थे। इन अपराधों को कोई समाज कभी दूर नहीं कर सकता। ये चन्य हैं। इनके लिये समाजनीति और राजधर्म में दंड भी बड़े कठोर थे।

प्राय: द्विज जीवन के तृतीय काल (वानप्रस्थ म्राश्रम) में नगर ग्रथवा प्राम छोड़कर द्विज वन में जाकर मुनिवृत्ति का ग्राचरण

करते थे। अभिज्ञान-शाकुंतल के दे श्लोकों? ऋष्याश्रम के भ्राधार पर स्राश्रम का निम्नलिखित वर्णन

किया जा सकता है—

- (१) तेाते ग्राश्रमवासियों के बड़े प्रिय थे थ्रीर वे उनके भेाज-नार्थ वृत्तों के खेाखले नीवार के दानें। से भर देते थे जे। प्राय: वहाँ से गिरकर ग्राश्रमभूमि पर बिखर जाते थे।
- (२) इंगुदी के फल का व्यवहार आश्रमवासी खूब करते थे, जैसा उनको तोड़नेवाले पत्थरों की तेल लगी चिकनाहट से विदित होता है। इसी कारण इंगुदी के पेड़ की तापस तरु भी कहते थे।
- (३) धाश्रमवासियों के ग्रहिसक व्यवहार से वन-मृग इस प्रकार विश्वस्त हो जाते थे कि ग्रस्वाभाविक रथध्वनि सुनकर भी वे

<sup>(</sup>१) मेघदूत, उत्तर मेघ, यत्तपत्नी।

<sup>(</sup>२) श्रमि० शाकुं०, १,१४-१४।

विचलित नहीं होते थे थ्रीर प्राय: ग्राश्रम में ही बिचरते रहते थे। इसी कारण वे ग्राश्रम-मृग भी कहलाते थे।

- (४) तपस्वी आश्रमवासी वल्कल वसन धारण करते थे श्रीर उन्हें पानी में धेकर वृत्तों की डालों पर लटका देते थे। वल्कल ले जाने के कारण रास्ते में जल के टपकने से लीक वन जाती थी।
- (५) आश्रम के वृत्तों और पैदों को सींचने के लिये तपस्वी पतली प्रणालिकाएँ बनाते थे जिनसे जल, वृत्तों और पैधों की जड़ी से होकर, बहता था।
- (६) वृत्तों के पल्लव प्राकृतिक अवस्था में रक्ताभ होते हैं परंतु वही, आश्रम के यज्ञ से उत्पन्न घी के धुएँ के लगने से, अपना स्वाभा-विक रंग खो देते थे।
- (७) दर्भ की तेज फुनिगयाँ कट जाने से वे मृगों के बच्चे। के चरने योग्य हो जाते थे।

ऊपर लिखे चिह्नों से ग्राश्रम पहचाना जा सकता था।

कालिदास के प्रंथों में कई प्रकार के जन-विश्वास का वर्णन श्राया है। स्त्री की दाहिनी आँख का फड़कना आज-कल की ही भाँति

अशुभ माना जाता था श्रीर बाई आँख का जन-विश्वास फड़कना शुभ समभा जाता था। पुरुष की श्राँखों के फड़कने का फल ठीक इसके विपरीत था। इसी प्रकार पुरुष की दाहिनी भुजा का फड़कना भला समभा जाता था। श्रुगाल-ध्वनि की अशुभ मानते थे।

जो मनुष्य ग्रपने धन की बड़ी रखवाली करता था श्रीर सूम होता था उसके प्रति लोगों का विश्वास था कि वह मरकर सर्प होगा श्रीर भ्रपने गाड़े धन की रत्ता करेगा। उसके मरने के बाद भी जो कोई उसके धन पर हाथ लगाएगा उसे वह काट खायगा। यह विश्वास भ्राज तक नहीं मरा। यह विश्वास बड़ा प्राचीन है भीर इसका आरंभ इस विश्वास के कारण हुआ होगा कि सर्प पाताल-लोक में पृथ्वी के नीचे रहते हैं धीर धन भी बहुधा पृथ्वी में गाड़कर ही रखा जाता है। रामपुरवा के स्तूप के रचक सर्प ही हैं जिनकी आकृतियाँ शिलापट्टों पर उत्कीर्ण रामपुरवा के स्तूप के साथ देख पड़ती हैं। इस स्तूप में गैतिम बुद्ध का भस्मावशेष रखा हुआ था।

नागदंशन का इलाज एक प्रकार की क्रिया के अनुष्ठान से किया जाता था जिसे उदकुंभ विधान कहते थे। भाष्यकार ने इस अनुष्ठान का भैरवतंत्रनिर्देशपूर्वक विशद वर्णन किया है जिसके अनुसार मंत्रपूत कलश में मंत्रपूत जल भरकर सर्प के काटे की भाड़ते थे। ध्रुव-सिद्धि की प्रणाली नागमुद्रावाली नहीं प्रत्युत रासरत्नावलोवाली है, जैसा भाष्यकार ने बतलाया है। संभवतः लोगों का विश्वास था कि नागमुद्रावाली किसी वस्तु को आमंत्रित करके प्रयोग करने से सर्पविष उत्तर सकता है। मालविकाग्नित्र में सर्पदंशन का बहाना करनेवाले विदूषक का मिथ्या सर्प-विष इसी प्रकार उतारा जाता है?।

बच्चों को शुभ जंतर पहनाने की चाल का भी कालिदास में हवाला है। लोग इंगुदी के फल को भी शुभ समभते थे धीर बच्चों को उनकी माला बनाकर पहनाते थे। दैवचिंतकों धर्यात् भविष्यवक्ता प्रहदशा के पंडितों का भी उल्लेख हुआ है। इस प्रकार कालिदास के समय की जनता भी, सब काल और देश की जनता की भांति, कई प्रकार की श्रांतियों में विश्वास करती थी।

यज्ञोपनीत ब्राह्मण का चिह्न या श्रीर धनुष चित्रय का। परशु-राम का यज्ञोपनीत ते। जमदिम ऋषि के ब्राह्मणस्य का प्रतिनिधि-

<sup>(</sup>१) मालविका॰, ४।

<sup>(</sup>२) वही।

<sup>(</sup>३) रचामङ्गलम् ।—श्रमि० शाद्धं०, ७, शकुंतबा ।

स्वरूप था; पर उनके हाथ का धनुष उनके उस चात्रधर्म का परिचायक था जो उन्हें(चत्रिय राजा प्रसेनजित की कन्या) माता रेखुका से प्राप्त

हुआ था। कालिदास ने यज्ञोपवीत को केवल बच्चीत बाह्यणों के धारण योग्य लिखा है। जिससे पता चलता है कि उनके समय में यज्ञोपवीत बाह्यणों का ही चिह्न माना जाता था। बहुत प्राचीन समय में बाह्यण, चित्रय श्रीर वैश्य तीनों यज्ञोपवीत धारण करते थे। बहुत संभव है कि कालिदास ने इस प्राचीन प्रथा का विरोध न किया हो श्रीर उनके कहने का तात्पर्य आध्यात्मक हो। कदाचित् उनका तात्पर्य यह था कि यज्ञोपवीत ब्रह्मचारी के ब्रह्माचरण अर्थात् वेदाध्ययन आदि का स्मारक श्रीर प्रतिज्ञा-सूत्र था। वेदाध्ययन आदि ब्राह्मणों का मुख्य कर्म ही नहीं प्रत्युत उस समय तक केवल उन्हों का धर्म रह गया था इसलिये यज्ञोपवीत ब्रह्मणत्व का ही प्रमाण-स्वरूप था। इसी प्रकार चात्रवृत्ति—युद्धकर्म आदि—केवल चित्रय का ही हो गया था इसलिये धनुष केवल चित्रय वर्ण का ही परिचायक कहा जा सकता है।

एक स्थल रेपर यह उल्लेख मिलता है कि 'यह मंडन ही हमारा-ग्रंतिम ग्रर्थात् मृत्यु-मंडन हं।गा', जिससे विदित होता है कि चिता पर दग्ध करने के पूर्व शव को पुष्पाभरणों श्राव-मंडन ग्रीर चित्रण ग्रादि से त्रलंकृत कर लेते थे (विससर्ज कृतान्त्यमण्डनामनलायागुरुचन्दनैधसे ।–रघु०, ८, ७१। क्रियतां कथमन्त्यमण्डनं परलोकान्तरितस्य ते मया।—कुमार०, ४, २२)।

लोग संध्या के समय बैठकर प्राचीन कथाएँ कहा करते थे ध्रीर वृद्ध जन ही इसमें अधिक दत्त माने जाते थे। उज्जयिनी

<sup>(</sup>१) रघु०, ११, ६४। (२) ऋषवेदानीमेतदेव मृत्युमण्डनं मे भविष्यति ।

<sup>—</sup>मालविका॰, ३, मालविका।

के प्रामवृद्धों को कालिदास ने उदयन प्रादि की कथा कहने में दत्त कहा है। यह वत्स देश का राजा उदयन, कथा ई० पू० छठी शवाब्दी में, गौतम बुद्ध का समकालीनथा।

इस प्रकार संपन्न देश में सर्वत्र शांति अथवा अशांति के दिनों में भी सामाजिक व्यवस्था भंग नहीं होने पाती थी। लोग प्राय: अपने अपने उद्यमी और वर्षधर्म में लगे रहते थे और राजा उनकों धर्म-मार्ग से विल्लग नहीं होने देता था।

<sup>(</sup>१) प्राप्यावन्तीसुद्यनकथाकोविद्यामबृद्धान् । —मेवदूत, ३२। ३२

## (१७) भारतीय कला में गंगा श्रीर यमुना

[लेखक-श्री वासुदेव उपाध्याय, एम० ए०, काशी]

पतितपावनी माता गंगा के नाम से कीन अपरिचित होगा। वैज्ञानिक संसार न केवल इसके जल का गुणगान किया करता है वरन गंगा को हिंदू धार्मिक हृदय में बहुत ही ऊँचा स्थान दिया गया है। भारत के प्राचीनतम साहित्य से लेकर आधुनिक काल तक गंगा-यमुना की स्तुतियां अनेक स्थलों पर सुलभ हैं तथा स्तुति-विषयक प्रंथ भी उपलब्ध हैं। ऋग्वेदिक काल में गंगा तथा यमुना को आधुनिक महत्त्वपूर्ण स्थान प्राप्त न था, परंतु एक स्थल पर अन्य नदियों के साथ साथ इनकी भी कुछ स्तुति की गई है—

इमं मे गङ्गे यमुने सरस्वति शुतुदि स्तोमं सचता परुष्ण्या । श्रसिक्न्या मरुद्वृधे वितस्तपार्जीकीये श्रदुट्या सुषोमया॥

-- ऋक०, १०।७४।४

इस प्रकार ऋषियों ने गंगा का नामोल्लेख किया है। संस्कृत-साहित्य के रामायण तथा महाभारत महाकाव्यों में भी गंगा माता की स्तुति का पर्याप्त मात्रा में वर्णन मिलता है। पौराणिक समय में धार्मिक भाव की वृद्धि के साथ गंगा तथा यमुना का बहुत ही उस कोटि का वर्णन मिलता है। गंगा समस्त पापी की नाश करनेवाली, पतितों को तारनेवाली तथा जल-स्पर्श मात्र से स्वर्ग

<sup>(</sup>१) बाबकांड, सर्गे ४२; श्रयोध्या०, सर्गे ६४।

<sup>(</sup>२) वनपर्वं, श्रध्याय १०६।

को देनेवाली बतलाई गई हैं। इस प्रकार पुराणों में गंगायमुनार की महिमा का सुंदर वर्णन मिलता है। हिंदू शाखों के
अतिरिक्त बैद्धि जातकों में भी गंगा के पुण्यस्थान-संबंधी धार्मिक
यात्राओं का महत्त्व बतलाया गया हैरे। इन उपर्युक्त वर्णनों से
प्रकट होता है कि गंगा की प्रार्थना तथा पूजा प्रत्येक संप्रदाय के
अनुयायियों द्वारा, बिना किसी भेद-भाव के, होती थी। गंगा तथा
यमुना के धार्मिक भाव के विकास की ओर न जाकर में प्रस्तुत विषय
पर पाठकों का ध्यान आकर्षित करना चाहता हूँ। इस लेख में यह
दिखलाने का प्रयत्न किया जायगा कि भारतीय कला में गंगा तथा
यमुना की मूर्तियाँ कब और किस प्रकार बनने लगों। क्या इसकी
उत्पत्ति पर किन्हीं छंशों में अन्य मूर्तियों का प्रभाव है ? प्राचीन
काल से लेकर आधुनिक काल तक गंगा तथा यमुना की मूर्तियों के
विकास पर प्रकाश डालने का प्रयत्न किया जायगा।

डा० कुमारस्वामी का मत है कि पूजा की धार्मिक भावना के साथ साथ मूर्तिकला का भी प्रारंभ हुआ । या यों कहा जाय कि दोनों की उत्पत्ति एक ही मूल से हुई; दोनों की पृथक् करना सरल कार्य नहीं है। शिल्पशास्त्र में वर्णन मिलता है कि मूर्तिकार शिल्पकला-कोविद के श्रितिरिक्त पुजारी हो तथा पूजा-संबंधो वैदिक मंत्रों से पूर्ण परिचित हो। इन समस्त गुणों से युक्त शिल्पकार

<sup>(</sup>१) गंगेति स्मरणादेव चयं याति च पातकम् । गंगातीयेषु तीरेषु तेषां स्वर्गोऽच्यो भवेत् ॥

<sup>—</sup>पद्मपुरास, श्रध्याय ६० ।

ग'गाथ सरितां श्रेष्ठा सर्वकामप्रदायिनी ।

<sup>---</sup>ब्रह्म पुराख्, भध्याय ७१।

<sup>(</sup>३) पद्म पु. अ० ४२; मत्स्य पु. अ० १०६।

<sup>(</sup>३) जातक, २।१७६। (केंब्रिज अनु•)

<sup>(</sup> ४ ) डैंस भ्राफ शिव, ए० २४ ।

को शांत तथा शुद्ध स्थाचरण का होना स्थनिवार्य बतलाया गया है । इन्हीं कारणें से पूजा तथा मूर्ति विकास को स्रपृथक् मानना युक्तिसंगत है।

भारतीय शिल्पकला में हिंदू-मूर्तियों का निर्माण गुप्त काल से पाया जाता हैर; क्यों कि इसी स्वर्णयुग में ब्राह्मण धर्म का पुन: प्रचार हुन्रा जो परम भागवत गुप्त नरेशों के साहाय्य का परिग्राम था। विष्णुधर्मोत्तर में उल्लेख मिलता है कि गंगा तथा यमुना की मूर्ति वरु बदेव के साथ तैयार की जाती थी ै, जे। वैदिक काल से एक महान् देव माने जाते थे। वेदों में वरुण की स्तुति के मंत्र भी प्रचुरता से मिलते हैं । जिससे उनकी महत्ता का ज्ञान होता है। परंतु विष्णु-धर्मोत्तर के वर्णन के ऋतिरिक्त तत्त्वण-कला में एक भी तत्सम उदा-हरण नहीं मिलते। वरुण प्राचीन काल से जलदेवता माने जाते हैं: घ्रतएव गंगा तथा यमुना (जलदेवी) का उनसे संबद्ध होना श्रसंभव नहीं है। गुप्त काल में गंगा श्रीर यसुना की मूर्तियों का त्रभाव नहीं है परंतु वे उनकी स्वतंत्र मूर्तियाँ नहीं हैं। इस स्थान पर प्रश्न यह उपस्थित होता है कि गंगा तथा यमुना की मूर्ति का समावेश प्रस्तर-कला में कैसे हुआ। इसका विचार करने से पूर्व गंगा श्रीर यमुना की मूर्तियों से समता रखनेवाली विभिन्न प्रस्तर-मूर्तियों पर ध्यान देना धावश्यक ज्ञात होता है।

ई० पू० द्वितीय तथा प्रथम शताब्दियों में भारतीय कला का विकास भरहुत, साँची तथा मथुरा में दृष्टि-गोचर होता है। इस कला का संबंध बौद्धों से था। इसमें बुद्ध तथा उनकी जीवन-संबंधो

<sup>(</sup> १ ) इ० ए०, भा० ४, ए० ६८।

<sup>(</sup>२) भारतीय शिल्प-शास्त्र, पृ० ५४।

<sup>(</sup>३) विष्णुधमेतिर, भा॰ ३, श्र० ५२।

<sup>(</sup> ४ ) ऋग्वेद, १ । २४ ।

कथात्रीं का समावेश किया गया है। वहाँ स्तूपों की वेष्टिनी पर ध्यनेक पुरुषों की मूर्तियाँ मिलती हैं, जो द्वारपाल के स्थान पर या बोधि वृत्त तथा चक्र के समीप चँवर लिए दिखलाए गए हैं। कला-विदें। ने इनको यन्त का नाम दिया है। डा० कुमार स्वामी यन्तों को उद्भिज देव या उसके रत्तक मानते हैं। उनका कथन है कि यत्त की रात्तसों से समता नहीं की जा सकती । हिंदू तथा बौद्ध शंथों में यत्त का नाम मिलता है। यत्त की तुलना प्रामदेवता से की गई है?। निकाय-प्रंथों तथा जैन सूत्रों में बुद्ध भगवान को भी यत्त कहा गया है<sup>३</sup>। संसार की उत्पत्ति जल से हुई, इस विचार-धारा के कारण भरहुत तथा साँची की कला में स्राभूषण के निमित्त कमला, पूर्ण घट, मछली अप्रादि (जो पानी से पैदा होते हैं ) प्रयुक्त हुए हैं। उद्भिज देव होने के कारण यत्त का भी जल से संबंध प्रकट होता है। अतएव भरहुत, साँची तथा मथुरा की कला में (गुप्तकला से पूर्व) यत्ती की मूर्ति मछली या मकर पर खड़ी वेष्टिनी के स्तंभों पर बनाई गई थी। भरहुत , वेस-नगर ( साँची ) तथा मथुरा में ऐसी अनेक मूर्तियाँ मिली हैं। डा० कुमार स्वामी का मत है कि इन्हों यची मूर्तियों से गुप्तकालीन

<sup>(</sup>१) कुमारस्वामी-यत्त, भा०२, पृ०३।

<sup>(</sup>२) जैमिनी बाह्यण, भा० ३, २०३।

<sup>(</sup>३) श्रंगुत्तर निकाय, भा॰ २, ए॰ ३७; उत्तराध्यायन स्त्र, भ॰ ३, १४-१८।

<sup>(</sup>४) यच, भा० १, प्ले० ६, नं० १,२।

<sup>(</sup>१) वही, '', ''१४, ''२; यच, भा०२, पृ०६६।

<sup>(</sup>६) कुमारस्वामी—यष, भा० २, प्लेट १०, नं० २, स्मिथ—जैन स्तूप श्राफ मधुरा, प्ले॰ ३६। वेजिल —कैटलाग श्राफ श्राकें ला॰म्यूजियम, मधुरा, पृ० १४१, नं० प्रथर।

गंगा की मूर्ति-कला का जन्म हुआ। । परंतु यह सिद्धांत संदेह-रहित नहीं ज्ञात होता।

विष्णुघर्मोत्तर के वर्णन से स्पष्ट प्रकट होता है कि वरुणदेव के साथ गंगा तथा यमुना की मूर्ति निर्मित होती थीर। ऐसी हिंदू मूर्तियाँ उपलब्ध नहीं होतीं, परंतु पूर्वोक्त वर्धन के अनु-सार संभवत: वरुष के साथ गंगा-यमुना की मूर्ति भी **ब**नती होगी। गुप्तकालीन देवगढ़ के दशावतार मंदिर के द्वार के ऊपरी भाग में गंगा की मूर्ति मकर पर तथा यमुना की कूर्म पर, क्रमश: बाई तथा दाहिनी भ्रोर स्थित हैं । इसके विपरीत यची की मूर्ति द्वारपाल के स्थान पर ख़ुदी मिलती है। कालांतर में वरुणदेव की वह महत्ता न रही तथा गंगा धीर यमुना की मृति याँ स्वतंत्र रूप से गुप्त-मंदिरों के द्वार पर ( प्राय: द्वारपाल के स्थान पर ) मिलती हैं। गंगा तथा यमुना के द्वार पर स्थित होने से यह अभिप्राय नहीं निकाला जा सकता कि भरहुत तथा स्नौची की यचियों के सदृश वे द्वाररत्तक या द्वारपाल का कार्य संपादन करती थीं; परंतु गुप्त-शिल्पकारों का मुख्य ध्येय यह प्रतीत होता है कि द्वार पर दु:ख विना-शिनी माता गंगा के स्थित होने से मंदिर में किसी प्रकार की बुरी म्रात्मा का प्रवेश नहीं हो सकता। म्रतएव गंगा तथा यमुना को ( यची की तरह ) द्वाररचक न मानकर द्वारदेवता कहना उचित होगा। विष्णु के द्वार-देवता जय-विजय के सदृश इनका संबंध शिव से था। भूमरा के शिव-मंदिर में द्वार के ऊपरी भाग में शिव की मृति के साथ साथ द्वार-देवता गंगा तथा यमुना की भी मूर्तियाँ

<sup>(</sup>१) यच, भा०१, पृ० ३३,३६।

<sup>(</sup>२) विष्णुधर्मोत्तर, श्र० ४२।

<sup>(</sup>३) कुमारस्वामी—यवं, भा० २, प्लेट २१, नं० १।

मिलती हैं । गुप्तों के अन्य मंदिरों — तिगवा र तथा देवगढ़ ३ — में गंगा धीर यमुना की मकर तथा कूर्मवाहिनी मूर्तियाँ मिलती हैं। उदयगिरि गुहा की मूर्तियाँ समुद्र में प्रवेश करती हुई दिखलाई पड़ती हैं । गंगा के वाहन मकर से यही तात्पर्य है कि इसका संबंध समुद्र से है तथा यमुना के कूर्म से प्रकट होता है कि इस नदी का संबंध किसी अन्य नदी से हैं, समुद्र से नहीं। मथुरा में भी गंगा तथा यमुना की ऐसी ही मृतियाँ प्राप्त हुई हैं । मध्य-भारत के ग्वालियर में स्थित भिलसा नामक स्थान से भी मकर-वाहिनी गंगा की मूर्ति मिली है जो बेास्टन के संप्रहालय में सुर-चित है<sup>६</sup>। यों ते। गुप्तकालीन ऐतिहासिक स्थानें (पहाड़-पुर म्रादि ) से गंगा तथा यमुना दोनों की मूर्तियाँ मिलो हैं, परंतु गंगा की विशेषता बढ़ती गई श्रीर समयांतर में गंगा की पूजा की ही महत्ता समभी जाने लगी। उत्तरी भारत में मकरवाहिनी देवी का कतिपय स्थलों पर गंगा नाम दिया गया है जो पहले किसी भी लेख से प्राप्त नहीं होता। कौंगड़ा के वैद्यनाथ-मंदिर के लेख तथा भेड़ाघाट (जबलपुर, मध्यप्रांत) के लेख में मकर-वाहिनी देवी 'गंगा' के नाम से उल्लिखित मिलती है। इसके

<sup>(</sup>१) बैनर्जी-मेमायर भाफ भार्केला० स०, नं० १६।

<sup>(</sup>२) कनि घम-मा॰ स॰ रि॰, भा॰ ६, पृ॰ ४१।

<sup>(</sup>३) वही, भाव १०, प्लेट ३६, श्रीर भाव १०, पृत्र ६०।

<sup>(</sup>४) कुमारस्वामी-यन्न, भा० २, प्लेट २०, नं० १।

<sup>(</sup>१) वोजेल —कैटलाग भ्राफ भ्राकेल म्यूजियम, मथुरा, ने  $\sim$  R. 56, 57.

<sup>(</sup>६) दि एज श्राफ इंपोरियत ग्रुप्त प्लेट २७।

<sup>(</sup>७) वेाजेल—कैटबाग, पृ०३८७।

<sup>(</sup> म ) कनि घम-म्या० स० रि०, भा० ६, पु० ६६-६।

अप्रतिरिक्त विष्णुधर्मोत्तर नामक श्रंथ में भी इसका नाम गंगा ही लिखा मिलता है ।

इन समस्त विवरणों के आधार पर यह ज्ञात होता है कि गंगा की मूर्ति तीन प्रकार की मिलती है—(१) वरुण के साथ गंगा, (२) द्वार-देवता के रूप में गंगा तथा (३) स्वतंत्र गंगा की मूर्ति।

तीसरे प्रकार की मूर्ति गुप्त-काल के पश्चात् मध्ययुग में तैयार होने लगी। इस युग में गंगा को द्वार-देवता से भी अधिक महत्ता देकर दिव्य मूर्ति का रूपमय भाव पाया जाता है। तांत्रिकां के द्वारा गंगा की विशेष पूजा होती थी। मंत्रसार में गंगा का संबंध शिव तथा विष्णु से बतलाया गया है ( स्रोम् नमः शिवायै नारायणै दशरायै गंगायै स्वाहा)। माता गंगा को, ष्यान के साथर आवाहन करके, सुखदा तथा मोच्चदा का नाम दिया गया है—

सद्यः पातक संइन्ति सद्यो दुःखविनाशिनी । सुखदा मेष्डदा गंगा गंगैव परमा गतिः॥

प्राचीन भारत के मध्यकाल में गंगा की अनेक मूर्तियाँ, स्वतंत्र या शिव के साथ, मिलती हैं। ये ईसा की आठवीं शताब्दी में इलोरा विधाराजशाही (उत्तरी बंगाल) में मिली हैं। राज-शाही की मूर्ति है तो खंडित परंतु आभूषणयुक्त और सुंदर दीख पड़ती है। यह गंगा-मूर्ति वारेंद्र सोसाइटी के संप्रहालय में

<sup>(</sup>१) भा०३, भ्र० ५२।

<sup>(</sup>२) ज्यानमंत्र इस प्रकार है— चतुर्भुजा त्रिनेम्नं च सर्वांभरणभूषिता। रत्नक्रम्भसिताम्भोजवरदाभयसस्वराम्॥

<sup>(</sup>३) वरगेस—ए• एस॰ माई॰ न॰ म्राई॰ एस॰, भा॰ ४, चित्र नं॰ १६: कुमारस्वामी—यम्, भा॰ २, प्लेट २१, नं॰ २।

सुरचित हैं। इसी काल की गंगा तथा यमुना की प्रस्तर-मूर्तियाँ वंगीय साहित्य-परिषद् के म्यूजियम में सुरचित हैं। गंगा की मूर्ति (नं० k (b) 141) मुर्शिदाबाद तथा यमुना की (नं० k (c) 1) बिहार से प्राप्त हुई है। गंगा का दूसरा नाम भागीरथी भी है; क्योंकि पैरायिक वर्णन के अनुसार भगीरथ गंगा को मृत्युत्तोंक में ले आए थे। इस वर्णन के आधार पर भी दिच्या भारत में गंगा की मूर्ति का निर्माण होता था। एलेफेंटा में गंगाधर शिव की एक मूर्ति मिलती है जिसमें गंगा शिव की जटा में प्रवेश करती हुई दिखाई गई हैरे। इस प्रकार कितपय प्रंथों में गंगाधर शिव की मूर्ति का निम्न-लिखित प्रकार से वर्णन मिलता है—

गङ्गाधरमहं वक्ष्ये सर्वलाकसुलावहम् ।
सुस्थितं दिविणं पादं वामपादं तु कुञ्चितम् ॥
विश्विष्यं स्याज्जटाबंधं वामे स्वीषखताननम् ।
दिविणे पूर्वहस्ते तु वरदं दिविणेन तु ॥
देवीमुपाश्रितेनैव देवीमालिङ्गय कारयेत् ।
दिविणापरहस्तेने।द्धत्ये।दणीषसीमकम् ॥
स्पृशेज्जटागतां गङ्गां वामेन मृगमुद्धरेत् ।
देवस्य वामपारवं तु देवी विरहितानना ॥
सुस्थितं वामपादं तु कुञ्चितं दिविणं भवेत् ।
प्रसार्यं दिषणं हस्तं वामहस्तं तु पुष्पष्टक् ॥
सर्वाभरणसंयुक्तं सर्वालङ्कारसंयुक्तम् ।
भगीरथं दिविणे तु पारवे मुनिवरान्वितम् ॥

<sup>---</sup>शिल्परस्न, पटल १२ ।

<sup>(</sup>१) मृति न ॰  $\frac{H(c)}{354}$  (वारेंद्र से।साइटी संप्रहालय) ।

<sup>(</sup>२) गोपीनाथ राव—एजेमेंटस आफ हिंदू बाह्काने। प्राक्ती, जि॰ २,

चतुर्श्रु जं त्रिनेत्रं च कपर्दमुकुटान्वितम् ।

श्रभयं दृषिणं हस्तं कटकं वामहस्तकम् ॥

कपर्दमुकुटं तेन गृहीतं जाह्नवीयुतम् ।
वामदृषिणहस्तौ तु कृष्णपरश्रसंयुतम् ॥
श्रभयं पूर्ववस्त्रोक्तं कपदेपितहस्तकम् ।
तस्य वामे भवानीं तु कारयेल्छचणान्विताम् ॥
जान्वन्तं वापि नाभ्यन्तं भागीरथ्यास्तु मानकम् ।
प्रजम्बकञ्चटोपेतमुष्णीषं जलहस्तकम् ॥
दिसुजं च त्रिनेत्रं च वल्कछाम्बरसंयुतम् ।
प्रवं गङ्गाधरं प्रोक्तं चण्डेशानुग्रहं श्रख्रु ॥

--- पूर्वकारणागम, पटक ११।

दिचण भारत में जटा में गंगा को धारण किए नटराज शिव की मूर्तियों का वर्णन मिलता है । राजपूत चित्रकला में भी चतु- भूंजी मकरवाहिनी गंगा का चित्र मिलता है। उसी भाव को लेकर आधुनिक काल में रिववर्मा ने शिव की जटा में स्थित गंगा के चित्रों को धार्मिक जने! के सम्मुख उपस्थित किया है।

इन उपर्युक्त विस्तृत विवरणों के आधार से यही प्रकट होता है
कि गंगा तथा यमुना की तचण-कला में उत्पत्ति गुप्त-काल में ही हुई।
इस समय से पूर्व यिचयों की जितनी मकरवाद्दिनी मूर्तियाँ मिलो
हैं उनमें स्पष्टीकरण नहीं हुआ था। गंगा का वाहन मकर होने
के कारण उन यिचयों से गंगा की समानता बतलाना युक्तिसंगत
नहीं है। यच का संबंध जल से था तथा मकर भी जलजंतु था,
इसिलये मकरवाद्दिनी यची के द्वारा उनका जल से संबंध स्पष्ट प्रकट
होता है। इस प्रकार की यची-मूर्ति से गंगा की उत्पत्ति मानना

<sup>(</sup>१) गे।पीनाथ राव—एखेमेंट्स श्राफ हिंदू श्राइकाने।प्राफी, जि०२, भा०१, पृ०२२६।

उचित नहीं प्रतीत होता। विष्णुधमीत्तर के वर्णन से झात हीता है कि वरुण के साथ गंगा तथा यमुना की मूर्तियाँ तैयार की जाती थीं; परंतु समयांतर में वरुण एक दिक्पाल रूप में माने जाने लगे अतएव गुप्तकालीन मंदिरों में उनक्रे साथ साथ इनका भी द्वार-देवता (द्वारपाल नहीं) के रूप में स्थान माया जाता है। पीछे गंगा को सुखदा, मोचदा मानकर समस्त लोग उनकी पृथक् पूजा करने लगे जिससे मध्यकाल में गंगा की स्वतंत्र मूर्तियाँ निर्मित होने लगीं। पौराणिक वार्ता तथा कुछ शिल्प-प्रथां के आधार पर गंगा को शिव की जटा में स्थान दिया जाने लगा, जिसका वर्णन ऊपर किया जा चुका है।

