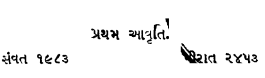
## નવકાર મંત્ર યા પંચપરમેષ્ઠિ અને આવશ્યક કે પ્રતિક્રમહુતું રહસ્ય.



પ્રત ૧૦૦૦

પં. સુખલાલછ

કિં. રૂ. ૦-કુ-¢



**ચ'દુલાલ એકળદાસ રાાહ.** શ્રી જૈન સુવક્ક સેવા સમાજ તરફથી, ક્રતાસાની પોળ સામે, અબદાવાદ.



સુદ્રકઃ **ચીમનલાલ છવરામ.** આતંદ પ્રીન્ટીંગ પ્રેસ, ધીકાંટા રાેડ,અમદાવાદ-

## નિવેદન.

આ ક્રેષ્ઠ પણ પ્રકારનાે સન્ચ નથી, તાે પછી તેને પ્રસ્તાવના તે શેની હાેય ? તે તાે માત્ર બે નાનકડા નિબંધ માત્ર છે. પં. સુખલાલજીના ' હિન્દી પંચ પ્રતિક્રમણુ ' માંથી આ બે નિબંધો લીધા છે અને તેના ગૂજરાતી અનુવાદ અમે કર્યા છે, અને તેને આંગે ' આવશ્યકના કર્તા સંબંધી મારા વીચારાેનું પુનરાવર્તન ' વાળાે સાગ તેમણે પાેતે લખ્યા છે.

પ્રથમ નિર્ભધ ' નવકાર મંત્ર યા પંચ પરમેછી ' ના વિષય સંબંધે છે; તે દાખલ કરવાનાે હેતુ માત્ર એટલાેજ છે કે પંચ પર-મેઠીના સ્વરૂપનું સાચું ભાન આપણને થવા પામે. લેખકે પ્રથમ તાે 'પરમેઠી ' ની વ્યાખ્યા બતાવી સામાન્ય જીવ અને પરમેઠી વચ્ચેની તારતમ્યતા બતાવી છે; તે પછી સામાન્ય જીવનું નિશ્વય અને વ્યવન્ હાર દેષ્ટિએ સ્વરૂપ આલેખ્યું છે; તેટલું કર્યા પછી આ સ્વરૂપને અન્ય દર્શનકારોએ લખેલ જીવના સ્વરૂપ સાથે સરખાવવા નાનકડાે પ્રયત્ન સેબ્યા છે. જીવના સ્વરૂપની અનિર્વચનીયતા અને તે એક

(3)

અનાદિ સ્વતંત્ર, તત્ત્વ છે તે વિચાર રજી કરી તેને અત્યારના વૈત્રા-નિકાના કેવા પ્રકારના ટેકા છે તે પછ્યુ સ્પષ્ટ કર્યું છે; અને પછી આ વિચારના સત્યની પ્રતીતિ કરવાના માર્ગ 'સ્વાનુભવ 'પણ બતાવી દીધા છે. પરમેકીનું સ્વરૂપ અહીંથી શરૂ થાય છે; જેમાં અરિહન્ત અને સિદ્ધનું વિશેષ સ્વરૂપ નિશ્વય, વ્યવહાર અને કૃતકૃત્ય-તાની અપેક્ષાએ વિચાર્યું છે. આટલીજ સદ્ધમતાથી આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ એ ત્રણુના સ્વરૂપનું પણ વિવરણ કર્યું છે. છેવટે 'નમસ્કાર ' તે શું ? તેના પ્રકાર કેટલા ? અને તે કરવાના હેતુ શા ? આ પ્રશ્નોના પણ સંક્ષેપમાં વિચાર કર્યો છે; અને ઉપસંહાર કરતાં પૂર્વાનુપૂર્વી અને પક્ષાનુપૂર્વી ક્રમના તફાવત દર્શાવી 'સિદ્ધ 'ને પ્રથમ નમસ્કાર કરવાને બદલે અરિહન્તને પ્રથમ નમસ્કાર કરવાનું કારણ જે વ્યવ-હારિક પ્રધાનતા તે સ્પષ્ટ કરી બતાવ્યું છે.

દ્વિતીય નિભંધ 'આવશ્ય અર્થાત્ પ્રતિક્રમણ ' ની ક્રિયાના વિષય સંખંધે છે. આ ક્રિયાને લગતી સમજીતી રજી કરવાનું કારણ તેમાં રહેલી પ્રાચીનતા, ભાવમયતા આદિ વાંચક ગણ સમક્ષ લાવવું એજ છે; આ નિબંધમાં લેવાયેલ પ્રયાસ સફળ છે કે કેમ તે અમે તા શી રીતે કહી શકીયે ' છતાં અમે વાંચક ગણતે એટલી વિનતિ કરી લઇયે કે આ નિબંધ ઉતાવળે વાંચવાને બદલે પૂર્ણ શાંતિના સમયમાં એકાગ્રતાપૂર્વક વાંચે, વિચારે અને માનસશાસ્ત્રના વિકાસના ક્રમ જે અભ્યાસક દષ્ટિએ 'આવશ્ય ક્રિયાના ઉપપત્તિક્રમમાં ' અપાયા છે કે કેમ તેની તુલના વાંચક પોતેજ કરી લે.

પ્રથમ તેા ત્રણુે સંપ્રદાયના આવશ્યક કર્મની સમાલાચના કરી આ ક્રિયાની પ્રાચીનતા સિંદ્ધ કરવા પ્રયત્ન થયેા છે; પછી તે ક્રિયાની બ્યાખ્યા અને તેના અધિકારીનું સ્વરૂપ છે. પ્રત્યેક આવશ્યકનું સદ્ધમ સ્વરૂપ આપણા ચિંતન અને મનનપૂર્વક અબ્યાસ દારા અનુભવા શકાય તેમ છે કે નદિ તે વાંચકના અનુભવ વિષય છે; ત્યારપછી આવસ્યક ક્રિયાના ક્રમના સંબંધી વિચારણા છે અને તેને અં3 દરેક આવસ્યકનું સક્ષ્મ પ્રથક્કરણ કરાયું છે. આ ઉપરાન્ત આ ક્રિયા ધાર્મિક હેાવા છતાં વ્યવહારિક અને આધ્યાત્મિક પણ છે તેનું પ્રતિપાદન સ્પષ્ટતાપર્વંક થયેલું વાંચકને આમાં જણાશે.

ત્યારપછી ચર્ચાસ્પદ વિષયો દાખલ થાય છે; 'પ્રતિક્રમણુ ' ગ્રચ્ટે 'આવસ્યક' તું સ્થાન કયારે અને ક્રેવે પ્રકારે લીધું તેના વિચાર પછી પ્રતિક્રમણની પહલિ અને તેના અધિકારીનું સ્વરૂપ આવે છે, જેમાં ચાેથા આવશ્યક 'પ્રતિક્રમણ' સંબ'ધી વિચારણા છે. આ વસ્તુ પરત્વે આપણી માન્યતા ગમે તે હેાય, પરન્તુ આ વસ્તુ વિચારણીય તા દેજ. પ્રતિક્રમણ પર ચતા જીદા જીદા આક્ષેપાના વિચાર કરી તેના સગાટ ઉત્તર દઇ આપણી આવશ્યક ક્રિયાને અન્ય દર્શનકારોના શાસ્ત્ર-મંતી તે પ્રકારની ક્રિયાએ સાથે સરખાવવાના પણ પ્રયત્ન થયે છે. ચ્યા પ્રયત્નનાે કાેઇ વિરાધ પણ કરશે, પરન્તુ તુલનાત્મક શાસ્ત્ર-ત્રાનની આપણે જરૂર હેાવાથી આ પ્રસંગે આ વસ્તુને મુક્રી **દેવી** તે અમેાને યેાગ્ય લાગ્યું નથી. ત્યારપછીના ' આવશ્યકના ઇતિહાસ ' તાે ખાસ ચર્ચાસ્પદ વિષય છે. આ વિષયના સંબંધમાં અમારૂં <mark>નાન</mark> સંક્રચિત જ છે અને તેયી તે નિલે<sup>૬</sup>પ સત્યજ છે એમ માની લેવાનાં નથી: પરન્ત અત્યારના મળતા સાધનાથી જે પ્રકાશ પડી શક્યો છે તેનું તે તેા દિગદર્શન માત્ર છે. ત્યારપછી મુલ આવશ્યક સુત્રાની પરીક્ષણ વિધિ અને પ્રક્ષિપ્ત ભાગની તુલના સંબંધી વિચાર છે: આ વિચાર પ્રક્ષિપ્ત ભાગને કે ક્રિયાના મહત્વને ઉતારી પાડવાના હેતથી લખાયેા નથી; પરન્તુ આ વસ્તુ સાધન પ્રાપ્ત થયાં તે આધારે વિચારપૂર્વક લખી છે: છતાં તેમાં રખલના હેાવાના સંભવ છે. તેથી 'तत्त्वं त केवलिनो विदन्ति ' अर्थात् भरी वस्तु ते संभधभां શું તે સર્વત્ત જાણે. ત્યારપછી આવશ્યકના ટીકા પ્રન્થોનેાવિચાર કર્યા પછી દિગંભરોના 'સ્પાવશ્યક ક્રિયા 'ને લગતા ગ્રન્થોના વિચાર કરી આ નિભધ પર્શ કર્યો છે.

પં. મુખલાલજીએ આ માટે જે અનુના અમને આપી અને જે ' પુનરાવર્ત'ન ' લખી આપ્યું તે બદલ અમે તેમનાે ઉપકાર માનીયે છીયે.

સુધોષાના ગ્રાહકગણ સમક્ષ આ નાનકડી બેટ પૂકતાં હર્ષ ને ખેદ એ બન્ને થાય છે. હર્ષ એટલાજ માટે થાય છે કે જૈન દર્શનના પ્રાપ્તાણિક અભ્યાસ માટે આ પ્રાથમિક જ્ઞાનના ગ્રન્થ તેમને પ્રાપ્ત થાય છે, પરન્તુ કેટલા આ વિષય સમજી શ્રકશે અને તેમાં રસ લેશે તેના અમને ખ્યાલ ન હોવાથી તેમજ જૈન પ્રજાને આવા ગ્રન્થાના અભ્યાસની ટેવ ન હોવાથી તેમજ જૈન પ્રજાને આવા ગ્રન્થાના અભ્યાસની ટેવ ન હોવાને લઇ આ નાનકડી બેટ ઘણે ઠેકાણે અભરાઇ પરજ પડી રહેશે એ વિચાર અમને ખેદ ઉપજાવે છે, આમ છતાં પણ સારં, ઉપયાગી અને તાત્ત્વિક સાહિત્ય જર્મ-સમાજ સમક્ષ રજી કરી તે દ્વારા વિચાર ધારા અને કેળવણીના વિકાસ સાધવા એ પણ એક શુભ પ્રયત્ન છે અને તેથી આ પ્રયત્ન અમે સેવ્યો છે.

દષ્ટિદેાષથી, અપયંત્રની ભૂલથી કે નજર દેાષથી જે કાંઈ રખલના થઇ હેાય, તે સુધારી લઇ વાંચવા અમારા વાંચકાને ભલામણ છે, કેાઇ પ્રકારે મેાટી ભ્રુલ જણાય તાે તે અમાને સચવશે તાે તે સુધારવાની તક પણ અમે લ**કશું, આમ કેાઇ પણ** પ્રકારની ભૂલ માટે અમે ' **વિષ્ટ્યા મે દુવ્દ્યતમ્** ' દઇયે છીયે.

અનુવાદક.



## માસિક અંગે અમારૂં વક્તવ્ય.

આ પુસ્તક ગ્રાહક ગણા સમક્ષ રજી થશે ત્યારે આ માસિક લગભગ બાર માસ પૂરા કરશે; તે અંક્રાનેા આદ્યંત અભ્યાસ કરી કાેઈપણ લેખક બંધુ તે સંબંધમાં સમાલાચના માકલી આપશે તા અમે તેના ઉપકાર માનીશું. અમારી ભાવના ગમે તેમ ગાડું ગળ-ડાબ્યે જવું એ નથી, પરન્તુ વિકાસ સાધવા એ છે અને તેથી કાઇ-પણ ાનબ્પક્ષપાત લેખક માસિકના ધારણમાં સુધારા કરવાની દબ્ટિએ જે કાંઇ લખી માકલશે તે પર પૂરવું ખ્યાન આપવાનું અમારા વાંચક વર્ગને કહેવાપર્ણ નજ રહે.

માસિકની છપાઇ, કાગળ, ભેટનું પુસ્તક અને તેનું કદ અપલિ-પરથી વાંચક જરૂર જોશે કે તેમાં શી નવીનતા છે; છતાં તેનું લવા-જમ કેટલું છે તે પણ સાથે સરખાવશે. નદેા કરવાની અમારી ભાવના નથી, નફા રહેતા વધારે ફાર્મનું વાંચન ગમે તે રૂપમાં આપવા અમે તૈયાર છીયે. પરન્તુ હજી માસિક પગભર તા નથીજ; તે છતાં શુદ્ધ વસ્તુ, શુદ્ધ ભાષા અને શુદ્ધ સાદ્ધિત્યના પરિચય આપવા અમે પ્રયત્ન તા સેવ્યા છે; અમારી તે કરજ છે એટલે તે માટે

( ७ )

અમારે કાંઇ કહેવાનું હાેય જ નહિ. તા પણ ગ્રાહકાતા સારા ટેકા હાેય એવું અમે ઇચ્છાયે છોયે; લવાજમ ભારે નથી એટલે વસ્તુ, ભાષા અને સાહિત્ય ઉપરાન્ત આ વિચાર ધારાની જરૂરિયાત જો સમાજને લાગતી હાેય તા ગ્રાહકામાં વધારા કરવા અમારા વાંચકા પ્રયાસ કરે. આ વિનતિ અમે દાનભાવે કરતા નથી, તે પ્રકારે વિનતિ કરવા કરતાં આ માસિકનું અસ્તિત્વ ન હાેય તેની પણ અમને ચિન્તા નથી; પરન્તુ જેને તેના નજીવા લવાજમના પ્રમાણમાં તેનાથી થતી અલ્પ સેવામાં શ્રદ્ધા હાેય અને તે દ્વારા તેની ઉપયાગિતાની પ્રતીતિ થઇ હાેય તેજ વાંચકાને અમારી ઉપર્શકત વિનતિ છે.

કાઇ કહે છે કે આપણી કામને માસિકા કે સાપ્તાહિકાની જરૂ-રજ નયી, કારણુક તેઓ વિતંડાવાદ જગાવે છે; પ્રશ્ન એ ચાય છે કે આવા પત્રા નહિ હેાય તાે શું આ પ્રકારનાે વિતંડાવાદ ઓછા ચશે ખરા ? લગવાન શ્રીમહાવીર દેવના સમયમાં કર્યા પત્રા હતાં? छतां निन्हव ते। अस्तित्वनां आव्ये। याने त्यारपछी पश तेल દશા ચાલુ રહી એમ ઈતિહાસ સાક્ષી પુરે છે; છતાં તેવા અં**લકા**-રના સમયમાં પ્રકાશ ફેંકનાર વ્યક્તિએ। પાક્તી અને તે યુગપ્રધાન ં વિભૂતિ અનતી. વિચારક અને અંધશ્રહાળ વર્ગ વચ્ચે મતભેદ રહ્યો છે અને રહેશે; કારહ્યુક વિચારક નાશ કરનાર પણ છે અને નવું ઉપજાવનાર પણ છે. જ્યારે અંધશ્રહાળુ સ્થિતિચુસ્ત છેકે જે નથી અનુષ્ટના નાશ ઇચ્છતા કે નથી નવું નીપજાવવાની ઇચ્છા કરતા. પત્રકારા આ કરજ બજાવે છે ખારા ? તેઓ અલ્પાંશ બજાવે છે, પણ અનાન અને સ્થિતિચુસ્તતાના ભયંકર હાઉ આગળ તેઓ કાંઇ વિશેષ ક**રી શકતા નથી. આપ**ણા અન્નાનને**ા લાભ લઈ પત્ર**-કારાે પણ આપણતે ગમે ત્યાં દારે છે, સમાજનાયકા પણ, ગમે ત્યાં દેારે છે; આવા સમયમાં તે અજ્ઞાનના નાશ કરવાના કિચિત પણુ પ્રયત્ન ન કરતાં માત્ર **હાય** બેડી બેસી રહેવું તે તે**ા કરજતાે** ત્યાગ કર્યા બરાબર છે.

## ( ( )

અમારા પ્રયત્ન પ્રામાણિક છે કે ઔપ્રામાણિક તેના વિચાર પ્રાહક ગણુને કરવાના છે; અમારા પ્રયાસ સાચા દિશામાં છે કે ખાટી તે પણ તેઓ નક્કી કરી શકે છે, અમારી કલમ રાગદ્રેષથી ચાલે છે કે સત્યસ્ચક કરજ તરીકે ચાલે છે તે પણ તેઓ વિચારી શકે છે. આ સર્વ વિચારી લઇ અમારી રખલનાઓ પ્રતિ કાઇ પણ અગ્રૂલિનિર્દેશ કરશે તા અમારી નીતિમાં જરૂરી ફેરકાર કરવાના અવકાશ પણ અમાને પ્રાપ્ત થશે. આ પ્રકારનો તક આપવી તે માહક વર્ગના હાથમાં છે અને તેવી તક તેઓ આપશે એવી અમે આશા રાખીયે છીયે.

ઝવેરી મૂળચંદ આશારામ વૈરાઠી.

તંત્રી 'સુધેાષા '

## ( १)

## **આભાર દર્શનઃ** શ્રીમતી જાસુદ ખેન તરક્ષ્થી આ પુસ્તક છપાવવા અર્થે રૂ. ૧૦૦) ની મદદ મલી છે, તેનાે સાભાર સ્વીકાર કરીયે છીયે. તંત્રી " સુઘાષા "

# વિષય સૂચિ

| ક્રમાંક. | વિષય લેખક.                                                                                                                                                  |  |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ۶        | નિવેદન અનુવાદક                                                                                                                                              |  |
| ર        | માસિક અંગે તંત્રી <b>નું</b> વ્યક્ત <b>વ્ય</b> તંત્રી                                                                                                       |  |
| 3        | નમસ્કાર મંત્ર યા પંચ પરમેષ્ઠી પં. સુખલાલછ                                                                                                                   |  |
| 8        | આવશ્યકતા કર્તા સંબંધી મારા<br>વિચારાેનું પુનરાવર્તન ,,                                                                                                      |  |
| પ        | આવશ્યક કે પ્રતિક્રમણનું રહસ્ય ,,                                                                                                                            |  |
| ć        | પરિશિષ્ટ: શાસ્ત્ર પાઠેાની તુલના ,,<br>નં. ૧ જૈન અને બૌધ્ધ આવસ્યકીય ક્રિયા.<br>નં, ૨ જૈન અને વૈદિક આવસ્યકીક ક્રિયા.<br>નં. ૩ જૈન અને પારસી આંવસ્યકીય ક્રિયા. |  |

#### ઝણુ સ્વીકાર.

અમારા માસિક છાપી આપવામાં તેમજ ભેટનું પુસ્તક છાપ-વામાં એાછા દર આપવા છતાં, જે કાળજી અને ચીવટધો કાર્ય કરી આપ્યું છે તેને લઇને અમે આવા સસ્તા દરે માસિક તેમજ ભેટ પ્રાહક ગણુ સમક્ષ મૂકવા શક્તિવાન બન્યા છીયે. પ્રેસનું કાર્ય કેવું થાય છે તે 'સુધાષા'ના અંકા અને તેની ભેટ જોવાથી વાંચકને ખાત્રી થશે. તેવું કામ આછા દરે આપી અમને જે મદદ કરી છે તે ઋણુ અમે વાળા આપવા સમર્થ નથી, એટલે તે પ્રેસના ' તેના ભ્યવસ્થાપદ્દાના અને તેના સેવદાના અમે આભાર માની ૠણુ સ્વીકાર કરીયે છીયે.

#### પ્રકાશક.

## આવશ્ચકના કર્તા સંબંધી મારા વિચા-ચારાેનું પુનરાવર્તન.

છ વર્ષ પહેલાં મારૂં લખેલું હન્દી 'પંચ પ્રતિક્રમણ ' આ-ત્માનંદ જૈન પુસ્તક પ્રચારક મંડલ, આગ્રા તરક્ષ્ત્રી પ્રસિદ્ધ થયેલું; તેની બે હજર નકલા કાઢવામાં આવેલી, અને તે કલકત્તાવાળા ખાશુ પ્રલચંદજી સીંધી તરક્ષ્યી બેટ રૂપે બ્દુંચવામાં આવેલી; તે નક્લે જોત જોતામાં પૂર્ણ થર્મ ગઇ. પાછળથી કિંમત આપીને પુસ્તક બેળવવાની હજારા માગણીઓ આવી; અને કાઈ ક્રાઇ ઉદાર ગ્રહસ્થ તા પાતાના ખર્ચથી કરી તેવી આવત્તિ તૈયાર કરી, છપાવી બેટ આપવા માટે અમુક મોટી રકમા ખર્ચવાની ઈચ્છા પણ સ્પપ્ટ દર્શાવી; તેમજ એ હન્દી આવૃત્તિનાં બે અનુકરણા પણ થયાં (૧) હિન્દીમાંજ ખરતર ગચ્છના પ્રતિક્રમણ રૂપે અને (૨) ગૂજરાતીમાં આત્માનંદ સભા તરક્રથી. લોકાની અધિક માગણી અને થયેલા અનુકરણો એ સામાન્ય રીતે કાઇ પણ સંસ્કરણની લોકપ્રિયતા

( 32 )

અગર વિશિષ્ટતાના સ્વ્યક મનાય છે, પરંતુ એ બન્ને બાબતા હાેવા છતાં પણ હું એ આવત્તિને એ દબ્ટિએ સફળ યત્ન માનવા લલચાયા નથી. સફળતાની મારી મુખ્ય ક્સોટી મારા આત્મસંતાય છે. ગમે તેટલી માગણીઓ આવી અને અનુકરણા પણ થયાં છતાં એ આવ ત્વિથી મને પૂર્ણ સંતાય થયોજ છે એમ નથી; તેથી મારી કસા-ત્તિથી મને પૂર્ણ સંતાય થયોજ છે એમ નથી; તેથી મારી કસા-ટીએ એ આવત્તિની સફળતા અધૂરીજ છે; તેમ છતાં એ આવ-ત્તિમાંથી મને જે થાહા લણા આશ્વાસ મળે છે તે એટલા સાર કે મેં તે વખતે એ આવૃત્તિ માટે મારાથી જે શક્ય હતું તે કરવામાં લેશ પણ ઉપેક્ષા કરી ન હતી. તે આવત્તિમાં મેં કેટલીક નવીનતાઓ દાખલ કરી છે; તેમાંની એક નવીનતા તો જૈન સમાજ માટે એ છે કે અત્યાર સુધીમાં 'આવશ્યક ' જેવા મહત્ત્વપૂર્ણ અને નિત્ય-કર્મ મનાતા વિષય તથા તે વિષેના સાહિત્ય ઉપર શાસ્ત્રીય ભાષામાં કે લાકભાષામાં કશુંજ લખાયું ન હતું તેનું મંગ્રલ મુદ્ધર્ત કર્યું અને પ્રસ્તાવના દારા એ દિશામાં વિચાર કરવાની પહેલ કરી.

પ્રતિપાદક શૈલિએ આવશ્યકનાં મૂળતત્ત્વા સમજાવવા અને ઐતિહાસિક દડ્યિ આવશ્યકસત્રાના સમય તથા કર્તાના વિચાર કરવા તેમજ હમણા હમણા લાકપ્રિય થયેલી તુલનાત્મક પહ્લતિએ આવશ્યક્યકગત વિચારા તથા તેના પ્રતિપાદક સત્રાનું જૈનેતર સંપ્ર-દાયાના નિત્ય કર્મ સાથે તાલન કરવું એ હિન્દી પ્રસ્તાવના લખતા વખતે મારી પ્રવૃત્તિનું ધ્યેય હતું. તે માટે મેં તે વખતે પુષ્કળ તૈયારી અને મારી પ્રવૃત્તિનું ધ્યેય હતું. તે માટે મેં તે વખતે પુષ્કળ તૈયારી અને બાજી ઘણી વિગતા મારી માંદગી અને બીજા કારણાથી રહીજ ગઇ; તેને બીજી આવૃત્તિમાં દાખલ કરૂં અને પ્રથમ આવૃત્તિની જીરીઓનું સંશાધત કરૂં તે પહેલાં હું એક બીજાજ માથું ન ઉદ્યુ કર્યુ ગ્રહ્ય તેના કાર્યલાર નીચે દબાયો.

કરમ્યાન હિન્દી પ્રસ્તાવના વાંચનાર કેટલાએક એ તરફ

#### ( ३२ )

આકર્ષાળ અને ક્રેટલાએકના તે પ્રસ્તાવના માંહેતા અમુક સુદાએક સાથે વિરાધ પશુ દેખાવા લાગ્યો. જો કે મતભેદ નહિ ધરાવનાર અવિરાધિઓની સંખ્યા મોટી હતી અને હજી પશુ છે, છતાં પશુ મતભેદ ધરાવનાર ટીકાકારોની નાની સંખ્યા તરક મારં ધ્યાન આદરપૂર્વક ગયેલું છે. મેં જે વિચાર્જું છે અને જે લખ્યું છે તે સત્ય છે તેમાં કશુંજ પરિવર્તન કરવા જેવું ન હાેઇ શકે એવા દાવા તો હું ત્યારેજ કરી શકું કે જ્યારે સાતિશય ગ્રાન કે દિબ્ય દષ્ટિ પ્રાપ્ત થયાનું અભિમાન મને હાેય. એ પ્રસ્તાવના લખતી ટ્વખતે કેટલાક સુદ્દાઓ સંબંધે મારા જે વિચારો હતા તેમાં ગ્યાજે થાડું પરિવર્તન થયું છે; તેજ બાબતાને અત્યારે જો મારે લખવી હાેય તો તે બીજીજ રીતે હું લખ્યું એમ મને લાગે છે: તેમ છતાં આવ-શ્યકસત્રના કર્તા વિષેના મારા વિચાર હજી બદલાયા નથી એ મારે રપબ્ડ રીતે જણાવી દેવું જોઇયે,

પ્રસ્તાવનામાં કરાયેલા આવશ્યકક્રિયાના સમર્થન સામે તાે ક્રોઈ પણ રૂઢિમામી સાંપ્રદાયિક સાધુ કે ગ્રહસ્થતા લેશ પણ વિરાધ કે મતભેદ ન હોય એ દેખીલું છે; એવા લાેકા માટે તાે મતભેદ કે વિરા-ધના વિષય માત્ર બે છે: (૧) આવશ્યકસૂત્રના કર્તા વિષેતા મારો મત અને (ર) જેન આવશ્યકક્રિયાની જેનેતર નિત્યકર્મ સાથે સરખા-વવાની મારી પદ્ધતિ.

બીજા સુદ્દાના બચાવ ખાતર મારે ડીકાકારોને એટલું કહેવું જ કહેવું જોઇયે કે આજે જે તુલનાત્મક પદ્ધતિએ અભ્યાસ શરૂ થયા છે અને જે લગભગ સાર્વત્રિક થતા જાય છે તેથી ડરવાને કશું જ કારણ નથી. જો આપણી વસ્તુ સર્વોત્તમ હાેય તા તુલનામાં તે બતાવી શકાય, અને જો તેવી સર્વોત્તમ વસ્તુને એક અભ્યાસી બરાબર સરખામણી કરી તેની સર્વોત્તમતા સાબિત ન કરી શકે તો તે કાર્ય કાઈ બીજો કરે; પરત્તુ જ્યાં સુધી સરખામણીમાં કાઈ

(, 38. ))

પણ વસ્તુને ઉતારવામાં નુ.આવે ત્યાં સુધી તેની સવેત્તિમતા એ તેા માત્ર પાતાની માની લીધેલી સર્વોત્તમતા જેવી જ માત્ર છે. અને **વળી આપ**ણી પ્રાચીન પ્ર<mark>થામાં પણ સરખામણીને</mark> અવકાશ કર્યા ઓછા છે ? જ્યારે સાધુઓ વ્યાખ્યાન વાંચે છે ત્યારે જાશ્યેઅજાશ્યે પણ પોતાના ધર્મતત્ત્વેાનું ખીજા ધર્મતત્ત્વેા માથે યથાશકિત તાેલન કરે જ છે; અલબત્ત. એ ખરૂં છે કે પ્રાચીન પ્રયા અનુસારી તાલ-નતા ઉદેશ ગમે તે રીતે પાતાની વસ્તુને શ્રેષ્ઠ અને બીજાની વસ્તુને કનિષ્ઠ ખતાવવાના હાેય છે. જ્યારે આ આધુનિક પ્રથામાં એ એકાં-ગીપણું કાંઇક દૂર થયેલું જેવામાં આવે છે. આચાર્યથ્રી હરિસદ્રજી અને ઉપાધ્યાયબ્રી યશાવિજયછની કૃતિએામાંથી એવા સંખ્યાબદ વિચારા તારવી શકાય એમ છે કે જે માત્ર તટસ્ય તુલનાત્મક દ-ષ્ટિએ કરાયેલા છે. વળી આપણે પ્રાચીનકાળમાં થયેલું એ જ અધું ક્યાં ક<mark>રીયે છ</mark>ીયે ! <mark>ઘ</mark>ણુંયે <mark>જીનું છેાડીયે છીયે અને ન</mark>વું સ્વીકારીયે છીયે. જો તુલનાત્મક પદ્ધતિ સર્વ સાથ થતી જતી હોય તા તે દષ્ટિ-એ આવશ્યકક્રિયાનું તાલન કરવામાં હું તેનું મહત્ત્વ જોઉં છું. સમ-ભાવ એ મુખ્ય જૈનત્વ છે; તેના આવિર્ભાવ માત્ર કુળ જૈન કે રૂઢ જૈનમાં જ હોય અને અન્યત્ર ન હોય એમ તા જૈનશાસ્ત્ર કહેતું જ નથી. જૈનશાસ્ત્ર ઉદાર અને સસગ્રાહી છે. તેથી તે જાતિ. દેશ. <mark>કાળ કે રૂઢિતું બન્ધન ન ગણ્યકારતાં જ્યાં જેવું તત્ત્વ</mark> સંસવે ત્યાં તેવું 🛩 વર્ણવે છે. આ કારણથી જૈન આવસ્યકક્રિયાની જૈનેતર નિત્યકર્મ કે સ-ખ્યા આદિ સાથે તુલના કરવામાં જે બીજાઓ દ્રષણ માને છે તેને જ હું ભૂષણ માનું છું. અને આ વાતને વધારે તા સમય જ સિદ્ધ કરશે.

પહેલા મતબેદતાે વિષય કર્તાના સમયતાે છે. ઉપલબ્ધ સંપૂર્ણ આવસ્યકસૂત્ર ગણુધરકૃત ન**િં, પણ અન્ય કાેઈ સ્થવિરકૃત છે** એવા **સારા વિચારતું તાત્પર્ય જો કાે**⊎ ટીકાકાર એવું કાઢતા હાેય કે આ

(3४)

વિચાર આવશ્યકની પ્રાચીનતાવિષયક લાકશ્રહાતા લાપ કરે છે અને તે દારા આવશ્યકક્રિયાની મહત્તા ઘટાડી અન્તે તેના હાસમાં નિમિત્ત ચાય છે તા ખરેખર તે ટીકાકારા મારા કરતાં સત્યને જ વધારે અન્યાય કરશે. હું સંપૂર્ણ મૂળ આવસ્યકને ગર્ણધરકૃત નથી માનતો; પણ તેના કર્તા **સ્થવીરાને લગભગ ગણધર સમકાલીન અગર લગભગ** તેટલા જ પ્રાચીન માનું છું. અને તેથી આવશ્યકસૂત્રની પ્રાચીનતા જરાયે લુપ્ત થતી નથી. કદાચ ક્રાઇ અંશમાં પ્રાચીનતા વિષે જો લાેકવિશ્વાસ એાએા થાય તાે તેથી ડરવાનું શું ? જો વસ્તુ સારી અને શ્રેષ્ઠ ન હ્યાય તા તેને કેવળ પ્રાચીનતાના પાષાક પહેરાવી જ-ગતમાં કાઇ પણ વિશેષ પ્રતિષ્ઠિત નહિ કરી શકે: તેથી ઉલ્ટં 😽 વસ્તુ સારી છે અને જે સત્ય છે તેના પર પ્રાચીનતાના પાષાક નદિ હોય તેા પણ તે પ્રતિષ્ઠિત જ થવાની, રહેવાની અને કાળક્રમે તેજ વસ્તુ પ્રાચીન અનવાની. પરન્તુ આ પ્રક્ષેાભક તર્કજાળ માત્રથી હં ક્રાઇતે મારા વિચાર તરક આકર્ષવા નથી ઇચ્છતા. પ્રસ્તાવના પ્રસિદ્ધ થયે આટલા વર્ષ વ્યતીત થયાં. તે દરમીયાન આવસ્યક-સૂત્રના કર્તા સંબાધી સુદ્દાએાને અંગે મેં પોતે પણ નિષ્પક્ષપાત ચર્ચા કરી છે અને મતભેદ ધરાવનાર ટીકાકારના પ્રમાણે પર પણ છત્તાસાપૂર્વક વિચાર કર્યો છે, ગ્રંથના પૂર્વાપર સંબંધ પણ વિચાર્યો છે અતે તેમ છતાં મતે મારા અભિપ્રાય બદલવાને કારણ મળ્યું નથી.

આથી ઉલ્ડું મતબેદ ધરાવનાર ટીકાકારોએ જે પ્રમાણા ટાંકનાં છે તેમાં પણ મને તા મારા વિચારનું પાેષણ થતું સ્પષ્ટ લાગે છે, અને કવચિત તેમ થતું નથી દેખાતું તા પણુ, તેવા પ્રમાણા મારા અભિપ્રાયને સ્પષ્ટ રીતે ખાધ કરતા તા જણાવા નથી જ. તે ઉપરા-ન્ત કેટલાંક એવા પ્રમાણા મને નવાં મળ્યાં છે કે જે મારા વિચાર-ના સ્પષ્ટ સાધક છે અને સામા પક્ષના ાવચારને ખાધક છે; હું આ સ્થળે એ બધા પ્રમાણોને ડુંકમાં આપી તે તરક વિચારકાનું ધ્યાન એચું છું કે જો હવે પછી કાેઇ, આ વિષય ઉપર સમભાવ અને સહનશીલતાપૂવક વિશેષ વિચાર કરશે અને પાતાના પસના સાધક ઝામાણોને સ્પષ્ટરીતે મૂકશે તાે હું તેના પર સાચી જિજ્ઞાસાણહિએ જરૂર વિચાર કરીશ અને તેમાંથી તથ્ય જડશે તાે સ્વમત કરતાં તેની જ કિંમત હું વધારે આંકીશ.

સંપૂર્ણ આવશ્યકશ્રુતસ્કન્ધ એ ગણધરકૃત નથી, પણ ગણુધર– ભિન્ન અન્ય પ્રાચીન અને પ્રતિષ્ઠિત શ્રુતસ્થવિરકૃત છે એવા મારાૈ અભિપ્રાય જે પ્રમાણાને આધારે મેં પ્રગટ કર્યો છે તે પ્રમાણા નીચે પ્રમાણે છેઃ

(૧) વાચક શ્રી ઉમાસ્વાતિજી પોતાના શ્રી તત્વાર્થસ્ત્ર ભાષ્યમાં શ્રુતના અંત્રપ્રવિષ્ટ અને અંગબાહ્ય એ બે બેદનું વર્ણુન આપતાં અંગબાહ્યના અનેક પ્રકારા બતાવે છે. તેમાં તેઓએ ' સામાયિક, વ્યતુર્વિ શતિસ્તવ, વિનદન, પ્રતિક્રમણ, કાયાત્સર્ગ અને પ્રત્યાખ્યાન એ જ આવશ્યકના અધ્યયનાને અંગબાહ્ય તરીકે ગણાગ્યાં છે. ભાષ્યના પાઠ આ પ્રમાણે છેઃ

अङ्गबाद्यमनेकविधम् । तद्यथा-सामायिकं, चतुर्विद्यति-स्तवः, वन्दनम्, प्रतिक्रमणं, कायव्युत्सर्गः, प्रत्याख्यानं, द्दा-वैकालिकं, उत्तराध्यायाः, द्द्याः, कल्पव्यवहारो, निद्योथमृ-षिभाषितानीत्येवमादि ।

દે જાં go વ્રका झित तस्याર્થ અ.શ્ સૂત્ર. રુ માખ્ય, પૃુ્ રુ-ત્યારબાદ તેઓશ્રી પાતે જ અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબાલા ઐ બન્ને પ્રકારના ઝુતની લિન્નતાના કારણ વિષે પ્રશ્ન ઉદાવી કહે છે કે જે તીર્થકર ભગવાનના ઉપદેશને આધારે તેઓના સાક્ષાત શિબ્ય ગ-બુધરેાએ રચ્યું તે અંગપ્રવિષ્ટ અને જે ગણુધર અન-તરભાવી વગેરે અર્થાત ગણુધરવંશજ પરમ મેધાવી આચાર્યોએ રચ્યું તે અંગબાલા. આ મતલબનો ભાષ્યના પાઠ આ પ્રમાણે છેઃ •'

### ( 31 )

अथ श्रुतज्ञानस्य द्विविधमनेकं द्वादराविधमिति कि कृतः प्रतिविशेष इति ?

वस्तुविशेषाद् द्वेविध्यम् । यद् भगवद्भिः सर्वज्ञैः सर्व-दर्शिभिः परमर्षिभिरर्हद्भिस्तत्स्वाभाव्यात् परमशुभस्य च प्रवचनप्रतिष्ठापनफलस्य तीर्थकरनामकर्मणोऽनुभावादुक्तं भग-वच्छिष्यैरतिशयवद्भिरुत्तमातिशयवाग्बुद्धिसम्पनैर्गणधरेई व्धं तदद्भप्रविष्टम् । गणधरानन्तर्यादिभिस्त्वत्यन्तविशुद्धागमैः परमप्रकृष्टवाङ्मतिबुद्धिशक्तिभिराचार्यैः कालसंहननाथुदौषा-दल्पशक्तीनां शिष्याणामनुष्रद्दाय यत् प्रोक्तं तदङ्गवाह्यमिति ॥ तेज तत्त्वार्थ अ. २ सूत्र. २० भाष्य. पृ. ९१-९२ ।

વાચકથ્રીને આ ઉલ્લેખ બીજા બધા ઉલ્લેખા કરતાં વધારે પ્રાચીન અને મહત્ત્વના છે; અન્ય પ્રમાણેનું બળાબળ તપાસતી વખતે પણ એટલું તા ખ્યાનમાં રાખવું જ જોકાયે કે વાચકશ્રી પાતે જો આવશ્યકને ગણધરકૃત માનતા હાત અગર ગણધર તથા અન્ય શ્યવીર એમ ઉલ્લયકૃત માનતા હાત તા તેએા માત્ર ' ગળઘર પ-શ્યવીર એમ ઉલ્લયકૃત માનતા હાત તા તેએા માત્ર ' ગળઘર પ-શ્યવીર એમ ઉલ્લયકૃત માનતા હાત તા તેએા માત્ર ' ગળઘર પ-શ્યાત્માલી ' વગેરે આચાર્ય કૃત કદી કહેત નહિ. અંગબાહ્યમાં ગણાતા આવશ્યક, દશવૈકાલિક, ઉત્તરા ધ્યયન, આદિ સત્રોના કર્તા સંબંધી બીજા બધા કરતાં તેએાશીને જ વધારે સ્પષ્ટ માહિતી હોવા શંભવ છે; કેમક (૧) તેએાશ્રીને જ વધારે સ્પષ્ટ માહિતી હોવા શંભવ છે; કેમક (૧) તેઓશ્રી મહાવીર વચ્ચે બહુ લાંયુ અન્તર નહિ, અને (૩) જૈન પર પરામાં તે વખતે જૈનશાસ્ત્રના કર્તા સંબંધી જે માન્યતા ચાલી આવતી તેથી જરા પણુ આડુ અવળું લખવાને તેમને કશુંજ કારણ સંભવતું નથી. આ કારણાંશી વાયકશ્રીના જરા પણુ સંદેહ વિનાનો ઉલ્લેખ મને મારા અભિપ્રાય બાંધવામાં પ્રથમ નિમિત્તભૂત થયે છે.

#### ( 39 )

ં(૨) વાચક્શ્રીના ઉપર ટાંકેલ ભાષ્ય ઉપર શ્રી સિદ્ધસેનગણિની મોટી ટીકા છે. જે હજાર કરતાં વધારે વર્ષ જેટલી બાની તા છે જ. તે ટીકા પહેલાં પણ તત્ત્વાર્થ ભાષ્ય પર ખીજી ટીકાએ હતી તેના પ્રમાણા મળે છે: એટલે પ્રાચીન ટીકાઓને આધારે જ ઉક્ત-લાખ્યની વ્યાખ્યા તેઓશ્રીએ કરેલી હાેવી જોઇયે. જો પ્રાચીન ટીકાન એંગ કરતાં તેમના મત જુદા હાેત તા જેમ તત્ત્વાર્થ ભાષ્યના અનેક રયવામાં પ્રાચીન મત ખતાવી પછી પાતાના મતભેદ ખતાવે છે તેમ પસ્તુત ભાષ્યની ટીકામાં પણ તેએાશ્રી પ્રાચીન ટીકાકારોને મતબેદ ટાંકત; પણ તેઓએ તેમ કર્યું નથી. તે ઉપરથી એ તા સ્પષ્ટજ છે કે શ્રી સિદ્ધસેનગણિને પ્રસ્તુત ભાષ્ય ઉપરની પ્રાચીન ટીકાઓમાં પાતે વ્યાખ્યા કરવા ધારે છે તે કરતાં કાંધપણ મતબેદવાળું જણા-યેલું નહિ. આ જ કારણથી શ્રી સિદ્ધસેનગણિનું પ્રસ્તુત ભાષ્યન વિવેચન એ એમના વખત સુધીની અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબાહ્યના ભેદ સંખંધી ચાલતી જૈન પરંપરાનું સ્પષ્ટ નિંદેંશક એ**મ** કક્ષુલ કર્યા વિના ચાલવું નથી. શ્રી સિદ્ધસેનગણિ ભાષ્યગત ' સામાાયક… ...પ્રત્યાખ્યાન ' અપદિ શબ્દોને અર્થ સ્પષ્ટ રીતે ' સામાયિક અન ખ્યયન.....પ્રત્યાખ્યાન અધ્યયન ' એ પ્રમાણે અને 'गणधरानन्त-र्यांटिभिः'એ પદને। અર્થ ૨૫७૮પણે ગણધરશિષ્ય શ્રી જ શ, પ્રભવ વગેરે એટલા જ કરે છે. આમ તે દારા તેઓશ્રી પાતાનું ખાસ ઋન્તવ્ય સચવે છે કે અંગભાહ્ય જેમાં સમગ્ર આવશ્યક પણ સમ્મિન લિત છે તે ગણધરકત નહિ, પણ ગણધરશિષ્યશ્રી જંબ તથા પ્રભવ આદિ અન્ય આચાર્યક્રત છે. તેએાશ્રીની પ્રસ્તુત ભાષ્યની ટીકા આ પ્રમાણે હેઃ

समभावो यत्राध्ययने घर्ण्यते तत्तेन वर्ण्यमानेनार्थेन निर्दिशति–सामायिकमिति । एवं सर्वेषु वक्ष्यमाणेष्वर्थसम्ब-न्वाद् व्यपदेशो दृश्यः । चतुर्विशतीनां पूरणस्यारादुपकारि-

#### ( 36 )

णो यत्र स्तवः शेषाणां च तीर्थकृतां वर्ण्यते स चतुर्विशति-स्तव इति । वन्दनम्-प्रणामः स कस्प्रे कार्यः कस्मे च नैति यत्र वर्ण्यते तत् वन्दनम् । असंयमस्थानं प्राप्तस्य यतेस्तस्मात् प्रतिनिवर्तनं यत्र वर्ण्यते तत् प्रतिक्रमणम् । कृतस्य पापस्य यत्र कायपरित्यागेन कियमाणेन विशुद्धिराख्यायते स का-यन्युत्सर्गः । प्रत्याख्यानं यत्र मूऌगुणा उत्तरगुणाम धारणीया इत्ययमर्थः ख्याप्यते तत् प्रत्याख्यानम् ।

गणधरा इन्द्रभूत्यादयः तेषामनन्तरे ये साधवस्तेऽन-न्तर्याः ज्ञिष्या इत्यर्थः ते गणधरानन्तर्याः जम्बुनामादयः आदिर्येषां प्रभवादीनां ते गणधरानन्तरादयः ।

तेज तत्त्वार्थ अ. १ सूत्र २० टीका. प. ९०

કેટલાક એવી દક્ષીલ કરે છે કે ભાષ્યમાં જે 'સામાયિક, ચ• તુર્વિ'શતિસ્તવ…પ્રત્યખ્યાન ' આાદ શબ્દો છે તે આવશ્યકના અધ્ય-યનખાેલક નહિ. પરન્તુ તે તે અધ્યયનની નિર્શુકિતના ખાેધક છે; અર્થાત્ અંગબાહ્યમાં આવશ્યક ગણવું ન જોઇયે, પછુ આવશ્યકનિર્શુ-ક્તિ જ ગણવી જોઇયે. તેએાની આ દલીલ કેટલી ટકી શક તેમ છે તે પણ જોઇયે.

(**क) જો વાચક્રશીને સામા**યિકાદિ પદ્યથી સામાયિક અધ્યયન **ચ્યાદિની નિર્યુકિત જ વિવક્ષિત હેાત તેા તેઓ**શ્રી પાેતે જ નિર્યુક્તિનું સ્પષ્ટ કથન ન કરતાં લાક્ષણિક પ્રયોગ **શા મા**ટે કરે <sup>?</sup>

(સ) કાેઇપણુ શબ્દના લાક્ષણિક અર્થ કરવામાં મળ અર્થના બાધ હાેવા જ જોઇયે; જ્યાં સુધી શબ્દના મૂળ અર્થ બાધિત ન ચતા હાેય ત્યાં સુધી તેના લાક્ષણિક અર્થ માનવા યા કરવા એ શબ્દશાસ્ત્ર, અલકારશાસ્ત્ર અને ન્યાયશાસ્ત્રના નિયમાનું ઉત્યાપન કરવા જેવું છે. (ઋ) ધડીવાર, મૂળ અર્થના બાધ વિના પણ લાસણિક અર્થ કરવાની ધૃષ્ટતા કરી લઇયે તેા પણ એ પ્રશ્ન તેા થાય જ છે કે શ્રી સિહસેનગણિ જેઓ પોતાના પૂર્વ ડીકાકારોને અનુસર્થા છે તેઓ શું તેવા લાક્ષણિક અર્થ કરવાનું નહેાતા જાણતા અથવા બીજી કાઇ પણુ સીતે ભાષ્યના એ શબ્દા નિર્ધુક્તિએાધક છે એવું સાબીત કરી શ્રકતા ન હતા <sup>8</sup>

(ઘ) ધડીવાર એમ પશુ માની લઇયે કે વાચક્રશ્રી શબ્દ પ્રયા ગુરૂક્ષળ ન હતા; ટીકાકારશ્રી સિદ્ધસેનગણિ પણુ ભૂલ્યા, પરન્તુ એટલું બધું માન્યા પછી પણુ સામાયિક આદિ પદાના નિર્શુક્તિપરક અર્થ કાઢવા જતાં એક મહાન વિરાધ ઉપસ્થિત થાય છે જે નિર્શુ-ક્તિના લાક્ષણિક અર્થની દલીલને ક્ષણુ માત્ર પણુ ટકવા દેતાજ નથી. તે વિરાધ તે આઃ—

અંગબાલામાં વાચકશ્રીએ ' આવશ્યક ' પ્રથમ ગણાવ્યું છે અને આવશ્યકના અર્થ વિરાધી ડીકાકારા 'આવશ્યકનિર્યુંક્તિ ' કરે છે, એટલે તેઓના કથન પ્રમાણે અંગબાલામાં પ્રથમ આવશ્યકનિર્યુક્તિ આવે છે. હવે અંગબાલના રચયિતા તરીકે ભાષ્યકાર અને ડીકાકાર બન્ને ' गणघरानन्तर्यादिभिः ' એ પદથી શ્રી જંશુસ્વામિ તથા શ્રી પ્રભવસ્વામિના નિર્દેશ કરે છે એટલે, અંગબાલામાં પ્રથમ ગણાવેલ આવશ્યકનિર્યુક્તિ એ શ્રી જંશુસ્વામિ કે શ્રી પ્રક્ષનસ્વામિ-કૃત હાય એવું ભાન થાય છે કે જે અસંગત છે; કારણ કે નિર્યુક ક્તિકાર તા શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામિ જ છે એ વાત જાણીતી જ છે. એઢલે, આવશ્યક પદથી આવશ્યકનિર્યુક્તિ વિવક્ષિત હાય તા શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામિનું નામ છેવટે ડીકામાં તા આવવું જ જોઇયે, કે જે કયાંય પણ નિર્દિષ્ટ નથી.

(ઢ) ભાષ્ય અને તેની ડીકા એ બન્તેના ઉપર ટાંકેલા પ્રમાણે જે મત દર્શાવે છે તે જ મત ભાષ્યના છેલામાં છેલા અને માટામાં

( ४२ )

મોટા ટીકાકાર ઉપાધ્યાયશ્રી યશેષવિજયજી પણ સ્વીકારે છે, એ તેઓની ભાષ્ય ઉપરની વૃત્તિ જેવાથી અસંદિગ્ધપણે સ્પષ્ટ થાય છે. તેઓ પોતાની ભાષ્ય ઉપરની વૃત્તિમાં 'સામાયિક….પ્રત્યાખ્યાન ' આદિ આવશ્યકના છએ અધ્યયનાના 'આવશ્યકશ્રુતસ્કન્ધ ' એ પ્રકારના અર્થ સ્પષ્ટ શબ્દામાં કરે છે. અને અંગબાહા જેમાં તેઓ શ્રી પોતે પ્રથમ જ 'આવશ્યકશ્રુતસ્કન્ધ ' ના સમાવેશ કરે છે તેને ગણધર પ્રશ્વાતભાવી શ્રી જ છુસ્વામિ આદિ વડે રમાયાનું પ્રતિપાદન કરે છે; તેઓની વૃત્તિના તે ભાગ નીચે પ્રમાણે છે:---

गणधरा इन्द्रभूत्यादयः तेषामनन्तरे ये साधवस्तेऽनन्तर्याः शिष्या इत्यर्थः । ते गणधरागन्तर्याः जम्बूनामादयः आदि-र्थेषां प्रभवादीनां ते गणधरान्तर्यादयः ।

सामायिकं समभावो यत्राध्ययने वर्ण्यते, चतुर्विंशतीनां पूरणस्यारादुपकारिणो यत्र स्तवः शेषाणां च तीर्थकृतां स चतुर्विंशतिस्तवः । वन्दनं गुणवतः प्रणामो यत्र वर्ण्यते तत् वन्दनम् । असंयमस्थानं प्राप्तस्य यतेस्तस्मात् प्रतिनिवर्तनं यत्र वर्ण्यते तत् प्रतिक्रमणम् । कृतस्य पापस्य यत्र स्थान-मौनध्यानरूपकायत्यागेन विशुद्धिराख्यायते स कायव्युत्सर्गः। मूल्लोत्तरगुणधारणीयता यत्र ख्याप्यते तत् प्रत्याख्यानम् । पत्तैरध्ययनैरावश्यकश्चतस्कन्ध उक्तः ।

मनसुखभाई-भगुभाई-प्रकाशित श्रीयशोविजयजीकृत तत्त्वार्थव्याख्या अ. १ सूत्र. २० पृ. ५० । ઉપાધ્યાયશ્રી યશાવિજ્યજી જેવા શાબ્દિક, આલંકારિક, નૈયા-થિક અને આગમિક વિષે કાઇ પણુ એમ કહેવાનું સાહસ ભાગ્યેજ

કરશે કે તેએા ચાલતી શ્રુતપર પરા કરતાં કાંઇ નવુંજ લખી ગયા છે અથવા તા તેઓને લાક્ષણિક અર્થ કરવાનું સઝ્યું નહિ. ઉપાખ્યાયજી વિશેષ આવશ્યક ભાષ્ય વગેરે અન્ય સમગ્ર આગમ ગ્રંથોના ઉંડા અબ્યાસી હતા અને વળી મલધારીશ્રી હેમચંદ્રની વૃત્તિ પણુ તેઓની સામે હતી; તેથી જો તેઓને આવસ્યકના અર્થ નિર્યુક્તિપરક કરવાનું યાગ્ય લાગ્યું હાત તા તેઓશ્રી પાતાની શ્રી તત્ત્વાર્થ ભાષ્યની વૃત્તિમાં તે પ્રમાણે જરૂર કરત; પરન્તુ તેમ ન કરતાં જે સીધા અર્થ કર્યો છે તે વાચક્શીના ભાષ્ય અને શ્રી સિદ્ધસેનગણિની ડીકાના વિચારના પાષક છે એમ ક્રબ્રુલ કરવું જ પડશે.

( ૪ ) શ્રી તત્ત્વાર્થ ભાગ્ય અને તે ઉપરની એ ડીકાઓ એ ત્રણે પ્રમાણેનું સ'વાદી અને બલવત્ સ્પષ્ટ 'પ્રમાણ એક ચાથું છે; અને તે સેન પ્રક્ષતું. સેન પ્રક્ષના પૃ૦ ૧૯ પ્રક્ષ ૧૩ એ આવસ્યક-સ્વના કર્તા સંબંધમાં જ છે. તેમાં પૂછવામાં આવ્યું છે કે <mark>આ</mark>ચા-રાંગના બીજા અધ્યયનની ટીકામાં લાેગસ્સસૂત્રને શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામિ-કત કહ્યું છે તે શું અ એક જ સૂત્ર શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામિકત છે કે આવશ્યકના બધાં સૂત્રા શ્રી ભદ્રબાહુરવામિકત છે. અગર તા એ બધા સત્રા ગણધરકત છે <sup>?</sup> આતાે ઉત્તર સેન પ્રશ્નમાં જે આપવા**માં** આવ્યા છે તે ખાસ ધ્યાન આપવા જેવા છે. તેમાં કહ્યું છે કે ' આચારાંગ આદિ અંગપ્રવિષ્ટ્ર્યુત ગણધરોએ રચેલું છે અને આવસ્યક આદિ અંગબાલશ્રત શ્રુતસ્થવિરોએ રચેલું છે; એ વાત વિચારામૃત સંપ્રહ, આવશ્યકવૃત્તિ આદિથી જણાય છે. તેથી લાગરસસુત્રની રચના શ્રી ભદ્રબાહુરવામિની છે અને અન્ય આવશ્યકસૂત્રોની રચના નિર્યુક્તિ રૂપે તે તેઓની જ છે; અર્થાત્ લાેગરસનું મૂલસૂત્ર શ્રા ભદ્રબાહસ્વામિકત છે. અને ખાકીના આવશ્યકસૂત્રોની–નિર્શકિત માત્ર શ્રી ભદ્રખાહુરવામિકૃત છે. પરંતુ લાેગસ્સ સિવાયના અન્ય આવશ્યકના સૂત્રા તા શ્રી ભદ્રષ્યાહુસ્વામિથી ભિન્ન અન્ય શ્રૃતસ્થવિરાના રચેલાં છે. એ તે પ્રશ્નના ઉત્તરકથનના સાર છે. સેન પ્રશ્નના સંપૂર્ણ પાઠ આ પ્રમાણે છેઃ

#### (४२)

आवश्यकान्तर्भूतश्चतुर्विद्यतिस्तवस्त्वारातीयकालभाविना

श्रीभद्रबाहुस्यामिनाऽकारोत्याचाराङ्गवृतौ द्वितीयाध्ययनस्यादौ तदत्र किमिदमेव सूत्रं भद्रबाहुनाऽकारि सर्व्वाणि वा आव त्रयकसूत्राणि कृतान्युत पूर्व गणधरैः कृतानीति किं तत्त्वमिति प्रक्षः ? अत्रोत्तरं-आचाराङ्गादिकमङ्ग्रत्विष्टं गणभृद्धिः कृतम्, आवश्यकादिकमनङ्ग्रप्रविष्टमङ्कैकदेशोपजीवनेन श्रुतस्थविरैः कृतमिति विचारामृतसङ्घहाऽऽवश्यकवृत्त्याचनुसारेण ज्ञायते, तेन भद्रबाहूस्यामिनाऽऽवश्यकान्तर्भृतचतुर्विशतिस्तवरचनम-पराऽऽवश्यकरचनं च निर्युक्तिरूपतया कृतमिति भावार्थः श्री आचाराङ्गवृतौ तत्रैवाधिकारेऽस्तीति बेाध्यमिति ॥

सेनप्रभ, पृ १९. प्रभा १३।

ઉપરના ચારે પ્રમાણા જ્યાંસુધી ખાેટાં સાંભત ન થાય ત્યાંસુધી ૬ું મારા અભિપ્રાય બદલું તા તેના અર્થ એ જ થાય કે વિચાર વિનાની ક્રાઇપણ એક રૂઠિમાત્રને સ્વીકારી લેવી.

આવશ્યકસૂત્ર ગણધરકૃત નહિ, પરન્તુ અન્ય સ્થવિરકૃત છે એ અભિપ્રાયનું સમર્થન કરનાર જે પ્રમાણે મારા જેવામાં આવ્યાં તે ઉપર ટાક્યાં પછી હવે આવશ્યકસૂત્રને ગણધરકૃત માનનાર પક્ષના પ્રમાણેનું પરીક્ષણ કરવાનું કાર્ય માત્ર બાકો રહે છે. મારા આ મતના વિરાધી તરીક જે પ્રમાણે ટાંકવામાં આવે છે તે આગમાદય સમિતિદ્વારા પ્રકાશીત થયેલ વિશેષ આવશ્યક ભાષ્યના ગૂજરાતી અનુવાદ ભા ૧ માં ઉપેાદ્ધાતના ૫૦ ર ઉપર જોવામાં આવે છે. પરીક્ષાની સગવડ ખાતર હું તે મર્વ પ્રમાણે ને ચાર વિભાગમાં વહેંચી નાખું છું: (૧) આવશ્યક કાણે કર્યુ એ પ્રક્ષના ઉત્તર માટે 'જેનજીત' દારનું વિવરણ, (૨) ભગવાન પાસેથી શ્રી ગૌતમાદિને સામાયિક આદિ સાંભળવાના પ્રયોજનનું વર્ણન, (૩) ભગવાનથી સામાયિક પ્રગટ થયાનું વર્ણન અને (૪) અંગપ્રવિષ્ટ તેમ જ અંગ-બાલ શ્રતની બાખ્યાઓ. (૧) સમાચિક આવસ્યક ક્રોણે રચ્યું? ઍ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં ભાષ્યકાર શ્રી જીનભદ્રક્ષમાશ્રમણની ગાયા નીચે પ્રમાણે છે:

केणकर्यं ति य ववहारओं जिर्णिदेण गणहरेहिं च । तस्सामिणा उ निच्छयनयस्स तत्तो जओ ऽणत्रं ॥ विद्येषावश्यकभाष्य गाथा. ३३९२ पृट १२८६॥

વિશેષ આવસ્યક ભાષ્યના એ ગુજરાતી અનવાદની ઉપાદધાતની ટીય્પણામાં આ ગાથાતા અર્થ આ પ્રમાણે કર્યો છેઃ 'સામાયિક જે આવસ્યકસત્રતા એક પહેલા ભાગ છે તે અર્થથી શ્રી જિતંદ્ર ભગવાને કહ્યું અને સુત્રથી શ્રી મણધર મહારાજે કર્યું છે;' પરન્તુ મારે કહેલું જોપ્રએ કે આ અર્થ નથી ગાયામાંથી નીકળતા કે નથી તેની મલ-ધારીશ્રી હેમચંદ્રકૃત ટીકામાંથી ઉલ્ટું આ केनकृत દારતું વર્ણન તા સામા પક્ષકારની તરફેલુમાં નહિ, પરન્તુ વિરૂદ્ધમાં જ જાય છે: <del>આ</del> દારમાં એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે ' સામાયિક કાણે કર્યુ <sup>ફ</sup>' અને તેના ઉત્તર ઉક્રત ગાચામાં એ પ્રમાણે આપ્યા છે કે 'વ્યવહારથી સામાયિક શ્રી તીર્થકરે। અને ગણધરેાએ કર્યું છે; પરન્ત નિશ્વય દ્રષ્ટિએ સમાયિકના કર્તા અર્થાત તેના સ્વામી તેના અનુષ્ઠાન કરના-રાએા છે.' સામાન્ય અભ્યાસિએા अત્થં માસન્તિ अरहा, सुत्तं गन्धन्तिः गणहरा निउणाः ओ सर्वविदित अथन अनुसार जरूर એમ માનવા પ્રેરાય કે સામાયિક એ વસ્તુ રૂપે શ્રી તીર્થકરોએ ઉપદેશ્યું અને સૂત્રરૂપે શ્રી ગચધરાએ રચ્યું પરન્તુ केनकृत દારતી ગાથાતા એ અર્થ જ નથી ઝેના લાવ બુદા જ છે. એ ગાથામાં અર્થદ્વારા સામાયિક ક્રોણે કર્યું અને સૂત્રદ્વારા કાણે રચ્યું એ પ્રક્ષના ઉત્તર જ નથી. એમાં તા સાગાયિક જે નાન, દર્શન, ચારિત્ર રૂપ આત્મિક પરિષ્ણામ છે, તેના વ્યવહાર અને નિશ્વયદ્રષ્ટિએ કરનાસ્તું નિરપણ છે. એ ગામામાં કહેવામાં આવ્યું છે કે સામાયિક રપ્ આત્મિકપરિષ્ણામના નિશ્વયદ્રષ્ટિએ કર્તાતેના અનુષ્ઠાન કરનારાએ.

( 88. )

છે અને વ્યવહારદ્રષ્ટિએ તેના કર્તાઓ એકલે ઉપદેશકા, પ્રયોજકા, પ્રેરકા અર્થાત સામાયિક રૂપ આચારનું ઉપદેશદારા પ્રવર્તન કરાવના-રાઓ શ્રી લીર્ચ કર, શ્રી ગણધર આદિ છે; તેજ વ્યવહારદ્રષ્ટિએ તેના કર્તા કહેવાય. આ અર્થ જો કે ગાયામાં વપરાયેલા 'સ્વામી' શબ્દથી સ્પષ્ટ થાય છે, છતાં તેની ડીકામાં તા એ અર્થ એટલા બધા સ્પષ્ટ થાય છે, છતાં તેની ડીકામાં તા એ અર્થ એટલા બધા સ્પષ્ટ કર્યો છે અને તે ગાથાની આગળ પાછળનું પ્રકરણ તથા તે ઉપરની ટીકામાં આ મારા કહેલાજ અર્થ અસંદિગ્ધ રીતે પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યો છે. સાસંશ એ છે કે વેદ્યનજીત દારની પ્રસ્તુત ગાથા સામાધિક અધ્યયનના કર્તાનું પ્રતિપાદન નથી કરતી પરન્તુ સામાયિક રુપ આત્મિકરાણના વ્યાવહારિક અને નૈશ્વધિક કર્તાનું નિરૂપણ કરે છે; જેને શબ્દાત્મક સામાયિક અધ્યયનના કર્તાના કર્તાના નિરૂપણ સાથે કરા જ સંબંધ નથી

(૨) સામાયિક અખ્યયતને શ્રી ગણધરકૃત બતાવવા માટે બીજું પ્રમાણ ઉપર સચવેલ ગુજરાતી અનુવાદના ટીપ્પણમાં જે મૂકવામાં આવ્શું છે તે ઝે છે કે જેમાં ભગવાન સામાયિક પરના ભાષણુનું પ્રયોજન બતાવ્યા બાદ ગણધરાએ સામાયિક સાંભળ્યાના પ્રયોજનનું વર્ણ્યન છે. તે આ પ્રમાણે છેઃ

## गेायसमाइ सामाइयं तुर्कि कारणं निसामेंति । नाणास्स तंतु सुन्दर-मङ्गुलभावाण उवलद्धी ॥

वि॰ आ॰ भा॰ गा॰ २१२५ पु॰ ८७४।

સામેના પક્ષકાર આ ગાથાએ ઉપરથી એમ કહેતા લાગે છે કે સામાયિક ઉપદેશ્યું તો ભગવાને, પજી રચ્યું ગણુધરાએ; પરન્દુ કાેકપણ વિચારક આ ગાથાએ કાઢી તેના અર્થ વાંચી આગળ પાછળનું પ્રકરણ વિચારી જોશે તા તેને જણાશે કે એવા અર્થ કરવામાં કે લી બૂલ થાય છે! અહીં તા અટલુંજ ઉદ્દિષ્ટ છે કે સામાયિક આચારનું પ્રથમ નિરૂપણ ભગવાને શા માટે કર્યું અને તે

( ૪૫ )

આને અર્થ સામા પક્ષકારની જરાયે તરફેણામાં નથી જ. આ ગાશામાં તાે ભગવાનશ્રી મહાવીરનું મિથ્યાત્વયી નિર્ગમન થયું. તેઓશ્રી જે પ્રકારે કેવલતાન પામ્યા અને તેઓશ્રીથી સામાયિક જ રીતે પ્રગટ થયું તેવું વર્ષન કરવાની પ્રતિના માત્ર છે. આમાં તા એટલું જ કચન છે કે ભગવાનથી સામાયિક આચાર શી રીતે ઉદલબ્યો: પરન્ત આ ગાથામાં સામાયિક સૂત્ર કે અન્ય આવશ્યક--સુવની શાબ્દિક રચના સંબંધમાં કશું જ સુચન કે કચન નથી. સામાયિકધર્મ લગવાને પ્રગટાવ્યા અને શ્રી મઅધરાએ ઝીલ્યે: તેની તા કાચ ના પાડે છે ? પ્રશ્ન સત્રરચનાના છે, તેની સાથે આચા-**રના ઉપદેશને** સંબં**ધ નધી**. તેથી આ પ્રમાણ પછા ગ્રાજ્ય થઇ ચાકતં નથી.

मिच्छत्ताइतमाओ स निग्गओ जह य केवलं पत्तो । जह य पसूर्य तत्तो सामाइयं तं पवक्खामि ॥ বি॰ आ০ भा० पु॰ ६६३।

(૩) એજ ગુજરાતી અનુવાદના ઉપાદધાતની ટીપ્પણમાં ત્રીજું પ્રમાણ નિર્ગમદાર વિષેતું છે. તેને લગતી ગાયા આ છેઃ

આચારતું શ્રવણ ગણધરોએ પ્રથમ શા માટે 🕰 ? અર્થાત સામા-યિક રૂપ જૈનધર્મના આત્માનું પ્રથમ પ્રથમ ગણધરાએ જે બ્રવ્ણ કર્યું તેનું પ્રયોજન પર પરાએ માક્ષ છે એવું આ ગાથાઓમાં **બતાવવામાં આવ્યું છે. તેમાં ગણધરા**એ સામાયિકસૂત્ર રચ્યાની ગંધ સરખી પશુ નથી. સામાયિક આચાર સાંભળવા. તેતે જીવ-નમાં ઉતારવા, તેનું ફળ મેળવવું, તેના વિચાર કરવા એ જીદી વાત છે અને સામાયિક સૂત્રની શાબ્દિક રચનાના વિચાર એ જીન વાત છે. સામાયિક આચારના શ્રવણ સાથે સામાયિક સૂત્રની શ્રાબ્દિક રચનાને ભેળવી દેવી અને સામાયિક આચારના પ્રથમ સાંભળનારને સામાયિકસૂત્રના રચયિતા કહેવા એ બ્રાંન્તિ નથી શં ' (૪) ચેાશું પ્રમા**ણ અંગપ્ર**વિષ્ટ અને અંગબા**હ્યઝ્ર**ાની **વ્યાખ્યાએ** 

વિષેતું તેજ ટીપ્પણમાં ટાંકવામાં આવ્યું છે; તેની આ ગાયા છેઃ

गणहर-थेरकयं या आपसा मुक्कवागरणओ वा ।

धुव-चल विसेसओवा अंगा-णंगेसु नाणत्तं ॥

वि॰ आ॰ मा॰ गा॰ ५५० प॰ २९८ ।

આ ગાથામાં અંગપ્રવિષ્ડ અને અંગબાહ્યબ્રુતની ત્રણુ વ્યાખ્યાએ**ા** છે, અને આ વ્યાખ્યાએા શબ્દાત્મક બ્રુતને લાગુ પડતી હોવાથી તેજ આવશ્યકસૂત્રના કર્તાંના સમય નિર્ણય કરવામાં વધારે બલ્કે ખાસ ઉપયોગી છે. તેથી એ વ્યાખ્યા વિષેતી પ્રસ્તુત ભાષ્ય, ગાથા અને તેના ઉપરની મલધારીશ્રીકૃત ટીકા એ દરેકના, આ સ્થલે પ્રસ્તુત પ્રશ્ન પરત્વે જરા વિસ્તારથી ઉદ્ધાપાદ કરી લેવા જરૂરના છે.

વિશેષ આવશ્યક ભાષ્યના પ્ર**ણે**તા શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાંશ્ર-મણ તત્ત્વાર્થ ભાષ્યના પ્રણેતા વાચકશ્રી ઉમારવાતિના પચ્ઝી થયેલા છે, એટલે વાચકશ્રી સામે એ ભાષ્ય નહિ, પણ તેતા મૂલભૂત ગ્રંથ (આવશ્યકનિર્યુક્તિ) હતા; તે વખતની આવશ્યકનિર્યુક્તિની કાેઇ પ્રાચીન બ્યાખ્યા અગર તાે તે વખતની ચાલુ અર્થપરંપરંપરા વાચકશ્રી સામે હતી એમ માનવું જોઇયે. આવશ્યકનિર્યુક્તિની પ્રસ્તુત ગાથા આ પ્રમાણે છે:

अक्सरसण्णीसम्मं साइयं खलु सगज्जवसियं च।

गमियं अंगपविठ्ठं सत्त वि एए सपडिवक्खा ॥ वि॰ आ० भा० गा० ४६४ पृ० २५२।

ઉપર્યું કત મૂલગાથામાં અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબાહ્યશ્રુતના નિર્દેશ છે; તે ગાથાની તે વખતની કાેઇ પ્રાચીન વ્યાખ્યા અગર ચાલુ અર્થપરંપરાંતે આધારેજ વાચકશ્રીએ પાતાના શ્રી તત્ત્વાર્થ-સૂત્રના ભાષ્યમાં અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબાહ્યના વિવેક કરેલા હાેવા જોઇચે, અથવા તાે આછામાં આછું એ વિવેક કરતી વખતે આવ- સ્યર્કનિર્યુક્તિની એ ગાશાના અર્થ એમના ખ્યાન બહાર નજ હાેવે! જોઇયે. એટલે વાચક્રબીએ અંગબાલનું જે સ્વરૂપ બતાવ્યું છે અને જેને મેં પ્રમાણ તરીકે લ્પર પ્રથમજ ટાંકેલ છે તે સ્વરૂપ ઉક્ત આવશ્યક્રવિર્ધુક્તિની સુલગાશાની અર્થપર પર પરાને અનુસરતું જ જોદ્ધું જેઇયે, એમ માનવામાં જરાએ અસ્વાભાવિકતા નથી. આ ઉપગ્યી જે કહેવાનું છે તે એ કે આવશ્યકનિર્ધુક્તિની એ ગાથામાં નિર્દિષ્ટ થયેલ અંગબાલઝુતના સ્વરૂપના નિર્ણય કરવામાં જીનામાં નિર્દિષ્ટ થયેલ અંગબાલઝુતના સ્વરૂપના નિર્ણય કરવામાં જીનામાં જીના આધાર આપણી પાસે તત્ત્વાર્થ ભાષ્ય સિવાય બીજો એક નથી; અને તત્ત્વાર્થ ભાષ્ય તેા સ્પષ્ટ રીતે અંગબાલઝુતને ગણધર પશાતભાવી આચાર્યપ્રણીત કહે છે અને અંગબાલઝુતમાં સાથી પ્રથમ આવશ્યકના છ અધ્યયનને ગણાવે છે, જે પહેલાં બતાવવામાં આવ્યું છે. તેથી અંગબાહાની વ્યાખ્યા સંબંધી જો આવશ્યકનિ-ર્યુક્તિની ગાયાના ઉપયાગ કરવા જ હાેય તા તે તત્ત્વાર્થ ભાષ્યના વક્તવ્ય કરતાં બીજું કાંઇ વધારે અથવા ાબન્ન સૂચવી શકે તેમ નથી.

હવે લઇયે એ નિર્યુક્તિ ગાથા ઉપરનું વિશેષ સ્માવસ્યક ભાષ્ય. એ જ અત્યારે આપણી સામે નિર્યુક્તિની જીનામાં જીની અને મેાટામાં મેાટી વ્યાખ્યા છે. ભાષ્યમાં અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબાહ્ય શ્રુતના સ્પષ્ટ વિવેક કરવામાં આબ્યા છે. આ વિવેક ત્રણુ પ્રકારે કરવામાં આબ્યા છે અર્થાત સમાબ્રમણશ્રીએ અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબાહ્ય શ્રુતના ભેદ સચવતી ત્રણુ બ્લપ્યાએ આપી છે. આ ત્રણે વ્યાખ્યાએા આપ્યા છતાં મુલભાષ્યમાં ભાષ્યકારે અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબાહ્ય શ્રુતના ઉદાહરણુ તરીક કાઇ ગ્રંથના નિર્દેશ કર્યો નથી; પરંતુ ઉદાહરણુ તરીકના પ્રાથોના નિર્દેશ ભાષ્યના ટીકાકાર મલધારી શ્રી હેમચંદ્રે પોતાની ટીકામાં કર્યો છે. સામાન્ય રીતે ભારતીય ટીકાકારોની અને ખાસ કરીને જૈન આચાર્યોની પ્રકૃતિપર પરા જેવાં એમ માનવામાં કશ્રી અડરણ નથી કે મલધારી શ્રીએ જે ઉદાહરણે ટાંક્યાં છે તે પોતાની

( ४८ )

્પૂર્વવર્તી ભાષ્યની ટીકાએાને અનુસરતાંજ હેાવાં જોઇયે. મલધા-રીશ્રીની દીકા પહેલાં ભાષ્ય ઉપર એ ટીકાએા હેાવાનાં પ્રમાણો મળે છે; તેમાં એક તા સ્વાપત્ત અર્થાત્ ક્ષમાશ્રમણુશ્રીની પાતાની અપને બીજી કાટાઆર્યની.

તત્ત્રાર્થ ભાષપતા ટીકાકાર શ્રી સિદ્ધસેનગણિ મલધારીશ્રીના પૃર્વવર્તા છે; તેમની સામે એાછામાં એાછું વિશેષ આવશ્યક ભાષ્પ અને તેની સ્વાપત્ર ટીકા એ ખે તે અવશ્ય હેવાંજ જેઇ્ગે: તેથી શ્રી સિદ્ધસેનગગિની અંગબાહ્યના કર્તુ ત્વળોધક ' ગળધારા મન્તવા દિમિં' એ તત્વાર્થ ભાષ્યબત પદની બ્યાખ્યા જે પહેલાં ઉપર ટાંકો છે તે પ્રાચીન પર પરાંથી વિરદ્ધ હેાય એમ માની ન શકાય; અને શ્રી સિદ્ધસેનગગિ તો એ પદના અર્થ ગણધરવ શજ, શ્રી જ છાસ્વામ, શ્રી પ્રભવસ્વામિ વગેરે આચાર્ય એવા ત્પષ્ટ કરે છે. તે ઉપરથી વિશેષ આવશ્ય કાઢવા જ હાય તા એજ કાઢી શકાય કે ગણધર બિધ શ્રી બ આશય કાઢવા જ હાય તા એજ કાઢી શકાય કે ગણધર બિધ

વિશેષ આવસ્યક ભાષ્યની ઉપલબ્ધ અને અતિ વિસ્તૃત ટીકા મલધારીશ્રીકૃત છે. એ ટીકામાં ભાષ્યગત ત્રણ વ્યાખ્યાઓના ઉદાહરવે પણ આપેલાં છે; ઉપાષ્યાયશ્રી યશાવિજયજી અને સેનગ્રજ્ઞના પ્રછ્યા સામે સલનિર્ધક્તિ, તે ઉપરનું વિશેષ આવસ્પક ભાષ્ય અને એ ભાષ્યની મલધારીશ્રીકૃત ટીકા એટલાં તો ઓછાષા ઓછાં હતાં જ તેથી ઉપાધ્યાયશ્રીતી તત્ત્વાર્થ ભાષ્ય ઉપરની ડીકામાં તથા સેનગ્રજ્ઞમાં અંગળાદ્યશ્રતના કર્તા સંબંધે જે વિચાર છે અને જે મેં ઉપર ટાંક્યે છે તે પ્રાચીન ગ્રંથકારોના અભિપ્રાયને લક્ષ્યમાં રાખ્યા સિવાય તા લખાયેલ ન હોવો ભોઇયે. ઉપાધ્યાયશ્રીતી વત્તિ અને સેનગ્રજ્ઞ તા રૃપષ્ટ રીતે આંગળાદ્યને ગણધર ભિલ્મ આચાર્યપ્રણીત સૂચવે છે, જે ું ભાષ્યની પ્રેસ્તુત ગા∙ પપ૦ મીની મલધારીશ્રી કૃત ટીકા નીચે પ્રમાણે છેઃ

अङ्गा-ऽनङ्गप्रविष्टश्रुतयेारिदं नानात्वमेतद् भेदकारणम् । किम् ? इत्याह गणधरा गैातमस्वाम्यादयः, तत्क्रतं अतं द्वाद-ज्ञाङ्गरूपमङ्गप्रविष्टग्रुच्यते । स्थविरास्तु भद्रवाहुस्ताम्यादयः त्तकृतं अतमाब्द्ययकनिर्धुयत्यादिकमनङ्ग्रविष्ठमङ्ग्वाह्यमुच्यते । अर्थवा वारत्रयं गणधरपृष्टस्य तीर्थकरस्य संबन्धी य आदेशः मतिवचनम्रत्पाद-च्यय-ध्रीव्य वाचकं पदत्रयमित्यर्थः, तत्माद् यद निष्पन्नं तदङ्गपविष्टं द्वादशाङ्गमेव, मुत्कं मुत्कलमपश्वपूर्वकं च यद् व्याकरणमर्थमतिपादनं, तस्माद् निष्पत्रमङ्गवाह्यमभिधी-यते, तचावक्यकादिकम् । वा अव्दोऽङ्गाऽनङ्गमविष्ठत्वे पूर्वोक्त-भेदकारणादन्यत्वसुचकः । तृतीयभेदकारणमाह 'धुव-चल्रवि-मेसओ व त्ति ' ध्रुवं सर्वतीर्थकरतीर्थेषु नियतं निश्रयभावि क्रुतमङ्गप्रविष्टग्रुच्यते द्वादशाङ्गमिति । यत् पुनश्वल्रमनियतभावि **बन् तन्दुल्लेकालिकमकरणादिश्रुतमङ्गवाह्यम् । वा शब्दे**।ऽत्रापि मेदकारणान्तरलसूचकः । इदमुक्तं भवति गणधरकृतं, पदत्रयं छक्षणतीर्थकरादेशनिष्पनं, धुवं च यच्छ्रतं तदझ्मविष्टग्रुच्यते, तचद्वादशाङ्गीरूपमेव । यत्पुनः स्थविरकृतं, ग्रुत्कलार्थाभिधानं, चलं च तदावव्यकमकीर्णादिश्वतमङ्गवाह्यमिति ॥ 

આ ટીકામાં અંગપ્રવિષ્ટ અને અંગબા**લ**ઝુતના ભાષ્યકા**રે** કરેલ વિવેકના સ્પષ્ટીકરણ ઉપરાન્ત ત્રણે વ્યાખ્યાએાનાં ભુદાં **લુદાં** ત્રણ ઉદાહરણે છે, જે ખાસ ખ્યાન ખેંચે છે.

(ક) પહેલી બ્યાખ્યામાં અંગપ્રવિષ્ટને શ્રી ગૌતમ અહિ **ગણુ-**ધરકૃત તરીકે એાળખાવીને તેના ઉદાહરણુ તરીકે દ્વાદસાંગ<mark>શ્રુતને</mark> બૃક્યું છે, અને અંગબાહ્યને શ્રી ભદ્રબાહુ આદિ સ્થવિરકૃત તરીકે એાળખાવી તેના ઉદાહરણુ રૂપે આવશ્યકનિર્યુકિત વગેરે <mark>શ્રુત દ</mark>ર્શાવ્યું છે.

(સ) બીજી વ્યાખ્યામાં ગણુધરના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં તીર્થકરદ્વારા ઉપદેશાયેલ ત્રિપદી ઉપરથી સ્થાયેલ શ્રુતને અંગપ્રવિષ્ટ તરીકે ઓળ-ખાવી તેનું ઉદાહરણુ આપતાં એ શ્રુત તે દ્વાદશાંગી રૂપ જ છે એવે ખાસ ભાર મૂકી મલધારીશીએ માત્ર દ્વાદશાંગીને જ અંગપ્રવિષ્ટ કહ્યું છે અને છુટુંછવાયું તેમ જ પ્રશ્ન વિના જે અર્થપ્રતિપાદન થયું હોય તેના ઉપરથી સ્થાયેલ શ્રુતને અંગળાલા તરીકે આળખાવી તેના ઉદાહરણુમાં આવસ્યક આદિ શ્રુન અંગળાલા છે એમ કહેવામાં આવ્યું છે.

(π) ત્રીજી બ્યાખ્યામાં દરેક તીર્થમાં અવસ્યંભાવી તરીકે વ્ય-તાવીને જ અંગપ્રવિષ્ટ શ્રુત કહેવામાં આવ્યું છે અને દરેક તીર્થમાં નિ-યમથી ન દેાનાર શ્રુતને અંગળાહ્ય તરીકે ઓળખાવી તેના ઉદાહર-ષ્યુમાં તન્દુલવૈકાલિક આદિને મુરુ્યું છે.

પહેલી બ્યાખ્યાના ઉદાહરણમાં શ્રી ભદ્રબાહરવામિ આદિ **અને** આવશ્યકનિર્શુકિત આદિ એ બે પદો ખાસ ખ્યાન ખેંચે છે, **બ્વાં** સુધી સંપૂર્ગુ આવશ્યકસત્ર શ્રી ભદ્દબાહુસ્વામિકૃત છે એ મતલ**ભતું** સાધક પ્રમાણ ન મળે ત્યાંસુધી આવશ્યકનિર્શુકિત એ સામાસિકપદને દ્રન્દ્ર સમાસતે બદલે સામા પક્ષતે અનુકુલ એવા તત્પુરૂષ સમાસ જ લેવા જોઇયે; અતે એ સમાસ લેતાં તેતા અર્થ એટલા જ **શાય કે** આવશ્યકનિર્શુકિત વગેરે જે શ્રુત શ્રી ભદ્દબાદ્ધરવામિ વગેરેતું બના-

#### ( 42 )

વેલું છે તેને અંગળાવા સમજવું: નિર્યુક્તિ શ્રી ભદ્રભાહુસ્વામીની લેવાની પ્રસિદ્ધ ભણીતી છે તેથી જ તેનું ઉદાહરણ આપ્યું છે. આ પ્રથમ વ્યાખ્યાના ઉદાહરણ ઉપરર્ધા મૂલ આયશ્યકસૂત્રના કર્તા વિષે કશા જ પ્રકાશ પડતા નથી. બીજી બાખ્યામાં અંગબાલના ઉદ્યહરણ તરીક આવશ્યકને મુખ્યપણે મૂધ્લું છે, અને એને છુટાછવાયા 🖫 પ્રશ્ન વિનાના જ ભગવાનના ઉપદેશ ઉપરથી રચાયેલું કહેવામાં આવ્યું છે. જ્યાંસુધી ગણધરને આવસ્યકના કર્તા તરીકે અસંદિગ્ધપણે સાબિત કરતા પ્રાચીન ઉદ્યેખ મળી ન આવે ત્યાં સુધી આવશ્યકસ્ત્રતે વ્યર્થ રૂપે શ્રી તીર્થકરકચિત માનવા છતાં તેને શબ્દરૂપે ગર્ણધરકત કેસ માની શકાય ? અને વળી જ્યારે ઉલટાં અનેક વિરોધી પ્રમાણા **વ્યાવસ્ય**ક્સત્રને ગણધર ભિન્ન આચાર્ય પ્રણીત ખતાવનારાં મળતાં હેાય ત્યારે એમ માનવું એ તાે સ્પષ્ટ પ્રમાણાની અવમાનના કરવા જેવું **ચાય, અલબત્ત, સ્ય**વિર શબ્દ ગણધરને પણ લાગુ, પ**હે** છે, પહા તેથી આવશ્યકસૂત્ર ગણધરકૃત જ છે એમ કાંઇ કલિત થતું નથી. **ગ્રલધારી**શ્રીની ટીકાના ઉદ્વેખ ઉપરર્યા ( તત્ત્વાર્થભાષ્ય આર્દિના 6દ્યેખાને ધ્યાનમાં લઇ ) અર્થ ક્રાઢવા જઇયે તાે સરલપણે એટલાે 🖝 અર્થ નીકળી શકે કે વગર પ્રશ્તે જ તીર્થકરના ઉપદેશ ઉપરથી રચાયેલ જે આવસ્પક વગેરે ઝૂત તે અંગબાહ્ય. આટલાે અર્થ આ-વશ્યકના કર્તા તરીકે કાેઇ વ્યક્તિના નિર્જય કરવા બસ નથી. તેવા નિર્જય માટે તા વિવાદગ્રસ્ત સ્થલમાં સ્પષ્ટ પ્રમાણા જોષ્ઠયે. જો ત-**ત્ત્વાર્થ**ભાષ્ય આદિતા **ઉપર** ટાંકેલા ચાર ૨૫૧૮ પ્રમાણા આપણી **સામે** ન હેાત તેા મહધારીશ્રોની ટીકાને અધ્યહારવાળા ઉદ્યેખ ગ્રહ્લવરને આવસ્પકના કર્તા તરીકે મનાવવા આપણને લલચાવત. ત્રીજી બ્યાખ્યા અને તેનાં ટાંકેલ ઉદાહરણ આપણને પ્રસ્તુત ચર્ચામાં કાંહ ઉપયોગી નથી. તેથી તે પર વિચાર કરવા એ અસ્થાને છે. એક દર ઉપર આપેલ મલધારીબી હેમચંદ્રની ટીકા આવશ્યકને ગય-**ધરક્રત** સાબિત કરવા ક્રાઇ સ્પષ્ટ પુરાવે પૂરે પાડતી નથી; તેથી

#### ( પર )

ઋલ, નિર્શુક્તિ, તેનું ભાષ્ય અને મલધારીશ્રીકૃત ટીકા એ ખ**ધાં** તજાર્ય ભાષ્ય આદિના પ્ર<mark>થમ ટાંકલ ઉ</mark>લેખાને સવાદી બને એ <mark>રીતે</mark> જ ઘટાવવાં જોઇયે.

છેલ્લે એક પ્રશ્ન રહે છે; અને તે એ કે લગવાનશ્રી મહા-વીરે પ્રતિક્રમણ ધર્મ ઉપદેશ્યા, જ્યારે તેઓશ્રીએ પાતાના શિષ્ય પરિવારને પ્રતિક્રમખતું વિધાન અવસ્ય કર્ત ૦ય તરીકે ઉપદેશ્યું ત્યારે તે શિષ્ય પરિવાર એ વિધાનનું પાલન કરતી વખતે કાંઇને કાંઈ શબ્દો વાકયેા કે સૂત્રો **બે**!લતા જ હશે. **બે** એ શિષ્ય પરિવાર સમક્ષ પ્રતિ**ક્રમ**ચ્ વિધાયી શખ્દ માઠ ન હ્રાય તા તે પ્રતિક્રમણ કરે જ કેવી રીતે ! અને એ શબ્દ પાઠ હોય તા તે પાઠ ગણાવર સિવાય અન્યરચિત માન-વામાં શું પ્રમાણ છે ? અલખત્ત, આ પ્રશ્ન મને પહેલાં પણ મધેલે ( અને અત્યારે પણ થાય છે: છતાં જ્યારે સંપૂર્ણ આવસ્યક ગણધર-કુતજ છે એ મતલબનું કાઇ સ્પષ્ટ પ્રમાણ જ નથી મળતું અને ગર્લાધર ભિન્નકત હાેવાના એકથી વધારે સ્પષ્ટ પ્રમાણા મલે છે ત્યારે એમજ સમન્વય કરવાની કરજ પડે છે કે અત્યારે જે આવ-**સ્યકસ્ત્રના કર્તાનો પ્ર<sup>ક્</sup>ન ચર્ચવામાં આવે છે તે આ**વસ્યકસ્ત્રત્ર એ સમજવું જોઇયે કે જેના ઉપર શ્રી ભદ્રષ્યાહુસ્વામિની નિર્યુક્તિ મલે છે. તે અર્ધા સૂત્રા નિર્યુંક્તિથી પ્રાચીન તા છેજ અને ઐ સત્રાના કર્તાની જ આ સ્થલે ચર્ચા છે. આવશ્યક તરીકે આજે મનાતાં બધાં સૂત્રે અક્ષરસઃ નિર્ધક્તિપૂર્વભાવી નથી, ઘણા સુત્રા દેશ, કાલ આદિના પરિવર્તંન સાથે લાભની સંભાવનાથી નિર્યુકિત પછી પહ્ય રગાયેલાં અને ઉમેરાયેલાં પણ છે અને આજે આપણે એ સવે સત્રોને નિર્શક્તિપૂર્વભાવી સત્ર જેટલાજ અગત્યના માનીયે છીયે. તેવી રીતે ગણધર થી સુધર્માથી માંડી ભારભાહસ્વાનિ સુધી પણ અનેક સુત્રો રચાયેલાં હાેવા જ એપ્ટયે; તેથી જ શ્રી સિદ્ધસેનગણિ વગેરે આવ-સ્યકસ્ત્રતે શ્રી જે છું, પ્રેલવ આદિ આચાર્ય પ્રેણીત કહે છે. અલબત્ત એ સ્વસસ્હમાં કાઈ કાઈ સવ ગૌતમાદિ ગંચધરકત પંચ હોય

#### 📢 પર્ક 🌖

એવી સંભાવનાને ખાસ સ્થાન છે; પણ અઠીં મારા સુદો સંપૂર્ણ ઉપલબ્ધ આવસ્યકના કર્તા સંબંધે છે. હું પહેલાંજ સચિત કરી ગયા હું કે ઉપલબ્ધ પ્રમાણા માત્ર એટલું જ સાબિત કરી શકે કે ઉપલબ્ધ સંપૂર્ણ આવસ્યકશ્રુતસ્કંધ ગણધરકૃત નથી; આથી કાઈ અસુક સૂત્ર ગણુધરકૃત હાેય એમ માનવામાં કરાેજ બાધ નથી અને તેથી જ શ્રી હરિભદ્રસૂરિના ' ઇરિયાવહિય સૂત્ર ગણુધરકચિત છે એ મતલબના ' ઉલ્લેખને પણ ઘટાવી શકાય તેમ છે.

સંપૂર્ણ આવસ્યકના સુત્રા કાઇ એક જ કર્તાની કૃતિ હાેય તેમ નથી. તેના કર્તા શ્રી જંણ, પ્રભવ આદિ અનેક સ્થવિરા હાેય તેવે સંભવ છે, અને તેમ છતાં તે આવસ્યકનું પ્રાચીનત્વ અને મહત્ત્વ જરાયે ઘટતું નથી. હવે પછી ક્રાઇ વિચારક સંપૂર્ણ આવસ્યકસ્ત્રને મજાધરકૃત સાબિત કરે એવા સ્પષ્ટ ઉલ્લેખા રજી કરશે તાે તે સંખં-ધમાં જરા પણુ પૂર્વગ્રહ રાખ્યા સિવાય પ્રમાણાનુસારી વિચાર કરવા અને ક્રરી પ્રમાણાનું બલાબલ તપાસવા પ્રયત્ન થશે.

સંપૂર્શ્યુ ઉપલબ્ધ આવશ્યકબ્રુતસ્કંધ ગણધરકૃત નધી. તેમજ તેનાં બધાં સૂત્રેા કાેઈએક કર્તાંની કૃતિ નથી એ વાત જે ઉપરની વિચારસરણીથી સાબિત થતી હાેય તાેયે કેટલુંક ખાસ વિચારવાનું ભાને પરીક્ષણ કરવાનું કામ બાકી રહે છે. જેમ કે ભગવાનશ્રી મહા-વીરના સમયમાં ક્યાં ક્યાં આવશ્યકને લગતાં સત્રેા વ્યવહારમાં આવતાં અને કયાં ક્યાં ગાવશ્યકને લગતાં સત્રેા વ્યવહારમાં આવતાં અને કયાં ક્યાં તે વખતે રચાયેલાં, તેમ જ તે પ્રાચીન સત્રા ચાલુ રહીને નવીન સૂત્રા ક્યાં ક્યાં ક્યારે ઉમેરાયાં, તેમજ નવીન સૂત્રા દાખલ થતાં કેટલાં પ્રાચીન સત્રા વ્યવહારમાંથી અદશ્ય થયાં અગર તા રૂપાન્તર પામ્યાં; તેમજ પ્રત્યેક પ્રાચીન કે ઉત્તર-કાલીન સૂત્રા કાની કાની કૃતિ છે;આ અને આના જેવા અનેક વિચાર-શ્રીય પ્રગ્ના છે, તેના ઊહાપોહ કરવાનું મન નથી એમ તા નહિ જ.

#### ( 48)

પણ અત્યારે એ કામ કરવા સાવકાશ ન હોવાથી વિચારક અને ઐતિહાસિક વિદ્વાનાનું આ બાબત તરક લક્ષ્ય ખેસું છું. આશા છે કે વિદ્વારસિકા આ બાબતમાં વધારે મહેનત કરી નવું ઘણું ભાણવા જેવું ઉપસ્થિત કરશે.

- ગુજરાત પુરાતત્ત્વ મંદિર. અમસાવાદ. આ. સુ. ૫, સં. ૧૯૮૩ મંગળવાર
- ્ષ**ં.** સુખલાલ**છ**⊷



( 44 )

# આવશ્યક કે પ્રતિક્રમણુ

#### નું

રહસ્ય.

**ઃઆવશ્યકની મહ**ત્તાઃ

વૈદિક સમાજમાં ' સંધ્યા ' નું, પારસીએામાં ખારદેઢ અવસ્તાનું, ્યાકુદી અને સુરાપીયનામાં પ્રાર્થનાનું અને સુસલમાનામાં નમાઝનું -જેટલું મહત્ત્વ છે, તેટલુંજ મહત્ત્વ જૈન સમાજમાં આવશ્યકનું છે. સપ્રદાયા અને આવશ્યકઃ

જૈન સમાજની મુખ્ય બે શાખાઓ છે. (૧) વેતાંબર અને (૨) દિગંબર. દગંબર સંપ્રદાયમાં મુનિ પરંપરા વિચ્છિત્રપ્રાય: (લગભગ અપ્રાપ્ય ) છે, તેથી મુનિએાને માટે 'આશ્વયક વિધાન ' તે સંપ્રદાયમાં માત્ર શાસ્ત્રમાં છે; પરંતુ વ્યવહારમાં નથી. આવસ્પકના જેટલા પ્રચાર વેતાંબર બ્રાવદામાં છે તેટલા દિગંબર બ્રાવદામાં નથી, વળી દીગંબર સમાજના પ્રક્ષચારી કે પ્રતિમાધારિ આદિ જે હાેય છે તેમનામાં પણ માત્ર સામાયિક કરવાના પ્રચાર છે. વ્યસ્થિત પદ્ધતિએ હુથે આવસ્પક કરવાના નિયમિત પ્રચાર તા માત્ર વેતાંબર સંપ્રદાયમાં

( 45)

છે અને તે આખાલવદ્ધપ્રસિદ્ધ પણ છે. વધારામાં એ પણ ઉમેરવાની જરૂર છે કે દીગંબર સંપ્રદાયમાં દૈવસિક, રાત્રિક, પાક્ષિક ચાતુર્માસિક અને સાંવત્સરિક એ પાંચ પ્રકારના આવશ્યકવિધાનની પ્રસિદ્ધિ વેલાંબર જેવી નથી. સાર માત્ર એટલાજ છે કે લેલાંબર સંપ્રદાય જેમ સાયંકાળે, પ્રાતઃ કાળે, પખવાડિયાને અંતે, ચાતુર્માસને અંતે અને વર્ષને અંતે અલગઅલગ કે સમુદાયમાં પુરૂષ તેમજ સ્ત્રીઓ એકત્ર થઇ જે કમાનુસાર છ્યે આવશ્યક કરે છે તે પ્રકારે કરવાની પદ્ધતિ તેમજ રૂઢિ દીગંબર સંપ્રદાયમાં નથી.

<sup>ક્</sup>લતાંબર સંપ્રદાયતી પણ બે મુખ્ય શાખાએ৷ છે (૧) મૂર્તિ પૂજક અતે (૨) સ્થાનકવાસી. આ બન્તે સંપ્રદાયતી શ્રાવક તેમજ સાધુ સંસ્થાએ ામાં પાંચે પ્રકારે છયે આવશ્યકને**ા નિયમિત પ્રચાર** અધિકાર પ્રમાણે યથાસ્થિત ચાલુજ છે.

#### આવશ્યક અને સાધુ સમાજંઃ

ઉપરાેકત બન્તે શાખાઓમાં સાધુઓને તાે સાંજ અને સવાર આવશ્યક અવસ્ય કરવાનું હાેય છે, કારણ કે શાસ્ત્રમાં એવી આત્રા છે કે પહેલા અને છેલ્લા તીર્થ કરના સાધુઓ આવશ્યક નિયમપૂર્વક કરેજ, આ આગ્રા ન પાળવામાં ન આવે તાે તે સાધુપદનાે અધિકારી નથી.

#### -**અનવશ્યક અ**ને બ્રાવક્સમુદાયઃ

શ્રાવક કે ગૃહત્સ વર્ગમાં આવશ્યક વિકલ્પે છે, અર્થાત જે ભાવિક અતે નિયમવાળા હ્યાય છે, તે તે અવસ્ય કરે છે અને બાકીના માટે તા આ પ્રવૃત્તિ અચ્છિક છે. આમ હાવા છતાં પણુ આપણો તાે અનુભવ છે કે જેઓ હ મેશાં આવશ્યક કરતા હાતા નથી તેઓ પણુ પખવાડીયાને અંતે, ચાતુર્માસને અંતે કે છેવટે વર્ષને અંતે તાે આવશ્યક કરેછેજ. વૈતાંબર સંપ્રદાયમાં આવશ્યક નાે એટલાે બધા આદર છે કે જે વ્યકિત બીજે કેશર્ક પણુ પ્રસંગે ધર્મસ્થાનમાં ન જતી હાેય તે પણુ સાંવત્સરિક

# ( YG ).

પર્વ પ્રસ'ગે ધર્મ સ્થાનમાં આવશ્યક ક્રિયા કરવાને માટે એકતિત થાય છે, અને તે ક્રિયા કરી પાતાને અહેાભાગ્ય માને છે. આમ આ સંપ્રદાયમાં ઉપર્શું કત ક્રિયાનું મહત્વ અધિકતર છે. તેથીજ આ સંપ્રદાયના અનુયાયિએના પાતાના સંતાનાને ધાર્મિંક શિક્ષણુ આપતી વખતે સૌથી પહેલાં આવશ્યક ક્રિયાજ શિખવવાના પ્રબંધ કરે છે.

જન સમુદાયમાં આ રીતે 'આવશ્યક ' માટે સાદર પ્રવૃતિ છે, તે જોતાં સ્પષ્ટ થાય છે કે તેના મહત્ત્વનું કાઇ પણુ કારણુ હોવું જોઈચે.

## <mark>આવશ્યક ક્રિયાની પ્રાચીન</mark>તાઃ

આ કારણાના વિચારમાં પ્રવેશ કરતાં પહેલાં એક વસ્તુ તપાસવી ≪ ૩રની છે. 'આવસ્યકક્રિયા 'ની વિધિ ચુર્ચિના જમાના કરતાં પશ પ્રાચીન છે, ક્રેમકે તેના ઉલ્લેખ શ્રી હરિલક્રસૂરિ જેવા પ્રતિષ્ઠિત આચાયે<sup>°</sup> <mark>ચાતાની ' આવસ્યક વત્ત</mark>િ' પ્રષ્ટ **૭૯૦ માં કરેલ છે. તેજ** વિધિ કેરકાર વિના જેમની તેમ શ્વેતાંબર પ્રતિપ્રિજક સંપ્રદાયમાં ચાલી આવે છે. પરન્તુ રથાનકવાસી સંપ્રદાયમાં તેમ નથી; આ વસ્તુ તેતે સંપ્રદાયોની સામાચારી જોવાથી સ્પષ્ટ થાય છે. સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયની સામાચારીમાં જે પ્રકારે ' આવશ્યકક્રિયા ' ના ' पुक्सर-वर-दीवढ्रे, सिद्धार्ण बुद्धाणं, अरिहंत चेइयाणं, आयरिव उवज्झाप, अब्मूटिठयो ડક્રં, આદિ સુત્રામાં જેમ કાપકુપ કરવામાં આવી છે તેમ તે ક્રિયાની પ્રાચીન વિધિમાં પ**સ કાપક્ર**પ કરવામાં આવી છે. મુર્તિપૂજક <sup>શ્</sup>વે-તાંબર સંપ્રદાયની સામાચારીમાં ' આવશ્યકક્રિયા ' ના સુવે તેમજ વિધિતા જે ઉલ્લેખ માં હરિભદ્રસૂરિએ કર્યો છે તેમાં કાંઇપસ ફેર-કાર કરવામાં આવ્યા નથી: અર્થાત્ 'સામાયિક આવશ્યક' એટલે પ્રતિક્રમણની સ્થાપનાથી માંડીને 'પ્રત્યાખ્યાન' વા પચ્ચખાણ સુધી છ્યે આવશ્યકના સૂત્રો અને વિધિના ક્રમ તેના તેજ છે. એક પ્રતિ-ક્રમણની સ્થાપના પહેલાં ચૈત્યવંદન કરવાની અને છઠ્ઠા આવશ્યક

# ( 42 )

પછી સ્તવન, સજ્ઝાય, સ્તાત્ર આદિ બાલવાની જે પ્રથા સકારષ્ટ્ર દાખલ કરવામાં આવી છે જે કારષ્ટ્રના વિચાર આગળ ઠરીશું; તેમ છતાં પણુ ત્રૂર્તિપુજક સંપ્રદાયની આવશ્યકક્રિયા તપાસતાં શ્પષ્ટ માલુમ પડે છે કે તેમાં આવશ્યકના સત્રા અને વિધિના ક્રમ આજ સુધી પ્રાચીન પ્રમાણેજ ચાલ્યા આવે છે,

### આવશ્યકની વ્યાખ્યા અને તેના અધિકારીઃ

જે કિયા અવસ્ય કરવા લાયક છે, તેજ આવસ્યક કહેવાય છે; આ ક્રિયા સર્વતે માટે ન હાેઇ શકે, તે અધિકારી બેદથી જુદી જુદી પણ હાેઇ શકે. એક મનુષ્ય જે ક્રિયાને આવસ્યક સમજીને નિત્ય કરે છે, તેનેજ બીજો મનુષ્ય અનાવસ્યક સમજે છે. એક મનુષ્ય કાંચન અને કામિનીને આવસ્યક તરીકે સર્વસ્વ માની લઇ તે મેળવવા પોતાની સર્વ શક્તિ ખર્ચા નાંખે છે; ત્યારે બીજો તેને અનાવસ્યક સમજે છે. અને તેના સંગથી બચવા અહિબળના ઉપયાગ અને પ્રયત્ન પણ કરે છે, તેથી આવસ્યકક્રિયાના સ્વરૂપના વિચાર કરતાં પહેલાં તેના અધિકારી કાેશ હોઈ શકે તે વિચારવાના પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે

સામાન્યતઃ દેહધારી પ્રાણીઓના બે વિભાગ દ્વાય છે (૧) અન્ત-દંબ્ટિ અને (૨) બહીદંબ્ટિ. જેની દબ્ટિ આત્મામાં રમી રહી છે, અથાત જે સહજ કુદરતી સુખ પ્રગટ કરવાના વિચાર તેમજ પ્રયત્નમાં મચ્યા રહે છે તે જીવ અન્તર્દબ્ટિ છે આવા જીવને માટેજ આવશ્યકકિયાના વિચાર છે, આથી એતા સિદ્ધજ છે કે જે જડ પુદ્દગલમાં આત્માને ભૂલી ગયા નથી, અને કાઇ પણ જડ વસ્તુ જેની દ્રબ્ટિને લાભાવી શક્તી નથી, તેને માટે તા આવશ્યકકિયા એજ ઉપયાગી વસ્તુ છે; કારણકે તેના દ્વારા આત્મા સહજ સુખના અનુભવ કરી શકે છે. વળી અન્તર્દબ્ટિ જીવ પણ સહજ સુખના આવલવ ત્યારેજ કરી શકે છે કે જ્યારે તેનામાં સમ્યક્ત્વ, ચેતના, ચારિત્ર આદિ ગુણા પ્રગટ થઇ ચૂક્યા હાેય. આવાજ જીવા આ ક્રિયાને આવશ્યક સમજે છે, આ ક્રિયા સમ્યક્ત આદિ ગુણ્યોના વિકાસ કરનાર મદદગાર સાધન છે; આચી કરીને ત્રાનાદિ ગુણ્યો પ્રગટ કરવાને સારૂ જે ક્રિયા અવશ્ય કરવા યેાગ્ય છે તેજ આવશ્યક છે. એવું 'આવશ્યક ' ગ્રાન અને ક્રિયા એ ઉભય રૂપ છે; અર્થાલ એ ઉપયા ચપૂર્ગ ક કરવાની ક્રિયા છે. તે ક્રિયા આત્માના ઝુણ્યુતે યુવાસિત (ફેલાવા) કરનાર હોવાથી 'આવાસક ' પશુ કહેવામ છે. વૈદિક દ્ર્શાનમાં આવશ્યકકર્મની જગ્યાએ 'નિત્યકર્મ ' શબ્દ પ્રસિદ્ધ છે: જૈન દર્શનમાં આવશ્યક ધ્રુવ. નિગ્રહ, વિશાધિ. અધ્યયન પટ્ક, વર્ગ, ન્યાય, આરાધના, માર્ગ આદિ શબ્દો એવા છે કે જે 'આવશ્યક ' શબ્દના સમાન અર્થવાળા અર્થાત્ પર્યાય શબ્દો છે. ( આવશ્યક વત્તિ ) પ્રગ્યું.

### આવશ્યકનું સ્વરૂપઃ

રથૂલ દષ્ટિએ આવશ્યક ક્રિયાના છ વિભાગો છેઃ(૧) સામાયિક, (૨) ચતુર્વિ શતિ સ્તવ, (ઢ) વન્દન (૪) પ્રતિક્રમણ, (૫) કાર્યોત્સર્ગ અને (૬) પ્રત્યાખ્યાન. આ દરેકના સ્વસ્પનાે પણુ વિચાર કરીયે. ૧. સામાયિકઃ

રાગદ્વેષને તાખે ન થતાં સમભાવ અર્થાત્ માધ્યસ્થભાવમાં રહેવું, એટલે કે સર્વતી સાથે આત્માની માફકજ ગ્યવહાર કરવા તે 'સામાયિક' છે. (આ તિ ગા૦ ૧૦૩૨) તેના સમ્યક્ત્વ-સામાયિક, શ્રુતસામાદિક અને ચારિત્રસામાયિક એ ત્રભ્યુ બેદ છે; કારણુંક સમ્યક્ત્વ, શ્રત અને ચારિત્ર એ ત્રણુ દ્વારાજ સમ-ભાવમાં સ્થિર રહી શકાય છે. ચારિત્ર સામાયિક પણ અધિકારીની ભાષે દેશ અને સર્વ એમ બે પ્રકારે છે, દેશ સામાયક ચારત્ર શહસ્થને અને સર્વ સંગ્રેમ બે પ્રકારે છે, દેશ સામાયક ચારત્ર શહસ્થને અને સર્વ સંગ્રેમ બે પ્રકારે છે, દેશ સામાયક ચારત્ર શહસ્થને અને સર્વ સામાયક ચારિત્ર સાધુઓને હોય છે. (આ નિ ગા છ૯૬) સમતા, સમ્યક્ત્વ, શાન્તિ, સુવિદિત આર્દિ શબ્દો 'સામાદિક'ના પર્યાય શબ્દો છે. (આ ત્ર નગા ૧૦૩૩) ર સત્વિ ગિત સ્તવઃ

ચેાવીશ તીર્થ કર કે જે આપણે સર્વ ગુણુસ પન્ન આદર્થ છે તેમની સ્તુતિ કરવી તે 'ચતુર્વિ' ગ્રતિ સ્તવ'; તેના દ્રબ્ય અને <del>ભાવ</del> એ બે પ્રકાર છે. પુરુષાદિ સાત્વિક સાધન દારા તીર્થ કરોની પુરૂષ કરવી તે 'ડબ્યુસ્તવ', અને તેમના વાસ્તવિક સાણેતું ખ્યાન કે સ્તુતિ કરવી તે 'ભાવસ્તવ'. (આ ૧૯૦ ૫૦ ૪૯૨ ) અધિકારી વિશેષે ડભ્યસ્તવ પુષ્યુ ગૃહસ્થને સ્પૃતિ લાભ લયક છે તે લાત વિશેષે ડભ્યસ્તવ પુષ્યુ ગૃહસ્થને સ્પૃતિ લાભ લયક છે તે લાત વિસ્તારપૂર્વક આવસ્યક્રતિર્શકિત પૂરુ પ્રદર-૩ માં બતાવી છે. & સન્દ્રતા:

જેના દારા પૂજ્ય કે સુરજન ગ્રતિ બહુબાન પ્રગટ કરી શકાય તે પ્રકારના મન, વચન અને કામાના બ્યાપાર કે પ્રજ્રુત્તિ તે 'વન્દન' છે; શાસ્ત્રમાં વન્દનને (ચિતિ-કર્મ, કૃતિકર્મ, પૂજાકર્મ આદિ પર્યાય શબ્દ વડે પણ એાળખાબ્યું છે.(આગતિગ ગાગ ૧૧૦૩) વન્દનનું ખરૂં સ્વરૂપ જાસ્યુવા માટે વન્દ્વ કારણ હાઇ શકે ? તેમના પ્રકાર કેટલા ? અવન્દ્ય વન્દનથી દાેષ શા ? વન્દન કરતા વખતે શા શા દોષા દૂર કરવા ? આદિ વસ્તુ જાસ્યુવાની જરૂર છે.

ડ્રબ્ય અને ભાવ બન્ને ચારિત્રથી યુક્ત મુનિજ વન્દન કરવા મામ્ય છે. (આબ નિબ્ગાબ ૧૧૦૬ ) આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવ-ર્તક, સ્થવિર અને રત્નાધિક એ પાંચ પ્રકારના સુનિ વન્દ્ય છે. (આબ નિબ્ગાબ ૧૧૯૫) જે દ્રબ્યલિંગ (વેય અને કિયા))<sup>,</sup> અને ભાવલિંગ (આત્મજાગ્રતિ) તે બેમાંના એક કે બન્નેથી રહિત છે તે આવન્દ્ય છે. અવન્દનીય અને વન્દ્રવીયના સંબદ્ધમાં સિક્કાની ચતુર્ભંગી પ્રસિદ્ધ છે. (આબ નિબ્ ગાબ ૧૧૩૮)

જેમ ચાંદી શુદ્ધ હોવા છતાં તેના પરતી છાપ બરાબર ન દ્વાર્ય તા તે સિક્રો ગ્રહણ કરી શકાતા નયી; તેમ જે ભાવલિંગ સુક્રત છે, પરન્તુ દ્રવ્યલિંગ રહિત છે તેવા પ્રત્યેકણુદ્ધ આદિ-તે વન્દન કરી શકાતું નથી. જેમ ચાંદી અશુદ્ધ હાેય, છતાં તેના પર અપ ભરાબર હાેય તા પણ તે સિક્રો ગ્રહણ કરી શકાતા નથી; તેમ દ્રબ્ય લિંગ હાેવા છતાં ભાવલિંગ ન હાેય એવા પાર્શ્વરક્ષ આદિ પાંચ પ્રકારના કુસાધુને પશુ વન્દન કરવું ચાેઅ નથી. જેમ અશુદ્ધ ચાંદી પર બરાબર જાપ ન હાેય તેવા સિક્કા ચાલતા નથી; તેમ દ્રબ્ય અને ભાવ તે બન્ને લિંગથી રહિત સાધુ પશુ વન્દનીય નથી. તા પછી વન્દનીય માત્ર તેજ છે કે જે શુદ્ધ ચાંદી અને તે પર ચાેખ્બી છાપ હાેય તેવા સિક્કાની માક્ક દ્રબ્ય અને ભાવ એ બન્તેલિંગ સહિત હાેય. (આ બનિ ગા ૧૧૩૮) અવન્દાને વન્દન કરનારને કર્મની નિર્જરા થતા નથી, તેમ કીર્તિ પશુ મળતી નથી; પરન્તુ અસંયમ આદિ દાેષાના અનુમાદન દ્વારા હિંજી બા

છે. (ં આ નિંગ ગાંગ ૧૧૦૮) અવન્દાને વન્દન કરવાથી વન્દન કરનારને જ દોષ લાગે છે એટલું જ નહિ પણુ, ગુણી પુરૂષો દ્વારા પોતાને વન્દન કરાવવાથી અસંયમની વૃદ્ધિ દ્વારા અવન્દનીય આત્માના પણુ અધઃપાત થાય છે. (ં આંગ નિંગ માંગ ૧૧૧૦) વન્દન ખત્રીશ દોષ રહિત હોવું જોઇયે; અનાદત આદિ ખત્રીશ દોષ આંગ નિંગ ગાંગ ૧૨૦૭ થી ગાંગ ૧૨૧૧ માં ખતાબ્યા છે. ૪ પ્રતિક્રમાણ:

પ્રમાદ યા અજાગ્રત દશાને લઈ આત્મા અશુભ યાેગ( વ્યાપાર ) ને પ્રાપ્ત કરે તા તેને કરી શુભ યાેગ પ્ર:પ્ત કરાવવા તે 'પ્રતિક્રમણું\* છે: તેમજ અશુભ યાેગને છેાડી ઉત્તરાત્તર શુભ યાેગમાં વર્તવું

\* स्वस्थानाच-परस्थानं, प्रमादस्य वशाद्रतः । तत्रैव क्रभणं भूयः प्रतिक्रमणमुच्यते ॥ १ ॥ प्रति प्रति वर्तनं वा, शुमेषु योगेषु मोक्षफलदेषु । निःशल्यस्य यतेर्यत्, तद्वा झेर्यं प्रतिक्रमणम् ॥ १ ॥ व्यावश्य्र्रस्य, ५. ५५९

પ્રમાદને લઇ પાતાના સ્થાનથી પરસ્થાનને વિષે આત્મા ગયા હાય, તેને ત્યાંથી પાછેા કેરવી સ્વસ્થાનમાં લાવવા એ પ્રતિક્રમણ છે; શક્ષ્ય રહિત બનીને માક્ષ રૂપી કલતે દેનાર શુસ યાગતે વિષે વારંવાર વર્તન કરવું એ પણુ પ્રતિક્રમણુ છે.

# ( 5२ )

પણ 'પ્રતિક્રમથુ' છે. પ્રતિવરથુ, પરિહરણ, વારણ, નિવૃત્તિ, નિન્દા, ગર્હા, અને શાધિ આદિ શબ્દો પ્રતિક્રમણના પર્યાય શબ્દો છે. (આ બનિ ગા ૧૨૩૩) આ શબ્દોના ભાવ બતાવવા દરેક શબ્દની વ્યાખ્યા પર એક એક મનારેજક દષ્ટાંત પ**ણ આપેલ છે.** ( આ બનિ ગા ૧૨૪૨)

પ્રતિક્રમણના અર્થ પાછું કરવું એટલે એક સ્થિતિમાંથી કરી સળ સ્થિતિમાં આવવું એટલાેજ છે; આ સામાન્ય વ્યાખ્યા પ્રમાણે તેા અશુલ યાેગ ત્યાગી, શુલ યાેગ પ્રાપ્ત કરી કરી અશુક્ષ યાેગમાં આવવું તે પણ પ્રતિક્રમણુ કહી શકાય; માટેજ પ્રતિક્રમણના પ્રશસ્ત આવવું તે પણ પ્રતિક્રમણુ કહી શકાય; માટેજ પ્રતિક્રમણના પ્રશસ્ત આવવું તે પણ પ્રતિક્રમણુ કહી શકાય; ભાટ બાવ્યુ પ્યુર) આવસ્પરક્રિયામાં જે પ્રતિક્રમણુ છે તે અપ્રશસ્ત નહિ, પરન્તુ પ્રશસ્ત છે; કારણકે અહીં માત્ર અન્તદર્જિ અર્થાત્ આધ્યાત્મક પ્રશ્યેના જ વિચાર કરેલ છે.

દૈવસિક, રાત્રિક, પાસિક, ચાતુર્માસિક અને સાંવત્સરિક આદિ પ્રતિક્રમણના પાંચ ભેદ પશુ પ્રાચીન અને શાસ્ત્રસંમત છે; કાર-શુકે તેના ઉલ્લેખ શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામિએ પણ કરેલા છે. ( આગ નિગ્ગાગ ૧૨૪૭) કાળબેદથી ત્રણુ પ્રકારના પ્રતિક્રમણુ પણ કલા છે; (૧) ભૂતકાળમાં લાગેલ દાષની આલાેચના કરવી, (૨) સંવર કરી વર્તમાનકાળના દાષથી રક્ષણ કરવું અને (૩) પ્રત્યાખ્યાન દ્વારા ભવિષ્યકાળના દાષોતે રાકવા. ( આગ ૬૦ પુગ પ્રપત્ર)

આત્માની ઉત્તરાત્તર વિશેષ શુદ્ધ રૂપે સ્થિરતા થાય તેવી **ઇચ્છા** રાખનાર અધિકારી જીવેાએ એ પણુ જાણવું જરૂરનું છે કે પ્રતિક્ર-મણુ શાનું કરવાનું છે? મિથ્યાત્વ, અનિરતિ, કષાય અને અપ્ર**ક્ષસ્ત** યાગ એ ચારનું પ્રતિક્રમણુ કરવાનું છે; અર્થાત્ મિથ્યાત્વ **તજી** સમક્તિ મેળવવું, અવિરતિ તજી વિરતિ (ત્યાગ) સ્વીકારવા, કષાય ્રદ્રર કરી ક્ષમા અગાદિ ગુણેા પ્રગટાવવા અને સંસાર વધારનાર પ્રવૃત્તિ તેજી આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ કરવી.

મામાન્ય રીતે પ્રતિક્રમણના ડ્રબ્ય અને ભાવ એમ બે પ્રકાર છે. ભાવ પ્રતિક્રમણ જ ઉપાદેય છે, ડ્રબ્ય પ્રતિક્રમણ નઠિ. જે ક્રિયા લોકોને બતાવવા અર્થે કરવામાં આવે તે દ્રબ્ય પ્રતિક્રમણ છે; દોષનું પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી પણ તે તે દેષવું વારંવાર સેવન કરવું તે પણ ડ્રબ્ય પ્રતિક્રમણ છે. ડ્રબ્ય પ્રતિક્રમણથી આત્મશુદ્ધિ થવાને બદલે ધૃષ્ટતા દારા અનેક દોષોની પુષ્ટિ થાય છે; તેના પર આપેલ કુંભાર અને ક્ષુક્લક સાધુનું દષ્ટાંત આબાલવૃદ્ધપ્રસિદ્ધ છે. પ કાયાત્સર્ગ:

ધર્મ કે શુલ્લ ખ્યાન માટે એકાગ્ર બની, શરીર પરથી મમ-તાના ત્યાંગ કરવા એ 'કાયાત્સર્ગ' છે; તે યથાર્થ રીતે કરવા માટે તેના દે.ષા તજવા જાઇયે. એ દાેષે ધેપ્ટક આદિ એાગણીશ પ્રકારના છે. (આંગ નિંગ ગાગ ૧૫૪૬–૪૭)

કાયોત્સર્ગયી દેહ અને શુદ્ધિની જડતા દૂર થાય છે; કારણકે તે દ્વારા વાસુ આદિ ધાતુઓની વિષમતા (અસમાનતા) દૂર થઇ, પરિણામે સુદ્ધિની મન્દતા હડી જાય છે; અને વિચાર શક્તિના વિકાસ થાય છે. સુખદુઃખતિનીક્ષા અર્થાત્ અનુકુળ અને પ્રતિકુભ એવા બન્ને પ્રકારના સંયોગામાં સમભાવ રાખવાની શક્તિ તેનાથી પ્રાપ્ત થાય છે, ભાવના અને ધ્યાનના અભ્યાસ પણ પુષ્ટ બને છે અને અતિચારનું ચિંતન પણ કાયાત્સર્ગમાં સારી રીતે થઈ શકે છે. આમ કાયાત્સર્ગ એ બહુજ મહત્ત્વની ક્રિયા છે.

કાયોત્સર્ગની અંદર લેવાતા એક શ્વાસાશ્વાસનું કાલપ્રમાણુ શ્લોકના એક ચરણના ઉચ્ચારના કાલપ્રમાણના જેટલું છે.

( \$x )

૬ પ્રત્યાખ્યાન:

ત્યાગ તે 'પ્રત્યાખ્યાન ' છે, ત્યાગ કરવા યાગ્ય વસ્તુએ દ દ્રબ્ય અને ભાવ એ બે પ્રકારે છે. અન્ન, વસ્ત, ધન માદિ બાહ્ય વસ્તુઓ દ્રબ્ય રૂપે છે; જ્યારે અન્નાન, અસ'યમ, કષાય માદિ વૈભાવિક પરિણામ ભાવ રૂપે છે. અન આદિ બાહ્ય વસ્તુઓનેશ ત્યાગ પણ અન્નાન ભાવિ ભાવત્યાગ માટે ભાવપૂર્વ ક કરવા જોઇ પે, જે દ્રબ્યત્યાગ, ભાવત્યાગપૂર્વ ક ભાવત્યાગ માટે કરવામાં આવતી ક નથી, તે ત્યાગથી આત્માના ગુણેની પ્રાપ્તિ કે તેના વિકાસ પણ થતો નથી.

શ્રદ્ધા, જ્ઞાન, વન્દન, અનુપાલન, અનુસાષણુ અને ભાવ ઍ ઔ શુદ્ધિ સહિત કરેલ પ્રત્યાખ્યાન શુદ્ધ છે. (આ∘વૃ૦ પૃગ્ ૯ઙૂપ્ર્ર) પ્રત્યાખ્યાનનું બીજીં નામ ' ગુણુધારણુ ' છે, કારણુકે તેના વડે અનેક ગુણુની પ્રાપ્તિ થાય છે. પ્રત્યાખ્યાન કરવાથી આસવનો વડે અનેક ગુણુની પ્રાપ્તિ થાય છે. પ્રત્યાખ્યાન કરવાથી આસવનો નિરાધ અથવા સંવર થાય છે, સંવરથી તૃષ્ણુાના નાશ અને તૃષ્ણુાના નાશથી અવર્ણુનીય સમભાવ ઉત્પત્ત થાય છે, જેનાવડે ક્રમશઃ મોક્ષના પણ લાભ થાય છે.

# આવશ્યકક્રિયાના ક્રેમની સ્વાભાવિકતા તથા ઉપપત્તિઃ

જે છવા અન્તર્દ ચિ છે, તેના છવનતા મુખ્ય ઉદ્દેશ સમભાવ અર્થાત્ સામાયિક પ્રાપ્ત કરવાતા છે; તેથી તેના દરેક વ્યવહારમાં સમભાવ સ્પષ્ટ દેખી શકાય છે. આવા છરા જ્યારે દરેક વ્યવહારમાં સમભાવ સ્પષ્ટ દેખી શકાય છે. આવા છરા જ્યારે દરેક વ્યવહારમાં સમભાવ સ્પષ્ટ દેખી શકાય છે. આવા છરા જ્યારે દરેક વ્યવહારમાં સમભાવ સ્પષ્ટ દેખી શકાય છે. આવા છરા જ્યારે તે-આવા સ્વાભાવિક ગુણાની સ્તુતિ કરે છે; તે ઉપરાંત સમભાવર્થા સ્થિત સાધુ પુરૂષતે વન્દન કે નમસ્કાર કરવાનું પણ તે ભૂલતા નથી. આવા અન્તર્દ ચ્ટિ છવના છવનમાં એવી સ્પુર્તિ અર્થાત્ અપ્રમ-ત્તા કે જાગ્રતદશા હાય છે કે તેઓ કદાચિત પૂર્વવાસના કે કુસ ગને લઇ સમભાવથી પતિત થાય તા પણ, તે પ્રમત્તાના કારણાનું પ્રતિક્રમણ કરી પાતાની પૂર્વ સ્થિતિ (સમભાવ) પ્રાપ્ત કરીજ લે છે; આતે કેાઇ કેઇઇ વાર તો તે સ્થિતિથી પશુ આગળ વધી જાય છે. આન તે આખ્યાત્મિક જીવનની ચાવી છે, તેથીજ અન્તર્દ બ્ટિ જીવેા લારવાર ખ્યાન કરે છે. ખ્યાન દ્વારા આત્મશુદ્ધિ કરતા કરતા તેગ્યા આત્મસ્વરૂપમાં વિશેષપણે લીન થઇ જાય છે, અને પરિણામે જડ વસ્તુઓના ભાગના ત્યાગરૂપ પ્રત્યાખ્યાન તેમને માટે કુદરતી ક્રિયાજ વસ્તુઓના ભાગના ત્યાગરૂપ પ્રત્યાખ્યાન તેમને માટે કુદરતી ક્રિયાજ

આમ જોતાં સ્પષ્ટ થાય છે કે આધ્યાત્મિક પુરૂષોના ઉચ્ચ અને સ્વાભાવિક જીવનના પૃથક્કરણ રૂપેજ 'આવસ્યકક્રિયા ' છે, એમ હાેવાથી તેના ક્રમ પણ તેટલાેજ સ્વાભાવિક અને કુદરતી છે.

ક્રેમની સ્વાભાવિકતાની ઉપપત્તિઃ—જ્યાં સુધી 'સામાયિક' આપ્ત ન ચાય ત્યાં સુધી ' ચતુવિંશતિ સ્તવ ' ભાવપૂર્વક થઇ શકતું નથી; કારણ કે જ્યાં સુધી આત્મા પાતેજ સ્થિર કે સમભાવમાં હોતે નથી ત્યાં સુધી સમભાવના ાશખરે રહેલ મહાન પુરૂષોમાં રહેલ ગુણા જાણી શ્વકતા નથી, તેમજ તે ગુણાથી ઉત્સાહત અને પ્રચન બની તેની પ્રશંસા પણ કરી શકતા નથી. આમ હાેવાથી જ સામાયિકની પછી 'ચતુવિં' શતિ સ્તવ' છે.

ચ્**લ**વિં'સતિ સ્તવ કરનાર અધિકારી 'વન્દન' પણ વિધિપૂર્વક કરી શકે છે; કારણકે ચાેવીશ તીર્થ'કરના શુજ્રાેથી પ્રસન્ન થઇ જેણે તેમની સ્તુતિ કરી નથી, તે તીર્થ'કરમાર્ગના ઉપદેશક સઠુરૂંને ભાવપૂર્વ'ક વન્દન કરી શકતા જ નથી. આથી કરીનેજ ચતુર્વિ'શતિ સ્તવની પછી 'વન્દન'તા ક્રમ છે.

વન્દનની પછી 'પ્રતિક્રમહ્ય' રાખવાતાે હેતુ એ છે કે આલે - ગ્રના ગુરૂ સમક્ષ જ કરી શકાય; જે શુરૂવન્દન કરતાે નથી, તેને - આલાગના કરવાનાે પહ્યુ આધકાર નથી. ગુરૂવન્દન સિવાય કરેલ આલેાચના નામ માત્રની જ આલેાચના છે, તેનાથી કાઇપુષ્ક સાધ્યસિદ્ધિ થઇ શ્વક્તી નથી. સાચી આલેાયના કરનાર અધિકારી જીવના પરિણામ એટલા નમ્ત્ર અતે કાેમળ ખની જાય છે કે તે સ્વયમેવ શુરૂના ચરણુમાં પાતાનું મસ્તક ઢાળી દે છે. આથી કરીને વન્દન પછી 'પ્રતિક્રમણ્' છે.

કાયોત્સર્ગ માટે જરૂરી યાગ્યતા પ્રતિક્રમણ કર્યા પછીજ પ્રાપ્ત યાય છે; કારણુકે જ્યાં સુધી પ્રતિક્રમણદ્વારા પાપની આલેાયના કરી ચિત્તશુદ્ધિ કરી નથી, ત્યાં સુધી ધર્મધ્યાન કે શુકલધ્યાન માટે એકાગ્રતા પ્રાપ્ત કરવાના જે કાયોત્સર્ગના ઉદેશ છે તે ક્રાઇપણ્ રીતે સફલ થતા નથી. આલેાચના દારા ચિત્તશુદ્ધિ કર્યા વિના જે કાયોત્સર્ગ કરે છે: તેના સુખમાંથી ગમે તેવા પરમ પવિત્ર શબ્દોના ભપ થાય તા પણ, તેના અંતરમાં ઉચ્ચ બ્નેયના વિચાર કદી પણ ઉદ્દભવી શકતા નથી; કારણ કે અનુભવેલ વિષપેાનું ચિન્તન ધ્યાનમાં ખડું થઇ જાય છે. માટે જ પ્રતિક્રમણ પછી 'કાયોત્સર્ગ'નેશ કમ છે,

કાયોત્સર્ગ કરી વિશેષ ચત્તશુ હ, એકાગ્રતા અને આતમભળ જે પ્રાપ્ત કરે છે, તેજ પ્રત્યાખ્યાનના સાચા અધિકારો છે. જેને એકાગ્રતા પ્રાપ્ત કરી નથી, તેમજ સંકલ્પબળના સંગ્રહ કરો નથી; તે કદી પ્રત્યાખ્યાન કરે તા પણુ, તેના સારી રીતે નિર્વાહ કરી શ્વકતા નથી. પ્રત્યાખ્યાન સર્વથી છેલ્લી આવસ્યકક્રિયા છે, કારણુ કે તેને માટે વિશેષ ચિત્તશુદ્ધિ અને વિશેષ ઉત્સાહના આવસ્યકતા છે, તે કાયોત્સર્ગ કર્યા વિના પ્રાપ્ત થઈ શકતા નશ્રી. આમ હેાવાથી કાયોત્સર્ગ પછી જ 'પ્રત્યાખ્યાન' આવે છે.

આમ વિચાર તેમજ અનુભવથી પ્રતીતિ થાય છે કે <del>છ ગાવ-</del> સ્યકના જે ક્રમ છે તે, વિશેષ કાર્યકાર**હ્યુ**ભાવની સાંકળથી સંકળાયે**લા**  છે; જેમાં ફેરફાર કરવાથી તેની સ્વાભાવિકતા ખંડન થયા વિના ચાન્ય ક્રોઇ પરિણામ ન સંભવી શકે.

# સ્માવશ્યકક્રિયાની આધ્યાત્મિકતાઃ

જે ક્રિયા આત્માના વિકાસતે લક્ષ્યમાં ગખી કરવામાં આવે છે તે આખ્યાત્મિક ક્રિયા છે.આત્માના વિકાસ એટલે સમ્યક્ત્વ,ચેતના, ચારિત્ર આદિ જીવના સ્વાભાવિક સુણાની ક્રમશઃ શુદ્ધિ કે વૃદ્ધિ આ કસાેકીપર અથે આવસ્યકને કસી જોતાં અભ્રાંત રીતે સ્પષ્ટ થશે કે 'આરસ્યક' એ સાચી આખાત્મિક ક્રિયા છે.

# ♥ચે આવશ્યકની કસાેઢીઃ

સામાયિકનું કલ પાપજનક બ્યાપારનાે ત્યાગ છે: તેતાથી કર્મની નિજરા થઇ આત્માના ગ્રુણોનાે વિકાસ થાય છે. ચતુર્વિ ક્રતિ સ્તવનાે ઉદ્દેશ ગ્રુણાનુરાગની વૃદ્ધિ દ્વારા ગ્રુણની શુદ્ધિ છે; તે દ્વારા પણ આતમાના ગ્રુણોની શુદ્ધિ તેમજ વિકાસ થાય છે. વન્દન દ્વારા વિનય શુણુ પ્રાપ્ત ચાય છે, માનના ચરેચૂરા થઇ જાય છે, ગ્રુરજનનું પૂજન થાય છે, અને તીર્થકરની આત્વાનું પાલન થાય છે; આ પજન થાય છે, અને તીર્થકરની આત્વાનું પાલન થાય છે; આ પજન થાય છે, અને તીર્થકરની આત્વાનું પાલન થાય છે; આ પજન થાય છે, અને તીર્થકરની આત્વાનું પાલન થાય છે; આ પજન થાય છે, અને તીર્થકરની આત્વાનું પાલન થાય છે; આ પજન થાય છે, અને તીર્થકરની આત્વાનું પાલન થાય છે; આ પજન થાય છે, અને તીર્થકરની આત્વાનું પાલન થાય છે; આ વિદ્યાના ક્રમશા ત્રાન, વિજ્ઞાન, પ્રત્યાખ્યાન, સંયમ, અનાસ્વ, વધ, ક્રમનાક્ષ, અક્રિયા અને સિદ્ધિ આદિ કળ થાય છે. (આ બનિ આ વિદ્યાસના સાધનરૂપ હોવાથી આખ્યાત્મિક જ છે.

અનાત્મા સત્ય રીતે તેા પૂર્શ્વ શુદ્ધ અને પૂર્શ્વ અલવાત છે; પરન્તુ અનાદિ કાળથી વિવિધ વાસનાના પ્રવાહમાં તણાતેા રહ્યો;હાવાથી દેવોના અનેક પડાેથી તે દબાઇ ગયા છે, અને તેથી જ્યારે તે જરા પણ ઉદ્ધવાને સાહસ અને પ્રયત્ન કરે છે ત્યારે અનાદિ અભ્યાસને લાઇ છુલા કરે છે; આમ અને એ સ્વાભાવિક જ છે. આ કારચુને લઇ આત્મા જ્યાં સુધી બૂલેાનું સંશાધન ન કરે ત્યાં સુધી ઇપ્ટિસિક્રિ થઈ શકતી નથી; તેથી જ વખતો વખત થઇ ગયેલી બૂલોને યાદ કરી પ્રતિક્રમણુ દ્વારા વારવાર તે ન થઇ જાય એ પ્રકારના નિશ્ચય કરવામાં આવે છે. આમ જોતાં પ્રતિક્રમણુના ઉદ્દેશ પ્રથમ થયેલ દોષોને દૂર કરવા, અને તે દોષો કરી ન થાય તે માટે સાવધાની (ઉપયાગ) રાખવી એ છે. પ્રતિક્રમણુ કરવાથી આત્મા દોષોથી મુક્ત ખને છે અને શુદ્ધ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરે છે. કાયોત્સર્ગ ચિત્તની એકા-ગ્રતા ઉત્પન્ન કરે છે અને આત્માને પોતાના શુદ્ધ સ્વરૂપના વિચાર કરવાની તક આપે છે; જેના વડે આત્મા નિર્ભય બની પોતાના કરણુમાં કઠણુ ઉદ્દેશને સિદ્ધ કરી શકે છે. આમ આ બન્તે ક્રિયાએમ પથુ આખ્યાત્મિકજ જથાય છે.

દુનીયામાં જે કાંઈ વસ્તુઓ છે તે સર્વે ક્રાઇથી બાગવા શકાલી નથી, અને તેમાંની કેટલીક તા બાગવવા યાગ્ય પણ હોતી નથી; ભા ઉપરાન્ત વસ્તુઓના અપરિશ્વિત બેાગથી વાસ્તવિક શ્વાન્તિ પણ પ્રાપ્ત થતી નથી. આમ હાવાને લઇને પ્રત્યાખ્યાન દ્વારા સુસુક્ષુગણ પાતાને ન બાગવવાની વસ્તુઓના બાગાથી બચાવી લઈ સ્થાયા આત્મશાન્તિ પ્રાપ્ત કરે છે. આ રીતે પ્રત્યાખ્યાનની ક્રિયા પ્રશ્ આપ્યાત્મિક છે.

ભાવ અ્યાવશ્યકની મહત્તાઃ ભાવ આવશ્યક તે લોકાત્તર દ્રિયા છે, કારણ કે મેાલના જ ઉદ્દેશથી આખ્યાત્મિક મનુષ્ય ઉપયોગ પૂર્વક તે ક્રિયા કરે છે, તેથી તેનું સમર્થન લોકાત્તર તેમજ વ્યાવહારિક દષ્ટિએ પણ થઇ શકે છે; કારણ કે આવશ્યકક્રિયાના અધિકારી પણ બ્યવહારનિષ્ઠ મનુષ્યા જ હાય છે.

લાેકાત્તર નિશ્ચય દષ્ટિએ આવશ્યકઠિયાની મહત્તાઃ

જે તત્ત્વેાતે લઇ મનુષ્યજીવન અન્ય પ્રાસ્ક્વીજીવન કરર્તા

( se )

**ઉગ્ય સમજવામાં** આવે*છે,* અને અંતે જેવડે વિકાસની પરાકાકાએ પ**હોંગી** શકાય છે તે તત્ત્વો આ રહ્યાઃ

(૧) સમભાવ અર્થાત શુદ્ધ શ્રદ્ધા, ગ્રાન અને ચારિત્રનું સંપ્રિશ્ર (૨) જીવનને વિશુદ્ધ બનાવવા સારૂ સર્વોપરિ જીવન ગાળેલી વિભૂતિ-આને આદર્શ રૂપે સ્વીકારી તેમના પ્રતિ સતત્ આલ બન દષ્ટિ રાખવી; (૩) ગુણીજનાનું બહુ માન અને વિનય કરવા, (૪) કર્તવ્યના સ્મરણ અને તેના પાલનમાં થઇ ગયેલ રખલનાઓનું કપટ રહિતપણુ અવ-લોકન કરી, શાધી, કરી તેવી ભૂલા ન થઇ જાય તે અર્થે આત્માને બંગત રાખવા; (૫) ધ્યાનના અભ્યાસ કરી પ્રત્યેક વસ્તુના સ્વરૂપને ચથાર્થ સમજી લેવા વિવેક શક્તિના વિકાસ કરવા, અને (૬) ત્યાપ વૃત્તિ દ્વારા સંતાષ અને સહનશીલતાની વૃદ્ધિ કરવી.

ઉપર્શુ કત તત્ત્વાપર આવસ્યકક્રિયા રૂપ મહેલ ઽકેલ છે, તેથીજ શાસ્ત્ર∗ કહે છે કે આવસ્યકક્રિયા આત્માને તેણે પ્રાપ્ત કરેલ ભાવથી

\* गुणवद्वहुमानादे नित्यसमत्या च सतिक्या । जातं न पात्रवेद्वावमज्ञ जुनुवेदंपि ॥ ५ ॥ क्षायेापशमिके भावे, यां किया क्रियते तया । पतितस्यापि तद्भावप्रवृद्धिर्जायते पुनः ॥ ६ ॥ गुणवृष्ट्य्यैततः कुर्यात्, कियामस्खलनाय वा । पकं तु संयमस्थानं जिनानामवतिष्ठते ॥ ७ ॥ भानसार. ( ક्रियाष्ट्र )

ગુણીના બદ્દુ માન આદિ તેમજ નિત્યસ્મરણપૂર્વક કરાતી સત્કિયા ઉત્પન્ન થયેલ ભાવને પડવા દેતી નથી અને ઉત્પન્ન નહિ થયેલ ભાવને પણુ ઉત્પન્ન કરે છે.

સાયાપશમિક ભાવમાં યા અપૂર્ણ દશામાં જે ક્રિયા કરવામાં આવે છે તેથી પતિત થયેલ આત્માની પણુ કરી ભાવવર્દ્ધિ થાય છે. તેથી ગુજીવૃદ્ધિ માટે અર્થાત્ સ્ખલના ન થાય તે માટે ક્રિયા કરવી જ જોઇયે. એક સંયમસ્થાન તાે જીનેશ્વરાને પણુ રહે છે. પતિત થવા દેતા નથી; અને વિશેષમાં તેનામાં અપૂર્વ ભાવ ઉત્પન્ન કરે છે, વળી ક્ષાયાપશમિક ભાવથી કરાતી ક્રિયા વડે પણ પતિત આત્મા કરી ભાવવૃદ્ધિ કરી શકે છે. આમ ગુણાની વૃદ્ધિ તેમજ પ્રાપ્ત થયેલ ગુણમાં સ્ખલના ન થાય તે અર્થે પણ આવશ્યક ક્રિયાનું આચરણ ઉપયાગી છે કારણ કે તે એક પ્રકારનું આત્મસંરક્ષક તત્ત્વ છે.

### વ્યવહારિક દુષ્ટિએ આવશ્યકાકચાની મહત્તાઃ

વ્યવહારમાં આરેાગ્ય, કૈાટુગ્ઝિમક નીતિ, સામાાજક નીતિ આદિ વિષયા ગણી શ્વકાય; આ વિષયોના સંબંધ આવશ્યકક્રિયા સાથે ઢેમ ઘટી શકે તે પણ તપાસીયે.

આરોગ્ય માટે માનસિક પ્રસન્તતાની જરૂર છે, જગતમાં જેકે એવાં અનેક સાધન છે કે જેના દ્વારા આછા વત્તા પ્રમાણુમાં પ્રસ-ત્રતા મેળવી શકાય છે; પરન્તુ વિચાર કરતાં એમ ભાન થાય છે કે સ્થાયી માનસિક પ્રસન્તતા તો, જે તત્ત્વો પર આવશ્યકકિયા રૂપ મહેલ ટકી રહેલો છે તેના વિના કાઇપણુ પ્રકારે પ્રાપ્ત કરી શકાતી નથી. કૌટુમ્બિક નીતિના મુખ્ય ઉદ્દેશ સમસ્ત કુટુમ્બને સુખી બના-વવું એ છે, આને માટે નાના માટા સર્વમાં એક બીજા પ્રતિ પરસ્પર વિનય, આગ્રાપાલન, નિયમશીલતા અને અપ્રમાદ આદિ ગુણુાની જરૂર છે; આ સર્વે ગુણુ આવશ્યકકિયાના આધારબૂત ઉપર્શકત તત્ત્વા સિવાય કાઇપણુ રીતે પ્રાપ્ત થઈ શકતા નથી. સામા-છક નીતિના ઉદ્દેશ સમાજની સુગ્યવસ્થા છે, અને તેને માટે વિચાર-શાલતા, પ્રામાણિકતા, દીર્ધદર્શિતા અને ગંભીરતા આદિ ગુણુ છ-વનમાં હોવા જોઇયે. આ સર્વે આવશ્યકકિયાના છ મૂળબ્રૂત તત્ત્વેટ વિના ક્રાઇ રીતે આવી શકતા નથી. આય વિચારતાં સ્પષ્ટ પ્રતીતિ થાય છે કે ક્ષાસ્ત્રીય અને બ્યાવહારિક એ બન્ને દષ્ટિએ આવસ્યક ક્રિયા પરમ લાભદાયક છે. કં પ્રતિક્રમણ ' શબ્દની રૂઠિઃ

પ્રતિક્રમણ શબ્દની વ્યુત્પતિ 'પ્રતિ ક્રમણુ'એ પ્રમાણે છે,એ વ્યુત્પત્તિ પ્રમાણે તેના અર્થ પાછું કરવું એટલા જ થાય છે: પરન્તુ રૂઢિબેલ પ્રતિક્રમણ શબ્દ ' ચાયા આવશ્યક ' અને 'છયે આવશ્યકના સમુદાય' ભાન કરાવે છે. છેલ્લા અર્થમાં તે શબ્દની પ્રસિદ્ધિ એટલી બધી થઇ ગઇ છે કે આજ તા 'આવશ્યક'ની જગ્યાએ, છ આવશ્યકના સમુદાય માટે પણ 'પ્રતિક્રમણુ' શબ્દ વપરાય છે,અને વ્યવહારમાં તેમજ અર્વાચીનગ્ર થામાં 'પ્રતિક્રમણુ' શબ્દ ત્યરાય છે,અને વ્યવહારમાં તેમજ અર્વાચીનગ્ર થામાં 'પ્રતિક્રમણુ' શબ્દ એક પ્રકારે 'આવશ્યક' શબ્દના પર્યાય બની ગયા છે. પ્રાચીન ગ્ર થામાં 'પ્રતિક્રમણુ' શબ્દના ઉપયાગ ' સામાન્ય આવશ્યક 'ના અર્થમાં મુદ્દલ દેખાતા નથી. પ્રતિક્રમણ દેતુ ગર્ભ, પ્રતિક્રમણુ વિધિ, ધર્મ સંગ્રહ આદિ અર્વાચીન ગ્ર થામાં ' પ્રતિક્રમણુ ' શબ્દ સામાન્ય આવશ્યકના અર્થમાં વપરાયેલા છે અને ગ્રામાન્ય મનુષ્યા પણુ ' આવશ્યકના અર્થમાં 'પ્રતિક્રમણુ' શબ્દના અસ્પિલિત ઉપયાગ કરતા ઢાય એવા અનુભવ થાય છે.

અહીં પ્રતિક્રમણ શબ્દનાે અર્થ સામાન્ય આવસ્યક અર્થાત છ્યે આવશ્યક્રનાે સમુદાય છે; આ જગ્યાએ બે પ્રક્ષ ઉપસ્થિત થાય છે; (૧) પ્રતિક્રમણુના અધિકારી કાેણ ? અને (૨) પ્રતિક્રમણવિધાનની રૂઢિ, જે પ્રચલિત છે તે સાસ્ત્રીય અને યુક્તિસંગત છે કે કેમ ? પ્રતિક્રમણુના અધિકારી:

પ્રથમ પ્રશ્નતે৷ ઉત્તર એ છે કે સાધુ અને શ્રાવક ≔એ ખન્ને પ્રતિક્રમણના અધિકારી છે; કારણકે શાસ્ત્રમાં ∶સાધુ -અને શ્રાવક એ ખન્ને માટે દેવસિઅ અને રાઇઅ એ ખે પ્રતિક્રમણુ અવસ્ય ક્ર્તાવ્ય<sup>૧</sup> રૂપે ખતાવ્યાં છે; અને અતિચાર આદિ પ્રસંગ હાેય કે ન હેેય તાે પણુ પ્રથમ અને ચરમ [છેલ્લા] તીર્થ-કરના શાસનમાં પ્રતિક્રમણુ સહિત જ ધર્મ<sup>ર</sup> ખતાવ્યે**ા છે.** પ્રતિક્રમણુની પદ્ધતિઃ

બીએ પ્રશ્ન એ છે કે સાધુ અને ગ્રાવક એ ખેતા પ્રતિક્રમણુની પહતી સાથે કેવા સંબંધ છે ? સર્વ સાધુઓને ચારિત્રાવરણીય કર્મના ક્ષયોપશ્ર ભલે ન્યૂનાધિક હાય પરન્તુ સામાન્યતઃ તે સર્વ સર્વવિરતિભાવવાળા એટલે ત્રિવિધે ત્રિવિધે ( મન,વચન અને કાયા દ્વારા સાવદ્ય કાર્ય કરવા, કરાવવા અને અનુમાદવાના ત્યાગ રૂપે ) પાંચ મહાવત ધારણ કરાવવા અને અનુમાદવાના ત્યાગ રૂપે ) પાંચ મહાવત ધારણ કરેલ હાય છે; આમ હાવાથી તે સર્વ'ને પાંચે વ્રતામાં લાગેલ અતિ-ચારના સંશાધન રૂપ આલોચના અર્થાત્ પ્રતિક્રમણ નામનું ચાશું આવસ્યક સમાન રીતે કરવું એઇયે, અને તેને માટે સર્વ સાધુઓએ સમાન જ આલોચનાસત્ર બાલવું એઇયે. આ પ્રમાણે જ આલોચના અને એકજ આલોચના સત્રની રૂઢિ તેમનામાં હજી પણ પ્રચલિત છે.

१ समणेण सावपण, अवस्सकाययव्वं हवइ जम्हा । अन्ते अहोणिसस्य व, तम्हा आवस्सर्यं माम ॥ २ ॥ भावश्यक्ष वृत्ति० ५० भूड

સાધુ અને શ્રાવકાએ રાત્રિ અને દિવસને અન્તે અવસ્ય કરવું જોઇયે એ આવશ્યક છે.

२ सपडिक्कमणोधम्भो, बुरिमस्स य पच्छिमस्स य जिणस्त। मजिक्समयाण जिणाजं, कारणजाप पडिक्कमणं ॥१२४४॥ आवश्यक्ष निर्धुक्ति.

પહેલા અને છેલ્લા તીર્ચ કરના શાસનમાં ધર્મ સપ્રતિક્રમણ છે; જ્યારે બાકીના બીજાયી ત્રેવીશ સુધીના મધ્યમ તીર્થ કરના શાસ-નમાં કારણ પ્રસંગે પ્રતિક્રમણુ ધર્મ છે.

( 93 )

પરન્તુ શ્રાવકાના સંબંધમાં તર્ક ઉપસ્થિત થાય છે તે એક શ્રાવક અનેક પ્રકારના છે. કાેઇ માત્ર સમ્પક્તવવાળા અવતી હાેય છે, તાે કાેઇ વતી હાેય છે; વત પણ કાેઇને દ્વિવિધ ત્રિવિધે, કાેઈ ને એકવિધ ત્રિવિધે અને કાેઇને એકવિધ દ્વિવિધ એ પ્રકારે હાેય છે; તેથી શ્રાવકાને વિવિધ અભિગ્રહવાળા કલા છે. (આગ્નિગ્ગાગ ૧૫૫૮) આ ભિત્રભિન્ન અભિગ્રહવાળા શ્રાવક, ચાેથા 'પતિક-૧૫૫૮) આ ભિત્રભિન્ન અભિગ્રહવાળા શ્રાવક, ચાેથા 'પતિક-૧૫૧૮) આ ભિત્રભિન્ન અભિગ્રહવાળા શ્રાવક, ચાેથા 'પતિક-૧૫૧૮ ) આ ભિત્રભિન્ન અભિગ્રહવાળા શ્રાવક, ચાેથા 'પતિક-૧૫૧૮ ) આ ભિત્રભિન્ન અભિગ્રહવાળા ગ્રાવક, ચાેથા 'પતિક-૧૫૧૮ ) આ ભિત્રભિન્ન અભિગ્રહવાળા બાધ્ય છે. (આગ્ર અવસ્યક એ રીતે કરે છે તે વિષયમાં તા શંકાને સ્થાન નથી; પરન્તુ ચાેથું આવસ્યક ' જે પ્રકારે તેઓ કરે છે અને તે માટે જે સૂત્ર તેઓ બોલે છે તે વિષયમાં તા અવસ્ય શ'કા ઉદ્દભવે છે.

તે આ પ્રમાણે છે. ચાશું આવશ્ક અતિચારસંશાધન રૂપે છે; પ્રહણ કરેલ વત, નિયમમાં જ અતિચાર લાગે છે. પ્રહણ કરેલ વત, નિયમ દરેકના રામાન હાેતા નથી, તેયા અંકજ ' વંદિત્તુ' સત્ર દ્વારા સર્વ શ્રાવક ( વ્રતી કે અવતી સમ્યક્ત્વી) જે બારે વત અને સ'લેખનાના અતિચારના સંશાધનનું કાર્ય કરે છે તે ન્યાય-સ'મત કેમ કહી શકાય ? જેણે જે વ્રત પ્રહણ કર્યા હોય, તેણે તે વ્રતાના અતિચારાનુ સંશાધન ' મિच્છામિ दुक्कडં' આદિ દ્વારા કરવું જોઇયે; પ્રહણ નહિ કરેલ વતાના સંબંધમાં તા અતિચારનું સંશાધન કરવાને બદલે તે વ્રતાના ગ્રણોના વિચાર કરવા જોઇયે; અને તે રીતે ગ્રણભાવના દ્વારા તે વતા સ્વીકારવા પુરતું આતમળળ પેદા કરવું જોઇયે. ગ્રહણ નહિ કરેલ વતના સંબંધમાં, જો તેના અતિચારનું સંશાધન યોગ્ય ગણવામાં આવે તો તો શ્રાવકાને માટે પાંચ મહાવતના અતિચારનું સંશાધન પણ યુક્ત માનવું પડે; ગ્રહણ કરેલ અને ગ્રહણ નહિ કરેલ વતોના સંબંધમાં વિપરીત શ્રદ્ધા થઇ જાયતા 'મિच્છામિ દુક્કરંદારા તેનું પ્રતિક્રમણ કરવું તે તા સર્વ અધિકારીને માટે સમાન છે. પરન્તુ અહીં જે પ્રશ્ન છે તે અતિચાર સંશોધન રૂપે પ્રતિક્રમણના સંબંધમાં છે અર્થાત્ ગ્રહણ નહિ કરેલ વત, નિયમાના અતિચારનું સંશોધન અને તેને લગતા સત્રા બાલવાં તેમજ 'મિच્છામિ दुक्कडં' ધારા પ્રતિક્રમણ કરવાની જે રૂઢિ ચાલુ છે તેના આધાર શા ?

આ શંકાનું સમાધાન એટલું જ છે કે અતિયારસંશોધન રૂપ પ્રતિક્રમણુ તો ગ્રહણુ કરેલ વતાનુંજ કરવું એ યુક્તિસંગત છે અને તે પ્રમાણુ તેને લાગતા સત્રા ખાલી ' મિच્છામિ दुक्कढं ' દેવું જો ક્રયે. ગ્રહણુ નહિ કરેલ વતાના સંબંધમાં તા ' શ્રહા વિપર્યાસ ( વિપરીત શ્રહા ) નું પ્રતિક્રમણુ જરૂર કરવામાં આવે, પરન્તુ અતિચારસંશોધન અર્થે તેને લગતા સત્રો ખાલી ' મિच્છામિ दुक्कडं ' આદિ દેવાને બદલે તે તે વતાના ગ્રણોની ભાવના ભાવવી, તેમજ તે વતાના ગ્રહણુ કરનાર ઉચ્ચ શ્રાવકાને ધન્યવાદ દઈ ગ્રણા-નુરાગને પુષ્ટ કરવા તેજ શાકતસંગત છે.

હવે પ્રશ્ન એ છે કે જ્યારે સ્થિતિ આ પ્રમાણુે છે ત્યારે વ્રતી. અત્રતી, બાળક અને વધ્ધ એ સર્વ શ્રાવકામાં એકજ ' **વંદિત્તુ '** સત્રદારા સમાનરૂપે અતિચારસ'શાધન કરવાની જે રૂઢિ પ્રચ**લિત** છે તે કેવી રીતે ચાલુ થઇ છે ?

તેના ખુલાસા આ પ્રમાણે હાેય એમ લાગે છેઃ પ્રથમતા આવશ્યકસત્ર ' સર્વને સંપૂર્જુ યાદ ન હાેય, બીજું જો તે યાદ હાેય તાે પણ સાધારણ અધિકારીઓ માટે એકલા કરતાં સસુદાયમાં મળી આવશ્યકક્રિયા કરવી એ લાભદાયક માનવામાં આવ્યું છે; ત્રીજું જ્યારે કાેઇ સર્વથી ઉચ્ચ બ્રાવક પાતાને માટે સર્વથા ઉપ-યાગી એવું ' **વંવિણ** ' સત્ર સંપૂર્જુ બાલે છે, ત્યારે પ્રાથમિક અને માધ્યમિક એવા સર્વ અધિકારીઓને ઉપયોગી એવા સર્વ

(७५)

સત્રા પણ તેમાં સમાઇ જતા હાેવાથી એવી સામુદાયિક પ્રથા પડી ગઇ છે કે જ્યારે એક શ્રાવક સંપૂર્ણ ' વંदित्तु ' સત્ર બાેલે છે ત્યારે બાકીના શ્રાવકા તે ઉચ્ચ અધિકારી શ્રાવકનું અનુકરણ કરે છે અને સર્વે વતાના અતિચારનું સંશાધન કરવા માંડે છે. આ સામુદાયિક પ્રથા રઢ થઇ જવાને લઇ જ્યારે કાઇ પ્રાથમિક કે માખ્યમિક શ્રાવક એકલા પ્રતિકમણ કરે છે ત્યારે પણ ' વંદિત્તુ ' સૂત્રને સંપૂર્ણ બાેલે છે અને નહિ પ્રહણ કરેલ બ્રતાના અતિચારનું પણ સંશાધન કરે છે.

આ પ્રચા રહ થવાનું બીજનું પણ એક કારણ હાઇ શકે છે અને તે એક સર્વ સાધારણ લાકમાં વિવેકની યથેષ્ડ માત્રા (પ્રમાણ) જે અત્યાવશ્યક છે તે હાેઈ શકતી નથી; તેથી ' वंदित्त ' સત્ર માંથી પાતપાતાને ઉપયાગી એવા સત્રાંશા પસંદ કરી બાલવા અને બાકીના મૂકી દેવા એ કાર્ય તેમને માટે કઢણ હાેવા ઉપરાંત વિષમ અને ગુંચવણભર્યું પણ છે. આ કારણથી એવેા નિયમ રાખેલા છે કે સૂત્ર અખંડિત રૂપેજ ખાલવું જોઇએ;° આજ કાર-શતે લઇ જ્યારે સભામાં સર્વતે કે કાઇ એકતે ' પચ્ચખ્ખાર્ચ કરાવવામાં આવે છે ત્યારે એવું સૂત્ર ખાલવામાં આવે છે કે જેમાં અતેક ' પચ્ચખખાણા 'તા સમાવેશ થઇ ગયા હાય: આમ કરવાથી સર્વે અધિકારીએ। પાતપાતાની ઇચ્છા અનુસાર ' પચ્ચખખાસ ' કરી લે છે. આ દષ્ટિએ એમ પશુ કહી શકાયકે 'बंदित्त ' સૂત્ર અખંડિત રૂપે બાેલવું તે ન્યાયસંગત તેમજ શાસ્ત્ર-સ ગત છે. હવે રહી માત્ર અતિચારસ રોાધનમાં વિવેક કરવાની વાત, તેના અધિકારી ખુશીથી આ પ્રસંગે તે કાર્ય કરી શકે છે; જેમાં પ્રથા ક્રાઇપણ રીતે બાધક નથી.

१ अखंड सूत्रं षठनीयमिति न्यायात् ॥ ५भ संभू . ५० २३३.

# ( 95. )

પ્રતિક્રમણ, પર થતા આક્ષેપા અને તેના પરિહારઃ આવસ્યકક્રિયાની ઉપયોગિતા અને મહત્તા ન જાણનાર લોકો તેના પર આક્ષેપા કરે છે, તે ચાર પ્રકારના છેઃ(૧) સમયનાે,(૨) અર્થંદ્વાનનાે, (૩) ભાષાના અને (૩) અરૂચિનાે.

(૧) કેટલાક કહે :છે કે આવસ્યકક્રિયા એટલી લાંબી અને: કવેળાની છે કે તેમાં કુસાવાથી કરવું, હરવું, વિશ્રાન્તિ લેવી સાદિ કાંઇ કાર્ય કરી શકતું નથી, અને તેથી આરાગ્ય અને સ્વતંત્રતામાં ખલેલ પહેાંચે છે, માટે તેમાં કસાવું એ જરૂરનું નથી. આમ કહેનારે સમજવું જેઇએ કે સામાન્યતઃ સાધારણુ લોકા પ્રમાદશીલ અને કર્ત્તવ્યન્નાનથી વિમુખ હેાય છે, અહવા લોકોને જ્યારે કેોઇ ખાસ કાર્ય કરવાનું ક**હેવામાં આવે ત્યારે ખીજા કાર્યોની ઉપયાગિતા અને** મહત્તા ખતાવી તે કાર્યથી પાતાને છૂટા કરે છે, અને અન્તે તે<sup>.</sup> બીજા કાર્યો પણ **હાેડી જ દે છે. કરવા, હરવા અને ાવ**શ્રાન્તિ લેગના બહાના બતાવનાર આળસુ હેાયછે, તેથી તેઓ નિરર્થક વાતે! ક ગપાં આદિમાં પડી આવશ્યકક્રિયાતી સાથેજ ધીમેધીમે કરવા. હરવા આદિ કાર્યોને પણ વિસરી જાય છે. આથી ઉદ્દું જે અપ્રમાદી અને કર્ત્તવ્યતત્પર (જાગ્રત અને કર્તવ્યપરાયણ) હાય છે તે સમયના ચાેગ્ય **ઉપચાેગ કરી, આરે**ાગ્યતાના સવ<sup>૬</sup> નિયમેાનું પાલન કરવા≵ ઉપરાન્ત આવશ્યક આદિ ધાર્મિકક્રિયાને પણ બુલતા નયો. આમ જોતાં જણાય છે કે જરૂરીયાત તે માત્ર પ્રમાદના ત્યાગની અતે ર્ગ્ત વ્યતા ભાન થવાની જ છે.

(ર) બીજા કેટલાક એમ કહે છે કે આવસ્યકક્રિયા કરનાસ-ઓમાંના અનેક તેમાં આવતા સત્ત્રોના અર્થ જાણતા હાેતા નથી, તેઓ પાપટની માધક સત્ર પઢી જાય છે; અને અર્થગ્રાન ન હાેવાથી તેમને તેમાં રસ હાેતા નથી. પારણામે આવસ્યકક્રિયા કરતી વખતે

( 99 )

<sup>ુ</sup>તે **માંના કેટલાક** સૂઇ જાય છે અથવા કુતુહલ આદિ દ્વારા મનને મ્યાનન્દિત કરે છે. ઉપર્યંકત કચનથી તેા એ સાબિત થાય છે કુ અર્થા દ્વાતપૂર્વક આવશ્યકક્રિયા કરવામાં આવે તા તે સકળ તા છે જ; શાસ્ત્ર પણ તેજ કહે છે, તેમાં ઉપયોગપૂર્વક ક્રિયા કરવાનું કહ્યું છે: અને ઉપયોગ બરાબર ત્યારે જ રહી શકે કે જ્યારે અર્થ-**ત્રાન હે**ાય. આમ હેાવા છતાં પણ કેટલાક જેએા અર્થ સમ**જ્**યા વિના આવશ્યકકિયા કરે છે, અને તે કિયાના પૂરતા લાભ લઇ શકતા નથી: તેઓને અર્થત્રાન મલી શકે તેવા પ્રયત્ન કરવા એ **' કચિત છે. આમ** કરવાને **ખદલે મૂલ 'આવ**શ્યક' વસ્તુને નિરૂપયેાગી સમજવી તે ઉપયોગ ન જાણવાથી કિંમતી રસાયણને ત્રચ્છ સમજવા ભરાબર છે. વળી પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ કેટલાકને વૃદ્ધ અવસ્થા, મતિમન્દતા, ક્ષયાપશમની ન્યૂનતા આદિ કારણાને હઇ પ્રયત્ન કરવા જીતાં પણ અર્થગ્રાન ન થઇ શકે. તા તેવાઓ પાતાના કરતાં અધિક .<mark>ઝાની તેમ</mark>જ ગ્ર<mark>ણ</mark>ીના આશ્રય નીચે રહી ધર્મકિયા કરી ઉચિત કાયદેા જીડાવી શકે છે. વ્યવહારમાં પણ જેવામાં આવે છે કે અનેક લોકા એવા **હાય છે કે જે જ્ઞાનની ન્યનતાને લઇ પાતાનું** કાર્ય સ્વતંત્રતા**થા** પૂર્ણ કરી શકતા નથી, તેઓ પણુ કાઇના આશ્રય નીચે જઇ પોતાનું કાર્ય કરે છે અને તે દારા કાયદા મેળવે છે. આવા લાકોની સફળતાનું મુખ્ય કારણ તેમની શ્રદ્ધાજ છે.

શ્રદ્ધાનું સ્થાન સુધ્ધિથી ઉતરતું નથી. અર્થ ત્રાન હેવા છતાં પણ ધાર્મિક કિયાએામાં જેમને શ્રધ્ધા નથી, તેઓ તેનાથી કશાજ ક્રાયદા ઉઠાવી શ્રકવાના નથી. આથી કરીતે, શ્રધ્ધાપૂર્વક ધામિક-ક્રિયા કરવી અને જે જે સત્રા ઉપયાગમાં લેવાતા હાેય તેના થથા-શ્રકિત અર્થ પણ જાણવા એ ઉચિત છે.

(૩) વળી કેટલાક એસ કહે છે કે આવશ્યકક્રિયાના સત્રાની રચના સંસ્કૃત, પ્રાકૃત આદિ પ્રાચીન શાસ્ત્રીય ભાષામાં છે; તેને અદલે પ્રચલિત લાેકભાષામાંજ હાેવી એઇએ, જ્યાં સુધી તેમ ન ચાય ત્યાં સુધી આવસ્યકક્રિયા વિશેષ ઉપયાગી થઇ શકતી નથી. આમ કહેનારાઓ મંત્રાના શબ્દાના મહિમા, તેમજ શાસ્ત્રીય ભાષાની ગંભીરતા, ભાવમયતા, લલિતતા આદિ ગુણા જાણતા નથી; કારણકે મંત્રોમાં આર્થિક મહત્ત્વ ઉપરાન્ત શાબ્દિક મહત્ત્વ પણ હાેય છે જે બીજી ભાષામાં અનુવાદ કરવા જતાં લુપ્ત થાય છે. આમ હાેવાથી જે જે મંત્ર જે જે ભાષામાં રચાયેલા હાેય તેને તે ભાષામાંજ રાખવા એ યાેગ્ય છે;મંત્ર નિવાયના અન્ય સ્ટ્રોના ભાવ પ્રચલિત લાેકભાષામાં ઉતારી શકાય છે,પરન્તુ તેની ખુબી અને ભાવ જે મલભાષામાં હાેય છે, તે નવીન ભાષામાં પ્રાયઃ લાવી શ્રકાતા નથી.

આવશ્યકક્રિયાના સૂત્રાને પ્રચલિત લાકભાષામાં રચવાથા પ્રાચીન મહત્ત્વ તેમ ધાર્મિકક્રિયાકાલાન ઍકતાના પણ લાપ થવાના અને સૂત્રની રચનામાં પણ અનવસ્થા દાખલ થવાની. દૂર દૂર દેશના વસનાર એકજ ધર્મના અનુયાયિએ જ્યાર તીર્થ સ્યાનમાં એકત્ર થાય છે ત્યારે આચાર, વિચાર, વેશ, ભાષા આદિમાં ભિન્ન હાેવા છતાં તે સર્વે ધાર્મિક ક્રિયા કરે છે ત્યારે એકી વખતે એકજ સુત્ર બાેલે છે, એકજ પ્રકારની વિધિ કરે છે અને તે પ્રકારે એકતાના પૂર્ણ અનુભવ કરે છે; આમ જોતાં ધાર્મિકક્રિયાના મૂત્ર આદને શાસ્ત્રીય ભાષામાં કાયમ રાખવા એ જરૂરનું છે, વળી ધાર્મિકક્રિયાના સૂત્રોની રચના પણ પ્રચલિત લાકભાષામાં થવા માંડે તા દરેક જગ્યાએ સમયે સમયે થતા સાધારણ કવિએા પણ પાતાની કવિત્વ શક્તિના ઉપયાગ નવા નવા સૂત્રા રચવામાં કરવાના; પરિણામ એજ આવે કે એકજ પ્રદેશમાં જ્યાં માત્ર એકજ ભાષા છે, ત્યાં પણ એકજ સૂત્રને બદલે અનેક કતાંએાના **ચાનેક સૂત્રો ચવાના; વળી વિશેષતાના વિચારજ કરી ન શકનાર સા-**ધારણુ લાેકા તા પાતાના મનમાં જે કર્તાના સૂત્રો બાલવાની ઇંચ્છા ચાય તે બાલવાના. આમ પ્રાચીન સૂત્રોના અપૂર્વ ભાવની સાયેજ ક્રિયાકાલીન એકતાનો પણુ લાેપજ ચવાના; માટેજ ધાર્મિકક્રિયાના સૂત્રો, પાઠા જે જે ભાષામાં રચાયેલા હાેય,તે તે ભાષામાંજ બાલવા જોઇયે. આજ કારણ્યી વૈદિક, બૌધ્ધ આદિ સંપ્રદાયામાં પણુ પાતપાતાના ' સંધ્યા ' આદિ નિત્યકર્મા પ્રાચીન શાસ્ત્રીય ભાષામાં જ કરવામાં આવે છે.

એ પણ ઠીકજ છે કે સાધારણ લાકના રૂચિ વધારવા પ્રચ-લિત લાકભાષામાં પણ કેટલીક કૃતિઓ હાેવી જોઇયે, જે ધામિંક કિયાની' માંદર બાેલી શકાય. આ ખ્યેય લક્ષ્યમાં રાખી લાકરૂચિ અનુસાર સમયે સમયે સંસ્કૃત, અપબ્રંશ, ગૂજરાતી, હિન્દી આદિ ભાષાઓમાં સ્તોત્ર, સ્તુતિ, સજઝાય, સ્તવન આદિ રચાયેલાં છે, જેને આવશ્યક ક્રિયામાં પણ સ્થાન અપાયેલ જ છે. પરિણામે કાયદા એ થયા કે પ્રાચીનસૂત્રો અને તેનું મહત્ત્વ ટકી શકશું, અને પ્રચલિત લાકભા-થાની કૃતિઓ દ્વારા સાધારણ લાકની રૂચિને પણ પુષ્ટિ મળા.

(૪) આ ઉપરાન્ત કેટલાક એમ પણ કહે છે કે 'આવસ્યક-ક્રિયા' અરૂચિકર છે. આમ કહેનારે જાણવું જોઇયે કે અરૂચિ એ બાહ્ય વસ્તુ કે ક્રિયાના ધર્મ નથી, કારણકે એક વસ્તુ સર્વને રૂચિ-કર હાેઇ શકતી નથી; જે વસ્તુ એક પ્રકારના લોકોને રૂચિકર છે, તેજ બીજા પ્રકારના લોકોને અરૂચિકર હાેય છે. રૂચિ તા અંતઃકર-શુના ધર્મ છે. કાેઈ વસ્તુ કે વિષયમાં રૂચિ હાેવા કે ન હાેવી તે તે વસ્તુના ગ્રાન પર આધાર રાખે છે; અને જ્યારે મનુબ્ય કાેઇ વસ્તુના શુણ બરાખર જાણી લેછે ત્યારે તે વસ્તુ પર તેની રૂચિં પ્રગલ થતી જાય છે. આમ હાેવાથી આવસ્યક કે ક્રિયાને અરૂચિકર કહેવી તે તેના મહત્તા અને શુણોનું અજ્ઞાન માત્ર જ છે.

# જૈન અને અન્ય સંપ્રદાયાના આવશ્યકકમ<sup>િ</sup> 'સ<sup>'દ</sup>યા' આદિઃ

આવશ્યકક્રિયાના મૂલ તત્ત્વો સમજાવતી વખતે સૂચિત કરેલ છે 🕃 સર્વ અન્તર્દષ્ટિવાળા છવાનું છવન સમભાવમય હાય છે.અન્ત દષ્ટિ **કાઇ ખાસ દેશ, કે કાઇ** ખાસ કાલની બેડીમાં બંધાયેલી **હોતી** નથી; તેનેા આવિર્ભાવ [સ્ફેાટ] સર્વ દેશ અને સર્વ ઠાલના આ**ત્મા**-એના માટે સાધારણ છે, આમ હેાવાથી તેને પ્રાપ્ત કરવી અને વધાન રવી તે સર્વ આખ્યાત્મિક છવાનું ધ્યેય હેાય છે. પ્રકૃતિ, ચાઅતા અતે નિમિત્ત બેદને કારણે એમ હાેવું એ સ્વાભાયિક જ છે કે કાઇ ખાસ દેશ, ક્રાઇ ખાસ કાલ અને ક્રાઈ ખાસ વ્યક્તિમાં અન્તર્દ છિનો વિકાસ આછા હાય અને ક્રાઇમાં વિશેષ પણ હાય. આજ કાર-**ણ**થી આપ્યાત્મિક છવનનેજ વાસ્તવિક છવન સમજનાર અને **તેજ** છવનની વૃદ્ધિની ઇચ્છા રાખનાર સર્વ સંપ્રદાયના પ્રવર્તકોએ **પાત-**પોતાના અનુયાયિઓને આધ્યાત્મિક જીવન વ્યતીત કરવા સાર, તે જીવનના તત્વેનો તેમજ તે તત્વેાનું અનુમરણ કરતી વખતે, જાણવા અજા ખાતા પણ થઇ જતી ભૂલાને સુધારી કરી તેવી ભૂલા ન કર-વાનો ઉપદેશ આપ્યા છે; પરન્તુ એમ હાેઇ શકે છે કે જીદા જીદા સંપ્રદાયોના પ્રવર્તકાની ઉપદેશપદ્ધતિ, ભાષા આદિમાં નિન્નતા **હે**ાવા સાથે િચારામાં પણ ન્યૂનાધિક્તા હેાય; આમ છતાં એવે**ા** તા કદાપિ પણ સંભવ નથી કે આધ્યાત્મિક જીવનનિષ્ટ **ઉપ**ટેશ-કાના વિચારતું મૂલ એક ન હાેય. આ જગ્યાએ આવશ્યક**ક્રિયા** મુખ્ય છે, તેથી માત્ર તેનાજ સ<sup>\*</sup>બંધમાં જીદા જીદા સંપ્રદાયે**ાના** વિચારની સમાનતા બતાવવી ઉપયોગી થશે. જો કે સર્વ પ્ર<sub>િદ્ધ</sub> સપ્ર-દાયોના ' નિત્ય કર્મ 'નો ઉલ્લેખ કરી વિચારસામ્ય બતાવાનો ઇરાદો હતા, પરન્તુ યથેષ્ટ સાધનોના અસાવે માત્ર જૈન, બૉલ્ડ વૈદિક અને જરથાર ૧ ધર્મનો જ વિચાર માત્ર અહીં કરી શકા**યા** છે. યથેષ્ટ સાધનો ન મળવાથી આ સમયે સક્ષેપથીજ **સતો**ષ માન્યા છે, આટલા પણ ઉલ્લેખ વાંચકાને ઉપયાગા થશે તા તેઓ **સ્વયમે**વ પ્રત્યેક સંપ્રદાયના મૂલગ્ર થેા જોઇ પ્રસ્તુત વિષયમાં અધિક **બાસુ**વાનો પ્રયત્ન કરશે. [ સરખામચુી માટે જીએ પરિશિષ્ટ ન ૧. **ભૌદ** અને જૈન, ન ૨. વૈદિક અને જૈન અને ન ૩. જરથાસ્ત **અને જૈ**ન. )

અય:પશ્યકના ઇતિહાસઃ—અન્તર્દાબ્ટિના ઉન્મેષ અર્થાત્ આધ્યા-ત્મિક જીવતની શરૂઆતથી 'આવશ્યક' ના ઇતિહાસ શરૂ થાય છે. સામાન્ય રૂપે એમ ન કહી શકાય કે વિશ્વમાં આધ્યાત્મિક જીવન ક્યારથી શરૂ થયું, તેથી 'આવશ્યકક્રિયા ' પ્રવાહની અપેક્ષાએ અનાદિ માનવી એજ યુક્ત છે.

આવશ્યકસુત્ર:--જે કાેઇ સાચા આધ્યાત્મિક છે, તેનું છવન સ્વામાવિક રીતે જ આવસ્ય કફિયાપ્રધા 1 ખને છે; તેથી તેના હદ-યમાંથી આવસ્ય કફિયાદ્યોતક ધાનિ નીકળે છે; પરન્તુ જ્યાં સુધી સાધક દશા હાેય છે ત્યાં સુધી વ્યાવહારિક કે ધાર્મિક સર્વ પ્રવૃત્તિ કરતી વખતે પ્રમાદને લઇ 'આવસ્ય કફિયા' માંનો ઉપયાગ બદલાઇ જવાથી પરિણામે તે વિષયનો ધ્વનિ બદલાઇ જવાનો બહુ સભવ છે, માટેજ તેવા અધિકારીઓ તરક દબ્ટિ રાખી 'આવસ્ય કફિયા' યાદ કરવા માટે ખાસ સમય નક્કી કરેલ છે; જેથી કરીને, અધિ-કારી જીવ તે ચાક્કસ સમયે તેના સત્રો દ્વારા આવસ્ય કફિયા' સંભારી પોતાના આધ્યાત્મિકજીવન પર દટિપાત કરી શકે. આ કારણથી આવસ્ય કફિયાના દૈવનિક, રાત્રિક, પાક્ષિક, ચાતુર્માસિક જાને સાંવત્સરિક એવા પાંચ ભેદો પ્રતિદ્ધ છે; આવશ્ય કફિયાના આ કાલકૃત પાંચ વિભાગ અનુસાર તેના સત્રોમાં અહીં તહી ભેદ પણ આવે છે. હવે જોવાનું એ છે કે અત્યારે જે 'આવશ્ય કસ્વત્ર' પ્રચલિત છે તે કયારે રચાયું છે અને તેના રચનાર કાશ છે ?

ં 'આવસ્યકસૂત્ર 'ના રચનાકાલઃ—પ્રથમ પ્રક્ષનો ઉત્તર એ છે કે આવસ્યકસૂત્ર ઇ૦ સ૦ પૂર્વે પાંચમા સૈકાથી માંડી ઇ૦

( (2)

સ૦ પૂર્વેના ચાયા સૈકાની પહેલી પચીસી સુધીમાં કયારેક રચાયેલ હોવું જોઇયે. તેનું કારણ એ છે કે ઇ૦ સ૦ પૂર્વે પરક વર્ષે ભગવાનશ્રી મહાવીરસ્વામિનું નિર્વાણ થયું; શ્રી વીરનિર્વાણ પછી વીશ વર્ષે શ્રી સુધર્માસ્વામિનું નિર્વાણ થયું; તેઓશ્રી ગણધર હતા. 'આવસ્યકસત્ર' તીર્ચકરની કૃતિ નથી, તેમજ ગણધરની પણ કૃતિ નથી. તીર્ચકરની કૃતિ નથી તેનું કારણ એ કે તેએાશ્રી માત્ર અર્થ-નોજ ઉપદેશ કરે છે, પરન્તુ સત્ર નથી રચતા; જ્યારે અહીંતા સ્ત્રની શાબ્દિક રચનાનો પ્ર<sup>\*</sup>ન છે. ગણધર સત્ત તે રચે છે, પરન્તુ 'આવસ્યકસત્ર' ગણધરરચિત ન હાેવાનું કારણ એ છે કે તે સ્ત્રની શાબ્દિક રચનાનો પ્ર<sup>\*</sup>ન છે. ગણધર સત્ત તે રચે છે, પરન્તુ 'આવસ્યકસત્ર' ગણધરરચિત ન હાેવાનું કારણ એ છે કે તે સ્ત્રની ગણના અંગબાલ્ય શ્રુતમાં જ થયેલ છે. અંગબાલ્ય બ્રતનું લક્ષણ શ્રી ઉમાસ્વાતિજીએ પોતાના શ્રી તત્ત્વાયોધિગમ સત્રના ભાષ્યમાં આ પ્રમાણે બતાવ્યું છે. જે શ્રુત ગણધરની કૃતિ નથો અને જેની રચના. પછી તુરત થયેલા આદિ પરમ છુદ્ધિનિધાન આચાર્યોએ કરી છે તે અંગબાલ્ય બ્રત<sup>૧</sup> કહેવાય છે. '

આ પ્રમાણે લક્ષણ બતાવી તેના ઉદાહરણ આપતાં તેઓ**શ્રીઝો** સૌથી પ્રથમ સામાયિક આદિ છ્યે આવશ્યકને৷ ઉલ્લેખ કર્યો છે **અને** 

१ गणधरानन्तर्यादिभिस्त्यत्यन्तविञ्चद्वागमैः परमप्रकृष्ट-बाङ्मतिद्यक्तिभिराचार्यैः काल्ठसंहननायुदोंषादल्पद्यक्तिबा दिष्याणामनुग्रहाय यत्प्रोक्तं तदङ्गबाह्यमिति । तत्वार्थः अध्याय १. सत्र २० तुं क्राष्य

ભાવાર્થઃ---ગણધર પછી તુરત ચયેલા આદિ, આગમના અત્યન્ત વિશુદ્ધ જ્ઞાનવાળા, પરમ પ્રકૃષ્ટ વચન **ઝુદ્ધિ અને શક્તિવાળા** એવા આચાર્યાએ; કાલ, સંહનન, આયુઃ આદિના ભાવિ દોષોને **લઇ** અલ્પ શક્તિવાળા શિષ્યાપર ઉપકાર કરવાની ઝુદ્ધિથી જે કહ્યું તે અંગબાહ્ય શ્રત. **વે પછી** દશવૈકાલિક આદિ અન્ય સૂત્રોતેા.રે એ ધ્યાનમાં રાખવું **સ્ટરવું** છે કે દશવૈકાલિક શ્રી શય્ય ભવસ્ રિ કે જેએ શ્રી સુધર્મા-સ્વામિ પછી ત્રીજા આચાર્ય થયા, તેમની કૃતિ છે. અંગળાહ્ય હાવાના **સરણે** 'આવશ્યકસૂત્ર' ગણધર શ્રી સુધર્મારવામી પછી કાઇ આવાર્યો રચેલું હાય એમ માનવું જોઈ યે; આમ તેના રચના-આવાર્યો રચેલું હાય એમ માનવું જોઈ યે; આમ તેના રચના-આવાર્યો રચેલું હાય એમ માનવું જોઈ યે; આમ તેના રચના-આવાર્યો રચેલું હાય એમ માનવું જોઈ યે; આમ તેના રચના-આવાર્યો રચેલું હાય એમ માનવું જોઈ યે; આમ તેના રચના-આવાર્યો રચેલું હાય એમ માનવું જોઈ યે; આમ તેના રચના-આવાર્યો પહેલી મર્યાદા વધારેમાં વધારે ઇગ્ સગ્ય પહેલાં પાંચમા સૈકા બતાવી શકાય. તેના રચનાકાલની છેટલી મર્યાદા ઇગ્ સગ્ય પહેલાં ચોથા સૈકાની પ્રથમ પચીસી માની શકાય તેમ છે, કારણકે ચવુદર્શ પૂર્વધર શ્રી ભદ્રબાહ્રસ્વામિ, જેમનું સ્વર્ગારોહણ ઇગ્ સગ્ય પહેલાં ઢપક વર્ષે લગભગ થયું એમ માનવામાં આવે છે તેમણે, 'આવશ્યક-સ્વ' પર સૌથી પહેલી ગ્યાખ્યા લખી છે: જે 'નિર્શક્તિ' નામે પ્રતિદ્ધ છે. એ તા પ્રસિદ્ધ<sup>3</sup> છે કે 'નિર્શક્તિ' જ શ્રી ભદ્રબાહ્રસ્વામિ

२ अङ्गबाद्यमनेकविधम् । तचथा-सामायिकं चतुर्विदाति-स्तवेा वन्दनं प्रतिक्रमणं कायव्युत्सर्गः प्रत्याख्यानं दरावेका-लिकमुत्तराध्यायाः दर्शाः कल्पव्यवहारौ निशीथमृषिभाषि-बान्येवमादि ।

ભાવાર્થઃ—અંગઞાહ્ય અનેક પ્રકારે છે; તે આ પ્રમાણેઃ 'સામા-વિક્ર, ચતુર્વિ'શતિ સ્તવ, વન્દન, પ્રતિક્રમણ, કાયાત્સર્ગ, પ્રત્યાખ્યાન, દરાવૈકાનિક, ઉત્તરાપ્યયન, દશા્ર્યુત સ્કન્ધ, કલ્પ, વ્યવહાર, નિશિથ, ઋષિભાષિત સૂત્ર આદિ અન્ય પણુ છે.

3 પ્રસિદ્ધ કહેવાનું તાત્પર્યએ છે કે શ્રી શીલાંકસૂરિ પોતાની આચારાંગવૃત્તિમાં સચના કરે છે કે 'આવશ્યક 'ની અંદર આવેલ ' ચતુર્વિ શતિ સ્તવ ' (લાગરમ) જ શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામિએ રચેલા છે. ' આવરચવાન્તર્भૂતશ્ચતુર્થિંગતિસ્તયસ્ત્વારાતાંચकાત્0માથિના શ્રી ચદ્રવાદુસ્થામિનાડकारિ ! ' ૫૦ ૮૩ આ કચનથા એમ સ્પષ્ટ માલમ પડે છે કે શ્રી શીલાંકસુરિના સમયમાં પણ એમ માનવામાં આવતું હતું કે સંપૂર્ણ આવશ્યકસૂત્ર એ શ્રી ભદ્રબાહુક્વામિની કૃત નથી. ની છે, સંપૂર્ણ મૂલ આવસ્યક્સ્ત્ર નહિ, આ સ્થિતિમાં મૂલ આવસ્યકસ્ત્ર વધારેમાં વધારે તેમના પહેલાના અથવા તો તેમના સમકાલીન કાઇ બીજા શ્રુતધરે રચ્ચું હેાય એમ હેાવું જાઇયે. આ દ્રષ્ટિએ એમ જણાય છે કે આવસ્યકના ગ્ચનાકાલ છ૦ સ૦ પૂર્વની પાંચપી શતાબ્દિથી માંડી ઇ૦ સ૦ પૂર્વની ચાેથી શતાબ્દિની પહેલી પચીસીમાં હેાવો જોઇયે.

આવસ્યકસૂત્રના સ્ચયિતાઃ— બીજો પ્રશ્ન કર્તાના નિષે છે: 'આવશ્યકસૂત્ર'ના કર્તા કાણ છે ? તેના કર્તા તરીકે એક આચાર્થ છે કે અનેક ? આ પ્રક્ષના પ્રથમાંશના વિષયમાં નિશ્વયરૂપે કાંઈ કહી શકાય તેમ નથી કાગ્ણ કે તેવેા સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ હજી કાંગ મળ્યા નથી. દિતીયાંશના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે: 'આવસ્યક સૂત્ર ' એ કાઇ એકની કૃતિ નથી, અલબત્ત એ આશ્વર્યની વાત છે કે સંભવત: 'આવસ્યકસૂત્ર ' પછી તરત કે તેના સમસમયમાં રચાયેલા ' દશવૈકાલિક ' સૂત્રના કર્તા રૂપે શ્રી શચ્ય ભવસૂરિના નિર્દેશ શ્રીભદ્ધ-બાહુસ્વામિએ પાતેજ કર્યો છે; (દશવૈકાલિકનિર્ધુક્તિ ગા૦ ૧૪–૧૫) પરન્તુ આવસ્યકસૂત્રના કર્તાનો સ્પષ્ટ નામપૂર્વક નિર્દેશ કર્યો નથી. શ્રી ભદ્ધબાહુસ્વામિ નિર્ધુક્તિ રચતી વખતે જે દશ આગમા પર ાનર્ધુક્તિ રચવાની પ્રતિજ્ઞા કરે છે તે ઉલ્લેખમાં દશવૈકાલિક પહેલાં ' આવસ્યક'ના ઉલ્લેખ<sup>જ</sup> કરે છે. દશવૈકાલિક શ્રી શય્ય ભવસૂરિની

१ आवस्सगस्सदसका,-लिअस्स तह उत्तरज्झमायारे। स्रुयगढे निज्जुत्तिं, बुच्छामि तहा दसाणं च ॥ ८४ ॥ कप्पस्स य निज्जुत्तिं, ववहारस्सेव परमणिउणस्स । सुरि अपण्णतीप बुच्छं इसिभासिआणं च ॥ ८५ ॥

ભાવાર્થ:—આવસ્યક, દશવૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન, આચારાંગ, સુત્રકૃતાંગ, દશાશ્રુતસ્કંધ, કલ્પ, બ્યવહાર, સુર્યપ્રગ્રપ્તિ અને રૂષિ-ભાષિત ઉપર નિર્શુક્તિ હું રચીશ.

( cu )

કૃતિ છે એ તો પહેલાં બતાવ્યું છે; એ દશ આગમોના ઉલ્લેખને ક્રેમ કાલક્રમના સચક હાય તા એમ માનવું પડે કે 'આવશ્યક્સત્ર' શ્રી શય્ય ભવસૂરિની પહેલાંના ક્રામ્ર સ્થવિરની, કે શ્રી શય્ય ભવસૂરિના સમકાલીન, પરન્તુ તેમનાથી ક્રામ્ર ચિશિષ્ટ સ્થવિરની કૃતિ હાેવી જોઇયે. શ્રી તત્ત્વાર્થ ભાષ્યગત 'गणघरानन્तर्यादिभिः' એ અંશમાં વર્તમાન 'આદિ' પદથી તીર્થકર, ગણધર પછીના અભ્યવહિત સ્થવિરની માફક; તીર્થકર, ગણધરના સમકાલીન સ્થવિર પણ જો ગણવામાં આવે તા; આવશ્યકસત્રના સ્યનાકાળ વહેલામાં વહેલા ઈ૦ સ૦ પૂર્વના છદ્ધા સૈકાની છેલ્લી પચ્ચીસી માની શકાય અને આમ તેના કત્તાં રૂપે તીર્થકર, ગણધરના સમકાલીન કાઈ સ્થવિર માની શકાય. ગમે તેમ હોય તા પણ એટલું તા નિશ્વિતરૂપે જાણી શકાય છે કે તીર્થકરના સમકાલીન સ્થવિરથી માંડીને શ્રી ભદ્રબાહુ-સ્વામિના પહેલાંના કે સમકાલીન સ્થવિરામાંના કાઇકની 'આવશ્યક્ર-સૂત્ર ' એ કૃતિ છે.

#### મૂલ આવશ્યકસૂત્રની પરીક્ષણ વિધિઃ

મૂલ (અસલ) આવશ્યક કેટલું છે અને તેમાં કયાં કયાં સૂત્રા 6 મેરાયેલાં છે, તેની પરીક્ષા કરવી જરૂરની છે; કારણ કે આજકાલ સાધારણ લોકા એમ સમજે છે કે 'આવશ્યકક્રિયા 'માં જેટલા સૂત્રા બાલાય છે તે સર્વ મૂલ 'આવશ્યક 'નાજ છે. મૂલ આવશ્યક ઓળખવાની ખે રીતા છે: (૧) જે સૂત્રના દરેક શબ્દની કે કેટલા-એક શબ્દોની સૂત્રસ્પર્શા નિર્શુક્તિ હાય તે સૂત્ર ' મૂલ આવશ્યક ' માંનું છે; (૨) જે સૂત્રની ઉપર શબ્દશ: કે અધિકાંશ શબ્દોની સૂત્ર-સ્પર્શા નિર્શુક્તિ નથી, પરન્તુ જે સૂત્રના અર્થ સામાન્ય રૂપે નિર્શુ-ક્તિમાં વર્જુવાયા છે અથવા જે સૂત્રની વ્યાપ્યા કરતી વખતે પ્રારંભમાં

#### (23)

ટીકાકાર શ્રી હરિભદ્રસુરએ 'सुत्रकार आह ', ' तथ्र इदं सुत्रं' ' इम सुत्रं ' આદિ પ્રકારે ઉલ્લેખ કર્યો છે તે સંત્રા પણ, મૂલ આવશ્યકમાંનાજ માનવા જોઇએ.

પ્રથમ રીત પ્રમાણે ' नमुक्कार, करेमि भंते, लोगस्स, इच्छामि खमासमणो, तस्सउत्तरी, अन्नध्य, नमुक्कारसहिय आहि પચ્ચખાણુ ' વગેરે સુત્રા માતિક માલમ પડે છે.

শীগ্র থির মনাই 'चत्तारिमंगलं, इच्छामि पडिक्कमिउं जो मे देवसिओ, इरियावहिआप, पगामसिज्जाप, पडिक्कमान मि गोयरचरियाप, पडिक्कमामि चाउक्कालं, पडिक्कमामि पगविहे, नमो चउविसाप, इच्छामि ठाइउं काउसगं, सव्य-लोप अरिहन्त चेइआणं, इच्छामि खमासमणो उव्वठ्ठिओमि तुब्भण्हं, इच्छामि खमासमणो कयाइं च मे, पुव्वामेव मिच्छत्ताओ पडिक्कम्मइ कित्तिकम्माइं ' आहि स्रुये। भेकि अखाय છे.

એ ઉપરાન્ત 'तत्थ समणोवासओ, थुल्लगपाणाइवायं स-मणोवासओ पच्चक्खाइ, थु छगमुसावायं,' आदि જે સત્રે શ્રા-વક ધર્મ સંબંધી છે, અર્થાત્ રામ્યક્ત્વ, બારવ્રત અને સંલેખના સં-બંધી છે અને જેના આધારે ' 'वंदित्त' સૂત્રની પદ્યમંધ રચના થયેલી છે તે સૂત્રો પણ મૌલિક જણાય છે. જો કે આ સૂત્રોની પહેલાં ટીકાકારે ' सुत्रकार आह, सुत्र' આદિ સત્રોતા ઉલ્લેખ કર્યો નથી; તા પણુ પ્રત્યાખ્યાન આવશ્યકમાં નિર્શુક્તિકારે પ્રત્યા-ખ્યાનનું સામાન્ય સ્વરૂપ બતાવતાં અભિગ્રહની વિવિધતાને કારણે શ્રાવકના અનેક ભેદ બતાવ્યા છે, આ ઉપરથા એ સ્થિત થાય છે કેશ્રાવકધર્મના ઉપર્શુક્ત સૂત્રા લક્ષ્યમાં રાખીનેજ નિર્શુક્તિકારે શ્રાવક ધર્મની વિવિધતાનું લર્ણુન કર્યું છે.

#### ્ઝૂલ આવરયકસૂત્ર વાળાે ભાગઃ

આજકાલની પ્રચલિત મમાચારીમાં જ્યાં પ્રતિક્રમણની સ્થા-पना अगय छे त्यांथी भांडीते नमेास्त वर्धमानायती रतुति सुधी-માં છ આવશ્યક પૂર્ણ થઇ જાય છે: તેથી એ તા રપષ્ટજ છે કે પ્રતિક્રમણની રથાપનાની પહેલાં કરાતા ચૈયવંદનને৷ ભાગ તેમજ **' नमोस्तु वर्धमानाय** 'ની રતુતિ પછી બેાલાતાં સ્તવન, સજઝાય, શાન્તિ આદિ. ભાગ છ આવસ્યકની બહાર છે; આ કાગ્ણુથી આ વસ્તુઓ મૂલ આવસ્યકમાં ન હોય તે સ્વાભાવિકજ છે. વળી ભાષા-દ્રષ્ટિએ જેઇએ તે પણ એ સિદ્ધ થાય છે કે અપ્રભ્રંશ, સંસ્કૃત હિંદી અને ગૂજરાતી ભાષાના ગદ્ય કે પદ્ય માૈતિક હાેઇ શકે નહિ: કારણકે સંપૂર્ચ ' મૂલ આવશ્યક ' પ્રાકૃતભાષામાંજ છે. પાકૃતભાષામય ગદ્યપદ્યમાંના પણ જેટલા સુત્રાે ઉપર્યું કત બે રીત પ્રમાણે માૈલિક જણાવ્યા છે. તે સિવાયના બીજા સુત્રાને મુક્ષ આવશ્યકના માનવાનું પ્રમાચ હજી સુધી અમારા ધ્યાનમાં આવ્યું નથી.તેથી એ સમજવું જરૂરતું छे डे सातलाख,अढार पापस्थानक आयरिए उवज्झाए,वेयाव-चगराणं, पुष्खवरदीवढे, सिद्धाणं बुद्धाणं, सुअदेवया भगवड आहि पूर्व अने 'नमोस्त वर्धमानाय' आहि के सूत्रे। भोलाय છે તે સર્વ માૈલિક જણાતા નથી; ભે કે 'आयरिय उषझ्याप. पुक्खखरदीबहे, सिद्धाणं बुद्धाणं ' आहि भौलिंड नथा तापश्च પાચીન તેા છેજ: કેમકે તેના ઉલ્લેખ કરી શ્રી હરિભદ્રસરિએ તેની ૦યાખ્યા પણ કરી છે.

આ પરીક્ષણ વિધિતેા અર્થ એ નથી કે જે સત્ર માલિક નથી તેમનું મહત્વ એાછું છે; અહીં તાે દેશ, કાલ, રૂચિ આદિના પરિવર્તન અનુસાર 'આવશ્યકક્રિયા 'ના સત્રોમાં અને ભાષામાં ઉકેવી રીતે પરીવર્તન થવા પામ્યું છે તેજ માત્ર ખતાવવાનું છે.

( ( )

અહીં એ પણ જણાવતું અયેાઅ નથી કે આજંકાલ દૈવસિક પ્રતિક્રમણમાં સિદ્ધાળં સુદ્ધાળં પછી જે ગ્રુત દેવતા અને ક્ષેત્ર દેવ-તાના કાઉસગ્ગ કરી એક સ્તુતિ ખાલવામાં આવે છે તે ભાગ એા-આમાં આછા શ્રી હરિલદ્રસ્ટરિના સમયમાં પ્રતિક્રમણવિધિમાં હાેય એમ જણાતું નથી કારણક તેઓશ્રીએ પાતાની ટીકામાં દૈવસિક પ્રતિક્રમણની જે વિધિ આપી છે, તેમાં સિદ્ધાળં સુદ્ધાળં પછી પ્રતિલેખન વન્દન કરી ત્રણ સ્તુતિ ખાલવાના જ નિર્દેશ કરેલ છે. આ ૧૯૦ પૃ૦ હ૯૦.

# વિધિ ભેકઃ

વિધિના વિષયમાં સામાચારી ભેદ પ્રાપ્ત થાય છે કારણકે મૂલ ટીકાકારસંમત વિવિ ઉપરાન્ત અન્ય વિધિનું સુચન પણુ શ્રી હરિન ભદ્રસૂરિએ કરેલ છે. (આ૰્પુ૰ ૭૯૩)

તે સમયે પાસિક પ્રાલક્રમણમાં ક્ષેત્રદેવતાના કાઉસગ્ગ પણ પ્રચલિત ન હતા, પરન્તુ શય્યાદેવતાના કાઉસગ્ગ પ્રચલિત હતા. કાઇ કાેઇ તા વળી ચાતુર્માસિક પ્રંતિક્રમણમાં પણ તે કાઉસગ્ગ કરતા હતા અને ક્ષેત્રદેવતાના કાઉસગ્ગ તા ચાતુર્માસિક અને સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણમાં પ્રચલિત હતા. (આગ ૧૦ પૃગ ૪૦૪ ભ્રાષ્યગ ગાગ ૨૩૩).

આ જગ્યાએ મુખ પર મુહપતિ બાંધનાર માટે એક અર્થસ<del>ૂ.</del> ચક વરતુ પણ મળી આવે છે, ' શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામિના સમયમાં પણ કાઉસગ્ગ કરતી વખતે મુહપતિ હાથમાં રાખવાનાજ ઉલ્લેખ છે, ( આ૦ નિ૦ પુરુ હલ્હ ગા૦ વપષ્ઠપ )

#### સૂલ અ્યાવશ્યકના ટીકા બ્રન્થ:

આવશ્યક એ સાધુ અને શ્રાવક તે બેની મહત્ત્વપૂર્ણ ક્રિયા છે; 'આવશ્યકસત્ર 'તું ગારવ પણ તેવા પ્રકારતું છે. એજ કારણથી શ્રી હ્લદ્રબાદ્વસ્વામિએ દરા નિર્શુક્તિ રચીને તાતકાલિક પ્રથા અનુસાર આવસ્યકની પ્રાકૃતપદ્યમય ડીકા લખી, આ આવસ્યકને પ્રથમ ડીકા-પ્રન્થ છે. તેની પછી સંપૂર્ગ આવસ્યક ઉપર પ્રાકૃતપદ્યમય ભાષ્ય રચાયું જેના કર્તાનું નામ અવિદિત છે. તે પછી ચૂર્ણિ ¦લખાઈ જે સંસ્કૃતમિશ્રિત પ્રાકૃતગદ્યમય છે, અને જેના કર્તા પ્રાયઃ શ્રી જિનદાસગણિ હોવાને સંભવ છે.

ત્યાં સુધીમાં તા ભાષાના વિષયમાં લાકરચિ બદલાઇ ગઇ હતી તે જોઇને સમયત આચાર્યોએ સંસ્કૃતમાં પણ ટીકા લખવી શરૂ કરી દીધી હતી. તદનુસાર ' આવશ્યક ' પર પણ કેટલીક સંસ્કૃત ટીકાઓ લખાઇ જેનું સચન શ્રી હરિભદ્રસૂરિએ આ પ્રકારે કર્યું છેઃ यद्यपि मया तथा ડप्यैः कृताऽस्य विवृत्तिस्तथापि संक्षेपात्। तद्युद्धचिसत्त्वानुग्रहहेतोः, क्रियते प्रयासोऽयम् ॥

આ∘ ૬૦ પ્૰ ૧ આ ઉપરથી માલમ પડે છે કે એ ટીકાઓ વિસ્તૃત હરોં; શ્રી હરિભદ્રસ્ડિએ આવશ્યક પર પણ એક માટી ટીકા લખેલી. જે હજી ઉપલબ્ધ નયા; પરન્તુ તેવું સચન તે પાતે 'મચા' શ્રબ્દદ્વાસ કરે છે અને તેની સંબંધપરંપરાના નિર્દેશ શ્રી હેમચંદ્ર મલધારી પણ પાતાના આવશ્યક ટીપ્પણ પૃ૰ ૧ માં કરે છે.

મોડી ડીકાની સાથે જ શ્રી હરિલદ્રસ્ટ્રરિએ સંપૂર્ણ 'આવશ્યક' પર એક નાની ડીકા પણ લખી છે જે છપાઇ છે; તે ૨૨,૦૦૦ શ્લેક પ્રમાણ છે; તેનું નામ જ્વિષ્ટ્યદ્વિતા છે અને તેમાં સંપૂર્ણ મૂલ આવશ્યક તથા તેની નિર્શુ ક્વિની સંસ્કૃત વ્યાખ્યા આ ઉપરાન્ત આ ડીકામ દ્વાલ, ભાષ્ય અને ચૂર્ણિના કેટલાક ભાગે પણ લીધેલ છે. શ્રી દ્વિલદ્રસ્ટ્રરિની આ ડીકા ઉપર શ્રી હેમ-ચંદ્ર મલધારીએ ડીપ્પણ લખ્યું છે. શ્રી મલયગિરિસ્ટરિએ 'પણ 'આવશ્યક' ઉપર ડીકા લખી છે જે માત્ર બે ટ્રઅધ્યન સુધીની જ છે અને તે ઉપલબ્ધ પણ છે. અહીં સુધી તા થઇ સપૂર્ણ આવશ્યકના ડીકાગ્ર-થોની વાત; પરન્તુ તે સિવાય કેવળ પ્રથય

(: 60)

અખ્યયન જે સામાયિક અખ્યનના નામથી પ્રસિદ્ધ છે તેના પર પશ્ મેાટા મેાટા ટીકા ગ્રન્થા લખાયેલા છે. સાથી પહેલાં સામાયિક અખ્યયનની નિર્યુક્તિ પર શ્રી જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણે પ્રાકૃતપદ્યમય ભાષ્ય રચ્યું જે વિશેષ આવશ્યક ભાષ્યતે નામે પ્રસિદ્ધ છે, તે બહુ મેાટા અને મહત્ત્વપૂર્ણ ગ્રન્થ છે. આ ભાષ્ય ઉપર તેમણે પોતેજ સંસ્કૃત ટીકા લખી છે જે ઉપલબ્ધ નથી. શ્રીકાટયાચાર્ય જેમનું બીજું નામ શ્રી શીલાંકસરિ છે અને જેમણે આચારાંગ અને સત્ર-કૃતાંગની ટીકા રચી છે તેમણે પશ ઉપરોક્ત વિશેષ આવશ્યક ભાષ્ય પર ટીકા લખી છે; શ્રી હેમચંદ્ર મલધારીએ પણ ઉપર્યુક્ત ભાષ્ય પર બહુજ ગભીર અને વિશદ (સ્પષ્ટ) ટીકા લખી છે. આવશ્યક અને જ્વેતાંભર દિગ'ણ સ્ સંપ્રદાય:

આવશ્યક ક્રિયા એ જૈનત્વનું મુખ્ય અંગ છે તેથી તે ક્રિયા તેમજ તે ક્રિયાસ્ટ્રચક આવશ્યકસત્ર એ બન્તે જૈન સમાજની શ્વે-તાંબર અને દિગંબર એ બન્તે શાખાએામાં અસ્તિત્વ ધરાવે એ સ્વાભાવિકજ છે.

<sup>શ્</sup>વેતાંબર સંપ્રદાયમાં સાધુપર પરા અવિચ્છિત્ર ચાલુ રહેવામાં સાધુ અને શ્રાવક એ બન્તેના આવશ્યકક્રિયાવિધિ તેમજ આવશ્યક-સત્ર માૈલિક (અસલી) રૂપમાંજ મળા આવે છે; એથી ઉલઠું દિગ-બર સંપ્રદાયમાં સાધુપર પરા વિરલ અને વિચ્છિન્ન થઇ તેયી સાધુ સંગવા આવશ્યકક્રિયાતા લુપ્તપ્રાયઃ છે. પરન્તુ તેની સાથે સાથેજ શ્રાવક સંબંધી આવશ્યકક્રિયા પણ ઘણે ભાગે વિરલ થઇ ગઈ છે તેથી દિગંબર સંપ્રદાયના સાહિત્યમાં આવશ્યકસૂત્રનું ઝૂલ રૂપમાં સંપૂર્ણ પણે ન મળી આવવું એ આક્ષર્યનીવાત નથી.

## દિગ'ખર મૂલાચાર મન્થઃ

તાે પણુ તેમના સાહિત્યમાં એક મુલાચાર નામના પ્રાચીન ગ્રાંથ ઉપલબ્ધ છે; જેમાં સાધુઓના આચારનું વર્ણન છે. તે ગ્રંથમાં

( ( ( ( ( ) ) )

છ આવશ્યકનું પણ નિરુપણ છે, પ્રત્યેક આવશ્યકનું વર્ણન કરતી. ગાથાઓમાં અધિકાંશ ગાથાઓ પણ તેજ છે જે શ્વેતાંબર સંપ્ર-યમાં પ્રસિદ્ધ શ્રીભદ્રબાદુસ્વામિકૃત નિર્ધુક્તિમાં છે.

' મૂલાચારઃ '

મૂલાચારના સમય ઠીક માલમ નથી; પરન્તુ તે પ્રાચીન છે. તેના કર્તા શ્રોવટકેરસ્વાબિ 'વટકેર એ નામજ સુચન કરે છે કે મૂલાચારના કર્તા સભવતઃ કર્ણાટકમાં થયા હશે છે. આ કલ્પનાની પુષ્ટિનું કારણ એ પણુ એક છે કે દિગંબર સંપ્રદાયના પ્રાચીન મન હાન સાધુ ભટ્ટારક અને વિદ્વાન વધારે તા કર્ણાટકમાં થયા છે; તે દેશમાં દિગંબર સંપ્રદાયનું પ્રભુત્વ તેવુંજ છે. જેવું ગુજરાતમાં શ્વેતાંબર સંપ્રદાયનું પ્રભુત્વ.

મૂલાચારમાં શ્રીભલ્ભાહુકૃત નિર્યુક્તિગત ગાથાએ મળે છે એ બહુ અર્થસ્ટિચક છે, તેનાથી શ્વેતાંબર દિગંબર સંપ્રદાયની માૈ-લિક એકતાના સમયનું કાંઇક ભાન થાય છે, પરન્તુ એ બે સંપ્ર-દાયોતા ભેદ રુઢ થઇ ગયા પછી દિગંબર આચાર્યોએ શ્વેતાંબર સંપ્રદાયદ્વારા સરક્ષિત આવશ્યક નિર્યુક્તિની ગાથાઓ લઇ જેમની તેમ અથવા કાંઇક ફેરકાર સાથે પાતાની કૃતિઓમાં ઉતારી લીધી છે એવી કલ્પના અનેક કારણોને લઇ કરી શકાતી નથી.

દક્ષિણ દેશમાં શ્રીભદ્રબાહુ સ્વામીના સ્વર્ગવાસ થયા તેના પ્ર સિદ્ધ છે તેથી ગ્રવિક સંભવ એવા છે કે શ્રીભદ્રબાદુસ્વામિની એક શ્રિષ્યપર પરા જે દક્ષિણમાં રહી ગ્રને :આગળ જતાં જે દિગંબર સંપ્રદાયમાં પરિણામ ખામી તેણે પાતાના ગુરૂની કૃતિને સ્મરણુમાં રાખી; પરન્તુ ક્રમશઃ તે સંપ્રદાયમાં સાધુપર પરા વિરક્ષ થતી ગઇ-તેથી તેમાં માત્ર આવશ્યકનિર્શુ કિતજ નહિ, પણુ તે ઉપસાન્ત મૂલ આવશ્યકસ્ત્ર પણુ ત્રુટિત અને વિરક્ષ થઇ ગયું.

( 42 )

આથી ઉલ્ટું તેમની એક શિષ્યપરંપરા જે ઉતર હિંદમાં રહી અને જે આગળ જતાં માટે ભાગે શ્વેતાંબર સંપ્રદાયમાં પરિણામ પામી તેણુ પણ પાતાના શરૂની કૃતિ બીજા પ્રન્ધાની સાથે સંભાળી રાખી; આમ શ્વેતાંબર સંપ્રદાયની અવિચ્છિત્ર સાધુપરંપરાએ માત્ર મૂલ આવસ્યકસૂત્ર નહિ પરન્તુ તેની નિર્યુકિતને પણુ સંરક્ષિત રાખવાનું પુણ્યકાર્ય કરવા ઉપરાન્ત તેના પર અનેક મોટા મેટા ટીકાપ્રન્થા લખ્યા: અને તે દારા તાત્કાલીન આચારવિચારના એવા એક પ્રામાણિક સંગ્રડ બનાવી મુક્યા કે જે આજે પણુ જૈનધર્મના અસલ રૂપને ભિન્ન કિન્ન રૂપે જોવાના અનેક પ્રથળ સાધન છે.

હવે પ્રક્ષ એ છે કે દીગંબર સંપ્રદાયનાં જેમ નિર્શુક્તિને અંશ પ્રાપ્ત થાય છે એમ મૂલ આવસ્યક મળે છે કે નદિ ? આજ સુધીમાં તે સંપ્રદાયની આવસ્યકકિયાના બે પ્રન્થા જોવામાં આવ્યા છે, જેમાંના એક છપાયેલા અને બીજો હસ્તલિખિત છે. બન્નેમાં સામાયિક તેમજ પ્રતિક્રમજીના પાઠ છે, જે પાંકાનો માટા ભાગ સં-સ્કૃત છે તે મૌલિક નથા; જે ભાગ પ્રાકૃત છે તેમાં પણ નિર્શુક્તિના આધારે મૌલિક સિદ્ધ થતા આવશ્ય સ્વતો ભાગ બહુ ઓછા છે; અને જેટલા મૂલ ભાગ છે તે પણ શ્વેતાંબર સંપ્રદાયમાં પ્રચલિત મૂલ પાકની અપેક્ષાએ ક્રાંઇક ન્યૂનાધિક અને કાંઇક રૂપાંતરિત થયેલા પણ જણાય છે.

'नमुझार, कारेमिभंते, लोगस्स, तस्सउत्तरी, अन्नथ्थ, जो मे देवसिओ अइआरो कओ, इरियावहिआप, चत्तारि-मंगलं, पडिक्रमामि पगबिहे, इणमेव निग्गन्थ पावयणं तथा वंदित्तुना स्थानापन्न अर्थात् श्रावक्ष धर्भ संपंधी सभ्य-कूल, आरवत, संलेभना आहिना अतियारना प्रतिक्रम्खुनां अद्य

( :63 ;)

ભાગ આટલાજ મુલ આવશ્યકસ્ત્રો ઉપર્યુકત એ દિગંબર ગ્રંન્ચામાં છે.

આ ઉપરાન્ત જે બહત્પ્રતિક્રમણ નામના ભાગ હસ્તાલખિત પ્રતમાં છે તે શ્વેતાંગ્બર સંપ્રદાયમાં, પ્રસિદ્ધ पविखय सूत्र ની સાથે મળતા છે; અમે વિસ્તારભયથા તે સર્વ પાઠાના ઉલ્લેખ અહીં કર્યો નથી પણ માત્ર સૂચના કરી છે, મૂલાચારમાં આપેલી આવશ્યક નિર્શુક્તિની સર્વ ગાથાએા પણ અમે અહીં ઉતારતા નથી; પરન્તુ માત્ર બે ત્રણ ગાથાએા આપીને બાક્રીની ગાથાએાના ક્રમાંક નીચે આપીશું; જેથી જીજ્ઞાસુએા પાતેજ મુલાચાર અને આવશ્યકનિર્શુક્તિ જોઇ ગાથાએાની સરખામણી કરી શક.

પ્રત્યેક આવશ્યકનું કથન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરતી વખતે શ્રીવ-ટુકર સ્વામીનું આ કચન છે કે હું પ્રસ્તુત આવસ્યક પર નિર્યુક્તિ કરીશ ( મુક્ષાચાર ગા૦ પ૧૭, પ૩૭, ૫૭૪, ૬૧૧ ૬૩૧,અને ૭૦૭ એ જરૂર અર્થસૂચક છે કારણકે સંપૂર્ણ મૂલાચારમાં આવશ્યકના ભાગ છેાડી દઇ અન્ય પ્રકરણમાં ' નિર્યુક્તિ ' શબ્દ એકાદ જગ્યાએ જ માત્ર આપેલ છે. છ આવસ્યકના અંગમાં પણ તે ભાગને શ્રી વટ્ટ કેરસ્વામીએ 'ાનર્યુક્તિ'ના નામે ઓળખાવ્યા છે. ( મૂલાચાર ગા૦ ૬૮૯-૯૦ ) તેથી એમ સ્થબ્ટ માલમ પડે છે કે તે સમયે શ્રી ભદ્દ-બાદ્ય કૃત નિર્યુક્તિના જેટલા ભાગ દિગંબર સંપ્રદાયમાં પ્રચલિત રજ્ઞો હશે, તેને સંપૂર્ણ કે અંશતઃ તેમણે પાતાના ગ્ર-થમાં દાખલ કરી લીધા હશે.

શ્વેતાંબર સંપ્રદાયમાં પાંચમું આવસ્પક 'કાયોત્સર્ગ' અને છઠું 'પ્રત્યાખ્યાન' છે; નિર્યુકિતમાં છ આવસ્પક સૂચવતી ગાથામાં પણુ તેજ ક્રમ છે, પરન્તુ મૂલાચારમાં પાંચમું આવશ્યક 'પ્રત્યાખ્યાન' અને અને છઠું 'કાયોત્સર્ગ છે.

( 68 )

| <sup>ક્ર</sup> વેતાંખર આવશ્યકનિયુકિતના પાઠઃ | 'खामेमि सव्वजीवे, सब्बे जीवा खमन्तु मे<br>मेर्ता मे सब्व भूएसु, वेरंमच्झ न केणइ ।<br>आंठ ४० ७६९ | 'एसो रंचनगुकारो; सन्वपावर्षणासणो ।<br>मंगल्राणं च सन्वेसि; पढमं हवइ मंगलं ॥'<br>॥ आ० चि० १३२ । | 'साम्पहिंगीमि उ कए, समणो इन सावओ<br>ह वह जम्हा<br>एएण कारणेणं; बहुसे। सामाइयं कुज्जा ॥<br>। ८०१ ॥ आ० नि॰ |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| દિગાંખર ખુહત્પ્રતિક્રમણ અને મૂલાચારના પાડ   | ' खमामि सन्वजीवाणं,सन्वे जीवा स्वमन्तु मे।<br>मेत्ती मे सन्वभूदेसु,वैरं मझंण केणाव।बि.म.॥"      | 'एसेा पंचणमोयारो, सब्चपावपणासणो ।<br>मंगलेखुय सब्वेसु, पढमं हक्तदि मंगलं ॥<br>॥ ५१४ " मू. ॥    | 'सामाइधंमि दु कदे; स्मणो इव सावओ<br>हबदि जम्हा ।<br>एदेण कारणेणं उ बहुसो सामाइयं कुज्जा ।                |

( . ey )

1

ગાયાઓનાં કર્મોદ

ગાયાઓના ક્રમાંક,

| <b>ম</b> ে নাত | <b>आ। নি</b> নাত হয় | स् गा॰ कः•        | आ।० नि॰ माo          |
|----------------|----------------------|-------------------|----------------------|
| مر             | くりょう                 | ત્રહ              | (લેાગસ્સ, ૧,૭)       |
| 7              | ૯૨૧                  | ozh               | 7201                 |
| 11             | のみみ                  | <b>l</b> .A.h.    | 0h 0 ł               |
| ાર             | ૧૯૦૨                 | ዳዳኩ               | ાર્ય                 |
| १४             | 932                  | <mark>ነ</mark> ጻዞ | 031                  |
| ຄ              | 617                  | ઝર્ડા             | 166                  |
| አሪአ            | (આખ્ય, ૧૪૯)          | 440               | 202                  |
| ર્ષ            | のその                  | મપા               | 205                  |
| <b></b>        | 730                  | રમમ               | 9096                 |
| 0              | うその                  | <b>ehh</b>        | 9050                 |
| 3 <b>f</b>     | 201                  | hhh               | 9082                 |
| 80             | 422                  | ነላያ               | 9059                 |
| 36             | (લાખ, ૧૯૦)           | ીમમ               | 9063-68              |
| 90             | દમત્ર                | ንሉሉ               | r? of                |
| 40             | ጸ <b>ሉ</b> ን         | うたん               | ي<br>20 د در<br>40 د |

( 65 )

| 9200 | 1023<br>1 | 2021                  | ຄະເ            | 7021 | よっぐ                     | 9290         | 1121   | 5358  | 1251 | <b>1</b> 233 | ወዳኔያ         | 1231 | 1232   | 9240   | <b>8</b> 828 | 2221 | (eiim, 213) |
|------|-----------|-----------------------|----------------|------|-------------------------|--------------|--------|-------|------|--------------|--------------|------|--------|--------|--------------|------|-------------|
| シップ  | 80        | <b>\$</b> 0 <b>\$</b> | 803            | ٤٥۶  | <b>7</b> • <del>7</del> | 3 o <b>5</b> | 6)o \$ | 5 o S | \$10 | 592          | <b>51</b> 3  | 29.9 | 51H    | 613    | 121          | 121  | 5.85        |
| 1056 | န်ၿ၀ ရ    | ຄຄ.                   | 9 o f <b>6</b> | ちっとろ | <u> </u>                | 1064         | j 20 P | 930 f | 2011 | f f 03       | อ <b>เวเ</b> | 4016 | 29010  | 1161   | 1905         | 1163 | 1166        |
| 450  | 459       | 453                   | ደነኑ            | アジア  | 3 <b>3 h</b>            | 03h          | 7 § K  | 456   | રેશમ | 6 G M        | ૮୭୬          | ४८२  | પ્રહ ૩ | પ્રક્ર | アシア          | 765  | 0.31        |

( ६७ )

| 3231 | 0213         | દેષુદ્ર      | 5,012 | ንຈጱኄ       | 18¢0        | 1862               |   |  |
|------|--------------|--------------|-------|------------|-------------|--------------------|---|--|
| 7:5  | 555          | 10i ș        | 2013  | k01\$      | <b>{</b> 0} | SIDI \$            | - |  |
| 9454 | (ભાષ્ય. ૨૪૮) | (ભાષ્ય, ૨૪૯) | ۰ h ۶ | 9788       | 0XX6        | <b>f</b> 346       |   |  |
| 633  | 500          | \$ % \$      | 583   | 5×٤<br>۲×۲ | 725         | ያ <mark>ት</mark> ያ |   |  |

( )

•

| પરિશિષ્ટ ન∶ ?. | જૈન ' આવશ્યક 'માંના સમાન પાઠા | પેટ ક<br>તન્<br>કિયો                                                                                                                                                                  | । छ.<br><sub>बि</sub> - (१) 'नमो अरिहन्ताणं, नमो सिद्धाणं । '<br>. ' <del>वचारि कार्ल लब्बापि अपि- )</del> | सरणं<br>साहर                                                                 | ५) सरणं पवज्जामि । '<br>रेरु- लःवार्थःश्री अन्हिन्न लग्नवानने ब्यने श्र     | સિંહ<br>કેર્સ કેર્સ                                                                                |
|----------------|-------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| પરિ            | <b>બૈાહુ</b> ધ્વમેના નિત્યપાહ | ખૌહ લોકા પોતાને માન્ય એવા ' ત્રિપિટક<br>થયો 'માંથી કટલાક મૂત્રા લઇ પોતાના નિત્યપાક<br>કરે છે; એક રીતે એ તેમનું નિત્યક્ત બ છે. તે-<br>માંના કેટલાક વાક્ય, જે ' પ્રતિક્રમથુ 'ના વાક્યે। | સાથે સરખાવી શકાય એવા છે તે તોચે આપ્યા છે.<br>(१) 'નમો તસ્સ મगવતો અરहतો સ્માસંલુ-<br>                       | ब्सन ।<br>'बुढं सरणं गच्छामि । धक्तं सरणं मच्छामि ।<br>संघं सरणं गच्छामि । ' | (લ <b>ધુપા</b> ઠ. સરહ્યુત્તય)<br>ભાવાર <b>ેકતે સ</b> સ્યક્સ છેટ ભગવાન અરિદ- | ન્તને નમરકાર થાઝા.<br>યુક્તે શરહો અઉં છું, ધર્મને શરણે જાઉં<br><b>છું અને સંધને શરહો જાઉં છું.</b> |

(३) 'असेवना च बाळानं, पण्डितानं च सेवना। (

બાનાથ':—પ્રાણાતિપાતથી વિરમખુ રૂપ શિક્ષા-પદ સ્વીકાફ છું, અદત્તાદાનથી વિરમખુ રૂપ શિક્ષાપદ સ્વીકાફ છું, મૃષાવાદથી વિરમખુ રૂપ શિક્ષાપદ સ્વી-કાફ છું અને મદ્ય તેમજ પ્રમાદસ્થાનથી વિરમખુ રૂપ શિક્ષાપદ સ્વીકાફ છું.

લધુપાઠ. પંચસીલ

संबर्गपुर **सुरामर्**यमज्जप पिदं समादियामि। वेरमाणे सिक्सापटं समा वरमग वरमा मुसावाद। पिच्छा व र म न्नादाना कामस णातपत समा सम 3 सिक्तापदं सिक्सवापदं दियामि | दिहान।

| Ξ                                      |                                             | -                                                | -್ ಸ                                          |                                                                                                                   |                                                                          | • • •                                                                                     |                                        |  |
|----------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|--|
| S.                                     | 1                                           | हिलाम। अ ।<br>।मिकरणेणं॥'                        | ે જેવવી યરાય.<br>દેશ પુજન્તિય<br>છા. પુજન્તિય | র শে                                                                                                              | 121                                                                      | ູກະ "                                                                                     | ی ا                                    |  |
| E.                                     | ।<br>দুবা                                   |                                                  | न्यु क                                        | . r 2                                                                                                             | •                                                                        | क्षां<br>हा                                                                               | : ' 🤤                                  |  |
| 4                                      | ·= 2                                        | E F.                                             | چې                                            | ि<br>स्रि                                                                                                         | $\vec{\tau}$                                                             |                                                                                           |                                        |  |
| <u> </u>                               | E                                           |                                                  | Ē                                             | <u> Æ</u> 🛓                                                                                                       | 2                                                                        | <u>,                                    </u>                                              | 5                                      |  |
| 8                                      | Cher C                                      |                                                  | · #                                           |                                                                                                                   | ،<br>بے                                                                  | ີ <u>ກັ</u> ງ                                                                             | 7                                      |  |
| E                                      | Ħ                                           | 5                                                | त्न                                           | * <b>77</b> . <u>-</u>                                                                                            | ી પુ                                                                     | न् <sub>स</sub> त्व                                                                       | 22                                     |  |
| सुव                                    | ÷.                                          | he                                               | たいち                                           | ন মা                                                                                                              | <u>م</u>                                                                 | ्र                                                                                        | ้. ชั                                  |  |
| Ę                                      | Ť,                                          | 1F<br>                                           | ৸য়                                           |                                                                                                                   | • • • • • • •                                                            | ี ฮฺ _                                                                                    | • • •                                  |  |
| ति                                     | <b>a</b> 3                                  | 9                                                | en e      | ิ ณิ ลิ                                                                                                           | 3                                                                        | . H. S.                                                                                   | र के                                   |  |
| 8                                      | f                                           | न्त्र.                                           | 1                                             | स्तू<br>स्तू                                                                                                      | ~                                                                        | ्त ति<br>र                                                                                | ~ <del>.</del>                         |  |
|                                        | 4                                           | E.                                               | Ŷ                                             | મું                                                                                                               | લ્ન                                                                      |                                                                                           | . <del>R</del>                         |  |
| E                                      | Ŧ                                           | HE                                               |                                               | -<br>- 'T?                                                                                                        | ສົ                                                                       | ਨੇ ਨੇ                                                                                     | নে                                     |  |
| ব্র                                    | ন এ                                         | ल                                                | 25                                            | 2 2                                                                                                               | . <del>न</del> ि                                                         | ຈ໌                                                                                        | . T                                    |  |
| सुहगुरुनोगो तन्वय,-णसेवणा अभिवमत्वंडा॥ | दुक्ललओ कम्मलओ, समाहिमरणं च बो-<br>टिन्न्ले | ाहलाम। अा<br>संपज्जउमह एयं, तुह नाह पणामकरणेणं॥' | ਭ                                             | જતેાતી પૂજા, પરોપકાર, પવિત્ર <b>ચેંગ્રો</b> નો સંગ અતે<br>તેમના વચતવું પાલન આદિ છ્વ <mark>ન પ્ર</mark> મૈત આખંડિત | રૂપે હો <i>બે.</i><br>હે નાથ, તને પ્ર <b>ખુત્વે</b> દ્વાંથી દુ:ખનેા નાશ, | કર્મતે સ્પ, સમાધિ મરણું ( સુખપૂર્વક, શાંતિપૂ.<br>વેંક મરણ અને સમ્પકત્વ ( સાચી શ્રહા યા ૩- | [ચ)ના લાભ એ સવે મને અવશ્ય પ્રાપ્ત થાઓ. |  |
| E C                                    | 100                                         | H.                                               |                                               | E F                                                                                                               | r?                                                                       | तर्न क                                                                                    | त्न                                    |  |
|                                        | • • •                                       |                                                  |                                               | ंद्वे हैं।                                                                                                        | میں ،                                                                    | Ĩ, ŝ                                                                                      | ? <u>a</u>                             |  |

ભાવાર્થ:----પ્રખેતિ ન સેવવા, પડિતાને સેવવા અને પુજ્યના પુજાસત્કાર કરવા એ શ્રેષ્ઠ મગલ છે. માતપિતાની પરિચર્યા; પુત્ર તેમજ સ્ત્રીતું ભાંહ્યુ પૈષ્ધ્યુ અને દરેક કાર્ય જ્ઞાતિપૂર્વ કરવું એ ઉત્તમ મંગેય છે.

લધુપાઠ મંગલસુત.

सयमो <u>मंगलमुत्त </u> समणान च हस्सनं H S **मंग**लम्रतमं मगऌमुत्तम आतकान च ाषा, मज्जपाना च पुचदारस्म <u>ત</u>ાં च.न. नि E **य**तं वा का मन्ता, कम्मानि, धम्मसाकर्छा, धस्मसु, पुजनायान. बन्ति च सौवचस्सत। उपहान, च धग्मचरिय। आरति विरति अप्पमादो च **અના**કુਲા च अनवज्जानि मातापित्र <u>हाले</u>न दानं ्रम

( 202

)

દાન, ધર્મ ચર્ચા, ઝાતિજનાનું ભરણ્પાપણ તેમજ નિદોષ કાર્યો કરવા એ શ્રેષ્ઠ મંગલ છે. ......

ષાપથી નિકૃત થવું, મદ્યપાનના સંયમ કરવે। એ શ્રેક મંગલ છે. ક્ષમા કરવી, સુન્દર વચન એાલવાં, શ્રમણાતાં દર્શન કરવાં, અતે અવસરે ધર્મકથા કરવી એ ઉ-ત્તમ મંગલ છે.

યુહદ્શાન્તિ. 🥬 । भवतु लाक दांषाः मयान्तु नाजं, सर्वत्र स्रत्वे (४) भित्ती मेसव्यभूएसु, वे शिवमस्तु सर्वेजगतः होन्तु उदं अथो च तिरियं च,असंबाधं अवेरं असपतं। मेसं च सब्बलोकस्मिन, मानसं भावये अ-'मातायथा नियं पुत्तं, आयुसा एकपुत्तमतुरक्ख परिमाणं एवं पि सब्ब भूतेसु, मानसं भावये अपरिमाणं **स्रोंखनो वा रेकिनो** सब्वे सत्ता भवन्तु स्रुखितत्ता , D

લધ્યાઠ. મેતસત. (૧)

| ભાવાર્થ':-દરેક પ્રાહ્યી સુખા, દ્વેમસ્યંપત્ન અતે<br>અતે સંવુષ્ટ આત્માવાળા થાઓ.<br>જેમ માતા પોતાના એશ્ના એક ધુત્રતે પોતાના<br>છવન વડે રક્ષલુ કરે છે તેમ સર્વ પ્રાષ્ટ્રીઓામાં<br>પોતાનું મન ઉદાર અનાવલું.<br>સંપૂર્ણ લેકિમાં પોતાના મનતે વૈત્રીભાવનાવડે<br>સ્ટ્રેમ કરી વિશાળ અનાવલું. તેમજ ઉષ્વ, બાધારદિત<br>અતે તિર્ધય (સર્વ'ત્ર) મનતે શત્રરદિત, બાધારદિત<br>અતે તિર્ધય સર્વયું.<br>બેદિક સન્દયાના કેટલાક મ'સા કે વાક્યાં:<br>(?) 'મમોપાત્તવુત્તિસયાય શ્રીપત્મેશ્વત્મીત્વે<br>વાત: સન્દયોપાસનમદ્ સ.ંગ્રેલ્યે ! ' | 'પન અને ભાવાર્થ:સર્વ જ્વેાની સાધે મારે મિત્રતા<br>છે; ક્રાઇની સાથે મારે વૈરલાવ નથી. | ો પોતાના સર્વ જગતનું કલ્યાખુ થાગ્રા, પ્રાષ્ટ્રીગ્રાત્રો<br>ાગુગ્ગિામાં સમૂદ્ધ પરાપકાર કરવાતે તત્પર ખતા, સર્વ દાષાત્રો<br>નાગ્ર થાગ્ર્યો અતે સર્વ જગ્યાગ્રે લોકા <b>સુખા રહે</b> ા.<br>માવનાવડે<br>વ <sup>°</sup> , અધેા<br>ાધારહિત                          | પરિશિષ્ટ નં. ર. | કે વાક <sup>ર્સ</sup> ાઃ જેન્નશાસ્ત્રતા સમાન પાડેાઃ<br>पिरमेश्वरप्रीतये (१) 'पायच्छित्त विसोहणत्र्यं करेमि का <del>उस</del> र्गा'<br>हं क.िस्ये । ' ભાવાર્थः—પ્રાયશ્वિત ≈ાતે વિશુદ્ધિતે અર્થે<br>સંકલ્પ વાક્ષ∘ં ક્રાઉસગ્ગ (ખ્યાન) કરૂં છું. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ભાવા <b>ય</b> ં:-દરેક પ્રાણી સુખી, દ્વેમસ<br>અતે સંતુષ્ટ આત્માવાળા થાઓ.             | જેમ માતા પોતાના એકના એક યુત્ર<br>જ્વન વડે રક્ષષુ કરે છે તેમ સર્વ પ્ર<br>પોતાનું મન ઉદાર અનાવવું.<br>સંપૂર્ણ લાકમાં પાતાના મનને સૈત્રી<br>સુક્રત કરી વિક્ષાળ ખનાવનું: તેમજ ઉષ્<br>અને તિર્ધય (સર્વત) મનતે શત્રરહિત, "<br>અને તિર્ધય (સર્વત) મનતે શત્રરહિત, " |                 | લેકિક સન્ધ્યાના કેડલાક અ`ર્સા કે વાક<br>(१) 'ममोपालदुरितक्षयाय श्रीपरमेध<br>प्रातः सन्ध्योपासनमई क्र                                                                                                                                        |

| પ્રતિક્રમણ વિધિ.                                              | (२) 'जंजंमणेण बद्धंजं कं वाएण भासियं पावं।<br>जं जं कायेण कयं, मिच्छामि दुक्कई तस्सा।'                        | (३) चन्देसु निम्मऌयरा,आइंचेसु अहियं पयासयरा।<br>सागरवरगम्भीरा,सिद्धा सिर्द्धि मम दिसन्तु।।       | લાગરમ.<br>ભાવાર્થ: જે જે પાપ મન દારા ખધાયું હાય<br>જે જે પાપ વચન વડે બોલાયું હાય અને જે જે             | મિથ્યા થાઓ.<br>બિથ્યા થાઓ.<br>જે ચન્દ્રની માફક કમેમલથી રહિત અર્થાત્ | નિમેલ છે; જે સૂર્ય કરતાં પણુ અધિક પ્રકાશવાળા<br>છે અર્થાત તીર્થના પ્રકાશક છે; જે સાગરની માફક<br>અપૂર ત્રાન દેવ્વા છતાં અભિમાનથી છલકાતા નથી<br>એવા 'સિહ્દ' ભગવાનના આલંખન વડે મતે મેક્ષિ<br>પ્રાપ્ત થાઓ.                              |
|---------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ભાવાય:હુ મારા ઉપાર્જત પાપીતે ક્ષય<br>૨ ૧૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦૦ | કરવા તમજ થ્રા પરમ્થરતા ગ્રાાત મળવવા ગ્રાત:<br>'સુન્ખ્યા'ની ઉપાસના કરીશ.<br>(૨) 'ઝ મર્ડકच ग्राग्नचडच गन्यपतयडच | मन्युक्रतेभ्य पापेभ्यो रक्षन्ताम् । यद्रात्र्या<br>पाषमकार्षे मनत्तां वाचा हस्ताभ्यां पदभ्याम्र- | दरेण शिक्ता रात्रिस्तदचऌम्पतु यतर्किचिद्<br>दुरितं मयीदमहममृतयोनौ सूर्थभ्योज्नोतिषि<br>खुहोमि स्वाहा ' | કૃષ્ણ યજાવેદ.<br>ભાવાર્થ: – સર્ય, મન્યુ અને મન્યુપતિ એ              | અધાય મતે ક્રોધકૃત પાપોથી અચાવી. મેં રાત્રે મત,<br>વચત, ઢાથ, પગ, પેટ, જતતેન્દિય આદિ વડે જે<br>પાપ કર્યા હાય તે પાપતે રાત્રિ દ્વર કરેા. મારામાં<br>જે કાંઇ પાપ છે એતે હું અમૃતયોનિ જ્યાતિ રૂપ<br>સૂર્ય અર્થાત પરષ્યદ્વમાં હાેમું છું. |

(208)

| <b>ન</b> . ૩   | જેતશાસના સમાન પાઠાઃ                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ા પર જીત મળેા ' (१) 'ગ્રાત્રવા; पराङ्ग्युत्ता भवन्तु स्वाहा '<br>ખારદેહ અવસ્તા. ૫૦ ७ ભાવાર્થ:શ્રત્રુઆ પરાઢગયુખ થાઓ.<br>જીહતશાન્તિ.<br>સત્રધા છુરા વિચાર, વચતથી (૨) 'काएण'काइयस्स,पडिकमे वाइयस्स वायाए।<br>કા કર્યા હાય, તે સર્વતે માટે હું मणसा माणसियस्स, सच्वस्स वयाइयारस्सा।'<br>ખો૦ અ૦ ૫૦ ૭ |
|----------------|---------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| પરિશિષ્ટ નં. ૩ | જરથાસ્ત ધમ° સખધી કંઇક વિચાયણીય વસ્તુઃ | પારસીઓ નિત્યપ્રાર્થના અને નિત્યપાઠમાં<br>પોતાના ધાર્મિંક પુસ્તક 'અવસ્તા 'માંના જે જે<br>ભાગના હૃષયોગ કરે છે તે 'ખારદેહ અવસ્તા 'ના<br>નાંત્રે આળખાય છે. તેનું રહેરય પગુ આવસ્યકક-<br>તંબ્યના જેવુંજ છે. તેની ભાષા દેવનાગરી અક્ષરમાં<br>ન હોવાથી માત્ર તેને ગૂજરાતી સાર આપ્યા છે,<br>જ્યારે છત્રાસુઓ પૂળ પુસ્તકમાંથી અસલ પાઠ વગેરે<br>જોઇ શકે છે. | (૧) ' દુસ્મન પર જીત મળે। '<br>ખોરદેહ અવસ્તા. પૃ૰ ૭<br>(૨) ' મેં મનથી સુરા વિચાર, વચનથી<br>વ્રુચ્છ લાષથુ, શારીરથી હલક્ષ પ્રદ્રતિ આદિ<br>પ્રકારે જે જે ચુન્દ્રા કર્યા હેાય, તે સર્વતે માટે હું<br>પશ્રાતાપ કરૂં છું.' ખાં૦ અ૰ પૃ૦ ૭                                                               |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.um

| ભા′ાર્થ'ઃ—કતોના અતિચાર કે જે અશુભ<br>કાયાની પ્રકૃત્તિથી, અશુભ વચન ઉપયોગર્થા, તથા<br>અશુભ મતેાગત વિચારથી કરાયા હાય તેનાથી હુ<br>પાછો વળું છું, અર્થાત શુભ યેાગમાં કરી પ્રવેશ<br>કર્ફ છું. | (३) ' વર્તમાન અનેભાવી સર્વ ધર્મોમાં સાેથી (३) સ <b>ર્વ મંगऌ માંગર્વ્ય, સર્વ कर्સ્याणकारणम्।</b><br>, સર્વથી ચેષ્ઠ અને ઉત્કૃષ્ટ ધર્મ ''જરથારતી' <mark>प्रधानं सर्वधर्माणां, जैनं जयति सासनम् ॥</mark><br>એ વાત માની લઉં છું કે આ ધર્મજ સર્વ<br>હષ્ટ પ્રામિનું કારણ છે. ' | ભાવાર્થ:—સર્વ મંગળામાં મંગળ રૂપ, સર્વ<br>કલ્યાહે ાના કારણ રૂપ અતે સર્વ ધર્મોમાં પણ પ્રધાન<br>(શેષ્ટ) એવું જૈનશાસન જ્યવન્ત વર્તે છે. | (४) माणातिपात,सृषाचाद, अदत्तादान,<br>मैथुन, परिप्रह; क्रोथ, मान,माया,लोभ;राग;<br>ढ्रेष;कलह;अभ्याख्यान;पैइन्य; रसि-अरति;प<br>रपरिवाद; मायामृषावाद <sup>અते</sup> मिष्यात्वश्वल्य |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                          | (૩) ' વર્તમાન અતેભાવી સર્વ ધમેમિાં સૈાથી<br><b>મહાન,</b> સર્વથી સેષ્ઠ અતે ઉત્કૃષ્ટ ધર્મ ¦'જરથેાસ્તી'<br><b>છે, દું</b> એ વાત માની લઉં છું <b>કે</b> આ ધર્મ'જ સર્વ<br>કાંઈ દષ્ટ પ્રામિનું કારણ છે. '                                                                     | ખીા અ૰ પુર ૯                                                                                                                        | (૪) થ્રુલિમાન, ગર,મ્યતલોદાની નિન્દા, લેાભ,<br>લાલચ, ગ્રુરસે!,                                                                                                                   |

( 205 )

તે માટે ક્રાઇને પ્રેરણાકરી હોય કે ક્રાઇગે કર્યું દેશ્ય તેને અનુમેાદન આહેર્યુ હોય તે સવેતે હું મન, હેાય તે સર્વતું કે કાઇનું પણુ મેં મન,વચન, કાયાથી આચરણ કર્વુ હોય, કાંઇની પાસે કરાવ્યું હાય ક્રે તે માધ્યસ્થતાને બદલે મારાના પર રાગ અને કજ્યા. અતે મિ<sup>શ્</sup>યાત્વ રૂપ કોટા મારા આત્મામાં સ્થાન પાચ્યા વચન, અને કાયાથી મિથ્યા **થ**ાય એમ ઇગ્ર્ય્યુ છું. છ્વે કર્યુ હોય, કરાટ્યું હોય કે અનુમેાદના કરી હોય દોયને**। આરે**ાપ, ચાડીચુગલી<sup>નુ</sup> આદિ કર્યા હેાય; દ્રષણ પ્રકટ કર્યા હોય; કપટસહિત અસત્ય ખાલાયું હોય; પ્રમાદ કે પ્રસનતા અને ખેક કે શાક કર્યા હોય; પારકાના ખીજાના પર દેષ કર્યા હેાય; ખેા**ં અંગ્ય**ં ર૩-૨૪ તે સર્વ મિથ્યા <mark>થા</mark>ઓ. લાેલ કર્યો; હાેય; ઇચ્છિત વાતુ પર કે તેનો પ્રાપ્તિ પર રાગ અને અનિચ્છિત વસ્તુ પર અથવા ઇ<sup>ચિ</sup>છત વસ્તુની **અપ્રાપ્તિ પ**ર દ્વેષ અને અનિ<sup>વિ</sup>છત વસ્તુની પ્રાપ્તિ પર વસ્તુનું શ્વહણુ કર્યુ હોય: પરસ્તી સાથે કામચેષ્ટા ક્રે કામભાગ કર્યા હાય ન્યિમથી અધિક ધન, ધાન્ય,જંગમ અતે સ્થાવર મિલ્કત રાખી હોય; ક્રોધ, માન, માયા અતે દેષ, અ**ય**વા ગુણવાન પર રાગ અને **યુ**ણક્ષીન પ્રતિ અસત્ય વચન કહ્યું હેાય; આખ્યા વિનાની અદત્ત રથૂલ નિદીષ ત્રસ છ્ળવની જાણી બેઇને, ઇરા-દાપૂર્વ'ક, સંકલ્પ સહિત હિંસા કરી હાેય;પાંચ સ્યૂલ પાપરથાનના ભાવાથ'ઃ— હે છેટા થઇ પનિત્ર ખનું છું.

( १०७ )

આ અહાર પાપરયાનમાંતું જે કાંઇ યાપ મારે

અને એ મેં શુહ હુદ્યથી પ્રકટ કર્યો ન હાય તે સવધા

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www

www.umaragyanbhandar.com

# ( 202 )

શુદ્ધિપત્રક.

વિષયસ્ચિમાં જે ક્રમાંક ૩, ૪, ૫ અને ૬ મૂક્યા છે તે સુધારી અનુક્રમે ૬, ૩, ૪, અને ૫ વાંચવા. પૃ. ઢર થી અનુક્રમે ૧૦૮ છે તે ૧૩ થી ૯૦ ગથ્યુવા. અને જે ૧૩ થી ઢ૦ છે તે ૯૧ થી ૧૦૮ ગહ્યુવા.

| ૫ૢ૦  | લીડી | અશુદ્ધ           | શુદ્ધ                |
|------|------|------------------|----------------------|
| ૩૧   | ş    | સાધા             | ર્સી <b>ધી</b>       |
| 32   | રપ   | ঘ্ৰহ             | ष्वर्थ               |
| ૪૧   | J 0  | गन्तर्याः        | नन्तर्याः            |
| Y٥   | ٤    | भद्रवाहु         | TRAIL                |
| 77   | Ł    | निर्युयत्या      | निर्युक्त्या         |
| 77   | ٩४   | शब्दो            | राब्दो               |
| કર   | ર૧   | शुमेषु           | શુમેષુ               |
| 90   | ૧૬   | यां<br>ध्ध्यैततः | या                   |
| ບໂ   | ٩८   | ध्ध्येततः        | ध्ध्यै ततः           |
| 1962 | ૧૯   | મૂત્ર            | સ્ત્ર                |
| ٢8   | રપ   | भद्रवाहु         | भद्रबाहु             |
| 20   | ঀড়  | वंदित्त          | भद्रबाहु<br>वंदित्तु |
| 22   | 1૯   | दीबहू            | दी <b>व</b> हे       |
| હર   | ર૧   | कारेमिर्मते      | करेमि भंते           |
| ૯૩   | ર૩   | पगबिहे           | पगविद्वे             |

( 208 )

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

# નમસ્કાર મંત્ર યા પંચ પરમેષ્ઠી.

#### પરમેષ્ઠીની વ્યાખ્યાઃ

- પ્રં૦ પરમેષ્ઠી શી વસ્તુ છે ?
- ઉ૦ એ જવ છે.
- પ્ર૦ શું દરેક જીવ પરમેષ્ઠી કહેવાય છે?
- ઉ૦ નહિં.
- પ્રo ત્યારે કાણ પરમેકી કહેવાય છે? ં
- ઉ૦ જે જીવ ' પરમે ' એટલે ઉચ્ચ સ્વરૂપમાં–સમભાવમાં, ' કિન્' એટલે રહે તે પરમેકી કહેવાય છે. જે જીવ ઉચ્ચ સ્વરૂપમાં હોય તે પરમેકી.
- પ્ર૦ પરમેષ્ઠીમાં અને ખીજા સામાન્ય જીવેામાં શાે તફાવત છે ધ
- ઉ૦ આખ્યાત્મિક–આત્મિક વિકાસ થયા, અને ન થયાનેા ફેર છે; અર્થાત્ આધ્યાત્મિક વિકાસ કરવાની પ્રગતિ શરૂ કર્યા, ન કર્યાના ફેર છે.

#### ( 13 )

જીવતું વૈભાવિક લક્ષણુઃ

.પ્ર∙ જે વિસાવનાે સંખધ જીવની સાથે છે, તાે તેની અપેક્ષાએ પણ જીવનું લક્ષણ જાણવું જોઇએ.

ઉં૦ એવુંયે લક્ષણ શાસ્ત્રમાં ખતાવ્યું છે. પરંતુ એ લક્ષણ દરેક જીવાેને લાગુ નહિં પડે, માત્ર સંસારી જીવાેનેજ તે લાગુ પડે છે. તે લક્ષણ નીચે પ્રમાણે.

" જે સુખી હાેય, દુઃખી હાેય, રાગી હાેય, દેષી હાેય, કર્મ કરે, કર્મનું કળ ભાેગવે, અને શરીર ધારણ કરે તે જીવ.<sup>૬</sup> "

સ્વાભાવિક અને વૈભાવિક લક્ષણ વચ્ચેને। તફાવતઃ

પ્રo અન્ને લક્ષણા સ્પષ્ટતાપૂર્વ'ક સમજાવા.

ઉ૦ પહેલું 'લક્ષણ સ્વભાવસ્પર્શી છે. તેથી તેને નિશ્ચય નયની અપેક્ષાએ જાણવું, તેમજ તેને પૂર્ણ અને સ્થાયિ સમજવું.

ખીજું લક્ષણુ વિભાવસ્પર્ક્ષા છે. તેથી તે વ્યવ**હાર** નયની અપેક્ષાએ જાણુવું, તેમજ તેને અપૂર્ણ અને અસ્થાયિ સમજવું.

સારાંશ કે પહેલું લક્ષણ નિશ્વય નયની દ્રષ્ટિએ હેાવા**યી** ત્રણેય કાળમાં ઘટીત શકે તેવું છે. ખીજીું લક્ષણ વ્યવહાર નયની દ્રષ્ટિએ હેાવાથી ત્રણે કાળમાં ઘટી શકે તેવું નથી;<sup>ર</sup>

૧. જે જીદા જીદા કર્મ કરે છે, તેનાં કળ ભાગવે છે, સંસા-રત્રાં ભટકે છે, અને માક્ષને પણુ મેળવે છે તેજ જીવ; તેનું કાઇ બીજી ક્ષક્ષણ નથી.

\* જીવત્વ નિશ્વય અને વ્યવહાર એમ બે પ્રકારે છે, નિશ્વય જીવત્વ અનન્તગ્રાનશક્તિ સ્વરૂપ હેાવાથી ત્રિકાલ સ્થાયિ છે, અને બ્યવહાર જીવત્વ પાૈદ્દગલિક--પ્રાણસંસર્ગરૂપ હેાવાથી સંસારાવસ્થા સુધીજ રહે છે. **પ્રવચનસાર. અમૃ**તચંદ્ર ડીકા. ગા૦ પ૩

( १९ )

અર્થાત્ સંસારી અવસ્થામાં ઘટી શકે, અને માેક્ષાવસ્<mark>થામાં</mark> તે ન ઘટી શકે તેવું છે.

અન્ય દર્શનકારોની જીવ સંખ'ધે પ્રરૂપણા:

- પ્ર૦ ઉપરની અન્ને દ્રષ્ટિએ બે જાતના લક્ષણાે જેવાં જૈન શાસ્ત્રમાં અતાવ્યા છે, તે પ્રમાણેના લક્ષણાે ખીજા ક્રોઈ શાસ્ત્રમાં છે <sup>શ</sup>
- ઉ૦ હા, બીજા શાસ્ત્રોમાં પશુ છે. સાંખ્ય,<sup>૧</sup> ચાેગ,<sup>૨</sup> વેદાન્ત,<sup>૩</sup> વર્ગેરે દર્શનામાં આત્માને ચેતનરૂપ અથવા સચ્ચિદાનંદ રૂપે કહ્યો છે તે નિશ્વય<sup>૪</sup> નયની અપેક્ષાએ; અને ન્યાય,<sup>પ</sup> તથા વૈશે-ષિક વગેરે દર્શનામાં સુખ, દુઃખ, ઇચ્છા, દ્વેષ, વગે**રે** આત્માના લક્ષણો બતાવ્યા છે, તે વ્યવહાર<sup>૪</sup> નયની અપેક્ષાએ.

 ૧. આત્મા કમલ પત્રની સમાન નિલે<sup>°</sup>પ છે, પશુ ચેતના સહિત તેા છે જ. સુક્રતાવલિ. પૃ૦ ૩૬
૨. પુરૂષ (આત્મા) ચિન્માત્ર રૂપ છે, અને પગિણામ ચિત્વ-સત્વશી અત્યન્ત વિલક્ષણ અને વિશૃદ્ધ છે.

પાતંજલ સ્ત્ર. પાદ ૩ સ્ત્ર ૩૫ નું ભાષ્ય.

૩. યક્ષ (આત્મા) આનન્દ તથા ગ્રાન રૂપ છે.

ખ્યુહુદારહ્યક. ૩-૯-૨૮. ૪. તાત્ત્વિક દષ્ટિ ને નિશ્ચય દષ્ટિ કહે છે અને ઉપચાર દષ્ટિને વ્યવહાર દષ્ટિ કહે છે. ૫ ઈચ્છા, દ્રેષ, પ્રયત્ન, સુખ, દુઃખ, દ્યાન, એ આત્માના લક્ષ્ણ છે. ન્યાયદર્શન. ૧-૧-૧૦

( 29 )

ં**પ્ર૦** જુવ અને આત્મા એ બન્તે શબ્દે 60 હા, જૈન શાસ્ત્રમાં બન્નેને એકજ વેદાન્ત દર્શનમાં ચૈતન્ય લુક્ત<sup>૧</sup> વ અને સંસાર અવસ્થામાં તે જીવ કહેવ તરીકે ગણાઇ શકે. અને ન આત્માર તા ખરા જ

## છવતું અનિર્વચનીયત્વઃ

- **પ્ર૦** કહેવાય છે કે આત્મા અનિવ<sup>્</sup>ચનીય છે એટલે તેનું વર્ણન ચઇ શકે તેમ નથી. તે કેવી રીતે ?
- ઉ૦ એ વાત પણ ખરાખર છે: કેમકે શબ્દથી તેા પરિમીતજ વર્ષન કરી શકાય. જો જીવતું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ જાણવું હોય તા શબ્દોથી કહી શકાય તેમ નથી, કેમકે છવનું સ્વરૂપ અપરિ-મીત ( પાર વગરન ) છે. તેથી આ અપેક્ષાએ જીવન સ્વરૂપ અનિર્વચનીય<sup>૩</sup> છે. અન્ય દર્શનકારોએ પણ " નિર્વિકલ્પ " \*

૧. છવ તે ચેતન છે, અને તે શરીરના રવામી છે. તેમજ તે પ્રાણને ધાગ્ણ કરે છે. લાસસત્ર ભાષ્ય. ૫૦ ૧૦૬ ર. આત્માના સંબંધમાં શાસ્ત્ર સાંભળવું. પછી (આત્માનું) મનન કરવું, અને તેનું બરાબર ધ્યાન કરવું.

બહદારહયક. ર-૪-૫

૩. જ્યાંથી શબ્દો પાછા કરે છે. અર્થાત જેને વાણી પહેંચી વળતી નથી, મન પણ જ્યાં પહેાંચતું નથી, માત્ર શહ અનુભવ ગ્રાનથોજ જેનું સંવેદન થાય છે, તે પરમાત્માનું સ્વરૂપ છે.

જ. આત્માના પરમ પ્રકાશ નિરાલંબ છે. નિરાકાર છે. નિવિકેક્સ્પ છે. નિરોગી છે. ઉપાધ અને મેલ રહિત છે.

( 22 )