श्री आत्मानंद, प्रंथमाला नंबर ध श्री ા કા માર્ગદ ફા ર યાને सात नयनुं स्वरूप. ( વાર્તા રૂપે ) जपावी प्रसिद्ध करनार. श्री जैन आत्मानंद सभा. त्तावनगर, વીર સંવત્ ૨૪૩૫ **ચ્યાત્મ** સંવત ૧૪ વિક્રમ સંવત ૧૯૬૫ ધી આનંદ પ્રીન્ટીંગ પ્રેસ---ભાવનગર,



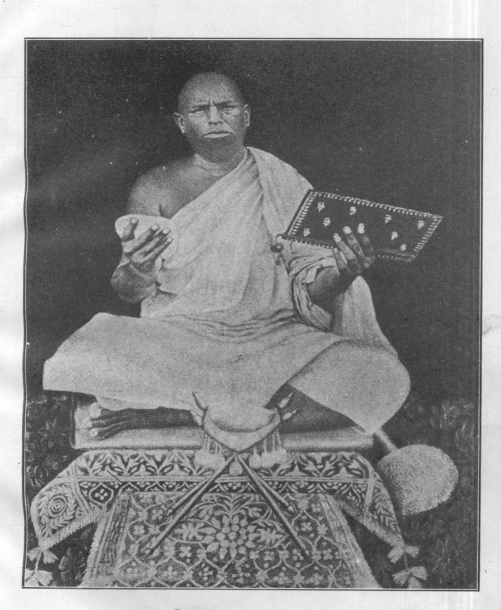
प्रकाशितं जनानां यैर्मतं सर्व नयाश्रितम् चित्ते परिएतं चेदं येषां ते ज्या नमोनमः ॥१॥

''લેાકના હિતન માટે સર્વ નયાબ્રિત મત જેણુ પ્રકાશિત કર્યો છે, અને જેના ચિત્તમાંતે પરિણત થયા છે, તેને વાર'વાર નમસ્કાર છે.''

सचारित्र पवित्र चित्र चरितं चारु प्रवोधान्वितं शांतं श्री ज्ञमतारसेन सुखदं सर्वेङ्ग सेवाधरम् विद्यन्मंमद्ध मंप्रनं सुयशसा संव्याप्त जूमंमद्धं तं सूरिं प्रणमाम्यहं सुविजयानंदाजिधं सादरम् ॥१॥

'' ઉત્તમ આચારાએ કરીને પવિત્ર અને સુંદર છે ચારિત્ર જેમનું, તેમજ સુંદર બાધવડે જે ચુક્ત છે, વળી શમતાના રસ કરીને શાંત સુખને આપનારા, સર્વજ્ઞની સેવાને ધારણુ કરનારા, વિદ્વાનાના મંડળમાં આલુષણુરૂપ, અને લુમ'ડળાની અંદર જેમના યશ સારી રીતે વ્યાપેલા છે, તેવા શ્રી વિજ્યાનંદસૂરિ ( આત્મારામજી મહારાજ ) ને હું આનંદ પૂર્વક નમસ્કાર કરું છું





## न्यायाम्भोनिधि श्रीमद्विजयानन्दसूरि. (आत्मारामजी महाराज.)

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

# શ્રી આત્માનંદ પ્રકાશ. (માસિક.)

જૈન કેામમાં અતિ ફેલાવા સાથે પ્રખ્યાતિ પામેલુ' આ માસિક આ સભા તરફથી પ્રતિ માસે પ્રગટ કરવામાં આવે છે. તેમાં આવતા ધાર્મિક, વ્યવઢારિક, અને નૈતિક સ'બ'ધી ઉત્તમ લેખાથી આપણી કેામમાં નીકળતા માસિકામાં આ માસિક પ્રથમ પ'ક્તિ ધરાવે છે, જેતે માટે વિદ્વાન સાધુ સુનિરાજો, જેન વિદ્વાન ગૃહસ્થા, અને ન્યુસ-પેપરાએ એકઅવાજે વખાણ કરેલા છે. દરેક બ્રાવણુસાસથી નવું વર્ષ શરૂ થાય છે. અને દરેક વર્ષ પૂર્ણ થતાં એક નવીન ડ્રવ્યાનુયાગના વિષયથી ભરપૂર શુક લગભગ નવથી દરા ફારમ જેટલી માટી ગાઢ-કાને ભેટ આપવામાં આવે છે. વાર્ષિક પૂલ્ય રુ. ૧—૦—૦— બહાર ગામવાળાને પાષ્ટેજના રુ. ૦—૪—૦ વધારે આપવા પડે છે તેના પ્રમાણુમાં લાભ બહુ વિરોધ છે. ગુરૂ ભક્તિ નિમિત્તે દરેક જૈન અધુઓએ અવશ્ય લાભ લેવા ચૂકવું નહીં.

# <sup>શ્રીમ</sup>દ્વિજયાન દસૂરિ વિરચિત. " શ્રી જેન તત્વાદર્શ. "

( ગુજરાતી ભાષાંતર )

જૈન દર્શનના તત્ત્વાના આદર્શરૂપ આ ગ્રંથ કાઇપણ વખત જેના દષ્ટિ માર્ગમાં આવ્યા નથી, તે જૈન દર્શનનું ઉત્તમ સાન પ્રાપ્ત કરવામાં બહુજ અસ રહે છે. પૂર્વ મહાત્માઓએ રચેલા તત્ત્વ શાનના અમૂલ્ય ગ્રંથાનું રહસ્ય આ ગ્રંથમાં સારરૂપે દાહન કરાયલું છે. તેથી દરેક જૈન ળ'ધુઓના હસ્તમાં આ ગ્રંથ નિર'તર રહેવા જોઇએ ઉંચા કાગળ સુંદર ટાઇપ અને મજખુત બાઇડીંગથી તૈયાર કરવામાં આવ્યા છે કિંમત રૂ. 3-0-0 પરદેશવાળાને પાઇટજ ચાર્જ વધા-રે પડશે.

# શ્રીમદ્વિજયાન દસૂરિ વિરચિત. " શ્રી અજ્ઞાન તિમિર

#### ભાસ્કર ગ્ર'થ. "

આ મહાશયના લેખ પ્રથમથીજ પ્રશ'સનીય થતા આવેલ છે. આર્હત ધર્મના તત્વાની જે ભાવના તેમના મગજમાં જન્મ પામેલી, તે લેખરૂપે બાહેર આવતાંજ આખી દુનિયાના પ'ડિતાે, જ્ઞાનીએા, શાધકા શાસ્ત્રજ્ઞા, ધર્મ ગુરૂએા લેખકા અને સામાન્ય લાકા ઉપર જે અસર કરેલી છે, તેજ તેની સસારતા અને ઉપયોગિતા દર્શાવવા ને પૂર્ણ છે. મિથ્યાત્વજનિત અજ્ઞાનતાને લઇને અન્યમતિ ભારતવા-સીઓએ સનાતન જૈનધર્મ ઉપર જેજે આક્ષેપ કર્યો છે અને કરે છે, તથા વેદાદિગ્ર'થાના સ્વકપાલ કલ્પિત અર્થે કરી જે જે લેખ દ્વારા પ્રયત્ના કર્યા છે તે ન્યાય અને ચુક્તિપૂર્વ'ક તેતે ગ્ર'થાનુ' મથન કરી આ ગ્ર'થમાં સ્પષ્ટ રીતે દર્શાવવામાં આવ્યુ' છે, અને જેન દર્શનની ક્રિયા તથા પ્રવર્તન સર્વરીતે અબાધિત અને નિર્દોષ છે, એવુ' જગત ના સર્વ ધાર્મિકાની દ્રષ્ટિએ સિદ્ધ કરી આપેલ છે. ફી. રૂ. ર-૮-૦

- ૧ કુ**માર વિહાર શત્**ક મૂળ તથા અવચૂરિ ભાષાંતર સાથે
- ર વિવિધ પૂજા સ'ગ્રહ ( સુરિશ્વર આત્મારામછ મહારાજ કૃત આવૃતિ બીજી તૈયાર છે. ロービーン
- ૩ **હ સવિનાદ** આવૃતિ ત્રીજી સુધારા વધારા સાથે ૦-૧૨-૦
- x જેત દાર્મ વિષયિક પ્રશ્નાત્તર ( શ્રી આત્મારામછ મહારાજ કુત. ) 0-6-0
- પ **શ્રાહ્યુગુણુ વિવરણુ** મૂળ અને ભાષાંતર સાથે છપાય છે. ક **ધર્માબન્દુ** મૂળ તથા ટીકા, ભાષાંતર અને વિવેચન સહીત.
- ૭ કુમારપાળ ગ્રભ ધ ( ભાષાંતર ) નવીન પદ્ધતિથી.

આ શિવાય દરેક જાતનાં જૈનધર્મનાં પુસ્તકા, નકશાએા, તેમજ મુનિ મહારાજાઓના ફાટાગ્રાકસ વિગેરે અમારી ચ્યાફી-સમાં તૈયાર મળે છે. નફાે જ્ઞાનખાતામાં રહે છે, જેથી દરેક જેન પધુઓ લાભ લેશે.

પ્ર'ગાવનારે પત્ર વ્યવહાર નીચેને શીરનામે કરવા.

શ્રી જૈન આત્માન'દ સંભા

ભાવનગર.

### प्रस्तावना.

જૈનધર્મના તત્વત્તાનના માર્ગ અતિ ગઢન છે, એ ગઢન માર્ગમાં પ્રવેશ કરવાને માટે તેવા ઉત્તમ સાધના મેલવવા જોઇએ, જ્યાંસુધી ઉત્તમ પ્રકારની સા-ધન સંપત્તિ પ્રાપ્ત ન થાય, ત્યાં સુધી એ ગઢન માર્ગમાં પ્રવેશ કરી શકાય તેમ નથી; તેથી તેના સાધનરૂપે આ લઘુ લેખની યાજના કરવામાં આવી છે. સાતન-યનું સ્વરૂપ યથાર્થ રીતે સમજવામાં આવે તા સ્યાદ્ધાદ સિદ્ધાંતનું રહસ્ય સારીરી-તે સમજવામાં આવી શકે છે,આહેત ધર્મના પારંગત મહાનુભાવ પુરૂધોએ પોતા-ના લોકાત્તર ત્રાનના બળથી સાતનય અને સપ્તભંગીની ચુક્તિ સદ્ધિત પદ્ધતિ પ્ર-ગટ કરીછે,તેમાં સાતનયનું ત્રાન વસ્તુના યથાર્થ સ્વરૂપને સારીરીતે દર્શાવી શકછે.

આઈત ધર્મના સિદ્ધાંત ગ્રંથા સમજવાને માટે સમર્થ વિદ્વાનાએ સાતન-યના સ્વરૂપને યુક્તિ પુર્વક દર્શાવ્યું છે, અને તે ઉપર અનેક ગ્રંથા લખેલા છે, કેટલાએક પ્રંથા તાે સમજવાને એટલા બધા મુસ્દેલ છે કે, તેમાં પ્રવેશ કરવાને માટે ન્યાયના માટા ગ્રંથાના અભ્યાસની આવશ્યકતા છે.

વર્ત માનકાળે જૈનવર્ગ માં તેવા પ્રધાના અભ્યાસ કરનારા ઘણા વિ-રસા પુરૂષા જોવામાં આવે છે, કદિ સુનિવર્ગમાંથી ઠાઇ તેવા વિદ્વાના નીકળી આ-વે છે, પણ ગૃહસ્ય વર્ગમાંથી તાે ઠાઇકજ તેવા વિદ્વાન મળી આવે છે, આથી આ લધુ પુસ્તકની યોજના વિશેષ ઉપયોગી થવાના સંભવ છે.

આ લધુ પુસ્તકમાં સાતનયનું સ્વરૂપ રહેલાઇધી સમજી શકાય, તેવી યેા-જના કરવામાં આવી છે. આન કસ્ટ્રિનિ નામના એક જૈનાચાર્ય અને નયચ દ્ નામના એક બ્રાવકના કુટું અને સંબંધ લઇ ઉકત વિષયને સારીરીતે વિવેચન પુર્વક ચર્ચવામાં આવ્યાછે, અને રહેલી ભાષાથી તેને સ્પષ્ટ રીતે સમજાવવામાં આ વ્યો છે. મદાનુભાવ આનંદસ્ટરિ પોતાના શિબ્ય પરિવારને લઇ સિદ્ધગિરિની યાત્રા એ આવે છે અને ત્યાં નયચંદ્ર નામના બ્રાવકના કુટું અને તેમના યોગ થઇ આવે છે, પરાપકારી આનંદસ્ટરિ શંકાશીલ નયચંદ્રને પ્રતિયોધ આપવાને માટે સિદ્ધગિર્ રિની યાત્રાએ આવેલા છે, અને સિદ્ધગિરિની સાત યાત્રાઓ કરવાના સંકલ્પ કરી સાત દિવસમાં સાતનયના સ્વરૂપના ઉપદેશ આપે છે.

૧ લી યાત્રામાં મહ્યુનુભાવ આન'દસ્તરિ<sup>રૂંમ</sup> બહિરાત્મા, અ'તરાત્મા અને પ રમાત્માનુ' સ્વરૂપ, દ્રવ્યનુ' <mark>યથાર્થ</mark> સ્વરૂપ, તેના દશ સામાન્ય ગુણુ, સોળ વિશેષગ્રુ-ણ, સ્વભાવ, નયશબ્દના અર્થ, અને તેના સાત પ્રકાર દર્શાવ્યા **છે**. ર છયાત્રામાં મહાતુલાવ આનંદસૂરિએ દ્રવ્યાર્થિક પર્યાયાર્થિક એવા નયના થે મૂળ ભેદ અને દ્રવ્યાર્થિક નયના દેશ ભેદ નર્ણુપી ખતાવ્યા છે.

૩ છ યાત્રામાં પર્યાય શબ્દના અર્થ, પર્યાયાર્થિકનયના ચારભેદ ૨૫૯ રીતે સમજવ્યા છે.

૪ થી યાત્રામાં શ્રાવિકા સુયોધાની શંકાના સમાધાનમાં જિત્તાસને સુ<sup>ંપ્</sup> સામાન્યનું સ્વરૂપ કહેવરાવી સ્સ્વિરે નિશ્વયનય અને વ્યવહારનય ઉપર સાર્ં વિવે-ચન કરી ૧ નગમ ૨ સંગ્રહ અને ૩ વ્યવહારનયનું સ્વરૂપ પ્રરૂપેલું છે.

પ મી યાત્રામાં પર્યાયાર્થિકનયના ભેદ તરીકે ૧ વ્યજીસવ, ૨ શબ્દ, સ-મભિરૂડ અને ૪ એવ'ભૂત—એ ચાર નયનું સ્વરપદર્શાવી સાતનયની વ્યાખ્યા પૂર્ણ કરેલી છે.

ક ઠી યાત્રામાં નયના પ્રસંગને લઇને ૧ પ્રવૃત્તિ ૨ સ'કલ્પ અને ૩ પરિન્ હ્યુતિ—એ વસ્તુની ત્રહ્યુ અવસ્થા અને શુદ્ધનય અને અશુદ્ધનયનું વિવેચન કરી સાતે નયને દર્ષાંત સાથે સારીરીતે સમળ્ળવ્યા છે.

૭ મી યાત્રામાં નયલિય વિશેષ વિવેચન કરી જ્ઞાનનય અને ક્રિયાનય તથા નયાભાસને સ'ક્ષપમાં દર્શાવી એ વિષયને સમાપ્ત કર્યો છે,છેવટે જિજ્ઞાસના મુખથી ધર્મ તથા વ્યવહારને ઉપયોગી ખાધ આપી આ લઘુ લેખને પુર્ણ કરવામાં આ-શ્યા છે.

આ લઘુ પ્રંથ દરેક જૅનના સંતાનને ઉપયોગી છે. જૅને આ ગ્ર'થ મનન પુ-વંક આઘંત વાંચવામાં આવશે, તાે વસ્તુસ્વરૂપના યથાર્થ ખાેધ થયા વગર રહેશે નહિ. અનંતકાલ અને અતુલ માનવશક્તિના નિર્સ્યંક વ્યય ન કરતાં આવા પ્રાચી ન તાત્વિક વિચારાનું મનન કરવામાં આવે તાે તે કાલ અને શક્તિ વિવેકપુરઃસર પ્રેરવાથી અસંત ખલવાલી અને સુખદ નીવડે છે. એ નિઃસંદેહ વાત છે.

થાડા વખતમાં બહાળા ફેલાવા સાથે પ્રખ્યાતિ પામેલું આ માસિક પોતા-ના ગ્રાહકાના આવતા લવાજમ ઉપર નજર ન રાખતાં, દરેક વર્ષે એક એકથી વ-ધારે સારી ભેટની શુક વધારે ખર્ચ્ય કરી પ્રગટ કરી, પોતાના માનવ'તા ગ્રાહકાને બીજ ક્રાઇપણ માસિક કરતાં વધારે સારા દર વર્ષે એક સરખીરીતે લાભ આ-પે છે. જેથી દરેક જૈનબ'ધુઓ આવા અત્યુતમ ધાર્મિક કાર્યને ( ગ્રાનખાતાના કાર્યને ) તેના ગ્રાહક થઇ કે બીજરીતે તેનું સંરક્ષણ કરશે એવી અમેા આશા રાખીએ છીએ. આવા પડન પાઠન કરવા માટે અત્યુતમ ઉપયોગી દ્રવ્યાનુયોગના ગ્રંથેા અ મારા તરક્ષ્યી પ્રસિદ્ધ થતાં શ્રી આતમાનંદ્ર પ્રકાશના ગ્રાઢકોને દરવર્ષે ઉપર મુજબ બેટ આપવામાં આવે છે, તેજ મુજબ આ છઠ્ઠા વર્ષની બેટ તરીકે આ અપૂર્વગ્રંથ માટા ખર્ચ કરી આ માસિકના ગ્રાઢકોને બેટ આપવા માટે પ્રગટ કરવામાં આવ્યા છે.

ભારતવર્ષના મહાન ઉપકારી શ્રીમદ્ વિજયાનંદસ્રરિ ( આત્મારામછ મ-

**હારાજ**) ના સ્મર્ણોર્થ અને ભકિત નિમિત્તે આ સંસ્થાના જન્મ થયેલ ઢાવાથી તે કૃપાળુ ગુરૂરાજનું હિંદુસ્તાનના સકળ સંધને સ્મરસ્યુ રહે તે માટે આ ઝાંથમાં તે પરમપુજ્ય ગુરૂરાજની છબી અમાએ મોટા ખર્ચ કરી તૈયાર કરી સુકવામાં આવી છે.

આ ગ્રંથની યેાજના જૈન વિદ્વાનાના પ્રાચીન લેખાને અનુસરીને કરવામાં આવી છે, તે છતાં પ્રમાદને લઇને કેાઇ સ્થળે જો કેાઇ જાતની સ્ખલના થઇ દ્વાય તા અમે મિય્યાદુષ્કૃત સહિત ક્ષમા યાચીએ છીએ.

| આત્માનંદ ભુવન.              |                        |
|-----------------------------|------------------------|
| વીરસ વત્૨૪૩૫થ્યાત્મસ વત્ ૧૪ | શ્રી જૈન આત્માન'દ સભા. |
| અષાઢ પુર્ણિમા               | andana                 |
| સંવત્ ૧૯૬૫ 🏒                | ભાવનગર.                |



યાને.

## सातनयनुं स्वरूप.

#### યાત્રા ૧ લી.

ત્ત્વજ્ઞાનની ઇચ્છાને ધારણુ કરનારાે, આહેં**તધર્મના પ્ર** કાશથી જેના હુદયનું અ'ધકાર દ્વર **થયેલું છે, અને** જેના શુદ્ધ હુદયમાં વસ્તુનું યથાર્થ સ્વરૂપ **જાણુવાની** પ્રબળ ઇચ્છા જાગ્રત રહ્યા કરે છે, એવો એક **તરૂણુ** પુરૂષ નિરંતરશાેષ કરવાની બુદ્ધિથી **દેશાદેશ ભગ્યા** 



કરતા હતા, વસ્તુ સ્વરૂપના જિજ્ઞાસા તેના શુદ્ધ મનને આકર્ષ્યા કરતી હતી. તે હુદયથી અતિ આસ્તિક હતા, તથાપિ કાઇ કાઇવાર શ'કા-થોાનું જાળ તેના આસ્તિક હુદ્દયને દબાવી દેતું હતું.

આ તરૂણુ પુરૂષનું નામ નયચ'દ્ર હતું, તેણે બાલ્યવયથી સા-રા સારા વિદ્વાનાના સમાગમ કર્યો હતા, તે પ્રથમથી શુદ્ધ આહેત ધર્મના ઉપાસક હતા. આહેતધર્મની ઉપાસના તેના કુળમાં પર'પ-રાથી આલી આવતી હતી, જૈનધર્મના પવિત્ર સ'સ્કારા તેના કામળ હુદયમાં પ્રથમથીજ વાસિત થયા હતા.

આ પ્રમાણે **નયચ**ંદ્ર સર્વ રીતે ચાેગ્ય છેતાં તેનામાં એક મ-હાલ્દ્રકાય ટેાઇ ટેલ્ઇવાર પ્રગટ થતા હતા, તે ટેલ તે થાજો **કરવાના** હ તા, તેના હુદયમાં વસ્તુ સ્વરૂપના વિચાર કરતાં અને ધાર્મિક તત્ત્વના વિમર્શ કરતાં વાર'વાર શ'કાએા થયા કરતી હતી, કાેઇ કાેઇવાર તા તે શ'કાના પ્રવાહમાં એટલાે બધા તણાઇ જતાે કે, તેના હુદયની અ'-દર રહેલી ધાર્મિક ટઢ આસ્થા પણ ક્ષણવાર ચલાયમાન થઇ જતી હતી.

નયચ દ્ર અતિશય ધનાઢ્ય ન હતા, પણુ તે સારી સ્થિતિમાં હ-તા, તેના પિતા એક મહાન વ્યાપારી હતા, તેણે વ્યાપારકળાથી ઘ- •

તા, તના ાપતા અક મહાન્ વ્યાપાસા હતા, તણ વ્યાપાસકળાયા ઘ-દ્યું દ્રવ્ય એકઠું કર્યું હતું, પણ તેજ માર્ગે પાછું તે દ્રવ્ય આકર્ષાઇ ગયું હતું.

લક્ષ્મીની ચ'ચળતા વ્યાપારકળામાં પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. સમુદ્ર-ના માેબની જેમ વ્યાપાર લક્ષ્મીના ઉત્પત્તિ તથા લય ક્ષણે ક્ષણે થ-યા કરે છે. મહા વ્યાપારીના કાેશાગારમાં નૃત્ય કરતી લક્ષ્મી વિદ્યુત્-ની જેમ ક્ષણિક છે. વ્યાપારકળા જેવી લક્ષ્મી વર્ધક છે, તેવી ક્ષા-યક પણ છે, તથાપિ માનવજીવનની સ્વતંગતાના પ્રભાવ વ્યાપાર ક ળાતે આભારી છે. સેવાવૃત્તિથી વ્યાપારવૃત્તિ ઘણે દરજ્જે ઉંચી છે, ને એ કળા સાથે ઉદારતાના ઉત્તમ ગુણ પ્રાપ્ત થયેા હોય તો વ્યાપા રી આત્મા આલાક તથા પરલાક---ઉભયને સાધી શકે છે. આવા મ-હાન વ્યાપારી પિતાના પુત્ર નયચ'દ્ર વ્યાપાર માર્ગ'ના પ્રવાસી ખન્યેા ન હતા, તેના પિતાના મોટા વૈભવ ચાલ્યા ગયા હતા, તથાપિ તેના નિર્વાહ સુખે આલે એટલું દ્રગ્ય તેને પિતા તરફથી પ્રાપ્ત થયું હતું, આથી તેના મનપર સ'સારની ઉપાધની અસરા થતા ન હતી.

નયચ'દ્રને સુબોધા નામે એક વિદુષી શ્રી હતી. સુબાધામાં તેણી ના નામ પ્રમાણે ગુણ હતા. સુબાધાના ઉદરથી જિજ્ઞાસુ નામે એક પુત્ર ઉત્પન્ન થયા હતા, તે પણ યથાર્થ નામા હતા. જિજ્ઞાસુએ પા-તાના આસ્તિક પિતા પાસેથી ધાર્મિક અને વ્યવહાસ્કિ અ'ને પ્રકારની કેળવણી લીધી હતી, તે સાથે તેના કુમળા મનઉપર આર્હતધર્મની સ'ગીન આસ્તા પ્રથમથીજ પડી ગઇ હતી.

નયચંદ્ર સુષ્રેષાધા અને જિજ્ઞાસુ—એ એકજ કુટું બની ત્રિપુટી હ-મેશાં નિવૃત્તિને વખતે સાથે બેસી ધર્મચર્ચા કરતા હતા. વિદુષી સુન નયમાર્ગદર્શક

(3)

બાેધાના હુદયમાં આહેંતધર્મના તત્ત્વનું ઉત્તમ જ્ઞાન આરૂઢ થયું હતું, તેથી તેણીના હુદયમાં સંખા કંખા વગેરે દાે<mark>ષોને અવકાશ મળ</mark>-તાે નહાેતા, તેણીના ૮ઠ હુદયમાં તત્ત્વનાે નિશ્વય અગળપણુ થ-ચેલા હતા.

તે કુટુંબ જ્યારે તત્ત્વની ચર્ચા ડરવાને બેસતું, તે વખતે શકાશીલ નયચંદ્ર અનેક પ્રકારની શંકાએા કરતા અને તે દેાષને લઇને તે ધર્મ તત્ત્વના શુદ્ધ સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરી શકતા નહાતો. શંકા વગરની તેની જ્રી સુબાધા ઘણીવાર વિનય અને પ્રાર્થના સાથે પાતાના શંકાશીલ પતિને સમજાવતી તાપણ નયચંદ્ર પાતાના આગ્રહને વશ થઇ તે વાત માન્ય કરતા નહાતો.

એક વખતે ચેત્ર માસની પૂર્ણિમાના પર્વને વિષે નયચ'દ્ર પાતાના કુટું અને લઇને સિદ્ધગિરિની યાત્રા કરવાને ગયા, તે શ'કાશીલ હતા, તથાપિ આર્હતધર્મના પર'પરાના સ'સ્કારોને લઇને તેણે શહે દ્દ-યથી યાત્રા કરવા માંડી. હુદયમાં શ'કા આવતી છતાં પૂર્વના સ'સ્કાર બળે આસ્તાના અ'કુરાને પ્રગટાવતા નયચ'દ્ર તે મહાપર્વણીને દિ-વસે સિદ્ધગિરિના શિખર ઉપર આરૂઢ થયા. ત્યાં જઇ તેણે સ્નાનકરી આદિનાથ પ્રભુની પૂજા કરવાની પ્રવૃત્તિ કરવા માંડી. તેની શુદ્ધ શ્રા-વિકા સુણાધા અને પુત્ર જિજ્ઞાસુ પણ તેની સાથે સ્નાનાદિ કરી પૂજા કરવાને તત્પર થયા. સર્વ કુટું અ પ્રભુની પૂજા ભક્તિમાં તલ્લીનથયું, અને તેમણે વિવિધ ભાવનાથી પ્રભુની પૂજા ભક્તિ કરી.

આ વખતે નયચ દ્વે ત્રિભુવન નાયક આદીશ્વર પ્રભુની આ પ્રમાણે સ્તુતિ કર્રા—'' હે દયાનિધિ, હે સુરાસુરપૂજ્ય, હે મહાેપકારી પ્રભુ, આ શ'કિત શ્રાવકને શરણ આપે, આપના પ્રરૂપેલા સ્યાદ્ધાદ સિદ્ધાં ત મારા શ'કિત હુદયમાં આરૂઢ થતાે નથી, મને તે ઉપર પૂર્ણ શ્રહા છે, છતાં મારૂ' શુદ્ધ હુદય તે વિષે શ'કા કર્યા કરે છે. હે નાય, આપ કરૂણાના સાગર છે, આપના તે સિદ્ધાંતનું સ્વરૂપ મને પ્રત્યક્ષ દર્શાવા, અને મારા હુદયમાં ઉત્પન્ન થતું શ'કા જાળ દૂર કરા. '' ( 😵 )

આ પ્રમાણે સ્તુતિ કરી નયચ'દ્ર પાતાના કુટું બ સાથે સિદ્ધ ગિરિની નીચે ઉતર્યો, જ્યાં તે તળેટીના પવિત્ર ભાગમાં આવ્યા, ત્યાં જાણે પ્રભુ-ને કરેલી તેની સ્તુતિ સફળ થઇ હોય, તેવા એક સમર્થ તત્ત્વવેત્તા, અને શુદ્ધ ચારિત્રધારી ચમત્કારી સુનિ તળેટીપર વિશ્ચાંત થયેલા તેના નેવામાં આવ્યા. તે મહાનુભાવ વિમલાચળની યાત્રાએ આવ્યા હતા. તેમની સાથે બીજ બે તરૂણ સુનિએા હતા, તેઓ તેમના શિષ્યા હતા, તે મહાત્મા સુનિવરને જોઇ નયચ'દ્ર પાતાના કુટ્ બ સાથે તેમ-ની પાસે આવ્યા, કુટુંબ સહિત તે મહાનુભાવને તેણે વ'દના કરી. પવિત્ર સુનિવરે તેને ધર્મ લાભની આશીબ આપી.

પવિત્ર સુનિ નયચ'દ્રને જાણે એાળખતા હાય, તેમ આનંદપૂર્વક બાલ્યા----'' ભદ્ર, ચૈત્ર માસની પૂર્ણિમાની પવિત્ર યાત્રા કરવાને તમને કુટુ'બ સહિત આવેલા જોઇ હું ઘણા ખુશી થયા છું. આ પ-વિત્ર પર્વના દિવસ સિદ્ધગિરિની યાત્રામાં પ્રસાર કરવા જોઇએ.

 નયમાર્ગદર્શક.

થી અમેા પણ વિહાર કરી આસ્થળે આવ્યા છીયે. જ્ઞાનના બળથી મે તમાને કુટુંબ સહિત એાળખી લીધા છે. જ્ઞાન અને જ્ઞાની મહારા જના પસાયથી તમારી શંકાએા દૂર કરવાની મારી ઇચ્છા છે. "

મુનિવરના આવાવચન સાંભળી નયચંદ્ર અત્ય'ત ખુશી થઇ ગયેા. પ્રબેહધા અને જિજ્ઞાસ પણ હુદયમાં અતિ આન'દ પામી ગયા. સર્વેએ તે મહાનુભાવને વ'દના કરી. નયચ'દ્ર વિનયથી બેલ્યો—" ભગ-વન, આપ મહાપકારીના દર્શનથી હું સહકુદુંબ કૃતાર્થ થયા છું. આ-પ આન'દસૂરિજી ખરેખર આન'દદાયક થયા છા. આપની પવિ ત્ર વાણીએ મારા આત્માને પૂર્ણ આરામ આપવાથી આપ સત્ય રી તે આત્મારામ રૂપ છા. આપ ભારતવર્ષના જૈનમુનિઓમાં વિખ્યા તિ પામેલા જૈનાચાર્ય છા. મે' અનેકવાર આપનું પવિત્ર નામ પ્રશ' સા સાથે સાંભળ્યું છે. આપની વાણીએ ભારતવર્ષની જૈનમજાને ભારે ઉપકાર કર્યો છે. મારા જેવા એક લઘુ શ્રાવકને માટે વિહાર કરી ઉપદેશ આપવા આ તરફ પધાર્યા, એ આપની મહાપકારવૃત્તિને ધૂન્યવાદ ઘટે છે, આપના જેવા શુદ્ધ ચારિત્રધારી અને પરાપકારી જૈનમહાત્માઓ જ્યાંસુધી ભારતક્ષેત્ર ઉપર વિચરે છે, ત્યાં સુધી વી-રશાસન વિજ્યવ'ત છે. મહાનુભાવ,હવે કૃપા કરી મારી શ'કાઓને દ્વર કરા, અને શ્રદ્ધારૂપી દઢશિલા ઉપર અથડાતા મારા શ'કિત હુદયને તે પર સ્થિર કરો. "

નયચ દ્રના આવા ઉચિત વચનાે સાંભળી આન દસૂરિ અતિ આન દ પામીને બાલ્યા—''ભદ્ર, દરેક ક્ષેત્રામાં વિચરી ઉપદેશ આપ-વાે—એ અમારૂં કર્ત્ત છે. અને ચરિત્રનાે ઉપયાગ પણ તેમાંજ ચરિતાર્થ છે. શ્રાવકજી, જો ક્ષેત્ર સ્પર્શના હશે તાે અમારે અહિં સાત યાત્રાઓ કરવી છે. શરીરની સ્થિતિ નિર્બળ હાેવાથી હમેશાં એક એક યાત્રા થઇ શકશે. તે યાત્રા પૂર્ણ કરી આવ્યા પછી, આજ સ્થાને તમને અને તમારા કુટું બને ઉપદેશ આપવામાં આવશે. તમે ઉપ-યાગ રાખી તેજ વખતે યાત્રા પૂર્ણ કરી પરવારજો. "

સૂરિવરનાં આવાં ત્રચન સાંભળી નયચંદ્રનું હૃદય હર્ષથી ઉભ-

( § )

રાઇ ગયું. ગુરૂભક્તિના પ્રભાવથી શરીર રામાંચિત થઈ ગયું અને નેત્રા હર્ષાક્ષ્યથી ભરાઇ ગયા. ક્ષણવાર પછી તે વિનય વચને બાલ્યા—"ભ-ગવન, આપે મારા ઉપર બહુ કૃપા કરી છે, પણ મારા હુદયમાંથી શંકાઓ દ્રૂર થશે કે નહીં, એ મને સંદેહ છે. મેં ઘણાં શાસ્ત્રા વાંચ્યા છે અને ઘણાં જૈન વિદ્વાનાની સાથે મારે ચર્ચા થઇ છે, પરંતુ હું અદ્યા પિ કાેઇ રીતે નિઃશ'ક થયા નથી. આહેતતત્ત્વના સ્વરૂપ અને લક્ષણ-માં મને અનેક શ'કાએા રહ્યા કરે છે. જો હું આપનાથી શ'કા રહિત થઇશ, તા આપના સમાગમ અને મારૂં જીવન કૃતાર્થ થયા વિના રહેશે નહીં.

નયચ'દ્રના આ વચને સાંભળી આન'દસૂરિ મ'દ મ'દ હાસ્ય ક-રતાં બાેલ્યા----'' ભદ્ર, તમારા હુદયની શ'કા દૂર થવાના જે સત્ય ઉ-પાય છે, તે તમારા જાણવામાં કે સાંભળવામાં આવ્યા નથી, એમ લાગે છે. જ્યાંસુધી એ ઉપાય ગ્રહણ કરવામાં ન આવે, ત્યાંસુધી જૈન-ધર્મના સિદ્ધાંતનું સ્વરૂપ સમજવામાં આવતું નથી. અને તમારે માટે પછુ તેમજ બન્ચું છે. ''

નયચંદ્રે નિર્મળ હુદ્દયે જણાવ્યું — ભગવન્, એ કરોા ઉપાય છે ! તે કૃપા કરી જણાવા. સૂરિવર બાલ્યા—શ્રાવક, જૈન સિદ્ધાંત અને જૈનમત સમજવાને માટે પ્રથમ ક્ષછ દ્રવ્યનું સ્વરૂપ અને સાત નય જાણવા જોઇએ. જ્યાંસુધી સાત નયનું સ્વરૂપ સમજવામાં આવે નહીં, ત્યાંસુધી તત્ત્વનું સ્વરૂપ સમજવામાં આવતું નથી. છ દ્રવ્ય, જીવ, અજીવ વિગેરે સર્વ પદાર્થા અને તેની ઘટના નયની રીતિથીજ સમ-જાય છે. તેથી તમારે પ્રથમ યથાથે રીતે નયનું સ્વરૂપ જાણવું જોઇશે, જેથી તમારા હુદયની શંકાઓ તત્કાળ દૂર થઇ જશે.

નયચંદ્ર નમ્રતાથી બાલ્યાે---'' ભગવન્ , આપનું કહેવું યથાર્થ છે. સાત નયનું સ્વરૂપ મારા સમજવામાં આવ્યું નથી. હવે આપ કૃષા કરી મને તે વિષે સમજાવાે. ''

♣ ૧ ધર્મારિતકાય, ૨ અધર્મારિતકાય, ૩ આકાશાસ્તિકાય, ૪ પુર્ગલાસ્તિ-કાય, ૫ કાલ, ૬ જીવાસ્તિકાય—એ છ <sub>દ્ર</sub>વ્ય કહેવાય છે. નયમાર્ગદર્શક

આન દસ્ત્રરિ ગ'લીર સ્વરથી બાલ્યા—હે લગ્ય આત્માએા, હું તમને તે સાત નયનું સ્વરૂપ યથાર્થ રીતે સમજાવીશ અને તે વિષય અમાએ ધારેલી સાત યાત્રામાં સ'પૂર્ણ કરવામાં આવશે. હુમેશાં યાત્રા પૂર્ણ કરી આ તળેટીના પવિત્ર સ્થળ ઉપર આવવાની ઇચ્છા રાખતે.

આ પ્રમાણે કહી તે મહાનુલાવ સૂરિવરે ઉપદેશના આર'**લ** કર્યા પેંહેલા નીંચે પ્રમાણે પ્રભુસ્તુતિરૂપ મંગલાચ**ર**ણ કર્યું—

### प्रणम्य पश्मब्रह्मज्जुद्धानंदरसास्पदम् । वीरं सिद्धार्थराजेंद्रनंदनं क्षोकनंदनम् ॥१॥

પરમ હ્રહ્મના શુદ્ધ આનંદ રસના સ્થાનરૂપ અને લાેકાેને આનંદ આપનાર સિદ્ધાર્થ રાજાના પુત્ર શ્રી વીર પરમાત્માને પ્રણામ કરીને.

## 

વસ્તુના ચથાર્થ બાેધને આપનારા સાત નયનુ' સ્વરૂપ હું કહીશ, જેના જ્ઞાનથી પ્ર**તિબાેધ** પામેલાે પુરૂષ નિઃશંક થાય છે. ૨

આ પ્રમાણે મંગળાચરણ કર્યા પછી આનંદસૂરિ શ્રીવીર શાસ-નના વિજય ઇચ્છી અને તેના વિજયથી પાતાને વિજયવ'ત માની એટલે પાતે વિજયાન'દસૂરિ થથાર્થ બની શાંતસ્વરથી આ પ્રમાણે .(2) બાલ્યા--હે ભવ્ય આત્મા નયચંદ્ર, પ્રથમતમારે આત્માને માટે થાડું ભાષવું નિઇશે. આ પણા સર્વત્ર પરમાત્માએ આત્માને ત્રણુ પ્રકારે જણાવ્યા છે. અહિરાત્મા, અ'તરાત્મા અને પરમાત્મા. જે જીવ

મિથ્યાત્વના ઉદયથી શરીર, સ્નો, ધન, પુત્ર, પુત્રી વગેરે પરિવારમાં તથા પાતાના ગૃહવૈભવ,નગર, દેશ, મિત્ર વગેરે ઇષ્ટ વસ્તુઓમાં રાગ ખુદ્ધિ અને શત્રુ વગેરે અનિષ્ટ વસ્તુઓમાં દ્વેષખુદ્ધિ ધારણુ કરે છે, તે અહિરાત્મા કહેવાય છે. તેને વિદ્વાના ભવાભિન દી પણ કહે છે. કારણુ કે, તે જીવ બાહ્ય વસ્તુને તત્ત્વ સમજે છે અનેભાગવિલાસમાં આન દ માને છે. બાહેરની વસ્તુએા ઉપર પાેતાના જીવનનાે ઉપયાેગ કરનારા જીવ ખહિરાત્મા કહેવાય છે. જે જીવ ચાથાથી તે ખારમે ગુણ સ્થાને રહી અંતર્દષ્ટિ વાળાે હાેય, તે અંતરાત્મા કહેવાય છે. તેવા જીવને તત્ત્વ ઉપર શ્રદ્ધા હેાય છે. તે કર્મના અંધના હેતુઓને સારી રીતે જાણે છે. તે લાભ તથા હાનિને સમાન રીતે જાણે છે. સુખદુઃખ-માં સરખી રીતે વર્ત્તે છે. હર્ષ તથા શાેક ધારણ કરતા નથી અને સદા **પરમાત્માના** સ્વરૂપનું ધ્યાન કરે છે.

આ વખતે નયચંદ્ર શંકા લાવી બાલ્યાે—" મહારાજ, આ શ'કાશીલ શ્રાવકના મનમાં એક શ'કા ઉત્પન્ન થઇ છે, જો આજ્ઞા द्वाय ते। ते श'डा हर डरवाने प्रश्न डइं?

સૂરિવરે પ્રસન્નતાથી કહ્યું, ''લદ્ર,જે શ'કા હાય તેને માટે ખુશીથી પ્રશ્ન કરા.

**નયચ**ંદ્ર--ભગવન્ ,આપે કહ્યું, કે અ'તરાત્મા જીવ કર્મના અ'ધ ના હેતુઓને જાણે છે. તાે તે કર્મના બ'ધના હેતુ કયા ? તે સમજાવા. આન દસૂરિ--- સદ્ર, આ સ'સારમાં જીવને મિથ્યાત્વ, અવિ-રતિ, કષાય, પ્રમાદે અને ચાેગ---એ પાંચ કર્મ અંધના હેતુ ગણાય છે, કારણુકે તેને લઇનેજ કર્મના ખંધ થાય છે.

નયચંદ્રે હર્ષ પૂર્વક કહ્યું, '' મહારાજ, હવે મારી તે શંકા દૂર થઈ, પર તુ એક બીજી શકા ઉભી થઈ છે. તમે કહ્યું કે, અતરાતમાં નયમાર્ગદર્શક.

જીવ લાભ તથા હાનિને સમાન રીતે જાણેછે,સુખદુઃખમાં સમાન રીતે વર્તે છે. હર્ષ તથા શાેક ધારણ કરતાં નથી, તે કેવી રીતે સ ભવે ?તે કુપા કરી સમજાવા.

સૂરિવર શાંત સ્વરથી બાલ્યા—" ભદ્ર, અ'તરાત્મા જીવની મ નાવૃત્તિ સારી હાેય છે, તે ઉત્તમ મનેાવૃત્તિને લઈ સમજે છે કે, જ્યારે કર્મ ઉદય આવે ત્યારે જીવ પાતેજ પાતાની મેળે ભાગવે છે, તેને કાેઇ પણુ બીજું સહાય કરી શકતું નથી. જ્યારે તેને કાંઈ પણ દ્રત્રની હાનિ—નુકશાની થાય છે, ત્યારે તે અ'તરાત્મા જીવ પાતાના મનમાં એવા વિચાર કરે છે કે, 'જે દ્રવ્યાદિ વસ્તુ નષ્ટ થઇ છે, તે પસ્-વસ્તુ છે, તેની સાથે મારે કાંઈ પણ સ'બંધ નથી, મારા સ'બંધ તાે આત્મ પ્રદેશમાં અવિષ્વગ્ ભાવ સ'બંધ કરી સમવેત છે. તે સંબંધ ગ્રાનલક્ષણવાળા છે. તે મારા સ'બંધ કદીપણ નષ્ટ થવાના નથી.' આ પ્રમાણે વિચાર કરનાર અ'તરાત્માને દ્રવ્યાદિકની હાનિ થવાથી કાંઇ પણ શાક થતા નથી. કદિ કાઇ દ્રવ્યાદિકના લાભ પ્રાપ્ત થાય તાે તે સુ-ગ્ર જીવ પાતાના હૃદયમાં વિચારે છે કે, ' આ પાદ્રલિક વસ્તુની સા-થે મારા સ'બંધ થયો, તેથી મારે તે ઉપર ખુશી થવાનું શું છે ? ' આ પ્રમાણે મનન કરનારા માનવ આત્મા તેથી તે ઉપર રાગ ધારણ કરતા નથી.

નયચ'દ્ર—" ભગવન્, આપના કહેવાથી મારી શ'કા દૂર થઇ ગઇ છે. બહિસત્મા અને અ'તરાત્માનુ' સ્વરૂપ મારા સમજવામાં ચ-થાર્થ રીતે આવ્યું છે. કેમ શ્રાવિકા, તમે પણ સમજ્યા કે ?"

સુબાધા વિનીત વચને બાલી---" સ્વામિનાથ, સૂરિવરની આ સુબાધા વિનીત વચને બાલી---" સ્વામિનાથ, સૂરિવરની આ વી સરલ વાણી સાંભળી કાેણુ ન સમજે, તેમાં વળી તમારી જેમ હું શ'કાશીલ નથી, એટલે મને સમજવામાં વધારે સુગમતા પડે છે. " આનંદસૂરિ આનંદપૂર્વક બાલ્યા-નયચંદ્ર, હવે હું તમારી પાસે પર-માત્માનું સ્વરૂપ સ'ક્ષેપમાં કહું છું, તે તમે ધ્યાન પૂર્વંક સાંભળા.

પાતાના શુદ્ધ સ્વભાવને પ્રતિઅધ કરનારા કર્મરૂપી શત્રુઓને

 $( \varepsilon )$ 

હણી અને નિરૂપમય કેવળજ્ઞાનાદિ સંપત્તિ પ્રાપ્ત કરી જે જગતના સ વે પદાર્થીને કરામલકવત જાણે છે અને અવલાેકે છે, અને પાતે પરમા નંદના સંદાહથી સંપન્ન રહે છે, તે તેર તથા ચાદમાં ગુણ સ્થાને રહે-નારા જીવ પાતાના શુદ્ધ સ્વપમાં રહેવાથી સિદ્ધાત્મા અથવા પરમા તમા કહેવાય છે.

ભદ્ર નયચંદ્ર, આ ત્રણુ પ્રકારના આત્માને વિષે જે પેહેલાે બહિ રાત્મા કહ્યા, તે ભવાભિન દી હાેવાથી અધમ ગણાય છે. તેથી તેને ઉચ્ચસ્થિતિ મેળવવાને માટે અંતરાત્મા થવાની જરૂર છે. તે અંત-રાત્માની પદવી પ્રાપ્ત કરવાને તેણે તત્ત્વજ્ઞાન મેળવવું નેઇએ. જૈન ધર્મમાં જીવ અજીવ વગેરે નવ તત્ત્વાે અને દેવ, ગુરૂ અને ધર્મ એ ગણુ તત્ત્વાે કહેલા છે. તે શિવાય બીજા છ દ્રવ્ય તત્ત્વાે કહેવાય છે. એ તત્ત્વાનું જ્ઞાન તમે મેળવ્યું હશે.

નયચ ંદ્ર—ગુરૂમહારાજ, જીવ, અજીવ વિગેરે નવ તત્ત્વેા અને દેવ, ગુરૂ અને ધર્મ---એ ત્રણુ તત્ત્વાે મારા જાણુવામાં છે, પણુ આપે જે છ દ્રવ્યતત્વ કહ્યા, તે કયા <sup>°</sup> તે મારા જાણુવામાં આવ્યા નથી.

ં આન'દસુરી—ભદ્ર, એ છ દ્રવ્યતત્ત્વાના નામ તમે જાણોછે કે નહિ ?

નયચાંદ્ર---ના, મહારાજ, એ મારા જાણવામાં નથી.

આ વખતે જિજ્ઞાસુ બાલ્યો—પિતાજી, તમે કેમ ભુલી ગયા ? એ છ દ્રવ્યતત્ત્વના નામ તમે જાણે છેા અને તે નામ હું તમારી પા-સેથી શીખ્યા પણ છું.

**નયચ**ંદ્ર—ઞેટા, હું ભુલી ગયેા છું, કહે, તે છ દ્રવ્યતત્વના નામ શું છે ?

જિજ્ઞાસુ--૧ જીવાસ્તિકાય૨ ધર્માસ્તિકાય, ૩ અધર્માસ્તિકાય, ૪ આકાશાસ્તિકાય, ૫ પુદ્દગલાસ્તિકાય અને ૬ કાલ,---એ છ દ્રવ્યતત્વાના નામ છે.

**નયચ**ંદ્ર---(હસીને) બેટા, હા, એ નામતે હું જાણું છું; 'પ

નયમાર્ગદર્શક.

રંતુ તે છ દ્રવ્યતત્વાે કહેવાય છે, એ વાત મારા જાણવામાં ન હતી. વત્સ, તું એ કયાંથી શીખ્યાે ?

જિજ્ઞાસુ—પિતાજી,મે' સુનિરાજના વ્યાખ્યાનમાં સાંભળેલું તેમજ જૈનગ્ર'થેામાં પણ તે વિષે સારી રીતે વાંચ્યુ' હતુ'.

નયચ દ્ર---વત્સ, તને ધન્યવાદ છે, તારી સ્મરણ શક્તિ એઇ મારૂ હુદય સંતુષ્ટ થાય છે. તે સાથે મને મારે માટે ખેદ થાય છે કે, તે છ દ્રવ્યતત્ત્વ વિષે મે' ઘણીવાર વાંચ્યુ' હશે, અને તે વિષે ચર્ચા પણ કરી હશે, તથાપિ શંકાએાના જાલમાં હુ' તે ભુલી ગયા છું. આ પૂજ્ય સૂર્વિર મારી શંકાઓને દ્વર કરશે, ત્યારે મારૂ' હુદય નિર્મળ થશે.

આન દસરિ પ્રસન્નતાથી બાલ્યા---ભદ્ર, કાઇ જાતની ચિંતા રાખશા નહીં. તમે સારી રીતે નિઃશ ક થઇ શકશા, તમે છ દ્રવ્યતત્વ વિષે ખરાખર સમજ્યા નથી; હવે તે વિષે ધ્યાન દઈને સાંભળા.

જૈનશાસ્ત્રમાં ૧ જીવાસ્તિકાંય, ૨ ધર્માસ્તિકાય, ૩ અધર્માસ્તિકાય, ૪ આકાશાસ્તિકાય, ૫ પુદ્દગલાસ્તિકાય અને ૬ કાલ—એ છદ્રવ્યતત્વ કહેવાય છે. તેમાં પ્રથમ દ્રવ્ય એટલે શું ? એ સમજવાનું છે. ને દ્રવ્યનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજવામાં આવશે, તાે પછી એ છ દ્રવ્ય-તત્ત્વાે સ્હેલાઇથી સમજી શકાશે.

પ્રથમ તા દ્રવ્યનું લક્ષણું શું ? અને દ્રવ્ય કાેને કહેવાય ? એ વાત જાણવી બેઇએ, એ સમજવાથી દ્રવ્યગુણુ પર્યાય સા**રી રીતે** જા ણુવામાં આવશે, એટલે તમારા હુદયમાંથી શંકાઓના માેટા ભાગ દૂર થઇ જશે.

ભદ્ર નયચંદ્ર, આ જગતમાં દ્રવ્યનું લક્ષણુ **'सत्' કહેવાય છે.** જે સત્ છે, તે દ્રવ્ય છે, તેને માટે આગમમાં દર્શાવ્યું છે. ''**सट्द्रव्य** सद्दाणम् ''

જિજ્ઞાસ વિનયથી બાલ્યા-ભગવન, આપ કૃપા કરી सद

ના અર્થ સમજાવા; એટલે દ્રવ્યનું લક્ષણ અમારાથી સમજી શકાશે.

સૂરિવર બાલ્યા-વત્સ, તમારૂં કહેલું યથાર્થ છે, તમે સત્ નું સ્વરૂપ સાંભળા. પાતાના ગુણ પર્યાયમાં વ્યાપે છે, તે સત્ કહેવાય છે, विद्वाने। सत् શण्टनी व्युत्पत्ति આ પ્રમાણે કરેછે ''सीदति स्वकीयान् गुणपर्यायान् व्यामोतीति सत् । " પાતાના ગુણુ પર્યાયમાં વ્યા પે તે સત્ કહેવાય છે. આ વખતે સુબાધાબાલી—ભગવન્, આપે જે સત્ શબ્દના અર્થ અને તેનુ લક્ષણ કહ્યુ તે યથાર્થ છે. મને કાઇએ વળી બીજી રીતે સમજાવ્યું હતું.

**સૂરિવર**—ભદ્રે, તને કેવી રીતે સમજાવ્યુ હતુ ? તે કહે જેઇએ.

સબોધા—ભગવન કાેઇએ મને એમ પણ કહ્યું હતું કે " **હત્યા** दव्ययभ्रीव्ययुक्तं सत् । ઉत्पत्ति, विनाश स्थिश्तां એ त्रष्टथी જે ચુકત હોય તે સંત્ કહેવાય છે. અર્થાત્ જે વસ્તુ ઉત્પન્ન થાય, સ્થિર થાય અને નષ્ટ થાય તે सत् કહેવાય છે. એવું જે સત તે દ્રવ્ય નું લક્ષણ છે.

જિજ્ઞાસુ-ભગવન, મેંવલી સત્નુ' લક્ષણ જુદી જાતનુ' સાંભ ળ્યું, છે. " ऋषिक्रियाकारि सत् " જે અર્થ ક્રિયા કરી શકે તે સત કહેવાય છે.

સુણાધા અને જિજ્ઞાસના આ વચનાે સાંભળી સૂરિવર બાલ્યાન શ્રાવિકા સુખાેધા અને શ્રાવક પુગ જિજ્ઞાસુએ **સત્ ના** લક્ષણે કહ્યાં છે તે યયાર્થ અને સપ્રમાણુ છે. વત્સ જિજ્ઞ<sup>્</sup>સુએ જે અર્થ ક્રિયાકારી સત્નું લક્ષણ કહ્યું તેને માટે શાસ્ત્રકાર લખે છે.—

## " यदेवार्थक्रियाकारि तदेव परमार्थसत् । यचनार्थक्रियाकारि तदेव परतोऽप्यसतु. " ॥ १ ॥

"જે અર્થ ક્રિયા કરનાર છે તે પરમાર્થ સત છે, અને જે અર્થ ક્રિયા કરનાર નથી તે પરમાર્થે પણ અસત્ છે " ૧

"ભદ્ર નયચંદ્ર, એવા સત્ પદાર્થને શાસ્ત્રકારો દ્રવ્ય કહે છે, નયચ`દ્રે પ્રશ્ન કયા-મહારાજ, સત્ શખ્દના અર્થ સમજવામાં આવ્યા પણ તે સત્ના અર્થને દર્શાવનાર દ્રવ્ય શખ્દ મારા સમજ-વામાં આવતા નથી તા કૃપા કરી તે દ્રવ્ય શખ્દના અર્થ સમજાવા. આનંદસ્વરિ આનંદ પામી બાલ્યા,--ભદ્ર, જે પાતપાતાના પ્રદેશ ના સમૂહવડે અખંડ વૃત્તિથી સ્વભાવ તથા વિભાવના પર્યાયને દ્રવે એટલે પાપ્ત થાય છે, પ્રાપ્ત થશે અને પ્રાપ્ત થયેલ છે, તે દ્રવ્ય કહેવાય છે, તેને માટે તેવાજ અર્થને ખતાવનારી દ્રવ્ય શખ્દની વ્યુ-ત્પત્તિ આ પ્રમાણે છે----

## " निजनिजप्रदेशसमूहैरखंमद्रत्या स्वजावविजावपर्यायान् द्रव-ति द्रोष्यति ऋदुद्रवत् इति द्रव्यं "

વળી તેનું લક્ષણ એવું પણ છે કે, "ગુણપર્યાયવત્ દ્રવ્યમ્" જે ગુણ પર્યાયવાળું હોય, તે દ્રવ્ય કહેવાય છે. જે વસ્તુ ત્રણ ત્રણ પ-ર્યાય પ્રાપ્ત કરે અથવા છે. છે અથવા પાતાના પર્યાયવડે પ્રાપ્ત થાય અ-થવા મુક્ત થાય તે, દ્રવ્ય કહેવાય છે. દ્રવ્ય શખ્દમાં દ્રુ શખ્દ મૂળ છે. દ્રુ એટલે સત્તા તેના અવયવ અથવા વિકાર તે દ્રવ્ય કહેવાય છે, એટલે મહાસત્તાની અવાંતર સત્તારૂપ વસ્તુ તે દ્રવ્ય કહેવાય છે. તે દ્રવ્યમાં રૂપ, રસાદિ ગુણ એ ત્રણુના સમૂહ હાય છે. તેમજ તે દ્રવ્ય બૂતકાળના પર્યાયથી અને ભવિષ્યકાળના પર્યાયથી પણ હાઇ શકે છે. રાજાના કુમાર ભવિષ્યના રાજ્ય પર્યાથથી ભાવી પર્યાયવડે દ્રવ્ય-રૂપ છે. ધીના ઘડા અંદર ધી ન હાય તા ભૂતકાળના પર્યાયથી અનુભૂ ત ઘીના આધાર પર્યાયે દ્રવ્ય કહેવાય છે.

સૂરિવરના આ શખ્દાે સાંભળો શ'કાશીલ નયચ'દ્ર શ'કા લાવી તે બાલ્યાે---ભગવન, આપના કહેવાથી દ્રવ્યનું સ્વરૂપ મારા સમજ વામાં આવ્યું છે, પણુ આ શ'કાશીલ શ્રાવકના મનમાં એક શ'કા ઉ ત્પન્ન થઇ છે, જે આજ્ઞા હાેયતાે પ્રગટ કરૂં. સુરિવર----ભદ્ર, ખુશીથી કહેા. તમારી શ'કાએાને દૂર કરવા માટેજ અમા બદ્ધપરિકર થયા છીએ.

નયચંદ્ર નમ્રતાથી બાલ્યાે—ભગવન, આપે દ્રવ્ય શબ્દની વ્યુ ત્પત્તિમાં જણાવ્યું કે, જે પાતાના પ્રદેશના સમૂહથી અખંડ વૃત્તિવ-ડે સ્વભાવ તથા વિભાવના પર્યાયને પ્રાપ્ત થાય, તે દ્રવ્ય કહેવાય તાે તેના સ્વભાવ તથા વિભાવના પર્યાય કયા કહેવાય?તે મને સમજાવશાે. સ્વભાવ કાેને કહેવાય અને વિભાવ કાેને કહેવાય ? તે પણુ કહેશાે.

સૂર્શ્વિર સહર્ષવદને બાલ્યા---ભદ્ર, તમારૂં પ્રશ્ન યથાર્થ છે. ત-મારે સ્વભાવ અને વિભાવનું સ્વરૂપ જાણુવાની જરૂર છે. તે જાણ્યા શિવાય દ્રવ્યનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજાતું નથી- તે હવે ધ્યાન પૂર્વક સાંભળા---

દ્રવ્યને માટે પર્યાયને લઇને બે પ્રકાર દર્શાવ્યા છે. એક અગુ રૂલઘુ દ્રવ્ય અને બીજા ગુરૂલઘુ દ્રવ્ય—તેમાં જે સ્થિર હાેય, તે અગુ રૂલઘુ કહેવાય છે, તેના દાખલા તરીકે સિદ્ધક્ષેત્ર છે. સિદ્ધક્ષેત્ર કદિપ-ઘુ ચલાયમાન થતું નથી, તેથી તે અગુરૂલઘુ કહેવાય છે, જે વસ્તુ તિરછી ગતિ કરનાર કે ચલિત હાેય તે ગુરૂલઘુ કહેવાય છે. તેના દાખલા તરીકે પવન છે. હવે તે અગુરૂલઘુ દ્રવ્યના જે વિકાર તે સ્વભાવ પર્યાય, અને તે સ્વભાવ પર્યાયથી જે ઉલટા તે વિભાવ પર્યાર્થ કહેવાય છે.

આ વખતે જિજ્ઞાસુએ વિનયથી પુછ્યું, ભગવન્, સ્વભાવ અ ને વિભાવનું સ્વરૂપ તાે સમજાઇ ગયું, પણુ પર્યાયને માટે સ્પષ્ટ રી તે સમજાવા.

સૂરિવરે કહ્યું—ગુણુના જે વિકાર તે પયાંય કહેવાય છે. તેના આ ર પ્રકાર છે. ૧ અનં તભાગ વૃદ્ધિ ૨ અસંખ્યાત ભાગવૃદ્ધિ, ૩ સંખ્યા ત ભાગવૃદ્ધિ, ૪ અનં ત ગુણુ વૃદ્ધિ, ૫ અસંખ્યાત ગુણુવૃદ્ધિ, ૬ સં-ખ્યાત ગુણુવૃદ્ધિ, ૭ અનં ત ભાગહાનિ, ૮ અસંખ્યાત ભાગહાનિ, ૬ સંખ્યાત ભાગહાનિ, ૧૦ અનં તગુણુહાનિ, ૧૧ અસંખ્યાત ગુ-ધુદ્ધાનિ અને ૧૨ સંખ્યાત ગુણુહાનિ, નરનારક વગેરે ચાર ગતિ અથવા ચાેરાશી લાખ યાેનિ–એ પણ વિભાવ પર્યાય કહેવાય છે. આ વખતે સુબાેધાએ પાેતાના પુત્ર જિજ્ઞાસુને પુછશું, વત્સ, આ પર્યાય ના બાર પ્રકાર તારા જાણુવામાં આવ્યા, પણ તેની અંદર ગુણુ એટલે શું એ તારા સમજવામાં આવ્યું છે કે નહી ?

જિજ્ઞાસુ માતાને નમન કરીને બાલ્યાે—માતુશ્રી, તમેજ મને ગુણ વિષે એકવાર સમજાવ્યુ' છે, તેથી તે વાત મારા સ્મરણુમાં છે.

નયચદ્રે કહ્યું; બેટા,ગુણ વિષે તું શું જાણે છે? તે કહી ખતાવ,ને તું યથાર્થ જાણતાે હે!ઇશ, તાે આ સૂરિવર તને અભિનંદન આપ**શે**.

જિજ્ઞાસુ નિઃશ ક થઇને બાેલ્યાે—પિતાજી, તે વિષે હું અરા-બર સમજ્યાે નથી, પણ દ્રવ્યના જે સામાન્ય ગુણ છે, તેના નામ મને આવડે છે. તે કહું તે સાંભળાે—૧ અસ્તિત્વ, ૨ વસ્તુત્વ, ૩ દ્રવ્યત્વ, ૪ પ્રમેયત્વ, ૫ અગુરૂલઘુત્વ, ૬ પ્રદેશત્વ, ૭ ચેતનત્વ, ૮ અચેતન ત્વ, ૯ મૂર્ત્તત્વ, અને ૧૦ અમૂર્ત્તત્વ—એ દશ દ્રવ્યના સામાન્ય ગુ ણ કહેવાય છે.

સૂરિવર પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા---ભદ્ર, જિજ્ઞાસુ, તે' કહેલા તે ના મ યથાર્થ છે, પણ તે દરેકના અર્થ જાણે છે કે નહિ ?

જિજ્ઞાસ-ભગવન, તેના અર્થ તાે હું ખરાયર જાણતા નથી.

નયચ ડ્ર--ભગવન, તેના અર્થ તો આપજ કહેા જેથી અમા-શ કુટુંબ ઉપર મહાન ઉપકાર થશે. સૂરિવર બાલ્યા--હે ભદ્ર આત્મા-એા,તે દ્રવ્યના દશ સામાન્ય ગુણેાના અર્થ સમજાવું,તે તમે સાવધાન થઇને સાંભળજે--જે દ્રવ્યનું સત્રૂપપણું નિત્યત્વાદિ ઉત્તર સામાન્ય અને વિશેષ સ્વભાવનું આધારભૂત છે, તે અસ્તિત્વ નામે પ્રથમ ગુણ છે. દ્રવ્યનું સામાન્ય અને વિશેષ રૂપપણું, એ વસ્તુત્વ નામે બીજે ગુણુ છે. દ્રવ્યના સ્વરૂપમાં જે 'સત્ ' લક્ષણ કહ્યું, તે દ્વ્યત્વ નામે ત્રી જો ગુણુ છે. પ્રમાણવડે જે માપી શકાય તે પ્રમેય નામે ચોથા ગુણુ છે. પ્રત્યેક સમયે દ્ર ઝાયમાં છ ગુણુની વૃદ્ધિ અને હાનિ જે થયા કરે છે, તે અગુરૂલઘુત્વ નામે પાંચમા ગુણ છે. તે ગુણ સૂક્ષ્મ હાેવાથી કહી શકાય તેવા નથી. તે માત્ર આગમપ્રમાણુથીજ ગ્રાહ્ય છે. જે ફ્રે-તપણુ જેટલા અવિભાગી પરમાણું પુદ્દગલાે હાેય તે પ્રદેશત્વ નામે દ્રવ્યના છઠાે ગુણ છે. જેનાથી વસ્તુના અનુભવ થાયતે ચેતનત્વ નામે સાતમા ગુણુ છે. જે વસ્તુમાં જ્ઞાન રહિત પણું, તે અચેતનત્વ નામે આઠમા ગુણુ છે. જે વસ્તુમાં રૂપ, રસ, ગ'ધ, અને સ્પર્શ હાેય તે મૂર્ત્તવ નામે નવમા ગુણુ છે. જે દ્રવ્યમાં ઉપર કહેલ રૂપાદિ ન હાેય, તે અમૂર્ત્તવ નામે દશમા ગુણુ છે. આ દશ ગુણા દ્રવ્યના સા-માન્ય ગુણ કહેવાય છે અને તે ઉપરથી દ્રવ્યનું સ્વરૂપ થથાર્થ રીતે સમજવામાં આવે છે.

નયચંદ્ર ખુશી થઇને બાલ્યેા---ગુરૂવર્ય, આપની વાણીરૂપીગ ગામાં સ્નાન કરવાથી મારૂં હુદય નિર્મળ થતુ બ્લય છે. અને તેમાંથી શંકારૂપીમલ દૂર થતા જાય છે.

સૂરિવર બાલ્યા—ભદ્ર, હવે તે વિષે કાંઇ જાણુવાની અપેક્ષા રહે 9 ?

નયચ'દ્ર---નાહવે તેવિષે કાંઇ શ'કા નથી. આ વખતે જિજ્ઞાસુ વિનયથી બાલ્યા---પિતાજી, જો અવિનય ન થાય તા એક વાત હું જણાવું.

સૂરિવર---એમાં અવિનય નહીં થાય. જે કહેવાનું હાય તે ખુશીથી કહે.

જિજ્ઞાસુ—કૃપાળુ ગુરૂ મહારાજ, જેવી રીતે આપે દ્રવ્યના સા-માન્ય ગુણેા કહ્યા, તેવી રીતે તેના વિશેષ ગુણેા પણ હાેવા જોઇએ. મારા પિતા એ વાત પુછવી ભુલી ગયા છે.

**નયચ**ંદ્ર---વત્સ, તને સાબાશી ઘટે છે. એ વિષે મારી ભુલ શ્વર્ધ છે. કૃપાળુ ગુરૂ આપણુને દ્રવ્યના વિશેષ ગુણે৷ સમજાવશે.

સૂરિવર પ્રસન્નતાથી બાલ્યા---હે ભવ્ય આત્માએા, દ્રવ્યના વિ શેષ ગુણુ સાેળ છે. તે તમે સાવધાન થઈને સાંભળા---૧ જ્ઞાન, ર દર્શાન, ૩ સુખ, ૪ વીર્ય, ૫ સ્પર્શ, ૬ રસ, ૭ ગધ, ૮ વર્ણ, ૯ ગતિ હેતુત્વ, ૧૦ સ્થિતિ હેતુત્વ, ૧૧ અવગાહુન હેતુત્વ, ૧૨ વર્ત્ત ના હેતુત્વ, ૧૩ ચેતનત્વ, ૧૪ અચેતનત્વ, ૧૫ મૂર્ત્તત્વ અને ૧૬ અ મૂર્ત્તત્વ એ સાેળ દ્રવ્યના વિશેષ ગુણે કહેવાય છે. તેઓમાં જ્ઞાન, દર્શ ન, સુખ, વીર્ય, ચેતનત્વ અને અમૂર્ત્તત્વએ છ ગુણુ છવના છે. સ્પ શ, રસ, ગધ, વર્ણ, અચેતત્વ અને મૂર્ત્તત્વ—એ છ ગુણુ પુદ્રગલના છે. ગતિહેતુત્વ, અચેતનત્વ અને મૂર્ત્તત્વ—એ છ ગુણુ પુદ્રગલના છે. ગતિહેતુત્વ, અચેતનત્વ અને અમૂર્ત્તત્વ—એ ત્રણુ ગુણુ ધર્માસ્તિ કાયના છે. સ્થિતિ હેતુત્વ, અચેતનત્વ અને અમૂર્ત્તત્વ—એ ત્રણુ ગુ ણુ અધર્માસ્તિ કાયના છે. અવગાહન હેતુત્વ, અચેતનત્વ અને અમૂર્ત્ત ત્તવ—એ ત્રણુ ગુણુ આકાશાસ્તિ કાયના છે. વર્ત્તનાહેતુત્વ, અચેતન-ત્વ અને અમૂર્ત્તવ એ ત્રણુ ગુણુ કાળના છે. તે સાળા ગુણુમાં જે છેટ્ટા ચાર ગુણુ છે, તે સ્વજાતિની અપેક્ષાએ સામાન્ય ગુણુ અને વિ-જાતિની અપેક્ષાએ વિશેષ ગુણ થાય છે.

નયચંદ્ર હર્ષંસહિત બાલ્યાે----'' મહાનુભાવ, સૂસ્વિર્ય, આપ-ની વાણીથી મારા હુદયમાં પ્રકાશ પડતાે જાય છે અને શંકારૂપ અં-ધકાર દ્વર થતું જાય છે. ભગવન્ , હવે સાતનયનું સ્વરૂપ ક્યારે સ-મજાવશાે ? મને તે જાણવાની ઘણી ઇચ્છા છે. આપની અમૃતમય વાણી સાંભળવાને હુદય અતિ આતુર થયા કરે છે.

સૂરિવરે સાન દવકને જણાવ્યું, '' શ્રાવકજી, તમે હજી માત્ર દ્રવ્ય અને તેના સામાન્ય અને વિશેષ ગુણ જાણ્યાં છે, પણ હજી એક બાબત જાણવાની છે, તે જાણ્યાં પછી સાતનયનું સ્વરૂપ સ્હેલાઇથી તમારા જાણવામાં આવી શકશે.

નયચ'દ્ર----મહારાજ, તે કઇ આખત જાણવાની આકી છે ? તે કહેા.

આન'દસૂરિ—હવે કઇ બાબત જાણવી જેઇએ ? એ તમેજ કહેા જેઇએ. જે તમે એ બાબત માત્ર નામથીજ કહેશા, તાે મને ઘણા સ'તાષ થશે.

નયચ'દ્ર – ગુરૂવર્ય, એ બાબત મારા સ્મરણમાં આવતી નથી.

આ વખતે સૂરિવરે સુબાધા શ્રાવિકાને અને જિજ્ઞાસુ પુત્રને કહ્યું, ભદ્ર, જો તમારા બાણુવામાં આવે તા તમે પણ કહેજો. સુબાધા શાંત અને કાેમલ સ્વરથી બાલી—ભગવન, એ બાબત મારા જાણુ-વામાં આવી ગઇ છે, તેમ આ વત્સ જિજ્ઞાસુના જાણુવામાં પણ આવી ગઇ છે. આ મારા સ્વામી પણ એ બાબત જાણે છે, પણ તેમના શ કાશીલ સ્વભાવને લઇને તે વાત તેમની મનાવૃત્તિપર આરૂઢ થઇ નથી, એટલે તેમને યાદ આવવી સુશ્કેલ છે.

સૃરિવર—શ્રાવિકા, તમે સુખુદ્ધ છેા, તેથી તે વાત જાણુતા હશેા, પણ આ બાળક જીજ્ઞાસુના મુખથી તે બાબત સાંભળવાની મારી ઇચ્છા છે, તાે જિજ્ઞાસુ તે બાબત જણાવે.

ગુરૂ મહારાજના આ વચન સાંભળી જિજ્ઞાસુ બાલ્યાે—ભગવન, પ્રથમ જીવાદિ દ્રવ્યાનાે <sup>વ</sup>સ્વભાવ જાણુવાે બેઇએ. તે સામાન્ય અને વિશેષ સ્વભાવ—એમ બે પ્રકારે કહેલા છે. તેના બધા નામ અને અર્થ મારા જાણુવામાં અરાબર આવ્યા નથી.

સૂરિવર—સદ્ર નયચ દ્ર, તમારા પુત્ર આ જિજ્ઞાસુને પૂર્ણ ધન્ય-વાદ ઘટે છે. તેણે તમારા કુટુ બમાં રહી ઘણેા સારા બાધ મેળવ્યેા છે. તે માન તમારા ધર્મ પત્ની શ્રાવિકા સુબાધાને ઘટે છે.

ે સુઞાધા નમ્રતાથી બાેલી—સગવન, તે માન મને ઘટતુ' નથી, પણુ તમારા આ બ્રાવકને ઘટે છે.

મુસ્વિર—શ્રાવિકા, એ વાત સત્ય છે, પણ હું તો તમને વધારે ધન્યવાદ આપું છું. પોતાના સંતાનાને બાલ્યવયમાંથી સુધારી કેળવા યેલા કરવા, એ માતાનું જ કર્તાવ્ય છે. અને તમે એ કર્તાવ્ય યથાર્થ રીતે બજાવેલું છે. હુવે જીવાદિ દ્રવ્યાના સ્વભાવ વિષે હું તમને સમ-જાવું, તેધ્યાન દઇને સાંભળા. જીવાદિ દ્રવ્યાના ખધા મળીને એક વીશ સ્વભાવ છે. તેમાં અગીયાર સામાન્ય સ્વભાવ છે. અને દશ વિશેષ સ્વ ભાવ છે. પેલા અસ્તિસ્વભાવ, બીજોનાસ્તિસ્વભાવ, દ્રીજોનિત્યસ્વભા વ, ચોથા અનિત્યસ્વભાવ, પાંચમા એકસ્વભાવ, છઠા અનેક સ્વભાવ

૧ રવભાવ ગુણ પર્યાયના અ તર્ભૂત જાણવા જાૂદા નહીં. પરંતુ વિશેષમાં એટલું ૬ ગુણગુણીમાં રહે છે અને સ્વભાવ ગુણ ગુણી બ ન્નેમાં રહે છે કારણકે ગુણ-ગુણી પાતપાતાની પરિણતિને પરિણમે છે, તેથી પરિણતિ જે છે તે સ્વભાવ છે. નયમાર્ગદર્શક.

સાતમા લેદ સ્વભાવ, આઠમા અભેદ સ્વભાવ, નવમા ભવ્ય સ્વભાવ, દસમા અભગ્ય સ્વભાવ અને અગીયારમા પરમ સ્વભાવ છે. એ અગી યાર સામાન્ય સ્વભાવ કહેવાય છે. બારમા ચેતન સ્વભાવ, તેરમા અચેતન સ્વભાવ, ચાદમા મૂર્ત્ત સ્વભાવ, પંનરમા અમૂર્ત્ત સ્વભાવ, સાળમા એક પ્રદેશ સ્વભાવ, સત્તરમા અનેક પ્રદેશ સ્વભાવ, અઢારમા વિભાવ સ્વભાવ, આગણીશમા શુદ્ધ સ્વભાવ, વીશમા અશુદ્ધ સ્વભાવ અને એકવીશમા ઊપચરિત સ્વસાવ—એ દશ દ્રવ્યના વિરોષ સ્વભા બહે. જીવ અને પુદ્દગલમાં તે એકવીશ સ્વભાવ છે. અને ધર્માસ્તિ-કાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાય—એ ત્રણને ચેતન સ્વ-ભાવ, મૂર્ત્ત સ્વભાવ, વિભાવસ્વભાવ અશુદ્ધ સ્વભાવ અને ઉપચરિત સ્વભાવ—એ પાંચ સ્વભાવ શિવાય બાકીના સાળ સ્વભાવ લાગુ પ ડે છે. ઉપર કહેલા પાંચ સ્વભાવ અને બહુપ્રદેશ સ્વભાવ—એ છ સ્વભાવને વર્જીને બાકીના પંતર સ્વભાવ કાલદ્રબ્યને લાગુ પડે છે.

ભદ્ર નયચંદ્ર, હવે તે દ્રવ્યના સ્વભાવના અર્થ કહું છું, તે તમે ધ્યાન પૂર્વંક સાંભળજો—પ્રથમ અગીયાર સામાન્ય સ્વભાવના અર્થ કહું છું. પાતાના સ્વમાવના લાભથી કદાપિ દ્વર ન રહેવું, તે દ્રવ્યના અસ્તિ સ્વભાવ છે. જે પરરૂપપણે ન થાય, તે દ્રવ્યના નાસ્તિ સ્વભાવ છે. દ્રવ્યની અંદર પાતપાતાના ક્રમભાવી નાના પ્રકારના પર્યાય, શ્યા-મતા રક્તત્વાદિક જે ભેદક કહેવાય છે, તે ભેદક છતાં પણ દ્રવ્ય તેનું તેજ રહે એટલે પૂર્વે અનુમવ કરેલું જ્ઞાન જેનાથી થાય છે, તે દ્રવ્યના નિત્ય સ્વભાવ કહેવાય છે. જે દ્રવ્યના પર્યાયમાં પરિ-ણામ—રૂપાંતર થાય અર્થાત્ જેના રૂપમાં ઉત્પાદ વ્યય રહેલા છે, તે દ્રવ્યના અનિત્ય સ્વભાવ છે. સહમાવી સ્વભાવના જે એકરૂપને લઇને આધાર થાય તે દ્રવ્યના એક સ્વભાવ કહેવાય છે. જેમ રૂપ, રસ, ગધ અને સ્પર્શના એક આધાર ઘડા છે, તેવી રીતે એક દ્રવ્યની અંદર વિવિધ પ્રકારના ધર્મના આધાર હેય તે દ્રવ્યના એક સ્વભાવ કહેવાય છે. એકમાં અનેક સ્વભાવ જોવામાં આવે તે દ્રવ્યના અનેક સ્વભાવ કહેવાય છે. જેમ માટી એક દ્રવ્ય છે, પણ તેની અંદર બીજા

( 24 )

નયમાર્ગદર્શક.

( २० )

અનેક દ્રવ્યના પ્રવાહ રહેલા હાય છે. તેથી તે દ્રવ્ય અનેક્સ્વભાવી ગણાય છે. આકાશ એક દ્રવ્ય છે, પણ તેની અંદર ઘટાકાશ, વિગેરે ભેઠ જોવામાં આવે છે. એક ગુણ વ્યને બીજો ગુણી, એક પર્યાય અને બીજો પર્યાંથી વિગેરે સ જ્ઞા અને સ ખ્યા વિગેરે લક્ષણાદિકના ભેઠ એક દ્રવ્યમાં પાડી શકાય છે, તેથી તે દ્રવ્યનો ભેદ સ્વભાવ કહેવાય છે. એ સંજ્ઞા, સ ખ્યા, લક્ષણ, પ્રયાજન, ગુણ, ગુણી વિગેરેના એક સ્વભાવ હાવાથી અભેદ વૃત્તિએ, દ્રવ્યનો અભેદ સ્વભાવ પણ કહેવાય છે. એકજ દ્રવ્ય અનેક કાર્ય કારણુની શકિતવાળું હાય, તે ભવિષ્ય કાળ-માં પરસ્વરૂપાકાર થઇ શકે છે, તેથી દ્રવ્યના તે ભવ્ય સ્વભાવ છે. જે ત્રણે કાલ પરસ્વરૂપમાં મળે તાપણ પરસ્વરૂપાકાર ન થાય, તે દ્ર-વ્યના અભવ્ય સ્વભાવ છે. જે જે દ્રવ્યમાં સ્વલક્ષણભૂત જે જે પરિ-ણામિક ભાવ મુખ્ય હાય તે દ્રવ્યના પરમભાવ સ્વભાવ છે. જેમકે ' જ્ઞાન સ્વરૂપ આત્મા.'

ભદ્ર નચચ'દ્ર, આ પ્રમાણે દ્રવ્યના અગીયાર સામાન્ય સ્વભાવ ભાણવા યેાગ્ય છે. આ તેના સ'ક્ષિપ્ત અર્થ કહેલા છે. તેનેમાટે વિશેષ અર્થ પણ આગમમાં દર્શાવેલા છે, જે હું તમાને કેાઇ પ્રસ'ગે કહીશ. હવે દ્રવ્યના દશ વિશેષ સ્વભાવ કહેલા છે, તેના સ'ક્ષિપ્તાર્થ સાંભળા, જે ચેતનાપણાના વ્યવહાર પ્રવર્તે છે, તે દ્રવ્યના ચેતન સ્વભાવ છે. અને તેનાથી ઉલટી રીતે જે પ્રવર્તે તે દ્રવ્યના અચેતન સ્વભાવ છે. અને તેનાથી ઉલટી રીતે જે પ્રવર્તે તે દ્રવ્યના અચેતન સ્વભાવ છે. જે દ્રવ્ય રૂપ, રસ, ગ'ધ અને સ્પર્શ વગેરેને ધારણ કરે છે, તે તેના મૂર્ત સ્વભાવ છે. તેથી જે ઉલટા તે અમૂર્ત્ત સ્વભાવ છે એકત્વ પરિ-ણતિ અને અખ'ડ આકારના સ'નિવેશનુ' જે ભાજનપણું તે એક પ્ર-દેશ સ્વભાવ છે. વળી જે દ્રવ્યમાં ભિન્નપ્રદેશના યેગ્ર, તેમજ ભિન્ન પ્રદેશની કલ્પનાએ કરીને અનેક પ્રદેશ વ્યવહારનું યેગ્યપણં હોય તે દ્રવ્યના અનેક પ્રદેશ સ્વભાવ છે. દ્રવ્ય પાતાના સ્વભાવથી જીદી રીતે પણ વર્ત્ત છે, તેથી તેના વિભાવ સ્વભાવ છે. દ્રવ્ય કેવળ શુદ્ધ અને ઉપાધિભાવરહિત અ'તર્ભાવ પરિણમન પણ હોઇ શકે છે, તે તેના શુદ્ધ સ્વભાવ છે. વળી તેનાથી વિપરીત એટલે ઉપાધિ જનિત- બહિર્ભાવ પરિણુમનપણું પણુ હાેય છે, તેથી તે તેના અશુદ્ધ સ્વ-ભાવ છે. દ્રવ્યના નિયમિત સ્વભાવના બીજા સ્થાનમાં ઉપચાર કરવામાં આવે છે, તેથી તેના ઉપચરિત સ્વભાવ પણુ કહેવાય છે. હે નયચંદ્ર, આ પ્રમાણુ દ્રવ્યના દશ વિશેષ સ્વભાવ છે.

આ વખતે શ્રાવિકા સુબાધા નમ્રતાથી બાેલી—ભગવન, આ-પના મુખથી દ્રવ્યના સામાન્ય અને વિશેષ મળી એકવીશ સ્વભાવ જાણી મારા હુદયમાં વિશેષ પ્રકાશ પડયાે છે; તથાપિ ચાલતા પ્રસ'ગ-માં એક શ'કા ઉત્પન્ન થઇ છે, જે આપની આજ્ઞા હાેય તાે પ્રગટ કરૂં.

સૂરિવરે આજ્ઞા આપી એટલે સુબાેધા બાેલી—ભગવન, આ પે જે દ્રવ્યના વિશેષ ઉપચરિત સ્વભાવ કહ્યા, તેમાં જે ઉપચરિત એટલે ઉપચાર કહેવાય છે, તાે તે ઉપચાર શેનાથી ઉત્પન્ન થાય છે ? તે કપા કરી જણાવા.

સૂરિવર પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા—શ્રાવિકા, તમારા પ્રશ્ન સાંભળી હુ' ખુશી થયા છુ'. તે ઉપચરિત સ્વભાવને માટે આગમમાં સારી રીતે વિવેચનપૂર્વક લખેલું છે, તે ધ્યાન દઇ સાંભળા—ઉપચરિત સ્વભાવ બે પ્રકારે છે. એક કર્મજન્ય અને બીજો સ્વભાવિક, પુદ્રગલના સંબંધને લઇને જીવની અંદર જે મૂર્ત્તપણું અને અચેતનપણું કહે વામાં આવે છે, તે ઉપચાર છે અને તે કર્મજનિત છે, એટલે જે કર્મ છે, તે ઉપચરિત સ્વભાવ છે, અને જે સિદ્ધાત્મામાં વસ્તુનું જ્ઞાતાપણું અને દર્શકપણું છે, તે બીજો સ્વાભાવિક ઉપચરિત સ્વભાવ છે. સૂરિ-વરના આ ઉત્તર સાંભળી સુબાધા આનંદ પામીને બાલી—ન્મહાનુ ભાવ, હવે મારા મનની શંકા દૂર થઈ ગઇ, હવે કૃપા કરી આગળ ઉપદેશ આપે.

આ વખતે નચચંદ્રના હુદયમાં શંકા જાલ ભરાઇ આવ્યું, તે ઉંચે સ્વરે નમ્રતાથી બાલ્યાે—ગુરૂ મહારાજ, આપેકહેલા દ્રવ્યના સ્વભાવ વિષે વિચાર કરતાં મારા હુદયમાં શંકા જાલ થઇ આવ્યું છે, જે આજ્ઞા હાેય તાે પ્રશ્ન કરૂં.

સ્રિવર શાંતતાથી બાેલ્યા--- સદ્ર, તમારો શ કાંઓ દૂર કરવાને

( ૨૨ ) નયમાર્ગદર્શક.

માટેજ હું વિહાર કરીને આવ્યેા છું. તેથી જે શંકા ઉત્પન્ન થાય તે પ્રગટ કરાે. વારવાર તે વિષે મારી આજ્ઞા લેવાની જરૂર નથી.

નયચંદ્ર ખુદ્ધા હુદયથી બાેલ્યાે—ભગવન્ , આપે જે દ્રવ્યના સામાન્ય અને વિશેષ સ્વભાવાે કહ્યા, તે બધા ન માનીએ તાે શાે દાેષ આવે ? તે કૃપા કરી જણાવશાે.

સૂરિવર ઉત્સાહ લાવીને બાલ્યા—ભદ્ર નયચ'દ્ર, જે વાદી ઉપ-ર કહેલા દ્રવ્યના સ્વભાવને માને નહીં, તેના મતમાં ઘણાં દ્રષ્ણુ આવે છે, તે હું કહું, તે સાંભળા— જો દ્રવ્યને એકાંતે અસ્તિ સ્વભાવ માને અને નાસ્તિ સ્વભાવ ન માને તા સર્વ પદાર્થમાં સંકરવગેરે દ્રષ્ણા લાગે છે, કારણુ કે, તેમ માનવાથી સર્વ દ્રવ્યની જીદીજીદી નિયત સ્વરૂપા-વસ્થા નહીં થાય અને તેથી જગત્ એક રૂપ થઇ જાય છે. અને જેથી તે વાત સર્વ શાસ્ત્ર તથા વ્યવહારની વિરૂદ્ધ અને છે, તેથી બીજા પ-દાર્થની અપેક્ષાએ દ્રવ્યના નાસ્તિ સ્વભાવ માને તા જગત્ અધું શૂન્ય થઇ જાય, તેથી એમ પણુ માનવું ન જોઇએ.

જો એકાંત દ્રવ્યને નિત્ય માને તેા અર્થ ક્રિયાકારિત્વાનાં અભાવ થઇ જાય; જેથી દ્રવ્ય પરંપરા વગર નાશ પામી જાય. જો એકાંત અનિત્ય માને તાેપણ દ્રવ્યના નિરન્વય નાશ થશે. જો એકાંત એક સ્વભાવ માને તાે વિશેષના અભાવ હાેવાથી અનેક સ્વભાવ વિના મૂળ સત્તારૂપ સામાન્યના પણ અભાવ થઈ જાય, કારણ કે વિશેષ વિના સામાન્ય અને સામાન્ય વિના વિશેષ ગધેડાના શીંગડાની જેમ અસત્ થઈ જાય. જો દ્રવ્યને એકાંતે અનેક રૂપ માને તા દ્રવ્યના અભાવ થશે. નિરાધાર હાેવાથી તેમજ આધાર આધેયના અભાવ-થી દ્રવ્યના અભાવ થવા જોઇએ. જો દ્રવ્યને એકાંત ભેદ માને તા વિશેષના આધાર વિના તેના ગુણપર્યાયના બાધ ન થાય કારણ કે, આધારાધેયના અભેદ વિના બીજો સંબંધ ઘટી શકે નડી. તેથી દ્ર-વ્યની અંદર રહેલ અર્થ અને કિયાના અભાવથી દ્રવ્યના અભાવ થઇ

### નયમાર્ગદર્શક. ( ૨૩ )

જાય, જે એકાંત અભેદ માને તાે સર્વ પદાર્થ એક રૂપ થઇ જાય, તેથી " આ દ્રવ્ય છે, આ દ્રવ્યનાે ગુણ છે અને આ દ્રવ્યના પર્યાય છે, એવા વ્યવહારમાં વિરાધ આવી જાય અને તે વિરાધને લઇને દ્રવ્યના પણ અભાવ થઈ જાય.

જો દ્રવ્યને એકાંતે ભવ્ય સ્વભાવી માનવામાં આવે તા સર્વ દ્રવ્ય પરિણામી થઇ બીજા દ્રવ્યના રૂપને પ્રાપ્ત કરે અને તેમ કરવાથી સંકર વિગેરે દ્રષણા દ્રવ્યને લાગુ પડી જાય. જો દ્રવ્ય એકાંત અભવ્ય સ્વભાવી મ તે તા સર્વથા શૂન્યપણાના પ્રસ ગ આવે. જો દ્રવ્યને પ રમભાવસ્વભાવી ન માને તા દ્રવ્યની અંદર પ્રસિદ્ધરૂપ શી રીતે આપી શકાય ? કારણકે અન ત ધર્માત્મક વસ્તુને એક ધર્મથી કહેવી તેનુ નામ પરમભાવ સ્વભાવ કહેવાય છે, તેની અંદર બાધ આવી જાય, જો દ્રવ્યને એકાંત ચૈતન્ય સ્વભાવ માને તા સર્વ વસ્તુ ચૈતન્ય-રૂપ થઇ જાય, અને તેમ થવાથી ધ્યાન, અને ધ્યેય, જ્ઞાન અને રોય, ગુરૂ અને શિષ્ય, વિગેરે મર્યાદાના ભંગ થાય, એમ થવાથી સર્વ શાસ્ત્રીય વ્યવહાર અધ પડી જાય.

જે દ્રવ્યને એકાંત અચેતન સ્વભાવ માને તે સર્વ ચૈતન્ય ધ-મેંના ઉચ્છેદ થઇ જાય, જે દ્રવ્યને એકાંત મૂત્તંરવભાવી માને તે આત્માને મુક્તિની સાથે વ્યાપ્તિજ ન થાય, જે એકાંત અમૂર્ત્ત સ્વ-ભાવી માને તો આત્મા કદિપણ સંસારી થાયજ નહીં, જે દ્રવ્યને એ-કાંતે એક પ્રદેશ સ્વભાવી માને તો અખંડ પરિપૂર્ણ આત્મા અનેક કાંય ના કત્તાં નહીં થઇ શકે. જેમ માટીના ઘડા અવયવવાળા છે, તે દેશથી કંપવાળા અને દેશથી નિષ્ક પ દેખાયછે. તો તેને અનેક પ્રદેશી ન માનવાથી એ વાત શી રીતે સિદ્ધ થશે ? કદિ જે એમ કહેા કે, તે ઘડાના અવયવ કંપે છે, પણ પોતે અવયવી ઘડા કંપતા નથી તો 'ચાલે છે' એ પ્રયોગ શી રીતે સિદ્ધ થાય? જેમ એક પ્રદેશમાં થતા કંપના પર પરાએ સંબંધ છે, તેમ એક દેશમાં થતાં કંપના અભાવના પણ પર પરાએ સંબંધ છે, માટે દેશથી આલે છે અને દેશથી આલતા નથી. એમ અસ્ખલિત વ્યવહારમાં અનેક પ્રદેશ માનવા જોઇએ.

| ( ૨૪ ) ંનયમાર્ગદર્શ |
|---------------------|
|---------------------|

બે દ્રવ્યનેા અનેક પ્રદેશ સ્વભાવ ન માને તેા આકાશ વિગેરે દ્રવ્યમાં પરમાણુંના સ'યાેગ શી રીતે ઘટી શકે ? કારણુકે, દેશથી તે એક વત્તી છે. જેમ ' ઇંદ્રનું કુંડલ ' બેકે કુંડલ તાે ઇંદ્રના કાનનું છે, પણુ કાન એ ઇંદ્રના એક દેશ છે, તેથી તેને લઇને તે ઇંદ્રનું કુંડલ કહેવાય છે. તેવી રીતે પરમાણું વૃત્તિ આકાશની સાથે દેશથી માને તાે આકાશાદિકને પ્રદેશ ઇચ્છતા નથી, તાેપણુ માનવા પડશે. બે સ-વર્થી માને તાે પરમાણું આકાશાદિ પ્રમાણુ માનવા બેઇએ. બે બ'ને ન માને તાે પરમાણું વૃત્તિ રહિત થઇ બાય, તેથી દ્રવ્યને અનેક પ્ર-દેશ સ્વભાવી માનવું ચાેગ્ય છે.

જે દ્રવ્યને એકાંતે અનેક પ્રદેશ સ્વભાવી માને તે∟ તેને અર્થ તથા ક્રિયાના કરનાર પણાનેા અભાવ અને સ્વસ્વભાવની શૂન્યતાનેા પ્રસ'ગ આવે.

જે દ્રવ્યને એકાંતે વિભાવ સ્વભાવી માને તેા માક્ષનાજ અભા-વ થઇ જાય. જે એકાંત શુદ્ધ સ્વભાવ માને તેા આત્માને કર્મના લેપ લાગેજ નહીં, અને જ્યારે એમ થાય તાે પછી સ'સારની વિચિ-ત્રતાના અભાવ થઇ જાય. જે એકાંત અશુદ્ધ સ્વભાવ માને તાે કદિ-પણ આત્મા શુદ્ધજ થાય નહીં. અને જે એકાંતે દ્રવ્યને ઉપચરિત સ્વભાવી માને તાે આત્મા કદિપણ જ્ઞાતા થાયજ નહીં. અને એકાંતે અનુપચરિત સ્વભાવ માને તાે આત્મા સ્વપસ્વ્યવસાયી જ્ઞાનવાળાે થઇ શકેજ નહીં, કારણ કે, જ્ઞાન પાતાના વિષયમાં અનુપચરિત છે, પરંતુ પરના વિષયમાં પરની અપેક્ષાયે જણાતા પરથી નિરૂપણ થ-યેલા સ'બ'ધપણાને લઇને ઉપચરિત છે.

ભદ્ર નયચ'દ્ર, આ પ્રમાણે સ્યાદ્રાદમતની પદ્ધતી પ્રમાણે દ્રચ-ના સર્વ સ્વભાવ માનવા બેઇએ.

સૂરિવરના આ વચન સાંભળી નયચ દ્ર, સુબાેધા અને જિજ્ઞાસુ ત્રણે અતિશય આન દવ્યાપ્ત થઇ ગયા. સૂર્યના પ્રકાશથી જેમ અ ધકાર દ્રર થઇ જાય, તેમ સૂરિવરની આ ઉપદેશ વાણીથી નયનચ દ્રની કેટલીએક શ કાએા દ્રર થતી ગઇ.

નયચંદ્ર નમ્રતાથી બાલ્યાે-- ' ભગવન , આપની ઉપદેશ વા-ાશીએ મારા હ્રદયને નિઃશ'ક કર્યું છે. હવે મને ખાત્રી થઇ છે કે, દ્ર∹ વ્યના બધા સ્વભાવા દ્રવ્યને લાગુ પડે છે. એકાંતે કાેઇ એકજ સ્વ-ભાવ દ્રવ્યને લાગુ પડતાે નથી. અને તેથી આહું તધર્મના સ્યાદ્વાદ મત સર્વ પ્રકારે વિજયી થાય છે. હવે કુપા કરી વિશેષ ઉપદેશ આ-પા કે જેથી મારા હૃદયમાં એક પણ શંકા રહેવા પામે નહીં. આન દસરિ શાંત અને ગ'ભીર સ્વરથી બાલ્યા--- ભદ્ર નયચંદ્ર, મેં તમાને આત્માના ત્રણ પ્રકાર-અહિરાત્મા, અંતરાત્મા અને પરમાત્મા રૂપે સમજાવ્યા અને તે પછી દ્રવ્ય અને તેના સામાન્ય તથા વિશેષ ગુણુ, પર્યાય અને સામાન્ય તથા વિશેષ સ્વભાવ વિષે પણ સમજૂતી આપી. હવે તમાને સાતનયનું સ્વરૂપ સમજાવાની ઇચ્છા રાખું છું. એ સાતનયનું સ્વરૂપ સમજવામાં આવશે એટલે તમારા હુદયમાંથી શ'કાનું જાળ વિનષ્ટ થઇ જશે અને દરેક પદાર્થનું યથાર્થ જ્ઞાન થઇ આવશે. સ્યાદ્વાદ સિદ્ધાંતનું સ્વરૂપ નયની સાથે મિશ્ર કર્યા વગર સમજાય તેવું નથી. વિવિધ પ્રકારના સ્વભાવવાળા દ્રવ્યને પ્રમાણુથી જાણવાને માટે સ્યાલ્ અને નય---એ અંનેને મિશ્ર કરવા જોઈએ. તેથી સ્વદ્રવ્યની અપેક્ષાએ અસ્તિરૂપ અને પરદ્રવ્યની અપેક્ષાએ ના-સ્તિરૂપ ઇત્યાદિ જે દ્રવ્યની સિદ્ધિછે,તે સારીરીતે સમજવામાં આવશે.

શ્રાવક નયચ'દ્ર, શ્રાવિકા સુબાધા અને શ્રાવક પુત્ર જિજ્ઞાસ, તમે પુષ્ટયવ'ત ત્રિપુટી છેા. તમારા ભવિ આત્મા ધર્મના શ્રવણના અધિકારી છે. તમારૂ' હુદય ધર્મની પવિત્ર વાસનાથી વાસિત છે. તે તમારા હુદયમાં જ્યારે નયનું સ્વરૂપ યથાર્થ રીતે પ્રતિબિ'બિત ઘરો, એટલે તમારા હુદયમાં કાઇ વિલક્ષણ પ્રકાશ પડશે, અને તેપ્રકાશના પ્રભાવથી તમારી શ'કાઓનું અ'ધકાર દૂર થઇ જશે.

#### નય એટલે શું ?

आवड नयચ'द्र, नय એ શण्टनी व्युत्पत्ति એવી છે કે, "ना-ना स्वजावे भ्यो व्याट्टत्य एकस्मिन् स्वजावे वस्तुनयनं नयः " (\* **२**६ /)\*

વસ્તુને તેના વિવિધ પ્રકારના સ્વભાવામાંથી નિવૃત્ત કરી એક સ્વ-ભાવમાં લાવે, તે નય કહેવાય છે, અથવા પ્રમાણથી સ'ગ્રહ કરે-લા અર્થના જે એક અ'શ તે નય કહેવાય છે, કેટલાએક વિદ્વાના એમ પણ કહે છે કે, જ્ઞાતા પુરૂષના અભિપ્રાય અથવા શ્રુત વિકલ્પ તે નય કહેવાય છે, અથવા અનુયાગદ્ધારની વૃત્તિમાં એમ કહે છે કે, સર્વ અન'ત ધર્મવાળી વસ્તુમાં જે એક અ'શને ગ્રહણ કરનારા બાધ, તે નય કહેવાય છે. નયચક્રમાં તા એમ લખે છે કે, એક વસ્તુ અન'ત ધર્મવાળી છે, તેમાંથી એક ધર્મની મુખ્યતા કરવાનુ' જે જ્ઞાન તે નય કહેવાય છે.

આ વખતે નયચ દ્ર વિચાર કરી બાલ્યાે—મહારાજ, આપે નયનું સ્વરૂપ સમજાવવાને જીદા જીદા તેના લક્ષણે કહ્યા, પણ તેમાં-થી એક લક્ષણુ દાખલાે આપી સમજાવાે, કે જેથી મારી ખુદ્ધિમાં તે ગ્રાહ્ય થાય.

સૂરિવર નયચ'દ્રને ધન્યવાદ આપીને બાલ્યા—લદ્ર નયચંદ્ર, નય એટલે શું ? તેના દાખલા એવા છે કે, જીવ વગેરે જે એક દ્રવ્ય છે, તે અનંત ધર્માત્મક છે, એટલે તેમાં ઘણા ધર્મા રહેલા છે, તેમાં-થી એક ધર્મનું ગ્રહણ કરવું, અને તેની અંદર રહેલા બાકીના ધર્મ-ના નિષેધ ન કરવા તેમ તેમનું ગ્રહણ પણ ન કરવું, અર્થાત તે દ્રવ્ય-ના અનંત ધર્મમાંથી એક ધર્મને મુખ્ય કરવા, તે નય કહેવાય છે, ને તે દ્રવ્યના એક અંશને માની બાકીના અંશાના નિષેધ કરે તા તે વ્યાભાસ કહેવાય છે, એ નયાભાસ જૈનમત સિવાય બીજા મ-તમાં આવે છે.

તે નયના સાત પ્રકાર હાેવાથી તે સાત નય કહેવાય છે. ૧ ને-ગમનય, ૨ સ'ગ્રહનય, ૩ વ્યવહારનય, ૪ રૂજીસૂવનય, ૫ શબ્દનય, ૬ સમભિરૂદનય, અને ૭ એવ'ભૃતનય---આવા તે સાત નચના નામ છે.

આ વખતે નયચંદ્રે પ્રશ્ન કર્યા—લગવન્, જેવી રીતે આપે

નયમાર્ગદર્શક.

( २७ )

નયના લક્ષણાેના પ્રમાણુ આપ્યા, તેવી રીતે નયાભાસના લક્ષણનુ' કાેઇ પ્રમાણ છે કે નહીં ?

સૂરિવર બાલ્યા—લંદ્ર, નયાભાસને માટે પણ પ્રમાણ છે, તે સાંભળ—

" स्वाजि प्रेतादंसा दितरांशापलापी नयाजासः । "

પાતાના ઇચ્છેલા પદાર્થના અ'શથી બીજા અ'શના જે નિષેધ કરે તેમજ નયની જેમ દેખાય તે નયાભાસ કહેવાય છે.

નયચ'દ્ર—મહારાજ, આપે આ પ્રમાણ બહુ સારૂં આપ્યું, હવે હું તેને યાદ કરી રાખીશ, પણ એક બીજી શંકા ઉત્પન્ન થઇ છે કે, આપે જે સાત નય કહ્યા, તે શિવાય બીજા હશે કે નહીં ?

સૂરિવર પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા—ભદ્ર, બીજા વિશેષ હાેઇ શકે છે, પણુ પ્રાયે કરીને આ સાત નય મુખ્ય હાેવાથી સદા સ્મરણમાં રાખવા યાેગ્ય છે, જો વિદ્વાન્ વક્તાનયના વિસ્તાર કરવાની ઇચ્છા રાખે તા તે કહી શકે છે. નાના પ્રકારની વસ્તુમાં અનેક અંશાના એક એક અંશનું કથન કરનાર વકતાના ઉપન્યાસમાં સર્વ નય આવી શકે છે.

ભદ્ર નયચ'દ્ર, આજે વ્યાખ્યાન સમાપ્ત કરવાના સમય થઇ ગયા છે, તેથી આવલી બીજી યાત્રા કર્યા પછી તે વિષે વ્યાખ્યાન કરીશુ', આજનુ વ્યાખ્યાન સમાપ્ત કરવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે કહી સૂરિવરે પાતાનુ વ્યાખ્યાન સમાપ્ત કર્યું, તે વખતે સર્વના મુખ-માંથી ' આદિશ્વર ભગવાન્ની જય ' એવા ધ્વનિ પ્રગટ થયા,તે પછી સૂરિવર પાતાના શિષ્યાની સાથે પાદલિપ્ત નગરી તરફ આવ્યા અને નયચ'દ્ર પાતાના કુટુ'અની સાથે માતીશાહ શેઠની ધર્મશાળામાં પાતાને ઉતારે આવ્યા હતા.





યાત્રા ૨ છ.

દ્ધગિરિની યાત્રાના પર્વને દિવસે હજારાે ભાવિક શ્રા-વકાે તે પવિત્ર યાત્રા કરવાને ગિરિરાજ તળેટીપર એકઠા થયા હતા. સાધર્મિ વાત્સલ્યના પરમ ધર્મને જાણનારા શ્રીમ તા તરકથી પાતાના ધર્મ બધુઓ



અને ધર્મ બ્હેનાના સેવા કરવાને તળેડીના પવિત્ર સ્થાન ઉપર વિવિધ જાતના સેવાના સાધના તૈયાર રખાવામાં આવ્યા હતા. શ્રાવકાે શ્રેણી-મ ઘઇ સિદ્ધાચળના સાપાન ઉપર ચડતા, અને ઉતરતા હતા. ક્ષણે ક્ષણે આદિશ્વરભગવાનની જયના ધ્વનિએા થતા હતા,અને તેના પ્રતિ-ઘ્વનિથી ગિરિરાજ પાેતે પણ આદીશ્વર ભગવાન્**ની** જય કહેતા હાય તેમ દેખાતા હતા.

આ વખતે નયચંદ્ર પાતાના કુટું અ સાથે સિદ્ધગિરિની યાત્રા કરી તળેટીના પવિત્ર સ્થળ ઉપર આવ્યા, ત્યાં આનંદસૂરિ પાતાના શિષ્યાની સાથે યાત્રા કરી તે સ્થળે પધાર્યા હતા. નયચંદ્રે સકુટુંબ સૂરિરાજને વ'દના કરી અને પછી વિનયથી તેમની આગળ બેઠા.

સૂરિવર નયચ દ્રને કુટું બ સાથે સમય પ્રમાણે આવેલા જોઈ હદયમાં ખુશી થયા, અને ધર્મલાલ આશીષ આપી તેની સમય પ્રમા-ણે ઉપયોગ રાખવાની પ્રવૃત્તિની પ્રશંસા કરતાં આ પ્રમાણે બાલ્યા-ભદ્ર નયચંદ્ર, તમને ખરાબર ચેાગ્ય સમયે હાજર થયેલા જે-ઈ મને પૂર્ણ સંતાષ થાય છે, દરેક ધર્મસાધક પુરૂષે સમયના ઉપ ચાેગ બરાબર રાખવા જેઇએ. ગયેલાે સમય કરીવાર આવતાે નથી.

નયમાર્ગદર્શક

( २८ )

સમયના ઉપયાેગ નહીં રાખનારા મનુષ્યાેની આયુષ્ય તદન વૃથા જા ય છે, અને તેેઓ પ્રમાદના પાત્ર બની પાેતાનું અમૂલ્ય માનવ જીવ-ન ગુમાવે છે,

આ પ્રમાણે કહી સૂરિવરે પાતાના વ્યાખ્યાનના આર'ભ કર્યો. આર'ભ કરતી વખતે તેઓ નીચે પ્રમાણે મ'ગલાચરણુનાે શ્લાેક બાલ્યા હતાઃ---

# " ऐंद्रश्रेणिनतः श्रीमात्रंदतात्राजिनंदनः । जद्दधार युगादौयो जगद्ज्ञान पंकतः ॥ १॥

ઇંદ્રાની શ્રેણીએ નમેલા નાભિરાજાના પુત્ર શ્રીમાન્ આદીશ્વર ભગવાન્ આનંદ પામા, જેમણે યુગની આદિમાં આ જગત્ના અજ્ઞા-નરૂપી કાદવમાંથી ઉદ્ધાર કર્યો છે. ૧

આ પ્રમાણે મંગલાચરણ કર્યા પછી આનંદસૂરિ પાતાના ઉપદેશના આર ભ કરતાં બાલ્યા---ભદ્ર નયચ દ્ર, શ્રાવિકા સુબાધા અને વત્સ જિજ્ઞાસુ, આજે સાત નય વિષેજે કહેવામાં આવે. તે તમે એક ચિત્તે સાંભળજો. ભદ્ર નયચંદ્ર, સંપૂર્ણ રીતે નયમાર્ગ કહી શકાય તેમ નથી. જેટલા વચનના માર્ગ છે, તેટલા નયના વચનાે છે, અને જેટલા નયના વચન છે, તેટલા એકાંત માનવાથી અન્ય મતાેછે, તેથી સર્વ નયનું સવિસ્તર સ્વરૂપ કહી શકાય તેમ નથી; માટે હું તમને તેનું સંક્ષેપથી વર્ણુન કહી અતાવું છું. ઉપર જે **નય**ના લક્ષણા કહ્યા છે, તે નય મુખ્ય રીતે ૧ દ્રવ્યાર્થિકનય અને ૨ પર્યાયા ર્થિક નય એમ બે પ્રકારે છે, તેમ વળી તે નિશ્વયનય અને વ્યવહાર નય---એવા બે પ્રકારે પણ ગણેલા છે. તે દ્રવ્યાર્થિકનય, પર્યાયાર્થિક-નય, નિશ્ચયનય અને વ્યવહારનય—એ સર્વ નયના મૂળ લેદ છે. તેમાં દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક એ નિશ્વયનયના સાધન હેતુછે;એમ સમજવું, જેની અંદર ઉપર કહેલ દ્રવ્ય પ્રયાેજન રૂપે હાેય તે **દ્રવ્યાર્થિક** નય કહેવાયછે. એટલે દ્રવ્ય છે અર્થ-પ્રયાેજન જેનું, તે દ્રવ્યાર્થિક કહેવાય છે. 

તે દ્રવ્યાર્થિક નયના દશ ભેદ છે. ૧ અન્વય દ્રવ્યાર્થિક, ૨ સ્વ-દ્રવ્યાદિશાહક દ્રવ્યાર્થિક, ૩ પરદ્રવ્યાદિગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિક, ૪ પરમભાવ ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિક, ૫ કેમાંપાધિનિરપેક્ષ શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક, ૬ ઉત્પાદવ્યય ગાંણુત્વે સત્તાગ્રાહક શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક, ૭ ભેદ કલ્પના નિરપેક્ષ શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક, ૮ કેમાંપાધિ સાપેક્ષ અશુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક, ૯ ઉત્પાદ વ્યય સાપેક્ષ સત્તા ગ્રાહક અશુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક અને ૧૦ ભેદ કલ્પના સાપેક્ષ અશુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક—આ પ્રમાણે દ્રવ્યાર્થિક નયના દશ ભેદ છે.

નયચ'દ્ર—ભગવન, આપે દ્રવ્યાર્ધિક નયના દશ લેદ ગણાવ્યા પણુ તે દરેકના અર્ધ સમજાવાની કૃપા કરાે, કારણુ કે, તેના અર્ધ જાણ્યા વિના એ ગહન વિષયમાં અમારી ખુદ્ધિના પ્રવેશ થઇ શકશે નહીં.

આનંદસૂરિ આનંદિત થઇને બાલ્યા—લદ્ર નયચંદ્ર, હવે ધ્યાન દઇને સાંભળાે—દરેક દ્રવ્યનાે અન્વય, તેના ગુણ પર્યાયને વિષે હાેય છે, એટલે દ્રવ્ય એક ગુણ પર્યાય સ્વભાવી હાેય છે, તે દ્રવ્ય જાણવાથી તેના સર્વ ગુણપર્યાય જાણેલા કહેવાય છે. આ પ્રમાણે જે જાણુવું, તે અન્વય દ્રવ્યાર્થિક નય કહેવાય છે.

સ્વ એટલે પાતાના દ્રવ્યાદિકના ગ્રાહકજેનય તેસ્વદ્રવ્યાદિ ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિક નય કહેવાય છે. આદિ શખ્દથી દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભા વ એ ચારેનું ગ્રહણુ થાય છે. એટલે સ્વદ્રવ્ય—પાતાનું દ્રવ્ય, સ્વક્ષેત્ર પાતાનું ક્ષેત્ર, સ્વકાલ—પાતાના કાલ અને સ્વભાવ પાતાના ભાવ તે ચારેથી દ્રવ્યની જે સત્તા સિદ્ધ થાય, તે પ્રમાણ છે—સિદ્ધ છે—આ પ્રમાણે જે જાણવું, તે સ્વદ્રવ્યાદિગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિક નય કહેવાય છે.

જિજ્ઞાસુએ પ્રશ્ન કર્યો—ગુરૂવર્ય, તે વિષે કાેઇ વસ્તુનું દષ્ટાંત આપી સમજાવા. પુત્રના આ વચનને પિતા નયચ'દ્રે અનુમાદન આપ્યું, એટલે સૂસ્વિર્ય બાલ્યા—લદ્ર, નયચ'દ્ર, સ્વદ્રવ્યાદિ ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિક નયને માટે એક માટીના ઘડાનું દષ્ટાંત પ્રસિદ્ધ છે, એક માટીના ઘડા છે, તેની અંદર જે માટી છે, તે સ્વદ્રવ્ય છે. તે પાટલી-પુર વિગેરે શેહેરામાં જ્યાં બનેલા છે, તે તેનું સ્વક્ષેત્ર છે. હેમંત વિ-

( 30 )

ગેરે જે કાલે તે અનાવ્યા છે, તે સ્વકાલ છે. અને તેની અંદર જે ર-તાશ વિગેરે દેખાય છે, તે સ્વભાવ છે. એ સ્વદ્રવ્ય, સ્વક્ષેત્ર, સ્વકાલ અને સ્વભાવ—એ ચારથી જે ઘડાની સત્તા છે, તે પ્રમાણ છે અને સિદ્ધ છે—આ પ્રમાણે માનવું, તે સ્વદ્રવ્યાદિક ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિક નય કહેવાય છે. કેમ નયચંદ્ર, હવે એ નયનું સ્વરૂપ તમારા સમજ-વામાં આવ્યું કે નહી ?

નયચ ંદ્ર---ભગવન, હા, હું દ્રવ્યાર્થિકનયના તેબીજા પ્રકારને સારી રીતે સમજી ગયાે છું. મારા હુદયમાંથી શંકા દૂર થઇ ગઇ છે.

આન દસૂરિ— ભદ્ર, હવે દ્રવ્યાર્થિકનયનેા ત્રીજો પ્રકાર સમ-જાવું, તે ધ્યાનપૂર્વક સાંભળજો. દ્રવ્યાર્થિકનયના ત્રીજો પ્રકાર પર-દ્રવ્યાદિગ્રાહક કહેવાય છે. પરકવ્ય, પરક્ષેત્ર, પરકાલ અને પરભાવ— એ ચારની અપેક્ષાએ જે પ્રવર્ત્ત, તે પરદ્રવ્યાદિ ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિકનય કહેવાય છે.

જિજ્ઞાસુ-મહારાજ, તે કાેઇ દષ્ટાંતથી સમજાવા.

આન દસ્ટ્રિ---જેમ સ્વદ્રવ્યાદિ ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિકનયથી ઘડેા સ્વદ્રવ્ય, સ્વક્ષેત્ર, સ્વકાલ અને સ્વભાવની અપેક્ષાએ સત્ છે, તેમ તે તે પરદ્રવ્ય, પરક્ષેત્ર, પરકાલ, અને પરભાવની અપેક્ષાએ અસત્ છે. તંતુ વિગેરે એ ઘડાને પરદ્રવ્ય છે. કાશી પ્રમુખ પરક્ષેત્ર છે. ભૂત અને ભવિષ્ય વિગેરે પરકાલ છે. અને શ્યામતા વિગેરે પરભાવ છે--એ ચારેની અપેક્ષાએ ઘડા અસત્ છે. આ પ્રમાણે જે માનવું, તે ત્રીને પરદ્રવ્યાદિક ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિકનય છે.

જિજ્ઞાસુ—ભગવન, એજ દષ્ટાંત ઉપરથી એ નયનું લક્ષણ સારી રીતે સ્પષ્ટ થયું છે.

**આન દસ્ટ્રિ—પરમભાવ ગ્રાહક** નામે દ્રવ્યાર્થિકનયનેા ચાથા લેદ દર્ષાંત સાથે કહું છું, તે તમે લક્ષ દઇને સાંભળ**ને.** 

દ્રવ્યની અંદર અનેક જાતના ગુણેા રહેલા હાેય છે, તેઓમાંથી જે ઉત્કૃષ્ટ ગુણના ભાવ ગ્રહણ કરવામાં આવે અને તેથી તે દ્રવ્ય સિદ્ધ થાય, તે 'પરમભાવ ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિક નય કહેવાય છે. જેમ આ તમા એ પદાર્થ જ્ઞાન સ્વરૂપ કહેવાય છે, જો કે તે આત્માની અંદર દર્શન, ચારિત્ર, વીર્થ, લેશ્યાદિક અનંત ગુણો રહેલા છે, તથાપિ સર્વ-ની અંદર જ્ઞાન સ્વભાવ ઉત્કૃષ્ટ છે. કારણુકે, બીજા દ્રવ્યથી જ્ઞાન સ્વ-ભાવવડે આત્મા જીદો દેખાય છે, તેથી આત્માના જ્ઞાન એ પરમ ઉત્કૃષ્ટ ભાવ છે. તેથી કરીને આત્માની અંદર અનેક સ્વભાવ રહેલાં છે, તે છતાં જે " જ્ઞાનમય " આત્મા એમ કહેવાય છે, તે પરમભાવ ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિકનયથી કહેવાય છે. એવી રીતે બીજા પણ જે જે દ્રવ્યા પરમભાવ અસાધારણ ગુણથી દેખાતા હાય અને તેથી તેમની આલખ થતી હાય તા તેમની અંદર પણ પરમભાવ ગ્રાહક દ્રવ્યાર્થિક-નય જાણી લેવા.

હે ભદ્ર, નયચંદ્ર હવે દ્રવ્યાર્થિકનયના પાંચમા ભેદ વિષે કહું, તે ધ્યાનપૂર્વંક સાંભળજો–તે પાંચમા ભેદ કર્માપાધિક નિરપેક્ષશુદ્ધદ્ર-૦યાર્થિકનય એવા નામથી એાળખાય છે. જેમ સર્વ સ'સારી પ્રાણી માત્રને સિદ્ધ સમાન શુદ્ધાત્મા ગણીએ––એટલે તેના સહજભાવ જે શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપ તેને આગલ કરીએ અને તેમના જે ભવપર્યાય એટ લે સાંસારિકભાવછે, તેને ગણીએ નહીં, અર્થાત તેની વિવક્ષા ન કરીયે તે કમોંપાધિક નિરપેક્ષ શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિકનય કહેવાય છે. એ ઉપરથી એમ સમજવાનું છે કે, ચતુર્દશમાર્ગણા અને ગુણસ્થાનવડે અશુ દ્વનય હાય છે એમ જાણુવું. અને સર્વ સ'સારી શુદ્ધનયની અપેક્ષાએ શુદ્ધ છે, એમ જાણુવું,

ઉત્પાદવ્યયની ગાૈણતાએ અને સત્તાની મુખ્યતાએ શુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક જેમ દ્રવ્ય નિત્ય છે, અહીં ત્રણે કાળે તેના રૂપની સત્તા વિચલિત નથી અચલછે,—આ પ્રમાણે દ્રવ્યના રૂપની સત્તા મુખ્યપણે ગ્રહણ કરવી. જે કે દરેક દ્રવ્યના પર્યાય ક્ષણે ક્ષણે પરિણામી એટલે રૂપાંતરને પા-મનારા છે, તથાપિ જીવ તથા પુદ્દગલ વગેરે દ્રવ્ય સત્તા કદિપણ ચ-લાયમાન થતી નથી. કહેવાના આશય એવા છે કે દ્રવ્યની ઉત્પત્તિ અને નાશનુ ગાણપણું કરી તેની સત્તાને મુખ્ય મનાવે તે છેઠા ઉ-ત્યાદ વ્યયગાણત્વે સત્તાગ્રાહક શુદ્ધદ્રવ્યાર્થિકનય કહેવાયછે

## નયમાર્ગદર્શક.

( 33 ) -

જે દ્રવ્ય પાેતાના ગુણુ પર્યાય તથા સ્વભાવથી જીદુ' નથી–અભિન્ન છે, આ પ્રમાણે માનવું, તે સાતમાે ભેદ કલ્પના નિરપેક્ષ શુદ્ધ દ્રવ્યા-થિંક નય કહેવાય છે.

જે કાળે જે દ્રવ્ય જે કર્મના ભાવને પરિણુમે, તે કાલે તે દ્રવ્ય તે ભાવમય છે, એમ માનવું, જેમકે " ક્રોધાદિ કર્મ ભાવમય આત્મા." તે કર્મોપાધિસાપેક્ષ અશુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક નામે આઠમા ભેદ છે.

જિજ્ઞાસુ---ભગવન્, તે વિષે દષ્ટાંત આપીને સમજાવા, તા ઉન્ પકાર થશે.

આન દસૂરિ— સદ્ર, તે વિષે લોઢાના ગોળાનું દષ્ટાંત છે. જેમ લોઢાના ગોળા અગ્નિમાં મુકી રાતા બનાવ્યાે હાેય, તે કાલે તે ગાે-ળાને અગ્નિરૂપ જાણવા, તેને વિષે એ આઠમા નય ઘટે છે. જેમ આત્મા સ્વભાવે શુદ્ધ છે, પણુ ક્રાધ માહાદિ કર્મના ઉદયથી તે જ્યારે ક્રોધમય કે માહમય બની જાય છે, તે સમયે આત્માને તે રૂપ જાણ-વા---એ આ નયથી સિદ્ધ થાય છે, એ નયને લઇને આત્મા એક છતાં તેના આઠ ભેદ કલ્પેલા છે.

ભદ્ર નયચ'દ્ર, નવમાે ઉત્પાદ વ્યય સાપેક્ષ સત્તાગ્રાહક અશુદ્ધ દ્ર-વ્યાર્થિક નય કહેવાય છે. દ્રવ્યને એક સમયમાં ઉત્પાદ, ( ઉત્પત્તિ ) અને વ્યય---નાશ કહેવું, તે નવમા નય કહેવાય છે. જેમ સાેનાના કડાની ઉત્પત્તિના જે સમય છે, તે સાેનાના બાજીબ'ધને નાશ કરવા-ના પણુ સમય છે. તેની અ'દર જે સાેનાની સત્તા છે, તે અવ-જેનીય છે.

કશમાે ભેદ કલ્પના સાપેક્ષ અશુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક નય છે, તે નયમાં ભેદ કલ્પનાની અપેક્ષા રહે છે. જ્ઞાનદર્શન વગેરે આત્માના શુદ્ધ ગુણ છે. અહિં 'આત્માના ' એ છઠો વિભક્તિ ભેદ અતાવે છે કે, આત્માના ગુણ આત્માથી જીદા છે. કાઇ કહેરો કે, ' આ પાત્ર ભિક્ષુનુ' છે. ' તે પાત્ર અને ભિક્ષુના ભેદ છે; જો કે ગુણ અને ગુણીના ભેદ છે નહીં, તાપણ ભેદની કલ્પનાની અપેક્ષાવડે અશુદ્ધ દ્રવ્યાર્થિક નયના મત પ્રમાણે એમ કહી શકાય છે. ભદ્ર નચચંદ્ર, આ પ્રમાણે દ્રવ્યાર્થિક નયના દશ ભેદ છે, તે તમારે સ્મરણમાં રાખવા બેઇએ. હમેશાં બે એ તમારા સ્મરણમાં હશે તાે કદિ પણ તમારા હુદયમાં શ'કા ઉત્પન્ન થશે નહીં, કાેઈ પણ દ્રવ્ય વિષે વિચાર કરા તે વખતે તેની અ'દર આ નયની ચાેજના કરશા, તાે તમારા નિઃશ'ક હુદયમાં જ્ઞાનનાે શુદ્ધ પ્રકાશ 'પડશે.

સૂરિવરના આ વચન સાંભળી નચચંદ્ર હુદયમાં પ્રસન્ન થઇ બાલ્યાે—મહાનુભાવ, આપના વચન ચથાર્થ છે, આપના આ ઉપ-દેશથી મારા હુદયની નિર્મલતા વધતી જાય છે. આપે જે દ્રવ્યાર્થિક નયના બાધ આપ્યા, તેનાશ્રી મારા હુદયમાં કાઇ વિલક્ષણ પ્રકાશ પડયા છે, હવે મને પ્રતીતિ થાય છે કે આ પ્રમાણે સર્વ નચનું સ્વ-રૂપ સમજવાથી મારા અંતર્પટ ઉઘડી જશે.

સૂરિવર—ભદ્ર, ' તથાસ્તુ ' તારી ઇચ્છા સફળ થાએા, હવે સમય થઇ ગયાે છે, તેથી આજનુ વ્યાખ્યાન સમાપ્ત કરવામાં આવે છે. આવતી કાલે યાત્રા કર્યા પછી પુનઃ વ્યાખ્યાન આપવામાં આવશે. સૂરિવરના આ શખ્દાેની સમાપ્તિ સાથેજ સર્વના સુખમાંથી 'આદી-જ્વર ભગવાનની જય—એ વાકયના ધ્વનિ પ્રગટ થયા. અને સર્વે પાેતપાેતાને સ્થાને ચાલ્યા ગયા.





યાત્રા ૩ જી.



ર્થરાજ સિદ્ધગિરિ યાત્રાલુઓના જય ધ્વનિથી ગાજી રહ્યા હતા. આદીશ્વર પ્રભુની ટુંક ઉપર ભાવિક શ્રાવકાે શ્રેણીબંધ પૂજા કરવાની પ્રવૃત્તિ કરતા હતા. દીર્થ યાત્રાના સંકલ્પ કરી આવેલા યાત્રાલુઓએ પવિત્ર ગિરિરાજની પ્રદક્ષિણા કરવાને નીકળી પડ્યાં હતાં. જોણે

મુક્તિસુ દરીના મહેલની નિઃસરણી હાેય તેવી સેડીએા ઉપર હુજારો ભવ્યજીવાે વિવિધ પ્રકારની ભાવના ભાવતા ચડતા હતા.

આ સમયે નિર્મલ હુદયના નયચંદ્ર પાતાના કુટું અને લઇ શુદ્ધ ભાવથી યાત્રા કરી પાછેા વબ્યાે હતાે. આનંદસૂરિએ આપેલા ઉપદેશનું હુદયમાં મનન કરતાે હતાે. શ્રાવિકા સુબાધા અને પુત્ર જિજ્ઞાસુ સૂરિવરે સમજાવેલા દ્રવ્યાર્થિક નયની વાતાે કરતાં ઉતરતા હતા. બુદ્ધિમાન્ પુત્રની શંકાને સુજ્ઞ માતા દૂર કરતી હતી, અને વચ્ચે વચ્ચે નયચંદ્ર તેમને અનુમાદન આપતાે હતાે.

જ્યારે નિત્યના સમય થયા એટલે તે આસ્તિક કુટુંબ ગિરિ-રાજની તલેટી ઉપર આવ્યું, અને શિષ્ય સાથે પરિવૃત્ત થઇ બેઠેલા સૂસ્વિરને ભાવપૂર્વક વંદના કરી તેમની સાંનિધ્યમાં બેઠું. સૂસ્વિરે સાન'દ મુખે તે ભાવિક કુટુંબને ધર્મલાભની આશીષ આપી, પછી તેમણે નીચે પ્રમાણે મ'ગલાચરણ કર્યું.

> जव्यात्मपंकजोह्वासज्ञास्करं धर्मदायकम् जवोद्धारकरं वीरं वंदे श्री धर्मनायकम् ॥१॥

અર્થ—ભવ્ય જીવરૂપી કમલને વિકાશ કરવામાં સૂર્ય સમાન, ધર્મને આપનારા અને સંસારમાંથી ઉદ્ધાર કરનારા ધર્મના નાયક શ્રી વીર પ્રભુને હું વદના કરૂં છું. ૧

આ પ્રમાણે મંગળાચરણ કર્યા પછી આનંદસૂરિએ પાેતાના ઉપદેશનાે આરંભ કર્યાે—હે લવ્યાત્મા નયચંદ્ર, સુબાેધા, અને જિ-જ્ઞાસુ, તમે સાવધાન થઇને સાંભળજો---ગઇ કાલે તમને દ્રવ્યાર્થિક નયના દશ ભેદ સમજાવ્યા છે, આજે પર્યાયાર્થિકનય વિષે સમજાવ-વામાં આવશે. પર્યાય એ શખ્દનાે અર્થ પ્રથમ જાણવાે જોઇએ, જે ઉત્પત્તિ તથા વિનાશને પ્રાપ્ત થાય, તે પર્યાય કહેવાય છે, તેને માટે આગમમાં લખે છે કે,—

# त्र्यनादिनिधने डव्ये स्वपर्यायाः प्रतिक्वणं ।

जन्मजंति निमज्जंति जलकह्वोलवज्जले ॥ १ ॥

<sup>ે લ</sup>ે**લાવાર્થ**—અનાદિ અને અન'ત એવા દ્રવ્યમાં તેના પાતાના પ-ર્યાયે৷ જલમાં તર ગની જેમ ક્ષણે ક્ષણે ઉત્પન્ન થાય છે, અને નાશ ેયામે છે. ૧

તે પર્યાયેા છ છ પ્રકારે હાનિ અને વૃદ્ધિ—ખ'ને રૂપે ગણાય છે. શાસ્ત્રકારાએ તે પર્યાયના બે પ્રકાર કહેલા છે. ૧ સહભાવી પ-<mark>ર્યાય અને ૨ ક્રમભાવી પર્યાય,</mark> જે સહભાવી પર્યાય, તે દ્રવ્ય-નાે ગુણ કહેવાય છે, અને ક્રમભાવી પર્યાય, તે પર્યાય છે.

આ વખતે નયચ'દ્રે પ્રશ્ન કર્યો---ભગવન, તે પર્યાયના સહભાવી અને ક્રમભાવી એવા જે ભેદ કહ્યા, તે કેાઇ દાખલાે આપી સમજાવા, તે અમારી ઉપર ઉપકાર થશે.

ં આનંદસૂરિ શાંતતાથી બાલ્યા—ભદ્ર નયચંદ્ર, જેમ આત્મા એ પદાર્થ છે, તેની અંદર જે વિજ્ઞાન શક્તિ છે, તે તેના સહભાવી પર્યાય કહેવાય છે, અને આત્માને જે સુખ, દુ:ખ, શાેક, હર્ષ વગેરે થાય છે, તે તેને કમલાવી પર્યાય કહેવાય છે.

સૂરિવરના મુખથી આ વચને৷ સાંભલી નયચંદ્ર હુદયમાં પ્રસ**ન્ન** થઇ ગયેા, અને તેણે તે મહાનુભાવના હુદયથી ઉપકાર માન્યાે.

આ વખતે અદ્ધિમાન જિજ્ઞાસ હુદયમાં વિચાર કરીને બાલ્યાે---ભગવન, આપે પર્યાય શબ્દને અર્થ કહેા, તે ઉપરથી મને એક વાત યાદ આવે છે કે, પર્યાયના બીજા પણુ કાેઇ લેદ હાેવા જોઇએ, પણુ તે લેદ કેવી રીતે હશે, તે મારા સમજવામાં નથી, તાે આપ કૃપા કરી તે વિષે સમજાવા.

સૂરિવર—આનંદ પામતા બાલ્યા—" ભદ્ર, તારૂં કહેવું યથાર્થ છે. પર્યાયના બીજા અબે ભેદ છે, જે જાણવાથી દ્રવ્યના અને નયના સ્વરૂપમાં વિશેષ પ્રકાશ પડે છે. સાંભળા, હવે હું તે વિષે સમજાવું.

સ્વભાવ અને વિભાવ તથા દ્રવ્ય અને ગુણુ—એ ચાર પ્રકારે પ-ર્યાયના ભેદ થઇ શકે છે, એટલે ૧ સ્વભાવ દ્રવ્ય વ્યંજન પર્યાય. ૨ સ્વભાવ ગુણુ વ્યંજન પર્યાય. ૩ વિભાવ દ્રવ્ય વ્યંજન પર્યાય અને ૪ વિભાવ ગુણુ વ્યંજન પર્યાય, એવી રીતે તેના નામ થઇ શકે છે.

નયચ દ્ર---ભગવન્, તે પર્યાયના ભેદ દાખલા આપી સમજાવેા. જિજ્ઞાસુ---હા, મહારાજ, તેના દાખલાની જરૂર છે, દાખલા સિવાય એ વાત બુદ્ધિમાં આવી શકે તેવી નથી.

સ્રસ્વિર બાલ્યા—હે લગ્યાત્માઓ, તેના દાખલા જીવ ઉપર પ્રવ-તેં છે, તે ધ્યાન આપીને સાંભલા, જેમ જીવના ચરમ શરીરથી કાંઇ ક ન્યૂન સિદ્ધ પર્યાય છે, એ તેના સ્વભાવ દ્રગ્ય વ્યંજન પર્યાય કહે-વાય છે. જીવની અંદર અનંતજ્ઞાન, દર્શન, સુખ અને વીર્ય વગેરે જે ગુણુ છે, તે સ્વભાવ ગુણુ વ્યંજન પર્યાય કહેવાય છે. જીવની જે ચારાશી લાખ યાનિના લેદ છે, તે વિભાવ દ્રગ્ય વ્યંજન પર્યાય કહે-વાય છે, અને જીવને મતિ વગેરે છે, તે તેના વિભાવ ગુણુ વ્યંજન પર્યાય કહેવાય છે. તેવી રીતે પુદ્દગલ ને દ્રચણુંક (બે અણું) વગેરે વિભાવ દ્રવ્ય વ્યંજન પર્યાય, રસથી બીજો રસ અને ગ ધથી બીજો ગ ધ ઇત્યાદિ જે પુદ્દગલના વિકાર તે તેના વિભાવ ગુણુ વ્યંજન પર્યા ય, સુદ્દગલના જે અવિભાગી પુદ્દગલ પરમાહ્યું તે સ્વભાવ દ્રવ્ય વ્ય જન પર્યાય અને પુદ્દગલના એક એક વર્ણ, ગ'ધ, રસ અને અવિરુદ્ધ બે સ્પર્શ----એ તેનેા સ્વભાવ ગુણુ વ્યંજન પર્યાય કહેવાય છે, તેવી રીતે એકત્ત્વ પૃથકત્વાદિ પણ પર્યાય છે.

**નયચાંદ્ર**-ભગવન્, હવે હું પર્યાયનાે અર્થ બરાબર સમજ્યાે છું. સરિવર--- ભદ્ર, જો પર્યાયનાે અર્થ તમારા સમજવામાં અરાખર આવ્યો હાેય તેા પર્યાયના લક્ષણા કહી અતાવા.

નયચંદ્ર—મહારાજ, પર્યાયના લક્ષણ મારા મનમાં સમજાયા છે, પણ તેને વિવેચન કરી સમજાવાની મારામાં શક્તિ નથી.

આ **વખતે** સૂરિવરે સુબાેધા અને જિજ્ઞાસુની સામે જેઈને કહ્યુ, હે શ્રાવિકા સુબાેધા, અને શ્રાવક પુત્ર જિજ્ઞાસુ, તમે પર્યાયના લક્ષણાે કહી શકાે કે નહીં ?

સુબાેધા વિનયથી બાેલી—ગુરૂ મહારાજ, એક પવિત્ર વિદ્વાન સા-<mark>ધ્વી</mark>જીએ મને પર્યાયના લક્ષણની એક ગાથા શીખડાંવી છે, તે ઉપરથી હું સમજી શકી છું,

સૂરિવર---શ્રાવિકા, ત્યારે એ ગાથા ક્હી તેનેા અર્થ સમજાવેા. પછી સુબાેધા તે ગાયા અને તેના અર્થ નીચે પ્રમાણે કહે છે—

### " एगत्तं च पहुत्तं च, संखा संठाणमेवय । संजोगो य विजागो य, पज्जयाएं तु लक्खएं ॥ १॥

ભાવાર્થ ----એકનેા જે ભાવ તે એકત્વ એટલે જીદા જીદા પર-માણું હાેય તે છતાં એકપણું જેમકે ' આ ઘડા છે. ' એ પ્રતીતિના હેતુ છે તે એકત્વ, પૃથક્ત્વ એટલે જીદાપણુ એ જ્ઞાનના હેતુ છે. સંખ્યા ( ગણત્રી થઇ શકે તે ), સંસ્થાન ( સ્થિતિરૂપ ), સંચાેગ ( મળવાપણું ), અને વિભાગ ( જીદા જીદા ભાગ પડી શકે તે ), એ-ટલા પર્યાયના લક્ષણા છે.

સુબાેધાના આ વચન સાંભળી સૂરિવર પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા— શ્રાવિકા, તમને ધન્યવાદ ઘટે છે. પર્યાયના લક્ષણાે જાણુવાને માટે નયમાર્ગદર્શક.

ઘણીજ ઉપયેાગી આ ગાથા તમે યાદ કરી છે. ભદ્ર નયચંદ્ર અને વત્સ જિજ્ઞાસુ, તમે પણ આ ગાથા યાદ કરી લેજો.

આ પ્રમાણે કહી સૂરિવરે પાતાનું વ્યાખ્યાન આગલ ચલાવ્યું, હે લવ્ય આત્માઓ, એ ઉપર કહેલ પર્યાય જેમનું અર્થ-પ્રયોજન હાય તે પર્યાયાર્થિક નય કહેવાય છે, તે નયના છ પ્રકાર છે. પહેલા અતાદિ નિત્ય શુદ્ધ પર્યાયાર્થિક, બીજો સાદિ નિત્ય શુદ્ધ પર્યા-યાર્થિક, ત્રીજે ઉત્પાદ વ્યય ગ્રાહક અનિત્ય શુદ્ધ પર્યાથીર્થક, ચાથા સત્તા સાપેક્ષ નિત્ય અશુદ્ધ પર્યાયાર્થિક, પાંચમા કર્મા-પાધિ નિરપેક્ષ નિત્ય શુદ્ધ પર્યાયાર્થિક અને છઠા કર્માપાધિ સાપેક્ષ આનિત્ય અશુદ્ધ પર્યાથાર્થક અને છઠા કર્માપાધિ સાપેક્ષ આનિત્ય અશુદ્ધ પર્યાથાર્થક અને છઠા કર્માપાધિ સાપેક્ષ આનિત્ય અશુદ્ધ પર્યાથાર્થિક અને છઠા કર્માપાધિ સાયેક્ષ આનિત્ય છે, તે છ પ્રકારના નયના દષ્ટાંત સાથે અર્થ સમજાવું, તે તમે ધ્યાન દર્ઇને સાંભળજો-મેરૂ પર્વત વિગેરે સ્થાનામાં પુદ્દલના પ્રવાહ અનાદિ અને નિત્ય છે. અસંખ્યાત કાલે તે પુદ્ધ લોનો પરસ્પર સંક્રમ થયા કરે છે, પણ તેમનું સંસ્થાન તાે તેનું તેજ રહે છે, એવી રીતે રત્નપ્રભા વિગેરે પૃગ્વીના પર્યાય પણ જાણી લેવા. તેવી રીતે જે જાણવું, તે અનાદિ નિત્ય શુદ્ધ પર્યાયાર્થિક નય કહેવાય છે.

જે સિદ્ધના જીવ છે, તેને પર્યાય આદિ છે, કારણ કે, જ્યારે સર્વ કર્મ'ને ક્ષય થાય છે, ત્યારે સિદ્ધ પર્યાય ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી તે આદિ થયા પરંતુ તેને અંત નથી, માટે તે નિત્ય છે, આમ માનવું, તે સાદિ નિત્ય શુધ્ધ નામે બીંજે પર્યાયાર્થિક નય કહેવાય છે. દરેક સમયે સમયે પર્યાય વિનાશી અને જ્યારે તે વિનાશી થયા તા સમયે તેના ઉત્પાદ પણ થવાનાજ; પરંતુ તેમની ધ્રુવતા (સ્થિરતા) ગા-ણતાથી દેખાતી નથી, તેમ માનવું, એ સત્તાની ગાણતાથી ઉત્પાદ વ્યય ગ્રાહક અનિત્ય શુધ્ધ નામે ત્રીજો પર્યાયાર્થિક નય કહેવાય છે.

એક સમયમાં પર્યાય ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રુવ—એ ત્રણેથી રૂ'ધા-એલ હેાયછે; પરંતુ પર્યાયનું શુદ્ધ રૂપ કશું કહેવાય કે જે તેની સત્તા ન દેખાડાય, પણ અહીં તાે મૂલ સત્તા દેખાડી છે, તેથી પર્યાય અશુ- દ્ધ થયેા; આ પ્રમાણે જે માનવું, તે સત્તાસાપેક્ષ નિત્ય અશુદ્ધ નામે ચાથા પર્યાયાર્થિક નય કહેવાય છે.

જેમ સ'સારી જીવનેા પર્યાય સિદ્ધના જીવના જેવેા છે, જે કે સ'સારી જીવને કર્મની ઉપાધિ છે, પણુ તેની વિવક્ષા ન કરીએ ( તે કહેવાની ઇચ્છા ન રાખીએ ) અને જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્ર વગેરે શુદ્ધ પર્યાયની વિવક્ષા કરીએ તાે તે કર્માપાધિ નિરપેક્ષ નિત્ય શુદ્ધ નામે પાંચમાે પર્યાયાર્થિક નય કહેવાય છે.

જેમ સ'સાર વાસી જીવાને જન્મ તથા મરણુના વ્યાધિ છે, તે જન્માદિક પર્યાય જીવને કર્મના સ'ચાગથી હાેય છે, તે અનિત્ય અને અશુદ્ધ છે, તેથી માક્ષાથી જીવ તે જન્માદિક પર્યાયના નાશ કરવાને પ્રવર્તે છે-એમ માનવું, તે કમેપાધિ સાપેક્ષ અનિત્ય અશુદ્ધ નામે છઠા પર્યાય કહેવાય છે.

ભદ્ર નયચ'દ્ર, આ પ્રમાણે પર્યાયાર્થિક નયના છ ભેદ કહેલા છે, તે હંમેશાં તમારા હુદયમાં ધારણુ કરી રાખશાે.

નયચ'દ્ર—ભગવન, આપે પર્યાયાર્થિક નયના જે છ લેદ કહ્યા, તે સાંભળી મારા મનની ઘણી શ'કાએા દ્વર થઇ ગઇ છે, હવે કૃપા કરી બાકીના નયના લક્ષણાે સમજાવા.

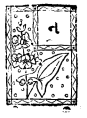
આન'દસૂરિ આન'દપૂર્વ'ક બાલ્યા--- ભદ્ર, આજે વ્યાખ્યાન સમાપ્ત કરવાના સમય થઇ ગયા છે, માટે તે વિષે ઉપયાગી વ્યાખ્યાન આ-વતી કાલે કહેવામાં આવશે. સુસ્વિરના આ વચના સાંભળી તત્કાલ નયચ'દ્રના કુટુ'અના મુખમાંથી આદિશ્વર ભગવાનની જયના પવિત્ર ધ્વનિ પ્રગટ થયા અને તેની આસપાસના તળેટીના પ્રદેશ તે ધ્વનિ અને તેના પ્રતિધ્વનિથી ગાજી ઉઠ્યા.





#### યાત્રા ૪ થી

ભાેમણિ સૂર્યના કિરણાની રક્ત પ્રભા સિદ્ધગિરિના પ-વિત્ર પ્રદેશ ઉપર પડતી હતી. તે પ્રભાને લઇને તે ગિ-રિરાજ કનકગિરિના જેવા દેખાતાે હતાે ઉંચા શિખ-રાેને લઇને એક તરફ છાયાે અને બીજી તરફ તડકાે એવી રીતે ગિરિરાજની મનાહર રચના દેખાતી હતી.



જિનાલયેામાં થતા ઘ'ટા નાદના ધ્વનિએાથી તીર્થરાજની ગુફાએા પ્રતિધ્વનિત થતી હતી.

આ વખતે નચચંદ્ર પાતાના કુટુંબ સાથે આદિનાથ પ્રભુની પૂજા ભક્તિ કરવાને ગિરિરાજના શિખર ઉપર ચડતાે હતાે. માર્ગમાં આવતા પૂર્વના ઐતિહાસિક સ્થાનાને બેઈ સુબાધા પાતાના જિજ્ઞાસુ પુત્રને તે તે સ્થલના ચમત્કારી પૂર્વ વૃત્તાંતાની વાર્ત્તાઓ કરતી હતી. તે સાંભળી શ્રાવક કુમાર જિજ્ઞાસુ હુદયમાં આનંદ પામી ઉત્તમ પ્ર-કારની ભાવના ભાવતાે હતાે.

આજ વખતે પવિત્ર મહાનુભાવ આનંદસૂરિ પાેતાના શિષ્ય પરિવાર સાથે ચાત્રા પૂર્ણ કરી પાછા ફરતા હતા. સૂરિવર વયાેવુદ્ધ હતા, તથાપિ પરીષહ સહન કરવાનું મહાન સામર્થ્ય ધારણ કરતા હતા. તેઓને પ્રાતઃકાલે વહેલા ઉઠી આવશ્યકાદિ નિત્ય ક્રિયા કરી યાત્રા પૂર્ણ કરી પાછા ફરતા બેઈ નથચંદ્ર, સુણાેધા અને જિજ્ઞાસુ સાનંદાર્શ્વર્ય થઇ ગયા હતા. તીર્થમાર્ગમાં સૂરિવરને વંદના કરી ધર્મલાભ આશીષ લઇ તે શ્રાવક કુટુંબ ઉતાવળું આદીશ્વર પ્રભુના મંદિર પાસે આવી પહેાચ્છું અને ત્યાં પૂજાભક્તિ વિગેરે કરી નિત્ય પ્ર માણે આન'દસૂરિની વ્યાખ્યાન ભૂમિમાંદાખલ થઈ ઉપદેશ શ્રવણ્ કરવાને તત્પર થચું. સૂરિવર નિત્યના નિયમ પ્રમાણે યાત્રા પૃર્ણુ કરી તે સ્થાને આવ્યા હતા અને તેમણે ઉપદેશના આર'ભ પેહેલા નીચે પ્રમાણે મ'ગલાચરણ કર્યું—

# विमझाचलसंस्थानो विमलात्मा जिनेश्वरः जीयादादीश्वरः श्रीमान् विमलज्ञान जास्करः ॥१॥

વિમલાચલ ઉપર રહેલા, નિર્મલ આત્માવાલા અને નિર્મલ જ્ઞાનના સૂર્યરૂપ એવા શ્રીમાન આદીશ્વર જિનેશ્વર જય પામા.

ભદ્ર નયચંદ્ર, શ્રાવિકા સુખાધા અને જિજ્ઞાસુ, સાત નયના મૂલ ભેદ દ્રવ્યાર્થિક નય અને પર્યાયાર્થિક નયના ભેદો મેં તમને કહી સંભળાવ્યા છે. હવે તે અ'ને નયમાં શું જાણુવું જોઇએ એ વાત તમારે લક્ષપૂર્વક સાંભળવી. એ દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાથાર્થિક નયની અંદર સ્થાન રહેલા છે, તે તમારે પ્રથમ સમજવું જોઇએ. તે સાવધાન થઇને સાંભળજો—

જે દ્રવ્યાર્થિક નય છે, તે નિસસ્થાનને જણાવે છે, કારણ કે, દ્રવ્ય નિત્ય અને સર્વ કાલમાં હાેઇ શકે છે, અને જે પર્યાયાર્થિક નય છે, તે અનિત્યસ્થાનને જણાવે છે; કારણ કે, પર્યાય અનિત્ય છે.

નયચ દ્ર—સૂર્સ્વિર્ય, તે વિષે કેાઇ પ્રમાણ હેાય તેા દર્શાવી અમને વિશેષસ્પષ્ટ કરી સમજાવાે.

સૂ**રિવર**—સદ્ર નયચ'દ્ર, રાજપ્રક્ષીય વૃત્તિમાં તેને માટે લખે છે કે,—

'' द्रव्याधिक नये नित्यं पयार्थाधिक नये त्वनित्यं द्रव्याधिक नयो द्रव्यमेव ताच्विकमजिमन्यते न तु पर्यायान् द्रव्यं चान्वयि प-रिणामित्वात् सकलकालजावि जवति ॥ ''

આ પ્રમાણ વાકયનાે ભાવાર્થ એવાે છે કે, '' દરેક વસ્તુ દ્રવ્યા-થિંક નયથી નિત્ય છે અને પર્યાયાર્થિક નયથી અનિત્ય છે. જે દ્રવ્યા- ર્થિક નય છે, તે દ્રવ્યને તાત્ત્વિક વસ્તુ માને છે અને પર્યાયને તાત્ત્વિક વસ્તુ માનતાે નથી. કારણુ કે, દ્રવ્ય પરિણામી હેાવાથી અન્વચી છે અને તેથી તે સર્વ કાલ સત્ રૂપ છે. "

નયચ'દ્ર---ભગવન્, આપે આપેલા આ પ્રમાણથી મને વ∙ ધારે સ્પષ્ટ થયું છે. આ વખતે સુબાધાએ વિનયથી પ્રશ્ન કર્યા-ભગ-વન્, મારા મનમાં એક શ'કા ઉત્પન્ન થઈ છે, તે આજ્ઞા હાેય તાે નિવેદન કરૂં.

સૂરિવર—બ્રાવિકા, બહુ ખુશીની વાત છે. સશંકને નિઃશંક કરવા, એજ અમારૂં કર્ત્તવ્ય છે.

સુબેાંધા—ભગવન્, જ્યારે આપે સાત નયના મૂલ બે ભેદ-રૂપે દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક નય કહ્યા, તાે ગુણાર્થિક નય નામે ત્રીજે ભેદ પણ કહેવા જાઇએ. કારણ કે, જેમ દ્રવ્ય, અને પર્યાય જેમ વસ્તુમાં પ્રધાન છે, તેમ ગુણ પણ પ્રધાન છે. તેથી ગુણાર્થિક ના મે ત્રીજો ભેદ કેમ ન હાેઈ શકે ?

સૂરિવર— સંદ્રે, પર્યાયના ગ્રહુણુની સાથે ગુણુનું પણ ગ્રહુણુ થઇ જાય છે, તેથી ગુણાર્થિકનય જીદાે હાેઇ શકે નહીં.

**સુબાેધા**—ભગવન્ , આપનું કહેવું યથાર્થ છે, મારી તે શ<sup>-</sup>. કા દૂર થઇ ગઇ, પણ એક બીજી શંકા ઉત્પન્ન થઇ છે.

સ્**રિવર**----ભદ્રે, તે શ'કા પ્રગટ કર.

સુબેાધા—પર્યાય એ દ્રવ્યના હાેય છે, તાે એક દ્રવ્યાર્થિક ન-યની અંદર પર્યાયાર્થિક આવી જાય છે, તે છતાં દ્રવ્યાર્થિકઅને પર્યાયા ર્થિક—એવા બે ભેદ શા માટે કહ્યા હશે?

સૂરિવર----સદ્રે, દ્રવ્ય અને પર્યાયના લક્ષણે બારીકીથી જોવા ના છે. તેઓના સ્વરૂપમાં સૂક્ષ્મ રીતે વિશેષતા આવે છે. દ્રવ્યના ક-રતાં પર્યાય સૂક્ષ્મ છે. એક દ્રવ્યની અંદર અન'ત પર્યાયો હોવાના સ ભવ છે. દ્રવ્યની વૃદ્ધિ થતાં પર્યાયની અવશ્ય વૃદ્ધિ થાય છે. પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં સંખ્યાતા અસંખ્યાતા પર્યાય રહેલા છે. અવધિજ્ઞાનથીજ તેનેષ પરિચ્છેદ થઇ શકે છે અને પર્યાયની વૃદ્ધિ થતાં દ્રવ્યની વૃદ્ધિ-ની ભજના છે.

ભદ્રે, આર્હુત શાસ્ત્રના પ્રણેતાએા દ્રવ્ય, ભાવ, ક્ષેત્ર અને કા-ળને માટે લખે છે કે, દ્રવ્ય ભાવની વૃદ્ધિમાં ક્ષેત્રકાલની વૃદ્ધિની ભ-. જના છે અને દ્રવ્યની વૃદ્ધિ થતાં ભાવની વૃદ્ધિ અવશ્ય થાય છે. અ ને ભાવની વૃદ્ધિમાં દ્રવ્યની વૃદ્ધિનીભજના છે. વળી ક્ષેત્રથી દ્રવ્ય અ-ન તગાશું છે અને દ્રવ્યથી પર્યાય અવધિ જ્ઞાનનું જ વિષયભૂત છે, તે સં-ખ્યેય ગણ તથા અસ'ખ્યેય ગણ છે. ''

હે શ્રાવિકા સુબાધા, તેથી દ્રવ્ય અને પર્યાધના સ્વરૂપમાં ભેદ હાેઈ શકે છે. માટે દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક—એવા નયના બે લે-દ કહેલા છે. જો કે તે બંને નય પરસ્પર મલતા પણ છે, તથાપિ તે પાત પાતાનું જુદાપણું છેાડતા નથી.

સુબાધા--ભગવન, આપના આ ઉપદેશના પ્રકાશથી મારી શંકાનું અંધકાર નષ્ટ થઇ ગયું છે. મહાનુભાવ, આપે મારી પર મ હાન ઉપકાર કરેલાે છે. આપના જેવા અનગાર રત્ના ખરેખરનિષ્કા-રણ પરાેપકારી છે.

જિજ્ઞાસુ વિનયથી બાલ્યાે---ભગવન્ આપે મારી માતાની શંકા દૂરકરી પણ કુપા કરી મારી શંકા દ્વર કરા.

સરિવર—ભદ્ર, વળી તારે શી શકા ઉત્પન્ન થઇ છે ? કહે.

જિજ્ઞાસુ--ભગવન, મેં એક સ્થળે વાંચ્યું હતું કે, સામાન્ય અને વિશેષ—એ દ્રવ્ય તથા પર્યાયથી બદા છે; તાે તેનચનીસાથે કેમ ન જોડાય ? અને તે ઉપરથી સામાન્યાર્થિક અને વિશેષાર્થિક---એવા નયના એ પ્રકાર કેમ ન થાય ?

સરિવર--- ભદ્ર. તને ધન્યવાદ ઘટે છે. તે જે શંકા કરી તે ખરી શ'કા છે. તારી તીવ બુદ્ધિને પૂર્ણ અભિન દન ઘટે છે. સાંભળ, તે શ'કાનુ' નિરાકરણ કરૂં — સામાન્ય અને વિશેષ દ્રવ્યપર્યાયથી જી દા છેજ નહીં તેથી સામાન્યાર્થિકનય અને વિશેષાર્થિકનય હાેઇ શકે નહીં. આ વખતે નયચ'દ્રે વિનયથી પુછ્યું — ભગવન્, સામાન્ય અને વિશેષમાં હું સમજતાે નથી, માટે તેનું સ્વરૂપ સમજાવા.

આ વખતે જિજ્ઞાસુએ નમ્રતાથી પાેતાના પિતાને પુછ્યુ'-પિ-તાજી, આપ શું બાેલાે છાે ? સામાન્ય અને વિશેષના લક્ષણાે મેં ત-મારી પાસેથીજ સાંભળ્યા છે.

નયચંદ્ર--વત્સ, શ'કા જાળના પ્રભાવથી હું તે વાત લુલી ગયાે છું. મારૂં કેટલુંએક શ'કાએાના અ'ધકારમાં અદશ્ય થઈં ગયું છે. હવે આ સૂરિવરના ઉપદેશરૂપી સૂર્યથી તે અ'ધકાર દૂર થતું જાય છે. સૂરિવર સાન'દ વદને બાેલ્યા--પુત્ર જિજ્ઞાસુ, સામાન્ય અ-ને વિશેષનું લક્ષણ તારા મુખથી સાંભળવાની ઇચ્છા છે, માટે તું કેહે.

જિજ્ઞાસુ-ભગવન, આપની સમક્ષ કહેવાને હું સમર્થ નથી.

પછી સૂરિવરે અતિ આયહપૂર્વક આજ્ઞા કરી એટલે જિજ્ઞાસ અતિશય નમ્રતાથી બાલ્યાે—ભગવન, સામાન્ય બે પ્રકારના છે. એક તિર્યક્ સામાન્ય અને બીજી ઉદ્વેતા સામાન્ય. જેમ ' તિર્યથમાં ગાય ગવય (રાઝ) ના જેવી છે. ' અહિં ગવાદિકમાં ગાત્વાદિ સ્વરૂ-પ તુલ્ય પરિણતિરૂપ તિર્યક્ સામાન્ય છે. એ તિર્યક્ સામાન્ય કહેવાય છે. ર ઉદ્વતા સામાન્ય તેને કહેવામા આવે છે કે પૂર્વાપર વિવર્ત્ત-વ્યાપિ મૃદાદિદ્રવ્ય એ ત્રિકાલ ગામિ છે પૂર્વાપર પર્યાયમાં એક અનુગત તે તે પર્યાયોને પ્રાપ્ત થાય, એવી વ્યુત્પત્તિવડે ત્રિકાલ વર્ત્તી જે વસ્તુના અ શ છે, તે ઉર્ધ્વતા સામાન્ય કહેવાય છે; જેમ કડા અને કંકણમાં તેનુ તેજ સાેનુ છે, અથવા તેના તેજ આ જિનદત્ત છે. " તિર્યક્ સામાન્ય પ્રત્યેક વ્યક્તિમાં સાદશ્ય પરિણતિરૂપ છે અને ઉર્ધ્વતા સામાન્ય તે દ્રવ્યની વિવક્ષાવડે કહી શકાય છે.

જે વિશેષ છે, તે સામાન્યથી જીદું છે. કાેઇ પણ વસ્તુનેા વિ-વર્ત્ત થવાે એ વિશેષનું લક્ષણ છે, વિશેષ વ્યક્તિરૂપ પર્યાયની અંત-

( ४९ )

નયમાર્ગદર્શક

ર્ગત રહેલ હાેય છે, તેથી દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક શિવાય બીજા નયના ભેદ થઇ શકતા નથી.

સૂરિવર-ભદ્ર જિજ્ઞાસુ, તને ધન્યવાદ ઘટે છે. તારૂ' બુદ્ધિ-અલ બેઈ હુ' ઘણાજ પ્રસન્ન થયેા છુ'.

જિજ્ઞાસુ—ભગવન્, મારામાં કાંઈ પણુ અુદ્ધિબલ નથી. જે કાંઇ મે' યથામતિ સાંભળ્યુ` છે અથવા વાંચ્યુ` છે, તે આપના જેવા મહાત્મા મુનિવરાેના અને આ મારા પૂજ્ય માતા પિતાના પ્રતાપ છે.

**નયચ**ંદ્ર—ભગવન્, હવે કૃપા કરી બાકીના નયનું શુદ્ધ સ્વ-રૂપ સમજાવેા.

સૂરિવર સસ્મિત વદને બાેલ્યા—હે ભવ્ય આત્માઓ, મેં તમ-ને દ્રવ્યાર્થિક અને પર્યાયાર્થિક જે નયના મૂલ બે લેદ કહ્યા, તે અને લેદના મલીને સાત નય થાય છે. પેલા દ્રવ્યાર્થિક નયના ત્રણુ લેદ છે. ૧ નૈગમ, ૨ સંગ્રહ અને ૩ વ્યવહાર. બીજા પર્યાયાર્થિક નય-ના ચાર લેદ છે. ૧ **મકજી્સ્**ત્ર, ૨ **શબ્દ, ૩ સમલિટ્**દ અને ૪ એવ ભૂત એ સર્વ મલીને સાત નય થાયછે.

નયચ દ્ર, લગવન્, એ નયની સંખ્યા સાતથી એાછી કે વધ તી હશે કે નહીં ?

સૂરિવર—ભદ્ર, પ્રવચન સારોહારની વૃત્તિની અંદર નયના પાંચ લેદ, છ લેદ અને ચાર લેદપણુ કહેલા છે. તથાપિ ઘણુલાગે સા તનયની સંખ્યા વિશેષ પ્રવૃત્ત છે.

જે એક માન-મહાસત્તા, સામાન્ય તથા વિશેષ વગેરે જ્ઞાનવડે વસ્તુને માપે નહીં પરિચ્છેદ કરે નહીં પણ સામાન્ય વિશેષ વગેરે અનેક રૂપથી વસ્તુને માને તે નૈગમનય કહેવાય છે. અથવા 'હું લાકમાં વ-સુ છું, તિર્થગલાકમાં વસુ છું ' એમ જે સિદ્ધાંતમાં ઘણાં પરિચ્છેદ બતાવે તે નિગમ કહેવાય છે અને તે નિગમને વિષે જે થાય, તે નૈ-ગમનય કહેવાય છે. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે, જે એક નહીં, પણ નયમાર્ગદર્શક.

અનેકરૂપે વસ્તુને માનવું, તે નૈગમનય કહેવાય છે. અને તે દ્રવ્યાર્થિક નયને પ્રથમ લેદ ગણાય છે.

બીજો સાંગ્રહ નય છે. सम् એટલે સમ્યક્ પ્રકારે જે ગ્રહણ ક રાય, તે સાંગ્રહ નય કહેવાય છે. એટલે જેનાથી અર્થના વિષય પિં હિત થઇ એક જાતિમાં પ્રાપ્ત થાય, તે સંગ્રહ નય કહેવાય છે, આ સંગ્રહ નયમાં સામાન્યની માન્યતા છે; વિશેષની નથી, તેથી એ નય ના વચન સામાન્યના અર્થવાળા કહેવાય છે. એ સંગ્રહ નય સામા ન્ય રૂપવડે સર્વ વસ્તુઓને પાતાનામાં અંતર્ગત કરે છે અર્થાત્ સા-માન્ય જ્ઞાનના વિષય કરે છે.

ભદ્ર નયચ'દ્ર, હવે દ્રવ્યાર્થિક નયના ત્રીજા ભેદ વ્યવહારનયનુ સ્વરૂપ કહું, તે તમે લક્ષપૂર્વક સાંભળજો. નૈગમ અને સ'ગ્રહનયના કરતાં વ્યવહારનય વધારે પ્રવર્તે છે. એ નયની સાથે આ વિશ્વના વ્યવહારના સ'બ'ધ રહેલા છે તે વ્યવહારનય હ'મેશા વિનિશ્ચયના-અર્થમાં પ્રવર્તે છે. અને તેનાં સ્વરૂપનું લક્ષણુ પણુ તેને અનુસરીને-જ રહેલું છે,

નયચ ંદ્ર—ભગવન્, વિનિશ્ચય શખ્દનાે શાે અર્થ થાય? તે કૃપા કરી સમજાવા.

સૂરિવર---વિનિશ્ચય એ શબ્દમાં વિ, નિમ્ અને चય એવા ત્રણ શબ્દા છે. चય એટલે પિંડરૂપ હાેવું, એકઠું થવું, અને નિમ્ એટલે અધિક અર્થાત જે અધિક પિંડરૂપ થવું, તે નિ-શ્ચય કહેવાય છે. નિશ્ચયના અર્થ સામાન્ય, તે સામાન્ય વિ એટલે જેમાંથી ગયાેછે, તે વિનિશ્ચય કહેવાય અર્થાત્ સામાન્યના અલાવ, તેવા વિનિશ્ચયમાં જે સદા પ્રવર્તે, તે વ્યવહારનય કહેવાય છે. આ જગતમાં ઘડા, થાંભલા, કમલ વગેર જે પદાર્થો છે, તે બધા તે તેની યાગ્ય કિયામાં પ્રવર્ત્તછે, જેમકે, ઘડાથી પાણી લવાય છે, થાંભલાથી ટેકા લેવાય છે વગેરે એ વ્યવહાર સર્વ દ્રવ્યમાં પ્રવર્તે છે, એ ક્રિયાવાળા પદાર્થોથી અતિરિક્ત (જીદું) કાઇ સામાન્ય નથી, માટે એ વ્યવહારનય નયમાર્ગદર્શક.

( 82 )

સામાન્યને માનતાે નથી, તેથો લાેકવ્યવહાર પ્રધાન જે નય, તે વ્ય-વહારનય કહેવાય છે.

અથવા વિનિશ્ચયના અર્થ વિશેષ નિશ્ચય પણુ થાય છે. એ ઉપરથી ગાેવાળ વિગેરેની અલ્પમતિ સ્ત્રી અને બાળકાે જે અર્થને જાણે, તેવા અર્થમાં જે પ્રવર્તે, તે **વ્યવહારનય** કહેવાય છે.

નયચ'દ્ર—મહાનુભાવ, તેને માટે વિશેષ સ્પષ્ટ કરી સમજાવેા. સૂરિવર—ભદ્ર નયચંદ્ર, એક માટીનાે ઘડાે છે, તેની અંદર પાંચ વર્ણુ, બે ગ'ધ, પાંચ રસ, અને આઠ સ્પર્શ નિશ્ચયથી રહેલા છે, પણુ જો તે ઘડાે કાઇ અલ્પમતિ ગાેવાળની સ્ત્રીને બતાવીએ તાે તે જે વર્ણુ, ગ'ધ, રસ અને સ્પર્શ અધિક હશે, તે દેખશે અને તે કડી જણાવશે–બાકીના વર્ણુ, ગ'ધ, રસ અને સ્પર્શ તે માનશે નહીં, એ વ્યવહારનય કહેવાય છે.

**નયચ**ંદ્ર, લગવન્ , હવે વ્યવહારનયનું સ્વરૂપ યથાર્થ રીતે મારા સમજવામાં આવ્યું છે.

સૂરિવર—ભદ્ર નયચંદ્ર, એ પ્રમાણે નૈંગમ, સંગ્રહ અને વ્ય વહાર—એ દ્રવ્યાર્થિક નયના ત્રણ ભેદ મેં કહ્યા છે, હવે નિત્યના સમય થઇ ગયાે છે, તેથી આજનું વ્યાખ્યાન સમાપ્ત કરવામાં આવે છે. "

આ પ્રમાણે કહી સૂરિવરે પાતાનુ વ્યાખ્યાન સમાપ્ત કર્યું, એટલે નયચંદ્ર પાતાના કુટુંબ સાથે સૂરિવરને વદના કરી ત્યાંથી સ્વ-સ્થાન પ્રત્યે ચાલ્યા ગયા. સૂરિવર પણ પાતાના શિષ્યાની સાથે પાે-તાની આવશ્યક ક્રિયામાં પ્રવર્ત્યા હતા.





યાત્રા પ મી.

જેશ્રીમાન્ ત્રૈલાેક્યપતિ શ્રી આદીશ્વર ભગવાન્ની મ હાપૂજા ભણાવાની હતી. શ્રદ્ધાલુ શ્રાવકાે ઉલટથી તેમાં ભાગ લેવાને શ્રેણીબધ જતા હતા, બાલ, ત રૂણ અને વૃદ્ધ શ્રાવકાે અને શ્રાવિકાએા જયધ્વનિ ક રતાં કરતાં ગિરિમાર્ગે જતાહતા. આ સમયનાે દેખા-



વ ખરેખર ચિત્તાકર્ષક હતા. ગિરિરાજના શિખરા ઉપર ધૂમ્રવર્ણી આકાશ થઇ રહ્યુ હતું. જાણે પવિત્ર યાત્રાલુઓના શરીરથી ભિન્ન થ-યેલી કર્મરજ ઉડતી હાય, તેમ દેખાતું હતું. આ સમયે શુદ્ધ શ્રાવક નયચ દ્રનું કુટુંબ તે મહાત્સવમાં ભાગ લેવાને ઉત્તમ ભાવના ભાવતું પ્રવૃત્ત થતું હતું. મહાનુભાવ આનંદસૂરિપણ પાતાના શિષ્ય પરિવા-ર સાથે તે મહાત્સવના ધાર્મિક લાભ ભાવથી મેલવવા તત્પર થયું હતું. જ્યારે નિત્યના સમય થયે, એટલે સૂરિરાજ ગિરિરાજની ત-

લેટી ઉપર પધાર્યા અને તેજ વખતે ઉપયાેગને ધારણ કરનારાે નય-ચંદ્ર પાેતાના કુટુંઅને લઇ તે સ્થાને આવ્યાે. નયચંદ્ર, સુબાેધા અ-ને જિજ્ઞાસુ–એ પવિત્ર ત્રિપુટીએ સૂરિવરને વિધિથી વદના કરો પ્ર-ત્યાખ્યાન ગ્રહણ કર્યા. તે પછી આનંદસૂરિએ પાેતાના વ્યાખ્યાનના આર'લ કર્યાે. પ્રથમ નીચે પ્રમાણે મંગલાચરણ કર્યું.—

## यस्योपदेश तरणिः प्रकाशयति सर्वदा । धर्म तेजो धरः तीव्रः त्रिजगत्कमझाकरं ॥१॥

ધર્મના રૂપ તેજને ધારણુ કરનાર જેનેા ઉપદેશરૂપી તીવ્ર સૂ-ર્ય ત્રણુ જગત્તરૂપી સરાવરને સદા પ્રકાશિત કરે છે. ૧ નયમાર્ગદર્શક.

( ५० )

આ પ્રમાશે મંગલાચરણ કર્યા પછી સુરિવર બાલ્યા---- ભદ્ર ન-યચ'દ્ર, શ્રાવિકા સુબાેધા અને શ્રાવકપુત્ર જિજ્ઞાસુ, ગઇકાલે દ્રવ્યાર્થિક નયના ત્રણ ભેદ જે નૈગમ, સંગ્રહ અને વ્યવહાર છે,—એ ત્રણ નય વિષે મેં તમને સમજાવ્યું છે, હવે આજે પર્યાયાર્થિક નયના ચાર ભેદ-**રૂપ ચાર નય વિષે કહું છું. પર્યાયાર્થિક નયના ૧ ઝ**ાજીસૂત્ર, ૨ શખ્દ, 3 સમભિરૂઢ અને ૪ એવ ભૂત એવા ચાર ભેદ છે. તેમાં પ્રથમ ઋજુ-સૂત્રનય વિશે હું વિવેચન કરૂં છું. ઝાજુસૂત્રનય હંમેશાં વર્તમાન-કાલની વસ્તુને ગ્રહણ કરે છે. ભુત અને ભવિષ્યકાલ કટિલ હાેવાથી તેના ત્યાગ કરે છે. ઋજી એ શબ્દના અર્થ સરલ થાય છે, એટલે વ-ર્તમાનકાલ ભાવિ વસ્તુને તે માને છે. ભૂતકાલ નષ્ટ થએલાે છે અને ભવિષ્યકાલ ઉત્પન્ન થયેલેા નથી તેથી તે બંને અસત છે, જે તેવી અસત્ વસ્તુને માનવી, તે કુટિલતા છે, માટે તેને માનતા નથી, આ-વી ઋજાુસૂત્રનયની મુખ્ય માન્યતા છે. જિજ્ઞાસુએ વિનયથી પ્રશ્ન કર્યો– ભગવન્ , આપે જે જાજાસૂત્ર વિષે સમજાવ્યું , તે મારા સમજવામાં આ વી ગયું છે; પરંતુ તેમાં આપને એક પુછવાનું છે કે, તે ઋજાસત્રત-યમાં સત્ર શખ્દના અર્થ શા થાય છે?

સરિવર—વત્સ, જિજ્ઞાસ, એ ઝાજીસત્ર નયમાં સૂત્ર શખ્દના અય વ્યવહાર અથવા પ્રવૃત્તિ પણ થાય છે, એટલે ઝાજી—સરલ છે, વ્યવહાર—પ્રવૃત્તિ જેમાં તે ઝાજીસત્ર નય કહેવાય છે, અથવા સૂત્ર શખ્દને ઠેકાણે શ્રુત એવા શખ્દ પણ હાેઇ શકે છે, એટલે તેના એવા અર્થ થાય છે કે, જેનું શ્રુત–જ્ઞાન સરલ હાેય છે, તે ઝાજીશ્રુત અ-થાંત્ તે શેષ જ્ઞાનમાં મુખ્ય હાેવાથી ઝાજીશ્રુત કહેવાય છે, વળી તેવા પરાપકાર સાધનવડે તે શ્રુતજ્ઞાનને જ્ઞાન માને છે; કારણ પરની વ-સ્તુથી પાતાનું કાર્ય સિદ્ધ થતું નથી, માટે જે પરવસ્તુ છે, તે વસ્તુ ન સમજવી. વળી નરજાતિ, નારીજાતિ અને નપુંસકજાતિ—એ જાુદી જીદી જાતિવાલા અને એકવચન, દ્વિચન અને બહુવચન–એ ત્રણ વચનવાળા શખ્દોથી તે નય એકજ વસ્તુને જણાવે છે. જેમકે, તટ શખ્દની " તટા, તટી, તટમ્ " એ ત્રણે જાતિ અને ગુજ્ઞ શ- નયમાર્ગદર્શક. ( ૫૧ )

ખ્દના '' गुरुः गुरू गुरवः " એ ત્રણ વચના-તે જાતિ અને વચનથી એકજ વસ્તુ છે, એમ એ નય દર્શાવે છે.

તેમ ઋજીસૂત્ર નય ઇંદ્ર વિગેરેના નામ સ્થાપના વિગેરે જે નિ-ક્ષેપ લેદ છે, તેને જીદા જીદા માને છે, અને જે નય આગલ કહીશું, તે અતિ શહ્ય હેાવાથી જાતિ અને વચનના ભેદથી વસ્તુના ભેદ માને છે અને નામ, સ્થાપના અને દ્રવ્ય–એ ત્રણ નિક્ષેપાેને માનતા નથી. આ પ્રમાણે ઋજીસૂત્ર નયની પ્રરૂપણા છે.

વિશેષ જે નયથી વર્તમાન પર્યાય માત્ર જે ગ્રહણ કરવામાં આવે તેને ઝજાસૂત્ર નય કહેવાય છે, જેમકે દેવને દેવ અને મનુષ્યને મનુષ્ય રૂપે.

ભદ્ર નયચંદ્ર, હવે પાંચમા શબ્દ નયનું સ્વરૂપ સાંભળા, અર્થ ને ગાેહપણાથી અને શબ્દને મુખ્યપણાથી જે માનવામાં આવે, તે શાબ્દનય કહેવાય છે. આ નય વર્ત્તમાન વસ્તુને ઝજીસૂત્રથી વિશેષ માને છે. પુલિંગ, સ્ત્રીલિંગ અને નપુંસક એ ત્રણ જાતિ ભિન્ન હાવાથી તેની વાચ્યતા તે નય ભિન્ન માને છે.વલી તે એકવચન, દ્વિવચન અને બહુવચન-એ વચનના લેકને લઇને અભિધેય-અર્થમાં પણ લેક માને છે. આકાશ પુષ્પની જેમ કાર્યસાધક ન હેાવાથી નામ, સ્થા-પના અને દ્રવ્યનિક્ષેપને તે નય માનતાે નથી, આ નય પાછલના ન-યથી શુદ્ધ હાેવાને લઇને વિશેષપણે મનાય છે. સમાન લિંગ તથા વ-ચનવાલા ઘણાં શખ્દાના એકજ અભિધેય શખ્દનય માને છે. જેમ ઇંદ્રને શક્ર, પુરંદર વિગેરે નામથી કહે છે, તે શબ્દનય છે.

ભુદ્ર નયચંદ્ર, આ શખ્દનયને તમારા ધ્યાનમાં રાખેજો. જે શબ્દનયની પ્રવૃત્તિ અરાઅર લક્ષ્યમાં રાખી હાેયતાે માનવ હૃદયમાંથી કેટલીએક શંકા દ્રર થઇ જાય છે અને તેથી સિદ્ધાંતનું સ્વરૂપ ય-થાર્થ રીતે સમજાય છે.

**નયચ**ંદ્ર—ભગવન્, એ વાત સત્ય છે. આપના મુખથી શખ્દ-નયનું સ્વરૂપ સાંભળ્યા પછી મારી કેટલીએક શ કાએા દ્વર થઇ ગઇ ( પર ) નયમાર્ગદર્શક.

છે. આપના ઉપદેશરૂપી શીતલચંદ્ર મારી શંકાએાના અધ્યકારને દૂર કરતા જાય છે.

આનં દસૂરિ હુદયમાં પ્રસન્ન થઇને બાલ્યા—લદ્ર નયચંદ્ર, પ-યાંયાર્થિક નયના ત્રીએ લેદ સમલિરૂઢ નય છે. તે સાત નયામાં છઠા નય ગણાય છે. એક વસ્તુનું સંક્રમણ જ્યારે બીજી વસ્તુમાં થાય, ત્યારે તે વસ્તુ અવસ્તુ થઇ જાય છે. આ મત સમલિરૂઢ નયના છે. આ નય એવું પણ માને છે કે, વાચકના લેદથી વાચ્ય—અર્થના પ ણુ લેદ થાય છે. જેમકે, ઇંદ્ર એ શબ્દરૂપ વસ્તુનું સંક્રમણ શક શ-બ્દમાં થાય, ત્યારે ઇંદ્ર વાચક શબ્દ જોદા થાય છે, એટલે ટંદ્ર શબ્દ ના અર્થ અર્થ્યવાલા, શક શબ્દના અર્થ શક્તિવાલા અને પુરંદર શબ્દના અર્થ શત્રુના નગરને નાશ કરનારા થાય છે. તે બધા શબ્દા ઇંદ્ર વાચક છે, પણ તેના વાચ્ય—અર્થ જીદાં જીદાં હોવાથી તે જીદા જીદા છે, એમ સમલિરૂઢ નય માને છે.

**જિજ્ઞાસુ**—સગવન્, કદિ એ ખધા શબ્દોનેા એકાર્થ મા**ને** તેા તેમાં શાે દાેષ આવે ?

સૂરિવર—વત્સ જિજ્ઞાસુ, જે એ ખધા શબ્દોનો એકાર્થ માને તો તેમાં અતિ પ્રશ'ગ દ્રષણ આવે, અને તે દ્રષણને લઇને ઘટવટ વ ગેરે શબ્દોને પણ એક અર્થ થવાના પ્રસ'ગ આવે, અને જ્યારે તે પ્રસ'ગ ઘટે તા પછી ઇંદ્ર શબ્દ અને શક શબ્દતા એકજ અર્થ થાય અને તે એક અર્થ હાવાથી ઇંદ્ર એ એક્ષર્યને જણાવનાર શબ્દ શ-કન—શક્તિને જણાવનારા શક શબ્દમાં સ'કમિત થવાથી તે અ'ને એકરૂપ થઇ જાય, તા તે શબ્દની ખુખી ઉડી જાય છે, તેથી તેમ થવું ન જોઇએ, કારણ કે, ઇંદ્ર શબ્દના અર્થ જે એક્ષર્ય વાચક છે, તે શ-ક્રિત અર્થને જણાવનારા શક શબ્દના અર્થ ના પર્યાય થઇ શકે નહીં. જે એમ થાય તા સર્વ પર્યાયોની અંદર સ'કર (મિશ્રણ ) પણાના દેષ આવે અને તે દેષનેજ અતિ પ્રસ'ગ દ્રષણ કહે છે.

જિજ્ઞાસ, ભગવન, મારા હુદયની શંકા દ્વર થઇ ગઇ છે અને

સમભિરૂઢનયનું યથાર્થ સ્વરૂપ મારા સમજવામાં આવ્યું છે. નયચ્ય દ્ર—-સૂર્સવિર્ય, આ સમભિરૂઢનય ઉપરથી મને ઘણુા વિલક્ષણુ બાેધ થઇ આવ્યાે છે. મારા શ'કાશીલ સ્વભાવને લઇને કાે-ઇ કાેઇ શખ્દાર્થ સમજવામાં મને ગુંચવડ પડતી હતી, તે હવે કદિ પણુ પડશે નહીં.

સુરિવર પ્રસન્ન થઈને બાલ્યા--- ભદ્ર નયચંદ્ર, હવે સાતમાં એવ ભૂતનયનું લક્ષણ કહું, તે તમે ઉપયેાગ રાખી સાંભળાે—પર્યાયા-ર્થિક નયના ચાથા ભેદ અને બધા નયના સાતમા નય એવ ભૂતનય ક-હેવાય છે, एवंजूत એ નયના રાખ્દાર્થ એવા છે કે, ' एवं ' અટલે એવી રીતે जूत એટલે પ્રાપ્ત હાેલુ," તે एवंजूत કહેવાય છે. અર્થાત્ '**પવં તિં ગૂતં'** એવી રીતે શું થયું, ? એમ દર્શાવવું, તે **એવ બૂત** નય છે. જે પદાર્થ ક્રિયાવિશિષ્ટ પદથી કહેવાતાે હાય, તે ક્રિયાના કે-ર્ત્તા જે પદાર્થ તે એવ ભૂતનય કહેવાય છે. એ નય એવ ભૂત વસ્તુના પ્રતિયાદક છે, તે *છ*તાં તેને ઉપચારથી **એવ ભત**કહે છે. અથવા एवं શબ્દથી ચેષ્ટા--ક્રિયા વગેરે પ્રકાર લેવાય છે અને તદ્વિશિષ્ટ વ-સ્તુ**ને**ા જે સ્વીકાર તે પણુ **એવ ભૂત**નયમાં આવે છે. એટલે ઉપચાર વિના પણ તેની વ્યાખ્યા થઇ શકે છે. શબ્દ અને તેના અર્થ--તે અં નેનેા નિયતપણે સ્થાપન કરે; ત્યાં **એવ લતનયની** પ્રવૃત્તિ છે. જેન મકે, ઘટ એ શબ્દમાં ' ઘટ ' ધાતુ છે, અને તેનેા અર્થ ચેષ્ટા કરવી થાય છે, એટલે જે સ્રીના મસ્તક ઉપર આરૂઢ થઇ ચેષ્ટા કરે તે **ઘટ** કહેવાય છે. જે ચેષ્ટા ન કરે તે ઘટ પદનાે વાચ્ય--અર્થ નહીં. જે ઘ-ટ એ પદના વાચક શખ્દ ચેષ્ટા રહિત હાેય, તે ઘટ કહેવાય નહીં. અને ઘટનાે વાચક શબ્દ પણ નહીં. આ પ્રમાણે જે માનવું, તે સાત-મા એવ ભૂતનય કહેવાય છે.

ભદ્ર નયચ'દ્ર, આ પ્રમાણે દ્રવ્યાર્થિકના ત્રણ લેદ અને પર્યાયા-ર્થિકના ચાર લેદ મલી સાત નય કહેવાય છે. એ સાતે નયનું સ્વરૂપ મે' તમને દર્શાવ્યુ' છે, દરેક વસ્તુના સ્વરૂપને પ્રતિપાદન કરવામાં એ સાત નયનેા ઉપયાેગ થાય છે. ને ચથાર્થ રીતે એ સાત નયનું સ્વ-રૂપ સમજી દરેક જ્ઞેય વસ્તુની અંદર તે સાતે નયને બરાબર ઘટાવ્યા હાેય, તાે તે જ્ઞેય વસ્તુ સ્પષ્ટ રીતે સમજાય છે.

નયચંદ્ર વિનયથી બાલ્યાે— સગવન્, આપે કહેલ સાત નયનું સ્વ રૂપ મારા સમજવામાં આવ્યું, તથાપિ તે બીજીજ્ઞેય વસ્તુમાં કેવીરી-તે ઘટાવી શકાય ? તે મને સમજાવા, અને તે ઉપર શાસ્ત્રીય અને લાૈકિક બન્ને દષ્ટાંતાે આપા.

સુબાધા-ભગવન્, મારી પણ એજ ઇચ્છા હતી.

જિજ્ઞાસુ—પૂજ્યપાદ મહાનુભાવ, મારા પિતાએ જે પ્રાર્થના કરી છે, તે પ્રાર્થનાને મારૂં પણ અનુમાદન છે. તેમના આ વચના સાંભળી સૂરિવર શાંત સ્વરથી બાલ્યા—હે ભબ્ય આત્માઓ, તે વિ-ષે આવતી કાલે હું તમાને સમજાવીશ. આજે તાે બ્યાખ્યાન પૂર્ણું ક-રવાના સમય થઇ ગયાે છે.

પછી આદીશ્વર ભગવાનના જયધ્વનિ સાથે શ્રાવક નયચ'દ્ર પા તાના કુટુંબ સાથે સૂરિવરને વ'દના કરી ત્યાંથી પ્રસાર થયેા. મહાનુ-ભાવ સૂરિવર પણુ પાેતાના મુનિધર્મની ક્રિયામાં પ્રવર્ત્ષો હતા.

તલેટીના પવિત્ર પ્રદેશમાંથી પ્રસાર થતા નયચ'દ્ર, સુઞાધા અ ને જિજ્ઞાસુ પરસ્પર સૂસ્વિરના વ્યાખ્યાન વિષે વાતા કરતા હતા અ ને તેમના વ્યાખ્યાનની પ્રશ'સા કરી ઉત્તમ પ્રકારની ભાવના ભાવ-તા હતા.





યાત્રા ૬ ઠા.

વિત્ર સિદ્ધગિરિની તળેટીમાં ચતુર્વિધ સ'ઘના સમુદાય એકઠાે થયા હતા. સાધુએા, સાધ્વીએા, શ્રાવકા અને શ્રાવિકાએા તીર્થરાજની તળેટીમાં એકત્ર થઇ દેવવ'દના કરતા હતા.આવખતે નીચેપ્રમાણે ઉદ્ગારા નીકળતાહતા.



" ભગવન, ત્રૈલાેક્યતારણ, અશરણ શરણ, પરમાત્મા, પરમે <sup>4</sup>શર, જગત્ત્રયાધાર, કૃપાવતાર, મહિમાનિધાન, સર્વજ્ઞ, સર્વ જંતુ-તારક, ભવભય નિવારક, અનાથનાથ, શિવપુર સાથ, પરમ દયાળુ, વચન રસાળ, જગદુપકારી, નિર્ગ્રથ પ'થપાલક, સર્વજીવહિતકારક, અન'ત જ્ઞાનમય, અન'ત દર્શનમય, અન'ત ચારિત્રમય, અન'ત તપાે-મય, અન'ત દાનમય, અન'ત વીર્થમય, અન'ત લાભમય, અન'ત ભાેગમય, અન'ત ઉપભાેગમય, કષાયરહિત, સર્વગુણુસ'પન્ન, નિદાંધ એવા આપ જય પામા. ''

પ્રભુસ્તુતિના આવા પવિત્ર ધ્વનિઓથી તળેટીનાે પ્રદેશ ગાજી ઉઠતાે હતા. આ સમયે સૂસ્વિર તીર્થયાત્રા કરી પાતાના વિશ્રાંતિ સ્થાનમાં આવ્યા, એટલે નયચંદ્ર પાતાના કુટુંબ સાથે તે સ્થળે આવ્યા. સકુટુંબ નયચંદ્રે સૂસ્વિરને વિધિસહિત વંદના કરી. સમય થયાે એટલે આનંદમય આનંદસૂસ્થિે પાતાના વ્યાખ્યાનનાે આરંબ કર્યો-પ્રથમ નીચે પ્રમાણે મંગલા યરણ કશુ<sup>6</sup>—

मुक्तिस्त्री जालतिलकः चेतःकैरवचंद्रमाः । श्रीमानादीश्वरो जोयात् तीर्थराज झिरोमणिः ॥१॥

| (પક) નયમાર્ગદર્શ | 15. |
|------------------|-----|
|------------------|-----|

મુક્તિરૂપી સ્રીના લલાટનું તિલકરૂપ,ચિત્તરૂપી પાયણાને ખી-લવવામાં ચંદ્રસમાન અને તીર્થરાજ સિદ્ધગિરિના શિરામણિરૂપ શ્રી આદીશ્વર ભગવાન્ જય પામા,

આ પ્રમાણે મંગળાચરણ કર્યા પછી સૂરિવર પ્રસન્નવદને બેા-લ્યા— ભદ્ર નચચંદ્ર, શ્રાવિકા સુબાધા અને વત્સ જિજ્ઞાસ, તમાને પ્રથમ કહેલા સાતનય વિષે કેટલીએક સમજૂતી આપી છે, અને આજે તે વિષે બીજ શાસ્ત્રીય અને લાકિક દષ્ટાંતા આપી વધારે ખુલાસા કરી-શ, તે તમે એક ચિત્તે શ્રવણ કરજો. મેં તમાને જે સાતનય સમજા-બ્યા, તેમાં નિશ્ચય અને બ્યવહાર–એ બે મૂલનય છે. એ સાતેનયમાં જે પેહેલા છ નય છે, તે બ્યવહારમાં છે અને છેલ્લા જે એવ ભૂતનય તે નિશ્ચયમાં આવે છે. તેમાં વળી એક બીજી વાતપણ ખાસ જાણવા જેવી છે, છ નયે જે કાર્ય છે, તે અપવાદે કારણરૂપ છે અને સાતમે એવ ભૂતનયે જે કાર્ય છે તે ઉત્કૃષ્ટે ઉત્સર્ગે નિશ્ચય કાર્યરૂપ છે, તેથીજ પહેલા છ નયને બ્યવહારમાં ગણ્યા છે અને સાતમાં કાર્યરૂપ પ જે એવ ભૂતનય તેને નિશ્ચયમાં ગણ્યા છે.

જિજ્ઞાસએ વિનયથી કહ્યું, ભગવન્, એ સાત નયમાં દ્રવ્ય અને ભાવ લાગુ પડે કે નહીં ?

્ર **સ્**રિવર—ભદ્ર, દ્રવ્ય અને ભાવ તેમાં પણ લાગુ પડે છે. એ-ટલે દ્ર**વ્યનય** અને **ભાવનય** એવા નામ પણ તેઓને આપી શ કાય છે.

નયચ દ્ર—ભગવન્, તેએામાં દ્રવ્યનય કયા ? અને ભાવનય ક્યા ? તે કૃપા કરી સમજાવા.

સૂર્રિવર—ભદ્ર નયચ'દ્ર, તે વિષે કેટલાએક વિદ્વાનોના જોદા જોદો મત છે, તથાપિ એક'દર રીતે તેમના આશય એકજ છે.

નયચ દ્ર---મહારાજ, તે કેવી રીતે છે ? તે જણાવા.

સ્રિવર—ભદ્ર, શ્રી જીનભદ્ર ગણિ લમાશ્રમણજી મહારાજ ૧ નૈગમ, ૨ સ ગ્રહ, ૩ વ્યવહાર, અને ૪ ઋજીસ્ત્ર—એ ચારનયમાં નામ, સ્થાપના અને દ્રવ્ય--એ ત્રણ નિધ્રેપા દ્રવ્યાસ્તિકપણે રહેલા สนาเว้ะก์ร.

છે. અને શબ્દાદિક ત્રણ નય પર્યાયાસ્તિકપણે ભાવનિક્ષેપમાં રહેલા છે. એમ કહે છે. અને શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરજી મહારાજ પ્રથમના ત્રણ નયમાં દ્રવ્યાસ્તિપણે ત્રણ નિક્ષેપા અને ઝજાસત્ર વગેરે ચાર નય પર્યાયાસ્તિકપણે એક ભાવ નિક્ષેપમાં રહેલા છે-એમ કહે છે, આ પ્રમાણે તેમના જીદા જીદા મત છે, તથાપિ તેમનેા આશય એકજ છે, અને બન્ને આચાર્ય મહારાજોનું વચન પ્રમાણુ છે.

નયચંદ્ર—મહારાજ, એ કેવી રીતે ?

સ્રરિવર—ભદ્ર નયચંદ્ર, વસ્તુની ત્રણુ અવસ્થા કહેવાય છે. ૧ પ્રવૃત્તિ, સંકુલ્પ અને પરિણતિ જે વસ્તુની અંદર યેાગ વ્યા પારરૂપ ક્રિયા છે, તે પ્રવૃત્તિ કહેવાય છે. ચેતનાના ચેાગસાથે મનના વિકલ્પ તે સંકલ્પ, અને પરિણામ રૂપાંતર પામવું તે પરિણતિ કહે-વાય છે. તેથી કાેઈ આચાર્ય પ્રવૃત્તિ ધર્મ અને સંકલ્પ ધર્મ એ બ નેને આદયિક મિશ્રિતપણાને લઇને દ્રવ્ય નિક્ષેપા કહે છે, અને જે વસ્તુના પરિણુતિ ધર્મ છે, તેને ભાવનિક્ષેપા કહે છે. કાઇ આચાર્ય તાે વિકલ્પ તે જીવની ચેતના માટે તેને ભાવ નયમાં ગવેષે છે, અને પ્રવૃત્તિને વ્યવહાર નયમાં માને છે, સ'કલ્પને ઝાજીસૂત્ર નયમાં ગણે છે અને પરિણતિમાં જે એકવચન પર્યાયરૂપ તે શખ્દ નય ગણે છે, વળી બીજા નયને માટે એમ પણ માને છે કે, સંકલ્પવચનપર્યાયરૂપ તે સમભિરૂઢ નય, વચન તથા અર્થના સંપૂર્ણ પર્યાયરૂપ તે એવ'ભૂત-નય છે, અને તે ત્રણ શુદ્ધ ગણાયછે.

આ વખતે નયચંદ્રે શ'કા કરી-" ભગવન્, શુદ્ધ નય અને અ-શુદ્ધ નય શું, તે વિષે બરાબર ઘટાવી સમજાવેા.

સ્રરિવર--- ભદ્ર નયચંદ્ર, નિશ્ચય અને વ્યવહાર નય જે કહે· વાય છે, તેમાં વ્યવહાર નયના ભેદ થઈ શકે છે. અશુદ્ધ વ્યવહાર અને શુદ્ધ વ્યવહાર તેમાં અશુદ્ધ વ્યવહારના પાંચ લેદ છે. ૧ અ-શુદ્ધ વ્યવહાર, ૨ ઉપચરિત વ્યવહાર, ૩ અશભ વ્યવહાર, ૪ શભ વ્યવહાર અને ૫ અનુપચરિત વ્યવહાર, આપણાં શરીરમાં જે જીવ છે, તે જીવને જે રાગ, દેષ, અજ્ઞાનરૂપ અશુદ્ધતા અનાદિ કાલથી

( 4૮ )

લાગી રહેલી છે, તે જીવ અશુદ્ધ વ્યવહાર નયે છે, અને એ અશુદ્ધ-તાની ચીકાશને લઇને જીવને પ્રકૃતિરૂપ સત્તાપણે કર્મરૂપ દલિયા રહેલા છે, તે જો કે સ'ગ્રહ નયને મતે છે, તથાપિ તે વ્યવહારરૂપે ભાણવાના છે, જે જીવે અતીત કાલે કર્મના દલિયા ગ્રહણ કરેલા હતા, અને ભવિષ્યકાલે તે ભાગવવાના છે, અને વર્ત્તમાનકાલે સત્તાએ રહી પ્રવર્ત્ત છે. વળી તે દલિયા સ્થિતિ પાકે વ્યવહાર નયે ઉદયરૂપ ભાવે, અજ્ઞાનપણે ઉપયાગ વિના એકે દ્રિય, વિકલે દ્રિય વગેરે સ'મૂર્છિમ જીવેા ભાગવે છે, તે ઉદય ભાવરૂપ વ્યવહાર નય કહેવાય છે. તાત્પર્ય એ છે કે, અશુદ્ધ વ્યવહાર નયમાં નેગમ, સ'ગ્રહ અને વ્યવહાર---એ ત્રણ નય પ્રવર્ત્ત છે.

અશુદ્ધ વ્યવહારનાે બીજો લેદ ઉપચરિત વ્યવહાર નય કેવી રીતે છે, તે જાણવા જેવું છે, જે જીવ આ સ'સારના દરેક પદાર્થા જેવાં કે ઘર, હાટ, મકાન, ભાઇ, પિતા, સ્રી, કુટું અ, પરિવાર, ગ્રામ ગરાસ, દાસ, દાસી, લક્ષ્મી વિગેરે કે જે પ્રત્યક્ષપણે તેનાથી જીદા છે, છતાં પાતે તેના સ્વામીરૂપ કત્તાં થઇ પ્રવર્ત્ત છે, અને ઝાજીસૂત્ર નયના ઉપયોગ સાથે વંત્ત છે, તે ઉપચરિત વ્યવહાર નય કર્ત્તા કહેવાય છે, અને તેની ચીકાશથી જીવ અશુભ કર્મરૂપી દલિયાં ગ્રહણ કરે છે, તે ગ્રહણ કરવા--તે રૂપ વ્યવહાર નય છે, અને કાેઇ છવ ચૈત્ય ઉપા-શ્રય તથા જ્ઞાનના ઉપકરણા વગેરે સારા પદાર્થા કે જે તેનાથી ભિન્ન છે, છતાં જીવ તે ઉપર પાતાનું સ્વામીત્વ માને તે પણ ઉપચરિત વ્યવહાર નય છે, અને તે શુભ સાધનાેની ચીકાશથી શુભ કર્મરૂપ કલિયા ગ્રહણ કરે છે, તે ગ્રહણ કરવારૂપજ વ્યવહાર નય સમજવેા. ઉપચરિત વ્યવહાર નયે કરી શુભાશુભ રૂપ **બે પ્રકારે દલીયાનુ**ં ગ્રહણ કરી તે દલિયા જીવે પાતાની પ્રકૃત્તિરૂપ સત્તાપણે આંધ્યા છે, તે સં-ગ્રહ નચના મતે છે, પણ તેવ્યવહારરૂપ ગણાય છે, અને નૈગમ નયના મત પ્રમાણે જીવે ભૂતકાલે જે દલિયા ગ્રહણ કર્યા હતાં, અને આવતે ભવિષ્યકાલે ભાગવશે, તથા વર્ત્તમાનકાલે પ્રકૃતિરૂપ સત્તાપણે રહ્યાં છે, તે નેગમ નય ભાણવા અને વ્યવહાર નયને મતે તે દલિયા સમ્ય- કત્વ ધારી જીવ ઉદયરૂપ ભાવે ઉદાસપણે ભિન્નરહી ભાેગવે છે, તેમાં ભાેગવવારૂપ તે કાેરા વ્યવહાર નય સમજવા, અને જે મિથ્યાત્વી જીવ ઝજીસૂત્રના ઉપયાેગ સાથે માંહે મલી ભાેગવે છે, તે આધકરૂપ વ્યવહાર નય સમજવા. આ પ્રમાણે ઉપચરિત વ્યવહાર નયમાં નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર અને ઝજીસૂત્ર–એ ચાર નય જાણી લેવા.

ભદ્ર નયચંદ્ર, ત્રીજો ભેદ જે અશુભ વ્યવહાર છે, તેનું સ્વરૂપ સાંભલેા, જે જીવ ક્રેાધ, માન, માયા, લાેભ, હાસ્ય, નિંદા, ઇર્ધ્યા ચાડી, હિંસા, મૃષા અદત્ત, મૈથુન ઇત્યાદિક અનેક પ્રકારે વિવાહ વા-જિમ વિગેરે વ્યાપાર વાણિજ્યરૂપ કરણી ઝાજીસૂત્રના ઉપયાેગ સહિત કરે, તે અશુભ વ્યવહાર નય કહેવાય છે, અને તેની ચીકાશે અશુભ કમેરૂપ દલિયાનું ગ્રહણ કરવું, તે ગ્રહવારૂપ વ્યવહાર નય જાણુવા. પૂર્વની જેમ તેમાં પણ નેગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર અને ઝાજીસૂત્ર એ ચાર નય પ્રવર્ત્ત છે.

ભદ્ર નયચ'દ્ર, ચાેધા ભેદ શુભ વ્યવહાર નય છે, કાેઇ જીવ, દાન, શીલ, તપ, ભાવ, દયા, સેવા, ભક્તિ, પૂજા, અને પ્રભાવના વ-ગેરે શુભ કરણી ઋજીના ઉપયાેગ સહિત કરે, તે શુભ વ્યવહાર નય અને તેની ચીકાશે શુભ કર્મરૂપ દલિયાનું ગ્રહણ કરવું, તે ગ્રહવારૂપ વ્યવહાર નય સમજવા, તે નયમાં નેંગમ, સ'ગ્રહ, વ્યવહાર અને ઋજીસૂત્ર—એ ચાર નય આવી શકે છે, તે યાેજના ઉપર પ્રમાણે જાણી લેવી.

ભદ્ર નયચ'દ્ર, હવે પાંચમાે ભેદ જે અનુપચરિત વ્યવહાર નય છે, તેનું સ્વરૂપ સાંભલાે–કાેઇ જીવ ઋજીસૂત્ર નયના ઉપયાેગે અજાણુ-પણે શરીરાદિક દ્રવ્ય કર્મારૂપ પરવસ્તુ કે જે પાતાનાથી પ્રત્યક્ષપણે જીદી છે,તેને જીવ અજ્ઞાને કરી પાતાની જાણેછે અને પાતાના શરીરને વિષે જીવ બુદ્ધિ રાખે છે, તે અનુપચરિત વ્યવહાર નયથી કર્ત્તા છે, એમ સમજવું, અને તે અનુપચરિત વ્યવહાર નથમાં નૈગમ, સ'ગ્રહ વ્યવ-હાર અને ઋજીસૂત્ર એ ચાર ઘટાવી શકાય છે. ( 50 )

ભદ્ર નયચ'દ્ર, આ પ્રમાણે અશુદ્ધ વ્યવહાર નયના મૂલ એક ભેદ અને તેના પાંચ ઉત્તર ભેદ મે' તમને કહ્યા, તે તમે તમારા હુદ-યમાં સ્થાપન કરી રાખબે, અને તે દરેક પદાર્થમાં ઘટાવી વસ્તુ સ્વરૂ પને યથાર્થ રીતે એાળખી લેબે.

હવે હું તમને શુદ્ધ વ્યવહાર નયનું સ્વરૂપ કહું, તે ધ્યાનપ્-ર્વંક સાંભલજો. મેં તમને જે પૂર્વે શબ્દ નય સમજાવ્યા છે, તે શબ્દ ને મતે સમ્યક્ત્વ ભાવથી માંડીને છઠા તથા સાતમા ગુણુઠાણું પર્યંત સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, અને શ્રાવિકા, એ સર્વ શુદ્ધ વ્યવહારનયે વર્તે છે, તેમાં પાંચ નયની ઘટના થાય છે.

નયચ'દ્ર---ભગવન્ એ પાંચ નય કેવી રીતે ઘટે તે સમજાવેા.

ના આત્માની સત્તા અસ ખ્યાત પ્રદેશરૂપ છે, ષીજા નૈગમનયને મતે આઠ રૂચક પ્રદેશ સદાકાલ સિદ્ધસમાન નિર્મલા છે, ત્રીજા વ્યવહાર નયને મતે ઉપરથી ગુણ ઠાણા માકક પાતાની કરણી કરે છે, ચાથા ઝન જાસત્રનયને મતે સંસાર તરક ઉદાસી વૈરાગ્યરૂપ પરિણામ વર્તે છે, અને પાંચમા શબ્દનયને મતે જીવ અજીવ રૂપે સ્વ—પરની વહે'ચન <mark>ણ કરી જેવી હતી તેવીજ શહુ નિર્મલ સ્વ–આત્માની પ્રતીતિ</mark> કરી છે---ચેવી રીતે સમ્યકત્ત્વ ભાવથી માંડીને છઠા સાતમા ગુણ ઠાણા પર્યંત ઉપરથી વ્યવહાર દૃષ્ટિએ જેતાં એક શબ્દનય અને અંતરંગ નિશ્ચય દૃષ્ટિએ પાંચ નય જાણવા, એ શબ્દનયનેમતે શદ્ધ વ્યવહાર નયનું સ્વરૂપ કહેલું છે, હવે સમભિરૂઢ નયને મતે શુદ્ધ વ્યવહાર નયનું સ્વરૂપ કહું છું, તે તમે લક્ષપૂર્વક મનન કરજો. સમભિરૂઢનયને મતે આઠમા નવમા ગુણકાણાથી માંડીને તેરમા-ચૌદમા ગુણુઠા-ણા પર્યંત કેવળી ભગવાન તે શુદ્ધ વ્યવહારનયે વર્તે છે, તેમાં છ નય ઘટાવી શકાય છે, જે ઘટાવાથી શુદ્ધ વ્યવહારનયનું સ્વરૂપ સારીરી તે જાણી શકાય છે,

**નયચ**ંદ્ર---ભગવન્, તે છ નય કેવીરીતેઘટાવી શકાય, તે અ-મને સારીરીતે સમજાવેા.

સુરિવર----નયચ'દ્ર સાંભળા, પાતાના આત્માની સિદ્ધસમાન સત્તા જે આગળ આળખી હતી, તે શુદ્ધ નિર્મળપણે પ્રગટ કરી છે, એ સ'ગ્રહ નયનાે મત છે, આઠ રૂચક પ્રદેશ જે આગળ આવરણ ર હિત હતા, તે તેવાને તેવાજ વર્તે છે, એ નૈગમનયના મત છે, અંતર કરણીરૂપ સ્વરૂપમાં રમવારૂપ ક્રિયા કરે છે, અને ખાહ્ય કરણીરૂપ ક્રિ યા પણ સાચવે છે, એ વ્યવહાર નયને મતે છે, જે શુદ્ધ ઉપયાગમાં વર્તે છે, તે ઝબ્નુસૂત્રનયને મતે છે ક્ષાયિક સમ્યકત્ત્વરૂપ ગુણ પ્રગટવા છે, તે પણ પોતાની પાસે છે તે શબ્દનયને મતે છે, અને શકલ ધ્યાન નરૂપ શ્રેણીની ભાવના બીજા તથા ત્રીજા પાયાની અંતરાલે રહી વર્તે છે, એ સમભિરૂઢ નયને મતે છે, એ રીતે શ્રેણીભાવ પર્યંત કેવલી ભગવાનના સ્વરૂપમાં ઉપરથી વ્યવહાર દષ્ટિએ તાે એક સમભિરૂઠ-નય કહેવાય છે, અને આંતર ગ નિશ્વય દષ્ટિએ જોતાં તા છ નય જા-ણી લેવા, આ પ્રમાણે સમભિરૂઢનયને મતે શુદ્ધ વ્યવહારનયનું સ્વરૂ-પ કહેલું છે. ભદ્ર નયચંદ્ર, આ સ્વરૂપ તમે તમારા હુદયમાં આરૂઢ કરજો, હવે હું તમને શુદ્ધ નિશ્ચય વ્યવહારનું સ્વરૂપ કહું છું, તે સા-વધાન થઇ સાંભળા. જે એવ ભૂતનયને મતે અષ્ટકર્મનાં સય કરી, અષ્ટ ગુણસ પન્ન લાેકને અંતે વિરાજમાન છે, અને જે સાદિ અનંતમે ભાગે વર્તે છે, એવા સિદ્ધ પરમાત્મા તે શુદ્ધ નિશ્વયનય સમજવા. તેની અંદર સાતે નયની પ્રાપ્તિ થાય છે. સિદ્ધ પરમાત્માને આઠ રૂ-ચક પ્રદેશ કે જે ભુતકાલે નિરાવરણ હતા. ભવિષ્યકાલે નિરાવરણ ર-હેશે, અને વર્તમાનકાળે નિરાવરણુ રહે છે,તે નૈગમનયને મતે છે, જે પોતાના આત્માની સત્તા અંતરંગ શુદ્ધ નિર્મળપણે જેવી હતી તેવીજ નિરાવરણુપણુ પ્રગટ કરેલી છે, તે બીજા સ ગ્રહનયને મતે છે, જે પલટણુ સ્વભાવે પ્રતિસમય નવનવા રૂયની વર્તનારૂપ પર્યાયના ઉત્પાદ વ્યય થઇ રહેા છે, તે ત્રીજા વ્યવહારનયને મતે છે, જે સિદ્ધ પરમાત્મા પાતાના પારિણામિક ભાવે રહી સામાન્યવિશેષરૂપઉપયો-ગમાં સદાકાલ વર્તે છે, તે ચાથા ઝાજીસૂત્ર નયના મતે છે, જે આગ લ જીવ—અજીવની વહે ચણુ કરી ક્ષાયિક સમ્યકત્ત્વરૂપ ગુણ પ્રગટચા

છે, તે પણુ પાતાની પાસે છે તે પાંચમા શખ્દનયને મતે છે,જે અન ત ચતુષ્ટયરૂપ લક્ષ્મી પ્રગટ કરી છે, તે પણુ પાતાની પાસે છે તે છ-ઠા સમભિરૂઢ નય છે. સિદ્ધ પરમાત્મા અષ્ટકર્મના ક્ષય થતાં અષ્ટ ગુણુ પ્રગટ કરી લાેકને અંતે વિરાજમાન વર્તે છે, તે એવ ભૂતનય ના મત છે, એવી રીતે સિદ્ધના સ્વરૂપમાં અ'તર'ગ દષ્ટિએ જેતાં કાર્ય રૂપ સાતે નય પ્રાપ્ત થઇ શકે છે, અને ઉપરથી વ્યવહાર દ્રષ્ટિએ જેતાં તા એક એવ ભૂત આવી શકે છે.

ભદ્ર નયચ દ્ર, આ પ્રમાણે જીદી જીદી રીતે સાતનયની યાેજના થઈ શકે છે, આ વાત તમારા હુદયમાં સ્થાપિત કરી તેનું મનન કરજે. આ વખતે જિજ્ઞાસુએ પ્રશ્ન કર્યો—ભગવન્, એ સાત નયની ઘટના કયા પદાર્થ ઉપર લગાડવી ઉત્તમ છે ? અને તેમાંથી કઇ કઇ બાબત જાણવા યાેગ્ય છે, તે કૃપા કરી સમજાવા.

સૂરિવર આન'દ પૂર્વ'ક બાેલ્યા---ભદ્ર, પ્રથમ તાે છ દ્રવ્યમાં સાતે નય ઘટાડવા જોઇએ. જેમકે આકાશ પ્રદેશ છે, તેની અંદર સાતે નય પ્રવર્તે છે. આકાશ પ્રદેશ એક છતાં નૈગમનયના મતે તે છ દ્રવ્યાથી મિશ્રિત છે. સ'ગ્રહ નયને મતે એક કાલ દ્રવ્ય અપ્રદેશી છે, કારણુકે, સર્વ લાકમાં તેના એક સમય વ્યાપી રહેલા છે, તેથી તે આકાશ પ્રદેશમાં કાલ જીદા નથી, માટે સ'ગ્રહ નયને મતે એક કાલ દ્રવ્ય વિના બાકીના પાંચ દ્રવ્યના એ પ્રદેશ કહી શકાય છે. તથા વ્ય-વહારનયને મતે જે દ્રવ્ય એમાં મુખ્ય દેખાય છે, તે દ્રવ્યના એ પ્ર દેશ કહેવાય છે, તથા ઝાજીસૂત્રનયને મતે જે સમયે જે દ્રવ્યના ઉપ-યાગ આપી પુછાય તે સમયે તે પ્રદેશ તેજ દ્રવ્યના કહેવાય છે.

**જિજ્ઞાસુ**—ભગવન્ તે વાત મારા સમજવામાં આવી નહીં, માટે તે અરાઅર દાખલાે આપી સમજાવાે.

સ્**રિવર**—ભદ્ર જિજ્ઞાસુ, સાંભળ-જે ધર્માસ્તિકાયનેા ઉપયાેગ આપી પુછવામાં આવે, તાે તે ધર્માસ્તિકાયનાે પ્રદેશ કહેવાય છે, અને જો અધર્માસ્તિકાયનાે ઉપયાેગ આપી પુછીએ, તાે તે અધર્માસ્તિકાયનાે પ્રદેશ કહેવાય છે, એવી રીતે જે સમયે જે દ્રવ્યને৷ ઉપયાગ આપી પુછવામાં આવે, તે સમયે તે પ્રદેશ તે દ્રવ્યના કહેવામાં આવે છે.

છજ્ઞાસુ, લગવન્, હવે મારા સમજવામાં આવ્યુ'. આપ કૃષા કરી એ વિષયને આગલ ચલાવેા.

સૂરિવર—ભદ્ર, વલી અહિં એક બીજી વાત પણ યાદ રાખ વાની છે કે, જે દ્રવ્યનું નામ લઇ પુછવામાં આવે, તે પ્રદેશ તે દ્રવ્ય ના કહેવાય—એ શખ્દ નયના મતથી સમજવું, એક આકાશ પ્રદેશ-માં ધર્માસ્તિકાયના એક પ્રદેશ રહ્યા છે, તથા અધર્માસ્તિકાયના પણ એક પ્રદેશ રહ્યા છે, તથા જીવ અન'તાના અન'તા પ્રદેશ રહ્યા છે, અને પુદ્દગલ પરમાણુઓ પણ અન'તા રહ્યા છે–એ સમભિરૂઠ નયના મત છે. અને જે સમય જે પ્રદેશ જે દ્રવ્યના ક્રિયા ગુણને અ'ગીકાર કરતા દેખવામાં આવે તે સમય તે પ્રદેશ તે દ્રવ્યના ગણાય છે—એ એવ' ભૂત નયના મત છે.

ભદ્ર નયચંદ્ર, આ પ્રમાણે એક આકાશ પ્રદેશમાં છ દ્રવ્યનું સ્વરૂપ સાત નયથી જાણી શકાય છે, અને તે જાણવાથી વસ્તુના સ્વ-રૂપના નિઃશંક બાધ પ્રાપ્ત થાય છે.

આ વખતે શ્રાવિકા સુબાધાએ પ્રશ્ન કર્યો—ભગવન્ , આપે તે સાત નયને જેવી રીતે વસ્તુ–સ્વરૂપમાં ઘટાવાે છેા ? તેવી રીતે લાૈકિક વાર્ત્તાના દર્ષાતમાં ઘટાવાે તાે વિશેષ સમજૂતી પડે.

સૂરિવર—ભદ્રે, તે વિષે એક લાૈકિક દષ્ટાંત કહેવાય છે, તે સાં-ભળાે—ધર્મચંદ્ર અને કર્મચંદ્ર નામે બે મિત્રા હતા, તેઓ હમેશાં સ્વધર્મમાં તત્પર અને તત્ત્વ શાેધક હતા. એક વખતે તેઓ કાેઇ જૈન મુનિની કથા શ્રવણ કરવાને ઉપાશ્રયમાં ગયા, તે વખતે તે વિદ્રા-ન્ જૈન મુનિએ સાત નયનું સ્વરૂપ સમજાવા માંડયું, તેમણે નયનું સ્વરૂપ એવી શુદ્ધ રીતે પ્રરૂપ્યું કે, જે સાંભળીને ધર્મચંદ્ર અને કર્મ-ચંદ્ર અ'નેને સાતે નયના સ્વરૂપનું ઘણું ઉત્તમ જ્ઞાન થઇ આવ્યું, ત્યારથી તેઓ અ'ને દરેક વસ્તુ અને વાર્ત્તામાં સાત નયનું સ્વરૂપજ ઘટાવવા લાગ્યા, અને તેનું મનન કરવા લાગ્યા, ઘણી વાર તાે તેઓ તે વિષયની ચર્ચા કરતા અને પરસ્પર પ્રશ્નાત્તર કરતા હતા.

એક વખતે તે બંને મિત્રાે સાત નયની વાર્ત્તા કરતા હતા, તે-વામાં એક આહેત તત્ત્વ જ્ઞાનને જાણનાર વિદ્વાન શ્રાવક આવી ચડયા, તે બંને મિત્રાને સાત નયની વાર્ત્તાં કરતાં સાંભળી તેણે તેમને પ્રશ્ન કર્યો—ભદ્ર, તમે સાત નયનું સ્વરૂપ યથાર્થ રીતે જાણ્યું છે ? અને તેનું બરાબર મનન કરેલું છે ?

ધર્મચંદ્ર અને કર્મચંદ્રે ઉત્સાહથી ઉત્તર આપ્યેા—એક વિ-દ્રાન્ સુનિના વ્યાખ્યાનથી અમાેને સાત નયનું યથાર્થ જ્ઞાન થયેલું છે.

તે વિદ્વાન સ્યાશ્ચર્ય પામી બાલ્યેા---ભદ્ર, તમે તે મુનિ પાસે ભષ્યા હતા કે માત્ર સાંભલીને જાષ્**યુ** છે ?

અ'નેએ કહ્યું, માત્ર એકજ વાર તેમનું વ્યાખ્યાન સાંભળી અ મારા હુદયમાં તે સાત નયનું સ્વરૂપ સારી રીતે સમજવામાં આવ્યું છે.

વિદ્વાન સશાંક હુદયે બાલ્યાે— સદ્ર, એમ અનેજ નહીં, એક વાર વ્યાખ્યાન સાંસળવાથી સાત નયનું યથાર્થ જ્ઞાન થઇ શકેજ નહીં, જો તમે તે સાત નયનું સ્વરૂપ યથાર્થ રીતે જાણતાં હાે તાે જે હું પુછું, તેનાે ઉત્તર આપાે.

ધર્મચંદ્ર પ્રસન્ન થઇને બેાલ્યેા---ભદ્ર, ખુશીથી પુછેા. અમે તેના યથામતિ ઉત્તર આપીશું.

હે નયચંદ્ર, આ પ્રમાણે જ્યારે ધર્મચંદ્રે કહ્યું, એટલે પેલા વિદ્રાન શ્રાવકે તેને જે પ્રશ્ન કર્યો હતા, તે તમે સાવધાન થઇને સાં-ભળાે---તે વિદ્વાને પુછશું, ભદ્ર ધર્મચંદ્ર, તમે કયાં રહાે છાે ?

**ધર્મચ**ંદ્ર—હું આ લાેકમાં રહું છું.

વિદ્વાન્—લાેક તાે ત્રણ છે, તેમાં કયા લાેકમાં રહાે છાે ? ધર્મ'ચ'દ્ર-–હુ' તિર્છા લાેકમાં રહુ' છુ'.

**વિદ્વાન્**તે લેાકમાં તેા અસ'ખ્યાતા દ્વીપ અને અસ'ખ્યાતા સમુદ્રા છે, તેમાં તમે કયા દ્વીપમાં રહેા છેા ? **ધર્મચ**ંદ્ર—હુ<sup>·</sup> જ'બૃદ્ધીપમાં વસું છુ<sup>·</sup>.

વિદ્વાન — જંબૂઢીપમાં ઘણું ક્ષેત્રા છે, તેમાં તમે કયા ક્ષેત્રમાં રહેા છેા ?

**ધર્મચ**ંદ્ર—હું ભરતક્ષેત્રમાં વસુ છું.

વિદ્વાન્---ભરત ક્ષેત્રમાં ખત્રીશ હજાર દેશ છે, તેમાં કયા દે-શમાં વસાે છા ?

**ધર્મચ**ંદ્ર—હું સાૈરાષ્ટ્ર દેશમાં વસુ છું.

**વિદ્વાન**—સારાષ્ટ્ દેશમાં ઘણું શેહેરાે અને ગામાે છે, તેમાં તમે ક્યા શેહેરમાં કે ગામમાં વસાે છાે ?

**ધર્મચ'દ્ર**---હુ' પાદલિપ્ત નગરીમાં રહુ' છુ'.

વિદ્વાન્—તે નગરમાં ઘણી શેરીઓ છે, તેમાં તમે કઇ શેરીમાં રહેા છેા ?

**ધર્મચ**ંદ્ર---હું ત્યાં ભાટ શેરીમાં રહું છું.

આ પ્રમાણે કહી તે વિદ્વાને કહ્યું, ભાઇ ધર્મચંદ્ર, આ મારા પ્રશ્ના અને તેના તમે ઉત્તર આપ્યા. તેમાં કચેા નય ઘટે ?

ધર્મચ'દ્ર સાન'દ વદને બાલ્યાે—ભદ્ર, એમાં શુદ્ધ નૈગમ નય ઘટે છે.

હે લદ્ર નચચંદ્ર, આ પ્રમાણે ધર્મચંદ્રના ઉત્તર સાંલળી તે વિદ્વાન્ પ્રસન્ન થયા હતા. પછી તે વિદ્વાન્ ગૃહસ્થે કર્મચંદ્રની પ રીક્ષા કરવાને પ્રશ્ન કર્યા. ભાઇ કર્મચંદ્ર, તમારા મિત્ર આ ધર્મચંદ્રને નયસ્વરૂપનું સારૂ જ્ઞાન છે, એવી મને પ્રતીતિ થઇ છે. હવે તમારામાં તે જ્ઞાન કેવું છે ? તે જાણવાની મારી ઇચ્છા છે. કર્મચંદ્ર પ્રસન્ન થઇને બાલ્યાે—લદ્ર, આપ ખુશીથી પુછા, હું ચથા-મતિ તેના ઉત્તર આપીશ. ( \$\$ )

વિદ્વાનુ શ્રાવક બાલ્યાે—કર્મચંદ્ર, કાેઇ એવું દષ્ટાંત આપાે કે, જેમાં સાતે નયનું સ્વરૂપ ઘટાવી શકાય.

કર્મચ'દ્ર બાલ્યા— ભદ્ર, કાઇ આસ્તિક બ્રાવક હતા, તેને કાઇ પવિત્ર પુરૂષે સ'ગ્રહનયને મતે પુછ્યુ' કે, 'તમે કયાં વસા છે ?' તેણે ઉતર આપ્યા કે, 'હુ' શરીરમાં વસુ' છું.' પછી તેણે વ્યવહારનયે પુછ્યું કે, ' તમે કથાં વસા છા ?' ત્યારે તેણે કહ્યું, ' હુ' આ સ'થારા ઉપર ( બીછાના ઉપર ) બેઠા છું.' પછી તેણે ઝજાસૂત્રનય પ્રમાણે પુછ્યું, ' તમે કથાં વસા છા ?' તેણે કહ્યું, ' હુ' ઉપયાગમાં રહુ' છું. ' ( અ-હિં જ્ઞાન અજ્ઞાનના ભેદ પાડવામાં આવતા નથી. ) પછી તેણે શખ્દ-નયનેમતે પુછ્યું, ' તમે કથાં રહા છા ?' તેણે કહ્યું, ' હુ' સ્વભાવમાં રહુ' છુ'. ' સમભિરૂઢનથથી પુછ્યું, ' તમે કથાં રહા છા,' તેણે કહ્યું, ' હુ' ગુણુમાં રહુ' છું.' પછી એવ બૂતનયને અનુસરીને પુછ્યું, ' તમે કથાં રહા છા ?' તેણે ઉતર આપ્યા, ' હું જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર રૂપ ગુણુમાં રહુ' છું.' આ પ્રમાણે એક જાતના પ્રક્ષમાં સાતે નય ઘટા-વી શકાય છે.

ભદ્ર નયચંદ્ર, આ પ્રમાણે કર્મચંદ્રે જ્યારે ઉત્તર આપ્યા, તે સાંભળી તે વિદ્વાન શ્રાવક ઘણાેજ ખુશી થઇ ગયાે, અને તેણે તે અંને મિત્રાને હૃદયથી ધન્યવાદ આપ્યા હતાે.

નયચ'દ્ર અતિશય આન'દિત થઇને બાલ્યાે—ભગવન્ આપે જે આ અવાંતર કથા કહી, તે ઉપરથી મને સાતનયના સ્વરૂપને માટે ઘ-ણેાજ બાેધ થયેા છે. હવે મારૂ' હુદય શ'કારૂપ અ'ધકારથી રહિત થઇ ગયુ' છે. હું આપના મહાન્ ઉપકારથી આક્રાંત થયેા છુ'.

તે વખતે શ્રાવિકા સુએાધા અને પુત્ર જિજ્ઞાસએ પણુ આનંદ સૂરિનાઅતિ આભાર માન્યેા હતા, અને તે શ્રાવક ત્રિપુટીએ ભકિત ભાષથી ગુરૂની સ્તુત્તિ કરી હતી.

પછી ને<mark>સર</mark>્ચ'દ્ર બાલ્યાે---ભગવન્ , આપની વ્યાખ્યાન વા<mark>ણીથી</mark> સાન નયનું સ્વરૂપ અમારા સમજવામાં આવી ગયું છે, તથાપિ તે નયમાર્ગદર્શક.

( 59 )

સાત નયને એકવાર જીવ ઉપર ઘટાવી સમજાવા, તાે અમને વિશેષ લાભ થશે.

સરિવર સાન'દ ચિત્તે બાલ્યા-ભદ્ર સાંભળા-આ જવગુણ પર્યાય સ**દ્ધિ**ત છે. શરીરમાં જીવપણું માનવાથી બીજા પુદ્દગલ તથા ધર્માસ્તિકાયાદિ દ્રવ્ય તે સર્વે જીવમાં ગણાણા એ નૈગમનથ સમજ-વા. અસ'ખ્યાત પ્રદેશી જીવમાં આકાશ પ્રદેશટાળી બાકીના સર્વ દ્રવ્ય ગણવા—એ સંગ્રહનયને৷ મત છે. ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય આકાશાસ્તિકાય તથા બીજા પુદ્દગલાે ટાલ્યા, પણુ પંચે દ્રિય, મન લે-શ્યાના પુદ્દગલ છે, તે જીવમાં ગણ્યા. તે વ્યવહાર નયના મત છે. ક હેવાનું તાત્પર્યએ છે કે, એ નયના મતથી એમ મનાય છે કે, જે વિષયાદિક છે, તેને તેા ઇંદ્રિયાે ગ્રહે છે, તેથી તે જીવથી જીદા છે. છ-તાં તેને જીવની સાથે ગ્રહણ કરેલા છે. જેઉપયાેગવ ત છે, તે જીવ છે એટલે સર્વ ઇંદ્રિયાદિકને જીવથી જીદા ટાળ્યાં અને જ્ઞાન તથા અજ્ઞાનના લેદ જીવથી જીદેા ટાળ્યાે નહીં એ ઝજીસૂત્રનયનાે મતુ છે. નામજીવ, સ્થાપના જીવ. દ્રવ્યજીવ અને ભાવ જીવ--એ ચાર નિક્ષેપે જીવપણ છે. તેમાં ગુણી કે નિર્ગુણી—એવાે લેદ ન ગણ્યો–એ શખ્દનયનાે મ-ત છે. જે જ્ઞાનાદિ ગુણવ ત તે જીવ એટલે મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન ઇત્યા દિ સાધક સિદ્ધરૂપ પરિણામ, તે જીવનુ સ્વરૂપ છે. આ પ્રમાણે જે માન નવું, તે સમભિરૂંઢનયની પ્રવૃત્તિ છે. અન'ત જ્ઞાન, અન'ત દર્શન, અ-નંત ચારિત્ર જે શુદ્ધસત્તા માત્ર, તે જીવ છે. એવીરીતેસિદ્ધ અવસ્થા ના ગુણેાનું ગ્રહણ કરવું, તે એવંબૂતનય કહેવાય છે. આ પ્રમાણે છ વની અંદર સાત નયની ઘટના થાય છે. ભદ્ર નયચંદ્ર, આ વિષયને તારા હુદયમાં સ્થાપિત કરી બીજી સર્વ વસ્તુએામાં તેને ઘટાવ**એ**.

વત્સ જિજ્ઞાસુ, આ વિષય તારા સમજવામાં આવ્યેા છે કે?

જિજ્ઞાસુ---ભગવન, આપના પ્રસાદથી તે યથાર્થ રીતે મારા સમજવામાં આવેલ છે.

સૂરિવર-શ્રાવકપુત્ર, ને એ વિષય તારા સમજવામાં

( ૬૮ ) નયમાર્ગદર્શક.

આવ્યા હાય તા, એ સાતુ નયને ધર્મના સ્વરૂપમાં ઘટાવ નેઇએ.

જિજ્ઞાસુ, ભગવન્, જેવી આપની આજ્ઞા. આ જગત્માં સવે ધર્મને ચાહે છે અને તેથી સર્વ ધર્મને તેઓ ધર્મને નામે બાલાવે છે. એ નૈગમનય છે. જે અનાચારને છેાડી કુલાચારને ધર્મ માને---એટલે જે વડિલાેએ આચરેલાે તે ધર્મ એમ માને, તે સંગ્રહ નયનાે મત છે. જે સુખનું કારણુ, તે ધર્મ કહેવાય એટલે જે પુણ્યરૂપ કરણી, તે ધર્મ---એ વ્યવહાર નયનાે મત છે. ઉપયાેગ સહિત ઉદાસ ભાવે વૈરાગ્ય રૂપ પરિણામ તે ધર્મ--- એ ઝાજીસૂત્ર નયનેા મત છે.

નયચંદ્રે પ્રશ્ન કર્યો. વત્સ, 'વૈરાગ્યરપ પરિણામ' એ શું ? તે ખરાખર સમજાવ.

જિજ્ઞાસ, પિતાજી, હું યથામતિ જે સમજ્યા છું, તે કહું છું, વખતે મારા સમજવામાં કાંઈ લુલ થાય તાે આ મહાનુલાવ સૂરિવર સુધારવા કૃપા કરશે.

સૂરિવર----વત્સ, તારી ખુદ્ધિ પ્રમાણે જે આવડે, તે કહે.

જિજ્ઞાસ, જે યથા પ્રવૃત્તિ કરણરૂપ પરિણામ, પ્રમુખને, ધર્મ કરી માને છે અને તે તેા પેહેલે ગુણઠાણે મિથ્યાત્વીને પણ થાય— એ પ્રમાણે ઝાબુસૂત્ર નયનેા મત છે.

સરિવર પ્રસન્ન થઈને બાલ્યા-વત્સ, તને ધન્યવાદ ઘટે છે. તે ઋન્નુસ્ત્ર નયનાે મત ઘણી સારી રીતે સમજાવ્યાે. હવે આગળ ચલાવા.

જિજ્ઞાસ --- જે અ'તર'ગ સત્તાગતના ભાસનરૂપ સમ્યકત્ત્વ તે ધર્મ છે, એટલે જે સમ્યકત્ત છે, તે ધર્મનું મૂલ છે, એમ જાણવું, તે શખ્દનયના મત કહેવાય છે.

જીવ, અજીવરૂપ નવતત્ત્વ, ષટ્દ્રવ્ય, નય, નિક્ષેપા, પ્રમાણ, ઉત્સર્ગ, અપવાદ, નિશ્ચય, વ્યવહાર, દ્રવ્ય---ભાવનું સ્વરૂપ જાણી જીવ સત્તાનું ધ્યાન કરવું અને અજીવ સત્તાના ત્યાગ કરવા, અને જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રિ૩૫ શુદ્ધ નિશ્ચય નયના પરિણામને ધર્મ જાણે---તે સમલિરૂઢ નયના મત છે. એ નયના મતવાળા સિદ્ધરૂપ પરિણામ તે ધર્મપણું કરી માને છે. શુદ્ધ શુકલધ્યાન, રૂપાતીત પરિણામ, ક્ષપક-શ્રેણી એ કર્મક્ષયના જે કારણા છે, તેને સાધન ધર્મ તરીકે જાણુ અને જીવના મૂલ સ્વભાવ માક્ષરૂપ કાર્ય નિષ્પન્ન સિદ્ધિમાં રહે તે ધર્મ માનવા, તે એવ ભૂત નયના મત છે. આ પ્રમાણુ ધર્મની અંદર સાતે નયની ઘટના થાય છે. ભગવન, આ ઘટનામાં જો કાઇ દાેષ હાય તા ક્ષમા આપી તેમાં સુધારણા કરી મને સમજાવશા.

સૂરિવર સાન દાર્શ્વર્ય થઇને બાલ્યા—ભદ્ર, જિજ્ઞાસુ, તારા મુખથી ધર્મ ઉપર સાત નયની ઘટના સાંભળી મને અતિ આન દ થાય છે, મને હવે ખાત્રી થઇ કે, આર્હુત ધર્મના તત્ત્વજ્ઞાનનું રહસ્ય જિજ્ઞાસુના હુદયમાં સારી રીતે સ્થાપિત થયું છે. એ બન્યાત્મા અલ્પ સમયમાંજ આર્હુત ધર્મનાે ઉત્તમ અધિકારી બની માનવ જીવનની સાર્થકતા કરશે.

ભદ્રનયચંદ્ર, શ્રાવિકા સુબાધા અને વત્સ જિજ્ઞાસુ, હવે આજે વ્યાખ્યાન સમાપ્ત કરવાના સમય થઇ ગયાે છે, સૂરિવરના સુખમાંથી એ શબ્દ નીકળતાંજ આદીશ્વર ભગવાનની જય એવા ધ્વનિ પ્રગટ થયાે અને તેના પ્રતિધ્વનિથી તળાટીના પવિત્ર પ્રદેશ ગાજી ઉઠ્યાે. નયચંદ્ર પાતાના કુટુંઅને લઇ સ્વસ્થાન પ્રત્યે ચાલ્યાે.





યાત્રા ૭ મી.

જે સૂરિવરની છેલ્લી યાત્રાના દિવસ હતાે. ઉત્તમ ભા-વનાએાથી ભાવિત થયેલા આન દસૂરિ પાતાના મુ-નિ પરિવારને લઇ સિદ્ધગિરિના શિખર ઉપર ચ ડયા હતા. શુગાદિ પ્રભુના મનાહેર મ દિરમાં પ્રવેશ કરી સૂરિવર સાધુ સમાજ સાથે વ દત વિધિ કરતા



હતા. મુનિવરાની મનેાલાવના આદીશ્વર પ્રભુની પ્રતિમા સાથે લાગી રહી હતી.

બીછ તરક નયચ'દ્ર પાતાના કુટુંબ સાથે સિદ્ધગિરિની પવિત્ર ચાત્રા કરવાને નીકળ્યાે હતાે. સ્નાનપૂજા કરી ભક્તિ ભાવ પૂર્વંકતે પ્રત્યેક ચૈત્યમાં કુટુંબસાથે કરતાે હતાે. નિત્યનાે સમય થયાે એટલે સ્દ્રિવર છેલ્લી યાત્રા કરી તળેટી ઉપર આવ્યા અને નયચ'દ્ર પણ પાતાના કુ ટુંબ સાથે તે સ્થળે આવી પાહાંચ્યાે અને તેણે ગુરૂભક્તિનું ગાેરવ દ-શાંવા સ્ટ્રવિરની સમીપ ઉભા રહી વિધિપૂર્વાક વંદના કરી.

આર્હત ધર્મના યથાર્થ સ્વરૂપને જાણનારા અને ચારિત્ર ગુણુા ના ગૈારવને વધારનારા સૂરિવરે નીચે પ્રમાણે મંગલાચરણ કર્યું ---

## करामसकत दिर्श्व प्रपइयन् केवझश्रिया । त्र्यनंत गुएएपायोधि जींयाद्वीर जिनेश्वरः ॥१ ।

ભાવાર્થ —કેવલ જ્ઞાનની લક્ષ્મીથી આ જગત્ને હાથમાં શ્હે-લા નિર્મલ જલની જેમ અવલેાકતા અને અનંત ગુણેાના સમુદ્રરૂપ શ્રી વીર જિનેશ્વર જય પામા. ૧

હે શ્રાવક નયચંદ્ર, શ્રાવિકા સુબાધા અને વત્સ જિજ્ઞાસુ, આજે

નયમાર્ગદર્શક.

( 92 )

અમારી સાતમી યાત્રા સમાપ્ત થઇ છે. આવતી કાલે અહિંથી વિહાર કરવાના ભાવ છે, માટે આજે સાત નય ઉપર કાંઇ વિશેષ વિવેચન કરી એ વિષયને સમાપ્ત કરવામાં આવશે. જે સાત નય વિષે તમને સમજાૂતી આપવામાં આવો છે, તે સાત નયનું મુખ્ય સ્વરૂપ તા ત-મારા જાણવામાં આવ્યું છે, હવે તે નયને માટે જૈન વિદ્વાના જે જીદા જીદા વિચારા બતાવે છે, તે હું તમને સ'ક્ષેપમાં સમજાવું છું, તે તમે ધ્યાન પૂર્વક સાંભળજો.

ઉપર કહેલા સાત નય જે અવધારણ ( નિશ્ચય ) સહિત હાય, તા તે દુર્ન ય કહેવાય છે અને જે તે અવધારણ રહિત હાય તે સુન-ય કહેવાય છે, જ્યારે સર્વ સુનય મલે છે, ત્યારે સ્યાદ્વાદ--જૈન મત પ્રતિપાદિત થાય છે. જ્યારે એ સર્વ નયાના સ'ગ્રહ કરવામાં આ-વે, ત્યારે દ્રગ્યાર્થિક નય અને પર્યાયાર્થિક--એ નય થાય છે, તેમ વ-ળી તે જ્ઞાનનય અને ક્રિયાનય એવા નામવાલા નય તેમજ નિ-શ્ચયનય અને ગ્યવહારનચ પણ કહેવાય છે.

આ વખતે જિજ્ઞાસુએ પ્રશ્ન કર્યો કે, લગવન્, એ સાત નયની ગણના કયારે થઇ હશે ?

સૂરિવર સાન દ થઇને બાલ્યા--- ભદ્ર, પૂર્વકાલે સમરાતાર નામ-નુ' નયચક્રાધ્યયન હતું,તેની અંદર એક એક નયના સા સા ભેદ કહેલા હતા, તે કેટલેક કાલે વ્યવચ્છેદ પામ્યા છે તે પછી અર્વાચીનકાલમાં દ્વાદશાર નયચક્ર પ્રવર્ત્તે છે, તેની અંદર એક એક નયના બાર ભેદ કહેલા છે, જો તમારે તે જાણવાની ઇચ્છા હાય તા તે પુસ્તકના અ-ભ્યાસ કરજો એ દ્વાદશાર નયચક્ર ગ્રંથનું પ્રમાણ અઢાર હજાર શ્લાક નુ' છે. અને તે પ્રત્યેક શ્લાક તમારે મનન કરવા યાગ્ય છે.

નયચંદ્ર સહર્ષવદને બાલ્યાે-ભાગવન, જ્ઞાનનય અને ક્રિયાન-યનું સ્વરૂપ સમજાવા.

**સરિવર—ભદ્ર નયચ**ંદ્ર, સમ્યક્ પ્રકારે હેય તથા ઉપાદેય વ-સ્તુને જાણવો, અને પછી આ લાકમાં ઉપાદેય, કુલમાળા સીચદના- કિ; હેય ત્યાગવા યાગ્ય સર્પ વિષ ક'ટકાદિ; અને ઉપેક્ષા કરવા ચાગ્ય તૃ બ્રુાદિ; પરલેાકમાં ગ્રહણ કરવા ચાગ્ય સમ્યગ્ દર્શન ચારિત્રાદિ; નહી ગ્રહણ કરવા યાગ્ય મિથ્યાત્વાદિ; ઉપેક્ષણીય, સ્વર્ગ, લક્ષ્મ્યાદિ; એવી રીતે અર્થમાં યત્ન કરવા, અર્થાત્ જ્ઞાનથી તે વસ્તુઓને યથાર્થ જન બુવી, એવા જે ઉપદેશ તે જ્ઞાનનય કહેવાય છે. ફળ દેનાર જ્ઞાન છે, ક્રિયા ફળ દેતી નથી, કારણકે જ્ઞાન વિના ક્રિયા કરે તા યથાર્થ ફળ મળતું નથી, તેટલા માટે જ્ઞાનની પ્રાધાન્યતા છે. તીર્થકર ગણધરાએ અગીતાર્થને એકલા વિહાર કરવાને નિષેધ કરેલા છે. તે જ્ઞાનનયના મત એવા છે કે, ગીતાર્થ વિહાર કરે અથવા ગીતાર્થની સાથે વિદ્વાર કરે.

અર્હન ભગવાનને સ સારમાં રહે છતે જ્યાંસુધી કેવળજ્ઞા-ન યતુ નથી ત્યાં સુધી મુક્તિ પ્રાપ્ત થતી નથી. ( ઉત્કૃષ્ટ તપ ચારિત્ર-વાન હાેવાથી પણ.) તેટલા માટે જ્ઞાન પુરૂષાર્થનું હેતુરૂપ હાેવાથી પ્ર-ધાન છે.

કિયાનું ઉપ કરણુ જ્ઞાન છે, તેથી તે કિયાની આગળ ગૈાણુ છે. સર્વ પુરૂષાર્થની સિદ્ધિ માટે કિયાજ પ્રધાન કારણુ છે, આ પ્રમાણે ના જે ઉપદેશ, તે કિયાનય કહેવાય છે. શ્રી તીર્થ કર ગણુધરાએ ' કિયા રહિત જ્ઞાન નિષ્ફળ છે ' એમ આગમમાં કહેલું છે. જેમ આં-ધળા માણુસને લાખા અને કરોડા દ્વીવા કરો, તાપણુ તેને પ્રકાશ મળતા નથી, કાઇ પુરૂષ રસ્તા જાણતા હાય, પર'તુ ચાલે નહીં તા તે ધારેલા સ્થાનમાં પોહોંચી શક્તા નથી, અને નદીમાં પડેલા માણુસ તરવું જાણતા હાય પર'તુ, જો પાતાના હાથ પગ હલાવી ત રતા નથી; તા તે કાંઠે પહેાંચતા નથી. તેવી રીતે કિયાવગરના જ્ઞાની સાધ્ય વસ્તુને મેળવી શક્તા નથી. તેને માટે એક અનુભવી વિદ્વાન લખે છે કે;---

 કારણ કે કામી પુરૂષ સ્તીના ભાેગને જાણુનારા હાેય અને ભુખ્યા માણુસ ભક્ષને જાણુનારા હાેય પણુ તે એકલા જ્ઞાનથી સુખી થતા નથી. ૧ ભદ્ર નચચંદ્ર, આ ઉપરથી સમજવાનુ છે કે, સર્વમાં ક્રિયાજ સુખ્ય છે. આતાે ક્ષાયાપશમ ચારિત્ર ક્રિયાની અપેક્ષાએ પ્રાધાન્યપણું કહ્યું, હવે ક્ષાયિક ક્રિયાની અપેક્ષાએ કહે છે. અર્હત ભગવાનને કેવલ જ્ઞાન થયું હાેય, તાે પણ જ્યાં સુધી સર્વ સ વરરૂપ પૂર્ણ ચારિત્ર ચાૈ દમાં ગુણુ સ્થાનની પ્રાપ્તિ ન થાય, લાંસુધી તેને સુક્તિની પ્રાપ્તિ થતી નથી. તેથી ક્રિયાના પ્રધાનપણાને લઇને કિયાનયની પ્રવૃત્તિ થાય છે.

હે શ્રાવક નયચ'દ્ર, આ જ્ઞાનનય અને ક્રિયાનયનું યથાર્થ સ્વરૂ-૫ તમારા હુદયમાં આરૂઢ કરજો; એટલે તમારી મનાવૃત્તિમાં વસ્તુ સ્વરૂપના વિશેષ પ્રકાશ પડશે.

નચચાંદ્ર---ભગવન, આપની કૃપાથી મારૂં હુદય હવે તદન નિઃશ'ક થયું છે. મારી મનેાવૃત્તિના આંતર પ્રદેશમાં આર્હતધર્મની પૂર્ણ શ્રદ્ધા પ્રવિષ્ટ થઇ છે. આપના પસાયથી શ્રાવક ધર્મને થથાર્થ રીતે પામ્યા છું. સાતનયના સ્વરૂપે મને સર્વ રીતે શુદ્ધ બનાવ્યા છે. પૂર્વે મેં જે વાંચેલું, સાંભળેલું અને મનન કરેલું હતું, તે આ વખતે મારા શુદ્ધ હુદયમાં સ્કુરી આવ્યું છે. દ્રવ્ય અને ભાવ ખંને પ્રકારની વસ્તુપર મારી દિવ્ય દૃષ્ટિ પડવા લાગી છે અને તે સાથે આ સંસારની વિચિત્રતા મારા જોવામાં આવી છે. હેમહાપકારી મહાનુભાવ, આપે મારી ઉપર અને મારા કુટુંબ ઉપર ભારે ઉપકાર કર્યો છે. આજે અ-મારી સિદ્ધગિરિની યાત્રા પૂર્ણ રીતે સફળ થઇ છે. હવે તે સાત નયને માટે કાંઇપણ ઉપદેષ્ટવ્ય હાયતા ક્યા લાવી સમજાવા.

નયચંદ્રના આવા વિનીત વચન સાંભળી સૂસ્વિર આનંદ સ-હિત બાલ્યા—ભદ્ર, હવે આજે ઉપદેશના ચરમ દિવસ છે. વળી અમારી આ છેલ્લી સાતમી યાત્રા પૂર્ણુ થઇ ક્ષેત્રસ્પર્શના નાચાેગે હવે અમારે અહિંથી આવતી કાલે વિહાર કરવાના છે. તમારા દુદયને સંતાેષ થયેલા બાણી અમા દુદયમાં પ્રસન્ન થઇએ છીએ, તમારી મ નયમાર્ગદર્શક

( ७४ )

નાવૃત્તિ નિઃશ'ક થઇ દ્વાય તા અમે અમારા કર્ત્તવ્યને અજાવેલું જાણીએ છીએ. અમારા ઉપદેશ સક્લથાય તા અમને વિશેષ આનંદ પ્રાપ્ત થાય, એ સ્વાસાવિક છે, અને મુનિ જીવનની કૃતાર્થતા પણ તે-માંજ છે. ભદ્ર નચચ'દ્ર, હવે સાત નયના સ્વરૂપના ઉપદેશ સમાપ્ત કરવામાં આવે છે. તે વિષય એટલા બધા ગઢન છે કે, તેને માટે જેટલાે વિસ્તાર કરીએ તેટલાે થઇ શકે તેમ છે. એ સાતનય અમુક રીતે માનવાથી નયાભાસ થઇ જાય છે, તે નયાભાસનું સ્વરૂપ તમે તમારી ખુદ્ધિના બલથી જાણી શકશા. એ બ'ને નયાેને પૃથક્ પૃથક્ એકાંત માનવામાં આવે તા મિથ્યાત્વ કહેવાય છે, અને સ્યાદાદ સ'-યુક્ત માનવામાં આવે તા સમ્યક્ દષ્ટ કહેવાય છે.

ભદ્ર, તેમાં ખાસ કરીને એક વાત લક્ષમાં રાખવાની છે કે, તે સાતે નયમાં પેહેલા ચારનય અર્થનું નિરૂપણ કરવામાં પ્રવીણ હાવાથી અર્થનય કહેવાય છે અને બાકીના ત્રણ નય શબ્દ વાચ્યના અર્થને લગતા હાવાથી શબ્દનય કહેવાય છે, અને તેના બીજા અનેક લેદ થઇ શકે છે. તેને માટે એક ગાથા સદા સ્મરણમાં રાખજો.—

## इकेको च सयविहो, सत्त नयसया हवंति ऐमेव। ग्रान्नोवि य त्र्याएसो, पंचेव सया नयाणंतु ॥ १ ॥

ભદ્રનચચ'દ્ર, આ પ્રમાણુે નયના ઘણું ભેદ થઇ શકે છે. ઉન્ ત્કૃષ્ટ પણે લેવાથી તાે તેના અસ'ખ્ય ભેદ થાય છે. જો તમારે તે વિ ષે વિશેષ જાણુવું હાેય તાે **શખ્દાંભાેનિધિ ગ'ધહસ્તિ મહા** ભાષ્યવૃત્તિ (વિશેષાવશ્યક) દ્રાદશાર નયચક વગેરે શાસ્તામાંથી જોઇ લેજો, અને જો અને તાે તેના અભ્યાસ કરજો.

આ વખતે જિજ્ઞાસુ બે હાથ જોડી બેાલી ઉઠયેા---ભગવન્, મ-ને બાધા આપેા. '' જ્યાં સુધી એ ગ્ર'થાના હું અભ્યાસ ન કરૂં, ત્યાંસુધી મારે વિવાહિત થવું નહીં. ''

પુત્રની આવી ઉત્કંઠા જોઇ પિતા નયચંદ્ર અને માતા સુબાે-ધાએ તેને ધન્યવાદ આપ્યાે. તે પછી સ્ટ્રસ્વિરે સાનંદ્રવદને શ્રાવક-પુત્ર જિજ્ઞાસુને આધા આપી હતી.

પછી જ્યારે આનંદસૂરિનું વ્યાખ્યાન સમાપ્ત થયું, એટલે આદીશ્વર ભગવાન્ના જ્ય ધ્વનિથી તલેટીના પવિત્ર પ્રદેશ ગાજી ઉ-ઠયા. શ્રાવક નયચંદ્ર, શ્રાવિકા સુબાધા અને શ્રાવકપુત્ર જિજ્ઞાસુ સ-વેં એ ઉભા થઇને વિધિપૂર્વક સૂરિવરને વ'દના કરી—વ'દનાતે વિ ધિ સમાપ્ત થયા પછીનયચંદ્ર અ'જલિ બેડી વિનયપૂર્વક બાલ્યાે ન હાનુભાવ, ભગવન, આપે મારી ઉપર, આ શ્રાવિકા ઉપર અને આ પુત્ર જિજ્ઞાસુ ઉપર જે કૃપા કરી અમૃતરૂપ ઉપદેશ આપ્યા છે, અને તે ઉપદેશથી અમારી ત્રિપુટીને જે લાભ થયા છે, તેનું વ-ર્ણન અમારાથી થઈ શકે તેમ નથી. તથાપિ છેવટની એટલી પ્રાર્થ ના છે કે, વર્ત્તમાનકાલે આ પાંચમા આરા પ્રવર્ત્ત છે. ચતુર્વિધ જૈ-ન સ'ઘની અવ્યવસ્થા થઇ જવાના ભય રહે છે, તેવા વખતમાં અમા-રે શું કરવું ? કયે માર્ગે ચાલવું ? અને ધાર્મિક કાર્યમાં કેવી પ્ર-વૃત્તિ કરવી ? તે વિષે કાંઇક ઉપદેશ આપા તા અમને વિરોષ લા-ભ મળશે.

સૂરિવર—પ્રસન્નતાથી બાલ્યા—ભદ્ર નયચંદ્ર, તમે અને ત• મારૂ' કુટુંબ ધર્મ ઉપર શ્રદ્ધાલુ નેઇ મને સ'તાેષ થાય છે, સાત-

નયના સ્વરૂપ બાણુવાથી તમારા હુદયમાં ધર્મના પ્રકાશ સારીરીતે પ ડેલાે છે. શંકાક ખાદિ સર્વદોષા તમારાથી દૂર થઇ ગયા છે. હવે ત-મે કાઇ જાતના લય રાખશા નહીં. પાંચમા આરાના પ્રચ'ડ પ્રભાવ તમને કાંઇપણ કરી શકશે નહિ. તમારા હુદયમાં સાતનયના સ્વરૂપનું પ્રતિભિ ખપ્ડેલું છે, એ સાતનયની પ્રરૂપણા આર્હત તત્ત્વને પ્રતિ-પાદન કરનારી છે. તે સ્યાદાદના સિદ્ધાંતને સિદ્ધ કરે છે. તેનાથી સપ્રભાગીનું યથાર્થ સ્વરૂપ પ્રતિપાદિત થાય છે. સપ્તભાગીની રચના ઉપર સાતનયની યુક્તિ વિશેષ ચમત્કાર આપે છે.

ભદ્ર નયચંદ્ર, હવે તમને આહેતધર્મનું માહાત્મ્ય સારીરીતે સમજાશે, તમારી મનાવૃત્તિમાં સમ્યકત્ત્વના સારા પ્રકાશ પડશે, ત-યાપિ મારે તમને કહેવું જોઈએ કે સ્યાદ્વાદ દર્શનને કે તમારા શ્રાવ ક ધર્મને બાદ ન આવે તે રીતે વર્ત્તમાનકાલને અનુસરી તમેપ્રવૃત્તિ કર**ને.** આર્ઢતધર્મના ઉદય કરવામાં ઉજમાળ રહેને. સાતક્ષેત્રાના ઉદ્ધાર કરવામાં સદા તત્પર રહેેને. ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષ-એ ચાર પુરુષાર્થને અવિરાધપણે સાધજો, અને સધાવજો, તેમાં ખાસ કરી**ને** શ્રાવક અને શ્રાવિકા એ બ'ને ક્ષેત્રાની સુધારણા કરવામાં વિશેષ ધ્યાન આપને. એ ઉભયક્ષેત્રને સુધારવાથી બીજા ક્ષેત્રાે સ્વતઃ સુધરી શકશે. તન, મન અને ધનથી સંઘની ભક્તિ કરજે. સંઘની અંદર પેશી ગયેલા હાનિકારક રીવાનેને દ્રુર કરવાના ઉપાયેા ચાેજી ધાર્મિક સુધારણાને પુષ્ટિ આપજે, અને જીવદયા પાલવાને માટે બહુ પરિકર થજો. શ્રાવિકા સુગાધા, તમે સુજ્ઞ છેા, એટલે તમને વિશેષ કહેવાની જરૂર નથી, તથાપિ એટલું તાે કહેવું પડશે કે, તમે તમારી ધાર્મિક કેળવણીનાે ઉપયાેગ કરબે. તમારી ધર્મબ્હેનાેને બાેધ આપી સુધાર-જો. શ્રાવિકાએાને સદ્ગુણી અને સતી ધર્મને જાણનારી અનાવજો. તે સાથે તમારા આત્માને આર્હતધર્મનાં ઉપાસક કરતે.

વત્સ જિજ્ઞાસ, તુ' આર્હત વિદ્યામાં પ્રવીણ અની શ્રાયક પુત્રેા-ને સદ્દેખાધ આપજે. આર્હુ તધર્મના ઉદય તમારાથી થવાના છે. બા- લ અને તરૂષ્ટ્ર વીરપુત્રા જ્યારે ધર્મ તથા નીતિ વિદ્યામાં આગળ પ-ડશે, ત્યારેજ વીર ધર્મનાે વિજય થશે. ધર્મ, વ્યવહાર અને નીતિનું બળ વધારવાને સારી સારી સંસ્થાએા સ્થાપન કરી વીરશાસનના વીજય વાવટા કરકાવે.

મહાનુભાવ આન'દસૂરિ આ પ્રમાણે ઉપદેશ આપી વિરામ પામ્યા---તે પછીનયચ'દ્ર, સુબાધા અને જિજ્ઞાસુ---એ બ્રાહ ત્રિપુટીએ ગુરૂભકિતનુ' ગાેરવ ધારણ કરી તેમને પુનઃ વ'દના કરી અને વીરશા-સનના ઉદ્યાત થાય, તેવા વિવિધ જાતના અભિગ્રહાે ગ્રહણ કર્યા.

ત્રિકરહ્યુ શુદ્ધિથી ગુરૂભકિતને ધારણ કરતા, ગુરૂના પ્રભાવની પ્રશ'સા કરતા અને જ્યાંસુધી ગુરૂની મનેાગ્નમૂર્તિ જેવામાં આવી ત્યાંસુધી વાર'વાર સિંહાવલાેકન કરી ગુરૂમૂર્તિના દર્શન કરતા શ્રાવક નયચ'દ્ર, શ્રાવિકા સુઞાધા અને શ્રાવક પુત્ર જિજ્ઞાસુ સિદ્ધગિરિની ત-લેટીમાંથી પ્રસાર થયા. તેઓ વિમલગીરિના શિખરાને પુનઃ પુનઃ ભાવપૂર્વક અવલાેકતા અને તે પર રહેલી પ્રભુની પ્રતિમાઓનું ધ્યા-ન કરતા ચાલતા હતા.

આન દસૂરિ શ્રાવક નયચ દ્રને પ્રતિબાધ કરવાની પાતાની ધા-રણા સફળ કરી અને હૃદયમાં ધારેલી સિદ્ધગિરિની સાત યાત્રાઓ તે પૂર્ણુ કરી ત્યાંથી સપરિવાર વિહાર કરી ચાલી નીકળ્યા હતા નય-ચંદ્ર પણુ કેટલાક સમય તે તીર્થભૂમિમાં કુટુંબ સહિત રહી પાતાના વતન તરફ વિદાય થયા હતા. નયચ કે નિઃશ ક થઇ આર્હુ તધર્મની આરાધના કરી હતી. છેવટે પાતાના ધર્મનિષ્ઠ પુત્ર જિજ્ઞાસુને ગૃહભા ર સાંપી અને સાતક્ષેત્રામાં દ્રવ્યના સદુપયાગ કરી નયચ દ્ર ચારિત્ર ધર્મના ધારક અન્યા હતા. તેણે સાત નયના સ્વરૂપને દર્શાવી વિવિધ જાતના ઉપદેશા આપ્યા હતા; ભારતવર્ષની જૈનપ્રજા નયવિજય મુ નિની નિર્મલ વાણી સાંભળવાને અતિ ઉત્સુક અની હતી. તે મહા નુભાવે પાતાના પૂર્વાપકારી ગુરૂ શ્રી આન દસૂરિની ધર્મકીર્તિને ભા-રતના ચારે પૂણામાં પ્રસરાવી હતી. કેટલાએક સ્થાનામાં જૈનધર્મની સંસ્થાએાને સ્થાપિત કરી હતી. અને પાતાના ઉપકારી ગુરૂનું નિર્મ-લ નામ તેની સાથે અ'કિત કર્યું હતુ'.

નયચ દ્રની સ્ત્રી સુબાધા શુદ્ધશ્રાવિકા બની ગૃહાવાસમાં રહી હતી. તેણીએ એક શ્રાવિકાશાળાની સ્થાપના કરી,તેમાં આવતી શ્રાવિકાએાને ધર્મ નીતિ અને વ્યવહારનું ઉત્તમ શિક્ષ**છ**ુ આપતી હતી. અને તે-નેજ પાતાનું મહાવત માનતી હતી.

વીરપુત્ર જિજ્ઞાસુએ પાતાની માતાની આજ્ઞાને આધીન થઈ ગૃહાવાસમાં રહી સારો અભ્યાસ કર્યો હતા. અનુક્રમે આત્માને આ-ન'દ આપનારી એક સ'સ્થા સ્થાપન કરી, તેમાં પાતે મુખ્ય અધિકાર માં જોડાયેા હતા. તેનામાં વકત્તુત્વ શકિત સારી હતી, તેથી તે હત્ત-મ વિષયેાના ભાષણા કરી લાેકાના હુદય ઉપર સારી અસર કરતે৷ હતેા.

જિજ્ઞાસ સપ્ત નયનું સ્વરૂપ જાણ્યાં પછી આર્હત ધર્મ શાસ્ત્રનાે ઉન ત્તમ અભ્યાસી અન્યેા હતા.ં પદાર્થના સ્વરૂપને દર્શાવવાને સ્યાદ્વાદ મતની ભૂમિકામાં તેણુ ભારે અભ્યાસ કર્યો હતા, અને તે ઉપર સારા સોરા લેખા લખી ભારતીય જૈન પ્રજાતા મહાન્ ઉપકાર કર તાે હતા. તે હ મેશાં પાતાના ભાષણમાં જણાવતાં કે, '' ધર્મબ'ધુ એા, જાગ્રત થાએા, આ પ**ંચમકાળના પ્ર**ભાવથી પથરાઇ ગયેલા પ્ર માદને છેાડી દો. તમારા પ્રાચીન ધર્મની મહત્તાનું સ્મરણ કરા. સર્વ કર્શનામાં સવેપિરિસત્તા ધરાવનારા તમારા સ્યાદ્વાદ દર્શનની મહત્તાનું મનન કરા, તમારા દર્શનની પ્રંથ સમૃદ્ધિ માટામાં મા-ટી છે. ભારતવર્ષના સર્વ ધર્મોની અંદર તમે પ્રાચીનપદ લીધેલું છે. સ'મતિતર્ક, નયચક્રવાલ, સ્યાદ્વાદ રત્નાકર અને રત્નાકરાવતારિકા વગેરે તમારા ચ'થાનું અવલાકન કરાે, તમારી મનાેવૃત્તિ તત્ત્વાર્થ ગ્ર'થમાં પ્રવેશ કરાવેા. પ્રમાણુવાર્ત્તિક, પ્રમાણુમીમાંસા, ન્યાયાવતાર, અનેકાંતજ્ય પતાકા, અનેકાંત પ્રવેશ, ધર્મસ ગ્રહ્યિણી, અને પ્રમેય રત્નકાેશ ઇત્યાદિ તમારા મહાન્ ગ્રંથાના કત્તાંઓના આસાર માતે, એ ગ્ર'થારૂપ અપ્રતિહત શસ્તાથી તમારૂ' વીરશાસન ભારતવર્ષ ઉપર મહાન વિજય મેળવે છે.



ઉપસંહાર.



ય ધર્મખ'ધુએા, વર્ત્તમાનકાળે વિદ્યાદેવીના મહાયુગ પ્રવર્તે છે. કેળવણીરૂપ કલ્પલતા ભારતવર્ષની આસ પાસ વીંટાઇ વળી છે. જે કે, તે કેળવણીએ નવી-ન પદ્ધતી ગ્રહણ કરેલી છે, તથાપિ તે માર્ગે ચા-લીને તમે તમારી પ્રાચીન પદ્ધતીને પ્રાપ્ત કરી શક-

શેા. સ'સ્કૃત અને માગધી ભાષાના એટલા અધા પ્રઅળ સાધનાે ત-મારી સન્મુખ ઉભા છે કે, જેના ખલથી તમે તમારી પૂર્વ પદ્ધતીનાે પ્રસાદ પ્રાપ્ત કરી શકશાે.

બ'ધુઓ, તમે એક સ'પથી વત્તી તમારા ધર્મના ઉદ્યાત કરતે. ગચ્છ, જ્ઞાતિ અને ગુરૂમાં ભેદ બુદ્ધિ રાખશા નહીં. સર્વ જૈન બ'ધુ-આ વીર પ્રભુના સેવક છે, એવુ' ધારી ચારે તરફ સ'પના સુગ'ધી પવન ફેલાવેને. જ્યાં સ'પ ત્યાં વિજય છે. માણુસમાં, આખા વિશ્વ-માં પણ ને ધર્મનું અને નીતિનું રૂપ કાંઇપણ દેખવું દોયતા સ' પમાંજ દેખા. સ'પ એ રાગ તથા દેધના અભાવનું કે દ્રસ્થાન છે. જ્યાં સ'પના ઉદય ત્યાં વીતરાગ ધર્મના ઉદય છે. સર્વાત્મભાવ પ-શુ તેમાંજ છે. દયાધર્મના પ્રકાશપણ સ'પની સાથે સ'બ'ધ ધરાવે છે. તિર્થકર ભગવાનના સંમાવસરણમાં અને તપસ્વીઓના તપાવનમાં શીકારી પ્રાણીઓ વૈરભાવ છાડી સ'પથી વર્તે છે; તે ઉપરથી તપનું ફલ સ'પદર્શક છે.

પ્રિય બધુએા, એ સ'પરૂપી કલ્પવૃદ્યને આશ્રય કરી આઈત

ધર્મની સાધના કરજો. તમારા એ ધર્મ ત્રૈલાકય વિજયી નીવડયા છે. તેની ઉપર અનેક આક્ષેપા થયા છે અને થતા જાય છે, તથાપિ તે પ્રા ચીન ધર્મ હજી ડગ્યા નથી. વીર શાસનના પ્રભાવ એવાને એવા પ્ર-વર્તે છે, અને હજીપણ પ્રવર્ત્તશે. ધર્મ અધુએા, છેવટે મારે તમ ને એટલુંજ કહેવાનું કે, આપણા આર્હત ધર્મના આધાર સુનિવરા છે. આપણા ગુરૂઓ જો બદ્ધ પરિકર થઈ ધર્માપદેશ આપ્યા કરશે અને પાતાના ચારિત્ર ધર્મનું યથાર્થ રીતે રક્ષણ કરી પ્રવર્ત્તન કરશે તા આપણા ધર્મ વિશેષ પ્રકાશમાન થશે.

આ પ્રસ'ગે મારે જણાવવું જોઇએ કે, વર્ત્ત માનકાલે આનંદ સૂરિ અને તેમના પરિવાર અતિ ઉપકાર કરે છે. ધર્મના વિવિધ વિષયા ઉપર સારા સારા ગ્ર'થા લખી જૈન પ્રજાને શુદ્ધ માર્ગ દર્શાવે છે. તેમાં આત્માને આરામ આપનારા અને વિજયપૂર્વ ક આનંદ પ્રવર્ત્તાવનારા સુરિવરે આપણા જૈન વર્ગ ઉપર જે ઉપકાર કર્યો છે; તે અવર્ણનીય છે. તરૂણ શ્રાવક જિજ્ઞાસુ આવા આવા ઉપદેશ આ-પી પાતાનું શ્રાવક જીવન કૃતાર્થ કરતાહતા, અનેતેને પાતાનું શુદ્ધ કર્ત્ત-વ્ય સમજી હુદયમાં આનંદ પામતા હતા. યાવજ્જવિત એજ કર્ત્તવ્ય માં તત્પર રહી શ્રાવક પુત્ર જિજ્ઞાસુએ પાતાની જિજ્ઞાસા તૃપ્ત કરી હતી.

પ્રિયવાચકવૃ'દ, શ્રાવક નયચ'દ્ર, શ્રાવિકા સુબાધા અને શ્રાવક પુત્ર જિજ્ઞાસુ—આ ત્રિપુડીના અને તેમના ઉદ્ધાર કરનારા મહાનુ-ભાવ શરૂ આન'દસ્દર્સિના આ વૃત્તાંત તમારા હુદયમાં સ્થાપિત કરતે. અને તે પરમ કૃપાળુ શરૂરાજના ઉપકારનું હુદયમાં નિર'તર સ્મર ઘુ કરતે, અને આ નયમાર્ગદર્શકના ઉપયાગી વિષયનું મનન કરી સ્યાદ્વાદ સિદ્ધાંતરૂપ સુધાના સ્વાદને સ'પાદન કરતે. એથી આ લાક તથા પરલાકના શ્રેયને પ્રાપ્ત કરવાના પૂર્ણ અધિકારી થશા.

तथास्त.

 $\odot \diamondsuit$ **6**,0*9*,0,0,0,00,00,0