

<sub>િસારીના</sub>

<sup>અથવા</sup> માણુસાઇ એટલે શું?

> લેખક પૂજયપાદ આચાર્ય શ્રી નાગચંદ્રજી સ્વામીના શિષ્ય સુ(ન ૨૮ન ૨૫ંદ્રજી

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

# નીતિ માર્ગાનુસારીના ૩૫ ભોલ

#### અથવા

માણુસાઇ એટલે શું?

#### લેખક

પૂજયપાદ આચાર્ય કરી નાગચંદ્રજી સ્વામીના શિષ્ય મુનિ રત્નચંદ્રજી

#### પ્રકાશક

જેન સિધ્ધાંત સભાની વતી શેઢ નગીનદાસ ગિરધરલાલ

૨૫૯, લેમિંગ્ટન રોડ

શાંતિસદન, મુંબઈ નં. ૭

### કિંમત-વાંચન અને સદુપયાગ

ટપાલ ખર્ચના બે આના પ્રકાશકને માકલવાથી આ પુસ્તક ભેટ માકલવામાં આવશે.

> વીર સંવત્ ૨૪૭૭ વિક્રમ સં. ૨૦૦૭ જાન્યુઆરી ૧૯૫૧

આવૃત્તિ ૧ લી. પ્રત ૫૦૦૦

#### : સુદ્રક:

ફરેદુન રૂસ્તમજી મહેતા,

"સાંજ વર્તમાન પ્રેસ",

એપોલેા સ્ટ્રીટ, કોટ, મુંબઈ–૧.

# સમપંશ્

પુજવપાદ આચાર્ય ગુરૂદેવ શ્રીનાગમંદ્રજી સ્વામીએ મને ભાગવતી દીક્ષા આપીને જેમને સાંપેલા એવા સદ્ગત શ્રીમાન યોગનિષ્ઠ *ઘ*ી. ત્રિલેાકચંદ્રજી મહારાજ, જેમણે ઘણાં વર્ષો સુધી પાતાની સાથે રાખી મને સાધુપણાના સદગણોથી કેળવી રસ્તે ચડાવ્યા: અનેક સ્થળે વિચરી જૈનજૈનેતર જનતામાં જેમણે પોતાના આચાર, વિચાર અને સદ્પદેશથી પ્રકાશ પાડયો; પરોપકારનાં કાર્યો કરી જેમણે યશ મેળવ્યો; યોગ માર્ગે મુમુક્ષુ-ઓને ચડાવવાનું પાતે આદરેલ કાર્ય અણધાર્યું અધર્ક મકી જેઓ સ્વર્ગવાસી થયા; જેમના ઉપકારનાે બદલાે વાળવા હું કોઈ રીતે સમર્થ નથી: એવા એ દિવ્ય આત્માને (યત કિંચિત ઋણમુકત થવા) નીતિ-માર્ગાનસારીના ૩૫ નિયમોના વિવેચન રુપ પુષ્પોથી ગુંથા-એલી આ પુસ્તક રુપ માળા અર્ધ્ય રુપે સમર્પલ કરી હં કતકત્ય થાઉ છું. ૐ શાંતિ !

#### આ ભાર

આ પુસ્તક સંવત ૧૯૯૯ ની સાલથી ભાવના રુપે હૃદયમાં પ્રગટયું. સં. ૨૦૦૦ ની સાલમાં ખરડા (કાચા લખાણ) રુપે દ્રશ્યમાન થયું. યાેગ-શાસ, ધર્મબિંદુ, કર્ત્તવ્યકંકણ વિગેરે પુસ્તકો વાંચી કંઈક સુધારો વધારો કરાયો.

કેટલીક લેખન, સંશોધન વિગેરે આવશ્યક પ્રવૃત્તિને લઈને આ પુસ્તકનું પાકું લખાણ ઘણે લાંબે વખતે સં. ૨૦૦૬ ચૈત્ર માસમાં પૂર્ણ કરી શકાયું.

આ પુસ્તકમાં સહાયક બનેલાં ઉપરોક્ત પુસ્તકોના કર્તાઓના આભાર માનવામાં આવે છે.

લાંબે વખતે પણ આ પુસ્તક પૂર્ણ થતાં સુધી અન્ય દરેક કાર્યોમાં સહાયક બનેલા તપસ્વી, સેવાભાવી મહારાજ શ્રીકૃષ્ણજી સ્વામીનો ુ મહાન ઉપકાર કોઈ રીતે ભૂલાય તેમ નથી.

જૈન-જૈનેતર, સ્ત્રી-પુરૂષો, નાના-મ્હાેટા દરેક વર્ગને અતિ ઉપયોગી એવું આ નાનકડું પુસ્તક વાચકો વાંચી સાર ગ્રહણ કરી યત્કિંચિત્ પણ આત્મામાં ઉતારશે, આત્માને સુધારશે તો લેખકના લેખનની સફળતા અને પ્રકાશકના દ્રવ્યના સદુપયે.ગ થયાે ગણાશે.

સુક્ષેષુ કિંબહુના ! ૐ શાંતિ ! ! !

પૂજ્યપાદ આચાર્ય ક્રોનાગમંદ્રજી સ્વામીના શિષ્ય મુનિ રત્નચંદ્રજી. કચ્છ દેશ

# આ પુસ્તકના પ્રકાશનમાં સહાય આપનારનાં સુબારક નામા.

આ પુસ્તક છપાવી પ્રસિદ્ધ કરવામાં નીચેના ધર્મ પ્રેમી સુશાવક સદ-ગૃહસ્થાેએ સહાય કરી છે. આ પુસ્તકોની કુલ પાંચ હજાર નકલ છાપવામાં આવી છે અને તેના વિના મૂલ્ય પ્રચાર કરવા માટે નીચેના સદગ્રહસ્યાના નામની સામે લખેલ રકમા તેઓશ્રીઓએ આપેલી છે.

રૂ. ૧૫૦૦. શાહ વીરજી શીવજી. કુંદરોડી. કચ્છ.

- રૂ. ૬૦૦. શ્રી વીરજી દેવન છેડા, ભવાનજી દેવન છેડા તથા ધારસી દેવન છેડા તેમના સ્વર્ગસ્થ પિતાશ્રી દેવન મુરગ છેડાના સ્મરણાર્યો. વાંકી કચ્છ.
- રૂ. ૬૦૦. રામજી કુરપાલ શાહ. તેમના પિતાશ્રી કુરપાળ જેસંગ શાહના સ્મરણાર્થે. કાંડાકરા ક્ર્મ્છ.
- રૂ. ૩૦૦. શાહ નાગસી હીરજી. લાખાપુર. કચ્છ. (હાલ નાગપુર).
- રૂ. ૩૦૦. શ્રી. સુંદરલાલ વેલચંદ શાહ, ધાનેરા તેમના સ્વર્ગસ્ય પિતાશ્રી વેલચંદ હરિચંદના સ્મરણાર્થે.

આ પુસ્તક છપાવવાના ખર્ચ માટે ઉપર પ્રમાણે સહાય આપનાર આ સર્વે સદગૃહસ્થોનો આભાર માનવામાં આવે છે.

#### જેન મુનિ રત્નચંદ્રજી

#### પ્રસ્તાવના.

નીતિ માર્ગાનુસારી એટલે નીતિના માર્ગને અનુસરનાર. એટલેકે માણસાઈવાળાે અથવા મનુષ્યપણાના આચારવાળાે માણસ.

શ્રી. હરિભદ્રસૂરીએ ગૃહસ્થના સામાન્ય ધર્મ ને અનુસરવા માટે જે બેાલ, નિયમાે લખ્યા છે તે લગભગ ૪૪ છે. જયારે એના ઉપરથી શ્રી. હેમ-મંદ્રાચાર્ય પાંત્રીશની સંખ્યા નિયત કરેલી છે. એ પાંત્રીશ બાલ જીુદે જીુદે ઠેકાણે પ્રચાર પામ્યા છે તેમાં દરેકે એક સરખા એ બાલ સંગ્રહ્યા નથી. પરંતુ તેમાં સ્વમતિ અનુસાર યાગ્ય ફેરફારો મૂળ અને વિવેચનમાં કર્યા જણાય છે.

આ પુસ્તકમાં શ્રી. હેમચંદ્રાચાર્યના યોગ શાસ્ત્રમાં આપેલા શ્લોકો લઈ તે ઉપર વિવેચન કરેલ છે.

પ્રથમ જયાં મૂળ જ ન હોય ત્યાં શાખા, પ્રતિશાખા ક્યાંથી હોય? ન જ હોય. તેજ પ્રમાણે મનુખ્ય જન્મ તેા મળ્યો પણ માણસાઈ કે મનુખ્ય-પણાના ગુણા, લક્ષણા કે આચારજ ન હોય ત્યાં નીતિ ન હાેય. જયાં નીતિ ન હાેય ત્યાં ગહસ્યાશ્રમની ફરજો બરાબર પાળી શકાયજ નહિ.

જ્યાંસુધી માણસાઈ કે સંપૂર્ણ નીતિ માણસમાં ન આવે ત્યાંસુધી સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ ન હોય. સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ સિવાય શ્રાવક કુળમાં કે જન કુળમાં અવતરેલ હોવાથી ફક્ત નામનાેજ જૈન કે શ્રાવક ક્રહેવાય. બાહ્યાચારથી સાધુ દેખાતા મનુષ્યમાં માણસાઈ, નીતિ કે સાધુતા ન હેાય અને શાવક કહેવાતા આત્માઓમાં શાવકપછ્યું નહેાય તો તે નામ નિષ્ફળ છે.

માટે નીતિમાર્ગાનુસારીના અથવા માણસાઈના આ ૩૫ પાંત્રીશ બાેલને---નિયમાને, વીતરાગતા, મુકતતા, સાધુતા, શ્રાવકપણું, સમ્યકત્વ અને ગૃહસ્થાશ્રમીપણું વિગેરે ક્રમિક ઉચ્ચ સ્થાન પ્રાપ્તિના પ્રથમ પગવિયાં રૂપ ગણવા એજ ઉચિત છે

ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહેલા, સત્ય વસ્તુસ્થિતિને સમજીને સમ્યકત્વને ન પામેલા એવા મનુષ્ય માત્રને હમેશને માટે આ પાંત્રીશ બોલો, નિયમોને સમજીને પાલવાની આવશ્યકતા છે.

# નીતિ માર્ગાનુસારીના ૩૫ બાેલ. અનુક્રમણુિકા

|                    |     | પુષ્ટ |                                       | પુષ્ટ |
|--------------------|-----|-------|---------------------------------------|-------|
| પ્રાસ્તાવિક        |     | ۹     | બાલ સત્તરમાે                          | 52    |
| યાેગશાસ્ત્રના શ્લા | કો  | Y     | બાલ અઢારમા.                           | 99    |
| સજઝાય.             | ••• | E     | બાેલ ઓગણીસમાે.                        | ८०    |
| બાલ પહેલા.         |     | 99    | બાેલ વીશ્રમાે.                        | 29    |
| બાલ બીજો.          |     | ૨૫    | બાેલ એકવીશમાે.                        | ८२    |
| બાેલ ત્રીજો.       |     | २८    | બાેલ બાવીશમાે.                        | 68    |
| બાલ ચાથા.          |     | ૩૨    | બાલ ત્રેવીશમા                         | 29    |
| બાલ પાંચમા         |     | ૩૫    | બાેલ ચાવીશમાે.                        | ८৫    |
| બાેલ છઠાે.         |     | 36    | બાલ પચ્ચીશમા                          | ૯૧    |
| બાલ સાતમા.         | *** | ૪૧    | બાેલ છવ્વીશમાે.                       | CZ    |
| બાલ આઠમા           | *** | ૪૫    | બાેલ સતાવીશમાે.                       | «З    |
| બાલ નવમા           |     | ४७    | બાલ અઠાવીશમા                          | 65    |
| બાલ દશમા.          |     | પ૧    | <mark>બાલ</mark> ઓગ <b>ણત્રીશમા</b> . | KK    |
| બાેલ અગીયારમે      | ù.  | પર    | બાલ ત્રીશમા.                          | ૧ ૦૧  |
| બાલ બારમા.         | ••• | ૫૪    | બાલ એકત્રીશમા.                        | የ ማ   |
| બાલ તેરમા.         | ••• | પક    | બાેલ બત્રી <b>શમા</b>                 | 9 05  |
| બાલ ચૌદમા.         |     | ૫૯    | બાલ તેત્રીશમા.                        | 9 02  |
| બાલ પંદરમા.        |     | ૬૫    | બાલ ચાત્રીશમા.                        | 992   |
| બાલ સાળમા.         |     | 55    | બાલ પાંત્રીશમા                        | 923   |
|                    |     |       |                                       |       |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

1122

# નીતિ માર્ગાનુસારીના પાંત્રીશ બાેલ

નીતિ એટલે સદ્વુત્તિ, સારી વૃત્તિ, સન્માગે નહિ વળેલે৷ અજ્ઞાની માણસ સામાન્ય રીતે બીજાને નુકશાન પહેાંચતું હોય તો પણ તેથી પોતાના સ્વાર્થ સધાતો હોય તો તેવું કામ, તેવું આચરણ કરવામાં આતુર રહે છે. આવી જાતના સ્વાર્થી વર્તનથી મનુષ્યોમાં એક બીજા સાથે અનેકવાર ઘર્ષણ ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી અશાંતિ ઉપજે છે અને સંસાર વ્યવહારમાં ખલેલ પડે છે. આવું વર્તન અનીતિ ગણાય છે.

શાંતિ અને સુખ દરેક માણસને પ્રિય હોય છે. સંસાર વ્યવહાર શાંતિ-'પૂર્વક અને સુખપૂર્વક તોજ ચાલી શકે કે ભે મનુષ્યો અનીતિ છોડી નીતિનો વ્યવહાર રાખે. અબુધ સંસારીજનોને નીતિને માગે દોરવાને માટે શાસ-કારોએ પાંત્રીશ બાલ, નિયમો ઘડયા છે. તેને અનુસરવાથી માણસ નીતિને માગે ચાલતો થાય છે, તેથી તેને ધર્મનું શાન થાય છે અને ધર્માચરણ કરવા લાગે છે.

9

સુખ સૌને પ્રિય છે. પરંતુ માણસાે જયારે સુખનાે વિચાર કરે છે ત્યારે તેઓ આ સંસારમાં મળતાં સુખાેનાેજ વિચાર કરે છે. પરંતુ સંસારનાં સર્વસુખાે ક્ષણિક છે, નાશવંત છે, થાેડાેક વખતજ સુખ આપનારાં છે, પછી તાે દુ:ખમાંજ પરિણમે છે.

સંસારનાં સર્વ સુખદુ:ખ કર્માધીન છે. ખરૂં શાશ્વત સુખ આ કર્માથી છૂટવાથીજ મળે છે. શુભાશુભ સર્વ કર્મામાંથી મુક્તિ મેળવવાથીજ સાચું સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. આવું પરમ સુખ, આવી પરમ મુક્તિ મનુષ્ય ભવમાંજ મેળવી શકાય છે. તેથી શાનીઓએ મનુષ્ય ભવને દર્લભ કહેલ છે અને એટલા માટેજ મનુષ્ય ભવ, મનુષ્ય યોનિને બીજી યોનિઓ કરતાં ઉત્તમ કહેલ છે.

સર્વજ્ઞ શ્રી. તીર્થંકર ભગવાને કર્મ-મુકિત થવાનાં, માેક્ષ પ્રાપ્ત કરવાનાં ચાર અંગેા—સાધનાે બતાવ્યાં છે.—

(૧) મનુષ્યત્વ, મનુષ્યપણું,

(૨) શ્રુતિ, રૂચિપૂર્વક શાસ્ત્રનું સાંભળવું,

(૩) શ્રધ્ધા, સર્વશ તીર્થકર ભગવાનના વચનો ઉપર પૂર્ણ]ાવશ્વાસ અને

(૪) ઈંદ્રિયા તેમજ મનને વશ કરવા રૂપ સંયમ ને વિષે પરાક્રમ-ઉદ્યમ ફોરવવેા.

આ ચારે બાબતાે ક્રાંષ્ઠ છે અને મનુષ્ય ભવે પણ પરમ દુર્લભ છે. (ભુઓ ઉત્તરાધ્યયન. ૩–૧).

મનુષ્યપછું એટલે માણસાઈ. માણસ બીજા માણસા સાથેના પ્રતિ-કળ વર્તનમાં હમેશાં એવા ખ્યાલ રાખે કે સામા માણસ એવુંજ વર્તન મારી સામે રાખે તાે મને કેવું લાગે? આવા ખ્યાલ સાથેનું વર્તન તેજ માણ-સાઈ. આવા ખ્યાલથી વર્તન કરવામાં આવે તાે કદી ખાટું વર્તન થઈ શકેજ નહિ.

₹

આવા વર્તનથી માણસ બીજા બધા માણસોને પોતાના જેવાજ ગણતાં શીખે છે. धात्मवत् सर्वं मूत्तेषु જેવી ભાવના તેનામાં પ્રગટ થાર્ય છે. દરેક માણસને તે પોતાના આત્મા જેવાજ ગણવા લાગે છે.

ઉપર જણાવેલી ચાર દુર્લભ વસ્તુઓમાં સૌથી પહેલી દુર્લભ વસ્તુ માણસાઈને ગણાવેલ છે. આવી માણસાઈ પ્રાપ્ત થતાં સત્સમાગમની ઈચ્છા ઉત્પન્ન થાય છે. સત્સમાગમથી શાસ સાંભળવાની રૂચિ પેદા થાય છે. શાસપ્રવણથી સારાસારનું શાન થાય છે, સત્ય વસ્તુનું સ્વરૂપ સમજાય છે. એ રીતે બીજી પણ દર્લભ વસ્તુ પ્રાપ્ત થાય છે.

વાણવાયોગ્ય, આદરવાયોગ્ય અને છેાડવાયોગ્ય વસ્તુઓનું <mark>યથાર્યં</mark> સ્વરૂપ સમજાવાથી જિનવચન ઉપર શધ્ધા—વિશ્વાસ ઉત્પન્ન થાય છે. એ પ્રમાણે ત્રીજી દુર્લભ વસ્તુ પ્રગટે છે.

દેવ, ગુરૂ અને ધર્મ પ્રત્યે અખંડ શ્રધ્ધારૂપ સમકિત સહિત વ્રત-નિયમ, તપ-ત્યાગ વિગેરે ધર્મકરણી કરવામાં પુરૂષાર્થ-ઉદ્યમ કરવામાં આવે એ માેેેેેેેે માેેેે ચાેથું અંગ છે. આ ચારેય દુર્લભ અને ઉત્તમ અંગેો પ્રાપ્ત થતાં સ્વલ્પ કાળમાં આત્મા મુકિત પ્રાપ્ત કરે છે.

આ પ્રમાણે મનુષ્યપછું, માણસાઈ આત્માનો વિકાસ કરી તેને મે**ામ** પ્રાપ્ત કરાવે છે. પાંત્રીશ પ્રકારના નિયમા પાળીને, પાંત્રીશ પ્રકારના ગુણે ધારણ કરીને નીતિમાર્ગને અનુસરવાથી મનુષ્યમાં આવી માણસાઈ પ્રગટ થાય છે. એ પાંત્રીશ બાલ અથવા નિયમાથી હેમચંદ્રાચાર્ય તેમના માગ-શાસમાં વર્ણવેલા છે. તેને નીતિમાર્ગાનુસારીના પાંત્રીશ બાલ કહેવામાં આવે છે. તેનું વર્ણન કરતા શ્લોકો નીચે પ્રમાણે છે.

# નીતિમાર્ગાનુસારીના પાંત્રીશ બાેલના ચાેગશાસ્ત્રમાં બતાવેલા શ્લાેકા

न्यायसम्पन्नविमवः, शिष्टाचारप्रशंसकः । कुलसीलसमैः सार्धं कृवोद्वाहोऽन्यगोत्रजेः ॥ १ ॥ पंापंमीरूः प्रसिद्धं च, देशाचारं समाचरन् । **मवर्णवादी न क्वापि, राजादिषु विशेषतः ॥ २ ॥** अनंतिब्यक्तगुप्ते च, स्थाने सुप्रातिवेशिमके । अनेकनिगम द्वार विवर्जित निर्वतनः ॥ ३ ॥ कुवसंगः सदाचारे मांता पित्रोश्व पूजकः । त्यजशुपप्लुतं स्थान मप्रवृत्तश्च गहिते ॥ ४ ॥ व्ययमायो चितं कुर्वन्, वेषं वित्तानुसारतः । अष्टभि धींगुणे युंक्तः, इएण्वानो धर्ममन्बहम् ॥ ५ ॥ अजीणें भोजनत्यांगी, काले भोक्ता च सात्म्यत: । मन्योऽन्याप्रतिबंधेन, त्रिवर्गमपि साधयेत् ॥ ६ ॥ यथावदतिथौ साधौ, दीने च प्रतिपत्तिकृत् । सदाऽन मिनिविष्टश्च, पक्षपाती गुणेषु च ॥ ७ ॥ भदेशाकालयोश्चर्यां, त्यजम् जानन् बलाबलम् । वृत्तस्थज्ञानवृद्धानां, पूजकः पोष्यपोषकः ॥ ८ ॥

ሄ

#### માંત્રીશ બાેલ

दर्धिदसी विश्वेषतः, कृतज्ञो लोकवछमः । सल्ज्ज्ज्ञः सदयः सौम्यः, परोपकृतिकर्मठः ॥ ९ ॥ अन्तरंगारिषड्डवर्म परिहार परायणः । वज्ञीकृतेन्द्रियमामो, गृहि धर्माय कस्पते ॥ १० ॥

#### અથ<sup>°</sup>

૧. **ન્યાયથી** ધન ઉપાર્જન કરવું.

- ર. સારા પુરૂષના આચારની પ્રશંસા કરવી.
- સમાન કુળ શીળવાળા પણ અન્ય ગેાત્રીની સાથે લગ્ન કરવું.
- ૪. પાપનાે ડર રાખવાે.
- **પ**. દે**શના પ્રસિદ્ધ આચારોનું પાલન** કરવું.
- ૬. કોઈના અવર્ણવાદ બાેલવા નહિ. તેમાં પણ ખાસ કરીને રાભની નિંદા તાે કરવીજ નહિ.
- ૭. અતિ ગુપ્ત તથા અતિ પ્રગટ નહિ તેવા તથા સારા પાડોશવાળા સ્થાનમાં જેમાં જવા આવવા માટેના અનેકદ્રાર ન હોય તેવા ઘરમાં રહેવું.
- ૮. હમેશાં સારા આચરણવાળા સાથે સંબંધ રાખવા.
- **૯. માતાપિતાની સેવાભકિત કરવી**.
- ૧૦. ઉપદ્રવવાળા સ્થાનના ત્યાગ કરવા.
- ૧૧. નિંદિત કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ ન કરવી.
- ૧૨. આવકનાં પ્રમાણમાં ખર્ચ કરવા.
- ૧૩. લમ્મી (ધન)ના અનુસારે વેષ ધારણ કરવા.
- ૧૪. બુધ્ધિના આઠ ગુણાે મેળવવા.
- ૧૫. નિરંતર ધર્મનું મવણ કરવું.
- ૧૬. અજીર્ફ હોય ત્યાં સુધી ભાજન કરવું નહિ.
- ૧૭. હમેશાં વખત પ્રમાણે પથ્યાપથ્યનાે વિચાર કરી ભાજન કરવું. 👘
- ૧૮. પરસ્પર વિરોધ ન આવે તેમ ધર્મ,અર્થ અને કામ એ ત્રણ વર્ગને સાધવા

| ક નીતિ માર્ગાનુસારીના                                   | Ş           |
|---------------------------------------------------------|-------------|
| ૧૯. અતિથિ, દીન પુરૂષોનો યોગ્યતા પ્રમાણે સત્કાર કરવા.    | 96          |
| ૨૦. કોઈપણ વાતમાં કદાગ્રહ કરવા નહિ.                      | 20          |
| ૨૧. ગુણીજનોનો પક્ષપાત કરવો.                             | ર૧          |
| ૨૨. દેશ તથા કાળ વિરૂધ્ધ આચારના ત્યાગ કરવા.              | ૨૨.         |
| ૨૩. કાર્યના પ્રારંભમાં પાતાના બળાબળને જાણવું.           | 23          |
| ૨૪. વ્રત અને જ્ઞાન વડે મોટા હોય એવા પુરૂષોની સેવા કરવી. | ૨૪.         |
| ૨૫. પોષણ કરવા યોગ્ય જનોનું પોષણ કરવું.                  | રપ          |
| ૨૬. દીર્ઘદર્શી થવું. દરેક કાર્યમાં પૂર્વાપર વિચાર કરવો. | ૨૬.         |
| ૨૭. કૃત્યાકૃત્યના તસવતના વિશેષ પ્રકારે જ્ઞાતા થવું.     | ૨૭.         |
| ૨૮. કરેલા ગુણને (ઉપકારને) જાણવા, કૃતજ્ઞ થવું.           | ૨૮.         |
| ૨૯. લાકની પ્રીતિ મેળવવી.                                | ૨૯.         |
| ૩૦. લજવ્યવાન રહેવું.                                    | 30.         |
| ૩૧. દયા રાખવી.                                          | ૩૧.         |
| ૩૨. શાંત સ્વભાવવાળા થવું.                               | ૩૨.         |
| ૩૩. પરોપકાર કરવામાં તત્પર રહેવું.                       | 33.         |
| ૩૪. કામ, કોધ આદિ છ આંતરશત્રુઓને જીતવા.                  | 38.         |
| ૩૫. ઈંદ્રિયોને વશ રાખવી.                                | <b>૩૫</b> . |

# નીતિ માર્ગાનુસારીના પાંત્રીશ બાલની

#### સજઝાય

પાંત્રીશ બોલ એમને એમ યાદ રાખવા કઠીન પડે. સામાન્ય રીતે ચાણસને પાંત્રીશે બોલ ક્રમવાર યાદ રહી શકે નહિ પણ તે બોલોને વે કાવ્યમાં ગોઠળા હોય તો તેવું કાવ્ય જલ્દી યાદ રહી શકે. કાવ્ય આનંદથી ગાઈ શકાય અને તેથી આનંદની સાથે પાંત્રીશે બાેલ ક્રમ વાર યાદ રહી શકે. કાવ્ય હંમેશાં ગાવાથી પાંત્રીશ બાેલને હમેશાં યાદ કરી શકાય.

એટલા માટે પૂજયપાદ આચાર્ય ગુરૂદેવ શ્રી. નાગચંદ્રજી સ્વામીએ પાંત્રીશ બાેલની સજઝાય બનાવી છે તે દરેક જીશાસુ જને માઢે કરવા જેવી છે તેથી તે અત્રે આપેલી છે.

(રાગ-ઓધવજી સંદેશો કહેજો શ્યામને.)

ન્યાય થકી ધન સંપાદન કરવું સદા, શિષ્ટાચાર પ્રશંસા કરવી નિત્ય જો: સ્વગાેત્રી સાથે સગપણ કરવું નહિ, પાપભીર થઈ વત્તી માર્ગે સત્ય જો. માર્ગા નુસારીના ગુણને ધારજો--અે ટેક. ૧ પ્રસિદ્ધ દેશાચાર પ્રમાણે વર્ત્તવં, કોઈના અવર્ણવાદ ન બોલવા મુખ વ્યે; અતિ ગુપ્ત અતિ દ્વારનું સ્થાનક વર્જવું, શભ પડોશમાં વસતાં થાયે સુખ જો—માર્ગા૦ ૨ સારા જનની સાબતમાં વસવું સદા, વિનયે માતપિતાની કરવી સેવ બે; ભયવાળા સ્થાનકમાં કદિ વસવું નહિ. નિંદિત કાર્યની તજવી માઠી ટેવ વો-માર્ગ ગ 3 આવકને અનુસારે ખર્ચ કરવાે ઘટે, સ્વચ્છતાપૂર્વક ધરવાે સાદો વેષ એ: આઠ ગુણાે બુલ્કિના ઉરમાં ધારવા, અજીરણે નવિ ભાજન કરવું વિશેષ જો-માર્ગા૦ Y

#### નીતિ માર્ગાનુસારીના ૩૫ બાેલ્ટ

સાત્ત્વિક રૂચિ અનુસારે અન્ન આરોગવું, અબાધિત ત્રણ વગે સાધવા પૂર્ણ જો: ગુણિજનની ભકિત કરવી રુડી પરે, અસત કદાગ્રહને તજવા કરી ચર્ણ જે–માર્ગા૦ પ પક્ષપાત સૌજન્ય તણા કરવા મને, નિષિદ્ધ દેશે નવિ કરવાે વિહાર જો: કાર્યારંભ સ્વશકિત અનુસારે કરો, અભ્યુત્થાન કરવું જ્ઞાનીનું ઉદાર જે–માર્ગા૦ પરિજનનું પાેષણ કરવું પ્રેમે કરી, વિશાળ દ્રષ્ટિએ પર્વાપર વિચાર એ: સ્વ પર કૃત્યાકૃત્યનું અંતર જાણવું, ભલવો નહિ અન્ય જનનો કત ઉપકાર જે—માર્ગા ૦ . ی જન વલ્લભ થાવાના સદ્ગુણ આદરો, લજજાવંત બનાે મતિવંત સુસંત જો; દયાવંત થઈ આર્ય કાર્ય કરવાં સદા. સૌમ્ય પ્રકૃતિ રાખવી હૃદયે અનંત જે–માર્ગ્ ૦ ૮ પર ઉપકારમાં સત્ત્વર અંતર જોડવું, અંતરંગ છ શત્રુ કરવા દૂર જો; વિજય મેળવાે ઈન્દ્રિય ઉપર સર્વદા, દેશવ્રતી થાવાના ગુણ એ ધૂર જો–માર્ગા૦ ૯ અહેા અણવૃતી! આ ઉત્તમ શિક્ષા અનુસરો. શભ આચારે ધર્મ વૃદ્ધિગત થાય જો; ંવ્યામ ઋષિ નિધિ સામ સાલે અર્જાનપરે ્નાગચંદ્ર કહે સદગુરૂને સુપસાય સુપસાય જો—માર્ગા૦૧૦

# <mark>બ</mark>ોલ પહેલાે

# ન્યાયથી ધન ઉપાજ<sup>°</sup>ન કરવું

"न्याय थडी धन संपाहन डरवुं सहा"

સંસારમાં રહેનાર દરેક માણસને ધનનું ઉપાર્જન કરવાની જરૂર રહે છે. કારણ સંસારના સઘળા વ્યવહાર ધનથી, પૈસાથીજ ચાલે છે. એટલે સંસારમાં દરેક માણસને પાતાના જીવનનિર્વાહ ચલાવવા માટે ધન કમાવાની જરૂર પડે છે.

ધન કમાવાના અનેક રસ્તા છે.--વેપાર, હુન્નર--ઉદ્યોગ, ધીરધાર, ખેતીવાડી, નાકરી વગેરે. કમાવા માટે ગમે તે રસ્તો પસંદ કરી શકાય છે અથવા અખત્યાર કરી શકાય છે. પણ તે રસ્તે ચાલતાં ન્યાયનીતિને કુદી ભૂલવાં ન જોઈએ.

**બાલ પહે**લા

#### વેપાર

20

'કુડ ત્યાં ધૂળ' આ વાકવ લક્ષ્યમાં રાખી નીતિ, ન્યાય ને સત્યતા પર્વક વ્યાપાર કરવા એ વ્યાપારનીતિ ગણાય છે.

અનાજ, રસકસ, કાપડ, મરી મસાલા, લાકડું, ઔષધિ અને કટલેરી પ્રમખ અનેક ચીજોના વ્યાપાર કરાય છે.

#### વ્યાપારી કેવાે હોય ?

વેચવા યોગ્ય વસ્તના વ્યાજબી અને એકજ ભાવ રાખે. જે માલ જેવા બતાવે તેવા અને તેજ આપે, ભેળસંભેળ ન કરે. ઓછં આપે નહિ અને વધારે લે નહિ. કોઈ માણસ વિશ્વાસે કંઈ વસ્ત વેચાતી લેવા આવે તેની પાસેથી પ્રમાણથી વધારે પૈસા ન લે.

ગરીબ માણસાેને માલ આપતાં વિશેષ લાભ મેળવવાની ઈચ્છા ન કરે. સસ્તે ભાવે ખરીદેલા માલના ભાવ દકાળના સમયે બહજ ચીરીને વધારે ન લે. કોઠામાં દયા રાખે.

ઉધાર આપતાં બમણાં ત્રણગણાં દામ ચાેપડે ન ચડાવે. બીજા વ્યાપારીઓના ગ્રાહકો તોડી તેમને આડે ન આવે. પોતાના ભાગીદારને છેતરી ખાનગી વ્યાપાર કરી ધન મેળવે નહિ. ધર્માદાની રકમ પચાવી પાડે નહિ.

દાણચારી કરે નહિ. સડેલાં ધાન્ય, વેજીટેબલ વિગેરે બનાવટી પદાર્થો લાભદ્રષ્ટિથી વિશેષ લાભની ઈચ્છાથી ખરીદીને વેચે નહિ. ચારીના માલને ઉત્તેજન આપે નહિ. ચારીના માલ વાણીબુજીને ખરીદે નહિ.

ગરીબ માણસોએ બહુ મહેનતે તૈયાર કરેલ માલ લેતાં તેની કિંમત બજારભાવ કરતાં કસીકસીને તદન ઓછી ન આપે. નાકરો પાસેથી અનિયમિત હદ ઉપરાંત કામ લઈને પગાર ઓછા આપે નહિ.

#### ળેાલ પહેલા

જેની પાસેથી માલ ખરીદે તેના પૈસા તરત આપી દે. ઈત્યાદિક નીતિ, ન્યાય અને સત્યતાપૂર્વક વર્તે તેજ વ્યાપારી માણસાઈવાળો અને સાચી વ્યાપારનીતિ વાળો ગણાય.

#### નાકરી કરનાર કેવા હેાય?

નેાકરી કરનાર નેાકર શેઠની નેાકરી—સેવા બરાબર બજાવે. જો શેઠ કદરદાન ન હોય તો તેની નેાકરી છેાડી દે. પરંતુ અનીતિ, અન્યાય, છેતરપિંડી, ચાેરી કે કલેશ કરી દાનત બદ ન રાખે. પોતાના ઘરનું કામ જેવી કાળજીથી કરે તેવીજ કાળજીથી શેઠની નેાકરી બજાવે.

શેઠને પૂછ્યા વગર શેઠના પૈસાથી પોતાનો ખાનગી વ્યાપાર ચલાવે નહિ. પોતાના તાબામાં રહેલા શેઠના પગારદાર નોકરો પાસેથી પોતાના ખાનગી ઘરના કામ કરાવે નહિ. શેઠને વલુકડા—વ્હાલા થવા માટે ગ્રાહકોને છેતરે નહિ.

શેઠ અનીતિવાળા હાય, કૂડ—કપટ કરનાર હાય અને તેજ પ્રમાણે વર્તવા શીખવતાે હાય તા તેવા શેઠની નાકરી ન કરવી. અધિક પગાર મેળવવાની લાલસાથી કે શેઠને રાજી રાખવાની ઈચ્છાથી ગ્રાહકોને છેતરી ફૂડ—કપટ કે અનીતિથી વર્તવા જતાં પરિણામે 'ખાઈ ગયાે જમાઈ અને કટાઈ ગયાે કંદોઈ' આવા બેહાલ થવા પામે.

પોતાના ધર્મની ટેક (નિત્ય નિયમ) સાચવીને શેઠની નોકરી ક્ષ્ટ વેઠીને પણ બરાબર બજાવવી, અંગના હરામી ન થવું.

વ્યસનેામાં ફસાઈ ખાટા ખર્ચા ન કરવા. આરોગ્ય જાળવી, જીભ ઉપર ખાવામાં તથા બોલવામાં કાબૂ રાખી શેઠની હાજરી કે ગેરહાજરીમાં નિયમિત પ્રમાણિકતાથી નાકરી બજાવવી.

કાચા સાના ઉપર બેસાડે એટલે કે શેઠની ગમે તેટલી માટી રકમ પાતાના હાથમાં હાેવ, શેઠનું ગમે તેટલું વોખમ—ધન વિગેરે સાચવતાં પણ તેમાંનું કંઈપણ ઉચાપત કરવા જેવી વૃત્તિ બગાડે નહિ. 'દાનત બદ તાે રોટી અર્ધ' 'દાનત સાફ તાે ગુના માફ' આવી રીતે નાકરી કરી ધન મેળવે તે જ સાચાે સેવક અને માણસાઈવાળાે ગણાય.

### ધીરધાર કરનાર કેવા હાેય ?

માણસને જયારે આપત્તિ આવે કે આવકના અભાવે, વ્યાપારમાં નુકશાની થવાથી કે લૂંટફાટ, અગ્નિ વિગેરે કારણે મુશ્કેલીમાં આવી પડતાં કુટુંબ નિર્વાહ કરવા કે આબરૂ સાચવવા માટે સ્થાવર મિલકત-ખેતર, વાડી, જગ્યા, ઘરેણાં વિગેરે આદાણે—ગીરવી મૂકવાની જરૂર પડે છે. આવે પ્રસંગે ધનવાન કે ધીરધારનો ધંધા કરનારને શરણે જવું પડે છે.

આવે વખતે તેવા માણસને કંઈ પણ સ્થાવર મિલ્કત લીધા કે રાખ્યા વગર મિત્રભાવે, દયાબુધ્ધિથી જોઈતી રક્ષ્મની જે સહાયતા કરે તેની તાે બલિહારી છે. પરંતુ તેટલી ઉદારતા ન હાેય તાે છેવટ કંઈ પણ સ્થાવર મિલકત રાખીને કે વગર આધારે વ્યાજે નાણાં આપી સામા માણસની આબરૂ સાચવવામાં સહાયક બને તે પણ ભલાે માણસ ગણાય.

આવે વખતે ધીરધાર કરનાર કે ધનપતિ ગૃહસ્થે આફતમાં આવી પડેલા સ્થાવર મિલ્કતવાળા માણસને પણ વ્યાજે ધન આપતાં અધિક વ્યાજ ન લેવું જોઈએ. તદન નિરાધાર ગરીબ માણસ પાસેથી અધિક વ્યાજ લેવું એ તેા તેનું લાેહી ગુસવા બરાબર છે.

કોઈ વિશ્વાસુ માણસ સારો માણસ જાણી વિશ્વાસે કંઈ કિંમતી વસ્તુ વગર સાક્ષીએ કે વગર લખાણે થાપણ રાખી ગયો અને પાછી લેવા આવે ત્યારે નામંજીર થવું, તે વસ્તુ પચાવી પાડવી; અગર તે માણસ મરી ગયાે (તેના વારસદારને ખબર હોય કે ન હોય) તેની વસ્તુ પોતાની કરી રાખવી તે વિશ્વાસઘાત અને અનીતિ ગણાય છે.

ભલા વિશ્વાસુ મિત્રોને ઠગી, તેની ગુપ્ત વાતો પ્રગટ કરી, તેને નુકશાન કરી, દગા પ્રપંચ કરી તેની પાસેથી કંઈ લઈ લેવું તે પણ

બાલ પહેલા

#### બાલ પહેલા

અનીતિ ગણાય. આવા પ્રસંગે નીતિ, સચ્ચાઈ અને દયાને જે માણસ દિલમાં રાખે છે તે માલસાઈવાળા ગણાય છે.

# હુન્નર-ઉદ્યાગ કરનાર કેવા હાેય?

ધન મેળવવા માટે લોકો વિવિધ પ્રકારના હુન્નર–ઉદ્યોગ કરી રહ્યા છે. સઈ, સુતાર, સાેની, કંસારા, કંદાઈ, મણિયાર, લુહાર, રંગારા, ચિત્રકાર, ઝવેરી વિગેરે અનેક કારીગરો હુન્નર–ઉદ્યોગ દ્વારા વિધવિધ-વસ્તુઓ બનાવે છે. તેમાં પણ ઘણા કારીગરો કુડ કરે છે.

હલકી વસ્તુ ઉપર ઓપ ચડાવી ચળકતી અને આકર્ષક બનાવી મોંઘા મૂલ્યે વેચે છે. ઉંચા માલના લેબલ લગાડી અંદર હલકો અને અધરો માલ ભરે છે. હીરાને બદલે ઈમીટેશન [બનાવટી] વાપરે છે. વસ્ત બનાવવાની વરધી આપી જનારનાે સારો માલ છપાવી હલકો વાપરે. કદાચ સારો માલ વાપરે સાિરો માલ વાપરી વસ્તુ બનાવે તો પૂરેપૂરો પાછે ન આપે.

આવી રીતે કડ કરનારને પાપનો ઘડો ફૂટે એટલે રાજાના ઘેબર બનાવનાર કંદોઈની માફક વેઠવું પડે છે. આ પ્રમાણે કૂડ ન કરતાં નીતિપૂર્વક વસ્તુ બનાવી, યથાર્થ વ્યાજઞી] રીતે વેચીને ધન કમાય તે માણસ માણસાઈવાળા કારીગર ગણાય.

#### વેઘ–ડાેક્ટર કેવા હાેય ?

આજ કાલ વૈદ્યો, [ખાસ કરીને ડેાકટરો] ન્યાય—નીતિ ને દયાને દેશવટો આપી ધન પેદા કરે છે. ધનવાન દર્દીની ચિકિત્સા ધ્યાન-પૂર્વક કરે, ગરીબ તરફ બેદરકારી રાખે. ધનવાનને ઉંચી દવા આપે અને ગરીબને હલકી દવા આપે. ધનવાનને તપાસવા માટે અંધારી રાત્રે ચાલ્યા વ્યય. ગરીબ દર્દી તરફથી તેડું આવે તો 'હમણાં નહિ અવૃશ્ય. સવારમાં અવાશે' આમ દુર્વક્રય અપાય.

તપાસવા જવાની ફી હદ ઉપરાંત લઈ લે. પ્રથમ જરા સારી દવા આપી કંઈક ફાયદો જણાય અને દર્દીને વિશ્વાસ આવે એટલે પાછી દવા બદલાવી દર્દ લંબાય તેમ કરી દર્દી પાસેથી વધારે પૈસા કઢાવે.

આજ કાલ તો ઈન્જેકશનનો [રસિઓ ભરાવવાનો] વા વાયો છે. ડોકટરો પણ ખાસ કરીને જલ્દી આરામ થવાની લાલચ આપી રસીઓ ભરાવવાનીજ સલાહ આપે છે. કારણ કે એ રસ્તે કમાણી ખૂબ થાય. બે ચાર આનાની રસીના બે ચાર રૂપીયા પેદા કરે. પોતાનું પ્રીસ્ક્રિપ્શન [દવાની ચિઠ્ઠી] બીજા ડોકટરને બતાવવા ન આપે કારણ પોતાની પોલ પાધરી થઈ જાય. ઈત્યાદિક અનીતિ માર્ગે ધન પેદા કરનાર ડોકટરો માણસાઈ વગરના ગણાય.

જયારે કેટલાક માણસાઈવાળા ડોકટરો દયાળુ, નીતિવાળા, પરો-પકારી, સેવાભાવી, વિશેષ લાભ ન રાખનારા સંતાષ વૃત્તિવાળા પણ હોય છે; પરંતુ તેવા તાે ગણ્યાગાંઠા વિરલા જ હોય છે.

## જુગારી, સટાેડીયા અને ચાેરી કરનાર

જાુગારના ધંધા અધમમાં અધમ ગણાય છે. રાજય તરફથી જાુગાર રમવાની બંધી હોઈ જાુગાર રમનાર લપાઈ છૂપાઈને રમે છે કારણ રાજયના ભય રહે છે. વડિલાની બીકે છુપી રીતે ધર્મ અને નીતિ વિઝધ્ધ કાર્ય કરી ધન કમાવા ઈચ્છે છે.

જાુગારી ટોળીમાં ખરાબ સાબતને લઈ ચારી, દારી ને અભક્ષ્ય ભક્ષણ વિગેરે કુવ્યસના દાખલ થાય છે. અપકીર્ત્તિ થાય છે. અનેક પ્રકારનાં કષ્ટ વેઠવાં પડે છે. જાુઓ, પાંડવા અને નળ રાજા વિગેરે મહાન પુરૂષોની જાુગાર રમવાથી શી દશા થઈ? જાુગારથી ધન પ્રાપ્તિ તા કોઈકનેજ થાય. 'હાર્યો ભુગારી બમણું રમે' આ રીતે મૂળગી પૂંજી ખોઈને કરજ-દાર બને છે. લેણદાર માંગવા આવે એટલે કયાંક ભાગી છૂટવું પડે છે. લાચારી ભોગવવી પડે છે. જીંદગી બરબાદ થાય છે. ધર્મ, કર્મ કે નીતિથી ભ્રષ્ટ થવાય છે અને છેવટ દુર્ગતિનાં દુ:ખ ભોગવવાં પડે છે.

સટ્ટો અને છક્કો પંજો એ તો સાહુકારી જાુગાર<sup>9</sup> છે. ઘડિકમાં લક્ષાધિપતિ અને ઘડિકમાં કક્ષાપધિપતિ (ભિખારી) બની જાય. હાલમાં ઘણી જૂની પેઢીઓ જે વેપાર કરતાં હજારો લાખા કમાતી તેણે સટ્ટા કે છકકા પંજામાં ઉતરીને દેવાળાં કાઢયાં અને તેમનું નામનિશાને ય ન રહ્યું. વળી ઘણા વ્યાપારીઓ--દુકાનદારો વ્યાપાર કરી પોતાના કુટુંબનું સુખેથી પોષણ કરતા અને કેટલાક લોકો તો પોતાની પાસે પૂરતી મૂડી થતાં ધંધા બંધ કરી દેશમાં બેસી રહેલા. પરંતુ જો ધર્મકરણીમાં ચિત્ત ન ચાટ્યું-સંતોષ ન રાખી શક્યા અને પાછા સટ્ટામાં-છકકા પંજામાં ઉતર્યા તો મૂળગી પૂંજી ખોઈ અને કરજદાર બન્યા. વળી પાછા વૃધ્ધ અવસ્થામાં પરદેશ ખેડવા પડયા. એવા અનેક દાખલા મળી શકે છે. માટે એ પણ ધંધા માણસાઈ વગરના છે.

ચારી તા ખાનદાન સારો માણસ ન જ કરે. સિંહને સાે લાંધણ થાય છતાં ઘાસ કદિ ન જ ખાય. તેમ કુલીન માણસ ખાવા ન મળે તાે પેટે પાટા બાંધે પણ અણહક્કની પારકી વસ્તુ લેવાની—રજા વગર ચારી લેવાની--પડાવી લેવાની કે પચાવી પાડવાની ઈચ્છા સરખી પણ ન કરે. અખાદા—ન ખાવા યાેગ્ય ન ખાય. અપેય—ન પીવા યોગ્ય ન પીએ.

પારકી વસ્તુ પડાવી લેતાં વસ્તુના માલેકની જે આંતરડી દુભાય એ મ્હોટી હિંસા ગણાય છે. તેમાં પણ અબળા સ્ત્રીઓ અને ગરીબ માણસોનું કંઈ પણ હરામની વૃત્તિથી પચાવી પાડવું ને તેમનાં નીસાસા લેવા એ પૂરેપૂરી પાયમાલીની નિશાની છે.

> 'તુલસી હાય ગરીબકી, કબુ ન ખાલી જાય; મુએ ઢોરકે ચામસેં, લોહા ભસ્મ હેા જાય.' ૧

#### **બે**ાલ પહેલાે

એવું સમજી માણસાઈવાળા માણસ વ્યાપારાદિ પ્રસંગે કે અન્ય પ્રસંગે અણહક્કની વસ્તુ માલેકની રજા વગર છેતરપિંડી કરી લેવાની દાનત ન રાખે. કાળા બજાર ન કરે.

અનીતિ, અન્યાય કે ક્રૂડ કપટ કરી હદ ઉપરાંત નફો મેળવવા કે લક્ષ્મી એકઠી કરવી એ સાહુકારી ચાેરી ગણાય. આવી રીતે ધન-સંચય કરી બનેલા શ્રીમંતાેની હાેનારત, હુલ્લડ, વાવાઝાેડાં કે અતિવૃષ્ટિ વિગેરે પ્રસંગે કેવી પાયમાલી થઈ? અને થાય છે તે જગમશહુર છે. માેટી ચાેરીનાં જે પરિણામા–માઠાં ફળાે આવે છે તે તા સહુ કાેઈ જાણે છે. માટે માણસાઈવાળા માણસ માેટી ચાેરી કે સાહુકારી ચાેરી પણ ન કરે. 'દાનત બદ તાે રોટી અધ્ધ' 'દાનત સાફ તાે ગુના માફ.'

#### રાજા,

રાજા એ પ્રજાનો નાયક, પુરુષનું પૂનમું ગણાય. રાજાને પ્રજાને આધાર અને પ્રજાને રાજાને આધાર હોય છે. રાજનીતિ સમજે તે રાજા. પ્રજાના સુખે સુખી અને પ્રજાના દુ:ખે દુ:ખી તે રાજા. પ્રજા-વસ્તીને પાતાની સંતતિ બાળબચ્ચાં પેઠે પાળે તે રાજા. પાતાના માણસો-નોકરો દ્વારા પ્રજાની રક્ષા કરે-સેવા બજાવે તે રાજા.

પોતાના વ્યાજબી હક્ક સિવાય અનીતિ અન્યાય કરી કર કારોંઠા વધારી, જોરજાુલમ કરી પ્રજાને પીડે નહિ તે રાજા. ગૌબ્રાહ્મણુ પ્રતિપાળ રાજા. નોધારાનો આધાર રાજા. પ્રજાતેા પાકાર સાંભાવે તે રાજા. પ્રજાને લૂંટી માજ શોખ ન કરે તે રાજા. કોઈના ધર્મને આડે ન આવે તે રાજા.

અપરાધીને તેના અપરાધ ઉપરાંત વિશેષ પડતી શિક્ષા ન કરે તે રાજા. નિરપરાધી માત્ર પ્રાણિઓનું રક્ષણ કરે-ભક્ષણ ન કરે તે રાજા.

નેાકરોને પૂરતા પગાર આપે; અમલદારો વસ્તીને અનીતિ, અન્યાય કે ભોરજાુલમ કરી લાંચ-રૂશ્વત લઈ કનડગત કરતા હોય તો તેની તપાસ રાખે, તેમ ન કરવા દે તે રાજા ઈત્યાદિક ગુલુપુકત, ન્યાય નીતિપૂર્લક, પ્રજાને સુખી

#### **બે**ાલ પહેલા

રાખી જે ભંડાર ભરે-સુખ ભાગવે તે માણસાઈવાળા રાજા ગણાય. એથી ઉલટા વર્ત્તનવાળા 'રાજેશ્વરી તે નરકેશ્વરી' કહ્યો છે.

#### અમલદાર વર્ગ

દીવાન, ફોજદાર, પોલીશ કમિશ્નર, પોલીશ ઈન્સ્પેકટર, ન્યાયાધીશ, વહિવટદાર, નાયક, ધ્રુ (વિધોટીકારકૂન) અને પોલીશ સીપાઈ વિગેરે રાજય-કર્મચારી-રાજાના પગાર ખાનાર, રાજા અને પ્રજાના સહાયક-સેવા બજાવનાર-મુંઝવણ ટાળનાર ગણાય છે.

તેઓ બંને આંખા સરખી રાખે. રાજાનું તેમ પ્રજાનું ભલું ઈચ્છે અને કરે. પારકું ભલું કરતાં પાતાનું પણ ભલું થાય; એવું સમજી અનીતિ, અન્યાય કે જારજાલમ ન કરે. લોકોને ભય બતાવી, લાલચ આપી કે રાજયના કાયદાને બહાને લૂંટે નહિ. પાતાના હોય તેને લાભ કરી આપી કે લાભ અપાવી બીજાનું [લાંચ ન આપનારનું કે વિરોધીનું] નુકશાન ન કરે.

ધન લૂંટવાની ઈચ્છાથી કેસ લંબાવે નહિ, અદલ ઈન્સાફ કરી તરત પતાવે. રાજાનો પગાર લઈ પ્રજાની સેવા બજાવવાની પોતાની ફરજ ભૂલે નહિ. લાંચ રૂશ્વત લઈ, સાંપેલા કામમાંથી અનીતિ કરી પૈસા પડાવવાની દાનત ન રાખે. ચાર, લુચ્ચા, લફંગાને કુકર્મો કરવામાં ટેકો ન આપે. તેમનાં કૂડાં કૃત્યોની બરાબર તપાસ કરી યાેગ્ય ઈન્સાફ કરે.

સત્તા મેળવીને સત્તાના મદમાં ન તણાતાં જેઓ નીતિ-ધર્મ પૂર્વક ધન સંપાદન કરી દાનપુણ્ય-પરોપકારનાં કામ કરી જે સ્વ પરનું હિત સાધે રાજ્ય-પ્રજાની સેવા બજાવે તેજ માણસાઈવાળા સાચા અમલદારો-રાજ્ય-કર્મચારી કહેવાય.

#### કન્યાવિક્રય કરનાર

માતા પિતાને પુત્ર કે પુત્રી ઉપર સમાન પ્રીતિ હોવી જોઈએ. છતાં રૂઢીની બલિહારી છે. કોઈક સ્થળે તેા વરવિક્રય બ્રિહ્નદેશ અને ચરોત્તર-

2

ગુજરાતના પાટીદારોમાં કન્યાના બાપને પૈસા આપવા પડે-વરના બાપ પૈસા લે તે] થાય છે. જયારે હિંદુઓની ઘણીખરી સાતિમાં કન્યાવિક્રય[કન્યાનેઃ બાપ કન્યાના બદલામાં પૈસા લે તે] ચાલે છે.

92

બાળક કે બાળિકાને વેચીને પૈસાે લેવાે એ અનીતિનું દ્રવ્ય ગણાય. શાસ્ત્રોમાં તો કન્યાદાન કહેલ છે. યોગ્ય ઉમર અને પૂર્ણ લાયકાતવાળા [ગરીબ હાે તવંગર હાે] વરને કન્યાદાન કરાય-પરણાવાય અને પાતાની શકિત--ગજા પ્રમાણે દાયજો [કરીયાવાર] અપાય, એ નીતિ છે.

કન્યા વિક્રય એ કંઈ નાતના કાયદા નથી. કાેઈ કન્યા વિક્રય ન કરેં તેા તે કંઈ નાતના ગુન્હેગાર ઠરતા નથી. કન્યા વિક્રય કરનાર સુખી ન થાય. કન્યાની વિશેષ ઉત્પત્તિ થવાથી 'કાેરીઉં કે રુપીયાનાં વ્હાણ આવ્યાં' માની તેમનાં માવિત્રા હર્ષ પામે છે. એ કન્યાના પૈસા આવતા દેખાય છે પણ ઘરમાંથી ક્યારે, કયાં અને કેવી રીતે ચાલ્યા જાય છે ? તેના વિચાર ભાગ્યેજ કાઈ કરતું હશે. માટે કન્યા વિક્રય [ તેમજ વર વિક્રય ] સર્વ અનર્થનું કારણ જાણી તેવા પૈસા ઘરમાં ન સંગ્રહે તે માણસ માણસાઈવાળા ગણાય છે.

## વકીલ

સહેજ-નજીવા કારણે પોતાનો હક્ક મેળવવા કે પારકા હક્ક મેળવવા કે પારકા હક્ક ઉપર તરાપ મારવા સહનશીલતાના અભાવે કે પૂર્વ વૈરને લઈ મમતે ચડી માણસાે પરસ્પર લડે છે. વકીલા પાસે જાય છે.

મામીના મૂર્ખાઓને વકીલાે ઊંઠા ભણાવે. સ્કૂટાઈટ કરે. 'અરે! ભાર શેા છે? આપણે તેને બરાબર બનાવી લેશું. તમે બરાબર હિંમતમાં રહેજો. આપણીજ ફતેહ થશે' આ પ્રમાણે અસીલને ચડાવી, પ્રપંચ કરી, ખાેટાં લખાણા કરી કેસ લડે. અસીલ પાસેથી પૈસા કઢાવે.

વાદી-પ્રતિવાદીના વકીલાે એક બીજામાં અને ન્યાયાધીશા સાથે મળેલા હેઃય, એટલે કેસનાે ચૂકાદાે નજ કરે. કેસ જેમ લંબાય તેમ વકીલાેને ટંકશાળ પડે. આવી વકીલાતથી મેળવેલ ધન એ પણ અનીતિ, અન્યાયનુંજ ગણાય. બાલ પહેલા

જે નીતિ ન્યાયપૂર્વક કોઈ પણ વ્યતની લાલચ રાખ્યા વગર અસીલોને સાચી સલાહ આપી તેને નીતિના માર્ગેદોરી કજીયા કલેશ મટાડી ધન મેળવે તેજ માણસાઈવાળા સાચા વકીલ ગણાય.

### કસાઇ, ધીવર, રબારી, વેશ્યા વિગેરે

નિરપરાધી તૃણચરાં પશુઓની માંસભક્ષણ માટે કે ધન ક્યાવા માટે ક્રેતલ કરનારા કસાઈ, ધીવર-મચ્છીમાર [ઉપરોક્ત ભાવનાથી નિર્દોધ જળચર જંતુઓને જાળમાં ફસાવી મારનારા], રબારી [ધન મેળવવા કસાઈવાડે પશુઓને વેચનારા] અને વેશ્યાઓ [વિષયરુપ કીચડમાં માણસાેને ફસાવી ધન મેળવનારી] વિગેરે હિંસા અને અનાચાર સેવી, ધન મેળવી માજશાખ કરનારાં બધાં માણસાઈ વગરના ગણાય છે. તેમજ એવાઓ સાથે લેતીદેતીના પરિચય રાખનારા અને એમના કણકો ખાનારા પણ પદભુષ્ટ થઈ છેવટ નીતિ-ધર્મ વગરના બની દુર્દશા પામે છે.

### ખેતી-વાડી કરનાર

ખેતીવાડી પણ ધન કમાવાનું ઉત્તમ સાધન છે. દરેક શાસ્ત્રોમાં દરેક વાતના વ્યાપારો, હુન્નર-ઉદ્યોગે કરતાં ખેતીનાં ધંધાને શ્રેષ્ઠ ગણેલ છે કારણકે એ ધંધામાં કૂડ કપટ ચાલતું નથી. છતાં એ ધંધામાં પણ ઉદારતા, સહનશીલતા અને દયાની તાે ખાસ જરૂર છે.

ખેતીના કામમાં બળદની તેમજ સાથી (માણસ) વિગેરેની પણ જરૂર પડે છે. બળદનો કે સાથી વિગેરેને આત્મા આપણા આત્મા જેવોજ છે. એને પણ આપણી માફક સુખ ગમે છે. એની પાસેથી હદ ઉપરાંત કામ લેવામાં આવે તો તે અનીતિ ગણાય. એની ખાવા પીવા વિગેરેની બેદરકારી રખાય, બરાબર માવજત ન થાય તો તેને દુ:ખ થાય.

#### બેાલ પહેલા

માણસાઈવાળા દયાળુ માણસે જેની સહાયતાથી પોતાના કાર્યની સિદ્ધિ થાય તેના તરફ બેદરકારી નજ રાખવી જોઈએ, પરંતુ પોતાના શરીરની તેમજ પોતાનાં સ્ત્રી પુત્રાદિકની જેવી માવજત અને સંભાળ રખાય તેના કરતાં અધિક સંભાળ પોતાના આશરે રહેલાં માણસો કે પશુઓ વિગેરેની રાખવી જોઈએ. તેમને ખવરાવ્યા પીવરાવ્યા સિવાય પોતે ખાવું પીવું ન જોઈએ. પોતે કષ્ટ વેઠીને પણ તેની અગવડ ટાળવી જોઈએ. એમાંજ માણસાઈ છે અને એજ સુખના રસ્તા છે કારણ કે 'પ્રાણિઓની સેવા એજ મહાવીરની સેવા.' ત્યાર પછી જમીન ખેડતાં કીડી મકોડા વિગેરે સૂક્ષ્મ જંતુઓના નાગરા

તેમજ સાપ વીછૂ વિગેરે સ્થૂલ-મોટા જીવેા નજરે ચડે તો તે જીવેા કચરાય નહિ તેવી સંભાળ રાખવી જોઈએ. આવાં આરંભનાં કામો કરવા છતાં પણ કોઠામાં દયા હોય અને આવા જીવેાને બચાવી લે તે દયાધર્મી કહેવાય છે.

તેમજ ખેતર કે વાડીમાં પૂરતાે જાપતાે રાખવા છતાં પશુ કે પક્ષીઓ ધાન વિગેરે ખાઈ જાય તાે તેમના ઉપર ગુસ્સાે ન કરવાે, તેમજ તેમને એવા માર ન મારવાે કે જેથી તેમને સખત ઈજા થાય કે પ્રાણ જાય. પશુ પક્ષીઓ જે ખાઈ ગયા હોય તે ધાન વિગેરે પાછું તાે નજ મળે.

આપણા ભાગ્યનું હશે તે અને તેટલુંજ આપણને મળવાનું, વિશેષ નહિજ મળે. દરેક વસ્તુના અનેક ભાગીદાર હોય છે. જેનેા જેમાં ભાગ હોય તે ગમે તે રીતે લીધા વગર નજ રહે. આપણી વસ્તુના આપણેજ માલેક છીએ, બીજો કોઈ પણ નજ ખાઈ (ભાગવી) શકે એવી માન્યતા ભૂલભરેલી છે. આપણી ઈચ્છાથી આપણે કદાચ ન આપી શકીએ, પરંતુ તે તે વસ્તુના ભાગીદાર ગમે તે રીતે ભાગ લેવાનાજ. આવે વખતે ડાહ્યા માણસે ઉદારતા, સહનશીલતા અને દયા રાખવી જોઈએ.

ખેતી ઉત્તમ ગણેલ છે તેનું કારણ, મનુષ્ય અને પશુપક્ષીઓના જીવનને આધારભૂત ધાન્ય અને ચારાની જેનાથી ઉત્પત્તિ થાય છે, કંઈક જીવેા સંતોષાય છે અને આરંભ થવા છતાં જેમાં ફૂડ કપટને બિલ્કુલ સ્થાન નથી. માટે ઉદારતા, સહનશીલતા અને દયા સહિત ખેતીના ધંધા કરનાર માણસ મહાન પુષ્ય ઉપાર્જન કરે છે અને તે માણસાઈવાળો ગણાય છે. **બે**ાલ પહેલા

એવું જાણી સુખના ઈચ્છક માણસે ઉપરોકત કોઈ પણ જાતનો વ્યવસાય કરતાં અનીતિ, અન્યાય, કૂડ-કપટ અને અનાચાર વિગેરે છેાડી નીતિ, ન્યાય, સત્ય, ઉદારતા, સહનશીલતા, દયા અને સદાચારપૂર્વક ધન મેળવી; દાન-પુણ્ય પરમાર્થના કામ કરી, માણસાઈવાળા બનીને જીંદગી સફળ બનાવવી એજ મનુષ્ય-જીંદગીના સાર છે.

'ન્યાય થકી ધન સંપાદન કરવા' રુપ માર્ગાનુસારીના ૩૫ ગુ<mark>ણેામાંથી</mark> આ પ્ર<mark>થમ બ</mark>ોલનું સ્પષ્ટીકરણ છે.

પોતાને ઉચિત વ્યાપાર પણ કદિ અન્યાયથી કરવો નહિ. જે મનુષ્ય કેવળ ધનની આશાથીજ નહિ પણ પોતે મેળવેલું ધન ગરીબ તથા અનાથ મનુષ્યોને ઉપયોગી થશે, તેમજ પોતાને પણ ધર્મ માર્ગમાં લાભદાયી થશે, એવું ધારી ધન પ્રાપ્ત કરવા ન્યાયપૂર્વક પ્રયત્ન કરે છે તે ગૃહસ્થ ધર્મને થેાગ્ય અનુષ્ઠાન કરે છે એમાં સંદેહ નથી.

તેથી ઉલટું જે ગૃહસ્થ ધન મેળવવા ઉદ્યમ કરતો નથી અને નિર્વાહ સારૂં બીજા ઉપર આધાર રાખે છે તેનું ચિત્ત સ્થિર રહેતું નથી; પરાધીનતાથી તેને અનેક પ્રકારની ચિંતાઓ જાગૃત થાય છે અને ધર્મકાર્યોને સારૂં જોઈતા ધન વિના તે અધર્માનુષ્ઠાનજ કરે છે.

માટે જયાં સુધી ગૃહસ્યાશ્રમીપણું છે ત્યાં સુધી તેને ધન મેળવ્યા સિવાય નજ ચાલી શકે કારણ કે આજીવિકાનો નાશ થવાથી ગૃહસ્થની સર્વ ધાર્મિક ક્રિયાઓ શિથિલ થઈ જાય. જેને આજીવિકાની જરૂર નથી તેને તો સંપૂર્ણ સંયમ એજ યાેગ્ય છે. માટે આજીવિકાની જરૂરીયાતવાળા ગૃહસ્થ ન્યાય-પૂર્વકજ ધન પેદા કરે.

ન્યાયપૂર્વક પેદા કરેલા ધનથી આ લાેક અને પરલાેકમાં સુખ મળે છે. કારણ-નિ:શંકપણે તેનાે ઉદાર ભાવે પરમાર્ઘ કાર્યામાં સદુપયોગ કરવાની ભાવના થાય છે. જયારે અન્યાયથી ધન પેદા કરીને તે દ્રવ્યમાંથી બંગલાે બંધાવે, ગાડી ઘાેડા રાખે, માટરની માજ કરે કે નાટક સીનેમા જાવે તાે તે માણસને જાઈ લાેકાે શંકા કરે અને કહે કે 'આ બંગલાે તાે લાેકા પાસેથી લૂંટેલા ધનનાે છે, અમુક પાસેથી લાંચ લઈને બંધાવેલાે છે, અગર આ માણસ હરામનું અર્થાત ચારીનું ધન ભેગું કરી માજશાખ કરે છે, વિગેરે શંકાઓ કરવાના લાેકોને અવકાશ મળે.

વળી તે માણસનું ચિત્ત પણ અસ્થિર રહ્યા કરે, પાેતાના મનમાંજ શંકાઓ થાય કે 'મ્હારી આ અન્યાયની વાત કાેઈ જાણશે તાે મ્હારા વિશે શું કહેશે? આમ રાત દિવસ આત્તધ્યાન તથા રૌદ્રધ્યાનમાં તેનાે સમય પસાર થાય છે.

ધન પાસે હોવા છતાં તેનેા છૂટા હાથથી પોતે ઉપભાગ કરી શકતા નથી. તેમજ જેણે અનીતિ અન્યાયથીજ ધનભેગું કરેલું હોય તેવા માણસ લાભગૃત્તિને લઈનેજ દાનાદિક સત્કાર્યામાં પણ તે વાપરી શકે નહિ. અન્યાયથી પેદા કરેલા ધનથી અહિતજ થાય છે. કદાચિત પાપાનુંબંધી પુણ્યના યોગથી કેટલાેક વખત તે ધન સ્થિર રહે તાે પણ રાચવાનું નથી.

કેટલાક અજ્ઞાન મનુખ્યો બીજાઓને અન્યાયથી ધન પેદા કરતા જોઈ લલચાઈ જાય છે. અને લાભ વશ થઈ તે પ્રમાણે આચરવાને દારાય છે. તેમને ખરેખર કર્મના કાયદાની ગમ નથી કારણ કે કર્મના નિયમ અચળ અને સનાતન છે. તે આપણને જણાવે છે કે 'કરશા તેવું પામશા.' કદાચ છાના ગુન્હા કરી રાજદંડથી બચી જવાશે, પરંતુ કર્મદંડથી નહિજ બચાય. માટે અન્યાયથી વેગળા રહી ન્યાયી બનવું.

મનુષ્ય ન્યાયી થયે৷ એટલે શુભ કર્મ ઉપાર્જન કરે. શુભ કર્મ ઉપાર્જ્યુ એટલે ધન તો પોતાની મેળેજ આવીને ભરાવાનું. પૂર્વ પાપના ઉદયે કદાચ અહિ ધન ન પણ મળે. તેથી કોઈ અધર્મી મનુષ્ય તે મેળવવાને અનીતિ, અન્યાય કરે, છતાં પણ ધન ન મળે. એટલુંજ નહિ પણ ભવિષ્યમાં પણ તે અન્યાય આચરણ રુપ પાપ થકી તે ધન મેળવવા શકિતમાન થઈ શકતો નથી. માટે તે મેળવવાને પ્રથમ પાત્ર બનવું જોઈએ અને પાત્ર બનવાનો તે ન્યાયા-ચરણ સિવાય બીજો કોઈ ઉપાય—માર્ગ નથી.

મનુષ્ય કસાટીમાંથીજ આત્મામાં રહેલા ગુણાે પ્રગટ કરી શકે છે અને લાભની જાળમાંથી પસાર થવું એ ક`ઈંનાની કસાેટી નથી. છતાં જેઓ લેભને વશ નથી થતાં અને દુ:ખ આવવા છતાં ન્યાયનેજ વળગી રહે છે તેઓને ગુણમાં રાચેલી લક્ષ્મી પોતાની મેળે મળે છે. જેમકે સમુદ્ર જગની યાચના કરતો નથી છતાં જળ વડે ભરાય છે. માટે આત્માને પાત્ર બનાવવા જોઈએ. " ઈચ્છા કરો તે પહેલાં તે મેળવવા પાત્ર બનાે" કારણ કે સંપત્તિઓ પાત્ર-મનુષ્ય તરફ સ્વત: આકર્ષાય છે.

કર્મએ સૂર્યરુપ આત્માના પ્રકાશને ઢાંકનાર વાદળરુપ છે. જેમ સૂર્ય ઉગ્રરુપે પ્રકાશે એટલે વાદળાં પોતાની મેળે વિખરાઈ જાય છે, તેજ રીતે જયારે આત્મા (જેનો સ્વભાવ સત્ય અને ન્યાયી છે તે)પાતાના ન્યાયી સ્વરૂપમાં પ્રવર્તે એટલે કર્મરુપ વાદળાં નાશ પામવાનાંજ.

આ રીતે ન્યાયાચરણથી લાભાંતરાય રુપ કર્મ નાશ પામવાથી ધન સ્વાભાવિક રીતે પ્રાપ્ત થાય છે. તેનાથી અન્ય રીતે પ્રવૃત્તિ કરવાથી-અન્યાય ગુકત આચરણથી અર્થલાભ તો વિકલ્પે થાય છે [ધન પ્રાપ્તિ થાય યા ન પણ થાય.] કદાચિત પૂર્વપુણ્યના ઉદયથી તેને [અન્યાયી વર્તન છતાં] ધન પ્રાપ્તિ થાય પણ ખરી, પરંતુ તેથી આનંદ માનવાના નથી; કારણ કે તે કાર્યથી તેનું પૂર્વનું પુણ્ય નાશ પામ્યું અને જે અશુભ કર્મ અન્યાયાચરણથી ઉપાજ્યું તેનું અહિતકારી ફળ તો અવશ્ય આ ભવ કે પર ભવમાં ભાગવવુંજ પડશે. માટે કર્મના નિયમમાં પ્રતીતિ રાખી અન્યાથી આચરણથી વેગળા રહેવું.

અધમ પુરૂષ રાજદ ડના ભયથી, મધ્યમ પુરૂષ પરલોકના ભયથી અને ઉત્તમ પુરૂષ તો સ્વાભાવિકજ પાપકર્મ કરતો નથી. જે ઉત્તમ પુરૂષે છે તેમનો તો સ્વભાવજ તેમને ન્યાય તરફ દોરે છે. તેઓ તો સર્વ આત્માઓ સત્તાઓ એકસરખા છે. એ અચળ સિદ્ધાંતને અનુભવનારા છે. જયારે આત્મા બધા એક સરખા છે તો પછી બીજા આત્માને છેતરવામાં શું આપણે આપણી જાતનેજ નથી છેતરતા?

વળી અન્યાયી આચરણથી વિશ્વાસઘાત થાય છે તથા અન્ય જીવને દુ:ખ થાય છે. પોતે તેવી સ્થિતિમાં હોય તો પોતાને કેટલું દુ:ખ થાય? તેનો વિચાર કરી, જેવી બીજા પ્રાણિને અર્શાતિ થાય, ઉદ્દેગ-ખેદ થાય તેવું અશુભ

### બાેલ પહેલાે

કાર્ય ઉત્તમ પુરૂષો કરેજ નહિ. આવા બધા વિચારો તેમના હૃદયમાં રમી રહ્યા હોય છે. તેથી પાપાચરણ તો તેમના સ્વભાવનેજ ખરે વિરૂદ્ધ લાગે છે અને તેમની પ્રવૃત્તિ હમેશાં પરોપકારમય ન્યાયાચરણ તરફજ થાય છે.

જે મધ્યમ વર્ગના મનુષ્યો છે તેઓનાે સ્વભાવ હજાુ ન્યાયમય બનેલાે નથી હોતો.લાેભ અને ન્યાય બુહિિ વચ્ચે તેમના હૃદયમાં ભારે યુદ્ધ થાય છે.લાેભ તેમને તાત્કાલિક લાભ દેખાડી અન્યાયી વર્ત્તન તરફ દાેરે છે. જયારે ન્યાય બુહિિ ભવિષ્યમાં તેથી નિપજતા અનિષ્ટ પરિણામ તરફ તેઓનું ધ્યાન દાેરી અશુભ કર્મ કરતાં અટકાવે છે.

આ યુદ્ધમાં ક્ષણવાર લાભવૃત્તિ વિજયી નિવડે છે, તાે ક્ષણવાર ન્યાયબુધ્ધિ પાતાનું રાજય સ્થાપન કરે છે. પણ છેવટે અનુભવદ્રારા તેમજ ઉપદેશદ્રારા મેળવેલા બાેધથી, પરલાેકના ભયથી ડરીને ન્યાયમાર્ગ પરજ તેઓ ચાલે છે.

ત્રીજા વર્ગના સામાન્ય માણસાે જેઓ અધમ તરીકે ગણાય છે. તેઓ તાે ફકત રાજદ ડના ભયથી અથવા લાેકાેમાં આબરૂ જશે તેવા ભયથીજ અન્યાય માર્ગથી દૂર રહે છે.

જયાં સુધી ઉત્તમ આશયથી અન્યાયનેા ત્યાગ થાય ત્યાંસુધી તાે સારૂં, પણ તે ન થાય તાે પણ છેવટ રાજદંડ જેવા કનિષ્ટ કારણનાે પણ આશાય લઈ અન્યાયયુકત આચરણનાે ત્યાગ કરવાે એ પણ સારૂં છે.

ધન તે આત્માની વસ્તુ નથી, તે આવે છે ને જાય છે. પણ આત્મગુણ જે મલીન થાય છે તે સુધરતાં અનેક ભવાે ચાલ્યા જાય છે. માટે આત્મ-કલ્યાણાર્થીએ ન્યાયયુકત માર્ગે ચાલવું એમ પુન: પુન: શાસ્ત્રકારો–જ્ઞાની પુરૂષો ફરમાવે છે. ટુંકામાં માણસાઈ પ્રાપ્ત કરવા 'ન્યાયસંપન્ન વિભવ' [ન્યાયપૂર્વક ધન મેળવવું] એ ગુણ પ્રગટાવવાની જરૂર છે.

### ખાેલ બીજે

### શિષ્ટાચારની પ્રશંસા કરવી

" શિષ્ટાચાર પ્રશંસા કરવી નિત્ય ને."

શિષ્ટ-સારા પુરુષોની તથા તેમના આચાર-નીતિમાર્ગની હમેશાં પ્રશંસા કરવી. અર્થાત દયા, સત્ય, શુદ્ધ દાનત, પવિત્રવૃત્તિ, સંતોષ, સહનશીલતા, નમ્રતા, ઉદારતા અને સમતા વિગેરે સદગુણરુપ નીતિમાર્ગ શ્રેષ્ઠ--ઉત્તમ છે, આદરવા યોગ્ય છે તેમજ સુખદાયક છે, માટે તેની પ્રશંસા કરવી.

સમ્યઞ જ્ઞાન અને સત્કિયા વડે ઉત્તમ આચરણવાળા મનુષ્યોના આચાર તે શિષ્ટાચાર કહેવાય. તેમાં લાેક વિરૂદ્ધ કાર્યા નજ હાેઈ શકે. જેવાં કે-પરસી-ગમન, વેશ્યા-ગમન, જુગારની રમત, શિકાર કરવા, ચાેરી કરવી, અતિ જીવહિ સાવાળા વ્યાપારા કરવા, કાેઈને મહાન કે અલ્પ નુકશાન થાય અગર કાંઈના જીવ જાય તેવું જૂટું બાેલવું, માંસ-મદિરા-તાડી વિગેરે અભામનું ભાગણ કરવું, કન્યાવિક્રય કરવા ઈત્યાદિક રાજા દંડે અને લાેકો નિંદે તેવું વર્ત્તન કરવું તે આશષ્ટાચાર-દુષ્ટાચાર કહેવાય. તેવા આચારવાળાની પણ ઈર્ષ્યા, નિંદા કે ચાડીચૂગલી, બદગાેઈ વિગેરે ન કરવી; પરંતુ તેમને સુધારવા માટે હિતેચ્છુ થઈને કોશિષ કરવી. અગર 'પ્રભુ તેમને સદબુહિક આપે' એવી પ્રાર્થના કરી મૌન ધારણ કરવું.

ઉપરોકત્ત દુષ્ટાચાર છેાડનાર કે પ્રથમથીજ શિષ્ટાચાર, નીતિ, ન્યાય, સત્ય અને સદાચાર પાળનાર માણસાઈવાળા પુરુષોની તેમજ તેવા સદાચાર નીતિમાર્ગની નિત્ય પ્રશંસા કરવી તે માર્ગાનુસારીપાછું-નીતિ અને ધર્મના માર્ગને અનુસરવાપાછું છે. અર્થાત્ જે માણસ દુષ્ટાચાર છેાડી સદવર્ત્તન-પૂર્વક નીતિ, ન્યાય, સત્ય, તથા સદાચાર પ્રમુખ સદગુણેાની અને સદગુણધારક મહાપુરુષોની પ્રશંસા કરે તે માર્ગાનુસારી ગણાય.

# શિષ્ટાચાર પ્રશ`સાનુ` સ્પષ્ટીકરણુ

શિષ્ટ એટલે સાધુ પુરૂષોની શ્લાઘા-પ્રશંસા કરનાર, પરંતુ પાતાની પ્રશંસા પોતે નહિ કરનાર તેમજ બીજા પાસેથી પણ સાંભળવા ન ઈચ્છનાર; કોઈની પણ નિંદા નહિ કરનાર અને પાતાની નિંદા સાંભળી ગુસ્સા કે ખેદ નહિ કરનાર; આપત્તિના પ્રસંગે દીનપછું ન કરનાર અને સંપત્તિના સમયે પણ ગર્વ છોડી નમૃતા રાખનાર; સલાહ લેવા આવનારને યોગ્ય સાચી સલાહ આપનાર; કોઈની સાથે પણ વિરેધ-કજીયો-કલેશ નહિ કરનાર; યોગ્ય અંગીકાર કરેલ કાર્યને પાર પહેાંચાડનાર; દેશાચાર કે કુળાચાર પ્રમાણે વર્તી સદાચાર પાળનાર; નીતિ-ત્યાય અને સત્યતાથી ધન પેદા કરનાર અને તેમજ દ્રવ્યનેા સન્માર્ગ સદુપયોગ, કરનાર, જ્ઞાન અને ક્રિયાપૂર્વક ધર્મનું આચરણ કરનાર; ઉત્તમ નીતિધર્મ કે પરોપકારના કાર્યોકરવાનો આગૃહ રાખનાર; દુષ્ટ કાર્યો તરફ પ્રવૃત્તિ નહિ કરનાર; ધર્મને બાધ ન આવે તેવી રીતે લીકિક વ્યવહારનાં કાર્યો કરનાર; પ્રમાદને છોડી, સ્વાર્થરહિત પણે ગરીબોને મદદ કરનાર; કરેલા ઉપકારના બદલા વાળવાનું ન ભૂલી જનાર; નિત્ય પરોપકાર કરનાર અને સ્વાર્થના ત્યાગ કરી સર્વનું ભલું ઈચ્છનાર પુરુષ શિષ્ટ પુરુષ ગણાય. વ્યાલ બીબો

અથવા પોતાથી અધિક ગુણવાન પુરુષને ઉત્તમ ગણી તેના ગુણા પોતામાં પ્રગટ કરવા. જેમ જેમ ગુણવાન થતા જવાશે તેમ તેમ અધિક અધિક ગુણવાન ઓળખાતા જશે અને છેવટ સર્વ ગુણસંપન્ન મહાપુરુષના આશ્રયથી સર્વ ગુણા પોતામાં પ્રગટશે. આ પ્રમાણે ક્રમે ક્રમે અધિક અધિક ગુણી પુરુષોના સમાગમથી સર્વગુણસંપન્ન થઈ શકાય છે.

શિષ્ટ પુરુષોની પ્રશંસા કરવાથી તેમને સારાં કાર્યો કરવાનો બમણે ઉત્સાહ વધે છે. અથવા શિષ્ટ પુરુષોની પ્રશંસા સાંભળી બીજા સામાન્ય મનુષ્યોને પણ તેવા થવાની [પરોપકારનાં કાર્યો કરવાની] ભાવના થાય છે. આપણે તેવા શિષ્ટ પરોપકારી પુરુષોના ઉપકારનો બદલો ન વાળી શકીએ તેા પણ તેમની પ્રશંસા કરવાથી કૃતજ્ઞતા દાખવી ગણાય. તથા તેથી આપણું મન ઉલ્લસિત થવાની સાથે તેવા પુરુષોનો ઉત્સાહ વધે.

તેમજ ગુણવાન ઉપર પ્રીતિ રાખનાર, ગુણાનું અનુમાદન કરનાર અને સર્વ સ્થળે ગુણ વ્યેનાર મનુષ્ય અવશ્ય ગુણવાન બને છે. 'જેવી દ્રષ્ટિ તેવી સુષ્ટિ'. વ્યાપારની દ્રષ્ટિવાળા વ્યાપારી, કવિત્વની દ્રષ્ટિવાળા કવિ, ભાેગની દ્રષ્ટિવાળા ભાેગી અને યાેગની દ્રષ્ટિવાળા યાેગી બને છે. તેમજ સર્વ સ્થળે ગુણની દ્રષ્ટિ રાખનાર માણસ ગુણી બને છે. પોતે જેની પ્રશંસા કરતાે હાેય તેના જેવી શકિત પાતે પણ ધરાવી શકે છે. આજ સદગુણ પ્રગટયે થકે વીતરાગ માર્ગમાં પ્રવેશ કરાવી વીતરાગ પણ બનાવે છે. માટે ઉત્તમ પુરુષાની અને તેમના આચાર વિચારની પ્રશંસા કરવાની ટેવ રાખવી.

**२**७

### ખાેલ ત્રીજો

22

## સમાન કુળ શીળ વાળા અન્ય ગાેત્રીની સાથે લગ્ન કરવ્રં

' સ્વ ગોત્રી સાથે સગપણ કરવું નહિ.'

સર્વથા બ્રહ્મચર્ય પાળવું એ શ્રેષ્ઠ છે. અનાદિ કાળથી કામ વિકાર વડે તરબાેળ જીવાત્માઓ એકદમ વૃત્તિઓને ન રોકી શકે એટલે ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહી મર્યાદિત બ્રહ્મચર્ય પાળવા પરસ્ત્રીના ત્યાગ કરી સ્વસ્ત્રીમાં કે સ્વપતિમાં સંતાેષ રાખવા લગ્ન સંબંધથી જોડાય છે.

લગ્ન સંબંધથી જોડાયલા સ્ત્રીપુરૂષે થોડે થોડે વિકારોને જીતી નિર્વિકારી બનવાનું છે, પણ લંપટ વિશેષ વિકારી બનવાનું નથી. એ લગ્ન સમાન કુળ, શીલ, વય, વિદ્યા અને યાગ્યતા જોઈ પરગાત્રમાં કરવાનું નીતિકાર કહે છે. આ સંબંધમાં ક્રેં જૈન કે સિદ્ધાંત માસિકના તંત્રી શેઠ નગીનદાસ ગિરધરલાલનો અભિપ્રાય નીચે પ્રમાણે છે:– એાલ ત્રીજો

### ગાેત્ર જોવાનું કારણ શું ?

જેઓ સંપૂર્ણ સંયમી થઈ શકતા નથી તેમને માટે લગ્ન અનિવાર્ય છે. તો તેમણે લગ્ન તો કરવું બેઈએ અથવા તેમને લગ્ન તો કરવુંજ છે અને લગ્નનું સ્વભાવિક ફળ સંતાન છે તો લગ્ન એવી જાતનું થવું બેઈએ કે તેથી સારામાં સારૂં સંતાન ઉત્પન્ન થાય.

બે જુદા જુદા ગોત્રીય સીપુરુષ વ્યેડાય એટલે બે ગેત્રનાં સદગુણા ભેગા થઈ એકઠા થઈ બાળકમાં ઉતરે. તેથી બાળક માબાપ કરતાં ચઢિઆતું થાય. એટલે ઉત્તરોત્તર પ્રવા ઉત્તમ બનતી વ્યય.

આવા હેતુથી બે જુદાજુદા ગાત્રીયનું બેડાણ થવું બેઈએ એવું બંધન પાંચમાં આરામાં નંખાયું. કારણ કે માણસાેની બુલ્નિશકિત એટલી બધી હલકી થઈ ગઈ, થતી જાય છે કે તેઓ સારાસારની પરીક્ષા કરવાને અશકત છે. તેથી આવા નિયમ-બંધન ન હોય તો પ્રજા એકદમ હલકી બનતી જાય.

આગળ ઘણું ખરૂં આવું બંધન નહેાતું કારણ તેની જરૂર નહોતી કારણ કે માણસા બુધ્ધિશાળી—પ્રખર બુધ્ધિવાળા હતા. માણસના ગુણદોષ પારખ-વામાં એક્કા હતા. એટલે સગાત્રી હોય તો પણ સારા સદગુણી, ઉચ્ચ મનાે-ભિલાષી અને મજબૂત મનવાળાં સીપુરુષાનાંજ વ્યેડાણ થતાં. તેથી તેમની પ્રવા નિર્બળ થતી નહિ પણ શકિતવાનજ નીપજતી, નીવડતી.

કાશ્યપ, વાત્સાયન, ગૌતમ, કાત્યાયન, વાસિષ્ઠ વિગેરે અનેક ગોત્રો શાસપ્રસિદ્ધ છે. કશ્યપ, ગૌતમ, વસિષ્ઠ વિગેરે અનેક મહર્ષિઓ પૂર્વ કાળમાં થયા છે. તેમના વંશવ્યે તે તે ગાત્ર વાળા ગણાય છે. એકજ ગાત્ર વાળા પરસ્પર કુટુંબી ભાઈઓ કહેવાય. એટલે ભાઈ ભાઈની કન્યા કે બ્હેનને પરણે એ લોકવિરૂદ્ધ ગણાય. માટે કર્મભૂમિમાં આર્ય પ્રજા માટે સ્વગોત્રિય સાથે સગપણ-લગ્નસંબંધ કરવાનું વર્જ્ય છેન્નીતિ વિરુદ્ધ છે. તેમજ હાલના મેડિકલ ડોકટરો પણ પૂરવાર કરી આપે છે કે 'એકજ ગાત્રમાં વોડાયલા લગ્નસંબંધથી ઉત્પન્ન થતાં પુત્ર પુત્રી શરીરે અશક્ત અને નિર્બળ માલુમ પડે છે.' અસિ [ તલવારપ્રમુખ શસ્ત્રો વડે શૂરાતનથી સ્વ-પરનું રક્ષણ કરવા રુપ કર્મ ], મધી [ શાહી દ્વારા લખાણનું કાર્ય છે મુખ્ય જેમાં એવા વિવિધ વ્યાપાસે રુપ કર્મ ] અને કૃષિ [ ખેતીવાડી-ખેડ કરવા રુપ કર્મ ] એ ત્રણ પ્રકારના કર્મ ઉદ્યોગ કરી પોતાની આજીવિકા ચલાવનાર કર્મભૂમિના મનુષ્ય કહેવાય. એ ત્રણ પ્રકારના કર્મરહિત, દેવાધષ્ઠિત કલ્પવૃક્ષેા જેમની ઈચ્છાઓ માત્ર પૂર્ણ કરે છે તેવા મનુષ્યા તે યૌગલિક-યુગલિયા [ જોડલે જન્મ લેનાર ] અકર્મ-ભૂમિના ગણાય છે.

યૌગલિક મનુષ્યણી પોતાની જી દગીમાં એકજ જોડલું-બાળક બાળિકા રુપ પ્રસવે. ૪૯-૬૪ કે ૭૯ દિવસ બાળક બાળિકાને ઉછેરે-પ્રતિપાલન કરે. એકને છીંકને એકને બગાસું આવે અને યુગલનાં માતા પિતા એક સાથે આયુષ્ય પૂર્ણ કરી સ્વર્ગમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થાય.

પાછળ રહેલ જે બાળક બાળિકા ભાઈ-બ્હેન તે પતિ-પત્ની બને. એટલે ત્યાં કાકા-કાકી, દાદા-દાદી, પૌત્ર-પૌત્રી, મામા-મામી, નાના-નાની ફોઈ-ફ**ૂઆ,** માસી-માસા અને સાસુ-સસરા વિગેરે કોઈ પણ જાતના સંબંધા ઉત્પન્ન થતા નથી.

જયાં રાજા કે પ્રજાનો સંબંધ નથી. જ્યાં કોઈ જાતના પર્વ સંબંધી મહાત્સવો થતા નથી. તે યુગલો કોના વંશજો છે? તેનું નિર્માણ નથી. જેમ-નામાં વેરઝેર નથી. સરળ અને ભદ્રિક સ્વભાવી હોઈ જેમનામાં કળા-કુશળતા કે કોઈ પ્રકારના ગૃહવ્યવહારો નથી. ખાવા, પીવા કે પહેરવા કે રહેવાની ઈચ્છા થાય કે તે તે સાધનો કલ્પવૃક્ષેા-દેવા પૂરાં પાડે છે. આવી સ્થિતિમાં જે જુગલ-પણે જન્મેલ ભાઈ અને બ્હેન હોય તે પતિ અને પત્ની બને છે. એટલે ત્યાં લગ્ન સંબંધ જોડવામાં વંશ કે અવટંક જોવાની તેમને જરૂર રહેતી નથી.

કર્મભૂમિપાણું પ્રવર્ત્યા પછીજ ચાર વર્ણની સ્થાપના થઈ. બ્રહ્મચર્ય પાળે અને શાસ્ત્રોનું અધ્યયન [ભણવું] અધ્યાપન (ભણાવવું] કરે તે બ્રાહ્મણ શસ્ત્રો ધારણ કરે અને નિરાધાર-નિર્બળનું રક્ષણ કરે તે ક્ષત્રીય, વિવિધ જાતના વ્યાપાર કરે તે વણિક વૈશ્ય તથા ખેતી કરે કે ઉપરોક્ત ત્રણે વર્ણની સેવા કરે તે શૂદ્ર. <mark>થાલ</mark> ત્રીજે

પૂર્વ કાળમાં આવી રીતે કર્ત્તવ્ય અનુસાર વર્ણ ગણાતા. પરંતુ કાળક્રમે તે વર્ણે તે તે શાંતિરુપે ગણાવા લાગ્યા. તે એક એક શાંતિમાંથી પ્રસંગ-કારણ-વશાત અનેક ફાંટા નીકળ્યા. આજકાલ જગતમાં અનેક શાંતિયા ગણાય છે. સો પોતપોતાની શાંતિમાંજ બેટી વ્યવહાર-લગ્નસંબંધ કરે છે.

ધંધા રોજગાર ઉપરથી પણ માણસેા-કુટંબો ઓળખાય છે. જેમકે મહેતા, દેસાઈ, ભણશાળી, ફેફરીયા, સંઘવી, વ્હોરા, પટેલ, ગાંધી વિગેરે. પરંતુ તેમાં બધા ભાઈઓ એકજ વંશના છે એવું પ્રાય: હોતું નથી, અવટ કે એક પણ વંશ જુદા હોય છે. જે કુટુંબ પોતાના પૂર્વે થયેલા સમર્થ વડવાના નામથી ઓળખાય-[જેમ કે કાનાણી, વેલાણી, ભારાણી, હેમાણી, પાલાણી, માલાણી વિગેરે ] તે એકજ અવટ કવાળા ભાયાતો ગણાય છે.

અવટંક એટલે ઓળખાણ-તે તે નામ વાળા કે તે તે સંજ્ઞાથી પ્રસિધ્કિ પામેલ સમર્થ પૂર્વજ કે આદિ પુરૂષથી ઓળખાવું તે અવટંક કે ગાેત્ર-વંશ કહી શકાય.

આવા ગેાઝો ચારે વર્ણની સાતિઓમાં હોય છે અને પોતપોતાના ગેાત્રવંશમાં આર્ય મનુષ્યો લગ્ન સંબંધ જોડતા નથી. ગેાત્ર કે વંશ તપાસી અન્ય ગેાત્રવાળા સાથે લગ્ન સંબંધ જોડવા એ વિવેક છે અને વિવેક છે ત્યાં માણસાઈ છે.

ં તેમજ અન્ય ધર્મવાળાઓ સાથે, ઉચ્ચ કુળવાળાએ નીચ કળ-વાળા સાથે, સદાચારીએ દુરાચારી સાથે, ગરીબે ધનવાન સાથે, મેાટી ઉમરનાએ નાની ઉમરવાળા સાથે, ગુણીએ અવગુણી સાથે, વિદ્રાને મૂર્ખ સાથે સી પુરૂષે પરસ્પર લગ્નસંબંધો ભોડવાથી ઘણી વખતે ઘરમાં કજીયા-કલેશ-કુસંપ વર્ષ છે. અને ઘર ગધેડે ચડે છે. લોકોમાં અપકીર્તિઅને કર્મબંધન થાય છે. નિશ્ચિંતપણે ધર્મ કરણી કે પરોપકાર વિગેરેના શુભ કાર્યો બની શકે તે માટે અન્ય ગાત્ર, સમાન કુળ, શીલ, સદગુણ, વય અને સમાન ધર્મવાળા સાથે લગ્નસંબંધ ભોડવાનો વિવેક રાખવો કે જેથી સંપ-સુલેહ અને શર્મેતમય જીવન પસાર થાય. એ માણસાઈના [માર્ગાનુસારીના] ત્રીભે

ગુણ ગણાય છે.

### બાલ ચાેશ

3ર

#### પાયના હર રાખવા

' पापली ३ थर्ट वत्तों मार्जे सत्य जं

પાપથી ડરે તે પાપભીરૂ કહેવાય. અંતરમાં મલીનતા રાખી જે કાર્ય કરવું તે પાપ. જીવાને પ્રાશિમાત્રને મારવાં કે જાનથી મારી નાંખવા તે પાપ. જાઠં બાેલવં તે પાપ. અણદીધી કોઈ પણ વસ્તુ-ચીજ અણહક્કની ધણીયાતી કે બિનધણીયાતી રજા વગર લેવી તે પાપ.

મૈઘૂન સેવવું કે કામ ચેષ્ટા-કુચેષ્ટા કરવી તે પાપ. પરસ્રી કે વેશ્યાગમન કરવું તે પાપ. આસકિતપૂર્વક [લેાભથી ] ધનાદિક પદાર્થોના સંગ્રહ કરવા તે પાપ.

ક્રોધ કરવો, માન [અહંકાર-ગર્વ-અભિમાન ] કરવું, માયા [કપટ-દગલબાજી-છેતરપિંડી ] કરવી અને લાભ એ ચાર કષાયા સેવવા તે પાપ.

ઈર્ષ્યા કે નિંદા પિર પુંઠે પારકા અવગુણ ગાવા રુપ કરવી તે પાપ. કજીયા-કલેશ, ઝેર-વેર કરવાં તે પાપ, રાગદ્રેષ અને રતિ અરતિ કરવાં તે પાપ. કોઈ ઉપર કૂડું કલંક-આળ ચડાવવું, ચાડીચૂગલી કરવી તે પાપ. એાલ ચાથા

કોઈની આજીવિકા તોડવી તે પાપ. ઓછં આપવું, વધારે લેવું તે પાપ. હદ ઉપરાંત વ્યાજ લેવું તે પાપ. કોઈની થાપણ ઓળવવી-પચાવી પાડવી તે પાપ. વિશ્વાસઘાત કરવા તે પાપ.

ચા, બીડી, ભાંગ, દારૂ, માંસ વિગેરે નકામાં વ્યસનો સેવવાં તે પાપ. શિકાર કરવા તે પાપ.

પાપનાં કામામાં ઉત્તેજન આપવું કે તેવાં કામાની પ્રશંસા કરવી તે પાપ.

હાંસી-મશ્કરી કરવી કે કોઈને ખીજવવું તે પાપ. ગાળો-ભાંડવી અપ-શબ્દ બાેલવા તે પાપ. ગરીબાેની આંતરડી દુભવવી કે તેમને બનતી મદદ ન કરવી તે પાપ. મરતાં કે દુ:ખથી રીબાતાં કોઈ પણ પ્રાણી–જીવને દયા લાવી બચાવવાં નહિ કે દુ:ખથી ન મૂકાવવાં તે પાપ.

બકરા, પાડા કે વાછરડા પ્રમુખ પ્રાણિઓને દૂધ પૂરૂં કે તદ્દન ન આપવું-સ્વાર્થવશ તેમનાં તરફ બેદરકારી રાખી તેમનાં નીસાસા લેવા તે પાપ. નાટક-સીનેમા જોવાં, રમતગમત કરવી કે માજશાખ કરવા તે પાપ. જુગાર રમવા તે પાપ.

આમ પાપની વ્યાખ્યા સમજી તે તે પાપથી વેગળા રહેવા કોશિષ કરવી. પાપકર્મ કરનાર નિંદાને પાત્ર બને છે.

સુખી થવાની ઈચ્છાવાળા મનુખે બીજા પ્રાણીને દુ:ખ ન આપવું. દુ:ખ આપવાથી દુ:ખ અને સુખ આપવાથી સુખ મળશે. પોતાનું ભલું ઈચ્છનારે બીજાનું ભલું કરવું. આપણને કોઈ ગાળ આપે તે ન ગમે તો આપણે બીજાને ગાળ આપીએ તે તેને કેમ ગમે ? આપણને કોઈ મારે તાે તે ન ગમે તો આપણે બીજાને મારીએ તે તેને કેમ ગમે ? બીજાની આજીવિકા તોડનારે પ્રથમ પોતાની કોઈ આજીવિકા તોડે તો પોતાને કેવું લાગે ? તેના વિચાર કરવા જોઈએ. અર્થાત આપણને જે બાબત ન ગમે તેવું વર્ત્તન આપણે બીજા તરફ ન કરવું.

٦.

'કરશેા તેવું પામશેા' 'વાવશેા તેવું લણશો' આ ભવમાં કરેલાં પાપનાં ફળ આ ભવમાં પણ ભોગવવાં પડે છે. કેટલાંક પાપા પર ભવમાંજ ફળે છે, જયારે કેટલાંક પાપાનાં ફળ આ ભવ, પર ભવ અને ભવાેભવ પણ ભાેગવવાં પડે છે. માટે પાપથી ડરીને ચાલે—વર્તે તે સુખી થાય છે.

મલીન વાસનાથી, સ્વાર્થવૃત્તિથી, પૂર્વકર્મની પ્રેરણાથી, કોઈ સત્તાધારી વ્યક્તિની પ્રેરણાથી કે દબાણથી, મમત્વ ભાવથી, અજ્ઞાનતાથી કે અશુભ કર્મના પડેલા બંધને લઈ આત્મા પાપકર્મ કરવા પ્રેરાય છે. પાપ—કર્મ કરતી વખતે વિરલ વિવેકી આત્માઓને ભાન હોય છે. બેભાનપણાથી બાંધેલા પાપ-કર્મ ઉદયમાં આવે છે અને જયારે દુ:ખ કે આપત્તિથી ઘેરાય છે ત્યારે રાડો પાડે છે, મુંઝાય છે અને તે દુ:ખથી છૂટવા આકાશ પાતાળ એક કરે છે. તા પછી ઈરાદાપૂર્વક, જાણીએઈને કરેલાં કુકર્માનાં કડવાં-માઠાં ફળ ભાગવવાં પડે તેમાં શી નવાઈ?

એવું જાણી દરેક આત્માએ પાપનાં પરિણામ વિચારી પાપકર્મ બાંધવાથી પાછા હટવું. પોતાને અને પરને દુ:ખકારી એવા વ્યસના સેવવામાં અને પાપકર્મ બાંધવામાં શૂરા ન થવું, પરંતુ પૂર્વનાં પાપકર્મા તાેડવામાં શૂરવીર થવું. દયા, સત્ય, પવિત્રતા, સહનશીલતા, નમ્રતા, પરોપકાર અને સરળતા વિગેરે ગુણા [પાપભીરૂ થઈ] પ્રગટાવવામાં પ્રયત્ન કરવા.

ન છટકે કુટુંબાદિ નિર્વાહના કારણે કોઈ પાપ કરવું પડે તો પણ તે પાપને પાપ રુપે સમજી ડરીને વર્ત્તનાર અને નીતિ તેમજ દયામય જીવન ગાળ-નાર મનુષ્ય પાપભીરૂ ગણાય છે. એ પ્રમાણે પાપભીરૂ બની નીતિ અને દયામય, સત્ય<sup>1</sup> અને સંતાેષમય [ઈત્યાદિક સદગુણમય] શુદ્ધ માર્ગે ચાલવું-વર્ત્તવું તે માર્ગાનુસારી કે માણસાઈના ચાેથો ગુણ ગણાય.

૧ સત્ય બાહવાચાં અને સત્ય રીતે વત્તવાથી પ્રમાણીકતા આવે છે. અને અસત્ય બાલવાથી કૂડીયાપણાની છાપ પડે છે. કોઈ પણ કૂડીયાના વિશ્વાસ ન કરે. માટે કીર્ત્તિ અને સુખનું કારણ એવું સત્ય પ્રાણ જતાં પણ માણસે ન છાેડવું જોઈએ. સત્યની કષ્ટમય કસાેટીમાંથી પસાર થનાર રાજા હરિશ્વાંદ્રની પેઠે સુખી થાય છે.

### બાેલ પાંચમા

### દેશના પ્રસિદ્ધ આચારોનું પાલન કરવું

' પ્રસિધ્ધ દેશાચાર પ્રમાણે વર્તવું •

પોતાના દેશમાં રુઠી પ્રમાણે ચાલતો અને ઉત્તમ જનોને માન્ય ખાનપાન ને પોશાક વિગેરેનો આચાર-રીત-રિવાજ હોય તે પ્રસિદ્ધ દેશાચાર કહેવાય. એ દેશાચાર તથા કુળાચાર [કુળની નીતિ તથા ધર્મ સહિત જે આચાર તે ] પ્રમાણે વર્ત્તવું તે માર્ગાનુસારીના ગુણ છે.

મુરોપિયન-ઈંગ્રેજ, મુસલમાન, વાેરા, પારસી, મારવાડી, પંજાબી, કણબી અને મિસ્તી વિગેરે લાેકો પોતાના દેશ, શાંતિ કે કુળને અનુસરી ઘણે ભાગે ખાનપાન, પોશાક વિગેરે રીતરિવાજ રાખે છે. જવારે હાલ કેટલાક લાેકો કચ્છી, કાઠિયાવાડી ગુજરાતી વિગેરે તેમાં પણ ખાસ કરી કહેવાતા જેના પરદેશ વસ્યા, કંઈક પશ્ચિમની કેળવણી લેવાઈ અને અન્ય શાંતિના લોકોનો વિશેષ પરિચય થયા અને પાતાના દેશાચાર કે કુળાચાર છે\ડી માણસાઈના ગુણ ખાઈ બેઠા. અન્ય દેશના ખાનપાન, પાેશાક અને પરદેશી ચીએ ચા, સિગારેટ, દવાઓ, ખાંડ-સાકર વિગેરેના વપરાશથી દેશભ્રષ્ટ, દેહભ્રષ્ટ, જ્ઞાતિભ્રષ્ટ, ચિત્તભ્રષ્ટ અને કુળ તેમજ ધર્મ ભ્રષ્ટ પણ થયા.

પૂર્વકાળમાં એમનાજ વડિલા દેશમાંજ રહી ઉદ્યમ કરતા અને શાંત અનુભવતા. સાદુ ખાતાં, જાડું પહેરતાં, ખૂબ અંગમહેનત કરતા અને કંઈને કંઈ ઉદ્યમમાં રચ્યાપચ્યા રહેતા-નવરા ન બેસતા. તેથી તેમને રાેગ ઓછ્ય થતા. તેઓમાં કજી્યાકલેશ ઓછા હતા. તેઓ દયા, દાન, નમૃતા, લજવ્ય-મર્યાદા, સંપ, સાદાઈ અને પરગજીુપણું વિગેરે માણસાઈના ઉંચા ગુણા ધરાવતા અને દેવ, ગુરૂની સાચી ભક્તિપૂર્વક સાચા ધર્મનિષ્ટ હતા. એ બધા પ્રતાપ દેશાચાર કે કુળાચારના છે.

વર્તમાનકાળે પણ ગાંધીજી જેવા મહાપુરૂષો યુરોપ વિગેરેની મુસાફરીમાં કે યુરોપિયન વિગેરે લોકોની મુલાકાતમાં પણ પોતાનો દેશાચાર કે શિષ્ટાચાર પોતે છે\ડતા ન હતા, તેમજ બીજાઓને દેશાચાર પ્રમાણે સાદાઈથી વર્તવાને ઉપદેશ આપતા. પોતે આનંદ અનુભવતા અને બીજાઓને સુખી બનાવતા.

ત્યારે આજ કાલ લોકોએ દેશાચાર ને કુળાચાર છેાડયો. પરદેશ ખેડયો. ભાગ્ય અનુસાર બે પૈસા મેળવ્યા. ખર્ચા-વ્યવહારો વધાર્યા. મ્હોટા ભા' બનવા, દેખાદેખી, નાક વધારવા, ખોટે રસ્તે, બિનજરૂરી, ધામધૂમ કરી ખૂબ પૈસા વાપરતા થયા. પરંતુ લજ્જા-મર્યાદા, સંપ, સાદાઈ, વિવેક, વિનય-નમ્રતા, ગુપ્તદાન, દયા અને પરોપકાર વિગેરે માણસાઈને લગતા ગુણા ગુમાવ્યા.

આજે વ્યસનો વધ્યાં. શરીરની ટાપટીપ વધી. વિલાસિતા અને વાપાનીઝ ભપકો વધ્યો. રોગેા વધ્યા. હુંસાતુંસી—અભિમાન, તોછડાઈ, કજીવાકલેશ, વેરઝેર, ફૂડકપટ અને હાયવાય વિગેરે દુર્ગુણા વધ્યા. જેના પરિણામે લડાઈ અને તેને લઈને મોંઘવારી અને મોંઘવારીને લઈને ભૂખમરો વધ્યા. ધર્મ, નીતિ કે ન્યાય વિગેરે સુખના માગેનિ દેશવટો અપાયો. આ બધા પ્રતાપ દેશાચાર અને કુળાચાર છોડવાનો છે. બેાલ પાંચમેા

જે દેશાચાર કે કુળાચાર [ ખાન, પાન, પેાશાક, કન્યા વિક્રય, બાળ-લગ્ન, વૃદ્ધ લગ્ન અને રોવાકૂટવાના રિવાએ વિગેરે] પોતાને કે પરને અહિત કરતા-હાનિ કરતા હોય તેના જરૂર ત્યાગ કરવા. પરંતુ જેનાથી પોતાને કે પરને કોઈ જાતનું નુકશાન ન હોય પણ પરિણામે ફાયદા હોય તેવા દેશાચાર કે કુળાચારને માન આપવું એ વિવેક ગણાય છે. સમય વિચારી સમજી ને વર્તવું. દેશાચાર કે કુળાચાર પ્રમાણે વર્તવાથી લાેકલાગણી મેળવી ધારેલાં કાર્યો પાર પાડી શકાય છે. માટે સુખી થવું હોય તો દેશાચાર અને કુળાચાર પ્રમાણે વર્તવાની જરૂર છે. દેશાચાર તથા કુળાચાર પ્રમાણે વર્તવું એ માણસાઈના પાંચમો ગુણ છે.

## બાલ છડ્ડાે

36

# ક્રાેઇના અવર્ણુવાદ બાેલવા નહિ. તેમાં ખાસ કરીને રાજાની નિ<sup>:</sup>દા તાે નજ કરવી.

' કાેઇના અવર્ણુવાદ ન બાેલવા મુખ બે '

જે વસ્તુ જેવી હોય તેનું યથાર્થ—વ્યાજબી વર્ણન કરવું તે અગર ગુણા કહી દેખાડવા તે વર્ણવાદ અને વસ્તુમાં કે કોઈ પણ પ્રાણીમાં રહેલા ગુણા ઢાંકી દઈને છતા કે અછતા અવગુણા બીજા પાસે પ્રગટ કરવા તે અવર્ણવાદ કે નિ'દા કહેવાય. માણસાઈવાળા માણસ કોઈની પણ નિ'દા ન કરે. પારકી વિ'દા કરવાથી પોતાને અને સાંભળનારને નુકશાનજ થાય છે.

પોતા કરતાં બીજો કોઈ વધારે સુખી હોય, ધનવાન હોય, ગુણવાન હોય, વિદ્રાન હોય અને તેની લોકો વિશેષ પ્રશંસા કરતા હોય તે જોઈ કે સાંભળીને હૈયામાં બળતરા થાય, તેના તરફ અણગમો થાય તે અદેખાઈ યા ઈર્ખ્યા કહેવાય. એ ઈર્ખા જયારે હૈયામાં ન સમાય ત્યારે તેનો ઉભરો [ દૂધના ઉભરાની પેઠે] વયન રુપે બ્હાર નીકળે તેનું નામ અવર્ણવાદ કે નિંદા કહેવાય. એાલ છઠ્ઠા

એ નિ દાને મીઠા (લવણ)ની ઉપમા આપેલ છે. મીઠું જે ઠામમાં વધારે વખત રહે તે ઠામને ખાઈ જાય છે. તેમ નિંદા પણ જે મનુષ્યના હૃદયમાં પેઠી તેના પુણ્યના ખજાના જલ્દી ખૂટી પડે છે અને પુણ્ય ખલાસ થયાં એટલે દુ:ખનાં વાદળ તે નિંદા કરનારને ઘેરી વળે છે. આંખમાં આંસુ રેડવાને વખત આવે છે અને પાયમાલ થઈ જાય છે.

શાસમાં કહ્યા મુજબ સાધુપણું યથાર્થ પાળનાર સાધુ પણ 🗟 પારકી નિંદા કરવા માંડે છે તો તે સાધુપણાથી ભ્રષ્ટ થાય છે. તો પછી બીજો કોણ બચી શકે? માટે બીજાના દોષો નિરખવા કરતાં પાતાના દોષા તપાસવા. અવગુણગ્રાહી ન થતાં ક્રીકૃષ્ણે જેમ કુતરાની બત્રીશી વખાણી [ગુણ લીધા] તેમ ગુણગ્રાહી બનવું.

નિંદા કરનાર માણસનો વિશ્વાસ કોઈ પણ કરે નહિ. જેની નિંદા કરી હોય તે માણસ જો સાંભળે તાે કજીયાે કરે અને વેરઝેર વધે. સાધુ-સંતની નિંદા કરતાં ચીકણાં કર્મ બંધાય. તેમજ રાજા વિઝેરે સત્તાધારીની નિંદા કરતાં દંડ વિગેરે શિક્ષા ભાગવવી પડે. લાેકમાં અપકીર્તિથાય. કરેલ તપ-જપ વિગેરે ધર્મકરણી નિષ્ફળ વ્યય.

અવગુણ ગ્રહણ કરનાર અવગુણી બને છે અને ગુણ ગ્રહણ કરનાર સદગુણી બને છે. પારકી નિંદા કરનાર પાતે પણ નિંદાપાત્ર બને છે અને પરભવમાં નીચ કુળમાં જન્મ લેવા પડે છે. પાતાની પ્રશંસા, પારકી નિંદા, ગુણી પુરુષોની ઈર્ષ્યા અને સંબંધ વિના જેમ તેમ લવારો કરવાથી મનુષ્ય પોતે પોતાના પાપે હેઠો પડે છે.

દુર્જન, અકુવિ (હવકા ક્રૂગવાળા) અને ઓછી બુદ્ધિવાળાનેજ પારકી નિંદા કરવી ગમે છે. જયારે સજ્જન માણસાે જેનાે દોષ હોય તેને ખુલ્લા શબ્દોમાં રૂબરૂ કહી આપે છે, પણ પુંડ પાછળ બીંબ પાસે તેનું વાંકું બોલતા નથી. પોતાના અવગુવ શોધે છે અને બીચમાંથી અવગુવ છોડી ગુણ ગહણ કરે છે, કે જેથી પોતે સદગુરૂી બની આત્મસાધના કરી શકે છે. માટે સુખની ઈચ્છા કરનાર માણસે કોઈની નિંદા ન કરવી.

કોઈમાં પણ દોષ-અવગુણ દેખાય તા હિતેચ્છુ થઈ એકાંતમાં બેસાડી તેના અવગુણ ટાળવા તેને સભ્યતાથી સમજાવવાનાે ઉદ્યમ કરવાે. કદાચ ન સમજે તાે દયા રાખવી, 'પ્રભુ એને સદબુદ્ધિ આપે' એવી ભાવના ભાવવી. પરંતુ પરપુંઠે-પુંઠ પાછળ નિંદા ન કરવી. દરેકમાંથી ગુણ ગ્રહણ કરવાે-ગુણ-ગાહી બનવું, એ માર્ગાનુસારીનાે છઠ્ઠો ગુણ જાણવાે.

#### બાેલ સાતમા

# અતિ ગુપ્ત તથા અતિ પ્રગટ નહિ તેવા અને જવા આવવા માટેનાં અનેક કાર ન હેાય તેવા ઘરમાં રહેવું

अति भुष्त अति दारनुं स्थानः वर्ण्युं.'

માણસ માત્રને રહેવા માટે મકાનની જરૂર પડે છે. સહુ પોતપોતાના ગવા પ્રમાણે ઝુંપડાં કે બંગલા બાંધી-બંધાવીને તેમાં રહેઠાણ કરે છે. પરંતુ તે મકાનો કેવાં અને કેવે સ્થળે હેાવાં વેઈએ? તે વાણવાની દરેક મનુષ્યને જરૂર છે.

સ્થાનક એટલે રહેવાનું સ્થાન-ઘર. જે ઘર તદન એકાંતમાં, કોઈ શેરી કે વર ંડા પ્રમુખમાં, ખૂણે ખચકે-બહુજ ઉડાણમાં હોય, જ્યાં હવા અને પ્રકાશના અભાવ હોય કે જેથી રોગની ઉત્પત્તિ થાય અને જેની નજીકમાં બીજાં ઘર ન હોય તેવા ઘરમાં રહેવું નહિ. તેવા ઘરમાં રહેતાં સાધુ સંત કે કોઈ પણ યાચકને દાન દેવાનો પ્રસંગ ઓછે આવે. તેમજ લૂંટફાટ કે આગ-લાય-પ્રલાય વિગેરે ભયના પ્રસંગે કોઈ સાંભળનાર કે મદદગાર ન મળવાથી જાનમાલ બચાવવા મુશ્કેલ થઈ પડે. તેવા ઘરમાં રહેવું નહિ.

વળી ઘણાં બારી બારણાં વાળા, ચારે બાજાુ તદન ખુલ્લા કે જાહેર રસ્તા ઉપર રહેલા મકાનમાં પણ વસવાટ કરવા ન જોઈએ કારણ કે તેવા ઘરમાં રહેતાં રસ્તા ઉપર ઘણા માણસાેની આવજા થતી હેાવાથી ઘરમાં બેઠેલ સ્ત્રીઓની લાજ-મર્યાદા ન સચવાય. સ્રીઓની વૃત્તિ ચપળ બને. ઘણાં બારભાં હેાવાથી ચાેર, લુચ્ચા, લફંગા વિગેરે ખરાબ માણસાેને ઘરમાં પેસવું સુલભ થાય અને ઘર આગળ ઘણી ગરબડ થતી હોઈ સ્થિર ચિત્તે કોઈ કામ થઈ શકતું નથી

વળી વિશેષમાં રહેવાનું મકાન કેાતરકામ વગરનું સાદું અને પાતાના કુટુંબનું સુખેથી પાેષણ થઈ શકે તેટલું તેવું હોવું એ લાભદાયક છે. સાદું અને પુરતું હોય તાે તે મકાન હમેશાં વપરાતું હાેવાથી સાફસૂફ થઈ શકે અથવા રહી શકે. બનાવતી વખતે પૈસા અને વખતનાે પણ બચાવ થાય. કાેતરકામ વાળં કે અતિ વિશાળ હોય તાે તે મકાન સાકસૂક ન થવાથી ૨જ-જાળાં વિગેરે કચરો જામે અને અનેક જંતુઓ ઘર કરી રહે છે. જયારે સાફ કરવાનો વખત આવે ત્યારે અનેક જ તુઓના ઘર ભાંગે અને જીવેાની હિંસા થવા પામે.

વળી જે ભૂમિ અશુદ્ધ હેાય—હાડકાં, મડદાં જયાં દટાયેલાં હોય કે મળ-મૃત્ર જ્યાં પડતાં હેાય તેવી જમીન ઉપર પણ ઘર બનાવવાં ન જોઈએ. તેમજ ઘરમાં કે આંગણામાં પેશાબ, સેડા, લીંટ, બળખા કે પાણી વિગેરે નાંખી કીચડ 'કરી ગંદકી કરવી નહિ. ઘર દરેક રીતે સ્વચ્છ રહેવાથી જીવજ તુઓને**৷** ઉપદ્રવ થવા ન પામે, હિંસા ન થાય અને રોગાદિક પીડા થવા ન પામે, તેમજ ચિત્ત-વત્તિ શાંત અને સ્થિર રહેવા પામે. વળી ધન અને જીંદગી સહીસલામત રહે, અનાચારથી બચી જવાય અને ધર્મમાં અખંડ પ્રવૃત્તિ સેવી શકાય. ઈત્યાદિક અનેક ફાયદા થાય. માટે ઘર સંબંધે ઉપર બતાવેલ બાબતાેના વિવેક રાખનાર માણસ માર્ગાનસારી ગણાય છે. એ માણસાઈનો સાતમા બોલ કહ્યો.

www.umaragyanbhandar.com

૪ર

#### સારા પડાેશવાળા સ્થાનમાં રહેવું

' શભ પડોશમાં વસતાં થાએ સખ ને.'

જીવો નિમિત્ત વાસી છે. એક પાપટનાં બે બચ્ચાં એક ભીલાના સહ-વાસમાં રહ્યું અને બીજાં તાપસાના આશ્રમમાં રહ્યું. ભીલોના પરિચયમાં રહેનારને કુસંસ્કારો પડયા. આવતા જતા માણસાેને બેઈ 'મારો, પકડો, લંટો, વિગેરે શબ્દો બોલે. જયારે તાપસાના સહવાસમાં રહેનારે વેદસૂત્રા કંઠસ્થ કર્યા, સારા સંસ્કારો મેળવ્યા અને આવતા જતા જનોને 'આવેા, પધારો. બેસો' વગેરે બોલવાનું શિક્ષણ અને સુખ મેળવ્યું. એજ પ્રમાણે માણસ લુચ્યા, લફ ગા, ભૂગારી, ચાર વિગેરેની સાબત કરે તેા તેવી કુટેવ પડે. તેમજ નીતિ-માન સદાચારી એવા સાધસંતના સંગ કરે તેા સદબુદ્ધિ આવે અને ઉંચા સંસ્ક્ષર પડે.

માટે આજાબાજામાં વસતા પાડોશી પ્રમાણિક, નીતિવાળા, સદાચારી, નમ, વિવેકી અને ધર્મનિષ્ટ હોય તેવે ઠેકાણે રહેવાથી વિચાર, ઉચ્ચાર અને આચાર સારા રહે યા સારા થવા પામે, તથા સુખી જીવન વીતાવી શકાય. ધન્ના, શાળિભદ્ર અને ક્યવન્ના શેઠના જીવેા પૂર્વ ભવે સારા પડોશમાં રહેતા. જેવી સુપાત્રે દાન દેવાના અવસર આવ્યા અને ભાગ્યશાળી બન્યા.

શભ પડોશ એટલે શુભ વાતાવરણ. વાતાવરણ અનેક વાતનું હોય છે. ઘરનું વાતાવરણ ઘરમાં વસતાં માણસાે-માતા, પિતા, આી, ભાઈ, ભાેગાઈ વિગેરે કુટુંબીજનાનાં જેવા સ્વભાવ ને વર્ત્તન હોય તેની અસર સારી કે નરસી સાથે રહેનારને થાય છે.

www.umaragyanbhandar.com

83

એજ રીતે પડોશનું વાતાવરણ જાણવું. જમીનનું <sup>ક</sup>વાતાવરણ જે સ્થળે યુલ્ક થયું હોય, હાડકાં કે મડદાં દટાયાં હોય અથવા મડદાં બાળવામાં આવેલાં હોય તેવી જમીનનાે સ્પર્શ થતાં માઠી અસર થાય છે.

દા. ત.—માતા પિતાને તીર્થ કરાવી પાછા વળતાં પિતૃવત્સલ-વિનીત 'શ્રવણ કઠિયારે' અમુક એક પ્રદેશમાં આવતાં કાવડ નીચે ઉતારીને માવિત્રોાને કહ્યું કે 'ઉપાડવાની મજીુરી આપા તો આગળ લઈ જાઉં.' માવિત્રો સમજ્યા કે આવે પિતૃભક્ત પુત્ર આવી માંગણી કદિ પણ ન કરે, પરંતુ આ જમીનજ અશુદ્ધ છે, તેની અસર પુત્રને થઈ એટલેજ આમ બાેલે છે. એમ ધારી 'અહીંથી આગળ ચાલ એટલે તને મજૂરી આપશું' એમ સાંભળી કાવડ ઉપાડી એ ભૂમિકા ઓળંગી આગળ ચાલ્યા. શુદ્ધ ભૂમિમાં પ્રવેશ કરતાંજ શ્રવણના વિચારો બદલ્યા. 'અહેા! મેં અવિનીતે માવિત્રા પાસે મજૂરી માંગી! ધિક્કાર છે મને!' આમ ખેદ કરી માવિત્રાના પગમાં પડી અવિનય ખમાવ્યા.

એમજ ગામ, દેશ અને દુનિયાનું વાતાવરણ ગામમાં વસતા મ્લેચ્છ-હિંસક પ્રવૃત્તિથીજ આજીવિકા-કરનારા-વાઘેર મચ્છીમાર વિગેરેની માઠી અસર તથા સદાચારી-પ્રમાણિક, નીતિવાળાની સારી અસર થવા પામે છે. દેશ કે દુનિયામાં ચાલતાં યુદ્ધ, દુષ્કાળ કે રોગચાળા વિગેરેની ચાલતી હાડમારીની અસર ચિતારુપે થવા પામે છે.

આ રીતે અશુભ પડોશ કે વાતાવરણથી ચિત્ત અસ્થિર થાય, ચિંતા ઉપજે અને આત્મિક અહિત થાય છે. માટે અશુભ પડોશ કે વાતાવરણ ટાળી શકાય અગર તેનાથી દૂર રહી શકાય તેમ હોય તાે તેને ટાળી [ દૂર જઈ ] શુભ પડોશ કે શુભ વાતાવરણમાં વસવું-વસવા બનતી કોશિષ કરવી એ આત્માને સુખકારી છે. વિવેકીજનાએ આ બાબતનું પુરતું લક્ષ્ય રાખવું જોઈએ. સ્વપરને ગુણકારી માણસાઈના આ સાતમા ગુણ માર્ગાનુસારી માણસે અવશ્ય આરાધવા ઉદ્યમવાન થવું જોઈએ.

#### બાલ આઠમા

### હ<mark>મેશાં સા</mark>રા આચરણુવાળા સાથે સ'બ'ધ રાખવાે

'સારા જનની સોયતમાં વસવું સદા.'

શુભ પડોશ કે શુભ વાતાવરણમાં રહેવા છતાં જે નઠારા માણસની સાબત હોય તો તેની માઠી અસર થવા પામે છે. ચાર, જુગારી, પરસ્રીલંપટ વ્યભિચારી, હિસક, અસત્યવાદી, કપટી, દારૂડીયાં હમેશાં માજશેાખમાં રાચતા અને નિંદક વિગેરે દુષ્ટ માણસની સાબત કરવાથી ધર્મી, ત્યાગી કે સજજન સદગુણી પુરુષને પણ ઘણે ભાગે તેના ચેપ લાગી જાય છે.

સત્સંગતિ-સારા માણસની સાબત કરવાથી સારી બુધ્ધિ આવે છે. જડતા દૂર થાય છે. કુશળતા આવે છે. જીંદગી સુખમય બને છે. યશકીર્તિ ફેલાય છે. દુર્ગુણા દૂર થાય છે. અંતે માક્ષમાર્ગ પ્રાપ્ત થાય છે. આવા અનેક લાભો સત્સંગતિથી થાય છે. જેમ મહાત્માના ચરણસ્પર્શથી પવિત્ર થયેલ ધૂળ

જેવી સામાન્ય ગણાતી વસ્તુને પણ રાજા-મહારાજાઓ મસ્તકે ચડાવે છે, તેમજ સામાન્ય મનુષ્ય સત્સમાગમના પ્રભાવથી ઉચ્ચ દશાને પ્રાપ્ત કરે છે.

४५

સત્પુરુષોની વાણી, તેમનાં બનાવેલ પુસ્તકોનું વાંચન, તેમના ગુણાની પ્રશંસા વિગેરેથી પણ સારી અસર થવા પામે છે તાે પછી તેમનાં દર્શન અને નિત્ય સમાગમ કરતાં મહાન લાભ થાય તેમાં શી નવાઈ છે? સારીનરસી સાેબતની અસર પશુઓ અને વનસ્પતિને પણ થાય છે. ચંદન વૃક્ષને પડખે ઉગેલા લિંબડાના ઝાડમાં ચંદનની સુગંધ આવે છે અને ચંદનના ભાવે વેચાય છે. જયારે લિંબડાના વૃક્ષને સિંચેલું મીઠં પાણી પણ કડવાશ ધારણ કરે છે. નદીઓનું પાણી દરિયામાં ભળવાથી ખારૂં થઈ જાય છે. વિગેરે 'સાંબત તેવી અસર.' માટે યશ-કીર્તિ, સુખ-સમુહિ અને સદઅતિની ઈચ્છાવાળા માણસે હમેશાં સંત-સાધુ, સદાચારી, સદગુણી કે પરોપકારી ધર્માત્મા પુરુષોનીજ સાંબત કરવી. એ માર્ગાનુસારી-માણસાઈનો આઠમા ગુણ જાણવા.

### બાેલ નવમાે

# માતા–પિતાની સેવાભકિત કરવી

' विनये भात पितानी अरवी सेव जो.'

વિનય-વિશેષે નમ્રતા રાખવી એ મહાન ગુણ છે. જેનું હૃદય આંટી-ધુંટી વગરનું સરળ અને સીધું હોય તેનામાં *નમ*્રતા હોય. વિવેક-સારાસારની સમજણપૂર્વકની જે નમ્રતા તેજ સાચાે વિનય ગણાય. નમ્ર થવું-નમવું તે વિનય, પરંતુ નમવા નમવામાં ફેર છે.

> નમે નમે મેં ફેર હૈ, બહાેત નમે નાદાન; દગલબાજ દુના નમે, ચિત્તા ચાર કમાન.

સામા માણસને છેતરવા, લુંટવા કે મારવા માટે ચાર, ચિત્તા અને ધનુષ્ય-કામઠું વગેરે ખૂબ નમીને પાતાનું કાર્ય સાધે છે. એટલે એવી રીતે બી**વાને** છેતરવા, લૂંટવા પોતાનો સ્વાર્થ સાધવા કે ઠાર કરવા નમ્ર થવું, લાવા ટાવા કરવા કે મીઠું મીઠું બાેલવું એ તાે અવગુણપાેષક આત્માને અધાગતિમાં લઈ જનાર અવિનય છે. જ્યારે નિ:સ્વાર્થતા, સરળતા અને વિવેકપૂર્વક નમવું એજ

#### બાેલ નવમાે

આત્માને ઉન્નત બનાવનાર વિનય નામનાે ઉત્તમ ગુણ છે. એવાે વિનય ત્યાગી કે ગુહસ્થ દરેકમાં એકસરખાે હાેવાે જોઈએ. વિનય એ ધર્મનું મૂળ છે, તેમજ પુદગળ સંબંધી આત્મા સંબંધી સુખને ઉત્પન્ન કરનાર છે.

સુદેવ અને સદગુરૂને નમવું તે ધાર્મિક વિનય અને માતા પિતા વિગેરે વડિલાને નમવું તેમની સેવા-ભક્તિ કરવી એ વ્યવહારિક વિનય છે. જ્ઞાન અને ક્રિયા એ જેમ માક્ષનો માર્ગ છે તેમ વ્યવહાર-નીતિ અને ધર્મ એ પણ માક્ષનો માર્ગ છે. ધર્મ હાેય ત્યાં નીતિ તો હોયજ, પરંતુ નીતિ હોય ત્યાં ધર્મ હોય યા ન પણ હોય. ધર્મને ઉત્પન્ન કરનાર નીતિ છે એટલે વ્યવહારિક વિનય માતા-પિતા વિગેરેના તો પ્રથમ હોવોજ જોઈએ. માતા પિતા વિગેરે વડિલાનાં સેવા-ભક્તિ વિનય કરનાર દેવ-ગુરૂની પણ સેવા-ભક્તિ કરી શકે છે. પ્રથમ ઉપકારી એવાં માતા-પિતાના જેણે સેવા-ભક્તિ વિનય ન કર્યા હોય તે દેવ-ગુરૂની પણ સેવા-ભક્તિનો લાભ લઈ શકતો નથી.

માતાપિતાની સેવા કરવાની મનુષ્ય માત્રની ફરજ છે. કારણ કે તેઓ તીર્થસ્વરૂપ અને ઉપકારી છે. તેઓ પોતાનાં બાળકો માટે ગર્ભમાં હોય ત્યારથી માંડીને અનેક સંકટો સહન કરી છેવટ સુધી તેમનું રક્ષણ કરવાની પૂરતી કાળજી રાખે છે. બાળકોનાં શરીર, મન અને હૃદય કેળવવા માટે તન, મન અને ધનનો પણ ભોગ આપે છે. તેમજ ઉચ્ચ સંસ્કાર રેડી ઉચ્ચ જીવન બનાવવામાં માવિત્રોનો પૂરતો ફાળો છે.

માતા વાત્સલ્યભાવે બાળકના હૃદયમાં જે ઉચ્ચ જીવનરસાયણ-શિક્ષણ રેડી શકે છે, તે હજાર શિક્ષકો પણ નથી રેડી શકતા.જેટલી કેળવણી માતાની ગાદમાં બે વર્ષમાં મળે છે તેટલી કેળવણી આખી જી દગીમાં કોઈ પણ પ્રકારે મળવી મુશ્કેલ છે. એક ઉત્તમ માતા સાે શિક્ષકોની બરાબર છે. મદાલસા-માતાએ પાતાના પૂત્રને પાલણામાં ઝૂલાવતાં તત્ત્વજ્ઞાની બનાવેલ. સતી સીતાએ લવ-કુશને કેળવ્યા. નેપાેલીયન જેવા વીર પણ માતાની ઉત્તમ શિક્ષારુપ પ્રસાદીથીજ ઉચ્ચ શકિત મેળવી શક્યા. બાેલ નવમાે

પ્રભૂ મહાવીર માતા ત્રિશલાજીની કુક્ષિમાં હતા ત્યારે 'મ્હારા હાલવા-ચાલવાથી માતાજીને દુ:ખ થતું હશે' એમ ધારી કાયાને સંકોચી સ્થિર રહ્યા. 'મ્હારો ગર્ભ ગળી ગયા યા કોઈ હરી ગયો' એવી આશંકાથી માતાજી કલ્પાંત-રૂદન કરવા લાગ્યાં. 'પોતા ઉપર માતાજીના અથાગ માહ છે' આવું ધારી પ્રભૂએ કાયા ચલાવી કે માતાજી ખુશી થયાં. આ વખતે ગર્ભમાં રહ્યાં થકી પ્રભૂજીએ અભિગ્રહ લીધા કે 'માતા પિતા-જીવતાં મ્હારે દીક્ષા ન લેવી.' વીર પ્રભુએ પોતે જાતે આવા પિતૃભક્ત બની જગતના લોકોને પોતાના જ દાખ-લાથી માવિત્રોનો વિનય કરવાનો પાઠ શીખપ્યા. માવિત્રો સ્વર્ગે સીધાવ્યા પછી દીક્ષા લેવા તૈયાર થયેલા મહાવીરે વડિલ બંધુ નંદીવર્લ્ડ નના આગ્રહથી

તેમને શાંતિ પમાડવા તેમનું વચન માન્ય રાખી બે વર્ષ દીક્ષા માડી લીધી.

શ્રવણ કઠિયારે અપંગ માતા-પિતાને કાવડમાં બેસાડી ૬૭ તીર્થો કરાવ્યાં. રામચંદ્રજીએ ઓરમાન માતાના વચનની ખાતર અને પિતા દશરથની મુંઝવણ ટાળવા વનવાસ સ્વીકાર્યો. મહમદ પયગમ્બર નાની વયમાં વૃદ્ધ માતાની દિલેાજાન સેવા બજાવી માતાના આશિર્વાદ મેળવી વડાપીર-મ્હાેટા પીર પ્રભૂ થયા. આવા તા અનેક મહાપુરુષો થયા કે જેમણે માતા-પિતા વિગેરે વડિલાેના વિનય-સેવા ભક્તિ કરી પાતાનું નામ અમર કર્યું છે.

આવું સમજી માવિત્રાની આશા પાળવી. સવારમાં ઉઠી તેમને પગે લાગવું. તેમને જમાડીને જમવું. તેમની દરેક ઈચ્છાઓ પૂર્ણ કરવી. પરદેશ જતી વખતે તેમને પગે લાગી આશિર્વાદ લેવા. માવિત્રા કંઈ કહે તા તેમના ઉપર ક્રોધ ન કરવા. કડવાં વચન ન કહેવાં. તેમના સામા ન થવું. તેમનું ક્રોઈ પણ અયોગ્ય કાર્ય જોઈ વિનય અને વિવેકપૂર્વક તેમને સમજાવવાં.

આપણી બાલ્ય અવસ્થામાં આપણાં મળમૂત્ર સૂગ લાવ્યા વગર ધાયા છે. પોતાનાં બચ્ચાંને રોગાદિથી પીડાતાં જોઈ ભૂખ, તરસ, ઉજાગરા વેકી તેમને આરામ કરવા બનતા ઉપાયેા કરે છે. બહુ કચ્ટો વેકી દિલેાજાન સેવા બજાવે છે. આપણે પરદેશ હોઈએ ત્યારે આપણી આબાદી ઈચ્છે છે. તેમની

Se

વૃદ્ધ અવ<mark>સ્થા કે બિમારીના પ્રસંગે ખાન પાન, ઔષધાદિ ઉપચાર</mark> વિગેરે સારવાર-પૂર્વક <mark>યથાશકિત બનતી સેવા બજાવવી જ</mark>ોઈએ.

આ રીતે તેમના અથાગ ઉપકારના બદલા સર્વ પ્રકારનાં સુખ આપતાં કે પાેતાના શરીરની ચામડી વડે માજડી બનાવી પહેરાવવા છતાં વળતાે નથી; પરંતુ તેમને ધર્મના માર્ગે ચડાવીએ કે ધર્મ કાર્ય કરતાં તેમને સહાયતા આપી સદગતિગામી બનાવીએ તાેજ કંઈક અંશે તેમના ઋણમાંથી મુકત થઈ શકીએ.

ધર્મથી ભ્રષ્ટ થયેલા ગુરૂઓનો ત્યાગ કરવાે પણ આચારથી ભ્રષ્ટ થયેલ માતાના કયારે પણ ત્યાગ ન કરવા; કેમકે ગર્ભ ધારણ અને પાેષણ કરવા વડે ગુરૂ કરતાં પણ કાેઈક અપેક્ષાએ માતા અધિક ઉપકારી છે. પાંચ વર્ષ પછીની અવસ્થાએ બાળકોને અનેક સદગુણા, સુવિદ્યા અને કળા પ્રાપ્ત કરાવનાર પ્રાય: પિતા છે. માટે માતાપિતા બંનેના પુત્ર જીંદગી પર્યંતના ઋણી છે. તેથી તેમની જીવનયાત્રા સુખમય પસાર થાય એ ખાસ લક્ષમાં રાખવું જોઈએ. એવું જાણી માતા પિતાદિ વડિલા અને દેવગુરૂની સેવા [વિનય ] કરનાર માણસ માણસાઈવાળા ગણાય છે. એ માર્ગાનુસારીના નવમા ગુણ સમજવા.

### બાલ દશમેહ

#### ઉપ<sub>દ્ર</sub>વવાળા સ્થાનના ત્યાગ કરવાે

'*ભયવાળા સ્થાનકમાં કદિ વસવું* નહિ.'

સ્થાનક એટલે ઘર અથવા જંગલ જયાં થોડો કે ઘણે વખત રહેવું હોય તેવી જગ્યા, તેવા પ્રદેશ કે તેવું સ્થળ. જયાં સાપ, વીંછી, વાઘ, ચિત્તા, ચાર, ચરડ, સ્વરાજ્ય કે પરરાજ્ય, પ્લેગ, મરકી, કેાલેરા પ્રમુખ ચેપી રોગ, લડાઈ, લંપટ પુરૂષે વિગેરેને અવારનવાર ભય-ઉપદ્રવ રહ્યા કરે તેવી જગ્યા કે તેવા પ્રદેશમાં રહેવાથી અશાંતિ ચિત્તની અસ્થિરતા થવા પામે. ચિત્તની અસ્થિરતા થવાથી કોઈ પણ કાર્યમાં ચિત્ત ચેાંટે નહિ.

બેચિત્તા મનથી એટલે બેધ્યાનપણે કરાયલું કાર્ય બગડવા પામે છે. ધારેલું કોઈ પણ કાર્ય સિદ્ધ ન થવાથી આર્ત્તધ્યાન ચિંતા ઉપજે, લોહી શેષાય અને કર્મબંધન થાય. માટે ભયવાળું ઠેકાછું છેાડી નિર્ભય સ્થાને [જ્યાં સત્પુરૂષોનો ઝવારનવાર સમાગમ થાય ત્યાં] રહેવા માટે બનતી કોશિય કરવી કે જેથી આત્માને શાંતિ પ્રાપ્ત થાય અને ધર્મક્રિયા વિગેરે નિવિઘ્ને થઈ શકે-ધર્મ, અર્થ ને કામ-સત કાર્યો કરવાની સુલભતા થાય. આ પ્રમાણે ભયવાળા સ્થાનકમાં કદિ ન વસવું એ માણસાઈનો-માર્ગાનુસારીનો દશમો ગુણ બતાવ્યો.

# બાલ અગીઆરમા

# નિંદિત કાર્યોમાં પ્રવૃત્તિ ન કરવી

' निहित डार्यनी तलवी माठी टेव लो.'

જે કાર્ય લેાક વિરૂદ્ધ હોય કે જેનાથી લોકો નિંદે, રાજા દંડે અને આ લાેક તથા પરલાેકમાં દુ:ખ પ્રાપ્ત થાય તેવાં કાર્ય ન કરવાં. દારૂ પીવા, માંસ ખાવું, શિકાર કરવાે-જીવાની વગર અપરાધે ઘાત કરવી, ચારી કરવી, પરસ્ત્રી કે વેશ્યા સાથે ગમન કરવું [ મૈથુન સેવવું ] અને જીુગાર રમત કરવી, અન્યાયપૂર્વક હિસામય વ્યાપાર કરવા, પરિણામે અનિષ્ટ ફળ આપનારૂં હડહડતું જૂઠું બાલવું દાણચારી વિગેરે રાજ્ય વિરૂદ્ધ કાર્ય કરવાં, બાળલગ્ન કે વૃદ્ધ લગ્ન કરવાં, વિશ્વા-સઘાત કરવા તેમજ પારકી નિદા કરવી; વિગેરે કાર્યો-અકાર્યો માણસાઈવાળા **માણસ ન ક**રે. તેમજ જે જે દેશ, જાતિ કે કુળધર્મની અપેક્ષાએ જે જે કાર્યો નિદિત ગણાતાં હોય તે તે દેશ, જાતિ કે કુળધર્મની અપેક્ષાએ તે તે કાર્યો ન કરવાં. દારૂ મદિરા કે તાડી વિગેરે માદક પીણાં નિરંતર પીવાથી બુધ્ધિ મંદ-ભ્રષ્ટ થાય છે. માદક પદાર્થના કેફથી માણસ બેભાન બની જાય છે. કપડાં પહેર-વાની શુધ્ધિ રહેતી નથી. બાલવાનું ભાન રહેતું નથી. એલફેલ જેમ આવે તેમ બક્યા કરે છે. લડથડીયાં ખાઈ જયાં ત્યાં પડી જાય છે. ખીસામાં રહેલ પૈસા બદમાસ માણસાં લઈ લે છે. આમ પૈસાની નુકશાની થાય છે. શરીરના બેહાલ થાય છે. દારૂડીયા તરીકેની ખરાબ છાપ પડે છે. આ ભવમાં અપકીત્તિ અને દુ:ખ થાય તથા પરભવમાં દુર્ગતિનાં દુ:ખ ભાેગવવાં પડે.

માંસ ભક્ષણ કરવાથી વૃત્તિઓ તામસી બને છે. ક્રુરતા-નિર્દયતા વધે છે. ક્રોધ વધે છે. કજીયાકલેશ વધે છે. જે જીવેાનું માણસ માંસ ખાય તે જીવેા સાથે વૈરબંધન થાય છે. વિષયવાસના વધે છે. આમ અનીતિ-અનાચાર વધતાં બન્ને ભવ બગડે છે.

નિર્દોધ જીવાેનો શિકાર-વધ કરવાથી વૈરની પરંપરા વધે છે. નારકી તિર્યચ-પશુ પક્ષી વિગેરે દુર્ગતિમાં ઘણેા કાળ સુધી રહીને વિવિધ દુ:ખાે સહન કરવાં પડે છે.

ચારી, દારી અને જુગારકર્મ કરવાથી ચાર, લંપટ અને જુગારી તરીકે લોકો ઓળખે છે. રાજા દંડે છે. સખત મજૂરી સાથે જેલ વિગેરેની શિક્ષા ભોગવવી પડે છે. ધન અને તનની હાનિ થાય છે. દુનિયામાં અપકીર્તિ થાય, આર્ત્ત-રીદ્ર ધ્યાન થાય-મરવાનો પ્રસંગ આવે, કર્મ બંધાય અને દુર્ગતિમાં જવું પડે. ઈત્યાદિક માઠાં કામોનાં માઠાં પરિણામ-ફળ જાણી તેવાં નિદિત કાર્યોની માઠી ટેવ તજવી. એ માણસાઈનો ૧૧ માં ગુણ જાણવેા.

### બાેલ બારમા

#### આવકના પ્રમાણુમાં ખર્ચ કરવાે

'આવકને અનુસરે ખર્ચ કરવાે ઘટે.'ં

જેટલી ધનની આવક-પેદાશ હોય તેના પ્રમાણમાં ખર્ચ રાખવા ઘટે. દુનિયામાં મોટા થવા માટે-નાક વધારવા માટે, દેખાદેખી, દબાણથી કે કોઈએ ચડાવવાથી કરજ કરીને મૃત્યુભાજન કરવાથી, લગ્નાદિ પ્રસંગે જમણ કરવાથી, વાસણોની લ્હાણી કે ગજા ઉપરાંત દાન દેવાથી અને નાટક-સીનેમા પ્રમુખ માજશાખમાં ધન વાપરવાથી પાછળ સીદાવું પડે.

તેમજ છતી શકિતએ ક<sup>'</sup>જુસાઈને લઈ સુપાત્ર, કરૂણા કે ઉચિત-વ્યાજબી દાનપુષ્ટ્ય પરમાર્થના કાર્યો ન કરવાં એ પણ અયોગ્ય છે. [નિંદાને પાત્રછે.] સ્થિતિ નબળી હોય તાે દાન કરનારની અનુમાદના પ્રશંસા કરવી અગર દાન કરવા માટે દલાલી કરવી-ઉપદેશ આપવાે.

ંપ૪

**બાલ ખાર**મા

હમેશાં પોતાની પાસે ઘણું દ્રવ્ય હોય કે ઘણી પેદાશ હોય તો તેના ચાર ભાગ કરવા-પાડવા. જમીન, વ્યાપાર, ઘરખર્ચી અને દાન પુણ્ય માટે જમીનમાં ડાટી રાખેલું ધન જરૂરી પ્રસંગે ઉપયોગમાં આવી શકે. અથવા ક્ષેત્ર, વાડી કે મકાનમાં રોકેલું ધન પણ અવસરે લાભદાયક-મદદગાર થાય છે. એ બે રીતે રોકેલું દ્રવ્ય બગડતું નથી કે ચારાદિક વડે નાશ પામતું નથી. વ્યાપારમાં રોકાયલું ધન મૂડી પ્રમાણે નીતિપૂર્વક વ્યાપાર કરતાં ભાગ્ય અનુસાર વધતું રહે. જ્યારે ઉદારતાથી, આ લોક કે પર લોકની લાલસા વગર, યોગ્ય સ્થળે, યથાશકિત કરાયલું દાન આ ભવ અને પર ભવમાં અપાર લાભદાયક નીવડે છે.

આ પ્રમાણે આવક અનુસાર યથાશ્રકિત દાનાદિક શુભકાર્યોમાં ધનનો સદુપયોગ કરવા, પરંતુ ખાટા ખરચામાં કરજ કરી ધનના દુરૂપયોગ ન કરવા એ નીતિમાર્ગાનુસારીના બારમા બાેલ કહ્યો.

### બાલ તેરમા

પદ

# લક્ષ્મી (ધન)ના અનુસારે વેષ ધારણુ કરવાે

' સ્વચ્છતાપૂર્વક ધરવા સાદા વેષ જો '

'ગંદકી ત્યાં મંદગી' શરીર, કપડાં અને ઘર વિગેરે ગંદાં રાખવાં એ રોગ અને હિસાનું કારણ છે; તેમજ જોનાર માણસને દુગંછા કે નિદા કરવાનું નિમિત્ત મળે છે. માટે શરીર, કપડાં અને ઘર વિગેરે હમેશાં સ્વચ્છ રાખવાં.

શરીરસ્વચ્છતા ન્હાવાથી થાય છે. ન્હાવું એ ગૃહસ્થોનો આચાર છે. તદન સ્નાન ન કરવાથી ધર્મની હેલણા થાય. તેમ ઘણું પાણી રેડવાથી હિંસા, ગંદકી અને રોગની ઉત્પત્તિ થાય. માટે સ્નાન વિગેરેમાં ગળેલા અને જરૂરિયાત પૂરતા પાણીના ઉપયાગ કરી સ્વચ્છતા જાળવવી એ વિવેકી માણસનું કામ છે. ન્હાવું એ ધર્મ નથી, પરંતુ સ્વચ્છતા જાળવવાથી ગંદકી અને રોગાદિ ન થતાં પરિણામે દયા પણે છે. ચિત્ત નિર્મળ રહે છે. દરેક વસ્તુ સ્વચ્છ બનાવતાં તેમજ ઉપયોગ અને સંભાળપૂર્વક રાખતાં અંગને કસરત મળે છે. કસરતથી જઠરાગ્નિ તેજ બને છે. જઠર સતેજ હોવાથી ખાધેલું પચી ભય છે. ખાધેલું પાચન થવાથી જૂદા જૂદા રસ-ધાતુરુપે શરીરમાં પ્રગમે છે; જેથી શરીરમાં બળ, કાંતિ ને સ્ફૂર્તિની વૃદ્ધિ થાય છે અને અઘરૂં કામ પણ ઈચ્છા અનુસાર પાર પાડી શકાય છે. માટે જીવદયા અને આરોગ્યતાનું કારણ એવી સ્વચ્છતા રાખવી એ વિવેક છે.

'ખીસા ખાલી ને ભભકા ભારી'. કેટલાક માણસોનો અંવો સ્વભાવ હોય છે કે માથે કરજ હોય, નશીબના બળીયા હોવાથી કમાણી-આવક ન હોય અને બીજા પાસેથી પૈસા ઉપાડી ગુજરાન ચલાવવાનું હોય છતાં અપ-ટુ-ડેટ બની ફેન્સી જાપાનીઝ વસ્ત્રોનો ભભકો કરી, માથે વેસેલાઈન કે પોમેડ પ્રમુખ સુગંધી તેલ નાંખી, આડી સિંધવાળી બાબરી ઓળીને, કાનમાં અત્તરના પૂમડાં રાખી, ફ્રેન્ચ કટ અથવા મૂંછે વળ ચડાવી, કેાટ-પાટલૂન-જાકીટ પહેરી, સુગંધી દ્રવ્ય છાંટેલ રૂમાલ, અછેાડાવાળું ઘડિયાળ અને ઈન્ડીપેન ખીસામાં રાખીને કે ઘડીઆળ કાંડે બાંધી, માઢામાં પાન બીડું અને સિગારેટ નાખી, સ્ટોકિંગ-બૂટ-ચમચા-કોલર-નેકટાઈ-કફ વિગેરે ધારણ કરી, દર્પણમાં જોવું, આંગળીમાં વીંટી, હાથમાં છત્રી કે બંકોડો ધરીને, આંખે સોનેરી ફ્રેમના ચશ્મા ચડાવી, ઉચી નજર રાખી, છતી કાઢીને ચાલવું; આડી ટોપી કે કિમતી સાફે માથા ઉપર પહેરી નાટક-સીનેમા જોવાં કે લેલજ-હોટેલોમાં ચા-પાણી નાસ્તા કરવા જવું અને ધબ ધબ કરતા પૃથ્વી ઉપર પગ મુકી ચાલવું.

આવાે ઉદભટ વેષ પહેરી ફરનારાની દુનિયામાં અપકીર્ત્તિ થાય છે. એવા માણસોનો કોઈ વિશ્વાસ ન કરે. તથા તેવા માણસો ઉદ્ધત, વ્યભિચારી, દિવા-ળીયા, નાલાયક, મૂર્ખ, ચાર અને શંકાપાત્ર ગણાય છે. એવાં ફેન્સી સી-પુરૂષોથી ત્યાત્ર-તપ ન બને, કોઈની સેવા ન બની શકે અને તેમનો આ ભવ કે પર ભવ બગડે. આવું સમજી સ્થિતિ સામાન્ય હોય કે મીમંતાઈ હોય છતાં પમાણિકતાપૂર્વક-ખાન-પાન, પાયાક અને ભાલવા વિગેરેમાં સાદાઈ રાખવી. જ્ઞાતિ, સ્થિતિ, વય, દેશ કે હાેદો અને સાદીગમીના પ્રસંગા વિગેરેનો વિચાર કરી વેષ ધારણ કરનાર વિવેકી ગણાય છે.

શ્રીમંતાઈ હોવા છતાં ગરીબ કે ભીખારીની માફક મેલાં કે ફાટેલાં-તૂટેલાં કપડાં પહેરે તો લોકોમાં કંજાૂસ તરીકે નિદાય. તેમ બહુજ ઉદભટ વેષ [ ઉપર બતાવ્યા મુજબ ] રાખે તો પણ નિદાને પાત્ર થાય. માટે બન્નેથી જાૂદો ત્રીજે સાદાઈના માર્ગ બધાને રૂચિકર અને પ્રશંસા પાત્ર છે. જાડાં ટકાઉ અને સાદાં તેમજ સ્વદેશમાં બનેલાં વસ્ત્રો પહેરવાથી શરીરની મર્યાદા બરાબર જળવાય અને ખર્ચ ઘટવા સાથે સાદાઈ કહી શકાય. રાજા, અમલદાર કે માસ્તરો વિગેરે હોદાધારી માણસો પોતાના માભા પ્રમાણે વેષ ન રાખે તો તેની છાપ ન પડે. પેતાના દેશનો વેષ છોડી બીજા દેશાનું અનુકરણ તો નિદાપાત્ર બને.

સાદાઈ ત્યાં નમ્રતા-લઘુતા આવે છે. 'લઘુતા [ નમ્રતા ] સેં પ્રભુતા [મ્હાેટાઈ ] મિલે, પ્રભુતાસેં પ્રભુ દૂર; તારે [ ગ્રહ નક્ષત્ર તારા પ્રમુખ ] સબ ન્યારે રહે, ગ્રહે શશી ઓર સૂર. ૧: ચંદ્ર સૂર્ય મ્હાેટા છે એટલે તેમને ગ્રહણ લાગુ પડે છે. તારા-ગ્રહ-નક્ષ્ત્ર ન્હાના છે તાે તેમને ગ્રહણ થતું નથી. માટે સ્વચ્છતા અને સાદાઈ રાખવી એ માર્ગાનુસારીનાે તેરમાે બાલ કહ્યો.

પ૮

# બાલ ચૈાદમા

### સુધ્ધિના આઠ ગુણેા મેળવવા

'આઠ ગુણેા યુધ્ધિના ઉરમાં ધારવા.ં

૧ શુશ્રૂષા, ૨ શ્રવણ, ૩ પ્રશ્ન, ૪ ગ્રહણ, ૫ ઈહા, ૬ અપોહા, ૭ ધારણા અને અનુષ્ઠાન એ બુક્કિના આઠ ગુણા નંદી સૂત્રમાં બતાવ્યા છે. એ ગુણા હૃદયમાં ધારવા જોઈએ.

૧ શુશ્રૂષા—[ સાંભળવાની ઈચ્છા.] પાંચ ઈન્દ્રિયવાળા પ્રાણી માત્રને સાંભળવાને કાન મળેલ છે, એથી પશુ, પક્ષી, દેવ અને મનુષ્યો વિગેરે સાંભળી શકે છે; અને સાંભળવાની ઈચ્છા પણ બધાને થાય છે; પરંતુ શું સાંભળવું? શા માટે સાંભળવું? અને સાંભળવાનું પરિણામ શું? એ બાબતના વિવેક તા વિરલાઓનેજ હાેય છે.

શુશ્રૂષા એટલે સાંભળવાની ઈચ્છા. ગાળો—અપશબ્દો, કજીયા-કલેશના શબ્દો, કુતૂહળ-હાંસી-મશ્કરીના શબ્દો, રૂદનના શબ્દો, ગાનતાન વિગેરે સંગીતના શબ્દો અને વિવાહ પ્રમુખ મંગળિક ગણાતા પ્રસંગોમાં ગવાતાં ગીતોના શબ્દો સાંભળવાની ઈચ્છા કે સાંભળવામાં રતિ-આસકિત હોવી એ

#### તો કર્મબંધનનું કારણ હેાવાથી શુશ્રૂષા ન કહેવાય.

મનુષ્ય ભવ કેવા છે ?, તેની કિંમત શી છે ?, આ ભવ કેમ મળ્યો છે ? અને શા માટે મળ્યો છે ?, આ ભવમાં રહીને શું કરવાનું છે ? અને તે સફળ કેમ થાય ? વિગેરે બાબતાેના નિર્ણય બતાવનારાં-શાસ્ત્ર સિલ્હાંતા, સત્યપુરૂષાેના ઉપદેશ કે સજજન પુરૂષાેની સુશિક્ષા-સારી શિખામણ સાંભળવાની ઈચ્છા, એમાંજ રૂચિ અને આસકિત હાેવી એજ સાચી શુશ્રૂષા કહેવાય. એ બુલ્ડિના પહેલા ગુણ છે.

૨. ધર્મશ્રવણ-[ સાંભળવું.] શબ્દોનું કાનમાં અથડાવું તે. પૂર્વેકિત અપશબ્દો-ગાળો વિગેરેનું સાંભળવું એ રાગદ્ર ષનું કારણ હોવાથી અરૂં શ્રવણ ન કહેવાય. પરંતુ જેનાથી આત્માની અવળાઈ અને નબળાઈ ટળે, દુર્ગુણા દૂર થાય, સત્યમાર્ગ સમજાય અને જેથી ઈચ્છિત આત્મિક સુખ મળે, એવા ધર્મનું સ્વરુપ સાંભળવું કે ધર્મનો બાેધ સાંભળવાનો યોગ હોય તા દરરાેજ સાંભળવા.

ધર્મનાે બાધ સાંભળવાથી સંસારની ઉપાધિથી કંટાળેલા મગજને આરામ મળે છે. વસ્તુસ્વરુપ જાણી શકાય છે. જાણવાયોગ્ય વસ્તુને જાણ્યા પછી તજવાયાગ્ય [વિષય કષાયાદિ] તજવાની ભાવના થાય અને આદરવા-યાગય [જ્ઞાન, ધ્યાન, તપ, ત્યાગ, સમતા, સંતાષ વિગેરે] આદરવાની ભાવના થાય આદરી શકાય. માટે ધર્મનું નિત્ય શ્રવણ અવશ્ય કરવું જોઈએ.

સંસાર વ્યવહારના સંબંધ સર્પ અને નાળીયા જેવા છે. નાળીયા જયાં નારવેલ હાય ત્યાં વસે છે. નારવેલ સુંઘવાથી ઝેર ઉતરી જાય છે. સર્પ સાથે નાળીયાને લડવાના પ્રસંગ આવે અને સાપ તેને ડંખ મારે, તેને ઝેર ચડે કે તરતજ નાળીઓ નારવેલ સુંઘે એટલે ઝેર ઉતરી જાય, પાછા લડે. એમ કરતાં છેવટ નારવેલની મદદથી સાપને મારવા માટે નાળીયા સમર્થ થાય છે.

તેવીજ રીતે સંસારવ્યવહારમાં રહેલા મનુષ્યરુપ નાેળીયાને સંસાર વ્યવહારના પ્રપંચરુપ સર્પનું કામ, ક્રોધ, મદ મોહ, અજ્ઞાનાદિરુપ ઝેર ચડે

40

એાલ ચાૈદમા

છે. તે સદગુરૂના ઉપદેશ-શ્રવણ રૂપ નાેરવેલ સુંઘવાથી ક્રોધાદિરુપ ઝેર ઉતરે છે. સંસાર વ્યવહારના પ્રપંચમાં રહેનારને કામક્રોધાદિરુપ ઝેર વાર વાર ચડયા કરે છે. જયારે નિર તર-હમેશાં ધર્માપદેશ સાંભળવાથી અને અંતરમાં ઉતારવાથી કામક્રોધાદિરુપ ઝેર ક્રમે ક્રમે ઘટવા માંડે છે અને અંતે જીવાત્મા નિર્વિષ બની [ કર્મ લેપરહિત બની ] નિર્ભય બને છે. માટે ધર્મનું શ્રવણ કરવુંજ જોઈએ. આવું સાંભળવું એજ સાચું શવણ કહેવાય. એ બુદ્ધિનો ત્રીજો ગુણ છે.

૩. પ્રશ્ન [પૂછવું.] સાંભળ્યા પછી શંકાઓ ઉત્પન્ન થાય. તે ઉત્પન્ન થયેલ શંકાઓના ખુલાશા મેળવવા સભ્યતા, વિનય અને વિવેકપૂર્વક જીશાસા-બુદ્ધિથી શાસના જાણકાર ગુરૂઆદિને પૂછવું અને મનની શંકાઓનું સમાધાન કરવું. જેમકે:-

'પ્રશ્ન-ગુરૂદેવ ! આપ કહેા છેા કે ધર્મ કરવાથી સુખ મળે; પરંતુ હાલ તાે એથી ઉલટું દેખાય છે. અર્થાત ધર્મ કરનારા દુ:ખી દેખાય છે અને અધર્મ-પાપ કરનારા પાપી લોકો મોજ કરે છે, તેનું કારણ શું ?

ઉત્તર-ભાઈ ! પાપી લોકોએ ગયા ભવમાં અજ્ઞાન તપરુપ ક્ષ્ટ વિગેરે કરી પુણ્ય ઉપાર્જન કરેલ છે તેથી આ ભવમાં તેનાં મીઠાં ફળરુપ સુખ ભાેગવે છે અને હાલ જે હિંસા વિગેરે પાપ કરી રહ્યા છે તેનું કડવું ફળ આવતા જન્મમાં દુ:ખરુપે ભાેગવશે. કર્મના કાયદા અચળ છે. તીર્થંકર વિગેરે મહાન પુરૂષોને પણ તેમણે કરેલાં શુભાશુભ કર્મનાં ફળ ચાખવાં પડે છે.

વળી જે ધર્મી લોકો દુ:ખી દેખાય છે તેનું કારણ એક તો એ કે પૂર્વ ભવમાં ધર્મ કરવામાં ખામી રાખી છે, અર્થાત ધર્મના નિયમા લઈ બરાબર પાળ્યા નહિ હોય. દુષણ લગાડયાં હશે અને આ જન્મમાં પણ ધર્મ કરતાં વિષય કષાયો સેવે છે; મમત્વ, ઈર્ષ્યા, નિંદા, વિકથા, વેર-ઝેર અને ઝગડાઓ કરે છે. તેમજ ગતાનું-ગતિક ગાડરીયા પ્રવાહની માફક સમજયા વગરની ધર્મ ક્રિયાઓ કરે છે. એટલે તેનું ફળ સુખરુપ ક્યાંથી મળે? જો પૂર્વ ભવની ખામીઓ ન હોય અને આ ભવમાં સરળતાથી, પાપભીરૂ થઈ, જ્ઞાનીઓએ બતાવેલ ધાર્મિક ક્રિયાઓ યથાર્થ સમજણ સહિત, એકાંત કર્મ નિર્જરા માટેજ વિધિપૂર્વક કરવામાં આવે તો જરૂર ઈચ્છિત સુખ મળી શકે. આ પ્રમાણે શંકાઓનું પૂછીને સમાધાન કરવું તે બુહિનો ત્રીજો ગુણ છે.

૪. ગ્રહણ—કોઈપણ માણસ કંઈપણ સારી વસ્તુ આપતો હોય તે પ્રેમ પૂર્વક લઈ લેવી તે ગ્રહણ. ઉપદેશ કે કોઈપણ હિતેચ્છુ માણસે હિતકર શિખામણ કે સદુપદેશ આપેલ હોય તે તથા પૂછેલા પ્રશ્નાના ખુલાશા કર્ય હોય તેને પોતાના મગજમાં લઈ લેવા, મગજમાં સ્થાન આપવું કે તે શબ્દો સંગ્રહી રાખવા તે ગ્રહણ.

જો ધ્યાનપૂર્વક સાંભળી તે શબ્દો મગજમાં લીધા ન હોય તો તે સંબંધે કશી શંકા કે પ્રશ્ન પૂછવાનું કશું સૂઝેજ નહિ અને ઉપયોગ વગરનું સાંભળવું એ પણ નકામુંજ છે. એથી કશો લાભ થતાે નથી. માટે ઉપયોગપૂર્વક સાંભળી તે બાબતને મગજમાંથી જવા ન દેવી,સંગ્રહી રાખવી તે ગ્રહણ નામનાે. બુલ્દ્રિના ચોથા ગુણ છે.

પ. ઈહા—વિચારણા—જેમ પૈસા પેદા કરનાર માણસ વિચારે કે 'આ પૈસા નીતિના છે કે અનીતિના ?, હક્કના છે કે અણહક્કના?, કેવી રીતે પેદા કર્યો છે ?, કેમ સાચવવા ?, વ્યાજી રાખવા કે જમીનમાં ડાટી રાખવા ? અને તેના કયાં કયાં ને કેવી રીતે ઉપયાગ કરવા ?' વિગેરે વિગેરે. તેવીજ રીતે જે ધર્મ તથા નીતિના બાધ ધ્યાનપૂર્વક શંકારહિત સાંભળી મગજમાં સંગ્રહ્યો-યાદ રાખ્યા હાય તેના પાતાની બુદ્ધિથી વિચાર કરવા કે 'આ બાધના સાર શા છે.? આવા બાધ એ ઉપકારી ઉપદેશકો આપણા ભલા માટે વગર સ્વાર્થ પરાપકાર બુદ્ધિથી સંભળાવે છે માટે એ બાધ ઉત્તમ છે. આત્માનું ભલું કરનાર છે. પૂર્વ અનેક જીવા આવા બાધ સાંભળી તે પ્રમાણે વર્તન કરીને તર્યા છે, વર્તમાનકાળે તરે છે અને ભવિષ્યમાં પણ અનેક ભવ્યાત્માઓ તરશે. માટે મારે પણ એ બાધ પ્રમાણે વર્તવું જોઈએ.' ઈત્યાદિક વિચારણા કરવી એ બુદ્ધિના પાંચમા ગુણ છે.

૬ અવાય-અપાત કે અપેાહા—જેનું પાત-પતન ન થાય. સ્થિર-નિશ્ચળ રહે કે જે બાબતમાં ઉહ-ઉહાપોહ-તર્કવિતર્ક ન થાય-શંકારહિત નિ:શંક રહે તે. બેાલ ચૌદમા

અર્થાત જે નીતિ, દાનાદિક ધર્મ, સમ્યકત્વ, મોક્ષ કે આત્મા વિગેરે વિષયનો સાંભળવાની ઈચ્છા પૂર્વક બોધ સાંભળ્યો હોય, શંકા-રહિત મગજમાં સંગ્રહ્યો હોય અને તે વિષે વિચાર પણ કર્યો હોય; તે બાધ આત્મામાં એવા તા ઉત્તરે-નિશ્રળ બને કે તે શ્રદ્ધાથી-ધર્મથી કોઈ દેવાદિક પણ ચળાયમાન ન કરી શકે. કાંઈ ખેાટા ઉપદેશ આપી ભરમાવી-વિચારા ફેરવી ન શકે. એ શ્રદ્ધામાં, ધર્મમાં કે શાસ્ત્રમાં શંકા, કાંક્ષા વીગેરે થવા ન પામે અને પ્રાણ જતાં પણ એ બાધ [શાન, ધર્મ કે શ્રદ્ધા] હૃદયમાંથી ઉખડે નહિ-જાય નહિ એ રીતે નિશ્ચળ બને તે અવાય-અપાત કે અપાહ નામના બુદ્ધિના છઠ્ઠા ગુણ છે.

૭ ધારણા—જે સાંભળ્યું, ગ્રહણ કર્યું, વિચાર્યું અને નિશ્વળ કર્યું એવું તે સાન વિઞેરે જીંદગીના છેડા સુધી ધરી રાખવું-જવા ન દેવું-ભૂલવું નહિ. તે ધારણા.

અમુક શબ્દો, અમુક જાતનો ધર્મ કે નીતિનો ઉપદેશ કે અમુક શિખામણ, અમુક ઉપદેશ કે અમુક હિતેચ્છુ માણસે, અમુક વખતે અને અમુક ઠેકાણે કહેલ-આપેલ છે; એમ જીંદગી પર્યંત ભૂલાય નહિ, તે સંબંધમાં કોઈ ગમે ત્યારે પૂછે તો પણ તેનો જવાબ વગર વિલંબે નિ:શંકપણે આપી દેવાય. ચાલુ સમયમાં થતા અવધાન પ્રયોગો એ આ ધારણાશકિતનો પ્રભાવ છે. આ પ્રમાણે જીંદગી પર્યંત જે ધારણાશકિત-સ્મરણશકિત તે બુલ્દિનો સાતમા ગુણ છે.

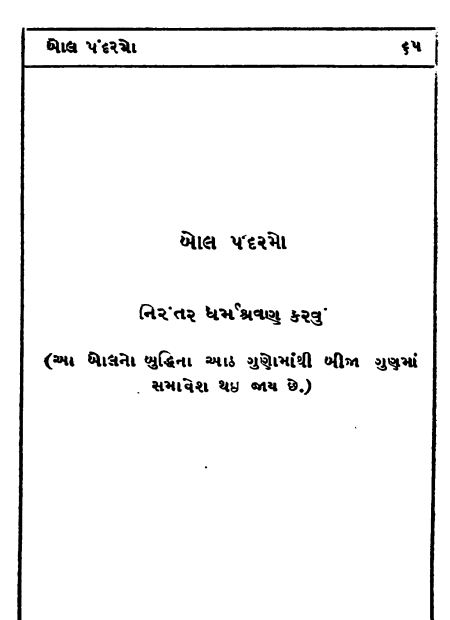
૮ અનુષ્ડાન—[કરવું કે કરાવવું.] સાંભળેલી, વિચારેલી, નિશ્ચળ કરેલી અને ધારી રાખેલી બાબત વર્તનમાં મૂકવી તે અનુષ્ઠાન જેમ કે 'ધર્માત્મા ત્યાગી કે ગૃહસ્થે ઈન્દ્રિયા અને મન ઉપર વિજય મેળવવા અને અંતર ંગ છ શત્રુઓ [કામ કોધાદિક]ને જીતવા' ઈત્યાદિક પ્રભુનાં અમૂલ્ય વચના સાંભળી, વિચારી, [બાહ્ય શત્રુઓના એ કારણભૂત છે] એમ નિશ્ચય કરી કામ, કોધ, મદ, લાભ, રાગ, દ્રેષ પાંચ ઈન્દ્રિયા અને મનને જીતવા ઉદ્યમ કરવા. ઉદાર ચિત્તવાળા બની, ઉચ્ચ ભાવના-ઉચ્ચ પરિણામ રાખી, યશ-કીર્તિ વિગેરેની લાલસા વગર, યથાશક્તિ, તપત્યાગ પૂર્વક, સમજણ અને વિધિ સહિત ઊંચત ધાર્મિક ક્રિયાઓ હમેશાં પાેતે કરવી અને બીજાઓને તે પ્રમાણે કરવાની પ્રેરણા કરવી—ઉપદેશ આપવા. એ બુદ્ધિના અનુષ્ઠાન નામનાે આઠમા ગુણ જાણવો

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે બુદ્ધિના આઠ ગુણાને અનુસરવારુપ માર્ગાનુસારી-માણસાઈના ૩૫ બાલ–નિયમામાંનાે આ પંદરમાે ગુણ નિયમ [કે બાલ] છે. ઉડાે વિચાર કરતાં ૩૪ બાેલાેનાે આધાર આ એકજ બાેલ [બુદ્ધિના આઠ ગુણા હૃદયમાં પ્રગટાવવા રુપ] ઉપર રહેલાે છે.

આ ગુણ જે માનવીના હૃદયમાં પ્રગટયો-વિકાસને પામ્યો ન હોય તો તે મંદ બુદ્ધિવાળા ગણાય.અને જયાં સુધી બુદ્ધિ મંદ હોય, વિચારશકિત ન હાય કે સારાસારના ભાનરુપ વિવેક ન હોય ત્યાં સુધી બીજા ૩૪ ગુણા પણ કયાંથી આવી શકે ? માટે બુદ્ધિના આઠ ગુણાને ખીલવવાની સતેજ કરવાની દરેક માણસે કોશિષ [શાસ્ત્રીય અભ્યાસ, શાસ્ત્રશવણ અને સત્સમાગમ દ્વારા અવશ્ય] કરવી જોઈએ.

કારણ કે એ બુદ્ધિના ગુણાે સહિત માર્ગાનુસારીના ૩૫ ગુણાની પ્રાપ્તિ થાય તાે જ માણસમાં સાચી માણસાઈ આવી શકે. માણસાઈ વગરનાે માણસ એ તાે મનુષ્યના રુપમાં જનાવર કરતાં યે ઉતરતાે ગણાય. માણસાઈ વગરનાે માણસ ગૃહસ્થાશ્રમ વિગેરે આશ્રામાયાં શું સમજે? અને તે શી રીતે એ આશ્રામા વહન કરી શકે? માણસાઈ વગરના માણસમાં સમક્તિ, શ્રાવકપાછું કે સાધુપાછું પણ શી રીતે આવી શકે ? અને છેવટમાં કર્મમુક્તિ પણ શી રીતે થાય?, નજ થાય.

માટે કર્મમુકિત અને ઈચ્છિત સુખની પ્રાત્પિ અર્થે માણસે માણસાઇ પ્રાત્પ કરવી જોઈએ. માણસાઈની પ્રાપ્તિ ૩૫ ગુણેા-નિયમોથી થાય છે અને ૩૫ નિયમોનો આધાર બુદ્ધિના આઠ ગુણેા ઉપર છે. એટલે બુધ્ધિના આઠ ગુણેા પૂર્ણ ખંત અને પ્રયાસથી વિકસાવવાની માણસમાત્રની પ્રથમ ફરજ છે. અને એમાંજ સર્વ કાર્યની સિહિક છે. એ 'આઠ ગુણેા બુધ્ધિના ઉરમાં ધારવા ૨૫ માર્ગાનુસારીનો ચોદમા ગુણ કહ્યો.



u

## બાલ સાેળમા

## અજીર્ણુ હેાય ત્યાં સુધી ભાજન કરવું નહિં.

' અજીરણે નવિ ભોજન કરવું વિશેષ જો '

ભૂખ વઞર, હરતાં ફરતાં, જે આવે તે, જયારે ને ત્યારે, શરીર પ્રકૃત્તિ તપાસ્યા સિવાય ઢોરની માફક ચર્યા કરવાથી [અનિયમિત ખાવાથી]; ભોજન સ્વાદિષ્ટ અને મન ગમતું મળ્યું હોય, સરખેસરખા પાંતમાં બેસીને હોડાહોડ કરીને, ભાણામાં વધારે આવેલું એઠં ન મૂકવાના કારણે કે પોતાની પ્રકૃતિને પ્રતિકૂળ એવું ભોજન અગર ભલે અનુકૂળ હોય છતાં ભૂખ થકી અધિક ખવાઈ જવાથી, જઠરાગ્નિ ઉપર અધિક બાેજો થવાથી, જઠરાગ્નિ મંદ પડી જતાં ખાધેલું પાચન ન થવાથી અજીર્ણ-અપચા થાય છે.

અજીર્ણ થતાં શરીરમાં વાયુ ભરાવાથી પેટમાં ભાર જણાય, બેસાય નહિ, આમણ દૂમણ થાય, પડી રહેવાનું મન થાય, ક'ઈ કામ કરવું ઉકલે ગમે નહિ; તાવ આવી વાય, ઝાડા કે ઉલટી થાય, ઝાડામાં-વાસરમાં તેમજ ઓડકારમાં ખરાબ ગંધ આવે અને પેટમાં દુ:ખાવો વિગેરે હરકત થાય. સર્વ રોગેાનું મૂળ અજીર્ણ છે. મળ પ્રકોપ એ સર્વ રોગેાનો ખાસ હેતુ છે અને મળ પ્રકોપના હેતુ અજીર્ણ છે. અજીર્શ, બાદી કે બંધકોશ થયા વગર તાવ ન આવે.

આવા અજીર્ણના સમયે પોતાના વૈદા પોતેજ બનવું જોઈએ. અર્થાત્ સવારમાં ખુલ્લી હવામાં એકાદ માઈલ ફરવાથી, પરસેવા વળે ત્યાં સુધી કસરત કરવાથી, ગરમાગરમ પાણી પીવાથી, લાંબા ખેંચીને શ્વાસાશ્વાસ લેવાથી અને અનાજ ન લેવાથી-ઉપવાસ કરવાથી અજીર્ણ જલ્દી મટી જવા પામે છે.

મન ઉપર કાબુ રાખવા. ઘરના માણસા ખાવાના આગ્રહ કરે છત જયાં સુધી અપચા ન મટે, કોઠો સાફ ન થાય અને કકડીને ભૂખ ન લાગે ત્યાં સુધી અનાજ માત્ર અને ભારે કે વાયુકરતા ચીજ મોઢામાં ન નાખવી. અપચાાં થવા છતાં ખાવાના માહ ન છૂટતાં કંઈ પણ ખવાય છે તા અજીરણ વધે છે-વધારે વખત ચાલે છે. અગ્નિમાં જેમ ઈન્ધન પડયા કરે ત્યાં સુધી સતેજ રહે છે તેમ અપચામાં ખાધા કરવાથી વધારે જાેસ કરે છે-મટતા નથી. બળતણ ન નાખતાં જેમ અગ્નિ ધીમે ધીમે ઓલવાઈ જાય છે તેમ ખારાક બંધ થતાં અપચા– અજીરણ પણ તરત મટી જાય છે. માટે જયારે જયારે અપચા થયા જણાય કે નવું ભાજન લેવાનું-ખાવાનું ડાહ્યો વિવેકી માણસ બંધ કરે છે. એથી પોતાને કે બીજાને ઉપાધિ-ચિંતા-પીડા વિગેરે ભાગવવી ન પડે અને દ્રવ્યે તથા ભાવે લાભ થાય. એ માર્ગાનુસારી-માણસાઈના સાળમા ગુણ–નિયમ સમજવા.

### બાેલ સત્તારમા

# નિયમિત વખતે પથ્યા-પથ્યને\ વિચાર કરી ભાેેજન કરવું

' सान्त्विः इसि अनुसारे अन्न आरे।गवुं.'

ખાવાનો હેતુ ભૂખ મટાડવાનો છે. 'દેહ ટકાવવા-જીવવા માટે ખાવાનું છે, પરંતુ ખાવા માટે જીવવાનું નથી.' જયાં જીવવા-દેહ ટકાવવા માટેજ ખાવાનું લક્ષ્ય હોય ત્યાં કોઈ પણ જાતના સ્વાદ કરવાની ભાવના નજ હોવી જોઈએ. 'જયાં ઝાઝા સ્વાદ ત્યાં ઝાઝા રોગ.' અતિ ખારાં, ખાટાં, તીખાં, તમતમતાં, ગરમા-ગરમ ભાજન કરવાથી તામસિ વૃત્તિ-પ્રકૃતિ [સ્વભાવ] થવાની સાથે પ્રતિક્ષણે માનસિક પ્રકૃતિ ઉશ્કેરાઈ જાય છે અને મહાન્ હાની થવા પામે છે.

સ્વાદ કરવાની દ્રષ્ટિ-ભાવનાવાળાે માણસ ભૂખ સામે નથી જેતા પણ સ્વાદ સામે ભુએ છે. સ્વાદિષ્ટ પદાર્થે ટેસથી ખાય છે. ગમે ત્યાંથી મેળવીને કે બનાવીને પણ ખાય છે. મન ગમતી વસ્તુ મળે એટલે ખાઈને રાજી થાય છે. મનને અણગમતી વસ્તુ મળે તાે ગ્લાની ઉપજે છે. બનાવનારને ગાળા વરસાવે, ભાણું પછાડે અને મારકુટ શુદ્ધાંયે કરી છૂટે છે. આવા પ્રકારની અમૂક વસ્તુ તાે દરરાજ અમૂક વખત જરૂર જોઈએ. એના વગર નજ ચાલે. ઈષ્ટ વસ્તુ ન મળે ત્યાં સુધી ચિત્ત તે વસ્તુમાંજ પડ્યું હોય. એના વગર અંગ ઢીલાં થઈ જાય. કંઈ કામ ન સૂઝે. માથું દુ:ખે. એવા બંધાણને વ્યસન કહેવાય છે. જે વસ્તુ શરીરને પુષ્ટ બનાવવાને બદલે નુકશાન કરે અને જેના વગર નજ ચાલે તે વ્યસન કહી શકાય.

ચા, બીડી, સાેપારી, પાનપટ્ટી કે બજર ફાકવી વિગેરે અનેક પ્રકારનાં વ્યસનો છે. જેથી દ્રવ્યે પૈસાની હાની અને ભાવે શરીરની હાની તથા તેમાં આસકિત્ત હોવાથી કર્મબંધન વિગેરે નુકશાની થાય છે. વ્યસની માણસ પૈસા, શરીર કે કર્મબંધનની દરકાર નથી કરતા. નીરજો થઈને આસકિતપૂર્વક વ્યસના સેવ્યાજ કરે છે. પરિણામે શરીરમાં ભયંકર વ્યાધિ વિગેરે ઉપાધિ વ્યગતાં પાતે અને સાથેનાઓ પાયમાલ થઈ જાય છે. શરીરમાં જડતા આવી વ્ય છે. જીવન અકારૂં થઈ પડે છે અને દવાઓ લેવી પડે છે. મનાેવૃત્તિ બગડી જાય છે. સ્વભાવ ચીડીયાે થઈ જાય છે અને વ્યવહારિક કે ધાર્મિક કાર્યોમાં વિઘ્ન પડે છે.

ધાર્મિક નિયમા સાથે વૈદિક નિયમાના અત્યંત ગાઢ સંબંધ છે. માટે નીતિ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે 'શરીર એ પ્રથમ ધર્મનું સાધન છે.' માટે સાદું ભાજન સારી રીતે ચાવી ચાવીને એકરસ બનાવી ગળા હેઠે ઉતરે તા શરીરને ગુણકારી થાય. ભાજન કરતાં ક્રોધ, ચિંતા, ભય અથવા દુષ્ટ વિચારા અંત:કરણમાં ઉત્પન્ન થવાથી પોષ્ટિક ખારાક લેવા છતાં શરીર અને મનને શાંતિ કે પુષ્ટિ-

કરતા થતું નથી, પરંતુ ઝેર રુપે પ્રગમે છે. (અવગુણકર્તા થાય છે.]

ખૂબ ચાલવાથી કે મહેનતનું કામ કરવાથી લાગેલો થાક ઉતારી વિસામે લઈને પાણી પીવાથી કે ભાજન કરવાથી શરીરમાં અવક્રિયા થતી નથી. પરંતુ વિસામા લીધા વગર તરત ખાવા-પીવાથી ઘણે ભાગે નુકશાન થાય છે. શાસામાં અનાજને ઔષધિ કહેલ છે. અનાજને ઔષધ તરીકે [શુધા વેદનીય ભૂખ શાંત કરવા નિમિત્તે] નિયમિત સ્વાદ કર્યા વગર ખાનારને ઘણે ભાગે રોગાદિ ઉપદ્રવો થવા ન પામે. વિવેકી, વિચક્ષણ માણસ કકડીને ભૂખ લાગે ત્યારેજ પોતાના ઘરે કે પારકે ઘરે અનુકળ અને નિયમિત સાત્ત્વિક સાદો ખારાક દૂધ, ઘી, ઘઉં, ચાખા, મગ, પાકાં ફળ, મેવા વિગેરે ખાય. ભૂખ લાગવા માટે શરીરને વ્યાયામ-કસરત અગર મહેનતવાળું કામ આપવાની જરૂર છે. અંગમહેનત કરવાથી જઠરાગ્નિ સતેજ થાય છે, ખૂબ ભૂખ લાગે છે અને લૂખાે કે ટાઢાે [સ્વાદ વગરના] ખારાક ખાતાં મીઠાે લાગે છે, તેમજ તરત પાચન પણ થઈ જાય છે.

ખાધેલું અનાજ બરાબર પચી જાય અને પાછી ટાણા ઉપર બરાબર ભૂખ લાગે તોજ ખાધું કહેવાય અને એવા ખારાક શરીરનેગુણ કરે-પુષ્ટ-બળવાન બનાવે છે. શરીરમાં રાગાદિકની ઉપાધિ થવા પામતી નથી. પ્રતિકૂળ ભાજન લેવાથી પુંડરીક કુંડરીકની પેઠે વિક્રિયા થવા પામે છે. આવું સમજી વિવેકી માણસે મહેનત કરી ભૂખના પ્રમાણમાં સાત્ત્વિક-પ્રકૃતિને અનુકૂળ, સાદું અને નિયમિત ભાજન લેવું જોઈએ. એ માણસાઈના ૧૭મા ગુણ થયા.

#### બાલ અઢારમા

# પરસ્પર વિરાેધ ન આવે તેમ ધર્મ, અર્થ અને કામ એ ત્રણુ વર્ગ<sup>વ</sup>ે સાધવા

' અષ્યાધિત ત્રણ વર્ગે। સાધવા પૂર્ણ બે.'

ધર્મ, અર્થ ને કામ એ ત્રણ વગે અેક્બીજાને બાધ ન આવે તેવી રીતે દરેક ગુહસ્થે પૂર્ણ રીતે સાધવાના છે.

ધર્મ એટલે દુર્ગતિમાં પડતા જીવને ધરી રાખે-દુર્ગતિમાં જવા ન આપે તે ધર્મ. ધર્મ વિશાળ અને સર્વત્ર વ્યાપક છે. ધર્મમાં ભેદભાવ ન હોય. ગચ્છ મતના ભેદોથી ધર્મ કલુષિત બને છે. સમભાવ હોય ત્યાં ધર્મ હોય. નિશ્વયથી ધર્મ એક રુપે છે; પરંતુ વ્યવહારથી એ ધર્મના દાન, શિયળ, તપ, ભાવ તેમજ ગુહસ્થ ધર્મ તથા સાધુ ધર્મ-ત્યાગ ધર્મ વિગેરે અનેક પ્રકાર છે.

ও

ઉદાર દિલથી, દયાળુ પણે, ધર્મ-સાતિ વિગેરેનો ભેદભાવ વગર જેને જે જે વસ્તુની [અન્ન, પાણી, કપડાં, જગ્યા અને ઓષધ વિગેરેની] જરૂરિયાત હાેય તેને તે તે વસ્તુ યથાશકિત કાેઈપણ જાતની લાલસા-ફળની ઈચ્છા વગર આપવી તે દાન ધર્મ જાણવાે.

ૃતિયો વશ રહે તેા સર્વથા બ્રહ્મચર્ય પાળવું. પરસ્ત્રી કે પરપુરૂષ સાથે વિષય ન સેવવેા. પાતાની સ્ત્રી કે પાતાના પતિ સાથે પણ મર્યાદિત રહેવું. શ્વાન વૃત્તિ-અતિ વિષયવાસના ન રાખવી, વિષયના ભિખારી થઈને અતિશય વિષય ન સેવવેા. અગર વૃત્તિ પવિત્ર રાખવી એ શિયળ ધર્મ જાણવા.

અક્રાંતિયા થઈ અતિ ખાન-પાન ન કરવું. રાત દિવસ ખા-ખા ન ક્રરવું. બે કે ત્રણ વખત જમવા સિવાય મેઢામાં કોઈ ચીજ ખાસ કારણ સિવાય ન નાંખવી. ચાગાની માફક ચર્યા-ખાધા ન કરવું. અર્થાત ુખાન-પાન વિગેરેમાં નિયમિત રહેવું. ધન ધાન્યાદિક કોઈ પણ વસ્તુમાં આસકિત-અતિ ઈચ્છા તૃષ્ણા રાખી જરૂરિયાત ઉપરાંત અતિ સંગ્રહ કરવાની ભાવના રાખવી નહિ.

સંતોષવૃત્તિ રાખવી. બ્રહ્નચર્ય પાળવું. ક્રોધ, માન, માયા ને લેાભાદિક કષાયા ઓછા કરવા-કાબુમાં રાખવા અને સહનશીલતાપૂર્વક એકાસન-એકટાર્છું, ઉપવાસાદિક વિવિધ પ્રકારની તપશ્ચર્યા કરવી. વિનય વૈય્યાવૃત્ય-સેવાભક્તિ, કરેલાં પાપાનું પશ્ચાતાપપૂર્વક પ્રાયશ્ચિત તથા મન-વચન ને કાયાની સ્થિરતા-સદ્વસ્તુમાં એકાગ્રતા. ઈત્યાદિક વિવિધ પ્રકારના તપ ધર્મ જાણવા.

કોઈનું બૂરૂંન ઈચ્છવું. દરેક પ્રાણીનું ભલું ઈચ્છવું. સારી ભાવના ભાવવી. સારા વિચારો કરવા. આત્મિક હિત ચિતવવું. તે ચાેથો ભાવ ધર્મ. તેના અનેક પ્રકાર છે. તેમાં પ્રથમ ચાર ભાવના-મૈત્રી, પ્રમાદ, કરૂણા અને માધ્યસ્થ.

- ૧. સર્વ જીવોને પોતાના આત્મા સરખા જાણવા તે મૈત્રીભાવના.
- ૨. સદગુણી માણસ જોઈને આનંદ પામવા તે પ્રમાદ ભાવના.
- ૩. દુ:ખી-નિરાધાર જીવાને જોઈને દયા લાવવી તે કરણા ભાવના.

બાલ અહારમા

૪ અને અવગુણી માણસને હિતેચ્છુ થઈ સમજાવવા, ન સમજે તા તેની નિદા ન કરવી પણ દયા લાવીને 'પ્રભુ એને સદબુદ્ધિ આપે' એવું ઈચ્છવું તે માધ્યસ્થ ભાવના.

એ ચાર ભાવના ભાવવી.

હવે બાર ભાવનાનું સ્વરુપ આ પ્રમાણે છે.

૧. આ મારૂં શરીર, ધન, ધાન્ય વિગેરે વેભવ તથા મારો કુટુંબ-પરિવાર એ સર્વ વિનાશી છે. હું પાેતે [મારો આત્મા] અવિનાશી છું. માટે વિનાશીના માહમાં શા માટે હું મુંઝાઈ રહું ? એમ ચિતવવું તે અનિત્ય ભાવના.

ર. મરણ સમયે મારા કુટંબ પરિવાર, ધન, ધાન્ય, કે વૈભવ મને બચાવવા સમર્થ નહિ થાય, તેમજ સથવારા કરાવશે નહિ. માટે અશરણ એવા મને અરિહ ત, સિલ્ક, સાધુ અને કેવળિ પરુપ્યા ધર્મનુંજ શરણું હેા! એમ ચિતવવું તે અશરણ ભાવના.

૩. મેં સંસારસગૂદ્રમાં ભમતાં ઘણા ભવ-જન્મ કર્યા છે. હવે હું તે ભ્રમણમાંથી કયારે છૂટીશ? એમ ચિંતવવું તે સંસાર ભાવના.

૪. આ મ્હારો આત્મા એકલાે છે-એકલાે આવ્યાે છે, એકલાે પર ભવમાં જશે અને કરેલાં સારાં-નરસાં કર્મના ફળ એકલાેજ ભાેગવશે. એમ ચિંતવવું તે એકત્વ ભાવના જાણવી.

પ. હું કોઈનાે નથી અને મ્હારો કોઈ નથી, એમ ચિંતવવું તે અન્યત્વ ભાવના

૬. શરીર અપવિત્ર છે, મળ-મૂત્રની ખાણ છે, રોગ જરાનું નિવાસ-સ્થાન છે અને હં તેથી ન્યારો છું. એમ ચિંતવવું તે અશુચિ ભાવના **ભ**ણવી.

9. મિથ્યાત્વ [સત્ય વસ્તુ સ્વરુપ ન સમજાવાથી સાચાને ખાેટું અને ખાટાને સાચું માનવું તે.], અવ્રત [કાઈ જાતનાં વ્રત-નિયમ ન હોય તે], પ્રમાદ, કષાય [ ક્રોધ, માન, માયા ને લાભ રુપ] અને અશુભ યાગ [મન, વચન ને કાયારુપ] એ પાંચ પ્રમાદ તે (પાપને આવવાનાં ગરનાળાં રુપ] આસવ છે. એમ ચિંતવવું તે આસ્ત્રવ ભાવના કહી.

૮. સમક્તિ [સત્ય વસ્તુ સ્વરુપ યથાર્થ સમજાય એટલે સાચાને સાચું અને ખાેટાને ખાેટું જાણવું તે], વ્રત નિયમ, અપ્રમાદ, અકષાય અને શુભયોગ એ પાંચ આવતાં કર્મને રોકનારા કમાડ રુપ સંવર છે. એમ ચિંતવવું તે સંવર ભાવના ગણાય.

૯. સહનશીલતા અને સમજણપૂર્વક, કોઈ જાતની લાલસા વગર, વવિધ પ્રકારની તપશ્ચર્યા કરવાથી કર્મની નિર્જરા થાય છે એમ ચિંતવવું તે નર્જર ભાવના જાણવી.

૧ ૦. હું હાલ અમુક ઘરમાં રહું છું એટલે કુવાના દેડકાની માફક અહં-પદમાં રહ્યો છં. પરંતુ ચૌદ રાજલેાક આગળ હું અને મ્હારૂં હાલનું રહેઠાણ કઈ બિસાતમાં છે? પગ પસારી કેડ ઉપર હાથ રાખી ઉભેલા મનુષ્યના આકારે આવી રહેલા ચૌદ રાજલેાકમાં નીચે ભવનપતિ વાણવ્યંતર અને સાત નરક છે. ત્રીછા અસંખ્ય દ્વીપ સમૂદ્રો આવી રહ્યા છે. ઉચે જયોતિષચક્ર, બાર દેવલાક, નવ ગ્રેવિયક, પાંચ અનુત્તર વિમાન અને તે ઉપર અનંત સુખનું પવિત્ર ધામ એવી સિલ્દગતિરુપ સિલ્દ શિલા છે. એમ ચિંતવવું તે લાકભાવના જાણવી.

૧૧. ભવભ્રમણ કરતાં કરતાં જીવને સમ્યગ જ્ઞાનમય બાેધિ-સમકિતની પ્રાપ્તિ થવી એ ઘણી દુર્લભ છે; અને જેના વગર માેક્ષની પ્રાપ્તિ નથી. માટે આત્મામાં તેના માટેની યાેગ્યતા મેળવવાની જરૂર છે. એમ ચિંતવવું તે બાેધિ-ભાવના.

૧૨. ધર્મના ઉપદેશક તથા શુદ્ધ શાસ્ત્રના બાેધક એવા ગુરૂની પ્રાપ્તિ અને દયામય શુદ્ધ એવા ધર્મનું સાંભળવું[શુદ્ધદેવ, ગુરૂ અને ધર્મને ઓળખવા-મેળવવા] દુર્લભ છે.

ધર્મનું સત્ય સ્વરુપ સમજવા માટે સત્પુરૂષો-ધર્મેપિદેશકો દ્વારા ધર્મનું શવણ કરવું જોઈએ. પશપાત રહિત, સાર્વજનિક અને આત્મિક સદગુણા પ્રગટાવનાર એવાે ઉપદેશ આપનાર ઉપદેશક ગમે તે વેષ કે સંપ્રદાયવાળા હોય છતાં ગુણગ્રાહી બની તેનાે ધર્માપદેશ સાંભળવાથી આત્યાને લાભ થાય છે. સાવધાનપણે એક ચિત્તે સાંભળવાથી દેવ, ગુરૂ, ધર્મની ઓળખાણ સાથે સાચું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. એમ ચિંતવવું તે ધર્મભાવના. એ બાર ભાવના ભાવવી.

ત્રણ મનારથ ચિંતવવા. જેમ કે—

(૧) આરંભ-પરિગ્રહ ઓછા કરૂં, સુપાત્રે દાન દઉં, સ્વધર્મીઓની સેવા-ભક્તિ કરૂં અને લીધેલાં વ્રત નિયમામાં અતિયારાદિક દોષ ન લગાડું.

(૨) આરંભ-પરિગ્રહ સર્વથા છેાડી શુદ્ધ અણગાર-ત્યાગી-સાધુ થાઉં. અને

(૩) આયુષ્યના અંતે શરીર અશક્ત થતાં અનશન સંથારો [અન્ન, પાણી પ્રમુખ ચારે પ્રકારનો આહાર સર્વથા જીવું ત્યાં સુધી તજીને; અઢારે પ્રકારના પાપ ઉત્પન્ન થવાનાં કારણા દૂર કરીને; ઘરબાર, કુટુંબ પરિવાર, સ્થાવર જંગમ મિલ્કત અને શરીરનાે માહ છાડી; સર્વ જીવાેને-કરેલા વેરભાવ છેાડી-ખમાવીને; અને છેવટ આયુષ્ય ટકે ત્યાં સુધી પ્રભુનું સ્મરણ કરતાં કરતાં સમાધિભાવે દેહ છટે તેવી દશા છે તે] કરૂં. એવાે અવસર ક્યારે આવે?. એ ત્રણ મનાેરથ ચિંતવવા.

વળી ક્યારે હું વિષય કષાયોને જીતું? તેમજ એવેા અવસર કયારે આવે? કે સમભાવમય ધર્મની આરાધના કરી, ઉચ્ચ પરિણામની ધારા વધતાં સર્વ કર્મબંધનો તોડી હું પ્રભુસ્વરુપ બનું? ઈત્યાદિક ભાવનાઓ ભાવવી એ ચોથો ભાવ ધર્મ જાણવો.

<mark>બે પ્રકારના ધર્મ. ગુહસ્થ ધર્મ અને ત્યા</mark>ગધર્મ.

 સર્વથા ત્યાગી સાધુ બનવાની શક્તિ વિકાસ પામી ન હોય તો ઉપર બતાવેલ દાન શિયળ, તપ અને ઉચ્ચ ભાવના રુપ ધર્મ સ્વીકારવા. સ્વાર્થ સાથે પરમાર્થ, સ્વહિત સાથે પર હિત, છતી શકિતએ બને તેટલા ત્યાગ અને ઉચ્ચ પરિણામની આરાધના કરવી. દયા, સત્ય, શુદ્ધ દાનત, પવિત્ર વૃત્તિ, સંતોષ, ઉદારતા, સહનશીલતા, ગુણગ્રાહીપર્ણું, વિનય-નમ્રતા, અને સરળતા આદિ ગુણા કેળવવા. જીવન નીંતિમય અને પ્રમાણિક બનાવવું. સત્સમાગમ, શાસ્ત્રશ્રાવણ, પ્રભુસ્મરણ, સમજણપૂર્વક સ્વધર્માનુષ્ઠાન અને અભેદ ભાવે સર્વ પ્રાણિયાની સેવા કરવી. એ શ્રેષ્ઠ ગૃહસ્થ ધર્મ છે.

૨. વિષય વિકારાદિક સર્વ વાસનાઓ છૂટે અને આત્મસાધનાની તીવ્ર લગની લાગે ત્યારે કંચન, કામિની, ઘરબાર અને કુટુંબ-પરિવારને સર્વથા ત્યાગ કરી, સદગુરૂને શરણે જઈ, શાસ્ત્રાભ્યાસ કરી, જ્ઞાન ગભિત વૈરાગ્યપૂર્વક સાધુ વેષ સ્વીકારી, તપ જપ સહિત આત્મસાધનામાં મચ્યા રહેવું અને અજ્ઞાન-અબૂઝ જીવોને સદબોધ આપી સહ્વર્મના માર્ગે ચડાવવા તે ત્યાગ ધર્મ-મુનિધર્મ છે.

એ પ્રમાણે ધર્મનું સ્વરુપ જાણી, શ્રહ્કાપૂર્વક, યથાશકિત, ધર્મનું આચરણ કરવું એ માનવીની પહેલી ફરજ છે. એ અર્થ અને કામને৷ આધારભૂત એવે৷ [ત્રણ વર્ગ માંહેલે৷] ધર્મ નામને৷ પહેલે৷ વર્ગ વર્ણવી બતાવ્યે৷.

અર્થ એટલે ધન-પૈસા. ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહેલા માણસને ધન વગર ચાલતું નથી. ધન હોય તો કુટુંબનું પાેષણ તથા વ્યાવહારિક કે ધાર્મિક કાર્યો દાન-પુષ્ટ્ય વિગેરે કરી શકાય. ગૃહસ્થાશ્રામી નિર્ધન હોય તો ઉપરોક્ત કોઈ પણ કાર્ય કરી શકતો નથી. આધિ, વ્યાધિ ને ઉપાધિમાં જીવન વ્યતીત થઈ જાય અને કર્મબંધન કરી દુર્ગતિમાં ચાલ્યો જાય. માટે માર્ગાનુસારીના પહેલા બોલમાં કહ્યા પ્રમાણે ન્યાય-નીતિ અને સત્ય પૂર્વક ધન મેળવવું એ માણસાઈ છે. એવું ધન એ સુરી માયા ગણાય છે. આવી માયાવાળાની બુદ્ધિ નિર્મળ રહે છે. ધર્મનાં કાર્યોમાં ધન વાપરવાની રૂચિ થાય છે. જયારે અનીતિ-અન્યાય ને કુડકપટથી મેળવેલ ધન એ આસુરી માયા કહેવાય છે. એવી માયાવાળાની બુદ્ધિભ્રષ્ટ થાય છે. ધર્મકાર્યોમાં ધન વાપરવાની રૂચિ ન થાય. તેના ધનનો દુરૂપયોગ થાય. વેશ્યા, વકીલ, જાુગાર, નાટક-સીનેમા અને

#### બાલ અઢારમા

<mark>માજશ</mark>ોખમાં વપરાય. ચાર, અગ્નિ, જગપ્રલય, સી મરણ અને રોગાદિ કારણે નાશ પામે.

નીતિ-ન્યાય ને સત્ય રીતે વ્યાપારાદિ કરવા, તે પણ અનિયમિત નહિ. ધન મેળવવા માટે અતિ તૃષ્ણા ન રાખવી. અતિ ઝંખના રાખી અનિયમિત-પણે [સૂર્ય ઉગ્યા પહેલાં ધંધામાં વ્યેડાવું અને રાતના દશ-બાર વાગ્યા સુધી ઉભાગરા કરી] ધંધાની ધમાલ કર્યા કરવાથી કંઈ અધિક ધન મળી જતું નથી. નિયમિત રીતે [આઠ ક્લાક ઉપરાંત નહિ] વ્યાપારાદિ કરતાં ભાગ્ય અનુસાર જરૂરિયાત પૂરતું મેળવી શકાય તેમ છે.

'હુન્નર કરો હજાર પણ ભાગ્ય બિન મિલે ન કોડી'

ભાગ્યમાં લાભ લખ્યો ન હોય તો ગમે તેવા અથાગ ઉદ્યોગ કરવામાં આવે તો પણ નિષ્ફળ છે. અતિ લાભ એ પાપનું મૂળ છે. અતિ લાભને લઈ ધન મેળવવા માટે માણસ હિંસા કરે, ફૂડ કપટ કરે, ચાેરી કરે, પારકી ગુલામી કરે, પેટમાં પૂરૂં ખાય નહિ, ટાઢ-તડકા સહન કરે અને કુટુંબ-પરિવારનો વિયોગ સહન કરી દેશપરદેશમાં રખડે. આમ અનિયમિતપણે હદ ઉપરાંત કષ્ટ ભાગવે. શરીરની પાયમાલી થાય. આખા કુટંબના પાેષણ માટે ધન મેળવવા અનહદ કર્મના સંચય કરે. આખું કુટંબ ખાય અને કરેલાં પાપકર્માનું ફળ એકલા ભાગવે. રોગાદિક પીડા થાય ત્યારે ખાનાર કુટુંબ જાયા કરે. ઉજાગરા કરે, સેવા કરે, ઔષધ-ઉપચાર કરે અને માહ-સ્વાર્થને લઈ કદાચ અંખમાંથી આંસુ પણ રેડે; છતાં પીડામાંથી ભાગ પડાવવા કોઈ સમર્થ થતું નથી. માટે પર ભવની બીક રાખી, કર્મના કાયદા અગળ જાણી, કુટુંબના પાેષણ માટે અતિ લાભી બની પેસા મેળવવા અર્થે અનીતિ-અન્યાય કે કૂડ કપટ કરી ઉઘ વેચી ઉજાગરો ન લેવા. એ અર્થ નામના બીજો વર્ગ કહ્યો.

કામ એટલે પાંચ ઈન્દ્રિયોની તૃષ્તિ-ઈન્દ્રિયોને સંતોષવી તે. મુખ્યત્વે ખાવું, પીવું ને સૂવું; પેટા ભાગમાં પહેરવું, ઓઢવું, ન્હાવું, ધાવું, સુંઘવું, આંજવું, ચાેળવું, ચાેપડવું, સાંભળવું, જોવું અને વિષય [અબ્રહ્મચર્મ] સેવવા વિગેરે કામ શબ્દમાં સમાઈ જાય છે.

ધણા વિલાસી જીવન ગાળનાર લોકોનો સમય ઈન્દ્રિયોને પોષવામાંજ ભાય છે. 'પૉ ફાટે ને મેં ફાટે' એટલે પથારીમાંથી વ્હેલા કે મોડા ઉઠે ત્યારથી માંડીને માડી રાતે સૂએ ત્યાં સુધી ખાવાપીવામાં [ચા, બીડી સીગારેટ, સાપારી, પાનપટ્ટી, નાસ્તાપાણી, ફળમેવા, બે ત્રણ કે ચાર વખત ભાજન વિગેરેમાં] મોઢું ચાલ્યાજ કરે. બે કે ત્રણ વખત ખાધા સિવાય-ખાવાના વખત ઉપરાંત કોઈ ચીજ મોઢામાં ન નાખવી, એવું નિયમિતપાછું જયાં ન હોય ત્યાં રોગ, પૈસાની બરબાદી, સમયના દુરૂપયોગ અને કર્માબંધન સિવાય બીજો કશા લાભ ન જ થાય. આવી રીતે જીવવું એ જીવન પશુતુલ્ય ગણાય. ત્યાં માણસાઈ ન હાેઈ શકે. ખાવું-પીવું વિગેરે પ્રવૃત્તિ બે કલાક ઉપરાંત ન થાય અને સૂવાનું છ કલાક ઉપરાંત ન થાય એ માણસાઈના ગુણ છે.

ધન મેળવવાની ધખનાવાળા અને ખાવું, પીવું ને સૂવું વિગેરે પ્રવુ-ત્તિમાંજ રાચેલા માણસાે ધર્મકરણી કરી શકે નહિ. ધર્મકાર્યમાં ચિત્ત ચાેંટે નહિ. ધર્મકાર્ય એ ત્રણેમાં [ધર્મ, અર્થ ને કામમાં] પ્રથમ દરજજે છે. ધર્મથીજ અર્થ ધન અને કામ-સુખનાં સાધનાે મળી શકે છે.

એકાંત કામ ભાેગવિલાસમાંજ રાચી રહેવાથી તન, મન, ધન, <mark>યશ,</mark> કીર્તિ, ધર્મ અને પુણ્યની ખુવારી થાય છે. છેવટ કર્મબંધન અને દુર્ગતિ મળે છે.

એકાંતે ધન મેળવવાની ધખનામાંજ રાચી રહેવાથી તન, મન, યશ, પુણ્ય, ધર્મ, નીતિ અને આચારવિચાર વિગેરેથી ભ્રષ્ટ થવાય છે. છેવટ કર્મ-બંધન ને દુર્ગતિ સામે થાય છે.

જેના ઉપર કુટુંબનો બોજો હોય તેવેા માણસ ઉપદેશ સાંભળી, આવેશમાં આવી, દુ:ખગર્ભિત વૈરાગ્યથી એકાંત [કુટુંબના ભરણપેોષણ વિગેરેની દરકાર કર્યા સિવાય] આખાે દિવસ તપ-ત્યાગ શાન-ધ્યાન વિગેરે ધર્માનુષ્ઠાન-ધર્મ ક્રિયાજ કરવા મંડી જાય તો તે પણ મૂર્ખ-અવિવેકી ગણાય છે. એકાંત,

#### ષોલ અઢારમા

વગરસમજયે, લાેભ-તૃષ્ણા, વિલાસિતા કે આવેશને લઈ કાેઈ પણ કાર્યમાં [ધર્મમાં, ધનમાં કે કામ ભાેગાદિકમાં] મચ્યા રહેવું-આગળ પાછળનાે વિચાર ન કરવાે એ નરી મૂર્ખતા છે. ત્યાં માણસાઈની તાે વાતજ શી?

રાત્રિના બે પહેાર [પહેલેા અને છેલ્લેા પહેાર] અને દિવસના મધ્યાન્હ સમયના બે કલાક એ આઠ કલાક ધર્મક્રિયા-શાનધ્યાન, તપ, જપ, ત્યાગ વિગેરેમાં ગાળવા. દિવસના આઠ કલાક ઉપરાંત વિશેષ સમય ધન કમાવામાં-વ્યાપારાદિ કાર્યમાં ન ગાળવા અને ખાલું-પીવું ને સૂવું વિગેરે શરીર સંબંધી પ્રવૃત્તિમાં પણ આઠ કલાકથી વધારે વખત ગુમાવવા નહિ. આ પ્રમાણે વર્તવાથી ત્રણે વર્ગે સમાન રીતે સાધી શકાય. ત્રણે વર્ગે [ધર્મ, અર્થ ને કામ]ને સમાન રીતે [એકબીજાને પરસ્પર બાધ ન આવે તેવી રીતે] સાધનાર માણસજ ખરો માણસાઈવાળા માણસ કહેવાય. આવા માણસ જ ખરા ગહસ્થાશ્રમી બની શકે છે.

આવી રીતે ત્રણ વર્ગની યથાર્થ સાધના ન કરનાર માણસની જીંદગી પશુની પેઠે નિષ્ફળ છે. તે સાચા ગૃહસ્થાશ્રમી નથી બની શકતો. સાચા ગૃહસ્થાશ્રમી થયા વગર ધર્મની આરાધના અને સ્વર્ગ કે માક્ષની પ્રાત્પિ પણ કયાંથી કરી શકે? માટે ત્રણે વર્ગાને અબાધિત પણે સંપૂર્ણ સાધવા માટે ખંતીલા થવું એ નીતિમાર્ગાનુસારીના અઢારમા બાલ કહ્યો.

## બાલ આગણીશમા

# અતિથિ, દીન પુરૂષાેના ચાેગ્યતા પ્રમાણે સત્કાર કરવાે

' ગુણ્ચિજનની ભક્તિ કરવી રૂડી પરે '

દયા, સત્ય, સંતાેષ, સહનશીલતા, વિનય-નમ્રતા, સરળતા, ઉદારતા, પરોપકાર અને સમભાવ વિગેરે સદ્ગુણા સહિત એવા ત્યાગી કે ગૃહસ્થની અભેદ ભાવે ખરા જીગરથી સેવાભક્તિ કરવી. અન્ન, પાણી, વસ્ત્ર, પાત્ર, ઔષધ, ભેષજ, પાટ-પાટલા પ્રમુખ આસન વિગેરે આપવારુપ સન્માન કરવું. 'આવા, પધારો' કહેવું, ઉઠીને ઉભા થવું અને હાથ જોડી પ્રણામ કે નમસ્કાર કરવારુપ આદરસત્કાર કરવા. આપત્તિમાં તન, મન ને ધનથી સહાયતા કરવી. એ પ્રમાણે ગુણિજનની ભલી રીતે ભક્તિ કરવાથી તેવા સદ્ગુણા આત્માંમાં પ્રગટે છે. એ નીતિ માર્ગાનુસારીના ઓગણીશમા ગુણ કહ્યો.

#### બાેલ વીશમા

#### કાેઇપણુ વાતમાં કદાગ્રહ કરવાે નહિ<sup>:</sup>

' અસત્કદાગ્રહને ત્યજવે। કરી ચૂર્ણ ને '

ઘણે ભાગે પોતાની વાત [તદન ખાેટી હોવા છતાં] સાચી ઠરાવવાનો મનુખનો સ્વભાવ હોય છે. વાંદરાની મૂઠી અગર લાહ વણિકની પેઠે પાતાની લીધેલી વાત મરણના છેડા સુધી પકડી રાખે છે. પ્રમાણિક, તટસ્થ, હિતેચ્છુ અને નિ:સ્વાર્થી પુરૂષ સમજાવે છતાં અને પાેતે પાેતાની વાત ખાેટી હાેવાનું જાણવા છતાં પણ લીધેલી હઠ છેાડે નહિ તે અસત્કદાગ્રહી કે દુરાગ્રહી કહેવાય.

'મારૂં તે સારૂં' એ દુરાગ્રહ છે. અને 'સારૂં તે મારૂં' એ સત્યાગ્રહ કહેવાય. વિવેકદ્રષ્ટિ વિનાનો આગ્રહ તે દુરાગ્રહ છે અને નિ:સ્વાર્થી વૃત્તિથી, સર્વસ્વ ભાગે, જનસમાજના હિતકર કાર્યોમાં આગ્રહ તે સત્યાગ્રહ છે.

કદાગ્રહી માણસ કોઈ સાથે સંપ રાખી શકે નહિ. ગુણગ્રાહીપણું તેનાથી દર રહે. તેનો કોઈ વિશ્વાસ ન કરે. બીજાની તે નિંદા કરે અને બીજા એની નિંદા કરે. પોતાની નિંદા સાંભળી કજીયા-કલેશ-કંકાસ કરે. વેર-ઝેર થતાં કુસંપ વર્ષ અને કુસંપ વધતાં લક્ષ્મી અને સુખ રીસાઈ જાય. પરં-પરાએ અનેક દુ:ખો અને અવગુણા વધવાથી આર્ત્ત અને રૌદ્ર ધ્યાનપૂર્વક મરીને દુર્ગતિમાં જાય. આવું સમજી સુખ અને ધર્મના ઈચ્છક માણસે કદાગ્રહ-છોડી સરળતાપૂર્વક સત્યાગ્રહી-ગુણગ્રાહી બનવું. એ નીતિ માર્ગાનુસારીના ૨૦મો ગુણ જાણવા.

## બાેલ એકવીશમા

22

### ગુણી જનાેના પક્ષપાત કરવાે

' पक्षपात सौलन्य तशो अरवे। मने '

પક્ષપાત એટલે કોઈ પણ વસ્તુ, વ્યક્તિ કે સમુદાય તરફ દિલનું ખે ચાણ થાય તે. જીવ માત્ર બે પ્રકારના સ્વભાવવાળા હોય છે. સંત-સજજન સદ-ગુણી અને શઠ-દુર્જન-દુર્ગુણી. એક સદગુણગ્રાહી અને બીજા દુર્ગુણગ્રાહી હોય છે. સુખના ઈચ્છકે આત્માને હિતકારી, આત્માની ઉન્નતિ કરનાર એવા દયા, સત્ય, વિનય, વિવેક, સંતોષ, સહનશીલતા, સરળતા અને પરોપકાર વિગેરે સજજનતામય સદગુણા અને તેવા ગુણાયુકત સજજન સદગુ<mark>ણી</mark> પુરૂષના પક્ષમાં રહેવું જોઈએ. પરંતુ દુર્ગુણાે કે દુર્જન માણસ તરફ અંતરથી ખેંચાવું નહિ. તેમજ તેની નિંદા કે તેના તિરસ્કાર પણ ન કરવા પણ તટસ્ય રહેવું.

#### બાલ એકવીશમા

ગમે તેવા સત્તાધારી, બળવાન છતાં અનીતિના માગે જનાર પુરૂષની શેહમા દબાઈ તેના પક્ષ ન કરવા. ગુણવાનના પક્ષમાં પોતાનું સર્વસ્વ અર્પણ કરી તન, મન, ને ધનથી તેની પૂરતી સેવા સ્વિકારવી. તેના પક્ષ પ્રાણાંતે પણ ન છેાડવા. રાવણના પક્ષને છેાડનાર અને રામચંદ્રજીના પક્ષ સ્વિકારનાર બિભીષણની પેઠે યશસ્વી, ન્યાયી અને સુખી થવા સદગુણા કે સદગુણીના પક્ષમાં રહેવું.

સદગુણી પુરૂષો પાણીની ટાંકી સમાન છે. સદગુણ એ પાણી એપ છે. ગુણ ગ્રહણ કરવા રુપ નળ છે. નળ દ્રારા ટાંકીમાંથી પાણી ખેંચી માણસો પાતાનું કાર્ય [પીવાનું, ન્હાવા ધાવા વિગેરેનું] સફળ કરે છે. તેમ સદગુણી પુરૂષોમાંથી ગુણગ્રાહી બની સદગુણો લેવાથી અને તેની પ્રશંસા કરવાથી પાતે તેમજ બીજા સદગુણી બને છે. ગમે તેટલા ગુણા લેવા છતાં [ટાંકીમાંથી પાણી ખેંચતાં પાણી ઘટતું જાય છે અને ટાંકી ખાલી પણ થઈ જાય છે. પરંતુ] સદગુણી પુરૂષમાંથી ગુણા ઘટતા નથી પણ વધે છે. એક દિવામાંથી અનેક પ્રગટાવીએ છતાં મૂળ દીવાનું તેજ જવા પણ ઘટતું નથી. તેમ સદગુણી પુરૂષમાંથી ગમે તેટલા ગુણા લઈએ છતાં તેના ગુણામાં જવા પણ ઘટાડો થતો નથી. માટે સીજન્ય, સજજનતા કે સદગુણા અને સદગુણી પુરૂષના પક્ષમાં રહેવું એ માણસાઈના ૨૧ મા ગુણ જાણવા.

## બાેલ ખાવીશમા

28

## દેશ તથા કાળ વિરૂષ્ધ આચારને**!** ત્યાગ કરવાે

' निषिध्ध हेशे नवि अरवे। विखार जे."

નિષેધ કરાયેલ અગર અયોગ્ય એવો દેશ-મુલક, પરગણું, પ્રદેશ, સ્થળ સ્થાન કે કાળ વિગેરે. જે દેશ નિર્દય, કપટી, ચાર, વ્યભિયારી લંપટ, કોધી અને જીુગારી વિગેરે અધર્મી અનાર્ય લોકોથી વસેલેા હોય, જયાં શાસ-કારોએ જવાની મનાઈ કરેલ હોય અને જયાં જતાં વૃત્તિઓ અને દેહ ભ્રષ્ટ થવાના વખત આવે તેવા દેશ, પ્રગણા કે પ્રદેશ-સ્થળમાં પાતાની ચડતી અને શાંતિના ઈચ્છક માણસે જવું ન જોઈએ.

કારણ કે 'સાબત તેવી અસર' એ કહેવત અનુસાર તીકણ બુદ્ધિશાળી, વિવેકી, ચતુર અને તત્ત્વના ભણ એવા મહાપુરૂષોને પણ અનાર્ય લોકોના સહવાસથી માઠી અસર થવા પામે છે. 'કાળીયા સાથે ધોળીયો વસે તો વાન ના'વે પણ સાન આવે.' [શરીરનો વર્ણ ભલે ધોળામાંથી કાળો ન થાય પણ સાન બુહ્લિમાં જરૂર ફેરફાર પડી જાય.] અશુલ્લ પુદગલોના પણ પરિચયથી ઘ્રવણ કઠિયારાની પેઠે સહનશીલતા સમતા મગજનું સમતોલપર્ણ રવાને થઈ જાય છે તો પછી દુર્ગુણી માણસના પરિચયથી બુલ્લિ બગડે એ નવાઈ જેવું નથી.

વેશ્યાનિવાસ, જુગારના અખાડા, દારૂપીઠાં, ચંડાળ-મચ્છીમાર અને કસાઈખાનાનાં મુકામો વિગેરે અશુલ્લ સ્થાનોમાં જવાનું કે વસવાનું શાસકારોએ નિષેધ્યું છે. હાવ-ભાવ ચાળા-ચેન કરનારી વેશ્યાની સોબત કરનારમાં મદિશ-દારૂપાન, ચાેરી, અસત્ય, પરસ્તીગમન, જુગાર વિગેરે અનેક દુર્ગુણા પેસે છે અને લોકોમાં નિંદાને પાત્ર અને અવિશ્વાસનું સ્થાન બને છે.

બુગારીઓના અખાડે આવબવ કરવાથી બુગાર રમવાની ઈચ્છા થાય છે અને વધતી બાય છે. 'હાર્યો બુગારી બમાણું રમે' બુગાર રમતાં હબારો કુટુંબા પાયમાલ થઈ ગયાં છે અને થાય છે. ખાવાને અનાજ, પહેરવાને કપડાં તથા રહેવાને જગ્યા રહે નહિ. ભીખ માંગવાનો વખત આવે છે તેમજ આપઘાત કરવા પણ તૈયાર થાય છે.

દારૂપીઠામાં આવતા જતા માણસને તેમાં આવનાર માઠા આચારવાળા માણસાેની સાબતથી દારૂ પીવાની ટેવ પડે છે. અગર લોકોને વ્હેમનું કારણ તો જરૂર બને છે. દેહભ્રષ્ટ, બુદ્ધિભ્રષ્ટ, નીતિભ્રષ્ટ અને ધર્મભ્રષ્ટ થવાનો વખત આવે છે.

ચંડાળપાડો અગર કસાઈખાના તરફ વાર વાર આવજાવ કરનાર માણસનું હૃદય ધીમે ધીમે નિષ્ઠૂર બનતું જાય છે. દયા કે કોમળતા ચાલી જાય છે.

આવાં દુર્ગુણનાં સ્થાનકોમાં રહેવાથી કે વિશેષ પરિચય થવાથી માણસ નાલાયક-કુપાત્ર બની જાય છે. માટે જ શાસકારોએ તેવાં સ્થાનોને તજવાનું ફરમાવ્યું છે.

ረч

#### બાલ બાવીશમા

sub-secondara amesi

અક્ષેગ્ય કાળે અર્થાત રાત્રિના સમયે વગર કારણે જ્યાં ત્યાં ભટકવું નહિ. રાત્રે ભટકવાથી લોકો તેને ચાર, લંપટ કે હિંસક તરીકે ગણે છે. અણધારી આફત આવી પડે છે. માટે અયાગ્ય કાળે-રાત્રે રખડવું નહિ. તેમજ રાત્રિ સમયે ભાજન કરવું નહિ, સ્નાન કરવું નહિ, દાન દેવું નહિ, અજાણ્યા સ્થળે જવું નહિ, સંધ્યા સમયે સૂવું નહિ અને દિવસે મૈથુન સેવવું નહિ. વિગેરે અયાગ્ય કાળે ન કરવાનાં કાર્યો નુકશાનકારક જાણી શાસ્ત્રકારોએ તે કરવાની મનાઈ કરી છે.

તેમજ રાજાએ, સંઘે કે નાતે મનાઈ કરેલ હોય તેવા દેશમાં [સ્થળ કે મકાનમાં] જવાથી કે તેવું કાર્ય કરવાથી રાજા, સંઘ કે નાતના તે [તેવા સ્થળે જનાર કે તેવું કાર્ય કરનાર] ગુન્હેગાર ગણાય છે અને શિક્ષા પામે છે. રાજા તેને દેશપાર કરે, જેલમાં નાંખે, દંડ લે કે ઘરબાર લૂંટી લે. સંઘ કે નાતવાળા તેને સંઘ કે નાતખ્હાર કરે અગર અમૂક દંડ લે.

આવું સમજી શાસ્ત્ર, રાજા, સંઘ અને નાતપ્રમુખે નિષેધ કરેલ દેશ-પ્રદેશ-સ્થાન અગર તેવા કાર્યથી દૂર રહેનાર માણસ માણસાઈવાળો ગણાય છે. તેવા માણસ જગતમાં સુખી થાય અને પ્રશંસાપાત્ર બને. એ નીતિમાર્ગા-નુસારીના ૨૨ મા ગુણ કહ્યો.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

くら

## બાેલ ત્રેવીશમા

## કાર્ય'ના પ્રાર'લમાં પાેતાના બળાબળનાે વિચાર કરવાે

' કાર્યારંભ સ્વશક્તિ અનુસારે કરેા '

કોઈ પણ કાર્યની શરૂઆત કરવા પહેલાં પોતાની શકિત, સંયોગો, સાધન અને સમયનો વિચાર કરવા વોઈએ.

પોતાથી બળીયા સાથે બાથ ન ભીડવી. ગર્જના કરતા મેઘની સામે વનાર સિંહની પેઠે પાયમાલ થવાનો સમય આવે છે. પોતાની શકિત વિગેરેનો વિચાર કર્યા વગર વ્યાપાર, હુન્નર, ઉદ્યોગ, કળા, વિદ્યા વિગેરે વ્યાવહારિક કાર્યો કે વ્રત-નિયમ, તપ-ત્યાગ વિગેરે ધર્મ સંબંધી કાર્યો કરનાર માણસનું કાર્ય સિદ્ધ થતું નથી. ખેદ કરવાનો અને લોકોમાં હાંસીપાત્ર થવાનો વખત આવે. થોકો પ્રાય: કુતૂહળપ્રિય હોય છે. • પોતાનો સ્વાર્થ સાધવા અને પરના ઘર ભાંગવાની રૂચિવાળા લોકો જે માણસ સાધારણ નબળી શકિત કે સ્થિતિવાળાે હોય તેની પાસેથી પણ શર-માવીને, ખાટેા ટેકો આપીને, વખાણ કરીને કે દબાણ કરીને ગજા ઉપરાંત કામ કરાવે પરિણામે લોકોની આવી પ્રેરણાથી કામ કરનાર માણસ 'ગજા પ્રમાણે મજા' ન કરતાં ગજા ઉપરાંત કામ કર્યા પછી કે કામ કરતાં આપત્તિમાં આવી પડે, તન મન કે ધનથી ખુવાર થાય અને લાજ જવાના વખત આવે ત્યારે પ્રેરણા કરનાર ઉધે રસ્તે દોરનાર માણસાની મદદ માંગે એટલે તે લોકો તળાવની પાળે જઈ બેસી જાય, ગણકારે નહિ, ગમે તે બહાનું કાઢી છૂટી જાય.

માટે તેવા લોકોને ભરોસે ન રહેવું. શરીરબળ, મનોબળ, આત્મબ**ળ**, અને ધનબળ વિગેરે પોતાની શકિત, સંયોગો, સાધન અને સમય વિચારીને જે માણસ <sup>૧</sup>મૃગાવતી રાણીની પેઠે ડહાપણથી કામ કરે તેને પાછળથી પશ્ચાતાપ કરવાં ન પડે.

તેમજ પારમાથિક કાર્યો કરવાની પોતાની શારીરિક, માનસિક, આધ્યા-ત્મિક કે આર્થિક શકિત હોય તાે તે ગેાપવવી નહિ. સાધન અને સંયોગા વિગેરે અનુકૂળ હોવા છતાં પણ ડાહ્યા, પરોપકારી માણસની સલાહ લઈને પરોપકારનાં કામા કરવામાં પાછી પાની ન કરે તે માણસ માણસાઈવાળા ગણાય. એ માર્ગ-નુસારીના ૨૩ માે બોલ કહ્યો.

<sup>ા</sup> ચંડપ્રદ્યોતન રાજાએ કૌશાંબી નગરીને ઘેરી લીધી. શતાનીક રાજા મૃત્યુ પામેલા. લંપટ એવા ચંડપ્રદ્યોતના સક જામાં સપડાયલાં મુગાવતી રાણીએ ડહાપણથી પાતાની શકિત વિચારી કામ લીધું કે જેથી પાતાનું શિયળ બચાવ્યું, પુત્રને રાજય મળ્યું અને રાજા ચંડપ્રદ્યોતન મહાવીર પ્રભુનાે ઉપદેશ સાંભળી, મૃગાવતી રાણીને પાતાની ધર્મની બહેન ગણીને ચાલ્યાે ગયાે.

### બાલ ચાવીસમા

### વત અને જ્ઞાનથી માેટા પુરૂષાેની સેવા કરવી

' અभ्युत्थान अरवुं ज्ञानीनुं ઉहार जो.'

અભ્મુત્થાન કરવું એટલે ઉઠીને ઉભા થવું. જ્ઞાની પુરૂષ પધારતા ભેઈને ઉઠી ઉભા થવું, 'પધારો પધારો' કહીને આદરસત્કાર આપવો. બેસવા માટે આસન,ખાવા-પીવા યોગ્ય વસ્તુ આપી અને ક્ષેમકુશળ કે સુખશાંતિ પૂછવા-પૂર્વક સન્માન આપવું. પોતાના સ્થાનથી, ચારિત્રથી કે નીતિથી પતિત થયેલાને ટેકો આપી-સમભાવી ઠેકાણે લાવવા કે સંકટના સમયે જે રીતે બને તે રીતે પક્ષપાતરહિત સહાયતા કરવી, વિગેરે આદરસત્કાર કરવો.

ઈન્દ્રિયા અને મનને જીતનાર વૃઘ્ક કે યુવાન વ્રતધારી ત્યાગી-શાની-સાધુ-સંત પુરૂષા કે જેઓ ગૃહસ્થાના આશ્રયથી પાતાનું સંયમી જીવન શાંતિથી પસાર કરી શકે છે; અન્ન, જળ, વસ્ત, સ્થાન અને ઔષધ વિગેરે માટે

#### <mark>બાલ ચ</mark>ાવીસપ્રા

જેમને ગૃહસ્થોનો આશરો લેવા પડે છે; યાચીને જીવવાના જેમના આચાર છે; જેઓ આત્મસાધન પાતે કરે અને અન્ય જીવાને આત્મસાધનાના માર્ગ બતાવે છે; એવા 'ઉપકારી સંતાને ઉપયાગમાં આવતી જરૂર જોઈતી વસ્તુ પૂરી પાડવી એ ગૃહસ્થાની ફરજ છે. તેમને દરેક જાતની મદદ કરવાથી તેઓ સંયમમાં સ્થિર રહી વિશેષ પરોપકાર કરી શકે છે. વિવેકી માણસાે અભેદ ભાવે જ્ઞાની વ્રતધારી સાધુસંતના દરેક રીતે, વિનયપૂર્વક, અંતરના ઉલ્લાસથી આદરસત્કાર, બહુમાન અને સેવાભક્તિ કરી લાભ લે છે.

અશુભ કર્મના ઉદયે એવા જ્ઞાની પુરૂષો પણ પતન પામે છે. પોતાના માર્ગથી ભ્રષ્ટ થઈ જાય છે. તેવા સમયે વિવેકી અને ઉદાર દિલના તેમજ કર્મના સ્વરુપને જાણનાર ગૃહસ્થા તેમના તિરસ્કાર કે નિંદા નથી કરતા, પરંતુ માવિત્રતુલ્ય હિતેચ્છુ થઈ તેમને નમ્રતા અને સભ્યતાપૂર્વક સમજાવીને ઠેકાણે લાવે છે. અશુભ કર્મની પ્રબળતાથી કદાચ નજ સમજે તાે 'પ્રભુ એમને સદબુદ્ધિ આપેા' એવી સદભાવના ભાવવી એ વિવેકી સદગૃહસ્થાની ફરજ છે.

તેમજ વ્યાધિ-રોગાદિ-ઉપાધિ વિગેરે કષ્ટના સમયે તેમને ઔષધ-ઉપ-ચારાદિ સહાયતા દ્વારા બનતી સેવાભકિત કરવામાં સદગૃહસ્થો ચૂકતા નથી.

જેમ સંતાે માટે તેમજ શાન! સદગુહસ્થાે માટે પણ--તેમને યાેગ્ય તેમની સેવાભકિત અખંડ બજાવવી-આદરસત્કાર કરવાે.

તેના પેટા ભાગમાં માત્ર અભ્યાગત-અતિથિ-અણધાર્યા ચલાવીને ઘેર આવે કે કયાંય પણ સમાગમમાં આવે તેના દરેક રીતે બનતા આદરસત્કાર કરવાની ગૃહસ્થાની ફરજ છે. દેશ, શાતિ કે ધર્મના ભેદ રાખ્યા વગર, બદલાની આશા રાખ્યા સિવાય,પાતાની સંપત્તિ અનુસાર, માત્ર અતિથિઓના વચનથી, આસન આપવાથી, અન્ન-પાગ્ની-વસ્ત-ઔષધ વિગેરેથી અને છેવટ નમ્રતા બતાવવાથી પણ સત્કાર કરવા ચૂકવું ન જોઈએ. એ માર્ગાનુસારી માણસાઈના ૨૪ મા બાલ જાણવા.

#### **બે**ાલ પચ્ચીશમેા

#### <mark>પાેષણ</mark> કરવાયેાગ્ય જનાેનું પાેષણુ કરવું

' પરિજનનું પાેષણ કરવું પ્રેમે કરી '

પાતાને આશરે રહેલાં માતા, પિતા, સી, પુત્ર વિગેરે કુટંબી અને ઉપરાંત ખાસ કરીને નાકર-ચાકર તથા પશુ, પક્ષી વિગેરેની ખાન, પાય, સ્થાન, વસ્ર અને ઔષધપ્રમુખ વસ્તુ વડે પૂર્ણ પ્રેમ અને દયા પૂર્વક સારસંભાળ કરવી એ ઉપરી કાર્યવાહકની ફરજ છે. જેમ આપણામાં જીવ છે તેમ દરેક મનુષ્ય, પશુ, પક્ષી વિગેરેમાં પણ તેવાજ જીવ છે. આપણે ભૂખ, તૃષા લાગે તા ખાઈએ, પીએ છીએ. ટાઢ, તડકા કે રોગાદિ ઉપદ્રવથી શરીરનું રક્ષણ કરીએ છીએ. આપણને સુખ ગમે છે, દુ:ખ નથી ગમતું; તેવીજ રીતે સર્વ જીવા માટે પણ એમજ સમજવું. અર્થાત પ્રથમ આશ્રિતાની હાજતા પૂર્ણ કરી પછી પાતાના શરીરની સાર-સંભાળ લેવી. આશ્રિતાને રખડતા-દુ:ખી સ્થિતિમાં મૂકી દીક્ષા લેનારને તેના નિ:સાસા પડે છે.

જે પરિજન-પોષણ કરવા લાયક આશ્રિત જન અભણ-અજ્ઞાની હોય તેને ભણાવી સારૂં શિક્ષણ આપીને કેળવવા, પોતાનું ગુજરાન પોતે સુખેથી યલાવી શકે તેવા ઉદ્યોગમાં ચડાવી દેવા. વ્યસનોમાં ફસાયલાને ગમે તે રીતે સમજાવી ઠેકાણે લાવવા. કાંઈ પણ નિરાધાર હોય તેને આશરો આપવા દુ:ખીને દિલાસા આપવા. આમ જેનું જે રીતે પોષણ કરવું ઘટે તેને તે રીતે પોષીને તેની ઉન્નતિ કરવી એ ઉપરી-પોષકની ફરજ છે. પોષ્ય પરિજન વર્ગને પોષીને તેની ઉન્નતિ કરવી એ ઉપરી-પોષકની ફરજ છે. પોષ્ય પરિજન વર્ગને પોષાતાં તે આળસુ-હરામખાઉ બની અવળે રસ્તે ચડી ન જાય તેની પૂરતી તપાસ-કાળજી રાખવી. આ રીતે પરિજનનું પોષણ પોતાની ફરજ સમજીને કરવું, પરંતુ હું જ બધાને નભાવી શકું છં એવી બડાઈ ન કરવી.

બાલ છવ્વી શત્રે

#### બાેલ છ૦વીશમા

### દીર્ઘદશીં થવું

#### ' વિશાળ દરષ્ટિએ પૂર્વાપર વિચાર ને.'

પશુ કરતાં મનુષ્ય ઉંચા છે. પશુમાં વિચારશકિત ઓછી હોય છે. જયારે મનુષ્યને બુદ્ધિ વિશેષ મળી છે. બુદ્ધિથી સારાસારના વિચાર કરી શકે છે. વિચાર વગરના માણસ મંદ બુદ્ધિવાળાે હાેઈ પશુતૂલ્ય ગણાય છે. લાંબી નજર પહેાંચાડી, આગળપાછળનેા વિચાર કરી, સારાસાર સમજી, કર્તવ્ય જિ કાળે જે કાર્ય કરવાયોગ્ય હોય તે] કરી અકર્તવ્ય પિરિણામે હાની કરનાર કાર્યને] છેાડી, નીતિ અને ધર્મને ધક્કો ન લાગે તેવી રીતે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ ને ભાવનો વિચાર કરી વર્તનાર માણસ વિવેકી ગણાય છે.

તેનામાં માણસાઈ હોય છે તેથી તેનામાં સદગુણાની વૃદ્ધિ થાય છે. તેની યશ: કીર્તિ ફેલાય છે. તે પંચમાં પૂછાય છે ને લાેકમાં પૂજાય છે. તેમજ પાતાના અને પરના ઉલ્હાર કરી શકે છે. તેવા માણસ દીર્ઘદ્રષ્ટિવાળાે ગણાય છે. એનાથી ઉલટી રીતે વર્તનાર ટંક બહિિ વાળાે અને અપયશીઓ ગણાય છે.

શરીર બળ મનાબળ આત્મબળ સમય અને સંયોગા વિઞેરેના આગળ-પાછળના વિચાર કર્યા વગર ઉતાવળે કાર્ય કરનાર પાછે৷ પડે છે. આગ લાગ્યા પછી કુવા ખાદાવ્યે શું વળે ? 'કણબી કતીસરે ડાહ્યો થાય' એ ન્યાયે 'આમ કર્યું હોત તે**ા ઠીક થાત' એમ વિચારવાથી કે પછી કળાવ**તીના કર છેદાવનાર શંખરાજાની પેઠે પાછળથી પશ્ચાતાપ કરવાથી શું વળે ? માટે પ્રથમથી દીર્ઘદ્રષ્ટિ રાખી પાણી પહેલાં પાળ બાંધનાર, પરિણામ વિચારી કાર્ય કરનાર માણસ યશ કીર્તિ, સુખ અને સંપત્તિ મેળવી શકે અને તે માણસાઈવાળાે ગણાય છે.

સ

### બાેલ સત્યાવીશમા

## કૃત્યાકૃત્યના તપ્રાવતના વિશેષ પ્રકારે જ્ઞાતા થવું

' સ્વ પર કુત્યાકુત્યના અંતર બણવા.'

સ્વ એટલે પોતાનું-આત્મા સંબંધી અને પર એટલે પારકું-પુદગળ સંબંધી. કૃત્ય એટલે કરવા યોગ્ય અને અકૃત્ય એટલે ન કરવા યોગ્ય. અર્થાત આત્માનું કર્ત્તવ્ય અને અકર્તવ્ય શું છે? તથા પુદગળનું કાર્ય અને અકાર્ય શં છે? તેના વિચાર કરી અંતર-ભેદ ભાષવા ભેઈએ.

શાન-આત્મિક શાન-આત્માની ઓળખાણ કરવા રુપ, દર્શન-આત્માની કે પરમાત્માની પ્રતીતિ-શુદ્ધ મહ્લા વિશ્વાસ થવા રુપ અને ચારિત્ર-આત્મામાં રહેલા અહિંસા, સત્ય, પવિત્રતા, ક્ષમા, નિર્મમતા, વિશ્વપ્રેમ કે સમભાવ આદિ સદગુણોમાં અખંડ ઉપયોગ રુપ; એ ત્રણ શાન, દર્શન ચારિત્રરુપ મહાન ગણોને વિકસાવવા તે સ્વક્તવ્ય છે.

### બાલ સત્યાવીશપા

તથા શબ્દાદિ પંચ વિષયો, ક્રોધાદિ કષાયો, હિંસા, અસત્ય, ચારી, તુષ્ણા, વૈર વિરોધ વિગેરે દુર્ગુણા વધારવા તે આત્માનું અકર્તાવ્ય છે-અકાર્ય છે.

૯૪

ઉપરોક્ત વિષય કષાયાદિ દુર્ગ્ણા સેવનારને દુર્ગતિમાં ધકેલવા એ આત્માથી પર એવા પુદઞળનું કૃત્ય-કર્તવ્ય છે. તથા ઉપર કહેલા વિષયાદિક દુર્ગુણાે સેવનારને માક્ષ માર્ગ રુપ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રાદિ ગુણા પ્રકટાવવામાં સહાયક થવું એ પુદગળનું કૃત્ય-કર્ત્તવ્ય નથી-અકૃત્ય-અકર્ત્તવ્ય છે.

એ રીતે આત્માના કર્તવ્ય અને અકર્તવ્ય વચ્ચે, પુદગળના કર્તાવ્ય ને અકર્તાવ્ય વચ્ચે, આત્માના કર્તાવ્ય અને પુદગળના કર્તાવ્ય વચ્ચે, આત્મા સંબંધી અકર્ત્તવ્ય અને પદગળ સંબંધી અકર્ત્તવ્ય વચ્ચે આત્મા સંબંધી કર્ત્તવ્ય અને પુદગળ સંબંધી અકર્તાવ્ય વચ્ચે તથા આત્મા સંબંધી અકર્તાવ્ય અને પુદગળ સંબંધી કર્તાવ્ય વચ્ચે શેા અંતર-ભેદ છે ? તે જાણીને આત્માને હિતકર હોય તેના સ્વીકાર અને અહિતકરના ત્યાગ કરનાર વિશેષજ્ઞ કહેવાય છે.

અથવા વિશેષશ=સારા નરસાના અંતર-તફાવત જાણનાર. સારૂં કે નઠારૂં, સજીવ કે નિર્જી વ, હિતકારી કે અહિતકારી, યાેગ્ય કે અયાેગ્ય, સદગુણ કે દુર્ગણ, કર્ત્તવ્ય કે અકર્ત્તવ્ય ઈત્યાદિક અનેક બાબતો આ દુનિયામાં રહેલી છે. તેના પરસ્પર ગુણ કે અવગુણને ઓછા કે અધિક પ્રમાણમાં સ્થૂળિભદ્રજીની પેઠે જાણનાર વિશેષજ્ઞ કહેવાય છે.

સ્વાભાવિક રીતે મનુષ્યને સારૂં ગમે છે, એટલે સારા તરફ જેનું વલણ થાય છે અને અણગમતું-નઠારૂં હોય તેના તરફ જેનું વલણ થતું નથી. તેના દુર્ગુણાે નાશ પામે છે અને ગુણાની વૃદ્ધિ થાય છે.

ઓછા કે અધિક ગુણ કે દોષવાળી સારી કે નઠારી એક એક સજાતીય વસ્તુ વચ્ચે રહેલા તફાવતની શાધ કરવાની ટેવ મનુષ્યે રાખવી જોઈએ. દાખલા તરીકે-ગાયનું દૂધ, ભે સનું દૂધ, બકરીનું દૂધ, ગધેડીનું દૂધ, ઉંટડીનું દૂધ, થાેરનું દૂધ, આકડાનું દૂધ, વડનું દૂધ અને મનુષ્ય સ્ત્રીનું દધ આ બધાં જેમ શ્વેતવર્ણ એકજ દૂધના નામે ઓળખાવા છતાં બધાંના ગુણ, દોષ, સ્વાદ વિગેરેમાં ઘણે.

#### <mark>બાલ</mark> સત્યાવીશમા

તફાવત છે; તેમ મનુષ્ય મનુષ્ય વચ્ચે આચારવિચાર અને સ્વભાવ વિગેરેના તફાવતના વિચાર-શાધ કરનાર વિશેષક્ષ ગણાય છે.

રાજા રાજામાં, પ્રધાન પ્રધાનમાં, શેઠ શેઠમાં, નાકર નાકરમાં, પિતા પિતામાં, પુત્ર પુત્રમાં, માતા માતામાં, ભાઈ ભાઈમાં, બહેન બહેનમાં, સ્રી સીમાં આ બધાં મનુષ્ય જાતિ (સજાત્તીય) હોવા છતાં તેમનામાં ગુણ દોષ સરખા હોતા નથી. તેમજ સિંહ, વાઘ, હાથી, ઘોડા, બળદ, ગાય, ભેંસ વિગેરે તમામ પશુ પશુ વચ્ચે અને સજાતીય પશુ વચ્ચે ગુણદોષ અને સ્વભાવ વચ્ચે મહાન અંતર હોય છે. એજ પ્રમાણે બીજા જંતુઓ, પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિ ઈત્યાદિકમાં પણ પરસ્પર ગુણદોષ સંબંધી મોટું અંતર રહેલું છે.

વિશેષજ્ઞ મનુષ્યજ આ સર્વમાં ગુણદોષની પરીક્ષા કરી શકે છે-પરસ્પરના તફાવતને બારીક દીર્ઘ-દષ્ટિથી શેધી કાઢે છે. તે તફાવત સમજાયા પછીજ ગુણાની વૃદ્ધિ અને દોષોના ત્યાગ કરવામાં સમર્થ થવાય છે.

ઉત્તમ, સદ્ગુણી કે કિંમતી જડ કે ચૈતન્ય પદાર્થા પરીક્ષકોના હાથે ચડતાં તેનું મહત્વ કે કિંમત અંકાય-છે યોગ્યતા પામે છે અને અજ્ઞાનીના હાથે ચડે તો તેની કિંમત ત્રણ કોડી નીયે થવા નથી પામતી-અયોગ્યતા પામે છે. વસ્તુમાત્રમાં ગુણ હોય છે, પરંતુ તે વિશેષજ્ઞ ગુણ-દોષ શોધક મનુષ્ય સિવાય કોઈ થેઈ-શોધી શકતો નથી. ફલિહોદક ખાઈના દુર્ગીધી પાણીને સુગંધી, સરસ બનાવી જિતશત્ર રાજ્યને પ્રતિબોધ પમાડનાર સુબુદ્ધિ પ્રધાન જેવા શોધક થતૃષ્ય જ વિશેષજ્ઞ કહેવાય.

ગુરૂ ગુરૂમાં, દેવ દેવમાં અને ધર્મ ધર્મમાં પણ કેટલાે મહાન\_અંતર હાેય છે?, તેની વિશેષતાને ભાણનાર, સુદેવ, સુગુરૂ અને સહ્લર્મને સ્વીકારનાર તથા કુગુરૂ, કુદેવ અને કુધર્મને છેાડનાર વિશેષક્ષ કહેવાય છે. એ માર્ગાનુસારીના પાણસાઈના ૨૭ મા ગુણ ભાણવા.

## બાલ અઠયાવીશમા

とく

# કરેલા ગુણુને (ઉપકારને) જાણુવા ફૃતગ્ર થવું

' ભूखवे। नहि अन्य जनने। इत ઉपडार ले. '

ખરા કટોકટીના પ્રસંગે આપણને કોઈએ સહાયતા કરી હોય દુ:ખના સમયે તન, મન ને ધનથી હિંમત આપી હોય-દરિદ્રતાના સમયે ધનની, રોગાદિક કારણે ઔષધ-ઉપચારની, ભૂખ વખતે ભાજનની, તૃષા વખતે જળની, ટાઢ વખતે જગ્યા અને કપડાંની, અજ્ઞાન ટાળવા જ્ઞાનની, જ્ઞાનનાં સાધનાની ઉન્માર્ગે જતાં ઉપદેશ-હિત શિખામણની, કોઈ શિકારી પશુ કે નિર્દય મનુષ્ય થકી આવેલા પ્રાણાંત કષ્ટ સમયે અભયદાન-રક્ષણની, માર્ગ ભૂલેલાને માર્ગ દેખાડવાની, મહાન અપરાધ સમયે કામા-માફીની, બળાત્કાર સમયે શિયળ રક્ષણની અને દર્ગતિ જતાં સદ્ગતિ પમાડવાની, ઈત્યાદિક કંઈ પણ મદદ કોઈએ કરી હોય તો તેનો ઉપકાર જીવનપર્યંત ન ભૂલવા એ કૃતજ્ાપણ ગણાય છે. થોડો પણ ઉપકાર કરનારને ઉપકારી ગણવાે જોઈએ અને તેનું બહુમાન કરવું જોઈએ, એ ઉન્નતિના ઉત્તમ ઉપાય છે.

ઉપર બતાવેલ પ્રસંગામાંથી કોઈ પણ પ્રસંગથી ઉપકારી પાતે ઘેરાયલા જણાય કે તરત તે પ્રસંગમાંથી, પ્રતિકૂળ સંયોગમાંથી ઉપકારીને તન, મંન ને ધનના ભોગે મુક્ત કરી પોતા ઉપર રહેલાે ઉપકારનાે બાેજાે ઉતારવાે. એવા કોઈપણ ઉપકાર વાળવાનાે પ્રસંગ ન આવે તાે છેવટ 'એવાે અવસર કયારે આવે કે ઉપકારી આત્માએ કરેલા ઉપકારનું ઋણ વાળું?' એવી ભાવના તાે જરૂર ભાવવી જ જાેઈએ.

કરેલા ઉપકારને જાણવા રુપ કે ન જાણવા રુપ ચૌભંગી ઠાણાંગ સૂત્રના ચાથે ઠાણે બતાવી છે. જેમ કે

૧. ગુણ ઉપર ગુણ કરનાર,

ર. ગુણ ઉપર અવગુણ કરનાર,

૩. અવગુણ ઉપર ગુણ કરનાર અને

૪. અવગુણ ઉપર અવગુણ કરનાર

એમ ચાર પ્રકારના માણસાે દુનિયામાં હાેય છે.

તેમાં કરેલા મહાન ઉપકારનાે બદલાે ઉપકારરુપે વાળનાર ઉત્તમ, ઉપકારી ઉપર અપકાર કરનાર અધમમાં અધમ, અવગુણ કરનાર ઉપર ગુણ કરનાર ઉત્તમમાં ઉત્તમ અને અવગુણ કરનાર ઉપર બદલાે વાળવા સામે અવગુણ કરનાર અધમ કોટિનાે ગણાય છે. અધમાધમ માણસાે વિશેષ પ્રમાણમાં હોય છે. અધમ માણસાે પણ ઘણા હોય છે.ઉત્તમ માણસાે થાેડાજ હોય છે અને ઉત્તમોઉત્તમ તાે બે ચાર ભાગ્યેજ મળી શકે.

કરેલા ગુણને ભૂલી જનાર કે ગુણ ઉપર અવગુણ કરનાર માણસ કુતરા કરતાં પણ હલકો-ઉતરતો છે. કટકો રોટલાે આપનાર ધણીની દિલેાભનથી અનેક રીતે સેવા બભાવનાર કુતરો તેવા માણસથી હજાર દરજજે શ્રેષ્ઠ છે.

3

સિંહ જેવા ફ્રૂર પ્રાણિઓ પણ ઉપકારીનાે ઉપકાર સંભારી બદલાે વાળવા-ગુણ કરવા ચૂકતા નથી. પૃથ્વીને પર્વતાે અને સમૂદ્રોના બાજા કરતાં પણ કરેલા ઉપકારને ભૂલી જનાર તથા ઉપકાર ઉપર અપકાર કરનાર મનુષ્યોના બહુજ ભાર જણાય છે; પરંતુ ઉપકારીનાે બદલાે ઉપકાર કે સેવા કરીને વાળનાર અગર અપકાર ઉપર ઉપકાર કરનાર પુરૂષોનાે ભાર બિલકુલ જણાતાે નથી.

અરે! અવ્યક્ત ચૈતન્યવાળાં ઝાડો પણ પત્થર ફેંકનાર-અવગુણ કરનાર-દુ:ખ આપનાર માણસને ફળ આપવા રુપ ગુણ કરે છે.જયારે મનુષ્ય જેવો ઉચ્ચ અવતાર પામીને અવગુણ કરનાર ઉપર અગર કંઈ પણ અવગુણ ન કરનાર દુ:ખી નિરાધાર ઉપર ગુણ કરવા તો દૂર રહ્યો પણ ધર્મના-આત્મ-કલ્યાણના માર્ગ બતાવી ગુણ કરનાર ગુરૂ આદિકના ઉપકારના બદલા તેમની આશા ઉઠાવી કે સેવાભક્તિ કરીને ન વાળી શકે તાે એના જેવા બીજાે અધમ કાણ?

અગર બાળપણથી પાણી પાનાર કે ઉછેરનાર મનુષ્યને ઝાડ પણ [નારી યેળ વિગેરે] ટાઢ, તડકા, છેદન, ભેદન ભાર વિગેરે સહન કરી ઉપકાર કરનારને અમૃત સમાન પાણી અને ફળ વિગેરે આપી શાંતિ ઉપજાવે છે-ગુણ કરે છે-કરેલા ઉપકારનો બદલા વાળે છે. એક અધમાધમ માણસ સા વાર ઉપકાર કરનારને એકાદ વખત ફક્ત અપરાધ થઈ જાય તા પણ બધા ગુણા ભૂલી જઈને અપ-રાધની શિક્ષા કરે છે, જયારે ઉત્તમાત્તમ પુરૂષ સે કડો અપરાધ કરનારને એકાદ વખતના ઉપકારથી બધા અપરાધાની માફી આપે છે.

ઉપકાર કરનાર કે બીજાએ કરેલાે ઉપકાર ન ભૂલનારનાે અભ્યુદય થાય છે અને અપકાર કરનારને કે કાેઈએ કરેલા ઉપકારને ઓળવનારને તેનું માઠું ફળ પણ અવશ્ય મળે છે. વ્યવહારમાં પણ ઉપકારીનાે ઉપકાર ન જ ભૂલવાે જાેઈએ; તાે પછી ધર્મ પમાડનાર ધર્મગુરૂ પ્રમુખનાે ઉપકાર તાે નજ ભૂલી શકાય. એ નીતિમાર્ગાનુસારી-માણસાઈના ૨૮ મા ગુણ બતાવ્યા.

# <mark>બાલ આગણત્રીશ</mark>મા

### લાેકાેની પ્રીતિ મેળવવી

'જન વલ્લભ થાવાના સદગુણ આદરે।.'

માણસાઈવાળા માણસ સૌને વલ્લભ-વ્હાલા-પ્રિય બને છે. બધા લાકો તેને ચહાય છે. લાક-પ્રિય થનારમાં કેવા સદગુણા હોવા બેઈએ? સરળ સ્વભાવી હોય [આ એક ગુણ અનેક ગુણોને ઉત્પન્ન કરનાર છે.] સત્ય બોલનાર હોય. દયાળુ હોય. કોઈ જીવને દુ:ખ થાય તેવું વચન ન બોલે અને તેવું વર્ત્તન ન રાખે.

માણસઈવાળા માણસ પર સી કે પર પુરૂષ તરફ ખરાબ નજર ન કરે. દાનત શુદ્ધ હોય-હરામની વૃત્તિ ન રાખે. દાનેશ્વરી-ઉદાર દિલનો હોય. પર-ત્રભુ-પરોપકારી હોય. વિનયવાન હોય. સહનશીલ હોય. મોઠામાંથી અપશબ્દ-ગાળ ગંધ ન નીકળે, પરંતુ હિતકર અને પ્રિયવચન રુપ અમૃત ઝરે. કોઈને છેતરે નહિ અને સંતોષ, સમભાવ તથા પ્રેમપૂર્વક સત્સમાગમ કરે.

બિનસ્વાર્થે, નપ્રભાવે પરોપકાર કરનાર **વે** કે યશકીતિ અને લેક-પ્રિય વવાની ઈચ્છા ન રાખે છતાં ફૂલની સુગંધની પેઠેતેની સુવાસ યશ કીતિ **પેતાની મેલે ફેલાય છે અને સર્વ સ્વવે પ્રિય વવા પામે છે**.

U

પૂર્વકાળમાં ભામાશાહ, જગડુશાહ, શિવાજી, મહારાણા પ્રતાપ, લાકમાન્ય તિલક, દાદા નવરાજજી, ગાંધીજી વિગેરે કર્મયાેગી પુરૂષા જનસમાજનું હિત કરી લાકપ્રિય થયા અને વર્ત્તમાનકાળે પંડિત જવાહિરલાલ નહેરૂ અને વલ્લભભાઈ પટેલ વિગેરે લાકહિત માટે તનતાેડ મહેનત કરી લાકપ્રેમ મેળવી રહ્યા છે.

એથી ઉલટા દુર્ગુણા-વક્રસ્વભાવ, અસત્ય વચન, નિર્દયતા, કઠારતા, અશુદ્ધ દાનત, લંપટપછું, લાભ-કંજીુસાઈ, અવિનય, કોધ, અહંકાર, કપટ ઈર્ષ્યા, અને નિંદા વિગેરે ધરાવનાર લાેકાેમાં અપ્રિય થાય છે. પાતે દનિયામાં નિંદાપાત્ર બને છે તેમજ પાતાના જાતિ, કુળ, કુટુંબ, ગુરૂ અને ધર્મ વિગેરેને નિંદાવે છે.

વિનય-નમ્રતા ગુણથી માણસ સર્વને પ્રિય થાય છે. 'ગુરૂઆદિક ગુણી પુરૂષોને વિનય કરવા. એટલે નમસ્કાર કરવા, બહારથી આવતા જોઈ ઉઠીને ઉભા થવું, સામા જવું, આવા-પધારો કહી સત્કાર કરવા, બેસવા આસન આપવું, જોઈતી વસ્તુ લાવી આપવી, તેમણે બતાવેલું કાર્ય કરી આપવું, તેમની પાસે સભ્યતાથી બેસવું-બોલવું, મધુર વચન બોલવું, દરેકને બે નામે બોલાવવા, કયાં પધાર્યા હતા ? કર્યા પધારશો? કેમ, મારા જેવું કંઈ કામકાજ છે.' હોય તો ક્રૂપા કરીને ફરમાવા. ઈત્યાદિ વિનય કહેવાય છે.

વિનયથી ગુણાેની વૃદ્ધિ થાય છે. લોકોની લાગણી વધે છે અને ધારેલું કાર્ય નિર્વિઘ્ને પાર પહેાંચે છે.લક્ષ્મીની વૃદ્ધિ અને સુખના સાધનાેની સુલભતા થાય છે.

એટલું ધ્યાન રાખવું જોઈએ કે ખાટું બાલીને પાતાના સ્વાર્થ સાધવા માટે કાેઈની ખાટી ખુશામત કરવી નહિ કારણ કે એમાં સરળતા ન હાેવાથી પાતાના સ્વાર્થ ન સધાય એટલે વિનય-નમૃતા ચાલ્યાં જાય છે અને લાેકાેમાં અપ્રિય થવાના સમય આવે છે. માટે આવા સદગુણાને ધરનાર માણસ સહુને વ્હાલા લાગે છે. એ માર્ગાનુસારીના ૨૯ મા ગુણ જાણવા.

# બાેલ ત્રીશમા

#### લજ્જાવાન થવું

'લજजवंत थने। भतिवंत सुसंत जे.'

લાજે કપડાં પહેરીએ, લાજે દીજે દાન; લાજ વિહુણા માનવી, તેના લાંબા લાંબા કાન.

લજપ્ય હોય ત્યાં મર્યાદા માઝા હોય, માઝા હોય ત્યાં નીતિ હોય અને નીતિ હોય તોજ ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય છે. ધર્મ વગર કર્મની મુકિત-માક્ષ નથી. માટે માક્ષની ઈચ્છાવાળા મનુષ્યને લજપ્યની જરૂર છે. લજપ્લ, મર્યાદા અને નીતિવાળા માણસ સુસંત-સુસાધુ ભાલે ત્યાગી ન હોય છતાં સારો પ્રમાણિક લાયકાતવાળા અને વિશ્વાસપાત્ર બને છે.

લજવાવાન મનુષ્ય પ્રાણ જતાં પણ અંગીકાર કરેલાં સારાં કાર્યોના ત્યાગ ન કરે. લજવાળુ માણસ ચાલે ત્યાં સુધી ખરાબ કામમાં પ્રવૃત્તિ કરે નહિ. કર્મની પ્રબળતાને લઈ કદાચ તેવા કામમાં પ્રવૃત્તિ કરવાની ઈચ્છા

#### ધ્રાલ ત્રીશયેા

થાય તો તેને મનમાંજ દબાવી દે. કોઈ અનિવાર્ય કારણથી ખરાબ કામમાં પ્રવૃત્તિ કરે પણ ખરો છતાં તેવી નિર્લજજતા વાળી બેહદ ખરાબ પ્રવૃત્તિ તે<mark>ા ન જ ક</mark>રે. સંકોચાતા મને તેવી પ્રવૃત્તિ કરીને તત્કાળજ તેનાથી પાછે હટે. 'તમારા જેવા સારા માણસ આવું કામ કરે તે શું વ્યાજબી ગણાય?' આટલી ટકોર તે લજ્જાવાન માણસને મરણથી પણ અધિક થઈ પડે.

શરીરની મર્યાદા જાળવવા માણસ કપડાં પહેરે છે. તે કપડાં જાડાં હોય તાે અંગ ઢંગાય-મર્યાદા જળવાય, પરંતુ તે અંગ દેખાય તેવાં ઝીણાં, દેખાવમાં ભભકાવાળાં હેાય તાે મર્યાદા જળવાય નહિ. મર્યાદા જાળવવાનાે હેત ન જળવાય તાે એ કપડાં પહેરવાં માત્ર શાભા માટેજ છે એમ કહી શકાય. ત્યાં લજજાને સ્થાન નથી. કુલીનતા ન હાેય ત્યાં લજજા ન હાેય. લજજા ન હોય ત્યાં શિયળ પણ કયાં સચવાય ?.

નિર્લ્લજજ મનુષ્ય પશુ કરતાં પણ હલકો છે. કારણ કે પશુઓને તાે મળથી અગાન દશા છે. કર્તાવ્ય અકર્તાવ્ય સંબંધી વિચારશક્તિ હોતીજ નથી. જ્યારે મનુષ્યને વિચાર શકિત સારાસારના વિવેક છે છતાં નિર્લ્લજ પ્રવૃત્તિ કરે તેા તેની દનિયામાં આબરૂ રહેતી નથી. અકાર્યમાં પ્રવત્તિવાળા હેાવાથી આ ભવ અને આવતા ભવ સુખરુપ નીવડતા નથી. માટે અનેક સદગુણ પ્રાપ્તિની ખાણ સમાન લજજા ગુણને હે ભવ્યાત્માઓ! ધારણ કરો.

લજજા ગણ પુરૂષો અને સ્ત્રીઓનો અમુલ્ય અલંકાર-શણગાર છે. લજજા હોય ત્યાં કુલીનતા હોય અને કુલીનતા હોય ત્યાં દયા પણ આવે છે અને દયાળ, માણસ દાન કરી શકે છે. લજજા હોય તો શિયળ પાળી શકાય. લજજા હાેય તાે વચન વિચારીને બાેલાય, કજીઓ-કલેશ ન થાય, અપશબ્દ-ગાળ ગંધ ન બાેલાય પરંતુ કાર્ય પુરતુંજ બાેલાય.

દર્ગણામાં સપડાઈ અધ:સ્થિતિએ પહેાંચેલ માણસ પણ લજજાથી પાછેષ સુધરી શકે છે. માટે લજજા-મર્યાદાથી બાેલવું, ચાલવું અને કામકાજ કરવું. લજજા વગરનાે દુર્ગુણી માસસ કોઈપણ ઉપાયે સુધરી શકતાે નથી. લજવા ન હાેય તાે મનુષ્ય પશુ સરખાે ગણાય.

મતિવંત બુદ્ધિશાળી માણસે લજજા ક્યાં અને કેવી રીતે કરવી? કે ન કરવી? તેનો વિચાર કરવા જોઈએ. ખાવાની શરમ કરતાં ભૂખ્યા રહેવું પડે. ઝાડો-પેશાબ દૂર કરવા-નિવારણ કરવાની શરમથી શરીરમાં રોગ ઉત્પન્ન થાય. પૂજ્ય વર્ગનો વિનય કરવાની શરમથી તેમના અવિશ્વાસી થવાય. તેમ થતાં વ્યવહારમાં ધનાદિક સંબંધી લાભ મળતો અટકે અને પૂજ્ય પુરૂષોની દ્રષ્ટિએ અભિમાની, અવિવેકી કે ઉદ્ધત ગણાવાનો સમય આવે.

ધર્મગુરૂ પાસે જવાની શરમથી આપણા આત્માના ભલા માટે હિતાપદેશ કે ધર્મોપિદેશ સાંભળવાના પ્રસંગ ન આવે અને તેથી આપણા આત્માનો કલ્યાણ માર્ગ સદાને માટે બંધ થઈ જાય. રાગને છૂપાવવાથી તે રાગ ઉડાં મૂથ ઘાલે અને છેવટ રાગ અસાધ્ય થઈ જતાં પ્રાણ છાેડવાના પ્રસંગ આવે. યાગ્ય-પૂજ્ય ગુરૂ આદિક પાસે પોતાનાં પાપ છૂપાવવાથી આપવા દુર્ગુણામાં વધારા થાય અને સદગુણા ઘટવા પામે. સાચી સલાહ ન મળે. પાપ નિવારણ પ્રાય-શ્વિતાદિક ઉપાયો તેઓ તરફથી મળવા ન પામે. માટે યોગ્ય કામમાં શરમ-લજ્ય રાખવાની જરૂર નથી.

દેવ ગુરૂના દર્શન કરવામાં લાજ ન કરાય. ધર્મક્રિયા કરવામાં લજઅ ન થવી જોઈએ. સેવા-ભક્તિ વૈયાવચ્ચ કરવામાં ને પરોપકાર કરવામાં, દેશ સેવા કરવામાં, શ્રીમાન છતાં પરોપકાર માટે યાચવામાં, સાચું કહેવામાં, મોટી ઉમરે વિદ્યાભ્યાસ કરવામાં શરમ કરવી ન પરવડે.

> 'મરૂં પણ માગું નહિ, અપને તનકે કાજ, પરમારથ કે કારણે, માંગત ના'વે લાજ.'

પોતાનું કે પારકું ભલું થાય તેવાં કાર્યોમાં લજઅને દૂર રાખવી. પરંતુ જેથી પોતાના કે બીજાના આત્માને અહિત-નુકશાન થાય, રાજા દંડે કે લોકો ભંડે તેવાં કાર્યો-ચારી, વ્યભિયાર, જીુગાર, હિંસા, ઈર્ખા, નિંદા અને કજીમા કલેશ-કંકાશ વિગેરેમાં અવશ્ય લજભવાન થવું જોઈએ. એ નીતિ માર્ગાનુસારી-માણસાઈના ૩૦મા બાલ કહ્યો.

#### બાલ એકત્રીશના

#### દયાળુ થવું

'દયાવંત થઇ આર્ય કાર્ય કરવાં સहા?

જયાં દયા, સત્ય, શુદ્ધ દાનત, લજજા-મર્યાદા, નમૃતા, સંતાેષ, સરળતા, સમતા, નીતિ, પરોપકાર વિગેરે સદ્ગુણે હોય ત્યાં આર્યપણું હોય અને એ ગુણા જયાં ન હાય ત્યાં અનાર્યપણું કહી શકાય. આર્યતા એ અહિસા અને અનાર્યતા એ હિંસા છે.

વગર કારણે પશુ કે મનુષ્યોને ગાઢ પ્રહારો કરવા, પશુ કે મનુષ્યને મજબત અને ટંકા બંધને બાંધવાં. દ્રેષ કે ઈર્ધ્યાથી અન્નપાણી ન આપવાં. કોઈને દ્રેષબહિથી ઝેર વિગેરે સાધનથી ઠાર મારી નાખવં, લગ્નાદિ પ્રસંગે શેખની ખાતર બળદો, ઉંટ, ઘોડા વિગેરે પશુઓને દોડાવવાં, કન્યા વિક્રય કરવા કે કરાવવેા, અસત્ય આચરણ કરવું, ખાેટી સાક્ષી ભરવી, અધિક લેવું, ઓછં આપવં. તેમજ—

ખાટા લેખ લખવા, ઠરાવ્યા કરતાં બમણાં કે ત્રણગણાં દામ ચાપડે ચડાવવાં, ભેળસેળ કરી એક બતાવી બીજો માલ આપવા, ખાટાનું સાચું અને સાચાનું ખાટં કરવું, સડેલાં ધાનના વ્યાપાર કરવા, ચારી કરવી, પરસ્ત્રી કે પર-પુરૂષ સાથે ગમન કરવું, કુચેષ્ટાઓ કરવી, ગાળાે આપવી, કજીયાકલેશ કુસંપ-કરવા કે વધારવા, તેમજ—

હાંસી-મશ્કરીઓ કરવી, કોઈની આજીવિકા તોડવી, ઈર્ષ્યાપૂર્વક કોઈની પણ પારકી નિંદા કરવી, શિકાર કરવા, કોઈના ઉપર બળાત્કાર કરવા-ઈજજત પાડવી, જાુગાર રમત કરવી, દારૂ-મદિરા-માંસ વિગેરે અભક્ષ્યનું ભક્ષણ કરવું અને જરૂરીયાત કરતાં અધિક લાભ કરવા, શાખ કે મોટાઈના કારણે આર ભ સમાર ભનાં-પાપનાં, પર જીવાને પીડવાનાં કાર્યો કે ધંધા કરવા ઈત્યાદિક અનાર્થ કાર્યો માણસાઈવાળો માણસ કદિ પણ ન કરે. કારણ કે નિર્દય, લાભી કે એકાંત અધર્મી માણસનાં એ કામ છે.

કષ્ટમાં આવી પડેલાં કે મરતાં પ્રાણીઓને દયા લાવી જે રીતે બચાવાય તે રીતે બચાવવાં. દીન-દુ:ખી-નિરાધારને આશરો આપવો. ભૂખ્યાને અન્ન, તરસ્યાને પાણી, ટાઢે ઠરતાને વસ્ત, રોગીને ઔષધ, રખડતાને રહેવા સ્થાન જગ્યા અને નિર્ધનને ધન વિગેરેની સહાયતા કરવી. અભણ સ્ત્રી-પુરૂષ નાનાં-મોટાંને વિદ્યા-જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવાનાં સાધનો કરી આપવાં. દરેક પ્રકારનાં વ્યસનાથી પોતે બચવું અને બીજાને બચાવવાં. ઉન્માર્ગ ચડેલાને સન્માર્ગ ચડાવવા. બાળક-બાળિકાઓને સારા સંસ્કાર રેડવા. અર્થાત્ જે કાર્યોથી પોતાના આત્માને પુણ્ય-હિત વિગેરે લાભ થાય અને અનેક આત્માઓને શાંતિ તથા જ્ઞાન-પ્રાપ્ત થાય અને તેમની ચડતી તેમજ વળી સદગતિ થાય તેવાં કાર્યો એ આર્ય કાર્યો કહેવાય. દયા અને સદબુદ્ધિપૂર્વક તેવાં આર્ય કાર્યો કરવાં.

પોતાના ક્ષણિક સુખ માટે બીજા તરફ નિર્દયતા ન વાપરવી કારણ કે બધા જીવોને આપણી માફક સુખનીજ ઈચ્છા હોય છે. આપણે કોઈને મદદ કરી હોય તો આપણને પણ સંકટના સમયે મદદ આપનાર મળી જાય. બીજાનું દુ:ખ ટાળવાની શકિત ન હોય તો હરકત નહિ, પરંતુ કોઈને દુ:ખ તો ન જ આપવું, એ દયાળુ આર્ય માણસનું કર્ત્તવ્ય છે. દયાળુ મનુખને નિરોગી શરીર અને દીર્ઘાયુખ્ય મળે છે. અને ધર્મને લાયક બની શકે છે. માટે દયા દિલમાં રાખીને આર્ય-ઉત્તમ પરોપકારનાં કાર્યો હમેશાં કરવાં એ નીતિમાર્ગાનુ-સારીના ૩૧ મો ગુણ જાણવો.

## **બેાલ બત્રીશ**મા

#### શાંત સ્વભાવવાળા થતુ

'सै।भ्य प्रहृति राभवी छहये अनंत जे.'

સૌમ્ય એટલે શાંત અને સુંદર, પ્રકૃતિ એટલે સ્વભાવ એટલે માણસે હમેશાં સ્વભાવ અત્યંત આનંદી અને શાંત રાખવા જોઈએ. સહજ વાતમાં ચીડાઈ ન જવું જોઈએ. ગંભીરતા રાખવી જોઈએ. સ્વભાવ શાંત હોય તાે આકૃતિ પણ શાંત-આનંદી હોઈ શકે. જેના હૃદયમાં ફ્રૂરતા, દ્વેષ, ઈર્ષ્યા કે ક્રોધાદિ કષાયા ભરેલા હોય તેના ચ્હેરા સર્પ, સિંહની પેઠે (શાંત સહનશીલતા કે સમતાયુક્ત ન હોવાથી) ભયંકર હોય.

झाक़ति गुणान् कथयति અર્થાત્ કયા માણસમાં કેવા ગુણો છે? તે તેની આકૃતિ-ચ્હેરો કહી આપે છે. જે માણસ સરળ, દયાળુ, નમ્, ગુણગ્રાહી અને સમભાવી હોય તેના ચ્હેરો પણ હાથીની પેઠે શાંત, અને આનંદી હોય છે. એવી શાંત આકૃતિવાળા મનુષ્ય કે પશુ અન્ય મનુષ્ય કે પશુ શુદ્ધાંને પણ આકર્ષી ખેંચી શકે છે, વિશ્વાસ ઉપજાવી શકે અને શાંતિ પમાડી શકે છે.

કોઈએ કંઈ પણ કારણે ઠપકો આપ્યો કે કઠીન શબ્દો કહ્યા હોય તે અવસરે તેના ઉપરક્રોધ કરવા નહિ પણ વિચાર કરવા કે આ જે કંઈ કહે છે તેમાં મારૂં પોતાનું હિત સમાયલું છે. મારા દોષો બતાવી મને સુધારવા ઈચ્છે છે. ફરીથી દોષો ન સેવાય તેના માટે ચેતવણી આપે છે. અથવા પોતાની ભૂલ ન હોય ને સામો માણસ ઠપકો આપતો હોય તો વિચારવું કે એમાં એનો દોષ નથી. મ્હારાં પૂર્વનાં કરેલાં અશુભ કર્મોનું પરિણામ છે, એમ ધારી પોતાનો સ્વભાવ શાંત રાખવા. કોધી, ઈર્ષ્યાળુ કે અભિમાની ન થવું.

કોઈ વખતે કોઈના હાથે કંઈ નુકશાન થાય-હાથમાંની વસ્તુ પડી જતાં ઢોળાઈ જાય કે ટૂટી જાય ત્યારે એકદમ ક્રોધી બની સામાને મારવાથી, ગાળો આપવાથી, કજીયો કરવાથી કે ધમાલ કરવાથી થયું ન થયું થતું નથી. ટુટી ગયેલી વસ્તુ સાજી થતી નથી. ઢોળાઈ ગયેલી વસ્તુ પાછી હાથમાં આવતી નથી. બગડેલી બાજી પાછી સુધરતી નથી. માટે બગાડ કરનારને હસતે ચ્હેરે સાવચેતી આપવી કે 'ભાઈ! હરકત નહિ, થયું તે થયું. ફરીથી આમ બગાડ કે નુકશાન ન થાય તેમ સાચવી રાખવી.' આવા મીઠા શબ્દે, હસતે ચ્હેરે કહેવાથી સામાને લડવા, ગાળો દેવા કે મારવા કરતાં પણ વધારે ઉડી અને મજબૂત અસર થાય છે અને ફરીથી તે સાવચેત રહે છે. કહેવા કહેવામાં કેટલાે ફેર છે? કઠોર શબ્દો કહેવાથી સામાને અત્મંત દુ:ખ થાય છે. છતાં તેનું પરિણામ સારૂં આવનું નથી. જયારે મીઠા શબ્દોની અસર સારી થાય છે.

શાંત સ્વભાવવાળા હાથી માટા પરિવાર સહિત આનંદથી રહી શકે છે. જયારે કુર સ્વભાવવાળા સિંહ કે સર્પ એકલાજ રહે છે અને તેઓ કોઈને ભલે દુ:ખ ન આપે છતાં તેમના કોઈ વિશ્વાસ કરતું નથી.

વૃક્ષના મૂળમાં કે પોલાણમાં અગ્નિ સળગતો હોય તો તે વૃક્ષ-ઝાડ નવપલ્લવ ક્યાંથી બને? તેમ જેના હૃદયમાં ક્રોધરુપ અગ્નિ સળગતો હોય તેના ચ્હેરા ઉપર શીતળતા-શાંતિ કયાંથી હોય? અંદર શીતળતા હોય તોજ બહાર પણ ચ્હેરા ઉપર શાંતિ હોય. શાંત પ્રકૃતિ એ કાંઈ ઉપર ઉપરનો ઢોંગ કે દેખાવ નથી હોતો. કારણકે તેવા દેખ:વ લાંબા વખત ટકી શકતા નથી. માટે પોતાને અને પરને અત્યંત લાભદાયક-શાંતિકારક એવા શાંત અને આનંદી સ્વભાવ રાખવા એ માણસાઈ છે. એ નીતિમાર્ગાનુસારીના ૩૨ મા ગુણ કહ્યો.

# બાેલ તેત્રીશમા

#### પરાેપકાર કરવામાં તત્પર રહેવું

'પર ઉપકારમાં સ-ત્વર અંતર જોડવું.

પોતાનાં સ્ત્રી, પુત્ર, માતા, પિતા, ભાઈ, બહેન વિગેરે કુટંબી કે સગા-સંબંધીની સેવા કરવાની તાે દરેકની ફરજ હાેય છે. તેમાં પરસ્પર સ્વાર્થ પણ હાેય છે. આપણે તેની સેવા સાર-સંભાળ કરીએ તાે તે આપણી પણ સેવા કરે. એટલે એ પરાપકાર ન કહેવાય. પરંતુ જેમાં પાતાને કોઈ જાતના સ્વાર્થ ન હાય તેવા પર-બીજા જીવાની દયા લાવીને સેવા કરવી કે તેને સહાયતા કરવી અને દરેક રીતે તેમનાં દ:ખ ટાળવાં તે પરાપકાર કહેવાય.

સ્વાર્થવૃત્તિ વાળાે માણસ પરોપકાર કરવાને અસમર્થ હોય છે. કદાચ પરોપકાર કરવાની ભાવના થાય છતાં સ્વાર્થ-પરાયણ હોવાથી તેવી ભાવના ઘણે ભાગે ઓસરી જાય છે. જયારે કેટલાકને તેા માિજશાખમાં પડેલા હોવાથી] પરાયાં દુ:ખ જાણવાની કે પરોપકાર કરવાની દરકાર પણ હોતી નથી. જેની રગેરગમાં પ્રાણી-માત્ર તરફ દયા, પ્રેમ, મૈત્રી અને સમભાવના પૂર વહેતાં હોય; સત્ય, સંયમ, સંતોષ, ક્ષમા, ગંભીરતા, સરળતા, નમ્રતા અને ઉદારતા વિગેરે સદગુણા જેના આત્માને ઉજજવળ બનાવતા હોય; તેવા માણસ પરો-પકાર કરી શકે છે.

પરોપકાર કરનાર માણસ દિવસ કે રાત જાવે નહિ. ભૂખ, તૃષા, ટાઢ, તાપ વિગેરે અગવડો વેઠે છે. શરીરના કપ્ટોને કે ધનના ક્ષયને જોતો નથી. સ્વજ્ઞાતિ કે પર શાતિ, સ્વદેશ કે પરદેશ, સ્વધર્મ કે અન્ય ધર્મ તેમજ સ્વકુટુંબ કે પર કુટંબ વિગેરેનો ભેદ પરોપકાર કરનાર ન જાવે. પરોપકારી માણસ પ્રત્યક્ષ દેખાતા દુ:ખી કે કષ્ટમાં આવી પડેલા કોઈ પણ પ્રાણીને પોતાથી અપ-રિચિત હોઈ, અગર આબરૂદાર કે ખાનદાન કુટુંબ-કુળ કે નાતનો હોઈ, મદદ ન માંગે છતાં ભૂત-ભવિષ્યના વિચાર ન કરતાં વર્તમાન સ્થિતિના અનુભવ કરી દુ:ખમાંથી કે કષ્ટમાંથી બચાવવા તન, મન, વચન ને ધનથી બનતા પ્રયાસ કરે છે.

પરોપકારી માણસ દ:ખમાં-અરા કટોકટીના પ્રસંગમાં આવી પડેલા કે નિરાધાર જીવને કોઈ જાતના બદલાની આશા વગર હિંમત આપી દરેક રીતે સહાયતા કરે છે. દરિદ્રીને ધન, રોગીને દવા, ભૂખ્યાને ભાજન, તરસ્યાને પાણી, નગ્ન–વસ વગરના કે ટાઠે ઠરતાને કપડું, રખડતાને આશ્રયસ્થાન જગ્યા, અજ્ઞાની કે અભણને જ્ઞાન કે વિદ્યા પ્રાત્પિનાં સાધનો, કોઈ શિકારી પશુ કે નિર્દય મનુખ્ય થકી પ્રાણાંત કષ્ટમાં આવી પડેલા જીવને અભયદાન, ભૂલા પડેલાને માર્ગદર્શન, ઉન્માર્ગે વિસ્તા કે દુર્ગુણના માર્ગે ચડેલાને ઉપદેશ-હિતશિખામણ આપીને સુમાર્ગે સદગુણના માર્ગે ચડાવવાની સહાયતા આપવી. કોઈ અબળા-સી ઉપર બળાત્કાર કરનાર થકી શીયળરમણ અપ દાન આપવું. દુર્ગીત જતાને સદગતિ અપાવવી અને મહાન અપરાધીને પણ ક્ષમા-માફી આપવી. ઈત્યાદિક ઉપકાર ઉપકારી માણસ કરે છે. ઉપકાર કરવાના અર્થ એવા નથી કે જેના ઉપર ઉપકાર કરવામાં આવે તે માણસ આળસુ કે નિરૂદામી બની બાહુ બાંધીને બેસી રહે અને ઉપકારીની મદદ ઉપર જ નભ્યા કરે.

લૂલા-લંગડા, આંધળા, અશકત કે નિરાધાર [ભલે અખંડ, અંગવાળા હોય તેવા કોઈ પણ] પ્રાણીને તેની જરૂરિયાત પૂરતી મદદ કરી તેને [જેનાથી જે જે બની શકે તેવા] હુન્નર-ઉદ્યોગમાં જોડી દઈ પોતાનું ગુજરાન પોતે ચલાવી શકે તેવા સ્વાશ્રાયી બનાવવા. જેઓ કોઈ રીતે કંઈ પણ ઉદ્યમ કરી પોતાનું ગુજરાન ચલાવી ન જ શકે તેવા અશકતને હમેશાં મદદ કરવી એ પરોપકારી માણસની ફરજ છે.

જે માણસાે ધનના અભાવે ધનની મદદ નથી કરી શકતા તેઓએ મન, વચન અને કાયાથી સેવા બજાવવી-સહાયતા કરવી. પરોપકાર કરનારની અનુમાદના કરવી. 'મારી પાસે ધન હોય તાે હું પણ ધનથી પરાપકારનાં કામ કરૂં' એવું મનથી ચિંતવવું. વચનથી ધનવાનાને પરાપકાર કરવાની પ્રેરણા કરવી. પરાપકારની મહત્તા સમજાવવી. નિરાધાર જીવાને તેને ત્યાં લઈ જવા અને કાયાથી પાતે જાતે દુ:ખી જીવની સેવા શુશ્રૂષા કરવી.

ધનાઢય સ્ત્રીઓએ ગરીબ સ્ત્રીઓની દરેક રીતે સેવા બજાવવી. દુ:ખી નિરાધાર હેાય, રોગથી પીડાતી હેાય કે સુવાવડનું કષ્ટ ભાગવતી હાય તા તેમને યાેગ્ય સહાયતા કરવી, સાર સંભાળ કરવી. અન્ન, ધન, વસ્ત્ર વિગેરેની મદદ પાેતે કરવી કે બીજા પાસે કરાવવી. આમ શ્રીમંત સ્ત્રીઓને પાેતે જાતે સેવા કરતી જોઈ તેની અસર બીજી સ્ત્રીઓ ઉપર પણ પડે. બીજી સ્ત્રીઓ પણ સેવા-પરોપકારના કામમાં જાેડાય.

વિધવા સ્ત્રીઓએ બની શકે તેટલાે વખત પરોપકાર કરવામાં જ ગાળવાે વ્યઈએ કે જેથી પાતાનું જીવન શાંતિથી પસાર થાય અને પરોપકારનાે લાભ લેવાય.

### <mark>ેવાલ</mark> તેત્રીરામા

આમ પરોપકારી મનુષ્ય દેશના મનુષ્યોનો, ધર્મને અને અંતે પોતાના આત્માના પણ ઉપકાર-ઉહ્વાર કરી શકે છે.

પરને શરીરરક્ષણ સંબંધી જે મદદ કરવી તે દ્રવ્ય ઉપકાર અને પરને આત્માનું ભાન કરાવી આત્મસાધનાના માર્ગે ચડાવવા-સ્થિર કરવા તે ભાવ ઉપકાર, એમ બે પ્રકારે પરોપકાર બની શકે છે.

ક્ષેત્રમાં ધાન્યના પાકનું રક્ષણ કરવામાં પુરૂષના આકાર જેવા ઉભા કરેલા ઓળા, અનાજ-ધાન્યનું રક્ષણ કરવામાં રાખ અને માણસનું શત્રુ થકી રક્ષણ કરવામાં મોઢામાં લીધેલું તણખલું-તરણું મદદગાર થાય છે. જયારે ઉત્તમ મનુષ્ય જન્મ પામ્યા છતાં પરનું રક્ષણ નહિ કરનાર મનુષ્ય ઓળા, રાખ અને તણખલા કરતાં પણ હલકી કોટીના ગણાય. પરોપકાર નહિ કરનાર મનુષ્ય પૃથ્વીને ભારભૂત ગણાય. સ્વાર્થી મનુષ્યો તા જગતમાં સંખ્યાબંધ હોય છે, પરંતુ પર ઉપકાર કરનાર ઉત્તમ પુરૂષો તો વિરલાજ હોય છે. પરો-પકાર કરનાર પુરૂષ ચંદ્ર, સૂર્ય, વૃક્ષ અને વૃષ્ટિની પેઠે કોઈના રોક્યા રોકાતા નથી. માટે આ પ્રમાણે જે પાતાનાં સા કામ છાડીને પણ વગર વિલંબે ઉત્સાહથી પર ઉપકાર કરે છે તે માણસ માણસાઈવાળા ગણાય છે. એ નીતિમાર્ગાનુ-સારીના તેત્રીસમા ગુણ સમજવા.

# બેાલ ચાેત્રીશમા

# કામ ક્રેાધ આદિ છ આંતર શત્રુએાને જીતવા

' यंतरंग छ शत्रु उरपा हूर ले. '

**શઝુ બે પ્રકારના** છે. બાહ્ય અને અભ્યંતર. બાહ્ય શઝુ ત્રણ પ્રકારના છે. **વાતિ વૈરી, પૂર્વ ભવ વૈરી અને આ ભવ વૈરી.** જાતિ વૈરી ઉંદર ને બિલાડી, સાપ ને **નેાળીયા, સિંહ** ને બકરા વિઝેરે.

પૂર્વ જન્મમાં કોઈ જીવે કોઈ જીવને મારેલ હોય અગર તેની સાથે કોઈ પણ કારણે વિરોધ કરેલ હોય જેથી પરસ્પર એક બીજા સાથે આંટીઘૂંટી રહી જવાથી બીજા ભવમાં તે વૈરભાવ ઉદયમાં આવતાં, એકબીજાને મળવાના પ્રસંગ આવે ત્યારે એક બીજાની આંખો એક બીજાને જોતાં લઢે કે ક્રોધ ઉત્પન્ન થાય તે પૂર્વ વૈરી. આ ભવનો વૈરી ખાન-પાન, ઠામ-વાસણ, કપડાંલત્તાં, કામકાજ, ક્ષેત્ર-વાડી, ધન-ધાન્ય, સ્ત્રી-પુત્રાદિ કુટુંબ તથા હા-ના વિગેરે કારણે પોતાને અણગમતું થયું કે ગુસ્સાે ચડી જાવ, અભિપાનના ચક્ર ચડે અને ગાળા વરસાવે કે મારફાડ કરે; એટલે દુશ્મનાવટ ઉભી થાય. ધીરે ધીરે મન ફાટયાં કે વૈર વધતું જાય. એકબીજાના પડછાયા કાપે. દુનિયાદારીના વિવિધ પ્રસંગામાં વિઘ્ન ઉભાં કરે. કજીયા-કલેશ-કુસંપ જગાડે. પૈસા અને શરીરને હાની પહોંચાડે. ઈજજત ઘટાડવાના ઉપાયા શાધે અને ખૂના-મરકી જેવી લડાઈયા જાગે. આ બધા પ્રભાવ આ ભવમાં ઉત્પન્ન કરેલા બાહ્ય શત્રઓનો છે.

કોઈ સાથે બાહ્ય શત્રુતા કરવી એ સજજનતા નથી. જેમ બને તેમ સર્વપ્રાણિયો સાથે એક ચિત્તવાળા બની નિર્મળ હૃદયથી મૈત્રી, મિત્રતા રાખવી એ સજજન પુરૂષનું લક્ષણ છે. જેમ જેમ મિત્રતા વધે છે તેમ તેમ દેશ, જાતિ કે ધર્મનો ઉદય થાય છે. બાહ્ય શત્રુતાના અભાવે આ સંસાર સ્વર્ગ-રુપ બને.

#### અભ્ય ંતર શત્રુએ!

આ રીતે જાતિ વૈરી, પૂર્વભવ વૈરી અને આ ભવ વૈરી એ ત્રણ પ્રકારના બાહ્ય [શરીરથી બહારના] શત્રુઓ એક એક જીવને અનેક હોય છે. એ બધા પ્રભાવ અભ્યંતર શત્રુઓના છે. અભ્યંતર-શરીર કે આત્મામાં રહેલા માટા દુશ્મના છ છે. ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, રાગ અને દ્વેષ. વ્યવહાર અને પરમાર્થ એ બંને માર્ગમાં જીવાને નુકશાન કરનાર આ છ પ્રકારની મનની વૃત્તિઓ-પરિણતિઓને શત્રુ તરીકે ગણવામાં આવી છે. એ છ શત્રુઓ અંતરની વિચારદ્રબ્ટિથી યા શાનદ્રબ્ટિથી ઓળખી શકાય છે. આ છ શત્રુઓ જગતના છત્તરથ પ્રાણીમાત્રની પાછય પડેલા છે.

એ અંતરના શત્રુઓજ બહારના શત્રુઓને ઉત્પન્ન કરે છે. બહારના શત્રુઓને મનુષ્યો ઓળખે છે, તેની સાથે લડે છે, વૈરની પર પરા વધારે છે અને નિકાચિત-ચિકણાં કર્મબાંધીને અનેક પ્રકારનાં દુ:ખનું સ્થાન એવી દુર્ગતિ મેળવે છે. પરંતુ અંતરના શત્રુઓને ઓળખનાર વિરલાજ હોય છે. ઓળ-ખવા છતાં તે દુશ્મનોને વશ નહિ થનાર-તેમને જીતનાર તો કોઈ આત્માર્થી જીવ ભાગ્યેજ મળી શકે. જયાં સુધી અંતરના દુશ્મનોને મનુષ્ય દબાવતો-વશ કરતાે નથી ત્યાં સુધી માણસાઈ આવી શકતી નથી. માણસાઈ વગરના માણસની કિંમત શીં?

લાભ એ સર્વ પાપાના બાપ છે. લાભ હાય ત્યાં સ્વાર્થીપણું અધિક હાય. સ્વાર્થમાં અંધ બનેલા આત્મા પાતાના સ્વાર્થ સાધતાં હિસા, અસત્ય, ચારી, કજીયા-કલેશ કે મારફાડ કરતાં ડરતા નથી. બીજાને છેતરે છે. માયા-કપટ કરે છે. બીજાની આજીવિકાઓ તોડે છે. પાતાના સ્વાર્થને આડે આવનાર ઉપર ક્રોધ કરે છે. અભિમાનના આવેશમાં આવી ન કરવાનું કરે છે. ગમતી વસ્તુમાં [સ્ત્રી-પુત્ર-તન-ધન વિગેરેમાં] રાગાંધ [કામરાગ, માહરાગ કે દ્રષ્ટિરાગ વિગેરેમાં છતી આંખે આંધળા] બની જાય છે. જેને લઈને વિવેક વગરના બની અનેક અનર્થ-પાપના કામ કરે છે અને અણગમતી વસ્તુ ઉપર ઈર્ષ્યા-દ્રોધ ઉત્પન્ન થાય છે. રાગ-દ્રોધ એ કર્મના બીજ છે. રાગ-દ્રોધ થકી ચાર ક્રયાયા-ક્રોધ, માન, માયા ને લાભ ઉત્પન્ન થાય છે.

અથવા અંતરંગ છ શત્રુઓ બીજી રીતે આ પ્રમાણે છે. કામ, ક્રોધ, લાેભ, માન, મદ અને હર્ષ.

#### કામ

કામ એટલે વિકારી વૃત્તિ. પરસ્તીનાે સર્વથા ત્યાગ કરવાે. પાતાની સ્ત્રી સાથે પણ જેમ રોગી માણસને ઔષધ ખાવાની જરૂર પડે છે તેમ ઋતુસ્નાન પછી ફક્ત ચિત્તાની આતુરતા ટાળવા ઉપરાંત વિષય સેવવાે નહિ. ભાવના તો સર્વથા બ્રહ્મચર્ચ પાળવાનીજ રાખવી. શ્વાનવૃત્તિ [નિરંતર દરરોજ વિષય સેવવાની વૃત્તિ] ન રાખવી. એક રાત્રિમાં ઘણી વખત સ્ત્રી સંગ કરવાે એ ઉત્તમ પુરૂષાનું લક્ષણ નથી. નિત્ય વિષય સેવવાથી પોતાનું તથા સીનું શરીર નિર્બળ બનતું જાય. મય, ભગંદર, પાંડુ વિગેરે રોગે લાગુ પડે છે. પોતાને અને કુટુંબીઓને ચિતા અને ઉપાધિઓ જાગે છે. જીવન અકારૂં થઈ પડે છે. દિવસે વિષય સેવવા એ સૃષ્ટિ યા નીતિ વિરૂદ્ધ છે. અતિ આસકિત રાખવાથી સ્ત્રીના વિરહ સમયે પરસ્ત્રી સેવવાની ભાવના થઈ જાય. પરસ્ત્રીના સમાગમ કરતાં દુનિયામાં લઘુતા થાય. પરસ્ત્રીલંપટ બનેલા રાવણ, પદ્મોત્તર વિગેરે આજ લગી વગેા-વાય. કોઈ વિશ્વાસ કરે નહિ. રાજા જાણે તો દંડ કરે અને આવતા ભવમાં નરકનાં દુ:ખા ભાગવવાં પડે. માટે જેમ બને તેમ કામવાસના-વિષય સેવવાની ઈચ્છાને કાબુમાં રાખવી-રોકવી.

અતિ વિષયવાસના વડે વિવેકાદિ ગુણાનો નાશ થાય છે. કામરુપ અગ્નિ હૃદયમાં પ્રજવળિત થતાંજ મોટાઈ, પંડિતાઈ, કુલીનતા, ડહાપણ અને વિવેકાદિ ગુણા બળી જાય છે. નાશ પામે છે. આંધળા માણસ સામે રહેલી વસ્તુ જોઈ શકતા નથી. જયારે કામાંધ માણસ તેથી પણ વધારે આંધળા છે. ખાટી વસ્તુને સાચી માનીને સેવે છે. લંપટ બનેલાં અનેક સ્ત્રી-પુરૂષા પૂર્વ કાળે દુ:ખી થયાં છે, વર્ત્તમાન કાળે થાય છે અને ભવિષ્યમાં દુ:ખી થશે.

#### ક્રોધ

પોતાનું ધાર્યુ ન થાય, 'હા'ની 'ના' થાય, કોઈ કંઈ વસ્તુ ખાેઈ નાંખે, ખાઈ જાય, બગાડી નાંખે, ફોડી તોડી નાખે કે અણગમતું કંઈ પણ થાય તો ગુસ્સા કરવા તે ક્રોધ. એ ક્રોધને સહનશીલતા વડે દૂર કરવા. કાેઈ કારણ બની જાય તા ક્રોધ કરવાથી કંઈ સુધરતું નથી.

> ' ક્રોધ પંચ અવગુન કરે, તજે પ્રીત ઔર અન્ન; કર્મબંધ લોહી બળે, ચૂકે સત્ય વચન.'

આવાં અનેક અનર્થો ક્રોધ કરનારને થાય છે. ક્રોધ વિનયનો નાશ કરે છે. મિત્રાઈ તાેડાવે છે. સંતાપ કરે છે. અસત્ય બોલાવે છે. કલેશ કરાવે

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

ખેાલ ચાત્રીશપ્રો

છે. કીર્તિના નાશ કરે છે. અસદગતિ આપે છે અને પુણ્યરુપ પૂંજીને ખલાશ કરી નાંખે છે. ક્રોડ પૂર્વનું કરેલું તપ એક ક્ષણવારના કરેલા ક્રોધથી નિષ્કળ બને છે. આધેલું હળાહળ ઝેર એકજ વખત મરણ નિપજાવે છે, પણ ક્રોધ રુપી ઝેર આ જન્મમાં વેરઝેર કરાવી અહિત કરવાની સાથે અનંત જન્મ-મરણ કરાવે છે.

વૈદકના નિયમ પ્રમાણે ક્રોધના આવેશથી લાહી તપી જાય છે. જેથી લાહીમાં વિકાર થવા પામે અને તાવ વિગેરે રોગાે પ્રગટ થાય છે. સર્વને પ્રત્યક્ષ અનુભવ હેાય છે કે જયારે ક્રોધનાે આવેશ આવે છે ત્યારે આખું શરીર ધ્ર્જી ઉઠે છે. ચ્હેરો લાલચાળ બની જાય છે અને હૃદયમાં એકદમ આઘાત થાય છે. એ વખતે બાેલવા ચાલવા કે વિચારવાનું કશું ભાન રહેતું નથી. કાેઈ વખતે લાેહી મગજમાં ચડી જવાથી પ્રાણાંત કષ્ટ-હાર્ટફેલ થવાનાં વખત આવી જાય છે.

માટે કદાચ અનીતિ કે અકાર્ય કરનાર વ્યકિતને સન્માર્ગે ચડાવવા-તેના હિતની ખાતર ક્રોધ કરવાની જરૂર પડે તેા પણ તે ક્રોધ પોતાના આત્મામાં ઉડી અસર ઘવા ન પામે તેવા કૃત્રિમરુપે કરવા કે જેથી પાતાને કે સામાને નુકશાન ન થાય કિતુ લાભ થાય. સ્વાર્થમાં રાયેલા ગૃહસ્થા, સત્તાધારી, રાજા-મહારાજા કે ખુદ ત્યાગીઓ શુદ્ધાં પાેતાનું કાર્યસાધવા સામા માણસને ક્રોધ થવાનાં કારણા ઉભાં કરે છે. તેવે વખતે ખાસ ક્ષમા રાખવાની જરૂર છે માટે સુખના ઈચ્છક પુરૂષે ક્રોધ ટાળી ક્ષમા, સહનશીલતા, સમતા અને સમભાવ ધારણ કરવા જોઈએ.

#### માન

માન—અભિમાન રાખનાર માણસ અભિમાની ગણાય છે. માન દશા વાળા માણસ બાવળના ઠુંઠા જેવાે અક્કડ હાેય છે. તેનામાં વિનય-નમૃતા, સરળતા, કેામળતા વિગેરે ગુણાનાે અભાવ હાેય છે. અભિમાની માણસ ગમે તેવું લાકવિરૂદ્ધ કાર્ય કરતાં ડરતાે નથી. 'મને કાેણ કહેનાર કે પૂછનાર છે?' એવાે અહંકાર રાખે છે. હિતેચ્છુ મનુષ્યનાં હિતકર વચનાેને ગણકારતાે નથી. 'મારૂ' તે સારૂ'' માને છે, પરંતુ 'સારૂ' તે મારૂ'' ન માનવાથી દુરાગ્રહી હોય છે.

બાલ ચાત્રીશમા

અભિમાની માણસ ગમે તે રીતે પ્રપંચ કરીને પોતાનું વચન મનાવવા પ્રયત્ન કરે છે. લાલચથી બીજાને પોતાને વશ કરી પોતાના કક્કો ખરો કરે છે. પોતાના મનમાં શાસ્ત્ર સંબંધી કોઈ પણ શંકા હોય તો પણ માનભંગના ભયથી કોઈને પૂછી શકતા નથી. ગુરૂ કે વડિલોનો વિનય કરી શકતા નથી. તેમણે કરેલા ઉપકારને ભૂલી જાય છે. દુનિયામાં વગાવાય-નિ દાય છે. વિનય ન હોવાથી વિદ્યા કે શાન પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી. તા પછી ત્યાગ-તપ વિગેરે શુદ્ધ યથાર્થ ધર્મક્રિયાનું આચરણ તા કરીજ ક્યાંથી શકે?. માટે વિશેષ સમ્યગશાન મેળવી આવા માનને આત્મહિતેચ્છુએ તજીને વિનય-નમ્રતાવાળા બનવું જોઈએ.

#### મદ

માન અને મદ કેટલીક રીતે સમાન છે, છતાં વસ્તુ સ્વરુપે બંને જાૂદાં છે. અમુક અમુક બાબતોની સર્વમાન્ય ઉત્કૃષ્ટતા પ્રાપ્ત થતાં જે થાય તે મદ અને પોતાની તથા અમુક અંશે બીજાની દ્રષ્ટિએ કોઈ પણ બાબતમાં પાતામાં શ્રેષ્ઠતા માનવી તે માન. દાખલા તરીકે જાતિ, કુળ, બળ, રુપ, તપ, લાભ, પ્રજ્ઞા-બુહ્તિ યા શાસ્ત્ર અને ઠકુરાઈ-મોટાઈ-શ્રીમંતાઈ વિગેરે બાબતો ઉત્કૃષ્ટ મળતાં માણસ મોહના છાકને લઈને ફુલાઈ જાય તે મદ કહેવાય છે.

જયારે કોઈ માણસના મુખથી પોતાની પ્રશંસા સાંભળવાથી પોતામાં મનથી માની લીધેલા ડહાપણને લઈ, નિર્ભયતા, વાચાલતા અને ઉદ્ધતાઈને લઈ; રાજયસત્તાવાળી દરેક વ્યકિતને પણ જવાબ દેવાની હિંમત હોવાથી તેમજ ગુણ હોય કે ન હોય છતાં કોઈએ ચડાવવાથી, વિગેરે કારણાથી ફૂલાવું-છાતી કાઢીને ચાલવું, પોતાનું દીઠું કરવું, ગુરૂ-વડિલાદિકને પણ ન ગણકારવું-તેમનું અપમાન કરવું તે અભિમાન ગણાય છે. અભિમાની માણસ ગમે તેવાં બૂરાં કામા કરે છતાં પોતાની આબરૂ સાચવવાની કે પોતાના બચાવ કરવાની મુઆના છેડા સુધી પણ કોશિય કરે છે. માન અને મદ બંને જયારે પોતાના સ્વરુપમાં હોય ત્યારે ત્યાં વિનય કે મર્યાદાનો અભાવ હોય છે.

### ખાલ ચાત્રીશમા

પાતાની જાતિ બ્રાહ્મણ વિગેરેનો મદ કરનારને બીજા જન્મમાં નીચ જાતિ મંડાળ વિગેરે પ્રાપ્ત થાય છે. કૂળ ઉચ્ચ-કૂળનો મદ કરનારને નીચ ગાેત્રકુળ સાંપડે છે. બળ શરીર સંબંધીના મદ કરનાર નિર્બળ બને છે. રુપના મદ કરનાર રુપ, સૌભાગ્ય, સુન્દરતા વગરના થાય છે. તપશ્ચર્યાના મદ કરનારનું તપ નિષ્ફળ જાય છે અને બીજા ભવમાં તપ કરવાની શકિત મળતી નથી.લાભ અથવા ધન [બંદા જયાં હાથ નાંખે ત્યાં ફાવી જાય. કાેઈ દાવ નિષ્ફળ નજ જાય. અવળા પાસા નાખું તા પણ સવળાજ પડે વિગેરે]ના મદ કરનારને કાેઈ વખતે એવા ધક્કો લાગે છે કે આગળનું કમાવેલું અને ઘરમાં રહેલું બધું દ્રવ્ય મૂળમાંથી ચાલ્યું જાય છે, નિર્ધન બની જાય છે. પછી શરમથી માથું ઉંચું કરીને ફરવું ભારે પડે છે.

પ્રશા-બુદ્ધિ કે વિદ્યાના મદ કરનાર પાતાથી અધિક વિદ્રાન માણસને માન-આદરસત્કાર આપી શકતાે નથી, પરંતુ તેનું અપમાન-અનાદર કરે છે. પાતે વિશેષ જ્ઞાન મેળવી શકતાે નથી. ગર્વિષ્ઠ હાેવાથી શંકા પડવા છતાં તે બીજાને પૂછી શકતાે નથી. એમ ધીમે ધીમે પાતાની વિદ્યા કે જ્ઞાન ખાઈ બેસે છે અને આવતા ભવમાં નિરક્ષર-અજ્ઞાની-બહિક વગરનાે ઠોઠ બને છે

ઠકુરાઈ, મેાટાઈ, શ્રીમંતાઈ કે સત્તાના મદ કરનાર અનીતિના માર્ગે ચડી આ ભવ કે પર ભવમાં દરિદ્રી, દીન-દુ:ખી કે નિરાધાર બને છે. આવું સમજી કઈ વસ્તુના મદ-ગર્વ કરવાે?, શા માટે મદ કરવાે? મદ કોના ટકી રહ્યો છે?, રાવણ જેવા શક્તિમાન રાજાઓ મદ કરવાથી મરણને શરણ થયા તા અલ્પ શક્તિવાળા પામર જીવોના ગર્વ કર્યા સુધી ટકવાના છે? તેના વિચાર કરી વિવેકી માણસે આઠે પ્રકારના મદથી દૂર રહેવું જોઈએ.

#### લાભ

જરૂરીયાત ઉપરાંત સંગ્રહ કરવાની વૃત્તિ તે લાભ. દાન દેવા-યાેગ્ય મનુખ્યોને દાન ન આપવું અને વગર કારણે ધનનાે સંચય કરવા તૈયાર થવું તે લાભ કહેવાય છે. પાતાની પાસે પાતાની જીંદગીની જરૂરિયાતથી પણ

૧૧૮

#### બાલ ચાત્રીશમા

અધિક સંપત્તિ હોવા છતાં જરૂરિયાતવાળા જીવાને દયાની લાગગીથી, પરો-**પકારની ભાવનાથી** કે પુણ્ય નિમિત્તે યોગ્ય જીવોને જે માણસ કંઈ પણ આપતા નથી તે લાભી ગણાય છે.

ઈચ્છાઓ કોની પુરી થઈ છે? ધનના પોટલા બાંધી પરભવમાં સાથે કોણ લઈ ગયેલ છે?, મરતા માણસને બચાવવાને તે ધન કોઈને ઉપયે!ગી થયું છે? વિગેરે વિચાર લાભી માણસને આવતા નથી. દ્રવ્યના વ્યય થવડના ભયથી મિત્રાથી દૂર રહે છે. લાેભી માણસ ધર્મ કાર્યમાં ભાગ લેતેઃ નથી. સાતિ સેવા કે દેશ સેવાના કાર્યથી પણ દૂરજ નાશે છે.

લાભી માણસની ચિત્તવૃત્તિ હમેશાં ધન કે ઈચ્છિત વસ્તુ મેળવવાની <mark>અને મેળવેલાનું રક્ષણ કરવાની ફિકરમાં ફર્યા કરે છે</mark>. તેને કોઈ પણ પ્રકારે ્સંતાષ વળતાે નથી. કહ્યું છે કે

> વે દશવીશ પચ્ચાશ ભયે. શત હોય હજાર તો લાખ મગેગી. કોડી અરબ ખરબ મિલે હિ, ધરાપતિ હોનેકી ચાહ જગેગી. સ્વર્ગ મૃત્યુ પાતાલકા રાજ્ય, કરો તૃષ્ણા અતિ આગ લગેગી, સુંદર એક સંતાેષ બિન શઠ! તેરી તો ભૂખ કબૂન ભાગેગી.

ઈચ્છા અનંતી છે, તેટલી સામગ્રી એક જીવને મળી શકતી નથી. લાભને થાભ હાેય જ નહિ.

'લાભે લક્ષણ ભય' એ કહેવત પ્રમાણે પેટમાં પૂરૂં ખાય નહિ. હથકું, બગડેલું કે સસ્તું લઈને ખાય. કપડાં સારાં પહેરે નહિ. ફાટેલાં તૂટેલાં કે અનેક થીગડાં વાળાં પહેરે. કોઈને ચણું પણ ચખાડે નહિ. દેવું ને મરવું સરખું સમજે. ધન માટે ટાઢ, તડકા, ભૂખ, તરસ, ક્રેપ્ટ, પારકી ગુલામી અને

ધાલ ચાત્રીશમા

કુટુંબીનાે વિયાગ વિઞેરે સહન કરે. છતાં તપ ત્યાગ વિગેરે ધર્માનુષ્ઠાન કરવાની ભાવના ન થાય.

અતિ લેાભ એ પાપનું મૂળ છે. લેાભને વશ થઈ ન કરવાનાં કામ-હિસા, જાૂઠ-કૂડ કપટ, ચારી, જાુગાર, વ્યભિચાર વિગેરે કરે છે. આ લેાકમાં નિંદાને પાત્ર બને છે અને પરભવમાં પણ દુર્ગતિનાં દુ:ખ ભાગવવાં પડે છે. માટે પૌદગલિક સુખનાં સાધનામાં સંતાષ ધારણ કરવાની જરૂર છે. પરંતુ સ્વપરને હિતકારી કાર્યોમાં વિશેષ અભિલાષા રાખવી એ અસંતાષ યા લાભ ન કહી શકાય.

જેમ બને તેમ થાેડા સાધનથી જીવનનિર્વાહ કરવા તરફ કાળજી રાખવી એ સહુ કાેઈની ફરજ છે. પરંતુ નિરૂદ્યમી બની પારકા વૈભવ ઉપર તાગડધિન્ના કરવા એ સંતાેષવૃત્તિ ન ગણાય. માટે નીતિપૂર્વક, કાેઈની આજીવિકાને ધક્કો ન લાગે તે રીતે ઉદ્યમ કરતાં પૂર્વ કર્મના [પુણ્યના] યાેગે જે મળે તેમાં સંતાેષ રાખવા. ઘણી હાય વાય કે ઝંખના કરવાથી કંઈ અધિક મળી જતું નથી. એવું સમજી સંતાેષ ધારણ કરવા. સંતાેષથીજ લાેભ જીતાય છે.

હર્ષ

કાેઈપણ પૌદગલિક સુખના લાભાદિ પ્રસંગે અજ્ઞાની માણસા અત્યંત હર્ષ ધારણ કરે છે. કાેઈ પણ માણસ બૂરી હાલતમાં આવી પડયો હોય તથા પોતાના દુશ્મન દુ:ખી થયા કે મરણ પાગ્યા જુએ યા સાંભળે અથવા વગર કારણે બીજાને દુ:ખ ઉપજાવી, જુગાર રમી, શિકાર કરી કે વેશ્યાગમન વિગેરે વ્યસના સેવીને રાજી થવું, મલકાવું તે પણ હ િગણાય છે. મલીન વાસનાનાં સંસ્કારવાળા અને રૌદ્ર પરિણામવાળા નિર્દય જીવાજ બીજાને દુ:ખી કરીને હર્ષ પામે છે. એ રૌદ્ર ધ્યાનનું પરિણામ છે.

કોઢીઓ માણસ જેમ માખીઓથી કંટાળીને સૂર્યનો અસ્ત થવાની રાહ જીવે છે, તેમ નીચ મનુષ્યો પાતાના સ્વલ્પ સ્વાર્થની ખાતર મહાન પુરૂષોને પણ વિપત્તિમાં ઘેરાયલા જોવાને ઈચ્છે છે. મનુષ્યાના કર્તવ્યો ઉપરથી ઉત્તમ મધ્યમ અને અધમપણાના નિર્ણય કરી શકાય છે.

૧૨૦

અન્યને સુખી કરવા માટે સ્વાર્થનો ભોગ આપનારા ઉત્તમ પુરૂષો કહેવાય છે. પોતાના સ્વાર્થને હાની ન પહેાંચે તેવી રીતે બીજાને મદદ કરવા તૈયાર રહેનારા મધ્યમ પુરૂષે ગણાય છે અને પોતાના સ્વાર્થની ખાતર એક પાઈના લાભની ખાતર પરને નુકશાન કરનારા અધમ કોટીના લેખાય છે. જયારે પોતાનું કંઈ પણ નુકશાન ન કરનાર, પરંતુ ઉપકાર કરનારનો વગર કારણે અપકાર કરી નુકશાન કરી રાજી થનાર માણસ કઈ કોટીના ગણવા? તેના માટે એવી કોઈ ઉપમા આપવા લાયક વસ્તુ નથી. તેવા માણસને અધમમાં અધમ રાક્ષસ જેવા ગણી શકાય.

ઉત્તમ મનુષ્યો બીજાને સુખી દેખીને કે સુખી કરીને હર્ષ પામે છે. અન્યને દુ:ખ આપે તાે નહિજ, પરંતુ દુ:ખી દેખીને દુ:ખી થાય છે અને તેને સુખી કરવાની કાેશીય કરે છે, સર્વ જીવાે ઉપર દયા રાખે છે, સર્વનું ભલું ઈચ્છે છે અને પાતાની ભૂલના પશ્ચાતાપ કરી ફરી તેવી ભૂલ કરતાં અટકે છે. આવા મનુષ્યાે ઘણી સહેલાઈથી ઉત્તમ ગુણા મેળવી શકે છે.

માટે પૌદગલિક વસ્તુના લાભથી અને કોઈને દુ:ખી કરી કે દુ:ખી દેખીને હર્ષ ન પામવા, પર ંતુ બીજાને સુખી દેખી કે સુખી કરીને અને આત્મિક સુખના લાભથીજ હર્ષ પામવા-રાજી થ'ું.

પૌદગલિક સુખનાં સાધના મળતાં અત્યંત હર્ષ પામવાથી-ખુશ થવાથી ગર્વના પગથીએ ચડી જવાય છે. આ સંસારમાં સર્વ વસ્તુ ક્ષણિક છે. શરીર આજે સુખી દેખાય છે અને કાલે અનેક વ્યાધિઓથી વીંટાઈ જતાં વાર નહિ લાગે. લક્ષ્મી ચંચળ છે. આજે જે ઘરમાં લક્ષ્મી લીલા કરે છે તે ઘરમાં બીજેજ દિવસે ભૂત-પ્રેતના વાસા થાય છે. માટે આ અસ્થિર પદાર્થી પૂર્વકૃત પુણ્યના યોગે પ્રાપ્ત થયા હોય તાે તેના ધર્મના માર્ગે સદુપયાગ કરી લેવા એજ પાતાનું છે. પરંતુ તેની પ્રાપ્તિથી હર્ષઘેલા થઈ-ફૂલાઈ જઈને કર્મબંધન કરતાં અટક j.

એ અંતરાંગ છ શઝુઓનું સ્વરૂપ બતાવ્યું. અથવા કામ, ક્રોધ, મદ, લાભ, હર્ષ ને શાેક એ પણ છ શઝુઓ કહેવાય છે. તેમાં પાંચનું વર્ણન ઉપર પ્રમાણે જાણવું.

બાેલ ચાત્રીશમા

#### શાક

શોક એટલે ખેદ, ગ્લાનિ, અરતિ કે ચિતા. કાંઈ વસ્તુ [જેના ઉપર અતિશય માહ હોય તે] ધન, ધામ, ઠામ, વસ્ત વિગેરે ખાવાઈ જાય; ભાંગી ટુટી જાય; કાંઈ ઉપાડી જાય; કાંઈ વ્હાલા સગા સંબંધીનું મરણ કે પરદેશગમન થાય; પાતાના કે સંબંધીના શરીરે રોગાદિક વ્યાધિ થાય; કે કાંઈ દુશ્મન કનડગત કરતાે હોય ત્યારે ચિતા, શાક, ગ્લાનિ, ખેદ, અરતિ કે આર્ત્તધ્યાન થાય છે અને એ રીતે જીવ કર્મબંધન કરે છે.

પરંતુ વિવેકી માણસે તેવા પ્રસંગે વિચાર કરવા કે ચિંતા કરવાથી ધાર્યું કંઈ પણ કામ થતું નથી. ચિંતા કરવાથી ભાંગી ગયેલી, જતી રહેલી કે બગડી ગયેલી વસ્તુ પાછી આવતી નથી કે સુધરતી નથી. મરણ પામેલ કે પરદેશ ગયેલ સંબંધીના વિયોગ ચિંતા કરવાથી ટળતાે નથી. ચિંતા કરવાથી રાગાદિક વ્યાધિ મટતાે નથી અને ચિંતા કરવાથી દુશ્મન ચાલ્યાે જતાે નથી. એ બધા માટે બનતી કાેશીષ કરવા છતાં જો ધાર્યું નજ થાય તાે ચિંતા ન કરતાં સંતાેષ ધારણ કરવા કારણ કે ભાવી ભાવ ટાળવાને કાેઈ પણ સમર્થ નથી.

ઉપરોકત-વર્ણવેલા અંતર ંગ છ શત્રુઓ આત્માને અવળે રસ્તે દોરી, કર્મબંધન કરાવી દુર્ગતિમાં ધકેલે છે. આજ ભવમાં દુ:ખકર્તા એવા બાહ્ય શત્રુઓ તેા કોઈ વખતે શત્રુ મટીને મિત્ર પણ બની જાય છે, તેમને જીતવા સહેલા છે, પરંતુ અંતરના શત્રુઓ કામ, ક્રોધાદિક તેમના કરતાં ઘણાજ બળવાન છે અને જન્મોજન્મ સાથે રહી વિવિધ દુ:ખસંતાપ ઉપજાવે છે.

એ શત્રુઓને જીતવાથી મૈત્રીભાવના વિશ્વપ્રેમ પ્રગટે છે અને સર્વ પ્રાણિઓ સાથે મિત્રતા વધારવી એ મનુષ્ય જીવનની સાર્થકતા છે. એ મૈત્રીભાવનાથી જગતમાં કોઈ બાહ્ય દુશ્મન રહેવા ન પામે, તેમજ હિંસક પ્રાણિઓ પણ મિત્રતાને ભજે છે-શાંત થઈ જાય છે. માટે મેક્ષ સુખ ઈચ્છક-આત્મિક સુખ ઈચ્છક માણસે બાહ્ય શત્રુઓ ઉપન્ન કરનાર એ અંતર ગ છ શત્રુઓને દૂર કરવા સતત પ્રયત્નશીલ બનવું જોઈએ. એ નીતિ માર્ગાનુ-સારીના ૩૪ માં ગુણ કહ્યો.

# બાલ પાંત્રીશમા

## **ઇન્દ્રિયાેને વશ રાખવી**

' विजय मेणवे। छन्द्रिय छपर सर्वहा. '

ઈન્દ્રિયે ઉપર વિજય મેળવનાર માણસાઈવાળાે ગણાય. પાંચ ઈન્દ્રિયે સાથે મન પણ વશ્વ કરવું ચેઈએ. મનને વશ કરે તે પાંચ ઈન્દ્રિયેને વશ કરી શકે.

# **શ્રો**ત્રેદ્રિય

પાંચ ઈન્દ્રિયામાં પ્રથમ મોત્રેન્દ્રિય-કાન. કાન શા માટે છે અને તેનાથી શું કરવાનું છે? કાન સાંભળવા માટે છે. દુનિયામાં સાંભળવાનું પણ ઘણું છે. કાનથી ગાળા સંભળાય, પાતાની કે પારકાની નિદા સંભળાય, કજીયા સંભળાય, વિકથાઓ અને ગપ્પા પણ સંભળાય. તેમજ વ્યાખ્યાન સંભળાય, સારી શિખામણ સંભળાય અને પ્રભુ, ગુરૂ તથા સારા-ઉત્તમ પુરૂષોના ગુણગાન પણ સંભળાય.

બાેલ પાંત્રીશમા

શું સાંભળવું અને કેવું સાંભળવું?, જે સાંભળવાથી દિલને સંતોષ થાય, આત્મામાં રહેલા અવગુણાે જણાય, સન્માર્ગે ચડાય, કર્મ બ્દંધન ન થ.ય અને રાગદ્વેષ ઘટે તેવું સાંભળવું. કદાચ આત્માને અશાંતિ થાય તેવું સાંભળવાના પ્રસંગ આવે તાે કાન બંધ કરી દેવા અગર ત્યાંથી ચાલ્યા જવું, પરંતુ તેવા શબ્દો લક્ષ્યમાં ન રાખવા. રાગ દ્વેષને દબાવી, બાેલનારની અજ્ઞાનતા જાણી સમભાવ રાખવા. રાગરંગ સાંભળવાના રસીયા ન થવું કારણ કે તેથી મૃગલાની પેઠે પાયમાલી થાય છે.

## ચક્ષુરિન્દ્રિય

ચક્ષુરિન્દ્રિય-આંખ. આંખથી જોઈ શકાય છે. સાધુપુરૂષોનાં દર્શન કરી શકાય છે. જીવદયા પાળી શકાય છે. સારાં નીતિ કે ધર્મના પુસ્તકોનાં અભ્યાસ તથા વાંચન કરી આત્માને સન્માર્ગે ચડાવી શકાય છે અને આંખ દ્વારા આત્માની મુકિત પણ થાય છે.બીજી રીતે એ આંખા દુર્ગતિનું કારણ પણ બને છે.

નાટક ચેટક જોવાથી, સ્ત્રીઓને વિષય બુદ્ધિએ નિરખવાથી, ગુન્હે-ગારને અપાતી ફાંસી શૂળી વિગેરે જોવાથી, ક્રૂર માણસો વડે કરાતી પંચેન્દ્રિય જીવાની ઘાત જોવાથી, કજીયા-યુદ્ધ વિગેરે જોવાથી અને મનુષ્ય કે પશુઓથી સેવાતી વિષય-ક્રીડા જોવાથી આત્મા ઉન્માર્ગે દોરાય છે. કર્માબંધન થાય છે. વૈર વિરોધ વધે છે. ચિત્ત ચગડોળે ચડે છે અને છેવટ દુર્ગતિને વરે છે.

આંખ એ જ્ઞાની છે. માણસને જોઈને તેનાં સારાં-નરસાં લક્ષણા જાણી શકે છે. શત્રુ-મિત્રને ઓળખી શકે છે. પૂર્વભવના સંબંધીને [જે આ ભવમાં તદન અપરિચિત હાેય તેને] જાેતાં અત્યંત પ્રેમ જાગે છે અને પૂર્વભવના દુશ્મનને જાેતાં તેના ઉપર ક્રોધ આવે છે, તેમજ તેને જાેવું પણ ગમતું નથી. આમ જાેવાથી સદગુણ અને દુર્ગુણ બંને વધે છે. માટે ડાહ્યા માણસે સદગુણ વધે તેવી રીતે આંખના સદુપયાગ કરવા, પણ પતંગીયાની પેઠે દુરૂપયોગ ન કરવા.

#### **બાલ પાંત્રીશ**મા

# દ્રાણેન્દ્રિય

ધ્રાણોન્દ્રિય નાક. દુનિયામાં સુર્ગધી અને દુર્ગધી એવા બે જાતના પદાર્થી છે. સુગંધી પદાર્થા ચિત્તને ગમે છે. જ્યારે દુર્ગંધી પદાર્થી તરફે અણગમો [દુગંછા] ઉપજે છે. સુગંધ જાણવાનું કે દુર્ગંધ જાણવાનું કામ નાકનું છે. સુગંધ કે દુર્ગંધ એ પુદગલાનું પરિણામ [સ્વભાવ] છે. સુગંધી પદાર્થ દુર્ગંધી બને છે અને દુર્ગંધી એ સુગંધી બની શકે છે. સુગંધી અને સરસ ભાજન પણ ગળા હેઠે ઉતર્યું એટલે [ખાતાં માખી આવી જાય અને વમન થતાં ખાધેલું પાછું નીકળે એટલે] તે દુર્ગંધી અને ન જોવાલાયક બની વાય છે.

ફલિહોદક ખાઈનું પાણી દુર્ગંધી અને ન પીવા યોગ્ય હતું છતાં સુબુલ્કિ પ્રધાને તેને સુગંધી અને સરસ પીવા યોગ્ય મિષ્ટ બનાવેલું હતું. આમ સુગંધી અને દુર્ગંધી એવા પુદગળાેનું સ્વરુપ જાણી ડાહ્યા માણસે સુગંધી કે દુર્ગંધી પદાર્થ ઉપર રાગ કે દ્રેષ ન કરવા. શ્રીકૃષ્ણે જેમ ગંધાતા કુતરાના મડદાને **વે**ઈ દુગંછા ન કરતાં ઉલટો તેની બત્રીશીને વખાણવા રુપ ગુણ લીધો. તેમ આપણે પણ ગ્રાહી થવું જોઈએ.

સગંધમાં આસકત થનારની દશા ભમરા અને સર્પની પેઠે બરી થાય છે. બીચે અર્થ લઈએ તાે સુગંધ એટલે સુવાસ યાને યશ: કીર્તિ અને દુર્ગંધ એટલે કુવાસ યાને અપકીર્તિ થાય. જેમ દુનિયામાં સુવાસ-યશ: કીર્તિ થાય તેવી રીતે વર્ત્તવું એ વિવેકી પુરૂષોનો સ્વભાવ છે અને કુવાસના-અપકીતિ થાય તેવી રીતે વર્ત્તવું એ અવિવેકી મૂર્ખ માણસોનું લક્ષણ છે. માટે સુવાસ અને કુવાસનું સ્વરુપ સમજીને જે શ્રેય લાગે તે માર્ગે ચાલવું.

# રસેન્દ્રિય

રસેન્દ્રિય-જીભ. જીભનાં બે કામ છે, સ્વાદ લેવા અને વચન બાેલવું. પચિ ઈન્દ્રિયોમાં જીભને જોખમ ઘણું છે, તેમજ જોખમદારી પણ ઘણીજ છે. બત્રીશ દાંતની ખુલ્લી ચાકી-હેઠળ રહીને બે કામ સંભાળવાની કાળજી

રાખવી પડે છે. ખાવામાં સંભાળ ન રાખે તાે આખા શરીરને રાગાદિક પીડાનું કારણ બને. બાેલવામાં વિવેક ન રહે તાે માર ખવરાવે. કજીયા, કલેશ, કુસંપ, વૈર-વિરોધ અને કર્મ-બંધન કરાવે.

એ જીભને ખાવા પીવા અને બેાલવામાં વશ ન કરવાથી-ન રાખવાથી મરણને શરણ પણ કરાવે. રસના સ્વાદમાં રસિયા થનારાં માછલાંની જીઓ કેવી દશા થાય છે? એવું સમજી બેાલવામાં હિતકર, નમ્ર અને વિચારપૂર્વક કાર્ય પૂરતાંજ વચના કહાડવાથી જીભ ઉપર કાબુ મેળવાય છે અને ખાવામાં 'ખાવા માટે જીવવું નથી પણ જીવવા માટે ખાવાનું છે' એમ સમજી સાદા ભૂખ કરતાં ઓછા અને નિયમિત ખારાક લેવાથી દ્રવ્યે અને ભાવે લાભ થાય છે. રસગુઢિદ્રપાર્ણુ વધતું નથી અને કર્માબંધન પણ ન થાય. આવું સ્વરુપ સમજી ડાહ્યા માણસે જીભ ઉપર ખાવા અને બાલવામાં કાબુ રાખવા.

બે કે ત્રણ વખત જમવા ઉપરાંત વચ્ચમાં કંઈ પણ ખાવાની ટેવ ન રાખવી. કાર્યું કોરૂં, હરતાં ફરતાં જે આવે તે ખાવું એ તો જનાવરની રીત છે. ખાવાયોગ્ય અને પાચન થાય તેવું જરૂરિયાત પૂરતું નિયમિત ખાવાથી પાચન બરાબર થાય અને રોગાદિ ઉપાધિ ન થાય. દવાઓના ખર્ચાન કરવા પડે અને શાંતિ રહે.

કાેઈ પણ વખતે મોઢામાંથી દર્દ વચન-ગાળગંધ ન કહાડવાં. અને સહુને પ્રિયપણું ઉપજે તેવું બાેલવું. અસત્ય બાેલવાની મશ્કરીમાં પણ ટેવ ન રાખવી. "હું આમ કરીશ, તેમ કરીશ, અમુક સ્થળે જઈશ" વિગેરે નિશ્ચય-કારી ભાષા પણ ન બાેલવી. શું કરવું કે શું થવું? એ છદ્મસ્થ ન જાણી શકે. ત્રિકાળ શાની અથવા વચનસિહિ પુરૂષનુંજ વચન પળી શકે. માટે જીભ ઉપર બાેલવા તથા આવાપીવામાં બહુજ સાવધાનતા રાખવી.

# સ્પશે<sup>િ</sup>ન્દ્રિય

સ્પર્શે ન્દ્રિય-શરીર. સ્પર્શે ન્દ્રિય એટલે ઉપર બતાવેલ ચાર ઈન્દ્રિયો સિવાય શરીરનો ભાગ હાથ, પગ, પેટ, છાતી, માથું વિગેરે શરીર સમજવું.

૧ર૬

#### **બે**ાલ પાંત્રાંશમા

શરીરથી ટાઢા ઉન્હાના, લૂખા કે ચીકણાના, ભારે કે હળવાના અને ખરબચડા કે સુંવ:ળા સ્પર્શના અનુભવ થાય છે. હાથ, પગ અને માથું એ સારાનરસા કામમાં મદદગાર બને છે. જેમ કે હાથથી દાન દેવાય, દયા પાળી શકાય, જીવાને બચાવી શકાય, સારા કામમાં કોઈને મદદ આપી શકાય, કોઈની સેવા∽ ભક્તિ કરી શકાય અને બંને હાથ જેડી મસ્તકે ચડાવી સાધુપુરૂધોને તથા વડીલ વિગેરે પૂજય પુરૂષોને સદભાવે વંદન-નમન કરી શકાય છે. તેમજ હાથથી હિસા થય્ય, કોઈને મરાય અને દરેક વસ્તુ ઉપાડવા-મૂકવામાં મદદ મળે.

પગથી પગલાં ભરી સારાં યા નરસાં કાર્યો કરાય છે. ચારી, હિસા, વ્કભિચાર અને એવાં બીજા બૂરાં કામામાં પગ મદદ કરે છે. તેમજ ગુરૂ આદિકનાં દર્શન કરવામાં, જીવાની દયા પાળવામાં,જીવાને બચાવવામાં અને તેવાં બીજા પરાપકારાદિ સત્કાર્યો કરવામાં પણ પગની સ્હાયતા જોઈએ.

માથું પાતાના વૈરીને જોઈને ફરી જાય, ધન વિગેરેના મદથી અક્કડ બની જાય તેમજ ગુરૂ અને વડિલ પ્રમુખને જોઈને નમે છે. આમ શરીરનાં દરેક અંગા કોઈને કોઈ શુભાશુભ કાર્યમાં પ્રવૃત્ત રહ્યાં હોય છે. એ દરેક અંગાને કયે માર્ગ પ્રવર્ત્તાવવાં? તે સમજાુ જને સમજીને જેમ બને તેમ શુભ કાર્યોમાં પ્રવર્ત્તાવવાં.

શરીરથી દરેક જીવાની ગુરૂ, વડિલ, નાનાં-મ્હોટાં, સ્રીઓ તેમજ પુરૂષો, પોતાનાં કે પારકાં, મનુષ્ય કે પશુ પક્ષી વિગેરેની અભેદ ભાવે યોગ્ય સેવા બજાવવી એ મનુષ્યમાત્રની ફરજ છે. ''કરે સેવા તો મળે મેવા." અથવા ''પ્રાણિયોની સેવા એજ મહાવીરની સેવા." દરેક રીતે જેને જેવી જરૂરિયાત હોય તેને તેવી સ્હાયતા કરવી એ શરીરની શાભા છે. અનુકૂળ સ્પર્શના યોગે રાગ અને પ્રતિકૂળ સ્પર્શના યોગે દ્રેષ ન કરતાં શારીરિક કષ્ટ પડતાં સમભાવ રાખી સહન કરવું કે જેથી પૂર્વે બાંધેલા વૈરાદિક નિમિત્તનાં કર્મા નાશ પામે અને મખ્ય મળે.

**બેાલ પાંત્રીશ**મેા

### નેાઇન્દ્રિય

૧૨૮

નાઈન્દ્રિય-મન. પાંચે ઈન્દ્રિયોનો નાયક મન છે. મન ઈન્દ્રિયોને જે રસ્તે દેારે તે રસ્તે દોરાય છે મન એટલે સારાનરસા વિષયો કે કામા તરફ ઈન્દ્રિયોને પ્રેરણા કરનાર વૃત્તિ. મન એ કર્મ બંધ અને કર્મ મુક્તિનો હેતુ છે. એ મન જીતાય તાેજ માક્ષમાર્ગે પ્રગતિ કરી શકાય પણ મનને જીતવું બહુ મુશ્કેલ છે. મન એ પવનવેગી છે. ધ્વજા, વાંદરૂં, હાથીના કાન અને અશ્વની ગતિ કરતાં પણ મન વિશેષ ચપળ છે. ધ્વજા, પવન બંધ થાય એટલે સ્થિર થઈ જાય. હાથી, વાંદરૂ કે ઘોડો બેભાન બને તાેજ તેના સંબંધી ક્રિયા અટકે. તેમ મનને આત્મિક હિત-સાધક ક્રિયા-સાધન વડેજ વશ-સ્થિર કરી શકાય.

જયારે માણસાે નફા કે નુકશાનનું વાર્ષિક સરવેયું કહાડતા હાય, નાણાં ગણતા હાય, કોઈ મનપસંદ પુસ્તકનું વાચન કરતા હાય કે પ્રિય વસ્તુનું નિરીક્ષણ કરતા હાય તેવે પ્રસંગે ચાલતી ક્રિયામાંજ માણસાેનું મન તલ્લીન બની જાય છે. મરણના ભયથી તેલથી ટબાેટબ ભરેલા વાટકામાંજ દ્રષ્ટિ સ્થિર કરી ચૌરાશી થાંટામાં અનેક પ્રકારની રચનાઓની વચ્ચેથી પસાર થનાર પ્રધાનનું મન મત્ર વાટકામાંજ સ્થિર રહ્યું. કારણ કે જો ચિત્ત ચળાયમાન થાય, દ્રષ્ટિ અને તેલનું એક પણ ટીપું જો નીચે પડે તાે બંને બાજા બે ઉત્રાડી તલવાર તૈયાર હતી, એટલે ડોકું ઉતરી જવાના ભપ હતાે. આવા પ્રસંગે પણ મન સ્થિર થઈ જાય છે. છતાં એથી આઃમાને કશા લાભ નથી.

#### મન કેમ જીતાય ?

૧. જો આત્મા ચાર ગતિ-દુર્ગતિનાં જન્મ જરાને મરણાદિક દુ:ખથી ડરે; અનાદિ કાળથી આત્માની સાથે રહેલાં દુ:ખદાયક કર્મીના સંગથી ક'ટાળે; તથા પૌદગલિક સુખા એ ક્ષણિક, આત્મિક ગુર્રોના ઘાતક અને પરિણામે ઝેર સમાન દુ:ખકર્તા છે એમ સમજાય તાેજ આવતાં કર્મોને અટકાવનાર સંયમ, વ્રત-પચ્ચકખાણાદિક ત્યાગ વૃત્તિરુપ સંવર ભાવમાં પોતાની ચિત્તવૃત્તિને રોકી શકે. ૨. વળી જેને પાેતાનાં લીધેલાં વ્રત નિયમાે ભાંગવાનું-ખંડિત થવાના ભય હોય; પ્રભુ અને ગુરૂની આજ્ઞા પાળવાની જેને ધગશ હોય અને જે હમેશાં પાેતાની ટેક પાળવામાં સાવધાન હોય તેજ પાેતાનું મન ક્બજામાં રાખી શકે.

૩. સામાયિક વિગેરે કરાતી ક્રિયાઓ શા માટે અને શી રીતે કરવાની છે?, એ કરવાનો હેતુ શે છે?, બાેલાતા પાઠાના અર્થો શા છે?, એના જે વિચાર કરે તે પાતાનું મન કબજે રાખી શકે.

૪. ચાલતાે અને સંભળાતાે ઉપદેશકોનાે ઉપદેશ છિદ્ર-ગવેષી ન થતાં સાર લહી જે પાતાના આત્મા ઉપર જ ઉતારે છે તે મનને વશ કરી શકે

૫ લાકડા વિગેરેની માળા બાજોઠ કે પથરણા ઉપર ગાેળાકારે સ્થાપી તેના ઉપરજ દ્રષ્ટિ રાખી નવકાર ૧૦૮ ગણે તે મનને સ્થિર કરી શકે.

૬. જે અનુપૂર્વી ચાપડીમાંથી અગર માેઢેથી નિન્ય ગણે તે ચિત્ત સ્થિર કરી શકે. જે દેવ, ગુરૂ કે પાતાને રૂચિકર, ઉપકારી પ્રિય હોય તેનું નિર ંતર ઉઠતાં, બેસતાં, હાલતાં ચાલતાં નામ સ્મરણ-રટણ કરે તેનું મન સ્થિર થાય.

૭. જે પોતાની ઈન્દ્રિયોને સન્માર્ગે દોરવે તેનું મન વશ થાય. પોતાના કાનને સદુપદેશ સાંભળવામાં, ઉત્તમ પુરૂષોના ગુણગ્રામ સાંભળવામાં અને આત્મિક હિતશિક્ષા સાંભળવા વિગેરેમાં રોકે. આંખને ગુરૂ આદિક સત્મુરૂષોનાં દર્શન કરવામાં, આત્માને હિતકર સદ્ગુણવર્લ્લ ક અને પ્રભુની વાણીથી ભરપૂર એવાં શાસ્ત્રો-પુસ્તકો વાંચવામાં, ભણવામાં અને જીવદયા પાળવામાં રોકે.

૮. નાસિકાથી સારા નરસા ગંધમાં રાગદ્વેષ ન આણતાં પુદગળના પરિ-ણામનાે વિચાર કરી સમભાવે વિચરે. જીભનાે ખાવા-પીવા અને બે.લવામાં પરિણામનાે વિચાર કરી ખાવા-પીવા અને બાેલવાનાે રસિયાે ન થતાં જીભને કાબુમાં રાખે. સ્પર્શે ન્દ્રિય શરીરને ગમતા અણગમતા સ્પર્શ વખતે---

> છેદન ભેદન તાડના, વધ બંધન દાહ, પુદગળને પુદગળ કરે, તું તો અમર અગાહ. રે જીવી સાહસ આદશે

### ખાલ પાંત્રીશમા

આ ભાવના ભાવે. અશુદ્ધ ખાેર ક, પાેષાક અને પીણાથી થરીરને ન પાેષતાં જીવદયા, સેવાભકિત વિગેરે શુભ કાર્યોમાં પ્રવર્ત્તાવે તે પાેતાનું મન વશ કરી શકે.

૯. ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ, રાગ અને દ્રેષને સંસાર ભ્રમણના હેતુ જાણી, ક્ષમા, વિનય, સરળતા, સંતાેષ અને સમભાવથી હઠાવે. પારકી નિંદા એ પુષ્ટ્યના ખજાનાને લૂંટનાર છે જાણીને ત્યજે અને જે સદા પાતાના આત્માને ઉચ્ચ પ્થે લઈ જન્મને શાસાભ્યાસ, સ્વાધ્યાય, શાસાર્થ વિગેરેનું ચિતન કરવાદિક પ્રવૃત્તિમાં વિચરે તે મન વશ કરી શકે.

૧૦. વૈરઝેર મૂકી, કજીયા-કલેશ, કુસંપ વિગેરે દૂર કરી, જે દરેકની સાથે પ્રેમ ભાવથી, નમૃતાથી, વિવેકથી અને બંધુભાવથી જીવન ગુજારે તેજ પોતાના મનને વશ કરી શકે છે.

૧૧. જો કે સર્વથા તાે તેરમે ગુણઠાણે પહેંાંચેલા કેવળીઓજ મનને જીતી શકે છે, છતાં પણ એ સ્થિતિએ ન પહેાંચાય ત્યાં સુધી તે કેવળ જ્ઞાન અને કેવળ દર નવાળી સ્થિતિને પહેંચી વળવા માટે ઉપરોકત સાધનાે ગ્રહણ કરી જેટલે અંશે તે પ્રમાણે વર્તી મનને સાધી શકાશે તેટલું પણ કામનું છે.

એક ભવમાં એકાદ વ ર પણ જે મનની સ્થિરતા થાય, આત્મિક લીનતા કે અપૂર્વ આનંદ ઉદભવશે તો પણ અનંત સંસાર કપાઈ જશે. ઉચ્ચ માર્ગે થોડું થોડું પણ નિરંતર ચાલતાં ધારેલે સ્થળે પહેાંચી શકાશે. દરેક ધાર્મિક કે વ્યાવહારિક ક્રિયાઓમાં પ્રવૃત્તિ કરતાં નિશાન ચૂકવું ન જોઈએ. હું કોણ છું? કયાંથી આવ્યો છું? અહિંજ શા માટે ઉત્પન્ન થયો? આજ જાતિ, વેષ કે સંયોગો શા માટે મળ્યા? કઈ સ્થિતિ-દશામાં હાલ રહું છું? અને તે શા માટે? મારી ફરજ શી છે? મારો મિત્ર કે શત્રુ કોણ છે અને તે શા કારણથી?. આ વિગેરે બાબતોનો વિચાર કરવો એ પણ મન સ્થિર કરવાનું સાધન છે.

જેનું મન વશ ન હેાય-અસ્થિર હોય તે ઈન્દ્રિયોને વશ ન ર.ખી શકે. ઈન્દ્રિયોના પ્રબળ વિકારને વશ થઈ મહા અનર્થ થાય તેવી રીતે ઈન્દ્રિયોના

### બાેલ પાંત્રીશમા

વિષયમાં પ્રવૃત્તિ ન કરવી, તે ઈન્દ્રિયવિજય ગૃહસ્ય માટે કહેવાય છે. સ્વચ્છ દ-પણે ઈન્દ્રિયોને પ્રવર્ત્તવા ન દેવી, વિકારોનો નિરોધ કરવેા. અમુક મર્યાદામાં ઈન્દ્રિયોના વિકારોને લાવી મૂકવા તે ઈન્દ્રિય નિરોધ છે. નહિ રોકવામાં આવેલી એક એક ઈન્દ્રિય પણ મહાન અનર્થના માટે થાય છે. ઈન્દ્રિયોને આધિન થવાથી રાવણની માફક કૂળનો ઘાત થાય છે. અધિકારથી પતિત થવાય છે. અને પ્રાણનો પણ નાશ થાય છે.

ઈન્દ્રિયોને સર્વથા નજ પ્રવર્ત્તાવવી એટલે આંખો બંધ રાખવી, કાનમાં પૂંમડાં ભરાવી દેવાં, મોઢું બંધ રાખવું, નાકનાં છિદ્રો બંધ કરી દેવાં અને શરીરથી હાલવું ચાલવું બંધ રાખવું; તેનું નામ ઈન્દ્રિય વિજય કહેવાય નહિ. એમ બનવુંજ અશક્ય છે. ઈન્દ્રિયો પાસે આવેલા વિષયોના પદાર્થોને ઈન્દ્રિયો લીધા-અનુભવ્યા વિના રહેવાનીજ નથી.

આંખો ખુલ્લી હશે તો પદાર્થા દેખાશેજ. કાનથી શબ્દો સંભળાશેજ. નાક્યી સુંઘાશેજ જીભથી બેલાશે કે સ્વાદ લેવાશેજ અને શરીર દ્રારા શુભાશુભ સ્પર્શ અનુભવાશેજ. ઈત્યાદિક વિષયોનો સંબંધ થશેજ. પરંતુ તે તે વિષયો મળ્યાથી તેમાં કોઈ અનુકૂળ વિષય મળતાં ખુશી થવું અને પ્રતિકૂળ વિષય મળતાં નારાજ થવું ઈત્યાદિક રાગદ્રેષનો ત્યાગ કરવા એટલુંજ મનુષ્યના હાથમાં છે અને તેનેજ ઈન્દ્રિયના જય કર્યો કહેવાય.

ઈન્દ્રિયોનો જય કરનાર મનુખ્ય સર્વકાર્ય સિદ્ધ કરી શકે છે અને ઈન્દ્રિ-વાેનો જય નહિ કરનાર ઈન્દ્રિયોને આધીન થયેલા મનુખ્ય કોઈપણ ધારેલાં ઉત્તમ કાર્યેસિદ્ધ કરી શકતા નથી કારણ કે તે પાતાની શકિતના બધા વ્યય ઈન્દ્રિ-યાેના વિષયોમાંજ કરે છે તેથી બીજા કાર્યો સિદ્ધ કરવાનું તેનું બળ નાશ પામેલું હાેય છે. એવે કોઈ પણ વિષય ઈન્દ્રિયોના બાકી નહિ હાેય કે આ જીવે અનેક-વાર તે ભોગવ્યા ન હાેય.

આ જીંદગીમાં જ તેવા વિષયો અનેક વખત ભાગવ્યા છતાં તેના તે વિષયો તરફ વાર વાર મન લલચાયા વિના રહેતું નથી, શાંતિ વળતી

# ધાલ પાંત્રીશત્વા

**નથી**, ઈચ્છાઓ ઘટતી નથી, અગ્નિમાં જેમ જેમ લાકડાં વધારે નાંખીએ **તેમ તેમ અગ્નિ વધારે** પ્રદીપ્ત થશે. અગ્નિ બૂઝાવવાના તે રસ્તાે નથી. અગ્નિ તો લાકડાં ઓછાં નાખવાથી કે નાખેલાં લાકડાં કાઢી નાખવાથીજ શાંત થાય છે. તેમ ઈન્દ્રિયોનો વિજય વિષયોને પાેષણ આપવાથી થતાે નથી, પરંતુ વિષયોને મર્યાદામાં-હદમાં લાવી મૂકવાથી, વિષયોની ઈચ્છા ઓછી કરવાથીજ તેના વિજય થઈ શકે છે

સુંદરતા ધારણ કરનારા શુભ વિષયો કોઈ નિમિત્ત યોગે અસુંદરતાવાળા અશુભ બની જાય છે અને અશુભતા ધારણ કરનારા વિષયો નિમિત્ત યોગે સુંદર <mark>કે શુભ બની શ</mark>કે છે. તાે કાેના ઉપર રાગ કરવાે અને કાેના ઉપર દ્વેષ કરવાે?.

તત્ત્વથી વિચાર કરીએ તેા પદાર્થોમાં શભાશભપણ નથી, પણ આપણા મનમાંજ શુભાશુભ-સારંનરસું વિગેરે ૨હૃાં છે. કેમકે એકના એકજ વિષય <mark>કોઈ કારણથી આપણને</mark> સારાે લાગતાે હતાે તે નાે તેજ વિષય કાળાંતરે કે રુપાંતર થતાં કારણવશાત ઘણાજ અપ્રિય થઈ પડે છે અને જેના ઉપર આપણને અણગમા હતા, જેની આપણે ઈચ્છા પણ કરતા ન હતા, તેજ વિષય કોઈ પ્રસંગે એટલાે બધા પ્રિય થઈ પડે છે કે તેના ત્યાગ કરવાે પણ ગમતાે નથી.

પદાર્થી તાે પાતાના સ્વભાવ પ્રમાણે પાતાનું સ્વરુપ બતાવીને ઉભા રહેશે. **તેમાં** રાગદ્વેષ કરવા કે ન કરવા તે આપણા પાતાનાજ હાથમાં છે. મનને સુધારવાની કે સમજાવવાની જરૂર છે. પદાર્થી કાંઈ પોતાનો સ્વભાવ બદલા-વીને સુધરી શકવાના નથી કે આપણે તેને સુધારી શકવાના નથી. ઈન્દ્રિયોને કાબુમાં ન રાખવી તેજ આપત્તિનો-દુ:ખનેા માર્ગ છે અને તેનો જય કરવા તે સંપત્તિના માર્ગ છે.

ઈન્દ્રિયોનો જય કરવા તે સ્વર્ગ છે અને ઈન્દ્રિયોને આધીન થવું તે નરક છે. અર્થાત ઈન્દ્રિયોના જય કરનારને સ્વર્ગ જેવાં શાંતિ દાયક સખ મળે છે. અને ઈન્દ્રિયોના ગુલામ-આધીન થનારને નરક જેવાં અશાંતિ ઉપભાવ-નારાં દુ:ખાે મળે છે.

શરીર એ રથ સમાન છે. ઈન્દ્રિયે એ ઘેડા સમાન છે. મન એ સારથી સમાન છે. આત્મા દેહ રુપી રથમાં રહેનાર-મુસાફરી કરનાર માલીક સરખાે છે. ઈન્દ્રિયે રુપી ઘેડાઓને કાબુમાં રાખવાથી આ દેહ રુપી રથ ધારેલે સ્થળે પહેાંચાડી શકે છે. નહિતર તાેફાની ઘેડાઓ ઉન્માર્ગ ઘસડી જઈ રથના નાશ કરે છે. ગૃહસ્થ ધર્મને લાયક થવા માટે ઈન્દ્રિયોના પ્રબળ વિષયોને મર્યાદિત કરવા-નિયમમાં રાખવા. ઈન્દ્રિયોને આધીન-ગુલામ બનેલાે મનુષ્ય ધર્મના અધિકારી નથી.

આ પ્રમાણે પાંચ ઈન્દ્રિયે અને મનને વશ ન થતાં તેને કબજે કરવા માટે પ્રયાસ કરવા એ જીંદગીને સફળ કરવાના ઉપાય છે. વાંચી સાંભળી કે વિચાર કરીને એક બાબતને પણ પડતી મૂકવાથી કશેા લાભ થતા નથી. પરંતુ જે આત્માને લાભકરતા જણાય તે બાબતને હમેશાં વાંચવાથી, સાંભળવાથી, વિચારવાથી અને વિચારીને અમલમાં-વર્ત્તનમાં મૂકવાથીજ લાભદાયક થાય છે. ઈન્દ્રિયો અને મનને વશ કરનાર માગ્નસ માણસાઈવાળે! ગગ્ન.ય છે. એ નીતિ-માર્ગાનુસારીનો ૩૫ મેર અને છેલ્લા બાલ વર્ગ્રા બતાવ્યા.

આ પ્રમાણે પાંત્રીશ બેાલ રુપ નીતિમય જીવન ગાળનાર-જીવનને ધારણ કરનાર મનુષ્ય સમ્યગદર્શન [સમકિત] પૂર્વક ગૃહસ્થ ધર્મના કે સાધ ધર્મના વ્રતો ધારણ કરવાને યોગ્ય બને છે. **લ્હાણી કરવા જેવાં** 

જૈન સિંધ્ધાંત ગ્ર'થમાળાના ઉત્તમ પુસ્તકે৷ તૈયાર છે

**૧. ધર્મ મય જીવ**ન શા માટે અને કેસ ગાળવું <sup>?</sup> કિંમત રૂ. ૧-૪-૦.

ર. પ્રાત:સ્મરણ અને સ્વાધ્યાય ભાગ ૧ લાે.

જીદા જીદા લેખકોના ચુંટી કાઢેલા ૧૦૮ સુંદર લેખેા, કાવ્યા, સ્તાેત્રેા, પ્રત્યાખ્યાનના પહ ગુજરાતી–ભાવાર્થ સાથે, ગુણસ્થાનની વિગત વિગેરેના સંગ્રહ બે રંગમાં છાપેલ છે.

૩, પ્રાત:સ્મરણ અને સ્વાધ્યાય ભાગ ર જો.

આઠ સંસ્કૃત સ્તાેત્રા, તેના ગુજરાતી પદ્યાનુંવાદાે તથા ભાવાર્શ્વ સાથે તથા ઉત્તરાધ્યયન અને દશ વૈકાલિક સૂત્રના નવ અધ્યયનાેના ગુજરાતી અનુવાદ. ચાર રંગમાં છાપેલ **છે.** 

૪. જૈન સૂત્રા–ઇતિહાસ અને સમીક્ષા.

પાછળના પાનામાં આપેલ વિગત પ્રમાણે. નં. ૨, ૩ અને ૪ એ દરેક પુસ્તકની કિંમત રૂ. ૩-૮-૦ છે પણ જૈન સિધ્ધાંત આસિકના નવા ચાહકને ૨ૂા. ૨–૦--૦ માં આપવામાં આવે છે.

છપાય છે-

પ. **ઝૈ**ન સિધ્ધાંત ખાલ સંગ્રહ• ભાગ ૧ લાે.

૬, સામાયિક સ્વ્ર, ભાગ ૧−૨−૩.

નં. ૫ તથા ૬ ના પુસ્તકોની દરેકની કિંમત રૂ. ૩-૮-૦ છે. પરંતુ સને ૧૯૫૧ ના જૈન સિધ્ધાંત માસિકના ગ્રાહકને લેઢ આપવામાં આવશે.

> જેન સિધ્ધાંત સભા શ્રાંતિ સદન, ૨૫૯ લેમિંગટન રોડ, મુંબઈ નં. ૭.

જૈન સુત્રા

– ઈતિહાસ અને સમીક્ષા –

ભાગ ૧ લા–૧૯ પ્રકરણેખ

હાલનાં સૂત્રો. કાળચક્ર, કાળની ગણત્રી, કાળનું માપ. જૈન ધર્મની પ્રાચીનતા, સૂત્રોની ઉત્પત્તિથી પુસ્તકારૂઢ થયા સુધીનેા ઈતિહાસ. સૂત્રોનું વર્ગીકરણ, સૂત્રો કોણે રચ્યા, સૂત્ર કે આગમ, માન્યતા ભેદનું કારણ વિગેરે ૧૯ વિષયો ઉપર ઈતિહાસ, સમીક્ષા, માહિતી આપેલી છે.

ભાગ ર જો.

જેનેતરોએ કરેલાં ખાટાં ભાષાંતરો તથા રેવતી દાન સમાલાયના,

ભાગ ૩ જો.

નંદી સૂત્ર પ્રમાણે સૂત્રોના નામો, જુદા જુદા વર્ગ પ્રમાણે નામો. અલગ અલગ સંપ્રદાયની માન્યતા પ્રમાણેની વર્ગવાર ટીપા, સૂત્રોનાં પદ વિગેરેની હક્રીકત, સૂત્રા અને તેના અધ્યયનામાંના વિયયોની વિગત.

છટક કિંમત રૂ. 3--C-0

જેન સિદ્ધાંત માસિકના નવા ગ્રાહકોને ફક્ત રૂ. ૨-૦૦માં આપવામાં આવે છે. શુહ્લ જેન સંસ્કૃતિના પ્રચાર કરતું અને સર્વ જૈન સંપ્રદાયોની એકતા માટેનું એક માત્ર માસિક પત્ર **જેન સિધ્ધાંત** 

દર મહિનાની પહેલી તારીખે બહાર પડે છે.

દર મહિને ૧૧૨ પાનાનું વાંચન ઉપરાંત ત્રણ વિશેષાંકો આપવામાં આવે છે.

જીવનમાં ઉપયોગી થઈ પડે તેવા વ્યવહારિક, સામાજિક, ધાર્મિક લેખેષ, કાવ્યો, વાર્તાઓ, સંવાદો, દ્રષ્ટાંતાે વિગેરે દર મહિને આપવામાં આવે છે. ઉપરાંત ખાસ વાર્તા અંકાે આપવામાં આવે છે.

દરેક આત્માર્થા જેન બંધુએ જૅન સિલ્લંત માસિક દર મહિને વાંચવુંજ **ચે**ઈએ.

### ભેટ

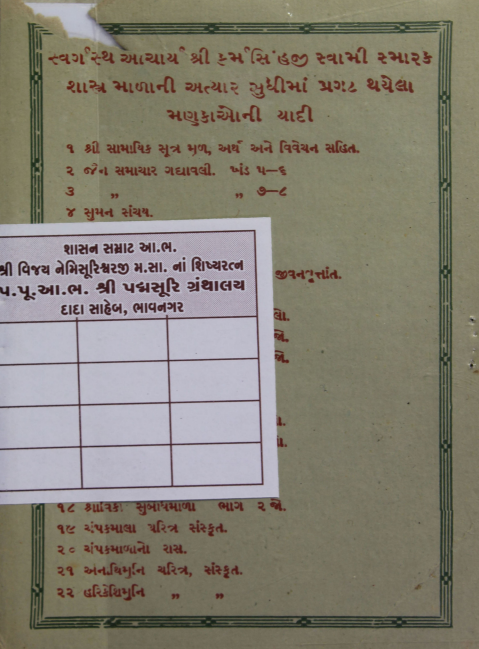
જૈન સિલ્લાંત માસિકના ચાલુ ગ્રાહકોને ઉંચા કાગળમાં બે ર'ગમાં છાપેલા, પાકા પુંઠાના, જેકેટ સાથેના રૂ.૭-૦-૦ની કિંમતના બે પુસ્તકો ભેટ⊹મળે છે.

વાર્ષિક લવાજમ ફક્ત રૂ. ૫-૦૦નો મની ઓર્ડર માકલી આજેજ ગ્રાહક થઈ જાઓ.

# જૈન સિધાંત સભા

શાંતિ સદન, ૨૫૯, લેમિંગટન રોડ. મુંબઈ નં. ૭.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

23 ગહુંલી સંગ્રહ ભાગ ૧ લો. 28 સન-કુમાર ચક્રવર્તિ ના રાસ. 24 ગહુંલી સંગ્રહ ભાગ ૨ જો. 25 શ્રી શાવકલત દપ ણ. 29 ભુવનસુંદરોના રાસ 2૮ તિલાક સુંદરીના ગ 2૯ પુરંદર કુમારના ,, 30 સુ મત્રનૃપના ,,



૩૧ સદ્લાષ્ટ મળા મળ, સંસ્કૃત છાયા અને અર્ગસહિત. . રૂટ શ્રી જેન સંવાદ રન્ન માળા. ૩૩ સુલસા સતીના રાસ. ૩૪ કનકસેના .. -જેન રાસમાળા ભાગ ર જો. ૩૫ ધનવતી ,, " ૩૬ તરંગવતી " 99 ૩૭ અમરદત્ત કસ્તૂરી સતીને: રાસ. જૈન રાસ માળા ભાગ 3 જો. ૩૮ લલિતાંગ કુમારના " ૩૯ જિનેન્દ્રસ્તવના. ૪૦ જેન રાસ માળા ભાગ ૪ થેા. લિલિ 'ાંગ કુમાર, સત્યઘોષ, અને વિમળ કેવળીના રાસ.] ૪૧ જૈન રાસ માળા ભાગ ૫ મા. [પૃથ્વીચંદ્ર ગુણસાગરના ૨ સ.] ૪૨ શ્રી જૈન સ્તૃતિ સજઝાય માળા. ૪૩ ગહંલી સંગ્રહ ભાગ ૩ જો. ૪૪ અમલ્ય આદર્શ મુમુક્ષ કર્તાવ્ય. ૪૫ નીતિમાર્ગાનુસારીના ૩૫ બાેલ. ૪૬ વિદ્યુલ્લતા સનીના રાસ.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat