**ક્રી ચશોવિજચજી** જેન ગ્રંથમાળા દાદાસાહેબ, ભાવનગર. ફોન : ૦૨૭૯-૨૪૨૫૩૨૨ ૩૦૦૪૮૪૬

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhanua

# પાપનો પ્રવાહ

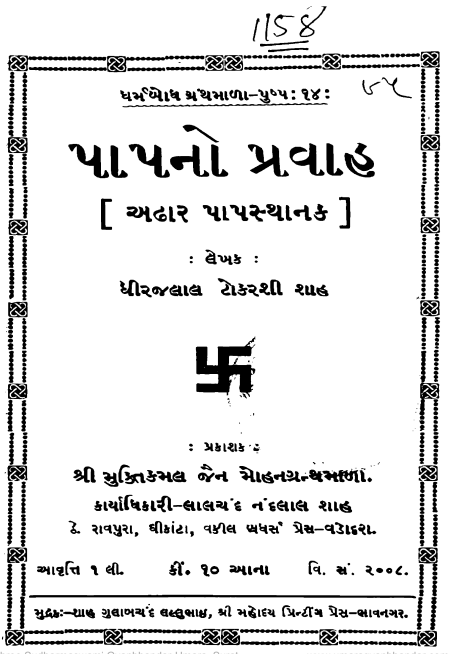
[અહાર પાપસ્થાનક]

35.

S



યુષ્ય : ૧૪ :



# વિષયાનુક્રમ

|                                 |        | પૃષ્ઠ      |
|---------------------------------|--------|------------|
| પાપના પ્રવાહ                    |        | ٩          |
| (૧) પ્રાણાતિપાત ( હિંસા )       | 8<br>1 | 8          |
| (૨) મૃષાવાદ ( અસત્ય )           |        | ٩٥         |
| (૩) અદત્તાદાન ( ચેારી )         |        | ૧૭         |
| (૪) મૈથુન                       |        | २४         |
| (૫) પરિયહ (ધન–ધાન્યાદિમૂચ્ર્છો) |        | રહ         |
| (૬) ક્રાધ                       |        | ७४६        |
| (૭) માન                         |        | ¥የ         |
| (૮) માયા                        |        | 84         |
| <b>(૯)</b> લાેભ                 |        | ৸৹         |
| (૧૦) રાગ                        |        | ላሄ         |
| (૧૧) દ્વેષ                      |        | પષ્ટ       |
| (૧૨) કલહ                        |        | ६०         |
| (૧૩) અભ્યાખ્યાન                 |        | şa         |
| (૧૪) પૈશુ-ય                     |        | ૬૫         |
| (૧૫) રતિ–અરતિ                   |        | <b>६</b> ७ |
| (૧૬) પર–પરિવાદ                  |        | 56         |
| (૧૭) માયા-ઝુષાવાદ               |        | હર         |
| (૧૮) મિથ્યાત્વ                  |        | <b>ع</b> ی |

# પાપનો પ્રવાહ

પ્રજ્ઞાનિધાન પરમપુરુષોએ એ વાતઃ પુનઃ પુનઃ ઉચ્ચારી છે કે ' સુર્ख ધર્માત્ દુઃख पापાત્–આ જગત્માં જે કંઇ સુખ દેખાય છે, તેનું કારણુ ધર્મ છે અને જે કંઇ દુઃખ દેખાય છે, તેનું કારણુ પાપ છે; માટે સુખના અભિલાષી આત્માઓએ પાપ-કર્મ કરવું પણુ નહિ અને કરાવવું પણુ નહિ. તેમજ કાેઈ પાપાચરણુ કરતું હાેય તેની અનુમાદના પણુ કરવી નહિં. '

સર્વંનું સમાન હિત ચાહનારા સંતપુરુષેાએ કરી કરીને શિખામણુ આપી છે કે—

> दुःखं वरं चैव वरं च भैक्ष्यं, वरं च मौर्ख्यं हि वरं रुजोऽपि। मृत्युः प्रवासोऽपि वरं नराणां, परं सदाचारविरुङ्घनं नो॥१॥

દુઃખ ભાેગવવું સારું, ભિક્ષા માગવી સારી, અથવા મૂર્ખતા પણુ સારી, રાગ આવે તે પણુ સારા અને સૃત્યુ થાય કે સદા ફરતું રહેવું પડે તે પણુ સારું, પરંતુ મનુષ્યાેએ સદાચારનું ઉલ્લંધન કરવું સારું નહિ. નીતિવિશારદેાએ જગતના વિવિધ વ્યવહારા અને તેમાંથી નીપજતાં પરિણામાના બહાળા અનુભવ લીધા પછી ઉગ્ચાર્યું છે કે–

अकर्त्तन्यं न कर्त्तन्यं, प्राणैः कण्ठगतैरपि । सुकर्त्तन्यं तु कर्त्तन्यं, प्राणैः कण्ठगतैरपि ॥ १ ॥ ياق ક`ठे આવે તેા પછ અકર્ત્તવ્ય કરવું નહિ અને પ્રાણ ક`ઠે આવે તેા પણ સુકર્ત્તવ્ય અવશ્ય કરવું.

મનુષ્ય સ્વભાવનું ચિત્ર દેારનારા કવિએાએ કહ્યું છે કૈ–

#### राजदण्डभयात्पापं, नाऽऽचरत्यधमो जनः । परलोकभयान्मध्यः, स्वभावादेव चोत्तमः ॥ १ ॥

અધમ જનેા રાજદાંડના ભયથી પાપ કરતા નથી, મધ્યમ જનેા પરલેાકના ભયથી પાપ કરતા નથી, જ્યારે ઉત્તમ જનેા સ્વભાવથી જ પાપ કરતા નથી, અર્થાત્ પાપકર્મમાં પ્રવૃત્ત થવું એ સજ્જનાના સ્વભાવમાં જ હાેતું નથી.

' પાપકર્મ કાેને કહેવાય ? ' એનાે ઉત્તર એ છે કે ' જે दुग्गइनिबंधणं–દુર્ગતિનું કારણુ છે અને मुक्खमग्गसंसग्ग-विग्धभू अं–માક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિમાં અંતરાયરૂપ છે તે પાપકર્મ કહેવાય. '

'આવા પાપનેા પ્રવાહ કઈ ક્રિયાએો કે કઈ પ્રવૃત્તિથી ચાલે છે ? ' એનેા ઉત્તર એ છે કે----

#### पाणाइवायमलियं, चोरिकं मेडुणदविणमुच्छं । कोहं माणं मायं, लोभं पिछं तहा दोसं ॥

ચૌદસું :

#### कलहं अब्भवखाणं, पेसुच रइ-अरइ समाउत्तं । परपरिवायं माया-मोसं मिच्छत्तसल्लं च ॥ १ ॥

(૧) પ્રાણાતિપાત, (૨) મૃષાવાદ, (૩) ચાેરી-અદત્તાદાન, (૪) મૈશુન, (૫) દ્રવ્યની મૂચ્છાં-પરિબ્રહ, (૬) ક્રોધ, (૭) માન, (૮) માયા, (૯) લાેલ, (૧૦) પ્રેમ-રાગ, (૧૧) દ્વેષ, (૧૨) કલહ, (૧૩) અભ્યાખ્યાન, (૧૪) પૈશુન્ય, (૧૫) રતિ-અરતિ, (૧૬) પરપરિવાદ, (૧૭) માયા-મૃષાવાદ અને (૧૮) મિથ્યાત્વશલ્ય-એ અઢાર ક્રિયાઓથી પાપના પ્રવાહ ચાલે છે, એટલે કે તે પાપનાં ઉદ્ગમસ્થાના છે.

આ અઢાર પાપસ્થાના કે પાપસ્થાનકામાં પ્રથમનાં પાંચ સુખ્ય છે અને બાકીનાં તેર ગાૈણુ છે, અર્થાત્ પ્રથમનાં પાંચ ઘટે તાે બાકીનાં તેર પણુ ઘટે છે. તેમાં પણુ પ્રાણાતિપાતની સુખ્યતા છે, - એટલે સહુથી પહેલાં તેના નિર્દેશ કરવામાં આવ્યા છે.

#### ૧. પ્રાણાતિપાત ( હિંસા )

પ્રાણાતિપાત એટલે પ્રાણુનાે અતિપાત. પ્રાણુ શબ્દથી પાંચ ઇંદ્રિયા, મનાબળ, વચનબળ, કાયબળ, ધાસાગ્ગ્ણ્વાસ અને આયુખ્ય એ દશ પ્રાણુા સમજવાનાં છે. તેના અતિપાત કરવા એટલે તેનું અતિક્રમણુ કરવું, તેના વ્યાઘાત કરવા કે તેના વિનાશ કરવા. તાત્પર્યં કે-કાેઈ પણુ પ્રાણીને જાનથી મારવું, તેનાં અંગાપાંગ છેદવાં કે તેને પીડા યા દુઃખ ઉપજાવવું તે પ્રાણાતિપાત કહેવાય છે. હિંસા, વિરાધના, મારણા, ઘાતના, આરંબ-સમારંભ વગેરે તેના પર્યાયશબ્દા છે.

#### નિર્ગંધ મહર્વિઓએ કહ્યું છે કે---

ધર્મખોધ–ચંથમાળા : ૪ :

जावन्ति लोए पाणा, तसा अदुवा थावरा। ते जाणमजाणं वा, न हणे नो वि घायए ॥ १ ॥ સંસારમાં ત્રસ અને સ્થાવર જે કાેઈ પ્રાણીઓ છે, તેને ભાણતાં કે અજાણતાં હણુવાં નહિ તેમજ હણાવવાં પણ નહિ.

जगनिस्तिएहिं भूएहिं, तसनामेहिं थावरेहिं च। नो तेसिमारमे दंडं, मणसा वयसा कायसा चेव ॥१॥ જગતમાં રહેનારા ત્રસ અને સ્થાવર જીવેા પર મનથી, વચનથી અને કાયાથી કાેઈ પણ જાતના દંડપ્રયાેગ કરવા નહિ.

पुढवी जीवा पुढो सत्ता, आउजीवा तहाऽगणी । वाउजीवा पुढो सत्ता, तण-रुक्खा सबीयगा ॥ १ ॥ अहावरा तसा पाणा, एवं छकाय आहिया । एयावए जीवयाए, नावरे कोइ विज्जइ ॥ २ ॥ सव्वाहिं अण्डजुत्तीहिं, मईमं पडिलेहिया । सव्वे अकन्तदुक्खा य, अओ सब्वे न हिंसया ॥ ३ ॥ भृथ्वी, लस, अभ्रि, वायु अने जील सदित तृष्ठ, वृक्ष

ગુરુવા, ગરા, ગાવ, ગાવુ ગગા ગાગ મહુલ હુવુ, ટ્રસ્ આદિ વનસ્પતિકાય–એ સર્વ છવા અતિ સૂક્ષ્મ છે. (ઉપરથી એક આકારવાળા દેખાવા છતાં સર્વેંનું પૃથક્ પૃથક્ અસ્તિત્વ છે.)

ઉક્ત પાંચ સ્થાવરકાય ઉપરાંત બીજા ત્રસ પ્રાણીઓ પણ છે. એ છ ષડ્છવનિકાય કહેવાય છે. સ'સારમાં જેટલા પણ છવા છે, તે સવેંના સમાવેશ આ ષડ્નિકાયમાં થઇ જાય છે. એના સિવાય બીજી કાેઈ જીવ-નિકાય નથી. ચૌદસુ' ઃ

બુદ્ધિમાન પુરુષ ઉક્ત ષડ્જીવનિકાયનું સર્વં પ્રકારે સમ્યગ્-જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે અને 'સવે<sup>°</sup> જીવા દુઃખથી ગભરાય છે' એમ જાણીને તેને દુઃખ કે નહિ.

## सयं तिवायए पाणे, अदुवऽन्नेहिं घायए । इणन्तं वाऽणुजाणाइ, वेरं वड्ढइ अप्पणो ॥ १ ॥

જે મનુષ્ય પ્રાણીઓની સ્વયં હિંસા કરે છે, બીજાની પાસે હિંસા કરાવે છે અને હિંસા કરનારને અનુમાેદન આપે છે, તે સંસારમાં પાેતાના માટે વૈરની વૃદ્ધિ કરે છે.

# जीववहो अप्पवहो, जीवदया अप्पणो दया होइ। ता सबजीवहिंसा, परियत्ता अत्तकामेहिं ॥ १ ॥

કાેઇ પણ જીવની હિંસા કરવી એ પાેતાના આત્માની જ હિંસા છે અને કાૈઈ પણ જીવ પર દયા કરવી એ પાેતાના આત્માની જ દયા છે; તેથી આત્માર્થી પુરુષાએ સર્વ પ્રકારની હિંસાના ત્યાગ કરવા.

અન્ય મહાત્માઓએ કહ્યું છે કે—

न रणे विजयी शूरो, विद्यया न च पण्डितः । न वक्ता वाक्पटुत्वेन, न दाता धनदायकः ॥ इन्द्रियाणां जये शूरो, धर्मं चरति पण्डितः । सत्यवादी मवेद्वक्ता, दाता भूताभयप्रदः ॥ १ ॥ युद्धभां विल्यी थाय ते शूरवीर नथी, विद्यावाणे। द्वाय ते पंडित नथी, वाध्पटुतावाणे। ढाय ते वक्ता नथी अने धन ધર્મબોધ-ચંચમાળા : ૬ :

દેનારાે દાતા નથી; પરંતુ ઇન્દ્રિયાેના જય કરે તે જ શૂરવીર છે, ધર્મનું આચરણુ કરે તે જ પ્રંડિત છે, સત્ય બાેલે તે જ વક્તા છે અને જીવાેને અભયદાન આપે તે જ સાચા દાતા છે.

#### निर्गुणेऽष्वपि सत्त्वेषु, दयां कुर्वन्ति साधवः । न हि संहरति ज्योत्स्नां, चन्द्रश्रण्डालवेक्मनः ॥ १ ॥

સાધુપુરુષે ગમે તેવાં નિર્ગું ણી પર પણ દયા કરે છે. જુઓ કે ચંદ્ર ચાંડાલના ઘર પરથી ચાંદની લઈ લેતાે નથી.

#### यस्य चित्तं द्रवीभूतं, कृपया सर्वजन्तुषु। तस्य ज्ञानं च मोक्षश्र, न जटाभस्मचीवरैः ॥ १ ॥

માત્ર જટા વધારવાથી, ભસ્મ ચાળવાથી કે અમુક જાતનાં વસ્ત્રા ધારણ કરવાથી આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ અને માક્ષ થતા નથી, પરંતુ જેનું ચિત્ત સર્વ પ્રાણીઓ પ્રત્યે કરુણાથી આર્દ્ર થયેલું છે, તેને જ આત્મજ્ઞાન થાય છે અને તેના જ માક્ષ થાય છે.

કેટલાક મનુષ્યા એમ માને છે કે યજ્ઞનિમિત્તે હિંસા કર વાથી સ્વર્ગે જવાય છે. તેમને એમ પૂછી શકાય કે—

# यूपं छित्वा पशून् हत्वा, कृत्वा रुधिरकर्दमम् ।

यदैवं गम्यते स्वर्गे, नरके केन गम्यते १॥ १॥ જો યજ્ઞસ્તંભ છેદીને, પશુઓને હણીને તથા લાેહીના કાદવ કરીને જ સ્વર્ગે જવાતું હાેય તાે પછી નરકમાં કાેણુ જશે १ અથવા એમ કહેવાતું હાેય કે યજ્ઞમાં હણુલાં પ્રાણીઓ સ્વર્ગે જાય છે, તાે યજ્ઞ કરનારાઓ પાતાના માતા, પિતા, ચૌદસું ર

પત્ની અને પુત્રોને જ યજ્ઞનિમિત્તે કાં હણુતાં નથી કે જેથી તેઓ નિઃસંશય સ્વર્ગમાં જ જાય ? અર્થાત યજ્ઞનિમિત્તે હિંસા કરવી એ રુજ્ઞાનમૂલક છે અને તે પણુ બીજી હિંસા જેટલી જ અનુચિત છે. આ જ કારણુે વિશ્વવંદ્ય પ્રભુ મહાવીરે હિંસક યગ્નાની નિષ્ફલતા પાકારી હતી અને ભાવયજ્ઞવડે આત્માને શુદ્ધ કરવાની હાકલ કરી હતી.

કેટલાક મનુષ્યાે કાલી, મહાકાલી આદિ દેવીઓને પ્રસન્ન કરવા માટે તેમને બકરાં કે કૂકડાં વગેરે પ્રાણીઓનાે લાેગ આપે છે, પણ તેઓ એ વિચાર કરતા નથી કે જે જગદંખા છે, જગતની માતા છે, પ્રાણી માત્રની જનની છે તે પાતાના જ પ્યારા બાળકાેની કત્લથી કેમ પ્રસન્ન થશે ? અને જો તે એવી રીતે જ પ્રસન્ન થતી હાેય તાે જગદંખા કે જગજ્જનની શાની ? એટલે માતાને પ્રસન્ન કરવા માટે પ્રાણીઓની હિંસા કરવી, એ પણુ અજ્ઞાન ચેષ્ટા જ છે અને તેનું ફળ દુર્ગતિ છે.

કેટલાક મનુષ્યેા શિકારના શાેખથી પ્રાણીઓની હિંસા કરે છે, તે પણ કેટલું અનુચિત છે ?

> वसन्त्यरण्येषु चरन्ति दुर्वां, पिबन्ति तोयान्यपरिग्रहाणि । तथापि वष्या हरिणा नराणां, को लोकमाराषयितुं समर्थः १ ॥ १ ॥

જેઓ અરશ્યમાં રહે છે, ઘાસ ખાય છે અને બીજાએ નહિ ગ્રહણ કરેલું પાણી પીએ છે, તે હરણે!ને! મનુષ્યા **ધ**ર્મળોઘ-સ**'**થમાળા : ( :

શિકાર કરે છે. અહેા ! આવા અન્યાયી લાેકાેને કાેણુ સમજાવી શકે ? અર્થાત્ નિદેષિ પશુઓના શિકાર કરવા એ લયંકર અન્યાય છે.

કેટલાક મનુષ્યેા પાતાની ઉદરપૂર્તિ માટે પંચેદ્રિય પ્રાણી-એાની કત્લ કરે છે અથવા તેમનું માંસ વાપરે છે. આવા મનુષ્યેાએ એ વિચારવું ઘટે છે કે–આ જગતમાં અનેક પ્રકાર-નાં ફલ-ફલેા તથા વનસ્પતિજન્ય પદાર્થી માેબુદ છે, તેા પંચે દ્રિય પ્રાણીઓના વધ શા માટે કરવા ? જો એમ માનવામાં આવતું હાેય કે માંસાહારથી વધારે પુષ્ટ થવાય છે, તેા એ માન્યતા વૈજ્ઞાનિક તથ્યથી વેગળી છે અને ગતાનુગતિકતાથી ચાલે છે; કારણ કે માત્ર વનસ્પતિનું ભક્ષણ કરનારા હાથી, ઘાેડા, અળદ વગેરેમાં ઘણું અળ હાેય છે અને કેવળ વનસ્પતિ-ના આહાર પર રહેનારા પહેલવાનાએ માંસાહારી પહેલવાના-ને કસ્તીના મેદાનમાં અનેક વાર હરાવેલા છે.

કેટલાક મનુષ્યેા એમ માને છે કે–માછલાં એ તેા જળ-ડાેડી છે એટલે કે જળની વનસ્પતિ છે, માટે તેનું ભક્ષણ કરવામાં શું વાંધા ? પરંતુ તેમની એ માન્યતા ભૂલભરેલી છે. માછલાં એ પંચે દ્રિય જલચર પ્રાણી છે અને તેને પણ અન્ય પ્રાણીઓ જેટલી જ સુખ–દુઃખની વેદના હાેય છે, તેથી તેના શિકાર કરવા અને તેનાથી ઉદરપૂર્તિ કરવી એ ક્રાેઈ પણ રોતે ઉચિત નથી.

કેટલાક મુગ્ધ મનુષ્યા એમ માને છે કે પ્રાણીઓને જાતે મારીએ અને તેનું માંસ વાપરીએ તેા પાપ લાગે પણુ બીજા-

એ મારેલાં પ્રાણીઓનું માંસ વેચાતું લાવીને વાપરીએ તેમાં શું દેાષ ? આ મનુષ્યાએ એમ ૃસમજવું ઘટે છે કે—માંસ ખાનારાઓ છે, માટે જ માંસ વેચનારાઓ છવની હિંસા કરે છે, તેથી જેઓ માંસ ખાય છે, તેને જ જીવહિંસાનું પાપ લાગે છે. આ વિષયમાં સ્મૃતિકાર મનુઝાષિના શબ્દાે મનન કરવા યાગ્ય છે. તે કહે છે કે–'માંસના વિષયમાં અનુમાદન આપનાર, વિભાગ કરનાર, ઘાત કરનાર, વેપાર કરનાર, રાંધનાર, પીરસ-નાર અને ખાનાર એ બધા જ ઘાતક છે. '

એમ કહેવાય છે કે—

निन्दन्तु नीतिनिषुण। यदि वा स्तुवन्तु, लक्ष्मीः समाविशतु गच्छतु वा यथेष्टम् । अद्यैव वा मरणमस्तु युगान्तरे वा, न्याय्यात्पथः प्रविचलन्ति पदं न घीराः ॥ १ ॥ વ્યવહારકુશલ માણુસાે નિંદા કરે કે સ્તુતિ કરે, લક્ષ્મી ઇગ્છા પ્રમાણુ આવે કે જાય અથવા મરણુ આજે જ થાય કે કાળાંતરે થાય, પણુ ધીર પુરુષા ન્યાયના માર્ગથી જરા પણુ ચલિત થતા નથી.

તાે હિંસા એ કયા પ્રકારના ન્યાય છે ? આપણા પ્રાણ જેટલા આપણુને પ્રિય છે, તેટલા અન્યના પ્રાણ અન્યને પ્રિય છે કે નહિ ? અથવા જીવવાતું જેવું આપણુને ગમે છે, તેવું બીજાને પણ ગમે છે કે નહિ ? અથવા આપણુને એક નાના સરખા કાંકરા પ્રંચે કે બાવળ–બાેરડીના કાંટા વાગે તા પણ કેટલું દુ:ખ થાય છે ? તાે જેનાં અંગા તીક્ષ્ણ ધારવાળા શસ્ત્રાથી ધર્મ બોધ-ગ્ર'થમાળા : ૧૦ : યુષ્પ :

છેદાતાં હશે, તેને કૈટલું દુઃખ થતું હશે ? તેથી કાેઈ પણુ પ્રાણીની હિંસા કરવી એ ઘાેર અન્યાય છે.

હિંસાનું સ્વરૂપ વિચારીએ તેા કાેઈ પણુ પ્રાણીને નિર્દય માર મારવા, ગાઢ બધનથી બાંધવું, તેનાં અંગાપાંગ છેદવાં, તેની પાસે ગજા ઉપરાંત ભાર ઉપડાવવા કે ગજા ઉપરાંત કામ કરાવવું અને તેને ભૂખ્યું–તરસ્યું રાખવું એ પણુ એક પ્રકારની હિંસા જ છે, કારણ કે તેથી તેને અત્યંત દુઃખ થાય છે. વળી હિંસા જેમ કાયાથી થાય છે, તેમ વાણી અને મનથી પણ થાય છે. કાેઇને ખરાબ શબ્દા કહેવા અને તેના દિલને આઘાત પહાંચાડવા, એ વાણીની હિંસા છે અને મનથી ખૂરું ચિંતવવું એ માનસિક હિંસા છે.

આ રીતે હિંસાનું સ્વરૂપ જાણીને જે સુરૂ પુરુષે તેને મન, વચન અને કાયાથી ત્યાગ કરે છે, તે સાચા દયાળુ છે. જેઓ હિંસાના સંપૂર્ણ ત્યાગ ન કરી શકે તે યથાશક્તિ ત્યાગ કરે. પણ હુદયમાં દયાના દીપ સદા જલતાે રાખે. જ્યાં દયા છે, કરુણા છે, અનુકંપા છે ત્યાં જ સમતા અને શાંતિ છે. એ વાત કદિ પણ બૂલવી નહિ.

#### ર. મૃષાવાદ ( અસત્ય )

પાપનું બીજીં ઉદ્દગમસ્થાન મૃષાવાદ છે. મૃષાવાદ એટલે કઠાર, અહિતકર કે અસત્ય કથન. કઠાર વચનપ્રયાેગ કરવાથી અન્યનું દિલ દુભાય છે, વૈર બંધાય છે અને કેટલીક વાર તાે પ્રાણહાનિ પણ થાય છે. કહ્યું છે કે—

પાપના પ્રવાહ

: 11 :

ચૌદસું :

#### न तथा रिपुर्न इास्त्रं न विषं, न हि दारुणो महाव्याघिः । उद्वेजयन्ति पुरुषं यथा हि कटुकाक्षरा वाणी ।। १ ॥

પુરુષને જેટલાે સંતાપ કઠાેર અક્ષરાવાળા વાણીથી થાય છે, તેટલાે સંતાપ શત્રુ, શસ્ત્ર, વિષ કે દારુણુ મહાવ્યાધિથી પણુ થતાે નથી.

પાંડવાેએ સુંદર મીનાકારીવાળા મહેલ બનાવ્યા અને તેની ક્રસબ'ધી કાચવડે કરી. પછી કૌરવાને તે મહેલ જેવાનું આમંત્રણુ આપ્યું, ત્યારે કૌરવા આવ્યા અને તેમણે 'નીચે પાણી ભરેલું છે, ' એમ માનીને કપડાં ઊચા લઈ ચાલવા માંડયું. તે વખતે દ્રૌપદીએ કહ્યું કે ' આંધળાના તા આંધળા જ હાેય ને ? ' આ કંઠાર વચન કૌરવાની છાતીમાં તાતા તીરની જેમ ખૂતી ગયું અને તેનાથી જે સંતાપ થયા તે ભયંકર વેરમાં પરિણુમ્યા, જેનું છેવટ મહાભારતના ખૂનખાર યુદ્ધમાં આવ્યું. તાત્પય કે-કોધ, અભિમાન કે મશ્કરીમાં કાેઇને પણુ ' કંઠાર વચન કહેવું નહિ. એક કવિએ ઠીક જ કહ્યું છે કે —

#### वरं मौनेन नीयन्ते, कोकिलैरिव वासराः । यावत्सर्वजनानन्ददायिनी गीः प्रवर्त्तते ॥ १ ॥

જ્યાં સુધી પાતાની વાણી સર્વ જનાને આનંદ આપે તેવી મધુર થતી નથી, ત્યાં સુધી કાેયલ મૌનમાં દિવસાે પસાર કરે છે. તેવી રીતે મનુષ્ય બીજાને આનંદ ઉપજાવે તેવી વાણી ન બાલી શકે, તાે તેણુ પાતાના દિવસાે મૌનમાં પસાર કરવા સારા.

#### અથવા એ પણ ઉચિત જ કહેવાશું છે કે---

# प्रस्तुतं हेतुसंयुक्तं, ञ्चुद्धं साधुजनप्रियम् । यो वक्तुं नैव जानाति, स जिह्वां किं न रक्षति १ ॥१॥

જે પુરુષ વિષયને અનુરૂપ, હેતુ સહિત, શુદ્ધ અને મહા-ત્માઓને પ્રિય લાગે તેવું બાલવાનું જાણુતાે નથી, તે પાતાની જીલને કાબૂમાં કેમ રાખતાે નથી ? અર્થાત એવા પુરુષાએ મૌન સેવવું એ જ ઉચિત છે.

આ વિષયમાં નીતિકારાનાં વચનેા પણુ ધ્યાનમાં લેવા જેવાં છે. આ રહ્યાં તે વચનાેઃ

#### स्वजिह्वा नो वशे यस्य, जल्पने भोजने तथा। स भवेद्दुःखितो नित्यमात्मनो दुष्टचेष्टितैः ॥ १ ॥

એાલવામાં તથા ખાવામાં જેની જીભ વશ નથી, તે પાતાનાં એ દુષ્ટ ચેષ્ટિતવડે નિત્ય દુઃખી થાય છે.

#### रे जिह्वे ! कटुकस्नेहे !, मधुरं किं न भाषसे ? । मधुरं वद कल्याणि !, लोको हि मधुरप्रियः ॥ १ ॥

કટુતા પ્રત્યે પ્રેમ ધરાવનારી હે છભ ! તું મધુર કેમ આેલતી નથી ? હે કલ્યાણી ! તું મધુર બાેલ, કારણ કે લાેકાેને મધુર વાણી જ પ્રિય લાગે છે.

## प्रियवाक्यप्रदानेन, सर्वे तुष्यन्ति जन्तवः । तस्मात्तदेव कर्त्तव्यं, वचने किं दरिद्रता १ ॥ १ ॥ सर्वे प्राष्ट्रीओ प्रिय वाष्ट्रीव्यवढारथी प्रसन्न थाय છे, तेथी तेवे। જ व्यवढार કरवेा, वथनमां દરिद्रता शा माटे राખवी १

ચૌદસું :

લેાકસાષામાં પણુ કહ્યું છે કે— અધાને અધા કહે, વરવું (કડવું) લાગે વેણુ; ધીરે ધીરે પૂછીએ, શાથી ખાયાં નેણ ? આંધળાને પણુ આંધળા કહેવા નહિ, કારણુ કે એ જાતના વાણીવ્યવહાર વરવા (વિષમ) લાગે છે; પરંતુ તેને એમ પૂછવું કે– લાઈ ! કેમ કરતાં તમારી દષ્ટિ ઝાંખી પડી ગઈ ? સાધુપુરુષા કાઇને પણુ સંબાધન કરતાં ' મહાશય ! ' ' મહાનુલાવ ! ' ' દેવાનુપ્રિય ! એવા શબ્દાે વાપરે છે અને સદ્દગૃહસ્થા પણુ ' આપ ' ' શ્રીમાન્ ' વગેરે શબ્દોના ઉપયાગ

કરે છે, તે અનુકરણ કરવા યાેગ્ય છે. કારણ કે—

न तथा श्वशी न सलिलं, न चन्दनरसो शीतला छाया। आह्लादयन्ति पुरुषं, यथा हि मधुराक्षरा वाणी ॥ १ ॥ મધુર અક્ષરાવાળી વાણી પુરુષને જેટલા આનંદ આપે છે, તેટલા આનંદ ચંદ્રમા, જલ, ચંદનરસ કે શીતળ છાયા પણુ આપી શકતી નથી.

કેટલાક મનુષ્યા વાતવાતમાં અપશબ્દોના ઉપયાગ કરે છે અને 'મૂર્ખ', 'બેવકૂક્, 'ગધેડા, ' લુચ્ચા, ' ' પાજી, ' ' નાલાયક ' વગેરે અનુચિત શબ્દા વાપરે છે, તે એક પ્રકાર-ની કઠાર અસભ્ય વાણી છે, તેથી સુજ્ઞ પુરુષાએ તેના સદ તર ત્યાગ કરવા ઘટે છે.

જે વાછ્રી સાંભળવામાં મધુર હાેય પણ અહિતકર હાેય એટલે કે તેનાથી બીજાનું અહિત થતું હાેય, તાે તેવી વાણીનાે વ્યવદ્વાર કરવાે ઉચિત નથી. કહ્યું છે કે—

हितं मितं प्रियं स्निग्धं, मधुरं परिणतिप्रियम् ।

भोजनं वचनं चापि, धुक्तमुक्तं प्रशस्यते ॥ १ ॥

તે ભાેજન જમેલું અને તે વચન બાેલેલું ઉત્તમ ગણાય છે કે જે હિત એટલે લાભકર્ત્તા હાેય, મિત એટલે માપસર હાેય, પ્રિય એટલે રુચિકર હાેયુ, સ્નિઝ્ધ એટલે ઘી તેલવાળું કે સારા શખ્દાેવાળું હાેય, મધુર એટલે સ્વાદિષ્ટ કે કર્ણુંપ્રિય હાેય અને પાકકાળે કે પરિણામે ઇષ્ટ હાેય.

અહિતકર વચન બાેલવું, તેના કરતાં માૈન રહેવું શું ખાેટું ?

જે વાણી મધુર હાેય અને હિતકર હાેય પણ તથ્યથી વેગળી હાેય એટલે કે અસત્ય હાેય, તે પણ બાેલવી ઉચિત નથી. કહ્યું છે કે----

वितहं वि तहामुत्ति, जं गिरं भासए नरो ।

तम्हा सो पुट्ठो पावेणं, किं पुण जो मुसं वए १ ॥ १ ॥

જે મનુષ્ય ભૂલથી પણુ દેખીતું સત્ય પરંતુ વાસ્તવિક અસત્ય એવું વચન બાેલે છે, તે પાપથી ખરડાય છે; તાે જેઓ જાણી–ખૂઝીને અસત્ય બાેલે છે, એના પાપનું તાે કહેવું જ શું ?

તાત્પર્ય કે-કઠોર, અહિતકર અને અસલ્ય વચન બાેલવું એ પાપના પ્રવાહને ગતિમાન કરનારા મૃષાવાદ છે, તેથી તેના સદંતર ત્યાગ કરવા ઘટે છે. નિર્ગંધ મહર્ષિઓએ કહ્યું છે કે--- : ૧૫ :

अप्पण्णद्वा परद्वा वा, कोहा वा जह वा भया।

हिंसगं न मुसं बूया, नो वि अन्नं वयावए ॥ १ ॥ પાતાના સ્વાર્થ ને માટે કે બીજાના લાભને માટે, ક્રોધથી અથવા ભયથી કાેઈ પણુ પ્રસ'ગે બીજાને પીડા પહેાંચાડનારું મૃષાવચન પાતે બાેલવું નહિ અને બીજા પાસે બાેલાવવું પણુ નહિ.

#### दिहं मियं असिंदिद्धं, पडिपुण्णं वियंजियं । अयंपिरमणुविग्गं, भासं निसिर अत्तवं ॥ १ ॥

આત્માર્થી સાધકે સત્ય, પરિમિત, અસંદિગ્ધ, પરિપૂર્ણ, સ્પષ્ટ અનુભૂત, વાચાલતા રહિત અને કાેઇને પણ ઉદ્વેગ ન પમાડનારી વાણી બાલવી નેઇએ.

કેટલાક મનુષ્યાે એમ માને છે કે-જૂઠું બાેલીને બીજાને છેતર્યા વિના ધંધા ચાલે નહિ કે ધંધામાં સફળતા મળે નહિ, તેમણે યુગયુગના અનુસવ પછી મહર્ષિઓએ ઉચ્ચારેલા આ શબ્દા યાદ રાખવા ઘટે છે કે ' સત્યમેવ ज्ञयતે નાનૃતમ્ '-સત્ય જ જય પામે છે, નહિ કે અસત્ય. જૂઠું બાેલવાથી ગ્રાહકા એક-બે વાર છેતરાય છે, પણ આખરે તેમના વિશ્વાસ ઊઠી જાય છે અને પરિણામે ધંધામાં નુકશાની વેઠવી પડે છે. બીજી બાજી સાચું બાેલનાર ધીમે ધીમે પણ મક્કમપણે પ્રતિષ્ઠા જમાવતા જાય છે, તેથી તેના ધંધા દિન-પ્રતિદિન વિક્રાસ પામે છે અને છેવટે તેના જય થાય છે.

એટલે બીજાને છેતર્યા વિના ધંધા ચાલે નહિ કે ધંધામાં સકલતા મળે નહિ એ માન્યતા ખાટી છે.

કેટલાક મનુષ્યાે ' ખાર હાથનું ચીભડું ને તેર હાથનું ખી' જેવી વાતાે કરે છે<sub>. ત્</sub>યારે જ સ**ં**તાષ પામે છે; તાે કેટલાક મનુષ્યેા રજમાંથી ગજ કરે છે, એટલે કે એક નાની સરખી વાતને શણુગારીને ખૂબ માેઠી બનાવી દે છે કે તેમાં મીઠું– મરચું લલરાવીને તેને ઘણી જ તીખી-તમતમતી બનાવી દે છે. આ જાતની આદતથી તેમને પાતાને માેટું નુકશાન એ થાય છે કે તેમની વાતના કાેઈ વિશ્વાસ કરતું નથી અને બીજાને જે નુકશાન થાય છે, તેના તા અંદાજ કાઢવા પણ સુશ્કેલ છે. ગપ્પાંએાએ કે અર્ધંસત્ય વાતાેએ અનેક મનુષ્યાેના શાંત સ સારને સળગાવી દીધા છે, અનેક આબરુદાર માણુસાેની આબરુનાં લીલામ કર્યાં છે અને અનેક પ્રામાણિક માણુસાેની પ્રતિષ્ઠાના નિર્દયપણે નાશ કર્યો છે; તેથી ઉચિત એ છે કે-પાપીઓની પંક્તિમાં ન બેસવા ઇચ્છનારે કાેઈ પણ જાતનું ગપ્પું મારવું નહિ કે કાેઈ પણુ વાતને મીઠું–મરચું ભભરાવી-ને કહેવી નહિ.

મૃષાવાદના ત્યાગ કરનારે ઊડાણુમાં ઉતર્યા વિના કાેઈ પર આક્ષેપ મૂકવા, એ ચાંગ્ય નથી. તેમ જ કાેઈ બે કે વધારે ગ્યક્તિઓ એકાંતમાં ઊભી રહીને વાતા કરતી હાેય, તા તેઓ અમુક પ્રકારની વાતા કરતા હતા, એવું ઉતાવળું અનુમાન કરી લેવું, એ પણુ ઉચિત નથી; કારણુ કે એવાં અનુમાના ઘણીવાર સદ તર ખાટાં હાેય છે. વળી સ્ત્રીની કે મિત્રાની છુપી વાતાને પ્રકટ કરી દેવી અને તેમને અતિ કઢંગી હાલતમાં મૂરી દેવાં, એ પણુ એટલું જ અનુચિત છે. તે જ રીતે કાેઈ પણુ માણુસને ખાટી સલાહ આપવી કે બે માણુસ વચ્ચે તકરાર

પાપને પ્રવાહ

: 29 :

ચૌદસું :

થાય તેવી વાત કહેવી કે જે શાસ્ત્રેા જાણુવામાં નથી, તે જાણુ-વાનાે ડાળ કરી, તેના વિષે ભળતી જ સલાહ આવી, તે પણ અનુચિત છે. અને ખાેટા ચાપડા લખવા, બનાવટી દસ્તાવેજો ઊભા કરવા કે કામના કાગળાેના અક્ષરા ફેરવી નાખવા, એ પણુ તેટલું જ અનુચિત છે.

અનેક અનર્થના કારણુરૂપ મૃષાવાદનો મન, વચન અને કાયાથી ત્યાગ કરનાર પાપના પ્રવાહને માટા પ્રમાણુમાં અટ-કાવી શકે છે અને આ જીવનમાં સફલતા પ્રાપ્ત કરી પારમાર્થિક હિતની સાધના પણુ કરી શકે છે. વળી એ વાત પણુ સદૈવ યાદ રાખવી ઘટે છે કે વ્યવહારમાં સત્યનું પ્રમાણુ જેટલું વધારે, તેટલું આ જગતમાં સમતા, શાંતિ અને વ્યવસ્થાનું પ્રમાણુ વધારે. તેથી સમાજસેવા, રાષ્ટ્રાહાર કે વિશ્વવાત્સલ્ય ઇચ્છનારે સત્યને આગળ કરીને જ સઘળા વ્યવહાર ચલાવવા ઇષ્ટ છે.

ચાેગશાસ્ત્રના મતથી સદા સત્ય બાેલનારને વચન–સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે, એટલે કે તે જે પ્રમાણુે બાેલે છે તેવી જ ઘટનાએા બને છે.

#### ૩. અદત્તાદાન (ચેારી)

પાપનું ત્રીજું ઉદ્ગમસ્થાન અદત્તાદાન છે. અદત્ત એટલે અણુદીધેલું કે ન આપેલું અને આદાન એટલે ગ્રહણ કરવું કે લેવું, અર્થાત જે વસ્તુ તેના માલીકે રાજીખુશીથી આપેલી નથી તે લઇ લેવી, એ અદત્તાદાન છે. ચારી, સ્તેય, પરદ્રવ્ય-હરણ એ તેના પર્યાયશબ્દાે છે.

S

દ્રવ્ય એ મનુષ્યને અગિયારમાં પ્રાણુ છે, કારણુ કે ગૃહસ્થ જીવનના સઘળા વ્યવહાર તેના આધારે જ ચાલે છે. આવા અગિયારમા પ્રાણુસમા ધનનું હરણુ કરવાથી તેના માલિકને આઘાત થાય એ સ્વાભાવિક છે. આ આઘાત કેટલીક વાર એટલાે માટા હાેય છે કે તેના લીધે મૂર્ચ્છા આવી જાય છે, ઉન્માદ લાગુ પડે છે કે પ્રાણુપંખેરું જ ઊડી જાય છે; તેથી કાેઈના પણુ દ્રવ્યનું હરણુ કરવું એ ભયંકર પાપ છે.

નિર્ગ્રંચ મહર્ષિઓએ કહ્યું છે કે-' दन्तसोद्दणमाइस्स अद-त्तस्स विवज्जणं-દાંત ખાતરવાની સળી પણ તેના માલીકે આપ્યા વિના લેવી નહિ. '

## तिवं तसे पाणिणो थावरे य, जे हिंसति आयसुहं पडुच। जे ऌ्पए होइ अदत्तहारी, ण सिक्खई सेयवियस्स किंचि ॥ १ ॥

જે મનુષ્ય પાેતાના સુખને માટે ત્રસ તથા સ્થાવર પ્રાણી-ઓાની હિંસા કરે છે, જે બીજાની વસ્તુઓ અણુલીધી લઇ લે છે અર્થાત્ ચાેરી લે છે તથા જે આદરણીય વ્રતાેનું કંઈ પાલન કરતાે નથી, તે ભયંકર કલેશ પામે છે.

## उड्ढं अहे य तिरियं दिसासु, तसा य जे थावर जे य पाणा । हत्थेहिं पाएहिं य संजमित्ता, अदित्रमन्नेसु य नो गहेजा ॥ १ ॥

ચૌદસું :

આત્માર્થી પુરુષે ઊચી, નીચી અને તિરછી દિશા કે જ્યાં ત્રસ અને સ્થાવર [હાલતાચાલતા તથા સ્થિર ] પ્રાણીએા રહેલાં છે, તેમને હાથ, પગ હલાવીને કે બીજાં અ'ગાેદ્રારા પીડા ન પહેાંચાડતાં સ'યમથી રહેવું અને બીજાએ આપેલી વસ્તુ ગ્રહણ કરવી નહિ.

वरं वह्निशिखाः पीताः, सर्पास्यं चुम्बितं वरम् ।

वरं हालाहलं लीढं, परस्वहरणं न हि ॥ १ ॥

અન્યત્ર પણ કહ્યું છે કે—

અગ્નિશિખાએાનું પાન કરવું સારું, સર્પના મુખને ચુંબન કરવું સારું અથવા હળાહળ ઝેરને ચાટી જવું સારું, પણુ બીજાનું દ્રવ્ય હરણુ કરવું સારું નહિ.

ધાડ પાડવી, લૂંટ ચલાવવી, વાટ આંતરવી, ખાતર પાડવું, ખીસ્સા કાતરવાં, નજર ચૂકાવીને વસ્તુ ઉઠાવી લેવી કે માલિકની ગેરહાજરીમાં તેના પેટી-પટારા ખાેલીને કે ગાંસડીઓ છેાડીને માલ તક્ડાવી લેવા એ અદત્તાદાનના કે ચારીના સિન્ન સિન્ન પ્રકારા છે. તે જ રીતે ઠગાઈ કરીને, છેતરપીંડી કરીને, અનાવટ કરીને કે હરકાેઇ ચુંક્તિથી બીજાનું ધન પડાવી લેવું એ પણ અદત્તાદાન કે ચારીના જ પ્રકાર છે.

નીતિકારાએ કહ્યું છે કે—

चारैश्वौरापको मन्त्री, भेदज्ञः काणककयी । अन्नदः स्थानदश्वेति, चौरः सप्तविधः स्मृतः ॥ १ ॥ (१) स्वयं चारी ४२नार, (२) બीलनी पासे चारी ४राव- નાર, (૩) ચાેરી ક્રેમ કરવી તેની સલાહ આપનાર, (૪) ચાેરીના લેદ જાણુનાર, (૫) ચાેરી લાવેલી વસ્તુઓને વેચી આપનાર, (૬) ચાેરને રાેટલાે આપનાર અને (૭) ચાેરને ઓટલાે આપનાર, એમ સાત પ્રકારના ચાેરા છે.

તે જ રીતે શાસ્ત્રકારાેએ ચાેરને ઉત્પન્ન કરનારી અઢાર પ્રકારની ચાેર–પ્રસૂતિઓ કહી છે, તે આ પ્રમાણે—

भलनं कुशलं तर्जा, राजभागोऽवलोकनम् । अमार्गदर्शनं शय्या, पदभङ्गास्तथैव च ॥ १ ॥ विश्रामः पादपतनं, वासनं गोपनं तथा । खण्डस्य खादनं चैव, तथाऽन्यन्माहाराजिकम् ॥२॥ पद्याग्न्युदकरज्जूनां, प्रदानं ज्ञानपूर्वकम् । एताः प्रद्वतयो ज्ञेया, अष्टादश मनीषिभिः ॥ ३ ॥ १ सिक्षन–यारने એभ કહीने ઉत्साढ આપવા કે ' હું ताश खेगे। છું, તું ડરે છે શા માટે ? '

ર કુશલ-ચારને એમ પૂછવું કે ' કેમ ભાઈ કુશલ છે ? તમારાં છેાકરાં-છેયાં મજામાં છે ? હમણાં શરીર ક'ઈક સુકાઈ ગયું લાગે છે ! ' વગેરે. આવી રીતે તેનું ક્ષેમકુશલ પૂછવાથી તેને એમ લાગે છે કે મારી સારસ ભાળ લેનાર-મારું ક્ષેમકુશલ પૂછનાર છે, એટલે તેને એક જાતનું પ્રાત્સાહન મળે છે.

૩ તર્જા – ચારને હાથ, પગ વગેરેવડે સંજ્ઞા કરીને મદદ કરવી.

**૪ ૨ ાજભાગ–રાજ્યને** કર છુપાવવા મદદ કરવી.

ચૌદસું :

પાપના પ્રવાર્થ

પ **અવલાેકન**–ચારી કરી રહેલા ચારના માર્ગનું અવલાે-કન કરતાં રહેવું અને ભય જેવું જણાતાં સ<sup>\*</sup>જ્ઞાથી ખબર આપી દેવી.

૬ અમાર્ગદર્શન–ચારને પકડવા માટે સિપાઇએા, પગીએા કે બીજા લેાકા આવે અને પૃષ્ઠે કે 'ચાર કયાં ગયા ?' તા સ્સ્તા બતાવવા નહિ કે ભળતા જ રસ્તા બતાવવા.

૭ **શય્યા**-ચારને સૂઈ રહેવા માટે શય્યા આપવી.

૮ **પદલા ગ**-ચારનાં જે પગલાં પડેલાં હેાય, તેને ભૂંસી નાખવાં.

૯ વિશ્રામ-ચારને વિસામા લેવા માટે જગ્યા આપવી.

૧૦ પાદપતન-ચારને નમસ્કાર કરવા કે પગે પડવું.

૧૧ આસન-ચારને બેસવા માટે આસન આપવું.

૧૨ ગેાપન–ચારને પાતાની જગ્યામાં છુપાવવા.

૧૩ **ખંડદાન**–ચારને ખાવા માટે સારી વસ્તુઓ આપવી. ૧૪ **માહારાજિક**–ચારને મહારાજાની જેમ માન આપવું.

૧૫ પદ્ય-ચારને પગે ચાળવા માટે તેલ વગેરે આપવું.

૧૬ અગ્નિ–ચારને રસાેઈપાહ્યી બનાવવા માટે અગ્નિ આપવા.

૧૭ ઉદ્દક–ચારને નહાવા-ધાેવા માટે પાણી આપવું.

૧૮ ૨૦૦૦૧-ચારને ઢાર વગેરે બાંધવા માટે દારડાં આપવાં.

તાત્પર્ય એ કે-ચારી કરનારને ઉત્તેજન મળે તેવું કંઈ પણ કરવું એ પણ ચારી જ છે. ચારીના સ્વરૂપના વિચાર કરીએ તા માલમાં સેળભેળ કરવી કે સાચાને બદલે નકલી માલ આપવા તે પણુ એક પ્રકારની ચારી જ છે. દ્વધમાં પાણી નાખવું, આટામાં ચાક ભેળવવા, ઘીમાં વેજીટેબલ ઉમેરવું, તલના તેલમાં મગફળીનું તેલ નાખવું, સારાં અનાજમાં હલકાં અનાજના ભેગ કરવા, કેસર-કસ્તૂરી-અંબર-કપૂર વગેરે કિંમતી પદાર્થા નકલી બનાવી-ને આપવા, ઔષધને તાજાં કહીને વાસી આપવા, સાેનાનાં ઘરેણું કહીને પિત્તળનાં ઘરેણું પધરાવી દેવાં, વગેરે પણુ ચાેરી જ છે, કારણુ કે તેથી બીજી વ્યક્તિનું ધન તેની ઇચ્છા વિના લઈ લેવાય છે.

ખેતી, વેપાર-ઉદ્યોગ કે હુન્નર-ધંધા વગેરે માટે રાજ્ય જે સગવડ અને સલામતી આપે છે, તેના પેટે આવકના અમુક ભાગ લેવાને તે હુક્કદાર છે; પછી એ ભાગ સીધા લે કે કરવેરારૂપે વસુલ કરે. આ ભાગ આપવાના અખાડા કરવા કે યુક્તિ-પ્રયુક્તિઓ અજમાવીને તેણુ નાખેલા કરવેરા ન ભરવા, તે પણુ એક પ્રકારની ચારી જ છે. શાસ્ત્રકારો તા ત્યાં સુધી કહે છે કે ' રાજદ'ડ ઉપજે તે ચારી. ' એટલે જે કામા કરવાથી રાજાને દ'ડ કરવા પડે, તે બધાના સમાવેશ ચારીમાં થાય છે. આ ઉપરાંત ખાટાં તાલ અને ખાટાં માપ રાખવાં એ પણુ એક પ્રકારની ચારી જ છે. કેટલાક લેવાનાં કાટલામાં નીચ સીસું ચાટાડી તેને વધારે વજનદાર બનાવી દે છે અને એ રીતે બ્રાહકાને છેતરીને તેની પાસેથી વધારે માલ લઈ લે છે તથા આપવાનાં કાટલાંને નીચેથી ખાદી નાખીને તેને આેછાં વજનતું બનાવી દે છે અને એ રીતે ચાહકને આેછા માલ

પાપના પ્રવાહ

ચૌદસું :

આપે છે. તેા કેટલાક ડાંડી મરડીને વધારે લે છે કે ઓછું આપે છે અને કેટલાક વારની કરામતથી વધારે લઇ લે છે કે ઓછું આપે છે.

તે જ રીતે કેટલાક કાપડ વગેરે પર અસુક લંબાઇનું કે અસુક વજનનું સીલ કે સિક્કો માર્યા પછી તેમાં થાડું ઓછું આપે છે અને એ રીતે ગ્રાહકાેને છેતરે છે. અને કેટલાક અસુક કલાક કામ કરવાના ઠરાવ કરવા છતાં તેથી ઓછા કલાક કામ કરે છે કે જાણી જોઇને બરાબર કામ કરતા નથી. આ બધી એક પ્રકારની ચારીઓ જ છે, એટલે અદત્તાદાનના ત્યાગ કરનારે તેનાથી બચવું ઘટે છે.

ચારી કરનાર જાણતાં કે અજાણતાં બીજા અનેક દુર્ગુંણોને વશ થાય છે, તે પણ બૂલવા જેવું નથી. જેમ કે તે જૂઠું બાલે છે, બીજાને છેતરે છે, પ્રપંચા કરે છે, જરૂર પડે તા છરી ચલાવે છે કે ખૂન પણ કરે છે. વળી અન્ય ચારલાકાેની સાબતમાં તે દારુ પીતાં શીખે છે, રંડીબાજી પણ કરે છે અને જીગાર વગેરે ખેલવાના નાદે પણ ચડે છે. આ રીતે ચારી અનેક દુર્ગુંણોની ખાણ હાેઇને સદંતર છેાડવા ચાેગ્ય છે.

ચારી કરનારના કાેઈ વિશ્વાસ કરતું નથી, માથે ભય ઝઝૂમ્યા કરે છે, લાેકાેના માર ખાવા પડે છે તથા કેદખાનામાં પ્રાઇ અનેક પ્રકારની શિક્ષાઓ ભાેગવવી પડે છે. વળી પર-લાેકમાં પણુ નરકાદિ ગતિમાં જવું પડે છે અને ભયંકર દુ:ખા ભાેગવવાં પડે છે, તેથી સુજ્ઞ મનુષ્યાએ ચાેરીના સદા સંપૂર્ણ ત્યાગ કરવા ઘટે છે.

' ચાેરીનું ચંડાળે જાય, પાપી હાથ ઘસતાે થાય ' એ કહેવત પણ વિચારવા જેવી છે. જે ધન મહેનત–મજૂરી કરીને કે પ્રામાણિકતાથી પેદા કર્યું હાેય છે, તે મનુષ્યને સુખ અને શાંતિ આપે છે; જ્યારે ચાેરીને ભેગું કરેલું ધન અનેક પ્રકાર-ની આફતાના અનુભવ કરાવે છે તથા કદિ પણ નિરાંત લેવા દેતું નથી. તે માટે પણુ સુજ્ઞાએ પારકા માલથી પૈસાદાર થવાના માહ છાેડી પ્રામાણિકતાના આશ્રય લેવા ઘટે છે.

#### ૪. મૈથુન.

મિશુન શબ્દ સ્ત્રી–પુરુષના ગુગલનેા નિદર્શંક છે, એટલે પુરુષ સ્ત્રીસ ગની ઇચ્છાથી કે સ્ત્રી પુરુષસ ગની ઇચ્છાથી તેની સાથે જે ક્રીડા કરે છે તેને મૈથુન કહેવાય છે. સ લાગ, રમણુ, કામક્રીડા, ક ંદર્પલીલા એ તેના પર્યાયશબ્દાે છે.

શાસ્ત્રકારાએ મૈથુનને દુઃસેવ્ય, પ્રમાદસ્વરૂપ અને ભયંકર કહ્યું છે. કારણુ કે—

इत्थीण जोणिमज्झे, गब्भगया हुंति नवलक्खा जीवा। उप्पज़ंति चयंति अ, सम्रुच्छिमा जे ते असंखा ॥ पुरिसेण सह गयाए, तेसिं जीवाण होइ उड्डवणं । वेणुगदिद्वंतेणं, तत्तायसिलागनाएणं ॥ १ ॥

સ્ત્રીની ચાેનિમાં ગર્ભગત જીવા નવ લાખ હાેય છે તથા સંમૂચ્છિંમ જીવા અસંખ્ય હાેય છે, જે ત્યાં જ ઉત્પન્ન થાય છે અને ત્યાં જ મરે છે. આ જીવા પુરુષના સંગ થવાથી નાશ પામે છે કે જે રીતે વાંસની ભૂંગળીમાં રહેલા જીવા તપેલા લાહાના સળીઓ ખાસવાથી નાશ પામે છે. ચૌદસુ' ઃ

કામશાસ્ત્રના રચયિતા વાત્સ્યાયને પણ કહ્યું છે કે–

रक्तजाः कृमयः सूक्ष्मा, मृदुमध्याधिश्वक्तयः । जन्यवर्त्मसु कंडूतिं, जनयन्ति तथाविधाम् ॥ १ ॥

લેાહીથી પેદા થચેલ, સૂક્ષ્મ, મૃદુ, મધ્યમ, અધિક શક્તિ-વાળા કૃમિએા સ્ત્રીના યાેનિમાર્ગમાં તથાપ્રકારની–પાેતાની શક્તિ સુજબની ખરજ ઉત્પન્ન કરે છે.

શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યે ચાેગશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે–

# स्त्रीसंभोगेन यः कामज्वरं प्रतिचिकीर्षति ।

स हुताशं घृताहुत्या, विध्यापयितुमिच्छति ॥ १ ॥

જે મનુષ્ય સ્ત્રીસ**ંગ કરીને કામ**રૂપી જ્વરને શાંત કરવા ઇચ્છે છે, તે અળતા અગ્નિમાં ધી હેામીને અગ્નિને ખૂઝાવવા ઇચ્છે છે. તાત્પર્યં કે–સ્ત્રીસંગ કરવાથી કામની શાંતિ થતી નથી પણુ વિશેષ ઉદ્દીરણુા થાય છે.

वरं ज्वलदयःस्तम्भपरिरम्भो विधीयते ।

न पुनर्नरकद्वारं, रामाजघनसेवनम् ॥ १ ॥

અગ્નિથી જાજવલ્યમાન થયેલા લાઢાના સ્તંભને આલિંગન કરવું સારું પણુ નરકનાં દ્વાર તુલ્ય સ્ત્રીએાના જઘનનું સેવન કરવું સારું નહિ.

# तेमधु विषयासस्ताने डद्देशीने इह्युं छे है-रम्यमापातमात्रेण, परिणामेऽतिदारुणम् । किम्पाकफलसंकाशं, तत्कः सेवेत मैथुनम् ? ॥ १ ॥

ધર્મબાેધ–ચંધમાળા : ૨૬ :

કિંપાકના ફલ સરખું દેખાવ માત્રથી રમણીય પણ પરિ-ણુામે ભયંકર દુઃખ આપનારું મૈથુન સેવવાની ઇચ્છા કેાણુ કરે ?

## कम्पः स्वेदः अमो मूर्च्छा, अमिग्रुनिर्बलक्षयः । राजयक्ष्मादिरोगाश्च, भवेयुर्मेथुनोत्थिताः ॥ १ ॥

કંપ, પરસેવેા, પરિશ્રમ, મૂચ્છાં, ચકરી, ગ્લાનિ, નિર્ખ-ળતા, ક્ષય અને ભગદરાદિ મહારાગા મૈથુનથી લાગુ પડે છે. વિષયાસકિતમાંથી મનને ખે'ચી લેવાનું કામ ધારવા જેટલું સહેલું નથી. કહ્યું છે કે ' बल्लवानिन्द्रियद्रामो विद्वांसमपि कर्षति–ઇંદ્રિયાના સમૂહ બળવાન છે અને તે વિદ્વાનાને પણ ખેંચી જાય છે. ' અને તેથી જ અનુભવી પુરુષાના એ અભિ-પ્રાય છે કે ' एकमेव वतं સ્ટાષ્યં, ब्रह्मचर्यं जगत्त्रये '–ત્રણ જગતમાં છાદ્યાચર્ય વત એક જ વખાણવા ચાેગ્ય છે. '

સર્વથા પ્રદ્રાચર્ય પાળવા જેટલું આત્મબળ જે ન હાેય તા ગૃહસ્થાેને માટે સ્વદારાસંતાેષ–પરદારાગમનવિરમણુ એ પ્રદ્રાચર્ય તુલ્ય છે, તેથી સુજ્ઞ પુરુષાેએ પાતાની સ્રીથી જ સંતાેષ પામવા અને પરદારાગમનના સર્વથા ત્યાંગ કરવા ઉચિત છે. પાતાની સ્ત્રી સાથે પણુ મર્યાદિત રીતે વર્તવું અને નિન્દિત વિષયભાેગના ત્યાંગ કરવા ઘટે છે. આદર્શ ગૃહસ્થા નીચેના દિવસાેએ મૈથુન–ત્યાંગ અવશ્ય કરે છે:—

(૧) તીર્થ કર દેવાનાં કલ્યાણુક દિવસાે તથા પર્વતિથિએા.

- (૨) માતાપિતાની જન્મ-મરણુની તિથિએા.
- ( 3 ) પાતાના જન્મ દિવસ.

ચૌદસું :

(૪) પર્યાં પર્ણા પર્વં.

(૫) બે આય બિલની એાળીએા. (ચૈત્ર શુદ્દ ૭ થી ૧૫ અને આસાે શુદ્દ ૭ થી ૧૫.) તથા ચાેમાસાની ત્રણ અઠ્ઠાઇએા.

- ( ૬ ) સ્ત્રીની સગર્ભાવસ્થાના દિવસાે.
- ( ૭ ) પ્રસૂતિ પછીના ત્રણુ માસ.
- દિવસે મૈથુનના ત્યાગ કરવા સર્વ રીતે ઇષ્ટ છે.

જે ગૃહસ્થાે પાતાની પત્નીથી સ'તુષ્ટ ન થતાં પરદાસ તરક દષ્ટિ નાખે છે, તે અધમ છે, પાપી છે, સદાચાર અને સુનીતિનાે ભંગ કરનારા છે. આવા પુરુષાેએ નીચેનાં સૂકતાેનું પુનઃ પુનઃ મનન કરવું ઘટે છેઃ—

#### प्राणसंदेहजननं, परमं वैरकारणम् । लोकद्वयविरुद्धं च, परस्तीगमनं त्यजेत ॥ १ ॥

પ્રાણનાશને નાેતરનારું, મહાવૈરનું કારણુ અને આ લાેક તથા પરલાેકના હિતથી વિરુદ્ધ એવું પરસ્રીગમન છાેડી દેવું ઘટે છે.

#### सर्वस्वहरणं बन्धं, शरीरावयवच्छिदाम् । मृतश्र नरकं घोरं, लभते पारदारिकः ॥ १ ॥

પરદારામાં આસકત પુરુષના સર્વરનનું હરણુ થાય છે, તેને બંધાદિ સહન કરવાં પડે છે, પ્રસંગે તેનાં શરીરનાં અવયવાે છેદાય છે અને મૃત્યુ પામ્યા પછી ઘાર નરકમાં જવુ' પડે છે. તાત્પર્ય કે–પરદારાગમન અનર્થની ખાણુ છે. स्वदाररक्षणे यत्नं, विद्धानो निरन्तरम् । जानन्नपि जनो दुःखं, परदारान् कथं व्रजेत् ? ॥ १ ॥ પાતાની સ્ત્રી પર કાેઈ કુદષ્ટિ ન કરે તે માટે નિરંતર પ્રયત્ન કરનારાે અને પાતાની સ્ત્રી દુરાચારિણી થાય, તાે કેવું દુઃખ થાય છે ? તેના અનુભવ કરનારાે મનુખ્ય પરદારાગમન કેમ કરી શકે ? અર્થાત બીજાને પણ તેવું જ દુઃખ થાય છે, એમ જાણીને તેના અવશ્ય ત્યાગ કરે.

#### लावण्यपुण्यावयवां, पदं सौन्दर्यसंपदः ।

#### कलाकलापक्वश्वलामपि जह्यात परस्तियम् ।। १ ।।

ભલે લાવષ્ટ્યવાળાં પવિત્ર અ'ગાેવાળી હાેય, ભલે સાૈંદર્યના ભ'ડાર સમી હાેય, ભલે વિવિધ કલાઓમાં કુશળ હાેય, પશુ પરસ્ત્રીના અવશ્ય ત્યાગ કરવા.

જે લેાકાે વેશ્યાગમન કરે છે અને તેથી આનંદ પામે છે, તેમણુ એ વિચારવું ઘટે છે કે-મનમાં એક પુરુષ પર પ્રેમ રાખે, વચનથી બીજા પુરુષ પર પ્રેમ બતાવે અને વર્તનમાં વળી ત્રીજા જ પુરુષ પ્રત્યે પ્રેમ વ્યક્ત કરે, તેવી વેશ્યાસ્ત્રીઓથી સુખ કેવી રીતે મળે ? જેનું માેઢું માંસથી દુર્ગંધિત, મદિરાની વાસવાળું અને અનેક જારપુરુષાવડે ચુમ્બિત થયેલું હાય, તેવા મુખને ચુંબન કરવામાં શું સ્વાદ હાય ? અર્થાત ઉચ્છિષ્ટ ભાજનની જેમ તેના ત્યાગ કરવા ઘટે. કામી પુરુષે પાતાનું સર્વ ધન વેશ્યાને આપ્યું હાેય, છતાં જ્યારે તે નિર્ધન થઇને ત્યાંથી ચાલ્યા જાય છે ત્યારે તેનાં વસ્ત્રા પણ ખેંચી લેવાની ઈચ્છા રાખે છે. આવી સ્વાર્થી, નિઃસ્નેહ અને કૂર

પાપના પ્રવાહ

ચૌદમું :

: २૯ :

વેશ્યાના માેહમાં કાેણુ પડે ? ધનની ઇચ્છાથી કાેઢિયાઓને પણુ કામદેવ સમાન નેનારી અને કૃત્રિમ સ્નેહને વિસ્તારનારી, સ્નેહ વિનાની વેશ્યાઓના સમજી મનુષ્યાેએ અવશ્ય ત્યાગ કરવાે ઘટે છે.

ધ્રદ્મચર્ય પાળવાની ઇચ્છા રાખનારે કેવી પરિચર્યાથી દૂર રહેવું ઘટે છે, તે અમે 'શીલ અને સૌભાગ્ય ' નામના આ ગ્ર'થમાળાનાં અગિયારમા પુષ્પમાં વિગતથી દર્શાવ્યું છે.

ટ્રંકમાં, મૈશુનને મહાઢોષનું કારણુ સમજી તેનેા સર્વથા ત્યાગ કરનાર પાપના પ્રવાહને ઘણુ અંશે અટકાવી શકે છે અને એ રીતે પવિત્ર બનીને પાતાનું આત્મકલ્યાણુ સાધી શકે છે.

૫. પરિગ્રહ (દ્રવ્યમૂચ્છોં)

પાપનું પાંચમું ઉદ્ગમસ્થાન પરિચહ છે. તેના દાેષાનું દશન કરાવતાં શાસ્ત્રકાર મહર્ષિઓએ કહ્યું છે કે—

परिग्रहममत्वाद्धि, मजल्येव भवाम्बुधौ ।

महापोत इव प्राणी, त्यजेत्तस्मात्परिग्रहम् ॥ १ ॥ જેમ ઘણુ ભારથી ભરેલું માટું વહાણુ સમુદ્રમાં ડૂબી જાય છે, તેમ પરિગ્રહના મમત્વરૂપી ભારથી પ્રાણીઓ સંસાર-રૂપ સમુદ્રમાં ડૂબી જાય છે; માટે પરિગ્રહના ત્યાગ કરવા.

કેાઇ એમ માનતું <mark>હ</mark>ાય કે પરિગ્રહથી લાભ છે, તેનેા ઉત્તર આપતાં તેમણે જણાવ્યું છે કે—

#### त्रसरेणुसमोऽप्यत्र, न गुणः कोऽपि विद्यते । दोषास्तु पर्वतस्थूलाः, प्रादुःषन्ति परिग्रहे ॥ १ ॥

પરિગ્રહમાં ત્રસરેણુ જેટલેા પણ કેાઇ ગુણુ રહેલેા નથી, જ્યારે દોષા તાે માટા પર્વત જેવડા ઉત્પન્ન થાય છે.

ઘણુા પરિગ્રહવાળાની હાલત શું થાય છે ? તે પણ સ્પષ્ટતયા જણાટ્યું છેઃ

#### म्रुष्णन्ति विषयस्तेना, दहति स्मरपावकः । रुन्धन्ति वनिताव्याधाः, सङ्कैरङ्गीक्ठतं नरम् ॥ १ ॥

ઘણા પરિગ્રહ એકઠાે કરનાર મનુષ્યને વિષયરૂપી ચારા લૂંટી લે છે, કામરૂપ અગ્નિ બાળે છે અને વનિતા એટલે સ્ત્રીરૂપી શીકારીઓ તેના માર્ગંનું રુંધન કરે છે. તાત્પર્યં કે–જ્યાં ઘણા પરિગ્રહ એકઠાે થાય છે ત્યાં રાજસિક અને તામસિક વાતા-વરણ વ્યાપી જાય છે, તેથી વિષયની ઉત્પત્તિ વિશેષ થાય છે અને સ્પર્શનેન્દ્રિય મનાજ્ઞ સ્પર્શમાં, રસને દ્રિય સારું સારું ખાવામાં, ઘાહ્યેન્દ્રિય સુગ'ધી પદાર્થીના ઉપલાેગ કરવામાં, ચક્ષુરિન્દ્રિય રૂપ-રંગ નેવામાં અને શ્રોત્રેન્દ્રિય મધુર શબ્દોનેા આરવાદ લેવામાં તત્પર રહે છે. તે સાથે કામની ઉત્પત્તિ પણ વિશેષ હાેવાથી અગ્નિઘૃતન્યાયે તે સદા જલતા જ રહે છે. અને કદાચ અતિપરિગ્રહવાળાે સ્વયં કામાતુર ન થાય તાે લક્ષ્મીની લાલચુ સ્ત્રીએ તેને પાતાની જાળમાં ક્સાવવાની કાેશીશા કરે છે અને તેમાં ઘણે ભાગે તેએા સકલ થાય છે. વળી ઘણુ પરિગ્રહની પંચાતમાં પડેલા મનુષ્યેા આહાર–વિહારમાં અનિય-મિત થવાથી કે ઘણુા કાેમલ થઈ જવાથી વિવિધ વ્યાધિએા-વડે ઘેરાય છે અને તેમના પરિગ્રહનાે સારાે એવાે ભાગ વૈદ્ય,

પાપના પ્રવાહ

ચૌદસું :

હકીમા, ડાંકટરા, નૈસર્ગિક ઉપચાર કરનારાઓ, હઠયોગીઓ, દવા બનાવનારાઓ કે લેભાગુએ લઈ જાય છે. પરિગ્રહ પાપનું મૂળ છે; તેથી જ કહેવાયું છે કે—

## तपःश्रुतपरिवारां, श्रमसाम्राज्यसंपदम् । परिग्रहग्रहग्रस्तास्त्यजेयुर्योगिनोऽपि हि ॥ १ ॥

ચાેગીઓ પણુ પરિગ્રહરૂપ ગ્રહથી ગ્રસિત થયેલા જો હાેય તાે પાેતાની તપ અને શ્રુતજ્ઞાનના પરિવારવાળી શમભાવરૂપ સામ્રાજ્યલક્ષ્મીના ત્યાગ કરવા તૈયાર થાય છે.

પરિગ્રહથી તૃપ્તિ થવી નથી. આ રહ્યા તેની પ્રવીતિ કરાવનારા દષ્ટાંતાેઃ

#### तृप्तो न पुत्रैः सगरः, क्रुचिकर्णो न गोधनैः । न धान्यैस्तिलकश्रेष्ठी, न नन्दः कनकोत्करैः ॥ १ ॥

સગર રાજાને સાઠ હજાર પુત્રા હતા, છતાં તેનાથી તે તૃપ્ત થયા નહિ. કુચિકર્જી નામના મગધદેશના ગૃહપતિ લાખા ગાયા હાેવા છતાં તેનાથી તૃપ્તિ પામ્યા નહિ અને ગાયાનાં દર્ઢી તથા ઘી વિશેષ પ્રમાણમાં ખાવાથી અજીર્ણવર્ડે પીડાતા થકા આર્ત્ત ધ્યાને મરણ પામીને તિર્યં ચપણે ઉત્પન્ન થયા. અચલપુરના રહીશ તિલક નામના શ્રેષ્ઠી ધાન્યના સંગ્રહ કરવામાં અત્ય ત પ્રીતિવાળા હતા, તે એટલે સુધી કે ઘરની સારી સારી વસ્તુઓ વેચીને પણ તે ધાન્યના સંગ્રહ કરતા. એક વાર કાઇ નૈમિત્તિક પાસેથી જારશું કે-આ વર્ષે દુકાળ પડશે, એટલે તેણે ધાન્યની ખરીદી એટલા માટા પ્રમાણમાં કરી કે મૂલ્ય ચૂકવવા માટે તેને પાેતાનું ઘર વેચવું પડશું અને ભારે વ્યાજે નાણાં લેવા પડ્યાં. એવામાં કાેઈ ભાગ્યવાનના જન્મ થયેા એટલે દુકાળ દૂર થઇ ગયા અને તે ભયંકર ખાેટમાં આવી પડ્યો. પરિણામે આર્ત્તાધ્યાનમાં સબડતા અને છાતી પીટતાે તથા માથાં કૂટતાે મરણ પામીને નરકે ગયાે.

તે જ રીતે પાટલીપુત્ર નગરના **નંદ** રાજાની પરિગ્રહસંજ્ઞા અતિ બળવાન હતી, તેથી તેણે પ્રજા ઉપર માેટા કરા નાખીને, ધનાઢ્યોના ખાેટી રીતે દંડ કરીને તથા સાેનાના સિક્કાઓની જગાએ ચામડાના સિક્કાઓ ચલાવીને ઘણુા પરિગ્રહ એકઠાે કર્યા અને પ્રજાને પૂરેપૂરી પાયમાલ કરી પરંતુ તેનું આખર એ આવ્યું કે-તેને ભયંકર રાેગા લાગુ પડ્યા અને અત્યંત આર્ત્ત-રોદ્રધ્યાન કરતાે મૃત્યુ પામીને નરકે ગયાે.

કેટલાક મનુષ્યેા એમ માને છે કે પહેલાં યેન કેન પ્રકારેણુ માલદાર થવા દેા, બાકીનું બધું પછી થઇ રહેશે. અર્થાત્ આ રીતે ધન-માલ પેદા કરવામાં જે પાપા કર્યાં હશે, તેનું નિવારણુ દાન, તીર્થયાત્રા વગેરેવડે થઈ જશે; પરંતુ તેમની એ માન્યતા વસ્તને પ્રથમ કાદવમાં રગદોળીને પછી શુદ્ધ કરવાના પ્રયત્ન જેવી છે, અથવા તાે પહેલાં માથું ફાડીને પછી શીરા ખાવા જેવી છે. આવાઓને ઉદ્દેશીને જ શાસ્ત્રકારાએ કહ્યું છે કે—

कंचण-मणि-सोवाणं, थंभसहस्सोहियं ग्रुवणतलं । जो कारिज़इ जिणहरं, तओ वि तवसंयमो अहिओ ॥ એક મતુષ્ય સुवर्षु અને મણિનાં પગથિયાવાળું જિન- ચૌદસું :

મંદિર બંધાવે અને તેનું તળિશું હજાર મનાહર સ્તંભાવે સુશાભિત બનાવે અને બીજો મનુબ્ય તપ અને સંયમમાં પ્રવૃત્ત થાય તાે બીજા પુરુષને અધિક કળ મળે છે. તાત્પર્ય કે વાસ્તવિક ધર્મની ઉત્પત્તિ ઇચ્છાનિરાધ રૂપ તપ અને અહિંસાદિ ગુણુેાવાળા સંયમવડે જ થાય છે, પણુ દ્રવ્યના ઉપયાેગ માત્રથી થતી નથી. બીજી રીતે કહીએ તાે વિદ્યમાન દ્રવ્યનાે દાનાદિ ક્ષેત્રામાં ઉપયાેગ કરવાે ઇષ્ટ છે, પણુ વધારે મેળવીને દાન કરવાનાે વિચાર ઇષ્ટ નથી; કારણુ કે પરિગ્રહ મેળવવા માટે આરંભ-સમારંભાે કરવા પડે છે અને તે પાપના પ્રવાહને વેગવંતાે બનાવે છે.

પરિગ્રહ સચિત્ત અને અચિત્ત એમ બંને પ્રકારના હાેય છે. તેમાં સચિત્ત-પરિગ્રહમાં ઢાર-ઢાંખર, નાેકર-ચાકર, ફૂલ-કળ તથા ધાન્ય વગેરેના સમાવેશ થાય છે અને અચિત્ત પરિગ્રહમાં રાેકડ નાણું, સાેનું-રૂપું, ઝવેરાત તથા રાચરચીલાં વગેરેના સમાવેશ થાય છે. અથવા પરિગ્રહ બાહ્ય અને અભ્ય તર એમ બે પ્રકારના છે. તેમાં બાહ્ય પરિગ્રહમાં ધન, ધાન્ય વગેરે તમામ વસ્તુઓ અને અંતર પરિગ્રહમાં મિથ્યાત્વ, ત્રણુ પ્રકારના વેદ, હાસ્યાદિક છ વૃત્તિઓ અને ચાર કષાયાેની ગણુના થાય છે. વધારે સંક્ષેપમાં કહીએ તાે વસ્તુ પરના મૂર્ચ્છા-ભાવ એ જ વાસ્તવિક પરિગ્રહ છે.

# न सो परिग्गहो बुत्तो, नायपुत्तेण ताइणा। म्रुच्छा परिग्गहो बुत्तो, इइ बुत्तं महेसिणा ॥ १ ॥

8

: you

પ્રાણીમાત્રના સંરક્ષક જ્ઞાતપુત્ર શ્રી મહાવીરે વસ્ત આદિ આહ્ય વસ્તુઓને પરિગ્રહ કહ્યો નથી, પણ તેના પરની મૂચ્છાંને– તેના પરના મમત્વને જ પરિગ્રહ કહ્યો છે, એમ મહર્ષિઓએ કહેલું છે.

જેઓ પરિબ્રહના સંપૂર્ણ ત્યાગ ન કરી શકે તે એની મર્યાદા કરે, એનું નિયંત્રણ કરે. કહ્યું છે કે :

# असंतोषमविश्वासमारम्मं दुःखकारणम् । मत्वा मूच्र्ञाफलं क्रुर्यात् , परिग्रहनियन्त्रणम् ॥ १ ॥

દુઃખના કારણુરૂપ અસ'તાેષ, અવિશ્વાસ અને આર'ભ એ સઘળાં મૂચ્છાંનાં–મમત્વનાં કળાે છે, એમ જાણીને પરિગ્રહનું નિય'ત્રણુ કરવુ' એટલે કે અમુક પ્રમાણુથી વધારે ન રાખવાનાે નિયમ કરવાે.

આ માટે શાસ્ત્રકારાેએ પરિગ્રહના નવ પ્રકારા પાડેલા છે. તે આ રીતે :

(૧) ધન: તે ચાર પ્રકારનું છે-(૧) ગણિમ એટલે ગણીને લેવાય તેવું. જેમ કે શ્રીકળ, સાેપારી, રાકડા પૈસા વગેરે. (૨) ધરિમ એટલે તાેળીને લેવાય તેવું. જેમ કે ગાેળ, સાકર, કરિયાણાં વગેરે. (૩) મેચ એટલે માપીને લેવાય તેવું. જેમ કે ઘી, તેલ, દૂધ, કાપડ વગેરે. અને (૪) પરિચ્છેઘ એટલે કસીને કે પરીક્ષા કરીને લેવાય તેવું. જેમ કે હીરા, માેતી, સાેનું વગેરે.

#### (૨) ધાન્ય: દરેક જાતનું અનાજ.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

ચૌદસું :

( 3 ) લેવ: ખેતર, વાડી-વજીફા, ષ્ટ્રટી જમીન.

(૪) વાસ્તુ: ઘર, દુકાન, વખારાે વગેરે.

( પ ) રૂપું : રૂપાના જથ્થા.

(૬) સાનું: સાેનાનાે જથ્થા.

( ૭ ) કુપ્ય : સાેના-રૂપા સિવાયની ધાતુ તથા રાચરચીલું.

(૮) **દ્વિપદ:** નાેકર-ચાકર, દાસ-દાસી, સેવક-સેવિકાએા તથા મેના, પાેપટ, તિિતર, કુકડા વગેરે પક્ષીઓ.

( ૯ ) **ચતુષ્પદ્વ :** હાથી, ઘેાડા, ઊટ, ગાય, ભેંસ, પાડા, બળદ, બકરાં, ઘેટાં વગેરે પશુઓ.

આ નવે પ્રકારના પરિગ્રહનું પરિમાણુ નક્કી કરી નાખવાથી અને તેમાં ઉત્તરાત્તર ઘટાડાે કરવાથી પાપના પ્રવાહને માટા પ્રમાણુમાં રાકી શકાય છે અને આર'ભ–સમાર'ભમાં ઘણુા ઘટાડા કરી શકાય છે.

#### (૬) કોધ

પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈશુન અને પરિગ્રંહ એ પાંચ આસવદ્વારાની જેમ ક્રોધ, માન, માયા અને લાેભ એ ચાર .કષાયા પણુ પાપનાં પ્રબલ ઉદ્દગમસ્થાના છે. તેથી જ તેમને ભય કર અધ્યાત્મદાેષા કહ્યા છે.

कोहं च माणं च तहेव मायं, लोभं चउत्थं अज्झत्थदोसा । होध, भान, भाया અने ચिथि। લे।स, એ (सर्यां ४२) અध्यात्मद्वेषे। છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

ધર્મ'બેાધ−ચ'થમાળા

: 38 :

પ્રાણીઓને અનાદિકાલથી આ સંસારમાં રખડવું પડે છે, તેનું કારણ આ કષાયા જ છે.

> कोहो य माणो य अणिग्गहीया, माया य लोभो य पवड्ठमाणा। चत्तारि एए कसिणा कसाया, सिंचन्ति मृलाइं पुणब्भवस्स ॥ १ ॥

અનિગ્રહિત ક્રોધ અને માન તથા વૃદ્ધિ પામતા માયા અને લાેલ, એ ચાર કુત્સિત કષાયાે પુનર્જન્મરૂપી સંસારવૃક્ષનાં મૂળાેનું સિંચન કરે છે.

શાસ્ત્રકારાેએ આ ચાર કષાયાેને પાપની વૃદ્ધિ કરનારા કહેલા છે.

#### कोहं माणं च मायं च, लोभं च पापवड्ढणं । वमे चत्तारि दोसे उ, इच्छन्तो हियमप्पणो ॥ १ ॥

જે મનુષ્ય પાેતાનું હિત ચાંહે છે, તે પાપને વધારનારા ક્રોધ, માન, માયા અને લાેભ એ ચાર દાેષાને–ક્ષાયાેને સદાને માટે છેાડી દે.

ચાર કષાચામાં પહેલા કષાય ક્રોધ છે, તે દુર્ગલિનું દ્વાર છે, શમસુખને અટકાવનારી અર્ગલા છે અને વૈરવહિનું પરમ કારણુ છે. વળી તે ધર્મ અને મિત્રાના નાશ કરનાર છે. કહ્યું છે કે:

# कोधो नाम मनुष्यस्य, श्वरीराजायते रिपुः । येन त्यजन्ति मित्राणि, धर्माच परिद्दीयते ॥ १ ॥

પાપના પ્રવાહ

ચૌદસું :

ખરેખર ! ક્રોધ એ મનુષ્યના પાેતાના શરીરમાંથી ઉત્પન્ન થતાે શત્રુ છે કે જેના લીધે મિત્રાે તજી દે છે અને ધર્મથી ભ્રષ્ટ થવાય છે.

ક્રોધનાં પરિણામાનું દર્શન એક સંતકવિએ આ પ્રમાણે કરાવ્યું છેઃ

संतापं तजुते भिनत्ति विनयं सौहार्दमुच्छादय-त्युद्वेगं जनयत्यवद्यवचनं स्रते विधत्ते कलिम् । कीर्ति ऋन्तति दुर्गतिं वितरति व्याहन्ति पुण्योदयं, दत्ते यः कुगर्ति स हातुम्रुचितो रोषः सदोषः सताम् ॥१॥

જે સંતાપને આપે છે, વિનયને ભેદે છે, મિત્રતાના ઉચ્છેદ કરે છે, ઉદ્વેગને ઉત્પન્ન કરે છે, અસત્ય વાણીને જન્મ આપે છે, માયાને પ્રકટાવે છે, કીર્તિના નાશ કરે છે, દુર્ગંતિ- (પડતી)નું દાન કરે છે, પુરુયાદયના ઘાત કરે છે અને નરકાદિ કુગતિમાં ધકેલી દે છે, તેવા અનેક દાેષવાળા ક્રોધના સત્પુરુષાએ ત્યાગ કરવા ઉચિત છે.

શાસ્ત્રકારાેએ સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે:

जं अज़िअं चरित्तं, देस्रणाए अ पुत्वकोडीए । तं पि कसाइयचित्तो, हारेइ नरो म्रुहुत्तेणं ॥ १ ॥

કંઈક ન્યૂન એવા ક્રોડપૂર્વ સુધી જે ચારિત્રનું પાલન કર્યું દ્વાય છે, તે પણુ ક્રોધાદિ કષાયના ઉદય થવાથી મનુષ્ય બે ઘડીમાં હારી જાય છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

ષ્મ'બાેધ-ચૈયમાળા : ૩૮ : ક્યુ∘પ

લૌકિક શાસ્ત્રોનેા અભિપ્રાય પણુ એવા જ છે. આ રહ્યા તેમના શબ્દાઃ

#### कोधाद्भवति संमोहः, संमोहात्स्मृतिविभ्रमः । स्मृतिविभ्रमाद् बुद्धिनाशः, बुद्धिनाशात्प्रणश्र्यति ॥१॥

ક્રોધથી સંમાેહ થાય છે, સંમાેહથી સ્મૃતિવિભ્રમ થાય છે, સ્મૃતિવિભ્રમથી બુદ્ધિનાે નાશ થાય છે અને બુદ્ધિનાે નાશ થતાં મનુષ્ય સર્વ પ્રકારે નાશ પામે છે.

નીતિ તરીકે પણ ક્રોધના ત્યાગ કરવાે ઉચિત છે. કારણ કેઃ

#### क्षमी यत्कुरुते कार्यं, न तत्कोधवश्चंवदः । कार्यस्य साधनी प्रज्ञा, सा च क्रोधेन नश्यति ॥ १ ॥

જે કાર્ય ક્ષમાવાળા એટલે સહનશીલ કે શાંત સ્વભાવના મનુષ્ય કરી શકે છે, તે કાર્ય વાત વાતમાં તપી જનારા અને એ રીતે મન પરનાે કાબૂ ગુમાવનારાે મનુષ્ય કરી શકતાે નથી. તાત્પર્ય કે કાર્યને સાધનારી પ્રજ્ઞા છે, તેનાે ક્રોધવડે નાશ થાય છે.

મનુષ્ય ઘણીવાર પુત્ર-પુત્રીઓને રખડતાં જોઇને, પત્નીને વિચિત્ર રીતે વર્તંતી જાણીને, શેઠને મનસ્વી હુકમાે કરતા નિહાળીને તથા નાકરાની નિમકહરામી ભાળીને ઘણા ગુસ્સે થાય છે અને તેમની અતિ તર્જના કરે છે, પરંતુ આવા સંયોગેામાં પણ શાંતિથી કામ લેવું એ જ હિતાવહ છે. કહ્યું છે કે:

# अइ तज़णा न कायवा, पुत्तकलत्तेसु सामिए भिचे। दहिअं पि महिजंतं, छंडइ देहो न संदेहो ॥ १ ॥

ચૌદસું :

પુત્ર, સ્ત્રી, સ્વામી અને નાેકરની અતિ તર્જના કરવી નહિ, કારણ કે ગમે તેવું ઘટ્ટ હાેવા છતાં ઘણું મથાયેલું દહીં પાેતાનાે દેહ છેાડી દે છે (છાશ થઇ જાય છે) અર્થાત્ અતિ તર્જનાનું પરિણામ ખૂરું આવે છે.

ક્રોધ કરવાને ટેવાયેલા મનુષ્યેાએ પાેતાની જાતને સુધારવા માટે એ વાત યાદ રાખવી ઘટે કે :

# पढमं चिअ रोसभरे, जा बुद्धी होइ सा न कायदा। किंपाकफलाणमिव न सुन्दरो होइ तीइ परिणामो ॥१॥

ક્રૉધનાે ઉદય થતાં જે વિચારાે પહેલા આવે છે, તે પ્રમાણે વર્ત વું નહિ; કારણ કે કિંપાક વૃક્ષનાં ફલાેની જેમ તેનું પરિણામ સુંદર હાેતું નથી અર્થાત્ કિંપાક વૃક્ષનાં ફલાે ખાતી વખતે મધુર લાગે છે, પણ થાેડા સમયમાં જ પ્રાણનાે નાશ કરે છે, તેમ ક્રોધથી કરાયેલું કામ થાેડીવાર મનને સુંદર લાગે છે પણ તેનું પરિણામ અત્યંત બૂરું આવે છે.

કાેધને જીતવાનું મુખ્ય સાધન ક્ષમા છે. કહ્યું છે કે :

# क्षमाखड्गः करे यस्य, दुर्जनः किं करिष्यति १। अतृणे पतितो वद्विः, स्वयमेवोपज्ञाम्यति ॥ १ ॥

જેના હાથમાં ક્ષમારૂપી તલવાર છે, તેને દુર્જન શું કરશે ? ધાસ વગરની જમીન પર પડેલાે અગ્નિ પાતાની મેળે જ ઓલવાઈ જાય છે. સારાંશ કે-દુર્જન મનુષ્યાે આપણા પર કાેધ કરે અને આપણે તેના ક્રોધથી પ્રતિકાર કરીએ તાે મામલા ઘડીવારમાં અગડી જાય છે, પરંતુ ક્રાેધ ન કરતાં ક્ષમા ધારણુ કરીએ તાે પેલાે દુર્જન એની મેળે શાંત થઈ જાય છે.

ક્રોધને જિતવા માટે મનુષ્યે પાતાની સમજણુમાં ધરખમ સુધારા કરવાની જરૂર છે. સામાન્ય રીતે એવું માની લેવામાં આવે છે કે 'મારું અમુક કાર્ય જરૂર થાય તેવું હતું પણ ક્લાણાએ તે બગાડવું ' અને તે વિચાર આવતાં જ ક્રોધનાે ઉદ્ભવ થાય છે. પરંતુ ત્યાં એમ વિચારવું ઘટે છે કે-મારાં સુખદુઃખનું સર્જન કરનારા હું જ છું. મેં પૂર્વે જે કર્મા બાંધ્યાં છે, તે અનુસાર મને સુખદુઃખની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમાં બાંધ્યાં છે, તે અનુસાર મને સુખદુઃખની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેમાં બીજાના વાંક શા માટે કાઢું ? જાે કાર્યની સિદ્ધિ થવાની હશે તા હરકાેઈ પ્રકારે થશે, તેને અટકાવવાને કાેઈ સમર્ચ નથી. અને જો તે નહિ જ થવાની હાેય તાે ગમે તે નિમિત્તે આવી મળશે તેથી નિમિત્ત પર ક્રોધ કરવાે ઉચિત નથી.

કેટલાક લેાકેા એમ માને છે કે ક્ષમા એ તેા કાયરનેા ધર્મ છે; અર્થાત વીર પુરુષેાએ તેા બરાબર બદલાે લેવાે જોઇએ. પણુ એ માન્યતા અજ્ઞાનમૂલક છે, કારણુ કે વૈરથી વૈરની વૃદ્ધિ થતી જાય છે અને છેવટે વૈરનું એ વર્તુંલ અમર્યાદિત બની જાય છે. તેથી અનુભવી પુરુષાએ ફરમાન કર્યું છે કે ' क्षमा वीरस्य मूषणम् ક્ષમા એ કાયરનું નહિ પણુ વીરનું ભૂષણુ છે. '

જો આ વાત બરાબર સમજવામાં આવે તેા અનેક પ્રકારના કલહ–કંકાસા, ૮ંટા–ફીસાદાે અને ચુહનાં ઘમસાણાે અટકી જાય અને ક્ષમાની સુવાસથી એકબીજાની ભૂ્લાે સુધરે તથા

પાપના પ્રવાહ

ચૌદસું :

છેવટે દેાષાનું નિવારણુ થાય. તેથી નિર્ગ્રંથ મહર્ષિઓએ મુમુક્ષુ-ઓને પ્રતિદિન પ્રાતઃ અને સાય કાલે એવી ભાવના ભાવવાના આદેશ આપ્યા છે કે :

### खामेमि सव्वजीवे, सव्वे जीवा खमंतु मे ।

मित्ती मे सब्वभूएसु, वेरं मज्झ न केणइ ॥ १ ॥ હું સર્વ જીવાની (મે તેમના પ્રત્યે કરેલા અપરાધ માટે) ક્ષમા

માગું છું. સર્વે છવા મને ક્ષમા આપા. મારે સર્વ છવાથી મૈત્રી છે, કાેઇથી પણ વૈર નથી.

આ ભાવનાના આશ્રય લઇને અનેક મુમુક્ષુઓએ ક્રોધ પર સંપૂર્ણ વિજય મેળવ્યા છે અને પાતાના આત્માને સર્વ કષાયાથી મુક્ત કરીને પરમપદની પ્રાપ્તિ કરી છે.

#### ( ૭ ) માન

માન એટલે અભિમાન, અહંકાર, ગર્વ કે મદ. તેનેા 6દય થવાથી મનુષ્યાે ભાન ભૂલે છે અને ન કરવાનાં કામાે કરી બેસે છે, તેથી જ શાસ્ત્રકાર મહર્ષિઓએ કહ્યું છે કે :

#### विनयश्रुतशीलानां, त्रिवर्गस्य च घातकः ।

#### विवेकलोचनं छंपन् , मानोऽन्घकरणो नृणाम् ॥ १ ॥

માન નામનાે કષાય મનુષ્યાેના વિનય, શ્રુત, શીલ, ધર્મ, અર્થ અને કામનાે નાશ કરે છે તથા તેમનાં વિવેકરૂપી લાેચનને ફાેડી નાખીને તેમને આંધળા બનાવે છે.

# जातिलाभङ्कलैश्वर्यबलरूपतपःश्रुतैः । इर्वन् मदं पुनस्तानि, हीनानि लमते जनः ॥ १ ॥

જાતિ, લાભ, કુલ, ઐશ્વર્ય, ખલ, રૂપ, તપ અને શ્રુતના મદ કરનાર મનુષ્ય તે તે વસ્તુઓ હીન પ્રકારની પામે છે. અર્થાત જે મનુષ્ય એવે৷ મદ કરે છે કે 'હું ઉત્તમ જાતિમાં જન્મ્યેા છું માટે ઉત્તમ છું, મારા જેવેા ઉત્તમ બીજો કાેણુ છે ? ' તે ખીજા ભવમાં ચાંડાળ, પારધિ વગેરે અધમ જતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે. જે મનુષ્ય ધંધા, રાજગાર, વ્યવસાય કે અધિકાર અંગે થતા લાભનાે મદ કરે છે કે 'મારા જેવેા લાભ બીજા કેોઈને થતાે નથી, માટે હું પરમ ભાગ્યશાળી છું! <mark>બીજા</mark> બિચારા નસીબના '<sub>ક્</sub>ટા' હશે ! ' તેા તેને ભવિષ્યમાં લાભાંતરાય થાય છે, એટલે કે તેને કાેઈ પણ કામમાં માેટો લાભ થતાે નથી. જે મનુષ્ય કુલનું અભિમાન કરે છે કે ' હું તેા અમુક કુલના, મારી શી વાત ? હું કંઈ જેવાે તેવાે નથી ! ' તે ભવાંતરમાં હલકા કુલમાં જન્મે છે. શ્રી મહાવીર પ્રભુએ મરીચિના ભવમાં કુલને৷ મદ કર્યો કે ' અહેા ! હું કેવા ઉત્તમ કુલનાે છું ? મારા દાદા પ્રથમ તીર્થ કર, મારા પિતા પ્રથમ ચક્રવર્તી અને હું છેલ્લાે તીર્થ કર થઈશ ! અહા મારું કુલ ? અહા મારી ઉત્તમતા ! ' એ કુલમદના પરિણામે તેમને તીર્થ કરના ભવમાં પણ ભિક્ષુક કુલમાં અવતરવું પડ્યું કે જ્યારે અવશ્ય ઊચા કુલમાં જન્મ થાય છે. એ જ સ્થિતિ સવે<sup>\*</sup> કુલમદવાળાએ સમજી લેવાની છે. જે મનુષ્ય પાતાને પ્રાપ્ત થયેલા ઐશ્વર્યના મદ કરે છે કે 'અહેા ! મારા મહેલ કેવા સુંદર છે ? મારા બગીચાની શી વાત ? મારી પાસે જેવા હાથી છે, જેવા ઘાેડા છે, તેવા ખીજા કાેઈને નથી ! વળી મારી પાસે જેવું ઝવેરાત છે, જેવા આબૂષણાે છે, તેવાં બીજા પાસે ચૌદસું :

નથી ! મારી પાસે અખૂટ ધન છે, અઢળક સંપત્તિ છે, અપૂર્વ રિદ્ધિ છે! અહા મારું ઐશ્વર્ય ! ' તે લવાંતરમાં ઐશ્વર્યથી હીન થાય છે એટલે કે દીન–દુઃખી હાલતમાં જન્મે છે. જે મનુષ્ય બલનું અભિમાન કરે છે કે 'મારા જેવેા બળિયેા ખીજો કાેઇ નથી ! મારા ખળની શી વાત ! હું ભલભલાને હરાવી દઉં છું ! ' તે ભવાંતરમાં અલહીન એટલે માયકાંગલાે થાય છે. જે મનુષ્ય રૂપનું અભિમાન કરે છે કે ' મારા જેવા રૂપાળાે કાેઇ નથી, હું કામદેવનાે અવતાર છું, મારું રૂપ નેઇને લાેકા માહ પામે છે ! ' તે ભવાંતરમાં રૂપહીન એટલે કાણા–કૂબડા થાય છે. જે મનુખ્ય તપના મદ કરે છે કે ' હું મહાન તપસ્વી છું, મારા જેવી તપશ્ચર્યા બીજા કાેઈ કરી શકતા નથી ! ' તે ભવાંતરમાં તપ કરવાની શક્તિથી રહિત થાય છે. અને જે મનુષ્ય શ્રુત કે વિદ્યાના મદ કરે છે કે ' મારા જેવું શાસ્ત્રજ્ઞાન કાેઇને નથી, હું મહાપંડિત છું, હું મહાજ્ઞાની છું ! ' તે ભવાંતરમાં મૂર્ખ થાય છે.

આ સ્થળે સુજ્ઞ મનુખ્ય એવાે વિચાર કરે કે 'હે જીવ ! તે અત્યાર સુધીમાં દરેક પ્રકારની જાતિમાં જન્મ ધારણ કર્યાં છે, તાે જાતિનું અભિમાન શું ? જાતિ કાેઈ શાશ્વત વસ્તુ નથી, માટે તેના ગર્વ ન કર. હે જીવ ! તને જે કંઈ લાભ થાય છે તે અંતરાય કર્મના ક્ષય થવાથી થાય છે, તેમાં હર્ષ શું અને અભિમાન શું ? વળી આવા લાભ તને. એકલાને જ થતા નથી પણ જે કાેઈ પૂર્વભવમાં દાનાદિ ક્રિયાઓ કરે છે, તે સવેને થાય છે, માટે લાભના મદ ન કર. હે જીવ ! કુલના ઊચાનીચાપણાથી શું ? જો તું ઉચ્ચ કુલમાં જન્મ્યા છે, છતાં

શીલ અને સદાચારથી વ'ચિત છે, તેા એ કુલીનતાથી શું ? અને અધમકુલમાં જન્મવા છતાં શીલ અને સદાચારથી રહિત છે, તેા કુલની ફિકર શી ? હે છવ ! તું ઐશ્વર્યનું અભિમાન શાને કરે છે ? ઇંદ્રાદિ દેવાની આગળ ઐશ્વર્ય શા હિસાબમાં છે ? અથવા કુબેર ભંડારીની આગળ તારા પાંચ−પચીશ ક્રોડ શા વિસાતમાં છે ? અથવા તારી પાસે અમુક મંદિર–મહેલેા છે, તેવાં મંદિર અને મહેલેા બીજાનાં મંદિર અને મહેલેા આગળ પાણી ભરે છે, માટે તેનું અભિમાન કર મા ! વળી લક્ષ્મી તેા ચ ચળ છે અને ઘડી ઘડીમાં સ્થાન બદલે છે, તેા એનું અભિમાન શા કામનું ? આજે તારી પાસે ઐશ્વર્ય છે, તેનું તું અભિમાન કરીશ અને કાલે ઐશ્વર્યહીન થઈશ તેા ? માટે ઐશ્વર્યંનું અગ્નિમાન કરવું રહેવા કે, તેમાં જ તારું શ્રેય છે. હે જીવ! તું બળનું અભિમાન શાને કરે છે ? જો તું ખરા બળિયા હાે તા જન્મ, જરા, મૃત્યુ અને રાગરૂપી શત્રુને છતી લે. ત્યાં તાે તું પૂરેપૂરા પરાભવ પામે છે અને અળનું અભિમાન કરે છે, એ ન્યાય ક્યાંના ! વળી બળ માટે દુનિયામાં પંકાઈ ગયેલા મનુષ્યા પણ સમય આવતાં એવા નિર્બળ અને માયકાંગલા બની જાય છે કે જેને જોઈને દયા આવે છે, તાે શું તારી અવસ્થા કઠી એવી નહિ થાય ? હે છવ ! ખળતું અભિમાન તું જરા પણુ કર મા. વળી હે જીવ ! તું રૂપતું અભિમાન શાને કરે છે ? તારા કરતાં અનેકગણા રૂપાળા મનુષ્યાે આ જગતમાં હસ્તી ધરાવે છે કે જેમનું દર્શન થતાં જ લાેકાેના મન પર અજબ પ્રભાવ પડે છે. અને માની લે કે ્તું કંઈક રૂપાળા છેા તાે તેથી શું ? એ રૂપ શું સદા ટકવાનું

પાપના પ્રવાહ

ચૌદસું :

છે ? અરે સનત્કુમાર ચક્રવર્તી જેવાનું રૂપ થાેડીવારમાં ખદલાઈ ગયું, તેા તારા રૂપનું કહેવું જ શું માટે રૂપના મદને વિસરી જા અને આત્માને રૂપાળા બનાવવા માટે પ્રયત્નશીલ થા. વળી હે છવ!તું અમુક ઉપવાસ, આયંબિલ કે રસત્યાગ કરી શકે છે તેથી મહાન્ તપસ્વી હેાવાનું શા માટે માની લે છે ? આ જગતમાં મહાપુરુષોએ જે તપશ્ચર્યાઓ કરી છે, તેની આગળ તારી કાેઇ ગણુના નથી ! શ્રી ઝાષભદેવ ભગવાને બાર માસ સુધી આહારપાણી લીધાં ન હતાં ! શ્રી મહાવીર પ્રભુએ છ છ માસના ઉપવાસ કર્યા હતા અને સાડા-ખાર વર્ષમાં માત્ર ૩૪૯ જ પારણાં કર્યાં હતાં અને બાકીના બધા સમય તપશ્ચર્યામાં વ્યતીત કર્યો હતા, માટે તું તપનું અભિમાન જરા પણ કરીશ મા. અને હે જીવ ! તું શ્રુતના મદ પણ શાને કરે છે? તારું શ્રતજ્ઞાન ગણધર દેવા અને ચૌદપૂર્વધારીઓની આગળ શા હિસાબમાં છે ? તું થાડાં શાસ્ત્રો ભુષ્ટેા, થાડું લખતાં-વાંચતાં શીખ્યા કે થાડું બાલતાં શીખ્યા એમાં પાતાને મહાપ હિત કે મહાજ્ઞાની કેમ માની બેઠા છે ? તું પદે પદે સ્ખલના પામે છે. અનેક વસ્તુના ગૂઢ રહસ્યોને જાણતાે નથી, તારું જ્ઞાન અનેક પ્રકારે સ્ખલનાવાળું છે, એ કેમ ભૂલી જાય છે? રે જીવ! તું કાેઈ પણ પ્રકારે શ્રુતનાે મદ કરીશ મા. તાત્પર્ય કેઃ

# उत्सर्पयन् दोषञाखा गुणमूलान्यघोनयन् । उन्मूलनीयो मानद्वस्तन्मार्दवसरित्प्लवैः ॥ १ ॥

દેાષરૂપી શાખાએાને વિસ્તારતા અને ગુણુરૂપ મૂલને નીચે

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

ધર્મબોધ-થાંચમાળા : ૪૬ : : ગુખ્ય

લઇ જતા માનરૂપ વૃક્ષને મૃદુતા કે નમ્રતારૂપ નદીના પ્રવાહથી ઉખેડી નાખવું ચાેગ્ય છે.

અભિમાનને લીધે મનુષ્ય વાદવિવાદમાં ઊતરે છે, ઉડાઉ ખર્ચ રાખે છે, ખાેટા ઝઘડાએા કરે છે અને સુદ્ધે પણુ ચડે છે. વળી તે નાના માેટાનાે ભેદ પણ ગ્રૂકી જાય છે અને ન બાેલવા જેવાં વેણુ બાેલીને મિત્રા કે મુરબ્બીઓનું અપમાન પણ કરે છે; તેથી માનવડે દાેષાની વૃદ્ધિ થાય છે, એ સુનિશ્ચિત છે. વળી માનથી અક્ષડાઈ આવે છે, એટલે વિનયનાે લાેપ ચાય છે, વિનયનેા લાેપ થતાં વિદ્યાનાે પણ લાેપ થાય છે અને વિદ્યાને৷ લેાપ થતાં સારાસારને৷ વિવેક ભૂલી જઈ અસાર વસ્તુની પ્રાપ્તિમાં પ્રયત્નશીલ પણ થાય છે; તેથી માનવડે ગુણા નીચે જાય છે, એ નિઃસંશય છે. આમ દરેક રીતે નુકશાન કરનારા માનનું પાેષણુ શા માટે કરવું ? તેને અદલે અદુતા કે નમ્રતાને ધારણ શા માટે ન કરવી કે જેથી વિકાસનાે માર્ગ પુલ્લાે થાય અને આત્મા ઉત્તરાત્તર પ્રગતિ કરી શકે ? તાત્પર્ય કે-સુજ્ઞજનાએ માનને પાપપ્રવાહનું પ્રઝળ ઉદ્ગમસ્થાન જાણીને, તેના સદ્દ'તર ત્યાગ કરવા ઘટે છે.

#### (૮) માયા

કૂડ, કપટ, છલ, છેતરપીંડી, વંચના, વક્રતા, શઠતા કે કુટિલતાના આશ્રય લેનારી મનાવૃત્તિને માયા કહેવામાં આવે છે. તે મૃષાવાદની માતા છે, શીલ વૃક્ષને છેદનારી કુહાડી છે, અજ્ઞાનની જન્મભૂમિ છે અને દુર્ગતિના દરવાજા દેખાડનારી દુર્દાન્ત દ્વારપાલિકા છે. તેથી જ સુજ્ઞજનાએ કહ્યું છે કેઃ ٠.

# विधाय मायां विविधैरुपायैः, परस्य ये वश्चनमाचरन्ति । ते वश्चयन्ति त्रिदिवापवर्ग— सुखान्महामोहसखा स्वमेव ॥ १ ॥

જે મનુષ્યાે માયાનું સેવન કરીને વિવિધ પ્રકારના ઉપાયાેવડે બીજાની સાથે ઠગાઈ કરે છે, મહામાેહનાં મિત્ર સરખાં તે મનુષ્યાે પાેતાની જાતે જ સ્વર્ગના સુખાેથી ઠગાય છે.

અથવા—

#### कौटिल्यपट्वः पापा मायया बकवृत्तयः ।

#### मुवनं वश्चयमाना वश्चयन्ते स्वमेव हि ॥ १ ॥

અનેક પ્રકારનાં ફૂડ–કપટ કરવામાં કાબેલ અને બગલાના જેવી દ'લી મનાવૃત્તિ રાખનાર પાપી પુરુષા માયાવડે જગતને છેતરવા જતાં પાતે જ છેતરાય છે.

## मायामविश्वासविलासमन्दिरम् , दुराश्चयो यः क्रुरुते धनाशया । सोऽनर्थसार्थं न पतन्तमीक्षंते, यथा बिडालो लगुडं पयः पिबन् ॥ १ ॥

દ્રધ પીવાને પ્રવૃત્ત થયેલા બીલાડા જેમ લાકડીના ભયને જેઈ શકતા નથી, તેમ જે દુષ્ટ પુરુષ ધનની આશાથી અ-વિશ્વાસના વિલાસમંદિર જેવી માયાને આચરે છે, તે પાતાના માથે પડી રહેલા અનર્થસમૂહને જોતા નથી. અર્થાત્ માયાની છાયામાં લપટાયેલું મન વિવેકને વિસરી જાય છે અને હિતા. હિતનાે વિચાર કરવામાં અસમર્થ ખને છે; એટલે તે માયાથી આવનારાં ભયંકર પરિણામાના વિચાર કરી શકતું નથી.

માયાનું પહેલું ભય કર પરિણામ તેા એ છે કે તેના આચરનારનાે કાેઈ વિ<sup>ક્</sup>ધાસ કરતું નથી.

## मायाज्ञीलः पुरुषो यद्यपि न करोति किश्चिदपराधम् । सर्प इवाविश्वास्यो भवति तथाप्यात्मदोषहतः ॥ १ ॥

કપટી મનુષ્ય કાેઈ અપરાધ ન કરે તાે પણુ પાેતાના દાેષથી હણાયેલા તે સર્પની જેમ બીજાને અવિશ્વસનીય બને છે. તાત્પર્ય કે સાપની દુષ્ટ પ્રકૃતિને લીધે જેમ તેના વિશ્વાસ થઈ શકતાે નથી તેમ નિરંતર કૂડ–કપટ કરવાને ટેવાચેલા કપટી મનુષ્યનાે વિશ્વાસ થઈ શકતાે નથી.

માયાનું બીજું ભયંકર પરિણામ એ છે કે તે પાતે જ પાતાની જાળમાં કસાય છે. ' દગા કાેઇના સગા નહિ,' 'ખાડા ખાદે તે પડે,' 'કૂડના ડાંડિયા કપાળમાં વાગે ' વગેરે કહેવતા તેના જીવતા-જાગતા પ્રાવા છે. બંગભંગની ચળવળ વખતે સ્વદેશી વસ્તના નામે બંગાળની જનતાને એકદમ હલકું કાપડ માેકલી છેતરપીંડી કરનારી અમદાવાદની મિલાએ એટલી શાખ ગુમાવી હતી કે પછીથી ગમે તેવા સારા માલ પ્ર્રા પાડવા છતાં લાેકાને પ્રા વિશ્વાસ આવતા ન હતા. પરિણામે તેની આમદાનીમાં મોટા કટકા પડયા હતા અને કરાડા રૂપિયાનું નુકસાન થયું હતું. બીજી બાજુ એ વાત વિચારવા જેવી છે કે જે લાેકા પાતાના માલની ઉત્તમતા ટકાવી રાખે છે અને તેમાં દગાક્ટટકા કરીને તેનું ધારણ જરા પણ નીચું કરતા નથી, તેની : ૪૯ : પાપના પ્રવાહ

ચૌદસું :

શાખ બરાબર જામે છે અને તેને લીધે જ તેઓ અઢળક ધન કમાય છે.

માયાનું ત્રીજી લયંકર પરિણામ એ છે કે–તેને આચર-નાર સમ્યકૃત્વને પામી શક્તા નથી, કારણ કે સમ્યકૃત્વનું મૂળ સત્ય વ્યવહાર છે. આ રહ્યા તેની પ્રતીતિ કરાવનારા શબ્દોઃ

> સમક્તિનું મૂળ જાણીએજી, સત્ય વચન સાક્ષાત; સાચામાં સમક્તિ વસેજી, માયામાં મિથ્યાત, રે પ્રાણી ! મ કરીશ માયા લગાર.

ધર્માચરણમાં દંભને સ્થાન નથી. જે મનુષ્યાે બાહ્ય આચ-રણ સારું દેખાડે છે, પણ અંદરથી સ્વાર્થ સાધવાની પૂરી તકેદારી રાખે છે, તેને બગલાભગત જ કહી શકાય.

शनैरुद्धरते पादं, जीवानामनुकम्पया। पदय लक्ष्मण ! पम्पायां, बक्रः परमधार्मिकः ॥१॥

શ્રી રામચંદ્ર વનવાસ વખતે લક્ષ્મણ અને સીતા સાથે એક સ્થળેથી બીજા સ્થળે જઇ રદ્યા છે. વચમાં પંપા નામનું સરાવર આવે છે. ત્યાં બગલાઓને **સ્પચાપ બેઠેલા તથા ધીમે** ધીમે પગ ઉપાડતા જોઇને શ્રી રામચંદ્ર કહે છે ' હે ભાઈ લક્ષ્મણુ! તું આ પંપા સરાવર પર નજર નાખ. અહીં અનેક જાતનાં પક્ષીઓ નજરે પડે છે, પરંતુ તે બધામાં બગલાે સહુથી વધારે ધાર્મિક જણાય છે, કારણુ કે પાતાના પગ નીચે કાઈ જીવ ચગદાઇ ન જાય તે માટે એ ધીમે ધીમે પગ ઉપાડે છે! ' કહેવાની જરૂર ભાગ્યે જ છે કે-એ બગલાે સહુથી વધારે માછલીઓ પકડીને તેનું ભક્ષણુ કરી જાય છે! એટલે ખાદ્ય આચરણુ અનુકંપાનું પરંતુ ભીતરની વૃત્તિ શિકારની એ માયાની જાળ છે અને તે આત્માર્થી મનુષ્યાેએ છેાડવી જ જોઇએ.

માયાને જીર્તવા માટે સદા સરલતા રાખવી જરૂરી છે.

#### (૯) લાેેલા.

ધન, વૈભવ, સત્તા, અધિકાર કે રાજ્યાદિ ઐશ્વર્યની તૃષ્ણુાને લાેભ કહેવામાં આવે છે. તે સર્વ દોષની ખાશુ છે, ઉત્તમ ગ્રુણુાને ગળી જનારાે મહારાક્ષસ છે, દુઃખરૂપી વેલી-ઓનું મૂળ છે અને ધર્માદિ ચારે પુરુષાર્થના બાધક છે.

તેના સ્વરૂપનું વર્ણુંન કરતાં શાસ્ત્રકાર મહર્ષિઓએ કહ્યું છે કેઃ

धनद्दीनः शतमेकं, सहस्रं शतवानपि । सहस्रावधिपतिर्रुक्षं, कोटिं लक्षेश्वरोऽपि च ॥१॥ कोटीश्वरो नरेन्द्रत्वं, नरेन्द्रश्वक्रवर्तिंताम् । चक्रवर्ती च देवत्वं, देवोऽपीन्द्रत्वमिच्छति ॥२॥ इन्द्रत्वेऽपि हि संप्राप्ते, यदीच्छा न निवर्तते । मूले लघीयांस्तछोभः, शराव इव वर्धते ॥३॥ लोभसागरम्रुद्देल-मतिवेलं महामतिः । संतोषसेतुबन्धेन, प्रसरन्तं निवारयेत् ॥४॥

લાેલ શરૂઆતમાં નાનાે હાેય છે, પણુ પછીથી શરાવ-( કાેડિયા )ની જેમ વૃદ્ધિ પામે છે. જેમ કે ધનહીન હાેય તે સા રૂપીઆની આશા કરે છે, સા રૂપીઆવાળાે હજાર રૂપીઆ- ચૌદસું ઃ

ની આશા કરે છે, હજાર રૂપીઆવાળા લાખ રૂપીઆની આશા કરે છે અને લાખ રૂપીઆવાળા કરાડ રૂપીઆની આશા કરે છે. તે જ રીતે કરાડ રૂપીઆવાળા નરેન્દ્ર થવાને ઇચ્છે છે, નરેન્દ્ર ચક્રવર્ત્તી થવાને ઇચ્છે છે, ચક્રવર્ત્તી દેવ થવાને ઇચ્છે છે અને દેવ ઇંદ્ર થવાને ઇચ્છે છે. આમ ઇંદ્રપણું પ્રાપ્ત થવા છતાં ઇચ્છા નિવૃત્ત-શાંત થતી નથી; માટે સુજ્ઞજનાએ માટી ભરતીવાળા લાેભરૂપી સમુદ્રને સંતાેષરૂપી પાળ આંધીને પ્રસાર પામતા અટકાવવા.

### कसिणं पि जो इमं लोयं, पडिपुण्णं दलेज इक्तस्स । तेणाऽवि से न संतुस्से, इह दुप्पूरए इमे आया ॥१॥

અનેક પ્રકારના બહુમૂલ્ય પદાર્થીથી પરિપૂર્ણું આ સમગ્ર વિશ્વ પણ જે એક મનુષ્યને આપવામાં આવે, તેા પણ તે સંતુષ્ટ નહિ થાય. અહેા ! મનુષ્યની આ તૃષ્ણુ ઘણી જ દુષ્પૂ્ર છે ! અર્થાત્ કાેઈ રીતે પૂ્રી કરી શકાય તેવી નથી.

#### सुवण्ण-रुप्पस्स उ पद्यया भवे, सिया हु केलाससमा असंखया। नरस्स छद्धस्स न तेहि किंचि, इच्छा हु आगाससमा अणन्तिया॥१॥

ચાંદી અને સાેનાના કૈલાસપર્વંત જેવા માેટા અસ'ખ્ય પર્વંતા પાસે હાેય તાે પણુ લાેભી મનુષ્યની તૃપ્તિ માટે તે કંઇ પણ નથી; કારણુ કે તૃષ્ણા આકાશના જેવી અનંત છે.

# जहा लाहो तहा लोहो, लाहा लोहो पत्रहुइ । दोमासाकणयं कजं, कोडीए वि न निद्धियं ॥१॥

**ધર્મ'બાેધ-ગ્ર'**થમાળા : પર : : પુષ્પ

જેમ જેમ લાભ થતા જાય છે, તેમ તેમ લાભ વધતા જાય છે. બે માસાથી પૂરું કરવા ધારેલું કાર્ય કરાડા રૂપિયે પણુ પૂરું ન થશું. (આ ગાથા મહર્ષિ કપિલનાં દષ્ટાન્તને અનુલક્ષીને કહેવામાં આવી છે કે જે રાજા પાસે બે માસા સાેનું માગવા ગયા હતા, પણુ રાજાએ ઇચ્છામાં આવે તેટલું માગવાનું કહેતાં, તે ક્રમે ક્રમે કરાડા રૂપિયા સુધી અને તેના સમસ્ત રાજ્યને માગવા સુધી પહેાંચી ગયા હતા, પરંતુ પાછળથી સન્મતિ આવતાં તેમણે ક'ઇ પણુ ન માગતાં સ'તાેષ-ના જ આશ્રય લીધા હતા.)

#### पुढवी साली जवा चेव, हिरण्णं पसुभिस्सह । पडिप्रण्णं नालमेगस्स, इइ विज्ञा तवं चरे ॥१॥

ચાેખા, જવ આદિ ધાન્યેા તથા સુવર્ણું અને પશુએાથી પરિપૂર્ણું આ સમસ્ત પૃથ્વી પણુ લાેભી મનુષ્યને તૃપ્ત કરી શકતી નથી, એમ જાણીને સુજ્ઞજનાેએ ઇચ્છાનિરાેધરૂપ તપનું અવલંબન લેવું ઇષ્ટ છે.

### अहे वयन्ति कोहेण, माणेणं अहमा गई। माया गइपडिग्घाओ, लोहाओ दुइओ मयं ॥१॥

ક્રોધથી અધઃપતન થાય છે, માનથી અધમ ગતિ મળે છે, માયા સદ્દગતિના નાશ કરે છે, પરંતુ લાેભ તાે આ લાેક તથા પરલાેક બંનેને ભય સમાન છે.

અથવા

# कोहो पीइं पणासेइ, माणो विणयनासणो । माथा मित्ताणि नासेइ, लोहो सबविणासणो ॥१॥

પાપના પ્રવાહ

ચૌદસું :

.ક્રોધ પ્રીતિ કે સદ્ભાવના નાશ કરે છે, માન વિનયના નાશ કરે છે, માયા મિત્રાના એટલે વિશ્વાસના નાશ કરે છે, પરંતુ લાેબ તા સર્વના નાશ કરે છે.

લેાભને સર્વંનાશક કહેવાનેા હેતુ એ છે કે-લેાભી મનુષ્ય લેાભવશાત જૂઠું બાેલે છે, અણુદીધેલી વસ્તુ ઉપાડી લે છે, પરિગ્રહમાં વધારા કર્યા કરે છે અને હિંસા પણુ કરે છે. કહ્યું છે કેઃ

#### स्वामिगुरुवन्धुवृद्धानबलान् जीर्णदीनादीन् । . व्यापाद्य विगत**शंको, लोभार्चो वित्तमायत्ते ॥१**॥

લેાભને વશ થયેલેા પુરુષ પાેતાના માલીક, ગુરુ, બન્ધુ, વૃદ્ધ, સ્ત્રી, બાળક, દુર્ભલ અને અનાથાને પણ નિઃશંક મારી નાખીને ધન ગ્રહણ કરે છે.

લાેભી મનુષ્ય પાતાની ઇચ્છા પૂરી ન થતાં ક્રોધે ભરાય છે, અથવા કંઇક પ્રાપ્તિ થાય છે તાે અભિમાન કરે છે, વિવિધ પ્રકારના છલ-કપટા કે માયાના આશ્રય લે છે અને તે મિત્રા કે સુરખ્બીઓ સાથે પણુ લડે છે. આ રીતે લાેભની સર્વનાશકતા જોઇને જ સંતાેએ કહ્યું છે કે:

# अर्थमनर्थं मावय नित्यं, नास्ति ततः सुखलेज्ञः सत्त्यम् । पुत्रादपि घनमाजां मीतिः, सर्वत्रैषा विहिता रीतिः ॥१॥

હે મુમુક્ષુ ! તું ધનને નિરંતર અનર્થંરૂપ માન. સત્ય હકીકત એ છે કે–તેનાથી સુખના અંશ પણ પ્રાપ્ત થતા નથી. જે ઘણા ધનવાળા હાય છે, તેને (બીજાના ભય તા હાય છે ધર્મળોધ-ગ્ર'શ્વમાળા : ૫૪ : ક પ્રુષ્ય

પણુ ) પાેતાના પુત્રને ય સથ હાેય છે. આવી રીતિ સર્વત્ર એવામાં આવે છે.

જેમ ક્રેાધને ક્ષમાથી જીતી શકાય છે, માનને નમ્રતાથી જીતી શકાય છે અને માયાને સરલતાથી જીતી શકાય છે, તેમ લેાભને સંતાષથી જીતી શકાય છે.

'સંતાેષી સદા સુખી ' એ જગત્ના અનુભવ છે. 'સંતાેષ સસું સુખ નહિ ' એ મહર્ષિઓનાે મત છે અને 'સંતાેષ એ જ પરમ નિધાન છે ' એવું તત્ત્વગ્નાેનું તારણુ છે. તેથી સુજ્ઞ જનાેએ સંતાેષને ધારવાે અને લાેભને મારવાે એ જ સર્વથા સસુચિત છે.

(૧૦-૧૧) રાગ અને દ્વેષ.

\*રાગ હેાય ત્યાં દ્વેષ હેાય છે અને દ્વેષ હેાય ત્યાં રાગ હાેય છે, તેથી આ બ`ને પાપસ્થાનકાેના વિચાર સાથે કરવામાં આવે છે.

શાસ્ત્રકારોના અભિપ્રાયથી આત્માનું અધઃપતન કરનારી મુખ્ય બે વૃત્તિઓ તે રાગ અને દ્વેષ છે. તેમાં રાગ એ માયા અને લાેલની મુખ્યતાવાળી વૃત્તિ છે અને દ્વેષ એ ફ્રોધ તથા માનની મુખ્યતાવાળી વૃત્તિ છે. આ બંને વૃત્તિઓની લયંકરતા નું પ્ર્રેષ્ર્રું વર્ણુન કરી શકાય તેવું નથી, છતાં તેના કંઇક ખ્યાલ આવે તેવા હેતુથી અહીં થાેડા શબ્દાે લખવામાં આવે છે.

\* આ વાકય બહુલતાએ સમજવું. નવમા ગુણુસ્યાનક સુધી રાગ-દ્રેષ બન્ને સાથે છે, પરંતુ દશમા ગુણુસ્થાનક એકલા રાગ જ હાય છે. आत्मायत्तमपि स्वान्तं, क्रुर्वतामत्र योगिनाम् । रागादिभिः समाक्रम्य, परायत्तं विधीयते ॥१॥ अन्तः अरुषे आत्साधीन अनावनारा ये। गीओतुं भन पष् राग अने देषतुं आक्रमधु थतां पराधीन अनी जय छे. रक्ष्यमाणमपि स्वान्तं, समादाय मनाग्मिषम् । पिञाचा इव रागाद्याच्छलयन्ति म्रुहुर्म्रहुः ॥१॥

ચાેગીઓ યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણુાયામ, પ્રત્યાહાર, ધ્યાન, ધારણુા, સમાધિ વગેરે ઉપાયાવડે અ'તઃકરણુનું રક્ષણુ કરે છે, છતાં રાગ અને દ્વેષ (એવા ધૂર્ત છે કે જે) કંઈ પણુ બહાનું કાઢીને તેમાં પેસી જાય છે અને પિશાચની જેમ તેમને વારંવાર છળે છે.

# रागादितिमिरष्वस्त-ज्ञानेन मनसा जनः ।

#### अन्घेनान्घ इवाक्रृष्टः, पात्यते नरकावटे ॥१॥

એક આંધળાે બીજા આંધળાથી ખેંચાઇને જેમ ખાડામાં પડે છે, તેમ રાગાદિ અ'ધકારવડે જેનુ' જ્ઞાન નષ્ટ થશુ' છે એવા મનવડે મનુષ્ય નરકના ખાડામાં પડે છે.

ભાઇએાએ બીજા પ્રત્યે ખુલ્લાે અન્યાય આચર્યા હાેય, છતાં પક્ષ કાેના લેવાય છે <sup>?</sup> પત્ની પાઢાશણુ સાથે ખાેટા ઝઘડા કરી આવી હાેય છતાં વાંક કાેના કઢાય છે ? છાકરાએ ખરેખર બીજાનું અડપલું કર્યું હાેય છતાં કહેવા આવે ત્યારે કેવા

પાપના પ્રવાહ

પણું વર્ણુંવતાં યાગશાસ્ત્રના ચતુર્થં પ્રકાશમાં કહ્યું છે કે-

કલિકાલસવર્જ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યે આ ખંને દેષોનું દુર્જય-

ચૌદસું :

જવાબ અપાય છે ? એક હબસણુને જુદા જુદા વર્ગના અનેક બાળકા બતાવીને પૂછવામાં આવ્યું કે 'બાઇ, આ બધાં બાળકામાં તને કાેનું બાળક સુંદર જણાય છે ? 'ત્યારે હબસણે બધાં બાળકાને જોયા પછી જણાવ્યું કે 'મને તા હબસીનું બાળક સુંદર જણાય છે. ' આમ કેમ ? કૂલના ગાટા જેવા અનેક બાળકા હાજર હાેવા છતાં એ હબસણે આવા જવાબ કેમ આપ્યા ? એનું કારણુ શાધવા માટે આપણુને દ્વર જવું પડે તેમ નથી. રાગથી અધ થયેલી દર્ષિ વિવેકને ભૂલી જાય છે અને વિવેક ભૂલાતાં આવું પરિણામ આવે તે સ્વાભાવિક છે.

જે કાર્ય માટે આપણે બીજાની વાર વાર નિંદા કરી હાય છે, બીજાની વાર વાર ઘૃણા કરી હાય છે, તે જ કાર્ય જે આપણા માતાપિતા, વડીલ, ગુરુ કે કુટુંબ–પરિવારના કાેઇ માણુસે કર્યું હાય તા તેમના બચાવ કરવા લાગી જઇએ છીએ, એ શું બતાવે છે ? રાગથી અંધ થયેલા આત્મા ન્યાય– નીતિને વિસરી જાય છે અને ખુલ્લ ખુલ્લા અસત્યના આશ્રય લે છે, એ નિર્વિવાદ છે. આવી સ્થિતિમાં–આવી હાલતમાં નરકના દરવાજા ન ખુલે તા બીજાું શું થાય ?

રાગનું સ્વરૂપ ત્રણુ પ્રકારનું માનવામાં આવ્યું છે. (૧) દ્રષ્ટિરાગ, (૨) કામરાગ અને (૩) સ્નેહરાગ. તેમાં કુપ્રવચનની આસક્તિ એ દ્રષ્ટિરાગ છે. કુપ્રવચન એટલે ખાટા સિદ્ધાંતાનું પ્રતિપાદન કરનારાં પ્રવચના કે શાસ્ત્રો. દ્રષ્ટિરાગ જ્યાં સુધી હાેય ત્યાં સુધી શુદ્ધ ધર્મની પ્રાપ્તિ થલી નથી. શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શમાં આસક્તિ કરવી તે કામરાગ છે. એના પરિણામા અતિ ભયંકર છે. શબ્દમાં આસક્તિ રાખ-નારું હરણુ પારધિઓવડે પકડાય છે અને માર્ગું જાય છે.

રૂપની આસક્તિવાળું પતંગિયું દીવાની જ્યાેતમાં ઝંપલાવે ·છે અને પ્રાણુનાશને નાતરી લે છે. રસની આસક્તિવાળું માછલું સ્વાદિષ્ટ માંસના ટ્રકડા ખાવા જતાં ગલના કાંટાથી વીંધાય છે અને મૃત્યુ પામે છે. ગ ંધની આસક્તિવાળાે ભામરાે કમલમાં બીડાય છે અને કાળનાે કાેળિયા બની જાય છે. સ્પર્શંસુખની આસક્તિવાળાે હાથી સ્પર્શંસુખને৷ અનુભવ લેવા જતાં ખાડામાં પડી જાય છે અને કાયમનાે ગુલામ અને છે. જ્યાં એક એક વિષયની આસક્તિ આવે৷ અનર્થ ઉપજા-વતી હાેય ત્યાં પાંચ વિષયની આસકિતનું કહેવું જ શું ? શબ્દની લાલસાએ અનેકનાં સાન–ભાન ભૂલાવ્યાં છે અને તેમને પાયમાલ કર્યા છે. રૂપની લાલસાએ અનેક નરબંકાએા રણમાં રાેળાયા છે અને અમૂલ્ય માનવજીવન હારી ગયા છે. ગ'ધની લાલસા પણ એટલી જ અનર્ધંકારી છે. રસની લાલસાએ ખડતલ મનુષ્યને કાયમના રાગી બનાવી દીધા છે અને તેમની અમૂલ્ય છવનસ પત્તિ હરી લીધી છે. સ્પર્શની લાલસાએ પણ મનુષ્યના અનેક સદૃગુણાના નાશ કર્યો છે અને તેને લગભગ પશુકાેટિમાં મૂકી દીધાે છે. એટલે કામરાગ મનુષ્યના માટામાં માટેા શત્ર છે અને તેના નાશ કર્યે જ છૂટકા. કુટુ બીજના કે મિત્રા વગેરે પર સ્નેહ રાખવા એ સ્નેહરાગ કહેવાય છે. આ રાગના પરિણામે પણ મનુષ્ય અનેક પ્રકારની પાપમય પ્રવૃત્તિ કરવાને પ્રેરાય છે એટલે તેની ખતવણી પણ પાપસ્થાનકમાં કરવામાં આવી છે.

અહીં એટલું સ્પષ્ટીકરણ કરવાની જરૂર છે કે કુટુંબી જનેા કે મિત્રા વગેરે પર સ્નેહ ન રાખવા પણ સદ્ભાવ રાખવા, કારણ કે સ્નેહના મૂળમાં રાગ રહેલા છે અને સદ્-ભાવના મૂળમાં કલ્યાણુની વૃત્તિ રહેલી છે. કુટું બીજના અને મિત્રા પ્રત્યે જો સદ્ભાવથી વર્તવામાં આવે તા ઉભયનું હિત થાય છે. બીજા શબ્દામાં કહીએ તા મનુખ્યે કુટું બીજના કે મિત્રા વગેરે પ્રત્યે રાગાંધ ન બનતાં તેમને પણ સન્માર્ગે ચડાવવા અને એ જાતના પુરુષાથ કરવામાં આનંદ માણવા ઇબ્ટ છે, પરંતુ તેમની કુપથગામી વૃત્તિઓને પાષવી અને તેમાં આનંદ માણુવા એ હરગીઝ ઇબ્ટ નથી. જો આટલી વાત મનુખ્ય બરાબર સમજી લે અને તેના અમલ કરે તા પ્રત્યેક કુટું બ આદર્શ બની જાય અને સમસ્ત સમાજ પણ સુબ્યવસ્થિત બને.

દેષ એટલે અણુગમાે કે તિરસ્કાર, તેનું સ્વરૂપ અગ્નિન તણુખા જેવું છે. જેમ અગ્નિના નાના સરખા તણુખા ઘાસની માટામાં માટી ગાંજીને બાળી નાખે છે, તેમ દ્વેષના થાડા ઉદય પણુ મનુષ્યના મહાન્ ગુણાના નાશ કરે છે.

દ્વેષ ઉત્પન્ન થયે৷ કે ઇર્બ્યા આવે છે અને ઇર્બ્યા આવી કે ગુણુગ્રાહકતા એક ખૂણુ લપાઇ જાય છે, તેથી સામાના દાેષા દસગણા દેખાવા લાગે છે અને ગુણુ ગમે તેવડા માટા હાય તા પણુ નજરે પડતા નથી. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તા ઇર્બ્યાથી ગુણુગ્રાહકતા નાશ પામે છે અને ગુણુગ્રાહકતા નાશ પામતાં આત્માનું અધઃપતન અનિવાર્ય બને છે. આજ સુધી જે આત્માઓ અભ્યુદયના માર્ગે આગળ વધ્યા છે અથવા સાચી સફલતાના અધિકારી થયા છે, તે સવે<sup>\*</sup>એ ગુણુગ્રાહકતાના આશ્રય લીધા હતા અને હવે પછી પણુ જે આત્માઓને અભ્યુદયના માર્ગે આગળ વધ્યું હશે કે સાચી સફલતાના : 42 :

અધિકારી થવું હશે તેમણુે ગુણુગ્રાહકતાના આશ્રય લેવા જ પડશે. ગુણુ બેનારમાં ગુણુના સંગ્રહ થાય છે અને દાષ બેનારમાં દાષના સંગ્રહ થાય છે, કારણુ કે यादद्ती मावना तादद्ती सिद्धि: એ વિશ્વના સનાતન નિયમ છે.

ઇર્ષ્યાં આગળ વધી કે નિંદા શરૂ થાય છે, જે વિચાર અને વાણી બંનેને અપવિત્ર બનાવે છે તથા કાર્યાંમાં પર્ણુ અનુચિતતાના ઉમેરા કરીને શરૂ થયેલા આત્માના અધઃપતનને વધારે વેગ આપે છે, પરંતુ વાત એટલેથી જ અટકતી નથી. નિંદાના અતિરેક વૈરવૃત્તિને આમંત્રણ આપે છે અને વૈરવૃત્તિ આવી પંદુાંચી કે મનુષ્ય સારાસાર, હિતાહિત કે કર્ત્તંગ્યા-કર્ત્તંગ્ય બધું ભૂલી જઇને ખુદ્ય ખુદ્યા છે, નીતિને કાેરે મૂકે છે અને ન કરવા જેવાં અનેક કાર્યા ' કરીને અધઃપતનના ઇતિહાસને પૂરા કરે છે.

અહા દ્વેષની લીલા ! એનું શું વર્ણન કરીએ ? એણુ ભાઈ-ભગિનીઓને છેાડ્યા નથી, મિત્રા અને સુરબ્બીઓને મૂક્યા નથી, તેમજ સત્પુરુષા અને સાધુસ તાને સતાવવામાં પણુ પાછી પાની કરી નથી ! આવા દુષ્ટશિરામણુ દ્વેષને ક્યા સજ્જન પાતાના દિલમાં સ્થાન આપે ?

તાત્પર્ય કે–રાગ અને દ્વેષને આત્માના પરમ શત્રુ જાણીને તેમના સમભાવરૂપી સબળ શસ્ત્રવડે સંપૂર્ણ સંહાર કરવા એ સૂજ્ઞજનાનું પરમ કર્તવ્ય છે. કહ્યું છે કે—

# अस्ततंद्रैरतः पुंभिर्निर्वाणपदकांक्षिभिः । विघातव्यः समत्वेन, रागढेषद्विषज्जयः ॥ १ ॥

**ધર્મબોાધ–ગ્ર'ય**માળા : ૬૦ :

સર્વ દુઃખનેા અંત આણુનાર નિર્વાણુપદની ઇચ્છા કરનારે સાવધાન થઇને સમભાવરૂપ શસ્ત્રવડે રાગ અને દ્વેષરૂપ શત્રુના વિજય કરવા.

अमन्दानन्दजनने साम्यवारिणि मज्जताम् । जायते सहसा पुसां रागद्वेषमल्ठक्षयः ॥ प्रणिहन्ति क्षणार्धेन साम्यमालम्ब्य कर्म तत् ! यन्न हत्न्यान्नरस्तीव्रतपसा जन्मकोटिभिः ॥ १ ॥ मહाआन'हने ઉत्पन्न धरनार, समसाव३्प पार्णीमां इ्लप्ठी भारनार पुरुषने। राग अने देष३्पी मेल ज्लही नाश पामे छे. मनुष्य समसावनुं आल'लन लधने એક सुढूर्त (षे

ઘડી)માં જે કર્મના સંચ કરે છે, તે તીવ તપવાળા કરોડા જન્મમાં પણ કરી શકતાે નથી.

#### (૧૨) કલહ.

કલહ એટલે કજિયાે, કંકાસ, ઝઘડાે કે ટંટાે. તે ક્રોધાદિ કષાયનાે કુટુંબી છે અને રાગ તથા દ્વેષનાે દિલાેજાન દાેસ્ત છે, તેથી તેને પાપસ્થાનકની પંક્તિમાં બેસાડવામાં આવ્યાે છે.

એક પતિદેવે કહ્યુંઃ ' અલી ' તું આ ઘરની સારસંભાળ કેમ કરતી નથી ? '

પત્નીએ કહ્યું: ' ગમાર ! તું પાતે જ એ કેમ કરતા નથી' ? પતિદેવે કહ્યું: ' અરે ક્રોધમુખી ! તું આ શું બાલે છે ? '

પત્નીએ કહ્યું: ' કાળમુખા ! હું સાચું જ કહું છું. '

પતિદેવે કહ્યું: 'હે પાપિણી ! તું સંભાળીને બાલ. '

પાપના પ્રવાહ

: 59 :

ચૌદસુ' :

પત્નીએ કહ્યું: ' પાપી તારાે બાપ ! ' જ્યાં આ પ્રકારનાે દ'તકલહ કે છભાજોડી નિત્ય ચાલુ હાેય

ત્યાં સુખ અને શાંતિ ક્યાંથી હાેય ? અને લક્ષ્મી પણ કેમ ૮કે ?

દંતકલહ જે ઘરમાં હેાય, લચ્છીનિવાસ તિહાં નવિ જોય.

કેટલાક દુષ્ટ પ્રકૃતિના મનુષ્યાે જાણીબૂઝીને ઝગડાે કરે છે અને સામાને વાંકમાં લાવી પાતાનું મનમાન્યું કરે છે. આવા પ્રસંગે કંઈ પણુ ન બાેલતાં ચૂપ રહેવું એ જ ઉત્તમ છે, અન્યથા બકરીનાં બચ્ચાં જેવી સ્થિતિ થાય છે.

કાેઈ ઝરાના કિનારે એક વરુ અને એક બકરીનું બચ્ચું પાણી પીતાં હતાં. તેવામાં વરુની દાનત બગડી એટલે તે બાલ્યું: ' અરે નાદાન ! તું પાણી કેમ ડહાેળી નાખે છે ? . તારું ડહાેળેલું પાણી મારી તરફ આવે છે તે જેતું નથી ?' બકરીનાં બચ્ચાંએ કહ્યું: 'મહેરબાન ! તમે ઉપરના ભાગમાં પાણી પીએ છે ને હું નીચેના ભાગમાં પાણી પીઉં છું, તાે મારું પાણી તમારી તરફ કેવી રીતે આવે ?'

વરુએ કહ્યું: ' સામાે જવાબ આપતાં શરમ નથી આવતી ? આજથી છ મહિના પહેલાં તે જ મને ગાળ દીધી હતી, ખરું ને ? '

બકરીનાં બચ્ચાંએ કહ્યું: 'મારાે જન્મ થયાને હજી ત્રણુ મહિના થયા છે તાે છ મહિના પહેલાં ગાળ કેવી રીતે દીધી હશે ? ' વરુએ કહ્યું: ' વધારે **બાલવાની જરૂર** ંનથી. તેં નહિ તાે તારા બાપે ગાળ દીધી હશે અને તારા બાપે નહિ દીધી હોય **ધર્મ**બોધ–**ચ'યમાળા** : ૬૨ :

તેા એના બાપે દીધી હશે પણ તમે લેાકાેએ મને ગાળ દીધી છે, એ નિશ્ચિત છે; માટે હું તમને શિક્ષા કર્યા વિના નહિ રહું. '

આટલું બાેલી તે વરુએ બકરીનાં બચ્ચાંને પકડીને મારી નાખ્યું.

કલહને કાેઇએ નાના સમજવા જ નહિ. શરૂઆતમાં તે રાઈના દાણા જેવા નાના હાેય છે, પણુ જેતજેતામાં પહાડ જેવા બની જાય છે. સામાન્ય બાલાચાલીમાંથી હુંકારા–તુંકારા થાય છે; હુંકારા–તુંકારામાંથી ગાળાગાળી જન્મે છે; અને ગાળા-ગાળીમાંથી એક બીજા પર અણુછાજતા આક્ષેપા મૂકવાની શરૂઆત થાય છે. પછી લાકડીએા ઉચકાય છે, હથિયારા લેવાય છે અને એક બીજાનાં માથાં ભંગાય છે કે ગળાં રે સાય છે. એટલે કલહતું આખરી પરિણામ ભયંકર દુર્દશામાં જ આવે છે.

કલહને ઉત્તેજન આપવું એ પણ ભયંકર પાપ છે, કારણ કે એથી કલહ કરનારા બેવડા જેરમાં આવી જાય છે અને પાતાના સર્વનાશ થાય ત્યાં સુધી લડે છે. કાર્ટ-કચેરીમાં ચાલી રહેલા કેસા જુઓ એટલે એ વાતની વધારે પ્રતીતિ થશે. જે ઘર, જમીન કે ખેતર માટે કજિયા ચાલતા હાય તે ઘર, જમીન, ખેતરની કિંમત જેટલા પૈસા માત્ર વકીલની ફીના થઈ જાય, છતાં ટંટા ઊભા રહે છે. તેથી જ કહેવાયું છે કે-' વારે ક્લહ સ્વભાવે સંત-' જે પુરુષા ઉત્તમ પ્રકૃતિના હાય છે, તે કલહને ઉત્તેજન ન આપતાં તેનું શમન થાય તેવા ઉપાયા કરે છે. કલહ શું નથી કરતા ? એ પિતા અને પુત્રના સંબંધા છાડાવે છે, ગુરુ અને શિખ્યના ધર્મા ભૂલાવે છે, પતિ અને પત્નીના સ્તેહને વિસરાવે છે, ભાઇ-ભાઈ વચ્ચે અબાલા લેવડાવે છે ચૌદસું :

અને જ્ઞાતિ, બાતિ, સમુદાય, સંપ્રદાય કે રાષ્ટ્રને પાયમાલીના પંચે ધકેલે છે, તેથી એના આશ્રય ન લેવા એ જ ઇષ્ટ છે.

જે પુરુષે ક્ષમા, ઉદારતા, સહનશીલતા, નમ્રતા, સરલતા, સંતાેષ, ધીરજ, ન્યાયવૃત્તિ અને સમભાવ જેવા ઉમદા ગુણે કેળવે છે, તે કલહવૃત્તિ પર સંપૂર્ણ કાબૂ મેળવી શકે છે અને છેવટે સર્વ કલેશાથી મુક્ત થઇને પરમાનંદની પ્રાપ્તિ કરી શકે છે.

#### (૧૩) અભ્યાખ્યાન.

શાસ્ત્રકાર મહર્ષિઓએ અભ્યાખ્યાનની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે કરી છેઃ ' आभिमुख्येन आख्यानं दोषाविष्करणमभ्याख्यानम्– અભિમુખતાથી કહેવું એટલે કે કાેઈના દાેષા પ્રકટ કરવા તે અભ્યાખ્યાન કહેવાય છે. '

કાઇની બૂલ જણાતાં તેને એકાંતમાં બાેલાવીને કહેવું કે-' તમારી અહીં બૂલ થાય છે અથવા તા તમે આ ખાટું કરી રદ્યા છાે ' એ એક વાત છે અને તેને પાંચ માણુસની વચ્ચે ઉતારી પાડવા, એ બીજી વાત છે. એકમાં તેના પ્રત્યે લાગણી છે અથવા તેને સુધારવાની વૃત્તિ છે, જ્યારે બીજામાં તેને હલકા પાડવાના સ'તાષ છે અથવા તેને સ્થાનબ્રષ્ટ કરવાના પ્રયાસ છે. આ કારણુ સજ્જન પુરુષા કાઇની પણુ જાહેરમાં આકરી ટીકા કરતા નથી કે તેને પાંચ માણુસની વચ્ચે ઉતારી પાડતા નથી, પરંતુ પ્રસ'ગ જાઈને કહેવા યાગ્ય બે શબ્દો એકાંતમાં જ કહે છે અને તેની અસર ઘણી સુંદર થાય છે.

સામાનું દષ્ટિબિંદુ સમજ્યા વિના તે અમુક વિચારા જ ધરાવે છે કે અમુક ઇરાદાઓ જ રાખે છે, એમ કહેવું તે પણુ એક પ્રકારનું અભ્યાખ્યાન જ છે. એનું પરિણામ વળતા આક્ષેપામાં

આવે છે અને તેમાંથી ન ધાર્યો હાેય તેવે৷ ઉગ્ર કલહ જામી પડે છે. આજનાં વર્તમાનપત્રા એના જીવતાે–બાગતા પૂરાવાે છે. ચ્ચમુક નીતિને વરેલા વર્તમાનપત્રા બીજાનું દષ્ટિબિંદુ નિષ્પક્ષપાત રીતે રજાૂ કરવાને અદલે તેને કઢંગી રીતે રજાૂ કરે છે અને તેના પર આકરી ટીકાઓ કરે છે. આ ટીકાઓને

પરિણામે ઉગ્ર ચર્ચાપત્રોનેા જન્મ થાય છે અને સામસામા અગ્રલેખા લખાય છે તથા લાગતાવળગતા પક્ષાને ઉશ્કેરી દલ-ખ'ધી કરવાના પ્રયાસ પણ કરવામાં આવે છે. આ સમગ્ર પ્રવૃત્તિનું પરિણામ એ આવે છે કે–પક્ષભેદ કાયમના બને છે અને તેનાં એક પ્રબળ હથિયાર તરીકે વર્તમાનપત્રાને મનગમતા તડકાે પડે છે. પરંતુ આ જાતના પત્રકારિત્વથી દેશ કે સમાજને આયંદે ફાયદાે ન થતાં માટું નુકસાન જ થાય છે.

ભૂલવાળાની ભૂલ પણ જાહેરમાં પ્રકટ કરવી ચાેગ્ય નથી, ત્યારે વગર ભૂલવાળાને ભૂલવાળા ઠેરવવા અને તેમને જાહેર સમક્ષ ઉઘાડા પાડવા એ કેટલું ભયંકર ગણાય ? તેના વિચાર સુજ્ઞજનાેએ કરવાે ઘટે છે. એવા અસત્ય દેાષારાપણાેથી સામાને એટલું બધું દુઃખ થાય છે કે તે દુઃખના દબાણથી જ તે પાગલ અની જાય છે કે તેનું હુદય કામ કરતું ખંધ પડે છે. તેથી કાેઈના પર આળ ચડાવવું કે કાેઇ નિર્દોધને દાેષિત ઠરાવવાનું પગલું ભરવું એ હરગીજ ઉચિત નથી.

કાઇને પણ દાષિત ઠરાવતાં પહેલાં કે દાષિત જાહેર કરતાં પહેલાં આછામાં આછા નીચેના પ્રશ્નો પાતાની જાતને પૂછવા ઘટે : (૧) આ દેાષ મેં નજરાનજર જોયા છે ખરા ? નજરા-નજર નેયેલી વાતમાં પણ ખાટાં અનુમાના થવાના સંભષ્ટ

પાપના પ્રવાહ

: ૬૫ :

ચૌદમું :

ખરેા કે નહિ **? મારું અનુમાન ખાે**ટું નથી એની મેં પૂરી ખાતરી કરી લીધી છે ?

(ર) આ દેાષની હકીકત મેં બીજા પાસેથી સાંભળી છે, તેા બીજાએ તે વાત સત્ય હેાવાની પૂરેપૂરી ખાતરી કર્યાંનું જાણુવામાં છે ખરું ? અથવા તેણે આ વાત જાણીબૂઝીને કે બદઇરાદાથી તાે નથી કહી ? કેટલીક વાર ઓછી અક્કલથી પણુ

માણુસાે બીનપાયાદાર વાત ફેલાવે છે, તે સત્ય નથી શું ? (૩) સામાના જે દાેષ હું જાહેર કરવા ઇચ્છું છું, તેથી તેનું હિત થવાના સંભવ છે ખરાે ?

અતિવાચાળતાથી આ દેાષને ઘણી વાર ઉત્તેજન મળે છે, તેથી મનુષ્યે જે કંઇ બાલવું તે વિચારીને બાલવું ઘટે છે. કર્ણાપ-કર્ણું સાંભળેલી વાતને સાચી માની લઇને તેના પ્રચાર કરવા કે તેના આધારે બીજાને દાેષિત માની લેવા એના જેવી મૂર્ખતા કે એના જેવું પાપ આ જગતમાં બીજું કાેઇ પણુ નથી.

મ<mark>બ્ય</mark>સ્થ દબ્ટિવાળાે મનુખ્ય કદિ કાેઈ પર ખાેટું દાષા-રાે**પણ** કરતાે નથી.

### (૧૪) પૈશુન્ય

સત્ય અને અસત્ય દેાષાને છૂપી રીતે પ્રકટ કરવા તેને પૈશુન્ય કહેવાય છે. ' પિ**શુનક્રર્મ પ્રચ્છન્નં सदसदोषाविर्मावनम् ।'** લૌકિક ભાષામાં તેને ચાડીચુગલી કે ભ'ભેરણી કહેવામાં આવે છે, તેનાં પરિણામા કેવા ભય'કર છે તે જણાવવાની જરૂર છે ખરી **! મ**'થરાદાસીએ કૈકેયીના કાન ભ'ભેર્યાં, તેનું પરિણામ શું આવ્યું ? અયેાધ્યાની ગાદીના સાચા વારસદાર રામને ગાદી છેાડવી પડી, ચૌદ વરસના કારમા વનવાસ વેઠવા પડ્યો, તેમાં સીતા જેવી સતીનું હરણ થયું, તેને અનેકવિધ યાતનાઓ લાગવવી પડી. વળી તે જ કારણે રામ અને રાવણ વચ્ચે ખૂનખાર જંગ ખેલાયા અને લાખા છવાની કતલ થઈ. બીજી બાજી દશરથ રાજાનું મૃત્યુ થતાં કૈકેયી વિધવા બની અને જે લરતને માટે ગાદી માગી લેવામાં આવી હતી, તે ભરતને એથી જરાયે આનંદ ન થયા. તાત્પર્યં કે-એક ચુગલખાર દાસીની લંભેરણીએ અયાધ્યાના આદર્શ રાજકુટું બમાં નહિ ધારેલા ઉત્પાત મચાવ્યા અને તેમના સુખ-શાંતિના મહદ્દઅંશે નાશ કર્યા.

જે મનુષ્યને ચાડી-ચુગલી કરવાની ટેવ પડે છે, તેની જીભ સદા સળવળતી રહે છે. તે કાેઇની પાેણી સાેળ આની વાત સાંભળે છે કે ઝડપથી પકડી લે છે અને તેમાં પાતાના તરફથી થાડું મીઠું-મરચું ભભરાવીને તેને એવી રસિક બનાવી દે છે કે કાચા કાનના મનુષ્યાને તે સાંભળવામાં ખૂબ રસ પડે છે. આવા મનુષ્યા અનેકને દેવાળાં કઢાવે છે, અનેકનાં ઘર ભંગાવે છે, અનેકના સુખી સંસારને સળગાવી મૂટ્ટે છે અને કાેઇનું કંઈ ભલું થતું હાેય કે ઠેકાણું પડતું હાેય તા તેને પાતાની આ દુષ્ટ ટેવથી તાેડી પાંડે છે. બદલામાં તેને કૂટી કાેડી પણ મળતી નથી, એટલું જ નહિ પણ ચાડિયા કે ચુગલખાેરના ઇલ્કાબ પ્રાપ્ત થાય છે અને તેની પ્રતિષ્ઠાના ક્ષય-રાગીના શરીરની જેમ શીઘ ક્ષય થાય છે.

' જે મનુષ્ય એકની નખળી વાત બીજાને કરે છે, બીજાની નખળી વાત ત્રીજાને કરે છે અને ત્રીજાની નખળી વાત ચાથાને : 59 :

ચૌદસું :

કરે છે, તે આપણી કાંઈ પણ નબળી વાત બીજાને નહિ કહે તેની શું ખાતરી ? ' આવેા વિચાર કાંઇ પણ સુજ્ઞ મનુષ્યને આવે છે, તેથી તેઓ ચાડીખાર મનુષ્યના સાંભળતા કાંઇ પણ વાત કરતા નથી, એટલું જ નહિ પણ તેનાં પગલાં ક્યારે ટળે, તેની રાહ જોતા હાય છે. તેથી સુજ્ઞજનાએ પૈશુન્યના પડછાયા લેવા પણ કલ્પતા નથી.

પૈશુન્યનેા અર્થ દુર્જનતા કરીએ તેા તેનાથી દશ કાશ દ્વર રહેવું ઘટે છે, કારણુ કે દુર્જનતાવાળા મનુષ્ય વિદ્યાથી ગમે તેવા અલંકુત હાેય તાે પણુ સર્પની જેમ સર્વથી તજાય છે અને ભયંકર તિરસ્કારને પાત્ર થાય છે.

#### ( ૧૫ ) રતિ-અરતિ.

રતિ એટલે હર્ષ, અરતિ એટલે શાેક. જ્યાં હર્ષ હાેય છે ત્યાં શાેક અવશ્ય હાેય છે, તેથી બંનેનેા સંયુક્ત નિર્દેશ કરવામાં આવ્યા છે.

હર્ષ અને શેક ચિત્તની સ્વસ્થતાને ડહેાળે છે, વિચારાની મધ્યસ્થતામાં ભંગ પાડે છે તથા વિવેકના દીપ ઉપર એક જાતનું આવરણુ ખડું કરી દે છે, તેથી તેમની ગણુના પાપ– પ્રવાહના એક ઉદ્દગમસ્થાન તરીકે કરવામાં આવી છે.

નિર્ગંધ મહર્ષિઓના એ અભિપ્રાય છે કેઃ

जीऊं मरणेण समं उप्पक्षइ जुब्वणं सह जराए.। रिद्धी विणाससहिआ, हरिसविसाओ न कायबो ॥ १ ॥ છવન અત્યુવાળું છે, યૌવન વૃદ્ધાવસ્થાવાળું છે અને રિદ્ધિ વિનાશવાળી છે; તેથી હર્ષ અને શાક કરવા નહિ. અન્ય મહાત્માએાએ પણ એવેા જ ઉપદેશ આપ્યેા છે.

**दुःखे दुःखाधिकान् पश्येत् , सुखे पश्येत्सुखाधिकान् ।** आत्मानं शोकहर्षाभ्यां, शत्रुभ्यामिन नार्पयेत् ॥ १ ॥ દુःખમાં અધિક દુઃખવાળાને વિચાર કરવે અને સુખમાં અધિક સુખવાળાને વિચાર કરવે પણુ પોતાના આત્માને શત્રુ-ઓને અર્પણુ કરતા હાઇએ તેમ શાક કે હર્ષને અર્પણુ કરી દેવે નહિ. તાત્પર્ય કે-દુઃખ પડે ત્યારે એમ વિચાર કરવા કે મારા કરતાં બીજાને ઘણું દુઃખ છે, છતાં તેઓ શાક કરતા નથી તા મારે શા માટે શાક કરવા ? અને સુખના સમય આવે ત્યારે એમ વિચારવું કે આ જગતમાં મારા કરતા અનેક-ગણા વધારે સુખી મનુષ્યા છે અને તેમની આગળ હું કંઈ પણુ વિસાતમાં નથી તા હર્ષ શું કરવા ? આ દુઃખમાં કે સુખમાં મનની સ્વસ્થતા જાળવી રાખવી પણુ શાક કે હર્ષને વશ થવું નહિ. તેને વશ થવું એ પરમ શત્રુને વશ થવા બરાબર છે.

खण्डः पुनरपि पूर्णः पुनरपि खण्डः पुनः दात्ती पूर्णः । संपद्विपदौ प्रायः कस्यापि न हि स्थिरे स्याताम् ।। १ ।।

ચંદ્રમા ખંડિત હેાય છે તે ફરી પૂર્ણું થયા પછી ફરીને ખંડિત થાય છે તથા એ રીતે ખંડિત થયેલા ચંદ્રમા પાછા પૂર્ણુ થાય છે. સંપત્તિ–વિપત્તિના પણ આવા જ પ્રકાર છે. તે ઘણા ભાગે કાેઇને ત્યાં સ્થિર થતી નથી.

कार्यः संपदि नानन्दः पूर्वप्रुण्यभिदे हि सा । नैवापदि विषादश्व, सा हि प्राक्त पापपिष्टये ।। १ ।। संपत्ति भणे ते। એ पूर्वपुष्टयने क्षीधे क भणेक्षी छे એभ ચૌદસું :

વિચારીને હર્ષ કરવા નહિ અને આપત્તિ આવે તા એને પૂર્વ પાપાના ઉદય સમજીને વિષાદ કરવા નહિ. તાત્પર્ય કે–બંને અવસ્થામાં પ્રસન્ન રહીને પાતાનાં વર્તમાન કર્ત વ્યાને જ સુધારવાં. જ્યાં ઈચ્છાએા બળવાન હાેય છે, વાસનાએા બેરદાર હાેય છે અને પૌદ્દગલિક પદ્ધર્થા પ્રત્યે પરમ પ્રીતિ હાેય છે, ત્યાં હર્ષ અને પૌદ્દગલિક પદ્ધર્થા પ્રત્યે પરમ પ્રીતિ હાેય છે, ત્યાં હર્ષ અને શાકનું સામ્રાજ્ય જામી પડે છે, તેથી ઈચ્છાઓનું દમન કરવું, વાસનાઓને કાબૂમાં રાખવી અને પૌદ્દગલિક પદાર્થીની નિઃસારતા ચિંતવવી એ સાચું ડહાપણ છે.

મારી અમુક ઇચ્છા પૂરી ન થઇ, મારું અમુક કામ પાર ન પડશું વગેરે વિચારા કરીને આત્માને શાકસંતપ્ત કરવા નહિ. કહ્યું છે કેઃ

गते शोको न कर्तच्यो, मविष्यं नैव चिन्तयेत् । वर्तमानेन योगेन, वर्त्तन्ते हि विचक्षणाः ॥ १ ॥

જે વાત અની ઞઇ તેનાે શાક ન કરવા, તેમજ ભવિષ્યની ચિંતાઓ પણુ કરવી નહિ, કારણુ કે ભવિષ્ય એ વર્તમાન કાળનું જ પરિણામ છે. તેથી વિચક્ષણુ પુરુષા વર્તમાન યાગને જ સંભાળે છે.

હષ અને શાક બ'ને મનની કલ્પનાએા છે અને તેને સમજઘુથી જીતી શકાય છે, માટે સુજ્ઞજનાેએ ઉચ્ચ પ્રકારની સમજ કેળવીને હર્ષ શાક પર કાબૂ રાખવા.

( ૧૬ ) પરપસ્વિાદ.

કાઇની નિંદા કરવી, કાઇની કુથલી કરવી, કાઇનું ઘસાતું આેલવું કે કાઇનું કપાતું આેલવું, તેને પરપરિવાદ કહેવામાં આવે છે. તેનાથી ગુણુગ્રાહકતાના નાશ થાય છે અને અધઃ-પતન અનિવાર્ય અને છે, તેથી તેની ગણુના પાપપ્રવાહના સાળમા ઉદ્દગમસ્થાન તરીકે કરવામાં આવી છે.

ન્યાય અને નીતિમાં વિચક્ષણ પુરુષેાએ કહ્યું છે કેઃ

#### स्वश्लाघा परनिन्दा च, मत्सरो महतां गुणे । असंबद्धप्रलापित्वमात्मानं पातयत्यधः ॥ १ ॥

પાતાનાં વખાણુ, પારકાની નિ'દા, માટાનાં ગુણુની ઇર્બ્યાં અને અસ'બહ્ર પ્રલાપ કરવાની ટેવ આત્માનું અધઃપતન કરે છે.

# गुणदोषसमाहारे, गुणान् गृह्वन्ति साधवः ।

क्षीरनीरसमाहारे, हंसाः क्षीरमिवामलम् ॥ १ ॥

ક્ષીર અને નીર (દ્રધ અને પાણી) લેગાં થયા હાય તા હ'સા નિર્મલ ક્ષીરને જ ગ્રહણ કરે છે તેમ સાધુપુરુષા ગુણ અને દેાષના સમૂહમાંથી ગુણુાને જ ગ્રહણ કરે છે.

स्वगुणं परदोषं वा, वक्तुं याचयितुं परम् ।

अर्थिनं च निराकत्तुं, सतां जिह्वा जडायते ॥ १ ॥ પાતાનાં સુખે જ પાતાનાં વખાણુ કરતાં કે પારકાનાં દાેષા કહેતાં, બીજાની પાસે કાેઈ પણુ વસ્તુની યાચના કરતાં, તેમજ કાેઈ જરૂરવાળા પાતાની પાસે આવ્યા તા તેને જાકારા દેતાં સત્પુરુષાની જીભ ઉપડતી નથી. તાત્પર્યં કે, સત્પુરુષા પાતાનાં સુખથી ઢાેઇની નિંદા કરતા નથી.

# परवादे दग्नवदनः, परदोषनिरीक्षणे सहस्राक्षः । सद्द्वत्तवित्तहरणे बाहुसहस्रार्जुनो नीचः ॥ १ ॥

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

પાપના પ્રવાહ

: 92 :

ચૌદસું :

નીચ મનુષ્ય પારકાની નિંદા કરવામાં દશ વદનવાળા થાય છે, પારકાના દાેષા જોવામાં સહસ્રાક્ષી એટલે હજાર આંખાવાળા થાય છે અને સજ્જનાનું (ન્યાયનીતિવાળાઓનું) દ્રવ્ય હરણ કરવામાં હજાર હાથવાળા અર્જીન અને છે. અર્થાત્ બીજાની નિંદા કરવી, બીજાના દાેષા જોવા અને બીજાનું દ્રવ્ય હરણ કરવું એ અધમતાની પરાકાષ્ઠા છે.

બીજાના દાેષા જોનારે પાતાના આત્માને એ પ્રશ્ન પૂછવાની જરૂર છે કે 'હું કેવા છું ? શું હું ગુણુનાે ભંડાર છું ? મારામાં કાેઈ દાેષ નથી ? તાે મારા દાેષા સુધારવાને બદલે હું બીજાની નિંદા કરવામાં શા માટે પ્રવૃત્ત થાઉં છું ? ' કાેઇ કવિએ સાચું જ કહ્યું છે કૈઃ

#### असंख्या परदोषज्ञा, गुणज्ञा अपि केचन । स्वयमेव स्वदोषज्ञा, विद्यन्ते यदि पश्चषाः ॥ १ ॥

આ જગત્માં બીજાના ઢાષાે જોનારા મનુષ્યાે અસ'ખ્ય છે, ગુણુને જેનારા મનુષ્યાે બહુ થાેડા છે અને પાેતાના દાેષા પાેતાની મેળે જેનારા તાે માત્ર આંગળીના ટેરવે ગણાય તેટલા જ (પાંચ કે છ) છે.

આ વિષયમાં પૂ્જ્યશ્રી સમયસુંદરજી ગણિનાં વચનાે પુનઃ પુનઃ મનન કરવા યાેગ્ય છેઃ

> આપ સંભાળા સહુ કા આપણા રે, નિંદાની મૂકાે પઠી ટવ રે; થાડે ધણે અવગુણે સહુ ભર્યારે, કેહનાં નળિયાં સુએ કેહનાં નેવ રે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

ધર્મબાધ-ચયમાળા : ૭૨ :

નિંદા કરે તે થાય નારકી રે, તપ-જપ કીધું સહુ જાય રે; નિંદા કરા તાે કરજાે આપણી રે, જેમ છૂટકખારાે થાય રે.

ધીને જવા દેનાર અને કચરાને પકડી રાખનાર ગરણી જેમ આખરે કચરાથી ભરાઇ જાય છે, તેમ અન્યના ગુણુાની ઉપેક્ષા કરનાર અને તેના દાેષોને નજર સમક્ષ રાખનાર સમય જતાં પાેતે જ દાેષોથી ભરાઈ જાય છે. તેથી ઇચ્છવા યાેગ્ય છે કે કાેઇએ કાેઇની નિંદા ન કરતાં પાેતાના દાેષા જોવામાં જ સાવધાન રહેવું અને એ રીતે આત્મસુધારણા કરી મળેલા માનવભવને સાર્થક કરવા.

#### (૧૭) માયામૃષાવાદ.

જેમાં માયા અને મૃષાવાદના સંચુક્ત આશ્રય લેવામાં આવે છે, તેવા સઘળા પ્રપંચા, દગાફટકાઓ અને કાવતરાં-ઓના સમાવેશ સત્તરમા પાપસ્થાનકમાં થાય છે. જ્યાં એકલી માયા અને એકલા મૃષાવાદ પણુ પાપનું કારણુ છે, ત્યાં એ બંનેના સહયાગ પરમ પાપનું કારણુ બને તેમાં કાેઇ આશ્ચર્ય નથી. આ વિષયમાં ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજીના શખ્દાે યાદ રાખવા લાયક છે. તેઓ માયામૃષાવાદના સ્વાધ્યાયમાં જણુાવે છે કે—

એ તેા વિષને વળી ય વધાર્યું, એ તેા શસ્ત્રને અવળું ધાર્યું, એ તેા વાધનું ખાળ વકાર્યું, હાે લાલ ! માયામાહ ન કીજીએ. જેમ વિષને વઘારવાથી, શસ્ત્રને અવળું ધારણુ કરવાથી ચૌદમું :

અને વાઘના બાળકને વિકાર પમાડવાથી પરિણામ ભયંકર આવે છે, તેમ માયા–મૃષાવાદનું પરિણામ પણુ અતિ ભયંકર આવે છે, તેથી હે સજ્જના ! તમે માયા–મૃષાવાદનું સેવન કરશા નહિ. એ તા માયા ને માસાવાઈ,

થઈ મહાેટા કરે યે ઠગાઇ; તસ હેઢે ગઈ ચતુરાઈ,

હેા લાલ ! માયામાહ ન કીજીએ.

જે લેાકાે આ દુનિયામાં-દેશનેતાઓ, રાજદ્વારી પુરુષા, ઉદ્યોગપતિઓ, શ્રીમ તા, પંડિતા, વિદ્વાના, તંત્રીઓ વગેરે માટા માણુસા ગણાઇને માયા-મૃષાવાદનું સેવન કરે છે, તેમની ચતુરાઈ પાણીમાં ગઇ સમજો. તાત્પર્ય કે-જે ચતુરાઈથી પાતાનું તેમજ પારકાનું કલ્યાણુ થઈ શકે તેમ છે, તે ચતુરાઇના બીજાને છેતરવા માટે ઉપયાગ કરવા એ ચતુરાઇના ખુલ્લા દુરુપયાગ છે, તેથી હે સજ્જના ! તમે માયા મૃષાવાદનું સેવન કરશા નહિ.

> જે જાૂઠા ઘે ઉપદરા, જનર જનના ધરે વેશ; તેના જાૂઠા સકલ કલેશ, હા લાલ ! માયામાહ ન કીજીએ.

જે જાણી એઇને ખાેટો ઉપદેશ આપે છે અથવા સત્યની દરકાર ન કરતાં લોકોને પ્રિય લાગે તેવું આચરણ કરે છે, તેના સઘળા પરિશ્રમ વ્યર્થ સમજવા. તાત્પર્ય કે-લાકપ્રિયતા મેળવવાની ખાતર જેઓ સત્યને છુપાવે છે અને અંતરમાં જીદું ને દેખાવમાં 'જીદું એવું માયાવી વર્તન કરે છે તે પણ માયામૃષાવાદી જ છે અને તેમના એ માયામૃષાવાદ છેવટે દુર્ગંતિમાં લઈ જનારા હાેવાથી તેમણુ એ દિશામાં જે કંઈ કલેશ ઉઠાવ્યા હાેય તે નિરર્થંક છે, તેથી હે સજ્જના ! તમે માયામૃષાવાદનું સેવન કરશા નહિ.

કેટલાક મનુષ્યાે એમ માને છે કે ' શઠં પ્રતિ શાઠયં જીર્યાત્ લુચ્ચાઓ તરફ લુચ્ચુ' વર્તન કરવું ' પરંતુ એ નીતિ સુજ્ઞ પુરુષોને સંપત નથી, કારણુ કે તેના આખરી અંજામ ળૂરા હાેય છે. થાેડી લુચ્ચાઈ સામે વધારે લુચ્ચાઈ, વધારે લુચ્ચા સાથે એથી વધારે લુચ્ચાઈ એવા ક્રમને અનુસરતાં આખરે સર્વ નીતિનિયમાના નાશ થાય છે અને સન્માર્ગના લાેપ થાય છે, તેથી ' શઠં प्रति सत्यं જીર્યાત્−લુચ્ચા પ્રત્યે પણુ સત્ય આચરવું ' એ નીતિ જ સરવાળે ફાયદાકારક છે.

રાજદ્વારી પુરુષે પેાતાનું મનમાન્યું કરી લેવાની વૃત્તિથી કુટિલ કારસ્થાના રચે છે, તેની જગત પર શી અસર થાય છે ! તેના વિચાર કરા અને વીતરાગ મહાપુરુષા સરલતાલર્યું સત્ય આચરણુ કરીને જગતમાં સુખ અને શાંતિનું જે વાતા-વરણુ ઊભું કરે છે ! તેના વિચાર કરા એટલે માયા–મૃષાવાદની અનિષ્ટતા આપાઆપ સમજાઇ જશે.

#### (૧૮) મિથ્યાત્વશલ્ય.

મિચ્યાત્વ એટલે તત્ત્વાનું વિપરીત શ્રદ્ધાન, વિપરીત માન્યતા, તે એક પ્રકારનું શલ્ય છે–પાપ છે, તેથી તેને મિચ્યાત્વશલ્ય કહેવામાં આવે છે. તેની ભયંકરતાનું વર્ણુન કરતાં શાસ્ત્રકાર મહર્ષિઓએ જણાવ્યું છે કેઃ

# मिथ्यात्वं परमो रोमो, मिथ्यात्वं परमं विषम् । मिथ्यात्वं परमः बत्रुर्मिथ्यात्वं परमं तमः ॥ १ ॥

આ જગતમાં તાવ, ખાંસી, દમ, શૂળ, સ'ગ્રહણી વગેરે અનેક પ્રકારના રાગેા છે, પરંતુ તેમાં કાઇ રાગ મિથ્યાત્વ જેવાે મોટા નથી. વળી આ વિશ્વમાં અફીણુ, વછનાગ, સાેમલ, તાલપુટ, હળાહળ આદિ અનેક પ્રકારના વિષા છે, પરંતુ તેમાંનું કાઇ વિષ મિથ્યાત્વ જેટલું કાતિલ નથી; તેમજ આ દુનિયામાં શત્રુએા પણુ અનેક પ્રકારના છે, પરંતુ તેમાંના કાેઇ શત્રુ મિથ્યાત્વ જેટલા બળવાન નથી; અને આ લાેકમાં અમાસનું અંધારું ગાઢ ગણાય છે, પરંતુ મિથ્યાત્વના અંધકાર તેના કરતાં અનેકગણા ગાઢ છે, કારણુ કે તેના ચાેગથી દેવ, ગુરુ અને ધર્મનું સત્ય સ્વરૂપ સમજાતું નથી.

અથવા—

# जन्मन्येकत्र दुःखाय, रोगो घ्वान्तं रिपुर्विषम् । अपि जन्मसद्दस्नेषु, मिध्यात्वमचिकित्सितम् ॥ १ ॥

રાગ, અધકાર, શત્રુ અને વિષ એક જ જન્મમાં દુઃખ આપે છે, પરંતુ જેનાે ઉપચાર થયાે નથી, તેવું મિથ્યાત્વ હજારા લવ સુધી દુઃખ આપે છે.

# देवो रागी यतिः सङ्गी, धर्मः प्राणिनिशुम्भनम् । मृददृष्टिरिति ब्र्ते, युक्तायुक्ताविवेचकः ॥ १ ॥

ચુક્ત અને અચુક્તનું <mark>વિવેચન</mark> કરવામાં અસમર્થ એવેા મૂઢદ્દબ્ટિ( મિથ્યાત્વી ) રાગીને દેવ માને છે; સ્ત્રીસ'ગ કરનારને તથા ધન સંગ્રહ કરનારને ગુરુ માને છે અને જીવહિંસામાં ધર્મ માને છે. તાત્પર્ય કે–આ સંયોગામાં તેનું કલ્યાણ થવાની કાેઈ સંભાવના નથી.

એક મહર્ષિએ ડીક જ કહ્યું છે કેઃ

કષ્ટ કરાે પરે પરે દમા અપ્પા, ધર્મ અર્થે ધન ખરચાછ; પણ મિથ્યાત્વ છતે તે જૂડું, તિણે તેહથી તુમ વિશ્માછ. ધર્મ કરવાનાં નિમિત્તે ગમે તેટલું કષ્ટ ઉઠાવા, ગમે તેટલું આત્મદમન કરા અને ગમે તેટલું ધન ખરચા, પણ મિથ્યાત્વ

હશે તે৷ એ બધું નિરર્થક છે, માટે હે મુમુક્ષુઓ ! તમે મિથ્યાત્વથી અટકા–મિથ્યાત્વને દ્વર કરા.

કિરિયા કરતા ત્યજતા પરિજન, દુઃખ સહતા મન રીઝે છ; અ'ધ ન છપે પરની સેના, તિમ મિથ્યાદષ્ટિ ન સીઝે છ.

મિથ્યાદલ્ટિ મનુષ્ય વિવિધ પ્રકારની ક્રિયાએા કરીને, સ્વજન– સંબંધીઓના ત્યાગ કરીને તથા નાના પ્રકારનાં દુઃખાે સહન કરીને ધર્મ કર્યાંના સંતાષ અનુભવે છે, પણુ આંધળા નાયક જેમ પારકી સેનાને જીતી શકતાે નથી, તેમ મિથ્યાત્વથી અંધ થયેલાે તે મનુષ્ય સંસારસાગરનાે પાર પામી શકતાે નથી.

મિથ્યાત્વના વિસ્તાર આગળના પુષ્પામાં અનેક દબ્ટિએ અનેક વાર કરેલા છે, એટલે અહીં તેનું આટલું વર્ણુંન પર્યાપ્ત માનીએ છીએ ને પાઠકાેને એક વધુ વાર આ અઢારે પાપ–સ્થાનકાેથી વિરમવાના આગ્રહપૂર્ણું અનુરાધ કરીને વિરમીએ છીએ.





#### નવા બહાર પડેલા ગ્રન્થા

આત્મકલ્યાણમાળા

(૧) હુજારા વાંચકા જેની રાહુ જોઇ રહ્યા હતા, પૂ. મુનિવરા, સાધ્વીજીઓ, જેની ખુબ પ્રશ સા કરી રહ્યા છે તે અત્ય ત ભાવાત્પાદક પ્રાચીન પ્રાર્થના, ગુજરાતી સંસ્કૃત ઐત્યવંદના, સ્તુતિએા, ઢાલીયાં, સ્તવના, સજઝાયા, પદાના અત્યુત્તમ સંગ્રહ જેમાં છે. કિં. રા. ૪)

(ર) ધર્મખાધ ગ્રંથમાલાના શીઘ ગ્રાહક ખની જાવ, માત્ર પાસ્ટેજ સાથે રૂા. ૧૨) ની કિંમતમાં જીવનનું ધડતર કરવા માટે જાદા જદા વિષયા ઉપર રોચક શૈલીમાં લખાએલાં ૨૦૦૫ક્તકો વસાવી લાે.

(૩) પૈાષધ વિધિ (ચાથી આવૃત્તિ) સંપૂર્ણ સૂત્રો વિધિ સાથે, નહિ ભણુલાએ વાંચતા જાય અને પૌષધ કરી શકે તેવી યાજના જેમાં કરવામાં આવી છે. કિં. ૦-૧૨-૦.

(૪) માહનમાલા ( ચાથી આવૃત્તિ ) પ્રાચીન અર્વાચીન સ્તવના તથા પ્રાર્થના, ચૈત્યવંદન, થાયા, ગહું લીઓ, તપવિધિ, સ્તાત્રા, છંદના સંગ્રહ કિ. રા. ૧ા.

(૫) સજ્ઝાયાે તથા ઢાળીઆઓનો સુંદર સંગ્રહ કિં. રૂા. રાા. છપાતા ગ્રન્થા.

(૧) કલ્પસૂત્ર સુબાધિકા ટીકા (૨) શ્રી ભગવતીજી સ્વ્રનાં પ્રવચના (૩) શ્રી બૃહુત્સ ગ્રહુણી સુવિસ્તૃત સચિત્ર ભાષાંતર (બીજી આવૃત્તિ). છૂટક પુસ્તકા પણ મળી શકશે.

-: ગાહકો થવાનાં તથા પુસ્તક મેળવવાનાં ઠેકાણાં :--સી. શાંતિલાલ શાહની કાં. શા. લાલચંદ નંદલાલ ે. ૮૬, પ્રિન્સેસ સ્ટ્રીટ-સુંભઇ કે. રાવપુરા ઘીકાંટા-વડાદરા મેધરાજ જૈન પુસ્તક ભંડાર સરસ્વતી પુસ્તક ભાંડાર કે. ગુલાલવાડી ગાેડીજીની ચાલ નં. ૧ રે. રતનપાળ હાથીખાના સ અંધ

અમદાવાદ



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com