

## હિતશિક્ષા

--

( राग- अरे छव। शाहने अस्पना अरे.)

સુભાગી! માહ મમતમાં ચરે, મનુજના જન્મ વૃથા ક્યાં કરે ?-ટેક. ધન જોખન સુખ સ્થિર તું માને, આશા મુઠ્ઠી ધરે; દર્ભપાનના જલખિન્દુ સમ, આયુષ્ય એાછું કરે. સત્તાધારી ચક્કવતી એા, કાળ ઝપાટે હ કાળ-ચક્રના વેગ નિરાળા, તેથી યુલાગી૦ ર ક્ષચિક સુખના માહ નકામા, મહ धन सत्ताना गर्व तल है, आह ુરે. સુભાગી૦ ૩ ज्ञान ध्यान तप कप संयम्थी, क्षार पराहरे: માક્ષધામનાં સાચાં સાધન, એથી **ઉद्धरे.** सुलागी० ४ માયા મમતા જે નર છાઉ, આજ ने वरेः सुनि हेमेन्द्र अलु-स्भरहेथी, लवसि तरे. सुक्षांशी० प





# પવિત્રતાને પંથે

યાને

અહાર પાપસ્થાનકથી નિવૃત્તુ વર્વાના માર્જી,



લેખક :

મણિલાલ નથુભાઈ દાર્શી ખીં? એન

પ્રકાશક:--

શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા ભાવનગર

વીર સં. ૨૪૭૦

વિ. સં. ૨૦૦૦

કિંમત છ ચ્યાના

મુદ્રકઃ–શાહ ગુલાખચંદ લલ્લુભાર્ધ, શ્રી મહાદય પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ દાણાપીઠ—ભાવનગર.

# વિષયાનુક્રમણિકા

| પ્રકરણ            |                    | વિષય                                | પૃષ્ઠ       |
|-------------------|--------------------|-------------------------------------|-------------|
| પ્રકરણ ૧          | લું                | પ્રા <b>ણાતિ</b> પાતવિરમ <b>ણ</b>   | ٩           |
| પ્રકરણ ર          | ્ જ <u>ાં</u>      | <b>મૃષાવાદવિરમ</b> ણ                | 93          |
| प्रकृरखु व        | <u>જ</u> ું        | અકત્તાદાનવિ <b>રમ</b> ણ             | २०          |
| પ્રકરણ ૪          | <sup>'</sup> થું   | <b>મૈ</b> થુનવિરમણ                  | ર૪          |
| પ્રકરણ પ          | મું                | પરિગ્રહવિરમણ                        | 33          |
| પ્રકરણ ૬          | 8,                 | ક્રોધવિરમણ                          | ४१          |
| प्रकृष्           | મું                | માનવિરમણ                            | ٧٥          |
| પ્રકરણ ૮          | મુ•                | માયાવિરમણ                           | ጓረ          |
| પ્રકરણ ૯          | : મું              | લેાલવિરમણ                           | 43          |
| પ્રકરણ <b>૧</b> ૦ | . મુ               | રાગવિરમણ                            | ৩૧          |
| પ્રકરણ ૧૧         | . મુ <b>ં</b>      | દ્રેષવિરમણ                          | <b>૭</b> ૯  |
| પ્રકરણ ૧૨         | મુ                 | કલહવિરમણ                            | ८६          |
| પ્રકરણ ૧૩         | મું                | અભ્યાખ્યા <b>નવિરમ</b> ણ            | ૯ર          |
| પ્રકરણ <b>૧</b> ૪ | ' મું <sup>*</sup> | પૈેશુન્યવિ <b>રમ</b> ચ્             | ૯૭          |
| પ્રકરણ ૧૫         | . મુ <b>ં</b>      | રતિઅરતિવિરમણ                        | 909         |
| प्रकृरख् १९       | મું                | પરપરિવાદ <b>વિરમ</b> ણ              | १०६         |
| प्रक्ष्य १७       | <b>મુ</b> ં        | માયામૃ <b>ષાવાદવિરમ</b> ણુ          | <b>૧૧</b> ૧ |
| પ્રકરણ ૧          | લ મું              | મિથ્યાત્વ <b>શ્વ</b> યવિરમ <b>ણ</b> | 115         |

#### બે બાલ

પવિત્રતા એ આત્માના સ્વભાવ છે. સત્ય, પ્રેમ, દયા, મૈત્રી, પરાપકાર એ આત્માના સ્વાભાવિક ગુણ છે. આત્મા પાતાની શક્તિ, જ્ઞાન અને પ્રેમ જગતમાં પ્રગટ કરવા માગે છે, પણ તે પ્રગટ કરવામાં કેટલીક અસ્વાભાવિક—વિભાવિક વૃત્તિઓ નડે છે, અને તે અસ્વાભાવિક વૃત્તિઓ તે પાપસ્થાનેકા છે. જીવાતમાં પાતાનું સત્ય સ્વરૂપ ભૂલી જઇ, રાગ, દેવ અને કષાયાને વશ થઇ અહંકાર અને મમત્વભાવથી પ્રેરાઇને પાતાના સ્વભાવને અનુચિત એવાં અનેક પાપકર્મો આચરે છે, તેને જૈન-શાસ્ત્રકારોએ અઢાર વિભાગમાં વહેં ચી નાખ્યા છે અને તેને પાપસ્થાનેકા એવું નામ આપ્યું છે. તે પાપસ્થાનેકાનું સ્વરૂપ શું છે ? તેનાં કેવાં માઠાં પરિણામ આવે છે? અને તેમાંથી ભચવાને કેવા પ્રકારના વિચારા તથા વર્તન રાખવું, એ આ પુસ્તકમાં બતાવવામાં આવ્યું છે.

જેમ સર્પનું ઝેર ઉતારવાને તે ઉત્રે નહિ ત્યાંસુધી પુનઃ પુનઃ એ જ મંત્ર બાલવામાં આવે છે, પણ તે પુનરુક્તિ દાેષ ગણાતા નથી; તેમ પરપરિવાદ, પૈશુન્ય, અબ્યાખ્યાન વગેરે એકસરખા લાગતા દાેષા સંભંધી વિવેચન કરવામાં કાેઇ સ્થળે પુનરુક્તિ થઇ હાેય તાે તે ક્ષંતવ્ય ગણવામાં આવશે, એમ આશા રાખવામાં આવે છે.

આપણા આત્મામાં અનંત શક્તિ છે, તેનું આપણને ભાન નથી. આપણે કર્મના અને કર્મના પ્રકૃતિના બહુ વિચાર કરીએ છીએ. પણ આત્માના એક પ્રદેશમાં અનંત કર્મસમુદાયને તાહવાનું સામર્થ્ય છે, એ બાબત પર વિશેષ લક્ષ આપવાની જરૂર છે. લાંબા સમયના અંધકારના એક નાની સરખી દીવાસળી નાશ કરી શકે છે, તેમ જો આપણને આત્માની પવિત્રતાના, શક્તિના અને પ્રકાશના ખ્યાલ આવે, જો આપણે તેનું ચિંતન કરીએ, તેને અનુભવવા પ્રયત્ન કરીએ તા આપણામાં એટલી બધી શક્તિ સ્ફુરે કે જેના બળથી પાપસ્થાનકરૂપ દેષો આપણે ઘણી ત્વરાથી ટાળી શકીએ; માટે આપણે સ્વભાવે દિવ્ય છીએ અને દેષો તે આપણા નહિ પણ આપણી વિભાવીપ્રકૃતિના છે.

એ વિચારતું ચિંતન કરી આ પુસ્તકમાં વર્ણુ વેલા અઢાર પાપરથાનકાર્યા ભચવા વાચકવર્ગ પ્રયત્ન કરશે તેમાં આ પુસ્તકની સાર્થકતા છે.

છેવટ વાચકવર્ગને એ જ વિનંતિ ક્રે-આમાંના દરેક પ્રકરણનું હાઈ સમજી જે દેાષ પાતાનામાં હાય તે ટાળવા પ્રયત્ન કરવા. દેાષને ટાળવા માટે દેાષનું સ્વરૂપ સમજી લઇ તેની સામેના સદ્દ્યુણ ખીલવવા પ્રયત્ન કરવા. ક્ષમાના સદ્દ્યુણ ખીલવવાથી ક્રોધ પાતાની મેળે ચાલ્યા જશે. તેમ સરળતા ખીલવવાથી માયા દૂર થઇ જશે. તેવી રીતે દરેક દેાષને ટાળવા તેના વિરાધી સદ્દ્યુણાનું જેમ બને તેમ વધારે ચિંતન કરવું અને તે પ્રમાણે વર્તવાના પ્રયત્ન કરવા કે જેથી તે સદ્દ્યુણ સમય જતાં સ્વાભાવિક થઇ જશે.

આ મુક શેઠ લધાલાઇ ચાંપશીની પ્રેરણાથી છપાવવામાં આવી છે. અમને પણ પસંદ પડવાથી અમે તેની વધારે નકલા શ્રી જૈન ધર્મ પ્રકાશના શ્રાહકાને લેટ આપવા માટે છપાવી છે. આ મુકમાં સહજ સુધારાવધારા કર્યો છે. છેલ્લા પ્રકરણમાં વધારે વધારા કર્યો છે તે ખાસ વાંચવા લાયક છે.

આ અકના મુખ્ય લેખકના આભાર માનીએ છીએ. બે બાલ પણ તેમના જ રાખ્યા છે. દરેક પ્રકરણા સારા ને અસરકારક છે તે લક્ષપૂર્વક વાંચવાની ભલામણ કરવામાં આવે છે. બીજા નાવેલા વિગેરેના શુષ્ક લખાણા ન વાંચતાં આવું આત્મહિતકારક લખાણ જ વાંચવું હિતાવહ છે.

શેદ લધાભાઈએ પાતાની માતુશ્રીના શ્રેયાર્થ આ સુક છપાવી છે અને તે પાતાના કુટું ખમાં વહે ચવાનું ધાર્યું છે. આવા પુસ્તકની લ્હાણી કરવી તે ખરેખર શ્રેયકારક છે. પ્રારંભમાં વધારે ન લખતાં બે બાલ સમાપ્ત કરવામાં આવે છે.

િ વિત સં. ૨૦૦૦ ૄે - ક્રાર્ત્તિકી પૂર્ણિમા ∫ શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સ**ભા** ભાવનગર

# પવિત્રતાને પંથે

અથવા

# અઢાર પાપસ્થાનકાેથી નિવૃત્ત થવાનાે માર્ગ.

પ્રકરણ ૧ લું.

#### પ્રાણાતિ પાતવિરમણ.

**્**ંવમાત્ર સુખને શાેધે છે. જ્યાં સુધી આત્માને પાતાના ખરા સ્વરૂપનાે અનુભવ ન થાય ત્યાંસુધી તેને કદાપિ ખરી શાન્તિ મળી નથી અને મળવાની નથી. આત્મા પાતે જ્ઞાન-સ્વરૂપી છે. તેનામાં અનંત જ્ઞાન, અનંત શક્તિ અને અનંત આનંદ રહેલાં છે. તે આત્મા પાતાના જ્ઞાનસ્વરૂપે જગતના તમામ પદાર્થીને-તે પદાર્થીના ગુણ અને પર્યાયા સહિત જાણે છે અને અનુભવે છે. તે ખાદ્ય પદાર્થીને તેમજ પાેતાના શરીરાને સાધનાે તરીકે વાપરે છે, પણ પાેતે પાેતાના સ્વરૂપમાં જ આનંદ માને છે. ઇન્દ્રિયાના આવેશા અને મનના વિચારારૂપી તરંગા તેના પગ આગળ આવીને ભલે અથડાય પણ તે તા પાતાના ઉચ્ચ સ્વભાવરૂપ ખડક ઉપર સ્થિર રહે છે; કારણ કે ઇન્દ્રિયા તથા મનને બળ આપનાર પથ પાતે જ છે; માટે જ્યાં આત્મા પાતાનું બળ ખેંચી લે છે ત્યાં મન તથા ઇન્દ્રિયા શિથિલ અની જાય છે અને તે

આત્મા પર પાતાના પ્રભાવ દર્શાવી શકતાં નથી. આત્મા તા ઇન્દ્રિયા, મન અને વાસનાએાના સેવક નહિ પણ સ્વામી છે. આત્માના ખળના શા ખ્યાલ આપી શકાય? શ્રીમાન્ શુભચંદ્રાચારે જ્ઞાનાણુવમાં કહ્યું છે કે—

#### अहोऽनंतवीर्योऽयमात्मा विश्वप्रकाशकः । त्रैलोक्यं चालयत्येव, ज्ञानशक्तिप्रभावतः ॥

આ વિશ્વને પ્રકાશ આપનાર આત્મા અનંતશક્તિ-વાળા છે. તે પાતાની જ્ઞાનશક્તિના પ્રભાવથી ત્રણ ભુવનને ધુજાવવા સમર્થ છે. આ આત્મશક્તિને દેવેા અને અસુરા પણ વશ થાય છે, તા પછી સામાન્ય મનુષ્યા અને પશુચ્માની તાે વાત જ શી ? આ આત્મશક્તિ આગળ માેટા માટા નરેન્દ્રો અને ચક્રવર્ત્તીઓ પણ નમી પડે છે. આત્માનું પ્રેમસ્વરૂપ જ્યારે પ્રગટ થાય છે ત્યારે તે સ્વરૂપ પ્રકટ કરનારની સમીપમાં આવનારા વિરાેધીએાના વિરાેધ ટળી જાય છે, એટલું જ નહિ પણ સ્વભાવથી વિરાધી પશુએા પણ પાતાના વૈરભાવ ટાળી શાન્ત થઇ જાય છે. તેના પ્રેમની પ્રભા આગળ વૈરવિરાેધનું વાદળ ટકી શકતું નથી. તે આત્મા પાતાના જ્ઞાનબળવઉ ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્ત-માન ત્રણે કાળના અનાવાને હસ્તામલકવત્ પાતાની દૃષ્ટિ સમીપ એકજ સમયે જોઇ શકે છે. તેના શુંદ્ધ હુદયમાં દરેક બાહ્ય વસ્તુનું પ્રતિબિબ પડે છે અને તેથી કાઇપણ જાતના પ્રયાસ સિવાય તે સર્વ પદાર્થી અને ખનાવાને જોઇ શકે છે, જાણી શકે છે અને અનુભવી પણ શકે છે. વળી પ્રખુદ્ધ આત્મા સ્વસંતુષ્ટ હાવાથી પાતાના સુખ વાસ્તે તેને

બહારના પદાર્થી કે મનુષ્યા પર આધાર રાખવા પડતા નથી. મનુષ્યાને પાતાના આત્માના દિવ્ય આનંદનું ભાન જેટલા પ્રમાણુમાં એાછું તેટલા પ્રમાણુમાં તે આનંદ મેળવવા માટે ખાહ્ય પદાર્થી વિશેષ રૂપમાં પ્રાપ્ત કરવા ઇ<sup>ર</sup>છે છે અને મથે છે, પણ ખરા આત્મજ્ઞાનીના આનંદ પાતાનામાં રહેલાે હાેવાથી તે ખાહ્ય વસ્તુઓના સદ્ભાવ કે અભાવમાં એકસરખી પ્રસન્નતા જાળવી શકે છે. તે અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ પ્રસંગામાં-જગત જેને સુખદુ:ખના પ્રસંગા કહે છે તેવા પ્રસંગામાં–આનંદમાં રહી શકે છે. આત્મા અમર હાવાથી અંતવાળી વસ્તુઓના સદ્ભાવે શું રાચે ? તેમજ અંતવાળી વસ્તુઓના અભાવે ખિન્ન પણ શું થાય ? અનંત કાળના પ્રવાસી આત્મા આ બધા સંસારરૂપી નાટકનાે પ્રેક્ષક છે, દ્રષ્ટા છે-સાક્ષી છે; પણ ભૂલથી પ્રેક્ષક મટી એકટર-નાટકના પાત્ર ખની જાય છે એટલે લેપાય છે અને સંસારનાટક-માં તેને પણ અનેક ભાગ ભજવવા પડે છે.

આતમાં, ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે અનંત આનંદમય, અનંતશક્તિમય અને અનંતજ્ઞાનમય છે, છતાં શા સારુ ખીજા, અલ્પશક્તિવાળા અને બહુ જ ન્યૂન જ્ઞાનવાળા જણાય છે? તેની શક્તિ, જ્ઞાન અને આનંદને રાૈકનારાં કારણા કયા છે? જેમ સૂર્યના પ્રકાશને વાદળ રાૈકે છે તેમ આત્માના પ્રકાશને રાૈકનારાં વાદળા કયા? વળી આપણે પાતે જ આ આત્મા હાવાથી અને આત્મા પાતે શક્તિ, જ્ઞાન અને આનંદના સમૂહરૂપ હાવાથી શા સારુ તે શક્તિ, જ્ઞાન અને આનંદના સમૂહરૂપ હાવાથી શા સારુ તે શક્તિ, જ્ઞાન અને આનંદના સમૂહરૂપ હાવાથી શા સારુ તે શક્તિ,

ઉપરના પ્રશ્નના ઉત્તર સમજવાને માટે આપણે એક દ્રષ્ટાન્ત લઇએ.

હાલનું વિજ્ઞાનશાસ્ત્ર આપણને જણાવે છે, તેમજ આપણે અનુભવથી પણ જાણીએ છીએ કે આપણી ચારે બાજુએ હવા આવેલી છે, પણ જે વસ્તુ ચારે બાજીએ આવેલી હાય તેનું આપણને ભાન હાેતું નથી. વળી આ હવાને વજન પણ છે, અને તે દરેક વર્ગ ઇંચ (square inch) ઉપર પંદર રતલ છે. છતાં આપણને તે વજનના ભાર લાગતા નથી. પણ જો કાઇ પણ બાજુથી હવા લઇ લેવામાં આવે અને ત્યાં જગ્યા ખાલી થાય, તેા હવાના દખાણનું તરત જ આપણને ભાન થાય. જો એક શીશીમાંથી હવાના પંપવડે હવા ખેંચી લેવામાં આવે, અને જો તે શીશા પર હાથ મૂકવામાં આવે તા હાથ ઉપર હવાનું દખાણુ એટલું બધું થાય કે હાથમાંથી લાહીની સેરા નીકળે; કારણ કે ઉપરના દખાણને રાેકનારું હવાનું નીચેનું દખાણ તે વખતે હાેતું નથી. તેજ રીતે આત્માની પૂર્ણ શક્તિએા આપણામાં છે પણ આપણાં હૃદયા ખહારના પદાર્થી, વાસનાએ અને વિચારાથી એટલાં બધાં ભરેલાં છે કે તે આત્માની શક્તિ-એાનું દબાણુ આપણને લાગતું નથી. જે પળે હૃદય ઉપરથી પાપ તરફ દોરી જતી વાસનાએ અને વિકારાના ભાર એાછા થઇ જશે, તેજ પળે તે સ્થળે આત્માની શક્તિએા પ્રકટ થઇ પાતાના પ્રભાવ દર્શાવશે. આત્માની શક્તિઓ ખીલવવાની નથી, તે તેા ખીલેલી જ છે; પણુ તેને પ્રંકટ થવામાં જે અંતરાયબૂત કારણા છે તે દ્વર કરવાનાં છે. આત્માની શક્તિઓને પ્રકટ ઘવામાં જે અંતરાયભૂત કારણા છે તેને પાપસ્થાનકા કહેલાં છે. તે પાપના-અશુભ પ્રવૃત્તિના હેતુઓ છે. જ્યાં સુધી પાપપ્રવૃત્તિના હેતુઓ વિદ્યમાન હાય ત્યાં સુધી અશુભ પ્રવૃત્તિ થવાની અને તેના પરિણામે જે કર્મરૂપ વાદળ પ્રગટે તે આત્મસૂર્યને પ્રકટ થવા દે નહીં; માટે જો આત્માની ખરી શક્તિઓ પ્રકટ કરી સ્વાનંદમાં મ્હાલવું હાય તા મનુષ્યે અઢાર પાપસ્થાનકાનું સ્વરૂપ સમજી જેમ ખને તેમ તેના ત્યાગ કરવા પ્રવૃત્ત થવું જોઇએ. તે અઢાર પાપસ્થાનકા જૈનધર્મમાં વર્ણવેલા છે તે નીચે પ્રમાણે છે—

(૧) પ્રાણાતિપાત. (૨) મૃષાવાદ. (૩) અદત્તાદાન. (૪) મૈથુન. (૫) પરિથહ. (६) ક્રોધ. (૭) માન. (૮) માયા. (૯) લાભ. (૧૦) રાગ. (૧૧) દ્વેષ. (૧૨) કલહ. (૧૩) અભ્યાખ્યાન. (૧૪) પૈશુન્ય. (૧૫) રતિઅરતિ. (૧૬) પર-પરિવાદ. (૧૭) માયામૃષાવાદ. (૧૮) મિથ્યાત્વશલ્ય.

આ અઢાર પાપસ્થાનકા આત્માના પ્રકાશને પ્રગટ થતા અટકાવે છે. આ અઢારમાં પ્રથમના પાંચ પ્રાણાતિપાત, મૃષાવાદ, અદત્તાદાન, મૈથુન અને પરિગ્રહ મુખ્ય છે. બીજાં તેર ગાણ છે, પણ આ પાંચને પુષ્ટિ આપી વધારે પ્રબળ બનાવે છે તે અપેક્ષાએ તે તેર પણ પાપસ્થાનકા છે. વળી આ પાંચમાં પણ મુખ્ય પાપસ્થાનક હિંસા છે. તે બધા દાષાનું મૂળ છે. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં કહ્યું છે કે—સર્વ જીવા પ્રત્યે અહિંસા—પ્રેમ (મૈત્રીભાવ) કરીને જીવ શાન્તિરૂપ નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરે છે. જ્ઞાનાર્ણવમાં પણ કહ્યું છે કે:—

#### अहिंसैव जगन्माताऽ-हिंसैवानन्दपद्धतिः। अहिंसैव गतिः साध्वी, श्रीरहिंसैव श्राश्वती॥

અહિંસા જગતની માતા છે, અહિંસા આનંદની શ્રેણી છે, અહિંસા એ જ ઉત્તમગતિ–માર્ગ છે અને અહિંસા એ જ શાધતી લક્ષ્મી છે. યાેગસૂત્રના રચનાર શ્રી પતંજલિ ઋષિ કહે છે કે—

"જયારે મનુષ્યને અહિંસા સિદ્ધ થાય ત્યારે તેવા મનુષ્યની સમીપમાં વિરાધી પ્રાણીએ પણ પાતાના વૈર-વિરાધ તજ દે છે." આપણે શાસ્ત્રોમાં પણ સાંભળ્યું છે કે—જયારે મહાવીર પ્રભુ સમવસરણમાં બેસી ઉપદેશ આપતા હતા તે સમયે સર્વ પશુ—પંખીઓ પણ પાતાના સ્વાભા-વિક વિરાધ તજી એક બીજા સાથે પ્રેમભાવથી બેસતા હતા.

જે અહિંસાના આવા પ્રભાવ છે તેનું સ્વરૂપ આપણે સમજવું જોઇએ, અને તેની પ્રતિપક્ષી હિંસાના ત્યાગ કરવા જોઇએ.

પ્રાણાતિપાતના અર્થ એ જ થાય છે કે કાેઇ પણ જવને તેના પ્રાણથી વિચુક્ત કરવા અથવા તેને મારા નાખવા. મનુષ્યને અથવા પશુને સર્વથી મારી નાખલું એટલામાં જ હિંસા સમાઇ જતી નથી, પણ પશુ પર અતિશય ભાર ભરવા, તેની ચામડી છેદવી, તેને બાંધી રાખી યાેગ્ય સમયે ઘાસપાણી ન આપવાં, તેને સખ્ત ચાબકાથી મારલું, અથવા અણીવાળા પરાણા દાંચી તેની ચામડીમાં છિદ્ર પાડવાં—આ સર્વના પણ હિંસામાં સમાવેશ થાય છે. તેવી જ રીતે નાકરચાકરને લાતા મારવી અથવા શરીરના બીજા કાઇ ભાગ પર મારવા, અથવા કાઇના એક પણ અવયવા- દિક નાઢક કાપી નાખવા તે પણ હિંસા છે. સ્ત્રીઓને તેમ જ હાથ નીચે મૂકાયેલાં બાળકાને સાેટીથી મારવાં અથવા કાેઇ પણ શારીરિક શિક્ષા કરવી તે પણ હિંસા છે. જયારે બાળકાેને—કુમળા બાળકાેને ગૃહમાં કે શાળામાં શિક્ષા કરવામાં આવે છે ત્યારે તેમાંથી ચાર અનર્થા ઉપજે છે. (૧) બાળકાે બીકણ થાય છે. (૨) તેઓ ભયને લીધે અસત્ય બાલતાં શીખે છે. (૩) તેઓ મારનારા પ્રત્યે દેષ રાખે છે અને (૪) તેઓ જાતે પણ નિર્દયતાના પાઠ શીખી સમય જતાં પાતાના હાથ નીચે આવતાં બાળકા તરફ ઘાતકી બને છે.

પોતાના પ્રાણુ જેટલા પોતાને પ્રિય છે તેટલા જ સામાના પ્રાણુ તેને પ્રિય છે, પણુ મનુષ્યા ક્રોધ, લાેલ કે કામના આવેશમાં આવી બીજાઓને હેરાન કરતાં, અથવા બીજાઓના શરીરને અનેક પ્રકારના ત્રાસ ઉપજાવતાં જરા પણુ ડરતા નથી. માંસાહારના પણુ હિંસામાં સમાવેશ થાય છે. પશુના વધ સિવાય માંસ મળતું નથી માટે જે લાેકા માંસાહાર કરે છે તેઓ હિંસાથી થતાં પાપના લાગી બને છે, માંસાહારી પશુના વિકાસક્રમમાં અડચણુ નાખે છે તેટલે અંશે કુદરતી નિયમ પ્રમાણે તેના પાતાના વિકાસમાં અંતરાયા આવે છે. પશુને લાગુ પડેલા ક્ષય, ચાંદી વગેરે રાેગાનાં જંતુઓ પણ તે માંસમાં હાય છે, અને તેથી તેનું માંસ ખાનાર મનુષ્યને તે રાેગા લાગુ પડવાના સંભવ છે. વળી પશુને જયારે મારવામાં આવે છે ત્યારે તે પશુના

હુદયમાં સ્વાભાવિક રીતે ક્રોધ, વૈર અને ધિક્ષારના વિચારા પ્રગટે છે, તેથી તેવા પશુનું માંસ ખાનાર પણ ક્રોધી, ચીડીએા અને અશાન્ત બને છે. માંસ ખાનારને દારુ પીવાની જરૂર પહે છે, એટલે એક અનર્થ બીજા અનર્થનું કારણ બને છે. માંસ બીજાં સામાન્ય અનાજો કરતાં માંઘું પડે છે. પશુએાના વધ થવાથી દ્વધ, દહીં, ઘી, માખણ વગેરે માંઘાં મળે છે અને ખેતીને પણ પુષ્કળ નુકસાન થાય છે. પણ આ બધાં કારણા કરતાં સાથી માેટું કારણ તાે એ જ છે કે પશુઓને આપણા જેવી જ લાગણી હાય છે. આપણે મનની બાબતમાં વિશેષ આગળ વધ્યા હાઇશું, પણ તેમની સુખદ્ગ:ખની લાગણીએા લગલગ આપણા જેવી જ હાય છે માટે તેવા લાગણીવાળા જીવને મારી, પાતાના ખાદ્યાસ્વાદની તૃપ્તિ કરવી એ ખરેખર અનર્થ અને મહા-હિંસક કામ છે; માટે અહિંસક ખનવા ઇ<sup>ર</sup>છનારે માંસના તથા માંસવડે બનાવેલી વસ્તુએાના જરૂર ત્યાગ કરવા જોઇએ.

યગ્રનિમિત્ત પશુઓના જે વધ કરવામાં આવે છે, તે પણ માટામાં માટી હિંસા છે. જે દેવી જગદમ્બા-જગતની માતા કહેવાય છે તે કદાપિ પાતાના બાળકના રુધિરથી પ્રસન્ન થાય જ નહિ, અને જે પાતાના નિર્દોષ અને નિરપરાધી પશુઓરૂપ બાળકાના વધથી સંતુષ્ટ થાય તે દેવી માતાના નામને પાત્ર જ શી રીતે થઇ શકે ? મનુષ્યે દેવીને– દિવ્ય શક્તિઓને પ્રસન્ન કરવા પાતાની અંદર રહેલી પાશવ વૃત્તિઓના-જેવી કે ક્રોધ, માહ, લાભ, મત્સર, પરનિંદા, દેષ વગેરેના-લાગ આપવા જોઇએ. એક સ્થળે કહ્યું છે કે–

# यूपं छित्त्वा पश्चन् इत्वा, कृत्वा रुधिरकर्दमम्। यदैवं गम्यते स्वर्ग, नरके केन गम्यते ॥ १ ॥

જો યજ્ઞસ્તંભ છેદીને, પશુઓને હણીને અને લાેહીના કાદવ બનાવીને–આ પ્રમાણે કરીને જો સ્વગે જવાતું હાેય તાે પછી નરકે કાેણુ જશે ? માટે યજ્ઞનિમિત્તે જે હિંસા થાય છે તે અજ્ઞાનમૂલક છે. તેના કાેઇ પણ રીતે બચાવ થઇ શકે તેમ નથી.

શિકાર એ પણ હિંસાનું એક માટું કારણ છે. શિકારી મનુષ્યા તેને એક રમતરૂપ ગણે છે, પણ તે રમતમાં બીજાઓના પ્રાણ જાય છે તેનું તેઓને ક્યાં ભાન હાય છે? શરીરઅળ ખીલવવાના અનેક માર્ગ છે. નિર્જવ વસ્તુને નિશાન કરી ધનુવિંદા ક્યાં શીખાતી નથી? પણ ખીજા અના- થાને સ્વચ્છં દવૃત્તિથી મારવામાં શૂરવીરાને એક પ્રકારના ખાટા રસ પેદા થાય છે. પણ શાસ્ત્રોમાં તા કહ્યું છે કે—

उद्यतं शस्त्रमालोक्य, विषादभयविह्वलाः । जीवाः कंपन्ति सर्वत्र, नास्ति मृत्युसमं भयम् ॥ १ ॥ कंटकेनापि विद्धस्य, महती वेदना भवेत् । चक्रकुंतासि शक्त्याद्यै-च्छिद्यमानस्य किं पुनः १॥२॥

નિરાશા અને ભયથી વિદ્ધળ થયેલા જવા ઉગામેલું શસ્ત્ર જોઇને કંપે છે, કારણ કે મૃત્યુ સમાન બીજો ભય નથી. કાંટા ખ્ંચી જવાથી પણ પ્રાણીને જ્યારે માટી વેદના થાય છે ત્યારે ચક્ક, ભાલા, તરવાર, બરછી વગેરે શસ્ત્રોથી છેદાતા પ્રાણીની વેદનાની તા વાત જ શો?

પ્રાચીન સમયમાં યુદ્ધના પ્રસંગે જે કાઇપણ મનુષ્ય મુખમાં ઘાસનું તરણું લે તો સામા પ્રખળ શત્રુ તેને જીવતા મૂકતા હતા. કારણું કે મુખમાં તરણું લેનાર મનુષ્ય પશુજેવા છે, માટે તેને શું મારવા ? તા પછી તૃણુ ખાઇને જ જીવનારા, ઝરાનું નિર્મળ જળ પીને તૃષા શમાવનારા નિર્દોષ પશુઓની હિંસા શિકાર કે માજશાખ નિમિત્ત કરવી અને વર્ત માનપત્રામાં તે ખહાદુરીનાં કાર્યો હાય તેમ તેનાં લાંબાં વણું ના છપાવવા એ જ સૂચવે છે કે આપણા સમાજનું અંત:કરણુ આ ખાખતાને દેષારૂપ ગણવા જેટલું ખીલ્યું નથી.

કેવળ શરીરથી જ હિંસા થાય છે એમ નથી. વચન અને મનથી પણ આપણે હિંસા કરીએ છીએ. વચન ઉપર સંયમ નહિ રાખવાથી આપણે ન બાલવાનું બાલીને સામી વ્ય- ક્તિના જીવને દુ:ખ આપીએ છીએ. શારીરિક ઘા કરતાં પણ વચનના ઘા કેટલીક વાર વધારે અસદ્ય નીવડે છે, અંને તેને લીધે કેટલાંએક એાશીકાં આંસુઓથી ભીંજાતાં હશે, તેના તે વચના બાલનારને ક્યાં ખ્યાલ હાય છે? જીભમાં અમૃત પણ છે અને ઝેર પણ છે. વાણીમાં ઘાયલ કરવાની શક્તિ છે અને ઘા રૂઝવવાની શક્તિ પણ છે, માટે હિંસાના પાપથી અચવા ઇચ્છનારે વાણીમાં મીઠાશ રાખવી.

કવિ બાલાશંકર કહે છે કે-

કડુ વાણી સુથે જો તું, મીઠી વાણી સદા કહેજે; પરાઇ મૂર્ખતા કાજે, સુખે ના ઝેર તું લેજે.

જૈનશાસ્ત્રમાં જે પાંચ સમિતિએા કહે**લી છે** તેમાં એક ભાષાસમિતિ છે. ભાષાસમિતિ જણાવે <mark>છે</mark> કે–વાણી સારી રીતે બાલાવી જોઇએ, તે અન્યાયયુક્ત નહિ પણ ન્યાયયુક્ત હાવી જોઇએ, તે અપ્રિય નહિ પણ પ્રિય હાવી જોઇએ. જે વાણી પાતાને પશ્ચાત્તાપ ઉપજાવતી નથી તેવી વાણીના જ ઉચ્ચાર કરવા લાલદાયક છે.

મનુષ્ય, શરીરથી હિંસા ન કરે, વચનથી પણ કાેઇને નુકસાન ન કરે, છતાં જો તેના મનમાં **ખીજાનુ**ં અશુભ કરવાની વૃત્તિ હાેય તાે તે મનવડે પણ હિંસા કરે છે.

મનથી પાપકર્મ બંધાય છે અને મનથી પાપકર્મ છૂટે છે, તેના પર પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિનું દર્શાન્ત જૈન આલમને સુવિદિત છે. પાેતાના મનના શુભ ભાવવડે તે સ્વર્ગપ્રાપ્તિને ચાેગ્ય થયા, મનના અશુભ પરિણામવડે બીજાએાને મારવાની પ્રબળ ઇ<sup>ર</sup>છા કરવાથી નરકના <u>દ</u>ુ:ખા ભાગવવાને પાત્ર બન્યા અને થાેડા જ સમયમાં તે અશુભ વિચારાને દૂર ફેંકી દઇ પાતાની ખરી સ્થિતિનું ભાન લાવી અાત્મસ્વરૂપનાે વિચાર કરતાં કેવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા સમર્થ ઘયા. આ ત્રણે સ્થિતિમાં મન એ જ માેટું કારણ છે, માટે મનથી બીજાનું અશુભ ચિંતવવું, બીજાને દુ:ખ થાય એવી ભાવના ભાવવી એ પણ હિંસા છે; કારણકે मन एव मनुष्याणां कारणं बंधमोक्षयोः। 'भन क्षे ४ भनुष्येने अंध अने માક્ષનું કારણ છે.' વળી આ સ્થળે એ પણ વિચારવા જેવું છે કે જે મનમાં **હોય તે બહાર આ**ગ્યા વિના **રહેતું નથી.** દરેક કાર્યના પિતા વિચાર છે. વિચાર ઘટ્ટ થતાં તે કાર્યરૂપે પરિશુમે છે, માટે જે મનુષ્યના હૃદયમાં ખીજાનું ખુરું કરવાની ભાવના હશે, તે મનુષ્ય વહેલા કે માડા

ખીજાને નુકસાન કર્યા વિના રહેનાર નથી માટે આત્માર્થીએ સર્વ નું શુભ ચિંતવવું. ખૃહત્શાન્તિમાં કહ્યા પ્રમાણે સદા એવી ભાવના ભાવવી કેઃ—

#### शिवमस्तु सर्वजगतः, परहितनिरता भवन्तु भूतगणाः। दोषाः प्रयान्तु नाशं, सर्वत्र सुखिनो भवन्तु लोकाः॥

'સર્વ જગતનું કલ્યાણુ થાએા, લાેકા પારકાના હિતમાં તત્પર બના, તેમના દાેષા નાશ પામા અને સર્વ સ્થળે લાેકા સુખી થાએા. '

> व हित्ता सूत्रमां पणु आपणे प्रतिहिन भाक्षीओ छीओ है-खामेमि सन्वजीवे, सन्वे जीवा खमन्तु मे । मित्ति से सन्वभृएसु, वेरं मज्झं न केणइ ॥

'હું સર્વ જીવાને ક્ષમા આપું છું, સર્વ જીવા મને ક્ષમા આપા. મારે સર્વ સાથે મૈત્રી છે, મારે કાેઇ સાથે વેર નથી.' માટે હિંસાના પાપથી વિમુખ થઇ મનુષ્યે અહિંસા ધર્મના આશ્રય લેવા. શ્રી જ્ઞાનાર્ણવમાં કહ્યું છે કે—

#### तन्नास्ति जीवलोके, जिनेन्द्रदेवेन्द्रचक्रकल्याणम् । यत् प्राप्नुवन्ति मनुजा, न जीवरक्षानुरागेण ॥

આ જગતમાં જીવરક્ષા પર પ્રેમ રાખવાથી મનુષ્ય સમસ્ત કલ્યાણુકારી પદ પ્રાપ્ત કરે છે. તીર્થ કર, દેવેન્દ્ર અને ચક્રવર્તીત્વ જેવું એક પણ પદ નથી કે જે દયાવાન(અહિંસક)ને ન મળે, માટે પાતાની આત્મશક્તિ પ્રગટ કરવાવાળા દરેક જીવે શરીરથી, વચનથી અને મનથી કાેઇ પણ જીવને દુ:ખ ન થાય તેવી રીતે વર્તન કરવું.

#### પ્રકરણ ર જું.

#### મૃષાવાદવિરમણ.

એ પુષ્ં વિશ્વ સત્યથી ચાલે છે. સૂર્ય, ચંદ્ર, તારાએક પોતાની ગતિમાં ચાલ્યા કરે છે તે પણ સત્યવે જ. યાગ- સત્રના રચનાર મહર્ષિ પતંજલિએ કહ્યું છે કે સત્યપ્રતિષ્ઠાયાં વचનસિદ્ધિ: જયારે મનુષ્યમાં સત્ય પૂર્ણ રીતે સિદ્ધ થાય છે ત્યારે તે મનુષ્યને વચનસિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે અર્થાત્ તે જે કંઇ બાલે છે તે પ્રમાણે થાય છે. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે—

"પૂછ્યા સિવાય પાતે એાલવું નિક્ક અને પૂછે ત્યારે અસત્ય એાલવું નિક્ક." Truth in the purity of speech—સત્ય એ વાણીની પવિત્રતા છે પણ મનુષ્યા કોધથી, લાભથી, કપટથી, અઢંકારથી, ભયથી, હાસ્યથી અથવા સ્વાર્થથી કે પાતાના દાષા છુપાવવા માટે અસત્ય એાલે છે. પવિત્ર આચારવિચારવાળા મનુષ્યા પણ આ અસત્યના પાશથી સર્વથા મુક્ત હાતા નથી. ગરીખ તેમજ તાલેવંત, ગૃહસ્થ તેમજ સાધુ, પુરુષ કે સ્ત્રો, ખાળક કે વૃદ્ધ—આ સર્વમાં સંપૂર્ણ સત્ય એાલનાર ભાગ્યેજ જડી આવે છે. જેવું મનમાં હાય તેવું જ વચનમાં એાલનાર પુરુષ યા સ્ત્રી વિરલ હાય છે. આમ કહેવું તે જગતને અન્યાય આપવા જેવું લાગે, પણ અનુભવથી આ વાતની સત્યતા જણાઇ આવશે.

અસત્યના માટામાં માટા દાષ એ છે કે જ્યાં અસત્ય જણાયું ત્યાં તે કહેનાર ઉપર લાેકા અવિશ્વાસની નજરથી જુએ છે. તેની બીજી ખરી વાતા પ્રત્યે પણ લાકાને અશ્રહા પ્રકટે છે. વ્યાપારીએા લાખાે રૂપીઆના માલ ધીરે છે તે પણ સામાની સાખ અથવા આબરૂથી. આબરૂ અથવા સાખ અસત્યથી નાશ પામે છે. કેટલાક મનુષ્યા તાલમાપમાં એાછું આપે છે અથવા વિશેષ લે છે. કેટલાક જાઠા દસ્તાવેજો ખનાવે છે અથવા ખાેટી સાક્ષીઓ પૂરે છે. કેટલાક જમીન, જનાવર અથવા કન્યાની લેવડદેવડમાં અસત્ય બાલે છે. વ્યાપાર-રાજગારમાં તેા જાઠા સમ ખાવા એ તાે કેટલાક વ્યાપારીઓને સહુજ થઇ પડ્યું છે. વારંવાર અસત્ય બાલવાથી લાેકાના મનની સ્થિતિ એવી અધમ ખની જાય છે, તથા તેમના અંત:કરણ એવાં ખુઠ્ઠાં–લાગણી વગરનાં–થઇ જાય છે કે પાતે આ અસત્ય બાલે છે તેનું પણ તેમને સાન હાતું નથી, તાે પછી તે બાલવાથી પાતાના આત્માનું અહિત થાય છે તેના તા ખ્યાલ જ ક્યાંથી આવે?

લોકામાં અસત્ય બાલવાના રિવાજ છે, એ માન્યતાને લીધે કાઇ પણ માલ વેચનાર પર બીજાઓને વિશ્વાસ આવતા નથી. તેથી એક વસ્તુ ખરીદવાને મનુષ્યાને અનેક દુકાને ભમવું પડે છે, છતાં પણ પાતે કદાચ છેતરાયા હશે એવા મનમાં સંશય રહ્યા કરે છે. વળી આ રીતે વસ્તુઓ ખરીદતાં સમય અને શક્તિના કેટલા નકામા વ્યય થાય છે તે ક્યાં લોકા નથી જાણતાં કે નથી સમજતાં?

મૃષાવાદ—અસત્ય કેવી રીતે અને શા કારણેાથી બાલાય છે, તેના કેટલાક દાખલાએા વિચારીએ. કેટલાક તો ખડાઇ મારનારા મનુષ્યો હાય છે. તેઓની સર્વ વાતા અતિશયો ક્તિથી ભરેલી હાય છે. તેઓ પાતાની દોલતના, સમાજમાં પાતાની સ્થિતિના, માટા માટા મનુષ્યો સાથેની પાતાની દોસ્તીના, પાતાને મળેલા માનચાંદના, પાતાના વહેલે ભૂતકાળમાં કરેલા પરાક્રમાનાં અને ભવિષ્યમાં તે કેવાં પરાક્રમા કરવા ધારે છે તેને લગતા હવાઇ ખ્યાલાના સંખંધમાં ખડાઇ મારતા જ હાય છે. આ હકીકતાના અર્ધ કરતાં પણ વધારે ભાગ તેઓની કલ્પના-શક્તિથી તેઓએ રચ્યા હાય છે, અને સત્યના પ્રકાશમાં આ હકીકતા ટકી શકે તેવી હાતી નથી માટે સત્યના ઉપાસકે આવી ખાટી બડાઇ મારવાની ટેવથી દૂર રહેવું. જયારે મનુષ્ય બીજાને કાઇ વાત કહેવા માંડે છે ત્યારે તે વાતને રસિક ખનાવવાને તેના જે અંગમાં ન્યૂનતા હાય તે પાતાની કલ્પના-વડે ભરી દે છે અને આ રીતે અસત્ય બાલવાને દારાય છે.

બીજા પ્રકારના અસત્યવાદીઓ દેષથી અસત્ય વચના બાલવાને દારાય છે. તેઓ બીજાઓ સંખંધી અપ્રિય બાબતા સાંભળીને તેમાં પાતાના તરફથી કાંઇક ઉમેરા કરીને જગત આગળ એવું વણીને મૂકે છે કે લાકા તે વાત સાચી માનવાને દારાય છે. તેઓ આ રીતે વગરપૈસાના પરનિ દા ફેલાવનારા ફેરીઆએાનું કામ કરે છે. આ ગુન્હા ઘણા માટા છે. એથી ચારિત્રપ્રતિષ્ઠાને થતી હાનિ ન સહન થવાથી કેટલાકે આપઘાત કર્યાંના દાખલા જગપ્રસિદ્ધ છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે–સહસાત્કારે કાઇની ખરી પણ ગુપ્ત વાત પ્રકટ કરવી એ પણ સત્યના અતિચાર છે, તા પછી બીજાની

અછતી વાત જગત આગળ મૂકવી તેના જેવા અનર્થ બીજો કચા હાઇ શકે ? આ બધાં જીલનાં પાપા છે. તેનાથી સત્યના ઉપાસકે ચેતતા રહેવું જોઇએ. જ્ઞાનાર્જ્યવકાર કહે છે કે—

#### पृष्टैरपि न वक्तव्यं, न श्रोतव्यं कथंचन । वचः शंकाकुलं पापं, दोषाद्धं चाभिद्धयकम् ॥

'જે વચન શાંકાભર્યું હાય, પાપમય હાય, દાેષવાળું હાય અથવા બીજાની ઇર્ષા ઉત્પન્ન કરનારું હાય તેવું વચન બીજાએ પૂછવા છતાં પણ કહેવું નહિ, તેમ તેવાં વચના સાંભળવાં પણ નહિ.'

આપણને આવાં વચના સાંભળવામાં રસ પડે છે તે જ આપણી નિર્જળતા સૂચવે છે. આપણે બીજાના સંબંધમાં જે અપ્રિય અથવા અનિષ્ટ વાત સાંભળીએ તે ખરી ન પણ હાય અને કદાચ ખરી હાય તા પણ તે વિષે ન બાલવું એ વધારે દયાભર્યું છે.

કેટલાક અસત્યવાદીઓ પાતાના વચનના ભંગ કરે છે અને કારણ પૂછતાં એક યા બીજાં બાર્નુ રજા કરે છે. સત્ય બાલવાથી ઠપકા મળશે એવા પ્રસંગા હાય ત્યાં અસત્ય બાલવામાં આવે છે. નાકરામાં આ દુર્ગુણ વિશેષ હાય છે. જ્યાં માબાપ અથવા શિક્ષકા બહુ જ સખ્ત હાય છે અને જ્યાં સત્ય કરતાં પ્રશંસાને વધારે માન અપાય છે, ત્યાં ઘણાં બાળકા અથવા વિદ્યાથી એા અસત્ય બાલવાને દારાય છે.

એક મનુષ્ય પાંચ રૂપીઆને વાસ્તે અસત્ય બાેલે છે તેના અર્થ એ જ કે સત્ય કરતાં તે પાંચ રૂપીઆને વધારે કિંમતી ગણે છે. મતુષ્ય ધારે તેા સર્વાંગસંપૂર્ણ સત્ય બાેલી શકે, પણ તેને વાસ્તે ભાગ આપવા તેણે તૈયાર રહેવું જોઇએ. હરિશ્વંદ્ર સત્યવાદી રહી શક્યા, કારણ કે પાતે આપેલા વચ-નને ખાતર લાેગ આપવાને તત્પર હતા. આજે હજારાે વધે<sup>દ</sup> તેમનું નામ આપણી જીભ પર તરી આવે છે. ધર્મરાજા કહેવાતા ચુધિષ્ઠિર અણીને પ્રસંગે અશ્વત્થામા મરાયા તે ઊંચા स्वरे थे। ह्या नरो वा कुंजरो वा न्थेट है। ये કે ઢાથી હાેય–એટલું ધીમેથી બાલ્યા. તરત જ તેમનાે રથ જે પૃથ્વી પર ચાલતા હતા તેનું એક ચક્ર ભૂમિમાં પેસી ગયું. તે સત્યવાદી જીવે અસત્ય કહ્યું પણ તરત જ તેના અંત:-કરણે ડંખ દીધા. અંતઃકરણરૂપી ઝગઝગતી તરવારે તેના મર્મસ્થળને લેવું. આ સ્થળે કાઇ પ્રશ્ન કરે કે આપણને કેમ એકદમ અસર થતી નથી ? કારણ એ જ કે ઉજળે લુગડે ડાઘ લાગે. ઉજળી ભીંત પર કાળું ધાયું તરત દેખાય, પણ જ્યાં બધું કાળું હોય ત્યાં જરાક કાળાશના ઉમેરા થાય તા તે શી રીતે જણાય? જેણે વત લીધાં હાય તેને અતિચાર લાગે, પણ જે સદા અવિરતિપણામાં રમણ કરતા હાેય તેને પાપથી પાછા હઠવાનાે વિચાર જ ક્યાંથી સૂઝે ?

અસત્યના કેટલાક ગેરલાભ આપણુ વિચાર્યા, તે જ રીતે સત્યના લાભ પણ વિચારવા જરૂરના છે. સત્યથી લાૈકાના આપણા પ્રત્યે વિશ્વાસ બેસે છે, માનપ્રતિષ્ઠા વધે છે, વ્યાપાર રાજગાર પણ તે સાખ–આખરૂને લીધે સારા ચાલે છે. સત્યવાદી મનુષ્યમાં સત્યથી એક પ્રકારનું બળ આવે છે. અસત્ય બાલનારા અચકાતા અચકાતા બાલે છે ત્યારે આ સત્યવાદી પુરુષ એધડક પાેતાના પૂર્ણ **જો**શથી પાેતાની વાત રજાૂ કરે છે, કારણુ કે તેને પાતાના સત્ય પર પૂર્ણ વિશ્વાસ હાેય છે; પણ આ બધા વ્યાવહારિક લાભ ઉપરાંત કેટ-લાક આધ્યાત્મિક લાભ પણ થાય છે. પ્રથમ તાે તેના આત્માને અપાર સંતાષ થાય છે. મનુષ્ય જ્યારે રાત્રે પાતાના કાર્યનું નિરીક્ષણ કરવા બેસે અને પાેેેતાના અંત:કરણ સાથે એમ કહી શકે કે–હું આજે કેાઇ પણ બાબતમાં અસત્ય બાેલ્યાે નથી, અથવા મારા વચનથી મેં કાેઇને પણ ઊંધું સમજ-વાના અવકાશ આપ્યા નથી, તા તે મનુષ્યને કેટલા સંતાષ થતાે હશે તેના ખ્યાલ કરા, અને તેવા આત્મસંતાષ તમે પણ શા સારુ પ્રાપ્ત ન કરી શકાે તે વિચારાે. વળી નિરંતર સત્ય વિચારાૈ કરવાથી અને સત્ય બાેલવાથી મનુષ્યને એક ધારણ મળે છે, કે જે વડે તે અનેક અસત્ય ખાબતા-માંથી, જેમ અનેક ખાટા કાચના કકડામાંથી ઝવેરી ખરા હ્રીરાને પારખી શકે છે તેમ, સત્યને પારખી શકે છે. તે મનુષ્ય તેનાં વચનાની કિંમત આંકી શકે છે, અને તેથી તેને છેતરાવાના ભય રહેતા નથી. તેના આત્મા સત્યના તેજથી પ્રકાશે છે અને કેટલીક વાર તેા મનુષ્યાે તેની પાસે અસત્ય બાલતાં થરથરે છે.

વળી સત્યનું આયુષ્ય ખહુ લાંખું હાય છે. અસત્ય શાંડા સમય કદાચ ફાવે; પણ તેનું આયુષ્ય ખહુ અલ્પ હાય છે. સત્ય તા ખડક જેવું હાય છે. તેના પર પ્રચંડ જળકલ્લાેલા અથડાય છતાં તે ટકી શકે છે, માટે આત્મહિતાર્થી મનુષ્યે સત્યનું મહત્ત્વ વિચારી સત્ય બાલ-વાના અભ્યાસ પાડવાે જાઇએ. વળી મનુષ્યને એક અસત્ય છુપાવવાને બીજાં અનેક અસત્ય ઊભાં કરવાં પડે છે અને બીજા મનુષ્યાને પણુ પાતાના અસત્યના ભાગીદાર બનાવવાની જરૂર પડે છે. વળી અસત્યમાં એવાં બીજ રહેલાં હાય છે કે જે પાતાના જ નાશના કારણુરૂપ બને છે.

" છેતરનાર જ છેતરાય છે " એ વચન સદાસર્વદા હુદયમાં કાતરી રાખવાનું છે. અસત્ય એ ચાર દિવસના ચાંદરણા જેવું છે.

ધારા કે આપણે એવું અસત્ય બાલીએ કે જેથી સામી વ્યક્તિને નુકસાન ન પણ થાય, છતાં આપણને પાતાને જે માંદું નુકસાન થાય છે તેના વિચાર કરવા ઘટે છે. અસત્યથી અઘવા આપણું જે કાંઇ જાણતા અથવા માનતા હાઇએ તેની વિરુદ્ધ બાલવાથી આપણું મન મલિન બને છે, અને તેથી આત્મા પર એક જાતના પડદા આવી જાય છે. અને આપણું આત્માના પ્રકાશ ઝીલવા અસમર્થ થઇએ છીએ. આપણી દૃષ્ટિ ઉપર પડલ આવી જાય છે, અને અમુક વસ્તુ અથવા બનાવમાં સત્ય તત્ત્વ શું છે તે આપણું જાણી શકતા નથી પણ—

He who thinks truth, speaks truth or acts truth, acquires a power to know truth by intuition which is above all reasoning.

જે સત્ય વિચારે છે, સત્ય બાલે છે અને સત્ય વર્ત ન રાખે છે, તે આન્તરપ્રતિભા જે બુદ્ધિની પણ પેલી પારની શક્તિ છે, તે વડે સત્ય જાણવાની-પારખવાની શક્તિ મેળવે છે.

#### પ્રકરણ ત્રીજીં

#### અદત્તાદાનવિરમણ.

રે જું પાયસ્થાનક-આત્માના પ્રકાશને રાેકનારું કા-રણુ અદત્તાદાન છે. તેના સામાન્ય અર્થ એ થાય છે કે બીજાએ નહિ આપેલી વસ્તુ, તેની ઇચ્છા સિવાય લેવી તે, અદત્ત એટલે નહિ આપેલનું આદાન અથવા ગ્રહણુ છે.

જવાને બાહ્ય વસ્તુઓ મેળવવાના શાખ થાય છે. લેોકોની વાસનાઓ અને જરૂરીઆતા વધવા પામી છે. જે પદાર્થી પ્રથમ માજશાખની ચીજો તરીકે ગણવામાં આવતી હતી તે હવે દરરાજના જરૂરીઆતના વિષયારૂપ થઇ પહેલ છે. એટલે વિશેષ ધનની જરૂર પહે છે. તે ધન જો યાગ્ય રસ્તે મળે તા તા ઠીક, પણ જો તેમ ન મળે તા અન્યાયથી, કપટથી, બીજાને છેતરીને, ચારી કરીને અથવા વિશ્વાસઘાત કરીને પણ તે મેળવવા જવા દારાય છે. અને આ રીતે આ ત્રીજા પ્રકારનું પાપકમેં કરે છે. ધન એ મનુષ્યના બાદ્ય પ્રાણ છે, અને તે જવાથી મનુષ્યના આંતર પ્રાણના પણ નાશ થવા સંભવ છે. જ્ઞાનાણ વમાં લખ્યું છે કે:—

वित्तमेव मतं स्त्रे, प्राणा बाह्याः शरीरिणाम् । तस्यापहारमात्रेण, स्युस्ते प्रागेव घातिताः ॥ १ ॥

ધનને ધર્મ પુસ્તકામાં છવાના ખાદ્યપ્રાણરૂપ કહેવામાં આવ્યું છે, માટે તેનું હરણુ કરવાથી તેના પ્રાણુજ લીધા એમ કહી શકાય. ધન જવાથી મનુષ્યની વૃત્તિ, ખુદ્ધિ વગેરેના નાશ ઘાય છે. કેટલાક મનુષ્યા ધન જવાથી ગાંડા થઇ જવાના તથા ચિત્તભ્રમવાળા થઇ ગયાના દાખલા જોવામાં આવે છે.

કપટથી અથવા અન્યાયથી પરધનનું હરણ કરવાથી કે ચારી કરવાથી શા શા ગેરલાભ થાય છે તે આપણે વિચારીએ. તેવા મનુષ્યને માેટા ગેરલાભ તા એ થાય છે કે કાેઇ તેના વિશ્વાસ કરતું નથી. આવું કામ કરનારને નિરંતર રાજ્યના ભય રહ્યા કરે છે. જયારે મનુષ્યને પરધનહરણ કરવાની ઇ<sup>ર</sup>છા જા**ગે** છે ત્યારે તે ન્યાય અન્યાય કાંઇપણ જેતા નથી અને ધનને ખાતર પાતાના સ્વજનાના પણ ઘાત કરવા તે તૈયાર થાય છે, તેા પછી ખીજા દ્વરના સંબંધીએા માટે તાે કહેલું જ શું ? તેવા મનુષ્યનાે કાેઇ સંસર્ગ કરતું નથી અને પાતાને ત્યાં આવ્યા હાય તા તે જ્યાં સુધી ન જાય ત્યાં સુધી સર્વ કાેઇ તેના પ્રત્યે શંકાની નજરથી જોયા કરે છે. તેવા કામ કરનારનું ચિત્ત સદાસર્વદા ભયભ્રાન્ત રહે છે અને રાત્રે પણ તેને નિદ્રા આવતી નથી. 'હું પકડાઇ જઇશ' એ વિચારથી તે જાગ્યા કરે છે. બીજાને દુ:ખી કરીને કેાઇ શાન્તિ પામ્યું નથી અને પામી શકે પણ નહિ.

કાર્ક ચારી કરે, ચારને મદદ કરે, ચારે ચારી લાવેલી વસ્તુઓ ખરીદ કરી લે, અથવા સાચવી રાખે, ઓછાં અધિકાં માપ કરી બીજાને છેતરે, વસ્તુઓમાં શેળભેળ કરે, કાર્ક પણ રીતે જેના પર પાતાના ખરા હક્ક નથી તે લે અથવા લેવાના પ્રયત્ન કરે, તા તે સર્વ શાસ્ત્ર પ્રમાણે આ અદ-ત્તાદાનના વિષયમાં આવી જાય છે. રાજ્યનું દાણ અથવા

મ્યુનીસીપાલીટીની જકાત અથવા વ્યાજબી ઇન્કમટેક્ષ ન આપવા તે પણ અદત્તાદાન છે.

જે મનુષ્ય આ અવગુણથી—દાષથી મુક્ત રહે છે તે માર્ગાનુસારીપણાને લાયક ખને છે. કારણ કે કાઇ પણ જવ શ્રાવકધર્મને યાગ્ય થાય, તા તેમાં જે ૩૫ ગુણાની આવશ્યકતા છે, તેમાં પ્રથમ ગુણ જ ન્યાયસંપદ્મવિમવ છે, અર્થાત્ ધર્મના માર્ગને લાયક થવા ઇચ્છનારે ન્યાયથી જ ધન પેદા કરવું જોઇએ.

જે મનુષ્ય ન્યાયનીતિથી ધન પેદા કરે છે તેનું મન સદા સંતાષમાં રહે છે. પાતે કાઇના પણ અન્યાય કર્યા નથી અથવા કાેઇને છેતચાે નથી, એ ભાવનાથી મનમાં જે શાન્તિ રહે છે તે અવર્ણનીય હાય છે. જ્યારે કાઇપણ મનુષ્યની અથવા પેઢીની સાખ ખંધાઇ જાય છે, કે આ મનુષ્ય કે આ પેઢી જે ચાગ્ય હશે તે જ કિમત લેશે, તા તે મનુષ્ય કે પેઢીના માલ ઘણા ખપે છે; કારણ કે વ્યાપારના માટા આધાર સાખ, આબરૂ, પ્રતિષ્ઠા ( Credit ) ઉપર રહેલાે છે. જે મનુષ્ય કાેઇના નાેકરા કરતાે હાેય તે મનુષ્ય પાતાના વર્તનથી એમ સાબિત કરી આપે કે તેને પાતાને પગાર ઉપરાંત હરામની અથવા અન્યાયની એક પાર્ક પણ ન ખપે, તાે તેના શેઠના તેના પર અત્યંત વિધાસ બેસે છે. તે તેને પાતાની પેઢી પરગામ હાય તા ત્યાં વધારે પગારે માેકલી શકે છે. વધારે પગાર આપવાનું એક માેઢું કારણ એ હાય છે કે તે શેઠને તેના પર દેખરેખ રાખવી પડતી નથી. દરેક ખાતામાં ઇન્સ્પેક્ટરા રાખવા પડે છે અને તેમના ભારે પગાર આપવા પહે છે, તેનું કારણ એ જ કે હાથ

નીચેના લાેકા ન્યાયનીતિથી વતે છે કે કેમ? તે વિષે નિરંતર શાંકા રહ્યા જ કરે છે.

ન્યાયથી જે મનુષ્ય ધન પેદા કરે છે, તેના પૈસાના પણ સદ્વ્યય થાય છે અને તે ધનથી જે ખારાક ખરીદ- વામાં આવે તે ખારાક પણ ઉચ્ચ બુદ્ધિ અને શુભ વિચારા પ્રેરનારા થાય છે આ બાબતને હાલના લાકા ભલે હસી કાઢ, પણ આ બાબત અનુભવસિદ્ધ છે. મનુસ્મૃતિ પણ કહે છે કે— सर्वेषां शौचानामर्थशौचं परमं मतम्।

સર્વ પ્રકારની પવિત્રતામાં ધનની પવિત્રતા માે/ી ગણવામાં આવેલી છે, માટે અન્યાયથી ધન પેદા કરવાની કાેઇ પણ દિવસ આકાંક્ષા રાખવી નહિ. કેટલીક વાર અન્યાયથી મનુષ્યાને સુખ પામતા જોઇએ છીએ ત્યારે આપણા મનમાં એ પ્રશ્ન ઊંઠે છે કે આમ કેમ થતું હશે ? તેના જવાબ એ જ છે કે અન્યાયથી મનુષ્ય ફાવે છે તે થાડા જ સમયને માટે. અંતે તા અન્યાય કૃત્યા વગર રહેતા જ નથી. વળી ભૂતકાળનું શુભ કર્મ હાય અને કદાચ તે ફાવે તા પણ તેથી શું થયું? તેના અન્યાયનું ફળ તેને ભાગવનું જ પડવાનું. તેમજ ન્યાયી મનુષ્યને દુ:ખ પડે છે તો તે તેના ન્યાયને લીધે પડતું નથી, પણ ભૂતકાળનું કરજ તે વધારે લાવ્યા હાય છે તેથી જ્યાં સુધી તે કરજ અદા ન થાય ત્યાં સુધી તે ન પણ ફાવે. પણ તેના ન્યાયનું ફળ તા તેને જરૂર મળશે અને તે મળે ત્યાં સુધી મતુષ્યે ધર્મ અને નીતિ ઉપર શ્રદ્ધા રાખી ચાલવું નોઇએ. મનુષ્યના ચારિત્રની કસાેટી આવે સમયે જ થાય છે. લક્ષ્મીદેવી દરેક મનુષ્યની

કસાટી કાઢે છે, અને જે મનુષ્ય તેની કસાટીમાં પસાર થાય છે તેને તે વરે છે. કહ્યું છે કે—

#### वृणुते हि विमृत्रयकारिणम् गुणळुब्धाः स्वयमेव संपदः ॥

જે મનુષ્ય વિચારપૂર્વક સમજને પાતાના સિન્નશ્ચિયા પ્રમાણે જવન ગાળે છે તેને તેના ગુણાથી આકર્ષાયેલી લક્ષ્મી સ્વયમેવ આવીને વરે છે, માટે ધન પેદા કરવું તે ન્યાયનીતિપૂર્વક પ્રાપ્ત કરવું, આ રીતે વર્તતાં પ્રારંભમાં થાડું મળે તા તેથી સંતાષ માનવા. આગળ જતાં ન્યાયનીતિની છાપ પડશે, એટલે વિશેષ ધન એની મેળે આવી મળશે. ખરી રીતે વિચારીએ તા આપણે ખધા ધનના ટ્રસ્ટી છીએ પણ માલીક નથી. ટ્રસ્ટીભાવ જો ધારવામાં આવે તા મનુષ્ય પરહિતાથે તેના સદુપયાંગ કરી શકે છે. પણ જયાં માલીકી આવી ત્યાં મનુષ્ય તેનાથી બંધાઇ જાય છે.

#### પ્રકરણ ૪ શું.

### મૈથુનવિરમણ.

મુ યુનના અર્થ પુરુષના સ્ત્રી સાથેના સંબંધ અથવા સ્ત્રીના પુરુષ સાથેના સંબંધ. જેઓ ખ્રદ્યાચારી છે અથવા સાધુઓ છે તેમને વાસ્તે આ સંબંધ સર્વથા વજર્ય છે, અને જે લોકા ગૃહસ્થી છે તેમને માટે યાગ્ય નિયમ એ છે કે તેમણે સ્વ-દારાસંતાષ વ્રત પાળવું અર્થાત્ પાતાની સ્ત્રીમાં સંતાષ માનવા.

મેંશુનત્યાંગ અથવા ખ્રદ્યાચર્ય એ ઉત્તમમાં ઉત્તમ કત છે. તે કત જે મન, વચન અને કાયાથી પાળે છે તેવા મનુષ્ય જયાં જાય ત્યાં વિજયી નીવડે છે. કામિકવાસના-વિષયતૃષ્ણા એ જગતની પ્રભળમાં પ્રભળ વૃત્તિ છે. શ્રી ગાતમ- ખુધ્ધે એક સ્થળે લખ્યું છે કે જો વિષયવાસના જેવા પ્રભળ મનાવિકાર બીજો કાઇ હાત તા લાકાને ધર્મના ઉપદેશ આપવાનું કામ નિરર્થક થાત. તેમના કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે આ વિષય સંબંધી કત આ જગતમાં સાથી પ્રભળ છે. જ્ઞાનાણું વમાં ખ્રદ્યાચર્યના સંબંધમાં લખેલું છે કે:—

#### विन्दन्ति परमं ब्रह्म, यत्समालम्ब्य योगिनः। तद्वतं ब्रह्मचर्य स्याद्, धीरं धौरेयगौचरम्॥१॥

જે વ્રતનું આલંબન કરીને યાેગાઓ પર**પ્રક્ષ**-પરમા-ત્માને પામે છે અને જેને ધીરવીર પુરુષા જ ધારણ કરી શકે છે તે પ્રક્ષચર્ય નામનું મહાવત છે. વળી તે જ ગ્રન્થ-કાર જણાવે છે કે:—

#### एकमेव व्रतं श्लाब्यं, ब्रह्मचर्यं जगत्त्रये।

આ ત્રણુ જગતમાં ખ્ર**ક્ષા**ચર્ય વ્રત જ એક પૂજવા લાયક છે. ખ્ર**ક્ષા**ચર્ય એ ચારિત્રનું જીવન છે અને તે વિનાના બીજા ગુણા જીવનમાં ગાૈણ ભાગ ભજવે છે.

આવા ઉત્તમ અને દુર્ઘટ બ્રહ્મચર્યના અર્થ શા ? સામાન્ય અર્થ એ છે કે-બ્રહ્મચર્ય પાળવા ઇચ્છનાર જીવ મનથી કાેઇપણુ સ્ત્રી ભાગવવાની ઇચ્છા કરતા નથી, અને શરીરથી પણ તેનાથી સદાસર્વદા વેગળા રહે છે. બ્રહ્મચર્ય એ શખ્દના અર્થ કરીએ તો તે જીવ બધામાં ખ્રદ્યા– આત્માને જુએ છે અને તે પ્રમાણે વર્તે છે, અર્થાત જેને આત્મદિષ્ટિએ સ્ત્રી કે પુરુષ એવા બેદ રહ્યો નથી તે જ મનુષ્ય પૂર્ણ રીતે તે વ્રત પાળી શકે છે. જ્યાં સુધી આ પુરુષ છે અને આ સ્ત્રી છે, એ બાબત પર ભાર મૂકવામાં આવે છેત્યાં સુધી ખ્રદ્યાચર્ય પાલન ઘણું અઘરું છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર લખે છે કે—

નીરખીને નવ યાૈવના, લેશ ન વિષય નિદાન; ગણે કાષ્ટની પુતળી, તે ભગવાન સમાન.

વિષયવૃત્તિ એ ઉત્પાદક શક્તિ છે. તેનામાં કાંઇપણ નવીન ઉત્પન્ન કરવાનું અળ છે. કુદરતમાં જે એ શક્તિઓ પ્રબળ ગણાય છે તેમાં એક સ્વરક્ષણની શક્તિ અને બીજી પ્રજોત્પાદક શક્તિ છે. આ શક્તિ ત્રણ રીતે પ્રગટ થાય છે. મનદ્રારા, લાગણીદ્રારા અને શરીરદ્રારા. મનદ્રારા જો આ ઉત્પાદકશક્તિના ઉપયાગ થાય તાે તે મનુષ્યને પુસ્તકા લખવાનું, ભાષણા આપવાનું, નવીન કલ્પનાએા કરવાનું મન થાય છે. લાગણીદ્વારા તે ચિત્રકળારૂપે, સંગીતરૂપે, કાવ્ય-રચનારૂપે, શિલ્પકળારૂપે પ્રગટ થાય છે. અને તે સ્થ્લ શરીરમાં પ્રગટ થતાં સામી જાતિની વ્યક્તિના સમાગમમાં આવવાની ઇ<sup>2</sup>છારૂપે દેખાય છે. શક્તિ એની એ છે, પણ તે આમ ત્રણ રીતે પ્રકટ થાય છે માટે જે મનુષ્ય તે શક્તિને મનદ્વારા અથવા લાગણીદ્વારા પ્રગટ કરવા પ્રયત્ન કરે તાે આ સ્થૂલ શરીરમાં તેનું બળ એાછું રહે છે, અને તેને વશ કરવાનું કામ સુગમ થાય છે માટે તે વૃત્તિનું આ સ્યૂલ શરીર ઉપર જેમ ખને તેમ એાછું દખાણુ આવે તેમ

કરવું અને તે માટે ઉચ્ચ પ્રકારના માનસિક વિષયામાં અથવા ઉપર જણાવેલી લાગણીએા પ્રકટ કરવાના કાઇ પણ માર્ગમાં પાતાની શક્તિના ઉપયોગ કરવા એ લાભકારી છે.

અધા મનુષ્યા સર્વથા ખ્રદ્યાચર્ય ન પાળી શકે એ સમ-જાય તેવી વાત છે, માટે ગૃહસ્થાએ સ્વસ્ત્રીમાં સંતાષ માનવા અને ત્યાં પણુ પ્રજોતપત્તિના હેતુ સિવાય સ્થૂલ સમાગમ કરવા નહિ. ગૃહસ્થાશ્રમ એ જીતે દ્રિય થવાનું શીખવનારી શાળા છે. મનુષ્ય ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને ધીમે ધીમે પાતાની વૃત્તિ પર કાળૂ મેળવતાં શોખે છે. આ વૃત્તિ ઉપર એક જ ક્ટકે જય મેળવી શકાય નહિ. મનુષ્ય તે વૃત્તિ પર જય મેળવા પ્રયત્ન કરે તેમાં તે કેટલીક વાર નિષ્ફળ પણુ જાય, વળી ક્રીથી પ્રયત્ન કરે, વળી નિષ્ફળ જાય, એમ કરતાં કરતાં દઢ નિશ્ચયથી તે આ વૃત્તિ પર જય મેળવી શકે.

આ વૃત્તિને કાળૂમાં રાખવાનું કામ કઠન છે; એ તો સર્વ કાેઇ જાણે છે અને આ જગતમાં જે રાેગ ને નિર્બન્ ળતાઓ પેદા થાય છે, તેનું માેડું કારણુ આ વૃત્તિ ઉપ-રના નિગ્રહના અભાવ છે.

#### बलवानिन्द्रियग्रामो, विद्वांसमपि कर्षति ।

ઇંન્દ્રિયના સમૂહ બળવાન છે અને તે વિદ્વાનને પણ ખેંચી જાય છે, માટે જ આ વ્રતને માટું રૂપ આપવામાં આવ્યું છે. ખ્રદ્યાચર્યપાલન માટે અને ઇંદ્રિયનિગ્રહ માટે નીચેના વિચારા તથા આચારા ઉપયોગી થશે એમ લાગે છે.

પ્રથમ તો બધા અનર્થીનું મૂળ અશુદ્ધ વિચાર છે.

જગતમાં જેટલા જેટલા ખનાવા ખને છે, કાર્યા થાય છે તે ખધાનું મૂળ વિચાર છે. મકાનની ખધી યાજનાઓ પ્રથમ એક એન્જીનીયરના મગજમાં પેદા ઘાય છે અને પછી કારીગરા અને મજાૂરા તે નકશા પ્રમાણે આખું મકાન ખનાવે છે, તેવી જ રીતે આપણા ચારિત્રના ખંધારણમાં પણ વિચાર મુખ્ય ભાગ ભજવે છે. સગવદ્ગીતા આ સંખંધમાં લખે છે કે—

#### ध्यायतो विषयान् पुंसः संगस्तेषुपजायते । संगात्संजायते कामः—

વિષયાનું ચિંતન કરવાથી તે પ્રત્યે આસક્તિ પેદા થાય છે અને આસક્તિ પરથી તે મેળવવાની ને ભાેગવ વાની પ્રભળ ઇચ્છા થાય છે અને તે ઇચ્છા કાર્યરૂપે પરિ-ણુમે છે; માટે સઘળી અનર્થકારી ક્રિયાઓના ઉત્પાદક મનુષ્યના અશુભ વિચાર છે.

પશુઓ અને મનુષ્યામાં એક માટા લેદ છે. પશુઓ અમુક સમયે જ પાતાની આ વૃત્તિને અમલમાં મૂકે છે, પણ મનુષ્યને વિશેષ બુદ્ધિળળ મળેલું હાવાથી તે તેના ઉપયાગ તેમજ દુરુપયાગ કરી શકે છે. જે મનુષ્ય પાતાના વિચારાવઢ ઉચ્ચમાં ઉચ્ચ પ્રદેશમાં વિચરી શકે છે તે જ મનુષ્ય પાતાના હલકા પ્રકારના વિચારાથી પશુ કરતાં પણ હલકી સ્થિતિએ જઇ પહોંચે છે. તે વૃત્તિના તેમજ તે વૃત્તિના ઉપલાગથી મળનાર સુખના વારંવાર વિચાર કરવાથી મનુષ્ય એવા પ્રકારના બૂતને જગાઢે છે કે જે બૂત તેના નાશ કરતાં સુધી તેને જે પીને એસવા દેતા નથી; માટે પ્રથમ તા તે સંખંધીના વિચારાને સુધારવાની જરૂર છે. પણ આ વિચાન

રાને ખદલાવવાનું કામ આરંભમાં ઘણું કઠણ છે. શરૂઆતમાં જેવા તે સંખંધી વિચાર આવે કે તરત મનને બીજા વિષય ભણી દાેરનું. એક જાપાનીસ કહેવત છે કે —

"We cannot prevent the birds of evil from flying over our heads, but we need not allow them to build their nests in our hair."

આપ**ણે અશુ**લના પક્ષીઓને આપણા માથા પર ઊડતા અટકાવી શકીએ નહિ, પણ આપ**ણે** તેમને આપણા વાળમાં માળા તા ન બાંધવા દઇએ.

કામ કઠિન છે, પણ જે એક મનુષ્ય કરી શકયા તે **ખીજા**એા પણ કરી શકે.

આ વાસ્તે ઉત્તમ ઉપાય એ છે કે તે અશુભ વિચારની સામે નહિ થતાં મનને બીજા કાઇ વિષય ભણી વાળવું, અને જો આ બીજો વિષય આપણુંને રુચિકર હાય તા વિશેષ સારુ. મન ત્યાં સ્થિર થવા માંડશે એટલે આ વિષયવૃત્તિના વેગ એછો થવા લાગશે, પણ આ કામ તરત જ થવું જોઇએ. તે આબતમાં જરા પણ ડગમગતી સ્થિતિ કે અનિશ્ચય ન હાવો જોઇએ. તે મનુષ્યે પાતાની શાંત પળામાં જે નિશ્ચયા કરવા યાગ્ય હાય તે કરવા જોઇએ. પણ હવે તા પાતાના દઢ નિશ્ચય પ્રમાણે વર્તવું. આ પ્રમાણે લાંગા સમય વર્તવાથી તે વિષયવાસનાના પક્ષીએ તેના માથા પર માળા લો નહિ ખાંધે, એટલું જ નહિ પણ તેની આસપાસ ઊડવાનું

પણ બંધ કરશે અને કદાચ ઊડશે તો પણ એક હાથ હલા-વવાથી દ્વર ભાગી જશે.

આ ખ્રદ્યાચર્યની ભાવનાને ટેકા આપનારી કેટલીક વિચારશ્રેણી તપાસીએ. યાજ્ઞવલ્કયે પાતાની સ્ત્રી મૈત્રેયીને ઉપદેશ આપ્યા હતા કે–દરેક મનુષ્ય તેના આત્માને લીધે પ્રિય છે. પુત્ર પુત્રને ખાતર પ્રિય નથી, પણ આત્માને ખાતર પ્રિય છે. પતિ પતિને ખાતર પ્રિય નથી, પણ આત્માને ખાતર પ્રિય છે. પત્ની પત્નીને ખાતર પ્રિય નથી, પણ આત્માને ખાતર પ્રિય છે. કારણ કે અંદરથી આત્મા ચાલ્યા જાય છે ત્યારે શરીર ઉપરના માહ ઉતરી જાય છે; માટે આપણે દરેક આત્મા છીએ, અને આત્મા તા પુરુષ નથી તેમ સ્ત્રી પણ નથી, એ ભાવનાનું ચિંતન કરવાથી શરીર- ભાવથી ઉત્પન્ન થતી કામિક વૃત્તિનું ખળ ઘટવા લાગશે.

તેને વાસ્તે બીજાં પણ કેટલાંક સાધના શાસ્ત્રકારાએ દર્શાવ્યા છે. પ્રબળ શત્રુને જીતવાને જેટલાં સાધના મળે તે બધાંના ઉપયાગ કરવા જોઇએ. પ્રક્ષાચારી અથવા જિતેં- દ્વિય રહેવાને માટે મનુષ્યે જેમ બને તેમ ઓછા ખારાક ખાવા જોઇએ. અમેરિકાના ડાક્ટરાએ ઘણા મનુષ્યાને તપાસી એવા અભિપ્રાય આપ્યા છે કે-મનુષ્યાને પાતાને જેટલા ખારાકની જરૂર છે તેના કરતાં બમણા કે ત્રણુંગણા ખારાક લે છે. જૈનશાસ્ત્રકારા કહે છે કે-મનુષ્યે ઊણાદરી વ્રત કરવું અર્થાત્ ઉદ્દરમાં જેટલું ભરી શકાય તેના કરતાં કાંઇક એ છો ખાવું; કારણ કે અતિ આહાર પણ વિષયવૃત્તિને ઉત્તેજિત કરવાનું માટું કારણ બને છે. વળી માદક અથવા

વિકારજનક ખારાક પણ તેટલા જ ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે. તેની સાથે શરીરને અને મનને ઉશ્કેરી મૂકે તેવા મરીમશાલા અને તેજાનાવાળા ખારાક પણ લેવા નહિ. સાંજે પણ વિશેષ ન ખાવું. આ સંબંધમાં ખુદ્ધધર્મમાં એ નિયમ હતા કે સાધુઓએ દિવસમાં એક જ વાર બપારે ખાવું.

આ વિષયવૃત્તિને સંયમમાં રાખવાને એક ઉત્તમ સા-ધન એ છે કે મનુષ્યે કસરત કરી શરીરને કસવું. વિદ્યા-થીંઓ જે સમયે યુવાવસ્થામાં આવે છે ત્યારે તેમનામાં ઉત્પાદક શક્તિ ખીલવા માંડે છે અને જો કસરત, રમત વગેરે દ્વારા પાતાની શક્તિએ પ્રકટ કરે છે, તો તેઓને વિષયવૃત્તિ પર જય મેળવવાનું કામ ઘણું સરલ બને છે. જ્યારે મનુષ્યનું મન મરદાનગીલરી રમતોમાં લાગેલું હાય છે ત્યારે અયાગ્ય વિચારા વિચારવાને તેને સમય મળતા નથી, કારણ કે જ્યાં આળસ્ય હાય ત્યાં જ અશુલ વિચારા સ્થાન મેળવે છે. જેમ આળસુ હાથ કાંઇ નુકશાન કરે છે તેમ આળસુ મગજ પણ અયાગ્ય ભાવનાઓમાં પાતાની શક્તિઓના વ્યય કરે છે.

વળી હલકા વિચાર અથવા વૃત્તિવાળા મનુષ્યાની સાંખતથી જિતેંદ્રિય થવા ઇચ્છનારે દૂર રહેવું. મિત્રા વિના ચલાવી લેવું તે ખહેતર છે, પણ જેમની વાતચિત અને ભાવનાઓ વિષયવાસના તરફ પ્રેરતી હાય તેમની સાંખત તા ન જ કરવી. આ વાસ્તે જ શાસ્ત્રમાં સત્સંગને પ્રધાનપદ આપવામાં આવ્યું છે. કાઇ સારા મિત્ર ન મળે તા પુસ્તકોની આશ્રય લેવા. જગતમાં સારાં પુસ્તકાની

સંખ્યા કાંઇ એાછી નથી. વળી હલકા પ્રકારના નાટકાેથી પણ દૂર રહેવું એ પણ આ કામ વાસ્તે એટલું જ જરૂરનું છે; કારણ કે ઉપર ભાર દર્ધને જણાવવામાં આવ્યું છે તેમ અધાં હલકાં કૃત્યાના પિતા તેના વિચાર છે.

જે લાેકા આ બાબતમાં નીતિનિયમનું ઉલ્લંઘન કરે છે તેઓ જ્યાં ત્યાં અપમાન પામે છે, કાેઇ તેમના પર વિશ્વાસ રાખતું નથી. તેવાં મનુષ્યાના શરીરમાં અનેક પ્રકારના રાગા ઉદ્દર્ભવે છે. પરસ્ત્રીગમનથી પાતાના પ્રાણ નાશ થવાના સંદેહ રહે છે, બીજાએા સાથે માેડું વેર બંધાય છે, કાેઇ વાર કેદમાં જવું પડે છે. અને જગતમાં જે અપમાન થાય છે તે તેા જિંદગીભર તેને આગળ આવવા દેતું નથી. જેમ પરસ્ત્રીના ત્યાગ તેમ વેશ્યાગમન કે વિધવા વગેરેના પણ ત્યાગ કરવા જ જોઇએ. શાસ્ત્રો કહે છે કે–જે પુરુષા અન્ય સ્ત્રીમાં આસકત રહે છે, અથવા જે સ્ત્રીઓ અન્ય પુરુષમાં આસકત રહે છે તે અનેક ભવામાં નપુંસકપણું, વિધવાપણું અને દુર્ભાગ્ય પાર્શું પ્રાપ્ત કરે છે; અને જેઓ ખ્રદ્યાચર્ય કે શીલવત પાળે છે તેવા પુરુષા કે સ્ત્રીએા લાંછું આયુષ્ય, મનુષ્યપણું, દ્વેવપાશું પામે છે અને તે સાથે મજબૂત શરીર, અખંડ સાભાગ્યપણું, પ્રખળ વીર્ય અને સામચ્યે પ્રાપ્ત કરે છે.



#### પ્રકરણ પ મું.

## પરિગ્રહવિરમણ.

પિ રિગ્રહ એ પાંચમું પાપસ્થાનક છે. તેની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે છે. परि એટલે ચારે બાજુએથી અને ग्रह એટલે પકડાવું. જેનાથી આપણે ચારે બાજુએથી પકડાઇએ તે પરિગ્રહ. આપણે સમજીએ છીએ કે અમુક વસ્તુના આપણે માલીક છીએ, પણ આ માલીકી મેળવવા જતાં તે વસ્તુઓ આપણી માલીક ખને છે. શ્રી પાર્શ્વ નાથ પ્રભુના સમયમાં ચાર વ્રત હતાં, તે સમયે ચાશું પરિગ્રહવિરમણ વ્રત હતું પણ તેમાં હાલનું ચાશું વ્રત સમાઇ જતું હતું કારણ કે પરિગ્રહના અર્થ સ્ત્રી પણ થાય છે અને પરિગ્રહમાં રૂપું, સાનું, મીલ્કલ, નાકર–ચાકર, ખેતર વગેરે આવી જાય છે માટે ચાથા વ્રતમાં ચાયા અને પાંચમાના સમાવેશ થતા હતા; પણ આગળ જતાં લોકા એાછી બુદ્ધના થશે, એમ ધારી મહાન્વીર પ્રભુએ બ્રહ્મચર્યને ચાશું વ્રત કર્યું અને સ્ત્રી સિવાયની બીજી વસ્તુઓને પરિગ્રહરૂપે ગણી તેને પાંચમું વ્રત ગર્યું.

હવે કથી વસ્તુઓના પરિગ્રહમાં સમાવેશ થાય છે તે આપણે તપાસીએ. તે પરિગ્રહ નવ પ્રકારના છે, એમ શાસ્ત્રોમાં કહેલું છે.

> (૧) હીરા, માણેક, માતી, નીલમ, પ્રવાળ વગેરે સર્વ ધન તથા રૂપાના કે સાનાના સીક્કા.

- (૨) સર્વ જાતનાં ધાન્ય.
- (૩) અલંકાર અને વગર ઘડેલું સુવર્ણ.
- (૪) અલંકાર અને વગર ઘડેલું રૂપું.
- (૫) જમીન, ગામ, શહેર, ખગીચા વગેરે.
- (६) મહેલ, ઘર, હાટ અને વખાર વગેરે.
- (૭) નાેકર, ચાકર, દાસ, દાસી વગેરે.
- (૮) ગાય, લેંસ, હાથો, ઘાડા, અન્ય વાહના વગેરે.
- (૯) ઘર વ્યવહારને ઉપયાગી તમામ વસ્તુએા.

આ નવ પ્રકારમાં જગતમાં મળી આવતી તમામ ચીજોના લગભગ સમાવેશ થાય છે.

આ અધી વસ્તુઓ આપણને એક યા બીજી રીતે ઉપયાગી લાગે છે, માટે તે મેળવવા અથવા તેના સંગ્રહ કરવા આપણને રુચિ થાય છે. જ્યાં સુધી જગતના વ્યવહાર છે ત્યાં સુધી મનુષ્યને ઘણી વસ્તુએાની જરૂર પડે છે, અને તે વસ્તુએા મેળવવાને ધનની જરૂર પડે છે.

આપણી પાતાની આછિવિકા માટે તથા આપણા આશ્રિતાના ભરણપાષણ માટે ધનની જરૂર છે. ધર્મને માટે પણ ધનની જરૂર પડે છે. સાધુસંતા નિમિત્તે પણ ધન ખર્ચ- વાની જરૂર પડે છે. તીર્થસ્થાનના ઉદ્ધાર, સ્વધર્મી બંધુ- ઓનું રક્ષણ, ગુર્વાદિના સત્કાર, નિરાધારાના ઉદ્ધાર—આ સર્વ કાર્યો માટે પણ ધન આવશ્યક છે. ધન જાતે ખાંડું નથી. તે એક શક્તિ છે અને શક્તિના સદુપયાગ તેમજ દુરુપયાગ થઇ શકે છે. ધનથી ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે લાભ

થઇ શકે છે તેમ ધનથી અભિમાન વધે છે, ધન મળતાં અનેક પ્રકારના વિષયમુખના સાધનોના ઉપલોગ કરવાની ઇંગ્છા થાય છે, ધનવાન બીજાઓ પર ત્રાસ ગુજારે છે અને કેટલાંક ન કરવા યાગ્ય કામા કરવા માટે પણુ દોરાય છે. લક્ષ્મી આવી રીતે અનથી ઉપજાવવાનું પણ સાધન હાવાથી શાસ્ત્રકારાએ તેની નિંદા કરી છે. વળી ધન પેદા કરવા જતાં મનુષ્યા ગમે તેવાં ઘાર અને અનીતિભર્યાં કાર્યો કરવાને અચકાતા નથી. ધનને ખાતર મિત્રા–મિત્રામાં કલેશ જન્મે છે, ભાઇઓ–ભાઇઓ વચ્ચે કુસંપ થાય છે અને મનુષ્યાનાં ખૂન પણુ થાય છે. રાજ્યલાભથી મુંજરાજા પાતાના ભત્રીજા ભાઇને વધ કરાવવા તૈયાર થયા હતો. તેને મારી નાખવા માકલેલા મારાઓને દયા આવી અને તેઓએ તેમને જીવતા છાડી મૂકયા. તે વખતે મુંજરાજાને આપવા માટે લાજ-રાજાએ એક શ્લાક લખીને માકલ્યા હતો હતો કે:—

मांधाता च महीपितः कृतयुगेऽलंकारभूतो गतः। सेतुर्येन महोदधौ विरचितः कासौ दशास्यान्तकः॥

अन्ये चापि युधिष्ठिरप्रभृतयो याता दिवं भूपते!। नैकेनापि समं गता वसुमती नूनं त्वया यास्यति॥१॥

કૃતયુષમાં અલંકારભૂત માંધાતા નૃપતિ પણ ગયા, જેણે માટા સમુદ્ર પર પૂલ બાંધ્યા એવા રાવણના નાશ કરનાર રામચંદ્રજી પણ કયાં છે? યુધિષ્ઠિર પ્રમુખ સારા સારા બીજા રાજાએ પણ કાળને શરણ થયા છે, કાઇની સાથે આ પૃશ્વી ગઇ નથી, પણ હે મુંજ! જરૂર તારી સાથે તાે આવશે! આ શ્લોકની મુંજ રાજા પર લારે અસર થઇ. આપણે પણ આ દર્ષાત પરથી સાર એ લેવાના છે કે—આ બધી વસ્તુઓમાંથી એક પણ વસ્તુ આપણી સાથે આવવાની નથી, તેા તેને ખાતર આપણે અનેક પ્રકારનાં સાચાંજાઠાં કામા કરતાં અટકલું જોઇએ–ન કરવા જોઇએ.

તૃષ્ણાને જેટલી વધારીએ તેટલી વધે છે. મનુષ્ય પાતાની જરૂરીઓતા જેટલી વધારે તેટલી વધે છે. જગતમાં અમુક વસ્તુ વિના ન જ ચાલે એમ નથી મનુષ્યને જરૂરનાં સાધના વસ્ત્ર અને અન્ન છે જ છે.

કાઇ ખાર મહિને સા રૂપીઆથી સંતાષ પામે છે. ખીજા મનુષ્યને દશ હજાર રૂપીઆ પણ એાછા પહે છે કારણ કે તેંધુ પાતાની જરૂરીઆતા એટલી ખધી વધારી દીધી હાય છે કે અમુક વસ્તુઓ વિના તેને ચાલે જ નહિ. તૃષ્ણા કેવી રીતે વધે છે, તેના સંખંધમાં એક કાવ્ય નીચે પ્રમાણે છે:—

હતી દીનતાઇ ત્યારે તાકી પટેલાઇ અને મળી પટેલાઇ ત્યારે તાકી છે શેઠાઇને સાંપકી શેઠાઇ ત્યારે તાકી મંત્રિતાઇ અને મળી મંત્રિતાઇ ત્યારે તાકી નપતાઇને મળી નપતાઈ ત્યારે તાકી દેવતાઇ અને દીઠી દેવતાઇ ત્યારે તાકી શેંક્સઇને અહેા! રાયચંદ્ર માના માના શંકરાઇ મળી વધે તશનાઇ તામ જાય ન મરાઇને

તૃષ્ણાના કાઇ દિવસ અંત આવતા નથી. તેના ઉપર

એક દર્શાંત આપણે વિચારીશું અને પછી તૃષ્ણા એાછી કરવાને કયા સાધનાના ઉપયાગ કરવા તે પર લક્ષ દઇશું.

કૌશામ્બીમાં કાશ્યપ નામના પુરાહિત રહેતા હતા. તે મરણ પામ્યા ત્યારે તેના પુત્ર કપિલ લણેલા નહિ હાવાથી તેનું સ્થાન ખીજા કેાઇ ખીજા વિદ્વાનને મળ્યું. કપિલની માતાએ તેના પુત્રને સમજાવ્યા અને શ્રાવસ્તિ નગરીમાં તેના પિતાના એક મિત્ર પાસે ભણવા જવા સૂચના કરી. કપિલ પાસે કાંઇ પણ સાધન ન હતું, માટે તેના પિતાના મિત્ર તેને એક ગૃહસ્થ પાસે તેડી ગયેા અને તે ગૃહસ્થે અનુકંપાથી કપિલને ભાજન મળે, એવી ગાેઠવણ એક વિધવા ખ્રાક્ષણીને ત્યાં કરી દીધી. કપિલ યુવાન હતા અને તે વિધવા ખાઇ પણ યુવાન હતી. પરસ્પરના સંબંધ વધ્યા અને પછી તે કપિલ વિધવા બાઇથી લાેભાયાે. વિદ્યા પ્રાપ્ત કરવાનું ભૂલી ગયાે. તે વિધવા બાર્ધ સગર્ભા થતાં તે**ણે** તેની પાસે ધનની માગણી કરી અને જણાવ્યું કે-આ ગામના રાજાના એવા નિયમ છે કે સવારના પહારમાં જે તેને પ્રથમ આશીર્વાદ આપે તેને છે માસા સાેનું તે આપે છે. આ ઉપરથી તે માર્ગ લેવા તે છે નિશ્ચય કર્યો. તે ચાકમાં સૂઇ રહ્યો. અર્ધ રાત્રિએ ચંદ્રોદય થતાં પ્રભાત થયેલ જાણી તે ઉઠયા અને ઉતાવળા ઉતાવળા ચાલવા લાગ્યા. પાલિસે તેને ચાર જાણી પકડચો અને સવારમાં રાજા પાસે રજાૂ કર્યો. રાજાએ તેની વાત સાંભળી, તેની બદ્રિકતા વિચારી તેના પર દયા કરવાના હેતુથી કહ્યું કે–તારે એ માગવું હાય તે માગ. તેને તરતમાં કાંઇ પણ વિચાર સુઝયા નહિ તેથી રાજાએ તેને પાસેના ખગીચામાં જઇ વિચાર કરવા

સ્ત્રચ્ચું. તે ખગીચામાં જઇ તે વિચાર કરવા લાગ્યા. "રાજાએ મને જે જોઇએ તે આપવાનું કહ્યું છે તા બે માસાથી તા શું થાય? પાંચ મહાર માગું, પણ પાંચ તા શાડા સમયમાં ખપી જાય માટે પચીશ માગું. પણ તેથી કાંઇ આખું વર્ષ ચાલે નહિ માટે સા માગું, હજાર માગું, લાખ માગું. " એમ વિચારતરંગે તે ચડયા. પછી અધું રાજ્ય માગવાની વૃત્તિ જાગી. પણ વળી વિચાર કરતાં તે પાછા ક્યાં. પાતાની તૃષ્ણાને ઘટાડવા લાગ્યા અને છેવટે તે માગણી ઓછી એછી કરતાં બે માસા સાનું પ્રથમની માગણી માફક લેવા વિચાર્યું. છેવટે તેણે વિચાર કર્યો કે " હવે બે માસા સાનાનું પણ કામ નથી. સુખ સંતાષમાં જ છે. વિદ્યા લેતાં વિષયમાં પડયા અને વિષયની તૃષ્ણામાં તણાતાં આ સ્થિતિ થઇ માટે સંતાષ રાખવા એ જ ખરા સુખનું કારણ છે" આમ વિચાર કરતાં તેની તૃષ્ણા સમાઇ ગઇ અને તે ત્યાગી અની ગયા.

માટે તૃષ્ણાના અંત નથી. તેથી જો પરિગ્રહ્યું એ તૃષ્ણાનું અને તેને અંગે ઉપજતા અનેક અનથીનું કારણ હાય તા તેના ત્યાગ કરવા અથવા તે એછો કરવા શું કરવું? એ પ્રશ્ન ઊભા થાય છે. તેને વાસ્તે શાસ્ત્રકારાએ માર્ગ અતાવ્યા છે કે પરિગ્રહનું પરિમાણ કરવું. મનુષ્યને વસ્તુઓની પ્રાપ્તિ થયા પછી તેનું પરિમાણ કરવાનું કામ કઠણ લાગે છે, માટે જે સમયે આપણી પાસે વસ્તુઓ ન હાય, એછી હાય તે સમયે શાંત પળામાં આપણા મન સાથે નિશ્વય કરવા અને પછી ગમે તેવી લાલે આપે અને ગમે તેવાં પ્રલાભના પેદા થાય, છતાં પાતાના નિયમાથી ચલિત ન થવું.

ભારના વધવાથી જેમ વહાણ દરિયામાં ડ્રબતું જાય છે તેમ પરિગ્રહની અનેક વસ્તુએા ઉપરની આસક્તિને લઇને મનુષ્યનું મન તેને વધારે મેળવવામાં, મળેલાનું રક્ષણ કરવામાં તથા મેળવેલી વસ્તુઓના નાશ ન થાય તે સંખંધી ચિંતા કરવામાં મગ્ન રહે છે, અને આ રીતે રાતદિવસ ચિંતા કરવામાં તેના સમય પસાર થાય છે, છેવટે ખાલી હાથે આવ્યા હતા તેમ ખાલી હાથે ચાલ્યાે જાય છે, માટે મનુષ્યાેએ પાતાના મન સાથે ઉપર જણાવેલી નવ વસ્તુઓના સંબંધમાં નિયમા લૈવા, તે પાતાની નાંધપાથીમાં ઉતારી લેવા, અને તે કરતાં કાંઇપણ વધે તેા તેના સન્માગે<sup>ડ</sup> વ્યય કરવા. ધન વિશેષ મળતાં પાતાના નિયમાના જાદા અર્થ કરવા એ મહાન દોષ છે. પરિગ્રહનું પરિમાણ કરવાના હેતુ એ છે કે કાેઇ જીવ પાતાને ઇષ્ટ વસ્તુએ। અને સામગ્રીએ પ્રાપ્ત કરી કાંઇક અંતર્મુખ થાય, તૃષ્ણાને એાછી કરે અને જીવનના શા ઉદ્દેશ છે તે સમજી તે પ્રમાણે વતે. આવા નિયમથી તેના ઘણા બાજી એાછા થઇ જાય છે.

આ પરિગ્રહનું મુખ્ય સ્વરૂપ વસ્તુઓ પ્રત્યે આસક્તિ રાખવી તે છે. કેટલીક વસ્તુઓ વિના તો સાધુઓને પણ ચાલે નહિ; તો પછી ગૃહસ્થાશ્રમીઓને તો તે વસ્તુઓની ચાક્કસ જરૂર પડે, ત્યારે મનુષ્ય અપરિગ્રહી કેમ થાય ? તેના જવાબ શાસ્ત્રકાર એમ આપે છે કે પરિગ્રહનું મૂળ તે તે વસ્તુઓ પ્રત્યેની મૂચ્ઇ-આસક્તિભાવ છે.

# मूच्छा परिग्गहो बुचो नातपुचेण तायिना ॥

જગતનું રક્ષણ કરનાર મહાવીર પ્રભુએ મૂચ્છીને

(વસ્તુએ પ્રત્યેની આસક્તિને ) પરિગ્રહ કહેલ છે. જ્ઞાના-ર્ણવમાં પણ કહ્યું છે કે:—

# निःसंगोऽपि मुनिर्न स्यात्समूर्च्छः संगवर्जितः । यतो मूर्च्छैव तत्त्वज्ञैः, संगद्गतिः प्रकीर्तिता ॥ १ ॥

મુનિ નિ:સંગ હાય, પણ જો વસ્તુઓ પ્રત્યે તેને આસક્તિ હાય તા તે નિષ્પરિગ્રહી કહેવાય નહિ, કારણ કે તત્ત્વરોએ મૂચ્કાને પરિગ્રહની ઉત્પત્તિનું સ્થાન માન્યું છે. એ મૂચ્કાનું માટું કારણ એ છે કે—આપણે અજ્ઞાનથી, જે વસ્તુઓ આપણી નથી તેને આપણી માનીએ છીએ. એ વસ્તુઓમાં રહેલા ત્રણ અવગુણા જો આપણે વિચારીએ તા તે વસ્તુઓ પ્રત્યેના મમત્વભાવ ઓછા થાય. તે વસ્તુઓ ક્ષણુક સુખ આપનારી છે, વળી તે દુ:ખગર્ભિત છે અને ત્રીજો માટા અવગુણ એ છે કે તે મળ્યા પછી તેના ઉપરથી માહ ઉતરી જાય છે અને બીજી વસ્તુઓ મેળવવાની ઇચ્કા થાય છે. આ દોષ જગતના તમામ પદાર્થોમાં રહેલા છે. આ બાબતના વિચાર કરવામાં આવે તા આપણે વસ્તુઓ પાછળ ગાંડાની માક્ક નહિ ભમતાં જરા વિચારશીલ થઇએ.

મનુષ્ય વસ્તુઓની વચમાં રહેવા છતાં પણ નિરાસ-ક્તિભાવ રાખી શકે એ બનવાજોગ છે; અને મહાન્ આત્માઓ તેમ કરી પણ શકે છે. પણ તે ઉપરથી સામાન્ય આત્માઓ એમ કહેવા લાગે કે અમને આ વસ્તુઓ પ્રત્યે નિરાસક્તિભાવ છે તો તે વિચારવા જેવી વાત છે. તે વસ્તુઓના વિયાગે અથવા વસ્તુઓના નાશ થતાં તેવું કહે- નારાઓને દુ:ખ થાય છે કે કેમ ? એ તેમના નિરાસક્ત-નિષ્પરિગ્રહી સ્વભાવની કસાેટી છે; માટે સામાન્ય જીવાે તાે જેટલા પરિગ્રહ એાછાે કરે છે તેટલા પ્રમાણમાં સુખશાંતિ અને સ્થિરતા મેળવે છે; અને પરિગ્રહ વધારતાં અનેક પ્રકારની ચિંતાઓ લાેગવી દુ:ખી થાય છે.

છેવટે જો મનુષ્યે સર્વ ધન અને વૈભવની સામગ્રો વચ્ચે ખરું સુખ પ્રાપ્ત કરવું હોય તા તેણે વિચારવું કે— આ બધી વસ્તુઓના તે માલીક નથી પણ દ્રસ્ટી છે. માલીકી જ સદા સર્વદા દુ:ખનું કારણ છે, કારણ કે તેથી વિચારા તે વસ્તુઓ સાથે જડાઇ જાય છે પણ દ્રસ્ટી તા બધી વસ્તુઓની વચ્ચે રહેવા છતાં શાંતિ અનુભવી શકે છે.

## પ્રકરણ ૬ કું.

# ક્રોધવિરમણ.

એનું પછે, પાંચ પાપસ્થાનકા વિચારી ગયા. અઢારે પાપસ્થાનકામાં તે પાંચ મુખ્ય છે, અને ખાકીના તેર તેને ટેકા આપનારાં સાધના છે. તે જાતે પણ પાપનાં સ્થાનકા છે, પણ તે માટે ભાગે પ્રથમના પાંચ રૂપમાં પ્રકટ થાય છે.

હવે આપણું ક્રોધના વિચાર કરીએ. આત્માને મુક્તિ તરફ જતાં રાકનારાં જે કારણા છે તેમાં ચાર કષાય મુખ્ય છે. તે ચાર કષાયમાં એટલું અધું પ્રાખલ્ય છે કે ઉપદેશતર ગિણી નામના ગ્રન્થમાં લખ્યું છે કે આ કષાયથી મુક્ત થવું તેનું જ નામ મુક્તિ. ત્યાં લખ્યું છે કે—

# नाशांबरत्वे न सितांबरत्वे, न तत्त्ववादे न च तर्कवादे । न पक्षसेवाश्रयणेन ग्रुक्तिः, कषायग्रुक्तिः किल ग्रुक्तिरेव ॥

મુક્તિ શ્વેતાંબરમાં, દિગંબરમાં, તત્ત્વવાદમાં કે તકે-વાદમાં નથી. તેમજ અમુક પક્ષના આશ્રય લેવાથી પણ મુક્તિ નથી. કષાયથી મુક્ત થવું તેનું જ નામ મુક્તિ છે. આ ચાર કષાયામાં પ્રથમ ક્રોધ છે માટે તેના આ પ્રકરણમાં વિચાર કરશું.

ક્રોધ એટલે મન અને શરીર આત્માને વશ નહિ રહેતાં અમુક આવેશમાં આવી પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે વર્તે તે સ્થિતિ. ક્રોધ એ થાડા સમયનું ગાંડપણ છે અને પાતાને પ્રતિકૂળ સ્થિતિ લાગતાં તે વૃત્તિ ઉદ્દલવે છે. આપણને અમુક વસ્તુ, સ્થિતિ અથવા મનુષ્ય પ્રિય હાય, તેની પ્રાપ્તિમાં જે ક્રાઇ વિદ્ય નાખે તેના પર આપણે ક્રોધ કરવા દારાઇએ છીએ. कामात्कोघोऽपि जायते। અમુક વસ્તુ વાસ્તેની આપણામાં ઇચ્છા–કામ હાય, તે વસ્તુ મેળવવામાં જ્યારે વિધ્ન આવે છે ત્યારે વિદ્ય કરનાર મનુષ્ય પ્રત્યે જે રાષની લાગણી ઉદ્દલવે છે તેને ક્રોધ કહેવામાં આવે છે.

કોધ એ અગ્નિ સમાન છે, પણ બધા મનુષ્યામાં તે અગ્ન એક સરખા હાતા નથી. કોધના ઉગ્રપણા પ્રમાણે શાસ્ત્રકારાએ તેના ચાર વિભાગ પાડ્યા છે. સાથી ઉગ્ર કોધને 'અનંતાનુખંધી ' કહેવામાં આવે છે અર્થાત્ તે કોધની પરંપરા ચાલે છે. તેનાથી એછા ઉગ્ર કોધને 'અપ્રત્યાખ્યાની' કહેવાય છે. અહીં કોધના નિવારણ માટે કાંઇ પણ પ્રયત્ન કરવામાં આવતા નથી. ત્રીજા પ્રકારના કોધને 'પ્રત્યાખ્યાની' કહે છે. તે અપ્રત્યાખ્યાની કરતાં એાછા ઉગ્ર

છે, કારણ કે ત્રીજી સ્થિતિમાં તેને રાકવા—તેનું નિવારભ્ય કરવા પ્રયત્ન કરવામાં આવે છે. અને ચાથી સ્થિતિના ક્રોધને 'સંજવલન' કહેવામાં આવે છે. સંજવલન ક્રોધ તભુખલાના અગ્નિ જેવા મંદ હાય છે. તે દેખાવમાં ભારે લાગે છે પણ થાડા સમય પછી તેનું બળ રહેતું નથી. અર્થાત્ જે ક્રોધ પ્રતિકૂળ પ્રસંગા મળતાં ઉદ્દભવે, પણ થાડી વારમાં શાંત થઇ જાય તેવા છે. બધી જાતના ક્રાધ સ્વભાવે ખાટા છે, છતાં તેનું ઉગ્રપણં જેમ બને તેમ ઓછું થાય તેવા પ્રયત્ન કરવા—કારણ કે કર્મના બંધ મનના પરિણામ ઉપર છે માટે જો મનના પરિણામ બહુ તીવ હશે તેા આ ક્રોધનું પરિણામ પણ ઘણું જ માઠું આવશે.

હવે આપણે ક્રોધના કેટલાક ગેરલાભ વિચારીએ. ક્રોધ ઉત્પન્ન થતાં મનની શાંતિના નાશ થાય છે. ક્રોધી મનુષ્યની વિચાર કરવાની શક્તિ ચાલી જાય છે. ભગવદ્ગીતામાં કહ્યું છે કે:—

## कोधाद् भवति संमोहः, संमोहात्स्मृतिश्रमः । स्मृतिविश्रमात् बुद्धिनाञ्चः, बुद्धिनाञ्चात्प्रण व्यति ॥

ક્રોધથી વિવેકશક્તિ ચાલી જતાં સંમાહ થાય છે, અને તે સંમાહથી સ્મરદ્યુશક્તિમાં ભ્રમ થાય છે, અને સ્મૃતિના ભ્રંશ થવાથી ખુદ્ધિના નાશ થાય છે, અને ખુદ્ધિના નાશથી મનુષ્ય સર્વ પ્રકારે નાશ પામે છે. ક્રોધથી લણા સમયની તપશ્ચર્યા પછુ નાશ પામે છે. યાેગીઓ પછુ ક્રોધને વશ થઇ, નહિ કરવા યાેમ્ય કામા કરે છે, નહિ બાલવા યાેમ્ય વચના બાલે છે અને નહિ વિચારવા યાેગ્ય વિચારા કરે છે. ક્રોધ એ અગ્નિ સમાન છે. તે પ્રથમ તા જ્યાં તેના ઉદ્ભવ થાય છે ત્યાં તેનેજ આળે છે, અને પછી ખીજા મનુષ્યાને નુકશાન કરે છે. ક્રોધમાં બાલાયેલાં વચના વાસ્તે, અથવા તે સમયે કરાયેલાં કાર્યી વાસ્તે મનુષ્યા પાછળથી ગમે તેટલા પશ્ચાત્તાપ કરે, પણ તેથી કાંઇ લાભ થાય નહિ. તે વખતે મનુષ્ય મન ઉપરના સંયમ ખાઇ બેસે છે અને ઘણા જન્મ સુધી રખડાવે તેવાં કર્મી ખાંધે છે. મનની શાંતિ ખાઇ બેસતાં શરીર પર તેની અસર થવા લાગે છે, આંખા લાલચાળ થાય છે, મ્હાં પર રતાશ આવી જાય છે, મુખમાંથી દીર્ઘ ધાસ નીકળે છે, હાથ પગ પછાડા મારે છે અને લાહી ઉકળીને ઝેરી બની જાય છે. તેથી થાેડા સમયમાં મનુષ્યનું માથું દુ:ખવા આવે છે. ક્રોધ કર્યા પછી કેટલાક કલાક સુધી કાંઇ પણ ચેન પડતું નથી અને આથી **બીજાએા સાથે જે વેર બંધાય છે** તેનાં ફળ આ ભવમાં ભાગવવાં પડે છે, એટલું જ નહિ પણ આગામી ભવામાં પણ તેનાં કૃળા લાગવવા પઉ છે.

આ ક્રોધની પણ ત્રણ સ્થિતિઓ છે. પ્રથમ તો પોતાને કાંઇ પણ નુકશાન થયું એટલે મનુષ્ય સામી વ્યક્તિ પર પોતાના રાષ કાઢે છે. મનુષ્ય ધીમે ધીમે તેના નુકશાના અનુભવે છે, અને તેમાંથી છૂટવા પ્રયત્ન કરે છે. તે હવે પાતાને થયેલા નુકશાન વાસ્તે કાંઇ પણ ખાલતા નથી. પણ જો બીજો મનુષ્ય ત્રીજા પુરુષને દુ:ખ દે, અથવા નુકશાન કરે તા તેના પિત્તો ઉછળે છે. આ ક્રોધને શાસ્ત્રકારા પ્રશસ્ત ક્રોધ ( noble

indignation ) કહે છે. આ ક્રોધ નુકશાન કરનાર પર થાય છે, તે કરતાં પણુ એક એવી ઊચી સ્થિતિ છે કે જ્યાં નુકશાન કરનાર અને નુકશાન ભાગવનાર બન્ને દયાને પાત્ર છે, એમ સમજી સુજ્ઞ જીવ બન્નેના ઉદ્ધાર કરવા પ્રયત્ન કરે છે. નુકશાન ભાગવનાર નુકશાન ભાગવી કર્મથી છૂટા થાય છે, પણ નુકશાન કરનાર બીજાને ત્રાસ આપી નવું કર્મ ઉપાર્જન કરે છે, તે તેને ભવિષ્યમાં ભાગવનું પડે છે, માટે તે વિશેષ દયાને પાત્ર છે. આવી રીતે વિચાર કરીને નુકશાન કરનારને પણ સમજાવી તેને સીધે માગે લાવવા પ્રયત્ન કરવા યાગ્ય છે.

હવે આપશે ક્રોધ પર કેવી રીતે જય મેળવવા તેના વિચાર કરીએ. ક્રોધ ઉપર જય મેળવવાનું ઉત્તમ સાધન ક્ષમા છે.

## क्षमाखद्भः करे यस्य, दुर्जनः किं करिष्यति ?। अतृणे पतितो विद्वाः, स्वयमेवीपशाम्यति॥

'જેના હાથમાં ક્ષમારૂપી તલવાર છે તેને દુર્જન શું કરવાના હતા ? ઘાસ વગરની જમીન પર જો અગ્નિ પહે તો પાતાની મેળે શાંત થઇ જાય છે. ' વચનામાં મીઠાશ અને વચનામાં કડવાશ રહેલી છે. આપણને ગમે તેટલા ક્રોધ ચક્યો હાય પછુ છાલતાં પહેલાં વિચાર કરવાની આપણને ટેવ હશે તા ક્રોધ કડુ શબ્દારૂપે પ્રકટ થશે નહિ એટલે તેના જીસ્સા ઓછા થવા લાગશે. જ્યાં સુધી મનુષ્ય બીજાએ પાતાને કરેલા નુકસાનના જ વિચાર કરે છે ત્યાં સુધી તેના ક્રોધ કદાપિ શમશે નહિ. આપણા દુઃખમાં

બીજાએ તો નિમિત્ત માત્ર છે, માટે મારે બીજાએ પ્રત્યે શા સારુ ક્રોધ કરવા જેઇએ ? આ સંબંધમાં જ્ઞાનાર્ણવમાં આપેલી ભાવના વિચારવા જેવી છે.

## प्राङ् मया यत्कृतं कर्म, तन्मयैवोपभ्रुज्यते । मन्ये निमित्तमात्रोऽन्यः, सुखदुःखोद्यतो जनः ॥

'જે મેં પૂર્વ ભવમાં કર્મા કરેલાં છે તેનાં ફળ હું ભાગવું છું. બીજા મનુષ્યા તા સુખદુ: ખ આપવામાં નિમિત્ત માત્ર છે, તા અન્ય ઉપર હું શા સારુ રાષ કરું?' વળી જે કાઇ મારા દાષ બતાવે તે તા મારા પરમમિત્ર છે, કારણ કે એવા દાષ હું ફરીથી નહિં કરું, તા પછી નિષ્કારણ મિત્ર પર શા સારુ કોધ કરવા ? વળી જે કાઇ ક્રોધ કરાવે છે તેના સંખંધમાં એવા વિચાર કરવા કે "મેં અત્યાર સુધી વિવેક અને જ્ઞાનપૂર્વક શાંતિના અભ્યાસ કર્યો છે, તેની પરીક્ષા લેવા માટે પ્રતિકૂળ મનુષ્યા કે પ્રતિકૂળ પ્રસંગા લા થયા છે, તા મારે તે પ્રતિકૂળ મનુષ્યા તથા પ્રસંગાને વધાવી લઇ આ શાંતિની પરીક્ષામાં પસાર થવું જોઇએ."

આ ઉપર એક ટૂંકું દર્ષાત આપણને ક્રોધ શમાવવામાં ઘણું જ લાભકારી થશે.

ગજસુકુમાળ નામના રાજકુમારે માત્ર ખાર વર્ષની વચે શ્રી નેમિનાથ પ્રભુ પાસે દીક્ષા લીધી અને સંસારના ત્યાગ કરી કમશાનમાં ઉથ ધ્યાનમાં ઊંગા રહ્યા. સામિલ નામના ખ્રાદ્માણની સ્વરૂપવતી આઠ પુત્રી સાથે ગજસુકુમાળનું સગપણ કર્યું હતું, પરંતુ લગ્ન થયા પહેલાં તે સંસાર છાડી ત્યાગી થયા. પાતાની પુત્રીના સુખના નાશ થયા તેથી સામિલને કોધ

ચઢ્યો અને તે ગજસુકુમાલની શાધમાં નીકન્યા. શ્મશાનમાં ગજસુકુમાલ એકાગ્ર ધ્યાનથી શુદ્ધ કાયાત્સર્ગ સ્થિતિમાં ઊભા હતા ત્યાં તે આવી પહેાંચ્યાે. તેણે પાતાના કાધ પ્રકટ કરવા અને તેમના પર વેર લેવા તેમના માથા પર ચીકણી માટીની પાળ કરી અને શ્મશાનમાંથી ધગ-ધગતા અંગારા લાવી તેમના માથા પર મૂકયા. તેમાં કેટલાક લાકડાના કકડા નાખ્યા, એટલે તાપ સખ્ત થયા. આથી ગજસુકુમાળના કામળ દેહ ખળવા લાગ્યા. સામિલ જતા રહ્યો. આ સમય એવા હતા કે ગજસુકુમાળના ક્રાેધના પાર ન આવે, છતાં તે મહાનુમાવ છવે સામિલ પર જરા પણ ક્રાેધ ન કરતાં પાતાના પૂર્વકર્માના વિપાકરૂપ આ સ્થિતિને કલ્પી સમભાવથી આ પ્રમાણે વિચાર કર્યો–" હે જીવ ! જો તું એનો પુત્રીને પર**ણ્યાે** હાત તા પહેરામણીમાં તને તે પાઘડી અંધાવત, એ પાઘડી થાેડા વખતમાં નાશ પામત, પણ આ તા તેણે એવી પાઘડી બંધાવી કે જે માેક્ષપુરીમાં જવા માટે મને મદદગાર નીવડશે. " આ પ્રમાણે વિચાર કરી જરા પણ મનની સ્થિરતામાં ભ'ગ થવા દીધા નહિ. તેના પરિ**ણામે શાસ્ત્રો કહે છે** તેમ તેમણે કૈવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું.

આટલાં ઘાર દુ:ખાે દેનાર પર ક્ષમા રાખનારા આ ગજસુકુમાળનું દર્શાત યાદ કરી આપણે બીજાએા પ્રત્યે– આપણુને દુ:ખ દેનારા પ્રત્યે ઉદારભાવ રાખવાે.

જ્યારે સામા મનુષ્યે આપણું બગાડયું હાય, તે વખતે તેના પ્રત્યે ક્ષમા રાખવામાં માટામાં માટા વિજય છે. તત્ત્વજ્ઞાની સેનેકા લખે છે કૈ:— He that does good to another man, especially if the other has done him some wrong, does also good to himself, not in the consequences, but in the very act of doing it, for the consciousness of well doing is as ample reward.

જે મનુષ્ય બીજાનું લહું કરે છે અને ખાસ કરીને અપકાર કરનાર પર પણ ઉપકાર કરે છે, તે પાતાનું પણ કલ્યાણ કરે છે. તેનું શુલ પરિણામ આવશે એ દૃષ્ટિથી નહિ પણ તેનું કામ કરવાથી જ તેનું કલ્યાણ થાય છે; કારણ કે પાતે સારું કામ કર્યું છે, એવું લાન મનુષ્યના પાતાના શુલ કામના યુષ્કળ બદલા છે.

વળી મનુષ્યે વિચાર કરવા કે જેને વાસ્તે તે બીજા પ્રત્યે કોધ કરવા દારાય છે તે ક્ષણિક છે. જગતની બધી વસ્તુઓ અનિત્ય છે, તા તે અનિત્ય વસ્તુઓ ખાતર આત્માના નિત્ય ગુણુના–શાંતિના શા સારુ ભાગ આપવા ? જે જે મહાપુરુષાએ જગતમાં અપૂર્વતા પ્રાપ્ત કરી છે તે સવે એ કોધના બદલા પ્રેમમાં આપ્યો છે. જ્ઞાનાણું વમાં જણાવ્યું છે કે:—

### वासीचन्दनतुल्यान्तर्वृत्तिमालम्ब्य केवलम् । आरब्धं सिद्धिमानीतं, प्राचीनैर्धुनिसत्तमैः ॥

પ્રાચીન ઉત્તમ મુનિએાએ કુઢાડા અને ચંદન પ્રત્યે સમવૃત્તિ રાખીને સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવાના આરંભ કર્યો છે.

કુઢાડાથી ચંદન કપાય તાે પણુ કુઢાડાને ચંદન પાતાની સુગંધથી સુગંધિત કરે છે, તેવી રીતે જ્ઞાની પુરુષા પાતાને ઉપસર્ગ કરીને હેરાન કરનારતું પણ કલ્યાણ

કરી પાતાના ક્ષમાભાવ પ્રકટ કરે છે. વળી ક્ષમાભાવને પ્રાપ્ત કરવાના ઉત્તમ ઉપાય એ છે કે-અનંત કાળના વિચાર કરવા. 🟿 વાં સુધી આપણે વર્તમાનના તથા થાેડા સમય પર ગયેલા ભૂતકાળના વિચાર કરીએ છીએ ત્યાં સુધી બીજાએ આપણને કરેલા તુકસાનાતું સ્મરણ રહ્યા કરે છે અને આપણને ક્રોધ થવા સંભવ છે, પણ અનંત કાળના વિચાર કરતાં આ બધા પ્રસંગાતું ઉગ્રપણું ચાલ્યું જાય છે. અત્યારે જે બનાવ આ-પણા માનસિક આકાશને ભરી નાખે છે, તે જ બનાવ પાંચ-સાત વર્ષ પછી આપણા આકાશમાં એક બિન્દ્ર સમાન લાગે છે. તા પછી અનંત કાળમાં આ બનાવા તા નહિ જેવા લાગે, માટે સુખદુઃખના પ્રસંગામાં ઉપાદાન કારણ આપણે છીએ, અને બીજાએા તાે માત્ર નિમિત્ત કારણ છે, એમ भानी चित्तनी स्वस्थता जाणववी. He who cannot forgive others breaks the bridge over which he must himself pass, for every man has need to be forgiven. જે મનુષ્ય બીજાને ક્ષમા આપતાે નથી, તે જે પૂલ ઉપર થઇને પાતાને પસાર થવાનું છે, તે પૂલને ભાંગી નાખે છે, કારણ કે દરેક પુરુષને ક્ષમા માગવાની જરૂર પડે છે. માટે ક્ષમારૂપી જળવડે ક્રોધરૂપી અગ્નિને શાંત કરવા અને આત્માની સ્વાભાવિક નિર્મળ સ્થિતિ પ્રા<sup>પ્</sup>ત કરવા પ્રયત્ન કરવા.



## પ્રકરણ ૭ મું.

## માનવિરમણ.

મીન એ બીજો કષાય છે, માન અથવા અભિ— માનથી મનુષ્ય પાતાને બીજાઓ કરતાં ઊંચા ગણે છે અને સઘળું જ્ઞાન, શક્તિ વગેરે પાતાનામાં આવી રહ્યું છે એમ માને છે. માનનું મૂળ લેદભાવ છે. બીજાઓ કરતાં હું કાંઇ અલગ છું, બીજાઓ કરતાં મારામાં વિશેષ ઉત્તમ તત્ત્વા છે; એવા વિચારાથી હુદયમાં જે વૃત્તિ જાગે તેને માનવૃત્તિ કહે છે. કવિ ભતું હરિ કહે છે તેમ:—

यदा किंचिज्जोऽहं द्विप इत मदांधः समभवम् । तदा सर्वज्ञाऽस्मीत्यभवदवलिप्तं मम मनः ॥ यदा किंचित्किंचिद्बुधजनसकाञ्चादवगतम् । तदा मूर्खोऽस्मीति ज्वर इव मदा मे व्यपगतः ॥१॥

મનુષ્યાને જયારે અલ્પ જ્ઞાન થાય છે ત્યારે હું સર્વજ્ઞ છું એમ પાતાને માને છે, અને તે વખતે હસ્તીના માક્ક મદાન્મત્ત બને છે; પણ જયારે જ્ઞાની પુરુષાના સંબંધમાં આવતા કાંઇક વિશેષ જ્ઞાન થાય છે ત્યારે પાતાની મૂર્ખતાનું – અલ્પજ્ઞતાનું તેને ભાન થાય છે અને ત્યારે જેમ જવર ચાલ્યા જાય તેમ મદ પણ જતા રહે છે.

મનુષ્યને જયારે કાંઇક વિશેષ જ્ઞાન થાય છે ત્યારે જ પાતાની અજ્ઞાનદશાનું ભાન થાય છે. ન્યુટન જેવા પ્રસિદ્ધ विज्ञानशास्त्रीએ કહ્યું છું કે "અમે અત્યાર સુધીમાં મેળવેલું જ્ઞાન તે દરિયાકાંઠે પડેલા છીપ અને શંખલા જેવું છે. હજુ તેા આખા દરિયા શાધખાળ માટે પડેલા છે." પણ જે લાકેને થાડું જ્ઞાન હાય છે તે વિશેષ ઉદ્ધત બને છે. અધ્રે ઘડા ઘડા ઘણા છલકાય તેવી આ સ્થિત છે.

આ અભિમાન થવાના શાસ્ત્રકારા આઠ પ્રકાર વર્ણવે છે. તેનાં નામ કુળ, જાતિ, ઐધર્ય, રૂપ, તપ, બળ, વિદ્યા અને ધન છે. જો મનુષ્ય શાંત રીતે વિચાર કરે તાે તેને જિણાય કે આ અભિમાન કરવાનાં કારણા નથી. આપણે એક પછી એક આઠ મદના સ્થાનનાે વિચાર કરીએ.

કુલમદ—કુળનું અભિમાન કરવાનું કાંઇ કારણ નથી, કારણ કે જગતમાં તમારા કરતાં પણ વિશેષ ઉત્તમ કુળ-વાળા જીવા છે. વળી જે કુળનું અભિમાન કરે છે તે બીજા ભવમાં હલકા કુળમાં જન્મે છે. પાતે અમુક ઉચ્ચ નીચ કુળામાં જન્મ લેતા લેતા આ કુળમાં આવ્યા છે, તા પછી તેને વાસ્તે અહંકાર શા કરવા ?

જાતિમદ—આ મદના બીજો પ્રકાર છે. જીવ હમેશ એક જ જાતિમાં જન્મતા નધી. કર્મ પ્રમાણે વિવિધ જાતિમાં તેના જન્મ થાય છે. વળી પાતાની જાતિ કરતાં પણ બોજી અનેક ઉત્તમ જાતિઓ આ જગતમાં વિદ્યમાન છે, તા પછી જાતિમદ કરવાથી લાભ શાં? જે મનુષ્ય બીજી જાતિઓને હલકી ગણી તેના તિરસ્કાર કરે છે, તે મનુષ્ય તેવી જ હલકી જાતિમાં જન્મે છે, અને આ રીતે કુદરત તેનું અભિમાન છાડાવી તેને નમ્રતાના પાઠ શીખવે છે. જે મનુષ્યમાં પાતાનામાં કાંઇ એાછું સત્ત્વ હાય છે તે જ મનુષ્ય ખાપદાદાઓની કીર્તિ ઉપર પાતાની મહત્તા સ્થાપવાના પ્રયત્ન કરે છે.

એશ્વર્ય મદ—પોતાના વૈભવના—પોતાને મળેલી સત્તાના મદ કરવા તે પણ એક પ્રકારની મૂર્ખતા છે. કલેકટર આખા શહેરના અમલદારા કરતાં માટે હાય, પણ ગવર્ન રની અપેક્ષાએ તેની સત્તા કાંઇ હિસાબમાં નથી. તેમ ગવર્ન ર આખા ઇલાકા પર રાજ્ય કરે, પણ વાઇસરાયની અપેક્ષાએ તેની સત્તા છાયામાં પડી જાય છે. અને મહારાજાના વિચાર કરતાં વાઇસરાયના અધિકાર ગાણપદ ધારણ કરે છે. આ રીતે એશ્વર્ય—સત્તાની બાબતમાં ઉપરના દરજ્જાના સત્તા ધારીઓ જોતાં મનુષ્યના મદ ગળી જાય છે.

રૂપમદ—આપણું સાંદર્ય ગમે તેવું હાય, તા પણ વિશેષ રૂપવાનાની સુંદરતા આગળ તે ગોંણ પડી જાય છે, અને આ રૂપ બદલાતાં વાર લાગતી નથી. યુવાવસ્થામાં જણાઇ આવતું રૂપ વય વધતાં ખદલાવા લાગે છે અને જયાં રાગ થયા કે સાંદર્ય નષ્ટ થતાં વાર લાગતી નથી. જયાં સ્થિતિ આવી છે ત્યાં કયા સુજ્ઞ મનુષ્ય રૂપને માટે અભિમાન કરે?

તપમદ—હાલના સમયમાં મનુષ્ય થાડું ઘણું વિશેષ તપ કરે એટલે અભિમાન કરે છે. પણ પ્રાચીન સમયના વિચાર કરા અને કેટલા કેટલા મહિના અને કેટલાંક વર્ષો સુધી પણ જીવા તપશ્ચર્યા કરતા હતા, તેના જો મનુષ્ય ખ્યાલ લાવે તા આ તપને લીધે ઉત્પન્ન થતા તેના મદ ઉતરી જાય.

ભળમદ—ને આપણને આપણા શરીરબળના મદ

ધતા હાય તા વિચારવું કે આપણું બળ ઘણા પશુઓના બળ કરતાં પણ એાછું છે. આપણી નિર્જળતાએાના પાર નથી. અને આપણું આ શારીરિક બળ કરે વખતે ઘટશે તે કાણ જાણું છે? તા પછી તે સંબંધી મદ કરવા એ કેમ વાજળી ગણાય?

ધનમદ યા લાભમદ—આ મદ પણ અયાગ્ય છે, કારણ કે પાતાના કરતાં બીજા વિશેષ ધનાદ્ધ્ય લાકે જગત-માં વસે છે. અને જો સાનાથી મનુષ્યને મદ થતા હાય તા સાનાની ખાણા આગળ તેનું સાનું શા હિસાબમાં છે? અને લક્ષ્મી ચંચળ સ્વભાવની હાવાથી કયે વખતે ચાલી જશે તે કાલ કહી શકે તેમ છે? આપણે અનેક મનુષ્યાના સંબંધમાં દશાના વારાફેરા જોઇએ છીએ, તા પછી તે સંબંધમાં અભિમાન કરવાનું કાંઇ કારણ નથી.

ગ્રાનમદ—વિદામદ અથવા જ્ઞાનમદ. એ સાથી ભયંકર મદ છે. બધા મદને આપણે જ્ઞાનથી-સમજણથી દ્વર કરી શકીએ, પણ જ્યાં જ્ઞાનના જ મદ થાય, વાડ જ ચીલડાં ચારે, પાતાની માતા જ ઝેર આપે ત્યાં સ્થિતિ ઘણી શાચનીય છે. જેરેમી ટેલર લખે છે કે:—

Our learning is then best when it teaches most humility, but to be proud of learning is the greatest ignorance in the world.

જે જ્ઞાન આપણુને નમ્ર અનાવે છે તે જ્ઞાન ઉત્તમ છે, પણ પાતાના જ્ઞાન વિષે અભિમાન કરવું એ દુનિયામાં માટામાં માટું અજ્ઞાન છે; માટે જ્ઞાનના મદ તા કદાપિ કરવા નહિ. કવિ ટેનિસન લખે છે કે—

Let knowledge grow from more to more But more of reverence in us dwell.

આપણે લક્ષે વિશેષ વિશેષ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીએ, પણ તે જ્ઞાન સાથે આપણામાં પૂજ્યભાવ આવવા જોઇએ. આપણા કરતાં જ્ઞાનમાં આગળ વધેલાએા પ્રત્યે પૂજ્યભાવ આવતાં આપણામાં શિષ્યવૃત્તિ–નમ્રતા જાગ્રત થશે.

હવે અભિમાનના ગેરફાયદા વિચારીએ.

साथी माटे। गेरहायदे। के छे हे अलिमानी मनुष्य विशेष ज्ञान प्राप्त हरी शहती नथी. आ प्रमाणे पेताना मानी लीधेला सर्व ज्ञपणामां मूं अय छे, केटले तेने पेताने क मोटे। गेरलाल थाय छे. ते है। छेने। पण विनय हरी शहती नथी. आ रीते ज्ञानप्राप्तिन उत्तम साधन तेनी पासे निष्ठ है। वाथी ते शिक्तकोनी हृपा मेणवी शहती नथी. तेने। मित्र है। धतुं नथी, तेथी पासे पैसा है। य है सत्ता है। येते लोही तेवा मनुष्यनी भुशामत हरे, तेनी इणड्मां तेना हहेवानी ढाळ ढा हरे पण् ते तेना भरा लहत है प्रमाण मित्र थाय नहि. अर्थात् अलिमानी मनुष्य अतडा रहे छे, है। छे तेने भरा ळारथी बढ़ातुं नथी, केटलं क निष्ठ पण् ते हाणा शत्रकों अनावे छे. ते गमे तेवा हामे। हरीने पोतानुं मान सायववा मथे छे. पोतानी पासे धन न है। येते। हरक हरीने पण् धन भरवही, अने पछी

દેવું થવાને લીધે આખી જિંદગી સુધી દુ:ખી થશે. જ્યારે મનુષ્યના વિનાશ થવાના હાય ત્યારે તેનામાં ઘણું અભિ-માન આવે છે. તે ખધા પ્રત્યે ઉદ્ધતાઇથી વતે છે. pride goeth before destruction વિનાશ પહેલાં અભિ-માન જન્મે છે. અભિમાની પુરુષ પાતાના ગુરુઓ અને વડીલાનું અપમાન કરતાં પણ અચકાતા નથી.

આ માનના ત્યાગ સંબ'ધીનું એક દ્રષ્ટાંત આપણે વિચા-રશું. શ્રી ઋષભદેવને ભરત અને બાહુબળી નામના બે પ્રતાપી પુત્રા હતા. પાતાના અઠ્ઠાશું પુત્રાને જુદી જુદી રાજગાદી સાંપી, દીક્ષા લઇ પાતે અનેક સ્થળે વિઢાર કરતા હતા. ભરતને ચક્ર-વર્ત્તી પણાનું સૂચક ચક્ર ઉત્પન્ન થયું. તે ચક્રવહે તેણે છ ખંડના રાજાઓને વશ કર્યા, પણ બાહુબળીએ તેની આજ્ઞા ન સ્વીકારી. ખંને ખંધુએા વ<sup>ર</sup>ચે તુમુલ યુદ્ધ દીર્ઘ સમય સુધી ચા**લ્યું**. ભરતે છેવટે બાહુબળી ઉપર પાતાનું ચક્ર મૂક્યું. બન્ને ભાઇએા દ્વાવાથી ખાહુબળી પર તે ચક્રના પ્રભાવ ચાલ્યા નહિ, તેથી તે ભરતના હાથમાં પાછું આવ્યું. ભરતે જ્યારે ચક્ર મૂક્યું ત્યારે બાહુબળીને ઘણા ક્રોધ ચઢ્યો હતા, પણ જયાં ચક બાહુ-ખળીને કાંઇ પણ ઇજા કર્યા વિના ભરતના હાથમાં પાછું જઇને બેઠું, એટલે બાહુબળીની ભાવના ક્ર્રી. તેણે પાતાના બધુને મારવાના વિચાર માંડો વાળ્યો, પણ ઉગામેલી સુઠ્ઠી પાછી મૂકવી તે પણ ઠીક નહિ, એમ ધારી પંચમુષ્ટિ લાેચ કરી પાેતે સાધુ બન્યા. હવે પાેતાના પિતા આદીશ્વર પાસે જવાના વિચાર કર્યો, પણ ત્યાં પાતાના ૬૮ નાના ભાઇએ, જે પ્રથમ દીક્ષિત થયેલા છે, તેમને નમસ્કાર કરવા પડશે, એ અભિમાનથી ત્યાં જવાના વિચાર માંડી વાળ્યો. તેમણે વનમાં રહી ઘણું ઉચ્ચ પ્રકારનું ધ્યાન કર્યું, પણ કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં તેમનું અભિમાન નડ્યું. છેવટે તેમની બે બહેના— ખ્રાદ્મી તથા સુંદરીએ બાહુબળીને કહ્યું કે "વીરા મારા ગજથકી ઉતરા." આ શખ્દા સાંભળતાં વિચાર સૂઝ્યો અને પાતે અભિમાનરૂપી હાથી પર ચઢ્યા છે તેનું તેમને ભાન થયું એટલે અભિમાનના ત્યાગ કરી નાના ભાઇઓને વંદન કરવા માટે જ્યાં પ્રથમ પગલું ઉપાઢે છે ત્યાં કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. અભિમાનના પ્રસાવ કેટલા બધા છે? તે આ ઉપરથી આપણને સમજાય છે. હવે આ અભિમાન ત્યાગવાના કેટલાક ઉપાયા વિચારીએ. જ્યાં નમ્રતા આવે છે ત્યાં અભિમાન ચાલ્યું જાય છે. કહ્યું છે કે—

લઘુતાસે પ્રભુતા મીલે, પ્રભુતાસે પ્રભુ દ્વર; કીડી હી મીસરી ચુગે, ગજ શિર ડારે ધૂળ.

માટે હુદયમાં નમુભાવ રાખવા અને જેની પાસેથી જ્ઞાન મેળવવું હાય તેના પૂરા વિનય કરવા, કારણ કે વિનયથી ગુરુ પ્રસન્ન થાય છે અને તેમના હુદયમાંથી જે જ્ઞાનપ્રવાહ વહે છે તે શિષ્યના હુદયને ઉન્નત અનાવી દે છે. બીજાઓના ગુણના, જ્ઞાનના, શકિતના વિચાર કરા, એટલે તમારું અભિમાન ગળી જશે. વળી તમારી પાતાની નિર્જળતાઓના પણ જો તમે શાંત મનથી વિચાર કરશા તા તમને અભિમાન કરવાનું કારણ રહેશે નહિ. જે પાતાનું અજ્ઞાન જાણે છે તે જ મનુષ્ય જ્ઞાન મેળવવાને લાયક અને છે. જગતમાં જાણવા યાગ્ય ઘણું છે, એવા જો મનુષ્યને વિચાર આવે તા તે જરૂર નમ્ન થયા વિના રહે નહિ.

આ વિષય પૂર્ણ કરતાં એક બાબત ખાસ વિચારવા જેવી છે. મનુષ્યે ખાટા અભિમાનના ત્યાગ કરવા, પણ જેને સ્વમાન (self-respect) કહે છે તે તા સાચવવું; કારણ કે સ્વમાનવાળા પુરુષા ઘણાં ખાટાં કામા કરતાં અટકે છે. તેઓ પાતાના સ્વમાનને લીધે જ કેટલાંક હલકાં કામા કરવાનો વિચાર સરખા પણ કરતા નથી, માટે આવું સ્વમાન એ પ્રશસ્ત માન છે. જો કે છેવટની સ્થિતિમાં તે પણ પ્રશસ્ત કે દાંધની માફક ત્યાજય છે, પણ શરૂઆતમાં તે ઘણા જીવાને સીધે માર્ગે દારવાના કારણભૂત બને છે. આ સંબંધમાં જ્ઞાનાણ વમાં કહ્યું છે કે:—

#### गुणरिक्तेन किं तेन, मानेनार्थः प्रसिद्धाति । तन्मन्ये मानिनां मानं, यल्लोकद्वयशुद्धिदम् ॥

જયાં ગુણુ નથી ત્યાં એવા ખાલી માનથી શું અર્થ-સિદ્ધિ થવાની હતી? પણ જે માનથી આ લાક તથા પરલાકમાં શુદ્ધિ મળે, તે માન ખરું માન કહેવાય. આ માન તે સ્વમાન છે. પાતાના આત્માની શક્તિઓનું ભાન થવાથી આ માન પ્રકટે છે અને તે મનુષ્યને સખળ ખનાવી ઉન્નતિને માર્ગે લઇ જાય છે. જેને આત્માની અનંત ઋદ્ધિનું ભાન થયું હાય, તે ખહારની વસ્તુઓ આવે કે જાય તે પર વિશેષ લક્ષ આપતા નથી. વસ્તુના સદ્દભાવે કુલાઇ જતા નથી; તેમજ વસ્તુના અભાવે દીન ખની જતા નથી; કારણ કે આત્મશક્તિ એ વસ્તુઓ ઉપર આધાર રાખતી

#### प्रक्ष ८ भु.

#### માયાવિરમણ

ના યા એ છે. અક્ષરના શબ્દ છે પણ તે ઘણા અનર્થ ઉપજાવે છે. માયા એ શબ્દ આ સ્થળે કપટના અર્થમાં વાપરવામાં આવેલાે છે. માયા એ ત્રીજો કષાય છે. તેના ગેરફાયદા લાેકા વિચારતા નથી અને તે અવગુણને માેટાે ગણતા નથી, પણ માયા માેટું નુકસાન કરે છે. જ્યાં મનુષ્યના મનમાં માયારૂપી રાક્ષસી પ્રવેશ કરે છે ત્યાં તેનામાંથી સત્યવૃત્તિ નાશ પામે છે. માયા માટે ભાગે. સ્વાર્થથી ઉદ્દભવે છે. જયાં મનુષ્યના સ્વાર્થ સરતા હાય ત્યાં તે ગમે તેવું કપટ કરવાને દેારાય છે, અનેક પ્રકારનાં અસત્ય બાલે છે. બહારથી સત્યવાદીના ડાળ કરે છે પણ અંદરથી માેટી બ્રમજાળ રચે છે. વળી મનુષ્યેા પાતાની માનપ્રતિષ્ઠાની હ્વાનિ ન થાય તે માટે પાતાનાં ખાટાં કર્મા છુપાવવાને પણ કપટ અથવા માયાનું સેવન કરે છે. જગત આગળ સારા દેખાવું–લાૈકામાં વાહવાહ કહેવ-રાવવી, લાેકામાં ખાેટી કીર્તિ મેળવવી–આ ઘણા મનુષ્યાના જીવનનું એક લક્ષ્ય થઇ પડ્યું હાય છે, અને જો સીધે માગે<sup>લ</sup> કીર્તિ ન મળતી હાય તા અસત્ય માગે<sup>લ</sup> પણ તે મેળવવી એવી ભાવના તેમના મનમાં જાગે છે; માટે મનુષ્યા અનેક પ્રકારનાં અસત્ય વચના બાલે છે. હુદયમાં કાંઇક ભાવ હાય અને વચનમાં કાંઇક દર્શાવે છે. વળી કાર્યમાં

ત્રીજા પ્રકારના જ ભાવ જોવામાં આવે છે. આવી જે સ્થિતિ તેને માયા કહેવામાં આવે છે. આ કપટ કરવાની ટેવ પડી, પછી તે જવી ઘણી મુશ્કેલ છે. મનુષ્યાના ક્રોધ કે માન કે લાભ બહાર પ્રકટ દેખાઇ આવે છે તે છુપાવવા પ્રયત્ન કરવા છતાં છુપાતા નથી પણ માયા એટલે છેતરવાની ફ્રિયા બીજાથી સમજાય નહિ માટે તેને વશ થયેલાને સુધારવાને બીજો કાઇ ઉપદેશ પણ આપી શકે નહિ, અને ધીમે ધીમે તેનું ખળ વધવા લાગે છે, એટલે તે માયા તા મનુષ્યને આખા ગળી જાય છે. સંસ્કૃતમાં માના અર્ધ નહિ અને ચા એટલે જવું એવા થાય છે, માટે જે એક વાર વળગ્યા પછી છૂટે નહિ તે માયા કહેવાય.

માયા-કપટ કરવાથી ઘણા ગેરફાયદા થાય છે. માટામાં માટા ગેરફાયદા એ કે માયા કરનારના જ્ઞાનચક્ષુ પર પડળ આવી જાય છે. કપટ કરવાથી તેના મન પર આવરણુ આવે છે. વાર વાર અસરલ અને કપટભર્યા વિચારા કરવાથી મનની વક્ક ગતિ થાય છે અને તેથી આત્મા પાતાની શક્તિઓ બરાબર પ્રકટ કરી શકતા નથી. માયાવી મનુષ્ય સત્ય જાણી શકતા નથી. તે બીજાને છેતરવા જાય છે; પણ જાતે જ છેતરાય છે. વળી કપટ કરનાર થાઉા સમય ફાવે, થાઉા સમય લોકોને છેતર, પણ અંતે તેા તેનું પાપ ઉદ્યાર્કું પડ્યા વિના રહેતું જ નથી, કારણ કે અંતે તેા truth will be out સત્ય વસ્તુ ઉદ્યાદી પડશે જ. જ્ઞાનાણ વકાર જણાવે છે કે:—

# <mark>छाद्यमानमपि प्रायः, कुकर्म स्फुटति स्वयम्</mark>

કુકર્મ ઢાંકવાને ગમે તેવા પ્રયત્ન કરવામાં આવે, છતાં તે પાતાની મેળ પ્રકટ થાય છે. અને જ્યારે આમ થાય છે ત્યારે લાેકાના તેના પરથી વિશ્વાસ ઊઠી જાય છે. પછી ગમે તે સારાં કામા કરે, તા પણ લાેકા તેનાં તે કાર્યા પર અવિશ્વાસ અને શાંકાની નજરથી જાુએ છે.

વળી કપટ કરનારને અસત્યની પરંપરા કરવી પડે છે. પાતે અમુક કપટ કરેલ છે તે છુપાવવાને બીજા કપટાના તેને આશ્રય લેવા પડે છે. વળી તે છુપાવવાને વધારે ભયંકર કપટનાં કામા કરવાં પડે છે. આ રીતે તેવી માયાજાળ એટલી બધી વધી પડે છે કે પાતે જ પાતે રચેલી જાળમાં ક્સાય છે અને કપટ બહાર પડતાં વાર લાગતી નથી.

કપટ કરનાર નિરંતર ડરતા રહે છે. તેને જરા પણ શાંતિ મળતી નથી. કયારે પાતાનું કપટ બહાર પડશે તે ભય રહ્યા જ કરે છે અને તેથી જગતમાં ખાટી રીતે મેળ-વેલી માનપ્રતિષ્ઠાની વચમાં પણ તેનું હુદય સળગતું હાય છે. સર્વ ધર્મની ક્રિયાઓમાં પણ ફળના આધાર મનુષ્યના ભાવ ઉપર રાખેલ છે. જે મનુષ્ય લાકાને બતાવ-વાને, ધર્મી તરીકે ગણાવાને અને ધર્મના બ્હાના હેઠળ પાતાનાં કુકમે છુપાવવાને બહારથી ધર્મ ક્રિયાઓ કરે છે તે ક્રિયાઓમાં તેને ભાવ હાતા નથી તેથી તેને તેનું યાગ્ય ફળ મળતું નથી. આવા મનુષ્યા બકવૃત્તિવાળા કહેવાય છે.

# बकवृति समालम्बय, वंचकैर्वचितं जगत्।।

ખગલા જેવી વૃત્તિ રાખી આવા માયાવી પુરુષાએ

આખા જગતને ઠગ્યું છે. આખા જગતને છેતરવા જતાં તેમણે પાતાના આત્માને છેતર્યા છે અને પાતાનું જ અહિત કર્યું છે. આત્મા તા કદાપિ છેતરાય નહિ, એટલે આત્માના પ્રકાશ આ મનુષ્યા પર પડતા નથી અને તેઓની અધાગતિ થાય છે, ત્યારે આપણને સમજાય છે કે માયાથી અહીં અપકીર્તિ થાય છે, સત્ય પારખવાની અને જાણવાની શક્તિ ખુઠ્ઠી થાય છે, આત્માના પ્રકાશ મળતા નથી અને પરભવમાં પણ દુર્ગતિ થાય છે.

ત્યારે આ માયા દ્વર કરવાને કરવું શું ?

માયા દ્વર કરવાને ઉત્તમાત્તમ ઉપાય સરલતા અથવા ઋજુતા છે. ઋજુ મનુષ્ય ભૂલ કરે પણ પાતાના સરલ સ્વભાવ હાવાથી અન્યું હાય તેવું કહી દે; તેથી બીજાએા તેની ભૂલ સુધારે. ઋષભદેવસ્વામીના સમયના સાધુએા જડબુદ્ધિના પણ ઋજુ હાવાથી પાતાની ભૂલા જોઇને તે સુધારી શકતા હતા. એક વાર કેટલાક સાધુઓ ગામ બહાર શાૈચનિમિત્તે ગયા હતા. ત્યાથી પાછાં ક્રેરતાં વાર થઇ ત્યા**રે** તેમના ગુરુએ પૂછ્યું કે " આટલી બધી વાર કેમ થઇ ? " તેમણે જવાબ આપ્યા. " રસ્તામાં નટાે ખેલ કરતા હતા તે જોવાને ઊભા ર**દ્યા હ**તા." ગુરુએ કહ્યું " આપ**ણને**–સા**ધુએાને** નટ જેવા કલ્પે નહિ " તેમણે તે વાત સ્વીકારી લીધી. કેટલાક સમય વીત્યા પછી તેએા માેડા ઉપાશ્રયે આવ્યા. કારણ પૂછતાં તેઓએ જણાવ્યું કે "અમે નટી જોવા ઊભા રહ્યા હતા. " ગુરુએ કહ્યું: " નટ જેવાને મેં નિષેધ કર્યો હતા તા તેમાં નટી નેવાના નિષેધ તા આવી જ ગયેડ કારણુંકે નટી વિશેષ રાગનું કારણું છે. " તે સાધુઓમાં ખુદ્ધિ એાછી હતી તેથી બીજી વાર ભૂલ કરી, પણ સરલ પ્રકૃતિના હાવાથી સત્ય વાત નિવેદન કરી. આથી તેમની ભૂલાે સુધા-રવાનાે માર્ગ ગુરુને જડી આવ્યાે, માટે માયાને દૂર કરવાને સાથી સારાે માર્ગ સરલ પ્રકૃતિ છે.

## मुक्तेरविष्छतश्रोक्ता, गतिर्ऋज्वी जिनेश्वरैः ॥ तत्र मायाविनां स्थातुं, न स्वप्नेऽप्यस्य योग्यता ॥

વીતરાગ સર્વજ્ઞ ભગવાને મુક્તિમાર્ગની ગતિ સરલ કહી છે, ત્યાં માયાવી જનાને સ્વપ્ને પણ રહેવાનું સ્થાન મળી શકે નહિ. જે જે મહાપુરુષા થઇ ગયા તે સર્વમાં આ ઋજુ પ્રકૃતિ હતી. જેવું તેમના મનનાં તેવું તેમના વચનમાં અને જેવું વચનમાં તેવું તેમના કાર્યમાં. અર્થાત્ તેમના મન, વચન અને કાર્યમાં એકરૂપતા હાય છે. ત્યાં બીલકુલ કપટ હાતું નથી, તેથી લાકા તેમના વચન પર વિશ્વાસ મૂકી શકે છે.

## પ્રકરણ ૯ મું.

## લાેેેલાવરમણ.

િ એ ચાયા કષાય છે. આપણે ત્રણ કષાયનું વર્ણન કરી ગયા. લાેબ સૌથી છેલ્લા મૂકવામાં આવ્યા છે, પણ ત્રણ કષાયા કરતાં તેના પ્રભાવ અધિક છે. પ્રશામરતિમાં તેના કર્તા ઉમાસ્વાતિ વાચક કહે છે કે—

## क्रोधात्त्रीतिविनाशं, मानाद्विनयोपघातमामोति । शाट्यात्प्रत्ययहानिं, सर्वगुणविनाशनं लोभात् ॥ १ ॥

કાંધથી પ્રીતિના નાશ થાય છે, માનથી વિનયના નાશ થાય છે, માયાથી-કપટથી વિશ્વાસના ભંગ થાય છે; પણ લાભથી તા સર્વ ગુણાના નાશ થાય છે. વળી તે લાભના સંબંધમાં કહે છે કે:-

# सर्वविनाञाश्रयणिः, सर्वव्यसनैकराजमार्गस्य । लोभस्य को मुखगतः, क्षणमपि दुःखान्तरमुपेयात् ॥

સર્વ વિનાશના આશ્રયસ્થાનરૂપ અને સર્વ પ્રકારની આપત્તિના મુખ્ય માર્ગરૂપ એવા લેાભને વશ થયેલા કચા મનુષ્ય એક ક્ષણ પણ મુખ પામી શકે?

 રમાં બેસવું પહે છે. આપણા અનેક સ્થળે બંગલાઓ હાય પણ એક વખતે એક જ બંગલાના આપણે ઉપલાગ કરી શકીએ છીએ. ખાવા માટે પ૦ પ્રકારની વાનીઓ તૈયાર હાય, પણ આપણે તો આપણા શરીરને માફક આવે અને આપણાથી પચાવી શકાય તેટલી જ વાનીઓ ખાઇ શકીએ છીએ; છતાં જીવની લાેભવૃત્તિની કાંઇ મર્યાદા છે? વસ્તુઓ મળતાં લાેભની શાંતિ નહી થતાં ઊલટા લાેભ વધે છે. એ જ તેનું વિચિત્રપણું છે. અગ્નિમાં ઘી નાંખવાથી અગ્નિ શાંત નહિ થતાં વૃદ્ધિ પામે છે, તેવી જ રીતે આપણી કામનાની વસ્તુ પ્રાપ્ત થતાં તેવી જાતની વિશેષ વસ્તુઓ મેળવવા હૃદયમાં વૃત્તિ ઉદ્દલવે છે.

લાલના ગેરફાયદા ઘણા છે. મનુષ્ય લાલને ખાતર અસત્ય બાલે છે. ગમે તેવું જાૂઠું બાલતાં તે જરા પણ અચકાતા નથી. જાૂઠી સાક્ષી આપે છે, જાૂઠા દસ્તાવેજો લખે છે. લાલી મનુષ્યમાંથી દયા તા દ્વર જ લાગે છે.

## स्वामिगुरुबन्धुवृद्धानबलाबालान् जीर्णदीनादीन् । व्यापाद्य विगतशंको लोभाती वित्तमायत्ते ॥

લાલને વશ થયેલા પુરુષ પાતાના માલીક, ગુરુ, બન્ધુ, વૃદ્ધ, સ્ત્રી, બાળક તથા ક્ષીણ, દુર્ખલ અને અનાથાને પણ શકા રહિતપણે મારીને ધન ગ્રહણ કરે છે. "It is the root of all evil" લાલ સર્વ અનર્થાનું મૂળ છે. આથી મનુષ્યા ધાતકી અને નાદાન થાય છે. બીજાઓના વૈભવની ધર્ષા કરે છે, પાતાના હાથ નીચે મૂકાએલા નિરાધારાનું ધન

હરી લે છે, અને ગરીએા પર જીલમ પણ ગુજારે છે. મનુષ્ય લાલથી પાતાના પિતાની ઉમ્મર પૂછવા દારાય છે. લાલથી આપણા ભાગીદાર ગીધ જેવા ખને છે અને આપણા મિત્ર ચાર ખને છે. કહ્યું કે—

# अर्थमनर्थं भावय नित्यं, नास्ति ततः सुखलेशः सत्यम्। पुत्रादपि धनभाजां भीतिः, सर्वत्रैपा विहिता रीतिः ॥१॥

ધનને નિરંતર અનર્થરૂપ માના, તેથી સુખના લેશ પણ સત્ય રીતે નથી; પૈસાદારને પુત્ર તરફથી પણ ભય રદ્યા કરે છે, આવી રીત સર્વત્ર ફેલાયેલ છે. ધનને ખાતર ભાઇઓ લડે છે, મિત્રા છૂટા પડે છે અને સંખંધીઓ વચ્ચે શત્રુતા પ્રગટે છે.

આપણુ પાંચમા પાપસ્થાનકના વિચાર કરતાં જોયું હતું કે ધનની જરૂર છે. ધન સાધન તરીકે યાગ્ય છે, પણ ધનને ખાતર જ જેઓ ધન એકઠું કરવા પ્રયત્ન કરે છે તેઓ ધનથી મળતું સુખ પણ ભાગવી શકતા નથી, તેઓમાં દાનવૃત્તિ હાતી નથી, તેમજ તેઓ પાતાને વાસ્તે પણ તેના યાગ્ય ઉપયાગ કરી શકતા નથી; કારણ કે તેઓ ધારે છે કે ધન વાપરવાથી ખૂડી જશે. આવા મનુષ્યાની સ્થિતિ ભ્રમર જેવી થાય છે કે—

મધુ સંચય કરી મરી રહ્યો, ભ્રમર કેવળ અજાણ; ના દીઠું ના ભાેગવ્યું, નાહુક ખાેયા પ્રાણ.

માટે લાેેેેલાના ત્યાગ કરવાને ઉદારતાનાે–દાનના પાઠ શીખવા જોઇએ.

# दानं भोगो नाञ्चः, त्रितयो गतयो भवंति वित्तस्य। यो न ददाति न भ्रंके, तस्य तृतीया गतिर्भवति॥

ધનના ત્રણુ માર્ગ છે-દાન, ભાેગ અને નાશ. જે દાનમાં આપતા નથી અથવા જાતે તેના ઉપભાેગ કરતા નથી તેને વાસ્તે ત્રીજી ગતિ ખુલ્લી છે.

જે મનુષ્યને શાધત અને ક્ષિણિક વસ્તુઓ વચ્ચેના વિવેક હોતા નથી તે પંચે દ્રિયની તૃપ્તિમાં પાતાનું સર્વ સામર્થ્ય વાપર છે; અને તેથી જે દ્વારા તે ઇન્દ્રિયાના વિષયા ભાગવી શકે તે ગ્રહણ કરવાને લલચાય છે, અને તે ઇન્દ્રિયતૃપ્તિને અર્થ દુનિયાની વસ્તુઓ મેળવવાનું સાધન જે ધન તે મેળવવા પ્રયત્ન કરે છે. પણ આપણને વિચાર તથા અનુભવથી જણાય છે કે ઇન્દ્રિયજન્ય સુખ શાધતનથી, દુ:ખથી ભરપૂર છે, માટે જે આપત્તિથી ભરપૂર હોય તે ખરી સંપત્તિ કહી શકાય જ નહિ. એક કવિએ કહ્યું છે કે—

જે સુખમાં ફિર દુ:ખ વસે, સાે સુખ નહિ દુ:ખરૂપ; જે ઉત્ત**ા ફિર ગીર પડે, સાે ઉત્ત**ાંગ નહિ ભવકૂપ.

ત્યારે શું ધન સુખનું સાધન છે? ધન એ સુખનું સાધન છે, પણ ધન એકલું જ સુખનું સાધન નથી. જો ધનવાન પુરુષા સૌથી વિદ્વાન અને સૌથી સદ્દગુણી હાય તા તેમ માનવામાં કાંઇ પણ બાધ નથી, પણ વસ્તુત: તેમ નથી. મનુષ્યા પાતે ધનવાન થાય તે માટે કંગાલ સ્થિતિમાં રહે છે. તેઓ ધનને સાધન તરીકે નહિ ગણતાં સાધ્ય તરીકે ગણે છે. આ જ માટી બૂલ છે. આપણી

જરૂરિયાતા અને સગવડાને ખાતર જે ધન આવશ્યક હાય, તે સિવાયનું ખાકીનું ધન નિરર્થક અને ઘણીવાર તેા બાેજારૂપ હાેય છે. પણ જે મનુષ્ય ખાકીના ધનનાે પરાપકારા**થે** અથવા સત્કાર્યમાં ઉપયોગ કરે તેા તેની સફળતા છે. મનુષ્ય ધનવાન થયા એટલે તેના ધનને લીધે તે આકૃતિવિદ્યા ( Drawing ) અથવા સંગીતશાસ્ત્રમાં નિપુણતા મેળવી શકે નહિ. ગરીખ મનુષ્યની માફક તેને તે વિદ્યા શીખવાને મહેનત કરવાની જરૂર છે. તેમજ ધનને લીધે જિતે દ્રિયપણં, ધૈર્ય આદિ સદ્**ગુ**ણા આવી જતા નથી. તેમજ ધનને લીધે ધન ઉપર વૈરાગ્ય આવી શકતાે નથી, તેમજ પાતાના આત્માને પરિગ્રહની મર્યાદા કરતાં પણ શીખવી શકાતા નથી. એ મનુષ્યને તૃષા લાગી હાય તાે જળ તેની તૃષા છીપાવે છે. જો મનુષ્યને ભૂખ લાગી હેાય તેા ખારાક તેની ભૂખ મટાઉ છે. જો મનુષ્યને ઠંડી લાગતી હાય તા ગરમ કાેટ પહેરવાથી અથવા અગ્નિ પાસે બેસવાથી તે ઠંડી દૂર લાગે છે અને તે મનુષ્યને શાંતિ થાય છે. પણ જો જરૂર કરતાં વધારે ખાય તેા અજા થાય છે, જરૂર કરતાં વધારે પાણી પીવાથી પેટ અકળાય છે અને જરૂર કરતાં વધારે વસ્ત્ર પહેરવાથી તાપ વિશેષ લાગે છે. કુદરતી તંગી પૃરી પડી એટલે કુદરત સ'તાષ પામે છે. તેની તંગી કરતાં વધારે વસ્તુઓ તેને ભારરૂપ જણાય છે તેમજ નુકશાનકારક નીવઉ છે, પણ ધનમાં તેમ નથી. તે બાબતમાં તાે ધન મળતાં વિશેષ ધનની સ્પૃદ્ધા પ્રકટે છે અને આ લાેેેેલનાે કાઇ દિવસ અંત આવતા જ નથી.

સમયના વહેવા સાથે લાેકાની માજશાખની વૃત્તિઓ वधारे प्रणण थती जाय छे अने के यींजी करूरनी छे ते રહેજમાં મળી શકે તેવી હાય છે, પણ આપણે લાેકમાં વાહવાહ કહેવરાવવા માંગીએ છીએ, લાેકામાં બાહ્ય આડં ખરથી માનપ્રતિષ્ઠા પામવા ધારીએ છીએ; અને તેથી ઘણી ચીંજો જે પ્રથમ માજશાખની ચીંજો ગણાતી હતી તે હાલમાં જરૂરની થઇ પડી છે. આપણી જરૂરિયાતા જેમ વધારીએ તેમ વધે છે. જો આપણે ઇટલીના તેમજ પારીસના સુશાભિત ભગ્ય મકાનાની જેવી કારીગરીવાળા ખંગલાએ ખંધાવવા માગીએ, અથવા હીરા રત્નના આબૂષણ પહેરવા માગીએ, અથવા અરખસ્તાનના ઘાડાની લંડનથી મંગાવેલી ફેટીનમાં બેસવા ધારીએ, અથવા સુગંધીદાર તેલ સાબુ વગેરે વાપરવા ચાહીએ તાે આ બધી વસ્તુઓને આપણે જરૂરિયાતના પેટાવિભાગમાં લાવી શકીએ; પણ આ બધી ખરી જરૂરિયાતા નથી. શુદ્ધ સાસ્વિક ખારાક, સ્વ<sup>ર</sup>છ જળ, સારાં ધાેયેલાં વસ્ત્ર અને ટાઢ તડકાથી આપણા ખચાવ કરે તેવું ઘર–આ ચીજો સાધારણ રીતે જરૂરની ગણાય, કારણ કે શરીરનું રક્ષણ કરવામાં તે ચીજોની ઉપયાગિતા છે અને શરીર તે ધર્મ સાધનામાં સુખ્ય સાધન છે, માટે શરીરના રક્ષણ અર્થે જે ચીજો જરૂરની છે તે સિવાયની બીજી **વધારાની** કહીએ તેા તે અયાગ્ય નથી.

જો મનુષ્યને જળની જેટલી તૃષા હાય તે કરતાં વધારે પીએ, અથવા ભૂખ કરતાં વધારે ખારાક ખાય તાે તેને એાકવું પડે છે, અને તેમાં કેવળ વધારાના ભાગ–હદ ઉપરાંત ખાધેલા ભાગ-જ ખહાર નીકળી જતા નથી, પણ જે ખારાક શરીરના પાષણ અર્થે જરૂરના હતા તે પણ નીકળી જાય છે. તેમ મધ્યમસર રીતે જે વસ્તુઓ ઉપયાગી ગણાય તેના કરતાં વધારે મેળવવાની તૃષ્ણામાં જે કાઇ તણાય છે તે મનુષ્ય જે ચીજો તેને સુખમાં રાખવાને તથા તેની સ્વાભાવિક તંગીઓને પાર પાડવામાં કામ લાગી હાત તે ચીજો પણ ખાઇ છેસે છે, માટે અતિલાભ તે પાપનું મૂળ છે તે આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે.

લાભના ત્યાગ કરવાને નીચે પ્રમાણે વિચાર કરવા. ખહારની વસ્તુઓ ધન વૈભવ આપણી સાથે આવવાના નથી. તે ઘણું તેા આખી જિંદગી પર્યંત રહે, પણ તે આપણી સાથે કદાપિ સર્વદા રહેશે જ નહીં. આપણે આત્મા છીએ અને આ બહારનાં સાધનાે ખરી રીતે આપણાં નથી. આપ**ણ** તેની ઉપર માલીકી ધરાવી દુ:ખી થઇએ છીએ, પણ જો ટ્સ્ટી-ભાવ રાખીએ તાે ધન કાેઇ રીતે દુ:ખનું કારણ થાય નહિ. લાખાે રૂપીઆની વચમાં મનુ**ષ્**ય નિલેલિભાવ રાખી શકે. આપણી સાથે સ્થાયી રહેનાર આપણાં જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર છે; અથવા સદ્દ, ચિદ્દ અને આનંદ છે. આપણે ખીલ-વેલી શક્તિએા, મેળવેલું જ્ઞાન અને પ્રકટ કરેલાે આનંદ સ્વભાવ–પ્રેમ આપણી સાથે રહે છે. જો મનુષ્યને આ આત્માની સાથે સ્થાયી રહેનાર સદ્યુણા મેળવવા પ્રત્યે રુચિ થાય તા વસુ અને વૈભવ પ્રત્યેના તેના મમત્વભાવ ઓછા થવા સંભવ છે; માટે લાભના અનેક અનર્થા વિચારી તેના ત્યાગ કરવાને કાં તાે સંતાષવૃત્તિ ધારણ કરાે અને જો

સંતાષવૃત્તિ ન રાખી શકતા હા તા જે કાંઇ ધન વધારાનું લાગે તેના પરાપકારાથે સદુપયાંગ કરા, કારણ કે પરાપકાર કરવા જતાં ધન પ્રત્યેની આસક્તિ એાછી થવા લાગશે માટે પરાપકાર અથવા સંતાષ ખીલવા. આ સંબંધમાં કવિ શેકસપીઅર લખે છે કે—

My crown is in my heart, not on my head Not decked with diamonds and Indian stones Nor to be seen, my crown is called content A crown it is that seldom kings enjoy.

મારા મુગટ મારા મસ્તક ઉપર નહિ પણ મારા હુદયમાં છે. તે હીરાથી કે પુખરાજથી જહેલાે નથી. તે કેાઇથી દેખી શકાતા નથી. તે મુગટનું નામ સંતાષ છે. મારા મુગટ રાજાઓના ઉપલાગમાં ભાગ્યેજ આવે છે.

મનુષ્ય પાતાના આત્માના ગુણા ખીલવવાના સંબંધમાં લહે અસંતાષ રાખે, પણ બાદ્ય સમૃદ્ધિના સંબંધમાં તા અમુક સ્થિતિએ–હદે સંતાષ રાખે, પરિશ્રહનું પરિમાણુ કરે તા જ શાંતિ અનુભવી શકે; માટે આત્મશાંતિના ઇ છેક જેનાએ પાતાના પરિશ્રહનું પરિમાણુ કરીને લાભવૃત્તિ પર જય મેળવવા.



## પ્રકરણ ૧૦ મું

## રાગવિરમણુ

દિશમું પાપસ્થાનક રાગ છે. રાગ અને દ્રેષ એ વસ્તુત: ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ એ ચાર કષાયાનાં બે સ્વરૂપા છે. દ્રેષ એ ક્રોધ અને માનના સૂચક છે અને રાગમાં માયા અને લાભના સમાવેશ થાય છે, એટલે રાગ દ્રેષનું સ્વરૂપ આ ચાર કષાયામાં માટે ભાગે આવી જાય છે; પણ જ્યારે અત્રે આ બે પાપસ્થાનકાને જુદાં ગણવામાં આવ્યા છે તા તેનું વર્ણન કરવાની જરૂર છે.

રાગની બ્યાખ્યા—રાગ એટલે કાઇપણ વસ્તુ અથવા મનુષ્ય પ્રત્યે મારાપણાને લીધે જે આસક્તિ થાય તે રાગ. રાગને બંધનકર્તા ગણવામાં આવ્યા છે, કારણ કે તે વૃત્તિ જયારે પ્રભળ હાય છે ત્યારે મનુષ્ય નહિ કરવા યાગ્ય કામા કરે છે, નહિ બાલવા યાગ્ય વચના બાધે છે, અને રાગની વસ્તુને ખાતર પાતાના બધા નિશ્વયા અને સદ્દનિણ્યોના લાગ આપે છે. રાગી મનુષ્યને આંધળા ગણવામાં આવે છે. કહ્યું છે કે:—

रागांघा नैव पश्यन्ति—રાગથી અંધ થયેલા પુરુષા વસ્તુસ્થિતિને જાણી શકતા નથી.

આપણે શાસ્ત્રોમાં વારંવાર સાંભળીએ છીએ કે કશે<sup>c</sup>-ન્દ્રિયની તૃપ્તિ ખાતર મૃગ, ચક્ષુરિન્દ્રિયના વિષયની તૃપ્તિ ખાતર પતંગિયું, રસનેન્દ્રિયના વિષયના ભાગ માટે મીન ( માછલું ), ઘ્રાણુન્દ્રિય ખાતર ભ્રમર અને સ્પરો નિદ્રયના ઉપ-ભાગ ખાતર હાથી મરણુને શરણુ થાય છે. તે તે જીવા તે તે વિષય પાછળ અંધ બન્યા હાય છે, તેમની વિવેકશક્તિ બુદ્ધી થઇ જાય છે, અને તેઓ તે વસ્તુઓ પ્રત્યેના રાગથી દારાઇ મરણુ પામે છે. એકેક ઇન્દ્રિય પાછળ રાગ રાખવાથી પ્રાણીઓની આ સ્થિતિ થાય, તા જે જીવા પાંચે ઇન્દ્રિયો પાછળ અંધ બન્યા હાય તેમની કેવી શાચનીય સ્થિતિ થાય, તે વિચારવા જેવા પ્રશ્ન છે.

વસ્તુઓ ઉપરના રાગ મનુષ્યને તે વખત તા સુખ આપનારા લાગે છે. પણ તે વસ્તુ પ્રાપ્ત થતાં તેમાંથી માહ-કતા ચાલી જાય છે, તેમ છતાં ઘણા જીવાે તાે તે સમજી શકતા પણ નથી અને તે તે વસ્તુ પ્રત્યેના રાગમાં વિશેષ તણાતા જણાય છે; પરંતુ વસ્તુએા સદાકાળ ટકતી નથી તેમજ જે મનુષ્યાે ઉપર આપણને રાગ હાય છે તે પણ સદા ૮કતા નથી. કાં તાે તે ચાલ્યા જાય છે અથવા તાે તેમને છાેડી આપણે ચાલ્યા જવું પડે છે. તે સમયે વિયાેગનું દુઃખ ઘણું લાગે છે. જેટલા પ્રમાણુમાં અમુક વસ્તુ અથવા મનુષ્ય પ્રત્યે આપણા વિશેષ રાગ, તેટલા પ્રમાણુમાં તે વસ્તુના અથવા મનુષ્યના અભાવે અથવા વિચાગે વિશેષ દુ:ખ થવા સંભવ છે. સ્વામી રામતીર્થના કહેવા પ્રમાણે "જેટલા રાગના ખીલા હુદયમાં ઊંડા ઉતર્યા હશે તેટલા જ તે કાઢતી વખતે વિશેષ દુ:ખના કારણભૂત થશે. " આ હેતુથી જ શાસ્ત્ર-કારાેેએ રાગનાે ત્યાગ કરવાનું કહ્યું છે. તીર્થ કરાેનું એક નામ " વીતરાગ " એટલે " ગયાે છે રાગ જેના " એવું આપ્યું છે. રાગ મમત્વભાવથી ઉદ્દભવે છે. હું અને મારું એ રાગની ઉત્પત્તિનાં મુખ્ય કારણા છે. જ્યાં મમત્વભાવ ચાલ્યા જ્યાં છે ત્યાં રાગ પણ જતા રહે છે અને તે વસ્તુના નાશ થાય તા પણ વિશેષ દુ:ખ થતું નથી. આ ઉપર આપણે એક દર્શત વિચારીશું.

જ્યારે રેલ્વેટ્રેનના મુંબઇ ઇલાકામાં આરંભ ઘયા ત્યારે ટ્રેઇન અમદાવાદથી મુંબઇ સુધી જતી ન હતી. એક રેઇન મુંબઇ અને સુરત વ<sup>ર</sup>ચે દાેડે, અને બીજી ટેઇન અમદાવાદ અને સુરત વ<sup>ર</sup>ચે દાેડતી હતી. અમદાવાદના એક માણસ વ્યાપાર કરવા નિમિત્તે મુંબાઇ આવ્યાે. તે બે વર્ષના એક પુત્રને મૂકીને આવ્યા હતા. તે વાતને ખાર વર્ષ વીતી ગયાં. તે પુત્ર ૧૪ વર્ષ ના થયા. તે મનુષ્યની સ્ત્રીએ તેને લખી જણાવ્યું કે 'હવે પુત્ર ૧૪ વર્ષના થયા છે, તેના વિવાઢ કરવા જોઇએ, માટે તમે અમદાવાદ આવજો.' તે<mark>ણે લખ્યું કે–હું આવું છું. આમ પત્રવ્યવહાર</mark> ચાલ્યા જ કરે. સ્ત્રો તેને તેડાવવા માટે લખે. તે લખે હું આવું છું. પણ વ્યાપારની ધમાલ છાડી અમદાવાદ જાય નહિ. છેવટે સ્ત્રીએ લખ્યું કે—જો તમે નહિ આવેા તેા આપણા પુત્રને તેડવા માેકલીશ. તેના પણ " હું આવવાના છું " એટલા જ જવાબ મળ્યા. છેવટે સ્ત્રી ચીડાઇ અને તેણે પાતાના પુત્રને મુંબઇ માકલ્યા, તે પુરુષ પણ પાતાની સ્ત્રીના ઘણા પત્રાથી પ્રેરાઇ અમદાવાદ જવા ઉપક્ષ્યો. બન્ને એક જ દિવસે નીકત્યા. ભન્ને રાત્રે સુરત આવી પ**હે**ાંવ્યા. પિતા કે પુત્ર એક બીજાને એાળખતા ન હતા. બન્ને એક જ ધર્મશાળામાં ઉતર્યા.

રાત્રે પુત્રના પેટમાં ચૂંક આવી. કેટલાક દયાળુ ઉતારૂઓને આ રડતા અને ચીસા પાડતા છાકરાની દયા આવી અને તેમણુ તેની સારવાર કરવા માંડી. કાઇકે તેના આપને ઉઠાડવા પ્રયત્ન કર્યો, પણ તે કહે કે "મને જંપવા દો, એવા તા કેટલાય માંદા પડશે. તેમાં આપણે શું કરીએ ?" બોજે દિવસે સવારમાં તે છાકરા મરણ પામ્યા. બધા ઉતારૂઓ એકત્ર થયા અને તેનું પાટલું તપાસ્યું. તેમાંથી કેટલાક પત્રા નીકળ્યા. તે ઉપરથી તે મનુષ્યના જ છાકરા હતા, એમ દર્યું. હવે તેને ભારે દુ:ખ થયું. અત્યાર સુધી તેણે તે યુવક ઉપર મારાપણાનું આરાપણ કર્યું ન હતું, પણ હવે તે મારા પુત્ર છે અને મારા પુત્ર મરણ પામ્યા એ વિચારથી તેને અત્યંત દુ:ખ થયું. આ રીતે મમત્વથી રાગ થાય છે અને રાગની વસ્તુ જતાં મનુષ્યને દુ:ખ થાય છે.

રાગ મનુષ્યા પ્રત્યે તેમજ વસ્તુઓ પ્રત્યે પ્રકટે છે. રાગ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે દુ:ખનું કારણ છે અને તેનાથી અંધન થાય છે, પણ રાગ અને પ્રેમના લેદ આપણે જાણવા જોઇએ, કારણ કે આ બે લિજ્ઞ લિજ્ઞ તત્ત્વા છે અને તેમનાં કૃળ પણ જીદાં જ આવે છે. રાગની અને પ્રેમની વ્યાખ્યા આપણે યથાર્થ સમજવી જોઇએ.

પ્રથમ જણાવ્યા પ્રમાણે મારાપણાને લીધે કાેઇપણ વસ્તુ અથવા મનુષ્ય પ્રત્યે જે આસક્તિ થાય તે રાગ, પણ આ એક જીવ છે, અને તે મારા સંબંધમાં આવ્યા છે, તા મારે તેનું કલ્યાણ કરવું જોઇએ, એવી ભાવનાથી જે કાેઇ પણ મનુષ્ય પાતાની સ્ત્રી, પુત્ર અથવા સ્વજના પ્રત્યે લાગણી રાખે તા તે લાગણી તે પ્રેમ છે. આ પ્રેમ કાઇ પણ રીતે ખંધનકારક નથી. જેટલા મહાન આત્માંઓ થઇ ગયા તે સર્વમાં આવા પ્રેમ હતા. તેમને જેટલા સ્વજના બ્હાલા હતા તેટલા જ ખીજા છવા બ્હાલા હતા, કારણ કે તે-મના પ્રેમ આત્માને લઇને ઉદ્દલવ્યો હતા. પ્રેમને લઇને જ મહાન્ જીવાત્માએ ખીજાનું કલ્યાણ કરવા પ્રેરાય છે. એ ભાવનાથી જ શ્રી મહાવીરપ્રભુએ વિચાર્યું હતું કે " સવિ જીવ કરું શાસનરસી; એસી ભાવ દયા મન ઉલસી. " માટે વસ્તુએા તથા મતુષ્યની ઉપાધિએા–શરીરા પ્રત્યેના રાગ દ્વર કરવા જતાં તેમના આત્મા પ્રત્યેની સ્વાભાવિક લાગણી-પ્રેમના ત્યાગ ન થાય, તે સંઅંધમાં મનુષ્યે ખહુ જ કાળજી રાખવી જોઇએ.. ઘણા મનુષ્યા રાગના ત્યાગ કરવા જતાં સર્વ મનુષ્યા પ્ર-ત્યેના ત્રેમના પણ ત્યાગ કરે છે અને તેમનાં હૃદય નિષ્ઠુર અને લાગણી રહિત અની જાય છે. પ્રેમ વગરનું જીવન એ તેા જીવન નહિ, પણ જીવતું મરણ છે. જીવા પ્રેમથી જ આગળ વધે છે. જિનેશ્વરાએ જે ચાર ભાવનાએ છવાત્માના વિકાસ માટે બતાવી છે, તેમાંની પ્રથમ ત્રણ ભાવના પણ પ્રેમની જ સૂચક છે, પ્રેમ પર જ રચાયલી છે. તે ભાવનાઓનાં નામ પ્રમાદ, મૈત્રી અને કારુણ્ય છે. આપણા કરતાં વિકાસમાં જે આગળ વધેલા જીવાે છે, જેઓ જ્ઞાનમાં, ગુણમાં, શક્તિમાં આપણા કરતાં ઉ<sup>રૂ</sup>ચ સ્થિતિએ પદ્ધાં<sup>ર</sup>યા હાય છે તેવા છવા પ્રત્યે જે પ્રેમ દર્શાવવા તે પ્રમાદભાવ. જ્ઞાન, ગુણ, શક્તિ વગે-રેમાં આપણી સમાનકાેટિના જીવા પ્રત્યેના જે પ્રેમ તે મૈત્રી કહેવાય છે, અને આપણા કરતાં જે લાેકા આવી બાબતમાં

નીચલી પાયરી પર હાય છે તેમના તરફ આપણા પ્રેમ કારુષ્ય અથવા દયાનું રૂપ લે છે. વળી બીજી રીતે વિચારીએ તો પ્રેમ અથવા પ્રશસ્ય રાગ એ જીવાત્માના વિકાસને વાસ્તે ઘણું અગત્યનું સાધન છે. જેનામાં વીરપૂજા નથી, જે બીજાની મહત્તા જોઈ આનંદ પામતા નથી, જે હલકી ભાવનાએ અને વિચારામાં જ રમ્યા કરે છે તે જીવ કદાપિ આગળ વધી શકે નહિ, માટે રાગના ત્યાગ કરતાં ભૂલથી પ્રેમના ત્યાગ ન થાય તેની ખાસ સંભાળ રાખવી. ઘણા પુરુષા રાગના નાશ કરવા જતાં પ્રેમના નાશ કરી ઉચ્ચ થવાને ખદલે અધમ અને છે. સામાન્ય મનુષ્ય કરતાં વધારે ઉચ્ચ પદ મેળવવા જતાં વધારે નિર્દય અને નિષ્દુર અને છે. જેટલા મહાપુરુષા થઇ ગયા છે તે સવે દયાના સાગર અથવા પ્રેમની મૂર્તિ હતા અને પ્રેમ–કરુણાવડે જ તેઓ નિર્વાણ જેવા ઉચ્ચપદે પહોંચ્યા હતા.

રાગનું પણ કુદરતમાં સ્થાન છે. અમુક હદે તે આપણને દુ:ખજનક થાય છે. મનુષ્યા ધન, કીર્ત્તિ, સત્તા વગેરેના રાગથી તે મેળવવા મથે છે, અને મેળવવા જતાં અનેક શક્તિઓ ખીલવે છે. તે વસ્તુઓ મળતાં તેના પ્રત્યેના માહ જાડી જાય છે, તે વસ્તુઓ મળ્યા પહેલાં જેટલી માહક લાખતી હતી તેટલી હવે લાગતી નથી, તેથી તેને વૈરાગ્ય પ્રગટે છે આ ખરા વૈરાગ્ય છે. વસ્તુઓ અથવા ખનાવાનું અસારપણ સમજીને જ્ઞાનપૂર્વક થયેલા વૈરાગ્ય લાંબા કાળ ટકી શકે છે. વળી તે રાગવાળી વસ્તુઓની પાછળ જતાં જે ખંત, ઉત્સાહ, શક્તિ, અનુભવ મેળવ્યાં હાય છે

તે તેને તેના આત્માના વિકાસમાં મદદગાર થાય છે અને વસ્તુઓનું અસારપણું જાણેલું હાવાથી વસ્તુઓના સદ્ભાવે તેમજ વિયાગે તે મનની સમતાેલવૃત્તિ જાળવી રાખે છે; કારણ કે હવે તે વસ્તુઓની ખરી કિંમત આંકતાં શીખ્યેલ છે. પણ જેએા કાચા વૈરાગી છે, જેએા રાગને અનુલબ્યા વિના વૈરાગ્ય ગ્રહ્મણ કરે છે. તેને પતિત થવાના ઘણા સંભવ રહે છે, અને એવા ઘણા દાખલા આપણને મળી આવે છે; માટે વસ્તુઓની ખરી કિંમત સમજવી જોઇએ. જગતના જેટલા પદાર્થી છે તેમાં ત્રણ અવગુણ છે. તેઓ ક્ષણિક સુખ આપનાર છે. તે સુખદુ:ખગિલત છે અને વળી તે મુખ્યા પછી પાછી બીજા સુખની આકાંક્ષા રહ્યા કરે છે; માટે અનંતકાળ સુખ આપી શકે તેવા પદાર્થ જો જગતમાં હાય તા પછી કરોા એવા છવ ક્ષણિક સુખ આપવાવાળા પદાર્થમાં લુબ્ધ રહે ? મનુષ્યને પાતાની પાસે રહેલી આત્મિક દાેલતના ખ્યાલ નથી, તેથી જ તે ખાહ્ય વસ્તુઓમાં સુખ શાધવા મથે છે, પણ અન્તે તે થાકે છે. કસ્તુરીઓ મૃગ પાતાની નાભિમાં કસ્તૂરી હાેવા છતાં, તેની સુગંધ આવતાં આખા જંગલમાં તે સુવાસ મેળવવા મથે છે, પદ્ય અંતે થાકે છે ત્યારે પાતાની નાભિ તરફ દષ્ટિ કરેં છે. તેમ છવના પાતાના સ્વભાવ આનંદ છે. તેને ખખર ન**ચા** કે આનંદ મારા પાતાનામાં છે, તેથી તે બહાર શાધવા ક્**રે છે.**  જુદી જુદી વસ્તુઐામાં અને મનુષ્યામાં તે શા**ધ** છે. તેના પાતાનામાં તે રહેલા હાવાથી તેને **વ્હારથી** તે આનંદની કાંઇક ઝાંખી થાય છે, પણ તેને પૂર્ણ આનંદ મળતા નથી. પછી તે અંતર્મુખ થાય છે. બાહ્ય વસ્તુએા ઉપર પાેતાના સુખના આધાર રાખતાે બંધ થાય છે ત્યારે તેના પાતાનામાં રહેલા આનંદના તેને અનુભવ થવા લાગે છે. પછી તેને બાદ્ય વસ્તુએા પ્રત્યે રાગ આવતા નથી. વસ્તુઓના ત્યાગ કરવાથી તે વસ્તુઓ પ્રત્યે વૈરાગ્ય જન્મે છે એ વાત સાચી છે, પણ તે વસ્તુઓ પ્રત્યેના રાગના રસ ચાલ્યા જતા નથી. તે તા જ્યારે આત્માની ઝાંખી શાય ત્યારે જ ચાલ્યાે જાય, કારણ કે ઉ<sup>રુ</sup>ચ બાબતનાે ખરાે અનુભવ થયા વિના હલકી વસ્તુઓ પ્રત્યેની રુચિ સર્વથા જતી નથી. છતાં વૈરાગ્યનું કુદરતમાં સ્થાન છે, કારણ કે વૈરાગ્ય એ ઉપશમનું કારણ છે અને લાંબા સમય સુધી જે ઉપશમ સ્થાયી રહે તાે તે ક્ષયનું પણ કારણ બને છે માટે ખાદ્ય ત્યાગ પણ અમુક અપેક્ષાએ ઇષ્ટ છે. છેવટ તાે ઉચ્ચ વસ્તુ–આત્મા ઉપર મન સ્થિર થતાં વૈરાગ્ય પ્રકટશે, ત્યારે વસ્તુઓના અભાવે તેમજ સદ્ભાવે સમાન સ્થિતિ રહી શકશે. આ ભેદ જો સમજવામાં આવે તો રાગી અને ત્યાગી વચ્ચેના ઝઘડાએાના અંત આવે.



### પ્રકરણ ૧૧ મું.

## દ્વેષવિરમણ.

અને આવારમું પાપસ્થાનક દ્વેષ છે અને દ્વેષમાં ક્રોધ અને માનના સમાવેશ થાય છે, જ્યાં ક્રોધ કે માન હાય ત્યાં દ્વેષ પ્રગટે છે.

हेशनी व्याण्या श्रीमइ आनं द्रधन्छ आपे छे हे "हेष अरायह आव." ज्यां अरुचि थर्ध त्यां हेषनुं शील रापाय छे, अने ते शीलने व्हेम, शंहा, परस्पर गेरसमल् वगेरे साधना मणतां ते शील वृक्षर्पे परिष्मे छे. हेषनुं मुण्य हारणु जुओ ते। राग छे. आपणुने अमुह वस्तु अथवा शाभत पर राग अथवा रुचि हाय, हवे तेनी प्राप्तिमां ले हाई अंतरायलूत थाय तेना पर स्वालाविह रीते हेष प्रहे छे. रागात् हेषोऽपि जायते। रागथी हेष प्रहे छे. आने। अर्थ ओवा नथी हे लेना पर राग हाय तेना ल पर हेष थाय छे, पणु रागनी वस्तु अथवा मनुष्यमां ले हांई अंतरायलूत थाय तेना प्रत्ये हेष प्रहे छे.

રાગ અને દ્વેષના સંબંધમાં એક માટે લોદ એ છે કે રાગ મનુષ્યા તેમજ વસ્તુઓ પ્રત્યે થાય છે, અને દ્વેષ કેવળ મનુષ્યા પ્રત્યે થાય છે. જે જીવને વસ્તુઓ પ્રત્યે દ્વેષ થાય તે તા બહુ જ પામર જીવ સમજવા. કાઇ મનુષ્ય ચાલતાં થાંભલા સાથે અથડાય અને તેનું માથું કૂટાય તા તેમાં દાષ તેના પાતાના છે, છતાં જો તેવા મનુષ્ય થાંભલા પર દ્વેષ કરે તાે તેની આ અજ્ઞાનતા વાસ્તે આપણા હુદયમાં દયા જ આવે.

આ દેષનું મૂળ અજ્ઞાન છે. જે વતુઓ ખરી રીતે આત્માની નથી તેને આપણી માનીએ છીએ, અને પછી તે વસ્તુઓનો કાંઇ નાશ કરે, અથવા તે વસ્તુઓ કાંઇ આપણી પાસેથી લઇ લે ત્યારે તો તેના પર ક્રોધ પ્રકટે છે. દેષ પ્રકટનાનાં બીજાં કારણા ક્રોધ કે અભિમાન છે. મનુષ્યને જયારે ક્રોધ વ્યાપે છે ત્યારે તે દેષરૂપે પ્રકટ થાય છે. હું બીજા કરતાં માટા છું, હું જ્ઞાની છું, તપસ્વી છું, ધનવાન છું, એવા ક્રોઇ પણ અભિમાનના વિચાર આવતાં તે મનુષ્ય બીજાઓને હલકા ગણે છે, બીજાઓ પ્રતિ તિરસ્કારની દૃષ્ટિથી જાએ છે અને આ તિરસ્કાર વૃદ્ધિ પામતાં દ્રેષનું રૂપ લે છે.

આ દ્રેષમાંથી અનેક અશુભ પરિણામ આવે છે. દ્રેષ પ્રથમ વિચારમાં પ્રકટે છે, પછી અસભ્ય, તિરસ્કારભર્યા વચના કે મ્હેણાં રૂપે પ્રકટે છે અને તેથી ન અટકે તા કલહ–કંકાસ અને છેવટે યુદ્ધરૂપે પ્રકટે છે.

જ્યાં કાઇ પણ મનુષ્ય ઉપર આપણને દ્રેષ પ્રકટે ત્યાં તેની સારી બાજી જેવાને આપણે અસમર્થ બનીએ છીએ. તેની કાળી બાજી જ નજરે પડે છે, કાઇ તેના ગુણનું વર્ણન કરે તા આપણાથી તે સહન થતું નથી, અને કાઇ તેના છતા કે અછતા દેષનું વર્ણન કરે તા આપણે તે તરત માની લઇએ છીએ.

દ્વેષ પ્રથમ નાની ખાખતમાંથી જન્મે છે. પહેલાં બે મનુષ્યા વચ્ચે સહેજ અણુખનાવ થાય છે, પણ સમય જતાં તે વૃદ્ધિ પામ્યાં કરે છે, અને પછી તેને કાઢી નાખવાનું કામ ઘણું કઠણ થઇ પડે છે.

દ્રેષથી મનુષ્ય સામાનું ખૂરું ઇચ્છયા કરે છે. સામા મનુષ્ય દુ:ખ પામે, માંદાે પહે, અનેક રીતે હેરાન થાય તેવી વૃત્તિ દ્રેષથી જન્મે છે. આ વૃત્તિ જો લાંબા સમય રહે, તાે અતિ તીવ્ર કર્મખંધ થાય છે અને તેથી વિકાસ મંદ પડી જાય છે. વળી લાંબા સમય સુધી કરેલા વિચારાનું બળ એટલું વધી પહે છે કે દ્રેષના વિચારવાળા બીજાને હેરાન કરવા પણ ચૂકતાે નથી અને લાગ આવે તેને નુકસાન પણ કરે છે.

વળી દ્વેષથી મનુષ્ય જેના ઉપર દ્વેષ કરતા હાય તેના ચારિત્ર ઉપર અનેક આક્ષેપા મૂકે છે. સામાના ચારિત્રને એવું તા કાળું ચિતરે છે કે બીજા મનુષ્યા પણ કાંઇક તા સત્ય હશે, એમ માનવાને દોરાય છે. જે મનુષ્ય બીજાએ! ઉપર દ્વેષ રાખે છે તેના મનની અસર શરીર પર થવા લાગે છે. દ્વેષ અથવા ક્રોધથી શરીરનું લાહી ઝેરી બને છે, અને તે મનુષ્યના શરીર પર નૂર આવતું નથી.

જયારે કાઇ ઉપર આપણુને પ્રેમ થાય છે ત્યારે આપણુમાં "વધારા" થયા એવું લાગે છે. આપણુ સામાની હુંકથી આગળ વધતા હાઇએ એમ જણાય છે, પણુ જયાં કાઇ ઉપર દ્વેષ થયા ત્યાં સંકુચિતતા જન્મે છે. સામા મનુષ્યને જેતાં આપણુ આત્મા અંદર ધુસતા હાય, પાછા હઠતા હાય એમ લાગે છે. આપણુને "એાછાપણા"નું સાન થાય છે. આપણુમાંથી કાંઇ જતું રહ્યું હાય એવું લાગે છે.

જો દ્રેષમાં ઉપર જણાવેલા દાેષા હાેય તાે તે દૂર કરવાને આપણે શું કરલું ? દ્વેષના ત્યાગ કરવાના ઉપાય શા ? કાૈઇ પણ વૃત્તિ એક ક્ટકે દ્વર થઇ શકે નહિ, પણ ચાેગ્ય વિચારા દ્વારા આપણે તેના ત્યાગ કરી શકીએ. દ્રેષના ત્યાગ કરવાના પ્રથમ માર્ગ એ છે કે-જેના ઉપર દ્વેષ પ્રકટતા હાય તે વ્યક્તિના એકાદ ગુણના વિચાર કરાે. તેના તે ગુણુને સારુ તેના પર પ્રેમ રાખાે. પ્રેમ અને દ્રેષ સાથે રહી શકે નહિ, માટે તમારા તેના ગુણ પ્રત્યેના પ્રેમ પ્રકટતાં દ્વેષ ઓછા થવા માંડરો અને ધીમે ધીમે સર્વથા નાશ પામશે. ઘણી વાર બે મિત્રા, બે લાઇએા, બે સ્વજના લહે છે ત્યારે દ્રેષ બહુ જ ઉગ્ર રૂપમાં જન્મે છે. તાે તે સમચે દ્વેષના નાશ કરવા ઇચ્છનારે તે મનુષ્યે પ્રથમ કરેલા કાઇ ઉપકારનું સ્મરણ કરલું. જો તેણે કરેલા ઉપકારનું સ્મરણ થશે તા તેના પ્રત્યેના અણગમાં ઓછા થશે. મનુષ્યને જ્યારે કાઇ નુકસાન કરે છે, અથવા અમુક મનુષ્યે નુકસાન કર્યું એમ લાગે છે ત્યારે તે મનુષ્યના પ્રથમના બધા ઉપકારાે ભૂલી જઇ, તે અપકારનાે જ વિચાર કરે છે અને પરિણામ દ્રેષ જન્મે છે. પણ જો તે સમયે ભૂતકાળમાં તે મનુષ્યે કરેલા ઉપકારાનું જરા સરખું પણ સ્મરણુ કરે તાે તેના દ્રેષના વેગ ઘણા એાછા થઇ જાય છે.

આ ઉપર એક દર્ષાંત નીચે પ્રમાણે છે.

એક વખત પરદુ:ખર્ભજન વિક્રમરાજા જંગલમાં ગયા અને ભૂલા પડ્યો. ત્યાં રહેતા એક બ્રાક્ષણે તેને પાણી પાયું અને રસ્તાે અતાવ્યાે. તે ઉપરથી વિક્રમ રાજાએ

તે ખ્રાક્ષણને કાેે પ્રસંગે શહેરમાં આવવા આમંત્રણ આપ્યું. તે ખ્રાક્ષણ શહેરમાં આવ્યા. રાજાએ તેને સન્માન આપ્યું, અને પાતાની સંભામાં એક સભાસદ અનાવ્યા રાજા વારંવાર એમ બાલ્યા કરે કે "બંધુએા! તમે આ લાઇને એાળખા છા ? જ્યારે હું જંગલમાં ભૂલાે પડ્યો હતાે ત્યારે તેણે મને પાણી પાયું હતું તેમજ રસ્તાે અતાવ્યાે હતાે. " વળી પાંચ દિવસ થાય ત્યારે રાજા એના એ શબ્દાે ઉચ્ચારે તે ખ્રાક્ષણના મનમાં આવ્યું કે 'રાજા મારા ખરા આભાર માને છે કે મારી મશ્કરી કરે છે તેની પરીક્ષા કરવી જોઇએ.' તે હેતુથી એક દિવસ રાજાના પુત્રને છાનામાના લઇ જઇ પાેતાના મકાનમાં ચાેથે માળે રાખ્યાે. શહેરમાં બુમ પડી કે રાજાના છેાકરાને કાેઇ હરી ગયું છે. ઘણી તપાસ ચાલી. આ **ષ્ટ્રાક્ષણે તે** રાજપુત્રનું એક આભૂષણ લઇ પાતાના નાેકરને તે વેચવા સારુ માેકલ્યાે. તે નાેકર પકડાયાે અને તેણે શેઠનું નામ આપતાં પાેલીસે આવી તે ખ્રાક્ષણને પકલ્યો. તેને રાજા પાસે લઇ જવામાં આવ્યેા. રાજાએ હકીકત પૂછી ત્યારે તે ખ્રાક્ષણે આંખમાં આંસુ લાવી કહ્યું: "હે મહાભાગ ! તમારા પુત્રના શરીર પરના આબૂષણ જોઇ મારી બુદ્ધિ કબુદ્ધિ થઇ અને તેથી મેં તે પુત્રને મારી નાખ્યાે." આસ-પાસ બેઠેલા સામ તાેની ચક્ષુએામાંથી અગ્નિ ઝરવા લાગ્યાે. એક સામંતે કહ્યું: "આવા કૃતઘ્ની ખ્રાક્ષણને બરાબર શિક્ષા થવી જોઇએ. તેના રાઇરાઇ જેટલા ટુકડા કરવા જોઇએ " બોને બાલ્યા "તેને લીલા કાંટાવઉ બાળવા ને મેકેએ." ત્રીએ કહે "તેને જમીનમાં દાટી પંચ ઇટાલી કરી મારવા

જોઇએ. " ચાથા કહે "તેને હાથીના પગ તળે છું દાવવા જોઇએ." આ પ્રમાણે સૌએ પાતપાતાના અભિપ્રાય આપ્યા. ત્યારે રાજાએ શાંત ચિત્તે કહ્યું—"પણ જ્યારે હું જંગલમાં ભૂલા પડ્યો હતા ત્યારે આ ખ્રાહ્મણે મને પાણી પાયું હતું, અને રસ્તા ખતાવ્યા હતા; માટે તેના આ ગુન્હા હું માફ કરું છું " તે પછી ખ્રાહ્મણને છૂટા કરવામાં આવ્યા. તે પાતાને ઘેર ગયા. પાતાના ઘરનાં બે ત્રણ આભૂષણા તે રાજપુત્રને પહેરાવીને તેને રાજસભામાં લઇને આવ્યા રાજ તથા રાજસભા સવે વિસ્મિત થયાં. કારણ પૂછતાં તેણે જણાવ્યું કે—આ આપની પરીક્ષા માટે હતું અને તે પરીક્ષામાં આપ સફળ થયા છા.

આ દર્ષાત ઉપરથી આપણું એ વિચારવાનું કે-જો કાઇ મનુષ્યે આપણા પર કરેલા નાના સરખા પણ ઉપકારનું સ્મરણ કરીએ તા તેના પ્રત્યેના દ્વેષ એાછા થવા લાગે છે. રાજર્ષિ ભર્ત હરિના શબ્દામાં

#### परगुणपरमाणून् पर्वतीकृत्य नित्यं । निजहृदि विकसन्तः सन्ति सन्तः कियन्तः ॥

પરના લેશમાત્ર શુણને પણ પર્વત તુલ્ય માની નિત્ય પાતાના હુદયમાં આનંદ પામનારા કાઇક ઉત્તમ જના જ હાય છે. વળી મહાપુરુષાએ લખ્યું છે કે-દ્રેષનું ઔષધ દ્રેષ નહિ પણ ત્રેમ છે. દ્રેષ કદાપિ દ્રેષથી નાશ પામે નહિ પણ તેના નાશ કરવાના સાથી શ્રેષ્ઠ ઉપાય ત્રેમ છે. જૈના વંદિત્તા સ્ત્રમાં નિત્ય જણાવે છે કે—

## स्वामेमि सबजीवे, सबे जीवा खमंतु मे । मित्ति मे सबभूएसु, वेरं मज्झं न केणइ ॥

'હું સર્વ જીવાને ક્ષમા આપું છું, સર્વ જીવા મને ક્ષમા આપા. મારે સર્વ સાથે મૈત્રી છે. મારે કાઇ સાથે વેર નથી.' આવી ભાવના ભાવવાવાળા મનુષ્ય લાંબા સમય સુધી દ્વેષ રાખી શકે જ નહિ. તે તાે તે જ દિવસે બીજાને ક્ષમા આપે અને મનમાંથી તેના પ્રત્યેના રાષ કાઢી નાખે.

તે સમજે છે કે આપણા સુખદુ:ખમાં બીજાઓ તેા નિમિત્ત માત્ર છે. જો આટલું સૂત્ર આપણે કાયમ સ્મરણમાં રાખીએ તેા આપણને પડેલા દુ:ખ માટે દુ:ખ આપવાના કારણભૂત બનેલા જીવ પ્રત્યે પણ આપણને દ્રેષ થાય નહિ; કારણ કે નિમિત્ત ઉપર દ્રેષ રાખવાથી લાભ શાે ? આપણા દુ:ખના મૂળ કારણભૂત આપણે પાેતે જ છીએ.

વળી એક બીએ વિચાર પણ દ્વેષ દૂર કરવામાં કારણુ-ભૂત બની શકે. દરેક આત્મા પાતે નિર્મળ છે, આપણને એ કેાઇ દેાષ જણાતા હાય તા તેની પ્રકૃતિના છે, માટે એ આપણે પ્રકૃતિના વિચાર નહિ કરતાં તેની પાછળ રહેલા આત્માના ખ્યાલ લાવીએ તા આપણને દરેક છવ ઉપર પ્રેમ થાય અને દ્વેષમાત્ર આપણા હુદયમાંથી ચાલ્યાે જાય.



### પ્રકરણ ૧૨ મું.

### કલહવિરમણ.

વિસ્તુત: પ્રથમના પાંચ પાપસ્થાનક મુખ્ય છે અને તેને ટેકા આપનારા է થી ૯ સુધીનાં પાપસ્થાનકા ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ છે. એ પાપનાં કાર્યોને આ ચાર કષાયાથી ઘણું બળ મળે છે. ૧૦ થી ૧૮ સુધીનાં પાપસ્થાનકા તે ૧ થી ૯ સુધીના પાપસ્થાનકાના સંમિશ્રણથી પ્રગટે છે.

હવે આપણે ૧૨ મા પાપસ્થાનક કલહના વિચાર કરીએ. કલહ એટલે કજીઓ–કંકાસ, બીજાઓ સાથેના ઝઘડાે. વગેરે. જ્યાં કલહ હાય ત્યાં કુસંપ પ્રગઢે છે અને તે અનેક અનર્થીનું મૂળ બને છે.

કલહની ઉત્પત્તિનું કારણ કયાં તો ક્રોધ હાય છે અથવા અભિમાન હાય છે. પાતાના વિચારા સત્ય છે, એમ મનુષ્ય માને છે અને તેથી તે વિચારાની વિરુદ્ધ જેના વિચારા હાય તેની સાથે ઝઘડામાં ઉતરે છે, કલહ કરે છે. જ્યાં હુદયની ઉદારતા નથી ત્યાં નજીવી બાખતા પણ માટા કલેશનું કારણ થઇ પડે છે. જે મનુષ્યાને કલહ કરવા હાય તેને કારણા શોધવા દ્વર જવું પડે તેમ નથી. તે જ્યાં કારણા ન હાય ત્યાં પણ નવા કારણા પેદા કરે છે.

વરુ અને ઘેટાની વાત સર્વના જાણવામાં હશે. વરુને ઘેટા સાથે કાેઇ પણ રીતે કલહ કરવા હતા. એક નદીના કિનારે વરુ અને ઘેટું ખંને પાણી પીતાં હતાં. વરુએ કજીએા કરવાના ઉદ્દેશથી ઘેટાને કહ્યું "તું પાણી કેમ ડાળી નાખે છે? મારી પાસે પાણી મેલું થઇને આવે છે." ઘેટાએ કહ્યું કે "તમે નદીના ઉપરના કાંઠે છો, તો તમારી તરફનું પાણી મારી તરફ આવે છે, તો પછી હું કેવી રીતે પાણીને ડાળીને બગાડતો હાઇશ?" તે કલહશીલ વરુએ પ્રત્યુત્તર વાબ્યા "પણ તેં મને છ મહિના પર ગાળ કેમ દીધી હતી?" ઘેટાના બચ્ચાએ કહ્યું કે "મને જન્મ્યાને જ બે માસ હજા પૂરાં થયાં નથી તો હું છ માસ પૂર્વે તમને ગાળ કેવી રીતે દઉ?" ત્યારે વરુ બાલી ઉઠ્યું "તેં ગાળ નહિ દીધી હાય તો તારા ખાપે ગાળ દીધી હશે" આમ કહી તે ઘેટા પાસે જઇ તેને મારી નાખ્યું અર્થાત્ ક્જીએા કરનારને તો લડવાનાં સો અઢાનાં જે છે.

એક મીયાં સાહેબ પાતાના પુત્ર સાથે જતા હતા. કોઇ વટેમાર્ગુએ પૂછ્યું કે "કેમ મીચાં સાહેબ! આ તમારા પુત્ર છે!" મીયાંએ જવાબ આપ્યા. "શું મારા નહિ તા તારા બાપના છે?" પછી પેલા વટેમાર્ગુ બાલ્યા " ખુદા તેને અચ્છા રખે." મીયાંએ કહ્યું " તેરા ચલે તા માર ડાલીએ." આવી રીતે જેની વૃત્તિ લડવાની હાય તે તા વાતવાતમાં છિદ્રો શાધી બીજાઓથી ઝગડા ઊલા કરે.

આવા સ્વભાવવાળા પુરુષા જ્યાં જાય ત્યાં પાતાની જીભવડે કલહ ઊભા કરે છે. તેમની જીભમાં મીઠાશ બીલ-કુલ હાતી નથી. તેમની જીભ કુહાડાના ઘા જેવી હાય છે.

તેઓ જાતે કલહ કરે છે અને બીજામાં કલહ કરાવે છે. તેઓ એવી વાતા કરે છે કે ઘણા મિત્રા અને સંબંધીએા વચ્ચે પણ ઝઘડાએા ઊભા થાય. તેમના સંબંધમાં એક સંસ્કૃત કવિએ કહ્યું છે કે:—

#### अहो खलभुजंगस्य, विचित्रोऽयं वधक्रमः। अन्यस्य दञ्जति श्रोत्रं, अन्यः प्राणैविंयुज्यते॥

દુષ્ટ પુરુષરૂપ સર્પની બીજાના વધ કરવાની રીત કાંઇક વિચિત્ર છે. તે એકના કાનમાં ડસે છે અને બીજો મનુષ્ય મરણુ પામે છે. અર્થાત્ દુષ્ટ અને કલહશીલ પુરુષા લાેકાના કાન એવા વાતાેથી ભંભેરે છે કે જેથી બીજાને માેડું નુકસાન થાય અને કાેઇ વાર તાે મનુષ્યને મરવાના સમય આવે.

કલહ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે નાની નાની બાબતમાંથી પ્રકટે છે. કહેવત છે કે " રાગનું મૂળ ખાંસી અને કલ- હનું મૂળ હાંસી." કાઇની ઠઠ્ઠા મશ્કરી કરતાં સામા મનુષ્ય ચીડાઇ જાય અને તેમાંથી માટા કલહ ઉત્પન્ન થાય. જો ખાંસીને ન રાકવામાં આવે તા તે ક્ષયરાગનું કારણ થઇ પડે છે, તેવી રીતે મશ્કરી પણ કલહ-કંકાસનું કારણ થઇ પડે છે.

કલહના સંબંધમાં આપણુ એક દર્શાત વિચારીશું. દશરથ રાજાને ત્રણ સ્ત્રોએ અને ચાર પુત્ર હતા. જ્યારે પાતે વૃદ્ધ થવા આવ્યા ત્યારે કાશલ્યાથી ઉત્પન્ન થયેલ પાતાના વડીલ પુત્ર રામચંદ્રને રાજગાદી આપવા તેમણે નિશ્ચય કર્યો. સર્વ મંત્રીઓએ પણ તે કામને સંમતિ આપી. આ વાતની ખબર કૈકેયીની દાસી મંથરાને પંડી. તે કર્કશ અને કલહપ્રિય સ્વભાવવાળી દાસી મંથરાએ કૈકેયીને કહ્યું કે—"આવતી કાલે રામચંદ્રને ગાદી મળવાની છે. તમે જાણે! છે! ?"

કૈંકેયીએ કહ્યું, " હા, હું રામને મારા ભરત તુલ્ય ગણું છું. અને તેથી મને આનંદ છે. " મંથરાએ કાન લ લેરતાં કહ્યું. " રામ ભલા આદમી છે, પણ તેની માતા કૌશલ્યાને એાળખા છા ? જ્યાં રામ અને કૌશલ્યાના હાથમાં સત્તા આવી, એટલે તમે અને તમારા ભરત ભિખ માગશે માટે કાંઇક તાે વિચાર કરાે. " આ કલહ ઉત્પન્ન કરાવનારાં વચનાથી કૈકેયીને અસર થઇ. અને તેણે કહ્યું " ત્યારે હવે કરવું શું ? " મંથરાએ તરત જ ઘડી કાઢેલી યાજના રજા કરી-" તમે એક વાર કહેતા હતા કે દશરથ રાજાએ તમને બે વચન આપેલાં છે, તાે તેના લાભ લેવાના આ સમય છે. આજે તમારી પાસે દશરથ રાજા આવે ત્યારે તે છે વરદાનામાંથી એક વરદાનવડે ભરત વાસ્તે રાજ્યગાદી માંગજો અને બીજા વરદાનવડે રામ ચાદ વર્ષ જંગલમાં જાય તેવું માગી લેજો. રાજા ગમે તેવું સમજાવે તે**ા** પણ તમારી હઠ છેાડશા નહિ. " આ હલકી સલાહ પ્રમાણે કૈકે**યી વર્તી. તેના પરિ**ણામે રામ વનવાસ ગયા અને દશરથ રામના વિચાર્ગ મરણ પામ્યા. આ બધી દુઈશાનું કારણ કૈકેયીના કલહશીલ સ્વભાવ નહિ તાે બીજું શું ?

કલહના ફાયદા તા આપણુ સર્વ જાણીએ છીએ. કહેવત છે કે-કજીઆથી તા ગાળાના પાણી પણ સૂકાઇ જાય, અર્થાત્ જે ગૃહમાં કલહ પેઠા તે ઘરમાંથી લક્ષ્મી ચાલી જાય છે; કારણ કે સંપ ત્યાં જંપ છે અને કલહ કુસંપનું મૂળ છે. એકતા એ સરવાળા છે અને કલહ એ બાદબાકી છે. તેમાં બન્નેનું બળ નાશ પામે છે. કલહથી કુસંપ જન્મે છે અને કુસંપથી રાજ્યાે, જ્ઞાતિએા તથા કુટુંબા નાશ પામ્યાના અનેક દાખલાએા માેજીદ છે.

આ કલહ દૂર કરવાના સાથી ઉત્તમ માર્ગ તા હુદયની ઉદારતા છે; કારણું કે જો હુદયમાં ઉદારતા નહિ હાય તો તે કડુ વચનરૂપે પ્રકટ થયા વિના રહેશે નહિ અને કડુ વચન એ જ કલહનું માડું કારણું બને છે, માટે કલહના ત્યાગ કરવા મનુષ્યે જીલ ઉપર ઘણા સંયમ રાખવા. જો એક મનુષ્ય કોઘથી બાલે અને બીજો માન રહે તો ઝઘડા બંધ થવાના સંભવ છે, પણું જો બન્ને વાણી ઉપર સંયમ ખાઇ બેસે તો જરૂર કલહ ઉત્પન્ન થાય. બે હાથ વિના તાળી પડતી જ નથી. એક જણું દારી ખેંચે અને બીજો ઢીલી મૂકે તો દારી તૂટે નહિ, પણું જયાં બે જણું સામસામી દારી ખેંચે ત્યાં તે તૂટી જવાના સંભવ છે.

જે મનુષ્યમાં નમ્રતા છે તે ઘણા કલહને દૂર હઠાવી શકે છે. વાણીની કડવાશ જ માટે ભાગે કલહનું કારણ અને છે. જો મનુષ્યની વાણીમાં મીઠાશ હાય છે તો તેના ઠપકા પણ બીજાને લાભકારી થાય છે. આ વાણીની મીઠાશ અથવા કડવાશના આધાર હુદયના ભાવ ઉપર હાય છે. જો હુદયમાં બીજાને ઘા મારવાની અથવા બીજાને પરાસ્ત કરવાની અથવા હરાવવાની વૃત્તિ ન હાય તો વાણી પણ તેવી જ નીકળે છે અને ગમે તેવા વિગ્રહ અટકી જાય છે. શત્રુને હસીને મિત્ર બનાવી શકાય, એ લાેકાકિતમાં અપૂર્વ સત્ય રહેલું છે, માટે કલહને દૂર કરવા માટે વચન સત્ય અને પ્રિય હાેલું જોઇએ. કાેઇક સત્ય વાત બીજાને કડવી લાગે પણ તે કહેવા કહેવામાં બહુ ફેર હાેય છે.

જગતમાં આપણું બધા મુસાક્રે તરીકે આવ્યા છીએ અને અમુક સાધ્ય તરફ જવાને બધા કૂચ કરીએ છીએ. માર્ગમાં એક બીજાની મદદથી આપણું આગળ વધવાનું છે. એક બીજાની હુંક્થી આપણું પ્રગતિ કરવાની છે, તો પછી કલહ કરવાથી લાભ શા ? જો કાેઇ સાથે બને તા મૈત્રી કરા અને ન બને તા તેને રસ્તે તેને જવા દા, પણ તેની સાથેના સંબંધ તાેડવાથી અથવા ઝગડા કરવાથી લાભ શા ?

કલહશીલ વૃત્તિવાળાને આર્ત્ત અને રાૈદ્ર પરિણામ રદ્યાં કરે છે. તેને કદાપિ શાંતિ વળતી નથી. તે કદાપિ કલ્યાણકારી પવિત્ર વિચાર કરી શકતા નથી. આત્મ અભ્યા-સીએ-સ્વઉન્નતિ ઇચ્છક દરેક જીવે આ કલહની વૃત્તિ દૂર કરી સર્વ જીવ સાથે હળીમળીને રહેવું; કારણ કે તેમાં આપણને તેમજ સામાને શાંતિ થાય છે અને શાંતિ સાથે સાચી શક્તિ જન્મે છે તથા વિકાસ ઘણી ત્વરાથી થવા લાગે છે.

## પ્રકરણ ૧૩ **મું**.

## અહ્યાખ્યાનવિરમણુ.

એનું ભ્યાખ્યાન એ તેરમું પાપસ્થાનક છે. અભ્યાખ્યાન એટલે બીજાને માથે આળ મૂકવું, કાઇનામાં જે દેાષ ન હાય તે દોષ તેને માથે ચઢાવવા, સાંભળેલી વાતા પરથી—લોકાક્તિથી અમુક પુરુષ કે સ્ત્રી આવાં જ છે એમ માની બેસનું અને તે વાત બીજાઓમાં ફેલાવવી આ સર્વ અભ્યાખ્યાનમાં સમાઇ જાય છે. આનું કેટલું અને કેવું ભયંકર પરિદ્યામ આવે છે તેના ઘણા થાડાને જ ખ્યાલ હાય છે. જીભવડે આપલે

એ પાપા કરીએ છીએ તેમાં માટામાં માટું અલ્યાખ્યાન છે, તે વડે આપણે બીજાના ચારિત્રની ચારી કરીએ છીએ.

આ અભ્યાખ્યાન અથવા ખીજાને આળ દેવાની વૃત્તિ શા કારણથી અને કેવી રીતે ઉદ્દભવે છે ? તેના આપણે વિચાર કરીએ. કાેઇ મનુષ્ય સામાન્ય રીતે બીજા મનુષ્યાને હલકા ગણે છે, એટલે તેમનું ઘસાતું બાલવું, એ તેને કાંઇ ખાટું કે મૂલભરેલું લાગતું નથી. તે માને છે કે બીજાને હલકા માડવાથી પાતાની પ્રતિષ્ઠા વધશે. તેને બીજાના ગુણા અથવા શક્તિઓ પ્રત્યે ઇર્ષ્યા આવે છે અને તે પાતાની ઇર્ષ્યા વ્રાણી વાર બીજા પર ખાેટા આરાેપ મૂકીને પ્રકટ કરે છે. તેનામાં પ્રમાદ ગુણુના અભાવ હાય છે. વળી મનુષ્યાને **મો**જા ઉપર દાેષ મૂકવામાં અથવા બીજાના દાેષા વર્ણુ વાતા હાય તાે તે સાંભળવામાં રસ આવે છે. આ રસ ઘણા જ હલકા પ્રકારનાે છે. અને જે મનુષ્યને આવા બીજાઓાના ચારિત્ર પર મૂકાતા આક્ષેપાે સાંભળવામાં રસ પડતાે હાય તે જીવાત્માને પાતાના વિકાસ વાસ્તે ઘણું કરવાતું 🖻. કેટલાકને સમયના શી રીતે સદુપયાગ કરવા તે સુઝતું નથી અને તેથી તેઓ આ પ્રમાણે બીજાઓની બદબાઇ કર્યા કરે છે. પાતાના આ કર્તવ્યનું કેવું માઢું પરિણામ આવશે, તેની તે બિચારાઓને ખબર પણ હાતી નથી, પણ **આ** અભ્યાખ્યાન–અથવા બીજા પર ખાેંદું આળ ચડાવલું–એ શહ્યા જ માટા દાષ છે.

તેનાં પરિણામના જે આપણા વિચાર કરીએ તેા જરૂર આપણુને લાગે કે જ્યાં મનુષ્યના ચારિત્ર ઉપર આક્ષેપ મૂકવામાં આવે, જ્યાં તેના વર્ત ન ઉપર ખાટું આળ મૂકાય ત્યાં તે મનુષ્યની સ્થિતિ ઘણી દુ:ખદ થઇ પડે છે. આવા આક્ષેપા જેમના પર મૂકાયા હાય તેઓને રાતદિવસ ઉદ્ય પણ ન આવે. " લાકા મારે વિષે ખાટા અભિપ્રાય ધરાવશે તેા મારું શું થશે ? મારી કીર્તિ જશે પછી હું કેવી રીતે જવીશ?" આવા વિચારા કરવામાં તેની રાત્રિ પસાર થઇ જાય છે. અને તેનું ઓશીકું તેના આંસુવડે ભીંજાય છે. જ્યાં પ્રથમ મહાં મલકાતું હતું ત્યાં હવે કટાક્ષ જ નજરે પડે છે. આ સ્થિતિ શું એાઇી દુ:સહ્ય છે?

મનુષ્ય ઉપર જો ખાટા આક્ષેપ મૂકાય—અને જો તે મનુષ્ય ખહુ જ લાગણી—સ્વભાવવાળા હાય તા તેના દુ:ખના પાર રહેતા નથી. જો જગતમાં જીવતી નરક હાય તા તે સમયના તે મનુષ્યના મનની સ્થિતિ છે. જયારે ઘણા ખાટા આક્ષેપા મૂકવામાં આવે છે ત્યારે કેટલીક વાર તા લીર આત્માઓ પણ ડગી જાય છે, તથા નિરાશા અને શાકને વશ્વ થાય છે, તા પછી સામાન્ય પામર આત્માઓની તા સ્થિતિનું શું વર્ણન થઇ શકે? જેમની પ્રતિષ્ઠાને નિષ્કારણ હાનિ પહોંચી હાય, તેવા મનુષ્યની સ્થિતિમાં તમારી જાતને મૂકા એટલે તમને આ અભ્યાખ્યાનનું—ખીજાને માથે ખાંદું આજા મૂકવાનું—કેટલું લાર પાપ છે તેના ખ્યાલ આવશે.

એવા દૂષ્ટાંતા વાંચવામાં આવે છે, તેમજ **ઘણાના** અનુભવમાં પણ હાય છે કે મનુષ્યા ચારિત્રપ્રતિષ્ઠાની હા**નિ** થતાં આપઘાત પણ કરી બેસે છે.

આ પ્રમાણે સામાને નુકસાન થાય છે, એટલું જ નહિ

પણુ આ અભ્યાખ્યાનનું પાપ કરનારને પાતાને અશાંતિ રહે છે; તેની વાણી અસત્યમય બને છે. તે બીજાના દાેષા જોવામાં અને કહેવામાં, બીજાઓમાં રહેલી સારી બાબતા જોઇ શકતા નથી. તેના મનમાં પરના દાેષનાં કાળાં ચિત્રા રમે છે, તે તેવાં જ કાર્યીને જન્મ આપે છે. અભ્યાખ્યાનના માઠા પરિ-

પ્રથમ તે৷ મનુષ્યે વાણી ઉપર સંયમ રાખવા. કાેઇના પણ દેાષ જાહેર કરતાં પહેલાં બહુ વિચાર કરવાની જરૂર છે. બીજાએા આપની સન્મુખ કાઇના દાેષા જણાવે, તાે તે એકદમ માની લેવા નહિ. તેવા મનુષ્યાને કહેવું કે " તમે કહાે છાે તે વાત ખરી ના પણ હાેય, અને કદાચ હાેય તો પણ તે વિષે ન બાલવું એ વધારે હિતકારી છે. " ઘણા ક્ષાેકા અમુક મનુષ્ય ઉપર આરાેપ મૂકે છે, માટે આપણે માણુ તે મૂકવા એ મૂર્ખતા છે. ઘણા અમુક પાપ કરે છે, તેથી કાંઇ પાપની એાછાશ થતી નથી અથવા કર્મ તેને છાેડી દેતું નથી. બોજાની મૂર્ખતા કાજે આપણા મુખથી ઝેર ક્ષેવામાં લાભ શાે ? આપણે બીજાના આશયાેની તુલના કરવામાં ઘણીવાર ભૂલ કરીએ છીએ. આપણે અમુક કાર્ય<sup>°</sup> નાઇએ છીએ, પણ તે કાર્ય કરવાના તેના આશય જોતા નથી અને તેને માથે નિષ્કારણ દેાષ મૂકી તેને ફજેત કરીએ છીએ. આ રીતે માેટું પાપ આપણે શિર આવે *છે.* એક મનુષ્ય કલાલની દુકાનમાંથી નીકળ્યાે માટે તે દારૂ પીવા માટે જ ગયા હતા, એમ માની લેવું એ માટી ભૂલ છે. કદાચ તેના ઘરમાં કાઇને વાગ્યું હાય અને તેને વાસ્તે દારૂની જરૂર હાય તો તે લેવા માટે કલાલની દુકાનમાં તેને જવું પડ્યું હોય. અમુક પુરુષ એક સ્ત્રીની સાથે સંધ્યાકાળે વાતા કરતા ઊલાે છે, તમે ત્યાં થઇને જાઓ છા, તમે તે પુરુષને ઓળખા છાં, તે સ્ત્રીને ઓળખતા નથી. તમે કલ્પના કરાે છાે કે તે પુરુષ હલકા આશયથી જ તે સ્ત્રી સાથે વાત કરે છે. કદાચ તે તેની અહેન જ હાય અને તમારી કલ્પના તદ્દન અસત્ય ઠરે, માટે કાેઇને માથે પણ દાેષ આરાેપતાં ઘણાં વિચાર. કરવા કહ્યું છે કે—

કાને સુણી ન માનીએ, નજરે દીઠી સાે સ<sup>2</sup>ચ; નજરે દીઠી ન માનીએ, નિર્ણય કરી સાે સ<sup>2</sup>ચ.

કાઇના સંબંધમાં કાને સાંભળેલી વાત ન માનવી, પણ જો નજરે જોવામાં આવે તો તે માનવી, પણ કવિ આગળ વધીને કહે છે કે–નજરે દીઠેલી વાત પણ ખાટી પડવાના સંભવ છે માટે તેના નિર્ણય કરવા અને નિર્ણય કર્યા પછી જે બાબત સત્ય ઠરે તેને સત્ય માનવી.

એક વાર એક ક્ષત્રિયપુત્ર પાતાની પત્ની તથા બહેનને ઘરમાં મૂકી પરદેશ ગયા. તે ચાર વધે આવી ગામ બહાર ઉતર્યો. તેના મનમાં પાતાની સ્ત્રોના શીલની પરીક્ષા કરવાની ઇચ્છા થઇ, તેથી તે રાત્રિએ પાતાને ઘર આવ્યા અને જોયું કે પાતાની સ્ત્રી એક પથારીમાં સ્ત્રી છે અને તેની બાજુએ એક પુરુષ સ્ત્રો છે. તેના ક્રોધના પાર રહ્યો નહિ. તે બન્ને ઉપર તરવાર કાઢી ઘા કરવા જતા હતા તેવામાં સ્વાનમાંથી તરવાર કાઢતાં થએલા ખડખડાટથી તે પુરુષ જાગી ઉદ્યો. તે પુરુષ તે ખીજો કાઇ નહિ, પણ તેની

સગી અહેન હતી. તે દિવસામાં ચારના લય હતા અને જયાં એકલી સ્ત્રીઓ હાય ત્યાં ચારના વિશેષ ત્રાસ હાવાથી દરરાજ રાત્રે તેની અહેન પુરુષના પાશાક પહેરી સૂઇ રહેતી હતી. આવા અનાવા ઘણીવાર અને છે, માટે કાઇ પર આળ મૂકતાં પહેલાં ઘણા વિચાર કરવા.

બીજામાં દેાષ હાય તા તે કહેવાની પણ જરૂર નથી, તા પછી અછતા દાષના આરાપ મૂકવા એ તા માટામાં માટું પાપ છે. આપણે ઘણી વાર બીજાઓનું ઘસાતું બાલીએ છીએ. તે પુરુષ કે સ્ત્રીનું ચારિત્ર એવું જ હાવું જોઇએ એમ પણ બેદરકારીથી બાલીએ છીએ, પણ તેથી જે પરિણામ આવે તે પુરુષ કે સ્ત્રીને શાસવું પડે છે, તેના આપણને ખ્યાલ હાતા નથી. જો આપણને તેવા ખ્યાલ આવે તા આપણે તેવી ભૂલ કદાપ કરીએ નહિ.

જે મનુષ્ય આ અભ્યાખ્યાનના પાપથી મુક્ત રહે છે તે ઘણી શાંતિ અનુભવે છે. તે કાેં કનું ઘસાતું બાલતા નથી. તેને મન સંતાષ રહે છે કે તેણે કાેં ઉપર પણ ખાંડું આળ મૂક્યું નથી, અથવા પરના દાેષા લાેકા આગળ જણાવવાની ભૂલા કરી નથી. તેમ આ વાત છાની રાખબો, એવું કહેવાના સમય તેને આવતા જ નથી; કારણ કે તે તેવી આખતા કહેવા કે સાંભળવા ચાેં ખી ના જ પાંડે છે.

જે મનુષ્યે અભ્યાખ્યાનના પાપથી સદા ખચવું હાય તા બીજાના દાષ નહિ સાંભળવાની કે નહિ કહેવાની દઢ પ્રતિજ્ઞા કરવી જોઇએ. જે મનુષ્ય તેવી વાતા સાંભળતા નથી તેના આનંદના પાર રહેતા નથી.

# પ્રકરણ ૧૪ મું.

# **પૈશુન્યવિરમ**ણ.

દમું પાપસ્થાનક પૈશુન્ય છે, અને તે પણ તેરમા પાપસ્થાનક અભ્યાખ્યાનની માક્ક હલકા સ્વભાવનું સૂચક છે, પૈશુન્યમાં ચાડીચુગલી, એકની વાત બીજાને કહેવી અને એની પૂંઠ પાછળ નિંદા કરવી એ સર્વ ના સમાવેશ થાય છે. પૈશુન્યને અંગ્રેજી ભાષામાં back—biting કહે છે, જેના અર્થ પીઠ કરડવી એવા થાય છે. અર્થાત્ આ દુર્ગુણને વશ થયેલા જીવ લાકાની પૂંઠ પાછળ તેમની બદબાઇ કર્યા કરે છે અને તેમાં એક જાતના હલકા રસ લે છે.

જેમ અનેક હલકા પ્રકારનાં વ્યસના હાય છે તેમ આ પારકી બાબતાની ચાડી ચુગલી કરવાનું પણ કેટલાકને વ્યસન પડી જાય છે અને પછી તે તજવાનું કામ ઘણું કઠણ થઇ પડે છે. ચાડી કરનાર મનુષ્ય વગરપૈસાના ફેરીઓ છે અને તે જ્યાં ત્યાં એકની વાત બીજાને અને બીજાની ત્રીજાને કહેતા ફરે છે. આવા મનુષ્ય માટે ભાગે બીજાઓના દાષાની, નિર્જળતાઓની, ખામીઓની, ભૂલાની વાતા કર્યા કરે છે. તે જાણે છે કે લોકા તેની વાતા સાંભળીને તેને શાખાશી આપશે, પણ હોતા નથી. આવા મનુષ્ય સમયના ઉપયાગ કેમ કરવા તે જાણતા નથી, તેથી જ તે પાતાના સમયના માટામાં માટા દુરુપયાગ કરે છે. તે પારકી વાતા સાંભળે છે, તેમાંથી કાંઇ જે દાષભર્યું હોય તે યાદ રાખે છે અને પછી તે તેના જેવા જ નવશ

મનુષ્યા આગળ લલકારીને મનમાં રસ લે છે. લાેકામાં પાતાની વાતાેથી વેરવિરાધ વધે છે તેનું તેને ભાન પણ હાેતું નથી. તે લાેકાની ખુશામત કરવા બીજાઓના દાેષા સંબંધી વાતા સંગ્રહી રાખે છે, તે વગરપૈસાના ગેંઝેટનું કામ કરે છે. સામાન્ય ગેંઝેટ( વર્તમાન પત્ર)માં તાે શુભ અશુભ સર્વ સમાચાર હાેય છે પણ આ ગપ્પાગેંઝેટના માટા ભાગ તાે અનેકનાં છિદ્રોથી ભરેલા હાય છે અને તે એવી તાે સફાઇથી બીજા આગળ રજાૂ કરે છે કે લાેકા જલ્દી તે માની લે છે. જો મનુષ્યે પાતાના સમયના સદુપયાંગ કરવા હાય તાે તેને આવી ચાડી ચુગલી માટે સમય જ મળતાે નથી.

આ ચાડીચુગલીના ગેરફાયદા અનેક છે. તેના પર કાઇ વિધાસ રાખતું નથી; કારણ કે જે મનુષ્ય બીજાની વાતા આપણી આગળ કહે છે તે આપણી વાતા બીજા આગળ કેમ નહિ કહે? એમ ધારી લાેકા તેને અવિધાસ-પાત્ર માને છે. ચાડીચુગલી કરનારાે મનુષ્ય જ્યાં ત્યાં કલહ વધારે છે અને મિત્રામાં, સ્નેહીએામાં, સંબંધીએામાં ફાટ-કુટ પડાવે છે. તે આપણને ખબર પણ ન પડે તેવી રીતે ... આપણી પીઠ પાછળ–આપણી ગેરહાજરીમાં આપણા વિષે અનેક હલકી બાળતાે બાલે છે. તેવા મનુષ્ય આપણા મુખે મીઠું બાલે છે, પણ પાછળ આપણી નિંદા કરે છે–આપણા અવગુણ ગાય છે. વળી તેવા મનુષ્યની વાણીમાં માટે ભાગે દેાષ જ હાય છે. જે દેાષના સંગ્રહ કરી વહેંચવા માટે નીકળ્યો હાય, તેની પાસે આપણે કયાંથી શુભ બાળતાની આશા રાખી શકીએ ? તેના વ્યાપાર જ તેવી જાતના છે. આથી તેના વચનામાં સદેાષતા આવે છે અને તેનું વાતાવરણ પણ અશુભ ખને છે. આપણે જે થાડીવાર તેવા મનુષ્યના वातावरिष्मां रही के, अने जरा प्रभाही अनी के तो आपण्डेने पण्ड अंकानी निंहा करवानुं मन थर्ध काय; कारेष्ठ के तेवा मनुष्यनुं वातावरिष्ठ येपी रेश के वुं है। ये छे, माटे आत्म अक्यासी मनुष्ये काते के हिंगी याडी युश्वी के निंहा न करवी, केट बुं क निंह पण्ड के तेवी वाते। करते। है। य तेनी से। अत छे। उनी. के आपण्डामां शक्ति है। य अने तेने सुधारवाना आस हेतुथी तेनी साथे थे। के समय संगंधमां आवी के ते। ते जुही वात छे, आकी ते। शरू आतना अक्यासी के। के तेवा मनुष्यानी वाते। सांकणवाथी हर रहेवुं के क श्रेयस्कर छे.

જે મનુષ્યને આવી પારકાની ચાડીચુગલી કરવાની ટેવ પડી હાય તેને તે ત્યાગ કરવાને મદદગાર થાય તેવા કેટલાય વિચારા અત્રે આપવામાં આવે છે.

તેવા મનુષ્યે વિચાર કરવા કે-આ ટેવ ઘણી ખરાબ છે. તે વાણીના અસંયમ સૂચવે છે. જે વાત આપણે અમુક મનુષ્યને જાતે કહી ન શકીએ તે તેની પૃંઠ પછવાડે કહે-વાના આપણને શા અધિકાર છે?

વળી આ ચાડીચુગલી કરવામાં સમય નકામાં જાય છે-સમયના દુરુપયાગ થાય છે. લાેકામાં વિશ્વાસ ઘટે છે અને અનેક શત્રુઓ નિષ્કારણ ઊભા ઘાય છે, તાે તેવી વાતા કરવાથી લાભ શાે ?

બીજાએ અમુક ભૂલ કરી હાય-તેનું જીવન સદાષ હાય, તા પણ તેવી વાતા બીજા આગળ કહેવાથી શું લાભ થવાના હતા? દરેક મનુષ્ય પાતાના કર્મને વાસ્તે પાતે જોખમદાર છે. આવા વિચાર કરી તે ટેવને ટાળવી. જો વાતા કર્યા વિના ન જ ચાલતું હાય તા જગતમાં અનેક શુભ બાબતા છે, તેના સંગ્રહ કરા. વર્તમાનપત્રામાંથી

તેમજ મહાપુરુષાના ચારિત્રામાંથી વીરતા, ઘૈર્ય, કરુણા, દયા, ક્ષમા, ઉદારતા, પ્રેમ અને મૈત્રીભાવનાં દર્ષાતા અને અનાવા એકત્ર કરા, તે સ્મરણમાં રાખા અને લાેકાેને જણાવા કે જેથી તમને તથા સાંભળનારાને બન્નેને ઉત્સાહ અને પ્રેરણાશક્તિ આવશે અને તમારી પૈશુન્યની દેવ જતી રહેશે. લાેકાની ગુમ વાતા મિત્ર થઇ, સ્નેહી અની સાંભળવી અને પછી તેવી વાતા બીજા આગળ કહેતાં કરવું એ શું મિત્રદ્રોહ નહિ ? એ શું ઓછા વિધાસઘાત છે?

પૈશુન્યવૃત્તિના ત્યાગ કરવાને મનુષ્યે હુદયથી ઉદાર ખનવું જોઇએ. આત્મ અભ્યાસી મનુષ્ય બીજાઓની નિર્બ-ળતા પ્રત્યે ઘણા જ ઉદાર બને છે, અને જો કદાપિ સખત અને તો તે પાતાની નિર્બળતા અને ખામીઓ પ્રત્યે સખત અને છે. આવી રીતે—આવા પ્રકારના વિચારા કરીને મનુષ્ય પૈશુન્યના અધમ દાષથી મુકત થાય છે. પારકાના દાષ— રૂપી મલિન જળમાં જો આપણે આપણાં વસ્ત્ર ધાઇએ તો તે કેવી રીતે નિર્મળ થાય શ માટે ઉદાર વૃત્તિથી દરેક અનાવ, દરેક મનુષ્ય અને દરેક સંસ્થાની શુભ બાજી જીઓ, તેને ટેકા આપા તેથી શુભ વૃદ્ધિ પામશે એટલે અશુભ આપા-આપ ચાલ્યું જશે.

પૈશુન્યના—બીજાની ચાડીચુગલી કરવાની ટેવના ત્યાગ કરવાથી મનુષ્યને બેહદ શાંતિ મળે છે. મન વિશેષ નિર્મળ ખનતું જાય છે, જ્યારે મન નિંદામાં નથી પરાવાતું ત્યારે કાંઇ શુભ કામમાં રાકાય છે, એટલે સમયના સદુપયાગ થાય છે, વાણી અને મન ઉપર સંયમ આવતા જાય છે અને હુદય નિર્મળ થતાં અંતરાત્મા વિશેષ તેજથી ઝળકવા લાગે છે.

#### પ્રકરણ ૧૫ મું.

## રતિઅરતિવિરમણુ.

પુંદરમું પાપસ્થાનક રતિઅરતિ છે. રતિ–અરતિ એટલે અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ પ્રસંગામાં જે સુખ–દુઃખની લાગણી થાય તેને રતિઅરતિ કહે છે. આ સ્થિતિ સામાન્ય મનુષ્યને સ્વાભાવિક છે. સુખ આવે તે જીવવાની વાં²છા કરે છે અને તેમાં રતિ માને છે, દુઃખ આવે તે મરવાની ઇ²છા કરે છે અને તે દુઃખદ પ્રસંગ વાસ્તે તેને અરતિ પ્રકટે છે.

જૈનશાસ્ત્રમાં ચાર પ્રકારનાં ધ્યાન કહેલાં છે, આર્ત્ત, રૌદ્ર, ધર્મ અને શુકલધ્યાન. તેમાંનાં પ્રથમના છે રતિ અરતિની સ્થિતિ સૂચવે છે. તેમાંના પ્રથમ આર્ત્ત ધ્યાનના ચાર ભેદ છે. જીવ અનિષ્ટ પદાર્થીના સંચાગથી અથવા ઇષ્ટ પદાર્થના વિયાગથી, અથવા તાે રાગથી, અથવા તાે આગામી શું દુ:ખ આવશે એવા વિચારથી પાતાના ચિત્તમાં અનેક પ્રકારની ચિંતાએા કરી દ્વ:ખી થાય છે. રાૈદ્રધ્યાનના ચાર પ્રકાર આ પ્રમાણે છે-હિંસામાં, અસત્યમાં, ચારીમાં અથવા વિષયસેવનમાં આનંદ માનવા તે. આ આનંદ અથવા રતિ ઘણાજ હલકા પ્રકારની છે. જે મનુષ્ય આવી બાબતામાં રતિ લે છે તે મનથી દ્યાર કર્મ બાંધે છે, અને ખાટાં કામ કરીને અનંત દુ:ખના લોકતા બને છે. પાતાના શરૂીરને, ઇન્દ્રિયાને અને પાતાની વૃત્તિ તથા મનને જે વસ્તુઓ રુચે તેમાં મનુષ્ય રતિ માને છે અને જે

ન રુચે તે પ્રત્યે અરિત થાય છે. મનના સ્વભાવ જ એવા પડી ગયા છે કે કાઇ પણ પદાર્થ, મનુષ્ય કે ખનાવ જોતાં કાં તા તેના તરફ પ્રીતિ ધરાવે છે કે કાં તા તે પ્રત્યે અપ્રીતિ થાય છે. રિત અને અરિત એ ખરી રીતે કહીએ તા રાગ અને દ્વેષનાં મંદસ્વરૂપા છે. કાઇ પણ વસ્તુ વિષે રિત થતાં ધીમે ધીમે તે પ્રત્યે રાગ થતા જાય છે, અને જો અરિત અથવા અરુચિ થઇ તા તેમાંથી બીજાં કારણા મળતાં તે અરિત દેષનું રૂપ લે છે. શ્રીમદ્ આનંદધનજી તા એટલે સુધી કહે છે કે ''દ્વેષ અરાચકલાવ" જયાં અરુચિ થઇ ત્યાં દેષ જ સમજવા.

रित भरित भनुष्यना भनने ओड क्षण्वार पण् शांत એસવા દેતી નથી. અમુક બનાવાથી મનુષ્યને કાં તાે હર્ષ થાય છે કે કાં તાે ખેદ થાય છે. અમુક મનુષ્યને જોઇ કાં તાે આનંદ થાય છે કે કાં તાે વિષાદ થાય છે. એટલે મનના કલ્લાેલા નિરંતર ચાલ્યાં કરે છે અને તે આપણા મનને જરા પણ સ્થિર થવા દેતા નથી. રતિ કે અરતિ છેમાંનું એક કલ્લાલ તા દરેક પળે આપણને ઘસડતું જ હાય છે. આ સ્થિતિમાં મનની શાંતિ ક્યાંથી હાય ? આવેા મનુષ્ય બહારના સંયાેગાેને વિશેષ આધીન બને છે. આત્મા માટે ભાગે નિમિત્તવાસી હાવાથી તેવા મનુષ્યને જે જે સુખદુ:ખના પ્રસંગાે મળે તે પ્રમાણે તે હર્ષશાેક ધારણુ કરે છે. સુખ કે દુ:ખ, લાભ કે ગેરલાભ, વિજય કે પરાભવ આ બેમાંનું જે એક કારણ મળે છે, તેથી રતિ કે અરતિ જન્મે છે અને તે સ્થાયી હાય એમ માની છવ હર્ષ કે શાક ધારણ કરે છે.

આ રતિઅરતિની સ્થિતિથી મુક્ત થતું હાય તા મનુષ્યે પાણીના કલ્લોલા પરથી ખડક ઉપર થાડી વાર પણ ઊસાં રહેતાં શીખવું જોઇએ. કલ્લાેલા તેના પગ સાથે અથ-ડાશે, પણ તેને ઘસડી જશે નહિ. તે કલ્લોલાના સ્વરૂપાના હવે દ્રષ્ટા અને છે. તે કલ્લાેલરૂપ નહિ અનતાં કલ્લાેલાેનું હાઈ સમજવા પ્રયત્ન કરે છે. તેણે સાથી પ્રથમ તા એ વિચારવું જોઈએ કે Nothing is eternal in this universe. આ વિશ્વમાં કાંઇપણ સ્થાયી નથી. ભગવદ્ગીતામાં લખ્યું છે કે—

#### मात्रास्पर्शास्तु कौन्तेय! शीतोष्णसुखदुःखदाः ॥ आगमापायिनोऽनित्यांस्तांस्तितिक्षस्व भारत !।।

હે અર્જુ ન! શીત, ઉષ્ણ, સુખ, દુ:ખ વગેરેને આપવા-વાળા ઇન્દ્રિયાના સ્પર્શા આવવા અને જવાવાળા હાઇ અનિત્ય છે માટે તેને તું સહન કર. અર્થાત્ જગતના ખાદ્ય પદાર્થી જેમાં આપણે આટલું બધું સુખ કે દુ:ખ માનીએ છીએ તે સવે<sup>લ</sup> સ્થાયી નથી, પણ ક્ષણે ક્ષણે બદલાય છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે એક સ્થળે લખ્યું છે કે-

વિદ્યુત્ લક્ષ્મી, પ્રભુતા પતંગ, આયુષ્ય તે તેા જળના તરંગ; પુરંદરીચાપ અનંગ રંગ– શું રાચીએ જ્યાં ક્ષણના પ્રસંગ ?

લક્ષ્મી વીજળી સમાન ચપળ છે, સત્તા પતાંગ જેવી અસ્થિર છે, આયુષ્ય એ પાણીના કલ્લાેલ સમાન છે, કામના રંગા તે મેઘધતુષ્ય જેવા છે. જયાં આવા ક્ષચિક સુખ આપનારા પ્રસંગા હાય ત્યાં મનુષ્ય શું રાચે અથવા રતિ કરે ? તેમ જ દુ:ખદ પ્રસંગા વિષે શાક પણ શું ધરે ? કારણ કે કાઇપણ વસ્તુ સ્થાયી નથી. સુખ પણ સ્થાયી નથી તેમ દુ:ખ પણ સ્થાયી નથી. તે ઉપર એક ટૂંક દર્શત છે.

એક રાજા હતા. તેના કંઠમાં એક માદળીઉં હતું. તે શા હેતાથી નાંખવામાં આવ્યું હતું અને તેમાં શું હતું તે તે જાણતા ન હતા, પણ વંશપરંપરાથી તે ઉતરી આવ્યું હતું. તે રાજા પર એક બીજો બળવાન રાજા ચઢી આવ્યા તેણે આને હરાવ્યા. રાજા તેના કેટલાક સામંતા સાથે જંગ-લમાં નાસી ગયા. જંગલમાં એક વૃક્ષ નીચે બેસી વિચાર કરતાં તેની દૃષ્ટિ પાતાના કંઠમાંના માદળીયા પર પડી. તેણે તે ભંગાવરાવ્યું, તાે તેમાંથી જીણે તાડપત્રના એક કકડા नीक्ष्योा. तेना पर अध्युं हतुं के इदमपि गमिष्यति This too shall pass away-આ પણ જતું રહેશે. તેણે વિચાર કર્ચા કે–હવે શું જતું રહેશે ? મારી પાસે શું રહ્યું છે કે તે ચાલ્યું જાય ? વિચારતાં તેને લાગ્યું કે આ મારા પરાભવ (હાર) ચાલ્યા જશે અને મને વિજય મળશે. આ વિજયના વિચાર તેના મનમાં સ્કુરતાં તેનામાં નવું ચૈતન્ય આવ્યું. તેણે કરીથી સૈન્ય એકત્ર કર્યું. તે રાજાને હરાવ્યા. વિજય મેળવ્યા. તેને હવે કુલાઇ જવાના સંભવ હતા. તેની દૃષ્ટિ પાછી માદળીયા પર પડી. તેણે વિચાર્યું કે–આ પણ ચાલ્યું જરો. આ વિજય પણ જરો.

આ ઉપરથી સાર એ નીકળે છે કે–સુખના પ્રસંગામાં એવા વિચાર કરવા કે આ સુખ પણ ચાલ્યું જશે માટે કુલાઇ જવું નહિ. તેમ જ દુ:ખના પ્રસંગામાં એવા વિચાર કરવા કે આ દુ:ખ પણ ચાક્યું જશે, માટે અતિ દીન ન ખનવું, પણ સમતાેલવૃત્તિ જાળવવી.

જ્યાં સુધી મનુષ્ય બાદ્ય સંયાગાના-મનુષ્યાના-વસ્તુ-એાના વિચાર કર્યા કરે છે ત્યાં સુધી રિત કે અરિત થવાની જ, ત્યાં સુધી સુખ દુ:ખ થવાનું જ. પણ આત્માની અનંત કાળની જિંદગીમાં આ જિંદગી એ એક દિવસ છે, એવું િચારતાં સર્વ બનાવા ગાણ થઇ જાય છે. તે મનુષ્ય સુખ-દુ:ખમાં મનની સ્થિરતા જાળવી શકે છે. કવિ કાલિદાસ કહે છે કે—

### कस्यैकान्तिकं सुखग्रुपनतं दुःखमेकान्ततो वा । नीचैर्गच्छत्युपरि च दशा चक्रनेमिक्रमेण ॥

કાને એકાંત સુખ મત્યું છે ? અથવા કાને એકાંત દુ:ખ મત્યું છે ? આપણી દશા ચક્રની ધારા પ્રમાણે ઉપર નીચે ચાલ્યા જ કરે છે, આવજા કરે છે; માટે જો રતિઅરતિથી સુક્ત થઇ શાંતિ મેળવવી હાય તાે સુખ દુ:ખ આપનારા પદાર્થીની અનિત્યતા વિચારી મનુષ્યે તેના દ્રષ્ટા ખનવું.



#### પ્રકરણ ૧૬ મું.

# **પરપરિવાદવિરમ**ણ

અર્થ પારકાની બાબતાની વાત. પણ તે માટે ભાગે નિંદાની હોવાથી પરપરિવાદના અર્થ પરનિંદા એમ થાય છે. પારકી નિંદા કરવી, પારકાના સંબંધમાં ઘસાતું બાલવું, અથવા બીજાઓના સંબંધમાં નકામા ગપ્પાં મારવાં, એ મનુષ્યના સ્વભાવ થઇ પડ્યો છે. મનુષ્યને તેમાં એક જાતના રસ અને ઉત્સાહ આવે છે. જ્યાં શાંત, વૈરાગી, હિતકર, પરના ગુણાની વાત ચાલતી હાય ત્યાં મનુષ્ય કંટાળી જાય છે, તમાં તેને રસ આવતા નથી. પણ જ્યાં બીજાઓનાં દ્રષ્ણા ચર્ચાતાં હાય, બીજાની બદબાઇ થતી હાય ત્યાં મનુષ્યને સ્કુર્તિ આવે છે, અને પાતે પણ તે વાતમાં ભાગ લેવા માંડે છે, અને ખાટી ખરી અનેક બાબતા તેમાં ઉમેરીને વાતને રસમય બનાવવા પ્રયત્ન સેવે છે.

જો મનુષ્ય પાતાના જ કાર્યમાં લક્ષ આપે, બીજાઓને મદદની જરૂર હાય અને પાતે તે આપી શકે તેમ લાગતું હાય તા તે આપવા માટે બીજાના કામમાં રસ લે, તે સિવાય જો પાતે પાતાના વિચારા, વચના અને કાર્યા પર લક્ષ આપે તા પાતાને ઘણા જ લાભ થાય.

પણ મનુષ્યમાં બીજાઓના કામમાં માથું મારવાની ઇચ્છા ઘણી પ્રબલ જણાય છે. બીજાઓ કરતાં પાતાનું જ્ઞાન વધારે છે, અથવા પાતાને સારી આવડત છે તે ખતા-વવાને અને આ રીતે પાતાના અહંકારને પાયવા જીવા પારકી બાળતામાં માથું મારતા જણાય છે. બીજો મનુષ્ય શું

કહે છે, કરે છે અથવા માને છે તેની સાથે આપણને ક**શા** સંખંધ નથી. તે વિષે આપણે છેક તટસ્થ રહેતાં શીખવું જોઈએ. જ્યાંસુધી તે મનુષ્ય બોજા મનુષ્યાની વચમાં ન આવે ત્યાં સુધી સ્વતાંત્ર વિચાર કરવાને, સ્વતાંત્ર શબ્દો બાલવાને, સ્વતંત્ર કાર્ય કરવાને તેને સંપૂર્ણ **હક્ક છે**. આપ**ણને** જે યાગ્ય લાગે તે કરવાની આપણને સ્વતંત્રતા હાવી જોઈએ, એવા હક આપણે માગીએ છીએ, તા પછી આપ**ણ** ખીજાને તેટલી જ સ્વતંત્રતા ભાગવવા દેવી જોઇએ; અને જયારે ખીજો કાેઇ મનુષ્ય તેવી સ્વતંત્રતાના ઉપલાેગ કરતા હાેય ત્યારે તેની નિંદા કરવાનાે આપણને જરા પણ અધિકાર નથી. જો આપણને એમ લાગતું હાય કે અમુક મનુષ્ય અ**મુક** ખાંદું કામ કરે છે, અને જે આપણે સભ્યતાથી અને ખાનગી રીતે તેને આપણા વિચારા દર્શાવવાના પ્રસંગ લઇએ તા તેને સમજાવી શકવાના **સંભવ** છે, પણ ઘણી બાબતામાં તાે આમ કરવું તે પણ અયાેગ્ય રીતે માથું મારવા જેવું કામ છે. જો આપણે ત્રીજા મનુષ્ય સન્મુખ જઇ તે णाभत જણાવીએ તાે તેની નિંદા કરી કહેવાય અને નિંદા તે તેા માટેા દુર્ગુણ છે.

નિંદાના વિચારમાત્રથી ઘણા અનર્થ પેદા થાય છે. દરેક મનુષ્યમાં ગુણ તેમજ અવગુણ રહેલા છે. પ્રભુ સિવાય કાઇ પણ જવ પૂર્ણ નથી. " થાડા ઘણા અવગુણા સા ભર્યા રે, કાઇના નળીઆં ચુવે, કાઇનાં નેવ રે." તા પછી આપણે તેના અશુભનું ચિંતન કરી સામાના દાષને પૃષ્ટિ આપીએ છીએ. જો તેનામાં તે અવગુણ હાય તા તે પૃષ્ટ થાય છે અને ન હાય તા પણ તેનું વારંવાર ચિંતન કરીને દાષનું બીજ તેનામાં રાપવા જેવા પ્રયત્ન આપણા વિચાન

રથી થાય છે. વળી જગતનું વાતાવરણ અગડતું જાય છે. જગતમાં પરદેાષદષ્ટિ વધે છે, પણ સા કરતાં માટા ગેર-કાયદા તા આપણને થાય છે કે આપણું વાતાવરણ મલિન અને છે. પારકાના દાેષરૂપી મલિન જળમાં સ્નાન કરવાથી આપણી શુદ્ધિ કેવી રીતે થઇ શકે?

વળી આપણે વિચારા કરવાથી અટકતા નથી, પણ આપણે બીજાના દાેષની કરેલી શાેધ લાેકા આગળ અતિ-શયાેકિતના સાથિયા પૂરી, મીઠું મરચું ભભરાવી, લલકા-રીએ છીએ અને તેઓ પણ તેમાં બહુ જ રસપૂર્વક ભાગ લે છે. તેઓ તે વાત બીજાઓને જણાવે છે. આવી રીતે સેંકડા મનુષ્યા તે કમભાગ્ય મનુષ્યની નિંદા કરવામાં ભાગ લે છે અને તેના દાેષ સુધારવાનું કામ ઘણું કઠણ અને છે. નિંદાથી કાેઇ સુધર્યું નથી અથવા સુધરવાનું નથી. આપણે ધારીએ તાે પ્રેમથી–દિલસાંજથી એકાંતમાં કાેઇની ભૂલ જણાવી, તેને આપણા બનાવી, તેની ભૂલ કદાચ સુધારી શકીએ.

વળી નિંદા કરવામાં સમયના દુરુપયાગ થાય છે, દ્વાેકામાં વેરવૃત્તિઓ અને કલહ જાગે છે, મન ઘણું કલુ-મિત અને છે. નિંદા કરનાર પર કાેઇ વિશ્વાસ રાખતું નથી. તો બીજાના દાેષા જ શાેધતા હાેવાથી તેના જ્ઞાનચક્ષુ પર પડલ આવી જાય છે અને તેને સર્વત્ર દાેષ જ જણાવા દાંગે છે. તે બીજા સંખંધી વિચારા કરવામાં એટલા બધા મગ્ન થઇ જાય છે કે તે પાેતાનું ભાન ભૂલી જાય છે.

નિંદા ત્યાગ કરવાના ઘણાં સાધના છે. દરેક મનુષ્યમાં શુણુ તથા દાેષા રહેલા છે. શુણુ ઉપર પ્રીતિ રાખા અને શુણુાને પુષ્ટિ આપા, એટલે દુઈ છુા ચાલ્યા જશે. જે મનુ-

**ષ્યને ઉપયાગી કામા કરવાના નથી તેવા મનુષ્ય** જ આવાં નિંદાનાં કામામાં રસ લઇ શકે. જો મનુષ્ય ધારે તાે— વિચાર કરે તાે–ઉપયાેગી કામાેની ખાેટ નથી. મનુ**ષ્ય** પાતાનુ**ં શરીર સુધારી શકે, નવરાશના સમયમાં** સારાં પુસ્ત**કા** વાંચી શકે, શુભ ભાવનાઓનું ચિંતન કરે, કાઇ માંદા મનુ-ષ્યની મુલાકાત **લે.** કાેઇ સેવા કરતી સંસ્થાએા સાથે જોડાઇ તેના હિતા<sup>શે</sup> કામ કરે, પાેતાના પુત્રપુત્રીએા તથા અન્ય કુટું **ખીજનાના હિતના સવાલાે વિચાર**ે અને તે પ્રમા**ણે** વર્ત<sup>ે</sup>. જો મનુષ્ય આવા કાેઇ કામમાં પાતાના સમય વ્યતીત કરે, તાે તેને પરના નિંદા કરવાને કે ગપ્પાં મારવાને અવ-કાશ જ મળે નહિ. સમય **ઘણે**ા અલ્પ છે અને કાર્ય કર-વાનાં **ઘણાં** છે, માટે સુજ્ઞ મનુષ્યાે તા તો અલ્પ સમયના સાથી શ્રેષ્ઠ ઉપયોગ કરે છે. તેએા અનુપયાગી અને ઉપ-ચાેગી કામાે વચ્ચે પ્રથમ વિવેક કરે છે. અનુપયાેગી કામાેના ત્યાગ કરી તેઓ ઉપયોગી કામા કરે છે અને આગળ જતાં ઉપયાગી અને **વિશેષ** ઉપયાગી કામા વચ્ચે ભેદ પા**ડી** વિશેષ ઉપયાગી કામા કરવા પ્રેરાય છે. પાતાનાથી બનતું વિશેષમાં વિશેષ ઉપયોગી કામ કરવાને જો મનુષ્ય પ્રયત્ને કરે, તેા તેને નિંદા માટે કે ગપ્પાં માટે કે પારકી કુથ**ઢી** માટે સમય કચાંથી મળી શકે ?

નિંદા ત્યાગ કરવાના એક બીજો ઉપાય એ છે કે— પારકી નિંદાની વાતા સાંભળવી અંધ કરાે. બીજો કાેઈ પારકાની નિંદા કરતાે હાેય તાે તે સાંભળવા ના પાઢાે. આ રીતે નિંદા સાંભળવાના રસ એાછા થશે, તાે પછી નિંદા કરવામાં તાે રસ રહેશે જ ક્યાંથી? જો કાઇનું શુભ કામ જાઓ તેને અનુમાદન આપા, પણ બીજાના ખાટા કામની નિંદા ન કરતાં ઉદાર બના. જ્યાં ત્યાં નિષ્કારણ કાઇની નિંદા કરવાથી સામાને કે આપણને કાઇને પણ લાભ થતા નથી.

નિંદા એ જીલતું માટામાં માટું પાપ છે. નિંદા એ દાેષદ્ધિનું પરિણામ છે. જો તેવા મનુષ્ય પારકા કામમાં માથું મારે છે તેા તેના હેતુ માટે ભાગે બીજાઓને મદદ કર-વાના નહિ, પણ બીજાઓનાં છિદ્રો અને નિર્જળતાએ જાણ-વાના હાય છે. જે મનુષ્ય નિંદાના પાપથી અચે છે, તેને સમય ઘણા મળે છે. તે ખહુ સારી રીતે આત્મનિરીક્ષણ કરી શકે છે. તે અ તમુખ થઇ પાતાના ગુણદાષ સારી રીતે તપાસી શકે છે અને આ રીતે આત્મસુધારણા કરવા તેને ઘણા અવકાશ મળે છે. તે મનુષ્ય સ્વા<sup>દ</sup>યાય પણ સારે! કરી શકે છે. સ્વાધ્યાય એટલે સ્વના અધ્યાય, એટલે આત્માના સ્વરૂપનું ચિંતન–' હું કેાણુ છું ? મારું સ્વરૂપ શું ? મારું કુર્ત વ્ય શું ? મારું સાધ્ય શું ? ' આવા વિચારા કરવામાં **ને** તે પોતાના સમય પસાર કરે તાે તેને અંદરથી ઘણું જાણુવાનું મળે. અહાર**નું** રમણુ–રટણ જયારે અંધ થાય અથવા એાછું થઇ જાય ત્યારે અંદરનું ર૮ણ થવા લાગે છે, તાે પછી જે મનુષ્ય પરપરિવાદ–પારકા સંબંધી નકામી વાતા, કુથળીઓ-ગપ્યાં-નિંદા વગેરેના ત્યાગ કરે છે, તેની વાણી પર તેમજ મન પર અપૂર્વ સંયમ આવતા જાય છે અને મનને ખઢારની પરિસ્થિતિ પર એાર્છ ધ્યાન આપવાનું હાેવાથી તે અંતર્મુખ બને છે અને ત્યાં તેને અપૂર્વ શાંતિના અનુભવ ધાય છે.

#### પ્રકરણ ૧૭ મું.

#### માયામૃષાવાદવિરમણ

સ્તિરમું પાપસ્થાનક માયામૃષાવાદ છે. માયાનું આઠમું પાપસ્થાનક અને મૃષાવાદનું બીજાં પાપસ્થાનક મળી ૧૭ મું માયામૃષાવાદનું પાપસ્થાનક ઉદ્દલવે છે. માયામૃષાવાદ એટલે કપટ અસત્યયુક્ત, બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો ઢાંગ–દંલ છે. શ્રીમદ્ યશાવિજયજીના શબ્દો પ્રમાણે આ માયામૃષાવાદના દાેષ વિષને વધારવાની સ્થિતિ, અથવા સપ્ને છં છેડવાની ક્રિયા છે.

ઢાંગની ઉત્પત્તિનું કારણ એ છે કે-મનુષ્ય હાય તેના કરતાં સારા દેખાવા ઇ એ છે, પાતાનું અજ્ઞાન અને પાતાના દેાષ ઢાંકી પાતે જ્ઞાની અને નિર્દોષમાં ખપવા માગે છે. આ કારણથી—લાેકાના ખાટા ભયથી પાતે અનેક રીતે અસત્ય બાલે છે અને કપટક્રિયા કરે છે, પાતે બાલેલું એક અસત્ય અથવા કરેલું એક ખાટું કામ છુપાવવા મનુષ્ય જા ઢની પરંપરા સેવે છે અને પછી તે અસત્ય અને કપટ એટલું બધું વધી જાય છે કે તેનાથી તે છુપાવી શકાતું નથી અને તેની દશા ઘણી દયાજનક થાય છે.

ઢાંગના એટલા બધા ગેરફાયદા છે કે તેના પૂરા વિચાર પણ આવી શકે નહિ, છતાં કેટલાક ગેરફાયદા વર્ણ વવામાં આવશે. ઢાંગ લાંબા સમય ટકતા નથી. અંતે કપટ પકડાય છે ત્યારે તેની કેટલીક સત્ય ખાબતા હાય તે પણ ઢાંગ ભોગી તથાઇ જાય છે અને તે સર્વથા પાપી કે અસત્યવાદી હતા, એમ લાકા માનવાને દારાય છે. ઢાંગથી તેના આત્મા પર પડલ આવી જાય છે. વારંવાર અસરલ અને કપટમય– વક્ક વિચારા કરવાથી તેનું મન પણ તેવું જ વક્ક ખને છે, એટલે આત્માના સીધાં કિરણા તે મનદ્રારા પ્રકટી નીકળતાં નથી. તેથી તેના આત્મા સત્ય અને અસત્ય વસ્તુ વચ્ચેના ભાેંદ પારખી શકતાે નથી. સત્યવાદી જ અનેક અસત્ય બાળતામાંથી કથી સત્ય બાબતા છે, તે એકદમ સમ**છ** શકે છે. જે મનુષ્યાે બીજાને છેતરવા જાય છે તે જાતે જ છેતરાય છે; કારણ કે એક મનુષ્ય અપ્રમાણિકપણે થાેડા સમય વ્યાપારમાં ખીજાને છેતરે, પણ જયારે તેનું કપટ પકડાય ત્યારે લાકા તેના સાથેના લેવડદેવડ એાછી કરે, એટલે તેની આવક એાછી થાય. આમ આખરે તા ઢાંગ અથવા કપટના આશ્રય લેનાર મનુષ્ય વ્યવહારમાં પણ પાછા પઉ છે અને આટલા સમય કપટ અને અપ્રમાણિક-પણાના આશ્રય લઇ પાતાના મનને જે નુકસાન કર્યું તેની તા કિંમત આંકી શકાય જ નહિ. જ્યારે ઢાંગ પકડાય છે ત્યારે તે ઢાંગી મનુષ્ય પરથી સર્વના વિશ્વાસ ઉઠી જાય છે.

મનુષ્ય ઢાંગ કરે, અસત્ય બાલે, કૂડકપટ કરે, પણ તેમાં તેનું હુદય ડંખ માર્યા વિના રહેતું નથી. કપટી મનુષ્ય નિરંતર બીકણું હોય છે. ગમે તેટલા નિર્ભયતાના ઢાળ કરે, પણ સૂર્યના પ્રકાશિત કિરણ આગળ જેમ ધુમસ વીખરાઇ જાય છે તેમ સત્ય અને પ્રમાણિક મનુષ્યની તેજલરી આંખા આગળ તેનું મુખ ઢીલું પડી જાય છે, તેનું તેજ ઝાંખું પડી જાય છે. આખું વિધ સત્ય પર રચાયું છે, માટે સત્યના નિયમાના લંગ કરી જગતને છેત-

રનાર મનુષ્ય લાંબા કાળ વિજય પામી શકે નહિ. કુદરત પાતાના નિયમાના ભંગ લાંબા સમય સહન કરી શકે જ નહિ, માટે આત્મ અભ્યાસી મનુષ્યે કપટ અને અસત્યને પાતાના હુદયમાંથી દેશવટા આપવા.

ઉપદેશસપ્તતિકા નામના ગ્રન્થમાં માયાકપટીની કેવી દુર્દશા થાય છે, તે ઉપર એક દર્ષાંત આપેલું છે.

શ્રી તિલકપુરમાં ધર્મ બુદ્ધિ અને પાપબુદ્ધિ નામના એ વર્ણિક રહેતા હતા. ધર્મખુદ્ધિ સરલસ્વભાવી તેમજ પરહિતચિંતક હતા અને પાપઝુદ્ધિ કપટી, માયાવી અને વિશ્વાસુને છેતરનારા હતા. બંનેને વેપાર નિમિત્તે મૈત્રી થઇ. લાેકા એમ કહેતા હતા કે–કાષ્ટ અને કરવત જેવા આ યાગ છે, તથાપિ પાતાના ઉત્તમપણાથી ધર્મ-બુદ્ધિએ તે પાપબુદ્ધિના ત્યાગ કર્યો નહિ. બન્ને જણ વેપાર નિમિત્તે બીજે દેશ ગયા અને વ્યવસાય કરી દરેક હુજાર સાનામહારા કમાયા. તે બન્ને પાતાના ગામ તરફ પાછા વુટ્યા. જ્યારે પાતાનું નગર પાસે આવ્યું ત્યારે પાપ-બુદ્ધિએ ધર્મ બુદ્ધિને કહ્યું — "મિત્ર! આટલું બધું ધન નગરમાં કેમ લઇ જવાય કે માટે કેટલુંક અહીં જ દાટી મૂકીએ, પછી યાગ્ય અવસરે તે લઇ જઇશું; કારણ કે ધનને અનેક પ્રકારે રાજા, ભાગીદાર અને ચારથી **ભય** હાય છે. " આમ સાંભળી ધર્મ બુદ્ધિએ પાંચ સાે સાેનામહાેર એક વૃક્ષ નીચે દાટી. તેને વિશ્વાસ પમાડવા પાપણદ્ધિએ પણ તેમજ કર્યું. પછી તેઓ પાતપાતાને ઘેર ગયા. પાપ-ખુદ્ધિ રાત્રે છાનામાના ખન્નેનું દાટેલું ધન લઇ ગયા. એક દિવસ પાપબુદ્ધિને ધર્મખુદ્ધિ આવી કહેવા લાગ્યાે

કે " મિત્ર ! ચાલાે હવે આપણે તે દાટેલું ધન કાઢાે આવીએ." ત્યાં જઇને જોયું તાે ખાડા ખાલી જોવામાં આવ્યા. પાપ-બુદ્ધિ ઘણા વિલાપ કરવા લાગ્યા અને છેવટે તેણે ધર્મ-ખુદિ ઉપર આક્ષેપ મૂકતાં કહ્યું: " હે દુષ્ટ! તેં જ આ કામ કર્યું છે, કારણ કે આપણા બે વિના બીજું કેાણ આ વાત જાણતું હતું ? " ધર્મ ખુદિ કહે-" હું કહી એવું કામ કરું નહિ. કાઇ પાપીએ તે કામ કર્યું હશે. " આમ બન્ને વચ્ચે વિવાદ થયેા અને વાત રાજસભામાં ગઇ. અન્નેના સાક્ષી વિષે પૂછવામાં આવતાં પાપખુદ્ધિ બાેલી ઉક્ચો કે– મારા સાક્ષી દેવતા છે. રાજાએ કહ્યું – પ્રભાતે તેની પરીક્ષા થશે. પાપબુદ્ધિએ રાત્રે પાેતાના પિતાને સઘળી હકીકત**ે** કહી અને જંગલમાં જઇ વૃક્ષના કાેતર(પાેલ)માં ભરાઇ **બેસ**વા જણાવ્યું. અને રાજા પૂછે ત્યારે "પાપ**બુ**દ્ધિ નિષ્કલંક છે અને ધર્મખુદ્ધિ તસ્કર છે, " એમ કહેવાનું સૂચવ્યું. પ્રભાતે રાજા પ્રધાન વગેરે અમલદારા તથા ધર્મ-ખુદ્ધિ પાપખુદ્ધિ વગેરે લાેકા ત્યાં હાજર થયા. સવાલ પૂછતાં પાપણુદ્ધિના પિતાએ ગાેઠવેલા જવાબ આપ્યાે. લાૈકા આમતેમ જોવા લાગ્યા પણ કાેઇ મનુષ્ય નજ**રે** પડેયા નહિ. ધર્મ ખુદ્ધિએ તરત જ સમયસૂચકતા વાપરી જણાવ્યું કે-" આ કાેટરને બાળી નખાવા એટલે દેવ કે મનુષ્ય પ્રત્યક્ષ થાય. " કાેટર બાળવાની શરૂઆત કરી કે તરતજ પાપઅુદ્ધિના પિતા તે કાેટરમાંથી ગલરાતા ગલરાતા અહાર નીકજ્યા. પ્રશ્ન પૂછતાં તેશુ સર્વ સત્ય નિવેદન કર્યું. લાકા તથા અમલદાર વર્ગ તેને તથા તેના પુત્રને ધિક્કારવા લાગ્યા. રાજા પાપખુદ્ધિને ભારે શિક્ષા કરવા તૈયાર થયા પણ ધર્મ બુદ્ધિએ તેને તેમ કરતાં વાર્યા. રાજા વગેરે ધર્મ બુદ્ધિની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. માયામૃયાવાદ આ ભવમાં પણ દુ:ખ આપે છે.

હવે માયામૃષાવાદ તજવાના સૌથી શ્રેષ્ઠ ઉપાય **સત્ય** અને સરલતા છે. જો કે સત્યવાદી અને સરલ મનુષ્યાને પ્રારંભમાં કઢી દુ:ખ પડે, કેટલીક અડચણામાંથી પસાર થવું પડે, પણ અંતે સત્યના જય થાય છે. સત્યવાદી અને સરલ પ્રકૃતિવાળા જીવ ઘણી ત્વરાથી પાતાના વિકાસ કરી શકે છે. તે નિર્ભય ખને છે, તે નિરંતર શાંતિ જાળવે છે અને તેવા મનુષ્યનું શરીર પણ નિરાેગી રહે છે. પરસ્પર અનુકૂલ આંદ્રોલના તેના શરીરમાં ચાલે છે, તેથી રાગના વિરાધી આંદ્રોલના જવા માંડે છે. નિષ્કપટી અને સત્યપ્રિય મનુષ્ય હુજારા અસત્ય બાબતામાંથી, સત્ય બાબતા કઇ છે તે તુરત જ પારખી શકે છે. સત્યના સદ્ગુણ આવતાં અધા દુર્ગુણા નાશ પામવા લાગે છે, કારણ કે જે મનુષ્યને સત્ય બાલવાનું **હાય છે** તે કેટલાંક પાપા તાે કરી શકે જ નહિ. તેને તા સત્ય હાય તે જ બાલવાનું હાય છે, તેથી ઘણા પ્રકારની કુટિલતાથી તે ખચી જાય છે.

જે મનુષ્ય અસત્યથી, કપટથી અથવા ઢાંગથી બીજાને છેતરવા પ્રયત્ન કરે છે તેના પાતાના અંતરાત્મા અવરાય છે, તેથી તે અંતરાત્માંના અવાજ સાંભળી શકતા નથી અથવા તા તેની ઝાંખી પામી શકતા નથી; માટે જેમ અને તેમ મનુષ્યે ઢાંગના ત્યાગ કરી સરલ પ્રકૃતિવાળા અનવું. જ્યાં સરલતા છે ત્યાં પવિત્રતા છે અને જ્યાં પવિત્રતા છે ત્યાં જ પ્રભુના વાસ છે.

#### પ્રકરણ ૧૮ મું

# મિથ્યાત્વશલ્યવિરમણ

અનુ મિશ્યાત્વશલ્ય એ અઢારમું અને છેલ્લું પાપસ્થા-નક છે. તે છેલ્લું છે. પણ સાથી પ્રથમ સ્થાન ભાેગવે તેવું છે. ઉપા૦ યશાવિજયજી કહે છે કે–ત્રાજવામાં એક ખાજુ સત્તર પાયસ્થાનક મૂકાે ને એક બાજી આ ૧૮ મું મૂકાે તાે આ વધે તેમ છે. તેના અર્થ એ થાય છે કે–મનુષ્યાના હૃદયમાં જ્યાં સુધી મિશ્યાત્વરૂપી વિષ પ્રવેશેલું હાય છે ત્યાં સુધી તે મનુષ્ય કાેંઇ પણ કામ તથાવિધ ભાવથી કરી શકતાે નથી. મિશ્યાત્વ એટલે સત્યને અસત્ય માનવું અથવા અસત્યને સત્ય માનવું તે. મિથ્યા એટલે જાૂઠું. વસ્તુને વસ્તુસ્વરૂપે એાળખવી તે ज्ञान अने वस्तुने अवस्तु३ पे ओाणभवी ते भिश्यात्व छे. સાધુને અસાધુ તરીકે અને અસાધુને સાધુ તરીકે, માર્ગને ઉન્માર્ગ તરીકે અને ઉન્માર્ગને માર્ગ તરીકે, ધર્મને અધર્મ તરીકે અને અધર્મને ધર્મ તરીકે-ટૂંકમાં વસ્તુને અવળે રૂપે સમજવી એ સર્વ મિશ્યાત્વ છે. જયાં સુધી મિશ્યાત્વ અથવા અસદ્જ્ઞાન હાય ત્યાં સુધી સદ્ભાવ સંભવે નહિ અને અસદ્-જ્ઞાનરૂપી વિષ હુદયમાં પેઠું હાય ત્યાં સુધી અનેક પ્રકારની શંકાએા અને પ્રશ્નો થયાં કરે છે. તેવી સ્થિતિમાં મનુષ્ય દઢ નિશ્ચયથી કાંઇ પણ કામ કરી શકે નહિ અને શ્રહાપૂર્વકના જ્ઞાન વિના ચારિત્ર સંભવી શકે જ નહિ. આ મિ<sup>શ્</sup>યાત્વ ઉત્પ<del>ન</del>્ન થવાનાં બે મુખ્ય કારણા છે: એક અજ્ઞાન અને બીજાં દુરાગ્રહ.

જે મનુષ્યને રૂપાનું જ્ઞાન ન હાય તે ચળકતી છીપને રૂપા તરીકે માની લેય છે, જેને સાચા હીરાનું જ્ઞાન ન હાય તે પુખ-રાજને હીરા ગણી લેય. તેમ સદ્દવસ્તુનું જ્ઞાન જીવને ન હાય ते। असइवस्तुने सइवस्तु तरीके भानी खेय छे. आनुं नाम भिश्यात्व अथवा असत्य ज्ञान. आ भिश्यात्व सइज्ञानथी नाश पामे छे. सत्य वस्तु काणुतां मनुष्य असत्यना त्याग करे छे. भढावीर प्रकु पासे के दिले-प्राद्माणा हीक्षा क्षष्ठ गणुधर थया ते सर्वने ज्ञान नहातुं अभ निंह, ज्ञान ते। ढतुं, पणु तेभां केटलांक होष ढता; तेओ ज्ञाननुं सत्य तत्त्व काणुवा आतुर ढता तेथी सत्य ज्ञान भणतां तेओओ पेताना अज्ञानवाणा भत छाडी हीधा, भाटे भिश्यात्व अथवा असइज्ञान हर करवाना सारा उपाय सइज्ञान छे. दीकोने सइज्ञान आपवामां आवे ते। धणुा छवा पेतानी भूदी। सुधारवा तैयार हाय छे.

ઇંગ્લાંડમાં એક એવા વિચારક પક્ષ છે કે જે પાતાને Agnostic કહેવરાવે છે. તેના અર્થ 'અજ્ઞાનવાદી' એવા થાય છે. તેઓ કહે છે કે "અમને અમુક બાબતાના પુરાવા આપા, એટલે અમે તે વાત માનવાને તૈયાર છીએ." આવા મનુષ્યા જ્ઞાનના જિજ્ઞામુ કહેવાય, અને તેમને સદ્જ્ઞાન આપવામાં આવે તો તે પાતાની બૂલ કયાં છે? તે સમજી તે દ્વર કરવા પ્રયત્ન કરે. પરંતુ કેટલાક એવા મનુષ્યા હાય છે કે–જેઓ દુરાગ્રહી હાય છે. તેમને સમજાવવાનું કામ ઘણું કઠણ છે. તેઓ પ્રથમ પકડેલી વાતને કદાપિ મૂકતા નથી. તાતસ્ય कृપોડ્યં દતિ ख્रुवाणा: क्षारं जलं कापुरुषा: पिबन्ति—આ બાપના કૂવો છે, એમ કહી કાયર પુરુષા બીજે મિષ્ટ જળ મળતું હાય છતાં ખારું જળ પીએ છે. તેમનામાં વિવેકશક્તિ હાતી નથી. એ તા સમય જતાં દુ:ખ પામીને જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે. દુરાગ્રહીને સુધારવાના બીજો માર્ગ જ નથી. એક

કવિએ કહ્યું છે કે અજ્ઞને સુખે આરાધી શકાય છે અને વિશેષજ્ઞને તાે તેથી વધારે સુખે આરાધાય છે, પરંતુ દુર્વિદગ્ધ મનુષ્યને તાે કાેઇ રીતે સમજાવી શકાતાે નથી.

तत्त्वविद्या ७५२ श्रद्धा येनुं नाम क सभ्यग्दर्शन, એમ જૈનશાસાકારા કહે છે. જ્ઞાન અને ચારિત્રની વચ્ચે આ શ્રદ્ધાના અંકાડાની ખામી જ્યાં ત્યાં દર્ષિગાચર થાય છે. કેટલાક મનુષ્ય જાણે પણ તે પ્રમાણે વર્તી શકતા નથી; કારણ કે તેના દિલમાં તે જ્ઞાન વિષે પૂર્ણ શ્રદ્ધા હાેતી નથી. જ્યાં શ્રદ્ધા આવી એટલે તે પ્રમાણે અવશ્ય કાર્ય થવાનું. કદાચ મનુષ્ય પાતાના જ્ઞાન પ્રમાણે આચરણ ન કરી શકે, પણ જો તેને તે જ્ઞાન પર શ્રહા હાય તા વહેલામાં કા તે પ્રમાણે વર્તવાના. આ જ્ઞાન તે Right belief-સાચી શ્રદ્ધા છે. તેટલા વાસ્તે કહેવામાં આવ્યું છે કે-<mark>चारित्रभ्रष्टाः सिध्यन्ति</mark> ચારિત્રથી ભ્રષ્ટ થયેલા જવા પણ સિદ્ધિ પામે, અર્થાત્ અત્યારે પાતાની માન્યતા પ્રમાણે છવા આચરણુન રાખી શકતા હાય, છતાં को तेमनी मान्यता सत्य હાય ते। धीमे धीमे तेमनी मान्यता કાર્ય માં ઉતરશે અને તેએા ઇષ્ટસિદ્ધિ કરી શકશે. પણ જો મનુષ્ય સત્ય શ્રદ્ધાથી ડગ્યાે તાે તે સર્વથા ડગ્યાે સમજવા, તેની સિદ્ધિ થતી નથી . આ બાબત પર જૈનશાસ્ત્રકારાે ઘણા ભાર મૂકે છે અને તે વ્યાજ**ળી પણ છે. સ<sup>ર</sup>ચારિત્રનું મૂળ સત્**શ્રદ્ધા છે અને તેનું મૂળ સદ્જ્ઞાન છે, માટે જ કહેવામાં આવ્યું છે કે તત્ત્વોને યથાર્થ સમજ તે પર શ્રહા રાખા અને જ્યાં સદ્જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું એટલે મિશ્યાત્વ ચાલ્યું જશે, હુદયમાં અપૂર્વ ખળ આવશે, કારણ કે અજ્ઞાન જતાં છવને આત્માના અસ્તિત્વ પર, આત્માના અમરત્વ પર, કર્મના નિયમ પર, પુનર્જન્મના સિદ્ધાંત પર, સાધુઓ, ઉપાધ્યાયા, આચાર્યા, અહ તો, સિદ્ધા: પર તથા પાતાનામાં રહેલા અપૂર્વ બળ પર વિધાસ આવશે-શ્રદ્ધા પ્રકટશે; પછી સર્વ મુશ્કેલીઓ દ્વર થશે. આત્માના બહુનમાં શ્રદ્ધાના પવન ભરાશે, પછી નજીવી દારીઓ તૂટતાં વાર લાગશે નહિ અને બહુન પાતાના લાંચે લિટાના માર્ગ લેશે; માટે જ કહેવામાં આવે છે કે સમ્યગ્દર્શન થતાં—તત્ત્વા પર પૂર્ણ શ્રદ્ધા થતાં જીવના ઘણા માર્ગ કપાઈ જાય છે અને તેને પાછા પડવાનું ભાગ્યેજ થાય છે. તે જીવ હવે નિર્વાણ સુધી વહેતા ઝરામાં પગ મૂકે છે. ત્યાંથી આગળ વધ્યા કરે છે. શ્રદ્ધા પર્વતને પણ હલાવે છે. શ્રદ્ધા એ પરમબળ છે. શ્રદ્ધા એટલે દૃઢ નિશ્ચય. મનુષ્યને જયાં સત્તત્ત્વા પર શ્રદ્ધા થઇ એટલે તેનું જીવન ઉન્નત થયા વિના રહેતું નથી. શ્રી હરિલદ્રસૂરિએ ધર્મ બિન્દુમાં કહ્યું છે કે—

#### राजदण्डभयात्पापं, नाचरत्यधमो जनः। परलोकभयाद्मध्यः, स्वभावादुत्तमो जनः॥१॥

અધમ પુરુષ રાજદંડના ભયથી પાપકમેં કરતા નથી, મધ્યમ પ્રકારના મનુષ્ય પરલાકના ભયથી ખાટું કામ કરતા નથી અને ઉત્તમ પુરુષ તા સ્વભાવથી જ તેવા કામથી અલગ રહે છે. જે ઉત્તમ પુરુષ છે તે તા જ્ઞાનદૃષ્ટિથી પાતાના—આત્માના સ્વભાવને સમજે છે અને પાપકમેં કરતા નથી, પણ મધ્યમ પ્રકારના મનુષ્ય જો તેને ધર્મનાં તત્ત્વા પર શ્રદ્ધા હાય તા પાપકમેં કરે નહિ. પરભવમાં અશુભ કાર્યાનાં અશુભ કળા ભાગવાં પડશે, એવી તેને પૂર્ણ પ્રતીતિ હાય તા તેનાથી ખાટાં કામા થાય જ કેવી રીતે? કેપ્ટન પર શ્રદ્ધા રાખી આપણે વહાલ્યમાં છેસી સમુદ્રને એાળંગી

જઇએ છીએ તેમ જ્ઞાની—સર્વજ્ઞ મહાત્માઓ—તીર્થ કરાનાં વચના પર શ્રહા રાખી તેમનાં વચન પ્રમાણે આપણું જવન ગાળી આપણે પણ આત્મશ્રેય સાધી શકીએ. તેઓ નિષ્કારણ જગદ્ભંધુ હતા. તેમને અસત્ય બાલવાના હેતુ ન હતા. તેઓનું ઉચ્ચ અને પરાપકારી જીવન જ આ બાબતની સાક્ષી પૂરે છે. અને જો આપણે તેમના કદ્યા પ્રમાણે વર્તવા માંડીએ તા અહીં ને અહીં આપણને તેમના વચનની સત્યતા જણાઇ આવે છે, તા પછી જે બાબતામાં આપણી મતિ કામ ન કરતી હાય, તેવી બાબતામાં તેમના વચન પર શ્રહા રાખી વર્તીએ તા લાભ થવાના મોટા સંભવ છે. જે કામ આપણી નૈતિક ભાવના કે અંતઃકરણ વિરુદ્ધ હાય તેવું કાર્ય ગમે તેવા મહાપુરુષ કહે તા પણ આપણે કરવાનું નથી, પણ જ્યાં ધર્મીનાં સત્યા પર શ્રહા રાખવાથી બળ, ઉત્સાહ, ઉચ્ચતા અને સમભાવ પ્રકટ થતાં હાય ત્યાં તેવી શ્રહા રાખવી એ વાજબી છે.

શ્રહાથી માનેલી સત્ય વાતા ધીમે ધીમે આપણા અનુભવજ્ઞાનમાં આવે છે અને પછી દઢ શ્રહા ઉત્પન્ન થાય છે. સાચી શ્રહા થયા પછી મિશ્યાત્વનું શલ્ય (તીર) હુદયમાંથી હમેશ માટે ચાલ્યું જાય છે અને આપણે પણ જોશપૂર્વક— શક્તિપૂર્વક આપણા ખરા ઉદ્ગારા કાઢી શકીએ છીએ, પછી આપણેને સમ્યગ્દર્શન થશે અને આપણું જીવન તદ્દન અદલાઇ જશે. આ મિશ્યાત્વ—અજ્ઞાન ગયું અને સત્ય તત્ત્વા પર શ્રહા ઉત્પન્ન થઇ એટલે બીજાં પાપસ્થાનકોના ત્યાગ કરવાનું કામ ઘણું સુગમ થાય છે. અને આપણાં પૂર્વનાં કમેં ઘણાં નિબિડ (તીન્ન) હાય તો અલ્પ સમયમાં આપણે આતમકલ્યાણ કરી શકીએ છીએ.

- હવે મિથ્યાત્વના ૨૧ પ્રકારા જાણવાની જરૂર હાેવાથી તેઓ પૈકી પ્રથમ સંજ્ઞાઆશ્રી દશ લેદ કહે છે. સંજ્ઞા મિથ્યાત્વ એટલે વસ્તુ અમુક છતાં તેને બીજા રૂપમાં કહેવી–માનવી તે.
  - ૧. **ધમ** જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રાદિ,તેને અધમ માનવા.
- ર. **અધમ** હિંસા, અસત્ય, મૈશુનાદિ તેમાં **ધમ** માનવા તે. યજ્ઞ–યાગાદિમાં તેમ જ કન્યાદાનાદિમાં જે પુન્ય માનવામાં આવે છે તેના આ પ્રકારના મિશ્યાત્વમાં સમાવેશ થાય છે.
- ૩. **સન્માગ**િ—શ્રાવક ને સાધુના વ્રત નિયમાદિને **ઉન્માગ**િમાનવા તે.
- ૪. **ઉન્માગ**િ—કાયકલેશ, કંદમૂળભક્ષણ, રાત્રિભાે-જનાદિને માર્ગ માનવા તે.
- પ. **અસાધુ**—કંચન તથા કામિનીના ભ્રાેગી, સંસારમાં આસક્ત એવાને **સાધુ** માનવા તે.
- દ. સાધુ—કંચન તેમજ કામિનીથી ન્યારા, પંચ મહા-વ્રતધારી મુનિરાજને અસાધુ માનવા તે.
- ૭. **છવ**—ચેતના લક્ષણવાળાને **અછવ** માનવા, છવને પંચમહાભૂતનું કાર્ય માનવું, છવનું અસ્તિત્વ જ ન માનવું તે.
- ૮. અજન—પૈાફગલિક પદાર્થીને કાઇ કારણને લઇને તેમાં વૃદ્ધિ, ઢાનિ થતી દેખી જીવરૂપ માનવા તે.
- ૯. મૂત્ત મૂ(તમાન્-રૂપી એવા કર્મ વગેરેને અમૂત્ત માનવા તે.
  - ૧૦. **અમૂત્ત** જીવ, આકાશ વગેરેને **મૂત્ત**ે માનવા તે.

અથવા મુકત જે સર્વ કર્મોને ખપાવી માક્ષને પ્રાપ્ત થયેલા છે તેને અમુકત માનવા અને અમુકત-જે હરિહરાદિ–ખરી મુક્તિને નહીં પામેલા–સંસારમાં જન્માદિ ધારણ કરવાવાળા તેમને મુક્ત માનવા તે.

આ દશ પ્રકારના મિશ્યાત્વ સંજ્ઞાને આશ્રીને છે.

હવે મિશ્યાત્વના બીજા મુખ્ય પાંચ લેદાે કહે છે--

- 1. અલિગ્રહિક—પાતપાતાના મતના આગઢ—અમે ગઢણ કર્યો છે તે ધર્મ જ સાચા છે, બીજા બધા ખાટા છે એમ માનવું તે. એવા આગઢ જૈનધર્મીને જૈન ધર્મ પ્રત્યે હાય તા તે મિથ્યાત્વ ગણાતું નથી, પરંતુ ત્યાં આગઢ હાતો જ નથી. ત્યાં તા જે સર્વ દાષ રહિત હાય તે દેવ, જે કં ચનકામિનીના ત્યાગી તથા ગુરુના ગુણાથી સંયુક્ત હાય તે ગુરુ અને જે દયાસંયુક્ત હાય તે ધર્મ. આમ ખુદ્ધી માન્યતા હાય છે. ત્યાં અમુક જ દેવ, અમુક જ ગુરુ એવા ખાટે આગઢ હાતો નથી—તેને તા ગુણની સાથે જ સંબંધ હાય છે.
- ર. અનિભગ્રહિક—અધા ધર્મ સારા, અધાને માનીએ, કાઇને નિંદીએ નહીં, અધા દેવને પગે લાગીએ, અધા ગુરુની લક્તિ કરીએ, આવી મૂઢતાવાળી માન્યતા તે અનિભગ્રહિક મિચ્યાત્વ છે; કારણુ કે તેને સુવર્ણુ કે લાહની પરીક્ષા જ કરતા આવડતી નથી અને ગાળ ખાળ બન્નેને તે સરખા— લક્ષ્ય માને છે.
- 3. **આભિનિવેશિક**—આમાં સત્ય માર્ગ જા**ર્**યા છતાં કાઇ પ્રકારના આગ્રહ ખંધાઇ જવાથી અસત્ય માર્ગની–અસત્ય

હકીકતની પ્રરૂપણાનું કરવાપણું છે. આ મિચ્યાત્વ અહુ જ વિષમ છે. જાણીબુઝીને અસત્ય પ્રરૂપણા કરનાર સમજવ્યાે સમજતાે નથી, કેમકે તેને તાે સમજવું જ નથી જેમ વર્તમાન કાળે કેટલાક હું હંકપંથી સાધુઓ શાસ્ત્રાધારથી જિનપ્રતિમાને પૂજનિક તથા વંદનિક જાણે છે—માને છે, છતાં પાતાના કુમાર્ગને ત્યજી શકતા નથી તેમ.

૪. સાંશયિક—જિનવચનમાં શંકા કરવી તે. શંકાના છે પ્રકાર છે. એક મિશ્યાત્વરૂપ શંકા છે કે જેમાં ' આમ સર્વત્તે કહ્યું છે, પણ તે તેા કાંઇ સત્ય લાગતું નથી. ' આવી વિચારણા હાય છે. બીજી શંકા ખરું તત્ત્વ સમજવાની આકાંક્ષા-રૂપ છે. તેમાં ' પાતાના અલ્પજ્ઞપણાથી અમુક વાત બરાબર સમજાતી નથી તેથી તે ગીતાર્થ ગુરુ પાસે સમજવા યાગ્ય છે.' એવા, પ્રકારની વિચારણા છે. આ શંકા મિશ્યાત્વરૂપ નથી.

પ. અનાભાગિક—અવ્યક્ત એવા એકે દ્વિયથી આરં-ભીને અસંત્રી પંચેદિય સુધીના જીવાને જે મિશ્યાત્વ હાય છે તે.

આ પાંચ લેદાે કર્મભંધના મુખ્ય હેતુ તરીકે અનાદિ કાળથી ચાલ્યા આવતાં પ્રસિદ્ધ છે.

હવે લાૈકિક ને લાેકાત્તર દેવગત, ગુરુગત ને પર્વગત મિશ્યાત્વના છ લાેદ કહે છે:—

- ૧. **લાકિક દેવગત** મિશ્યાત્વ-રાગ, હેષ, માહાદિ દાષવાળા હરિહરાદિ દેવાને દેવ તરીકે માનવા તે.
- ર. **હૈાકિક ગુરુગત** મિથ્યાત્વ–કંચનકામિનીના **લો**ાગી, સંસારમાં આસક્ત, કંદમૂળ**ભક્ષણ**, રાત્રિલાજનાદિ પાપક્રિયામાં

પ્રવૃત્તિ કરનાર બાવા, જોગી, સાધુ, સંન્યાસી વગેરે કુર્લિંગ-ધારીઓને ગુરુ તરીકે માનવા તે.

- 3. **લોકિક પવે ગત** મિથ્યાત્વ-હાળી, બળેવ, નવરાત્રિ વગેરે અનેક મિથ્યાત્વીઓનાં પર્વને પર્વ તરીકે માની તેનું આરાધન કરવું તે.
- ૪. **લાકોત્તર દેવગત** મિ<sup>શ્</sup>યાત્વ–લાેકાત્તર દેવ વીતરાગ સર્વદાષિવસુક્ત તેની આ લાેકના સુખને માટે, પુત્રાદિની, ધનાદિકની, સ્ત્રી વગેરેની પ્રાપ્તિની ઇચ્છાએ ભક્તિ કરવી અથવા માનતા કરવી તે.
- પ. **લાકાત્તર ગુરુગત** મિથ્યાત્વ–પંચમહાવ્રતધારી, સંસારથી વિરક્ત શુદ્ધ મુનિમહારાજની આ લાેક સંબ**ંધી** પૂર્વાક્ત સુખાદિકની પ્રાપ્તિ માટે ભક્તિ કરવી તે અથવા પાસથ્થા, દુરાચારી અને માત્ર યતિવેશધારીને ગુરુ તરીકે માનવા ને તેની ભક્તિ કરવી તે.
- ६. લાકોત્તર પવ ગત મિશ્યાત્વ–જ્ઞાન પંચમી, માૈન એકાદશી, પાેસ દશમી, પર્યુષણાદિ પર્વોનું આરાધન અથવા આંબિલ, ઉપવાસાદિ તપ આ લાેકના સુખની ઇ≈છાએ તે ક્રો પર્વાદિકને દિવસે કરવા તે.

આ છ પ્રકારા પૈકી પાછલા ત્રણુ પ્રકારના મિશ્યાત્વ ધર્મી કહેવાતા માણુસાે—શ્રાવક, શ્રાવિકાએા પણ સેવે છે, પરંતુ તે પરિણામે બહુ હાનિકારક છે; તેથી ઉત્તમ જીવાએ ઇહલાેક સંખંધી પાદ્દગલિક સુખની વાંચ્છા તજી દઇને માત્ર માક્ષસુખની ઇચ્છાએ જ શુદ્ધ દેવ, ગુરુતું ને લાેકાત્તર પર્વતું આરાધન કરવું.

આ કુલ એકવીશ ( ૧૦+૫+६ ) પ્રકારના મિશ્યાત્વ જે તજે ને ગુરુના ચરણને લજે તે પ્રાણી પાપથી લેપાય નહીં, અને મિશ્યાત્વ જવાથી મત્સરદ્રોહાદિક અન્ય દોષા પણ તેનાથી દ્વર જાય છે. એવા સમક્તિધારી, શ્રુતાક્ત આચારવડે સદાચારવાળા અને શાસનની ઉન્નતિ કરવાવાળા પ્રાણીઓ લક્તિ કરવા યાગ્ય છે. તેમની સેવાલક્તિ કરવાથી તેવા ગુણા પાતાને પણ પ્રાપ્ત થાય છે.

હવે કર્ત્તા મિથ્યાત્વને ઉપમાદ્વારા પ્રરૂપે છે. કર્ત્તા કહે છે કે–આ જગતના અન્ય વ્યાધિએા તેા ઐાષધવંડે પહ્ય દ્ભર થાય છે, પરંતુ મિથ્યાત્વ તેા **પરમ રાેગ** છે. તે જેમ તેમ દૂર થતા નથી. વળી બીજો અંધકાર તા દીપકથી દૂર થાય **છે**, પરંતુ મિથ્યાત્વ તે**ા પરમ અ'ધકાર** છે તે જેમ તેમ દ્ભર થતા નથી. અન્ય અંધકારમાં પાદ્દગલિક વસ્તુઓ દેખાતી નથી, પરંતુ આ પરમ અંધકાર તેા શુદ્ધ માર્ગ તથા આત્મ-સ્વરૂપને જણાવા દેતા નથી. મિથ્યાત્વ **પરમ શત્રુ** છે. સામાન્ય શત્રુ હાય તે બહુ વિનાશ કરે તા સુખનાં સાધનાના કે છેવટ એક ભવ આશ્રો પ્રાણનાે વિનાશ કરે, પણ આ પરમ શત્રુ તા અનંત જન્મમરણ આપે છે, ને અનંતા ભવામાં અનંતી દુ:ખની રાશિ પ્રાપ્ત કરાવે છે. પરમ શસ્ત્ર તે મિથ્યાત્વ છે, અન્ય શસ્ત્ર તો દેહના ઘાત કરી શકે છે, પણ આ પરમ શસ્ત્ર તેા આત્માનાે–આત્મગુણનાે વિઘાત કરે છે. **પરમ નરક** તે મિશ્યાત્વ છે. રત્નપ્રભાદિ સાત નરકમાં જનારના તા અમુક કાળે છૂટકા થાય છે, પરંતુ મિચ્યાત્વરૂપ નરકમાં સંચરેલાના તા અન તકાળે પણ છૂંટકા થતા નથી. પરમ દાૈભાગ્ય, પરમ દારિદ્ર, પરમ સંકેટ.

પરમ કાંતાર ને પરમ દર્શિક્ષ એ બધી ઉપમા મિ-ચ્ચાત્વને ઘટે છે. ખરું દુર્ભાગીપણું મિચ્ચાત્વીનું જ છે, ખરી દારિદ્રતા તેની જ છે કે જેની પાસે ધર્મરૂપી ધન અંશમાત્ર પણ નથી. પરમ સંકટ સિશ્યાત્વ જ છે કે જે અનાદિકાળનું છે અને તેના કયારે અંત આવશે તે કહી શકાતું નથી. પરમ ભયંકર–મહાન્ અટવી કે જેમાં બૂલાે પહેલા માણસ અટવાઇ અટવાઇને મરી જાય પણ ખહાર નીકળી શકે નહીં એવી અટવી તે મિશ્યાત્વ છે. તેમાં ભરાયેલા–ક્સી પઉલા પ્રાણીના અનંત કાળે પણ છૂટકા થતા નથી. ખરેખરા મહાન્ દુષ્કાળ તે મિથ્યાત્વ છે, કારણ કે અન્ય દુષ્કાળ તાે પરિમિત કાળના હાય છે અને તેમાં દેહને ભાજન મળતું નથી, પરંતુ આ દુષ્કાળ તા અપરિમિત કાળના છે ને તેમાં આત્માને સ્વગુગુનું ભક્ષ મળતું નથી. આવા સર્વદાેષસંપન્ન મિ<sup>શ્</sup>યાત્વને કાેઇ પણ <sub>ઉપાર્ચે</sub> તજવાથી જ ખરું સુખ પામી શકાય તેમ છે તે લક્ષમાં રાખવા યાેગ્ય છે.

## ૧૮ પાપસ્થાનકમાં મૃષાવાદને લગતાં ૬ પાપસ્થાનક

અઢાર પાપસ્થાનકામાં ६ પાપસ્થાનકા મુષાવાદને લગતાં છે. તે છ પાપસ્થાનકાનું શી રીતે મૃષાવાદપણું છે તે સમજવાના વિચાર કરીએ.

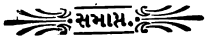
 પ્રથમ તેા મુષાવાદ એટલે અસત્ય બાલવું. આમાં અસત્ય માત્ર ખાેટું બાલવું તેને કહ્યું નથી, પરંતુ જે બાલ-વાથી અન્ય જીવાને ખેદ થાય કે તેનું અનિષ્ટ થાય તેને પણ અસત્ય કહ્યું છે. એટલા માટે પચ્ય, હિત અને મિત એ ત્રણ વિશેષણવાળું સત્ય બાલવાનું શાસ્ત્રકારાએ કહ્યું છે. તે 'સત્ય સત્ય જ નથી કે જે બાલવાથી અન્ય જીવને ખેદ થાય ' તેથી તેવું વચન બાલવું નહીં.

- ર. કલાલ—આ બારમું પાપસ્થાનક છે. કલહથી જીવા પાતાપણાને બૂલી જાય છે અને બાલવામાં વિવેક રાખી શકતાં નથી. એટલું જ નહીં પણ પછી સત્યાસત્ય બાલવાના વિવેક પણ સાચવી શકતાં નથી. એટલે આ પાપસ્થાનકનું મૃષાવાદપણું સ્વત: સિદ્ધ છે.
- 3. અભ્યાખ્યાન—એટલે બીજાને કલંક આપવું તે. સાચી વાત પણ જે અન્યને કલંકરૂપ થાય તેવી હાય અને તે જો પૂરી ખાત્રી કર્યા વિના બાલાય તા તે પણ કલંકરૂપ છે. આ પાપસ્થાનકની ટેવ પડ્યા પછી ખાટું કે સાચું કલંક આપવું તેના નિયમ રહેતા નથી. તેથી એમાં મૃષાવાદપણું આવી જવાના અત્યંત સંભવ છે.
- ૪. પૈશુન્ય—ચાડી ખાવી તે. કાઇની ગુપ્ત રાખવા જેવી હકીકત કે જે બહાર પડવાથી તેની અપકીર્તિ થાય અને બીજા પ્રકારે પણુ હાનિ થાય તે તેના વિરાધીને કહેવી તેનું નામ ચાડી ખાવી કહેવાય છે. આમાં સાચા ખાટાની વિવક્ષા જ કરવાની નથી. એ ચાડી તા સામા માણસને દુ:ખ ઉપજાવવા અથવા હાનિ કરવા માટે જ ખવાતી હાવાથી મૃષાવાદરૂપ જ ગણવાની છે, એટલે એનું મૃષાવાદપણું સહિ જ છે.
- પ. **પ૨પરિવાદ**—પારકી નિ<sup>ં</sup>દા કરવી તે. આમાં

પારકા ગુણ શ્રહણ ન કરતાં એના દોષ જ શ્રહણ કરવાપણ હોય છે. કેટલીક વખત દેષખુ હિને કારણે ગુણને પણ દોષ- રૂપે જોવાય છે અને તેને નિંદારૂપે કહેવામાં આવે છે. આવી ટેવ જે મનુષ્યને પડી હાય છે તે ખીજાના ગુણ જોઇ શકતા નથી, એટલું જ નહીં પણ સાંભળી પણ શકતા નથી. તેની પાસે જો કાઇ અન્યના ગુણાનુવાદ કરે તે તે દ્વામાંથી પુરા કાઢવાની જેમ તેમાંથી દોષ શોધી કાઢે છે. કહ્યું છે કે—' દોષ નજરથી નિંદા હોવે, ગુણ નજરે હાય રાગ.' એટલે ગુણને દોષ જોવામાં—શાધવામાં આપણી નજર જ કામ કરે છે. આવી ટેવવાળાને માટી હાનિ તો એ થાય છે કે એનામાં કાઇ પણ ગુણ ટકી શકતો નથી. એની દૃષ્ટ જ ખદલાયેલી રહે છે એટલે આમાં પાતાથી જ પાતાના આત્મા સારે થાય છે એટલે તેને પ્રગટપણે મૃષાવાદ કહી શકાય તેમ છે.

દ. માયામુષાવાદ—આમાં તો મૃષાવાદ પ્રગટપણે જ કહેલ છે, પણ તેમાં માયા શબ્દ વધારેલા છે, તેથી શાસ્ત્ર-કાર તેને વધારેલા વિષ જેવું કાતીલ વિષ કહે છે. એને વક્કેલા વાઘના આળકની અને અવળા પકડેલા શસ્ત્રની ઉપમા આપી છે કે જેથી આત્માને પારાવાર હાનિ થાય છે.

ઉપર પ્રમાણે છ પાપસ્થાનક મુષાવાદને લગતાં જ છે. તે સંબંધમાં મુખ્ય તા વાણીવ્યાપાર છે; પરંતુ તેના ઉદ્ભવ અંત:કરણુની મલિનતામાંથી થાય છે એટલે તે સર્વથા ત્યાલ્ય છે. એમાં કાયવ્યાપારની ગાણતા છે, વાણી-વ્યાપાર મુખ્ય છે.



# —પ્રભુ-પ્રાર્થના—

इहा.

હે પ્રભુ! હે પ્રભુ! શું કહું, દીનાનાથ દયાળ; હું તા દાષ અનંતનું, ભાજન છું કરુણાળ. ૧ શુદ્ધ ભાવ મુજમાં નથી, નથી સર્વ તુજ રૂપ; નથી લઘુતા કે દીનતા, શું કહું પરમ સ્વરૂપ? 5 નથી આજ્ઞા ગુરુદેવની, અચળ કરી ઉરમાંહિ; આપતણા વિશ્વાસ દૃઢ, ને પરમાદર નાંહી. 3 જોગ નથી સત્સંગના, નથી સત્સેવા જોગ; કેવળ અર્પણતા નથી, નર્થી આશ્રય અનુયાગ. 8 ' હું પામર શું કરી શકું? ' એવા નથી વિવેક; ચરણુ શરણુ ધીરજ નથી, મરણુ સુધીની છેક. અचिंत्य तुळ महात्म्यना, नधी प्रकृद्वित सावः અંશ ન એકે સ્નેહના, ન મળે પરમ પ્રભાવ. અચળ ૩૫ આસક્તિ નહિ, નહિ વિરહેના તાપ; કથા અલભ્ય તુજ પ્રેમની, નહીં તેના પરિતાપ. ભિષ્તિમાર્ગ પ્રવેશ નહીં, નહિં ભજન દ્રંઢ ભાન; સમજ નહિ નિજ ધર્મની, નહિ શુલ દેશે સ્થાન. કાળદાષ કળિથી થયા, નહિ મર્યાદા ધર્મ; તાય નહિ વ્યાકુળતા, જુઓ પ્રભુ મુજ કર્મ. सेवाने प्रतिकृण के, ते णंधन नथी त्यागः દેહ દ્વિય માને નહીં, કરે ખાદ્ય પર રાગ. ૧૦

तुल वियाग रहरता नथी, वयन नयन यम नांडिः નહિ ઉદાસ અનભક્તથી, તેમ ગૃહાદિકમાંહી. ૧૧ अं लावथी रहित नहि, स्वधर्म संचय नांदी; नथी निवृत्ति निर्भणपूर्ण, अन्य घर्भनी डांडी. १२ क्षेम अनंत प्रश्रास्थी, साधन रहित हुंय; નહીં એક સદ્યુષ પણ, મુખ ખતાવું શુંય ? ૧૩ डेवण क्रम्या-भूति छ।, दीनणंधु दीननाथ; પાપી પરમ અનાય છું, ગહા પ્રભુજ હાય. ૧૪ અનંત કાળથી આયુષ્યો, વિના ભાને ભગવાન; સેવ્યા નહિ ગુરુ સંતને, મુક્યું નહિ અભિમાન. ૧૫ સંતચરના આશ્રય વિના, સાધન કર્યા અનેક; યાર ન તેથી યામીયા, ઊગ્યા ન અજા વિવેક. ૧૬ સહ સાધન ળંધન થયાં, રહ્યો ન કાઇ ઉપાયક सत् साधन समलये। निंह, त्यां ण धन शुं लय र १७ પણ પ્રભ લય લાગી નહિ, પડ્યો ન સદ્દશુરુ પાય; કીઠા નહિ નિજ દેાષ તા, તરીએ કાછ ઉપાય ? ૧૯ અધમાધમ અધિકા પતિત, સકળ જગતમાં હ્યા એ નિશ્ચય આવ્યા વિના, સાધન કરશે શુંય. ૧૯ પડી પડી તુજ પદયંકને, કરી કરી માશું એ જ; सह्युक संतरवरूप तुल, ये हुदता हरी हेल. २०