३ तिहास

21

# प्राचीन सारतवर्ष

ભાગ ચાથા



129

લેખકઃ ડૉ. ત્રિભુવનદાસ લ. શાહ ગાયા ગેઇટ રાેડ,

વડા દરા.

પ્રકાશક: શશિકાન્ત એન્ડ કુાં. રાવપુરા ટાવર સામે, ઇ. સ. પૂ. ૯૦૦ થી ઇ. સ. ૧૦૦ સુધીના એક હજાર વર્ષના પ્રાચીન ઇતિહાસ, પાંચ ભાગમાં. દરેકના પાંચસા લેખે, ૨૫૦૦ પૃષ્ઠો, આશરે ચારસા ચિત્રા, શિલાલેખા, સિક્કાઓ, વિદ્વાનાના પુસ્તકા તથા સરકારી દક્તરાના આધારસહિત પાનેપાને નવીન હકીકત આપી છે. દરેકને પાકું પૂઠું અને જેકેટ ઉપર ખાસ ચિત્રા.

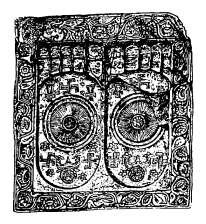
કિંમત માટે આ પુસ્તકમાં પૃ. ૪ ઉપર જુઓ. ચાર ભાગ બહાર પડી ગયા છે. ભેટના પાંચમા ભાગ ટૂંક વખતમાં બહાર પાડવામાં આવશે.

પહેલા ભાગમાં—તે સમયના ભારતના સાળે રાજ્યાનું ટૂંક વર્ણન છે. તેમાં મુખ્ય ગણાતા મગધ સામ્રાજ્યના શિશુનાગવ'શી નવ, ન'દવ'શના નવ મળી અઢાર રાજાઓનાં વૃત્તાંત વિસ્તારપૂર્વક અપાયાં છે.

બીજા ભાગમાં—માર્ચવંશના પ્રથમના ચાર રાજાઓનાં વૃત્તાંતા છે. અત્યાર-સુધી જણાવાયાં છે તેના કરતાં તદ્દન જૂદી જ ભાતનાં તે છે. જેમ કે—(૧) અશાક અને પ્રિયદર્શિન એક નહિ પણ ભિન્નભિન્ન છે; જેથી અશાકના શિલાલેખ તે ભાહધર્મના નથી પણ પ્રિયદર્શિન જે જૈનધર્મી હતા તે ધર્મના છે. તથા (૨) સેંડેકોટસ તે ચંદ્રગુપ્ત નથી પણ અશાકવર્ધન છે. ઈ. ઈ. અદ્યાપિ સિક્કા ચિત્રા કે તેનું વર્ણન–સમજ, આદિ કાઈપણ ગુજરાતી ચન્થામાં નથી અપાયું તે આ ભાગની ખાસ ખાસ વિશિષ્ટતા છે.

ત્રીજા ભાગમાં — મૌર્ય વંશની પડતીનું,આખા શુંગવ'શનું તથા આક્રમણ કરતી પરદેશી પાંચે પ્રજાનું વર્ણન છે. આ પાંચે પ્રજા–ચાન, ક્ષહરાટ, પાર્થિઅન્સ,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*



**ચરણ-પાદુકા** (અમરાવતી સ્તૂપ) આકૃતિ નં. ર]



**ચરણ-પૂજ** (અમરાવતી સ્તૂપ) આકૃતિ નં. ૩]

या सम्पत्तिविधायिनी विजयिनी विज्ञानसन्दायिनी । या दिव्याञ्जनदायिनी नयनयोर्या मार्गसन्दार्शेनी ॥ या सद्ब्रह्मविचारसाधनकरी या धर्मसम्बोधिनी । सा विद्या परमेश्वरी नरवरैः साध्या समाराधनैः॥१॥



# વિષય સંકલના

| ٩ | મુદ્રાલેખ        | ••••      | ••••     | ••••     | •••• | પૃ   | ષ્ટ ૧ |  |
|---|------------------|-----------|----------|----------|------|------|-------|--|
|   | _                | ••••      | ••••     | •••      | •••• | **** | ર     |  |
|   |                  |           |          |          |      | મુખ  | y•g   |  |
| 3 | નામાભિધાન        | ••••      | ••••     | •••      | •••• | •••• | 3     |  |
| 8 | મુદ્રશુ નિવેદન   | ••••      | •••      | ••••     | •••• | •••• | ४     |  |
| ય | ગ્રંથની આદિ      | ••••      | ••••     | ••••     | •••• | •••• | ય     |  |
| ę | ટૂંકાક્ષરી સમજ   | ••••      | ••••     | ••••     | •••• | •••• | ٤ (   |  |
| ૭ | ગ્રંથની પ્રશસ્તિ | ••••      | ••••     | ••••     | •••• | •••• | ę     |  |
| < | ચિત્રાવલી પરિચ   | ય         | ****     | ••••     | •••• | •••• | २२    |  |
| + | ગ્રંથના ખંડ, પરિ | રેચ્છેદ ત | થા વિષયે | ાની સૂચિ | •••• | •••• | 30    |  |



ઇ. સ. પૂ. ૯૦૦ થી ઇ. સ. ૧૦૦ સુધીનાં એક હજાર વર્ષના

પ્રાચીન ભારત વર્ષ

ચાર ભાગમાં યાજેલ

પણ

હવે પાંચ વિભાગમાં પ્રગટ થતાે

ભાગ ચોથો

299 T

અર્તિ પ્રાચીન શિલાલેખા–સિક્કાએ અને પ્રમાંણભૂત ઇતિહાસવેત્તાએાના આધાર આપી ઐતિહાસિક દેષ્ટિએ લખેલ તદ્દન નવાન હંપ્રીક્ત સાથે

[ આ પુસ્તક પરત્વે સર્વ પ્રકારના હક પ્રકાશકોએ પાતાને સ્વાધીન રાખ્યા છે.]

લેખક:

ત્રિભુવનદાસ લહેરચંદ શાહ એલ. એમ. એન્ડ એસ.

ગાયાગેઇટ } વડાદરા

પ્રકાશક : શસિકાન્ત એન્ડ કાં.

રાવપુરા ટાવર સામે } **વડાદરા**  ધ્રુટક કિંમત પ્રથમ ભાગ રા. પુ દ્વિતીય ,, રા. બા તૃતીય ,, રા. કા ત્રુર્થ ,, રા. કુ પંચમ <u>,,</u> રા. પુ કુલ રા. ૩૦૧

આખા સેંટના શ્રાહક થનારને રૂા. રરાા પાંચમા ભાગ પ્રગઢ થતાં સુધી તે ભાક રૂા. રજી

વિંકમ સંવત ૧૯૯૪

1636

ઈ. સ.

મુક્રભ્યુસ્થાન : આદિત્ય મુદ્રભાલય • રાયખડ રાહ • અમદાવાદ મુદ્રક : મિલુલાલ પુ. મિસ્ત્રી, બી. એ.



# ચતુર્થ વિભાગ

ખંડ સાતમા

ખંડ આઠમા

ખંડ નવમા

ખંડ દશમા

# ટૂંકાક્ષરી સમજ

અ. અધ્યાય

આ. આકૃ. આકૃતિ

ઇ. ઇત્યાદિ

ઇ. સ. ઇસવીસન

ઇ. સ. પૂ. ઇસવીસનની પૂર્વે

ઉપાે. ઉપાદ્ધાત

ખં. ખંડ

ગુ. વ. સાે. ગુજરાત વર્નાક્યુલર સાેસાયટી અમદાવાદ

ડી. ડીકા અથવા ટિપ્પણ

નં. તંબર

પરિ. પરિચ્છેદ, પરિશાષ્ટ

પારા.} પારિ.} પારાગ્રાક્, પારિગ્રાક્

પુ. પુસ્તક

પૃ. પૃષ્ઠ

પં. પંડિત

प्रक. प्रकरेश्

प्रस्ता. प्रस्तावना

મ. સં. મહાવીર સંવત

મિ. મિસ્ટર

વિ. વિગેરૈ

સં. સંવત્, સંવત્સર

વિ. મું. વિક્રમ સંવત્સર

A. D. ઇસવીસન

B. C. ઇસવીસનની પૂર્વે

F. N. (કૂટતાટ) ટીકા

Intro. (ઇન્ટ્રોડક્ષન) પ્રસ્તાવના, પ્રવેશક

P. (মৈর্চাপ) মূষ

Pl. (પ્લેઈટ) પટ

Pref. (પ્રીફેઇસ) પ્રસ્તાવના

Prof. (પ્રાફેસર) અધ્યાપક

Vol. (વાલ્યુમ) પુસ્તક, વિભાગ, ભાગ

### જે જે પુસ્તકાના આધારા ટાંકયા છે તેમના ટુંકાક્ષરાની સમજ

પુ. ૧ થી ૩ સુધીમાં જે અનેક પુસ્તકા નિહાળવા પડયા છે તેમની યાદી ત્યાં આપેલ છે. આ ચોથા વિભાગમાં જે વિષયોનું નિરૂપણ કરતાં પુ. ૧ થી ૩ સુધીમાંના હવાલા આપવા પડયા છે, ત્યાં તે અસલ પુસ્તકાનાં નામાનો નિર્દેશ ન કરતાં, પ્રાચીન ભારતવર્ષ પુ. ૧, ૨, ૩ જાઓ એવા ટુંકા ઇસારાજ કર્યા છે; કેમકે અસલ નામા જણાવવાયી નાહક પુસ્તકાની નામાવળી માડી થઈ જય તેમજ જે ચર્ચા, દલીલા કે સમજૂતિ અમે અમારા તરક્થી પુ. ૧, ૨, ૩માં રજી કરી ને નિર્ણયા ખાંધ્યા હાય, તેની સહાય લેવાની નિર્શ્વકતા ઉભી થઈ જાય છે. આ બે કારણવી અત્રે રજી કરેલી નામાવળી કદાચ ટૂંડી પણ દેખાશે.

#### ( જ્ઞ ) દ્રંકાક્ષરમાં લખ્યાં છે તેવાં પુસ્તકનાં નામની યાદી

અ. હિ. ઇ. ) અર્લા હિસ્ટરી ઑફ ઇન્ડિયા E. H. I. ∫ વિન્સેન્ટ સ્મિથ

આ. રી. સ. ઇ. આર્કીઍાલાજીકલ રીપાર્ટ ઑાક્ સધર્ન ઇન્ડિયા

આ. સ. સ. ઇ. આર્કીઍાલાઝકલ સર્વે ઇન સુધર્ન ⊌ન્ડિયા (ન્યુ ઈન્પીરીઅલ સીરીઝ)

એ. ઇ. ) એન્સન્ટ ઇરાઝ ઇ. ક. ) સર કનિંગહામ ઇ. એ. ૄ ઇન્ડિઅન એન્ડીકવેરી I. A. ૄ (માસિક)

એ. ઇ. જુએ ઉપરમાં ઇ. ક.

 $\left\{ egin{array}{ll} rac{\partial l}{E}, & rac{\partial l}{I}, \\ \end{array} 
ight\} 
ight.$  એપિયાફિકા પ્રનિડકા

એ. **રી.** એશિ. રીસર્ચ } એશિઆડીક રીસર્ચીઝ એા. હિ. ઇ. ) એાકસક્રડ હિસ્ટરી આંક્ O. H. I. \ કિ. મિ. ક. સુ. સુ. ક. સુ. સુ. ક. સુ. ક. સુ. લાલ હંસરાજકૃત જામનગર કે. હિ. ઇ. } કેમ્પ્લીજ હિસ્ટરી ઍાફ C. H. I. ∫ ઇન્ડિઆ કે. શાં. હિ. ઇં. ો કેમ્પ્યીજ શાંઈ હિસ્ટરી K. S. H. I. ે ઑફ ઇન્ડિયા કા. આં. રે. ) કાઇન્સ ઑક ધી આંધ C. A. R. ∫ ડીતેસ્ટી; પ્રાે. રેપ્સત કાે. એ. ઇ. કાે. ઇ. એ. C. A. I. કિંાઇન્સ ઑફ એન્શન્ટ પન્ડિયા; સર કનિંગઢામ કાે. એ. ઇ. (સી. જે. ધ્રાઉન) કાેઇન્સ ઑફ એન્શન્ટ ઇન્ડિયા જે. સી. ધ્રાઉન કૃત ૧૯૨૨ લંડન ક્રો. ડ. ક્રો. ઇ. C. I. કેમેનાલાજ ઓફ ઇન્ડિયા જ. આં. હિ. રી. સો. ) ધી જરનલ એાક ધી આંધ J. A. H. R. S. ) હિસ્ટારીકલ રીસર્ચ સાસાઇટી જ. એ. ખિ. રી. સે. J. O. B. R. S. સોસાઇટી જ. માં. બ્રે. રા. એ. સા. ધી જરનલ ઑક ધી બાંબે J. B. B. R. A. S. એરિયારિક સાસાઇટી જ. રા. એ. સા. ) ધી જરનલ એાક ધી J. R. A. S. } રાયુલ એશિઆટિક સાસા-R, A. S. ) ઇટી એાક લંડન જ. રા. એ. સા. - એાક ધી ગ્રેટ વ્યટન એન્ડ આવર્લાડ જ. એ. સાે. ખેં. ) ધી જરનલ એાક ધી રાયલ જ. રાે. સાે. ખેં. ) એશિયાટિક સાેસાઇટી J. B. A. S. એાક ખેંગાલ

જૈ. તેા. ઇ. J. I. N. કેરોગમેન્સ કા. જે. સ. ઇ. } ધી સ્ટડીઝ ઈન જૈનીઝમ J. S. I. } ધી સ્ટડીઝ ઈન જૈનીઝમ બાગ) પ્રેા. રાવ, એમ. એ. જૈ. સા. સં. ) જૈન સાહિત્ય સંશાધક, જૈ. સા. સંશા જૈ. સા. સંશા. સંયાદક, પુના નાગરી પ્રચારિણી સભાની ના. પ્ર. સ. પત્રિકા, બનારસ પ્રા. ભા. \ <u>પ્રા</u>ચીન ભારતવર્ષ ડેા. પ્રાચીન ભા. ∫ ત્રિસુવતદાસ લ**. શાહકૃત** અ. ઈ. } ધી અહિસ્ટીક ઇન્ડિયા B. I. } પ્રેા. રીસ ડેવીઝ અુદ્ધિપ્રકાશ (ગુ×વ×સા) છુ. પ્ર. ભારતના પ્રાચીન રાજ-ભા. પ્રા. રા. વંશ (ખે ભાગ) વિ<sup>શ્</sup>વેશ્વ-રાય રાઉ, એમ. એ. અશાકચરિત્ર; **ડી. આર.** ભાં. **અ**. ભાંડારકર કૃત ભારતનાે સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ ભા. સં. ઇ. કાંગડી શુરૂકળના પ્રા. ખાલકુષ્ણ એમ.એ. લા**હાેર** १७१४ પાર્જી ટર્સ ડાઈ નેસ્ટીક પા. કે. લિસ્ટ એાક ધી કલી એઇજ ધી ભિલ્સા ટાપ્સઃ **જનરલ** લિ. ટા. કનિંગહામ કૃત મૌર્ય સામ્રાજ્યકા ઇતિહાસ મૌ. સા. ઇ. કાંગડી ગુરુકુલના આચાર્ય શ્રી વિદ્યાભૂષણ અલંકાર-૧૯૩૦, અલ્હાુખાદ રે. વે. વ. રેક્ડેઝ ઓફ ધી વેસ્ટર્ન R. W.W. એસ. બીલ. હિ. ઇ. ઇ. આર્કી. યન એન્ડ ઇસ્ટર્ન આર્કી. H. I E. A. ટેકચર. જેમ્સ ક્રસ્યુસન કૃત (બે ભાગ)

(आ) અન્ય પુસ્તકાે, જે પૂરાં વાંચ્યાં હાેય કે જેમાંથી માત્ર અવતરણા જ લીધાં હાેય તેમનાં સંપૂર્ણ નામવાળી યાદી

અમરકાષ એકટા એારીએન્ટેલિયા અનેકાંત (માસિક) પુ. ૧, ૧૯૩૦; દીલ્હી (બંધ પડી ગયું છે) **આ**ર્કીએાલેાજીકલ રીપાેર્ટસ આવસ્યક વૃત્તિ; હરિલદ્રસૂરિ એન્શન્ટ જંએાગ્રાપ્તી એાક ઇન્ડિયાઃ ડે કૃત (શેડ) અંત્રાલાલ નાનાભાઈ પુસ્તકભંદાર (વડાેદરા) 'કલ્યાણ' પત્રનાે શિવાંક ઃ ૧૯૯૦, શ્રાવણ ભાગ ૮ <u> કુ</u>વલયમાળા : દાક્ષિણ્યચિન્હસૂરિ ખરાષ્ટ્રી ઇન્સ્ક્રીપ્શન્સ : સ્ટેન કાનાઉ ગણપત કૃષ્ણાજી કૃત શક પંચાંગ ગાયા સપ્તશતી ચુજરાતી-પત્ર (સાપ્તાહિક) મુંબઇની બેટ ૧૯૧૩ની; જગન્નાથની મૃર્તિ અને ભારતનું ભવિષ્ય "ગંગા" માસિક ખાસ અંક ૧૯૩૩ જ્વન્યુઆરી ગૌડવહાે પ્રાે. હાલ કૃત ષ્ટન્ડીયન એન્ટીકવીટીઝ : પ્રિન્સે<sup>પ્</sup>સ ઉપનિષદ જૈનધર્મ પ્રકાશ (માસિક) ભાવનગર જૈન જ્યાેતિ (માસિક) ૧૯૮૮ અમદાવાદ (બંધ પડી ગયું છે) જૈન યુગ (માસિક) મુંબઇ જૈન કાળગણુના : મુનિશ્રી કલ્યાણવિજયજી વિ. સં. 1660 જૈન પત્રનાે રૌપ્ય મહાેત્સવ અંક : ૧૯૩૦ જૈન આગમ સૂત્રા તથા ત્રંથા જોડણી ક્રાય સાર્થ ગુજરાત વિદ્યાપીઠ ટાડ રાજસ્થાન (સરતુ સાહિત્ય વર્ધક: ૧૯૧૩ ગ્રંથ પહેલા)

ટાેડ રાજસ્થાન : વ્યંકટેશ્વર પ્રેસ પુરાણા પ્રિન્સેપ્સ જરનલ એન્ડ યુસપુલ ટેખ<del>લ્</del>સ પરિશિષ્ટ પર્વ ક્**રિસ્તાહ : ડેઇન્સ કૃત, ભાષાંતર પુ. ૧** પ્રાેસીડીંગ્ઝ એાક્ ધી આર્યન સેક્ષન એા**ક્ ધી** સેવ**ન્થ** એારીએન્ટલ કાંગ્રેસ, ડાે. ફ્લાટના **લે**ખ **બાંબે ગેઝે**ટીઅર બહરપતિ સુત્ર ભારહુત સ્તૂપ : જનરલ કનિગઢામ મદ્રાસ ગવરમેંટ કાેેેેેેેેેેે ગુન્યુનીક; ૩૦–૧૨–૨૯ તાે ભાવનગર સ્ટેટના સંસ્કૃત અને પ્રાચીન શિલાલેખ : પ્રાે. પીટરસન કૃત ભગવાન પાર્શ્વનાથ : મુદ્રિત સુરત ૧૯૮૭ મેરુતુંગ વિચાર શ્રેણી મયુરાના શિલાલેખા : ગૌરીશંકર હીરાચંદ એાઝા કૃત મથુરા લાયન કેપીટલ પીલર તીર્થમાળાનું સ્તવન : કવિ સમયસુંદર કૃત માલવિકાગ્નિમિત્ર મથુરા એન્ડ ઇટ્સ એન્ટીક્વીટીઝ : ૧૯૦૧ માહન જાડેરા (છૂટું છવાયું) મુદ્રારાક્ષસ યતિ રુપભદત્તનાે તિલાયપન્નતિ **પ્રંથ** રાજતર'ગિણિ રૂલર્સ એાક ઇન્ડિયા સીરીઝ—અશાક શત્રુ'જ્ય મહાત્મ્ય—ધનેશ્વરસૂરિનું વીર ચરિત્ર-હેમચંદ્રસૂરિ સમરાદિત્ય કથા-હરિભદ્રસૂરિ 'સુધા' (માસિક) ૧૯૯૦ માર્ગશીર્ષ (?) હીસ્ટરી એાક એારીસ્સા : બે ભાગ : આર. કી. ખેનરજી કૃત.

# ગ્રંથ પ્રશસ્તિ

આખુંય પ્રાચીન ભારતવર્ષનું પુસ્તક નવીન શૈલીએ જ તૈયાર થયું હોવાથી તેના પ્રથમ ભાગમાં જ તેના સર્જન વિશે ખુલાસો કરવા આવશ્યક લાગ્યું હતું. ઉત્તરાત્તર ત્રણ વિભાગા પ્રગટ થઈ ગએલ હોવાથી, તેવા ખુલાસાની હવે અપેક્ષા રહેતી નથી. જેથી પ્રથમ વિભાગ જે પૃષ્ટો ૨૮, ખીજામાં ૧૦ અને ત્રીજામાં છા રાકવાં પડયાં છે તે માટે આ ચતુર્થ વિભાગ તો તેથી પણ કમતી કરવાં રહેત; પરંતુ બીક રહે છે કે કદાચ તે નિયમ અહીં ન પણ સચવાય; કેમકે જેમ વિભાગ વધતા જાય તેમ વાંચનનાં ક્ષેત્ર અને વિશાળતા પણ વધે; એટલે વિવેચકાના મતલે પણ વધારે પ્રમાણમાં બહાર પહે તે સ્વભાવિક છે.

આવી રીતે ખહાર પડતા વિવેચનાના ઉત્તર વાળવાનું આ સ્થાને નથી, તેમ જરૂર પણ ન ગણાય; પરંતુ તેમ કરતાં બે સ્થિતિ ઉભી થાય છે. જો મતલે દેના ખુલાસા નથી અપાતા, તા અમે રજ્યુ કરેલા વિચાર ખાટા છે એમ અમે પાતેજ સ્વીકાર કરી લીધાની માન્યતા પ્રસરે છે અને ખુલાસા આપવા પ્રયત્ન કરાય છે તા, જેમ એક ભાઇએ જણાવ્યું છે તેમ 'પડયા પણ તંગડી ઉંચી ' અથવા અહ'કાર અને અભિમાનનું આળ માથે ચાંટે છે. ખીજા પ્રકારની સ્થિતિમાં જો કાઈ જાતની હાન પહોંચતી હાય તા અમને એકલાને જ છે; જ્યારે પહેલી સ્થિતિમાં તા આખા ઇતિહાસને હાની પહોંચે છે. આ વસ્તુસ્થિતિમાં જાતિ વિષયક હાનિને ગૌણ લેખી, ઇતિહાસને થતી સર્વ સામાન્ય હાનીને ખચાવી લેવી તે કર્તવ્ય છે. જેથી થાડી ઘણી પણ અત્ર ઉપયાગી લેખાય તેટલી સમજૂતિ આપીશું. આવી સમજૂતી આલેખવાનું ધારણ આપણે ' ભૂમિકા 'ના શિર્ષક તળે રાખ્યું છે.

(अ) ભૂમિકા

સમર્થન આપનાર જે અનેક અભિપ્રાયા, અવલાકના કે અભિનંદન પત્રો મળમાં દાય તેના ઉલ્લેખ કરવા તે આત્મશ્લાઘા કહેવાય માટે તેની સંખ્યા ગમે તેટલી વિપુલ દાય તાયે જતા કરવા જ ઉચીત ગણાય છે. જયારે વિરુદ્ધ પડતા ગમે તેવી નાની ટીકા હાય તા પણ તેને લક્ષમાં લઈ, તેમાંથી ગ્રાદ્ય હાય તેના અમલ કરવાથી આપ- શૂને મજખૂતી મળે છે. આવાં થાડાંક ટીકાસ્યાના અમારી નજરે પડયાં છે; (૧) શ્રીયુત દુર્ગાશંકર શાસ્ત્રી છેએ પ્રાચીન ભારતવર્ષનું "પ્રસ્થાન" માસિકમાં અવલાકન લીધું છે; તેમાં તથા કરાંચી મુકામે મળેલ સાહિત્ય પરિષદના એક વિભાગીય પ્રમુખ તરીકે વાંચેલ

ભાષણમાં, કાઢેલા ઉદ્દગારમાં (૨) ૧૯૩૬ના "શુજરાતી સાહિત્ય સભા"ના રીપાર્ટમાં તેના સમીક્ષક રા. રા. પ્રોફેસર માંકડે અમારા પુસ્તક વિષે પ્રગટ કરેલા વિચારમાં (૩) "મુંબઈ સમાચાર" નામે દૈનિકમાં શ્રીયુત મિ. ઝવેરીએ કાઇ પણ જાતની દલીલ આપ્યા વિના ટાંકેલા પાતાના અનેક નિણ્ધામાં (૪) અને પૂ આ. મ. શ્રી. ઇન્દ્રવિજય સૂરિએ ખહાર પાડેલ અનેક કૃતિઓમાં. ઉપરના ચારેનાં સમાધાનના પ્રયાસ હવે એક પછી એક કરીએ

- (૧) શ્રીયુત દુર્ગાશંકર શાસ્ત્રીજીના પ્રમુખ તરીકેના ભાષણમાં કાંઈ દલીલાની અપેક્ષા ન જ રખાય: તેમ તે સ્થિતિમાં પાતે ગમે તેવાં વિશેષણા વાપરે તાેચે સર્વને મૌનજ સેવલું રહે; એટલે તે ખાબત આપણે જતી કરવી રહી; ખાકી અવલાેકનમાં પણ કલીલા જેવું થાડું જ દાખવ્યું છે; માત્ર પાતાના અભિપ્રાય દર્શાવતાં અમને ધર્માધ-પણાના, અહંભાવના ઈ. ઈ. ઈલકાબાે છૂટે હાથે આપ્યે ગયા છે, પરંતુ તે ઈલકાબાે પાતાને લાગુ પડે છે કે અમને, તે તાે ભાવી નક્કી કરે તે ખરૂં. અત્ર તેમની એક શંકાના ઉત્તર આપવા જરૂરી છે. પરિશિષ્ટકાર શ્રી હેમચંદ્રસૂરિએ અવંતિપતિએાના સમય બાબત ત્રણ ગાથા ટાંકી છે, તેના અર્થ ડાં. શાંતિલાલ નામના વિદ્વાને ચાલી **મા**વતી માન્યતા પ્રમાણે કરી બતાવ્યા છે. જ્યારે અમે જુદીજ રીતે કરી બતાવ્યા છે. એટલે શ્રીમાન શાસ્ત્રીજીને તે ખહુ આકરૂં પડયું છે અને તે માટે પાતાના તરફની સંગીન દલીલ આપવાને ખદલે (૧)માત્ર બાલે છે કે ' આધાર એક જ હાવા છતાં નિર્ણય જીદા જુદા '; આ વાકયને પણ જો એક દલીલ જ ગણાતી હાેય તાે જણાવલું રહે છે કે કાયદાની કાેટાં હાલમાં અનેક દરજ્જાની ગણાય છે. સાથી નાની મુનસકની, તેના ઉપર સેશન્સજજ, તેના ઉપર હાઈ કાેર્ટ, તેની ઉપર પૂલબે ચ અને છેવટ પ્રીવી કાઉન્સીલ; એક કેસ જે મુન્સફની કાેર્ટમાં ચાલ્યાે હાેય અને તેનું પરિણામ સંતાેષકારક ન હાેય તા કરિયાદી તેને તેજ કાગળા લઈને એક પછી એક ઉપરની કાેર્ટમાં જાય છે. અને પાંચે કાેટીમાં કાેઈ વખતે જુદા જુદા નિર્ણયા પણ આવે છે. આ પ્રમાણે સર્વે પાસે " કાગળા–આધારા એક જ હાેવા છતાં નિર્ણય જુદા જુદા " કાં આવતા હશે તેના કાંઇ ખુલાસો છે કે ?
- (ર) રા. રા. પ્રો. ડાલરરાયછ માંકડ; તેમણે રીપાર્ટમાં અમારા પુસ્તક વિશે અભિપ્રાય દર્શાવતાં એવી તા શખ્દ અને વાકય રચના કરી છે કે ગુજરાતી ભાષાના નિષ્ણાત તરીકે તે તરી આવે અને બીજા પક્ષે આપણને તેમના હાથ તળે બેસીને જ ગુજરાતી ભાષાનું જ્ઞાન મેળવવાનું મન થયાં કરે; તેમને બે બાબતના દેાષ મુખ્ય પણે લાગ્યા છે. એક તા ઐતિહાસિક પુસ્તકામાં ન દાખલ કરવા જેવી બાબતાના સમાવેશ કર્યો છે જેથી પુસ્તકને શુદ્ધ ઇતિહાસ ન કહેવાય; અને બીજો, દલીલ કરવાની તથા

<sup>. (</sup>૧) અમને એક અન્ય વિદ્વાને કહેલ શબ્દા અત્રે યાદ આવે છે તેમના કહેવાના સાર એ હતા કે શ્રીમાન શાસ્ત્રીજીને ગુજરાતના ઇતિહાસના અભ્યામ હજી હશે પરન્તુ પ્રાચીન ભારતવર્ષના નહીં હાય. નહીં તા રીતસરની દલીલા આપત.

સાશસાર તારવી કાઢવાની પહિત બાબતના છે. પહેલી બાબત વિશે એમ ઉત્તર આપવાના કે, ઇતિહાસ કાને કહેવા તે પ્રશ્ન મતમતાંતરના છે. તે વિશે અમારા કેટલાક વિચારા પુ. ૧ ની પ્રસ્તાવનામાં જણાવ્યા છે. વિશેષમાં "પ્રસ્થાન" માસિકમાં ૧૯૯૪ ના કાર્તિક માસના અંકમાં "ઇતિહાસનું પરિશીલન" નામે જે વિદ્વતાપૂર્ણ લેખ અત્રની કાલેજના અધ્યાપક રા. રા. કેશવલાલ હિમતરામ કામદારે લખ્યા છે તે ઉપર ધ્યાન ખેંચવા રજા લઈ એ છીએ. બીજો દાષ જે તેઓશ્રીએ મૂક્યા છે તે જાણવા તથા વિદ્યાર્થી તરીકે તેમાંથી શીખવા યાગ્ય તત્ત્વા ચહેણ કરવા, તેઓશ્રીને અમદાવાદમાં જ એક વખતે અમે રૂખરૂ મળ્યા હતા. ત્યારે થાડીક ચર્ચા થઇ હતી તેના સાર એ હતા કે, તેમણે અમારૂ પ્રથમ પુસ્તક તેમજ તેની પ્રસ્તાવના વાંચી નથી; બનવા જેગ છે કે જે વાંચ્યું હોત તા તેમને દેખાતી ત્રૂટીઓ વિશેનું સમાધાન તેમાંથી મળી રહેત એટલે નિરૂપાયે બીજી વખત સર્વ પુસ્તકા સહિત મળવા ઉપર મુલતવી રાખ્યું. તે બાદ કરાંચી મુકામે તેમના નિવાસસ્થાન ઉપર છે વખત અમે મળ્યા પણ સમયના અભાવે તે મુદ્દાઓ ચર્ચી શકાયા નથી. ત્યાંથી આવ્યાબાદ છે ત્રણ વખત પત્રદ્દારા તેના જવાબની ઉદ્દરાણી કરી પણ છે. પરંતુ ઉત્તર મળ્યો નથી એટલે હવે જયારે વળી બને ત્યારે ખરૂં.

- (3) મુંખઈ સમાચારના એક લેખક શ્રીયુત ઝવેરી-તેમણે લગભગ અહી ડઝન જેટલા પાતાના નિર્ણયા જ કેવળ જણાવી દીધા છે. તે નિર્ણયા ઉપર આવવાને તેમને શું શું કારણા મળ્યાં હતાં તેના ઉલ્લેખ સરખાયે નથી. ખલ્કે પૂ. આ. મ. ઇન્દ્રવિજયસૂરિ મહારાજના જ સવે પ્રશ્નો અને નિર્ણયા કેમ ઉતાર્યા ન હાય અથવા કેમ જાણે તેમની નિશ્રામાં રહીને જ આખાયે લેખ લખાયા ન હાય તેવા આભાસ ઉભા થાય છે. આ સ્થિતિમાં તેમને સ્વતંત્ર જવાખ ન આપતાં, ઇન્દ્રવિજયસૂરિજી માટેના નીચે જણાવેલ ઉત્તર વાંચી જવા વિનંતિ છે.
- (૪) પૂ. આ. મ. ઇન્દ્રવિજયસૂરિ અમારી કૃતિમાં અપૂર્વ રસ લેતા માલમ પડયા છે. ઈ. સ. ૧૯૩૭ના મે માસ સુધીમાં તેમણે જે પ્રવૃત્તિ આદરી હતી અને તેમાં કયાં કયાં તેમણે ઉધે રસ્તે વાચકાને દોર્યા છે તેનું દિગ્દર્શન પુસ્તક વિભાગ 3 ની પ્રસ્તાવનામાં પૃ. ૧૦ થી ૧૪ સુધીમાં ટૂંકમાં દોરી અતાવ્યું છે. તે બાદ તેમના તરફથી ત્રણ પુસ્તકા પ્રગટ થયેલ અમે નિહાળ્યાં છે (૧) પ્રાચીન ભારતનું સિંહાવલાકન (૨) મથુરાના સિંહધ્વજ એને (૩) મહાક્ષત્રપ રાજારૂદ્રદામા. પાછળના બે પુસ્તકા દેખીતી રીતે અમાને સ્પર્શતા નથી પરંતુ અમાએ જાહેર કરેલ માન્યતાના ખંડન માટેના તેમાં વારંવાર ઇસારા કરાયલ હાવાથી તેનાં નામ અત્રે ઉતાર્યા છે. આ ઉપરથી જે એક બે વિદ્રાનાએ તે સવે જોયાં—વાંચ્યા હશે તેમણે પૃચ્છા પણ ચલાવેલ કે, ડૉ. ત્રિલુવનદાસ ઉપર ઇંદ્રવિજયન્ સૂરિને આટલા બધા વેરભાવ થવાનું કારણ શું ? અમારા કાને તે વાત આવી ત્યારે ત્યારે અમે

<sup>(</sup>૨) સિંહ ધ્વજ નામ તેમણે શા માટે આપ્યું હશે તે તેઓશ્રીએ ક્યાંય જણાવ્યું નથી. મૂળ શાબ્દ તા Lion-capital Pillar છે; જેતા અર્થ સિંહસ્તંભ થઈ શકે.

એટલા જ જવાબ આપેલા કે અમારૂં પુસ્તક બહાર પાડયું તે પહેલાં તેમજ પછી પણ, જ્યાં સુધી ગુજરાતમાં – કાઠિયાવાડમાં તેઓશ્રી વિચરતા હતા ત્યાંસુધી અમે સારી રીતે તેમના સમાગમમાં આવ્યા છીએ. એટલે ત્યાંસુધી વેરભાવ તાે એક બાજી રહ્યો પણ કાઈ રીતે અપ્રી-તિના ભાવ પણ દર્શાવાયા નથી! બાકી તાે જેની પાસે જે વસ્તુ વધારે હાય તેનું તે દાન આપે છે, અથવા સ્વભાવ પડયા હાય તેનું નિવારણ શું?

તે તેમનાં ત્રણે પુસ્તકા ધ્યાનપૂર્વક વાંચી જોયાં છે. તે વિશે બાલવા જતાં અનેક ઇલ્કાબાની નવાજેશ આવી પડશે જ, છતાં હિંમતપૂર્વક સંક્ષિપ્તમાં કહી શકાય તેમ છે કે, એક ખે નાની વિગત સિવાય, અન્ય કેપ્ઇ પણ મહત્વનું તત્ત્વ તેમાંથી ગ્રહણ કરવા જેવું નીકળ્યું નથી. સવિસ્તર તા ઉત્તર જાજીવાના તા અવસર જયારે પ્રાપ્ત થાય ત્યારે ખરા, પરંતુ એક બે મુદ્દા જે વાચક વર્ગને ખાસ જણાવવા યાગ્ય છે તે અત્ર રજી કરીશું. વસ્ત સંગ્રહ કરવાના તેમણે ભગીરથ પ્રયત્ન કર્યો છે, વળી અનેક આધારા અને પ્રમાણા ટાંકીને પાનાંને પાનાં ભરાય તેટલું લખાણ પણ ઉપજાવી કાઢયું છેઃ આ બધાંથી અમે પણુ ઘણા પ્રમાણમાં માહિતગાર છીએ, છતાં અમાએ જે નવાં નિણુધો કે અનુમાન ખાંખ્યાં છે અને તેમ કરવા માટે કારણા અને વિગતા દર્શાવી છે. તેમાંની એક પાતે વાંચતા નથી, વિચારતા નથી, ખંડન કરતા નથી; પરંતુ જે વસ્તુએા કયારની જાણી ચૂકાઇ છે, ચિવતચૂર્ણ થઈ ગઈ છે, તે વાર'વાર ગાયા જ કરે છે તેના અર્થ શું ? પાતે સંગ્રાહ્યકના પાઠ ભજવે છે પણ સાથે સાથે રજા કરાતી દલીલા ઉપર વિચાર કરી, સંશાધકના માર્ગે વળી જાય તા ઘણું ઘણું નવું જાણવાનું આપી શકે. એક જ દર્ષાત આપીશું. મથુરાના સિંહુધ્વજવાળી પુસ્તિકામાં ઇતિહાસના વિષયમાં વર્તમાનકાળે સત્તા-સમાન ગણાતા મહાધુર ધર એવા બે પાંચ કે દશપંદર નહીં, પણ ત્રેવીસ ત્રેવીસ વિદ્વાનાના અભિપ્રાયા મેળવીને તેમણે રજુ કર્યા છે; તે સર્વના એક જ ધારા અભિપ્રાય વાંચતાં તે **ખાખતમાં** આપશે હાથ જ ધાઈ નાંખવા રહે છે. પરંતુ તે અભિપ્રાયા મેળવવામાં તેમણે એવી સિક્તથી કામ લીધું છે કે, ઇતિહાસના વિષયથી અપર રહેલ વાચક વર્ગને તે સહેલાઈથી ખબરજ ન ૫૩ે. તેમણે પ્રથમ તા ૧૫-૭-૩૭ની મિતિના એક છાપેલ પરિષત્ર, ઉપરના ત્રેવીસે વિદ્વાનાને પાઠવ્યાે લાગે છે; અને તે પણ એવા રૂપમાં કે ચાલુ આવતી માન્યતાનું સ્વરૂપ રજી કરતા વાકયામાંજ; કે જેના ઉત્તર, હા કે ના, જેવા થાડા शण्हीमां क अथवा ते। तेवा भीताक्षरी वाड्यामां क आवी जाय. परिपत्रमां की तेमध् થાલુ માન્યતાથી ઉલ૮ જવામાં અમારી શું શું દ્રલીલાે છે અથવા અમને શું શું સંયાગા છે તેએાનું વર્ણન કર્શું હાત કે ટૂંકમાં પણ તેના ચિતાર આપ્યા હાત, તા તા તા જરૂર તે ઉપર વિચાર કરીને જ તેઓ પોતાના અભિપ્રાય આપત (આ હકીકત વધારે સ્પષ્ટતા પૂર્વંક જરા આગળ વર્ણવી છે તે વાંચી જુએા) એટલે સ્વભાવિક છે કે અમારા પુસ્તકથી જે કાઈ અપરિ-ચિત છે, તે જેમ ભારપૂર્વંક કહી શકે છે કે, અશાક અને પ્રિયદર્શિન એક જ છે એટલેકે ભિન્ન નથી; તેમ આમણે પણ અદ્યાપિ પર્યંત માન્ય રહેલી સ્થિતિને જ સંમતિ કર્શાવી દીધી દેખાય છે. મતલખ કે, ત્રેવીસે વિદ્વાનાના અભિપ્રાય આ સિંહસ્તૂપ વિશેની કેવળ સંગ્રાહક સ્થિતિદર્શક છે. હવે જ્યારે આ ગુજરાતી પુસ્તકના અનુવાદ થઇને ઇંગ્રેજમાં બહાર પડે છે (પ્રથમ ભાગ તૈયાર પણ થઇ ગયા છે તે વિશે આગળ જુઓ) ત્યારે ઉમેદ રહે છે કે, અનેક વિદ્વાનાનાં કરકમળમાં તે પહેાંચશે, તે ઉપર વિવાદ-ચર્ચાઓ બહાર પડશે અને પરિણામે જે શુદ્ધ હશે તેજ તરી આવશે.

ખાકી રૂદ્રદામાવાળી પુસ્તિકામાં જૂની પ્રણાલિકાએ, કે કેાણુ જાણે કયા સાધનાદ્વારા (કમાં ય ખહુ આધાર જેવું આપેલ ન હેાવાથી) સમય પરત્વે તેમણે કામ લીધું છે, કે જાહેર કરેલ વિગતામાં, પાને પાને, પારીચાર્ક પારિચાર્ક અને કેટલેક ઠેકાણે તા વાકયે વાકયમાં પરિસ્થિતિ સુધારા માંગી રહી છે. ખરી વાત છે કે પરદેશી વિદ્વાના પાસેથી પ્રારંભમાં આપણને ઘણું ઘણું શીખવાનું મળ્યું છે, પરંતુ હમેશાં તેઓનું જ માર્ગદર્શન સ્વીકારવું અને આપણામાં તા પરાલંખન સિવાય કાંઈ છેજ નહીં, એવી લાચાર સ્થિતિ સેગ્યા કરવી તે કયા પ્રકારનું માનસ કહેવાય?

ઉપરમાં કહેવામાં આવ્યુ છે કે પ્રશ્નોના ઉત્તર મેળવવામાં તેમણે એક પ્રકારની સિફ્ત જે વાપરી છે તેનું વર્ણન સ્પષ્ટતા પૂર્વક આગળ આપ્યું છે. તે અત્ર હવે સમજાવીશું. તેમણે પરિપત્રમાં શું શબ્દો લખ્યા છે તે આપણે જો કે જાણતા નથી પરંતુ, તેમના પત્રના જવાબ, કલકત્તા મ્યુઝીઅમ વાળા પ્રાે. રામચંદ્રમજીએ તા. ૨૪–૭–૩૭ના રાજે આપ્યાે છે તેમાંથી કાંઇક માહિતી મળી જાય છે જ. તેમના શબ્દો આ પ્રમાણે છે:—

With reference to your letter of the 15th Inst, inquiring if the Mathura Lion Capital inscription contains any reference to Jaina affairs or names of Nahapana, Bhumak or Nanaka, I have to give you a reply in the negative= આપે જે પત્ર તા. ૧૫ મીના લખેલ છે અને જેમાં પૂછવામાં આવ્યું છે કે, મથુરા સિંહ-સ્તૂપમાં જૈનધર્મ પરત્વે કાંઇ હકીકત છે અથવા તા નહુપાણ, ભૂમક કે નનકમાંથી ક્રાઈનાં નામ તેમાં આવે છે; તા ઉત્તરમાં મારે નકાર જ ભાણવા રહે છે. મતલખકે ખન્ને પ્રશ્નના ઉત્તર તેમણે નકારમાંજ દીધા છે. આ પત્રલેખન પૂ આ. મ. શ્રી. એ અમારા પુસ્તકમાં દર્શાવેલા વિચાર પરત્વે કરેલ છે. એટલે પાતે અમારા નામે એમ કહેવાને માંગે છે કે, કેમ જાણે અમે એલું કહ્યું છે કે, તે મથુરાસ્તૂપમાં જૈનને લગતી હકીકત દર્શાવી છે તથા તેમાં નહુપાણ અને ભૂમકનાં નામ લખાયલ છે. (નનક નામ કયાંથી તેઓએ ઉતાર્શું? તે તા હજા આ પ્રથમવાર તેમના જ તરફથી સાંભળવામાં આવ્યું છે એટલે તે વિશે અમા માન જ સેવીશું) તા અમારી તેઓ શ્રીને વિનમ્રભાવે વિનંતિ છે કે, અમે કયાં આવું વિધાન કર્યું છે તે મહેરખાની કરીને તેઓ જણાવશે.

બાકી અમે જરૂર એટલું તેા કહ્યું છે જ, કે ક્ષહરાટ નહવાણ પોતે સિંહસ્તંભમાં દર્શાવેલ મહાક્ષત્રપ રાજીવુલના સમકાલીન છે. તે માટે જ. બાં. ખ્રે. રા. એ. સાે. નવી આવૃત્તિ પુ. ૭ પૃ. દ૧તું અવતરણ પણ ટાંકી અતાવ્યું છે (જાઓ પુ. ૭ પૃ. ૨૩૪ ઢી. નં. ૧૩) કે "It is obvious that Nahapana was a contemporary of Rajuvula\* the Mahakshatrapa of Mathura=દેખીતું છે કે, મથુરાના મહાક્ષત્રપ રાજીવુલ અને નહુપાણુ સમકાલીન છે." આ ઉપરાંત અન્ય ઐતિહાસિક હકીકતા મળવાથી, તે સર્વ પરિશ્વિતિને ગુંથીને અમે અનુમાન તારવી કાઢયું છે; જેને ચારે તરફથી સમયના આંકડાન્ય સમર્થન મળવાથી સત્ય ઘટના તરીકે જાહેર કરી છે. પરંતુ પાતે મુદ્દો ન સમજવાથી, જે અમે બાલ્યાં પણ ન હાઇએ તેવાં વિધાના અમારા નામે કરીને, વાચકાને ભ્રમમાં જ નાંખવા ધાર્યું હોય, ત્યાં દેષ કાેના ? અગાઉ પણ અનેક વખત આજ પ્રમાણે તેમણે પગલાં ભયા હતાં; અને તે વખતે પણ દુ:ખિત હૃદયે અમારે જાહેર વર્તમાનપત્રમાં તેનાં દર્દાતા આપીને તેનું સત્ય ખતાવવું પડ્યું હતું.

ઉપરમાં લેખિત સાહિત્યની વાતાે કરો; તેવોજ એક માૈખિક પ્રસંગ વર્ણવીશ. આપણા ગુજરાતના એક નામાંકિત વિદ્વાનને અમે બહાર પાહેલ પુસ્તકાે લઈને ખાસ મળવા જતાં નીચે પ્રમાણે પ્રશ્નોત્તરી થઈ હતી. પ્રથમ અમારાં પુસ્તકાે તેમની પાસે રજી કર્યા.

- (૧) પ્ર૦ શેનાં પુસ્તકા છે ? ઉ૦ 'પ્રાચીન ભારતવર્ષ'નાં : તેમણે વળતા જવાભ આપ્યા કે તે વિશે મેં સાંભજ્યું છે.
- (ર) ૫૦ શું ? ઉ૦ હું, આગળ ચલાવાે.
- (૩) પ્ર૦--આપે પુસ્તકા વાંચ્યાં છે. ઉ૦--ના.
- (૪) પ્ર૦—આપની પાસે આ પુસ્તકા સૂધી જઉ છું. અવકાશે જોઈ જશા; ઉ૦—વાંચ-વાના અવકાશે નથી તેમ જોવાં પણ નથી. આવાં પુસ્તકા પ્રગટ પણ થવાં ન જોઇએ.
- (૫) આપે પુસ્તક વાંચ્યાં નથી, જોયાં નથી તેા આવેા અભિપ્રાય શા ઉપરથી ખાંધા છા ? ઉ૦—તે વિશે બીજાઓ પાસેથી ખૂબ સાંભળ્યું છે એટલે હવે જોવાં જ નથી.

આ પ્રમાણે જયાં પૂર્વબદ્ધ વિચારાનું સામ્રાજ્ય પ્રવર્તી રહ્યું હાય ત્યાં બીજો ઉપાય કર્યા રહ્યો? વિવેકપૂર્વક સલામ કરી છટા પડયા.

આ પ્રમાણે પુસ્તક માંહેલી હકીકતની વિરૂદ્ધતાની સ્થિતિ જયાં સુધી જાણવામાં આવી ત્યાં સુધી વર્ણવી છે. ત્યારે બે સ્થાને વળી જુદાજ સ્વરૂપે તે નિહાળાઈ છે. (એક) કાશીથી પ્રગટ થતી નાગરી પ્રચારણી સભાની પ્રત્રિકા ભા. ૧૬ એક ૧. વૈશાખ ૧૯૮૧ના અંકમાં લગભગ ૧૫ પૃષ્ઠોના ઉજૈનના શ્રી. પં સૂર્યનારાયણ વ્યાસે પાતાના નામે "પદચ્યુત મહારાજા અશાક અથવા સંપ્રતિના શિલાલેખા " વાળા અમારા આખાય લેખ ઉતાર્યો છે. પત્રકારે અથવા લેખક મહાશ્યે આવા પ્રસંગે મૂળ લેખક પ્રત્યે જે સાજન્યઋણ અતાવલું જોઇએ તે અતાગ્યું નથી. અલખત કયાંક કયાંક (ચાર–પાંચ સ્થાને) અમાર્ગનામ લેવાઈ ગયું છે

<sup>\*</sup> તેમની માન્યતા એમ છે કે (જુએ તેમનું પુસ્તક, મયુરાના સિંહ ખરજ પૃ. ૧૯ પંક્તિ ૨૩) વાસ્તવમાં સિંહ ખરજની પ્રતિષ્ઠા વખતે નહપાણની હસ્તી જ હતી નહીં, તે તો સો વર્ષ પછી થયા છે. કાઇ વિદ્વાન તેના ઉલ્લેખ કરતા નથી. (તા પછી જ. બાં. પ્લે. રા. એ. સા ના લખાણના અર્થ શું ?) આવી તા કેટલીયે અદ્યાન પૂર્ણ ટીકાએ તેમણે કરી દીધી છે. પરંતુ તે અહીં અસ્થાને કહેવાય એટલે જણાવીશું નહીં.

તેના યથામતિ અગાઉથી ખુલાસા આપ્યા જ છે. છતાં જે કાંઈ દાષ જણાઇ આવે તે માટે અમે પાતાને જ જવાબદાર લેખીએ છીએ; તે માટે વાચકવર્ગની ક્ષમા યાચીએ છીએ. હવે આ ગાયા ભાગની પ્રસ્તાવના ઉપર આવીએ.

#### (आ) प्रस्तावना

આખા પુસ્તકના ચાર ભાગને ખદલે હવે પાંચ ભાગ કરવા પડયા છે તથા કરવા ધારેલા અગીયાર ખંડમાંથી પ્રથમના છ ખંડનું વૃત્તાંત, પ્રગટ થયેલ ત્રણુ ભાગમાં અપાઇ ગયું છે. ત્યાં સુધીની સ્થિતિ સર્વની જાણમાં છે. એટલે ખાકી રહેતા બે ભાગમાં સાતથી અગીયાર સુધીના પાંચ ખંડનું વર્ણન કરનું રહ્યું ગણાય. આ પાંચમાંથીયે સાતમા તથા આઠમાં ખંડનું રથાન ફેરફાર થયા વિના કાયમ રાખ્યું છે. પરંતુ ચેદિવંશના નવમા, શત-વહનવંશના દશમા અને કુશાન તથા ચષ્ઠાણવંશની હકીકતને લગતા અગીઆરમા ખંડ, એમ જે ક્રમ ઠરાવ્યા હતા તેમાં ફેરફાર કરીને વર્ણનાના સંબંધ અને સમયને લગતી સમજૂતી ખરાખર સરળતાથી મગજમાં ઉતરી જાય તે હેતુથી, કુશાન–ચષ્ઠણવંશને નવમા ખંડે અને ચેદિવંશને દશમા ખંડે ગાઠવી, તેમના આ ચાથા ભાગમાં સમાવેશ કર્યો છે; જ્યારે શતવહન વંશના આખાયે અગિયારમાં ખંડ સ્વતંત્ર રીતે પાંચમા ભાગને માટે બકાત રાખ્યો છે. એટલે આ ચાથા ભાગના પૂર્વાધના વર્ણનમાં કેટલેક ઠેકાણે ચષ્ઠણ–કુશાન વંશ કે ચેદિવંશની વિગત જોવાના આધાર ખતાવતાં પુસ્તક પાંચમામાં જુઓ એવું લખાઈ ગયેલું દેખાઈ આવે છે તે સુધારી લેવા વિનંતિ છે.

ખંડ સાતમા— આખા ગર્દભીલ વંશનું વર્ણન અપાયું છે. તેના ત્રણ પરિચ્છેદ પાડયા છે. ખરી રીતે ગર્દભીલ વંશના બેજ પરિચ્છેદ કહેવાય; પરંતુ વચ્ચે સાત વર્ષ સુધી શક પ્રજાના અવંતી ઉપર અમલ થવા પામ્યા હતા એટલે તે પ્રજાના અધિકારનું વર્ણન એક પરિચ્છેદમાં આપી તેને આ ગર્દભીલવંશી રાજાઓના ખંડમાં જ સ્થાન આપનું પડ્યું છે. ત્રણે પરિચ્છેદમાં અત્યાર સુધી ભારતીય ઇતિહાસના પુસ્તકામાં ન જણાયલી હકીકતાના જ મુખ્ય અંશે નિર્દેશ કરાયા છે. એટલે આખીયે વસ્તુ નવીન જ લાગે છે.

ખંડ આઠમાે—સમયની કાળગણના—એટલે ભારતીય ઇતિહાસમાં કેટલા સંવત્સરા કયારે જણાયા છે; તેમના ઉત્પત્તિ, તેમના સ્થાપક કાેણુ, સ્થાપનાના સમય કયા તથા કયા કારણથી સ્થાપના કરવામાં આવી તે સર્વની સવિસ્તર નાંધ લીધી છે; તેમજ વિદ્વાનાનાં કથનાનાં અવતરણા ટાંકી ટાંકી, તેમાં રહેલું રહસ્ય, દાખલા દલીલા તથા ઉલટા સુલટા પ્રશ્નો ઉભા કરીને, એક પછી એક મુદ્દા લઈ સમજાવવા પ્રયત્ન કયા છે અને છેવટે પાકા નિર્ણયા કરો બતાવ્યા છે. તેમજ ક્ષહરાટ સંવત, મહાવીર સંવત, ચષ્ઠણ સંવત આદિનાં નામ જે કદાપી નહીં સંભળાયલ, તે સંવતા પણ શિલાલેખા, સિક્કાઓ તેમજ સરકારી દસ્તાવેજો સુદ્ધાતમાં પણ વપરાયા છે તે દર્ષાત્તસહિત સાળિત કરી ખતાવ્યું છે. વિક્રમ સંવત એક વખત ગતિમાં આવ્યા બાદ કેટલાય વખત તેનું પાછું નામનિશાન જતું રહ્યું છે અને વળી અમુક સંજોગામાં પુર્નાલન પામ્યા છે તેનું વર્ણન

આપ્યું છે, જે વળી એાર નવીન જ વૃત્તાંત પુરૂં પાંડે છે. તેમજ 'શક સંવત' ને લગતા છે મકારના અર્થ, તેમના આખાયે ઈતિહાસ, ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ તથા વિકાસ તદ્દન નવીન રૂપેજ સારાયે ઇતિહાસમાં દેખા દે છે. વળી આશ્ચર્યમાં ગરકાવ કરી દે તેવી અનેક વિગતા આ ખંડના અન્ને પદિચ્છેદમાં ભરેલી છે.

ખંડ નવમા—કુશાનવ શને લગતાે છે. તેના ચાર પરિચ્છેદ પાડયા છે, ત્રણુમાં ખાસ કુશાન વ'શનું જ વર્ણન છે. અને ચાેથામાં તે વ'શના ક્ષત્રપાે, એટલે ચષ્ઠાણુવંશી પશ્ચિમ હિંદના ક્ષત્રપાનું ખ્યાન કર્શું છે. આમાં ચષ્ઠણ સંવત કેમ અને કયારે ઉભા થયાે, ક્ષત્રપ મહાક્ષત્રપના અધિકાર કેવા હાેચ છે; ચષ્ઠણને શક કહેવાય છે તે વ્યાજળી છે કે કેમ ? નહપાણ અને ચષ્ઠણની જાતિ, સમય તથા અન્ય પ્રકારે જે ભિન્નતા છે તે ખધું ખહ્ જ રસભર્યું વાંચન રજી કરે છે તથા અદ્યાપિ પર્યંત ચાલુ આવેલી માન્યતાને ઘણીયે રીતે ઉથલાવી નાંખતી નજરે પડે છે. કુશાનવ શી રાજાના વર્ણન માટે ત્રણ પરિચ્છેદ રાેકવા પડયા છે. પ્રથમ પરિચ્છેદે તેમનું ઉત્પત્તિસ્થાન, નામાવળી અને વંશાવળીની ચર્ચા ઉપાડી તે ખધું યથાચિત, સ્પષ્ટાકારે ગાેઠવી દીધું છે. તેમાં મુખ્ય ખૂખી બે ત્રણ બાબત વિશે તરી આવતી દેખાશે. અત્યાર સુધી એક કનિષ્ક થયાનું જણાયું છે; જ્યારે બે કનિષ્ક થયાનું પુરવાર થાય છે. તેમજ રાજા હુવિષ્ઠે જે જીષ્ક નામથી ઐાળખાવી તેના અધિકાર હાથ લીધા હાવાનું શીખવાય છે તેને ખદલે હવે રાજા વઝેષ્ક નામની तद्दन नवीन व्यक्ति हा भक्ष कराध छे अने तेनुं नाम क ल्लुष्क हुतं क्यारे ह्विष्क ते। કનિષ્ક બીજાની સગીર અવસ્થા દરમ્યાન રીજ'ટ તરીકેજ હતા: અને કનિષ્ક બીજો ગાદીએ આવતાં, તેણે પાતાના કાકા હવિષ્કને તેમની જીંદગી સુધી કેટલાક વિશેષ અધિકાર આપી એક સ્વતંત્ર રાજકર્તા તરીકે પાતાના સામ્રાજ્યના અમુક ભાગ ઉપર હકુમતના **લાગવ**ટા કરવા દીધા હતા. આ પ્રકારની ઘણી ઘણી નૃતન વિગતા શિલાલેખા આ**ધારે રોાધી** કાઢી સાબિત કરી આપી છે. ઉપરાંત આઠ નવીન પ્રશ્નો ઉભા કરીને સ**વે'નું** વિગતવાર વર્ણન આપ્યું છે તથા ઐતિહાસિક અનાવાની ગુંથણી કરી અતાવી છે. સૌથી આશ્ચર્યભર્યું એક તત્ત્વ તાે એ છે કે, જે શક સંવતના પ્રારંભિક સમય અદ્યાપિ પર્યંત ઈ. સ. ૭૮ ના મનાયા છે તેની સાલ કયાંક આઘી જ નીકળી પઉ છે. તે આખુંયે પ્રકરણ નવીનજ સ્વરૂપ ધારણ કરતું દેખાય છે અને નિશ્ચિતપણે ઠરાવી આપેલ અ નવીન સમય પ્રમાણે, હવે પછી ખની રહેલી ઐતિહાસિક ઘટનાઓ, જેને સમજવામાં કેટલીય મુશ્કેલીએા, ગુંચવણા, શંકાએા અને અનિશ્ચિતતાએા ઉદ્દભવતી આવી છે તે સર્વેનું સમાધાન કેવી સરળતાથી આવી જાય છે તે દુષ્ટાંતપૂર્વક ખતાવી અપાયું છે. એટલે તે ઠરાવી આપેલ નવીન સમયને કસાેટીએ ચડાવી તેની સત્યતા પણ પુરવાર કરી આપી છે. '

દશમા ખંડ—ચેદિવંશના છે. તેણે પાંચ પરિચ્છેદ રાકયા છે. પ્રથમ પરિચ્છેદે પુસ્તક પહેલામાં જ્યાંથી ચેદિવંશના ઇતિહાસ છાડી દીધા છે ત્યાંથી માંડીને, હાથી-ગુંકામાં નિર્દિષ્ટ રાજા ક્ષમરાજ ગાદીપતિ થયા ત્યાં સુધીનું અનુસંધાન જોડી ખતા**્ય**ં

છે. તે ખાદ તેના તથા તેના પુત્ર વૃદ્ધિરાજના રાજઅમલના સંપૂર્ણ વૃત્તાંત આપ્યા છે. ખીજા પરિચ્છેદમાં ઇતિહાસકારાએ હાથીગુંફામાં દર્શાવેલ મગધપતિ પુષ્યમિત્ર-ખૃહસ્પતિ-મિત્રને જે પુષ્યમિત્ર ઠરાવ્યા છે અને તેમ કરી પુષ્યમિત્રને ખારવેલના સમકાલીન ઠરાવી આખા ઇતિહાસનું ચણતર ઘડી કાઢયું છે, તે સર્વ હકીકતની પાેકળતા લગભગ વીસ જેટલી સંખ્યામાં Negative, Positive and Affirmative-નકારાત્મક, હકારાત્મક અને પૂરક પુરાવાએા આપીને સિદ્ધ કરી આપી છે. એટલે કે ખારવેલના સમય પુષ્યમિત્ર શુંગવ'શીના સમસમયી તરીકે ઈ. સ. પૂ. ૧૮૦ની આસપાસના જે મનાયાે છે તેને બદલે તેની પણ પૂર્વે આશરે અઢીસદીના હાવાના તથા લેખમાં વપરાયલ ૧૦૩ના આંકનથી માર્ચસંવતના કે નથી નંદસંવતના, તે પણ સાબિત કરી આપ્યું છે. હાથીગુંફાના લેખની સત્તરે પંક્તિઓના અનુવાદમાં રહેલી ખરાખર ત્રણ ડઝન જેટલી ગેરસમજૂતિઓના ઉકેલ કરી, તેની સત્યતાની ખાત્રી માટે તેજ લેખમાં વર્ણવેલી ઐતિહાસિક ઘટનાના કેવી રીતે સુમેળ સંધાતા દેખાય છે તે અતાવી આપ્યું છે; તેમજ રાજા ખારવેલના ધર્મ સંબંધી જે વિગતા દર્શાવાઈ છે તેનું વિવેચન કરી કેટલીયે હકીકત ઉપર નવીન પ્રકાશ પાડયા છે. એટલે તે લેખ રાજકીય દૃષ્ટિએ ઘડાયા હાવાની જે માન્યતા છે તેના કરતાં ધામિક દેષ્ટિએ કાતરાવાયા હાવાનું સ્પષ્ટ કરી આપ્યું છે. આ ઉપરથી શિલાલેખની લિપિના ઉકેલમાં કેટલે દરજ્જે ભૂલ થઇ જાય છે તે હવે સ્પષ્ટ સમજાતું જાય છે; તેમજ ભૂતકાળના વિદ્વાના ભૂલ ખાય જ નહીં; તેઓ જે વદે છે અથવા વદયા છે તે સર્વદા જડબેશલાક જ રહેવું જોઇએ; ઈ. ઈ. પ્રકારનું માનસ હવે પલટા માંગે છે. તેમજ શિલાલેખ અને સિક્કાના પુરાવા ઉપર જ કેવળ આધાર ન રાખતાં તેને ગણિતશાસ્ત્રની રિતીએ પણ ચકાસી નેવા નેઇએ અને તે પછી જ તેને નિશ્ચયપૂર્વક સ્વીકારી લેવું રહે છે. ચાૈથા પરિચ્છેદે લેખમાં વપરાયલ બે ત્રણુ શબ્દાે વિશેષ સ્પષ્ટીકરણુ માંગતા હાેવાથી તેનું વિવેચન કર્યું છે. તે શબ્દામાં એક, પુસ્તકાહાર તથા દુષ્કાળને લગતા, બીજો મહાવિજય પ્રાસાદને લગતા અને ત્રીને કલિંગજીન મૂર્તિને લગતા છે; પ્રસંગાપાત આ સ્થાનમાં માવી રહેલી જગન્નાથપુરીના વિશ્વમંદિર તથા તેમાં રહેલી શ્રોકૃષ્ણ, સુભદ્રા અને ખળ-રામજીની ત્રિમૂર્તિએાનું વર્ણન આપી તે સંબંધીની પ્રચલિત માન્યતામાં પરિવર્તન કરવી પહે તેવી હકીકતા દાખલા દલીલાપૂર્વક સમજાવાઈ છે; તથા મૂર્તિ અને મૂર્તિ પૂજા, હિંદુ અને જૈન, એક કે ભિન્ન તે પ્રશ્ન ચર્ચા છે. પંચમ પરિચ્છેદે ત્રિકલિંગનું સ્વરૂપ સમજાવી તેમાં કયા કયા દેશા ગણાતા તેના રસપૂર્વક ઇતિહાસ ઉપજાવી કાઢયા છે. તથા હિંદી આર્કીપેલેગામાં પણ કેવી રીતે હિંદી સંસ્કૃતિનું સરણ થવા પામ્યું હતું તે સાબિત કરી બતાવ્યું છે; છેવટે ખારવેલનું સામાજક જીવન ચીતરી બતાવી સમ્રાટ પ્રિયદ્ધિ નના જીવનની સાથે તુલનાત્મક વર્ણન કર્યું છે અને તેના મરણબાદ જે બે રાજાઓ થયા છે તેના રાજ્યે ખનેલા ખનાવાનું વૃત્તાંત આપી ચેદિવંશની સમાપ્તિ કરી **મ**તાવી **છે**. આ પ્રમાણે દશમાખંડના પાંચ પરિચ્છેદે પણ આગળના ખંડાની પેઠે ઘણી ઘણી વસ્તુઓ તદ્દન નવીન આકારમાં જ પીરસવામાં આવી છે. આટલી ટ્રંક નાંધ ઇતિહાસના વર્ણન સંબંધી છે.

ચિત્ર બાબતમાં—જણાવવાનું કે દરેકે દરેક ખંડમાં તેમાં પુરવાર કરાયલી હકી-કતને સમજાવનારાં ચિત્રા શાેધીકરીને રજુ કર્યા છે. બધાંયે પુરાતત્ત્વના લંડારમાંથી બહાર કાઢયાં છે. એક્કે કલ્પનાથી ઉપજાવી કાઢેલ નથી. અલબત્ત તેમને રજુ કરવાની શૈલી અને પદ્ધતિ અમારી છે પરંતુ તે તાે સમજૂતિ સરળ થાય તેટલા દરજજે અનુરૂષ બનાવવા પૂરતી જ છે. આ કથનની સત્યતા તે તે ચિત્રના વર્ણન માટે ટાંકેલ પૃષ્ઠા વાંચવાથી ખાત્રી થઈ જશે.

છતાં એક બે જે ખાસ વિશિષ્ટતાએ ઉપર ધ્યાન દોરવાની જરૂર છે તેના ઉલ્લેખ કર્યા સિવાય રહેવાતું નથી; જેને આપણે હવે કુશાન (જેવાકે કડકસીઝવાળા વંશના રાજાઓ), ક્ષહરાટ (જેવાર્કે નહુપાણ, રાજાવુલ, પાતિક ઈ.), ચષ્ઠણવંશી (જેવાર્કે ચષ્ઠણ, રૂદ્રદામન ઇ.) તથા હૂણ (જેવાકે તારમાણ, મિહિરકુળ ઈ.) તરીકે એાળખાવ્યા છે તેમાંના ઘણાખરાને અથવા બહુધા માટા ભાગને સર્વ ઇતિહાસકારાએ શક તરીકે વર્ણવ્યા છે; ખનવા જોગ છે કે એકલી શકસ્તાનની પ્રજાને જ શકના વિશિષ્ટ નામથી જે, ખરી રીતે એાળખવી જોઇએ, તે ઘણા દૂર પૂર્વના સમયે કદાચ ઉપરની અન્ય પ્રજાની સાથે મિશ્રિત થઈ ગઈ હશે અને તે આધારે ભલે તે સર્વને શકના સામાન્ય નામમાં સમાવેશ કરાય પરંતુ તેથી કરોને જે સમયનું આપણે વર્ણન કરી રહ્યા છીએ, તે સમયે તા તે વ્યાખ્યા કાઇ રીતે સ્વીકારી શકાય તેવી નથી જ: તે પ્રથાએ જો કામ લેવાય તા તા સર્વ વિધની પ્રજાને એક જ નામથી એાળખી શકાય તેમ છે; અને તેમ લેખીએ તા વિધવિધ પ્રજાના ઇતિહાસ આલેખવાની આવશ્યક્તા જ નષ્ટ થઈ જાય છે. મતલખ કે, ઉપરની સર્વ પ્રજાને શક તરીકે સંખાધી શકાય તેમ નથી; અને સર્વ ભિન્ન ભિન્ન છે તે દર્શાવવા તે દરેકના અકેક રાજાની-કહા કે અકેક પ્રજ્ઞજનની-છળી, ચહેરા-પાસે પાસે ગાઠવી ખતાવ્યાં છે. જેથી તેમના ચહેરાની આકૃતિ, રેખા ઇ. કાઇ રીતે એક ખોજાને મળતા આવે છે કે કેમ તેની તુલના કરી લેવાય. બીજી વિશિષ્ટતા જગન્નાથ-પુરી અને લુવનેશ્વરના મંદિરની રચના સંબંધી છે. તેની તુલના કરવી સુગમ પઉ માટે, મૂળે જે ધર્મનાં તે માની શકાય અને પુરવાર કરી શકાય તેમ છે તે ધર્મનાં તેવાં સ્વતંત્ર અને પુરાતત્ત્વ સંબંધી દશ્ય શાધીને સાથે સાથે મૂકયાં છે. આટલું વિવેચન ચિત્ર ખાઅતમાં નવીન સમજ લેવું રહે છે.

નકશાઓ—પૂર્વના ભાગામાં જેમ રજી કરાયા છે તેમ આમાં પણ પરાક્રમી કે નિર્ભળ દરેક રાજાના રાજ્ય વિસ્તારના ખ્યાલ તુરતમાં આવી જાય તેવી રીતે નવાજ ઉભા કરવામાં આવ્યા છે; દરેકના રાજઅમલની સીમાદર્શક માહિતી મળે તે માટે વર્તમાન પ્રાંતાની હદ પણ સાથે સાથે ખતાવી છે; તે તે સમયે અન્ય પ્રાંતા ઉપર

કાની સત્તા નામી પડી હતી તે પણ ખ્યાલ આપી દીધા છે; જેથી તે સમયે અની રહેલા સર્વ બનાવાની વિહંગદેષ્ટિએ તુરત સમજ આવી નય.

ચારે ખંડમાંના વર્ણવાયલા વ'શાની નામાવલી ચાલુ રીત પ્રમાણે, પુસ્તક પુર્ થતાં એકત્ર કરીને ઉતારી છે. જ્યારે તેમના સમકાલીનપણે કયા વ'શના કયા ભૂપતિએા હતા તે જોવા માટેના વંશવૃક્ષના કાેઠાએા પુ. ૩માં અપાયા છે એટલે ત્યાંથી નજર ફેરવી લેવા વિનંતિ છે.

આ પ્રમાણે પુસ્તકની સમાપ્તિ થાય છે. પુસ્તકના લેખનમાં તથા ચિત્રો રજી કર-વામાં જે જે ગ્રંથકર્તાઓ, લેખકા અથવા અન્ય વસ્તુઓના માલિકા વગેરેની મદદના ઉપયાગ કરવા પડયા છે તે સર્વેના ઉપકાર માનવા રજા લઈએ છીએ.

વિક્રમાર્ક ૧૯૯૪ અષાઢ શુકલ નવમી વડાદરા

विद्योपासङ

ત્રિભુવનદાસ લહેરચંદ શાહ

#### (इ) प्रधाशक्षेत्रं निवेदन

આ વખતે પણ આ ભાગનું પ્રકાશન ધાર્યા પ્રમાણે સમયાનુસાર કરી શકાયું નથી એટલે દરજજે ક્ષમા તા જરૂર માંગવી જ રહે છે; પરંતુ વાચકગણ જાણીને ખુશી થશે કે તેમાં અમારા પ્રમાદ કારણભૂત નથી. કેમકે આગળ જણાવ્યા પ્રમાણે હવે ઇં શ્રેજી આવૃત્તિ બહાર પાડવાનું હાથ ધરાયું છે અને તેના પ્રથમ ભાગ પ્રગટ પણ થઈ ચૂકયા છે. ગુજરાતી વિભાગે પુસ્તકના પાંચ ભાગ થયા છે, પરંતુ ઈંબ્રેજ વિભાગે વસ્તુ તેને તેજ મુખ્યત્વે હાેવા છતાં, કેટલાક જરૂરી ફેરફારા કરવાથી ચાર ભાગ થયા છે એટલે હવે તેના ત્રણ ભાગ પ્રગટ કરવા રહે છે. આ ઉપરાંત "સુવાસ" નામનું સર્વ સામાન્ય માસિક કાઢીને સાહિત્યની સેવામાં અમે ઝ પલાવ્યું છે. તેના ત્રણ અંક ખહાર પણ પડી ચૂકયા છે. આ બે કારણને લઈને ગુજરાતી પુસ્તકને ત્રણેક મહિના અસુર થઈ છે. વાચકવર્ગને પ્રાર્થના કરીએ છીએ કે તેમના તરફથી સર્વ શકય સહકાર, સહાનુભૂતિ અને સહાય અમારા સાહસમાં તેમના તરફથી મળતી રહેશે. આખાયે પુસ્તકના હવે પાંચ ભાગ થયા છે એટલે ભલે અમને ખર્ચના બાેને વધે છે છતાં જે જે ગ્રાહકાએ પાતાનાં નામા નાંધાવી અમારા સાહસની કદર કરી છે તેમને તા ચાર ભાગની જે કિંમત રાખી હતી તેને તેજ કિંમતે એટલે રા. ૨૦) વીસમાં આપવાના છીએ: જે ફેરફાર કર્યો છે તે એટલા જ કે આગળમાં જાહેર કરી ગયા પ્રમાણે વધારાના ભાગની **બંધાઈ અને પરચુર**ણ ખર્ચ મળી નામના એક રૂપીએ લેવાનું ઠરાવ્યું છે. એટલે કે પાંચે ભાગ તેમને 3ા. ૨૧) એકવીસમાં મળે છે એમ ગણવું. જયારે હવેથી નવા થનાર ગ્રાહક માટે પણ આડું અવળું કાઈ ધારણ ન રાખતાં એક જ રીત ઠરાવી છે કે તેમને આખા સેટ રૂા. રરાા સાડીબાવીસે આપવા; મતલબ કે જેમ ચાર ભાગ હતા ત્યારે છુટક કિંમત રૂા. ૨૫) હતી અને આખા સેટ લેનારને તે ઉપર ૨૦% કમીશનના કાપી આપી રૂા. ૨૦) લેતા હતા તેમ હવે પાંચ ભાગની છૂટક કિંમત રૂા. ૩૦) છે અને ઉપરના હિસાળે ૨૦% કાપી આપતાં રૂા. ૨૪) થાય તેને બદલે ૨૨ાા માં આખા સેટ આપવાનું ઠરાવ્યું છે. અલખત એટલી સરત સાથે કે, તેઓએ પાંચમા ભાગ પ્રગટ થાય ત્યાંસુધીમાં નામ નાંધાવી લેવું જોઈએ; ત્યારખાદ ધારણ પ્રમાણે રૂા. ૨૪) ચાવીસ ગણવા રહેશે.

આ સિવાય વિશેષ કાંઇ કહેવા પહ્યું નથી. અંતમાં જે જે પુસ્તકાના, સાધનાના, —૦૫ક્તિગત કે સંસ્થાએાની માલિકીના–કિંચિત યા માટા પ્રમાણમાં આ પ્રકાશન પરત્વે ઉપયોગ કરાયા છે તે સર્વેના અંતઃકરણ પૂર્વક આભાર માનીએ છીએ, એજ વિનંતિ.

વડાેંદરા : રાવપુરા ૧૯૯૪ અશાડ સુદ ૯ સેવકેા શશિકાન્ત એન્ડ**્રકા. ના** સ્તેહવંદન

# यित्र परियय

---

નીચેના વર્ણુંનમાં પ્રથમના આંક ચિત્રની સંખ્યાસ્ત્રચક છે, બીજો આંક તે ચિત્રને લગતા અધિકાર કયા પાને આ પુસ્તકમાં ઉતાર્યો છે તે ખતાવવા પ્રતો છે; સર્વ ચિત્રોને સંખ્યાના અનુક્રમ પ્રમાણે ગાઠવ્યાં છે. તેથી કયું ચિત્ર કયા પાને છે તે સહેલાઇથી શાધી કઢાય તેમ છે. કાઈ ચિત્ર તેની કાઈ વિશિષ્ટતાને અંગે આડું અવળું મૂકલું પડયું હાય કે એક કરતાં વિશેષવાર રજી કરલું પડયું હાય તા તે હઠીકત તેના પરિચય આપતાં જણાવ્યું છે.

આગળની પેઠે આ પુસ્તકમાં પણ ચિત્રોને ત્રણ વર્ગમાં ગાઠવવામાં આવ્યાં છે. (૧) સામાન્ય ચિત્રો (૨) પરિચ્છેદનાં મથાળાંનાં શાેલનચિત્રો (૩) અને રાજ્ય વિસ્તાર બતાવતા તથા અન્ય ઐાંપદેશિક નકશાઓ.

પ્રથમ આપણે સામાન્ય ચિત્રોનું વર્ણન કરીશું.

#### (अ) સામાન્ય ચિત્રા

| મ્યાકૃતિ<br>નં <b>થ</b> ૧ | વહ્યન<br>પ્રુષ્ઠ | (**) (*********************************                                                                                                                                                                                                                                               |
|---------------------------|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩                         | કવર              | કલ્પવૃક્ષ અથવા કલ્પદુમનું ચિત્ર છે; તે <b>ની હકીકત પુ. ર</b><br>પુ. ૨૮ માં સંપૂર્ણ જણાવી છે તે ત્યાંથી <b>જોઈ લેવા વિનંતિ છે.</b>                                                                                                                                                     |
| ર                         | <b>३७२</b>       | હિસ્ટરી એાફ ઈન્ડીયન એન્ડ ઈસ્ટર્ન આર્કીટેકચર; મિ. જેમ્સ                                                                                                                                                                                                                                |
| 3                         | <b>३७</b> २      | ક્રેરુચ્યુસન કૃત પુ. ૧ પૃ. ૨૨૩ અને પૃ. ૪૯ માંથી અનુક્રમે<br>લીધાં છે. ળન્ને નિચે તેઓ સાહેબે "From a bas-relief at<br>Amravati=અમરાવતીના કાતરકામ ઉપરથી" એવી નાંધ કરી<br>છે. મતલળ કે આ ખન્ને ચિત્રો અમરાવતી ટાપનાં અંશા છે.<br>તેમનું વર્ણન છેક છેલ્લે હોવા છતાં મુખપૃષ્ઠે લેવાનું કારણ |

એ છે કે મંગલાચરણમાં ખાસ વિશિષ્ટતાસૂચક અને પૂજનીય વસ્તુ હોય તો રજી કરવાનું દુરસ્ત ગણાય છે. આ બન્ને વસ્તુ તે બન્ને મુદ્દા પૂરા પાઢે છે. અમારી માન્યતા પ્રમાણેનું તેના ખાસ અધિકાર માટે વર્ણન પૃ. ૩૭૨ થી જેવા વિનંતિ છે. જયારે કેરગ્યુસન સાહેબનું અસલ પુસ્તક કે જેમાંથી અમે આ ચિત્રો લીધાં છે તેમણે બીજી વિશેષ વર્ણન જો કે આપ્યું નથી પરંતુ ચિત્રદર્શનના સ્થાન ઉપરથી તેમના હેતુ ભાહધર્મનાં પારાણિક

સ્મારકા રજુ કરવાના જ માત્ર હાય એમ સમ**નાય છે.** 

| મ્માકૃતિ<br>નંબર | <b>વર્ણ</b> ન<br>પૃષ્ઠ | <b>₹3</b>                                                                                                                           |
|------------------|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ¥                | 9                      | સાતમા ખંડે પ્રથમ પરિચ્છેદનું મથાળાચિત્ર છે. વિશેષ માટે                                                                              |
| ų                | ૧૫                     | શાલનચિત્રાના અધિકારનું વર્ણન જુએા.                                                                                                  |
| •                | ``                     | સાતમાખંડે દ્વિતીય પરિચ્છેદનું શાભનચિત્ર <b>છે. અધિકાર વર્ણુન</b><br>માટે શાભાનચિત્રમાં જુએા.                                        |
| ŧ                | २८                     | ભિલ્સા પ્રદેશના નકશા છે. વિશેષ અધિકાર માટે નકશાના વર્ણું નમાં જુએા.                                                                 |
| y                | <b>૩</b> ٩             | સાતમા ખંડના ત્રીજા પરિચ્છેદના શીરાભાગનું શાભનચિત્ર છે. વિશેષ<br>અધિકાર માટે પરિચ્છેદ ચિત્ર જાુઓ.                                    |
| <                | ૫૯                     | અાઠમા ખંડના પ્રથમ પરિચ્છેદ-તેનું શાેભનચિત્ર છે. સમજુતિ માટે તેના<br>અધિકાર–વર્ણુંને જુએા.                                           |
| ¢                | <b>८</b> ६             | આઠમાં ખંડના દ્વિતીય પરિચ્છેદનું શાભનચિત્ર છે; અધિકારવ <b>ું ન તે</b><br>ઠેકાણુ અપાયું છે.                                           |
| 90)<br>99        | 906                    | આ પુસ્તકની વર્જુનમર્યાદામાં નવ સ'વત્સરા વપરાયાનું અમારી નજરે<br>પડ્યું છે. તેમાંના છ સંવત્સરાના પ્રવર્તકાના અથવા તાે જેનાં સ્મરણમાં |

આ પુસ્તકની વર્જુનમર્યાદામાં નવ સંવત્સરા વપરાયાનું અમારી નજરે પડયું છે. તેમાંના છ સંવત્સરાના પ્રવર્તકાના અથવા તા જેનાં સ્મરભુમાં તે પ્રવર્તવાનું મનાયું છે તેમના જે ચહેરા અમને લશ્ય–પ્રાપ્ત થયા છે તે અત્ર રજ્ય કર્યા છે. નં. ૧૦ ૧૧, ૧૨ અનુક્રમે ખુદ્ધદેવ, મહાવીર અને ઇસુભગવાનના મુખારવિંદા છે જેમના પ્રાતઃ સ્મરણીય સંવતા તે તે ધર્મના પ્રવર્તક ઉપરથી અનુક્રમે ખાદ્ધ, મહાવીર અને ઇસવીના નામથી આપણને સર્વ રીતે જાણીતા થઈ ગયા છે. એટલે વિશેષ કાંઈ ન લખતાં માત્ર આટલાજ ઉલ્લેખ કરવાની જરૂરિયાત દેખાય છે.

ખાકી રહેલ ત્રણ, રાજકરતી સત્તાના મહારાંચિત્રા છે. તેમનાં નામા-નહપાણ, કનિષ્ક પહેલા અને ચષ્ઠણ છે. પૃ. ૧૦૬ માં ક્ષહરાટ-સંવતના વર્તંક તરીકે નહપાણના પિતા ભૂમકનું નામ લખ્યું છે પરંતુ ખરી રીતે તે ક્ષહરાટના સંવતના પ્રવર્તક તા નહપાણજ છે. કેમકે ભૂમકે નથી કાતરાવ્યા કાઇ શિલાલેખ, કેનથી પડાવ્યા કાઇ સિક્કો; અલખત એટલું ખરૂં છે કે તેના રાજ્યકાળ કે જીવંત અવસ્થામાં તેના પુત્રે શિલાલેખામાં તે સંવતના ઉપયાગ કર્યા છે જ. એટલે ઉપયાગ કરનાર ભલે નહપાણ હતા પરંતુ ઉપયાગ ભૂમકની હૈયાતીમાંજ તેમજ તેના રાજ્યકાળની આદિના સમયની ગણત્રીથીજ કરવામાં આવ્યા છે; તેથી સ્થાપક તરીકે ભૂમકનું નામ અમે આપ્યું છે. પરંતુ તેની જાતિના અનેક રાજકર્તાઓએ (મથુરાપતિ રાજીવુલ, સાડાયે, તિક્ષલાપતિ લીઅક અને પાતિકે) તેને ઉપયોગમાં લીધા હોવાથી ભૂમકનું નામ તે સંવતને ન આપતાં, તે સર્વની જ્ઞાતિ ઉપરથી ક્ષહરાટ સંવત નામ આપ્યું છે.

કનિષ્ક પહેલાએ જે શક પ્રવર્તાવ્યા છે તેનું નામ અમે કનિષ્ક સંવત ન લખતાં કુશાન સંવત પસંદ કર્શું છે. નિયમ પ્રમાણે તેા પ્રવર્તકનું નામજ જોડવું જોઇતું હતું. વળી તેણે પણ પાતાના રાજ્યારંભથીજ તેની આદિ ગણી છે. એટલે આ બે કારણને લીધે કનિષ્ક સંવતના નામથી તે સંવતને એાળખાવવા, તે વધારે સકારણ કહેવાતઃ પરંતુ અમે કનિષ્કને બદલે જે કુશાન શબ્દને પસંદગી આપી છે તે ઇતિહાસનું આલેખન સરળ ખનાવવા પુરતા આશયથીજ છે. કેમકે સર્વ ઇતિહાસ-કારોને કનિષ્ક કરતાં કુશાન શબ્દ વિશેષ પરિચિત છે; વળી કનિષ્ક શળ્દ જોડવાથી, તેને કુશાનવંશી હિંદી સત્તાના આદ્ય પ્રણેતા કદાચ લેખી જવામાં સ્પાવત. જ્યારે ખરી રીતે હિંદમાં સત્તાધારક રાજકર્તા તરીકે તા તે કનિષ્કના પિતા: જેને વેમ-કડકસીઝ બીજા તરીકે ચાળખાવાય છે તેજ હતા. તેમજ પિતાના નામના ઉલ્લેખમાં પુત્રના સમાવેશ પણ સહેજે થઈ જાય છેજ; વળી કુશાન શબ્દ તેમની સમસ્ત જાતિસૂચક છે તે પણ સમજી લેવાય છે તેમ વેમની રાજકીય અધિકારની મહત્તા પણ જળવાઈ રહેતી સમજાય છે. આવા ત્રિવિધ હેતુથી અમે કનિષ્ક સંવત ને બદલે 'કુશાન સંવત' નામ આપ્ય છે.

છેલ્લું મ્હાેરૂં ચષ્ઠણનું છે. આણે સ્થાપેલ સંવતનું નામ ચષ્ઠણ સ વતજ અમે પસંદ કર્યું છે. તેણે જે કે સ વતને ગતિમાં મૂકયા છે, પરંતુ તેના પ્રારંભ કનિષ્ક પહેલાએ જેમ પાતાના રાજ્યની શરૂઆતથી ગણ્યાે છે તેમ ન કરતાં, પાેતાના પિતા ધ્યમાેતિકે સત્તા અધિકાર <mark>ધાર</mark>ણ કર્યા-બલે ક્ષત્રપ તરીકે, એક તાબેદાર જેવી સ્થિતિમાં હતા છતાં પિતાનું ખહુમાન જાળવવા તેણે રાજસૂત્ર ધારણે કર્યું-ત્યારથી કર્યો છે એટલે, ' કુશાન સંવત ' ઉપર જે ધારણે આપણી પસંદગી ઉતરી છે તે નિયમે ચષ્ઠેણની જાતિનું નામજ તેના સંવત સાથે એડનું યાગ્ય લાગત અથવા છેવટે, તેણે જેમ પાતાના પિતાના નામને આગળ આણી ખતાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે તેમ આપણે પણ તેનું અનુકરણ કરી ' ધ્વમાતિક સંવત'નું નામ રાખી શકત. પરંતુ તે બન્ને સંજોગા પડતા મૂકવા પડ્યા છે. કેમકે જે જાતિ વિષયક નામ જેડયું હાત તાે, ચષ્ઠણ પાતે કુશાન જાતિનાજ નખીરા હતા એટલે કનિષ્કના વંશ અને ચષ્ઠણના વંશ એમ જે બે ભાત પડી જાય છે તે દેખાવમાં ન આવત; બીજું રાજકીય મહના તે બન્નેની જૂદી છે તે ન સમજાત ( જુએ આ પુસ્તકે પૃ. ૨૦૫ માં સરખામણી); ઉપરાંત સાથી પ્રણળ કારણુ તા એ છે કે, સંવત પ્રવર્તક તરીકે સાર્વભામ સત્તાના ભાગવટા જેવું પ્રખર

પરાક્રમ અને સત્તા ધારકતા જોઈ એ તે ક્ષત્રપ ધ્યમાતિકમાં હતીજ નહીં. એટલે આ કિસ્સામાં પણ આવાં ત્રિવિધ કારણથી 'ચષ્ઠણ સંવત ' નામ આપવાનું અમને વ્યાજબી લાગ્યું છે.

ઉપરનાં છ ચિત્રામાંના છેલ્લાં વર્ણ, અમે તે તે સંવતાના પ્રવર્તકાના માલૂમ પહેલા સિક્કા ઉપરથી ઉભાં કર્યા છે. વળી નીચે આકૃત્તિ નં રલ્ ૩૧ માં જુએા; જ્યારે પ્રથમના ત્રણ ધર્મ પ્રવર્તકા હાેઇ તેમની પ્રતિમા ઉપરથી નીપજાવી કાઢયાં છે.

१६ ११७

નવસા ખેડના પ્રથમ પરિચ્છેકનું મથાળાચિત્ર છે. હકીકત માટે શાે**લન** ચિત્રમાં જુએા.

૧૭ ) ૧૮ | ૧૨૨ ૧૯ | થી ૨૦ | ૧૨૪ હ્ણ સરદાર, કનિષ્ક પહેલા કુશાન, ક્ષહરાટ નહુપાણ અને ચષ્ઠણ; આ પ્રમાણે અનુક્રમ વાર તેમનાં ચિત્રો છે. પાસે પાસે રજી કરવાનું કારણ એ છે કે, સર્વ ઇતિહાસકારા તેમને શક કે તેવી જ ભળતી જાતિના નામ આપીને વર્ણન કર્યે ગયા છે; જયારે ખરી રીતે તે જુદી જુદી જાતિના જ છે. તેઓના ચહેરા પણ કાઈ કાઇને મળતા નથી. આ પ્રમાણે ઉઘાડા ફેરફાર તેમના ચહેરા માત્રથી પણ જણાઈ આવે તેમ છે. મતલબ કે તેમની ભિન્નતા પુરવાર કરવાના હેતુથી આ પ્રમાણે કરવામાં આવ્યું છે.

હૂથુ પ્રજાના કાેઇ ચહેરા અમને મળેલ ન હાેવાથી, તે પ્રજાની ખાસીયત જે ( જુઓ પુ. ૩. પૃ. ૩૯૦ ટી. ૨૧ તથા આ પુસ્તકે પૃ. ૧૨૩ નું વર્ણન) જાણવામાં આવી છે તે ઉપરથી એક નિષ્ણાત કળાકાર પાસે ચીતરાવીને ઉતાર્યા છે. જ્યારે બાકીના ત્રણુ તેમના સિક્કા ઉપરથી ઉભા કર્યા છે. (સિક્કાચિલનાં વર્ણન માટે પુ. ૨ માં તેમના સિક્કા જુઓ) ને. ૧૯ અને ૨૦ની અરસપરસની સરખામણીના વર્ણન માટે પૃ. ૧૯૮ થી ૨૦૨ જુઓ.

२१ १३७) २२ १४० २३ १४१ કડક્સીઝ પહેલાનું સિક્કાચિત્ર, કડક્સીઝ બીજાની મૂર્તિ, તથા તેનું સિક્કા ચિત્ર; એમ વણ અનુક્રમવાર દેખાશે. કુશાનવંશી રાજાઓનું વર્ણન આલેખતા હાવાથી તેમનાં ચિત્રો અને તેટલાં મેળવીને ખતા-વવાના હેતુ છે. કડક્સીઝ બીજાની મૂર્તિ મળી આવી છે ખરી; પરંતુ માત્ર તે ધડર્પે જ હાવાથી, ચહેરાના દેખાવ કે અન્ય ખૂખીઓ તેમાંથી નીકળી શકતી નથી. માત્ર તેમના પહેરવેશ કેવા હતા તથા રાજા તરીકે શું રાજચિન્હ ધારણ કરાતાં હતાં તેના ખ્યાલ મેળવી શકાય છે. એટલે ચહેરા જેવી વસ્તુનું જ્ઞાન લેવા માટે તેમના સિક્કા-ચિત્રોથી જ

મ્બાકૃતિ વર્ણન નંબર પૃષ્ઠ

સંતોષ ક્ષેવા રહે છે. સિક્કાના વર્ણન માટે પુ. ૨ માં સિક્કાચિત્ર નં. ૮૭, ૮૮, જુઓ.

२४ १४७

નવમા અંડે દ્વિતીય પરિચ્છેદનું મથાળાચિત્ર છે. તે માટે તે વિષયે જુઓ.

२५ १९७) २६ १७३ २७ १७७) અનુક્રમે હુવિષ્ક, કનિષ્ક બીજો અને વાસુદેવ પહેલા તે ત્રણેના સિક્કા ચિત્રા છે. પ્રત્યેકના વર્ણન માટે પુ. ર માં તેમના સિક્કાવર્ણન જાઓ. તેઓ રાજકર્તા થયેલ હાવાથી તેમના ચહેરા રજી કરવાના જ માત્ર હેતુ છે, ઉપરાંત વિશેષ વર્ણન તેમના જીવનચરિત્રે જોઈ લેવું. વાસુદેવે પાતાના કુળધર્મ પલટયા હતા તે તેના સિક્કાચિત્ર (અવળી બાજીનું જીઓ) થી સ્પષ્ટ તરી આવે છે.

નવમાખંડે તૃતીય પરિચ્છે દનું મથાળાચિત્ર છે. તેની હકી કતમાં બુએા. નં. રહ કનિષ્ક ખીજાની મૂર્તિ-કેવળ ધડજ છેઃ ચષ્ઠણનું સિધ્ધા ચિત્ર નં. ૩૦ માં છે જ્યારે નં. ૩૧ ચષ્ઠણનું ધડ છે. કનિષ્કની સાથે ઉભી રાખેલ ચષ્ઠણની મૂર્તિ જે માટ ગામેથી મળી આવી હતી તે અત્રે રજી કરી છે. ખન્નેના ચહેરા રજી કરવા હતા, પરંતુ ખન્નેની મૂર્તિનાં કેવળ ધડ જ મળી આવ્યાં છે; એટલે આકૃતિ નં. ૨૨ માં જણાવ્યા પ્રમાણે પાષાકના તથા રાજદ્વારી ચિદ્ધો ધારણ કરવાની પદ્ધતિના જ ચિતાર મળી શકે છે.

ખૂબી એ જેવાની છે કે આ પ્રજાને લગતી રાજાઓમાંની જેટલી મૃતિઓ પ્રાપ્ત થઈ છે તે સર્વે (વેમ-કડક્સીઝ આકૃતિ નં રર. કનિષ્ક બીજો આકૃતિ નં રસ્; અદ્યાપિ પર્યંત એવું જાણવામાં આવ્યું નથી—કહાકે નિશ્ચિત પણે સાળિત કરાયું નથી—કે બે કનિષ્કા થયા છે એટલે વિદ્વાનોએ આને સામાન્ય રીતે કનિષ્કની મૂર્તિ તરીકે જ ઓળખાવી છે. જયારે હવે આપણે પુરવાર કરી અતાવ્યું છે કે કનિષ્ક નામના બે રાજાઓ થયા છે. તેમાંથે આ મૂર્તિ કનિષ્ક બીજાની જ હોવા સંભવ છે તેથી આપણે તેની સાથે તે વિશેષણ જેડયું છે) તથા ચષ્ઠણ આકૃતિ નં. ૩૧; એમ ત્રણ જ મૂર્તિ સાંપડી છે. અને તે ત્રણે ઉપરથી માથાં ઉડી ગયાં હાય એવી સ્થિતમાં જ મળી આવેલ છે. એટલે જેમ આપણે પુ. ૧ના મુખચિત્રે, સરસ્વતી દેવીના ધડ ઉપર તે તે સમયની અન્ય દેવીના મુખચિત્રો ઉપરથી એક ચહેરા ચીતરી કઢાવી તેના ઉપર બેસતા કરી, અખેડ ચિત્ર બનાવી કાઢયું છે તેમ આ રાજા વેમ અને કનિષ્ક બીજાના સિક્કાચિત્ર ઉપરથી તેમના ચહેરા

કાેઇ સારા કળાકાર પાસે ચિતરાવી તે ધડ ઉપર ગાેઠવી દઇ રન્નું કરવાના હતા પરંતુ તે વસ્તુ લહ્ય ન હાેવાથી તેમની સંપૂર્ણ ચહેરા સાથેની મૂર્તિ'એા ઉપનની કઢાય તેમ નથી; જેથી અત્યારે તાે આવાં ધડથી જ સંતાેષ ધરવા રહે છે.

उर २०७

ચષ્ઠણના પાત્ર રૂદ્રદામનનું સિક્કાચિત્ર છે. તેનું વર્ણન અત્યાર સુધી ખહાર પડી ગયેલ ત્રણમાંથી એક કે પુસ્તકમાં કરવામાં આવ્યું નથી. કેમ કે અત્યાર સુધી ચષ્ઠણના વંશના કાે સત્તાધીશના રાજ્યા- ધિકાર આળેખવા જ ધાર્યા નહાેતા; જે ગાેઠવણ કરી રાખી હતી તે એટલા જ પુરતી કે ચષ્ઠણ સંવતના સમય નક્કીપણે પ્રથમ સાબિત કરી ખતાવવા અને પછી તેના સમર્થનમાં અનેક ઐતિહાસિક ઘટના- ઓના મેળ જામી જતા સિદ્ધ કરી આપવા ( જાઓ પૃ. ૨૨૦ થી ૨૨૩ સુધી વર્ણવાયલા આઠ સુદ્દાઓ); હવે એક પગલું આગળ ભરવા વિચાર થઇ આવવાથી તેમનાં જીવનચરિત્ર દાખલ કરવામાં આવ્યાં છે. પરંતુ નવી આવૃત્તિ કરવાના સમય આવશે તાે તેમાં સિક્કા ચિત્રના વર્ણનને રીતસર સ્થાન આપવામાં આવશે. બાકી અત્યારે તાે સિક્કાચિત્ર નજરે જોઇને જ તથા તે સર્વ રીતે ચષ્ઠણના સિક્કાને મળતું આવે છે એટલું જાણીને જ, અટકી જલું રહે છે.

ઉપરમાં નવખંડ સુધી લગતાં ચિત્રોના સમાવેશ થઇ જાય છે. હવે દશમાખંડના પ્રારંભ થાય છે. તેમાં હાથીગુંફા અને રાજ ખારવેલનું વર્ણુન આવે છે. જેમ તેમાંની અનેક ગેરસમજૂતિઓ દૂર કરવાને વિસ્તાર પૂર્વક વિવેચન કરવાની જરૂર પડી છે તેમ તે કથનને સાબિત કરનારાં અનેક પ્રકારનાં પ્રાચીન શિલ્પ-દશ્યા પણ રજ્ કરવાની આવશ્યકતા દેખાય છે જ. એટલે તેમાં કેટલાંક આ રાજા ખારવેલના ચેંદિ વંશના સમય સિવાયનાં ચિત્રો પણ દેખાશે એટલું જણાવી દઈ એ

33 220

**३४ २**५२

૩૫ ૨૭૫

३६ २७५

દશમ ખંડે પ્રથમ પરિચ્છેદ } દશમ ખંડે દ્વિતીય પરિચ્છેદ ≯ આ ત્રણે મથાળાચિત્રનાં વર્ણન માટે દશમ ખંડે તૃતીય પરિચ્છેદ ∫ પરિચ્છેદ ચિત્રની હકીકત ન્નુઐા.

હાથીગુંફાનું ચિત્ર છે. જે વસ્તુને લીધે આ ગુફાનું નામ પડી ગયું છે અને જેને ગુફાના પ્રવેશદારે જ ખડકમાંથી કાતરી કાઢી ઉભાે કરી અતાવવામાં આવ્યા છે તે હાથી પણ સાફ દેખાડવામાં આવ્યા છે. તેમાં કળાની દિષ્ટિએ ખાસ કાંઇ નાંધવા જેવું નથી પરંતુ તે જમાનામાં પણ આવડા માટા કદનાં પ્રાણી, આવી માટી ગ'લાવર ખડકામાંથી આકૃતિ વર્ણન નંબર પૃષ્ઠ

જરાપણ ખાડખાપણ વિના સુડાળ કાતરી કાઢનાર કારીગરા પણ અસ્તિત્વ ધરાવતા હતા એટલું તો આ ઉપરથી તુરત સમજી શકાય છે જ. આ હાથી કાેે છે કાેતરાવ્યા છે તથા ત્યાં ઉભા કરવાના હેતુ શું છે તે માટે પુ. ર, પૃ. ૩૬૩–૪ માં ઘાલી–જાગુડાના લેખનું વર્ણન જુએા. વળી ગુકાની અંદરના લેખ માટે આ પુસ્તકે રાજા ખારવેલના વૃત્તાંતે હકીકત લખાઈ ગઇ છે. આ હાથી સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના ઘાલી શિલાલેખના મથાળે ઉભા કરાયલ છે.

30 39 6

મહાવિજય પ્રાસાદ; અમરાવતી સ્તૃપ. આને લગતું સંપૂર્ણ વર્ણન આ પુસ્તકે અપાયું છે. અત્રે તો માત્ર એટલું જ જણાવલું રહે છે કે આ અમરાવતી સ્તૃપ વાળા આખાય ધનકટક પ્રદેશ ઈસવીસનની પૂર્વે એ ત્રણ સદી સુધી જૈન ધર્માનુયાયીઓથી ભરચક વસાયલા હતા એટલે જે જે પુરાતત્ત્વનાં અવશેષા તે સમયનાં ત્યાંથી મળી આવે છે, તે સવેં ભાદ્ધધર્મનાં નહીં પણ જૈનધર્મનાં જ સંસવી શકે છે

અનુક્રમે પાશ્વ નાથ અને ચૌમુખની પ્રતિમાઓ છે. આ બન્ને મૂર્તિઓ જૈનોની છે. નં ૩૭ વાળા ધનકટક પ્રદેશમાંથી જ તે પણ ખાદી કાઢવામાં આવી છે. વળી નં. ૩૭ ના જેવા એક સ્તૃપ છ. સ. ૧૯૨૯ માં ત્યાંથી મળી આવ્યા છે એમ મદ્રાસ ગવરમેં ટ કાેમ્યુનીક તા—૩૦–૧૨–૨૯ થી જણાવવામાં આવ્યું છે. આથી આપણા દાેરેલાં અનુમાનને વિશેષ પુષ્ટિમળે છે. આને લગતું કેટલુંક વર્ષુન પુ.૧, પુ. ૧૫૩ માં આકૃતિ નં. ૨૦, ૨૧ના શીષ કમાં અપાયલું છે.

४० ३**१**६ ४१ ચર્ણ પાદુકા ) મુખ પૃષ્ઠ ઉપરનાં આ બે ચિત્રા છે તેમનું ઐતિ-અને ચરણપૂજા કાસિક રહસ્ય આ સ્થાને આવતું હાેવાથી અત્રે ક્રીને રજી કરવામાં આવ્યાં છે. સંપૂર્ણ વિગતના નિર્દિષ્ટ પૃષ્ઠ ઉપર લખેલ છે એટલે વિશેષ લખવાની જરૂર રહેતી નથી.

४२ ३२३

જગન્નાથપુરીમાં વિશ્વમંદિર તરીકે (જીઓ નીચેની આકૃતિ નં. ૪૫) જે એ જોળ ખાઈ રહ્યું છે તેમાં પધરાવેલી ત્રિમૂર્તિનો છબી છે. મંદિરની બાંધણી તથા બાહ્ય રચના નીચેની આકૃતિ નં. ૪૪માં દર્શાવેલ ભુવ-નેશ્વરના મંદિરને મળતાં આવે છે જયારે મૂર્તિ છે તે ભિલ્સાટાપવાળા પ્રદેશમાંથી મળી આવેલ ત્રિમૂર્તિ (જીઓ કનિંગહામ કૃત ધી ભિલ્સા-ટાપ્સ પુસ્તક પ્લેઇટ નં. ૨૨નું ચિત્ર)ની આબેહુબ પ્રતિકૃતિ રૂપ છે. તેના સર્વ અધિકાર વિસ્તારથી આ પુસ્તકમાં વર્ણવાયા છે તે ત્યાંથી વાંચી લેવા. અત્રે તા સારરૂપ જણાવવાનું કે તે મંદિર વર્તમાનકાળે

વૈદિક ધર્મનું મનાય છે પરંતુ તેના પ્રાચીન ઇતિહાસમાં ઉતરતાં તે અન્યથા માલૂમ પડે છે.

४३ ३२७

ત્રિરત્ન તરીકે જે ઓળખાવાય છે તે ચિન્હા રજી કર્યા છે. તેના અર્થ વિદ્વાનાએ ભાદ્ધધર્મનાં પ્રતીકસમા The Buddha, the Law and the Order બુદ્ધદેવ, ચક્ર અને સંઘ; એમ કર્યા છે. પરંતુ તેમને કાતરાવનાર અન્ય મતાનુયાયી હાવાથી તે પ્રસાણે તેના અર્થ કરવા વાસ્તિવિક ક્ષેખાશે નહીં.

४४ ३२५

ભુવનેશ્વર ગામમાં આવેલું ભુવનેશ્વર તરીકે ઓળખાતું મંદિર છે. ખાદ્ય દેખાવમાં ઉપરના નં. ૪૧માં રજી કરેલા ત્રિમૂર્તિ વાળા જગન્નનાથ પુરીમાંના વિશ્વમંદિરને (આકૃતિ નં. ૪૫ જુઓ) મળતું આવે છે; આ સ્થાન પાસે જ રાજા ખારવેલના લેખવાળી હાથીગુફા આવેલ છે.

४५ ३२६

નં. ૪૧ લાળી ત્રિમૂર્તિ જે મંદિરમાં પધરાવવામાં આવી છે અને જ્યાં દરેક વર્ષે, ઠરાવેલ અમુક દિવસે, ભરાતા મેળામાં સારાયે ભારત-વર્ષમાંથી યાત્રિકા દર્શનાર્થે આવે છે તે વિધ્વમંદિરનું ચિત્ર છે. તેને ત્રણ મંડપ છે, તથા પ્રવેશદ્વારે સિંહ ગાઠિવ્યા છે; જેના ચાંગાનમાં યાત્રિકા ભેગા મળે છે તથા મહા પ્રસાદ વહેં ચવામાં આવે છે; જેને યાત્રિકા વિનાસંકાચે નાત જાતના ભેદ સિવાય આનંદપૂર્વક આરા-ગીને પાતાને પવિત્ર થયેલા-જીવતરને ધન્ય થયેલું—માને છે. આ ચાંગાનમાં એક અરૂણસ્તંભ ઉભા કરેલા નજરે પડે છે. આ મંદિરની રચના, ત્રિમૂર્તિના ઇતિહાસ, તથા સ્તંભ ઉભા કરવાની પ્રયા તથા તેને લગતી અન્ય માહિતી વિશે ખૂબ વિસ્તારપૂર્વક વર્ણન આ પુસ્તકે અપાઈ ગયું છે તે વાંચી જવું (સ્તંભ માટે વિશેષ અધિકાર નીચેની આ. નં. ૪૬ જુઓ).

४६ ३३४

અરૂ ખુરતંલ: આકૃતિ નં. ૪૫ના પ્રાંગણમાં જે સ્તંલ ઉભાે કશ-યલ નજરે પડે છે તે અરૂ ખુસ્તંલના નામે ઓળખાય છે. તેના જેવા સ્તંભાે, દક્ષિણ હિંદમાં આવેલ બસ્તી નામે ઓળખાતાં જૈનમ દિરાના ચાકમાં પણ ઈ. સ.ની પાંચમી સદી આસપાસના સમયથી ઉભા કરાતા આવ્યા છે. તેને માનસ્તંભ કહેતા. તેમાંના એક (જીઓ આકૃતિ નં. ૪૭) અત્રે સરખામણી કરવા હીસ્ટરી એક ઇન્ડીઅન એન્ડ ઇશ્ટરને આકીટેકચરમાંથી ઉતાર્યો છે.

૪૭ ૩૩**૫** 

માનરતંભ: આકૃતિ નં. ૪૬ની સાથે વિગતવાર સરખામણી કરી શકાય તે માટે અત્ર દર્શાવ્યા છે. નં. ૪૬ તથા નં ૪૭ના દેખાતા ફેરફારનું વર્ણન પૃ. ૩૩૪માં આપવામાં આવ્યું છે. આકૃતિ વર્ણન નંબર પૃષ્ઠ ૪૮ ૩૧૪ ૪૯ ૩૪૪

દશમા ખંડે ચતુર્થ પરિચ્છેદનું મથાળા ચિત્ર છે. શાેલન ચિત્ર ન્નુએા. દશમા ખંડે પંચમ પરિચ્છેદનું મથાળાચિત્ર છે. શાેલન ચિત્રે ન્નુએા.

५० ३४५

ત્રિકલિંગ દેશના નકશા આપ્યા છે. રાજા ખારવેલના રાજ્યા-ધિકારે જેટલા પ્રદેશ હતા અને જેને ત્રિકલિંગના નામે વિદ્વાનાએ આળખાવ્યા છે તેના કાંઇક ખ્યાલ આપવા માટે ખાસ ખનાવ્યા છે. વાસ્તવિકમાં તા રાજા ખારવેલના ત્રિકલિંગ આ નકશામાં દર્શાવેલ કૃષ્ણાનદીના તટ પાસેથી ન અટકતાં, વર્તમાનના ઠેઠ દક્ષિણે આવેલ મદ્દરા શહેર કે બલ્કે તેથી પણ દ્વર દક્ષિણ સુધી લળાયલ હતા. ( જુઓ આગળ ઉપરતી આકૃતિ નં. ૬૩)

પુર ૩૬૨

રાજ ખારવેલના જીવનચરિત્રની અનેક ક્ષેત્રીય સરખામણી પ્રિય-દર્શિનના તદ્દેશીય સ્થિતિ સાથે કરેલ હાવાથી, બન્નેનાં મહારાં રજી કરવા ઇચ્છા હતી. પરંતુ તેમાંના એકનું જ મહારૂં મળી આવતું હાવાથી તેજ માત્ર રજી કરીને કૃત્કૃત્ય બન્યાના સંતાષ ધરવા રહે છે.

પર ૩૬૯ ૄ સંકિસાપીલર: તિરહુટપીલર: નહપાણપીલર અને ગાતમીપુત્ર પ૩ ૄ પીલર; એમ ચાર સ્તંભા અનુક્રમવાર દર્શાવ્યા છે. તેમનું વર્ણન છેવટના પ૪ ભાગે એડેલ પરિશિષ્ટમાં વિસ્તૃતપણું આપવામાં આવ્યું છે. તે ત્યાંથી પપ આગળ બેઇ લેવા વિનંતિ છે.

પક થી ૬૩

આઠ નકશાએ નવા ખનાવીને જોડયા છે. તેના અધિકાર માટે નકશા ચિત્રાની સમજૂતિ વાળી હકીકત જુએો.

### (आ) નકરાા વિશેની સમજૂતિ

૧૨ ભિલ્સાના સ્તૂપપદેશ અતાવ્યા છે. આનું કેટલુંક વર્ણન પુ. ૧ માં પૃ. ૧૮૮ ઉપર અપાઇ ગયું છે. (જીઓ પુ. ૧, પ્રસ્તાવના પૃ. ૪૬ ઉપરના નકશા; આંક ૪નું વર્ણન). અત્ર વિશેષમાં એટલું જ જણાવવાનું કે તે સ્થાનમાં જૈન ધર્મના અંતિમ તીર્થકર શ્રીમહાવીરના જીવનને સ્પર્શતી અનેક ઘટનાએ ળની ગઈ છે તેથી તે સ્થાનને જૈનધર્મીઓ માટે એક તીર્થધામ છે એમ કહીએ તા પણ ચાલે.

પર ૧૪ રાજા ગંધવેસેન ગર્દભીલે સરસ્વતી સાધ્વીને હેરાન કરવાથી આચારે કાલિકસૂરિએ પારસકુળ (પશિઆમાં) જઈ શક પ્રજાને તેડી લાવી તેને શિક્ષા કરવા મન ઉપર લીધું હતું. તે શક પ્રજાએ સિંધ અને સારાષ્ટ્રમાં થાથું નાખી તેને કખજે કરી લીધા હતા. ચામાસુ પૂરૂં થયે અવંતિ જ્રાયો હતા. રાજા ગર્દભીલ કયાંય નાસી ગયા હતા. અંતિમ શકપતિએ, ગર્દભીલને મદદ કરનાર અરિષ્ટકર્ણ શાતકર્ણીની પાછળ પડતાં, નીઝામી રાજ્યના કાઇક જંગલમાં પ્રાણ ગુમાબ્યા છે.

આથી કરીને ઉત્તરહિંદમાં ઇન્ડાપાર્થી અન શહેનશાહ અઝીઝ પહેલાનું, પશ્ચિમ હિંદમાં શકપતિઓનું અને દક્ષિણ-પૂર્વહિંદમાં શાતકરણીઓનું રાજ્ય સ્થાપિત થયાનું નજરે પડશે. નવાઈ જેવું એ છે કે અઝીઝ પહેલાને ગદ ભીલ અવંતિપતિ ઉપર ફતેહ મેળવવાના માં કો થયા હાવા છતાં તેણે કાંઈજ હિલચાલ કરી નથી; જ્યારે હિંદ ખહારથી શક પ્રજાએ આવીને મધ્યમ તથા પશ્ચિમ હિંદના કળજો લઈ પ્રજાપીડનના કાર્યમાં અવધી કરી દીધી હતી.

૫૭ ૪૦

શકારિ વિક્રમાદિત્યના રાજ્યવિસ્તાર ખતાવે છે. જ્યાં જ્યાં શક પ્રજાનું રાજ્ય હતું ત્યાં ત્યાં શકારિના ધ્વજ ક્રકવા માંડયા છે એટલે વિસ્તારની દૃષ્ટિએ નં. પરના નકશાનીજ સ્થિત જળવાઇ રહે છે. જે ફેર થવા પામ્યા છે તે માત્ર લાકમાનસ પરત્વેના જ છે. તે ભાગની પ્રજા, જે રાત્રીના ઉજાગરા જેવી સ્થિતિમાં તથા હથેળીમાં જીવ લઇને ફર્યા કરતી હતી. તે હવે શાંત મને અને સ્થિર ચિત્તે રહેતી હતી; કુદરતી ઉંઘના સમયે નિર્ભય થઇને સૂએ છે તથા ઉલ્લાસમાં જીવનગાળી પાતાના તાર્પણ હારના સંવત ચલાવે છે.

૫૮ ૫૩

શકારિ વિક્રમાદિત્યના પાત્ર અને પંજાળ તરફની દંતકથામાં જાણીતા થયેલ વિક્રમચરિત્ર–ગદ ભના રાજ્ય વિસ્તાર ખતાવેલ છે. કાેેે જાેે જાે તેના નશીબે હાેય કે પાર્થિઅન પ્રજાને નશીબે હાેય; પરંતુ ઇન્ડા પાર્થી અન શહેનશાહ ગાંડાફારનેસને હિંદમાંથી ઉચાળા ભરવા પડેલ હાેવાથી જે ભૂમિ ઉપર પથારા કરીને તે પડયા હતા તે સર્વે આ વિક્રમચરિત્રની હક્મતમાં આવી પડેલ દેખાય છે.

દક્ષિણપતિ અંધ્રવંશીઓ તે ગદંભીલવંશના મિત્રો-શુલેચ્છકાં અને સાચા સહાયકા હાવાથી તેમના મુલક તેટલા ને તેટલા એક સદી સુધી નિર્ભય સ્થિતિ અનુભવતા, એમને એમ આખાદી ભાગવી રહ્યો છે. ઉપરાંત નહુપાણુ ક્ષહરાટના સમયે તેના જમાઇ રૂષભદત્તે તેમને રાજગાદીના ત્યાગ કરવાની, જે કરજ પાડી હતી તે કલંકને ભૂંસી નાંખી, તેમણે પાતાની રાજગાદી પાછી પેઠણનગરે લાવી મૂકી હતી. એટલે કે સારાયે હિંદમાં હિંદુપ્રજા આ સમયે જેટલી સુખી અને આનંદી હતી તેવી આગળ પાછળના પચાસ પચાસ વર્ષ સુધી નહાતી જ.

આકૃતિ વર્ણન નંબર પૃષ્ઠ ૫૯ ૧૫૦

ઉત્તર હિંદની પ્રજાએ અડધી સદી સુધી મુક્તિ મેળવી, પુન: પરદેશી રાજકર્તાની ઝૂંસરી અનિચ્છાએ સ્વીકારી લીધી દેખાય છે. તેમાં તેમને પશ્ચા- તાપનું કારણ મળ્યું લાગતું નથી; કેમકે રાજા કનિષ્ક ખડા સાહસિક, કડક મીજા તેમજ દઢ નિશ્ચયી હાઇ, તેના રાજ્ય અમલે હિંદી પ્રજા પૂર્વની પેઠે જ સુખી બની રહી છે. તેણે અવંતિના જ પ્રદેશ માત્ર રહેવા દઈ ગર્દભીલ વંશીઓના હાથમાંથી સર્વ મૂલક પડાવી લઈ, તે ઉપર ક્ષત્રપ ધ્યમાતિકના હાથમાંસત્તાસૂત્ર સાંપ્યાં હતાં.તેજ પ્રમાણે પાતાના મિત્રો–ગર્દભીલ વંશીની નળળાઇના લાભ અંધ્રપતિઓએ પણ થાડા લીધા છે. કહેવત છે કે ઉગતાને સર્વ કાઇ નમે અને આયમતાની અવગણના કરે; તે અનુસાર અંધ્રપતિઓએ સાર્વ ભાગ સત્તાદર્શક, વિક્રમસંવતના ત્યાગ કરી પાતાના શક સંવત પણ ચલાવવા માંડયા છે.

६० १७५

કનિષ્ક બીજો, તેના દાદા કનિષ્ક પહેલાના જેવા પરાક્રમી તા નહાતો જ; પરંતુ શાંતિચાહક તથા એકદમ ઉદારવૃત્તિના હાવાથી રૈયતને તા નિર્ભયપણું જ બક્ષાયું હતું. સાથે સાથે પાતાના સરદારા ઉપર પણ રહેમીયત બતાવી, સ્વતંત્રતા અપીં હાવાથી, ક્ષત્રપ ચષ્ઠણ જે હવે મહાસ્ત્રપ બનવા પામ્યા હતા તેણે અવંતિના ગર્દભીલાને હઠાવી કરી પાતે 'રાજ' પદ ધારણ કરી લીધું હતું. તેમજ દક્ષિણાપથપતિઓનું ગુમાન તાડી નાંખવાને પણ વાર લગાડી નહાતી. એટલે સુધી કે તેમને પાતાના રાજનગર પૈઠણના ત્યાગ કરી દક્ષિણમાં હઠી જવું પડ્યું હતું કે જે સમય બાદ તેઓ પાછું માથું ઉચકવા જ પામ્યા નથી. જેથી આખા હિદમાં બેજ સત્તાની કડેઘડે નજરે દેખાય છે. ઉત્તરમાં કુશાનાની; અને મધ્ય, પશ્ચિમ તથા પૂર્વ હિંદના માટા ભાગ ઉપર ચષ્ઠણવંશીઓની.

આ પ્રમાણેની સ્થિતિ રૂદ્રદામનના સમયે પણ જળવાઈ રહી છે એટલે તેને માટે સ્વતંત્ર નકશા ચીતરી અતાવવાની આવશ્યકતા રહી નથી.

६१ १ू७७

પરંતુ કનિષ્ક બીજાનું ગરણ થતાં તેના પુત્ર વાસુદેવ પહેલાે મથુરાપતિ થયા કે પાછી રૈયત ઉપર પનાતી બેઠી છે. હિમાલયની તળેડીવાળા પ્રદેશમાંથી ગુપ્તવંશીઓ દાેડી આવ્યા છે ને પગદંડા મેળવવા મથી રહ્યા છે. તથા પંજાબ કાશ્મિર કુશાનની સતામાંથી ખસી જઇને સ્વતંત્ર થઇ ગયા છે.

ળીજી ખાજી રૂદ્રદામનના મરણ ખાદ તેના વંશજો, જો કે ઝળકયા તા નથી જ, છતાં એકદમ નિર્વીર્ધ પણ નીવડયા નથી. એટલે પ્રજાને

#### મ્માકૃતિ વર્ુન નંબર પૃષ્ઠ

હેરાનગતી જેવું પણ નહાતું. પરંતુ સર્વ દિવસા કાઇના સરખા જતા નથી. તે ઉક્તિ પ્રમાણે કુશાનવંશીઓને નિમૂળ કરી નાખી ગુમવંશી-ઓએ અવંતિના કારભાર હાથમાં લીધા છે; જયાં જયાં તેઓ ગયા છે ત્યાં ત્યાં ધર્મકાંતિ ઉપજાવી છે. પરંતુ તેમના કાંડે ખળ હાવાથી શાંતિ સ્થાપતા ગયા છે. તેમના સમય આપણી ક્ષેત્રમર્યાદા ખહાર જતા હાવાથી આપણા માટે તે અસ્પશ્ય રહ્યો છે.

६२ २४३

આ પ્રમાણે ઈ.સ. ના પ્રારંભસુધી પહેાંચી ગયા પછી વળી, ઈ.સ. પૂ. ની પાંચમી સદીમાં પ્રવર્તી રહેલ રાજ્યસ્થિતિનાં દર્શન કરવા ઉતરહું પડે છે. મગધપતિ ન'દિવર્ધ'ન-ન'દ પહેલાને, પાતાના સરદાર-સ્વામી મુંદના સમયે અ'ધાધ્'ધી જે પ્રસરવા માંડી હતી તેને સળળ હાથ દાળી દેવાની ક્રુરજ પડે છે. પરંતુ જેમ પાતે નંદવંશની સ્થાપના કરી છે તેમજ એક ચેદીવ'શો ક્ષેમરાજ નામના સરદારે માથું ઉચકીને તેજ સમયે પાતાના વંશના ઉદ્ધાર કરી કલિંગપતિ તરીકે ઉદ્દેશાષણા કરી છે. ન'દિવર્ધ'ને લગામ હાથ કરી તે પહેલાં, જે કેટલાેક મુલક ક્ષેમરાજે મગધની સત્તામાંથી ઝૂંટવી લીધા હતા તે પાછામેળવવા તેણે કલિંગજિન મૂર્તિને ખહાને મથામણ તાે ઘણી કરી હતી પરંતુ ક્ષેમરાજ ભારે માથાના દેખાવાથી કેવળ મૂર્તિનું જ અપહરણ કરી, પાેતાના નાકનું ટેરવું ઉંચું રાખી તેણે પાતાનું ધ્યાન ઉત્તર, પશ્ચિમ અને મધ્યહિંદમાં જ શાંતિ સ્થાપવા તરફ રાેકી રાખતું પડ્યું હતું. એટલે પૂર્વ હિંદના કિનારાના માટા ભાગ ઉપર તથા કલિંગ ઐારિસ્સાના પ્રાંતા ઉપર ક્ષેમરાજની સત્તા જામી પડી હતી: જેમાં તેના પુત્ર વૃદ્ધિરાજના સમયે વૃદ્ધિ થયા કરી હતી જ્યારે હિંદના ખાકી રહેતા ભાગ ઉપર નંદિવર્ધન પહેલાનું એક છત્રી રાજ્ય તપી રહ્યું હતું.

**49 343** 

મગધપતિ નંદ પહેલા તથા બીજો; તે બેનું રાજ્ય શાંતિપૂર્વક ચાલ્યા બાદ, પાછું ત્યાં અંધેર વર્તવા માંડયું હતું. તે વખતે દક્ષિણ હિંદમાં વૃદ્ધિરાજના પુત્ર ખારવેલનું રાજ્ય સ્થાપિત થઇ ગયું હતું. તેણે પાતાના દાદા ક્ષેમરાજના સમયે હરાઇ ગયેલી કલિંગજીત મૂર્તિને પેલા નંદીવર્ધનના વંશજ આઠમા નંદ ખૃહસ્પતિમિત્ર પાસેથી પાછી મેળવી હતી અને તેને પાતાના પગે નમાવી, સસાટ ગણાતા મગધપતિનું પાણી ઉતારી નાખી પાતે ચક્કવર્તી ખારવેલ ખની, કલિંગપતિના ડંકા વગડાવ્યા હતા. પછી તા દક્ષિણ હિંદમાં પણ ઠેઠ કન્યાકુમારી સુધી મુલકા જીતી, શાંતિ પ્રસરાવી ત્રિકલિંગાધિપતિ પણ ખની બેઠા હતા.

ભૂમિતૃષ્ણાને પાતે તાખે ન થયા હાવાથી, પરંતુ ઉલડી તેને શુલામ ખનાવી દીધી હાવાથી, ઉત્તર હિંદમાં કેટલાક સમય ભલે ગેરવ્યવસ્થા નમી ગઈ હતી તેમજ પાતે સર્વ શક્તિમાન થયા હતા છતાં તે તરફ મીટ પણ માંડી નથી; એટલું જ નહીં, પરંતુ પાતાના હાથે જ જીતી લીધેલ, અંધ્રવંશી, ચાલા, પલ્લવ અને પાંડય રાજાઓને પણ, તેમના સ્વઅધિકારે પાછા સ્થાયી તેમના ઉપર પાતાની આણુ બેસારી દીધી હતી. એટલે તે સમયે ઉત્તર હિંદમાં મગધપતિ નવમાનંદની અને દક્ષિણમાં ખારવેલ ત્રિકલિંગાધિપતિની, એમ બેજ મુખ્ય રાજસત્તા હતી.

તેના સમય ખાદ પાછું ખત્ને ઠેકાણે પરિવર્તન ગવા માંડયું છે અને સર્વ હિંદ ઉપર માર્ચ સમાટ ચંદ્રગ્રામના શાસનકાળ તપતા હાવાના દિવસ હિંદી ઇતિહાસને નેંધવા પડયા છે.

રાજા ખારવેલના શાસનકાળ, તેના રાજ્ય વિસ્તારની અગત્યતાના કરતાં હાથીગુંફાના લેખમાં વર્ણવાયલ કલિંગજીન મૂર્તિના ઇતિહાસ માટે વધારે પ્રખ્યાતીને પામ્યાે છે તથા ખાસ યાદગાર ખની ગયાે છે એટલી નાંધ જો ન લેવાય તાે તેની ધાર્મિક વલણને અન્યાય કર્યાે કહેવાશે.

#### (इ) शालन यित्रोनी समलूति सप्तम भंड

પ્રથમ પરિચ્છેદ:—જયારે અવદશા ઘેરાય છે ત્યારે મનુષ્યવૃત્તિએા બહેર મારી જાય છે. સરસ્વતી જેવી સાધ્વીને રાજા ગર્દભીલના માણુસા બદ દાનતથી ઉપાડી જાય છે. કાલિકસૂરિ મૃંઝાઈને શકાની મદદ લે છે. શકા કાલિકસૂરિની સૂચનાથી ગર્દભીલ જે ભૂકણુ અવાજ કાઢી તેની મંત્રસિદ્ધિથી દુશ્મનાને મારી શકતા તેનું માહું બંધ કરીને તેને હરાવે છે. છેવટે રાજા સલાહ માટે માંગણી કરે છે.

દ્વિતીય પરિચ્છેદ:—રાજા ઉદાયને જૈનધર્મ અંગીકાર કરી પાતાની ગાદી પાતાના ભાણેજને આપી સાધુ છવન લીધું. તેના ભાણેજે રાજ્યકર્તાને ન શાેલે તેવા પ્રજા સાથે વર્તાવ સાધ્યાે. ઉદાયન સાધુ રાજ્યધાનીમાં સદ્ધાેધ કરવા આવેલા તેમને તેણે ખારાકમાં ઝેર આપી મારી નાખવા પ્રયત્ન કર્યા.

ગર્દભીલના નાશ કરનાર શકાે છેવટે પરદેશીઓ હતા તેઓ પ્રજા સાથે ખહુ જ કૂરતાથી વર્તતા. એટલે વિકમાદિત્યે તેમની સામે થઈને તેઓના નાશ કર્યાે. શ્રીમહાવીરના સ્મરણ, દ્રવ્ય દીપકની ગાેઠવણી કરવામાં આવી હતી.

વૃતીય પરિચ્છેદ:—વિક્રમાદિત્ય શાણા અને વિદ્યાપ્રિય રાજવી હતા. તે પ્રજાના સુખ માટે ભયંકરમાં ભયંકર સ્થાનામાં કરતા. ભલે ભયંકર ભૂતાવળા હાય કે કાળી રાત્રિ હાય. તેણે વેધશાળાની પણ સ્થાપના કરી હતી.

#### અષ્ટમ ખંડ

- **પરિચ્છેદ પહેલા:**—વિજયી રાજા વીરવિક્રમ ગાદીપતી છે. કાળના વહેણુમાં મૂકાએલી સંવત્સર દીપિકા વીરવિક્રમનું હજીય સ્મરણ કરાવે છે. મહાવીર સ્વામીના નિર્વાણ પછી શરૂ થયેલ સંવત, શરદઋતુમાં વિકસતા, શિશિરમાં કરમાતા ક્રમળ પુષ્પ જેમ દેખા દે, અદબ્ય થાય તેમ ઇતિહાસમાં દેખાય છે.
- દ્વિતીય પરિ જે દ:—સમાટ પ્રિયદર્શિને ઘણા દેશા જતી લઇને ત્યાં પાતાની સત્તા પ્રસારી હતી. ભૂતકાળની ગૂફા ઉજાળનાર દીપક જેવા ઘણાય સંવતો એક સંવત્તમાં ભળી જઈ જ્યાતિ પ્રગટાવી જાય છે અને પ્રજા તેને સન્માને છે.

#### નવમ ખંડ

- પ્રથમ પરિચ્છેદ: —પરદેશમાં રહેતી ડુંગરાળ પ્રજા અને હિંદમાં વસતી શાંતિ પ્રિય પ્રજા, બંને વચ્ચે ચાલુ વિખવાદ થયા જ કરતા હતા. તેઓ સ્વભાવે તેમજ ખાસી-યતે દરેક બાબતે જુદા જ હતા.
- દ્વિતીય પરિચ્છેદ:—રાજા કનિષ્ક પાતાના રાજ્યને ઠેઠ હિમાલયની ઉત્તર સુધી લઈ જાય છે. ચીનાઓની તલવાર તેને અસર નથી કરી શકતી, છેવટે વિજયી થયા છતાંએ તે કેટ્ટી અજાણ્યા સૈનિકના હાથે મૃત્યુ પામે છે અને તે પણ પાતાની રાજધાનીથી દ્વર.
- તૃતીય પંરિચ્છેદ:—અલ્હા અવંતિ જીતી લે છે ને રાજાનું બિર્દ ધારણ કરે છે. મૂળ તેના મુલક તા મધ્ય એશિયાના ડુંગરા હતા જેની ખંને ખાજીએ સુસંસ્કૃત ક્ળદ્રપ મુલક હતા.

#### દશમ ખંડ

- પ્રથમ પ્રિચ્છેદ:—વાંસના વનના છેદનથી છેદિ શબ્દ ચેદિમાં રૂપાન્તર પામ્યા હાય એમ કહેવાય છે. રાજા કરકંડુ ભાગ્યના ખળે રાજ્ય પામે છે, હાથણી જ તેના ભાગ્યને અંજિલ આપે છે. જૈનધર્મ પ્રજામાં પ્રચાર પામતા જાય છે.
- દ્વિતીય પરિચ્છેદ:—મગધપતિ નંદરાજાએ રાજા ખારવેલના વંશજોને પ્રિય એવી જૈન મૂર્તિનું હરણ કરેલું તેને પ્રયત્ન કરીને છેવટે મેળવે છેને પાતે કૃતકૃત્ય થાય છે.
- તૃતીય પરિચ્છેદ:—રાજા ખારવેલે કૃષ્ણા નદીની પાર આવેલ સાતકરણી રાજને હરાવ્યો ને પીછા પકડથો.

દુષ્કાળથી પીડાતી પ્રજાને ખચાવવા નંદ રાજાએ બંધાવેલ ગંગાની નહેરના વિકાસ કરીને રાજા ખારવેલે ઠેઠ પાતાની રાજયધાની સૂધી લાવી દીધી છે.

- ચતુર્થ પરિચ્છેદઃ—હૃષ્કાળના વખતમાં પણ રાજા ખારવેલે પુસ્તકાદ્ધારની પ્રવૃત્તિથી લોકોમાં જ્ઞાનનું મહત્વ વધારેલું. જે મૂર્તિ વિષે ખટરાગ થયા કરતા હતા તે જગન્નાથજીની મૂર્તિ હાત્રાનું મનાયું છે. ધર્મસ્થાપના માટે તેણે અમરાવતીમાં સ્તૂપ પણ બંધાવ્યા છે.
- પંચમ પરિચ્છેદઃ—લિષકન્યા વક્રગ્રીવને મળે તેવી ચાણુકચ ગાેઠવણુ કરે છે તેના હાથના સ્પર્શથી જ વક્રગ્રીવ મૃત્યુને શરણ થાય છે ને માૈયોં વિજયી થઇને ઠેઠ લંકા સુધી ડંકાે ગજાવે છે.



# અનુક્રમ

| વિષય                                |                          | પૃષ્ઠાંક   | વિષય                                         | પૃષ્ઠાં <del>ક</del> |
|-------------------------------------|--------------------------|------------|----------------------------------------------|----------------------|
| સપ્તમ ખંડ                           |                          | -          | શકારિ વિક્રમાદિત્યની વિચારણા                 | ६५                   |
| પ્ર                                 | થમ પરિચ્છેદ              |            | પંદર વિક્રમાદિત્યનાં તારવણી તથા ચાલહ         | ય                    |
|                                     | ાર્દભીલ વંશ              |            | સંવત્સરતી ગણત્રીમાંતી કેટલીક વિટંત્મણ        | . ८५                 |
| નામાવળી તથા વંશાવળી                 |                          |            | <u> હ</u> િતીય પરિચ્છેદ                      |                      |
| જાણવામાં આવેલી                      |                          | 3          | સમય–કાળગણના(ચાલુ)                            |                      |
| રોા <b>ધી</b> ને સુધારેલ            | · ·                      | ų,         | (પ) માલવ સંવત                                | ८०                   |
| વંશની ઉત્પત્તિ                      |                          | 90         | (૬) શક સંવત–શબ્દના ભિન્ન ભિન્ન અર્થ          | ૯૫                   |
| (૧) રાજા ગંધવંસેન                   | •                        | ૧૨         | તેના સ્થાપક અને સમય વિશે                     | 41                   |
| _                                   | _                        | •          | જુદા જુદા સંવતની તુલના                       | १०६                  |
|                                     | તીય પરિ <sup>ક</sup> છેક |            | સંવત્સરાેની ફેરબદલી કરવાની રીત               | १०५                  |
| _                                   | ગનમ–અંતકીળ               |            | નવમ ખંડ                                      |                      |
| <b>श्चः प्र</b> ज-भासियते           | •                        | 9 \$       | કુશાન વંશ                                    |                      |
| તેમના રાજ્યો તથ                     |                          | २०         | ુ<br>પ્રથમ પરિચ્છેક                          |                      |
| વિદિશા, ભિલ્સા તથ                   | _                        | २२         | નામાવળી તથા સમયાવળી                          | 63.                  |
| <b>પુષ્પપુર નગર</b> વિશેત           | ી માહિતી                 | રપ         | હિંદ મહારના સત્તાધારી તરી <b>ક</b>           | १२०                  |
| તૃહ                                 | ીય પરિ <b>ચ્છે</b> ક     |            | કડક્સીઝ પહેલા                                | 130                  |
| ગક <sup>ર</sup> ભી                  | લિ વંશ (ચાલુ)            |            | કડક્સીઝ ખીજો; વેમ                            | 181                  |
| (૨) રાજા શંકુ અને                   | શકારિ વિક્રમાદિત્ય;      | <b>૩</b> ૨ | દ્ધિતીય <b>પરિ</b> ચ્છેદ્                    |                      |
| • •                                 | ો આદિની વિચાર <b>ણા</b>  | 3 \$       | (૧) કનિષ્ક પહેલા                             | 184                  |
| વેધશાળા તથા સિક્ષાના આરંભ           |                          | 3 (        | ે તેની રાજનીતિ, ધર્મ તથા રાજ્યવિસ્તાર        |                      |
| તેનું રાજદ્વારી જીવન; વિધવિધ દર્ષિએ |                          | ४२         | વિચારવા યાેગ્ય તારવી કાઢેલા આઠ મુદ્દાએા      |                      |
| (ક) માધવાદિત્ય (                    | ૪) ધર્માદિત્ય અને        |            | આર્ય અનાર્યના ભેદની સમ <b>ળ્</b> તિ          | 158                  |
| (પ) વિક્રમ ચરિત્ર                   |                          |            | (૨) વાસિષ્ક; વઝેષ્ક, જુષ્ક                   | 955                  |
| તેમના રાજ્યવિ                       | સ્તારના વિવાદ            | પ૧         | (૩) હુવિષ્ક                                  | १६७                  |
| (૬ થી ૧૦) શેષ રાજ્ઞએાના ટુંક હેવાલ  |                          | УY         | તેના સમય વિશેની મુશ્કેલીએાની વિચાર <b>ણા</b> | १६४                  |
| 5                                   | મુષ્ટમ ખંડ               |            | (૪) કનિષ્ક ખીને                              | 100                  |
|                                     |                          |            | (પ) વાસુદેવ પહેલા                            | १७७                  |
| પ્રથમ પરિચ્છેક                      |                          |            | (૬ થી ૧૩) અન્ય આઠરાજાએા                      | 940                  |
| સમય–કાળગણના                         |                          |            | તૃતીય <b>ૂપરિ</b> ²છે≰                       |                      |
| (૧) મહાવીર સંવત                     | (૨) ક્ષહરાટ સંવત         |            | ચષ્ઠહાવંશી ક્ષત્રપા                          |                      |
| (ઢ) ચેકિ સંવત                       | (૪) વિક્રમ સંવત          | 42         | તેમના શકની સમ <b>ળૂ</b> તિ                   | 163                  |

| વિષય                                  | પૃષ્ઠાંક    | વિષય                                        | <b>પૃષ્ઠાં</b> ક |
|---------------------------------------|-------------|---------------------------------------------|------------------|
| (૧) <sup>દ</sup> ષમાેતિક              | ૧૯૩         | તેમાં થતી ગેરસમજાૂતિએાનાે સમજાવેલ મર્મ      | २७४              |
| (૨) ચક્રણ                             | १५४         | ચતુર્થ પરિચ્છેક                             |                  |
| નહપાણ તથા ચક્રણની સરખામણી             | १५८         | -                                           |                  |
| ક્ષત્રપ, મહાક્ષત્રપના અધિકાર વિશે     | २०२         | રાજા ખારવેલ (ચાલુ); ઢાથીગુંફાના લેખની ચર્ચા | . 398            |
| ચષ્ટણશક અને કુશાનસકનાે તફાવત          | २०५         | દુષ્કાળના પ્રસંગ અને પુસ્તકાહારના સંબંધ     | <b>૩૧</b> ૫      |
| (૩) જયદામન (૪) રૂદ્રદામન              | २०७         | મહાવિજયપ્રાસાદ વિશેની માહિતા                | <b>३१</b> ६      |
| સુદર્શન તળાવના અર્થ વિશે              | २०८         | કલિંગજીન મૂર્તિના ઇતિહાસ અને તે ઉપર પ્રકાશ  | <b>उ</b> २१      |
| જૈન ધર્મનાં તીર્થસ્થળા વિશે કાંઇક     | <b>ર</b> ૨૮ | સાત તીર્થધાર્મોની વ્યાખ્યા                  | 336              |
| દશમ ખંડ                               |             | કેટલીક ચાલુ આવતી ઘટનાએા                     | 336              |
| ચેદિ વંશ                              |             | પંચમ પરિ <sup>2</sup> છેક                   |                  |
| પ્રથમ પરિ <sup>૨</sup> છેક            |             | રાજા ખારવેલ (ચાલુ);                         |                  |
| ચેદિ વંશની ઉત્પત્તિ તથા વિભાગા        | ર૨૯         | ત્રિકલિંગનું સ્વરૂપ                         | ३४५              |
| (૧) ક્ષેમરાજ                          | ર૩૯         | તેનું સામાજીક જીવન અને રાજ્યવિસ્તાર         | ૩૫૧              |
| રાજ્યવિસ્તાર તથા રાજધાનીની ચર્ચા      | २४२         | પ્રિયદર્શિન સાથેની તેની કરેલી તુલના         | <b>३</b> ६१      |
| (૨) વૃદ્ધિરાજ                         | २४५         | (૪) વક્ર્યોવ : પર્વેતેશ્વર                  | 3 § 3            |
| દ્વિતીય પરિચ્છે <b>દ</b>              |             | (૫) મલયકેતુ : મકરધ્વજ                       | ууб              |
| (૩) રાજા ખારવેલ : ભિખ્ખુરાજ : ધર્મરાજ | <b>ર</b> પર | પરિશિષ્ટ                                    |                  |
| પુષ્યમિત્રના સમકાલીનપણા વિશેની ચર્ચા; |             | પુરાતત્ત્વનાં દશ્યાે સંબંધી આપેલી સમજૂતિ    | <b>३</b> ६६      |
| લગભગ ૨૪ પુરાવાથી લીધેલ તપાસ           | २५३         | વંશાવળીઓ                                    | 308              |
| ખારવેલનાે નક્કી કરાયેલ સમય            | २६७         | સમયાવળો                                     | 300              |
| <b>તૃતીય પરિ</b> ચ્છેક                |             | વિષય શાધવાની ચાવી                           | 1                |
| રાજા ખારવેલ (ચાલુ)                    |             | શુદ્ધિપત્રક                                 | -                |
| હાથીગુંકાના લેખના અનુવાદ              | २७१         | શું ? અતે કયાં ?                            | 16               |
| •                                     |             | 2                                           | २१               |





### સામા ખંડ

### પ્રથમ પરિચ્છેદ

ગર્દિલીલિ વંશ નામાવળી, તથા સમયાવળી (૧) રાજા ગંધર્વસેન

द्वितीय परिच्छेद

ઇન્ટિરેગમન; અંતકોળ શક પ્રજાનું રાજ્ય

तृतीय परिश्छेद

ગદં'ભીલ વંશ (ચાલુ)

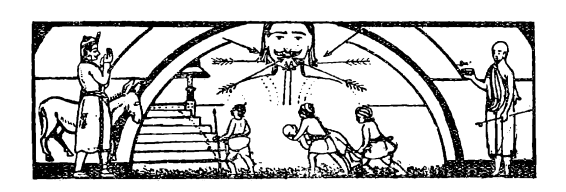
(૨) શકારિ વિક્રમાદિત્ય

અંતર્ગત રાજા શંકુ અને ભાઈંહરી

(૩) માધવાદિત્ય (૪) ધર્માદિત્ય અને

(५) विक्वभ चरित्र

-(ફથી ૧૦) શેષ રાજાઓના ટૂંક હેવાલ



## પ્રથમ પરિચ્છેદ

### ગદેભીલ વંશ

ટૂંક સાર:—ગર્દભીલ વંશ નામ કેમ પડ્યું તેનું કારણ—તે વંશના સમય વિશે તથા તેના રાજાઓની સંખ્યાનું લિસ્ટ આપી તે વિશે, અન્ય વિદ્વાનાનાં મંતવ્યા ટાંકી, તે ઉપર ચલાવેલી ચર્ચા અને આંધી આપેલ નિર્ણય—અને છેવટે વિશેષ શુદ્ધ સ્વરૂપમાં રજુ કરેલી તેમની નામાવળી તથા વંશાવળી—

તે ખાદ આ વંશના સ્થાપક રાજા ગંધવેસેનના કુળ વિશે ઉતારેલાં અવતરણે**ા અને** તે ઉપરથી દાેરાતા નિર્ણયની કરેલી રજીઆત—

રાજા ગંધવંસેનના જીવન ચરિલની આછી સમાલાેચના—આમંત્રિત શહેનશાહી શક પ્રજાના હાથે તેનું હારી જવું તથા અંતે તેને કરવાે પહેલાે અવંતિના ત્યાગ— ગર્દભી વિદ્યાના પ્રભાવનું આપેલું વર્ણન— નહપાણનું મરણ ઇ. સ. પૂ. હજ માં નીપજ્યું હતું તેમજ તે અપુત્રીઓ હતો; જેથી અવંતિની ગાદી ઉપર તેના જમાઇ રૂષભદત્ત નામ સમય બિરાજમાન થવાના હતા. પણ તથા સંખ્યા તે સમયે તેની ઉમર ૮૦ ઉપરની થઇ ગઇ હતી. તેમજ તે બહુ દૂર હતા એટલે અવંતિની ગાદી રાજ દર્પણ

તે ખહુ દૂર હતો એટલે અવંતિની ગાદી રાજ દર્પણ ઉર્ફ ગંધવંસેનના હાથમાં આવી પડી હતી. આ ક્ષત્રિય રાજા બહુ પરાક્ષ્મી હતો તથા તેણે ગર્દભી નામની વિદ્યા સાધી હતી. તે ગર્દભી વિદ્યાનો મહિમા એવો હતો કે, જ્યારે તેની સાધના કરે ત્યારે તેનો સાધક પુરૂષ પોતાનું મ્હેાં ઉધાડીને એક જાતના ગર્દભ-ખરના ભૂંકણ જેવા અવાજ કરે, અને તે સર જેના જેના કાને પહેાંએ તે સર્વ મરણને શરણ થઇ જાય. ૧ વળી આ વિદ્યાની સાધના અમુક દિવસેજ તે કરી શકે એવી પણ વિધિ હતી. આ ગર્દભી વિદ્યા તેને સાધ્ય હોવાથી તેનું ખરૂં નામ ઉપર પ્રમાણે જે કે દર્પણ હતું છતાં, તેને કાઇકે ગધરૂપ (ગહાના જેવું સ્વરૂપ છે જેનું તે) નામ પણ આપ્યું છે. તથા તેના વંશનું નામ ગર્દભીલ વંશ પાડ્યું છે. એટલે આ વંશની રથા ના ગર્દભીલ વંશ પાડ્યું છે. એટલે આ વંશની રથા ના છા સ. પૂ. હજ=મ. સં. ૪૫૩ માં થયાનું ગણી શકાશે.

આ વંશના પ્રારંભ માટેના સમયનાે નિર્ણય કરવામાં જેમ ઘણાખરા સંમત છે તેમ તેના અંત વિશેના સમય માટે નથી. એક પક્ષ<sup>3</sup> તેના અંત ઇ. સ. ૭૮ માં ગણીને એકંદરે તે ૧૫૨ વર્ષ ચાલ્યાે

The father of Vikrama is called Ghosh Raja or the king of thickets; which is another name for Gandharup or Gaddharaj in the west=વિક્રમના પિતાને દોષ રાજ્ય અથવા ઝાડીના રોજ કહેવાય છે; જેને પશ્ચિમમાં ગંધરૂપ ઉર્ફે ગદ્ધારાજ પણ કહે છે.

હાેવાનું માને છે. પણ તેમણે પાેતાની માન્યતા જે હકીકત ઉપર રચી છે અને જે આપણે અક્ષરશઃ અહીં ટીપણમાં ઉતારી છે. તેમાં તા તેવું વિધાન કાંઈ ૨૫ષ્ટપણે ઉચ્ચાર્યુજ નથી. તેમાં માત્ર એટલું જ જણાવાયું છે કે વિક્રમના રાજ્યે ૧૭ મા વર્ષે સંવત-સરની સ્થાપના થર્ખ, અને તેથી ૧૫૨ વર્ષમાંથી તે ૧૭ બાદ કરતાં ૧૩૫ વર્ષ જે વિક્રમ સંવતના રહ્યા તે સમયે અમુક બનાવ બન્યો હતો. આમાં ૧૫૨ ના આંક સાથે તે વંશના અંતને કાંઈ સંબંધ છે કે **કેમ** તે વિશે કાંઈ ઇસારા પણ નથી : ખલ્ક ઇતિહાસના ત્તાનથી આપણે એમ કહી શકીએ છીએ કે તે આપ્યું કથન શક સંવતના સમય નિર્ણય માટેજ વદેલું છે. એટલે તેમાં કહેવાની મતલય એવી છે કે. વિક્રમ સંવતના ૧૩૫ વર્ષ ગયા ત્રાદ શક સંવતની સ્થાપના થઈ હતી. ભાડી તા વિક્રમ રાજ્યે ૧૭ મા વર્ષેજ विक्रम संवतनी स्थापना थर्ध ते ढ्रशक्त पण मान्य નથી; વળા ૧૫૨ ના આંક ક્યાંથી ઉભા કરાયા છે તે જો કે જણાવ્યું નથી છતાં ૧૩૫+૧૭ = એમ કરીને ૧૫૨ જોડી કઢાયા હાય તા તે પણ માન્ય નથી એમ આગળ ઉપર સમજાશે. આ કથનમાં ૧૫૨ ના આંકની ઉત્પત્તિના મેળ માટે ભલે કશાયે ઉદ્દગાર મળતા નથી છતાં અન્ય ધણે ડેકાણે થી તે વસ્તુને સમર્થન કરતી હકીકતા તા મળે છે જ; અને તે ઉપરથી તે વંશની આખી ને આખી નામાવળી તથા સમયાવળી ગાડવી દીધેલ પણ નજરે પડે છે: છતાં કહેવું પડશે જ કે જ્યાં સુધી તે આંકની

<sup>(</sup>૧)નીચેની ઠીકા નં. ૪૭, ૪૮ સરખાવા.

<sup>(</sup>ર) પ્રીન્સેપ્સ જરનલ ૪. પૃ. ૬૮૮; જ. એ. સાે. છે<sup>.</sup> પુ. ૪૯ લાગ ૧:—

वणी लुओ। ओशियािट रीस्थीं उपु. ६. पृ. १४५ (3) ना. प्र. पत्रिक्ष पु. १० लाग ४. पृ. ७२४:— सप्तदश वर्षे विक्रम राज्यानंत्तरं वत्सर प्रवृत्तिः । कोऽर्थः । नभोवाहन राज्यात् १७ वर्षे विक्रमादित्यस्य राज्यम् । राज्यानतरं च तदैव वत्सर प्रवृत्तिः । ततो द्वि पंशाशदिषक शत (१५२) मध्वात् १७ वर्षेषु गतेषु शेष पंचित्रंशदिषक शत (१३५) विक्रम काले प्रविष्ठम् ॥ (४) नीचेनां स्थानेथी आ वंशना रालकोनी आंक्ष्र

મ. સં. થી

ઉત્પત્તિ તે જ પત્તો ન લાગે અથવા પ્રમાણિકપણે તે પુરવાર કરી ન ખતાવાય, ત્યાં સુધી તે પાયા ઉપર ઉભી કરાયલી સર્વ હકીકત કાચીજ ગણવી રહે છે. તા પણ જે જે માહિતી ઉપલબ્ધ થઈ છે–થાય છે–તેમાંથી જો કાંઈ નિશ્વય ઉપર આવી શકાતું હાય તા તેવા પ્રયત્ન કરવા અગત્યના ગણાશે.

મત્રય, વાયુ અને વિષ્ણુ (કેમ્પ્યીજ મેન્યુરકીપ્ટ) પુરાણામાં ગર્દભીલ વંશી રાજાની સંખ્યા સાત<sup>પ</sup> હાયાનું જણાવાયું છે. જ્યારે ભાગવત પુરાણમાં દશની સંખ્યા કહી છે.<sup>૬</sup> આ બધાં કથના ભિન્ન

(૧) દર્પણ: ગધરૂપ; ગંધર્વસેન ૪૫૩
(૨) ઇન્ટરેગનમ અથવા શકપ્રજાનું રાજ્ય<sup>૭</sup> ૪૬૩
(૩) વિક્રમાદિત્ય–શકારિ ૪৩૦
(૪) વિક્રમચરિત્ર: ધર્માદિત્ય ૫૩૦
(૫) લાઇલ્લ ૫૯૦
(૬) નાહડ ૫૯૧

પડી જતાં જણાય છે; છતાં અત્યાર સુધીના આપણા અનુભવ શીખવે છે કે, પ્રાચીન ગ્રંથકારાનાં કથનો તો વાસ્તવિકતામાં લગભગ સત્યજ છે. પરંતુ તેમની આલેખન પદ્ધતિમાં દષ્ટિકાણ જુદાં રખાયલાં હાેવાથી આપણને તે ભિન્ન દેખાઈ તે મુંઝવણમાં ઉતારી નાંખતાં જણાયાં છે. એટલે તેમની ઉડાણમાં ઉતરવાની કાંઈક જરૂર જણાય છે. સર્વધી પ્રથમમાં કાંઈક પાયા રૂપ થઈ પડે તે માટે એક નામાવળી તેના સમય સાથે ઉતારીએ અને પછી તેના ઉપર વિચારણા તથા વિવેચન કરીએ તા કાંઈક માર્ગ નીકળી આવે પણ ખરા.

| મ. સં. | <b>¥</b> . | સ. પૂ. | થી ઇ. સ. પૂ. | વર્ષ.      |
|--------|------------|--------|--------------|------------|
| ४६३    | =          | ७४     | 48           | <b>૧</b> ૦ |
| ४७०    | =          | ६४     | ૫૭           | U          |
| ५३०    | =          | ૫૭     | 8            | folls      |
| ૫૭૦    | =          | 8      | ጸጸ           | ४०         |
| ५८१    | =          | ४४     | પપ           | 99         |
| પહપ    | =          | ૫૫     | 46           | 18         |
| ६०५    | =          | 46     | ७८           | હાા        |
|        |            |        |              |            |

१५२

ખહુ સ્પષ્ટતા નથી. પરંતુ પા. ક. માં કાંઇક વિરોષપણે હકીકત છણાઈ છે તે આપણે આગળ ઉપર તપાસીશું.

<sup>(</sup>અ) પા, ક. પૃ. હરે.

<sup>(</sup>અ) જ. બાં. બ્રેં. રાે. એ. સાે પુ. ૯. પૃ. ૧૪૭ થી ૧૫૭.

<sup>(</sup>ક) કા. આં. રે. પ્રસ્તાવના પૃ. ૧૯.

<sup>(</sup>ડ) મેરૂતુંગ વિચારબ્રેણિ પત્ર ૩ નાે ઉતારાે, જૈન રાેપ્ય મહાત્સવ અંકમાં પૃ. ૪૬ દી. નં. ૩૧.

<sup>(</sup>૫) જોકે સંખ્યા સાત લેખી છે: પણ તેમાં હતારેલી વિગ-તા બારીકાઇથી તપાસતાં તે સંખ્યા છ હોવાનું પણ ગણી રાકાય છે. જેમકે નીચેની ટીકામાં (ડ)નું અવતરણ વાંચી ન્હુઓ.

<sup>(</sup>५) ६ परनी नं. ४ टीकामां (२०) (६) लुओः ज्यारे (८) मां था प्रमाखे ६० " विकासस्य राज्यं ६० वर्षाणि, ततस्तरपुत्रस्य विकासचारत्रापर नाम्नो धर्मादि-श्यस्य राज्यं ४० वर्षाणि. ततो भाईहराज राज्यं वर्ष ११। ततः श्री नाइस्ट राज्यं वर्ष १४। ततः श्री नाइस्ट राज्यं १० वर्षाणि जातम्। २५ने (५) भां तारवर्षी ६२तां ६ राज्यं १० वर्षाणि जातम्। २५ने (५) भां तारवर्षी ६२तां ६ राज्यं १० वर्षाण जातम्। २५ने (५) भां तारवर्षी

<sup>(</sup>૭) ખુલ્લિપ્રકાશ નામનું ગુ×વ×સા. નું મુખપત્ર પુ. ૭૧ પૃ. ૯૦ માં ૭ વર્ષ લખ્યા છે: જ્યારે જૈન ગ્રંથામાં (જુઓ પ્રાચીન ભારતવર્ષ પુ. ૧. પૃ. ૨૦૨. ટી. નં. 33 માં કરેલું અવતરણ; ગાથા ત્રીજીના અંતભાગ) ચાર વર્ષ કહ્યાં છે. પણ વસ્તુસ્થિતિ વિચારતાં ખુ. પ્ર. ના અભિપ્રાય સુ-સંગત દેખાય છે. તેથી તે પ્રમાણે અહીં મેં સાત વર્ષ લેખ્યાં છે. [અથવા જૈન ગ્રંથકારાનું એમ માનનું થયું લેખ્યાં છે. [અથવા જૈન ગ્રંથકારાનું એમ માનનું થયું હેય કે ગર્દભીરા ગાદિ ત્યાગ તા કર્યા અને શકતા રાજ્ય પણ મ. સ. ૪૬૩ માં થયું (જુઓ આગળ શકરાજ્યની હકીકત) છતાં ગર્દભીલનું મરણ તે ખાદ ત્રણ સાડાત્રણ વર્ષે થયું છે તેથી શકરાજ્ય તેટકું ઘટાડીને ચાર વર્ષ જ લખવાં નિધ્યા આ સ્થિતિ વિશેષ કારણભૂત લાગે છે. કેમકે જેમ પુરાણુકારાએ સર્વ હકીકત સાચી લખી છે તેમ પરિશિષ્ઠા પણ સાચીજ લખી છે. માત્ર દિષ્ઠકાણ ભધાના ભિન્ન હતાં એટલું જ].

<sup>(</sup>૮) જુઓ ઉપરની ટી. નં. ૧.

ઉપરમાં કરેલ વર્ણનથી જણાય છે કે ગર્દભીલ વંશી રાજાઓની સંખ્યા જુદી જુદી ગણત્રીથી છ, માત અને દશની કરવામાં આવી છે. તેમાં પ્રથમ છ સંખ્યાના વિચાર કરીએ. તે ખે ત્રણ પ્રકારે મંભવી શકે છે. એક પ્રકાર:-ઉપરના લિસ્ટમાં સાત આંક ભરી ખતાવ્યા છે. પણ તેમાંના આંક નં. ર. તા શક રાજાઓના છે. એટલે શુદ્ધ ગર્દભીલ વંશી તા ખાકીના છજ રહે છે: ખીજો પ્રકાર:-ટીપણ નં. ૪ (ખ) માં લખ્યા પ્રમાણે તેમજ ટી. નં. ૫ (ડ) માં જણાવ્યા પ્રમાણે પણ છ થાય છે: છતાં આમાંની કાઈ ગણત્રીથી મહત્ત્વના ફેરફાર થતા ન હોવાથી ઉપરનું લિસ્ટ, નામ અને સમય ખન્નની ખાખતમાં કાયમ જ રહે છે:

હવે સાત કે તેથી વધારેની સંખ્યા કેમ હોઈ શકે તે તપાસીએ: એક રીતે, તા લિસ્ટમાં સાતની જ સંખ્યા ખતાવી છે તે જ પ્રમાણે સાત ખતાવી શકાય: બીજી રીત: લિસ્ટમાંના સાતમાંથી શક પ્રજાનું રાજ્ય-ઇન્ટરેગનમ-ખાદ કરીએ અને તેને બદલે "ધી હિંદુ હીસ્ટરી"ના લેખકે જે જણાવ્યું છે કે "At some opportune tine Gandharvasen seized the throne of Ujjain. He was succeeded by his eldest son Sanku, who ruled for a short time and then fell a victim to the ambition of his brother Vikrama; who made some conquests and consolidated a prety

large kingdom. After some years leaving the reins of government to his younger brother Bhartrihari the noted poet, he himself went out in disguise to study India and the Indian politics. Several years after, Bhartrihari disgusted with the world, through family calamity, let Raj to his ministers and passed into religious retirement. Hearing this, Vikrama hastened to his capital, organized a powerful army, beat back the Scythians and the Parthians and made ample conquests in North India=प्रसंग भणतां. ગધવ<sup>િ</sup>સેતે<sup>૧૦</sup> ઉજેનીની ગાદી હાથ કરી. તેની પછી તેના જયેષ્ઠ પુત્ર શકુ ગાદીએ બેઠા હતા. તેણે થાડા સમય રાજ કર્યું. તેટલામાં પોતાના ભાઈ વિક્રમના ભાગ થઈ પડ્યા. આ વિક્રમે કેટલીક છત મેળવી ઠીક ઠીક માેડું સામ્રાજ્ય બનાવી દીધું. કેટલાંક વર્ષ ખાદ, પાતાના નાના ભાઈ અને પ્રખ્યાત **કવિ** ભર્તૃ હરીને રાજની લગામ સોંપીને, ભારત દેશ તથા તેની રાજદ્વારી ચર્ચા નિહાળવાને છૂપા વેશે તે નીકળી પડયા. અને કેટલાંક વર્ષ વીત્યા ખાદ કાટેબિક ઉપાધિને લીધે સંસારથી વિરક્ત ખની તે ભતુ હરીએ રાજકાજ પ્રધાનાને સોંપી સન્યાસ લીધા. \*\* આ ખબર વિક્રમને મળતાં, તે ઉતાવળ રાજનગર

<sup>(</sup>e) ધી હિંદુ હિસ્ટરી: કર્તા એ. કે. મજમુદાર: કલકત્તા ઈ. સ. ૧૯૨૦ (ઈ. સ. પૂ. ૩૦૦૦ થી ઈ. સ. ૧૨૦૦ સુધી) તે પુસ્તકમાં પૂ. ૬૩૮ અને આગળ; તથા પૂ. ૬૪૯ અને આગળ જાઓ.

<sup>(</sup>૧૦) ગઈ ભીલવંશ સ્થાપક અને શકારિ વિક્રમાદિત્યના પિતા; પૃ. ર. ના લિસ્ટમાં જેના આંક ૧ લખ્યા છે તે વ્યક્તિ. તેનાં ખીજા નામા તરીકે દર્પણ અને ગહરૂપ આપણે નોંધ્યા છે.

<sup>(</sup>૧૧) આ હકીકતને લગતું વિવેચન જેને ઈતિહાસ સાથે સંખંધ છે તે તેમના જીવન ચરિત્ર લખતાં જણાવવામાં આવશે. પણ અત્રે એમ કહેવાની જરૂર છે કે. આ ગંધવે

સેન, વિક્રમાદિત્ય, રાજ ભાઈ હરી (રાજ ગાપીચંદ) વિગેરની વાતા (Folk-lore) લાંકકથા તરીકે પશ્ચિમ હિંદમાંજ-અને મુખ્યત્વે કરીને ગુજરાત કાહિયાવાડમાંજ-વધારે પ્રચલિત છે. પરંતુ પૂર્વ હિંદમાં તેને અગત્યનું સ્થાન મળ્યું નહીં હાય. હતાં જયારે આ "હિંદની તવારીખ" ના કર્તા બંગાળી ગૃહસ્ય હાવા સાથે કતિહાસ રસિક પુરૂષ છે: તેમણે જ આ હકીકત કતારી છે. અને તે પણ એવા સ્વરૂપે કે, તેના કપરથી કેટલાક કતિહાસ હપજવી શકાએ કોએ; વળી તેમણે પણ કતિહાસ સર્જયા છે: એટલે અનુમાન કરાય કે તેમણે અનેક પુસ્તકના આધાર લીધા હાવા જેઈએ જ.

**અ**ાવ્યા; જખરૂં લશ્કર એકત્રિત કર્યું અને શક તથા પાર્થિઅનાને હરાવી ઉત્તર હિંદમાં તેણે પ્રષ્કળ વિજય પ્રાપ્ત કર્યો. " આ વાકયમાં જે અન્ય ઐતિહાસિક ખનાવા રજી કરાયા છે તેના પરિચય યથાસ્થાને આપણે આપીશું. પણ અત્ર તા સંખ્યાને અંગેજ માત્ર વિચાર કરવાના હાવાથી તે બાબત લેતાં. એક રીતે શંકનેજ રાજાની નામાવલીમાં ઉમેરી શકાય: અને તેમ કરતાં છની સંખ્યામાં એકની વૃદ્ધિ થતાં પાછા સાતે સાત થઈ રહે છે. પણ જો શંકુ, ભર્ત હરી અને વિક્રમા-દિત્યને ખે વખત ગાદીએ બેસતા ગણીને આંક સંખ્યા ગણવામાં આવે. તા પ્રથમના છ સાથે ગણતાં તેમની સંખ્યા નવ કે દશની થઇ જશે. વળી ઉપરનાજ બંગાળી સંશોધનરસિક વિદ્વાન જણાવે છે<sup>૧૨</sup> કેઃ− "He (Vikramaditya) was succeeded by his son Madhavsen, who married Sulochana, daughter to the king of an island of the Arabian Sea=विक्रमाहित्यनी પછી તેના પત્ર માધવસેન ગાદીએ આવ્યા છે અને તે આરખી સમુદ્રમાંના એક ટાપુના રાજાની કુંવરી **સુલે**ાચનાને પરણ્યાે હતાે." એટલે કે તેમના મત પ્રમાણે વિક્રમાદિત્યના પુત્રનું નામ માધવસેન છે; જ્યારે ટી. નં. ૪ (ડ) અને નં. ૬ માં ટાં કેલા શ્રીમેરૂતુંગ વિચારશ્રેણિના અવતરણાનુસાર એમ જણાય છે કે વિક્રમાદિત્યની પછી તેના પુત્ર વિક્રમચરિત્ર **ઉર્કૂ** ધર્માદિત્ય ગાદી ઉપર બેઠેા છે. આમ બન્ને શ્રંથકારાનાં વચતા ભિન્ન થઈ જાય છેઃ એટલે માધવસેનને અને ધર્માદિત્યને ભિન્ન ભિન્ન વ્યક્તિ માની લઈ તે કદાચ તે ખન્નેના સમાવેશ ગર્દભીલ

વળી ખંગાળી સાહિત્ય, ગુજરાતી સાહિત્ય કરતાં વિશેષ સમૃદ્ધ છે. અને તેમાં પણ આ વિદ્વાન લેખકના વિચારા તે પથરાયલા સાંપડયા જ માત્ર કહી શકાય. એટલે નક્કી માનલું રહે છે કે ઉપરની મનાતી આવેલી બાબતા દંતકથાઓ નથી, પણ જનતાના જીહ્વાત્રહે સચવાઇ રહેલી ખરી ઐતિહાસિક ઘટનાઓ જ છે.

વંશી મહીપતિઓની નામાવલીમાં કરવા પણ રહેઃ અને તેમ થતાં તેની સંખ્યા નવ કે દશની થાયજ: જેમ નામની સંખ્યામાં છ સાતથી માંડીને દશ સુધાના સુધારા કરવા આવશ્યક લાગે છે. તેમ તે સર્વેના રાજત્વકાળ માટે પણ વિદ્વાનાનાં મંતવ્યમાં ફેરફાર હોવાથી તેના સમયમાં પણ ફેરફાર કરવાજ પડે છે; અરે કદાચ રાજત્વકાળ માટે સર્વે સહમત હાય તા પણ જ્યારે ભ્રપતિઓની સંખ્યા વધે, ત્યારે તે પ્રમાન ણુમાં આખા વંશના સમય-(આદિ સમય તેને તે**જ** કાયમ રાખવાના છે એટલે અંત સમય) તા ફેરવવા જ રહે. જેથી તે વંશના અંત ઉપરના લિસ્ટમાં જણાવ્યા પ્રમાણે ઇ. સ. ૭૮ થી ખસેડીને આધા લઈ જવા પડશે તે સ્વભાવિક છે; અને તેમ કરવું તે વ્યાજખી થઈ પડશે; ક્રેમકે તે પ્રશ્ન પણ આપણે વિચારવા રહે છે. વસ્તુસ્થિતિ સૂચવે છે કે તે સમય ઇ. સ. ૭૮ થી હઠાવીને ધણા આધા લઈ જવા**યા**જ બ**ધી** ધડ મળી રહેશે; કારણ કે ગઈ બીલપતિએા અવ**ંતિમાં** ગાદી ભાેગવતા હતા<sup>૧૩</sup> એટલું તેા ચાેક્કસ **છે જ.** એટલે આપણે એમ વિચારવું રહેશે કે, ઇતિહાસમાં એવા કયા ભૂપતિઓ નજરે ચઢી શકે છે કે જેઓ પાતે ઇ. સ. ૭૮ બાદ વહેલામાં વહેલા સમયે અવ'તિપતિ ખની બેઠા હેાય; અથવા તાે એવા પ્રખળ પ્રતાપી તેઓ થયા હાય કે આ ગઈ ભીલાને અવંતિ-માંથી હાંકી કાઢ્યા હેાય. ઇતિહાસનાે આપણા અભ્યાસ આવી બે ત્રણ સત્તા ઉપર **આ**પણું **ધ્યાન** ર્ખેચી લઇ જાય છે. ઉત્તર હિંદમાંના સત્તાધારી **કન્ડાે** પાર્થિયન્સ, કુશાન વંશી અને ચષ્ઠણ ક્ષત્રપવંશીએા તથા દક્ષિણ હિંદમાંના અંધ્રપતિએા; એમ કુલ ચાર

<sup>(</sup>૧૨) જુઓ હિં. હિ. પૃ. ૧૩૯.

<sup>(</sup>૧૩) ઇ. એ. પુ. ૧૦. ઈ. સ. ૧૮૮૧ પૃ. ૨૨૨:—
The Gardabhillas were the rulers of Ujjain=
ગઈલીલ રાજ્યો ઉજૈનના શાસકો હતા એમ પ્રાં. એલ્ડનઅર્ગનું પણ કહેનું યાય છે (વળી જુઓ કો. આં. રે.
પ્રસ્તાવના પૃ. ૧૯)

સત્તાએ આપણી આંખે ચડે છે. તેમાં ઇન્ડેા પાર્થિન અન્સના છેલ્લા શહેનશાહ ગાંડાકારનેસને ઇ. સ. ૪૫ આસપાસ (ભુએા પુ. ૩ માં તેનું વૃત્તાંત) હિંદના ત્યાગ કરી ઈરાનમાં ગાદીપતિ બન્યાનું જણાવાયું છે; તેમ કશાન વંશમાંના પહેલા બે પુરૂષોએ તા હિંદમાં રાજ્યપ્રાપ્તિજ કરી નથી. જ્યારે ત્રીજો જેને કનિષ્કના નામથી ઇતિહાસકારાએ ઓળખાવ્યો છે તેણે હિંદમાં ગાદી ૧૪ કરી છે ખરી, પણ તેનો રાજસત્તા મથુરાની દક્ષિણે લંખાઈજ નથી. એટલે તેના પગ અવૃતિ સુધી આવ્યા હાેય તે કલ્પના પણ કરવી રહેતી નથી. આ પ્રમાણે ઉત્તર હિંદના ત્રણમાંથી ખે વંશની વિચારણા છાડી દેવી ઠરે છે; જ્યારે ત્રીજો વંશ જે ચષ્કણના રહ્યો તેમણે અવંતિની ગાદી મેળવી પણ દેખાય છે તેમ તેઓ કડેધડે પણ થઈ ગયા છે એટલે તેમના વિચાર આપણે જરૂર કરવાજ રહે છે. ઉપરાંત ચાથા વંશ જે દક્ષિણના અંધ્રપતિઓના છે તેમાંના કોઇએ પણ, જો દક્ષિણ હિંદના સ્વામિત્વ ઉપરાંત ઉત્તર હિંદમાં પણ પગપેસારા કર્યો હોય. તા માત્ર બે ભૂપતિઓ નાંજ નામ હજુ લઈ શકાય તેવાં છે: એક વસિષ્ઠ પુત્ર શાતકરણી ઉર્ફ બીજો શાતકરણી: અને બીજો રાણી બળશ્રીના પૌત્ર ગૌતમીપુત્ર શાતકરણીઃ આમાંના પહેલાના સમય ઇ. સ. પૂ. ૨૨૪ ના દરાવાયા છે (ભુઓ પુ. ૩ માં પૃ. ૭૩) એટલે તે આપણી विચारखानी ખહાર જતા રહે છે; જ્યારે બીજો જે ગાતમાપુત્ર શાતકરણી–રાણી બળશ્રીના પૌત્ર છે તેના સમય વિદ્વાનાએ ભલે ઇ. સ. ૭૮ ગણાવ્યા છે (જો કે તેના ખરા સમય તા અન્યથા છે: જે **અ**ાપણે પુ. ૫ માં જોવું રહે છે) પણ તેણે ઉત્તર હિંદમાં રાજકાજ કર્યું હોય એમ કાઇ જાતના પુરાવા નીકળતા નથી. તેણે જો કે સૌરાષ્ટ્રની ભૂમિ ઉપર-અરે

કદાચ વિંધ્યા પર્વત ઓળંગીને અવંતિની ભૂમિ ઉપર પશ્-પગ માંડયા છે ખરા, છતાં તે અવંતિપતિ તા ખનવા પામ્યા નથી જ. જો તેમ થયું હાત તા, રાણી ખળશ્રીએ પાતાના પાત્રની યશગાથા ગાતા જે શિલાલેખ કાતરાવી મૂક્યા છે તેમાં "દક્ષિણાપથપતિ"=Lord of the Deccan લખ્યું છે તે સ્થાને "અવંતિપતિ=Lord of Avanti" જેવા શબ્દા ઉમેરવાને તેણી ઘડી લગ્ન પણ વિલંભ કરતે ખરી કે? મતલભ કે અવંતિના સંબંધમાં અંધ્રપતિના વિચાર કરવાનું પણ દ્રલંક્ષજ કરવું રહે છે. એટલે ચાર રાજસત્તામાંથી હરી ફરીને હવે માત્ર એકજ સત્તાના-ચષ્ડણવંશીનાજ પશ્ચ વિચારવા રહે છે.

આ ચષ્કાં હાવેશમાં તેનાજ પાત્ર રદ્રદામન નામે એક મહા પ્રતાપી રાજવી થયાે છે. તેણે સારાષ્ટ્રના રાજપાટ સમા જાનાગઢ શહેરની પાસેના રૈવતાચળ પર્વતની તળેટીમાંના સુદર્શન તળાવની પ્રશસ્તિ કાતરાવવામાં પાતાના કાંઇક હિસ્સા પૂર્યો છે. તેમાં પર (બાવન)ની સાલના આંક છે. તેને શક સંવત માનીને તેના સમય ૭૮+૫ર=ઇ. સ. ૧૩૦ ના વિદ્વાનાએ કરાવ્યા છે. અને તે પ્રશસ્તિ કાતરાવવા પૂર્વે આ**શરે** દસેક વર્ષે અવંતિપતિ તે (એટલે તેના આદિ પુરૂષ અને તેના દાદા ચષ્ડણ મહાક્ષત્રપ) ખન્યા હાય એમ ગણી તે સમય ઇ. સ. ૧૨૦ મનાવે છેઃ જ્યારે મારી ગણત્રીમાં તે ઇ. સ. ૧૪૨ આવે છે. <sup>૧૫</sup> વળી તે સમયે તેણે જે અવંતિની ગાદી મેળવી છે તે. આપણે જે ગર્દભીલવંશી રાજ્યઓની ચર્ચા કરી રહ્યા છીએ તેમની પાસેથીજ: મતલળ કે ગઈ ભીલ વંશના અંત b. સ. ૧૪૨ ની આસપાસમાં આવ્યો હતો એમ તાંધવું રહે છે. જ્યારે આ સમય પણ હવે નક્કો થઈ ગયા ત્યારે, તેના પ્રારંભની સાલ જે ઇ. સ. પૂ.

<sup>(</sup>૧૪) ગાંડાફારનેસે ઉત્તર હિંદ ઇ. સ. ૪૫ માં ખાલી કર્યું: અને કુશાનવંશી કનિષ્કે કબજે કર્યું તેના સમય વિદ્વાનાએ ઇ. સ. ૭૮ મનાવ્યા છે; જ્યારે મારી ગણુત્રી ઇ. સ. ૧૦૩ છે. જેની ચર્ચા પુ. ૫ ના અંતે કરવાની છે ત્યાં જુઓ. આ બે મંતવ્યની વચ્ચેના ગાળા ૧૦૩-૪૫=૫૮

વર્ષના છે. તેમાં કઈ સત્તા તે પ્રદેશ ઉપર રાજ કરતી રહી હતી તે પ્રશ્નના ઉકેલ માંગે છે. તે આપણે આ સપ્તમ ખંડેજ વિચારલું રહે છે. તે માટે આગળ ઉપર આ ગઈ ભીલ વંશની હકીકતે જુઓ.

<sup>(</sup>૧૫) આ હકીકત આપણે પુ. ૫માં સાબિત કરીશું.

ખજ ની કહી છે તે હિસાબે, આ આખા વંશતા રાજ્યકાળ ૧૪૨+૭૪=૨૧૬ વર્ષતા આપણે કહી શકીશું; તેમાંથી વચ્ચેના સાત વર્ષનું શક રાજ્ય ખાદ કરતાં તેના સમય ૨૦૯ વર્ષના કહેવાય; અને તેમાં પણ પ્રથમના દશ વર્ષ રાજા દર્પણના જે છે, તે ખાદ કરીએ તા બાકીના ૧૯૯ વર્ષ પર્યંત તે વંશની સત્તા, અખંડિત પણે અવંતિ ઉપર પ્રવર્તી રહી હતી એમ નિઃસંદેહપણે કહી શકાય. વળી તે વંશના રાજાની સંખ્યા દશની ઠરાવાય છે જ્યારે ઉપરમાં તાે આપણે છ લખી ચૂક્યા છીએ. એટલે બાકીનાને યથા સ્થાને ગાઠવી તેમની સમસ્ત વંશાવળી નીચે પ્રમાણે આપીએ તાે ઠીક ઠીક સ્વરૂપમાં તે દર્શાવી લેખાશે.

|                                           | મ. સં.       | મ. સઃ                  | વર્ષ    | ઇ. સ. પૂ.  | <b>છ. સ</b> . પૂ. |
|-------------------------------------------|--------------|------------------------|---------|------------|-------------------|
| (૧) ગંધર્વસેનઃ <sup>૧૬</sup> દર્પણઃ ગધરૂપ | ४५३          | 848                    | 90      | ৬४         | 68                |
| शक्ष प्रज्ञानुं राज्य                     | (૪૬૩ થી      | ४७० = ६१               | ડ થી પહ | = ૭ વર્ષ ) | ઇ. સ.             |
| (૨) વિક્રમાદિત્ય                          | ४७०          | ५३०                    | ६०      | પહ         | 3                 |
| <sup>૧૭</sup> અંતરગત શ <b>ં</b> કુ        | ४७० <b>–</b> | ४७० ६ म                | ાસ;     | ५७ ५६      |                   |
| ભ <b>તુ</b> `હરી : શુકાદિત્ય              | <b>४७०</b> থ | <b>ો કે</b> ટલાંક વર્ષ | •       | ઇ. સ.      | <b>ઇ.</b> સ.      |
| (૩) માધવાદિત્ય <sup>૧૮</sup>              | ૫૩૦          | ૫७०                    | ४०      | 3          | ४३                |
| (૪) ધર્માદિત્ય <sup>૧૯</sup>              | <b>५७</b> ०  | <b>ਪ</b> ረ०            | 90      | ХЗ         | પ૩                |
| (પ) વિક્રમચરિત્રઃ માધવસેન <sup>૨૦</sup>   | ५८०          | ६२०                    | ४०      | પ૩         | <b>૯</b> ૩        |
| (૬ તથા ૭) બે રાજાઓ                        | ६२०          | 438                    | ૧૪      | ૯૩         | 900               |
| (૮) ભાઇલ્લ <sup>૨૧</sup>                  | ६३४          | ६४५                    | 99      | १०७        | 114               |
| (૯) નાઈલ્લ                                | ६४५ -        | ६५८                    | ૧૪      | ११८        | ૧૩૨               |
| (૧૦) નાહડ                                 | ६५७          | 446                    | ૧ o<br> | ૧૩૨        | १४२               |
|                                           |              | rei anc                | المود – |            |                   |

<sup>(</sup>૧૬) ન્તુએા. પૃ. ૪ ઉપર હિં. હિ. પૃ. ૬૩૮ તું ઇંગ્રેજીમાં અવતરહ

<sup>(</sup>૧૭) જુઓ આગળ તેમના વૃત્તાંતે.

<sup>(</sup>૧૮) નં. ૩ થી ૧૦ સુધીના એકંદર સમય ૧૩૯ વર્ષના (ઇ, સ. ૩ થી ૧૪૨ સુધી) સાચા સમજવા રાજાનાં નામ પણ સાચાં સમજવા. પણ તેમના અનુક્રમ તથા પ્રત્યેકના રાજ્યકાળ ક્રક્ષ્યનાથી ગાેઠગ્યા છે એમ સમજવું.

<sup>(</sup>૧૯) નં. ર અને 3 નાં રાજ્ય લાંખાં છે; અને એક સિદ્ધાંત એવા છે કે, પિતા પુત્ર ગણાતા હોય તેવા ત્રણ રાજ્યાં એક પછી એક ગાદીએ ખેસીને લાંખા સમય રાજ્ય ચલાવા ન શકે. ( જીઓ પુ. ૧ પૃ. ૮૮.) માટે નં. ૪ તું રાજ્ય નાનું ઠરાવવું પડ્યું છે અને નં. ૫ તું પાધું દીર્ધ સમયી કર્યું છે. વળી એક રીતે વિક્રમચરિત્રને વિક્રમાદિત્યના પુત્ર તરીકે માધવાદિત્યને લેખવે છે: માટે માધવાદિત્ય કાયમ રાખી

આ વિકમચરિત્રને માધવસેન ગણાવવા પડેયા છે. વળી માધવાદિત્ય અને માધવસેન ખન્નેના સમય ૪૦ વર્ષના હોવાથી પ્રાચાત લેખકાએ, ખન્ને ને એક ગણીને નં. ૩,૪ ઉડાવી દઇને નં. પ ને જ નં. ર ના પુત્ર તરીકે મનાવી દીધા છે: આ પ્રમાણે અનેક ગૂંચવણા કરી નાંખી છે. દરેકના ઉકેલ નં. ર, ૩, ૪ અને પ એમ ચારે ૦૫કિત લિભ્ન ધારી લેવાથી આવી નય છે: તેમન આખા વ શના સમય પણ તુરત ગાઠવાઈ નય છે. વળી જે એક ગૂંચ રાજતર ગિણિકારે ઉભી કરી છે તેના નિચાડ પણ આવી નય છે. (જીઓ તે માટે આગળ ત્રીના પરિચ્છેદે વિક્રમાદિત્યના રાજ્ય વિસ્તારના વર્ણનમાં)

<sup>(</sup>૨૦) નં ૮, ૯, ૧૦નાં ગાદીપતિ તરીકે શું નામ હતાં તે જણાયું નથી.

<sup>(</sup>૨૧) માધવાદિત્ય (ન'. ૩) અને માધવસેન (ન'. ૪) બન્ને નામ સાદરા લાગતાં હોવાથી તથા બન્નેના રાજ્ય

રાજા નહપાણના મરણ પછી અવંતિની ગાદી તેના જમાઈ રૂવભદત્તને ન જતાં ગઈ બીલ વંશમાં ગઈ છે. આ ગઈ બીલ વંશના તેમની ઉત્પત્તિ આદિ પુરૂષ રાજા દર્પણ ઉર્ફ વિષે ગંધર્વમેન કાણ હતા ? શી રીતે તેના હક્ક પહેંાં મો ! તથા શી રીતે ચડી

આવ્યા ! વિગેરે કાઇ પણ માહિતી એક પુસ્તકમાં સ્પષ્ટ-પણ તેના સંબંધી જણાવવામાં આવી નથી. પરંતું છૂઠું છવાયું જે મારા વાંચવામાં આવ્યું છે તે સંકલિત કરીને તેના વિશે જે અનુમાન મે દોર્યુ છે તે અત્રે જણાવીશ.

એક ગ્રંથમાં <sup>ર ર</sup> લખ્યું છે કે–તેના(વિક્રમાદિત્યના) જન્મ ખંભાતમાં થયા હતા. તે નગરીને તે સમયે તંખાવટી પણ કહેવાતી હતી. જ્યારે એક ખીજા પુસ્તકમાં <sup>ર રૂ</sup>એમ જણાવાયું છે કે–'' A strange tale is prevalent in north-west India. A Gardabha marrying a daughter of a king of Dhar (Asia. Res. Vol. VI. p. 38; & Vol. IX. p. 149) = હિંદના વાયવ્ય પ્રાંતામાં રેષ્ઠ એક વિચિત્ર વાર્તા પ્રચલિત છે. (કે) એક ગઈ બને રેષ્ધ ધારના રાજાની કુંવરી પરણાવી હતી. (એશિ. રી. પુ. દ. પૃ. ૧૮ તથા પુ. ૯. પૃ. ૧૪૯) વળી તેજ ગ્રંથમાં એક સ્થાને રેક લખ્યું છે કે- "Before their (ancestors of Vikramaditya) occupation of Malwa, they probably lived in Anandapur (Mewar) – (વિક્રમાદિત્યના વડવાઓએ) માળવા કખજે કર્યું તે પહેલાં તેઓ ઘણું કરીને (મેવાડના) ઉદેપુરની નજીકના આણંદપુરમાં રેંદ રહેતા

ગુજરાતમાં આવેલ હાલનું વડનગર તેને પણ આણં દપુર

કાળ પણ ચાલીસ વર્ષ સુધી લ'બાયલ હેાવાથી વિદ્રાનાએ, તે બન્નેને એકજ રાજ તરીકે લેખીને કામ લીધું છે; વળી તેમ થતાં સંખ્યા પણ કમી હેાવાનું જણાવ્યું છે.

<sup>(</sup>રર) એશિઆટીક રીસર્ચીઝ પુ. ૯. પૃ. ૮૨.

<sup>(</sup>૨૩) હિં. હિં. પૃ. ૬૪૯ (પણ આ ગ્રાંથકારનું કથન ઉપરના એશિ. રી. પુ. ૯ ને આધારે જ લખાયલું છે).

<sup>(</sup>૨૪) અવંતિના રાજ્યોની આ છવનકથા વાયવ્ય પ્રાંતા સુધી ઠેડ કેમ જવા પામી હશે તેનાં કારણ માટે આગળ ઉપર વિક્રમચરિત્રના વૃત્તાંતમાં જીઓ.

<sup>(</sup>૨૫) ગઈ લ શખદ સંસ્કૃત છે અને તેના અર્થ 'ગધડા નામનું પ્રાણી' થાય છે. વાયવ્ય પ્રાંતામાં રહેતા માણસાને ખબર નહીં હોય કે અહીં ગઈલ તે પશુ નથી પણ સઈલીલ વંશી એક રાજાનું નામ છે. નહી તા તે મનુષ્યની કન્યા મઈલ વેરે પરણવા જેવી હકીકતને વિચિત્ર કથા તરીકે લેખત નહીંજ.

<sup>(</sup>२६) નુઓ હિં. હિં. પૃ. ૬૩૮

<sup>(</sup>રહ) આણં દપુરના સ્થાન વિશે નીચેનું ટી. નં. ર૮ જુઓ. બાકી ક્રદેપુર નજીક (Near Udaipur) અને ઘણું કરીને (Probably) શબ્દો જે વાપર્યા છે તે આ હિં. હિ. ના લેખકનાજ અભિપ્રાય લાગે છે એમ મારૂં માનવું થાય છે.

<sup>(</sup>ર૮) લેખકે આણું દપુરને ભલે ઉદેપુર નજીક માન્યું છે ( જુઓ ઉપરતું ટી. ૨૭ ) પણ તે તેમની ગેર સમજણ

છે. પ્રથમ તેા ઉદેપુર નજીક કાઈ આનંદપુર ઢોવાનું જ જણાયું નથી.

આનં દપુર નામે ત્રણ શહેર હોવાનું મેં સાબિત કર્યું છે. (જીઓ ભાવનગરથી પ્રસિદ્ધ થતું "જૈન ધર્મ પ્રકાશ" નામનું માસિક. પુ. ૪૫ અં. ૫. પૃ. ૧૬૧ થી ૧૭૪ ઉપર વર્દ્ધમાનપૂરીના લેખ; ગુ×વ×સા. નું ખુદ્ધિપ્રકાશ ૧૯૩૪. પૃ. ૫૮ તથા ૩૧૮થી ૩૨૩; આનર્તપુર, આનં દ-પુર, સૌરાષ્ટ્ર ઇ. લેખ; અમદાવાદનું " જૈન જ્યાતિ" પુ. ૧ પૌષ અંક ૪. સં. ૧૯૮૮ આણં દપુરનું સ્થાન નામે લેખ; મુંબઇના ગુજરાતી સાપ્તાહિકમાંની તે વિશેની ચર્ચા.

<sup>(</sup>૧) એક આબંદપુર કાડિયાવાડના ઝાલાવાડ પ્રાંતમાં આવેલ ચાટીલાના ડુંગરની તળેટીમાં વસેલ છે. જ્યા મૂળરાજ સાલ કીના સમયે ઇ. સ. ૯૯૮ માં ઘરસેન નામે રાખ રાજ્ય કરતા હતા; તેને આ મૂળરાજે હરાવ્યા હતા એમ હડાળાના તામ્રપટ ઉપરથી જણાય છે.

<sup>(</sup>ર) બીજ આણંદપુરતી હકીકત એમ છે કે કાડિયા વાડમાં આવેલ દાળકાને વડનગર કહેતા; અને વડનગરનું બીજું નામ આણંદનગર હતું; પણ આણંદપુર અને આણંદનગર જુદાં હોવાં છતાં એક ગણાઈ ગયાં છે. (જુઓ નીચે નં. ૩).

હતા." ઉપર ટાં કેલાં આ ત્રણે કથનના તથા તેને લગતાં ટીપણોના સાર કાઢીશું તા એમ ક્લિતાર્થ નીકળશે કે, કાંઇ ગઈ બીલવંશી રાજા, જેનું નામ ગંધવે સેનઃ ગઈ લ હતું રલ અને જેનું રાજ્ય કાઢિયાન વાડમાં આવેલ હતું તથા રાજગાદી આણંદપુર ગામે હતા; તેનું લમ ધારના ૩૦ (મેવાડ—અવંતિની હદમાં આવેલ છે) રાજાની કુંવરી વેરે થયું હતું; આ રાણીએ ખંભાતમાં ૩૧ એક પુત્રને જન્મ આપ્યા હતા. તેનું નામ વિક્રમાદિત્ય હતું. આ ખંભાત નગરીને તે સમયે તંબાવટી ૩૨ પણ કહેવાતી હતી. આ પ્રમાણે જે વસ્તુરિથતિ તારવી કઢાઇ છે તે સત્ય હોવાનું વળી પુરવાર થઈ શકે છે. કેમકે (૧) જ્યારે ધારના રાજાની કુંવરીને તે ગઈ લવંશી કુમાર પરણ્યો છે સારે તે

ભૂમિ ઉપર પોતાના હક્ક કાંષ્ટ્રક આડકતરી રીતે પણ પહોંચે છે એવી તેની માન્યતા બંધાઈ હશે. (ર) તેમજ તેના પ્રદેશ ઠેઠ ખંભાત સુધી એટલે કે અવંતિની અડાઅડ આવીને રહેલા છે. તેથી જે ત્યાં કાંઇ બખેડા જેવું થાય કે અંધાધૂની પ્રવર્તતી હાય તા પાતાને ચડાઈ કરવાની સગવડતા પણ છે. (૩) તેમજ ચડાઈ લઇ જનય તા પાતાના શ્વશુર પક્ષની પણ મદદ મળી શકશેજ. (૪) તથા અવંતિની ગાદી ઉપર નહપાણનું રાજ્ય ભલે સુલેહશાંતિ ભરેલું ગણાઈ ગયું હતું છતાંયે તે પરદેશી તા હતાજ ને કે તેને બદલે હવે પાતે જો અવંતિપતિ થાય તા ત્યાંની પ્રખ પણ પાતાના દેશના–વતનીને–રાજા તરીકે વધાવી લેશે જ. (૫) તેમ નહપાણ અપુત્રિયા મરણ

આ સઘળી ઐતિહાસિક પરિસ્થિતિના વિચાર કરતાં પ્રસ્તુત આણં દપુર તે ઉપર નં. ૧ માં જણાવેલ ચાંદીલા હું ગરની તળેદીવાળું આનં દપુર સમજ્ય છે. અને તે ખંભાતના રાજને તાખે પણ હશે. ખંભાત ખંદર ધીકતું હોઇને રાજ ત્યાં પણ અમુક સમયે રહેતા હશે. ગમે તેમ, પણ આણં દપુર તથા ખંભાત ખન્ને એકજ રાજની આણ્માં હોવા જોઇએ; જેથી તે રાજની ગર્ભવતી રાણીએ ખંભાતમાં વિક્રમાદિત્યને જન્મ આપ્યા છે.

(૧૯) ગર્દ ભી વિદ્યા તેણે સાધી હતી (આગળ ઉપર તેની હડીકત આવશે) તે ઉપરથી આ વંશનું નામજ ગર્દ ભીલ વંશ પાડવામાં આવ્યું છે; અને આ ગંધવે સેન તેના સ્થાપક હોવાથી ગર્દ ભ નામે પણ ઓળખાયા છે.

કહેવાયું છે; પણ ગુજરાતના આ વડનગરની સ્થાપના સાલ કી કર્ણદેવના સમયે (ઇ. સ. ૧૧-૧૨ સૈકામાં) થઇ છે. જ્યારે આપણી આ હકાકત ઈ. સ. પૂ.ની છે એટલે તે અસ્થાને છે.

<sup>(3)</sup> કાઠિયાવાડની દક્ષિણે આવેલ કાેડિનાર પાસે પ્રખ્યાત કિવ નરસિંહ મહેતાના જીવન સાથે સંખંધ ધરાવતું એક આણંદનગર હોવાનું મનાયું છે તેની ચર્ચા ગુજરાતી સાપ્તા-હિકમાં આવી હતી (જોઓ નં. ર ને લગતી હકીકત) પણ તે સ્થાન ખરાખર નથી એમ મેં તેજ સાપ્તાહિકમાં જણાવ્યું છે (જોઓ ઉપરમાં ટાંકેલ ટી. નં. સ્ટમાંના મારા ક્ષેખનાં પૃષ્ઠો).

<sup>(</sup>૩૦) ધાર અથવા ધારાનગરીની સ્થાપના તા પરમાર વંશી ભાજદેવ ઈ. સ. ની દસમા સદીમાં કરી છે એમ મનાય છે. કેમકે ત્યાં તેણે રાજધાની ખનાવી હતી. કદાચ ત્યાં આગળ, પૂર્વ કાળથી નગર વસી રહ્યુંજ હાય અને પછી હવામાન જોઇને રાજપાટ ખનાવ્યું હાય એમ પણ માની શકાય. ગમે તે સંજોગ હાય; આપણે તા અહિ એમ સમજવું રહે છે કે તે પ્રદેશના તે રાજ હતા.

<sup>(31)</sup> ખંભાત અને આણં દપુર બનને એક જ રાજની હકુમતમાં આવેલ માની શકાય છે; અને આ રાજ કાંતા રાજ નહપાણના ખંડિયા હાય કે પછી તેટલા દરજ્જે સ્વતંત્ર પણ હાય ઉપરાંત સૌરાષ્ટ્રપતિ પણ હાય. જો કે, ઉપરમાં તા આ સૌરાષ્ટ્ર ઉપર રાજ નહપાણની અને પછી રૂપલદત્તની સત્તા હાવાનું મે જણાવ્યું છે. પણ ગધર્વસન રાજની હકુમતમાં જો તે ભાગ હાવાનું વધારે માન્ય રહે તા પછી એમ સમજનું રહેશે કે, રાજ ગઈ લીલે જ્યારે અવંતી લઇ લીધું હાયું જોઇએ. બાકી રૂપલદત્તે તેનું સૌરાષ્ટ્ર લઈ લીધું હાયું જોઇએ. બાકી રૂપલદત્તનું રાજ્ય સૌરાષ્ટ્ર ઉપર હતું એટલી વાત માન્ય રાખવીજ રહે છે. ખેમાંથી કઈ સ્થિત વધારે સંભવિત છે તે સંશાધકાએ તપાસ ચલાવી પુરવાર કરવું રહે છે.

<sup>(</sup>૩૨) આપણે તંખાવડીની સ્થાપના વિશે કેટલીક ચર્ચા પુ. ૩ પૃ. ૧૯૨ માં કરી છે. તેમાં વળી આ એક સ્થળને હવે ઉમેરા કરવા રહે છે.

પામ્યા છે એટલે તેના જમાઈ રૂષભદત્ત ગાદીએ આવવાને હક ધરાવે છે; છતાં તે અતિ દૂર પડ્યો છે. ઉપરાંત ખખડધજ જેવા થઈ ગયા છે. એટલે યુદ્ધ કરવાની જરૂર પડશે તા પણ પાતે જ તેમાં કાવી જશે. આવી આવી અનેક નિધ કલ્પનાઓ અને મુરાદા લાંધી, આ ગઈ બીલ કુમારે અવંતિની ગાદી મેળવવા સર્વ ચકા જો ગતિમાન કરી દીધાં હોય તા બધું બનવા જોગ છે. એટલે સર્વ સંજોગા જોતાં આ ગઈ બીલ વંશી રાજાઓની ઉત્પત્તિ સંબંધી આપણે દારેલાં અનુમાન, ઉપર ટાંકેલાં વિદ્વાનાનાં કથનને અનુરૂપજ છે એમ સમજવું પડશે.

ઉપરમાં તેની ઉત્પત્તિ વિશેના ખ્યાલ આપી ચૂક્યા છીએ. હવે તેના કુળ વિશે પણ શાહુંક જણાવીએ. મિ. પ્રિન્સેપ્સે તેઓને તેનં કળા તઆર (Tuar) જાતિના

તેનું કુળ તુઆર (Tuar) જાતિના ક્ષત્રિય તરીકે લેખ્યા છે.<sup>33</sup>

પણ પાતે આ અનુમાન ઉપર કેવી રીતે આવ્યા છે તે જણાવ્યું નથી. જ્યારે એક બીજા ગ્રંથકાર, જો કે લગભગ તેવાજ અભિપ્રાય ઉપર આવ્યા છે પરંતુ તેમણે જે દલીલા અને હકીકતા ઉપજવી કાઢી, ભળતી વાતા ગાંડવી દીધી છે, તે ઉપરથી એમ માનવાને કારણ મળે છે કે તેમણે તા પુરાણોના આધાર બતાવીને, ઉચ્ચારમાં સાદશ પડતા એક શબ્દને બીજા તરીકે માની લઈ, આખી વાતનું વટેસરજ વાટી નાંખ્યું લાગે છે. તે શબ્દા એક રીતે તા અવગણના કરવા ગાંગ્યજ છે; છતાં બીજી રીતે શાધામાં આવી અપી ધમારતજ આવી આવી વસ્તુઓના પાયા ઉપર ઉભી કરાય છે, તે બીના પણ વાંચકવર્ગના ખ્યાલમાં આવી શકશે. ઉપરાંત અન્ય પ્રજાના ધતિહાસ ઉપર કેટલાક પ્રકાશ પણ પડે છે. તેમ કેટલીક ઐતિહાસિક ઘટના પણ બહાર આવે છે.

એટલે તે ગ્રાંથકારનાં વાકયા<sup>૩૪</sup> અત્રે ઉતા<mark>રવા</mark> ઇ-જી થઇ છે. તેમણે જણાવ્યું છે કે:-" Kushan rule in India-Their two dynasties (1) Kadphisis Dynasty and (2) The Tochari Dynasty. Hindu Puranas called them (Kuchan-Tochari people) Tusharas or Tukharas=िंद्रभां इशान प्रकानं राज्य તેમના બે વંશા છે. (૧) કડ્ડીસીઝના વંશ અને (૨) ટાચરી વંશ; હિંદી પુરાણામાં તેમને (કુશાન-ટાચરી પ્રજા ) તશાર અથવા તુખાર તરીકે એાળ-ખાવ્યા છે." આ ઉપરથી સમજાશે કે ક્લાહવંશી કડ્રીસીઝની જાતિવાળાને પુરાણકારાએ તુશાર અથવા તુખાર કહ્યા છે; આ તુશાર શબ્દ ઉચ્ચારમાં તુઆરને મળતા આવે છે.એટલે સંભવ છે કે પુરાણકારના "તુશાર" અને મિ. પ્રિન્સેપ્સના "તુઆર"-તે બન્નેને એક ગણીને આ ગ્રંથકારે નીચેનાં વાક્રયાે જોડી દીધાં લાગે છે. "Kadphisis in local Prakrit was uttered as Gaddabhas, which the Brahmins sanskritized as Gardabha, Gardabhin, or Garddabhilas. A strange tale is prevalent in N. W. India. A Garddabha marrying the daughter of a king of Dhar, was changed into an Ass, skr. Garddabha. That Garddabha is the sanskritized form of Kadaphisis. The sanskrit word Garddabha means an ass. Hence through mis-naming, the foreign dynasty was afterwards known as ass-dynasty Old Gadhai-Pysa or ass-money have been found in various parts of Western India (J. A. S. B.

<sup>(</sup>૩૩) પ્રિન્સેપ્સ ઈન્ડીઅન એન્ટીકવીટીઝ યુસકુલ ટેબલ્સ નામે પુસ્તકમાં પૃ. ૧૫૭:-This prince (Vikramaditya) was of the Tuar Dynasty; આ કુમાર-વિક્રમાદિત્ય-તુઆર વંશના હતા,

<sup>[</sup>મારૂં ટીપ્પણ-દિલ્હીની ગાદીએ તુઆર વ'શી-તુમાર વ'શી ક્ષત્રિયા થયા છે. તેમને અને આ ક્ષત્રિયાને કાંઈ સ'ળ'ધ હશે કે!]

<sup>(38)</sup> જુઓ હિં. હિ. પૃ. ૬૪૯

Dec. 1835 p. 688). It was certainly the coinage of Garddabha princes. In the sanskrit drama entitled "The Little Tov-Cart" of the first century A. D. mention is made of Gaddhi-skr. Garddabhi-explained by commentators as coin (Wilson J. R. A. S. III. 385). Of the ten Garddabha rulers of India. hitherto we know only two=કડરીસીઝ (શબ્દતા) સ્થાનિક પ્રાકૃત<sup>3પ</sup> (ભાષામાં) ગદ્દલ ઉચ્ચાર થતા: ધાહ્મણાએ તેનું સંસ્કૃત રૂપ ગર્દભ, ગર્દભિન અથવા ગર્દભિલ (ઠરાવ્યું) છે. હિંદના વાયવ્ય ભાગમાં એક વિચિત્ર વાર્તો પ્રચલિત છે. (કે) ધારના રાજાની કુંવરીને પરણનાર (એક કુમાર)ને ગધેડાે–સંસ્કૃત ગર્દબ-ખનાવી દેવામાં 3 ર આવ્યા હતા. તે ગર્દમ શખ્દ કડપીસીઝનું સંસ્કૃતમાં રૂપાંતર છે. સંસ્કૃત ગર્દભ શખ્દના અર્ઘ ગધેડું થાય છે. તેટલા માટે, પરદેશી (પ્રજ્ઞના) વંશને ખોડું નામ દેવાયું છે; જે કાળાંતરે 'ગર્દભવંશ' તરીક એંગળખાંયા છે. ૩૫ પ્રાચીન (સમયના) ગધર્મ-પેસા અથવા ગર્ધયાં ૩૫ પશ્ચિમ ભારતના ૩૯ અનેક ભાગામાંથી મળી આવે છે. (જ. એ. સો. બે. ઇ. સ. ૧૮૩૫ ના ડિસેંગર અંક પૃ. ૧૮૮) ગર્દભ વંશી રાજ્યઓના જ તે સિક્કા છે તે ચોક્ક્સ છે. ઇ. સ. ની પહેલી સદીનાં મૃચ્છકિટ નામે ૪૦ ઓળખાતા સંસ્કૃત નાટકમાં ગધ્ધી-ગંસ્કૃત ગર્દભી-ના ઉલ્લેખ મળી આવે છે; જેને વિવેચકાએ સિક્કા (તરીક ઓળખાવ્યા) છે, (જ. રા. એ. સા. પુ. ૩ પૃ. ૩૮૫: વિલ્સનના લેખ) હિંદના ગર્દભીલ વંશી દશ રાજ્યઓમાંથી ૪૧ અદ્યાપિ પર્યંત બેનેજ ૪૨ આપણે પીછાનીએ છીએ."

[મારૂં ટીપ્પણ-માત્ર નામાેચ્ચારની સામ્યતાને લીધે તેમણે તુઆરવંશી કડીસીઝને અને તુઆરવંશી ગર્દભીલને એક માની લઈ ળધો ખીચડા બારી માર્યો છે. આપણે પુ. પ ના અંતે આ કડફીસીઝના કુશાન

<sup>(</sup>૩૫) વાયગ્ય પ્રાંતામાં ખાલાતી પ્રાકૃત ભાષામાં કડરીસી ઝ રાબ્દના અર્થ ગયેડા થાય છે કે કેમ તે તો ત્યાંના વતનીઓ જાણે: પણ આ લેખક મહાશયે તપાસ કરી હશેજ અને તે કપરથી આ કથન ક્ષતાર્યું હશે એમ આપણે માની લેવું રહે છે.

<sup>(</sup>૩૬) આ વાત તેા ગાઠવવી પડી લાગી છે કેમકે નહીં તા મનુષ્યને પશુ તરીકે કેમ ખતાવાય? (જુઓ ઉપરમા દી. નં. ૨૫) બાકી ગર્દલ શબ્દનું ઉપનામ આ વશને શા માટે લગાડયું છે તે માટે આગળ ઉપર ગંધર્વસેનના વૃત્તાંતે જુઓ.

<sup>(</sup>૩૭) આ કડરીસીઝના વધાને કાઇ પણ લેખકે ગર્દભ-વધા તરીકે ઓળખાગ્યા છે કે ઉદ્દેરયા છે, તેવા દર્ષાંત આપ્યા હોત તાે, પાતાના કથનને જરૂર સમર્થન મળત.

<sup>(</sup>૩૮) જીઓ પુ. ર. સિક્કા નં. ૩૮, ૩૯નું વર્ણન તથા તેનું ચિત્ર: પડ નં. ર, અને પ. એડલે આ ગયેયાં ગર્દભવ શી રાજાના કર્યા કહેવારો અને તેના સમય ઇ. સ. પૂ. ની પહેલી સદીના કહી રાકારો.

<sup>(</sup>૩૯) જોકે કડરીસીઝના મુલક, પંજાબ અને કારિમર છે અને તેના વંરાજોના, હત્તરહિંદના પાંચાલ અને સરસેનવાળા પ્રાતા છે. જ્યારે અહીં તો માત્ર 'પશ્ચિમ ભારત 'માધીજ તે

સિક્કાઓ મળી આવ્યાનું જણાવાયું છે. તો પશ્ચિમ હિંદને (W. India) વાયવાયું તો (W. India) શા માઉ માની લેવાયા છે ? એક ખારગી માની હેવા કે, એવાં ગંદીયાં વાયવ્ય પ્રાંતામાંથી પણ મળી આવે છે-આવ્યાં છે-તો ત્યાં પણ ગઈ ભીલવંશી રાખએાની સત્તા અમી હતી એમ પુરવાર થશે. ( જીઓ આગળ ઉપર વિક્રમચરિત્રનું વૃત્તાંત) પણ તેથી તે સિક્કાને કડ્ડીસીઝના વંશના માની લેવાને શું કારણ મળે છે?

<sup>(</sup>૪૦) મૃત્+શકિટક: મૃત=માટી. અને શકિટક=નાતું ગાહું: માટીનું નાતું ગાહું અથવા માટીના ખનાવેલા ગાડા જેલું રમકહું (clay-cart); પછી સંસ્કૃત વ્યાકરણના નિયમે મુચ્છકિટક શબ્દ થયા છે.

<sup>(</sup>૪૧) નુએા પૃ. ૭ ઉપરનું લિસ્ટ

<sup>(</sup>૪૨) એટલે લેખક મહાશયની ગણત્રી કડરીસી ઝ પહેલા અને બીજો, એમ બે વ્યક્તિ કહેવાના થાય છે. (તેમણે પાતાના ગ્રંથ ઇ. સ. ૧૯૨૦માં મુદ્ધિત કર્યો ત્યારે કદાચ આ બે નામજ હશે. પરંતુ હવે તાે કુશાનવંશના પણ ઘણાં નામા મળી આવ્યા છે; તેમજ ગદ લીલવંશના પણ ઘણાં નામા મળી આવ્યા છે.)

વંશને મધ્ય એશિયાની તુખાર જતામાંથી ઉતરી આવેલી પ્રજા તરીક પુરવાર કરીશું. મતલળ કે તુખાર તે તુર્કી પ્રજાના વર્ગ છે. જ્યારે તુઆર તે હિંદી ક્ષત્રિયના અંશ છે: ખેની વચ્ચે કાઈ જાતના કાંઈ સંબંધ જ નથી] અહીં તા તાત્પર્ય એટલા જ પ્રહણ કરવાના છે કે ગર્દભીલ વંશી રાજાઓ તુઆર ક્ષત્રિય જાતિના હતા. હવે આપણે તે વંશના પ્રત્યેક રાજવીનું જીવન વૃત્તાંત લખવા ઉદ્યમ કરીશું.

### (૧) દર્પણઃ ગંધર્વસેન: ગધરૂપ

તેનું ખરૂં નામ દર્પણ લાગે છે. પણ અવંતિની ગાદીએ આવ્યા પછી ગંધવંસેન નામ ધારણ કર્યું લાગે છે. તેણે કેવી રીતે અવંતિની ગાદી પ્રાપ્ત કરી તે વૃત્તાંત ઉપરમાં જણાવી ગયા છીએ. એટલે પુનરૂક્તિ કરવા જરૂર નથી. જે ઉપરથી માનતું રહે છે કે તે સાહસિક વૃત્તિવાળા તેમજ પરાક્રમી હતો. વળી તેણે ગર્દભી નામની વિદ્યા સાધી હતી છે. એટલે તંત્રજંત્રમાં પણ પ્રવીણ હશે એમ સમજ્ય છે. આ વિદ્યાપ્રાપ્તિને લીધે તેનું નામ ગધરૂપ પડી ગયું દેખાય છે. તેમજ તેના વંશનું નામ પણ ગર્દભીલ દરાવાયું છે. પાતે મેલી વિદ્યાના સાધક હોવાથી, તેમજ નાના રાજ્યના સ્વામી મટી. માટા સામ્રાજ્યના

ધણી બની ળેઠા હાેવાથી, મકાેન્મત્ત અને વ્યલિચારી-પણે વિચરતા થયા હતાે. હવે પછી વર્ણવવાના તેના વૃત્તાંત ઉપરથી જેની આપણને પ્રતીતિ થાય છે.

<sup>૪૫</sup>બંગાળ તરફના કાર્ગ ક્ષત્રિય કુટુંપના ભાઈ ખહેને જૈન દીક્ષા લઈ, વિહાર કરતાં કરતાં ભવિ-તવ્યતાના યાગે અવંતિમાં એક ચાતુર્માસ કર્યું હતું: તેમનાં દીક્ષિત નામ કાલિકસૂરિ<sup>૪</sup> અને સરસ્વતી હતાં. કાલિકસૂરિ વિદ્વાન અને શાસ્ત્ર વિશારદ દ્વાઈ યુગપ્રધાનપદને<sup>૪.૭</sup> પામ્યા હતાઃ સાધ્વી સરસ્વતી અતિ સ્વરૂપવાન અને લાવણ્યમયી હતી. એકદા તેણી ગાચરી અર્થે ળહાર નીકળી હતી. ત્યાં રાજ્ય ગર્દ-ભીલની દર્ષિએ પડી ગઈ. રાજ્ય માહાંધ ખની ભાન ભૂલા થયા અને સાધ્વીને રાજપુરૂષા મારફત પકડાવી પાતાના અંતઃપુરમાં હડસેલી દીધી. આ જીલ્મ અને નિંદા આચારથી પ્રજામાં હાહાકાર થઈ રહ્યો. નગર-જનાએ પહુ પહુ વિનંતિ કરી રાજાને સમજાગ્યા. પણ કાેઇનું કહ્યું માન્યું નહીં. છેવટે કાલિકમૂરિએ પાતે પણ આર્જવભરી પ્રાર્થના કરીને સાધ્વીને છાડી દેવા મર્મમાં તેમજ ખુલ્લી રીતે સમજવ્યું: પણ राज्य ज्यारे ओ टणीने भीको नक थेथा त्यारे સ્વધર્મ રક્ષણાર્થે તે પ્રસંગને આપદ ધર્મ માની લઈ તેણે

<sup>(</sup>૪૩) આ વિદ્યાના પ્રભાવ શું હતા તે માટે જુએ! પુ. ર ની હકીકત,

<sup>(</sup>४४) ગધેડા જેવું જેનું મહેાં અર્થાત્ રૂપ હેાય તે: અયવા ગધેડાના મહેાં જેવું રૂપ જે ધારણ કરી શકે તે, એવા અર્થમાં આ શબ્દ વપરાતા થયા લાગે છે. જુઓ ઉપરમાં દી. નં. ૧

<sup>(</sup>૪૫) આ આખીયે વાર્તાના પ્રસંગ બહુ રસિક અને બાધપ્રદ છે: અત્ર તા માત્ર આપણા ખપત્નેગીજ હિંધકત હૈતારી છે. સંપૂર્ણ વાંચવાનું જેને મન હોય તેણે જ. બાં. બ્રેં. રા. એ. સા. પુ. ૯ પૃ. ૧૪૭થી ૧૫૭ વાંચવાં.

<sup>(</sup>૪૬) આ કાલિકસૂરી જુદા અને શુંગવંશી રાજ ળળમિત્ર લાનુમિત્રના મામાં જે કાલિકસૂરી હતા તે પણ જુદા. ખળમિત્રવાળા કાલિકસૂરિ ના સમય ઇ. સ. પૂ. ૧૫૧ના છે ત્યારે આ ગઈલીલવંશની સાથે સંબંધ ધરાયનાર (ગઈલીલો-

ચ્છેદક)ના સમય ઇ. સ. પૂ. ૭૪ છે.

વધારે સ્પષ્ટ સમજવા માટે પુ. ૩. પૃ. ૧૦૭ તથા આગળ અને ખાસ કરીને ટી. નં. પ. પૃ. ૧૦૭ જુઓ.

<sup>(</sup>૪૭) જૈન સાહિત્ય શ્રંથામાં તેમના સમય મ. સં. ૪૦૦-૪૫૩=૪. સ. પૂ. ૧૨૭થી ૭૪ આપ્યા છે. જ્યારે ગર્દભીલના સમય આપણે ઈ. સ. પૂ. ૭૪થી ૬૪ ગણાવ્યા છે. એટલે સમજલું રહે છે કે, તેમણે જેવા સાધુવેશ ત્યાગ કર્યો કે યુગપ્રધાનપદ જતું રહું ગણવું: અને સાધ્વીને પકડવારૂપ પ્રસંગ પણ રાજ ગાદીએ આવતાને વાર શાડા સમયમાંજ બન્યા હશે. જયારે યુદ્ધ થવાના અને ગર્દભીલને ગાદી ત્યાગ કરવા પડયા છે તે ઈ. સ. પૂ. ૬૪માં છે; જેથી વચ્ચેના દશ વર્ષ કે એાઝાવધતા વખત જે લાગ્યા ગણાય તેને, સાધ્વીનું પકડાવું થયું ત્યારથી માંડીને રાજ હાર્યા ત્યાસુધીના સમય તરીકે ગણવા.

સાધુવેશના ત્યાગ<sup>૪૮</sup> કરી, ગાંડા માણસની માક્ક **આખા શહેરમાં કરવા માં**ડશું. છતાં રાજાને સાત ન **આવી** એટલે પ્રજાએ પણ ગામ ખાલી કરવા માંડ્યું <sup>જ છ</sup>. તેણે તે શહેરના ત્યાગ કર્યો તથા રાજ્યને પાતાના કત્યનં ભાન કરાવવા અને ઘટતી શિક્ષાએ પહેાંચાડવાના વિચાર કરી તે દેશાટન માટે નીકળી પડયા. વાટ વીતાડતા વીતાડતા રસ્તા કાપી સિંધુ નદીની પેલીપારના શક પ્રજાના દેશમાં તે પહેાંચ્યાે. <sup>૫૦</sup> ત્યાં એકાદ વર્ષ રહી. પાતાના જ્યાતિષશાસ્ત્ર આદિ વિદ્યાર્થી તેણે લોકાના સારા ચાઢ અને મમતા મેળવી લોધાં. પ્રસંગ સાધીને તે શક પ્રજાના અનેક સામંતાને<sup>પ</sup> માટી માટી જાગીર મેળવી આપવાનું વચન આપીને હિંદમાં તેડી લાવ્યો. તેઓ સર્વે ઈરાની અખાત અને સિંધ નદીના તટ પ્રદેશે થઈ સૌરાષ્ટ્રમાં પ્રથમ ઉતર્યા. ત્યારે ચામાસુ આવી જવાથી યુદ્ધ માટે નિરૂપયાગી સમય જાણી અવંતિ જવાનું મુલતવી રાખી સૌરાષ્ટ્રમાં થાડા વખત થાભ્યા. તે સમયે તેમનીજ શકળતિના રાજા રૂપભદત્તનું<sup>પ ર</sup> શાસન આ સૌરાષ્ટ્ર ઉપર ચાલતું હતું. એટલે તેના તરફથી પણ સારી રીતે આશ્રય અને આશ્વાસન મળી રહ્યાં. ત્યારપછી રૂતુ સાનુકૂળ થતાં. ગુજરાતદારા અવંતિ ઉપર તેઓ હલ્લા લઇ ગયા. પ્રથમ તા રાજા ગર્દભીલ પાતાના બાહુબળ ઉપર મુસ્તાક બનીને યુદ્ધમાં સામા ઉતર્યો અને ખૂબ ઝઝુમ્યાે. પણ શક પ્રજાનાં શૌર્ય અને તિરંદાજ્<sup>પ</sup> તથા યુદ્ધકળામાં નિપુણતા જોઈ અંતે અકળાયો. પાતાની મૂર્ખાઇ નજરા નજર દેખવા લાગ્યા. પણ કરે શું! લાચાર ખની, શહેરના દરવાજ્ત બંધ કરી દીધા. અને અમક દિવસે પાતાની ગર્દભી વિદ્યાનં શરણું લેવાના નિશ્ચય કર્યો. શહેરના દરવાજા રાજાએ બંધ કરાવ્યાના સમાચાર શકસૈનિકાએ કાલિકસૂરિને પહેાંચાડ્યા. એટલે હવે પછી રાજાએ રમવાની ગત તથા શકર્સનિકા માથે ઝઝુમી રહેલાે ભય તુરત તે સમજ ગયા. તેમણે સર્વે સરદારાને પાસે બાલાવીને જણાવી દીધું કે. રાજા અમુક દિવસે વિદ્યા સાધશે અતે સાધનાના અંતે ભુંકણતા અવાજ કરશે. જેથી તે અવાજ તમારા કાને ન પહેાંચે માટે કાનમાં ફ આદિ પદાર્થી નાંખી શ્રવણ રૂંધન ક**ર**હું<sup>પ</sup> તથા જેઓ તીર ફેંકવામાં અતિ નિપુણ હાય તેવા

<sup>(</sup>૪૮) ઉપરની ટી. નં. ૪૭ નુંએા.

<sup>(</sup>૪૯) જુઓ આગળ ઉપર દ્વિતીયખ ડે દી. નં. ૯.

<sup>(</sup>પo) શા માટે અહીં ગયા તેના કારણ માટે આગળ દ્વિતીયખંડે ટી. નં. ૧૭ તથા ટી. નં. પ. જાઓ.

<sup>(</sup>૫૧) જ. ઇ. હિ. કર્યા. પુ. ૧૨. પૃ. ૧૭ (લેખક પ્રા. સ્ટેન કાનાક છે.) I am inclined to agree with Mr. Jayaswal that the Sakas left Seistan during the reign of Mithradates II in consequence of the increasing pressure he was bringing on them: મિમ્રેડેટસ ખીનાના રાજઅમલે શક પ્રન્ન ઉપર જે ઉપરાસાપરી દખાણ કર્યે જવાતું હતું તેથી તેઓ શિસ્તાન છાડી ગયા હતા, એમ જે મિ. ન્યય-સ્વાલનું મંતન્ય છે તે સાથે હું મળતા થવાની ઈચ્છા ધરાવું છું. [માર્થ ટિપ્પણ-કાલિકસ્ફિનું વત્તાંત લખતાં જૈન ગ્રંથામાં એમ લખ્યું છે કે, જે શક સરફારા પાસે મદદ માટે તે ગયા હતા તે સરદારામાં તેમના શહેનશાહ તરફથી અમુક પકારે માંગુ થતું હતું ત્યારે તેઓએ પાતાના પુત્રને ભાગ આપવા માટે માકલી દેશા પડતા હતા. ન્યા બધી હકીકત ઈશાની

શહેનશાહ મિથ્રેડેટસ બીજાના સમયે (ઈ. સ. પૂ. ૧ર૩થી ૮૮=૩૫ વર્ષ: જુએા. પુ. ૩ પૃ. ૧૪૫ ઉપરનાે કોઠાે) ખની હોવાની ગણવી રહે છે.]

શક પ્રજાના આ સરણને ત્રીજી ગણવું (જીએો પૃ. ૩માં શકપ્રજાની હકીકત.)

જે રાજાને ત્યાં આ કાલિકસ્રિએ આશ્રય લીધા હતા તેનું નામ સાધનસિંહ હતું અને તેને 'શક્કલરાજ 'કહીને સંબાધ્યા છે. જૈનગ્ર'થામાં તેને 'પારસકુલ રાજા' કહેલ છે. (સરખાવા પુ. ૩. પુ. ૨૯૪, ૩૪૨. ની હકીકત).

<sup>(</sup>૫૨) જુઓ પુ. 3 માં તેના વૃત્તાંતે

<sup>(</sup>૫૩) આ આખીય શકપન (હિંદમાં તેમનાં ત્રણ ટાંળાં આવ્યાનું નોંધાયું છે) તિરંદાજમાં નિષ્ણાત હતી તે માટે તુઓ પુ. ૩ માં ભાનુમિત્ર વૃત્તાતે પુ. ૧૧૦ અને ભૂમક વૃત્તાતે પુ. ૧૮૪ થી આગળની હામકત તથા તેની ટીકાએ.

<sup>(</sup>પ૪) અને ખાકાના ખધા લશ્કરે, કાટની દિવાલથી એટલે દુર જતા રહેવું કે તેથી તે ભૂંકણના અવાજ કાને સંભળાય નહીં; જો સંભળાય તા સંભળનાર મરણ પામે એવી તે વિદ્યાની શક્તિ હતી. (સરખાવા પુ. રની હકાકત)

સૈનિકાએ જ માત્ર કિલ્લા ઉપર ચડી જઈ, જેવા રાજા ભૂંકણ કરવાને પાતાનું મ્હેાં ઉધાડે કે તુરતા તુરત અને ઉપરા ઉપરી એવાં તેા બાણ છેાડવાં કે સર્વે તેના મ્<u>ડ્ર</u>ોમાં જ આવીને સીધા ભોંકાય<sup>પા</sup>ય તથા તેના જથ્થાયી એવું તાે મહેાં સરી દેવું કે પાછા અવાજ પણ ખહાર નીકળી ન શકે. આ પ્રમાણેની સવેળાની ચેતવણી મળી જવાથી તેઓ પહ પ્રસન્ન થયા અને કાલિકસૂરિના આભાર માનતા તેમની આજ્ઞાને શિરા-**ધા**ર્ય ચઢાવી, ડરાવેલ દિવસે અને સમયે કિલ્લાની રાંગ ઉપર ચઢી તૈયાર થઈ બેઠા. તથા તીર કામકાં સુસનિજત કરી રાખ્યાં. જેવું રાજા ગદેભીલે ભુંકણ કરવા મહેાં ઉધાડયું કે સત્વર અને ટપાટપ ભાશામાંથી તીરા કાડી, જાણે કેમ વરસાદ ન વરસતા હાય તેમ. કામડાં ઉપર ચડાવી ચડાવીને છોડવાં જ માંડ્યાં અને રાજાતું મ્હેાં ભરી દીધું. ધાર્યા પ્રમાણે પરિણામ **આ**વ્યું. રાજ્યએ દીનમુખા થઈ સામે આવી સલાહ-સમાધાન માંગ્યુ. કાલિકસૂરિને ખીજાં તા કાંઇ જોઈતું નહેાતું જ; તેમને વેર વાળીને કાંઈ બદલા પણ લેવા નહાતા. એટલે પાતાની ખહેન સરસ્વતા સાધ્યાને બંધિખાનેથી છોડી દેવાની પ્રથમા પ્રથમ માગણી કરી. પછી સર્વે શક સરદારાને જે વયત આપીને અત્ર સુધી લઈ આવ્યા હતા તે પ્રમાણે વચન પાળી માટી માટી તેમને જાગીરા આપી અને રાજ્ય ગર્દ-બીલને જીવતા રાખી પાતાના પ્રત્ર પરિવાર સાથે દેશ ત્યાગ કરવાનું સંભળાવી દીધું. આ બનાવની તારીખ મ. સં. ૪૬૩=ઈ. સ. પૂ. ૬૪ તેાંધવી રહે છે.

આ પછી રાજા ગર્દભીલનું શું થયું તે જાણવામાં આવ્યું નથી.<sup>૫૬</sup> પણ તેના પુત્રોએ<sup>૫૭</sup> દક્ષિણમાં જઇ<sup>૫૮</sup> તે વખતના અવંતિપતિ

તેના અંત તથા અરિષ્ટકર્ણના આશરા **લીધા** રાજ્ય વિસ્તાર હતા. આ રાજ્ય કાંઈક પરાક્રમી હતા તેમજ જૈનધર્મી પણ હતા.

गेट से त्यां जवामां गर्दलीस पुत्रोने। आशय में है। धि शें हे शें हे तो स्वधर्मी राज्य छे गेट से आश्रय पण् भणशे, तेमज प्रसंग पड़ये को अवंतिमां हवेना राज हती शहराज्य सामे मायुं ख्य हवुं पड़शे, तो तेमने हां ही हाहवामां तथा इरीने अवंतिनी गाही हस्तगत हरवामां तेनी सहाय यहु सहदर्ग नीवड़ शे. तेमनी आ गण्त्री पाछणथी साथी पण् पड़ी हती के आपणे आगण खपर कोईशे. हास तो अवंतिनी गाही खपर शहप्रजानुं राज्य प्रवर्ततुं थर्ध यू हथुं छे. माटे तेमने। अधिहार हेवे। याहये। हते। तेनं ज हार्धि हेर्महर्शन हराववुं रहे छे.

નહપાણના રાજ્યમાંના અરવલ્લીની પશ્ચિમના પ્રદેશ ઉપર તથા સૌરાષ્ટ્રમાં, રૂધભદત્તની આણુ જમી હતી અને તાપીની દક્ષિણના મુલક ઉપર અંધપતિની સત્તા ચાલતી હતી. અથવા કદાચ ગાદાવરી નદીના મૂળવાળા પ્રદેશ સુધી જો ગર્દલીલની સત્તા હતી એમ ગણવું હોય તા પણ તે નામશેષરૂપ હતી એમ જ લેખવું રહેશે. એટલે એમ સાર નીકળે છે કે તેનું રાજ્ય માત્ર અવિતના પ્રદેશ ઉપર જ જળવાઈ રહ્યું હતું.

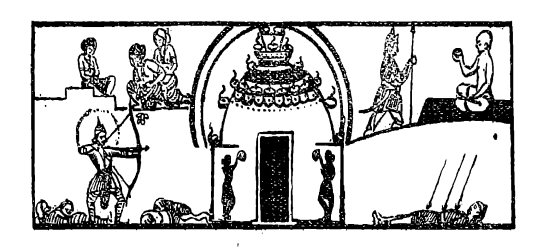
<sup>(</sup>પ૮) આ વખતે અંધ્રપતિની ગાદીનું સ્થાન પ્રતિષ્ઠાન-પુરે નહેાતું; પણ નહપાણના જમાઇ રૂપભદત્ત સાથેના યુદ્ધમાં હારી જવાયી તેમને વરંગુળના પ્રદેશમાં રાજગાદી લઇ જવી પડી હતી. એટલે ગર્દ ભીલપુત્રો ત્યાં ગયા હતા એમ સમજવું.



<sup>(</sup>૫૫) આ ક્રિયા તેા નજરથી કરવાની હોય છે તેને કાઇ શ્રવણે દ્રિય સાથે સંખંધ ન કહેવાય. (સરખાવા ટી. નં. ૫૪)

<sup>(</sup>પક) એક રીતે એમ અનુમાન ઉપર જવાય છે કે ગાદિત્યાગ પછી તે કોઈક અજ્ઞાત સ્થાને રહ્યો હશે અને ત્યાં (જીઓ ઉપરની ટી. નં. છ) સાડાત્રણ વર્ષ બાદ મરણ પામ્યા હશે: તેમ થયું હોય તાે તેનું મરણ મે. સં૪૬૬= ઇ. સે. પૂ. ૬૧માં થયું લખનું રહે છે.

<sup>(</sup>૫૭) વિરોષ પુત્રા હતા કે કેમ તે જણાયું નથી પણ કમમાં કમ ત્રણ તાે હતાજ: આગળ ઉપર તેમનું કત્તાંત આવશે.



# દ્વિતીય પરિ<sup>ચ્</sup>છેદ

# ઈન્ટરેગનમ---અંતકોળ

સંક્ષિપ્ત સાર:—અંતર્કાળ શખ્દ જે ભાવાર્થમાં વાપર્યો છે તેની સમજૂતિ— શકપ્રજાની ખાસિયતા તથા તેમણે હિંદ તરફ કરેલાં અનેક સરણના ઇતિહાસ—જે સંજોગ વચ્ચે તેમને હિંદમાં આવવાનું નિમંત્રણ થયું હતું તેનું વર્ણન—આ આમંત્રણ કેનું ભારે પડી ગયું હતું તેના ડુંક ખ્યાલ—શકરાજાઓની વંશાવળી તથા તેમના અધિકાર સમયનું વર્ણન— શકારિ વિક્રમાદિત્ય તથા અંધ્રપતિ શાત સાથે તેમણે કરેલા યુદ્ધના હેવાલ અને તેમાંથી નિપજેલું પરિણામ

વિદિશા, ભિલ્સા અને ઉજૈની નગરીના શાસક એવા અનેક વંશી અવંતિપતિઓના સમયે થઈ રહેલ તે નગરીઓનો ઐતિહાસિક પ્રભાવ તથા વિકાસ-પૃષ્પપુર નગર કેટલાં અને ક્યાં હાઈ શકે તેનું કરેલું પૃથક્કરણ—જૈન સંપ્રદાયવાળાઓ અવંતિના પ્રદેશને કેટલું મહત્ત્વ આપી શકે તે માટે તે સ્થાનનું ઐતિહાસિક તેમજ સાહિત્યિક દેષ્ટિએ કરેલું નિરૂપણ—

ઈન્ટરેગનમ ( ઈન્ટર=વચ્ચગાળેના અને રેગનમ= રાજ્યાભિષેક) એટલે કે કોઈ રાજા ગાદીએ ખેસે ખરા પરંતુ વિધિપૂર્વક તેના સ્પર્થ, સ**મય ત**થા રાજ્યાભિષેક ન થાય ત્યાં સુધીના કાળી ઇન્ટરેગનમ કહી શકાય. નામ આવા ખનાવ ખન્યાનું જેમ પ્રાચીન સમયે ( જુએ અશાકવર્ધન મૌર્યનું દર્શત ) નાંધાયું છે તેમ સાંપ્રતકાળે પણ બનતું આપણે જોઇએ છીએ ( જુએ માજી સમ્રાટા સાતમા એડવર્ડના અને પંચમજ્યાંજીના તથા તત્ર ભવાન આપણા વર્તમાન સમ્રાટ છઠ્ઠા જ્યાર્જનાં દર્શાતા). આ પ્રમાણેના આશયમાં દુન્ટિરેગનમ શબ્દ મેં વાપર્યો નથી. પણ પ્રાચીનસમયે સિલાનમાં (જાઓ પુ. ૨ પૃ. ૨૬૪ ટી. નં. ૭૧) અને વર્તમાનકાળે અકધાનિસ્તાનમાં પેલા બંડખાર બચ્ચાના ચ્યુમલ અંગે કેટલાક સમય જે અંધાધૂની ચાલી રહી હતી અને કેમ જાણે રાજાનું અસ્તિત્વજ ન હાય તેવી પરિસ્થિતિ વર્તી રહી હતી તેવા ભાવાર્થમાં આ શબ્દ વપરાયા છે એમ સમજવં.

આવી સ્થિતિના સમય કેટલાક શ્રંથકારાએ સાર વર્ષના જાણવ્યા છે. જ્યારે અન્યાએ સાત સાડાસાત વર્ષના પણ દર્શાવ્યા છે. રે આ પાછલી હકાકત વિશેષ વ્યાજખી જણાય છે. જો કે તેમણે જે નામાવળી નાંધી છે તે ઉપરથી તા તે સમય લગભગ સાડાઆક વર્ષ જેટલા પણ લંખાતા દેખાય છે.

આ અંધાધૂતીના સમય દરમ્યાન અવંતિ ઉપર શકપ્રજ્ઞના અમલ હતો. તેમણે કેવી અંધાધૂતી ચલાવી હતી તે આગળ ઉપર જોવાશે. પણ આ પ્રજ્ઞ ક્યાંથી આવી ? તેમનું આગમન શા કારણે થવા પામ્યું ? વિગેરે ટૂંક હકીકત, ગત પરિચ્છેદે રાજા ગંધવંસેનનું વૃત્તાંત લખતાં જણાવી ગયા છીએ. તેના હવાલા આપીને અત્રે એટલુંજ જણાવવાનું કે, ત્યાં ઉતારેલી હકીકત છઠ્ઠા ખંડમાં એક શક પ્રજાનું વર્ણન આપણે કરી ગયા છીએ. પણ તેઓ રાજ્યસત્તા ઉપર આવ્યા તે પહેલાં તેમના વસવાટ હિંદમાં થઈ ગયા હતા તેથી તેમને આપણે હિંદી શક-ઇન્ડાેસિચિઅન્સ તરીક સંખાધ્યા છે: જ્યારે આ પ્રજા તેમનાજ દેશની હતી ખરી, એટલે તેમને શક તા કહેવાયજ; પણ હિંદમાં તેમણે રાજ્ય કરવા માંડયું તે પૂર્વે તાજેતરમાંજ ચઢાઈ લઇ આવી ને વિજય મેળવ્યા હતા તેથી તેમના તે તફાવત દર્શાવવા આપણે તેઓને શક-શહેનશાહી શક-અથવા ઇંગ્રેજમાં Scythians, True Scythians સિથિઅન્સ તરીકેજ ઓળખાવીશાં.

મુખ્યતઃ જૈન સાહિત્ય ગ્રંથના આધારે જણાવેલી સમજવી. પણ વૈદિક આમ્નાયના ગર્ગમંહિતા નામે જ્યાતિષ વિદ્યાના જૂના પુસ્તકના ગ્રંથના છેડે યુગપુરાણ નામના જે અધ્યાય જોડયા છે તેમાં પણ તથાસ્વરૂપેજ તે હકીકત માલૂમ પડે છે. આ પ્રમાણે બન્ને સ્વતંત્ર પુરાવા હોવાથી આપણે તે નરા સત્ય તરીકેજ સ્વીકારવી રહે છે. વળી આ બાયત ઉપર બિબ્લિઓથીકા ઇન્ડિકા (Bibliotheca Indica) નામે શ્રંથાવળીમાં ખૂહત્મંહિતાના ઇંગ્રેજી ઉપાદ્ધાતમાં ડાં. કેને કાંઇક ઉલ્લેખ કરીતે શાધરસિક પુરૂષોનું ધ્યાન તે તરફ ખેં ચ્યું છે. આ ઉપરથી પ્રસિદ્ધ પુરાતત્ત્વ વિશારદ પંડિત જાયરવાલજીએ પણ કેટલાક પ્રકાશ પાડી, ધી જરનલ ઑક ધી બિહાર એન્ડ એારિસ્સા રીસર્ચ મામાર્જાટી નામક સામાયિક પત્રમાં ૧૯૨૮ના સપ્ટેંબરના અંકમાં ઇંગ્રેજી અનુવાદ અને ટીપ્પણ સાથે તે છપાવ્યા છે. એટલે દરેક રીતે આ પ્રકરણ હવે તા ઇતિહાસના એક સ્વીકારાયલા સત્ય તત્ત્વ જેવુંજ ખની ગયું છે. આ શક પ્રજા જ્યારે હવે હિંદ ઉપર રાજકર્ત્રી કામ તરીકે જણાઈ ગઈ છે ત્યારે તેમના ઇતિહાસ વિશેષપણ આપણે જાણવાજ રહે છે.

<sup>(</sup>૧) જુઓ પુ. ૧. પૃ. ૨૦૨ટી. નં. ૩૩; તથા ઉપરમાં સપ્તમખંડે પ્રથમ પરિચ્છેદે ટી. નં. ૭ની હુકીકત.

<sup>(</sup>ર) ના. પ્ર. પત્રિકા પુ. ૧૦ ભાગ ૪. પૃ. ૭૩૨ **ટી.** ૧૦૪માં જણાવ્યું છે કે "મત વિકલ્પાેમે એક માન્યતા **યહ** 

યીકિ વીર નિવોણસે ૪૬૧ વર્ષકે બાદ ૪૬૨મેં **રાક રાજ** ઉત્પન્ન હુઆ" (આ ગણત્રીએ ૮ાા વર્ષના કાળ થયા કહેવાશે. વળી સરખાવા નીચેની ટી. નં. ૩.)

<sup>(3)</sup> નુંએા ઉપરની ટી. ન. ર.

પ્રથમ તેમની ખાસિયતા કાંઇક અંશે જાણી લઇએ. તેમનું વતન શિસ્તાન ગણાય છે એમ જણાવી ગયા છીએ. પૂર્વમાં તે સિંધની, પશ્ચિમે તેમની ખાસિયતા ઇરાનની અને ઉત્તરે ક્ષહરાટ

પ્રજાની સાથે નિકટ વ્યવહારમાં આવવાથી તે ત્રણે પ્રજ્ઞની રીતભાતા અને આચાર વિચારા તેમણે પાતાનામાં ઉતારી લીધાં હતાં. પ્રથમના સિંધ ઉપર, જ્યારે ઉદાયનનું સ્વામિત્વ બહુજ પ્રભાવવાંત નીવડયું હતું ત્યારે તેની અસર આ શક પ્રજા ઉપર સૌથી વિશેષ પડી હતી. તે એટલે સુધી કે ઉદાયનની પ્રજામાં પ્રધાનપણે જે જૈનધર્મ પળાતા હતા તેમાં આ પ્રજા એકદમ સંલગ્ન અને અનુરત-એકાકાર થઇ ગઈ હતી. પણ જ્યારથી રાજ્ય ઉદાયને વૃત્ત અંગિકાર કરી જૈનદીક્ષા લીધી હતી અને પાતાના ઉત્તરાધિકારી તરીક ભાણેજને ગાદીએ ખેસાર્યો હતા: તેમજ તે નવા રાજ્યએ પાતાના મંત્રીની ઉંધી સલાહથી પ્રજા ઉપર જાલ્મ તથા સત્તાના દાેર પાડવા ત્રાસ વર્તાવવા માંડયા હતા ત્યારથી તા તે પ્રજ્ય ત્રાસી ગઇ હતી. તેટલામાં અધુરામાં પૂરૂં જ્યારે તે જ રાજા ઉદાયન, સાધુના વેશમાં પાછા પાતાના પ્રદેશમાં. પ્રજાના તેમજ લાણેજ રાજવીના કલ્યાણ અર્થે ઉપદેશ આપવા ઉતરી આવ્યો હતા, ત્યારે તે ભાણેજ રાજવીએ તેમના સત્કાર કરવાને **બદલે** સ્વમંત્રીની સલાહશી આહારમાં વિષ ભેળવીને राक्षिने भारी नां भवाने प्रयत्न अर्था ढते। त्यारथी આ હિંદુ રાજાની પડતી થવા માંડી હતી. અને થાડાજ કાળમાં તે રાજા તેમજ પ્રદેશ, દૈવકાપના ભાગ થઈ પડયા હતા. જેના પરિણામે તેનું રાજનગર દટાઈ ગયું અને વર્તમાન જેસલમીરના માટા રણાના ઉદ્દલવ થયા તથા પુરાણાતત્ત્વના વિશારદાના અભ્યાસનું એક કાર્યક્ષેત્ર ઉઘડ્યું. આ પ્રમાણે આ માહનજાડેરાના પૂર્વ ભૂત **ઇ**તિઢાસ પુ. ૧ પૃ. ૨૨૫ થી આગળમાં જણાવવામાં આવ્યા પણ છે. ત્યારખાદ આ મુલક ઉપર પાડાસી

રાજ્ય ઈરાનની હકુમત આવી. તે લગભગ દાેઢથી ખે સૈકા સુધી ચાલુ રહી હતી. એટલે આ પ્રજા પાતા**ની** પૂર્વની કેટલીક હિંદી ખાસિયતા ભ્રલી પણ ગઇ. આ પ્રમાણે તેમની સંસ્કૃતિના એ પ્રસ્તાર થયા ગણી શકાયં (૧) સિંધુપતિ ઉદાયનના અમલ તજોના (૨) અને ખીજો ઇરાનની શહેનશાહતના; (૩) ઉપરાંત, એક ટાળું ઇ. સ. પૂ. પાંચમી સદીની મધ્યમાં, રણ એાળંગીને હિંદમાં વ્યાપારાર્થે<sup>પ</sup> આવી ચડ્યું હતું તેમણે વર્તમાન कोधपुर राज्यनी ६६मां ओशिया नामनी नगरी વસાવી ત્યાં વસાહત બનાવ્યું. (જુએો પુ. ૩ પૃ. ૩૮૬ ની વિગત) (૪) તેટલામાં વળી તેમના ઉપર દૂર દૂરથી બીજી નવીજ હકુમત ઉતરી આવી; આ સત્તા પેલા યવન ખાદશાહ સિકંદરશાહની જાણવી. को है आ सत्ता ते। भात्र २५-३० वर्षक ८६वा પામી હતી. પણ જ્યારથી તેના સરદાર સેલ્યુકસ નિકેટારે પાતાની પુત્રીને મગધપતિ અશાકવર્ધનને પરણાવી અને દાયજામાં આ મુલક આપી દીધા (૫) ત્યારથી તે પ્રજા વળી આર્યાવર્તના હિંદી રાજાના અમલ તળે આવી ગઈ. આ અમલે પણ લગભગ પાણી સદી સુધી સમ્રાટ અશાક અને તેના પૌત્ર પ્રિયદર્શિનના રાજ્યના અંતસુધી લંભાયા હતા. તે ખાદ મૌર્યવંશની સત્તા નખળી પડી અને (૬) તે મુલક હમેશને માટે અહિંદી રાજકર્તાની મુખત્યારીમાં ચાલ્યા ગયા. પછી તા ઇરાનમાં શહેનશાહ મિથ્રેડેટસના રાજ્યકાળે થયેલ દળાણને લીધે તેમજ મધ્યદેશ ઉપરના ક્ષહરાટ ભૂમકના સમયે તેની રાજનીતિથી આકર્ષાઇને જે ખ નાનાં ટાળાં હિંદમાં ઉતરી આવ્યાં હતાં તેની આપણે પુ.૩.પૃ.૩૪૮માં તેાંધ લીધી છે. (૭) તથા <mark>છેવટે</mark> એક ટાળાને હિંદમાં આવવાના પ્રસંગ પાછા ઉપસ્થિત થયા હતા. આ પ્રમાણે દેખીતી રીતે સાતેક વખત-પણ વાસ્તવિક રીતે ત્રણ ચાર વખતજ, માત્ર **ચારથી** પાંચ સદીમાંજ, તેમના ઉપર કેટલીયે રાજકર્તા સત્તા<mark>ન</mark>ા

<sup>(</sup>૪) સિંધદેશમાં આવેલ માહનન્યડેરાનાં જે અવશેષા હાલમાં પુરાતત્ત્વ ખાતાને મળતાં રહ્યાં છે તે કપરથી આ હકીકતની સત્યતાનું માપ કાઢી

શકાશે.

<sup>(</sup>પ) ઘણું કરીને ઇરાની શહેનશાહના ત્રાસથી કંટા**ળીને** આ હિજરત થઈ હશે એમ સમજાય **છે.** 

અદલાબદલા થઇ ગયા હતા. જેથી કેટલાક અંશા જે જમાનાને અનુસરીને તેમનામાં પ્રવેશવા જોઇતા હતા અથવા કહા કે તે પ્રમાણે તેમણે સુધરવું જોઇતું હતું તેને બદલે તેઓ એમને એમ રહી ગયા હતા. એટલે શકસ્થાનમાં ઉતરી આવ્યા પહેલાં, એશિયાઈ તુર્ક-સ્તાનમાંની તેમની મૂળ ખાસિયતા જે કૂરપણાની, ઢારચારવાની, ઘાડેસ્વારીની, તિરંદાજીની ઇ. ઇ હતી—તે એમને એમ જળવાઇ રહી હતી. છતાં રાજકર્તી કામ-પ્રજાના વહેવારમાં પણ સાથે સાથે તેઓ થાડાધણા ધડાતા જતા હતાજ.

તેમનામાં જેમ કેટલાક અવગુણા કે દુર્ગુણા હતા તેમ કેટલાક સદ્દગુણા પણ હતા. સાધારણ રીતે આવી રીતે અર્ધજંગલી લુંટારૂ અને ઢારચારૂ પ્રજ્ઞમાં સ્ત્રી-ચારિત્ર્ય અને શીલ માટે બહુ સન્માન હાય છે. જેના ઇસારા આપણે પુ.૩૫.૩૫૭માં કરી ગયા છીએ.તે મુજબ આ પ્રજામાં પણ તે નૈતિક સદ્દગુણ ખીલેલ હતા. જેથી કરીને જ આ પ્રજાની મદદ લેવાને કાલિકસૃરિ (આગળ આપણને ખબર આપવામાં આવશે) નામે

માવી છે કે, આ રક્ષણ તા પ્રજાને બહુ ભારે પડી ગયું હતું. સ્ત્રી- કારણ કે આ શક લાકના સાતથી જેના આ રક્ષણ અંતે આક વર્ષના રાજશાસનમાં જખ ભારે પડી ગયું તેમને ધણું ધણું શાષવું પડયું હતું. એટલું જ નહીં પણ તેમના સ્તરિ જીલ્મ સામે જો વસ્તીમાંથી કાઈ માથું ઉચકતું તા નામે તેમને ખાનમાં પકડી લઇ જતાં તથા લુંટફાટ કરી,

(सरभावे। नीयेनी टी. नं. २१)

[સંભવ છે કે ઉપનિષદ અને કૃતિકારના સમય ઇ. સ. પૂ. ની આઠ થી દસમી સદી ગણાય છે, ત્યારે ચારિત્ર્યશી-લતાને બહુજ માન અપાતું હશે. પણ તે બાદ જ્યારે ખુદ્ધ-દેવ અને મહાવીરના ઉદ્દભવ થયા તેની પૂર્વેજ વૈદિક મતનું રૂપ કરી ગયું હશે; અને તેમાં ચારિત્રની સુવનતી પણ થઈ હશે-સરખાવા પરિત્રાણાય સાધૂનામ્-સંભવામિ યુગેયુગે વાળા શ્લાકનાં ગૌરવ અને ગાંભિયે.]

જૈનાચાર્યે તક સાંધી હતી <sup>૧</sup>: કેમકે એ તા દેખીતું જ

થઈ ગયું હતું કે. શંગવંશી રાજ્યઅમલે રાજામાં

તથા પ્રજામાં સ્ત્રીલ પટપણાને લીધે અત્યંત શિથિલાચાર

પ્રવેશ થવા પામ્યા હતાં. તેમાં કાંઇક અંશે નહપાણના

अभल ६२भ्यान, (ते तेभक तेना कभार्ध ३५ल६त्तभां

પણ શક પ્રજાના આ સદ્દુગુણ તરવરતા હતા) જો

કે સુધારા થયા હતા ખરા પણ ગઈ બીલવ શની

સત્તા થવા બાદ, અને તેના મૃળ સ્થાપક રાજા

ગંધર્વસેન પાતે જ વ્યભિચારી હેાવાથી. પાછા તેના

પણ પાછળથી થયેલ અનુભવે ખાધપાડ આપ્યા

ते दिवसी क अलने ते। लेवा रह्या दता.

<sup>(</sup>६) આ રક્ષણ મેળવવામાં કાલિકસ્રિએ શકપ્રજાના માત્ર આ એકજ સદ્દગુણના વિચાર કર્યા હતા એમ નહીં. પણ અન્ય મુદ્દા પણ વિચાર્યા હશે; જેવા કે, તેમના શૌર્યના તથા જનધર્મ પ્રત્યે તેમના પક્ષપાતપણાના; આ ત્રણે મુદ્દા મધ્યદેશની પ્રજામાં ભૂમક અને નહપાણના લગભગ ૮૦ વર્ષ હપરના અમલને લીવે-જાણીતા થઇ ગયા હતા.

<sup>(</sup>હ) શુંગવંશી રાજાઓ ઉપર, પતંજલી મહાશયના ઉપદેશની તેમજ કન્વવંશી અમાત્યાની પ્રભળ અસર હતી તે તે નિર્વિવાદિત છે જ. વળી પતંજલી મહાશય તથા કાન્વાયન વંશી પ્રધાનો, ઉપનિષદ અને શ્રુતિકારનાજ અનુ-યાયીઓ છે. તેમજ આ ઉપનિષદકારાની જન્મભૂમિ પણ શક્સ્થાન છે: તેજ શક્સ્થાનની પ્રજા–જે આ શક પ્રજા–જ્યારે સ્ત્રી મર્યાદાનો અથવા શીલનો ભંગ કે અનાદર થતા સહન કરી શક્તી નહોતી ત્યારે તે જ ઉપનિષદકારના અનુયાયી પતંજલી મહાશય વિગેરે પોતાના સમયમાં સ્ત્રીલપટપાશું જે કાર્યથી પ્રજામાં પ્રવેશ થાય તેવાં પગલાં કેમ ભરતાં થઇ ગયાં હશે તે અણઉક્લ્યું ઉખયાશુંજ ગણાશે!

<sup>(</sup>૮) શક પ્રજા, શીલ અને ચારિંગ્યમાં કાંઇક ઉચ્ચપદે ધરાવતી હતી જ. પણ તેઓ અવંતિની જૂની વસ્તીના સંસર્ગમાં આવવાથી, સંગતિદાયની વધતા ઓછા અંશે તે ભાગ થઈ પડી હતી. જેનાં દ્રષ્ટાંત આપણને આગળ ઉપર આ ગદેલીલવંશી રાજ ભાઈ હરીના જીવન ચરિત્રે વાંચવાં પડશે.

<sup>(</sup>ક) જ. બો. બે. રો. એ. સા. પુ. ૯ પૃ. ૧૩૯ (કા. એ. ઇ. પૃ. ૧૦૪) In fact the Jaina Chronicles give 17 years to a Saka rule at Ujjain from B. C. 57 to 74 when Satigani was Raja of Paithan=ખરી રીતે ઈ. સ.પૂ. ૭૪ થી પહ સુધીના ૧૭ વર્ષના ગાળામાં હજૈન હપર શક પ્રજનું રાજ્ય

ગામડાંને ગામડાં, શહેરાને શહેરા કે પ્રદેશના પ્રદેશ ઉજ્જ કરી દેતા હતા. આટલી ટુંક મુદતના તેમના રાજ્યવહીવટમાં પણ પ્રજ્ત તા ત્રાહી ત્રાહી પાકારી ઉઠી હતાઃ વિદિશા અને ઉજૈનીના આખા પ્રદેશ વસ્તીહીન ખની ગયા હતા અને આવા જુલ્મમાંથી કાઈ તારણહાર આવી મળે તા ઠીક એવી વર્ષાત્રકતુના મેલની પેઠે હિંદી પ્રજ્ત રાહ જોતી દિવસા ગાળી રહી હતી.

આટલી ટ્રંકી મુદતમાં પણ આ શક પ્રજાના પાંચ રાજાઓ થઇ ગયા હતા. તેમનું કાંઈ પણ વર્જીન આપણી કલમથી લખવા કરતાં જે વર્જીન યુગપુરાણમાં <sup>૧૦</sup> આપેલું છે તે જ સદાખરૂં અત્રે ઉતારીશું જેથી વાચકવર્ગને તેના સંપૂર્ણ ખ્યાલ આવી શકશે. "એ શકામાં જેની મૂડી ધનુષ હશે<sup>૧૧</sup> એવો

હતું એમ જૈન તવારીખમાં જણાવેલું છે. અને તે સમયે પૈક્ષ્ણમાં શાતિગની રાજ્ય હતા (મારૂં દીપ્પણ-શાતિગની નહીં પણ શાતકરણી રાજ્ય હતા. આ હકીકત અંધવંશના વૃત્તાંતમાં પુ. પ માં અપાશે: વળી આ ૧૭ વર્ષના આંકે જે ખીચડા હતા કર્યો છે તે આ જ પુસ્તકમાં વિક્રમ સંવતસરની હકીકતે જણાવવામાં આવશે.)

(૧૦) આ વિષય ગુજરાતના એક મહાન સાક્ષર શ્રી દિવાનબહાદુર કેશવલાલ હર્ષદભાઈ ધ્રુવે વ્યાખ્યાન રૂપે આપેલ છે જે ગુ×વ×સોના બુધ્દિપ્રકાશમાં પુ. ૭૬ પૃ. ૮૮ ઉપર હપાયલ છે તેમાંથી ઉધ્ધૃત (ત્તુઓ તેનું પૃ. ૯૦).

(૧૧) ઉપરના 'તેમની ખાસિયતા' વાળા પારિશ્રાક્ સરખાવા.

(૧૨)મૂળ પુસ્તકમાં ગામનું નામ ખાલી હતું પણ ભાષાંતર કારે મગઘદેશનું પાટલિયુત્ર નગર નાણીને પુષ્પપુર નામ ગાઠની દીધું છે. વળી જ્યાં જ્યાં નગરનું નામ આ પારિ- ગ્રાફમાં આવ્યું છે ત્યાં ત્યાં તેજ નામ દર્શાવાયું છે. બાકી તેના અર્થ આ પ્રમાણે કરવાના છે. ખીલેલા પુષ્પાયી જે ભરપુર એવું શહેર તે પુષ્પપુર કહેવાય. મતલબ કે આ નગરમાં ઘણા બાગબગીચા, ઉદ્યાન, વિગેરે હતાં. જેમ ખીલેલાં પુષ્પા મનને આનંદ આપે છે તેમ આ શહેર પણ વેપાર ઉદ્યોગથી ખીલેલું હાઈ મનને આનંદ આપતું હતું એવા પણ બીને અર્થ થઈ શકે છે. અહીં બન્ને અર્થ આ નગરને લાગુ પહેતા હતા.

મહાબળવાન અમ્લાટ થશે. જેની સામે કાઈ રશ્ માંડી નહીં શકે એવા એ રાતી આંખના શક, પુષ્પપુર ૧૨ ઉપર ચડાઈ કરશે. એ નગરે તે આવા પહાંચતાં શહેર ખાલી થયેલું ૧૩ જોશે. પછી તે રાતી આંખના રક્ત વસ્ત્રધારી મલેચ્છ અમ્લાટ અનાથ વસ્તીમાં કત્લ ચલાવી શહેર ઉજાડશે ૧૪. એ રીતે તે રાજા એ શહેરમાં ચાતુર્વ પર્ધ નાશ કરશે. પછી ચાર વર્શ્ય નીચ લોકોને ૧૧ શહેરમાં વસાવતા છતા રાતી આંખના ૧૭ એ અમ્લાટ અને એના બાંધવ નાશ પામશે. તેના જુલ્મી અમલના અંત આવતાં રહીસહી રૈયતના ૧૮ પછી ગાપાળ ૧૯ એવા નામના શક રાજા થશે. એ ગાપાળ એક વર્ષ રાજ ભાગવી પુષ્પક સાથે લડતાં તેના હાથે માર્યા જશે. પછી તે અધર્મી પુષ્પક નામના મ્લેમ્છ ૨૦ રાજા થશે. તે પણ એક

<sup>(13)</sup> શક પ્રજ આ નગરમાં દાખલ થઈ ત્યારે પણ નગર ખાલી જેવું જ હતું, કારણ કે પ્રજ હિજરત કરીને બહાર નીકળી ગઈ હતી. અને થાડી ઘણી વસતી રહી હતી તેની કત્લ ચલાવવામાં આવી હતી. નીચે ટી. નં. ૧૪ તથા ગત પરિચ્છેદે ટી. નં. ૪૯ ની જીઓ.

<sup>(</sup>૧૪) ઉપરની ટીકા નં. ૧૩ જીઓ.

<sup>(</sup>૧૫) એટલે કાઇ વર્ણના ભેદભાવ રાખ્યા વિના સવ<sup>8</sup> હિંદી પ્રજાના નાશ કર્યા હતા એમ સમજવું.

<sup>(</sup>૧૬) એટલે પાતાની જ્ઞાતની શક પ્રજને કે જેમાં કાંઇ વર્ણુ જેવું હતું જ નહીં.

<sup>(</sup>૧૭) આ પ્રજાની, તેમાં પણ ખાસ કરીને અમ્લાટના સ્વભાવની પિછાન કરાવી છે.

<sup>(</sup>૧૮) ઉપર જે ન'. ૧૩ માં શહેરને ખાલી થયેલું કહું છે, તેના અર્થ સમજવતાં એમ જણાવે છે કે, થાડી ઘણી વસ્તી બાકી હતી તા ખરી જ.

<sup>(</sup>૧૯) આ ભલે શક પ્રજનો રાજ છે. પરંતુ તેમનામાં આપણા હિંદી જેવાં નામા હતાં તે ખતાવે છે કે તેમાં આર્ય સંસ્કૃતિનાં ખીજ હતાં જ. સરખાવા નરવાહન, રૂપભ-દત્ત વિગેરે નામા.

<sup>(</sup>૨૦) મ્લેચ્છ અને યવનના તફાવત માટે જાઓ પુ. 3 પૃ. ૧૪૬ દી. નં. ૧. તાત્પર્થ એ છે કે, યુરોપી પ્રત્ન નહીં તેવાને અથવા મલીન ઇચ્છાવાળાને, મ્લેચ્છ; મલ+ઇચ્છા≈મલ કહેતાં મલિન છે ઈચ્છા જેમને તે મલેચ્છ.

વરસ રાજ ભાગવા માર્યા જશે. પછી જેની સાથે કામ પણ રણ માંડી ન શકે એવા અતિ ઘણા ખળવાન શર્વિલ રાજા થશે તે પણ ત્રણ વર્ષ પૃથ્વી ભાગવા માર્યા જશે. તે પછી ધ્રાહ્મણોના દેષી રેવ તરીકે દુનિયામાં જાણીતા કાર્ય બદનામ રાજા થશેઃ એનું ભૂં રૂં રાજ્ય ત્રણ વર્ષ પહોંચશે. પછી તે ધનતા લોભી, ભૂં ડાઈ ના ભરેલા, પાપી મહાળળવાન શકપતિ, કર્લિગરાજ શાતની રેર ભૂમિના ભૂપ્યા, કર્લિગ દેશ પર ચડાઈ કરી જીવ ખાશે. અને ભાલાડાંથી રેંગ સંપ્રામમાં અંગ વઢાઈ જઇ સર્વે દીચ અધમ શકાના સંહાર વળશે તે નિઃસંશય છે. પછી તે શાન્તિમાં ઉત્તમ રાજા રેઠ, પોતાની સેનાથી પૃથ્વી હસ્તગત કરી દસમું વર્ષ જીવતાં મરણ પામશે. સર્વ મહાળળવાન શક રાજ્યના ધનલાબી હશે. શક રાજ્ય ઉચ્છિત્ર રેપ થશે. ત્યારે [મગધની] (અવંતિની જોઇએ) ભૂમિ

ઉજ્જડ હશે. ત્યારથી પુષ્પપુર<sup>રક</sup> સૂનું રહેશે. અને જોનારને ખાવા ધાશે. ભવિષ્યમાં તે કાઈ નવીન વંશના<sup>રહ</sup> રાજાની રાજધાની થશે એ આશિષ છે<sup>ર૮</sup>."

#### શક રાજાઓ વિશે વિશેષ

યુગપુરાણના ઉપરના કથનથી તેમની વંશાવળી આ પ્રમાણે ગાેડવી શકાય છે.

|     |                     | મ. સં.  | <b>ઈ. સ. પૂ</b> . | વર્ષ |
|-----|---------------------|---------|-------------------|------|
| (૧) | અમ્લાટ              | 843-843 | 68-63             | •il  |
| (૨) | ગાપાળ <sup>રહ</sup> | 863-868 | 43-43             | ۰ll  |
| • / | પુષ્પક              | 868-864 | ६३–६२             | ٩    |
| (४) | શર્વિલ              | ४६५-४६७ | <b>६२</b> –६०     | રાાા |
|     | ચ્યત્રાતઃ<br>બદનામ  | ४६७-४७० | ६०–५७             | રાાા |

વર્ષ આ થી હ

વળી આ ઉપરથી સાબિત થાય છે કે તે સમયે કલિંગ દેશ અંધ્રપતિ શતવહનવંશી રાજના તાબામાં હતા.

<sup>(</sup>૨૧) બ્રાહ્મણના ડ્રેષી એટલે વૈદિકધર્મમાં નહીં માન-નાર તેવા. આ હકીકત પણ દેખાંડે છે કે શકપ્રનમાં જૈન ધર્મના અંશા હતા જઃ પાછળથી પ્રિયદર્શિને તે પાંગ્યા હતા અને તેથી જ જૈનાચાર્ય કાલિકસૂરિએ તેમના આશ્રય લેવાને લલચાવેલા હતા (સરખાવા ઉપર પ્રથમ પરિચ્છેદે દી. નં. ૫૦) તથા આ પરિછેદે દી. નં. ૬.

<sup>(</sup>૨૨) શતવહનવંશી રાજને ટૂંકમાં શાત પણ કહેતા (જીઓ પુ. ૫ તેમનું વૃત્તાંત) અને શતકળના જે રાજ તેને શાત કહેવાય. અહીં તેવા અર્થમાં વપરાયા છે.

<sup>(</sup>ર૩) કાેઇ જાતનું શસ્ત્ર કે અસ્ત્ર હશે. વધારે સંભવ અસ્ત્રનું છે- તીરનું પાનું.

<sup>(</sup>૨૪) સર્વે અંધ્રપતિ શતવહનામાં આ રાજનું સ્થાન એકદમ ઊંચું ગહ્યું છે. (સરખાવા પુ. પ માં તેનું વૃત્તાંત): વળી આ છત મેળવ્યા પછી તે દશ વર્ષ જ છવંત રહ્યો છે એમ પણ કહી દીધું.

<sup>(</sup>૨૫) અહોંથી શક પ્રજ હચ્છિત્ર થઈ (સરખાવા ગૌતમીપુત્રની માતા રાણી ખળશ્રીના શિલાલેખની હકીક્ત).

<sup>(</sup>૨૬) પુષ્પપુરના નારા તથા તેની પારાજ કોઇ બીજી નગ-રીતું વસલું થયું હતું એમ સમજલું. સરખાવા ઉપરની *ડી*.

નં. ૧૨. તથા નીચેના 'અપાપા નગરી ' વાળા પારિગ્રાક્**ની** હકીકત.

<sup>(</sup>૨૭) નવીનવ રા એટલે બીજેજ વ રા. શક પ્રજાતું રાજ્ય પણ નહીં તેમ શાતવ રાતું પણ નહીં. વળી જીએા ઠી. ન. ૨૮૦

<sup>(</sup>ર૮) રાજધાની એટલે રાજનગર. તે શહેરમાં નવીન વંશના રાજાઓ પાતાની ગાદી સ્થાપશે. સરખાવા 'અપાપા નગરી' વાળા નીચેના પારિચાફ એટલે કે જે રાજ શક પ્રજાના નાશ કરશે તે રાજા પાતાની ગાદી ત્યાં સ્થાપીને નવીનવંશ ચલાવશે.

<sup>(</sup>ર૯) આ નામ સંસ્કૃત જેવાં છે. જ્યારે પંડિત નથ-સ્વાલજી તેમને બ્રીક સરદારા સાથેના સંખંધ હોવાનું (જીઓ જ. બી. ઓ. રી. સા. ૧૯૨૮ સપ્ટેંબર અંક પૃ. ૧૪૨) જણાવે છે. આ ઉપર છુ. પ્ર. પુ. ૭૬ પૃ. ૧૦૦ માં દિ. બ. કેશવલાલ હર્ષ દભાઇ કુવ સાહેબે જણાવ્યું છે કે, એમનાં સંસ્કૃત નામથી જણાય છે કે સિંધુ નદીના બે બાજીના પ્રદેશમાં વસી હિંદી બની ગયેલા શકાના એ વંશજ છે. અંતવે દિના (ગંગા યમુના વચ્ચેના) પ્રદેશ શકાએ તે વખતે જીતી લીધેલા જણાતા નથી: (કહેવાની મતલબ કે, (૧) આ શકાને ઇન્ડોસિયિઅન્સ સાથે સંખંધ હતા. (૨) તથા આ શકા ઉત્તર હિંદમાંથી આવેલ નથી તેમજ તેમની સાથે તેમને કાંઇ સંખંધ પણ નથી. (કેટલાક વિદ્વાના

ઉપરની હારમાળામાંના અંતિમ રાજાનું રાજ્ય ચાલતું હતું ત્યારે એટલે કે ઇ. સ પૃ. પહના પહેલા ચરણમાં જ<sup>30</sup>, મરહુમ ગર્દભીલ–ગંધવંસેનના જે પુત્રા દક્ષિણમાં આશ્રય માટે ચાલી ગયા હતા<sup>39</sup> તેમણે ત્યાંના અંધ્રપતિ અરિષ્ટકર્ણની સંપૂર્ણ સહાયતા લઈ શકપતિ—અવંતિ ઉપર હુમલા લઇ જવાનું પ્રયાણ આદર્યું<sup>32</sup>. વચ્ચે નર્મદા નદીના તટ પ્રદેશમાં કારૂર<sup>33</sup> મુકામે જખરદસ્ત–ભીષણ સંગ્રામ જાગ્યાે. આ ભયં કર અને ખૂનખાર યુદ્ધમાં શક પ્રજાના બારફૂટા વળી ગયા અને ગર્દભીલ કુમાર વિક્રમાદિત્યના જય થયાે.

તેણે શક પ્રજ્નના સંહાર વાળ્યા તે માટે હવેથી शकारનું બિરૂદ તેણે પ્રાપ્ત કર્યું. તેમજ શકપ્રજ્નના ત્રાસથી લુંટફાટની નીતિરીતિથી તથા વારંવારની કત્લે આમથી અવંતિની પ્રજ્ત એટલી બધી તો ત્રાસી ગઇ હતી, કે તેવા અસહ્ય સંકટમાંથી તેમને મુક્તિ અપાવનાર આ વિક્રમાદિત્યના સંવત્સરતે તે યાદગાર જીતના સ્મરણ માટે તે દિવસથી પ્રારંભ કરી દીધા 38. એટલે આપણે પણ તે દિવસને વિક્રમ સંવત્સર ૧ના પ્રથમ દિન તરીકે જણાવીશું જેથી મ. સં. 34૪૭૦=ઈ. સ. પૂ. પહ=વિ. સંવત ૧ જાણવો.

આ શકપ્રજાને હત્તર હિંદમાંથી આવેલી માને છે તેઓ આ ઉપરથી વિચાર કરશે).

પં. નયસ્વાલજ આ અમ્લાટ વિગેરેને ગ્રીક સરદારાેની સાથે ઘટાવવા ઈચ્છે છે. તે ખનવા જોગ નથી એમ અભિ-પ્રાય આપી પાતાની દલીલમાં જણાવે છે કે, (૧) વાયુપુરાણ-ના મતે આ રાજ્યોને મ્લેચ્છ કહ્યા છે: તેમને યવન કહા નથી. જે તેએા ગ્રીક હેાત તેા વાયુપુરાણમાં તેમને યવન શબ્દ વાપરત (૨) યવના પરાક્રમી નરા હતા જયારે શકા જંગલી લુંટારા હતાઃ મહાન અલેકઝાંડરની પેઠે શ્રીકવીરાે સામા થનાર આર્યાવર્તીઓની, કત્લ કરતા હતા એટલે અંરો तेमन पराक्षम इसंडित क्षेणाय. ज्यारे शहा ते। इत्वेत्याम ચલાવતા હતા અને ધનના ધનેર હતા, એ બધું ધ્યાનમાં લેતાં વિદ્વાન સ'સૃતાએ (પંડિત નયસ્વાલજીએ) સૂચવેલી સંભવતી નથી. પં. નયસ્વાલજ અસ્લાટની Amyntas સાથે, ગાપાલા ભામની Apollophanes ની સાથે, પુષ્પકની Penkelaos ની સાથે, તા રાર્વિલની Zoilos ની સાથે એકતા ધરાવવા માંગે છે. તે ખરાખર નથી. [માર્વ દીપ્પણ-આપણે તેા યવન અને શક પ્રેજા વચ્ચેના પ્રકૃતિ ગુણ વચ્ચેનું અંતરજ જાણું રહે છે: અને જાણિતા વિદ્વાના તર્ક ખાંધવામાં કેવી કેવી અને કર્યા સુધી કલ્પના દાડાંગ્ય નય છે તે પણ નિહાળવું રહે છે.]

<sup>(</sup>૩૦) એટલે કે પછની સાલ બેઠાને ત્રણેક માસ થયા હતા અને પડ ને નવ માસ બાકી હતા ત્યારે. સર કનિંગહામ, ખુક એાફ ઈન્ડીયન ઈરાઝ પુસ્તકના પૃ. ૮ માં લખે છે કે, "The initial point of this (Vikramaditya's) era ought to be B. C. 57 or 56% instead of 56=આ વિક્રમ સંવતસરની આદિના સમય ઈ. સ. પ્. પ્ અથવા પડાા બેઈએ, નહીં કે પદ.

<sup>(</sup>૩૧) જુઓ પ્રથમ પરિચ્છેદે પૃ. ૧૪.

<sup>(</sup>૩૨) કેટલાક વિદ્રાના આ લડાઈનું સ્થાન ઉદેપુર પાસેનું મંદસાર ગણાવે છે. પણ તે ન હોઈ શકે. તે બાબત આગળ ઉપર સંવત્સરની ચર્ચા વાળા પરિચ્છેદે જીઓ.

<sup>(33)</sup> કે. હિ. ઇ. પૃ. પ૩૩ (દી. નં. ૧) These kings (Gardabhillas) appear to have been, according to the Furanas the successors of Andhras) (See Kali Age pp. 44–6, 72) from the account which represents Vikramaditya as having come to Ujjain from Pratisthanpur = પુરાણ શ્રંથના આધાર પ્રમાણે આ ગઈલીલવંશી રાજ્યો આંધની પછા ગાદીએ આવનાર ગણાય છે: અને જે પ્રમાણે તેમણે વર્ણન લખ્યું છે તે ઉપરથી દેખાય છે કે, વિક્રમા-દિત્ય પ્રતિષ્ઠાનપુરથી ઉજૈન તરફ આગમન કર્યું હશે. [મારૂ દીપ્પણ-આંધની પાછળ ગાદીએ આવનાર નથી જ: ગાદીનાં સ્થાનજ જીદાં છે: પણ આપણે જે પ્રમાણે હડીકત આલેખી છે તે પ્રમાણે સર્વ વસ્તુસ્થિત હતી. કેવા ઠેકાણે વિદ્વાનાએ પુરાણકારો ને સમજવામાં ભૂલ ખાધી છે તે આપે!આપ સમજ રાકાય તેમ છે.]

<sup>(</sup>૩૪) જુઓ ઉપરની ટીકા નં. ૩૦.

<sup>(</sup>૩૫) ગઈ ભીલવંશના સ્થાપકના સમય મ. સં. ૪૫૩ ગણાવ્યા છે; જ્યારે વિક્રમ સંવતસરની સ્થાપના ૪૭૦ માં ગણાવી છે. એટલે એની વચ્ચેનું અંતર ૧૭ વર્ષનું છે: ગઈ ભીલવંશના આ મહત્ત્વપૂર્ણ એ અનાવ વચ્ચેના અંતરને લાંધે સંવાસરની ગણત્રીમાં કેટલીક ગુંચવણા ઉભી થવા પામી છે તેનું કાંઇક વર્ણન આગળ સવતસરની ચર્ચામાં આપવામાં આવશે.

આ ખાજુ વિક્રમાદિત્યના હાથથી શકપતિ अज्ञात-**બદનામ રાજાએ મારા-માર-ખાધાયી તેની સામે** થવાનું છાડી દીધું. પણ તેને એવા વાવડ મળ્યા હતા કે. આ ખધાં કારસ્થાનનું મૂળ તા અંધ્રપતિ જ છે. તેણે એ આ કુમારાને મદદ ન કરી હેાત તા તેની પાતાની આ કજેતી થાત નહીં. એટલે પાતાના પરાજયથી ઉત્પન્ન થયેલ ક્રોધાસિના શાંત્વન અર્થે તે યુદ્ધના સ્થાનથી પરળારાજ દક્ષિણ દિશાએ ચાલ્યો. અને અંધ્રપતિની પૂં ઠે ધાયા. પાતાના ઉપર શકપતિને ધસી આવતા સાંભળી. અંધ્રપતિ શાતરાજ્યએ દાવપેચ આદર્યા. તેણે પાસેના કાઇ જંગલના આશ્રય લીધા હોય એમ મારૂં ધારવું થાય છે. ત્યાં બન્ને દશ્મનાના દળના <mark>ભેટા થ</mark>તાં, યુદ્ધ મંડાણું અને યુગપુરાણના કહ્યા પ્રમાણે. અરિષ્ટકર્ણના કાઈક સૈનિક કે કેલા ભાલાડાંની તીકર્ણ **ધારથી** શકપતિનું મરણ નીપજ્યું<sup>૩૬</sup>. આ બનાવ પછી એટલે દ. સ. પૂ. પદ્મા પછી શાતકરણી રાજ દશ વર્ષ જીવીને ઈ. સ. પૂ. ૪૬–૪૭માં મરણ પામ્યાે છે.

અહીં આગળ શક રાજ્યની સમાપ્તિ અને ગર્દભીલવંશની પુનઃસ્થાપના થઈ કહેવાશે. એટલે કે Inter-regnum ના કાળના અંત આવે છે. જેથી વિક્રમાદિત્યાદિ ગર્દભીલવંશી અન્ય ભૂપતિઓનું વર્ણન આપવું પડશે. પણ તે પહેલાં ઉજૈની-અવંતિનગરીનું કેટલુંક વિશિષ્ટ વર્ણન જે તારવી શકાય છે તે અત્રે આપીશું.

વર્તમાનકાળ સર્વ પ્રવૃત્તિઓનાં અનેક કેન્દ્રોમાંથી જેમ લંડન શહેર સારી દુનિયામાં સર્વનું ધ્યાન પ્રથમ દરજજે ખેંચે છે તેમ પૂર્વ સમયે વિદિશા, ભિલ્સા મગધદેશની રાજધાની રાજગૃહી અને ઉજેની અને પાટલિયુત્ર કેદ્ર બન્યાં હતાંઃ પણ પાછળમાં જ્યારથી ચંદ્રગુપ્ત મૌર્યે અવિતને પણ મહત્ત્વ આપી વર્ષના થાડા ભાગ ત્યાં રહેવા માંડયું તથા સન્નાટ પ્રિયન દર્શિને ત્યાંજ રાજગાદી કરી, ત્યારથી તો તે જ કેંદ્ર ખનવા પામ્યું હતું. તે ખાદ ઉત્તરોત્તર શુંગવંશી રાજાઓ તથા અન્ય પરદેશી વસાહતના ભૂપતિઓએ તેનું ગૌરવ વધારી મૃક્યું હતું એટલે સુધી કે, રાજકાજ સિવાયનાં એટલે વિદ્યાનાં તથા અન્ય સામાજક અને લોકાપયાગી કાર્યોમાં પણ, તે સ્થાનનેજ અત્રપદ અપાતું રહ્યું હતું. અત્યારે આપણે શકપ્રજાના અને ગર્દ બીલવંશી રાજાઓના અમલની વાતા કરી રહ્યા છીએ. તે સમયે તેને અનેક લીલીસૂકી જેવી પડી હતી. તે વાયુપુરાણના આધારે ઉપરના પ્રારિત્રાફે આપેલ વર્ણનથી આપણે જોઈ શકોએ છીએ. એટલે તેણે મહત્ત્વ પ્રાપ્ત કરવા માંડયું ત્યારથી તે શકારિ વિક્રમાદિત્યે તેને રાજગાદી ખનાવી, ત્યાંસુધીની તેની ચડતી પડતી અને જાહાજલાલીનું કાંઈક ચિત્ર જાણી લેવાની જરૂર છે. મને જે જણાયું છે તેજ રજી કરીશ.

કેટલુંક વર્ણન પુ. ૧ અને પુ. ૨માં અપાઈ ગયું છે: તેમાંથી જે ખીનાએાનું સ્મરણ અત્ર કરાવવું પડે છે તે નીચે પ્રમાણે જાણવી:—

- (૧) અવંતિનું એક નામ વિશાળાનગ**રી તેમ** ખીજું પુષ્પપુર<sup>૩૭</sup> પણ હતું.
- (૨) અવંતિના પ્રદેશના બે ભાગ પાડવામાં આવ્યા હતા. પૂર્વભાગની રાજધાની વિદિશા ઉર્ફે ભિલ્સા હતી અને પશ્ચિમની ઉજૈની-અવંતિ હતી.
- (૩) વિદિશામાં ચંદ્રગુપ્તે રાજમહેલ બંધાવી વસવા માંડયું હતું. તે બાદ અશાકવર્ધને પાતાની મૂબાગિરિના કાળ દરમ્યાન ત્યાંના વૈશ્ય ધનવાનની પુત્રી સાથે લગ્ન કર્યું હતું.
- (૪) આ વિદિશાના એક ભાગને બેસનગર કહેવા**તું** હતું: બેમાંથી કયા ભાગ પહેલા વસ્યા તે જણાયું નથી.
- (પ) વિદિશા નગરીવાળા પ્રદેશાના અમુક ભાગને સાંચી નામ અપાયું હતું અને તે પ્રદેશને જૈનધર્મ સાથે મહત્ત્વના સંબંધ છે.

<sup>(</sup>૩૬) રાણીશ્રી બળશ્રીએ પાતાના પૌત્ર ગોંતમીપુત્રની પ્રશસ્તિ ગાતા નારાકના જે શિલાલેખ કાતરાવ્યા છે તેની હકીકત સાથે સરખાવા. આ વૃત્તાંત આપણે પુ. પ માં

આપવાનું રહે છે.

<sup>(</sup>૩૭) આના ખુલાસા માટે નીચેતું ટી. ન**ં.** ૪૮ **ત**ુઓ.

આ પાંચે ખિના અવંતિ પ્રદેશની-એક યા ખીજા ભાગની રાજધાની વિશેનાં સ્થાન અને પ્રભાવ વિશેને લગતી છે. એટલે દરેકને છૂટી ન પાડતાં સમગ્રપણેજ વર્ણન કરીશું.

પુષ્પપુર નામ સાંભળતાંવેંત પ્રથમ સ્મરણ મગધની રાજધાની પાટલિપુત્રનુંજ વર્તમાનકાળના અભ્યાસકાને થાય છે. અને તેથીજ દિવાનખઢાદ્દરે તે નામ આગળ ધરી દીધું છે. ખાકી તા તેમણેજ વાયુ પુરાણમાંના ઉપર ટાંકેલ કકરાથી હવે સ્પષ્ટ થાય છે કે ઉજેતીને પણ પ્રાચીનકાળે તે નામથીજ સંબાધાતી હતી. વળી આ અવંતિ પ્રદેશને જૈન સંપ્રદાયના એક અતિ મહત્ત્વના ભાગ ગણવામાં આવ્યા છે. એટલે સમજાય છે કે, પુષ્પપુર નામ સાથે (પછી મગધનું હાય કે અવંતિનું હોય)-સ્થાન પરત્વે-કાંઇક જૈનધર્મની વિશિષ્ટતા સંયુક્ત થયેલી છેઃ આના પુરાવા પુષ્પપુર પેશાવર–તક્ષિલાનગરીવાળા એટલે વર્તમાનકાળનં પ્રદેશના ઇતિહાસ ઉપરથી (જુએ) પુ.૩.પૃ.૨૬૫–૨૮૨ તેના પરિશિષ્ટનું વર્ણન)–આપણને જડતા રહે છે; વળી ઉજૈનીનું નામ વિશાળા નગરી પણ કહેવાયું છે પણ વિશાળાનગરી તા જૈનધર્મના તીર્થકર શ્રી મહાવીરનું જન્મસ્થાન છે. એટલે આ ખધી વસ્તુસ્થિતિના પરસ્પર સંબંધ જો જોડીએ તાે એમ ગર્ભિત સાર નીકળે છે કે, આ ખે નામ સાથે-પુષ્પપુર અને વિશાળા સાથે-જૈનધર્મનાં સ્થાન તરીકે પક્ષપાત જોડાયલા છે. જેથા તે એ નામાને વિશેષનામે ન ગણતાં. વ્યુત્પત્તિ પ્રમાણે <sup>૩૮</sup> તેના અર્થ ખેસારી વિશેષણરૂપમાં, તેમને સામાન્ય **નગરીનાં નામાે** સમજીએ તાે પણ વાસ્તવિક લેખાશે. આ સ્થાનનું તે ધર્મની દબ્ટિએ વિશેષ કયું મહત્ત્વ છે તે નીચેના સ્વતંત્ર પેરામાં આલેખીશું એટલે અહીં તેા કેવળ ભારતીય ઇતિહાસની દષ્ટિએજ વિવેચન ક<mark>રીશું.</mark>

અશાકવર્ધન જ્યારે અવંતિના સુખાપદે હતા. ત્યારે તેણે વિદિશા નગરીના એક મહા ધનાઢય વર્ણિક**ની** પુત્રી વેરે લગ્ન કર્યું હતું કે જે રાણીને પેટે કુમાર કુણાલના જન્મ થયા હતા વિગેરે વિગેરે. આ સર્વ જાણીતી ખિના છે. <sup>૩૯</sup> તેમ રાજા ચંદ્રગુપ્તે ત્યાં રાજ-મહેલ ળંધાવ્યા હતા. ત્યાં સૂતાં સૃતાં એકદા તેને અનેક સ્વય્નાની હારમાળા ખડી થઇ હતી. ૪૦ આ હ્રાશકતથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ચંદ્રગ્ર\તના સમય પહેલાં∽ શાહા કાળે કે દીર્ઘકાળે તે વાત અલગ રાખીએ-તે સમૃદ્ધિવાળી એક મહાન નગરી તા હતીજ. વળી ચંદ્રગુપ્તના સમય પૂર્વે અને ચંડપ્રદ્યોતના રાજઅમલે, वत्सपति राज्य अध्यनने अभु । । । । । वेर आ ચંડની વચ્ચે બંધાયું હતું તેના વારણ માટે તેને પાેતા**ની** રાજધાની વત્સપટણ-કૌશાંબીથી અવંતિ નગરીના માર્ગમાં આવતાં જંગલમાં હરિતખેલનની ક્રીડા કરતા તથા ચંડપ્રદ્યોતની રાજકુમારી વાસવદત્તાનું હરણ કરી જેતા પણ આપણે વાંચી ગયા છીએ. <sup>૪૧</sup> એટલે તાત્પર્ય એમ થયું કે, ચંડના જીવંત કાળસુધી અવંતિ અને કાૈશાંબો વચ્ચે માેટું અને ગીચ કાર્ક જંગલ<sup>૪ ર</sup> આવી રહ્યું હતું: અને તેની ગીચતાને લીધે હસ્તિ જેવા માટા પશુએા સાથે ક્રીડા કરવામાં સુખ સગવડતા પણ જળવાતી હતી. આ પછી ચંડનું ઈ. સ. પૂ. પરહમાં મરણ નીપજ્યું તે બાદ કેટલાક કાળપર્યંત તે વંશની સત્તા તે પ્રદેશ ઉપર રહી હતી. પરંતુ ઈ. સ. પૂ. ૪૬૭માં ત્યાં મગધપતિ નંદિવર્ધન પહેલાની<sup>૪૭</sup> ચ્યા**ણ** પ્રવર્તતી થઈ. આ સમયે તે સ્થાનની કેવી દશા હતી

<sup>(</sup>૩૮) પુષ્પપુરના અર્થ માટે ઉપરની ટી. નં. ૧૨ તુંઓ: જ્યારે વિશાળા નગરીના અર્થ માટે પુ. ૧. ૫. ૧૮૩ તુંઓ.

<sup>(</sup>૩૯) જુઓ પુ. ર માં અશાકનું વૃત્તાંત.

<sup>(</sup>૪૦) આ હકીકત માટે પુ. ર માં રાજા ચંદ્રગુપ્તનું **વર્જાન** જીઓ.

<sup>(</sup>૪૧) આ હંકાકત ઇતિહાસના અલ્યાસીઓને સારી

રીતે જણાતી છેઃ તેમ આતું ટૂં**ક વર્ણન પુ. ૧ માં** વત્સપતિ ઉદયન અને પ્રદ્યોતનવ<sup>્</sup>શી **ચંડના** વત્તાંતમાં પણ અપાયું છે. તે જુએા,

<sup>(</sup>૪૨) સરખાવા પુ. ૧. પૃ. ૨૧૨ ટી. નં. પ∙માં ટાંકેલી કડી 'સંધ ચતુર્વિ'ઘ સ્થાપવા, મહસેન વન આયાે.'

<sup>(</sup>૪૩) જુએ પુ ૧. પૃ. ૨૧૭ તથા તેજ પુસ્તક નંદિ-વર્ધાનના વૃત્તાંતની હુકીકત.

તે જાણવામાં આવ્યું નથી. પણ એટલું તા ચાક્કસજ છે કે ઈ. સ. પૂ. પરં પર્યત તા તે સ્થાને જંગલ જેવુંજ હતું. તેમ ઈ. સ. પૂ. ૩૭૨ અથવા તે અરસામાં ચંદ્રમુપ્તના સમયે તે સ્થાને માટું વિસ્તારવાળું અને અનેક શાહસાદાગરથી ઘમધમી રહેલં વ્યાપાર ખેડતું એક નગર આવી રહ્યું હતું. એટલે પુરવાર થયું કે પર૭-૩૭૨=૧૫૫ વર્ષ જેટલા ગાળામાંજ આ સ્થાન ઉપર તે નગરીના ઉગમ થયા હાવા જોઇએ. આ દાેઢસા વર્ષના ગાળામાંયે જ્યારથી ઇ. સ. પૂ. ૪૬૭થી માંડીતે ૩૭૨ સુધીના ૯૫ વર્ષ દરમ્યાન જ્યાં સુધી તે ઉપર મગધપતિ નંદવંશીઓના રાજસર્ય તપતા હતા ત્યાં સુધી તા, તે રાજ્યોને એટલી બધી પડી નજ હાય કે પાતાની રાજધાની પાટલિયુત્રને મૂકી દઇને તેનીજ ખરાખર સ્પર્ધામાં ઉતારે તેવું-ખલ્કે તેથી ચડી જાય તેવું કાઈ બીજું નગર વસાવે અને તેને ખીલવે. તેમ બનવું અસંભવિત છે. એટલે સમજવું રહે છે કે તે ૯૫ વર્ષના ગાળામાં તા માટા નગરની ઉત્પત્તિ થઈ નહીંજ હાેયઃ પણ ઇ. સ. પૂ. પર ૭થી ૪૬૭ સુધીના ૬૦ વર્ષના ગાળામાં એટલે કે જ્યાં સુધી તે પ્રદેશ ઉપર પ્રદ્યોતવંશી રાજ્યઓના અમલ હતા 🛱 ત્યાંસુધીમાંજ કદાચ તે નગરી વસી જઇને પુરવહારમાં ખીલવા પામી હાય. આનું અનુસંધાન આપણને નીચેના પારામાં મળી શકે છે. અત્રે તાે એટલુંજ માત્ર જણાવીશું કે ઇ. સ. પૂ. પરહના અંતભાગે જે રાત્રીના રાજા ચંડનું મરણ થયું હતું તેજ રાત્રીના જૈનધર્મના છેલ્લા તીર્થકર શ્રા મહાવીરનું નિર્વાણ થયું હતું એમ ઇતિહાસે<sup>૪૫</sup> નાંધ લઈ રાખી છે. અને એમ પણ ખનવાજોગ છે કે આ ખનાવ પછી થાડા સમયમાંજ તે નગરની સ્થાપના થઈ હોય.

એટલું તા સાબિત થઈજ ગયું છે કે, માર્યવંશી

ઉત્તર સમ્રાટાના રાજ્યકાળે વિદિશાનગરી પૂરયહારમાં ખીલી નીકળી હતી. તેમની રાજગાદી પણ તે નગરે હતી: અને તેથીજ મૌર્યવંશ પછી અવ'તિપતિ ખનનાર શુંગવંશી સમ્રાટાનું રાજનગર તે વિદિશાને ગણવામાં આવ્યું છે. એટલે કે. હિ ઈ.ના લેખકે જે જણાવ્યું છે કે: ¥ દ "Agnimitra, the ruler of Vidisha= વિદિશાના રાજકર્તા અગ્તિમિત્ર" હતા તે તદ્દન સત્ય હકીકત છે. અહીં એક સંશય ઉભા થાય છે. શુંગવંશી સમ્રાટા વૈદિક હોર્ણને જૈનધર્મી માર્યોના ધર્મદેષી હતા. તેથી પૂર્વનું જે કાંઇ હતું તે આ શુંગવંશીઓએ ભાંગી તાેડી નાખવાજ માંડયું હતું. એટલે જો તેમણે વિદિશાની પણ તેજ દશા કરી નાંખી હાય તા તેમનું પાટનગર ઉજેનીમાં હતું એમ સમજવં; અને તેનું નામજ વાયુપુરાણમાં સૂચવાયહું પુષ્પપુર સમજવું.પણ પુ. ૩ પૃ. ૭૯ ટી. ૪૮માં જણાવ્યા પ્રમાણે સ્થિતિ જો ખની રહી હેાય તા. વિદિશાનુંજ ખીજાું નામ પુષ્પપુર સમજવું. સઋ!ટ અગ્નિમિત્રની રાજગાદી પણ ત્યાંજ સમજવી. પરંતુ વળી જ્યારે સમ્રાટ અગ્નિમિત્ર તે પુષ્પપુર લંટીતે ખેદાનમેદાન કરી નાંખતા વાંચીએ છીએ ત્યારે આ વિદિશા-પુષ્પપુર-નોજ નાશ તેણે કરી નાંખ્યા હાય એમ ધડીભર કલ્પવું રહે છે. છતાં સાથે સાથે તેના વિનાશનું કારણ જ્યારે સુવર્ણસ્તૂપનું<sup>૪૭</sup> ધરવામાં આવે છે, તથા સાન નદીના અને વર્ષા થવાના તથા શહેરતાે નાશ પામવાનાે-એવા સાકસાક શબ્દાેમાં કરાયલા ઉલ્લેખાતા-વિચાર કરીએ છીએ. ત્યારે તે પુષ્પપુર તા પાટલિપુત્ર જ હોવું જોઇએ એમ નક્કી કરાય છે. અને તેમ ઠરાવાય તા. પછી પુષ્પપુર એટલે વિદિશા અને તેના જ રાજા સમ્રાટ અગ્નિમિત્ર હતા. એટલે દરજ્જે વાત ખીલે બંધાઇ જતી ગણાશે. વળી

<sup>(</sup>४४) જુઓ પુ. ૧માં અવંતિ દેશના ઇતિહાસનું વૃત્તાંત. (૪૫) જુઓ પુ. ૧. પૃ. ૨૦૨ ઉપર ટાંકેલા ત્રણ શ્લાે-કના ભાવાર્થ.

<sup>(</sup>૪૬) નાઓ પુ. ૩, પૃ. ૯૩, ટી. નં. ૩૮ કે. હિ. ઇ. પૃ. ૨૭૧ નું અવતરણ્.

<sup>(</sup>૪૭) ન દરાજએ સૂવર્ણ સ્ત્પા પાટલિપુત્રમાં ઉભા કરાવ્યાનું હતા જણાયું છે. પણ વિદિશા પાસે તેમ થયાનું કયાંય નાંધાયું નથી; ત્યાં સ્ત્પા છે અને હતા પણ ખરા, છતાં કાઇમાં દ્રવ્ય સંગ્રહ થયાનું કે કરાયાનું જાણવામાં આવ્યું નથી.

અગ્નિમિત્રના શંગવંશ ખતમ થતાં નહુપાણે પણ તે જ સ્થાને ગાદી કરેલ. તેમ ગઈ ભીલે પણ તે જ સ્થાનને મહત્ત્વ આપેલ. વળી શક પ્રજાએ આવીને ગઈ લીલને હરાવ્યા ત્યારે નગરતે જે ખાલી જોયું હતું એમ વાયુપુરાણનું લખવું થાય છે તે આ વિદિશાનગરી ગણવી. એટલે ગઈ બીલના જોરજાલમથી પ્રજાએ જે िकरत **५३** सी ते पण विदिशानगरीने। क त्याग હતા એમ લેખવું. પછી હિજરતે ગયેલી પ્રજાને વિદિશાના ત્યાગ કરીને પાસેનું જ ખેસનગર વસાવતી क्षेभवी के हकेनी नगरीओ कती गख्वी, ते निराणा પ્રશ્ન છે. તેમજ શકારિ વિક્રમાદિત્યે પાતાની રાજધાની તરીક જે નગરની જમાવટ કરી છે. તે મૂળ નગર ઉજૈનના સ્થાનનું સમજવું. આખી ચર્ચાના સાર એ થયા કે, મૌર્યવંશની, શુંગવંશની અને છેવટે નહપાણની રાજધાની વિદિશામાં જ હતી અને તેનું જ ખીજો નામ પુષ્પપુર હતું<sup>૪૮</sup>. પછી ગઈભીલના તથા શક પ્રજ્ઞના સમયે કયાં ગાદી હતી તે નક્કી થતું નથી. કદાચ વિદિશામાં<sup>૪૯</sup> પણ તે ઢાેય અથવા ઉજૈનીમાં પણ હાય. ખેમાંથી ગમે તે સ્થાને હાય. તાપણ એક નગરી તે સમયે ભાંગી છે અને ખીજ તેજવંત ખની છે એટલું નક્કી છે. છતાં વિક્રમાદિત્યે ઉજૈનીને સમૃદ્ધ ખનાવી છે તે હકીકત વિચારતાં, તા વિદિશાના જ નાશ થયાનું લેખવું ઉચિત મનાશે. એટલે ગઈ બીલ ગંધવેસેનની રાજગાદી અને શક પ્રજાએ કરેલ નગરીના નાશ, તે ખન્ને ખનાવ વિદિશાને <sup>પ</sup> જ લાગુ પડતા જ ગણવા પડશે.

આ પ્રમાણે વિદિશાનું સ્થાપન થવું ઇ. સ. પૂ. પર હતા અરસામાં અને તેના નાશ-(વિનાશ નહીં પણ ઉજ્જડ ખનવાપણું) ઇ. સ. પૂ. પહમાં ગણતાં તેની જાહેાજલાલીના કાળ સાડીચારસા વરસના ગણાશે.

ઉપરમાં જણાવ્યું છે કે પુષ્પપુરતે જૈન**ધર્મ** સાથે પક્ષપાત છે. તે પ્રશ્નના વિચાર કરીને **આ** પરિચ્છેદ પૂરા કર્યાબાદ આ

પુષ્પપુર જેન પારાની હકીકત ભલે જૈનસંપ્રદાયન દૃષ્ટિએ વાળાને વિશેષ ઉપયોગી છે, છતાં ભારતીય ઇ તિહાસના અબ્યાસીને, કાઈ વસ્તુના પરિચયથી અનભિત્ત રહેવું ન હાય, તા તેમને પણ તેમાંથી કાંઇક જાણવાનું તા મળી રહેશેજ.

સભ્રાટ પ્રિયદર્શિનના વર્લુને દર્શાવી ગયા છીએ કે તેલું પોતાના ધર્મના પ્રચાર માટે અનેક પ્રકારની યોજનાઓ ધડીને અમલમાં મૂકી હતી; જેમકે પોતાના ધર્મના પ્રવર્તકા ગણાય તેવા તાર્થકરાની નિર્વાલ ભૂમિના સ્થાને <sup>પર</sup> (૧) માટા ખડકલેખા <sup>પ૩</sup>; પોતાના કુટું ખીઓ વિગરના સ્વર્ગસ્થાન જગ્યાએ (૨) નાના ખડકલેખા;

<sup>(</sup>૪૮) ઉપર ટી, નં. ૩૭ માં આપણે ઉજૈનીનું નામ પુષ્પપુર લખ્યું છે. પણ તે વ્યુત્પત્તિના અર્થમાં સામાન્ય નામ તરીકે લેખવું. વિશેષ નામ તરીકે નહીં.

<sup>(</sup>૪૯) નીચેની ટી. નં. ૫૦ જાએા.

<sup>(</sup>૫૦) બીજી બાજા એમ વિચાર યાય છે કે, આ શક 'પ્રજ કાલિકસરિના આલારમાં હતી અને વિદિશા તે કાલિક-સ્રિના ધર્મનું સ્થાન છે તેમ શક પ્રજ પાતે પણ તેજ ધર્મ ઉપર પ્રેમ ધરાવે છે. એટલે વિદિશાના નાશ તે પ્રજ જાણી જોઇને નજ કરે, જેથી ગઈલીલ વંશની રાજગાદી ઉજૈનમાં માન્ય રાખવી પડે છે.

<sup>(</sup>૫૧) સરખાવા નીચે દી. નં. ૬૧.

<sup>(</sup>પર) માટા એટલે માટા કદના નહીં પણ મહત્ત્વની દૃષ્ટિએ માટા: સરખાવા નીચેની ટીકા પર

<sup>(</sup>પ3) તીર્થકરના નિર્વાણસ્થાન પાંચ છે: સમેતશિખર,

અષ્ટાપદ, ગિરનાર, ચંપાપુરી અને પાવાપુરી (ત્તુઓ પુ. ૧ પૃ. ૭૦ દી. નં. ૧૩ તથા તેના અર્થ) આ સ્થાના તે સમયે ધૌલી-નગૌડા, કાલ્સિ, જીનાગઢ અને રૂપનાથ તરીકે અનુક્રમે ઓળખાવાયાં છે. આમાંના કેટલેક ઠેકાણે ખડક તા નાના કદના છે, પણ તેનું મહત્ત્વ વધારે છે, તે સ્ચવના સમાટ પ્રિયદર્શિન પાતાની સહી તરીકે પાતાનું સાંકેતિક ચિન્હ જે હસ્તિ છે (જીઓ પુ. ર પ્રિયદર્શિનનુ વૃત્તાંત) તે કાતાગ્યા છે. ઉપરના પાંચ સ્થાનામાંનું જે છેલ્લું પાવાપુરી છે, તે સ્થાન હજી શોધી કઢાયું નથી. પણ આગળ જતાં (જીઓ પુ. ૨૮) મેં અનુમાન ખાંધી ખતાગ્યા છે કે તે સ્થાન વિદિશા–ભિલ્સા–સાંચી વાળા પ્રદેશ જ છે. હાલ તા તે અનુમાન જ રહેવાનું છે. પણ સંશોધનખાતાને પ્રિય-દર્શિને કાતરાવેલ ખડકલેખ જે હાથીના ચિન્હ સાથે મળી આવે તે તે તે માર્ચ અનુમાન એક સત્ય સ્થિતિ સ્થાવતા તો તે તો તે માર્ચ અનુમાન એક સત્ય સ્થિતિ સ્થાવતા

શાસન ઉપકારી ચરમ તીર્થકર શ્રી મહાવીરને ઉપસર્ગો નડ્યા હતા તેવા સ્થાને (૩) સ્તંભલેખા; (૪) પાતાને જ્રપકારી **થયે**લા હાય તેવા પૂજ્ય મુનિવરા માટેના સ્થાન સૂચક કાઉસગ્ગ અવસ્થામાં તેમની પ્રચંડકાય મૂર્તિઓ (૫) તથા અન્યરીતે તીર્થધામ ગણાતા સ્થાન ઉપર<sup>૫૪</sup> ટાપ્સ-ઘટાકાર માટાં ચણતર કામા ઉભાં કરાવ્યાં છે. આ પાંચ પ્રકારનાં સ્મારકામાંથી. વિદિશા નગરીવાળા પ્રદેશમાં માત્ર છેલ્લાે પ્રકાર જ નજરે પડે છે. એટલે માનવું રહે છે કે તે સ્થાન કાે કરીતે તીર્થધામની ગણનામાં મૂકી શકાય તેવી કાેટીનું હશે; આ એક સ્થિતિ થઈ. ખીજી ખાજા. તેવાજ એક ગંજાવર ટાપ મધ્ય પ્રાંતના જયલપુરના ર્ધશાનખૂણે. કટની અને સતના શહેરાની પાસે નાગાડ રાજ્યે ભારહુત નામના ગામડા પાસે નજરે પડે છે. જે રથાન અસલમાં વત્સદેશની હદમાં આવેલું છે; જેને વિદ્વા-નાએ "ભારહુત ટાપ" નામ આપ્યું છે. એટલે કલ્પના કરવી રહે છે કે, આ બન્ને–અવંતિદેશ અને વત્સદેશના– ટાપાનું મહાત્મ્ય એક જ પ્રકારનું હશે. વળી આ બન્તે ટાપનાં સ્થાન વચ્ચેના અંતરના અંદાજ કાઢાે તા આશરે અહીસોએક માઇલ થાય છે. આ એક વરતસ્થિતિ.

વળો શ્રી મહાવીરના જીવન ચરિત્ર ઉપરથી સમન્નય છે કે, દીક્ષા લીધા પછી ભારમું ચાેગાસું સંપૂર્ણ થયા ભાદ લગભગ છ માસે તેમને કેવળત્તાન પ્રાપ્ત થયું છે; અને ખારમું ચાેમાસું કાશાંબીએ કર્યું હતું તથા તે પછીના છેએ માસ તેની આસપાસના પ્રદેશમાં

ગાળ્યા હતા; જેમાંના ત્રણેક માસ ગાળ્યાત્રાદ કાનમાં ખીલા ઠાકાવાના અને કુ. ચંદનભાળાએ અકમના પારણે અડદના બાકુળા વહેારાવ્યાના પ્રમંગ થયા હતા. એટલે એમ સાબિત થાય છે કે, તેમને કૈવલ્યત્તાન ઉત્પન્ન થયાની ભૂમિ–જેને જૈનની પરિભાષામાં કૈવલ્ય કલ્યાણક કહેવાય છે તે, આ કૌશાંબીની આસપાસના પ્રદેશમાં જ હાલું જોઇએ; આ પ્રમાણે બીજી વસ્તુરિથતિ.

पणी श्री महावीरना छवन यरित्रथी भुल्ले छे है, हैप्स्य छत्पन्न थतां क्षण्ण तेम् र्वायार प्रभाष्ट्रे हेशना दीधी हती. पण ते अहण थर्ड हती. अटले रातेरात विहार हरीने लगभग हे। हसे। गाउने। विहार हरीने अपापा नामनी नगरीओ पेति पधार्या हता. त्यां गैतिम छद्रभूति आहि अगियार विद्वाने। तेमना ४४०० शिष्ये। सहित कैन दीक्षा आपी हती अने ते मुण्य ११ने पेताना शिष्य जनावी गण्धर पहे स्थाप्या हता; ओटले हे गण्धर स्वाप्नानुं स्थण अपापा नगरी हता; ओटले हे गण्धर स्वाप्नानुं स्थण अपापा नगरी हता; ते जाह अने हेशविहेश पेति वियरीने छेवटना योमासे अपापा नगरीमां क स्थिरता हरी हती अने त्यांक निर्वाण् पाम्या हता.

અવંતિ પ્રદેશ સાથે જૈનધર્મના મહિમા સંકળાયેલ છે અને તેમાંય, વિદિશા અને સાંચીવાળા ભાગમાં અનેક ટાપા–સારી તેમજ ખિસ્માર હાલતમાં આવેલા નજરે પડે છે. આ ટાપાનાં સ્મારકા તીર્થધામના સ્થાન તરીકે ઉભાં કરાવવાનું આપણે જોઈ ગયા છીએ. વળી આ સ્થળે આવેલ અનેક<sup>પદ</sup> ટાપામાં સાચવી

પાકા નિર્ણયજ થઇ જાય. સંશોધન ખાતું આ દીશાએ પ્રયત્ન આદરે એટલી ખાસ પ્રાર્થના છે.

<sup>(</sup>૫૪) ઉપરના ચારે પ્રકારનાં સ્મારક ચિન્હો ઉભાં કરવાનાં કારણ વિશેની ચર્ચા પુ. ર માં પ્રિયક્રશિંનના વૃત્તાંતે કરી છે. પણ આ પાંચમી કૃતિ વીશે સ્પષ્ટપણે ચર્ચા કરી નથી. તેનું વર્ણન પ્રિયક્રશિંનના સ્વતંત્ર જીવન વૃત્તાંતના પુસ્તકે આપવાનું છે. અહીં તેનું કારણ જણાવી દઉ છું બાધા ચર્ચા તેને ઉપરના પુસ્તકે જ લખાશે.

<sup>(</sup>પપ) દાહેસા ગાઉ જો કે ગ્રંથામાં લખાયું છે, પણ ગાઉનું માપ વિધવિધ રીતે ગણાય છે. કાેઈક ૧ ગાઉ =

શા માઈલ, ૧ ગાઉ = ૨ માઇલ લેખે છે. પણ આપણે અહીં અઢીસાે ત્રણસાે માઈલની વચ્ચેના ક્યાસ લઇશું.

કાઇ શંકા કરે કે એક રાત્રીમાં શું આવડું ચાલી શકાય? અને તે પણ રાત્રીના સમયે? વળી રાત્રીના સાધુથી વિદ્વાર થાય ખરા ? આ ત્રણે શંકારપી પ્રશ્નના જવાબમાં જણાવવાનું કે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી તે જીવને અનંત શક્તિઓ ખીલે છે તેમજ લીર્યંકરા અને કેવળીઓને કલ્પાલીત કહેવાય છે એટલે કે તેઓને કાઈ આચારના પ્રતિબંધ જ હોતા નથી. જેથી તેવી ત્રણમાંથી એક શંકાને સ્થાન રહેતું નથી.

<sup>(</sup>૫૬) આ વિસ્તારમાં આવેલ નાના માટા દાયની

રખાયલા કરંડકા ઉપરના લેખામાં, જે જે મહાત્મા-એાનાં તેમાં અવશેષા સંત્રહિત થયેલ છે તેમનાં ગાત્રાનાં નામા અંકિત કરેલાં છે.<sup>પછ</sup> તેવાં ગાત્રોના જો અભ્યાસ કરવામાં આવે તા જણાશે કે. શ્રી મહાવીરની પાટપરંપરાએ થયેલા અનેક આચાર્યોનાં ગાત્રનાં તે નામા દેખાય છે. ખાસ કરીને એક ટાપ ઉપર 'મહાકશપ' શબ્દ લખાયેલ છેઃ તે ટાપ કદમાં સૌથી માટા છે તેમ તેને 'સિલ્લકાસ્થાન' તરીકે લોકા ઓળખતા આવ્યા છે.<sup>પ૮</sup> મતલળ કે. આ ગેપાવાળા પ્રદેશ જૈન સંપ્રદાયના તીર્થધામના છે. તેમાં અતેક મહાત્માઓનાં અવશેષા તેમનાં ગાત્રોની તખ્તી સાથે સચવાયલાં નજરે પડે છે. આવાં ગાત્રોવાળા મહાત્માએ શ્રી મહાવીરની પાટપરંપરાએ થયેલ માલમ પડે છે. વળી તેમાં એક વિશિષ્ટ કદના અને વિશિષ્ટ દંતકથા ધરાવતાે પણ ટાેપ છે. આ પ્રમાણે ચાથી વસ્તુસ્થિતિ.

ઉપરાંત સર્વને ૮ક્કર મારે તેવી એક પાંચ**ની** 

વસ્તુસ્થિતિ એ છે કે. એક લેખ મૌર્યવંશી સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્તે અને ખીજો લેખ અંધ્રપતિ કાઇક શાતકરણીએ કાત-રાવેલ છે. પહેલાની મતલખ. તે ટાપ ઉપર દીપમાળા પ્રગટ કરવાના<sup>પછ</sup> ખર્ચને પહેાંચી વળવા માટે ચા<mark>લીસ</mark> હજાર રૂપીઆના દાનની છે. <sup>૬૦</sup> તેમ નિર્દિષ્ટ શાતકર**ણી** કયાે છે તે તેમાં જણાવ્યું નથીજ પણ આપણને ઇતિહાસ શીખવે છે કે, તે વંશના અનેક રાજવીઓ જૈનધર્મી હતા. બાકી ચંદ્રગુપ્તમૌર્ય તા જૈનધર્મીજ હતા. એટલુંજ નહીં પણ તેણે પાતાની ઉત્તરાવસ્થામાં રાજકાજના ત્યાગ કરીને જૈનસાધુત્વ અંગીકાર કર્યું હતું.<sup>૬૧</sup> મતલળ કે અમુક ટાપ ઉપર કાતરાયેલ લેખથી રપષ્ટપણે સાબિત થાય છે કે તે જેનધર્મ સાથે સંબંધ ધરાવતા અમુક ખનાવા સૂચવતી સ્થિતિનાં સ્મારકસ્થાના છે. આ પ્રમાણે પાંચમી વસ્તુસ્થિતિ.

છઠ્ઠી અને છેલ્લી વસ્તુસ્થિતિમાં એમ સમજા-વવાનું કે, જેમ ચંદ્રગુપ્તે દીપમાળાની અગસતા પીછાણી તેને કાયમીરૂપ આપવા રાજ તરફથી ઉત્તેજન

સંખ્યા નીચે પ્રમાણે નક્કી કરવામાં આવી છે (નુએ! શિલ્સા ટાપ્સ કનિંગ હામ કૃત)

|               | માેટા | નાના |          |
|---------------|-------|------|----------|
| સાંચી         | ¥     | १०   | 1        |
| સતધાર         | 1     | ૭    | પ૮       |
| સાનારી        | ₹     | <    |          |
| અ ધેર         | 1     | 3    | થી વધારે |
| <b>લાજપુર</b> | ર     | २०   |          |

20 KC थी वधारे

(૫૭) તેમાંના કેટલાંક ગાત્રાનાં નામા આ નીચે

ઉતારે છું. સાનારી સાંચીમાં કાંટિપુતસ કાંસપગાતસ કાડીની પુત્ર સપુરિસસ કાસિકિપુતસ ગારિપુત્ર અ ધેર માગલિપુત્ર વાસ્થિપુતસ વાચ્ચીપુત્ર કાડીના ગાતસ સતધાર માગલિકતસ

મહામાગલાતસ ગાતિપુત હરિતિપુત ભાજપુર અસદેવસ **ઉપ**હિતકસ

(૫૮) આ આખીએ વસ્તુસ્થિતિ સમજવી હોય તેમણે સર કનિંગહામ કૃત ધી ભિલ્સા ટાપ્સ નામનું પુસ્તક વાંચી જવા વિનંતિ છે.

[માર્વ દીપ્પણ: આ બધા લેખાના તથા ગાત્રાના કરા કરા અર્થ ઘટાવી શકાય તેમ છે. તેના પત્તો મારા તરફની આઢલી સૂચનાના આધારે ઉત્સાહી વાચક લગાવી શકરો. છતાં તે વિષય અહીં ન હાેવાથી સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના જીવનનું જે સ્વતંત્ર પુસ્તક હું ક્ષખવાનાે છું તેમાં તેની ચર્ચા કરવામાં આવશે.]

(૫૯) નીચે જણાવેલી વસ્તુસ્થિતિ ન . ૬ ની હડીકત સાથે સરખાવા.

(૬૦) આ બન્ને લેખ માટેના ઇસારા આપણે પુ. ર માં ચંદ્રગુપ્તના વૃત્તાંતે કરી ગયા છીએ (જીઓ પુ. ર. પૃ. ) વિશેષ અધિકાર માટે ધી ભિલ્સા **ટોપ્સન્રં** પુસ્તક ન્હુઓ.

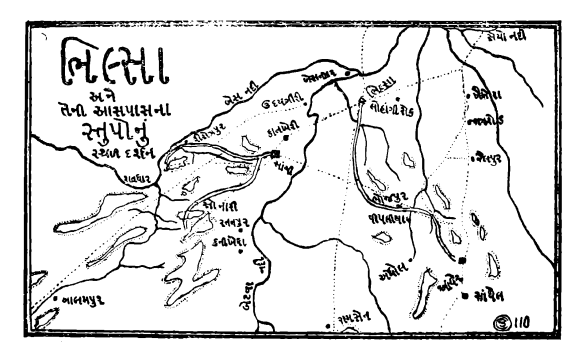
(૧૧) આ બધા અધિકાર માટે પુ. ર માં ચંદ્રગ્રુપત વર્ણન ન્યુએા.

સારિપુતસ

આપી, સદાને માટે તે યાદ રહે તે સારૂ લેખ તરીકે કાતરાવા રાખી છે, તેમ જૈન સાહિસગ્ર થામાં પણ જણાવાયું છે કે, શ્રી મહાવીર નિર્વાણ પામ્યા ત્યારે તેમના અનુયાયી અઢાર ભક્ત રાજાઓ એકત્ર થયા હતા; અને ભાવદીપક (શ્રી મહાવીર) અસ્ત પામતાં, તેની યાદગીરી જાળવવા કવ્યદીપક (દીપકાની કટાર) પ્રગટાવવાની કરે ગાઠવણ કરી હતી. એટલે કે પાંચમી અને છઠ્ઠી વસ્તુસ્થિતિ એકખીજાની પૂરક અને સામર્થ્ય આપતી ઘટનાઓ છે.

ઉપર ટાંકેલી છએ વસ્તુરિયતિ, તથા તે ઉપરથી દોહન કરીને રજા કરેલી મતલળ તથા તે સર્વેમાંથી નીકળતા સાર–આ બધી ઘટનાનું સમીકરણ કરવામાં આવે તા, શું એમ તેમાંથી તાત્પર્ય નથી નીકળતું કે, વિદિશા અને ભારહુતના પ્રદેશના ટાપા કેવળ જૈનધર્મ સાથે સંબંધ ધરાવતાં સ્થાનકા છે? તેમાં પણ વિદિશાનું ધામ વિશિષ્ટ છે? આ વિશિષ્ટતાની સાથે તેમાં

આવેલાં સંખ્યાબંધ ટાપાે ઉપરના લેખા તથા તે**માં** અંકિત થયેલી હકીકત સાથે ભારહત ટાપની એકાકી જેવી સ્થિતિની તુલના કરીએ છીએ, ત્યારે શું એમ નથી સમજાતું કે. તે વિશિષ્ટધામ શ્રી મહાવીરના નિર્વાણનં સ્થાન હેાય અને પે<u>લું</u> એકલડેાકલ ભાર<u>હ</u>તવાળું સ્<mark>થાન</mark> તેમનું કૈવલ્ય કલ્યાણસૂચક તીર્થધામ હોય? કેમકે તે **ખને વચ્ચેનું અંતર પણ જેન સાહિત્યગ્ર**ેથામાં જણાવ્યા પ્રમાણે મળી રહે છે, તેમજ તેમાંથી સ્કૃરણ પામતી શ્રીમહાવીરના જીવનને સ્પર્શતી અનેક ઘટનાઓના પણ પરસ્પર મેળ ખાતા દેખાઇ જાય છે. ઉપર પ્રમાણે જ્યારે સર્વ વસ્તુસ્થિતિ તેના યથાસ્વરૂપે સમજાઈ ગઇ છે. ત્યારે આપણે અુલંદ અવાજે ધાષણા કરી રાકીશું કે, વિદિશાનું સ્થાન તે શ્રી મહાવીરનું નિર્વાણ કલ્યાણક છે અને ભારહ-તનું સ્થાન તે તેમનું કૈવલ્ય કલ્યાણક છે. અને આ સ્થિતિ જ્યારે સ્પષ્ટ થઈ ત્યારે કહેલું પડશે કે પુષ્પપુર નગર તે જૈન સાહિત્યની દષ્ટિએ વિદિશાનુંજ નામહોનું જોઇએ.



<sup>(</sup>૧૨) આ દીપકની કટાર—લંગરને લગર-પ્રગટ થવાથી માહી દીપમાળા લાગે તે દેખીતું જ છે. જેથી લોકોક શબ્દોમાં

તેને દીપાત્સવીના પર્વ તરીકે ઓળખાવવા**ની પ્રયા પ્રચ**ન્ લિત **ય**ઈ છે.

પણ વિદિશાનું–શ્રી મહાવીરના નિર્વાણના સ્થાનનું– નામ મધ્યમઅપાપા વિશેષપણે કહેવાયું છેઃ જેથી તે નામના પણ વિચાર કરી લઇએ. એમ કહેવાય છે કે, મૂળે તે નગરનું નામ અપાપા-પાપ જેમાં નથી તેવી-નગરી હતું. પણ જ્યારથા તે નગરીએ શ્રી મહાવીર જેવા પુષ્યાત્માના ભાગ લીધા, એટલે કે તે બૂમિ ઉપર તેમના દેહવિલય થયા ત્યારથા તેનું નામ, અપાપા મટીને પાપા—એટલે પાપથી ભરેલી એવી-પુરી પડ્યું અને કાળાંતરે તેનું અપભ્રંશ થતાં થતાં "પાવાપુરી" નામ પ્રચલિત થર્ઇ ગયું છે. <sup>૬૩</sup>પાવાપુરી કુ અપાપાપુરી શબ્દની સાથે, જ્યારે મધ્યમ શબ્દ **જો**ડાયા છે ત્યારે તેમાંથી એ પ્રકારના અર્થ નિષ્પન્ન થઈ શકે છે. (૧) એક એમ કે, અપાપા નગરી તા એકજ હોય પણ તેનાં ત્રણ પરાં હોય (પૂર્વ, મધ્યમ અને પશ્ચિમ) જેમાંથી મધ્યભાગે આવેલ પરામાં શ્રી મહાવીરનું નિર્વાણ થયું હેાય; એટલે વિદિશાનાં ત્રણ પરાં થયાં, જેમાંના મધ્યમભાગને ખેસનગર અથવા વિદિશા, પશ્ચિમને સાંચી અને પૂર્વને ભિલ્સા શકાય. (૨) અને ખાજી રીતે જે ઘટાવીએ તેા અપાપા નામની નગરીની સંખ્યા જ ત્રણ લેવીઃ તેમાંની મધ્યમ~ (મુખ્યમ એટલે તેની જાહાજલાલી કે વૈભવની દબ્ટિએ

(૬૩) પૂર્વ દિશિ પાવાપુરી, રૂદ્ધે ભરીરે, મુક્તિ ગયા મહાવીર, તીરય તે નમુંરે!

આમાં 'પૂર્વ દિશિ પાવાપુરી' તેના અર્થ અનેક રીતે ઘટાવી શકાય તેમ છે. જેમ કે:—

(૧) પાવાપુરી લઇએ તેા

નહીંજ; પણ સ્થાન નિર્માણની સ્થિતિની અપેક્ષાએ) નગરીમાં શ્રી મહાવીરના દેહ પડયા હતા. તે ઉપરાંત પૂર્વ અને પશ્ચિમની પણ બીજી અપાપા નગરીએ। તે વખત હતી. તેને જો અપાપા-પાપરહિત એટલે પુષ્યવંતા-નગરીની ઉપમા આપવાના હેતુ હોય, તા પૂર્વની અપાપા નગરી એટલે ભારહુત ટાપવાળી નગરી સમજવી કે જે પણ એક પુષ્યવંત નગરજ કહેવાય અને પશ્ચિમની અપાપા નગરી, તે ખરી અથવા અસલ ઉજ્ઞેની સમજવી રહે. કેમકે, સંભવ છે કે તે સ્થાને શ્રી મહાવીરે મહસેન<sup>૬૪</sup> વનમાં-ચંડપ્રદ્યોત ઉર્ફ મહાસેન રાજ્યના અધિકારમાં આવેલા વનમાં—સમાસરીને ગણધર પદની સ્થાપના કરી હતી તેથી તે સ્થાનને પણ એક પવિત્ર–પુષ્યવંત નગરજ ગણવાનું કહી શકાય. આ પ્રમાણે 'મધ્યમ અપાપા 'વાળા પદના અર્થ બે રીતે ઘટાવતાં, સ્થાનનિર્માણવાળા અર્થ તરીકે, તે**ની** ગણના પૂર્વ પ્રંથકર્તાઓએ કરી હાય તે વધારે સંભવિત છે, કેમકે જો ત્રણ પરાંના અર્થમાં લઇ એ તેા એક્ષ્મીજાની અપેક્ષાએ પૂર્વનું પરૂં તેા અંતિમજ કહેવાય, મધ્યમ ન કહેવાય; અને પેલું પદ તાે કહે છે કે પૂર્વના પરામાંજ શ્રી મહાવીર મુક્તિને પામ્યા છે; એટલે, મધ્યમ અથવા પૂર્વ તે ખેમાંથી એક શબ્દને ખાેટાજ માનવા પડશે. પહ્યુ

<sup>(</sup>અ) પૂર્વ+દિશિ+પાવા=પાવાપુરીના જે પૂર્વ ભાગ રૂદ્ધિયા ભરાઈ રહ્યો છે (જે પાવાપુરીના પૂર્વ ભાગમાં ધન-વાન વર્ગ વસી રહ્યો છે) તે પાવાપુરી.

<sup>(</sup>અ) પૂર્વ + દિશિએ + પાવા=તો પણ ઉપર પ્રમાણે જ અર્થ નીકળે અથવા આ ગાયાના કતો સમયસુંદર પાતે અવ'તિમાં સ્થિત થઇને તે અનાવી હોય તે સ્થાનની પૂર્વ દિશામાં પાવાપુરી આવી હોય માટે તે સ્થળના નિર્દશ છે એમ ઘટાવી શકાય છે.

<sup>(</sup>ર) અપાપાપુરી લઈએ તા

<sup>(</sup>અ) પૂર્વ + ( દ્વિશ+અપાપા=પૂર્વ દિશ્ય પાપા વ° ચાય.

<sup>(</sup>બ) પૂર્વ+દિશિએ+અપાપા=પૂર્વ દિશિડિપાપા વંચાય ગમે તે રીતે ગેઠવા પણ અર્થ તો ઉપર પાવાપુરીમાં જણાવ્યા પ્રમાણે જ થતા રહેશે. એટલે એમ કહેવા માંગે છે કે, તે નગરીના પૂર્વ ભાગ (નહીં કે મધ્ય ભાગ) જેમાં અનેક શાહુકાર લાેકા વસતા હતા તે ભાગમાં શ્રી મ**હાવીર** નિર્વાણને પામ્યા છે.

પુ. ૧. પૃ. ૧૮૬ ટી. નં. ૧૦૮ માં મેં અન્ય સૂચના કરીને 'પૂર્વ વિદિશિ પાવાપુરી' તરીકે તે પદ દેવાનું જણાવ્યું છે; તેમ લેવાથી પણ અર્થમાં તાે ફેરફાર થતાે નથી જ.

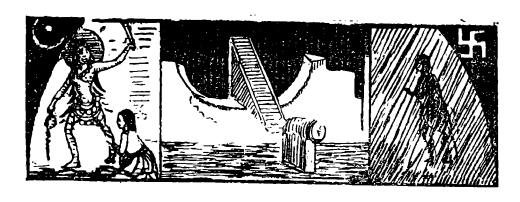
<sup>(</sup>૧૪) ઉજૈની નગરીને વૈશાળી નગરી તરીકે પણ ઓળખાવી છે (જીએ પુ. ૧ પૃ. ૧૮૩. તથા મુનિશ્રી કલ્યાણવિજયજી સંપાદિત "જૈનકાળ ગણના" સં. ૧૯૮૭. પૃ. ૩૧ દી. નં. ૨૮ તેના આ પ્રમાણે શખ્દો છે.) "શ્રીવીર નિર્વાણાત્ વિશાલાયાં પાલક રાજ્ય ૨૦ વર્ષાણિ"

સ્થાનસ્થિતિ પરત્વે વિચારતાં તે કડીનું હાર્દ ખરાખર મળતું આવી જાય છે જ. અને તેમ સ્વીકારીએ તો એક ફેરફાર જે આપણે હવે કરવા રહેશે, તે આ વિદિશાના ઉદ્યુગમના સમય વિશેના ખનશે. આપણે તેની સ્થાપના ઈ. સ. પૂ. પર૭ બાદ કે તે અરસામાં એટલે કે શ્રી મહાવીરના અને રાજા ચંડપ્રદ્યોતના મરણ બાદ–કલ્પી હતી તેને બદલે તે સમયે તા તે નગરીને સંપૂર્ણ સ્મૃહિવાળી ગણવી પડશે. દ્રપ

(અહીં અવંતિ દેશમાં પાલક રાજનું રાજ્ય વીર નિર્વાણથી ૨૦ વર્ષે એમ કહેવાના હેતુ છે.) તે હકીકત બતાવે છે કે તે [ટિપ્પણ:—આ પારામાં શ્રી મહાવીરના કૈવલ્ય અને નિર્વાણ પ્રાપ્તિના સ્થાન વિશે ચર્ચા કરીને જે આનુમાનિક નિર્ણય મેં ખાંધી આપ્યા છે, તે અધુના પ્રચલિત અને માન્ય રહેલા સ્થાનથી ભિન્ન પડી જાય છે ખરા. પણ તેથી એમ માની લેવાનું નથી કે તે અંતિમ નિર્ણયજ છે. આ વિશે તજ્જજ્ઞ વિદ્વાનો પાતાના વિચારા દર્શાવશે એવી પ્રાર્થના સાથે વિરમું છું.]

સ્થાન સાથે શ્રી મહાવીર-વૈશાલિકને સંખંધ હશે ખરા. (૬૫) સરખાવા કપરની ટી. ન'. પત્ર.





# तृतीय परिव्छेह

## ગર્દભીલ વંશ (ચાલુ)

**ૂંકસાર**:—રાજા શંકુનું જીવનવૃત્તાંત: તથા તેનું મરણ નીપજેલું કે ખૂન થયેલું તે સંબંધીની કરેલી ચર્ચા—

वीरविक्षम, शक्षारि विक्षमाहित्यनां विधविध नामानी बीधेब तपास-तेना कन्म, कुंढुंण तथा आयुष्य ઉपर पाउँब प्रकाश-विक्षम संवत्सरनी स्थापनानां अतावेब कारणु-विद्वानीं के ते माटे क्रदेश विविध अनुमाना-तेना पाटनगर विशे आपेबी कांधक समक्रात-ते विशे विध्याणानी करेब स्थापना तथा पडावेब सिक्षा संअधीनी आपेबी माडिती-कैतिडासिक पुरावासड तेना राज्य विस्तारनी अतावेबी सीमा-तेना धर्म संअधी करेबे। विवाह-विक्रम संवत्सरने। वपराश केटेबे।क समय के अंध पडियो छे तेनां कारणे। सिडित अतावेबी समक-छेवटमां तेना राज्यारी तथा नैतिक चारित्यनी करेबी समाबे।चना तथा तेनी साथे केटेबाक समयसुधी राज्यिदिवट च्यावेब तेना अंधु अने राजा कर्तुंडरीनं संक्षिप ळवन—

- (૩) માધવાદિત્ય (૪) ધર્માદિત્ય અને (૫) વિક્રમચરિત્ર ઉર્ફે માધવસેન—તે ત્રણેનાં છવનમાંથી મળી આવતા, માઘમ પાંચેક ખનાવાની કરેલી ચર્ચા અને પરિણામે તે દરેકનું સ્થાન, કાના સમયે હાઈ શકે તેના કરી આપેલ નિર્ણય–નં. ૫ વાળા વિક્રમ ચરિત્રના આપેલ રાજ્ય વિસ્તાર—
- ( ર થી ૧૦) સુધીના પાંચ રાજાઓના સમયે પ્રવર્તી રહેલ રાજ્યની સ્થિતિના આપેલ ચિતાર તથા ગર્દબીલવંશનું છેવટ કેમ અને કાેના હાથે આવ્યું તેના આપેલ સંક્ષિપ્ત હેવાલ-છેવટે કુશાનવંશના પ્રારંભની કેટલીક નવીન હકીકત વિશેની આપેલી ટૂંકી સમીક્ષા—

### રાજા રાક

ગાદીપતી તરીકે તેણે શું નામ ધારણ કર્યું હશે તે જણાયું નથી. પણ રાજ્ય ગંધર્યસેનના તે જ્યેષ્ઠ પુત્ર હોવાથા અવંતિની ગાદીએ તેને સ્થાપિત કરવામાં આવ્યો હતો. થોડા જ વખતમાં તેના રાજ્યનો અંત આવી ગયા દેખાય છે. તે બાદ તેના ભાઈ વીર વિક્રમાદિત્ય અવંતિપતિ થયા છે. જેથી રાજ્ય શંકુના સમય આપણે છે. સ. પૂ. ૬૪ થી ૬૩ સુધીના છ માસના નોંધલા પડયો છે.

મૂળે તા તેનું નામ જ અવંતિપતિએાની કે ગર્દભીલ વંશીઓની નામાવલીમાં કચાંય માલૂમ પડતું નથી. કેવા સંજોગામાં તે ગાહેવતું પડયું ખૂન કે મરુષ્ છે તેના ખ્યાલ પ્રથમ પરિસ્હેદે અપાઈ ગયા છે. ૧ એટલે તેની

ચર્ચામાં ન ઉતરતાં જે ખીજાં કાંઈ જણાવવા યાગ્ય લાગે છે તેજ અત્રે લખીશું.

तेनुं राज्य भात्र छ भास क याश्युं छे. ओटले प्रश्न थाय छे हे, तेनुं पून थयुं हरो हे हुदरती रीते भरख पाभवाथी क विक्रमाहित्ये राज्यक्षणाम हाथमां सीधी हरो? अथवा पून थयुं होय तो हाना हाथथी? अन्य हार्मनी जाजनमां आवा प्रसंग जन्या होत तो आ प्रश्नते सुरक्ष गखी आपणे आगण यक्षाव्ये कतः, पख विक्रमाहित्य केवा राज्य, केना संवत याक्ष राजीन, साराओ कारतवर्षनी प्रज्ञओ, पोता अपर तेणे हरेक अपहारना जहकामां केनुं नाम प्रातःस्मरख यिह्न तरीह जजवी राज्युं छे, तेवी ओह अह्भूत व्यक्तिना हिस्सामां आवा मुद्दाने तद्दन कतो हरवामां आवे तो, छितहासने पख अन्याय थाय तेम विक्रमा-दित्यना यारित्रने पख शहामय अजावी दीधुं हहेवाय. को पून थयुं होत है हरवामां आव्युं होत तो ते हाजना, हे थे। डे होते तुरतमां थयेक हार्छ ई तिहासहारे,

રાજ્ય વિક્રમાદિત્યના અન્ય ઉપકારની શેહમાં દળાઈ ને તે પ્રસંગને મ તિહાસપદ ઉપર ચિતરવાને ભલે આંખ આડા કાન કર્યા હોય, એમ હુજુ ખને; પણ તે ખાદ લાંયા કાળે થયેલ કાઈ પણ લેખકને શં વિક્રમાદિત્યની પાતાની કે તેણે કરેલ ઉપકારની પડી હાય કે, અમુક યતેલી ખરી હકીકતને દ્યાવી રાખે <sup>રૂર</sup> મતલય કે ર્ઇ તિદાસ લેખનમાં કાઈ દિવસ ધાલમેલ ચાલી શકે નહીં. કદાચ કચાંય લખાયું હાેય અને પ્રકાશમાં જ ન આવ્યું હોય તો વાદ જૂદી કહેવાય. પણ સર્વ સલભ્ય સાધન સામગ્રીમાં આ બાબતને લગતા એક હरइवटीड पण राज्य विक्वमाहित्यनी विइद्धमां लाभायल માલમ પડતા નથી; તા એક જ નિર્ણય ઉપર આવવું રહે છે કે, રાજા શંકુનું મૃત્યુ કુદરતી સંજોગામાં જ નીપજ્યું હશે તથા વિક્રમાદિત્યના હાથ પણ તદ્દન ચાેખ્ખા જ રહી ગયા હશે. આ પ્રમાણે સ્થિતિ ઠરતાં ખે અનુમાન કરી શકાય છે. (૧) શકરાજ્ય સમાપ્ત થતાં રાજા ગંધર્વસેનના જે અનેક પુત્રા હૈયાત હતા તેમાં તે સાથી જ્યેષ્ઠ હાવાથી, તેની લાયકાત કે ખીનલાયકાતના પ્રશ્ન અલગ રાખીને, વીર विक्वभाहित्ये पाताना वडील लंधु तरक्षना प्रज्यलाव અને સન્માન ખતાવીને તથા પ્રજાજનાને સર્વ હકીકત સમજાવીને રાજા શંકુને ગાદીનશીન કરાવ્યા હશે. (૨) અથવા તા શક પ્રજાતે હરાવવામાં આ શંકુ રાજ્ય જ મુખ્ય ફાળા આપ્યા હશે: જેથી પાતાના બાહુબળ અને પરાક્રમને લીધેજ તે અવંતિપતિ ખતવા પામ્યા હોય. જો આ ખેમાંથી ખીજન અનુમાન પ્રમાણે જ વસ્તુસ્થિતિ હોત તો, શકારિ વિક્રમાદિત્યં तरीहे के नाम गाळ रह्यं छे तेने लहसे शहारि शंधु એવા ध्वनिक आपणा डाने अध्याया डरत; पण तेम નથી ત્રન્યું એટલે પ્રથમના અનુમાન પ્રમાણે સંયોગા ખધા ખનવા પામ્યા હતા એમ સ્વીકારવું રહે છે.

<sup>(</sup>૧) જુઓ પૃ. ૪ ટી. નં. ૯ માં હિં. હિ. માંના પૃ. ૧૩૮ તથા ૧૪૯ ના અવતરણો.

<sup>(</sup>ર) અરે છેવટે, જે લેખકે આટલી પણ હુકીક્ત લખવાની હામ ભીડા છે. (તે અવતરણોના અસલ

શબ્દાે માટે જુઓ કપરની ઠીકા ૧) તાે તેણે તાે લખી હાેતને! છતાં તેમણે પણ જ્યારે મૌન જ સેવ્યું છે ત્યારે સમજ્ય છે કે, રાજ વિક્રમાદિત્યનું ચારિત્ર નિષ્કલંક્જ હતું.

રાજા શંકુ વૃદ્ધ હેાવાથી કદાચ નામના જ રાજા હશે; અને ખધા રાજ કારભાર વિક્રમાદિત્ય ચલાવતા હશે. પણ તેના મરણ ખાદ વિક્રમાદિત્યે રાજમુકુટ પાતાના શિરે ધારણ કર્યો હશે. જેથી આ સર્વ સમયને ઇતિહાસકારાએ વિક્રમાદિત્યનાજ રાજ્યકાળ લેખાવી દીધા હાય. આમ બનવા યાગ્ય પણ છે. તેથી આપણે તા વિક્રમાદિત્યના ચરિત્રમાં તેના અનેક સદ્યુણોની હારમાળામાંજ એાર એકની વૃદ્ધિજ લેખવા રહે છે.

(ર) શકારિ ગઈલ્લીલ : વિક્રમાદિત્ય<sup>૩</sup> ઉર્દ વિક્રમસિંહ અથવા વિક્રમસેન

વર્તમાનાહું વ્યવતા (વક્રમ તેને વર્તમાનકાળે ભારતવર્ષમાં વસતી હિંદી પ્રજાના માટા ભાગને જે નામ પુષ્ય શ્લોક ખની રહ્યું છે તથા જે નામ સારીએ વેપારીઆલમ તેનાં નામા પોતાના વ્યાપારી દક્ષ્તરામાં નિરંતર લખી રહી છે, તે નામ મહાપ્રતાપી, ખળવાન, પ્રતિભાસંપન્ન રાજા વિક્રમાદિત્યનું

(3) વિક્રમાદિત્ય શબ્દના અર્થની સમજ કે. હિ. ઇ. પૃ. પ33 માં નીચે પ્રમાણે આપી છે. વિક્રમ=Might, પરાક્રમ +આદિત્ય=The Sun, સૂર્ય: એટલે કે વિક્રમાદિત્ય=The Sun of the might પરાક્રમના સૂર્ય, પરાક્રમમાં સૂર્ય સમાન.

ના. પ્ર. પત્રિકા પુ. ૧૦ લાગ ૪ પૃ. હર દી. ૪૪ માં પણ ઉપર પ્રમાં જે અર્થ ઘટાવ્યા છે અને જણાવ્યું છે કે (લેખક મુનિ શ્રી કલ્યાણવિજયજી મહારાજ છે) શુંગવ સી ખળમિત્ર ભાનુમિત્રના અમલને ૧૦ વર્ષ આપ્યાનું પરિશિષ્ટકારે જણાવ્યું છે. (જીઓ પુ. ૧. પૃ. ૨૦૨ દી. નં. ૩૩ માં ટાંકેલ ગાથાઓ ) એટલે આ ગઈ લીલ વિક્રમાદિત્ય તે પેલા શુંગવ સી ખળમીત્ર જ નાણવા. વ્યુત્પત્તિ ઉપરાંત આ વિક્રમાદિત્યનું રાજ્ય પણ ૧૦ વર્ષજ ચાલ્યું છે. [મારૂં દિપ્પણ:—ખરા બેદ કયાં સમાયલા છે તે માટે પુ. ૩ પૃ. ૧૦૬ થી ૧૦૮ નું લખાણ તથા દીકાઓ જીઓ. ખાસ કરીને પૃ. ૧૦૮ દી. નં. હ.]

(૪) આ વિક્રમાદિત્ય જ શકારિ ઠરાવી શકાય તેમ છે. તેની ચર્ચા બહુ વિસ્તારપૂર્વક આગળના ખંડે કરવામાં આવી છે તે એઈ લેવી. છે. તે વિક્રમાદિત્ય બીજો કાર્ક નહીં પણ ગઈ બીલ રાજા ગંધવંસેનઃ દર્પણના કુમાર. આ વિક્રમાદિત્યજ સમજવા. તેમજ શકપ્રજાનું નિકંદન કાઢી નાંખી. શકારિનું ઉપનામ મેળવનાર લાગ્યશાળી, નરપંગવ કેશરી સમાન રાજવી પુરૂષ, પણ આજ વિક્રમાદિત્ય હતા. વળા એ દેખીતું જ છે કે આ અવંતિની પ્રજા કચરાતી, રીખાતી, મુંગેમાઢે અંતર્વેદના અનુભવતી તથા રાતદિવસ માનસિક યંત્રણા સહન કરતી. સાત સાત વર્ષ જેટલા લાંભા કાળનાં વહાણાં ઉગતાં અને આયમતાં સુધી મુક્તિને માટે જ્યારે અહર્નિશ પ્રભુ પ્રાર્થના કરી પડી રહી હતી. ત્યારે ઉપર પ્રમાણેની પાતા ઉપર રાજ ચલાવતી શકપ્રજાના<sup>પ</sup> સિતમ અને જહાંરી-ગીમાંથી તેમને મુક્તિ મેળવી આપનાર મળી આવે. તેા તેવા ઉપકારી પુરૂષતું નામ પાતાના અંતઃકરણના ઉંડામાં ઉડા ભાગમાં સદાને માટે કાતરી રાખે તથા તે પ્રરૂપને મહાન્ ઉદ્ઘારક નરપતિ તરીકે લેખી, તેની યશકિર્તિને વિશ્વદિગંત કરી મૂકવા માટે, તેના નામના સંવત્સર

(૫) અહીં લવે, શક પ્રજાના જીલમનીજ નેંધ કરી છે. એટલે તેના કાળ સાત વર્ષના લખવા પડયા છે. ખાકી ખરી રીતે તા સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના મરણથી માંડીને અત્યાર સુધીના સર્વ સમય 'મારે તેની તરવાર' જેવા જ ગયા છે. આ વિક્રમાદિત્યે ગાદીએ બેસીને બધું શાંત પાડશું, ત્યારે જ પ્રજાના મન શાંત પામ્યાં છે. અને તેટલા માટેજ સંવત્સરની ખરી રીતે સ્થાપના થઈ છે.

પ્રિયદર્શિન ખાદ જેશા, તા ખધા રાજના સમય પાંચ પાંચ કે છ છ વર્ષ જ ચાલ્યા છે. તેના મરણ પછીના રલ વર્ષમાં પાંચ મૌર્ય, ૯૦ વર્ષના શુંગવ શમાં ૧૦ શુંગા, ૪૦ વર્ષમાં એક નહપાણ (આ એક અપવાદ રૂપ ગણી શકાશો), પછીના ૧૦ વર્ષમાં ગદ લીલ દર્પણ, તે ખાદ સાત વર્ષમાં પાંચ શક રાજાઓ: તે પ્રમાણે ૨૯, ૯૦, ૪૦, ૧૦ અને ૭ મલી ૧૭૪ વર્ષમાં ૫, ૧૦, ૧, ૧ અને ૭ મલી ૧૪ રાજાઓ અવ તિ ઉપર રાજ કરી ગયા છે. એટલે પ્રજાનાં મન તે અગાઉ જે શાંતિ ભાગવતાં તે આ પાણાબસા વર્ષમાં યુમાવી દીધી હતી. ખરી વાત છે કે વચ્ચે શુંગવ શીના સમય દીધી કાળ ટક્યા છે. પણ તેમાંય તેમની ધનતૃષ્ણા, પરદેશી પ્રજાનું ચડા આવલું તથા તેઓની સાથેના વાર વાર વાર

ચલાવે<sup>દ</sup> તેમાં આશ્ચર્ય પામવાનું કાંઇ કારણ નથી. તેટલા માટે તે પ્રસંગની ખુશાલી જણાવવા તથા પાતાને ઋણમૂકત થયેલી સમજવા માટે, આ ખનાવ ખન્યાની તારીખથી<sup>હ</sup> તે પ્રજાએ શકારિ વિક્રમાદિત્યના સંવત પાતાના દરેક કાર્યમાં જોડવાનું નક્કી કરી દીધું.

શકારિ સિવાય તેનાં ખીજાં પણ ખે ત્રણ નામા જણાયાં છે. તેમાંનું એક વિક્રમસેન છે તથા બીજાં વિક્રમસિંહ પણ છે.અમરકાષમાં તેનું નામ શદ્ધક જણાવ્યું છે એમ કહીને એક લેખક પાતાના વિચારા ટોક છે કે "This Sudraka may be said to have founded the Vikrama Era in B. C. 58, by defating the Sakas of Malwa. Tradition is strong in asserting that Vikramaditya defeated alien Sakas

near Karur and established his era= भाणवाना ११ शड़ोने छ. स. पू. ५८ भां ढ्रावीते भा श्रदे (विक्वभाहित्ये) १२ पाताना विक्वभसंवत् स्थाव्या छ स्थेभ गण्याय छ. डिवहंति (५७) प्रभणपण्ये पाडारे छ हे विक्वभाहित्ये डाइर नळ्ड शक् केवाने परास्त क्यां ढता स्थाने पाताना संवत्सर स्थाब्या ढता."

રાજા ગંધર્વસેન : ગધરૂપ; ગર્દબીલના તે પુત્ર થતા હતા. ૧૩ આ ગર્દબીલ રાજાતા મૂળ મુલક ખંભાતની અસપાસના પ્રદેશ હતા. તે જન્મ કુંદુંખ સિવાય અન્ય વિસ્તારમાં તે સત્તા તથા આયુષ્ય બાગવતા હતા કે કેમ તે નક્કી પણ જણાયું નથી. પણ તેનું લગ્ન ધારના રાજાની કુંવરી વેરે થયું હતું અને ખંભાતમાં

અને લાંખા કાળ સુધી ચાલતા યુદ્ધને લીધે, પ્રનાને જે શાંતિ નેઈએ તે મળી જ નહોતી. વચ્ચે નહપાણના રાન્ય્યે લાંખા કાળના વહીવટને અંગે જરા છ્ટકારાના દમ મળ્યા હતા, પણ તે તા, અગ્યવસ્થામાંથી ગ્યવસ્થિત થવામાંજ નીકળી ગયા હતા. એટલે જે ખરી માજ માણવી રહે અને તેનાં મીઠાં પરિણામ લાગવવાં રહે તે અનુભવવા જેવા સમય તેમને મળ્યા નહોતા.

- (६) આ સ'વત્સર વિશે અનેક વિગતા નહાવી રહે છે. વિદ્રાનાનું એમ માનલું થતું રહ્યું છે કે સ'વત્સર પ્રવર્તક ખરા વિક્રમાદિત્ય તા વળી બીજી જ વ્યક્તિ છે. તેમ તેના સમય પણ જુદાજ છે. આ બધી ચર્ચા ઠીક ઠીક પરિણામ દાયી નીવડે, માટે તેના અધિકાર એક સ્વતંત્ર ખંડે જ લખવાની ગાંઠવણ કરી છે. (આગળ જુઓ).
  - (૭) આ બનાવની મીતિ કઈ હતી, વિગેરેની ચર્ચા આગળ ઉપર "સમય નેાંધની પ્રયા"ના ખંડમાં કરી છે, તે જેવી.
    - (૮-૯) જીએા એશિયાડીક રીસચીં ઝ પુ. ૯. પૃ. ૧૨૨.
- (૧૦) જ. આં. હિ. રી. સા. પુ. ર ભાગ ૧ પૂ. ૬૪– ૬૫: From Amarakosa we learn that Sudraka, Hala and other kings had the title of Vikramaditya=અમરકાશયી સમન્નય છે કે, શદ્ભક, હાલ અને અન્ય રાન્ઓને પણ વિક્રમાદિત્યનું બિરફ લગાડવામાં આવતું હતું" [મારૂં દીપણ:-'શુદ્ધક, હાલ' વચ્ચેનું અલ્પ

વિરામ નિરર્થક છે. તે કાઢી નાખલું, એટલે શુદ્રક હાલ વ'ચાશે અને તેવા રૂપમાં જ ખરૂં વાંચન થાય, તાે યાગ્ય દેખાય છે. વળી શુદ્રક એટલે વિક્રમાદિત્ય એટલું જ આમાં સૂચન છે. પણ તેજ વિક્રમાદિત્ય શકારિ હતા એમ તેમાં લખ્યું નથી. અનેક વિક્રમા થયા છે એટલું તાે એમાંથી જરૂર સ્પષ્ટ થાય છે જ. આ આખા વિષય અષ્ટમ ખંડે ચર્ચ્યો છે ત્યાંથી નેવા.]

- (૧૧) આ સમયે 'માળવા' શબ્દનું અસ્તિત્વ થયું નહેાતું એમ માર્ક માનલું છે, તે શબ્દ તેા આ લેખકે પાતાની મતિ અનુસારે લખ્યા દેખાય છે.
- (૧૨) અમરકાય જેવા ગ્રંથમાં લખાયલી હકીકત સદ્દા પ્રમાણભૂતજ ગણાય. પણ એક વિક્રમાદિત્યને તેવાજ નામ-ધારી વિક્રમાદિત્ય સાથે કેવા રીતે ભેળવી દેવાય છે અને ઇતિહાસમાં ગ્રંચવણા હભી કરાય છે તે વિષય આખા "કાળ ગણના-Dating of events" વાળા ખંડમાં લખાયા છે તે જેવારી સ્પષ્ટ સમજારો.
- (૧૩) બિલ્સા ટાપ્સ પૃ. ૧૪૨:-"It is said in Agni-Purana (Princeps Journal, iv, 688) that Vikrama the son of Gadharupa should ascend the throne of Malwa=અભ્રપુરાણમાં (ન્નુઓ પ્રીન્સે-પ્સ જરનલ પુ. ૪. પૃ. ૬૮૮) કહ્યું છે કે ગધરૂપ પુત્ર વિક્રમ માળવાના ગાદીપતિ થશે."

તેણીને પેટ એક પુત્ર અવતર્યા હતા. તેનું નામ શકારિ વિક્રમાદિત્ય હતું એટલું જ્યારે જણાયું છે ત્યારે અનુમાન કરવા રહે છે કે ગંધર્વસેન રાજ્ય કાંઇક માટા વિસ્તારના ભૂપ્રદેશના સ્વામી હતા તથા ધાર રાજાની કુંવરી જે તેની રાણી હતી તેણીના પેટ આ વિક્રમાદિત્યના જન્મ થયા હોવા જોઇએ. \* આ ગંધર્વસેનને એકંદરે કેટલા પુત્ર હતા તે માલૂમ પડયું નથી. પણ વિક્રમાદિત્યથી એક મોટા, નામે શંકુ અને એક નાના, નામે ભર્ઈ હરિ શકે શુકાદિત્ય -એમ ત્રણ તા હતા જ એટલું સ્પષ્ટ સ્થન મળી આવે છે. \* યામાંના રાજા શંકુ વિશેનું વર્ણન ઉપરમાં લખાઈ ગયું છે: જ્યારે ભર્ઈ હરિના પરિચય \* દ હવે પછી આપવા રહે છે.

આ વિક્રમાદિત્યની માતાનું નામ જેમ જણાયું નથી તેમ તેને કેટલી રાણીઓ હતા તથા તેમનાં નામા શું હતા તે પણ હજુ અંધકારમાંજ છે. પરંતુ ભર્ત હરિ નામક નાટક જે હિંદુ પ્રજામાં જણીતું છે અને પ્રાચીન સમયના એક ઐતિહાસિક ખનાવ તરીકે રંગભૂમિ ઉપર ભજવી ખતાવવામાં આવે છે તે ઉપરથી સમજય છે કે આ રાજ ભર્ત હરિને પિંગળા નામે એક રાણી હતી. તેણીનું ચારિત્ર કલંકિત નીવડવાથી ભર્ત હરિનું મન સંસાર ઉપરથી ખાટું થયું હતું અને ઉત્તરાવસ્થામાં તેણે સાધુજવનના સ્વીકાર કર્યો હતા. તે સમયના શુંગવંશી રાજાઓનું તેમજ રાજા ગંધવંસેનનું જીવનવાંત લખતી વખતે આપણે ઇસારા કરી ગયા છીએ કે આ સર્વે રાજાઓ વ્યભિચારી હતા. અને 'યથા રાજા તથા પ્રજા 'ના ન્યાયે પ્રજા પણ તેવીજ નીતિભ્રષ્ટ

કાંઈક અંશે થઈ ગઈ હતી. રાજ્ય ભર્ત હરિની રાણી પિંગળાના દર્શાંતથી આપણા ઉપરના કથનને 2કો મળતા ગણાશે.

આ વિક્રમાદિત્યને કેટલાં પુત્રપુત્રીઓ હતાં તે પણ ક્રચાંય વાંચવામાં આવ્યું નથી. પરંતુ તેની પાછળ એ કુંવર ગાદીએ આવ્યા છે તેનું નામ માધવસેન હતું.

તેનું આયુષ્ય કેટલું હતું તે હજુ સુધી અપ્રકાશિતજ છે. પરંત એમ નિર્ધાર કરી શકાય છે કે. જ્યારે તેણે યુદ્ધમાં આટલું ખધું કાૈશલ્ય અને પરાક્રમ ખતાવી, શક केवी कोरावर प्रका अपर विकय मेणव्ये। छे त्यारे-ગાદીએ બેઢા ત્યારે-તેની ઉમર કમમાં કમ ૨૫-૩૦ વર્ષની તા હશેજ; તેમ તેનું રાજ્ય ૬૦ વર્ષ પર્યત લંખાયું છે. એટલે તેનું આમુખ્ય ૮૫ થી ૯૦ વર્ષનું તા સહેજે કલ્પી શકાય છે. પરંતુ જ. એ. સાે. બેં. પુ. ૪૯ લા. ૧માં જે લખ્યું છે કે The first Vikramaditya is mentioned in the Kumarchhanda in which it is declared that after 3020 years of Kaliyuga had elapsed then would Vikramaditya appear-4ुभार७६ ( नामे पुस्तक )मां प्रथम विक्रमा-દિત્યના ઉલ્લેખ થયા છે. તેમાં એમ જણાવ્યું છે કે. ક્રલિયુગમાં ૩૦૨૦ વર્ષ વીત્યાબાદ વિક્રમાદિત્ય દેખાવ દેશે " આ વાકચમાં દર્શાવેલ 'દેખાવ દેશે ' શબ્દના અર્થ જન્મ થશે એવા સમજાતા હાય તાે, ૩૧૦૧<sup>૧૭</sup>– ૩૦૨૦=⊎. સ. પૂ. ૮૧ માં તેનાે ઉદ્દુભવ થયાે કહેવાય. અને વિક્રમસંવતના પ્રારંભ ઇ. સ. પૂ. ૫૭ માં<sup>૧</sup>૬

<sup>(</sup>૧૪) નુઓ ગંધવં સેનના વૃત્તાંતે.

<sup>(</sup>૧૫) જુઓ એશિયાટિક રીસચી ત્ર પુ. ૯. પૂ. ૧૨૨.

<sup>(</sup>૧૬) ન'. ૪ના રાજ તરીકે આગળ જુઓ તથા **દ**પ**રની** દીકા ન'. ૨ સરખાવા.

<sup>(</sup>૧૭) કલિયુગ સંવતના પ્રારંભ ઇ. સ. પૂ. ૩૧૦૧ ગણવામાં આવે છે (જુએા. પા. ક. તથા કનિંગહામ કૃત એન્શન્ટ ઈરાઝ) આપણું પૂ. ૧. પૂ. ૯૬

<sup>(</sup>૧૮) કે. હિ. ઇ. પૃ. ૧૫૫: પ્રાે. કાર્પેન્ટીઅરના મતે વિક્રમ સંવત્સરના આરંભ ઇ. સ. પૂ. ૫૮ માં છે; અને કૃતિંગઢામના મતે ઇ. સ. પૂ. ૫૬ા વર્ષે છે; વળી જીઓ

એશિ. રીસ. પુ. ૯ પૃ. ૧૪૫ અને આગળે.

<sup>[</sup>મારૂં દી:-પહ થી કાંઇક વધારે હોય તો પણ પડ કહેવાય: અને પદ થી કાંઇક વધારે (કનિંગહામ સાહેખના મત પદા છે માટે) હોય તો પહ કહેવાય. આ ખન્ને વિદ્વાનોની ગણત્રીમાં એકના ફેર રહે છે. પણ આપણે જાણીએ છોએ કે ચાલુ વર્ષ-Year current, અને પૂર્વ થએલ વર્ષ-Year past એ ખેની ગણત્રી કરતાં હમેશાં એક વર્ષનું અંતર રહેજ. ઉપરના ખન્ને વિદ્વાનોએ કઈ રીતની ગણત્રી માટે ઉપરના આંક સ્થ્યાં છે તે જોલું રહે છે.

ગંહાતાં, તેની ઉમર ગાદીએ બેસતી વખતે ૮૧–૫૭=૨૪ વર્ષની કરી શકશે. જેથી આપણા દાેરેલા અનુમાન પણ વ્યાજખીજ કરે છે.

શાતવહન વંશ જે દક્ષિણ હિંદના પ્રદેશ ઉપર સાર્વભૌમપણે રાજ્ય અમલ ચલાવી રહ્યો હતો તે વંશના એક નૃપતિ-અરિષ્ટકર્ણ તેના સમય તથા શાતકરણીએ, શક પ્રજાતે હરા-

**તના સમય તથા** શાતકરહ્યુઐ, શક પ્રજાતે હરા-**સંવત્સર વિરો** વવામાં ગર્દભીલ વિક્રમાદિત્યતે મદદ કરી હતી એમ ઉપરમાં આપણે જોઈ ગયા કરીએ અસ્થિકહોતા એક પ્રસ

આપણે જોઈ ગયા છીએ. અરિષ્ટકર્ણના એક પુત્ર નામે હાલ, અતિ પ્રખ્યાત રાજા થયા છે. તેણે ગાથા સપ્તશિત નામે એક ગ્રંથ રચ્યાે હતા, જે સાહિત્ય વિષયક મંથામાં અનુપમ ગણાય છે. તે ગ્રંથના પ્રકાશનમાં તેના પ્રકાશકે એક વિક્રમાદિત્યના ઉલ્લેખ કર્યાે છે જે એટલે સાખિત થાય છે કે વિક્રમાદિત્ય રાજા, હાલના પૂર્વે થઈ ગયાે હાય અથવા રાજા હાલ અને વિક્રમાદિત્ય ખન્ને સમકાલીન હાય સાપણ, ઉમરમાં તેમજ અધિકારમાં અથવા છેવટે સાહિત્ય પાષક- પૃત્તિમાં તાે, તે હાલરાજા કરતાં માટા હાવા જ જોઇએ. નહીંતા રાજાહાલ જેવાે સમ્રાટ, પાતાને વિક્રમાદિત્યના સાથે લુલનામાં મૂકવાને લલચાત નહીં. રાજા હાલના સમયને જેમ 'ગાથાસપ્તશતિ' ગ્રંથથી સાખિતી મળે છે.

તેમ જૈન સાહિત્યમાં પણ જણાવાયું છે કે, પાદલિપ્ત, નાગાર્જીન અને આર્યખપુટાચાર્ય એમ મળી ત્રણે ધુર ધર ધર્માત્મા પુરૂષા, રાજા વિક્રમાદિત્યના સમકાલીન હતા. એટલું જ નહીં પણ આ રાગ્ત વિક્રમાદિત્યે તથા અંધ્રદેશપતિ રાજ્ત હાલે, ઉપરના ત્રણે આચાર્યાના સાનિધ્યપણામાં શત્રુંજય પર્વત ઉપર અમુક અમુક ધાર્મિક ક્રિયાં એ। રે પણ કરાવી છે. મતલળ એ **શ**ઈ કે રાજ હાલ તથા વિક્રમાદિત્ય એમ ખે રાજાઓ તથા ઉપરના ત્રણ જૈનાચાર્યો, એકદા સમસમયો હતાજ. મજકર આચાર્યોના સમય વિ. સં. ૪૭૦-૪૮૪ ગણાવાય છે. જ્યારે રાજા હાલના સમય વિદ્વાનાએ ર શ છે. સ. **૭૦ની આસપાસ ભિન્ન ભિન્ન આંકયો છે**: પણ પુ.પમાં આપણે સાબિત કરી બનાવીશું કે તેનાે સમય ઇ. સ. પૂ. ના છે. તાત્પર્ય એ થયા કે ઉપરની છયે વ્યક્તિઓ ઐતિ-હાસિક પણ છે તેમજ ખરા સ્વરૂપે પણ છે. તથા ટીકા નં. ૧૯માં જણાવ્યા પ્રમાણે આ ત્રન્ને રાજાનાં નામ પણ વિક્રમાદિત્યજ છે. આ પ્રમાણે તેના સમય વિશેની ચર્ચા થઈ. હવે તેના સંવત્સરના વિચાર કરીએ.

સામાન્ય રીતે કાેઈ પણ સંવત્સરની સ્થાપના કાેઈ વિશિષ્ટ પ્રકારના બનાવની યાદગીરી માટે થાય છે. અને તેવા બનાવ હમેશાં કાંઈ અમુક રાજાના રાજઅમલના પ્રારંભેજ બનવા જોઇએ એવા નિયમ

<sup>(</sup>૧૯) જુઓ પુ. પ માં તેના વૃત્તાંતે. તથા ઉપરની દી. નં. ૧૦માં ઢાંકેલું અમરકારાનું વાકય પણ, સાથે રાખીને વાચરા તેન જણારો કે, રાન હાલનું નામ પણ વિક્રમાદિત્ય હતું. એટલે કે ગાયાસપ્તરાતિકારનું નામ જેમ વિક્રમાદિત્ય હતું તેમ તેણે ઉલ્લેખ કરેલ રાનનું નામ પણ વિક્રમા-દિત્ય હતું.

<sup>(</sup>૨૦) એક વખત શત્રું જય પર્વત ઉપર જીણે દ્વાર કરાવ્યા છે તથા બીજ વખતે, ત્યાંના મ દિર ઉપર ધ્વજદંડ ચડાવ્યા છે. તેમાં જીણે દ્વાર સમય, કાઠિયાવાડ સૌરાષ્ટ્રના મહુવા– મધુવંતીના મૂળ વતની પણ વેપાર અર્થે અરબસ્તાનમાં જઈ ને અમાપ લક્ષ્મી મેળવનાર, શેઠ નવડશાહે સાથ આપ્યા હતો. આમાની થોડી હકીકત પ્રસંગાપાત આપણે જણાવી ભયા છીએ.

<sup>(</sup>२१) अ. હિ. ઈ. त्रीछ आइत्तिमां तेने। समय छ.

સ. ૬૮ લખ્યા છે: આ સમય તેમણે ઇ. સ. ૭૮ માં યયેલ શક પ્રવર્તક શાતકરણી રાજના સમયની સરખામણી કરીને ગાઠવ્યા છે. પણ જ્યાં શાતવહનવંશી રાજાઓ ૩૬ ની સંખ્યામાં થયા હોવા છતાં, એકેના સમય નિશ્ચિતપણું ખતાવાયા નથી, ત્યાં ઉપર પ્રમાણે આનુમાનિક સમયના આધાર મજબૂત ગણાય નહી.

પુ. ૫ માં આપણે આ રાજ્ઞ હાલના સમય ઇ. સ. પૂ. ૪૦ થી ઇ. સ. ૧૫=૫૫ વર્ષના ઠરાવ્યા છે.

ના. પ્ર. પત્રિકા પુ. ૧૦ ભા. ૪ પૃ. ૭૩૬ માં ગાયા સપ્તરાતિના રાજ હાલ વિશે લખાણું છે અને તે પૃષ્ઠમાદી. નં. ૧૦૭ માં જણાવે છે કે, "સપ્તરાતિમેં વિક્રમાદિત્ય કો પ્રશંસા મેં લિખી હુઈ ગાયા એક ઉપલબ્ધ હોતી. (વળી જુએા પુ. ૫ હાલના વૃત્તાંતે કવિ ગુણાઢયના ઉલ્લેખ કરીને હકીકત આપી છે તે).

તા ઠરાવી શકાય જ નહીં. એટલે તે યાદગીરીના સમય માટે તે ખનાવ ખનવાની તારીખનું <sup>૨૨</sup> નિર્માણ ન કરતાં, જે રાજ્યના સમયે તેમ ખન્યું હાય તેના રાજઅમલના આરંભની સાલજ, તે નૂતન સંવત્સરની લેખવામાં આવે છે.

ते भाटे भि. रेप्सन सायुं अ अ छे छे हरें The foundation of an era must be held to denote the successful establishment of the new power, rather than its first beginning or the downfall of any=हाई वंशनी पडतीना समयथी है हाईना आरंकडाणथी संवत्सरनी गण्ना इरवा इरतां, ते इतेंडमंद थयें नवा राजडातीना प्रारंकडाणथीर तेनी स्थापना थवी लेएक. अथवा ते राजने है प्रकाने को पोताना पूर्वको भाटे अहुक सन्भान होय ते। विवेड अने विनयनी भातर तेवा पूर्वकना राज्यारंकना डाणथीर प्रश्व तेवा संवत्सरनी गण्ना इरवानुं धारण हरावे छे.

આ બન્ને પ્રથાનાં અનેક દર્શાતા ઇતિહાસમાં માં આદ પડયાં છે. આ વિક્રમ સંવત્ની સ્થાપના વિશે એક વિદ્વાન લેખકે પાતાના વિચાર, નીચેના શખ્દામાં જણાવ્યા છે. રેક "શક્સે ૧૩૫ વર્ષ પૂર્વે, ઔર વીર નિર્વાણસે ૪૭૦ વર્ષ પીછે, એક સંવત ચલાથા, યહ ખાત લગભગ સર્વ માન્ય હૈ. મેરતુંગને જો નિર્વાણ ઔર વિક્રમ સંવત કે બીચ ૪૭૦ કા અંતર લિખા હૈ,

ઉસકા તાત્પર્ય, દબિ સંવતસરકે અંતરસે હૈ. ચાહે સંવત્. વિક્રમસે ચલાહા યા દૂસરે કિસીસે "=એટલે કે, મહાવીર નિર્વાણને અને અને વિક્રમ સંવત્તની સ્થાપનાને ૪૭૦ વર્ષનું અંતર છે-(પછી તે સંવત વિક્રમે ચલાવ્યા કે ખીજાએ તે ભલે સંદિગ્ધ હાય) તથા શક સંવત્**ની પૂર્વે** ૧૩૫ વર્ષે તે થયાે છે. આ કથનને જો પૃ. ૨ ઉપર લિસ્ટમાં. મહાવીર નિર્વાણના આપેલ આંક સા**થે** આપણે સરખાવીશું તા માલુમ થશે કે ૪૭૦ના વર્ષે રાજ્ત વિક્રમાદિત્યનું તા ગાદીનશીન થવું થયું છે. એટલે તેના રાજ્યના આરંભકાળથી તે સંવત્સરની ગણના શરૂ થઈ ગણવી રહેશે. પણ તેના પિતા અને ગઈ બીલ વંશના સ્થાપકના સમયથી-એટલે કે ગઈ ભીલ વંશનીજ આદિયા-જો સંવત્સરની ગણના કરાય, તા ૪૫૩થી ગણવી પડશે. મતલભ કે બન્ને ગણનાની વચ્ચે **૧૭** વર્ષનું અંતર પડી જાય છે. આ ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજારો કુ ઉપરતી ટી. તં. ર માં જે, ના. પ્ર. પ. પૃ. ૭૨૪ના અવતરણમાં સમજાવાયું છે કે, વિક્રમરાજ્યે ૧૭મા વર્ષે વિક્રમ સંવત્ની સ્થાપના થઈ હતી, તે વસ્તુ માન્ય રખાય તેવી નથી.<sup>રહ</sup> (જુએા પૃ રમાંનું લખાણ**).** ઉપરમાં દર્શાવેલ સાહિત્યકથનને દૂર રાખીને ઇતિહાસની દ્રષ્ટિએ એક વખત ક્રરી તેનાે વિચારીએ. રાજા દર્પણે અવંતિ ઉપર રાજ્ય ચલાવવાની શરૂઆત ૪૫૩ માં કરી છે એટલે તે વંશની શરૂઆત તે સમયથી થયેલી નેાંધાય. પણ તેનું રાજ્ય દશ વર્ષ ચાલ્યાત્રાદ સંયોગોએ ગા**દી** 

<sup>(</sup>૨૨) ધાર્મિક માન્યતાના સંવત્સર હાય તા તે ખનેલ ખનાવની તારીખથી હજા ગણવામાં આવે છે ખરા, પણ રાજકાય બાબતને અંગે થતી સંવત્સરની સ્થાપનાનું ધારણ જાહા જ પ્રકારે છે. (સરખાવા નીચેની ડી. નં. ૨૪-૨૫)

<sup>(</sup>૨૩) જુઓ કેા. આં. રે. પ્રસ્તાવના પૃ. ૧૬૨ પારિ. ૧૩૫

<sup>(</sup>૨૪) કુશાન વંશની સ્થાપના આવા દાખલા તરીકે ગણાશે; તેના આરંભ તે વંશના ત્રીન પુરૂષના રાજ્યારં ભથી ગણાય છે; શક સંવત્સરની સ્થાપના શાલિવાહન વંશમાં કેટલેયે દૃર થયેલ રાજના સમયે થયેલી ગણાય છે; અત્ર પ્રસ્તુત વિક્રમ સંવત્સરનું પણ તેમજ સમજ હં. તેની સ્થાપના તેના ત્રીન પુરૂષથી ગણવામાં આવી છે, નહીં કે પ્રથમ પુરૂષથી.

<sup>(</sup>૨૫) દા. ત. ચષ્ઠણવંશી ક્ષત્રપાના સંવતની સ્થા-પના કરી છે, બીજા પુરૂષ ચષ્ઠણે, છતાં તેના સમય તેના પિતા ધ્યમાતિકના રાજ્યારંભથી ગણ્યા છે. ગુપ્ત સંવતની સ્થાપના કરી છે ત્રીજા પુરૂષે, છતાં સમય નાંધાયા છે પ્રથમ પુરૂષના રાજ્યકાળથાઃ ત્રિકૂટ સંવત્સરના દર્શાંત પણ આ કિસ્સાના છે. (જીઓ પૃ. ૩માં અને એકાદશમ પશ્ચિક.)

<sup>(</sup>ર૬) જુઓ ના. પ્ર. પત્રિ. પુ. ૧૦ ભાગ ૪ પૃ. ૭૩૭ (ર૭) આ પ્રમાણે વિક્રમસંવતની સ્થાપનાના સમય વિશે, બે મત થયા-એક મતે ૪૫૩, બીજ મતે ૪૭૦: આ ૧૭ વર્ષના અંતરને લીધે કેવા ગુંચવાડા ઉભા થયા છે તેની કાંઈક ઝાંખી આપતાં દેષ્ટાતા, આગળના ખંદે આપવામાં આવશે તે જુઓ.

ત્યાગ કરવાની તેને કરજ પાડી હતી. પછી સાત સાત વર્ષ શુંધી નરી અંધાધૂની ચાલી રહો હતી. અને તે ખાદ અંધાધૂની ચલાવતાર જીલ્મી રાજસત્તાની ઝૂંસરીમાંથી પ્રજાતે મુક્તિ મળી હતી. એટલે પ્રજાતે તો વ્યાનંદના વિષય અને સંવત્સરની સ્થાપના કરવા માટેનું કારણ, તે વંશની સ્થાપના થયા ખાદ, ૧૦+૭=૧૭ વર્ષેજ રેલ્ પ્રાપ્ત થયું છે; કે જે સમયે રાજા વિક્રમાદિત્યે શકપ્રજાતે હરાવીને શકારિનું બિરુદ પ્રાપ્ત કરી,અવંતિપતિ તરીકે રાજલગામ હાથમાં લીધી છે. એટલે નિર્વિવાદિત પણે હવે સાબિત થયું કે, વિક્રમસંવત્ની સ્થાપના અવંતિની પ્રજાએજ, રાજા વિક્રમાદિત્યે કરેલ ઉપકારના સ્મારક તરીકે, તે રાજઅમલના પ્રારંભકાળથી જ કરી ખતાવી છે; નહીં કે તેના રેલ્ વંશની સ્થાપનાના કાળથી.

વિક્રમાદિત્યના જીવનમાં જેમ ઘણી પ્રવૃત્તિઓએ નવીન સ્વરૂપ ધારણ કર્યા છે તેમ ગાદીસ્થાન વિશે પણ કલ્પવુંજ પડશે. આ વિષયની

ગાદીસ્થાન તથા ચર્ચા ગત પરિચ્છેદના અંતમાં વેધશાળા અને કરાઈ ગઈ છે એટલે અહીં તો કાળગણનાનું તંત્ર માત્ર તેના ઇસારા કરીને જે અંતિમ નિર્ણય બંધાયા છે તેજ

જણાવી દર્ઘશ; કે વિદિશા નગરીને બદલે હવે ઉજૈની નગરીએ તે ગર્વયુક્ત પદ શાલાવવા માંડ્યું હશે. એટલે એક તીર્થધામના મહત્ત્વ સાથે, હિંદી સામ્રાજ્યના પાટ-નગર તરીકેનું તેમાં ગૌરવ ઉમેરાયું. વળી એક ત્રીજ્ત પ્રકારે પણ તેની મહત્તા વધી હોય એમ અનુમાન કરવાને કારણ મળે છે.

હિંદી જ્યાતિષ અને ખગાળશાસ્ત્રીઓએ પૃથ્વીના માપતી-રેખાંશ અને અક્ષાંશની<sup>80</sup> ગણત્રીના સ્થાન તરીકે આ સમયથી આ પાટનગરને પસંદ કર્યું હોય એમ દેખાય છે. આમ માનવાને સળળ કારણ એ છે કે. આ વિક્રમાદિત્ય રાજા પાતેજ ક્ષત્રિયાચિત શૌર્ય ધરાવવા ઉપરાંત, બહુ વિદ્યાવિલાસી હતાે. તેની **ખુ**હિ અને ચાતુર્યની અનેક દંતકથાએ**ા વાર્તારૂપે** ગુંથાઇને<sup>૩૧</sup> આમપ્રજાના હસ્તકમળમાં-વિશેષે કરીને ગામડામાં વસતી પ્રજાના નિવૃત્તિના સમયે કાળક્ષેપ કરવાના અને નિર્દોષ આનંદ મેળવવાના સાધનરૂપે-વારંવાર નજરે પડતી દેખાય છે. આ કથાઓમાંની કાઇકમાં. રાજા વિક્રમને દૈવીશક્તિના ધારક, તા કાઈકમાં વળી તેવી શક્તિના ઉપાસક તા વળી કાઈકમાં તેને નિડરતાપૂર્વક ભૂત, વેતાળ, પિશાચાદિની સાથ અગમ્ય અને ગૃઢ રીતે કામ પાડનાર તરીકે-મતલખ કે દરેક દરેકમાં -એક મહા ભડવીર અને કર્મવીર તરીક્રેજ ચીતરી ખતાવાયા છે. એટલે લાકને રંજન કરી આશ્ચર્યમાં લીન કરી નાંખે તેવી સર્વ શાખામાં નામાંકિત થઈ પડેલ આવા રાજવીના રાજ્યકાળે, જ્યાતિષ અને ખગાળવિદ્યાના દેદાર પણ નવાજ લેખાસ ધારણ કરે એમ શું માની શકાય નહીં?

ખીજો એક મુદ્દી પણ અત્રે જણાવી દેવા ઉપયાગી થઇ પડશે. તેણે અથવા તેના રાજ્યઅમલ દરમ્યાન ઉજૈનીમાં વેધશાળા સ્થાપન થયાનું જો નક્કી<sup>૩૨</sup> થાય

<sup>(</sup>२८) આ વિશે ના. પ્ર. પ. પૃ. ૧૦ લા. ४ પૃ. ७૩૦ માં લખે છે કે:-विक्रम रज्जाणंतर तेरस वासेषु बच्छर पितता । (વિક્રમ રાજાના તેરમા વર્ષે ) ઉસને અપના સંવત્સર ચલાયા (પૃ. ७२८) આ શ્લાકના આધાર તેમણે શંકયા નથી, પણ પૃ. ७૩૦ ટી. ન. ૧૦૨માં જણાવે છે કે, પ્રોદરાના રોઠ અળાલાલ નાનાલાઇના પુસ્તક ભાડારમાં પ્રાચીન છ્ટા પાનામાંથી આ બાબત મળી છે.

<sup>(</sup>ર૯) સરખાવા ઉપરની દી. ન. રહ.

<sup>(</sup>૩૦) જેને ઇચેજમાં લાન્જીટયુડ અને લેટીટયુડ કહેવાય છે તે; વર્ત માનકાળે આ લાંજીટયુડની ગણત્રીના સ્થાન તરીકે લંડન શહેરનું એક પર્ફ જેને 'શ્રીનીચ' કહેવાય છે. ત્યાની

વેધશાળા ગણવામાં આવે છે.

રેખાંશ≔લાેન્જીટયુડ=\$ત્તર અને દક્ષિણ ધ્રુવમાંથી પસાર થતી, પૃ<sup>રુ</sup>વીના ગાળા ઉપરની **લી**ટી; તે ૩૬૦ છે.

અક્ષાંશ=લેટીટયુડ=વિષુવર્જત (Equator)થી સમાંતરે ઉત્તર દક્ષિણું દાેરેલી ગાળ રેખાઓમાંની કાઈ પણ; તે કુલ ૧૮૦ છે.

<sup>(</sup>૩૧) આવી વાર્તાઓમાં મુખ્યપણે સૂડાબ**ઢાતેરીની** વાર્તા (૭૨ પાપટની), મડા પ~ચીસીની (૨૫ મુડદાંની) વાર્તા, અને ખત્રીસ પુતળાની વાર્તા ઇ. ઇ છે.

<sup>(</sup>૩૨) જાએા અને સરખાવા સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના વૃત્તાંતે યુ. ૨ પૂ. ૩૪૯ દી. નં. ૮૭,

તા. કાળગણનામાં પણ જખરા પલટા થયાનું જ માની **લેવું પ**ડશે. કારણકે અત્યારસુધી પૂર્ણિમાંત મહિના ગણવાની રહી પ્રચલિત હતી. તેને બદલે ચંદ્રની ગતિ **ઉપર** મહिनाने। क्रम नियत करवानं हरवाथी, अभासांत મહિના ગણવાની શરૂઆત પણ આ સમયથીજ દાખલ થઈ ગણાય.<sup>33</sup> આના પુરાવામાં આપણે જોઈ શકીએ છીએ કે વિક્રમ સ'વત્સરના નિદે ૧કરવામાં. પ્રત્યેકમહિના અમાવાસ્યાના દિવસે પૂરા કરી, શકલપક્ષના પ્રતિપદાને नतन भासना प्रारंशिक दिवस तरीके क्षेणवामां आवे છે. 98 જ્યારે તેની પૂર્વે – દર્શાંત તરીકે મહાવીર સંવતની ગણનામાં-પૂર્ણિમાના દિવસને માસાંત લેખી, કૃષ્ણ પ્રતિપદાનેજ નવીન માસના પ્રારંભિક દીન ગણવામાં **આવતા હતા. જોકે વિક્રમના સમય**ળાદ કાતરાયલા **કે**ટલાક શિલાલેખમાં, ઋતુ અનુસાર પણ કાળગણના કરાઈ હાય એમ નજરે પડે છે. આ બાબત મહત્ત્વની છે; જેથી તે વિષયમાં કાંઇક લખવાની ઇચ્છા પણ થાય છે; પરંતુ તે વિષય આપણી મર્યાદાની બહારના હ્યાં લાચારીથી છાડી દેવા પડે છે. બાકી કેટલાક પ્રસંગ જ્યાં સમયના નિર્ણય કરવામાં કાઈ પ્રકારે

(33) ઇ. ક. પૃ. 31 માં જણાવાયું છે કે—In Western India, Kartika beginning Thursday Sept 18th. B. C. 57.: In Northern India, Purnimanta begins with full-moon Chaitra, making epoch Sunday February 23 rd. B. C. 57 or Kaliyuga 3044 expired=પશ્ચિમ હિંદમાં (વર્ષની શરૂઆત) કાર્તિક માસમાં ઇ. સ. પૃ. પહ ના સપ્ટેખરની ૧૮ તારીખ ને ગુરૂવારથી થઇ છે. અને ઉત્તર હિંદમાં ચૈત્ર પૃર્ણિમાંતના દિનથી એટલે ઈ. સ. પૃ. પહ ના ફેપ્યુઆરી ૨૩ ને રવિવારથી અથવા કલિયુગ ૩૦૪૪ વર્ષ સંપૂર્ણ થયા બાદ ગણવામાં આવે છે. (વળી જીઓ ભા. પ્રા. રાજ. પુ. ૨ પૃ. ૩૯૦ તથા આ પુસ્તકમાં આગળ ઉપર જીઓ) એટલે કે ઉત્તર હિંદમાં સંવતના પ્રારંભ છ માસ અગાઉથી થયા છે અને પશ્ચિમ હિંદમાં પાછળથી થયા છે.

આ હકીકત સાબિત કરે છે કે, વિક્રમાદિત્યનું રાજ્ય પશ્ચિમ હિંદમાં લંબાયલું હતું પણ તેની સત્તા ઉત્તરહિંદમાં એડલે યુક્તપ્રાંતા, પંજાબ કે કાશ્મિરમાં ફેલાઇ નહોતી. સંશય ઉભા થાય છે, ત્યાં કાળગણના તે સમયે કેવી ચાલતી હતી તેના પત્તા લગાવી, તે આધારે તેના સમય કાંઇક ચાહ્કસ કરી શકાય છે. અને તેમ થવાથી કેટલાયે વિવાદગ્રસ્ત ઐતિહાસિક મુદ્દાઓના ઉક્રેલ આવી જાય છે. એટલે આ વિષયનું ખાસ ત્તાન ધરાવનારાઓએ. સ્વતંત્ર રીતે અને સંપૂર્ણતાથી આ આખાયે પ્રશ્ન વિચારપૂર્વક છણી લેવાની આવશ્યકતા છેજ.

જેમ સર્વ ખાતામાં પ્રગતિ થતી દેખાઇ **છે, તેમ** આ શાખા પણ ભાકી તા નહીંજ રહી હોય એમ સહજ અનુમાન કરી શકાય **છે.** 

તેના સિક્ષાએના આશ્ચર્ય જેવું તો એ છે કે આ વિક્રમાદિત્યનું રાજ્ય તાે સાઠ

સાઠ વર્ષ જેટલા દીર્ઘકાળ સુધી જોકે ચાલ્યું છે; પરંતુ તેનાથી કયાંય અલ્પસંમયી અને કેટલાય અંશે ઉણા એવા રાજાઓના સિક્કાઓ જ્યારે ઘણી સંખ્યામાં છપાયલા મળી આવે છે, ત્યારે આવા તેજસ્વી અને કીર્તિ- શાળી રાજાના એક પણ સિક્કો હજી સુધી મળી આવ્યાનું સંભળાયુંજ નથી. વળી તેની પૂર્વના (એટલે ઇ. સ. પૂ.

વધારે સ્પષ્ટ કરીએ તા:---

| પૂર્ણિમાંત      | <b>અમાસાં</b> ત  |
|-----------------|------------------|
| કાર્તિક વદ ૧    | આશ્વિન વદ ૧      |
|                 | અાર્શ્વિન વદ ●)) |
| કાર્તિ'ક સુદ ૧  | કાર્તિ કે સુદ ૧  |
| કાર્તિક સુંદ ૧૫ | કાર્તિ'ક સુંદ ૧૫ |
| માર્ગશીષે વદ ૧  | કાર્તિક વદ ૧     |

મતલખ કે બન્નેમાં સુકના માસ એક જ હોય છે પણ વકમાં તા પૂર્ણિમાંતમાં જે હાય તેની પુર્વના મહિના અમા-સાંતમાં હોય.

આ વિષય આગળ ઉપર સમયગણનાના ખંડમાં ચર્ચ-વામાં આવશે.

<sup>(</sup>૩૪) પૂર્ણિમાંત=પૂર્ણિમાના દિવસ જેને અંતે છે તેવા; એટલે કે પૂર્ણિમાના બીજે દિવસે=કૃષ્ણપક્ષની એકમથી જે નવા માસ ગણવામાં આવે તે પદ્ધતિની ગણનાને પૂર્ણિમાંત માસ કહેવાય; તેનાથી હલટી પદ્ધતિ એટલે જેમાં અમાસને છેલ્લા દિવસ ગણી, શુકલ પ્રથમાથી નવા માસ ગણાય તેને અમાસાંત મહિનાની પદ્ધતિ કહેવાય.

પહ ની અગાઉના) અને તેની પશ્ચાદ્દના (એટલે ઇ. સ. ૪ પછીના) તેજ અવંતિ પ્રદેશના અનેક રાજવીના સિક્કાઓ જ્યારે ઓળખી શકાયા છે ત્યારે આ રાજાનાજ ન હાેય એમ માની લેવું જરા વધારે પડતું કહેવાય. એટલે કલ્પી શકાય છે કે તે સિક્કાએન પુરેપુરા એાળખી શકાયાજ નહીં હેાય. કારણકે સિક્કા પાડનાર હિંદુ રાજ્યએમાં, હજુ સુધી કાઇએ પાતાનું નામ કે ચહેરા. સિક્કા ઉપર કાતરાવ્યા હાય એમ માલૂમ પડતું નથી. એકદમ પ્રાચીનકાળે તેા માત્ર પાતાના વંશના ધાર્મિક ચિદ્ધ તરીકે અમુક ચિત્ર છાપતાં;<sup>3</sup> તે પછી કાઇક મહત્ત્વના પ્રસંગ પાતાના રાજ્યઅમલે બન્યા હાૈય તા તેનું સ્મરણ ચિદ્ધ છાપવાના રીવાજ થાેડાેક વખત ચાલ્યો હતો. 35 પછી વિદેશી પ્રજાતો સહવાસ થતાં, ધર્માભિમાન અને કૂળાભિમાન એાઝાં થવાં લાગ્યાં અને તેની જગ્યાએ જાતિ અભિમાન પ્રગટ માંડયું. એટલે રાજ્યઓએ પાતાનું સાંકૃતિક દાખલ કર્યું.<sup>૩૭</sup> છતાં કાઇએ નથી પડાવ્યું પાતાનું મહાેરૂં<sup>૩૮</sup> કે નથી છપાવી કાઇએ પાતાની સાલ.<sup>૩૯</sup> આવાં આવાં અનેક કારણાને લીધેજ વિક્રમાદિત્ય જેવા પરાક્રમી અને મહિમાશાળી રાજ્યએાના સિક્કા, વિના પરખાયે પડી રહ્યા હશે એમ કહી શકાય. તે બાબત એક કલ્પના---અલખત્ત કલ્પનાજ છે-મારા મનમાં ઉગી

છે. તે એમ છે કે ઉજૈનીના કાઈ કાઈ સિક્કા એવા છે કે જેમાં, ઉજૈનીની વેધશાળાના ચિદ્ધ ઉપરાંત વ્ ચંદ્રનું કે કિં સ્વસ્તિકનું જે ચિદ્ધ પણ પડાયું છે. આ સિક્કાએ કદાચ વિક્રમાદિત્યના હોય. જ્યાંસુધી નિશ્ચિત ન થાય ત્યાંસુધી આ ખાબતમાં વિશેષ લખતું નિર્શ્યક ગણાશે. મારં દીપપણ:--આ પ્રમાણેના મારા વિચારા, અનુમાન કરીને નોંધી રાખ્યા હતા. પણ તેને મુદ્રિત કરવાના પ્રસંગ પુ. રમાં આલેખેલ સિક્કાને લગતું પ્રકરણ-ઉપલબ્ધ થયા. તે અરસામાં વિશેષ વાંચનના પરિણામે જણાયું હતું કે, પ્રાચીન સમયના જે સિક્કાએને ગધૈયા તરીકે ઓળખાવાયા છે, તે આ ર્ગદભીલવ શનાજ હોવા સંભવજ છે. વળો સિક્કાચિત્રા જોતાં, એક બાજી ગધેડા જેવું પ્રાણી અને બીજી બાજી ઉજૈનીનું ચિદ્ધ દેખાય છે. પ્રાણીનું ચિદ્ધ ગઈ લોલવ શ સૂચવે છે અને ઉજૈની ચિદ્ધ તે વેધશાળા ખતાવે છે. જે ]

રાજા વિક્રમાદિત્યને લગતા અન્ય મુદ્દાવિશે જેમ અનુમાન કરવા અને કલ્પનાના ધોડા દાેડાવવા પડ્યા છે તેમ આ વિષયનું પણ સમજી રાજ્ય વિસ્તાર લેવું. કેમકે કાેઈ પણ હિંદુ, બાૈધ કે જેન સંપ્રદાયિક સાહિત્યમાં કાેઈ હકીકત સ્પષ્ટ રીતે આ ળાબતને જાળવી રાખતી પ્રાપ્ત થતી નથી. હજુ કાશ્મિરને લગતા રાજતર ગિંણ

<sup>(</sup>૩૫) શિશુનાગવંશી (માટા નાગવંશ) અને નંદ્રવંશી (નાનો નાગવંશ) રાજ્યોએ અનુક્રમે માટા નાગ અને નાના નાગ પોતાના સિક્ષા ઉપર કાતરાવ્યા છે (જીએા પુ. ર માં સિક્ષા ચિત્રો નં. ૪૪ થી ૪૬) તે ઉપરાંત ધાર્મિક ચિદ્ધો છે: કોશાંબીપતિ-વત્સદેશના-સિક્ષાએ પણ આ ક્સિમના સમજવા (સિક્ષા નં. ૨૩-૨૪-૨૬).

<sup>(</sup>૩૬) મહાન દ અથવા ધનન દે, પોતાને જે વિધિથો ગાદી પ્રાપ્તી થઈ હતી તે સ્થિતિનું એટલે કે હાયણીએ કળરા ઢાજ્યા હતા તેનું ચિદ્ધ કાતરાવ્યું છે.(જીઓ સિક્કા નં. ૨૯,૩૦)

<sup>(</sup>૩૭) સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને પાતાના સાકેતિક ચિદ્ધ તરીકે હાયી કાતરાવ્યા છે (જુએા સિક્કા ન . ૨૧, ૨૨, ૩૩,૩૪ ઈ.)

<sup>(</sup>૩૮) ક્ષહરાટ નહપાણે સૌથી પ્રથમ પાતાનું મહોર્વ સિક્ષા ઉપર કેતતરાવ્યું છે. સાલ પણ તેણેજ પ્રથમ કેતરાવી છે. પણ તે તેા વિદેશી નૃપતિ છે જ્યારે આપણે અહીં હિંદી

તૃપતિઓનીજ વાતા કરી છે.

<sup>(</sup>૩૯) નુએા ઉપરની ટીકા નં. ૩૮

<sup>(</sup>૪૯) આ ચિદ્ધને સિક્કા શાસ્ત્રીઓએ ચંદ્રનું નામ આપ્યું છે, પણ જૈનસ પ્રદાયમાં તેને સિદ્ધશિલ્લા અથવા નિર્વાણ, મુક્તિ (absolute salvation from the fetters of this world=જેને ભૌદ્ધ ધર્મમાં પરિનિર્વાણ કહે છે તે સ્થિતિ)ના ચિદ્ધ તરીકે ઓળખાવાય છે, (જીઓ પુ. ૨ પૃ. ૬૨)

સરખાવા 'સૂર્ય ચંદ્ર' વિશેની માન્યતા (કાે. આં. રેમાં પૃ ૧૧૩ પારિ. હર; આપણુ પુ. ૨ ચિત્ર ન'. ૪૨ પૃ. પ૯ તથા ૬૨ ટિ. નં. ૫૪).

<sup>(</sup>૪૧) જુઓ પૃ, હતું વર્ણન તથા ટી. નં. ૩૨–૩૩**ની** હડીકત; સિક્કાચિત્રો નં. ૩૮, ૩૯ તથા ૮૨, **૮**૩ જુઓ.

<sup>(</sup>૪૨) વેધશાળા સંખંધી ઉપરમાં ઉપર ટાંકેલ **વિચાર** સાથે સરખાવા.

નામના જે ઐતિહાસિક ગ્રંથ છે તેમાં કાંઇક ઇસારા થયેલ નજરે પડે છે<sup>૪૭</sup> ખરા; (જેના વિચાર આપણે આ પારિગ્રાફમાંજ આગળ ઉપર કરવાના છીએ).

રાજા નહુપાણનું રાજ્ય, ઉત્તરહિંદમાં મથુરાના સરસેન અને પાંચાળદેશ; તેમજ પંજાય કાશ્મિર છાડી દર્ધને, લગભગ સર્વત્ર કરી વળ્યું હતું તેમ દક્ષિણ હિંદમાં અંધ્રવંશીઓનું સામ્રાજ્ય જામેલું પડ્યું હતું. પરંતુ પૂર્વ હિંદની અગત્યતા, જ્યારથી હિંદીસમ્રાટની ગાદી મગધમાંથી ફેરવાઇને અવંતિમાં લાવવામાં આવી ત્યારથી તા ધણીજ ધટી ગર્ધ હતી. તેમાં હવે તા, તેના ઉપર કાંધની સત્તા હતી કે નહતી તે ઉપર ખહુ લક્ષ પણ રખાતું નહેાતું. છતાં અવંતિમાં ગાદી આવ્યા પછી જે અવારનવાર છૂટક ખનાવા ત્યાં **ખનવા પામ્યા છે** ते ઉપરથી માનવાને કારણ મળ છે. કે તે ભાગ પણ અવંતિના શહેનશાહને તાખેજ હાવા જોઇએ. (કદાચ ખંડિયા તરીકે કે અર્ધખંડિયા તરીકેજ હશે ) બાકી પશ્ચિમ હિંદના આખા સિંધ. સારાષ્ટ્ર અને કાંકણની લાંખી પટ્ટોવાળા પ્રદેશના ઉત્તર ભાગ-પુના આગળ જ્યાંથી પશ્ચિમના ધાટ શરૂ થાય છે ત્યાં સુધીના સર્વભાગ-અવિતિપતિ રાજા નરવાહન-નહપાણના રાજ્ય વિસ્તારમાં આવી જતાે હતાે. આ વિસ્તારમાંના કેટલાક ભાગ નહપાણના મૃત્યુ પછી ગર્દભીલ અને શકરાજાઓના અમલમાં અવંતિની આણમાંથી ખસી ગયા હશે.<sup>૪૪</sup> વળી જે ભાગ તેમાંથી શક પ્રજાએ ખથાવી પાડયાે હતા તે તા અવંતિની ગાદી મળતાંજ વિક્રમાદિત્યને આધીન થઇ ગયા હતા, પણ સૌરાષ્ટ્રના આખા ભાગ તથા અરવલ્લીની પશ્ચિમના ભાગ, જે ઉપર શાહી રાજા-હિંદી શકપતિ રૂપભદત્તની સત્તા જામી પડી હતી તે માટે તેા મુદ્ધ લડીતેજ જીત મેળવવી રહી હતી. આ યુદ્ધ વિક્રમા-દિત્ય ગાદીએ ખેઠા ( ઇ. સ. પૂ. ૫૭ ) અને શાત અરિષ્ટકર્ણ મરણ પામ્યા ( ઇ. સ. પૂ. ૪૭ ) તે બેના વચ્ચગાળ અને તે પણ સૌરાષ્ટ્રની ભૂમિ ઉપરજ લડાયું દેખાય છે. આ યુદ્ધમાં વિક્રમાદિત્ય અને તેના સહાયક અંધ્રપતિએ, શક(હિંદી તેમજ મૂળવતનીઓનો) તથા ક્ષહરાટ પ્રજાતે**ા ખાેડા કાઢી નાંખ્યાે હ**તાે<sup>૪૫</sup> તથા પાતાને મળેલ વિજય માટે કેટલાંક ધર્મકાર્યો<sup>૪૬</sup> પણ તે બનેએ આ પ્રદેશમાં ક્યાં હતાં. આ પ્રમાણે પશ્ચિમ હિંદના અગત્ય ગણાતા ભાગ મુખ્યપણે તેણે મેળવી લીધા હતા. જ્યારે દક્ષિણ હિંદમાં તા તેના ઉપકારક, સહાયક અને મિત્ર જે ગણા, તેવા આંધ્રપતિનું રાજ્ય હતું એટલે ત્યાં તા તે દીશામાં કાંઇપણ કરવાપણં हतुंक नहीं: तेम पूर्व हिंहने। लाग वस्तुतः राज्धारी કક્ષામાંથી ખકાત થઈ ગયા હતા. એટલે પછી જીત-વાના કાઈ પ્રદેશ ખાકી રહ્યો હાય તા તે ઉત્તર હિંદનાજ ભાગ કહેવાય. એટલે તેણે શક પ્રજા સાથે બે વખત મહાન યુદ્ધો ખેલ્યાં હતાંઃ પ્રથમનું ગાદી મેળવતી વખતે અને બીજું પાતાના ધર્મનું મહાન તીર્થ શત્રુંજ્ય જે સૌરાષ્ટ્ર પ્રાંતમાં આવી રહ્યું હતું તેના ઉપર આધિપત્ય મેળવતી વખતે–અહીં આગળ **ઉપર દર્શાવેલ રાજતરંગિ**ણિકારનું વર્ણન વિચારવું પ**ે** છે. તે વિશેષ વજનદાર અને વિશ્વસનીય ગણાય તેમ છે. ક્રેમકે તે ગ્રંથ કેવળ કાશ્મિરની તવારીખનાજ છે અને તેના લેખકે તે દેશના સઘળાં સાધના, જેટલાં જેટલાં (રાજકીય સુદ્ધાં પણ્) તે સમયે પ્રાપ્ત થઇ શક્યાં હશે તેટલાં મેળવીને, તેના દાહન-સારરૂપેજ શ્રંથતું લખાણ કર્યું હશે. એટલે તેમાં જે એમ લખ્યું છે કે, રાજ્ય વિક્રમાદિત્યે કાશ્મિર જીતી ત્યાં પાતાના સૂખા તરીકે મંત્રીગુપ્તને નીમ્યાે હતાે તે હકીકતને સત્ય તરીક લેખવી પડશે. આ વિક્રમાદિત્ય કર્યા હાેવા જોઇએ તેના નિર્દેશ કર્યો નથી. જોકે પ્રથમ દરજ્જે શકારિ વિક્રમાદિત્ય માની લેવાય તેમ છે. પણ તેમ કરતાં એક સુક્કેલી એ આવે છે, કે જે વિક્રમાદિત્યે કાશ્મિર કળ**જે** કર્યું હાેય તાે તેણે પાેતાના સમય (ઇ. સ. પૂ. પછ

<sup>(</sup>૪૩) જ. રાે. એ. સાે. પુ. ૧૨ પૃ. ૧૪નું અવતરણ જે આપણે આગળ ઉપર અષ્ટમ ખંડે સમયગણના વિશેના પરિચ્છેદમાં કર્યું છે તે જુઓ.

<sup>(</sup>४४) નાઓ રૂપભદત્તના વૃત્તાંતે.

<sup>(</sup>૪૫) સરખાવા રાણીશ્રી ખળશ્રીના નાસિકના શિલાલેખ.

<sup>(</sup>૪૬) આગળ ઉપર તેના ધર્મવાળા પારા જુઓ.

થી ઇ. સ. ૩) દરમ્યાન ક્રાઇક કાળે કાશ્મિરના रस्तामां आवतुं पंजाय सर **अरी सेवुंज रहे.** जयारे પ્રત્યાપાચિઅન શહેનશાહ માઝીઝથી માંડી ગાંડાકારનેસ સુધીના પાંચેનાં વૃત્તાંત જોતાં માલૂમ થાય છે કે, પંજાબ અને મથરાના સળંગ પ્રદેશ ઉપર ઇ. સ. પૂ. ૮૫ થી ઈ. સ. ૪૫ સુધીના સમય<sup>૪૭</sup> સુધી અપ્રતિખહપણે તેઓ હકુમત ભાગવ્યે ગયા છે. એટલે તેને વિચારણામાંથી અલગ કરવા પડયા. વળી ઉત્તર હિંદમાં જે પહલિએ કાળગણના થતી હતી. તે ઉપરથી પણ સાખિત થઈ શકે છે કે તે પ્રાંતા વિક્રમાદિત્યની સત્તા તળે <sup>૪૮</sup> આવ્યા નહીં જ હાય; પધ્કી બીજી કલ્પનામાં, મંત્રીગુપ્તને કાઈ ગુપ્તવંશી પ્રધાન માની લઇ, ચંદ્રગુપ્ત ખીજો જેને ઇતિહાસકારાએ કવિકળ શિરામણી કાલીદાસના આશ્રયદાત્તા અને વિક્રમાદિત્ય તરીકે એાળખાવ્યા છે. તેના વિચાર ધરવા પડયા. ત્યારે વળી ખીજી મુશ્કેલી ઉભી થઇ; તે એ કે, ઇન્ડાેપાર્થિઅન શહેનશાહ ગાંડાકારતેસે છે. સ. ૪૫ માં હિંદતા ઉત્તર ભાગ ખાલી કરીને (જુએા પુ. 3.) પાતાની ગાદી ઇરા-નમાં કરી, ત્યારથી તે આ ગુપ્તવંશી ચંદ્રગૃપ્તે ઉત્તર હિંદ ક્ષ્મજે કર્યું, ત્યાંસુધી પંજાબ અને કાશ્મિર ઉપર કાેંગોકાંગે વહીવટ ચલાવ્યાે હતા તે વિચારવું જોઇએ. **ઇતિહાસ તા એમ જ**ણાવે છે કે ગુપ્તવંશીઓએ તે ર્સવ ભાગ કુશાનવંશી પાસેથી મેળવ્યા હતા. પણ કશાનવંશની સત્તામાં તે પ્રાંતા પ્રથમમાં પ્રથમ તા ર્ધ. સ. ની પહેલી સદીની આખરે (વિદ્વાનાની માન્યતા પ્રમાણે ઇ. સ. ૭૮માં ) જ્યારે કુશાનવંશી રાજા કનિષ્કે હિંદના ઉત્તર પ્રાંતા છતી પાતાના શક પ્રવર્તાવ્યાે, ત્યારેજ આવ્યા છે; તાે પછી ઉપરના ર્પ. સ. ૪૫ થી ૭૮ સુધીના ૨૫ જેટલા વર્ષના ગાળામાં, તે બૂમિ ઉપર કાેની સત્તા રહી હશે ? કે રાજ્યની આણ

વિનાજ તે ભૂમિ ન ધર્ણિયાતી પડી રહી હશે ? કાઈ અન્ય રાજ્યએ ત્યાં હકુમત સ્થાપી હતી તેમ પણ જણાયું નથી. તેમજ ધણી વિનાની જમીન પડી રહે તે પણ ખનવા જોગ નથી. એ ઉપરથી ચંદ્રગુપ્ત બીજાની કલ્પનાના પણ ત્યાગ કરવા પડયા. પછી એકજ વિચારે આવતું પડ્યું કે જે કોઈ રાજા વિક્રમ નામ-ધારી હાેય તથા છ. સ. ૪૫ થી ૭૮ સુધી કે કુશાન-વંશીઓના હાથમાં તે મુલક આવી પડયા ત્યાંસધીના સમયમાં, જે રાજ્ય પ્રત્યળ પરાક્રમી થયા હાય, તેનાજ પ્રધાન તે કાશ્મિરના સૂખા મંત્રીગુપ્ત હાેવા જોઇએ; આ હડીકત જોતાં. માત્ર અવંતિપતિએાજ એવા દેખાયા કે જેમની સત્તા ઉત્તર હિંદમાં હજા વિસ્તરી શકે. તેમ ઉપરની અવધિમાં વિક્રમચરિત્ર નામે એક राज्य आ शहारि विक्रमाहित्यनाल वंशमां थयेस नलरे પડે છે. વળી તેના સત્તાકાળ દીર્ઘકાલીન છે: એટલે તેને પરાક્રમી કે સત્તાશાળી પણ લેખવાજ રહે છે. આ પ્રમાણે બધા સંજોગાના ઉકેલ મળી રહેતા હાવાયી. કાશ્મિરના વિજેતા તરીકે તરંગિણિકારના લેખન પ્રમાણે, વિક્રમાદિત્યને નહીં, પણ તેના પૌત્ર વિક્રમ-ચરિત્રને આપણે માનવા પડશે. આ તા આપણે અનુ-માન દાેર્યું છે. હતાં સ્વતંત્ર રીતે જ્યારે સમર્થન મળી રહે છે. ત્યારે તેને નિશ્ચિત તરીકે માની લેવાને પણ આપણે લલચાઇએ છીએ. ઉપરમાં પૃ. ૭ ટી. ૧૮ અને પૃ. ૯ ટો. ૨૮ માં હિં. હિ. પૃ. ૧૪૯નું અવતરણ જે આપ્યું છે તે હકીકત સાક્ષી આપે છે કે, કાઈક ગર્દભીલવંશી<sup>૪૯</sup> રાજ્યના પરાક્રમ વિશે વાયવ્યપ્રાંતામાં (પંજાય અને કાશ્મિરવાળા ભાગમાં) એક દંતકથા પ્રચલિત થઈ હતી. વળી સમજાય છે કે, તે રાજાના વસવાટ તેમનાથી અતિ દૂર પડી ગયેલ હાેવાથી. તેને લગતી સત્ય હકીકત તેમને પૂરેપૂરી સમજાઇ નહોતી.

<sup>(</sup>४७) જાંઓ પુ. ૩ પૃ. ૧૪૫ ઉપરના કાંઠા.

<sup>(</sup>४८) જુઓ ઉપર દીકા નં. ૩૩.

<sup>(</sup>૪૯) ગર્દભ-ગધેડા જેવું પશુ, મનુષ્ય નિતની સ્ત્રી સાથે લગ્નગ્રંથીયી નેડાય તે હકીકત વિચિત્ર લાગે જ; પણ ગધેડાને સ્થાને ગર્દભીલવંશી પુરૂષને ઉદ્દેશીને, તે

ગઈલી શબ્દ વપરાયા છે, એમ ને તેમને સમન્નશું હોત તા ?

મ્યા સ્થિતિ સૂચવે છે કે, તે પ્રદેશની પ્રજ પાતાના રાજને ગઈભીલવંશી રાજપુરૂષ ધારવાને બદલે, વિચિત્ર રીતના માનવા ઢાવાનું ધારતી હતી.

તેથીજ તે આખી વાર્તાને એક આશ્ચર્યકારક ધટના તરીકે પજ-A strange tale-સ્વીકારીને તેમણે ચલાવ્યે લીધી હતી. એટલે માનવું રહે છે કે, કાશ્મિર ઉપર ગર્દભીલવંશીનીજ રાજહકુમત સ્થાપિત થવા પામી હતી; અને તે યે શકારિ વિક્રમાદિત્ય કરતાં વિક્રમ- ચરિત્રના સંભવ વિશેષપણે માનનીય ગણાશે.

રાજ્ય વિસ્તારના આટલા ટ્રંક વર્ણન ઉપરથી સમજારો કે, રાજા વિક્રમાદિત્ય કાંઈ માટા પ્રદેશનો સ્વામી નહાતો. તેના કરતાં તા વિશેષ વિસ્તારવંત ભૂમિ ધરાવનારા ભૂપતિઓ, આ ભારતદેશની ધરા ઉપર થઈ ગયા છે. છતાં કાઇના સંવત્સર ચાલ્યા નથી. જ્યારે આ રાજાના સંવત્સર પ્રજાએ જે ચલાવ્યા છે એટલુંજ નહીં પણ હાંશથી તેને વળગી રહી છે તેનું કારણ કેવળ તે રાજાના પ્રજાપ્રેમ જ હતા.

રપષ્ટપણે કાઇ શિલાલેખી પુરાવા આ બાબતના નથીજ. પણ ઐતિહાસિક દષ્ટિએ જે માનનીય ગણી શકાય, તેવા સિક્કાઇ તથા તેના ધર્મ સાહિત્યીક દષ્ટાંતાથી જરૂર કહી શકાય તેમ છે કે તે (અથવા તેના વંશ) વૈદિક કે બૌદ્ધ મતાનુયાયી નહોતા; એટલે કહેવું પડે છે કે જૈન મતાનુયાયી હતા.

તેમનાજ સિક્કા છે એમ તેા હજા ચોક્કસપણે સાબિત નથીજ થયું, પણ જેનું વર્ણન આપણે ઉપર કરી ગયા છીએ, તે તેમનાજ ઠરે તાે ચંદ્ર (♥) તથા સ્વસ્તિક (५)નાં ચિદ્ધો ઉપરની હકીકતને સામર્થ્ય ઓપે છે. પર

વળા વિક્રમાદિત્યને અંધ્રપતિઓએ રાજ્ય મેળ-વવામાં મદદ આપી છે. ઉપરાંત અતેક વખતે યુ**હમાં** પણ તેમના પક્ષે ઊભા રહ્યા છે. તેથી અનુમાન થાય છે કે તેઓને સાધર્મિકપણું હોવું જોઇએ. આ વાતને ટેકા આપનારી હકીકત એ છે. કે તે બન્ને એ જેન-ધર્મના તીર્થાધિરાજ ગણાતા શત્રુંજ્ય પર્વત ઉપર અતેક ધર્મકાર્યો<sup>પ ર</sup> સાથે રહીતે કર્યા છે. વળી શક રાજાએ જૈનાચાર્ય કાલિકસૂરિના કહેવાથી વિક્રમાદિત્યના પિતા રાજા ગંધર્વસેનને જીવતા છાડી દીધા છે<sup>પક</sup>. તે હકીકત પણ કાંઈક એમજ કહેવા ન્તય છે કે તે સ્વધર્માનુયાયી હશે. તેમજ આંધ્રપતિના સિક્કાએા. તે ઉપર નામ કાતરાયલા હાવાથી તેમનાજ કહી શકાય છે: તે ઉપરનાં ચિદ્ધો તા દાંડી પીટીને પાકારે છે કે તેઓ જૈનધર્મીજ હતા. <sup>૫૪</sup> મતલળ કે આ પ્રમાણે અનેક પુરાવાથી તેઓ જૈનધર્મી હેાવાનું સાખિત થર્મ જાય છે.

માત્ર પ્રાચીન સાક્ષી અને પુરાવાજ, ઉપર પ્રમાણે જણાવે છે એમ નથી; પણ વર્તમાનકાળના સંશાધકાએ પણ તે વાતને સમર્થન આપ્યું છે. ડૉક્ટર ભાઉ દાજી જણાવે છે પે કે: "I believe that the era (Vikram) was introduced by the Buddhists or rather the Jains=મારૂં એમ માનવું થાય છે કે (વિક્રમ) સંવત ખૌદ્ધોએ—ખલ્ક જૈનોએ દાખલ કર્યો છે." એટલે વિક્રમ સંવત ચલાવવામાં ઉપરી હાથ જૈનધર્માંઓનાજ હતો. અને તેમ હોવાનું કારણ આ ગઈ ભીલવંશી રાજાઓ પોતે

<sup>(</sup>૫૦) ઉપરની દી. નં. ૪૯ ની હકીકત વાંચા, વિચારા અને હૃદયમાં હતારા; એટલે ખરી વસ્તુસ્થિત આપાઆપ સમજ જવારો.

<sup>(</sup>૫૧) આ ચિહ્નોનાં વર્ણન વિશે પુ. ર નુઓ.

<sup>(</sup>પર) જુએા ઉપરમાં પૃ. ૪૧ની હકીકત; તથા નીચે પૂ. ૪૨ અને પ૧ ની હકીકત સરખાવા.

<sup>(</sup>પ3) જીવતા છાડા દીધા છે અને તે બાદ તે કાઈ અજ્ઞાત સ્થળે, ઘારેક વર્ષે મરણ પામ્યા હાય એમ સમન્નય છે (જુઓ પૂ. 3 દી. નં. ૭ તથા પૂ. 1ર કી.

નં. ૪૭).

<sup>(</sup>૫૪) આ વ શની સ્થાપના થઇ ત્યારથી ગૌતમીપુત્ર શાતકરણી (નં. ર૬ મા રાજ) રાજ થયા, ત્યાં સુધી મુખ્ય-પણ સર્વે રાજાઓ જૈનધર્મી હતા. વચ્ચે પત જલી વૈયા-કરણીની સત્તા જ્યારે જમી હતી, ત્યારે એ ચાર રાજા વૈદિક મત તરફ ઢજ્યા હતા ખરા: બાકી નં. ૨૬ મા રાજાના સમય બાદ તા તેઓ હ્યાંડે છોગે વૈદિક મતાનુયાયી જ થઇ ગયા હતા.

<sup>(</sup>૫૫) જુઓ, જ. ખા. શે. રા. એ, રા. યુ. ૮ યુ. ર૩૩,

कैनधर्मी है।वानुं विशेषपछ् हेभाय छे. वणी भील विद्वान पहळ्छावे छे हेः "Vikram Samvat is used by the Jains only, and was first adopted by the kings of Anahilpattan in Gujerat=विक्वम संवत्ते। ઉપયોગ हेवण कैते। अर्थ हेर्य छे, अर्त गुरुरातना अर्छाहिब-पट्छाना राज्यों अर्थ प्रथम तेते। वपराश हर्यो हता. "पण्या हाराह्म ग्राहित पर्छा हपर टाइब ग्राहिटर ભાઉ દાજીના કથન સરખીજ છે. વિશેષ પુરાવામાં તેજ વિદ્વાન લેખકનું એક અન્ય વાકય ટાંકવાનું પ્રત્ અત્રે જરૂરી મનાય છે. " In whose (Vikramaditya's) time the great temple of Shri Mahavira named Yaksa-Vasati was built on the top (horn) of Suvarnagiri, near Jalaurapara, by a merchant of 99 lacs wealth=(વિક્રમાદિત્યના) વખતમાં પ્ર

(પક) જ. ખાં. છેં. રા. એ. સા. પુ. ૯ પૃ. ૧૪૫. (પછ) તેના વપરાશ તા તે પૂર્વ કચારનાય થતા રહ્યો હતા; પણ વચ્ચે ખંધ થયા હતા. એટલે તેને પાછા સજ્-વન કરનાર આ રાન્ઓ હતા એમ કહેવું વધારે વાસ્તવિક ગણાશે.

विक्रम संवत वश्ये णध पडवाना कारल भारी शल्-ત્રીમાં નીચે પ્રમાણે જણાયાં છે. (૧) તેના વંશ લગભગ २०० વર્ષ ચાલ્યા છે. તે કાળને દીર્ધ તરીકે ગણાય કે નહીં તે પ્રશ્ન જુદા છે. (ર) તે ખાદ ચષ્ઠણ ક્ષત્રપના વંશ ઇ. સ. ૩૧૯ સુધી હિંદના સમ્રાટ બની અવંતિપતિ તરીકે રહ્યો છે. તેઓએ પાતાના શક ચલાવ્યા હતા. (૩) તે બાદ ગુપ્ત વંશ ગાદીએ આવ્યા. તેમણે પણ પાતાના શક ચલાવ્યા હતા. (૪) તે ખાદ પરમારવંશી ક્ષત્રિયાનું રાજ્ય થયું. તેમણે અવંતિનું નામ માળવા પાકી પાતાના માળવ સંવત થલાવ્યા હતા. (જે કે વિક્રમ સંવત અને આ માળવ સંવતને विद्वानीये એક भान्या छ पश भरी रीते तेम नथी; ત્તુએ৷ આગળના પરિચ્છેદે) આ બધાં કારણાથી સમન્તરો કે જે પ્રજા પાતાના સંવત્સર ચલાવે, તે કાઈ બીજાના સંવ-ત્સરનાે ઉપયાગ કરે નહીં જ. પણ પછી જ્યારે હિંદુત્વની અથવા એક રાષ્ટ્રિયતાની લાગણીના જન્મ થયા, ત્યારે વિક્રમ સંવત્સરના પુનર્દ્ધાર થયા હોવા જોઇએ. આવા બનાવ જ્યારે આરખાના અને મુસ્લીમ પ્રજાના હુમલા, હિંદ ઉપર થવા માંડયા તથા તેઓ ઉત્તર હિંદના સાસકા થવા માંડયા, ત્યારે ખનવા પામેલ અને ત્યારથીજ આ પ્રવૃત્તિને વિશેષપણે ઉત્તેજન મહયું લાગે છે.

તે પૂર્વ ગુજરાતમાં ચાવડાવ શના અમલ થઈ ગયા છે. તેઓ જૈનધર્મા હતા. (જુઓ ઉપરતું જ. બાં. બેં. રા. એ. સા. પુ. ૯ પૃ. ૧૪૫ તું લખાણ) તેમણે વિક્રમ સંવત્ ચાલુ રાખ્યા હતા. તે ખાદ ચૌલુકય વ રા;-તેના સ્થાપક મૂળરાજ, દક્ષિણના ચૌલુકય વ રામાંથી ઉતરી આવેલ

(૫૮) જ. ખાં. છેં. રાે. એ. સાે. પુ. ૯ પૃ. ૧૪૯.

(५४) विक्रमाहित्यना समय अधावायं तेथी तेना धर्म જેન હતા એમ ભારપૂર્વક ભલે કહીન શકાય; પણ જ્યારે ખધી વસ્તુસ્થિતિ અને સ<sup>ે</sup>યાગા, તેવી હકીકતને પુષ્ટિ આ-પનારાં હાેય. ત્યારે સહજ દેખાતા અને નાનાં નાનાં બનાવા પણ, વિશેષ ૬૫યાગા નીવડતા લેખી શકાય છે; વળા તે સમયે આખાયે ભારતવર્ષમાં કાઈ હિંદુધર્મ-રાજધર્મ તરીકે હते। ल नहीं. वैदिंड धर्मे रालधर्म तरीके भई स्वरूप ધારણ કર્યું હાેય, તાે આ વિક્રમાદિત્યના સમય પછી લગભગ ૧૩૫ વર્ષ ખાદ છે (જુએા આગળના પરિચ્છેદે: શુંગવંશી અમલે વૈદિકધર્મ રાજધર્મ હતા જ, પણ તેના સમય છ. સ. પૂ. ૨૦૪ થી ૧૧૪ સુધી છે, જ્યારે આપણે અત્યારે ઇ. સ. પૂ. પછ ના એટલે શુંગ પછા **દે**હસા વર્ષ ખાદના સમય વિચારી રહ્યા છીએ) એટલે કે ત્યાં સુધી તે৷ જૈન ધર્મ એક્લાે જ ખીનહરીક તે સમયે પ્રવર્તા રહ્યો હતા. (વળા જુઓ નીચેની ટી. નં. ૬૦-૬૨ तथा ५3),

ન્નલૌરપુર<sup>૬૦</sup> નજીક, સુવર્ણ<sup>દ</sup>ગિરિ પર્વતના<sup>૬૧</sup> એક શૃંગ ઉપર, યક્ષવસતિ નામે શ્રી મહાવીરનું એક માેડું ચૈત્ય<sup>૬૨</sup> ૯૯ લક્ષ (સાનૈયા)ની મુડી<sup>૧૩</sup> ધરાવતા એક વેપારીએ<sup>૬૪</sup> બંધાવ્યું હતું.

ઉપરના સઘળા—-સિક્કાઇ તથા સાહિત્યીક— ઐતિહાસિક પ્રમાણાથી સ્પષ્ટ થાય છે કે, શકારિ વિક્રમાદિત્યના તથા તેના આખા ગર્દભીલવંશના રાજધર્મ જૈનધર્મ હતા. આપણા નિયમ પ્રમાણે ધર્મસંબંધીના આ પ્રશ્ન તે વંશના વર્ણનની સમાપ્તિ કર્યાળાદ પરિચ્છેદના અંતે જણાવવા જોઇતા હતા. પણ સાક્ષોપુરાવાનાં ટાંચણા ત્રુટિત થઇ જવાનો ભીતિથી અહીંજ તે લખી કાઢયા છે તે માટે વાચકવર્ગની ક્ષમાપના માંગી લઉ છું.

છેલ્લા એ હજાર વર્ષ સુધીના કાળમાં, હિંદની ભૂમિ ઉપર જુદા જુદા પ્રદેશ ઉપર રાજવહીવટ ચલાવતા કેટલાયે નૃપતિઓ થઇ રાજદારી તથા ગયા છે. પણ તે સર્વેમાં જે કાઇ નૈતિક ચારિત્ય પણ નરપતિનું નામ ખરા પ્રજા-પતિ તરીકે પ્રજાના હદયમાં સદૈવ કાતરાઇ રહ્યું હોય, તો તે એકલા આ વીર વિક્રમનુંજ છે. તે માટે માનવાને કારણ મળે છે કે, જ્યારે જ્યારે પ્રજ્ને એમ લાગતું કે અમુક રાજાનો રાજઅમલ, સત્યસ્વરૂપે પ્રજ્નના પિતા તરીકેના તથા પ્રજ્નના સંરક્ષક=પ્રજ્ઞપતિ તરીકેના નીવડ્યા છે ત્યારે ત્યારે તેવા ભૂપાળના ધ્રમ નામ જોડે વિક્રમાદિત્યનું ઉપનામ ધ્ર લગાડતા; એટલે તે રાજાના રાજ્યઅમલ ખતમ થઇ ગયા બાદજ તે ઉપનામ લાગું પડ્યું છે, તથા તેવું બિરફ તેની પ્રજાએજ જોડ્યું છે ધ્ર્ય એમ બહુધા માનવું રહે છે.

તેનામાં તે નામ પ્રમાણે શુણા હતા. દરેક દરેક માનુષી સદ્દુગુણામાં તે એક આદર્શ રાજ્યતિ હતા એમ કાઈ પણ જતની અતિશ્યોક્તિ વિના કહી શકાશે. પાતાની પ્રજ ઉપર જેમ તે વાત્સલ્યભાવ ધરાવતા હતા, તેમ પ્રજ પણ, તેણે કરેલા ઉપકારના બદલામાં તેના ઉપર તેટલીજ અનુપ્રાહી બની રહી હતી. તે ભૂપતિના માંમાંથી પડતા બાલ, પ્રજ એકશુકને અને ખડે પગે ઉપાડી લેતી હતી. પ્રજાતે એટલા બધા સંપૂર્ણ વિશ્વાસ તેનામાં જમી ગયા હતા કે, તેના વિશે સ્વપ્નામાં પણ કાઈ વ્યક્તિ એવો ખ્યાલ નહાતી કરતી, કે તે રાજ કાઈ રીતે આપણું અનિષ્ટ કરશે.

લખાણ.

<sup>(</sup>६०) આ નલૌરપુરને નલૌરનગર, નલોરપુરી, નલોર વિગેરે નામથી પણ ઓળખવામાં આવે છે. તે એક પ્રાચીન જૈન તીર્થ ગણાય છે. વિશેષ હકાકત માટે જૈન પત્રના શૈપ્ય મહાત્સવ અંકમાં પૃ. ૪૧ થી પપ સુધીના પ્. મુનિશ્રી કલ્યાણવિજયજીએ લખેલ નિખધ ન્યુઓ.

<sup>(</sup>६૧) આ સુવર્ણ ગિરિ પર્વતને (દી. નં. ૬૦ માં દર્શાવેલ પ્. મુનિશ્રી કલ્યાણવિજયજીએ ગુજરાતમાં આવેલ હાલના ડીસાકેપ અને ભીલડીયાજીની આસપાસના પ્રદેશમાં હોવાનું કરાવ્યું છે. (જૈનયુગ નામનું માસિક; વિ. સં. ૧૯૮૫ ને અંક જીઓ).

<sup>(</sup>६२) શ્રી મહાવીરતું ચૈત્ય બંધાવ્યું છે એટલે તે ખ'ધાવનાર જૈન દ્વાવાતું સિદ્ધ થાય છે (સરખાવા ઉપરતું દી. નં. પક)

<sup>(</sup>૬૩) ૯૯ લક્ષ સાનૈયા જેટલી સંપતિ ધરાવનાર વેપા-રીઓ હતા; આ હકીકતથી તે સમયની અઢળક સમુદ્ધિના પ્રમાલ આવે છે.

<sup>(</sup>૬૪) ચૈત્ય ખંધાવનાર ભલે વેપારી છે; પણ જે રાજના રાજ્યે તે ખંધાવાયું તેની સહાતુભૂતિના એક પુરાવા તા ખરાજ ને? સરખાવા ઉપરની દી. નં. પલ, ૬૦ તથા ૬૨) (૬૫) સરખાવા નીચેની દીકા નં. ૬૬ તથા ૬૭ નું

<sup>(</sup>६६) આ પ્રયા હિંદુ રાજાઓની હિંદી પ્રજાએ અખ-ત્યાર કરેલી હતી એમ સમજવું રહે છે. અને તેથી કરીને જેવા મુસ્લીમ અધિકારની હિંદ ઉપર જમાવટ થઈ કે તે ખાદ તે નષ્ટ થઈ ગઇ છે.

<sup>(</sup>૧૭) પૃ. ૩૪ દી. નં. ૧૦ From Amarakosa we learn that Sudraka, Hala and other kings had the title of Vikramaditya=અમરકાયના લખા- ખુર્થી સમન્નય છે કે, શુદ્રક, હાલ અને ખીન રાનચોએ વિક્રમાદિત્યના ઇલકાબ ગ્રહણ કર્યો હતા. (રાનએ પાતે આવું બિરફ નહીં શ્રહણ કરેલ, પણ તેમની પ્રનાએન તેમના સદ્દશુણથી આકર્ષાઇને તે લગાડ્યું હોવું નાક્યો.)

જેથી કરીને તે પાતાના હરહમેશના વ્યવહારમાં. वेपारमां तथा सांसारिक छवनना ६२ हे६रेक कार्यमां. નિશ્ચિંતપણે, માેકળામને અને નિર્ભયતાથીજ આનંદમાં દિવસા ગુજાર્યા કરતી હતી. રેયતના નૈસર્ગિક અને મામુલી હક્કોની વ્યાખ્યા પણ વિચારવી રહેતી નહેાતી. સ્ત્રીવર્ગને પણ સારી રીતે, નીચા ધાસ મૂકીને નિરાંત ધરવાના અવસર મળ્યા હતા. દુરાચાર, વ્યભિચાર કે સ્ત્રીજ્ઞતિ પ્રત્યેનું ક્રિચિત્ અમર્યાદિત વર્તન અથવા અન્ય ક્રાઇ પ્રકારના અનીચ્છનીય પ્રસંગા ઉભા ઘતા, તા તજ્જનક સર્વે કાર્યો પર તુરતજ ઘટતા અંકુશ, રાજ તરફ<mark>ધી મૂકી દેવામાં આવતા હતાે.<sup>૬૮</sup> આ</mark> પ્રમાણેની સ્થિતિ પ્રવર્તતી હોવાથી, સર્વે મનુષ્યપ્રાણી, પુરૂષ યા સ્ત્રો, વૃદ્ધ યા ખાળ, સર્વે પાતપાતાનાં કૌંડુંબિક અને સામાજીક જીવનમાં, યથેચ્છ રીતે અમનચયન કર્યે જતાં હતાં. જેમ તેણે પ્રજાનાં આવા પ્રાથમિક હક્કોનું પરિપાલન કરી ખતાવ્યું હતું. તેમ તેઓની આર્થિક વિષમતા ટાળવાને પણ તેણે ખૂબ પ્રયાસ કર્યો હતા. આર્થિક ઉપાધિ અને વિષમતાના મૂળ કારણભૂત, ચારી, લુંટકાટ, ધાડ, ખૂન વિગેરે દુર્શુણા-ગુન્હાએ ઇ. ઇ. જે બેકારી ભાગવતા માણંસામાં જીવનનિર્વાહ ચલાવવાના ખહાના હેઠળ પ્રવેશ થવા પામ્યા હતા. તે પણ તેણે વિચારપૂર્વકની રાજનીતિ ગાેંદ્વાને મૂળમાંથીજ ડાંભી દીધા હતા.<sup>૧૯</sup> છતાં રાજનીતિથી જે દખાઇ શક્યા નહોતા તેના વિનાશ કાયદાના અંકુશાદ્વારા<sup>હ</sup> કરી નાંખ્યા હતા. આવાં કાર્યને માટે તેના વિશે એમ કહેવાય છે કે, તે પાતે રાત્રીના સમયે પણ સુખેથી નિદ્રા લેતા નહીં. મધ્યરાત્રીએ છૂપા વેષે કાળો અંધેર પાેશાક પહેરીને, થાડાક વિશ્વાસ

પાત્ર અંગરક્ષકા લઇને, પાતે જાતેજ જનચર્યા તપા-સવાને નીકળી પડતા.<sup>હર</sup> કેટલાક પ્રસંગે પાતે બહુરૂપી ખનીને પ્રજાવર્ગમાં ભેળાઈ જતા તથા તેમનાં કાર્યો નિહાળતા. વળી જરૂરીયાત ઉભી થતી, તા જંગલમાં કે ખંડિયેર જેવી દેખાતી જગ્યાઓમાં ભરાઇ રહેવા માટે. તથા ભુતાવળ અને પીશાચ જેવા છવાત્માંઓ જે મનુષ્યજાતિના દેવી અને લાહી તરસ્યા કહેવાય છે. તેમની સામે પણ ખેલ રમવાને<sup>હર</sup>, તે તૈયાર **થ**ઇ જતા હતા. તેમજ ભર અંધકારમય રાત્રીમાં અથવા કાશીમાં અને સ્મશાન જેવા વેરાન અને ઉજજડ ખની ગયેલા સ્થળામાં પણ નિર્ભીક ખનીને જવામાં, તે લેશમાત્ર પણ પાછી પાની કરતાે નહીં. આવી રીતે ખહાદરી ભર્યા કામા કરવાને તે એક્કોજ હતા. તેટલા માટે પ્રજ્ત તેને "વીરવિક્રમ" તરીકેજ સંબાધતી હતી. પ્રત્ય કલ્યાણના માર્ગી યોજવાનું, તે પાતાનું પરમ કર્તવ્ય સમજતા હતા. તેમ પાતાના છવની જોખમની પણ કનવાર કરતા નહીં. આ બધું પાતાની વાહવાહ કહેવરાવવા કરતા હતા એમ પળવાર પણ કાઈએ માનવું નહીં. તે તાે જે કરતા હતાે. તે માત્ર પાતાની એક રાજવી તરીકેની પરમ પવિત્ર કરજ જગન્નિયંતાએ તેના ઉપર મૂકી છે અને તે તેણે અદા કરવી જોઈ એ. એવા વિચારથી જ કરતા હતા. એટલે નિષ્કામ ભાવે જ તે સર્વ કાર્ય કર્યે જતા હતા. પરિણામે જે કાઈ રાજવી, પાતાની યશઃકીર્તિ દિગંત વ્યાપી ખતે એવી અભિલાષા સેવી. પ્રજા કલ્યાણનાં કાર્યો કરતા રહે છે તેવા રાજવી કરતાં પણ અધિકારી આ ભૂપતિના <mark>યશ અને ગ</mark>ુણુગાન દીપી નીકળ્યાં હતાં.<sup>હરુ</sup> નહીં તા અદ્યાપિ પર્યંત, કેમ કાઈ સમ્રાટ

<sup>(</sup>૧૮) સરખાવા હપર માં રાજ ભાઈ હરીની રાણીના કલંકિત ચારિત્ર વાળા બનાવ,

<sup>(</sup>६૯) આ ઉપરથી સમજારો કે ચારી, લુંટફાટ વિગેરે ગુન્હાઓના નિવારણ માટે કેવળ કાયદાનું જ અલ્લંખન ઉપયોગી નથી; પરંતુ રાજનીતિને પણ અમુક રસ્તે વાળવી પેડે કે જેથી તેવા ઘંધા તરક પ્રજાત, મન દારાય નહીં.

<sup>(</sup>૭૦) જુઓ ઉપરનો ટીકા ન'. ૬૯.

<sup>(</sup>૭૧) સરખાવા પૃ. ૪ ૬૫ર હિં.હિ.ના લેખનું ઇંગ્રેઝમાં He bimself went out in disguise વાળા શખ્દાનું અવતરણ.

<sup>(</sup>૭૨) સરખાવા પૂ. ૩૮ ટી. નં. કર ની હક્કાકતા.

<sup>(</sup>૭૩) બીજ પણ અનેક ગુણા તેનામાં હતા. તેમાંના એક માટે જુએા ૨૫ પુ. માં 'ખૂન કે મરણ' વાળા પારિમાક્

અથવા રાજરાજે શ્વરનું નામ હિંદી પ્રજાનાં અંત:કરણમાં ધર કરી ન રહ્યું ? પણ એકલા આ રાજવીનું નામજ તેમણે હદયમાં ધારી રાખ્યું (?) તેનું કારણ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે, સર્વ પ્રકારે તેણે પ્રજાનાં દિલ રંજન કરીને જતાં લીધાં હતાં તેજ છે. તેના મનમાં સાચા પ્રજાપેમ જાવ્યા હતા અને તેણે તે પ્રેમ એક ભૂપતિની સર્વે શક્તિએ અમલમાં મૂકી, મનુષ્ય તરીકે ખજવ્યા હતા. દૂં કમાં કહેવાનું કે હરેકાઇ તેમજ સમૃચિત પ્રકારે, પ્રજાપ્રેમ જીતવા તેજ તેના જીવનવહનની અધ્ સાવી ખની ગઈ હતી.

ઉપર તા માત્ર પ્રજાના સામાજિક જીવનની હાડમારીના, તેણે કરેલ ઉદ્દેલ વિશેજ જણાવાયું છે. પણ તેથી એમ નથી સમજવાનું કે પ્રજાસંબંધી અન્ય ક્ષેત્રી કાર્યોમાં-રાજકાય, અર્થિક કે ધાર્મિક-તેમને જોઇતા હક્કો સંતાષવા, જાળવવા કે વૃદ્ધિ કરી આપવા તરફ તે દુર્લસ રાખતા હતા અથવા ખેપરવા ખતાવતા હતા. તેમ ખનવા પામ્યુંજ નથી. ઉલંદું, પાતાની ખુદ્ધિ પહેંાંચી, તે પ્રમાણમાં તેણે કાંઇને કાંઇ સુધારા વધારા કર્યાજ કર્યા હતા. દૂંકમાં ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે, તે એક આદર્શ રાજવી અને નરપુંગવ તરીકનું જીવન જાણી શકયા છે; તેમજ આચારમાં પણ તેણે તે મૂક્ય ખતાવ્યું છે. તેની કાર્તિ જે જળવાઇ રહી છે, તે તેની ઇન્જીનો પરિપાક નથી, પણ તેણે આદરેલાં પૂર્વકર્મોનાં ખહુમૂલી ફળાનું પરિણામ માત્રજ છે, એમ સમજવું.

ભતુ<sup>ર</sup>હરી-ભરથરી : શુકાદિત્ય આ રાજતા અધિકાર સ્વતંત્ર રીતે તા ગણી

(૭૪) આ આખા પારિશાક્ષ્ળ તેની સાક્ષી રૂપે સમજવા. (૭૫) કવિતામાં, દુહાઓમાં ઇ. લાકગાતામાં તેને 'રાજ ભરેથરી' તરીકે ઓળખાવાયા છે. પણ ખરી રીતે તે રાજપદવીએ આવ્યા લાગતા નથી. તેને અને તેના વડીલ ખંધુ વિક્રમાદિત્યને, એટલી ખધી પ્રીતિ હતી કે વિક્રમાદિત્ય રાજપદે હતા અને પાતે ક્ટાયા હતા; છતાં એટલી ખધી સત્તા અને હક તે ભાગવતા હતા કે, કાણ રાજ ને કાણ નહીં, તે પારખલું કહિન થઇ પડતું હતું. તેમજ રાજ

શકાય તેવા કહી નજ શકાય હપ. પણ તેના વડીલ બંધુ શકારિ વિક્રમાદિત્યના રાજ્યકાળ દરમ્યાન, રાજ્યના એક મહાન્ સ્તલફપ તે ગણાતા હતા. અને અમુક સંજોગામાં, તેને રાજ્યની કુલ લગામ પણ સાચવવી પડયાના મોક હતા થયા હતા. આટલા દરજ્જે પુરાણકારાએ તેને પણ અવિતિપતિની નામાવળીમાં ગણવાનું મુનાસળ ધાર્સ દેખાય છે. તેથી આપણે પણ તે રીતિનું અનુકરણ કરીશું.

હકીકત એમ ખની હતી કે, રાજા વિક્રમાદિત્યને ન્યાય તાળવા એટલા ખધા પ્રિય લાગતા હતા. કે જેમ સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને ધર્મ પ્રચાર માટે ભેખ લઇને અમર નામ કહું છે, પંડિત ચાણકયજીએ રાજસૂત્રાને ખરાખર અમલમાં મુકવાની ધુનને પાર પાડી અમરકીર્તિ કરી છે, તેમ આ શકારિને પણ ન્યાય ઉતારવા આકાશ પાતાળ એક કરવાની ધૂન લાગી હતી. એટલે જ્યારે ન્યાય છણતાં, કાર્ક અટપટા પ્રશ્ન ઉભા થતા ત્યારે, તેના અમલદારાનાજ કથનમાત્રથી સંતાષ ન પકડતા, પાતે છુપાવેશે અંધાર પીછાડાે એાઢી, રાત્રી **ચર્ચા** નીહાળવાને ઉતરી પડતા: અને અનેક ગુહ્ય ખાતમી भेणवता. पाताना ते नियमानुसार, अधिहा अवाज પ્રસંગ ઉભેા થયા હાવાથી<sup>૭૬</sup> તેને રાજપાટની ખહાર અમુક સમય સુધી જવાની જરૂરીઆત લાગી હતી. અને તેટલા વખત સુધી રાજ્યના સારાયે કારભાર પાતાના વિશ્વાસુ લઘુબ્રાતા ભર્<u>તુ</u> હરીના હાથમાં સાંપ્યા હતા<sup>૭૭</sup>. આ સ્થિતિ કેટલાે વખત ચાલુ રહી હતી તે કહેવાને કાઈ સામગ્રી આપણી પાસે નથી.

રાજ્ય ભઈ હરી પણ પાતાના વડીલ ખંધુની પેઠે

વિક્રમાદિત્ય અવાર નવાર રાજ્યમાંથી ગેરહાજ**ર રહેતા** હોવાયી, કુલકુલાં રાજ ભરથરીજ મનાતા **હતા. જાઐા** નીચેની ઠીકા ન**ં**. ૭૭

<sup>(</sup>૭૬) આવા પ્રસંગ શું હસા થયા હતા તે હજા જણાયું નથી. પણ અતિ મહત્વના હશે એમ સહજ અનુમાન કરી શકાય છે.

<sup>(</sup>હ્હ) તાું ખેર કે. ૯ નું ઇંગ્રેજી અવતરણ તથા સરખાવા ઉપરની ઢીકા હપ.

મુજાવત્સલ રાજા હતા. તેણે ટુંક વખતના કારભારામાં પણ, પ્રજાતેા ચાહ સારાે છતી લીધાે હતાે. આનાે પુરાવાે એ છે કે જ્યારે તેણે સંસારના ત્યાગ કરી ભેખ લઈ of मंद्रवास अर्थी, त्यारे प्रकार पेतानी of शाह (લાક કથામાં ગવાઇ રહેલ છે તે પ્રમાણે) વ્યક્ત કર્યો હતા તે ઉપરથી મળી શકે છે. પ્રસંગ એમ भन्ये। इते। है. प्रकामां के व्यक्तियार अति भारा પ્રમાણમાં કેક શુંગવંશી રાજ્યએના અમલથી ચાલ્યો **ચ્યાવતા હતા (** જુએા ઉપરમાં પરિચ્છેદ પહેલાનું વર્ણન ),-કેટલાેક સમય થયાં પ્રવેશ કરી ગયાે હતાે-તેતું માટા લાગે નિકંદન તા થઇ જવા પામ્યુંજ હતું. છતાં એકદમ વિનાશ થયેા નહેાતાજ. આ \* દુર્ગુણના ભોગ, રાજ્ય હતું હરીની રાણી પિંગલા બનો હેાય એમ નાટય પુસ્તકા ઉપરથી સમળ્તય છે; અને તેની ખાત્રી સંપૂર્ણપણે રાજાને થતાં, તેનું મન સંસાર ઉપરથી ઉદ્ધવિગ્ન થયું હતું; જેથી પાતે ભેખ લઇ રાજ્યના ત્યાગ કરી, જંગલમાં નીકળી પડયા હતા<sup>હ</sup>ં. પાછળ**થી** તે સમાચાર રાગ્ત વિક્રમાદિત્યને કાને પડતાં, તેણે આવી રાજકાજ સંભાળી લીધું હતું.

રાગ્ત ભર્ત હરી પાતે વિદ્યાવિલાસી હતા. કવિતા રચવાના પણ શાખીન હતા. જે તેણે પાતાના નામ શુકાદિત્ય ઉપરથો~શુકસપ્તતિ નામે રચેલ શ્રંથ ઉપરથી સમજી શકાય છે. તેમજ જંગલવાસી બન્યા બ્લ્ય બાદ પ્રસંગ્રને છાજતાં અનેક કાવ્યા રચ્યાં છે તે ઉપરથી પણ સમજાય છે. ભર્ત હરીને સાદી લાષામાં, રાજ ભરથરી, કહીને સંબાધવામાં આવ્યા છે. પાતે કયારે મરણ પામ્યો તે જણાયું નથી.

આ પ્રમાણે તેણે રાજ્યલગામ જે સમય માટે ત્રહણું કરી હતી તે સર્વ રાજ વિક્રમાદિત્યના સમયની અંતરમાં સમાવિષ્ટ થતા હતા એટલે સ્વતંત્ર રાજવી તરીકે તેની ગણના કરાય નહીં. તેણે સંસાર ત્યાગ કર્યા પછી, પાછી ગાદિ વિક્રમાદિત્યેજ સંભાળી લીધી હતી. હવે પછી કેટલા વર્ષ તે છવ્યા છે તેના પત્તો નથી. પણ આ વિક્રમાદિત્ય શકારિનું મરણ ઇ. સ. ૪ માં થયું હતું એટલું નક્કી છે. તે પછી તેના પુત્ર માધવાદિત્ય અવંતિની ગાદીએ આવ્યો હતા.

### (૩) માધવાદિત્ય (૪) ધર્માદિત્ય અને (૫) વિક્રમચરિત્રઃ માધવસેન

સામાન્ય પ્રણાલિકા એવી છે કે, પ્રત્યેક રાજવીનું વત્તાંત પૃથક પૃથકપણે આલેખવું જોઇએ. છતાં અ**હીં** ત્રણ ત્રણ વ્યક્તિએોનાં ૧ત્તાંત એકી સાથ લખવાનું સાહસ ઊઠાવવું પડયું છે; કેમકે (૧) પુસ્તક પહેલામાં વર્ણ વાયલા, પ્રાચીન સમયના આખાને આખા અનેક ભારતીય રાજવંશા વિશે<?, જેમ ઇતિહાસ તદન અંધકારમય હતા, તેમ આ ગઈ બીલવંશ વિશેની સ્થિત પણ છે, એમ કહેવું અતિશ્યેાક્તિલર્યું નથી. જેથી અતિ પ્રયાસવડે તારવી કાઢેલાં અનુમાના, ઘણીઘણી સાવચેતી રાખ્યા છતાંયે, કાઈ તે નામે ચડી જવાતા સંભવ રહી જતા જણાય છે. વળી (ર) આ ત્રણે રાજ્યએનો સમથ્ર સત્તાકાળ, ભલે ૯૦ વર્ષ જેટલા કરાવવા પડયા છે અને વર્તમાનકાળના ઇતિહાસના લેખક, તાે તેટલા કાળનું અનેક પૃષ્ઠાનું વાંચન આપી શકે તેટલી સામગ્રી ઉપજાવી શકે છે; જ્યારે આપણા ક્ષેત્રે હાથ ધરેલ સમયના તાે માત્ર ચારપાંચજ

<sup>(</sup>૭૮) સરખાવા પૃ. ૪ ૬૫રના ઇંગ્રેજી લખાણ વાળા ભાગ "Younger brother Bhartrihari, the noted poet,—several years after, Bhartrihari disgusted with the world, through a family calamity let Raj to his ministers and passed into religious retirement.

<sup>(</sup>૭૯) ભગવા ધારણ કરી જ ગલવાસ સેન્યા હોય એવા ફલિતાર્ય દંતકથામાં નીકળે છે. પણ તેના કુલધર્મની હકોકત તપાસીશું તાે તે જૈન ધર્માનુયાયી હોઇ, તેણે જૈન દીક્ષા

લીધી હતી એમ કહી શકાય.

<sup>(</sup>૮૦) ચ્યાવાં નામામાં નીચેના રાજવ<sup>ા</sup>રાા ગણી શકારો.

કાશળદેશના રાજ પ્રસેનજીતવાળા; કાશીદેશના રાજ ખૃહદ્દરથના; વત્સદેશના રાજ હૃદયનના; અવ'તિપતિ પ્રદ્યોતવ'શી રાજ્યોના: ચેદિપતિ મહામેઘવાહન રાજાના; સિંધુ-સૌવીરપતિ હૃદયન રાજાના; ક. ઈ.

ખનાવ<sup>્૧</sup> હાથ લાગ્યા છે. તેમાંથે તેનું વર્ણન તે ગણ્યાગાંઠયાં પૃષ્ઠામાંજ સમાપ્ત થઇ જાય તેમ છે; અને તેટલાને પાધું ભિન્ન ભિન્ન રાજવીના નામ તળ વહેંચી નાંખતા આખા દેખાવજ કરી જતા હાય, તેનું દશ્ય ખકું થઇ જવાની ભીતિ ઉત્પન્ન થાય છે. માટે તે સર્વેને હાલ તા એકત્રિત કરીને રજી કરવાનું યાગ્ય લાગ્યું છે.

આ ત્રણેને અનુક્રમે આપણે ૪૦,૧૦ અને ૪૦ વર્ષી અર્પણ કર્યા છે. અને તેમ કરવાનાં કારણા તથા **દલીલા પ્રથમ પરિ**ચ્છેદે જણાવી ગયા છીએ. એટલે **અહીં** પાછા તેમાં ઉતરવાની જરૂર જણાતી નથી. પરંતુ અત્રે એટલું જણાવીશું, કે તેમના નામના અનુ-ક્રમમાં કેરફાર કદાચ હોય ખરાે. એટલે કે નં. ૫ તું નામ જે વિક્રમચરિત્ર ઉર્કે માધવસેન જણાવ્યું છે તેને ખદલે કદાચ નં. 3 નું નામજ તે હાય અથવા માધ-વસેન નામ નં. ૩ તુંજ હાય અને નં. ૫ વાળો વિક્રમચરિત્ર ઉર્ફે માધવાદિત્ય કહેવાઇ ગયા હાય; જો કે નં. ઢ અને નં. ૫ ના સ્થાન અથવા નામ વિશે શંકાશીલતા ઉદ્દભવે છે. પરંતુ નં. ૪ માટે તા તે બેમાંથી એક શંકાને સ્થાન નથી રહેતું; કેમકે વિક્રમાદિત્યની પાછળ ગાદીએ આવનારનું નામ માધવસેન (પછી માધવાદિત્ય પણ હાય ) જણાયલુંજ છે 67; જ્યારે નં. ૪ નું નામ તા આપણે ધર્માદિત્યજ એટલે કે માધવા-દિત્ય અને માધવસેનથી તદ્દન ભિન્ન પડી જાય તેવુંજ **ડરા**વ્યું છે. એટલે તેનું સ્થાન તથા નામ નિશ્ચિત લાગે છે. ઉપરાંત ત્રણેના સમયના આંકમાં પણ થાેડાં ધ્રણાં વર્ષની હેરફેર રહેવા સંભવ છે. છતાં એટલું નક્કી ક્રદ્રી શકાય કે તં. ક અને તં. પ એમ બજેના રાજ્ય- કાળ, વચલા નં. ૪ કરતાં દીધંકાલીનજ હશે. કેમકે તં. ર વાળા વિક્રમાદિત્યના રાજ્યકાળ જ્યારે ચાકક્રસ-પણે ૬૦ વર્ષ જેટલા જણાયાજ છે તેમ તેની પાછળ આવનાર નં. કતા રાજ્યકાળ પણ સંયાગાનુસાર ઠીકઠીક લાંખા દરાવ્યા છે તથા તેને નં. રતા પુત્ર હાેવાનું પણ જણાવાયું છે; એટલે પેલા નિયમાનુસાર કલ્પના કરવી રહે છે કે નં. ૪તા શાસનકાળ અલ્પ સમયીજ હાેવા જોઇએ. આ પ્રમાણે ત્રણેનાં સ્થાન, નામ તથા સમય બાબતમાં પરસ્પર સ્થિતિ વિશેની સંભાવના જાણી લેવી. હવે તેમના સંબંધમાં જણાયલા બનાવાની પર્યાલાચના કરીએ.

જે ચાર પાંચ ખનાવા નાંધાયલા નજરે પડ્યા છે તે આ પ્રમાણે છેઃ (૧) રાજતરંગિણિકારના કહેવા પ્રમાણે<sup>૮૪</sup> કાર્તક વિક્રમાદિત્યના મંત્રિગુપ્ત નામે મખા કાશ્મિરવાળા પ્રદેશ ઉપર રાજવહીવટ ચલાવી ગયા છે. (૨) જ. ખાં. છે. રા. એ. સા. પુ. ૯૫. ૧૪૨માં જણાવ્યા પ્રમાણે In a Marwari manuscript of 121 pages without date, Gardabhila is said to have 84 Samantas =સમય તેાંધ્યા વિનાની ૧૨૧ પૃષ્ઠોની એક મારવાડી હસ્તિલાખત પાથીમાં ગઈ બીલને ૮૪ સામંતા હાવાનું કહેલું છે. (૩) વિક્રમાદિત્યના પુત્ર માધવસેને **અરખી** સમુદ્રમાંના એક ટાપુના ક્રાઈ રાજાની સુલાેચના નામની કુંવરી સાથે લગ્ન કર્યું હતું.<sup>૮૫</sup> (૪) હિંદના વાય**વ્ય** પ્રાંતામાં પેલી જે દંતકથા પ્રચલિત થયેલી હતી કે ધારના રાજ્યની કુંવરીતે ક્રાઇ ગર્દભવેરે પરચ્યાવી હતી. 🤇 (પ) તથા જૈન સાહિત્યમાં એમ લખેલ માલૂમ પડે છે કે,<sup>૮૭</sup> તેમના અંતિમ તીર્થકર શ્રી

<sup>(</sup>૮૧) આ બનાવાતું વિસ્તૃત વર્ણન આગળ ઉપર લખવામાં આવ્યું છે.

<sup>(</sup>૮૨) આ બધી હકોકત પ્રથમ પરિશ્વેદ જણાવાઈ ગઈ છે.

<sup>(</sup>૮૩) આ નિયમના આધાર અનેક રાજવંશી નામાવળી ગાહવવામાં અનેક વખત પુ. ૧ માં આપણે લેવા પડયા છે; જેમ કે:---

કાશીના રાિશનાગ વંરાની

વત્સદેશના શતાનિકની અવંતિના ચંડપ્રદોતની ઇ. ઇ.

તે નિયમ પ્રમાણે નહાવા.

<sup>(</sup>૮૪) ઉપરમાં પૃ. ૪૧ જાુંઓ.

<sup>(</sup>૮૫) ઉપરમાં પૃ. ૫ ના ઓ.

<sup>(</sup>૮૬) ઉપરમાં પૃ. ૮ જાઐા.

<sup>(</sup>૮૭) પરિસિષ્ટ પર્વ જુએા.

મહાવીરતી પંદરમી પાટે થયેલ શ્રી વજસ્વામિ નામના આચારે શત્રું ત્ય પર્વત ઉપર તીર્થો હાર કરાવ્યા હતા. તે સમયના અરસામાં અવંતિપતિ રાજ્ય વિક્રમાદિત્યે તથા શતવહનવંશી રાજ્ય હાલ–શાલિવાહતે પણ શત્રું જ્ય પર્વત ઉપર કેટલાંક ધાર્મિક કાર્યો ઉજબ્યાં હતાં. દે આ પાંચ ખનાવા કાના સમયે ખન્યા હાવા જોઇએ તથા તેને સંકલિત ખીજી કઈ કઈ ઘટના થવા પામી હતી તેના વિચાર કરીશું. તે પાંચેને અનુક્રમવાર તપાસીએ.

પ્રથમ કાશ્મિર ઉપર મંત્રિગુપ્તની સુખાગીરીવાળા મુદ્દો તપાસીએ.-પૃ. ૪૧માં ચર્ચા કરતાં જણાવી ગયા છીએ કે આ મંત્રિગુપ્ત તે ગઈ બીલવંશી વિક્ર-માદિત્યના હાકેમ હશે. પણ ચ્યા વિક્રમાદિત્ય કરોા તે ત્યાં જણાવ્યું નથી. સામાન્ય રીતે શકારિ વિક્રમાદિત્ય તે હાેવાનું માની લેવાયજ. પણ ઐતિહાસિક સ્થિતિ તપાસતાં તે માન્યતા ટકી શકે તેમ લાગતાં નથી. કેમકે જો તેની સત્તા કાશ્મિર ઉપર સ્થાપિત થયાનું સ્વીકારી લેવાય તેા કલિતાર્થ એ થયા કે, તેની રાજગાદીવાળા પ્રાંત અવંતિથી માંડીને કાશ્મિર સુધી વચ્ચે આવતા સર્વ પ્રદેશ તેને તાએ હતા એવી સ્થિતિના સ્વીકાર કર્યો કહેવાય. હવે વિક્રમાદિત્યના સમયકાળ ઇ. સ. પૂ. પ**ુ થી ઇ. સ. ૩ સુધીના ૬**૦ વર્ષના હાવાનું સાખિત થયું છે. (ભુઓ પૃ. હની વંશાવળી) અને તે સમયે પંજાબપ્રાંત ઉતર તાે ઈન્ડાે-પાર્થિઅન શહેનશાહ અઝીલીઝ અને અઝીઝ ખીજાની હકુમત ચાલુ હતી (જુએા પુ. ૩ માં તેમના વૃત્તાંતા) એટલે તે સમયે શકારિ વિક્રમાદિત્યની આણ ત્યાં હતી તે અનુમાન બંધએસતું થતું નથી. ત્યારે ખીજો કરોા વિક્રમાદિત્ય ગર્દભોલવંશી હાે શકે ર તે તપાસવાનું રહે છે. ઇતિહાસ આપણને શીખવે છે કે, ઇન્ડાેપાર્થિઅન શહેનશાહ ગાંડાકારનેસના હિંદદેશના રાજ્યવહીવટ ઇ. સ. ૪૫માં ખતમ થયા છે અને પંજાબ તથા ઉત્તરહિંદમાં કશાનવંશી રાજ્યઓના અમલ ઇ. સ.ની પહેલી સદીના ઉત્તરાર્ધમાં (વિદ્વાનાની માન્યતા પ્રમાણે ઇ. સ. ૭૮ છે.<sup>૮૯</sup> મારી ગણત્રીમાં તે સમય ઇ. સ. ૧૦૩ આવે છે.) થયા હાવાનું જણાય છે. એટલે ક **ઇ. સ. ૪૫ થી ૧૦૩ સુધીના પ૦**–६૦ વર્ષના ગાળામાં જે કાઈ ગઈ બીલવંશી રાજ્ય પરાક્રમી નીવડયા હોય તેનાજ રાજઅમલ તે પ્રદેશ ઉપર હાર્ધ શકે. અને પૃ. ૭ ઉપરની વંશાવળી જોતાં તેનું નામ વિક્રમચરિત્રઃ માધવસેન દેખાય છે. જેથી સંભવ છે કે વિક્રમચરિત્રને પણ વિક્રમાદિત્યના નામથી પ્રાચીત ઇતિહાસકારાએ એાળખાવી દીધા હાય. એટલે વિશેષ સંભવિત એ માનવું રહે છે કે, વિક્રમચરિત્ર ગઈ બીલની સત્તાજ અવંતિથી માંડીને ઠેડ કાશ્મિર સુધી ફેલાવા પામી હતી અને ત્યાં વહીવટ ચલાવવા તેણેજ પાતા તરકથી મંત્રિગ્રપ્ત નામના પ્રધાનને નીમ્યા હતા. એમ પણ પ્રશ્ન ઉદ્ભાવી શકે કે, ગોંડાકારનેસના અમલ ઇ. સં. ૪૫ માં બંધ થયા છે, તે સમયે અવંતિષતિ તા તં. ૪ વાળા ધર્માદિત્ય હતા. એટલે ૪૫ થી ૫૩ સુધીના પાતાના સમય દરમ્યાન કાઇ કાળે તેણે તે પ્રદેશ છતી લીધા હાય એમ શુંન ખની શકે ! સંભવિત છે. પરંત તેના રાજ્યઅમલ માત્ર ૧૦ વર્ષજ ચાલ્યાે છે એટલે તે સ્થિતિ ધ્યાનમાં લેતાં, નં. પ વાળાનું રાજ્ય જે

<sup>(</sup>૮૮) આની કેટલીક હકીકત ઉપરમાં અપાઈ ગઇ છે તે જુઓ.

<sup>(</sup>૮૯) ઇ. એ. પુ. ૩૭ પૃ. ૩૩:-Prof. Oldenberg put forth the statement that Kanishka founded the Saka era and this theory has been generally accepted by the majority of oriental scholars=પ્રો. એલ્ડનખર્ગ સ્થન કર્યું કે, કનિષ્કે શકસંવત સ્યાપ્યા હતા. અને પૌર્વાત્ય વિદ્વાનાના ખહુમતિએ તે પસ સામાન્ય રીતે સ્લાકારી લીધા હતા.

હત્તર હિંદના આ પ્રાંતામાં માસની ગણત્રી પૃર્ણિમાંત પદ્ધતિએજ ચાલુ રહી દેખાય છે. જ્યારે મધ્ય હિંદ, અને પશ્ચિમમાં અમાસાંત પદ્ધતિ (વિક્રમ સવતની) દાખલ યઈ ગઇ હતી. એટલે સમજવું રહે છે કે, હત્તર હિંદમાં લહે રાજદારી હકુમતના ફેરફાર થયા હશે પણ તે ખહુ ટુંક સમય માટેનાજ હોવા એઇએ. કેમકે આખા કુશાનવ શી રાજ અમલમાં પણ તેજ પદ્ધતિ પાછી માલૂમ પડા છે. ( હોંઓ આગળના પરિચ્છેદે According to Dr. Kielhorn himself વાળું અવતરણ.)

૪૦ વર્ષ વ્યાલ્યું છે તેને વિશેષ પરાક્રમી હાેવાનું માની શકાય તેમ છે. તેથી તેના કાેળ તે જીત વ્યડાવવાને વધારે મુનાસીખ લાગે છે. તેમ તેનું નામ પણ વિક્રમને મળતું આવે છે, નહીં કે ધર્માદિત્યનું.

ખીજો મુદ્દો—કાર્ઝ ગર્દભીલને તાખે ૮૪ સામંતો હોવાની માન્યતા વિશેના લઇ એ–વંશાવળા જોતાં આવા પરાક્રમી ગર્દભીલોમાં તો નં. ર, 3, કે પ વાળાને મૂકી શકાય તેમ છે. જો કે નં. ર વાળાજ તે ગર્દભીલ હાય તે માન્યતા તરફ વલણ દેખીતી રીતે વિશેષ જતું કહી શકાય. પણ જ્યારે નં. ર વાળાના રાજ્ય વિસ્તારમાં પંજાબ કે કાશ્મિર ન હોવાનું, પરંતુ તે તો (ઉપરમાંના પ્રથમ મુદ્દો જુઓ) નં. પ વાળાની આણમાંજ આવ્યાનું સાખિત થાય છે. તેથી નિર્વિવાદ પણે માનવું પડશે કે નં. ર વાળા શકારિ વિક્રમ કરતાં નં. પ વાળા વિક્રમ ગર્દભીલ વિશેષ ગૌરવવંતા અને પ્રભાવશાળી હોવો જોઇએ. તથા ૮૪ સામંતાના અધિપતિ તરીક તેનેજ લેખવા પડશે.

ત્રીજો મુદ્દો—કાઇક વિક્રમાદિત્યના પુત્ર માધવસેનનું લગ્ન, અરળી સમુદ્રમાંના ટાપુના અધિપતિની કુવરી મુલેાચના સાથે થયું હતું તે મુદ્દો; મુલેાચના નામજ એમ સચવે છે કે તે કાઇ આર્ય અને હિંદુ જ રાજાની કુવરી હશે. તે રાજા કાણ ક્રિયા ટાપુના સ્વામી ક તથા તેનું નામ શું કે તે વિશે તેમાં કાઇ ઉલ્લેખ સરખા પણ કરવામાં આવ્યો નથી; એટલે કાઇ પ્રકારનું અનુમાન કરવા જેવી સ્થિતિમાં આપણે નથી. પરંતુ વિચારતાં મને એમ લાગે છે કે, પાંચમા મુદ્દાની હકીકત પણ એ સાથે સાથે વિચારી લેવાય તે કદાચ તેની સુદિ સંધાઈ શકે તેમ છે. એટલે ચાથા મુદ્દા મુલતવી રાખી પ્રથમ પાંચમાની તપાસ લેવાનું હાથ ધરીશું.

(૯૦) અરખસ્તાનમાં અત્યારે મુસ્લિમ પ્રજ વસે છે એટલે કાઇને આશ્વર્ય થશે કે શું આવા મુસ્લિમ પ્રદેશમાં હિંદુઓ વસી શકે અને તેમાંયે વળી તેઓ શજકર્તા તરીકે રહી શકે? તેમની શંકાના નિવારણમાં જણાવવાનું કે, ઇસ્લામ ધર્મની હત્પત્તિ ઇ. સ.ના સાતમા સૈકામાં થયાનું મનાય છે; જ્યારે આપણે અહીં વાત કરી રહ્યા છોએ તે તા ઈ. સ.ના

પાંચમા મુદ્દામાં કેવળ જૈન સાહિત્યનાજ સંબંધ હોવાનું મનાયુ છે. ટુંકમાં તે સ્થિતિ આ પ્રમાણે જણાવાય છે. શ્રી મહાવીરની પંદરમી પાટે થયેલ આચાર્ય શ્રી વજસ્વામિએ (તેમના સમય વિક્રમ સં. ૭૮ થી ૧૧૪= ઇ. સ. ૨૧ થી ૫૭=૩૬ વર્ષ ગણાય છે) શત્રુંજય પર્વત ઉપર તીર્થોહાર કરાવ્યા છે. તેમાં મુખ્ય ભાગ લેનાર અને દ્રવ્ય ખર્ચનાર તરીકે જાવડ શાહ શેઠનું નામ ધરાયું છે. આ શેઠ મૂળે સૌરાષ્ટ્ર <mark>દેશમાં દ</mark>ક્ષિણે આવેલ મહુવા–મધુવતી નગરી–ના વતની હતા. તેમના પિતાનું નામ ભાવડશાહ હતું. તે શેઠ વહાણા દ્વારા અનેક પરદેશા સાથે વેપાર ખેડતા હતા. તેમાં દ્રવ્ય પ્રાપ્તિ થતાં, જ્યાં હાલ અરગસ્તાન આવેલ છે, તે પ્રદેશ ઉપર સ્વામિત્વ મેળવી તે જમીનના ભાગવટા કરતા હતા. તે કરાડપતિ ગણાતા હતા, અને સામાજીક પ્રસંગે પાતાની જન્મભૂમિ–સૌરાષ્ટ્ર તરફ ઉતરી આવતા હતા. તેવા એક પ્રસંગ, ઉપર નિર્દિષ્ટ થયેલ શ્રી વજસ્વામિના સમયે શત્રું જયના તીર્થો હાર ના કારણે ખનવા પામ્યો હતો. આ <u>વૃત્તાં</u>ત ઉપર**યી** સમજાય છે કે જાવડશાહ શેઠ, અરખી સમુદ્રમાં આવેલ અરબસ્તાન નામે દ્વીપકલ્ય ઉપર અથવા તેની આસપાસની કાઇ જમીન–ટાપુ–ઉપર આધિપત્ય ધરાવતા હતા: અને ધર્મકાર્ય નિમિત્તે અથવા અન્ય સામાજીક કાર્યને અંગે, વારંવાર પાતાની જન્મંભૂમિ –સૌરાષ્ટ્રમાં આવતા હતા. તેઓ ધર્મે જૈન હતા તે**મ** ધર્મભક્ત પણ હતા તેવીજ રીતે આપણને માહિતી મળી છે કે (જાુએા પુ. ૩માં) ગર્દબીલ વંશી શકારિ વિક્રમાદિત્યે તથા તેના મિત્ર એવા અંધ્રપતિ હાલ શાલિવાહને, સાથે મળાને જેનાચાર્ય પાદલિ**પ્ત-**સૂરિલ્યું, નાગાર્જીન અને આર્યખપુટની વિદ્યમાનતા-

પહેલા સૈકાની છે એટલે કે ઇસ્લામ ધર્મના ઉદય થયા તે પૂર્વ છસા વરસની છે. વળો આપણે પુ. ૨ પૂ. ૬૩. દી. તં. ૫૪ ઉપર સિક્કાની ચર્ચા કરતાં જણાવી ગયા છીએ કે આ પ્રદેશ ઉપર પણ જૈન રાજ્યોની સત્તા હતી તેમ ત્યાં તે ધર્મ પ્રચલિત પણ હતા.

<sup>(</sup>६१) आ पाहिसस्रित्रिना नाम उपरथी पासिताध्या

માં ર શતું જય ઉપર કેટલાંક ધાર્મિક કાર્યો કરાવ્યાં છે. એટલે એમ અનુમાન ખાંધવા રહે છે કે, તેઓ સર્વે જેન ધર્માનુવાયી હતા. આ હકીકત આપણને એવા સાર ઉપર લઇ જય છે કે, ગર્દબીલ વંશી રાજાઓ જેનધર્મી હતાલ્ . અને જેનધર્મના પવિત્ર તીર્થધામ શતું જય ઉપર, ધાર્મિક કાર્યો કરી ધર્મજયાત ઉજવળ કરવામાં તેમણે પાતાના સંગીન કાળા નાંધાવ્યા હતા. એટલે સંભવ છે કે ગર્દબીલ રાજાઓ પાતાની ધાર્મિક દૃત્તિને લીધે, જાવડશાહ જેવા સ્વધર્મી ધનાહય જાગીરદાર સાથે અવારનવાર ગાઢ સમાગમમાં આવ્યા હાય અને તેવા સંસર્ગ કુંત્રુખ સંબંધ જોડવાને પરિશુમ્યા હાય અને તેવા સંસર્ગ કુંત્રુખ સંબંધ જોડવાને પરિશુમ્યા હાય અને તેવા સંસર્ગ કુંત્રુખ સંબંધ જોડવાને પરિશુમ્યા હાય સા સા કુંવરી સુલાચનાને આ સૌરાષ્ટ્રવાસી અને અરબસ્તાન જેવા પ્રદેશ ઉપર ભાગવટા ધરાવતા શાહ સોદાગર શેક જાવડશાહની પ્રત્રીજ સમજવી રહે છે.

તપાસી રહેલ લમ્નમાં, કન્યા પક્ષનાઓની ભાળ આટલે દરજ્જે મેળવી શકાઈ છે, તો હવે વર પક્ષે પણ પત્તા મેળવવા પ્રયત્ન કરવા રહે છે; કે તે કયા ગદ લીલ વંશી રાજા હાઈ શકે ! લેખક મહાશયે તા સ્પષ્ટ નિર્દેશ કર્યો છે કે વિક્રમાદિત્યના પુત્ર માધવસ્તેન તે સુલાચનાના પતિ હતા. અને વિક્રમાદિત્યના પુત્ર એટલે પૃ. હ ની વંશાવળીમાં નં. ૩ વાળી વ્યક્તિ ઠરે છે. તે કથન વ્યાજબી છે કે કેમ તે હવે આપણે કસી જોઇએ. નં. ૩ તા રાજ્યકાળ ઇ. સ. ઢ યા ૪૩ છે. જ્યારે શત્રું જયના તીર્થો હારના સમય અને આચાર્ય શ્રી વજરવામિના શાસનકાળ ઉપરમાં જાણાવ્યા પ્રમાણે ઈ. સ. ૨૧ થી ૫૭ તા છે. એટલે

એક ખીજી સંભાવના પણ વિચારી લેવી રહે છે. વજાચાર્યના સમય છે. સ. ર૧ થા પહ ના છે એટલે તેમના સમકાલીન તરીકે ને. ૪ અને નં. પના ગર્દભીલ રાજ્યો પણ કહીં શકાય. અને તે બેમાંથી પણ એકાદના સંબંધ, શામાટે જાવડશાહ શેઠની સાથે સગપણથી ન બંધાયા હાય? બનવા જોગ છે. પણ તીર્થો હારનાં જે કાર્ય કરાયાં છે તેના સમય શ્રી વજાચાર્યના પુર્વાહમાં છે એટલે તે હિસાબમાં લેતાં નં. ૪ અને નં. ૫ ના કરતાં નં. ઢ ની સાથેના સંબંધ અને પરિચય જાવડશાહને વિશેષ પણ હોવા જોઇએ એમ માનવું રહે છે.

ઉપરનાં અનુમાન જો સત્ય ઠરે તેા નં. 3 અને નં. પ વાળા ખનાવા ગઈ બીલવંશી નં. 3 ના રાજ્યને લગતા ઠરાવવા પડશે.

ચેાથા મુદ્દો જેની તપાસ કરવી મુક્તવી રાખી હતી તે હવે વિચારીએ. ધારના રાજાની કુંવરીને કાેઈ ગઈલા વેરે પરણાવ્યાની વાયવ્ય પ્રાંતામાં ચાલી રહેલી દંતકથાને લગતા તે છે. વાયવ્યપ્રાંતમાં પ્રથમમાં પ્રથમ જો કાેઈ ગઈલીલની સત્તા જામવા પામી હાેય તાે તે ઉપરમાં સાંખિત કરી ગયા પ્રમાણે નં. પ વાળાનીજ છે. અને જ્યારે દંતકથામાં કાેઈ ગઈલનેરે પરણાવવાની—નહીં કે આપણા રાજાવેરે પરણાવવાની—નહીં કે આપણા રાજાવેરે પરણાવવાની—નહીં કે તે

તે ખને હડીકતના સમયને મેળ ખાતા જરૂર કહી શકાય. એટલે તેજ પ્રમાણે વસ્તુસ્થિતિ હોય તો એમ નક્કી થાય છે કે નં. 3 વાળા ગઈ બીલ તેજ જાવડ- શાહ શેઠના જામાતૃ થતા હતા.

ગામનું નામ પડ્યું છે એટલે સમજય છે કે તે સમયથીજ શત્રું જ્ય પર્વતની તળેટી, જીનાગઢથી ખસેડીને તે સ્થાને આણ્વામાં આવી હશે.

<sup>(</sup>હર) આ ખનાવાના સમય જૈનસાહિત્ય ગ્રંથામાં વિક્રમ સંવતની આદિના જણાવ્યા છે એટલે કે ઈ. સ. પૂ. ૫૭ ખાદ દ્રશ પંદરેક વર્ષમાં તે સર્વે ખન્યાનું ગણી રાકારો. તેમ ગઈ-ભાલ વિક્રમાદિત્ય રાકારિનું મરણ ઇ. સ. 3 માં અને હાલ શાલિવાહન-વિક્રમાદિત્ય (જુઓ પૂ. 8૪ ની ટી. ને. ૧૦ તથા

૧૨) નું મરણ ઇ. સ. ૬ ( જુએ પુ. પ માં અંધ્રપતિની વ શાંવળી )માં છે; જ્યારે વજસ્વામિના નેતૃત્વમાં જાવડશાહ શેઠે શત્રું જયના તીર્થોદ્ધાર કરેલ છે તેના સમય ઇ. સ. ૫૦ લગલગ છે; એટલે સાબિત થશે કે વજસ્વામિના પૂર્વે ૨૫-૫૦ વર્ષે રાજ વિક્રમ, શાલિવાહન તથા જૈનાચાર્યી પાદલિપ્ત, નાગાર્જીન અને આર્યખપુટ થઇ ગયા છે.

<sup>(</sup>૯૩) ઉપરમાં પૃ. ૪૩-૪૪ નુએા.

<sup>(</sup>૯૪) આ સ્થિતિ સૂચને 9 કે, તે સમય લાન

દંતકથા પ્રચલિત થવાના સમય વહેલામાં વહેલા નં. પ ના સમયે થયા હાેવા જોઇએ. એટલે ગર્દભવેરે ધાર રાજાની કન્યા પરણાવવાની હકીકત તા નં. પ ની પહેલાના કાેઇ રાજાના કાળે ખની ગઇ હાેવા જોઈ એ. અને ઇતિહાસના પરિચયથી આપણે જાણી ચૂક્યા છીએ કે તે ગર્દભીલરાજા અન્ય કાેઇ નહીં, પણ આ ગર્દભીલવંશના આદિ પુરૂષ અને શકારિ વિક્રમા-દિત્યના પિતા ગંધવંસેન ઉર્ફે દર્પણ રાજા હતાે.

આ પ્રમાણે હવે આપણે પાંચે ખનાવની તપસીલ તપાસી લીધી કહેવાય. તેઓનું પરિણામ ટૂંકમાં એમ નોંધી શકાય કે તેમાંના પ્રથમ, દ્વિતીય, અને ચતુર્થ મુદ્દાઓ ગર્દભીલવંશી નં. પ વાળા રાજાને લગતા છે; જ્યારે તૃતીય અને પંચમ મુદ્દાઓ ગર્દભીલવંશી નં. ૩ વાળા રાજાના સમયના છે. આ સિવાય ખીજો કાંઇ, આમાંના કાઇ રાજવોઓ વિષે જાણવામાં આવ્યું નથી એટલે આપણે તેમનાં વૃત્તાંતા સમાપ્ત થયાં લેખીશું.

આપણા સ્થાપિત નિયમ પ્રમાણે ગર્દલીલવંશના વર્ણનના અંતેજ તેમના પ્રત્યેક રાજાઓના રાજ્ય વિસ્તારના ખ્યાલ આપત. પણ વિક્રમચરિત્રના તેમને લગતા વિશેષ હકીકત

ાવક્રમચારત્રના તમન લગલા વરાય હડાકલ **રાજ્ય વિસ્તાર** જ્યાં ઉપલબ્ધ ન થતી **હે**ાય ત્યાં સ્વતંત્ર પરિચ્છેદ તે માટે ન સાદના મામસ્થાને તે હાઈકત જણાવી દેવીજ રહે છે.

રાેકતાં યથાસ્થાને તે હકીકત જણાવી દેવીજ રહે છે, તેથી અત્ર તે લખીશું.

રાજ્ય ગઈ લસેનઃ દર્પણ, ક્ષહરાટ નહપાણની પાછળ તુરતજ અવંતિપતિ થયા હેાવાથી, સ્વલાવિક રીતે તેની સત્તાના સર્વ પ્રદેશ તેને વારસામાં મળી ગયા ગણાય. પશુ નહપાણના ખરા ગાદીવારસ તેના જમાઇ રૂપલદત્ત હતા; એટલે તેની સત્તા તળે જે જે પ્રાંતા હતા તે સર્વે તેણે પચાવી પાડયા હતા; જેથી ગંધવંસેનના હિસ્સે બહુ જુજ પ્રદેશજ રહ્યો હતા. તેમ તેના રાજ્યકાળ એટલા બધા અલ્પસમયી નીવડયા છે કે

રાજ્યવિસ્તારવા જેવા અવકાશ પણ તેને મળ્યા નહાતા. જ્યાં કાંઈક રાજગાદી ઉપર ડરીઠામ ખેસવાના વખત આવ્યા હતા ત્યાં તા પાતાનાજ અવિચારી કત્યને લીધે તેને આંતરકલેશ માટે તૈયાર થ**ઈ જ**વું પડ્યું હતું. પરિણામે શક પ્રજાતું રાજ્ય અવંતિ ઉપર નિર્માણ થયું હતું. જે સર્વ હકીકતથી આપણે પરિચિત થઇ ગયા છીએ. આ શક પ્રજાની અતિ ભૂલ્મભરી રાજ-નીતિને લીધે તેમના હાથમાંથી તાે, ઉલદું તેમણે રાજ્ય ગર્દલીલ પાસેથી મેળવેલી ભૂમિમાંના પણ માટા લાગ મરી ગયા હતા. એટલે કે તેએ નામશેષ જમીનનાજ सत्ताधारी रह्या ढता. पण केवी शक्षारि विक्वमाहित्ये અવંતિની ગાદી કખજે કરી, કે તેણે આરતે આરતે રાજ્યની હદ વિસ્તારવા માંડી હતી. અને સૌથી મેાટા પ્રદેશ તા તેણે શાહીવંશી રૂપભદત્તના પુત્ર દેવણકને હરાવી કરીને પાતાની આણમાં મેળવી લીધા હતા, એટલે પરિણામ એ આવ્યું હતું કે. રાજા નહપાણના મરણ સમયે જેટલા પ્રદેશ અવૃતિની સત્તામાં હતા. તેટલા સધળા વ્યવહારૂરીતે આ વિક્રમાદિત્યના કળજામાં આવી ગયા હતા. અથવા ટૂંકમાં એમ કહીએ કે આપા મુખ્ય હિંદરતાન-પૂર્વથી પશ્ચિમ સુધી-તેની આણુમાં હતા તા તે વાસ્તવિક કહેવાશે. આ ઉપરાંત અન્ય ભૂમિ તેને મેળવવા જેવું રહેવું નહેાવું; કેમકે દક્ષિણ આ ખામાં ગર્દલીલવંશ સાથે પરમ મેત્રી ધરાવતા અંધ-પતિઓની હાક વાગી રહી હતી જ્યારે આખાયે ઉત્તર હિંદમાં ઈન્ડેા–પાર્થિઅન્સ શહેનશાહનો ઝંડા ક્રસ્કી રજ્ઞો હતા. તેમ પાતાની હકુમતમાં આવેલ **પ્રદેશની** વસ્તી, પૂરા થયેલ શક પ્રજાના રાજ અમલથી એટલી ખધી ત્રાસોને એહાલ ખની ગઇ હતી. કે **પ્રથમ** તા તેને આંતરિક સુલેહ અને શાંતિ તથા વ્યવસ્થા કરવા-નીજ જરૂરીઆત હતી; એટલે તે કામમાંજ તેણે પાતાની સર્વ શક્તિ અને સમય રાેકી દી**ધાં હ**તાં. પરિણામે તેના રાજકાળ જોકે બહુજ દીર્ધકાલી નિવડયા હતા, અરે કહાે કે આપણી મર્યાદામાં અંકિત થતા સર્વે ભારતીય રાજ્યએામાં તેના નંબર **પહેલાે** 

માંથી જોડાવાને વર્ણાં બેદ આડા આવતા નહીં. વૈશ્ય

અને ક્ષત્રિયા લમયી જેડાઇ શકતા હતા.

કે બીજો પણ મૂકી શકાય તેવા હતા, છતાં તે બહુ ભ્રમિવિસ્તારની સાધના કેળવી શકયો નહાતોજ; તેમ वणी के शांति अने समृद्धिना वारसी तेखे पाताना પ્રત્રને સોંપ્યા હતા, તે તેણે નિભાવ્યે રાખ્યા હતા એટલે તેના સમયે પણ વિસ્તારવૃદ્ધિ તા થવા પામી નહાતીજ. આ પ્રમાણેની સ્થિતિ નં. પ વાળા ગદભીલ અવંતિપતિ ખન્યા ત્યાંસુધી જળવાઇ રહેવા પામી હતી. તેટલામાં તેના નશિખે જોર કર્યે દેખાય છે. તાજેતરમાંજ **ઇન્ડાપાર્ધિઅન શહેનશાહ ગોંડાકારનેસ પાતાની હિંદી** રાજધાની મધુરા તથા તક્ષિલા ખાલી કરીને ઈરાન તરક ઉપડી ગયા હતા એટલે તે પ્રાંતા ખરી રીતે રાજા વિદ્વીન ખની ગયા હતા. તેથી વિક્રમચરિત્ર ગર્દભીલને **ઉत्तरिद्ध तथा** पंज्यायना प्रांता पाताना अवंतिना સામ્રાજ્યમાં ભેળવી લેતાં ખહુ મુશ્કેલી પડી નહીં. જે હકીકત આપણે ઉપરમાં અનેક વખત પુરવાર શ્રુપેલી લેખાવી ગયા છીએ. હવે તેણે પંજાબ ઉપર પ્રભુત્વ જમાવી દીધા પછી, હિંદના સ્વર્ગ તરીકે એાળખાતી કાશ્મિરની ભૂમિ ઉપર પદસંચાર કરવાની **ઇ**વ્છા થઇ અને તે પણ મેળવી લીધા હતા. બાદ ત્યાં પાતા તરફથા વહાવટ ચલાવવા એક મંત્રિગુપ્તનામના સૂખાની નિમણૂક કરી આપી હતી. સારાંશ કે. વિક્રમન ચરિત્રના રાજકાળના અંતે સારાયે ભારતવર્ષમાં માત્ર ખેજ સામ્રાજ્ય અસ્તિત્વ ધરાવતાં હતાં. વિ'ધ્યાચળની ઉત્તરે ગર્દભીલવંશા અને તેની દક્ષિણે શતવહનવંશી સામ્રાજ્ય. આ સમયે હિંદની ઉત્તરે અડાેઅડના પ્રદેશ ઉપર કુશાન નામની એક પ્રજાતા ઉદય થઈ ગયા હતા. તેમના સરદાર કડકસીઝ પહેલા તથા ખીએ એમ બન્નેએ મળીને હિંદુકુશ પર્વતને કરતા પ્રદેશ કખજે કરી લીધા હતા તેમજ અફગાનિસ્તાનના જે ભાગ ઈન્ડાેપાર્થિઅનને તાબે હતા તેમાંના પૂર્વ તરફના ક્રેટલાક ભાગ–એટલે કાબુલના અને ચિત્રાલના પ્રાંતા પણ જીતી લીધા હતા. હવે તેએ પાતાના કદમ હિંદમાં લંભાવવાને તલપાપડ બની રહ્યા હતા. પણ વિક્રમ **ચ**રિત્રની સત્તાની સામે ઝઝુમવાને તેએ।

(६५) આ હંકાકતની પ્રતીતિ પુ. ૪માં તેનું વૃતાંત લખતી

સામર્થ્યવાન નહેાતા. એટલે હિંદની સીમા ખહાર અટકીતે રાજ્ય ચલાવવાતા તેમતે સંતાષ ધારણ કરવા પડયા હતા. તેટલામાં ઇ.સ. ૯૩માં રાજ્યવિક્રમચરિત્રનું મરણ નીપજ્યું. તે પછી શું શું ખનાવ ખનવા પામ્યા હતા તે આપણે નીચે જણાવેલા ગદ'ભીલપતિઓનાં વૃત્તાંતે ઉતારીશં.

### નં. ૬–૭ ના ખે રાજાઓ તથા નં. ૮ ભાઈલ્લ નં. ૯ નાઇલ્લ અને નં. ૧૦ નાહુડ

આ પાંચે રાજાઓતા રાજ અમલ કુલે ઈ. સ. ૯૩ થી ૧૪૧ સુધી ૪૯ વર્ષ સુધી ચાલ્યા હે!વાનું નીકળે છે. એટલે પ્રત્યેકના અમલ દશ દશ વર્ષ પર્યત ટકયા કહી શકાશે. આવા અલ્પકાલી રાજાઓના સમયમાં લણા મહત્ત્વના કે પરાક્રમના બનાવા નાંધા- યાની ભાવના આપણે સેવી શકીએ નહીં. પણ તેઓ પાતાના પૂર્વ જોની કારકીદીંને જો સંભાળી રાખે તા તેટલુંયે ગનીમત લેખાય. છતાં કહેવું પડે છે કે તેઓના ભાગ્યમાં તેટલું નિર્માણ થવાનું પણ સરજાયલું હોય એમ દેખાતું નથી.

કાસ્મિરવાળા મંત્રિગુપ્ત સૂખાનું શું થયું હતું તે વિશે કયાંય ઉલ્લેખ ઘતા વંચાયા નથી; સંભવ છે કે ઉપર જણાવેલા કુશાનવંશી સરદારાના હાથે કે તેમના વારસદારાના હાથે પરાજય પામીને તે આ પૃથ્તી ઉપરથી અદશ્ય થવા પામ્યા હશે. કુશાન સરદાર કડકસીઝ ખીજાનું મરણ થતાં લગભગ ઇ. સ. ૧૦૦ ના અરસામાં તેના યુવાન અને મહત્ત્વાકાંક્ષી પુત્ર કનિષ્ક તેની ગાદીએ બેઠા હતા. તે મહત્ત્વાકાંક્ષી હાેવા સાથે પરાક્રમી પણ હતા. તેમ વળી પાતાને ચીનના શહેનશાહ જેવા સત્તાશાળી લેખાવવાની<sup>૯૫</sup> ઇચ્છા પણ ધરાવતા હતા. તેણે હિંદમાં પ્રવેશ કરી દઇને પંજાબ અને કાશ્મિર ઉપર સ્વામિત્વ મેળવી આગળ વધવા પણ માંડયું હતું: અને પાતાના પચીસેક વર્ષના અમલમાં આખા ઉત્તર હિંદ તથા રાજપુતાના જીતી લઈ, ઈન્ડેા પાર્થિઅન્સની પેઠે મથુરામાં ગાદી પણ સ્થાપી દીધી હતી. એટલે તેટલા પ્રમાણમાં

વખતે થશે: કે જે ધૂનમાંને ધૂનમાં તે પાતાના પ્રયાસ

ગર્દભીલ રાજ્યોની રાજ્યહદ સંકુચિત ખની ગઇ કહેવાય. અને ખીજપક્ષે કુશાનવંશી માટે એમ કહી શકાય કે યાનપતિ મિનેન્ડરના સમયે જે જે પ્રદેશ ઉપર તેની સત્તા જમી પડી હતી તેટલો-બલ્કે કાશ્મિરના વધારા સાથે—સર્વ જમીન ઉપર આ કનિષ્ક પહેલાની હકુમત જડબેસલાક થઈ ગઈ હતી. તેમજ મિનેન્ડરે જે પ્રદેશ ઉપર (રાજપુતાના—મધ્યદેશ) પાતાના ક્ષત્રપ તરીકે ક્ષહરાટ ભૂમકને નીમ્યા હતા તેવીજ રીતે આ કનિષ્કે પાતાના ક્ષત્રપ તરીકે ધ્વમાનિકને નીમ્યા હતા. કાળ જતાં કનિષ્ક પહેલાની ગાદીએ તેના ભાઇ વસિષ્ક, હવિષ્ક, ઇ. આવ્યા હતા. ને આ બાજી ક્ષત્રપ ધ્યમાતિકના સ્થાને તેના પુત્ર ચબ્ઠે આ આવી હતા. તેવામાં ઇ. સ. ૧૪૨ ની સાલ આવી પહેાંચી; ધ્રા અને કુશાનવંશી રાજાઓની સત્તામાં પહેાંચી; ધ્રા અને કુશાનવંશી રાજાઓની સત્તામાં

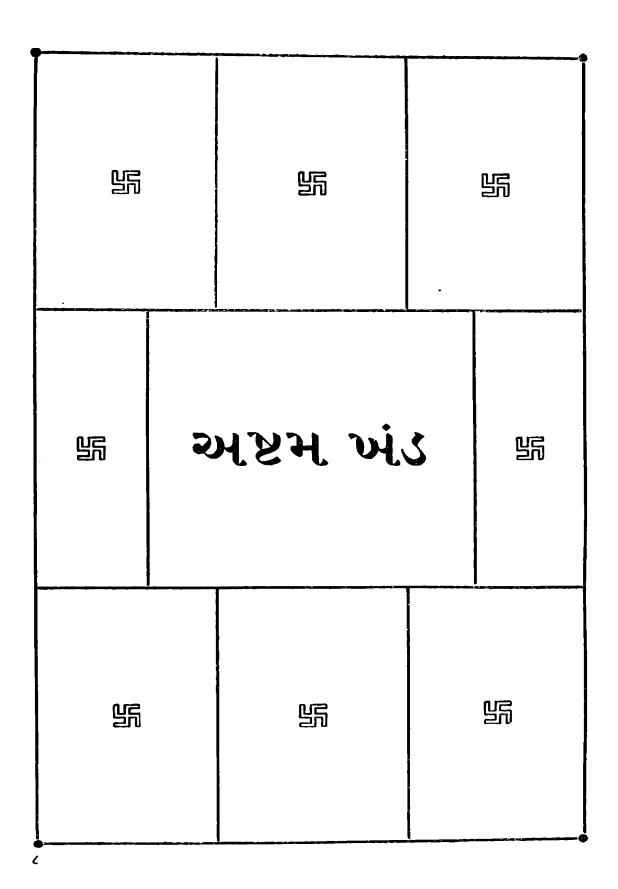
મહત્ત્વના ફેરફાર થવા માંડયા હતા. તે તકના લાભ લઇ મહાક્ષત્રપ ચબ્દુણે પાતાની સત્તાવાળા રાજપુતાના પ્રદેશની પાસેના અવંતિ દેશ ઉપર આક્રમણ કર્યું અને અવંતિપતિ ગઈ બીલવંશના અંતિમ બાદશાહ નાહડને મારી કરી પાતે અવંતિપતિ બન્યા. આ પ્રમાણે ગઈ બીલવંશની સમાપ્તિ થઇ ગઇ.

વૃત્તાંતનાં પરિચ્છેદના અંતે તેમના ધર્મ વિશે માહિતી જણાવતા રહીએ છીએ. એટલે અહીં તે માટેને સ્વતંત્ર પારીગ્રાફ લખી શકત; પણ વિક્રમાદિત્ય શકા-રિનું વૃત્તાંત લખતાંજ તેના ધર્મ વિશે ચર્ચા થઇ ગઈ છે (જુઓ પૂ. ૪૩) અને તેમાં ઇસારા કરી દેવાયા છે કે આખા ગઈ બીલવંશી રાજ્યોના ધર્મ પણ તેજ હતા. એટલે હવે કરીને તેનું પુનરાવર્તન કરવા અગત્યતા રહેતી નથી.



આદરી રહ્યો હતા તેવામાં તેનું ખૂન થવા પાગ્યું હતુ. (૯૬) કદાચ આ આંકને એક બે વરસ આઘેપાછે કરવા

પણ પડે. વધારે સલામત નીવડે તેવા આંક હમણાં તાે નક્કી કરીને કામ લેવાનું કરાવ્યું છે.



## પ્રથમ પરિચ્છેદ સમય-કાળ ગણના

- (१) भढावीर संवत
- (૩) ક્ષહરાટ સ'વત
- (२) येहि संवत
- (૪) વિક્રમ સંવત

दितीय परिच्छेह સમય-કાળ ગણના (ચાલુ)

- (૫) માલવ સંવત (६) શક સંવત



# પ્રથમ પરિચ્છેદ

ડૂં કસાર:—તે સમયના ત્રણે ધર્મીના સાહિત્ય ગ્રંથામાં કાળગણના માટે અખ-. ત્યાર કરેલી પદ્ધતિની આપેલી સમીક્ષા, તથા હિંદમાં દેશીપરદેશી ભૂપતિઓએ તે માટે કરેલી રીતના આપેલ સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ—

विक्रम संवत्सरनी स्थापना विशे विद्वानीतुं रेलु हरेल मंत्रव्य-संवत स्थापक शिक्षारि विक्रमाहित्य केंद्रेवाय के छतां ते व्यक्ति कें। हा है ने क्यारे शिक्ष हती हते हेलु सुधी नक्षी करातुं न होवाथी, लगलग हशेक विद्वानीना विचारीतुं अध्यक्ष अवतरे हु सुधी नक्षी करातुं न होवाथी, लगलग हशेक विद्वानीना विचारीतुं अध्यक्ष अवतरे हु क्लु करी, ते हिपर चलावेल विवाह अने तेमांथी तारवी क्षित्र रहेर्थ-छेवटे तेमां के केंद्र शंका परत्वे ध. स. पू. पे थी अकि हजार वर्ष सुधीमां विक्रमाहित्य अने लें। करेव नामनी थयेल आरेक केंट्रेली व्यक्तिओं। तथा तेमने। समय शाधी काढी, तेमांना केंने शक्ति विक्रमाहित्य कही शक्ति तेनी करी आपेली संपूर्ण आत्री तथा तेना समयने। पाक पाये करी आपेली लिक्षार—

વિક્રમ સંવત્સર અમુક વખત સુધી વપરાતા બંધ પડયા છે તેનાં કારદ્યાના અનુમાનની લીધેલ તપાસ તથા પ્રાચીન ગ્રંથકારાએ સંવતના નામઠામ આપ્યા વિના તેની સાથે માત્ર જોડેલ આંકડા ઉપરથી નીપજતી મુશ્કેલીઓનો આપેલ ખ્યાલ-તેમજ ખુદ વિક્રમ સંવતની આદિ માટે રજા થયેલ બે આંક વચ્ચેના લેઠનો આપેલ ખુલાસો—

## સમય-કાળ ગણના=Dating of Events પ્રવેશિકા

અમુક હકીકત કે અમુક ખનાવ કયારે ખનવા પામ્યા હતા એમ માઘમ વર્ણવવામાં આવે તેના કરતાં તે અમુક રાજાના રાજ્યે કે અમુક વર્ષમાં ખન્યો હતા એમ જો લખવામાં આવે તા તે હકીક-તની સત્યતા વિશે વાંચનારના મન ઉપર વધારે વિશ્વાસપાત્ર છાપ પડે છે. આવી રીતે ખનતા ખના-વાની કાળ-નિર્ણયસ્ચક પહિત, જુદાજીદા સમયે તેમજ જુદાજીદા રાજ્યે લિજા લિજા હોવાનું માલમ પડે છે.

પ્રાચીન ભારતીય ઇતિહાસમાં આવી કાળગણુ-નાને સંવત્સર શબ્દ લગાડવામાં આવતા હતા. હિંદી શાસ્ત્રોમાં, તેવા એક ખે સંવત્સરનાં નામાં ઇતિહાસ આલેખતાં વપરાયાં હાય એમ દેખાય છે. તેમનાં નામ યુધિષ્ઠિર સંવત અને લોકિક સંવત્સર છે. યુધિષ્ઠિર સંવતનું બીજાં નામ કલિયુગ સંવત પણ છે; પરંતુ આ સંવતો એટલા બધા પ્રાચીન સમયે વપરાશમાં હતા કે આપણા આ પુસ્તકના વર્ણનના સમયની સાથે તેઓના સંબંધ જોડી બતાવવા ઉચીત લાગતા નથી. જેથી તેમને લગતી માહિતી અંત્રે આપવાની જરૂર રહેતો નથી.

આ પુસ્તકના ઇતિહાસ વર્ણનની કાળ મર્યાદા ઇ. સ. પૂ. ૯૦૦ થી ઇ. સ. ૧૦૦ સુધીની આપણે કરાવી છે. તે સમયે ભારતમાં મુખ્યપણે પ્રજ્ઞમાં બે જ ધર્મ જાણીતા હતા. અલખત વચ્ચગાળે ઇ. સ. પૂ. ની છઠ્ઠી શતાબિદથી ખૌહધર્મ નામે ત્રીજ ધર્મના ઉદય થયા હતા અને પ્રજ્ઞના કેટલાક ભાગ તેના અનુયાયો બન્યા હતા પણ અશાકવર્ધન નામે એક રાજના અમલે જ માત્ર તે રાજધર્મ તરીક વિશેષ

ઉપરમાં જે એ સંવતનાં નામા આપણે જણાવી ગયા છીએ તે સાધારણ રીતે વૈદિક ધર્મના પુસ્તકામાં, વપરાશમાં હતાં અને તેનું કારણ મારી ધારણામાં આ પ્રમાણે આવે છે. કાંસેયુગના સમયના પ્રારભ તેમના માન્યતા મુજબ મહાભારતનું મશહુર યુદ્ધ શરૂ થયું ત્યારથી થયા છે. વળી આ મહાભારત યુદ્ધના યાદ્ધાઓને–પાંડવા તથા કીરવા–તેમજ તેમના સહાયક નરવાર યાદવાને તેઓ વાદક મતાનુયાયા માને છે. કે વળી આ યુદ્ધમાં જે પક્ષ વિજયા નીવડયા છે તે પાંડવા હતા; અને તેમાની એક વ્યક્તિ જે વિશેષ વિશિષ્ટતા ધરાવતી માલમ પડી છે તે ધર્મરાજ ઉદ્દે યુધિષ્ઠિર મહારાજ હતા. એટલે આ યુદ્ધને આશ્રયીને જે સંવત ચલાવવામાં આવ્યા છે તેનું નામ તેમણે યુધિષ્ઠિર સંવતસર પાડયુ. અથવા તે સમયથી કલિયુગના

પ્રગતિમાન તરીકે આગળ તરી આવ્યા હતા. તે સિવાય અન્ય રાજવીના હસ્તે તેને પ્રાેતસાહન મળ્યું નથી. તેમ તેના પ્રચાર વિશિષ્ટ પ્રકારે સિલાનમાં જ થવા પામ્યા હતા. એટલે ભારતીય પ્રજાને તેના લાભ વિશેષ મળ્યા નહોતા. આવા સંયાગામાં આપણે તે ધર્મનું નામ, આ પરિચ્છેદમાં વહાવવાના વિષય પરત્વે ન જણાવાએ, તાર તે વિષયને અન્યાય કરવા જેવું થઈ પડશે નહીં. એટલે જણાવવાનું કે ખેજ ધર્મ આગળ પડતા હતા. એક હિંદુધર્મ અને બીજો જૈનધર્મ. આ હિંદુધર્મના મૂળપ્રણેતા ધ્યાક્ષણો મનાય છે; અને તેમના ધર્મને વૈદિક નામથી સંબોધાય છે. એટલે કે ઇ. સ. પૂ. નો આઠમી સદીમાં એક વૈદિક અને બીજો જૈનધર્મ-એમ ખેજ ધર્મનું અસ્તિત્વ હતં.

<sup>(</sup>૧) જુઓ નીચેનું દી. નં. ર.

<sup>(</sup>ર) અહીં સંવત્સરની ચર્ચા કરવાની છે. આ બોલ્લધર્મ ઉપરથી ખુલ સવત ચલાવાયા છે. પણ તેનું મહત્વ સિલાનના રાજપ્રકરણમાજ જેવામાં આવે છે. ભારત દેશમાં જે તે જણાયું હોાય તા કેવળ અશાકવર્ષનના રાજ્યકાળેજ ભન્યું છે.

ભારતીય પ્રજમાં તે ધર્મના પ્રભાવ કેટલેક અરો પડ્ડા હતા તેથી કરીને પ્રજાએ ઉપયાગમાં પણ લીધા હતા. પરંતુ તે સામાન્ય બનાવ ન લેખાય.

<sup>(</sup>૩) આ ધર્મ ના મુદ્દો-એટલેક તેઓ કયા ધર્મના અનુયાયી હતા-તેની ચર્ચા આ પુસ્તકની મર્યાદાક્ષેત્રની બહારની વાત ગણાય. તે વાતને આપણે સ્પર્શ કરવાના નથી.

પ્રારંભ થયેલ હોવાનું માની, તેને કલિયુગ સંવત્સરનું નામ પણ આપ્યું. આ પ્રમાણે વૈદિક પુસ્તકામાં કાળગણનાના કાર્ય માટે યુધિષ્ઠિર સંવતના ઉપયોગ વિશેષતઃ કરવામાં આવ્યા છે. આવી સ્થિતિને લીધે વૈદિક આમ્નાયના પ્રથામાં તા માર્ગ સરળ થઇ ગયા જણાય છે. પણ જૈન સંપ્રદાયના પ્રથામાં સ્થિતિ અતિ વિષમ છે.

જૈનધર્મનાં પુરતકામાં સામાન્યત: કાઇ સંવત વાપરવાની પૃથા અસ્તિત્વ ધરાવતી જેવામાં આવતી નથી. બહુમાં બહુ તો જે કાંઈ સમયની નાંધ તેએ ખતાવે છે, તે એટલા પુરતી જ કે તેમના ક્લાણા ક્લાણા તીર્ચકરના વારામાં અમુક બનાવ બન્યો હતો. આવા એક તીર્ચકરના વારાનો સમય પણ કેટલીયે સંખ્યાના વર્ષના હાય છે. જેથી આવા માધમ સમયમાં બનેલી હકીકતને, ભલે પછી તે તદ્દન ઐતિ- હાસિક તત્ત્વપૂર્ણ અને સત્ય હાય છતાં, વર્તમાનકાળના ઇતિહાસકારા તેને તે સ્થિતિમાં તેના સ્વીકાર કરી લેવાને જરા આંચકા ખાય છે. તેટલા કારણથી ઇતિહાસની દબ્ટિએ જૈન ઇતિહાસના આલેખનની આ ખામી જ રહી ગઇ દેખાય છે. જે સમયથી આ

પુસ્તકના વર્ણનના પ્રારંભ કરાયા છે તે ઇ. સ. પૂ. ની ૯ મી સદીમાં તાે તેમના બાવાસમા તાર્થકર નેમિ-નાથના વારા<sup>પ</sup> ચાલતા હતા: તે ખાદ એકા**દ સદીએ** ત્રેવીસમા તીર્થંકર પાર્શ્વનાથના વારા શરૂ થયા હતા. ત્યાંથી માંડીને તે કેઠ, તેમના છેલ્લા એટલે ચાવીસમા તીર્થકર શ્રીમહાવીરનું નિર્વાણ થયું ત્યાં સુધી ક જે જે એતિહાસિક ઘટનાએ ખનવા પામી છે તે સર્વને. ઉપરમાં ખતાવેલા તેમના નિયમ પ્રમાણે શ્રી પાર્શ્વનાથના વારામાં તે બનાવા બન્યા હાેવાનું જણાવીને નાેંધ લીધી છે. અને મહાવીરના નિર્વાણખાદ તેમના સંવત ચલાવવાનું યથાર્થ વિચાર્યું છે. જો કે આ પદ્ધતિ (મહા-વીર સંવતના વપરાશની ) પણ હજા, ગ્રંથ વિશેષમાં વર્ણન કરતાં કરતાં વપરાતી હાય એમ સર્વથા જોવામાં આવતી નથી; તેમ રાજનીતિના અંગે કે ગજવહી-વટના દક્તરમાં, તવારીખ સાચવા ભાગતમાં પણ તે વપરાર્ધ **હોય તો, તેના પત્તો** મેળવવાનું કાેઈ સાધન પ્રાપ્ત થયું નથી. છતાં તે સમયના જે કાેઇ છૂટાછવાયા શિલાલેખ મળી આવે છે. તેમાં <sup>છ</sup> આ મહાવીર સંવતના નિર્દેશ કાંઈક કાંઈક શ્યેલ વાંચવામાં આવે છે; એટલે આપણને પ્રતીતિ

<sup>(</sup>૪) વારા એટલે સમય, વેળા; જેમ અત્યારે કાઈ સ'સ્થાના કાર્યવાહક તરીકે તેના વિદ્યમાન પ્રમુખને, ફરીને ખીજો પ્રમુખ ન નિમાય ત્યાં સુધીના સમય માટે, તે સંશ્યાના કાયમી પ્રમુખ ગણવામાં આવે છે; તેમ એક તીર્યકરના નિર્વાણકાળથી, તે પછીના અન્ય તીર્યકરનો સમય ન આવી પહોંચે ત્યાં સુધીના કાળને "પૂર્વના તીર્યકરનો વારા" એવા શબ્દ વપરાય છે (વળી વિરોધ માટે ટી, નં. 6 જાઓ.)

<sup>(</sup>પ) જુઓ પુ. ૩ પૃ. ૧૩૭ તથા મથુરાનગરીના પરિ-શિષ્ટમાં શ્રીકૃષ્ણ અને શ્રીનેમિનાથ સ'બ'ધી વિવેચન

<sup>(</sup>६) અથવા વધારે સ્પષ્ટપણે કહેવાની જરૂર લાગે તો જણાવવાનું કે, મહાવીરને જ્ઞાનપ્રાપ્તિ થઈ અને ધર્મી-પદેશ તમણે શરૂ કર્યો ત્યાં સુધીના સમયને "શ્રીપાર્જિ-નાયના વારા" એવી સંજ્ઞાથી એાળખી શકાય.

<sup>(</sup>૭) આવા શિલાલખમાં બે ત્રણનાં નામા જણાવીશું (૧) ચક્રવર્તી ખારવેલના હાથાગું ફાના શિલાલખ; જેમાંના

આંકને વિદ્વાનાએ મોર્ય સંવતસર દ્વાવાનું માન્યું છે. પશુ તે વાસ્તવિક નથી તે આપણે તે તે પ્રસંગાનું વર્ણન કરતાં જણાવીશું. (ર) મહારાજ પ્રિયદર્શિને કાતરાવેલ સહસ્ત્રામના શિલાલેખ પણ, આ પ્રકારનાજ લેખી શકાય (કાંઇક ખ્યાલ માટે પુ. ર માં તેનું કત્તાંત જીઓ; વિશેષ અધિકાર સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનનું જીવન ચરિત્ર જે મારી તરફથી પ્રગટ યવાનું છે તેમાં આપવામાં આવશે). (૩) શ્રી. ગોરીશ કર હીરાયં દ ઓઝાએ બહાર પાડેલ મશુરાના શિલાલેખામાં પૂ. ર ઉપર લખેલ ગામના લેખનું વર્ણન જીઓ. જેમ કપરમાં શિલાલેખી પુરાવા છે તેમ સિક્કાથી પણ મહાવીર સંવત ચાલુ થયાનું સાબિત કરી શકાય છે. (જીઓ પૂ. ર પૂ. ૯૧ થી ૯૩ સુધીનું વર્ણન તથા ટીકાઓ; ખાસ કરીને ટી. નં. ૭૦-૭૧).

<sup>(</sup>૮) 'મહાવોર સંવત' એવા શબ્દાે તેમાં સ્પષ્ટપણે લખાયલ નથી પણ સર્વ હુકોક્તના સબ'ધ મેળવતાં તે પ્રમાણું હોવાનું નક્કી થાય છે. (જ્યારે ઠો. ન. હ માં નાધેલ ન. ૩ ની બાબતમાં વધારે સ્પષ્ટ છે.)

મળ છે કે તેવા કાઇ સંવત વપરાશમાં લેવાતા તા ढते। अ. पर'त तेने ओं नियम तरी हे हरे ह શિલાલેખ ઉભા કરનારે વાપર્યો હાય એમ ખન્યું દેખાતું નથી. એટલે સ્પાપણી મુશ્કેલી તા પાછી જેવી ને તેવી ઉભી રહેતી જ માલુમ પડે છે. પરંતુ એટલું હું જોવામાં આવે છે કે. કેટલાક રાજકર્તા-એ એ. પાતાના રાજઅમલમાં બનતા બનાવાને. પાતાના રાજ્યે ચ્યાટલામાં વર્ષે તે બન્યા હતા એમ જણાવ્યું છે. ૧૦ એટલે કેટલેક દરજજે સમય વિશે નિર્ણય ઉપર આવવાને તે હકીકત સહાયક થઈ પડે છે ખરી. પણ જ્યાં સુધી અમુક પદ્ધતિ સર્વમાન્ય ન શાય અને સર્વથા તેને અનસરવામાં ન આવે ત્યાં સુધી આપણા માર્ગ તદૃત સરળ થઈ શકતા નથી. પૂર્વના જૈનધર્મી રાજકર્તાઓએ આવી કાઈ પદ્ધત **ગ્રહણ કરી લાગતી નથી. તેનું કારણ એમ ધારી શકાય** છે કે, તેઓ એક તા પાતાની કીર્તિની આ પ્રમાણેની જાહેરાત. વિશેષપણે ખહાર ગવાયા કરે તે ઇચ્છતા નહીં હાય; તેમ વળો ખીજાં, તે સમયે આવા ઐતિ-હાસિક કાર્યની મહત્ત્વતા પીછાશ્વામાં પણ આવી નહીં હેાય.

આવી સ્થિતિ મહાવીર પછી લગભગ ત્રણ સદી સુધી તાે જૈન ધર્માનુયાયીએ!એ ચલાવી લીધી જણાય

(૯) C. A. R. pref. CXC:-With the silver coins of Chasthan, begins the use of patrony mics which is the chief characteristic of this dynasty and which together with the regular practice of dating the coins, has made it possible to restore the outlines of its geneology and chronology with remarkable completeness=કો. આં. રે. પ્રસ્તાવના પૃ. ૧૯૦;-ચક્કાના રેપાના સિક્કામાં પિતૃકુળની વપરાશના આરંભ થયા છે. તે (પદ્ધતિ) આ વંશ માટે ખાસ લાલ્ફિક છે. સાથે તેમણે જે નિયમપૂર્વક સાલ નોંધવા માંડા છે, તેથી તા તે, વશાવળી તથા સમયાવળી બન્ને અસુક રીતે સંપૂર્ણ બનાવવામાં હપયાગી થઇ પડી છે. (માર્ચ ઇપણ:-આયી સ્પષ્ટ સમન્ત્ય છે કે આ લેખકના મત પ્રમાણે ચપ્ડ ના સમય સુધી અટલે કે ઈ. સ. ના આરંભ સમય સુધી, કોઈ વધી પેલાના સવત

છે. પણ જેમ જેમ કાળ આગળ વધતા ગયાે **અતે** ર્હિંદુસ્તાન ઉપર પરદેશી આક્રમણા **શરૂ થ**યાં તથા આયંદે તેવી પ્રજાના સહવાસમાં હિંદીઓને આવવું જ પડ્યું, તેમ તેમ તવારીખ નેાંધવાની અને તેને માટે તારીખના નિર્ણય કરવાની જરૂરિયાત ઉભી થવા લાગી. આવા પરદેશી આક્રમણકારામાં સાથી **પ્રથમ** યવન ળાદશાહ અલેકઝાંડર હતા. જો કે હિંદની સરહદ ઉપર તાે ઇરાનના શાહાેના હમલાએ આ અલેકઝાંડર પૂર્વેની એ ત્રણ સદી ઉપર ધર્ગ ગયા હતા. પણ તેને હિંદના આંતરિક વહીવટની સાથે સંબંધ કે નિસંબત ન હેોવાથી આપણે તેને ગ**ણત્રીમાં** લીધા નથી. અલેકઝાંડર પછી તેના સહધર્મીઓ કેટલાક આવ્યા છે. પરંતુ તેમને હિંદી તવા**રીખ** જાળવી રાખવાની અગત્યતા કદાચ લાગી પણ ન હોય. એટલે તેમણે ક્રાઈ તારીખ ટાંકી જ નથી. છતાં ले तेमने तेवी જરૂरीयात खाणी हेात, ताये तेमना દેશમાં વપરાતા કાઈ સંવત્સરજ તેમણે વાપયો હોત. એટલે પ્રથમમાં પ્રથમ જો કાઈ હિંદી પ્રદેશના રાજકર્તાએ-૫છી તે હિંદી હા કે અહિંદી હા-સંવત્સ રનાે ખરી રીતે અને સામાન્યપણે ઉપયાગ કરવા માંડચો હાય, તાં મારી નજરમાં તે ભૂમક ક્ષહરાટ અને તેના પુત્ર નહપાણ દેખાઈ આવે *છે. તેમ*ણે

ચલાવ્યા નહીં હોય. માત્ર ધર્મ પ્રવર્ત કનોજ સંવત ચાલતા હશે. જેમ વિક્રમાદિત્યે સંવતની શરૂઆત કરેલી, તેમ તેની દેખાદેખીમાં ચપ્ઠો તથા ગૌતમીપુત્ર શાતકરણાએ પણ આરંભ કર્યો હશે. કદાચ દ્વેષમાંને દ્વેષમાં વિક્રમ સંવત નાભુદ પણ કરી નાંખ્યા હોય. એટલે સંવત ચલાવવાનું પ્રથમ માન જેમ વિક્રમને ખાતે નાંધનું પડશે; તેમ ધર્મ પ્રવર્તક કે તેના સંવત્સરની મહત્તાને એાઝપ આપવાનું શરૂ કર્યાનું કલંક પણ તેને શીરેજ ચાંટશે. વિક્રમ સંવત્સર જે કેટલાક વખત વપરાતા અદૃશ્ય થયા છે તેનું કારણ પણ આવી રીતે અન્ય સંવત્સરાની ઉત્પત્તિ થયાને લીધેજ સમજી શકાય તેમ છે. (આગળ જીઓ)

સિકામાં ત્રૈકૂઠવ'શી રાજ્યોએ પણ આ પહિતિના **ઉપયાગ** કર્યો **છે ( જુઓ પુ.૩ પૂ.૪૦૩ નં .૧૦૩-૧૦૪ સિકાનું વર્ણન,)** 

<sup>(</sup>૧૦) શિલાલેખમાં સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને તથા હાથીગુ ફાના લેખમાં સમ્રાટ ખારવેલે આવી પદ્ધતિ વાપરી છે.

પોતાના ક્ષહરાટ સંવત <sup>૧૧</sup> શરૂ કર્યો હતા. વળા તે સંવત્સરના ઉપયાગ તેના જેવા અન્ય અહિંદી ક્ષત્રપાએ, <sup>૧૨</sup> કે જેમણે હિંદના જુદા જુદા ભાગ ઉપર અધિકાર ભાગવ્યા હતા, તેમણે પણ કર્યો છે એમ આપણે જેઈ ગયા છીએ. <sup>૧૩</sup> છતાં કહેવું પડશે કે સાવભામ જેવી સત્તા ધરાવતા કાઇ અવંતિ-પતિ જેવા રાજ્ય થયા હાય અને તેવા રાજય શીએ નિયમિત રીતે સંવત્સરના ઉપયાગ કર્યે રાખ્યા હાય, તેવા કાઇ પણ દષ્ટાંત ઇતિહાસને પાને મ. સ. ૪૭૦ = ઇ. સ. પૂ. ૫૭ સુધી નેધાયા હાવાનું શાધી શકાતું નથી.

આટલું લાંખુ વિવેચન કરવાની મતલખ એ છે કે વૈદિક મંથામાં જેમ ઇ તિહાસ આલેખન પરત્વે મુધિષ્ઠિર ધ કે કળિયુગ વા લાકિક સંવત્સરના નિર્દેષ કરાયા હતા, તેમ જૈનમંથામાં કાઈ માગ નિયમતરીક અખત્યાર કરાયા જ નહાતા. આ સ્થિતિ ઈ. સ. પૂ. ૫૭=મ. સં. ૪૭૦ સુધી ચાલુ રહી હતા; ૫ણ હવે તા અનેક જાતની પ્રજા–આર્યાવર્તની તેમજ ખહારની-હિંદમાં આવીને વસવાટ કરી રહી હતા. તેમજ ખનાવા પણ એક પછી એક, એવા ઝપાટાબેર બન્યે જતા હતા કે તે દરેકને જાળવી રાખવાની આવશ્યકતા પણ દાસતા જતા હતા. એટલે નવા યુગ પ્રવર્તકની કેમ જાણે રાહજ જોવાતા ન હાય, તેમ પરદેશી એવી શક્ક પ્રજાનું રાજ્ય અવિત ઉપર નિર્માણ થયું. તે

ખાદ પ્રજાતે કેવા કેવા પ્રકારતી હાડમારીઓ અતે હાલાકીઓ વેઠવી પડી હતી તેનું કાંઇક દર્શન આપણે આગળ કરી ગયા છીએ. એટલે સામાન્ય પ્રજા **જે** અવસર પ્રાપ્તિની તીતિક્ષા ધરાવી રહી હતી તે સ્વભાવિક રીતે આવી ચડી; અને તેના સુયશના કળશ રાજ્ય વિક્રમાદિત્યને શીરે ઢાળાયા. ત્યારઘી તે શકારિ વિક્રમાદિત્ય કહેવાગા અતે તેના નામ ઉપરથી જે સંવત્સરતા પ્રારંબ થયા તેને સંક્ષિપ્તમાં વિક્રમ સંવતન નામ અપાયું. આ પ્રમાણે ભારતવર્ષમાં સંવત્સર ચલાવનાર જો કાઈ ભ્રપતિ પ્રથમ પાકયા હોય તા તે આ વિક્રમાદિત્ય ગઈ લીલ જ સમજવા રહે છે. જો કે ડાે. કોલ્હાેર્ન આ બાબતમાં સત્ય જ વદે છે કે. Samvat (संवत) and Sam (सं) may be used for the years of any era, and only in quite modern times are those terms by the Hindus themselves employed to distinguish the Vikram from Saka years. In fact the words वर्ष and संवत्सर are synonymous and such differentiation can hardly be exact=કાઈ પણ ર્મવતના વર્ષ દર્શક માટે સંવત અને સં. વાપરી શકાય: જો કે વર્તમાનકાળ ખુદ હિંદુઓજ શકસંવતથી વિક્રમ સંવતના લેટ પારખવાને તે શબ્દા વાપરતા થયા છે. वास्तवमां ते। हर्ष अते संवत्सर अंते सभार्थी शण्ही

<sup>(</sup>૧૧) નુચા. પુ. ૩ તેમના વૃત્તાંતે.

<sup>(</sup>૧૨) ભૂમકે, નહુપાણે, પાતાના સત્તાપ્રદેશ નાસિકના શિલાકિપ્પામાં રાજીવુલે,પાતિકે મથુરા અને તક્ષિલાના પ્રદેશમાં, (જીઓ પુ. ૩. મથુરાલાયન પીલર કેપીટલના શિલાલેખ.)

<sup>(</sup>૧૭) નં. ૧૨માં ઇન્ડાપાર્થીઅન શહેનશાહના નામ જણાવવામાં આવ્યાં નથી. તેનાં બે કારણા છે. એક તા તેમના સમય ભૂમક, નહપાણ વિગેરે પછીના છે તેથી તેમને પ્રથમ વાપરનાર તરીકે લેખાવી ન શકાય; વળી ખીજાં કારણ એ છે કે તેમણે કાઇ સંવત વાપર્યો જ નથી. તિક્ષિલાના તામ પત્રમાં જે આંક વપરાયા છે તે બૂલયી વિદ્વાનાએ મેન્ડીઝના માની લીધા છે. બાકી ખરી સ્થિતિ શું હતી અને તે આંક કેમ અને કાલે વાપર્યો છે તેની ચર્ચા મેં યુ. 3 માં જણાવી

કીધી છે. (જીએા પુ. ૩. પૃ. ૨૩૮-૯) એટલે **નણ થશે કે** તે સંવત પણ ક્ષહરાટ સંવત*ન* હતા

<sup>(</sup>૧૪) શુંગવંશી રાનચો તે કે વૈદિક મતાનુયાયી હતા તેમજ તેમના પ્રખ્યાત રાજપુરાહિત મહારાય પત'જલી જેવા પ્રખર વૈદિક ભૂષણરત્નાલંકારની વિદ્યમાનતા હતી, છતાં તેમણે યુધિષ્ઠિર સંવતના ઉપયાગ કર્યો હાય એમ ઇતિહાસ ઉપરથી જણાતું નથી. તેથી માનવાને કારણ રહે છે કે રાન યુધિષ્ઠિર અને પતંજલી ભિન્નભિત્ર મતાનુયાયી હોવાનું તે સમયે પણ ધરાતું હશે (રાન્ન કિલ્ક-અબ્રિમિત્રે મયુરાના વાડવારત્વેપ તાડી નાંખ્યા હોવાથી તેને પણ વિષ્ણુ-કૃષ્ણ- બક્ત અથવા વૈદિકમતાનુયાયી હોવાનું, ધારી નહિ લેવા વિષેનું અનુમાન સરખાવા પૂ. ૭. પૂ. ર)

છે: અને તેવા (ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણેના) અર્થ ભેદ ભાગ્યે જ વ્યાજમી ગણી શકાય. અન્ય વિદ્વાના આ ખાખતનું સ્પષ્ટિકરણ કરતાં જણાવે છે કે<sup>૧૫</sup> The term Samvat does not apply exclusively to the era of Vikramaditya. Colebrooke first corrected this erroneous supposition in regard to the Bhupal dynasty, the Samvant of the Gour Inscriptions, Col. Todd in regard to Vallabhi Samvat and Kirkpatrick in regard to Newar era (A. D. 880) of Nepal=संवत शण्द भास भास अंधि विश्वभादित्यना સંવત માટે જ વપરાતા નથી. ગાર શિલાલેખમાંના ભ્રપાલ વંશના સંવત સંગંધીની ભ્રામક માન્યતા પ્રથ-મમાં મિ. કૉલ્યુકે ભાંગી હતી; તેજ પ્રમાણે કર્નલ ટાંડે વલ્લભી સંવત પરત્વેની અને મિ. કર્કપેટીકે નેપાલના નેવાર ( ઇ. સ. ૮૮૦ સંવત પરત્વેની) સંવત ભૂલ ભાંગી હતી<sup>૧૬</sup>.

ઉપર પ્રમાણે વિક્રમ સંવતના પ્રારંભના ઇતિહાસ જાણવા. સમસ્ત ભારતવર્ષના ઉત્તર ભાગમાં અંગ્રેલે ઉત્તર હિંદમાં—જ્યાં જ્યાં હિંદી રાજ્યના અમલ હતો ત્યાં ત્યાં લગભગ સર્વત્ર આ સંવત્સરના ઉપયાગ થવાના શરૂઆત થઇ ગઇ. જ્યારે દક્ષિણ હિંદમાં વળી જીદી જ સ્થિતિ પ્રવર્તતી થઇ હતી તે આપણે આગળ ઉપર જોઇશું.

જે સમયનું આલેખન આ પુસ્તક માટે આપણે કરાવ્યું છે તે એક હજાર વર્ષના કાળમાં હિંદની ભૂમિ ઉપર ચારેક સંવત્સરતા ઉપયાગ કરવામાં આવ્યાન મને જણાયું છે. તેમનાં નામ આ પ્રમાણે છે (૧) મહાવીર સંવત (૨) ચેદિ સંવત<sup>૧૭</sup> (૩) ક્ર**હરા**ટ संवत अने (४) विक्वम संवत. आ नाभा तेमना વપરાશ માટેના સમયના અનુક્રમવાર પ્રમાણે ગાેઠવ્યાં છે. તેમાંના નં. ૧ ૨. અને ૪ એમ ત્રણ સંવત્સરા હિંદી પ્રજાના છે. જ્યારે માત્ર નં. ૩ એક અહિંદી પ્રજાતી! છે. વળી તં. ૧ અતે તં. ઢતી ઉત્પત્તિ તથા વપરાશ વિષેની માહિતી કાંઇક અંશે ઉપરમાં જણાવી ગયા છીએ. તેમજ તે વિષેતી અન્ય કાંઇ વિશેષ જણાવવી ખાકી રહેતી નથી. ખાકીના નં, ર વિષે જ્યારે ચેદિવંશના ઇતિહાસ લખીશું ( જે આગળ ઉપર આલેખવાના છે) ત્યારે જણાવવામાં આવશે. એટલે નં. ૪ વાળા વિક્રમ સંવત્સરને લગતું જ વર્શન કરતું અત્ર બાકી રહે છે.

### વિક્રમ સંવત

આ વિક્રમ સંવત્સરના સ્થાપકના નામ વિષે જો કે બહુ મતભેદ તો નથી જ, છતાં કિંચિ અંશે છે તો ખરા જ. વળી અલ્પ સમય સુધી ચાલુ રહીતે તે લુપ્ત થઈ ગયાનું અને પાછા પુનર્જીવન પામ્યાનું જણાયું છે એટલે તેની સત્યાસત્યતા વિષે પછુ અનેક વિભ્રમા પેઢા થયા છે. ઉપરાંત તેની આદિના સમય માટે પણ મતમતાંતરા પ્રચલિત થયેલ નજરે

<sup>(</sup>૧૫) જુએા. ઇ. એ. પુ. ૨૦. પૃ. ૪૦૪; ઇ. એ. પુ. ૩૭. પૃ. ૪૬: પ્રીન્સેપ્સ ઈન્ડિયન એન્ટીક્વાદીઝ યુસકુત ટેબક્સ પુ. ૧ પૃ. ૫૨૫.

<sup>(</sup>૧૬) એટલે એમ અર્થ સમજવા કે જે ભૂમિમાં જે સંવત્સર ચાલતા હાય તેના નિદે ધ કરવા માટે માત્ર संवत्सर શબ્દ જ જણાવાય. પરંતુ કધા સંવત્સર તે કહેવાય (એટલે કે તેનું વિશેષનામ જે હાય તે) તે અધ્યાહાર શખે; [આ પદ્ધતિની વપરાશ જૈન સંપ્રદાયના લહિયાઓએ પણ પાથી લખવામાં કરેલ છે; છતાં તેના ઉકેલ કરનારાઓ અનાણ હોવાયી તેવા સવત્સરના આંકને વિક્રમ સંવત્ માની લઈ

કામ ચલાવ્યે રાખ્યું છે; જેથો ઘણી કદર્શના **ઉભી થવા** પામી છે; આવાં દર્શાતા અનેક છે, પણ એક બે અત્ર માત્ર દર્શાવીશ; દેવઠ્ઠીગણી ક્ષમાશ્રવણના કાળ પ૧૦ અને હરિભદ્ર સ્ટિનો કાળ પ૮૫ વિક્રમ સંવત્ તેઓએ ગણાવ્યા છે જ્યારે તે છે બીજોજ સંવતસર-—તા પછી હાથીગુંફામાં અને સહરત્રામના ખડકલેખમાંના આંકને 'મહાવીર સ'વત્' માનવામાં કાંઈ હરકત નજ આવી શકે]

વળી આગળ ક્ષપર ટી ને. ૩૨ ના એો.

<sup>(</sup>૧૭) ઉદાહરસ્ માટે હાથીગુંફાના લેખમાંની છડ્ડી પંક્તિ જાએો.

પડે છે. કેટલાક તેને વિક્રમાદિત્યના રાજ્યારંભથી જ ગણાતા શરૂ થયાનું માને છે. ત્યારે કેટલાકાએ તે **ખાખતમાં શંકા ઉપસ્થિત કરી છે. આ પ્રમાણે વિષય** એક છતાં. તેના અનેક અંશા વિષે ભિત્રભિત્ર મત તાંધાએલ છે: જેતા વિસ્તૃતપણે વિચાર કરવાની જરૂર દાસે છે. તેથા તે તે વિષયમાં પડેલ અનેક વિદાન શાધકાનું અને ઇ તિહાસવિત્તોનું આ સંવત્સરની ઉત્પત્તિ વિષે તેમજ તેના પાલન અને અનુસરણ વિષે શું મંતવ્ય છે તે રજા કરવું પડશે; તથા તે ઉપર આપણા વિચારા-વિવાદ અને ચર્ચારૂપે-જણાવવા પડશે. તેમ કાઈ વખત તેમની બ્રાંતિનું નિરસન પણ કરવું પડશે: કે જેથી આખા વિષયના નિર્મળ રફાટ આવી રહે; અને પરિણામે વાચકવર્ગની ખાત્રી થઈ જાય કે વિક્રમ સંવતના ઉપયાગ કરવામાં પૂર્વની પ્રજાએ કાઈ જાતની–વિદાતાએ માની લીધી છે તેવી–ગકલતી પણ કરી નથી તેમ સમયવર્તીને વ્યવહારૂ ડહાપણ વાપર-વામાં ઉહાપ પણ આવવા દીધી નથી.

ખીજી વાત-આ વિક્રમસંવત્સરની સાથે ખીજા એક બે સંવત્સરો એવી રીતે સમાગમમાં આવીને અંદરાઅંદર ગુંચવાઈ ગયા છે કે તેની પણ માહિતી જો આપી હોય, તા તે સર્વેને એક ખીજાથી છૂટા પાડવાની અને ખરૂં તારતમ્ય સમજવાની વાચકવર્ગને સરળતા થઈ પડે, એવું લાગવાથી તેની પણ થાડીક હડીકત આપવા ઈચ્છા થઈ છે. જો કે તેવા સંવત્સરો આપણા આ પુસ્તકના વર્ણનક્ષેત્રની મર્યાદા ખહાર જાય છે જ; છતાં ઉપરના આશ્ચય ખળવત્તર દેખાવાથી તેટલી છૂટ લેવા માટે ક્ષમા ચાહું છું. આ બે સંવત્સ રામાંના એકનું નામ માલવસંવત છે અને બીજાનું નામ શકસંવત્સર છે. તેથી કરીને આ બન્ને વિશે સાથી છેવે અને તે પણ ખને તેટલી ટૂંક હડીકત આપીનેજ સંતાલ ધરીશું. આ ઉપરાંત એક બીજો સવત્સર પણ

ઉત્તર હિંદમાં ઇ. સ. પૂ. ૮૦ ની આસપાસ શહેનશાહ માંઝીઝ અથવા તેના વારસદાર અઝીઝ પહેલાના સમયે પ્રવર્ત્યો હાય, એવી માન્યતા કેટલાક વિદ્વાના ધરાવે છે. પરંતુ તેનું નામ પણ શકસંવત્સર હાવાથી અત્રે તા આટલા અંગુલીનિર્દેશ કરીને, તે વિશેની વિશેષ માહિતી શકસંવત્સરનું વર્ણન કરતાં જ લખવી એમ હિંચત ધાર્ય છે.

હવે આપણું વિક્રમ સંવત્સરની ખરી વિગત ઉપર આવી જાઇએ. તપાસ કરીશું તા માલૂમ થશે કે, દરેક સંવત્સરની સ્થાપના કાઈપણ મહત્ત્વપૂર્ણ બનાવ બન્યાના સ્મરણ તરીકજે કરવામાં આવેલ હાય છે. પછી તે બનાવ ભલે રાજકીય હાય, ધાર્મિક હાય કે સામાજીક હાય, તેને અંગે કાંઈ ફેરફાર રહેતા નથી. આ સંવતનું નામ જયારે 'વિક્રમ સંવત્સર' રાખવામાં આવ્યું છે. ત્યારે સ્પષ્ટ થાય છે કે તે સંવત્સરને કાઈ વિક્રમ—વિક્રમાદિત્ય નામની વ્યક્તિસાથેજ સંબંધ હાવો જોઇએ; અને તેની સ્થાપના, તે વિક્રમાદિત્યના જીવનમાંના કાઈ મહત્ત્વ બરેલા બનાવ સાથે સંકલિત થયેલ હાવી જોઈએ હવે આપણું કર્તવ્ય છે કે, તે વિક્રમાદિત્ય કોણ હતા ક કચારે થયા ક અને તેના જીવનના તે મહત્ત્વશીલ બનાવ કચો હતા ક લા લાવ હતી છે.

તે વિક્રમાદિત્ય કોણ હતા તે પ્રથમ વિચારીએ. સર્વ કોઈ એટલે દરજ્જે તાે સહમત છે કે વિક્રમાદિત્યનું બિરૂદ શકારિ હતું તેથી તેને

તે કાેેેંગુ ? શકારિ વિક્રમાદિત્યના નામથી પણ ઇતિહાસકારા આળખાવે છે.પરંતુ

તે કચારે થયા અથવા તા કયા વંશના હતા અથવા તેવી નામધારી કોઈ વિશેષ વ્યક્તિએા થઈ ગઇ **હાય** તા તેમાંથા કઈ વ્યક્તિ આ સંવતસ્થાપક **હાેઈ શકે,** તે બાબતની અદ્યાપિ પર્યંત નિશ્ચિતપણે અભિપ્રાય

<sup>(</sup>૧૮) કા. આં. રે. પ્રસ્તાવના પૂ. ૧૧૨, પારા. ૧૩૫ The foundation of an era must be held to denote the successful establishment of the new power rather than its first beginnings or

the down-fall of any=કાઈ નવી રાજસત્તાની શુલ શરૂઆત કે અન્યની પડતી સ્થિતિ સૂચવવા કરતાં, તે (નવી) રાજસત્તાના કૃતેહ પૂર્ણ કાર્યનું દર્શન કરાવવાજ કાઈ સંવત્સ-રની સ્થાપના લેખાવી જોઈએ.

ઉચ્ચારાયા નથી; જેથી આપણે તે પ્રશ્નના ઉકેલ માટે ઊંડાણમાં ઉતરવા પૂર્વે, લિન્ન લિન્ન વિદાનાના મંતવ્યા રન્નુ કરીશું અને તે ઉપરથી ચર્ચાના ઉદ્વાપાલ કરી કંઈ પણ તારતમ્ય શાંધી કઢાતું દ્વાય તા તેમ કરવા પ્રયત્ન કરીશું. અને તેમ કર્યા પછી, જે નુદાનનુદા અક્તિઓ વિકમાદિત્ય નામની થઈ ગઈ છે, તેની સમાલાચના કરીશું. તે ખાદ છેવટે સંવતની સ્થાપના સાટેના મહત્ત્વપૂર્ણ ખનાવ કયા દ્વાઈ શક તથા તે સંવત હિંદના કયા ભાગમાં વિશેષ પ્રચલિત છે તેની સામાન્ય ચર્ચા કરીશું.

શકારિ સિવાય તેનાં ખીજાં પણ ખે ત્રણ નામા જણાયાં છે. એક વિક્રમસેન છે. ખીજાં વિક્રમસિંહ ૧૯ પણ છે. જ્યારે અમરકોષમાં તેનું નામ શદ્ધકર જણાવાલું છે.આટલું કહીને આપણે હવે અનેક વિદ્વાનાના અલિપ્રાયની સમાલોચના કરીશું.

(૧) એક લેખક જણાવે છે કે<sup>૨૧</sup>–Chandragupta II Vikramaditya A. D. 389–414

finally crushed the Saka power of Ujjain-India tradition does not make any distinction between the first Vikramaditya and the second. It regards the supposed founder of the era, which began in B. C. 57, and the royal patron of Kalidas, who lived more than four hundred years later as one and the same person=ચંદ્રગુપ્ત બીજા-વિક્રમાદિત્યે <sup>૨૨</sup> ( ઇ. સ. ૩૮૦-૪૧૪ ) ઉજૈન મુકામે શ્રક સત્તાને હમેશ માટે કચરી નાંખી-પ્રથમ અને દ્વિતીય વિક્રમાદિત્ય વચ્ચેના તફાવતની કાંઇજ એાળખ હિંદી દંતકથામાં દર્શાવાઈ નથી-તેના નામના જે સંવત **ઇ. સ. પ. પ**૭માં આરંભાયા છે તેના સંભવિત સ્થાપક. તથા જે કાલીદાસ તેની પાછળ ચારસે વરસે થયા છે તેના આશ્રયદાતા. એમ ખન્ને વ્યક્તિ એકજ દેખાય છે. '' એટલે આ કથનના લેખકની માન્યતા

Vikramaditya "The sun of Might", It is hopeless to attempt to discriminate between the elements, which may be historical and others which are undoubtedly romantic in the great cycle of legends, which has gathered round the name or rather the title of Vikramaditya. The Sun of the Might may be kings at different periods and in different countries of India may have been so styled, while it is possible-nay even probable that there may have been a Vikramaditya, who expelled the Sakas from Ujjain=વિક્રમાદિત્ય=વિક્રમ: પરાક્રમ અને સ્માદિત્ય~સૂર્ય = પરાક્રમના પૂંજ : પરાક્રમના સૂર્ય : વિક્રમા-દિત્યના નામની અલ્કે તે બિરૂદની સાથે દંતકથાના જે મહા-પ્રવાહ લાગી પડયા છે, તેમાંના રામાંચક તત્ત્વા એક ખાજુ, અને બીજ બાજા અતિહાસિક તત્ત્વા. તે બેને પારખી કાઢી ક્ષ્ટા પાડવાના પ્રયત્ન કરવા નીરથ ક છે. 'પરાક્રમના સૂર્ય' તેવા નામ ધારી, હિંદના નાદા નાદા ભાગમાં નાદા નાદ્ય

<sup>(</sup>૧૯) એશિઆર્ટિક રીસચીંઝ પુ. ૯. પૃ. ૧૨૨.

<sup>(</sup>૨૦) જ. આ. હિ. રી. સે. પુ. ર આંક ૧ પૃ. ૧૪– ૧૫ "From Amarkosha we learn that Shudraka, Hala and other kings had the title of Vikramaditya=અમરકાષ્થી આપણને નાણ થાય છે કે, શૂદ્ધક, હાલ અને અન્ય રાન્નઓનું ભિરૂદ પણ વિક્રમાદિત્ય હતું. ( મારે દીપણ--એટલે સાબિત થાય છે કે રાન્ન હાલનું નામ પણ વિક્રમાદિત્ય હતું જ ).

ખાકી શુદ્ધક વિશે અમરકાષકારના પોતાના શબ્દો આ પ્રમાણે છે. This Shudraka may be said to have founded the Vikrama era in B. C. 58 by defeating the Sakas of Malwa. Tradition is strong in ascertaining that Vikramaditya defeated alien Sakas near Karur and established his era=આ શદ્ધક વિશે કહી શકાય છે કે, તેણે માળવાના શકને હરાવીને ઈ. સ. પ. પ૮ માં વિક્રમ સંવતની સ્થાપના કરી હતી--કારૂર નજીક શકને વિક્રમાદિત્યે હરાવ્યા અને મેતાના સંવતની સ્થાપના કરી એવી ખાત્રી આપતી દેત-કથા ખદ્ધ જોશબેર ચાલે છે.

<sup>(</sup>ર૧) કે. હિ. ઇ. પૂ. ૫33.

<sup>(</sup>૨૨) વિક્રમાદિત્ય શબ્દના અર્થ કરતાં કે. હિ. ઇ. ના લેખકે તેજ પૃષ્ઠ હપર જણાવ્યું છે કે—

भेभ छे है (भ) यंद्रग्रेस भीके अई विक्वमाहित्य, के गुप्तवंशी सम्राट छे अने अवंतिपति पण् छे, तेणे छ. स. ३८० थी ४६४ सुधी राज्य इर्धे ढतुं अने तेणे क शहप्रकाने ढमेशने माटे इयरी नांभी ढती. तेक विक्वमाहित्यथी भरी रीते विक्वमसंवत्सरनी स्थापना इरवामां आवी छे (भ) पण् ढिहीप्रकाओं ओं हे तेनोक नामधारी भीको विक्वमाहित्य, के छ. स. पू. पण्मां थये। छे तेना नामे विक्वमसंवत शक् इरायानी यश अभी हीधे। छे अने तेम इरीने (क) आ भे विक्वमाहित्य वन्येने। लेह ढिंदुशास्त्रो पूरी रीते पीछाणी शक्या नथी.

િમારૂં કીપ્ણ-ગુપ્તવંશી સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્ત બીજાનું નામ વિક્રમાદિત્ય હતું તે ખરી વાત છે. તેમજ તેણે અવંતિપતિ ચક્રણવંશી ક્ષત્રપાેને હરાવીને અવંતિની ગાદી મેળવી હતી તે પણ ખરીજ વાત છે. આ ઉપરથી લેખક મહાશયે તે ચષ્ઠણવંશી ક્ષત્રપાને શક પ્રજ્ઞ લેખી કાઢી હોય એમ સમજ્ય છે. પણ ઇતિહાસ કહે છે કે<sup>ર ક</sup> શકપ્રજાનું નિકંદન તા ગાતમીપુત્ર શાત-કરણીએજ ઇ. સ. ૭૮માં કાઢી નાંખ્યું હતું; એટલે પ્રશ્ન એ થાય છે કે. તા પછી ઇ. સે.ના ઠેઠ ચોથા સૈકામાં પાછી શક પ્રજા આવી કચાંથી ? તે લેખકનું કથન સાર્ચુ માનવું ? કે શિલાલેખની હકીકતં સાચી માનવી ? ખાકી ખરી વાત તે એમ છે કે. ચક્રેષ્ટ પાતેજ શક નહાતા. <sup>૧૪</sup> તેમ શક પ્રજાના પણ બે વિભાગ હતા. તેમાંની ખરી શકપ્રજાનું નિકંદન ગઈ ભીલ વંશા વિક્રમાદિત્યે છે. સં. પૂ. પહેર્મા કાઢી નાંખ્યું છે<sup>રપ</sup> ન્યારે ખીજી શકપ્રજા, જે શકપ્રજાનો હિંદી વિભાગ

ગણાય અને જેને ઇ તિહાસકારાએ ઇન્ડાેસીથીઅન્સ તરીકે એાળખાવ્યાે છે, તેના વિનાશ, રાણીશ્રી બળશ્રીના પાત્ર ગાતિમપુત્ર શાતકરણીએ કરી નાંખ્યા છે.<sup>ર ૧</sup> આ પ્રમાણે ખે વખતે મળીને, શકપ્રજાનું નામ સહાત ઇતિહાસમાંથી ભૂંસી જઇને હમેશને માટે અદશ્ય થઇ ગયું છે. એટલે ઇ. સ.ના ચાથા સૈકામાં શકપ્રજાતું પુન: અસ્તિત્વ કલ્પનું તે. વંધ્યાને પુત્ર હેાવાનું કહેવા સમાન ગણાય. આ ઉપરાંત બીજી તેા ઘણી દલીલા ગુપ્તવંશી ચંદ્રગુપ્તની વિરુદ્ધ જાય તેવી છે. પણ ઉપરના ફકરામાં ટાંકેલા શબ્દાેથી તે પર હાેવાને લોધે, તેની ચર્ચામાં ઉતરવું દુરસ્ત ગણાય નહીં. એટલે સાખિત થઈ શકે તેમ છે કે, ગુપ્તવંશી ચંદ્રગુપ્ત બીજાને, ન કહી શકાય શકારિ વિક્રમાદિત્ય કે ન કહી શકાય વિક્રમસંવતના રથાપક. તેમ હિંદીપ્રજાએ પાતાના ઉપકારક પુરૂષને પાતાના હૃદયમાં ધારી રાખવાના કાર્યમાં ભૂલ ખાધી છે એમ પણ નહીં કહેવાય ]

(ર) એક ખીજા લેખક પોતાનું મંતવ્ય નીચે પ્રમાણે રજી કરે છે. રે This Aziz the first has been placed in about B. C. 58; and it appears therefore that the era referred to, in the Taxilla inscription is the Vikram era, beginning in 58 B. C., which was founded perhaps to commemorate the accession of Aziz I= આ અઝીઝ પહેલાના સમય અશરે ઇ. સ. પૂ. પેટ કરાવાયા છે. એટલે માનવું રહે છે કે, તક્ષિલાના લેખમાં જણાવેલ સંવત, વિક્રમના સંવત છે. જેની ઓદિ

સમય અનેક રાન્નઓ થયા હશે, છતાં સંભવ છે-ખલ્કે શક્ય પણ છે કે, એક એવા જ વિક્રમાદિત્ય થયા હશે કે જેણે હજેનીમાંથી શકને હાંકા કાઢ્યા હાય. [ માર્ક દીપણ---આ બાબત આપણે આગળ વિચારવાની છે એટલે હાલ તરત તે હપર કાંઇ વિવેચન કરવા જેલું રહેતું નથી.]

<sup>(</sup>૨૩) જુઓ શણીશ્રી બળશ્રીએ કોતરાવેલ નાસિકના શિલાલેખ (પુ. ૩. પૃ. ૨૦૨)

<sup>(</sup>૨૪) જુઓ યુ. ક. યુ. ૨૧૭ થી ૨૨૨ ઉપર નહપાસુ

અને ચક્રણની નિતિની સરખામણીવાળી હકોક્ત.

<sup>(</sup>૨૫) જીએા **૬**૫રમાં સપ્તમ ખંડે ત્રીજ પરિ<sup>\*</sup>છે**દે** પૃ. ૩૩–૩૪ ની હકીકત.

<sup>(</sup>૨૬) જુઓ પુ. ૩ પૃ. ૩૬૯ ઉપર રૂપભદત્તના શાહી વ'શના અત્તવાળું નિવેદન.

<sup>(</sup>રહ) જ. ખાં. છે. રા. એ. આ. ૧૯૨૮ નવી આવૃત્તિ પુ. ૩. પૃ. ૧૮ : તથા આ પરિશ્છેદે આગળ ઉપર ઢાંકેલી દ્રલીલ નં. ૧૦ લુઓ.

b. સ. પૂ. પ**૮માં થઈ છે અને તેની સ્થાપના** અઝીઝ પહેલાના રાજ્યાભિષેકના સ્મરણચિદ્ધ તરીકે કદાચ કરવામાં આવી હોય. " આ પ્રમાણે લેખક મહાશયના કથન વિષે, પાતાનું મંતવ્ય રજ્ય કરતાં મિ. રૅપ્સન કહે છે કે-"The interpretation may well be correct, inspite of the tradition, that the era was founded by Vikramaditya of Ujjain to commemorate the defeat of the Sakas=શકના પરાજ્યની યાદ-ગીરીમાં. ઉજેનીના વિક્રમાદિત્યે તે સંવતની સ્થાપના કરી હતી એમ જોકે દંતકથા ચાલે છે, છતાં તે સમજૂતી સત્ય હોવા સંભવ છે. એટલે આ ખન્ને વિદ્વાન ઇતિહાસકારાના મતથી એમ દેખાય છે કે (અ) શકપ્રજાને હરાવનાર જોકે ઉજૈનપતિ વિક્રમાદિસજ હતા ખરા પણ (બ) વિક્રમના સંવત જે ઇ. સ. પૂ. પ૮થી શરૂ થયાના મનાય છે અને જેની નાંધ તક્ષિલાના શિલાલેખમાં કરવામાં આવી છે. તેની માદિ તા અઝીઝ પહેલાના સમયના પ્રારંભથી ગણવાની છે. (ક) વળી કદાચ તેજ સાલમાં અઝીઝ પહેલા ગાદીએ બેઠા હશે તેથી, તેની યાદગીરીમાં આ સાલથી તે સંવત્સરની આદિ કરવામાં આવી હશે.

[મારૂં ટીપશુ-પ્રથમ નજરેજ, એ આશ્વર્ય પૂર્વક લાગે છે કે, શકપ્રજાને હરાવનાર જે ઉજૈનપતિ હોય તેના નામે મંવત્સર ચાલુ થાય કે અઝીઝ પહેલા, જે માત્ર મથુરાપતિ અને તિક્ષલાપતિજ હતા (પશુ જે અવંતિપતિ કદી બન્યાજ નથી) તેના નામે અને તેના સ્મરશુ માટે તે સંવત્સર શરૂ થાય ? વળી અઝીઝ પહેલાનું રાજ્ય જ્યારે અવંતિના પ્રદેશમાં કદાપિ થયુંજ નથી ત્યારે શકપ્રજાને હરાવનાર અવંતિપતિને અને મથુરાપતિને લેવાદેવા પશુ શું હોઈ શકે ? તેમજ અઝીઝ પહેલા જ્યારે અવંતિપતિજ બન્યા નથી ત્યારે તેને ફાળે શક પ્રજાને હરાવનાનું માન પશુ કેમ નેાંધી શકાય? આ બધા પ્રશ્નોના તાત્પર્ય એજ છે કે, આ અઝીઝને પશું, ન કહી શકાય શકારિ, કે ન કહી

શકાય વિક્રમસંવતના સ્થાપક; વળી તેની પાતાની કારકોર્દી કદાચ, ઇ. સ. પૂ. પ૮ની આસપાસમાં ભલે શરૂ થઈ હાેય અને તેટલા દરજ્જે તેટલા પૂરતી હકોકત સાચી ઠરાવી શકાતી હાેય, છતાં તેમ પણ ખન્યું નથી; કેમકે ઈ. સ. પૂ. પ૮માં તાે તેના રાજ્યના આરંભ થવાને બદલે અંત આવ્યાનું નોંધાયું છે. રેંે.

(3) એક બીજા વિદ્વાન લેખક રહે છે કે: In general, the Hindus know but of one Vikramaditya, but the learned acknowledge four; and when written authorities examined, they were found no less than eight or nine. Those, who reckon four heroes of that name. agree only about two. The first Vikramaditya was he, after whom the period is demonstrated; the second is Raja Bhoja-સામાન્ય રીતે હિંદુઓને એકજ વિક્રમાદિસના પરિચય છે. પણ વિદ્વાનાને ચારની જાણ છે; પરંતુ જ્યારે મ્રંથા તપાસીએ છીએ ત્યા**રે** તા તે નામની વ્યક્તિઓ આઠકે નવથી ઓછી દેખાતી નથી. આ (વિક્રમાદિત્ય) નામના, ચાર વીર-પુરૂષ થયાનું જેઓ સ્વીકારે છે તેઓ ખે વિશે તા એકમત છેજ. તેમાંના પહેલા તે વિક્રમાદિત્ય છે, કે જેના ઉપરથી સંવતની એાળખ થવા પામી છે; જ્યારે ખીજો (વિક્રમાદિત્ય) તે રાજા ભાજ છે. " એટલે કે આ લેખકના અભિપ્રાય પ્રમાણે (અ) હિંદુપ્રજાને મન તા એકજ વિક્રમાદિત્ય થયેલ છે. (ખ) જ્યારે વિદ્વાના અને પંડિતા તેવા ચાર વિક્રમાદિત્ય થયાનું માને છે. (ક) પણ માંથાનું સંશાધન કરવાથી તા વળી આઠ કે નવ વિક્રમાદિસો થયાનું નીકળે છે. (ડ) છતાં જેઓ ચાર વિક્રમાદિત્યા થયાનું માને છે. તેમણે આપેલાં તેમનાં વૃત્તાંતા જો મેળવીએ, તા આ ચારમાંથી એ જ્યાની હકીકત જ ઠીકઠીક મેળ ખાતી જણાય છે. તેમાંના એક, વિક્રમ સંવતના સ્થાપક વિક્રમાહિત્ય પાતે

<sup>(</sup>ર૮) જુઓ યુ.૩.વંશાવળીના કાઠા યુ.૧૪૫તથા યૂ.૪૦૬

<sup>(</sup>૧૯) એશિઆઢિક રીસચીં ત્ર પુ. ૯. પૂ. ૧૧૭

છે, અને બીજો વિક્રમાદિત્ય, તે જે રાજાભાજિ તરીકે એાળખાયા છે તે છે.

[મારૂં ટીપ્પણ-આ વિદ્વાન મહાશયનું કથન હજી વિચારપૂર્વક અને બહુ જ બારીક અવલાકનથી તારવી કાઢેલું દેખાય છે. તેમણે નથી કાઈ તે ખાટા પણ ઠરાવ્યા, તેમ નથી સાચા વિક્રમાદિત્યની સાલ પણ ખતાવી, તેમ નથી બીજી વિશેષ ઓળખ પણ આપી; છતાં અનેક વિક્રમમાંથી જે રાજા વિક્રમભાજ તરીકે ઓળખાઈ ગયા છે તેની પૂર્વે કેટલાક સમયે વિક્રમસંવત્સરના ખરા સ્થાપક થઈ ગયા છે; એટલું તેમના કથનમાંથી ગર્ભિત સૂચન નીકલે છે ખર્ં.

ઉપરાંત તેમણે એમ પણ ખતાવ્યું છે, કે કુલ્લે ચારથી આઠ અને નવની સંખ્યામાં વિક્રમાદિત્ય નામ-ધારી રાજ્યો હીંદના ભૂમિતળ ઉપર થઈ ગયા દેખાય છે. તેમાંના કયા પુરુષ સંવત્સરના સ્થાપક ગણી શકાય તે ખાખત પાતાના અભિપ્રાય ઉચ્ચારવાથી ચૂપજ રહ્યા છે. કદાચ ગર્ભિત અભિપ્રાય એમ તદ્દન ધરાવતા પણ હાય કે, સર્વે વિક્રમાદિત્યમાં જે પ્રથમ થયા છે તેજ સંવત્સરના સંચાલક હાય.

વિક્રમાદિત્ય નામની વ્યક્તિએ કેટલી થઈ છે અને ક્યારે થઈ છે તથા રાજભોજ પણ કેટલા અને ક્યારે થયા છે તે ખધુ આપણે આ પરિચ્છેદે આગળ ઉપર જણાવવાનું છે. એટલે અહીં તા આટલેથીજ પતાવીને આગળ વધીશં.]

(४) মহ ধনিসভাম মাউপনা মনত ক্রম ও k, A cave inscription at Udayagiri of the Samvat year 1093 or A. D. 1036, couples the name of Chandragupta, with the kingdom of Vikramaditya. In the Raja Tarangini also it is mentioned that Mantrigupta was placed on the throne of Kashmir by Vikramāditya of Ujjain. According to my corrected chronology of the Raja Tarangini, this happened in A. D. 433. The Satrunjaya-mahatmya also places (Wilford Researches A, S. Bengal IX 156: and Wilso Res. A. S. Beng XV 39 note) the third Vikramaditya in Samvat 466: A. D. 409= સંવત ૧૦૯૩ અથવા ઈ. સ. ૧૦૩૬ના ઉદયગિરિની ગુફાના એક શિલાલે ખમાં વિક્રમાદિત્યના રાજ્યની સાથે ચંદ્રગુપ્તનું નામ જોડાએલું માલમ પડે છે. રાજતરંગિણિમાં પણ એવી હકીકત મળે છે કે, ઉજૈનીના વિક્રક્ષમાદિત્યે કાશ્મિરની ગાદી ઉપર મંત્રગુપ્તને નિયુક્ત કર્યો હતો. રાજતર ગિણિની મેં શુદ્ધ કરેલી વંશાવળી પ્રમાણે આ ખનાવની તારીખ ઇ. સ. ૪૩૩ નાંધી શકાય છે. શત્રું જય મહાત્મ્યમાં પણ ( ભુએ વીલ્ફાર્ડ કૃત એ. સાે. બેંગાલનું રીસર્ચીઝ પુ. ૯, ૧૫૬ : અને વિલ્સન કૃત એ. સાે બૅગાલનું પુ. ૧૫ ડી. નં. ૩૯) ત્રીજા વિક્રમાદિત્યના સમય, સંવત ૪૬૬ એટલે ઇ સ. ૪૦૯ ખતાવાયા છે. '' એટલે કે કનીંગઢામ સાહેખના મત પ્રમાણે (અ) ઉદયગિરિ પહાડની ગુકામાં જે વિ. સં. ૧૦૯૩નાે શિલાલેખ છે અને જેમાં વિક્રમાદિત્યના રાજ્યે ક્રાઇ ચંદ્રગ્રપ્ત થઈ ગયા હાેવાનાે ઉલ્લેખ છે તે (ત્ર) તેમજ રાજતરંગિહ્યુમાં ઉજેનીના જે વિક્રમાદિત્યે પાતાના તરફના પ્રતિનિધિ તરીકે મંત્રિગ્રુપ્તને કાશ્મિરની ગાદી ઉપર ખેસાર્યાનું વર્ણવ્યું છે તે (ક) તેમજ **જે** વિક્રમાદિત્યના રાજ્ય અમલે શત્રુંજ્યમહાત્મ્ય નામ**નું** પુસ્તક રચાયું હતું તેઃ એમ કુલ મળીને આ ત્રણે વિક્રમાદિત્યા એકજ વ્યક્તિ લાગે છે. કારણ કે રાજ-તરંગિણિમાં કાશ્મિરના શાસનકર્તાએાની જે વંશાવળી પાતે શાધો કરીને શુદ્ધ કરી ખતાવી છે,તેમાં વિક્રમા<mark>દિત્યે</mark> નીમેલ મંત્રિયુપ્તના સમય ઈ. સ. ૪૩૩ના આપેલ છે. તથા તે હકીકતને સમર્થન આપનારી અને સ્વતંત્ર સાધન તરીકે ગણી શકાય તેવી વસ્તુ એ છે, કે મિ. વિલ્વર્ડ અને મિ. વિલ્સન નામના એ વિદ્વાનાએ પહા શત્રું જયમહાત્મ્ય નામનું પુસ્તક જે વિક્રમાદિત્યના

शिक्सा टाप्स भू. १४३

<sup>(30)</sup> જાઓ તેમણે પાતે રચલું પુસ્તક નામ ધી

રાજ્યે લખાતું હોવાની નોંધ નીકળે છે તેમાં તેના રચનાકાળ છે. સે. ૪૦૯ના ખતાવ્યા છે; એટલે કે જે ખે વ્યક્તિઓ એક નામધારી અને એક સમયેજ વિદ્યમાન હોય તે ખંતે વ્યક્તિઓ એકજ હોય એવા સંભવ છે. આ દલીલે વડે તેઓ સાહેળ, ઉપર વર્ષ્યુલેલા ત્રણે પ્રસંગાના વિકમાદિત્યને એકજ વ્યક્તિ તરીકે માને છે. અને તેના સમય ઈ. સ. ૪૦૯–૪૩૦ની આસપાસના દરાવે છે.

[માર્ફ ડીપ્પણ-પ્રથમ તા તેમણે જે સિદ્ધાંત રજી કર્યો છે, કે એક નામધારી ખે વ્યક્તિએ। જો એકજ समये विद्यमान है।य, तो ते એકજ व्यक्ति હાેવા સંભવે છે; તે સિદ્ધાંતજ ભૂલ ખવાડનારા છે. **ચ્યા ઉપર વિશેષ વિવેચન ન કરતાં પુ. ૧. પ્. ૧૮** કના ટીપ્પણમાં આપેલ વંશાવળી તરફજ વાચકવર્ગનું ખાન દારીશું. તે જોવાથી ખાત્રો થશે કે, બાજદેવ નામના મે રાજાએ એકજ વખતે થયા હાવાથી, ઇતિહાસ કારાએ એકના જીવન બનાવાને બીજાના માની લઇને કેટલા બધા ગાટાળા ઊભા કરી દાધા છે. અતાં તેમણે તે સિદ્ધાંતને નિશ્વયપૂર્વક ખરાે નહિ માનતાં. માત્ર સંભવિત હાેવાનું જણાવ્યું છે એટલે તે ઉપર વિવાદ કરવાનું છાડી દર્ધશું હવે તેમની ખીજી દલીલા તપાસીએ. શત્રું જ્યમહાત્મ્યની રચનાના સમય (તેમની જે ત્રણ દલીલા છે તે ) જેમ તેમણે ટાંકી ખનાવ્યા છે તેમ ઇ. સ. ૪૦૯ નથી જ. આ બાબતમાં મેં અનેક પ્રરાવા આપીને સાબિત કરી આપ્યું છે<sup>૩૧</sup> કે તે ઈ. સ. ૪૦૯=વિક્રમ સંવત ૪૬૬ નથીજ. જો કે ગ્રંથ કર્તાએ તેના રચનાકાળ ૪૭૭ જણાવેલ છે તે આંક

વિક્રમ સંવતના લેખીએ તા છ. સ. ૪૧૯ લેખાય, નહિ કે ૪૦૯) પણ વાસ્તવમાં તા તે ૪૭૭ના આંક તે વખતે તે પ્રદેશમાં ચાલતા માલવ સંવતના છે. નહીં કે વિક્રમસંવતનાે;<sup>કર</sup> અને તેની ગણત્રી કરતાં તેના સમય વિ. સં. ૧૦૬૬ની આસપાસમાં આવે છે. કે જે કાળે માલવપતિ ભાજરાજદેવ (જાુઓ પુ. ૧. પૃ. ૧૮૬ની ટીકામાં આપેલું વંશવૃક્ષ) ઉર્ફ વિક્રમાદિત્યનું રાજ્ય પ્રવર્તી રહ્યું હતું. અને તેમના રાજદરભારે શત્રુંજ્યમહાત્મ્યના કર્તા જૈનાચાર્ય શ્રી ધતેશ્વરસૂરીજી પાતે, તેમના રાજગુરૂ તરીક્રે<sup>ટે કે</sup> વિદ્યમાન હતા. એટલે કે આ ગ્રંથનાે રચિત સમય વિ. સં. ૧૦૬૬≕⊍. સ. ૧૦૦૯ ની આસપાસનાે છે.<sup>3૪</sup>નહી કે ઇ. સ. ૪૧૯ ના, કે ૪૦૯ ના; તેવી જ રીતે તેમની દલીલ નં. ૨ ની બાબતમાં જણાવવાનું કે. તેઓ સાહેબે રાજતર ગિશ્વિની જે વંશાવળી શાધી કરીતે મંત્રિગુપ્તના સમય ઇ. સ. ૪૩૦ નાે કરાવ્યાે છે,<sup>૩૫</sup> તેમાં તાે ઉજૈનપતિ વિક્રમાદિસને " શકારિ વિક્રમાદિત્ય " એવું ચાેખ્ખું ઉપનામ આપીતે સંબાધેલ છે: એટલે વિક્રમાદિત્ય વિશેની બીજી કાેઈ પણ કલ્પનાને સ્થાનજ રહે<u>તું</u> નથી. વળી ઉપરમાં વર્ણવેલી નં. ૧<sub>.</sub> ૨ અને **૩ની દલીલામાં આપણે ચર્ચા કરીતે સ્પષ્ટિકર**ણ કરતાં સાબિત કર્યું છે કે. શકારિ વિક્રમાદિત્ય તે બીજો કાઈ નહિ, પણ ગઈભીલવંશી વિક્રમાદિત્યજ છે. એટલે સર કનિંગઢામ સાહેખની ત્રણ દલીલામાંની છેલ્લી ખે, આ પ્રમાણે લુલી પડી જાય છે. અને પ્રથમની જે દલીલ છે તેમાં તા માત્ર ચંદ્રગુપ્ત નામની વ્યક્તિ વિક્રમાદિત્ય રાજ્યે થઈ હતી એટલુંજ ખતાવ્યું છે.

<sup>(</sup>૩૧) જુઓ, ભાવનગરથી પ્રસિદ્ધ થતું માસિક: નામે જૈન ધર્મ પ્રકાશ પુ. ૪૩ સ વત ૧૯૮૪, ફાલ્ગુનના અંક ૧૨ મા, પૂ. ૪૨૦ થી ૪૨૪.

<sup>(</sup>૩૨) ઉપરમાં આપેલ ટી. ને. ૧૬ ની હકીકત સર-ખાવા એટલે આ બાબતમાં પણ કેમ અને કેટલા અનર્થ થવા પાગ્યા છે તેની સમજણ પડી જશે.

<sup>(33)</sup> સાલંકો વંશના ગૂર્જરિવર કુમારપાળના સમયે શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યનું સ્થાન જે હતું તે સ્થાન માલવપતિ સાજદેવના સમયે આ ધને ધરસ્થિનનું હેાવાનું સમજનું

<sup>₹</sup>**6** 9.

<sup>(</sup>૩૪) આસપાસ શબ્દ એટલા માટે લખવા પડયા છેકે, માલવ સવતની આદિ કયારે થવા પામી છે તેના નિર્ણય હજી બરાબર કરી શકાયા નથી. (જુએા આગળ ઉપર આજ ખંડે તેનું વર્ણન.)

<sup>(</sup>૩૫) આ મંત્રિગ્રુપ્ત વિશે ઉપરમાં પૃ. ૪૦-૪૧ ન્નુઐા. ત્યાં તેના સમય ઈ. સ. પ્. ૫૩ થી ૯૭ સુધીના ઠશાવ્યા છે; તથા વિશેષ સ્પષ્ટીકરણુ પૃ. ૭૧ ઉપર દલીલ નં. ૫માં કર્યું છે તે ન્નુએા.

પણ તે ચંદ્રગુપ્ત રાજ્ય હતા કે કાઇ સામાન્ય-સાધારણ પુરૂષ હતા, તેમજ તે બંનેને, એટલે કે વિક્રેમાદિત્યને અને ચંદ્રગુપ્તને કાંઈ સંખંધ હતા કે કેમ, તે વિષે જરાપણ પ્રકાશ પાડ્યા નથી. એટલે તે દલીલ ઉપર ખહુ માટા મદાર બાંધીને આગળ વધવું સલાહકારક લાગતું નથી.]

(પ) મિ. થામસ નામના વિદ્વાન લખે છે<sup>3 ક</sup>ે કે -As there were many Vikramadityas; so probably there were many Sakaris. Every frontier encounter Scythians, which did not result in absolute defeat of the Indian forces. would under the usual terms of oriental hyperbole, entitle the local monarch to the honorary appellation of "Foe of the Scythians; and whatever may have been the real effect of the vaunted success of Vikramadityas' arms against the Sakas-now conclusi vely dated in A. D. 78-જેમ વિક્રમાદિત્ય અનેક છે તેમ શકારિ પણ અનેક હેાવા સંભવ છે.<sup>90</sup> શક લોકા સાથેની દરેક સરહદી લડાઇ, કે જેમાં હિંદી લશ્કરની સંપૂર્ણ હાર થઈ નથી હાેતી. તેમાં સ્થાનિક રાજવીને, પૌર્વાત્ય અતિશ્યાકિતની હમેશની સામાન્યપદ્ધતિ પ્રમાણે 'શકારિ'નું માનવત ખિરૂદજ લગાડવામાં આવે છે.— અને શક સામેની લડાઈ, જે હવે નક્કીપણે ઇ. સ. ૭૮ માં ખન્યાનું ગણાય છે, તેમાં વિક્રમાદિત્યના લશ્ક-રની ભપકા ભરેલી કતેહનું ગમે તે પરિણામ આવેલું ગણાય, તાયે…વળી તેજ લેખક અન્ય ઠેકાણે <sup>૩૮</sup>પાતાના

વિચાર જણાવતાં લખે છે કે—The Raja Ta rangini. the only Sanskrit Indian history extant. though avowedl**v** local in its purpose, gives promise-could we rely on its chronology-of unexpected illustration of the present subject of inquiry, in as much as, it notices a Vikramaditya of Ujjain, specified particularly as Emperor of India, who nominated Mantrigupta to the throne of Kashmir, moreover to extend the coincidences, this Vikramaditya is cited having previously expelled the Mlechhas and destroyed the Sakas= રાજતરંગિણિ, જે એક જ સંસ્કૃત હિંદી ઇતિહાસનું ખચત પુસ્તક છે અને જેના આશય ચાપ્પ્પી રીતે સ્થાનિક (વર્ણન કરવાના) છે-તેમાં વર્ણવેલા ખનાવ **ને** વિશ્વાસનીય લેખી શકાતા હેાય તાે—જેની ત**પાસ મ્યા**પણે કરી રહ્યા છીએ. તે પ્રસ્તુત વિષયના એક **મ** ગુધાર્યોજ – અલિસત દર્શાત આપે છે; કેમકે તેમાં ઉજૈનીના એક વિક્રમાદિત્ય, જેને ખાસ કરીને હિંદના શહેનશાહ<sup>૩૯</sup> તરીકે એાળખાવ્યા છે તેણે કાશ્મિરની ગાદીએ મંત્રિગુપ્તને નીમ્યાનું જણાવ્યું છે. વળી તેને વિશેષ સમ્મતિ-સમર્થન-આપતાં જણાવે છે કે તે વિક્રમાદિત્યે અગાઉ મ્લેચ્છોને હાંક્રી કાઢયા હતા અને શકના કચ્ચરઘાણ વાળી નાંખ્યેા હતા. "

આ આખાયે લેખ લગભગ ૯૦ વર્ષના પ્રાચીન છે. તેમજ તે લખાયા પછી કેટલીયે શાધખાળ થઇને તેમના વિચારામાં સુધારા વધારા થઈ ગયા છે. એટલે

<sup>(</sup>૩૬) જ. રાે. એ. એા. પુ. ૧૨. 'પૃ. ૧૪.

<sup>(30)</sup> ઘણા વિક્રમાદિત્યા થઇ ગયા છે તે ક્યન સત્ય છે. પણ શકારિ ઘણા થઇ ગયા છે તે સત્ય નથી લાગતું. તે માટે તેમણે જે પુરાવા રજી કર્યા હોત તા વિચારવાનું ફ્રીક સાધન મળત. ખાડી ઇતિહાસમાં હજી સુધી એક જ શકારિ વિક્રમાદિત્ય નાંધાયા હોય એમ જણાય છે.

વિક્રમાદિત્ય કેટલા થયા છે તે સર્વે આપણે આ પરિચ્છેલ-માં આગળ ઉપર ચર્ચવાના ઇાએ ત્યાંથી તેઈ લેવું.

<sup>(</sup>૩૮) જ. રાે. એ. સાે. પુ. ૧૨. પુ. ૧૩.

<sup>(</sup>૩૯) જુએા His des. Roi's du Kachmir II 76 (Troyer) વીલ્સન એશિ. રીસચી'ક પુ. ૧૫, ૩૮.

તે ઉપર વિશેષ ચર્ચા ન કરતાં જે મુદ્દાએ। આપણને ઉપયોગી છે, પણ હજુ સુધી છપાયા વિના અથવા અસ્પર્શ્યાજ પડી રહ્યા છે. તેના ઉપર જ માત્ર આપણે વિવેચન કરીશં. તેમનું કહેવું એમ છે કે વિક્રમાદિત્ય અનેક થઈ ગયા છે અને શકારિ પણ ઘણા થઇ ગયા છે; જોકે તે વિશે તેમણે કાઈ પુરાવા કે આધાર ટાંકયા નથી. એટલે તે વિશે આપણે કાંઈ પણ ચર્ચા-વિવાદ-કરવા જેવી સ્થિતિમાં નથી જ, તેથી તે મુદ્દો છાડી દર્ધશું પણ એટલું તાત્પર્ય તા તેમના લેખમાંથી નીકળી શકે જ છે. કે સંવત્સરના સ્થાપક જે વિક્રમાદિત્ય છે તે 'શકારિ' તા હતાજ; તેમજ બીજો મુદ્દો એ પણ નીકળ છે કે. તેઓ રાજતરંગિણિના પુસ્તકની હકીકત તા માને છે જ. પણ તેમાં આપેલી સાલ માટે તેમને વિશ્વાસ ખેસતા નથી. અને ત્રીજો મુદ્દો એ છે કે, તે ઉજૈનીના નૃપતિ હતા તેમ હિંદના શહેનશાહ પણ હતા અને મંત્રિગ્રપ્તને પાકવનાર પણ તે પાતે જ હતા. મા સર્વ મુદ્દાએ ઉપરમાં ચર્ચાઈ ગયેલી નં. ૪ ની દલીલમાં ખતાવ્યા પ્રમાણે ગર્દભીલ વિક્રમાદિત્યનેજ લાગુ પડે છે. એટલે નં. ૪ અને નં. ૫ની દક્ષીલોમાં એકજ વિક્રમાદિત્ય માટે લખાયું છે. એમ સમજ લેવું.

(૬) એક અન્ય લેખક, વળી જીદુંજ અનુમાન ઉડાવીને એમ દલીલ કરી છે કે, <sup>૪</sup>૦ Traditions are strong in asserting that Vikramaditya Salivahan defeated the alien Sakas near Karur and established his era, Salivahan Sakabda=દ તકથામાં ખાત્રીપૂર્વક અને ભાર દઇને જણાવાયું છે કે, કારૂર

મુકામે પરદેશી શકાને વિક્રમાદિત્ય શાલિવાહને હરાવ્યા હતા અને શાલિવાહન શકાબ્દ નામે પાતાના સંવત્સર સ્થાપ્યા હતા. એટલે તેમનું કહેવું એમ છે કે (અ) શાલિવાહન વિક્રમાદિત્ય નામે એક રાજા થઈ ગયા છે (અ) તેણે શકપ્રજાને કારૂર મુકામે હરાવા હતી; (ક) તેણે તે પ્રસંગની યાદગીરીમાં પાતાના નામે શાલિવાહન શકાબ્દ ચલાવ્યો હતા તથા (ડ) દંત-કથાઓ આ પ્રમાણે ભારપૂર્વક ખાત્રી આપતી જણાઈ એમ તે કહે છે.

[મારૂં ટીપપણ—આમાં ખેત્રણ બાબતનું મિશ્રણ કરી નંખાયું છે. લેખક મહાશય પોતે વિક્રમસંવત માટે વિવેચન કરે છે કે શકસંવત માટે તે સ્પષ્ટ થતું નથી. કારણ કે પોતે "શકાબ્દ" શબ્દ ચાપ્પો લખે છે, જ્યારે કારૂરની લડાઇના હવાલા આપે છે તે તા વિક્રમસંવતના સ્થાપકને લગતા છે. છતાં આપણે તા ન્યાય તાળવા માટે બન્ને સંવત્સરના વિચાર કરવાજ રહે છે.

જો 'શકાબ્દ' ઉપરજ તેમની દલીલ કેંદ્રિત થતી હોય તો, એટલી વાત તો આપણે જરૂર સ્વીકારવીજ રહે છે કે, કાઈ શાલિવાહનવંશના રાજ્યએ શકનામના સંવત્સર પ્રવર્તાવ્યા છેજ. અને તેણે શકપ્રજાને હરાવી પણ છે. કે છતાં શું તે ઉપરથી એમ કહી શકાય કે તેનું નામજ શાલિવાહન વિક્રમાદિત્ય કરે હતું ? તે તેમણે સ્પષ્ટપણે સાબિત કરી ખતાવ્યું તો નથીજ. તેમ શાલિવાહનવંશની વંશાવળો (પહેલેથી છેલ્લે સુધી લગભગ છત્રીસ રાજ્યએ થયા છે તેમાં) આપ્યીયે તપાસી જોતાં કાઈનું નામ વિક્રમાદિત્ય હોય એમ

<sup>(</sup>૪૦) જ. આં. હી. રી. સા પુ. ર. લાગ ૧ પૃ. ૧૫. (૪૧) વિરોધ અભ્યાસને પરિણામે આ કયનમાં સુધારા કરવા પડશે તેમ લાગ્યું છે. ન્યુઓ શતવહન વંશના વર્ણને. (૪૨) આ ગૌતમીપુત્રનું બિરૂદ વિક્રમાદિત્ય જે નેડાયું છે તે તેના રાન્ત્યકાળે થયેલ કવિ ગુણાઢયે, પાતાના રાન્નના શરાતનનું વર્ણન કરવા માટે અને તેની પૂર્વના વિક્રમાદિત્યની આળખ કરાવવા માટે વાપરેલું છે (ન્યુઓ તેમનાં જીવન ચરિત્રા પૂ. પ)

જેને હાલમાં મંદસાર કહેવાય છે, તે સ્થાનને કારર તરીકે ઓળખાવે છે. આ મંદસાર વર્ત માનના રતલામ શહેર પાસે આવેલું છે; એટલે કે અવંતિની ઉત્તરમાં. પણ મારી માન્યતા એવી છે કે, કારર શહેર તેા અવંતિથી દક્ષિણ દેશમાં જવાના રસ્તા ઉપર, કયાંક આવેલું હોવું જોઇએ, નહી કે અવંતિની ઉત્તરમાં; (જેમ મંદસારનું સ્થાન હાલ ખતાવાય છે તેમ)—આ ભેદના ખુલાસા પણ આપણને આગળ જતાં સમજય છે.

જણાતું નથી. અલખત્ત અમરકાશકારના વર્ણન ઉપરથી સમજાય છે કે તેમાંના હાલનામે રાજાનું ખીજાં નામ વિક્રમાદિત્ય હાેવા સંભવ છે ખરૂં (ભૂઓ ઉપરમાં **ડી. નં. ૨૦)** જ્યારે શક પ્રજ્તને હરાવનારનું નામ તા રાણી ખળશ્રીના નાસિકના શિલાલે ખમાં તેણીના પૌત્ર મીતમીપુત્ર શાતકરણીનું જણાવાયું છે. આ પ્રમાણે **ચારે તરફ અચે**ાકકસતાનું તત્ત્વ પથરાયલું નજરે પડે છે. વળી તેમણે કારૂર મુકામે યુદ્ધ થયાનું જણાવ્યું છે. મા કારૂર શહેરનું સ્થાન હજુ કાઈ રીતે ચાક્કસ થયું નથી. પણ ધણા ખરા વિદ્વાનાની એમ માન્યતા છે કે. તે હાલના માળવા પ્રાંતમાં આવેલ હાવું જોઈએ.<sup>૪૩</sup> જ્યારે ઇતિહાસથી આપણે જાણીએ છીએ કે તે સમયે માળવા પ્રાંત નહાતા શકપ્રજાની સત્તામાં, કે નહાતા ગૌતમીપુત્ર શાતકરણીની સત્તામાં; પણ અવંતિપતિ ગઈલીલવંશી ભ્રપતિઓની માલિકીમાં તે ભ્રમિ હતી. તા શું શકપ્રજાનું અને ગૌતમીપુત્રની વચ્ચેનું આ કારૂરવાળું યુદ્ધ, કાઈ ત્રીજા ભૂપતિએ પાતાની ભૂમિ ઉપર લડવા દીધું હતું એમ માની લેવું કે? તેવી માન્યતા તા યુદ્ધના સાધારણ નિયમની વિરૂદ્ધજ જાય તેમ છે; <sup>૪૪</sup> કેમકે યુદ્ધ હમેશાં ખે પક્ષકારમાંથી એકની ભૂમિ ઉપરજ લડવામાં આવી શકે. ધારા કે આ કારૂર શહેર. જેમ વિન્સેન્ટ સ્મિથનું માનવું થયું છે તેમ, દક્ષિણ હિંદમાં આવેલ કાચીન રાજ્યનું પ્રાચીન સમયે રાજધાનીનું શહેર હતું તા ત્યાં પણ પાછા, ઉપર પ્રમાણેજ વાંધા આવીને , ઉભા રહે છે; કેમકે આંધ્રપતિ શાતવાહનવંશની સત્તા કાઈ કાળ, તંગભદા નદીની દક્ષિણ કે તેની પેલી પાર અને હાલના મેસર રાજ્યની ઉત્તર સીમા સુધી પણ પહેાંચીજ નથી, તેમ શક પ્રજાતું રાજ્ય પણ નર્મદા નદીના દક્ષિણ કાંઠાથી, અને બહુ બહુતા નાસિક જીલ્લામાં ગાદાવરી નદીના મૂળથી, દક્ષિણ દિશા તરફ લંખાયું જ નથી. તેા પછી બન્ને પક્ષકારના રાજ્યની હદનું જ્યાં સ્વપ્નું પણ આવે તેમ નથી તે જગ્યાએ યુદ્ધ થયાનું શી રીતે સંભવી શકે ? જ્યારે ખરી રીતે તા આ ગૌતમીપુત્ર અને શક પ્રજા વચ્ચેની લડાઇ સાૈરાષ્ટ્ર પ્રાંતમાંજ<sup>૪૫</sup> થઈ છે. આ પ્રમાણે શાલિ-વાહન રાજાની માન્યતા અને કારૂરની લડાઈમાં તેનું જોડાણ, તે ખને હકીકતાનું અસંભવિતપણું સિ**દ્ધ થા**ય છे. वणी को शातवाद्धनवंशी राज्य दाखने, विक्वम संव-તના સ્થાપક તરીક લેખવા માંગતા હેા. તા ખીછ મુશ્કેલી એ આવે છે કે, પ્રથમ તા તેનું રાજ્ય ઇ. સ. પૂ. પહ માં હતું જ નહીં. તેના રાજ્યના પ્રારંભજ ઇ. સ. પૂ. પ૭ પછી લગભગ દરોક વર્ષે થવા પામ્યાે છે.<sup>૪૬</sup> છતાંયે જે વિક્રમાદિત્યને કારૂરની લડાઈમાં યુદ્ધ કરનાર અને શક પ્રજાને હરાવનાર તરીકે ગણી, शक संवत्सरते स्थाने विक्रम संवत्सरने। स्थापक गण्वी, એમ જો લેખક મહાશયના કથનના હેતુ હાય તા ઉપરની દલીલાે નં. ૧, ૨, ૩માં આપણે પુરવાર ક**રી** ગયા છીએ તે પ્રમાણે અહીં પણ તેજ ગઈ બીલવંશી વિક્રમાદિત્યને શકારિ તરીકે લેખવા પડશે.

(૭) અન્ય વિદ્વાન વળી પાતાની માન્યતા નીચે પ્રમાણે જણાવે છે<sup>૪૭</sup>:—"He was called

<sup>(</sup>૪૩) વર્ત માનકાળ યુરાપનું મહાયુદ્ધ (ઈસ. ૧૯૧૪થી ૧૮ સુધીનું) બેલજીઅમની ભૂમિ હપર લડાઇ હતું. જે બૂમિ, બે પક્ષે લડનાર એકપણ પ્રજ્ઞની નહેાતી અને તેથી તેને યુદ્ધના નિયમ વિરૂદ્ધની ગણાતી હતી. કારણકે ત્રીજ પક્ષની પ્રજ જે તદ્દન નિર્દોષ હાય અને જેના લડાઇની હાર જીતમાં કાંઈજ સ્વાર્થ નથી તે પ્રજા શા માટે યુદ્ધના જેખમમાં પાતાને કતારે?

<sup>(</sup>૪૪) જુઓ અરોાક (વિન્સેંટ સ્મિથ કૃત) પૃ. ૧૫૭. શિ. પ તેમાં લખ્યું છે કે-The ancient capital (of

Keralputa) was Vanji, Vanchi or Karur (Tirur-Karur) about 28 miles E. N. E. of Kochin= કેરલપુત્રની પ્રાચીન રાજધાની વંજી, વંચી અથવા કરૂર હતું: જેને હાલ તિરૂર-કાર્ર કહેવાય છે અને કાચીનથી ઈશાન પૂછે લગભગ ૨૮ માઇલ ઉપર આવેલ છે.

<sup>(</sup>૪૫) જુઓ પુ. ૩ માં રૂષભદત્ત શાહીવ રાના રાજ્યા-ધિકારનું વૃત્તાંત.

<sup>(</sup>४५) જુઓ શતવહન વંશની વંશાવળી પુ. પ મું.

<sup>(</sup>૪૭) 3'લ એન્શન્ટ જીઓગ્રાપી એાક ઇન્ડિયા પૃ. ૫૯.

Vikramaditya II the Great, who founded Samvat era A. D. 515 to 550, who revived Hinduism and introduced Shiva—puja=तेने विश्वभादित्य श्रीको (भक्षान) अद्वेवाता ढता, तेले छे. स. ५१५—५५० सुधीमां संवतनी स्थापना अरी छे, वणा तेले ढिंदु धर्मना पुनञ्ज्ञार अरीने शिवपूक्त हाणल अरी छे." अरले हे तेमनी गलुत्री अमे छे हे (अ) आ पुरुषने विश्वभादिस श्रीक्त तरीहे संभाधवामां आवे छे. (अ) तेना समय छे. स. ५१५ थी ५५० ने। गलुाय छे अने (अ) तेलेल ढिंदु धर्मने। इद्धार अरीने शिवन्यूक्त हाणल अरी महिमा वधार्थों छे.

[ माइं टी पण् — प्रथम ते। व्या राज इया वंशने। हती तथा इया प्रदेशने। सूपित हती विशेष द्वांधि प्रेडारनं तेमणे विवेचन क इर्युं नथीं. એટલે तेने। पत्ती सगाववीक सार छे. मात्र सास उपरथी क तेनी भाण डाहवी ते ते। धूमाडामां व्याच्छा सरवा केंद्रे गण्याय. એટલે ते विशे प्रयत्न डरवानुं आपणे छेडी हेवुं क रहे छे. परंतु એક वात याह आवे छें के, डहाच सेण्ड महाशयने। छेराहा, मिहिरकुण अने तीरमाण्ती साथे के युद्ध माणवाना राकपूताने थेयेस छे, ते संबंधी छसारे। डरवाने। हें।य ते। ते मत पण् डेटसे। भाटा छे, ते आपणे नीचेनी हसीस नं. ८ मां वताववानुं छे એटसे त्यांथी की हिंदी। विनंति छे.

(૮) એક લેખક મહાશય જણાવે છે કુષ્ટ માલવપતિ યશાધર્માએ કારૂર મુકામે છે. સ. પજ્જમાં મિહિરકુલને હરાવ્યાની વાત ડૉ. હૉનેલે અને ડૉ. કીલહૉર્ને કરી છે. પણ તે વાતના ઈન્કાર રા. ખ. વૈદ્ય મહાશયે કર્યો છે. કારણ કે ઉપરના બન્ને વિદ્વા-નાએ મિ. અલ્ખરૂનીના કહેવાનાજ આધાર લીધા છે. વળી તે ઉપર વિચાર કરતાં તે કારૂરનું યુદ્ધ તા ઇ. સ. પજ્જની પહેલાં ઘણા વર્ષે થઈ ગયું છે એમ

[ ડીપ્પણ--પ્રથમ તા મિ. અલ્પરનીના સમયજ ર્ધ. સ. ની ખારમી સદીના છે એટલે કે કારરની લડાઇ (એ ઈ. સ. ૫૪૪માં થયાનું તે કર્ણાલીએ તા) થયા બાદ છ અને (જેને તેને છે. સે. પૂ. પહેમાં થયાનું ગણીએ તાં) ખાર સદીના સમય તેને કહેવાય. વળી મિ. અલ્બરૂનીના લખવાના સર્વ આધાર પર્ કેવળ દંતકથાઓ અને તેવાજ અન્ય બીન વિશ્વસ-નીય સાધન ઉપર રચાયલા છે. એમ તેનાં પુસ્તકાનાં વાંચનથી ખુલ્લું દેખાઈ આવે છે. એટલે પણ રા. ખ. વૈદ્ય મહાશયનું મંતવ્ય સાચા જેવું ગણી શકાય. વળી મિ. અલ્બરૂનીના મંતવ્ય સામે પડકાર ઝીલનાર. અમરકાશકાર જેવી 🕊 સર્વમાન્ય થયેલ સત્તાના છે. તેમ અમરકાશકાર. એક હિંદી હેાવા ઉપદાંત હિંદ પણ છે એટલે હિંદુત્વના તથા હિંદને હાતી હક્ષીક-તના, તે જેટલા જાણકાર હાે કાેક તેટલા મિ. અલ્બરની જેવા એક અહિંદુ નજ હાઈ શકે. વળા મિ. અલ્ખરૂની કરતાં અમરકાયકારની કે કાઇ પણ કાવ-કારની, એકઠી કરેલી હકીકતમાંથી ખરી વસ્તુ ચાળી કાઢવાની અને પછી તેનું પૃથક્કરણ કરી નિઢાળી જોવાની શક્તિ, પણ વિશેષ અંશે ખીલેલી હોય એમ ગણી શકાય છે. એટલે પણ અમરકાષકારનું વચન વધારે વિશ્વસનીય દેખાય છે. ખીજાં, કારૂરની જીત મેળવનારને તા. શકારિ વિક્રમાદિત્ય કહેવાય છે, જ્યારે

જણાવે છે. એટલે લેખક મહાશયનું કહેવું એમ થાય છે કે (અ) અલ્ભરનીના કહેવાથી ડૉ. હૉર્નેલ અને ડૉ. કીલ્હાનિની માન્યતા એમ થઈ છે કે, કારૂર મુકામે યુદ્ધ ઇ. સ. પજજમાં થશું છે. આ યુદ્ધમાં એક પક્ષે માળવાના રાજપૂતા હતા અને સામાપક્ષે મિહિરકુળ તથા તારમાણની જાતવાળાઓ હતા. (ખ) પણ રા. ખ. વૈદ્ય સાહેખની માન્યતા પ્રમાણે મિ. અલ્ખરનીનું કથન બરાબર નથી લાગતું. (ક) તથા આ બન્ને મુદ્દા ઉપર વિચાર કરીને પાતાનું મંતવ્ય રા. ખ. વૈદ્ય તરફ ઢળતું હાવાનું જણાવ્યું છે.

<sup>(</sup>૪૮) જાએ, ભારતકા પ્રાચીન રાજવંશ પુ. ૨ પૃ. ક્ટેડથી આગળનાં પૃક્ષો.

<sup>(</sup>૪૯) અમરકાયમાં વિક્રમાદિત્યને શકારિ કહીને સંખાષાયા છે. (તુઓ ઉપરમાં દી. નં. ૨૭. )

મિહિરકુલ અને તારમાણને તા શકજાતિના નહીં પૃષ્યુ દૂષ્યુ જાતિના ગણાવાયા છે, એટલે તેમના હરાવ-નારને શકારિ ન કહેતાં દૂરણારિ કહી શકાય. વળી ક્રણ પ્રજાનું નિવાસસ્થાન, હિમાલયની ઉત્તરે તિખેટના મુદેશમાં, અથવા તેનાથી પણ બહુ છેટે અને ઉત્તરે એશિયાઈ તુર્કરતાનમાં ગણાય છે. જ્યારે શક પ્રજાનું નિવાસરથાન ખલચિરતાન, અફગાનિસ્તાન અને ઇરા-તની સરહદા જ્યાં સંલગ્ન થાય છે ત્યાં આવેલ શક-રતાન નામવાળા પ્રદેશમાં આવેલું છે. એટલે કે દૂષ મુજા અને શક પ્રજા કોઈ રીતે એકજ પ્રજા તરીકે માની લેવાય તેમ પણ નથી. આ પ્રમાણે સર્વ વસ્તુરિયતિ એક બીજાથી ધણે દરજ્જે ભિન્ન ભિન છે. મતલખ કે સર્વ હકીકત જોતાં, કારૂરનું યુદ્ધ અમરકોષકારના કહેવા પ્રમાણે ઈ. સ. ૫૪૪ પહેલાં ધર્ણા વર્ષો પૂર્વે, એટલે છે. સ. પૂ. ૫૭ માં જે ધારવામાં આવ્યું છે તેમજ બન્યું હાેવું જોઇએ. અને તે યુદ્ધમાં અવંતિપતિ ગઈ બીલવંશી વિક્રમાદિત્યના જ હાથ હાવો જોઈએ.

(૯) વળી પ્રખ્યાત વિદ્વાન મિ. કરગ્યુસનની માત્યતા એવી છે કે પo:-"Hieun Tshang is generally so careless about his dates -Shree Harsha Vikramaditya Sakari lived and defeated the Sakas at the battle of Karur in the first half of the sixth century of our era, and the Hindus for the sake of adjusting their eras, placed these events in the first century before Christ=મિ. હુંએન શાંગ સામાન્ય રીતે તારીખ દર્શનમાં બહુ બેદરકાર દેખાય છે; ક્રેમકે, શકારિ વિક્રમાદિત્ય શ્રી હર્ષવર્ધન જે આપણા સંવતની છઠ્ઠી સદીના પૂર્વાદ્ધમાં થઈ ગયા છે અને ફારૂરના યુદ્ધમાં જેણે શકાને પરાજય પમાડયા છે; तेमल के हिंदुओओ भात्र पाताना संवत्सरनी તારીએા બંધબેસતી કરવાને આ બનાવાને ઇ. સ. પૂ. ની પહેલી સદીમાં બન્યાનું ગાઠવી કાઢ્યું છે. ઈ. ઇ." એટલે કે તેમના મતે (અ) મિ. શુએન શાંગે હડીકતાની તારીખા નાંધવામાં બહુ બેદરફારી વાપરી છે. (બ) શ્રી હર્ધવર્ધન સમ્રાટ કે જેનું બીજાં નામ વિક્રમાદિત્ય હતું તેજ શકારિ છે અને કારૂરના યુદ્ધમાં તેણેજ વિજય પ્રાપ્ત કર્યો છે. (ક) વળી આ યુદ્ધ ઈ. સ. ની છઠ્ઠી શતાબ્દિના પૂર્વાદ્ધમાં થયું છે તેમજ (ક) હિંદુ પ્રજ્યએ આ બનાવને પાતાની વૃત્તિ સંતાપવાની ખાતર ઇ. સ. ની છઠ્ઠી શતાબ્દિને બદલે ઈ. સ. પૂ. ની પહેલી શતાબ્દિમાં તે બન્યાના ગણાવી કાઢયા છે. ઈ. ઈ.

[ ટીપ્પણ— અલખત્ત વિદ્વાન સંશોધક તરફ સંપૂર્ણ માન ધરાવતાં છતાં પણ કહેવું પડે છે કે, બીજા ઉપર ટીકા કરવી તે જેટલું સહેલું છે તેના કરતાં તે સાબિત કરવું તે વિશેષ કઠિન કાર્ય છે. પાતે ટીકા કરવા બહાર તાે પડયા છે પણ પાતે વિચાર કર્યા છે કે (૧) શ્રી હર્ષવર્ધનનું નામ તે શિલાદિત્ય હતું કે વિક્રમાદિત્ય હતું ? (૨) અને શ્રી હર્ષના સમય તે તે છું. સ. ૬૩૪ એટલે ઇસ્વીની સાતમી સદીના પૂર્વાહ્ક છે કે તેમના કથન પ્રમાણે છઠ્ઠી સદીના પૂર્વાહના છે? (૩) શું હિંદુ પ્રજા એવી અજ્ઞાન અને અજાણ હતી કે એક હકીકતને સાતસા સાતસા વર્ષ જેટલી આગળ પાછળ હાંકી લઇ જાય અને ઐતિ-હાસિક તત્ત્વાે જેવી છવતી જાગતી અને નક્કર સત્ય સિદ્ધ થયેલ વસ્તુને નાના બાળકનાં રમકડાં જેવી વસ્તુ ઠરાવી, સ્વેચ્છાપૂર્વક આમને તેમ ગળડાવ્યે જ જાય ? (૪) વળી શક પ્રજા જ જ્યાં તે સમયે ( ઇ. સ. ની છઠ્ઠી કે સાતમી સદી, ગમે તે લ્યા ) અસ્તિન ત્વમાં નહેાતી ત્યાં પછી શકારિ નામ જ શી રીતે ઉપસ્થિત કરી શકાય? કોઈ પણ ઇતિહાસકારે શ્રી હર્ષવર્ધનને શકારિ ઉપનામ લગાડ્યું હાય એમ હજા સુધી તેા જણાયું નથી જ; છતાં જણાવ્યું હાેય તાે પાતે તેના આધાર ટાંકવા જોઇતા હતા, **અથવા** પાતાની એક્લાનીજ તે માન્યતા થતી <mark>હોત તા</mark>ે

<sup>(</sup>૫૦) જ. રા. એ. સા. ચેટબ્રીટન એન્ડ આયર્લાડ પુ.

૧૨. પૂ. ર૭૬.

विगतिथी अने ह्लीक्षीथी ते पुरवार डरी लताववुं हतुं. पण् तेम डरवाने लह्ले पेतानी डल्पनामां केम आवे तेम गेरणा गलडाव्ये कवा ते छितिहासनुं यण्तर यण्वामां ते। करा पण् अवित नहीं करणाय. (प) वणी ह्युके निशांग केवा (जीक लाजन नहीं करणाय. (प) वणी ह्युके निशांग केवा (जीक लाजन नहीं करणाय. वर्षे वर्षे मिनी महत्त्वता गावामां इहाय अति स्थार्थित डरे ते मानी शडाय, पण् आमां ते। डां छितेने स्वार्थं केवुं पण्य नथी तथी), तटस्थ पुरुष पेताना कर समयनी जनेल हुड़ी इतनी तारी भामां हरहार डरे छे अभ डां छ पण्य पुरावा टांड्या सिवाय जाहेर डरवुं ते शुं शालास्पद छे? गमे तेम हो, पण्य इरक्युसन साहेलना डथननी सत्यता विशे आपण्या मनमां ठीड छाप पडती नथी कर.

(૧૦) વળી એક પ્રમાણભૂત ગણાતા પુસ્તકમાં <sup>પ</sup> લખેલું છે કે:—"To Aziz I has been attributed the foundation of Vikrama Era, beginning in B. C. 58 and according to Sir John Marshall, an inscription discovered by him Taxilla is actually dated in the year 136 of Aziz. This inscription may well be correct, in spite of the tradition that this era was founded by king Vikramaditya of Ujjain to commemorate the defeat of the Sakas, and whatever may have been the origin of this era, the assignment of Aziz I to this period is justified by other considerations=ઇ. સ. પૂ. ૫૮માં શરૂ થતા વિક્રમ સંવત, અઝીઝ પહેલાએ સ્થાપ્યાનું કહેવાયું છે તથા તક્ષિલાના જે શિલાલેખ સર જૉન માર્શલ સાહેએ શાેધી કાઢયાે છે તે અઝીઝના (એટલે અઝીઝ સંવતના) ૧૩૬મા વર્ષમાં લખાયા છે એમ પાતાનું **કથન** છે. શક લોકોના પરાજયની યાદગીરીમાં ઉત્છે.

નીના વિક્રમાદિત્યે આ (વિક્રમ) સંવત સ્થાપ્યા છે એવી દંતકથા ચાલે પણ છે છતાં આ શિલાલેખ સત્ય હોવા સંભવ છે. વળી આ સંવતની સ્થાપનાનું મૂળ ગમે તે ઠરે, તાયે ખીજી વસ્તુસ્થિતિ વિચારતાં અક્રીઝ પહેલાના સમય તા આ કાળ ઠરાવવાનું વ્યાજખી ગણાય છે. એટલે લેખક મહાશયના કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે, (અ) જે વિક્રમસંવતના ઈ. સ. પૂ. પ૮ની આદિમાં પ્રારંભ થયા છે તેના પ્રવર્ત્તક ભાદશાહ અક્રીઝ પહેલા હતા (ખ) વળી તિક્ષલામાંથી જે શિલાલેખ સર જોન માર્શલ સાહેખને મળી આવ્યો છે તે તેમના મંતત્ય પ્રમાણે અક્રીઝના સંવતના ૧૩૬ના આંકના છે. (ક) તથા શકારિ વિક્રમાદિત્યના તે સંવત ભલે ગણાતા આવે છે, છતાં ખધી હકી કતાનું નિરીક્ષણ કરતાં, તેની સાથે અક્રીઝ પહેલાના સમય ખરાખર મળતા આવે છે ખરા.

[ ટીપ્પણ—(૧) પ્રથમ તા અઝીઝ પહેલા અને વિકમાદિત્ય તે ખન્ને સમકાલિન જ નથી. હા, હજુ એટલું ખનવા યાેગ્ય છે કે, અઝીઝ પહેલાનું મરણ <del>જ્યારે</del> થયું છે ત્યારે, કે ત્યાર પહેલા અથવા તે પછી થોડા વર્ષે વિક્રમાદિત્ય ગાદીએ આવ્યા છે. એટલે ક્ર અઝીઝના મર**ણ** સમયે વિક્રેમાદિત્યની હૈયાતી તેા આ પૃથ્વી ઉપર થઈ ચૂકી હતી. પણ રાજ્યમેં વિભ્ર-ષિત થયા હાય વા ન પણ થયા હાય. તેટલે દરનને ખન્ને સમસમયી કહી શકાય. બાકી તા એકનું મ**ર**હ્યુ થયું છે અને બીજો તેજ અરસામાં ગાદીપતિ બન્યા છે એમ બનવા પામ્યું છે. તા પછી શું ઇ. સ. પૂ. પ૮ માં અઝીઝનું મરણ થયું છે તેની યાદગીરીમાં તેણે પાતાના સંવતની સ્થાપના કરી હશે એમ માનવું ? (૨) પ્રશ્ન એ થાય છે કે અઝીઝને અને વિક્રમાદિત્યને અરસ-પરસ એટલું બધું શું લાગતું વળગતું હતું, કે હેત ઉભરાઇ જતું હતું. કે અઝીઝ જેવા શહેનશાહ ઉઠીને વિક્રમાદિત્યના નામના સંવત ચલાવે? અને તેમાં પણ ખૂખી એ છે કે, જે ખનાવ ભવિષ્યમાં ખનવાના છે (કારણકે અઝોઝના મરણ બાદ જ વિક્રમાદિત્ય

<sup>(</sup>પર) કે. હિ. ઇ. ૧, પૃ. ૫૭૧.

ગાદિએ આવ્યા છે) તેના ઉપર તે ગણત્રી કેવી રીતે કરી શકે ? વળી તે ખન્ને નથી એક નાત જાતના કે નથી ખેતી વચ્ચે કાઇ જાતની મિત્રાચારી કે ભાઈ બંધી, કે તે તેના સંવત ચલાવવાને પ્રેરાય. (૩) તેમજ ૧૩૬ના આંકને<sup>પર</sup> જે અઝીઝના ગણાવે છે તે માટે આધાર શા છે ? છતાંયે તે ૧૩૬ના આંક અઝીઝના જ છે એમ સાબિત થતું હાય તા તેના અર્થ એમ થયા કે તક્ષિલાના શિલાલેખ જ્યારે અઝીએ દાતરાવ્યા ત્યારે દાઇક એવા સંવત ચાલતા હતા **કે જે**ના આશ્રય લેવાનું અઝોએ મુનાસ**ભ ધાર્યું હતું**; અને તે સમયે તે સંવતનું ૧૩૬ મું વર્ષ ચાલતું હતું. તે ઉપરથી તા ઉલડું એમ સિદ્ધ થયું, કે તે ૧૩૬ના આંકવાળા સંવત, ન ઠર્યો અઝીઝના કે ન કર્યા વિક્રમાદિત્યના; પણ અઝીઝ ગાદીએ આવ્યા તે પહેલાં આશ્વરે સવાસા વર્ષ ઉપર થઇ ગયેલ કાઇ અન્ય પરાક્રમશીલ વ્યક્તિએ તેની રથાપના કરી ઢાેવી જોઇએ: તેમ વળી તે ૧૩ ધના આંક અઝીઝના પાતાના રાજ્યના દ્વાવાનું પણ સંભવિત નથી કેમકે તેવડું માટું દીર્ધકાલીન રાજ્ય કે આયુષ્ય કાઇ ભાગવી શકતું નથી. મતલબ કે આ મર્વ દલીલ અને ચર્ચાઓથી એમ સિદ્ધ થાય છે ક્રિઈ. સ. પૂ. ૫૭ ની સાલમાં જે સંવત્સરની આદિ થઇ છે તેને અને પાર્થિઅન શહેનશાહ અઝીઝ પહેલાને, ક્રાઈ રીતે કાંઈ સંબંધજ નથી. (આ અઝીઝ પહેલા વિશેની કેટલીક હેક્રીકત ઉપર નં. ર ની દલીલામાં **મ્માપણે** વિચારી ગયા છીએ તે ત્યાંથી જોઇ લેવી ).

આ પ્રમાણે લિબ લિબ વિદ્વાનાના તેમજ લિબ લિબ મુદ્દા ઉપસ્થિત કરતા પ્રશ્નોવાળા દશ અલિ-પ્રાયાને લગતી ચર્ચા આપણે ઉપરમાં કરી ગયા છીએ. તે ઉપરાંત હજી અનેક મતા ટાંકી શકાય તેમ છે. પરંતુ તેમાંના સર્વે મુદ્દાઓ, ઉપરની ચર્ચાન

વાળા પ્રશ્નોમાં લગભગ સમાવિષ્ટ થઇ જાય છે, એટલે વિશેષ વિસ્તાર થઇ જવાના ભયથી આપણે આગળ ચાલીશું. ઉપરના મુદ્દાઓની છણાવટ કરીતે જે સાર આપણે તારવી શક્યા છીએ તે સંક્ષિપ્તમાં આ પ્રમાણે છે. (૧) વિક્રમ સંવત્સરના સ્થાપક તેના નામ પ્રમાણે વિક્રમાદિત્ય જ હતા અને હાેવા જોઈએ (૨) તેમજ તેણે કારૂર મુકામે શકપ્રજાને હરાવીને શકારિ નામનું બિરૂદ પ્રાપ્ત કર્યું હતું (જોંક કારૂરનું સ્થાન નક્કી કરી શકાયું નથી). ખાકી વિક્રમાદિત્યના નામવાળી અનેક વ્યક્તિઓ થઈ ગઇ છે. તેમાંથી કાને શકારિ તરીક ઓળખાવી શકાય તે પ્રશ્નજ સર્વને મુંઝવનારા થઈ પડ્યા છે. એટલે કયા વિક્રમાદિત્યને શકારિ કહી શકાય તે રહસ્ય જો સમજી જવાય તાે પછી પાકા નિર્ણય ઉપર આવવાને જરાપણ શંકા કે બ્રાંતિનું સ્થાન રહે નહીં. તેટલા માટે વિક્રમાદિત્ય નામ ધરાવનારા કેટલા રાજાઓ થયા અને તેઓ દરેક કયારે થઇ ગયા. તેના એક કાઢા જો વાંચક મહાશયની સમક્ષ ધરવામાં આવે, તા આપણું કાર્ય ઘણું સુઘટ અને સરળ **થ**ઈ જાય એમ મારૂં ધારવું થાય છે. એટલે તેવા પ્રયત્ન હવે આદર્ર છું.

મિ. પ્રિન્સેપ્સના કહેવા પ્રમાણે પક વિક્રમ સંવતના પ્રચાર–પ્રદેશ, મુખ્યત્વે ઉત્તર હિંદમાંજ છે. તેમના વિચાર તેમણે આ શખ્દામાં વ્યક્ત કર્યો છે: "The era of Vikramaditya is in general use throughout Telengana and Hindustan properly so called, it is less used although known in Bengal, Tirhut and Nepal, and according to Warren, is nearly unknown in the Peninsula- વિક્રમાદિત્યના સેવત તેલગણમાં પે તેમજ ખરી

<sup>(</sup>પર) ખરી રીતે તક્ષશિલાના શિલાલેખમાં આંક તાે હલ્ નાજ છે: પણ તે આંક ઈ સ. પૂ. પછના કાેઇ સ વત-સરના કરાવીને પહ+હ∈ા કર દાેવાનું તેમણે જણાવી દીધું છે. મતલખ કે શિલાલેખમાં ૧૩૬ના આંક જ નથી. આ હલ્ના આંક વિશેની ચર્ચા પુ. કમાં પુ. ૨૪૦ ઉપર આપણે

ક્રી ચૂક્યા છીએ તે ને કહેવી.

<sup>(</sup>પે૩) જુઓ પ્રીન્સેપ્સ સાહેબતું રચેલું ઇન્ડિયન એન્ટીક્વીટીઝ એન્ડ યુસકુલ ટેળલ્સ નામનું પુસ્તક પૃ. ૧પા (પ૪) આમાં કાઈ તેલ ગણ દેશ વિશે કહેવા માંગે છે પણ તે સ્પષ્ટ નથી: સંભવ છે કે જેને હાલ આપણે તેલંગ્ર

**રી**તે ઓળખાતા હિંદુસ્તાન ભરમાં, સામાન્ય રીતે પ્રચલિત છે. ખેંગાલ, તિરહુટ અને નેપાલમાં તે જામાં છે પણ બહુ વપરાશમાં નથી. અને મિ. વાઁરનના કહેવા પ્રમાણે ( હિંદના ) દ્વીપકલ્પમાં તા તે લગભગ અપરિચિતજ છે. " આ સ્થિતિ અને સંયોગા વિચારતાં. વિક્રમ સંવતના સ્થાપકને ઉત્તર હિંદમાં થયેલ ભ્રુપતિઓની હારમાળામાંના એક તરીકેજ આપણે લેખવા રહે છે. છતાંથે દક્ષિણ હિંદના રાજવીઓમાં પક્ષ જે કાઇ વિક્રમાદિત્ય નામધારી રાજ્યો થઇ ગયા જણાયા છે તેમનાં નામા પણ તપાસી જોઈશું. જેથી શંકાના કિચિદ્દ અંશ પણ આપણા હૃદયમાં પાછળથી રહી જાય નહીં, કે કયા શકારિ રાજા વિક્રમાન દિત્ય હાેઈ શકે ? તેમ વળી જે સવાલ ઉભાે થયાે છે તે ઈ. સ. પૂ. ૫૭ થી આરંભીને ખહુમાં ખહુતા ઈ. સ. ૧૫૦ સુધીના સાતસા વર્ષના ગાળામાં થયેલ વિક્રમા-દિત્ય નામના રાજ્યોની વચ્ચેના નિર્શય કરી લેવા માટેનાજ છે; નહીં કે તે પછીના સમયના; છતાં વળી ક્રાેકના મનમાં શંકા ન રહી જાય, માટે ઇ. સ. ૯૦૦

ભાષા ખાલતા દેશ તરીકે ઓળખાવી રહ્યા છાએ તેજ હશે; કેમકે આ વાકયનું ઉત્તરાર્ધ જે છે તેમાં સાધ જણાવ્યું છે કે દ્વીપકલ્પમાં તા તેનું નામ તદ્દન અજાર્યું છે અને દ્વીપકલ્પ એટલે દક્ષિણહિંદ. તેમાં જ ઉપરના તેલે ગુ દેશ વર્તમાનકાળે આપણે માન્યા છે. છતાં, તે વાકય મિ. વારનનું છે અને પાતે તેનાથી જીદા મત ધરાવે છે એમ જે તેમનું કહેવું થતું હાય, તા તેલ ગણુના દક્ષિણ હિંદમાં જ સમાવેશ કરવા પડશે.

(૫૫) વળી વિક્રમાકિત્ય એલું નામ પાડવાની પ્રથા ધ્રુસલમાન રાજ્ય હિંદમાં સ્થાપિત થયા પછી–ખાસ કરીને ઉત્તરહિંદમાં નાણુદ થઇ ગઈ લાગે છે (સરખાવા વિક્રમાદિત્ય શાકરિના ચારિત્રમાંની હડીકત.)

(૫૧) આર્કીઆલોજીકલ રીપાર્ટ બીજો પૃ. ૧૮માં જ. રા. એ. સા. પુ. ૨ પૃ. ૨૭૧ના હવાલા આપીને ડાં. ભાઉ દાજીએ જણાવ્યું છે કે, He knows of no inscription dated in the Samvant, before the eleventh century of the Christian Era, General Cunningham goes nearly so far. He says the Samvat of Vikramaditya was not used so સુધીતા પે સમય તપાસી લર્ઝશું. કેમકે "વિક્રમસંવત" લખેલ એવા પહેલા શિલાલેખ વિ. સં. ૮૧૧= ઇ. સ. ૭૫૪ કે, અને વિ. સં. ૮૨૬= ઇ.સ.૭૬૯માં પછે કે વિ. સં. ૮૯૭ = ઇ. સ. ૮૪૦માં પટ્કાતરાયલ અદ્યાપિ પર્યત મળી આવેલ છે. જો કે કાશ્યાવાડ-માંથી મળી આવેલ એક લેખમાં પછ ઈ. સ. ૭૩૮= ૭૯૪ ની સાલ વિક્રમ સંવતમાં લખેલ છે. પણ તેનાં તિથિ, વાર, નક્ષત્ર બરાબર મળતાં નથી આવતાં એટલે તેને સપ્રમાણ કહી શકાય નહીં.

ઉપર પ્રમાણે તપાસવા યાગ્ય ( આપણે ઠરાવેલા એક હજાર વર્ષના ગાળામાં ઈ. સ. પૂ ૧ થી ઇ. સ. ૯૦૦ સુધીના) જે રાજ્યએા ઉત્તર હિંદમાં થઈ ગયા છે તેમાં કેટલાક હિંદી આલાદના છે તે કેટલાક અહિંદીના પણ છે. જ્યારે આપણે તા અહીં વિક્રમાદિત્યના નામની સાથેજ લેવા દેવાનું છે. એટલે અહિંદી ઓલાદના રાજ્યોનાં નામા અલગજ પાડી દર્ષશું. પછી જે બાકી રહ્યા તે આ પ્રમાણે છે. અવંતિપતિના એક ગર્દભીલવંશ, બીજો ગ્રુપ્તવંશ, અને

early as 826; Arch. Dep. Vol. II p. 266; though somewhat inconsistently he says in the same volume that the earlist inscription he knows dated in the Vikram Era is 811 or A. D. 754 (Arch. Dept II p. 68)=ઇસવીના અગિયારમા સૈકાની પહેલાંના અને જેમાં વિક્રમ સંવત વપરાયા દેશ તેવો કાઇ શિલાલેખ તેમની નહામાં નથી જ. સર કનિંગહામ પછુ તેજ હદ આંક છે. તેમનું કહેનું તો એમ યાય છે કે (આ. ડી. પુ. ૨ પૂ. ૨૬૬) ઈ. સ. ૯૨૬ ની પૂર્વે વિક્રમ સંવત વપરાતાજ નથી. છતાં તે કચનની વિરક્ષ જઇને તેજ પુસ્તકમાં પાછું પાતે જણાવે છે કે (આ. ડી. પુ. ૨. પૂ. ૬૮) વિક્રમ સંવતમાં લખેલ વહે. લામાં વહેલા શિલાલેખ જો પાતે નહાતા દેશ્ય તો તે વિ. સં. ૮૧૯=ઇ. સ. ૯૫૪ના છે.

(પછ) આ. ડી. પુ. ર. પૂ. ર૬૬ (ઉપર ટી. ન'. પ્ર માં તેતું વિવેચન જીઓ.)

(૫૮) લા. પ્રા. રા. પુ. ર. પૃ. ૩૮૬ : ઈ. એ, પુ. ૧૯. પૃ. ૩૫ (ધૌલપુરના મહાસેન ચઢુઆણુના સમયને), (૫૯) ઈ. એ, પુ. ૧૯, પૃ. ૭૫, ત્રીજો પરમાર વશ. ઉપરાંત કનાજના એક પ્રતિહાર વશ અને બીજો પરિહારવંશ અને સૌરાષ્ટ્રના વક્ષભી વશ્ચ. આ સિવાય કાઇ હિંદી રાજાઓ, ઉપરના એક હજાર વર્ષના ગાળામાં, ઉત્તર હિંદની કાઇ ભૂમિ ઉપર સત્તાધીશ બન્યા નથી; જ્યારે દક્ષિણ ભારતમાં, આંધ્રવંશ, ચાલુકયવંશ અને રાષ્ટ્રકૂટવંશ; તે નામના ત્રણવંશજ રાજ્યાધિકારે આવી ગયા છે. આ પ્રમાણેના

ઉત્તર હિંદના છ અને દક્ષિણ હિંદના ત્રણ, એમ મળી નવ રાજવંશમાંથી, ઉત્તરના વલ્લભી અને દક્ષિણના આંધ્ર<sup>૧૦</sup> તથા રાષ્ટ્રકૂટવ શમાંથી કાઇ વિક્રમાદિત્ય નામધારી રાજ થયા નથી એટલે તે ત્રણ બાદ કરતાં બાડ્ડીના છમાંથી કેટલા વિક્રમાદિત્ય થયા છે તેનીજ નાંધ લેવી રહે છે. તે તપાસતાં નીચે પ્રમાણે હડીકત સાંપડે છે.

|     | વંશ                                                        |                     |                | સા         | લ                         |            |            |          |            |            | વષ <sup>્</sup> |
|-----|------------------------------------------------------------|---------------------|----------------|------------|---------------------------|------------|------------|----------|------------|------------|-----------------|
| (અ) | ગર્દભીલ                                                    |                     |                |            |                           |            |            |          |            |            |                 |
|     | (૧) વિક્રમાદિત્ય ઃ વિક્રમસિંહ                              | <b>ป</b> .          | સ.             | પૂર્વે     | યહ                        | થી         | ∀.         | સ.       | 3          | =          | ţo              |
| (ખ) | <b>ગુ</b> પ્તવંશ                                           |                     |                |            |                           |            |            |          |            |            |                 |
| • • | (૨) ચંદ્રગુપ્ત પહેલાે : વિક્રમાદિત્ય પહેલાે                | <b>b</b> .          | સ.             |            | <b>३१</b> ८ -             | થી         | <b>ย</b> . | સ.       | 330        | =          | ٩٩              |
|     | (ક) ચંદ્રગુપ્ત ખીજો: વિક્રમાદિત્ય ખીજો                     | 뉭.                  | સ.             |            | Уев                       | થી         | l,         | ,        | ४१४        | =          | 36              |
|     | (૪) કુમારેગુપ્ત ઃ વિક્રમાદિત્ય ત્રીજો                      | <b>¥</b> .          | સ.             |            | ४८०                       | થ          | ι,         | ,,       | ४७५        | =          | 94              |
| (١) | પરમારવ શ                                                   |                     |                |            |                           |            |            |          |            |            |                 |
| • • | (૫) યશાધર્મનઃ <sup>૧૧</sup> વિક્રમાદિત્યઃ શિલાદિત્ય<br>વિક | ા. <b>ધ</b><br>લ્પે | !. સ<br>,      | ,          | <b>५१५</b><br><b>५४</b> ० | ર્થ<br>ર્થ | )<br>)     | ૫૫<br>૫૯ | o }        | 3 Y<br>Y o | ા થા            |
|     | (६) દેવશક્તિ (વિક્રમાદિત્ય નામ મેલવિત                      | છ)                  | ⊌.             | સ.         | ७२                        | 0          | થી         | 94       | <b>,</b> = | ţ          | 0               |
| (1) | ચૌલુક્યવંશ.                                                |                     |                |            |                           |            |            |          |            |            |                 |
| , , | (૭) વિક્રમાંદિત્ય પહેલાે <sup>દ ર</sup> શ                  | કિ.                 | <b>દે</b> પ્રય | <b>(- </b> | ૮૧ = ૪.                   | . સ.       | . હ        | 9-66     | ૧૫૯        | =          | २६              |
|     | , C, C                                                     | ,,                  | 4              | ۲)         | ,,                        |            |            | )<br>૧૯  | થા         |            |                 |

આ પ્રમાણે ચાર વંશમાં આદ વિક્રમાદિત્ય થયા છે. વળી કેટલાક ગ્રંથકારનું <sup>૧૪</sup> એમ પણ માનવું થયું કે કે વિક્રમાદિત્યને કાઇ કાઇ ડેકાણું રાજા ભાજ તરીકે હિંદુઓએ ગણી કાઢયા છે. એટલે તેવા ભાજદેવ કેટલા થયા છે તેની પણ આપણે તપાસ કરવી જ રહે છે. તેવી વ્યક્તિઓ કર્નલ ટાંડના મંતવ્ય પ્રમાણે બે વંશમાં મળીને ત્રણ થઈ છે: <sup>૧૫</sup>તેમ મારી તપાસમાં પણ ત્રણનીજ સંખ્યા થયેલ નીકળે છે. અલબત્ત

<sup>(</sup>૨૦) પાછળથી માલમ પડ્યું છે કે આંધ્રવંશના ૩૬ રોલાઓમાં નં. ૨૦ વાળા રાત્ત હાલનું નામ પણ વિક્રમા-દિત્ય હતું (ત્તુઓ ઉપરમાં દી. નં. ૨૦) પણ તેને શકારિ કહી શકાય તેમ નથી (ત્તુઓ ઉપરમાં નં. ૬ વાળી દલીલ) એટલે અત્ર તે નામની ગણના કરેલ નથી; છતાં આપણા વિષયની છણાવટ કરવામાં કાઇ દાષ રહી જતા નથી એટલા માટે અત્ર તે જણાવી લીધું છે.

<sup>(</sup>૬૧) જુઓ ગાડવહા પુસ્તકની પ્રસ્તાવના પૃ. ૨૧૯.

<sup>(</sup>૬૨) જ. ખાં. બ્રે. રા. એ. સા. પુ. ૮ પૃ. ૧૭.

<sup>(</sup>૬૩) જીએા ઉપરમાં દલીલ નં.૩: એશિ. રીસ. પુ. **૬** પૂ. ૧૭૭.

<sup>(</sup>૧૪) જીઓ ઉપરમાં દલીલ ન . 3 તથા એશિ. રીજા. પુ. ૯. પૂ. ૧૯૭: જ. રા. એ. સા. પુ. ૧૨ પૂ. રહપમાં લખેલ છે કે Bhoja is the name of Persians given to Vikramaditya's son and often confound the acts of the one with those of the other; Farishtah Danes translation vol. I p. 13. = ઇરાની લોકા વિક્રમાદિત્યના પુત્રને ભાજ નામધી સંભાષે છે અને વારવાર એકના જીવન અનાવને બીજાની સાથે ભળવી દે છે- ફરિસ્તાહ ઉન્સી, ભાષાંતર પુ. ૧ પૂ. ૧૩) (૧૫) તે ત્રણના સમય કર્મલ ટાંક આ પ્રમાણે નોંધે

<sup>(</sup>૧૫) તે ત્રણના સમય કર્મલ ટાંડ આ પ્રમાણ માય છે. (૧) ૬૭૧ (૨) ૭૨૧ અને (૩) ૧૦૨૧ આ પ્રેમો**ણેની** 

તેમાં એટલી વિશિષ્ટતા છે કે, તે ત્રણુમાંના બે ભાજદેવ તાે એકજ સમયે વિદ્યમાન હતા. તે સર્વેના સમય નીચે પ્રમાણે છે.

- (৮) પરમારવંશ (અવંતિપતિ)
  - (૯) વૃદ્ધ ભાજદેવ-વૈદિકમત પ્રમાણે કવિ બાલુ અને મયુરવાળા-અને જૈન મત પ્રમાણે ભક્તામર સ્ત્રાત્રના કર્તા માનતુંગસુરિવાળા.
  - (૧૦) ભાજદેવઃ આદિવરાહઃ ઉપમિતિ ભવપ્રયંચાના કર્તા સિહ્ધર્ષિવાળા, વિ. સં. ૯૬૦.
  - (૧૧) ભાજદેવ: શિલાદિત્ય : પ્રતાપશીલ; મુંજરાજ ઉર્ફે પૃથ્વીવલ્લભના ભત્રિજો, તથા વાદિવેતાલ શાંતિસૂરિના પ્રખાધિત,
- (ઇ) પરિહારવંશ—કનાજપતિ
  - (૧૨) ભાજદેવ-તે ઉપરના નં. ૧૦ ના સમકાલીન તથા જે રાજા આઝદેવ (બપ્પલદ સ્રિવાળા)ના પૌત્ર થતા હતા તે

ર્ધ. સ. ૫૫૦ની આસપાસમાં રાજ્યકાળ આશરે ૬૦ વર્ષ

ર્ધ. સ. ૮૭૦ થી ૯૧૫ = ૪૫ વર્ષ આશરે

ઈ. સ. ૯૯૬ થી ૧૦૫૫=૫૯

તં. ૧૦ તા સમય

ઉપર પ્રમાણે આઠ વિક્રમાદિત્ય અને ચાર ભાજદેવ થયા છે. તે દરેકની સાથે તેમનાં ઉપ-નામા- બિરૂદાે-પણ ટાંકી ખતાવ્યાં છે. તે ઉપ રથી જોઈ શકાશે કે જે ચાર ભાજદેવ થયા છે તેમાંથી નં. ૧૦--૧૧ અને ૧૨ માં તાે કાઇનું नाभक विश्वभाहित्य नथी. क्येटले ते णाह इरवा रखा **ખાકી નં. ૯** વાળા હ**ા** સંભવી શકે ખરાે. વળા જે विक्रमाहित्यनां नाम तपासीशुं ते। नं. प वाला के છે તેનું રાજ્ય ઇ. સ. ૫૫૦માં ખતમ થાય છે અને નં. ૯ વાળા ભાજદેવતું શરૂ થાય છે (આ સાલા મે' અટકળે ગાઠવી છે. કદાચ પાંચ દશ વર્ષ એકની **ભા**ભતમાં આગળ મૂકવા પડે તેા બીજાની ભાભતમાં તે પ્રમાણે સુધારા કરવા પડે તેટલું ગનીમત લેખવું. બાકી નં. પ વાળા વિક્રમાદિત્યનો પછી તુરતજ નં. ૯ વાળા ભાજદેવ અવંતિપતિ બન્યાે છે તેટલું તાે ચાેક્કસજ સમજવું ). હવે જો શકારિ વિક્રમાદિત્યે લડેલ કારૂરના **યુદ્ધ**ની સાલ ઇ. સ. ૫૩૪ કરાવાય<sup>દદ</sup> તે! તે નં. પ

વાળા વિક્રમાદિત્યના અમલમાંજ ઠરાવી શકાય, નહીં કે નં. હવાળા ભાજદેવના સમયે. મતલખ એ થઇ કે, ત્રણ અથવા ચારની સંખ્યામાં જે ભાજદેવ થયા હાવાનું ગણા તે સર્વેને વિક્રમસંવત્સરના સ્થાપક તરીકેની ગણત્રી કરવામાંથી આપણે તા ખાતલજ રાખવા રહે છે.

હવે વિક્રમાદિત્યના પ્રશ્ન વિચારીએ-કે તેમની આઠની સંખ્યામાંથી કઈ વ્યક્તિ શકારિનું બિરૂદ ધારણ કરવા યાગ્ય છે? આ માટેની તપાસ આપણે ખે ત્રણ નિયમોના આધારે કરી શકોએ તેમ છે. સાધારણ રીતે એક એવો નિયમ હોય છે કે કાઇપણ નુપતિ પોતાના વંશના સંવત્સર ચાલતા હોય તો તેના ત્યાગ કરીને, બીજા કોઇએ સ્થાપિત કરેલ સંવત્સર હોય તે વાપરવાની ઇચ્છા પોતે કરે નહીં. બીજી બાજા એટલું તો ઇતિહાસ પ્રસિદ્ધ બીના છે કે, ગુપ્ત સંવત નામના સંવત્સર ગુપ્તવંશી રાજ્યએએ ચલાવ્યા હતા. એટલુંજ નહીં પણ તેને સારી રીતે વપરાશમાં પણ લીધા છે. જ્યારે આ પ્રમાણે વસ્તુરિથતિ હોય અથવા

સાલ આપી છે. પણુ તે કરોા સંવત્સર છે એમ લખ્યું નથી. સંલવિત છે કે વિક્રમ સંવત હશે જેથી કરીને તે ત્રણેની સાલ અનુક્રમે ઈ. સ. પહપ, ૬૬૫ અને ૧૦૩૫

આવશે (નું એ કર્નલ ટાંડનું રાજસ્યાન.)

<sup>(</sup>૧૬) ખરી રીતે તેની સાલ ઈ. સ. ૫૩૧ હેાવા સંભય છે.

કે, ત્યારે તે નં. ર, 3 અને ૪ વાળા વિક્રમા-દિત્ય, શું પોતાના વંશના ગ્રપ્ત સંવત્સર મૂળ દઇને વિક્રમ સંવત્સર ગ્રહણ કરે ખરા ? હરગીજ નહીં. તેમજ ઉપરમાં નં. ૧ ની દલોલે આપણે સાબિત કરી ગયા છીએ કે નં. ૨ અને ૩ વાળા વિક્રમાદિત્ય તા શકારી પણ કહેવાયા નથી, એટલે જે દલીલ આ ગ્રુપ્તવંશી વિક્રમાદિત્યોને લાગુ પડે છે તે જ દલીલો નં. ૭ અને ૮ વાળા ચાલુક ચવંશી વિક્રમાદિત્યોને પણ સાગુ પડે છે; કારણ કે તેમના સંવત શક સંવત્સર હતા. એટલે તેઓ પણ તેના ત્યાગ કરીને વિક્રમ સંવત્સર શાપરવાનું મુનાસખ ધારે નહીં. આ પ્રમાણે નં. ૨, ૩, ૪, ૭ અને ૮ ને બાદ કરતાં, માત્ર નં. ૧, ૫ અને ૬ વાળા ત્રણ વિક્રમાદિત્યના જ વિચાર કરવા રહ્યો.

અમ ત્રણે અવં તિપતિઓ છે જ. તેમ કાર્રનું સ્થળ પણ માળવા પ્રાંત—અવં તિના પ્રદેશની હદમાં જ આવેલ છે. એટલે પ્રદેશની ગણનાથી પણ, તે ત્રણેને શાસુ પડે તેમ છે. પણ સમયની ગણત્રીએ તેમ શતું નથી. હવે જો કાર્રનું યુદ્ધ ઈ. સ. પૂ. પછમાં જરાવા તો નં. ૧ વાળાને તે લાસુ પાડી શકે તેમ છે અને ઈ. સ. પ૩૭ની આસપાસ ઠરાવા તા નં. ૫ ને લાસુ પડી શકે. બાકી નં. ૬ના સમય તા ઈ. સ. પ૭૩થી બહુ દૂર ચાલ્યા જ્ય છે. એટલે એક પછી એક વિક્રમાદિત્ય અને બાજદેવ, એમ પ્રત્યેકના સંજોગાના વિચાર કરતાં, અને તે પ્રમાણે એક પછી એકનું ટાળણ કર્યે જતાં, આપણે બીજ સર્વેના બહિલ્કાર કરી નાખ્યા છે. હવે માત્ર નં. ૧ અને નં. ૫ વાળા એમ કેવળ બે જ વ્યક્તિની તપાસ લેવી રહે છે.

આમાં સ્થળના વિચાર કરતાં કાને કારર મુકામે યુદ્ધ ખેલવું પડ્યું હતું તે ભલે વિવાદયસ્ત પ્રશ્ન રાખીએ, છતાં એટલું તા ચાક્કસ છે જ કે, તે બન્નેને

પરદેશી પ્રજા સાથે યુદ્ધમાં ઉતરવું પડ્યું હતું. તેમાં (૧) એક મુદ્દો-એ કે તં. પ વાળાતે દ્રષ્ય પ્રજા સાથે બાખડવું પડ્યું હતું ( જુએ ઉપરની દલીલ નં. ૮ અને ૯). જ્યારે નં. ૧ વાળાને શક પ્રજા સાથે ખાંડાના ખેલ ખેલવા પડયા હતા. એટલે નં. મ વાળાને હજુ દૂર્ણારે આપણે કહી શકીએ પછા નં ૧ ને શકારિ કહી શકાય. (૨) ખીજને મુદ્દો-ઇતિહાસકારાએ જ્યાં જ્યાં શકારિતું નામ જોડ્યું છે ત્યાં ત્યાં નં. ૧ વાળાની સાથે સ્વયં જોડી દીધું છે. જ્યારે નં. પ વાળા સાથે તા અમુક કારણસર જ ( વિક્રમ સવત કેમ ચાલતા બંધ થઇ ગયા અને પાછા ક્રેમ શરૂ થયા તેના મેળ ઉતારવાના હેતુથી જ ) તે નામ જોડવાને પ્રેરાયા છે. (3) ત્રીજો મુદ્દા-શક પ્રજાતના અતિહાસ તપાસનાં તેની ઉત્પત્તિના અતે વિનાશ<sup>૧૭</sup>ના સમય સાથે વિચારતાં તં. ૧ તે જ શકારિતું ખિરૂદ સર્વથા લાગુ પડી શકે તેમ છે. એટલે આ દર્ષિએ જોતાં શકારિ તરીકે તાે નં. ૧ વાળાને જ લેખાવી શકાય તેમ છે. જ્યારે નં. પ વાળાને દ્રાથારિ તરીકે જ ગણવા રહે છે. ६८.

હવે तेमना युद्धना स्थान परत्वे विश्वार असिक्षेत्र अभारक्षेत्रायकार केवा सुप्रसिद्ध विद्वान ज्यारे आपधाने केम कणावे छे है, शहारि विह्वमाहित्यने हाइर सुझाने शह प्रक्रा साथे विश्वहमां उत्तरत्तुं प्रदेशुं इतुं. त्यारे आपणो ते मतने मान्य राण्या विना छूटहा खता नथी. अने नं प्रवाणा ह्णारिना संग्राम स्थण माटे अन्य स्थानहतुं निर्माण हर्तुं प्रदेशे. अत्र मि. इरज्युसनना शण्हा आपणोने मार्गहर्शक थि पडे तेम लागे छे. तेमणे लण्युं छे हे हर्, Battles of Karur and Mansheri freed India from the Sakas and Huns, who had long

<sup>(</sup>૬૭) રાણીશ્રી અળશ્રીના નાસિકના શિલાક્ષેખ જુઓ. તેમાં શક પ્રન્નના નાશ કર્યાનું લખ્યું છે. વળી તેના સમય શ્રીઢામાં માંડા ઈ. સ. ની પહેલી સફીના ગણાય છે. મતલબ કે તે સમય બાદ શકપ્રન્નનું નામનિશાન રહેવા પ્રામ્યું નથી.

<sup>(</sup>૧૮) આ વિષય પરત્વેની કેટલીક ચર્ચા મા**લવસ નતને** લાગુ પડે તેવી છે. એટલે અત્ર કરવી **ઉચીત ન લાગનાથી** છાડી દેવી પડે છે. ઈચ્છુક જેનાને આગળ **ઉપર તેવું હતાંત** લખ્યું છે તે વાંચી જવા ભલામણ છે.

held her in utter subjection; that these two battles were fought between A. D. 524-544; or I feel inclined to fancy that they may be only different names of the same battle. At all events they almost certainly represent tracts of the same campaign; which freed India in that age from the Yavanas: and that it was to commemorate the glories of these struggles that the Vikramaditya Samvat was afterwards instituted=શક અને हु মুস্থ ર્હિદને લાંખા વખતથી તદ્દન ગુલામી દશામાં રાખી મૂકચો હતા. તેમાંથી કારૂર અને મંશેરીજ્ની લડાઇથી તેને મુક્તિ મળી હતી. આ લડાઈઓ છે. સ **પર૪–૫૪૪ વચ્ચે થ**મ લાગે છે. અથવા એમ માનવાને મારૂં મન લલચાય છે કે તે એક જ લડાઇના ખને ભુકાં ભુદાં નામ પણ હાય; ગમે તેમ હા, પણ તે ખન્ને ખરેખર એકજ યુદ્ધના માર્ગા તા ખતાવે છે જ; જે યુદ્ધને અંગે તે કાળે યવનાથી હિંદ મુક્તિને પાર્યું; અને આ યુદ્ધના વિજયની યાદરમરણની એ ધાણીમાં પાછળથી વિક્રમ સંવતની સ્થાપના કરવામાં આવી છે." આ અભિપ્રાયમાં કેટલાક વિવાદાત્મક પ્રશ્નો ઉપસ્થિત થાય છે ખરા, પણ તે સાથે આપણે નિસ્ખત નથી. માત્ર એટલું જ જણાવવું અત્ર આવશ્યક છે કે આ દૂરણારિ વિક્રમાદિત્યનું યુદ્ધ મંશેરી મુકામે થયાનું જો ગણી લેવાય તા ખાટે નથી. આ પ્રમાણે આખાયે ગુંચવાડાલર્યા પ્રશ્નના નીકાલ આવી ગયા ગણાશે. એટલે કે:-

(અ) શકારિ વિક્રમાદિસનું યુદ્ધ શક પ્રજા સાથે ઇ. સ. પૂ પહમાં<sup>હ9</sup> અને કારૂર મુકામે થયું હતું; તે વિક્રમાદિત્ય પાતે ગર્દ્દભાલવંશા હતા તેમ જ અવંતિ-પતિ બન્યા હતા.

(બ) દૂર્ણારિ વિક્રમાદિત્યનું યુદ્ધ દૂર્ણ પ્રજા સાથે ઇ. સ. ૫૩૧ આસપાસમાં અને મંશેરી મુકામે થયું હતું; તે પાતે પરમારવંશી રાજપૂત હતા અને માલવપતિ બન્યા હતા.

વિક્રમ સંવત વિશે જે લખવાનું હતું તે અહીં પુરૂં થાય છે જ્યારે તે સંવતની અંદર અટવાઇ જઇને ગુંચા ઉભા કરતા માલવ

જૈનઇતિહાસકારાને સંવત અને શક સંવતને લગતી નડેલી મુશ્કેલીઓ હકીકત, તદ્દન છૂટી પાડી. આવતા પરિચ્છેદે જાદી જ

આપવાની છે. એટલે ખરી રીતે તા અત્રે જણાવવાનું કાંઇ રહેતું નથી એમ કહેવાય. છતાંયે આ પરિચ્છેદ પૂરા કરીએ તે પહેલાં જે કેટલીક મુશ્કેલીઓ લેખકાને વિક્રમ સંવતને અંગે નડી છે તેના તા ખ્યાલ આપવાનું જરૂરી લાગે છે જ. તે અત્રે જણાવી દઇએ.

<sup>(</sup>૭૦) આ મરોરી જે હાલનું મંદરોર ઠરે તે કેટલાક વિદ્રાના કારરને જે મંદરોર ઠરાવે છે તે ખાંહું ગણાશે. બાકી કારરને જે મંદરોર ઠરાવે છે તે ખાંહું ગણાશે. બાકી કારરની લડાઈ શકારિ વિક્રમાદિત્યે લડા કાઢી છે, તે અમરકાષકારના રાખ્દ જોતાં ઠીક લાગે છે. (મારા અભિપ્રાય શું છે તે માટે પુ. પ જાઓ. ત્યાં જણાવ્યું છે કે આ કારરનું સ્થાન માળવા અને દક્ષિણ હિંદની વચ્ચે નર્મદાના દક્ષિણ પ્રદેશમાં ક્યાંક હશે એમ માનવાનું કારણ છે) હાલ તુરત તા આપણે એમ જ ઠરાવીશું કે શકારિનું યુદ્ધ

કારર મુકામે અને હૂણારિતું યુદ્ધ મદરોાર અથવા મરોરી મુકામે થયું હતું.

<sup>(</sup>૭૧) કે. હિ. ઇ. ૧.૧૫૫:-Initial point of this era ought to be B. C. 57 or 56 instead of B. C. 56. (Book of Indian Eras by Cunning-ham pre. viii)=ઇ. સ. પૂ. પદને બદલે આ સંવતની આદિ ઇ. સ. પૂ. પદમા અથવા પછ ગણવા નોઈએ. (કનિંગહામ કૃત સુક ઑફ ઈન્ડીયન ઇરાઝની પ્રસ્તાવના પૃ.૮).

ન્યારી હતી. જો કે વિક્રમ સંવતની આદિ થઈ તે પૂર્વે તેઓ મહાવીર સંવતના ઉપયાગ હજા કરતા હતા. पर त ल्यारे आ संवत गतिमां आव्ये। अने ते રાજ્ય પણ જૈનધર્માનુયાયી જ હતા ત્યારે તે ધર્મના લેખકાની મુંઝવણમાં એાર વૃદ્ધિ થવા પામી હતી; ક્રેમકે તેમણે પાતાના ધર્મના પ્રણેતાના એટલે મહા-વીરતા સંવત વાપરવા કે પાતાના રાજાના-એટલે विश्वभेता-भंवत वापरवे। ते पसंह अरी क्षेत्रानं दतं. વળી વિક્રમના ગર્દભીલવંશ સત્તા ઉપર હતા ત્યાં સુધી તા તે સંવત વાપર્યે જાય તા પણ ચાલ્યે જતાં. પરંતુ લગભગ દાેઢસાે વર્ષ તે ચાલ્યા પછી અવતિમાં ચષ્કાણવંશી રાજઅમલ તપવા માંડયા હતા તેમ અવંતિ-ની ઉત્તરના હિંદી પ્રાંતામાં કશાનવંશીની સત્તા તા કુચારની ચાલ હતી જ. વળી આ બંને વંશના રાજાઓએ પાતાના સંવત ચલાવ્યા હાેવાના દાખલા પણ માેજીદ છે. તે ખાદ આ રાજવંશોઓની સત્તાની ઓટ થતાં ગ્રપ્ત વંશે દેખાવ દીધા હતા અને તે વંશના નૃપતિઓએ વળી પાતાના જ સંવત ચાલુ કરીને મુશ્કેલીની હાર-માળામાં એક મણકા ઉમેર્યો હતા. કાળાંતરે તેમનું રાજ્ય પણ ખતમ થતાં. દૂણ પ્રજા અવંતિમાં ઉતરી પડી. તેઓ પણ પાતાના અડધી સદીના કારભારા પછી હિંદીઓમાંથી નવસર્જન પામી રાજપૂત ખનેલા

અગ્નિકુલીય સત્રીયાની સાથે અથડામણમાં આવી પડ્યા. તેમાં આ રાજપૂતાને વિજય વરવાથી તેમણે રાજસત્ત્રા હાથમાં લઇ પાતાના સંવત સ્થાપ્યા. વળી તેમના વહીવટ દે!ઢ એ સદીઓ ચાલ્યા મુરલીમ ધર્મના ચતુયાયીઓમાંના આરબા, ગીજનીએા. ગારીએા. ઇ. ઇ. આવી ચડ્યા. આ પ્રમાણે સાત આઠ સદીના ગાળામાં પાંચ છ સત્તાઓના વહીવટી હાથ ખદલા થઇ જવા પામ્યો. તેમાંની દરેક સત્તાને પાતાના સંવત્સર ચલાવવાના માહ હતા. એટલે પરિણામ એ આવ્યું કે રાજદ્વારી રિથતિના પલટાથી જેમ પ્રજાને અમુક સમયે અમુક પ્રકારે હેરાનગતિમાં ઉતરલું પડતું હતું અને અવદશા ભોગવવી પડતી હતી તેમ સાહિત્ય-ક્ષેત્રના વિટંખણાએ માં પણ તેજ પ્રકારની સ્થિતિ ઉપરિથતિ થતી ચાલુ રહી હતી. આવાં કારણને લીધે રાજકારણના ક્ષેત્રે જેમ વિક્રમ સંવતના ઉપયાગ કરાતા ઘણીએ સદી સુધી બંધ પડયા હતા,<sup>હર</sup> તેમ સાહિત્ય ક્ષેત્રે પણ તે સવતના વપરાશ બંધ પડી ગયા હતા. એટલે જે કાળે જે સ્થાને જે ગ્રંથ લખવામાં આવતા, તેમાં તે સમયે તે સ્થાન **ઉપર પ્રવર્તતા** સંવતના ઉપયાગ કરાતા<sup>હ ૩</sup> રહ્યો હતા. એટ<u>લ</u>ં જ નાંહ પણ એ સંવતનું નામ કદાચ લખવામાં આવતું તાે વળી

<sup>(</sup>૭૨) હવે સમન્નશે કે વિક્રમ સવતની આદિ થયા પછી તેના વપરાશ જે કેટલીયે સદી સુધી બધ પડી ગયાનું વિદ્વાના જણાવતા રહ્યા છે તેનુ કારણ ક્યાં ક્ષ્પાઈ રહ્યું છે.

<sup>(</sup>૭૩) આ ક્યનનાં બેચાર દર્શાતા આપીશું એટલે સ્થિતિ ખરાબર સમજારો.

<sup>(</sup>૧) દેવદ્વીગણિ નામના જૈન આચાર્યના સમયે વદ્ધભી-પુરમાં ગ્રંથ આલેખન વિપુલ પ્રમાણમાં કરાયું છે. તેનો સમય લહીઆઓએ પ૧૦ લખ્યા છે. વિદ્વાનાએ તેને વિક્રમ સંવત માની લીધા છે જ્યારે ખરી રીતે, વદ્ધભીરાજાઓ જે ગુપ્ત સવત વાપરી રહ્યા હતા તે ગુપ્ત સવતની જ પ૧૦ની સાલ તેમની હતી. એટલે કે પ૧૦+૩૭૫=વિક્રમ સવત ૮૮૫ ના તે સમય કહી શકાય.

<sup>(</sup>૨) ઉપર પ્રમાણેના બાજો દર્ણત શ્રીહરિલદ્રસૂરિના છે. તેમણે ૧૪૪૪ ગ્રંથા રચ્યા કહેવાય છે જેમાં 'સમરાદિત્ય કથા '

નામના અતિ પ્રખ્યાતી પામેલા સાહિત્ય ગ્રંથ **છે; જેના** અંગ્રેજીમાં અનુવાદ અનેક વિદ્વાનોએ કર્યો છે. આ જેના**ચાર્ય** પણ વક્ષભી રાજ્યે વસતા હતા. એટલે તેમણે પાતા**ની** વિદ્યમાનતા માટે વાપરેલ પઽપના આંકને જો કે વિદ્યાનોએ વિક્રમ સંવત માની લીધા છે પરંતુ તેમના ખરાે સમય પઽપ+ ૩૭૫=૯૬૦ વિક્રમ સંવત છે.

<sup>(3)</sup> જૈનાચાર્ય શિલાંકસૂરિ, દાક્ષિણ્યચિક્ષસૂરિ, છન-ભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ ઇત્યાદિ ઘણા પૂર્વાચાર્યાના સમયમાં ઉપર પ્રમાણે જ માન્યતા પથરાયલી છે. આ આખાય વિષય અનેક દલીલાપૂર્વક ભાવનગરથી પ્રસિદ્ધ થતા જૈનધર્મ પ્રકાશ નામના માસિકમાં નીચેના અંકામાં આપીને મેં સાબિત કરવા પ્રયત્ન કર્યો છે તેની વિગત માટે જીઓ:

સં. ૧૯૮૩ યુ. ૪૩ અંક ૬ પૃ. ૧૯૬ થી ૨૦૪ ,, ,, ,, ૪**૩** ,, ૭ ,, ૨૨૯ ,, ૨**૩૬** 

धर्षी वेणा अभने अभ तेने अध्याहार राणी समक देवामां पश्च आवतुं. अथवा ता संवतना अर्थ समज्वता के 'शक' शण्ट छे तेक मात्र तेना आंकनी पूर्वे भूकाता. अटले अध्याहार मात्रथी के गुंचवाडा हिला थवानी लीति हती तेमां वणी विशेष एहि थवानी तक हिली थछ. हेमहे 'शक' शण्टथी हत्तर हिंदनी प्रजना मनमां ता मात्र 'संवत्सर' अवे। क अर्थ क कराता हता; ज्यारे हिल्ला हिंदनी प्रजमां शक नामना अक स्वतंत्र संवत्सर क याल यथेस हता. अटले हवे समक शक्षा के हत्तर हिन्दमां अने हिल्ला हिन्दमां भने हिल्ला हिन्दमां 'शक'ना अर्थ तहन सुदी कर रीतथी करवामां आवता हता.

તેમાં વળી જ્યારે રાજ્યના નામની સાથે આંક જોડવામાં આવતા ત્યારે તો તેથી પણ વિશેષ મુશ્કેલી અનુભવવી પડતી હતી. કારણ કે મનુષ્ય સ્વભાવની એક ખાસિયત છે કે કોઇને પાતાનું જરાપણ ઢીહું કે લાસું અથવા પાણા સાળ આના એાલાય તે ગમનું જ નથી. જેથી કોઇ પ્ર'થકાર પાતે, જે રાજ્યની પ્રજા હોય કે જે રાજ્યના આશ્રિત હોય અથવા કોઇ પણ પ્રકારે ઋણી હોય તે ભૂપતિનું વર્ણન કરતાં, હમેશાં તેની પ્રશસ્તિમાં થાડા ધણા પ્રમાણમાં અતિશ્વોકિત ગાયા જ કરે તે સ્વભાવિક છે; એટલે તેવા પ્રથકાર પાતાના ઉપકારક પુરુષને વિક્રમાદિત્ય

કે રાજભોજ ઇ. ઇ. <sup>૭૫</sup> ની ઉપમા આપતા જ. સ્મા પ્રથા હિન્દ ઉપર મુસલમાની રાજ્યહકુમતની અસર થઇ ત્યાં સુધી વિશેષ પ્રમાણમાં હતી. અને આપણે જાણીએ છીએ કે ઉત્તર હિન્દ કરતાં, દક્ષિણ હિન્દ ઉપર મુસલમાની રાજ્ય સત્તા બહુ માડેથી દાખલ થઈ છે. એટલે ત્યાંના હિન્દુ રાજાઓમાં 'વિક્રમાદિત્ય શખ્દ બિરૂદરૂપે–ઉપમાના રૂપમાં તેમજ ખરા–વિશેષ નામે પણ બહુ માડા સમય સુધી ચાલુ રહ્યો છે. <sup>૭૧</sup> આવા ને આવા કિસમના ઉપર વર્ણવાયેલા અનેક પ્રકારના સંયોગામાં ત્રણે સંપ્રદાયાના, તેમાં મુખ્યપણે જૈન સાહિત્યકારા તથા લેખકોને–દરેક દરેક પ્રદેશામાં– ભાતભાતની મુશ્કેલીઓ સંવત્સરના નિદેશમાં નડયા કરી છે. મતલબ કે, વિષય એટલા બધા અટપટા થઇ પડયા છે કે, તે માટે એક સ્થાપિત નિયમે સર્વની બાબતમાં કામ લઇ શકાય તેમ નથી.

આટઆટલી મુશ્કેલીઓ પોતાના માર્ગમાં પડેલી હોવા છતાંયે તેમણે તો પોતાની ખુદિ પ્રમાણે સાહિત્ય સેવા કરવામાં કચાસ છતાં ઓળખી આવવા દીધી નથી; એટલે હવે કાઢવાની રીત આપણી કરજ રહે છે કે તે ગુંચમાંથી કાંઇક માર્ગ કાઢવા. ઉકેલ માટેની સર્વ સામાન્ય ચાવી શાધી કાઢવી તાે મુશ્કેલ છેજ, હતાં મનુષ્ય યત્ન કરીતે રસ્તો સૂત્રે તે

,, leck ,, k3 ,, e ,, 310 ,, 323 ,, ,, ,, k3 ,, lo ,, 384 ,, 38e

તેવા જ રીતે માલવપતિ રાજ મુંજ અને તેના ભત્રીજ ભાજદેવના રાજગુર શ્રીધને વરસ્તરિએ શત્રું જયમહાત્મ્ય રચીને ૪૭૦ના આંક મૂક્યા છે. જેને વિક્રમ સંવત માની લીધા છે; પણ તે આંક માલવ સંવતના હાઈ વિ. સં. ૧૦૬૬ આશરે આવે છે. તે વિષયની ચર્ચા માટે ઉપર પ્રમાણે સંવત ૧૯૮૪ના જૈનધર્મ પ્રકાશમાં પુ. ૪૩ ફાલ્ગુણ અંક ૧૨ પુ. ૪૨૦થી ૪૨૪ મેં લખેલ નિખંધ જુઆ. આવા તા અનેક દાખલાઓ આપી શકાય તેમ છે.

<sup>(</sup>૭૪) ઉપરની ટી. નં. ૭૩માં દર્શત ૩ માં શિલાંકસૂરિ અને દાક્ષિણ્યચિદ્ધસૂરિના નામા જણાવ્યાં છે. તેમાંના દાક્ષિણ્યચિદ્ધસૂરિએ કુવલયમાળા નામના ગ્રંથ રચ્યા છે.

તેમણે પાતાના દાદાગુર તરીકે શિલાંકસૂરિને જ્ણાવીને તેની રચના 'શક ૭૯૦' માં જણાવી છે; તેને વિદ્વાનાએ શક સંવત ૭૯૦+૧૩૫⇒૯૨૫ જણાવો છે. પણ તેને શક સંવતને બદલે, શક એઢલે સંવત, તેવા લાવાર્થમાં લેખવાના છે; તેની ચર્ચા પણ ઉપરના પુ. ૪૩ના અંકામાં કરી બતાવી છે.

<sup>(</sup>૭૫) આનાં દર્શાતા માટે ૬૫ર ચર્ચાઈ ગયેલ 'વિક્રમાદિત્ય' તથા 'ભાજદેવ' કયારે ને કેટલા થયા છે તેનું વૃત્તાંત હ્યુંઓ એટલે ખાત્રી થશે.

<sup>(</sup>૭૬) ઉત્તર હિંદમાં ખહુ તેા ઈ. સ. ની ૮ કે ૯ સહી સુધી આવાં નામા વપરાતાં નજરે પડશે જ્યારે દક્ષિણ હિંદમાં ચૌદ્ધક્યવ શિઓમાં તેા તેથી પણુ માડે સુધી તે ભિરૂદ વપરાતું દેખારો.

મ્રથમ દાેરી કાઢવા; જનતા પાસે રજા કરવા અને તેમાં મુધારા વધારાની ઈચ્છા ધરાવવી તે વિશ્વ વિષમ કહેવાય. તે કાનૂનને અનુસરીને જણાવું છું:–

(અ) એકદમ પહેલાં (૧) સ્થાનના નિર્દેશ થયો છે કે નહીં તે સાધી કાઢલું. તેના પત્તો લાગ્યા તો ત્યાં (૨) કયા કયા વંશના રાજપુરૂષોના અમલ થઇ જવા પામ્યા છે તેની શાધ કરવી (૩) અને પછી તે રાજવંશના સ્થાપિત કોઇ સ્વતંત્ર સંવત્સર હતો કે કેમ અથવા તા તેઓ જે કાઈ સાર્વભામ સત્તાને તાખે હાય તા તે સ્વાંપરી સત્તાવાળાનો કાઈ સંવત્સર હતા કે કેમ?—આ પ્રમાણ ત્રણે શુદ્દા સંપૂર્ણપણે અથવા જેટલા એછાવધતા જાણાય તા તે પ્રમાણમાં—કાકડાના ઉકેલ આવી મયા સમજવા.

(ખ) સંવત્સર આક્ષેખવાની અનેક રીતિએ। ભોવામાં આવે છે. આ વિષય ખહુ જ લાંબા છે અને તે હપર ખાસ અભ્યાસીઓના વિચારા મહાર પડે તેવી મામત્યતા પણ છે. એટલે તેટલી સૂચના જ કરીને માત્રળ કલમ લંખાવતાં જણાવવાનું કે, તેવી પ્રયાઓ <del>ર્યાનેક મારા જોવામાં આવી છે. તેમાંની</del> થાડીના ઉલ્લેખ માત્ર અન કરીશ. જ્યાં જ્યાં ખન્યું ત્યાં ત્યાં ચાર વસ્ત લેખેકા જ્ણાવતા રહ્યા છે. સાલ, ઋતુ, માસ भने તિથિ. તેમાં કાઇએ પક્ષ અને દિવસના વળી વધારા હ્યાં છે. તા વળી કાઇએ પ્રથમની ચારમાંથી કાઇક સંખ્યા એક્કી પણ કરી છે. પરંત એકંદર ચારથી વધુની વિગત જણાવી નથી; ત્યારે કેટલાક પૂર્ણિમાંત કે અમાસાંત માસની પદ્ધતિએ માસનું દર્શન કરાવ-વાતું યાગ્ય ધાર્યું છે. ગમે તે પ્રકારે રજીુઆત થઇ દ્રાય, તા પણ એકજ રીતે કામ લઇ શકાય તેમ છે; કે જ્યાં જ્યાં આવા દાખલા બન્યા હાય ત્યાં ત્યાં. એવાજ દાખલા અન્ય સ્થાને જણાયા દ્વાય એ પાતાના નાનથી શાધી કાઢવા અને ત્યાં જે સંવત્સર નક્કી થયા દ્વાય તે પાછા અંહી ધટાવી જોવા.

આ ખે રિત્યા કામ લેવાથી માટા ભાગે **સર્વ સ**ંવત્સરના આંક્રોના નિકાલ ચ્યાવી જવા વ**ક્કી છે**. ત્રણ ધર્મમાંથી માત્ર જૈનધર્મી સાહિત્યકારોને અને રાજાઓને જેમ સંવતના આલેખનમાં મુશ્કેલીઓ સ્ટેક્સ પ્રાપ્ય સામારિ

વેઠવી પડી છે, તેમ ખુદ શકારિ

વિક્રમ સ'વતની વિક્રમના સંવત્સર માટેની આન વિડ'બણાએા દિના નિર્ણય કરવામાં પણ, તેમને અનિશ્ચિતતાઓના સામના કરવા

પડયા છે. જેથી ઉપરના પારિગ્રાફામાં જેમ જેન પ્રજ્ઞનાં દર્શાતા રજી કરવાં પડ્યાં છે, તેમ આ પારિગ્રાફે પણ તેમનાં જ ઉદાહરણા પાછાં તાંધવાં પડશે.

શકારિ વિક્રમાદિત્ય ગર્દબીલવંશ્વી હતા તે તા આપણે ઉપરના પૃષ્ઠામાં સાબિત કરી ગયા છીએ. વળી ગઈ ભીલવંશના આદિપુરુષ તરીકે ખરી રીતે શકારિ વિક્રમાદિત્યના પિતા રાજ્ય ગંધર્વસોનને જ ગણવા જાઇએ: જ્યારે કેટલાકનું માનનું એમ છે કે લાલે ગંધર્વસેનથી તે વંશની સ્થાપના થઇ કહેવાય ખરી. છતાં તેણે રાજગાદીના ત્યાગ કરી દીધા છે અતે વચ્ચે સાત વરસના રાજચ્યમલ શકપ્રજાતા આવી ગયા છે. જ્યારે શકપ્રજાએ રાજલગામ હાથ धरी त्यारे राज्य अंधर्वसेनने हे तेना वारसहाराने स्वधने પણ ખ્યાલ નહેાતા કે, પાતે પાછા ગાદીએ આવશે કે કેમ ? અને આવશે તો કચારે ? માટે વાસ્તવિક રીતે જ્યારથી શકારિએ અવંતિની ગાદીએ ખિરાજમાન થાનું રાજ્યવહિવટ ચલાવવા માંડ્યા. ત્યાર**યા**જ તે વંશની સ્થાપના થઈ ગણવી જોઇએ; કેમકે તે સમયન થી જ પ્રજામાં નવા યુગના પ્રારંભ ઉદયમાં આવ્યો કહી શકાય. તેમજ તે પછી જ તે વંશની सन्ध અખંડિત રીતે ચાલુ રહી છે. એટલે કે આ મત ધરાવતારના મંતવ્ય પ્રમાણે મ. સ. ૪૭૦=<del>ઇ</del>. સે. પ્ર પુંચી તે સંવતની આદિ ગણાય. જ્યારે પ્રથમના મુત ધુરાવનારાઓ તેના સમય મ. સ. ૪૫૩=ઇ સ. પ્ર. ૭૪થી ગણાવા માંગે છે. તેમની દલીલ એ છે કે, **લ**લે સંવત સ્થાયો કરવા માટેના માક્કો, શકારિના રાજ્યે ઉદ્ભભવ્યા છે, પણ જેમ અન્યકાળ–દા. ત. ચક્રષ્ણ વંશના સુંવત વખતે, આબીરપતિઓના વખતે, શુપ્ત સંવત ઈ. ઇ. ના વખતે, પ્રસંગ બન્યા હાય મન્ય કાળ, છતાં સંવત્સરની સ્થાપના તાે તેના સૂળ **પ્રસ્પ** 

न्यारथी गादीपति लन्ये। हे।य, त्यारथी क ते संवतने। પ્રારંભ થયે৷ ગણાય છે. તે પ્રમાણે વિક્રમ સંવતની આદિ પણ ગણવી જોઈએ. આ પ્રમાણે બે મત થયા. તે ઉપરાંત વળી એક બે અન્ય મત પણ છે. તેમાંના એકનું મંતવ્ય એમ છે કે, ગર્દભીલ વંશી રાજ્યઓના અમલ ભલે ત્રુટક થઈ ગયા છે, પણ પાછા ચાલુ થઈ ગયેલ હાવાથી, તેની આદિ તા તે વંશના મળ પુરુષના રાજ્યારંભથી ગણીશું. વળી વચ્ચે ચારેક વર્ષ હું સુધી. જે રાજ્યઅમલથી તેઓ અલગ પડી ગયા છે, તેના હિસાખ પણ મજરે લેવા જોઈએ; જેથી तेना समयमां, अपरना भे मतनी वस्येनं केम अंतर ૭૪−૫૯=૧૭ નું રહે છે, તેમ ચાર વર્ષ પડતરના ખાદ કરી ૧૩ વર્ષનું રાખલું તે પણ ખહેતર છે. જ્યારે ચાયા મત એમ જણાવે છે કે, ચાર વર્ષને બદલે સાત વર્ષનું શકરાજ્ય <sup>૭૮</sup> છે. માટે ખે વચ્ચેનું અંતર ૧૭ ને ખદલે સાત ખાદ કરતાં દશ વર્ષ રહે છે તેથા તેટલું અંતર રાખવું જોઈએ. પરંતુ આ મત વૈદિક મતવાળાના હાઈ અને તેમને પાતાને વિક્રમ સંવતના વપરાશ કરવાના ન હેાવાથી તેની ઉપેક્ષા કરાઈ છે. એટલે બાકી ત્રહ્યું મત રહ્યા અને તે સર્વે જૈન મતાનુયાયીના જ ગણવા રહે છે. હવે તેનાં દર્શાત આપીશું એટલે તેના કલિતાર્થ સમજાશે.

જૈન સંપ્રદાયમાં એ માટા વિભાગ છે: એકનું નામ શ્વેતાંખર અને ખીજાનું નામ દિગંખર. પ્રથમ શ્વેતાંખર માન્યતાની તપાસ લઈએ. તેમના સાધુ એમાં જેમ અત્યારે વિદ્વતાના પ્રમાણમાં વાચક, ગણિ, ઉપાધ્યાય, મહાપાધ્યાય અને સૃરિ—આચાર્ય ઇત્યાદી ખિરદ—પદવીએ છે તેમ, એક સમયે તદુપરાંત મહત્તર, ક્ષમાશ્રમણ આદિ પદવીએ પણ હતી. આપણે જે સમયની અહીં વાત કરવા માગીએ છીએ તે સમયે દેવિકૃગણિ ક્ષમાશ્રમણ નામના એક મહાન

આચાર્ય થઈ ગયા છે. તેમના માટે એમ કહેવાય છે કે તેઓએ સારાષ્ટ્રના વલ્લભીપુર નગરથી પુસ્તકા માટી સંખ્યામાં લખાવીને અનેક શહેરના પુસ્તક ભંડારમાં માેકલાવી દીધાં હતાં અને તે પ્રમાણે પુસ્તકા અથવા તેમની સાંપ્રદાયિક ભાષામાં કહીએ તેા ઝ્રુતદાન સાચવી રાખવાનું મહત્ પુષ્ય ઉપાજેન કર્યું હતું. તેમના સમય પ૧૦નાે નાેંધાયાે છે. પણ આ આંકના પાસે તે કયા સંવતના છે તે દર્શાવવા કોઈ અક્ષર જોડેલ ન હોવાથી અને મનુષ્ય સ્વભાવની ખાસિયત પ્રમાણે પાતાના ધર્મની વિશેષપણે પ્રભાવિકતા બતાવવા માટે, પાછળના કાળના લહિઆએાએ તેને મહાવીર સંવત માની લીધા: જેથા તેના આંક જે ખરી રીતે ૫૧૦ ગ્રપ્ત સંવતના હતા (કેમકે વલ્લભોપુરમાં તે સમયે ગુપ્ત સંવત્સરનું જ ચલણ હતું) હજ તેને વિક્રમ સંવત્સરમાં કેરવી નાંખીએ તાે પ૧૦+૩૭૫=૮૮૫ લખવા જોઇએ. તેને ખદલે વીર સંવત માનવાથી 🗢 જે મત વિક્રમના સંવતની આદિથી-વિક્રમના રાજ્યાભિષેકથી-ગણે છે તેમણે ૪૭૦+૫૧૦=૯૮૦ના આંક મૂકયા; પણ જેઓા રાજા ગંધર્વસેનના સમયથી તેની આદિ ગણવાના મત-વાળા છે તેમણે ૧૭ વર્ષ ઉમેરીને ૯૮૦+૧૭=૯૯૭ મૂક્યા; અને ત્રીજા મતવાળાએ (૧૩નું અંતર ગણવાવા-ળાએ ૯૯૩ મૂક્યા). એટલે કે દેવડ્રીગણિ ક્ષમાશ્રમણના પુસ્તકોહારના સમય માટે વિક્રમ સંવત ૯૮૯, ૯૯૩ અને ૯૯૭ એમ ત્રણ આંક મૂકાયા. આ ઉપરથી સમજ્તરો કે ત્રણે પક્ષો વિક્રમ સંવતની અપેક્ષાએ સાચા છે, છતાંયે પાતપાતાના દર્જિબિદ્યી કામ લીધું હાવાયા એકખી જથી લિન્ન દેખાય છે; જેવી રીતે વૈદિક મતા-તુયાયી પુરાણકારાએ પાતાના દબ્ટિબિંદુથા અનેક ઐતિહાસિક ધટનાએાનું નિરૂપણ કર્યું છે અને જે અનેક રીતે ભિન્ન પડી જતું હેાવા છતાં વાસ્તવમાં તા તે સર્વ ખરૂં જ હાવાનું આપણે અનેક વખત

<sup>(</sup>૭૭) આ મતમાં પરિશિષ્ટકાર કલિકાળ સર્વજ્ઞ હેમચંદ્રા-થાર્ય લાગે છે; કેમકે તેમણે શકપ્રેનનું રાજ્ય ચાર વર્ષનું માણાવ્યું છે (જીઓ પુ. ૧. પૃ. ૨૦૨ નાટ ન, ૩૩ જેમાં અવ તિપતિની નામાવલીની ત્રણ કડીઓ આપી છે).

<sup>(</sup>૭૮) આ મત વાયુપુરાણકારના છે. (તુંએા ઉપરમાં ૪. ૨ ડી. નં. ૬)

<sup>(</sup>૭૯) આ માટે ઉપરની દી. નં. ૭૩ પેટા નં. ૧ ન્યુંઓ.

<sup>(</sup>૮૦) ઉપરમાં જુઓ.

અદ્યાપિયર્યત જણાવી ગયા છીએ. વિયાનાં દુષ્ટાંતા વિયુલપણામાં તા શુંગવંશની હકીકતે જ નજરે પહે છે; કેમકે તે વંશ વૈદિક ધમેં ના અનુયાયી હતો; જેથી તેમનાં શાસ્ત્રગ્રંથામાં – પુરાણામાં – તે રીતીથી કામ લેવાયું છે. આ પ્રમાણે એક દૃષ્ટાંત થયા. વધારે સ્પષ્ટીકરણ માટે વળી એક દૃષ્ટાંત આપીએ.

જેમ ઉપર દર્શાવેલ ખનાવ, પુસ્તક-શ્રુત જ્ઞાનના ઉદ્ધારના છે તેમ અત્રે ટાંકવા ધારેલ ખીજો પ્રસંગ પણ શ્રુતજ્ઞાનના વાચન પરત્વેના છે. અને તે પણ સૌરાષ્ટ્રની બ્રુમિ ઉપર જ ખનવા પામ્યાે છે. તેમનામાં કલ્પમત્ર નામના અતિ પવિત્ર મનાતા એક ગ્રંથ છે. વિક્રમ સંવત ૯૮૦ની સાલ સુધી (રે તેનું વાચન, માત્ર સાધુ વર્ગ જ કરી શકતા હતા. પણ તે સાલમાં સાૈરાષ્ટ્રના આણંદપુર–વર્દ્ધમાનપુરના રાજા ધ્રવસેનના પુત્ર મરણ પામ્યા હતા અને તે સ્વધર્માનુયાયી હાેવાથી तेना शाक्ष्मिवारण साइं ते सभयना कैनायार्थे ७५२ना કલ્પસૂત્રનું વાચન સભાસપક્ષ<sup>૮૭</sup> કર્યું હતું. આ ખનાવ વિક્રમ સંવત ૯૮૦માં બન્યા છે જ<sup>૮૪</sup>;પણ એક મતે ૯૮૦ કહેવાય ત્યારે ખીજા મતે તેને ૯૯૩ અને ૯૯૮ ્પણ કહેવાય જ. અને આ ત્રણે આંક ઉપર ટાંકેલા દેવદ્રીગણિક્ષમાશ્રમણના દષ્ટાંતની પેઠે સત્ય જ છે. પરંતુ આ બન્ને બનાવ વચ્ચેનું-શ્રુત ગ્રાનના પ્રચારનું અતે કલ્પસત્ર સભા સમક્ષ વંચાયાનું-એક કાકતાલીય સાદશપણું ઉભું થયેલું ખતાવવાની જરૂર દેખાય છે:

ખન્તેમાં ૯૮૦, ૯૯૩ અને ૯૯૮ના આંક મળતા આવે છે. ખંતે પ્રસંગો શ્રુતત્તાન સંબંધે જ છે અને ખંતે પ્રાચીન સમયના છે તથા અતિ પ્રભાવવંતા અને મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રસંગો છે; એટલે કેટલાક વિદ્વાનોએ તે ખન્તેને એકજ પ્રસંગ તરીકે માની લીધા છે. જ્યારે વાસ્તવિક પણે જોશા તા પ્રથમના સમય પ૧૦ ગુ. સં.=િવ. સં. ૮૮૫ છે ત્યારે બીજાના સમય પ૧૦ ગુ. સં.=િવ. સં. ૮૮૫ છે ત્યારે બીજાના સમય પ૧૦ ગુ. સં.⇒િવ. સં. ૯૮૯ ના છે; એટલે કે ખન્ને પ્રસંગા વ~ચે ૯૫ વર્ષનું અંતર છે. આ પ્રમાણે વિક્રમ સંવત્સરના આંકો પરત્વે મતમતાંતર ધરાવતા અન્ય પ્રસંગા અનેક નાંધી શકાય, પણ આલેખન વિસ્તારના ભયથી અત્ર અટકી જઇશું.

હવે દિગંભર સંપ્રદાયના એકાદ દર્ભાત આપીએ. તે પણ ઉપરના કલ્પસૂત્રના વાચનની હૃકીકત અંગેના જ છે. અને તેના મર્મ પણ ઉપરના નિવેદન પ્રમાણે સમજવા રહે છે. પણ તે સંબંધી જે ખુલાસા તેઓ કરે છે તે જુદા પ્રકારના હોાઈ તે જ તે અત્રે જણાવીશ. તેમનામાં મૂળે ચાર સંધ હાવાનું મનાયું છે; તેમાંના એકનું નામ સરસ્વતીસંધ છે. તે સંધના આચાર્યાની એક પદાવળી છે તેને સરસ્વતીસંધની પદાવળી કહેવાય છે. તે સંબંધી વિવેચન કરતાં એમ જણાવ્યું છે કેલ્ વિક્રમ રાજા ૧૮ વર્ષના થયા, ત્યારે તેમના રાજ્યાભિષેક થયા હતાલ્ય. એટલે તેના સંવત તેના જન્મ દિવસથી એ ગણવામાં આવે તા આ અઢાર વર્ષના ફર નીકળી જય.

<sup>(</sup>૮૧) આનાં દર્શાતા વિપુલપણામાં તા શુંગવ શની હુકાકતે જ નજરે પડે છે; કેમકે તે વંશ વૈદિકધર્મના અનુયાયી હતા; જેથી તેમનાં શાસ્ત્રગ્રંથા–પુરાણામાં તે રીતીથી કામ લેવાયું છે.

<sup>(</sup>૮૨) આ ૯૮૦ના આંકને કેટલાકા વીર સંવતના માને છે. તેના ખુલાસા માટે નીચેની ટી. નં. ૮૩–૮૪ જીઓ.

<sup>(</sup>૮૩) નુઓ વિનયવિજયજીકૃત કલ્પસૂત્રની સુખખાધિકા-વૃત્તિનું ભાષાંતર પૃ. ૭ કદાચ તેમાં ૯૮૦ (વિક્રમ સંવત) લખ્યા હ્રાય પણ લહિઆઓએ વી. ૯૮૦ (વીરાત્ એટલે વીરના સવત) લખી વાજ્યા હ્રાય.

<sup>(</sup>૮૪) આ આખાયે બનાવ કયારે બન્યો હતા? આ ધ્રુવસેન રાજ કાહ્ય ? તેનું નગર આહું દપુર-વર્ધ માનપુર ક્યાં આવ્યું

કહેવાય ? તે સમયે સૌરાષ્ટ્ર ઉપર કે ગુજરાત ઉપર કાની આણુ ચાલુ હતી ? તે સર્વ હકાકત શિલાલેખના આધારથી મેં પુરવાર કરી ખતાવા છે તે માંટે જુઓ જૈન ધર્મપ્રકાશ નામના માસિકમાં પુ. ૪૫ અંક ૫ પૃ. ૧૬૧–૧૭૪ સુધીના મારા લેખ

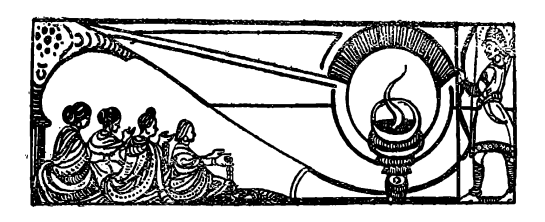
<sup>(</sup>૮૫) ઉપરની ટી. નં. ૮૨ જાંઓ.

<sup>(</sup>૮૬) જાઓ મુનિ કલ્યાણવિજયજીએ લખેલી 'જૈન કાળ ગણના', મુદ્રિત ૧૯૭૬, પૃ. ૧૫૬ ( આ આખા નિબંધ કાશીના નાગરી પ્રચારિણી સલાની પત્રિકા પુ. ૧૦ ભાગ ૪માં પ્રસિધ થઈ ગયો છે).

<sup>(</sup>૮૭) તેના રાજ્યાભિષેક ૧૮ વર્ષે નહિ પણ ૨૪–૨૫ વર્ષની લમરે થયો છે (જીઓ ઉપરમાં પૃ. ૨૮).

પરંતુ વાસ્તવિક રીતે આ ૧૭ કે ૧૮ વર્ષના ફેર કેમ થવા પામ્યા છે તેના ખુલાસા ઉપરમાં કચારના અપાઈ ગયા છે. તે ઉપરથી વાચકગણ સમજ શકશે કે તેઓ જે ખુલાસા રજા કરે છે તે વાસ્તવિક છે કે કેમ? આ પ્રમાણે વિક્રમ સંવત્સરની સમયગણના વિષે ઉદ્ભાભવતી મુશ્કેલીઓની વિચારણા સમાપ્ત થાય છે; તેમજ આ પુસ્તકની મર્યાદામાં આવતા ચાર સંવત્સરાની હકીકત પણ સંપૂર્ણ થઈ જાય છે, એટલે આપણે તે વિષય છોડીને આગળ વધવાનું જ રહે છે. છતાં ઉપરમાં ઉડતા ઇસારા કરી જવાયા છે કે વિક્રમ સંવત્સરની સાથે બીજા બે સંવત્સરા—માલવ અને શક સંવત્સરા અટવાઇ ગએલ છે જેથી તે સર્વની સ્થિતિ ૨૫૧૮ કરવાને આ બે સંવત્સરની આપણી વિચારણા પણ કરી લેવાની આવશ્યકતા રહે છે. તે માટે આવતા આખા પરિચ્છેદ જ ક્ષળલ પાડીશું.





## द्वितीय परिव्छेह

## સમય-કાળ ગણના (ચાલુ)

ટૂંક સાર:—માલવ સંવતની ઉત્પત્તિ તથા વિક્રમ સંવત અને માલવ સંવતની સાબિત કરી આપેલી ભિન્નતા, અને તેથી તેમનું સિદ્ધ થયેલું ભિન્નત્વ—વિક્રમ સંવત એક વાર ચાલુ થયા પછી જે બંધ પડી ગયા હતા તેનાં કારણની લીધેલ તપાસ—માલવ સંવતના વિકાસ અને અંતે વિક્રમ સંવતમાં થતું તેનું લીનપણું—હૂણ્ય્રજાવિશે કાંઈક નવીન માહિતી—

શક સંવત—શક શખ્દના ખતાવેલ છ અર્થો, તથા તે ઉપરથી ઉભી થતી મુશ્કેલીના આપેલા ખ્યાલ—શક સંવતના સ્થાપક વિશેની કરેલી ચર્ચા—ઉત્તર અને દક્ષિણ હિંદમાંના શક સંવતની સ્થાપના તથા તેના સ્થાપક બાખતના, શિલાલેખ, સિક્કા તેમ જ સાહિત્યાધારે કરેલ નિર્ણય અને તેથી તરી આવતી તે બન્નેની ભિન્નતા—શક સંવતની અન્ય વિશિષ્ટતાઓ—

સર્વે સંવત્સરાના વિધવિધ અંગાની કાેઠારૂપે કરેલી નાેંધ—વિધવિધ સંવત્સરાની ઉત્તમતા વિશેની કરેલી ચર્ચા—નાંંધ રખાતા ત્રણ સંવતાની ચાક્કસ ગણના કરવા માટે સૂચવેલ સમય, તથા તે સર્વેની અંદરાઅંદર કેરખદલી કરવાની ખતાવેલી ચાવી—વિક્રમ અને ઇસુના સંવત વિશેના એક ભ્રમ અને તેનું કરેલું નિવારણ—

## (અ) માલવ સંવત

આ પરિચ્છેદમાં વર્ણવવાના સંવત્સરાને આપણા પ્રસ્તક માટે નિર્મિત કરાયલી સમયમર્યાદા સાથે ખીલકલ સંબંધ નથી. છતાં કેવા આશયથી તે હાથ ધરવા આવશ્યક લાગ્યું છે તે મેં ઉપર જણાવી દીધું છે. એટલે અત્ર તે વિશે કાંઇ બાલવાનું રહેતું નધી. મારૂં એમ ધારતું થાય છે કે. ઈ તિહાસકારાએ વિક્રમસ'વત્સરના સમયના નિર્ણય કરવામાં સમયા-નુસાર પ્રમાશિક પ્રયત્ના કરીને ઊત્પત્તિ તથા અનેક તત્ત્વાનું શાધન **ક**रीने के अक्षिप्राये। प्रगट કર્યા છે તેમાં પણ કાંઈક સત્ય તા હાવું જ જોઇએ. તેઓ કાંઇ પાતાના કાળ ખાટી બાબતમાં લમણાફાડ કરીને વ્યતીત કરે તેવા નહોતા જ. એટલે કે ગત પરિચ્છેદમાં ટાંકેલી દલીલાની વિચારણામાં મું ઝવતા પ્રશ્નમાં સર્વે વિદ્વાનાએ નં. ૧ અને નં. ૫ વાળા વિક્રમાદિત્યના સંબંધ હાેવાનું માન્યું છે. તે **ખાખત આપણે કાંઇક વિશેષ ઉડાણમાં ઉતરીને જેવા** જરૂર છે. ત્યાં આપણે જણાવ્યું છે કે નં. ૧ વાળા શકારિ વિક્રમાદિત્ય છે અને નં. ૫ વાળા દૃષ્ણારિ વિક્રમાદિત્ય છે. હવે આ हૃષ્ણારિ વિક્રમાદિત્યના સબંધમાં આપણે એમ નિર્ણય કરીએ કે, તેણે જ

ઈ. સ. ૫૩૧⊂વિ. સં. ૫૯૮ની વ્યાસપાસમાં દૂધ્યુ પ્રજાના સંહાર કરી, હિન્દી પ્રજાને તેમના ત્રાસમાંથી મુક્ત કરી, તે બનાવની યાદગીરીમાં વિક્રમ સંવત્સરને મળતા એવા માલવસંવતની રથાપના કરી હતી તા અયુક્ત ગણારો નહિ. કેમકે જેમ નં. ૧ નાે વિક્રમાદિત્ય अवंतिपति ढते। तेभ नं. प वाणा पण भाववपति જ હતા. અને પ્રાચીન સમયના अवंति देश तेજ અર્વાચીન માલવાના પ્રાંત છે. એટલે વાસ્તવમાં તા તે બન્ને એક જ પ્રદેશના અધિકારી હતા એમ થયું. પણ પ્રથમવાળા પાતાને 'ક્ષત્રિય'જ કહેવરાવે છે જ્યારે ખીજો પાતાને 'પરમારવંશી રાજપૂત' કહેવરાવે છે. પ્રથમવાળાને હિન્દુ શાસ્ત્રકારાએ 'अवंतिपति'क हहा छे ज्यारे भीकाने 'भासवपति'र કહ્યો છે. વળા આપણે ઇતિહાસ ઉપરથી જાણીએ છીએ કે રાજપૂતાના જે ચાર માટા વિભાગા<sup>3</sup>-અથવા શાખાએ। છે (પરમાર, ચૌઢાણ, ચાલુક્ય અથવા સાેલંકી <sup>૪</sup> અને પ્રતિ<mark>હાર અથ</mark>વા પરિહાર) તેના સમય પણ આની લગભગના <sup>પ</sup>જ છે. એટલે તાત્પર્ય એમ નીકળે છે કે, આ સમયની પૂર્વે ક્ષત્રિયા સર્વે પાતાને એક જ નામથી ઓળખાવતા હતા. પણ દૂણ પ્રજાની સાથેના આ યુદ્ધ પછી તેમની શાખાઓ ઉત્પન્ન થઈ છે. અને જાદી જાદી

<sup>(</sup>૧) ભા. પ્રા. રાજ. પુ. ર. પૃ. ૩૮૬ અને આગળ. મિ. સ્મિય તથા ભાંડારકરના મત પ્રમાણે માલવ સંવત ખદલીને વિક્રમ સંવત ચલાવનાર ગુપ્તવ શી સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્ત હતો, જેણે વિક્રમાદિત્ય નામ ધારણ કર્યું છે. એટલે તા એમ મતલખ થઈ કે માલવ સંવત પ્રથમથી ચાલ્યા આવતા હતા પણ ચંદ્રગુપ્તે તેનું નામ વિક્રમ સંવત પાડ્યું હતું. આ એક ખાટી કલ્પના જ છે; કેમકે પ્રથમ તા માલવ સંવતની સ્થાપના જ ચંદ્રગુપ્તા સમયખાદ કેટલાયે કાળે થઇ છે. વળી ગુપ્તવંશી રાજાઓએ તા ગુપ્ત નામના સંવત્સર ચલાઓ છે તે અન્ય સંવત્સરનો આધાર શા માટે લ્યે?

<sup>(</sup>ર) એમ પણ કદાચ બન્યું હોય કે, જેમ ક્ષત્રિય શબ્દમાંથી રાજપૂત શબ્દની ઉત્પત્તિ થઇ, તેમ આ સમયથી જ, મારવાડ, મેવાડ અને માળવા શબ્દની વપરાશના પ્રારંભ થયા હોય; એટલે કે આ બધા શબ્દો એક બીજાને આશ્ર્યીને અત્યારથી જ

વપરાવા માંડયા હાય. (વળી નીચેની ટીકાઓ જુઓ).

<sup>(</sup>૩) આ ચાર શાખા માટે કાંઈક વિશેષ ન્નણવા સાર્ પુ.૩. પુ.૩૫૧ તથા આ પુસ્તકમાં ખડ નવમાના અંતે ન્નુઓ.

<sup>(</sup>૪) ચૌલુકય અને સાલંકી ખત્રે એક જ નથી લાગતા; કારણકે ચૌલુકયા હમેશાં શક સંવતના હપયાંગ કરે છે જ્યારે સાલંકોઓ તે નથી વાપરતા. વળી તે ખેના અક્ષર-લેખન કે નામા-ચાર સાથે પણ સૌમ્ય દેખાતું નથી. કદાચ રેતાલંકી રાજપૂતા તે ચૌલુકયની એકાદ પેટા શાખા જેવા હોય તા સંભવે ખરં. નહીં તા બીજી અનેક રીતે ભિન્નતા તરી આવે છે. (જીઓ પુ. 3 પૃ. 3૯૧ની હકીકત તથા દીપ્પણો).

<sup>(</sup>૫) પુ. ૩ પૃ. ૩૯૦થી આગળ. તે દેકાણે મેં ઈ. સ. ૫૩૩ના સમય જણાવ્યો છે. પણ તપાસ કરતાં તે ૫૩૧ના વધારે સંભવિત ગણાય તેમ છે.

શાખાવાળા જુદા જુદા પ્રદેશમાં વિખરાયા–કંટાયા છે. તેમજ દરેક પાતપાતાનું રાજ્ય સ્થાપ્યું છે. જેથી તે સમયથી "ક્ષત્રિય" શબ્દને પડતા મૂકી "રાજપૂત" ( (રાજકર્તાના પુત્રા) એવું સર્વમાન્ય નામ કળ્યલ કરી તેમણે વ્યવહાર ચલાવવા માંડયા છે એમ કહી શકાશે.

આ રાજપૂતાની એક મુખ્ય શાખા, જે પરમારવંશી કહેવાતી હતી તેમણે માળવામાં રાજ્ય કરવા માંડયું હેાવાથી તેઓને 'માલવપતિ'

તેના વિકાસ તરીકે પ્રજાએ એાળખાવા માંડચા અને ક્ષતિ હતા તથા પૂર્વકાળે શકપ્રજાના ત્રાસ માંથી અવંતિની વસતીને મુક્તિ

અપાવનારનું નામ જે વિક્રમાદિત્ય હતું તે ઉપરથી તેને જેમ 'શકારિ વિક્રમાદિત્ય'નું બિરુદ અપેશુ કર્યું હતું, તેમ આ સમયે દૂશુ પ્રજ્નના ઉપદ્રવમાંથી મૂક્તિ અપાવનાર આ પરમારવંશી યશાધમનને ' દૂશારિ વિક્રમાદિત્ય'નું બિરુદ તેમણે લગાડવા માડયું—અરે કહા કે જોડી દીધું. વળી શકારિ વિક્રમાદિત્યના નામ ઉપરથી જેમ વિક્રમ સંવત્સરની સ્થાપના કરવામાં આવી હતી તેમ આ માલવપતિના નામ ઉપરથી માલવસંવતની યોજના ઘડી કાઢવામાં આવી. મતલબ કે લગલગ હસો વરસ

પૂર્વે જેમ ધડમૂળધી ઉથલ પાથલ કરનારા યુગ પ્રવર્તી રહ્યો હતા તેમ અત્યારે પણ તેનુંજ પુનરાવર્તન થઈ રહ્યું હતું.

હિંદુપ્રજ્ઞમાં કહેા કે, ભારતવર્ષમાં કહેા, પણ ઉજૈની નગરીની-અવંતિ દેશની રાજધાનીની-પવિત્રતા તેમજ મહત્ત્વતાનું સ્થાન કાંઇક અનેફ જ ગણાય છે. એટલે આ સર્વે રાજપૂતાએ માલવસંવતના પ્રચાર કરવાનું ઝીલી રાખ્યું હતું. આ રાજપૂતાની ચાર શાખામાંની ત્રણ શાખા ઉત્તર હિંદમાં રહી તેમણે માલવસંવતને સત્કાર્યે રાખ્યા હતા; જ્યારે દક્ષિણ ભારતમાં ચાયી શાખા જે ચાલુકય ગઇ તેણે તે પ્રદેશમાં વપરાતા 'શક્સંવત' ને ગ્રહણ કર્યે રાખ્યા હતા.

શકારિ વિક્રમાદિત્યના વિક્રમ સંવત્સરની સ્થાપના જોક અવિત્માંજ થઇ છે અને અમુક વખત સુધી એટલે કે ઇ. સ. ૧૫૦ સુધી ૧૦= ખસા વર્ષ સુધી લગભગ ચાલ્યા પણ છે; પરંતુ તે ખાદ ચક્રણવંશી ૧૧ સ્ત્રપા અવિતિપતિ થતાં, તેમણે પાતાનાજ શક, ગતિમાં મૂક્યા હતા જેને આપણે 'ચક્રણસંવત' ૧૧ તરીકે ઓળખાવીશું. તેમના વંશની સમાપ્તિ થતાં, ૧૭ ઇ. સ. ૩૧૯માં અવિતિપતિ તરીકે સમયંશ રાજપદે આવ્યા

<sup>(</sup>૬) ઉપરની ટીકા નં. ર જીએો.

<sup>(</sup>૭) આ ખધી હકીકતના વર્ણન માટે ગઈ બીલવંશનું વર્ણન જુઓ.

<sup>(</sup>૮) આ હપરથી સમન્નય છે કે, ચૌદ્ધક્ય રાજપૂતાને જે અગ્નિકૃતિય રાજપૂતાની ચાર શાખામાના એક તરીકે મણાવ્યે જવાય છે તે ખરાબર નહીં હોય (ન્નુએા પુ. 3, પૂ. ૩૯૦ અને આગળ) વળી નુઓ નીચેની દી. નં. ૯.

<sup>(</sup>૯) આ શબ્દથી સિંદ્ધ થાય છે કે ત્યાં શક સંવત્સર ક્યારના વપરાશમાં હતા જ; અને કદાચ એમ પણ માની શકાય કે ચૌલુક્ય રાજપૂર્તા પણ ત્યાં ક્યારના સ્થાપી થઈ યૂક્યા હોય.

<sup>(</sup>૧૦) જ. બાં. બ્રે. રા. એ. સા. પુ. ૧૪, પૃ. ૧૨ તથા ગણપત કૃષ્ણાજીએ રચેલું શક ૧૮૦૦ નું પંચાંગ પૃ. ૧ ત્તુઓ: તેમણે ૧૩૫ વર્ષ જણાવ્યા છે. એવી ગણત્રીથી કે આ થષ્ઠણ ક્ષત્રપાએ જ તે શક્સ વત પ્રવર્તાવેલ છે અને તેમની આદિ ઈ. સ. ૭૮માં થઇ છે. (પણ શક્સ વતની

સ્થાપના શી રીતે થઈ છે તે હકીકત માટે આ પરિચ્છે**કે** આગળ ઉપર ન્યુઓ).

<sup>(11)</sup> સામાન્ય રીતે સર્વ વિદ્વાના ચક્રણવંશી શકની આદિ ઇ. સ. ૭૮માં ગણે છે. જ્યારે મારી ગણત્રી તેનાથી જૂદીજ પડી છે; જેથી મેં અહીં ઈ. સ. ૧૫૦ અંદાજે મૂક્કા છે. જેની નિશ્ચિત સાલ માટે પુ. ૪માં ચક્રણવંશની હક્કાન જુઓ.

<sup>(</sup>૧૨) આ નામ મેં મારા તરફથી આપ્યું છે. કારણ કે તેના સમય, શકસ વતથી લિલ છે. (તુઓ હપરની દીકા નં. ૧૦ અને ૧૧) એટલે તેનાથી તે ન્દ્રદા પડે તથા ચાન ળખી શકાય તે માટે તેના સ્થાપક હપરથી આ નામ આપવું દુરસ્ત વિચાર્યું છે.

<sup>(</sup>૧૩) અવિતિના ઇતિહાસને સંકલિત કરનારા ના કા ના દા રાજવાઓની સક્ષિપ્ત સમાલાચના આ ખંડના અંતમાં આપવાની છે ત્યાં આ પ્રકરણ કાંઈક વિસ્તારતી સમન્નવ• વામાં આવશે.

હતા. તેમણે વળી પાતાના જ શક અથવા સંવત ચલાવ્યા હતા. જેને ઇતિહાસવિદાએ 'ગુપ્તસંવત 'ના નામથી એાળખાબ્યા છે.કાળે કરીને તેવંશના રાજ અમલ ખતમ યતાંતેમજ તે પૂર્વે થાડાંક વર્ષે. એટલે કે ઇ.સ.ની પાંચમી સદીના અંતમાં તથા છઠ્ઠી સદીના પ્રથમના ચારમાંના પ્રથમ ચરણના સમયે. અવંતિના તથા આસપાસના પ્રદેશ ઉપર દૂધ પ્રજાની સત્તા જામવા પામી હતી. પરંતુ તેઓ ખરાખર સ્થિર થઇને દોર્ધાય ભાગવવા સામર્થ્યવાન થાય તે પહેલાં તા, ઉપરમાં જણાવ્યા પ્રમાણે અગ્નિકલિય ક્ષત્રિયા–રાજપૂતાએ તેના સંહાર વાળી નાંખ્યા હતા. અને પરમાર જાતિય યશાધર્મન ૧૪ રાજ્યએ અવંતિપતિ તરીકે રાજલગામ ગ્રહણ કરી હતી. ઉપરાંત તેના પૂર્વજે પરદેશી પ્રજાની ધુંસરીમાંથી દેશને છાડાવીને પાતાના નામના સંવત્સર જે ચલાવ્યા હતા. પરંતુ જેના પ્રારંભ થયા ખાદ ઉપરમાં નિર્દેશ કર્યા પ્રમાણે બિન્નબિન્ન જાતિના રાજકર્તાએ!એ, પાતપાતાના संवत्सरे। यक्षावेक होवाथी के अत्यारे तहन क्षप्तप्राय ખની ગયા હતા, તેને સજીવન કરવા ઈચ્છા **થ**ઈ હતી. પરંતુ આ સમયથી ક્ષત્રિયામાં વર્ગીકરણ કરવાની જે પહિત ઉભી થવા પામી હતી અને પોતાને ક્ષત્રિય ને બદલે રાજપુત્રા તરીકે એાળખાવવા મંડ્યા હતા તેને અનુલક્ષીને તેમને સ્વમાન જાળવવાની સ્પુરણા પણ સાથે સાથે થઈ આવી હતી એમ સમજાય છે. જેના પરિણામે તેમણે, તેમનામાંની મુખ્ય શાખાના રાજપ્રદેશ-માલવા પ્રાંત-ઉપરથી, માલવસંવત નામે એક જુદા અને સ્વતંત્રજ શક પ્રવર્તાવ્યા લાગે છે. આ પ્રમાણે એકજ પ્રદેશમાંથી, તેમજ લગભગ એકજ મ્યાશ્ચયના સંસ્મરણ તરીકે અને એકજ નામ તથા ગુણુ ધરાવતા રાજવીએ, પાત પાતાના સંવતા ઉભા કર્યા દેખાય છે. અને તેથી કરીનેજ એક સંવતના સમય સાથે, ખીજાના સંવતનું મિશ્રણ થર્ધ ગયેલ દેખાય

છે. પરિષ્ણામે વિદ્વક્ વર્ગની મુંઝવષ્યુના વિષય ખની રહ્યો છે.

એક ખાજા, ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે વિદ્વાનાની મુશ્કેલી ઉભી થઇ છે-જો કે તેના મૂળ સ્થાપકને તા ભવિષ્યમાં ઉભી થનારી મુશ્કેલીના ખ્યાલ પણ શેનાજ હાય ?-પરંતુ ખીજ ખાજુ તેમના શાસન તળે રહેલી જનતાને એમ લાગ્યું હાય કે old is gold=જે જૂનું છે તે સાેના સમાન છે; વળી ઉત્તર હિંદમાંની રાજપૂતાની ત્રણે શાખાના રાજવીએાને પણ કદાચ મનમાં એમ ઉગ્યું હોય કે, શામાટે એકલા માલવ-પતિના જ સંવત ચાલે અને અમારા નહી ? જેમ દ્રુણ પ્રજાને હરાવવામાં માલવપતિના પૂર્વજોએ ભાગ લીધા હતા તેમ અમારા વડવાઓએ પણ તેમાં બનતી સહાય આપીને પાતાના હિસ્સા પુરાવ્યા હશેજ: તા પછી અમારે પણ અમારા સંવતચલાવવા જોઇએ જ. આ પ્રમાણે ખેંચાખેંચ થતી અટકાવવા તથા તેમના ભાગલા પડી જઈ તેઓ સર્વે દુર્ભળ કે નખળા પડી ન જાય <sup>૧૫</sup> તે હેતુથી, ત્રણે શાખાના રાજવીઓ એકઠા થયા હાય તે ખનવા યાેગ્ય છે (અને એમ અનુમાન પણ કરી શકાય છે કે આ પ્રમાણે ખનવું કાંઈ અનુચિત નહેાતુંજ ) અને તે સર્વ મુશ્કેલીના એમ નીકાલ આણ્યા દેખાય છે કે, માલવ સંવતનું નામ પડતું મુકવું અને મળ अवंतिपतिने। के विक्वमसंवत यास्ये। आवते। हते। તેના પુનરાહાર કરવા. આવું મહત કાર્ય કાછ કરી શકે ? ઉત્તર એટલાજ મળી શકે કે, જે રાજવી ડાહ્યો. વિદ્યાપ્રેમી, પ્રજાપ્રિય, રણવીર તેમજ ધર્મવીર અને વ્યવહારને ઓળખનાર હાય તેજ. એકી કાળે ત્રણે શાખાની ગાદી ઉપર આવા ગુણા ધરાવતા રાજવીઓ રાજ્યાસને આવે તેવા સુયાગ તા શા રીતે જ અને ? આવા સુમેળ સંધાવવા કે તેવા પ્રસંગ સાંપડવાની સાકૃલ્યતા થાય તે સ્થિતિ આપણ મનુષ્યની કલ્પનામાં તા

<sup>(</sup>૧૪) જેના ધર્મજ યશ પ્રાપ્તિના છે, તેવા રાજા: આ નામ ગુણ્યુનિષ્પત્ર દ્વાય એમ જણાય છે. આ રાજાના સમય માટે તથા તેના વંશના રાજાઓની વંશાવળી માટે પુ. ૧, પુ. ૧૮૭ જુઓ.

<sup>(</sup>૧૫) આ સ્થિતિ માલવસંવતની સ્થાપના થયા ભાક ખસા અઢીસા વર્ષે મુસલમાનાના હુમલાએ થવા માંડયા હતા તે વખતે હભી થવા પામી હશે એમ સંભવિત દેખાય છે: (સશ્ખાવા નીચેની ઠીકા નં. ૧૭, )

दुर्धट अने विषमण सांगे छे. छतां पुहरत ध्रम्छे छे ते। धरीवारमां तेवुं णनावी शहे छे केंम आपण् सर्वने व्यवहारमां ध्याये वण्यत अनुभव मत्ये। पण् छे. तेवाण अण्यां णे सुये। १९ आ राणपूत पुण्हीपहाना णाणमां णन्या हता केम समल्य छे. केंक्रेने। समय १७ छ.स.७५० तथा णीलने। छ.स.८७५नी आसप्तास ने। धी शहाशे. प्रथमने। सुये। प्राप्त थेथे। त्यारेथे राजवीकोते। पराक्ष्मी अने सह्युष्ठीण हता. पण् तेमनां ज्वन बरिन्ने। विशे तहन अधिहारण प्रसरेस हेवायी तेमना विशे केंक्ष शण्ट हिन्यारवा केटसे। पण् अधिहार आपण्ने रहेते। नथी. पण् दितीय प्रसंगे अवंतिनी गाहीको ले। लहेव परमार हिंदें शिक्षाहित्य हिंदें प्रतापशीस हती; अने सगला तेण समये तेवे। ण नामधारी

ભોજદેવ પ્રતિહારી ગ્વાલિયર પતિ રે હતો. આ ખન્ને બોજદેવો એક સરખા વિદ્યાપ્રેમી, દાને ધરી તથા સર્વ સદ્દ્યુણી હતા; વળી તેમણે દેશપરદેશના વિદ્વાનોને પોતાના રાજદરખારે ખાલાવી, સન્માન્યા છે તથા કેટલાકને તો હમેશને માટે આશ્રય આપી ઇતિહાસમાં સુવર્ણાક્ષરે પોતાનાં નામા અંકિત કર્યા દેખાય છે. રે તે સમયે ચોહાણવંશી કયા રાજપુત્ર—કુળદીપક અજમેરના ગાદીપતિ હતા ? તે હું જાણતા નથી. પણ કલ્પી શકાય છે કે તે પણ શાણોજ રાજવી હશે અને કદાચ ઉપરના ખે જેવા તે વિદ્યાપ્રેમી ન હાય કે જમાનાની પ્રગતિના ઇચ્છક કાંઇક એાછે અંશે હાય, તાપણ પોતાના ખે માટા પિત્રાઇઓ જે બાબતમાં સહમત થઈ ગયા, ત્યાં પોતાના વિરાધ કે વાંધા નિર્થક

(૧૬) આ ક્ષ્યનની ખાત્રી (પુ. ૧, પૃ. ૧૮૭ના દીપ-ણમાં આપેલી વંશાવળી અને તેમને સમસમયી બનાવીને જે રીતે છપાવવામાં આવી છે તે ઉપરથી સમનશે, કે જે સમયે પરમારવંશી (પ) મા દેવશક્તિ અવંતિપતિ હતા તેજ સમયે, પરીહારવંશી યશાવર્મન ગ્વાલિયરપતિ હતાં: તેમજ જે સમયે (૯) મા પરમારવંશી ભાજદેવ હતા તેજ સમયે ગ્વાલિયરપતિ પણ તૈવાજ નામધારી એક બાજદેવ હતાં.

આ અવ તિપતિની અને ગ્વાલિયરપતિની એ મુખ્ય શાખા ગણાય છે: અને તેમાંથીજ હપરના બન્ને સમયે શાણા રાજવીઓ રાજપદે હતા.

ઉપરના અન્ને સમય ખાદજ માલવસંવતને બદલે વિક્ર-મસંવતની વપરાશ પાછી સ્થાપિત થવા પામી છે. તેનાં દુષ્ટાંતા આગળ ઉપર જુઓ.

(૧૭) આ સમય ખાદજ શિલાલેખામાં વિક્રમસંવત વપરાયા દ્વાનાં વિદ્વાનાની જાણમાં આવ્યું છે. આર્કીઓ- લેશક્ક રીપાર્ટ. પુ. ૧. પૃ. ૧૮માં જણાવ્યા પ્રમાણે વિક્રમ સંવત્સરના દલ્લેખ વહેલામાં વહેલા ઇ. સ. હપ૪ના (વિ. સં. ૮૧૧) એક શિલાલેખમાં થયા દેખાયા છે. જ્યારે તેજ શ્રંથના પૃ. ૨૧૧-૧૮માં જણાવ્યા પ્રમાણે તેવી સ્થિતિ વિ. સં. ૮૨૧= ઇ. સ. હ૧૯માં થવા પામી દેવાનું જણાવાયું છે; જ્યારે લા. પ્રા. રાજવંશ પુ. ૧, પૃ. ૩૮૧ અને ઇન્ડિઅન એન્ટીકવેરી પુ. ૧૯, પૃ. ૩૫ (જીઓ ધીલપુરના મહાસેન ચહુઆણ્ના સમયના લેખ)માં લીધેલ નાંધ પ્રમાણે તેવા સમય વિ. સં. ૮૯૭= ઇ. સ. ૮૪૦ ના છે; ત્યારે

પરિહારવંશી સમાટ હર્ષવર્ધન, જે ઇતિહાસ પ્રસિદ્ધ છે તેમની ગાદી કનાજમાં હતી; તેને એક માટા ભાઇ તથા એક બહેન હતી. આ બન્ને ભાઇઓ અપુત્રિયા મરણ પામવાથી તેમની ગાદી તેમની બહેનને ગઈ હતી. આ બહેનને ગ્લાલિયરના પ્રતિહારવંશી ગૃહવર્મન વેરે પરણાવેલી હતી. એટલે આ ગૃહવર્મનના વંશ જે મૌખરી રાજપૃતાના કહેવાતા હતા તેની સત્તામાં કનાજનું રાજ્ય આવ્યું હતું. અહીં જે પ્રતિહારી ભાજદેવનું નામ મેં જણાવ્યું છે તે ઉપરના ગૃહવર્મનના ચાથી-પાચમી પેઢીએ વંશજ છે. (તાઓ પુ. ૧, પૃ. ૧૮૭ની વંશાવળી: પણ પ્રતિહાર અને પરિહાર વંશ એ બન્ને નામા એક સરખાં, તેમ બન્ને રાજનાં નામા ભાજદેવ પણ એક સરખાં, ઉપરાંત તે બન્નેના સમય પણ એકજ, એટલે વિદ્વાનોએ અન્ય હકીકતની ગેરહાજરીમાં બન્નેને એકજ માની લીધા છે.

(૧૯) આ કારણને લીધે પણ વિદ્વાનાએ ભૂલા ખાધી છે અને ગ્વાલિયરપતિનાં કેટલાંક કાર્યો પશ્મારવંશી અવંતિપતિનાં અને પરમારનાં કાર્યો પ્રતિહારી તરીકેનાં ગણાવી કાઢયાં છે.

ઈ. એ. ના તેજ ૧૯ મા પુસ્તકમાં પૃ. ૩૫ ઉપર એમ પણ નોંધ દેખાય છે કે કાઠિયાવાડના એક લેખમાં વિ. સં. હલ્૪=ઈ. સ. ૭૩૮ની સાલ દેખાય છે. ( ઉપરમાં પૃ. હદ દી. નં. ૫૫ નુઓ).

<sup>(</sup>૧૮) આ પ્રતિહારવંશી ભાજદેવ ખરી રીતે તા ગ્વા-લિયરપતિજ હતા પરંતુ વિદ્વાના તેને કનાજપતિ તરીકે ઓળખાવ્યે ગયા છે. ખરી ઘટના નીચે પ્રમાણે બનેલી છે.

જવાના; માટે રાજી ખુશીથી સંમત થઈ જવું તે લાલપ્રદ ગણાશે એમ વિચારી તે પણ સંમત થઈ ગયા હાય. આ પ્રમાણે ત્રણે જણાએ એકઠા મળી વિક્રમસંવત રેજ ચાલુ કરી દીધા હાવા જોઈએ. આમ શરૂઆત થયા પછી પણ, થાડા સમય સુધી તા જૂના સંવત—માલવ સંવત—ભૂલચૂકથી વપરાઈ ગયા કદાચ દેખાતા હશે (એવું તા આ વર્તમાન કાળે પણ કચાં નથી ખનતું દેખાતું ? જેમકે, સ્ટાન્ડ્રેટાઇમ જ્યારે પ્રથમપ્રથમ શરૂ થયા ત્યારે તા જૂના અને નવા ટાઇમ, એમ ગાટાળે ચડી જતા હતા; જે આપણને જણીતી વાત છે.) પણ પછી થાડા કાળ ગયે, નવા સંવતની વપરાશ થતાં અને તેમ કરવાની ધાટી ખેસી જતાં, મૂળના જે વિક્રમસંવત્સર હતા તેનીજ વપરાશ સર્વથા ચાલુ થઈ ગઈ છે; જે પ્રથા અદ્યાપિ પર્યંત પણ ચાલુ જ આવી છે.

વિક્રમ સંવતસરની અને માલવ સંવત્સરની ઉત્પત્તિ, ખીલવટ, તેમજ વચ્ચે અમુક સમય પર્યંત એકના અભાવ અને બીજાની વિશેષતા, એમ જે બનતું રવે દેખાયું છે, તે સર્વના ઉકેલ મારી સમજમાં તા ઉપર પ્રમાણે આવ્યા છે અને તે પ્રમાણે મેં રજી કર્યો છે. આ વિષય પરત્વે વિદ્વાના પાતાના વિચારા જાહેર કરશે એવી વિનંતિ છે.

[તા. ક. વિક્રમસંવતના વપરાશ અમુક વર્ષ મુધી ચાલીને જે ખંધ થયા છે અને નવમી દશમી સદીમાં તેનું જે પુનર્દર્શન થયું છે તે વિષે કેટલાક વિદ્વાના એમ પણ ધારે છે કે, માલવ સંવત અને વિક્રમ સંવત એકજ છે<sup>રર</sup> અને તેથી એવી કલ્પના ગાઠવી કાઢી છે કે "પૂર્વ હી યહ (માલવ) સંવતભી પહેલે, વિક્રમકે નામસે પહિચાના જાતા હોગા, પર લિખનેમે કેવલ

<sup>&#</sup>x27;સંવત' લિખા જાતા હાેગા; ઍાર જયસે શકસંવત. ગુપ્ત સંવત, આદિ અનેક સંવતાના અપને વિશેષ નામાં કે સાથ લે લિયા હેાગા, તબસે ઇસ માલવ સંવતને ભી માલવા કે પ્રસિદ્ધ રાજા વિક્રમાદિત્યકા નામ આપને સાથ લે લિયા હાગા "<sup>ર ક</sup> એટલે કે આ લેખક મહાશય એવી માન્યતા ધરાવતા જણાય છે કે વિક્રમ સંવત તાે ધણા પ્રાચીન કાળથી ચાલ્યાે આવતા હાવા જોઈએ પણ તેની સાથે કેવળ 'સંવત' શખદજ લખાતા હાવાથી, જ્યારથી અન્ય સંવતા વપરાતા થયા અને તે સર્વેને ઓળખાવનારાં વિશેષણા, જેવાં કે ક્ષણરાટ, શક, ગુપ્ત, આદિ લગાડવામાં આવ્યાં ત્યારથીજ, મૂળથી વપરાતા વિક્રમસંવતને પણ 'માલવ' શબ્દ જોડવામાં આવ્યા સંભવે છે; કારણ કે આ संवतना स्थापक विक्रमाहित्य ते 'मालवपति 'क हता. આ પ્રમાણે તેમને દલીલ કરવાનું કારણ એજ છે કે તેમણે વિક્રમસંવત અને માલવ સંવતને એકજ ગણ્યા છे. ज्यारे वास्तवमां ता ते अन्ने लुद्दाक छे अने બુદાજ સમયે તથા બુદીજ વ્યક્તિઓએ તે પ્રવર્તાવ્યા છે. તે સધળું વૃત્તાંત્ત હવે આપણે સમજતા થઇ ગયા છીએ એટલે તે ખન્ને સંવત્સરાના પ્રવર્તકા એકજ બ્યક્તિ હોવાનું મંતવ્ય આપણને અસ્વીકાર્ય **થ**ઈ પડે છે. વળા ખીજી રીતે પણ તેમની માન્યતા ખાટી કરાવી શકાય તેમ છે. તેમનું ધારવું એમ થયું છે કે, અન્ય સંવત્સરાતે જેમ વિશેષણા લગાડવામાં આવ્યાં છે તેમ ચ્યા વિક્રમસંવતને પણ, તેના સ્થાપક માલવા દેશના પ્રજાપતિ હોવાથી 'માલવ' નામનું વિશેષણ જોડવામાં આવ્યું છે. તાે પછી પ્રશ્ન એ ઉદ્ભલવે છે કે, જેમ તેઓ માલવપતિ-એટલે અવંતિપતિ થયા છે તેમ તા ક્ષહરાટ, અને ગ્રપ્ત પ્રજાઓ ઇ. પણ અવંતિપતિ બન્યા

<sup>(</sup>ર૦) આના દષ્ટાંતા માટે ઉપરની ટી. ન'. ૧૭ તથા પૂ. ૭૮ ટી. ન'. ૫૫ જુઓ.

<sup>(</sup>૨૧) જ. બાં. બ્રે. રાં. એ. સાં. પુ. ૯, પૃ. ૧૪૫. The Vikrama Samvat does not, strange to say, appear to have been adopted till after the loth century=કહેતાં આલ્યાં થાય છે કે, દસમા

સદી પૂરી થઇ ત્યાં સુધી વિક્રમ સંવતના ઉપયાગ કરવાનું પસંદગી પાગ્યું નહેાદાં. (પુરાવામાં ઉપરની દી. ન'. ૧૭ જુએા. તથા પૂ. ૬૨ માંની ટી. નં. ૯ સાથે સરખાવા)

<sup>(</sup>૨૨) જુઓ ઇ. એ. પુ. ૧૯, પૂ. ૩૧૬.

<sup>(</sup>ર૩) ના. પ્ર. સભા પત્રિકા યુ. ૧૦, ભાગ ૪, પૂ. ૭૩૬ દી. નં. ૧૦૮.

છે; ત્યારે એક અવંતિપતિએ 'ગ્રામસંવત' ખીજાએ 'ક્ષહ-શાટ સંવત' ત્રીજાએ 'વિક્રમ સંવત 'ચાયાએ 'માલવ સંવત' ત્યારે વળી પાંચમાએ 'ચષ્ઠણ સંવત 'એમ ભિન્નભિન્ન નામ આપી વિધવિધ રચના શા માટે કરી ? જો સર્વે એકજ પ્રદેશના-માલવ દેશના-સ્વામી હતા તા તે સર્વએ એકજ સંવતને માન્ય રાખવા હતા. તેમજ ने ते सर्वे એકજ क्षक्षण्वाणा है।त, ते। ते संवत्सरीने। અને કાળગણનાના સમય પણ એકજ રાખ્યા હાત. તે પ્રમાણે વરતારિથતિ તા નજરે દેખાતી નથી. મતલખ કે. તેમણે ઉભાં કરેલાં અનુમાના કેવળ કાલ્પનિક જ છે. ખારી દરેક સંવત રવય એક ખીજાથી ભિન્ન અને સ્વતંત્ર છે તથા આપણે સૂચવી ગયા પ્રમાણે જ તેમના Gaed विगेरे पस्तुरिथति हरो सेम प्रतित थाय छे] **ચ્યા પ્રમા**ણે 'માલવ સંવત'ની વિચારણા પૂરી **થ**ઈ. હવે તેવીજ અટપટી ધરાવનાર જે બીજો સંવત્સર 'શક' છે તે વિશે વિચારીએ.

## (આ) શક સંવત

ઉપરમાં તા માત્ર એકજ કારણ જણાવવામાં આવ્યું છે કે માલવસંવતની પેઠે શક સંવત પણ અટપડી ધરાવનાર હોવાથી તેની વિચારણા કરવી આવશ્યક લાગે છે. ઉપરાંત અન્ય વિશિષ્ટ કારણા પણ દેખાયાં છે. એક તા સ્વતંત્ર 'સંવત' તરીકેજ તે ઉદ્દુ-ભબ્યા છે. તદુપરાંત પહેલાના–માલવ સંવતના–કરતાં તે અતિ માે કું આયુષ્ય ભાગવતા અદ્યાપી પર્યત માે જાદ રહ્યો છે. વળી તેના શ્રષ્ટદાચ્ચાર રે આકર્ષિમ કં સંજોગા મળવાથી એવા પ્રકારના ખની ગયા છે કે, જે વિક્રમ સંવત્સરની ચર્ચા મુખ્યપણે આપણા વિષય ખની રહ્યો છે તેના ઉપર તેનું આક્રમણ આવી પડે છે; ઉપરાંત આપણી વિવેચનની સમય મર્યાદામાં ન હોવા છતાં તેની અંદર ધસડાઈ આવીને રેમ એક સ્વતંત્ર સંવત્સર કેમ જાણે પાતે ન હોય તેમ 'શક સંવત'ના નામથી

'શક સંવત' એવા શબ્દોના જ્યાં જ્યાં પ્રયોગ થયેલ વાંચવામાં આવ્યા છે ત્યાં ત્યાં સર્વ વિદ્વાનાએ તેના ભાવાર્થ 'શક નામના સંવ-

**રાક શાળ્દના અર્થ** ત્સર' હાવાનાજ કર્યા દેખાય છે, એટલે જે ભાવાર્થમાં તે શબ્દવાળા

દાનપત્રમાં તેના દાતાએ કે લેખકે (કાતરનારે) જે 'શક સંવત'ના ઉપયોગ કર્યો છે તેના મેળ ખાય નહીં તે દેખીતું જ છે અને મેળ ન ખાય એટલે વિદ્વાનાએ સ્વ કલ્પા-નુસાર તે સાટેની દર્લ લાે હભી કરી વાળા છે. આ વિષમતાના ઉકેલ કરવા માટે પ્રથમ આપણે "શક સંવત" શબ્દના ભાવાર્થ કયા કયા હાે શકે તે વિચારી લેવા રહે છે તે નીચે પ્રમાણે જાણવા.

(૧) શક=સંવત, (The Epoch); એવા સામાન્ય અર્થમાં વપરાય છે પણ શક નામના જ તેને સંવત્સર કહેવા એવા વિશેષ નામદર્શક સંવતના નામ માટે નહોં. એટલે કે it is used to denote "The Epoch, or the year, or the Era, in general but not the particular "Saka Era" itself: જેમકે

रे<sup>९</sup>युधिष्ठिरो, विक्रम, शालिवाहनौ तती नृपः स्याद्विजयाभिनंदनः । ततस्तु नागार्जुन भूपति:

कली कल्की पडेते शककारकाः स्पृताः॥

In the Kali age, come Yudhisthir, Vikram and Shalivahan; afterwards will be the king Vijayabhinandan; then the king Nagarjun and the sixth Kalki. These six are stated to be the makers of Sakas or Eras=કલિ યુગમાં, યુધિષ્ઠર, વિક્રમ અને શાલિવાહન થશે; તે

પ્રવેશ કરી જાય છે.

<sup>(</sup>૨૪) 'શક' શબ્દના અર્થ શું હોઇ શકે તે માટે આગળ વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે તે જીઓ. એટલે આ શિકા કરવાના અર્થ સમજી જવાશે.

<sup>(</sup>૧૫) તેના અર્થ કાઇક ઠેકાણે 'વિક્રમ સંવત ' થઈ

ન્નય છે અને તેથી ગુંચવાડા ઉભા થઈ ન્નય છે. તે લક્ષણ સૂચવવા માટેન આ શબ્દો વાપરવા પડયા છે (તેના દેષ્ટાંત માટે આગળ ઉપર ન્યુંઓ).

<sup>(</sup>૧૬) જાઓ. જ. બાં. બ્રે. રાે. એ. સાે. પુ. ૧૦ પુ. ૧૨૮

ખાદ વિજયાલિનંદન રાજા થશે; પછી રાજા નાગા-જુંન અને છઠ્ઠો કલકી. આ હંએ શક અથવા સંવતના પ્રવર્તકા ગણાશે. આ પ્રમાણેના અર્થમાં તે શખ્દ વપરાયાના અનેક દષ્ટાંતા આપણેને મળી પણ આવે છે. જેમાંનાં કેટલાંક પૃ. ૮૨ ઉપર ઠી.નં. હરમાં આપણે આપ્યા પણ છે.

(ર) '' શક " શબ્દ લખ્યા છતાં "વિક્રમ સંવત"ના અર્થમાં પણ તે શબ્દ વાપરવામાં આવે છે. તેનું દર્શાંત આપતાં સર કનિંગહામ જણાવે છે કુર્લ્ડ

"In the Saka year twelve hundred and seventy five called Chitrabhanu, in the light fortnight of Margashirsha, its fifth day and Saturday=ચિત્રાભાન નામના ૧૨૭૫ના શક સંવતના વર્ષે માર્ગશીર્ષના શુકલ પક્ષે. પંચમીના દિવસે અને શ્રનિવારે " આ પ્રમાણે લેખના મૂળ શબ્દો છે. આમાં "શક સંવત " તેવા સ્પષ્ટ શબ્દ હાવાને લીધે અનેક વિદાનાએ તેના અર્થ શક સંવત્સર કરીને ૧૨૭૫ શક=ઈ. સ. ૧૩૫૩ ( ૧૨૭૫+૭૮=૧૩૫૩)ના વર્ષને ચિત્રભાન નામ હાેવાન જાહેર કર્યું છે. પણ તેઓના મતથી ભિન્ન પડતાં પાતે જ્યાવે છે કે " Nothing can apparently be clearer than this date which corresponds to A. D. 1353 and yet it is absolutly certain that the word Saka cannot be intended for Saka Era, as the name of Chitrabhanu, which is the 16th year of the Jovian Cycle, corresponds exactly with 1273 Vikramaditya=આ સમય જેની ગણત્રી કરતાં ઇ. સ.

(૩) શક શાલિવાહન=શાલિવાહન રાજાના શ્વક<sup>ર</sup>ં અથવા સંવત; એટલે કે The Era founded by the king named Salivahan=શાલિવાહન નામના રાજાએ પ્રવર્તાવેલા સંવત; or it is used shortly as Saka so and so=અથવા તેને ટ્રેકમાં એમ પણ જણાવાય છે કે, શક સંવત કલાણા કલાણા; દષ્ટાંતમાં જણાવીશું કેવ્ય That the dates of the Western Kshatrapas are actually recorded in the years of the Saka Era beginning in 78 A. D. There can be no possible doubt=પશ્ચિમના ક્ષત્રપાએ જે સમયની નોંધ કરી છે તે ખરેખર શક સંવતના વર્ષોમાંજ કરી છે. અને તેની આદિ ઇ. સ. ૭૮ થી૩૦

૧૩૫૩ની સાલ આવે છે. તેના કરતાં વિશેષ સ્પષ્ટ ખીજાં નિવેદન હેાઈ શકે નહીં. છતાં એ પણ તદન સત્યજ છે કે "શક" શબ્દ તે "શકસંવત"ના ભાવાર્થમાં વપરાયા **થીજ, કેમકે ચિત્રભાનુ તે ખુહસ્પ**તિ નક્ષત્રના ચક્રમાંનું સાળમું વર્ષ છે અને તે વિક્રમસંવત ૧૨૭૬માંજ આવેલં છે."એટલે કે આ પ્રસ્તુત ૧૨૭૫ના આંકને. શકસંવત્સરના આંક લેખવા જો⊎એ એમ પાતે જણાવે છે. વળી પાતાની માન્યતાનું સમર્થન કરતાં તેઓ સાહેબ તેજ પ્રસ્તકમાં તેજ પૃષ્ઠે ટી. નં. ૨૧માં દર્શાત આપે છે કે, "I have since found an inscription dated in "Vikrama Saka"= " વિક્રમશક" એવા શબ્દમાં સમય દર્શાવતા એક શિલાલેખ મને તે પછી મળી આવ્યો છે." આ સર્વ કથનથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે. અહીં 'શક' શબ્દ જે છે તે શકસંવતના અર્થમાં વપરાયા નથી પણ ' વિક્રમશક ' એટલે ' વિક્રમસંવત 'ના અર્થમાં વાપરવામાં આવ્યા છે.

<sup>(</sup>૨૭) જુઓ. સર કનિંગહામકૃત, ખુક ઓક એન્શન્ટ ઈરાઝ પૃ. ૨૧: તથા ખેગાલ એશિયાદિક સાસાઇટીના જર-નલ ન. ૨૮ પૃ. ૪,૫ (ડૉ. હૉલ)

<sup>(</sup>૨૮) 'શક શાલીવાહન' નામના પ્રયાગ વ્યાજબી છે કે કેમ, તથા તેનાં કારણ વિગેરે આગળ ઉપર પુ. પમાં

આપણે ચર્ચવાનાં છીએ તે ન્તુએા.

<sup>(</sup>રહ) જુઓ કાે. આં. રેે. પ્રસ્તાવના પારિ. ૮૩; જ. રાે. એ. સાે. ૧૮૯૯ પૃ. ૩૬૫.

<sup>(</sup>૩૦) પશ્ચિમના ક્ષત્રપાેએ જે શક ચલાવ્યા છે તેની આદિ ઇ. સ. ૭૮ યી વિદ્વાનાેએ માની છે. પણ તે તેમ

થાય છે. તે વિષે કાેઈ પણ જાતના શક ઉઠાવી શકાય તેમ નથી. ''

(૪) '' શક સંવત '' એટલે શક પ્રજાએ ચલાવેલા સંવત અથવા શક પ્રજાને જે માન્ય હતા તેવા સંવત-"It may mean, the Era of the Saka nation themselves, or the Era used by the nation who call themselves Sakas. e. g. "But whatever their nationality may have been, it seems extremly probable that in later times, they (western kshatrapas) are actually called "Sakas" and it may be suggested that the name which was generally accepted at a later date for the era used by them, may not have been derived from the fact that, it was originally founded by a Saka king, as is generally assumed but from the fact that, it became best known in northern India, as the era which was used for so long a period by these kings (Saka-Nrupa-kala)= તેઓ<sup>૩૧</sup> ગમે તે જાતની પ્રજા હેાય, છતાં એટલું સાવસા ચામ્રસજ છે કે. તેઓ (ચષ્ઠણવંશી ક્ષત્રપા)ને આગળ જતાં શક તરીકેજ<sup>૩૨</sup> ખરેખર રીતે ઓળ-ખવામાં આવ્યા છે. અને (તેથી) એમ સ્ચન કરી શકાશે. કે જે શકના તેઓ સામાન્ય રીતે ઉપયોગ કરતા હાેવાનું મનાયું છે. તેનું નામ જેમ સાધારણ રીતે ધારવામાં આવે છે કે તેના મૂળ સ્થાપક શક રાજા હતા તેથી તેને શક સંવત કહેવાય: એમ ભલે ન ખન્યું હાેય. છતાં એટલું તાે સત્ય છે જ. કે આ શક રાજ્યોએ ધણા લાંબા કાળ ઉત્તર હિંદમાં તેને વાપર્યે રાખ્યા હતા. તેથી તે નામ પડી ગયું હાય". એટલે તેમના કહેવાની મતલખ એ છે કે. ચષ્ઠણ ક્ષત્રપવાળી પ્રજાતે શક કહેવાઈ છે અને તેથીજ, તેમણે જે શક સંવતના ઉપયાગ કર્યો છે. તેનું નામ શકસંવત છે. આ શકસંવતના અર્થ બે રીતે થઈ શકે છે. એક તા શકરાજાએ સ્થાપેલ સંવત અને ખીજો અર્થ, શક પ્રજ્ઞએ ઘણા લાંબા કાળ જે સંવતના વપરાશ કર્યે રાખ્યા હતા તેવા સંવત. આ ખે અર્થમાંથા ખીજો वधारे संक्षिवत है। य अभ तेमनं मंतव्य थतं ज्य છે. ગમે તે અર્થમાં ઘટાવા પરંતુ તેને શક પ્રજાની સાથે સંબંધ છે એમ કહેવાની મતલખ છે.

(૫) 'શક-નૃપ-કાલ' એવા શબ્દ પણ વાંચ-વામાં આવે છે. <sup>3</sup> આ શબ્દના પદચ્છેદ કરતાં તેમાં કયા કયા અર્થ સમજી શકાય તેમ છે તે તપાસવાની જરૂર છે. તેમાં ત્રણ શબ્દના સમાસ થયા દેખાય છે. એટલે ત્રણ અર્થ સામાન્ય રીતે તેમાંથી નીપજાવા શકાશે; (અ) શકન્ટપ-કાલ (ખ) શક-નૃપકાલ (ક) અને શક-નૃપ-કાલઃ તે ત્રણે શબ્દા એક પછી એક લઇએ. તેમાંના (અ) પ્રથમ શકન્ટપ-કાલ; એટલે કે શકપ્રજાના જે રાજ છે તેના સંવત; પછી તે રાજા પાતે શક હોય કે ન પણ હોય. વધારે સંભવિત એમ દેખાય છે કે તે પાતે શક જાતિના નહોતા જ

નથી. તેની ચર્ચા આ પુસ્તકમાં નવમા ખંડે કરવામાં આવશે. અહીંના શક શબ્દ તે સંવત્સરના બાવાર્થમાં વપરાયા છે એટલું ખતાવવા પુરર્તુજ આ દષ્ટાંત છે અને તે સત્ય છે એમ સમજવાનું છે.

<sup>(</sup>૩૧) જુએા કા. આં. રે. પારિ. ૮૪.

<sup>(</sup>૩૨) આ ચક્રણક્ષત્રપાને વિદ્વાનાએ શક તરીકે ઓળ-ખાવ્યા છે. પણ ખરી રીતે તેઓ શક નથીજ. તેના આપણે પુ. 3માં અવાર નવાર ઉલ્લેખ કરી ગયા છીએ (જીઓ

નહપાણના વૃત્તાંતે)પણ વિશેષ અધિકાર આગળ ઉપર ચઇણની હકીકતે લખવામાં આવશે. છતાં અત્રે શક તરીકે વિદ્વાનાનું કથન જે મે' અંગીકાર કર્યું છે તે એટલા માટે કે અહીં તે સઘળા રાજઓની જાતિ વિશેની ચર્ચા કરાતી નથી તેથી જ અહીં તાે 'શકન્પકાળ' શબ્દનીજ ચર્ચા થાય છે માટે અંગીકાર કરવામાં કાંઇજ ફેરફાર થઇ જતાે નથી.

<sup>(33)</sup> ઉપર ટાંકેલુંજ વાક્ય નુઓ.

=the king of the Saka nation; meaning he is the king of the Saka people but it does not encessary follow that he himself is a Saka; rather it clearly denotes that he himself was not a Saka; અને કાલ=time. એટલે આખાયે સમાસના અર્થ એ થશે કે, During the time of the king, who ruled over the Sakas = शाः अल ७५२ के राजनं राज्य स्थापित थयं हतं तेवा રાજાના રાજ્ય અમલે-ઇ. ઈ. (ખ) શક-ન્ટપકાલ તેમાં શક તે રાજાનું વિશેષણજ છે. એટલે જે રાજા પાતેજ શાક જાતિના હતા તેના રાજ્ય અમલે એવા અર્થ धरी=it means, he himself was a Saka; પણ જે પ્રજા ઉપર તેનું રાજ્ય ચાલતું હતું, તે પ્રજા શક હોય વા ન પણ હાય. ખલ્ક નહોતી એવોજ ભાવાર્થ નીકળી શકે છે=but it is not necessary that the subjects, over whom he ruled, were also the Sakas and not others; or probably they were not the Sakas. (३) शक्ष-नृप-काल : तेमां शक्ष=संवत the Year; ત્ય = રાજ the King અને કાલ= સમય the reign. એટલે તે આખા સમાસના અર્થ એમ કરી શકાય કે તે રાજ્યના રાજ્ય અમલના અમુક वर्षे-आवा लावार्थवाला धरी=in so many years of the king's reign અથવા સામાન્ય રીતે ઇતિહાસમાં જે એમ જણાવવામાં આવે છે કે, તે રાજાતો રાજ્યાભિષેક થયા ખાદ અમુક વર્ષે≕or what we generally find mentioned as, in so many years after his coronation. આ પ્રમાણે આ શબ્દના છૂટાછૂટા ભાગ પાર્કીને વિવિધ રીતે ગાેઠવવાથી ત્રણ પ્રકારના વિવિધ અર્થ થઇ શકે છે.

ઉપરના સર્વ કથનને ટ્રાંકમાં ગુંથીએ તેા 'શક' શખ્દના આ પ્રમાણે અર્થ થયા કહી શકાશે (૧) શક નામના સંવત્સર [જીએા નં. ૩]. (૨) શક નામની આખી પ્રજા [જીએા નં. ૪ તથા નં. ૫ (અ)]. (૩) પાતે જાતેજ શક હાે શકે [જીઓ નં ૫ (ખ)]. (૪) શક એટલે સામાન્ય રીતે કાેઈ પણ સંવત [જીઓ નં ૧]. (૫) માત્ર 'વર્ષ'ના ભાવાર્થમાં [જીઓ નં ૫ (ક)] અને (૬) કવચિત વિક્રમ સંવત જેવા અર્થમાં [જીઓ. નં ર].

ઉપર પ્રમાણે શક શબ્દના જ્યારે છ છ જેટલા અર્થ નીકળી શકે છે, ત્યારે તે શબ્દ લખવામાં લેખ- કના શું આશય રહેલા હાવા જોઈએ તે બરાબર રીતે સમજવામાં કેટલી મુંઝવણ થવાના તથા તેને લીધે ભૂલ ખાઇ જવાના તેમજ ભાવાર્થ સમજવામાં કેવા અનર્થ થઈ જવાના સંભવ છે તેના અધ્યણને સહજ ખ્યાલ આવી શકે છે.

આટલે દરજજે તેના અર્થ વિચાર્યા પછી હવે તેની સ્થાપનાના વિષય હાથ ધરીએ. તેના બે ભાગ પાડી શકાશે. એક તેના કર્તા અને બીજો તેના સમય. પ્રથમ આપણે તેના કર્તા≂સ્થાપક વિશે વિચાર કરી લ⊍એ. પછી સમયના મુદ્દો વીચારીશં.

તેના સ્થાપક ઉપર જણાવેલ છ અર્થ ઉપરથી કાેણ હાેઇ શકે? તેના સ્થાપક વિશે કાંઇ ખ્યાલ ખાંધી શકાય તેમ છે કે કેમ તે

મુદ્દો છણી લઇએ. છમાં નં. ર અને ૩, શક નામની प्रमा अने तेना राम साथे संअंध धरावे छे. नं. १ અને નં. ૪ કાઇ વિશિષ્ટ કે સામાન્ય સંવત સાથે સંબંધ રાખે છે. જ્યારે નં. ૫ માત્ર વર્ષ સૂચક જ શાબ્દ છે અને નં. ૬ વિક્રમ સંવતને રથાને વપરાતા શ્રાપ્દ છે. નં. ૬ બાબતમાં તા આપણે અત્રે કાંઇ વિચારવાનું રહેતું જ નથી કેમકે તે મત પરિચ્છેદે વિસ્તારથી ચર્ચી લીધા છે. તેમ ન પ ને સ્પર્શ કરવાે નિરૂપયાેગા છે. તે ખે બાદ થવાથા પ્રથમના ચાર અર્થનીજ તપાસ કરવી રહે છે. તેમાંથી નં ર અને ૩ ના અર્થ. શક જાતની પ્રજા અને રાજા સાથે સંખંધ ધરાવતા જણાવ્યા છે. તેના વિચાર કરવા કાંઇક સૂતર છે. કેમકે પૂ. 3 માં હિંદ ઉપર ચૂડી આવેલા જે પરદેશી આક્રમણકારાનું વર્ણન આપણે કરી ગયા છીએ, તેમાં શક નામની એક પ્રજ્ઞ પહ્ય હતી એટલે તેની ખાત્રીપૂર્વક માહિતી આપણને પ્રાપ્ત

થક ગઇ છે; જેથી તેની વિચારણા નિશકપણે કરી શકાય તેમ છે. તેમના વૃત્તાંતે સાબિત કરી ગયા છીએ કે. તેમના ખે વિભાગ પાડી શકાય તેમ છે. એક શક, અને ખીજો હિંદીશક. તેમાંયે શકપ્રજાનું રાજ્ય માત્ર ૭–૭ાા વર્ષ<sup>૩૪</sup> ચાલ્યું છે અને હિંદી-શકપ્રજાનું ૨૨ વર્ષ<sup>૩૫</sup> ચાલ્યું છે. એટલે આવા ટુંક સમય સુધી રાજ કરી ગયેલી પ્રજા કે તેમના કાઈ રાજા કાંઇ એવા પ્રભાવવંતા હોઇ ન શકે. કે જેથી તેના संवत्सर स्थापन थये। है।य. तेमक तेमना समय लाह પણ ઘણા ઘણા લાંઝા કાળ ચાલતા રહ્યો હાય. એટલે તે અર્થવાળી સ્થિતિને પણ આપણે વર્જ દેવીજ રહે છે. હતાં એક હકીકતને પણ આપણે ખ્યાલમાં લેવી ઘટે છે, કે આગળ વર્ણવાર્ગ ગયેલા શક અને હિંદી શકતા સમય માત્ર ઇ. સ. પૂ. ના સમયતા છે. પણ કાંઇ શકપ્રજા તે ત્યાદ કાં થવા ન પામી હાેય અને તેમણે પાતાના નામે શક ચલાવ્યા હાંય ? વળા એક ખીજી ખીના ખ્યાનમાં લેવી રહી જાય છે. પુ. a માં જે પરદેશીઓને આપણે ક્ષહરાટ પ્રજ<del>ાના</del> શાસકા-જેવાક ભૂમક, નહુપાણ, રાજાવુલ, સાડાષ, લોઅક અને પાતિક–તથા ઇન્ડાપાર્થીઅન્સ પ્રજાના રાજકર્તાઓ-જેવાક માઝીઝ, અઝીઝ પહેલા, અઝી-લીઝ અઝીઝ ખીજો અને ગાંડાફારનેસ-લેખાવ્યા છે छ तेश्वने अने छतिदासकाराओ शह तरीके गणी **લીધા છે**. તેા તેવી ગણત્રી પણ નજર પહાર જવા દેવાની જરૂર નથી. કેમકે, તેઓએ પાતા પાસે અનેક વસ્તુઓ ઉપલબ્ધ ન થયાને લીધે, લલે ગલતી કરી નાંખી હાય. છતાંએ જ્યારે આપણે સંશોધન કરી નગદ સત્યજ તારવી કાઢવાને પ્રયાસ કરી રહ્યા છીએ, ત્યારે જરા જેટલી પણ ખાતમી પાછળથી મળી રહી હાય તા તેની અવગણના કેમ કરી શકીએ ? આ में हुराइताना विचार हरी क्षेवाय, ता पछी मात्र નં. ૧ અને નં. ૪ વાળા અર્થનીજ વિચારણા કરવી રહેશે. તે સ્થિતિએ પહેાંચીએ તે પૂર્વે, ઉપરની બે

िस. पू. लाह अने आ पुस्तहना समयनी मर्याहानी वच्चेना डाणमां, प्रथममां को डाए शह डे तेवी परहेशी प्रग्त राक्सत्ता उपर आववा पानी है। तो तेमां आपणे हुशानवंश अने यहणुवशनवाणांक सेणावी शहाय तेम छे. आ लन्ते राक्वंशनां इत्तांतो आपणे चागणं आपवाना छीओं; ओटेंसे अते तो मात्र ओटलंक कणावी हर्धशुं हे ते भेमांथी हाधने पण शह तरीहे ओणभावी शहाय तेम नथी. छतां हेटलाह विद्वानीओं, क्षदराट अने छन्डोपार्थीं-अन्समांना शासहाने केम शह मानी लीधा छे, तेम आ ले वंशना राक्डर्ताओंने पण शह मानी लीधा छे. ओटले जीछ हड़ीहती। विचार पण आपणे हरवे। रहे छे. आ सर्व लूल लरेला प्यादाना निरसननी विचारणा प्रथम हरी लेवी पहेशे. ते माटे लिल्लिल विद्वानीनां मंतव्य तपासी कवां पहेशे.

ઇ. એ. ના પુ. ૩૭ માં પૃ. ૩૩ ઉપર સર્વ સામાન્ય મત એવા રજુ કરાયા છે કે " Prof. Oldenburg put forth the statement that Kanishka founded the Saka Era and this theory has been generally accepted by the majority of Oriental scholars = इनिष्टे शहसंवत स्थाप्या ढता तेनी કલ્પના પ્રા. ઓલ્ડનભર્ગે રજી કરી હતી અને તેને પ્રૌર્વાત્ય વિદ્વાનામાંના માટા ભાગે રીતે માન્ય રાખી છે." આ કથનને મળતાજ, પરંતુ વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ ખતાવતાે જે અભિપ્રાય એક વિદ્વાને આ બાબતમાં અન્ય સંશાધકાના અને વિશારદાના કથનના અભ્યાસ કરી, તેમાંથી સારફપે કાઢયા છે, તે તેમણે નીચેના શખ્દામાં વ્યક્ત કર્યા છે<sup>૩૬</sup>:–શકસંવત, કાઇ લાેકા (૧) તુર્∘ક એટલે કુ**સન** વંશી રાજા કનિષ્કતા જુઓ (તેમનું પુ. ૧. પૃ. 3 ), (૨) ક્ષત્રપ નહપાણના (૩) શકરાજા વેન્સકીના અથવા

હાકીકતા ઉપર દબ્ટિયાત કરી લઇએ.

<sup>(</sup>૩૪) જુઓ આ પુસ્તકે ઉપરમાં પૃ. ૧૫.

<sup>(</sup>૭૫) જુઓ યુ. ૩. યુ. ૪૦૫ની વંશાવળી,

<sup>(</sup>૩૬) જીએા ભારતના પ્રાચીન રાજવ'રા ભાગ ધ, પુ. પ.

(૪) શકરાજા અય-અજ (Aziz) ના પ્રચલિત થયેલ માને છે. ખારીક તપાસ કરતાં આ ચારે વસ્તુસ્થિતિ અસંભવિત છે: કેમકે નં. ૧ વાળા કશાનવંશીઓ પાતે શકપ્રજા નથી તે હકીકત આપણે આગળ ઉપર સાખિત કરી આપીશું. તેમ નં. ર નાે ક્ષત્રપ નહપાણ પાતે ક્ષહરાટ હતા એટલે કે શક નહાતાજ. વળા નં. ૩ વાળા વેન્સકી બાબતમાં જણાવવાનું કે. પ્રથમ તા આવું નામજ ઇતિહાસમાં આપણે સાંભળ્યું કે વાંચ્યું નથી. એટલે તેની સત્યાસત્યતાનું તાલ કરવાનું અશક્ય છે. પણ તેમના હેતુ વીમાકડક્સીઝને ઉદ્દેશીને કહેવાના સમજાય છે.અને તેમજ હાય તા તે કુશાનવંશી છે. એટલે તે સંબંધી સ્થિતિ ઉપરના નં. ૧માં જણાવ્યા પ્રમાણે સમછ **લેવી. જ્યારે** નં. ૪ વાળા અઝીઝ વિશે પુ. ૩માં આપણે સ્પષ્ટ કરી બતાવ્યું છે. કે તે ઈન્ડેા પાર્થીઅન હતા; અને તેણે કાઈ પણ શક ચલાવ્યા જ નથી. મતલળ કે તેમણે દાેરેલા આ આખાએ દાેહનના ચારે મુદ્દા અસત્ય ઠરે છે. આ ઉપરાંત પ્રાચીન ઇતિ-હાસમાં રસ લેતા અન્ય વિદ્વાનાના અભિપ્રાય પણ **મ્યાપ**ણે સ્વતંત્ર રીતે વિચારી લઈએ. સર કનિંગઢામના મત પણ એમજ છે, કે શક સંવત કુશાનવંશી કનિષ્ક સ્થાપ્યા છે જ્યારે મિ. વિન્સેન્ટ સ્મિથ તેમનાથી બિન્ન પડતાં જણાવે છેકે 30 " I do not affirm as a fact that the Saka Era of A. D. 78 was established by Kanishka= \ સ. ૭૮ વાળા શકસંવત કનિષ્કે સ્થાપન કર્યો હતા તે હકીકત સત્ય તરીકે હું સ્વીકારતાે નથી. '' આ વાકયમાં સમાયલી ખીજ હકીકત સાથે આપણે અહીં નિસ્ખત નથી; એટલે તેની ચર્ચામાં ઉતરીશું નહીં. પણ મિ. સ્મિથના કથનમાંથી એટલુ તા ક્લિત થાય છે જે કે, રાજ્ય કનિષ્ક પાતે શક નહીં જ હાય. આ પ્રમાણે વિદ્વાનાનાં રજી કરેલાં મંતવ્યા ઉપરથી આપણે જોઈ શક્યા છીએ, કે તે સધળાએા શકસંવતના કર્તા તરીકે કુશાનવંશી રાજાઓને માને છે ખરા, પણ તેઓ જાતે શક હાય કે નહીં. તે માટે શંકાવાળા હાઇને, ગાળગાળ

(૩૭) જુઓ અ. હિ. ઇ. ત્રીજી આરતિ પૃ. ૨૫૪.

શબ્દામાં કથત કરી રહ્યા છે. જ્યારે મિ. રૅપ્સન નામના વિદ્વાન તા સાકસાક શબ્દામાં સંભળાવી દે છે કુ<sup>લ</sup>ં "One of the main objections brought against the...theory, that is Saka Era was founded by Kanishka was that. Kanishka was not a Saka but a Kushan=शङ्संवतने। स्थापङ इनिष्ड छे ते भुद्दानी વિરુદ્ધ જતું સૌથી મુખ્ય કારણ તા એ છે કે, કનિષ્ક પાતે શક નથી પણ કુશાન છે. " એટલે તેમની દલીલ એ છે કે, કનિષ્ક પાતે કશાન હાેવાથી તેને શકસંવત (શકપ્રજા કે શકરાજા તરક્ષ્યી પ્રચારમાં મૂકેલ એવા સંવત)ના પ્રચારક તરીકે કખૂલ રાખી ન શકાય. [ મારૂં ટીપ્પણ-યાદ રાખવાનું કે તેમણે આ વાંધા શક્સંવત એટલે શકપ્રજાના સંવત્સર કે શકરાજાએ ચલાવેલ સંવત્સર. તેવા ભાવાર્થમાં તેના સ્થાપક કનિષ્ક હોર્ધ ન શકે તે ખાતર રજા કર્યો છે, નહીં કે શકનામના કાઈ વિશિષ્ટ સંવત્સરના સ્થાપક તરીકે: એટલે કે શક શબ્દના જે નં. ૧ના અર્થ થાય છે તે ભાવાર્થમાં કે, શક એટલે કાઈ સામાન્ય રીતે સંવત ગણાય તેવા નં. ૪ વાળા ભાવાર્થમાં ] આ પ્રમાણે શક શખ્દના જે છ અર્થ થાય છે તેમાંના નં. ૨, ૩ અને ૫, ૬ વર્જી નાંખવા કર્યા; એટલે પછી નં. ૧, અને ૪ રહ્યા. તેમાં તા શક નામના સંવત્સર કે શક એટલે કાઈ સામાન્ય સંવત એવાજ અર્થ થાય છે: અને તે તા ચેાક્કસ દેખીતું જ છે કે. આ સમયે કાેર્મક સંવત્સર આ કુશાનવંશી કે ચક્રણવંશી રાજાઓએ ગતિમાં મૂકચોજ હતા. [જીઓ ઉપરમાં આ પુસ્તકમાં તે વંશના વૃત્તાંતમાં-પછી તે છે. સ. ૭૮ વાળા સંવત છે કે અન્ય છે અથવા કાઈ ખીજા શકને મળતા છે. તે વસ્ત ન્યારી છે. તેમણે એક સંવત ચલાવ્યો છે એટલું તા સત્ય છે જ ] એટલે સર્વ દલીલ અને ચર્ચાનું પરિણામ એ આવ્યું ગણાશે કે, કુશાન-વંશીઓએ અથવા ચષ્ઠાવંશીઓએ ઉત્તર હિંદમાં કાર્મક સંવત ચલાવ્યા હતા. તેને શક એટલે સંવત એવા

<sup>(</sup>૩૮) જાઓ કા. આં. રે. પારિ. ૯૫.

सामान्य अर्थमां, अथवा तेनुं नामक शक्ष्मंवत सेवा विशिष्टनामधी संभोधी शक्षारे—पण् शक्ष्मं को हे शक्ष्मां अवावेश संवत सेवी अर्थ ते। तेनी थतीक नथी. आ प्रमाणे उत्तर हिंहमां (नहीं के हिसण् हिंहमां) प्रवर्ती रहेश शक्ष्मंवतना स्थापक विशेनी विवाह पूरे। थप्ट रह्यो. क्यारे हिस् ह्या हिंहमां के शक्ष्मंवत वपराता नकरे पडे छे, तेना स्थापक विशेनी तपास, हिस् ह्या हिंह उपर साम्राज्य की गवता अंधिपतिओ नुं वर्ण न करवाना छी से, त्यारे ते हेका हो करी ह्या अथनधी सेम पण् समक्या के शक्संवत छ में कतना; पण् ते जन्ने सेक्क छे, के लिन्न किन्न, ते आपणे नी सेना पारिश्राक्मां साजित करी हो हो विशिष्टना छे ते वियारी से.

સામાન્ય રીતે જ્યાં જ્યાં "શકસંવત " એવા • શ્રુષ્ટ ઉચ્ચારાય છે કે વાંચતાં વાંચતાં નજરે પડે છે, ત્યાં ત્યાં તુરત જ, દક્ષિણ હિંદમાં પ્રવર્તી

તેના સમય રહેલ શકસંવતજ આપણી દરિમાં તથા અન્ય તરવરતા દેખાય છે. તે શક સંવત વિશિષ્ટતાઓ વિશેષપણે વૈદક મતાનુયાયીઓ વાપરતા જણાય છે. તેમના

ત્રંથાનુસાર <sup>૩૯</sup> આ શકસંવત અને વિક્રમસંવતની વચ્ચેનું અંતર ૧૩૫ વર્ષનું ગણાય છે. અને વિક્રમસંવત તથા ઇસ્વીસન વચ્ચે, આપણે સધળા જાણીએ છીએ તે મુજબ, ૫૭ વર્ષનું અંતર છે. એટલે આ ત્રણ પ્રકારના સંવતામાં પ્રથમ વિક્રમસંવત છે. તેના સમય ઇસ્વીની પૂર્વે ૫૭ વર્ષના હાવાથી છે. સે પૂ. ૫૭માં તેનું ચલણ થયું હતું એમ ૪૦ કહી શકાય છે. તે બાદ

(২) ,, ৭४७৫૩ ,, ৭ ,, ,,

भा भान्यतामां दर्शावें सा प्रथमना भे राजा साथे डास भापणे नीरुणत नथी तथी ते छपर विश्वार करवानुं छाडी दृष्टिं क्यारे त्रीजना संअंधमां के ६०५ वर्ष सण्यां छे ते 'वीरिनर्वाणु' थो गण्यानुं शेषणे क्या छे. यने वीरिनर्वाणुने समय विक्रम संवत पूर्वे ४७० अथवा छ. स. पू. ४७०+५७=५२७ मनाथे। छे. ४ भे अटेसे ते हिसाणे गण्यां ६०५-४७० =१३५ विक्रमसंवतना अने ६०५-५२७=७८ छ. स. आवी रहे छे. अने छपर वैद्विक्ष्यं थेना आधारे पण्यां ते अस्य जतावाये। होवानुं आपणे ज्यां छे, भतसण से था के, वैद्विक्ष्यत्यी, जैनमतथी, तेमज वर्त्तमान विद्वानीनी मान्यताथी, शक्षसंवतनी स्थापनाने।

ઇસુલગવાનના સ્મરણમાં ચલાવાયલા સંવત જેતે આપણે ઇસ્વીસનના નામયા ઓળખી રહ્યા છાએ તે, અને સાથા હેલ્લા શકસંવત ચાલુ થયા છે એમ કહેવાય. એટલે તેના સમય ૧૩૫–૫૭=ઇ. સ. ૭૮ કહી શકાય. મિ. રેપ્સન પણ ઠીક જ કહે છે કે, ૪૧ The years of the Saka Era, bginning in A. D. 78. There can be no possible doubt=શકસંવતના પ્રારંભ ઇ. સ. ૭૮માં થયા છે. તે વિશે લેશપણ શંકા નથી. ૪૨ જૈનમ શેમાં પણ તેજ મતલખનું લખાણ મળી આવે છે કે ૪૩ "વીર નિર્વાણ-થા ૬૦૫ વર્ષ અને પ માસ ખાદ શકરાજા હાઇગા." ખીજા પ્રાંથામાં પણ તેજ આશયનું કથન છે. ૪૪ યતિ રૂપલના સમયે નીચે પ્રમાણે ત્રણ માન્યતા પ્રવર્તતી હતી. (૧) વીરનિર્વાણથી ૯૭૮૫ વર્ષ પ માસે શકરાજા હુઆ

<sup>(</sup>૩૯) નુંએા સપ્તમખં ડે, પ્રથમ પરિ. દી. નં. ર.

<sup>(</sup>૪૦) જુઓ વિક્રમસ વતવાળા પરિચ્છેદ તથા વિક્રમા-દિત્ય રાજાનું વત્તાંત.

<sup>(</sup>૪૧) જુએા કાે. આં. રે. પારિ. ૮૩: તથા જ. રાે. એ. સાે. ૧૮૯૯ પૃ. ૩૬૫.

<sup>(</sup>૪૨) ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે આ કથન તેમણે સર્વ વિદ્વાનાનું જે સામાન્ય માતવ્ય છે તેને અનુલક્ષીને કર્યું છે;

સામાન્ય મ તવ્ય એ છે કે, ઉત્તર હિંદના અને દક્ષિણ હિંદના શક્સ વત એકજ છે.

<sup>(</sup>૪૩) ના. પ્ર. પત્રિકા પુ. ૧૦ અ ક ૪, પૃ. હરર-૨૩; નેમિચ દ્રજીના તિલાકસાર તેમજ યતિરૂપભકત્તના તિલાયપન્નતિ.

<sup>(</sup>૪૪) ના. પ્ર. પુ. પત્રિકા યુ. ૧૦, અંક ૪, **યુ. <sup>હ3</sup>ર** દી. નં. ૪.

<sup>(</sup>૪૫) ત્તુઓ યુ. ર, પરિ. ૧.

સમય ઈ. સ. ૭૮=વિક્રમસંવત ૧૩૫=મ. સં. ૬૦૫માં મનાયા છે. અને સર્વે એકમત છે, એટલે વિશેષ ચર્ચાની તે માટે જરૂર રહેતી નથી. આ તા દક્ષિણહિંદમાં ચાલી રહેલ શકસંવતની વાત થઇ. પણ ઉત્તરહિંદમાં ચાલી રહેલ શકસંવતની તેજ સ્થિતિ હતી કે કેમ તે આપણે હજા તપાસવું રહે છે.

ગત પારિત્રાકમાં ઉત્તરહિંદના શકસંવતના સ્થા-પકની ચર્ચાની અંતે આપણે એટલુંજ સાભિત કરી શક્યા છીએ, કે તે કુશાનવંશીઓએ કે ચક્રણવંશીઓએ ચલાવ્યા હતા, તથા એટલું જણાવવા પુરતીજ માત્ર નાંધ કરી છે કે 'શકસંવત' બે જ્નતના (ઉત્તર હિંદના અને દક્ષિણ હિંદના) છે. પણ તે બન્ને એકજ હતા કે ભિન્નભિન્ન તે પુરવાર કરવાનું વિશેષપણે હવે પછી તે રાજાઓનાં વૃત્તાંત લખવા ઉપર છાડી દીધું છે. જ્યારે પુ. ૩, પૂ. ૩૮૧ના ટી. નં. ૪૬માં તાે તેનાે સમય ઇ. સ. ૭૮ નહીં પણ ઇ. સ. ૧૦૩ છે, એમ સાકસાક નિર્દેશ પણ કરી દીધા છે. એટલે **ચ્યા પ્ર**માણે જો દક્ષિણ હિંદના સંવતના સમય ઇ. સ. ૭૮ હાય અને ઉત્તર હિદના સંવતના સમય ૧૦૩ નાજ હાય-સામિત થાય-તા તા સ્પષ્ટજ કહી શકાય કે ખન્ને શકસંવત એક ખીજાથી સિલસિન જ છે: અને ભિન્નભિન્ન કરે એટલે તે બન્નેના સ્થાપક પણ ભિનભિત્રજ કહેવાશે. પરંતુ જ્યાં સુધી આપણે તે મુદ્દો, પ્રમાણા આપીને પુરવાર કરી આપવા જેટલા સ્થાને પહેાંચ્યા નથી, ત્યાં સુધી પુ, ૩, પૃ. ૩૮૧ ની ટી. નં. ૪૬ માં આપેલ માત્ર નિવેદન ઉપરજ અવલંખન રાખીશું. છતાં તે ખાખત ઉપર પ્રકાશ પાડતું એકાદ કિરણ, જે અત્ર વર્ણવવા યાેગ્ય લાગે

છે તે જણાવીશું. ડૉ. કીલ્હાર્નનામના એક વિદ્વાનના અસલ શખ્દાે ટાંકીને એક લેખકે જણાવ્યું છે કે<sup>ક્ર</sup> "According to Dr. Kielhorn himself, the solar month is also used in Saka dates (first appears so late as in the year 944=A. D. 1022).....It may be said that the use of the lunar month -dates in Saka-era, is the result of its long residence in southern India. and that the use of the solar month -names, is the result of its northern & civic origin; or may it not be that the Buddhists of the earlier centuries of the Christian era used solar months in the reckonings, while the Brahmins used the lunar months, as their religious ceremonies and festivals are always connected with Tithis & Pakshas=ડાં. કીલ્હાને પાતે નોંધ કરી છે કે શક સંવતની તવારીખમાં, સૌર્ય માસ<sup>૪૭</sup> પણ વપરાયા છે. ( તેવા પ્રકારનું પ્રથમ દર્શન ઠેઠ વિક્રમ સં. ૯૪૪ =ત્ર. સ. ૧૦૨૨માં માલમ થાય છે<sup>૪૮</sup>). એમ કહી શકાય કે. શક સંવતમાં ચાંદ્રમાસની પહતિથા 🎝 તારીખા લખવામાં આવે છે, તેનું કારણ દક્ષિણહિંદમાં ધણા લાંબા કાળયી તે વપરાશમાં છે તેને લીધે છે. જયારે સૌર્ય માસનાં નામા નજરે પડે છે. તે ઉત્તર ર્હિદમાં તેનું અસલ સ્થાન છે તેનું પરિણામ છે. અથવા એમ શું બનવા યેાગ્ય નથી કે, ઇસુના

<sup>(</sup>૪૬) તાંગો. ઇ. એ. પુ. ૩૭ પૃ. ૪૬.

<sup>(</sup>૪૭) સૌર્ય માસમાં (પૂર્ણિમાંત માસમાં) કૃષ્ણપક્ષથી મહિનાની શરૂઆત ગણાતી લાગે છે: અને ચંદ્રમાસમાં (અમાસાંત માસમાં) જ્યારથી ચંદ્રનું દર્શન થાય ત્યારથી એટલે શુક્લ પક્ષથી માસની શરૂઆત ગણાય છે.

<sup>(</sup>કાંઇક વિરોષ ખુલાસા માટે ઉપરમાં પૃ. ૩૯ ટી. મં. ૩૪ જુઓ.)

<sup>(</sup>૪૮) મારી સમજ એમ છે કે, સૌર્ય માસની વપરાશ તો ઘણા લાળા કાળથી જણાવેલી છે: પણ જેમ વિક્રમ સવતની વપરાશ તેની આદિ થયા પછી કેટલીયે સદી સુધી (જીએા ઉપરમાં પૃ. ૯૪) બધ પડેલી છે હતી તેમ આ સૌર્ય માસ વાપરવાનું બધ પડી ગયું હશે: અથવા તેન વિ. સં. ૯૪૪માં જે પદ્ધતિએ તે દર્શાવાઈ છે તેના કરતાં ન્યુકીજ રીતે કર્શાવાઇ હશે.

સંવતની પ્રારંભની સદીઓમાં થયેલા ખૌદ લાકા. તેમની **પાતાના ગણત્રીમાં** સૌર્ય માસની પદ્ધતિના સ્યાશ્રય લેતા? જ્યારે ધાલાણા ચાંદ્રમાસની પદ્ધતિ ગ્રહણ કરતા ? કેમકે તેમનાં ધાર્મિક ક્રિયાદાંડો તથા ઉત્સવા તિથિઓ અને પક્ષાને અનુસરીને હમેશાં ગણવામાં આવે છે." એટલે ડાં. કીલ્હાર્નના મત પ્રમાણે (૧) **શકસં**વતમાં સૌર્ય માસ (પૂર્ણિમાંત) વપરાયાે છે; છતાં (૨) ચાંદ્રમાસ (અમાસાંત) વપરાતા જે નજરે પડે છે તેનું કારણ એ છે કે, તે શકસંવત દક્ષિણ હિંદમાં ઘણા દીધંકાળથી ચાલુ રહ્યો છે; (3) અને ત્યાંના એટલે દક્ષિણ હિંદનાં ધ્યાક્ષણા પાતાનાં સર્વ ધાર્મિક ક્રિયાકાંડા તથા સરવ્યવસરા, તિથિ અને પક્ષના આધારે એટલે કે ચાંદ્રમાસની–અમાસાંત માસની ગણત્રીએ કરે છે તેનું તે પરિણામ છે. (૪) જ્યારે ઇ. સ. ની પ્રારંભની સદીના (કે કદાચ તે પૂર્વેના સમયના) ભાઢો તા સાર્યમાસની-પૂર્ણિમાંત માસની પદ્ધતિએ કામ લેતા હતા. (૫) ક્રેમકે પૂર્ણિમાંત-સૌર્ય માસ પદ્ધતિનું ઉત્પત્તિસ્થાન ઉત્તર હિંદમાંજ રહેલું છે. આ પાંચ મુદ્દામાંથી અહીં આપણને જે હિશે લાગતું વળગતું નથી તેની ચર્ચા મૂકી દઇશું (જો કે તેમાં કેટલીક તદ્દન નવીન હકીકતા સમાયલી છે એટલે છેક તેને જતી તા કરી નહીંજ શકાય: તેમ કરવામાં આવે તા ઐતિહાસિક ઘટના અંધકારમાંજ રહી જાય તેમ છે. એટલે, ગ્રહણ કરેલ વિષયને ઇન્સાફ આપીને છેવટે, ટીપ્પણ તરીક તેની નેાંધ લઈશું.) પણ આપણા

विषयने ખપ જોગા એટલા તાત્પર્ય તેમાંથા નીકળ છે જ કે, ઉત્તર હિંદમાં સૌર્યમાસ એટલે પૂર્ણિમાંત પહિત પ્રમાણે સમયની ગણત્રી થતો હતી અને દક્ષિણ હિંદમાં ચાંદ્રમાસ એટલે અમાસાંત પહિતએ ઘતી હતી. તેથા આપણે કહી શકીશું કે ઉત્તર અને દક્ષિણ હિંદના શક સવત્સરાની ગણના પહિતમાં ફેરફાર હતા જ. કલ્લ ઉપરમાં, આપણે તેમની આદિના સમયમાં પણ પર્ચાસેક વર્ષના તફાવત હોવાનું જણાવ્યું છે. મતલબ એ ઘક કે, બન્ને સંવતાના સમય તથા પહિત એક બીજર્યા અલગ છે. તેથા જ તેમના સ્થાપકા પણ બિન્ન ભિન્ન છે. અને તેમ છે તા તેમના સ્થાપકા પણ બિન્ન ભિન્ન છે. અને તેમ છે તા તે બન્નેને એકજ સંત્રત તરીક ન માનતાં મેળ જુદા તરીકે જ આપણે માનવા પડશે.

ઉત્તર હિંદના શકસંવતના સ્થાપક અને પ્રવર્તકમાં કુશાન અને ચક્ષણ વંશજ મુખ્ય અંશે છે. તે ખાદ કેટલા સમય–તેજ સ્વરૂપમાં કે થાડાધણા ફેરફાર સાથે–તે ચાલ્યા હશે તેની ખાત્રીપૂર્વક નાંધ<sup>૫૧</sup> લઇ શકાય તેવી માહિતી મળતી નથી. પણ એટલું તા જરૂર કહી શકાય તેમ છે કે વર્તમાનકાળ તા તે બીલ-કુલ વપરાશમાં નજરે પડતા નથી એટલે તેને મૃત-પ્રાય: થયેલા આપણે વ્યહેર કરવા રહ્યો. હાલ જે શકસંવત વપરાઈ રહ્યો છે તે તા દક્ષિણ હિંદની ગણત્રી પ્રમાણેના અમાસાંત પહાત વાળાજ છે. જેથી વર્તમાનકાળના શક સંવતની સ્થાપનામાં તા માત્ર દક્ષિણ હિંદના સમ્રાટ એવા અંધપતિ શાતવાહન વંશનેજ પર

<sup>(</sup>૪૯) આપણે તાે અહીં ડાં. કોલહોર્નની સાક્ષી આપી-નેજ હકીકત રજી કરી છે. પણ સર કનિંગહામ જેવાએ પણ તેજ હકીકત પાતે રચેલ 'ધી ખુક એાક્ ઇન્ડિયન કરાત્ર'માં પૃ. ૩૧ ઉપર ભારપૂર્વક જણાવેલ છે.

<sup>(</sup>૫૦) જુઓ નીચેની ટીકા ને. પશ.

<sup>(</sup>૫૧) ડાં, કાલ્હાર્ને વિ. સ. ૯૪૪માં પ્રથમ નોધ મળ્યાનું જણાવ્યું છે. જ્યારે આપણે અહીં લખ્યું છે કે તે પદ્ધતિતા ઠેઠ કશાનવ શી રાજઅમલથી ઉત્તર હિંદમાં દાખલ થઇ ચૂકા હતી એટલે તે બે વચ્ચેના અંતરમાં શું સ્થિતિ પ્રવર્તી રહી હતી તેની નોંધથી આપણે અજ્ઞાત હોવાયી આ શબ્દો વાપરવા પડયા છે.

પણ મારી ખાત્રી છે કે વિશેષ સંશોધન અને તપાસ કરવામાં આવરો તાે ઉપરતું અંતર બહુજ સંક્રાચાઇ જવા પામશે.

<sup>(</sup>પર) શાતવહનવંશી જે રાજ્યોએ આ શક પ્રવર્તાવ્યા છે અને માન્યા છે તે વૈદિકધર્મી હતા. (જુઓ તેમનાં કૃતાંતે—ડાં. કીલહાર્ને પણ તેમજ કહ્યું છે કે તે વૈદિક ધર્મની અસરનું પરિણામ છે) એટલે દક્ષિણ હિંદના શક સંવત તે વૈદિક છે: જયારે ઉત્તર હિંદના શક સંવત કશાન વંશી રાજ્યએ સ્થાપન કરેલ હોલાથી તે જૈનધર્મ પ્રમાણે છે. પરિણામ એમ કહી શકાય કે, ઉત્તર હિંદના શક તે જૈનધર્મી રાજાના છે અને દક્ષિણહિંદના શક તે વૈદિકધર્મી રાજાના છે.

લાગતું વળગતું છે પણ ચષ્ટણ કે કુશાન વંશને નથી<sup>૫૩</sup> એમ અહેસાનીથી કહી શકાશે

મારૂં ટીપ્પણ-અત્ર જે તેાંધ કરવાની છે તે શક સંવતના સંબંધની નથીજ. પણ ઉપરમાં જણાવ્યા પ્રમાણે, તેનાથી પર, પરંતુ એતિહાસિક ઘટના ઉપર પ્રકાશ પાડતી હકીકતજ છે; ડૉ. કીલહાર્ને કરેલી નાંધમાં પાતે એમ જાહેર કર્યું છે, કે ઉત્તર હિંદમાં ભાહો તે પદ્ધતિ વાપરતા હતા. પણ આપણે પુ. ૨ માં માૈર્ય સમ્રાટના વર્ણન કરતાં અને તેમાં પણ પ્રિય-દર્શિનનું છવન ચરિત્ર લખતાં સાબિત કર્યું છે કે. અત્યાર સુધી શિલાલેખામાં કાતરાયલી ધમ્મલિપિ. केने अशोहनी इति क्षेपायी भौद्ध धर्मना संस्हार ઝીલતી વિદ્વાનાએ વર્ણવી છે, તે હવેથી-અરોાક અને પ્રિયદર્શિન ખન્ને ભિન્ન ભિન્ન ગ્યક્તિએ। હાવાથી-સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનનીજ લેખવાની રહે છે અને તે સમ્રાટ પાત જૈન ધર્મી હોવાથી, તેણે કાતરાવેલ સર્વ શિલા-લેખા માંહેની ધમ્મલિપિ પણ જૈનધર્મનાજ સિહ્યંતાની ઉદ્વધાષણા કરે છે. આ કથનને સમર્થન આપતી અનેક માહિતી તેજ પુ. ૨ ના પ્રથમ પરિચ્છેટે મહાતમા ખુદ અને મહાવીરના જીવન સંબંધી કેટલીક ધટનાના વર્ણન કરતાં કરતાં અપાઇ ગઈ છે; તથા તેને વિશેષ પુષ્ટિ આપતી હકીકતા તે પછીના દ્વિતીય અને તૃતીય પરિચ્છેદે સિક્ક ચિત્રોના વર્ણનમાંથી પણ મળી આવે છે. એટલે નિર્વિવાદિત પણે સાબિત થાય છે કે, જ્યાં જ્યાં અત્યારસુધીના વિદ્વાનાએ ભાદ શ્રુષ્ટ વાપર્યા કર્યો છે ત્યાં મુખ્ય અંશ હવે જેન શખ્દ સમજીને જ આપણે કામ લેવું રહે છે. તે માટે ઉપરના ઇંગ્રેજી અવતરણમાં ડાં. કીલહાર્ને જે ખાહ લાેકામાં પૂર્ણિમાંત પદ્ધતિની કાળગણના હાેવાનું માની લીધું છે, તે તેમની પહૃતિ નથી પણ જૈનપદ્ધતિ છે. અને આ આપણું અનુમાન સાચું પણ છે. તેના પુરાવા તરીકે આપણે કહી શકીશું કે (૧) ભાહ-**ધર્મી**એા સાધારણ રીતે પાતાના ધર્મપ્રવર્તક **ખુદ્દભગવાનનાજ સંવત વાપરતા આવ્યા છે. અને** 

તેમાં માત્ર સાલનાજ આંકડા લખાતા આવ્યા છે. છતાં ક્યાંય માસ, ઋતુ કે દિન ઈ. ની નાંધ સમય ગણનામાં જો કરાઇ હાય તા ત્યાં પૂર્ણિમાંત પદ્ધતિ ત્રહણ કરાઇ હોય એમ પસિદ્ધ રીતે જાહેર **થયું** નથી દેખાતું, જ્યારે જૈનગ્રંથામાં પૂર્ણિમાંત માસ પ્રમાણે સમયનિદે<sup>૧</sup>શ થયાનું અતેક વાર નાંધાયું છે. (૨) તેમ શિલાલેખી પુરાવાના આધારે મિ. રેપ્સન જેવા વિદ્વાનાના કથનથી પુ. ર. પૃ. ૩૯૫ ઉપર સાબિત કરી આપ્યું છે કે ચબ્દ્રણવંશી ક્ષત્રપા જૈન-ધર્મી હતા. અતે તેઓએ પણ જે સમય ગણના પૂર્ણિમાંત માસ વાપરવાની જૈનધર્મમાં તે સમયે પ્રવર્તી રહી હતી તેનાજ ઉપયોગ કર્યો હતા. તેથીજ ડા. કીલહુાર્ન જેવા અનન્ય અભ્યાસીને સ્પષ્ટપણે **તે** જાહેર કરવું પડયું છે. (૩) જેમ શિલાલેખી પુરાવાથી ચષ્કેણને જૈનધર્મી કરાવાયા છે તેમ સિક્કાના પુરા-વાયી (જુઓ પુ. ર. પરિ. ૩માં તેના સિક્કાનું વર્ણન) પણ તેને જૈન ધર્મો ખતાવી શકાયા છે. મતલભ કે. સાહિત્યના, શિલાલેખના, તેમજ સિક્કાના, એમ અનેક વિધ પુરાવાથી આ સર્વ મુદ્દા સાબિત થઇ શકે છે અને કરી શકાયા છે. એટલે તેમાં શકા કરવાનું કે વિવાદ ઉભા કરવા જેવું સ્થાનજ રહેતું નથી. કાઇ એમ પણ પ્રશ્ન કરે કે, શું કુશાન અને ચષ્ઠણવંશ જેવી અહિંદી પ્રજા. જૈનધર્મ જે ભારતદેશમાં ઉદ-ભવ્યા છે, તેની અનુયાયી પ્રજા ખતે ખરી? અથવા તા હિંદની ખહાર રહીને તે જૈનધર્મી શી રીતે ખની હશે ! તા જવાખમાં જણાવી શકાય કે. જે સમયની આ વાત છે તે ઇ. સ. ના પહેલા સૈકાની હકીકત છે. તે સમયે અને તે પર્વે. સારા હિંદમાં (તે વખતે ભારતદેશ કહેવાતા હતા) તા શું પણ સારી દુનિયામાં પણ માત્ર ત્રણજ ધર્મા જાણીતા હતા. વૈદિક, ભાહ અને જેન; અને છેલ્લે છેલ્લે ઇસાઇ ધર્મ, તે કાળે ઉગતા હતા; એટલે તેના પ્રચાર તેની ઉત્પત્તિના સ્થાનથી (જેને આપણે સિરિયા-પેલેસ્ટાઇન કહીએ છીએ ) વિશેષ આગળ વધ્યા નહાતા. તેમ ભાહધર્મી રાજ્યો(અશાકવર્ધન માર્ય

<sup>(</sup>૫૩) જુઓ ઉપરની ટીકા ન'. ૫૧.

सिवाय ) हार्ध राज्य हर्ता तरी हे सत्तामां आवेल न હावाथी તે ધર્મનો અસર બહુજ ભુજ પ્રમાણમાં દેખાતી હતી. એટલે ખાકી રહ્યા ખે; વંદિક અને જૈન; તેમાં વંદિક ધર્મનાં પ્રભુતા અને ગારવા શંગવંશી અમલ દરમ્યાન -એક સદી જેટલા કાળસુધી-જરૂર પ્રદીપવંતાં થયાં હતાંજ હતાં; પરંતુ તેમના અમલ અસ્ત થતાં, પાછું कैनधर्मेજ ઝગમગવા માંડયું હતું. વળી ભૂલવું જોઇતું નથી કે, જ્યારે સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના રાજઅમલ તપતા હતા. લારે તેણે જેમ અનેક દેશામાં પ્રજાતે **ધર્મ**ત્વનું શિક્ષણ આપવા પાતાના ધમ્મમહામાત્રાએા માકલ્યા હતા. તેમ તે પાતે હિંદની ઉત્તરે નેપાળ. તિએટ, ખાટાન અને રશિઆઈ તૂર્કી સુધી છત મેળ-વવા ચડાઇએ લઈ ગયા હતા (ભુએ પુ. રમાં તેનું વર્શન)અને તે જીતી લઇ ત્યાં પાતાના જૈન ધર્મ ફેલાવ્યા હતા. ઉપરાંત ખીજી વાત; તેની જીવંત અવસ્યામાં તેણે કાશ્મિર ઉપર પાતાના પુત્ર જાલૌકને <sup>પ</sup>¥ અને નેપાળ ઉપર પાતાના જમાઈ દેવપાળને, તથા તિએ-ટમાં પાતાના પુત્ર કુરથનને, તે તે દેશના સૂખાપદે નીમ્યા હતા. પપ જેઓ સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના મરણ ભાદ તે તે પ્રદેશના સ્વામી ખની ખેડા હતા. આ ખધા **બનાવના સમય ઇ. સ. પ. ૨૦૦ ના છે.** વળી તે મદેશ હિંદની ખહારતાજ છે. જ્યારે કુશાનવંશી કડ-ક્સીઝ પહેલા. ખીજો, વિગેરે વિગેરેના ઉદ્દભવના સમય ધ. સ. ના પ્રારંભમાંજ છે અને તેમનું વતન તિખેટ -માટાન વાળા પ્રદેશમાંજ છે (જાઓ આગળના ખંડે તેમનું વર્શન). એટલે કહેવાની મતલખ એ છે કે ઇ. સ. પૂ. ૨૦૦ થી ઇ. સ. ના પ્રારંભ સુધીના **ખસાે** અઢીસાે વર્ષના કાળમાં પણ ઉપર નિર્દેશેલા ત્રણે રાજ્યોના-સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના સૂખાએ અને પ્રતિનિધિઓ જાલૌક, કુસ્થન અને દેવપાળના-પુત્રા, 🤰 વંશવારસાજ ત્યાં રાજપદે હતા: અથવા તેમ નહીં ને ખીજાએા કદાચ ગાદીએ આવ્યા હાય. તાેપણ તે મદેશની પ્રજા તા તેમણે દાખલ કરેલ અને પ્રબાેધેલ धर्मनंक पासन अर्थे कती हती. कथी दशानवशीओ। હિંદમાં જ્યારે ઉતરી આવ્યા ત્યારે જૈનધર્મ પાળતા હતા. એમજ કહી શકાશે. આ હ્યાકત સાંભળીતે કે ઇએ ભડકી જવાનું પણ નથી તેમ આશ્વર્ય પામવાનું પણ નથી. વળી વિશેષમાં આ હકીકત જેમ આપણે ઉપર ટાં કેલ મિ. રૅપ્સન જેવા સિક્કાશાસ્ત્રીની સાહેદત આપી શિલાલેખ આધારે જણાવી છે તેમ ચષ્ઠણના પૌત્ર રૂદ્રદામનના શિલાલેખ પણ તેજ કથનને પુષ્ટિ આપી રહ્યો છે. કેમકે તે લેખ ગિરનાર જેવા જૈનધર્મના કેન્દ્ર ગણાતા પર્વતની તળેટીમાં સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને જે શિલા ઉપર કાતરાવ્યા છે તેજ શિલા ઉપર તેણે પણ કાતરાવ્યા છે તથા તેમ કરવામાં તેની મતલભ પણ પ્રિયદર્શિનની સાથે તુલનામાં પાતાને ઉસા રહેવાની હ્વાય એમ દેખાય છે. હવે આપણે ડૉ. કીલહાર્ને જણાવેલા એક ખીજા મુદ્દા વીશે લખીશું. તેમણે જણાવ્યું છે કે દક્ષિણ હિંદ કરતાં ઉત્તર હિંદના શક લખવાની પદ્ધતિમાં જે ફેર દેખાય છે, તે દક્ષિણ હિંદમાં વસતા ધ્યાદ્મણોના ધર્મની અસ-રનું જ પરિણામ છે. અલખત એક બીજાના ધાટા સહવાસને લઇને અરસપરસ અસર તા થાયજ અને તેથીજ વર્તમાનકાળે પણ જૈનધર્મના અને વૈદિક-ધર્મના અનુયાયીઓના ધાર્મિક તેમજ સામાજક રીત-રીવાઓ મળી જતા દેખાય છે; પરંતુ તે સમયના તફાવતના કારણ વિશે જેવું ડા. કીલહાને અનુમાન દારી લીધું છે તેવું નહેાતું જ. પણ જેમ સધળા વિદ્વાનાએ મે શકસંવતને–ઉત્તર અને દક્ષિણ હિંદના શક સંવતને– એક માની લીધા છે તેમ તેમણે પણ તે કથનને ક્રખૂલ રાખીને, બન્ને સંવતની પહિતિના મેળ ખતા-વવા અને તાડ કાઢવા માટે જ અનુમાન જોડી કાઢ્યું છે. પરંતુ હવે આપણે જોઇ શક્યા છીએ કે તેમનું તે અનુમાન ખાેડી કલ્પના ઉપર જ ગાેઠવાયું છે. અત્રે ડૉ. કીલ્હાર્નના અવતરણ ઉપરતું મારૂં ટીપ્પણ પૂરું થાય છે. ો

<sup>(</sup>૫૪) જુએા પુ. ૨ ના અંતે રાન્ન નલૌકને લગઉં પરિશિષ્ટ.

<sup>(</sup>૫૫) જુઓ પુ. ર માં પ્રિયદર્શિનના વૃત્તાંતે

એટલે સર્વે સંવત્સરાને લગતા માહિતા એક્ષાજ સાથે જોઈ શકાય તે કાજે તેમને કાઠાના રૂપમાં રજી કરી દઈએ.

|    | નામ             |          | સ્થાપક       | સ્થાપનાના સમય<br>ઇ. સ. પૂ. ની<br>ગણત્રીમાં | અન્ય હકીકત તથા સ્થાપનાના પ્રસંગ.                                                                                                                                                                      |
|----|-----------------|----------|--------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦  | મહાવીર          | સંવત     | ЯM           | પરહ                                        | તેમના નિર્વાણ બાદ                                                                                                                                                                                     |
| ર  | ળૌદ સંવ         | <b>ા</b> | มฑ           | <b>પર</b> ૦                                | सहर                                                                                                                                                                                                   |
| 3  | <b>ક્ષ</b> હરાટ | ,,       | ભૂમક         | <b>૧</b> ૫૯                                | મહાક્ષત્રપ બન્યાે ત્યારથી                                                                                                                                                                             |
| Y  | કુશાન           | 1)       | કનિષ્ક પહેલા | ઇ. સ. ૧૦૩ <sup>૫૬</sup>                    | ગાદીએ આવ્યા ત્યારથી                                                                                                                                                                                   |
| ۲۰ | <i>ચ</i> ષ્કૃ   | **       | ચબ્દહ્યુ     | ,,                                         | ચષ્ઠણે તે શક ચાલુ કર્યો છે, પરંતુ તેની આદિ પાતાના<br>પિતા <sup>દ</sup> ષ્માતિકના રાજ્યના–ક્ષત્રપ તરીકેના–આરંભ<br>થયા ત્યારથી ગણી છે, જેમ ત્રૈકૂટક વંશની<br>ભાભતમાં ભન્યું છે તેમ (જીએા પુ. ૩ પૃ. ૩૮૪) |
| •  | ર્ધસવી          | ,,       | પ્રજા        | <b>ઇ.</b> સ. ૧                             | ઇસુ ક્રાઇસ્ટના જન્મ પછી <b>ટા વર્ષે</b>                                                                                                                                                               |
| و  | વિક્રમ          | **       | પ્રજા        | ઇ. સ. પૂ. ૫૭                               | શકારિ વિક્રમાદિત્યના રાજ્યારાહણુના દિવસથી                                                                                                                                                             |
| 4  | માલવ            | ,,       | રાજપૂતા      | ⊌. સ. <b>પ</b> ૩૧–૩૩                       | દ્રણ પ્રજાતા તેમણે સંહાર કરી રાજસત્તા <b>હાથમાં</b><br>લીધી ત્યારથી                                                                                                                                   |
| ٤  | शु              | ,,       | પ્રજા–રાજા   | ઇ. સ. ૭૮                                   | અર્દ્ધ ધાર્મિક કારણ <sup>પ ૬</sup>                                                                                                                                                                    |

અત્યાર સુધી આપણું પ્રત્યેક સંવત્સર સંબંધી પૃથકપણું વિચાર કરવાના મુદ્દા વિશેજ વિવેચન કર્યે ગયા છીએ. ઉપરાંત કેટલાક સંવત્સરોની મુદ્દા એવા પણું છે કે જેતા ઉત્તમતા વિચાર સમસ્ત સંવત્સરોને સ્પર્શોને પણું કરી, શકાય તેમ છે. તેમાં તેની ઉપયોગીતા સંબંધીના એક ગણાય તેવા છે. અત્યાર સુધી જે શક—સંવતા વિશે આપણું વિચારણા કરી ગયા છીએ તેમનાં નામ આ પ્રમાણે

(૧) મહાવીર (૨) ક્ષહરાટ (૩) વિક્રમ (૪) માલવ (૫) કનિષ્ક (૬) ચષ્ઠણુ અને (૭) શક શાલિવાહન; મ્મા પ્રમાણે સાત છે. એક આઠમા સંવત્સર પણ મ્માપણે નિર્ધારીત કરેલ સમયની મર્યાદામાં આવી જાય છે. પરંતુ તેના ઉદલેખ કાઈ શિલાલેખ કે સિક્કા ઉપર થયેલ જોવામાં આવ્યા નથી તેથી અતિહાસિક ખનાવ તરીકેના તેના નિર્દેશ આપણે કર્યો નથી. સલખત્ત તે સવતના ઉપયાગ રાજકીય દિલ્સે થયા નથી, કેમકે તે સંવતને કાઇ રાજ તરફથી વધાવી લેવામાં આવ્યા નથી. તથાપિ એમ સમજવાનું નથી કે તેની મહત્ત્વતા કાઇ દરજ્જે ઓછી હતી, કે છે. તે આકમાનું નામ 'બૌ હસંવત' છે આ સંવતના ઉદલેખ જો કાઇ પણ સમયે ઇ તિહાસના પાને નોંધાયાની અપેક્ષા આપણે રાખી શકીએ, તા તે ધર્મનાનુગામિક મૌર્યસભ્રાટ અશાકવર્ધનના કેવળ એક રાજ્યે જ ખની શકે તેમ છે. પરંતુ તેના કાઇ સિક્કો કે શિલાલેખ હજી સુધી આપણી જાણમાં આવ્યા નથી. એટલે જ આ સંવતની હકીકત આપણી

આવશે.

લેવાયાં છે.

<sup>(</sup>५९) तेमना इत्तांते आने सगती एडीडत क्रख्याववामां

નોંધમાં ક્યાંય લેવાઈ નથી. બાકી બાહ ગ્રંથામાં તથા અન્ય દંતકથાઓનાં વર્ણનમાં તા તે વારંવાર વપરાતા રહ્યો દેખાય પણ છે.

અત્ર તેા આપણે ભિન્ન ભિન્ન સંવત્સરાની ઉત્તમતા જ વિચારવાની છે એક સિહ્હાંત એ છે કે કાર્ય અને કારણને હમેશાં પરસ્પર નીક્ટ સંબંધ હાય છે. એટલે કાર્ક સંવત્સરની ઉત્તમતા સિદ્ધ કરવા માટે, તેના ઉદ્દભવનું કારણ અથવા તેની ઉત્પાદક વ્યક્તિના મનાબાવ આદિ સંયોગા વિશે આપણે વિચાર કરવા જ રહે.

ઉપર દર્શાવેલા આઠ સંવત્સરામાંના. મહાવીર અને બૌદ્ધ સંવતા, તે તે ધર્મના પ્રવર્તકાનાં નિર્વાણ-મુક્તિ પ્રસંગને આશ્રયીને પ્રવર્તાવાયા છે. એટલે તેમની ઉત્તમતા વિશે સહેજ પણ વિચાર દર્શાવવા કે તેવા પ્રયત્ન સેવવા તે નાના મ્હાંએ માટી વાતા કરવા જેવું સાહસજ ગણાય. માટે તે મૂકી દર્ઘશું. માલવ સંવતના નામે ઓળખાતા જે શકતું નામ આપણે અત્ર દાખલ કર્યું છે તે તા માત્ર અનુસંગિક પ્રસંગને લીધેજ ખનવા પામ્યું છે. નહીં તેા તેનું નામ પણ આપણે ગણવાની જરૂર નંહેાતી, કેમકે આ પુરતકના ઓલેખન સમયથી તે ઘણાજ પર છે. તે सिवाय थाडी रह्या पांच. तेमांना ओड कोने शड ( દક્ષિણ હિંદના ) શાલિવાહન<sup>૫૭</sup> તરીકે એાળખાવાય છે તેની ઉત્પત્તિ તથા તેને લગતા ઇ તિહાસ બલે આપણે પુ.પ માં વર્ણવવાના છે છતાં તે સંવત परत्वे अने के क्याववं कइरी छे ते कहर डडी શાકાય તેમ છે. તેની અગત્યતા કેટલાક વિદ્વાનોને

રાજકીય હેતુસર થયેલી દેખાય છે, જ્યારે કેટલાકને કેવળ ધાર્મિક કારણે થયેલી દીસે છે. રાજકીય અગત્યતા એટલા માટે કહેવી પડે છે કે તેના ઉત્પા-દકે એટલે રાણી ખળશ્રીના પાત્ર ગામતીપુત્ર શાત કરણીએ-શક પ્રજા ઉપર પાતે મેળવેલી છતના ઉત્સવ અને ખુશાલી નિમિત્તે તે પ્રવર્તાવ્યો હાેવાનું કેટલાકોએ માની લીધું છે<sup>પડ</sup> જ્યારે કેટલાકતું એમ પણ માનવું થાય છે કે, તે ગૌતમીપુત્રે ઉપરની છત મેળવ્યા ખાદ પાતાની રાજગાદી ફેરવીને પાછી પૈંડણનગરે જે લાવી મૂકી હતી<sup>પહ</sup> તેની પુશાલીમાં તે શકની પ્રવૃત્તિ આદરી હતી. આ પ્રમાણે બે રાજ-भ्राय भनावने तेना **ઉ**त्पादन-निभित्त अरख-तरीके રજા કરાય છે. પણ તે બન્ને બનાવા માત્ર કલ્પિત ઉભા કરવામાં આવ્યા છે તે આપણે તેનું વર્ણન કરતાં સાબિત કરી આપીશું. એટલે અત્રે તે ઉપર વિશેષ લંખાણથી વિવેચન કરવાની જરૂર નથી. ઉપરાંત કેટલાકનું માનવું એમ થાય છે કે. તે શકનું ઉત્પાદન કારણ કેવળ ધાર્મિક બિંદુ જ રજા કરનારૂં છે. પરંતુ ધાર્મિક કારણના અંતરમાં ઉતરવાનું આપણે નિષ્પ્રયાન જન ગણીએ છીએ એટલે તે છેાડી દર્ધશું; છતાં એટલું જરૂર જણાવી શકીશું કે તે કથનમાં અર્ધ સત્ય ૧૦ જેવું છે ખરૂં. તેટલા માટે તેનું નામ બાદ કરતાં ખાડ્યા ચાર સંવતા વિચારવાના **રહે છે.** તેમ**ની ઉત્પ**-ત્તિનાં કારણા તપાસતાં તે દરેકની સાથે ખુશાલીના પ્રસંગ જોડાયેલાેજ<sup>દ ૧</sup>માલૂમ પડે છે. પછી કાવે તા તે **ખુશા**-લીના પ્રસંગ, રાજ્યની કે રાજ્યકર્તાના વંશની આદિ સાથે સંબંધ ધરાવતા હાેય કે પછી કાેઇ મહત્ત્વતાલર્શે

(પા) આ શબ્દપ્રયાગ વ્યાજળી છે કે કેમ તેની ચર્ચા તે રાજનું વર્ણન કરતી વખતે પુ. પ માં કરવાનું છે.

ધરાવે છે. '

<sup>(</sup>પ૮) જ. માં. છે. રા. એ, સા. પુ. ૯. પુ. ૧૪૫ ડાં. લાઉ દાજ લખે છે-Gautamiputra, the son of Padumavi and king of Dakshinapath or the Deccan boasts of having destroyed the Sakes, Yavnas, Pahlavas, etc. પદ્માવીના પુત્ર અને દક્ષિણાપ્ય અથવા દક્ષિણ (હિંદ)ના સ્વામી ગીતમી પુત્ર શક, યવન, પદ્ધનાસ વિ. પ્રજાના સંદાર કર્યા માટે અભિમાન

નાસિકના શિલાયેખમાં પણ રાણી બળશ્રીએ **ઉપરના** મુદ્દાવાળુંજ લખાણ કાતરાવ્યું છે.

<sup>(</sup>૫૯) જ. બાં. બ્રેં. રાે. એ. સાે. ૧૯૨૮ નવી આવૃત્તિ યુ. ૩. મિ. બપ્લેના આખાે લેખ છે તેમાં આ બાબત ઉપર બહુ લાર મુક્યાનું જણાય છે.

<sup>(</sup>૬૦) ત્તુઓ નીચેની ટી. ન . ૬૨

<sup>(</sup>૬૧) આ ચારે સંવત્સરના પ્રવર્તકાને શું શું કારણા મહયાં હતાં તેનાં વર્ષ્યુન માટે તે પ્રત્યકનાં વૃત્તાંત જામા

કામ તે રાજવીના હાથે અનવા પામ્યું હેાય. તેથી કરીને દરેક સંવતની ઉત્પત્તિમાં આવાં જે જે નૈમિત્તિક કારણાએ ભાગ ભજવ્યા હાય તે તે કારણાની જેટલા જેટલા અંશે ઉત્તમતા, તેટલા તેટલા અંશે તે શકની ઉત્તમતા પણ સિદ્ધ થઇ સમજવી. ખુશાલીના પ્રસંગ ઉજવવાના તા દરેકને સરખાજ હંક છે એમ માનવાનું છે. પરંતુ રાજા પાતે ઉજવે તે જાદી વાત કહેવાય. અને તેમના પ્રજાજનની સ્વયં-સ્પુરણાથી તે ઉજવાવાય તે જાદી વાત કહેવાય. પ્રજા જો આપ મેળ ઉજવે તા તેની મહત્ત્વતા કાર્મક એ રજ લેખાય. આ પ્રકારનાં કાટલેથીજ જો ઉત્તમનાનું પ્રમાણ પત્ર અર્પવાનું ઠરાવાય તા કહેવું પડશે કે તે ચારેમાં પ્રથમ નંબર શકારિ વિક્રમાદિત્યના જ આવી રહેશે. કારણ કે તેના સંવતનું ચલન પ્રજાએ જ આદ્યું છે. જ્યારે ખાકીના ત્રણે સંવત, રાજાથી કે રાજદક્તર ખાતાના ક્રમાનથી, શરૂ થયા હાેવાનું અનુમાન તારવી શકાય છે. તેટલા માટે જેવું તે કરમાન કરનાર્ક શાસન બંધ થયું તેવાજ તે શકના પણ અંત જ આવી ગયા આપણે નિહાળીએ છીએ. આ કારણને લીધે ચાર સંવત્સરામાંથી ક્ષહરાટ. ચષ્ઠણ અને કનિષ્કના જે ત્રણ ખાકી રહે છે. તેના વપરાશ. તે તે વંશાની સમાપ્તિ સાથે જ અદશ્ય થઇ ગયા છે. તેજ સિદ્ધાંત પ્રમાણે દક્ષિણ હિંદના શકના પણ તેવાજ કેજ થવાને સરજાયલા હતા. છતાં વિક્રમ સ'વત્સરના પેઠે લાં મુ આયુષ્ય ભાગવતા તે અદ્યાપિપર્યંત ટકી રહ્યા છે તેથો તેમાં કાંઇક અન્ય અંશ ભળેલ હાવું જોઈ એ એમ . સ્વભાવિક કલ્પના થઇ જાય છે. અને તે અંશ તે જ કહી શકાશ કે તેમાં અર્ધધાર્મિક હેતુ જોડાયલા છે ધર

આ પ્રમાણે ધાર્મિક પ્રવર્તકાના ળે સવત્સરાને ખાદ કરતાં, ખાકી રહેતા છમાંથી, ઉત્તમતાની કાટિએ પ્રથમ દરજ્જે વિક્રમસંવત અને દ્વિતીય દરજ્જે દક્ષિણ વિદનો શક આવવાને લાયક ઠરે છે.

એક પ્રશ્ન એ કરાશે કે, આપણા સમયવર્ણુનના કાળ દરસ્યાન ઇસાઇ સંવતની ઉત્પત્તિ તા થઇ ગઈ જ હતી, તા પછી ઉપરના આઠનો સંખ્યા સાથે તેની બહુત્રી કેમ કરવામાં આવી નથી. ઉત્તર એટલા જ છે કે, ઉત્પત્તિ થઈ ગઈ હતી તે ખરૂં, પણ તેના વપરાશ ભારતદેશના કાઈ પણ પ્રદેશમાં આપણા વર્ણનના સમયે થયા જણાયા નથી. તેથી આપણે પશુ તેની ગણના કરી નથી. પરંતુ વર્તમાનકાળ ઇતિહાસ આલેખનમાં એની ગણના લેવી જ પડે છે. તેથા તે રાંબંધમાં જરૂરી થઇ પડે તેવા પ્રકારના વિચારા નીચેના પારામાં દર્શાવવામાં આવ્યા છે.

વર્તમાનકાળે ઇતિહાસના અભ્યાસીઓ કયા શક સંવતના મુખ્યતઃ વપરાશ કરે છે, તે બાબતજ આ પારિચાકમાં ચર્ચવાના છે: જેથા

નોંધ રખાતા ત્રણ ઉપરના પારિયાકમાં જણાવેલ સંવતાની તારી- આક ઉપરાંત એક વધારાના ખાની ચાક્કસ ઇસાઈ મળીને કુલ નવ શકના ગણના વિચાર કરવા રહે છે. નવમાંથી ક્ષહરાટ, માલવ, ચબ્દ્રણ અને

કુશાન તા તદ્દન લુપ્ત જ ઘઈ ગયા છે. ખાડીના પાંચમાના બાહ છે તે પણ ખહુ વપરાશમાં સામાન્ય રીતે નથીજ; વળી દક્ષિણના શક સંવત છે તે પણ લગભગ તેજ કાર્ટિમાં મૂકાય તેવા છે. એટલે તે એને પણ ચર્ચાના વિષય તરીકે લઇશું નહિ. છતાં ઉપરના પરિચ્છેદમાં તેની ખૂખ વિસ્તારપૂર્વક જે આપણે નેંધ લીધી છે તે એટલાજ માટે કે વિદ્વાના વચ્ચે તે વિષેની કેટલીક સમજેફર પ્રવર્તે છે તેનું નિરાકરણ મેળવી શકાય. એટલે ખાડી રહેલા કેવળ ત્રણ સંવત્સરા વિશે જ આપણે ખાલવું રહે છે. તેમાંના ખે, પ્રાચીન ઇતિહાસની વપરાશમાં આવેલા છે અને ત્રી બે અર્વાચીન યુગને અંગે જોડવા પડયા છે.

આ ત્રણમાં પણ સાથી પ્રાચીન, મહાવીરસંવત છે, પછી વિક્રમમંવત છે અને સાથી છેલ્લા ઇસ્ત્રી સંવત છે; તે ત્રણેનું પારસપારિક અંતર એમ દરાવાશું છે કે મહાવીરસંવત અને વિક્રમસંવત વચ્ચે ૪૭૦ વર્ષનું અને વિક્રમ તથા ઇસવીના સંવત વચ્ચે પક

<sup>(</sup>૬૨) ઉપરની દીકા ન'. ૧૦ ના એ!

વૈષે ઉપરનું (પકાા વર્ષ) કરે પણ પહની અંદરનું અંતર ગણવું. તેમાંના મહાવીરસવતના પ્રારંભ તેમના નિર્વાણ (મરણ)ની તારીખથી કરે, વિક્રમ સંવતના તે રાજા ગાદીનશીન થયા કપ્ત ત્યારથી, જ્યારે ઇસવીના ઇસુ ભગવાનના જન્મ પછી ચાથા વરસથી કરે થયા છે. આટલી હકીકત આપણી પાસે સાબિત થયેલી તૈયાર પડીજ છે. એટલે વિશેષ ઝીણવટમાં ઊતરીને તે ત્રણેના સમયને માલમનાં ધારણમાંથી ખસેડીને મક્કમ અને નિર્ણીત તારીખના ધારણે કરાવવાના પ્રયત્ન આપણે આ પ્રકરણમાં કરીશં.

પ્રથમમાં, પહેલા ખે શક વચ્ચેના અંતરતે નિર્શુય કરીએ. મહાવીર નિર્વાણ જૈન મતાનુસાર કાર્તિક વદ ૦)) નું ગણવામાં આવે છે અને તેના તૃતન સંવત્સરના પ્રારંભ કાર્તિક સુદી ૧થી ગણાય છે. મતલખ એ થઈ કે તે સમયે, દરેક માસમાં સુદીના પક્ષ–શુકલ પક્ષ–પહેલાં કૃષ્ણપક્ષ ગણવામાં આવતા હતા (The dark half of the month preceded the bright half of the same month) જો તેમ ન હાત તા, કાર્તિક સુદી ૧ની પૂર્વની રાત્રીને કાર્તિક વદ ૦)) બદલે વર્તમાન ગણનાની પેઠે આશ્વિન વદ ૦)) તરીક લેખીને તે મિતિએ મહાવીરનું નિર્વાણ થયાનું ગ્રંથકારે લખ્યું હોત. દુ જ્યારે વિક્રમસંવતના પ્રારંભ પણ કાર્તક સુદી ૧ થી જ મહાવામાં આવે છે; પરંતુ તેમાં શુદી પક્ષ સંપૂર્ણ થતાં, તેજ માસનું કૃષ્ણપક્ષ શરૂ થતું ગણે છે એટલે કે

વિક્રમના નૂતન સંવતના પ્રારંભ પણ તે સમયે શુદી પક્ષથી થતા હતા;છતાં બન્ને પદ્ધતિનું એકીકરણ કરીશું તા સાર એ થશે કે બંને સ'વત્સરના પ્રારંભ તા કાર્તિ ક શુદી ૧ થીજ થયેા છે, પણ પહેલામાં એટલે મહાવીરસ વતમાં પૂર્ણિમાંત માસની ગણત્રીએ કામ લેવાયું છે, જ્યારે ખીજામાં એટલે વિક્રમસંવતમાં અમા-સાંત માસની પદ્ધતિ ગહુણ કરાઈ છે. તેથી કરીને એ સંવત્સરની ચાેકરા તારીખની ગણનામાં એક પર્ણ દિવસના ફેરફાર થતા નથીજ. મતલભ કે તે બંને મ વત્સરની વચ્ચેનું અંતર ખરાખર ૪૭૦ વર્ષનું જ મૂકલું પડે છે. હા, એટલા સ્ત્રીકાર આપણે અત્રે કરવાજ પડશે કે મહાવીરના નિર્વાણના સમય તેમની પૂર્વેની કાઈ અન્ય ઘટનાની સાથે સંકલિત જો કરાયા होत ते। विक्रम संवत्यरना आरंबिक दिवसनी गणना કરતી વખતે તે માસની ગણત્રી (પૃર્ણિમાંત અને અમાસાંતની ) આપણે જરૂર ધ્યાનમાં લેવી જ પડત; અતે બંનેની તારીખ મુકરર કરવામાં પંદર દિવસના એટલે કે એક પખવાડિયાના ક્રક, આ **બાજી કે બીજી** ભાજુ મૂકવા પડત. પણ જ્યારે પ્ર<mark>થમ સંવત્સરના</mark> પ્રારંભ દિવસને અનુલક્ષીનેજ બીગ્તના આર**ંભ દિવસની** ગણત્રી કરાય છે, અને બંનેની શરૂઆત એકજ દિવસે (શુકલપક્ષની પ્રતિપદાથી) ગણવામાં આવે છે ત્યારે એક પખવાડીઆની (પંદર દિવસની) વધ કે ઘટ કરવાના મુદ્દો તદ્દન નિર્મૂળ જ થઇ જાય છે તથા અંતે વચ્ચેનું અંતર પુરેપૂરા ૪૭૦ વર્ષનુંજ સ્વીકારનું રહે છે.

<sup>(</sup>૧૩) સર કનિંગહામના 'ભુક ઓફ ઈન્ડીયન ઈરાઝ' નામના પુસ્તકે પૃ. ૮માં જણાવેલ છે કે—The initial point of this (Vikram) Era ought to be B. C. 57 or 56% instead of 56 B. C = વિક્રમ સંવતની આદિ છે. સ. પૂ. પક ને ખદલે ઈ. સ. પૂ. પક અથવા પક 3/૪ લેખવી એઈ એ.

<sup>(</sup>૬૪) ઉપરના પરિચ્છેદોમાં તથા પુ, ર ના પ્રથમ પંરિચ્છેદે જુઓ.

<sup>(</sup>६५) જુએા તેના વૃત્તાંતે

<sup>(</sup>૧૬) જ. ખાં. બ્રેં. રા. એ. સા. પુ. ૮ પૂ. ૨૨૩ (ડાં. ભાર દાજ લખે છે કે) There is a difference of

<sup>4</sup> years between the Christian Era and the birth of the Christ = ઈસુના જન્મ અને ઈસવીના સનની વચ્ચે ચાર વર્ષનું અંતર છે.

<sup>[</sup>મારૂં દીપ્પણ-ઈ. સ. ના આરંભને ઈસુ ભગવાનના જન્મ કે મરણ સાથે સંબંધ નથીજ, જ્યારે બીજા સંવતામાં, જો ધર્મ પ્રવર્તકના હાય, તા તેમના મરણ સાથે અને રાજકર્તી હાય તા તેના રાજ્યની કે વંરાની આદિ સાથે હંમેશાં સંબંધ હાય છે. આ એક સુદ્દાને અંગે સર્વે અન્ય સંવતા કરતાં આ ઈસવીસનના સંવત જુદા પડતાં ગણાય છે.]

<sup>(</sup>૧૭) જુઓ કલ્પસૂત્રની સુખબાધિકા ઠીકા.

હવે બીજા અને ત્રીજા સંવત્સરના વશ્ચેના અંતરના વિચાર કરીએ. ઉપરમાં કહી ગયા છીએ કે વિક્રમ સંવત્સરની આદિ ખરી રીતે, ઇસ્વી-સનનો આદિ કરતાં પદ વર્ષને બદલે પદ્યાા વર્ષે થઈ છે. વળી તેના ટીપ્પણમાં જણાવ્યું છે કે ઇસવીના શકની આદિ ઇસુ દેવના જન્મ પછી ચાંચા વરસે એટલે કે ત્રીજા અને ચાંચા વર્ષની વચ્ચેના સમયે ઘઈ છે. આ બે સૂત્ર આપણી પાસે પાયારૂપે રજુ થયાં છે. તે ઉપર વિચાર કરીને તેની તારિખના નિર્ણય ઉપર આવવાનું કામ હવે આપણે કરતું રહે છે.

વિક્રમ સંવત્સરનું દરેક વર્ષ આપણે જાણીએ છીએ કે ચંદ્રની ગતિ પ્રમાણે ૩૫૪ દિવસ અને ઉપર કેટલીક ધડીના માપનું ગણાય છે. જ્યારે ઇસ્વીસનનું વર્ષ સૂર્યની ગતિ પ્રમાણે ૩૬૫ દિવસ ઉપર કેટલીક **પડી**ના માપતું ગણાય છે. આ પ્રપ્રાણે એકજ વર્ષમાં, **ખેતેના વર્ષકાળના સમયમાં લગભગ અગિયાર દિવસ**ના तक्षावत पडी ज्यय छे. ते तक्षावत विक्रमाईनी क्षण-ગણુનામાં પાંચ પાંચ વર્ષે બે અધિક માસ ઉમેરીને તથા અમુક વર્ષના અંતરે એક માશનાે ક્ષય કરીને એટલે કે અગિયાર માસનું એક વર્ષ ગણીને-બધા ફેર કાપી નાખવામાં આવે છે. તેમ કરીને તેને સર્યની ગતિ પ્રમાણે ગણાતાં વર્ષોની કાળગણનાની સમીપે લાવી મુકે છે. જ્યારે સુર્યની ગતિ પ્રમાણે કાળમાન ગણાવાતા ઇસ્વીસનમાં, ચાર ચાર વર્ષે એક લીપ (Leap) વર્ષ લેખી તેમાં ૩૬૬ દિવસ ગણે છે. ઉપરાંત ચારસાે વર્ષના કાળમાં, આવાં ચાર ચાર વર્ષનાં સા ઝુમખાંઓના જે કાળ આવે, તેમાંના છેલ્લા ગુણક, જે શતાબ્દિના આવે છે,તે વર્ષમાં પાછા ૩૬૫ દિવસ જ

ગણે છે. એટલે કે સા ઝુમખાંમાં ૯૯ને ઢ૬૬ દિવસના લખે છે ને ૧૦૦મું ૩૬૫ દિવસનુંજ લખે છે. આમ અનેકવિધ પ્રયાગા કરીને, બંને ગણત્રીવાળાએા દેખીતી રીતે ભલે કાંઈક અંશે ભિન્ન પડતા દેખાય છે. છનાં તત્ત્વ જોતાં અમુક વર્ષે-કહેા કે દરેક પાંચ પાંચ વર્ષે-તેઓ લગભગ એવા તા નિકટ આવી જાય છે કે ખંતે વચ્ચેનો ભિન્નતા નષ્ટ થઈ જઈ ને ખંતે વચ્ચે જાણે ઐકયતા–સામ્યતાનુંજ મંડાણ રચાયું ન હેાય, તેવું જણાયા કરે છે. કહેવાની મતુલમ એ છે કે. ઇસ્વોસનના શકના આરંભના દિવસ હાલ જે જાન્યુઆરીની પહેલી તારિખે ગણાય છે 😭 અને તેના દિવસ વર્તમાનકાળ જેમ વિક્રમાર્કના ત્રીજ માસમાં (પૌષમાં) આવે છે. તેમ પ્રાચીન સમયે પહ તેજ (પાષ) માસમાં આવતા હતા. એટલે કે વિક્રમાર્ક સંવતના આરંભ, વર્તમાન કાળની માકક એાક્ટાબર ની પંદરમી તારીખથી નવેં ખરની પંદરમી સુધીમાંજ પ્રાચીન કાળમાં પણ થતા હતા. હવે સાખિત થયું કહેવાશે કે વિક્રમાર્કના આરંભ પ્રતિવર્ષે ઓકટાબર-નવેં ખરમાં જ થતા અને ઈસવીના શકના પ્રારંભ જાન્યુઃપારીમાં જ થતાે; જેથી બન્તેના આરંભ વ**ચ્ચેનં** અંતર અઢીથી ત્રણ મારાનું જ ગણી શકારો. તે હિસાળે. કનિંગહામ સાહેળના જે મત ઉપરમાં ટાંકયા છે કે, ખન્તે સંવત્સર વચ્ચેનું અંતર પદ્યા વર્ષ છે તે ખાટા કરશે<sup>દ</sup> પણ તેને બદલે પદા વર્ષ (પદ વર્ષ અને રાા થી ત્રણ માસનું) અથવા બહુતા પહા વર્ષનું તે હતું એમ કહેવું પડશે; સિવાય કે ઇસ્વીસનના પ્રાર'ભ કાળ. વર્તમાનમાં જે જાન્યુઆરીની પહેલી તારી ખથી ગણાય છે. તેને બદલે અન્યથા ગણાતા હાય<sup>૭૦</sup>. આ બાળતમાં કેવી સ્થિતિ છે તે વિશે આપણે

<sup>(</sup>૧૮) એમ કાંઈક યાદ આવે છે કે, ઈસવીસનની ગણુ-ત્રીમાં પણ પ્રાચીન સમયે કેલેન્ડર માસ તરીકે જે ગણુના કરાતી હતી તેમાં મધ્યકાલીન સમયે ફેરફાર કરવામાં આગ્યા છે. છતાંયે એક વર્ષની જે ૩૧૫ દિવસની ગણત્રી અત્યારે છે તેમાં તા ફેર નથી જ પડતા. આવી ધારણાયી જ મેં અહીં વિવેચન કર્યું છે. બાકી વિરોધ પ્રકારા તા તે વિષયના જે ફાતા હાય તે પાડરા એવા વિન'તિ છે.

<sup>(</sup>६૯) કાઈ કહેશે કે પરાાા ખરાખર જ છે, ખાંટું નથી; કારણ કે પ૭ પહેલાં ત્રણ મહિને વિક્રમ સંવત્સરના પ્રારંભ થયા છે એટલે પરાાા ના ફેર રહ્યો. પણ તેમ સમજનાર ભૂલી જાય છે કે વિક્રમ સંવત એાક્ટાબરમાં રારૂ થયા છે અને તે બાદ ત્રણ મહિને નન્યુઆરી આવે છે. એટલે કે ત્રણ માસ પર કે પ૭ માં હમેરવા જોઈએ, નહીં કે બાદ કરવા જોઇએ. (૭૦ ૧૫રની દી. નં. ૧૮ જાયો.

કાંઈ પણ ઉચ્ચારીએ તેના કરતાં તે વિષયના અભ્યાન સીએાજ અજવાળું પાડી ખતાવે તે વિશેષ ઉચ્ચીત ગણાશે. છતાં આપણે કાંઇક હિમતથી કહી શકીએ **છીએ કે મિ. કનિંગઢામ જેવા ઝીહવટમાં ઉતરનાર** અને શાધખાળના અઠંગ અભ્યાસીએ. જે કાંઇ મત ઉચ્ચાર્યો હશે તે પાકી તપાસ વિના કે પાતાને પૂરાવાની ખાત્રી થયા વિના તો નહોંજ ઉચાર્યો હાય. એટલે તેમણે જે પદ્યાા વર્ષનું અંતર જણાવ્યું છે છતાં આપણી ગણત્રીથી પદા–પહા નું જ આવે છે અને તેથી છ માસ કે અડધા વર્ષના જે કેર પડે છે તેનું કારણ આપણે શાધવું રહે છે. જો પદ્દા આવે છે તા તેના અર્થ એ થયા કે, દરેક પૂર્ણાંકની સાથે 🕹 વર્ષ જોડવાનું છે. વળી આપણને એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે કાઈસ્ટદેવના જન્મ પછી ત્રીજાં વર્ષ પૂરૂં થઈને ચાેથું ચાલતું હતું તે સમયે **ઈ**સવીસનની શરૂઆત થઈ છે. તેા પછી ઉપરના સુત્રના આધારે, ત્રણના આંક સાથે 🕹 વર્ષના અપૂર્ણક મેળવી, નિશ્વયપણે તે સમય ખતાવવા માટે સવાત્રણ વર્ષનું અંતર હતું એમ કહેવું પડશે. અને તેમ કરીએ તા મિ. કર્નિગઢામની ગણત્રીમાં જે છ મહિનાના ફેર આવે છે તેના ઉપાય આપણે બે રીતથી કરી શકીએ છીએ (૧) કાં તા ઇસવીના શકના પ્રારંભને છ માસ આધો લઈ જવા (૨) અથવા ક્રાઈસ્ટ દેવના જન્મને છ માસ વહેલા દરાવવા. એટલે કે નં. ૧ ના **ઉ**પાય લેતાં. વર્તમાનકાળે ઇસવીસનના પ્રારંભ જે ૧લી ન્નન્યુઆરીથી લેખાય છે તેને ખદલે ૧ નુલાઇથી ગણવા અને નં. ૨ તાે ઉપાય કખૂલ રાખીએ તાે ક્રાઈસ્ટ દેવના જન્મ પછી ગાા વર્ષે (ત્રણ વર્ષ ને નવ માસે ) ઈસવીસનના પ્રારંભ થયા હતા એમ ગણવું. કયું સત્ય છે તે સંશાધકા શાધી કાઢશે. બાકી જ્યાં સધી તે ખિના નિશ્ચિતપણે સાખિત ન થઈ શકે ત્યાં **સુધી**, <mark>ખેની વચ્ચેનું અંતર, હાલ તુરત</mark> તા પકાાા

ઉપર જણાવી ગયા છીએ કે પ્રત્યેક નતન વિક્રમાર્કના પ્રારંભ એાક્ટાબરથી નવેંબરના મધ્ય સુધીમાં થઈ જાય છે અને તેના ત્રીજો એટલે પૌષ માસ ચાલતા હાય ત્યારે ઈસવીના નૃતન વર્ષના આરંભ થાય છે. એટલે કે જ્યારે જ્યારે વિક્રમવર્ષના પહેલા ત્રણ મઃસમાં ખતેલી હકીકતના સયય, ઇસ-વીના શકમાં દર્શાવવા હાય, ત્યારે ત્યારે જૂનું વર્ષ ગણવું. અથવા જેને કૃતિહાસકારા so many years expired 4 એમ કહી ખતાવે છે તે સમજુવું: અતે પૌષ માસ પછીના બાકી રહેતા નવ માસના સમય ખતાવવા માટે નવું વર્ષ ગણવું; અથવા ઐતિહાસિક ભાષામાં જેને such and such year current એમ કહે છે તે લખતું. તેજ પ્રમાણે Vice versa=ઉલ ¿ સુલ ¿ સમજ લેવું. એટલે કે ઇસવીના શકમાં જે બનાવના સમય જાન્યુઆરીથી સપ્ટેંબર સુધીના હાય, તેને વિક્રમાર્કમાં દર્શાવવા હાય તા ત્યાં વિક્રમ સવત "ચાલુ" લખવા. અને એાક્ટાળરથી ડીરો'બરના સમય દર્શાવવા હાય તાે વિક્રમ વર્ષ "જાનું અથવા ગત" એમ લખવું.

तेवी क रीते महावीर संवतने धंसवीसननी तारी भमां तथा धंसवीसननी तारी भने महावीर संवतमां देवी शहाय छे; देर मात्र क्षेट्र के के के विक्रम क्षेत्र शहाय छे; देर मात्र क्षेट्र के के के विक्रम क्षेत्र धंसवीना शह वन्त्रे पहानुं कंतर छे केने लहे सहावीर क्षेत्र धंसवीना शह वन्त्रेनुं कंतर परहा करें (४७००+५६१) वर्षनुं है।वाथी परह क्षेत्र पर्छ ना क्षांहरी छप्ये। हरवे। पहिंश तेवी क रीते विक्रम संवत्सरने महावीर संवतमां देरवे। है।य क्षेत्र क्षेत्र के विक्रम संवत्सरने महावीर संवतमां देरवे। है।य क्षेत्र के विक्रम संवत्सरने सहावीर संवतमां देरवे। है।य ते। छप्यना के वुं ते सुक्ष्म नथी. हारखे है ते

વર્ષનું ગણવાને બદલે પદા વર્ષનું છે એમ સિદ્ધાંત તરીક સ્વીકારીને કામ લેવું રહે છે.

<sup>(</sup>૭૧) A. D. દર્શાવવાના હાય ત્યારે expired (ન્યૂનું) લખાય પણ B. C. (ઇ. સ. પૂ.) દર્શાવવાના હાય ત્યારે 'To come' or 'In store' = હવે પછી આવતું, એમ

લખવું પડે.

<sup>(</sup>૭૨) મહાવીર અને વિક્રમ વચ્ચેતું અંતર ૪૭૦ વર્ષ છું છે અને વિક્રમ તથા ઇસુની વચ્ચેતું અંતર ૫૬ા છે એટ**ને** 

ખે સંવત્સર વચ્ચેતું અંતર પૃર્શુાંકની સંખ્યામાંજ છે; અને તે આંક ૪૭૦ તેા છે. એટલે અરસપરસમાં તેજ આંકની વધ કે ઘટ કરવાથી બધા મેળ બરાબર ખેસી જશે.

આ પ્રમાણે નિયમનું સ્થાપન કર્યું ગણાય. પશું તેનું બરાબર પાલન કરી બતાવી આંકડામાં ઉતારી બતાવાય તા વાચક જનતાની સમજણમાં વિશેષ દહતાધી કસી જાય; માટે તેનાં દર્શાંત આપીશું.

#### વિક્રમ વર્ષ

**ઇ**સ્વીનું વર્ષ

- (૧) ૧ લાના કાર્તિક, માર્ગશીર્ષ અને પૌષ = ઇ. સ. પૂ. ૫૭ ઓક્ટા. નવેં. ડીસે<sup>'58</sup>
- (૨) ૫૭ માના ,, ,, = ,, ૧ ,, ,,
- (૩) પ૮ માના ,, ,, = ઇ. સ. ૧ ,, ,,
- (૪) ૧ લાના માધ માસથી આશ્વિન સુધી = ઇ. સ. પૂ. પદ ના જાન્યુ થી સપ્ટેં
- (પ) પુંહ માના ,, ,, , = ઇ. સ. ૧ ના ,,
- (ક<u>)</u> ૫૮ માના ,, ,, ,, = ઇ. સ. ૨ ના ,, ,, જ્યારે તેને ઉથલાવીને દર્શાવવું હોય તા

ર્ધસ્વીનું વર્ષ<sup>°</sup>

વિક્રમનું વર્ષ

- (૭) ઇ. સ. પૂ. ૫૭ ના ઓક્ટા, નવેં, ડીસેં = ૧ લાના કાર્તિક, માર્ગ અને પોંધ
- (૮) ઇ. સ. પૂ. ૫૭ ના જાન્યુ થી સપ્ટેં = ૧ લાના માધ થી આશ્વિન
- (૯) ઇ. સ. પૂ. ૧ ના ઓક્ટા, નવે, ડીસે = ૫૭ ના કાર્તિક, માર્ગ અને પૌષ
  - (૧૦) ઇ. સ. ૧ ના જાન્યુ થી સપ્ટેં = ૫૭ ના માધ થી આશ્વિન
  - (૧૧) ઇ. સ. ૧ ના ઓક્ટા, નવેં, ડીસેં = ૫૮ ના કાર્તિક, માર્ગ અને પાષ
  - (૧૨) ઇ. સ. ૨ ના જાન્યુ થી સપ્ટે = ૫૮ ના માધ થી આશ્રિન ઇત્યાદિ ઈત્યાદિ.

વિક્રમ અને ધ્રસવીના સનનું અંતર પદા કે પદાાા વર્ષનું ગણાય છે. તેમજ ધ્રસતા જન્મ પછી ત્રણ વર્ષના કાળ ગયા પછી ત્રણ વર્ષના કાળ ગયા પછી એક ભ્રમ અને તેમના શક ચાલુ થયા હોવાનું તેનું નિવારણ જણાવી ગયા છીએ. આ બન્નેના સરવાળા કરવામાં આવે તા પદાાા×૩ા અથવા પદા×૩ાા=૬૦ સાઠના આંકડે પહેાંચી જવાય છે. જ્યારે ખીજી બાજી શકારિ વિક્રમાદિત્યનું રાજ્ય પણ સાઠ વર્ષ જ ચાલ્યું છે અને તેનું મરણ

થતાં, તેના પુત્ર તેની ગાદીએ બેઠા છે. આ પ્રમાણે તે ખન્ને ખનાવાના આંક ૬૦ ના થતા હાવાથી કાઈના મનમાં એમ વિભ્રમ થવા પામે કે, શું વિક્રમાદિત્યના મરણને અને ઇસુના સંવતના પ્રારંભને કે ઇસુના જન્મ દિવસને કાઇ સંબંધ છે ખરા ? તા એટલાજ ઉત્તર આપવાના કે તે માત્ર વિભ્રમ જ છે. તેના ખુલાસા નીચે પ્રમાણે જાણવા.

પ્રથમ ઇસુના જન્મ સાથેના વિભ્રમ તપાસી લઇએ. ઇસુના જન્મ પછી 3ા વર્ષે તેમના શકના પ્રારંભ થયા છે એટલે તેમના જન્મ તા છે. સ. પૂ. ૪ માં

તે બન્ને વચ્ચેના અંતરનાે સરવાળાે કરવાથી ૪૭૦+૫૬ા⊐ પરકા મહાવાર અને ઈસુ વચ્ચેનું અંતર આવશે.

<sup>(</sup>૭૩) પદા વર્ષના સામાન્ય અર્થ કરીએ તા પદ પૂરે શકને પ૭ મું ચાલવું હવું ત્યારે, એમ લખાય છે. પણ અત્રે તુમાં ઈ. સ. પૂ. ની વાત છું- એટલે તેના અર્થ પદ વર્ષ

પૂરાં ભાકી છે ઉપરાંત પહ મા વર્ષના છેલ્લા ત્રણુ માસ ભાકી હતા ત્યારે, એમ સમજવાનું છે. (જેથી અહીં પહના પહેલા ત્રણુ માસનાં નામ ન લખતાં, છેદ્દા ત્રણુ માસનાં નામ લખ્યાં છે) ઇ. સ. લખનું હાય તા પ્રથમના ત્રણુ માસુ લખવાં પડે.

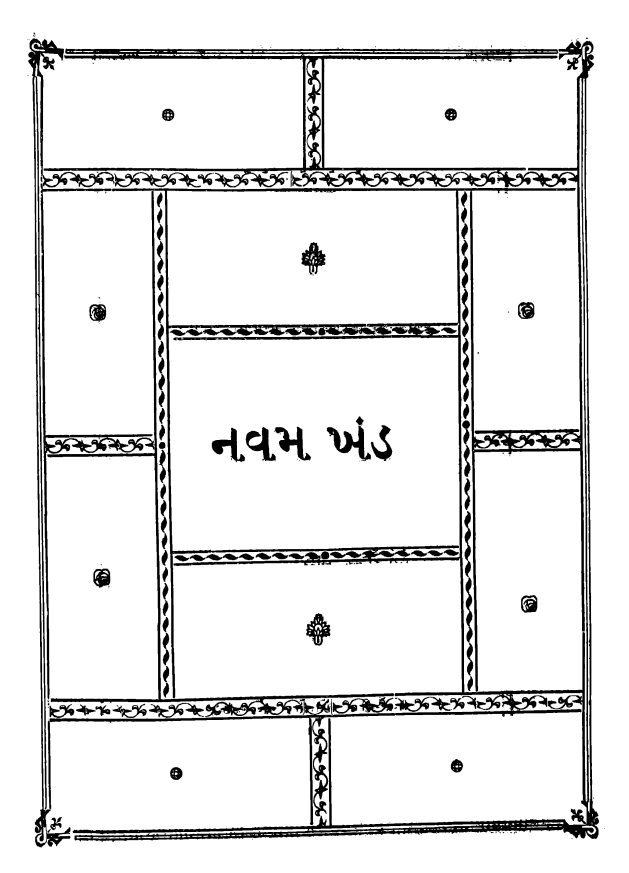
٠,٠

**થયે**। હતા એમ કહેવાય. જ્યારે વિક્રમનું મરણ **તેના પાતાના** સંવત્સરના સાઠમા વર્ષે છે. વળી એટલું પણ ચાક્કસ કર્યું છે કે તેના સંવત તેના રાજ્યના પ્રથમ દિવસથીજ આરંભાયા છે. એટલે જો આ બે <mark>તારીખા</mark>ને ઉપર ખતાવેલી અરસપરસ કેરબદલી કર-**વાના નિયમે** લખવામાં આવે. તા વિક્રમના રાજ્યાલિષેક **અથ**વા વિક્રમસંવતના પ્રારંભ છ. સ. પૂ. ૫૭ માં લખાશે અને તેના રાજ્યના અંત અથવા તેનું મરણ **છ. સ**. ૪ માં લેખાશે. તા પછી **ઇ**સુતા જન્મ જેતે આપણે ઈ. સ. પૂ. ૪ માં બન્યાે હાેવાનું જણાવ્યું છે તેને અને વિક્રમ સંવતના પ્રારંભ દિનને ૫૩ વર્ષનં [મુ.સ. પૂ. ૫૭ માંથી ઇ.સ. પૂ. ૪ બાદ કરતાં પ૩]અંતર દ્દેખાશે જ્યારે વિક્રમના રાજ્યનું અંતર ૭ વર્ષનું [ઇ.સ.પૂ. a+b. સ. ૪] અંતર આવશે. એટલે કે બેમાંથી એક પણ આંક ૬૦ વર્ષના થતા જ નથી; પણ લગભગ **અ**ાઠેક વર્ષના કેર રહી જાય છે.

હવે બીજો વિભ્રમ તપાસીએ. તેમાં ઈસુના શક સાથેના સંબંધ વિશે વિચારવાનું છે. તેના પ્રારંભ ઇ. સ. ૧માં થયાનું અને વિક્રમનું રાજ્યારાહણુ છે. સ. પૂ. પહમાં થયાનું ગણાવ્યું છે; ક્રેમકે ઇસુના શકના પ્રારંભ કાળની અગાઉ પહમું વર્ષ ઘણુંખરૂં ઉતરી ગયું હતું અતે પદમું વર્ષ ગણાવાને માત્ર છેલ્લા ત્રણેક માસજ બાકી રહ્યા હતા ત્યાં વિક્રમસંવતના આરંભ–કહ્યા કે તેને રાજ્યારૂઢ થવાના પ્રસંગ–મન્યા છે; અને તેનું રાજ્ય તા સાઠ વર્ષ ચાલ્યું હતું એમ જણાવાયું છે. એટલે ઇ. સ. ૪ (ઇ. સ. પૂ. પહમાંથી ૬૦ વર્ષ માદ કરતાં ઇ. સ. ૪ આવે છે) બેસી ગયાને છ થી આઠ માસે તેનું મરણ થયાનું લેખાશે. મતલમ કે આ ખીજ ખનાવની સાથેનું અંતર પણ નથી ૬૦ ના આંક વાળું: પરંતુ પહ અને ૪ ના આંકનું છે. એટલે તેના સંબંધ પણ અસંભવિત જ ગણાય.

આ પ્રમાણે બન્ને પક્ષો વિચારી જેતાં, પ્રથમમાં આંક પર અને હ આવે છે અને બીજામાં તે આંક પહ અને ૪ આવે છે, જ્યારે આપણે તા તે આંક દુવના હાય તાજ બંને બનાવાને સંબંધ હાવાનું કાંઇ એ વિચારવું રહે છે અને તેમ તા નથીજ, તે સ્પષ્ટ છે. એટલે તાત્પર્ય એ થયા કે, જે પ્રશ્ન ઉદ્દુલભ્યા છે તે માત્ર વિશ્વમ જ છે.





## નવમ ખંડ

પ્રથમ પરિચ્છેદ કુશાન વંશ

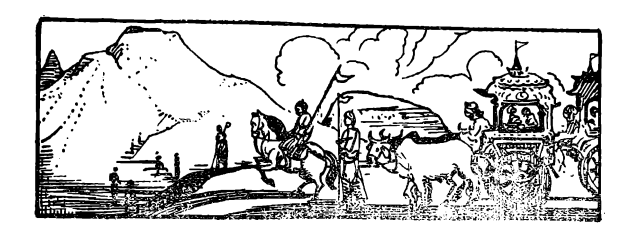
કુશાનવંશની નામાવળી તથા સમયાવળી કુશાનવંશ; હિંદખહારના સત્તાધારી તરીકે કડક્સીઝ પહેલાે કડક્સીઝ બીજો

## द्वितीय परिच्छे ह

કુશાન વંશ (ચાલુ); હિંદમાં સત્તાધારી તરીકે

- (૧) કનિષ્ક પહેલા
- (૨) વાસિષ્ક-વઝેષ્ક: ઝેષ્ક, જીષ્ક
- (3) ঙুবি৽৮
- (४) उनिष्ठ भोले
- (५) वासुहेव तथा अ'तिम राजाओ।

તૃતીય પરિચ્છેદ કુશાન વંશના સૂબાએા પરત્વેનીજ <sup>દ</sup>બ્માેતિક અને ચષ્ઠણ ની સમજૂતિ



# પ્રથમ પરિ<sup>ર</sup>છેદ

### કુશાન વંશ

ટૂંક સાર:—કુશાનવંશના સમય ઈ. સ. ૧૦૦ ખાદના છે એટલે કે આ પુસ્તકની સમય મર્યાદા ટપી જાય છે, છતાં તેનું વર્ણન આપનું પડે છે તે સંબંધી પ્રવેશકમાં આપેલ ખુલાસા—હૂળુ અને કુશાન પ્રજાના આર્ય તરીકેના આપેલ પરિચય તથા તે બેની વચ્ચેના ખતાવેલ તફાવત—કુશાનની સત્તાના અને રાજ્યકાળના કરી આપેલ નિર્ણય— નુદાનુદા વિવાદ કરી, ઉપજાવી આપેલ તેમની નામાવળી તથા તેમના અનુક્રમ—અંતમાં તેમના સંબંધી અત્યાર સુધી ચાલી આવતી દૂર કરેલી ભ્રમણા—તેમ કરવા જતાં વચ્ચે વચ્ચે ઉભી થતી મુશ્કેલીઓના આપેલ ખ્યાલ અને છેવટે ગાઢવી આપેલ સાલવારી—

કુશાન પ્રજમાં સમાયલી જિત્ઓનું આપેલ વર્ણન તથા ઉદ્દલન—કુશાન પ્રજનો કડક્સીઝ પહેલા સાથેના સંબંધ કેવા પ્રકારના હાઈ શકે તેની કરેલ ચર્ચા—તથા તેના રાજકીય જીવનના આપેલ આછા ખ્યાલ—કડક્સીઝ બોજો હિંદનૃપતિ થયા હોવા છતાં, તેને બહારના કેમ ગણવામાં આવ્યા છે તેનું ખતાવેલ કારણ—તેના જયપરાજય તથા રાજ્યવિસ્તાર સંબંધી લીધેલ લંબાણપૂર્વક તપાસ—ઉત્તર હિંદનાં બે માટાં શહેરા, તિક્ષલા અને મથુરા, તેના રાજકીય જીવન સાથે કેટલે દરજ્જે સંકલિત હાઈ શકે તેની પ્રશ્નોત્તરી કરીને ખતાવી આપેલ નિર્ણય—કુશાન સંવતની સ્થાપના વિશેના આપેલ શાહાક ઘટસ્કાટ.

"પ્રાચીન ભારતવર્ષ" નામના આ પુસ્તકમાં સમસ્ત ભારત દેશના ઇતિહાસ લખવાના ઇરાદા છે એમ આપણે જાહેર કર્યું છે. વળી પ્રવેશક વર્ણન આલેખનમાં મુંઝવણ ઉદ્યા ન થાય તે માટે ભારત

દેશના-હિંદના આપણે એ ભાગ પાડયા છે. ઉત્તર હિંદ અને દક્ષિણ હિંદ. તેમાંથી પ્રથમ આપણે ઉત્તર હિંદના ઇતિહાસ લખવાનું હાથ ધર્યું હતું. કારણ કે તે વિશેષ મુલખ્ધ છે તેમજ વિશેષપણે પરિચિત પણ છે. ઉપરાંત વિશેષપણે મહત્ત્વપૂર્ણ પણ છે. આ પ્રમાણે ઉત્તર હિંદનું વર્ણન લખતાં, તેના પ્રારંભમાં, અતિ પ્રાચીન સમયની સાથે આ પુસ્તકના સમય વર્ષ્યનની મર્યાદા ખાંધી. તે બેની વચ્ચેતા સંબંધ જોડી ખતાવવાના સાથી પ્રથમ પ્રયાસ કર્યા છે. તે ખાદ એક પછી એક જે રાજવંશાએ પ્રતાપવંતા અને સાનાના અક્ષરે લખાઈ રહે તેવા મહત્ત્વશીલ રાજ કાર્યભાર ચલાવ્યા હતા તે દરેકના ઇતિહાસ ક્રમાનુક્રમે દારી ખતાવ્યા છે. તેમાં એક મગધ સા-શ્રાજ્ય અને ખીજી અવંતિ સામ્રાજ્ય-તે ખેતી હકી-કતાએ અતિ માટા ભાગ રાષ્ટ્રા લીધા છે: કેમકે તે સ્થિતિને સર્વ રીતીએ તે લાયક જ છે. સાથે સાથે જે પરદેશી સત્તાઓએ હિંદ ઉપર ચડી આવી, તેના ઇતિહાસમાં જે કાંઈ ફાળા પૂરાવ્યા છે તેનું પણ વિસ્મરણ થવા દીધું નથી. અલખત્ત તેઓ જેટલા દરજ્જે પરદેશીપણું જાળવી રાખતા દેખાયા છે, તેટલા દરજ્જે આપણે પણ તેમને દૂરજ રાખ્યા છે. એટલે કે તેવી હકીકતાના માત્ર અંગુલી નિદે'શ જ કરી ગયા છીએ; જેમ કે ઈરાની શહેનશાહ સાઈરસ અને ડેરિઅસ, ખેક્ટ્રીઅન સરદાર યુથીડીમાસ, આદિએ હિંદ ઉપર ચડી આવી માત્ર પાતાના દ્રવ્યલાલ સંતાવાતાં, તેની તરફ પીઠ ફેરવી દૂર્લક્ષ કર્યું હતું, **તે**જ પ્રમાણે આપણે પણ તેમના નામના ત્ર્યત્રતત્ર છ્ટોછવાયાે ઉલ્લેખજ કર્યે રાખ્યાે છે. જ્યારે તેમના જે વારસદારા અને સરદારા હિંદને પાતાનીજ માતૃ-ભૂમિ ગણીને, હિંદમાં જ વસવાટ કરી રહ્યા હતા તેમનાં જીવન ચરિત્રા જેટલાં જેટલાં મળા શક્યાં

તેટલાં તેટલાં યથાશક્તિ વર્ણવી ખતાવ્યાં છે. જેમેંક, ડિમેટ્રીઅસ, મિનેન્ડર, ભૂમક, નહપાણ, માઝીઝ, અઝીઝ ઈ. ઈ. સાથે સાથે જે કેટલાંક નાનાં નાનાં રાજ્યા ખૂણે ખાંચરે ઉત્તર હિંદમાં રાજ્ય ચલાવી રહ્યાં હતાં તેઓને પણ બનતાં સુધી વિસાર્યાં નથી જ-જેવાં કે સારાષ્ટ્ર દેશના શાહી રાજાઓ, કાશ્મિ-રના જ્વલાક અને દામાદર, મગધના દશરથ અને શાલિશક આદિ. મતલખ કે કાઈ પણ રાજસત્તાને ભૂલ્યા સિવાય સ્વશક્તિ અનુસાર, સારાયે ઉત્તર હિંદના રાજકર્ત્તાઓના ઇતિહાસ અત્યાર સુ**ધી** આ પુસ્તકમાં દાખલ કરી દીધા છે. એટલે તે પ્રદેશ છાડીને આપણે હવે દક્ષિણ હિંદ તરફ વળીએ તા અયોગ્ય ગણાશ નહીં. છતાં તેમ કરતાં પહેલાં, ઇતિહાસમાં મશહૂર થયેલી પેલી પ્રજાતા-કુશાન વંશતા-કાંઇક પરિચય કરાવવા જરૂરી લાગે છે. કારણ કે (૧) તેમના समय-अथवा ते। तेमछे प्रवर्तावेक्ष संबरसरने। समय-વિદ્વાનાએ ઇ. સ. ૭૮ના માન્યા છે એટલે તેમના મતે આ વંશને લગતી હકીકત આ પુસ્તક માટે ડરાવેલી મર્યાદાની અંદરજ આવી જતી ગણાય. (૨) તેમના શકની આદિ વિશેના વિદ્વાનાના મતથી જુદા પડીને મારી માન્યતા તેનાથી લંખાવીને જરા આથી લર્ધ જવી પડે છે, એટલે ઇ. સ. ૧૦૦ ની હદ વટાવી દેવી પડે છે. તે કારણથી સિંહાંત પ્રમાણે તા તેમને કિંચિત સ્પર્શ કર્યા વિનાજ મારે આગળ વધવું જોઈએ; પરંતુ તેમના સમય તે મર્યાદાની (ઈ. સ. ૧૦૦ ની) બહુજ લગાલગ આવી જતા હાવાથી તેમજ તેમણે ભાગવેલ સત્તાને લીધે આખા હિંદની સંસ્કૃતિ ઉપર જે ભિન્ન પ્રકારની છાપ પડી ગઈ છે તે ઉપરથી, તેમના વિશે વિસ્તૃતપણે નહીં તાે, છેવટે જેટલું આગળ ઉપર અગત્યનું **થ**ઈ પડે તેલું હાેય અથવા તાે ઇતિહાસની રચનામાં કારગત થતું લાગતું હેાય, તેટલું તેા આપણે જાણવું જ રહે છે. (૩) વળી કેટલે્ક ઠેકાણે એવી માન્યતા પ્રચલિત થતી જણાઈ છે કે. હિંદની આર્ય પ્રજાની ઉત્પત્તિ દૂર્ણ પ્રજામાંથી (જેઓ રંગે સફેદ હોવા**થી** The whites તરીકે પણ ઓળખાય છે) થઈ છે અને

તેમના જન્મપ્રદેશ હિંદની ખહાર હિમાલયની ઉત્ત-રમાં ગણાય છે. <sup>૧</sup> ઉપરાંત આ દૂણ પ્રજા અને અત્ર વર્ણવવા ધારેલો કુશાન પ્રજા, બન્ને એક બીજાની શાખા રૂપ હાવા સંભવ છે અથવા તા એક બીજા સાથે અતિ નિકટના સંબંધ ધરાવતી મનાઈ છે. એટલે આ પ્રકારની માન્યતાની સત્યાસત્યના તપા-સવાની પણ જરૂર લાગે છે.

હુણ અને કુશાનાની આવે પ્રજામાં થતી ગણના

ઉપરનાં ત્રણ કારણામાંનાં પ્રથમાં એ એવા પ્રકારનાં છે કે તેમને જો સાથે ગુંથ માં આવે તો તેમની વિચારણા એકજ વિવરણમાં થઈ શકે તેમ છે. તેમજ તે બહુ લંખાણ પૂર્વક ચર્ચવા યાગ્ય વિષય છે. એટલે તે મુદ્દા હાથ ધરવાપૂર્વે પ્રથમ તા ત્રીજો મુદ્દો જ વિચારી લેવા વ્યાજબી ગણાશે.

પ્રાચીન આર્યપ્રજાના એક ભાગતે ગૂર્જર પ્રજાના નામથી એ આળખાવવામાં આવતા હતા. તે પ્રજાનું મૂળસ્થાન જ્યાઈ આ પ્રાંત (ઉચ્ચારના સામ્યપણાતે કે સીધે) હશે એમ કલ્પના કરવામાં આવી છે. વળી તે જ્યાઈ આ પ્રાંત, હાલના કાળા સસુદ્ર અને કાસ્પિઅન સમુદ્ર વચ્ચે અને એશિયાઈ તુર્કસ્તાનના ઇશાન ખૂણે અથવા ઇરાનના વાયભ્ય ખૂણે આવેલા કે કેસસ પર્વત વાળા પ્રદેશમાં હાઇને, આર્યપ્રજાની ઉત્પત્તિનું સ્થાન ત્યાંજ રહેવું જોઇએ એવી કલ્પના પ્રદેશ છે. ત્યાર પછી ત્યાંથી, તે પ્રજાનાં ટાળેટાળાં મળીને જીવનની જરૂરી- આતો મેળવી લેવા ચારે બાજી વિખરાવા માંડી હશે

એ પ્રકારની માન્યતા બાંધવામાં આવી છે. પણ તે ખહુ વિશ્વાસનીય દેખાતી નથી. ક્રેમકે એક તા તેના પાયાજ. ઉચ્ચારની માત્ર સાસ્યતા ઉપર<sup>૧</sup> રચાયા છે, એટલે તદ્દન કાલ્પનિક છે. તેમજ ખીજું એક સખળ કારણ તેની વિરૂદ્ધમાં જતું એ ખતાવી શકાય તેમ છે, કે આર્યપ્રજ્ઞના હિંદુશાસ્ત્રોમાં તેમની ઉત્પત્તિ જંખૂદ્વીપમાંથીજ થઇ હાવાનું હમેશાં જણાવાયું છે. અને શાકદીપની પ્રજાને અનાર્ય લેખવામાં આવી છે. જ્યારે આ કાંક્રેસસ પર્વતનું સ્થાન પ્રાચીન સમયે તા શાકદ્વીપની અંદરજ સમાવિષ્ટ થયેલું આપણે જોઈ ગયા છીએ. એટલે ભારપૂર્વક કહી શકાશે કે કાંક્સસ પર્વતવાળા પ્રદેશ અનાર્ય પ્રજાનું સ્થાન હ્રાઇને આર્ય પ્રજાના ઉત્પત્તિસ્થાન તરીકે માની શકાય નહિ. હજા એમ બની શકે ખરૂં કે, આર્ય પ્રજાતું ઉત્પતિસ્થાન અન્ય જે હોય ત્યાંથી તે ખસતી ખસતી અમુક વખતે આ કાંક્સસ પર્વતના પ્રદેશમાં પાતાનું થાર્છ જમાવીને કરીકામ એકી હ્રાય. આ કારણને લીધે કદાચ તેટલે દરતને આ પ્રદેશને પણ A home of the Aryans આર્ય સંસ્થાન કહી શકાય ખરૂં. જેમ વૈદિક **ધર્મના** સ્રુતિ-સ્મૃતિ અને ઉપનિષદ જેવા **સંશાના** કર્તાઓને-ઋષિ મુનિઓને-આપણે શકસ્થાનના વતની હોવાનું જણાવી ગયા છીએ અને તે શકસ્થાન તે કાઇ ખીજાં સ્થાન નહિં પણ વર્તમાન સમયે અક્રમાનિ-સ્તાનના નૈઋત્ય ખૂણામાં આવેલ હમમ સરાવરની આસપાસના પ્રદેશ કે જેને શિસ્તાન કહેવામાં આવે છે

<sup>(</sup>૧) નાઓ પુ. ૩ પૃ. ૩૯૨

<sup>(</sup>ર) જુએા પુ. ૩ પૃ. ૩૮૫થી આગળ.

<sup>(</sup>૩) દુરચારના સાસ્થપણાનાં વિપરીત પરિણાસ વિશે નીચનું ટીપ્પણ નં. ૬ જુઓ.

<sup>(</sup>x) y. 3 y. 3e?

<sup>(</sup>પ) એક વખત એમ પણ કલ્પના થઈ હતી કે એશિ-આઈ તુક સ્તાનમાં આવેલ યુકેટીસ અને ટાઇ શ્રીસ નદીના વચ્ચના પ્રદેશમાં તેનું ઉત્પત્તિસ્થાન દ્વાલું એઇએ. (જીએા નીચની ટીકા નં. ૧૩)

<sup>(</sup>६) ઉચ્ચારના સામ્ય ઉપર રચાયલાં અનુમાના કેટલીક વખત સાચાં અને કાર્યસાયક પણ નીવડયાં છે ( દેષ્ટાંત

માટે પુ. ૩ પૃ. ૨૯૭ તું વર્ણન તથા ટીકાઓ નુંએ!) તેમ કેટલીક વખત આઉ રસ્તે દારવનાર પણ નીવડમાં છે (જેમકે સે ઉકાટસ તે ચંદ્રગુપ્ત નથી પણ અશોકવર્ષન છે. નુંએ! પુ. રમાં તેનું વત્તાંત: આદ્રેદિશ તે આદ્રિઆદિક સમુદ્રનો તરે પ્રદેશ નથી પણ અશ્ખસ્તાન દેશ છે. નુંએ! પુ. ૧ પ્રદેશ નથી પણ અશ્ખસ્તાન દેશ છે. નુંએ! પુ. ૧ પ્રદેશ ૨૦, ૨૬૫)

<sup>(</sup>૭) ત્તુઓ પુ, ૩. પૃ. ૧૩૩

<sup>(</sup>૮) આર્યપ્રનાનું ઉત્પત્તિસ્થાન અને આર્યપ્રનાનું સંસ્થાન તે બે શખ્દા વચ્ચેના તફાવત આ **ઉપરથી સગછ** શકારો. સરખાવા નીચેની ટીકા નં. ૧૦

<sup>(</sup>e) og 31 y. 3 y. 130-13t

તેજ છે, એમ આપણે સાખિત કરી ગયા છીએ. એટલે તે અપેક્ષાથી તે સ્થાનને પણ A home of the Aryans કહી શકાય તેમ છેજ. આ ઉપરથી એમ પણ સાખિત થાય છે કે આર્ય પ્રગતની ઉત્પત્તિ ૧૦ લક્ષે કાઈ અમુક સ્થાને જ થઈ ગણો, છતાં ત્યાંથી તેનાં જુદાં જુદાં ટાળાં બંધાઇને જુદી જુદી દિશામાં વિખેરાવવા માંડેલ હોવા જોઇએ, એમ લેખવું પડશે. તેમાંનું એક કોક્સસ પર્વતવાળા પ્રદેશમાં ગયું હશે. વળા ખીજું યુક્રેટીસ નદીવાળા પ્રદેશમાં જમાવટ કરી પડેલ હશે તેમ ત્રીજું આ શકસ્થાનવાળા પ્રદેશમાં પણ ઉતરી પડેલ હશે એમ કહી શકાશે.

આટલું વિવેચન આર્યપ્રજાના એક ખે વિભાગનું જણાવી ગયા ખાદ હવે આપણે કુશાન અને દૂણ પ્રજાના જન્મસ્થાન ખાબતની વિચારણા કરવા વળીએ.

આ દૂષ્ણ પ્રજાને હિંદુકૃશ પર્વત તરકૃની પ્રજા તરીક લેખવામાં આવે છે. અને ઉપર જણાવી ગયા પ્રમાણે આર્યપ્રજાનાં ત્રષ્ણ ટાળાં જુદા જુદા દિશામાં જેમ પથરાઈ ગયાં હતાં તેમ આ પ્રજા પણ હિંદુકૃશ પર્વતની ઉત્તર અને પૂર્વ દિશામાં વસતી હાવાયી તથા તે પર્વતનું બીતર ચીરીને હિંદમાં આવવાના કાઈ માર્ગ ન હાવાયી પ્રથમ તેને પાતાના સ્થાનથી પશ્ચિમ દિશાએ વળવું પડ્યું હતું અને તે બાદ દક્ષિણ તરકૃના માર્ગ લઇ હિંદમાં પ્રવેશ કરવા પડયા હતા. એટલે કે જ્યારે પણ તેઓતે હિંદમાં ઉતરવું પડયું હતું ત્યારે ઉપર સ્વવ્યા પ્રમાણેતાજ રસ્તા લેવા પડયા હતા. અને આ પ્રદેશ પણ જંખુદ્રીપમાંજ ( જુઓ પુ. ૩માં પૃ. ૧૨૮થી આગળનું વર્ણન) આવેલ હાવાથી દૃષ્પ્રજ્ઞતે પણ આર્યપ્રજ્ઞના એક અંશ તરીકેજ આપણે લેખવી રહે છે.

કુશાન પ્રજાનું મૂળસ્થાન કયાં હતું તે હજુ સુધી ચે કક્ષ્મપણે જણાયું નથી પણ તેનું સરણ જે માર્ગે થઈ તે હિંદમાં થયું છે તે ઉપરથી નિશક કહી શકાય તેમ છે કે હિંદુ કુશની પેલી પાર તે સ્થળ હોવું જોઇએ. પછી તે મધ્ય એશિયાના તુર્કસ્તાન તરફ પણ હોય કે હિમાલયની ઉત્તરે ખાટાન અને તિએટના પ્રદેશમાં પણ હોય. કેટલીક હકી કતથી એમ અનુમાન ચાક્કસ્ત-પણે બધાય તેમ છે કે તે તિએટના પ્રદેશમાં જ હોઈ શકે કે જ્યારે કેટલીક હકી કત એમ પણ સાબિતી આપે છે કે, હિમાલયની ઉત્તરને બદલે તે મધ્ય એશિયામાં વસતી પ્રજાજ હશે. ૧૨ વિશેષ શાધખાળથી ગમે તે સ્થાન નિર્ણિત થાય પરંતુ એટલું તા નકી થાય છેજ કે દૃણ પ્રજા અને કુશાન પ્રજા બન્ને જુદી જુદી જુ છે. ( વળી આગળના પારિયાફે વર્ણન વાંચા) અને જ્યારે જુદી જુદી જ છે ત્યારે તેમનાં વસ્તી સ્થાન

<sup>(</sup>૧૦) ઉત્પત્તિસ્થાન એટલે, ત્યાંથી તેમના જન્મ થયા, તે પહેલાં ત્યાં વસ્તિના સર્વથા અભાવજ હતા એમ નહીં; પણ ઉત્પત્તિસ્થાન એટલે હિંદુ ધર્મની માન્યતા પ્રમાણે જે પ્રલયકાળ કહ્યો છે તેવા કાળ સંપૂર્ણ થયે, ક્રીને પાછી થતી શરૂઆત, તેનું નામ ઉત્પત્તિ.

અને જૈનધર્મ પ્રમાણે કાળચક્રના એક ભાગ, જેને ઉત્સર્પિલા અને અવસર્પિણિકાળ કહેવાય છે (ત્તુઓ પુ. ૧ પરિચ્છેદ પહેલામાં વર્ણન) તેવા પ્રત્યેક કાળની સમાપ્તિ થઇને, બીજાના પ્રારંભ થાય છે તે વચ્ચેના અંતરના સમય તેનું નામ ક્રત્પત્તિ.

ભાકી તા દુનિયા પાતેજ અનંત ગણાય છે. એટલે કદાપી તેના અંત આવ્યા નથી અને આવવાના પણ નથી એમજ કહી શકાય. એટલે તેની ઉત્પત્તિના સવાલજ રહેતા નથી. (૧૧) આગળ ઉપર જુઓ વીમા કડફસીઝ અને કનિષ્ક

પહેલાના વૃત્તાતા. તેમાં જણાવાયું છ કે, તેમને ચીનાઇ શહેનશાહ સાથ હાહી સંખંધ બાંધવાની વૃત્તિ કત્પન્ન થઈ હતી.

<sup>(</sup>૧૨) ચષ્ઠણને લગતી કેટલીક હકીકત આગળના એક પરિચ્છે આપવામાં આવી છે. ત્યાં એમ સાબિત થયું છે કે, ચષ્ઠણે આ કશાનવંશી પ્રજ્ઞના ક્ષત્રપ તરીકે પોતાનું છવન શરૂ કર્યું છે અને તે કશાન પ્રજ્ઞનાજ શકને અનુસર્પો છે. મતલખ કે તે પોતે કેમ જાણે કશાન પ્રજ્ઞનોજ સભ્ય હોય. પુ. ૨ પૃ. પહથી ૧૩માં કયાંક કયાંક ચંદ્રહણને હૂંણ પ્રજ્ઞનો હોવાનું મે જણાવ્યું છે તેમાં હવે ફેરફાર કરવા જરૂર લાગે છે. વળી ચઠ્ઠણના સિક્ષાઓને આધારે તે પ્રજ્ઞનું સ્થાન મધ્ય એશિયાના તુર્કસ્તાનવાળા ભાગમાં મેં જણાવ્યું છે. (જાએ પુ. ૨ પૃ. પહથી ૧૩ તથા પુ. ૩ પૃ. ૪૦૨ ઉપર આંક નં. ૧૦૨ ના સિક્ષાનું વર્ણન)

પણ જુદાંજ હેાવાં જોઇએ. પરંતુ તે સ્થાન જંખૂ-દીપમાં હાવાથી તે પ્રજાને પણ આર્ય તરીકેજ કખલ રાખવી પડશે.

भाटलं विवेयन इरीने ढवे भूण प्रश्नने। वियार કરવા ઉપર વાચક વર્ગને મારે લર્ખ જવા પડે છે. યુ 3 માં જ હાવાઈ ગયું છે કે જંબદીય અને શાકદીય વચ્ચેનું જોડાણ, કારપીઅન સમુદ્રથી સીધી લીટી દારતાં જ્યાં આગળ તે ઈરાની અખાતના ગ્વાદર ખંદર (ભૂઓ પુ. ૩ પૃ. ૧૩૬ સામે ચાહેલ નકશા; ચ્યાકૃતિ નં. ૨૨માં અ જ્ઞાનામની લીટી) ને મળે છે તે પ્રદેશના સ્થાનને<sup>૧૩</sup> કહી શકાય; અને એટલું તા ચાક્રમ જ છે કે આર્ય પ્રજ્તનું મૂળસ્થાન જંખૂદી પર્માજ હતું, નહિ કે શાકદીપમાં. એટલે સાર એ થયા કે મૂળસ્થાન તરીકે આપણે શાધીને જે સ્થાપિત કરવું રહે છે તે. ઉપર દારેલી લીટીની પૂર્વ તરફ જ. એટલે કે જંખૂદીપની દિશામાંજ-હાવું જોમએ. આટલી વસ્તુ-સ્થિતિ નક્કી કરી નાખ્યા બાદ આપણે ઉપરના મુદ્દાઓમાં જણાવી ગયા પ્રમાણેના–આર્ધ પ્રજાના-िलन्न जिन्न जित्पत्ति स्थाननी (Homes of the Aryans) હકીકતને જોડીશું, તા તુરત જ આપણા પ્રશ્નના ઉકેલ મળી જશે.

અાર્ય પ્રજાનાં ચાર પાંચ ટાળાનાં સ્થાન આપણે અત્યાર સુધીમાં સૂચવ્યાં કહેવાય; જેવાં કે, ૧. કૉકેસસ પર્વતના પ્રદેશ ૨. યુક્રેટીસ–ટાઇગ્રીસ નદી વાળા પ્રદેશ ૩. શક્સ્થાન-શિસ્તાન ૪. હિંદુકુશ પર્વતની ઉત્તર-પૂર્વ દિશાવાળા પ્રદેશ અને પ. મધ્ય એશિયાના પ્રદેશ. આ પાંચમાંના પ્રથમનાં ખેના મૂળપ્રદેશની ગણના. શાકદ્વીપમાં અને છેલ્લા ત્રણની ગણના, જંબદ્વીપમાં કરી શકાય તેમ છે. એટલે તે ત્રણ વિશેજ આપણે તા પ્રશ્ન વિચારવા રહે છે. આ ત્રણે પ્રદેશને જો ઉત્પત્તિનાં સ્થાન (અથવા વધારે સ્પષ્ટપણે કહીએ તા આર્ય પ્રજાનાં સંસ્થાન) તરી કે સ્વીકારી લઈ એ. તા આપણી ક્રજ એટલે આવીને અટકી પડતી ગણાશે, જે આપણે કાઈ में अवं स्थण सामान्यपशे नक्की करवं के ज्यांथी ते प्रज्ञना विलागा लिल लिल हिशामां प्रयाण हरी, ઉપરનાં ત્રણે સ્થાનાે ઉપર પાેતપાેતાનાં સંસ્થાના<mark>ે</mark> વસાવવા ગયાનું કહી શકાય. સહજપણે ઉચ્ચારી જવાય છે કે, તે સ્થાન મખ્ય એશિયાના તુર્કસ્તાનના જે ભાગમાં, બાખારા અને મર્વ નામે શહેરા આવ્યાં છે અને જ્યાં મીઠાં પાણીથી ભરચક એરલ સમુદ્ર–સરા-વર<sup>૧૪</sup>–આવેલ છે તથા જેમાં આકસસ અને આમુ નદીનાં પાણી ઠલવાય છે, તે પ્રદેશ **હે**ાવા સ**ંભવ** છે. વળી પ્રાચીન સમયના જંખૂદ્દીપની મધ્યમાં આવી રહેલ (વૈદિક તથા જૈન ધર્મના મંતવ્ય પ્રમાણે) મેરૂ પર્વતનું સ્થાન, આ મર્વ શહેરની આસપાસના પ્રદેશમાં જ હાેવાની જે મારી માન્યતા બંધાઈ છે અને તે પ્રમાણે તેને સાબિત કરી **છે (જુએ**ા પુ. **૩ માં જંખૂ-**દ્વીપને લગતી હકીકત પૃ. ૧૨૮ થી અગળ) તે પણ

<sup>(</sup>૧૩) અથવા કાસ્પીઅન સમુદ્રથી લીટી દારી, ઇરાની અખાત ઉપરના ખસરા અને કાલેટ ળંદરને મેળવા અને તે લીટીવાળા પ્રદેશને તે સ્થાન કહેા (જાઓ પુ. ૩ પુ. ૧૩૬ સામેની આકૃતિ નં. ૨૨માં कड વાળી રેખા): આ બન્ને એકજ સ્થાન લગલગ ગણાય તેમ છે. એટલે આ પ્રશ્નના નિર્ણય ઉપર આવવામાં બહુ ફેર પડવા સંભવ નથી.

कड લીડીના પ્રદેશ જે ગણવામાં આવે તા યુર્ફેટીસ અને ટાઇગ્રીસ નદીના મુખવાળા ભાગ કે જ્યાં બગદાદ અને ખસરા નામનાં રાહેરા આવ્યાં છે તેને પણ આર્યની ઉત્પ-તિનું સ્થાન ગણી રાકારો (જીઓ ઉપરની દીકા નં. પ). કેટલાક વિદ્વાનાના મત પ્રમાણે SemeticOrigin-સેમેટીક ઓરીજીનના ભાષાને લગતા સિદ્ધાંત જે આર્ય ઉત્પત્તિ તરીકે

ગણાય છે તે આ કલ્પનાનુસાર ગણી શકાય.

<sup>(</sup>૧૪) વ્યાપ્યા પ્રમાણે તેા તેને સરાવરજ કહી શકાય તેમ છે, કેમકે સમુદ્રનું પાણી કદાપી પણ મીઠું હાેઇ શકતું નથી. પણ સામાન્ય સરાવરા કરતાં એના વિસ્તાર અતિ મેટા હોવાથી કેટલાક તેને સમુદ્ર તરીકે એાળખાવે છે.

જ્યારે પાણી મીઠું છે (તે એક વિશિષ્ટતા થઇ) નમજ સરાવરમાંથી સામાન્યપણે નદીઓ નીકળે છે પણ તેને મળતી નથી, ત્યારે અહી તા બે માટી નદીઓ આ એરલ સરાવરને મળે છે. (આ બીજી વિશિષ્ટતા થઈ) આ પ્રકારે બેબે તેની વિશિષ્ટતા હોવાથી એમ સામાન્યપણે ધારી શકાય કે તે સ્થાન કાંઇક વિશિષ્ટ મહત્ત્વનું હોલું જોઇએ.

મા પ્રકારની વિચારણામાંથી જ ઉદ્દલવ થવા પામી છે. તેમજ હિંદુ હિસ્ટરી (ઇ. સ. પૂ. ૩૦૦૦ થી ઇ. સ. ૧૨૦૦ સુધીના સમયની)ના લેખકના મંતવ્યથી ૧૫ માની માન્યતાનું સમર્થન થાય છે. તેમણે જણાવ્યું છે કે "Bactria, now Rusiatic Turkestan was our Balhika or Bakshu Desa a home of the Aryans in Central Asia= હાલમાં રૂશિઆઇ તુર્કસ્તાન કહેવાતા, ખેકદ્રીઆવાળા ભાગને અસલમાં ખાલ્હીક અથવા ખક્ષુ દેશ કહેવાતા, અને મધ્ય એશિયામાંની આવે પ્રજાનું સંસ્થાન તે જ હતું."

આખીયે ચર્ચાના તાતપર્ય એ થયા કે, (૧) જંખદ્ભીપતું મધ્ય બિંદુ જેને પ્રાચીન શાસ્ત્રકારોએ મેર પર્વતતું નામ આપ્યું છે તેનું સ્થાન મધ્ય એશિયામાં આવેલ એરલ સરાવર વાળા પ્રદેશમાં આવ્યું સંભવે છે. <sup>૧૧</sup> (૨) તે પ્રદેશમાં મર્વ અને માખીરા જેવાં શહેરા આવી રહેલ છે. (૩) તે પ્રદેશને આર્ય પ્રજાનું મૂળ ઉત્પત્તિ સ્થાન ગણાઈ શકાય તથા (૪) ત્યાંથી તેઓ સમય જતે પાતાના આજ-વિકા મેળવી લેવા માટે જીદાં જુદાં જેદાં છો.

મારા આ નિર્ણય અચળજ રહેશ એમ હું કહેતા પણ નથી. પરંતુ આ દર્જિણ રજા કરૂં છું તે એવી ઉમેદથી કે તેની વિરૂદ્ધમાં જતી દલીલા ખહાર પાડવામાં આવે <sup>૧૭</sup>. એટલે જ્યાં સુધી તે પ્રમાણેનું વિરૂદ્ધ જતું મંતવ્ય સાખિત ન થાય ત્યાં સુધી મેં ખતાવેલ નિર્ણય હાલ તુરત આપણે સ્વીકારીને કામ લીધે જઈ એ તા અનુચિત નહીં ગણાય.

જ્યાં ખન્તે માટે જુદા જુદાજ સંખાધન વપરાય છે ત્યાં તેમને એક હાેવાનું માની લેવું તે બેહુદુજ હૂ્ણ સ્પને કુશાન થાડા વખત મેં માની લીધું હતું. એક કે લાિજ ભિન્ન? (૧) કેમકે તેમના વિશે કેટર્ડ પ્રકારની વિશેષ માહિતા તે

થયેલ નથીજ છતાં જે ચાંદ્ર ઘણું **ઉપ**લબ્ધ આપણા જાણવામાં આવ્યું છે, તેમાં તા દૂણ અને કુશાન બન્નેનાં વસતી સ્થાન હિમાલયની પેલી પાર હોવાનું જણાવાયું છે. તેમજ બંતેના **શરી**રાના વાન સફેદ રંગના મનાયા છે. તેમ બંને લડાયક અને શરવીર પ્રજ્ત હાેઇને હિંદ ઉપર ચઢી આવો તેમણે બન્નેએ રાજસત્તા હાથ કરી લોધી છે (ર) ઉપરાંત ખીજાં એક સંખળ કારણ એ મત્યું હતું કે ચષ્ઠણને મં કુશાનવંશી નખીરા માની લોધા હતા. કેમક ચષ્ઠણનાં સિક્કાચિત્રને આધારે તે પ્રજ્તનું વતન પણ મધ્ય એશિયામાં સાખિત થગોલ છે: વળી રાજતર ગિશિકાર જેવા પ્રખર અને પ્રમાણિક ઇતિહાસવિદે કૃશાન-વંશી પ્રજાતે (કાશ્મીરપતિ કનિષ્ક, હવિષ્ક અતે જાબ્કનું વર્ણન કરતાં કરતાં ) Turushka i. e. Turkish nationalityના જણાવ્યા છે૧૮. એટલે કે કુશાનવંશી પ્રજાતે મધ્ય એશિયાના તુર્કસ્તાનમાંની કાેઈ પ્રજામાંથી ઉતરી આવ્યાનું મનાવ્યું છે. મતલય કે એકજ પ્રદેશમાંથી ખંતે પ્રજા [ ચષ્ઠણવાળી અતે કુશાનવંશની] ઉદ્દભવેલી હેાઇને તેમને એક તરીકે માની લીધી હતી.તેમાં વળી(૩) કુશાનવંશી બાદશાહ કનિષ્કની સાથેજ, ચષ્કંશ્ની એક મૃતિ મથુરા પાસેના માટ નામે ગામગાંથી <sup>૧૯</sup> મળી આવી છે તેથો (૪) તથા કનિષ્ક જે સંવત ચલાવ્યા છે તેતાજ આશ્રય ચષ્કણવંશીએ લીધા છે<sup>ર</sup> તેથી; આ પ્રમાણેના ખે પ્રસંગાની સ્મૃતિ જ્યારે જોડવામાં આવી ત્યારે તે અનુમાનને વિશેષ પુષ્ટિ

ગણાય, છતાં નીચે જણાવેલ કેટલીક હકીકતને આધારે તેમને એક પ્રજા હેાવા**તું** 

<sup>(</sup>૧૫) નુએ હિં. હિ. પૃ. ૬૨૮

<sup>(</sup>૧૬) આ સર્વ હકીકત પુસ્તક ત્રીનમાં સંપૂર્ણ પણે સમનની છે તેના અધિકાર માટે ત્યાં પૃ. ૧૩૨થી આગળનું વર્ણન નુચા.

<sup>(</sup>૧૭) વિચારમાં લેવા જેવી આવી એક બે હકીકત

મારે કાને આવી છે જેના ઉલ્લેખ આ પુસ્તકની પ્રશ-સ્તિમાં કર્યા છે.

<sup>(</sup>૧૮) જુઓ પુ. ૨ પૂ. ૪૦૩

<sup>(</sup>૧૯) આગળના પરિચ્છેદે ત્તુએા.

<sup>(</sup>२०) આગળના પરિચ્છેદે ન્દુઓ.

મળી ગઇ હતી. તે ઉપરથી ચષ્ઠણ અને કનિષ્કવંશીઓને <u>કુશાનવંશી ઠરાવી દીધા.વળી ઉપર દર્શાવેલી નંખર ૧ની</u> દલીલમાં દ્રણ અને કુશાન પ્રજાતે પણ એક હાેવાની માન્યતા બંધાઈ હતી. એટલે સિહાંત્તના પેલા પ્રસિદ્ધ नियम प्रभाषे (By rule of axiom) २०६७ ने કેટલેક ઠેકાણે (જાૂઓ, ઉપરના ટિપ્પણ નં. ૧૨ માં ટાંકેલું પુ. ૩ પૃ. ૬૩ નું પ્રમાણ) દ્રણ પ્રજાના એક સરદાર તરીકે મેં વર્ણવ્યા છે. પણ હવે વિશેષ અભ્યા સથી તથા સંશોધનના પરિણામે જણાય છે કે ચષ્ઠણના સિકાએ <sup>૧૧</sup> ક્શાનવંશીઓના સિક્કાઓથી તદ્દન<sup>ચર</sup> જુદાંજ ચિત્રો રજૂ કરે છે. તેમજ કુશાન-વંશીઓને ભલે અમુક ઇ તિહાસકારાએ તુર્કરતાનની એાલાદના<sup>ર ક</sup> કહ્યા હાય, પરંતુ તેમનાં છવનચરિત્રો ઉપરથી તા<sup>રપ્ર</sup> તેઓ ચીનના શહેનશાહ સાથે જ વિશેષ ને વિશેષ લોહી સંબંધમાં જોડાઈ ગંગેલ હાય એવું દેખાય છે. તથા તેમનાં સિક્કાચિત્રો અન્ય કાઇ ચિત્રાને મળતાં હશે કે કેમ તે કહેવું જો કે હાલ કઠીન તા હેજ. હતાં સામાન્ય દબ્દિથી એમ આભાસ આવી જાય તેવા છેજ, કે તેઓ ચિનાઇ રખઢળને કેમ જાણે વિશેષપણે મળતા થઈ જતાં હોય નહિ! ત્યારે પૂર્વે ખાંધેલ અનુમાન ફેરવવાજ રહે છે અને એવા વિચાર ઉપર આવતું રહે છે કે (૧) ચબ્ધ્યવંશી પ્રજા મધ્ય એશિયામાંથી ઉતરી આવી હશે (ર) કુશાનવંશીએ। તિખેટ અથવા તા ચીનની સાથે બહુજ નિકટ સંપર્કમાં આવતી પ્રજ્ઞના પ્રદેશમાંથી ઉતરી સાવી હશે (3) તથા દ્રણ પ્રજા હિમાલયની પેલી પારના પણ હિંદુ **કુશની** લગાલગ આવેલ પામીર અધવા ખાટાનવાળા પ્રકેશમાંથી આવી હશે.

આ પ્રમાણે ત્રણેને અહિંદી-હિમાલયની પેલી પારના પ્રદેશની–વસ્તીયાણ તથા પાર્વતીય, શીતપ્રદેશી કહી શકાશે. તેઓ સર્વ પર્વત–પ્રદેશી હેાવાથી તેમનાં શરીરનાં

ઉપર પ્રમાણેના સંયાગ આધારે જ્યારે તે સર્વ લિન લિન પ્રજા હાવાનું આપણે અનુમાન દારી શક્યા છીએ, ત્યારે ખીજી ખાજુથી દૂર્ણ પ્રજાની કેટલીક ખાસિયતનું વર્ણન, આપણને જે ઉપલબ્ધ થાય છે, તે ઉપરથી પણ આપણે તારવેલ અનુમાનને પુષ્ટિ મળતો જાય છે. તે વર્ષાન પુ. 3 પૃ. 3૯0 ની ટીકા નં. ૨૧ માં ઉદ્ધૃત કરેલ છે. છતાં યાદ દાસ્ત તાજી કરવા, અત્ર તે ક્રેરીને ઉતારીશું. તે શબ્દો આ પ્રમાણે છે. ''હિંદની ખધી પ્રણાલી કથાએ। મિહિરગુલને (તે દૂષુ પ્રજ્યના સરદાર છે તેથી દૂષુ પ્રજાતું વર્ણન છે એમ આપણે સમજવું) લોહી તરસ્યાે અને સીતમગર તરીકે વર્ણવવામાં સંમત થાય છે. તેઓ ખેતર અને ગામડાં આગથી બાળતાં અને કાઇ પણ જાતના વિવેક વગરની કત્લેઆમથી લાેહીથી રેલાયલાં જેતાં, ભયવિસ્મત થયેલા લોકાને એ દૂનાનાં સંખ્યા ખળ, ઝડપી ગતિ તથા નિવા**રી શકાય** 

ભાંધા તથા કાૈવત તેને અનુસરીને બંધાયલાં હાૈવાં જોઈ એ, તેમજ તે સર્વેના કેટલાક આચાર વિચાર પણ કદાચ અરસપરસ મળતા આવતા હાેવા સંભવ છે. તેથી તેઓ એક બીજાને વિશેષ મળતા થઈ જતા આપણને દેખાઈ આવે તેવું પણ બનવા યાેગ્ય છે. આ સર્વ વસ્તુ પરિસ્થિતિથી આપણે કદાચ એમ અનુમાન દાેરી જઇએ કે, કશાનવંશી સરદાર કડક્સીઝ પહેલાને યુચી સહિત રેમ જે પાંચ પ્રજાના સરદારતરીક ઇતિહાસ લેખકોએ રે આળખાવ્યા છે, તે પાંચ પ્રજા આ પ્રમાણે બનેલી હશે. એક ચિનની યુચી, બીજી તિબેટ અથવા આસપાસ પ્રદેશની કુશાન, ત્રીજ પામીર અને ખાંટાનની દૂણ, ચાેથી મધ્ય એશિયામાંની ચષ્ઠહણવાળી, અને પાંચમી બેક્ટ્રીઆ રાજ્યની નામશેષ પ્રગ્ન યાેના તાે તેવું અનુમાન બહુ અસંભવિત ગણાશે નહીં.

<sup>(</sup>૨૧) જુએા પુ. ર સિક્કાચિત્ર પટ ર આંક નં. ૪૨ તથા તેને સિક્કા ચિત્રો પટ નં. ૫માં આંક નં. ૮૫ થી ૯૦ સાથે સરખાવા.

<sup>(</sup>૨૨) ઉપરની ટીકા નં. ૨૦ ન્તુએ.

<sup>(</sup>ર૩) ઉપરની ટી. નં. ૧૮ જીએા.

<sup>(</sup>૨૪) તેમનાં વૃત્તાતા આગળના પરિચ્છે જુઓ

<sup>(</sup>२५) पु. ३ पृ. १४२ तथा ३२६

<sup>(</sup>૨૬) અ. હિ. ઇ. ૪થી આવૃત્તિ પૃ. ૨૧૩

એવી કરતાના અનુભવ થયા. આ બધા ખરા ભયામાં તેમના તીણા અવાજ, જંગલી ચાળા, તથા ઈસારાએા અને તેમના વિચિત્ર ખેડાળપણાથી નીપજતાં વિસ્મય અને તીવ અણગમાની લાગણીથી ઉમેરા થતા હતા. બાકીની મનુષ્ય જાતિ<sup>શ</sup>ી તેઓ તેમના પહેાળા ખલા. ચપટાં નાક તથા માથામાં ઉંડી ઉતરી ગયેલી નાની કાળી આંખાર્થી જુદા પડતા હતા અને લગભગ નહીં જેવી દાઢી હોવાથી તેમનામાં જુવાનીની મદીનગી ભરી શાભા કે ઘડપણના આદરણીય દેખાવ નહોતા જોવામાં આવતા " જેમ આ *દૂ*ણ પ્રજ્ઞના શરીરના ચહેરાનું અને ખાહ્ય દેખાવનું વર્ણન મળો આવ્યું છે તેમ ચષ્ઠણવંશનું કે કુશાનવંશનું જો કે મળી આવતું નથી જ, છતાં તેમનાં જે સિક્કાચિત્રા મળી આવ્યાં છે, તે ઉપરથી તે સ્પષ્ટ પણે માલૂમ પડી આવે છે. અત્રે તે સર્વેનાં ચિત્રા ઉપજાવી કાઢી સાથે સાથે જોડી ખતાવ્યાં છે તે **ઉપર**ર્યા વાચકવર્ગને સહજ ખ્યાલ આવી જશે જ કે. દ્રષ્ણ પ્રજાની ધ્યાણાકૃતિ નથી કાઇ પ્રકારે મળતી આવતી ચષ્ઠણ જાતિવાળા સાથે, કે નથી આવતી કુશાનવંશી વાળા સાથે. મત-લખ કે, આગળ વર્ણવા ગયા પ્રમાણે જેમ નિવાસ સ્થાનને અંગે તેઓ જુદા પડી જાય છે, તેમ

શરીરના વર્શુનમાં પણ તેઓ લિન્ન જ તરી જતા દેખાય છે.

કુશાન પ્રગ્નંના સમય તથા તેમની રાજસત્તાની તુલનાના નિર્ણય કરવામાં સરળતા થઈ પડે તે માટે તેમના ઇતિહાસના પ્રારંભ કરતાં

કુશાન સત્તાના પહેલાં, ઉપરના પ્રકરણામાં તથા રાજ્ય- સાબિત થઇ ચૂકેલી કેટલીક કાળના નિર્ણય પ્રસ્તાવિક હકીકત વાચકગણની સ્મરણ શક્તિને તાજી કરવા

લખી જણાવવાની જરૂર દેખાય છે. ઇતિહાસ સાક્ષી આપે છે કે તેમની સત્તાના મધ્યાન્હકાળ ઉત્તરહિંદના સરસેન દેશમાં થયા હતા અને તેની રાજધાની મથુરાનગરીમાં હતા. એટલે તેમના મૂળસ્થાનથી મથુરા સુધી પહોંચવામાં, વચ્ચે આવતા પ્રદેશ ઉપર, કયા કયા સમય સુધી કર્ઝ કર્ઝ પ્રજાના–પછી તે હિંદી હાય કે અર્દિદી હાય તેવી બન્નેના–રાજઅમલ ચાલી રહ્યો હતા, તેના ખ્યાલ નજર આગળ રાખીશું તા આ કુશાન પ્રજાના અમલ હિંદમાં કયારથી બળવાન થવા પામ્યા હતા તે તુરત શાધી કહાશે, એટલે તે વિશના ટૂંક પરિચય આપણે આપી દઇએ. તે આ પ્રમાણે છે:—

#### સમય

- (૧) ઇ. સ. પૂ. ટર૭ થી ૩૧૭ સુધી = ૧૦ વર્ષ
- (ર) ઇ. સ. પૂ. ૩૧૭ થી ઇ. સ. પૂ. ૧૯૦ સુધી સવાસા વર્ષ
- (૩) ઇ. સ. પૂ. ૧૯૦ થી ઇ. સ. પૂ. ૭૦ સુધીના ૧૨૦ વર્ષોમાં
- (૪) દ'. સ. પૃ. ૭૦ થી ઇ. સ. ૪૫ સુધીના ૧૧૫ વર્ષમાં

### સત્તાધિકારી

પ્રદેશ

पंज्राथ (३५२

પંજ્યાં તથા

કાશ્મિર ઉપર

સરસેન ઉપર

ગ્રીક ખાદશાહ સિકંદરશાહના સ્પાએા હિંદુ રાજવીઓ–તેમાં સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના પુત્ર જાલૌક અને તેના વંશજો સમ્રાટ પ્રિયદર્શિન, જાલૌકના વંશજો અને છેવટે શુંગવંશી સમ્રાટા

ક્ષહરાટ અને બેક્ટ્રીઅન નામે પ્રજા; તેમાં ખુદ પંજાબ અને બાદરાહ તરીકે, યુથેડીમાસ, ડિમેટ્રીઅસ સ્રસ્સેન અને મિનેન્ડર; ઉપરાંત તેમના સ્પ્યાએનાં ઉપર નામો ગણો તો, હગામ હગામાશ, રાજીવુલ,

સોડાસ, લીઅક અને પાતિક

ઇન્ડેા–પાર્થીઅન રાજ મેઃઝીઝ, તથા તેના વંશજોમાંના, અઝીઝ પહેલાે, અઝીલીઝ, અઝીઝ બીજો, તથા ગાંડાેફારનેસ

પંજાબ અને સૂરસેન **ઉપર** 

ઇ. સ. પૂ. ૩૨૭ થી ઇ. સ. ૪૫ સુધીના લગભગ ૩૭૫ વર્ષના ગાળામાં ઉત્તર હિંદના સત્તાધારી રાજ્યઓ કાણ કાણ થવા પામ્યા હતા તે આ ઉપરથી જોઇ શકારો: આ એક હકીકત છે. જ્યારે ખીજી હુકીકત એમ છે કે, કુશાનવંધીઓ પાતાની સત્તાના શિખરે મથુરાપતિ બનવા પામ્યા હતા. આ પ્રમાણે ખે વસ્તરિથતિ આપણી પાસે રજા થયેલી છે. તેમ એ પણ નિર્વિવાદિત છે કે. તેઓ મૂળવતની હિંદના તા નથીજ. એટલે એ પણ નિર્વિવાદિત પણે સાખિત શયું ગણાશે જ કે જ્યારે તેઓ મથુરાપતિ ખનવા પામ્યા છે ત્યારે તેમને હિંદની અંદર પ્રવેશ કરવા જ રહ્યો. અને હિંદમાં પ્રવેશ કરવાને, ઉત્તર દિશાએ તાે હિમાલય અને હિંદુક્શ પર્વતા પડયા છે. એટલે હિંદુક્શ ક્રીને જ તેમને આવવું રહે છે. તેમ પુ. ૩ માં આપણે જણાવી ગયા છીએ કે, જેને મથુરા કે દિલ્હી આવવું હેાય તેને ( ફાવે તા કાશ્મિરમાં પહેલા આવે ક સીધાજ પંજાયમાં ઉતરે તા પણ ) પંજાયમાં થઈ ને જ પસાર થવું પહે, તે વિના છૂટકા નહીં. આટલી વસ્તુાંરેથતિ સાથે ઉપર ખતાવેલા ચાર સમયપત્રક ઉપર નજર ફેરવી જઇશું, તેા માલ્મ પડશે કે, તે સઘળા દેશા ઉપર, કાઇ ને કાઇ પ્રજાની સત્તા અવિચ્છિન પણે ચાલુ જ છે; વળી એટલું પણ નક્કીજ છે કે એક સમયે એક પ્રદેશ ઉપર એકની જ હકુમત હાઈ શકે. એટલે તેપણ ચાકકસ થયું કે, ઇ. સ. ૪૫ સુધીના કાળમાં તેા કુશાન પ્રજા હિંદમાં પગલું સરખું મૂકવા પણ શક્તિવાન થઇ નથી. લલે પછી તેઓ હિંદના સીમા પ્રાંતામાં ગમે તેટલી મજબૂત સત્તા જમાવીને પડાવ નાંખી ખેઠા હાય તે જૂદા જ પ્રશ્ન કહેવાય, પરંતુ હિંદમાં તા તેમનું નામ નિશાન નહેાતું જ, તે શંકારહિત છે.

તા પ્રશ્ન એ ઉપસ્થિત થાય છે કે, તેઓ હિંદમાં આવ્યા તે પહેલાં, તેમની સત્તા કયા પ્રદેશમાં હતી અને

તેના સમય કર્યા હતા ? એટલે આપણે હિંદની વાયવ્ય સરહદની લંગાલગ આવેલ દેશના વિ<mark>ચાર કરવા પડશે.</mark> તેવા દેશામાં અક્ગાનિસ્તાન, તેની ઉત્તરે ખેકડ્રાંઆ અને તેની પૂર્વ તરફ ખાટાન તથા તેની પણ **પૂર્વમાં** તિએટના પ્રદેશા આવેલ ગણાય: હવે જો આ પ્રાંતા ઉપર કાણ કાણ રાજ્ય કરતું હતું તેના વિચાર કરી**શું** તા જાણ થશે કે, આ ચારમાંના પહેલા બે દેશા ઉપર (એટલે અકગાનિસ્તાન અને એકટ્રીઆ ઉપર) ઉપરના ચાર સમય પત્રકમાં દર્શાવેલ પ્રથમની ત્રણ રાત્તાવાળા ભૂપતિઓના જ અમલ પ્રદિપ્તપણે ઇ. સ. પૂ. ૭૫ સુધી તા ખીલી નીકળ્યા હતા, એટલે તે સમય સુધી પણ કુશાનપ્રજાનું નામ નિશાન તે પ્રદેશ ઉપર નહેાતું એમ સિદ્ધ થયું. ત્યારે પછી રહ્યા વિચારવાના ખાકીના એ પ્રદેશા. ખાટાન અને તિખેટ. તા શું આ કશાનપ્રજા આ બે દેશમાંના કાંઇની વસાહત હતી કે કેમ ? તે તપાસલું રહે છે.

અહીં આપણને એક બે ઇતિહાસ લેખેંકાએ જે કાંઇક વિચારા દર્શાવ્યા છે તેમના શબ્દાે ઉપરથી ખાતમી મળે છે. તેમાંના એક પ્રાંથકારે લખ્યું છે કે<sup>રે હ</sup> Hindu Puranas called them (Kushan-Tochari people) Tushars or Tukharas; of the 13 or 14 Tushara kings, we know the names of only four:-Kanishka Huvishka, Juska and Vasudev or Vasushka=હિંદુ પુરાણામાં તેમને ( કુશાન–તાચરી પ્રજાતે) તુખાર તરીકે ઐાળખાવ્યા છેઃ ૧૩ કે ૧૪ તુશાર ભ્રૂપતિએામાંથી માત્ર ચારનાંજ નામાેથી આપણે પરિચિત છીએ. જેવાં કે કનિષ્ક, હુવિષ્ક, ભુસ્ક અને વાસુદેવ ઉર્ફે વસુષ્ક. એટલે એમ **થયું** ક<sub>, કનિષ્ક, હુવિષ્ક વિગેરેને પુરાણુકારાેએ **તુષાર**</sub> અથવા તુખાર જાતિના<sup>ર૮</sup> કરાવ્યા છે. વળી <mark>ખીજા</mark> ત્રંથકાર પ્રખ્યાત મિ. વિન્સેન્ટ સ્મિથ જણાવે છે ક્રે<sup>રહ</sup>

<sup>(</sup>૨૭) હિં. હિ. પૃ. ૬૫૩

<sup>(</sup>ર૮) જે કનિષ્ક, હુલિષ્ક વિગેરેનાં નામજ તેમણે ન લખ્યાં હોત તેા તેા વિચાર થયાં કરત કે, કુશાન અને તુશારને કાંઈ સંબંધ હશે કે કેમ! પણ નામ સ્પષ્ટ

દર્શાવ્યાં છે એટલે આપણી તે મુંઝવણ નષ્ટ થઈ નય છે. અને તુશાર તેન કશાન એમ નિશ્ચિત માની લેવું રહે છે.

<sup>(</sup>૨૯) ન્તુઓ અ. હિ. ઇ. ૪થી આવૃત્તિ પૃ. ૨૯૩

"Formation of five Yue-chi-principalities including Kushan & Bamiah... consolidation of the above flve kingdoms into one Kushan Empire under Kadphisis I "= કુશાન અને ખામિયાહ સહિત યુચી પ્રજાના પાંચ સંસ્થાનાની ઉપસ્થિતિ...કડકસિઝ પહેલાના ઝંડા નીચે કુશાન સામ્રાજ્ય તકીકે ઉપરના **પાંચે સંસ્થાતાનું સંગઠન થવાથી...**વિન્સેન્ટ સ્મિથનાં આ ખે વાકયોથી વસ્તુસ્થિતિ વિશેષ સ્પષ્ટ થઇ જાય છે. પ્રથમ તા યુ-ચી પ્રજાનાં પાંચ વિભાગા ઉભાં થયાં હતાં. તે પાંચમાંના ખે વિભાગનાં નામ કશાન અને ખામિયાદ હતાં; અને કાળ વ્યતિત થતાં. આ પાંચે વિભાગા એકત્રિત થઇને. એક મજખૂત સામ્રાજ્ય **ખની** ગયું હતું; તથા તે ઉપર કડક્સીઝ પહેલાના મત્તાધિકાર થયા હતા. આ ઉપરથી કુશાન પ્રજાની Gत्पत्ति केम माल्म पडी ज्यय छे, तेम तेना अमुड અમુક રાજાઓનાં નામા (એ સમુહમાં) પણ જણાઈ જાય છે. છતાં તે ખે સમુદ્રેા વચ્ચે સમયતા કાંઈ ગાળા પડયા હતા કે કેમ, અથવા તા લાગલીજ એક પછી ખીએ સમુહ ગાદિએ ખિરાજીત થયા હતા કે દેમ, તે જાણવામાં આવતું નથી. એટલે ત્યાં સુધી તા સર્વતા સમય ગાેઠવવામાં મુશ્કેલી ઉભી થયા જ કરવાની. અત્રે પણ ગૂંચનાે ઉકલ લાવવામાં કેટલેક અંશે તેજ ત્રંથકાર મિ. સ્મિથનું કથત મદદરૂપ થાય તેમ છે. તેમણે જણાવ્યું છે કે 'Destruction of Indoparthian power and gradual conquest of North India by Kadphasis...Kadph asis I died, & accession of Kadphasis

II... Kadphasis II died in Sir B. C. 110 and Kunishka Kushan accession Cir B. C. 120... ઇન્ડાપાર્થીઅન સત્તાના નાશ અને ઉત્તર હિંદની કડકસીએ ધીમે ધીમે કરેલી જીત…કડકસીઝ પહેલાનું ઈ. સ. પૂ. ૧૧૦ની આસપાસમાં મરણ અને કડક્સીઝ બીજાનું ગાદીએ ખેસવું; તથા કુશાનવંશી કનિષ્કનું છે. સ. પૂ. ૧૨૦ની આસપાસ ગાદીએ ખેસવું<sup>30</sup>..." એટલે કે ખન્તે સમુહો (એક કડકસીઝ પહેલા અને **ખીજાના સમુદ્રઃ અને ખીજો સમુદ્ર કનિષ્ક**્ર જ્વસ્ક વિગેરૈના) છે તા કશાન પ્રજાના જ; પણ એકની સમાપ્તિ અને બીજ્તના આરંભ વચ્ચે આશરે દશેક વર્ષનું અંતર પડેલું હશે<sup>૩૧</sup> એમ તેમની માન્યતા થાય છે. જ્યારે ખીજા ગ્રંથકાર મહાશયે માત્ર એટ<u>લં</u>જ માેધમમાં જણાવ્યું હતું કે<sup>૩૨</sup> " Kushan rule in India (45 to 290 A. D.)=245 years: Their two dynasties in India were (1) Kadphisis dynasty and (2) The Tochari dynasty=િહેદમાં કુશાન વંશનું રાજ્ય (ઇ. સ. ૪૫થી ૨૯૦ સુધી) ૨૪૫ વર્ષનું છે; તેમની એ શાખા હિદમાં થઇ છે. (૧) કડકસીઝ વંશની અને (૨) ટાચારી વંશની. " આ બંને પ્રાંથકારના મતનું એકીન કરણ કરતાં એટલું નિશ્ચિત થાય છે કે, ખન્ને સમુદ્ધા એકજ પ્રજાના તા હતા. પણ ખન્તેની વચ્ચે અંતર હતું કે કેમ તે નક્કી કહી શકાતું નથી; અને કદાચ अंतर है।य ते। ते हशेक वर्ष केटल नळवं क है।वं જોઇએ. તેનું નિરાકરણ ખની શકે તા આપણે પાતેજ કરી લેવા પ્રયત્ન કરીશું. (તે પ્રયત્ન આગળ ઉપર

<sup>(</sup>૩૦) આમાં પહેલાને ઈ. સ. પૂ. ૧૧૦ કહે છે ત્યારે ખીજાને ૧૨૦ કહે છે એટલે બેની વચ્ચેનું અંતર દસ વર્ષનું કહે છે, ત્યાં સુધી તેા માનવા ચાગ્ય છે: પણ પહેલા ખનાવને જો ઇ. સ. પૂ. ૧૧૦ કહેવાય તા બીજો બનાવ જે દસ વર્ષ પછી ખને તેને ઈ. સ. પૂ. ૧૨૦ નહીં પણ ઇ. સ. પૂ. ૧૦૦માં ખન્યાનું લખલું જોઇએ: એટલે કાંતા ઈ. સ. પૂ. ને ખદલે ઈ. સ.માં ખન્યાનું માંઘારનું માંતવ્ય હોય. (આ

પ્રમાણેજ હતું એમ આ ગ્રંથકારના આગળ ટાંકેલ કાઠામાં આપેલ આંકડા ઉપરથી પણ કહી શકાય તેમ છે. જુઓ નીચે પૃ. ૧૨૮ ઉપરના કોઠા) અથવા તા ૧૦૦ને બદલે ભૂલથી ૧૨૦ લખાઈ જવાયું હોય. ગમે તેમ હાય, અહીં તા તે બે વચ્ચે દસ વર્ષનું અતર હતું એટલુંજ આપણે માનવું રહે છે.

<sup>(</sup>૩૧) જુઓ ઉપરની ટીકા નં. ૩૦

<sup>(</sup>૩૨) હિં. હિ. યૃ. ૬૪૯

કરવામાં આવ્યા છે તે જાઓ ).

તેમના રાજ્યકાળ કેટલા લંખાયા હતા તે વિશે કાંઈ અનુમાન ખાંધી શકાય તેમ હાય તા પ્રથમ ખાંધી લઈએ; જો કે તે વિષય પરત્વે ખહુ લંખાણમાં ઉતરવા જેવું તા નથી જ, કેમકે તે પ્રશ્ન આ પુસ્તકની સમય મર્યાદા ખહાર ચાલી જય છે. પરંતુ અંદાજ સમય જો નક્કો કરી લેવાતા હાય તા કરી લેવા જરૂર છે; કારણ કે જે નિરાકરણ આપણે મેળવવું છે, તે શાધવામાં કદાય તે ઉપયાગી પણ થાય.

ઉપરનાં પૃષ્ઠામાં જણાવ્યા પ્રમાણે તેમનું રાજ્ય, હિંદમાં જો વહેલામાં વહેલું થવા પામ્યું હાય તા તે ઇ. સ. ૪૫ પછી જ છે. કેમકે ઇન્ડાેપાથીંઅન શહેનશાહ ગાંડાકારનેસ તે સાલમાં પાતાના દેશ ઇરાન તરક સીધાવ્યા છે. અને તરત જ કાંઈ કશાન વંશની સત્તા હિંદમાં જામી પડે નહીં. કમમાં કમ પાંચેક વર્ષના સમય તેને મુલક જીતવામાં ગાળવા પડે. એટલે તે હિસાએ આ કડક્સીઝ વંશની આદિ, ૫૦ કે તે ખાદ થયાનું ગણી શકાય. તેમ જ તેની સમાપ્તિ થઇ હાય તા તે ઉપર ટાંકેલ એક પ્રાથકારના મંતવ્ય પ્રમાણે ઇ. સ. ૨૯૦માં થઇ છે; કેમકે તેમનું કહેવું એવું થાય છે કે<sup>ઢ ૩</sup> " The Kushanas held E. India till 280 to 290 A. D., when the Guptas over threw them=પૂર્વ હિંદમાં કુશાન સત્તા ઇ. સ. **૨૮૦ કે ૨૯૦ સુધી રહેવા પામી છે, તે** બાદ ગ્રુપ્ત વંશી પ્રજાએ તેમના પરાજય કરી નાખ્યા છે" તેમજ આપણે પણ ઇતિહાસના ત્રાનથી જાણીએ છીએ કે ગુપ્તવંશી રાજાઓએ પ્રથમ નેપાળ તરક્ષી ઈ. સ. ૨૯૦ના અરસામાં ઉતરી આવી, ઉત્તર હિંદના તથા મગધ તરફનાે પૂર્વ હિંદનાે કેટલાેક ભાગ છતા લીધા હતા. અને પછી તે વંશના ત્રીજા પુરૂષ ચંદ્રગુ<sup>પ</sup>તે ઉર્ફ વિક્રમાદિત્ય પહેલાએ ઈ. સ. ૩૧૯માં ગુપ્તવંશની સ્થાપના કરી હતી. એટલે આ પ્રથકારના મત આપણા કામ પુરતા માન્ય રાખીશું. જો કે મિ. વિન્સેન્ટ સ્મિથના મત પ્રમાણે તો આ કુશાન વંશનો પ્રારંભ (હિંદની દર્ષિએ વિચારતાં) ઇ.સ. ૧૨૦માં અને અંત ઇ. સ. ૨૬૦ માં થયા ગણાય છે; પરંતુ તે મત બહુધા સ્વીકાર્ય થઈ પડે તેમ નથી તે આપણે આગળ ઉપર વળી જોઇશું. એટલે વિશેષ ચર્ચા અત્રે કરવી રહેતી નથી. હાલ તો એટલા જ સાર લેવા રહે છે કે આ વંશની આદિ ઇ. સ. ૫૦માં અને અંત ઇ. સ. ૨૯૦માં થયા હતા, જેથી તેના સત્તાકાળ આશરે ૨૪૦ ૬પૈના કહી શકાય.

આ પ્રમાણે એક પછી એક મુદ્દાને ખીલે બાંધતાં જતાં, હવે તેમનાં નામા તથા તે સર્વના અનુક્રમ એક્વી શકાતા હૈાય તા તેમાટે

તેમની નામાવલી પ્રયત્ન કરીએ. ઉપર પૃ. ૧૨૫ માં ટાંકેલ વાક્ય ઉપરથી સમજ્ય

છે કે પુરાણકારના મત પ્રમાણે આ વંશમાં એકંદર ૧૩ કે ૧૪ રાજાઓ થયા છે. તેમાંનાં ચાર નામા બીજા (latter) સમુહ તરીકેનાં તથા કડ**ફ**સીઝ પહુંલા અને ખીજો-તે એ નામ પહેલા સમુહનાં દર્શાવ્યાં છે. કુલ મળી છ નામના પત્તી લાગ્યા કહે-વાય, એટલે તે હિસાખે પછી સાત કે આઠ બાકી રહ્યા કહેવારો. અને તે સર્વે, તેમણે જ<mark>ણાવેલ છેલ્</mark>લું નામ જે વાસુદેવનું છે તે પછી જ ગાદી ઉપર આવ્યા હેાવાનું આપણે ઠરાવવું રહે છે; કેમકે **તે** વં**શના** સ્થાપક તરીકે તાે કડક્સીઝ પહેલાે જ ઠ**રી ચૂક્યાે** છે. એટલે તેની પહેલાં તા કાઈને મૂક**ા શ**કાશે **નહોં** જ. તેમ ખે સમુહ વચ્ચે ક્રેટલું અંતર **છે** તે નક્કી થયું નથા–હાેય તાે વિશેષમાં વિશેષ દ**શ વર્ષનું સંભવે** છે. એટલે તેટલા સમયમાં આડ રાજાના **અમલ પતાર** થઈ જતાે માનવું તે અસંભવિત છે. તે માટે જે રસ્તાે ખુલ્લાે રહ્યાે તે સૌથા છેવટે તે નામાા ઉમેરવાના જ રહે છે. અને તે કાંઇક સુયાગ્ય પણ દેખાય **છે; કેમકે** મિ. વિન્સેન્ટ સ્મિથ જેવા અભ્યાસીતા મત પણ તે દિશાનું જ સૂચન કરતાે માલૂમ પ**ે** છે. તે**મણે લખ્યું** છે કે "Later Kushan Kings = પાછળના

<sup>(33)</sup> હિં. હિં. પૃ. ૬૫૮

કુશાન રાજાઓ ''. એટલે નાની નાની મુદત સુધી રાજ્ય કરનારાઓ કે બળહીન તે સર્વ રાજાઓ હશે એમ તેમનું કથન થાય છે. ઉપરાંત એમ પણ સૂચવે છે કે તે સર્વેના એકંદર રાજ્ય સત્તાના સમય, આખા વંશની સમાપ્તિ સુધીના સમયની મર્યાદા પર્યતની ગણત્રી કરવા માટે આપણે લઈ જવા જોઈશે.

આટલે સુધીનું કાર્ય તેા હજુ બહુ સહેલું હતું. પણ હવે નામાવલી ગાઠવવામાં જ કેટલીક મુશ્કેલી ઉભી થાય તેમ છે. મિ. વિન્સેન્ટે તે અનુક્રમ સાથે જણાવ્યા પ્રમાણે ગાઠવ્યા છે. <sup>૩૪</sup> તેમાં પહેલાં ખે નામના

|                         | ર્ખ.સ. | ⊌.સ.          | વર્ષ |
|-------------------------|--------|---------------|------|
| (૧) કડફસીઝ પહેલા (cir)  | ४०     | - ७८          | = 34 |
| (૨) કડરૂસીઝ ખીજો (cir)  | ७८     | — ११०         | = 32 |
| વ <b>ચ્ચે</b> ગાળા વર્ષ | ૧૧૦    | – १२०         | = 90 |
| (૩) કનિષ્ક              | ९२०    | - १६०         | = %0 |
| (૪) હુવિષ્ક             | १६०    | <b>– १</b> ८२ | = २२ |
| (૫) વાસુદેવ             | १८२    | — २२०         | = 3( |
| (૬) અન્ય રાજાએં         | २२०    | - २६०         | = %0 |

અનુક્રમ સર્વ સંમત છે. તે પછી ક્યાં ક્યાં મતફેર થાય છે તે તપાસી જોઈએ. તેમણે કનિષ્ક, હુવિષ્ક, અને વાસુદેવ એમ અનુક્રમ મૂકયો છે. જ્યારે રાજ- તરંગિણિકારે <sup>3પ</sup> તથા મૌર્ય સામ્રાજ્યકા ઇતિહાસના લેખકે, હુવિષ્ક. જીરક અને કનિષ્ક એ પ્રમાણેનું ત્રિક તો બતાવ્યું છે પણ તેના અનુક્રમમાં, કનિષ્ક ને ઉપર મૂકવાને બદલે સૌથી છેલ્લે મૂકયો છે.

ઉપરાંત હુવિષ્ક અને કનિષ્કની વચ્ચે એક જુસ્ક નામના, ક્રાઈ તૃતિયાંગ રાજ્ય, ઘુસાડી દીધા છે. અને તે ખાદ વાસુદેવનું નામ મૂક્યું છે. આ ખેમાંથી કાેના મત વિશેષ માનનીય થાય તેમ છે તે તપાસીએ.

મિ. વિન્સેન્ટ સ્મિય જેમ એક અઠંગ અતે ઉડા અલ્યાસી હોવા સાથે ખૂબ ઝીણવટથી અવલાકન કરનાર છે तथा तेमना કथनने वर्तमानकाणना ઐતિ-હાસિક વિષયની શાધખાળમાં મંડી રહેનાર લગભગ सर्व विद्वाना अति ઉ<sup>2</sup>य स्थान आपे છે, तेम राજ-તરંગિ શિકારને પણ એક વ્યક્તિ તરીકે ભરસાદારપાત્ર ગણવામાં આવે છે. ઉપરાંત તેની તરફેણમાં એક સબળ કારણ એ ઉમેરાય છે કે,આ કુશાનવંશી રાજાએ! જેમ કાશ્મિરપતિએ। હતા તેમ રાજતર ગિણિના લેખક મહાશય પાતે પણ કાશ્મિરનાજ વતની હતા;અને એ તા સ્વયંસિદ્ધ છે કે, કાર્મ પણ લેખક અન્ય દેશની હકીકત લખવા કરતાં પાતાના જ દેશની હકીકત લખવા બેસે, તેા સર્વ માહિતી વિશેષ પણે તેમજ વિશ્વસનીય સ્થળેથી તે મેળવી શકે છે. એટલે તરં-गिशिक्षारतं ध्यन तेटले हरकके वधारे भक्ष्यत अने છે. વળી જેમ વિન્સેન્ટ સ્મિથને અન્ય ઇતિહાસ

વિદ્દ હિંદુ હિસ્ટરીના લેખકના મતના ટેકા મળી રહે છે તેમ તર'ગિણિકારના કથનતે પણ તેવાજ શ્રમસેવક<sup>3 દ</sup> ગૌર્ય સામ્રાજ્યકા ઇનિહાસના લેખક વિદ્વાન મહાશયના ટેકા છે એટલે કે બન્ને મતધરાતે વ્યન્ય વિદ્વાતાનાં સમર્થન પણ છે. ત્યારે કાના મત વધારે સ્વીકાર્ય ગણવા તે કૂટ પ્રશ્ન એમતે એમ ઉભોજ રહે છે. આ પ્રમાણે એક સ્થિતિ છે. ત્યારે ખીજી હકીકત એમ નીકળ છે કે, વિન્સેન્ટ સ્મિથ સાહેબના અને તેમના મતને સમર્થન આપનાર હિંદુ હિસ્ટરીના લેખક મહાશયના એમ ખત્રે વિદ્વાનાનાં પાતાનાં મંતવ્યથી ઉલટું સૂચન કરનારાં લાકપા તેમના પાતાનાજ ગ્રંથામાંથી લબ્ધ થયાં કરે છે. જેમકે મિ. સ્મિથે ઉપર ટાંકેલી નામા-વળીમાં કનિષ્ક, હુવિષ્ક અને વાસુદેવ એ પ્રમાણેના ક્રમ ખતાવ્યા છે ત્યારે તેમણે પાતે ખનાવેલ અન્ય પુસ્તક નામે "મથુરા એન્ડ ઇટસ એન્ટીક્વીટીઝ"માં <sup>30</sup> "Six bases of Buddha statues inscrib-

<sup>(</sup>૩૪) અ. હિ. ઇ. ચાથી આવૃત્તિ પૃ. ૨૯૩ ઉપર આપેલ કાઠાનું અવતરણ,

<sup>(</sup>૩૫) રાજતરંગિધ્યુના તર'ગ પહેલા પારિ. ૭૪ પૃ. ૭૬

<sup>(</sup>૩૬) મૌ. સા. ઈ. પૃ. ૬૫૪

<sup>(</sup>૩૭) જાએા મજકુર પુસ્તક, છપાયા તારીખ ૧૯૦૧ અલ્હાબાદ પૃ. ૩

ed and dated in the regnal years of the Indo-Scythian rulers Huvishka, Kanishka and Vasudev=ઈન્ડાેસિથિઅન રાજકર્તા હવિષ્ક. કનિષ્ક અને વાસદેવના રાજ્યના અમુક વર્ષે ખનાવેલ એવા શબ્દ કાતરેલ અુદ્ધદેવનાં પૂતળાંની હ પાદપીઠા " એ પ્રમાણેના શબ્દાે વ્યક્ત કરીને હુવિષ્ક, કનિષ્ક અને વાસુદેવના અનુક્રમ, મંજાર કર્યો છે. એટલે કે એક વખત, કનિષ્કને પ્રથમ મૂક્યીને હુવિષ્કને બીજો મૂકે છે જ્યારે બીજ વખત હુવિષ્કને પ્રથમ મૂકી કનિષ્કને ખીજો ગણાવે છે. મતલ્ય કે તેમનાં પાતાનાંજ અને મંતવ્યા નિરનિરાળાં પડી જતાં જણાય છે. તેવીજ રાતે હિંદ હિસ્ટરીના લેખકના મંતવ્યોનું પણ બન્યું છે. તેમણે એક ઠેકાણે પાતાના પુસ્તકમાં પ્ર. ૧૫૬ ઉપર લખ્યું છે કે, "Kanishka who probably succeeded by one Vasishka= કનિષ્કની પછી કાઇ એક વાસિષ્ક ગાદીએ આવ્યા દ્વાય તે વિશેષ ખનવા યાગ્ય છે. " જ્યારે આગળ ચાલતાં પૃ. ૬૫૮ ઉપર જણાવે છે કે " Kanishka was succeeded by Juska, about whom we know very little=કનિષ્કની પછી જાસક કર ગાદીએ બેઠાે છે, જેના વિશે આપણે બહુજ થાડી માહિતી ધરાવીએ છીએ " મતલબ કે એક વખત કનિષ્કની પાછળ ગાદીએ બેસનાર તરીકે વસિષ્ક લખે છે. ત્યારે ખીજી વખત હુવિષ્કતે લેખે છે. આ પ્રમાણે તેમનાં બન્ને મંતવ્યો પણ હેરફેર પડી જતાં દેખાય છે. જેથી કરીને એક પક્ષમાં ઉભા રહેતા ખત્રે વિદ્વાના-મિ. સ્મિથ અને હિંદુ હિસ્ટરીના લેખક-પાતાનાંજ વચનામાં અનિશ્ચિત રૂપ ધારણ કરતા દેખાય છે. જ્યારે બીજા પક્ષના વિદ્વાના વિશે, તેવી સ્થિતિ માલૂમ નથી પડતી. તેટલા માટે આ બીજ પક્ષનાે મત વિશેષ વજનદાર લેખવા પડશે. છતાં આપણે એટલા તા સ્વીકાર કરવાજ રહે છે કે, મિ. સ્મિથ ભલે પાતાનાં કથનામાં હેરકેર જતા દેખાય છે. છતાં તેમનાં કથના શિલાલેખ જેવા અભંગ આધારાને લઇને ધડાયાં છે. જેથી તે મંતવ્યા તરછાડવા યાગ્ય કે અવગણના કરવા યાેગ્ય તાે લેખી શકાય તેમ નથીજ. એટલે આ બધી ગૂંચા અને બુલબુલામણીના એક રીતે તાડ નીકળતા હુબ મુચવી શકાય તેમ છે. તે એમ કે, એક કનિષ્કતે ખદલે બે કનિષ્ક થયા હતા એમ ઠરાવવું અને તેમાંના એકની પાછળ હુવિષ્ક થયા હતા અને બીજાની પાછળ વાસુદેવ થયા હતા એવું નક્કી કરવું; તથા જીસ્ક નામ નજરે પડે છે, તેને એક વિદ્વાને જેમ હુવિષ્કનું બીજાં નામ<sup>કષ્ટ</sup> ઠરાવી દીધું છે તેમ લેખી, પ્રથમના કનિષ્ક પછી ગાદીએ આવનાર તરીકે તેને સ્વીકારી લેવા. અથવા તા તેને એક સ્વતંત્ર વ્યક્તિ ગણીને, બન્ને જોડકાં (એક ખાજુ કનિષ્ક હુવિષ્કનું અને બીજી ખાજુ કનિષ્ક વાસદેવનું) ની વચ્ચે ગાઠવવા. આ પ્રમાણે ગાઠવણ થાય તા સર્વે વિદ્વાનાને સત્ય ઠરાવવાના આપણે અનુમાનીક અથવા વ્યવહારિક તાેડ સૂચવ્યાે કહેવાય. પરંતુ જ્યાંસુધી તેને પ્રમાણિક અને સખળ તથા અતૂટ પુરાવાથી સાળિત કરી ન શકાય ત્યાંસુધી સિદ્ધાંત તરીકે કખૂલ નજ કરી લેવાય. એટલે તે પ્રશ્ન આગળ ઉપર મુલતવી રાખી હાલ તા તર ગિણિકારના મત વજનદાર ગણીને તેમની નામાવલી આ પ્રમાણે ગાઠવીશું. (૧) કડક્સીઝ પહેલો (૨) કડફીસીઝ ખીજો ઉર્ફે વીમા કડફસીઝ (૩) કનિષ્ક (૪) જીષ્ક (૫) કનિષ્ક (૬) વાસુદેવ અને તે બાદ, નામ નહીં જણાયલા સાત**થી** રાજાઓ; આ પ્રમાણે ઠરાવીને કામ લેતાં બધું ઠીક તાે લાગે છે. છતાંયે કેટલીક મુશ્કેલીએા તથા અસંગતતા લના થયાં કરે છેજ અને તેના ઉકેલ જ્યાંસુધી ન કરાય, ત્યાંસુધી ઠરાવેલી આ નામાવલીના પણ સાચા દીલથી તેા સ્વીકાર કરી નજ શકાય; એટલે તે મુશ્કેલીઓ દૂર કરવાને પ્રયત્નશીલ થવુંજ રહે છે.

<sup>(</sup>૩૮) અહીં જીરક એટલે તેમના લખવાના મુદ્દો હુવિ-•ક્રના છે, કેમકે પૃ. ૬૫૬થી ૬૫૮ સુધી ળધું વર્ણન તેમણે હુવિષ્ક્રના નામેજ લખ્યે રાખ્યું છે: મતલબ કે હુવિષ્ક્રનેજ

ત્તુસ્ક તરીકે તેમણે લેખ્યા છે. (૩૯) ત્તુએા ઉપરતું ઠીપ્પણ નં. ક૮

જે મુશ્કેલીઓ કે અસંગતતા મારી નજરે થડી આવી છે તે આ **ખીજ મુશ્કેલીઓ** પ્રમાણે છે:— અતે તેના ઉકેલ. (૧) " સ્ટેન કાનાઉના

ખરાષ્ટ્રી ભાષાના શિલા-લેખા" નામક પુસ્તકનાં પૃ. ૧૬૨માં વ્યારા ગામના शिक्षाक्षेणनुं वर्धन छ तेमां "महाराजस्य राजान तिराजस्य देवपुत्रस्य कैसरस्य वक्षेष्कस्य पुत्रस्य कनिष्कस्य=भक्षाराज राजधिराज देवपुत्र કૈસર વ**ઝે**ષ્કના<sup>૪૦</sup> પુત્ર કનિષ્કના " આવા શબ્દાે છે એટલે કે વઝેલ્કના પુત્ર તરીકે કનિલ્કને ઓળખાવ્યા છે. જ્યારે આપણે તાે ઉપર ગાેઠવેલ નામાવલીમાં નં. ઢ કનિષ્ક નં. ૪ જીષ્ક અને નં. ૫ કનિષ્ક એમ ગાેઠવીએ છીએ. અને તેના અર્થ એમ થાય છે કે ભુષ્કની પછી કનિષ્ક ગાદીએ એઠા છે એટલે કે જીષ્ક અને કનિષ્કની વચ્ચે કાં તા પિતા પુત્રના સંબંધ હાૈય વા અન્ય કાઇ સંબંધ પણ હાેય. જો પ્રત્રનાે સંબંધ હાેય તાે પછી જાુષ્કના પુત્ર કનિષ્ક થયા, અને જાબ્ક એટલે હુવિષ્ક એમ લેખાયું છે જે 1 એટલે તા, કનિષ્ક તે વાસિષ્કના પુત્ર ન થયા પણ હુવિષ્કના પુત્ર થયેાઃ અને પિતા પુત્રને બદલે અન્ય સંબંધ લેખીએ તા પ્રશ્ન એ થશે કે લેખમાં દર્શાવેલ કનિષ્કના પિતા જે વાસિષ્ક છે, તે કાેણ ? તેમજ તેના પુત્ર જ્યારે ગાદીપતિ થયા છે તા તે પાતે ક્યાં ગયાે અને તેનું નામ શા માટે ક્રાેઇ નામાવલીમાં ગાત્યું નથી જડતું ? (કે પછી ટી. નં ૩૭માં જેને જીલ્ક તરીકે લેખાવ્યા છે અને હુવિલ્ક ઠરાવી દીધા છે તેનું નામ જ વાસિષ્ક હતું?)

(ર) અત્યાર સુધી જે નામાવળી કુશાન વંશની વિશેષ માનનીય થઇ પડી છે તેમાં, કડક્સીઝ બીજાની પછી ગાદીએ આવનારને કનિષ્ક નામથીજ એાળ-

- (3) આરાના શિલાલેખમાં (ઉપરની દલીલ નં. ૧ માં ટાંકેલ છે તે) વાસિષ્ક મહારાજધિરાજની ઉપાધિ પોતાને લગાવેલી છે; અને તે શબ્દો શિલા-લેખમાં કાતરાયલા છે એટલે શંકારહિતના પુરાવા ગણવા રહે છે. રાજ પાતે જ જ્યારે મહારાજધિરાજની પદવી ધારણ કર્યાનું ઉલ્લેખ છે, ત્યારે વસ્તુસ્થિતિ એમ સૂચવે છે કે, પાતે ગાદીપતિ બન્યા હોવા જ જોઇએ; અને તેમ હાય તા આપણા ધર્મ જ છે કે, તેનું નામ કુશાન વંશના રાજાની નામાવળીમાં અલંક્ત કરવું જોઇ એ જ.
- (૪) રાજા કનિષ્કના કાતરાવેલ સર્વ શિલાલેખા તપાસીશું તો, તેના નામ સાથે જોડેલી નાનામાં નાની આંક સંખ્યા ત્રણની છે. ૪૨ અને માટામાં માટી સાઠની છે. ૪૩ એટલે એમ સાર થયા કે, કનિષ્ક નામના રાજા, ત્રણથી માંડીને સાઠ વરસ સુધી હૈયાત હતા જ. જ્યારે આખા કુશાન વંશની વંશાવળી તપાસી જોઇશું (જ્યાં સુધી જાણવામાં આવી છે ત્યાં સુધીની) તા તેમાંના કાઈ પણ રાજાના રાજ્યકાળ તેટલા ખધા દીર્ધકાળ ચાલ્યા હૈાવાનું જણાતું નથી. લાંખામાં લાંબા ૪૦ વર્ષના જ જણાયા છે. એટલે તે નામની એક જ વ્યક્તિ જો થઈ હૈાય તા, ૬૦ વર્ષ જેટલા કાળ સુધી તેણે રાજ્ય ચલાવ્યું હૈાય એમ માની લેવાને હદય જરા અચકાય છે. સિવાય કે, તે એકદમ નાની ઉમરે ગાદીએ બેઠા હૈાય અને તેના નામની આણ કરી રહી હૈાય.
- (૫) વળી જે જે શિલાલેખામાં<sup>૪૪</sup> કુશાનવંશી રાજ્યઓનાં નામા પ્રકાશિત થયેલાં દેખાય છે, તેના

ખાવાયા છે. એટલે કે કડક્સીઝ બીજાના અને કનિષ્કના સંબંધ, કાં પિતાપુત્રના હાય કે અન્ય રોતે પણ હાય; ગમે તે પ્રકારના હાય, પણ જ્યારે તેના વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે ઉપરની દલીલ નં. ૧માં ઉડાવેલા વાંધા કરીને અત્ર પણ ઉપસ્થિત થાય છેજ.

<sup>(</sup>૪૦) વઝેષ્કનું ખીજી નામ કે ઉપનામ કેસર હોવાનું આ કપરથી ફલિત થાય છે. આ હકોકતને આગળના પરિચ્છે કે કનિષ્ક ખીજાની હકોકત સાથે સરખાવા.

<sup>(</sup>૪૧) જુઓ ઉપરની ટી. નં. ૩૮

<sup>(</sup>૪૨) એા. હિ. ઇ. પૃ. ૧૩૧, ન્તુઓ સારનાથના લેખ.

<sup>(</sup>૪૩) એા. હિ. ઇ. પૃ. ૧૩૧, જુઓ મથુરાના લેખ.

<sup>(</sup>૪૪) કનિષ્કના શિલાલેખામાં મહારાજધિરાજની ઉપા-ધિવાળામાં આંક સંખ્યા ૪૧ અને ૬૦ પણ છે: તેવીજ રીતે (જુઓ નીચેની ટીકા નં. ૪૫–૪૬) હુવિષ્કના નામ સાથે પણ ૩૩ થી ૬૦ સુધીના આક્ર છે.

કાળક્રમ જે ગેઠિવીશું તો એક અન્ય વસ્તુરિથતિ જ નજરે પડે છે; રાજા- કનિષ્કના સમયમાં (એટલે ઉપરની દલીલ નં. ૪ માં જણાવ્યા પ્રમાણે ૩ થી ૬૦ વર્ષના રાજ્ય અમલમાં) રાજા હુવિષ્કનું નામ પણ અંતર્ગાળે આવી જ્ય છે. ૪૫ અને તે પણ સાદું એટલે કાંઈ પણ ઉપાધિ વિનાનું હોત, તો તો એમ પણ માની લેવાત કે હુવિષ્ક નામે, રાજ્ય કનિષ્કના કાઈ સરદાર હશે. પણ તેમાં તો હુવિષ્કને પણ 'મહારાજ્યધિરાજ' વિગેરે ૪૬ શબ્દોથી નવાજેલ છે. એટલે કે હુવિષ્ક પણ સ્વતંત્રપણે ગાદીપતિ જ ખનવા પામ્યા હતા એમ તેમાં સ્થવ્યું છે. તા શું ખે રાજાઓ એક જ સમયે ગાદી ઉપર ખિરાજ્યા હતા એમ માની લેવું!

(६) જેમ નં. ૫ ની દલીલમાં, હુવિષ્કની સાલે તપાસતાં, કેટલીંક આંક સંખ્યા એક બીજાને ઢાંકી દે છે, તેમ વળી વઝેષ્ક અને કનિષ્કની બાબતમાં પણ થયાં કરે છે; <sup>૪૭</sup> અને તેમાં પણ વઝેષ્કને મહારાજાધિરાજની ઉપાધિથી <sup>૪૮</sup> અલંકૃત કરેલ છે. એટલે કે વઝેષ્ક (વાસિષ્ક)ને પણ એક ગાદીપતિ થઈ ગયા જ ગણવા રહે છે. ત્યારે તા વળી નં. ૫ ની દલીલની પેઠે અહીં પણ મુશ્કેલી આવી ઊભી રહે છે! આ પ્રમાણે નાની માટી અગવડા ઉભી રહેલી દેખાય છે જ. આ ખધીના ઉકેલ પૃ. ૧૨૯ માં સ્ચવ્યા પ્રમાણેની યુક્તિથી આણી શકાય છે. અને તે મુજબ કરાવવાનું મન થયા જ કરતું હતું, તેવામાં એક માસિકમાં લખાણ વાંચવામાં આવ્યું. કેલ્ તેથી મારા વિચારને પુષ્ટિ મળી ગઈ. એટલે મનમાં રહી જતી ગૂંચના કેટલેક દરજ્જે ઉકેલ થઈ ગયા અને લાંભા વિચાર કરી મગજ કસવાના બાજો એાછા થઈ ગયા. આ યુક્તિ પૃ. ૧૨૯ ઉપર જણાવી દીધી છે કે, કનિષ્ક નામની ખે વ્યક્તિ કરાવવી: અને તે ખેની વચ્ચે વઝેષ્ક (વાસિષ્ક)ને અને હવિષ્કતે ગાઠવવા (કેવી રીતે ગાઠવા શકાય તે માટે આગળના પારિ- માક જાઓ. જેમાં તેઓના સમયકાળની ચર્ચા કરી ખતાવી છે.)

આટલું જણાવ્યા બાદ હવે આપણે તેમની સમયા-વળા ગાંદવવાનું કામ હાથ ધરીશું. તેમ કરવા માટે પ્રથમ તા આપણે કામક નિશ્ચિત બિંદુજ તેમની સાલવારી (settled point) હાથ ધરલું પડશે; અને તે, રાજ્ય કનિષ્ક ( હવેથી આપણે તેને કનિષ્ક પહેલા જ કહીશું)ના રાજ્યાબિષેકની સાલ છે. તે આપણે ઉપરમાં છે. સ. ૧૦૩ની હોવાનું ૧૦ જણાવી ગયા છીએ. એટલે તેની પહેલાના બે રાજાના એક વિભાગ અને તેની પાછળના

<sup>(</sup>૪૫) જુઓ ઓ. હિ. ઇ. પૃ. ૧૩૭, જેને માટે મિ. વિન્સેંટ સ્મિથ (મથુરા એન્ડ ઈટરા એન્ટીકવીટીઝમાં) લખે છે કે, "Huvishka's years overlap those of his predecessor from the year 33 to the year 60 of Kanishka's regnal era=હુવિષ્ક્રના સમયના વધી તેના પુરાગામા કનિષ્ક્રના રાજઅમલના વધીને 33થી ૧૦ સુધી-ઢાંકી દે છે."

વળા નીચેની ટીકા નં. ૪૬ જીએા.

<sup>(</sup>૪૬) વરડક ગામના શિક્ષાલેખ ન્હુઓ. તેમાં પશ્ની સાલ છે અને મથુરાના શિલાલેખ છે તેમાં ૬૦ની સાલ છે. વળી હપરની દીકા નં. ૪૪, ૪૫ સરખાવા.

<sup>(</sup>૪૭) નીચેની દીકા નં. ૪૮ સરખાવા.

<sup>(</sup>૪૮) પૃ. ૧૩૦ ઉપર દ્વીલ નં. ૧માં આરા ગામના શિક્ષાલેખની હકાકત લખી છે તે, તેમજ (અ) ઇસાપુરના

શિલાલેખમાં રજની સાલ (આ) સાંચીના લેખમાં ર૮ (નેકે આમાં વગ્રેષ્કનું પુરૂં નામ નથી લખેલ) અને (ઇ) મશુરાના લેખમાં ર૮ની સાલ છે: આ બધી સાલા કનિષ્કના ૩૫ી ૬૦ વર્ષના ગાળામાં ઢંકાઈ નય છેજ.

<sup>(</sup>૪૯) જુઓ "સુધા" નામના હિંદી માસિકના ૧૯૯૦ના માર્ગશીર્ય માસના અંકના લેખ; શીર્ષક " મથુરા કા યજ્ઞીય સ્તંભ" લેખક શ્રીયુત વાસુદેવ શરણ અયવાલ એમ. એ. એસ. એસ. બા. (આ અંકનાં પૃષ્ઠ હું આપી શકતા નથી તેમ કદાચ માર્ગશીર્ષને અદલે બીન્ન કાઈ માસના પણ અંક હોય; કેમકે મારી પાસે તા તે અંકનાં માત્ર કેટલાંક છૂટાં કૃટિલ પાનાં આંધીની દુકાનની પસ્તીમાંથી હાથ આવેલાં છે. વાચકવર્ગસંપૂર્ણ તપાસ કરી શકે માટે આઢલા આવેલાં અતાવ્યા છે) લેખક મહાશયના હું ઋણી હું.

<sup>(</sup>૫૦) તાઓ યુ. ૧૦૨.

સર્વે રાજાઓના બીજો વિભાગ. આ પ્રમાણે સાલવારી ગાઠવવાના ખે વિભાગ પડી ગયા.

પ્રથમના વિભાગ નાના હાઇને તેને પ્રથમ તપાસી લઇએ. ઉપરમાં જણાવી ગયા છીએ કે. કડકસીઝ પહેલાએ હિંદુકશ પર્વતની પેલી પાર પાતાનું સંસ્થાન પ્રથમ જમાવ્યું હતું પર અને તેજ વ્યક્તિ આ વંશના આદિ પુરૂષ હતા. વળા ઇન્ડાપાર્થિઅન શહેનશાહના હિંદ ઉપરના અધિકાર વિશેનું વર્ણન કરતાં પુ. ૩માં આપણે એમ જણાવ્યું હતું કે, તેમના શહેનશાહ ગાંડાફારનેસ ને ઈરાનની ગાદી મળવાથી ઇ. સ. ૪૫ના અર-સામાં તેને હિંદ છાડવું પડ્યું હતું.<sup>પર</sup> એટલે નક્કી થયું કે, જ્યાં સુધી આ શહેનશાહ ગાંડાકારનેસ હિંદમાં હતા ત્યાં સુધી તા. પંજાબ, અકગાનિસ્તાન विजेरे के के हेशा, धीरान अने मधुरावाणा सुरसेन દેશની વચ્ચે આવેલા હતા તે સર્વ ઉપર, તેની જ આણ વર્ત્તી રહી હતી. અને તેની આણ હાય ત્યાં સુધી કડક્સીઝ કે કાઈ ખીજાની રાજસત્તા ન હાય એ પણ સ્વયં સાખિત થઈ ગયું કહેવાય. ભલે પછી કડકસીઝની સત્તા હિંદની બહારના અનેક દેશા ઉપર જામી પડી હાય; પરંતુ તે પ્રશ્ન આપણને લાગતા નથી. એટલે સાર એ થયા કે, કુશાનવંશી સરદારાની રાજસત્તા की ढिंह ઉपर थवा क पाभी ढेाय ता, तेना समय ર્ધ. સ. ૪૫થી માંડીને **ઇ. સ. ૧૦૩** સુધોના ૫૮ વર્ષના ગાળામાં જ ગણવા રહે છે. પછી તે રાજસત્તા ઇ. સ. ૪૫ ખાદ, તુરતજ થવા પામી છે કે કેટલાેક સમય ગયા ખાદ તે આપણે નક્કી કરવું રહે છે.

કડક્સીઝ પહેલાએ આશરે ૪૦ વર્ષ અને બીજાએ આશરે ૩૨ વર્ષ રાજ્ય ભાગવ્યું છે. જ્યારે વિદ્વાનાના માટા લાગ આ પ્રમાણે સહમત છે ત્યારે તેના સ્વીકાર કરી લેવામાં શકાને ખહુ સ્થાન રહેતું નથી. છતાં કહેવું પહે છેજ કે, કાંઈ એવા નિયમ પણ ન જ હાેઈ શકે, કે સહમત થયેલ સર્વ હકીકત સર્વથા સત્યજ હાય. સિવાય કે તે હકીકત, સમયના આંક અથવા શિલા-લેખી કે સિક્ષાઈ જેવા અભંગ ગણાતા પુરાવાના આધારે સાબિત **થ**ઈ ચૂકી હોય<sup>૫૩</sup>. જે મુદ્દો આપણે અત્ર વિચારી રહ્યા છીએ તે આવા સિદ્ધાંતના આધારે નિશ્ચિત થઇ ચૂકેલી હકીકત તાે નથી જ. પણ આપણા ધ્યેય પૂરતા તેના સ્વીકાર કરી લેવામાં કાઈ મુશ્કેલી ઉભી થતી દેખાતી નથી. એટલે આ બન્ને રાજવીના સમય કુલ મળીને ૭૨ વર્ષના થયા ગણવા રહે છે. ઉપરાંત કેટલાકનું માનવું એમ પણ થાય છે કે, કડક્સીઝ ખીજો અને तेनी પાછળ આવનાર રાજા કનિષ્ક પહેલા. તે ખેતી વચ્ચે દશેક વર્ષના ગાળા પડયા હાેવાના સંભવ છે.<sup>૫૪</sup> તે ખિનાને પણ જો હિસાબમાં લઇએ તા ૭૨+૧૦=મળીને ૮૨ વર્ષના કાળ, કશાન વંશની સ્થાપના થયાની અને ઈ. સ. ૧૦૩માં કનિષ્ક પહેલાના રાજ્યાલિષેક થયા તે એની, વચ્ચે ગણવા પડશે. પણ મારી સમજ એમ થાય છે કે. આ દશ વર્ષના ગાળા પડયા હાવા ન જાઈએ; કેમકે કડકસીઝ બીજાની સિંહાસન-સ્થિત મૂર્તિ (એટલે સાંગિત થાય છે કે તે પાતે તે પ્રદેશના અધિષ્ઠાતા ખની ચૂકયા હતા )<sup>પપ</sup> મથરા શહેરથા ચાદ માઈલ જ દર આવેલ માટ નામના ગામથી મળી આવેલ છે. પક વળી ચષ્ડણની

સમય ગયા બાદ ત આપણ નક્કા કરવુ રહે છે.
ધણાખરા ઇતિહાસકારનું મંતલ્ય એમ થયું છે કે,

(પર) જુઓ ઉપરમાં હૂણ અને કુશાનાની આર્ય પ્રનમાં થતી ગણનાવાળા પારિશાક.

<sup>(</sup>પર) પુ. 3 માં તેના વૃત્તાંતે જુઓ.
(પ3) આથી કરીનેજ અશાકની અને પ્રિયદર્શિનની અનેક હકીકતા વિશે, અઘાપિપર્યતના સર્વે વિદ્વાના સહમત હોવા છતાં, તેમને સમયના આંક્ષ્યી તથા સિક્કાઈ પુરાવાથી મજબૂતપણે સાબિત કરી શકયા નથી. અને તેથીજ તે ફેરવાઈ જતી આપણે દેખીએ છીએ (જુઓ તે માટે પુ. રમાં મૌર્ય સામ્રાજ્યનાં વૃત્તાંતે,તે તે શહેનશાહાનાં જીવન ચરિત્રા).
(પ૪) જુઓ પૂ.૧૨૮ ૧૫૨ ગાઢવેલી તેમની નામાવળી.

<sup>(</sup>૫૫) કડક્સીઝ બીજાના મુલક કદાચ આ માટ સુધીજ થયા હશે. અને મથુરા સર કરી શકાયું નહીં હાય; અથવા મથુરા ચડાઈ લઈ જતાં વચ્ચે રસ્તામાંજ તે મરણ પામ્યા હશે. (વળી જુઓ નીચે ટી. નં. ૫૬; તથા કડક્સીઝ બીજાનું વૃત્તાંત).

<sup>(</sup>૫૬) કદાચ તે સમયે, મથુરા શહેરના વિસ્તારજ કાં એવડા માટા ન ખત્યા હાય કે, આ ૧૪ માઇલ અંતરે આવેલ માટ ગામ, તે મથુરા શહેરનું એક પર બની રહ્યું હાય કે પરંતુ તેમ ખનવા યાગ્ય નથી તે માટે આગળ ઉપર કનિષ્ક પહેલાનું વૃત્તાત જુઓ.

મુર્તિ <sup>પછ</sup> રાજા કનિષ્કની સાથેની પણ તેજ પ્રદેશમાંથી મળી આવી છે. એટલે સાર એ થયા કે મથુરાના તથા તેની આસપાસના પ્રદેશ ઉપર કડક્સીઝ ખીજાના અમલ શરૂ તા થઈ ગયા જ હતા. વળી કનિષ્ક પહેલાની ગાદિનું સ્થાન પણ તેજ પ્રદેશ છે. એટલે તે બેની વચ્ચે-કડકસીઝ ખીજો અને કનિષ્ક પહેલા તે ખેની વચ્ચે–સમયનું કાે અંતર સંભવિત નથી. ક્રેમકે સાધારણ રીતે એવા નિયમ હાય છે કે (૧) એકજ પ્રદેશ ઉપર એકજ વંશી 'राज्योना राज्य અમલ હાય તા તે ખેની વચ્ચે ( કારણ કે કડક્સીઝ **ખીજાની અને કનિષ્કની એમ બન્નેની મૂર્તિએ**। એકજ ગામ-પ્રદેશમાંથી મળી આવી છે) કાંઈ પણ સમયતું અંતર હોઈ શકે નહીં. સિવાય કે તે ખેરાજાની વચ્ચે તેજ પ્રદેશમાં કોઇ નવીન પ્રકારની રાજ્યકાંતિ થવા પામી હાય તાજ: પરંતુ તેમ બનવા પામ્યું હાય એમ દેખાતું નથી; ક્રેમક જો કાઈ પ્રકારની રાજ્યક્રાંતિ થવા પામી હાેત તાે રાજતરંગિણિકાર પાેતાના દેશ પુરતી હપ્ટીકત તેા જરૂર લખી કાઢત જ. એટલે ખહુ તાે આપણે તેટલા સમય માટે ઈન્ટરરેગનમ<sup>પ</sup>ડ (Inter-regnum) અથવા અંધાધુની જેવું બન્યું હાેવાનું ફક્ત માની લેવું રહે. પરંતુ તેમ પણ બન્યું હેાવાના જ્યાં સુધી કાેઇ પુરાવા આપણુને ન જ મળે ત્યાં **સુધી તેની** કલ્પના કરી લેવી તે પણ ધારી માર્ગના ત્યાગ કરી અપવાદ માર્ગ ઉપર ઉતરી પડયા ખરાબર ગણાશે. અથવા (૨) તે ખેની વચ્ચે ત્યારેજ અંતર હ્રાેઇ શકે, કેતે ખન્તે રાજાએા ભિત્રભિત્ર વંશના હાય છતાંયે જો એકજ પ્રદેશ ઉપર હકુમત ભાગવનાર થયા હાય તાજ. પરંતુ અંહી તા નિશંકપણે સિહ થયેલી જ બિના છે કે, કડકસીઝ બીજો અને કનિષ્ક

(૧) કડક્સીઝ ખોજાનું રાજ્ય ૩૨ વર્ષનું ગણતાં ઇ. સ. ૭૧ થી ૧૦૩ સુધી અને (૨) કડક્સીઝ પહેલાનું રાજ્ય ૪૦ વર્ષનું ગણતાં ઇ. સ. ૩૧ થી ૭૧ સુધી<sup>પહ</sup>ે.

&वे भीज विकाशनी वियारणा क्रेरीओ:-क्रेनिष्क પહેલા; તેના નામના જે અનેક શિલાલેખમાં આંક સંખ્યા જણાવવામાં આવી છે તે માંહેના સાર-નાથવાળામાં ૩, મથુરામાં ૯, માણિકયાલમાં ૧૮, અને આરામાં ૪૧ની સાલના ચાંક કાતરાયલા છે. જ્યારે વાસિષ્કના શિલાલેખમાંના ઇસાપુરમાં ૨૪. સાંચીમાં ૨૮ (શ) અને મથુરામાં ૨૯ના આંકનજરે પડે છે. એટલે કનિષ્કને લગતા માટામાં માટા આંક ૪૧ તે છે ત્યાંસુધી તે તેતું રાજ્ય લંભાયું હતું એમ માની શકાય. પરંતુ વાસિષ્ક માટેની નાનામાં નાની સંખ્યા જે ૨૪ ની છે તેના લખાણમાં પણ પાતે મહારાજ્યધિરાજના ઇલ્કામ ધારણ કરી લીધાનું જણાય છે. એટલે એમ માની શકાય છે કે, તેનું રાજ્ય કમમાંકમ ૨૪માં શરૂ થઇ ગયેલું હેાવું જ જોઇએ; વળી તેમના શકતા પ્રારંભ કનિષ્ક પહેલાધીજ થયાના ગણાય છે. તેટલા માટે કનિષ્ક પહેલાના રાજ્યની અંદાજી સાલ આપણે ૧ થી ૨૩ સુધીની ઠરાવવી રહે છે.તથા ઉપરમાં આરાના લેખની જે ૪૧ની સાલ જણાવી છે, તે કનિષ્ક ભીજાની હેાવાની ડરાવવી પડશે. તેમજ વાસિષ્કના

પહેલા, તે બન્ને એકજ વંશના છે. એટલે સર્વ પરિ-સ્થિતિને વિચારમાં લેતાં, એકજ નિર્ણય કરવા રહે છે કે કડક્સીઝ બીજા પછી તુરતજ કનિષ્ક પહેલાના રાજ્યાભિષેક થયા હાેવા જોઇએ. સર્વ દલીલના સાર એ થયા કે કુશાન વંશના પ્રથમના બે સરદારાના સમય નીચે પ્રમાણે ડરાવવા યાેગ્ય છે.

<sup>(</sup>પહ) આ ઉપરથી ચષ્ટણ પાતે, કુશાનવ શી રાજ્યો સાથે જેડાયેલ હતા એમ સિદ્ધ થયું. તે સમયે તેના દરજ્જો શું ગણાતા હતા તે માટે આ ખંડમાં આગળ ઉપર ત્રીજ પરિશ્છે જુઓ.

<sup>(</sup>૫૮) આ શબ્દના અર્થ તથા તેવા ખનાવ ક્યારે બન્યા હતા તેનાં દ્રષ્ટાંતા માટે આ પુસ્તક પૂ. ૧૬ ન્યુએ!.

<sup>(</sup>૫૯) J. I. H. Q. Vol. xii Prof. Sten Konow pp. 29:—Kujula Kadphesis must have been a young man in A. D. 45=જ. ઈ. હિ. કર્યા. પુ. ૧૨, ત્રા. સ્ટેન કાનાઉ પૂ. ૨૯:—ઈ. સ. ૪૫માં કુતાલ કડક્સીઝ યુવાવસ્થામાં હોવો તોઇએ. (માર્ચ ટીપ્પણ-તોક તેના જન્મ તેમણે ઇ. સ. ૧૫થી કાંઇક વહેલા ગણીને આ પ્યની સાલ ગણી છે).

સમય ૨૪ થી ૨૯ સુધીના <sup>૧૦</sup> છ વર્ષના ઠરાવવા પડશે. આ પ્રમાણે નં ૩૦૦ અને નં ૪થા રાજ્યઓના સમય નક્કી થઈ ગયા કહેવાશે.

હવે આગળ ચલાવીએ. તેમાં હુવિષ્કના શિલા-લેખમાં હેલા મથુરામાં ૩૩, વર્ડકમાં ૫૧ અને મથુરામાં **૧૦ એ પ્રમા**ણે ત્રણ આંક સંખ્યા મળી આવે છે. તેમાંથી છેલ્લા એ મહારાજ્યધિરાજની ઉપાધિ સાથેના છે અતે પ્રથમતા ૩૩ વાળા આંક, સાદા નામ સા**થે**તા <sup>૧૧</sup> છે. એટલે તે હિસાએ વાસિષ્કની ૨૯ની સાલ પછીથી માંડીતે ૩૩ સુધીતા હુવિષ્કતે સાદા સરદાર તરીક્રેજ ઓળખવા પડશે અને ૫૧ થી ૬૦ સુધોના વર્ષો માટે, મહારાજ્યધિરાજની પદવીવાળો એટલે ગાદીપતિ તરીકે માન્ય રાખવા પડશે. પરંત ૩૩ થી ૫૧ વ≥ચેના કયા વર્ષે તેને ગાદી પ્રાપ્ત થઈ હતી તે તા ન જ કહી શકાય: પણ સાથે સાથે જ્યારે કનિષ્ક ખીજા માટેના વિચાર કરીએ છીએ. ત્યારે આરાના શિલાલેખમાં ૪૧ અને મથુરામાં ૬૦ ના આંક સાથે મહારાજધિરાજની પદવી યુક્ત તેને નિહાળીએ છીએ. એટલે એમ સાર આપણે કદાચ દાેરી શકીએ કે. હવિષ્કની મહારાજધિરાજ તરીકેનો પદ્યીના અધિકાર, કમમાં કમ ૪૦ ની સાલમાં કનિષ્ક ખીજાએ લઇ લીધા હાવા જોઈએ. <sup>૧૨</sup> જેથા હુવિ-ષ્ક્રના તે પદવીના કાળ ૪૦ થી ૬૦ સુધીના ગણારો અને સાદા પદવીધારક તરીકેના તેના સમય ૨૯ થી ૪૦ સુધીના લેખાશે. તેમજ કનિષ્ક બીજનની સાલ પણ ૪૦ થી ૬૦ સુધીની તા નક્કીજ થર્ફ ચૂકી કહેવાય. છતાં તેનાથી વિશેષ કયા સમય સુધી ગણી

શકાય તે વિચારવું રહે છે. તેનું જીવન વૃત્તાંત લખતી વખતે જોઈ શકાશે કે તેનું રાજ્ય લગભગ ૯૫ સુધી ચાલ્યું હતું એમ માનવાને કારણ મળે છે. કેમકે तेना पुत्र वासुद्देव के तेनी पछी तुरत क शाही के ખેઠા છે તેના નામના એક શિલાલેખ મથુરામાંથી ૯૮ ની સાલના મળી આવ્યા છે. વળી આ લેખ તેણે ગાદીએ બેઠા પછી થાડા વર્ષનાજ ગાળામાં કાતરાવ્યા હાય એમ માનવાને કારણ છે, એટલે તેના રાજ્યાભિષેક ૯૮ ની પહેલાં પાંચેક વર્ષે જો થયા હતા એમ ગણીએ તા તેની સાલ ૯૩ ની મુકવી પડશે. અને તેવું રાજ્ય ૩૮ વર્ષ લગભગ ચાલ્યું છે એમ ધણાખરા વિદ્વાનાની માન્યતા થયેલી છે. જેથી કરીને આ બાપદાકરાતા–કનિષ્ક બીજો અને વાસુન દેવના–સમય આસાનીથી આપણે ડરાવી શકીશું કે કનિષ્ક ખીજાએ ४० થી ૯૩ = ૫૩ વર્ષ અને વાસુદેવે ૯૩ થી ૧૩૧=૩૮ વર્ષ સુધી રાજ્ય કર્યું હોવું જોઇએ. તે ખાદ કાેેે, કેટલાં વર્ષ રાજ્ય કર્યું તે કાંઇ જણાયું નથી. પણ તેવા રાજાઓની સંખ્યા ઉપર પૃ. ૧૨૯ માં જણાવ્યા પ્રમાણે ૭૬૮ની છે.વળી આ કશાનવંશી રાજા-એાની પાસેથી ઉત્તર હિંદતું રાજ્ય ગુપ્તવંશી રાજાઓએ જતી લીધાનું સાખિત થયું છે. જો કે આ ગુપ્તવંશના આદિ પુરૂષે, કયારે તેમની પાસેથી રાજ્ય લઈ લીધું તે ચાેક્કસ કહી શકાય તેમ નથી, પરંતુ તે ગુપ્ત રાજા-એાતા સમય લગભગ ઇ. સ. ૨૭૫થી ૨૯૦ સુધીમાં આરંભ થતા ગણાય છે. એટલે આપણે સહીસલામ-તીની ખાતર કુશાનવંશના અંત લગભગ ૨૮૦ માં આવ્યાનું લેખીશું અને છે. સે. ૨૮૦ = ક્રશાન સંવત

<sup>(</sup>૧૦) એક રિાલાલેખને લઇને આ સમય બાબત કાંઇક શાંકા **ઉ**ભી થાય છે ખરી, પણ તે વજનદાર લાગતી નથી. તે માટે જીઓ નીચેનું ટી. નં. ૬૧

<sup>(</sup>६૧) કહેવાય છે (૧) કે, તેના (હુવિષ્કના) નામના મહારાજધિરાજની પદ્દવી સાઘેના ૨૮ આંક (૧)ના શિલ:- હેખ મળી આવેલ છે પરંતુ તેમ બનવા ચાગ્ય નથી, કેમકે મહુરાના ૨૯ આંકવાળા શિલાલેખમાં (૩૫૨ ન્હુઓ) વસિષ્કના નામ સાથે મહારાજધિરાજની ઉપાત્રિ કેાતરાયલી સ્પષ્ટપણે નજરે પડે છે. એડલે તે વિશેષ માનનીય ગણવી રહે છે.

<sup>(</sup>६२) अत्यार सुधी आभाये प्रदेश उपर એક ज व्यक्तिनी अने ते पण महाराजधिराज तरिक्रेनी आण् याली रही हती. जयारे आ समयथी प्रदेशनी वहें याणी हरी नांभी, जन्ने उपर में जुही जुही व्यक्तिनी आणु हरावाई हती. ओटसे लसे पहचीनी दिष्टि हुविष्ड, हज्ज पण महाराज विस्तार करें वाता, पण प्रदेशनी दिष्टि तेना राज्य विस्तार हमी यह गया होवायी अने मूण गाही पति राज हिण्ड भीजने ज गणाता होवायी साम हिण्ड भीजने ज गणाता होवायी, राज हुविष्ड पासेथी ते प्रकारने अधिकार सई सेवाया हता थेना साम हिण्ड भीजने ज गणाता होवायी हता थेना साम हिण्ड भारे वापरवा प्रथा है।

૧૭૭ થશે; જેથી કરીને વાસુદેવ પછીના સાત કે આઠ રાજ્યોના રાજ્યકાળ એકંદરે ૧૩૧ થી ૧૭૭ સુધીના ૪૬ વર્ષના ગણવા રહે છે.

આ પ્રમાણે બન્ને વિભાગાના સમય વિચારી લીધા પછી, આખા કુશાનવંશને આપણે નીચે પ્રમાણે મળંગ ગાડવીને લખી શરીશં

| 4110411             | ત લગા રાકાયું.               |              |    |                                    | c          |     |       | _    |
|---------------------|------------------------------|--------------|----|------------------------------------|------------|-----|-------|------|
|                     |                              | ઇ.સ.         |    | <b>ઇ.</b> સ.                       | વર્ષ       |     | કુશાન | સંવત |
| (۹)                 | કડક્સીઝ પહેલાે <sup>૬૩</sup> | <b>૩</b> ૧   | થી | ৬৭                                 | ४०         | -   |       | _    |
| (२)                 | કડક્સોઝ ખીજો                 | ৬৭           | -  | 9 0 3                              | <b>3</b> २ | -   |       | -    |
| (ε)                 | કનિષ્ક પહેલા                 | १०३          | -  | 925                                | २ ३        | ٩   | થી    | २ ३  |
| (8)                 | વાસિષ્ક                      | <b>૧</b> - ૬ | _  | ૧૩૨                                | \$         | २३  | _     | २७   |
| (¥)                 | હુવિ <u>૦૬</u> ૬૫            |              |    |                                    |            |     |       |      |
| • •                 | સાદાે રાજકર્તા               | १३२          | -  | 983                                | ૧૧૬૪       | ર૯  | -     | ४०   |
|                     | મહારાજાધિરાજ                 | १४३          | _  | <b>१६</b> ३=२०                     |            | ४०  | -     | 60   |
| 1.5                 | C                            | ∫ ૧૩૨        | _  | <b>૧૪</b> ૩=૧ <b>૧<sup>૬</sup></b> | E          |     |       |      |
| ( 5 )               | કતિષ્ક ખીજો                  | 🕽 ૧૪૩        |    | १८६                                | પુરૂ       | ४०  | -     | ૯૩   |
| (৬)                 | વાસુદેવ                      | १८६          | -  | २३४                                | 3 (        | 63  |       | १३१  |
| (૮થી ૧૪) સાત રાજાએા |                              | . २३४        | -  | २८०                                | ४६         | ૧૩૧ | -     | १७७  |
| -                   |                              |              |    |                                    | २४५        |     |       |      |

તથા ૪૦ થી ૬૦ સુધ્રીના ૨૦ વર્ષમાં ખે રાજાઓ મહારાજ્યધિરાજ તરીકે આળખાવાયા છે.

સમ્રાટ પ્રિયદર્શિતે જ્યારે નેપાળની મુલાકાત લીધી હતી ત્યારે ત્યાંથી જ તિએટ દેશમાં ઉતરીને તે જીતી લીધા હતા તથા પાતાના કરાાન પ્રજામાં એક પુત્રને ત્યાં શાસક તરીકે ક્રોના ક્રોના સમા- નીમ્યા હતા. વળી ત્યાંથી પાછા **વેશ થતા હતા** કરતા ખાટાનને જીતી લઈ, તિએટના જ શાસકને તે પ્રાંત **સુપ્ર**ત કર્યો હતાે અને ત્યાંથી આગળ વધો કાશ્મિર

એટલ કે આખા કુશાનવંશ આશરે ૨૪૯ વર્ષ ચાલ્યા છે અને તેમાં એકંદરે ચૌદેક રાજાઓ થયા છે.

દેશ કબજે કરી,<sup>૬૭</sup> ત્યાં પણ પાતાના પુત્ર જાલૌકને નીમ્યા હતા. આ સર્વ હકીકત પુ. ર માં સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનનું રાજ્યવૃત્તાંત લખતાં આપણે જણાવી ગયા છીએ. એટલે તે ખન્તે ઠેકાણાં, માર્યપ્રજા-સંવ્રિજિ લિચ્છવી-નામની ક્ષત્રિય વર્ગની પ્રજાનાં નિવાસસ્થાન ખનવાં પામ્યાં હતાં. હિંદમાંની આર્ય પ્રજાનું સરણ, હિંદની ખહારના પ્રદેશમાં જો કાેર્ક પણ સમયે થવા પામ્યું હાેય તાે આ પ્રથમમાં પ્રથમ સમય

<sup>(</sup>૬૩) કડક્સીઝ પહેલાના ૪૦ અને ખીજાના ૩૨ વર્ષ અહીં ગણ્યા છે: પણ પહેલાના ૩૨ અને બીજાના ૪૦ એમ પણ ગણી શકાશે. કહ્યું સાચું છે તેની ચર્ચા કડક્સીઝ ખીનના વૃત્તાંતે કરવામાં આવી છે.

<sup>(</sup>૬૪) આ અગીઆર વર્ષ સુધી કોની આણ વર્તી રહી હતી (કાણ મહારાજધિરાજ તરીકે હતું) તે માટે જુઓ નીચેની ટીકા નં. ૬૫

<sup>(</sup>૬૫) રાજ કુવિષ્કના આ અગિયાર વર્ષમાં રાજા કનિષ્કનું પદ ક્યા સ્થાને ગણી શકાય તે માટે તેના વૃત્તાંતે જીઓ.

<sup>(</sup>૬૬) નં. પ અને નં. ૬ વાળા બન્ને રાજ્એા ૧૪૩થી ૧૬૩ સુધી કેમ મહારાજધિરાજ પદ ભાગવી રહ્યા હતા, તથા રાજતર ગિણિકારે જુષ્કનું નામ જે જણાવ્યું છે તેનું શું થયું હતું, તે ખન્ને મુદ્દા હુવિષ્કના જીવનચરિત્ર લખતી વખતે સમનવા છે તે ત્યાં નેવું.

<sup>(</sup>૬૭) આ વખતે કાશ્મિર દેશમાં મ્લેચ્છ પ્રના હતી એમ રાજતર ગિણિકારનું કહેવું થયું છે (ત્તુએ। તેનું પુ. ૧ શ્લાક ૧૦૭, જેના ઉતારા આપણે યુ. ૨ મૃ. ૪૯૩માં લીધા છે) તે શબ્દા આ પ્રમાણે છે. As the countries

કહી શકાશે. જો કે એક ઇતિહાસકારનું માનવું એમ થાય છે કે, કે The connection of Asoka with the ancient Khotan kingdom, appears to have been close. It is said that Asoka had banished some nobles of Taxilla to the north of the Himalayas as a punishment for their complicity in the wrongful blinding of Kunala. One of the nobles was elected king who reigned till he was defeated by a Chinese rival=પ્રાચીન સમયે ખાટાન રાજ્યની સાથે અશાકના સંબંધ બહુ ધાડા હોવાનું જણાય છે<sup>૬૯</sup>. કુણાલને ખાટી રીતે આંધળા બનાવવાના કાવત્રામાં સામેલ થવાની શિક્ષા તરીકે. તક્ષિલાના કેટલાક અમીરાને હિમાલયની ઉત્તરે અશાક કાઢી મુકયા હતા એમ કહેવાય છે. તે અમીરામાંના એક રાજ્યપદે આવ્યા હતા; અને ચીનાર્ધ હરીફે હરાવ્યા ત્યાં સુધી તેનું રોજ્ય ચાલ્યું હતું. " આ વિદ્વાન લેખકના કથન કરતાં સ્માપ**્યું** મતવ્ય ભલે ધણી ખાત્રતમાં જીદું પ**ે** છે, પણ અત્ર જે ખતાવવાનું છે તે, પ્રિયદર્શિનના સમય

સંબંધી છે તથા ચિનાઇ હરિફે તે સરદારને છ0 હરાવ્યા હતા તે સંબંધી ખ્યાલમાં રાખવા પૃરતુંજ છે. કેમેં અશાકના સંબંધને ખદલે પ્રિયદર્શિનના સંબંધ હાવાન આપણે હવે સાબિત કરી ચુકયા છીએ. એટલે તેમણે તા અશાકતા પુત્ર ત્યાં કેવી રીતે જવા પામ્યા હાય તે હકીકતના મેળ કાઢી ખતાવવા, કદાચ કુણાલની વાત જોડી કાઠી હોય એમ પણ સમજી શકાય છે. કેમ**કે** કુણાલનું અંધત્વ પામનું તે તેા અવંતિમાં જ બન્યું હતું અને તે ત્યાંનાજ સૂખા નીમાયા હતા. એટલે તેને આંધળા કરવામાં જો ક્રાઈ ગુન્હેગારા બન્યા હાય તા તેઓ અવ'તિમાંનાજ હાેઈ શકે. નહીં કે તસિલાના: તેમ કુણાલે કાઈ દિવસ તક્ષિલાનું કે પંજાયનું માં સુદ્ધાંત જોયું હૈાય એમ ઇ તિહાસમાં કયાંય પ્રમાણ પણ મળતું નથી. જેથી તક્ષિલાના માણસાને તિએટ કે ખાટાનમાં વસવાની કરજ પડી હાય તે કલ્પિત ખનાવ દીસે છે. અત્યારે આપણા મુદ્દો અમુક સંયા-ગની સત્યતા પૂરવાર કરવાની નથી પણ એટલું જ જણાવલું રહે છે કે, પ્રિયદર્શિનના સમયે હિંદી પ્રજા ખાટાનમાં<sup>હ ૧</sup> જવા પામી હતી. તે બાદ થાડા સમયે. ચીન તરફની<sup>૭૨</sup> યુ-ચી નામે ઓળખાતી પ્રજાનાં

were overrun by the Malechchas etc=તે પ્રદેશ €પર મ્લેચ્છ લાેકા પથરાઇને પડયા હતા. [મારૂં ટીપ્પણ-**ર્લેચ્છના અર્થ**, આર્થની સંસ્કૃતિથી ભિન્ન સંસ્કૃતિના માણસ થાય છે. (વળી વિરોષ ખુલાસા માટે તથા યવન રાબ્દને જવન સાથે જે ભેળવી નંખાય છે તે કેવી ભૂલ કહેવાય, તે બન્નેની હાંકીકત માટે પુ. 3, પૂ. ૧૪૬ ટી. નં. ર તેમજ તે પુસ્તકે પૂ. ૧૪૮નું લખાણ જુઓ) એટરે રાજતર ગિણિકારના સ્ટ્રેચ્છ કહેવાના અર્થ યવનપ્રજા तरी हे लेवा: आ यवन (Greek) તથા યાન (Bactrians) પ્રજાની સંસ્કૃતિ, આ સમયે આય પ્રનથી ભિન્ન પડી ગઇ હતી; ન્યારે તુર્કસ્તાન (મધ્યએશિયા) અને ખાટાન પ્રજાની ખાસિયત આર્યસ સ્કૃતિને અનુસરતી હતી. તેથી રાજતર ગિણિકારે તેમને આર્યમાં ગણી છે. આ કશાનવંશી પ્રજા અત્યારની દૃષ્ટિએ ભારે હિંદ ખહારની प्रेल तरीકે-આપણને અનાર્ય જણાતી હશે, પરંતુ તે પ્રેન આર્યસંસ્કૃતિને ભજનારી હતી અને તેથીજ આ પ્રજાના (તથા ચષ્ટણ ક્ષત્રપવાળા પણ તેજ પ્રજાના અંશ હોવાથી)

ધર્મ પણ આર્યસંસ્કૃતિ પ્રમાણે હતાે એમ કહેવાય: જે વિષય આ પ્રક્રણે આગળ ઉપર આપણે ચર્ચાવાના છીએ.]

<sup>(</sup>૧૮) જુઓ હિં. હિ. (મજમુદાર કૃત) પૃ. ૫૩૦

<sup>(</sup>૧૯) સરખાવા નીચેની ટી. ન . ૭૧

<sup>(</sup>૭૦) કદાચ કાશ્મિરપતિ રાજ્ઞ નલોકના પુત્ર દામાદરને કે તેના વંશમાંના કાઈકને આ ચિનાઇ સરદારે હરાવીને રાજ્ય હસ્તગત કરી લીધું હતું એમ આ કથનમાંથી ગર્ભિત સ્ચના મળે છે. (વળી જુઓ નીચેની ઠીકા નં. ૭૧નું લખાણ).

<sup>(</sup>૭૧) સરખાવા ઉપરની ટી. નં. ૬૯

<sup>(</sup>૭૨) સરખાવા ઉપરની દી. નં. ૭૦; પુ. ૩માં આપણે જિલ્લાગ્યું છે કે, (જીએા પુ. ૩ પૃ. ૧૪૨) થોડા ભાગ જે પૂર્વ તરફ વધ્યે જતા હતા, તેમને ચીનના પૂર્વ હિનારાના દરિયા આડા આવતાં, પાછા પશ્ચિમ તરફ તેઓ હડસેલાયા હતા અને તિએટ તથા ખાટાનમાં વસી રહેલી પ્રન્ન સાથે તેઓ અથડામણમાં આવ્યા હતા. તેમાંથી આ યુ-ચી પ્રન્નના દદ્ભવ થયા હશે એમ સમન્ય છે.

ટાળાં આ ખાટાનમાં ઉભરાઇ આવ્યાં હતાં અને તેમણે તિખેટ તથા ખાટાનના ઉપર રાજ્ય ચલાવવા માંડ્યું હતું. એટલે કે. આ મુલકની પ્રજામાં નીચે પ્રમાણે મિશ્રણ–ખીચડા થવા પામ્યા હતા. ચીનની યુ-ચી (૨) ખાટાનની (૩) અને એશિયામાંની કડક્સીઝવાલી અસલની તુષારપ્રજા<sup>૭૩</sup> (૪) હિંદમાંથી આવીને વસેલી લિચ્છવી ક્ષત્રિયાવાળી તથા (૫) કાશ્મિરના મ્લેચ્છા ઉપ; જેને કેટલાકાએ ભૂલ-થી જવન<sup>૭૫</sup> નામ આપ્યું છે. આ પ્રમાણે પાંચ જાતની प्रका बढ़ी, के तेकीना हरेबना प्रदेशने संस्थाननं नाम આપી પાંચ મંસ્થાનની પ્રજા તરીકે તેમને ઓળખાવા. તે સર્વ હકીકત સમજવી. આ પાંચે પ્રજાતે, નં. ૩ વાળી તુષારપ્રજાના તે સમયના એક કડક્સીઝ નામના યુવાન સરદારે, સંગઠિત કરીને રાજહુકુમત પાતાના હાથમાં લીધી અને પાતે તે સર્વ મુલકના સ્વામી ખન્યા.<sup>હ ૧</sup> આ ઉપરથી સમજારો કે કડક્સીઝના રાજદારી ઝંડા નીચે એકત્રિત થયેલ પ્રજામાં મુખ્યત્વે કરીતે આર્યત્વજ હતું. (જ્યારે મ્લેચ્છાના અંશ જેટલું માત્ર અનાર્યત્વ હતું. ઉઉ ) બાકી pre-historic સમયતી દરિએ-જંબદીપ અને શાકદીપના હિસાએ તા-સર્વ પ્રજા જંખુદ્ગીપવાસી **હે**ાવાથી તે સલળી પ્રજાતે આર્યજ લેખવી રહેશે.

એક રીતે કહીએ તા, કડક્સીઝ પહેલાએ હિંદની બૂમિ ઉપર રાજ્ય કર્યુજ નથી, એમ કહી શકાય તેમ છે; અને તેથી તેનું નામ હિંદી કડક્સીઝ પહે- ઇતિહાસમાં આપણે દાખલ કરી લાના કુશાનવંશ નથી શકતા. છતાં તેના માટે જે સાથે સંબંધ કાંઈ બે શબ્દા લખવા અત્રે

એ કારણા છે: (૧) તે વંશના તે આદિ પુરૂષ હતા તેથી (૨) તેમજ તેના સિક્કા હિંદની બૂમિ માંહેલા એવા પંજાબમાંથી મળી આવતા દેખાયા છે તેથી. આ બન્ને મુદ્દા હવે જરાક વિસ્તારથી જોઇએ.

પ્રેરાયા છીએ તે માટે નીચેનાં

આ કુશાનવંશી પ્રજા જેમ હિંદની ઉત્તરે આવેલ હિમાલયની પેલીપારથી ઉતરી આવેલ છે, તેમજ તારમાણ અને મિહિરકુલ નામે ઇતિહાસ પ્રસિદ્ધ થયેલ સરદારાવાળી દ્રણપ્રજા, પણ હિમાલયની પેલી પારથી ઉતરી આવેલ છે. વળી પહાડી પ્રદેશમાં જન્મેલ હોવાથી કુદરતી રીતેજ દ્રણપ્રજાના શરીરના રંગ સફેદ હોવાથી તેમને ઇતિહાસમાં The whites = સફેદદ્દ થ્યુ

<sup>(</sup>૭૩) પૃ. ૧૨૬ ૬૫૨ ટી. નં. ૩૨ માં ટાકેલું હિં. હિ. પ્. ૧૪૯નું અવતરણ જુઓ.

<sup>(</sup>૭૪) અહીં રહેલા સ્થેચ્છાને તા નલોક હાંકી કાઢયા હતા પણ જે સ્થેચ્છાના કેટલાક ભાગ, પાસેના એક્ટ્રીઆમાં વસી રહ્યો હતા, તેમના સંસર્ગમાં રહીને જે પ્રન્ન હવે કાશ્મિરમાં આવતી નિ થઈ રહી હતી તેને પણ સ્થેચ્છા તરીકે આળખાવી શકાય, માટે અહીં તે શબ્દ વાપર્યો છે.

<sup>(</sup>૭૫) હિ. હિ. પૃ. ૫૦૫:—The word Javana (applied to Turks or Mohomedans) is often wrongly confounded by scholars with Yavan (The Greeks) જુઓ પુ. ૩, પૃ. ૧૪૬ દી. નં. ૧માં સ્પારીકરાય.

<sup>[</sup> માર્વ ટીપ્પણ–ઉપરમાં જે યવન, તુર્ક કે મેઢાેમદન લખ્યું છે તે બૂલભરેલું છે કેમકે મુસ્લીમ ધર્મની ઉત્પત્તિજ ઇ. સ. ૧૧૧માં થઇ છે. એટલે તેમનું અસ્તિત્વ ઈ. સ. પ્.

ની કે ઇ. સ.ની સદીમાં સંભવિતજ ક્યાં છે! છતાં પાછળથી ચવન અને જવન શબ્દ ગણાવીને કામ લીધે રખાશું સમજાય છે.

પુ. ર, પૃ. કર, તથા તેના દી. નં. પષ્ટમાં એવા ઇશારા મેં કર્યો છે કે, અરખસ્તાનમાં પણ જૈનધર્મી રાજ્ય હતું (જુઓ ગઈ બીલ વિક્રમચરિત્રનું વત્તાંત પૃ. પર તથા દી. નં. ૯૦ની હકીકત) તે વાંચી ઘણાઓને વિસ્મય પામવાનું થાય છે. પણ જ્યારે હવે ગઈ બીલવ શીની હકીકત તેઓ જાણી ચૂક્યા છે તથા તુધાર પ્રજમાંના કશાનવ શી રાજાઓ આપે હતા અને તેમાં પણ મુખ્યત્વે તેઓ જૈનધર્મી હતા, એવં સાબિત થતું તેઓ જુએ છે, ત્યારે તેમનું આક્ષર્ય એાસરી જતું જણાશે.]

<sup>(</sup>૭૬) નાઓ યુ. ૩ પૃ. ૩૨૯

<sup>(</sup>૭૭) જુએા ઉપરની ટી. નં, ૭૫ તેમાં પણ ખાસ કરીને મારા ડીપ્પણમાંની હુકીકત; એટલે આ **કથનની ચથાર્થ**-તાના પ્યાલ આવી જશે.

તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. કુશાનપ્રજ્યનાં શરીર કેવા રંગનાં હતાં તે જોકે ક્યાંય વર્ણવામું જણાતું નથી; છતાં માની લ્યા કે તેઓ પાર્વતીય અને અતિ દંડા મુલકમાંથી ઉત્પન્ન થયેલી પ્રજા હાેવાથી રંગે સફેદ હતી. આ પ્રમારોની સામ્યતાને લીધે, અને અન્ય પરદેશી પ્રજા પેઠે આમની પણ આપણને બહુ માહિતી નહીં હોવાને લીધે, એક વખત એવી માન્યતા થઇ પડી હતી કે આ બન્તે પ્રજાઓ એકજ શાખાના કુણગારૂપે હશે અથવા વધારે નહીં તા, એકમેકના મ્મતિધાટા સંબંધવાળી હશે. છતાં હવે વિશેષ ઉડાણમાં **ઉ**तरवाना केम केम प्रसंगा वधता ज्यय छे. तेम तेम ખાત્રી થતી જાય છે કે તેઓને ખહુ લાગતું વળગતું નહીંજ હાય. ક્રેમકે हૃણપ્રજાનાં ચહેરા અને ખાસિયત વિશે, કેટલીક માહિતી આપણે પુ. ૩ પૃ. ૩૯૦ ઉપર વર્ણી ગયા છીએ તેની સાથે આ કુશાનવંશી સર-દારાનાં જે સિક્કાચિત્રો આપણને પ્રાપ્ત થયાં છે તેમની સરખામણી કરીશું તા વિશેષત: એજ અનુમાન ઉપર જવાશે, કે તે ખન્ને પ્રજાના ચહેરાની સામ્યતામાં લેશ પણ અંશ દેખાતા નથી. આ પ્રમાણે જ્યારે સ્થિતિ માલૂમ પડે છે. ત્યારે પાછા પ્રશ્ન એજ આવી ઉલા રહે છે કે, આ કુશાન પ્રજા છે કાણ?

જે પાંચ પ્રજાની સરદારી આ કુશાન સરદારે ઉપાડી લીધી હતી, તેનું આછું રેખાચિત્ર આગલા ધારિબ્રાફમાં આપણે દારી બતાવ્યું છે. તેમાં એકનું નામ કુશાન માલૂમ પડતું નથી. છતાં ઇતિહાસકારાએ તા તેમને કુશાનવંશના નામથીજ ઓળખાવ્યે રાખ્યા છે. તેમજ શા માટે તેમ કરવામાં આવ્યું છે તેનું કારણ કચાંય ખતાવવામાં આવ્યું હોય એવું મારા ખ્યાલમાં નથી. જે કાંઈ અનુમાન કાઈ કાઈ તરફથી ખતાવાયું છે તે એટલુંજ કે, આ પ્રજાનું નામજ કુશાન પ્રજા હતું. વાસ્તિયક રીતે તે કારણ સંભવિત લાગતું નથી. કેમકે જો તેવું હોત તો વિદ્વાના તેવા આધાર ખનાવવાને ચૂકત નહીં. એટલે માનવું રહે છે કે, તે

વાતના મેળ ઉતારવાનેજ તેમણે કલ્પી લીધેલ સંભવે છે. મારી તપાસમાં તે નીચે પ્રમાણે સમજાય છે. મથુરા પાસેના માટ ગામમાંથી વેમ ઉર્ક કડકસીઝ બીજાની સિંહાસન સ્થિત એક મૂર્તિ મળી આવી છે. तेभां " महाराज राजातिराज देवपुत्र कुषाण-पुत्र शाहिवेम " એવા શબ્દા કાતરાયલ દેખાય છે. એટલે કે ते પાતાને કુશાણપુત્ર તરીકે એાળખાવી રહેલ છે. તેના અર્થ એમ કરવાના નથી કે તે કુશાણ પ્રજામાંના હતા. પરંતુ સ્પષ્ટપણે એજ અર્થ થઇ શકે છે કે, તેના પિતાનું નામજ કુશાણ હતું, કે જેને આપણે કડક્સીઝ પહેલા તરીકે વિશેષપણે એાળખી રહ્યા છીએ. અને જો તેનું નામજ કશાણ ઠરે છે તથા તે વંશના તે આદિ પુરૂષ છે. તા પછી તેના નામ ઉપરથીજ તેના વંશનું નામ "કુશાણવંશ" પાડવામાં આવ્યું હતું એમ માનવા માટે કાંઈ શંકા ઉદાવવા જેવું રહેતું નથી. એટલે કે કશાન તે વ્યક્તિગત નામ છે પણ પ્રજાનું નામ નથી. તે પ્રજાનું નામ તા અન્યજ હાેવા સંભવ છે. જેને આપણે ઉપરના પારિગ્રાક્રમાં જણાવ્યા પ્રમાણે હાલ તા તુષાર નામધીજ એાળખતા રહીશું. વળી આ પ્રમાણે બનતું આવ્યાના ઇતિહાસમાં અનેક દુષ્ટાંતા પણ ત્રાજીદ પડ્યાં છે. જેમકે, શિશુનાગ રાજા ઉપરથી શિશનાગવંશ, નંદરાજા ઉપરથી નંદવંશ, ગઈ બીલ રાજ્ય ઉપરથી ગઈ બીલવંશ ઇ. ઇ. કહેવાયા છે. અલખત પ્રજા ઉપરથી ઓળખાતા વંશાનાં દર્શાતા પણ ઇતિહાસમાં અનેક નજરે પડે છે જ. જેવાં કે: ચાવડાવંશ, ગારીવંશ, માગલવંશ ઇ. ઇ. ઉપરની ચર્ચાના સાર એ થયા કે, આ કુશાનવંશનું નામ તેના આદિ પુરુષના નામ ઉપરથી પડ્યું છે. જ્યારે તે પ્રજા તા તુષાર કે તેવા કાઈ અન્ય નામની જાતિ હાવા સંભવે છે. આ કથનને સર કનિંગહામ જેવા વિદ્વાનના ઉદ્દગારાથી પુષ્ટિ મળતી દેખાય છે. તેમણે જણાવ્યા પ્રમાણે<sup>હ૮</sup>, કડક્સીઝના સિક્કામાં " કુજુલ કડક્સીઝ " એવા શબ્દા <mark>છે. આમાંના કુ</mark>જીલ શબ્દ<sup>હહ</sup> ખરાષ્ટ્રી

<sup>(</sup>૭૮) નુંએા યુ. ર મૃ. ૧૨૦ ઉપર સિકાઓમાં આંક નં. ૮૫નું વર્ણન.

<sup>(</sup>૭૯) જાએા જ. ઇ. હિ. ક્વા. પુ. ૧૨ પૃ. ૨૭

ભાષાના છે અને તેના સમાર્થી શબ્દ, પ્રીક ભાષામાં Kozolo=ક્ષત્રપ એવા થાય છે. એટલે કે કડક્સીઝ તા કાઈક રાજાના એક સરદાર યા ક્ષત્રપ અથવા આપણી હિંદી ભાષામાં કહા તા સૂખો જ માત્ર હતા એવું ઠરે છે. આ બાળતની ખાત્રી, એક બાજીથી તેણે પાંચ પ્રજાની સરદારી લીધી હતી, એ હડીકત ઉપરથી જેમ આપણને મળતી જાય છે તેમ આગળ ઉપર વેમ-કડક્સીઝ બીજાનું વૃત્તાંત લખતાં અન્ય હડીકત ઉપરથી પણ મળી રહે છે. વળી આ કુશાન કડક્સીઝ જ્યારે ખાટાન અને તિએટ તરક્થી ઉતરી આવેલ છે ત્યારે માનવું રહે છે કે તે પાતે આ પ્રદેશના કાઈ જબરદસ્ત ચીનાઇ શહેનશાહના જિલ્લે સ્ત્રીય પણ કદાચ હાય.

હવે ખીજું કારણ, જે તેના સિક્કા પંજાબમાંથી મળી આવવાની સંભાવના છે તે વિશેની તપાસ કરીએ--હળ ચાક્કસ થતું નથી કે તેના અમલ તે પંજાબ ઉપર જામ્યા હતા કે કેમ ક જો કે ત્યાંથી સિક્કાએન મળી આવતા જાય છે; છતાં તેથી કરીને નક્કી પણે તા ન જ કહી શકાય કે તે પ્રાંત તેની હકુમત તળે ખરેખર આવ્યા જ હતા. કેમકે, તેના પુત્ર કડક્સીઝ ખીજાના વખતે. તે પ્રાંત ભલે પ્રથમવાર જ હકુમતમાં આવ્યા હાય છતાંયે કડક્સીઝ પહેલાના સિક્કા ત્યાંથી પણ મળી આવે ખરા. તેમજ કડક્સીઝ ખીજ્તના સમયે પણ ત્યાં પ્રચલિત રહ્યા હાેય એમ પણ માની શકાય ખરૂં: કારણ કે એક રાજાનું રાજ્ય બંધ થતાં જ. તેના સિક્કાઓની વપરાશ કાંઇ તુરત જ બંધ થઇ જતી નધી. અલખત્ત એટલું ખરૂં કે, ગતરાજાના નવા સિક્કા પડાતા બંધ થઈ જાય, પરંતુ જે ચાલુ થઈ ગયા હાય તે તા ઉપયાગમાં લેવાતા જ રહે. ઉપરાંત પાસેપાસેના પ્રદેશના વેપારીએાની લેવડદેવડમાં પણ તે વપરાયા કરે. આવી રિથતિ સિક્કાએન સંબંધમાં

હેાવાથી, ભલે કડકસીઝ પહેલાના સિક્કા પંજાયમાં<mark>થી</mark> મળી આવતા હાય છતાં ત્યાં તેની સત્તા સ્થાપિત પામી જ હતી એવું ભારપૂર્વક તા કહી ન જ શકાય. < ? જોક પુરાણાના આધારે મિ. મજમુદારે જે અભિપ્રાય માં ખ્યા છે તે ઉપરથી કુલિતાર્થ એમ નીકળી શકે છે કે, કડક્સીઝ પહેલાનું રાજ્ય હિંદમાં થવા પામ્યું નથી. તેમાં તેણે કાઈનું નામ સ્પષ્ટપણે જણાવ્યું તા નથી જ, પરંતુ ઇતિહાસના ગ્રાનથી આપણે તે પ્રમાણેની ગણત્રી જરૂર કરી શકીએ છીએ. તેઓ લખે છે કે,<sup>૮૨</sup> "The Puranas mention & Greek rulers of India=હિંદના આઠ શ્રીક રાજા હોવાનું પુરાણામાં જણાવાયું છે." આ કથન મૌર્યન સામ્રાજ્યની પડતી થયા ખાદ અને શુંગવંશી વૈદિકમતના રાજાઓ અવંતિપતિ થયા હતા તે સમય બાદની સ્થિતિ વર્ણવતાં તેમણે ઉચાર્યું **હોય એમ મનાય છે. એટલે** શબદ જોકે માત્ર 'શ્રીક રાજા ' ખતાવવા માટે જ વપરાયા છે, છતાં તેમાં સર્વ પરદેશી પ્રજાના રાજા (foreigners) કહેવાના ભાવાર્થ રહ્યો દેખાય છે. અને તે હિસામે જે આઠની સંખ્યા તેમણે કલ્પી છે તે આ પ્રમાણે ખતાવી શકાશે. પ્રથમ શ્રીક રાજ જે હિંદ લપર ચડી આવ્યા હતા તેનું નામ યુયીડિમાસ છેજ. પણ તેણે તા માત્ર લુંટફાટ ચલાવીને મળ્યું તેટલું ધન પાતાના વતન લઈ ગયા સિવાય ખીજાં વિશેષ કાર્ય કર્યું નથી. એટલે તેનું નામ આપણે પણ હિંદના રાગ્ત તરીકેની ગણનામાં લીધું નથી ( જુઓ પુ. ૩, પૃ. ૧૪૮.). તે બાદ તેનાે પુત્ર (૧) ડીમેટ્રીઅસ (૨) અને સરદાર મિનેન્ડર એમ એ યવન પતિઓઃ તથા તે બાદ પાંચ ઈન્ડાપાર્થિઅન્સ, નામે (૩) માઝીઝ (૪) <sub>અઝોઝ</sub> પહેલાે (પ) અઝીલીસીઝ (૬) અઝીઝ **બીજો** (૭) અતે ગાંડે ફારતેસ મળી, પાંચ શહેતશાહા વ્યાવી ગયા છે; અને છેલ્લાે (૮) વેમ કડક્સીઝ**ને ગથુવાે રહે** 

<sup>(</sup>૮૦) જુઓ ઉપરની ટી. નં. ૬૮માં "he was defeated by a Chinese rival=તેને ચિનાઇ હરીફે હરાવ્યો હતા " તેવા ઇંગ્રેજી શબ્દોવાળું મૂળ અવતરણ.

<sup>(</sup>૮૧) જુઓ તેના સિક્ષાનું (પુ. ૨ પૂ.૧૨૦ આંકનં. ૮૫)

વર્ણુન તે ઉપરથી તેા એમ દેખાય **છે કે, તેનું રાજ્ય કાયુલના** પ્રાંત સુધીજ લંભાયું હતું.

<sup>(</sup>૮૨) નુઓ હિં. હિ. પૃ. ૫૫૨

છે; કેમકે તેણે પણ હિંદમાં કેટલાંક વર્ષો સુધી રાજ્ય કર્યું છે. અને તેના પછી, ભલે તેના વંશજો ગાદી ઉપર તા રહ્યા છે જ, છતાં તેમણે હિંદી રાજાઓનાં અને હિંદુ જેવાં નામા ધારણ કરી લીધેલ હાવાથી, તેમની ગણના પરદેશી તરીકે કરવામાં આવી નથી લાગતી. ઉપરમાં જે આઠ નામા પુરાણકારના મંતવ્ય પ્રમાણે પરદેશી રાજાતરીકે આપણે કલ્યી ખતાવ્યાં છે તેમાં કડક્સીઝ પહેલાનું નામ દેખાનું નથી. આ પ્રમાણેના અનેક વિધ એતિહાસિક કલ્યનાના ખળથી માનનું રહે છે કે, કડક્સીઝ પહેલાનું રાજ્ય હિંદની ભૂમિ ઉપર થવા પામ્યું નહિ હોય. એતિહાસિક કલ્યનાની પેઢે, એતિહાસિક પરિસ્થિતિ પણ તેજ વસ્તુસ્થિતિ સ્થવે છે જે નીચેની હક્યક્તથી સિદ્ધ થતી જણાશે.

ઇન્ડાેપાર્થિઅન શહેનશાહ ગાંડાફારનેસના રાજ અમલ ઇ. સ. ૪૫-૪૬ માં હિંદમાંથી બંધ થયા છે. <sup>23</sup> ( જુઓ પુ. ઢ માં તેનું વૃત્તાંત ) જ્યારે કડક્સીઝ પહેલાનું ગાદીએ આવવાનું ઈ. સ. ૩૧ માં અને તેનું મરણ ઈ. સ. ૭૧ માં સાબિત થઈ ચૂક્યું છે (જીઓ ઉપરમાં પૃ. ૧૩૨ અને ૧૩૩) એટલે કે જે કડક્સીઝ પહેલાએ હિંદ ઉપર કાઇ પણ પ્રકારની હકુમત ભાગવી હાય ( જે કે તેમ પણ બનવા પામ્યું જ નથી જે આગળ ઉપર જોવાશે ) તાયે

પાતાના છંદગીના પાછલા ભાગમાં જ તેમ ખનવા પામ્યું હાય. પરંતુ આપણે એમ તા જરૂર કહી શકીએ જ કે, જેવી ગોંડાકારતેસે પીઠ કેરવી તેવાજ તે મુલક કાંઇ ધણી વિનાના ન ખની ગયા હાય કે કડકસીઝ જેવા **બહારનાે મા**ણસ આવીને તુરત તે પ્રદેશ હાેઇયાં કરી જાય. તેમજ, ગાંડાકારનેસ જેવા માટી શહેનશાહતના ધણી પણ, આવડા માટા મુલક રઝળતા મૂકા દે તેવા ભાળાભટાક પણ દ્વાર્ધ ન જ શકે. (ઉલડું તેણે તેા કડક્સીઝને પેઃતાના હાથના પરચા ખતાવ્યા હાય એમ સમજાય છે. ( ભૂઓ પુ. ૩ પૃ. ૩૨૯). એટલે સમજાય છે કે મધુરાના પ્રદેશ-માંથી જે કેટલાક ક્ષત્રપાનાં નામા (જેને વિદ્વાના પાર્થિઅન ભાષાનાં હોવાનું ધારે છે<sup>૮૪</sup> તે) મળા આવે છે. તે ક્ષત્રપાે આ ગાંડાકારતેસના અથવા ઇરાની શહેનશાહત તરકથી નિમાયલા સરદારાજ હાવા જોઈએ એમ માનવું પ**ડે** છે. અને જ્યારે આવા સરદારાનાં ત્રણ ચાર નામાે જણાયાં કરે છે ત્યારે સહજપણે અનુમાન કરવા પડશે કે તે સર્વેના સમુ-<sup>2</sup>ચય શાસનકાળ કમમાંકમ ૨૫-૩૦ વર્ષોના તા બ્યતીત થયા હશેજ; અને તેમ હાય તા કડકસીઝ પહે-લાના શાસનતા-ઉપરમાં જણાવ્યા પ્રમાણેતા-ઉત્તર-કાળ પણ, તેણે હિંદનું માં <del>જો</del>યા સિવાયજ પૂરા **થ**ઇ

ફારનેસની પછી જે પેકારીઝ આવ્યા હતા તેને ઇ. સ. ૪૫ અને ૧૪ની વચ્ચે, કુશાનવંશી બીજ રાજ વેમ કડફસીઝે ગાદી ઉપરથી ઉઠાડી મૂક્યા હોવા જેઇએ. [(મારૂં દીપ્પષ્ટુ) આ વાકયમાંની બીજી વિગતા સાથે લલે આપણે સંમત યતા નહીં હોઈએ, છતાં પંજબદેશ વિમાકડફસીઝે જિયા છે તથા ગાંડાફારનેસની પછી, તેની વતી તેના સૂબાઓ ત્યાં રાજ ચલાવતા હતા; તે બે હકીકત તા ચાક્કસ માનવીજ રહે છે. આવા સરદારાને સ્વતંત્ર શાસક તરીકે જે કેઠ-લાકાએ ગણી લીધા છે તે વ્યાજબી નથી. તેજ પ્રમાણે ડિમેટ્રીઅસ અને મિનેન્ડર નામના બેક્ટ્રીઅનપતિના સમયે પણ જીદાજીદા પ્રાતામાં તેમના સરદારા રાજ્ય ચલાવવા નિમાયા હતા. તેમને પણ કેઠલાકાએ સ્વતંત્ર શાસકો તરીકે મનાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે તે પણ વ્યાજબી થયું નથી. જુઓ પૂ. 3માં તેમના વત્તાંતે].

<sup>(</sup>૮૩) હિ. હિ. પૃ. ૧૪૭:—He died about 60 A. D.=ઈ. સ. ૧૦ની સુમારે તેનું મરણ થયું દેખાય છે. એટલે સમજવું રહે છે કે તે ઇ. સ. ૪૫માં હિંદ છાડયા બાદ લગભગ પંદર વરસ સુધી ઈરાનની ગાદી ઉપર બાદશાહ તરીકે રહ્યો છે અને ત્યાં સુધી ઈરાનની હકુમત પણ હિંદ ઉપર રહી હરોજ. તે બાદ ઇરાની શહેનશાહે પોતાની સત્તા ઉપાડી લીધી હરો. જુઓ પૃ. ક પૃ. કરલ. દી. નં ૧૫.

<sup>(</sup>૮૪) કો. એ. ઇ. (સી. જે. બાકન એમ. એ. લંડન ૧૯૨૨) પૂ. ૩૩:—The deposition of Pacores, successor of Gondopharnes to the Pahlva Kingdom of Taxilla must have taken place between the years A. D. 45 and 64, and was effected by Vima Kadphases, the second Kushan King=તક્ષિલાની પાર્થિયન રાજગાદિએ ગોડા

જવા પામ્યા હાય એમ માનવામાં જરાય ખાંદું નહિ જ કહેવાય.

એટલે આપણી ते मान्यताने, विद्रुद्ध पुरवार डरी **ચ્યાપનાર પ્રમાણ ભૂત અન્ય પુરાવા જ્યાંસુધી ન** મળી **આ**વે. ત્યાંસુધી કડકસીઝ પહેલાને પંજાયપતિ સ્ત્રીકારી લેવા માટે તા આપણે આંગકાજ ખાવા રહે છે. તેથી કરીને હાલ તુરત તા આપણે તેને હિંદ મહારના<sup>૮૫</sup> રાજા તરીકે લેખીશું અને તેમ ગણી તેના જીવન વિશે માત્ર ખપપૂરતું જ વિવેચન કરીશું.

પુ. ૩ માં આપણે જોઇ ગયા છીએ કે અલેક-ઝાંડર ધી શ્રેષ્ઠિના મરણ પછી સેલ્યુક્સ નીકેટારવાળા યવન<sup>૮ ૧</sup>(Greeks) સરદારાએ તેની મુખ્યગાદી પચાવી પાડી હતી. અને તેમના જ લાહીથી મિશ્રિત ખનેલી યાન પ્રજાએ,<sup>૮૭</sup> બેક્ટ્રીઆના પ્રદેશમાં **જુદું**જ રાજ્ય **ખયાવી** પાડ**યું હતું.** આ બેક્ટ્રીઅન પ્રજાતું રાજ્ય પણ શાહા વખત કડેધડે ચાલીને નબળ પડવા માંડયું હતું. એટલે તેમના પશ્ચિમ તરફના ભાગ જે ઇરાની રાજ્યની લગાલગ આવી રહ્યો હતા તેને ઇરાનમાં ભેળવી દેવાયા હતા અને તેના ઉપર માઝીઝને હકુમત ચલાવવા નીમવામાં આવ્યા હતા. જ્યારે પૂર્વ તરફના ભાગ હતા તેના ઉપર, એક નવીન પ્રજ્ત જેણે પૂર્વ દિશાએથી ચીન તરકથી આવીને વસવા માંડયું હતું તેના કુખું થઇ પડયા હતા. જો કે આ પ્રજાના તે વખતના સરદારનું નામ ઈ તિહાસમાં જણાયું નથી, પણ તેની પછીના લગભગ સાે એક વરસના વારસદાર પાસે, કડકસીઝ પહેલાે એક સુખા તરીકે કામ કરતાે હતા એમ સમજાય છે. તેણે આ સમયે પાંચ **જાદી જાદી** એાલાદની સંયુક્ત ખનેલી પ્રજાની સરદા**રી લીધી<sup>૮૮</sup>** અને બલ્ખ તથા બાખરાના મુલકના પાતે સ્વા**ર્યા** ખની ખેઠા. પાતે એક વીર અને સાહસિક યો**હો** હોઈ. ધીમે ધીમે આગળ વધી અકુધાનિસ્તાનવાળા ભાગ પણ જીતી લીધા. તેના વિશે એક ઇતિહાસ-વિદે લખ્યું છે કે, ce "His empire extended from the frontiers of Persia to the Indus (?) and included the kingdoms and Afghanistan...He of Bukhara died at the age of 80, after a vigorous reign=तेना राज्यने। विस्तार धराननी सरहध्यी માંડીતે, સિંધુ (શે) નદી સુધી ફેલાયા હતા તેમાં અુખારા તથા અક્**ધાનિસ્તાનના પ્રદેશના સમાવે**શ થતા હતા.....શુરવીર પણે રાજ્ય ચલાવીને ૮૦ વર્ષની ઉમરે તે મરણ પામ્યા હતા." આટલું જણા-વીને હવે વીમા કડક્સીઝ વિશે જે જાળુવામાં આવ્યું છે તે અત્રે લખીશં.

તેનું એકંદર રાજ્ય ઇ. સ. ૭૧ થી ઇ. સ. ૧૦૩ સુધીના ખત્રીસ વર્ષ ચાલ્યું છે ( જુએ પૃ. ૧૩૧ ) વેમ ઉર્ક કડ-તેમાંના પ્રથમના લગલગ 🖁 ભાગ કસીઝ બીજો તેણે હિંદની ખહાર રહીને હકુમત

ચલાવી છે, જ્યારે પાછલા કું જેટલા સમય હિંદમાં

<sup>(</sup>८4) &. &. y. 404:-The Greeks were Aryan colonists of the Mediterranean islands, called the Ionians. The Hindu tradition makes them of Hindu origin, being the descendants of Turvasu, a rebellious son of Yayati. It is said that these Yavans gradually marched towards the west. Greek Ionian. and Hindu Yavan is the same word=গ্রীঃ **ક્ષાકા** તે**ા બૂમધ્ય સમુદ્રમાં** આવેલ આયાનીયન ઠાપુના આર્ય **વસા**હતાે હતા. યયાતિ રાજના બળવાખાેર પુત્ર તુરવસુના તેઓ વ'રાજે હોવાથી તેમને હિંદુ દંતકથામાં હિંદી એાલાદના

લેખાવ્યા છે. એમ કહેવાય છે કે ધીમેધીમે **તે**એાએ પશ્ચિમ તરફ પ્રયાણ કર્યું હતું. ગ્રીક્સાષાના આયા**નાયન અને હિંદ્ર**ના યવન શબ્દ બન્ને એક્જ છે. વળી સરખાવા પુ. ૩માં પૃ. વલ્લ ઉપર સાહિત્ય નામના માસિક ઉપર**થી કરેલું કેટલું** ક અવતરણ તથા મિસર અને ઈરાન દેશના કેટલાક શબ્દોની કરેલી સરખામણીવાળું લખાણ

<sup>(</sup>૮૬) જુએા ઉપરની ટીકા નં. ૮૪

<sup>(</sup>૮૭) યાન અને ચવનના તફાવત માટે પુ. ર માં પ્રિયદર્શિનના વૃત્તાંતે જુંએા. તથા પુ. ૩ પૃ. ૧૪૬, ४८ ઇ.

<sup>(</sup>૮૮) જીઓ ઉપરમાં પૃ. ૧૩૬-૭ની હકીકત

<sup>(</sup>ce) &. B. y. 440-1

રહી આધિપત્ય ભાગવ્યું છે. એટલું જ નહિ પણ 'મહારાજધિરાજ' તરીકે પોતાને જણાવી રાજકાર-ભાર પણ ચલાવ્યા છે. તેટલા માટે આપણા નિયમ મુજખ તેને હિંદના ભૂપતિ તરીકે સ્વીકારી, હવે પછીના પરિચ્છેદમાં, જેમ તેના વંશના શેપ ન્યપતિ-ઓનાં વૃત્તાંત લખવાનાં છીએ, તેમ તેનું સ્થાન પણ ત્યાંજ નિર્મિત કરનું રહેત. છતાં આ પરિચ્છેદમાં, ખિન હિંદી નૃપતિઓનાં જીવના જેમ સંક્ષિપ્તમાં આલેખવામાં આવ્યાં છે તેમ આ કડક્સીઝ વિશે પણ ટૂંકમાંજ પતાવવાની ગોઠવણ રાખી છે; તેનું કારણ એટલુંજ છે કે તેની પછો ગાદીએ આવનાર કનિષ્ક રાજ્ય પાતાના સંવત્સર ચાલુ કર્યો છે. એટલે સંવત્સર વિનાના અને સંવત્સર વાળા રાજ અમલ જુદા પડી જતા દર્શાવા શકાય, તે હેતુસરજ આ પ્રમાણે વિલાગ પાડયા છે.

કડક્સીઝ પહેલાના મરણ પછી તેના પુત્ર વેમ, કડક્સીઝ ધ્યીજો એવું ઉપનામ ધારણ કરી ગાદીએ આવ્યા હતા. તે પણ પાતાના પિતાની જેમ શરવીર અને સાહસીક હતા. ખલ્ક સાહસિકપણામાં તેનાથી એક ટાચ જરા આગળ વધી જાય તેવા હતા એમ પણ કહી શકાય. તેણે જો કે ૩૨ વર્ષજ રાજ્ય ચલાવ્યું છે અને લગભગ ૮૦ વર્ષના ઉમરે તે મરણ પામ્યા છે. છતાં તેના વિશે અનેક વિદ્વાનાની પેઠે, જનરલ કનિંગઢામના મત જણાવતાં એક ત્ર'થકારે લખ્યું છેલ્ કે Cunningham gives 35 to 40 years long and victorious reign to this monarch=धर्निगढाभ आ राजाने धाले उप થી ૪૦ વર્ષ તું<sup>હ૧</sup>લાંભુ અને પરાક્રમી રાજ્ય નાંધે છે. આવા અતિગઢન અભ્યાસીના મતથી પણ માનપૂર્વક છૂટા પડવાનાં આપણને કારણ મળે છે; અને તેધીજ तेना झाँग उर वर्ष अने तेना पिताना झाँग ४० वर्ष नेांधी. ते असेना ओडंहर राज्यकाण ७२ वर्ष કરાવવા પડે છે.

તે કારણા આ પ્રમાણે છે. ગઈ બીલ વંશો રાજા વિક્રમ ચરિત્રનું રાજ્ય ( ભુએ પૃ. ૭ ) ઈ. સ. પરૂ થી ૯૩=૪૦ વર્ષ ચાલ્યાનું નાધાયું છે અને તેણે દેંક કાશ્મીર સુધીના દેશ જીતી લઈ ત્યાં પાતાના સૂત્રા મંત્રિગ્રુપ્તને રાજ ચલાવવાને નીમ્યા હતા (જાંએ) પૃ. ૫૦) એટલે માનવું રહે છે કે, કાશ્મિર અને पंज्य ९५२ आ विक्वभयरित्रनीक आश यास रही હતી અથવા એમ કહ્યા કે કડકસીઝ ખીજાએ ( છે. સ. હ૧માં ગાદીએ આવ્યાનું ગણા તા ગાદીએ આવ્યા પછી ૨૨ વર્ષ સુધી અથવા તા ( ઈ. સ. **૧૩ના વર્ષમાં ગાદીએ આવી ૪૦ વર્ષનું રાજ્ય** ભાગવ્યું હતું એમ ગણા તા ) ગાદીએ આવ્યા પછી ૩૦ વર્ષ સુધી પંજાબ કે કાર્કિમર ઉપર સત્તા જમાવી નહિ હોય. અથવા ઉપરની સ્થિતિને કપાંતરમાં ગાંદવીએ તો એમ કહી શકાય કે આ ૨૨ અથવા વિકલ્પે ૩૦ વર્ષ સુધીના સમય તેણે હિંદની ખહાર રહીનેજ રાજ્ય ચલાવ્યું હોવું જોઇએ. વળી એમ પણ આપણે જાણી ચૂક્યા છીએ કે તેના પિતાના મુલક પણ હિંદની ખહાર, કાખુલ અને અક્ધાનિસ્તાન સુધીજ ફેલાયા હતા. એટન સ્પષ્ટ થયું કે, એણે પાતાના પિતાની ગાદીએ એકા પછી કેટલાય કાળ સુધી તે પ્રદેશમાંજ ઘુમ્યા કર્યું હશે. એ કાળ કેટલા વર્ષ સુધી આશરે લંભાયા હાવા જોઈ એ તેજ આપણે શાધી કાઢવું રહે છે. તે માટે આપણને બીજ કાંઈ માહિતી તા નવીજ. પણ જે એક બે હકીકત છૂટી છવાઇ મળી આવી છે તે ઉપરથી થાડુંક અનુમાન દારી શકાય છે. તેમાંની એક હકીકત આ પ્રમાણે છે:-એક લેખકે<sup>ષ્ટર</sup> જણાવ્યું છે કે, '' લદાખ કે પાસ**ેક** ખલત્સ ગાંવકા શિલાલેખ-ઈસ લેખમેં મહારાજા વેમ કડકસીઝ દિતીય કે સમય કે ૧૮૭ વેં વર્ષ મેં હૈ" એટલે તેના અર્થ એમ નીપજી શકે છે કે, તે સમયે વેમ જ્યારે પાતાને મહારાજના પદથો<sup>હ કે</sup> વિભૂષિત

<sup>(</sup>૯૦) હિ. હિ. પૃ. ૬૫૨

<sup>(</sup>૯૧) ઉપરની ટીકા ન . ૧૩ તાુએ.

<sup>(</sup>૯૨) ન્તુઓ ઉત્તર હિંદમાંથી પ્રગટ થતા માસિક "સુધા"ના ૧૯૯૦ના માર્ગશીર્ય અંક, પૂ. પ દ્રેખક શ્રીયુત્

વાસુદેવ શરણ અગ્રવાલ એમ. એ. એલ. એલ. ખી ''મ<mark>શુરા</mark> કા યજ્ઞીય સ્તલ' નામનાે લેખ.

<sup>(</sup>૯૩) વળી જીએા. પુ. ર. સિક્રો ન'. ૮૬; તેમાં પણ પાતાને મહારાજધિરાજની પદવીથી વિભૂષિત થયેલ જણાવે છે.

**જાહેર** કરે છે, ત્યારે તેણે રાજકારણમાં અતિમહત્વનું રથાન મેળવી લીધું હાેવું જોઈએ. જ્યારે બીજ ખાલુ તેણે સાલદર્શનના જે આંક માંડવો છે તે ૧૮૭ના છે: એટલે એમ સચન કરે છે કે પાતે પાતાના સંવત કે સાલ વાપરવા જેવી સ્થિતિએ પહેાંચ્યા નહાતા. પરંત તે આંક પાતાના વંશના કાઈ મહાપુરૂષે ગતિમાં મુકયા હાય અથવા તા પાત જે કાઇની આણમાં-અર્ધખંડિયા તરીકે કે સૂળા તરીકે–રહીને કામ કર્યે જતા હાય તેની વપરાશના હાય-આવી એ સ્થિતિમાંથી એકના તે આંકલ્ય સંભવિત હાવાનું કહી સકાય. આપણે એમ તા સાબિત કરી ગયા છીએ કે, વેમ કડક્સીઝના પાતાના નંખર, પાતાના વંશની અપેક્ષાએ ખીજો હતા અને તેના પ્રથમના રાજાનું રાજ્ય ૪૦ વર્ષ ચાલ્યું હતું. એટલે જો તેવા હિસાખે આ આંક કાતરાવાયા હાત તા તેની મર્યાદા ખહુ ખહુ તા ૭૨ સુધીજ પહેાંચત, પણ શિલાલેખમાં જણાવ્યા પ્રમાણે ૧૮૭ સુધી તા નજ પહેાંચત. મતલખ એ થઈ કે પાતાના વંશના પુરુષસાથેના સંબંધવાળા તે આંક દેખાતા નથી. એટલે પછી ખાકી વિચારવાની રહી તેની અર્ધખંડિયા તરીકેની અથવા સૂખા તરીકેનીજ ખીજ સ્થિતિ. આપણે ઉપરમાં **બણી ચૂ**ક્યા છીએ કે એના પિતાએ પણ અમુક મ્મમુક પાંચ પ્રજાનાં ટાળાની સરદારી લીધી હતી, કે જે રાજ્યના ઉદ્દેભવ ખેકદ્રીઅન સામ્રાજ્યના નાશમાંથી શ્વા પામ્યા હતા; જેમાંના થાડા ભાગ ઇરાની શહે-નશાહતમાં ભેળવી લેવાયા હતા અને તે ઉપર રાજશાહી કુટુંખના એક નખીરા માેઝીઝને હકુમત ચલાવવા નીમવામાં આવ્યા હતા તથા ખીજો પૂર્વના થાડા લાગ ક્રાઈ ચીનાઈ એાલાદના સરદારે જીતી લીધા હતા. ખેકદ્રીઅન સામ્રાજ્યની નાશ કરનારી ક્રાંતિના સમય **જો કે સિદ્ધ થયે**। નથી પણ માઝીઝનું કત્તાંત લખતાં ( જુઓ પુ. ૩ પૃ. ૩૧૪ ) સાખિત કરી ગયા છીએ

કે આ સર્વ ખનાવના સમય ઇ. સ. પૂ. ૧૧૦-૧૫ આશરેના છે. એટલે જો તેને પાયારૂપ ગણીએ તા. તે ચીનાઈ એાલાદના સરદારના વંશને સ્થપાયાને પણ ઉપરના શિલાલેખ કાતરાયા હતા. ત્યારે ૧૮૭ વર્ષ થયા હતા ગણાય. અને તે સમયને કાળગણનામાં ઉતારાય તાે ઇ. સ. પૂ. ૧૧૦–૧૮૭=ઇ. સ**. ૭૭માં** ખન્યાનું તેને નાંધી શકાય. એટલે વસ્તુસ્થિતિ એ થઈ કે, વેમ કડક્સી જે ઉપરના સ્થળને પાતાની સત્તામાં ૧૪ વર્ષે ( જો ઈ. સ. ૬૩ માં ગાદીએ આવ્યાનું ગણીએ તા) અથવા વિકલ્પે ૬ વર્ષે ( જો છે. સ. ૭૧ માં ગાદીએ આવ્યાનું ગણીએ તા ) લઈ લીધા ઢતા. અને મહારાજપદ જેવી સ્થિતિ ઉભી કરી દીધી હતી. આ પ્રમાણે એક હકીકત થઈ. જ્યારે ખીજી ખાજા, ઓકસફર્ડ હિસ્ટરી એાક ઇન્ડિઆમાં પૃ. ૧૪૬ ઉપર જણાવાયું છે કે, તેણે પાતાના અમલના નવુમા વર્ષે ચિનના શહેનશાહને તેની દ્યકરી પાતાને પરણાવવા માગું માકલ્યું હતું. સ્વભાવિક रीते समज्जय छे तेम, या शहेनशाहे पातानी प्रजना એક નાનકડા જેવા સરદારને-૫છી ભલે તે સરદાર હમણા કેટલાય દેશા જીતી કરીને માટા રાજ્ય ખન્યા હાય, અરે લલેને પાતાના કરતાં પણ માટા પ્રદેશના રાજવી થઈ પડયાે હાેય છતાંયે, તેના કુટું મનું ગાૈરવ તા તુરતને તુરત વધા જતું નથીજ ને! તેવી ગણત્રીથી–પે!તાની કન્યા આપવાને બદલે, સામા તિરસ્કાર કરીને યુદ્ધની<sup>હપ</sup> માંગણી કરી હેાવી જોઈ એ. ચીનાઇ શહેનશાહના સૈન્યપતિએ કડક્સીઝને આ યુદ્ધમાં એવી તેા સખ્ત હાર ખવરાવી હતી કે તેના પાતાના સૈન્યતા માટા ભાગ ( કહેવાય છે કે, આ લડાઇમાં કડક્સીઝના લશ્કરમાંથી ૭૦૦૦૦ માણુસ કપાઈ ગયું હતું) મરણ પામી ગયાે<sup>૯૧</sup> અને તેસમય પછી કાેઈ કાળે પણ કડક્સીઝે પા<mark>ધું ચીન સામુંયે <mark>જોયું</mark></mark>

<sup>(</sup>૯૪) વિદ્વાનાએ તેને બીજીજ સ્થિતિના કલ્પી લીધા છે. આવીજ રીતે, તક્ષિલાના એક સિલાહેખમાં જે હટના આંક છે તે ક્ષત્રય પાતિકના સમયના હોવા હતાં માઝીઝના માની લઈને તે બનાવને વિકૃત કરી દેવામાં આવ્યા છ

તે માટેના ખુલાસા પુ. 3 માં પૃ. ર૩૮ ના એા.

<sup>(</sup>૯૫) સરખાવા નીચેની ટીકા ન . ૯૬.

<sup>(</sup>૯૬) मा. सं. ई. પૃ. २३१; તેને ૭०००० માણુસ**ની** ખુવારી ખમવી પડી હતી. હિં. હિ. પૃ. ૧૫૧

નિક કે તેનું નામ સુદ્ધાં પણ લીધું નહિ. એટલુંજ નહિ. પણ જે ખાટાન કે અન્ય ભૂમિ તેણે મેળવી હતી તે પણ એાકી કાઢવી પડી હતી. આ પ્રમાણે ખીજ હકીકત થઇ. ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે ચીન સાથેનું યુદ્ધ તા પાતાના રાજ્યના નવમા વર્ષે શરૂ થમંતે ખતમ થયું છે. (અથવા લંખાયું દ્વાય તા પષ્ય-નવમા વર્ષ ખાદ ) એટલે જો ચીન પ્રત્યે તેને तिरस्कार व्याप्त थया है।य ता. नवमा वर्ष आह्य થયા કહેવાય. છતાં જ્યારે તેને આપણે તેજ ચીનાઇ શહેનશાહના સંવત વાપરતા નજરે દેખીએ છીએ. ત્યારે તા એમ કખૂલ કરવું જ રહે છે કે, તે શિલાલે ખ ક્રાતરાવ્યા ત્યાં સુધી તેને અને ચીનાઇ શહેનશાહને સારેસારૂં જ ચાલ્યે જતું હતું. મતલખ એ થઇ કે તે શ્ચિલાલેખ કાતરાવાયાના સમય, પાતાના રાજ્યના નવમા વર્ષે ચીનાઈ શહેનશાહ સાથે કડક્સીઝ બીજો યુદ્ધમાં ઉતર્યો તે પૂર્વેનાજ ગણવા પડશે. આ કારણથી તેના રાજ્યે ૧૪ મા વર્ષને બદલે ૬ કા વર્ષે તે ફ્રાતરાયા હાેવાનું આપણે ગણવું જોઈ એ. અને તેમ થતાં આપાે-આપ એ પણ સિદ્ધ થઇ ગયું કે, તેના રાજ્યના આરંભ ઈ. સ. ૬૩ ને ખદલે ઈ. સ, ૭૧ માં જ થયા હાવાનું ગણવું રહે છે. એટલે સમુચ્ચય તેના રાજ્યકાળ ૩૨ વર્ષનાજ કહેવાય. (જુઓ પૃ. ૧૩૨ તથા પૃ. ૧૩૫ ટી. નં. **૬૩**)

ઉપરના વર્જુનથી એક વસ્તુસ્થિતિ એ સ્પષ્ટ થઇ ગઇ કે તેણે પાતાના સાહસિકપણાથી અને કાંડાના બળથી જમીનતા માટા વિસ્તાર જીતી લીધા હતા, અને વિજયપ્રાપ્તિના ધમંડમાંને ધમંડમાંજ, પાતાના શિરતાજ એવા શહેનશાહની કુંવરીનું માગું કર્યું હતું. ઉપરણામે પાતાને પસ્તાતું પડયું છે. વળી કાંઇક એ આખરૂ પણ ખન્યા છે. એટલે તે ખાજુ-હિંદની ખહાર પરાક્રમ કરવાનું માંડી વાળી તેણે પાતાનું લક્ષ હવે હિંદ તરફ દારવાનું દુરસ્ત વિચાર્યું હતું.

ચીન સાથેનું ઉપરનું યુદ્ધ થયા બાદ ઇ. સ. હાન૯=૮૦ સુધી થાડાક વખત તેણે સસ્થિત થવામાં ગાળ્યો હતા એમ સમજાય છે. તે બાદ ધીમે ધીમે પંજાય અને કાશ્મિર છતી લીધાં હતાં. સર નોન મારશલ સાહેબતું માનવું એમ છે કેલ્ટ Kushanas obtained Taxilla in 60 A. D.= કુશાનાએ b. સ. ૬૦ માં તક્ષિલા છતી લીધું હતું. જ્યારે પ્રાૅ. રટેન કાનાઉ એવા મત ધરાવે છે કેલ્લ Sirkap ( the capital of Khaharatas, Saka and Parthian rulers of Taxilla=page 2) was sacked by Kushanas about 70 A.D= સીરકૅપને<sup>૧૦૦</sup> (તક્ષિલાપતિ ક્ષહરાટ, શક અને પાર્થિઅનાની જે રાજધાની હતી તે=જાએ પૃ. ર ) આશરે ઈ, સ. ૭૦ માં કુશાનાએ બાળી નાંખ્યું હતું. એક હકીકત તક્ષિલા જ્રત્યા ખાખતની છે. તેમાં ઇ. સ. ६૦ ની સાલ છે. જ્યારે બીજીમાં ઇ. સ. ૭૦ ની સાલ છે. પરં<u>તુ</u> તેમાંથી જીત મેળવીને ખાળી નાંખ્યાની સ્થિતિ થઇ છે. કે જીત અને નાશ કરવા તે બન્તે એકજ સ્થિતિ સૂચક છે તે કાંઇ રપષ્ટ થતું નથી. એટલે સમાધાન ખાતર એમ સ્વીકાર કરી શકાય કે. પ્રથમ જીત હતી અને પછી વિનાશ થયા હતા: અને તેના સમય માટે ૭૦ ની સાલ હતી. <sup>૧૦૧</sup> આ સમયની ખધી ગણત્રી વિદ્વાનાએ જે મૂકી છે તે શક સંવત (ઉત્તર હિંદમાં ચાલતા સંવત; જેને હવે પછી આપણે કશાન સંવત તરીકે એાળ ખાવવાના છીએ તે ) ઇ. સ. ૭૮ માં સ્થપાયા

<sup>(</sup>૯૭) શહેનશાહ પાતેજ તેની જીતથી ખુશી થઇને પાતાની શુબેચ્છા કે આનંદ પ્રદર્શિત કરવાને પાતાની પુત્રી તેને પરણાવે તે ના કીને તેવી માંગણી માકલાવે તે ના કી વાત છે. ખેની વચ્ચે તેટલા ફેર ગણાય. (૯૮) ના આ અ. હિ. હિ. (સ્મિય) આદૃતિ ૪ પૃ.

<sup>(</sup>૯૮) જાુઓ અ. હિ. ઇ. (સ્મિથ) આવૃતિ ૪ પ્ ૨૭૨ નું ટીપ્પણ

<sup>(</sup>૯૯) જુઓ. જ. ઇં. હિ કર્વા. યુ. ૧૨ યુ. ૩૨ (૧૦૦) જ. ઇં. હિ. કર્વા. યુ. ૧૨. યૂ. ૨

<sup>(</sup>૧૦૧) ને કે આપણે પુ. ૩ પૃ. ૧૭૫–૧માં તક્ષિક્ષાના નાશ વિશે જાુદીજ સ્થિતિ કલ્પી કાઢી છે. એટલે ત્યાંની અને અહીની–એમ બન્ને વસ્તુસ્થિતિ સરખાવીને ખરૂં તાત્પર્ય શોધી કાઢવાની જરૂર છે.

**હતા એવા હિસાખથી કરી છે.** જ્યારે તે સંવતની માદિ તા ઇ. સ. ૧૦૩ માંજ થઇ છે એમ આગળ **ઉપર** આપણે સાબિત કરીશું. એટલે ૧૦૩–૭૮=૨૫ વર્ષના જે તફાવત પડે છે તે. ઉપર ઠરાવેલ ૭૦ ઈ. સ. માં ભેળવતાં. તક્ષિલાના નાશના ખરેખરા સમય તા આપણે ઇ. સ. ૭૦+૨૫=૯૫ મૂકવા પડશે. બીજી બાજા આપણે બતાવી ગયા છીએ 🕻 ગર્દભીલ રાજ્ય વિક્રમચરિત્રના સૂખા મંત્રિયુપ્ત ર્ધા. સ. ૯૩ આસપાસના સમય સુધી કાશ્મિર ઉપર હેકુમત ચલાવી રહ્યો હતા. આ ખન્ને સ્થિતિનું એક્રીકરણ કરતાં એમ કલિતાર્થ કાઢી શકાશે કે, વિક્રમચરિત્ર ગર્દલીલના રાજ્યના અંતમાં કે તેના મરણ પછી તુરતજ, વેમ કડક્સીઝે હિંદ ઉપર ચડાઈ કરી હતી અને પંજાય તથા કાશ્મિર જીતી લીધાં હતાં. તે બાદ તેણે પાતાના કદમ ધીમેધીમે ઉત્તર હિંદમાં લંખાવવા માંડયા હતાં. વળી વિક્રમચરિત્ર પછીના ખે રાજાઓ નખળા હાેવાથી. તેને આગળ વધવામાં કાઈ નાે જબરજરત સામતા કરવા પડયા હાય એમ માની શકાતું નથી. વળી તેના વિશે એક નેાંધ નીકળે છે, કે<sup>૧૦૨</sup> "Kadphisis next attacked India. All North-west India, as far as Benares (except perhaps Sind) passed to him= તે બાદ કડક્સીઝે હિંદ ઉપર ચડાઈ કરી હતી અને ખનારસ સુધીના આખા ઉત્તર હિંદ તથા (કદાચ સિંધ સિવાયના ) પશ્ચિમ હિંદુસ્તાન તેના હાથમાં આવી પડ્યા હતા." અત્ર આપણે પશ્ચિમ હિંદની જીત વિશે પ્રશ્ન ચર્ચવાના નથી. પણ તેણે ઉત્તર

હિંદમાં ઠેડ ખનારસ સુધી જીત મેળવ્યાનું **નાંધાયું** છે. તે ખાખત જણાવવાનું કે, તેમ ખનવા પામ્યું નહીં હાય; કેમકે મથુરાથી ૧૨-૧૪ માઇલ દૂરે માટ નામનું એક ગામ આવેલું છે. ત્યાં આગળથી સાંધ્રત-કાળ તેની સિંહાસન ઉપર બિરાજીત કરેલી મૂર્તિ મળી આવી છે. એટલે ત્યાંસધીના મુલક તા તેણે જીતી લીધેલા હતા એમ સમજાય છે. પરંતુ પાતે મથુરા ઉપર કાઈ જાતનું આક્રમણ લાવી શક્યા નહીં હાય. જો તેમ થયું હાત તા તેનાં કાંઇક ચિન્હા તે મૂક્યા વિના રહેત નહીં અને તેની સિંહાસનાસીત મૂર્તિ. જે મથુરાથી માત્ર ૧૪ માઇલેજ નીકળી છે તેતે બદલે મથરા શહેરમાંથી મળી આવી હોત; અથવા તા તેના સંવત જે તેની પછીના વંશજ કનિષ્ક પહેલાએ ચલાવ્યા છે. તે તેના સમયથી જ ગતિમાં મુકાયા હાત. એટલેજ શંકા ઉદ્દુભવે છે કે, મથુરા સુધી તેના રાજ્ય અમલ પહેાંચી શક્યા નહીં હેાય૧૦૩ પણ માત્ર ૧૪ માઇલ છેટેજ રહ્યો હશે અને ત્યાં તેનું મરણ નીપજ્યું હશે. કદાચ દલીલ ખાતર એમ પણ કહી શકાય કે, માટ તે મથુરાનું એક પરૂં હશે. એટલે ૧૦૪ પાતે મથુરાયતિ તા થયા હશે, છતાં તેનું મરણ માટ નામના ગામનું સ્થળ જ્યાં અત્ર છે ત્યાં થયું હશે અને અંતિમ ક્રિયા ત્યાં કરવામાં આવી હશે તેનાં સ્મારક તરીકે સિંહાસના-સીત તેની મૂર્તિ ગાેઠવવામાં આવ**ી હશે; અથવા** તે સ્થળજ તેના ધર્મનું કાઇ તીર્થધામ હશે. અથવા એમ પણ ઉત્તર ગાઠવી શકાય કે, તે મથુરાપતિ તાે ખન્યા હતા, પણ ચીનાઇ શહેનશાહ સાથેના યુદ્ધમાં

<sup>(</sup>૧૦૨) નુઓ હિં. હિ. યૃ. ૧૫૨

<sup>(</sup>૧૦૩) જેમ મધ્ય હિંદમાં અવંતિનું સ્થાન અનુપમ દ્રેખાતું હતું અને તેના વિજેતા પાતાના જીવતરને ધન્ય માનતા હતા તેમ હત્તર હિંદમાં મથુરાનું સ્થાન ગણાતું હતું. તેથી કરીનેજ, પરદેશી આક્રમણકારામાંના નહપાણે અવંતિ જીતી લઈને, તથા ચષ્ઠણું પણ અવંતિ જીતી લઈને પાતાને 'રાજ' પદથી વિભૂષિત કર્યા છે અને પાતાના વંશના સંવતા ચલાગ્યા છે. [અલખત્ત એટલું ખર્ચ કે, તેમણે

જે સમયથી અવિ તિની ગાદી મેળવી છે તે સમયથી તે સંવતા ચલાવ્યા નથી, પણ પાતાના વંશના આદિપુરૃષથી (જે બન્નેના ક્સિમાં તેમના પિતાજ હતા) તેના પ્રાશંભ ગણાવ્યા છે].

<sup>(</sup>૧૦૪) આ ઉપરથી એમ પણ સિદ્ધ થઈ જય છે કે, માટ નામનું સ્થળ છે. તે મથુરાનું પરૂં નહેાર્તુજ; અને એમ સિદ્ધ થયું તાે એ પણ આપાઆપ સિદ્ધ થઈ ગયું કે તે સમયે મથુરાના વિસ્તાર, માટ સુધી લંખાયા નહોતા.

તેને જે શિકરત ખાવી પડી હતી તથા પાતાના પૂર્વજના મેળવેલા કેટલાક પ્રાંતા ગુમાવી દેવા પડયા હતા, તે કલંક તેના હૃદયમાં એક શલ્ય તરીકે ખૂંચ્યા કરતું હતું. પરિણામે પાતાના વિજયદર્શક સંવત ચલાવવાના વિચાર તેણે પડતા મૂકી દીધા હશે. ગમે તેમ હાય, પણ કુશાન સંવતના પ્રારંભ તેના રાજ્યથી થયા નથી એટલું ચાકકસ છેજ. કાઈ એમ પણ ખચાવ લાવી શકશે કે તેણે મશુરા તા સર કર્યું હતું પણ તુરત મરણ પામ્યા હતા. એટલે તે સમયથી જ તેના શકતા આવેલ થયા છે. પરંતુ કાઈ સંવતની આદિ તેના પ્રવર્તકના મરણના સમયથી ગણાવાની પ્રથા ચાલ થઈ હાય તેવું જાણવામાં આવ્યું નથી. તેટલામાટે

तेना भरण्ना रभारक तरीक, तेना संवत न यक्षावतां तेना पुत्रे पाताना राज्यालिषेक्षना सभयथीं संवतना आरंक गण्याच्या छे. ता वणी सवाल के यशे के शे किन्छ केवा नगुणा जन्या ढता के पाताना पिताना पराक्रमनी अवगण्ना करी है? परंतु वास्तविक्रता के केढेवात के, तेना पिताना राज्यारंक्षथीं ते शक्नी आहि तेणे गण्याववी रहेत. आ ज्या क्या तेनाथी शक्क के प्रवर्तमान थया नथी ते केक्क वस्तु स्थितिथी धराशायी थर्छ पडे छे. अने ज्यारे मथुरा सुधी पण्च ते पहेंच्यी शक्यो नथी त्यारे मथुरानी पूर्वे केटलाये मार्धलना आंतरे आवेश जनारस सुधी ते। ते पहेंच्या होवानुं मानीक केम शक्षाय?





## द्वितीय परिश्छेह

## કુશાનવંશ (ચાલુ)

ટૂંકસાર:—(૧) કનિષ્ક પહેલાે—કુશાનવંશમાં આ કનિષ્કે જ રાજપદ પ્રથમ ગ્રહ્યું કર્યું હતું તેનું આપેલ કારલ્—વેમ સાથે તેના સંબંધ કેવા પ્રકારના હાય તેનું આપેલ વર્લન —તેની જીત અને રાજ્ય વિસ્તારના આપેલ ચિતાર—તેની રાજનીતિ, કુટુંખ અને ઉમર વિશેની કરેલ ચર્ચા—તેના ધર્મ તથા તે આધારે ઘડાયલ તેના જીવનવૃત્તાંતના કરેલ વિવાદ—ભાદુધર્મના પ્રસાર ખાખતમાં વિદ્વાનાના મંતવ્યાના કરેલાં ટાંચલ્ય—કુશાનપ્રજાના ઇતિહાસમાંથી જાલ્યા યાગ્ય આઠ મુદ્દાઓની કરેલ તારવલ્યા—તેમાંના પાંચનું, યાગ્ય સ્થળે વિવેચન કરવાનું જલ્યાવી, આ પ્રકરલ્યું સંબંધ ધરાવતા માત્ર ત્રલ્યુનું કરેલ વિવરલ્યુ—તેમાં પણ આર્યઅનાર્યની સમજૂતિ વિશેની વિશિષ્ટતા—

- (૨) વઝેષ્ક, ઝેષ્ક, જુસ્ક:—તેનું આપેલ જીવન વૃત્તાંત—
- (3) હુવિષ્ક-હુષ્ક—તેના વિશે ઉભી થતી કેટલીયે મુશ્કેલીનું યથાશક્તિ ખુલાસા અને ચર્ચા કરી આપેલું નિરાકરણ-તેની ઉમર તથા રાજકું હું ખસાયેના સંબંધનું કરેલ વર્ણન-
- (૪) કનિષ્ક બીએ—તેના રાજ્યકાળે થયેલ સામાજીક તથા ધાર્મિક બનાવાનું વર્ષ્યુન આપી, તેનાં નામ તથા ઉમર વિશે પાડેલ પ્રકાશ-અંતે બન્ને કનિષ્કના ગુણેની કરેલ તુલના—
  - (પ) વાસુદેવ પહેલાે—તેના સમયે આવેલ ધર્મક્રાંતિની ખતાવી આપેલ શકચતા— (દ્યી૧૩) કુશાન વંશની થયેલી સમાપ્તિ-વિદ્વાનાએ તેનાં કલ્પેલ કારણોની લીધેલ તપાસ=

## (૧) કનિષ્ક પહેલા

પાતાના વંશની ગણત્રીએ તેના નં. ૩ આવે છે, પણ આપણે અત્ર હિંદી ઇતિહાસના અભ્યાસી તરીકે વર્શન આલેખતા હાેવાથી તેના નં. ૧ (પહેલા જ) લેખવાના છે; કેમકે પાતાના વંશના રાજાએામાંથી સાથી પ્રથમ તેણે જ હિંદમાં ગાદી સ્થાપીને, પહિત પૂર્વક રાજકારભાર ચલાવવા માંડ્યા હતાે.

વેમ કડક્સીઝના મરણ બાદ તેની ગાદીની લગામ કનિષ્ક પહેલાના હાથમાં આવી છે. આ ખેની વચ્ચે કાંઈ સગપણ સંબંધ હતા કે કેમ ? અથવા તે બન્નેએ રાજપદ ધારણ કર્યું તેની વચ્ચે કાંઇ સમય પસાર થયા હતા કે કેમ ? આ બે પ્રશ્નોની વિચારણા અતિ महत्त्वनं स्थान रे। हे छे. तेमां ये पाछले। प्रश्न ते। ते વંશની નામાવલી અને સમયાવળી નક્કી કરીને ગાહવતા વખતે આપણે પૂરવાર (જાંએા પૃ. ૧૩૩) કરી ચુકયા છીએ કે.એકના મરણભાદ લાગલાજ ખીજાના રાજઅમલ શરૂ થયા હતા, એટલે હવે તે મુદ્દો કરીને ચર્ચવા રહેતા નથી. પરંતુ તે ખેની વચ્ચેના સગપણ સંબંધ વિશે હજુ પૂરતી છણાવટ થઈ નથી તેથી તેની ખાસ વિચારણા કરવી જરૂરી છે. તે માટે આગળના પારિયારે ચર્ચા કરી છે. એટલે તેના રાજ્યને લગતી અન્ય હકીકતા ઉપર જ અત્ર આપણું લક્ષ કે દ્રિત કરીશં.

તેના સિક્કાઓ જે મળી આવ્યા છે તે ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે તેણે 'રાજ 'નું ઉપનામ પાતાને લગાડેલું છે. જેમ ક્ષહરાટ નહપાણે (જીઓ પુ. 3 માં તેનું વૃત્તાંત) અવંતિ જીતી અવંતિપતિ તરીક પાતાના સિક્કા પડાવતાં તેમાં "રાજ "નું બિરફ કાતરવાનું શરૂ કર્યું હોવાનું આપણે જણ્યું છે, તેમ ક્ષત્રપ ચબ્હણ પણ, જે અનેક સિક્કાઓ પડાવ્યા છે તેમાં પણ કેટલાક ઉપર 'રાજ'નું બિરફ જોવાય છે; અને તે વિશે મનાય છે કે (આવતા પરિચ્છેદમાં તેને લગતી ચર્ચા કરતાં આપણે સાબિતી આપીશું) તેવા સિક્કાઓ તેણે પણ અવંતિની ગાદી હાથ કર્યા પછી જ પડાવ્યા

છે. એટલે કે આ બન્ને પરદેશી રાજકર્તાઓએ, ખુદ હિંદમાં નિવાસ સ્થાન કર્યો છતાંએ

કનિષ્ક શા માટે અને અનેક મુલક ઉપર રાજ્ય-રાજા કહેવાયા સત્તા અને અધિકાર ભાગવ્યા હતાંએ, જ્યાંસધી સકળ હિંદના

હદયરૂપ ગણાતા એવા અવંતિદેશ પ્રાપ્ત કર્યા નહોતા. ત્યાંસુધી 'રાજા' પદ જેમ ધારણ કર્યું નહેાતું, પણ પાતાના દેશ તરકૂના અધિકાર સૂચક ક્ષત્રપ કે મહા-ક્ષત્રપ પદે જે હતાં તેને જ ધારણ કરીને સંતાય ધર્યો હતા, તેમ આ કુશાનવંશી સરદારાને પણ, તેઓ હિંદ મહારની જ પરદેશી પ્રજા હાેવાથી, ઉપરના રાજ-વંશીઓનું જ અનુકરણ કરવાની સલાહ મળી હોય અથવા તેમના પગલે ચાલવાનું તેમણે જ દૂરસ્ત વિચાર્યું હાય એવા અનુમાન ઉપર આપણે જવું પડે છે. વળા આ કલ્પનાને એ ઉપરથી સમર્થન મળે છે કે. કડકસીઝ ખીજાએ સિક્કા તા પડાવ્યા છે અને હિંદની ભૂમિ ઉપર અધિકાર પણ બાેગવ્યાે છે, છતાં તેણે 'રાજા' પદથી વિભાષત થઈને એકપણ સિક્કો પડાવ્યા હાવાનું જણાયું નથી. ખરૂં છે કે તેણે 'રાજા' કરતાં પણ વિશેષ મહત્ત્વતાદર્શક, "રાજાધિરાજ અથવા મહારાજા "ના ખિરૂદ જેવા ઇલ્કાળ પાતાના નામ સાથે જોડી તો દીધો હતો. પણ મથુરા શહેરમાં પાતાના નામની રાજા તરીકેની ઉદ્દધાષણા તે ગર્જિત કરી શકયા નહાતા (જે આપણે તેના વૃત્તાંત લખતાં ગત પરિચ્છેદમાં જણાવી ગયા છીએ ). એટલે એજ વિચાર ઉપર અનુમાન દારવાય છે કે. જેમ સકળ હિંદનું મધ્યસ્થાન અવંતિને ગણવામાં આવતું હતું તેમ ઉત્તરહિંદનું મધ્યસ્થાન મથુરાને ગણાતું હાેલું જોઇએ<sup>૧</sup>; અને જ્યાં સુધી તે ભૂમિના પાતે સ્વામી ન ખને ત્યાં સુધી પાતાના સાર્વભામત્વમાં તેટલા અં**રા** ઉશ્વપ રહી છે એમ ગણાતું હાતું જોઇએ. એટલે જ. વેમ કડકસીઝ પાતાને તેટલા દરજ્જે એનશીબ રહેલા સમજતા રહી ગયેલા નજરે પડે છે. જ્યારે કનિષ્કતે તે પદથી વિભૂષિત થયેલ જોઈએ છીએ ત્યારે એમ

<sup>(</sup>૧) જુઓ ગત પશ્ચિકે દીકા નં. ૧૦૦

निश्चय करवे। पडे छे के, तेखें पेति मधुराने। स्वाभी भनतां क, राज्य पहसुक्त सिक्ष्माओं। पडाव्या दशे; वणी राज्य करतां पण अधिक जारववंतु मदाराज्यधिराकनुं पह पेताना ओक पूर्वके धारण कर्ये हें होवाथी, पेताने। हरूकों ते समयथी लिल पडी गये। छे ओम हर्शाववा, तेमक साथ साथ पेताना वंशनुं नाम एककवण अक्षरे धतिहासनां पृष्ठे गर्वान्विष्ठपणे एव्यारातुं कणवार्ध रहे ते साइ, पेताना वंशना ओक शक्ष्म धतिहासकारे। अयक्षित करी हीधा होवा कोध्ये. धतिहासकारे। अत्यारे तेने एत्ररहिंदना शक्ष तरीके आणभावी रह्या छे.

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે પાતાના વંશમાંથી તેણે જ મથુરા શહેર જીતીને પ્રથમ પ્રવેશ તેમાં કર્યો હોવો જોઈએ. આ જીત તેણે કયા વરસે મેળવી હતી તેના સમય સાથે આપણે ખહુ સંબંધ નથી. ગમે તે વખતે મેળવી હોય, પણ તેણે જ મેળવી હતી, એટલે તેના જ રાજ્યારંભથી તેશકના પ્રારંભ થયા ગણી શકાય.

આ કુશાન વંશના દ્વિતીય ભૂપતિ વેમ કડક્સીઝને અને આ ત્રીજા ભૂપતિ રાજા કનિષ્કને કાંઇ સગપણ સંબંધ હશે કે કેમ તે વિશે વેમ અને તેના વિદ્વાનામાં મતબેદ રહેલ હાય સંબંધ એમ જણાય છે. કેટલાકનું માનવું એમ થાય છે કે તે બે

વચ્ચે કાંઈ જ સંબંધ હાેવા ન જોઈ એ, કારણ કે તે એના રાજ્ય અમલ વચ્ચે લગલગ દસ વરસના ગાળા પડી ગયેલા છે. ( જુઓ ગત પરિચ્છેદે પૃ. ૧૨૮ ઉપર દર્શાવેલી વંશાવળી) જે વાતના ર્ઇન્કાર આપણે તેજ પરિચ્છે**દે** આગળ ચાલતાં સાબિત કરી બતાવ્યાે <mark>છે. એટલે તેમની માન્યતાને</mark> આધારે રચાયલ અનુમાનમાં આપણે ફેરફાર જ કરવા રહે છે. તેથા કરીને મારૂં માનવું તા એમ થાય છે કે. તે ખેતી વચ્ચે સગપણ સંબંધ **હતા** એટલું જ નહીં પણ ઉલડું તેમના સંબંધ પિતાપુત્ર તરીકેના જ હાવા જોઇએ. કેમંક (૧) તે ખેની વચ્ચે સમયનું કાંઇ જ અંતર રહી ગયું નથી પરંતુ અલંગ-પણે તેમના રાજ્યકાળ ચાલુ રહેલા દેખાય છે (ર) આગળ ઉપર વર્ણવેલા તેના રાજ્ય વિસ્તારનું વૃત્તાંત વાંચતાં જણાય છે કે. તેના પુરાગામી એવા વેમ કડકસીઝ સાથે ચોનાઈ શહેનશાહે જે પ્રકારતા અપમાનભર્યો વર્તાવ કર્યો હતા, તેના જવાય તેણે તેવા જ કડક પગલાં ભરીને અથવા કહા કે તેના જ સિક્ષા તેને સામા બદલામાં પરખાવીને વાલ્યા હતા. વિચાર કરા કે, જો કાઈ એ રાજ વચ્ચે કાંઈ સંબંધ જ ન હેાય, તેા એક રાજ્ય લડાઈ લડવાનું જોખમ માથે ઉઠાવે ખરા ? અરે કહેવાય કે સંબંધની વાત તા એક ખાજુ રહી પણ તે સંબંધ અતિ धनिष्ठ प्रधारते। अते सहेके क ओक भीकाने असर પહેાંચાડનારા હાેવા જાઇએ (૩) ધારા કે, ખેના સમય વચ્ચે કાંઈ ગાળા પડયા હતા જ ( આ ચર્ચાના અન્ય કારણાની તપાસ તા આગળ લેવાઈ ગઈ છે: પરંતુ જે કારણ તપાસ્યા વિનાનું રહેવા **દીધું હતું** તે એકલાની જ ચર્ચા અઢીં કરી છે.) તા વાસ્તવિક્ર-

<sup>(</sup>ર) જેમ આ દસ વર્ષના ગાળાની વાત પણ, પાતે દોરેલા અનુમાનને ખંધખેસતા કરવાને ગાઠવી કાઢવી પડી છે, તેમ આ વંશની સ્થાપનાના સમય માટે પણ ઇ. સ. હરના સમય તેમણે જેડા દીધા છે. આકો તે માટે પ્રમાણ કે આધાર રજા થયા નથી જ. અત્રે તેમને દોષ દેવાના મારા હેત નથી, પણ સરાધનના વિષય જ એવા છે કે અનેક દેકાણે અનુમાન અને કલ્પનાઓ નીપજાવી કાઢવી પડે છે અને પછી જ તેને અનેક પુરાવા સાથે કસી જેવી પડે છે. કહેવાનું તાત્પર્થ એ છે કે કસોટીએ ચડાવ્યા પહેલાં તેના દદ્ભવ તા કરવા જ રહે છે.

આવી સ્થિત છે; તેના જે કાઈ નામચાન કે છાપધારી વિદ્વાન આશરા લ્યે તો તેને સર્વ કાઈ સ્વીકારી લ્યે છે એટલું જ નહિ પણ તેના ગુણગાન સુદ્ધાં ગાવા મડી પડે છે. જ્યારે મારા જેવા કાઈ ઉગતા કે નવા નીશાળીઓ તેલું પગલું ભરે છે તા તેને માથે કંઇને કંઈ શીરપાવ આપવા મડી જાય છે. આવી જાતની મનાદશામાં સુધારા કરવા રહે છે.

<sup>િ</sup>આ એ બાળતામાંની એક તા નિરાધાર હાેવાનું અત્ર સાબિત થયું છે: અને બીજીના પણ તેજ પ્રમાણે ફેજ થવાના છે તે ચુષ્ણના વત્તાંતે સમજાવ્યું છેત્યાંથી જોઈ લેવું.]

शुं छे है, वेम भीलानी गादीनुं स्थान अने हिन्ष्डनी गादीनुं स्थान भने लुदा लुद्दा प्रदेशमां है।त. पख्ते तेम तो नधी क, हेमहे भन्नेनां स्थाने। माट अने मथुरा क छे, है के मात्र मधु महे तो भारेह माहिसना छेटे क आवेसां स्थणा छे. परंतु सिस प्रदेशनुं अंतर दर्शावतां स्थाने। नथी. द्रसीस इराय है, डास्मिरनी हुन्मतने अंगे भेना समयनी वच्चेनुं ते अंतर दर्शाव छे. भई छे हेशहेशनी छतना समयमां अंतर तो हंमेशां रहे क, परंतु तथी अम नथी सिद्ध थतुं हे ते भे वच्चेने। सगपख संभंध क नहेति।. इसुं केमने। मत अम छे है, तेओ वच्चे डांई संभंध होवो न लोईओ तेओ। पख ओटसी तो स्वीकार करे छे क, हे तेओ। येक लितनी प्रकार कता.

ઉપરનાં ત્રણ તેમજ વંશાવળી ગાઠવતાં કરેલી ચર્ચામાં દર્શાવેલ અન્ય કારણોના સમગ્રપણે વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે એટલા જ સાર ઉપર આવવું રહે છે કે, તે ખન્ને પિતાપુત્ર થતા હોવા જોઈએ.

તેણે ર૩ વર્ષ રાજ્ય કર્યું હોવાનું આપણે નાંધી ગયા છીએ. એટલે તેનું રાજ્ય ઇ. સ. ૧૦૩થી ૧૨૬ સુધી લંખાયું હતું એમ ગણવું તેના રાજ્યવિસ્તાર રહે છે. આ સર્વ સમય<sup>8</sup> તેણે

हेशा छतवामां तथा लडाएंगे। लडामां क गाल्ये। हेणाय छे. तथी इरीने उत्तर िंहने। पश्चिम राज्युताना अने सिंधवाणा लाग लगला सभला छती ला ने तेणे पेतानुं साम्राज्य अति विस्तृत जनावी हीधुं ढतुं. आ जाज्य अलिप्राय ज्ञावतां उच्यारे छे हे, "The Süe Vihara of the 11th year of Kanishka proves that the suzerainty of the kushanas extended to the country of the lower Indus at this date= इनिष्डे पेताना राज्यना अशिआरमे वर्षे जंधावेश

શ્યુ વિહારથી એમ સાબિત થાય છે કે, તે સમયે ર્શિધુ નદીના નીચેનઃ–દક્ષિણ તરકૂના પ્રદેશ સુ**ધ**િ કુશાન સામ્રાજ્ય લંબાયું હતું." આ કથનની પ્રતીતિ હિંદુ હિસ્ટરી નામે પુસ્તકના લેખક મહાશયના નીચેના શખ્દાયી આપણને મળે છે. His dominions includes Kabul, Kashmir, Mattura and Magadh (?) Practically he was the Lord Paramount in North India= तेना साम्रा-જ્યમાં કાસુલ, કાશ્મિર, મશુરા તથા મગધ્<sup>પ</sup> (?) ના સમાવેશ થતા હતા-વાસ્તવિક રીતે ઉત્તર હિંદના તે એક છત્રી સમ્રાટ હતા. આ જીત મેળવ્યા ખાદ હિંદ ખહારની પાેતાના વંશની ઝાંખી પડેલી કોર્તિને ઉજવાળવા તરફ તેણે પાતાનું ધ્યાન દારવ્યું હાય એમ સમજ્ય છે. પ્રથમ તેણે કાશ્મિર દેશમાં પાતાનું સ્થાન મજખૂત કરી, ત્યાં પાતાના નામે કનિષ્કપુર નામનું ગામ વસાવ્યું દેખાય છે. અને ત્યાંથી સીધા જ -એટલે કે ખૈબરધાટના રસ્તે હિંદની બહાર નીકળી હિંદુકુશપર્વતને ચક્રાવા મારીને જવાને બદલે-કાઈ ધાટ દારા ખાટાન અને તિખેટમાં ઉતર્યો હોય એમ માલુમ પડે છે. તે પ્રદેશા ક્રમેક્રમે ચિનાઇ શહેનશાહના સર-દારા પાસેથી છતી લેવાની કારવાઈ તેણે રચી હતી અને તેમાં કાવ્યા પણ હતા. તે એટલે સધી કે. પાતાના પુરાગામીને –હવે આપણે સાબિત કરી ચુકયા છીએ કે તે પ્રરાગામી એટલે વેમ કડકસીઝ તેના पिता क थता हता तथी तेना पिताने-के शिक्त આપી ચીનાઇ શહેનશાહે ૨૫-૩૦ વર્ષ ઉપર મુલક લઈ લીધા હતા તે સર્વે પ્રદેશ પાતાના સામ્રાજ્યમાં બેળવી લીધા તથા તે ઉપરાંત. તે શહેનશાહે પાતાના पिता तरक लक्षेत्र अपभानकनक वर्तावना वैरक्ष्पी **બદલા તરીકે, તે શહેનશાહના એક પુત્રને પાતાના** દરભારમાં-એટલે મથુરામાં-લડાઇના બાન તરીકે એક પ્રતિનિધિ રૂપે માેકલવાની કરજ પાડી હતી. આ જીતનું વર્ણન લખતાં આક્રમકું હિસ્ટરી આક્ર

<sup>(3)</sup> નુએ! આગળ ૬૫૨ ડી. નં. ૧૨નું મૂળ લખાણ.

<sup>(</sup>૪) જુઓ મનકુર પુસ્તક લાગ ૧ પૂ. ૭૦૩

ઇન્ડિયામાં <sup>૬</sup> લખેલ છે કે "He avenged his predecessor's defeat in Chinese Turkestan=ચીનાઇ તુર્કસ્તાનમાં તેને હરાવીને પાતાના પ્રેરાગામીને પરાજય પમાડયાના વેરના તેણે બદલા લીધા હતા '' ત્યારે વળી ભારત દેશના સંક્ષિપ્ત ઇતિ-હાસના લેખકે તા સાકસાક શબ્દામાં જણાવી દીધું છે<sup>૭</sup> કે "યારખંડ. ખાટાન કે પ્રાંત છત લીયે મૌર ચીની યુવરાજ કનિષ્ક કે દરભામે જ્યાનત (પ્રતિનિધિ) કે તારપર.....(ભેજ દીયા થા)... **આ**ટલેથી જ નહીં અટકતાં કદાચ તેણે પાતાનાં પગલાં આગળ લંખાવી માંગાલિયા નામના ચીનાઇ પ્રદેશ પણ તેણે જીતી લીધા હાય એમ સમજાય છે. જેથી હિંદુ હિસ્ટરીના લેખક જણાવે છે કે, The name and fame of Kanishka is cherished by tradition, not only in India, but also in Tibet, China, and Mongolia= દંતકથા પ્રમાણે. રાજા કનિષ્કનાં નામ અને કીર્તિ એકલા હિંદમાંજ નહીં, પણ તિએટ, ચીન અને માંગાલિયામાં પણ સાચી રીતે હર્ષભેર જળવાઇ રહ્યાં છે. મતલખ કે તેણે ચીન દેશની ઉત્તર હદ સુધીના માંતા છતા લોધા હતા. 'લાેબને **નહીં ચાે**લ' તે કહેતી અનુસાર આટલેથી સંતાષ ન ધરતાં તે આગળ તે આગળ છત કરતા ધસમસી જવા લાગ્યાે. એટલે લાંખા સમયથી પાતાના વતનથી દૂર દૂર **હ**ડસાઈ ગયેલ સૈન્યદળમાંના કાઇક સિપાઇએ, જેમ અલેક-ઝાંડર ધી શ્રિઇટનું ખૂન કરી નાંખ્યાનું કહેવાય છે<sup>લ</sup>

તેમ આ રાજા કનિષ્કની ખાબતમાં બનવા પામ્યું હતું. જેની નોંધ ઑકસફર્ડ હિસ્ટરી એાક ઇન્ડિઆમાં નીચેના શબ્દામાં લેવાઈ છે. ૧૦ Tradition affirms that he must have been smothered, while on his last Northern campaign by officers, who had grown weary of exile beyond the passes=દંતકથા કહે છે ૧૧ કે જે સરદારાે ઘાટના પેલીપાર લાંબાે વખત ગાળ-વાથી ખૂબ કંટાળી ગયા હતા તેમણે ઉત્તર પ્રદેશની (રાજાની) ચડાઈ લઈ જતાં તેને રહેંસી નાંખ્યા હશે." આ ખધા વિવેચનર્ધ! સમજાશે કે રાજા કનિષ્કતું મરણ કુદરતી સંજોગામાં નથીજ થયું, પછી એકાદ સૈનિકે જ ખૂન કર્યું હોય કે કાેઈ અફસરે પણ કર્યું हाय; ओक्षहे क्युं हाय के अनेकाओ अणवा करीने કર્યું હેાય; કદાચ ઠેઠ ચીનની ઉત્તર હદે થયું હાય કે વચ્ચેના પ્રદેશમાં થયું હેાય; ગમે તેમ <mark>થયું હ</mark>ાય પણ પાતાનાં સગાંવહાલાં અને કુટુંખીજનાથી ધણે દૂર અને પાતાના રાજનગર તેમજ ધરથી આધે. ક્રાઈ અજાણી બૂમિમાં તે મરણ પામ્યા છે એટલું તેા ચાેક્કસ સમજવું રહે છેજ. અત્રે એટલી નોંધ જ કરવી જરૂરની છે કે, હવે તાે તેનું મરણ નીપજી ચૂકેલ હાેવાથી કરીને હિંદમાં તે આવે અતે મથુરાની દક્ષિણે આવેલ અવૈતિદેશ કે અન્ય પ્રદેશા જીતવાનું મન ઉપર લ્યે, તે પ્રશ્નજ વિચારવાે રહેતા નથી. બાકી તે ગાદીએ બેઠાે તે સમયે જો હિંદની ખહાર જવાને ખદલે અવંતિદેશ કે દક્ષિણ હિંદ

<sup>(</sup>૫) મગધદેશ તેણે છત્યા હતા એવા પુરાવા મને મળ્યા ન ઢાવાથી અહીં મેં સંશયદર્શક ચિન્હ મૂક્યું છે.

<sup>(</sup>૬) નુઓ તે પુસ્તકનું પૃ. ૧૩૦

<sup>(</sup>૭) નાઓ તે પુસ્તક પૃ. ર૩૨

<sup>(</sup>૮) નાઓ તે પુસ્તકમાં પૃ. ૬૫૩

<sup>(</sup>ક) અત્યાર સુધી ઇતિહાસમાં આ પ્રમાણે જણાવાય છે; પરંતુ હવે તો અલેક્ઝાંડરે હિંદ ઉપર કરેલા આ હુમ-લાનું આખું યે વર્ણનજ નવીશોધના આધારે કદાચ કરી જતું દેખાય તેમ લાગે છે તેથી અહીં યે ખૂન કરી નાંખ્યાનું કહેવાય છે એમ લખવું પડ્યું છે.

<sup>(</sup>૧૦) નુઓ તે પુસ્તકમાં પૃ. 1૩૦

<sup>(</sup>૧૧) જે કે અહીં તા માત્ર દેતકથા તરીકે જ જથાન્યું છે. પણ બે ત્રણ વિદ્વાના એકજ પ્રકારનું કથન કર્યા કરે છે એટલે આપણે તેને સાધારણ હકીકત તરીકે માન્યું છે. છતાં બનવા ચાગ્ય છે કે, સર્વે કથાનકા પણ પાતાને મળેલી એકજ હકીકત—અથવા કહો કે—દંતકથાને લઇનેજ તેને તે વિધાન કર્યે ગયા હોય.

વળી એમ પણ બનવું જણાયું છે કે, એક વખતની દંતકથા લાંબે દહાંડે સત્ય હકીકત તરીકે પણ પુરવાર થઈ જય છે.

જીતી લેવાને તેણે વિચાર કર્યો હોત. તા તેનું પરાક્રમ અને સાહસિકપણું જોતાં, તે સહેલાઈથી સર્વ મુલક જીતી લઇને, મગધપતિ થયેલ અનેક સમ્રાટા કરતાં વધારે નહોં તા તેટલાજ ભૂમિપ્રદેશ તે છતા લઇ શકત; કેમકે તે સમયે અવંતિ ઉપર તથા દક્ષિણના આંધ્રદેશ ઉપર, જે રાજકર્તાએ। રાજ કરતા હતા તે સર્વે ખળ-વાન નહોતા; જે હકીકતની આગળ ઉપર ચકણનું વર્શન કરતાં આપણને ખાત્રી થશે, એટલું જ નહીં પણ ચષ્ડણ જેવા નાતા ક્ષત્રપ જે તેના ગળ્ત કરતાં વિશેષ ખળવાન બની શકયા છે, તે પણ ઉપર વર્ણ-વેલા **સંજો**ગાનું જ પરિણામ હતું તથા આપણે ટાંકેલા **કથનના પ્ર**તીકરૂપ હતું એમ સહેલાઈથી સમજમાં ઉતરી જશે.

ઉપરના પારિગ્રાક્ષમાં સાળિત કરી ગયા પ્રમાણે तेने। राज्य विस्तार हिंहमां के **તેવી રાજનીતિ**. હતા તે કરતાં હિંદની અમિ ખઢાર કુદ્રંભ તથા ઉમર વિશેષ હતા એમ તુરત દેખાઈ આવે છે. પરંતુ આપણી મર્યાદા અત્ર, માત્ર ભારતદેશ પુરતું વર્ણન કરવાની હાેઇને આપણે તત્સંબંધીજ વિવેચન કરવાના અધિકારી છીએ.

આ પણે કહી ગયા છીએ કે, તેણે જેમ જેમ મુલકા કખજે કરી લેવા માંડયા, તેમ તેમ તેને આગળને આગળ વધવાની આકાંક્ષા ઉત્તેજીત થવા લાગી હતી. પરિણામે રાજવહીવટ ચલાવવામાં તેનું લક્ષ ખિલકુલ ન હતું; ખલ્ક હાય તા પણ પાતે દૂરને દૂર હાેવાથી તેમાં ચંચુપાત પણ કરી શકે તેવા સંજોગા નહાતા. તેથા તેણે પાતાની અગાઉ થઈ ગયેલા રાજવીએને પગલે ચાલવાનું યાગ્ય ધાર્યું હતું. જેમ હિંદી સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને, યાનપતિ હિમેદ્રોઅસ અને મેનેન્ડરે તથા ઇન્ડાેપાર્થિઅન સમ્રાન ટાએ પાતપાતાની હકુમત તળે આવેલ પ્રદેશના સગવડ પડતા ભાગલા પાડી, તે દરેક ઉપર કારાળારી કાર્ય માટે સૂખાએ નીમી દીધા હતા, તેમ રાજા કનિષ્ક પણ કર્યું હતું. આવા કામમાં તેણે પાતાના

ઉમરલાયક ખે પુત્રોની સૌથી પ્રથમ સઢાય **લીધી** હતી. તે ખેમાંથી જયેષ્ઠ પુત્રનું નામ વાસિષ્ક-વઝેષ્ક (ટ્રંકતામ ઝેષ્ક-જીષ્ક) અને તેથી નાનાનું નામ હુવિષ્ક–હુષ્ક હતું. વાસિષ્ક યુવરાજ પદે નિયુક્ત કરાયાે હાેવાથા તેતે પાતાજેટલી–એટલે સમ્રાટ તરી કેના સર્વ અધિકાર સાંપી-રાજનગર રહી સર્વ કારાળાર ચલાવવા ઉપરાંત અન્ય પ્રાંતિક સર્વ અધિકારીએા ઉપર સામાન્ય દેખરેખ રાખવાનું કાર્ય નિયત કર્યું હતું; જ્યારે હુવિષ્કને, કાશ્મિર અને તેની આસપાસના પ્રદેશ સંભાળવાનું સોંપ્યું હતું. તેમજ રાજપુતાના ( મધ્યદેશ તે કહેવાતા હતા અને તેની રાજધાનીને મધ્યમિકા નગરી કહેવામાં આવતી હતી જુઓ. પૃ. 3. ભૂમકના વૃત્તાંતે ) તથા સિંધવાળા પ્રદેશ ઉપર પાતાના રાજવંશી કુટુંખના તા નહીં જ. પણ પાતાની ખાસિયતને અનુકળ પડે તેવા અને કહ્યામાં રહે તેવા એક સરદાર જે ધ્યમાતિક નામે હતા તેને ક્ષત્રમ પદ અર્પણ કરી ત્યાં નીમ્યાે હતાે. આ સરદાર રાજ્ય કનિષ્કના સમયમાં જ મરણ પામવાથી તે સ્થાન ઉપર તેના જ પુત્ર ચષ્ડણને તેજ અધિકાર સાથે-ક્ષત્રપપદે, નિયુક્ત કરવામાં આવ્યા હતા (જે હકીકત આપણે તૃતીય પરિચ્છેદે વિસ્તારપૂર્વક દર્શાવી છે). આ પ્રમાણે રાજ્યના મુખ્ય ત્રણ અધિકારીએ! નીમવામાં આવ્યા હતા. ઉપરના ત્રણમાંના ખે મુખ્ય હાેદાવિશે. ઑકસફર્ડ હિસ્ટરી ઑફ ઇન્ડિયાના લેખકન કથન હજુ સાક્ષી પુરે છે; જ્યારે ત્રીજાની ભાખતમાં કાઈ ઠેકાણે અદ્યાપિ પર્યત ઉલ્લેખ થયે નજરે પડતા નથી. પરંતુ આ પછીના પરિચ્છેદે દર્શાવેલી હ્ર્યાકત ઉપરથી આપણે ગાઠવી કાઢવી પડી છે. ઉપરના લેખક મહાશય જણાવે છે કે. ૧ર—Kanishka spent most of his life, waging successful wars; whilst absent on his distant expeditions, he left the government of the Indian province in the hands of, first of Vasishka, apparently his

<sup>(</sup>૧૨) નુએ એક્સકર્ડ હીસ્ટરી એાક ઇન્ડિયામાં

પૂ. ૧૩૦નું અવતર છ્.

elder and then of Huvishka apparently his younger son=sनिष्डे पीतानी कंदगीने। मेाटे! साग सडाधओं। डरवामां अने कतवामां क गाल्ये। छे. अने ज्यारे हरनी यडाधओं मां केडाये। रहेता, त्यारे हिंदी प्रांतनुं रेड राज्यस्डान, प्रथममां ४ विस्कृत के पीताने। मेाटे! पुत्र हतो तेना हाथमां अने पाछणधी रेपहुविष्ड हे के तेने। धीकों अने नाने। पुत्र हतो तेना हाथमां तेहें। मूड्यं हतुं."

લડાઇએ લડવી, સામાને હરાવવા અને તેના મૂલક જીતી પાતાનું સામ્રાજ્ય વધારવું; આટલા મુદ્દા સિવાય ખીજાું કાંઈ લાેકાપયાગી કાર્ય તેના ફાળે નાેંધાયું હાેવાનું નીકળતું નથી.

હવે તેના કુટુંખ અને ઉમર વિશે થાંકુક જણાવી દુઇએ. તેની ઉમર કેટલી હતી તે જાણવામાં આવી હાય એવા કયાંય ઉલ્લેખ થયા દેખાતા નથી. છતાં તે વિષયમાં અનુમાન કરવા યાગ્ય કેટલીક હકીકતા આપણી પાસે માે બુદ પડેલી છે. એક, એમ છે કે તેણે ૨૩ વર્ષ રાજ્ય કર્યું છે. ખીજાં, તેનું મરણ રાજ-નગરથી ધણે દર આકરિમક સંયોગામાં નીપજ્યું છે અને ત્રીજું, તેના પિતા વેમ તથા પિતામહ કડક્સીઝ પહેલા લગભગ ૮૦ વર્ષનું આયુષ્ય ભાગવા મરણ પામ્યા છે. આ છેલ્લી ચીજના વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે સહજ અનુમાન કરી શકાય છે કે, તેના પિતાની ઉમંર ૮૦ વર્ષ સુધી પહેાંચી છે તા તેના મરણ સમયે પાતે કમમાં કમ ૪૫-૫૦ વર્ષના તા હશે જ. અને રક વર્ષ રાજ ભાગવ્યું છે તા તે હિસાએ આશરે ६८-હંકની ઉમરે મરણ પામ્યા હાવા જોઇએ. પરંતુ को अक्षरभातथी भरख न पाम्या होत ता क्राय તેના પિતા અને પિતામહ જેટલું લાંછુ આયુષ્ય પણ

તેને ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે ખે પુત્રો હતા. જ્યારે ખુદ કનિષ્કની ઉમર દૃપ જેટલી લેખાય છે ત્યારે તેના જેયેષ્ઠ પુત્ર વગ્રેષ્કની ઉમર લગભગ ૪૦-૪૫ અને તેથી નાના હુવિષ્કની પાંચેક વર્ષ કમી એટલે આશરે ૩૫-૪૦ની ગણવી પડશે. પ્રાચીન સમયે અધ્યાત્મિક જીવનની અગત્યતા સ્વીકારી, દરેક રાજા તથા રાજ્ય પાતાના ધર્મ વીશ

તેના ધર્મ અને તે કેટલી ખધી પ્રીતિ અને લક્તિ આધારે ઘડાયેલ દર્શાવતાં હતાં તેનું વર્ણન હાલના તેનું જીવન સુદ્ધિવાદી અને તેથી કેટલેક દરજ્જે જડ ખની ગયેલા જમાના-

માં ભલે નિરર્થક જેવું લાગશે, છતાં તે નિરર્થક હતું કે

ભાગવી શકત. મતલબ કે કેમ જાણે દરેક રાજા લગલગ ૭૦–૭૦ વર્ષની ઉમર લગલગ લખાવીતે આવ્યા ન હોય ? આટલું છતાં યે જ્યારે ખીજા મુદ્દાના એટલે કે. મરણ સમયે તેને લડાઇ લડતાં અને ઉપરની ગણત્રી સાચી જ કરે તા ६८-७० જેટલી પાકટ વયે પણ કુચ ઉપર કુચ કરતા વાંચી રહ્યા છીએ, ત્યારે એમ શંકા ઉત્પન્ન થાય છે કે, તેટલી ઉંમર કરતાં નાની વયેજ તેનું મરણ થયું હાેવું જોઇએ. છતાં તે પ્રદેશમાં આવી રહેલા પર્વતાની આબાહવાને લોધે જળવાઈ રહેલી મતુષ્યાની તંદુરસ્તી, તેમનાં ખડતલ શરીર, ધાડેસ્વારની જેવી ગળાતી જીદગીથી કસાયલી અવસ્થામાં ગળાતું જીવન, તથા ભરાવદાર કાયા સાથે ખુટ ઊંચાઇનું દેહમાન જોતાં. ત્યાંના માનવીઓમાં તેટલી ઉમર કાંઇ વૃદ્ધપણાની સચક ન જ લેખી શકાય. આ પ્રમાણે સઘળા મુદ્દાઓ તાળા જોતાં તેની ઉમર ૬૫થી ૭૦ જેટલી લેખવામાં કાંઈ ખાધા જેવું જણાતું નથી.

<sup>(</sup>૧૩) અહીં એકજ પ્રાંત હોય એમ જણાવ્યું છે એટલે સમસ્ત હિંદમાં જે તેનું રાજ્ય હતું, તેનું એકમ કલ્પીને લખાણ કર્યું છે: બીજી વ્યવસ્થાની ખબર નહીં હોય તેથી આ શબ્દો હચ્ચાર્યા છે (વળી જીઓ નીચેની ટીકા ૧૪–૧૫) અથવા તા હિંદ દેશ પુરતુંજ વર્ણન કરતું તે પુસ્તક છે તેથી પણ થયું હોય.

<sup>(</sup>૧૪) પ્રથમમાં લખવાનું કારણ એમ બન્યું લાગે છે

કે વસિષ્કને ગાદી મળી છે એલું, તથા વસિષ્ક અને હુધિષ્ક ખન્ને એકીજ વખતે ભિત્રભિત્ર મુલકના અધિકારપદે હતા એલું, હજા સુધી મનાયુંજ નથી.

<sup>(</sup>૧૫) નુંએા હપરની ટીકા નં. ૧૪:

પણ વસિષ્ક અને હુવિષ્કનું વતાંત જે આપણે આગળ ઉપર વર્ણવ્યું છે તે જેવાથી ખાત્રી થશે કે, પ્રથમ અને પાછળ તે એ શબ્દોના પ્રયોગજ નીરથંક છે.

સત્ત્વવાળું હતું, તેની ચર્ચામાં ઉતરવાના આપણા વિષય ન હાવાથી આપણે તા તેની ઐતિહાસિક દષ્ટિએ નાંધ જ લેવી રહે છે.

ખરી રીતે તો જેને વર્તમાનકાળ ધર્મની વ્યાખ્યા અને તેનું નામ અપાઈ જ્ય છે તેવી પ્રયાજ પ્રાચીન સમયે નહાતી. એટલે તેઓ કયા ધર્મના કહેવાતા હતા અથવા તેઓ કયા ધર્મ પાળતા હતા તેના નિર્દેશ તેઓ કરતા નહાતા; પરંતુ તે વીશેનાં સ્પષ્ટ ચિદ્ધો તથા સ્મારકા જે તેઓ જાળવી રાખતાં ગયાં છે તે ઉપરથી આપણે જરૂર કહી શકીએ તેમ છે. આવાં ચિન્હા તથા સ્મારકા, શિલાલેખા અને સિક્કાઓમાં શબ્દારૂપે તથા સ્થાપત્યામાં કાતરાવાયેલાં દશ્યા તરીક હાવાનું આપણે નાંધી શકીએ છીએ.

તેઓનાં નામા વિગેર જે શિલાલેખામાં નજરે પડ્યાં છે તેવાનાં કેટલાંક દષ્ટાંતા આ ખંડમાંજ પ્રથમ પરિચ્છેદે તેમની વંશાવળી અને નામાવળી ગાઠવતાં આપણુ જણાવી ગયાં છીએ. વળી આપણી સ્મૃતિને તાજી કરવા અન્ય હકીકતા છાડી દર્છ માત્ર તેમનાં નામા જ અત્ર જણાવીશું. તેમાં મથુરા, સાંચી, આરા, ઇસાપુર, સારનાથ તથા વરડકનાં સ્થળા મુખ્યત્વે દર્શાવાયાં છે. તેમ જ તેઓના સિક્કા વિશેના ખ્યાલ પણ, પુ. રમાં તથા પુ. રમાં અપાયા છે. જ્યારે હવે તે સ્થળાનાં સ્થાપત્ય તથા તેમાં જે દશ્યા કાતરાયલાં નજરે પડ્યાં છે તે વીશે જ અત્રે વર્ણન કરવું રહે છે.

ઉપરનાં સ્થળામાંથી જેમ શિલાલેખા, તેમ અબ્યાસ કરવા યાગ્ય સ્થાપત્યના નમુનાઓ પણ મળી આવ્યા છે. જ્યાંથી આવી વસ્તુઓ થાક ખંધ મળી આવી છે તેવાં ખે સ્થળા વિશેષ ખ્યાન ખેંચે છે. તેને મથુરા અને સાંચી તરીકે જણાવીશું. તેમાંના મથુરા શહેર અને તેની આસપાસની જગ્યા, જ્યાં અનેક ટોંબા ટેકરા આવેલાં

છે અને જેમાંની એકને પુરાતત્ત્વવિદા કંકાલીતિલા નામથી એાળખાવી રહ્યા છે-ત્યાં ખાદાણકામ કરતાં. અનેક મૂર્તિઓ, પટ્ટકા, શિલાએ અને સ્તંબો ઇ. પ્રાચીન સમયની વસ્તુએ। મળી આવી છે. તેમાંની કેટલીક ઉપર તેને લગતા લેખા પણ કાતરાવેલ નજરે પડે છે. આ સર્વ હકીકતનું વર્ણન, ધી મધુરા એન્ડ ઇટસ એન્ટીકવીટીઝ નામે પુસ્તક આકારે અલ્હાળાદ-માંથી ૧૯૦૧માં સરકારે પાતા તરકથી છપાવીને પ્રસિદ્ધ કરેલ છે. મથુરામાંથી મળી આવેલાં કાતરકામનાં દશ્યા. સાંચી તરીકે એાળખાઈ રહેલ સ્થળમાંથી મળી આવતા નમુનાઓની સાથે સરખાવીશું, તા તે ખને મુખ્યપણે સાદશ હોવાનું જ જણાય છે. એટલે ખાત્રી થાય છે કે, તે બન્ને સ્થળાનાં દશ્યા એક જ ધર્મનાં હાેવાં જોઇએ. આ ખે સ્થળા સિવાય એક ત્રીજાં ભારહત સ્તુપવાળં<sup>૧૬</sup> સ્થળ પણ એવું છે કે જ્યાંનાં દશ્યા પણ ઉપરનાં ખેતે તાદશપણે મળતાં જ આવે છે; પરંતુ તેમાં આ કશાનવંશી કાઇ રાજાના નામના ઉલ્લેખ સરખા થયેલ ન હાવાથી <sup>૧૭</sup> તેને ગણત્રીમાં લેવાનું વ્યાજખી ગણાય નહીં એટલે તેનું તાં માત્ર નામ જણાવીને જ આગળ વધીશું.

આટલું પ્રાથમિક વિવેચન કરીને હવે તે ઉપરથી સાર જેવું કાંઇ નીકળી શકે છે કે કેમ તેની તપાસ કરીએ. શિલાલેખામાં આ રાજ્યોનાં નામ ચાપ્પ્પા શબ્દામાં લખાયલા હાવાથી કદાચ તેમનાં તે ન હાય એવી શંકા તો ઉડાવી શકાય તેમ છે જ નહીં. ઉપરાંત જ્યારે તેમણે પાતાના નામ સાથે देवपुत्र શબ્દ જોડયા છે ત્યારે એમ પણ નિશંકપણે કહી શકાય છે કે તેઓ આર્ય સંસ્કૃતિથી જ રંગાયલા હાવા જોઇએ. પછી તે સંસ્કૃતિ માંહેલા તે સમયના મુખ્ય ત્રણ ધર્મી—વૈદિક, ભૌદ અને જૈન-માંથી ગમે તે એક તે હાય. અત્રે તો એટલું જ ભારપૂર્વક જણાવવું પડે છે કે, વિદ્વાનાએ

<sup>(</sup>૧૬) આ દેશ્યા માટે જીએા, જનરલ કર્નિગઢામકૃત 'ધી **લારઢુ**તસ્ત્પ' નામનું પુસ્તક.

આ દરયોનાં એક બેની સરખામણી કરીને કેટલુંક વિવેચન પુ. ૧લામાં અપાયું છે: (જીઓ પુ. ૧ પૃ. ૧૯૬.) (૧૭) કેમકે તે ભારદ્વુત સ્થળવાળાં સ્મારકા જ્યારે દ્વાં

ययां छ त्यारे आ दुशान प्रजनु नाम निशान पण् न हे। इं तेमज ते प्रदेश तेमनी हुदुमतमां पण् इही आव्या न होता. नहीं ते। पाताना राज्यकाले त्यां ज्याने के। ईक प्रकारनु स्मारक तेका ज्यार शिलुं करत क्षेम अनुमान करी शक्ष छ.

આ કશાનપ્રજા અહિંદા હાવાથી તેમને હિંદા ધર્માથી ર્ધતર ધર્મની માની લઇને એમ ડરાવી દીધું છે કે તેઓમાંના વાસુદેવે જ<sup>૧૮</sup> પ્રથમ હિંદુત્વ. આર્યત્વ-એમ કહા કે વૈદિક મતપણું-ધારણ કર્યું હતું અને તે પૂર્વેના તે વંશના સર્વ રાજાઓ હિંદત્વથી પર હતા; તે મંતવ્ય નિરાધાર છે એમ આ ઉપરથી સમજવું. પરંતુ જ્યારે વિદ્વાનાએ ઉપર પ્રમાણેના મત ઉચ્ચાર્યા છે ત્યારે તેમને તેમ કરવાને કાંઈક કારણ તા મળ્યું હાેલું જ જોઇએ. તે બાબતના વિચાર કરતાં એમ સ્થિત<u>િ</u> સમજાય છે કે, વાસુદેવ રાજાના સિક્કા ઉપરનાં ચિદ્ધો તેની પૂર્વેના રાજ્યોનાં સિક્ષાચિદ્ધો કરતાં જીદાં પડી જાય છે તે ઉપરથી કદાચ તેમણે એમ નિર્ણય જાહેર કર્યો હાય. અને તેમ ખનવા યાગ્ય પણ છે. છતાં તે ઉપરથી કાંઇ એમ સિદ્ધ કરી નથી શકાતું કે હિંદુત્વ ગ્રહણ કરવામાં તે જ પ્રથમ હતા. ચિક્ષોના તફાવત ઉપરથી તા માત્ર એટલું જ સિદ્ધ થતું કહી શકાય કે પાતાના પૂર્વજોએ પાળેલ ધર્મનું તેણે પરિવર્તન કરેલ હતું. એટલે કે, તેના પૂર્વજો તે સમયની ત્રણ આર્ય-સંસ્કૃતિમાંથી ખૌદ્ધ કે જૈન નામની કાર્ક બે સંસ્કૃતિને **ચ્યનુ**સરનારા હતા જ્યારે તેણે તેના ત્યાગ કરીને. ત્રીજી સંસ્કૃતિ જે વૈદિક કહેવાતી હતી તેનું અનુસરણ કરવા માંડયું હતું. આટલું જોઈ લીધા પછી તેના પૂર્વનો એમાંથી કાઈ સંસ્કૃતિના ઉપાસક હતા તે પણ તપાસી લઇએ.

તેના પૂર્વજેમાંનો પહેલા રાજ જેને કડક્સીઝ પહેલા તરીકે આપણે એાળખાવ્યા છે તે તા આખીયે છંદગા હિંદ ખહાર જ રહ્યો છે એટલે તેના જીવન ઉપર હિંદમાંની કર્ઇ સંસ્કૃતિએ અસર નીપજાવી હતી તેના તા વિચાર કરવા પણ રહેતા નથી; પરંતુ કડક્સીઝ ખીજાએ હિંદમાં રહીતે જીવન ગાળવું શરૂ કર્યું **હતું** ત્યારથી માંડીને, વાસુદેવે પરિવર્તન કર્યું ત્યાં સુધી શું स्थित हती तेने। क वियार धरवे। रहे छे. ते भारे આપણે મથરા અને સાંચીનાં દશ્યાે તરક કરીને એકવાર નજર દાેરવવી પડશે. આમાં સાંચી સ્તૂપનાં દશ્યાે વિશે १ લ સર્વ વિદ્વાનાની માન્યતા એમ બંધાઇ છે કે, તે સર્વ બાહ ધર્મને લગતાં જ છે. અને જો તેને બાહ ધર્મના કહેવામાં આવે તેા મથુરામાંથી મળી આવતી તેવી જ વસ્ત્રઓને તથા તેના રચયિતાઓને ખાહધર્મી જ કહેવાં જોઇએ. આ સિદ્ધાંતને અનુસરીને, રાજ વેમ અને કનિષ્કને તથા તેના અનુગામીઓને ખાહધર્મી ડરાવવામાં આવ્યા છે. આ પ્રમાણે બધી વસ્તુસ્થિતિ હાત તા. આપણે કાઇને વાંધા ઉઠાવવા જેવું જ નથી. પરંત ઉપરતા જ અભિપ્રાય ધરાવનારા અને તેના લખનારાઓનાં વાકયા વળા આપણને બુદા જ રીતે સૂચવેલા મધુરા ઉપદેશ્યા કરે છે. તેમાંથી, ઉપર ઈટસ એન્ટીકવીટીઝ પુસ્તકના કતો, એન્ડ શબ્દા છે કે.રેં શ્રીયુત મિ. સ્મિથના ખુદના Six bases of Buddha statues, inscribed and dated in the regualr years of the Indo-Scythian rulers, Huvishka, Kanishka and Vasudeva=હુવિષ્ક, કનિષ્ક અને વાસુદેવ નામના ઈન્ડેાશિથિયન રાજ્ઞ્ચાના રાજ અમલે અમુક સમયે કાતરાવેલ એવાં બૌ**દ પુતળાંની<sup>ર ૧</sup>** પાદપીઠા–આમ લખવાથી પાતાની માન્યતા એમ વ્યક્ત કરે છે કે તેઓ સર્વે બૌહધર્મા હતા. જ્યારે પાછા પાતે જ તે પુસ્તકની પ્રસ્તાવનામાં અન્ય **રીતે જ**ણા-વતાં તાંધ કરે છે કે, The objects found by Cunningham with the exception of

<sup>(</sup>૧૮) આ રાનનું વૃત્તાંત તેા હત્તુ આગળ આવવાનું છે. પરંતુ તે વખતે તેના ધર્મવિશે જણાવતાં આ આખત સમજ શકાય તે માટે અહીં ઉલ્લેખ કરી દેવાયા છે.

<sup>(</sup>૧૯) સાંચીને પેઠે આગળના પૃષ્ઠ ઉપર જણાવેલ ભારદુત સ્તૂપની પણ તેજ દેશા કરવામાં આવી છે. વળી આ માટે સરખાવા ઉપરની ઠીકા નં. ૧૧–૧૭.

<sup>(</sup>૨૦) જુઓ તે પુસ્તકમાં પૃ. 3

<sup>(</sup>૨૧) 'ઔદ્ધપુતળાં' એટલે બૌદ્ધ ધર્મીઓનાંજ પુતળાં છે એમ માનવા કાજે કાઈ સ્પષ્ટ શબ્દો નથી જ; તેના અર્થ સામાન્યપણે 'બુદ્ધ'ના અર્થ જ્ઞાતા, સંસ્કૃત, વિદ્વાન ડાહ્યો, એવા રૂપમાં જે થાય છે તે પ્રમાણે કાં અત્ર ન કરી શકાય ? (આ પ્રમાણે મત હચ્ચારી શકવા માટેનું કારણ પણ છે તે માટે જીઓ નીચેની દીકા નં. ૨૨-૨૩).

one ten-armed Brahmanical figure, are all jain=દશ હાથવાળી એક પ્રાહ્મણધર્મી<sup>૨૨</sup> सिवायनी के सधणी भूर्तिओ। કર્નિગઢામને પ્રાપ્ત થઇ છે તે સર્વે<sup>ર ક</sup>જેનધર્મીને લગતી છે. " એટલે કે કનિ-ગઢામ જેમ મથુરામાંથી મળી આવેલ સર્વે મૂર્તિઓને જૈનની માને છે તેમ પાતે પણ તેજ મતના છે. છતાં પાતાના શબ્દા કનિંગહામના કથન ઉપર ટીકા તરીકે ઉતાર્યા છે એમ જો ગણીએ તા, તે શખ્દાના ભાવાર્થ તે પાતે કર્નિંગઢામના મતથી જુદા પડતા દ્વાવાનું જણાય છે. આ બન્ને વિદ્વાન ગ્રંથકારા શાધખાળ ખાતામાં હમેશાં સત્તાસમાન લેખાયા છે. છતાં તેમના અભિપ્રાયા કિંચિદંશે (જો ઉપરમાં જણાવેલ વિકલ્પવાળા ભાવાર્થ ગ્રહણ કરાય તા) ભિન્ન પડ્યા કહી શકાય. જ્યારે એક બંગાળી મ્રાંચ-કાર તે બાબતમાં લખતાં જણાવે છે કે<sup>ર૪</sup> "He also had a great liking for a curious mixture of Greek, Indian and Persian gods. The types of his coins had Heracles, Sarapies, Skanda, Visakha, Pharro and others, but no figure and name of Buddha=श्री । बिंही अने धरानी દેવતાઓનું કૌતુક ઉપજાવે તેવી રીતે મિશ્રણ કરવાના તેને <sup>રપ</sup> ભારે શાખ હતા. તેના સિક્કાની ભાતમાં

હીરેકલીઝ, સરપીઝ, સ્કંદ, વિશાખ, ફેરા (આ બધાં દેવનાં નામ દેખાય છે) ઇ. છે. પરંત બહુની કાઈ આકૃતિ કે નામ સુદ્ધાં પણ નથી. " તેમના કહેવા**ની** મતલ ખ એ છે કે તે રાજનાં સિક્કાચિત્રોમાં અનેક પ્રકારના દેવદેવીએાનું મિશ્રણ<sup>ર દુ</sup> કરાય<u>લું</u> છે. છતાં એક ચિત્રમાં બુહદેવની આકૃતિ કે નામનિશાન પણ નથી. એટલે કે, જે સઘળાએા તે રાજાને બાહધર્મી કહે છે તેમાં પાતે તદ્દન અસંમત છે. છતાં વાચકાના મનમાં કાંઈક વસવસાે ઉત્પન્ન થઇ જ્વય તેવી તેમને ભીતિ રહેલી હાવાને લીધે વળી આગળ ચાલતાં તેજ પૃષ્ઠ ઉપર તે જણાવે છે કે, " Like Kanishka, he was a liberal patron to Buddhist religious endowments. Probably he was growing a Hindu=કનિષ્કની પેઠે તે પણ ભાહ-ધર્મની સંસ્થાઓ પ્રત્યે ઉદારવૃત્તિથી જોનાર હતા. સાવસા તે હિંદુત્વ તરફ ઢળતા જતા હતા. " મતલખ કે તેની અનેક કૃતિમાં ભાહધર્મની જો કાંઇ છાયા પડી જતી નજરે દેખાતી હોય, તા પણ તે બૌહધર્મી જ હાેવા જોઇએ એમ કાેઇએ અર્થ નધી કરવાના: પણ એક રાજ તરીકે પાતાની પ્રજાના સર્વે ધર્મા પ્રત્યે મીડી નજરે જોવું જોઇએ તે પ્રમાણે તે ગ્રાથ-ધારક હાેવા જોઇએ: અને તે હતાજ એમ સમજવું એવા ગર્ભિત સર તે સંભળાવે છે. ઉપરાંત તે રાજા

<sup>(</sup>૨૨) દેશ હાથની છે માટે બ્રાહ્મણ ધર્મની જ હોય અને અન્યની ન હોય એમ આમાં કયાં સાબિત કરેલ છે? (૨૩) બૌલ્લધર્મની એક પણ મૂર્તિ નથી એ વસ્તુસ્થિતિ સ્પષ્ટ કરે છે. એટલે કે બૌલ્લધર્મી મૂર્તિઓ હોવાના સાક્ સાક ઇન્કાર થઇ જાય છે.

<sup>(</sup>२४) & . & . 4. 444

<sup>(</sup>રપ) આ શબ્દો રાજ હુવિષ્કનું વર્ણન કરતાં તેમણે તો લખ્યા છે. પણ અત્યારે જેમ તે વંશમાં એક કનિષ્ક થયાનું હવાનું હોવાનું ધરાય છે, જ્યારે ખરી રીતે બે કનિષ્ક થયાનું હવે સાબિત થાય છે તેમ આ ગ્રંથકારે પુસ્તક લખ્યું છે તે સમયે, કનિષ્ક પહેલો કે હુવિષ્ક પહેલો તે યથાર્ય સમજાયું નહીં હોય; કેમકે પહેલા કનિષ્કની પછી અને બીજા કનિષ્કની પૃર્વેજ હુવિષ્ક થયા છે. આ પ્રમાણે એકની હકીકત

ખીનને નામે લખાઇ જવાઈ છે.

<sup>(</sup>ર૬) આ પ્રમાણે અનવાનું કારણ ગમે તે હશે. પરંતુ મારી કલ્પનામાં નીચે પ્રમાણે આવે છે. (૧) હિંદની બહાર જેને હિંદી સંસ્કૃતિ કહેવાય છે તેવી કાઈ સંસ્કૃતિ દલ્પણે મૂર્તિમંત થઈ નહીં હોય; તેથી પણ ગમે તે આકારના દેવ-દેવીઓ કાતરી કાઢયા હોય. (૨) અથવા તા કુશાન પ્રજમાં જે અનેક (પાંચ પ્રજ્ઞની અનેલી તા હતીજ) તત્ત્વા સમાયલાં હતાં તેનું પ્રતિનિધિત્વ જળવવા માટે પણ જાતજાતનાં ચિત્રો કાતરાયાં હોય.

આ પ્રમાણે શરૂઆતમાં કરવામાં આવ્યું હોય. પણ જેમજેમ તેમના વસવાટ હિંદમાં લખાતા ગયા તેમતેમ તેમની સસ્કૃતિએ અમુક સ્વરૂપ ધારણ કરવા માંડયું છે. અને તે તેમના સિક્કામાં સ્પષ્ટ રીતે કાતરાવવા માંડયું છે.

વૈદિક મત તરફ ઢળતાે <sup>૨૭</sup> જતા હતા એમ પણ કહી દે છે. વળી તે સમયે બૌહ ધર્મના પ્રચાર અને સ્થિતિ વિશેના અન્ય વિદ્વાના ગમે તેવા વિચાર ધરાવતા હશે. પણ પાતે તા તેને માેધમ રીતે વર્ણન કરવાને ખદલે સ્પષ્ટપણે અતે ભાર દર્ધ તે નીચેના શબ્દા-માંજ વ્યક્ત કરે છે. જો કે તેમના વિચારા અત્ર ટાંકી ખતાવવા કાંઈક અપ્રાસંગિક લાગે છે. છતાં સંશાધન કરનારને તેમાંથી અનેક જરૂરી તત્ત્વા સાંપડી આવે તેમ દેખાય છે એટલે તેને ઉતારવા આવશ્યક ધારૂં છું. તેઓ જણાવે છે કેરેં No Buddhist period in the Indian History. Some scholars have made much of Buddhism in India. They think that at one time (say from B. C. 242 to 500 A. D.) Buddhism had eclipsed Hinduism; that a great majority of the people had embraced Buddhism, and that, almost everything was Buddhistic in style etc. It does not appear that there is much truth in it. Buddhism was no doubt prevalent in India. In other parts of India, it was rather sporadic. The large province of Assam was entirely free of Buddhism. The provinces about Hardwar, Canoui, Allahabad, Benares had little Buddhism. Carnal, Jaipur, Panchal etc. furnish no proof as to the prevalence of Buddhism there. Even in Magadh &

Bengal, Hinduism flourished side by side with Buddhism. The monks were regular Buddhists, but the laymen were mostly Buddhistic Hindus i. e. men who followed some Buddhist doctrines on the Hindu basis, having castes and Hindu manners. This is why they could be won to Hinduism easily. There are some native Christians in South India, who still follow the caste system and some other ancestral Hindu manners etc. The Buddhist pilgrims of Ceylon & China of the 4th century A. D. did not notice Buddhism flourish in India=โด้ถิ ปโติดเ-સમાં ભાદધર્મની ખાલખાળા એવા શખ્દા જ હાઇ ન શકે. કેટલાક વિદ્વાનાએ હિંદમાં બાહધર્મનું અતિ ગાૈરવભર્યું વર્ણન કર્યું છે. તેમનું એમ માન**લું થાય છે**. કે-(ઇ. સ. પૂ. ૨૪૨ થી ઇ. સ. ૫૦૦ સુધીમાં) ભાહધર્મને લીધે હિંદુધર્મ ઢંકાઈ ગયા હતા, વસ્તીના માટે ભાગે બૌહધર્મ અંગીકાર કર્યો હતા, અને લગ-ભગ દરેક ઠેકાએ્–જયાં જુએા ત્યાં<sup>ર૯</sup>–સર્વ બૌ**હમય**જ ભાસતું હતું. પણ સમજાય છે કે તેમાં અતિ સત્યાંશ નહાતા. નિશંક બૌહધર્મ પ્રચલિત તા હતા જ. (પહ્યુ) હિંદના અન્ય (કેટલાક) ભાગામાં તા તે છૂટાછવાયા જ હતા. (દષ્ટાંત તરીકે) આસામ જેવા માટા પ્રાં<mark>તમાં</mark> તા બૌદ્ધધર્મ તદ્દન લુપ્ત જ હતા. હરદ્દાર, કુનાજ, અલ્હાળાદ અને ખનારસની આસપાસના પ્રદેશમાં કાંઇક અંશે તે હતા (જ્યારે) કરનાલ, જૈપુર, પાંચાલ

<sup>(</sup>રહ) આ શબ્દાે એમ સૂચવે છે કે, રાજ હુવિષ્ક પછી ⋧ વાસુદેવ થયા છે અને જેણે ધર્મપલટા કર્યા છે તેનું **ખીજ, તેના આ તુર**તના પૂર્વજના સમયથીજ **વ**વાતું ગયું હતું.

<sup>(</sup>૧૮) હિં. હિ. પૃ. ૭૦૨-૩ (૨૯) આ સ્થિતિ તા વ્યાજબીજ હતી. પણ લેખકને

<sup>🎝</sup> विरोध क्षास्या छ ते विद्वानी से क्षेत्र विधाननी छे. विद्वा-

તાએ તે સર્વ બૌદ્ધધર્મનું દેવાનું જણાવ્યું છે પણ આ પુસ્તક્કારને તેમ હૈાવાતું માલમ પડ્યું નથી તેથી જ પાતાના વિરાધ જણાવ્યા છે. પરંતુ જે વસ્તુ વિદ્વાનાએ બૌ**હધર્મની** જણાવી છે તે, જેમ હવે આપણે જોતા **આવ્યા છીએ કે** જૈન ધર્મની જ છે, એમ ને લખવામાં આવે તા, ધારે 🥞 a से अड महाशयने। विरोध कता क रहेशे.

ર્ખ, માં બૌદ્ધર્ધ પ્રચારની કાંઇ નિશાની જ નજરે પડતી નથી. મગધ અને બંગાલમાં પણ<sup>૩૦</sup> હિંદુ અને ખૌદ્ધમ સાથે સાથે જ વૃદ્ધિ પામ્યે જતા હતા. તેમાંના ભિક્ષ વર્ગ યથાસ્થિત ખાહધર્મી હતા પરંતુ પ્રજાજન માટે ભાગે તેં ભાહધર્મી હિંદુઓજ હતા. એટલે કે હિંદુ જ્ઞાતિ અને રીતરિવાજને માન આપી હિંદુ પ્રણાલિકા પ્રમાણે ભાહધર્મને વ્યનુસરતા. તેઓ સહેલાઈથી હિંદુધર્મમાં ભળી જતા, તેનું કારણ પણ આજ છે. (અત્યારે પણ) દક્ષિણ હિંદમાં એવા કેટલાક હિંદુ-ખ્રિસ્તીઓ છે કે જેઓ ગ્રાતિપ્રથા તથા પ્રાચીન સમયના હિંદુ વિધિવિધાના વિ. વિ. તે માને છે. ર્હિદમાં ભાહધર્મ ફાલ્યાે ફ્લ્યાે હાેવાનું વર્ણન ઈ. સ. ની ચાેથી સદીતા<sup>૩૧</sup> સિંહલદ્વીપ અને ચીન દેશના કાેઈ યાત્રિકાએ કર્યું નથી. " વળી આ પ્રમાણે બાલીને પાતાના સમર્થનમાં. હિસ્ટારીઅન્સ હિસ્ટરી એાક ધા વર્લ્ડ નામના આધારભૂત ગણાતા પ્રંથના શખ્દા ટાંકી ખતાવે છે કે, "The Editor of the Historians History of the World is right in observing that owing to its abstractness and rivalry of the Hindus, Buddhism was a failure in India: in modified form it has however prevailed in other parts of India= िहमां 3 रे ले हे ले ! इसि इतिहम ह થયાે નથી<sup>૩૩</sup> છતાં કાંઈક થાેડા ફેરફાર સાથે<sup>૩૪</sup>

હિંદના કેટલાક અન્ય ભાગમાં તે પ્રસારિત થયા છે. તેના કારણમાં હિંદુધર્મનાં હરિફાઇ અને વાસ્તવિકપણું હોવાનું હિસ્ટારીઅન્સ હિસ્ટરી એાક ધી વર્લ્ડના તંત્રીનું જે કથન છે તે સત્ય છે" આ પારિશ્રાફના કાઇ ભાગ ઉપર ટીકા કરવી તે નકામી કહેવાય. છતાં એટલું કહેવું પડે છે કે આ વિદ્વાને ઉપરના મત જાહેર કરતાં પહેલાં, ખુદ ભાદ યાત્રિકાનાં વર્ણના પણ નિહાલ્યાં દેખાય છે જ. માત્ર એકપક્ષી વસ્તુ જોઈ નેજ લખ્યે રાખ્યું નથી.

ઉપરના ત્રણે શ્રંથકારાના (જનરલ કર્નિગહામ, મિ સિમય અને હિંદુ હિસ્ટરીના કર્તા મિ. મઝુમદાર) મતા પંચાસ પંચાસ વર્ષ ઉપરના જૂના સમયના છે. જ્યારે તે પંછીની શોધખોળાંથી સાબિત થઇ ચૂક્યું છે કે, મથુરાની કંકાલીતિલા નામે ટેકરી પાસેથી મળી આવેલી ચીજો મુખ્યપણે જૈનધર્મની દ્યોતક છે. મથુરાનું આ પ્રમાણે છે, તા પંછી તાદશ દશ્યા ધરાવતી સાંચી સ્તૂપની સ્થિતિ પણ તેજ કહેવી જોઇએ. આ બધા મુદ્દાની-વિસ્તારપૂર્વક ચર્ચા કરીને, પુ. ૧માં અવંતિ દેશનું વૃત્તાંત લખતાં, તેમજ પુ. ૨માં પહેલા ત્રણ પરિચ્છેદે ધાર્મિક ચિદ્ધીનું અને સિક્કાચિત્રાનું વર્ણન તથા સમજૂતિ આપતાં, તેમજ તેજ પુસ્તકમાં આખા માર્યવંત્રી રાજ્યોનું ખાસ કરીને સમ્રાટ ચંદ્રગ્રુપ્ત તથા સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનનું જીવન આલેખતાં, અનેક પુરાવા અને દલીલા આપીને સાબિત કરી

<sup>(</sup>૩૦) હિંદના બધા છ્ટાછ્ટા પ્રાંતો લઇને તે વખતની સ્થિતિનું વર્ણન આપ્યું છે. એટલે માનવું જ રહે છે કે લેખકે સર્વ પ્રાંતાના અભ્યાસ કર્યા જ લાગે છે.

<sup>(31)</sup> પાતે ઇ. સ. પૂ. ૨૭૦થી ઈ. સ. ૫૦૦સુધીના ૭૫૦ વર્ષનું અવલાકન કર્યું છે તેમાંથી ઇ. સ. ૪ સદી સુધીમાં એટલે કે ૬૫૦ વર્ષ સુધી તેા આ પ્રમાણે સ્થિતિ પ્રવર્તી રહી દેવાનું ચીન દેશના યાત્રિકાનાં કથન આધારે સાબિત કરી દેતા જણાય છે.

<sup>(</sup>૩૨) હિંદમાં તે આ પ્રમાણે જ હતું. હિંદ સિવાય ખહારમાં એટલે કે સિંહલદ્વીપ ઈ. માં કેવી સ્થિતિ હતી તેનું અંહી વર્ણન કરેલ નથી. ત્યાં કદાચ જીકી પસ્યુ સ્થિતિ પ્રના રહી હોય છે.

<sup>(33)</sup> કતેહમંદ થયા નથી તે વાકમ સાથે પુ. ૧ પૂ. ૪૪માં બંગાળ રાયલ એશિઆડિક સાસાઇડીના વાર્ષિક મેળાવડાના પ્રમુખસ્થાનેથી મિ. હૉર્નેલ સાદ્ધેએ જે ભાષણ આપ્યાનું મેં નોંધ્યું છે તેના શબ્દા સરખાવા. અને પછી નીચેની ડીકા નં. ૩૪ની સાથે તુલના કરા.

<sup>(3</sup>૪) થોડા ફેરફાર એટલે કે બૌલ્લધર્મની માન્યતા જે હતી તેમાં અને હિંદના અન્ય ભાગમાં જે ધર્મ મનાતા રહ્યો છે, તે ખેની વચ્ચે કાંઈક તફાવત હતા. આ શબ્દો શું સ્ચલે છે, પુ. રમાં પ્રયમ પરિચ્છેદે એમ પુરવાર કરાયું છે કે, બુલ્લદેવ પ્રયમ જૈન ભિલુક હતા; તેમણે સાત વર્ષ તે ધર્મ પાજ્યા છે અને તે ખાદ તેમણે ધર્મપલટ કર્યો છે; તે હકીકતને આ ઉપરથી સમર્યન મળે છે કે નહીં તે વિચારા.

આપ્યું છે કે, અત્યાર સુધી જે જે વસ્તુઓ બાહધર્મી હાવાની મનાતી રહી છે તે તે ખાખતમાં વિચાર ફેરવવાની અગત્યતા ઉભી થઇ છે. ખરી રીતે તે સર્વ વસ્તુઓ कैन धर्मना रहस्यने समन्तवनारी ज वस्तुओ। छे. અહીં તા વિદાનાના મત ટાંકી ટાંકીને ચર્ચા કરી લીધી છે. ઉપરાંત મારા તરફથી એક સાથી વિશેષ અગત્યની વાત ઉપર વાચકવર્ગનું ધ્યાન ખેંચવાની જરૂરીયાત લાગે છે. તે ખીના આ કુશાનવંશી રાજ્યોએ જે શિલાલેખા કાતરાવ્યા છે તેના આલેખનની પદ્ધતિ વિશેની છે. જો તેમના શિલાલેખે! તપાસીશ તા માલૂમ પડશે કે તેમાં તેમણે હમેશાં સાલ, ઋતુ, માસ અને દિવસ દર્શાવેલ છે (જુઓ પુ. ૩ના અંતના ખે પરિચ્છેદ) જ્યારે ભાહ ધર્મવાળાએ તે પહિતનું અનુ-કરણ કદાપિ પણ કર્યું દેખાતું નથી. તેઓ તાે માત્ર સાલના જ નિર્દેશ કર્યા જાય છે. એટલે શિલાલેખી પરિસ્થિતિ સ્થવે છે કે તેઓ બાહધર્યી હતા જ નહીં. તાત્પર્ય એ નીકળે છે કે કુશાનવંશી રાજચોના ધર્મ विशे पश् मत देरववे। पडशे तेवे। समय ६वे व्यावी લાગ્યા છે. અને કેટલાક પૂર્વમતાત્રહી વિદ્વાનાએ -સુભાગ્યે જો કે ગણ્યાગાંદયા જ છે-મને આ પ્રકારના મત ઉચ્ચારતાં, હું પાતે જૈનમતાનુયાયી હાેવાથી, તે **ધર્મની** વાહવાહ કહેવરાવવા માટે જ આ બધું લખ્યે જતા હાેવાનું માની લઈ, અંધશ્રહાળુ ઈ. ઈ. અનેક નવાજેશા અને ઈલ્કાખા આપ્યે રાખ્યા છે. તે સર્વ સજ્જતાતે ખાત્રી થશે કે મેં વિનાપુરાવાએ ક્રાઈ ચીજ અત્ર ઉતારવા ધારી નથી. અંતમાં કહેવાની યાદ આપવી પડશે કે, જેમ શક રાજાઓ તથા ક્ષહરાટ ક્ષત્રપા જૈનધર્મી હતા, તેમ આ કુશાનવંશીમાંના પણ કેટલાક તેજ ધર્માનુયાયી હતા. એટલું જ નહીં, પણ ચષ્ઠણ જેવા અજ્ઞાત પ્રદેશના વતનીઓ પણ તેજ **ધર્મ**ને માનનારા થયા હતા. એમ મને તેા તેમના શિલાલેખા, સિક્કાએા અને અનેક પુરાવાએાથી જણાતું આવ્યું છે, જે વસ્તુ પ્રસંગામાત યથાસ્થાને જણાવવામાં આવશે. એટલે ઇતિહાસવિદાએ કાઈ પ્રકારના ભિત્ર પડતા મતાેચ્ચારથી ભડકી ઉઠવાનું કારણ નથી.

કનિષ્ક પહેલાના ુઁ જીવનવૃત્તાંત વિશે આપણા

જાણવામાં જે આવ્યું હતું તે જણાવી દીધું છે એટલે આગળ વધવું આવશ્યક ગણાત. કેટલાક મુદ્દા એવા છે કે,

ટલાક મુદ્દાગ્યાના હતા કટલાક મુદ્દા અવા છ કે, સમજાતી જે તેના જીવનને ભલે સ્પર્શતા નથી પરંતુ અત્રે ન ચર્ચતાં જો

અન્ય ઠેકાણે ઉતારવામાં આવે તા તે અમંગત દેખાઇ જવા મંભવ છે. તેમ બાકીનાને અન્યત્ર લઇ જવામાં કાંઈ વાંધા જેવું નથી. પ્રથમ તેવા મુદ્દાઓનાં માત્ર નામ જણાવીશું અને તે બાદ તે પ્રત્યેકનું વિવેચન કરવાનું હાથ ધરીશું. જ્યારે અન્ય સ્થળે લેવા જેવા જે દેખાતા હશે તેનાં તામ આપી તે કયાં ઉતારવા યાંગ્ય છે તેના નિર્દેશ કરીશું. આવા મુદ્દ ઓ તથા તેમની ચર્ચાનાં સ્થળાની વહેંચણી નીચે પ્રમાણે કરવા મેં ઠરાવ્યું છે.

(अ) અત્ર ચર્ચવા યેાગ્ય

- (૧) ચક્રણવાળી પ્રજા અને આ કુશાનપ્રજા એક કે જુદી જુદી <sup>१</sup>
- (૨) હુષ્ક, જીષ્ક અને કનિષ્કતું ત્રિક **ખે**ાલાયા કરે છે તેના ખુલાસા
- (૩) અપાર્ય, અનાર્ય વિગેરેના કાંઇક સ્ફ્રાટઃ સાથે સાથે યવન, મ્લેચ્છ અને તુર્ક શખ્દાના અર્થની સમજૂતી (आ) કનિષ્ક બીજાના વૃત્તાંતે ચર્ચવા યાેગ્ય.
- (૪) ખેન્તે કનિષ્ક-પહેલાે અને બીજો-વચ્ચેના ગુણ તથા સ્વભાવનું વર્ણન અને સરખામણી (ફ) ચષ્ઠણના વૃત્તાંતે-એટલે કે હવે પછીના .તૃતીય પરિચ્છેદે
- (૫) ચષ્ઠણનું પૂતળું કનિષ્ક સાથે શા માટે?
- ( ૬ ) કુશાનસંવત અને ચક્રણસંવતના સમય વિશે
- (૭) ચક્ષ્ણ અને નહપાણવાળી પ્રજાની **લિન્નતા** (પુ. ૩ પૃ. ૨૧૭માં ખતાવ્યા સિવાયની)
- (૮) ક્ષત્રપ અને મહાક્ષત્રપના હાેદ્દાની ચર્ચા (પુ. ૩ પૃ. ૧૬૪-૭ સિવાયની).

આ આઠમાંના જે ત્રણ મુદ્દા અત્રે ચર્ચવા **રહે** છે તેનું એક પછી એક વર્ણન કરીશું. મથુરા પાસેના માટ ગામમાંથી એક મૂર્તિ જે નીકળી આવી છે<sup>ક પ</sup> તેમાં કનિષ્ક સાથે ક્ષત્રપ ચક્રણને ઉભા રાખેલ છે. એટલે અનુમાન ચક્રણ અને કુશાન- થાય છે કે, તે બેને કાંઇક સંબંધ પ્રજા એક કે હાવા જોઇએ. તેમાં વળી ચક્રણની ભિત્ન ! લાથે ક્ષત્રપ શબ્દ હાય) જોડાયલ

હોવાથી તે તેના તાખેદાર કે સૂખા હાય એવા પણ ક્રેલિતાર્થ ઉપજાવી શકાય છે. મતલળ કે તે ખેતી વચ્ચે શેક અને નાેકર જેવા સંબંધની કલ્પના વિદ્વાનાેએ બેસારી છે. અને તે માટે કુશાનવંશી તેમ જ ચક્ર અવંશી રાજ્ઓનાં નામ સાથે જ્યારે જ્યારે કાઈ સંવતના આંક લગાડેલ નજરે દેખાયા છે ત્યારે ત્યારે તે આંકને કશાન શક તરીકે લેખી કાઢવામાં આવ્યા છે. વળી કશાન શકની આદિ ઇ. સ. ૭૮માં થયાનું સલળા વિદ્વાનાએ માન્ય રાખેલ હાવાથી તે હિસાએ જ સધળી ગણત્રીએા કરાવ્યે રાખી છે. આ પ્રમાણે સર્વ હકીકત દરાવાઈ ગયેલી હાેવા છતાં. તેમાં એવું તા ક્યાંય સિદ્ધ કરેલું નજરે પડતું નથી કે તે બન્તે એક જ પ્રજા હતી. શેઠ નાકરના સંબંધ તા લિલ પ્રજાના હોવા છતાંએ<sup>૩૧</sup> બંધાઈ શકે છે. આ માટેતા નિર્ણય<sup>30</sup> કરવા માટે બીજી કાઈ વસ્તુ ઇતિહાસમાંથી મળી આવતી હાેય તાે તપાસીએ.

(૩૫) આ બધાનું વર્ણન આગળના તૃતીય પરિચ્છેદમાં અપાશું છે તે જીઓ.

આપણે આગળના પાનાંમાં પુરવાર કરી ગયા છીએ કે, કશાનવંશના આદિ પુરુષ ભલે કાઈ ધર્મના ચુસ્તપણે ભક્ત થયા નથી દેખાતા. છતાંયે એટલ તા નક્કીજ છે કે તેના વંશજોએ હિંદમાં વસવાટ કરી લીધા ખાદ અમુક દરજ્જે જૈનધર્મના સ્વીકાર કરી લીધા હતા. એટલું જ નહીં પણ મથુરા શહેરની કંકલીતિલા નામે ટેકરી પાસેથી જે સંઘળા વસ્ત્રઓ નીકળી આવી છે તેનાં શિલ્પકામ, શિલાલેખા કે તેવા અનેક વસ્તુ ઉપરથી સિદ્ધ થઇ શકે છે કે તેઓ પાતાના ધર્મ પ્રત્યે ધણા જ પ્રેમ ધરાવના હતા.<sup>3૮</sup> તેવી જ રીતે ચષ્કુણવંશી રાજાએ। વિશે પણ ખતાવી શકાય તેમ છે કે તેઓ પણ જૈનધર્મી જ પ્રજ્ય હતી. ક્રેમકે તેમના દરેકના સિક્કાએા તપાસીશું તા તુરત જણાઈ આવે છે કે તેમની અવળી ખાલુએ જે ચિદ્ધો કાતરાયલાં છે તેમને આપણે જૈન ધર્મનાં ચિદ્ધો ગણાવ્યાં છે ( ભૂએ પુ. ૨માં દ્વિતીય પરિચ્છેદમાંનુ સિક્કાચિદ્ધ વર્ણન) વળા તેમના જે શિલાલેખા સારાષ્ટ્રના જુનાગઢ પાસેથી–રૈવતગિરિ નામના 🞝ન તીર્થ પાસેથી-મળી આવ્યા છે તેના ઉદ્દેલ જો કે રપષ્ટપણે હુજા કરાયા નથી છતાં મિ. રૅપ્સન જેવા વિદ્વાને પણ એમ તા કખૂલ કર્યું જ છે કે, તેમાં જૈતાને લગતી હામા કતી સમાવેશ થયેલ દેખાય છે. 30

**ઇટસ એન્ટીક્વીત્રનું પુસ્તક વાંચી નેવું.** 

વળી નવમખંડે, પ્રથમ પરિચ્છેદે વર્ણવેલ સાંચીના શિલાલેખ પણ સાબિતી આપે છે કે, તે પ્રદેશ સાથે કુશાનાને સંખંધ હતા. અને સાંચી તથા અવિતિના સંખંધ જૈન ધર્મ સાથે અતિ ગાઢ હોવાનું સાબિત થઈ ગયું છે. એટલે માનવું રહે છે કે, કુશાનપ્રત્ન જૈન ધર્મીજ હોવી નેઇએ અને તેમ ન હોય તા છેવટ તે ધર્મ તરફ વિશેષ પક્ષપાતી તા હોવી નેઇએ જ.

વળી સરખાવા નીચેની ટીકા ૩૯

(૩૯) આ સઘળી ખીનાના સમાવેશ જે ઠેકાણે ચર્ક્ષણ-વંશી રાજ્યોનું વૃત્તાંત ખાસ લખવાનું દ્વાય ત્યાં જ કરવાનું વ્યાજખી ઠરી શકે. છતાં પુ. ૩ પૃ. ૩૯૫માં તેમજ ત્યાંના આખા પશ્ચિકમાં આ બાબતા પ્રસંગને લઇને છ્ઠીછવાઈ ચર્ચા છે તે વાંચી જેવાથી ખાત્રી કરી શકરો.

<sup>(</sup>૩૬) ક્ષત્રપ ભૂમક ક્ષહરાટ અતિના દ્વાવા છતાં, યાન-બેક્ટ્રીઅન સરદાર ડિમેટ્રીઅસ અને મિનેન્ડરના ક્ષત્રપ તરીકે કામ કરેલ સિદ્ધ થયું છે (જુએા. પુ. ૩માં તેમનું દૃત્તાંત)

<sup>(39)</sup> કહેવત છે કે પડાશીના સમાગમની અસર અશ્સપરસ થાય છે જ, આ વંશના આદિપુર્ધ હિંદની ખહાર કે જ્યાં ખરી રીતે કાઈ ધાર્મિક સંસ્કૃતિનું દેઢ સ્વરૂપ સર્જાયું નહેાતું, ત્યાંજ હંમેશાં રહેલ હાેવાથી તેના જીવનમાં પણ કાેઈ ધાર્મિક સંસ્કૃતિ મજખૂતપણે સ્થપાઇ નહેાતી. જ્યારે તેના વંશનેના વસવાટ હંમેશાં સંસ્કૃતિ ચુસ્તપ્રનામાં જ થયા હાેવાથી તેમનું ધડતર તે પ્રમાણે બનતું આગળ વધ્યું હતું.

<sup>(</sup>૩૮) આ સધળી વાતની સાબિતી માટે મધુના એન્ડ-

**વળા** રાજા વઝેષ્ક–જીષ્કના એક શિલાલેખ (જીએા નવમખંડે પ્રથમ પરિચ્છેટે નામાવળી ગાઠવતાં કરેલ **વર્ણન)** તેની હકુમત નહેાતી<sup>૪૦</sup> તેવા સાંચીવાળા પ્રદેશમાંથી મળી આવેલ છે અને સાંચીનાં સ્થળ ને -અવંતિદેશને-જૈનધર્મ સાથે અતિ નિકટ સંબંધ હાેવાનું પણ આપણે જાણી ચૂકયા છીએ. મતલખ કહેવાની એ છે કે. આ ખનને પ્રજાતે જૈનધર્મ ઉપર ધણોજ અનુરાગ હતા. છતાંયે એમતા સાબિત થયેલું નજ કહેવાય કે તે અન્તે એકજ પ્રજા હતી. આટલું **આ**ટલું ખન્તેમાં સામ્યપણું હાવા છતાં, જ્યારે તેમના સિક્કાઓ તપાસીએ છીએ. ત્યારે તે ઉપર દર્શાવેલ તેમના ચહેરાનાં, તેમણે પહેરેલાં મુકુટ ઈ. આદિ વઆભૂષણનાં, તથા તે ઉપર કાતરાયેલાં અનેક ચિન્હા વિગેરનાં રેખાંકન, તાે એક ખીજાથી લિજાજ પડી જતાં જણાય છે. વળી તેમણે ધારણ કરેલ પદાની સરખામણી કરીએ છીએ તાે પણ તેમની ભિન્નતા તરી આવતી દેખાય છે. કુશાનવંશીઓમાં, મહારાજા-ધિરાજ, કુજુલ કે તેવીજ પદવીઓ નજરે પડે છે. જ્યારે ચષ્ઠભવેશીમાં ક્ષત્રપ, મહાક્ષત્રપ, રાજા કે સ્વામી એવાં ખિરૂદા મળા આવે છે. ક્રાઈએ મહારાજધિરાજ તરીકે પાતાને સંબાધાયાનું જણાતું નથી. એટલે ખાત્રી થતી જાય છે કે તેઓ લિલ લિલ પ્રજા **ઢાે**વા ઉપરાંત. કેટલેક દરજ્જે ભિન્ન ભિન્ન રાહરસમાે પાળનારીજ હાેવી જોઈએ. વળા તેમનાં નામાેની **સરખામણી કરતાં પણ આ ભિન્નત્વ તુરત પરખા**ઈ આવે છે. ચષ્ઠણુવંશી રાજાએાનાં નામામાં ઘણાના અંત્યાક્ષર દામન કે તથા પ્રકારના છે જ્યારે કશાન-વંશીમાં તેવું કાંઈ છેજ નહીં; પણ તેમના અંત્યાક્ષર 'સક કે ઉરક' જેવા છે અને વાસદેવ પછીથી તા ક્રેમ જાણે તદ્દન હિંદુશાહીજ નામા તેમણે ધારણ કરી લીધાં ન હાય તેવું જણાઈ આવે છે. આ પ્રકારના પુરાવાથી સાખિત થાય છે કે તે બન્ને પ્રજા તા ભિન્નજ હાેવા જોઈએ. વળા આ વાતને

આ પ્રમાણેના નામધારી ત્રણ રાજાએ થયા છે તેટલું ચોક્ક્સ છેજ. પણ તેઓનાં હુષ્ક, જીષ્ક અને નામના અનુક્રમ કેમ હાવે! કનિષ્કના ત્રિકવીશે જોઈએ તે બાબત આપણે તદ્દન અંધારામાંજ અત્યારસધી હતા.

એટલે વિદ્વાનોને તે ત્રિક જ્યાં જ્યાં વાપરવાની જરૂર પડી છે ત્યાં ત્યાં તેમણે કાઈ ધારણ અંગિકાર કર્યું હતું કે કેમ તે નિશ્ચયપૂર્વક કહેવું અતિકઠિન કાર્ય હતું. વળી જ્યાં જ્યાં તે ત્રિકનું દર્શન કરાવાયું છે ત્યાં ત્યાં પણ સર્વેએ એકજ પદ્ધતિ ધારણ કર્યાનું જણાતું નથી. એટલે કાણ સાચું ને કાણ ખાંદું તે વિશે પણ મત ઉચ્ચારવા જેવી સ્થિતમાં આપણે હતા નહીં. પરંતુ હવે જ્યારે આપણે તે ત્રણે રાજાનાં—અથવા વિશેષ સપષ્ટપણે કહેવું હોય તા ચારે રાજાનાં (એટલે કે કનિષ્ક પહેલા, જીસ્ક, હુષ્ક અને કનિષ્ક ખીજો) અનુક્રમ, સમય, સંયાગ ઇ. થી માહિતગાર થઇ ગયા છીએ ત્યારે દરેક જાતના નિર્ણય નિશંકપણે કરી શકીએ તેમ છે.

આ ત્રિક વધારેમાં વધારે કેટલી રીતે ગાેકવી શકાય તેમ છે તે પ્રથમ જોઈએ. એટલે તે ખાદ તેમાંથી કયું સાચું હાેઈ શકે અને શા કારણથી, તે આપણે આપાેઆપ સમજી શકાશું. આ ત્રણમાંથી

એ હકીકતથી સમર્થન મળે છે કે, ચહેલું પ્રજ્નનાં મૂળવતન તરીકે આપણું એશિયાખંડની મધ્યમાં આવેલ તારકંદ—સમરકંદવાળા પ્રદેશને ગણાવ્યા છે, જ્યારે કુશાનના વતનને હિંદુકુશ પાસેના ખાટાન અને પામીરના પ્રદેશને ગણાવ્યા છે. બાકી કુશાન સરદારે જે પાંચ પ્રજા ઉપર પાતાનું આધિપત્ય જમાવ્યું હતું તેમાં ચહેલ્યુવાળી પ્રજાના સમાવેશ થઈ જતા હતા તેટલી વાત ખરીજ અને તેથીજ કદાચ ચક્રણને તથા તેના પિતા ધ્યમાતિકને કુશાન પ્રજાએ ક્ષત્રપ પદથી વિભૂષિત કરીને પાતાના હાથતને નાકરીમાં રાખી લીધા હાય.

<sup>(</sup>૪૦) હકુમત ન હોય છતાં, ત્યાં જે શિલાલેખ ઉભા કરાવ્યા છે તે મુદ્દોજ વધારે મજબૂત પુરાવારૂપ છે કે કુશા-

નાના ધર્મ સાથે તે સ્થાનને સંખંધ **છે. (વળી સરખાવા** ઉપરની ટીકા ન<sup>ે</sup>. ૨૯)

કાઇપણ એક નામ પ્રથમ લખીએ, એટલે બાકી તેની સાથે બેને લખવાં રહે; તેમાં પણ જેને એક વખત પ્રથમ લખ્યા તેને બીજી વખત બીજો (અથવા છેલ્લા) લખવા રહે. એટલે દરેક નામનાં બેબે ત્રિક થશે જેવાં કે:--

- (૧) કનિષ્ક સાથે હુષ્ક અને ભુષ્ક અથવા
- (ર) કનિષ્ક સાથે જીષ્ક અને હુષ્ક કરી શકાય; તેવીજ રીતે
  - (3) હુષ્ક સાથે કનિષ્ક અને જીષ્ક અથવા
- (૪) હુષ્ક સાથે જુષ્ક અને કનિષ્ક કરી શકાયઃ તેવીજ રીતે
  - (૫) જું ક સાથે કનિષ્ક અને હુષ્ક અથવા
- (६) જુષ્ક સાથે હુષ્ક અને કનિષ્ક કરી શકાય; તેઓ કેવી રીતે ગાદી ઉપર એઠા છે તેના ખ્યાલ ખાનમાં રાખવા પડશે. આ હકીકત કેટલેક અંશે નામાવળી ગાઠવતાં જણાવી ગયા છીએ. ઉપરાંત વિશેષ પણે તેમનું વૃત્તાંત લખતાં જણાવીશું. અત્ર ટ્ર'કમાં **તેના ખ્યાલ આપી દર્ઈએ કે, કનિષ્ક પહેલા બહુ** પરાક્રમી હતા, તેના મરણ પછી તેના જયેષ્ઠ પુત્ર વઝેષ્ક-જીષ્ક ગાદી ઉપર<sup>પ્ત૧</sup> આવ્યા હતા. તેનું મરસ્ નાની ઉમરે થવા પામ્યું હતું અને તે સમયે તેના પુત્ર જે કનિષ્ક ખીજાના નામે પાછળથી ઓળખાયા છે તે બહુજ નાની ઉમરના દ્વાવાથા. તેના નામે રાજ્યના કારભાર તેના કાકા એટલે જીષ્કના નાના ભાઈ જે હુષ્ક હતા તે ચલાવતા હતા અને કનિષ્ક **બીજો ઉમર** લાયક થતાં, પાેતે ગાદીપતિ બની એઠાે હતા. આવા સંયાગામાં આપણે કહી શકીશું કે ઉપરના છમાંનું કનિષ્ક, જીષ્ક અને હુષ્કવાળું નં ર તું

તથા જીલ્ક, હુલ્ક અને કનિષ્કવાળું છેલ્લું નં. કૃતું ત્રિક, તે ખે સાચાં ત્રિક છે. જ્યારે નં. પ વાળું જીલ્ક, કનિષ્ક અને હુષ્કવાળા ત્રિકને જો તેમાંના કનિષ્કને minor એટલે નાની ઉમરના રાજાની ગણત્રીથી તપાસીશું તા તેને અર્ધ સાચું કહેવું પડેશે. બાકીનાં ત્રણે ત્રિક ખાટાં છે કરે અને તેથી વગર ગણત્રીએ જ લખાઈ નાંખેલાં ગણવાં રહેશે.

ચ્યાટલું વિવેચન **થ**ઈ ગયા બાદ રાજતરંગિણિકારે The continued existence of the three places Kanishkapur, Hushkapur and Jushkapur આ પ્રમાણે જે શબ્દો લખ્યા છે<sup>૪૩</sup> તેમાં શું બેદ રહ્યો છે તે વિચારવું અતિ સહેલું થઇ જાય છે. નામ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે. તેવા તેવા નામના કાઈ રાજ્યોએ પાતપાતાના નામ ઉપરથી ત્યાં તેવાં નામવાળાં શહેરા વસાલ્યાં હશે. વળી આ ત્રણે શહેરા કાશ્મિર દેશમાંજ આવેલાં હાેવાથી એમ પણ સિદ્ધ થઇ જાય છે કે, તે ત્રણે રાજાઓએ તે દેશ ઉપર પાતાની રાજસત્તા ચલાવીજ હાવી જોઇએ: કેમકે નવું શહેર જે વસાવી શકાય છે તે પાતાની માલિકીની જમીન ઉપરજ, નહીં કે પરાધ જમીન ઉપર: આ ખે નિયમા નજર સામે રાખીને, જો આ કશાન રાજ્યઓમાં થયેલા કનિષ્ક, હુષ્ક અને જીષ્કના વત્તાંતના તથા અધિકારના વિચાર કરીએ છીએ તા વ્રસ્તજ દેખાઇ આવે છે કે, તે ત્રણ રાજાઓ ખીજા કાઇ નહોં. પણ કુશાનવંશી રાજ્યોનાં જે ત્રિક વિશે આપણે અત્રે વિચારણા ચલાવી રહ્યા છીએ તેજ છે. આ પ્રમાણે સાબિત થઇ ગયું તા, હવે માત્ર એજ વિચારવું રહે છે કે, આત્રિકમાંના હુષ્ક અને જુષ્ક કયા હાય તે વિશે તા શંકા જેવું રહેવુંજ નથી; ક્રેમક

આ શિલાલેખની હકીકત શું છે તે નેવું નેઇએ.

<sup>(</sup>૪૧) સરખાવા નીચેની પૃ. ૧૬૮ ઉપરની હડીકત અને ઠીકાએા. તથા રાજ વર્રેષ્કનું કરેલ વર્ણન.

<sup>(</sup>૪૨) આ ત્રિક ખાટાં છે એમ કહેવા કરતાં તા કાશ્મીરની અને મધુરાની રાજદ્વારી પરિસ્થિતિની ગુંચવણ-અથવા તેનું અઢપટાપણું જ જવાબદાર છે એમ કહેવું વાજબી ગણારો. તે

માટે જુએ৷ આગળ **હપર લખાયલું કનિષ્ક બીજાનું વૃત્તાત.** તેમજ તેના અનુક્રમને લગતા પારિચાક્ તથા <mark>તેની</mark> ટીકાવાળું લખાણ.

<sup>(</sup>૪૩) જીઓ પુ. ૨ પૂ. ૪૦૩માં ટાંકેલ શબ્દો જે રાજ-તરંગિણી પુસ્તકમાંથી તેના સર્ગ પહેલા પૃ. **૭૬** પારિ. ૭૪માંથી ઉદ્ધૃત કરવામાં આવ્યા છે.

તે નામના તાે એક એકજ રાજ થયા છે. એટલે તે તાે ચાેક્કસજ છે. પણ કનિષ્ક નામના તાે બે રાજા થયા છે; પહેલાે અને બીજો. તાે આ બેમાંથી કનિષ્ક-પુરતાે વસાવનાર કયાે હાેવા જોઈએ તે શાધી કાઢવું રહે છે.

આપણે નામાવળી ગાઠવી ચૂકયા છીએ એટલે તે આધારે કહી શકાય છે કે, હુષ્ક, જાુષ્કનાં નામ વચ્ચે રહી જાય છે અને તેની અગાઉ કનિષ્ક પહેન લાના સમય છે તથા તે ખાદ કનિષ્ક **ખી**જાના સમય છે. એટલે કયા કનિષ્કના વખતમાં તે નામનું શહેર વસાવાયું હાેવું જોઇએ તે શાધી કાઢવું પણ સતર થઇ જશે. સિવાય કે તે શહેરાના નામાચ્ચાર, તેના વસવાટના અનુક્રમ પ્રમાણે ગાઠવાયા ન હોય તાેજ. આ અનુક્રમ ગાહવવામાં કાઇ પ્રકારના નિયમ હોય કે નહીં હોય તે ખાખતમાં, આપણે અગાઉ જણાવી ગયા પ્રમાણે, ભલે અન્ય વિદ્વાનાએ દુર્લક્ષ કદાચ રાખ્યું દ્વાય એમ માની લેવાય, પણ રાજતરંગિણિકારને તા તે સ્થિતિની માહિતી હાવીજ જોઇએ. એટલે तेણे જે ક્રમ લખ્યા હશે તે કાંઇક વિચારીને અથવા ખ્યાલમાં રાખીનેજ લખ્યાે હશે એમ આપણે સ્વીકારી લેવું પડશે. અને તેમાં તા મથાળ જણાવ્યા પ્રમાણે પ્રથમ શબ્દજ કનિષ્કપુર લખાયા છે. એટલે સાબિત થાય છે કે, તે કનિષ્કપુરના વસાવનાર કનિષ્ક પહે-લોજ હાવા એઇએ. ¥8

હવે તે ત્રણે શહેરની સ્થાપનાના સમય શાધી કાઢીએ. કનિષ્ક પહેલાના સમય ઇ. સ. ૧૦૩થી ૧૨૬ના નિર્મિત કરી દેવાયા છે. અને રાજા જીષ્ક ઉર્ધ વઝેષ્કના ઇ. સ. ૧૨૬થી ૧૩૨ ઠરાવાયા –છે. તેમાં પણ કનિષ્ક પહેલાએ પાતાના રાજ્યકાળના પ્રથમ ૧૨ વર્ષ સુધી તેણે હિંદમાંજ રહીને રાજપુતાના તરફના અન્યદેશા જીતવામાં ગાળ્યા છે. અને તે બાદ કાશ્મીર તરફ નજર ફેરબ્યાનું સાબિત કરાયું છે. એટલે તે હિસાએ ૧૦૩+૧૨=૧૧૫ પછીજ તેણે કાશ્મીરમાં પગ દીધા ગણાશે. પછી તુરતમાંજ કે એ ચાર વર્ષ

(૪૪) અને તેથી જ હપરમાં પુ. ૧૫૦માં તે પ્રમાણે

ખાદ તેમ કર્યું હશે તે પ્રશ્ન વિચારવા રહે છે. ખીછ <u>બાજુ વઝેષ્કના સમય પણ ચાક્કસજ છે.</u> જુષ્કપુર વસાવ્યાના સમય પણ ચા**ક્કસ થ**ઇ **ગયાે.** જ્યારે હુષ્કપુરના સમયજ વિચારવા પડે તેમ છે. હવિષ્ક પાતે એ ત્રણ વખત કાશ્મીર ઉપરના અધિ-કારપદે રહ્યો છે. એક કનિષ્ક પહેલાના અમલ દરમ્યાન ઇ. સ. ૧૧૫થી ૧૨૬, સુધી; ક્રીને ભુષ્કના મરણ બાદ અને કનિષ્ક બીજાના રાજ્યાભિષેક થયા તે દરમ્યાન એટલે ઇ. સ. ૧૩૨થી ૧૪૨ સુધી; અને ત્રીજી વખત તે બાદ કાશ્મીરપતિ स्वतंत्र તરીક વીસેક વર્ષ સુધી. એટલે જો રાજતરંગિણકારે સચવેલા ક્રમ માન્ય રાખીએ છીએ તા તે શહેર તેણે ૧૧૫થી ૧૨૬માંજ વસાવી <mark>દીધું ગ</mark>ણાય. **પરંતુ** એક નગર વસાવવું તે પાત તાળેદાર અથવા પરતંત્ર है।य तेना इरतां पाते सर्वाधिकारी है।य त्यारेक વસાવ્યાનું કરાવવું તે વધારે સમીચીન ગણાય. એટલે તેના સમય ઇ. સ. ૧૪૨થી ૧૬૨ સુધીના તેના ત્રીજી વખતના કારભાર દરમ્યાન ગણવાે પ**ડે. છતાં** એક વાત એમ પણ ખ્યાલમાં રાખવાની છે કે. માણસને માટા થવાની ઉમેદ તા હમેશાં ર**હાજ કરે,** પણ તે સ્થિતિ કચારે પ્રાપ્ત થશે તેના અંદાજ તા કાંઈ નકો નજ કરી શકાય. એટલે આશામાં તે આ**શામાં** ટંગાઈ રહેવા કરતાં, જે ક્રાઈ શુભયાેગ પ્રાપ્ત **થઈ જા**ય તેનાે લાભ દરેક માણુસ ઉઠાવા *લ્યેજ.* આ **હિસાબે** હુવિષ્ક પાતાના પ્રથમાધિકારના સમયેજ **તે શહેર** વસાવી લીધું એમ ધારવામાં ખાેટું નથી. એટલે કે:-

કનિષ્કપુર વસાવ્યાના સમય ઇ. સ. ૧૧૫**થી** ૧૨૬ સુધીમાં અથવા મધ્યમ સમય ગાઠવવા **હોય તા** ઇ. સ. ૧૨૦. હુષ્કપુરના સમય ઇ. સ. ૧૨૦**થી ૧૨૬** અને મધ્યમ તરીક ૧૨૩ જ્યારે જીષ્કપુરના ઇ. સ. ૧૨૬થી ૧૩૨ અથવા મધ્ય તરીકે ઇ. સ. ૧**૨૯**.

ગમે તેમ પણ ઇ. સ. ૧૧૫થી ૧૩૨ **સુધીના** ૧૭ વર્ષમાં આ ત્રણે શહેરા વસાવાઇ ગયાં **ગણાય.** વિકલ્પે, હુવિષ્કપુરતા સમય જો **ઇ. સ. ૧૪૨થી ૧૬૨માં** 

નાંધ કરવામાં આવી છે.

કરાવાય તા ૧૧૫થી ૧૬૨ સુધીના ૪૭ વર્ષમાં તેની જમાવટ થઈ ગણાશે.

જંખદીય અને શાકદીયનું વર્ષુ ન કરતી વખતે પુ. 3માં આર્ય, અનાર્યની ઉત્પત્તિ કેમ થઈ હતી તથા તેમનાં ટાળેટાળાં કેવી રીતે અને આર્ય, અનાર્યના કેવા સમયે ઉદર પ્રવૃત્તિ માટે ભેંદ વિશે ચારે દિશામાં ફેલાવા માંડયાં સમજૂતિ હતાં તેમજ તેમણે કેવાં વિધવિધ નામા ધારણ કર્યા હતાં, તે બધું

જણાવી દીધું છે એટલે અત્રે તેના માત્ર નિર્દેશજ કરવા રહે છે. વળા તેમાંથી શક (સિચિઅન્સ) હિંદા-શક (Indo-Scythians) પહલ્વાઝ (Parthians), પારદા (Indo-Parthians), સહરાટ, પવન (Greeks) યાન (Bactrians) છે. છે. કેમ લેદ પડતા ગયા, તે પણ તેઓ પ્રત્યેકના વિષયના ઇતિહાસ લખતાં સમજવ્યું છે. તેવીજ રીતે પુ. રના અંતે જોડેલા કાશ્મીરપતિ રાજા જાલીકના પરિચ્છેદે તેણે જે મ્લેચ્છાને હરાવ્યા હતા, તેનું પણ સ્પષ્ટીકરણ કરી ખતાવ્યું છે. તેમજ મ્લેચ્છા અને જવનના તફાવત પણ ખતાવાયા છે. એટલે અત્ર વિશેષ ચર્ચા કરવા રહેતી નથી. જે અત્ર જણાવવું રહે છે તે એટલુંજ કે,

એશિયાખંડમાં તુર્કસ્તાન કે તુર્કો નામે ઓળખાતા ખે ત્રણ પ્રદેશા છે. કાઇ પ્રશ્નની ભાળતમાં એકખીજાની ભેળંભેળ થઈ જવા ન પામે માટે જણાવવાનું કે, એશિયાખંડની છેક પશ્ચિમમાં જે તુર્કસ્તાન આવેલ છે તેને આપણે એશિયાઈ તુર્કસ્તાન કહીશું. હિંદુકશ તથા કાશ્મીરની ઉત્તરે અને લગાલગ જે પ્રદેશ આવેલ છે અને જેમાં ખાટાનના સમાવેશ થાય છે તેને ચીનાઈ તુર્કો; તથા ઑકસસ નદીવાળા પ્રદેશ કે જેમાં તાસ્કંદ સમરકંદ વિગેરે શહેરા આવ્યાં છે તેને રશિઆઇ તુર્કી કે લગેરે શહેરા આવ્યાં છે તેને રશિઆઇ તુર્કી કે હીશું. આ ત્રણમાંથી બે તુર્કસ્તાનની પ્રજા આર્યન સંસ્કૃતિમાંથી ઉદ્દલવેલી હતી તેમજ જે સમયના

(કુશાનવંશના વખતે) વૃત્તાંત આપણે ચર્ચી રહ્યા છીએ તે સમયે પણ આર્યસંસ્કૃતિનેજ માનના**રી** હતી. પણ ત્રીજો ભાગ જે એશિઆઈ તુર્કસ્તાન છે તેની પ્રજા મુખ્યતાએ ભલે ઉદ્દુલવ થઈ હતી તા આર્યન સંસ્કૃતિમાંથીજ. પણ કાળે કરીને આપણે વૃત્તાંત લખી રહ્યા છીએ તે સમયે તા પશ્ચિમની યવન સંસ્કૃતિના સંસર્ગમાં આવીને તેને ભજનારી થઇ પડી હતી. તેટલા માટે આપણા વર્ણન પૂરતા તેના સમાવેશ અનાર્યમાં કરવા રહે છે. આ ઉપરથી જોઈ શકાશે કે યવન, યાન, તથા એશિઆઈ તુર્કોને સંસ્કૃતિ પરત્વે તે સમયે અનાર્ય ગણવામાં આવ્યા છે. આ અનાર્યોમાંની યાનપ્રજા (Bactrians)ના કેટલાક ભાગ, ભલે અત્યારે કુશાન સરદારની હકુમતમાં આવી ગયા હતા અને પાતાની લગાલગ આવેલ કાશ્મીર દેશમાં વ્યાપારાર્થે જતા આવતા થયા હતા તેમજ त्यां वसवाट पण् इरी रह्यो हता छतां तेमनी संस्कृति. અાર્ય નહીં પણ અનાર્ય (અથવા આર્યસંસ્કૃતિથી ભિન્ન) હાેવાથી તેવી સંસ્કૃતિના ઉપનામથી-મ્લેચ્છ નામ**થી-**પણ એાળખાતી હતી. રાજતર ગિણિકારે જે વર્ણન કર્યું છે કે રાજ્ય જાલાક (આશરે છે. સ. પૂ. ૨૨૫માં) મ્લેચ્છાને હરાવ્યા હતા તે પણ આ યાન પ્રજામાંનીજ સમજવી; તેમજ આ કુશાનની હકુમતમાં આવી રહેલ મ્લેચ્છ (ઇ. સ. ૧૦૦) પ્રજા તે પણ આ યાનપ્રજાજ સમજવી. અલખત્ત એટલા તફાવત સમજવાના કે છ. સ. પૂ. ૨૨૫ની મ્લેમ્છ પ્રજામાં અનાર્ય સંસ્કૃતિનું પ્રમાણ વિશેષ હતું જ્યારે ઇ. સ. ૧૦૦ની મ્લેમ્છ પ્રજામાં અનાર્ય તત્વ ઓછું હતું. અને તેનું કારણ આર્યસંસ્કૃતિ સાથે લાંબા સમયથી કરી રહેલા વસવાટને અંગે તેમાં થયેલ પરિવર્તનનું હતું.

આ સધળા વિવેચનથી સમજી શકાશે કે, આર્ય અનાર્યના ભેદ તે સ્થાન પરત્વે નથી પડાયા પણ સંસ્કૃતિ પરત્વેજ પડાયા છે. અને જેમ સંસ્કૃતિમાં ફેરફાર થવા પામે તેમ તેનું ઉપનામ પણ ફેરફાર

<sup>(</sup>૪૫) આ ભાગને પુ. ૩ પૃ. ૩૪૪ ઉપર તેને એશિઆઈ વુર્કસ્તાન તરીકે ઓળખાવ્યો છે: એશિયામાં આવેલ હોવાથી;

હવેથી વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવ્યું છે એટલે તેને રૂશિઆઈ તુર્કસ્તાન કહેવું વ્યાજબી કહેવારો.

થવા પામે છે. એટલે એક વખતે જેને આર્ય કહેવાયા છે તેને બીજે સમયે વળી અનાર્ય પણ કહેવાયા હાય તા વિસ્મય પામવા જેવું નથી.

ઉપરાંત વિશેષતઃ તાે એ જણાવવું રહે છે કે, કુશાન પ્રજાનું મૂળ વતન ચીનાઈ તુર્કસ્તાન–ખાટાન અને પામીરવાળા પ્રદેશ છે તેમજ તે યુ--ચી નામની ચીનાઇ પ્રજાતા અંશ છે (જુએા પુ. ૩ પૃ. ૧૪૪) જ્યારે ચષ્ઠણવાળી પ્રજા મારી સમજ પ્રમાણે રૂશિયાઇ તુર્કસ્તાન-તાસ્કંદ સમરકંદવાળા પ્રદેશમાંથી ઉત્તરી આવેલી છે. આ ખને પ્રજા મૂળે. ઉપર જણાવી ગયા પ્રમાણે આર્યસંસ્કૃતિનેજ ભજનારી હતી તેમજ આ સમયે પણ તે પ્રમાણેજ હતી. એટલે કે તેમને પાશ્ચાત્ય-અનાર્ય-સંસ્કૃતિના સ્પર્શ ખહુ થયા નહોતો. જ્યારે સ્પર્શ બહુ થયા નહોતા ત્યારે રંગ લાગ્યાની કલ્પનાજ કયાંથી કરી શકાય ? એટલે કે તેઓ ભાળા ભલા હતા. તેથી તેમનાં હૃદય કામળ, નિખાલસ અને નિર્લેપ જેવાં કુમળાં હતાં તથા આચારવિત્રાર પણ આર્યસંસ્કૃતિ તરફ ઢળેલા હતા. એટલે હિંદમાં તેમના વસવાટ જેમ જેમ વધતા ચાલ્યા તેમ તેમ તે દેશની ત્રણ સંસ્કૃતિ-વૈદિક, બાહ અને જૈન-માંથી જેને જે કાવી તે વધાવી લેતા ગયા. તેમાં પણ કુશાનવાળા ઉત્તરહિંદમાં રહ્યા છે, જ્યારે ચષ્ઠણવાળા મધ્યહિંદ અને अवंतिमां रहेवा पाम्या છે. વળી કશાન પ્રજાતે જે પ્રદેશના વારસા મળ્યા છે તે ઇન્ડા-પાર્થાઅન્સ પાસેથી; એટલે તેમની સંસ્કૃતિ તેમણે વિશેષપણ **અપનાવી છે. <sup>૪૬</sup> જ્યારે ચ**ક્રણને વારસા મળ્યા છે ગર્દબીલવંશી રાજાના; એટલે તેઓએ તેમની સંસ્કૃતિ અપનાત્રી છે. મતલખ કે ઉત્તરહિંદ અને મધ્યહિંદની સંસકતિ ભલે ખત્રે આર્યજ છે, છતાં ગર્દભીલવંશી રાજ્યોની જેન સંસ્કૃતિનું મિશ્રણ મધ્યહિંદવાળી ચછણ પ્રજામાં વધારે જણાય છે, જ્યારે કનિષ્કવાળી કુશાન પ્રજામાં ઓછું છે. ઉપરાંત કુશાન અને ચષ્ઠણ બન્ને જેન સંસ્કૃતિ તરફ ઢળેલા હોવા છતાં, ચષ્ઠણનું

(૪૬) સરખાવા પૃ. ૧૫૬માં ટીકા ન'. ૨૪માં ટાંકેલું હિં. હિ. નું ભવતરણ. તેમાં ભાતભાતની આકૃતિ સિક્કામાં નજરે મૂળસ્થાન રૂશિઆઈ તુર્કસ્તાન હેાવાથી, તેમણે તે સ્થાન ઉપર આપણે ઠરાવેલાં–મેરૂપર્વતની નિશાનીરૂપ-ચિહ્નો પોતાના સિક્ષામાં કાતરાવેલ નજરે પડે છે, જ્યારે કુશાનવંશીમાં તેવાં ચિદ્ધો નથી દેખાતાં. આ પ્રમાણે કુશાન અને ચષ્ઠણ પ્રજાની સંસ્કૃતિ વિશે જે કાંઈ કલ્પનામાં ઉતર્યું છે તે અત્ર જણાવ્યું છે.

અત્રે વળી એક પ્રશ્ન ઉભા થાય છે. તેના ખુલાસા આપી દેવાની તક જતી કરવી ન જોઇએ. જેમ જેમ આ સમયના ઇતિહાસ તપાસવામાં ઉંડા ઉતરવું પડે છે તેમ તેમ એમ દેખાતું જાય છે કે, સમસ્ત હિંદમાં અત્યારે માટી સંખ્યામાં જે ધર્મો નજરે પડે છે તે સર્વે ઇ. સ. પૂ. ના સમયે નહોતાજ. બલ્કે એમ કહેવાય કે ધર્મનામ તેા પાછળથીજ લાગુ પાડ**યું** દેખાય **છે.** વાસ્તવિક રીતે તેમને ધર્મ ન કહેતાં સંસ્કૃતિ નામથીજ સંખાધવું તે ખહેતર ગણાશે અને તે સમયે આખા હિંદમાં માત્ર ત્રણજ સંસ્કૃતિએા હતી. જેમ જેમ કાળ વ્યતીત થતા ગયા તેમ તેમ ખહાર પડતા વસતી-પત્રકથી સિદ્ધ થતું ગયું છે કે તે ત્રણમાંની બીછ ખે સંસ્કૃતિને અનુસરનારાની સંખ્યા, લગભગ તેટલી ને તેટલીજ રહેતી ચાલી આવી છે, જ્યારે કેવળ જૈન સંસ્કૃતિને ભજનારાએાની સંખ્યાના દિનપર દિન હાસ થતા નજરે પડે છે. આમ થવાનું કારણ ગમે તે હાય તેના નિદાનની ચર્ચા કરવાનું આ સ્થાન નથીજ પરંતુ અત્ર તા એટલુંજ જણાવવાનું રહે છે કે, જેન સંસ્કૃતિને અનુસરનારાની સંખ્યા સંબંધી ઉપર પ્રમાણે સ્થિતિ થઈ છેજ. એટલે માનવું રહે છે કે અત્યારે નજરે પડતા સર્વ ફાંટા–ઉપફાંટાએા મુખ્યતાએ **તેમાંથીજ** નીકજ્યા હશે.

આ કથનથી ઘણાને આશ્ચર્ય લાગશે અને પ્રશ્ન પૂછવા લાગશે કે સઘળી તુર્કસ્તાન, અરબસ્તાન, અર્-ગાનિસ્તાન કે એશિયાના અનેક પ્રાંતાની પ્રજા અત્યારે જે મુસ્લીમ સંસ્કૃતિમાં રંગાઈ ગઈ છે તેનું મૂળ શું આવું હેાઈ શકે ખરૂં ? તા તેમને જણાવવાનું કે જેમ, શ્રુતિ

પડતી હાવાનું જે લખ્યું છે આ કારણને લીધેજ સમજનું રહે છે.

अने उपनिषद्धारीना उद्दलवस्थान तरीके शक्त्यान એટલે वर्तभान अध्यानिस्तानने। એક ભાગ गणाय છે. છતાં તે હકીકતથી જેમ આશ્ર્ય ઉદ્દુલવતું નથી તા પછી મારા ઉપર પ્રમાણેના કથનમાં એવું શું છે કે આશ્ર્ય ઉલું કરે છે? વળી ખીજો ખુલાસા એમ પણ આપી શકાય કે, મુસ્લીમ સંસ્કૃતિના આદ્યપ્રવર્તક મહમદ પ્યગંભર સાહેભ મનાય છે અને તેમના સમય સ. ની ૭ મી સદીમાં મૂકાય છે. એટલે એટલું તા કખૂલ કરવુંજ પડશે કે તેમણે તે સંસ્કૃતિની ઉદ્દેધાષણા કરી, તે પૂર્વે તા તેમના અનુયાયીએ અન્ય સંસ્કૃતિમાં જોડાયલાજ હતા. વળી આપણે ઇતિહાસના અબ્યાસથી (ભુંગા પુ. ૨માં સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનનું વૃત્તાંત તથા પુ. ૩માં પૃ. ૩૩ સામે તેના રાજ્ય વિસ્તારના નકશા) જાણી ચૂકચા છીએ કે, ઇ. સ. પૂ. ના ત્રીજા સૈકામાં એશિયાના લણા લણા ભાગામાં જૈન સંસ્કૃતિના પ્રચાર થવા પામ્યા હતા. તેમ ગર્દભીલવંશી વિક્રમ-ચરિત્રના વૃત્તાંતે વર્ણન આલેખતાં પણ જણાયું છે કે (જુઓ આ પુસ્તકે પૃ. પ, ૪૯ તથા ૫૧ની હડીકત) તેમના સમયે-એટલે છ. સ. ની પહેલી સદીમાં-ખુદ અરખસ્તાન દેશમાંજ તેમજ ચષ્કણવંશી જેવી પરદેશી સત્તાના રાજચ્યમલે ઇ. સ. ત્રીજી સદીના અંત સધી ઉત્તરહિંદમાં પણ, જૈવધર્મ સારી રીતે વ્યાપ્ત થઈ રહ્યો હતા. આ પ્રમાણેતી બધી વસ્તુસ્થિતિ જો વિચારાય તા હું ધારૂં છું ત્યાં સુધી આશ્ચર્ય પામવાનું કારણ નિર્મૂળ થઈ જશે.

[ આટલું આટલું નિવેદન કરાયા છતાં પણ નમ્નતાપૂર્વક જણાવવાનું કે ઉપરનું કિચિત્ કથન પણ ધર્મભાવ તરફના કાઈ પક્ષપાતપણાથી મેં કર્યુંજ નથી, પરંતુ જે વસ્તુસ્થિતિ મને ઇતિહાસના અભ્યાસથી સમજવામાં આવી તે યથાર્થપણે વર્ણવી છે તેમજ આ પુસ્તકના વાચકામાંથી આશ્ચર્ય વ્યક્ત કરનારાઓના મનનું સમાધાન કરવા માટેજ આટલા પુલાસા પણ કરવા પડ્યા છે].

ને. ૫૦ જાઓ,

(૨) વાસિષ્ક-વઝેષ્ક-ઝેષ્ક-જ્રષ્ક

કનિષ્ક પહેલાનું મરણ થવાથી તેની ગાદી ઉપર તેના જયેષ્ઠ પુત્ર વઝેષ્ક આવ્યા હતા. તેનું નામ ખે

પ્રકારે લખાયલું નજરે પડે છે.

તેનાં નામ કેટલેક ઠેકાણે વાસિબ્ક-વર્ઝેબ્ક

પણ લખાયલ છે. જ્યારે કેટલેક

ઠેકાણે તેને ટૂંકાવીને પ્રથમાક્ષર વ કાઢી નાંખીને ઝેષ્ક પણ લખાયલ છે. અને જેમ હુવિષ્કનું નામ ટૂંકાવીને હુષ્ક લખાય છે તેમ હુષ્ક, જાષ્ક, અને કનિષ્ક એવું ત્રિક ખનાવવાને માટે ઝેષ્કને સ્થાને જીષ્ક લખાતું <sup>પ્રહ</sup> પણ થયું છે. એટલે કે ઉપર દર્શાવેલ ચારે નામ એક જ વ્યક્તિનાં છે.

જ્યારે કડક્સીઝ પહેલા, તેના પુત્ર કડક્સીઝ ખીજો અને તેના પુત્ર કનિષ્ક પહેલા; એમ અનુક્રમે આ કુશાનવંશી ત્રણે રાજાઓની

અન્ય હકીકત ઉમર ૭૦ અને ૮૦ સુધી પહેાંચી છે ત્યારે સામાન્ય નિયમ

પ્રમાણે એમજ માની શકાય કે જે ચાથા રાજ આવે ते, लो तेना पुत्र क हाय, ता ते नानी ६ भरना हावे। જોઇએ. અને આટલું તા સિદ્ધ જ થયેલ છે કે. રાજા કનિષ્કની પાછળ ગાદીએ આવનાર વઝેષ્ક તેના પુત્ર જ થતા હતા. એટલે સમજવું રહે છે કે. વઝેષ્ક જ્યારે ગાદીએ આવ્યા ત્યારે તેની ઉમર નાની હાેવી જોઇએ. જો કે આપણે તાે પૃ. ૧૫૩ ઉપર તેની ઉમર ૪૦–૪૫ અને તેના નાનાભાઈ હુવિષ્કની ઉમર ૩૫–૪૦ હોવાની કલ્પના કરી ખતાવી છે. પરંતુ અત્ર જે જણાવવું પડે છે તે એટલું જ કે તેની ઉમર ૩૦-૩૫ થી માંડીને ખહુ તા ૪૫ની વચમાં જ હાવી જોઇએ. એટલે તેવી સ્થિતિમાં તેનું રાજ્ય દીર્ધકાલિન નીવડ-વાનું ધારી શકાય. છતાં જ્યારે શિલાલેખથી પુરવાર થયું છે કે તેના રાજ્યકાળ માત્ર છ વર્ષ જ ચાલ્યા છે. ત્યારે એમ અનુમાન દારાય છે કે તે કાે કાં અકસ્માતના ભાગ થઈ પડ્યા હશે. તેમજ તેની પાતાની

<sup>(</sup>૪૭) આ માટે પૃ. ૧૬૭ નું લખાણુ તથા તેની ઠીકા

ઉમેર નાની છે તેા તેના પુત્રની પણ નાની જ હેાવી જેઇએ; જે આગળ ઉપર આપણે પુરવાર
 કરીશું કે તેની ઉમર માત્ર ૩ કે ૪ વર્ષની જ હતી.

ચ્યાટલું ટૂ<sup>ં</sup>ક સમય તેનું રાજ્ય ચાલેલ હાેવાથી પ્રથમ તા માનવામાં જ નહાતું આવતું કે આ નામના કાઈ રાજ્ય થયા હશે કે કેમ! વળી તેના નામના કાઈ સિક્કો પણ હજુ સુધી મળી આવ્યા નથી એટલે તે માન્યતા મજખૂત ખનવા પામી હતી. તેથી એક વિદ્વાને તેના વિશે લખતાં એવા શંકાસ્પદ શબ્દાેમાં જણાવી દીધું छ *३*४८ Huvishka was probably succeeded by one Vasishka whose name appears from inscription not varified by a coin= though સંભવ છે કે હુવિષ્કની પાછળ કાંધ્ર વસિષ્ક નામે ગાદીપતિ થયા છે. જો કે તેનું નામ શિલાલેખમાં મળી આવે છે પણ તેને ટેકા આપતા ક્રાઇ સિક્કો મળી આવ્યા નથી." અહીં હુવિષ્કનો પાછળ ગાદીએ આવનાર તરીકે વસિષ્કને જો કે જણાવ્યા છે પણ આપણે અત્રે જે વાકય ઉતારવું પડ્યું છે તે તેના અનુક્રમ ખતાવવાને નથી પણ તે રાજાનું અસ્તિત્વ સ્વીકારાતું હતું કે કેમ તે ખતાવવા પુરતું જ છે. વળા તેજ ગ્રંથકાર આગળ વધીને કહે છે કે, પ્રહ "He (Huvishka) was succeeded by Jushka about whom we know very little=તેની (હુવિષ્કની) પછી જીષ્ક ગાદીએ બેઠેા છે, જેના વિશે આપણને ખહુ જ થાડી, ખલ્ક કિંચિત પણ–કાંઈજ માહિતી નથી''ઃ મતલળ કહેવાની એ છે 💃 હુવિષ્ક પાછળ તખ્તશીન થનારનું નામ વસિષ્ક એક વખતે જણાવે છે, જ્યારે બીજી વખતે તેજ લેખક તેનું નામ જુષ્ક લખે છે. એટલે વસિષ્કનું જ ખીજાં નામ જુષ્ક હૈાવાનું જે આપણે પૃ. ૧૬૬માં અનુમાન કરી જણાવ્યું છે<sup>પ૦</sup> તેને આ લેખક મહાશયના કથનથી સમર્થન મળે છે.

ખીજી ખાજાં એવી સ્થિતિ હોવાનું પુરવાર થતું જય છે કે, રાજ કનિષ્કે જે ગાઠવણ રાજકારાભાર ચલાવવાની કરી હતી, તદનુસાર હવિષ્ક કાશ્મીરપતિ બન્યો હતો. એટલે કે મૂળ ગાદીની એ શાખા થઈ ગઈ હતી. જો તે પ્રમાણે બન્ને શાખા સ્વતંત્ર જ પ્રવર્તી રહી હોય તો વઝેષ્કનું નામ કાશ્મીરપતિની વશાવળીમાં ખિલકુલ મૂઇી શકાય નહીં, પરંતુ જયારે રાજતરંગિણકારે પોતે જ જીષ્ક-વઝેષ્કનું નામ કાશ્મીરપતિમાં ગણાવ્યું છે ત્યારે સમજાય છે કે હુવિષ્ક બલે પાતાને કાશ્મીરમાં મહારાજિધિરાજની પદ્ધી તુલ્ય માનતા હતા છતાંયે, મૂળ ગાદી પ્રત્યે-મથુરાપતિઓ તરફનું-માન તે સંપૂર્ણ રીતે જાળવી રહ્યો હતા, એમ સ્થિતિ દર્શાવે છે.

હવે જ્યારે સાખિત થઈ ગયું છે કે તે નામના રાજ્ય તા થઈ ગયાે છે ત્યારે તેના વિશે કાંઈ અન્ય માહિતી મળે છે કે કેમ તે તપાસવું જ રહે છે. તેના નામના શિલાલેખા જે મળ્યા છે તેમાંથી કાંઇ તત્ત્વ સાંપડતું નથી. ખનવાજોગ છે કે, તેનું રાજ્ય માત્ર અલ્પ-કાલિન હાેવાથી તેના ફાળે કાંઈ મહત્ત્વપૂર્ણ ખનાવ બનવા પામ્યા નહીં **હાય**, તેમ બીજી બાજાં એમ પણ છે કે, તેના પિતા એટલાે બધા મુલક વારસામાં મૂકી ગયા હતા કે તેને માટે વિશેષ લડાઇ લડી તેનાં જોખમ ખેડીને જમીન પ્રાપ્ત કરવા જેવું રહેતું નહોતું. એટલે જ્યાંસુધી વિશેષ સામગ્રી સપ્રમાણ ઉપલબ્ધ ન થાય ત્યાંસુધી તેા એટલું જ ઉચ્ચારવું રહે છે કે, તેણે પાતે શાંતિમય જીવન જ પસાર કર્યું હોાવું જોઇએ. વળી તેણે પિતાના સમયે રાજ્ય ચલા-વવાની તાલીમ તથા અનુભવ મેળવેલ હેાવાથી પાતાના ટ્રંક સમયના રાજઅમલે પણ, લાેકકલ્યાણનાં કાર્યા કરી પ્રજાતેા સારા ચાહ મેળવી લીધા હાેવા જોઈએ.

(૩) હુવિષ્ક-હુષ્ક

કુશાનવંશી રાજાઓ વિશે ખહુ જ અલ્પમાહિતી આપણને અદ્યાપિ સુધી પ્રાપ્ત થયેલી હાવાથી **ધણી** 

<sup>(</sup>૪૮) હિં. હિ. પૃ. ૧૫૧.

<sup>(</sup>४६) भव्यपुर पुस्तक ए. ६५८.

<sup>(</sup>૫૦) જીઓ ઉપર દીકા નં. ૪૭.

ધણી બાબતા અંધકારમય દીશામાં જ પડી રહી છે. તેમાંથી રક્તે રક્તે માર્ગ નીકળતા જય છે. ઉપરના પરિચ્છેદ, તેમની નામાવળી અને વંશાવળી ગોઠવવાના પ્રયત્ન કરતાં, તેમાંથી એક બે બાબતના નિર્ણય આપણે કાઢી શકયા છીએ. તે એ કે, જે કનિષ્ક નામની એક જ વ્યક્તિ હોવાનું અત્યાર સુધી ધારી લેવાયું હતું તેને બદલે હવે બે વ્યક્તિ શયાનું માનવું. તથા કનિષ્ક પહેલાની પછી તેના પુત્ર વઝેષ્ક થયા છે એમ માનવું. છતાં હતું એક વિશેષ ગુંચવણભરી રિથતિ નિકાલ કરાવવા માટે રાઢ જેતી ઉભી છે. તેના આપણે વિચાર કરવાના છે. જો કે થાડેક અંશે તેના ઉદ્ય ગત પરિચ્છેદે સમજાવી દીધા છે પણ અન્ય હકીકતા પુરવાર કરવાનું બાકી રહેતું હોવાથી તે રઘાન ઉપર વિશેષ લંખાણ ન કરતાં આગળ ઉપર મુલતવી રાખવાનું સ્થન કર્યું હતું, તે વિષય હવે હાથ ધરીએ છીએ.

જે શુંચવણ છે તે હુવિષ્ક અને કનિષ્કના ક્રમ સંબંધી છે. તેમાં પહેલાે હુવિષ્કને ગણવાે કે કનિષ્કને ? એક બાજા આપણે કહી ગયા

**ગુંચવણની હકીકત;** છીએ કે રાજા વઝેષ્કનું મરણ **તેના ખે પ્રકાર થ**યું ત્યારે તેને એક નાના પુત્ર હતા. ભલે તે નાના હાય છતાં

પુત્ર તાે હતા ખરા ને! એટલે ગાદાના ખરા હકદાર તાે તેજ બની શકે. અને તેનું નામ પહેલુંજ લખા-વવું જોઇએ. જ્યારે શિલાલેખ ઉપરથી વળી બીજા પ્રકારનીજ સ્થિતિ દેખાય છે.

તેમાં સ્થિતિ આ પ્રમાણેની છે.

(અ) હુવિષ્કના નામે ત્રણ શિલાલેખા છે:--

(૩૩) આંકના મધુરાના; તેમાં તેને કાંઇજ પદવી અપાર્ધ નથી.

(૫૧) આંકના વર્ડકના અને (૬૦) મથુરાના– આ બંનેમાં તેને મહારાજ્યધિરાજની પદવીથી આભૂષિત કરેલ છે.

(આ) કનિષ્કના નામે ખે શિલાલેખા મળે છે.

(૪૧) આરાના અને (૬૦) મથુરાના-આ

(૫૧) આ મુદ્દો આ પરિચ્છેદેજ આગળના પાને ચર્ચાયા

ખન્તેમાં તેને પણ મહારાજાધિરાજનું પદ અર્પણ કરાયલું છે.

મતલળ કે હુવિષ્કને પ૧ થી ૬૦ સુધી મહા-રાજધિરાજ તરીકે. અને ૩૩ સુધી કાંઇપણ પદવી વિનાના ઓળખાવ્યો છે. જ્યારે કનિષ્કને તા ૪૧ થી ६૦ સુધી મહારાજધિરાજ તરીકેજ સંબાધ્યા છે. એટલે કે ૪૧ થી ૬૦ સુધી કેમ જાણે બે મહા-રાજ્યધિરાજ હાય, અને તે પહેલાં, સાદા રાજા તરીકે એકલા હુવિષ્કજ હાેય. એવી સ્થિતિ હાેવાનું તેમાંથી નીકળે છે. અથવા ખીજા શબ્દાેમાં તેને ગાહવી ખતાવાય તેા, વઝેષ્કના મૃત્યુત્યાદ તુરત હૂવિષ્કજ ગાદીપતિ થયા હાય એમ શિલાલેખા કહે છે અને થાડા કાળ પછી ૩૩ થી ૪૧ વચ્ચેના કાળમાં (કયારે તે શાધવું જોઇએ) <sup>૫૧</sup> તે ખન્ને જણા મહારાજા કહે-વાયા છે. વળો તેવી સ્થિતિ ૬૦ સુધી ચાલુ **રહી** છે. એટલે કે ૨૯ થી ૪૧ સુધી હુવિષ્કનું એકલાનુંજ નામ છે અને ૪૦ થી ૬૦ સુધી તે બન્નેનું નામ છે. આમ હાય તા હવિષ્કતું નામ પહેલું મુકાવું જોઇએ. આ પ્રમાણે એક બીજાથી વિરૂદ્ધ જતી પરિસ્થિતિ દેખાય છે તેા તેમાંથી સત્ય શું છે તે તારવી કાઢવા પુરતી આપણી મુંઝવણ છે.

જે કિસ્સાના ઉકેલમાં ખન્તેનાં નામના વિચાર કરવા હાય તે કાંઇક વધારે મુશ્કેલ ગણાય છે પરંતુ એકનાજ વિચાર કરવાના હાય, તે તેથા કાંઇક સૂતર કહેવાય. એટલે જે સૂતર છે તેની વિચારણા પ્રથમ કરી લઈશં.

રાજ વઝેષ્કનું મરણ નીપજયું ત્યારે તેણે નાના પુત્ર મૂકયા હતા. વાસ્તવમાં તા તેજ ગાદીપતિ થઈ શકે, છતાં શિલાલેખમાં તેનું પહેલી મુશ્કેલીના નામ કયાંય નથી જણાનું પણ ઉકેલ હુવિષ્કનુંજ જણાય છે. તેનું કારણ શું ? આટલાજ પ્રશ્ન છે. સામાન્ય

રીતે એક એવા રિવાજ ચાલ્યા આવે છે, કે જો કાઇ રાજા સગીર હાય તા તે પુખ્ત ઉમરતા થાય

છે ત્યાંથી એઈ લેવું.

હુવિષ્કના નામે જે કેટલાક શિલાલેખા મળી આવ્યા છે તે આધારે ઉપરમાં કહી ગયા છીયે કે તેણે ૪૦ થી ૬૦ સુધીનાં વર્ષીમાં 'મહારાજધિરાજ'ની પદ્વી ધારણ કરીને કામ લીધું હતું. જ્યારે રાજા વનેષ્કનું મરણ રહમાં નીપજ્યું હાવાનું સાબિત થયું છે. એટલે તેમાંથી સાર એ નીકળે છે કે ૪૦ થી રહ **સુધીના વચ્ચે**ના ૧૧ વરસના ગાળામાં તેણે તે ખાળરાજાના રક્ષક-રીજંટ તરીકે કામ કરેલું હાેલું જોઈએ. આ સમય ૧૧ વર્ષના હશે કે તેથી એાછો હશે તે આપણે શાધી કાઢવું રહે છે. તે માટે ખીછ તાે માહિતા આપણી પાસે નથીજ. પરંતુ શિલા-લેખમાંથી કાંઇ મળી આવતું હાય તા તપાસીએ. જેમ હુવિષ્ક મહારાજધિરાજ પદવી યુક્ત પાતાને સંબાધ્યાની નાનામાં નાની સાલ ૪૦ની છે તેમ રાજા ≱निष्के पाताने मढाराजधिराज पहथी युक्त तरीके સંખાે ખાે હાેવાનું આરાના શિલાલે ખથા જણાય છે.

અને તેમાં ૪૧ નાે સંવત માંડેલ છે. એટલે ૪૦–૪૧ તે બે સાલમાંજ આ બન્ને રાજાઓં મહારાજધિરાજ તરીકે એાળખાવવા પાતપાતાને એમ સિદ્ધ થયું કહેવાય. જો કે ૪૦ ને ૪૧માં ખહુ તફાવત નથી; કદાચ ૪૦ના આંકના શિલાલેખ કનિષ્કના નામના આગળ જતાં भणी पश आवे. परंतु अत्यारे सभाधान भातर માની લ્યો કે. ૪૦ની સાલ મળી આવી છે તા તાત્પર્ય એ થયા કે, ૨૯થી માંડીને ૪૦ વર્ષના ગાળામાંજપર હુવિષ્કે ટસ્ટી-રીજંટ તરીકે કામ કર્યું હતું. પણ તેથી એાછા સમય માટે નહીંજ-સિવાય કે ૪૦ના આંકથી નાની સંખ્યાવાળા આંક તે ખેમાંથી કાર્મના નામવાળા અને મહારાજધિરાજની **પદવીથી** જોડાયલ મળી આવે તા. <sup>પાં</sup>ર એટલે હાલ તરત માટે એટલું પુરવાર થયું કહેવાય કે કનિષ્ક બીજો સગીર તરીકે માત્ર અગિયાર વરસ સુધીજ રહ્યો હતા. વળી અત્યારસુધીનાં અનેક ઐતિહાસિક દર્શાતાથી જાણી ચૂકવા છીએ કે, તે સમયે રાજ્યાલિષેક માટે લાયક થયાની પુખ્ત ઉમર પ્રાપ્ત થયાની કથિતા ૧૪–૧૫ વર્ષની દરાવવામાં આવી હતી. એટલે રાજા કનિષ્કર્તે પણ તે ઉમરે રાજલગામ સુપ્રત કરવામાં આવી હશે એમ માનવું રહે છે. વળી તેજ હિસાએ તેનો હમર પાેતાના આપના મરણ સમયે **૧પ−૧૧**=૪ વર્ષ માત્રનીજ હાવાનું કહી શકાશે. આખી ચર્ચાના સાર એ થયા કે, રહથી ૪૦સુધીના અગિયાર વર્ષના સમયમાં રાજા હુવિષ્કે, રાજા કનિષ્કની સગીરવયમાં રાજવહીવટ ચલાવ્યા હતા અને અગાઉ જેમ સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનની **ખાખતમાં તેની સગીરવય દરમ્યાન તેના** દાદા સમ્રાટ અશાક રાજ્યકારભાર ચલાવ્યા હતા, છતાં તે વહીવટના તેર વર્ષ અશાકના ફાળ ઇતિહાસમાં અડાવાયા ૫૪ છે,

<sup>(</sup>પર) રહ્યી ૪૦ સુધી એટલે = ૧૧ વર્ષ સુધી જાએ ઉપરની ટીકા નં. પર.

<sup>(</sup>પ3) આ બાળતમાં ખાસ ખારીકાઈથી તપાસ કરવાની જરૂર છે. સંભવ છે કે 33થી ૪૦ સુધીના ૭ વર્ષના ગાળામાંના કાઇ શિલાસેખ મદદરૂપ થઈ પડે તેવા મળી પણ આવે.

<sup>(</sup>૫૪) બીએ એક દર્શાત ઇતિહાસના ટાંકો ખતાવાશે. તેમાં એ કે આ પ્રમાણે સગારવય દરમ્યાન બન્યું નથી જે, પરંતુ અગ્નિમિત્ર શુંગવંશીના સમયે પુષ્યમિત્ર ગાદીપતિ નહોતા, છતાં તેના નામે વર્તાવ થયા હાવાનું પુરાણકારાએ જણાવ્યું છે. એટલે હપરના બનાવને મળતા તરીકે તેની નોંધ લેવા રહે છે.

તેમ આ ૧૧ વર્ષ પણ રાજ હુવિષ્કના નામે ગણા-વવામાં આવે તા ચાલી આવતી પ્રયાને જ અનુસરીને કામ લેવાયું છે એમ સમજ લઈ કાંઈ વાંધા ગણાશે નહીં. આ પ્રમાણે એક મુશ્કેલીના ઉકેલ આવી ગયા સમજવા.

ખીજ મુશ્કેલી આ પ્રકારની છે, કે ૪૦ થી ૬૦ મુધીના ૨૦ વર્ષ સુધી રાજા હુવિષ્ક અને રાજા કનિષ્ક ખીજો-બન્ને પાતપાતાને ખીજ મુશ્કેલીના મહારાજાધિરાજ કહેવરાવે છે. ઉકેલ તે કેવી રીતે બની શકે ! તેના નિચાડ કાઢવા રહે છે.

આપણે પ્રથમ મુશ્કેલીના ઉકેલ કરવામાં તા જે પ્રથા સામાન્યપણે ચાલતી આવી છે તેના આશ્રય લીધા હતા અને સમ્રાટ પ્રિયદર્શિન તથા અશાકના દર્ભાત નજર સમીપ રાખ્યો હતા. પરંતુ તેમાંતા, જેવા પ્રિયદર્શિનના રાજ્યાલિષેક થયા તેવાજ, સમ્રાટ અશાક રાજકાજમાંથી નિકૃત્ત થઈ ગયા હતા, અને પ્રિયદર્શિને પાતાના એકલાના નામેજ કારલાર ચલાવવા માંડયા હતા. એટલે તેમની બાબતમાં તા માર્ગ તદ્દન સરળ થઈ ગયા હતા. જ્યારે અહીં તા તેમ બન્યું નથી, પણ બન્ને જણાએજ રાજકારલાર ડાંજયા છે. ત્યારે તેના ખુલાસો કેમ કાઢી શકાય?

आ भाटे आपछे इनिष्ड पहेंदाना समये शुं स्थित प्रवर्ती रही हती ते तपासवी पड़ेरी अने तेमांथी ते सुरहेदीनी को डांध यावी मणी आवे ते। वियारी दर्ध . इनिष्ड पहेंदाना वृत्तांते कर्छाण्युं छे हे, पेति क्यारे अशियामां यडाध सध करवाना डाममां राडाये। हते। त्यारे राक्व्यवस्था संसाणवाने, मथुरावाणा साग युवराक वजेष्डने सोंप्या हते। अने सांथी पाछा आवीने पेति डारसार संसाणा हये ते पहेंदां ते। तेनुं पून यध गयुं हतुं. हेपीता रीते ते। अमक इही शडाय है, इनिष्ड जाह तेने। क्येष्ट पुत्र वजेष्ड, ते जाह तेने। पुत्र इनिष्ड जीको, ते जाह के के अध है था है तेम सामान्य इम ओ डहेवाय है के क्येष पुत्र हो। है स्था छे. तेम सामान्य इम ओ डहेवाय है के क्येष पुत्र हो। तेम ते क गाहीओ आवे. पशु अन्त ते।

परिस्थित डांधड निराणी थह पडी हती. डेमडे राल डिनिंग्ड पहें हां के राल डांकना लाग पाडीने भे पुत्राने ते उपर वहीवट यहाववा नीम्या हता. अटेंसे केम पेते डेांछ व्यक्तिने अधिडारपह उपर नीमवाने मुफत्यार हता तेम तेने फसेडवाने पह्य तेल मुफर्यार हता तेम तेने फसेडवाने पह्य तेल मुफर्यार हता तम तेने फसेडवाने पह्य तेल मुफर्यार हता क्यारे अहिं तो तेवी व्यवस्था पेति डेरे ते पहेंसां आ इती व्यवस्था हेरववाने डाना हड ग्रह्माय ते प्रश्न उपरिधत थाय छे अने तेम फनवा पान्धुं होय तो विशेषमां विशेष के व्यवस्था ड्यांनुं गाहवी शहय तेना प्रकार आ प्रमाहो हो। शह छे:-

- (૧) જેમ રાજા વઝેષ્ક પાતાને સુપ્રત થયેલ પ્રદેશ ઉપર અધિકાર ભાગવે તેમ રાજા હુવિષ્ક પણ પાતાને સુપ્રત થયેલ પ્રદેશ ઉપર અધિકાર ભાગવે; એટલે કે એક વંશની ખે શાખા થઈ કહેવાય.
- (૨) રાજા વઝેષ્ક યુવરાજ હાેઈ મુખ્ય શાખાનાજ ગાદીપતિ ખને અને રાજા હુવિષ્ક માત્ર એક ભાયાત હતા તેથી મુખ્ય શ્રાખાની આજ્ઞામાં રહીને વરતે.
- (૩) કદાચ મુખ્ય ગાદીપતિ રાજ્ય વઝેષ્કનું ગરણ થાય અને તેના પુત્ર સગીર હોય તા રાજા હુવિષ્ક રીજંટ તરીકે કામ કરે; પણ પુત્ર માટા હાય તા તે પુત્ર ગાદીપતિ ખને અને હુવિષ્ક તથા તેના પુત્રા મુખ્ય ગાદીના ભાયાત તરીકે જીવન ગાળે.
- (૪) ખેમાંથી ક્રાઇ શાખા નિર્વેશ થાય તાે, હૈયાત રહેલી શાખાવાળા મુખ્ય ગાદીના માલિક ખને.

આ ચાર પ્રકારની સ્થિતિમાં તં. ર અને 3 તો ચાલુ પ્રથાને અનુસરીને એક શાખા હોય તેને લગતી છે અને તં. ૧ તથા ૪, જો બે શાખા પડી હોય તો તેનું નિયમન કરવા માટે છે. ચાલુ પ્રથા પ્રમાણેની સ્થિતિ તો આપણે ઉપરમાં ક્યારની વિચારી જોઇ છે હતાં તેનાથી પૂરેપુરા ઉકલ નથી આવ્યાં સારે જ, આગળ વિચારણા ચલાવવી પડી છે. એટલે તે પ્રમાણે વસ્તુસ્થિતિ અનવા પામી હોય તો, ઉબી થયેલી શુંચવણ કેમ ઉકલી શકે છે તેની જ તપાસ લેવા રહી. તે માટે નં. ૧ તથા ૪ ની ખાખત જ અત્રે વિચારવી ઊચીત લાગે છે.

જ્યારે ૪૦ થી ૬૦ વર્ષ સુધીના ર૦ વર્ષના ગાળામાં બે રાજાઓએ પાતાને મહારાજધિરાજની પદવીથી વિભૂષિત થયેલ માન્યા છે ત્યારે સ્વભાવિક સમજી શકાય તેમ છે કે તે સમયે તે બન્ને જણા પાતપાતાને એકબીજથી તદ્દન સ્વતંત્ર જ માનતા દ્વાના જોઇએ. અને તેમ માનવાનું કયારે બને કે તે બન્ને જુદા જુદા શાખાના તેમજ જુદા જુદા પ્રદેશના અધિકારપદે હોય તાજ. તે પ્રમાણેની વસ્તુસ્થિત આપણી વિચારણા નં. ૧ અને ૩ માટે બંધએસતી થતી દેખાય છે. એટલે માનવું રહે છે કે, તેમાં સ્થલા પ્રમાણે તે બન્ને જણાએ લિન્ન લિન્ન શાખા ચલાવી હતી. પ્ય તે પ્રશ્ન એ વિચારના પડશે કે (૧) આમ થવાનું કારણ શું છે? અને (૨) તેની સ્થિતિ કયાં સુધી ચાલુ રહી હતી?

(૧) તે પ્રમાણે થવાના કારણ માટે તો, ઉપરમાં આપણે ઘણી વાર જણાવી ગયા છીએ તેમ, રાજ ફ્રેનિષ્ક પહેલાએ જ પાતાની હૈયાતિમાં જે ગાઠવણ રાજકારાભાર ચલાવવાની યોજ હતી અને તેમાં પાતે ફ્રેરફાર કરે તે પહેલાં મરણ પામ્યા હતા, તેજ પહેલાં અને એક ભાગ ઉપર માટા ભાઈ અને તેના વંશજો રાજ કરે તથા ખીજા ઉપર નાના ભાઈ પક અને તેના વંશજો રાજ કરે તથા ખીજા ઉપર નાના ભાઈ પક અને તેના વારસદારા રાજય ચલાવે તે નીતિ ચાલુ રખાઈ હતી.

(ર) ખીજો પ્રશ્ન એ છે કે; તેવી સ્થિતિ કયાં મુધી ચાલુ રહી હતી ?—આ પ્રશ્ન એટલા માટે ઉભો કરવા પડ્યા છે કે ૬૦ ની સાલ પછીના કાઇ શ્રિલાલેખ એવા નથી મળી આવ્યા કે તેમાંથી, આગળની માક્ક, એ મહારાજધિરાજ હાવાનું અથવા તા એ સ્વતંત્ર શાખા ચાલુ રહી હાવાનું કાઇ રીતે અનુમાન દારવાનું તેમાંથી ઉપજવી શકાય.

એટલે એટલું ચાક્કસ થઇ શકે છે કે, આ પ્રથા ૪૦ થી ૬૦ સુધી જ અસ્તિત્વમાં રહેવા પાંતી છે. અને તે ખાદ અદશ્ય થઇ છે અથવા તા નાસુંદ કરવામાં આવી છે. તા વળી એ પ્રશ્ન વિચારના રહે છે કે તેમ થવાનું કારણ શું? તે માટે મારા મત પ્રમાણે વળી પાછા કરીને આપણે શિલાલેખ ઉપર જ આધાર રાખના પડે તેમ છે. આ વખતે આપણે શિલાલેખના માત્ર આંકડાની જ મદદ ન લેતાં સાથે સાથે તેના સ્થળ વિશની પણ તપાસ કરવી ઘટે છે.

કનિષ્ક બીજા વિશે પ્રથમ તપાસ કરી લઇએ-તેના શિલાલેખમાં ૪૧ અને ૬૦ ના આંક છે તેમજ તેનાં સ્થાન જે આરા તથા મથુરા છે તે બન્ને સ્થળાનું ભૌગાલિક સ્થાન, કુશાનવંશી સન્યમી ભે શાખા પાડવામાં આવી છે તે પરત્વે જે વિચારીએ તા સહજ દેખાઇ આવે છે કે તે બન્ને, મથુરાવાળા શાખાના અધિકારમાં જ આવી રહેલ છે તેમજ તે ખત્નમાં કનિષ્કે પાતાને મહારાજાધિરાજના બિરૂદથી સંખાધેલ છે એટલે બીજો લાંબા વિચાર કરવાની અપેક્ષા જ રહેતી નથી, અને એકજ સાર કાઢી શકાય છે કે, તે પાત ૪૦ થી ૬૦ સુધી વીસ વર્ષના ગાળામાં પાતાની શાખાના અપ્રણીપદે જ બિરાજીત રહેલા હશે.

હુવિષ્ક સંબંધી વિચાર કરતાં, મશુરાના એ શિલા-લેખમાંથી એક ૩૩ના સાદા અને બીજો દુર્ગના સહારાજધિરાજના પદ સાથેના, જ્યારે ત્રીજો વડે કના છે તે પ૧ના છે અને મહારાજધિરાજના પદયુક્ત છે. મતલબ કે તે એ સ્થળાનું સ્થાન તપાસીએ છીએ તો, મશુરાનું સ્થાન મશુરાવાળી શાખાના અધિકાર તળે જાય છે પરંતુ વડે કે તે કાસુલથી ત્રીસ માઇલને છેટ હાવાથી તેનું સ્થાન કાશ્મિરવાળી શાખાના અધિકાર તળે ગણવું પડશે. આ પ્રમાણે એક સ્થાન

<sup>(</sup>૫૫) નીચેની ટીકા ન્યુએા.

<sup>(</sup>૫૬) ને આ પ્રમાણે થયાનું પુરવાર થયું છે તે પહેલી શાખાના અધિકાર-એટલે રાન વર્ઝેષ્ક-ન્રુષ્કના અધિકાર કારિમર ઉપર થયા ન જ ગણાય. છતાં રાજતર ગિણિકારે તે કારિમરપતિઓની નામાવલિમાં પણ ન્રુષ્ક શબ્દના ઉપયોગ

કર્યો છે એટલે માનલું પડરો કે આ બે શાખામાંની મૂળનું –મશુરાવાળાનું-આધિપત્ય અર્ધા સ્વતંત્ર તરીકે સ્વીકારાયું હરો. (ઉપરમાં પૃ. ૧૬૨નું લખાણુ અને ઠીકાનં. ૪૨ અને પૂ. ૧૬૬ માં કરેલું રાજ વચેષ્કનું વર્ણુન સરખાવા).

એક શાખાની હકમતમાં અને ખીજાં સ્થાન ખીજ શાખાની હકુમતમાં કેમ ? તે કાયડા ઉકેલવાની પણ જરૂરિયાત છે. કદાચ તેના ઉકેલમાંથી કાંઈ રસ્તા સૂઝી આવે પણ ખરા! પ્રથમ મથુરાતા વિચાર કરી લઇએ: તેના બે શિલાલેખમાંથી એક સાદા છે. બીજો મહારાજ્યદ સુકત છે. આપણે ઉપરમાં પુરવાર કરી ગયા છીએ કે. કનિષ્ક ખીજો સગીર હેાવાથી ૨૯ થી ૪૦ સુધીના ૧૧ વર્ષ દરમ્યાન હુવિષ્કે રાજ્યના **ટસ્ટી તરીકે કારભાર** ચલાવ્યા છે અને તે કારભાર તેણે મથુરામાંજ રહીતે ચલાવ્યા હાય તે સ્વાભાવિક છે. તેમજ ૩૩ની સાલમાં પાતે મથુરાની શાખા પરત્વે ભલે સર્વ સત્તાધીશ હતા, છતાં કાઈ પદયુકત તા ન જ કહી શ્રકાય: એટલે કહી શકાય કે તે શિલાલેખ જ્યારે પાતે સગીર કુમારની વતી રાજ્ય ચલાવતા હતા ત્યારે જ તેણે મથુરામાં કાતરાવ્યા હશે અને તે ઉપરમાં વર્ણવાયલી ખધી વસ્ત્રસ્થિતિને **બરા**બર ળંધ ખેસતી જ છે. પરંતુ મથુરાના ખીજા શિલાલેખના વિચાર વિશેષ અટપટા દેખાય છે, કેમકે તેની સાલના આંક ૬૦ છે અને વળી મહારાજધિરાજનું બિરૂદ છે. જ્યારે આપણે તા એમ સાબિત કરી ગયા છીએ કે, રાજા હુવિષ્ક ૪૦ થી ૬૦ સુધી કાશ્મિરની ગાદીએ રહેલ હતા. એટલે ત્યાંના મહારાજ્રધિરાજ જરૂર કહેવાય અને તે હિસાએ વર્ડકના પ૧ની સાલના શિલાલેખ વાસ્તવિક હાેવાનું પણ કસુલ કરી લઇશું. પછ પરંતુ મથુરાના ૬૦ વાળા આંકની ધડ ક્રેમે કર્યા ખેસારાતી નથી. અત્રે એક વાતની યાદ આપવાની આવશ્યકતા છે; કે ૬૦ની સાલ રાજા હવિષ્કનું મહા-રાજધિરાજના પદના ભાગવટાનું અંતિમ વર્ષ મનાયં છે કેમકે ૪૦ થી ૬૦ સધીજ તે પદ તેણે ભાગવ્યં છે અને તે બાદ પૃ. ૧૭૧માં જણાવ્યા પ્રમાણે તેનું કે તેના વંશનું નામનિશાન જણાયું નથી. એટલે પૃ. ૧૭૦માં છેવટે જણાવ્યા પ્રમાણે નં. ૪ વાળીજ સ્થિતિ ખનવા પામી દેખાય છે. આ પ્રમાણે રાજાહવિષ્કના

ત્રણે શિલાલેખ સંબંધી સર્વ ધટના, **જો નં. ૧ અને** ૪ વાળી રિથતિ હાેવાનું કલ્પાય તાેજ ખરાખર મળતી આવી જાય છે. છતાં હજુ ૬૦ની સાલના મથુરાના લેખના જોઇતા ખુલાસા તા મેળવવા જ રહે છે. તે માટે એક જ કારણ રજી કરી શકાય, કે તે વર્ષ તેનું અંતિમ હાવાથી, તે સમયે તે માંદા પડી ગયા હાવા જોઇએ. અને કાઈ પુત્ર તેને ન **હે**ાવાથી કાશ્મિર જેટલે દૂર દેશમાં પાતાના આખરી મંદવાડમાં કાઈ અંગત માણસ સારવાર કરનાર પાતાની પાસે ન ગણાય: જેથી પાતાના ભત્રિજો જેને પાતાના વહાલ-સાયા પત્રની પેઠે તેણે ઉછેર્યો હતા એવા-રાજ કનિષ્ક બીજો હતા. તેની પાસે પાતે જ મથુરા ચાલી ગયા હાય: કે પછી રાજા કનિષ્કેજ પાતાના કાકા ઉપરના પ્રેમને લીધે કે, પાતાને નાનપણમાં તેણે ઉછેર્યો હતા તે ઉપકારના બદલા વાળવાના મિષ્યી. રાજા હુવિષ્કને મથુરામાં તેડાવી લીધા પણ હાય. ગમે તે કારણ ખળવત્તર ખન્યું હાય, પરંતુ પરિણામે રાજા હવિષ્ક મથુરામાં હાજર થયા હાવા જોઇએ. અને મંદવાડમાંથી પાછા ઉઠવા પામ્યા ન હાવાથી તેની શાખા બંધ પડી ગઈ અને કનિષ્ક ખીજો સર્વ સામ્રાજ્યના સ્વામી ખન્યો. એટલે હવે બીજી મુશ્કેલીના પણ સર્વ વાતે ધટતા ઉકેલ આવી ગયા ગણાશે.

યાદ રહી શકે તે માટે સર્વ ચર્ચાના સાર ટૂંકમાં દર્શાવી દઇએ; કનિષ્ક પહેલા જ્યાંસુધી રાજ્યની ખહાર હતા ત્યાંસુધી તેના કરમાનુસાર

સર્વ**ના સાર** કુમાર વઝેષ્કે મથુરામાં રહીતે યુવરાજ તરીકેતા અધિકાર

સંભાળી લીધા હતા જ્યારે હુવિષ્કે કાશ્મિરતા અધિકાર સંભાળી લીધા હતા. રાજ કનિષ્કે પહેલાનું મરણ ર૩ માં થતાં, ખન્તે ભાઇઓ પાતને પાતાને સુપ્રત થયેલ ભૂમિ ઉપર સ્વતંત્રપણે રાજ્ય ચલાવતા થયા હતા. તેવામાં છ વર્ષે એટલે ૨૯ની સાલમાં પ્

<sup>(</sup>૫૭) જીંગા 'સુધા' માસિકના (૫.૧૩૧ દી.ન. ૪૯માંના) લેખ ૫. ૬: તેમાં લખ્યું છે કે:-''ઇસી સમય હુવિષ્કભી સામ્રાજ્યકે દતર પ્રદેશા કે એક છત્ર સમ્રાટ થે-યહ નિશ્ચિત

હૈ હિ, પ૧ વે' વર્ષમેં મહારાજ રાજધિરાજ હુવિષ્ક, કાણુલકે પ્રદેશ પર ભા સમાટ માને જાને લગે થે"

<sup>(</sup>૫૮) એમ સમનાય છે કે (નાઓ પૂ. ૧૭૩ બીને કાલમ

થતાં. અને તેના પુત્ર માત્ર ૩-૪ વર્ષની ઉમરતા હતા તેથી. તે પુત્ર ઉમ્મર લાયક થાય અને તેના રાજ્યાભિષેક થાય ત્યાં સુધીના એટલે ૨૯ થી ૪૦ સુધીના ૧૧ વર્ષ સુધી. રાજા હુવિષ્કે પાતે મથુરામાં રહીતે ખંતે દેશના કારભાર ચલાવ્યે રાખ્યા હતા. પછી ૪૦ની સાલમાં રાજા કનિષ્ક ખીજાના રાજ્યા-લિષેક કરી, પાતે પાછા પાતાના મુલક કાશ્મિરમાં રાજ ચલાવવા ગયા હતા. એટલે કે પૂર્વની પેઠે-રાજા વઝેષ્કના સમયે જેમ હતું તેમ-૫:છી કુશાનવંશી રાજાઓની એ શાખા થઈ ગઇ હતી. તેવી સ્થિતિ ૪૦થી ૬૦ સુધી ચાલુ રહી. તેવામાં રાજ્ય હુવિષ્ક અત્યંત ખિમાર પડી જવાથી તેને મશુરામાં આવવું પડ્યું અને ત્યાં તેના દેહાત્સર્ગ થયા. ઉપરાંત તે અપુત્ર દ્વાવાથી તેના મુલક પણ મથુરામાં ભેળવી દેવાયા, એટલે પાછી કુશાનવંશની એકજ શાખા કરીને અવિભાજ્યપણ પ્રવર્તવા માંડી.

વંશાવળી અને નામાવિલ ગાઠવતાં જે કેટલીક મુશ્કેલીના ઉકેલ તે સમયે કરી શકાયા નહાતા પરંતુ આગળ ઉપર કરી લેવાશે એવા દિલાસા દેવાયા હતા તે ઉપર પ્રમાણે થઈ ગયા છે એમ હવે સમજી શકાશે.

કનિષ્કના મરણ સમયે એટલે ૨૭ની સાલમાં જ્યારે વગ્રેષ્કને ૪૦ વર્ષના ટેબ્યા હતા ત્યારે કનિષ્કને પાંચેક વર્ષ તેનાથી નાના ગણીને

**હુવિષ્કની ઉમર** ૩૫ વર્ષના કરાવ્યા હતા. હવે તેનું મરણ ૬૦માં નીપજ્યું

સાખિત થયું છે એટલે તેનું રાજ્ય ૧૦-૨૩=૩૭ વર્ષ ચારયું ગણાય અને તે ગણતરીએ તેની ઉમર ૩૫+૩૭=૭૨ વર્ષની લગભગ ગણાશે. તેના ૩૭ વર્ષના રાજકારભારમાં, વચ્ચેના ૧૧ વર્ષ (૨૯ થી ૪૦ સુધીના) તેણે પાતાની કાશ્મિરની ગાદી સંભાળવા ઉપરાંત, મથુરાના વહીવટ પણ ચલાવ્યો હતા. તેણે એક પુત્ર પાછળ ગાદીએ આવે તેવા મૂક્યા નહાતા એટલે કે

પંક્તિ ૧૭મી) કે રાજ હુવિષ્ક્રના નામના અને મહારાજધિરાજ પક્ષ સાથેના એક શિલાસેખ આંક ૨૮ની સાલના મળી આગ્ધા . તે વાત સત્ય કરે તા તે ૨૮ની સાલ, પાતે જ્યારે કાશ્મિર તે અપુત્ર મરણ પામ્યા હતા. તે સિવાય અન્ય કાંઇ વિશેષ જાણવા જેવું ન હાેવાયા આપણે આગળ વધાશું. હતાં એટલું કહી દઇએ કે, રાજા કનિષ્ક પહેલાએ જે ભૂમિ વિસ્તાર પાતે હિંદની ખહાર વધારી દાધા હતા તેમાંથી કયા, કેટલા અને કચારે કચારે ખસી ગયા હતા તે જણાવવું જોઇએ પણ તે હિંદના ઇતિહાસના વિષય ન હાેવાયા આપણે તે ખામતમાં દુલેસ સેવીએ છીએ.

(૪) કનિષ્ક ખીજો

ઉપર સાબિત કરી ગયા છીએ કે, કનિષ્ક બીજો ઉમર લાયક થતાં તેના રાજ્યાભિષેક કરી મથુરાની ગાદી તેને સુપ્રત કરવામાં આવી

પાધું તેમના હતી. એટલે મથુરા પરત્વે જો અનુક્રમ વિશે ક્રમ ગાઠવવાનું નક્કી કરતું હોય તેા રાજા હુવિષ્કૃતું નામ પ્રથમ આવે

અતે પછી જ કનિષ્ક ખીજાનું નામ આવી શકે. પરંતુ ત્યાં હુવિષ્ક માત્ર ટ્રસ્ટી તરીકેજ નિમાયેલ હાઇને તેને રાજપદે આવેલ ન ગણીએ તા મથુરાપતિઓની નામાવલિમાં હુવિષ્કનું નામ ખકાતજ રહી જતું લેખનું રહે. અને જો કાશ્મિર દેશનું વર્શન કરવાનું હોય તા, કનિષ્ક ખીજાની સત્તા તા ૬૦ માં હુવિષ્કનું મરણ નીપજ્યું તે ખાદજ થવા પામી હતી એમ ગણાય. એટલે કાશ્મિર દેશની વંશાવળીમાં હુવિષ્કનું નામ તા અવશ્યમેવ આવવુંજ રહે અને તે પણ હમેશાં કનિષ્ક ખીજાની પહેલાંજ.

જેમ મથુરાપતિઓની ગણનામાં રાજા હુવિષ્કનું નામ કાંઇક ઢચુપચુ જેવું લેખી શકાય છે, તેમ કાશ્મિરપતિની નામાવલિમાં રાજા વઝેષ્ક-જીરકના નામ વિશે પણ તેવી સ્થિતિ હોવાનું સમજી શકાય છે. એટલે સાર એ થયા કે,

(૧) મથુરાપતિની નામાવ<mark>લિના અતુક્રમ અા</mark> પ્રમાણે જાણુવા.

પતિ તરીકે સ્વતંત્ર અધિકારપદે હતે। તે સમયના સમજવા. હજા તે હડીકત સિદ્ધ થયેલ ન હોવાથી તેના ઉલ્લેખ અગત્યના બનાવ તરીકે કરવાના નથી.

કનિષ્ક પહેલા, વઝેષ્ક-નાર્ક, ફુવિષ્કનું અચાક્રસ અતે તે બાદ કનિષ્ક બીજો.

(૨) કાશ્મિરપતિની નામાવલિના અનુક્રમ<sup>પ</sup>ષ્ટ આ પ્રમાણે જાણવા. કનિષ્ક પહેલા-વઝેષ્ક-જીસ્કનું અચાક્કસ; પછી હુવિષ્ક અને તે બાદ કનિષ્ક બીજો. કનિષ્ક બીજાનું નામ "કૈસર" હાય તેમ તેણે

પાત કારા કરા કરા હાવ તેને તહું પાતે કાતરાવેલ લેખ ઉપરથી સમજ્ય છે. મિ. સ્ટેન કાનાઉ (Sten Konow) કૃત

તેનાં નામ, ઉંમર " ખરાષ્ટ્રી શિલાલેખા " નામના તથા રાજ્યપ્રેમ પુસ્તક પૃ. ૧૬૨ ઉપર આરા નામે ગામના શિલાલેખામાં આ

प्रभाषे शण्टी छः-१० " महाराजस्य राजितराजस्य हेवपुत्रस्य डैसरस्य वजेष्ड पुत्रस्य डिनण्डस्य " એटले स्पष्ट थाय छे हे, उपरना वाड्यमां टांहेझा सर्व शण्टी वजेष्डना पुत्र डिनण्ड जीजने लागु पडतां विशेषषे छे, ते आधार डिनण्ड जीजनुं नाम हैसर हेवानुं आपष्टे मानवुं रहे छे.

ઉપરના સંબંધમાં જણાવવાનું એટલુંજ કે તેના પિતા વઝેષ્કના મરણ સમયે શક રહમાં ભલે તેની ઉંમર ૪ થી માંડીને ૧૦-૧૧ વર્ષની હાય અને તે મુદ્દો વિવાદમાં રાખીએ છતાં તે સગીર હતા એટલું તા ચાક્કસ છેજ. એટલે તેના જન્મ ૨૫ થી ૧૮ સુધીનાં સાત વર્ષમાં થયેલા ગણવા પડશે અને તેનું મરણ તા હઢમાં નીપજ્યું છે. એટલે તે હિસાબે તેનું આયુષ્ય ૬૮થી ૭૫ સુધીનું ગણી શકાશે. જ્યારે તેના સમગ્ર રાજ્યકાળ, ગાદીએ બેઠા ત્યારથી જ ગણવામાં આવે તે ૯૩-૨૯=૬૪ના અને ૪૦ માં (કે તેની આસપાસ ઠરે તા તે હિસાબે તેટલા સુધારા કરવા પડશે)

રાજ્યાભિષેક થયા ત્યારથી ગણીએ તા ૯૩-૪૦=૫a વર્ષના કહી શકાશે.

કનિષ્ક ખીજાનું જીવન ખરેખર રીતે તે જ્યાર**થી** તેના રાજ્યાભિષેક કરાયા ત્યાર**થી જ આર**ંભિત **થયું** ગણવું ઉચિત લેખાય. તેની સાલ

રાજ્યના ખનાવા અત્યાર સુધી તા આપણે ૪૦ની ગણાવી છે. પરંતુ તેના સત્રપ

ચષ્ઠણનું વૃત્તાંત વિચારતાં અને તે ખન્નેના સુમેળ ઉતારતાં. કદાચ તે સાલને ખે ચાર વર્ષ આગળ પણ લઈ જવાની જરૂર પડે. તે સાલ ગમે તે ડરાવાય-હાલ ૪૦ કાયમ રાખીને જ લખવાનું છે. તે સાલ ઐતિહાસિક દર્ષિએ અતિ ઉપયોગી છે. ક્રેમક તે સાલમાં જેમ કનિષ્કખીજાનું જીવન કરી જતું દેખાય છે અને પાતાને મહારાજધિરાજ તરીક સંબાધતા દેખાય છે. તેમ કાશ્મિરપતિ હવિષ્ક પણ પાતાને તેજ પદ જોડીને એક સ્વતંત્ર સમ્રાટ હાવાની ઉદ્ધાષણા જગત સન્મુખ ધરતા જણાય છે. વળી ખીજ બાજુ, ચક્રશના સંબંધમાં અને અધિકારમાં પશ તેજ સમયે કેરકાર કરાયા હશે એમ કલ્પના કરાય છે. અત્યાર સુધી તે તેના પિતા ધ્યમાતિકની પેઢે हेवण क्षत्रपेक संभाता हता तेना अहले अत्यारथी મહાક્ષત્રપની પદવીએ તેને ચડાવવામાં આવ્યા હશે. અને જરનલ ઑક ધો આંધ્ર હિસ્ટારીકલ રીસર્ચ સાેસાઇટીના યુ. ર ભાગ ૧ પૃ. દર માં ટાં કેલ શબ્દા પ્રમાણે The statues of Kanishka and Chashthana being found together =કનિષ્ક અને ચષ્ઠણનાં પુતળાં સાથે મળી આવ્યાં છે તા પ્રતિતિ થાય છે કે. ખુદ કનિષ્કે જ પાતાની પાસે

<sup>(</sup>૫૯) આ અનુક્રમ અને તેમાં ગાઠવાયલ ત્રિક્વિશેની હંકીકત વાંચતાં (નુઓ પૃ. ૧૬૨ થી આગળ) ને કાંઈ અસં-અંધતા માલૂમ પડે તાે તેનું કારણ વાચકવર્ગને હવે તરત જ આપાઆપ સમજી જવામાં આવે તેવું છે એટલે વિરોધ પુલાસાની અપેક્ષા રહેતી નથી.

<sup>(</sup>૧૦) જીઓ ૧૯૯૦ના 'સુધા' માસિકના માર્ગ શીર્ધાનો માંક પ્ર. પમાં "મથુરાકા યજ્ઞ સ્તંભ" નામના લેખ તેમાં

શ્રીયુત વાસુદેવ શરણ અગ્રવાલે વિવેચન કરતાં જણાવ્યું છે કે, "માટકે લેખમેં જહાં કુષાણપુત્ર શબ્દ હૈ, ઠીક હસી સ્થાન પર ઈસમે વગ્રેગ્કસ્ય શબ્દ હૈ ા જ્યસે માલુમ હોતા હૈ કિ દાનાહી જગહી પિતાકા નામ અભિપ્રિત હૈ. ઈસ પ્રકાર વેમ કે પિતા કે નામ કુશાણ નિશ્વિત હોતા હૈ".

આ હકીકતને ગતપરિચ્છેદે ટી. નં. ૪૦ની હકીકત સાથે સરખાવા. (ખરૂં શું હાઈ શકે તે વિચારવા ચાગ્ય છે).

તેને એસારીને તે—પુતળાં—કાતરાવ્યાં હશે; તેમજ તે સમયે ચષ્ઠણ પાતાના શહેનશાહનું કૃપાપાત્ર હાેવાજ જોઈ એ. જ્યારે તેને મહાક્ષત્રપ પદે નિયુક્ત કર્યો છે ત્યારે તેને વિશેષ પ્રદેશ ઉપર અધિકાર ભાગવવાની મત્તા કદાચ અપાઈ હાય: અથવા છેવટે ક્ષત્રપ ध्यमे।ति के भूमि उपर राज्य यक्षावते। दता तेटलीक અમિ ઉપર, પણ તેને સ્વતંત્ર અખત્યાર આપીને તે पद समर्पित थ्यं है।य. परंतु स्वतंत्र स्भणत्यार અપાયા હાય તે સ્થિતિ ચષ્ઠણ મહાક્ષત્રપના વૃત્તાંત ઉપરથી વધારે બંધબેસતી આવે છે. એટલે સાર એ શ્યો કે કનિષ્ક ખીજાએ જેમ મધુરા પ્રદેશ ઉપર પાતાનું સ્વામિત્વ સ્વીકાર્યું તેમ તેણે રાજા હુવિષ્કનું કાશ્મિર ઉપર અને રાજપુતાના—તથા સિંધ દેશ **ઉપર મહાક્ષત્રપ ચ**ષ્ઠણનું સ્વામિત્વ હેાવાનું જગતને મનાવ્યું છે. આ પ્રમાણે સ્થિતિ પાતે પાતાની રાજી ખુશીથી ઉભી કરી છે કે પાતાને તેમ કરવાની કરજ પાડવામાં આવી છે તે પ્રશ્ન અલગ રાખીએ. (કેટલીક પરિસ્થિતિનું વર્ણન આ નવમખંડે છુટુ છવાયું આપ્યું પણ છે) પરંતુ એટલું નક્કી થયું કહેવાય કે કનિષ્ક પહેલાના સમયે જે બૂમિવિસ્તાર મથુરાપતિની સાશુમાં હતા તેમાંથી ઘણા અંશે એાછા, આ કનિષ્ક ખીજાની આહ્યમાં હતા; ખલ્કે એમ કહીએ કે મથુરાની મૂળ ગાદિ તા નામશેષ જેવી જ થઈ ગઇ હતી તા પણું ખાેં કું નથી. અલખત્ત આ સ્થિતિમાં, રાજા હુવિષ્કના મરણ ખાદ, પાછા પંજાબ કાશ્મિર આદિ દેશા મથુરાની આણમાં ઉમેરાયલા હેાવાથી કાંઇક સ્થિતિ વધારે મજ ખુત થવા પામી હતી ખરી. આ પ્રમાણે રાજકીય સ્થિતિના ખ્યાલ આ<sup>પ્</sup>યા છે. સામાજીક અને ધાર્મિક સ્થિતિ વિશે પણ બે અહ્યુર કહી શકાય તેમ છે. બૌદ્ધ ધર્મગ્રંથાને આધારે એમ તાેંધ થયેલી દેખાય છે<sup>દ૧</sup> કે, Fourth at Kundalvana near Shrinagar under presidentship of Parsva= પાર્શ્વ નામના આચાર્યના પ્રમુખપદે શ્રીનગરની પાસેના કુંડલવનમાં ચાથી ધર્મસભા ભરવામાં આવી હતી. આ સભા બૌદ્ધમીંઓની ગણાય છે. એટ**લે તે**ણે ળાહુધર્માને રાજ્યાશ્રય આપ્યા હતા એમ કહી શકાય. પણ તેથી કરીને કેટલાકનું જે એમ માનવું શાય છે કે, તેના વંશના રાજપુરૂષા ભાહ ધર્માનુયાયિએા હતા. એ કાંઇ પુરવાર થતું નથી. એમ તા બૌદ્ધ પ્રંથામાં રાજા અજાતશત્રને પણ આ ધર્મના કાર્ય માટે અમુક દાન કરતા ખતાવાયા છે છતાં તે અન્યધર્મનાજ ભકત પુરવાર થયા છે. એટલે માનવું રહે છે કે, આ કુશાન-વંશીઓ પાતે લલે બૌહધર્મી નહીં હાય, પરંતુ જેમ દરેક રાજાની કરજ છે કે, તેણે પાતાની **પ્રજાના** દરેક ધર્મ પ્રત્યે સમલાવે જોતા રહેવું, તેમ તેમણે પણ, પાતાની ભાહ પ્રજાએ જે અધિવેશન ભર્યું હાય તે પ્રત્યે પાતાની દીલસાજી તથા હમદર્દી ખતાવી હાય. આપણા આ પ્રકારના અનુમાનને, ઉપરના તેજ ત્રંચકારના કથનથી, પાછું સમર્થન પણ મળી આવે છે. કુમુકુ આ રાજાઓએ કોતરાવેલ દેવદેવીઓનાં અતેક વર્ણના આપીને છેવટે તેમણે લખ્યું છે કે "But no figure and name of Buddha= er uig યુદ્ધદેવની કોઇ આકૃતિ કે નામ સુ**દ્ધાં પ**ણુ તે ઉ**પર** નથી." આ શખ્દજ સૂચવે છે કે ગ્રંથકારને પાતાને પણ તેઓ ભાદધર્મી હાવાની શંકા ઉદ્દેસવી છે. અંત્રે એક વાતની યાદ આપીએ કે, વિદ્વાનાના અલિપ્રાય એમ બંધાતા ગયા છે કે, જ્યાં ભાહધર્મીઓને ધાર્મિક સંસ્મરણ ઉભાં કરવાના પ્રસંગ આવતા ત્યાં હમેશાં અથવા મુખ્ય અંશે, છુદ્ધદેવની મૂર્તિ જ પધરાવતા હતા. અને આ સ્થાને તેા તે પ્રમાણે **કાઈ મૂર્તિ પણ નથી મળી** આવતી તેમજ **ઝુ**હદેવનું નામાે વ્યાર**ણ પણ થયું નથી.** એટલેજ તેમને ઉપર પ્રમાણે પાતાના અભિપ્રાય કદાચ સંભાળપૂર્વક ઉચ્ચારવાે પડયા **હ**શે એમ સમ**ળય છે.** પરંતુ આ સભા વિષે પ્રખ્યાત સંશાધક મિ. વિન્સેન્ટ સ્મિથ પાતાના વિચાર વ્યક્ત કરતાં જણાવે છે કે (જુએ) અ. હિં. ઇ. આવૃત્તિ ૩. પૃ. ૨૬૭) Buddhist council...Kanishka's council which is

<sup>(</sup>૬૧) જુઓ હિ. હિ. મૃ. ૬૫૬.

<sup>(</sup>५२) हिं, हि. भू. ६५६.

ignored by the Ceylonese chroniclers, who probably never heard of it, is known only from the traditions of Northern India as preserved by the Tibetan, Chinese and Mongolian writers. The accounts of this assembly like those of the earlier councils are discrepant and the details are obviously legendary=ખાહ ધર્મની જે સલા-કનિષ્કની સલા-विशे सिंહાલીઝ ઇતિહાસકારા અજ્ઞાત છે તેમણે તે વિશે કદાપી સાંભળ્યું લાગતું પણ નથી. તેની માહિતી તિખેટના ચીનના તથા મેાંગાેલીયાના લેખકાએ જાળવી રાખ્યા પ્રમાણે માત્ર ઉત્તર હિંદમાં-યીજ મળે છે. આગલી સભાઓની પેઠે આ સભાના હેવાલ પણ ફેરફારવાળા જણાય છે અને તેની વિગતા પણ દેખીતી રીતે દંતકથારૂપજ છે. તેમની કહેવાની મતલ જ એ છે કે, સધળી ભાદ સભાઓ વિશેની માહિતી ગમે તેટલી આકર્ષક રીતે જળવાઇ રહેલી હોાય તા પણ તે ખહુ વિશ્વસનિય ગણવા જેવી નથીજ; છતાં શકયાશકયતાના વિચાર કરવા રહે છેજ. વાસ્તિવિકપણે કુશાનવંશી રાજાએનું ધાર્મિક મંતવ્ય કેવું હતું તે તાે આપણે આગળ ખતાવી ગયા છીએ. આ પ્રમાણે ધાર્મિક પરિસ્થિતિ તેના રાજ્યે હતી.

સામાજીક ખાખતના વિચાર કરતાં એમ સમજાય છે કે, તેનું આપું યે જીવન ખહુજ શાંતિમાં પસાર થયું હશે. કેમકે તેને જો લડાઇઓ જ લડવી હોત અને પ્રદેશ મેળવવાની જ તૃષ્ણા લાગી હોત તા, જે પ્રદેશની વહેંચણી તેણે ગાદી ઉપર આવતાં જ પાતાના કાકા હુવિષ્ક અને સૂખા ચષ્ઠણની વચ્ચે કરી આપી હતી–ભલે સાંયે કે નેંયે–તે કરી જ નહાત. પરંતુ માના કે નિરૂપાયે તેણે તેમ કર્યું હતું, છતાં એમ તા ખરૂં જ ને કે, જો તેની દાનત હાત તા પાતાના ઉત્તર જીવનમાં પણ તેણે કાઈ પ્રકારના પ્રયત્ન સેગ્યા હોત જ. જ્યારે ઇતિહાસનાં પાને તેવી કાઈ નોંધ જળવાઈ રહેલી નથી જ. ઉલટું એવા પ્રસંગ ઉપસ્થિત થયા દેખાય છે કે, સંયાંગા તેની

તરફેણમાં હતા અને અવંતિ જેવા પ્રદેશ સહે-જમાં મળી જાય તેમ હતું, છતાં જેમ ઇન્ડાેપાર્થીન અન શહેનશાહ અઝીઝ ખીજાએ (નુએા પુ. ૩માં તેનું વૃત્તાંત) સાવ એદરકારી-કે નખળાઈ દાખવી હતી અને ગઈ ભીલવંશની સત્તા ત્યાં જામવા દીધી હતી. તેમ આ કનિષ્ક ખીજાએ પણ તેનું જ અનુકરણ કર્યું હતું. પરિણામે તેનાજ સરદાર મહાક્ષત્રપ ચષ્ઠણ અવંતિપતિ બનવા પામ્યા હતા જે હકીકત આપણે ચ્યાગળના પરિચ્છેરે આલેખવાના છીએ. મતલખ કે તેણે કાર્મ જાતની ભૂમિતૃષ્ણા સેવી લાગતી નથી. વળી તેણે ઘણા લાંબા કાળ રાજ્ય તા ભાગવ્યુંજ છે એટલે પાતે કાંઇ નખળા કે પરાક્રમહીન રાજા હતા એમ પણ પુરવાર શતું નથી. આ પ્રમાણે દરેક પરિ-रिधति विचारतां समज्जय छे हे ते अहुक शांतिश्रीय જીવન ગાળનાર આદમી હાવા જોઇએ. જ્યારે શાંતિ-પૂર્વક જીવન ગાલ્યું છે ત્યારે તેને કળા તરફ સમય ગાળવાના અવકાશ મળ્યા હાય તે સ્વભાવિક છે. આ સ્થિતિ તેણે પાતાના ધર્મ પ્રત્યે ખતાવેલી લક્તિ અને ભાવ ખતાવતાં જે અતેક દશ્યા, મૂર્તિઓ વિ. તેના રાજપાટ મથુરા શહેર અને તેતી આસપાસની કંકાલી ટિલામાંથી મળી આવ્યાં છે તે ઉપરથી પુરવાર કરી શકાય છે. કદાચ એમ દલીલ કરાય કે ઉપરની વસ્ત-એ!માં કનિષ્કનું નામ જે કાતરાયલું નજરે પડે છે તે તા કનિષ્ક પહેલાનું પણ મંભવી શકે છે. ખનવા જોગ છે. પરંતુ કનિષ્ક પહેલાનું વૃત્તાંત લખતાં જોઈ ગયા છીએ કે તેણે તેા પાતાના જીવનના સધળા ઉત્તર ભાગ હિંદની ખહાર જ ગાળ્યા છે; છતાં જે થાડાંધણાં વર્ષો તે હિંદમાં રહ્યો હતા તેમાંના માટા ભાગ તા રજપતાના અને સિંધ જેવા દેશા તરક ચડાઈ લઈ જવામાં જ ગાળ્યા હતા. એટલે સાબિત થાય છે કે, કનિષ્કતી નામવાળી વસ્તુતે৷ નિર્માતા મુખ્ય અંશ કનિષ્ક બીજો જ હાઇ શકે અને તેજ હતા.

પૃ. ૧૫૯ માં દર્શાવેલ આઠ મુદામાંથી ત્યાં આગળ ત્રષ્ણનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. અત્રે ચોથા મુદ્દો જે કનિષ્ક પહેલા અને બીજો–એમ બન્ને વચ્ચેના સ્વભા-વનું વર્શન અને સરખામણી કરવાના છે, તે વિચારીશું.

ખન્તેનાં નામ અને આયુષ્ય લગલગ સરખાં દ્વાવા હતાં સ્વભાવમાં તેમજ અન્ય હકીકતે તેઓ ધણાજ લિન્ન પડી જતા દેખાય છે.

પહેલાના રાજ્યકાળ ટું કા **ખન્ને** કનિષ્કની છે. બીજાના દાર્ધકાલિન છે, ખલ્કે સરખામણી સારાયે વંશમાં સર્વથી લાંગા છે. ન

પહેલા આધેડવયે રાજ્યાસને આરઢ થયા છે, ખીજો ઉગતી યુવાનીમાંજ રાજપદને પામ્યા છે. એટલે પહેલા સ્વાનુભવને લીધે સાહસિક નીવડયા છે, જ્યારે ખીજો તદ્દન નિરપેક્ષા વૃત્તિ સેવતા દેખાયા છે. પહેલાનું, આખુંયે જીવન કહાે કે લડાઈઓ લડવામાંજ પસાર થ્યું છે એટલે તેને લાક કલ્યાણના માર્ગા વિચારવાના, કે પાતાનું તેમજ પ્રજાનું સામાજીક અથવા આખ્યા-ત્મિક જીવન ગાળવા માટે, પરિસ્થિતિ રચવાના કાઈ અવકાશજ રહ્યો નહેાતા. જ્યારે ખીજાનું જીવન શાંત-પણે વીતેલ હાેવાથી તેણે આ સર્વે બાબતમાં ઠીકઠીક કાળવ્યતીત કર્યો લાગે છે. જેથી ખીજાએ જે કળા-રસિકતા ખતાવીને પાતાનું નામ અનેક સંસ્મરણાદ્વારા ભવિષ્યની પ્રજામાં અમર કરી ખતાવ્યું છે તેમાંનું અલ્પાંશે પણ પહેલાએ કરી ખતાવ્યું કહેવાશે નહીં.

રાજકીય જીવનમાં પહેલાનું જેટલું પરાક્રમશીલ ગણાય તે પ્રમાણમાં અનેકાંશે બીજાનું પરાક્રમવિહિન કહેવાય. પહેલાના રાજ્યકાળે કુશાનવંશના રાજ્યવિસ્તાર સૌથી માટામાં માટા હતા. એટલે સુધી કે તેના કાંડા-ખાળ એવી સ્થિતિ ઉભી કરી હતી કે તેના નામના શક તેના રાજ્યના આરંભથી ચલાવવામાં આવ્યા છે, જ્યારે **ખી**જાના રાજ્યકાળે રાજ્યના ભાગલા પડી ગયેલા દેખાય છે અને તેમાં પાતેજ ક્રેમ જાણી જોઇને હિંચિયાર રૂપ ખનવા પામ્યાે હાય તેવું વર્તન તેણે દાખવ્યું છે.

એટલે આખા વંશની અપેક્ષાએ રાજકીય દરિથી વિચારતાં કનિષ્ક પહેલાના રાજ્યકાળ જેમ ઉન્નત સ્થાને મૂકાય તેવા છે, તેમ શાંત અને લાેક કલ્યાણ-કારી જીવન ગાળવાની દબ્ટિએ કનિષ્ક બીજાતં સ્थाન તેટલું જ ઉચ્ચકાટિનું ગણાય તેવું છે. તેથી કરીને પહેલાએ રાજકારણમાં જેમ નામ કાઢ્યું કહેવાય તેમ બીજાએ સામાજીક જીવનમાં નામ કાઢ્યું કહેવાય.

(૫) વાસુદેવ પહેલા

કનિષ્ક ખીજા પછી મથુરાની ગાદી ઉપર તેના પુત્ર વાસુદેવ પહેલા આવ્યા છે. તેનું રાજ્ય ઇ. સ. ૧૯૬ થી ૨૩૪ = ૩૮ વર્ષ સુધી ચાલ્યું છે. જો કે તેનું રાજ્ય સામાન્ય રીતીએ જેતાં ખહુ લાંભુ ચાલ્યું ગણાય, એટલે એમ કહી શકાય કે એકતા પાતે નાની ઉંમરે અથવા તા ભરયુવાન વયે ગાદીએ ખેઠા હશે અથવા તા કદાચ તે ખહુ પરાક્રમી હાય કે જેથી ગમે તેવા હુમલા બહારથી આવ્યે રહ્યા હાય તાપણ તે સર્વેને પહેાંચી વળવા જેટલું પાતે સામર્થ્ય ધરાવતા હાય. આ ખેમાંથી બીજાં અનુમાન દારવાને આપણે પ્રથમ લલચાઈએ છીએ, પરંતુ જ્યારે શિલાલેખ આપણને એમ જણાવે છે કે<sup>વક</sup> Inscriptions of Vasudev I at Mathura certainly range in date from 78 to 94 = वासुदेव પહેલાના મથુરાના શિલાલેખા ખરેખર ૭૮ થી ૯૪ સુધીના માલૂમ પડ્યા છે. ત્યારે કખૂલ કરવું પડે છે કે તેનું રાજ્ય મથુરાની આસપાસ અને બહુતા તેનાથી થાેડેક દૂર આવીને અટકી રહ્યું હશે. અને આ પ્રમાણેજ બનવા પામ્યું હેાય તેા તેને ધણો નખળા રાજા કહેવા પડશે. પરંતુ જ્યારે કાંઈજ તે વિશે જાણવાનું સાધન નથી ત્યારે આપણે <mark>પ્રથમના અનુમાન</mark> ઉપર જવુંજ પ**ે** છે એટલે કે તે નાની ઉમરે જ ગાદીએ આવ્યા હાવા જોઈ એ. તા તેના શિલાલેખા માત્ર મથુરામાંથી જ કાં સાંપડ્યા કરે છે? તે પ્રશ્ન ઉકેલ માંગે છે. તે સમયે ઉત્તર હિંદમાં કાેઇ બીજા એવા રાજવીઓ નથી થયા કે જેએાએ તેના ઉપર **ચડી** જઇને મુલક જીતી લીધા હાય; તેમજ ખીજી ખાજુએ પંજાભ કે કાશ્મિરની લગાલગના કાઇ રાજકર્તાએ તેની હદમાં આવી જઇને તે પ્રાંતા પુંચાવી લીધા હાય. આવી પરિસ્થિતિમાં એકજ કલ્પના કરવી રહે 125

<sup>(</sup>૬૩) અ. હિં. ઈ. ત્રીજી આવૃત્તિ પૃ. રહર,

છ કે તે પણ તેના પિતાની પૈઠે ખેલુ શાંતિથી રાજ ચલાવનાર રાજવી હોવો જોઈ એ. એટલે જ તેનું રાજ્ય દીર્ધકાલીન હોવા છતાં તેમાં કાર્પપણ જાતના નોંધવા જેવા ખનાવ નીકળતા નથી. ખનવા જેગ છે કે, તેવા ખનાવ ખન્યા પણ હાય. પરંતુ ઇતિહાસને પાને ચડવા રહી ગયા હાય. ગમે તેમ હાય અત્યારે તા એટલું જ કહી શકાશે કે તેના રાજ્યે કાઈ મહત્ત્વનું કાર્ય થયું નજરે ચડતું નથી.

तेना सिक्षाओ तेना पूर्वजेना अरतां जूही ज તરેહના દેખાય છે. તે જેતાં કહી શકાશે કે તેણે પાતાના **ખાપીકા ધર્મના પલટા કર્યા હશે. તેનું નામ પ**ણ **કદાચ તે કથનની સાક્ષીરૂપ ગણાય. મિ. વિન્સેંટ રિમ**થ લખે છે કે, ૧૪ "Vasudev I, whose thoroughly Indian name, a synonym of Vishnu. Testimony to the same fact is borne by his coins, almost all of which exhibit on the reverse, the figure of the Indian God Siva, attended by his bull Nandi and accompanied by the noose, trident and other insignia of Hindu iconography=વાસુદેવ પહેલા. જેનું સંપૂર્ણ હિંદી નામ. વિષ્ણ શબ્દના પર્યાય થાય છે. આ બાબતની સાક્ષી તેના સિક્કા ઉપરથી મળી આવે છે લગભગ સર્વે સિક્કામાં અવળી ખાજુ ઉપર હિંદુ-દેવ શિવની આકૃતિ **હાે**ય છે તેની સા**થે** તેમનાે પાેઠીએા નંદી, તથા ફાંસ. ત્રિશુળ અને હિદુમૂર્તિઓનાં અન્ય ચિદ્ધો પણ નજરે પડે છે. " આ પ્રમાણે સિક્કા જેવા અકાટય પુરાવાથી માલૂમ પડે છે કે તે પાતે શિવભક્ત ખની ગયા હતા. એટલે, તેના રાજ્યે રાજકીય દર્વિટએ ક્રાઈ અસાધારણ ભનાવ ભલે બન્યાનું કહી નથી શકાતું, પરંતુ ધાર્મિક ક્ષેત્રમાં કાંઇક ફાંતિકારક સ્થિતિ ઉભી થવા પામી હોવી જોઈએ. નહીંતા તેણે ધર્મપલટા કર્યો ન હોત? **ચ્યા વિશે ચ્યાપણને તે સમયના ત્રણ ધર્મમાંના ક્રા**ઇ શ્રંથમાંથી માહિતી મળે છે કે કેમ, તે ખાત્રી પૂર્વક કહી શકાતું નથી. પરંત્ર જૈનધર્મના સાહિત્ય ગ્રંથમાં એક રિયતિ વર્ણવવામાં આવી છે કે, આશરે વિ. સં. ૨૦૦ થી આગળ ચારેક સદી સુધી. જે મુખ્ય આચાર્યા થયા છે તેમણે વસતીમાં રહેવાને બદલે વનમાં રહે-વાનું <sup>દુપ</sup> પસંદ કર્યું હેાવાથી તેમના ગચ્છનું નામ વનવાસી ગચ્છ પડ્યું હતું. બનવા જોગ છે કે. આ ધર્મકાંતિ હિમાલયની તળેટીમાં આવેલ નેપાળ-ભૂતાન તરક્થી આવી ચડી હાય; કેમકે તે ખાજાના લોકા પ્રજાપતિના ધર્મ પાળતા જણાયા છે. તેમજ આ કશાન-વંશી રાજ્યની સમાપ્તિ જે ગુપ્તવંશી રાજાઓએ આણી દીધી છે તેઓ પણ તે પ્રદેશમાંથી જ ઉતરી આવેલ કહેવાયા છે. એટલે પ્રમાણપૂર્વક અન્ય હકીકત જ્યાંસુધી તેની વિરૂદ્ધ જાણવામાં ન આવે ત્યાંસુધી એટલાજ અનુમાન કરવા રહે છે કે, ઈ. સ. ની બીજી સદીના પાછલા ભાગમાં, ઉત્તર હિંદમાં વૈદિક ધર્મનું જોર વિશેષ ખળવાન ખન્યું હતું. જેને પરિણામે કુશાનવંશી ભૂપતિઓએ તે ધર્મ અંગિકાર કર્યો હતા અને જૈન-ધર્મને ઉત્તર હિંદના મથુરા આદિ પ્રાંતામાંથી રૂખસદ મળી હતી.

ઉપર પ્રમાણે અમે નિર્ણય બાંધ્યા પછી, પરંતુ યંત્રમાં ગયા પહેલાં તેમના ધર્મ વીશે પ્રકાશ પાડતી કેટલીક વધુ વિગતા મળી આવી છે તેના ધર્મ વિશે જે કદાચ ઉપયાગી થઇ પડવા વધુ પુરાવા સંભવ છે. તે માટે નીચે રજા કરી છે.

કેમ્પ્રીજ સાર્ટ હિસ્ટરી ઍાક્ ઇન્ડિયાના લેખક જ્યાવે છે કે,<sup>દ</sup> "To the Buddhist

<sup>(</sup>६४) અ. હિ. ઈ. ત્રીજ આવૃત્તિ પૃ. રહર.

<sup>(</sup>૧૫) સા માટે તેમણે આ સ્થિતિ અંગિકાર કરી હતી તથા તે પહેલાં તેમના મુખ્ય વિહાર કથા પ્રદેશમાં હતા તે વાસ્તવિક રીતે જણાયું નથી. બનવા જોગ છે કે ઉત્તર હિંદમાં ન

પણ હાય. ને કે વનવાસી ગચ્છ નામ પડ્યું તે પહેલાના આચાર્યો, મધ્યહિંદ તથા અપરાંતના સાપારા નેવા શહેરમાં રહ્યાનું દેખાય છે.

<sup>(</sup>૬૬) જુઓ તે પુસ્તક પૃ. હ૬.

Kanishka was as great a figure as Asoka, but unfortunately no early historian mentions him and his date is very much disputed=મૌહધર્મીઓ ને (તા) કનિષ્ક. અશોકના જેટલા જ પ્રભાવિક પુરૂષ હતા, પરંતુ કમભાગ્યે પૂર્વના કાઇ ઇતિહાસ લેખકે તેનું નામ જણાવ્યું નથી. વળી તેના સમય ઘણા શંકા-સ્પદ ગણાય છે " એટલે તેમનું કહેવું એમ છે કે, અશાકના જેટલા જ પ્રભાવ-કાળા--ખૌદ્ધધર્મની ક્યર્તિ વધારવામાં ભલે કનિષ્કના હશે, પરંતુ કાઈ પ્રાચીન લેખકાએ તેના નામ વિશે નોંધ કરી તેમના જોવામાં આવી નથી. છતાં ખનવા જોગ છે કે કનિષ્કના સમય જે ચાક્કસ રીતે જણાયા નથી તે કદાચ તેના કારણ (કનિષ્કનું નામ જે માલુમ પડતું નથી તે ખાખતનું) રૂપ પણ હોય. મતલખ કે પાતાની માન્યતા તા અમુક પ્રકારે બંધાઈ ગઈ છે જ; પરંતુ કાે શંકા ઉદાવે તેના કરતાં પાતે જ તેના મનતું સમાધાન કરવા માટે પ્રત્યુત્તરે ખુલાસારૂપે પાછું જણાવે છે 359" It must be remembered however that, while there is no doubt about the existence of the Buddhist Council and the work it did, Kanishka's connection with it is not absolutely certain. Parmarth, for example, who is the earliest and perhaps the most reliable authority does not mention Kanishka etc.=છતાં યાદ રાખવાનું છે કે. બૌદ્ધ ધર્મસભાના અધિવેશન વિશે તથા તેમાં થયેલ કાર્ય વિશે, જો કે કાઈ જાતના સંશય નથી જ પરંતુ તેથી તે સાથેના કનિષ્કના સંબંધ કાંઈ ચાકક્સ થતા નથી જ. (કેમકે) દાખલા તરીકે, પરમાર્થ, જે એકદમ પ્રાચીન અને સાથે સાથે અતિ વિશ્વસનીય આધાર ૩૫ ગણાય છે. તે તા કનિષ્કનું નામ ઉચ્ચારતા પણ નથી ઇ. ઇ. " તેમના કહેવાનું તાત્પર્ય એમ છે કે. લલે ધર્મસભા મળા હતી અને નેમાં જે જે કામ થયું છે તે પણ સર્વ સાચી વાત છે; તેમાં શંકા નથી જ. પરંતુ તેથી એમ સિદ્ધ થતું નથી કે તે સભાતા બાલાવનાર કે તે સાથે કાઈ પ્રકારે સંબં**ધ** ધરાવનાર આ કુશાનવંશી કનિષ્ક જ હતા. વળી આ પ્રમાણે પાતે જે અભિપ્રાય રજ્ય કરે છે તેનું કારણ જણાવતાં કહે છે કે, પરમાર્થ જેવા પ્રાચીનમાં પ્રાચીન અને પહેલા નંખરે વિશ્વાસ મૂકી શકાય તેવા પુરુષ તા રાજ્ય કનિષ્કના નામના ઉચ્ચાર સરખા પણ કરતા નથી. એટલે કે જો કનિષ્કનું નામ કાઈ પ્રકારે કિચિત દરજ્જે પણ તેમાં જોડાયું હોત તા તે વિશેની નાંધ તે કર્યા વિના રહેત ખરા ? મતલખ એ ચર્ધ કે. ખીજી બધી વાત ખરી, પરંતુ બૌ**દ ધર્મસભા સાથે** કનિષ્કનું નામ કાઇ રીતે જોડાયું નથી જ. એટલે કે રાજા કનિષ્ક બૌદ્ધધર્મી નથી એવા નકારાત્મક પુરાવા રજા થયા. તેમ ખીજ ખાબા પેશાવર જીક્ષામાં આવેલ શાહીજ કો ઘેરી ગામેથી મળી આવેલ પેટી ઉપરના ચિત્ર વિશેલ્ટ તેમણે જે લખ્યું છે તેમાંથી હકારાત્મક આધાર મળતા હાય એમ જણાય છે. તે વાક્ય આ પ્રમાણે છે. " Kanishka, standing between the sun and the moon= મર્ય અને ચંદ્રની વચ્ચે કનિષ્ક ઉભા છે" એટલે કે તે પેટી ઉપર રાજા કનિષ્કતું ચિત્ર છે અને તેની એક પડખે સર્ય અને ખીજે પડણે ચંદ્રની નિશાનીઓની કાતરેલી છે. આપણે સિક્કાચિત્રના અભ્યાસથી હવે જાણીતા થયા છીએ हे. विद्वाने। ते थिह्नने Star and Crescent तरीहे સંબોધે છે અને તેને ચષ્કણવંશવાળાઓ પાતાના સિક્ષા ઉપર હમેશાં કાતરાવતા રહ્યા છે. આ નિશાની જૈનધર્મનું દ્યોતક ગણાય છે જે હકીકત પુ. ૨ સિક્કાચિત્ર તં. ૪૨ માં તથા પુ. ૩ સિક્કાચિત્ર નં. ૧૦૨ માં વિગતવાર સમજાવવામાં આવી છે. તેમજ આગળના તૃતિય પરિચ્છેદ જે, ચક્રણવંશના વર્ણન માટે જ ખાસ રાકયા છે તેંમાં પણ તેની સમજૂતિ આપવામાં આવી છે. આ પ્રમાણે--નકાર તથા હકારમાં **નાંધાતા--**

<sup>(</sup>૧૭) નાઓ મજકુર યુસ્તક યુ. હડ.

<sup>(</sup>६८) भलकुर पुस्तक पू. ७४.

ં બંને જાતના પુરાવાથી સાંબિત થઈ શકે છે કે કુશાનવંશી રાજાએા જૈન મતના અનુયાયીએો જ હતા. વાસુદેવ પહેલા જ તેમાંથી પલટા કરીને પ્રથમ વૈદિક મતવાળા બન્યા હતા.

### ( કથી ૧૩) ખાકીના આઠ રાજાઓ

वासुदेव ३८ वर्ष सुधी राज्य इरी ध. स. २३४ માં મરણ પામ્યા ખાદ કાણે કાણે અને કેટલા કેટલા વર્ષ સુધી રાજ્ય ભાગવ્યું ? તે કહેવા જેવી સ્થિતિમાં આપણે નથીજ. પરંતુ સંયોગાનુસાર જોઈ શકાય છે કે. તે ખાદ ૪૬ વર્ષ એટલે ઈ. સ. ૨૮૦ સુધી તે વંશની સત્તા ચાલુ રહી છે. કદાચ વધારે કે ઓછા સમય પર્યત <sup>૬૯</sup> પણ તે ચાલ રહ્યો હાય. કેમકે તેમના મુલક, જે રાજ્યા હિંદી ઇતિહાસમાં ગુમવંશી તરીકે એાળખાવાયા છે. તેમણે છતી લીધા ગણાયા છે અને तेओने। उतार अयारे थये। हते। ते निश्चयपर्वं शोधायं નથી. આ વંશના ત્રીજો રાજા, ચંદ્રગુપ્ત પહેલા ઉર્ફે વિક્રમાદિત્ય કહેવાય છે. તેણે ઇ. સ. ૩૧૯ માં અવંતિની ગાદી. ચષ્ડણવંશી ક્ષત્રપાે, જેને આપણે શાહવંશી રાજાઓ તરીકે સંબાધવાનું જાહેર કર્યું છે. તેમની પાસેથી મેળવી હતી: અને તેના સ્મારકમાં પાતાના ગુપ્ત સંવત્સર<sup>૭૦</sup> પ્રવર્તમાન કર્યો છે. આ ત્રીજો રાજા છે: એટલે તેની પૂર્વે ખે થઈ ગયા ગણાય. તે બન્તેના સરેરાશ રાજ્યકાળ વીસ વીસ વર્ષ ટેવા તા ૪૦ વર્ષના થયા કહેવાય અને તે હિસાએ ૩૧૯-૪૦=૨૭૯ ઇ. સ.ની આસપાસમાં ગુપ્તવંશી પ્રથમ નૃપતિએ કુશાનવંશી સમ્રાટા ઉપર જીત મેળવી ગણી કહેવાશે. જો કે, મિ. વિન્સેન્ટ રિમથના અભિપ્રાય પ્રમાણે આ વંશના અંત જાદીજ રીતે આવ્યા હાવાનું નાંધાયું છે. તે વિદ્વાન એવા મત ધરાવે છે કેલ્લ " The decay...must have been hastened by the terrible plague of A. D. 167...which desolated

Roman and Parthian empires for several years = ઇ. સ. ૧૬૭ ની જે ભયંકર મહામારીએ, રામ અને પાર્થિઆના સામ્રાજ્યને કેટ-લાંયે વર્ષો સુધી નિર્જન કરી નાંખ્યા હતા તે. મહા-મારીને લીધે કદાચ, ( તેમના અંત )-પડતી વેગવંતી ખની રહી હાય. " એટલે એમનું ધારવું એમ થાય છે કે, યુરાપમાં જે મહામારી-પ્લેગ, રામ રાજ્યે ઇ.સ. ૧૬૭ માં ફાટો નીકળી હતી તે પ્લેગવાળા રાગચાળા પૂર્વ તરફ વધતા વધતા પ્રથમ પાર્થિઆ–ઈરાનના રાજ્યને ભક્ષી ગયા હતા અને તેટલાથી પણ તેન ખપ્પર ભરાયું નહીં હાેય, એટલે તે હિંદમાં આવી પહોંચ્યા હશે અને કુશાનવંશી રાજ્યની સમાપ્તિ કરી દીધી હશે. આ અનુમાન ઉપર આવવાને તેમને શું કારણ મહ્યું હશે તે ઉપર પ્રકાશ પાડ્યા નથી. એટલે સમજ્તય છે કે. હિંદી ઇતિહાસના પરદેશી આક્રમણકારાના આ અંધકારમય પ્રકરણમાં જે પ્રમાણે ઇન્ડાેસિથીઅન. ઇન્ડાેપાર્થિઅન, શક, ક્ષહરાટ અને પલ્લ્વાઝ ઈ. ઈ. ની પરેપરી ઓળખ થઇ ન શકાયાથી વિદ્વાનાએ એકમેકની ભેળંભેળા કરી દીધી છે અને પછી પાતાની કલ્પના પ્રમાણે વર્ણન કરવામાં આગળ વધતાં. કચાંય મુશ્કેલી ઉભી થતી ત્યારે તેમણે મનમાન્યા ખુલાસા જોડી કાઢવા પડયા છે, તે પ્રમાણે આ કિસ્સામાં પણ ખનવા પામ્યું હશે. નહીંતા કયાં યુરાપ ને કયાં હિંદ. તે બેને સંબંધ શા ? વળી કયાં ૧૬૭ ની સાલ અને કચાં ૨૮૦ ની સાલ ? વળી હિંદમાંથી ઈન્ડોપાર્થીઅન શહેનશાહતનું ઇ. સ. ૪૫ માં ખતમ થવું કચાં <sup>?</sup> તેવીજ રીતે ઇન્ડો-સિથિઅનના અંત ઈ. સ. પૂ. પર માં થયા છે તે ક્યાં ? આમ એક બીજાને સંબંધ ન હાય તેવી વાતાનું જોડાણ કરવાનું **હોય** ખરૂં ?

આ કુશાનવંશી રાજાઓના સિક્કામાં જે પાર્થિ-અન અંશ જેવું દેખાય છે તે કાંઈ પાર્થિઅના કુશાન-

<sup>(</sup>૧૯) જુઓ નીચેની ટીકા નં. ૭૦.

<sup>(</sup>૭૦) આ છત મેળત્રાના સમય નક્કી જણાયા નથી પણ ચંદ્રગ્રસ પહેલાના રાજ્યારંભ ઇ. સ. ૩૧૯માં થયા છે એટલે તે સમયથી આ ગુપ્ત સંવત્સરના પ્રચાર

થયાે હાેવાનુ જણાય છે. મતલખ કે તે જીતનાે સમય ૩૧૯ના પછી જ હતાે.

<sup>(</sup>૭૧) જુએા તેમણે લખેલી અ**. હિ. ઇ. ત્રીઝ આવૃત્તિ** પૂ. ૨૭૩.

વંશની હકુમત ઉપર ચડી આવ્યા તેના પરિણામરૂપ નથી; પણ આ કુશાનવંશીઓ પાતેજ ઇન્ડાપાર્થ-અનની હકુમતની પાછળ પાછળ, હિંદની ભૂમિ ઉપર ચડી આવ્યા હતા તેની અસરનું તે દ્યોતક છે. મત-લખ કે તેમના કથન પ્રમાણે, પ્રથમ કુશાન અને પછી પાર્થિઅન એમ નથી ખન્યું, પણ પ્રથમ પાર્થિઅન અને પછી કુશાન આવ્યા છે.

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે આ સર્વ નં. ૬ થી ૧૩ સુધીના સાતથી આઠે વીર્યહીન અને નામધારી રાજાઓના અંત આવ્યા કહી શકાશે. તેમનાં નામા કેવાં હતાં તે જણાયું નથી જ. પણ આ વંશના પાંચમા રાજાને જ્યારે વાસુદેવ પહેલા તરીકે સંખા ખો છે, ત્યારે કહી શકાશે કે, આ નામધારીમાંથી એકાદ રાજાનું નામ વાસુદેવ ખીજો હશે જ; અને કદાચ વાસુદેવ ત્રીજો, ચોથા ઇત્યાદિ પણ હાય. તે

ખહુ અગત્યના સવાલ નથી એટલે હાલ તા રિમથ સાહેખનું મતવ્ય રજી કરીને આ પરિચ્છેદની સમાપ્તિ કરીશું. તેમણે સાક શબ્દામાં નાંધ કરી છે કે, So much, however is clear that Vasudev I was the last Kushan King, who continued to hold extensive territories in India; after his death there is no indication of the existence of a paramount power in Northern India=અતાં એટલું સ્પષ્ટ છે કે વાસુદેવ પહેલાને છેલ્લા જ કેશાનવંશી રાજ્ય કહેવાય કે જેણે હિંદમાં ખહેાળા પ્રદેશ ઉપર સ્વામિત્વ ટકાવી રાખ્યું હતું. તેના મરણ ખાદ ઉત્તર હિંદમાં કાઇએ એક છત્રી રાજ કર્યાનું કાંઇ ચિદ્ધ નજરે પડતું નથી.





# તૃતીય પરિ<sup>ર</sup>છેદ

## ચષ્ઠણવંશી (શાહવંશી)-ક્ષત્રપા

ટૂંકસાર—અષ્ઠણ ક્ષત્રપાનું ખ્યાન કુશાન રાજાઓ સાથે જોડવાનું કારણ અતાવી તેમના શકપ્રવર્તક વિશે કરેલી ગર્ચા—તથા સિક્કા અને શિલાલેખના આધારે તેના પ્રારંભના સાબિત કરી આપેલ સમય—

- (૧) ઘ્ષમાતિક ક્ષત્રપનું આપેલ ટૂંક છવનચરિત્ર—
- (૨) ચક્ષ્ણુનાં વિવિધ ખિરૂદાની પ્રાપ્તિના આપેલ ઇતિહાસ-તે ઉપરથી ઘડાયલા તેના જીવનના તેમજ રાજ્યવિસ્તારના તરવરી આવતા આપેલ ખ્યાલ-કનિષ્કની સાથે મળી આવેલ ચક્ષ્ણુની મૂર્તિ કેવા સંયાગામાં ભરાવાઇ હશે તેની તથા તેના સમય વિશેની આપેલ સમજૂતી-નહપાણ અને ચક્ષ્ણુની વિધ વિધ દૃષ્ટિ બિંદુથી, સામ્યતા અને વિષમતાના મુદ્દાઓ ટાંકી ટાંકીને, કરેલી તુલના-તેમના જીવનમાંથી સૂઝી આવતા ક્ષત્રપ મહાક્ષત્રપની સત્તા વિશેના વિચારાનું કરેલ અવલાકન તથા તેમના ભેદની સમજૂતી સહજ થઈ પડે માટે તેનું ખતાવેલ કાષ્ટક—ચક્ષ્ણુ અને કુશાન સંવતના ભેદાલેદનું આપેલ વર્ષન-ચક્ષ્ણુનાં આયુષ્ય ઉમર ઈ—
  - (૩) જયદામન રાજ્યપદે આવ્યા સંક્ષવે છે કે કેમ તે વિશેના કરી આપેલ નિર્ણય-
- (૪) રૂદ્રદામન—તેના રાજ્યવિસ્તાર સંબંધમાં થતી ગેરસમજૂતીઓનું આઠ દલી-લામાં કરેલ વર્ણન તથા તેના સૂચવેલા પ્રતિકાર—રાજ્યવિસ્તાર સિવાય અન્ય હુકીકત પરત્વે થયેલ ગેરસમજૂતિનું તથા આખા ચક્ષણુ વંશીઓના ધર્મવિશે કરેલ નિરૂપણ—
- જે શિલાલેખા, રાજકર્વાઓ ઉભા કરાવ્યે ગયા છે તેમાં રાજકીય મહત્વ છે કે કેમ તેની કરેલી ચર્ચા—શિલાલેખ ઉપરથી સાબિત કરેલી તેમની ધર્મપ્રત્યેની ધગશ તથા તેમનાં તીર્થધામ ઉપર પાઉલ પ્રકાશ—ચક્ષણ શકની આદિના જે સમય ઠરાવ્યા છે તેની, આઠ દર્શતા આપી પૂરવાર કરેલી સત્યતા તથા તે આધારે ઇતિહાસના અંધકારમય યુગના એડી આપેલા ત્રૂટિત મણુકાઓ—આખા નવમખંડની સંક્ષિપ્તમાં આપેલી સમયાવળી.—

અત્યાર સુધી વર્ણવાયલા પરિચ્છદે માં જેમ સંકલિતપણે અમુક અમુક વંશ-રાજ કે પરિસ્થિતિનું અવલાકન કરાયું છે, તેમ આ હૈતુ પરિચ્છેદમાં ક્રાંઇક સંયાજી તપણે કામ લેવાનું હશે એમ ધારવાનું

નથી. મથાળું તા રખાયું છે ' ચક્ર્યાલંશી ક્ષત્રપા ' ને ผาตู่, ริ จิคิ ยโกผสมท์ सामान्यरीते Western Kshatraps=પાશ્ચાત્ય પ્રદેશના (ભૂપતિઓ એવા) ક્ષત્રપા તરીકે આળખાવવામાં આવે છે અને જેને પુ. ૩ પૃ. ૩૪૨ માં આપણે 'શાહવંશ'<sup>૧</sup> તરીકે સંખા કરા છે તેનું; પરંતુ તે આખા વંશમાં જેટલા રાજાઓ થઈ ગયા છે. તેનું યથાસ્થિત અને જેટલું **જાણ**વામાં આવ્યું છે તેટલું સધળું જ વર્ણન અત્ર આપવામાં આવ્યું નથી. કારણ કે તેમ કરવામાં આવે તા આપણે દરાવેલી સમય મર્યાદાનું અતિ ઉલંધન થઈ જાય છે. એટલે તેમનું સંપૂર્ણ ખ્યાન न आपतां तेमने क्षेत्रती के के विशत अत्यार સુધી નહીં શોધાયલી દેખાઈ છે અથવા તા માલમ પડી છે પણ જેમાં હવે ફેરફાર કરવાની આવશ્યકતા લાગી છે, તેટલીનું જ અહીં વિવેચન કરવાની ધારણા રાખી છે કે જેથી કરીને તેમના સંપૂર્ણ ઇતિહાસ લખવામાં આવે ત્યારે તે બાબતા ઉપર પૂરતું લક્ષ આપવામાં આવે.

વળી, આ ક્ષત્રપાતે લગતી ખીનાઓનું સ્વતંત્ર વર્ણન ન આપતાં, આ કુશાનવંશી પ્રજ સાથે જ તેમના એક પરિચ્છેદ ખનાવીતે જેડયા છે તેનું કારણ એ છે કે, આ ક્ષત્રપા મારી સમજ પ્રમાણે કુશાન-વંશી રાજાઓના સરદારા હાેવાનું નક્કી થાય છે. એટલે કુશાન અને ચક્ષ્ણ વંશતે લગતા કેટલાક ખનાવા અંદરાઅંદર એક ખીજાતે સ્પર્શોને રહેલા છે, તે માટે તેમના જ ઇતિહાસની સાથે જો આમનું વર્ણન કરી ખતાવવામાં આવે તા લેખકને તેમજ વાચકને ળંતેને અનુકૂળ થઇ પડે એમ દેખાયું છે.

ઉપર પૃ. ૧૫૯ માં જે મુદ્દાઓનું આ પરિચ્છેદે વર્ણન કરવા માટેની સૂચના કરાઇ છે તેમાંના એક પ્રશ્ન તેમના શક-સંવત્સરને લગતા તેમના શકના છે. પ્રથમ પરિચ્છેદે કુશાન

તમના રાકના છે. પ્રથમ પાર≃છેદ કુશાન કર્તા વિશે વંશની નામાવલિ ગાહવતાં એમ જણાવાયું છે કે તેમના શક

ઇ. સ. ૧૦૩ માં જ્યારથી કનિષ્ક પહેલા મથુરાપતિ બન્યાે હતા ત્યારથી આર'ભાયાે છે. સા**થે** સાથે એમ પણ જણાવવામાં આવ્યું છે કે, ચપ્ઠણવંશી ક્ષત્રપાના શક-સંવત્સરની આદિ પણ તેજ સમયથી કરવામાં આવી છે વિદ્વાતાએ આ બન્ને પ્રસંગતે-કુશાન અને ચષ્ઠણ સંવતના પ્રારંભને ઇ. સ. ૭૮ માં થયાનું ગણાવ્યું છે. જ્યારે મેં અનેક પુરાવાને અંગે જે નીચે જણાવવામાં આવ્યા છે, તેના સમય ઇસવી સન ૧૦૩ તેા કરાવ્યા છે. અલખત્ત, એટલે દરજ્જે બરાબર છે કે, આ બન્તે પ્રસંગાના સમય<sup>ર</sup> ઇ. સ. ૧૦૩ માં નાંધી શકાય તેમ છે, પરંતુ તેમ થવાનાં કારણા જુદાં જુદાં સમજાય છે માટે તે ખન્તેને. એકજ શક ન માની લેતાં બન્નેને લિન્ન ભિન્ન નામે એાળખાવવાની જરૂર લાગે છે, એટલે કુશાન અંતે ચક્રણ સંવત એમ નિરનિરાળાં નામે તેને આળખીશું. જો કે નામ જુદાં દઇએ **છીએ–પર**ંતુ ઇતિ**હાસના** આલેખનની દર્ષિએ આંકની ગણત્રીમાં કે ખનાવાની નોંધ કરવામાં, એકને બદલે ખી<u>જ</u>ું નામ વપરા**ઇ** જવાથી કોઈ જાતના વિરાધાભાસ થતા નજરે પડતા નથી, એમજ સમજી લેવું રહે છે. હવે તેની ઉત્પત્તિના સમય વિશેની વિચારણા પ્રથમ કરી લઇએ.

સમય-કાળ ગણના માટેની પહિત વિશેની માહિતી આપતાં આ પુસ્તકના આઠમા ખંડે બે

<sup>(</sup>૧) આ નામ શા માટે પાડવામાં આવ્યું હતું તે પુ. ૩ માં તેજ દેકાણે દર્શાવવામાં આવ્યું છે. તે નામ પાછળથી ખાેડું દરાવવામાં આવ્યું છે એટલે આપણે પણ તેને છાડી દઇને ચષ્ઠણવંશી શબ્દ જ વાપરવાનું ચાલુ રાખ્યું છે.

<sup>(</sup>૨) કદાચ એક બે વરસનું અંતર કરાવ**નું હોય તાં** કરાવી શકાય તેમ છે. પરંતુ તેમ કરવા જતાં અન્ય **બીછ** મુશ્કેલીઓ ઉભી થવાના સંભવ છે તેથી **હાલતા એક જ** સમય હોવાનું જણાવનું ઠીક લાગ્યું **છે.** 

પરિચ્છેદ લખવા પડયા છે. તેમાંના દિતીય પરિચ્છેદમાં અનેક સંવતા સાથે શક-સંવતનું પણ વર્ણન કરી ખતાવાયું છે. ત્યાં એમ સિદ્ધ કરવામાં આવ્યું છે કે હિંદના ઉત્તર ભાગમાં જે શક-સંવત પ્રવર્તતા જણાયા છે તેની સાથે દક્ષિણ હિંદમાં પ્રવર્તી રહેલ શક સંવત સાથે કાંઇ સંબંધ જ નથી. એટલે કે બન્ને બિજ બિજ છે. ત્યાં દિતીય પરિચ્છેદમાં દક્ષિણ હિંદના શક વિશેની વિચારણા કરવામાં આવી હતી. એટલે અત્ર ઉત્તર હિંદના શક વિશે જ વિચાર કરવાના છે.

ઉત્તર હિંદના શકસંવતના પ્રારંભ સાથે, નીચે દર્શાવેલ ચાર ખનાવમાંથી કાઈ એકની સાથે વિદ્વાનાની માન્યતા પ્રમાણે સંબંધ હોવાનું ધરાતું આવ્યું છે. (૧) નહપાણથી, (જેને શક પ્રજાતા ધારી લેવાયા છે તેથી ) તે શકતા પ્રારંભ થયા હાય. (२) तेवीक रीते यष्ट्य क्षत्रपना वंशनी न्याहि है (३) ક્શાનવંશી રાજા કનિષ્કતા રાજ્યાર લ અથવા છેવટે (૪) પરદેશી આક્રમણકારામાંના રાજ્ય માઝીઝ કે તેના વંશજોમાંના અઝીઝ પહેલાથી કે ખીજાથી તેના આરંભ. ઈ. ઈ. થયા પણ હાય એમ મનાય છે. આ પ્રમાણે ચાર માન્યતા અત્યારે ધરાવાય છે. કેમકે આ ચારે વંશના બૂપતિઓનું જોર, ઉત્તર હિંદમાં-વધારે પ્રખળ પણે જમવા પામ્યું હતું. તેમજ તેઓ દરેક કર્ષ **જાતિના** છે એમ પાકે પાયે ઓળખ થઈ ન હોવાથી તે સવે<sup>ત</sup>ને શક પ્રજાના અંશ<sup>3</sup> તરીકે માની લેવાયા છે. વળી શક પ્રજાથી તે સંવતસર ચાલુ થયા છે માટે તેને શક સંવત કરાવી, જ્યાં જ્યાં સમયદર્શક આંકડા નજરે પડ્યા, ત્યાં ત્યાં તે સવે તે ઇ. સ. ૭૮ સાથેના હિસાય મેળવીને, સમયદર્શન કરાવવામાં આવ્યું છે. આ મમાણે વસ્તુસ્થિતિ ઇતિઢાસમાં પ્રવર્તી રહેલી દેખાઈ છે. તે સ્થિતિ વાસ્તવિક છે ! કે તેને લીધે અનેક ગુંચવણા ઉભી થવા પામી છે? તે સમજી લેવાની જરૂર છે.

(3) જાએા યુ. ૩ યૃ. ૧૪૦; ૧૪૧ (ટી નં. ૪૭)

તેમજ પુ. ૩માં પૃ. ૨૧૭થી ૨૨ સુધી ન ૧ની અને પૃ. ૩૨૧–૨૨, ચાથાની ખાસ વિષય તરીકની ચર્ચાં ઉપાડીને આપણે સાબિત કરી આપ્યું છે એટલે તે બેને વર્જને બાકીની બેના જ અત્રે વિચાર કરવા રહે છે. બાકી રહેતી બે બીનાઓ–કુશાન અને ચષ્ઠણની બાબતો–એકજ સમયે ઉદ્દલવી છે. તેમની ઉત્પત્તિનાં કારેણ જુદાં જુદા છે પરંતુ તેમના પ્રારંભના સમય એક જ છે–એટલે આપણા કામ પુરતાં તેને એક જ લેખીએ તા પણ હરકત જેવું નથી. તેમાંયે કુશાન વંશના શકની બાબત તા અગાઉ ચર્ચાઇ પણ ગઈ છે. એટલે અત્ર ચષ્ઠણ વંશની એકલાનીજ બાબત વિચારવી રહે છે.

આપણે કહી ગયા છીએ કે ચષ્ઠણશક અને કુશાન-શકતા આરંભકાળ એક જ સમયતા ગણાય છે. હવે જ્યારે કુક્ષાનશકના કાળ ઇ. સ. ૧૦૩ ગણાય છે ત્યારે ચષ્ડેણ સંવતના આરંલકાળ પણ છે. સ. ૧૦૩ જ કહેવા પડે તેમાં તા શાંકા જેવું છેજ નહીં. પરંતુ અત્ર જે આપણે સાખિત કરવું રહે છે તે એટલં જ કે, તે આંક શી રીતે મેળવી શકાયા છે? તેમજ તે આંકવાળા શક પ્રવર્તાવવાનું કારણ શું છે અને કાેણે પ્રવર્તાવ્યા હતા ? પ્રથમ પાયે જણાવવાનું કે આંકતે સમયદર્શ'ક નિશાની કહેવાય છે અને તેની ગણત્રી પાંક પાયે તથા વિના કસરે કરવી હોય તા. શિલાલેખ અને સિક્કાને લગતાં જેટલાં સાધના મેળવી શકાય તેટલાં મેળવીને તે પ્રમાણે આગળ વધવાથી જ ઇચ્છીત પરિણામે પહેાંચી શકાય. તેમાં અત્રે તા આપણે તેની આદિના જ સમય મેળવવા છે એટલે તે વંશના પાછળના રાજ્યઓને ખદલે પૂર્વના અથવા એકદમ શરૂઆતના રાજાઓના જ શિલાલેખ અને સિક્કાને તપાસવા પડશે. તે કામ માટે પ્રથમના બે ત્રણ राजनी क वियारणा पुरती निवडवा संभव छे डेमडे તેમને લગતી તથા પ્રકારની જે સામગ્રી પ્રાપ્ત થઇ છે તેમાં આંકના નિર્દેષ થયેલ પણ માલમ પડે છે જ. આવા પ્રથમના ત્રણનાં નામ ધ્લમાતિક. ચષ્ઠશ

પૂ. ૩૫૦ તથા તેની ટી. નં ૭૮.

અને ર્દ્રદામન છે. તેમાંથી ધ્વમાતિકના કાઈ શિલાલેખ કે સિક્કો હજી સુધી જડી આવ્યા નથી એટલે કેવળ તેની વિચારણાથી જ આપણું બધું કામ સરી જાય તેવી વક્કી નથી લાગતી. વળી ચપ્ડણના કાઈ શિલાલેખ જો કે અદ્યાપિ પર્યત મળી આવ્યા નથી જ છતાં તેના સિક્કાઓ ઘણા મળી આવે છે. તેમાં તેને સત્ત્રપ અને મહાક્ષત્રપની ઉપાધિવાળા સંબાધાયા જણાયો છે. છતાં તેમાં પણ એકમાં તેના આંક તા<sup>પ</sup> નજરે પડતા જ નથી. પરંતુ એક બીજી વસ્તુ તેના સંબંધમાં સ્પષ્ટપણે દેખાતી માલૂમ પડી છે કે તેણે પાતાને ''રાજા' તરીકે પણ એાળખાવ્યા છે. જ્યારે

રદ્રદામનની ત્રાત્યનમાં તા તેના પૂર્વજ−દાદા અને પ્રદાદા–કરતાં પણ સ્થિતિ નિરાળી જ છે. તેના તા શિલાલેખ અને સિક્કા બન્ને મળી આવ્યા છે; એટલું જ નહીં પણ શિલાલેખમાં તેના વંશના સંવતના આંક સુદ્ધાંત લખેલ છે. જ્યારે સિક્કાઓમાં સાલના આંક તા જેકે નથી જ પરંતુ તેમાં પાતાને મહાસત્રપ અને રાજપદથી વિભૂષિત થયેલ જાહેર કરેલ છે. વળા ખાસ વિશિષ્ટતા એ છે કે પાતે ક્ષત્રપ બન્યા જ લાગતા નથી. ઉપરની હકીકતને તુરત સમજી શકાય માટે કાડાના રૂપમાં ગાંદવી દઈ એ.

| નામ                     | સિક્કા                                                                                                           | શિલાલેખ                                   | બિર્ફક                                         |  |
|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------------|--|
| (૧) <sup>દ</sup> લમાતિક | નથી જ <b>ગ્</b> રાયા <sup>પ</sup>                                                                                | નથી જણાયા <sup>પ</sup>                    | નથી જણાયું                                     |  |
| (૨) ચક્રહ્યુ            | છે, પણ કાેઈ ઉપર સાલ <sup>પ</sup><br>લખી નથી (૪૬ ની સાલ<br>વાંચ્યાનું કાંઈક યાદ આવે છે.<br>ઉપરતી ટીકા નં. ૩ જાુઓ) | નથી જણાયા                                 | ક્ષત્રપ, મહાક્ષત્રપ<br>રાજ્                    |  |
| (ઢ) રૂદ્રદામન           | છે, પહ્યુ એકે ઉપર સાલ <sup>પ</sup><br>∼લખી નથી                                                                   | છે, તેમાં સાલના આંક<br>પર અને હર જણાયા છે | મહાક્ષત્રપદ્ધ અને (રાજ<br>છે, પરંતુ સૂત્રપ નથી |  |

આ પ્રમાણે સ્ત્ર તરીકે, ઉપરની હકીકત ગાહવીને હવે આપણે આગળ વધીશું. ફદદામન પછી જે ચાથા

પુરૂષ ગાદીપતિ ખન્યા છે તેણે કાતરાવેલ મિક્રામાં પાતાના સમય ૭૨ થી ૧૦૦ સુધીના ખતાવ્યા છે એટલે

[મારૂં નિરીક્ષણ સવ<sup>િ</sup>યા સત્ય જ છે એમ મારા દાવા નથી. સંશોધકોને જે અનુભવ થાય તે તેમણે **નહેર** કરવા વિનતી છે.]

<sup>(</sup>૪) એકાદ જગ્યાએ ૪૬ ના આંક દેવાનું મારા વાચ-- વામાં આવ્યું છે ખરૂં, પરંતુ તૈના આધાર ટાંકવાને અત્યારે મારી પાસે સાધન રહ્યું નથી.

<sup>િ</sup>લેક કા, આં. રે. પ્રસ્તાવના પૂ. ૧૧૨માં લખેલ છે કે All that is known as to the duration of Chasthan's reign...in the period limited by the years 46 and 72=ચપ્ડાણના રાજકાળ વિરો એ સર્વ જણાયું છે તે ૪૬ અને ૭૨ ના સમયની વચ્ચગાળ મર્યાદિત થયું છે. વળી તેજ પુસ્તાકના પૂ. ૭૨ દપર Period between Saka 46 and 72=રાક-સંવત ૪૬ થી ૭૨ વચ્ચેના સમય, એવા રાખ્દા મળ્યા છે. પરંદ તેને મે પ્રમાણિક આધારરૂપે નથી હરાવ્યા; કેમકે, તેમણે

નહપાણ અને ચષ્ઠણ બન્નેને શકપ્રજાના ગણીને તથા પ**હેલાની** પાછળ બીજો ગાદીએ આવ્યાનું ક્રક્પીને તે શબ્દો વાપર્યા છે; જ્યારે વસ્તુસ્થિતિ તેા જીદી છે. (જીએા **પુ. ૩. પુ. ૨૧૭ થી** ૨૨૨). આવાં કારણને લીધે આ કથનના આધાર ૪૬ ના આંક માટે હું ટાકી શકતા નથી.]

<sup>(</sup>પ) સિક્ષા અને શિલાલેખ કાેેે અને ક્યારે પડાવી શકે કે તથા તેના આંક ક્યારે લખી શકાય કે તે સંબંધી જે વસ્ત સ્થિતિ મારા નિરીક્ષણમાં આવી છે, તે આગળ ચાેેેશ પરિચ્છેદે વર્ણવી છે. ત્યાંથી જોઈ લેવું.

તે ઉપરથી સાંભિત થાય છે કે, રૂદ્રદામનની આખરની સાલ તરીક આપણે હર તેજ લેખવી પડશે. અને तेनी वहेबामां वहेबी सांस पर नी छे ज्यारे अध्रक्ष-ની કાઇ સાલ મળી આવી હોય તા તે ૪૬ ની છે. એટલે સાર એ થયા કે જે ચબ્દણની પછી રૂદ્રદામન તુરત ગાદીએ એકા હાેય તા પર અને ૪૬ વચ્ચેના 👺 વર્ષના અંતરમાંજ તેમ બનવા પામ્યું હેાય. તે સમયને સમભાગે વહેંચી નાંખીએ તા ચષ્કણના અંત અને રૂદ્રદામનના પ્રારંભ ૪૯-૫૦ માં આપણે માનવા રહેશે. પર'ત રદ્રદામન ગાદીએ ન આવ્યા હાય તા ૪૬ થી પર વર્ષના અંતરમાં બીજો કાઈ પુરૂષ રાજ-કર્તા તરીકે આવ્યા હાય એમ પણ મંભવી શકે. પણ આપણે ઇતિહાસના અભ્યાસથી તથા સિક્ષામાં કાત-रायेस क्षत्रप अने महाक्षत्रप केवा है। हाना अधिकार વિશેની ગૌરવતાના બેદયી જાણીએ છીએ કે (નુંએા પુ. ૩ પૃ. ૧૬૪–૭૨) જે વ્યક્તિ પ્રથમ ક્ષત્રપ હૈાય છે તે જ્યારે મહાક્ષત્રપનું પદ ધારણ કરે છે त्यारे तेने। अधिकार विशेष विस्तृत थाय छे. आभां રૂદ્રદામનને ક્ષત્રપ પદ લાગ્યું જ નથી. તેને તા એકદમ મહાક્ષત્રપના જ અધિકાર પ્રાપ્ત થયા છે, વળા પુ. ૭માં નહેપાણનું જીવન લખતાં જણાવી ગયા છીએ કે જ્યાંસુધી અમુક વ્યક્તિ યુવરાજ પદે દ્વાય છે ત્યાં સુધી તેને ક્ષત્રપ કહેવામાં આવે છે. પરંત સ્વતંત્ર અધિકારે આવતાં અથવા ગાદીપતિ તરીકે બિરાજતાં તેને મહાક્ષત્રપ કહેવામાં આવે છે, એટલે આ સિદ્ધાંત થ્યનુસાર એવા **ઠરાવ ઉપર આવવું રહે છે કે, ર્**દ્ગ-દામને યુવરાજ પદવી ધારણ કરી લાગતી નથી પણ એકદમ ગાદીપતિ જ ખની બેઠા લાગે છે. આ અનુમાન એટલા ઉપરથી સત્ય ઠરે છે કે, ચષ્ઠણનાે પુત્ર અને રૂદ્રદામનના પિતા, જેનું નામ જયદામન જણાવાયું છે તેના કાઈ કાઈ સિક્ષા મળા આવે છે તે સર્વેમાં तेने क्षत्रभ तरीके क भाणभावाया छे. इ भेक्कमां

મહાક્ષત્રમ જણાવ્યા નથી, એટલે તાત્પર્ય એ નીકન छे है, अध्रेखना समय हरम्यान क्यहामन, क्षत्रप पहेक રહ્યો જણાય છે પણ કાર્યકાળ ગાદીપતિ થવા પામ્યા નથી, મતલળ કે ગાદીએ એસતાં પહેલાં મરણ પામ્પા હशे अने तेथी इरीने तेना पुत्र इद्रहाभन क पाताना દાદા ચબ્કેલાની પાછળ ગાદીએ બેઠ્ઠા લાગે છે. એટલે ઉપરમાં જણાવ્યા પ્રમાણે ચષ્કણના અંત ૪૯–૫૦માં થતાં રૂદ્રદામનના રાજ્યના આરંભ થયાનું ગણવું રહે તથા ક્ષત્રપ જયદામનનું મૃત્યુ પણ ચબ્દેણનું મૃત્યુ જે સાલમાં નીપજ્યું તેજ સાલમાં કે તેની પહેલાં ની પજ્યું હતું એમ ગણવું રહે; કેમક જો એકાદ બે વર્ષનું પણ અંતર તે બે બનાવ વચ્ચે રહેવા પામ્યું હાત, તા જયદામન પાતે મહાસત્રપ તરીકે અને તેટલા સમય માટે રદ્રદામન પાતાને ક્ષત્રપ તરીકે ઓળખા-વત જ; પણ જ્યારે તેમ બન્યું જ નથી, (અથવા તેમ ખન્યું હાય તાપણ તેવું સાખિત કરાવનાર કાઈ સિક્કો હજ઼ સુધી મળા આવ્યો નથી. એટલા માટે તેવા સિક્કો ન મળે ત્યાં સુધી જે હકીકત સિદ્ધ થઇ શકે છે તેજ માનવી રહે છે. ) ત્યારે ઉપર પ્રમાણેના નિયમ ખળવત્તર થતા જ્ય છે એમ માનવું જ રહ્યું. એટલે એક હકીકત હવે નિશ્ચિત થઈ કે ચબ્હ્યનું મરુ ૪૯ માં ગણવું અને રદ્રદામનનું રાજ્ય ૪૯ થી હર = ૨૩ વર્ષનું ગણવું.

આટલું નક્કી કર્યા પછી પણ વિચારવાનું રહે છે કે, ક્ષત્રપવશના આદિપુરૂષ ચબ્દલ્યુ ગણાય કે તેના પિતા ધ્યમાતિક કે અન્ય કાઇ? અત્યાર સુધી એવી માન્યતા પ્રવર્ત્તો રહી છે કે, નહપાલુથી કે કદાચ તેની અગાઉથી તે શક ચાલતા આવ્યો છે; પણ તેમ બનવા પામ્યું નથી તે આપણે સિદ્ધ કરી ગયા છીએ એટલે તેના પ્રશ્ન તા વિચારવા રહેતા જ નથી હવે ચબ્દલુનો પાતાના વિચાર કરી લઇએ. તેને આદિ પુરૂષ કરાવવામાં પણ ઘણી મુશ્કેલીઓ આવે છે; કેમકે જે

<sup>(</sup>૧) કા. આં. રે. પૃ. ૧૧૭ પારિ. ૯૩. Jayadaman bears the title of Kshatrap only=જયદામન માત્ર ક્ષત્રપના જ ઢાદો ધરાવે છે. િજો કે સ્થાગળ જતાં પાર્શ્વ

सभे छ है, on his coins Jayadaman uses the title Swami, Lord, in addition to Raja and Kshatrap=शिताना सिक्षा ६५२ राज, क्षत्रप, ६५२१त शिता

तेम हरावाय ते। तेना शक्ती आरंक तेना राज्यथी ગુણવા રહે. અને તેના રાજ્યના અંત ૪૯ માં આવ્યાનું આપણે ઠરાવ્યું છે. તે હિસાએ તેનું રાજ્ય ૧ થી ૪૯ સુધી ચાલ્યું હતું એમ માનવું પડે. તે रियति भान्य थर्छ शक्ते तेभ नथी; क्रेमके तेनाज વંશમાં જો કાઇપણ રાજાએ વધારમાં વધારે રાજ્ય ભાગવ્યું હાય તા અઢારમા રાજા રૂદ્રસેન ત્રીજાએ ૩૦ વર્ષ અને ચાથા રાજા દાન્યદશ્રીએ ૨૮ વર્ષ પૂર્યત રાજ્ય કર્યું છે. એટલે કે તે સમયે તેના રાજવંશી-ઓમાં રાજકર્તા તરીકની છંદગી એવા પ્રકારની भनी गर्ध ढती के गाही पति तरी के भड़ भड़ ते। 30-૩૫ વર્ષ જ તેમનું આયુષ્ય ટકી રહેતું હતું. તા પછી में इ प्रमुख के भी अर्थ वर्षनुं राज्य ते अले લંખાય તે હકીકત એકદમ ખુદ્દિમાં ઉતરે તેવી નથી લાગતી. ઉપરાંત બીજો મુદ્દો એ પણ વિચારવા રહે છે કે. તેણે જ જો આદિ કરી હાય તા, તે પાત મહાક્ષત્રપ કે રાજા પદે આવ્યા પછી જ કરી શકે ' ં ક્રેમકે તે હોદાએા સ્વતંત્રતા સૂચક છે. પરંતુ આપણને એટલું તા વિદિત થયેલું જ છે કે (જીએ પૃ. ૧૮૫) તેણે ક્ષત્રપ તરીકે પણ કેટલાક કાળ પસાર કરેલા છે જ. એટલે તેના અર્થ એ થયા કે, તેણે એકલાએ મહાક્ષત્રપ અને રાજા તરીકે જ ४૯ વર્ષ सत्ता ભાગવી

હती अने ते ઉपरांत क्षत्रपतरिष्ठ पण अभु समस्य गाल्ये। छे. आ स्थिति ते। वणी, उपरमां के ४६ वर्षमुं तेनुं राज्य संयायानुं पण डिन हरावाय छे तेना इरतांये विशेष इहन यनाने छे. अटिसे अम क मानवुं पडशे है, तेना राज्यारं कथी तेना शहनी आहि धर्ण नथी सागती. परंतु तेनी पूर्वे हाए थी कुं ग्रेखं है।य तेना राक अमस्यी धर्ण होय. वणी ते माटे सौथी विशेष आधारसूत अनुमान को यांधी शहाय ते। तेना पिता ध्यमिति इथी ते आहि धर्ण होय सेम गणी शहाय. अने आ प्रमाणे यन्धं होय तो, भे राज्य वन्धे ४६ वर्षनुं राज्य संयायं हतुं अम गण्युं पड़े. अने तेम गण्युना मं शिक्ष स्थायं हतुं सोम गण्युनं पड़े. अने तेम गण्यामां थिस इस याधा केवं सागतं नथी.

અહીં આગળ હવે આપણે પૂર્વે થયેલ અનુભવતી આશ્રય લેવા પડશે. ક્ષહરાટ ભૂમક પાતે ક્ષત્રપ પણુ હતા તેમ પરદેશી પણ હતા. ( જુઓ પુ. 3 માં તેનું વૃત્તાંત) તેવી જ રીતે આ ધ્યમાતિક અને ચબ્ઠણ પણુ ક્ષત્રપ તથા પરદેશી છે. વળી ભૂમક અને તેના પુત્ર નહપાણનાં દર્શાંતથી આપણે જ્ઞાત છીએ કે, તેઓ ખન્ને ક્ષત્રપપદે હતા અને પછીથી મહાક્ષત્રપપદે ચડયા હતા. વળી તેમાંથી એમ પણ સૂચન મળતું હતું કે, તેમના માથે કાઈ અન્ય સરદાર હતા, કે જેમના પ્રતિ નિધિ તરીક તેઓ પાતાને સુપ્રત કરેલ પ્રાંદ્રા

માટે જયદામને સ્વામિ શબ્દ વાપરેલ છે (વિદ્વાના પણ કેવા દ્વિચર્ય લખાણ કરે છે તેનું આ દર્શત છે.)

[મારે દીપ્પષ્યુ—જે સિક્કાને રેપ્સન સાહેળ જયદામનના કહ્યા છે તે જયદામનના નથી લાગતા; કેમકે તેના અક્ષરોજ નથી ઉઠયા. પણ તેમણે અનુમાનથી માત્ર ખેસાડી દીધું છે. તેમાં નંદીનું ચિત્ર છે. વળી તે સિક્કાએ માત્ર જીનાગઢ પ્રદેશમાંથી જ મળી આવે છે, નહીં કે અવંતિ કે તેના અધિકાર- વાળા અન્યપ્રદેશમાંથી; ખીજી તેમાં કાંઈ જ ચિન્હ નથી પણ સૂર્ય ચંદ્ર કાતરેલ છે અને તેથી જ તે ચષ્ઠણવંશના ઠરાવી દીધા છે. આ કારણને લીધે તે સિક્કાએ મેં જયદામનના સિપ્યા નથી વળી 'રાન્ત' રાબ્દ જયદામને વાપયો છે કે કેમ તે માટે આગળ રદ્રદામનનું વત્તાંત જીઓ.]

(૭) અહીં, રાન્ત શબ્દ ખાસ મુદ્દાથી વાપર્યો છે. તે શબ્દ સ્વતંત્રતા સૂચક છે. સ્વતંત્ર અન્યા પહેલાં અન્ય પદે ગમે

તેટલાં વર્ષ ગાળ્યા દ્વાય પણ તે હિસાળમાં ક્ષેવાતા નથી, કર્તાં તેની ઉમર તો તે પ્રમાણમાં વધતીજ જતી રહે છે. કહેવાના તાત્પર્ય એ છે કે જ્યાં, એક્લુંજ રાજ પદ ધારણ કરાતું હોય ત્યાં ૪૯ વર્ષ તો શું, પણ તેનાથી એ વધારે વર્ષ સુધી અમલ ભાગવી રાકાયા છે, પરંતુ જ્યાં બે ત્રણ સ્થિતિમાંથી પસાર થયા બાદ સ્વતંત્ર રાજ તરીકેની સત્તા ગ્રહણ કરવા પડે છે ત્યાં ૪૯ વર્ષ એટલા લાંબા કાળ તે પદ ભાગવી શકવાનું માન્ય રહેતું નથી.

<sup>(</sup>૮) રાજકર્તા એટલે સ્વતંત્ર ગાદીપતિ અન્યા પણીવી, નહીં કે તે પહેલાં અનેક હોદ્દાઓ ભાગવી **લીધા હોય તે** સહિતની (સરખાવા ઉપરની ટી. નં. ૭).

<sup>(</sup>૯) ઉપરતી ટીકા ન . ૭ ના ખ્યાલ લાવવાથી ચ્યા વાક્યની યથાર્થતા સમજારો.

<sup>(</sup>૧૦) જુઓ નીચે દી. નં. ૧૧ ને લગ**ઇ મૂળસ્થિતિ** ખતાવદાં લખાણું.

અને અથવા પ્રદેશ ઉપર હકુમત ચલાવતા હતા. પરાધીન સ્થિતિમાં તેએા જ્યાંસધી આવી હાય ત્યાંસુધી તેઓ ક્ષત્રપ તરીકે પાતાના સ્વતંત્ર શક ચલાવી પણ ન શકે. તેમજ જો તેવું ખનવા પામે તા તેમના સરદાર, સાંખી શકે પણ નહીં. ખહુમાં ખહુ તે ક્ષત્રપ તરીકે જે કરી શકે તે એટલુંજ કે. કાં પાતાના સરદારના જે શક ચાલતા હાય તે ચલાવ્યે રાખે. અથવા તા પાતે ક્ષત્રપ–મૂળા તરીકે જ્યારથી લગામ હાથમાં લીધી હાેય ત્યારથી રાજ-વહીવટમાં તેનું વર્ષ નાેંધવાનું કરી શકે. એટલે તે પ્રમાણે લખાતા આંકના અર્થ, જેમ પૂર્વે અનેક રાજા પરત્વે થતું આવ્યું છે તેમ આ ક્ષત્રપાની બાબતમાં પણ In so many regnal years=મારા રાજ્યે આટલામાં વર્ષે, એવા ભાવાર્થમાં તે શબ્દ વપરાયા ગણવા પડે. (અલખત regnal શબ્દ ખરાત્રર તા નથીજ કારણ કે તે ક્ષત્રપા તરીકે તેમના રાજ્યાભિષેક કરવામાં આવતા નથી. પરંતુ રાજવહીવટ ગ્રહણ કર્યાને આટલાં વર્ષ થયાં તેની ગણત્રી કરવા પૂરતાજ તે શબ્દ લેખાય.) તાત્પર્ય એ થયા કે. ક્ષત્રપ તરીક ંદ્રાર્ક પાતાના સંવતની આદિ કરી શકતા નથીજ. પરંત મહાક્ષત્રપ તરીકે કરી શકે ખરા. અને તે પહા પાતાના સ્વતંત્ર વંશ<sup>૧૧</sup> સ્થાપે ત્યારેજ, તે પહેલાં તા નહીંજ. એટલે માનવું પડે છે કે, જેમ ભૂમકક્ષત્રપના સંબંધમાં બન્યું છે કે. તેણે સૂબા–ક્ષત્રપ તરીકે પાતાની રાજ્કીય કારકીર્દી શરૂ કરી હતી, ત્યારથી ભલે તેના ક્ષહરાટ સંવતની આદિ ગણાઇ છે ખરી. છતાં તેણે પ્રગટ રીતે શિલાલેખમાં સિક્કા આદિ કાર્ય સ્થાને પાતાના સ્વતંત્ર શક કાતરાવ્યાનું પગલું ભર્યું નહાતું. તેમજ તેના પુત્ર નહપાણે પણ, ક્ષત્રપપદે હતા ત્યાં સુધી તેવું કાર્ય કર્યું નહેાતું, પણુ મહાક્ષત્રપપદે આવ્યા ્પછીજ શક<sup>૧૨</sup> ચાલુ કર્યા હતા. તેમ અને તેવીજ રીતે

આખીએ ચર્ચાના સાર એ થયા કે, ચઠહ્યુ લત્રપના વંશની શરૂઆત તેના પિતા ધ્લમાતિકથી થઇ ગણાય. પરંતુ તેના સંવત–શકની જાહેરાત કર-નાર તા તેના પુત્ર ચઠહ્યુ મહાક્ષત્રપજ ગણાય. એટલે કાનાથી આ વંશની આદિ થઇ તથા કાનાથી તેમના શકની આદિ થઈ તે ખન્ને પ્રશ્નાના ફડચા જો કે આવી ગયા કહેવાય, છતાં કઈ સાલમાં તે આદિ થઇ ગણાય તે હજા સાખિત કરવું ખાકી રહ્યું છે.

આ ચષ્ઠણના અને કુશાનના શકના સમય એકજ ગણાય છે તે આપણે એક કરતાં વધારે વખત જણાવી ગયા છીએ. વળી આ તેમના શકની શકને વિદ્રાનાએ ઉત્તર હિંદના<sup>૧૩</sup> આદિના સમય શક તરીકે ઓળખાબ્યા છે તથા જે શકને શાલિવાદન શક તરીક

સામાન્ય રીતે ઓળખાવાય છે તેને દક્ષિણ હિંદના શક કહેવરાવે છે. બન્નેને આ પ્રમાણે જુદા તા પાડે છે. છતાંયે તે બન્નેના પ્રારંભ ઈ. સ. ૭૮ માંથી ૧૪ થયાનું ગણાવે છે. અહીં તા આપણે ઉત્તર હિંદના શક સાથેજ નિસંખત છે એટલે તેને જ્યાંસુધી લાગે વળગે છે ત્યાંસુધીનીજ ચર્ચા કરીશું. બીજી રીતે આગળ વધીએ તે પહેલાં, તેનું સ્થાપન જે ઇ. સ. ૭૮માં થયાનું મનાયું છે તે બીના સત્ય છે કે કેમ તે તપાસી લઈએ.

આ ધ્લમોતિક અને ચક્રણની બાયતમાં પણ બન્યું દેખાય છે. એટલે કે, આ ચક્રણ ક્ષત્રપના વંશની આદિ ગણાઇ છે તે તેના પિતા ધ્લમોતિક જ્યારથી સૂબા તરીકે ક્ષત્રપપદ ધારણ કર્યું ત્યારથી, પરંતુ તેને પ્રગટપણે કાતરાવીને જહેરાત આપવાની શરૂ-આત તા તેના પુત્ર ચબ્ઠણેજ કરી હાેવાનું સમજ્ય છે. અને તે પણ જ્યારે પાતે મહાક્ષત્રપ બનવા પામ્યા હતા ત્યારબાદજ, નહીં કે તે પહેલાં.

<sup>(</sup>૧૧) પાતાના વ'શ ચાલ્યા આવતા હાય દરમ્યાન, દાઈ વ્યક્તિ એ મહાક્ષત્રપ પદને પ્રાપ્ત કરે તા તે નવા શક પ્રવત્તાની ન શકે તે હકાકત દર્શાવવા આ સ્થિતિ જણાવી છે.

<sup>(</sup>१२) सरभावा इपरनी ही, नं. ८

<sup>(</sup>૧૩) જુએા પૃ. ૧૦૨ ઉપર ડાૅ. કીલ્હાૅનિના નામ વાળું અવતરણ તથા પૃ. ૯૭ ઉપર ઢાંકેલ મિ. રેપ્સનના મતનું ઢાંચણ. (૧૪) જુએા પૃ. ૯૧ તથા શક સંવતને લગતી આપ્યોએ ચર્ચા.

ઉપર સાબિત કરી ગયા છીએ કે, આ શકની **મ્યાદિ ક્ષત્રપ ધ્યમાે**તિકના સત્તાકાળ**થી થ**ઈ છે એટલે .જો તે શકના પ્રારંભ ઇ. સ. ૭૮ માં થયાનું સ્વી-કારાય તા તેના અર્થ એમ થયા ગણાય કે ક્ષત્રપ ધ્યમાતિકના વહીવટની શરૂઆત ઇ. સ. ૭૮ માંથી થઇ હતી અને ચક્ષ્ણના રાજ્યકાળના આંક ૪૯ સુધી લંખાયા છે; એટલે ૭૮+૪૯=૧૨૭ ઇ. સ. માં તે પણ સત્તાશાળી પુરૂષ હતો. આ ખન્ને વ્યક્તિના સત્તા ્રપ્રદેશ જો વિચારીશું તા સિંધ, રાજપુતાના, સૌરાષ્ટ્ર અને અવંતિના મુલકાજ દેખાય છે. અલખત્ત <sup>દ</sup>ષમા-તિકની સત્તા મુખ્ય અંશે કર્યા જમવા પામી હતી તે વિષય આપણે ખહુ ચચ્ચે નથી, છતાં જેટલે સુધી જણાયું છે તેટલે દરજ્જે કહી શકાશે કે તેની સત્તા ારાજપુતાના અને સિંધ ઉપર તા હતીજ;<sup>૧૫</sup> અને ચષ્ઠણની ગાદી તા અવંતિ ખુદમાંજ હતી તે નિવિર્વાદ છે. મતલભ કે ઇ. સ. ૭૮ થી ૧૨૭ સુધીના પચાસ વર્ષ સુધી આ ખન્તે ખાપ અને દિકરાનું રાજ્ય, . ઉપરના પ્રદેશ ઉપર હતું એમ કરી શકે છે. જ્યારે .આપણે ગર્દબીલ વંશના ઇતિહાસ આલેખતાં તાે એમ સાબિત કરી ગયા છીએ કે આ સર્વ કાળ તે સર્વ . પ્રદેશ ઉપર તેમની જ સત્તા હતી. એટલું જ નહીં પણ તે સર્વ રાજ્યએં મહા પરાક્રમી અને કાંઇથી પણ ગાંજ્યા જાય તેવા નહેાતા. અને વિશેષમાં તા તેમાંના એક સિંધ અને રાજપુતાના તા શું પણ ્તેથી ચે આગળ વધીને ઠેઠ કાશ્મિર સુધી પાતાની , રાજસત્તા લંખાવી હતી કે જેની નેાંધ રાજતરંગિણિ-કાર જેવાને પણ લેવી પડી છે. તેા શું એમ ધારવું ું અવંતિ ઉપર ગર્દબીલ વંશની તથા ચક્રણ વંશની એમ બેની સત્તા એકી સમયે ચાલતી હતી ! તેમ તા એક કાળે એક પ્રદેશ ઉપર ખે રાજવંશની હકુમત ્રેહાવાનું કદાપી ખની શકયું નથી અને ખનવાનું પણ . નથી. સિવાય કે તે એમાંથી એક સત્તા, ખીજી સત્તા ની તાખેદાર–આજ્ઞાધારક હેાય. પરંતુ પ્રસ્તૃત ખે વ'શમાંથી કાઇને એક બાજાના ખંડિયા કે કિચિદ

અંશે શરણાંગત લેખવા તે તેનું અપમાન કર્યા જેવું ગણી શકાશે. તા પછી પ્રશ્ન થાય છે કે, શું ગર્દ-ભીલની સત્તા સાચી કે ચક્રણની સાચી ? ઉત્તર એટ-લાજ કે, બન્ને સત્તા અવ'તિ ઉપર તા હતીજ અને તે સત્ય પણ છે જ, પરંતુ ચક્રણના સમય જે ઇ. સ. ૭૮ માં તેના શકના પ્રારંભકાળ લેખીને ગાઠવ્યા છે તે જ ખાટા છે. આ મુદ્દો જેમ ચક્રણના સમયની ગણત્રીથી અસત્ય કરાવી શકાય છે તેમ તે વંશના અંતિમ રાજાઓના સમય સાથે અન્ય ઐતિહાસિક સત્યની તુલનાની દષ્ટિએ પણ અસત્ય કરાવી શકાય તેમ છે. આ ક્ષત્રપ વંશના અંત તેના ખાવીસમા રાજા, રવામિ રૂદ્રસિંહ મહાક્ષત્રપના રાજ્ય અમલે આવ્યા છે. આ રાજાના સમય તેના સિક્કા ઉપર કાતરાયલ આંક ઉપરથી નક્કી કરીએ તા તેમના શક સંવત ૩૧૦ થી ૩૧× સંધીના વર્ષના કહી શકાશે. આ સંખ્યામાં જ્યાં × નીશાની છે ત્યાં કયા આંક હાેઇ શક તે ઘસાઈ ગયેલ હાેવાથી, ભલે નક્કી પણે કહી શકાય તેમ નથી છતાં એટલું તા સ્પષ્ટજ છે કે તે આંક ૧ થી માંડીને ૯ સુધીનાજ હાેઈ શકે એટલે તેને ૩૧૧ થી ૩૧૯ સુધીના ઠરાવી શકાશે. આપણી ગણત્રીમાં જરા અંશે પણ અનિશ્ચિતપણાનું તત્ત્વ **ન** રહી જાય, તે માટે વધતામાં વધતા તેના સમય ગાઠવા તાેયે ૩૧૯ થી તાે વધારે કહી શકા**શે નહીં જ અને** તે હિસાખે ૩૧૯+૭૮= ઇ. સ. ૩૯૭ આવશે**. એટલે** તેના અર્થ એમ થયા કે, આ ચષ્ઠણવંશી રાજાઓના અમલ અવંતિ ઉપર ઇ. સ. ૩૯૭ સુધી ચાલ્યો આવતા હતા. જયારે ઇતિહાસ તા આપણને સા**દ** સાક શબ્દામાં અને ભેરી નાદે જાહેર કરી રહ્યો છે કે, ગુપ્તવંશી સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્ત પહેલાએ અવ'તિના પ્રદેશ ઇ. સ. ૩૧૯ માં જીતી લઈ ત્યાં પાતાની ગાદી કરી હતી. વળી તેની ખુશાલીમાં પાેતાના વ**ંશનાે** ગુપ્ત નામે સંવત્સર પ્રચલિત કર્યો <mark>હતે। અને તેની</mark> પાછળ તેના વંશજોએ ઠેઠ ઇ. સ. ૪૦૦ વટાવી ગયા ખાદ પણ ત્યાં હકુમત ભાેગવ્યે રાખી છે. તાે

ની હકીકત.

<sup>(</sup>૧૫) જુઓ કનિષ્ક પહેલાનું રસાંત તથા પૂ. ૫૫

શું, ગુપ્ત વંશની સત્તા અવંતિ ઉપર દ્વાવાનું માનવું કે ચહેલ્યુવંશની સત્તા દ્વાવાનું ? અહીં પણ ઉપરમાં જેવી ગઈ બીલવંશની સત્તા સંબંધી પ્રશ્નોત્તરી ઉભી થવા પામી હતી તેવી જ પાછી આવીને ખડી થઇ જાય છે. અંતે ઠરાવવું પડે છે કે ૭૮ ની ગણત્રીજ આ સર્વ મુશ્કેલીનાં કારણરૂપ છે. આ પ્રમાણે ૭૮ ની ગણત્રી અન્યથા ઠરાવવાથીજ કાંઇ આપણું કાર્ય પતી જતું નથી. પરંતુ તેના ખરા ઉકેલ શાધી કાઢવા હતા હતા બાકી રહ્યોજ ગણાય.

આ માટે અન્ય ઐતિહાસિક ઘટનાઓના આપણે આશ્રય લેવા જરૂરી છે. મિ. વિન્સેન્ટ સ્મિથ પાતાના મત જાહેર કરતાં લખે છે કે, 15 The substantial controversy is between the scholars, who place the accession of Kanishka in A. D. 78 and those who date it later in about A. D. 120=સંગીન રકઝક તા એ પક્ષી વિદ્વાના વચ્ચેજ છે, કે જેમાંના એક પક્ષ કનિષ્કના રાજ્યાભિષેક ઇ. સ. ૭૮માં ગણાવે છે અને બીજો પક્ષ તેને જરા આગળ લંખા-વીતે છે. સ. ૧૨૦ની આસપાસમાં ગણાવે છે. એટલે 🕏 તેમના મત પ્રમાણે ઇ. સ. ૭૮ થી ૧૨૦ સુધીમાં ક્રનિષ્કના રાજ્યાભિષેક થયા હાવા જોઈએ. અને क्यारे डिनिष्डना राज्यालिषेड्यी तेना संवतना प्रारंल ગણાવાયા હાેવાનું તથા ચષ્ઠણ સંવત પણ કનિષ્કના સંવત સમયથીજ શરૂ થયા હાવાનું આપણે કખૂલ્યું છે ત્યારે તેના અર્થ પણ એમજ થયા કે, ચબ્દણના શકની આદિ પણ ઇ. સ. ૭૮થી ૧૨૦ સુધીમાંજ થઇ હાવા જોઇએ. સર જોન મારશલ સાહેળના મત પણ તેજ કથનને પુષ્ટિકારક દ્વાય એમ જણાય છે. તેમનું કહેવું એમ છે કે,<sup>૧૭</sup> Kushanas obtained Taxilla in 60 A.D. and Kanisaka must have ruled in 1st half of 2nd

Cent. A. D. So Kanishka could never have founded the Saka Era=ક્રશાનાએ ર્ષ. સ. ૬૦માં તક્ષિલા જીત્યું હતું ( તેમના તાત્પર્ય કડક્સીઝ પહેલાએ છતી લીધું હતું એમ કહેવાના થાય છે) અને કનિષ્કનું રાજ્ય, ઇ. સ. ની ખીછ સદીના પૂર્વાર્દ્ધમાં થયું હાેવું જોઇએ. તેથા કરીને કનિષ્કે શક સંવત સ્થાપ્યાનું કદી બનેજ નહીં. એટલે કે તેમના મતથી ઇ. સ. ૬૦ના અરસામાં કડકસીઝ પહેલાએ તક્ષિલા જિલ્યું હતું, તે બાદ થાડાક વર્ષે કડક્સીઝ ખીએ ગાદીએ આવ્યા છે. તેણે ૩૨ વર્ષ રાજ્ય કર્યું છે તે બાદ ઇ. સ. ૧૫૦ના અરસામાં કનિષ્કનું ગાદીએ આવલું થયું છે. અને તેનાથી શકસંવત ચાલતા થયાે છે. એટલે તે ગણત્રીએ તેમનાે મત ઇ. સ. ૧૦૦ થી ૧૫૦ સુધીમાં શક્તા પ્રારંભ થયા હાવાતા પડે છે. આ પ્રમાણે અંદાજી સાલની કાંઈક હદ ખાં**ધી** લીધા પછી તે આંકને જો ચાક્કસપણ ગાઠવી શકાતા હાય તા તે અંગે પ્રયત્ન કરી જોઇએ. તે માટે ચક્રણવંશી રાજ્યએાની\* વંશાવળી (પાન ૧૯૧)ની મદદ લેવી ભેઇશે. તે ઉપર નજર ફેરવતાં જણાય **છે કે ૧૪મા** રાજ ભર્તૃ દામન થયાે છે. તેનું રાજ્ય ૨૦૧–**૨૧**૭= ૧૬ વર્ષ ચાલ્યું છે. પછી માટા ગાળા પડ્યા દેખાય છે. તે બાદ વળી સ્વામિબિરૂદ<sup>૧૮</sup> ધરાવતા રાજાઓ આવ્યા દેખાય છે. આ સ્વામિ ખિરૂ**દ્વા**રક ખા**લ**-દષ્ટિએ ચષ્કણના વંશનાજ હાય એવું તા જણાય છે પણ તે બન્ને વચ્ચે **શું સગપણ અસ્તિ ધરાવતું** હશે તે હજા સુધી પાક પાયે જણાયું નથી જ (ડા. ભગવાનલાલ ઇંદ્રજીના મત એમ છે કે તે તેની એક શાખાજ છે.) પણ એટલું તા સ્પષ્ટ છેજ કે, તે ચૌદમા ભર્ત દામન અને પંદરમા સ્વામી રૂદ્રસિંહ ત્રોજાના આરંભ સુધીના (૨૧૭ થી ૨૭૦ સુધીના) પર્ વર્ષમાં બધુ અંધકારજ દેખાય છે. ભલે તે અરસામ્રાં ત્રણ ચાર નામ અપાયાં છે. પરંતુ તે કાઇના સામે

<sup>(</sup>૧૬) જીએા અ. હિ. ઇ. ૪ થી આવૃત્તિ પૃ. ર૭ર નું દીપ્પણ: તથા જ. આં. હિ. રી. સેંા. પુ. ર ભાગ પહેલાે પૃ.૬ર. (૧૭) જીએા જ. આં. હિ. રી. સેંા. પુ. ર ભાગ

પહેલાે પૃ. ૬૨.

<sup>(</sup>૧૮) સ્વામિ રાષ્દ્ર કયારે વપરાય છે તે માટે નીચેની ટીકા નં. ૧૯ જુઓ.

માંક ભરવામાં આવ્યા નથી, તેમજ તેમના સિક્કામાં શકાય છે કે આ ૫૩ વર્ષના ગાળામાં ચષ્ઠણવંશીઓની "ક્ષત્રપ" શબ્દજ ખતાવાયા છે એટલે અનુમાન કરી સ્વતંત્રતા મહાક્ષત્રપ તરીક હરાઇ ગઇ હાવી જોઇ એ.

# કા. આં. રે. પ્રસ્તાવના પૃ. ૧૫૩ ઉપરથી ઉધ્ધૃત કરેલ છે. (આંક તેમના શક્તું વર્ષ ખતાવે 🕏 ) ધ્વમાતિક (૧) ચષ્ઠણ જયદામન (२) ३८६१मन पहेंदे। (प) इद्रसिंख पहेंदे। (૩) દામજદશ્રી 803-80 **૧૧**૩–૧૯ (૪) જીવદામન (૬) રૂદ્રસેન પહેલા (૭) સંઘદામન (૮) દામસેન સત્યદામન **૧**૨૨-४४ 184-46 200 114-20 ... પૃ<sup>શ્</sup>વીસેન દામજદંશ્રી બીજો **∮वै**श्हत्त (१०) विलयसेन (११) हामलहंश्री त्रीले (૯) યશાદામન પૂ. ૩. પૂ. ૩૮૭ ૧૭૨-૬ १५१ થી આગળ (૧૨) રૂદ્રસેન બીનો 104-65 (૧૪) ભાઈ દામછ (13) विश्वसिंહ २०१-१७ 144-201 વિસંગેન (२१६–२६) સ્વામિ છવદામન સ્વામિ રદ્રદામન ખીજો રદ્રાસહ બીને (२२७–२3×) પુત્રી યશાદામન બીજો (૧૫) સ્વામી રૂદ્ધસેન ત્રીજો (२३५-५४) 300-300 સ્વામિ સત્યસિંહો स्वाभि सिंहसेन 308-319 સ્વામિ રૂદ્રસિંહ ત્રીનો સ્વામિ [રૂદ્ર]સેન ચાથા 310-31

<sup>়</sup> આ એ જણના સિક્કા મળતા નથી. () મહાક્ષત્રપ પદધારી નથી. જેઓ મહાક્ષત્રપ પદ કે સ્વામીપદ ધારક છે તેમના આંક કો સ વિનાના રાખ્યા છે.

આ હકીકત સાથે ગુપ્તવંશી સમ્રાટાના ઇતિહાસ તપાસીશું તા તરત સરખામણી થઈ જશે, કે તેમણે ઇ. સ. ૩૧૯ માં અવંતિ ઉપર આધિપત્ય મેળવ્યું છે अने पातानी सत्ता त्यां कामावी छे तथा सम्राट पह જાહેર કર્યું છે. જ્યારે ઉપર તાે એમ જણાવાયું છે કે, ચહ્કે શક ર૧૭માં ભતુ દામનના રાજ્ય અમલના અંતથી માંડીને સ્વામી રૂકર્સિંહ ત્રીજાના રાજ્યારંભ સુધીના પર વર્ષ સુધી, આ ચષ્ઠણવંશી રાજાઓના જીવન અને સત્તા ભાયતમાં તદન અંધકારમયજ છે. તેએ। ક્ષત્રપ તરીક જ પોતાનું જીવન ગુજારી રહ્યા હતા; વળી ક્ષત્રમ પદના અર્થ આપણે હવે સમજતા થઈ ગયા છીએ કે તેમના માથે કાંઇ વિશેષ સત્તાશાળી વ્યક્તિ હાય છેજ. તેમજ આપણી જાણમાં છે કે. ભર્ત દામન સુધીના રાજવીઓ પાતાને મહાક્ષત્રપ તરીકે એાળખાવતા હતા: જ્યારે આ પર વર્ષના ગાળામાં જે ત્રણ ચાર થવા પામ્યા છે તેમણે તે ઉચ્ચ આસન ધરાવતા મહાક્ષત્રપ પદના ત્યાગ કરીને લઘુપદવાળા ક્ષત્રપના હાદ્દાને <sup>૧૯</sup>સ્વીકારી લીધા દેખાય છે. વળા તે ખાદ પાછા રૂદસિંહે પાતાને સ્વામિ તરીકે જાહેર કર્યો છે. આ તેમની ઉચ્ચપદમાંથી લઘુપદમાં મૂકાયાની સ્થિતિ, શું આપણને વિચાર કરવાને પ્રેરતી નથી? કે એવા કયા બનાયાે ઉપસ્થિત થયા હોવા જોઇએ ? કે જેને લીધે તેમને તે સ્થિતિમાં હૃડસેલી દીધા હાેવા નોઇએ ? અને એટલું તા આપણે જાણીએ જ છીએ કે ચષ્કણવંશી રાજાઓ પણ અવંતિપતિજ હતા અને શુપ્તવંશી સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્તે પણ અવંતિપતિ તરીકે જ નામના મેળવીને પાતાના ગુપ્તસંવત્સર પ્રચલિત કર્યા હતા. એટલે કે જ્યાં સુધી અવ'તિ તેમના હસ્તમાં આવ્યું નહેાતું ત્યાં સુધી તેના પૂર્વ જો ભલે અન્ય પ્રદેશ ઉપર રાજ્ય ચલાવ્યે જતા હતા, પરંતુ તેમાંના કાઇએ પાેતાના

સંવત્સર ચલાવ્યા નહાતાજ; અને એ પણ સિદ્ધ થયેલી જ ખીના છે કે, એક પ્રદેશ ઉપર એક સમયે એક જ સત્તાના અધિકાર હાેર્ખ શકે. એટલે આ બે વંશને સ્પર્શતા, ખનાવા ને એકત્રિત કરીએ તાે એમ કલિતાર્થ નીપજે છે કે, છે. સ. ૩૧૯માં જ્યારે ચંદ્રગુપ્ત પહેલાએ ગુપ્ત સંવતની સ્થાપના અવંતિમાં કરી, ત્યારે ચષ્ઠે અવંશી રાજ્ય ભાઈ દામન અવંતિપતિ તરીકે હતા અને તેમના શકનું વર્ષ ૨૧૭ નું ચાલતું હતું તથા તેના ઉપર છત મેળવીને જ ચંદ્રગૃપ્તે અવંતિના કબજો મેળવ્યા હતા. એટલે આ બન્ને ખના-વોની સાલને સરખાવી જોવાથી એમ સિદ્ધ થયું કહી શકારી કે, ઇ. સ. ૩૧૯ ની સાલ તે જ ચબ્દેણ શક ૨૧૭ હતા; તે હિસાએ ૩૧૯ માંથી ૨૧૭ બાદ જતાં b. સ. ૧૦૨=શક સં. ૦ આવશે: અથવા તેને ઉથ-લાવીને જો લખવાનું હાેય તા શક સંવત ૧ = ર્<mark>ઇ. સ. ૧૦૩ આવશે.</mark>

હવે આપણી પાસે ત્રણ પ્રકારની સ્થિતિ આવી પડી છે; એક પૃ. ૧૮૮ માં જણાવ્યા પ્રમાણે ચહેણુ શકનો આરંભ ઇ. સ. ૭૮ માં શરૂ થયાનું જે મનાયું છે તે વાસ્તવિક નથી, ખીજાં ચહેણુ શકના આરંભની અંદાજ સાલ પૃ. ૧૮૯ માં જણાવ્યા પ્રમાણે ઇ. સ. ૧૦૦ થી ૧૫૦ સુધીમાં હોવી જોઇએ અને ત્રીજી સ્થિતિ એમ જાહેર કરે છે કે, શક સંવત ૧ = ઇ. સ. ૧૦૩ છે. આ ત્રણે વસ્તુસ્થિતિના સમન્વય કરીશું તો એમ નિર્ણય ઉપર આવતું રહેશે કે ચહેણું શકના આરંભ ઇ. સ. ૧૦૨ ખાદ થયા છે તે સત્ય જ છે. એટલે શક સંવત ૧ ના સમયને ઇ. સ. ૧૦૩ ની જ સાલ ગણવી તથા તેને વાસ્તવિક રીતે પ્રતિપાદન કરેલાં અને સિદ્ધ થયેલી હકાંકત તરીકે સ્વીકારવી. હવે આ ચર્ચાના છેડા આવી ગયા ગણાશે. સાર એ

<sup>(</sup>૧૯) આ સ્વામિપદના અધિકાર લગભગ ક્ષત્રપ જેવા જ થાય છે; અલબત શેડા ફેર છે તે એટલાજ કે, ક્ષત્રપને માથે બીને સરદાર હાય છે જયારે સ્વામિને માથે સરદાર નથી હોતા. તો કે પાત નાના સત્તાધારી રાન છે, પણ મહા ક્ષત્રપના પદથી તા તે નાના જ અધિકારી છે. ચષ્ઠણવાં શી રાન-

એામાં તે શબ્દ ત્યારથી વપરાતા થયા છે કે, જ્યારથી તેમની સત્તામાં અવંતિની ગાદી નહેાતી, છતાં અન્ય પ્રદેશ હપર તેમનું સ્વામિત્વ ચાલુ તાે હતું જ; એટલે કે પાતે ક્ષત્રપ કે મહાક્ષત્રપ નથી તે બતાવવા આ ત્રીજી પદવી ગાઢવી દીધી હાેય એમ સમજય છે.

નીકલ્યા કે, ચબ્ઠણવંશનો આદિ ધ્લમાતિક ક્ષત્રપથી થઇ છે, પરંતુ તેના શકતા પ્રારંભ તા મહાક્ષત્રપ અબ્દોજ<sup>૨૦</sup> કર્યા છે અને તેના સમય જ્યારથી ધ્લમાતિક સત્તા ઉપર આવ્યા તે ઇ. સ. ૧૦૩ ની સાલથી જ ગણાયા છે.

આપણી ડરાવેલી મર્યાદા તા ઇ. સ. ૧૦૦ સુધીની છે, પરંતુ આ ધ્યમાતિકના સત્તાકાળની આદિજ ઇ. સ. ૧૦૩ માંથી શરૂ ધાય છે એટલે આપણે તેનું જરા પણ વર્ણન કરવાને અવકાશ મેળવવા જોઇતા નહાતા. છતાં જે કટલીક ગેરસમજીતિ પ્રવર્તતી મારી નજરે પડી છે. તે ઉપર જો મેં મારા વિચાર જણાવી રાખ્યા હેાય તેા તે સંબંધમાં સંશોધકા વિશેષ તપાસ ચલાવે અને હિંદી ઇતિહાસને ઠાકઠીક ખનાવે તેવી ધારણાથી. જેમ કશાન વંશના રાજા કનિષ્ક પહેલાથી માંડીને તે વંશના અંત સુધી થાેંકું ધણું ટ'કમાં ખ્યાન આપી દીધું છે તેજ પ્રમાણે આ ચર્ષ્ટરા વંશમાં પણ રૂદ્રદામન નામે અવ'તિપતિ થયે! ત્યાંસુધીનું તેના દરેકનું વર્ણન આપવાનું યાેગ્ય લાગ્યું છે. વળા આ રૂદ્રદામનના રાજ્યકાળના અંતને. અંતિમ હદ તરીકે પસંદ કરવાનાં એક એ કારણા મળ્યાં છે. પહેલું એ કે સૌરાષ્ટ દેશની અંદર જીનાગઢ શહેરની પાસે આવેલ ગિરનારની તળેટીમાં જે શિલાલેખ મમ્રાટ પ્રિયદર્શિને કાતરાવી રાખેલ છે અને જેની સાથે બીજો એક શિલાલેખ છે જેને વિદ્વાના સુદર્શન તળાવના રૂદ્રદામનના શિલાલેખ તરીકે ઓળખાવી ્રહેલ છે તે સંબંધમાં કેટલીક નવીન હકીકત રજા કરવા જેવી મારા મત પ્રમાણે દેખાઈ છે. તથા બીજાં કારણ એ છે કે, તેજ શિલાલેખને આધારે આંધ્રપતિ રાજ્ઞઐાની ખાબતમાં પણ કાંઇક જાૃદી જ માહિતી ઉમેરાતી દેખાય છે. આટલું જણાવી ચષ્ઠણવંશના આદ્ય રાજકર્તા ધ્યમાતિકનું વર્શન લખીશ.

(૧) ધ્યમાતિક

તેની જાતિ વિશે, તેના વતન વિશે વિ. અનેક છૂટી હવાઇ વિગતા પ્રસંગાપાત સખવામાં આવી ગઇ

તેના રાજદારી જીવનનું મંડાણ જ્યારથી તે કનિષ્ક પહેલાના સરદાર-ક્ષત્રપ નીમાયા ત્યારથી શરૂ થાય છે. તેના સમય જો કનિષ્ક ગાદીએ બેઠા ત્યાર-થી જ ગણવા હાય તા ઇ. સ. ૧૦૩ના ગણાશે. પરંતુ अं राज केवा गाही से सावे तेवाक तेना राज्यना વિભાગા પાડી, વહેંચણી કરીને, તેવા પ્રત્યેક વિભાગ ઉપર હાકેમ નીમી દીધાની ખીનાને સ્વીકારી ન લેવાતી હાય તા, તેણે એક બે વર્ષમાં તે પ્રમાણે સ્થિતિ નીપજવી હતી એમ પણ કખૂલી શકાશે. એટલે તે હિસાએ એક એ વર્ષના ઉમેરા કરીને આપણે ઇ. સ. ૧૦૫–૬માં તેના સમય કહીએ તાયે ખાંદું નથીજ; છતાં સિક્ષા વિગેરે જે સાધના આપણને મળી આવે છે અને જે ઉપરથી આ સમયની તારીખા ગાંદવી શક-વાની સ્થિતિમાં આપણે છીએ, તે હકીકતની રજાુઆત તા આપણે આગળનાં પૃષ્ઠોમાં કરી ચૂકયાજ છીએ અને તે પ્રમાણે તેના સમય ઇ. સ. ૧૦૩નાજ નિર્માણ કરી વાલ્યા છે; એટલે તેને જ ખરા તરીકે હાલ તા લેખીશં.

રાજ કનિષ્કના વૃત્તાંતે જણાવાયું છે કે, તેણે સિંધ તરફના ભાગ ઉપર, પાતાના રાજ્યનું અગીઆરમું વર્ષ ચાલતું હતું ત્યારે સ્યુ નામના ગામે ધાર્મિક સ્થાન બંધાવ્યું હતું. મતલળ કે તે તરફના ભાગ તેની આશુમાં હતા. વળી એમ પણ કહી ગયા છીએ કે હિંદની બહાર જઇને લડવાના જ્યારે સમય નજીક આવ્યો હતા ત્યારે તેણે પાતાના રાજ્યના એક ભાગ ઉપર પાતાના યુવરાજ વઝેષ્કને તથા ખીજા એક ભાગ ઉપર ખીજા પુત્ર હુવિષ્કને નીમ્યા હતા. જ્યારે રાજપુતાના અને સિંધ વાળા જે પ્રદેશ પાતાની હકુમતમાં હતા તે આ ધ્યમાતિકને સુપ્રત કરવામાં આવ્યો હતા. એટલે જે રીતિએ યાન સરદાર મિનેન્ડરે પાતાના ક્ષત્રપ ભૂમકને વહીવટ કરવાને

છે એટલે તેના કરીને ઉલ્લેખ કરવા જરૂર નથી. અત્ર તા તેના રાજદારી જીવનને અંગે જે હકીકત જણાવાઈ ન હાય તેને જ આલેખવી રહે છે.

<sup>(</sup>ર•) આવાં દષ્ટાંતા આગળ પણ ખન્યા છે તે માટે ૨૫

**જીએ**! પુ. ૩ પૂ. ૩૭૮ દી. નં. ૨૪.

તેજ પ્રમાણે આ પરદેશી રાજા કનિષ્કે પણ પાતાની તરકથી સરદાર ધ્વમાતિકને મૂકયા હતા. અને પાતાને તાએ પણ તેટલાજ મુલક અત્યારે હાવાથી તે સર્વ ભાગની સાંપણી તેને કરવામાં આવી હતી; જેથી <sup>દ</sup>ષમાેતિક**ને** પણ **બૂમકન**ી પેઠે મધ્ય દેશના અધિપતિ અને મધ્યમિકા નગરીના ગાદીપતિ કહેવામાં વાંધા જેવું નથી લાગતું. તેને તાે માત્ર રાજવહીવટ ચલાવવાના હતા એટલે, કાઈ પ્રદેશ ઉપર સ્વતંત્ર रीते यडाध करवानुं के सुंबक्षमां वधारा करवानुं हुतुंक નહીં; જેથી મરણપર્યંત તેને તે સ્થિતિમાં જ તેણે સર્વકાળ નિર્ગમન કર્યો હતા. તેમ વળા જે સંયાગમાં તેનું મરણ રાજા ક્રનિષ્કના સમય દરમ્યાન થવા પામ્યું હતું. તથા જેના અંદાજી સમય ઇ. સ. ૧૧૫–૧૭ આપણે કરાવીએ તેમ છે; વળી જેનું વત્તાંત આગળ જહ્યુવવાનું છે તે આધારે કહી શકાશે કે તેના મરણ બાદ તેની ગાદી તેના પુત્ર ચક્રણને સાંપવામાં આવી છે. એટલે ત્યારથી જ ચક્રણને ક્ષત્રપ કહેવાવા માંડયા છે.

ઘ્ષમાતિકની રાજકીય જંદગી ક્ષત્રપ તરીકે જ સ્માર્ય છે, અને ક્ષત્રપ તરીકે જ સમાપ્ત થઈ છે. વળી ક્ષત્રપ તરીકેના અધિકારમાં રે રવતંત્ર રીતે સિક્કાએ પડાવી શકતા નથી એટલે તેના નામના સિક્કા તો કયાંથી જ માલમ પડે ? પરંતુ કે કાઇ પ્રકારે દાન આદિ કરવાના પણ તેને પ્રસંગ લાધ્યા નહિ હાય. એટલે તેના હસ્તે કાઈ શિલાલેખ કાતરાવાયાનું પણ હજી સુધી જણાયું નથી. આ પ્રમાણે તેનું નામ તા ઇતિહાસમાં માત્ર નાંધ લેવા પૂરતુંજ જળવાઇ રહેલું ગણવાનું રહે છે.

### (૨) ચષ્ઠણ

તેના પિતાની પેઠે, રાજસત્તા હાથમાં લીધી તે વખતે તાે તે માત્ર ક્ષત્રમજ હતાે, પણ પાછળથી તેને મહાક્ષત્રમ પદે ચડાવવામાં આવ્યા હતાે અને સ્ત્રમળે તે રાજ્ય બની એઠાે હતાે. આ બન્ને પ્રસંગાે તેના

(૨૧) ક્ષત્રપ, મહાક્ષત્રપ ઇ. ના શું શું અધિકાર હૈાઈ રાકે તેના કાંઇક ખ્યાલ પુ. ૩ માં પૂ. ૧૬૪ થી ૭૨ માં અમલમાં કેમ ઉભા થવા પામ્યા હતા તે હવે આપણે જણાવીશું.

તે તેાકરીમાં જોડાયા ત્યારે ભરયુવાનીમાં એટલે કદાચ ત્રીસેક વર્ષની ઉમરતા કે પાંચેક વર્ષ માટા પણ હશે. પણ અણધડ જેવી સ્થિતિમાં

ભિરૂદાની પ્રાપ્તિ હતા એટલે, અનુભવ અને વિશે નિપુણતા મેળવા ન લે ત્યાં સુધી આગળ વધવાના અને દાપી

નીકળવાના અવસર તેને મળે તેમ નહોતું. જેથી **ઇ. સ. ૧૨૬માં કનિષ્કતું મરણ ની**પજ્યું ત્યાંસુધી ખલ્કે, રાજ્ય વસ્ત્રેષ્કનું મરણ ઇ. સ. ૧૩૨માં થયું ત્યાં સુધી તેને ક્ષત્રપ પદે રહીને જ બધા દિવસા વિતાડવા પડયા હાવાનું દેખાય છે. આ સમયે તેનું રાજકીય જીવન લગભગ પંદર વર્ષ ઉપરનું થઈ ગયું હતું. એટલે અનુભવી પણ થઈ ગયા હતા તેમ ઉંમરને લીધે ડેરેલ સ્વભાવના ખની મક્કમ પગલં ભરવા જેવી આવડત પણ કેળવી લીધી હતી. જેથી ઇ. સ. ૧૩૨માં વાઝેષ્કના મરણ સમયે કનિષ્ક ખીજાની સગીર અવસ્થાને લીધે જ્યારે હુવિષ્કે પાતે એક રીજંટ તરીકે કાર્ય કરવાનું ખીડું ઝડપ્યું ત્યારે તેની પાતાની ઉંમર આધેડની હદ કુદારીને વૃદ્ધપણામાં પ્રવેશ થઈ ચુકી હતી. તેને લીધે તથા આખાયે સામ્રાજ્ય ઉપર પાતે એકલા સંપૂર્ણ નજર રાખી નહીં શકે તેવું લાગ્યું ત્યારે સામ્રાજ્યના એક ખૂણાએ પડેલ પણ અતિ મહત્વ ગણાય તેવા આ મધ્યદેશના પ્રાંત ઉપર હકુમત ભાગવી રહેલ ક્ષત્રપ ચષ્ઠણને કાંઈક વિશેષ સત્તા આપી ખળવાન ખનાવવાનું <mark>તે</mark>ણે વિચાર્યું. પરિ<mark>ણામે ક્ષત્રપ</mark> ચષ્ઠભૂને મહાક્ષત્રપ ખનવવામાં આવ્યા હતા. આ પદ તેણે કતિષ્ક ખીજાના સગીરપણાના અગિયાર વર્ષના આખા કાળ દરમ્યાન ભાગગ્યું હતું. તે અવસરે તેણે એવું સંતાષકારક કામ કર્યું હાવું જોઇએ કે જેથી તે રાજ્યના કૃપાપાત્ર બન્યા હાય તથા રાજા કનિષ્કે ખુશ થઇને કાઈ દિવસ પાતાના તાબેદારને ન અપાય તેવું

આપી ગયા છીએ. ઉપરાંત વિશેષ જે કાંઈ નાસવામાં આવ્યું છે તે આગળ ઉપર આ ખંડમાંજ વર્ણવવામાં આવશે.

પાતાની પાસે ખેસારીને મૂર્તિ કાતરાવ્યાનું માન મહા-ક્ષત્રપ ચક્રણને આપ્યું હોય. માટ મૂકામેથી જે મૂર્તિ રાજ્ય કનિષ્કની સાથે ચષ્દ્રેણની મળી આવી છે. તે ઉપર પ્રમાણેની કૃપાદષ્ટિનું જ પરિણામ સમજતું. આ ખનાવના સમય રાજા કનિષ્કની સગીર અવસ્થા પૂરી થવા આવી હતી તેની લગભગના પણ કહી શકાય અથવા પાતે ઇ. સ. ૧૪૩માં રાજ્યારૂઢ બની સ્વતંત્ર કારભાર કરવા માંડયા તેની શરૂઆતના પણ ગણાય. પરંતુ રાજ તરફથી પાતાના કાઇ લાયક રાજનાકરની કદર કરવાની પ્રથાના વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે એમ કહેલું પડશે કે. રાજ્યએ પાતાના રાજ્યાભિષેકની ખુશાલીમાં જ અને પાતાના વયાવદ કાકાની ખાસ ભલામણથી જ તે પગલું ભર્યું હાવું જોઇએ. મતલમ કે b. સ. ૧૪૩માં <sup>૨૨</sup> મહાક્ષત્રપ ચષ્ઠણને વિશેષ અધિકારે ચડાવવામાં આવ્યા હતા અને ત્યાર્થા તેને એક સ્વતંત્ર રાજપતિ તરીકે પાતાની સર્વ કાખેલિયત અને કૌશલ્ય ખતાવવા છૂટેા મૂકી દેવામાં આવ્યા હતાે. હવે સમજાશે કે, ચક્રણ જ્યાં સુધી ક્ષત્રપપદે હતા ત્યાં સુધી તેને પણ તેના પિતાની પેઠે કાઈ શિલાલેખ કે સિક્કા પાતાના નામે કાતરાવવાના અધિકાર નહોતો. એટલું જ નહીં પણ મહાક્ષત્રપપે દેશ અગિયાર વર્ષના કાળ વ્યતીત કર્યો હાેવા છતાંયે, તેણે સિક્કા પડાવ્યા નથી જ; ક્રેમકે લલે તે પદ માેહું હતું છતાં આખરીએ તે તાબેદાર તાે ખરાજ તે ! ર ૩ વળી સિક્કા પડાવવા તે વસ્તુ એવી છે दे भात्र के स्वतंत्र गाहीपति द्वाय तेक ते कार्य करी શકે છે. ક્રાંઈ પ્રશ્ન કરશે કે, મહાક્ષત્રપ નહપાણે કેમ

સિક્કા પડાવ્યા છે? તા આ ચષ્દણ પણ મહાક્ષત્રપ હેંાઇને શા માટે તે પ્રમાણે ન કરી શકે ? ઉત્તર એટલેા જ છે કે, નહપાણનું મહાક્ષત્રપ પદ. આપાઆપ મળેલ હતું એટલે કે પાતે ભૂમકના યુવરાજ હતા ત્યારે ક્ષત્રપ હતા. અને તેના મરણ બાદ સ્વયં પાતાના અધિકારની રૂઇએ મહાક્ષત્રપ બનવા પામ્યા હતા; જ્યારે ચષ્ઠણ કાઈ રાજાના યુવરાજે નહોતા તેમ સ્વયં મહાક્ષત્રપના અધિકારપદે પણ પહેાંચ્યા નહાતા. તેટલા માટે ચબ્દેશના સિક્કા મહાક્ષત્રપપદ<sup>ર ૪</sup> યુક્ત દેખાતા નથી. છતાં જ્યારે તેણે 'રાજા' પદ ગ્રહણ કર્યું છે અને ત્યાર પછી જે સિક્કા પડાવ્યા છે તેમાં તેણે 'રાજા મહાક્ષત્રપ ચષ્ઠણ ' એવા શબ્દાે લખાવ્યા છે; નહીં કે એકલા 'મહાક્ષત્રપ ચષ્ડેણ'. મતલખ કે મહાક્ષત્રપ શબ્દ તેણે રાજ્ય તરફથી મળેલ માત્ર એક નવાજેશ તરીક ગણી લીધી છે. જ્યારે તેના વંશજોએ જે મહાક્ષત્રપ પદ પોતાની સાથે જોડ્યું છે તે, રાજ્ય તરકથી મળેલ એક નવાજેશ કે ભેટ તરીકે નહીં. પણ જેમ નહપાણે પાતે, યુવરાજ તરીકે પાતાને તે હાેદ્દો મળ્યા છે એવું સમજીને એક સ્વતંત્ર રાજકું હુંખના નખીરા તરીકે તે પદ ગ્રહણ કર્યું છે, તેમ ચંબ્ર્ણના વંશનોએ પણ મહાસત્રપ પદનું ત્રહણ કર્યાનું સમજવું. આ પ્રમાણે ચષ્કણે મેળવેલ મહાક્ષત્રપ પદના અને તેના वंशकों भे पोता साथे कोडेल महाक्षत्रप पह वन्धेती તફાવત સમજ લેવા; તેમજ કાથુ સિક્ષા પડાવી શકે અતે ક્રાણ ન પડાવી શકે તે પણ હવે સમજી શકારો. જ્યારે શિલાલેખ તા મુખ્ય અંશે દાન કર્યાની જાહેરાત

<sup>(</sup>૨૨) આ સાલ કનિષ્ક બીજાના રાજ્યાભિષેક અંગને લગતી ગણત્રીથી લખાઈ છે. પણ પાછળથી સંરોધન કરતાં, કનિષ્કના રાજ્યાભિષેકના સાલ પણ એકાદ એ વરસ આગળ લઈ જવી પડે તેમ છે, એટલે ચષ્કણને લગતી સાલ પણ ખસેડીને ઈ. સ. ૧૪૧–૨ માં લઈ જવી પડે તેમ લાગ્યું છે.

<sup>(</sup>ર૩) છતાં ધારા કે, બીન મહાક્ષત્રપા (નહપાણે જેમ પડાવ્યા છે તેમ)ના પેઠે તેણે સિક્કા પડાવ્યા હોત તા, એ પ્રકારની મુશ્કેલી પડત (૧) તેના મુક્ટમણી જેવા કુશાનપતિઓ તે રીત ચલાની લેત કે કેમ તે પ્રશ્ન છે. બલ્કે ચલાની પણ

ન લે અને સાંખી શકે પણ નહીં. (ર) તેમ ચષ્કશ્રુ મહાક્ષત્રપને પાતાને પણ સિક્કા પડાવવાનું તે વખતે હીશુ-પત જેવું લાગત; કેમકે જો તેણે સિક્કા પડાગ્યા હોત તો પણ તેના ઉપરના આંક તા, પાતાના ઉપરીઓનોજ લખવા પડત, કારણ કે તેના પાતાના શક તા હતાજ નહીં, અને પાતે મહાક્ષત્રપ હોવા છતાં ઉપરીના શક વાપરે તા, અન્ય મહાક્ષત્રપાની દર્શિએ પાતે પાતાનેજ હલકા દરજ્જે ઉતારી નાંખ્યાનું ગણાય. એટલે 'સખસે ખડી ચૂપ'ના ન્યાય માર્ગ' જ તેણે લીધા ગણાય અને તેજ ઉત્તમ કહેવાય.

<sup>(</sup>૨૪) નુઓ લપરની દીકા ર૩,

રૂપે જ હોવાથી, તે તા ગમે તે માણસ-પછી અધિકાર सुक्त है।य या न है।य ते।ये-पण् है।तरायी शहे छे. परंत तेमां हेर क्येटले। भरे। हे की हानपत्र राज्य તરકથી જ-વ્યક્તિ તરીકે નહીં-અર્પણ કરાયું હોય તો તે રાજકર્તાએ પાતાના સત્તાકાળ દરમ્યાન જ કરાયલું હતું એમ સમજ લેવું રહે છે. આ સમયે હિંદમાં માત્ર ચાર સત્તાનું રાજ્ય ચાલી રહ્યું હતું. હિંદમાં (પંજાબ, કાશ્મિર અને યુક્તપ્રાંતા તથા પૂર્વના ભાગ ઉપર) કુશાનવંશીનું, પશ્ચિમમાં (સિંધ અને રાજપુતાના ઉપર) મહાક્ષત્રપ ચષ્ડેણનું મધ્યહિંદમાં (અવાત, સૌરાષ્ટ્ર, કચ્છ, ગુજરાત, અને વિધ્યાચળની ઉત્તરમાં) ગર્દ બીલવંશીનું તથા વિધ્યાની દક્ષિણમાં આધ્રપતિઓનું; આ પ્રમાણે ચાર સત્તા રાજ્ય કરતી પથરાઇ રહી હતી. તેવામાં ઉપર વર્ણવ્યા પ્રમાણે ચષ્કે મહાક્ષત્રપને તાબેદારીની ઝુંસરીમાંથી મુક્તિ મળી; જેયી તેને પાતાનું શૌર્ય અજમાવવાનું અને ભાગ્યનું માપ કાઢી લેવાનું સુઝ્યું. તેમાં સાથી નજીકના પાડાશા તરીકે તા અવંતિપતિનું જ રાજ્ય હતું. ત્યાં આ સમયે (ભૂઓ યુ. ૩માં પૃ. ૪૦૬ની પાછળ જોડેલ કાઠા ) તેજસ્વી રાજાએા નહોતા; એટલેં ચ**ઠ**હો અવંતિ ઉપર હલ્લાે લઈ જઈ એક, દાેઢ કે એ વર્ષના લડાઇમાં તે મેળવા લીધું. અવંતિપતિની નખળાઇના લાભ જેમ ચષ્ઠણે લીધા તેમ કુશાનવંશી કનિષ્ક લેવા ધાર્યો હાત તા તે લઈ શકત; કેમકે, તેને દરેક રીતે કાવતું હતું. વળી ચષ્ક્રણ કરતાં પાતે વધારે સત્તાશાળ<u>ી</u> તથા સાધન સામગ્રીથી પહેાંચતા હતા છતાંયે તેણે જરાએ હિલચાલ આદરી નથી. તેમાં કાં તા વધારે મુલક જીતી, નાહક ઉપાધી શામાટે વધારવી? તેવી निरपेक्षदृत्ति કारण्इप હાય અથવા તા, પાતાના જ સાગ્રીત ગણાતા ચષ્ઠણુને ત્યાં કામ કરતા જોઇને

(૨૫) અવ'તિ ઉપર છત મેળવ્યાની તારીખ અત્ર મેં ઇ. સ. ૧૪૩ જણાવી છે. જ્યારે પુ. ૩ પૃ. ૧૪**૬ ની** સામે થાડેલ ફાઢામાં ઇ. સ. ૭૮ લખેલ છે. તે વખતે વિશેષ રાષ કરવા જેવા સમય નહોતા એટલે તે કારામાં \* દીપણ કરેલ છે. પરંતુ માછળથી **મા**કા નિર્ણય થઇ જતાં,

પક્ષપાતપણાને લોધે હિલચાલ કરવાથી પાતે અલગ રહી ગયા હાય. ગમે તેમ, પણ મહાસત્રપ ચબ્દર્શને અવંતિની જીતથી<sup>રમ</sup> માેટા પ્રદેશનું સ્વામિત્વ મળી ગયું. એટલે પાતે હવે. ઇ. સ. ૧૪૩ માં પાતાના માલિક એવા કશાનવંશી સમ્રાટથી પણ, માટા વિસ્તારના સ્વામિ થઈ પડયા. એટલે જેમ નહપાણે અવંતિની ગાદી મળવાથી 'રાજ્ય' પદ ધારણ કરીને પાતાના નામના સિક્કા પડાવ્યા હતા. રે દે તેમ ચષ્ઠણ મહાક્ષત્રપે પણ પાતાને 'રાજા' તરીકે જાહેર કરી સિક્ષા પડાવ્યા તથા પાતાના વંશના સ્વતંત્ર શક ચાલતા કરી દીધા. આ પછી પાતે એકાદ વર્ષ સુધી તદન આરામ લીધા અને ૧૪૫માં આંધ્રપતિ તરફ નજર કેરવી. ત્યાં તે ચડાઈ લઇ ગયા. આંધ્રપતિ હારી જવાથી પૈકણમાંથી રાજગાદી ખાલી કરી પાછા હઠીને પાતાના રાજ્યના દક્ષિણના ભાગમાં તુંગભદ્રા નદીના કાં ઠે વિજયનગરમાં ગાદી લઈ ગયા. ત્યાં તેના વંશવાળાએ પાણા સદીક સુધી રાજ ચલાવ્યું છે અને પછી ખતમ થઈ ગયા છે. આ ખાજા રાજ્ય ચષ્ઠણે અવંતિમાં પાછા આવી निष्टित्त सेववा भांडी ढती क्षारण के तेने ढवे विशेष ભૂમિ મેળવવા જેવું રહ્યું જ નહેાતું. નિવૃત્તિમાં અને શાંતિપૂર્વક વડીવટ ચલાવી અંતે ઇ. સ. ૧૫૨માં એટલે ચષ્ઠણસંવત ૪૯ લગભગમાં તે મરણ પામ્યા હતા. આ પ્રમાણે તેણે મેળવેલાં ખિરૂદાના ઇતિહાસ જાણવા.

ઉપરના પારિગ્રાકમાં જ તેના બધા ચિતાર આપી દેવાયા છે એટલે તેનું પુનરાવર્તન કરવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી. પરંતુ ટુંકમાં તેના राज्य विस्तार भ्यास आवी शह माटे ज्ला-વવાનું કે. અત્યારે જેને મદ્રાસ ર્કાલાકા, તેમજ જેને અંગાળ, ખિહાર, એારિસ્સા. સંયુક્ત પ્રાંતા. તથા પંજનબ-કાશ્મિર કહે છે તે

તેજ પુસ્તકમાં પૃ. ૪૦૫ **ઉપર ચાઉલ કાઠામાં તે** સમય સુધારી લીધા છે અને તેજ પ્રમાણે અહીં પાછા જણાવ્યા છે.

<sup>(</sup>૨૬) અવંતિની મહત્વતા કેવી ગણાતી હતી તે માટે તુઓ પુ. ૩ પૃ. ૧૯૪ અને આગળની **હ**કીકત.

સિવાયના સર્વ હિંદુસ્તાન ઉપર તેના રાજદંડ કરતા થઈ ગયા હતા. આવડા માટા વિસ્તાર ઉપર ચષ્ઠેશે સ્વામિત્વ મેળવ્યા ખાખતનું વર્ણન અત્ર તા. તેના ખિરૂદપ્રાપ્તિના ઇતિહાસ રૂપે રજ્ય કરાયું છે. જેકે તે કાેઇ શિલાલેખના આધારે જણાવાયું નથી, છતાં સદ્ભાગ્યે अत्यारे प्रयक्षित भान्यता प्रभाषे क तेने। राज्य વિસ્તાર હાેવાનું આવાને ઉભું રહે છે. આ પ્રચલિત भान्यता सुदर्शन तणावनी એક प्रशस्ति, केने यण्डलना પાત્ર રદામને મેળવેલ દેશવિજયની નાંધ તરીકે **લે**ખી છે તેના આધાર લઇને ગાઠવાઈ છે. એટલે વાચક મહાશયે એમ સમજ લેવું નહીં કે તે રૂદ્રદામનની યશગાયા ગાતી હકીકત સાથે હું સંમત છું. ઉલટું મારી સમજ પ્રમાણે તા આ આખી પ્રશસ્તિમાં ઘણી ધણી જાતની ગેરસમજૂતિ ઘવા પામી છે. પરિણામે અનેક ઐતિહાસિક ઘટનાઓ ફેરવવી પડે તેમ છે. તે સર્વનું વર્ણન રૂદ્રદામનના વૃત્તાંતે જણાવવામાં આવશે. રાજ્ય વિસ્તારની દષ્ટિએ વિચારતાં, તેના આખાયે વંશમાં તેના નંખર પ્રથમ આવે છે, અને ખીજો નંખર તેના પાત્ર રદ્રદામનના આવે છે. જો કે ખહુ વિશ્વાસ પાત્ર નાેંધ કરી શકાય તેવા ખાત્રીપૂર્ણ આધાર પ્રાપ્ત હજાુ નથી થયા, છતાં જો એમ કહેવાઈ જવાય કે રૂદ્રદામનનું રાજ્ય તેના દાદા કરતાં વિસ્તારમાં કાંઇક માેહું હતું તાે પણ વાસ્તવિક ગણી શકાશે.

જયારે જ્યારે જરૂરિયાત લાગી છે ત્યારે ત્યારે કુશાનવંશના વર્ણુનમાં એક કરતાં વધારે વાર ચષ્ઠણની

મૂર્તિ જે મથુરાથી ચાદ માઇલ સાથે મળી દૂર આવેલ માટ ગામમાંથી આવેલી કનિષ્ક કનિષ્કની સાથે કાતરાવેલ મળી અને ચષ્ઠણની આવી છે તેના ઉલ્લેખ<sup>ર છ</sup> મૂર્તિ વિશે આપણે કરી ખતાવ્યા છે. એટલે હવે તે વાત નવી તા નથી જ,

પરંતુ તે કેવા સંજોગામાં ધડાઇ હશે અને તેના સમય

કયા હશે ? તે સંબંધી જરા વિવેચન કરવા જેવું દેખાય છે.

સંજોગાના વિચાર કરતાં, પ્રશ્ન એ થાય છે કે, તે મૂર્તિ ચષ્દેણની છે તા ખરી, પણ ક્ષત્રપ તરીકેની છે કે મહાક્ષત્રપ તરીકેની, તે નક્કી થાય તાે તેની સાલ નક્કી કરવાની સરળતા થઇ જાય. કારણ કે પૂર્વે જ્યારે એક કનિષ્ક જ હાવાનું મનાતું આવ્યું હતું ત્યારે તાે માર્ગ સરળ પર્ણ હતાે, પરંતુ હવે તા ખે કનિષ્ક થયેલ હાવાનું તથા બન્ને કનિષ્કની વચ્ચે લગભગ ૨૫ વર્ષ જેટલા ગાળા પડી ગયાનું સાબિત થઇ ચૂક્યું છે, ઉપરાંત તેમના શકના આરંભકાળ પણ પચીસ વર્ષ માેડા લઇ જવાયા છે. ચ્યાવી રીતે ખે ત્રણ પ્રકારના સુધારા થઈ ગએલ હોવાથી તે મૂર્તિ ક્ષત્રપની છે કે મહાક્ષત્રપની, તે મુદ્દો નક્કો કરવાની આવશ્યકતા વિશેષપણે પ્રગટ થાય છે. તેમાં વળી તે લેખકે એક વખત<sup>ર૮</sup> જણાવ્યું 3 "The statues of Kanishka and being found together. Chasthana would be contemporaries and even relatives=કનિષ્ક અને ચક્રણનાં પુતળાં સાથેજ માલૂમ પડયાં છે એટલે બન્ને સમસમયી કહેવાય અને વળી સગાં પણ થતાં હેાય.'' એટલે કે ચષ્ઠણુના હાેદા વિશે એક શબ્દ પણ ઉચ્ચાર્યા નથી. બલ્કે તે કેમ જાણે ક્ષત્રપ પણ બનવા પામ્યા હાય નહિ, એવા આભાસ ઉભા થવા જેવી સ્થિતિમાં મૂક્ષ દીધા છે. જ્યારે તેમણે તેજ પુસ્તકના પૃ. ६૧ ઉપર તાે સાક્ શબ્દામાં જણાવી દીધું છે કે, " Chasthan held his office as great Kshatrap under Kushan dynasty. i. e. under Kadphe sisII=કુશાન વંશના સમયે, એટલેક ડક્સીઝ ખીજાના હાથ તળે ચષ્ઠણુ, મહાક્ષત્રપ પદના અધિકાર ભાેગવતા હતાે. " ભલે તેમણે કડક્સીઝનાે સમય **ખતાવ્યાે છે**•

<sup>(</sup>રહ) જ. આં. હિ. રી. સેા. પુ. ર લાગ ૧ પૃ. ૧૨ જીઓ. વળી જીઓ ૧૯૩૪ ના 'સુધા' માસિકના માર્ગશીર્ષ માસના અંક પૂ. ૧ થી ૧

વળા જુ<sup>ંગા</sup> ૧૯૩૩ જન્યુઆરીના 'ગંગા' **માસિકના** ખાસ અંક પૃ. ૧૭૦ (૨૮) જ. આં. **હિ. રિ. સાે. પુ. ર ભાગ ૨ પૃ. ૧૨** 

તે મુદ્દો તો આપણે શોધ્યા બાદ રેલ્ન મુકી કરી શકીએ તેમ છીએ, પણ ચક્રણને મહાક્ષત્રપ હોવાનું જણાવી દીધું છે. હતાં તેમના હેરફેરવાળાં વાકચ સાથે અન્ય લેખકાએ 'મહાક્ષત્રપ' શબ્દ લખ્યા 30 હોવાનું સરખાવીએ છીએ ત્યારે કાંઈક હિંમત આવે છે કે તે મહાક્ષત્રપતા અધિકારે જ બનાવાયલી મૂર્તિ હોવી જોઇએ. હતાં પરિસ્થિતિને તપાસી તો જોવીજ રહે છે.

આપણે કહી ગયા છીએ तेमक पुरवार थयें छे ( लुओ. पृ. १८ पमांना हाहे। ) हे अहले पेतानं राकदारी छवन क्षत्रपना अधिकारथी क आरंक्युं छे, ओटले ते हरकके पण राक्ष किक साथ तेने मूर्ति हातराववाना समय न आवे, એवुं तो नक अने. को हे किक केवा माटा सम्राट, क्षत्रप केवा पाताना नाना होहेहार साथ भेसीने मूर्ति हातराववा हे, ते स्थितिक अल्पनानी अहार कती अने भेहुही हे आय छे. छतां न अनवानुं पण अनी क्षय छे अम माना तो ये, ते व अतना संकोगा वियारी छे छी त्यारे ते संकवित ही सतुं नथी. हे महे क्षत्रपना हरकको तो भे किक मांथी मात्र किक पहें हाना राक्ष भेलेक तेणे लेगा थे. अने ते पहें क्यारे तेने नियुक्त करवामां आव्यो छे त्यारे, એटले छे. स. ११७मां तो किक पहेंसा अहियामां युद्धमां ग्रंथायेंस हते,

ક જ્યાંથી તે સદેહે પાછા ક્રી શક્યો જ નથી; એટલે પછી સાથે ગેમીને મૃતિ ઘડાવવાના પ્રમંગ ઉપસ્થિત થયાના પ્રશ્ન જ રહેતા નથી. તેમ કનિષ્ક પછી રાજ્ય વઝેષ્કના અને તે બાદ રાજ્ય હુવિષ્કના, રીજંટ તરીકના કારભાર ૬+૧૧=૧૭ વર્ષ આશરે ચાલ્યા છે એટલે તે કાળ સુધીમાં પણ કનિષ્કના નામની સાથે લેવા દેવા રહેતા નથી; ત્યારે જે વિચારવાનું રહ્યું તે કનિષ્ક બીજાના રાજ્યારાહણ બાદનુંજ. અને તેના રાજ્યકાળ, વહેલામાં વહેલા અને સારામાં સારા જે શુભપ્રમંગ ગણાય તેજ આપણે દરાવ્યાં છે; કે, તે વખતે ચક્રણને મહાક્ષત્રપ પદથી નવાજવામાં આવ્યા હોય. એટલે સાબિત થયું કે, તે મૂર્તિ કનિષ્ક બીજાની સાથે મહાક્ષત્રપ ચક્રણની છે. અને તેના નિર્માણકાળ કનિષ્ક બીજાના રાજ્યાભિષેકના હોઈ તેના સમય ઇ. સ. ૧૪૨ની આસપાસના મૂકી શકાશે.

યુરાપિય વિદ્વાનાએ જ્યાં પાતાને ખર્હુ ઉકેલ જડી આવ્યા નથી ત્યાં સલળા પરદેશી આક્રમણકારાને પાતાને કાવટ આવી <sup>8 ૧</sup> તેવી નહુપાણ અને પ્રજ તરીકે ઓળખાવી દીધા અષ્ઠણની છે. અને તેને લીધે હિંદી ઇતિ-સરખામણી હાસમાં અનેક ગાટાળા ઉભા થવા પામ્યા છે, છતાં ખૂળી એ ખતાવતા

(ર૯) ખન્ને કડફસીઝ પાતપાતાના સિકામાં પાતાને કુઝુલ એટલે સુભા તરીકે ઓળખાવે છે. જે તેમ છે તો પછી સુભાને ત્યાં સુભા (ક્ષત્રપ) ક્યાંથી હોઈ શકે? અને જ્યાં ક્ષત્રપજ ન હોઈ શકે ત્યાં વળી મહાક્ષત્રપ તો તેમના તાબામાં શી રીતેજ સંભવે? એ તા સસલાને શિંગડા હોવા જેવી વાત કહેવાય. કાિ કહેશે કે તે સ્થાને હિંદમાં આવીને પાછળથી તેણે મહારાન્નધિરાજપદ ધારણ કર્યું હતું એટલે તે તાે પાતાના હાથ તળે સુખા-ક્ષત્રપ રાખી શકે છે. જવાબ (૧) એક તાે તેણે મહારાન્નધિરાજપદ શ્રહણ કર્યા પછી બહુ લાંખા વખત જીવ્યાજ નથી. (૨) એટલે ક્ષત્રપ જેવા પદના સુખા નીમા શકે તેટલા ભૂમિ પ્રદેશ ઉપર આધિપત્ય મેળવ્યું નહાતું. (૩) ચષ્કણ પ્રથમ ક્ષત્રપ નથી નિમાયા પણ તેના પિતા પ્રથમ નિમાયા છે એટલે જો વીમા કડફસીઝે સુખા નીમવાનું કર્યું હાય તાે પણ ધ્યમાતિકને

નિમ્યા હોય. નહીં કે ચષ્ઠણને (૪) પાતે હજુ ન્યાં મથુરાપતિ નથી બન્યા અને પાતાના શક નથી ચલાવી શક્યા ત્યાં બીજાને મહાક્ષત્રપ ક્યાંથી બનાવી દેં? આ પ્રકારે અનેક મુદ્દાએા તેની વિરૂદ્ધમાં જતા દેખાય છે].

<sup>(</sup>૩૦) જુઓ ઉપરની ટીકા નં. ૨૩.

<sup>(</sup>૩૧) એક દાખલા દૂંકામાંજ આપીશ. કા. આ. રે. પૃ. ૧૦૪ પારિ. ૮૪ માંથી તે કતારેલ છે. તે શબ્દા આ પ્રમાણેના છે. "It is possible that the Kshaharatas may have been Pahlavas and the family of Chastan Sakas. It seems to be certain that the the name of Nabapan is Persian and that the name Ghsamotik, the father of Chasthana is Scythic (Thomas J. R. A. S. 1906 P. 211.)=સંબવિત છે કે, સહરાદા પહલવાક દોષ

इद्धा છે કે આ પરદેશી પ્રજ્ઞની ઓળખ મેળવવામાં કેવળ હિંદી ઇતિહાસકારાએજ સઘળા છખરડા વાળા નાખ્યા છે. તે હકીકત પુ. 3માં અનેક વખત આપણે જણાવી ચૂક્યા છીએ. મારૂં એમ કહેવું નથી કે તેમણે આવા દાષારાપ જાણી ખૂઝીનેજ કર્યા છે. શું યુરાપિય કે શું અમેરિકન કે શું હિંદી? ગમે તે દેશના મનુષ્ય હાય, પરંતુ સર્વેના હાથે ભૂલા તા થાય છે; મનુષ્ય માત્ર ભૂલને પાત્ર છે. પરંતુ કાઇએ કાઇને હલકા પાડવા જેવી વૃત્તિ ધારણ કરવી ન જોઇએ. જે કાઇ પ્રયાસ કરે તે વિદ્યાના શાખને લઇનેજ કરે છે. તેટલે દરજ્જે તેનું કૃત્ય ઉપકારક જ લેખાય અને તે માટે તેને અભિનંદન જ ઘટે છે.

ઉપર પ્રમાણેની એક ગેરસમજ નહપાણ અને ચક્ષણની બાબતમાં પણ થવા પામી દેખાય છે. કાઇએ નહપાણને ઈન્ડાપાર્થી અન લેખ્યા છે તા કાઇએ સિશ્અન કે ઈન્ડાસિશ્અન લેખાંગ્યા છે. તેમ ચક્ષણની બાબતમાં પણ થવા પામ્યું છે. તે બધાના ઉલ્લેખમાં ઉતરવા જરૂર નથી. પરંતુ એટલું તા માટા ભાગે ખનવા પામ્યું જ છે કે તે બન્નેને એક જાતિનાજ કે લગભગ મળતી આવતી જાતિના ગણી કઢાયા છે; વળા બંને અવંતિપતિ બન્યા છે એટલે કદાચ એકબીજાની પાછળ પાછળ જ તેઓ માદીએ બિરાજમાન થયા હાય એમ પણ અનુમાન ગાઠવાયા છે. તેમ બનવાનું કારણ મુખ્ય અંશે મારી

અને ચષ્ઠણનું કુટુંખ શક હોય; ચાક્કસ માલમ થાય છે કે, નહપાણનું નામ ઇરાની છે અને ચષ્ઠણના પિતા ધ્લમોતિકનું નામ સિથિક છે. (શામાસ જ. રા. એ. સા. ૧૯૦૬ પૃ. ૨૧૧) કિંહા, આ અનુમાન કરવામાં કેવા મેળ ઉતાર્થો છે. છતાં ટાપલા ન ખાય છે હિંદી વિદ્વાના ઉપર. તેમના શખ્દા આ રહ્યા. Ind. Ant. XXXVII 1908 pp. 42. Indians cared very little whether the invader was a Parthian, Saka or a Kushan. The conquerer came from Saka—dwipa and so he was a Saka.=આક્રમણ કરનાર કાણ હતા. પાર્થિ અન શક કે ક્શાણ-તે નાણવાની હિંદીઓ બહુ જૂજ પરવા રાખતા. શક દ્વીપમાંથી (જંબુદ્વીપની બહારથી) તે વિજેતા આગ્યા

સમજમાં ઉતરે છે તે પ્રમાણે નહુપાણના અમાત્ય અયમતા 3 ર ભુત્રરવાળા પેલા શિલાલેખ હાવા જોઇએ. તેમાં સંવત્સરતા આંક ૪૬તા છે.<sup>33</sup> જેમ નહપાણ કે તેના જમાર્ધ રૂપભદત્તના જે શિલાલેખામાં આંક મળી આવ્યા છે તે સર્વમાં માટામાં માટા આંક આ ૪૬ના છે. તેમ બીજી બાજુ ચક્રણ વંશી ક્ષત્રપાના જે શિલાલેખામાં આંક<sup>૩૪</sup>મળી આવ્યાછે તેમાં નાનામાં નાના પર(ખાવન) ના છે. અને તે ચષ્ઠણના પૌત્ર મહાક્ષત્રપ રદ્રદામનના છે. જ્યારે પૌત્ર તરીકે રૂદ્રદામનના છે. ત્યારે તેના દાદા ચષ્ઠણના સમય તા તેની પૂર્વેજ હાય તે કલ્પના વાસ્તવિક છે. વળી નહપાણના આંક ૪૬ ની અને રૂદ્રદામનના આંક પરની વચ્ચે કેવળ છ વર્ષનું જ અંતર કહેવાય: એટલે તે છ વર્ષના ગાળામાંજ ચષ્ઠણ પાતે કાં અવંતિપતિ બનવા પામ્યા ન હાય ? તે કલ્પના **લના થઈ. તેમાં એક ખીજા સંજોગે વળા પ્રષ્ટિ પ્ર**રી: ચષ્ઠણના પુત્ર અને રૂદ્રદામનના પિતા જયદામન જે ગણાય છે, તેના નથી મળ્યા શિલાલેખ કે નથી મળ્યા સિક્કા<sup>૩૫</sup>; એટલે વસ્ત્રસ્થિતિ ગાઠવી દેવાઈ કે તેનું રાજ્ય ચાલ્યું જ નથી અથવા ચાલ્યું હાેય તાે કેવળ ટુંક સમય માટેજ; અને ખરૂં છે કે તેમજ બનેલું છે. જયદામન માત્ર ચાર છ માસજ ગાદીપતિ ખનવા પામ્યા હાય એમ દેખાય છે. એટલે પર અને ૪૬ વચ્ચેના છ વર્ષના મેળ જામી ગયા કે, નહપાણની પછી તુરતજ ચક્રણ અવંતિપતિ તરીકે આવ્યા છે.

માટે તેને શક તરીકેજ એાળખતા. આ વાક્ય ઉપર પુ. ૩ પૂ. ૧૪૦ ટી. નં. ૪૫ નું વિવેચન જીએા.]

<sup>(33)</sup> પુ. 3માં અયમને બદલે અમય લખાઈ ગયું છે તે સરત ચુક સમજવી એટલે સુધારીને વાંચવા વિનંતિ છે. (33) જીએા કાે. આં. રેે. પૃ. પહ; શિલાલેખ આંક

નં. ૩૫ (વળા નુએા પુ. ૩ પૃ. ૨૦૦નું વિવેચન).

<sup>(</sup>૩૪) સિક્ષાએામાં આંક મળી આવ્યા છે ખરા પણુ તે આદિ રાજાઓના સિક્ષામાં નથી. (જીઓ ઉપરમાં પૃ. ૧૮૫ના કોઠા) એટલે તે હકીકત ખાક રાખીને જણાવ્યું છે.

<sup>(</sup>૩૫) જે સિક્ષા મહ્યા છે અને તેના **હોવાનું** જણાવાયું છે તે શંકાસ્પદ છે. તે માટે **નુએ** પૃ. ૧૮૬. દી. નં. ૬માં ટીપ્પણમાં ટાંકેલ મારા વિચા**રા**.

તેનું રાજ્ય ખહુજ અલ્પ સમયી નીવડેલ હાેવું જોઇએ ક્રેમક ક્ષત્રપ, મહાક્ષત્રપ પદ ભાગવતા ભાગવતા તે ઉંચે ચડતા આવ્યા છે. એટલે પછી રાજપદે જ્યારે પહેંચ્યા ત્યારે માટી ઉંમરતા વહુ થઇ ગયા હશે. પરિણામે ટુંક વખતમાં તે મરણ પામ્યાે હાેવા જોઇએ. અને જેમ નહપાણે 'રાજા'નું બિરૂદ જોડીને ક્રમાનુક્રમે ત્રણે પદ ધારણ કર્યા છે. તેજ પ્રમાણે ચક્રણે પણ મેળવ્યાં છે અને પાતે અવંતિની ગાદીએ આવ્યા છે. આ રીતે બધી પરિસ્થિતિના સમેળ બરાબર બંધબેસતા થઇ ગયે!.અને આવા સંયે:ગામાં ગમે તે હાય, તા તે પણ તે અનુમાનને વ્યાજળી કરાવે તે સ્વાભાવિક જ છે. પરંતુ તે પ્રમાણે સુધળા ધાટ ઉતરતા છતાં તે અનુમાન સત્ય નથી એમ આપણે અતેક-લગલગ નવ-દલીલા આપાને પૂ. ૩. પૂ. ૨૧૭થી આગળ પરવાર કરી ખતાવ્યું છે. ઉપરાંત વધારે પુરાવા મને વિશેષ અભ્યાસથી મળી આવ્યા છે, તેનું વર્ણન અત્રે કરવા ધારૂં છું.

- (૧) ક્ષત્રપ તરીકે ભૂમક અને નહપાણ સિક્કા પડાવી શકતા હતા, જ્યારે ચક્રણ પડાવી શકતા નહિ. અલખત ભૂમક કાઈ આંક લખી શકતા નહિ, કેમકે તેના સ્વતંત્ર શક તેણે સ્થાપ્યા નહેાતા, પણ તેના પુત્ર નહપાણે અવંતિપતિ ખન્યા પછી સ્થાપ્યા હતા.
- (૨) નહપાણે મહાક્ષત્રપ તરીકે શિલાલેખા પણ કેતરાવેલ છે. તેમ ક્ષત્રપ તરીકે કેતરાવવાની સત્તા પણ હતી; કેમકે યુવરાજ પદે ક્ષત્રપ તરીકે તે ખુદ રાજા જેટલા સત્તાધારી હતા; જ્યારે ચક્રણને ક્ષત્રપપદે તા રહ્યું, પણ મહાક્ષત્રપપદે આવ્યા છતાંયે શિલાલેખ કાતરાવવાની સત્તા નહાતી, કેમકે તેને શીરે સરદાર હતા.
- (૩) નહુપાણ ક્ષત્રપ હતા ત્યાં સુધી પાતાના પિતાને—મહાક્ષત્રપને—જવાબદાર હતા, અને મહાક્ષત્રપ થયા પછી સ્વતંત્ર રાજકર્તાના હક ભાગવતા હતા. જયારે ચછ્ણને તા ક્ષત્રપ કે મહાક્ષત્રપ પદ બંને સરખાજ હતા. અલખત મહાક્ષત્રપ તરીકે હક—અધિ-કાર વિશેષ ખરા. બાકી માથે સરદાર તા હમેશાં હતા જ.
  - (૪) નહપાણ રાજકું ખી હતા, ચક્રણ નાકર

વર્ગના માણ્ય કહેવાય; જેથી નહપાણને પાતાના પિતા મરણ પામતાં, સર્વ અધિકાર આપા આપ મળી ગયા હતા જ્યારે ચક્રણને ભધા પ્રકારના અધિકારા માટે પાતાના ઉપરી સત્તાની મહેરળાની ઉપર લટકી રહેવાનું હતું. જેથી નહપાણનું મહાસ્ત્રપ પદ અધિકાર સ્થક છે, જ્યારે ચક્રણનું મહસ્ત્રપ પદ માત્ર નવાજેશ— બસીસરૂપ છે. એટલે કે નહપાણ મહાસ્ત્રપ બન્યા છે, જ્યારે ચષ્ટણને બનાવવામાં આવ્યા છે.

- (પ) બન્નેના સિક્કાચિક્ષીમાં ઘણા ફેર છે તેમ સિક્કાની લિપિમાં પણ ફેર છે.
- (६) નહપાણને મૂર્તિ કાતરાવવાના જો કે વખત નથી આવ્યા, પણ જો આવ્યા હાત તા, પાત ક્ષત્રપ પદ હાવા છતાં, પાતાના પિતા ભૂમક સાથે (ગાદીપતિ હાવા છતાં) તે પડાવી શકત. જ્યારે ચબ્ડણથી ક્ષત્રપ તરીક તેમ તા કરાય જ કચાંથી? પરંતુ મહા-ક્ષત્રપ બન્યા પછીએ કરવું હાય તા તેની મરજીની વાત નહાતી; પણ તેના ઉપરી રાજાની મહેરબાનીની પ્રતીક તરીકે જ તે અમલમાં મૂકી શકાય તેવી સ્થિત હતી.
- (૭) નહપાણ મહાક્ષત્રપ બન્યાે કે તુરત અવંતિ ઉપર સ્વતંત્ર રીતે ચડાઇ કરી શકયાે છે, પરંતુ ચર્ષ્ઠ-ણને તાે મહાહાલય બન્યાબાદ લગભગ અગિયાર વર્ષ સુધી ખેસી રંધેવું પડ્યું છે. (જુએા ઉપરની કલમ નં. ૪ માં વર્ણોલી સ્થિતિ )
- (૮) નહુંપ ણે અવંતિપદે આવ્યા પછી, મહાક્ષત્રપ શબ્દના ઉપયાગ ઇચ્છાપૂર્વક કર્યા છે; એટલે કે કરવો, ન કરવા તેની પેલાની મુનસફી ઉપર અવલંબેલું હતું, પણ રાજા શબ્દ તે તે વાપરતાજ; જ્યારે ચબ્ઠણ પાતે અવંતિની ગાદીએ આવ્યા છતાં, એકલું રાજાનું બિરૂદ ન જોડતાં, 'મહાક્ષત્રપ રાજા' એમ લખતા; (જુએ! પુ. ૩ પૃ. ૧૨૬ દલીલ નં. ૭) કેમ જાણે મહાક્ષત્રપ શબ્દ તેના નામ સાથેના એક અવિભાજ્ય અંશજ થઇ પડયા ન હાય.
- (૯) નહપાણનું વતન અફગાનિસ્તાન છે, જ્યારે ચષ્ઠણનું મધ્ય એશિયા છે. નહપાણની ભાષા અને લિપિ ખરાષ્ઠી છે. તેમ ધ્યાદ્ધી લિપિ પણ છે.

ચક્ર હુની તેવી નથી, પરંતુ તેના પિતાની સાથે તે કર તરીક થાડે સમય અક્ષ્માનિસ્તાનમાં ગાળેલ એટલે ખરાષ્ઠીના અંશ તેમાં પ્રવેશ થતા દેખાય છે ખરા એટલેથી તે ખન્ને જુદાજ જુથના સબ્યા હતા એમ પુરવાર થઈ જાય છે.

(૧૦) ઉપરાંત તે ખન્તેની કાળ ગણનાની પદ્ધ-તિમાં પણ ફેર રહેલ છે. તે એ કે નહપાણે સાલના આંક સાથે ઋતુ, માસ અને દિવસ એમ ચાર વસ્તુ-ઓતો નિર્દેશ કર્યા કર્યો છે; જ્યારે ચષ્ઠણે ઋતુને દર્શાવીજ નથી, પરંતુ માસમાં પદ્મ લખવાને ખદલે માસનું નામજ સ્પષ્ટપણે ખતાવ્યું છે.

ઉપર પ્રમાણે પ્રત્યેકની મુખ્ય મુખ્ય વિશિષ્ટતાએ। છે. वળી આટલી આટલી વિષમતા હોવા છતાં તે ખેતી વચ્ચે ઘણી ઘણી સામ્યતા પણ તરવરતી દેખાય છે, જે તેમના રાજદારી જીવન ઉપરથી તારવી શકાય છે. તે આ પ્રમાણે સમજવી:—

- (૧) બન્ને જણા હિંદની નજરે પરદેશી છે. પરંતુ રાજકીય જીવનની દૃષ્ટિએ તેઓ બન્ને હિંદીજ બની ગયા હતા. જેના પ્રતીક તરીકે, નહપાણે પાતે જ નબાવાહન, નરવાહન જેવું સંસ્કૃત નામ ધારણ કરી લીધું હતું. જ્યારે ચક્ષણે પાતે તા લલે નથી કર્યું પરંતુ તેના પુત્રે અને તે બાદ તેના વંશના સર્વ જણાએ હિંદી નામ અપનાવી લીધાં છે.
- (ર) નહપાણના ધર્મ જૈન છે તેમ ચષ્ઠણના પણ જૈન છે. બન્ને જણાએ પાતાના રાજ્યમાં આવેલ સૌરાષ્ટ્રમાંના શત્ર્જવય અને ગિરનાર જેવાં સ્વધર્મનાં ગણાતાં મુખ્ય તીર્થધામાની મુલાકાત લીધી છે. (આતે લગતું કેટલુંક વિવેચન રદ્રદામનના જીવન વૃત્તાંતમાં કરવામાં આવશે.)
- (3) બન્તેના અધિકાર પ્રથમ મધ્યદેશ (મધ્ય હિંદ નહીં, પણ રાજપુતાનાવાળા ભાગ જે અરવલોની પશ્ચિમે આવેલ છે. જાઓ પુ. ૧ પરિચ્છેદ ત્રીજો)થી શરૂ થયા છે અને છેવટે અવંતિપતિ પણ બન્ને બનવા પામ્યા છે.
- (૪) બન્ને જણાએ રાજકીય તાલીમ પાતાના પિતા પાસેથીજ મેળવી છે અને આગળ પડયા છે.

તેમ બન્ને જણાએ ખાપનીજ જગ્યા તથા ગાદી સંભાળી લીધી છે.

- (૫) ખન્તે જણાએ પાત પાતાના સંવત પ્રવર્તાન્યો છે અને તેમાં પણ પાતાના પિતાના રાજ્યા-રંભથીજ તે સંવતની આદિ ખન્તે જણાએ ગણાવી છે. તેટલા દરજ્જે ખન્તેમાં પાતાના પિતા તરક્ષની પૂજ્ય છુદ્ધિ અને વંશનાં અભિમાન જાળવવાની આત્મજયાત એક સરખી ગણાશે.
- (६) ખન્નનું રાજદ્વારી જીવન લાં છું છે. અલખત્ત નહપાણ પંદરેક વર્ષ જેટલી નાની વયે તેમાં પડયા હતા અને સા વર્ષની ઉમરે મરણ પામ્યા છે. એટલે, એકંદર ૮૦-૮૫ વર્ષ જેટલા કાળ રાજકારણમાં તેણું ગાળ્યા કહેવાય. જ્યારે ચક્રણે રાજદ્વારી જીવનમાં પ્રવેશ પણ કાંઈક માટી ઉમરે, એટલે લગભગ ત્રીસેક વર્ષે કર્યો હાય એમ સમજ્ય છે, તેમજ ૬૫ વર્ષનું આયુષ્ય ભાગવી મરણ પામ્યા છે. તે હિસાએ તેનું રાજકાય જીવન માત્ર ૩૦-૩૫ વર્ષનુંજ ગણી શકાય. પરંતુ રાજકાય જીવનની હાડમારી, ઉપાધિ અને ઉકળાટ જેતાં, આટલાં વર્ષનું આયુષ્ય પણ લાં છું જ કહી શકાય. અલખત્ત નહપાણની અપેક્ષાએ તા લગભગ અડધુંજ, ખદેક તેથી પણ એા છું જ ગણાય તેમ છે.

તેમ સામાન્ય ચ્યાયુષ્યની હદ પણ બન્નેમાં ઠીક ઠીક દીર્ઘસમી ગણી શકાય તેમ છે.

- (૭) અનેએ સ્વ પરાક્રમ વડેજ અવંતિની ગાદી હસ્તગત કરી લીધી છે.
- (૮) બન્તેના ચહેરા ( જાઓ પુ. ર માં તેમનાં સિક્કા ચિત્રા; તથા પુ. 3 માં પુ. ૧૩૭ સામે ચોડેલી તેમની આકૃતિઓ ) પણ એક બીજાતે ઠીક ઠીક મળી જતા દેખાય છે. તેમ તેઓએ હિંદી રાજકર્તાઓમાં મુકુટ ધારણ કરવાની પ્રથા ઉપાડી લીધી દેખાય છે વળી તે મુકુટા પણ એક સરખીજ પદ્ધતિના દેખાય છે.

રાજકારણે ઉપરની સામ્યતા જેમ દેખાઈ આવે છે તેમ કેટલીક અસમાનતા પણ સ્પષ્ટ મ લૂમ પડી આવે છે; જેવીકે (૧) નહપાણે અને ચક્રણે ખન્તેએ

અવિત મેળવી લીધા પછી આંધ્રપતિ ઉપર કરડી નજર કરી તાે છે જ; પરંતુ નહપાણે તેઓ માત્ર કાળમાં રહે. તેટલા પરતી નજર રાખીને સંતાય પકડયા હતા. જ્યારે ચષ્ઠણે તા તેમના ખૂબ પીછા પકડયા હતા તે એટલે સુધી કે, તેમનું મૂળ પાટનગર જે પૈકણ હતું તે ખાલી કરાવીને તેમને ઠેંડ દક્ષિણમાં જતા રહેવાની ફરજ પાડી છે. કે જ્યાંથી પાછા તેઓ ઉભા જ થવા પામ્યા નથી. (૨) એટલે નહપાણતે રાજ્ય विस्तार अवंतिनी गादी भणी गया પછી रतं िकत થઈ ગયા હતા જ્યારે ચક્રણે તે ખૂબને ખૂબ વધારી દીધા હતા. જેથી રાજ્ય વિસ્તારની દ્રષ્ટિએ ચક્રણ વધારે પરાક્રમી અને કાંડાખળીઓ કહેવાય. (૩) નહપાણ અપુત્રિયા મરણ પામ્યા છે. જ્યારે ચક્રણતા વંશ અને પરિવાર ખૂબ લંબાયા છે; એટલે નહપાણ-ના વંશમાં માત્ર (જો તેના પિતાની ગણત્રી પણ કરાય તા) એ જ રાજ્ય થયા છે. પરંતુ ચષ્ઠસ્વી વંશ્વવેલા લગભગ ૨૦ ઉપરની પેઢા સુધી પહેાં-યા 🕏. (૪) નહેપાણના રાજ્ય ઉપર તેના મૂળ ઉપરી સરદારાની-મિતેન્ડર વિગેરે યાન પ્રજાની-છાયા **પડતી હતી. જે તેમ**ના સરદારાના સિક્કા પાતાના राज्य अभसे तेमक राज्य विस्तारमां यासवा दीधा હોવાથી સાબિત થાય છે. જ્યારે ચક્રણે તેમ થવા દીધું લાગતુંજ નથી. (૫) નહપાણે વેપાર વૃદ્ધિનાં સાધનોને સારા જેવા ટેકા આપ્યા કર્યો છે. ચક્રણ તેમ કર્યું નથી લાગતું. તેનાં એ કારણુ જણાય છે; ચક્રસ્તુના સ્વતંત્ર રાજ્યકાળ પણ ટૂંકો છે તેમ રાજ્યના વિસ્તાર વધારવામાંજ તેના બધા સમય વ્યતીત થઇ ગયા છે. (૬) છતાં નહપાણે ધણાં દાન દીધાં છે તેમજ લાેકાનાં મનરંજન કરવા ઘણાં ઉપયોગી કાર્યો પણ હાથ ધર્યાં દેખાય છે. તેનાં કારણ તરીકે (अ) કદાચ એમ પણ હાય કે, તેને अवंतिना अभने भज्या त्यारे क्षेत्राना अक्षराट ध्या હતા, એટલે-પાતાની અતપ્રત્યે તેમજ રાજકીય પરિસ્થિતિને અંગે — ળન્ને પ્રકારે લાકાને શાંત પાડવામાં તેવાં કાર્યો કરવાની ચ્યાવશ્યકતા તેને જણાઇ હાય. 👣 અથવા તાે પાતાનાે રાજઅમલ લાંબા હતા

तथी आ लालत ढाथ घरवाने तेने पुष्डण अवशस्य भिल्या ढता. आ प्रमाखे लेमांथी प्रथम हे लीलं डारख ढाय; हे लन्ने थाडां थाडां ढाय, गमे तेम पख् देशिन घखां आगण अर्ध जनारां साधनानी लेट मणी ढती. ज्यारे यह युना राज अमस ते लालनमां सगक्षग शन्य जेवाज छे. तेम तेने अवंतिना जे समये अधिकार मज्या ते समये प्रक्रमां अमंतिष लेवं पख् नहातुं अने तथी करीनेज ते, पाताना दृष्ट राज अमस ढावा छतां, राजपाटथी दूर दूर रहीने शत्रुओने छतवामां अने राज्य विस्तारनी दृष्टि करवामां निर्कय रीते कामे सागी शक्यो ढता.

ઉપરના પારિગ્રાફમાં નહપાણની અને ચષ્ટણની સરખામણી કરતાં, ક્ષત્રપ અને મહાક્ષત્રપના દરજ્જને લગતી કેટલીક નવી માહિતી

ક્ષત્રપ, મહાક્ષત્રપની આપણે જણાવી ગયા છીએ. સત્તા વિશે તેમ અગાઉ પુ. રૂમાં પૃ. ૧૬૪ થી ૧૭૧ સુધીમાં પણ કેટલીક

વિગતા આપી ગયા છીએ. આ પ્રમાણે છૂટી છવાઈ અને અસંબંધપણે તે હાય તેને બદલે તે સર્વ માહિતીને યુંથીને કાડા રૂપે જો ગાઠવવામાં આવે તા તેને સમ-જવાને તથા તેની તુલના કરવાને સરળતા પ્રાપ્ત થાય તે હેતુથી કાષ્ટક રૂપે રજા કરીશું.

આ હેાદ્દાઓ મૂળે તો રાજકારભારતા બાજે હળવા કરવા માટે અને જવાયદારીની વહેંચણી કરવા, યોજયા લાગે છે. વળી આ શખ્દા અહિંદી-પરદેશી છે. એટલે તેને લગતી સંપૂર્ણ વિગતા તા પરદેશી રાજતંત્રના વહિવટથી વાકેક્ગાર હાય તાજ લખી શકાય, હતાં હિંદી હતિહાસના અવલાકનથી જે તારવી શકાઈ છે તેજ વિગત અત્ર રજી કરી છે એમ સમજવું. યનવા જોગ છે કે તેમાં કયાંક ગેરસમજૂતિ પણ થવા પામી હશે તા તે સુધારી લેવા વિનંતિ છે.

જે પરદેશી પ્રજાઓએ હિંદ ઉપર અમલ ભાગ-વ્યા છે, તેના ખે ભાગ પાડી શકાય તેમ છે. એક સ્વતંત્ર અને બીજો ખીનરવતંત્ર. સ્વતંત્ર પ્રજા તેને કહીશું કે, જે પાતે પાતાના દેશમાં સ્વતંત્ર રાજ વહીવટ ચલાવતી હતી; અને બીન સ્વતંત્ર તેને કહીશું કે જે મૂળ તા અન્ય પ્રજાને તાખે હાય કે તેની સાથે રાજદારી સંબંધે જોડાઈ ગયેલ હાય પરંતુ પાછળથી ગમે તે કારણે છૂટી પડીને સ્વતંત્ર રીતે રાજ ચલાવવા મંડી પડી હાય. સ્વતંત્ર પ્રજા તરીકનાં દ્રષ્ટાંતમાં યવન, યાન (ખેક્ટ્રીઅન્સ) કા પાર્થિઅન્સ-પહલ્વાઝ-પર્શિઅન્સ અને કુશાનને જણાવીશું, જ્યારે ખીનસ્વતંત્ર પ્રજા તરીકે શક, ક્ષહરાટ, અને ચષ્ઠણવંશીને ગણી શકાશે. આથી કરીને સ્વતંત્ર પ્રજાના જે ક્ષત્રપા અને મહાક્ષત્રપા છે તે એક રીતે, નાકર તરીકેની ક્ક્ષામાં મૂકી શકાય અને તેજ પ્રમાણે તેમણે કારકીદી

પૂરી કરી કહેવાય ખરી; જ્યારે બીનસ્ત્રતંત્ર પ્રજાના હોદ્દેદારાએ સ્વતંત્ર થયા બાદ પાતાના હોદ્દા શ્રહણ કરેલ હોવાથી એક રીતે તેઓ નાકર ન જ કહેવાય; પરંતુ તે હોદ્દાઓ પાતાના નામ સાથે જોડાયલ રહેલ હોવાથી તેમની પૂર્વ સ્થિતિદર્શક તે ગણી શકાય અને તેટલે દરજ્જે તેઓ પારકાની તાબેદારીમાં હતા એમ તા કહી શકાય જ. આટલા માટેજ આપણે તેમને પરતંત્ર નથી કહા, કેમકે તે હોદ્દો ભાગવતાં ભાગવતાં સ્વતંત્ર થઈ ગયા છે; પરંતુ તેમને બીનસ્વતંત્ર કહ્યા છે.

|                                | સ્વત'ત્ર પ્રજાના<br>—એડલે નાકરની કક્ષાવાળા                    |                                                                         | <b>બીન સ્વતંત્ર પ્રજાના</b>                                   |                                                                                                           |
|--------------------------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| વિગત                           | ક્ષત્રપ                                                       | મહાક્ષત્રપ                                                              | ક્ષત્રપ                                                       | મહાક્ષત્રપ                                                                                                |
| (૧) સિક્ષા પાડવા<br>ભાભત       | ન પાડી શકે<br>(રાજાજ્ઞા હોય તેા<br>જ પાડી શકે) <sup>9</sup> < | પાડી શકે <sup>૩૭</sup><br>પણ રાજાના શ-<br>કના આંકજ<br>વાપરવા પ <b>ડ</b> | પાડી શકે પણ ખાસ<br>કરીને જરૂરીઆત<br>રહેતી નથી                 | પાડી શકે <sup>લહ</sup>                                                                                    |
| (૨) સંવત કયે <b>ા</b><br>વપરાય | પાતાના ઉપરી<br>સંવત જે હાે                                    | ા રાજાના વંશના<br>ય તેના આંક                                            | પાતાના મહાક્ષત્રપના<br>વ શના                                  | પાતાના જ વંશના<br>સંવતના                                                                                  |
| (૩) સંવત ચલાવવા<br>બાખત        | પોતાના ઉપરી<br>તેના વં <b>શ</b> નાજ                           |                                                                         | ચલાવી <b>શકે પ</b> ણુ <sup>ષ્ઠ ૧</sup><br>પાતાના મહાક્ષત્રપના | પેતિ આદિપુરૂષ હેાય<br>તા પાતાના; નહીં<br>તા પાતાના પૂર્વજના<br>રાજ્યાર ભથી પાતે<br>શરૂ કરે <sup>પ્ર</sup> |

<sup>(34)</sup> ઉપરની ભ્યાખ્યા પ્રમાણે તેા આ ધાન પ્રજા પણ મૂળે યવન (શ્રીક) પ્રજાના તાળામાંજ હતી એટલે તેને બીન સ્વતંત્ર પણ ગણી શકાય. પરંતુ ધાન પ્રજાએ સ્વતંત્ર બનીને રાજવહીવટ ચલાવ્યા છે એટલુંજ નહીં, પણ પાતાના હાય તળે ક્ષત્રપા પણ ઉભા કર્યા હતા તેયી તેમને મૂળ પ્રજા તરીકે અહિં લેખી છે.

<sup>(</sup>૩૭) ઇન્ડાે–પાર્થીઅન રાજ માઝીઝ આ સ્થિતિમાં ગણી શકાય પણ તેના હાદ્દો મહાક્ષત્રપ તરીકે નહેાતાજ. **થષ્ઠણ મહાક્ષત્રપ પણ આ પ્રકારનાજ કહેવાય.** 

<sup>(</sup>૩૮) હગાન હગામાસના સિક્ષા (જી**ંગા પુ. ર. આંક** નં. ૫, ૧૦) આ પ્રકારના ગણારો.

<sup>(</sup>૩૯) દૃષ્ટાંત તરીકે રાજીવુલના, તથા સાદાસના સિક્રા (પાતે મહાસત્રપ બન્યા પછીના).

<sup>(</sup>૪૦) દૃષ્ટાંતમાં લદાખની પાસે ખલત્સગામના વેમ કડક્સીઝે કાતરાવેલ શિલાલેખ (જીએા ઉપરમાં પૃ. ૧૪૦).

<sup>(</sup>૪૧) નહપાણના-રૂપલદત્તના, મંત્રી અયમના શિલા-લેખા, પાતિકના પેલા ૭૮ આંકવાળા તક્ષિલાના શિલાલેખ, કુશાનવંશના સર્વ શિલાલેખા. **ચપ્કણના લેખા ઈ. ઈ.** 

| <b>ર</b> ૦૪                                                        | ξ                                                                                | તત્રપ તથા મહાક્ષઃ                                                                                                                                                    | ત્રપની                                                                                           | [ નવમ ખંડ                                                         |
|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| (४) सत्ताके प्रश्नार                                               | પાતાના મહા-<br>ક્ષત્રપને તાબે                                                    | પાતાના રાજ્યને<br>તાએ                                                                                                                                                | પાતાના મહાસૃત્રપની<br>દારવણીમાં રહે અને<br>તે પણ મહાસૃત્રપના<br>રાજ્યારંભથીજ                     | કાઇને તાએ <b>નહીં</b><br>પણ તદ્દન સ્વતંત્ર                        |
| (પ) શહેનશાહ સાથે<br>સંબંધ હાય કે?<br>અને હાય તા<br>કેવા પ્રકારનાે? | ન પણ હેાય                                                                        | ન પશુ હેાય                                                                                                                                                           | મહાક્ષત્રપના<br>યુવરાજ પાતે હાેય<br>છે તેથી તેમની દાેર-<br>વણીમાં પિતા પુત્રનો<br>સંબંધ દેખાય છે | સ્વતંત્ર થએલ છે<br>એટલે શહેનશાહના<br>સંબંધના પ્રશ્નજ<br>રહેતા નથી |
| (૬) સગપણ સંબંધ                                                     | <b>બનતા સુધી</b> સં                                                              | ા<br>વ્યંધ હેાતા નથી<br>•                                                                                                                                            | પુત્ર અને <sup>૪૨</sup> યુવરાજ<br>તરીકેજ હેાય                                                    | યાતેજ ગાદીપતિ છે                                                  |
| (૭) ક્યારે પદ્દવી<br>ચડે                                           | સામાન્ય રીતે<br>મહાક્ષત્રપની ભલા-<br>મણથી અને તે<br>પણ શહેનશાહની<br>મરજ હાય તાેજ | પેાતાના પરાક્રમ-<br>વહે પરંતુ શહેન-<br>શાહની પ્રસન્નતા<br>ઉપર તાે ખરૂંજ <sup>૪૩</sup>                                                                                | પિતા જે મહાક્ષત્રપ <sup>૪૪</sup><br>છે તેના મરણ બાદ તુરત<br>આપાસાપ ગાદીપતિ                       | _                                                                 |
| (૮) તેમની સંખ્યા<br>કેટલી હેાય                                     | એક પણ હેાય <sup>૪૫</sup><br>અતે અતેક પણ<br>હાય                                   | ખનતા સુધી મહા-<br>ક્ષત્રપ પદ નાેકરતે<br>અપાતું જ નથી <sup>૪ દ</sup><br>છતાં ખાસ કસાેટી<br>તરીકે ઉભું કર્યું<br>હાેય તાે ખહુ તાે<br>એકનીજ<br>સંખ્યામાં <sup>૪</sup> ૭ | યુવરાજ જ હેાઇ<br>શકે, માટે એકની<br>જ સંખ્યા                                                      | પાતેજ ગાદીપતિ છે<br>એટલે સંખ્યાના<br>સવાલજ ઉભા થતા<br>નથી         |

<sup>(</sup>૪૨) દેષ્ટાંતામાં ભૂમક, અને નહપાણ, રાજીવુલ, અને સાડાય, લીઅક, અને પાતિક; ઇ. ઇ. જણી લેવાં

<sup>(</sup>૪૩) મહાક્ષત્રપ ચષ્ઠણ આ કથનના દૃષ્ટાંત રૂપ છે.

<sup>(</sup>૪૪) નં ૪૨ વાળાના અધા કિસ્સામાં આ સ્થિતિ ખનવા પામી હતી.

રદ્રદામન વિશે જે એમ માન્યતા થઇ છે કે તેણે આપ ખળે મહાસત્રપ પદ મેળવ્યું હતું તે કથન ખાંઢું છે એમ

આ ઉપરથી સમજવું. (તેના વૃત્તાંતે નુત્રો)

<sup>(</sup>४५) इष्टांतमां; उरियसना राज्ये २०-२४ क्षत्रपी હती.

<sup>(</sup>૪૬) પહલ્વાઝમાં મહાક્ષત્રપ મળતા નથી તેનું કારણ આ નિયમમાં સમાયલું છે. (સરખાવા ઉપરની ટી. નં. ૩૭માં આપેલું માઝીઝનું કૃષ્ટાંત).

<sup>(</sup>૪૮) જુએા ઉપરની ટી. નં. ૩૭; ચષ્ઠણ મહાક્ષત્રપના કૃષ્ટાંત ખાસ આ સ્થિતિનાજ છે.

(૯) શિલાલેખ કાતરાવવા ખાખતના અધિકાર રાજના નાેકર તરીકે તાે રાજાગ્રા થીજ કાેતરાવી શંકે અને તેમનાે જ સંવત વાપરી શંકે; ભાકી વ્યક્તિગતપણે જે દાન કર્યું હાેય તાે ખનતાં સુધી તે સ્થિતિમાં પાતાના નામ સાથે ક્ષત્રપકે મહાક્ષત્રપનાે હાેદ્દાે જોડવા જરૂર નથી; કેમકે ખાનગી લેખ વ્યક્તિ તરીકે કાે⊌પણ મનુષ્ય કાતરાવી શકે છે.

યુવરાજના અધિકાર-ની રૂઇએ કાતરાવી શકે અને તેમાં આંક સંખ્યા પાતાના વંશના સંવતનીજ વાપરે<sup>૪૮</sup> પાતે સર્વ સત્તાધીશ હાવાથી આ પ્રશ્નજ ઉભા થતા નથી

દ્વિતીય પરિચ્છેદે, કુશાનવંશના ઇતિહાસ સાથે સંબંધ ધરાવતા, પણ કેટલીક બાબતમાં અલગ પડી જતા, આઠ મુદ્દાનાં નામ આપ્યાં

આઠ મુદ્દામાંના હતાં; જેમાંનાં ત્રણ, કનિષ્ક છેલ્લા અથવા પહેલાના વૃત્તાંતે, એક કનિષ્ક કુશાન અને બીજાના વૃત્તાંતે, અને બાકી ચષ્ઠણ સંવતની રહેલા ચારમાંથી ત્રણ, આ ચક્રણ-સરખામણી વંશી ક્ષત્રપાની હકીકત લખતાં જણાવાઇ ગયા છે. હવે એક જ

માત્ર ખાકી રહ્યો છે. તે કુશાન અને ચક્રણશકની સરખામણીને લગતા છે. તેની ચર્ચા અત્રે કરીશું.

ઉપરમાં, પ્રસંગા ઉભા થતાં સાબિત કરી દેવાયું છે કે બન્નેની ગણુત્રીના સમય છે. સે. ૧૦૩થી થયા છે. એટલે કે બન્નેની આદિતા સમય એક છે. છતાં તેના પ્રારંભ થવાનાં કારણુ તેમજ પ્રારંભ કરનાર વ્યક્તિએ ભિન્ન ભિન્ન છે. એટલે દરજ્જે તે એની ભિન્નતા છે. ઉપરાંત તેમની ભિન્નતાના બે ત્રણુ મુદ્દા એાર વિશેષ છે. તેમાંના એક, કુશાન સંવતનું ચલણુ સારા ઉત્તર હિંદમાં થયેલ છે, જ્યારે ચક્ષણશકના પ્રચાર અવંતિના અને સારાષ્ટ્રના પ્રદેશમાં જ છે; અને બીજો મુદ્દો તેનું બંધ થવાના સમયને લગતા છે. કુશાન સંવતના અંત ગુપ્તવંશી રાજ્યએ છે. સ. ૨૮૦ આસ-પાસમાં આણ્યો છે, જ્યારે ચક્ષણશકના અંત (ચાપ્પ્પા આત તો નથી જ કર્યાઃ પણ લુપ્તપ્રાયઃ કરી નાંખ્યા છે.) આણ્યા કહેવાય તા ગુપ્તવંશીએ જ પરંતુ તેના સમય

ઇ. સ. ૪૨૩ જેટલા દૂર ગયા છે આ પ્રમાણે લિજા લિજા દર્શિબંદુથા જોઇએ તા તેમના વચ્ચેના તફાવત દેખાઇ આવે છે. છતાં એકી વખતે જ દર્શિ નાંખીને જોઇ શકાય તે માટે તે હકીકતને કાષ્ટકર્ય ગુંથી ખતાવીશું.

| ચક્રણશક                                |                                    | કુશાનશક                          |  |
|----------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------|--|
| (૧) આદિનેા                             | ઇ. સ. ૧૦૩                          | <b>ઇ. સ. ૧૦૩</b>                 |  |
| સમય                                    |                                    |                                  |  |
| (૨) સ્થાપક                             | ચષ્ઠણ                              | કનિષ્ક પહેલા                     |  |
| (૩) પ્રસંગ                             | તેના પિતાનું<br>ક્ષત્રપપદે નિમાવું | પાતાના રાજ્યા-<br>ભિષેક થવા      |  |
| (૪) પ્રસારનું<br>ક્ષેત્ર               | અવંતિ અને<br>સૌરાષ્ટ્રના પ્રદેશ    | સારાયે ઉત્તર-<br>હિંદ            |  |
| (૫) કાેેે અંત<br>આણ્યાે કહેવાય         | ગુપ્તવંશી અંતિમ<br>રાજ્યએાએ        | ગુપ્તવંશી <b>પ્રથમ</b><br>રાજ્યએ |  |
| (६) ક્રાઇ શાખા<br>તેમાંથી<br>નીકળી છે? | ઈશ્વરદત્ત આબિર<br>મહાક્ષત્રપની     | ખુદ ચક્ષ્ણુ મહા-<br>ક્ષત્રપની    |  |
| (૭) શાખા નીક-<br>ળવાનું કારણ           | નખળી સત્તા<br>પડવાથી               | ખુદ રાજા <b>ની</b><br>સંમતિથી    |  |
| (૮) અંત                                | ઇ. સ. ૪૨૩માં<br>ક્રેતે બાદ લુપ્ત   | ⊌. સ. ૨૮૦<br>આસપાસ               |  |
| (૯) સંવતનું<br>આયુષ્ય                  | ૩૨૦ વર્ષ ઼                         | ૧૭૫ વર્ષ                         |  |

<sup>(</sup>૪૮) જુએ ફપરની દીકા નં. ૩૬.

ચાક્કસાઇથી કહી શકાય તેવા પ્રત્યળ પુરાવા તા નથી જ પરંતુ પૃ. ૧૯૪માં ઉલ્લેખ કર્યા પ્રમાણે તેના પિતાનું મરણ ઇ. સ. ૧૧૭માં

તેની ઉમર નીપજતાં, ચંક્રે લેની જગ્યાએ ક્ષત્રપ નીમાયા ત્યારે તેની ઉમર

લગભગ ૩૦થી ૩૫ હોવાનું કલ્પી શકાય છે અતે ઇ. સ. ૧૫૨ની આસપાસ મરેલુ પામ્યાે છે એટલે ૩૭ વર્ષ સુધી રાજકાય ક્ષેત્રમાં તે ઝઝુમ્યાે છે. એકંદર તેની ઉમર મરેલુ સમયે લગભગ ૭૦ની કહી શકાય. ૩૭ વર્ષના જીવનમાં પ્રથમનાં ૧૬ વર્ષ ક્ષત્રપપદનાં, તે ખાદ ૧૦ વર્ષ મહાક્ષત્રપ પદનાં અને છેલ્લાં ૧૦ વર્ષ રાજ્યદામન અવંતિપતિ થયાે હતાે એમ કેટલાક સંજાેગથી કહેવું પડે છે.

#### (3) જયદામન

અહીં તેને નામાવિલમાં રાજ્ય તરીક દાખલ તા કીધો છે, પણ તેને ગણવા કે કેમ તે ખહુ અનિશ્ચિત જેવું દેખાય છે; કેમકે પ્રથમ તા શિલાલેખ અનેસિક્કાઓ, જે ઐતિહાસિક ખનાવની સિદ્ધિ નક્કી કરવા માટેના પ્રખળ સાધના છે તેમાંના કાઈ સ્વતંત્ર શિલાલેખ, તેના નામના જડી આવ્યા દેખાતા નથી. પરંતુ જે અન્ય શિલાલેખા તેના વંશના રાજ્યઓની વંશાવળી ખતાવતા મળી આવ્યા છે તેમાં તેનું નામ આવે છે અને તેથી જ તે નામના ચક્યુંના કાઈ પુત્ર અને રદદામનના પિતા હતા એટલું નક્કી કરાય છે. પણ તેમ ન ખન્યું હોત તા તેના નામની કાઈ વ્યક્તિ થઇ

હતી કે કેમ તેજ કાઇને ખત્યર પડત નહીં. પરંત સિક્કાની બાબતમાં વસ્તુસ્થિતિ જાદી જ દેખાઈ છે. કેટલાકનું માનવું એમ થાય છે કે તેના નામના સિક્કાએ લેજ જડી આવ્યા છે. પણ તેને લગતું જે વર્ણન કા. આં. રે. માં પૃ. ૧૧૭ ઉપર આપ્યું છે તેમાંના લખાણમાં એક વખત જાદી જ હારીકત જણાવે છે ત્યારે વળી ખીજી વખત કાંઈ એારજ સ્થિતિ વર્ણાવે છે. જ્યારે તે સિક્કાચિત્ર જોતાં વળી તદન નવીન હડ્ડા-કતજ જણાય છે. મતલવક તે સિક્કા જયદામનના હોવા વિષે પુરી ખાત્રી જ થતી નથી. છતાં જે જયદામનનં નામ થાેડું ધણું ઇતિહાસનાં પાને ચડી ગયું છે તે એક ખે કારણને લઇને ખનવા પામ્યું હાય એમ સમજાય છે. તેમાં સાથી મુખ્ય કારણ સૌરાષ્ટ્રમાં આવેલ ગિરનારની તળેડીમાંના સુદર્શન તળાવવાળા કહેવાતા રૂદ્રદામનના લેખ છે. વિદ્વાનાએ તેમાં વર્ષા વેલી સર્વ હકીકત રૂદ્રદામનને લગતી ૫૦ હોવાનું ઠરાવ્યું છે. એટલે તેને લીધે તેની અંદર જણાવેલ દેશા ઉપરતા વિજય પણ રૂદ્રદામનતે હિસ્સે નાંધ્યા છે. જેથી ચક્રણ અને રૂદ્રદામનની વચ્ચેની બધી રાજકીય પરિસ્થિતિના પર મેળ એસારવાને ખાતર કાઈક વ્યક્તિ ઉભી કરવાની આવશ્યકતા જણાઈ તેમ ઉપરમાં જણાવ્યા પ્રમાણે શિલાલેખમાં ચષ્કણના પુત્ર જયદામનનું રાજ્ય ચષ્ઠણ અને રૂદ્રદામનની વચ્ચેનું બહુ <u>ડું</u>ક સમયનું ગાહવી દેવાયું. આ યુક્તિને ઉપર**ની** ટી. નં. ૪૯ વર્ણવેલા સિક્કાથી પુષ્ટિ મળી ગઈ. ક્રેમકે તે સિક્કાએામાં ચષ્ઠણવંશી નૃપતિએાના સિક્કા-઼

સિક્ષા હેાવાજ ન જોઇએ તેમ તેનું રાજ્ય પણ ચાલ્યું ત હાલું જોઇએ તે તેમનાજ વાક્યથી સાખિત કરી શકાય

<sup>(</sup>૪૯) જુઓ **ઉપરમાં પૃ. ૧૮૬ની ટી. ન**ં. ૬ તથા પૃ. ૨૦૦ની ટી. નં. ૩૫.

કા. આં. રે. માં પાંચ સિકા (જયદામનના ધરાય છે તેવા)નું વર્ણન આપ્યું છે. એકેમાં તેનું પ્રાપ્તિસ્થાન આપ્યું નથી. માત્ર એકમાં જણાવ્યું છે કે તે જીનાગઢવાળા રેવરંડ એચ. આર. સ્કાટ તરફથી મ⊬યા છે. પણ તે કાંઇ પ્રાપ્તિસ્થાન ન કહેવાય. એટલે તે ઉપરથી વિશેષ અનુમાન ખંધાય તેમ નથી.

તેમ છે. તે માટે જાઓ રૂદ્ધકામન રાજ્યે પૃ. ર૦૯ની ટીકા. (૫૦) આ સુદર્શન તળાવની પ્રશસ્તિ બાબત કેટલીક હક્કીત પુ. ર, પૃ. ૭૯૩–૩૯૭ સુધી વર્ણવી છે. વળી આગળ રૂદ્ધકામનના વૃત્તાંતે લખવામાં આવશે.

<sup>(</sup>પ૧) ચષ્ઠણ જે પ્રાંતા મેળત્યા હતા તે રદ્રદામનને પાછા મેળવવા પડયા હતા એવા પ્રસંગ ફરીને હતા થતા હાય તા એના અર્ધ એજ કરવા પડે કે, ખેતી વચ્ચે એક રાજ થયા હતા અને તેણે તે ગુમાવી દીધા હતા. એટલે આ પ્રમાણે રાજકાય પરિસ્થિતિ તેમણે ગાઠવી દીધી (જુઓ જ. ખાં. બ્રે. રા, એ, સી. નવી આવૃત્તિ પ્ર. 3. પ્ર. હ3).

ઓમાં મળી આવતી સૂર્ય-ચંદ્રની (Star and Crescent ) નિશાનીઓ પણ નજરે પડે છે. તેમ તે ઉપરાંત સ્વામિ, મહાસત્રપ આદિ બિરૂદા પણ છે. જ્યારે શિલાલેખામાં જ્યાં જયદામનનું નામ મળી શકે છે ત્યાં એકમાં પણ તે બિરૂદ તેણે મેળત્યું હાવાનું કાઈ ચિદ્ધ સરખુંયે જણાતું નથી. વળી ચષ્ઠણવંશી સિક્રાના અભ્યાસ પણ એમજ ખતાવે છે કે, જે પુરૂષે કેવળ ક્ષત્રપપદું જ ભાગવ્યું હાય તે પાતાના નામના સિક્કા પડાવી શકતા નથી જ. વળી વિશેષ ખૂખી તે એ છે કે તે સિક્કામાં નામ જ કાઇનું નથી. અને નામ નથી એટલે કાઇ અન્ય નામધારીના તા કરાવાય નહીં. પરંત સર્ય-ચંદ્રની નિશાની છે એટલે કાઇને પણ અડચણમાં ઉતાર્યા સિવાય જે એકનું નામ આપી શકાય તેવું દેખાયું તે માત્ર આ જયદામનનું જ. હવે સમજાશે કે શિલાલેખ અને સિક્ષાના આધારે તેના અરિતત્વની અતે રાજકારાેબારની ઇમારત વિશે જે કલ્પના ગાઠવાઈ છે તેની ખરી સ્થિતિ આપણે રજા કર્યા પ્રમાણે છે. એટલે આવા કાચા અને સંશયવાળા પાયા ઉપર કાઈ મદાર બાંધવા તે યાગ્ય લાગતું નથી. **આ** કારણને લઇને જયદામનનું ગાદીએ બેસવાનું મારે પાતાને કખૂલ નથી; છતાં પૃ. ૧૯૯ ઉપર જે વિધાન કર્યું છે કે તેનું રાજ્ય ટૂં ક સમયી છચ્મેક મહિનાનું અમુક સંયાગામાં નોંધી શકાય તેવું છે તે, ઉપર પ્રમાણેના વિદ્વાનાના કથનની વિશેષ ખાત્રી કરવા માટે દ્વાર ઉધાડાં રહે તેટલા માટે છે. વિશેષ સંશાધનના પરિષ્ણામે તે પ્રમાણે જો સ્થિતિ સાળિત થાય તાે રાજા ચષ્દણ પછી ગાદીએ બેસીને ટ્રંક સમયમાં તેના મરણ પામવા માટે વળી કાઇ અકસ્માતનું કારણ ક્રદપવું પડશે. છતાં અત્યારે તે વિશે વિચારમાં ઉતરવાની જરૂર નથી. પરંતુ જ્યારે તેણે માત્ર ક્ષત્રપપદ भागव्यानं तथा चष्डिंशना पछी तुरत इद्रहाभन જ ગાદાપતિ થયા હાેવાનું માનીએ છીએ ત્યારે તેનું મૃત્યુ ચષ્ઠણના જીવનકાળમાં જ થયું ગણવું રહેશે. એટલે હવે એમ અનુમાન કરવું રહેશે કે, જયદામનનું મરણુ ઇ. સ. ૧૫૨ના અરસામાં થયું હેાવું જાઇએ અને તેના આધાતથી ચષ્ક્ર્ણ પણ ટૂંક વખતમાં જ

આ ફાની દુનિયા છેાડીતે ચાલ્યો ગયા **હેાવા જોઇએ.** (૪) **રૂદ્ધામન** 

ચષ્ઠણ પછી તુરત જ ગણા કે, છએક માસ મુધી જયદામનનું રાજ્ય વચ્ચે ચાલ્યું હતું તેમ ગણા; પરંતુ ઇ. સ. ૧પર=ચષ્ઠણસંવત ૪૯ આશરેમાં રૂક્ર- દામન અવંતિપતિ ખનવા પામ્યા હતા. તેટલી વાત ચાક્કસ છે. વળી તેનું રાજ્ય હર શકમાં=ઇ. સ. ૧૯૫માં ખતમ થયેલ હાવાથી ૨૩ વર્ષ મુધી ચાલ્યું ગણી શકાશે. જયારે ચષ્ડણની ઉમર મરણ સમયે ૧૫–૭૦ની હતી તે ગણત્રીએ જયદામનની આશરે પ૦–૫૨ની ગણાશે. અને રૂક્દામનની ગાદીએ ખેસતાં ૩૨–૩૫ની લેખાય; તા તે હિસાએ તેનું પાતાનું આયુષ્ય લગભગ ૫૭થી ૧૦ વર્ષનું થયું ગણાશે.

ચહ્રણ પાતે અતિ વિસ્તારવંત રાજ્યના **ધણી** હતા તે આપણે ઉપર જોઈ ગયા છીએ અને તેના વારસા આ રદ્રદામનને મળેલ હાવાથી તે તા પ્ર**યમથીજ** તેવડા માટા અને વિશાળ

તેના રાજ્ય પ્રદેશના ભૂપતિ થયા હતા. એટલે વિસ્તાર સાથેની દેખીતું જ છે કે, તેને તેમાંના ગરસમજૂતિઓ કાઈ પ્રાંતા મેળવવા જેવું રહેતું નહાતું. છતાં સદર્શન તળાવના

શિલાલેખમાં, પૂર્વાકારવંતિ, અનૂપ, આનર્ત, સુરાષ્ટ્ર, શ્રુક્ષ, મરૂ, કચ્છ, સિંધુ, સૌવીર, ક્રુક્ર, અપરાંત અને નિષાદ આદિ પ્રદેશની જીત પાતાના શૌર્યવડે જિત્યાના જે ઉલ્લેખ કરાયા છે તે રદ્રદામનને કાળે શા માટે ચડાવાતા હશે તે સમજ શકાતું નથી. આ એકજ હકીકત સાબિત કરે છે કે, તે તળાવની પ્રશસ્તિને રદ્રદામને કરેલ વિજયપ્રાપ્તિની મશગાતા વર્ણવતી કથા તરીકે ગણાવાય તેમ નથી; છતાં તે પ્રશસ્તિ વિના કાઈ અન્ય પુરાવા રદ્રદામનની કહેવાતી જીતને સમર્થન આપનારા જ્યારે મળતા નથી ત્યારે સળંગ ઇતિહાસ આલેખન કરતાં જે સ્થિતિ આપણને ઉપર પ્રમાણે સિદ્ધ થયેલ નજરે પડે છે તેના સ્વીકાર કરી લેવા જ રહે છે. વળી આપણી આ માન્યતાના ટેકાર્પ,—અથવા તે મત ઉચ્ચારવાને તે જ પ્રશસ્તિમાંથી જે કેટલાક મુદ્દા ઉપયોગી દેખાયા હતા તે ઉપર,

વિવેચન કરી પુ. ર, પૃ. ૩૯૩થી ૩૯૭માં તેને સાળિત કરવાના પ્રયત્ન પણ સેવ્યો છે. એટલે હવે કરી ઉલ્લેખ ન કરતાં તે વાંચી જવાની જ ભલામણ કરવામાં આવે છે. ઉપરાંત જે અન્ય નવીન વિચારા ઉપલબ્ધ થયા છે તે જણાવવાની તે આવશ્યકતા રહે છે જ. તે નીચે પ્રમાણે જાણવા:—

(૧) જોક રદ્રદામનના શુણુગાન ગાતા તે શિલા-લેખ હાવાના વિદ્વાનાના મતથી હું છૂટા પહું છું. (જાઓ પૃ. ૧૯૭) છતાં દલીલની ખાતર તેમના મત કળ્દ્રલ રાખીએ, તાયે તેમના જ અલિપ્રાય તેમની વિરદ્ધ જાય છે.

તેમતું કહેવું એમ છે કે જ્યારથી રૂદ્રદામન ગર્ભમાં આવ્યો ત્યારથી ચબ્ડણ પાતે ઉત્તરાત્તર સમૃદ્ધિની છાળા અતુભવવા મંડચો હતા તેમજ તે પાતે ગાદીએ આવ્યા ત્યાં સુધી તે સમૃદ્ધિ અખાધિતપણે વૃદ્ધિગંત થયા જ કરી હતી. એટલે બે પ્રશ્ન થાય છે. (૧) શું ત્યારે ચાલી આવતી વૃદ્ધિ તેના ગાદીએ આવ્યા બાદ અટકી ગમ હતી કે તેની ક્ષતિ થવા માંડી હતી? એમ તા તેમનું કહેવું નથી જ થતું, કેમકે તેઓ એમ માનતા જણાય છે કે તેણે પાતે સ્વપરાક્રમથી અનેક દેશા જીત્યા હતા, એટલે કે તેણે પાતે તા વશની ક્રાર્તિમાં ઉમેરા જ કર્યા છે, જેથી તે પ્રક્ષના અવકાશ જ નથી રહેતા. (૨) ખીજો પ્રશ્ન એ રહ્યો કે, ચાલી આવતી વૃદ્ધિ જ્યારે અટકી નથી પણ જ્વલંત બનતી ચાલુ રહી હતી ત્યારે એટલું તાે ખરૂંજને, કે તે પાેતે ગાદીએ આવ્યા ત્યાં સુધીયે, ચષ્ઠણે મેળવેલ કૃતિમાં અળાધિતપણે ઉમેરા જ થયા કર્યો હતા પરંતુ કાઈ રીતે ક્ષતિ તા આવી જ નથી. આ પ્રમાણે તેમના મત છે. તેમ બીજી બાજુ એટલું ચાક્કસ છે કે, ચષ્ઠણને **ઇ. સ. ૧૧૭ના અરસામાં ક્ષત્રપપદે નિયુક્ત** કરવામાં આવ્યા છે, અને તે ઇ. સ. ૧૫૨માં મરણ પામ્યાે છે. એટલે તેનું રાજકીય જીવન ૩૫ વરસનું થયું કહેવાય. તેમ રૂદ્રદામન ગર્ભમાં હતા ત્યારથી તેના રાજકીય જીવનની શરૂઆત થયાનું તેએ। માને છે એટલે રદ્રદામન ગાદીએ આવ્યા ત્યારે ૩૪ કે ૩૫ની ઉમરતાે હતા અને ગાદીએ આવ્યા પછી તા ચષ્કણે

મેળવેલ રાજવિસ્તાર અને કીર્તિમાં ઉપર કહી ગયા પ્રમાણે તેણે વધારાજ કર્યે રાખ્યા છે. તા પછી ચષ્કે છે જે પ્રાંતા મેળવીને વારસામાં રદ્રદામનને સોંપ્યા હતા તે તેણે સ્વપરાક્રમે મેળવી લીધા હતા. એ તેમનું કથન છે તે ખાેડું કરે છે. કદાચ તેમની દલીલ એમ હાય કે, વચ્ચે રૂદ્રદામનના પિતા જયદામનના રાજઅમલ ડુંક વખત થયેા હતા તેમાં ચષ્ઠણે મેળવેલ કેટલીએ ભૂમિ તે ગુમાવી ખેઠા હતા. આ સ્થિતિ સ્વીકારીએ તા તેમનું કહેવું જે છે કે અળાધિ-તપણે વૃદ્ધિ ચાલુ રહી હતી તે કથન ખાટું કરે છે. કદાચ સ્વેમ કહેવાય કે, જયદામતનું રાજ્ય થયું જ નથી, એટલે ચક્રણની શક્તિ જ્યાં આગળ અટકી પડી હતી ત્યાંથી જ રૂદ્રકામને તા આગળ વધવા જ માંડયું હતું. તેટલી વાત ખરી. પણ તેમનું કહેવું તા પાછું એમ થાય છે કે, જયદામનના સિક્કા ઈ. (?) મત્યા છે એટલે તેણે રાજ પણ કર્યું **છેજ. તાે** એક ખા<mark>જ</mark>ા કહેવું કે જયદામનનું રાજ્ય થવા પામ્યું નથી પણ ચક્રણ પછી લાગલા જ રૂદ્રદામન ગાદીએ ખેઠા છે અને બીજી જ પળે પાધ્યું કહેવું કે જયદામનનું રાજ્ય તા થયું છે પણ થાેડા વખત ચાલીને તે બંધ પડ્યું હતું. આ પ્રમાણે તેમન કથન જ વદતાગ્યાધાતરૂપ છે. છતાં દલીલ સ્વીકારા કે, જયદામનનું રાજ્ય છએક માસ ચાલ્યું છે. એટલે તે થયા હતા. ન હતા ગણી લેવા; તા તેના અર્થ, તેમના જ કહ્યા પ્રમાણે એટલા થાય છે કે અનેક પ્રદેશા, કે જેનાં નામ લગભગ ડઝનેક જેટલાં છે અને જે રૂદ્રદામનને સ્વપરાક્રમે પાછળથી મેળવવા પડયા છે તે સર્વે જયદામને ગુમાવી દીધા હતા. આ વાત શું કાઈ માન્ય કરે તેવી છે કે, છ માસ જેટલી ટું કો અવધિમાં આવડા માટા પ્રદેશ કાેેક પણ રાજવા લડાઇ લડ્યા વિના ગુમાવા બેસે? જો લડાઈ થવા જ પામી હોય તા-અને જ્યાં ખાર ખાર પ્રાંતા જેવા હારજીતના સાદા થયા હાય ત્યાં-કાંઈ તે નાની સૂની લડાઈ કે માત્ર હાથની મારામારી જેવું તા નજ હાય? તે તા માટું યુદ્ધ હાય; તા શું ઇ તિહાસમાં તેવું યુદ્ધ કાંઈ જણાયા વિનાજ પસાર થઇ ગયું ? વળી જો યુદ્ધ થયું જ હતું, તા પેલા

सामे। विकेता पक्ष छ क मासमां ओवा नलला यह स्थे है, कथहामने ग्रमावेल प्रांता (अरे हहाने हे अवंति पख् ग्रमावी भेसेल छ ओटले अवंतिनी गाही पख् ग्रमावी भेहें। ढता) ઉपर इद्रहामने अधिक्षार पख् ग्रमावी भेहें। ढता) उपर इद्रहामने अधिक्षार पख् मेणवी लीधे। अने पाछा अवंतिपति पख् लनी गथे। शे आवा अनेक प्रश्नोनी लंगारने लंगार उली यहि कथ तेम छे. ओटले पुरवार थाय छे हे, तेमनुं मंतव्य भूणथी क भाहुं छे अने तथी करीने के के हसील पाते थीगड़ां मारवा माटे आगण घरी छे ते अधि अक्षण नीवडी छे. मतलम ओ धर्ण है, अध्य प्रधी इद्रहामन तुरत क गाहीओं भेहें। छे, तेमक तेखें स्वपराक्षे लेले मुलका भेणव्या ढरों अने अध्य सेथेल वारसामां उने। नामे। अधि कथेल छे ते कभीन ते। तेखें भेणवी नथी क परंतु वारसामां भणी ढती.

(૨) કા. આં. રે.માં પ્રા. રેપ્સને જણાવ્યું છે કેપર (મૃળ શિલાલેખની પંક્તિ ૧૨મી) He conquered the Yaudheyas and twice defeated Satkarni, the Lord of Dakshinapath, He himself acquired the name of Mahakshatrap=તેણે (રદ્રદામને) યોહેયાઝને જીત્યા હતા અને દક્ષિણના સ્વામિ શાતકરણીને ખે વખત હરાવ્યા હતા. (તેથી) તેણે મહાક્ષત્રપ પદ મેળવ્યું હતું. આ તેમના ઉદ્યારા અત્યાર સુધી ચાલી આવતી રદ્રદામને મેળવેલ સ્વપરાક્રમની પ્રશંસા કર્યાના પરિણામે નીકળ્યા છે. એટલે તે પરાક્રમની વાત જ્યાં આપણે ઉપરમાં નિર્ચંક અને ળિનઆધારની જ્યારે પુરવાર કરી ળતાવી છે ત્યાં અત્ર ટાંકલ-હાર અને

જીતના-બન્ને બનાવાના અધિકારી પણ રૂદ્રદામન નથી જ એમ સહેજે દેખાઈ જાય છે.

વળી મહાક્ષત્રપ ખે પ્રકારે થવાયાનું આપણને માલમ પડ્યું છે (જુઓ પૃ. ૨૦૪નું પત્રક કલમ નં. છ); તેાકરના એક પ્રકાર તરીકે ચક્ષણ ક્ષત્રપતે જે મહાક્ષત્રપ પદ અપાયું છે તેમાં હજુ તેનું પરાક્રમ કારણરૂપ મનાયપ તેન છે; પણ એક વાર તે અવંતિના રાજપદે ચડ્યા અને તદ્દન સ્વતંત્ર થયા ત્યારથી તેના વંશમાંના દરેકને, રૂદ્રદામનથી માંડીને આગળના સર્વેને, પરાક્રમથી તે પદે ચડવાપણું રહેતું જ નથી પછી તા બીનસ્વતંત્ર પ્રજ્વવાળા ટી. નં.૪૨ તથા ૪૪ ટાંકેલા દર્શાનોની પેઠે, પાતે આપો આપ જ મહાક્ષત્રપ ખની જાય છે. સાર એ થયા કે, રૂદ્રદામને ઉપરમાં જણાવેલ એ છત મેળવી પણ નથી તેમ સ્વપરાક્રમથી મહાક્ષત્રપ ખન્યા પણ નથી, એટલે મહાક્ષત્રપ ખનવાના કારણરૂપ તે છત મેળવ્યાની માન્યતા પણ વધારે પડતી ગણાશે.

(3) ઉપરના જ ગ્રંથકાર આગળ જતાં તેજ પુસ્તકમાં પંક, પ્રશસ્તિની પંક્તિ નં. ૧૨માં "श्रष्ट राजा प्रतिष्ठापकेन=ઉઠી ગયલા રાજ્યોને પોતાના સ્થાને પુનઃ ખેસારવામાં આવ્યા હતા" આવા જે શબ્દા લખાયા છે તે ઉપર વિવેચન કરતાં પોતાના અભિપ્રાય જણાવે છે કે The reference to his re—installment of deposed kings is indefinite=પદભ્રષ્ટ રાજ્યોને પાછા સ્વસ્થાને નિયુક્ત કર્યાની હક કાજ્યોને પાછા સ્વસ્થાને નિયુક્ત કર્યાની હક કાજ્યોને પાછા સ્વસ્થાને નિયુક્ત કર્યાની હક કાજ્યોને હક કાજ્યોને હક કાજ્યોને હક કર્યાને લેમને લે અનિશ્વિત નહીં લાગ્યું હોય પણ શંકા સ્પદ તો લાગ્યું છે જ. જ્યારે ખરી હક કાજ્યા પ્રશસ્તિમાંના વીરતાનાં સર્વ વાકયો, જેમ મારા માનવા મુજબ મેપ

<sup>(</sup>૫૨) નુએા મજકુર પુસ્તક પૃ. ૬૦.

<sup>(</sup>૫૩) છતાં એક વખત માના કે મહાક્ષત્રપ પદ જેમ માન્યતા ચાલી આવી છે તેમ મેળવાતું હાય અને પાતે જણાવ્યું તેમ, he himself acquired the name of Mahakshatrap હાય તા પછી જયદામને પણ મહાક્ષત્રપ પદ તા લીધું છે જ (તેમના કહેવા પ્રમાણે જ) એટલે તેણે પણ મહાપરાક્રમ ખતાવી અનેક મુલકા જીત્યા કહી શકાયજ: ત્યારે બીજ બાજી વળી તેઓજ કહે છે કે તેણે તા મુલકા

ગુમાવી દીધા છે. આમ વારંવાર હેરફેર નહેર કર્યા કરવા તેના કાંઇ અર્થ ખરા કે?

<sup>(</sup>૫૪) તુંએા કાે. આં. રેે. પૃ. ૧૨૦ ટી. નં. ૧.

<sup>(</sup>૫૫) નુઓ પુ. ર. પૃ. ૩૯૩થી આગળનું વર્ણન. સુદર્શન તળાવને લગતું પરિશિષ્ઠ ક, તેમાં એવા વિચાર દર્શાવ્યા છે કે, યશાગાન કરતાં જે વિશેષણા તેની પ્રશસ્તિન માં જણાવાયાં છે તે સર્વ સમગ્ર રીતે સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનન નેજ લાગુ પડતાં છે, નહીં કે રદ્રદામનને.

પ્રિયદર્શિન સમ્રાટને લાગુ પડનારાં છે તેમ આ પ્રતિષ્ઠાપન કર્યાના જશ પણ તેને જ ફાળે ચડાવાય તેવા છે. આ હુકીકત પ્રિયદર્શિને કાતરેલ કાઇ શિલાલેખમાં જે કે દેખાતી નથી જ પરંતુ તેના એટલે સંપ્રતિરાજ્યનાં જીવનચરિત્રા જે જૈન સાહિત્યરૂપે ખહાર પડયાં છે તેમાં તેના હલ્લેખ કરાયલા છે જ.

(૪)વળી આગળ જતાં, <sup>૫૬</sup> આ પ્રશસ્તિની લિપિના अंगे तेक विद्वान क्यावे छे है-In contrast to the strictly classical Sanskrit of the Girnar inscription, Rudradaman's coin legends, like the Brahmi legends of Nahapan, and indeed most of the coin legends of the Western Kshatrapas are in a sort of mixed language which may be described either Sanskrit with Prakrit or as Prakrit with Sanskrit features=ગિરનાર શિલાલેખની શુદ્ધ સંસ્કારી સંસ્કૃત લિપિની તુલનામાં, નહપાણના (લેખાની) લિપિ પ્યાહ્મી છે અને પશ્ચિમના ક્ષત્રપાના લગભગ સર્વ સિક્કાંઓની લિપિ એવી મિશ્રીત પ્રકારની છે કે જેને સંસ્કૃત મિશ્રપ્રાકૃત કે પ્રાકૃતમિશ્ર સંસ્કૃત કહી શકાય. એટલે કે રદ્રદામનની કહેવાતી પ્રશસ્તિની લિપિ તેમના મત પ્રમાણે શુદ્ધ સંસ્કૃત છે; નહપાણુના શિલાલેખ પ્યાદ્મીમાં છે જ્યારે પશ્ચિમ ક્ષત્રપાના સર્વ સિક્કાની લિપિ <sup>પહ</sup>મિશ્રિતલિપિની છે. મતલય કહેવાની કે આ ત્રણે વસ્તુ. લિપિની દષ્ટિએ વિચારતાં એક ખીજાથી લિન પડી જતી કહી શકાય તેમ છે. પુ. ૨માં પ. ૩૯૬ દલીલ ૫ માં આ પ્રકારની જ વિગત કાંઇક દરજ્જે મેં વર્ષાવી અતાવી છે.

[ટીપ્પણ:-લિપિતી સરખામણી કરીને બિન્નતા જે દર્શાવી છે તેથી મારૂં કહેલું એમ નથી કે રૂદ્રદામને તે પ્રશસ્તિ કાતરાવેલી નથી. પ્રશસ્તિ તા તેણે જ 'ક્રાતરાવી *છે. <sup>પ૮</sup> પ*ણ તેના સમયનો લિપિ ન વાપરતાં. આ પ્રશસ્તિમાં અન્ય પ્રથાએ જ કામ લીધે ગયા છે તા કાંઈ ખાસ મુદ્દો હશે કે? વળી આ ખડક ઉપર જેમ સમુદ્રયુપ્તે જાદીજ બાજુએ પાતાની પ્રશસ્તિ લખાવી છે તેમ રદ્રદામને કાં ન કર્યું ! પરંતુ સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને લેખ કાતરાવ્યા છે તેજ બાજા ઉપર અને લગભગ <sup>પહ</sup> તેનીજ ભાષામાં કાતરાવવાનું કાંઇ કારણ ? કાઈ જવાય આપે કે. સમુદ્રગુપ્તના લેખ કાતરાવ્યા પછી ખીજી ફાજલ જગ્યા નહીં રહી હેાય જેથી રૂદ્રદામને પ્રિયદર્શિનના શિલાલે ખવાળી બાજુના ઉપયોગ કર્યા હશે. પ્રત્યુત્તરમાં જણાવવાનું કે, પહેલા રૂદ્રદામન થયા છે કે સમુદ્રગુપ્ત ! સમુદ્રગુપ્તના સમયે ફાજલ જગ્યા હતી તા તેની પૂર્વે થયેલ રૂદ્રદામનને શું તે જગ્યા વાપરવાને કાંઈ પ્રતિબંધ હતા કે ते જગ્યા તેની નજરે દેખાઈ જ નહીં હાય ? કદાચ એમ દલીલ કરાય કે ઉપરમાં એક ખાજુ રદ્રદામનના શિલાલેખની લિપિનું જણાવા છા. બીજ ખાજુ તેની સાથે ચહ્હાના સિક્કાની સરખામણી કરા છા તે વ્યાજળી નથી. ખન્તેમાં શિક્ષાલેખની જ વાત કરવી જોઈતી હતી. માટે તે પ્રમાણે ખતાવેલ બિન્નતા અમારે માન્ય નથી. આ તેમની દેલીલ પણ સમજાતી નથી. કેમકે જે લિપિ સિક્કાની હોય તેજ સામાન્ય રીતે શિલાલેખની હોય છે તે સર્વ ક્રાઇના સામાન્ય અનુભવ છે. વળી મારા હેતુ આ ભિન્નતા દર્શાવવામાં તે પ્રશસ્તિ રૂદ્રદામનની નધી એવું ખતાવવાનાે નથી. પ્રમાણે મારા આશય હાત તા તેમની દલીલ વજનદાર

<sup>(</sup>૫૬) જુઓ મજકુર પુસ્તક પૃ. ૧૨૧ પારિ. ૯૬.

<sup>(</sup>૫૭) આ કથનથી નહપાસ્ અને ચષ્ઠસ્ બન્ને જીદી જ પ્રેન્ન છે એમ સાબિત થશે. આપણે તે માટેની ચર્ચા પુ. 3માં તથા આ પુસ્તકે પૃ. ૧૯૯થી આગળમાં કરી છે તેમાં આ મુદ્દાની પણ નાંધ લેવી રહે છે.

<sup>(</sup>૫૮) યુ. ર. યુ. ૩૯૬, દલીલ પાંચમીમાં શબ્દા જે

પ્રમાણે મેં લખ્યા છે તેના અર્થ ના દા મઈ નય છે. પરંતુ તે શબ્દા સુધારીને, હવે અહીં લખ્યા પ્રમાણે વાંચવા રહે છે.

<sup>(</sup>પલ) લગભગ રાખ્દ એટલા માટે લખવા પડેયા છે કે ગિરનાર શિલાલેખના અને આ લેખના સંસ્≱ૃતમાં જરા જરા ફેર દેખાય છે.

કહેવાત. મારા હેતુ તા પ્રશસ્તિ કાતરાવનારના આશય પરત્વેના બેદ ખતાવવા પૂરતા મુખ્યતાએ છે. જે માત્ર લિપિની સરખામણી જ કરવી હાેય તા તેના વશના રૂદ્રસિંહ, રૃદ્રસેન ઇત્યાદિના અરે કહેાને કે ખુદ રૃદ્રદામનના જ અન્ય શિલાલેખા કયાં નથી કે ખીજાં આડાંઅવળાં કાંકાં મારવા દાેડવું પડે? તેના વંશના આ શિલાલેખા સંબંધી થાેડીક હકીકત આગળ ઉપર 'તેમના ધર્મ 'વાળા પારિશ્રાક્ષમાં આવશે.)

(૫) ઉપરની નં. રની દલીલમાં જણાવાયું છે કે, and twice defeated Satkarni, the Lord of the Dakshinapath= દક્ષિણપથના સ્વામીને-શાતકરણીને ખે વખત હરાવ્યા હતા; આટલા શબ્દ પછી પ્રશસ્તિમાં <sup>૬૦</sup> લખાયું છે કે on account of the nearness of their connection. did not destroy him=तेभनी वश्येना संअंधने લીધે તેને મારી નાખ્યા નહીં. આના અર્થ એમ કરવામાં આવે છે કે, રૂદ્રદામને દક્ષિણાપથના રાજા એવા શાતકરણીને ખે વખત હરાવ્યા હતા, પરંતુ તે તેના નજીકના સગા થતા હાવાથી જીવતા જવા દીધા હતા. આ નજીકના સગાનું સગપણ એટલે દાકરીની લેવડદેવડ થયાનું લેખ્યું છે.<sup>૬૧</sup> તેમાંય પાછી ખૂબી એ ગણાઈ છે કે, રૂદ્રદામન પાતે જીતનાર પક્ષ હાવા છતાં, તેની દીકરી શાતકરણીને પરણાવી હતી એવું વિધાન થયું છે. પ્રથમ નજરે તેા એ જ વ્યંવહાર વિરુદ્ધ દેખાય છે કે, જે જીતે તે હારનારની પુત્રી લ્યે, કે જીતનાર હાય તે હારનારને આપે ? છતાં ધારા કે ચાલતા આવેલા વ્યવહારથી ઉપરવટ જઇ ને કાઇ અગમ્ય કારણને લઇને જીતનારે હારનાર વેરે પાતાની પુત્રી પરણાવી (અથવા તેા. હારનાર શાતકરણીની પુત્રી જ જીતનાર રૂદ્રદામને લગ્નમાં લીધી હતી) તા પણ તે પ્રમાણેના ખનાવ ખનવા તા જોઇએ જ ને ? તેની સિદ્ધિ માટે પ્રશસ્તિની હકીકતને સંબંધ ન હોવા છતાં પણ, એક શિલાલેખમાં તેના જેવી એકાદ હકીકત મળી આવી કે તેને આડીઅવળી વણી કરીને, રૂદદામનના જીવનને બંધએસતી કરી દેવામાં આવી છે. પરં<u>ત</u> તેમ કરવા જતાં કેવી કુજેતી થઇ જાય છે ખ્યાલ રખાયા નથી. સ્થિતિ એમ થઈ છે કે. કન્હેરી નામના ગામે એક શિલાલેખ છે. તેનું વર્ષાન મિ. રેપ્સને કાે. આં. રે.માં પારિગ્રાક નં. પ**ુરા** " શિલાલેખ ન. ૧૭ કન્હેરી " તરીકે આપ્યું છે. તે શિલાલેખમાં કેટલાક અસ્પષ્ટ શબ્દા છે કે જેના ભાવાર્થ ખેસારવાનું સામાન્ય રીતે કઠિન જ છે. પણ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે બધું ચાેકદું બેસતું કરવાને તેના અર્થ એમ કરવામાં આવ્યો છે કે, કારદમક રાજ્યના કુટુંબમાંથી ઉતરી આવેલી કાઈક કન્યા છે તે રૂદ્રદામનની પુત્રી થતા હતી. અને તેણીને દક્ષિણા-પથના રાજા શાતકરણીને પરણાવવામાં આવી હતી. વિચારા કે. જેને કારદમક રાજાના કુટું ખમાંથી ઉતરી આવેલ કન્યા તરીકે ઓળખાવાય છે, તે કન્યા કારદમકની પુત્રી કહેવાય કે રૂદ્રદામનની? કારદમક અને રૂદ્રદામનને ગાત્ર, કુળ, જાતિ, વંશ આદિ કાર્ક જાતના સંબંધ ખરા ? અથવા કાઇ ઠેકાણે તેવું જણાયું હોય તા કાં તેના હવાલા ન અપાય ? વાત એમ છે કે જ્યાં વાતના મેળ જ નહીં ત્યાં હકીકત **રજા** કરવી શી રીતે ? મતલય એ છે કે. કન્હેરીના લેખ તા સાચા છે; પણ તેના જે પ્રમાણે અર્થ કરાયા છે અને રૂદ્રદામન તથા શાતકરણીના પ્રસંગા ગાઠવાયા છે તે સર્વ ખાડું છે. ક્રેમકે પ્રશસ્તિની હડીકત ફ્રેલ-દામનને લગતી નથી. ખરી હકીકત તા એમ છે કે પ્રશસ્તિમાં જે શાતકરણીના ઉલ્લેખ છે તે દક્ષિણા-પથના રાજાને બે વાર પ્રિયદર્શિને હરાવ્યા હતાં છતાં જીવતા જવા દીધા છે તેનું કારણ કે તેની ખહેનને પાતે પરણ્યાે હતાે. આ <mark>ખે વચ્ચેની ખીજ વખતની</mark> જે લડાઈ થઇ છે તે પેલા મશહુર થયેલ ધાૈલી-જાગૌડાવાળા પ્રિયદર્શિનના શ્રિલાલેખમાં પાતાના રાજ્યાભિષેક પછી નવમા વર્ષે કર્લિગમાં **લડાઈ અને** 

<sup>(</sup>૧૦) જુઓ પ્રશસ્તિની પંક્તિ નં. ૯ (એ. ઇ. પુ. ૯ પુ. ૪૭માં તેના અનુવાદ કરેલ છે તે).

<sup>(</sup>૧૧) જુઓ નીચેની દી. નં. ૧૩

જીત થયા વિશે લખાણ છે તે સમજવી. આ સમયે દક્ષિણાપથના શાતકરણીને તાબે કર્લિગદેશ પણ હતા તેથી તે કલિંગપતિ <sup>દર</sup> પણ કહેવાતા હતા અને તેની સાથેનું તે યુદ્ધ હતું. આ ખનાવ ઇ. સ. પૂ. ૨૮૦–૧ના છે. (આ બધું વર્ણન પુ. પ માં અંધ્રપતિઓનાં વર્ણનમાં આવશે. અહીં તા માત્ર સમજવા પુરતી ઉડતી નાેંધ જ કરી છે). જ્યારે કન્હેરીની પ્રશસ્તિમાં જે કારદમક અને શ્વાતકરણની વાત કરાઇ છે તે વળી ખીજા કાઈ શાતકર-શીને લગતી જછે. તે લેખ તા રાજા હાલ નામે ઓળખાતા શાલિવાહન શાતકરણીની રાણીએ કાતરાવેલ છે અને હાલ શાતકરણીનું ગાદીપતિ તરીકેનું એક નામ પુલુમાવી શાલિ વાહન પણ હતું. તેની ત્રણમાંથી એક રાણી આ કારદમક (કદંખક ?) રાજાની પુત્રી હતી અને તે કારદમકને યુદ્ધમાં છતી લઇને, તેની પુત્રી પાતે પરણ્યા હતા. આ પ્રમાણે હંકીકત છે. <sup>૧૩</sup> તેના સમય ઇ. સ. પૂ. ૨૦–૨૫ની આસપાસના છે તે હંકીકત પણ આપણે પુ. પ માં વર્ણવવાની છે. અત્રે તા વસ્તુસ્થિતિ સમજવા પુરતી તાંધજ આપી છે. મતલળ કે બન્ને હકીકતમાં શાતકરણીના સંબંધ છે પણ ખે ખનાવા વચ્ચે અઢીસા માેણાત્રણસા વર્ષનું અંતર છે. છતાં અનાતપણાને લીધે તે વાતને રૂદ્રદામન જે આ ખનાવ પછી **ખ**સા વર્ષે થયા છે તેની સાથે જોડીને એકર પ્રકારતા જ વળી છખરડા વાળી નંખાયા છે. આ સર્વ વિવેચનથી જ્યારો કે રૂદ્રદામન સાથે જે હકીકત પ્રશસ્તિમાં નાંધેલી જોડો ખતાવવામાં આવે છે તેયથાર્થ નથી.

(૬) ઉપરની પાંચ દલીલામાં તા પ્રશસ્તિમાં વર્ષ્યુવેલી હકીકતાને અંગે આપણને જે ચાલતી માન્યતાની વિરુદ્ધ લાગ્યું હતું તેનું જ વિવરણ કરવામાં આવ્યું છે. જ્યારે અહીં તે પ્રશસ્તિ લખવાની પ્રયા–પદ્ધતિ ઉપરથી મંતવ્યની વિરુદ્ધ જે સ્થિતિ નજરે ચડી આવે છે તે રજુ કરવા વિચાર થયા છે. અન્ય પ્રજ્જન જે કાંઇ સામાજીક હકીકત પ્રગટ કરાવે છે તે પણ કાઇક શિસ્ત કે નિયમને વર્તીને જ લખાવતા હાય એમ માનવું પડે છે. ત્યારે રાજા કે સમ્રાટ જેવા પુરુષ જે કાંઇ કાતરાવે તે તા વળી વિશેષપણ સંગઠિતપણ અને કાઇક પદ્ધતિપૂર્વ ક જ કરતા હાય એટલી તા પ્રારંભિક સ્થિતિ આપણ સ્વીકારવી જ પડશે.

હવે આપણે મજકુર પ્રશસ્તિમાં અખત્યાર કરેલી પહિતિના વિચાર કરીએ. આખી પ્રશસ્તિ ર ૰ પંક્તિમાં પૂરી કરેલ છે. તેમાંની પ્રથમ સાળ ત્રુટિત અવસ્થામાં છે અને છેલ્લી ચાર અલંગ છે. તે વિશે એપીયાફિકા ઇન્ડિકા પુ. ૮માં જે સમગ્ર હકીકત પ્રા. કીલ્હાને ઉતારી છે તેમણે નાંધ કરી છે કે, ધ્રમ્સ લખાણ ૧૯૦૦ ઇંચનું છે તેમાંથી ત્રુટિત લાગ ૨૭૫ ઇંચના, એટલે કે લગલગ હૈ જેટલા છે. આ ઉપરથી તે ૧૬ લીટીમાંથી કેટલા લાગ ખાવાઈ ગયા છે તેના કાંઇક ખ્યાલ વાચકવર્ગને આવી શકશે.

મજકુર ૧૬ લોટીમાંની ૧-૨માં સુદર્શન તળાવના સ્થાનનું વર્ણન છે. ૩-૪-૫ માં ચબ્ઠણના પાત્ર કૃદદામને ૭૨ ના માર્ગશીર્ષ કૃષ્ણપ્રતિપદાએ સમરાવ્યાની હકીકત છે. ૬-૭ માં તેમાંની બે નદીઓનું-સુવર્ણસિકતા અને પલાસીની-તથા ઉર્યત (ઉજ્યંત = ગિરનાર) પર્વતનું વર્ણન છે. ૮ માં પ્રથમ તેને માર્ય ચંદ્રગ્રપ્તના સમયે બંધાવાયાની અને તે બાદ માર્ય અશાકના સમયે સમરાવાયાની હકીકત આપી છે. ૯ થી ૧૧માં જે હકીકતે ગેરસમજૂતિ ઉભી કરી છે તેના ઉલ્લેખ છે. આનું વર્ણન તથા ખુલાસા મેં પુ. ૨. પૂ. ૩૯૪-૫ માં કર્યા છે. પરંતુ અત્ર તે સમજવાનું સહેલું થઈ પડે માટે ટ્રંકમાં જણાવી દઉ છું:—

<sup>(</sup>૧૨) જેમ ભૂમિ ઉપર રાજસત્તાની ફેર ખદલી અનેક લખત થયા કરે છે તેમ આ કલિંગદેશ જ્ઞપર પણ થવા પાચ્યું હતું. અત્ર વર્ણવાયલા તેમના એક સમય છે. તેમ એક બીજો તેવાજ પ્રસંગ યુગપુરાણમાં નોંધાયાનું નીકળે છે. દિ. ખા. કેરાવલાલભાઇ ધુવ સાઢેખે તેને લગતું વર્ણન સુધ્દિપકાશ માં પુ. હદ. પૂ. ૮૮ થી ૧૦૨માં કર્યું છે. જેના હતારા

માટે આ પુસ્તકમાં પૃ. ૧૯–૨૦ તથા તેની ટીકા નં. ૨૨ ન્હુએો. એટલે કે શાતવ'શીઓ અમુક સમયે કલિંગપતિ પણ હતાજ.

<sup>(</sup>૬૩) જુએા કાે. આં. રેે. માં નં. ૧૭ ક**ન્હેરીના** શિલાલેખનું વર્ણન.

<sup>(</sup>૧૪) જુએા તે પુસ્તકમાં પુ. ૩૭ની બે છેલ્લી પુંક્તિએ.

"(અ) 'વિસ્તૃત…(ણા) ' આગર્ભાત્ પ્રભૃત્ય " અવિહિત સમુદિત રાજલક્ષ્મી ' = ' જ્યારથી તે " ગર્ભમાં આવ્યા ત્યારથી રાજ્યઋદિમાં અળાધિતપણે " વૃદ્ધિ થયા કરી હતી. (આ) ' રણસંગ્રામ સિવાય " પ્રાણાન્તે પણ મનુષ્ય વધ ન કરવા તેવી પ્રતિગ્રા " તેણે લીધી હતી ' (ઇ) ' પૂર્વ તથા પશ્ચિમ " આકરાવંતિ, અનૂપદેશ, આનર્ત્ત, સુરાષ્ટ્ર, શ્વબ્ર, " મરૂ, કચ્છ, સિંધુ, સૌવીર, કુકુર, અપરાંત, નિષાદ " આદિ દેશા તેણે પાતાના બાહુખળેથી છતી લીધાની " હકીકત છે." તે બાદ

પંકિત ૧૨માં યોધયને અને દક્ષિણાપથના સ્વામિને જત્યાની, અને પદલબ્દ થયેલ રાજને પુનઃસ્થાપિત કર્યાની હકીકત છે. ૧૩–૧૪ માં તે રાજની પ્રશસ્તિ ગાતી હકીકત અલેખેલ છે. ૧૫મીમાં મહાક્ષત્રપ રૂદ્રદામનનું નામ આવે છે. તેમજ ધર્મનિમિત્તે અનેક પ્રકારે તેએ દાન આપ્યાની હકીકત છે. તથા ૧૬થીર બાંધ સમરાવ્યાનું તથા તેના સુવિશાખ નામના અમલદારે તે કેવી મુશીયતે પાર ઉતાર્યું ઈ. ઈ. હકીકત છે અને છેવે તે અમલદારની પ્રશંસા કરેલ છે.

ઉપર પ્રમાણે સ્થિતિ વર્ણવેલી છે. હવે જો તેનું મુથક્રરણ કરવામાં આવશે તા સ્પષ્ટ થશે કે, પ્રશસ્તિ ક્રાતરાવનાર મુખ્ય પુરૂષ જે રૂદ્રદામન છે તેને લગતી એ ાળખાણુ તથા સુદર્શન તળાવનું વર્ણન પ્રથમની ૧-૭ પંકિતમાં અપાઇ ગયું છે. પછી તે તળાવને લગતા તથા સમરાવાયાના પૂર્વભૂત ઇતિહાસ અપાયા 🚱 પછી નનામા રાજાની જીતનું અને શૌર્યનું વર્ણન છે. અને છેવટે કાના સમયે અને કાના હુકમથી અને **શા** માટે આ કાર્ય કર્યું તેના ઉલ્લેખ કરીને રૂદ્રદામન રા,∞યે સુવિશાખ સૂખાએ કામ પાર ઉતાર્યાની હકીકત છે. હવે વિચારા કે રૂદ્રદામનની એાળખ આપ્યાનું કાર્ય ૧થી ૭માં પતી ગયા પછી કરીને પાછું આપવું બાકી રહે ખરૂં? અને ધારા કે બાકી રહ્યું હાય, તાપણ તે ૭ પછીની પંક્તિમાં તુરત જ આવે 🕻 માર્યવંશી ચંદ્રગુપ્ત, અશાક વિ. ની હકીકત વચ્ચે આવે અને તે બાદ વળી પાછી રૂદ્રદામનની હકીકત **આવે ?** તેમ સાથા છેવટે તેણે પાતાના અમલદાર વિગેરેની

એાળખ તેા આપી જ છે. એટલે ચાલુ શિસ્તનો વિચાર જો કરવામાં આવે તો એમજ કહેવું પડશે કે, (૧) તે પંક્તિઓ કાં તો અશાકની જ કોર્તિ ગાનારી હોય (૨) અથવા તો ત્રુટિત લાઈનના મેળ ખેસારી શકાય તેવા કાઇ નનામા રાજનના જીવન સાથે સંકલિત કરતા ખનાવાની હારમાળા આપતું તે વર્ણન હોય (૩) અથવા તેવા વર્ણનવાળા રાજાની સાથે તુલના કરતાં પોતે રદદામનની સ્થિતિ આ પ્રમાણે છે એમ કરીને પંક્તિ ૧૬–૨૦ નું અનુસંધાન જોડી દેવાયું હોય. આ ત્રણ સ્થિતિમાંથી કઈ હોઇ શકે તે શાધતું રહે.

આપણને જ્યાં સુધી ઇતિહાસ શીખવી રહ્યો છે ત્યાં સુધી છાતી ઠાેકીને કહી શકીએ તેમ છે કે. તે અશાકને લગતું વર્ણન નથી જ, કેમકે ( સામેના કાલમે અ, આ અને ઇ) તરીક વર્ણવેલી એક પણ સ્થિતિ તેને સ્પર્શતી જ નથી. તેમ ખીજ અને ત્રીજી સ્થિતિના-ખન્નેના-વિચાર કરાે તાે યે તે એક જ વ્યક્તિ<u>ત</u>ું નામ આપવામાં પરિણમશે; કેમકે તે એવા રાજાનું વર્ણન જોઇએ કે જે રાજાની તુલનામાં ઉભા રહેવા જેવી સ્થિતિમાં રૂદ્રદામન પાતાને ગણતા હાય ! આ પ્રમાણે વિચાર કરતાં તે બન્ને રિથતિનું પરિણામ તાે એક જ પ્રકારનું આવ્યું ગણાશે. ત્યારે તે રાજા કેાણ હાેઇ શકે એટલું જ વિચારવું રહે છે. તેની શાધ કરતાં જ્યારે તેમાં માૈર્યવંશી રાજા ચંદ્રગુપ્તનું નામ પ્રથમ મૂક્યું છે, પછી અશાકનું નામ સ્પષ્ટ કર્યું છે અને ત્યારપછી તે રાજાનું વર્ણન આવે છે. એટલે અશાક પછી 🕏 ક્રાઇ માર્યવંશી રાજા આવતા હાય તેનું વર્ણન હાવા સંભવ છે કે નહીં ? અને હાય તા તે કયા રાજા હાઈ શકે ? તેટલું જ વિચારવું રહે છે. માર્યવંશી રાજાતા વિચાર કરતાં તે**ા અ**શાક પછી લાગલાે જ **મહા**-પરાક્રમી જો કાઇ થયા હાય તા તે સમ્રાટ પ્રિયકિશન આવે છે અને તે ખાદ તા તે વંશના પડતા શર્ધ ગઇ છે. તે પડતી વાળા રાજ્યઓમાં તે**ા કે**ાઇને (અ, આ, ઇ)ની હકીકત લાગુ પડતી દ્વાવાનું વિચારલું તે હકીકત, અક્કલની મશ્કરી કરાવવા જેવી જ કહી શકાશે. તેા પછી એટલું જ વિચારવું રહે છે કે શું તે બધી પ્રશંસામય ગાથાએ પ્રિયકર્શિનને

લાગુ પડે છે કે કેમ ? હવે તા આપણે તેના જીવનની દરેક ઢકીકતથા સંપૂર્ણપણે વાકેક થઈ ગયા છીએ એટલે હિંમતપૂર્વક કહેવા જેવી રિયતિમાં પણ છીએ કે તે સર્વ ખીના તેના જીવનને શબ્દેશબ્દ લાગુ પડે છે. એટલું જ નહીં પણ તે જ પ્રમાણે તેનું છવન ધડાયું દેખાયું છે. (ભૂઓ પુ. રમાં તેનું વર્ણન તથા સુદર્શન તળાવના પરિશિષ્ટ વમાં આપેલ તે ખુલાસાનું વર્ણન પૃ. ૩૯૩ થી ૩૯૭ સુધી ) એટલે નિઃસંદેહ છે કે તે सर्व वर्णन प्रियहर्शिनने क सगतं छे. मात्र के અક્ષરા ભૂંસાઈ ગયા છે તેમાં કયાંક તેના નામને લગતા અક્ષરા કાતરાયલા હશે જ પરંતુ પાછળથી અનેક કારણાથી ધારા કે અદશ્ય થયા હશે અથવા વિકલ્પે તેનું નામ કાતરાયલું જ ન હોય તા યે તેના ખુલાસા પણ, આપણે ઉપર તાંધેલ પ્ર. ૩૯૫માં કરી ખતાવ્યા છે. એટલે ગમે તે સ્થિતિ કલ્પીને. ચારે ખાજાથી વિચાર કરીશું તાપણ એકને એક જ જવાબ આવીને ઉભા રહે છે કે તે સર્વ ભાગતના સંતાષકારક ઉકેલ સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનનું નામ ગાઠવવાથી જ મળા રહે છે. અર હેવટ એમ પણ કહી શકાશે કે. ૮ મી પંક્તિથી માંડી ૧૫મી પંક્તિએ રૂદ્રદામનનું પાછું જે નામ આવે છે ત્યાંસુધીનું સઘળું વર્ણન કાઇ અન્ય વ્યક્તિની પ્રશંસાને લગતું છે પરંતુ રૂદ્રદામનને આશ્રયીને લખાયલું નથી જ.

(૭) વળી સાથી માટી ખૂબી કહા કે શંકા ઉપજવનારી ખીના કહા તે એ છે કે, પાતે જ્યારે મેળવેલી જીતનું વર્ણન સારી દુનિયાને જણાવવા ખેઠા છે, ત્યારે ખીજાં દેશાનાં નામા તેણે જાહેર કરી દીધાં અને દક્ષિણ દેશનું નામજ કેમ રહેવા દીધું? કેમકે તેણે પાતે જ કહ્યું છે કે, દક્ષિણાપથના રાજ્યને બે વખત હરાવ્યા છે અને જીવતા જવા દીધાં છે. એટલે કે તે ખનાવ તા આ પ્રશ્નસ્તિ કાતરાવવામાં આવી તે પૂર્વે

કેટલાય કાળે ખની ગયા છે; તેમ આ નામાવલી જે તેણે રજા કરી છે તે પણ ભૂતકાળમાં જીતેલા દેશાની જ છે. વળી એ ખનાવને પાતે કાંઇ નાખી દેવા જેવા પણ નથી ગણતા. કેમકે તે વાત તેણે ભારપૂર્વક અને માટી મહત્ત્વની હાય એમ જાદી વર્ણવી ખતાવી છે. ઉપરની સર્વ દલીલાના વિવેચનથી વાચકવર્ગને ખાત્રી થશે કે પ્રશસ્તિમાં જે વિગતા રાજ્યવિસ્તારને લગતી વર્ણવવામાં આવી છે તે રૂદદામનના વીરતેજની દર્શક તો નથી જ.

(૮) કાઇને એમ પ્રશ્ન ઉદભવે કે, બલે અત્યાર સધીની ચાલી આવેલી માન્યતા ખાટી છે. પણ પ્રતિ-પક્ષી તરીકે તમે જે દલીકા લાવ્યા છે। કે, પ્રોફેસર પીટરસન કુત ''ભાવનગર સ્ટેટના સંસ્કૃત અને પ્રાચીન શિલાલેખા" નામના પુસ્તકમાં આ તળાવની પ્રશસ્તિના જે અતુવાદ બહાર પડયા છે તેના આધાર લઇતે તમે લખ્યું છે કે તે તળાવ સમરાવવામાં પ્રિયદર્શિને પણ કાળા આપ્યા છે. તે હકીકત મજકુર પુસ્તક જોતાં ક્યાંય માલૂમ પડતી નથીજ; મા**ટ** તમારી દલીલ વજુદ વિનાની છે<sup>દ્રપ</sup>. તેના ઉત્તરમાં જણાવવાનું કે, પ્રથમ તે৷ મેં તેવું વિધાનજ કરેલ નથી. મેં લખેલ શબ્દાે<sup>૬૬</sup> આ પ્રમાણે છે. "આમાં, પ્રેા. પીટરસન સાહેળના મંતવ્યના સાર<sup>૧.૭</sup> એમ છે કે આ તળાવ પ્રથમ સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્તના સમયમાં વિષ્ણુ-ગુપ્તે ળંધાવ્યું હતું. અને એના કરતા કાંઠા સમ્રાટ અશાકના વખતમાં તુપસ અથવા તુષુષ્પ નામના અમલદારે પ્રથમ વાર સમરાગ્યાે હતા; જ્યારે બીજી વારનું સમારકામ પ્રિયદર્શ્ચિનના સમયે કરવામાં આવ્યું છે.....(તે ખાદ ખે પંક્તિ મૂકીને)...... અલખત્ત પીટરસાહે ખતા અભિપ્રાય ચાપ્પા શબ્દમાં મહારાજ પ્રિયદર્શિનની તરફે અમાં દર્શાવેલ તા નથી જ પણ તે

<sup>(</sup>૬૫) આ મુદ્દેા પૂજ્ય ઇંદ્રવિજયસૂરિ મહારાજે પાતે રચેલી સમ્રાટ અશાકને લગતી પુસ્તિકામાં ઉઠાવ્યા છે.

<sup>(</sup>૧૧) જાઓ પુ. ર. પૂ. ૩૯૩ કેલમ બીજી, પક્તિ ૧૭, તથા પૂ. ૩૯૪ કેલમ પહેલું પક્તિ પ.

<sup>(</sup>૧૭) ધ્યાન રાખરાા કે સાર શબ્દ મેં લખ્યા છે.

નહીં કે તેમના રાબ્દાે આ પ્રમાણે હાેવાનું લખ્યું છે. તેમના અસલ શબ્દાે તરીકે જે જણાવાય તે વસ્તુ પણ જુદી અને તેના સાર કહી બતાવવાે તે વસ્તુ પણ જુદી કહેવાય. સારની જવાઃ બદારી લેખકને શીરે આવે છે, અને અસલ શબ્દાની જવાઃ બદારી જેના તે શબ્દાે હાય તે ધણીને શીરે જ્યાં છે.

મતલખતા ભાવાર્થ <sup>૧૮</sup> નીકળતા સહેજ તરી આવે છે ખરા " મતલખ કે પીટરસન સાહેખનું આમજ મંતભ્ય છે એવું નિશ્વયાત્મક કથન તેમના નામે કર્યું જ નથી; ઉલ હું મેં તા આગળ જતાં તે ઉપર પાછું વિવેચન કર્યું છે (જુઓ તેજ પૃષ્ઠે કાલમ ર પંક્તિ ૧૮) કે, "ઉપરની આઠમી પંક્તિમાં મૌર્યવંશી સમ્રાટ ચંદ્રગ્રપ્ત અને તે ખાદ સમ્રાટ અશાક પરત્વે ઉલ્લેખ કરેલ છે અને પછી જગ્યા ખાલી આવી છે એટલે સ્વાલાવિક છે કે, એક પછી એક ગાદિએ આવનારનું સમ્રાટનું વર્ણન કરવાના શિરસ્તા હાઇને સમ્રાટ અશાક પછી તેની ગાદીએ આવનારનેજ લગતું તે ખ્યાન હાઇ શકે." ઇ. ઇ. એટલે કે મારા મંતવ્યના કથનની જવાખદારી કાઇના શીરે ન નાંખતા મેં માત્ર વિવેચન કર્યું છે.

જ્યારે સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્તે અને અશોક પાતપાતાના સૂખા મારકત તળાવના કાર્યમાં ભાગ આપ્યા त्यारे व्या प्रियहर्शिने पण पाताना साराष्ट्रना सूला મારફત પણ, ફાળા કાં પૂરાવ્યા ન હાય ? એમ પ્રશ્ન **હમા ચાય જ. વળી ગુજરાત વર્નાક્ષ્યુલર સાસાઇ**ટીના ભુક્રિપ્રકાશ નામે માસિકમાં પુ. ૭૬ પૃ. ૯૨ પંક્તિ **૯ માં** દિવાન ખહાદુર કેશવલાલભાઇ ધ્રુવસાહેએ યુગ-પુરાશના આધારે વિવેચન કરતાં જણાવ્યું " શાલિશુક સાૈરાષ્ટ્રની પ્રજાને રંજાડી જૈન ગચ્છાને મુખે માટાલાઈ સંપ્રતિની (જેનું બીજાં નામ પ્રિય-દર્શિન હાેવાનું, તથા આ પ્રિયદર્શિન અને શાલિશુક **બન્ને બાઇઓ–સહાેદર–થ**તા **હે**ાવાનું આપણે પણ પુ. ૨માં સાબિત કરી ચૂકયા છીએ) ખ્યાતિ બઢાવી 🕉 ન ધર્મનे। દિગ્વિજય પ્રવર્તાવશે એવી ભવિષ્યવાણી છે." આ બધી હકીકત જોડીને એવા મંતવ્ય ઉપર આવવું થયું કે, પ્રિયદર્શિનના સૂખા તરીકે શાલિશુકે પણુ આ તળાવના સમારકામમાં ભાગ ભજવ્યા હાેવા જોઇએ. એટલે તે પ્રમાણે પુ. ર પૃ. ૩૦૦ ઉપર તે હકીકત મેં જાહેર કરી છે તેમજ તે પુસ્તકના અંતે જોડેલ, સુદર્શન તળાવના પરિશિષ્ટમાં પણ તે પ્રકારની હકીકત જણાવી છે. ત્યાંના લખાણમાં કાંઇ સમજફેર થતી હાેય તાે તેને આ પ્રમાણે સુધારીને હવે વાંચવું.

આ પ્રમાણે દલીલ કરવામાં મારા આશય એ છે કે, માર્યવંશી આ રાજકાય સ્ત્રધારાના સંબંધ જેડી તળાવની પ્રશસ્તિના જે મુખ્ય ભાગ લખાયા છે તે પ્રિયન્દર્શિન સંબંધી હકાકત જાહેર કરનારા હાઇ શકે એટલું ખતાવવાના છે અને તેમ સાખિત થાય તા, પ્રશસ્તિના યશ રદ્દામનને લાગુ પાડી શકાય નહીં તે આપાઆપ સિદ્ધ થઇ જાય. તે વિચારને હજી હું વળગી રહું છું. તેથી અત્ર ખુલાસાર્પે આ વિવેચન કર્યું સમજતું.

[ટીપ્પણ:—હવે સ્પષ્ટ થાય છે કે, અ! પ્રશરિતના લખાણના જે અર્થ કરાયા છે તેથી અનેક અનર્થી થવા પામ્યા છે. વાત એમ છે કે, આ પ્રશસ્તિનું વાચન અને ઉકેલ ખહાર પડી ગયાને ધર્ણા ધણાં વર્ષો થઈ ગયાં છે. તે સમયે તેના અનુવાદ પ્રમાણમૃત ગણાયા હશે. પરંતુ તે પછી અનેક નવીન શાધા ખઢાર પડી છે તા તેના સાર પણ તેમાં આમે જ થવા જોઇએજ. તેનું એક જ દબ્ટાંત આપીશ. એપીગ્રાફિકા ઇન્ડિકામાં પ્રગટ થયેલ હક્યકતમાં ક્યાંય પ્રિયદર્શિનનું કે શાલિશુકનું નામ જ આવતું નથી, તેમ અશાકનું નામ લેવાયા પછીની પંક્તિમાં ક્રાઈ અન્યતે લગતી હકીકત હાેવા વિશે શંકા પણ ઉઠાવાઇ નથી. ત્યારે ભાવનગરના શિલાલેખા જોતાં પ્રાે. પીટર-સનને શંકા ઉદ્ભભ્યાના ભાસ નીકળે છે. ગમે તેમ હાે, પણ હવે જ્યારે અનેક ઐતિહાસિક ઘટનાએા ખહાર આવવા પામી છે ત્યારે તે પ્રશ્નસ્તિ ક્રીને સંશાધન માગે છે જ. 😢 ]

આ પ્રમાણે અનેક ગેરસમજૂતિએ સુદર્શન તળા-

વળા નીચેની ટીકા નં. ૬૮ સરખાવા.

<sup>(</sup>૧૮) આ બે લીડી વાંચી જનારને ખાત્રી થશે કે, પીટરસન સાહેળનું કહેલું આમજ છે એવા રૂપમાં મારે કથનજ નથી. વળી ઉપરની દીકા નં. ૧૭ સાથે સરખાવા.

<sup>(</sup>૬૯) ઉપરની ટી. નં. ૬૫ માં નિર્દિષ્ટ પૂ. આ. મ. શ્રી ઇદ્રવિજયસ્**રિજીનું ખાસ ધ્યાન આ મારા દીપ્પણ** ઉપર દેારનું રહે છે. કારણ કે તેઓશ્રી આ વિષયમાં ખૂખ રસ લઈ રહ્યા હૈાયએમ સમન્યય છે.

વની પ્રશ્નસ્તિના ખાટા અર્થ થઇ જવાથી રદ્રદામનના અંગેજ માત્ર ઉભી થવા પામી ખીજ પણ થયેલ છે એમ નધી, પણ સમ્રાટ પ્રિય- ગરસમજૂતિએ દર્શિનને અંગે પણ થઇ છે. તથા તેમના ધર્મ તેવીજ રીતે અંધ્રપતિને પણ કેટલાક અન્યાય દેવાઇ ગયા છે. હાલ તા રદ્રદામનના પ્રસંગ હતા એટલે તેને લગતુંજ વિવેચન હાથ ધર્યું હતું. રાજ્ય વિસ્તાર સિવાયની ગરસમજૂતિ જે વળી દેખાઈ છે તે હવે જણાવીએ. મુખ્ય અંશે તે તેમના ધર્મને અંગેજ છે. પરંતુ તે તેમણે કાતરાવેલ શિલાલેખમાંથીજ ઉદ્દભવેલ દેખાય છે. એટલે તેનું વર્ણન સાથે સાથે કરી લઇએ.

કુશાનવંશી રાજાએાના ધર્મ વિશેની ચર્ચા લખતી વખતે સાભિત કરવામાં આવ્યું છે કે તેમના મૂળ ધર્મ જૈન હતા પણ વાસુદેવ પહેલા એ (સમય ઇ. સ. ૧૯૮ થી ૨૩૬) તે ધર્મનું પરિવર્તન કર્યું હતું. તેના રાજ્યના પ્રારંભથીજ કે આગળ જતાં તે પરિવર્તન થવા પામ્યું હતું તે ખહુ અગત્યના પ્રશ્ન નથી. પરંતુ એટલું ખરૂં કે કનિષ્ક ખીજાના રાજ અમલના અંત આવ્યા ત્યાં સુધી તા તેઓ જૈન હતાજ. વિદ્વાનાના હાથે અનેક દેકાણે જેમ ખનવા પામ્યું છે તેમ, આ કુશાન વંશીઓને પણ બૌદ્ધધર્મી દરાવી દેવાયા છે. જે હકીકત ત્યાં આગળ પુરાવા આપી સાબિત કરાઈ ગુકુ છે. તેમ ચુકુણ વંશની પ્રજા પણ આ કશાન વંશનેજ મળતી છે એવું કહી ગયા છીએ; ઉપરાંત ચક્રણ વંશના ઉદ્દભવ તા રાજ્ય વાસુદેવના સમય પૂર્વે થઇ ગયાનું નાંધાયું છે એટલે અનુમાન કરી શકીએ કે. ચષ્ઠણ વંશીઓના ધર્મ પણ જૈનજ હતા. આ અનુ-માનને સમર્થન આપનારી હૃકાકતા તેમના શિલાલેખા તથા સિક્કાએામાંથી વિપુલ પ્રમાણમાં મળી આવે છે.

સિક્કાં એ તો સાક્ષી આગતમાં જણાવવાનું કે જેમ અન્ય વંશી રાજાઓએ પાતાનાં ધાર્મિક ચિદ્ધ અમુક પ્રકારે રાખ્યાં છે અને કાતરાવ્યાં છે, તેમ આમએ જે ચિદ્ધો રાખ્યાં છે તે. સુર્યચંત્ર (Star and Crescent ) ઇ. છે. (ભુગ્રા પુ. ર માં પૂ. ૧૦૦ ઉપર સિક્કાચિત્ર ૪૨ તથા પુ. ૩ માં પૃ. ૪૦૨ સિક્કા यित्र नं. १०२) ते यिह्नोनी संपूर्ध समलूति ते ते ઠેકાણે આપણે આપી પણ *છે.* અત્ર આપણે એટ**લુંજ** જણાવવાનું કે તેઓ જૈન ધર્માનુયાયી હતા એ હકીકત જેમ ત્યાં આગળ પૂરવાર કરી ખતાવાઈ છે તેમ અહીં પણ માન્ય રાખવી. હવે શિલાલેખ પરત્વે જણાવીએ. એ વાત પ્રસિદ્ધ છે કે, આવા લેખા કાતરાવનાર પ્રથમના આરંભમાંજ, પેાતે જે ધર્મતા હાય તેનું જે કાઇ લાક્ષ્ણીક ચિદ્ધ હાય છે તેને મંગળસૂચક ગણીને શભ કાર્યમાં મંગળાચરણ તરીકે તેનાે ઉલ્લેખ કરી દે છે. તેમાં પણ ખાસ કરીને જો તે કાર્ય પાતાના ધર્મ પરત્વેનું હાય તા તા તેને અનિવાર્ય પણ લેખે છે. તે નિયમાનુસાર જો ચષ્ઠણ વંશીઓએ કાતરાવેલા લેખાનું નિરીક્ષણ કરીશું તા "નમા સિદ્ધં" કહીને શરૂઆત કરેલી દેખાશે અને ઇતિહાસવિદાને એ હકાકત જાણીતીજ છે કે, આ પ્રાર્થનાસ્ચક શબ્દાે પાતાના ઇષ્ટદેવને નમસ્કાર કરીને આરંભ કરવાની રીત માત્ર 🗞ન ધર્મીઓએજ તે સમયે વાપરી છે. એટલે સિક્કાચિત્રા ઉપરથી દાેરેલ આપણા અનુમાન મજખૂત થયા ગણાશે. વિશેષમાં કહેવાનું કે. તેમના અનેક શિલાલેખા પ્રગટ થયા હશે; પરંતુ રેપ્સન સાંકુંબે તેમના કાે. આં. રે. પુસ્તકમાં પૃ. ૫૯ થી ૬૨ સુધી નં. ૩૮,૩૯,૪૦,૪૧ અને ૪૨ આંક ભરીને પાંચ શિલાલેખોનું <sup>૭૦</sup> જે વર્ણન કર્યું છે તે સર્વે જો ખરાખર ખ્યાનપૂર્વક વાંચીશું તા જણાશ કે તે સર્વેમાં કાઈને કાઈ પ્રકાર દાન કર્યાનું કે

<sup>(</sup>૭૦) જીઓ તે પુસ્તકમાં તેમનું વર્ણન; અત્ર તેા તેમની ટૂંક નાેંધજ આપીશું.

નં. ૩૮ જીનાગઢના, રૂદ્રદામનના માર્ગશીર્ષ કૃષ્ણ પ્રતિપદાની મિતિના.

નં. ૩૯ ગુંદાના-રૂદ્રસિંહ પહેલાના વૈશાખ સુદ પની મિતિના.

નં. ૪૦ જીનાગઢના રૂદ્ધસિંહ પહેલાના.

નં. ૪૧ મુલે **ધર~મુલવાસરના રૃદ્ધનેન પ<b>હેલાનાે**, વૈશાખ કૃષ્ણ પંચમીનાે.

ન**ં. ૪૨ જસદ**ણના, રૂદ્રસેન પ**હેલાના અને ભાદ્રપદ** કૃષ્ણ પ<sup>ં</sup>ચમીના.

અમુક ધર્મકાર્ય-જેને સામાજક પણ લેખી શકાય-કર્યાનાંજ ઉલ્લેખ નજરે પડે છે. કાઇમાંથી રાજકીય હેતુ સાધ્ય થાય તેવું કાંઇજ માલમ પડતું નથી. અલખત્ત ઉપર વર્ણવાઇ ગયેલ નં. ૩૮ના જુનાગઢવાળા સદર્શન તળાવના લેખ છે અને તેમાં અનેક જીતાનું વર્શન છે ખરૂં પરંતુ જો ખારીકાઇથી તપાસીશું તા માલમ થશે કે, તે ખીના તે લેખ કાતરાવવામાં હેતુ-રૂપ નથી. તાત્કાલિક હેતુ તા તળાવના બંધ જે તૂટી મયા હતા તેની સુધરાઇ અને મરામત વિશેના ખ્યાલ **અ**માપવાનાજ દેખાય છે. જ્યારે દેશ વિગેરે જીત્યાનું ने वर्ज्न छे ते ते। हातरावनारनी प्रशस्तिइप छे, નહીં કે તેમણે તે સ્થાને વિજય પ્રાપ્ત કર્યો હતો तथी तेना थिह्नइपे ते क्षेण डातरावाये। है।य. तथील પ્રા. રેપ્સને ટીકા કરતાં પાતાના અભિપ્રાય જણાવેલ 3. Its immediate object is to record the reparation in the reign of the Mahakshatrap Rudradaman dam of the Sudarshan lake, which had burst during a violent storm= તેના ( લેખ કાતરનારના ) તાતકાલિક ઉદ્દેશ તા महास्त्रप इदरामनना राज्यमसे सुरर्शन तणावना બંધ સમરાવ્યાની તાંધ કરવા પરતા જ છે. કે જે **બંધ** પ્રચંડ તાકાનને લીધે તૂટી ગયા હતા. મતલબ ક્રે તેમાં રાજકારણની કાંઇ ગંધ સરખું યે જણાતું નથી: જ્યારે તં. ૪૦ ના લેખ બાબતમાં તા પાતાના અભિપ્રાય સ્પષ્ટપણે જણાવતાં કહે છે કે. <sup>હ9</sup> "The purport of the inscription cannot be ascertained: but it is probably jain in character and it contains the ancient name of Junagadh (Girinagar)=લેખના અમાશય ચાક્રમ થઈ શકતા નથી પરંત તેની શૈલી <u>મુખ્યતયા જૈનાના</u> 9 અને તેમાં (ગિરિનગર)<sup>હર</sup>ના પુરાણા નામના ઉલ્લેખ કરાયલ

છે." આ બધાં વિવેચનથી ખાત્રી થશે કે કાતરાવ-નારના હેતુ કાઈ પ્રકાર રાજકીય નથી જ પરંતુ પાત કરેલ ધર્મકાર્યોને પ્રજાસમક્ષ ધરવાના છે; જેથી પ્રજાએ કેવાં કત્યા કરવાં જોઈએ તેમ જ સ્વધર્મી બંધુએ પ્રત્યે પાતાની કેવી કરજો છે તેનું તેમને ભાન થાય તાત્પર્ય એ થયા કે સર્વ શિલાલેખા. પ્રાચીન સમયે જે લખાવાતા હતા તે સર્વાશે— અથવા મુખ્યાંશે—ધાર્મિક ખનાવના પ્રતીક તરીકે જ સમજવાના છે. રાજકીય ખનાવા સાથે તેમના સંબંધ જ હાતા નથી, કેમકે પ્રાચીન સમયે રાજાઓને પાતાના ધર્મ પ્રત્યે જેટલું ખહુમાન હતું તેટલું કાઇ ચીજ પ્રત્યે નહાતું જ. આ બાબત ઉપર પુ. ર માં સિક્કા પ્રકરણ લખતી વખતે પણ ભારપૂર્વક જણાવાયું 🕏 अने तेथी क आपणे पण आ पुस्तक्रमां हरें हरेक વંશના રાજાનું રાજદારી જીવન પૂર્ણ થયે તેમના ધર્મ વીષે પણ ઇસારા કરવાના તરીકા પાડયે ગયા છીએ, વળા આ બાબતની ખાત્રી કરવી હોય તો સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનને ઉભા કરાવેલા સર્વ લેખા-ખાકલેખા સ્તંભલેખા.— ધુમટા (Stupās) મચંદ્ર કાય મૃતિઓ ઇ. ઇ.— ભુઓ, તા તે સર્વે પણ આવા આવાં ધર્મકાર્યા કે ધર્મનાં-તાર્થ-ધામા સાથે જ સંબંધ ધરાવતાં આપણને નજરે પડશે. તેવી જ રીતે જુનાગઢના ઉજ્જયંત (પ્રશસ્તિ પક્તિ પ**ર્મા** ઉજ્જયંત) પર્વતની તળેટીમાં આ સુદર્શન તળાંચની પ્રશસ્તિ જે કાતરાવાઇ છે તેને પણ ધાર્મિક કૃત્ય સાથે જ સંબંધ છે, નહીં કે રાજકારણના ખનાવ સાથે. આ પ્રકારના વિવેચનથી પણ વાચકવર્ગને હવે ખાત્રી થશે કે, સુદર્શન તળાવની પ્રશસ્તિમાં કાઈ રાજા-ફદ્રદામનનું કે પ્રિયદર્શિનનું–લડાઇનું કે ભૂમિપ્રાપ્તિનું વર્ણન છે જ નહીં. એટલે આ પ્રયાથી અત્રાત એવા આપણા વિદ્વાનાએ આ તળાવના લેખને રાજકાય પ્રશ્ના સાથે ગુંથીતે, જે અનુમાન ખાંધી ખતાવ્યા છે તે પણ વાસ્તવિક નથી એમ સમજાશ; તે માટે ચંદ્રસંસ

પાસ્ત્રિયાકમાં નહુંએા.

<sup>(</sup>૭૧) જુઓ તે પુસ્તકમાં પૃ. ૧૧.

<sup>(</sup>૭૨) આ શબ્દ વિશેની વધારે માહિતી આગળના

મૌષં સારાષ્ટ્રમાં આ તળાવ બંધાવ્યાના પગલાને, ત્યાંના ખેડૂતાને ખેતીકાર્યમાં તળાવનુ પાણી ઉપયોગી થાય તે હેતુ આગળ ધરી મૌર્ય સમ્રાટાની વસુલાતી પ્રકરણના એક અંગ તરીકે વર્ણચ્યું છે તે પણ યથાર્થ નથી છે. (આ બનાવાનું વર્ણન આગળના પારિત્રાફમાં કરવાનું છે તે જાઓ) જેથી સમજી શકાય તેવું છે કે, જે વર્ણન રાજકીય હેતુ ખ્યાનમાં રાખીને કરાયું હાય તે ઉલટા માર્ગે વાચકતે ખેંચી લઈ જાય છે. અને તેથી જ રૂદદામનને લગતી ગેરસમજૂ તિઓ ઉભી થવા પામી છે એમ ગણી લેવું સર્વતા સાર એટલા જ થયો લેખવા કે, ચષ્ઠણવંશી નૃપતિઓ જૈનધર્મી હતા અને સુદર્શન તળાવની પ્રશસ્તિ પણ તેમના એક ધર્મકાર્યના ઉલ્લેખ જ માત્ર રજા કરે છે.

જ્યારે પ્રસંગ ઉભા થયા છે ત્યારે અત્ર જૈન-ધર્મને અંગે—તેમનાં તાર્થસ્થાના વિશે—કાંઇક કાંઇક જ્યાવી દેવું ઉચીત જ્યાય છે.

જૈન ધર્મનાં તીર્થ- તેમાંથી પણ ઇતિહાસને જણવા-સ્થળા યાગ્ય વસ્તુ પ્રાપ્ત થતી દેખાશે જ. હતાં જેમને ધર્મ શબ્દની સગ

લાગતી હૈાય અથવા તો જૈનધર્મની મહત્ત્વતા સાંભળીને તેની ભુરકીની લહેર લાગી જવાથી ભડક ઉભી થતી હૈાય તેઓ આ પારિત્રાફને વાંચવાનું છાડી દઈ તે ખુશીથી આગળ વધી શકે છે.

ત્રેા. રેપ્સને નં. ૪૦ ના શિલાલેખ ઉપર વિવેચન કરતાં (જીઓ ઉપરમાં પૃ. ૨૧૭) જણાવ્યું છે કે It contains the ancient name of Junāgadh (Girinagar)=તેમાં જીનાગઢના પુરાણા નામ-ગિરિનગરના ઉલ્લેખ કરેલ છે. એટલે કે જેને ઢાલ જીનાગઢ કહેવાય છે તેનું મૂળ નામ ગિરિનગર ઢતું. આ ઉપરથી સમજ્ય છે કે, જીનાગઢ નવીન નામ ઢાવા છતાં તેને ઢાલ તા જર્ણદુર્ગ કહેવાય છે, જ્યારે ગિરિનગર=ગિરિ એટલે પર્વતની ખીણમાં આવેલ એવું નગર, તે હેતુપૂર્વક રચાયેલ નામ ઢાવા છતાં વર્તમાનકાળે અદશ્ય થયું છે. તે

પણ કાળની એક બલિહારી જ કહેવાય. પરંતુ સુદર્શન તળાવ તે ઉજ્જયંત પર્વતની તળેટીમાં જ આવેલું હતું તેની દંધાણી તેના શિલાલેખના સ્થાનથી નક્કી કરી શકાય છે. એટલે સમજવું થાય છે કે, પ્રાચીન સમયે ગિરનાર પર્વત. જ્યાં સદર્શન તળાવની પાળ ઉભા કરેલ આ રૂદ્રદામનના અને પ્રિયદર્શિનના શિલાલેખ અત્યારે પાતાનું અસ્તિત્વ પાકારી રહ્યો છે ત્યાંસુધી લંખાયા હશે અને આ શિલાલેખવાળી જગ્યા તે ગિરિરાજની તળેડી જ હશે. વળી હિંદુ-શાસ્ત્રો તેમજ જૈનશાસ્ત્રો, તીર્થસ્થળ એવા પર્વતની તળેટીને પણ ખુદ તીર્થસ્થળ જેટલં જ મહત્ત્વ અર્પે છે. એટલે કે દરેક તીર્થના પર્વતને અને તેની તળેડીને એક સરખાં પવિત્ર માનીને જ તેમના અનુયાયીઓ તે સ્થાન તરક પાતાના ભક્તિભાવ દર્શાવે છે તથા તીર્થસ્થાન તરીકે તેનાં દર્શને વારંવાર સગવડ સાંપડે તે પ્રમાણે આવ્યા કરે છે. વળી આપણે પુ. ૨ માં માૈર્યવંશી સમ્રાટાના ધર્મ વિશે વિવેચન કરતાં જણાવી ગયા છીએ કે તેઓ સર્વે—માત્ર સમ્રાટ અશાકવર્ધને ધમંપરિવર્તન કર્યું તે સિવાય-જૈનધર્મી જ હતા; એટલંજ નહીં પણ, ચંદ્રગુપ્ત જેવાએ તા રાજપાટ છાડી દર્ધ ને તે ધર્મના સાધુ તરી કેની છંદગી સ્વીકારી **લીધી** હતી. પરંતુ તે સ્થિતિએ પહેાંચ્યાે તે પૂર્વે પણ તેણે ઘણાં ધર્મકાર્યો કર્યા હતાં. જેના પુરાવામાં તેને આપણે અવંતિ પ્રદેશમાં આવી રહેલ જૈન ધર્મના રતૂપા-સાંચી રતૂપ તરીકે જે અત્યારે ઓળખાય છે અને જે પ્રદેશમાં લગભગ હ ડઝન જેટલા નાના માટા સ્તૂપા આવી રહેલ હાેવાથી જેતે સ્તૂપપ્રદેશ તરીકે પણ એાળખાવી શકાય છે તે સર્વે સ્તૂપા-પ્રત્યે પાતાના બક્તિભાવ દર્શાવવા માટે, દીપકની અલગાર પ્રગટાવવા રા. ચાલીસ હજારનું દાન દેતા નીહાળી શકીએ છીએ. આ પ્રદેશનું મહાત્મ્ય શું છે. શા માટે છે અને તેના ઇ તિહાસ શં છે તે સર્વ હકીકત આપણે પુ. ૧માં સાંચીનગર, વિદિશા નગરી, ખેસ-नगर तथा जिस्सा ते यारेना हैवास तरीके तेमक'

ખતાવી આપી છે. તેમાંથી સટીક વાંચી જવા ભલામણ છે.

<sup>(</sup>७३) આ હકીકત આપણે પૂ.ર પૃ. ૧૮૪માં ઠીકઠીક રીતે

ઉજૈનીની મહત્ત્વતા રજી કરતા વર્ણનમાં ઠીકઠીક ચીતરી ખતાવી છે. ઉપ એટલે જેમ તેણે જૈનધર્મના આ એક મહત્વપૂર્ણ ગૌરવવંતા અને અતિ પવિત્ર ગણાતા તીર્થસ્થળ તરફ પાતાની જાનફેશાની કરી ખતાવી છે. તેમ આ ગિરિનગરે-ગિરનાર પર્વતની-યાત્રાએ આવી પાતાને કતપુષ્ય માન્યા હાય તા તેમાં નવાઈ પણ કયાં છે! અને એતા દેખીતું જ છે કે, જેમ પ્રિયદર્શિન પાતે સ્વધર્મી બંધુએાના સંઘ કાઢીને (જુએ પુ. ૨ પૃ. ૩૮૨નું વર્ણન) ત્યાં યાત્રાએ આવ્યો હતા તેમ મૌર્યવંશી આદ્ય સમ્રાટ ચંદ્રગ્રુપ્ત પણ ત્યાં આવ્યા હાય; તથા સંધના મુકામ ગિરિરાજની તળેટીએ રાખ્યા હાય તે પણ બનવા યાગ્ય क छे. तेमक आवी यात्रा निभित्ते आवता यात्राण्र-ની તાત્કાલિક જરૂરિયાત તરીકે આવકું માટું (તેના ક્ષેત્રકળ માટે ટીપણ નં. હપમાં જાગો ) તળાવ જો ન બંધાવાય તા મુશ્કેલીઓ પણ ઉભી થાય તે સમજી શકાય તેવી બાબત છે. આ સધળા વિવે-ચનતા સાર એ થયા કે રાજાઓ સંધ કાઢીને તીર્થ-ધામની યાત્રાએ આવતા હતા. એટલે જ્યાં આવાં ધાર્મિક સ્મારકા નજરે પડે ત્યાં પ્રાચીન સમયે તીર્થસ્થાન હતાં એમ સમજ લેવું.

જેમ મૌર્યવંશી સમ્રાટા જૈનધર્મો હતા. તેમ ચષ્ઠણ વંશીઓ પણ તેજ ધર્મના અનુયાયી હતા તે આપણે સાબિત કરી ગયા છીએ. તેઓ પણ પાતાના આત્માને પાપમુક્ત કરી પવિત્ર થવા માટે આ તીર્થોએ આવતા તથા પુણ્ય ઉપાર્જન માટે સાધર્મિક બંધુના શ્રેયસાર્થે વિધવિધ પ્રકારનાં અનેક **ધર્મકાર્યો** કરી જતા. તેથીજ આ પ્રકારનાં કાર્યો **ચષ્ઠણવંશી** રાજ્ઞએાના હાથે કરાયાના ઉલ્લેખ, <mark>ઉપર જણાવેલ</mark> શિલાલેખ નં. ટ૮ થી ૪૨માં આપણે વાંચી રહ્યા છીએ. તા પછી એ વિચારવું રહે છે કે. **ઉપરના** પાંચ શિલાલેખમાં ખતાવેલ સ્થાના શા માટે જૈન-ધર્મનાં તીર્થસ્થળા ગણાયા છે? પાંચમાંથી ખે તા **જા**નાગઢ શહેરનાં છે. એક ગુંદાના (જે કાકિયાવાડના હાલાર પ્રાંતમાં આવેલું ગામ છે ) એક મુલવાસરના (જે કાઠિયાવાડના આખા મંડળમાં આવેલ ગામ છે) તથા એક જસદ્દણના (કાઠિયાવાડની મધ્યમાં ચાેટિ-લાના ડંગરમાં આવેલું છે); આમાંનું જુનાગઢ તા અત્યારે પણ જૈનધર્મના તીર્થસ્થળ તરીકે ભણીવુંજ છે. જસદરા તે ચાટીલા પર્વતની તળાટીમાં આવેલું છે. ત્યાં આગળ આણંદપુર નામે એક ગામ**ંકુ આ**વેલ છે. જેને મૂળરાજ સાલંકીના સમયમાં **આણંદપુર**– વર્ષ્ધમાનપુર તરીકે એાળખવામાં આવતું હતું; કેમકે ते स्थान ६५२ ते समये वर्द्धभानपुरना राज्य ध्रव-સેનની આણ હતી એટલે કાઠિયાવાડમાં જ આવેલ આહાદપુર નામનાં ત્રણ સ્થળાની એાળખ આપવામાં અરસંપરસ ગૂંચવાડા ન થઈ જાય, તે માટે તે વિશેષણ જેડાયું હતું. આ સર્વ હકીકત હડાળા તાસ્ર-પટને<sup>ુ વ</sup> આધારે મેં સાબિત કરી આપી છે.<sup>હુુ</sup> આ આહાંદપુર ગામે એક સમયે જૈનાના મુખ્ય તીર્થ-

<sup>(</sup>૭૪) જુઓ. પુ. ૧. માં ચક્રદમા (૧૪) ખવંતિના પ્રદેશનું વર્ષ્ણન; તેમાં અનેક ડેકાણે કરેલા છ્ટા છ્ટા ઇસારાએા, પારિગ્રાફા તથા ટીકાઓ.

<sup>(</sup>૭૫) એ. હં. પુ. ૮ પૃ. ૪૬ પ ક્તિ ૧૧માં તે વખતે તે તળાવમાં પહેલ ચિરાઢનું માપ આપ્યું છે (નીચે ન્યુઓ) કે જેમાં થઇને સઘળું પાણી વહી ગયું હતું. જ્યારે તે ફાટત્ ટ-કે ચિરાડની વાતથી જ પણ આપણે દંગ થઈ જઇએ તેમ છે, તા પછી આખા તળાવનું ક્ષેત્રફળ તા કેટલું યે થઈ જય તે વાદવિવાદ કરવા કરતાં કલ્પી લેવું જ જોઇએ.

તેનું માપ તેમણે આપ્યું છે:-By a breach 420 cubits long, just as many broad and 75 cubits

deep, all the water escaped=૪૨૦ કયુખીટ **લાંગા** તેટલા જ પહેાળા અને ઉપ કયુખીટ ઊંડા ચોરા પડ્યા હેાવાથી સઘળું પાણી જતું રહ્યું હતું. આમાં એક કયુખીટ એટલે ૧૫ થી ૨ કુટ ગણાય છે. એટલે તે ચીરાનું માપ આશરે ૮૦૦ શીટ લાંબુ × ૮૦૦ શીટ પહેાળું × અને ૧૫૦ શીટ ઊંડું ગણાવ્યું.

<sup>(</sup>૭૬) ત્તુઓ ઇ. એ. પુ. ૧૨ ત્તુલાઇ ૧૮૮૩ પુ. ૧૯૦ (૭૭) જૈન ધર્મપ્રકાશ નામનું ભાવનગરથી પ્રસિદ્ધ થતું માસિક સં. ૧૯૮૫ અંક પ, શ્રાવણમાસ પૂ. ૧૧૧–૧૭૪ ગુ. વ. સા. નું ઝુદ્ધિપ્રકાશ ૧૯૩૪, પૂ. ૩૧૮ થી ૩૧૨ મુંબઇનું સામાહિક 'ધી ગુજરાતી '૧૯૩૫

સ્થાન ગણાતા શત્રું જય-વિમળગિરિ-પર્વતની તળેટી આવેલ હતી. બેં એટલે જેમ ગિરનાર પર્વત આ વિમળગિરિની એક દ્વંક-શૃંગ હોવાથી બંં તેને યાત્રાનું સ્થળ ગણાવાયું છે તેમ ચાેટીલાનું આ આણંદપુર પણ તીર્યધામ જ ગણાનું હતું. તેટલા માટે ચબ્ઠણનંશી ભુપાળા ત્યાં આવ્યા જણાય છે. ચુંદા અને મુલવાસરની પવિત્રતા માટે મને પૂરી માહિતી નથી એટલે સમ-જાવી શકતો નથી. પણ સૂચના જરૂર કરી શકાય કે મુલવાસર પાસે ઉપરાક્ત વિમલગિરિના ૧૦૮ શૃંગોમાંના કાઇકનું સ્થાન હશે; જ્યારે ઓખામંડળમાં આવેલ ચુંદા ગામ, શ્રીકૃષ્ણ અને તેમના પિત્રાઇ શ્રીનેમિનાથના જીવન સાથે સંબંધ ધરાવતું કાંઇક સ્થાન હશે. ૦

આ પાંચ સ્થાન ઉપરાંત રાજ રૂદ્રદામના નામના કચ્છના અંધાઉ ગામે એક શિલાલેખ મળી આવ્યા<sup>લ</sup> છે તેમાં સાલના આંક પર (બાવન) છે. તથા તેની હડીકત પણ ધાર્મિક કાર્ય કર્યા વિશેની છે. આ સ્થાન ભદાવતી નગરી-અથવા ભદેશ્વર નામનું અતી પ્રાચીન જૈનતીર્થ<sup>્ર</sup> ગણાય છે તેની સાથે સંબંધ ધરાવતું હોય એમ દીસે છે.

વર્ણવવા ધારેલ પ્રથમના ચારે રાજાનાં વૃત્તાંત અત્ર પૂરાં થાય છે. પરંતુ એક મુદ્દો તેમના શકતી આદિના સમય, જે આપણે ચંધ્કણ સંવતના ઈ. સ. ૧૦૩ના સાબિત કર્યો કરાવેલ સમયની છે તેની સત્યતા પુરવાર કરી સત્યતાના પુરાવા આપણી કરાવેલ મર્યાદાની બહાર

જતા દેખાય છે, પરંતુ તે સાથે અન્ય ઐતિહાસિક

તત્ત્વા એવાં જોડાયલાં છે, જે અત્યારમુધીની ચાલી આવેલ માન્યતા પ્રમાણે ગણાતાં હેાવાથી ઇતિહાસના અખ્યયનમાં ગાટાળા ઉભા કરે છે. એટલે તેના ખરેખરા જો ખ્યાલ આપી દેવાય તા આગળ આવતા ઇ તિહાસના બનાવાના સમય નિશ્વયપૂર્વક ગાઠવવામાં સરળતા પડી જાય. સાથે સાથે આપણે જે નિર્ણય બાંખ્યા છે તેની વાસ્તવિકતા પણ પુરવાર થઇ જાય. ઉપરાંત જે કેટલીક ત્ર્ટિઓના ઉકેલ આવતા દેખાતા નથી તે નજરે પડતાં, ઇતિહાસની સળંગ ઇમારત ઉમી થઈ જાય છે. આવાં ઐતિહાસિક તત્ત્વા તા અનેક છે અને હશે, પણ માર્ગદર્શક થઈ પડે માટે દ્રષ્ટાંતરૂપે તેમાંના આદેક નીચે પ્રમાણે રજા કરે છું.

(૧) બ્રાતૃદામનના સમય ૨૧૧-૧૭ સુધીના<sup>૮૩</sup> ગણાયા છે, અને તેને હરાવાને ગુપ્તવશા સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્ત પહેલાએ પાતાના ગુપ્ત સંવત્સર ગતિમાં મૂક્યા છે. એટલે તે સમયથી ચબ્ક્યુવંશીઓના હાથમાંથી અવંતિની ગાદી ચાલી ગઈ કહેવાય. તે બાદ તેઓ ત્યાંથી ખસીને પાસેના પ્રદેશમાં ચાલ્યા ગયા હતા. આ બનાવના સમય ઇ. સ. ૩૧૯ના ગણવામાં આવ્યા છે. ઉપરના ૨૧૭ ચબ્ક્યુ શકને ઈ. સ. ના આંકમાં ફેરવતાં (તેની રીત માટે જુઓ પૃ. ૧૦૨) ઈ. સ. ૩૧૯ આવી રહેશે જ.

(૨) બ્રાતકામન પછી ગાદીપતિ તરીકે વિશ્વસેન (૨૧૬-૨૨૬); રૂકસિંહ બીજો (૨૨૭-૨૩૯) અને યશાદામન બીજો (૨૩૯-૨૫૪); આ પ્રમાણે તે ત્રણુનાં માત્ર નામા જણાયાં છે તે બાદ વળી સાળ વર્ષસુધી એટલે ૨૭૦ સુધી શું સ્થિતિ હતી, કેાથુ ગાદીએ હતું ઈ. તે પણ કાંઈ જાણુવામાં આવ્યું નથી. મતલબ કે

<sup>(</sup>૭૮) જુઓ જૈ. ધ. પ્રકાશ સ. ૧૯૮૫ના વૈશાખ માસના અંક નં. ૨ પૃ. પ૮ થી ૭૩ તથા અમદાવાદનું 'જૈન નથતિ' માસિક સં. ૧૯૮૮ પુ. ૧ અંક ૩ પૃ. ૮૩ થી આગળ.

<sup>(</sup>૭૯) આખા રાત્રું જય-વિમલગિરિ-પર્વત કેવડા હતા, તેનાં શિખરા કેમ છૂટાં પડયાં ઈ. હકીકતની ચર્ચા માટે જુઓ 'જૈન નગ્રતિ'ના ટી. નં. ૭૮ માં ટાંકેલ અંક.

<sup>(</sup>८०) यर्थाना प्रस'गा अपस्थित यतां न'. ७७, ७८

અને ૭૯માં ટાંકેલ સર્વ લેખામાં કેટલાંક સ્થાન <mark>વરો, છ્</mark>ટા-છ્વાયું વિવેચન કર્યું **છે. હ**જી ઘણાયે મુદ્દા તેમાં બાકી **છે.** કાઈ વખત તે વિષય વળી **હા**થ ધરી લેવારો.

<sup>(</sup>૮૧) જુઓ કેમ્પ્રિજ રાર્ટ હિસ્ટરી ઍાફ ઇન્ડિયા પૂ. ૮૨ (૮૨) આ ગામના ઉલ્લેખ માટે જુઓ પુ. ૧ પૃ. ૧૭૦ દી. નં. ૫૫

<sup>(</sup>૮૩) તુઓ. પૃ. ૧૯૧ ઉપર આપેલ ચક્ર**ણ**વરાતું વરાવુસ.

રવુદ થી ૨૭૦ સુધીના ૫૪ વર્ષના ગાળામાં, ફાવે ते। तेओ अवंतिपतिना भंडिया है क्षत्रप तरीहे रहा। હ્યાય કે કદાચ થાડેક આવે જઇ. નાતા મુલક મેળવીને તે હિપર તેઓ પાતાના અમલ ચલાવતા રહ્યા હાેય એમ દ્રેખાય છે. દરમ્યાન અવંતિષતિ તરીકે. સુપ્તવંશી ચંદ્રગુપ્ત પહેલાની તથા સમુદ્રગુપ્તની સમ્રાટ તરીકે હાક ઉગ્રતાથી વાગી રહી હતી. પરંતુ સમુદ્રગુપ્તનું મરણ ઇ. સ. ૩૭૪ (અથવા ચષ્ઠણ સંવત ૨૭૧) માં થતાં, ચંદ્રગુપ્ત ખીજો આવ્યા ત્યારે ચષ્કુલુવંશના દ્વાઇ અવશેષે–સ્વામી રૂદ્રસેન ત્રીજાએ–પાછું મહાક્ષત્રપ-પદ ધારણ કરી, < મ આસપાસના મુલક ખથાવી પાડી એર પકડ્યું લાગે છે; કેમકે તેણે પાછા સિક્રા પડા-વવાનું ચાલુ કર્યું દેખાય છે. તદુપરાંત આ સ્વામિ રૂદ્રસેન ત્રીજાના સિક્ષા ઉપર, ચંદ્રગુપ્ત ખીજાના રાજ્યા-રાહ્યાની જે ઈ. સ. ૩૭૪=ચષ્ઠ્યાયક ૨૭૧ છે તેતાજ નાનામાં નાના આંકડા પ્રસિદ્ધ થયા છે.

(3) સ્વામિ ર્દ્રસેન ત્રીજા બાદ, સ્વામિ પદધારી બીજા ત્રણ રાજાઓ થયા છે, અને તેમના સમય ૨૭૧થી ક૧૧ ગણાય છે. (માટામાં માટા આંક ૩૧ × છે; પણ ×ની જગ્યાએ ૧ હાવા જોઇએ) એટલે કે સ્વામિ પદધારી રાજાઓનું રાજ્ય ૪૦ વર્ષ ચાલ્યું છે. દરમ્યાન ચંદ્રગ્રેમ બીજો, જે કાંઇક નભળા રાજા થયો હતા, અને જેના સમયે આ સ્વામિ રાજાઓની ઉત્પત્તિ થવા પામી છે તેનું મરણ ઇ. સ. ૪૧૩માં થતાં, કુમારગુમ નામે મહાપરાક્રમી નરપતિ આવ્યો. તેણે તો આવતાં વેત જ, બીજા વર્ષે જ, ઇ. સ. ૪૧૪= ચક્રણશક ૩૧૧માં સ્વામિરાજાને ઉખેડી નાંખ્યા અને તે વંશનો અંત આણી દીધા. એટલે જ સ્વામિ રાજાના સિક્કા પણ મળતા નથી, તેમ તે વંશની સ્મન્ય ક્રાઈ વ્યક્તિ પણ દેખાતી નથી.

(૪) આ કુમારગુપ્ત પહેલાનું રાજ્ય (ઇ. સ.

(પ) સમુજ્યય છે કે ગુપ્ત સામ્રાજ્યના ત્રણ ભાગલા પડી ગયા છે. કુમારગુપ્તતે ગાદીએ આવ્યાને પંદરેક વર્ષ થયાં હશે તેટલામાં. જેમ અન્ય પરદેશીઓ પુંજાયને રસ્તે હિંદમાં ઉતરી આવ્યા હતા તેમ, હૃશ્ નામની પ્રજા તેમના સરદાર તારમાણુની આગેવાની નીચે ધસી આવી અને પશ્ચિમ તથા મધ્યહિંદના ભાગ કુળજે કરી અવૃતિમાં પેસી ગઈ. < તેના સમય b. સ. ૪૯૦ની આસપાસના નાંધી શકાશે. **તે**થી ગુપ્તવંશી નળવા કુમારગુપ્ત અવંતિથી નાશા ગયા અને સ્તેહ કારણે કે સગાં થતાં હાય તેથી, પ્રરંતુ જે પરિહાર જાતિના રાજપૂતા કનાજની આસપાસ વસી રહ્યા હતા, તેમના આશ્રયતળ વસી રહ્યો. આ રાજ-પૂતાએ તે સેવા બદલ, ઉત્તરહિંદના ગુપ્તસાબ્રાન્યના ભાગ મેળવ્યા અને પાતાનું રાજ્ય જમાવ્યું; તે રાજ્યવાળાની ગાદી કેનાજમાં સ્થાપવામાં આવી હતી ક જેના વંશમાં ઉત્તરહિંદના પ્રખ્યાત સમ્નાટ હર્ષવર્ધન થયા છે. આ વંશની ઉત્પત્તિના સમય છે. સે પે૧૦ કહી શકાય. ઉપર પ્રમાણે બે ભાગ થઇ ગયા. જ્યારે સૌરાષ્ટ અને ગુજરાત તરફના સામ્રાજ્યના જે ભાગ ખાકી રહી ગયા તે, ગુ<sup>પ્</sup>તવંશી સમ્રાટના <u>ભદારકે</u>– સૈન્યપતિએ કબજે કરી ત્યાં પાતાનું રાજ્ય સ્થાપ્યું અને વલ્લભીપુરમાં ગાદી કરી. તેના સમય પશુ

૪૧૪ થી ૪૫૬)=૪૨ વર્ષનું છે. તે પછી સમુક્ચમનું (૪૫૬થી ૪૮૦ સુધી) ૨૪ વર્ષ ચાલ્યું છે. આ બન્ને બાહુબળી હતા. તેમના રાજ્યે ગુમવંશી સામ્રાજ્ય ઉચ્ચ શિખરે પહેાંચી ગયું હતું. પરંતુ તે બાદ કુમારગુપ્ત બીજો પાછા નખળા રાજ્ય નીવડયા. એટલે તેના વખતમાં ગુપ્તવંશની પડતી થવી શરૂ થઇ શર્ધ છે. કચારે થઇ તેના આંકડા નિશ્ચિતપણ કહી શકાતા નથી, પરંતુ નીચેના નં. પમાં જણાવેલી પરિસ્થિતિથી કાંઇક અનુમાન તા કરી શકાય છે જ.

<sup>(</sup>૮૪) આ ઉપરથી સમન્નય છે કે, મહાક્ષત્રપ કરતાં ક્વામિનું પદ નીચું લાગે છે (વળી જીએા પુ. ૩ પૃ. ૧૯૭ દી. નં. ૧૪માં મેં કરેલું દીપ્પણ).

<sup>(</sup>૮૫) તેટલા માટે હુણુવ રાતી નામાવળી આ પ્રમાણે

ગાહવી શકાશે:

<sup>(</sup>૧) તારમાણ ઈ. સ. ૪૯૦ થી ૫૧૦=૨૦

<sup>(</sup>ર) મિહિરકુલ (સદર) પા∘ થી પાલ્રલ સ્ક્રેલ

તારમાણની ચડાઇવાળા ઇ. સ. ૪૯૦ના કે એકાદ બે વર્ષ પાછળના નોધી શકાય. આ પ્રમાણે ગુપ્ત સામ્રાજ્ય ત્રણ વિભાગે વહેંચાઇ ગયું છે.

(१) ત્રણમાંથી વલ્લભીવંશના રાજ્યોનો ઇતિહાસ તો પ્રસિદ્ધ થઇ ચૂક્યો છે; દૂણપ્રજનું શું થયું તે માટે નીચેની કલમ તં. ૭ જુઓ. જ્યારે કનાજવાળા ભૂપાળામાં સમ્રાટ હર્ષવર્ધન મહાપરાક્રમો થયો હતો. પણ તે નિર્વેશ યુજરી જવાથી, તેની ગાદી તેની ખહેનના વંશમાં ગઈ હતી. તેના ખનેવીનું નામ મૃહવર્મન<sup>્ ૧</sup> હતું, તે મૌખરી જાતના (સમજ્ય છે કે તેઓ મગધના સંત્રોજીની એક શાખા હાય કે, કદાચ મૌર્યક્ષત્રિયની પેટાશાખા પણ હાય) ક્ષત્રિય હતા. ગૃહવર્મનના પુત્ર ભાગવર્મન અને તેના પુત્ર યશાવર્મન થયો. આ યશાવર્મનના તથા તેના પુત્ર આપ્રદેવના સમયે સિદ્ધસેન દિવાકર, ખપ્પસદ્ધિત, વાક્પતિરાજ આદિ વિદ્વાનો થઇ ગયાનું અપાણે જાણી ચૂક્યા છીએ. આ યશાવર્મન ભઢ પરાક્રમી થયો હતો તેવી વિક્રમા-દિત્યનું બિફદ તેને મળ્યું હતું. ઇ. ઇ.

(૭) તં. ६ ની દલોલવાળા તારમાણે અવંતિપતિ ખન્યા પછી, તથા તેના મરણ ખાદ તેના પુત્ર મિહિરકુલે, પાતાના તાખાની આખીએ પ્રજા ઉપર જેટલા ખન્યા તેટલા ત્રાસ અને જુલમ વર્તાવ્યા હતા. ગામા લુંટી કરીને ખાળી નાંખી ઉજ્જડ ખનાવ્યાં હતાં તથા અકથનીય દમન ચલાવ્યે ગયા હતા; જે ઉપરથી પ્રજાએ સંગૃદિત થઈ તેલ્લ ઈ. સ. ૫૩૧-૩ માં આછુ પર્વત ઉપર મંત્રણ ચલાવી જૂલ્મ કરનારી રાજસત્તાના સામના કરવાના નિરધાર કર્યો

તથા અગ્નિ સાક્ષીએ પ્રતિજ્ઞા લીધી. જેમાંથી અગ્નિ-કૂલીય રાજપૂતાની ચાર શાખા ઉદ્દલવી. લ્લ્લ આ સર્વ રાજપૂતાએ એકત્રિત ખની યુદ્ધ આદર્યું અને મિહિરકુલ તથા તેની આખીયે દૂણ પ્રજ્યના નાશ કરી નાખ્યા જેયી ઇ તિહાસને પાને ક્રીને તેમનું દર્શન અદશ્ય થવા પામ્યું છે. આ યુદ્ધની ક્રેટલીક હ્રક્ષીકતનું વર્ણન પુ. ઢ પૃ. ૩૯૦-૯૧ ઉપર આપણે કરી પણ ખતાવ્યું છે.

(૮) ચષ્ડેણ વંશીઓનું રાજ્ય પૂર જોશમાં ચાલી રહ્યું હતું, ત્યારે વચ્ચે (જુએ**ા પૃ. ૧૯૧ ઉપર તેમની** વંશાવળી; તેમાં જ્યારે આઠમા દામસેન અને નવમા યશાદામન વચ્ચે કેટલી યે નામધારી વ્યક્તિએા થર્પ ગર્પ છે ત્યારે) શકે ૧૫૮ થી ૧૬૧ સુધી=ઇ. સ. ૨૬૧થી ર૬૪ના ત્રણ વર્ષના ગાળામાં આભિર જાતિના ઇશ્વરદત્ત નામે તેમના સૂખા થયા હતા તેને ગાદાવરી મુખ આગળના પ્રદેશ ઉપર હકુમત ચલાવવા નીમ્યો હતા. તે પાતાના ઉપરી રાજકર્તાએાની નખળાઇના લાભ લઇને સ્વતંત્ર ખન્યા હતા તથા તેણે મહાક્ષત્રપપદ ધારણ કરી પે!તાના વંશ ચલાવ્યા હતા. જો કે આ આભિર રાજ્યો બહુ પ્રકાશિતપણે બહાર આવ્યા દેખાતા નથી, કેમકે તેમના ઉપરીએ। અવ'તિપતિ તરીકે જીવતા જાગતા ખેઠા હતા જ. પણ ગુપ્તવંશી-એાની છેવટની સત્તા પાછી જ્યારે કુમારગુપ્ત બીજાના સમયે નખળી પડી કે, તે સમયના જે આભિરપતિ ધરસેન હતા તેણે ગાદીના સ્થાન ઉપરથી ત્રૈકટક વંશનું નામ ધારણ કરી. વિશેષ સ્વતંત્રપણે રાજ્ય કરવા માંડયું હતું. આ સર્વ હકીકત પુ. ઢ પૃ. ૩૭૫ થી ૩૮૪ સુધીમાં જણાવી દેવાઈ છે.

<sup>(</sup>૮૬) આ વ શની નામાવળી માટે પુ. ૧ પૃ. ૧૮૭ની દીકામાં જુઓ. તથા તેમને લગતી અન્ય હુકાકત માટે પુ. ૩ પ્ર. ૩૯૧ અને તે પાના ઉપરની ટી. ન. ૨૫ જુઓ.

<sup>(</sup>૮૭) જુએા પુ. ૩ પૃ. ૭૨ તથા ૨૬૨

<sup>(</sup>૮૮) સામાન્ય આપત્તિકાળે, પ્રજાએ આપસઆપણના સર્વ ભેદલાવા ભૂલી જઇને તથા સંગક્તિ ખનીને, ત્રાસ વર્તાવતી સત્તા સામે કેવી રીતે ઝુઝુમતું પડે છે અને પરિણામે દ્તેહને કેવી રીતે વરાય છે તેના આ એક દર્શાત સમજવા.

<sup>(</sup>૮૯) આ ચાર શાખાનાં નામ તથા તેમને લગતી કેટલીક બીજી હડીકત વિશે પુ. ૩ પૃ. ૩૯૦ ટી. નં. ૨૨ જીઓ.

અહીંથી રાજપૂતાની ઉત્પત્તિ થયાનું નેંધી રાકારો. સમજ્ય છે કે અત્યાર સુધી જે કાર્ય ક્ષત્રિયવર્ગ ઉપાડી રહ્યો હતા તે કાર્યની સુપ્રત-હવેથી પ્રજારક્ષણની ચાંકી કરવાના પ્રયાની-સ્વશીરે ઉપાડી લેવાની પ્રતિજ્ઞા અગ્નિની સાક્ષીએ આ રાજપૂતવર્ગે કરી લીધી હતી.

ઉપર પ્રમાણે ઉત્તર અને મધ્ય હિંદનું પ્રખર મક્તિશાળી અને જેનું નામ સાંભળતાં પણ દુશ્મનોને કંપારી છૂટતી હતી તેવું અવંતિનું સામ્રાજ્ય ઈ. સ. પાંચમી સદીના અંતે વેરવિખેર થઇ જવા પામ્યું હતું. તે એટલે સુધી કે તે સમય બાદ 'અવંતિનું સામ્રાજ્ય' એવા શબ્દા ઈતિહાસમાંથી ભૂંસાઈ જ ગયા કહેવાશ; મતલખ કે પૂર્વના મગધ સામ્રાજ્યે જેમ મૌર્યક્ષત્રિયની સત્તાના ઝંડા છેલ્લા ઉપાડીને પછી કાંઇની સ્વતંત્રતા કખૂલ રાખી નથી, તેમ આ અવંતિ સામ્રાજ્યે પણ ગુપ્તવંશી સમ્રાટની એકછત્રી સત્તા કૃષ્ણ રાખી નથી, તેમ આ અવંતિ સામ્રાજ્યે પણ ગુપ્તવંશી સમ્રાટની એકછત્રી સત્તા કૃષ્ણ દીધા પછી બીજા કાંઈ સમર્થ અને સ્વતંત્ર રાજ્યની બૂંસરીના ભાર વહન કર્યો નથી. સામ્રાજ્યને ખદલે નાનાં શક્તિશાળી રાજ્યોના શાસન આ બન્નેએ જરૂર ભાગવ્યાં છે ખરાં, પરંતુ સામ્રાજ્ય તરીકેની તેમની મહત્તા જે હતી તે તો ગઈ તે ગઈ જ.

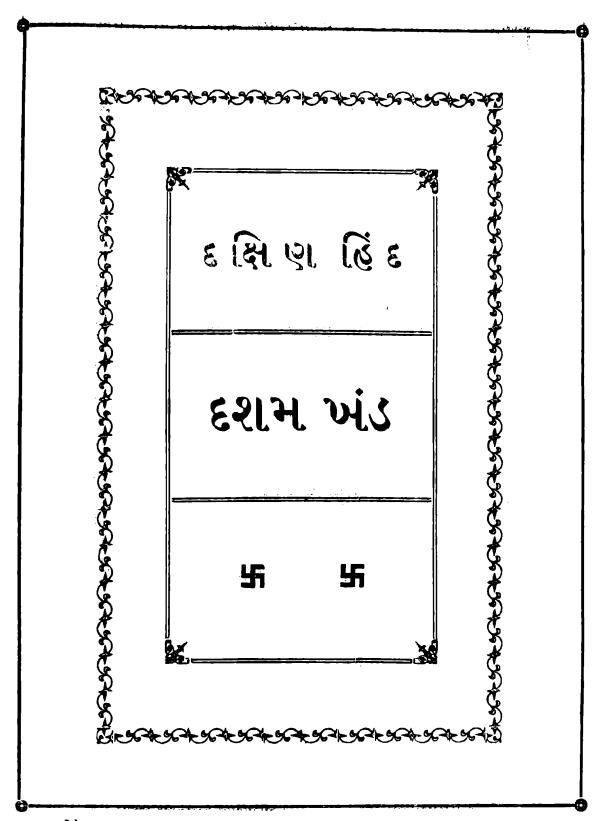
આ છેલ્લા પારિત્રાકૃતી આઠ કલમામાં આપણું અનેક નવાં તત્ત્વો જાહેર કર્યા છે તથા ચાલુ હિંદી ઇતિહાસમાં તુટતી સાંકળા કયાં આગળ સાંધી શકાય તેમ છે તે રાર્વ સંક્ષિપ્તમાં જણાવી દીધું છે. વળી કશાનવંશ અને ચબ્હુલંશને લગતી અનેક હકીકતા તેમના વૃત્તાંતમાં ખનતી કાશીપથી પુરાવા તથા દલીલા આપીને સાખિત કરી આપી છે. એટલે ભારતીય ઇ તિહાસના અંધકારમય ગણાતા ફૂટ પ્રશ્નોના તેમાંથી ઉકેલ જો નીકળી આવશે તા મારા પ્રયત્ન સફળ થયેલ માનીશ.

દરેક પુસ્તકતા અંતમાં સંપૂર્ણ માહિતી સાથે સમયાવળી ગાહવાય છે, તેમ આ પુસ્તકમાં પણ કરવાની તેા છે જ. પરંતુ આ નવમ ખંડનું પરિણામ તુરતા તુરત નજરે લઇ શકાય તે માટે તેવી એક સંક્ષિપ્ત મમયાવળી નીચે ઉતારી છે.

| 103થી ૧૨૬ કનિષ્ક પહેલા ૧૩૨ મથુરાતા શિલાલેખ (સદરતા) 103 કશાન સંવતની સ્થાપના કનિષ્ક પહેલાએ કરી 103 ચક્ષણ શકની સ્થાપના કનિષ્ક પહેલાએ કરી 104 ચક્ષણ પાતે કરી છે. પણ તેના આરંભ ચક્ષણ પાતે કરી છે. પણ તેના આરંભ પાતાના પિતા ક્ષત્રપ ધ્ધમાતિક જ્યારથી ૧૩૨-૧૪૨ કશાન બીજાની સગીર વયમાં) 104 પાતાના પિતા ક્ષત્રપ ધ્ધમાતિક જ્યારથી ૧૩૨-૧૪૨ કશાન બીજાની સગીર વયમાં) 105 સારનાથના શિલાલેખ (રાજા કનિષ્ક ૧૩૨-૧૪૨ કશાન બીજાની સગીરાવસ્થામાં, રાજસત્તા પ્રહ્યુ કરી ત્યારથી ગણ્યા છે રાજ હવિષ્ક એજંટ તરીક મથુરાતા શિલાલેખ (હુવિષ્કનો સાદા પહેલાના) 105 સારનાથના શિલાલેખ (રાજા કનિષ્ક ૧૩૬ મથુરાતા શિલાલેખ (હુવિષ્કનો સાદા રાજકર્તાના પદ્ધકત) 106 સત્રપ ધ્ધમાતિકનું મરણ થતાં, તે પદ ઉપર તેના પુત્ર ચક્ષણ નીમાયા ૧૫૯ ઉપર તેના પુત્ર ચક્ષણ નીમાયા ૧૫૯ ઉપર તેના પુત્ર ચક્ષણ નીમાયા ૧૧૧ માણિક યાલાના શિલાલેખ (રાજા કનિષ્ક બીજાની સાથે ચષ્પણની મૃતિ નાકળા છે તેના નિર્માણ કાળ ચુલ્યાલના શિલાલેખ (રાજા કનિષ્ક પહેલાના)) 108 માણિક યાલાના શિલાલેખ (રાજા ચુલ્યાના સાથે ચષ્પણની મૃતિ નાકળા છે તેના નિર્માણ કાળ ચુલ્યાલના શિલાલેખ (રાજા ચુલ્યાના રાજ તરીક પહેલાના રાજા તરીક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           | કંડક્સીઝ પહેલા<br>કંડક્સીઝ ખીજો                                                                             | १२७<br>१२८<br>१३१ | ઈસાપુરતાે શિલાલેખ(રાજા વાસિષ્કનાે)<br>કનિષ્ક બીજાતા જન્મ<br>સાંચાતા શિલાલેખ(રાજા વાસિષ્કનાે) |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10-3થી ૧૧૭ ક્ષત્રપ ધ્યમાતિક ૧૩૨ ચર્લ્ડણ ક્ષત્રપતે મહાક્ષત્રપપદે ચડા- ૧૦૩ કૃશાન સંવતની સ્થાપના કનિલ્ક પહેલાએ કરી ૧૦૩ ચક્ષ્ણશકની સ્થાપના ઈ. સ. ૧૪૩માં ૧૩૨–૧૪૨ ચલ્લામાં આવ્યો (જો વાસિલ્કના મરણ સમયે થયા હાય તા) ૧૦૩ ચક્ષ્ણશકની સ્થાપના ઈ. સ. ૧૪૩માં ૧૩૨–૧૪૨ ચલ્લાના મહાક્ષત્રપ પદના સમય (રાજ કૃશાન ખીજની સગીર વયમાં) પાતાના પિતા ક્ષત્રપ ધ્યમાતિક જ્યારથી ૧૩૨–૧૪૨ કૃશાન ખીજની સગીરાવસ્થામાં, રાજસત્તા પ્રહણ કરી ત્યારથી ગણ્યો છે રાજસત્તા પ્રહણ કરી ત્યારથી ગણ્યો છે રાજકર્તાના પદ્યુક્ત ) ૧૦૬ સારનાથના શિલાલેખ (રાજ કનિલ્ક ૧૩૬ મશુરાના શિલાલેખ (હુવિલ્કનો સાદા રાજકર્તાના પદ્યુક્ત ) ૧૧૨ મશુરાના , (સદરના) ૧૪૨ કૃતિલ્ક ખીજના રાજ્યાબિયેક થયા તથા તે સમયે મહાક્ષત્રપ ચલ્લાનો પદ્યુક્ત ) ૧૧૧ માલ્યુક્ત મરણ થતાં, તે તથા તે સમયે મહાક્ષત્રપ ચલ્લાનો ૧૧૧ વર્લાને સાથે સલ્લાનો સાથે સલ્લાનો સ્તિ નાક્ષ્યા સાલાલેખ (રાજ કૃતિલ્ક પોજના સાથે સલ્લાનો સાથે સાથે સાથે સાથે સાથે સાથે સાથે સાથે |           |                                                                                                             | 982               | •                                                                                            |
| ૧૦૩ ચક્રણશકની સ્થાપના ઈ. સ. ૧૪૩માં ૧૩૨–૧૪૨ ચઠ્ઠણના મહાક્ષત્રપ પદતા સમય ચક્રણે પાતે કરી છે. પણ તેના આરંભ પાતાના પિતા ક્ષત્રપ ધ્વમાતિક જ્યારથી ૧૩૨–૧૪૨ કશાન બીજાની સગીર વયમાં) પાતાના પિતા ક્ષત્રપ ધ્વમાતિક જ્યારથી ૧૩૨–૧૪૨ કશાન બીજાની સગીરાવસ્થામાં, રાજ હવિષ્ક એજંટ તરી કે મથુરાના શિલાલેખ (હુવિષ્કના સાદા પહેલાના) ૧૪૨ મથુરાના શિલાલેખ (હુવિષ્કના સાદા રાજકર્તાના પદયુક્ત ) કનિષ્ક બીજાના રાજ્યાબિષેક થયા તથા તે સમયે મહાક્ષત્રપ ચષ્ઠણને પદ ઉપર તેના પુત્ર ચક્રણ નીમાયા સ્વતંત્રતાની બક્ષાસ મળી કનિષ્ક બીજાની સાથે ચઠ્ઠણની મૂર્તિ નીકળી છે તેના નિર્માણ કાળ કનિષ્ક પહેલાના) ૧૪૨ ચઠ્ઠણ અવંતિપતિ બન્યા કનિષ્ક પહેલાના રાજ તરીકે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ૧૦૩થી ૧૧૭ | ક્ષત્રપ <sup>દ</sup> ષમાતિક<br>કુશાન સંવતની સ્થાપના કનિષ્ક                                                  | 932               | વવામાં આવ્યા (જો વાસિષ્કના મરણ                                                               |
| 10 દ્દ સારનાથના શિલાલેખ (રાજ કનિષ્ક ૧૩૬ મથુરાના શિલાલેખ (હુવિષ્કના સાદા પહેલાના) 11 મથુરાના , (સદરના) ૧૪૨ કનિષ્ક ખીજાના રાજ્યાલિષેક થયા તથા તે સમયે મહાક્ષત્રપ ચષ્ટલુને પદ ઉપર તેના પુત્ર ચકલ્યું નીમાયા ૧૪૨ કનિષ્ક ખીજાની સાથે ચષ્ઠલુની મૂર્તિ ૧૧૭-૧૩૨ ચકલ્યુનું ક્ષત્રપપદ ૧૪૨ કનિષ્ક ખીજાની સાથે ચષ્ઠલુની મૂર્તિ ૧૨૧ માલ્યુક્ચાલના શિલાલેખ (રાજા કનિષ્ક પહેલાના) ૧૪૨ ચષ્ઠલું અવંતિપતિ બન્યા અપ્ર ૧૫૩ સાદા અવંતિના રાજા તરીકે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9 • 3     | ચંક્રણશકની સ્થાપના ઈ. સ. ૧૪૩માં<br>ચક્રણે પાતે કરી છે. પણ તેના આરંભ<br>પાતાના પિતા ક્ષત્રપ ધ્વમાતિક જ્યારથી |                   | (રાજા કુશાન ખીજાની સગીર વયમાં)<br>કુશાન ખીજાની સગીરાવસ્થામાં,                                |
| 11ર મહુરાતા ,, (તારાજ) 19६-७ ક્ષત્રપ ધ્યમાતિકનું મરણ થતાં, તે તથા તે સમયે મહાક્ષત્રપ ચષ્દણને પદ ઉપર તેના પુત્ર ચષ્ઠણ નીમાયા સ્વતંત્રતાની ખક્ષીસ મળી કનિષ્ક ખીજાની સાથે ચષ્ઠણની મૂર્તિ 1૧૭-૧૩૨ ચષ્ઠણનું ક્ષત્રપપદ ૧૪૨ કનિષ્ક ખીજાની સાથે ચષ્ઠણની મૂર્તિ 1૨૧ માણિક ચાલના શિલાલેખ (રાજા નીકળી છે તેના નિર્માણ કાળ કનિષ્ક પહેલાના) ૧૪૨ ચુઠણ અવંતિપતિ ખન્યા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 908       | સારનાથના શિલાલેખ (રાજા કનિષ્ક                                                                               | 935               | મથુરાતા શિલાલેખ (હુવિષ્કતા સાદા<br>રાજકર્તાના પદ <b>યુક્ત</b> )                              |
| ૧૧૭-૧૩૨ ચક્ષ્યુનું ક્ષત્રપપદ ૧૪૨ કનિષ્ક બીજાની સાથે ચષ્ઠેશુના મૂત<br>૧૨૧ માશિકચાલના શિલાલેખ (રાજા નીકળી છે તેના નિર્માણ કાળ<br>કનિષ્ક પહેલાના) ૧૪૨ ચહ્યા અવંતિપતિ બન્યા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           | ક્ષત્રપ ધ્યમાતિકનું મરણ થતાં, તે                                                                            | <b>૧</b> ૪૨       | તથા તે સમયે મહાક્ષત્રપ ચષ્ઠ <b>્યને</b><br>સ્વતંત્રતાની બક્ષીસ મળી                           |
| ૦ - આવેલના રાખ તરીક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           | ચષ્ઠણનું ક્ષત્ર૫૫દ<br>માહ્યુકચાલના શિલાલેખ (રાજા                                                            |                   | નીકળી છે તેના નિર્માણ કાળ<br>ચપ્ઠણ અવંતિપતિ ખન્યા                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 924-32    | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                       | १४२–१५२           | ચષ્ક્રશુ; અવંતિના રાજા તરીકે                                                                 |

| <b>₹₹४</b><br>1४२–1 <i>६८</i><br>1४४ | ક્રેડલીક સમયાવળી                                            |         | [ નવમ ખંડ                                                                   |  |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------|---------|-----------------------------------------------------------------------------|--|
|                                      | કનિષ્ક બીજો મથુરાપતિ તરીકે<br>આરાતા શિલાલેખ (કનિષ્ક બીજાતા, | १५४     | વર્ડકના શિલાલેખ (મઢારાજ્યધિરાજ<br>હુવિષ્કનો )                               |  |
|                                      | મહારાજ્યધિરાજ પદ યુક્ત )                                    | ६३ १    | મથુરાનો શિલાલેખ ( સદરના )                                                   |  |
| १४५                                  | ચષ્ઠણે અંધ્રપતિને હરાવીને તુંગલદા                           | १८६–२३६ | વાસુદેવ પહેલાનો રાજ્યકાળ                                                    |  |
|                                      | સુધી હઠાવી મૂકયેા                                           | २३६–२८२ | કુશાનવંશના સાત અંતિમ રાજઐાને                                                |  |
| ૧૫૨                                  | ચષ્ઠેણુનું મરણ-જયદામન મહાક્ષત્રપ(?)                         |         | રાજવહીવટ                                                                    |  |
| ૧૫૨                                  | જયદામનનું મરણ (?) રૂદ્રદામન મહા-<br>ક્ષત્રપ બન્યો           | २८२     | સુપ્તવંશના વ્યા <b>દ્યપુરૂષે કુશાન</b> વંશને<br>અંત આહ્યા તથા પાતે મથુરાપતિ |  |
| ૧૫૨–૧૭૫                              | રૂદ્રદામન મહાક્ષત્રપનું રાજ્ય                               |         | બન્ધા                                                                       |  |





## દશમ ખંડ

### પ્રથમ પરિચ્છેદ

ચેદી વંશની ઉત્પત્તિ તથા વિભાગા

- (१) क्षेभराज
- (२) वृद्धिराज

## द्वितीय परिष्छेद

(૩) ખારવેલ; લિખ્ખુરાજ; ધર્મરાજ

तृतीय परिव्छे ६

(ખારવેલ ચાલુ)

ઢાથીગુંફાના શિલાલેખ

ચતુર્થ પરિચ્છેદ

( भारवेस यासु )

મહાવિજય પ્રાસાદ અને જગન્નાથપુરીની મૂર્તિએા

પંચમ પરિચ્છેદ

( ખારવેલ ચાલુ)

- (૪) વક્કચીવ
- (૫) મયુરધ્વજ

ચેદી વંશના અંત



# પ્રથમ પરિ<sup>ર</sup>છેદ

## ચેદિવંશ

दूं इसारः — शिहिश — पुस्तक पहेलामां आपेल वर्णं नने। संक्षिप्त सार आपी अत्रेना विवेशन साथ लेडी आपेल अनुसंधान — शिह नामने। (हेश तथा वंश अत्रेनी) परस्पर संणंध तथा तेमनी अपिता आपेली समल — शिह नाम नथी है। हिशनं, हातिनं है स्थाननं, छतां ते नाम हैम अस्तित्वमां आव्युं तेनां आपेल अनुमाने। — शिह वंशना त्रष्य विकाशनो आपेल प्याल — शिह हेशनी सीमानं आपेल वर्णंन — करकंड महाराजना मरख्यी मांडीने राज क्षेमराजना राज्यारं सुधीनी हिंतं हेशनी राजकीय परिस्थितिन। आपेल श्वितार —

- (૧) ક્ષેમરાજ—તેના વંશની આપેલ સમજ તથા મહામેઘવાહન સાથે જોડી ખતાવેલ કુટુંખ સંબંધ—તેનાં ઉમર, રાજ્યકાળ તથા રાજ્યવિસ્તારની કરેલ ચર્ચા— તેના પાટનગરનું ખતાવેલ સ્થાન તથા તેની ફેરબદલી સાથે તેના ધર્મની પ્રભાવિકતાના ખતાવેલ સંબંધ—નંદિવર્ધને કલિંગ ઉપર ચઢાઈ કરી હતી તેના હેતુ રાજકીય કે ધાર્મિક, તેની કરેલ ચર્ચા—
  - (२) वृद्धिशाक-तेतुं छवनवृत्तांत--

THER WAY.

માથે ઉડાવેલ સકળ ભારતીય ઇતિહાસના આલે-ખનમાંના એક હજાર વર્ષમાં જે જે રાજ્યોએ પાતાની કારકીદીં ઉત્તરહિંદમાં સ્થાપી હતી

પૂર્વ નિવેદન તે તે સર્વેના વંશને લગતા હેવાલ અત્યાર સુધી આપણે રજા કરી

ગયા છીએ. અત્ર નાના માટા સર્વે રાજ્યાનું વર્ણન પૂર્વ થાય છે. સગવડતાના કારણે તથા ખરાબર સમજ શકાય તે સારૂ તેના નવ ખંડ પાડવામાં આવ્યા હતા. હવે આપણે ઉત્તરહિંદ છાડીને વિંધ્યાપર્વતની દક્ષિણે આવેલ લાગ, જેને દક્ષિણહિંદ તરીકે ઓળખવામાં આવે છે તેનું વર્ણન હાથ ધરીશું.

વિસ્તાર અને ક્ષેત્રકૂળની દ્દષ્ટિએ જોતાં, ઉત્તરહિંદ અને દક્ષિણ હિંદ લાલે લગલગ સરખા છે એમ કહી શકાશે. છતાં ઉત્તરહિંદમાં રાજકર્તાવશનું તથા તેના અનેક અનુસંધાનાનું જે વૈવિષ્ય દેખાયું છે તેવું આ દક્ષિણહિંદના વર્ણનમાં આપણને દેખાશે નહીં. તેનાં અનેક કારણા છે. પ્રથમ નજરે સંસ્કૃતિનું ક્ષપંએ. સંસ્કારદ્દિના વિચાર કરીશું તા પુ. ૧ના પ્રથમ પરિચ્છેદે જ જણાવી ગયા છીએ કે ઉત્તરહિંદ તે સમયે આયંદેશ તરીકે ઓળખાતા હતા અને દક્ષિણહિદ અનાર્વદેશ તરીકે જાણીતા હતા. એટલે કે એકમાં આર્ય સંસ્કૃતિ સંપૂર્ણ દરનને ખીલી રહી હતી ન્યારે બીજામાં તેના તદ્દન અભાવ જ હતા; નહીં કે તેનાથી ઉલટ પ્રકારની હતી. પરંતુ જેમ જેમ એક ખીજના પરિ-ચયમાં આવવાને સંજોગાએ યારી આપી તેમ તેમ પહેલાની પ્રંસ્કૃતિએ ખીજાના ઉપર પાતાની છાપ જમાવવા માંડી. એટલે તે ખીજાએ તેનાથી માહિત થઇને તેને ત્રહણ કરવા માંડી તથા ધીમે ધીમે પાતામાં ખૂબ ખૂબ ઉતારી દીધી. જેના પરિણામે તે પણ આર્ય તરીકે એાળખીતી થઈ ગઈ. ઉપર પ્રમાણે **ભાર્યસંસ્કૃતિના પ્રવાઢ અનાર્ય પ્રદેશમાં પેસી જ**વા લાગ્યા હતા તેના કારણમાં રાજકીય સ્થિત જ કહી શકાય. ક્રેમકે ઉત્તરહિંદના જે રાજવંશા દક્ષિણ ઉપર સ્વામિત્વ મેળવવા ચડાઈ લઈ ગયા હતા તેઓએ ત્યાં છત મેળવીને પાતાનાં સંસ્થાના વસાવવા માંડ્યાં હતાં એટલે ત્યાં તેમના કાયમા વસવાટ થવાને લીધે.

મૂળ વતનીઓની સાથે ધાટા પરિચયમાં આવી રહ્યા હતા. પરિશામે તેમના રીતરિવાને અને રાહરસમા પેલા પરાજીત થઇ રહેલ મૂળવતનીમાં આમે જ થવા મંડ્યા હતા. અને હંમેશાં નિયમ છે કે. જેવા રાજ્ય તેવી પ્રજા, તે પ્રમાણે શાસિતપ્રજા શાસકપ્રજાના જેવી જ રીતભાતમાં અને રહેણીકરણીમાં ક્રી જવા લાગી હતી. એટલે જે અનાર્ય હતી તે ક્રમેક્રમે આર્ય થઈ ગઈ એટલં જ નહીં પણ એકખી જાતા ભેદ હતા તે ભૂંસાતા ગયે৷ અને પછી તે৷ અનાર્ય ક્રાેને કહેવાય તે જ એક કાયડા ખની રહ્યો. મતલબ કે સારાએ દક્ષિણર્હિદ સંસ્કારી ખની જતાં, તેમાં પણ પાંચમા આરાની અસર પ્રવેશવા માંડી; જમીન પ્રાપ્તિની લાલસા ઉદ્વસવી; અરસપરસ લડવા માંડ્યું. જયપરાજયની કિંમત અંકાવા માંડી; કાણ ઉતરતા, કાસ હલકા, કાસ ખંડિયા, કાસ ઉપરી તથા કાંણ માટા કે કાંણ નાના; તેવી તેવી ભાવનાના જન્મ થઇ ગયા. અને તેમાંથી રાજવંશા ઉભા થયા.

लें अभपणे अहीं संरक्षति विशेनुं वर्शन करवा એકા નથી. પરંત્ર ઉપર પ્રમાણે દક્ષિણહિંદમાંના અનાર્યના પલટા આર્યમાં થયાનું જાણવું. તે પરિવર્તન કરનાર તત્વનું ખીજ આર્યમાંથી એટલે કે ઉત્તર-હિંદમાંથી જ આવેલું કહેવાય. રાજકારણના વિચાર કરતાં. ઉત્તરહિંદના રાજકર્તાઓએ દક્ષિણમાં પાતાનં આધિપત્ય જમાગ્યા ખાદ, તે પ્રદેશમાં તેના વહીવટ ચલાવવાને પાતાના સૂત્રાએા નીમવાનું ધારણ ચાલુ કર્યું હતું. આ સૂત્રાએા કેટલાક પ્રસંગે પાતાની જ જાતિના અન્યજના અને કેટલાકમાં તા પાતાના <mark>અં</mark>ગત અને નિકટના સગપણ ધરાવનાર પણ હતા. પરંતુ રાજ્યલાભ જ્યાં પ્રગટ થાય છે ત્યાં કાર્ક પ્રકારના બંધ તેને નડતા નધા: ત્યાં તા કેવળ સ્વાર્થ અને આપમતલમ ક્રેમ સધાય તેજ નીતિ પ્રધાનપણે વર્તી રહે છે. એટલે જે સુખાપદે નીમાયા હતા તેઓ જેમ જેમ સગવડ પડતી ગઈ તેમ તેમ સ્વતંત્ર ખની ખેઠા. આ ઉપરથી સમજારો કે દક્ષિણહિંદમાં પણ માટેભાગ રાજકીય અંકુશ તા ઉત્તરહિદના જ હતા, પરંતુ થાડા ભાગમાં સ્વતંત્ર વ્યધિકાર ભાગવનારના ઉદ્ભવ પહ

શ્રુઇ જવા પામ્યા હતા. આ કારણથી ઉત્તરહિંદના કરતાં દક્ષિણહિંદના ઇતિહાસ એટલા બધા અટપટીઓ અને ગુંચવણકર્તાનથી. ઉપરાંત સ્વતંત્ર અધિકારીપદે 'બિરાજીત થનાર વર્ગ, સંખ્યામાં પણ જાૂજ જ રહે, એટલે ત્યાંના રાજકર્તાના વંશ આમે અલ્પ સંખ્યામાં જ કહેવાય. તેવા વંશના આંક પણ જો નાના માટા ગણવા ખેસીએ તા ધણાએ થઈ જાય, પરંતુ આપણે ते। के वर्धान धरवानं रहे छे ते साम्राज्य केवा અતિ વિસ્તારવાળી ભ્રમિના અધિષ્ઠાતા ખનવા પામ્યા હાય તેયાનું, એટલે તેવા તા અતિઅલ્પંજ ગણાશે. આપણે કહી દઇએ કે માત્ર બે વંશ જ તેવા છે. એક કલિંગ સામ્રાજ્યના અને ખીજો આંધ્ર સામ્રાજ્યના. પ્રથમવાળા સામ્રાજ્યના ભાકતાને ચેદિવંશ તરીકે, અને ખીજાના ભાકતાને શતવહનવંશ તરીકે ઇતિહાસ-કારાએ ઓળખાવેલ છે. તેથી આપણે આ બે વંશના મૃતિહાસ હવે આલેખવા રહેશે.

વિસ્તારની દૃષ્ટિએ જો વિચારીશું તા આ એમાંથી પ્રથમ નંબર એક કાળ તા ચેદિવંશના જ આવે છે, પરંતુ રાજકીય કાંખૂ જળવાઈ રહ્યાના સમયની અપેક્ષાએ વિચારીશું તા ઉચા નંબર શતવાહનવંશના આવી પડે છે. એટલે કાનું વર્ણન પ્રથમ હાથ ધરવું તે એક પ્રશ્ન રહે છે. પરંતુ જે સમયે વંશની આદિ થવા પામી હાય તેની ગણત્રીએ જ્યારે આપણે ઉત્તરહિદમાં કામ લેવાનું કાંઇક ધારણ અંગિકાર કરીને જાળવી રાખ્યું છે. ત્યારે અહીં પણ તેજ પ્રથાને વળગી રહીને પ્રથમમાં આપણે ચેદિવંશનું વૃત્તાંત આદરતું રહે છે.

પુ. ૧માં કલિંગદેશનું વર્ણન આપતાં પૃ. ૧૬૩થી ૧૭૬માં સાબિત કરી ગયા છીએ કે તે પ્રદેશના એક સમયના રાજા અપુત્રિયા મરણ પામવાથી દેશના રીતરિવાજ પૂર્વના ટૂંક પ્રમાણે પંચદિવ્ય સહિત હાથણી પરિચય **इे**रववामां आवी ढती अने के

પુરુષને શીરે જળ કળશ સંપૂર્ણ ઠલવવામાં આવ્યો હતા

ચેદિવંશ (१) त्रिक्षिंग शण्हना विशेष निश्पक्ष भाटे व्या भंडमा તેને રાજગાદીએ બેસારવામાં આવ્યા હતા. તેનું પ્રાસંગિક નામ મહારાજા કરકંડુ હતું. વળી તેજ પુરતકે પૃ. ૧૩૮થી ૧૪૮ સુધી મહાકાશલ ઉર્ફે અંગ-કુશસ્થળ દેશનું વર્ણન આપ્યું છે. તેમાં એમ સાબિત કરી ગયા છીએ કે ત્યાંના દધિવાહન રાજાની પદ્માવતી રાણીના પેટે આ કરકંડુના જન્મ થયા હતા. પણ કાળ**ની** વિચિત્રતાના અંગે તે પાતાના જનક અને જનનીથી વિખુટા પડીને ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે કર્લિંગપતિ થઇ ખેઠા હતા. પરંતુ આગળ જતાં અને રાજદ્વારી કારણ ઉપસ્થિત થતાં, પડાેાશી રાજ્યના સ્વામિ એવા પાતાના જ પિતા, ઉપરાકત મહાકાશલ ઉર્ફે અંગપતિ દધિવાહનના રાજ્ય ઉપર તેને આક્રમણ લઇ જવું પડ્યું હતું, આ ખે રાજ્ય વચ્ચે મહાયુદ્ધ જામી પડે તે અગાઉ, તેની જનયત્રી અને રાજા દધિવાદ્યનની રાણી પદ્માવતી કે જેણીએ કરકંડુ ગર્લોમાં હતા ત્યારથી જ જૈનદીક્ષા અંગિકાર કરી લીધી હતી. તેણીને જ્ઞાનખળ આ યુદ્ધની અને તેમાં નિપજતા મનુષ્ય સંહારની જાણ થવાથી તુરત ત્યાં ઓવી ચડી હતી તથા ખને રાજા-એાની અરસપરસ એાળખ કરાવી, ખાપ દીકરાનું સગપણ જાહેર કર્યું હતું. પરિણામે દધિવાહનના રાજ્યના ઉત્તરાધિકારી પણ મહારાજા કરકંકુ થયા હતા. એટલે હવે પાતે વંશ અને કલિંગદેશ ઉપરાંત અંગદેશના પણ સ્વામી થવાથી, તે પોતાને ત્રિકલિંગાધિપતિ કહેન વરાવવા લાગ્યા હતા. આ પ્રમાણે રાજ્ય વિસ્તારની અપેક્ષાએ હાય કે કલિંગદેશની રાજકીય મહત્તાને અંગે હાય કે પછી જયાંથી પાતાના છવનનો ઉતકર્ષ થયા તેનું ગૌરવ જાળવી રાખવાની ખુદ્ધિએ હાય; ત્રણમાંથી ગમ ते अरु है।य है त्रहों ओ अतितपहों आम इरी रहां है।य, परंतु तेशे पे।ताने इसिंगपति ल है।वानुं लहेर रीते જણાવ્યું છે; तथा પાતાના વંશની એાળખ, હવે જાણવામાં આવી ગઈ છે તે પ્રમાણે ચેદિના નામ**યી** (આગળના પારિગ્રાકમાં અધિકાર વર્ણવવામાં આવ્યો છે) રાખી લીધી. તેમજ પાતાનું નામ પાતાના પિતા દધિવાહનના નામને અનુસરતું કહેવાય એવું મેધવાહન

આગળ (૧૫૨ જા એ).

નામ ધારણ કરી લીધું. મતલળ કે આ સમયથી પાતાને ત્રિટલિંગાધિપતિ, ચેદિવંશી મહારાજ મેલવાહન તરીકે તે એાળખાવવા લાગ્યા હતા. ત્યારભાદ પાતે સંસારથી વિરક્ત થઈ, જૈનદીક્ષા લઇને પ્રત્યેક છુદ્ધ થઈ મેહ્કે ગયા હતા અને તેને કાઇ પુત્ર નહીં હાવાથી, તેનું રાજ્ય તે વખતના મગધપતિ શ્રેલ્ડિક પાતાના મુલકમાં ભેળવી લીધું હતું. એટલે ત્યારથી ઇતિહાસમાં 'અંગ-મગધા' શબ્દના પ્રયાગ વપર તો થવા લાગ્યા હતા. ત્યાં સુધીનું વર્ણન આપણે પ્રથમ પુસ્તકમાં કાંઇક વિસ્તારપૂર્વક જલાવી દીધું છે, ત્યાર પછી શું થયું તે હતે વિચારીએ.

પુસ્તક ૧માં (જીએન પૃ. ૨૮ તથા ૧૨૪) જાણા-વવામાં અલ્યું છે કે, સંવજી નામે ક્ષત્રિયની મુખ્ય જાતિ હતી. તેના પેટા વિભાગા

**ચેકિ નામની** લગસગ ૧૮ની સંખ્યામાં હતા. ઉત્પત્તિ તેમાં લિચ્છવી, મલ્લ, શાકચ, આદિના સમાવેશ થતા હતા:

વળી આગળ ઉપર આપણે જોઇ ગયા છીએ કે (જીઓ પુ. ૧ પૃ. ૩૭૭) કદંખ, ચોલા, પાંડ્યા ઇ. પણ તેમાંથી જ ઉત્પન્ન થયા હતા; તથા પુ. રગાં માંય ચંદ્રગુપ્તના વર્ણનમાં એમ જણાવ્યું છે કે, નવીન મૌર્યો જે દક્ષિણ દિદમાં પ્રસરવા લાગ્યા હતા તે મૂળે માંથે માંથી જ ઉદ્દુ સવ્યા હતા. વળી ચુડુકાનંદ, મૂળાનંદ વિગેરે પણ નંદવંશના ભૂપતિઓનો શાખારૂપે ગણાય તેમ છે, કેમકે આંધ્રવંશના ભૂપતિઓનો શાખારૂપે ગણાય તેમ છે, કેમકે આંધ્રવંશના સ્થાપક રાજા શિમુખ પાતેજ નંદ ખીજો ઉર્ફ મહાપદ્મનો કુંવર હતા, (આમાની કેટલીક હકીકત પુ. ૧, તથા રમાં પ્રસંગાપાત આવી ગઇ છે. પરંતુ વિસ્તારપૂર્વક શતવહનવંશના વૃત્તાંતે લખવાની છે) અને તેના અંગ તરીકે જ બલ્કે તેના સ્થા તરીકે આ સુડુકાનંદ, મૂળાનંદ હતા. વળી મહારથીઓ, રાષ્ટ્રીકા, ભાજકા, ઇ. પણ આ પ્રજામાંના જ અંગા છે એટલે

આ નામ ગૌતમભુદ્ધના સમયે પણ જાણીતું નહીં હાય એમ સમજવું રહે છે. કેમકે જો જાણીતું થયું હાત તા બૌદ ત્રાંથામાં તેના ઉલ્લેખ છૂટથી થયા વિના ન રહેત. વંળી જે પ્રદેશો ઉપર મહારાજા કરકંડુના રાજઅમલ તપતા થયા હતા તેમાંના કાેેકાનું નામ તેવું હેાવાનું જણાતું નથી. તે દેશાનાં નામ તા, અંગ, વંશ અને કલિંગ એવાં હતાં. તેમજ તે દેશામાંનાં, કાઇ નગર, પુરી, કિલ્લા, પર્વત કે એવા કાઈ સ્થળનું નામ તેવું હોય તેમ પણ જણાયું નથી. એટલે એક જ કલ્પના પર જવાય છે કે, જેમ અનેક રાગ્નનાં, દેશનાં કે વસ્તુનાં નામા, કાઈક ખનાવ અથવા સંયોગાધિન જોડી કઢાયાં છે તેમ આ ચેહિ નામ વિશે પણ કદાચ બન્યું હોવું જોઇએ. મારૂં અતુમાન એક હકીકત ઉપર ઠરે છે; તે એ કે. મહારાજા કરકંડુતે જે સંયોગામાં રાજપ્રાપ્તિ થઇ છે તે જો તપાસી હું તા ત્યાં સ્પષ્ટ જ ચાલ્યું છે કે, તેને

इहाय तेमना पेटा विलागामांना है। य हे इहाय मूण संत्रीक क्षित्रियोनी अहार क्रांतिमांना पण है। य. गमे ते प्रमाणे तेमना विलाग अने पेटाविलागनी वहें यणी थवा पामी है। य, परंतु એटहुं ये। इस छे हे, संत्रीक क्षित्रियोनुं प्राप्तस्य उत्तर्रहिंदना राज्यकों तरीहिनुं अति विपुत्र प्रमाणुमां हतुं. संभव छे हे अंगपित हिंध-वाहन राज्य तेज प्रमाणे संत्रीक्षिती अहारमांनी है। धे पेटाक्रातिस हशे. परंतु ते क्रांतिनुं नाम शुं हतुं ते क्रांतिस अव्यास अव्यास विश्व प्रमाणे स्थापक आपणे हते-लेखने रहे छे तेनी क्रांति अहा अहारी पर्यंत अंवासमां क्रांति अम समक्रवं ओटले यहि नाम हाई क्षांत्रियनी ओडाइ सुप्य शाणानुं है पेटासामानुं है। य समन्याने हात्र ते। आपणे आयहा भावा परंशे. त्यारे आ यहि नाम शी रीते वपराशमां आव्यं है

<sup>(</sup>ર) મેઘવાહન તે વ્યક્તિગત નામ જેમ છે તેમ બિરફ પણ છે. સાલ કો વંશના ગુજ રેપતિ રાજ્ય કુમારપાળ પણ મેઘવાહન કહેવાતા હતા.

<sup>(3)</sup> ને મગધમાં તે દેશને મેલ્યુક જેળવી લીધા દ્વાય તા,

ત્યાં આ કલિંગવ રાતી (તે દેશના રાજકર્તાના વ'રાની) સમાપ્તિ થઈ ગઇ કહેરાય અયવા જે કલિંગપતિને મગધપતિના ખ ડિયા બનાવાયા હોય તાે તે વ શ ચાલુ રહ્યો ગણાય. આ વિષયની ચર્ચા આપણે આગળ કરવાની છે. તે રાજ ક્ષેમરાજના વૃત્તાંતે જોઓ.

માદી મળવાની આગાહી-ભવિષ્ય વાણી-એક વશના (વાંસના) છેદન ઉપરથી ભાખવામાં આવી છે. જેથી કરીને તે દેશનું નામ "વંશ" પાડવામાં આવ્યું હ્વાય (અથવા તે પ્રદેશમાં વંશની ઉત્પત્તિ ખહુ જ પ્રમાણમાં થતી હાેય અને તે અંગે તેનું નામ વંશ પડી ગયું હેાય) અને વંશનું છેદન કરવામાં આવ્યું તેथी " છે हि" અથવા અપભ્રંશ થતાં चेदि એવું નામ તેના વંશનું ધારણ કરાયું હોય. મતલભ એ થઇ કે. देशनं (country) अने वंशनं (dynastic)-अलेनां नाभे। ( श देश अने घेदि दंश)नी अत्पत्ति ओंड क કાળે થઇ ગણાય. આ કારણને લીધે જ. પ્રાચીન બૌદ ગ્રંથામાં કે વૃંદિક સાહિત્યમાં, તે ખેમાંથી એકિતું નામ<sup>પ્ર</sup> નજરે પડતું નથી. એટલે સમજાય છે 🤰 જે મુલકમાં આ ચેદિ વંશના રાજ્યના રાજ્યમલ ચાલતા હતા તેનું નામ 'ચેદિ દેશ' પડી ગયું લાગે છે. ખાકી ખરી રીતે તા 'ચેદિ' તે નથી કાઇ દેશનં નામ કે નથી કાઇ જ્ઞાતિનું નામ કે નથી કે ઇ સ્થળનું નામ. માત્ર સંયાગવશાત્ કાલ્પનિક રીતે જ તે ઉત્પન્ન કરવામાં આવ્યું દેખાય છે. એટલે ચેદિવંશની રથાપના ઇ તિહાસની દબ્ટિએ. જો ગણીએ તાે. क्यारथी मेधवादन हर्सिंगपति थये। त्यारथी थर्ध ગણાય. અને તે ખનાવ ઇ. સ. પૂ. પપ૮માં ખન્યો<sup>પ</sup> છે. સાર એ થયા કે ચેદિ વંશની સ્થાપના ઇ. સ. પુ. પપ્રમાં મેઘવાહન રાજ્યએ કરી હતી.

આ મેધવાહન રાજ્તનું રાજ્ય ઇ. સ. પૂ. પ૩૭માં પૂરૂં થયું છે. તે અપુત્રિયા હેાવાથી ગણ્તંત્ર રાજ્યની પદ્ધતિએ, મગધના સામ્રાજ્યના

ચેકિ વંશના ત્રણ એક અંગ તરીકે તેના વહીવટ વિભાગા રાજ્ય શ્રેણિક સંભાળી લીધા હતા. તેને લગતું શાહુંક વર્ણન

પુ. ૧માં પૃ. ૧૬૫–૧૭૪ સુધીમાં અપાર્ધ ગ<u>ચ</u>ં છે. વળી વિશેષ સમજાતિ, આગળ ઉપર ક્ષેમરાજના વર્ણનમાં આપવાની છે. અત્ર એટલું જણાવતું રહે છે કે તે ગણ પદ્ધતિના ધામે ધીમે નાશ થતા જતા હતા. ખલ્ક એમ કહેા કે, જ્યારથી કુલીકને રાજ્ય-विस्तार वधारवाने। क्षेत्र क्षाञ्ये। त्यारथी ते पद्धतिने કુઠાર પડયા હતા અને તેના પત્ર ઉદાયને દક્ષિણ સુધીના દેશા જીતી માેડું સામ્રાન્ય ખનાવ્યું ત્યારે તાે તે પ્રથા તદ્દન લુમ જ થઈ ગઇ હતી. ઉદાયન પછી અનુરુદ્ધના વહીવટ ચાલ્યા અને તેના મરણ ખાદ (ઈ. સ. પૂ. ૪૭૪) મુંદના અધિકાર આવ્યા. પરંત્ર આ રાજા અતિ નબળા હાેવાથી, તેમ તેનું ચિત્ત રાજકાજમાં ચાેંટતું નહીં હાેવાથી આખાએ સામ્રાજ્યમાં ટંટા ખખેડા અને ખળવા જેવી સ્થિતિ થઇ રહી હતી. તે સમયના લાભ લઈ, મહારાજ કરકંડુના વંશના ક્રાઈ અવશેષે. ક્ષેમરાજના નામ નીચે કર્લિંગની લગામ પાતાના હાથમાં લઇ સ્વતંત્રપણે વહીવટ ચલાવવા માંડયા હતા. આ બાબતના ઈસા**રા પ**શ

<sup>(</sup>૪) વૈદિક શ્રંથામાં એમ હકાકત નીકળે છે કે, चेत् નામના લે! હાલમાં ખિરાર-વરાડ તથા પ્રાચીન સમયે વિદર્ભ નારાથી જે નાણીના હતા ત્યાંના વતની હતા (નાઓ જૈન સાહિત્ય સંશાધક પુ. ૩ પૂ. ૩૭૩); વળી ખુક એાક્ એન્શન્ટ ઈરાઝ (કનિંગહામકૃત)માં પ્રસ્તાવના પૂ. ૯ ઉપર જણાવાયું છે કે કલચુરીવ શના ચેદિરાનાઓ જે થયા છે તેઓ મૂળે છત્તીસગઢ અને ખસ્તર રાજ્યવાળા પ્રદેશના વતની હતા તથા તેમની રાજધાનીનું શહેર આરમદેવ હતું, ત્યાંથી ધીમે ધીમે આગળ વધીને જખલપુર મુધી આવી પહોંચ્યા હતા. આ બે હકાકતથી ખાત્રી થશે કે, વૈદિક શ્રંથની ચેત્ પ્રનાના વ શને અને ઈતિહાસમાં નાણીતા થયેલ ચેદિવ શને સંખંધ નથી જ. વળી વૈદિક-

ગ્રંથામાં ઇરા કે ઇલાના **ન**ંશના **કલ્લેખ થયેલ માલમ** પડે છે (તે માટે જુએા ખારવેલના **વત્તાંત) જૈન શ્રંથમાં** ચેકિ દેશ ઘણા પ્રાચીન સમયથી મળે છે.

<sup>(</sup>૫) આ બનાવના સમય પુ. ૧માં ત્રણ પ્રકારે જણાવાયા ૭ (જુઓ સમયાવળીમાં પપલની સાલ) એક પદય, બીજો ૫૬૩; અને ત્રીજો ૫૫૯–૫૫૮; પરંતુ પાકી ગણુત્રી કરતાં તે ૫૫૮–૯ હોવાનું લાગે છે.

હાથીગું ધાના લેખમાં દર્શાવેલ આંક ૧૦૩ને જો ચૈદિ-સંવતના કરાવાય તા, ઉપરના હિસાએ તેના સમય પદ્મ-૧૦૩=ઈ. સ. પૂર્વે ૪૬૨, ૪૬૦ અને ૪૫૬ આવશે. આને લગતી વિશેષ ચર્ચા આગળ ઉપર હાથીગું ધાના લેખના વૃત્તાતે કરીશું.

આપણે પુ. ૧માં ઉપરના જ ઠેકાણે કરી દીધા છે. આ બનાવને આપણે ચેદિવંશના પુનર્દ્ધાર તરીકે ગણાવીશું.

આ ઉપરથી સમજરો કે ચેદિવંશના વહીવટના ત્રણ વિભાગ પડી ગયા છે. (પહેલા) રાજા મેઘવાહતે સ્થાપના કરી ત્યારથી તેનું મરણ નીપજ્યું અને રાજા શ્રેણિકે મગધ સાભ્રાજ્યમાં કર્લિંગને ભેળવી લીધા ત્યાં સુધીના એટલે છે. સ. પૂ. પપટથી પરાહ=ર૧ વર્ષના; (બીજો) ઉપરના સમયથી માંડીને રાજા ક્ષેમરાજે સ્વતંત્ર બની પુનરૃદ્ધાર કર્યો ત્યાં સુધીના એટલે છે. સ. પૂ. પરહથી ૪૭૪ = દ ર વર્ષના. અને (ત્રીજો) ક્ષેમરાજના પાતાના વંશના જે આપણે આ પરિચ્છંદે જાણીશું કે છે. સ. પૂ. ર દ્વમાં ખતમ થયા છે એટલે આ ત્રીજા વિભાગના સમય છે.સ.પૂ. ૪૭૪ થી રદ્દ સુધીના ૧૧૩ વર્ષના કહી શકાશે. અને ત્રણે વિભાગના એકંદર સમય ગણીએ તા ર૧+૬3+૧૧૩=૧૯૭ વર્ષના કહી શકાશે.

આ પ્રકરણમાં આપણે આ ત્રીજા એટલે હેલ્લા વિભાગના જ વૃત્તાંત લખવાના છે. તેમાં આમ તા પાંચ રાજા થયા છે પરંતુ ચાથા રાજાનું ઇ. સ. પૂ. ઢ પમાં મરણ થતાં આખુંએ સામ્રાજ્ય તે સમયના મગધપતિ ચંદ્રગ્રંમ માર્યે પાતાના મુલકમાં ભેળવી લીધું હતું. એટલે તે હિસાએ પુનર્જીવન પ્રાપ્ત કરેલ ચેદિવંશના ત્રીજા વિભાગનું આયુષ્ય ઉપર જણાવેલ ૧૧૩ વર્ષને ખદલે ૧૦૩-૪નું જ અને સર્વ સમય ૧૯૦ને ખદલે ૧૮૭-૮ વર્ષના ગણી શકાશે. આ પ્રમાણે જ્યારે ૧૦૩ના આંક આ વંશની આયુષ્ય

ઉપરમાં નિર્દિષ્ટ થયા પ્રમાણ જેમ ચેદિવંશના ત્રણ વિભાગ પાડી ખતાવાય છે તેમ ખીજ રીતે પણ પાડી ખતાવાય છે. વિદ્વાનાની કલ્પના આ પ્રમાણે હોય એમ દેખાય છે. પરંતુ તે વાસ્તિવિક નથી એમ તેની હકીકત જાણ્યા પછી વાચક પોતે જ સ્વયં સમજ શકશે. વાત એમ છે કે, હાથીગુંફાના કર્તા રાજ ખારવેલ પાતે, ઉપર જણાવેલ રાજ ક્ષેમરાજના વંશજ છે એટલે કે આપણી ગણત્રીએ જેને ચેદિ-વંશના ત્રીજે વિભાગ કરાવાયા છે તેમાં થયેલ છે. તે વિભાગને વિદ્વાનાએ પ્રથમ વિભાગ લેખાવ્યા છે; જ્યારે ખીજો વિભાગ ઈ. સ. ૨૪૯માં થયાનું અને ત્રીજો વિભાગ ઇ. સ.ની અગિયારમી સદીમાં થયાનું માને છે. પાછલા ખેતા સંગંધ પ્રથમવાળાની સાથે આ પ્રમાણે જોડી શકાય તેમ છે.

રાજા ક્ષેમરાજવાળા વિભાગ, ઇ. સ. પૂ. ૩૭૨ કહેા કે ૩૬૧ કહેા પહ્યુ તે સમયે બંધ થઇ ગયા હતા અને ચેદિદેશ<sup>૮</sup> મગધતે તાબે ચાલ્યા ગયા હતા એટ**હ** 

हारीने। नीडणे छे त्यारे डार्छना मनमां डहाय प्रश्न ઉपने डे, हाथीगुंइाना लेणमां ने १०३ने। आंड लणायल छे तेने आ आंड साथे डांर्छ संअंध छे डे नहीं? ते। क्णाववानुं डे तेय अनवा संसव नथीन. डेयडे हाथीगुंइाना लेणने। डर्ता राजा आरवेल छे. तेने डांर्छ अअर न क हे।र्छ शडे डे, तेना मरख आह तेने। वंश डेटले। वभत सुधी बालु रहेवाने। छे, सिवाय डेडार्ड न्यातिर्धरे स्विष्यवाष्ट्री डही संभणावी हे।य. तेम अनवा संसव नथी એटले डहेवुं पडरे डे १०३ना आंड साथे आ अनिनाने परस्परमां संअंध नथी क.

<sup>(</sup>૧) મહારાજ ક્ષેમરાજના સમય શી રીતે આ હંદે મેં કરાવ્યો છે (ક્ષ્મકે વિદ્રાનાએ તા ઇ. સ. પૂ. ની બીજી સહી કરાવી છે) તેની થાડીક સ્થના પુ. ૧માં ચેદિ વંશની હંકીકત લખતાં કરી ગયા છું. વિરોષ ચર્ચા આ ખંડમાં આગળ ઉપર ખારવેલના વૃત્તાંતે કરવાની છે.

અત્રે એટલું જણાવી શકોએ કે ઢાયીગુંફામાં જે ૧૦૩ના આંક છે તે ઉપર આ આખીએ ચર્ચાનું મૂળ અવલએલું છે.

<sup>(</sup>૭) આપણી ગણત્રી સાચી એ તેની ખાત્રી માટે હાથીગુંફાનું વર્ણન જુઓ. રાજ ખારવેલ પાતે જ કહે એ કે, તે ત્રીજી શાખામાં પાતે થયા એ (ચ્યાન રાખવું કે ત્રીજી શાખા છે, નહીં કે ત્રીજી પુરૂષ એ) જુઓ પંક્તિ ત્રીજી.

<sup>(</sup>૮) અહીં ચેટિકેશ નામ લખ્યું છે. ક્લિંગદેશ નથી લખ્યું. કારણ કે વૃત્તાંત ચાલે છે ચેટિવંશના વિભાગનું એટલે ચેટિકેશ ઉપર ધાગવતા હકુમતવાળાનું; પછી તે ક્લિંગપતિ હાય કે મગધપતિ હોય તે આપણે નેવાનું નથી.

નક્કી જ છે. મગધપતિ માર્ય રાજાની સમાપ્તિ થયા ખાદ ચેદિદેશ શતવહન વંશીઓની આણમાં ચાલ્યો ગયા હતા. ત્યાંસુધી ચેદિવંશના કાે રાજબીજ-અવશેષ તરીકે ઝળકી ઉઠયાનું ઇતિહાસમાં જણાયું નથી. પણ શતવઢન વંશના એકાદ નખળા રાજા પાસેથી તે દેશ પડાવી લઈ અવંતિપતિ ચષ્ડેણે પાતાના વહીવટ જમાવ્યા હતા અને તે વંશમાંથી **તે દેશની સત્તા ગ્ર**પ્તવંશી સમ્રાટાના હાથમાં ગઇ હતી. આ ગુપ્તવંશી સમ્રાટાની સત્તા ચેદિદેશ ઉપર તેમની પડતી થઈ ત્યાંસુધી એટલે લગભગ ઈ. સ.ની પાંચમી સદીના અંત સુધી રહી હતી. છતાં ગેવી માન્યતા પ્રચલિત થઇ રહી છે કે. ઇશ્વરદત્ત નામના કાઇક રાજપુરૂષ થયા છે તે કલચૂરિવંશના હતા અને તેણે ઈ. સ. ૨૪૯માં આ પ્રદેશ કળજે કરી પાતાના સંવત-ચેદિસંવત ચાલુ કર્યા હતા. હ પણ આપણે પુ. ૩ના અંતે પૃ. ૩૭૩થી ૮૪ સુધીના પરિશિષ્ટ શિલાલેખના આધારે સાળિત કરી ગયા છીએ કે આ ઇશ્વરદત્ત કલચૂરિ નહાતા, પણ તે પાતાને આભિર તરીકે જ એાળખાવતા હતા. ખાકી તે ત્રેકટક હતા અને તેના સમય છે. સ. ૨૪૯ હતા તેટલી વાત ખરી. વળી તેની રાજગાદી ગાદાવરી નદીના મુખવાળા પ્રદેશમાં હતી. પરંતુ તે ચેદિપતિ અન્યા હતા કે કેમ તે જણાયું નથી. સંભવ છે કે ચેદિદેશ તા ઇ. સ. ર૪૯માં જ્યારે ઇશ્વરદત્તે પાતાના સંવત ચાલુ કર્યા 😮 (તેના કારણ માટે ભુએા પુ. ૩માં) ત્યારપહેલાં તેમજ ત્યારપછી ચષ્ઠણવંશીઓને અને ગુષ્તવંશીઓને તાખે જ હતા એટલે તેને અને ચેદિદેશને સ્વામિ- ત્વના કાંઇ સંબંધ જ નહાતા, હતાં શા માટે તેના સંબંધ જોડી કઢાયા હશે તેની સમજણ પડતી નથી. ગમે તે કારણ બન્યું હાય પણ આ ઈશ્વરદત્તના સમયને તથા વંશને ચેદિદેશ સાથે જોડીને ખીજ વિભાગમાં તેઓએ ગણાવ્યા છે અને સાથે સાથે એમ ઠરાવવામાં આવ્યું છે કે અસલના ચેદિદેશ ઉપર આ કલચૂરિવંશના રાજાઓ ગાદીએ આવ્યા છે તથા તેમના ચેદિસંવત પણ તેમના વખતથી જ<sup>૧૦</sup> ગણાયા છે.

આ બીજો વિભાગ કચારે અસ્ત થઇ ગયા તે વિશે ચૂપકી પકડવામાં આવે છે. પરંતુ જ્યારથી **ઇ. સ.ની અગિયારમી સદીમાં કલચૂરિવંશના રાજ્યએ**। ચેદિદેશ ઉપર રાજ્ય કરવા માંડવા ત્યારથી ત્રીજો વિભાગ શરૂ થયા ગણવામાં આવે છે અને આ ત્રીજા વિભાગે જ ચેદિસંવતનું ખરૂં ચલણ કર્યું ગણાવે છે. પર'તુ તેમના 'વંશ કલચૂરિ કહેવાતા હતા અને તેએ। રાજ્ય કરતા હતા ચેદિદેશ ઉપર: એટલે તે બન્નેનું **એ**ડાણ કરીતે ચેદિસંવતને કલચૂરિસંવતનું નામ આપી દ્રાધં બીજી વાત કહી દર્ખએ. જ્યારે એમ માન્યતા ચાલી રહી છે કે આ કલચૂરિએાએજ ચેદિસંવતને ખરી રીતે ગતિમાં મૂક્ય ખતાવ્યા છે ત્યારે તાે એવા અર્થ લઇ જવાય છે કે પ્રથમના બે વિભાગાએ તેની સ્થાપના કરેલી હતી પણ ક્રાંઇ અકળ કારણને લઇને તેમણે પાતાના સંવત ચલાવ્યા જ નહાતા. આ પ્રમાણે ત્રીજા વિભાગના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ જણાવાય છે. એટલે જો પાછળ સુચવાયલી વિદ્વાનાની માન્યતાને વધાવી લેવાય તા સ્ક્રૂટપણ અને અર્થની બેળસેળ થઈ જવા ન પામે માટે એમ પણ કહી શકાશે કે, પહેલા બે

<sup>(</sup>૯) આ કલચૂરિ રાજ્યોને ઇતિહાસમાં ત્રૈકુટકાઝ તરીકે ઓળખાવ્યા છે (founded by Ishwardatta Kalchuri=ઇશ્વરદત્ત કલચૂરિએ તેની સ્થાપના કરી હતી): આ વિશે વધારે જાણવાની ઇચ્છા હૈાય તેણે, પ્રાંસીડીંઝ આ વિશે વધારે જાણવાની ઇચ્છા હૈાય તેણે, પ્રાંસીડીંઝ ઓફ ધી આર્યન સેકશન એક ધી સેવન્ય એારીએન્ટલ કોંગ્રેસ (પૃ. ૨૧૬થી આગળ) નામે રીપાર્ટમાં " કેનેરીઝ ડીનેસ્ટી ખાય ડા. ફલીટવાળા નિખંધ જોવા તથા ખાંખે મેઝેટીઅરમાં ડા. લગવાનલાલ ઇડ્ઝએ પૃ. ૨૯૪થી આગળ જે વર્શન લખ્યું છે તે વાંચર્લુ.

<sup>(</sup>૧૦) ક્રોનાેલાજ ઓફ ઇન્ડાઆ ભાય ડક્ પૃ. ૧૨૬ ન્ જુઓ (ઇ. સ. ૧૪૯ની હકાકત) તેમાં મ્રાયકર્તીએ જણાવ્યું છે કે "A. D. 249 current, Sunday 26th, August or Asvin Sud 1, Kaliyuga 3350 expired, epoch of the Chedi Era: Ind. Ant. XVII p. 215 and 16.=ઇ. સ. ૧૪૯ની સાલ ચાલુ હતી ત્યારે, ૧૬ ઓગસ્ટ રવિવારે અથવા આર્થિન શકલ પ્રતિપદાના દિવસે અથવા કલિયુગનું ૩૩૫૦મું વર્ષ પૂરું થયે, ચેદિસંવત ચાલુ થયા: વળી જુઓ ઈ. એ. પુ. ૧૭ પૃ. ૧૧૫થી આગળ."

िलागवाणाना अभयने भरा ये हेवंशना सभय तरीके એ ળખાવ્યા છે પરંતુ તેમના સવતને ચેદિમંવતની માત્ર ઉપમા જ આપી છે. જ્યારે ત્રીજાને ચેદિદેશમાં વસતી પ્રજાના-નહીં કે ચેદિવંશના-સગય તરીક લેખી तेना संवत्सरने भरे। चेहि संवत्सर गणाव्यो छे. એટલે કે કલ્ચૂરિ રાજાઓને અસલના મેઘવાદન વંશો ચૈદિરાજાએ સાથે કાઈ જાતના લાહીના સંબંધ હાેવાનું ખતાવાતું નથી. પરંતુ ચેદિદેશ ઉપર તેમનું રાજ્ય થયું છે માટે ચેદિવ'શના અને ચેદિ-સેવતને માનનારા ડરાવાયું હાય એમ દેખાઈ આવે છે. ચ્યાગળ રાજા કરકંકુના વૃત્તાંતે જોઇ ગયા છીએ કે, જે મુલક ઉપર ચેદિવશી રાજ્યોનું પ્રથમ स्वाभित्व थवा भाम्यं हर्त तेनं **ચૈદિ દેશની સીમા** ખરૂં નામ તા વંશ દેશ જ હતું. છતાં જ્યારે ઇતિહાસવિદીએ તેનું નામ ચેદિદેશ જ પાડ્યું છે ત્યારે આપણે પણ તે નામથી જ તેને સંબાધ્યા કરીશું. તે ચેલ્દિશની સીમા પ્રથમ નક્કી કરી લેવા જરૂર છે. જેથી કરીને તે ચેદિવંશના રાજકર્તાએામાંથી કોના સમયે કરો **મ**નાવ મન્યા હતા તે પાકે પાયે આપણે જાણી શકીએ.

સર કનિંગહામ કહે છે કે ૧, "Boramdeo, the capital in Chhatisgarh or Maha-Kosal, which formed the old kingdom of Chedi or Kalchuris=મદાકાશલ જે ચેદિ અથવા કલચૂરિનું પ્રાચીન રાજ્ય હતું તેમાં આવેલ છત્તીસગઢની રાજધાની ખારમદેવ હતું." એટલે કે મધ્ય પ્રાંતામાં છત્તીસગઢ તાલુકા અને ખિલાસપુર તથા રાયપુર જીલ્લા તરીક જે ભાગને હાલ એ ળખનવામાં આવે છે તે પ્રદેશને પ્રાચીન સમયે મહાકાશલ

કહેવાતા હતા. વળી તેની રાજધાની, હાલ જ્યાં ખારમદેવ નામનું શહેર આવેલું છે તે અથવા તેની આસપાસમાં આવેલી હતી. મહાકાશલને પ્રાચીન મ્રંથામાં કુશસ્થળ તરીક વર્ણવ્યા છે અને તે શબ્દની લ્યુત્પત્તિ જોતાં<sup>૧૨</sup>. કશસ્થળ નામ સાર્થક કરતા આ પ્રદેશ છે જ. સાંપ્રત કાળે પણ તે ભાગમાં જંગલા આવેલાં છે તેમજ હિંસક પ્રાણીઓના વસવાટ હંમેશાં નજરે પડે છે. એટલે અંગદેશના રાજા દધિવાહનને પાતાની ગર્ભવતી રાણી પદ્માવતીની સાથે હસ્તિ ઉપર આરઢ થઇ ને ક્રિડાવિહારે ઉપડી ગયાનું (પુ. ૧ પૂ. ૧૪૪) અને ત્યાંથી પૂર્વના પ્રદેશમાં કાઈક ભયાનક અટવીમાં તે હરિત એકલી રાણી સાથે નાસી ગયાનું આપણે જણાવી ગયા છીએ. તે માટે જો વંશદેશની સીમા કર્નિંગહામ સાહેબની ઉપરની માન્યતા પ્રમાણે ઠરાવવામાં આવે તો, તે સર્વ હકીકતને, સમર્થન મળી રહે છે. ૧૩ એટલે વૈદિક પ્રથામાં મહાભારતના સમયે જેને કુશસ્થળ કે મહાકાશલ તરીકે એાળખાવતા તેને ઈ. સ. પૂ. ની છઠ્ઠી સદીમાં લાકા વંશદેશ તરીકે એાળખતા હતા અને હાલ તે પ્રદેશમાં છત્તીસગઢ તાલુકા તથા ખસ્તર રાજ્યના સમાવેશ થતા મનાય છે એમ થયું. એટલે તે હિસાળે વંશદેશની સીમામાં. ઉત્તરે ખિહારના છાટાનાગપુરવાળા પ્રદેશ તથા રેવા સ્ટેટનું રાજ્ય. દક્ષિણે ગાદાવરી નદીનું વહેલ, પૂર્વે ઉત્કળ તથા એારિસ્સા અને પશ્ચિમે વિદર્ભ તથા અંગદેશ<sup>૧૪</sup> આવેલ હતા એમ સમજવું રહે છે. આપણા આ કથતને, ઇં. હી. ક્લા. <sup>૧૫</sup>ના લેખક પણ સંમત થતા હેાય એમ જણાવે છે કે. The country to the west of Orissa was known as the Dakshina Kosal or

<sup>(</sup>૧૧) જુઓ બુક એાક્ ઈન્ડીયન ઈરાઝ પ્રસ્તાવના પૃ.૯

૧૨) પુ. ૧ પૂ. ૧૩૮ દી. નં. ૧૧૮ જાઓ કુશ= કુશનામનું ધાસ અને સ્થળ એટલે દેકાશું. તે પ્રદેશમાં કુશનામનું ધાસ અતિ માટા જથામા હગે છે તેથી સ્વભાવિક રીતે જ આ પ્રદેશ અત્યંત ઝાડીવાળા તથા ધાડા જંગલ ધરાવનાર હોવા એઈએ એમ સમજી રાકાય છે.

<sup>(</sup>૧૩) વિદ્વાના અંગદેશને અત્યારે, અંગળ ઈલાકાના, ભાગલપુર જીલ્લાવાળી ભૂમિને જે દરાવે છે તે, આ હકીકત સાથે અંધખેસતી કહેવાય કે કેમ તે સરખાવી જોવા વિન'તિ છે.

<sup>(</sup>૧૪) સરખાવા ઉપરની ટી. નં. ૧૩

<sup>(</sup>૧૫) જાઓ તે પુસ્તક સન ૧૯૨૯ના અંક ૫, પૃ. ૬૧૨

Chedi=ઓરિસાની પશ્ચિમે આવેલ દેશને દક્ષિણ કાશલ અથવા ચેદિ તરીકે એાળખતા હતા. પરંતુ સર્વ વિદ્વાના ઉપર પ્રમાણે સીમા કરાવવામાં એક મત થતા નથી. અન્ય એક વિદ્વાન જણાવે છે કે. ૧૬ Chedi was the country adjoining Bhojkata or Avanti on the east=જેની પૂર્વમાં (પશ્ચિમમાં જોઈ એ) ભાજકટ અથવા અવંતિ છે તેની લગાલગના પ્રદેશ તે ચેદિ: એટલે કે જે પ્રદેશની લગાલગ પશ્ચિમે અવંતિદેશ આવી લાગ્યા છે તે ચેલ્દિદેશ. એમતા કહેવાના ભાવાર્થ એમ છે કે હાલના હાેશંગાતાદ અને નિમાર જીલ્લાએ જ્યાં આવેલા છે ત્યાંસુધી તેની હદ હતી. પરંતુ આ માન્યતા ખરાખર લાગતી નથી, ક્રેમકે જેને અસલમાં વિદર્ભદેશ કહેતા અને ઇ. સ. પ. ની છઠ્ઠી સદીમાં અંગદેશ કહેતા હતા તેમાં આ પ્રાંતાના સમાવેશ થઈ જાય છે. વળી આ અંગ-દેશની રાજધાની ચંપાનગરી હતી કે જ્યાં સમ્રાટ ત્રિયદર્શિને પાતાના રૂપનાથના ખડકલેખ ઉભા કરાવ્યા હતા. મતલખ કે જે સીમા તેમણે દાેરી ખતાવી છે તે અંગદેશની છે. નહીં કે ચેદિદેશની. ત્યારે ખીજા એક વિદ્વાન<sup>૧૭</sup>, કર્નલ ઢાંડના મત ટાંકીને જણાવે છે કે, Chanderi, a town in Malwa, was the capital of Shishupal, who was killed by Krishna (J. A. S. B. Vol. XV); according to Fuhrer, Dahalthe ancient Chedi; mandal was according to some, it comprised the southern portion of Bundelkhand and northern portion of Jubbulpore. Rewa-Kalanger was the capital of Chedi under the Gupta-kings. Chedi was also called Tripuri=માળવામાં આવેલું ચંદેરી શહેર (રાજા) શિશુપાલની રાજધાની હતી. આ શિશુપાલને કૃષ્ણે માર્યો હતા (જ. રા. એ. બે. પુ. ૧૫); ક્યુહરરના મત પ્રમાણે દહલમંડળ તે જ પ્રાચીન સમયના ચેદિ છે; કેટલાકના મતે તેમાં બુંદેલખંડના દક્ષિણ ભાગ તથા જખલપુરના ઉત્તર ભાગ આવતા હતા. ગ્રપ્ત રાજાના સમયે ચેદિની રાજધાની રૈવા-કલંજરમાં હતી. ચેદિનું ખીજાં નામ ત્રિપુરી પણ હતું "—આવી રીતે ભિન્ન ભિન્ન વિદ્વાનાએ ભિન લિન સીમાઓ અટકળી છે. આમ થવાનું મુખ્ય કારણ એ જ દેખાય છે કે. કાઈ એ ચેદિદેશ ગણીને કામ લીધું છે તા કાઇએ ચેદિવંશ લેખીને કામ લીધું છે. વળી એક વંશમાં તા અનેક રાજાઓ થાય છે તેમ દરેક રાજાના અમલમાં પ્રદેશના વિસ્તાર તથા સંકાચ થયા કરે તે પણ સ્વભાવિક છે. એટલે, એક ચેદિરાજાની રાજ્યસીમા કયાંક સુધી લંભાયલી હોય, તા વળી ખીજાની તદ્દન જુદી જ દિશામાં નીકળી જતી પણ દેખાય. આવી સ્થિતિમાં ભિન્ન ભિન્ન સીમાઓ નાંધાઈ જાય તે દેખીતું જ છે. વાકી 🤌 કાળના ઇતિહાસ આપણે લખી રહ્યા છીએ તે સમયે તા સૌથી પશ્ચિમે અંગદેશ હતા, વચ્ચે વંશદેશ ઉર્ફે મહાકાશલ હતા અને પૂર્વ તથા દક્ષિણ કર્લિગદેશ હતા. પરંતુ હાલ જેને ઓરિસા પ્રાંતના સંબલપ્રેર. પૂરી, અંગૂલ, અને કટક જીલ્લાઓ કહેવાય છે તે તા કલિંગમાં પણ ગણાતા નહાતા જ. તે જીલ્લાએ તા મહારાજા ક્ષેમરાજે પાતાના વંશ સ્થાપ્યા ખાદ કલિંગમાં ભેળવી લીધા હતા. અને તેથી એક મંથકારે ૧૯ એ એમ લખ્યું છે તે તદ્દન સાચું જ છે, કે Cheti or Chedi is the well-known Vedic and classical ruling family, this branch of the Chedis seems to have migrated into Orissa from Maha-kosal, as the Oriya Manuscript (J. B. O. R. S. III pp. 482) suggests=श्रीत है श्रीह ते वैहिड

<sup>(</sup>૧૬) જ. એ. સાે. ખં. પુ. ૨૧ પૃ. ૨૫૭: અશાક તથા (દે. શ. ભાંડારકર કૃત) પૃ. ૭૫:–રાજ્યની સીમાએ પુલિંદ ભતિના મુલક આવ્યા છે (સભાપન)

<sup>(</sup>૧૭) તાઓ ડેઝ એન્શન્ટ ત્રયાગ્રાફી એક ઈન્ડીયા **પ્ર.૧૪** (૧૮) જ. બી. એ. રી. સા ૧૯૨**૭ પુ. ૧૩ પૂ.** ૧૨૨ અને આગળ

સાહિત્યમાં પ્રખ્યાતિ પામેલા અને રાજ કરતા ઉત્તમ વંશ છે: ચેદિની આ શાખા, જે પ્રમાણે એારિસાના હસ્તલિખિત પુસ્તકમાં સૂચવાયું છે તે પ્રમાણે (ભુએ) જ. ખી. એા. રી. સો. પુ. ૩ પૃ. ૪૮૨) મહાકાશલમાંથી ઓરિસામાં ઉતરી આવેલી દેખાય છે. જ્યારે પ્રાે. રીઝ ડેવીઝ પાતાના છુદ્ધિસ્ટિ ઇન્ડિયામાં પૃ. ૨૬ ઉપર જણાવે છે કે. The Chedis were probably the same tribe as that called Cedi in older documents and had two distinct settlements. One probably the older, was in the mountains in what is now called Nepal. The other probably a later colony was near Kosambi to the east, and has been even confused with the land of Vamsa=પ્રરાણા દસ્તાવેજોમાં જેને સેદિ કહી છે તે અને ચે!દ ઘણું કરીને એક જ જાતની પ્રજા છે; તેમનાં ખે સંસ્થાના હતાં. ઘણું કરીને તેમાંનું એક જૂતું, હાલના નેપાલમાં આવેલ પહાડી પ્રદેશમાં <sup>૧૯</sup> હતું. અને ખીજાું જે સાવસા પાછળથી થયું હતું તે કાશંબીની નજીક પૂર્વમાં હતું અને તેને વંશદેશની ભૂમિ તરીક સેળભેળ કરી દેવાય છે. ત્યારે વળી ખીજા વિદાન કહે છે કેર Tripuri seems to have been the capital of Chedi; they were called the rulers of Dahala or Chedi= ત્રિપુરીરવ તે ચેદિવંશનું રાજનગર સંભવે છે; તેઓ દાહાલ અથવા ચેદિના રાજકર્તા હતા. આ પ્રમાણે અનેક રીતની નાંધા થયેલી નજરે પડે છે. તે ગમે તેમ હાે. ઢાલમાં બહુ ઊંડાણમાં ઉતરવાની આપણે જરૂર નથી. માત્ર એટલું જ તાંધી રાખવું કે. અંગ. વંશ અને કર્લિંગ તે ત્રણે પશ્ચિમથી પૂર્વ તરફ અનુક્રમે એક પછી એક, તેમ જ એક બીજાને અડીઅડીને આવેલ દેશ હતા.

ચેદિવંશના ત્રણ વિભાગ કેમ થાય છે તે આપણે જણાવી ગયા છીએ. તેમાં પ્રથમ કરકંડુ પછી વિભાગ મહારાજ કરકંડુના મરણ કેમ? થતાં પૂરા થાય છે. અને ત્રીજે ભાગ મહારાજ ક્ષેમરાજનું રાજ-શાસન શરૂ થાય છે ત્યારથી આરંભાય છે. એટલે વચ્ચેના જે ગાળા રહ્યો તે ખીજ વિભાગ; અને તેનું વૃત્તાંત જો એતિહાસિક રીતે જોડી ખતાવાય તા આપણે વર્ણવવા ધારેલ ચેદિવંશના સળંગ ઇ તિહાસની સાંક-ળના ખૂટતા મંકાડાએ મળી જવાથી સંધાઇ ગયેલા કહેવાશે. આ ખીજ વિભાગને લગતી થાડીક હકીકત પુ. ૧માં જો કે અપાઇ તા ગઇ જ છે. છતાં સંપૂર્ણ ન હોવાથી અત્રે તે આપવાની જરૂર પડી છે.

ઈ. સ. પ. પ૩૭ માં મહામેધવાહન મહારાજ કરકંડુનું અવસાન થવાથી. તેમજ તે અપુત્રિયા હાવાથી તેનું રાજ્ય મગધસમ્રાટ શ્રેષ્ટિક પાતાના સામ્રાજ્ય સાથે મેળવી લીધું હતું ત્યાં સધી આપણે વર્જાન કરી ગયા છીએ. એક ખાજુ એવી સ્થિતિ નજરે પડી રહી છે કે. મહારાજા કરકેકુ ત્રિકલિંગાધિપતિ-એટલે અંગ. વંશ અને કર્લિંગના અધિપતિ હતા. ત્યારે બીજ બાજા એવા પુરાવા મળે છે કે. માત્ર "અંગમગધા" શબ્દની વપરાશ જ શરૂ થઈ હતી. પરંતુ જો મગધ શબ્દની સાથે કલિંગ કે ત્રિકર્લિંગ જેવા શબ્દ જોડાયા હાત તા ખધી વાત સરળ ખની જાત; એટલે કરકંડુના મરણ સમયે કલિંગ સંબંધી એ સ્થિતિ ઉભી થઈ હાય એમ સમજવું રહે છે. કાંતા ત્રણે પ્રાંતા મગ**ધમાં** ભેળવી લીધા હોવા જોઈ એ. અથવા ત્રણે છટા ક**રી** દીધા હાવા જોઇએ. જો ત્રણે ભેળવી લીધા હાય તા ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે મગધ અને કર્લિંગ જેવા જ

<sup>(</sup>૧૯) આધાર ટાંકયા હાત તા વિશેષ ઉપકારક થઇ પડત.

<sup>(</sup>રુ) જુઓ એ. ઇ. પુ. ર પૃ. ૩૦૨

<sup>(</sup>૧૧) હાલમા મધ્યપ્રાંતની રાજધાની જે જબલપુર છે તેનું બીજું નામ ત્રિપુરી ગણાય છે. આ જબલપુરથી શેહે

છેટે જ રૂપનાથના ખડકલેખ છે. આ રૂપનાથના સ્થાનને પ્રાચીન સમયની ચંપાપુરી તરીકે મેં ઓળખાવી છે એટલે કે ચંપાપુરી અને જળલપુર ખન્ને નજીક આગ્યાનું કહેવાય. (સરખાવા ૬૫રની ઠી. નં. ૧૩ની હકીકત)

કાઇ શબ્દ ઉભા થવા જોઇતા હતા પણ તેમ બન્યું નથી તેથી મુશ્કેલી આડી આવીને ઉભી રહે છે. અને છૂટા રહી ગયા હતા એમ જો કલ્પીએ તા. અંગદેશ મગધને તાએ નહેાતા એમ તા ગાપણે પણ કખૂલ કરવું જ પડશે. જ્યારે ખોજી ખાજા તા ઇતિહાસ એમ છુલંદ અવાજે જાહેર કરે છે કે, શ્રેણિક પછી મગધપતિ **ખ**નનાર રાજા અજાતશત્રુએ, ગાદીએ ખેસીને સામ્રાજ્યનું રાજનગર જે રાજગૃહીમાં હતું તે કેરવીને અંગદેશના પાટનગર ચ'પાપૂરીમાં આષ્યું હતું. તેના અર્થ એ થયા કે અંગદેશ મગધને તાએ તા હતા જ. આ પ્રમાણે એક વખત કહેવું કે. ઇ. સ. પૂ. પ૩૭ માં અંગદેશ કલિંગના શાસનમાં હતા, અને ક્રીને કહ્યું કે ઈ. સ. પૂ. પર૭-૬ માં તે મગધની હકુમતમાં હતા. તે ખન્ને વસ્તુ સુમેળ ખાતી નથી દેખાતી. સિવાય કે ૫૩૭ અને ૫૨૭ વચ્ચેના દસેક વર્ષના ગાળામાં, કાઇ એવા ખનાવ બની ગયાનું મળી આવે કે જેથી–ત્રિકલિંગ–વાળા ત્રણ પ્રદેશમાંથી ત્રણે. બે કે એક પણ મગધપતિએ છતી લીધો હાય. તેવા પુરાવા ઈ તિહાસમાં નાંધાયા જણાતા નથી; કદાચ બન્યા દ્વાય પરંતુ ઇ તિહાસનાં પાને નાંધાયા ન હાય, અથવા પાને ચડયા હાેય પણ તેના પત્તો લાગવા અદશ્ય થયા હાય. આવી અતેક પ્રકારની ભાંજગડ કે કલ્પનામાં ઉતરવા કરતાં સરળ માર્ગ શું એમ નથી લાગતા કે જે વસ્તુ નાંધાઇ છે તેના જ આશ્રય લઇને આગળ વધવું? જે બે પ્રસંગ નાંધાયા છે તે આપણે ક્યારના જણાવી તેા દીધાજ છે, એક "અંગમગધા" શખ્દતા પ્રયાગ અને બીજો, રાજા અજાતશત્રુએ કરેલ પાટનગરની ફેરબદલી. એટલે એમ સ્થિતિ ગાઠવી શકાય કે, ત્રિકલિંગના ત્રણે પ્રાંતા

રાજા શ્રેણિક પ્રથમ ભેળવી તા લીધા હતાજ; પરંતુ તે વખતે ગણતંત્ર રાજ્યની પદ્ધતિ ચાલુ હોવાથી. તથા મહારાજા કરકંડુને પુત્રના અભાવ હાવાથી, તેણે તેના જમાઇને (જે હડીકત પ્રવર્તી રહી હતી એવો સ્વતંત્ર પુરાવે**ા પણ અન્ય સ્થળેથી મળી રહ્યો છે.<sup>ર ર</sup>)** ગાદી સપ્રત કરી હતી અને પાતાના ખંડિયા રાજ્ય-તરીક-સલામી રાજ્ય તરીક ગણેલ હતા. પરંતુ રાજા અજાતશત્રુએ ગાદિએ આવતાં જમીન લાેલની જે केंबाह जगावी हती तेना परिणामे हे पछी पाताने રાજપાટની ફેરબદલી માટે અંગ દેશની જરૂર પડી હતી તેથી; આ બેમાંથી કાંઝ એક કારણને લીધે ગમે તે કારણ પડ્યું હાેય પણ તે સરમુખત્યાર જેવાે હોવાથી ઈચ્છાપૂર્વક કરી શકે તેમ હતું જ એટલે-ત્રિકલિંગના ત્રણ પ્રાંતામાંથી અંગદેશ પાતે મેળવી લીધા હતા અને બાકીના બે. એમને એમ ઉપર જણાવેલ રાજા કરકંડુના જમાત કલિંગપતિની હકુ-મતમાંજ રહેવા દીધા<sup>ર ક</sup> હતા. ઉપરના સર્વ વિવેચન-નાે સાર એ થયાે કે, ઇ. સ. પૂ. પ૩૭ ખાદ **નવ** દશ વર્ષ સુધી કરકંડુ મહારાજના જામાત પાસે ત્રણે પ્રાંતા હતા, અને તે ખાદ ખે પ્રાંતા-વંશ અને કર્લિંગ જ રહ્યા હતા. આ રિથતિ પણ રાજા અજાતશત્રુના મરણ પામ્યા પછી ઉદાયનના રાજ્યકાળના પ્રારંભિક શાડાંક વર્ષો સુધી જ એટલે અંદાજ ઈ. સ. પૂ. ૪૯૨ સુધી ટકી રહેવા પામી હતી. હવે તા દિન પર દિન રાજાઓમાં ભૂમિ વિસ્તારવાની લાલસા વૃદ્ધિ પામ્યે જતી હતી<sup>૨૪</sup> એટલે ક્યાંય તેવાે માર્ગ મળી જતાે ક તુરત. તે દેશ **ઉપર ચડાઈ લઇ જઇ** વિજય પ્રાપ્ત કરાતે પૂર્વની ગણતંત્રની પહિત પૂર્વક તેના મૂળ રાજ્તને માત્ર તાખેદાર કે અન્ય કાઇ રીતે પાતાના આ**ણમાં** 

<sup>(</sup>૨૨) જુઓ યુ. ૧ પૃ. ૧૬૦ ટી. નં. ૪૬

<sup>(</sup>૨૩) અહી 'રહેવા દીધા હતા' એવા શબ્દો કાઈ મુદ્દારી લખ્યા નથી. હતાં જે સંશોધનથી પુરવાર થઈ જય કે, તેલે તા માત્ર પાતાની જરૂરીઆત હભી થવાથી પાતાના સલામા તળેના રાજકર્તા પાસેથી ઈચ્છાપૂર્વક જમાન લઈ ક્રીધી હતી તા પછી તે પ્રમાણે ગણવું.

<sup>(</sup>૨૪) પુ. ૧ કૃષ્ણિક—અન્તતશત્રુ રાન પાતે વિધ્યા**ચળ** પર્વતની આરપાર જઈને દક્ષિણ હિંદમાં ઉતરવાના પ્રયાસ કરવા મથતા હતા ત્યારે તેને પાતાની છંદગીના ભાગ આપવા પડ્યા હતા, તે હકાકત જણાવતાં આ બાબતના ઇસારા કરી દીધા છે. જૈનશાસ્ત્રામાં આ બનાવના ઉલ્લેખ કરાયેલ છે.

ગણાતા રહે તેવી ગાઠવણ કરીને જે પાછા તેને તે અધિ-કાર ઉપર ખેસારી દેવામાં આવતા હતા, તેને બદલે તેનું આખું રાજ્ય જ પાતાની સત્તામાં લાવી મુકાવા માંડ્યું. તે રાજનીતિને અનુસરીને ઉદયાધના સમયમાં તેના સૈન્યપતિ નાગદસક્રે ( આ નામે પાછળધી જે જાણીતે। થયેો છે−અને જે નંદિવર્ધન અથવા નંદ પહેલા તરીકે મગધપતિ થયાે છે તે હાે) યુવરાજ અન-રૂદ્ધની સરદારી નીચે ઠેઠ સિંહલદ્ગીપ સુધીના પ્રદેશ ધી**મે ધી**મે જીતી લીધા હતા<sup>રપ</sup>; તેમાં આ બે મૂલ-કના-વંશ અને કલિંગના-પણ સમાવેશ થઇ ગયા હતા. એટલે કે મહારાજ કરકંડુના જમાઈના હાથમાં જે રાજ્યાધિકાર સોંપાયા હતા. તે તેના વંશના તે સમયના નરપતિ પાસેથી લઇ લીધા હતા અને મગધ સામ્રાજ્યમાં ભેળવી લેવાયા હતા; એટલે તે સમયથી ક્રિલિંગપતિની આ બીજા વિભાગની શાખાનું અસ્તિ-ત્વ બંધ પડ્યું ગણાય.

આ ખીજા વિભાગની શાખામાં બે રાજા થયા દેખાય છે. તેમનાં નામ અત્યારે તાે આપણે અનુક્રમે શાભનરાય અને ચંડરાય ઠરાવ્યાં છે. કદાચ તે અનુક્રમમાં ફેરફાર પણ હાેય. પરંતુ ખનવા જોગ નથી. જ્યારે તેની પહેલાંનાં એ નામ ( જુએા પુ. ૧ પ્ર. ૧૭૩ ) ચેદિપતિ તરીકે જે સુલાેચન અને સુરથ તરીકે આપણે નાંધ્યા છે. તે ફાવે તાે એક પછી એક દધિવાહન અને કરકંકુનાં નામ પણ હાય કે, કાવે તા બન્ને નામ એકલા કરકંડુનાં જ હાેય; પરંતુ હાલ આપણે એટ-લીજ નાંધ લઈ શકીએ છીએ કે. ચેદિપતિ તરીકેના તે ખે નામના રાજાનાે સમાવેશ પ્રથમ વિભાગમાં. અને શાભનરાય તથા ચંડરાયતા બીજા વિભાગે જ કરવાતા છે. આ ખીજા વિભાગના અધિકાર ખું ચવાઇ ગયા પછી ચેદિપતિ તરીકેની સ્વતંત્રતા હણાઇ જ ગઇ હતી. હવે તે મગધ સામ્રાજ્યના ભાગ જ ખની રહ્યો. હતા. તે ઇ. સ. પૂ. ૪૯૨ થી માંડીને ઉદાયન રાજાના

અધિકાર, યુવરાજ અનુરૂહ્વને સાંપાયા ત્યાં સુધી: ( યુવરાજ તરીકે જ અતુકહ રહ્યો હતા કે સમ્રાટ પદે આવ્યો હતો તે પ્રશ્ન ભલે ચર્ચાસ્પદ રહે <mark>તેને</mark> આ ચેદિદેશની સ્વતંત્રતાં સાથે નીસખત નથી ). ત્યાર **ળાદ અતુરૂદ્ધનાે કારભાર પણ છ એક વર્ષ ટકયાે છે** અને ત્યાં સુધી પણ મગધ સામ્રાજ્યને ઉની આંચ સરખીએ આવી નથી. પરંતુ તેના અધિકારના <mark>છેક</mark>ા વરસથી (એટલે ઇ. સ. પૂ. ૪૭૫ થી) અથવા કહાે કે. તેનું મરણ નીપજ્યું તે સમયથી, રાજ્યમાં ખળવા જેવી સ્થિતિ ઉભી થવા પામી. તેની ગાદીએ તેના નાના ભાઈ મુંદ આવ્યા તેણે માત્ર બે વરસ જ અધિકાર ભાગવ્યા છે છતાં તે કાળ દરમ્યાન તાે. સારાએ મગધ સામ્રાજ્યમાં ચારે તરફ હાેહાકાર અને અંધકાર જ છવાઈ રહ્યો હતા: ક્રેમકે રાજકાજમાં તે <u> બિલકુલ ભાગ લેતા નહીં, તેમ બાહેાશ પણ નહીં હાેય.</u> એટલામાં વળી તેની લાડીલી પટરાણીનું મૃત્યુ થયું. એટલે હદ વળી ગઇ. આ બે અઢી વરસના સમયમાં તાે મગધ દેશથા માંડીને દક્ષિણ હિંદના સર્વ ભાગ એટલે કે વંશ, કલિંગ, ચાેલા, પાંડયા, કદંબ, પલ્લ-વાઝ સર્વેએ પાત પાતાના હાથ તળે સાંપાયલા મલકમાં સ્વતંત્ર રાજા તરીકે પાતાને જાહેર કરી દીધા. આ માંહેલી જે વ્યક્તિએ વંશ અને કલિંગ ઉપર પાતાની સ્વતંત્રતા મેળવી હતી તેનું નામ ક્ષેમરાજ હતું. તે પાતેજ તે સમયે તે પ્રાંતા ઉપર મગધ સમ્રાટના સૂખા તરીકે વહીવટ કરતા હતા અને ગાદીપતિ બની બેઠાે કે પછી આપ મેળે જ બહારથી આવી ચડીને તે પ્રાંતાની રાજ લગામ હાથમાં લીધો હતી: તે ખેમાંથી ક્રષ્ટ સ્થિતિ થવા પામી હતી તેના નિર્ણય કરવાને કાંઈ સામગ્રી મળતી નથી. પરંતુ તેણે તે પ્રાંત હાથ કરી લીધા હતા તેટલું ચાક્રસ છે જ. વળી તે મૂળના કલિંગપતિ મહા-મેલવાહન મહારાજા કરકંડ્રના આધે આધે

શન્યથી માંડાને નંદિવર્ધાનના અંત થયા તે સમયમાં તાે ખૂબ ખૂબ ફાલી ગઇ હતી અને તે બાદ તાે તે સામાન્ય વસ્તુ ખની ગઈ હતાે. એટલે તે પ્રત્યે આક્ષર્ય ઉપનવું નદ્દાનું

<sup>(</sup>૨૫) જે ભૂમિતૃષ્ણા કૂણિકમાં ઉદ્દેભવી હતી તે પણ પંચમચ્યારામાં ફૂલવા માં3ેલી કાળદેવની અસરનું જ પરિણામ સમજવું. આ ભૂમિ તૃષ્ણા ધીમેધીમે કૂલીને, ઉદાયનના

સગારિ પણ થતા હતા જ. આ ખનાવના સમય **છ.** સ. પૂ. ૪૭૫ છે. અહીંથી ચેદિવંશના ત્રીજા વિભાગની આદિ થઈ ગણાશે.

#### (૧) ક્ષેમરાજ

કલિંગપતિના ચેદિવંશના ત્રણ વિભાગમાંના છેલા વિભાગની આદિ મહારાજા ક્ષેમરાજથી થઇ હોવાનું આપણે ઉપરમાં જોઇ ગયા છીએ તેના વંશના નામ વળી જણાવી ગયા છીએ કે તે વિશેની સમજ પોતે તે વંશના મૂળ સ્થાપક મહા-મેઘવાહન રેઉ મહારાજા કરકંડુ

(અથવા પૃ. ૨૩૮ માં સ્ચવ્યા પ્રમાણે સુલાચન કે સુરથ) તે દૂર દૂરતા ભાયાત પણ થતા હતા. એટલે તેને પણ આપણે મહામેઘવાહનના વંશમાંથી ઉતરી આવેલ<sup>૨૮</sup> ગણવા રહે છે. હવે આપણે ખે હકીકત અત્રે વિચારવા રહે છે. એક તે વંશનું નામ મહામેઘવાહન કેમ પડ્યું તે, અને ખીજી, તેના વંશને ઇતિ- હાસમાં જ્યારે ચેદિવંશ તરીકે આળખાવ્યા ત્યારે તે તેને કેવી રીતે બંધ ખેસનું આવે છે તે. પ્રથમમાં મહામેઘવાહન શબ્દ વિશે વિચાર કરીએ.

મહારાજા કરકંકુ પાતે ગાદીપતિ થયા હતા ત્યાં સુધી તા તેને પાતાને પણ ભાન નહેાતું કે તેના માળાપ કાણ છે? પાતે કમા વંશના છે? અથવા પાતે કર્યાના વતની છે? જેથી ખનવા જેગ છે કે, ભાગ્ય-વશાત્ જ્યારે પાતે વંશ અને કલિંગના સ્વામી ખન્યા ત્યારે પૃ. ૨૩૮માં સ્વવાયલાં ખે નામામાંથી એકનું નામ-કે ખન્ને એક જ વ્યક્તિના નામ ઠરે તા તે

ખત્રે નામ-ધારણ કરીને રાજ્યારૂઢ થયા હાવા જોઇએ. પરંતુ જ્યારે તેણે અંગદેશ ઉપર ચઢાઇ કરી હતી અને તેના રાજા દધિવાહન સાથે યુદ્ધમાં ઉતરવાના અવસર પ્રાપ્ત થયા હતા ત્યારે પદ્માવતી સાધ્વી જે સંસાર અવસ્થામાં કરકંડુની જનેતા થતી હતી તેણી તે સ્થળે ઉપસ્થિત ઘઇ હતી અને લડવાને તૈયાર થયેલ બન્ને ભ્રપતિઓ બાપ દીકરા શાય છે તેવી ઓળખ કરાવીને યુદ્ધ વિરામ જાહેર કરાવ્યા હતા. આ સર્વ હુકાકતથી આપણે પરિચીત થઇ ગયા છીએ. મત-લખ કે કરકંડુ પાતે રાજા દધિવાહનના પુત્ર થતા હતા તે સ્થિતિ તેની જાણમાં માત્ર તે સમયથી જ આવી હતી. એટલે તે રામયથી પાતાનું નામ ફેરવીને પાતાના જનકના નામને અનુસરતું-એવું મેઘવાહન નામ ધારણ કરી લીધું હેાય તે દેખીતું જ છે, એટલે તે સમયથી ते महाराजा मेधवाहन अहेवाया, अने ज्यारथी तेना પિતા દધિવાહનનું મરણ થયું અને પછી તે અંગદેશ પણ કર્લિંગના અધિકારમાં આવી પડયા ત્યારથી તે. તે અધિકતર પ્રદેશના સ્વામી ખનવા પામ્યા. તેની યાદગીરીમાં પાતાના નામ સાથે મહા શબ્દના ઉમેરા **કरीने, ते म**ढामेधवाढन क्रेडवाता थया द्वाय ते। ते પણ સ્વભાવિક જ છે. આ પ્રમાણે ખરી સ્થિતિ **હે**ાવાનું સંભવિત છે; છતાં એક <mark>ખી</mark>જી કલ્પના પણ મનમાં સ્પુરે છે. પરંતુ તે કલ્પના જ ગણી લેવી રહે છે. કર્લિંગ દેશની હદમાં સમતશિખર નામે જૈન ધર્મનું તીર્થસ્થાન આવેલું છે. અલબત્ત અત્યારે આ તીર્થધામની તળેટી વર્તમાન બંગાળા પ્રાંતમાં ગણાય

<sup>(</sup>२६) દૂરદૂરના સગા થતા હાવાનું જે લખલું પડશું છે તે એટલા માટે જ કે, તો નજીકના જ સગા થતા હાત તા કરકંડુની ગાદી જે તેના જમાઈના હાયમાં ગઈ હતી તેને ખદલે આ નજીકના સગાને જ મળી ખત. તેમ કાઇપણ રીતે સગા-વંશના ભાષાત-થતા હતા તે એટલા માટે દ્વાકારનું પડે છે કે, તે ક્ષેમરાજના પૌત્ર મહારાન્ન ખારવેલે કાતરાવેલ હાથીગું ફાના લેખમાં, મહામેઘવાહનના વંશમાં હતી આવેલ તરીકે પોતાને ઓળખાવેલ છે.

મહામેધવાહન નામની ઉત્પત્તિ માટે આગળ ઉપર શ્રેમરાજનું વૃત્તાંત જીઓ.

<sup>(</sup>૨૭) ચેદિપતિઓ મહામેઘવાલન બિર્ફ્ધારી હતા એમ કહેવાના તાત્પર્થ છે. તે વાત પુરાશુકારાને પણ માન્ય હાય તેમ લાગે છે. કેમકે જૈનસાહિત્ય સંશાધક પુ. 8 પૂ. 308માં તેના લેખક મહાશયે જણાવેલ છે કે જ્યાં કારાલના 'મેધ' ઉપાધિધારી રાજ્યોનું વર્ણન છે તે કદાચિત્ આજ 'મહા-મેઘવાહન' ઉપાધિવાળા ખારવેલ વ'શીઓના નિર્દેશ છે.

અને એતા હવે સિદ્ધ થઇ ગયેલું જ છે કે કરકંડુ મહા-રાજ વિગરે ચેદિઓ મહાકાશલમાંથી જ કલિંગમાં આવ્યા છે એડલે ઉપરની હકોકત તેને લાગુ પડેલી જ છે.

<sup>(</sup>૨૮) ઉપરની ટીકા નં. ૨૭ જાઓ.

છે. પર'તુ તે સમયે તે સમેતશિખર પહાડના વિસ્તાર અતિ માટા હતા. મતલળ કે જેમ સારાષ્ટ્રમાં ચ્યાવેલ શત્રુંજ્ય પર્વત-વિમળગિરિ પર્વત-પૂર્વ સમયે સારાયે સૌરાષ્ટના અડધા કરતાં વધારે ભાગમાં પથ-રાઇ ગયા હતા પણ કાળયળે તેના શિખરા છૂટાં પડી ભિન્ન ભિન્ન નામે ઓળખીતા થયા હતા. તેમજ નાનાં નાનાં શિખરા વ્યદશ્ય થવાં પામ્યાં હતાં. તેમ આ સમતશિખર પર્વતની તળેટી<sup>રક</sup> પશુ તે સમયે **લંગાળા પ્રાંતની હદ** એાળંગીને વર્તમાન મદાસ ઇલા-કાના ગંજામ છક્લામાં જ્યાં જ્<u>યોડા</u>-ધૌલી<sup>૩૦</sup>નાં સ્થાના આવેલ છે ને જ્યાં સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને તીર્ઘ-ધામનાં સ્મારક વરીકે, પાતાના ખડક લેખા ઉભા કરાવ્યા છે. ત્યાં આવી રહી હતી. એટલે સાર એ ઘયા કે, આ સારાયે પ્રદેશ મુખ્ય અંશે પહાડા અને જંગલાથી ભરપુર હતા. તેથી તેને પાર્વતીય<sup>૩૧</sup> પ્રદેશ તરીકે એાળખવામાં આવતા હતા. વળી કદરતના એક નિયમ જ છે કે જ્યાં વનરાજી જંગલા અને પર્વતા **ચ્યાદિ** વિશેષ હાેય છે ત્યાં વૃષ્ટિ–મેદ્ય પણ વિશેષ

ચડી આવે છે. એટલે કે મેઘવહન શબ્દને અને પાર્વતીય પ્રદેશને અમુક પ્રકારના સંબંધ હાય છે જ, આ કારણને લઇને કદાચ મેઘવાહન શબ્દ આ પ્રદેશના અધિકારીને બંધબેસતા ગણાય એવી કલ્પનામાં કરકંકુ મહારાજે પાતાના ઉપનામ તરીક તે શબ્દ પસંદ કરી લં.ધા હાય. ઉપર જણાવેલ બે કારણમાંથી કાઇ એકને લીધે કરકંકુ મહારાજે ચેદિપતિ મહાકાશલ પતિ તરીકે મહામેઘવાહનનું ઉપનામ પસંદ કર્યું હશે પરંતુ તે તેમનું જ ઉપનાય હતું એમ સિદ્ધ થાય છે. (વળી કેટલીક હકીકત હાથીગુંફાના લેખના વિવરણમાં આપેલ છે તે ઉપરથી ખાત્રી ઘશે.)

હવે ખીજી સ્થિતિ વિચારીએ; કે તેના નામની સાથે 'ચેદિવંશ'નું નામ કેમ જોડાયું છે. આ શબ્દને લગતી કેટલીક હકીકત ઉપરનાં પૃષ્ઠામાં 'ચેદિ નામ ની ઉત્પત્તિ'વાળા પારિશ્રાફમાં ચર્ચાઈ ગઈ છે જેના સાર એ હતા કે, વંશના છેદન='છેદિ' ઉપરથી તે રાજ્યને રાજ્યપ્રાપ્તિ થઈ હતી એટલે તે ઉપરથી 'છેદિવંશ' નામ પાતાના વંશનું તેણે રાખ્યું હોવું જોઈએ. અને છેદિમાંથી અપબ્રાંશ થતાં થતાં

આવાં અનેક્રવિધ કારણ્યી સાબિત થાય છે કે તે બન્ને સ્થાના એક્જ ધામને લગતાં છે.

(આ તીર્ય સ્થાનને સમ્રાટ પ્રિયદ્દર્શિનના ધર્મ સાથે કેવા સ'બંધ છે તે પુ. રમાં તેના વત્તાંતે જીઓ)

(૩૧) ચંદ્રગુપ્ત મૌર્યની કુમકે આવનાર મહારાજા વક-શ્રીવ પણ, આ પ્રદેશના જ રાજવી હોવાથી તેને પાર્વતીય પ્રદેશના રાજ કહેવાયા છે.

વાળી હકીકત)

પ્રમાણમાં આવે છે તથા વાદળાં પણ અવારનવાર (રલ) કાળના વહેવા સાથે એવા અનેક ફેરફારા થઇ જાય છે. સ્થળની જગ્યાએ જળ અને જળની જગ્યાએ સ્થળ થઈ જતાં પણ આપણે સાંલળીએ છીએ ત્યારે અહીં તા માત્ર, હવા હવા ગિરિષ્ટુંગા, જે પ્રથમ એક બીજાની લગાલા આવીને આખી ગિરિમાળા બની રહ્યાં હતાં, તેને બદલે, કાળક્રમે તળેટીમાંના અમુક લાગ પૃથ્વીમાં દરાઇ જઇ, સપાટ જમીનમાં ફેરવાઈ ગયાનું અને પરિણામે ગિરિમાળાના મહ્યુકા જીદા પડી ગયાનું જ અને દરેકને સ્વતંત્ર નામે આળખાવા મંડાયાનું જ અહીં તાં બતાવાયું છે (વળી જીઓ વ્યક્શ્યનાંતે તેમના શિલાલેખ અને ધર્મ-

<sup>(</sup>૩૦) આ બન્ને સ્થાનાનું અંતર (ધૌલી અને જેગૌડાનું લગલગ સાે સવાસા માઈલ જેટલું અત્યારે છે. છતાં બન્ને સ્થળને સમતશિખરની તળેટી તરીકે જે ગણાયું છે તેનાં કારણ નીચે પ્રમાણે છે.

<sup>(</sup>૧) ખન્ને સ્થળોનું અંતર લહે સાે માહલ જેટલું છે. પરંદ્ર પર્વતની એક તળેટીના આરંભ નગૌડામાંથી થતાે હશે. વળી તે નાની નાની ટેક્સી રૂપે લંબાઇને ઠેઠ ન્યાં

ધૌલીતું સ્થાન છે ત્યાં સુધી લંખાયા હશે. અને ત્યાં**યી**જ ખરા પર્વત તરીકે ઉચે ચડવાતું શરૂ થ**તું હશે. જેથી અંને** સ્થાનને તળેટી જેવા ગણી શકાય (જીએા ઉપરની ટીકા)

<sup>(</sup>ર) ઉપરના અનુમાનને સગર્થન તે વાતથી મળે છે કે, ખડક્લેખના કાતરાવનાર સમાર પ્રિયદર્શિને જ તેમાંના ધર્મ સ્ત્રોને વહેંચી નાંખીને એક બીજાને પૂર્તિ રૂપ બનાવી દીધા છે. મતલબ કે તેણે જ આ બન્ને સ્થાનને એક બીજાના પૂરક ગણ્યાં છે.

<sup>(</sup>૩) વિદ્રાનાએ પણ તે બન્નેના લેખાને પ્રથક પ્રથક ન ગણાવતાં ઘૌલીને નગૌડાના લેખ એવા સમાસ ખનાવીને પ્રખાધ્યા છે.

'ચેદિવંશ' પડી ગયું હોવું જોઈએ. બાકી ખરી રીતે ચેદિ નામ, નથી કાઇ દેશનું, જ્ઞાતિનું કે સ્થળનું. આ પ્રમાણે મારી માન્યતા બંધાણી છે. તેમ બીજી તરફ વિદ્વાનાની માન્યતા જે બંધાઇ છે તે નીચે રજી કરૂં છું. કઈ વાસ્તિવિક ગણાય તેમ છે, કે ખન્નમાં કાંઈક સત્ય સમાયલું છે, તેના વાચક પાતે સ્વયં નિર્ણય ખાંધી લેશે. તે આ પ્રમાણે છે.

હાથીગુંકાના લેખમાં પ્રથમ પંક્તિમાં જ ખારવેલ ચક્રવર્તી પાતાને એર (એલ) મહારાજ મહામેધવાહન ચેદિરાજના વંશજ તરીકે સંબાધે છે. આમાંના મહામેધ-વાહન અને ચેદિરાજ શબ્દના અર્થ સ્પષ્ટ છે, તેમ વળી ઉપરમાં તેના ખુલાસા પણ અપાઇ ગયા છે. ઐર શબ્દ માટે એક વિદ્વાને એમ ૨૫૦ ડીકરણ કરેલ છે કે, 3 ર a descendant of Ira or Ila, identifies one of the main dynastic which the Chedis do divisions to belong according to the Puranas) (Pargiter J. R. A. S. 1900 p. 11-26)= र्भर એટલે ઇરા અથવા ઈલાના વंशको (ग्रष्य) અતે પુરાણાના કથન પ્રમાણે ચેદિરાજાએ જે વંશની એક મુખ્ય પ્રશાખાના છે તે આ જ વંશ છે. (જુએા જ. રા. એ. સાે સને ૧૯૦૦ નું પુસ્તક ) એટલે કે મુખ્ય વંશ ઈરા–ઈલાનાે છે અને તેની એક પ્રશાખામાં મા ચેદિપતિઓ ઉતરી આવેલ સંભવે છે. ચેદિવંશના **ઉલ્લે**ખ સ્વતંત્ર વંશના નામ તરીકે થયેલ નથી દેખાતા. પરંતુ સંભવિત દેખાય છે કે ઇરાના વંશની श्वाभा३पे ते हेाय. वणा चेत् नामना क्षेष्टि। विदर्क **દેશમાં** રહેતા હતા એમ વૈદિક ગ્રંથામાં લખાયલ નજરે પડે છે.<sup>૩૩</sup> અને ચેત્ ઉપરથી ચેદિવંશ શાધાયું હશે. આવી અનેકવિધ યુક્તિએાથી તેનાે સંબંધ ગાેડવાય છે.

એક ખીજી વાત વિચારવા જેવી છે. આ આખા લેખ મરહુમ પંડિત જયસ્વાલજીએ સં. ૧૯૮૪માં 'નાગરી પ્રચારિણી' પત્રિકાના કાર્તિક માસમાં ખહાર પાડયા છે. જેતા ગુજરાતી અનુવાદ તથા વિવેચન સાથેની સમજૂતિ જૈનસાહિત્ય સંશોધક ખંડ ઢ, અંક ૩, પૃ. ૩૬૬થી આગળ પૃષ્ઠાેમાં ઉતારાયાં છે તેમાં **પૃ**. ૩૬૯ માં જણાવાયું છે કે, કેટલાક અંશામાં લેખ ગળી ગયા છે, કેટલીક પંક્તિઓની શરૂઆતના ભારેક અક્ષરા પત્થરનાં ચપતરાં સાથે ઉડી ગયા છે અને ક્રેટલીક પંક્તિઓમાં વચ્ચે વચ્ચે અક્ષરા એકદમ ઉ**ડી** ગયા છે તથા કચાંક પાણીથી ધસાઇ ગયા છે. કચાંક કચાંક અક્ષરની કાતરણી વધી ગઈ છે અને જળપ્રવાહ તેમજ બીજાં કારણાથી ભ્રમાત્પાદક ચિન્હાે ઉત્પન્ન થઈ ગયાં છે. કચાં સુધી ટાંકણાંની નિશાની છે અને કયાં કાલકૃત ભ્રમજાલ છે એના ઉકેલ કરવા એજ આ લેખનું રહસ્ય છે ઈ. ઈ. એટલે કહેવાનું એ છે કે, જેવા સ્વરૂપમાં અને જેવા ભાવાર્થમાં અત્યારે તેનાં વાચન અને ઉકેલ થઈ રહ્યાં છે તેમાં સુધારા વધારાને ધણાં સ્થાન છે. તેમાં આ ચક્રવર્તી ખારવેલના વંશની ઓળખ આપતું વાકય એકદમ પ્રથમ પંક્તિ માં જ અપાઇ ગયું છે. તે દેખાવમાં તા અખ'ડ છે એટલે શેષ પંક્તિઓમાં જેમ અક્ષરાની ત્રૂટી પડી ગઇ છે (જેમાંની કેટલીકની સુધારણા વિશેનું વિવેચન તથા સૂચન આગળ ઉપર આપણે ઢાથ ધરવાનાં છીએ) તેમ અત્ર થવા નથી પામ્યું પણુ પાણીના ધસારાથી, ટાંકણાવડે ધડતર કરતાં હાય છટકી જતાં થયેલ વિકૃતિથી કે અન્ય કારણવશાત્ ઉત્પન્ન થયેલ ભ્રમાન ત્પાદક ચિન્હથી જે ફેરફાર થઇ ગયા છે તેવા આ પંક્તિમાં પણ બની ગયા હાય તેમ સંભવિત છે. એટલે આપણે તેના લિપિન્નાને એમ સ્ચન કરી શકીએ કે આ વંશની ઉત્પત્તિના સંભવિતપણા માટે જે સૂચનો આપણે કર્યાં છે તેને અનુસરતું ક્રાઈ વાચન તેમાંથી ઉપલબ્ધ થાય છે કે કેમ તે વિશે તેએ। મહેરખાની કરી તપાસ ચલાવે.

અત્યારે પ્રચલિત માન્યતા એવી બંધાયલી છે કે,

<sup>(</sup>૩૨) તાઓ જ. બી. એા. રી. સાે. યુ. ૧૩ સન ૧૯૨૭ પૃ. ૨૨૩

<sup>(</sup>૩૩) જુઓ ઉપરની દી. નં. ૪

આ ચેદિવશના સ્થાપક મહારાજ ક્ષેમરાજ હતા. એટલે કે તેને આદ્ય પુરુષ આખી વંશા- તરીકે લેખાવે છે, ક્રેમકે ચક્રવર્તી ખા- વળીમાં તેનું રવેલે પાતે જ હાથીગુંફાના લેખમાં સ્થાન પાતાના વંશની ઓળખ આપતાં (પંક્તિ ૧૬ મી) પાતાના દાદા ક્ષેમ-

રાજ અને પિતા વૃદ્ધિરાજનાં નામ આપ્યાં છે એટલે सदक अनुभान अर्थ शहाय छे हैं क्षेमराक ते प्रथम પુરુષ વૃદ્ધિરાજ તે ખીજો અને ખારવેલ પાતે ત્રીજો પુરુષ હાેર્પ શકે: વળી આ કલ્પનાને એ ઉપરથી સમર્થન મળી ગયું કે તે શિલાલેખની પંક્તિ બીજીના અંતિમ શબ્દ 'તતિયે'=ત્રીએ છે અને ત્રીજ પંક્તિના આરંભે 'પુરિસયુગે'=પુરૂષયુગ શબ્દ લખાયલ છે એટલે તતિયે પ્રસિયુગેતા અર્થ ત્રીજ પેઢીએ ખારવેલ થયેલ છે એમ વાતના મેળ ઉતારી દીધા. જ્યારે ખરી રીતે 'ત્રીજી પેઢી' ત્યાં ભાવાર્થ કરવાના નથી પણ ઉપરમાં ચેદિવંશના ત્રણ વિભાગાવાળા પારિગ્રાકમાં અને 'કર-કંડુ પછી કેમ'? વાળા પારિગ્રાક્રમાં આપણે જે પરિ-स्थिति वर्णी गया छी से ते क भरी रीते स्थित ખની રહી હતી એટલે ખાત્રી **થશે કે ઉ**પરની પંક્તિમાં 'પુરિસયુગે' શબ્દ કેવા ભાવાર્થમાં મૂળકર્તાએ વાપર્યો હતો. આ પ્રમાણે મેં ઉકેલ શોધી રાખ્યા હતા. તેવામાં અહ્િચિત્યા માર્ગે તેને સમર્થન મળી ગયું. ઇ. સ. ૧૯૨૯ માં લાહાર મુકામે અખિલ ભારતીય પ્રામ્યવિદ્યા પરિષદનું પાંચમું અધિવેશન ભરાયું હતું તે સમયે णंगाण-आसाम तरइना डा. ध्रुआ नामना विद्वाने ખારવેલ મહારાજા સંબંધી એક લેખ વાંચ્યા હતા, તેમાં તેમણે (જો હું ભૂલતા ન હાઉં તા) ખારવેલને ચેદિવંશના છઠ્ઠા પુરૂષ તરીકે એાળખાવ્યા હતા. તે હિસાએ ક્ષેમરાજના નંબર ચોથા ગણાય. એટલે તે पूर्वीना भीज राज्यें। विशे तपास करवी क रहे. તેટલામાં પુ. ૧. પુ. ૧૬૭ ટી. નં. ૪૬માં જણાવ્યા પ્રમાણેના માસિકના અંક મળી ગયા તેમાંથી શાસન-રાય અને ચંડરાયનાં ખે ખૃટતાં નામ સળી ગયાં. એટલે કરકંડુ મહારાજને મૂળ સ્થાપકના ઉચ્ચ સ્થાનુક ગાહવતાં. ક્ષેમરાજના નંભર ચોથા અને ખારવેલતા ખરાખર છૂકો આવી ગયા. આ સંકલના અને ગુંથણીને તે પછી અન્ય સ્થાનેથી પણ બહુ મજબૂતાઈ મળી ગઈ (જેનું ३४ વિવેચન હાથી ગુંફાના વર્ણન ઉપરથી સમજ શકાશ) એટલે તે કલ્પનાને સ્થાને દઢ નિર્ણય થઈ ગયા છે અને આ ઉપરથી જે વંશાવળી છભા કરી શકાઈ છે તેનું વર્ણન પુ. ૧માં કરવામાં આવી ગયું છે. ટ્રું કમાં કહેવાનું કે, ચેદિ-વંશની વંશાવળીમાં ક્ષેમરાજનું સ્થાન પ્રથમ નહીં પણ ચે ાથા નંખરે ગણવું રહે છે.

તેણે કલિંગની ગાદી ઈ. સ. પૂ. ૪૭૫-૪માં કખજે કરી છે અને ૩૬ વર્ષ<sup>૩૫</sup> લગલગ રાજ્ય બેાગવ્યું છે. એટલે તેના રાજ્યના તેના રાજ્યકાળ અંત ઇ. સ. ૪૩૯માં આવ્યો ઉમર તથા રાજ્ય- હતા એમ ગણવું રહે છે<sup>૩૬</sup>. તે વિસ્તાર કેટલા વર્ષની ઉમરે ગાદીપતિ ખન્યો હતા તે હકીકત કચાંય નીકળતી નથી. પરંતુ તેના જીવનમાં તેણે જે ખહાદુરી ખતાવી છે તથા પાતાનાં મર્યાદિત સાધન હોવા છતાં, સંગ્રામનિપુણ અને સૈન્યપતિના દરજ્જે રહી અનેક યુદ્ધમાં વિજેતા ખનેલ નંદિવર્ધન જેવા રાજવીની

<sup>(31)</sup> જુઓ પુ. ૧ પૃ. રસ્પ્ર ટી. નં. લ્: આ માસિકનું નામ 'અનેકાંત' છે. દીલ્હીથી પ્રગટ થતું હતું. તેના પુ. ૧ કિરણ ૩ થી ૧ (ઈ. સ. ૧૯૩૦) માં પૂ. મૃ. શ્રી કલ્યાણ- વિજયજીએ તથા અન્ય વિદ્વાનોએ ચર્ચા ઉપાડી છે. અને એમ ઠરાવ્યું છે કે આ વંશાવળી અહુ આધાર ભૂત નથી છતાં કહેલું પડે છે કે, લલે સર્વારો તે આધાર ભૂત નથી જ પરંતુ તેમાંથી ઘણું નવું નવું તત્ત્વ મળી આવ્યું છે જેથી

કેટલીય ગુચના નીકાલ થઇ ગયા છે.

<sup>(</sup>૩૫) વિદ્રાનાએ આ સમય કળૂલ રાખ્યા છે તેમ આગળ પાછળના ઐતિહાસિક બનાવાની સાથે તેના સુમેળ પુરવાર થઇ જ્ય છે એટર્રે આપણે તેની ચર્ચામાં ઉતરવા-પશું રહેતું નથી.

<sup>(</sup>૩૬) જુએા પુ. ૧ પૂ. ૩૯૨ માં આપેલ ચેદિ-પતિની વંશાવળી,

સામે પણ, ૮ક્કર ઝીલી તો ઝીલી પરંતુ અંતે ફાવવા દીધા પણ નથી; તે સ્થિતિ એવા અનુમાન ઉપર આપણને લઈ જાય છે કે તે પણ યુદ્ધકળામાં કુશળતા મેળવીને સારી રીતે રીઢા થઈ ગયા હાવા જોઈ એ. આ સંજોગમાં આપણે તેની ઉમર ગાદીએ બેઠા ત્યારે કમમાં કમ ૩૦ અને વધારમાં વધારે ૪૦ની ટેવીએ તા ખાંદું નથી. છતાં સહિસલામતીની હદ જો કપની લઈએ અને તેમાં ૩૬ વર્ષના તેના રાજ્યકાળ ઉમેરીએ તા ૭૦ ઉપરનું આયુષ્ય તેણું ભાગવ્યું હતું એમ સિદ્ધ થાય છે.

રાજ્યવિસ્તારની વિચારીએ. બાબત ઉપર પૃ. ૨૩૯ માં જણાવ્યું છે કે, તેણે સ્વતંત્રપણે રાજ-લગામ ગ્રહણ કરી ત્યારે ખે સ્થિતિમાં તે હાેવાનું કલ્પી શકાય છે. કાં તા પાતે તદ્દન નવીન સ્વરૂપમાં જ પ્રગટી નીકલ્યા હાય. કે પાતે મગધસમ્રાટના સૂખા તરીકે તે મુલક ઉપર અધિકાર ભાગવી રહ્યો હાય. પ્રથમની સ્થિતિ જો ખનવા પામી હાય તા, તેના હસ્તક ખહુ ભુજ પ્રદેશ જ હાેવા જોઈએ. અને **ખી**છ રિથતિ પ્રવર્તી રહી હોય તો વંશ અને કર્લિગદેશ એ બે પ્રાંતા તેની હકુમતમાં હતા જ એમ માનવું રહે. ખેમાંથી ગમે તે સંયોગ કલ્યાે તાપણ એટલાે તા સાર નીકળે જ છે કે, તેણે ગાદી ઇ. સ. પૂ. ૪૭૫માં જમાવવા માંડી ત્યારે થાડી જ ભૂમિ તેના હાથમાં હતી અને જ્યારે નંદિવર્ધન-નંદ પહેલા સાથે **છ. સ. પૂ. ૪૬૮** આસપાસ<sup>∃હ</sup> યુદ્ધમાં તે ઉતર્યો ત્યારે તેણે તેમાં ધણા વધારા કરી દીધા હતા. હવે ખીજ ખાજા મ્માપણે 'ચેલ્દિરાની સીમા'નું વર્ણન કરતાં કહી ગયા છીએ કે તે સમયે કલિંગદેશમાં, હાલના એારિસા પ્રાંતવાળા સંખલપુર,પૂરી,અંગૂલ અને કટક જિલ્લાએાના સમાવેશ થતા નહાતા: એટલે કે કર્લિંગદેશની (નહીં કે કલિંગ સામ્રાજ્યની) હદ મહાનદી અને ગાદાવરી

નદી વચ્ચેના સમુદ્રતટવાળા પ્રદેશજ ગણાતી હતી. ત્યારે નદિવર્ધન અને ક્ષેમરાજ વચ્ચેન યુદ્ધ-હાથી-ગુંફાના લેખમાં વર્ણવાયલી છનપ્રતિમાવાળા ખનાવ-તાે એારિસાના કટક મહાલમાં ખનવા પામ્યાે છે. ક્રેમકે તે જીનપ્રતિમા નંદિવર્ધન તે પ્રાંતમાંથી ઉપાડી ગયાનું લખાણ મળે છે; એટલે સિદ્ધ થાય છે કે તે જગ્યા ઉપર તે સમયે મગધના અધિકાર નહાતો જ. મતલખ કે, યુદ્ધનું મંડાણ થયું તે પૂર્વે તે સઘળા ભાગ રાજા ક્ષેમરાજે પાતાના અધિકારમાં મેળવી હીંધા હતા. આ અનુમાનને જ. એા. બી. રી. સા. પુ. ૩ પૃ. ૪૮૨ (જુએા ઉપરમાં પૃ. ૨૩૬ માં ટાંકેલું) વાળું વાક્ય સાક્ષીરૂપ થાય છે. સાર એ થયા કે કલિંગ પ્રાંતની ઇશાન ખૂર્ણના કેટલાક ભાગ, જેને ઉરીય પ્રાંતા<sup>૩૮</sup> કહેવાતા (અથવા જેને હાલ ગોારિસ્સા કહેવાય છે) હતા તે પ્રારંભમાં કલિંગની હકુમતમાં નહાતા તે તેણે ૪૭૫-૪૬૮ના સાત વર્ષના ગાળામાં જીતી લીધા હતાં અને કલિંગ સામ્રાજ્યની હદ, મહાનદીથી આગળ વધારીને તે હવે સુવર્ણરેખા નદી સધી લંખાવી ગયા હતા. કદાચ તેથી પણ આગળ વધી ગયા હાય. તેમજ રાજકીય પરિસ્થિતિતે સર્વ રીતે પહેંચી વળાય માટે પાતાની રાજગાદી પણ તેણે <u>કેરવી નાખી હતી. વંશદેશના મુખ્ય નગરનું નામ</u> ખૌદ ગ્રંથા ઉપરથી દંતપુર હાેવાનું જણાય છે; જ્યારે કલિંગનું કચનપુર હેાવાનું મનાય છે. પરંતુ મહારાજા ક્ષેમરાજ તે ખસેડીને વર્તમાન કાળ કટક જીલ્લામાં સમુદ્ર તટ ઉપર આવેલ જગન્નાથપુરીના તીર્થધામ પાસેના ચિલ્કા સરાવરના કાંઠે આવેલ સ્થાન ઉપર લઇ ગયા હતા. તે સ્થાન તેણે નવું વસાવ્યું હતું કે અસલ હતું તેને સમૃદ્ધ ખનાવ્યું હતું તેમજ શું નામ તેણે તેને અ!પ્યું હતું તે નિશ્ચિતપણે કહી શકાય એવું નથી જ પરંતુ સસ્રાટ પ્રિયદર્શિનના

વસી રહી હતી તે પ્રત્યના મુલક, એમ કહેવાના ભાવાર્થ છે એટલું સમજ લું. આ પ્રાંતની અગત્યતા તેને અને તેના ધર્મને માટે શા માટે ઘણી દેખાઇ હતી તે માટે આગળ વર્ણન આપવામાં આવેશે.

<sup>(</sup>૩૭) આ સમય માટે જુએા પુ. ૧ પૃ. ૪૦૦ની સમયાવળી તથા તેમાં આપેલી સાહેદતા.

<sup>(</sup>૩૮) આને ઉરીય પ્રાંતા કે ઉડ પ્રાંતા કહેા. નામ ગમે તે આપા, પણ જે પ્રજાતે સમયે ઓશ્ચિસ પ્રાંતવાળી ભૂમિમાં

શિલાલેખ ઉપરથી તેનું નામ તનસુલીયનગરી<sup>૩૯</sup> હોવાનું જણાય છે.

રાજધાની તરીકે આ સ્થાન જ શા માટે પસંદ કરવામાં આવ્યું હતું અથવા ખીજા શબ્દામાં કહીએ તા આ સ્થાનનું મહત્ત્વ તે સમયે કેટલું અંકાતું હતું તે હકીકત ઉપર પ્રકાશ પાડવાની પણ અગત્યતા છે. જો તે સમજાય તા મગધપતિ અને કર્લિંગપતિ માટે वारंवार के सहती नेायता गरगरी रही हती तेनं કારણ આપાઓપ ઉધાકું થઇ જશે. પરંતુ તે વિષયનું વર્શન વિસ્તારપૂર્વક આગળ આપવાનું છે એટલે આંડલા ઇસારા કરીતે ખીજા મુદ્દા ઉપર આવીએ; 🕻 આ સ્થાનની પસંદગી—રાજપાટની કેરબદલી— તેણે કરી હતી કે રાજ ખારવેલે? એક હકીકત એવા અનુમાન ઉપર લઈ જાય છે કે તે સ્થાન ખારવેલની પસંદગીનું હોતું જોઈ એ. કેમકે ગંગા નદીની જે નહેર રાજા નંદિવર્ધને ખાદાવી રાખી હતી તે તેણે જ લંખાત્રીને પાતાના નગરે આણી હતી. પરંત હાથીગુંફાના લેખની જે પંક્તિ (જુએા છઠ્ઠી)માં આ સમાચાર છે તેમાં કે તેની પૂર્વેની કાેઈ અન્ય પંક્તિમાં તેણે તે પ્રાંત છતી લીધો હાય એવી માહિતી નીકળતી નથી. એટલે તેના પૂર્વેના એ રાજા-તેના પિતા કે દાદા-માંથી કાઇએ તે પ્રદેશ જ્ત્યા હતા એમ સાબિત થયું. તેમ તેના પિતા, વૃદ્ધિરાજના સમયે રાજકીય વાતાવરણ કેવું તંગ કે સરળ હતું તે વિશેની હકીકત કચાંય ઉપલબ્ધ થતી નથી. વળી તેના રાજઅમલ ક્ષેમરાજની તુલનામાં અલ્પ છે मेटले तेने प्रदेशा कतवा केटला समय मुख्यो हाय તેમ માની શકાતું નથી. તેમ મગધની ખીજ રાજદ્વારી સ્થિતિ તથા તેની ઉમર જેતાં પણ તે ખનાવ તેના રાજ્યે ખન્યા હાેવાનું અસંભવિત જણાય છે. એટલે એમ સ્પષ્ટ થાય છે કે. મહારાજ ક્ષેમરાજના સમયે જ **ખધું** ખનવા પામ્યું હતું. આને ટેકારૂપ એ હકીકત છે. એક તેણે ખતાવેલું શૌર્ય અને આખીએ છંદગી

ખેલેલાં તેણે યુદ્ધા; તથા ખીજ ળાજી, હાથીગુંફામાં કાતરાયલા શખ્દા કે, રાજ્ય નંદિવર્ધન કલિંગમાંથી જનપ્રતિમા ઉપાડી ગયા છે એટલે કે તે વખતે પણ જનપ્રતિમા રાજનગરે બિરાજીત થયેલી હતી જ.

આ પ્રમાણે કલિંગ સાબ્રાન્યની હદ ઉત્તરે સુવર્ણરેખા નદી કે તેથી પણ આગળ વધી હોય, દક્ષિણે ગાદાવરી નદી, પૂર્વમાં સમુદ્રતટ, અને પશ્ચિમે વંશદેશ—એટલે છત્તીસગઢ જિલ્લા અને બસ્તર રાજ્યવાળા પ્રદેશ—સુધી લંખાઇ હાય એમ સમજ્ય છે. વંશની પશ્ચિમે અંગદેશના કાઇ ભાગ તેણે જીતી લીધા હતા કે કેમ તે જણાયું નથી. જો કે એટલું તા નંદિવર્ધનના રાજ્યઅમલે સિદ્ધ થઇ ગયું છે કે તેણે વરાડના મહારથીએ:ને જીતી લીધા હતા. એટલે પછી અંગદેશ મગધના તાખે જ હતા એમ ગણવું પડશે. તેથી અંગદેશના સમાવેશ કર્લિંગ રાજ્યમાં નહીં થતા હોય એમ હાલ તા માની લેવું રહે છે.

નંદિવર્ધન એક વખત (ઇ. સ. પૂ. ૪૬૮માં) કલિંગ ઉપર ચડાઇ કરીને જ્યારથી જીનપ્રતિમા ઉપાડી લઇ ગયા ત્યારથી તેને, તેમજ સામા પક્ષે ક્ષેમરાજને, બન્નેને અરસપરસ ખાતરી થઈ ગઇ હતી કે, એકબી જ્વી કાઇ ગાંજ્યું જય તેમ નથી. એટલે પાતાના જીવનમાં કાઇએ એકબી જાનું નામ ફરીને લીધું નથી જ. જેથી કહેવું પડશે કે રાજ ક્ષેમરાજે પાતાનું શેષ જીવન શાંતિપૂર્વક રાજવહીવટ કરવામાં જ પસાર કર્ય હતં.

મહારાજ મહામેધવાહન ત્રિકર્લિંગાધિપતિની ગાદી ઉપર રાજ ક્ષેમરાજ આશ્યો છે કર્લિંગની રાજ- છતાં, તેમાંના અંગદેશ મગધમાં ધાની લેવાઇ ગયા હોવાથી તેના કળ-જમાં વંશ અને કર્લિંગ-એમ બે જ પ્રદેશા આવ્યા હતા. તેમાંના વંશ દેશની રાજધાની દંતપુર (જાઓ પુ. ૧. પુ. ૧૪૬) અને કર્લિંગની રાજધાની કંચનપુર (તેજ પૃષ્ઠે) હોવાનું આપણે કહી ગયા

<sup>(</sup>૩૯) તનસુલીય નામ નગરનું ઢાય તેના કરતાં એ પ્રદેશમાં આ નગરી–રાજનગર આવી રહ્યું હતું તે પ્રદેશનું

નામ હાેવા વધારે સંભવ છે (તે માટે હાથીગુંફાના વર્ણનમાં પંક્તિ કનું વિવેચન જુઓ.)

છીએ. વળી વંશદેશનું સ્થાન વર્તમાન કાળે છત્તીસ ગઢ અને ખરતર રાજ્યવાળા પ્રદેશમાં હાવાનું જણાવ્યું છે એટલે દંતપુર શહેર તે સ્થાનમાંજ ક્યાંક આવ્યું ગણાશે: જ્યારે કલિંગની હદ વર્તમાન મહાનદી અને ગાદાવરી વચ્ચેના પ્રદેશમાં જ સમાઈ જતી હતી. એટલે કંચનપુરનું સ્થાન તે વિસ્તારમાંથી કદાચ અન્ય સ્થળે પણ હાૈય અથવા મહાનદીના મુખવાળા પ્રદેશમાં પણ હાય. પરંતુ તે બાખત અનિશ્ચિત હાવાથી આપણે તે વિશે માન સેવ્યું છે. અલખત્ત પાછળથી, એટલે ક્ષેમરાજે મહાનદીની ઉત્તરમાં આવેલ એારિ-સાના પ્રાંત જીતી કરીને જ્યારે સુવર્ણરેખા નદી સુધી કર્લિંગની હદ લંખાવી હતી. ત્યારે તાે તેની રાજધાની મહાનદીના મુખ પાસેના ચિલ્કા સરાવર વાળા પ્રદેશમાં હતી જ. પરંતુ અત્ર કહેવાની મતલખ એ છે કે, ત્યાં આગળ રાજધાની અગાઉથી જ હતી કે મહા-રાજ ક્ષેમરાજે કરી હતી તેની ખરાખર ખાત્રી મળતી નથી. ખતવા જોગ છે કે, મહારાજા કરકંકુના સમયે પણ તે પ્રદેશમાં જ હતી એટલે ક્ષેમરાજે સ્વતંત્રતા જાહેર કરી ત્યારે પણ ત્યાં જ હશે. બાકી એટ<u>લ</u>ે સંભવિત છે કે, જો સ્થાનની ફેર ખદલી કરવામાં આવી જ હાય તા ખહુ લાંખે દૂર નહીં જ થઇ હાય પણ પચીસેક માર્પલના અંતરમાં જ થઈ હશે.

ઉપર પ્રમાણે મારૂં મંતવ્ય છે; સાથે વિદ્વાનાનાં મંતવ્ય પણ જાણી લેવા જરૂર છે, તેથી જે વાંચ-વાર્મા આવ્યું છે તે અત્ર રજી કરીશું. જ્યારે ચેદિ, અંગ અને વંશ નામ વિશે ભિન્ન ભિન્ન મત પડયા છે ત્યારે સ્વભાવિક છે કે તે દેશની રાજધાનીનાં સ્થાન વિશે તા મતબેદ પડે જ. એટલે તેમની માન્યતામાં કેટલંક અંતર દેખાશે જ. કાઇકના મતે તેનાં નામ કંચન-પુર્80, કપિલપુર્89, દંતપુર્82, અને મણિપુર 83, હતાં. તથા તે પ્રત્યેકનાં સંભવિત સ્થાન વર્તમાન**નાં** જગનાય 🖁 વિજયનગર 🗓 રાજમહેં દ્રી 🕫 અને ગંજામ શહેર તરીકે ગણાવ્યાં છે. જ્યારે કાર્ષકે એમ પણ જણાવ્યું છે કે<sup>૪૭</sup> કલિંગના બે વિભાગ પાડવામાં આવ્યા હતા. એક ઉત્તર અને ખીજો દક્ષિણ; ઉત્તરની રાજધાની સિંહપુરમાં અને દક્ષિણની કપિલપુરમાં હતી: વળી મહાભારતમાં તેના પાટનગરનું નામ રાજપુરી <sup>૪૯</sup> છે. આ પુસ્તકના લેખકે તા બીજાં પણ કેટલાંક સૂચના કર્યા છે. જેના સાર આ પ્રમાણે નીકળતા કહી શકાય. જો કે તેમણે ખારવેલના સમય આંકીને તે સ્થાનના નિર્દેશ કર્યો છે. પરંત્ર આપણે તેને ક્ષેમ-રાજના રાજપાટ તરીકે ગણીએ તા કાઇ મહત્ત્વના ફેરફાર તેથી થઈ જાય છે તેમ ઠરવાનું નથી કેમકે ઉક્ત ખન્તે રાજવીઓના સમયે રાજ્ય વિસ્તારમાં ભલે ધણા ફેરફાર થઈ ગયા છે છતાં તેમણે રાજનગર-નું સ્થાન ફેરવી નાંખ્યું હતું એવું ક્યાંય નાંધાયું નથી. તેમના મત પ્રમાણે ( જુએ। મજકુર પુસ્તક પૃ ૪) પ્રિતૂદકદર્ભ નામ પણ છે; તેમ યયાતિનગર (પૃ. ૭) જેને પાછળથી આદિનગર કહેવાયું છે અને

<sup>(</sup>૪૦) ઉપરના વર્ણુનમાં જીઓ: તેને ચિલ્કા સરાવર-વાળા પ્રદેશમાં ગણાય. એટલે જ્યાં જગન્નાથપુરીમાં ઢાવાતું મનાય છે ત્યાં; વિશેષમાં આગળના પરિચ્છેદે જીઓ.

<sup>(</sup>૪૧) જ. આં. હિ. રી. સા. પુ. ર લાગ ૧ પૃ. ૩ (તેમાં લખ્યું છે કે, કત્તર કલિંગની રાજધાની સિંહપુરમાં અને દક્ષિણની રાજધાની કપિલપુરમાં હતી)

<sup>(</sup>૪૨) જુઓ જ. આં. હિ. રી. સાે. પુ. ર ભાગ ૧ પૂ. ૨૨ તેમાં આ દ'તપુરને જગન્નાથપુરીના સ્થાન તરીકે જણાવ્યું છે તેમાં ખુદ્ધને વિષ્ણુના અવતાર તરીકે પૂજતા હાેવાનું વિધાન કર્યું છે. વળી જણાવે છે કે, સિંહપુર (The city of Lion) નામ ફેરવીને દંતપુર (The

city of Tooth) નામ પાડવામાં આવ્યું છે. (કારણ નથી જણાવ્યું પણ સમલ્લય છે કે, જે એવી માન્યતા અત્યારે પ્રચ લિત છે કે, ત્યાં ખુદ્ધ ભગવાનના અવરોષમાંના દાંત સંર-ક્ષાયા છે તે હપરથી આ નામ રખાયું છે)

<sup>(</sup>૪૩) ઉપરનો દી. નં. ૪૧ વાળું પુસ્તક જીઓ.

<sup>(</sup>૪૪) ઉપરની ટી. નં. ૪૦, ૪૧ તથા ૪૨ નાઓ

<sup>(</sup>૪૫) રે. વે. વ. પુ. ૨ પૃ. ૧૦૭ ટી. ન . ૧૦ જીઓ

<sup>(</sup>૪૬) ઉપરની ટી. નં. ૪૫ જીએ.

<sup>(</sup>૪૭) ઉપરની ટી. નં. ૪૧ ના એન

<sup>(</sup>૪૮) જ. આં. હિ. રી. સેા. પુ. ર ભાગ**૧ પૂ. ર** 

<sup>(</sup>४६) मलक्ष युस्तक यु. ७

જે હાલનું મહી નદી ઉપરનું સાનપુર શહેર ગણાય છે તે પણ છે; તેમ (પૃ. ૧૫) હાલના ધાલી ગામે જ્યાં પ્રિયદર્શિનના ખડકલેખ છે તેની પશ્ચિમે થાડેક દૂર કલિંગ નગરીને ગણાવી છે; (પૃ. ૨૩) વળી વર્ત માન પુરીથી લગલગ ૮ થી ૧૦ માઇલ, અને તેટલાં જ દૂર ચિલ્કા સરાવરથી જે પતેલી અને કારંગા આવેલ છે તેને પણ કલિંગનગરીનું સ્થાન કહે છે. વળી અન્ય સ્થાને પૃં એમ નાંધ નીકળ છે કે કર્લિંગની રાજ્યાનીનું નામ શ્રીકકુલ હતું ત્યારે એક બીજ લેખક પર પેલા શ્રીક એલચી મેગેરથેની અને આધાર ટાંકી તે તેનું નામ પાર્થિલસ (Parthilyse) જણાવે છે. આ પ્રમાણે જેને જે ફાવ્યું અને સ્ત્રસ્યું તેનું નામ જણાવ્યું છે. ગમે તે સ્થાન ઠરે પરંતુ તેની જગ્યા વર્તમાન જગન્નાથપુરીથી ૨૦–૨૫ માઇલના અંતરમાં જ હોય એમ મોટા ભાગના મત પડે છે.

જ્યાં શિલાલેખા જેવા અભેદા, અત્રૂટ અને અફર પુરાવા મળી આવતા હોય ત્યાં અન્ય સાધના શાધવાની ભાંજગડમાં ઉતરવા તેના ધર્મ અને જેવું રહેતું જ નથી. તેથી પાટનગરનું મહત્ત્વ નિઃશંકપણે કહી શકાય છે કે તે પાતે જૈન ધર્માનુયાયા હતા. વિશેષમાં તેના વંશના મૂળ સ્થાપક મહારાજા કરકંડુ પાતે, તે ધર્મના અનુયાયા હતા એટલું જ નહીં પણ પાતે રાજપદ છાડીને જૈનદીક્ષા લઇ સાધુ ખન્યા હતા તથા કૈવલ્યજ્ઞાનના પ્રાપ્તિ કરી મુક્તિપદને પામ્યા હતા. એટલે અમુક સ્થિતિના અંગે પ્રવત્ત્યક્રમાં તેની

ગણના પર કરવામાં આવી છે. જેના ખુલાસા આગળ ઉપર હાથે ગુંધાના લેખનું વર્ણન કરતાં આપવામાં આવશે. મતલબંક, જેમ વંશના આદ્યપુર્ધ જૈનમતાન્ વલંબી હતા, હાથે ગુંધાના કર્તા રાજ્ય ખારવેલ જૈન હતા તેમ મહારાજ ક્ષેમરાજ પણ જૈન જ હતા. એટલે કે આખા વંશના ધર્મ જૈન હતા એમ સ્વીકારી લેવું રહે છે. આટલું તેમના ધર્મ વિશે ટુંકમાં જણાવી લીધું વળી વિશેષ આગળ ઉપર કર્લિંગજીન પ્રતિમાના વર્ણનમાં જણાવીશું. હવે તેમના ધર્મને અને રાજન્વગરના સ્થાનને શું સંબંધ હતા તે હકીકત આગળ ઉપર વિચારવાનું પૃ. ૨૪૫ માં કહી ગયા છીએ તે મુદ્દો ચર્ચોએ.

પ્રસંગોપાત અનેકવાર કહેવામાં આવ્યું છે કે, વર્તમાનકાળ નરેન્દ્રોને ભૂમિ મેળવવાને જેટલા થન- થનાટ રહ્યા કરે છે તેટલા પ્રાચીન સમયે નહાતા જ. તેમ આ હુડાકત સિક્કાચિત્રાને આધારે પણ પુરવાર કરી ખતાવાઇ છે. જેથી કરીને પ્રાચીન સમયના સભ્રાટાએ સિક્કાઓ ઉપર પાતાનું મહેલું તા એક બાજી રહ્યું, પણ નામ સુદ્ધાંય પે કે કાતરાવ્યું નથી. જે કાંઇ તેઓ કાતરાવવાનું વિશેષ માનનીય ગણતા તે તેમના ધર્મના અમુક અમુક લાક્ષણિક ગણાતાં ચિન્દો જ. પે આ પ્રકારની તેમની મનાદશામાં જે પરિવર્તન થવા પામ્યું છે અને નામ તથા મહારાં કાતરાવવા મંડ્યા છે તે, જેમ જેમ અવસપિણ કાળ આગળ વધતા ચાલવા લાગ્યો તેનું – કાળદેવનું પરિ- ણામ જ મુખ્યપણે પે સમજતું; તેમજ પાશ્ચાત્ય પ્રજનતો

<sup>(</sup>૫૦) જ. રાે. એ. સાે યુ. ૮ પૃ. ૬

<sup>(</sup>૫૧) લા. ત્રા. રાજવંશ પુ. ર. પૃ. ૯૯

<sup>(</sup>પર) જુઓ પુ. ૧ પૃ. ૧૭૦ ટી. નં. પર

<sup>(</sup>૫૩) જેમ સિક્કામાં આ સ્થિતિ માલમ પડે છે તેમ સમાટ પ્રિયદશિં ને તે આગળ વધીને તેની કેટલાય પ્રકારની કૃતિમાં તેજ પ્રથા આંગકાર કરેલી હતી. જેવી કે, પ્રચંડ- ક્રાય મૂર્તિઓ, તેમજ નાની મૂર્તિઓ, જે તેણે કરાડાની સંખ્યામાં સરાવીને પ્રતિષ્ઠા કરાવી, મંદિરામાં પપરાવી

દીધી હતી. (આ કારણને લીધે જ પ્રિયદર્શિનના સમયની કાઈ પ્રતિમા ઉપર-નાની કે માેટી કદની-તેનું નામ કે નિશાન છે જ નહીં. જીએા પ્રિયદર્શિનનું વૃત્તાંત)

<sup>(</sup>૫૪) જુઓ. પુ. ર દૂિતીય પરિચ્છેદે સિક્કા ચિન્દ્રોનું વર્ણન.

<sup>(</sup>પપ) આ કાળદેવની-કુદરતની-અસર મનુષ્ય નૃતિ ઉપર કેવી પડા રહે છે તેના કાંઈક ખ્યાલ પુ. ૧ ના પ્રથમ તથા દ્વિતીય પરિચ્છેદે આપી છે તે નેઈ લેવા વિનંતિ છે,

સંસર્ગમાં આવી તેમની સંસ્કૃતિનું અનુકરણ કરાયું<sup>પ ૧</sup> છે તે પણ કાંઇક અંશે સમજવું.

सिक्षामां ते। मात्र यित्र જ કોતરાવવાનાં હોય છે એટલે તે ખિના નજીવી કહેવાય. છતાં યે તેમાં જ્યારે ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે તેઓ પોતાની ધર્મ પ્રત્યેની લાગણી વ્યક્ત કરવાની સ્વિટ ધરાવતા હતા ત્યારે, જ્યાં ખુદ ધર્મરક્ષણના અથવા ધર્મના અવલં મનર્ય તે ધર્મના ઇષ્ટદેવની પ્રતિમાના સવાલ ઉભા થતા હોય ત્યાં તા તેઓ શું શું ન કરે? અરે કહી કે પ્રાણાર્પણ કરવાને પણ જરાયે પાછી પાની ન કરે-તે સમજી શકાય તેવું છે. આ કથનની ખાત્રી મહારાજ ક્ષેમરાજના જીવનમાંથી જ્વલંતપણે મળતી રહે છે.

ક્ષેમરાજના ધર્મને—અથવા તે આખાયે વંશના ધર્મને—અને તેના રાજનગરના સ્થાનની મહત્ત્વતાને તેમજ હાર્યાયું ફાના લેખકાતરને પણ, તે ધર્મ સાથે અતિ ધનિષ્ઠ સંબંધ છે. આ સંબંધનું મહાત્મ્ય પ્રથમ સમજી લેવાયું હાય તા જ તેમાંથી નિષ્પન્ત થતી સ્થિતિ સહજમાં સમજી શકાય. હાથીયું ફાને લગતી જે બિના જણાવવી જરૂરી લાંગે છે તે ત્યાં કહેવામાં આવશે. અહીં તા પાટનગરના સ્થાનની ઉપયોગિતા અને જીનપ્રતિમા પ્રત્યે તેણે ખતાવેલું ખહુમાન—એ બે પ્રશ્નો નંદિવર્ધન સાથેના યુદ્ધ પરત્વે સંકળાયલ છે એટલે તે બે મુદ્દાને આશ્રયીને જ જે કહેવાનું હાય તે કહી દેવું રહે છે. જૈન સંપ્રદાયને લગતી આ હકીકત છે એટલે તે ધર્મવાળાને તા

ખ્યાલમાં તે હાય જ; પરંતુ જૈનેતર વાચકા માટે ટૂં કમાં જણાવીએ. તેએ પાતાના **ધર્મ**પ્રવર્ત્તકાને તીર્થકર નામથી સંબાધે છે. તેઓની સંખ્યા ચાલીસની છે. તેઓ જ્યાં નિર્વાણ પાસ્યા છે તે સ્થાન**ોપ** તીર્થભૂમિ તરીકે ગણે છે ઉપરના ચાવીસમાંથી વીસ તીર્થકરા સમતશિખર નામના પહાડ ઉપર અને ભાકીના ચાર પૃથક પૃથક સ્થાને મુક્તિપદને વર્યાપ્ છે, સમેતશિખર ઉપર જે છેલ્લા તીર્થકર માસે ગયા છે તેમનું નામ પાર્શ્વનાથ છે. આ ઉપરથી આ પહાડતે 'પાર્શ્વતાથ પહાડ' તરીકે પણ સામાન્ય એાળખાવાય છે. હવે સમજાશે કે જૈન પ્રત્યમાં આ પાર્શ્વનાથ પહાડતું મહાત્મ્ય શા માટે વધારે અંકાય છે. આ એક રિથતિ ઘઇ. ખીજ હકીકત એમ છે કે. જૈના ચાવાસે તાર્થકરાને એક સરખા જ ઉપકારક પુરૂષાે ગણીને પૂજે છે, પરંતુ પાતે કાના શ્રાવક— ભક્ત ગણાય તે માટે એક નિયમ દરાવાયેલ છે. જ્યારથી પ્રથમ તીર્થકર પાતાની પ્રરૂપણા આપવી શરૂ કરે ત્યારથી માંડીને ખીજા તીર્થકર પાતાના ઉપદેશ આપવા આરંભે તે સમય વચ્ચેના આખા ગાળામાં જે જે જૈન પ્રજા હાય તે બધી, પ્રથમ તીર્થકરના શાસનમાં ગણાય. પછી તે ગાળામાં પ્રથમના તીર્થકરની શરીર દેહે હયાતી હેાય યા નહીં. આ નિયમને આશ્રીને, પાર્શ્વનાથ તીર્થકર જેમના આંક ત્રેવીસમા છે તેમના સમયથી <sup>પહ</sup> એટલે ઈ. સ. પ્ર. ૮૭૭થી, મહાવીર જેમના આંક ર૪મા છે તેમને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ ત્યાંસુધી, એટલે *ઇ.* સ. પૂ.

<sup>(</sup>૫૬) પુ. ૩ માં અવંતિપતિ રાજ નહુપાણનું વૃત્તાંત તથા પુ. ૨ માં તેના સિક્કા ચિત્રનું વર્ણન જીએા.

<sup>(</sup>૫૭) આ સિવાય બીનાં સ્થાનાને પણ તેઓ તીર્થ બ્મિ– ક્લ્યાણક ભૂમિ–કહે છે અને પૂજે છે તે માટે નાંચો પુ. ર પૂ. ૩૭૧ દી. નં. ૫૩

<sup>(</sup>૫૮) આ સ્થાના કયા કયા ગણાય છે તે માટે જીઓ પુ. ર. પૃ, ૩૬૨ ટી. નં. ૧૮ તથા પુ. ૧ પૃ. ૨૯૬ ટી. નં. ૧૭ (૫૯) જ્યારે કૈવલ્ય જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય ત્યારે જ તીર્થે-કરપદને–અર્જન્પદને પ્રાપ્ત થયા કહેવાય. તે પહેલાં એટલે

સંસારી દ્વાય કે, દીક્ષા લઈને મુનિપણે વિચરતા દ્વાય તો પણ તેમને તીર્થકર કે અર્હન તરીકે ઓળખાવાય નહીં. તેમને બહુ ત્યારે દ્રવ્ય તીર્થકર કહેવાય, ભાવી (ભવિષ્યના) અથવા ભાવ તીર્થકર (તીર્થકરના આત્મા) પણ કહેવાય પરંતુ ખરા તીર્થકર તરીકે તેમને સન્મનાય નહીં.

આ પ્રમાણે પાર્શ્વનાથનું કૈવલ્યજ્ઞાન, તેમણે **ઇ. સ.** પ્. ૮૭૭ માં (જીએ) પુ. ૧ પૃ. ૯૭) દીક્ષા લીધા પછી કેટલાક દિવસા બાદ થયું છે. એટલે ઉપરના હિસાએ તે દિન**યી** જ તેમને અહીન પાર્શ્વનાય કહેવાય. તે પહેલાં નહીં જ,

મપદ સુધી <sup>૬૦</sup> જે જે સાધુએ!, સાધ્યીએ!, શ્રાવક કે श्राविकांगा. એમ સઘળા ચતુર્વિધ સંઘ, પાતાને પાર્શ્વનાથના લક્ત તરીકે જ ગણાવે. આ ઉપરથી સમજારી કે મહારાજ કરકંડુના રાજ્યારાહણના સમય **ઇ. સ. પ. પપ**૮ હે!ઇ તે પાતાને પાર્શ્વનાથભક્ત તરીકે જ ગણાવતા હતા. એટલે પાતે પાર્શ્વનાથ પહાડ તરક હદયના ઊંડા પ્રેમથી અને ધર્મણ હિથી જુએ તે ત્રુરત સમજી શકાશે. તેમાં પણ તે પહાડની તળેડી પાતાના જ સત્તાધિકારવાળા પ્રદેશમાં આવી રહી હાૈય તા તેની પ્રેમભક્તિની સીમા કચાં પહેાંચે, તે સ્થિતિ વર્ણવવા કરતાં સહેજે કલ્પી શકાય તેવી છે. વળી આપણે જોઇ ગયા છીએ કે તે સમયે પાર્શ્વનાથ પહાડની તળેટી. જ્યાં સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને પાતાના ધૌલીના ખડકલેખ ઉભા કર્યા છે ત્યાં હતી. <sup>દર</sup> તેમ આ સ્થળ કલિંગના સત્તાપ્રદેશમાં જ હતું. આ પ્રમાણે સર્વ વસ્તુના મેળ જામેલ હાેવાથી હવે વાચકવર્ગને ખાત્રી થશે કે, આ પાર્શ્વનાથ પહાડનું અને પાર્શ્વનાથ નામનું કેટલું કેટલું મહત્ત્વ કલિંગપતિઓને પાતાના અંતરમાં રમી રહ્યું હોવું જોઇએ.

આ સર્વ કારણને લઇને જેમ શિશુનાગવંશી રાજ્ય ઉદયાશ્વે પાટલિપુત્રમાં મંદિર બનાવીને જીનપ્રતિમા પધરાવો હતી <sup>દર</sup> તેમ મહારાજા કરકંડુએ પણ પાતાના રાજ્યઅમલે, પાતાની રાજધાનીમાં મંદિર બનાવીને- કે બંધાયલું હાય તેમાં-પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા<sup>દ 3</sup> પધરાવી હતી. અને પાતાને કરવાયાગ્ય સ્વધર્મનાં નિત્યકર્મ તેની સાનિષ્યે કરતા હતા. હવે સમજી શકાશે કે આ આખાયે પ્રદેશની તેમજ ખાસ કરીને તેના રાજનગરના સ્થાનની કેટલી કેટલી મહત્તા હતી!

મહારાજ કરકંડુના સ્વર્ગવાસ પછી આખા કર્લિંગ દેશ મગધની હકુમતમાં ચાલ્યો ગયા હતા, એટલે મગધપતિના મનમાં તા પાતાને ઘેર જ તે સર્વ છે એમ લાગ્યા કરે તે સ્વભાવિક છે. વળી શાભનરાય, ચંડરાય ઇ. તા અમલ હતા ત્યારે પણ મગધપતિઓને ઊંચા નીચા થવાનું કારણ નહેાનું જ, કેમકે તે સમયે પણ આ પ્રદેશ એક રીતે તા પાતાની આણમાં હતા એમ જ કહી શકાય. પરંતુ જેવી મહારાજ ક્ષેમરાજે સ્વતંત્રતા જાહેર કરી કે મગધપતિને મનમાં કાંઈનું કાંઇ થઇ જવા મંડે તે દેખીનું છે.

વળી જેમ કલિંગપતિએા જૈનમતાવલંબી દેખાય છે તેમ<sup>૬૪</sup> મગધપતિઓ પણ તે જ ધર્માનુયાયી હતા. अटबे जन्तेने ते स्थान परत्वे-तिभक त्यांनी भूति જો પ્રભાવિક હાય તા તે માટે તા ખાસ કરીને— મમત્વ બંધાય જ. જેથી ક્ષેમરાજ સ્વતંત્ર અનતાં હ્રદયમાં શાંતિ વ્યાપે અને મગધપતિને ઉકળાટ થવા માંડે તે દેખીતું છે. નંદિવર્ધનને આ કારણને લઈને ધણી જ તાલાવેલી થઇ રહી હતી. પરંતુ તેની સ્થિતિ અતિ કફાડી થઈ પડી હતી. કેમકે, રાજા ઉદયાધ અને અનુરદ્ધના રાજઅમલે केम ते सर्वसत्ताधीश सैन्यपनि ढते। तेम अत्यारे પણ હતા તા ખરાજ, છતાં તે સમયના મગધપતિ સમ્રાટ રાજા મુંદની માનસિક સ્થિતિને લઇને તેની પ્રથમ કરજ ધર આગળનું બધું સંભાળી લેવાની હતી. જ્યાંસુધી તે વાતના નિવેડા ન લવાય ત્યાંસુધી **ખળતા હૃદયે પણ ધીરજ ધારીને તેને એસી રહેવં** પડ્યું હતું. પરંતુ પ્રજાજને રાજ મુંજને ગાદી ઉપરથી ઉઠાડીને જેવા તેના રાજ્યાહાયેક કર્યો કે નંદિવર્ધને

<sup>(</sup>૧૦) મહાવીર વર્ષ્દ્ર માન કુમારે દીક્ષા બલે ઇ. સ. પૂ. ૫૧૮ માં લીધી છે. છતાં કેવળ જ્ઞાન ઇ. સ. પૂ. ૫૫૬ માં થયું છે એટલે તે ભાર વર્ષના ગાળામાં તેમને તીર્થકર તરીકે ન ઓળખી શકાય. તેમ તેઓ કાઇ નતના ધર્મખાધ પણ આપે નહીં. કારણ માટે ન્હુઓ પુ. ૨. પૃ. પ ટી. નં. હ.

<sup>(</sup>૧૧) જુઓ. પુ. ર. પૂ. ૩૧૩ તથા તેનું વર્ણન ઉપરમાં પુ. ૨૪૦. દીકા નં. ૩૦.

<sup>(</sup>૧૨) પ્રતિમા જેમ નૂની તેમ તેનું મહાત્મ્ય વધારે ગણાય છે. આ પ્રતિમા તદ્દન નવી જ તેણે બનાવરાવી હતી કે, નૂના સમયની કાઇ બીન સ્યળથી આણીને ત્યાં પધ-રાવી હતી તે માટે આગળ ઉપર નુઓ.

<sup>(</sup>६૩) ત્તુએા. યુ. ૧. યુ. ૩૦૪.

<sup>(</sup>૧૪) પુ. ૧ માં મગધપતિ શિશુનાગવ શિઓનાં તથા ન દવ શીઓનાં વત્તાંતે જીઓ.

પાતાનું મનધાર્યું કરી લેવાના નિરધાર કર્યા. મગધમાં सूज्यवस्थित करवा केवं ढतं ते क्रीने तुरत क्षेमराज ઉપર ચડી ગયા. બન્તેને જબરદસ્ત યુદ્ધ થયું. કેટલાક સમય વીતી ગયાે છતાં નિશ્વયપૂર્વક પરિણામ આવી ને શક્યું. તેત્રામાં કેમ જાણે નંદિવર્ધનને વરમાળ અર્પવાની કુદરતની જ ઇચ્છા ન હોય તેમ. અચાનક મગધમાં અતિવૃષ્ટિ થઈ. સાન નદીમાં પૂર ઉભરાયાં અને રાજનગર પાટલિપુત્ર ભયમાં આવી પડ્યું. તે સમાચાર નંદિવર્ધનને કાતે પહેાંચતાં. અધવચે જ સમરક્ષેત્રના ત્યાગ કરીને તેને પાતાના વતન તરફ વિદાય લેવી પડી. અધકચરી છતની એ ધાણી તરીકે. રાજા ક્ષેમરાજને કે દેશને તા કાંઈ હી અપત પહેાંચાડી શક્યા નહીં, પરંતુ પાર્શ્વનાથની જે પ્રભાવિક જીન-મૂર્તિ હતી તે પાતાની સાથે ઉપાડી ગયા. પછી તા તેને અનેક કારણાને લીધે (તે માટે જુઓ પુ. ૧ તેના વૃત્તાંતે) કલિંગ તરફ મીટ માંડવા જેટલો પણ વખત રહ્યો નહેાતો. છેવટે નંદિવર્ધન મરણ પામ્યાે અને ક્ષેમરાજ પણ નિર્શ્વિતપણે પાતાનું શેષ આયુષ્ય નિર્ગમન કરી મરણને શરણ થયા. ક્ષેમરાજ તરફ મગધપતિએ ખતાવેલ આ અપમાનના- કે વેર કહ્યા તેના અદલો તેના પૌત્ર રાજા ખારવેલે, તે જ નંદિવર્ધનના વંશજ નંદ આઠમા ઉર્ફે બૃહસ્પતિમિત્ર હપર ચડાઈ કરીને પરાસ્ત પમાડી પાતાના પગ પાસે નમાવીને વાળ્યા હતા. અને વિશેષમાં તે મૂર્તિ પાછી પાતાના દેશે લાવી. જ્યાં હતી ત્યાં પુનઃસ્થાપિત કરી **દોધી** હતી. આ હકીકત રાજા ખારવેલના વૃત્તાંતે લખવી પડશે તે ત્યાંથી એક લેવી.

#### (૨) વૃદ્ધિરાજ

ક્ષેમરાજનું મરણ ઇ. સ. પૂ. ૪૩૯માં થતાં, તેની ગાઠીએ તેના પુત્ર વૃદ્ધિરાજ ખેઠા. મરણ સમયે ક્ષેમરાજની ઉમર ૭૦ વર્ષ ઉપરની હતી એટલે તેના યુવરાજ આ વૃદ્ધિરાજની ઉમર ૪૦-૪૫ લગલગ કે તથા કાંઇક વધારે પણ હાય તા ના નહીં. તેને આ સમયે જે જયેલ્ઠ પુત્ર હતા તેની ઉમર પંદર વર્ષની હતી. તે પાતે ગાદીપતિ થતાં, તેના પુત્રને યુવરાજ પદવી આપવામાં આવી હતી. આ યુવરાજનું નામ લિખ્ખુરાજ હતું. તે જ્યારે ગાદીએ ખેઠા હતા ત્યારે

તેનું નામ રાજ ખારવેલ રાખવામાં આવ્યું હતું. વૃદ્ધિરાજનું રાજ્ય માત્ર દશ વર્ષ જ ચાલ્યું છે એટલે તેના મરણ સમયે, યુવરાજ બિખ્ખુરાજની ઉમર ચોવીસ ઉતરીને પચીસમાં પ્રવેશી ચૂકા હતી. આ ઉપરથી વિદ્વાનોએ એમ ઠરાવ્યું છે કે તે સમયે રાજ્યાબિષેક પચીસમે વર્ષે થતા હતા, તે વાત રાસ્ત નથી. ગાદીએ એસનું તેની સાથે ઉમરના સંબંધ હતા જ નહીં. પરંતુ રાજ્યાબિષેક માટે—સગીર વય ઉલ્લંઘીને પુખ્ત વયે પહેંચવાની ઇવત્તા ૧૩–૧૪ વર્ષની હતી એટલે નાનામાં નાની ઉમરે જો કાઈને રાજલગામ સોંપવામાં આવતી તા તે આ પ્રમાણે ૧૪ વર્ષની રહેતી. આ કિસ્સામાં તા કુમાર બિખ્ખુ-રાજ જ્યારે પદર વર્ષના થયા હતા, ત્યારે યુવરાજ ખનવા પામ્યા છે. અને દશ વર્ષમાં ચાડાક માસ કમતી હતા, ત્યાં તેના પિતાનું મરણ નીપજતાં પાતે રૂપ વર્ષની ઉમર પૂરી કરીને કલિંગપતિ બન્યા હતા.

રાજ્ય વૃદ્ધિરાજના વખતમાં ક્રાઇ ખાસ રાજકીય ખનાવ ખન્યાનું તે ધાયું નથી. તેનાં ખે એક કારણ સંભવે છે. એક તા પોતે ૪૫ વર્ષના કે ખલ્ક તેનાથી પણ આગળ વધીને ધરડા જેવા થઇ ગયા હતા એટલે યુદ્ધ વહેારી લેવા ઈચ્છા કરે તેમ નહેાતું. બીજ બાંજા તેના યુવરાજની ઉમર કાંઇ એવી માટી નહાેતી થઇ ગઇ કે લડાઇના બાજો તે ઉપાડી શકે: તે તાે હજુ યુવાવસ્થામાં પ્રવેશ કરતાે હતા અને વિદ્યાપ્રાપ્તિના સમય તેને માટે આવશ્યક હતા. તેમ ખીજી ખાજા મગધની ગાદીએ નંદ ખીજાના અમલ શરૂ થઈ ગયાને દશ ઉપર વર્ષો થઇ ગયાં હતાં. તે દરમિયાન તેનું રાજ્ય સુદઢપણે પ્રવર્તતું ચાલ્યું જતું હતું. એટલે તે બાજુ તરફ ઉત્તર દિશામાં આગળ વધવા જેવું નહેાતું. પૂર્વમાં સમુદ્ર હતા, પશ્ચિમે મગધપતિના રાજ્યની હદ આવી રહી હતી. એટલે ત્યાં પણ ઉત્તર દિશાના જેવી જ સ્થિતિ હતો. ખાકી રહી માત્ર દક્ષિણ દિશા; તે તરક કર્લિંગની હદ ગાદાવરીના તટ સુધી તા પહેાંચી જ ગઈ હતી. તેનાથીયે દક્ષિણે ચાલા, પક્ષવ અને પાંડ્યા રાજાઓ હતા. તે બાજા તેના યુવરાજને લશ્કર લઈને, પાતે ગાદીપતિ *ખન્યા પ*છી ક્રેટલેક કાળે–યુવરાજે કેટલીક વિદ્યા સંપાદન કરી

લાંધા ખાદ-માકલો હતો. ત્યાં તેણે જીત જેવું મેળવ્યું પણ હતું અને પાકી રીતે યશ મેળવ્યા જેવું પરિણામ આવી પહેંાંચે તેવામાં રાજા વૃદ્ધિરાજ પાતે મરણ પામ્યા. એટલે યુવરાજને અડધે રસ્તેથી પાછા વળાને ધર ભેગા થવું પડ્યું હતું. યુવરાજને દક્ષિણદેશ જીતવા માકલ્યા હતા તેથી સ્પષ્ટ થાય છે કે, ત્યાં સુધી તેની તિખયતમાં વાંધા જેવું નહીં હોય, છતાં જ્યારે યુવરાજને દમ એકદમ પાછા ખાલાવી લેવાની સ્થિતિ ઉભી થઇ છે લારે સમજ્ય છે કે રાજા વૃદ્ધિરાજનું મરણ એાચિતું જ થયું હશે. પછી તેની વૃદ્ધાવસ્થાને લીધે મંદવાડ ભાગવ્યા વિના જ આંખ મીંચાઇ ગઇ હોય કે કાઇક અકસ્માતમાં સપડાયા હોય અને તેથી તુરત મરણ નીપજયું હોય.

ઉપરના વર્ણનથી એમ સાર નીકળી શકે છે કે વૃદ્ધિરાજના સમયે કલિંગ સામ્રાજ્યના વિસ્તાર મહા-રાજ ક્ષેમરાજના મરણુ સમયે જે હતા તેમાં ઘણી વૃદ્ધિ થવા પામી હતી. આ વૃદ્ધિ દક્ષિણહિંદના પશ્ચિમ તટ ઉપરના પ્રદેશમાં જ મુખ્યત્વે થઈ હતી. તેના કાર્યવાહક અને નેતા તરીકે યુવરાજ ભિખ્ખુરાજનાજ હાથ સંભવેછે.

યુવરાજે જે ચડાઈ દક્ષિણુમાં પાંડવા રાજ્ય ઉપર તથા સિંહલદ્વીપ તરક કરી હતી તેનું વર્ણન હાથી-ચુંકાના શિલાલેખમાં પાતે કરેલ છે અને તેનું ઉડતું રત્તાંત આપણે રાજા ખારવેલના જીવનચરિત્રે કરવાનુંજ છે એટલે અત્ર વિશેષ કરવા જેવું રહેતું નથી. રાજા વૃદ્ધિ-રાજનું મરણ ઇ. સ. પૂ. ૪૨૯માં થયાનું નોંધવું રહે છે.

તેનું નામ જે વૃદ્ધિરાજ છે તે તેણે સાર્થક કરી ખતાવ્યું લાગે છે. તે નામ તેણે ગાદીએ આવતાં જ ધારણ કર્યું હતું કે, તેણે રાજ્ય પ્રદેશમાં અતિ વૃદ્ધિ કરી દીધી હોવાથી, જેમ રાજા નંદ પહેલાતે નંદિ- વર્ધનની ઉપમા દેવાઇ હતી તેમ આને પણ વૃદ્ધિ- રાજ કહીને ખાલાવવામાં આવ્યા હતા તે વિશની પૂરતી માહિતી મળતી નથી. પરંતુ એટલું તા ચાક્કસ લાગે છે કે, પાતાને વારસામાં જે મુલક મળ્યા હતા

તેમાં તેણે વૃદ્ધિ તેા કરીજ હતી. તેની ખે ત્રણ સાબિતી હાથીગું ફાના લેખમાંથી મળી આવે છે.

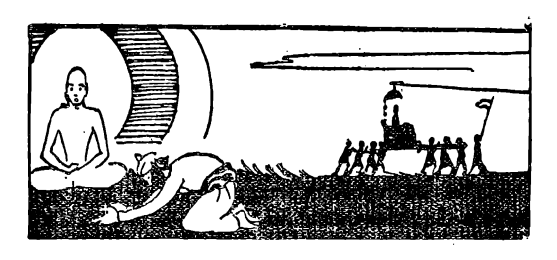
તેમાં જણાવ્યું છે કે રાજા ખારવેલે ગાદીએ એસતાં પ્રથમ વર્ષ રાજનગરે કેટલીક મરામત કરવામાં ગાલ્યું છે અને ખીજા જ વર્ષે ચતુરંગી સૈન્ય સાથે શતવાહન વંશના<sup>૬૬</sup> સ્થાપક રાજ્ય શ્રીમુખની પાછળ પડીતે ઠેડ નાસિક સધી હાંકી કાઢયાે છે; જે રાજા ગાદીએ એસતાં વેત, શૌર્યથી પાતાથી ચહિયાતા, યુદ્ધ કળામાં રીઢા. તેમ રાજકારણમાં પણ પડુ ખનેલા હરીકૃતે ત્રાહી ત્રાહી પાકરાવી શકે. તે કાંઈ પાતે મેળવેલ રાજહકુમત અને સૈન્યની સરદારીને લીધે જ કેવળ હાેય તેના કરતાં, પાતાને વારસામાં મળેલ રાજ્યળ-સત્તાસામગ્રીને લીધે છે એમ માનવું વધારે ઉચીત કહેવાશે. એટલે વૃદ્ધિરાજે નિઝામ રાજ્યવાળા ભાગ ઉપર પાતાની સત્તા જમાવી દીધી હતી એમ માનવું જ રહે છે; તે સ્થિતિ નીપ જાવવામાં પછી ભારે યુત્રરાજ ખારવેલનાજ મુખ્ય હાથ હાય. છતાં તે ખનાવ પિતા વૃદ્ધિરાજના રાજ્યકાળે ખન્યા હાેવાથી તેની ક્યર્તિ ते। तेना काणे જ ચડાવવી રહે છે. ખીછ હાંકાત દક્ષિણ હિંદ તરફ યુવરાજે કરેલી કુચને લગતી કહેવાય. ઉપર તેનું વર્ણન કરી દેવાયું છે. એટલે સિંહ થાય છે કે રાજા વૃદ્ધિરાજના સમયે દક્ષિણ હિંદના ધણા માટા ભાગ ઉપર કલિંગપતિની નેજા કરકતી શરૂ થઇ ગઈ હતી. મતલભ એ થઇ કે, રાજા ક્ષેમરાજે વારસામાં આપેલ પ્રદેશમાં, રાજા વૃદ્ધિરાજે પાતાના રાજ્ય અમલે, પશ્ચિમે આવેલ નીઝામી પ્રદેશવાળા મુલકની તથા કૃષ્ણા નદીની દક્ષિણે આવેલ ઘણા માટા ભાગની વૃદ્ધિ કરી હતી; અને આવા વૃદ્ધિંગત રાજ્યની સલામત ગાદી ઉપર બિરાજવાને રાજા ખારવેલ ભાગ્યવંત **થ**યા હતા કે જેથી ગાદીએ બેસતાં તુરત જ પાતાના હરીકૃતે હંકાવી તેના ઉપર જીત મેળવીને તેમને (અંધ્રપતિએાને) આંધ્ર ભુત્યાઝ<sup>૧૭</sup> તરીકે એાળખાવવાની કરજ પાડી હતી.

<sup>(</sup>૧૫) આગળ ઉપર હાકોગુંફાના લેખમાં પંક્તિર છ તું વર્ણન જુઓ.

<sup>(</sup>૬૬) શિલાલેખમાં શાતકરણી રાજ લખ્યો છે. પરંતુ તેને શાત રાજ તરીકે પણ ઓળખાગ્યો છે, જીઓ ખુલ્લિ પ્રકાશ

પુ. ૭૬ પૃ. ૮૬ થી ૯૫ યુગપુરાણની હકીકતનું અવતરણ, ત્યાં શાતવંશી અરિષ્ઠકર્ણના પીછા શકરાન્નએ લીધાની હકીકત છે. તે અરિષ્ઠકર્ણ આ શ્રીમુખ શાતકરણીના વંશ જ છે.

<sup>(</sup>૬૭) આંધ્રભૃત્યાત્રના અર્થ માટે જીએો. યુ. ૩. યુ. હજ-હપ.



## द्वितीय परिव्छेह

### चेहिवंश (थाड)

ડૂંકસાર:—(3) રાજ ખારવેલ, ઉર્દે ભિખ્ખુરાજ ઉર્દે ધર્મરાજ—તેના સમય જે મનાયા છે તેનાથી કેટલાય પૂર્વે તે છે, તેની ઉપાડેલ ચર્ચા—પ્રચલિત માન્યતા છે કે મગધપતિ ખુહસ્પતિમિત્ર તે જ પુષ્યમિત્ર.ગણાય, તેની અસત્યતા સાબિત કરવા માટે, આપવા પડેલા લગભગ વીસ પુરાવા તથા તે ઉપર કરેલા વિધવિધ દેષ્ટિએ વિવાદ— ઉપરાંત જુદી જ રીતે ચર્ચા ઉપાડીને તેના કરી આપેલ નિર્ણય—

હાથીગુંફાના લેખમાં જે ૧૦૩ ના આંક વાપરવામાં આવ્યા છે તેને વિદ્વાનાએ નંદ અને માર્ચ સંવતના ગણાવ્યા છે, પરંતુ તે તેમ નથી; તેની લીધેલી અનેક દેષ્ટિથી તપાસ—અને ભિન્ન ભિન્ન રિત્યા અતાવી આપેલી તેની અશકચતા—વળી તે આંક ચેદિ સંવતના કે મહાવીર સંવતના હાઈ શકે કે કેમ તેની પણ ચર્ચા ઉપાડીને, છેવટે ખાંધી આપેલ નિરધાર—

(૩) ખારવેલ; ભિખ્ખુરાજ; ધર્મરાજ¹

રાજા વૃદ્ધિરાજના મરણ પછી તેના યુવરાજ ભિખ્ખુરાજ ઈ. સ. પૂ. ૪૨૯=મ. સં. ૯૮માં ખાર-વેલ નામ ધારણ કરી કલિંગ સામ્રાજ્યના સમ્રાટ ખન્યા હતા.

ગત પરિચ્છેદે ચેદિની ઉત્પત્તિ વિશેની ચર્ચા કરતાં સાબિત કરી ગયા છીએ કે. ચેદિવંશ અને ચે દિદેશ તે ખે નામને કાઇક અકળ કારશને લોધેજ જોડાણ તેના સમય થઈ ગયું છે. જેમ આ પ્રશ્ન વિસ્મયનું એક અંગ ખની ચૂક્યું છે. તેમ કલિંગપતિ તરીકે ચેદિવંશનું નામ પણ ભારતના પ્રાચીન ઇતિ-હાસમાં અમુક-ખાસ પ્રસંગતે લઇને જ આગળ પડી ગયું છે. ચેદિવંશનું નામ કલિંગપતિ તરીકે જો મશ-હર થઈને ખ્યાતિ પાંચ્યું હાેય તાે આ ખારવેલ ચક્રવર્તીએ કાતરાવેલ હાથીગુંફાના શિલાલેખને લીધેજ છે. તેમ ખુદ કલિંગનું નામ હિંદી ઇ તિહાસના રસન્ન પુરુષા અને અભ્યાસીઓના જ્લાપ્ર જો ચડવા પામ્યું હાૈય તા ખારવેલ ચક્રવર્તીની કારકિર્દી કરતાં ત્યાં ઉભા કરાવેલ સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના ખડક લેખાનેજ વિશેષ અંશે આભારી છે. એટલે કલિંગ દેશના રાજ-કીય ઇતિહાસ સાથે આ બે<sup>ર</sup> મહાપરાક્રમી રાજવીએાનાં જીવનને ધાટા સંબંધ હાેવા જોઇએ એમ કલ્પી શકાય છે. આ બેમાંના વિશેષ પ્રતાપી સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના સમયનું વર્શન પુ. ૨માં તેના જીવનવૃત્તાંત લખતી

આ કલિંગપતિ ચેદિવંશી રાજ્ઞએાના સમયની ગાઠવણી હાર્થાગુંધાના શિલાલેખમાં કાતરાવેલ ખના-વાની સમયાવળીના આધારે કરવામાં આવી છે. આ

વખતે જણાવી ગયા છીએ. જ્યારે ચક્રવર્તી ખાર-

વેલનું વૃત્તાંત આ પરિચ્છેદે કરવું રહે છે. તે અણી

લીધા **ખાદ, તે ખન્નેની સરખામણી કરવાનું** આપણે

(૧) આ નામા તેણે પાતે ધારેલ હતાં એવું તેણે કાતરાવેલ હાથીગું ફાના લેખ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે. તે માટે જુઓ આગળના તૃતીય પશ્ચ્છિકે

વિષયમાં રસ-આનંદ લેનાર લગભગ સર્વ વિદ્વાનાએ એક અવાજે એવા મત ખાંધ્યા છે કે. રાજા ખાર-વેલ તે શુંગવંશના સ્થાપક પુષ્યમિત્રના સમકાલીન હતા. તેમજ આ પુષ્યમિત્રના સમય, માત્ર થાડાંક વર્ષની વધઘટ સિવાય લગભગ ચાક્કસ કરી શકાયા છે. આ ઉપરથી ખારવેલના સમય પણ નક્કી કરી, તેના પૂર્વજોના-વૃદ્ધિરાજ તથા ક્ષેમરાજના-સમય તેમના રાજ્યકાળના આંકડા મૂકી, ગણી કાઢવામાં આવ્યા છે. આપણે પણ તેમનાજ પગલે ચાલીને પ્રથમ ખારવેલના સમય નક્કી કરવાના પ્રયાસ કર્યો છે અને તે ગાેઠવાઈ જવાથી તેના આધારે પ્રથમના ખે પુરૂષાના રાજ્યકાળ આંકી કાઢયા છે. આ કારણને લોધેજ અત્યાર સુધી પ્રગટ થઈ ચૂકેલ દરેક પુસ્તકમાં જ્યાં જ્યાં વંશના પ્રારંભના સમય વિશે કાંઈ પછા ઉલ્લેખ કરવાની જરૂર લાગતી. ત્યાં ત્યાં તેના નિશ્ચિત કરી રાખેલ સમયજ જણાવી દીધા છે અને રીમાર્ક-નેાંધ કરી છે કે, વિશેષ આધાર અને પુરાવાના પ્રમાણ આપી ચર્ચા કરવાનું અને નિર્ણય ઉપર આવવાનું કામ, રાજ્ય ખારવેલનું જીવન લખવાના પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય ત્યાં સુધી તે વિષય મુલતવી રાખવાની જરૂર છે. હવે તે સ્થિતિ આવી પદ્વાંચી છે એટલે તેની વિસ્તારપૂર્વક ચર્ચા કરીશું.

વિદ્વાનાએ અને નિષ્ણાતાએ પુષ્યમિત્રને અને ખારવેલને સમકાલોન માન્યું હૈાવાનું જણાવી ગયા છીએ. આમ કરવામાં તેમણે રાજ ખારવેલના હાથી- ગુંધાના શિલાલેખમાં દર્શાવેલ કેટલીક હકીકત ઉપર તથા તેમાંના એક એ સ્થળ તેના સમયદર્શન માટે ટાંકેલ આંક સંખ્યા ઉપર, મુખ્યપણે આધાર રાખ્યા છે. એટલે દરજ્જે આપણે પણ તેમનું જ અનુકરણ કર્યું છે; પરંતુ જે મતલેદ ઉલા થયા છે તે, તે આંકડાની માન્યતાને અંગેજ થયા છે.

તે આંકડાની ચર્ચા પણ રસપ્રદ તા છેજ, પરંતુ

માટે સતર થઈ પડશે.

<sup>(</sup>ર) તેટલા માટે આ ખન્ને રાજવીઓનાં રાજકીય તથા સામાજક જીવનની સરખામણી આગળ ઉપર કરી ખતા-વવી પડી છે.

તે સમજવાને કારગત થઇ પડે તેવી ભૂમિકા ઉભી કરવાની આવશ્યકતા દેખાય છે. તે માટે નકારાત્મક પુરાવા (Negative proofs) પ્રથમ લઇ ને અમુક સ્થિતિ પ્રમાણ પુરસ્સર સ્થાપિત કરીશું. તે બાદ પ્રત્યક્ષ-હકારાત્મક પુરાવા (Positive proofs) લઇને તે સ્થિતિને મજખૂત કરીશું અને છેવટે Affirmative proofs (નિશ્વયદર્શક પુરાવાથી)ની તપાસણી કરીને તેને નિશ્ચિત કરીશું. આ ત્રણ જાતનાં પ્રમાણોના જે નિર્દેશ અત્ર કરવામાં આવ્યા છે તે સઘળાં ઐતિહાસિક ખનાવાનાંજ છે એટલે તેની સત્યાસત્યતા વિશે આપણે બધા નિર્ભયજ રહી શકીશું. **અ** ખનાવા ઉપરથી એક વખત જેવી બ્રમિકા સિદ્ધ થઈ ગઈ કે, પછી તેને આંકડાની કસોટીએ કસી जेतां જરા પણ વિલંખ થવાના નથી. પરિણામે અત્યાર સધી ચાલી આવેલી માન્યતામાં-ક રાજા ખારવેલ અને પુષ્યમિત્ર ખન્ને એક ખીજાના સમકાલીન હતા તેમાં, ક્રિંચિત પણ અંશ સમાયલા છે કે કેમ તે વાચક સમક્ષ આપાઓપ દીપકની પેઠે પ્રત્યક્ષ થઇ જશે.

પ્રથમ આપણે નકારાત્મક પ્રસંગાની સમાલાયના કરીશું, એટલે કે પુષ્યમિત્ર અને ખારવેલ એક બીજાના સહકાળવર્તી હાઇ ન શકે તેની દલીલા વિચારી જોઇશું. આમાંની કેટલીક ચર્ચા પુ. ૩ પૂ. ૬૬ થી પર સુધી પુષ્યમિત્રના વૃત્તાંત નીચે કરી ગયા છીએ તે જોઇ લેવી. ખનવા જોગ છે કે ત્યાં લખેલ વિગન્તાનું અહીં, એક યા બીજા સ્વરૂપમાં પુનર્ચ્ચારણ પણ થાય, છતાં દલીલના જોશ અને જોમ ખરાબર ખ્યાલમાં આવી શકે માટે, તેમ કરવાની જરૂરિયાત લાગતાં અત્રે તે ઉતારી છે એમ સમજી લેવું. તેવીજ

રીતે તેના સમય ઠરાવવા માટેના જે અનેક મુદ્દાએ આગળના પારિગ્રાક્ષ્માં ટાંકીને તે ઉપર થર્ચા જગાડી છે તેમાંના કેટલાક તા પ્રસંગાપાત અને પૃથકપણે આવી ગયા હશેજ. તે સર્વ પ્રથમ વાંચી જવાથી અત્ર કરવામાં આવેલ વિવાદની મજખૂતાઈ વિશેષપણે દ્રષ્ટિગાચર થશે.

# નકારાત્મક તથા પરાક્ષ મુદ્દાઓ (Negative and indirect evidences)

(૧) આંધ્રવંશના સ્થાપક તરીકે શાતકરણી શ્રીમુખને ગણવામાં આવ્યા છે. વળી રાણી નાગનિકાએ કાતરાવેલ શિલાલેખની હુકીકતના આધારે તૂટતા મંકાડા મેળવીતેજ તેને પુષ્યમિત્રના સમકાલીન દરાવ્યા છે. એટલે કે રાજ્ય પુષ્યમિત્ર તથા શિમુખની હયાતી આંધ્રવંશની ઉત્પત્તિ થઈ તે સમયની માનવામાં આવી છે. આ એક સ્થિતિ થઇ: ખીજી બાજા, ચકવર્તી ખારવેલે કાતરાવેલ હાથીગુંફાના શિલાલેખ આધારે સુપ્રસિ**હ** વાત છે કે, રાજ્ય શ્રીમુખને તેણે પાતે હરાવ્યા હતા. એટલે કે રાજ્ય શ્રીમુખ તથા ચકવર્તી ખારવેલ એક ખીજાના સગકાલીન થયા. હવે જ્યારે રાજા શ્રીમુખ એક પક્ષે રાજ્ય પુષ્યમિત્રના સમકાલીન અને બીજા પક્ષે ચક્રવર્તી ખારવેલના સમકાલીન થયા છે, ત્યારે ભૂમિતિના સિદ્ધાંત પ્રમાણે તે ત્રણે રાજવીએ। અરસ-પરસના સહસમયી થયાજ કહેવાય. આ પ્રમાણે વર્તમાનકાળે એક એતિહાસિક વિધાનની રચના કરવામાં આવી છે. તે બરાબર છે કેકમ તે આપણે તપાસીએ અને તેના પરિણામમાંથીજ આપણને જોઇતી હ્યું કતના ઉત્તર મળી જશે.

[ ટીપ્પણ—શ્રીમુખ અને ખારવેલ ખન્ને સમ-

<sup>(</sup>ક) પૃથક્ષણે લખાઈ ગયા છેજ. માત્ર યાદદાસ્ત તાછ કરવા માટે તથા અત્રે લખ્યા ઉપરાંત પણ બીજા મુદ્દાઓ હતા કરી શકાય તે માટે, વાચકને વિન તિ છે કે તેમણે નીચે પ્રમાણે વર્ણન વાંચી જલં.

પુ. ૧. પૃ. ૧૫૪ થી ૧૫૬–ઘનકટકના વર્ણ્ડનમાં 'આ દેશ હપર સત્તા કાની' તે નામના પારિશ્રાક્

યુ. ૧. પૂ. ૩૫૧ "અહસ્પતિમિત્ર વિશે વળી કાંઈક"

ની હુકીકતના પારા.

પુ. ૩. પૃ. ૬૬થી ૭૨ પુષ્યમિત્રના વૃત્તાંતમાં તે**ની સમ**ન્ કાલીન વ્યક્તિઓના મથાળા તળે કરેલું વિવેચન પૃ. ૧૧૬ની ટીકા.

પુ. ૩ પૃ. ૧૫૫ ડિમેટ્રીઅસ અને મિનેન્ડરના વત્તાંતે અવારતવાર કરેલ ઉલ્લેખા.

કાલીન છે તે નિર્વિવાદ સત્ય ગણાય, કેમકે શિલાલે-ખમાંજ તે હકીકત જીવાડેલ છે. પરંતુ શ્રીમુખને પુષ્યમિત્રના સમકાલીન ઠરાવવાને કાંઇ પ્રમાણ રજી કર્યું નથી; માત્ર કેટલીક હકીકતાને આડીઅવળી મચડીને મંકાડા મેળવી દીધા છે. જો કે તે પ્રમાણે સ્થિતિ ન હાવાનું જણાવવાને આપણી પાસે ઘણી ખાખતા પડી છે. તે બાખતા ક્રમેક્રમે આગળની દલીલામાં પ્રગટ થતી જણાશે પરંતુ અત્રે તા બીજીજ હકીકત લઇને તે માન્યતાની સત્યાસત્યતા વિચારીશં.

એટલું તા ચાક્કસ છે જ કે. માર્યવંશી સમ્રાટ અશાકના મરણ પછી કેટલાંય વર્ષ સુધી મૌર્યવંશ ચાક્યા છે અને તે ખાદ પુષ્યમિત્રના શંગવંશની સ્થાપના થઇ છે. એટલે એમ સિદ્ધ થયું કે, અરોાક અને પુષ્યમિત્ર વચ્ચે કેટલાંય વર્ષનું અંતર છે. બીજી ખાજા, સમ્રાટ અશાકના રાજદરભારે ગ્રીક એલચી મેગેરથેની અ જે આવ્યા હતા, તેણે તે સમયની હિંદની રાજકીય પરિસ્થિતિ વિશેનું કેટલુંક વર્ણન કરી ખતાવ્યું છે; તેમાં એક હકીકત એવી પણ જણાવી દીધી છે કે, સૈનિક ખળ ધરાવતા દેશામાં પ્રથમ સ્થાન મગધનું છે અને તેનાથી જ ઉતરતું એટલે નંખર ખીજાએ આંધ્રદેશનું છે. એટલે તાત્પર્ય એ થયા કે, મગધપતિ સમ્રાટ અશાકના સમયે અંધ્રપતિનું રથાન, સૈનિકખળની અપેક્ષાએ માત્ર અશાકથી જ ઉતરતું હતું. અને એ તા દેખીતું જ છે કે, જે આંધ-पतिना नाभनी हैं हाटती होय अने महापराइभी નરપતિની ગણનામાં જેનું નામ મૂકાતું હોય, તેવી રિથતિવાળું રાજ્ય કાંઈ આજકાલમાં તા ઉગી નીકલ્યં न ज है। य. तेने स्थापित थयाने अने ते जाह ६ ५२ જણાવ્યા પ્રમાણેની સ્થિતિએ પહેાંચવાને કેટલાયે કાળ વ્યતીત થઈ ગયા હાવા જોઇએ. એટલે કહેવાના તાત્પર્ય એ છે કે, આંધ્રવંશની જે સ્થિતિ મેગેસ્થેનીએ વર્ણવી છે તે આંધ્રવંશની સ્થાપના તા અશાકની પૂર્વે ઘણાં વર્ષા પહેલાં થઇ ગઇ ગણાય. વળી આપણે જાણીએ છીએ કે આંધ્રવંશના સ્થાપક તા શ્રીમુખ જ છે એટલે જ્યારે

તે વંશની સ્થાપના અશોકની પૂર્વે ધણાં વર્ષે થઇ ગઇ છે ત્યારે શ્રીમુખના સમય પણ અશોકની પૂર્વે જ—અને તે પણ ઘણાં ઘણાં વર્ષ પૂર્વે—થઇ ગયા માનવા પડે. તેમ વળી ઉપર તા એવું કહી ગયા છીએ કે, પુષ્યમિત્રની પૂર્વે જ કેટલાંક વર્ષે અશોક થઈ ગયા છે. એટલે તા શ્રીમુખ અને પુષ્યમિત્ર વચ્ચેનું અંતર વળી એાર વધી પડ્યું ગણાય. હવે વિચારા કે, શ્રીમુખને પુષ્યમિત્રના સમકાલીન કહેવા તે સાચું, કે શ્રીમુખના અસ્તિત્વને પુષ્યમિત્ર પહેલાં ઘણાં ઘણાં વર્ષોનું માનવું તે સાચું? આ પ્રમાણે વિદ્વાનાનાં પાતાનાં કથનમાં જ વિરાધાભાસ દેખાઇ આવે છે. સાર એ છે કે, શ્રીમુખને અને પુષ્યમિત્રને જરા પણ સમકાલીનપણું સંભવતું નથી જ.]

(૨) મિ. રૅપ્સન, પાતાના પુસ્તકમાં રાણી નાગનિકાના શિલાલેખના સમયની ચર્ચા કરતાં કહે છે કે. It may be placed a little, but not much, later than Ashok's & Dasarath's edict. But what in my opinion, most clearly proves that they belong to one of the first Andhras, is that their graphic peculiarities fully agree with those of the Nasik inscriptions (No. 1) of Kanha's or Krishna's reign=અશાક અને દશરથના શિલાલેખ કરતાં તેના સમય ભલે થાેડાક—પણ બહુ લાંબા નહોં–પૂર્વના ગણી શકાતા હાય; પરંતુ આદ્ય આંધ્ર રાજાઓને લગતા છે એવા જે મારા મત વધારે સ્પષ્ટ થતા જાય છે તેનું કારણ એમ છે કે, તેમની લિપિની વિશિષ્ટતાએા, કન્હ અથવા કૃષ્ણના રાજ્યે કાતરાયલ (નં. ૧) નાસિકના લેખાને સંપૂર્ણપણે મળતી આવે છે. " આ લખાણની મતલય એ થાય છે કે (૧) રાણી નાગનિકાના લેખ. સમ્રાટ અશાક તેમજ રાજા દશરથના નિકટવર્તી સમયના મનાય છે (એટલે કે ઇ. સ. પૂ. ૩૦૦ આસપાસના). (૨) પરંતુ તેની

<sup>(</sup>૪) જુઓ કા. માં. રે. પૃ. ૧૯ થી ૨૧

લિપિ વિગેરે, રાજ્ત કન્હ અથવા કૃષ્ણના નાસિકના શિલાલેખને મળતી આવે છે તેથી પાતે [મિ. રેપ્સન] તે લેખને આંધ્રવંશીના પ્રથમ પુરુષોના સમયના **હોવાનું માને છે.** ગિર્ભિત કથન એમ નીકળે છે કે, આંધ્રવંશીના આદા પુરૂષોના સમય અશાકની પણ પહેલાંના છે. આપણે તેના સમય ઈ. સ. પૃ. ૪૨૫ આમપાસતા એટલે કે અશાકતી પહેલાં સવાસા વર્ષના ડરાવ્યા છે આ બન્ને હકીકતનું પૃથક્કરણ કરીશું તા એમ ભાવાર્થ નીકળે છે કે (૧) રાણી नागनिक्षाना लेभ, राज्य कन्द्रना समयना वर सगलग કહી શકાય (૨) રાજા કન્હ–કૃષ્ણ તે આંધ્રવંશી પ્રથમ પુરૂષામાંના એક છે (૩) અને રાણી નાગનિકાના લેખતા સમય, અશાક કે દશરથના સમયની આસ-પામતા માની લેવાયા છે તે ખરાખર નથી. આ **મુદ્દા**એાનું એકીકરણ **કરીશું** તેા એમ સમયાવળી ગાઠની શકાશે કે. સૌથી પ્રથમ આંધ્રવંશના સ્થાપક રાજ્ય શ્રીમુખ, તેના પછી તુરત જ કે થાેડાંક વર્ષે રાજા કૃષ્ણ ઉર્ફે કન્હ, તેના પછી રાણી નાગનિકા. અને તેણીની પછી કેટલાં યે વર્ષે અશાક અને રાજ દશરથ થયા છે. જ્યારે પુષ્યમિત્ર તા તેની યે પાછળજ થયા છે. જો આ પ્રમાણે સ્થિતિ દેખાય છે,-શિલા-લેખથી સાબિત થાય છે-તા પછી પુષ્યમિત્ર શુંગવંશીને શી રીતે આંધવંશના સ્થાપક શ્રીમુખના સમકાલીન तरी है भानी शक्षाय?

(3) વળી તે જ સિક્કાશાસ્ત્રી મિ. રૅપ્સન એક દેકાણે આગળ જતાં લખે છે કે, " The coin legends of Andhras in every district and at all periods without exception are in same Prakrit language=આંધ્રદેશના સિક્કા ઉપરના અસરાતી લિપિ, દરેક પ્રાંતમાં અને દરેક સમયે, એક પણ અપવાદ સિવાય એકની એક પ્રાકૃત જ છે." કહેવાની મતલખ એ છે કે જેટલા આંધ્રદેશના સિક્કાએ મળી શકે છે તે સર્વે ઉપર,

પછી ગમે તે સ્થળના તે હાય કે ગમે તે સમયના राजना है। य. तापण ओइक जतनी प्राइत साषाना અક્ષરા તેમાં માલમ પડ્યા કરે છે. એટલે સાર એ થયા કે, જે સમયે પ્રાકૃત ભાષા ખાલાતી–લખાતી હતી તે વખતે જ આધવશી રાજ્યઓની સત્તા ચાલી રહી હતી. બીજી ગાજુ આપણે જાણીએ છીએ કે પ્રાકૃતના પ્રચાર બંધ પડયા પછી સંસ્કૃત ભાષાના પ્રચાર થવા માંડયા છે. તેમ વળી સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના લેખ પરથી સમન્તય છે કે તેના સમય સુધી તા પ્રાકૃત ભાષા ચાલુ હતી જઃ તેમ શુંગવંશના અમલમાં થયેલ મહાલાબ્યકાર પતંજલી મહાશયના સમયથી જ સંસ્કૃતના પ્રચાર વધવા માંડયા છે. તે હિસાબે એમ સાબિત થયું કે. આદા આંધ્રવંશી રાજ્યો રાજ પુષ્યમિત્ર શંગના અમલ પહેલાના થઈ ગયા છે. આ પ્રમાણે સર્વે રાજાઓ જ્યારે પુષ્યમિત્રના પુરાગામી ઠરે છે તા તે વંશના આદ્ય સ્થાપક શ્રીમુખ તા વિશેષ પુરાગામી થયા કહી શકાશે. પછી સમકાલીન થયા હતા એમ માનવાનું જ ક્યાં રહ્યું ?

(૪) હાથીગુંકાની દીવાલ ઉપરનાં સર્વે ચિત્રા નમદશામાં ચિતરાયલાં છે. એટલેક રાજ ખારવેલના સમયે, સંસારથી વિરક્ત થયેલ સર્વે ઋષિ મહાત્માઓ દિગંબર અવસ્થામાં જ વિચરતા હતા. જ્યારે મહાત્રાઓ દિગંબર અવસ્થામાં જ વિચરતા હતા. જ્યારે મહાત્રાજા પ્રિયદર્શિનના ખડકલેખથી જણાય છે કે, તેમના સમયે શ્વેતવસ્ત્ર ધારણ કરવાના રવૈયા વિશેષ જોરથી ચાલુ થઈ રહ્યો હતા. તેથી એમ સિદ્ધ થયું કહેવાશે કે, ખારવેલના સમય—અથવા કહા કે હાથીગુંકાના લેખના સમય—મહારાજા પ્રિયદર્શિનની પૂર્વના છે; અને પ્રિયદર્શિનની પહેલાના થયા એટલે પુષ્યમિત્રની પૂર્વના તેમ ખીજી બાજુ રાજ શ્રીમુખ અને ખારવેલ બન્ને સમકાલીન છે જ એટલે સ્ત્રસિદ્ધાંતના નિયમે રાજા શ્રીમુખને પણ પુષ્યમિત્રથી ધણાં ધણાં વર્ષે પુરાગામા થયા ગણવા રહે છે.

<sup>(</sup>પ) તેજ કા. આં. રે. નું પુસ્તક પારિ. ૧૫૩

(પ) હાથીગુંફાના લેખનું વણ ન કરતાં એક લેખક મહાશયે જણાવ્યું છે કે, Kharvela invaded Magadh and laid siege to Rajagrihi and that four years later, he captured the royal palace (at Pataliputra) and made the Raja of Magadha fall at his feet=ખારવેલે મગધ ઉપર ચડાઇ કરી અને રાજગઢીને ધેરા ધાલ્યા: અને તે ખાદ ચાર વર્ષે (પાટલિપુત્ર નગરે)<sup>૭</sup> રાજમહેલની આસપાસ તે કરી વળ્યો અને પાતાના પગ પાસે મગધના રાજાને નમાવ્યા." એટલે કે રાજ્ય ખારવેલે મગધ ઉપર ખે વખત ચઢાઈ કરી હતી. પ્રથમ વખતે મગધ ઉપર હમલા લઈ જઈ રાજગૃહીને ધેરા ધાલ્યા હતા. જ્યારે ખીજ વખત તેથી પણ આગળ વધીને પાટલિપુત્ર નગરે રાજમહેલ સુધી પહેાંચી જઇ, ત્યાંના રાજાને तामे इरी-पराजय पभाडी-पाताना पगें नमाव्या હતા. મતલભ કે કર્લિંગપતિ ખારવેલે મગધપતિ રાજ ઉપર સંપૂર્ણ ઉપરી અધિકાર મેળવવા જેવું તે સમયે પરિષ્ળ પ્રાપ્ત કરી વાલ્યું હતું. એટલે કહેવું રકે છે કે, તેણે પાતે જે ચક્રવર્તી ખારવેલનું બિરૂદ ધારણ કર્યું હાેવાનું લેખ ઉપરથી સમજ્ય છે તે

મગધપતિ જેવા મહાન સમ્રાટને નમાવ્યાથી સાર્થક કરી ખતાવ્યું જણાય છે. તેમ ખીજી ખાજા, મગધ सभ्राटना केवा क संश्वरी एक धरावता अंध्रपति રાગ્ત શ્રીમુખને તેણે કખજે કર્યો છે (ભુએ આગળ ઉપર ઢાથીગુંફા લેખની પંક્તિ ૪નું વર્ણન). આવાં આવાં માટાં ખે સામ્રાજ્યના સમ્રાટાને જે પુરૂષ હરાવી શકે તેને ચક્રવર્તી તો શું, પણ મહાન ચક્રવર્તી કહેવામાં પણ. લેશમાત્ર સંકાચ ધારી શકાય નહીં. એટલે બીજી રીતે એમ કુલિતાર્થ થાય છે કે, ઉપરના એ મેહા सम्राट केवा राकवीकाने भारवेसना राकशीय आश्रय આપદકાળે મળી રહે તેવી સ્થિતિ નિષ્પન્ન થઇ ચક્રી હતી. આ પ્રમાણે એક સ્થિતિ હતી. જ્યારે ખીછ ખાજુ ઇતિહાસકારા વળી એમ જણાવે છે કે, રાજા પુષ્યમિત્રે, પાટલિપુત્ર ઉપર ચડાઈ લઈ જઇને મગધ-પતિને છતી લીધા હતા.અને આખા પાટલિયુત્ર શહેરને ખાદી કરીને વેરાન જંગલ જેવું ખનાવી દીધું હતું. એટલે તે ઇતિહાસકારાના મતથી એમ સિદ્ધ થાય છે 🦫 પુષ્યસિત્રના સમયના મગધપતિ અતિ નખળા હાેવાથી તદ્દત પરાજય પામી ગયા હતા; તે એટલે સધી ક મગધ સમ્રાટ પાતાનીજ આંખ આગળ પાતાના રાજનગરની કરાતી દુર્દશા લાચાર ખનીને જોઇ રહ્યો

<sup>(</sup>૬) જુઓ ઇં. હિ ક્વાં. પુ. ૫ સને ૧૯૨૯ ૫. ૫૮૭

<sup>(</sup>૭) બ્રેકેટમાં રાખ્દા છે તે લેખક મહારાયનાજ છે. એક વખત કહેવું કે રાજગૃહી ને ઘેરા ઘાલ્યા હતા ને બીજી વખતે કહેવું કે પાટલિયુત્ર નગરે રાજમહેલની આસપાસ કરી વળ્યા. આમ કહેવામાં બે કારણા હશે. એકતા, પ્રથમ વખતની ચડાઈ વેળા રાજગૃહને ધેરા ઘાલ્યા હતા અને બીજી વખત તેથી આગળ વધીને પાટલિયુત્ર ગયા હતા એમ કહેવાના લાલાર્થ પણ હાય; અને બીજી કારણ એમ હાય કે, રાજગૃહમાં તે સમયે મહેલ નહીં હાય એમ તેમનું ક્યન પણ થયું હાય.

આ ખંને કારણા સબળ નથી. તેના ચર્ચા કરી શક્ત; પરંતુ અક્ષરા બ્રેકેટમાં મૂક્યા છે એટલે કહેવાપણું રહેર્તુ નથી.

<sup>(</sup>૮) એક સમારને બીને સમાર પાતાના પગ નમાવે

તે હકીકત જરા અતિરયાકતી પડતી લાગે છે, પરંતુ હાથીગુંફાના લેખમાં તે પ્રમાણે છે એટલે શંકા કરવાનું કારણ રહેતું નથી.

<sup>(</sup>૯) આ હુકાકત કેવી રીતે અસંભવિત છે તે પુ. ૩ ૫. ૧૮-૧૯ માં ખતાવી આપ્યું છે તે જીઓ.

વળી પુષ્યમિત્રને એક વખત મગધપતિ જણાવે છે ત્યારે બીજી બાજી તેને જ મગધપતિ ઉપર ચડાઇ લાવતા (જીએા. પુ. ૩ પૃ. પછ) જણાવે છે. તે બન્ને વાક્યના સુમેળ જમતા નથી. તે હકીકત પણ પુષ્યમિત્રના વૃત્તાંત માં જણાવી છે.

વળી પુષ્યમિત્ર તેા રાજગાદીએજ એસવા પામ્યા નથી. તેના પુત્ર અભ્રિમિત્ર હતા ગાદીએ આવીને સમ્રાટ જેવી ક્રીર્તિ મેળવી શક્યા છે. એટલે જ્યાં પુષ્યમિત્રનું નામ છે ત્યાં અભ્રિમિત્રનું નામ લેખાય તા કાંઈક હકીકત થાડીક મળતા આવે છે ખરી.

હતા. હવે ખન્ને કથનની સરખામણી કરા. એક વખત જણાવાયું કે મગધપતિને ખારવેલ ચક્રવર્તી જેવા મહાન ચક્રવર્તીની હુંક હતી, અને બીજી વખત કહ્યું કે તેવી સ્થિતિમાં તે હાવા છતાં, તેનાથી અનેક ગણા નાના રાજ—રાજ્યની સમૃદ્ધિ અને વિસ્તારની અપેક્ષાએ—એવા પુષ્યમિત્ર મગધ ઉપર ચડી આવ્યા હતા ને રાજનગરની ખાના ખરાબી કરી વાળી હતી. આ બન્ને વાતમાં કાંઇ સત્યાંશ દેખાય છે! હરગીજ નહીં. એટલે સાબિત થાય છે કે, ચક્રવર્તી ખારવેલના સમય દરમિયાન પુષ્યમિત્ર શુંગવંશીના સમય હાંઇ શકેજ નહીં. તેટલા માટે તે બન્નેને કાઇ કાળ સમકાલીન હોવાનું પણ કહી શકાશે નહીં.

(६) ખારવેલે પાતેજ હાથીગુંફાના લેખમાં રાજ-નીતિની ચર્ચા કરતાં (જાગો લેખની પંક્તિ ૧૦) રાજનીતિ શાસ્ત્રના ત્રણ પ્રકાર=Three divisions of politics, જણાવ્યા છે તેમાં દંડ, સંધિ અને સામ (સમજાવટ)=War. Peace and Conciliation; or Punishment, Peace and Compromise ने। निहे श अर्थी छे; परंतु शेहनी नीति= Dissentionsનું નામ લીધુંજ નથી. એટલે સમજનું રહે છે કે. ખારવેલના સમય બાદ આ ચાથા પ્રકારની રાજનીતિના ઉપયોગ થયા દાવા જોઇએ. મતલખ કે તે પ્રકારની રાજનીતિના આરંભ થયા હાય તેની પૂર્વે રાજા ખારવેલ થઈ ગયા છે. ઇતિહાસના અભ્યાસ શીખવે છે કે. મૌર્ય સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્તના સમયે તેમના રાજપુરાહિત અને મહાઅમાત્ય પંડિત ચાણકયજીએ જ આ બેદનીતિના પ્રથમ ઉપદેશ આગળ ધર્યો છે અને અમલમાં પણ કદાચ તેમણે જ મૂકયા હાય. એટલે

(૮) ઢાથીગુંકાના લેખમાં મગધપતિ તરીકે બૃહસ્પતિમિત્રનું (બૃહસ્પતિરાજ નામ ઢાવાનું કેટલાકની માન્યતા છે–ગમે તે વસ્તુ લ્યો) નામ આપેલ છે (જાઓ લેખની પંક્તિ ૧૨) અને તેને ખારવેલે નમાવ્યાની હકીકત છે. આ બૃહસ્પતિમિત્રની પાછળ ૧૧ અમિત્ર ગાદીએ આવ્યો છે એટલે કે બૃહસ્પતિમિત્ર પિતા થયો અને અમિત્ર પ્રત્ર થયો. જ્યારે પુરાણામાં

તે હકીકતને આધારે સાબિત થાય છે કે, રાજા ખારવેલ પાતે સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્તના અને પં. ચાલુકયજીના પુરાગામી હોવા જોઇએ; અને તેમના પુરાગામી પુરવાર થયા એટલે તેમના પછી થનાર પુષ્યમિત્રના તા પુરાગામી સ્વયંસિહ થઇ ગયાજ; બલ્કે દીર્ધ સમયી પુરાગામી હતા એમ કહેવું પડશે.

<sup>(</sup>૭) ખારવેલના લેખ ઉપરથી જણાય છે કે, તેણે બે વખત મગધદેશ ઉપર હલા કર્યા છે ? ૦ અને ખન્ને વખતે તેણે રાજગૃહીનું જ નામ લીધું છે— ખલ્કે એક વખત રાજગૃહી અને બીજી વખત પાટલિપુત્ર પણ હોય (જીઓ ઉપરમાં ટી. નં. ૬)—તે હકીકત એમ સિદ્ધ કરે છે કે, ખારવેલના સમય સુધી મગધદેશના રાજનગર તરીકે રાજગૃહીનું સ્થાન કેટલેક અંશે જળવાઈ રહ્યું હતું; પછી થાડે અંશે કે ઘણે અંશે, તે વાત અલમ રાખીએ. જ્યારે પાટલિપુત્રની પાટનગર તરીકેની સ્થાપના અને પસંદગી, ભલે સમ્રાટ ઉદયનભટના સમયથી થઇ ગઈ છે ખરી; પરંતુ કાયમના સ્થાન તરીકે તેની વરણી તા સમ્રાટ ચંદ્રગ્રસના સમયે અને તે બાદ જ થઈ છે. આ હકીકતથી સાખિત થઇ જય છે કે, ખારવેલની મગધ ઉપરની ચડાઈ ચંદ્રગ્રસના સમય પૂર્વે થઇ હતી.

<sup>(</sup>૧૦) આ પ્રમાણે અત્યારે માન્યતા ચાલે છે. અમે તેનાથી જરા ત્નુદા મત ઉપર છીએ, તે આવતા પરિચ્છેઠે હાથીગુંધાના વિવરણમાં જણાવેલ છે.

<sup>(</sup>૧૧) જ. આ. બા. રી. સા. પુ. ૧૩ પૃ. ૨૪૨:— "On the evidence of coins=સિક્ષાના પુરાવાને લીધે" આ પ્રમાણે શબ્દા લખ્યા છે; અને તે બાદ શુગવ શી મિત્રા-તિમાક્ષરી રાજાઓનાં નામા જણાવ્યા છે. પરંતુ ખૂબી એ

છ કે, તેમાં કાઈનું નામ ખૃહસ્પતિમિત્ર જ **લખ્યું નથી**-તા પ્રશ્ન છે કે, ખૃહસ્પતિમિત્રને શુંગવં**શા કરાવી શા** રીતે દીધા ?

બીજીં, ખૃહસ્પતિમિત્ર પછી અગ્નિમિત્ર જ ગાદીએ બેઠા હતા એવા પણ ઉપર દર્શાવેલ નામામાં પુરાવા કે સાબિતી ક્યાં છે? તેમાં તા મરજ આવ્યા પ્રમાણે સુધળાં નામા આપી દીધાં છે એટલું જ.

પણ એ તા સુપ્રસિદ્ધ વાત છે કે, અગ્નિમિત્રના પિતાનું નામ પુષ્યમિત્ર હતું. એટલે આ બહરપતિ તેજ પુષ્ય-મિત્ર<sup>૧૨</sup> એમ મનાવવા પ્રયત્ન થયા છે. અને ખારવેલે पुरुरपतिभित्रने हराव्ये। क्येटले पुष्यभित्रने क हराव्ये। છે એમ માની ખારવેલને અને પુષ્યમિત્રને બન્નેને સમકાલીન કરાવ્યા છે. [ટીકા-જો બુહસ્પતિશિત્ર તેજ . પુષ્યમિત્ર છે એમ ઠેરે, તા વિદ્વાનાની સર્વમાન્યતા સ્વયંસિદ્ધ થઇ જાય છે. પરંતુ પ્રથમ પ્રશ્ન તા એ છે કે પુષ્યમિત્રને મગધપતિ ડરાવવાનાં પ્રમાણા જ કર્યા છે? તે મગધપતિ હેાય તેા જ ખારવેલ તેના ઉપર હુમલાે લઇ જઇ શકે ને ?] છતાં જે આ બુહસ્પતિમિત્ર તે પુષ્યમિત્રનું બીજાું નામ છે એમ કખૂલ રાખીએ તા તેતા અથ એ થયા કે રાજા ખારવેલે પુષ્યમિત્રતે હરાવ્યા હતા. આ કથન તેમના પાતાના જ શબ્દાની વિરુદ્ધ જાય છે. એટલું જ નહીં ખલ્ક હાસ્યાસ્પદ દેખાઈ જાય છે; કેમકે વિદ્વાનાની માન્યતા તા એમ છે કે (ભુએ ઉપરની દલીલ ચાયી તથા તેના ટીપ્પણ નં. ૮માંની હકીકત) પુષ્યમિત્રે પાટલિપુત્રઉપર-મગધ ઉપર-સ્વારી કરી હતી. ૧૩ એટલે કે. ચડાઈ લાવનાર પુષ્યમિત્ર પાતે હતા. એક વખત કહ્યું કે મગધપતિ તરી કે જે તેણે ખારવેલના હાથે હાર ખાધી છે. અને **ખી** વખતે પાછું કહ્યું કે તેણે તેા મગધપતિને હરાગ્યા હતા. આવું ખને ખરૂં ? મતલખ કે બધી દલીલા જ ઢંગ-ધડા વિનાની અને હાસ્ય ઉપજાવવા સરખી છે.

(૯) ખારવેલે પંક્તિ ૧૨માં જણાવ્યું છે કે, તેણે બૃહસ્પતિમિત્ર મગધપતિને પોતાના પગે નમાવીને અંગ–મગધાનું ધન તે પોતાના દેશે–કર્લિંગમાં લઈ આવ્યા હતા. હવે જો બૃહસ્પતિમિત્ર એટલે વિદ્વાનાના મત પ્રમાણે પુષ્યમિત્ર થતા હાય તા. ખારવેલના કહેવાના અર્થ એ થયા કે તેણે અંગ–મગધપતિ પુષ્યમિત્રતે હરાવ્યા અને ધન કલિંગમાં લાવ્યા; વળી તેમણે ખારવેલ અને પુષ્યમિત્ર બેને સમકાલીન ગણ્યા છે. આ એક સ્થિતિ થર્મા, ખીજી ખાજા એમ હકીકત છે કે પુષ્યમિત્ર પછી અગ્નિમિત્ર ગાદીએ આવ્યાે છે. એટલે જે મુલક પુષ્યન મિત્રના કળજામાં હાેય, તે અગ્નિમિત્રને વારસામાં મળ્યાજ કહેવાય; તે નિયમાનુસાર પુષ્યમિત્રના અંગ–મગધદેશ અગ્નિમિત્રને ગાદીએ બેસતાં જ વારસામાં મળ્યા હતા. ત્યારે ખીજી ખાજા તા ઇતિહાસ એમ જણાવે છે કે. રાજ્ય અગ્નિમિત્રે ખિરાર (જેને અંગદેશના એક ભાગ કહી શકાય છે) દેશ નવેસરથી જીતીને તેના રાજાની કુંવરી માલવિકા સાથે લગ્ન કર્યું હતું. આ પ્રમાણે એક વખત કહ્યું કે અંગના પ્રદેશ અભિત્રને તાખે જ હતા, અને બીજી વખતે કહ્યું કે તે ઉપર ચડાઈ લઈ જઇને તેને તે મેળવવા પડયા હતા. આ શાં વાસ્તવિક કહેવાય ખરૂં કે! સાર એ થાય છે કે, પુષ્યમિત્ર તે બુહસ્પતિમિત્ર નથી જ; તેમ તે અંગપતિયે નથી અને મગધપતિયે નથી જ.

વળી આ પ્રમાણે કેવળ એક નામના દ્રીઅર્થ મેળવીને તેમનું જોડાણ કરી દેવાથી કેવી મુશ્કેલીઓ ઉભી થાય છે તે માટે નીચેની દલીલ નં. ૧૦ જીઓ.

(૧૦) પંડિત જાયસ્વાલજીએ એમ પ્રસિદ્ધ કર્યું છે કે, ૧૫ પુષ્ય નક્ષત્રના સ્વામિ બૃહસ્પતિ છે, એટલે 'પુષ્ય' શબ્દના અર્થ જ 'બૃહસ્પતિ' થયા ગણાય; અને પુષ્યની પાછળ મિત્ર જોડવાથી જેમ પુષ્યમિત્ર થાય

<sup>(</sup>૧૨) વળી નીચેની દલીલ નં. ૯ નુઓ. ત્યાં પણ ભૂહસ્પતિમિત્ર તેજ પુષ્યમિત્ર છે એવું નક્કી માનીને જ આગળ ચર્ચા કર્યે રાખી છે. (સરખાવા ઉપર ટી. નં. ૯)

<sup>(</sup>૧૩) 'મગધ ઉપર ચડાઇ કરી હતી' આ શબ્દો જ સ્થવે છે કે તે પાતે મગધપતિ નહોતો જ. ( જુઓ કે. હિ. ઇ. પ. પ૧૮) ખરી હકીકત એ છે કે, પાટલિપુત્રમાંથી માદી ફેરવીને પ્રિયદર્શિનના વખતથી અવિતમાં-વિદિશામાં માદી આવી છે ( જુઓ પ્રિયદર્શિનનું જીવન વૃત્તાંત)

એટલે પુષ્યમિત્ર તથા અગ્નિમિત્રનું સ્થાન અવંતિમાં જ હતું. (૧૪) જુઓ કપરની ટીકા નં. ૧૧. એટલે કે પુષ્ય મિત્ર મગધપતિ હતા જ નહીં. અરે એમ કહીએ કે તેણે પાટલિપુત્રનું રહેાં પણ જોયું નહોતું તા વ્યાજળી કહેવાશે. તેના મરણ બાદ કેટલાય વર્ષ પછી, તેના પુત્ર અગ્નિમિત્રે પાટલિપુત્ર કપર ચડાઈ લઈ જઇને પાયમાલી કરી મૂકી હતી.

<sup>(</sup>૧૫) જુ<sup>ંગ</sup>ા જ. બી. એા. રી. સાે. યુ. ૧૩ પૃ. ૨૪૦–૨૫૦

છે તેમ બૃહસ્પતિની પાછળ મિત્ર જોડવાથી બૃહસ્પતિ-મિત્ર થાય છે એટલે પુષ્યમિત્ર તેજ બૃહસ્પતિમિત્ર છે એમ ગણાય.

આ કથન-એટલે કે પુષ્યમિત્ર તેજ બુહસ્પતિ-મિત્ર-ખરાખર નથી એમ આપણે ઉપરની દલીલ નં. ૮ માં ઐતિહાસિક ખનાવાના પ્રમાણા ટાંકીને સિદ્ધ કરી ખતાવ્યું છે જ. હવે ખીજી રીતે તે મંતવ્યની અસિદ્ધિ ખતાવીએ. પંડિતજીના આ મંતવ્ય વિશે એક ખીજા લેખક પાતાના વિચાર જણાવતાં કહે છે કે<sup>૧૬</sup> "His identification of Brhaspatimitra with Pushyamitra...even if we admit that Brhaspati was also identified by the ancient Hindus with Pushya, that does not justify the identification of Brhaspatimitra with Pushyamitra, any more than the denotation of the same God by the terms Skanda and Kumar, justifies the identification of Skandagupta with Kumargupta=শূঙ-સ્પતિમિત્રની એાળખ પુષ્યમિત્ર સાથે તેમણે (પં. જ્યસ્વાલજીએ) કરાવી છે. પ્રાચીન હિંદુઓએ બુહ-સ્પતિને પુષ્ય તરીકે ઓળખાવ્યા હતા એમ આપણે કુખૂલ રાખીએ; તા પણ બુહસ્પતિમિત્ર તે જ પુષ્યમિત્ર એવું ન્યાયપૂર્વક પુરવાર થતું નથી; જેમ, એક જ દેવનું નામ સચવતા સ્કંદ અને કુમાર નામના બે શબ્દો હોવા

(૧૬) જુઓ. ઇ. હિં. કર્વા. સને ૧૯૨૯ નું પુ. પ પૂ. ૫૯૭.

આ આખા લેખ ઇ. હી. કર્યા. ૧૯૧૯ યુ. પ. પૂ.પક્ષ્ય

હતાં સ્કંદગુપ્ત અને કુમારગુપ્ત. એ બેની ઐક્ષતા જરાયે સિંદ્ધ નથી તેમ. એટલે તેમના કહેવાની મતલખ એ છે કે. સમાન અર્થ કે ભાવાર્થવાળા એ **શબ્દા હાે**ય, તેમની સાથે કાેઇ અન્ય પ્રત્યય કે ઉપસર્ગ **જો**ડવા**યા** જે સમાસવાળા ખે શખ્દા ખને, તે પણ પાછા એકજ અર્થવાળા હાય એવા કાંઇ એકાંત નિયમ છે જ નહીં. અને પાતાના તે કથન માટે સ્કંદગુપ્ત અને કુમારગુપ્તના દર્શાંત રજી કર્યા છે; કે જેમ સ્કંદ અને કુમાર બન્ને નામા એક જ દેવનાં છે. તેની સાથે ગ્રપ્ત જોડવાથી રકંદગુપ્ત અને કુમારગુપ્ત શબ્દા ખને છે, છતાં તે ખન્નના અર્થ ભુદાજ છે, તે ખન્ને વ્યક્તિએ। ભુદીજ છેતે આપણે ઇતિહાસના અભ્યાસથી જાણીએ જ છીએ: તે જ પ્રમાણે બુહસ્પતિમિત્ર અને પુષ્યમિત્રનું સમજી લેવું. આ પ્રમાણે તેમના આખાએ કથનના સાર છે. એટલે કે જ્યાં-સુધી પુષ્યમિત્ર તે જ બુહસ્પતિમિત્ર, એમ અન્ય પુરાવા અને પ્રમાણથી સિદ્ધ ન થઈ શકે. ત્યાંસધી માત્ર શબ્દાર્થ-થી જ તેમની ઐકયતા સાખિત થયેલી માની શકાય નહીં.

(૧૧) નં. ૧૦ માં જેમ પં. જયસ્વાલજીએ ખૃહસ્પતિમિત્રને પુષ્યમિત્ર માની લઇ દલીલા કરી છે પણ તે હવે વાસ્તિવિક પુરવાર થતા નથી, તેમ ખીજી રીતે પણ તેમણે ખૃહસ્પતિમિત્રને પુષ્યમિત્ર હાવાનું જણાવ્યું છે. અત્ર તે મુદ્દો વિચારીશું. તેમનું એમ કહેવું છે કે, હાથીગુંફાના લેખની પંક્તિમાં, રાજા ખારવેલને મગધ ઉપર ચડી આવેલા જાણીને તથા જીત મેળવ્યાનું સાંભળીને ડિમેદ્રીઅસ<sup>૧૭</sup> નામના

થી આગળમાં લખાયા છે. તેના લેખક કહે છે કે, Mr. Jayaswal has described his difficulties before he could make out Dimita or Dimiti=ડિમીઠ કે ડિમિટિ શબ્દના પાતે લકેલ કરી શક્યા તે પૂર્વ તેમને શું શું મુશ્કેલીઓ નડી હતી તેનું વર્લ્યુન પં. ન્યસ્વાલજીએ કરેલ છે. તાત્પર્ય એ થયા કે, આ શબ્દ લકેલવામાં તેમને ઘણી સુશ્કેલીઓ નડી છે; છતાં લકેલ કરાયા છે તે સંશયવાળા પણ હોવા સંભવ છે. (અથવા કહા કે, પુષ્યમિત્ર મૃહસ્પતિ-મિત્ર અને ખારવેલ આ ખર્યા નામા દદયમાં વસી સ્લા હતાં એટલે જ દદયના ગુંન્યવને અનુરૂપ શબ્દ ડિમિડ શાંધી કરાયા છે.)

<sup>(</sup>૧૭) હાથી ગુંધામાં પૂર્વ નામ લખાયલું જ નથી (આગળના પરિચ્છેદમાં તે લેખની ચર્ચા છે તે ન્યુઓ) ત્યાં પ્રથમના જે ખેત્રણ અક્ષરોને અત્યાર સુધી ઉકેલી શકાયા છે, તેજ જણાવ્યા છે. પાછળના અક્ષરો ઉડી ગયા છે. એડલે કે આખા શબ્દ શું છે તેની તા માત્ર કલ્પના જ ગાેઠવાઈ છે:

બાકો જે વંચાયા છે તે 'ડિમિટ' હોવાનું કર્યું છે છતાં તે કકેલ પણ સાચા હોય તેમ તા જણાતું જ નથી; એવું તેના લેખકના રાબ્દથી ખુલ્લે છે.

જે यवन सरहार मथुरा प्रं सुधी आवी यूक्ष्या हते। तेने गांसडा पाटकां आंधी, पीछे हड करवी पडी हती- अथवा कहें। के मथुराथी पाछा हडीने ते पंज्यण तरक्ष्या कहें। के मथुराथी पाछा हडीने ते पंज्यण तरक्ष्या रही। हती-ते सरहार भीको हार्छ नहीं पह्य पुष्यभित्रने। समक्षांशीन के यवनपति (Bactrian King) डिमेट्रीअस (केनुं वृत्तांत आपह्ये पु. क पू. १पर मां करी गया छीओ) हते। ते क छे. એटले के लेपना कथनमां नेंघेल डिमेट्रीअस ते पुष्यभित्रने। समक्षांशीन छे के स्थारे किन्द्रीअस पुष्यभित्रने। समक्षांशीन छे करे भारने हिमेट्रीअस पुष्यभित्रने। समक्षांशीन छे करे भारने वेलने। पह्य समक्षांशीन हरे छे त्यारे भूमितिन। सिद्धांत प्रभाह्ये पुष्यभित्र अने भारवेल यने समक्षांशीन क कही शक्षाय.

આ પ્રમાણે સર્વ હકાકત હોય તો તો બધું ખરાબર સિદ્ધ થઇ જાય જ છે. પરંતુ તેમની માન્યતા અને દલીલવાળા આખા લેખ વાંચીને એક વિદ્વાને પોતાના વિચાર જણાવતાં ઉદ્યાર કાઢયા છે કે, રેલ્ " but even if we admit for arguments' sake that Demiti or Demitrius was engraved here, what evidence is there to show, that this Demitrius can be no other than the son and successor of Euthiydemus of Bactria?=પરંતુ વાદ-વિવાદની ખાતર આપણે સ્વીકારીએ કે ડિમિટ કે

ડિમેટ્રોઅસ શબ્દ કાતરાવવામાં આવ્યા જ હતા, તાપણ એવી કયાં સાબિતી છે કે, આ ડિમેટ્રીઅસ તે (પેલા) બેક્ટ્રીઅનપતિ યુયીડીમસના પુત્ર અને પાછળથી ગાદીએ આવનાર જ હતા? તેમના કહેવાની મતલખ એ છે કે (૧) પ્રથમ તા ડીમિટિ કે ડિમેટ્રીઅસ શબ્દ હોવાની પણ શંકા છે. ર૦ (૨) તથાપિ, ચર્ચા ટ્રંકી કરવા ખાતર માની લ્યા કે તે શબ્દ જ છે, તાપણ તેમાં એવી કચાં માહિતી અપાયલી છે કે, તે ડિમેટ્રીઅસ ફલાણા જ છે; ર૧ એટલે કે, ઇ તિહાસમાં જેને યુથીડીમસના પુત્ર ર૨ તરીક લેખવ્યો છે તે જ આ છે કે, તે સિવાય કાઇ બીજો રાજા તે નામધારી ર૩ થયો છે?

[ ટીકા:-લેખમાં જ્યાં ડિમિટ શબ્દ હોવા વિશ જ શંકા ઉભી થઈ છે ત્યાં આપણે કાંઇ કહેવાપણું નથી. ત્યાં શું શબ્દ છે અને કેવા અર્થ થાય છે તે માટે આપણે આગળના પરિચ્છેદે આખાયે લેખના અર્થ પંક્તિવાર વિચારવાના છીએ. એટલે અત્રે તેની ચર્ચા મૂકી દર્ધશું. હતાં પેલા લેખકે ટૂંકું પતાવવા જેમ સ્વના કરી છે, તેમ માની લ્યા કે તે શબ્દ ડિમેટ્રીઅસ જ છે અને ડિમેટ્રીઅસ નામના કાઇ બીજો રાજા થયા જ નથી (જાઓ નાચોને ટી. નં. ૨૧); એટલે કે તે યુથીડીમસના પુત્ર જ છે. હતાં પ્રશ્ન એ છે કે તેણે મથુરા સુધી આવવાનું પ્રયોજન જ કયાં ઉલું થયું હતું ! પ્રથમ તા ડિમેટ્રીઅસના વૃત્તાંતે (જાઓ પુ. ૩ પૃ. ૧૫૧–૫) આપણે પુરવાર કરી ગયા છીએ કે તેનું રાજ્ય

<sup>(</sup>૧૮) મયુરા નામનાં ખે શહેરા છે (૧) ઉત્તરનું મથુરા તે સુરસન રાજ્યની રાજધાની; જે મથુરા નામથી પ્રખ્યાત છે. (૨) દક્ષિણનું મથુરા જે ત્રિચિનીપાલીની પાસે આવેલ છે, જેને ખરી રીતે મદુરા કહેવાય છે.

લેખમાં મદ્દુરા છે કે મથુરા તે બરાબર તપાસવાની જરૂર છે. બનવા જોગ છે કે એકને બદલે બીજાં શહેર મનાઇ ગયું છે; અને તેમાં પણ પુષ્યમિત્રની અને ખારવેલ ની ધડ બેસારવા માંદેની તાલાવેલીએ જ કામ કર્યું દેખાય છે.

<sup>(</sup>૧૯) જુઓ ઇ. હિ. કર્યા. ૧૯૨૯ પુ. પ. પૃ. ૫૯૪

<sup>(</sup>૨૦) ઉપરની ટી, નં. ૧૭ ત્રુઓઃ તેમાં સાંકા ક્રાેલાના પ્રશ્ન કપસ્થિત કર્યો છે. [ડિમિટ રાબ્કને બદલે

શું વાંચી શકાય છે તે માટે આગળ ઉપર **હાયી**ગુ'ફાના લેખવાળા પરિચ્છેદ જુઓ.]

<sup>(</sup>૨૧) નીચેની ઠીકા નં. ૨૩ જાએા,

<sup>(</sup>૨૨) પુ. ૭. પૃ. ૧૪૫ નાે કાેઠામાં ચાયું આસન-ખેક-ટ્રીયાના રાજ્ઞઓનાં નામાે જુઓ.

<sup>(</sup>ર૩) ઈરાન, શ્રીસ અને બેક્ટ્રીઆની ગાદીએ જે નૃપતિ-એા આવ્યા છે તેમનાં નામાં જોઇ લીધાં છે. ડિમેટ્ટીઅસ નામના કે, જેનાં નામના પ્રથમ ભાગ ડિમિટી કે તેને મળતા શબ્દા આવતા હોય તેવા, કાઈ બીજો નરપતિ થયા દેખાતા નથી. એટલે સમજાય છે કે ડિમેટ્ટીઅસ એક જ થયા છે અને તે યુથીડીમસના જે પુત્ર ગણાય છે તેજ છે.

સતલજ નદીની પૂર્વે ખીલકુલ લંખાયું જ નથી. એટલે તેને માટે મથુરા સુધી આવવાનું જ તદ્દન અસંભવિત છે. ખીજાં, જે સમય ખારવેલના આપણે નિશ્ચિત કરી ખતાવવાના છીએ તે સમયે મથુરાના પ્રદેશ ઉપર તા રહ્યું, પરંતુ હિંદની કાઈ ભૂમિ ઉપર પણ કાઈ પરદેશી સરદારની આંખ સુદ્ધાં યે ક્રરડી નથી; તા પછી યવન સરદારનું રે હિંદમાં આવવું અને જમના નદીના પ્રદેશમાં થાણું નાંખવું તે પ્રશ્ન જ ક્યાંથી ઉપસ્થિત થઈ શકે ?

(૧૨) આ ઉપરાંત બીજી કેટલીક દલીલાથી રાજ્ય પુષ્યમિત્રના વૃત્તાંત (તે માટે જાુઓ પુ. ઢ પૃ. ૬૧ થી ૭૨) લખતાં આપણે સાબિત કરી ગયા છીએ કે, પુષ્યમિત્ર અને આંધ્રપતિ રાજ્ય શ્રીમુખ સમસમયી હતા જ નહીં. એટલે પછી પુષ્યમિત્ર અને ખારવેલ પણ સમકાલીન હાેવાનું સાબિત નથી થતું.

(૧૩) પુષ્યમિત્રનું ગાદીએ આવવું વિદ્વાનાની માન્યતા પ્રમાણે ઈ. સ. પૂ. ૧૮૮ છે.<sup>૨૫</sup> જ્યારે ખારવેલના સમય છે. સ. પૂ. ૧૮૩ ઠરાવેલ છે. એટલે કે પુષ્યમિત્ર પાંચ વરસે પહેલો ગાદીએ ખેઠા હતા અને ખારવેલ પછી બેઠા હતા એમ ગણે છે. વળી બન્નેએ ૩૬-૩૬ વર્ષ રાજ્ય કર્યું છે. ખલ્કે પુષ્યમિત્રને ૩૮ વર્ષ પણ ક્રાઈક અર્પ્યાં છે. એટલે તે હિસાએ ખારવેલ કરતાં પ્રષ્યમિત્ર પાંચ વર્ષે વહેલા (અને ૩૮ની ગણત્રીએ ત્રણ વર્ષ પહેલી) મરહા પામ્યા છે; અથવા બીજી રીતે કહીએ તાે. પુષ્યમિત્રના મરહ્યુખાદ પહ્યુ ખારવેલ જીવતા રહ્યો છે. ખીજી ભાજુ એમ હકીકત છે કે પુષ્યમિત્રે પાતાની ઉત્તરા-વસ્થામાં ખીજો અશ્વમેધ કર્યો હતાઃ અને અશ્વમેધ કરવાની મુખ્ય સરત એ હાય છે કે, તે યદ્ય કરનાર ભૂપતિના ક્રાઇ ખીજો સમાવડીયા હાેવા ન જોઈ એ. તેની ખાત્રી કરવા એક વર્ષ અગાઉથી તે પાતાના <mark>યુવરાજની નિગાહ</mark>ળાની નીચે એક અ<sup>શ્</sup>વને પૃ<sup>થ્</sup>તી

ઉપરમાં, પુષ્યમિત્ર અને ખારવેલના સમયના અનુમાનિક નિર્ણય ઉપર આવવા માટે, આપણે નકાર દર્શાવતા દલીલોની જ ચર્ચા હાય ધરી હતી. હવે શાડીક હકારમાં જવાય મળી આવે તેવી દલીલો તપાસીએ. જો કે ઉપરમાં ચર્ચાયલી ખારે દલીલોને આપણે તેગેટીવ પ્રકૃસ તરીક ઓળખાવી છે પરંતુ તમાંની યે કેટલીક હકીકત એવા પ્રકારની છે કે, જો તેને ઉચલાવી નાખીતે સવળી કરી વાંચીએ, તો તે હકારમાં જવાય આપે તેવી Positive proofs જ દેખાઈ જાય તેવી છે. પણ આપણે જો તેમ કરીએ તા તે સર્વ ચર્વિતચૂર્ણિત જેવું થઇ જશે; એટલે તે કાર્ય આપણે ન કરતાં માત્ર એટલું સ્ચન જ અત્રે

ઉપર પરિભ્રમણ કરવાને છૂટા મૂકી દે છે. આ પ્રમાણે इरता ते अश्वने ज्यारे हार अटहायत हरे नहीं त्यारे એમ માની લેવાય કે તેનું સાર્વભૌમત્વ દરેક પ્રદેશના રાજાને કખૂલ મંજૂર છે. હવે વિચારા કે પુષ્યમિત્રે તે પ્રમાણે વર્તાવ કર્યો હતા. તેા તા, તેના અશ્વ ખારવેલના પ્રદેશમાં પણ જવા જ જોઇએ; અને તેમ થાય તા, જે ખારવેલે પુષ્યમિત્રને નાક દમ લેવરાવ્યા હોય. તે શું આવી તેની તુમાખી ચલાવી લ્યે ખરા કું? તેમ એ પણ સિદ્ધ છે કે (તેમનાજ શબ્દાેથી) પુષ્યમિત્રના મરણ બાદ તા ખારવેલ જીવંત હતા; એટલે કાઇને શંકા ઉઠાવવાના અવકાશ પણ રહેતા નથી કે તેણે (પુષ્યમિત્રે) ખારવેલના મૃત્યુ બાદ તેવા અશ્વમેધના આરંભ કર્યો હતા ? મતલળ કે ખાંદું તે ખાટું જ છે. તેટલા માટે ક્રાઇ પણ રીતે વાતના ખરાખર મેળ ખાતા નથી જ. સાર એટલો જ છે કે, પુષ્યમિત્ર અને ખારવેલની વચ્ચે સમકાલીનપણાના તદ્દન અભાવ જ છે. એટલું જ નહીં પણ આગળ આપણે પુરવાર કરી આપીશું તેમ, તે ખેની વચ્ચે ખહુ જ લાંખા ગાળાનું કહેા કે અઢી સદી જેટલું– અંતર–આવેલું છે.રજ

<sup>(</sup>૨૪) હિંદની વાત અલગ રાખીએ. પરંતુ ત્રીક, ઇરાન કે એક્ટ્રીઆમાં પણ ડિમિટથી શરૂ થવું હોય, એવું કોઈ અન્ય રાજાનું નામ જ ખારવેલના સમયે, ત્યાં હોય એમ

દેખાતું નથી.

<sup>(</sup>૨૫) જુઓ જ. ઓ. બી. રી. સા. પુ. **૧૭ પૃ. ૨૪૪** (૨૬) **જુ**ઓ આગળના પાને.

કરીશું કે, જે વાચકવર્ગને છત્રાસા હાય તેમણે સ્વતઃ તે પ્રમાણે કરી જોવું. ખાકી આપણે તાે ઉપરના ખાર આંકની સાથે જોડીને જ તેના અનુસંધાન તરીકે હવે પછીની દલીલોને રજી કરીશું.

પાઝીટીવ પુક્સ=હકાર જવાબ આપનારી, પ્રત્યક્ષ પુરાવાની અથવા સીધા જ ઉત્તર મળે તેવી : ગમે તે નામ આપા. તેવી લગભગ અડધા ડઝન જેટલી તા આપા શકારો જ; અને ઉમેદ છે કે, ઉત્સાહી સંરોધક તે જ ધારણે જો વિરોધ મેળવવા ધારરા તા અન્ય પણ ઉભી કરી શકરો જ. આવા મુદ્દામાંના કેટલાક તા ખુદ તે હાથી ગુંફાના લેખમાંથી જ લબ્ય થાય છે.

(૧૪) હાથીગુંફાના લેખમાંની ત્રીજી પંક્તિમાં ખારવેલે જણાવ્યું છે કે. પાતાની ૨૪ વર્ષની ઉંમર સંપૂર્ણ થયા ખાદ તેના રાજ્યાભિષેક થયા છે. તે પછીની પંક્તિઓમાં, પાતાના રાજ્યકાળના એકેક પછી એકેક વર્ષ લઇને, તે તે સમયે શું શું પરાક્રમાં કરી રહ્યો હતા તેનું યથાસ્થિત વર્ણન કરી ખતાવ્યું છે. સાર એ થયા કે જેમ ત્રીજી પક્તિમાં પાતાના રાજ્યા ભિષેકને લગતા ખનાવ ખન્યાની જાહેરાત કરી છે તેમ તે પછીની પંક્તિમાં વર્ણવેલી હકીકતના બનાવા. પાતે ગાદીએ આવ્યા બાદ, બન્યા હતા એવું ગણવાની સૂચના છે. તેવી જ રીતે ત્રીજી પંક્તિની પર્વની એ એાળમાં જે ખનાવ ખન્યાનું વર્ણ બ્યું છે. તે તેના રાજ્યાલિયેકની પહેલા થઇ ગયા હતા. એમ આપણે ગણવું રહે છે. અને આ અનુમાનને તેમના જ શબ્દાેથી સમર્થન મળે છે: કેમકે તે એ પંક્તિમાં તેણે પાતાને યુવરાજ તરીકે સંબાષ્યા છે- આટલી પ્રસ્તાવના કરીને હવે આપણ તે લેખની હુકીકત તપાસીશું.

ભીજી પંક્તિમાં જાહેર કર્યું છે કે, જ્યારે પાતે સુવરાજપદે હતા ત્યારે સિંહલદ્વીપના રાજ્ય ઉપર ચડાઇ (૧૫) લેખની પંક્તિ ૧૨માં એવી હકીકત છે કે તેણું (ખારવેલે) રાજગૃહીને ઘેરી લીધું હતું અને સુગાંગેય-(શશાંક) મહેલ સુધી તે પહેંચી ગયા હતા. મતલખ કે, મગધદેશની રાજધાનીના શહેર તરીંક રાજગૃહી હતું વિસરાઇ ગયું નહાતું તેવા સમયે ખારવેલ થયા હાવા જોઇએ. લેખમાં કચાંય પાટલિપુત્રનું નામ તા અનુવાદકાએ પાતાની મેળ સુચવીને અંદર સંબંધ ખેસારવાને ગાંઠી દીધું લાગે છે. આ હકીકત જ

લઈ ગયા હતા તે સમયે ત્યાં અભિવિજય નામના રાજ્તનું રાજ્ય ચાલતું હતું; અને તેના રાજ્યનું ત્રીજો વર્ષ<sup>રહ</sup> (આ પ્રમાણેના અર્થ માટે આગળના પરિચ્છેદે હાથીગુંફાના લેખનું વર્ણન ભુએા) બેસી ગયું હતું. હવે જો આ સિલાનપતિ રાજાઓની નામાવળી તથા વંશાવળી સરખાવીશું તો (જુએ) પુ. ૨. પૃ. ૨૬૪ ટી. નં. ૭૧) તેમાંથી તેના સમય પણ નક્કીપણે મળા રહે *છે.* ત્યાં જોતાં, આ વિજયરાજાનાે<sup>રડ</sup> અમલ મ. સં. ૯૫=ઇ. સ. પૂ. ૪૩૨માં શરૂ થયા હાવાનું નીકળ છે. તે હિસાખે તેનું ત્રીજું વર્ષ એટલે મ. સં. ૯૮= ઇ. સ. પૂ. ૪૨૯<sup>૨૯</sup> આવશે. કે જ્યારે ખારવેલે યુવરાજ તરીકે સિલોન ઉપર ચડાઇ કરી હતી. પરંતુ ત્યાં પાતે પાતાનું કાર્ય સંપૂર્ણ રીતે આટાપે, તે પહેલાં રાજ્યાભિષેક કરાવવા તેને એકદમ પાછા વળવાની કરજ પડી હતી. જે હકીકત આપણે રાજા વૃદ્ધિરાજના વૃત્તાંતે જોઈ ગયા છીએ. એટલે ચર્ચાના સાર એ થયા કે ખારવેલના રાજ્યાભિષેકના સમય **ઇ. સ. પૂ. ૪૨૯ના** સાબિત થાય છે. જ્યારે પુષ્યમિત્રના સમય તા ઇ. સ. પૂ. ૧૮૮ લગલગનાે છે<sup>૩૦</sup> (જુએા. પુ. ૩. પૃ. પ૪: ૬૦ તથા ૪૦૪). ખન્તે વ≥ચે અઢીસા વર્ષનું અંતર છે: મતલખ કે ખન્ને સમકાલીન હતા જ નહીં.

<sup>(</sup>ર૭) લેખની પંક્તિઓમાંની કેટલીયના અર્ધ બેસા-શ્વામાં ગેરસમજૂતિ થયાનું મારી નજરે લાગ્યું છે, તે સર્વ શ્યાગળના પરિચ્છેદમાં વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે.

<sup>(</sup>ર૮) આ રાજને વિજય કહેા કે અભિવિજય કહેા, તે એક જ છે. તેના કારણુ માટે હાથીગું ફાના લેખની સમત્ત્ર્તિ જુએા. (રક) આ સાલ બરાબર છે કે ફેમ તેની સાબિતી

<sup>(</sup>૩૦) આ સાલ તેના મરણની છે: પરંતુ તેના સત્તા કાળના સમયની વાત કરવી હોય, તેા તેમાં ૩૮ વર્ષ ઉમે-રવા રહે છે. વાચકને સર્વ વાતે અનુકૂળતા સચવાય માઢે અત્ર મે' લગભગ શબ્દ વાપયો છે.

આપણને શતવહનવંશી રાજ શ્રીમુખના વૃત્તાંત **ઉપસ્થી** મળી રહે છે; તે માટે પુ. પ માં જીઓ.

પુરવાર કરે છે, કે મૌર્યસમ્રાટાના રાજઅમલે પાટલિપુત્ર ખ્યાતિમાં આવ્યું, તે પૂર્વે સમ્રાટ ખારવેલ થઈ ગયેા ઢાેવા જોઇએ. એટલે જ તેતા સમય ઇ. સ. પૂ. ૩૭૨ પહેલાતા પુરવાર થાય છે.

(૧૬) મિ. હ્યુએનશાંગ જેવા વિશ્વવિખ્યાત યાત્રિક કરેલ વર્ણનમાંથી પણ તેવા જ ખ્વનિ નીકળતા જણાય છે. તેમના શબ્દા આવી મતલખના લેખાયા છે.<sup>૩૧</sup> "Hieuen Tsang tells us that, shortly before his arrival, Punarvarman, Raja of Magadh and the last descendant of Ashok, had piously restored the sacred Bodhi tree at Gaya, which Sasanka, king of Bengal had destroyed. These events happened soon after 600 A. D.=હ્યુએન શાંગ એમ નિવેદન કરે છે કે, **પા**તે હિંદમાં આવ્યા તે પહેલાં **ચા**ડા જ સમયે. મગધના રાજા અને અશાક (સમ્રાટના) અંતિમ વંશ જ પ્રનર્વર્મને ગયા (શહેર)માં પેલા પવિત્ર એાધિવૃક્ષની ધાર્મિકભાવે પુનઃસ્થાપના કરી હતી. આ (બાેધિવૃક્ષ)ના નાશ બંગાળના રાજા શશાંકે કર્યો હતા. આ સર્વ ખનાવા ઇ. સ. ૬૦૦ પછી તુરતમાં જ ખન્યાનું નાંધી શકાશે." એટલે મિ. વિન્સેન્ટ સ્મિથના શબ્દામાં જો **ઉતારીએ** તા પેલા હ્યુએનશાંગ યાત્રિક મહાશયના કહેવાના આશય એ છે કે, ઇ. સ. ૬૦૦ સુધી મગધ-પતિ તરીકે અશાકના વંશજો. અવિચ્છિનપણે બંગાળ પ્રાંતમાં ગાદી ઉપર ચાલુ રહ્યા હતા. તેમાંના છેલ્લા રાજા પુનર્વર્મન હતા. તેથી તે એમ કહેવા માંગે છે કે મગધપતિ તરીક ઠેઠ અશાકના સમયથી માંડીને ઇ. સ. ६०० સુધી મૌર્યજાતિના રાજાઓ જ રાજ્ય ચલાવ્યે **ચ્યાવતા હતા: પછી તેમનો રાજ્ય વિસ્તાર ભલે સંકાચ** કે વૃદ્ધિ પામ્યા હાય તે જુદા વસ્તુ છે. પરંતુ મગધ-

પતિ તરીકે તેઓ અવિચ્છિનપણે રાજ્યપદ ભાેગવતા જ આવ્યા છે. આ પ્રમાણે એક હુકાકત થઈ. બીજી વાત એમ છે કે, અશોકના સમય બાદ જ પુષ્યમિત્ર **થયે**। છે. તેમાં અશાક મૌર્ય ગણાયા છે અને પુષ્યમિત્ર **શુંગ** કહેવાયા છે. એટલે કે ખન્તે ભિન્ન જાતિના જ છે. ત્રીજી રિથતિ એમ છે કે, પુષ્યમિત્રનું ખીજાં નામ (વિદ્વાનાની સૂચના પ્રમાણે) બુહસ્પતિમિત્ર છે તે**થા** બુહસ્પતિમિત્ર શુંગવંશી કરે છે અને તેને હાથીગું ફાના લેખની નેાંધ પ્રયાણે મગધપતિ તા કહેવા જ રહે છે એટલે એમ થયું કે તેમના હિસાબે મગધપતિએા શુંગવંશી રાજ્યએક હતા. કદાચ તેને છેવટે ન પ્રકૃતાં વચ્ચગાળ કયાં કે બુહરપતિને મૂકા, તાે હ્યુએનશાંગે જણાવેલી અભંગતા જ તૂટી જશે. આ પ્રમાણે ત્રણ સ્થિતિ થઇ. હવે જો તેમના મેળ મેળવશા તા ઇતિહાસિક ગ્રંથકારાનાં મંતવ્ય. દરેક રીતે એક ખીછ હકીકતને અથડામણમાં ઉતારનારાં જેવાં જ દેખાય છે. એટલે સાળિત થાય છે કે ઐતિહાસિક ખનાવ છે તે તા સાચા જ છે; પરંતુ આપણે ગાઠવા દાધેલી માન્યતા જ અસત્ય છે: અને વિરાધમાં દેખાઈ આવતી સર્વ પરિસ્થિતિની જનેતા તેજ છે. મતલભ કે પ્રખ્યમિત્ર <u>બુહસ્પતિમિત્ર</u> નથી જ. તેમ તે એક્ષ્મીજાના સમકા**લીન** પણ નથી. એટલું જ નહી પણ પુષ્યમિત્રને મગધપતિ કહેવા તે<sup>૩૨</sup> પણ એક ભૂલ ખવડાવનારૂં ઐતિહાસિક તત્ત્વ ગણાશે.

ખીજાં, બહરપતિમિત્ર મગધપતિ છે તે તા નિર્વિવાદ છે. હવે જો તેને અશાક અને પુષ્યમિત્રની વચ્ચે મૂકીએ છીએ તા શુએનશાંગનું કહેવું ખાં હું દેરે છે; કેમકે, અશાકના વારસદારાની એકદારી તૂટી જાય છે. એટલે કાં તેને (બૃહરપતિને) પુષ્યમિત્રની પાછળ કે અશાકની પૂર્વે ગણવા જોઇએ. પુષ્યમિત્રની પાછળ તા ગણવાની સર્વ સંજોગા તેમ જ વિદ્વાના ના પાડે છે. તા એકજ

<sup>(</sup>૩૧) જુએા વિન્સેન્ટ સ્મિથ કૃત, રૂત્તર્સ એાફ ઇન્ડિયા સીરીઝમાંતું ''અરોાક'' નામતું પુસ્તક પૃ. ૭૧

<sup>(</sup>૩૨) ધારા કે તે ગાદીપતિં હતા અને મગધના સ્વામી હતા; તા મગધના પ્રાંત તેના પુત્ર અભિમિત્રને

વારસામાં મળ્યા હતા એમ કહેલું પડશે જઃ જ્યારે બીછ બા<sub>ઇ</sub> ઈતિહાસ તાે એમ શિખવે છે કે અમિમિત્રને પાઠલિપુત્ર ઉપર ચડાઇ લઈ જવી પડી હતી. તાે પછી સા**ચું શું**?

નિર્ણય થયા કે બૃહસ્પતિમિત્ર અશાકની પૂર્વે જ થઇ ગયા છે અને અશાકની પૂર્વે થયા એટલે પુષ્યમિત્રની પૂર્વે તા થઈ ચૂકયો જ કહેવાય. તેમાં આ બૃહસ્પતિ પાતે ખારવેલના સમકાલીન છે એટલે ખારવેલ પણ પુષ્યમિત્રની પહેલાં જ થયા ગણાય; મતલબ કે તે બેને સમકાલીન કાઈ રીતે પણ કહી શકાશ નહીં.

(૧૭) જેમ ઐતિહાસિક અને રાજકીય પુરાવાથી સાબિત કરી શકાય છે તેમ ધાર્મિક હકીકતથી પણ તે જ સ્થિતિ પુરવાર કરી શકાય છે; કે ખારવેલના સમય પુષ્યમિત્રથી ઘણા જ પૂર્વના છે. તે જ વિદ્વાન મિ. સ્મિથના શબ્દાે આપણે ટાંકીશું. તેએાશ્રી લખે છે કે<sup>લેલ</sup>, "The creeds of Jesus, Zoroaster, and Mahomed were unknown: he (Ashoka) is not thinking of exclusive militant religions like Christianity and Islam-The essence of the matter denominations is all -all Indian aimed at self-control and purity of life. Similar toleration of various creeds was practised by later princes, Kharvel of Orissa, for instance, used language almost identical with that of Ashoka =જીસસ, ઝેરાેસ્ટર અને મહમદના સંપ્રદાયા (એટલે **કે જેને હા**લ ખ્રિસ્તી ધર્મ, પારસી ધર્મ અને ઇસ્લામી **ધર્મ કહે**વાય છે) તેનું નામ જાણવામાં નહેાતું. તે (અશાક) ખ્રીસ્તા અને ઇસ્લામ ધર્મ જેવા કેવળ લશ્કરી-ઝતુની-જલદ (સ્વભાવ-નાદવાળા) ધર્મના વિચાર જ કરતા નથી. (એટલે કે તેવા ધર્મના ઉપ-દેશ કરતા જ નથી ). સર્વ હિંદી (નામવાળા) સંપ્ર-

દાયાની મૂળ વસ્તુ (સિહ્ધાંત)ના સાર-જાતિ સંયમ અને જીવનની વિશુદ્ધિ (શુદ્ધ ચારિત્ર)નાં ખ્યેય તરફ છે (આ પ્રમાણે) અનેક સંપ્રદાયની (વર્ણવેલી-ઉપદેશેલી) સહિષ્ણતા<sup>૩૪</sup> પછીથી થયેલા રાજાઓએ પાળી **યતાવી છે; દાખલા તરીકે. એારિસ્સાના ખારવેલે**, सर्व वाते अशोधना केवी ल-सादश लाषा-वापरेसी છે. એટલે તેમના કહેવાના આશય એ છે કે, (૧) તે સમયે, ઇસાપ્ટ, ઝેરાસ્ટ્રીઅન કે ઇસ્લામ ધર્મની તા સ્થાપના જ થવા પામી નહાતી જેથી તે સંપ્ર-દાયાનું તા નામ પણ અજાણ્યું હતું. (૨) આમાંના ઇસાઈ અને ઇસ્લામ ધર્મમાં લશ્કરી નાદના. યુદ્ધ કરવાતા. લડી પડવાતા કે એવા ઉગ્ર–તેજ-સ્વભાવ-નાજ-ઉપદેશ જે મુખ્યપણે કરાયલ છે, તે વિષય પરત્વે તા અશાક પાતાની આંખ સરખી પણ કર-કાવતા નથી. એટલે કે આવા સ્વભાવનું અંશ સરખું પણ તેના રૂવાડામાં દેખાતું નથી. (૩) ઉપરાંત હિંદમાં જે જે સંપ્રદાયા. ભિન્નભિન્ન નામથી જાણીતા છે તે સર્વના સિદ્ધાંતના સાર-મૂળ પાયા-આત્મસંયમ અને શુદ્ધ ચારિત્ર ઉપર જ મંડાયલ છે. તેા પછી, એટલે કે જ્યાં આવી પ્રરૂપણા કરાતી હાેય, ત્યાં ઉપરના ધર્મના લશ્કરીવાદને સ્થાનજ ક્યાંથી મળે ? તેમ (૪) આ પ્રકારની સર્વ ધર્મ પ્રત્યે સહિષ્ણુતા દાખવવાની પદ્ધતિ, તેના (અશાકના) પછી થયેલ, <sup>૩૫</sup> અન્ય રાજ-વીએાએ પણ પાળી **ખતાવી છે. (અને)** તેના **દર્શાતમાં** ચ્યારિસ્સાપતિ-કલિંગપતિ-ખારવેલનું નામ આપીને એમ કહેવા માંગે છે. કે તેણે પણ અશાકના જેવીજ, લગભગ તેને સર્વ રીતે મળતા આવે તેવા જ શખ્દાન માં. આત્રાએ**ા કરમાવી છે.<sup>૩૬</sup> ખારવેલે હા**થી<u>ગ</u>ુંકાના લેખમાં જે ધર્માપદેશ પ્રશ્નાપ્યા છે તે અને સમ્રાટ

<sup>(33)</sup> જાએ રૂલર્સ એાફ ઇન્ડિયા સીરીઝનું 'અશાક' નામનું પુસ્તક પૃ. ૬૦

<sup>(</sup>૩૪) મજકુર પુસ્તક પૃ. ૬૨

<sup>(</sup>૩૫) આ રાષ્દ્રથી તેમનું ધ્યાન સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના ખડકરોખ તરફ જ ચેટિલું છે. અત્યાર સુધી પ્રિયદર્શિન અને અરોાકને એક જ મનાયા છે તેથી તેમણે અરોાક શબ્દ વાપર્થી છે. તથા અરોાકની પછી ખારવેલ થયાનું

મનાયું છે તેથી, તેની પછી થયેલ રાજવી એમ કરીને દર્ષાં રજી કર્યો છે. જ્યારે આપણે સ્થાપિત કરેલ મત પ્રમાણે તા પ્રિયદર્શિનની પૂર્વે થયેલ સમ્રાટ ખારવેલે પણ, તેજ ભાષા વાપરી છે એમ કહેલું પડશે.

<sup>(</sup>૩૬) પ્રિયદરિશિનના ખડક લેખ અને ખારવેલે કાતરાવેલ હાથીગુંધાના લેખ બન્નેના એક જ ધારા ઉપદેશ છે.

પ્રિયદર્શિને પાતાના ખડકલેખમાં જે કરમાવ્યો છે, તેનાં ભાષા તથા અર્થતા સાર વિગેર, સર્વ એક જ પ્રકારનાં છે; તેમાં સર્વ ધર્મ પ્રત્યે ક્ષમાસુદ્ધિ જ ભરેલી છે, કાઇને હલકા પાડવાની કે કાઇ ઉપર જખરાઇ વાપ-રવાની વાત તા દૂર રહી, પસ્યુ તેવા વિચાર સરખા પસ્યુ દેખાતા નથી.

ઉપર જણાવેલ ચાર મુદ્દામાંના પ્રથમના ત્રણ સાથે, અત્યારે આપણે નીસખત નથી; એટલે તેને છાડી દ⊎એ. પરંતુ ચાેચા મુદ્દાચી એટલું સાબિત થાય છે કે, ખારવેલ અને અશાક (જેને હવે આપણે પ્રિયદર્શિનના લેખ ગણાવ્યા છે તે-જુઓ ઉપરની ડી. તં. ૩૫) એકજ ધર્મના હતા. વળી આપણે જાણીએ છીએ કે, ખારવેલ જેનધર્મો હતો.<sup>30</sup> એટલે પ્રિયદર્શિનને પણ જૈન મતાનુયાયો જ ઠરાવવા પડશે. 8C આ એક વાત **શર્ઝ. ખીજી વાત એમ છે** કે ખાર-વેલ અને બૃહસ્પતિમિત્ર એકજ મૂર્તિ–અને તે પણ જીનમૂર્તિને માટે અગાઉ લડ્યા હતા એમ જાહેર થ્યું છે. ત્રીજી વાત એ છે કે, પુષ્યમિત્ર વૈદિક મતાનુયાયી છે. તેમ તેણે ભગવાન પતંજલીના ઉપ-દેશથી અશ્વમેધ યત્રો પણ કર્યા છે; જ્યારે ખારવેલે જણાવ્યા પ્રમાણે રાજસૂય યત્ર શ્ચિલાલેખમાં કરાવ્યા છે. એટલે કે તેણે અશ્વમેધ યત્તને ત્યાન્ય ગણાવ્યો છે. ઉપરાંત પુષ્યમિત્રે કહા કે તેના પુત્ર અબ્તિમિત્રે કહાે-પણ તેણે (વિદ્વાનાની માન્યતા પ્રમાણે) બૌદ્ધધર્મી (ખાકી આપણા મત પ્રમાણે, ભૂઓ પુ. ઢ માં તેનું કત્તાંત-જૈનધર્મી ) સાધુઓના વીણીવીણીને શિરચ્છેદ કરાવ્યા છે. મતલખ કે ખાર-વેલ અને બહરપતિમિત્ર (અથવા તેમના મતથી મુખ્યમિત્ર) બન્ને લિન્ન સંપ્રદાયના જ પુરવાર થાય 👂 આ ત્રણે સ્થિતિનું એકીકરણ કરીએ તાે એક वभते तेमने सद्धर्मी हरावे छे, त्यारे भीक क वभते વિધર્મી મનાવવાના પ્રયત્ન થાય છે. આ પ્રમાણે ધાર્મિક રિયતિ તપાસતાં પણ બૃહરપતિમત્ર અને પુષ્યમિત્ર ભિત્ર જ છે; ઉપરાંત બન્નેના સમય પણ જુદા જ છે. જેથી ખારવેલ અને પુષ્યમિત્રને સમકાલીન કહી શકાય તેમ નથી.

(૧૮) કે. હિ. ઇ. માં જણાવેલ છે કે<sup>૩૯</sup>. "With regard to the Andhras, the more certain evidence of inscription, assigns them to a period, which is in. flagrant contradiction to the position they occupy in the Puranas=આંધ્રવંશી-એાની ખાખતમાં જણાવવાનું કે પુરાણામાં તેમનું જે રથાન ખતાવાય છે તેના કરતાં ઉધાડી રીતે-સ્પષ્ટપણ વિરૂદ્ધ જતું સ્થાન (સમય પરત્વે) શિલાલેખી પુરાવા (જે પુરાણા કરતાં વિશેષ આધારભૂત કહી શકાય છે) થી મળી રહે છે." તેમનું કહેલું એમ છે કે (૧) પુરાણામાં આંધ્રવંશીઓના અમુક સમય ઠરાવાયા છે. (કહાે કે ઈ. સ. પૂ. ૧ અને બીજી સદીમાં થયાનું માને છે). (૨) પુરાણા દંતકથારૂપી કહેવાય છે; જ્યારે શિલાલેખા તેમના કરતાં મજખૂત અને વિશ્વસનીય ગણાય છે. (૩) આવા વજનદાર અને વિશ્વાસપાત્ર શિલાલેખી પુરાવાથી તેમના સમય, ઉધાડી રીતે જ પુરાણામાં જણાવ્યા કરતાં વિરુદ્ધ પડે છે. એટલે તેમનું કહેવું એ થયું કે, શિલાલેખી પુરાવાથી આંધ્રપતિઓના સમય (પુરાણામાં જેમનું વર્ણન અપાયું છે તે; આખા આંધ્રવંશ તેા લગભગ પાંચસાે વર્ષ ચાલ્**યાે છે** પરં<u>ત</u> પુરાણામાં પુષ્યમિત્રના સમકાલીનપણે **થ**યેલ **જે** શાતકરણીનું વર્ણન કરાયું છે તે આંધ્રપતિ કહેવાની અત્ર મતલભ છે. આ અંધ્રપતિ તેમના વંશમાં છક્કો સાતમા પુરૂષ ગણાય છે) ભલે ઈ. સ. પૂ. **૧–૨ સદી** કહી હાેય, પણ શિલાલેખી પુરાવાથી સાક્ર જણાય છે કે, તેઓ તે પહેલાં થઈ ગયા છે. અને ઈ.સ.પૂ.ની ૧–૨ સદાના પણ પહેલાં, એટલે ઇ. સ. પૂ. ના ત્રીજી

<sup>(</sup>૩૭) વળી વિશેષપણે આવતા પરિચ્છેદમાં તે હકીકત ની ચર્ચા થવાની છે,

<sup>(</sup>૭૮) આ પ્રમાણે આપણે યુ. રમાં અનેક લખત

પુરવાર કરી બતાવ્યું છે. તેને આ પુરાવાથી વિશેષ સમર્થન મળ્યું છે એમ નહ્યુલં

<sup>(</sup>૩૯) જુઓ તે પુસ્તક પૂ. પરર

ક ચાથા સદા માના, તા યે એટલું તા નક્કી જ થયું કહેવાશ કે. વિદ્વાનાએ, આ પુરાણાના આધાર જે સમય આંધ્રપતિઓના ગાહિવ્યે રાખ્યા છે, તે સમય તેમના નથી જ. જે આદ્ય આંધ્રપતિઓના સમય ફેરવવા પડે છે, તા શ્રીમુખ તા તેના સંસ્થાપક જ છે; એટલે તેના સમય કરે કરે ને કરે જ. તેમ વળી શ્રીમુખ તથા ખારવેલ તા સમકાલીનપણે થયા મનાયા છે. એટલે ખારવેલના સમય પણ ફેરવીને ઇ. સ. પૂ. ની ચાથી સદીમાં તા લઇ જવા જ પડશે. મતલખ કે ખારવેલ અને પુષ્યમિત્ર સમસમયી નથી જ.

(૧૯) એક અન્ય પ્રથકાર જણાવે છે કે. 40 "It must be observed that Chetiva Kula mentioned in the Kharvela grants, the earliest perhaps of South Indian Jains, is a branch of the Jains, which has not spread itself in S. India. It perhaps represents one of the Jain Sakhas of N. Indian origin, which flourished before the great schism in the time of Bhadrabahu and Chandragupta. Possibly this branch belonged to Chedi kingdom ≖એમ **નાેંધ** કરવી જોઇએ કે, ખારવેલે કરેલાં દાનપત્રામાં ચેતિયકુલનું જે નામ આવે છે અતે જે દક્ષિણના હિંદી જૈનામાં સૌથી પ્રથમ છે, તે જૈન-ધર્મની એવી શાખા છે કે જે દક્ષિણ હિંદમાં ફેલાવા પામી નથી. ઉત્તર હિંદમાંથી ઉદ્ભાવેલી જૈનાની શાખામાંની કદાચ તે એક હશે; તેમજ, ભદ્રળાહ અને ચંદ્રગુપ્તના સમયે જે માેંદું તડ પડ્યું હતું, તેની અગાઉ તે થર્ક હશે. સંભવ છે કે આ શાખા ચેદિ રાજ્યની હશે." એટલે તેમનું કહેવું એમ છે કે (૧) ખારવેલના દાનપત્રમાં ચેતિયકુલનું નામ આવે છે.

(૨૦) હાથી ગુ'ફાના લેખની લિપિ અને સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના લેખાની લિપિ વચ્ચે તુલના કરવાથી કાની પ્રાચીન છે તે તા લિપિ વિશારદાના વિષય કહી શકાય; પરંતુ જો તે ખેની સરખામણી કરશે તા હિંમત છે કે, રાજ્ય ખારવેલના લેખની લિપિ વિશેષ પ્રાચીન પુરવાર થશે.

ઉપર પ્રમાણેના પરાક્ષ અને અપરાક્ષ, હકાર તથા નકાર ઉત્તરવાળા અનેક પુરાવાથો સાબિત કરી ખતાવાય તેમ છે કે (૧) ખારવેલ અને પુષ્યમિત્રના સમય એક નથી (૨) ઉલંદું ખારવેલ તો પુષ્યમિત્રથી ધણાંય વર્ષ અગાઉથી થઈ ગયા છે (૩) તેમ જ પુષ્યન્મિત્રનું ખીજાં નામ ખૃહસ્પતિમિત્ર હતું જ નહીં, અને હોઇ પણ શકે નહીં (૪) ખૃહસ્પતિમિત્ર તો એક તૃતીય અને સ્વતંત્ર જ વ્યક્તિ છે (તે માટે નંદવંશની હકીકત જીએ). આ પ્રમાણે નિરધાર થઇ જાય છે. તેને કર્ય વળી

<sup>(</sup>૨) તેવું નામ દક્ષિણ હિંદના જૈનામાં સૌથી પ્રથમ જણાય છે (૩) તે જૈન સંપ્રદાયની એક શાખા છે પણ તેના દક્ષિણ ડ્રિંદમાં પ્રચાર થયા જણાતા નથી (૪) ઉત્તર હિંદના જૈતાની તે શાખા સંભવે છે (૫) બંદ્રખાલું અને ચંદ્રગુપ્તના સમયે જે માટું તડ જૈન સંપ્રદાયમાં ઉભું થયું છે તેની પૂર્વના સમયની તે શાખા દેખાય છે (૬) તેમ આ શાખાને ચેદિવંશ સાથે સંબંધ હશે એમ માલમ પડે છે. આ છ હુકીકતમાંથી પાંચ વિશે આપણે અત્રે કાંઇ કહેવાની જરૂર નથી. માત્ર જે પાંચમી છે તેનું જ પ્રમાણ અહીં લેવું રહે છે. તે ઉપરથી સમજારો કે આ ચેલ્યિકળનો ઉત્પત્તિ મૌર્ય-સમાટ ચંદ્રગુપ્તના સમયની પૂર્વે થઇ હતી એમ તેમનું માનવું થાય છે. ચંદ્રગુ\તની પહેલાંની થઇ, એટલે અશાકની પણ પર્વેની થઈ જ: તેમ પુષ્યમિત્રની પહેલાં તા ધણાંયે વર્ષોની થઇ; મતલભ કે ખારવેલના સમય પુષ્યમિત્રની પહેલાં ધર્ણા ધર્ણા વર્ષોના છે. એટલે ખારવેલ અને પુષ્યમિત્ર બંને સહસમયી નથો જ.

<sup>(</sup>૪૦) જે. સ. ઇ. ભાગ. ર. પૃ. ૮૮-૮૯

<sup>(</sup>૪૧) આ ઉપરાંત જૈન સાહિત્યમાંથી એક બે પુરાવા મળી આવે છે. પરંદ્ર તે અત્ર ન ઉતરતાં આગળના પ્રકરણે હાથીગું ધાના

લેખની સમત્નૂતિ અપાય નહોં, ત્યાંસુધી સમજવાને જરાકઠિન પડે તેમ છે; માટે મુલતવી રાખવા પડયા છે. જીએા આગળના પરિચ્છેકે 'દુષ્કાળ અને મુતનું સંરક્ષણ 'વાળા પારિગ્રાફ.

સીધા પુરાવાથી–આંકડાની ગણત્રીએથી–પણ સમર્થન મળી જાય છે. જેની તપાસ આપણે નીચેના પારિ-ગ્રાફે હવે લઇએ.

હાથીગું ફાના લેખમાં સંવતના એક આંક આવેલો છે. તેને કેટલાક પ્રંથકારાએ ૧૬૯ના આંક વાંચ્યા છે; <sup>૪૨</sup> કેટલાકાએ તેને ૧૬૫ના ઠરાવ્યા ખારવેલના સમ- છે; <sup>૪૩</sup> પરંતુ હવે તા સર્વ યના વિચાર સન્માનીય થઈ પડ્યું છે કે તે

આંક ૧૦૩ના જ છે. એટલું તા કખૂલ કરવું જ પડશે, કે આ આખા ઢાથીગું ફાના લેખનું મહત્ત્વ ઇતિહાસની દષ્ટિએ એટલું તા વિશાળ અને સર્વવ્યાપક થઇ પડ્યું છે કે, તેમાંના એક અક્ષર પણ વિચારસૃષ્ટિની મર્યાદામાંથી જો જતા કરાય. તા અતિ ગંભીર પરિણામ નીવડવા સંભવ છે. એટલે કે, જો એકાદ શબ્દને પણ અન્ય અર્થમાં બેસારી દેવાય તા. આખા ઇતિહાસનું પરિવર્તન થઇ જાય તેમ છે. તાત્પર્ય એ છે કે, તેવી બીતિના માર્યા પણ, આપણે તા દરેકની માન્યતા ગ્રહણ કરીને જ વિચાર કરવા રહે છે. સાર એ થયા કે. ઉપરના ત્રણે આંકના ૧૬૯, ૧૬૫ અને ૧૦૩-આપણે વિચાર કરવા રહે છે. જ્યારે ખારવેલે પાતે જ શિલાલેખ કાતરાવ્યા છે અને ઉપરના આંકવાળા વર્ષમાં પાતે વિદ્યમાન હાેવાના પ્રરાવા આપેલ છે ત્યારે આપણે લેશમાત્ર પણ સંદેહ લાવવાનું કારણ નથી. હવે આપણે જે તપાસનું રહે છે તે. આંક કયા સવત્સરના છે એ સિદ્ધ કરવું; જે ઉપરથી ખારવેલના સમયના પણ અસુકપણે નિશ્વય થઇ જાય.

લિન્નલિત્ર ગ્રંથકારાના ધારવા પ્રમાણે આ આંકને,

(૪૨) કે. હિ. ઇ. પુ. ૧ પૃ. ૧૦૮=Shatkarni of the Andhra Dynasty (Shalivahan Satkarni) being contemporary with Kharvel (whose accession c. 169 B. C. if Hathigumfa inscription is dated in Maurya Era p. 314-15; 534 & 602) = જે ખારનેલના સમય, હાથીગું ફાના મોર્યન સંવત પ્રમાણે આશરે ઈ. સ. પ્. ૧૧૯ ગણાય. તેના જ મમફાલીન આંધવંશી શાલકાણી (શાલવાદ્વન સાત કરણી)

કાં તા નંદસંવત અને કાં તા મૌર્યસંવત ધારી લેવામાં આવ્યા છે. જો કે આવા કાઈ સંવત પ્રાચીન સમયે અસ્તિત્વ ધરાવતા હતા કે કેમ, અને ધરાવતા હતા તા કાઈ રાજદારી બનાવ સાથે તે સંવત્સર સંયક્ત કરીને વાપરવામાં આવ્યા છે કે કેમ તે આપણી જાણમાં આવ્યું નથી જ; કેમકે સમય-કાળગણનાના જે એ પરિચ્છેદ (ભૂએ ઉપરમાં પૃ. ૬૦થી ૧૧૩) સ્વતંત્ર રીતે લખી તેની ચર્ચા કાંઇક વિસ્તારથી અને છૂટથી કરી ચુકવા છીએ. તેમાં આ બે સંવતમાંથી -તંદ કે મૌર્ય-એકતું નામ આવ્યું નથી જ. છતાં કાે પણ સંભવિત માર્ગ તેની વિચારણામાંથી આપ**ણ** મુક્ત રાખવા નથી; એ પદ્ધતિએ કામ લેવાનું જ્યારે જાહેર કર્યું છે ત્યારે. સંભવિત કે અસંભવિ**તપ**ણાના લેશમાત્ર વિચાર કર્યા વિના જ. આપણે તાે કેવળ તે આંક ઉપરથી જ, તેના સત્યાસત્યપણાના વિચાર **ક**રી લેવા રહે છે.

તેટલા માટે, દલીલ ખાતર માની લ્યા કે તે આંક માર્યસંવત અને નંદસંવતના જ છે. વળી આપણુને ખબર છે કે, કાઈ સંવત્સરના આરંભ જે થાય છે તે કાઈક હેતુને અનુલક્ષીને જ કરાય છે; પછી ફાવે તા વંશની સ્થાપના નિમિત્તે તેના આરંભ થયા હાય કે અમુક મહત્ત્વપૂર્ણ ખનાવના સ્મરણચિક્ષ માટે થયા હાય હાય. પ્રથમ આપણે નંદસંવતને અંગે વિચાર કરી લઈએ.

તંદસંવતના પ્રારંભ તેની શરૂઆતની તારીખથી જ જો થયા હાય, તા નંદ પહેલાના ઉર્ફે નંદિવર્ધનના ઈ. સ. પૂ. ૪૭૨=મ. સં. ૫૫ માં જ્યારે રાજ્યાભિષેક થયા હતા ત્યારથી ગણી શકાય. તે ખાદ ખીજો કાઈ મહત્ત્વના ઐતિહાસિક ખનાવ ખન્યા નથી, કે તેના

હોવાથી એટલે કે શાલીવાહન શાતકરણી અને ખારવેલ ળન્ને સમકાલીન હોવાથી બન્નેના સમય છે. સ. પૂ. ૧૬૯ ગણાય. (૪૩) જે. ખી. એા. રી. સા. પૂ. ૩ અને ૪: ક્રી. ડ. પૂ. ૧૬; ઈ. હિ. કર્યા. પૂ. ૫ સન ૧૯૨૯ પૂ. ૫૮૭ અને અને આગળ—હાયીગુંફા લેખની પંક્તિ ૧૬ માં "In the one hundred and sixty fifth year of the time of the Mauryan kings=મીર્યન રાનઓના સમયની ગણત્રીએ ૧૬૫ માં વર્ષે.

વિચાર કરવા પડે; હજુ એમ કહી શકાય કે, નંદ આઠમા પછી, જ્યારે નવમા નંદ ગાદીએ આવ્યા ત્યારે જે અંધાધૂની સારા યે રાજ્યમાં પ્રવર્તી રહી હતી, તેને નિર્મૂળ કરીને તેણે પ્રજ્યમાં શાંતિ સ્થાપી દીધી હતી, ત્યારથી કદાચ તે સંવત્સરના જે આરંભ કરાયા હતા એમ માની લેવાય, તા તેના સમય છે. સ. પૂ. ૪૧૫=મ. સં. ૧૧૨ ગણવા પડશે. તે પછી તા નંદવંશના જ અંત ઈ. સ. પૂ. ૩૭૨= મ. સં. ૧૫૫ માં આવી ગયા છે; એટલે તે બાદ કાઈ પ્રસંગને લીધે તેના આરંભ કરાયા હાય તેવી કલ્પના કરવાનું પણ સ્થાન રહેતું નથી. મતલખ કે, જો તે આંકને નંદસંવત ઠરાવાય તા બે તારીખા જ વીચારવી ઠરે છે (૧) ઇ. સ. પૂ. ૪૭૨ અને (૨) ઇ. સ. પૂ. ૪૧૫.

માર્યસંવત પરત્વે જો વિચાર કરીએ તા, તેની સ્થાપના કરવા માટે તા અનેક મુદ્દાઓ ઉપસ્થિત થતા જણાય છે. જેમકે (૧) તેના આદ્ય પુરૂષ રાજા સંદ્રગુપ્તે જ્યારથી એક નાના રાજવી તરીકે, પાતાના વંશની સ્થાપના કરી ત્યારથી પણ કહી શકાય. અને તે પ્રમાણે ઠેરે તા તેના સમય ઈ. સ. પૂ. ૩૮૧-૨= મ. સં. ૧૪૬ ગણાય (૨) સંદ્રગુપ્ત પાતે મગધના

સમ્રાટ ખન્યા ત્યારથી જો તેના આરંભ ગણવા હોય તા તેની મિતિ ઇ. સ. પૂ. ૩૭૨=મ. સં. ૧૫૫ ગણી લેવાય (૩) પંજાબમાં ઠેરઠેર ઉભરી નીકળેલા સર્વે ખળવાને દાખી દઈ ને, રાજ અશાકવર્ધને જ્યારથી નિષ્કંટકપણે પોતાના રાજ્યાભિષેક જાહેર કર્યા ત્યારથી જો આદિ ગણવી પડે તા તેના સમય ઈ. સ. પૂ. ઢ૨૬=મ. સં. ૨૦૦ કહેવાય (૪) અને માર્યવંશા સમર્ચ સમ્રાટ તેમજ તે વંશની ક્રીર્તિને સર્વોત્કૃષ્ટ શિખરે પહેાંચાડનાર મહારાજા પ્રિયદર્શિનના રાજ્યાભિષેકને જો તેની આદિના કારણરૂપ ગણવા હાય તા તેના સમય ઈ. સ. પૂ. ૨૮૯=મ. સં. ૨૩૭ મૂકવા પડશે. આ પ્રમાણે માર્યસંવતના આરંભના મુદ્દા તરીક ચાર ખનાવો ગણાશે.

તે ખન્તેનું એકીકરણુ કરીશું તા આપણું છ ખનાવાની તારીખવાળા વર્ષના આંક તપાસવા પડશે. નંદસંવતને અંગે (૧) ઇ, સ. પૂ. ૪૭૨ ન્અને (૨) ઇ. સ. પૂ. ૪૧૫; અને માર્યસંવતને અંગે (૩) ઇ. સ. પૂ. ૩૮૧–૨ (૪) ઇ. સ. પૂ. ૩૭૨ (૫) ઇ. સ. પૂ. ૩૨૬ અને (૬) ઇ. સ. પૂ. ૨૮૯. આ છ એ સાલને હવે આપણે ઉપરના ત્રણે આંકમાં ધટાવીને વિચારીએ.

| સુદ્દો |                    |             | (અ)<br>૧૦૩ના આંક<br>સાથે ઘઢાવતાં |                | (આ)<br>૧૬૫ના આંક<br>સાથે ઘટાવતાં |             | (ઇ)<br>૧૬૯ના આંક<br>સાથે ઘટાવતાં |         |
|--------|--------------------|-------------|----------------------------------|----------------|----------------------------------|-------------|----------------------------------|---------|
| (१)    | ઈ. સ. <sup>૧</sup> | યૂ. ૪૭૨     | ઇ. સ <b>.</b> '                  | <b>y</b> . 356 | ઇ. સ.                            | પૂ. ૩૦૭     | ઇ. સ.                            | પૂ. ૩૦૩ |
| (૨)    | "                  | ४१५         | ,,                               | <b>३</b> १२    | ,,                               | २५०         | ,,                               | २४६     |
| (٤)    | ,,                 | <b>૩</b> ૭૨ | ,,                               | २६७            | ,,                               | २०७         | ,,                               | २०३     |
| (٧)    | ,,                 | ३८१         | ,,                               | २७७            | 3.3                              | <b>૨૧</b> ૫ | ,,                               | ર૧૧     |
| (૫)    | ,,,                | <b>३२</b> ६ | ,,                               | २२३            | t)                               | १५१         | ,,                               | ૧૫૭     |
| ( ; )  | **                 | २८७ .       | ,,                               | १८६            | **                               | ૧૨૪         | ,,                               | १२०     |

ઉપરના કોઠામાં દર્શાવ્યા પ્રમાણે નં. ૧થી ૬ સુધીના મુદ્દા નીચેના ખનાવાના (અ) (આ) (ઇ)વાળા આસ-નમાં ખતાવેલ સમયના જે સમન્વય કરીશું તા, વિદ્વાતાની જે માન્યતા છે કે, પુષ્યમિત્રની ગાદીએ

ખેસવાની સાલ ઇ. સ. પૂ. ૧૮૮ આશરેની છે અને ચક્રવર્તો ખારવેલની ઇ. સ. પૂ. ૧૮૩ આશરેની છે, <sup>૪૪</sup> તેની સાથે જો કાઇ પણ સાલના મેળ ખાતા ખતાવી શકાય કે પુરવાર કરી શકાય તેમ હોય, તા તેવી માત્ર

<sup>(</sup>૪૪) જાઓ ઉપરમાં પુ. ૨૬૧ દલીલ ન'. ૧૨

પાંચ સાલોને જ હજ લેખી શકાય તેમ છે. જેને આપણે જડા અક્ષરે ખાસ તેાંધ લેવા યાગ્ય તરીકે ખતાવી છે તે ઇ. સ. પૂ. ૧૬૧, ૧૫૭, ૧૮૬, ૧૨૪ અને ૧૨૦ની છે. આ પાંચમાંથી પણ ખેતા,-૧૬૧. અને ૧૫૭-વિદ્વાનાએ કરાવેલ ૧૮૮ અને ૧૮૩ કરતાં રપ વર્ષ જેટલી માડી આવે છે: જ્યારે ખીજ ખે-૧૨૪ અને ૧૨૦-તા તેથી પણ ખીજા ૩૫ વર્ષ વધારે માડી આવે છે: એટલે કે સાડ વર્ષ ખલ્ક તેથી પણ વિશેષ માડી જાય છે. પણ વિદ્વાનાએ જે "આશરે" શબ્દ લખેલ છે તેમાં ખહુ ખહુ તા પાંચ કે દશ વર્ષના કેરના જ સંભવ રહી શકે. એટલે ઉપરાક્ત પાંચમાંની ચાર સાલોને તા આપણા વિચારક્ષેત્રમાંથી ખકાત કરવી જ રહે છે; જેથી માત્ર હવે ઇ. સ. પૂ. ૧૮૬ વાળી એક જ ખાકી રહી; અને તે આંક વિદ્વાનાની માન્યતાની સાથે તદ્દન બંધખેસતા પણ આવી જાય છે. તેમ જ હાથીગું ફાતા આંક જે સૌથી છેલ્લામાં છેલ્લા ઉદ્દેલ એટલે કે ૧૦૩ના ઠરાવવામાં આવ્યા છે તેની ગણત્રીમાં તે આવીને ઉભા પણ રહે છે. મતલપક જે અઢાર ખનાવાની સાલના આંકડાને કસાટી ઉપર ચડાવી જોવાને આપણે પસંદ કર્યા હતા, તેમાંના માત્ર એક જ આંકડા, સર્વ રીતે ઉત્તીર્જ્ થઈ શકે તેવા દેખાયા છે. અને તે ઇ. સ. પૂ. ૧૮૬ની સાલના છે **તથા ૧૦૩ના આંક સાથે સુમેળ ખાતા દેખાય છે.** પરંતુ તે સાલ તેમ હાે શકે કે નહીં, તે રિથતિ જ **આપણે વિચારવી રહે છે કે, જેથી** છેવટના નિર્ણય ઉપર પણ આવી જવાય. હવે આ ઇ. સ. પૂ. ૧૮૬ની સાલ. જો મૌર્ય સંવત્સરના પ્રારંભ મહારાજા પ્રિયદર્શિન નના રાજ્યાભિષેકથી ગણવામાં આવે તા જ (જુઓ ઉપરમાં પૃ. ૨૬૮) ૧૦૩ના આંક સાથે ઘટાવી શકાય છે. અત્યથા નહીં જ. એટલે સાર એ થયા કે મૌર્ય-संवतना प्रारंक महाराज्य प्रियहर्शिनना राज्याकिषे अधी જ ગણવા અને તે હિસાખે તેના ૧૦૩ વર્ષે=ઇ. સ. પૂ. ૧૮૬માં અથવા તેની આસપાસમાં (એટલે કે ઇ. સ. પૂ. ૧૮૮ કે ૧૮૩ જેમ વિદ્વાનાએ માની લીધું છે તેમ) રાજા પુષ્યમિત્ર અને રાજા ખારવેલના સમય નક્કી થયેલ મનાય; તેમ જ હાથીશુંકામાં લખેલ આંક્ર પ્રમાણેની

સર્વ હકીકત યથાસ્થિત સમયે બન્યાનું ગાઠવી શકાય. અથવા તે સર્વ ખનાવને અનુક્રમમાં જો ગાઠવીએ તા. પ્રથમ મહારાજા પ્રિયદર્શિન થયા છે અને તેમની પછી ૧૦૩ વર્ષે હાથોગુંકાના લેખ કાતરાવાયા છે એમ કહેવાય. પરંતુ લિપિ વિશારદાેના અભિપ્રાય તાે તેથી ઉલટા જ થાય છે એમ આપણે ઉપર પૃ. **૨૫૩થી** માંડીતે આગળ (જાઓ દલીલો નં. ૧, ૨, ૩, ૪, ઇ. ઇ.) જોઈ ગયા છીએ. તેઓ તા મક્કમપણ એમ જ માની રહ્યા છે કે. પ્રથમ હાથીગુંફાના લેખના સમય હોવા જોઇએ: (પછી તે સમય તેની પૂર્વે થાડાં વર્ષના છે કે વધારે વર્ષના છે તે જાદા પ્રશ્ન છે) અને તે પછી જ મહારાજા પ્રિયદર્શિનના સમય હાેવા જોઇએ. એટલે વળી અઢાર સાલોમાંની જે એક ઇ. સ. પ્ર. ૧૮૬ની કાંઈક અંશે આપણી કસાટીમાંથી ઉત્તીર્ણ થવા જેવી દેખાઈ હતી તે પણ આ લિપિવિશારદાના મંતવ્ય પ્રમાણે જમીનદાસ્ત થઈ જાય છે. જેથી આપણે અંતિમ એક જ નિર્ણય ઉપર આવતું રહે છે કે. હાથી-ગુંકાના લેખમાંતા ૧૦૩તા આંક જે છે. તે નથી નંદ સંવતના કે નથી મૌર્યસંવતના; અને પરિણામે પુષ્યમિત્ર તથા ખારવેલ સમકાલીન પુરવાર થતા જ નથી: તેમ જ ખારવેલના સમય ઇ. સ. પૂ. ૧૮૬ કે તેની આસ-પાસનાે પણ નથીજ.

આ પ્રમાણે એક પછી એક સ્થિતિ, તથા ખનેલ ખનાવાને લઇને, તેમ જ ગણિતશાસ્ત્રના આંકડાએ! માંડીને પણ, આપણે હવે પુરવાર કરી શક્યા છીએ તે વિશેષ આલ્હાદજનક છે જ; નહીંતાયે, પ્રાથમિક દૃષ્ટિએ વિચારતાં થકાં પણ, આપણે ઉપરના જ નિર્શ્યુય ઉપર આવી શકાય તેમ હતું, છતાં તે મુદ્દો અત્યાર મુધી આપણે આગળ ધર્યો નહાતો; કેમકે તેમ કરવા જતાં, વાચકવર્ગની એકદમ ખાતરી પણ ન થાત. એટલુંજ નહીં પણ કદાચ આપણે હાંસીને પાત્ર પણ ખની જતા. હવે કાઇ પણ પ્રકારના ભય વિના સિંહનાદે તે કહી શકાય તેમ છે કે, વિદ્વાનાએ ઇ. સ. પૂ. ૧૮૬ના જે સમય ખારવેલના ઠરાવેલ છે તે તદ્દન કલ્પીત જ છે. છતાં ઘડીલર માની ત્યો કે તે સમય ખરાખર જ હતા. તેા તેના અર્થ એ થયા કે, ખારવેલે ખરાખર જ હતા. તા તેના અર્થ એ થયા કે, ખારવેલે

જે મગધપતિ બુહસ્પતિમિત્રને-કે બુહસ્પતિરાજને-પાતાના પગ નમાવેલ હાથીગુંફાના લેખમાં લખેલ છે તે ઇ. સ. પૂ. પાંચમી કે છઠ્ઠી સદીથી માંડીને ઇ. સ. પૂ. ૧૮૮ સુધીના ક્રાેઇક સમયે મગધની ગાદીએ ખિરાજ્યા હાવા જોઇએ જ. હવે આપણે જો મગધ-પતિઓની વંશાવળી તપાસીશું તા (જુએા પુ. ૧ પૃ. ૩૯૩; પુ. ૨ પૃ. ૪૧૩; તથા પુ. ૩ પૃ. ૪૦૪) એકદમ અને તુરત જ માલૂમ પડશે કે, આ ત્રણ ચાર સદીના કાળમાં મગધપતિ તરીકે માત્ર ત્રણ વંશાએ જ સત્તા બાેગવા છે. (૧) શિશુનાગવંશ (૨) નંદવંશ અને (૩) મૌર્યવંશ. તેમાંય પ્રથમના શિશનાગવંશ તા અતિ પ્રાચીન છે એટલે તેને આપણી ગણનામાંથી મુક્ત કરવા રહે છે. ખાકીના ખે વંશમાંથી જ ક્રાઇક વંશના નૃપતિ તે ખુહસ્પતિમિત્ર હોવો જોઇએ એમ સિદ્ધ થયું. બીજ **ખા**જુ ખારવેલ પાતે જ લખી રહ્યો છે કે, તેને અને નંદવંશના ભૂપતિઓને ખિયાખારૂં ચાલ્યું આવતું હતું; ક્રેમકે તેના પૂર્વજોના સમયમાં, કોઇક મગધપતિ નંદ-રાજાએ, કલિંગદેશમાંથી જીનમૂર્તિનું હરણ કર્યું હતું; જેના કારણે પાતાને મગધ ઉપર ચડાઈ લઈ જવી પડી હતી. મતલમ એ થઈ કે, ખારવેલને અને નંદરાજાને વેરએર કેટલાય વખતથી ચાલ્યાં આવતાં હતાં. હવે જો તેવી દુશ્મનાવટ ચાલી આવતી હેાય–અને દુશ્મ-નાવટ હતી જ, તે દીવાની જ્યાત જેવી પ્રગટ હકીકત છે-તાે શું ખારવેલ જેવાે ચતુર અને અતુલ પરાક્ર**ા** રાજા, પાતાના દુશ્મન રાજાના નામે ચલાવેલ સંવત્સ-રના આશ્રય લ્યે ખરા ? અને તે પણ જે શિલાલેખ शेक्ट्रारी नकरे पाते क आटली भधी महत्त्वताना ક્ષેખીને, તેને શાશ્વત જળવાઈ રહેલો જોવાની ઇચ્છા ધરાવે છે તેમાં જ, તે આંક કોતરાવવા જેવી ભૂલ કરે કે ઇચ્છા સેવે; એવા સ્વપ્તે પણ ખ્યાલ આવે ખરા ? તેમ કદી પણ થાય જ નહીં. એટલે માનવું જ રહે છે; તેમ હવે તે ખિનાને તદ્દન સાબિત થયેલી જ ગણવી રહે છે કે, હાથીગુંફાના લેખમાંના ૧૦૩ના

આંક જે છે, તેને નંદસંવત સાથે <sup>૪૫</sup> કાઈ પ્રકારના સંબંધ જ નથી. તેમ તે આંક મૌર્યમુંવતના પણ દરાવી શકાય તેમ નથી. કારણુંક જો બુહસ્પતિરાજને માર્ય-વંશી કરાવા તા, ચક્રવર્તી ખારવેલને પણ તેના વંશની સાથે જીનમૂર્તિને માટે પરાપૂર્વથી વેરઝેર ચાલ્યું આવતું હતું તેમ ગણવું રહે. એટલે ઉપરની દલીલમાં જેમ નંદવંશના બુહસ્પતિરાજ માનવાથી, તેના સંવત વાપ-रता भारवेंबने मानवामां, के प्रकारने। भाष नडे छे તે જ પ્રેકારના ખાધ અત્ર બુહસ્પતિમિત્રને માર્યવંશી ધારી લેવામાં અને તેના વંશના માૈર્યસંવતના ઉપયાગ કરતા ખારવેલને માની લેવામાં આવશે. એટલે તે જ દલીલ અને તે જ સિદ્ધાંતના આધારે, બૃહસ્પતિમિત્ર માર્યના સંવતના ઉપયાગ, ચક્રવર્તી ખારવેલથી હાથી-ગુંકા લેખમાં કરાયાે નથી એમ આપાેઆપ સ્વીકારવું જ રહે છે. આ પ્રમાણે દરેક રીતે હાથીગુંફામાં કાતરાયલ આંકને, નંદસંવત્સરના કે માર્યસંવત્સરના આંક તરીકે વધાવી લેવાને. ડગલેને પગલે વિરાધ ઊભા થયા જ કરે છે. મતલભ કે તે આંક નથી નંદસંવતના કે નથી માર્ય સંવતના.

ત્યારે હવે સવાલ એ શાય છે કે, આ ૧૦૩ તે! આંક જે વિદ્વાનોએ છેવટના ઉકેલ તરીકે માન્ય રાખ્યા છે તે કયા સંવત્સરતા હાઈ શકે શકે આ તત્ત્વ જો શાધી શકાય તા, અનેક મુશ્કેલીઓના ક્રુડ્રેંગા આવી જાય. અત્ર આપણે પ્રાચીન સમયના રાજ્ઓના કેટલાંક મૂળ ભૂત–સૂત્ર સિદ્ધાંતા કેવાં હતાં તે જાણી લેવાની જરૂર ઉભી થાય છે પુ. ર માં સિક્કાઓનું વર્ણન કરતાં (જાઓ પૃ. ૫૫ થી ૭૨) એમ જોઈ ગયા છીએ કે પ્રાચીન સમયે રાજ્ઓને મમત્વ તથા અહંભાવ ખહુધા નહાતાં અને તેથી પાતાના નામના સંવત્સર પણ ચલાવવાની ઇચ્છા ધરાવતા નહીં. તેમજ ગમે તેવું સર્વાત્કૃષ્ટ કાર્ય પાતે કર્યું હાય તાપણ, તે કાર્યની સાથે પાતાનું નામ સરીખું જોડવાને પણ તેઓ ખચકાતા હતા. ધ્રાંત્ર કર્યું કાઈ સમયના

<sup>(</sup>૪૫) આ આંક ન દસંવત હોવા વિશેની કેટલીક ચર્ચા ધું. ૧૫, ૩૩૦ ૬૫૨ કરવામાં આવી છે તે જીઓ.

<sup>(</sup>૪૬) જુઓ સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનનું આખું યે છવન વૃત્તાંત; આ કારણને લીધે જ તેણું બનાવેલી, નાની કે મારી કે

ખાધાર તેઓ લેતા, તે પાતાના ઇપ્ટકેવના નામના સંવત્સરના જ આધાર લેતા. તેમ જ સર્વ વસ્ત્રના યશ પાતાના ધર્મને નામે જ ચડાવવામાં મગરૂરી भानता. જેમ સિક્કાચિત્રે નું અને ચિદ્ધોનું છે, તેમ જ શિલાલેખમાંની હકીકતનું પણ સમજ લેવું રહે છે. **તેમાં પણ માે**ટા ભાગે પાેતાની યશગાથા ગાવા કરતાં, ધાર્મિક વૃત્તિથી દાન દેવાની જ હકીકતા કાત-રાવવામાં આવતી હતી (જુએો ઉપરમાં ચષ્ઠેણવંશની હેકીકતે પૃ. ૨૧૮-૧૯) વળી એ તા નિર્વિવાદીતપણ સિદ્ધ થયેલ છે કે રાજા ખારવેલ પાતે જૈનમતાન-યાયી હતા. એટલે જે આંક દેશે હાથીગુંધામાં કીત-રાવ્યા છે તે અન્ય કોઇ નહીં પણ જૈનધર્મના છેલા પયગંબર શ્રી મહાવીરનાજ સંવત્સરના સંભવે છે. આ મહાવીર સંવતના આરંભ તેમના નિર્વાણ (ભાષ પરિભાષામાં જણાવવું હાય તા પરિનિર્વાણ) પામ્યાની તારીખથો થયેલ ગણાય છે. જેના સમય ઈ. સ. તે હિસાથે રાજા ખારવેલના રાજ્યનું ૧૦૩ આંક-વાળ વર્ષ. તે છે. પૂ. પર૭-૧૦૩=ઈ. સ. પૂ. ૪૨૪ નું આવે છે. અને તે તેના રાજ્યાભિષેક પછીનું પાંચમું વર્ષ હૈાવાનું તેણે ઢાથીગુંફા લેખમાં જણાવ્યું છે. એટલે તેના રાજ્યાભિષેક ઇ. સ. પૂ. ૪૨૪ + પ = ૪૨૯ માં થયાના અથવા મ. સ. ૯૮ ના ગણવા પડશે. ૪૭ આ એક વાત સિદ્ધ થઈ. વળી તેણે ૩૬ વર્ષ રાજ્ય કર્યું છે: જેથી તેનું મરણ ૪૨૯ – ૩૬ = ઈ. સ. પૂ. ઢ૯૩ માં થયું કહેવાશે. એટલે તેના સમય ં ઇ. સ. પૂ ૪૨૯ થી ૩૯૩ = ૩૬ વર્ષ પર્યતના હાેવાનું સાંભિત થઈ ચુક્યું. અને પાતે ૨૫ વર્ષની ઉમરે ગાદીએ

પ્રચંડકાય કાઈ પણ મૂર્તિ ઉપર તેણે પાતાનું નામ સુદ્ધાં પણ કાતરાવેલ નથી. લેખામાં (ખડક લેખમાં અને સ્તંભ લેખમાં) જે તેનું નામ આવે છે તેમાં માત્ર ધર્મોપદેશ જ છે: એટલે તેમાં પાતાની અહંતા દર્શાવવાના હેતુ નથી; જ્યારે ઉપરની મૂર્તિઓમાં તાે તેવા ધર્માપદેશ કાતરાવાયે નહીં, અને કેવળ નામ કાતરાવવા જય તાે અહંકારનું દર્શન કરાવાય છે.

(૪૭) પુ. ૧. ૫. ૩૪૮ માં ટાંકેલી હકીકત હવે પુરવાર થઇ ગયેલી ગણવી. તથા શતવહન વંશની આદિ જે ૧૦૦ આવ્યા છે એટલે તેનું આયુષ્ય ૨૫ + ૩૬ = ૬૧ વર્ષનું હતું એમ પણ નક્કી થઈ ગયું કહેવાશે.

હપરના પારિશ્રાક્ષ્માં એમ સાબિત કરી ગયા છીએ કે હાથીગુંકાના લેખમાં કાતરાવેલ ૧૦૩ના આંક મહાવીરસંવતના છે અને

૧૦૩ના આંકની તેની ગણગ્રી તેમના નિર્વા**ણ** અન્ય શક્યતા સમય ઇ. સ. પૂ. પર ૭ થી કરવામાં આવી છે. આ સિવાય જે બીજી

એક બે શક્યતા તે આંકતે વિશે અમારા ધ્યાનમાં આવી હતી પણ પાછળથી મૂકી દેવી પડી છે, તેના પણ કાંઇક ખ્યાલ અત્ર આપી દેવા આવશ્યકતા છે; કેમકે સંવતાની કાળગણનાની પ્રથા ઉપર, પણ તેમાંથી કાંઇક પ્રકાશ પડે છે. તેમજ સંભવ છે કે, વિશેષ વિચારણાના ખીજા મુદ્દાઓ વાચકવર્ગના મનમાં ઉપસ્થિત થાય અને બહાર પડે, તા આ આંકની શક્યતા ઉપર વિશેષ ઉહાપાહ થવા પામે; જેના પરિણામે અમે આપેલ નિર્ણય સત્ય છે કે અસત્ય તે નક્કી-થઈ જાય.

આ આંકની શકચતાના વિચાર કરતી વખતે બે બીજી કલ્પના થઈ હતી (૧) ખારવેલ ચક્રવર્તીના ચેદિવંશની વિચારણા અત્યારે ચાલી રહી છે, વળી તેણે પાતે જ લેખની પંક્તિમાં એવા શબ્દા વાપર્યા છે કે જેમાંથી ચેદિ નામના કેમ જાણે ક્રાઇ સંવત તે સમયથી પ્રવાહમાં મૂકાયા હાય તેવા આભાસ-ધ્વનિ નીકળી રહે છે. તેમજ, અન્ય રાજવંશાએ પણ પાતાના વંશના નામના સંવત્સરા ચલાવ્યા હોયાના અનેક દર્શાંતા આપણી નજરે પડી રહ્યા છે, ત્યારે ખારવેલે કાં "ચેદિસંવત" નામના સંવતના મંવતના મ્ય

મ. સં. માં થયાનું લેખાવ્યું છે તે પણ સાબિત થઇ ગઇ ગણારો. કેમકે શ્રીમુખ આંધપતિ જે શતવહન વંશના સ્થાપક છે તેને આ ખારવેલે, પાતાના રાજ્યાભિષકના બીજે વર્ષે એટલે ૯૮+ર=૧૦૦ માં કલિંગના અમુક ભાગમાં ચડી આવતા અને સંસ્થાન જમાવતા અટકાવ્યા છે; જેથી તેણે નાસિક પાસેના મુલકમાં હઠી જઈ ને ત્યાં ગાદી સ્થાપી હતી.

<sup>(</sup>૪૮) જુઓ આ પુસ્તકમાં પૃ. ૬૪ માં**ની હકીક**ત તથા તે પાને ઠી. નં. ૧૭

ન લીધા હોય? મતલળ કે, એક કલ્પના તે આંક ચેદિસંવતના હાવાની થઇ હતી (૨) અને ખીછ એમ થઈ હતી કે, તે આંક ભલે મહાવીરસંવતનાજ હાય; પરંતુ તેની આદિ તેમના નિર્વાણસમયથી એટલે ઇ. સ. પૂ. પરહથી ગણાતી હોવાનું જે અત્યારે મનાઈ રહ્યું છે તેને ખદલે તેઓ જ્યારથી અર્દ્ધન પદને પામ્યા ત્યારથી <sup>૪૯</sup>, એટલે ઇ. સ. પૂ. ૫૫૬ (જીઓ પુ. ૧. પૃ. ૩૯૭ ની સમયાવલી)ના સમયથી કાં ન ગણાઈ હાય? કેમકે. જે કાઈ સંવતના પ્રચાર થયા છે તેમાંના લગભગ સર્વેના પ્રારંભ<sup>૫૦</sup>, જેના સ્મારકમાં તેમના ઉદ્ભલવ થયા છે, તેમના મરણ સમય સાથે કદાપિ<sup>પ્</sup> સંબંધ નથી જોડાયા. પરંતુ રાજા હાય તા તેના રાજ્યાભિષેક સાથે. કે ધર્મપ્રવર્ત્તક હેાય તાે પર તેમના જીવનના અન્ય ઉજવળ પ્રસંગના<sup>પ</sup> સમય સાથે જ તે સંયુક્ત કરાયા નજરે પડે છે. તે પ્રથાને અતુસરીને મહાવીરના સંવતના પ્રારંભ પણ ઈ.સ.પૂ. પર હ ને બદલે ૫૫૬ સાથે કદાચ જોડાયા હાય? આ ખે શક્યંતાએા વિચારીને કેમ પડતી મૂકવામાં આવી છે તે હવે દર્શાવીએ

પ્રથમ ચેદિસંવતવાળી ખાખત તપાસી એક એ. એ ચેદિસંવત વપરાયા જ હાય, તા તેની સ્થાપના નીચે જણાવેલ ચાર પ્રસંગમાંથી એકને લીધે—તે

સમયે--જ થઇ હાય (૧) પ્રથમ વિભાગે મહારાજ કરકંડુ મહામેધવાહન કર્લિંગપતિ ખન્યા ત્યારથી. એટલે ઈ. સ. પૂ. ૫૫૮થી (પુ. ૧ પૂ. ૧૬૬–૮) અથવા વિકલ્પે ઇ. સ. પૂ. ૫૬૩ (તે જ પુસ્તક પૂ. ૧૬૮ની ટીકા) (ર) ઈ. સ. પૂ. પરૂષ્માં ખીજા વિભાગ રાજા સરથ ગાદીએ બેઠા ત્યારથી (3) ત્રીજા વિભાગે ઇ. સ. પૂ. ૪૭૫ માં રાજ્ય ક્ષેમરાજ ક્લિંગપતિ બન્યા ત્યારથી (૪) અથવા રાજ્ય ખારવેલ પાતે ઇ. સ. પૂ. ૪૨૯માં ગાદીએ એકા ત્યારથી. વળી ખારવેલે લેખમાં સ્પષ્ટપણે ૧૦૩ના આંકતા અને રાજ્ય નંદના ઉલ્લેખ કરેલ છે. શં પ્રસંગ છે તેની હુકીકત ભલે સંદિગ્ધમાં રહે. છતાં એટલું નિ:શંક તેનું કહેવું **થાય છે જ**, કે તે समय साथ राज्य नंहता हाधने हाध प्रहारे संअंध दताक: तेम ये पश स्वाकाविक छे. के जे ते समयने नंध-રાજાની સાથેના સંબંધ ધરાવતા ઘટાવો ખતાવવા હાય, તા તે સમયે રાજા નંદની હયાતી હાવી જ જો મુએ. એટલે તાત્પર્ય એ થયો કે. ઉપરના ચાર આંકમાંથી એવા કયા આંક છે કે જેનાથી ચેદિ સંવતના પ્રારંભ થયા ગણીને ૧૦૩ ની સાલ જ્યારે આવે. ત્યારે નંદરાજાની હયાતી હતી એમ ખતાવી શકાય. ઉપરના ચાર આંક ઇ. સ. પૂ. પપ૮ (વિકલ્પે પક્ર) પરૂહ, ૪૭૫ અને ૪૨૯ છે તેનાથી પ્રારંભ

કેટલાક નેડયા છે; તેમ એ પણ સત્ય છે, કે કેટલાકાએ તેમના નિર્વાણ એટલે જ્ઞાનપ્રાપ્તિની સમય સાથે નેડયા છે (નુઓ પુ. ૨. પૃ. ૮ થી આગળમાં તથા દીકાઓમાં લખેલી ચર્ચા) એટલે તેમાં બન્ને પ્રસંગાના હપયાગ કર્યો લેખાય તેમ છે. વળી નુઓ નીચેની દીકા. નં. પર

<sup>(</sup>૪૯) જુઓ ઉપરમાં પૃ. ૧૧ ટી. નં. પ અને ૧ ની હકીકત તથા નીચેની ટીકા નં. પર માં ખુહની જ્ઞાનપ્રાપ્તિ સાથે જેડાયલ ખુહ સંવતના પ્રારંભ થયા હતા તે હકીકત.

<sup>(</sup>૫૦) થાડાંક દર્શાત માટે જુઓ પૃ. ૧૦૬ માં બના-વેલ કાષ્ટક,

<sup>(</sup>૫૧) ને કે કહેવાય છે કે, મરણ (અથવા રાજવંશની પડતી થવાના) સમયથી પણ તેમના સંવતની આદિ થઇ શકે છે (નું ઓ ઉપરમાં પૃ. ૧૫ ટી. નં. ૧૮ માં કા. આં. રે. પૃ. ૧૬૨ પારા. ૧૩૫નું પ્રા. રેપ્સનના મતનું અવતરણ) પરંતુ તેવા એકે દર્ષાત નાંધાયાનું હત્નું નાણવામાં આવ્યું નથી. સરખાવો નીચેની ટી. નં. ૫૨, ૫૩ નું લખાણ તથા પ્રસંગા; તે દર્શાવવા અત્ર 'કદાપી' શબ્દ વાપરવો પડયા છે.

<sup>(</sup>પર) ખરી વાત છે કે જેમ બૌદ્ધ ધર્મ'ના પ્રવર્તક જીદ્ધ ભગવાનના પરિનિર્વાણ સાથે તેમના સંવતના સંબંધ

<sup>(</sup>૫૩) ઈસવીસન જેના સ્મારકમાં ચાલુ થયા છે તે ઇસુ લગવાનના મરણના કે જન્મના કે અન્ય પ્રસંગ ન લેતાં, તેઓ જ્યારે ત્રણથી ચાર વર્ષના હતા ત્યારના પ્રસંગ જેડાયા છે. (જીઓ પૃ. ૧૦૬ માં ખતાવેલ કાંઠા) ત્યારે મુસ્લીમ ભાઈ ઓ જે હીજરી સંવત વાપરે છે તે તેમના પયગં ખર સાહેખના જીવનકાળમાં અમુક પ્રસંગ અન્યા હતા તેના સ્મારકમાં વાપરે છે. એટલે કે (સરખાવા ઉપરની દીકા નં. પર ની હડીકત) સંવતની વપરાશ અહુધા મરણના સમયની નોંધ લેવા માટે વપરાતી નથી.

**થયે**। ક્ષુપ્રને તેનું ૧૦૩ જુ. વર્ષ એટલે *ઇ.* સ. પૂ. **૪૫૫.** (૪૬૦.) ૪૩૪. ૩૭૨ અને ૩૨૬ આવશે. હવે આપણે નંદરાજાની વંશાવળી (જુએો પુ. ૧ પૃ. ૩૯૩, તપાસીશં તા આ ચારમાંથી પ્રથમના બે આંક એવા દેખાય છે, કે જે સમયે નંદ નામના કાર્પ રાજા ગાદીપતિ હતા જ. તેમાં પણ પ્રથમના આંક, ૪૫૫ (૪૬૦) જે છે તે નંદ પહેલાના અને ખીજો આંક ૪૩૪ તે નંદ બીજાના સમય ખતાવે છે. તેમ આપણે પ્રતિહા-સના જ્ઞાનથી જાણી ચુકયા છીએ, કે નંદ બીજાના રાજ્યઅમલે કલિંગપતિ સાથે ક્રાઇ જાતની અથ-ડામણ જેવું કે મૈત્રી ભાવ જેવું પણ બનવા પામ્યું નથી. એટલે તેના ખ્યાલ આપણે મગજમાંથી ખસેડી નાંખવા જ રહે છે. પછી કેવળ રહી નંદ પહેલાની **ખાખતની** વિચારણા. અને આપણે જાણીએ પણ છીએ કે નંદ પહેલાની સાથે જ ખારવેલના પૂર્વજોને ખડા-ખાસ્તાના પસંગા ઉભા થવા પામ્યા હતા. એટલે નંદ પહેલાના સમયને અનુલક્ષીને જ રાજા ખારવેલે **ઢાથીગું**ફાના લેખમાં ઉચ્ચારણ કરેલું હશે એમ સમજાય છે. આટલે સુધી વાતના મેળ ખરાખર મળી રહ્યો. **હવે** આપણે જોવાનું એટલું જ રહે છે કે, ઇ. સ. પૂ. ૪૫૫ કે વિકલ્પે ૪૬૦, અથવા તે માટેના ચેદિ સંવતના પ્રારંભિક આંક છ. સ. પૂ. ૫૫૮ વિકલ્પે **પલ્ક છે**. તે એમાંથી કરોા આંક ચેદિસંવતના **પ્રાર'લિક** કાળ કહી શકાશે ? અથવા ખીજા શબ્દાેમાં તેને લખીએ તા ચેદિસંવતની આદિ પપ૮માં થઇ કહેવાય ક્રે પક્રુગાં ? એટલે કે મહારાજા કરકંડુ પ્રપ૮માં કલિંગપતિ બન્યા હતા કે પક્રમાં; એટલું નક્કી કરવું રહે છે. પૂ. ૧. પૃ. ૧૭૫ ટી. નં. ૪૪માં જણાવી ગયા **છીએ કે**. શ્રી મહાવીર જ્યારે દીસા લીધા પછી નવમે વર્ષે (એટલે ઇ. સ. પૂ. પપ૯માં) કલિંગમાં વિહરતા હતા ્ર ત્યારે કલિંગપતિ તરીકે તેમના પિતાના મિત્ર હયાત<sup>પ</sup>્ર હતા અને તે નિઃસંતાન ગુજરી જવાથી તેની ગાદીએ કરકંડુને ખેસારવામાં આવેલ છે. એટલે સાર એ થયા કે, પપ૯ સુધી તા કરકંડુ નહીં, પણ પેલા રાજવીજ

કલિંગાધિપતિ હતો. અને કરકંકુ જે ગાદીપતિ થયા છે તે પપલ બાદ જ: એટલે પદ્દ કની સાલ પણ કાઢી નાંખવી રહી; જેથી પુ. ૧. પૃ. ૧૬૮માં ચેદિસંવતની સ્થાપના માટે જે ત્રણ સાલા (પપ૮, પપદ કે ૪૭૫) વિકલ્પે આપણે દર્શાવી હતી તેના પણ ખારવેલે કાતરાવેલ શિલાલેખના આધારે કાંઈક અંશે નિકાલ આવી ગયા ગણાશે. હજુ આપણે જે વિચારવું રહે છે તે એ કે, પપ૮ની સાલ સાચી કે પપદ; તેના પણ નિર્ણય કરી શકાય તેમ છે. તે ચર્ચાના પ્રસંગ નીચેના પારામાં આવે છે માટે ત્યાં આપણે વર્ણવ્યો છે. આ પ્રમાણે ચેદિસંવતની શકચનાના વિચાર કરી લીધા. હવે મહાવીરની દ્યાનપ્રાપ્તિ સાથે ૧૦૩ના આંકની શકચનાને સંગંધ છે કે કેમ તે વિચારીએ.

શ્રી મહાવીરને જ્ઞાન પ્રાપ્તિ ઇ. સ. પૂ. પપક્ષાં થયાનું જાણીએ છીએ ( જાઓ પુ. ૧. પૃ. ૩૯૭) એટલે જો તે સમયથી મહાવીર સંવતની સ્થાપના થઇ હાય તા તેનું ૧૦૩ જી વર્ષ તે છે. સ. પૂ. ૪૫૩ આવે છે. જે સમયે નંદિવર્ધ નને મરણ પામ્યાને પણ લગભગ ત્રણ વર્ષ થવાં આવ્યાં હતાં એટલે નંદ શબ્દનું અસ્તિત્વજ નામુદ થઇ ગયું કહેવાય; જ્યારે લેખમાં તા ખારવેલે તે નામનું સ્પષ્ટ રીતે ઉચ્ચારણ કરેલ છે. સાર એ થયા કે શ્રીમહાવીરની જ્ઞાન પ્રાપ્તિના સમયથી તે સંવત ગણાયા હાય અને ત્યાંથી માંડીને ૧૦૩ વર્ષની ગણત્રો કરાઈ હાય તે કલ્પના પણ નિરાધાર છે.

આ પ્રમાણે ઇ. સ. પૂ. પપકૃના જ્ઞાનપ્રાપ્તિના પ્રસંગના સંબંધને જેમ નિરાધાર ઠરાવાય છે તેમ કરકંડુના રાજ્યારાહણની જો તે સાલ લઇએ તા તે સમયથી ચેદિ સંવતની આદિ કરાયાનું અથવા ચેદિ વંશની સ્થાપના થયાનું પણ તેટલે જ દરજ્જે નિરાધાર ઠરાવી શકાશે. એટલે પપકૃની સાલ પણ સાચી ઠરતી નથી જ.

અંહી ખીજો મુદ્દો ઉભા થાય છે કે, જો ચેદિ સંવતના છે. સ. પૂ. પપ૮માં આરંભ થયાનું ગણો તા ૧૦૩ની સાલ તે છે. સ. પૂ. ૪૫૫ આવશે; જ્યારે

<sup>(</sup>૫૪) વળી નાઓ. જે. સા. સં. ખંડ ત્રીને, પૂ. ૩૭૨

પંક્તિ ૧૩−૧૪.

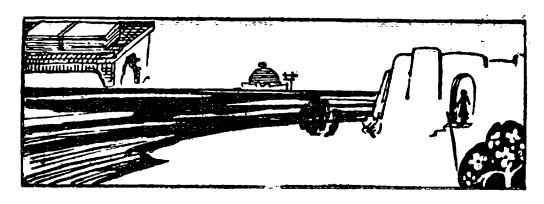
ન દિવર્ધનનું મરષ્યું તે ૪૫૬માં એટલે કે એક વર્ષ વહેલું નીપજી ચૂક્યું છે. તે આ ખે વસ્તુના મેળ કેમ બેસારી શકાય ? ખે રીત સ્થવી શકાશે. (૧) ૫૫૮ને બદલે ૫૫૯માં કરકંડુનું ગાદીએ આવતું ગણવું જેથી નંદિવર્ધનના રાજ્યે છેલ્લા વર્ષે જ પેલા ૧૦૩ વર્ષવાળા બનાવ બનવા પાસ્યા હાય અને તુરત તે બાદ નંદિવર્ધનનું મરણ નીપજ્યું હાય. (૨) અથવા ગતવર્ષ અને ચાલુવર્ષ તે ખેની ગણત્રી કરવામાં, કે કે. સ. અને કે. સ. પૂ.ની ગણત્રી કરવામાં મહીનાઓની પીછે હઠ કરીને જે કામ લેવું ૫ડે છે, તેવી કાઈ પ્રથાને અંગે છથી બાર મહિનાના અવિધ પસાર થઈ ગયા હાય. આ પ્રેમાણેની બાંજગડ અને ગડમથલવાળા

કલ્પનાઓ ઉભી કરવી અને તેની શકયાશકયતાનો વિચાર કરવા તે કરતાં, જે સરળ માર્ગ હોય તેના જ આશ્રય લેવા તે શ્રેયસ્કર છે. તે હિસાએ આ બન્ને શકયતા પડતી મૂકી છે. એટલે કે તે આંક ચેદિ સંવતના હોવાની શકયતા નથી જ; પપ તેમ આગળ પુરવાર કરી ગયા છીએ કે તે આંક નંદ સંવતનાયે નથી તેમ માર્ય સંવતના પણ નથી; પરંતુ હવે સાળિત થઇ ચૂક્યું છે તેમ, હાથીગુંકાના લેખમાં કાતરાયલ ૧૦૩ના આંક મહાવીર સંવતના જ છે તથા તેના આરંભ શ્રીમહાવીરના નિર્વાણ પામ્યાના સમયથી એટલે છ. સ. પૂ. પરષ્થી જ ગણાયેલ છે એ નિર્ણય ઉપર આવવું પડયું છે.

(મપ) આ આંક ચેદિ સંવતના દોવા વિરો હતા ક્રાંઇક રાંકા રહી જાય છે તેની ચર્ચા આગળના પરિચ્છેટ

હાથી શું ફામાં હતારી છે તે જોઇ લેવી.





## तृतीय परिश्छेह

### राज भारवेस (थाडु)

### હાથીગુંફાના લેખના અનુવાદ

ડૂં કસાર:—હાથી ગુંફાના લેખની ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ સમજાવેલી મહત્તા— અત્યારસુધી તે ઉપર ચાલી આવતા મંતવ્યના આપેલ પ્રથમ ખ્યાલ—તે ખાદ તેમાંથી પંક્તિવાર વાકયા તથા શખ્દા લઈ, કારણા સાથે થતા મતફેરની કરેલી રજુઆત— તથા તેમાં સમાયલ મુદ્દાઓની આપેલી સમજૂતિ—

તેની સત્તર પંક્તિઓ માંથી કૈવળ બે જ વિના મતફેરવાળી છે; બાકીની પંદરમાંથી, કૃટ તેમજ સરળ મળીને ૩૬ મુદ્દાઓ (જેવા કે, વેનરાજ, મુસિકનગર, ૧૦૩ના આંક, માર્ચકાળે ઉચ્છેદ પામેલ ચાસિક, કલિંગજીનમૂર્તિ, રાજગૃહ, મથુરા, યુનાની રાતા, લિંદિત ત્રમરદેશ, ખૃહસ્પતિમિત્ર, કાયનિષીદી, ઈ. શબ્દા અને વાકયપ્રયોગા) એવા ઉભા થયા છે કે જે ખૂબ સ્પષ્ટીકરણ માંગી રહ્યા છે; વળી તે ૩૬ માંથી કેટલાયમાં પેટા સવાલા ઉભા કર્યા છે; આવી રીતે લગભગ ૫૦ જેટલા પ્રશ્નો જે ઉપસ્થિત થયા છે તે સર્વેની, એતિહાસિક વિગતા, દલીલા અને અન્ય પરિસ્થિતિ ટાંકીટાંકીને કરેલી ચર્ચા—જેથી હાથીગુંદ્દા લેખના વિધાયક રાજા શ્રી ખારવેલ જે જૈનધર્મ પાળી રહ્યા હતા તેની અનેક વિગતા ઉપર પાડેલ પ્રકાશ—વિદ્વાનોએ આ જૈનધર્મનું સાહિત્ય બિલકુલ તપાસેલ નહીં હાવાથી, લેખના અર્થ બેસારવામાં તેમને નડેલ મુશ્કેલીઓનું, તથા મળેલ નિષ્ફળતાનું વાકયે વાકયે દેખાઈ આવતું ચિત્ર—તેના નિપજતા અર્થમાંથી, એક જૈન રાજા કેવા પ્રકારનું જીવન ગુજરી શકે છે તેના આવતા ખ્યાલ—તે ઉપરથી રાજા ખારવેલનું ચારિત્ય કઈ કક્ષાએ વ્યતીત થઈ રહ્યું હતું તેના મળતા પરિચય—કુદરતના કાયકાએ અતાવેલ પડચાઓની વચ્ચે વચ્ચે આપવી પડેલી સમજાત—

રાજા ખારવેલ ( ચાલુ )

જે શિલાલેખે ઇતિહાસમાં આવું માટું અને

જખરદસ્ત પરિવર્તન કરી નંખાવ્યું હાથીગુંફાના હાય તેને વિશે વાચક વર્ગને વિશેષ શિ**લાલેખ** જણવાની મનેાવૃત્તિ હાય તે સ્વ-ભાવિક છે, પરંતુ આખાયે શિલાલેખ

કે તેના સધળા સાર, ઉદ્ધરિત કરવાનું કાર્ય આ ગ્રંથ પ્રયાન જનમાં ન ગણાય તેથી તે કાર્ય પડતું મૂકી <sup>૧</sup>, તેના ખ્યાલ વાચક વર્ગને સર્વાશે આવી શકે તેટલે દરજ્જે તેના સાર જ અત્ર આપવા ઉચિત ધાર્યો છે. તે લેખના જે અર્થ, અધપર્યત વિદ્ધાર્વમાં સામાન્ય રીતે સ્વીકારવામાં આગ્યા છે તે પ્રથમ જણાવીશું અને પછી, તેમાં કયાં કયાં અમારી માન્યતા જુદી પડે છે તેથા તેના કેવી કેવી રીતે અર્થ ઘટાવવા રહે છે તે છેવટે જણાવીશું. માન્યતા જે જુદી પડે છે તેનાં મુખ્ય કારણ બે છે. એક તા તે લેખ જે સ્થિતિમાં મળી આવ્યા છે તેને અંગ્રેજ ઉલું થવા પામ્યું છે અને બીજાં કારણ તેના ઉકેલ કર-

નારની તે કાતરાવનાર રાજા ખારવેલના ધર્મ સંબંધી<sup>૪</sup> અજ્ઞાત દશામાં રહેલું છે.

આખા લેખ સત્તર લીટીમાં કાતરાયલ છે. તે દરેક પંક્તિના અનુક્રમવાર ભાવાર્થ જે માન્ય રહ્યો છે તે આ પ્રમાણે હાેવાનું જણાયું છે:—

- (૧) પ્રથમ પંક્તિ—ઐર<sup>૫</sup> (એલ)<sup>૬</sup> મહારાજ, મહામેધવાહન<sup>૭</sup> ચેદિરાજ વંશવર્ધન<sup>૮</sup>…કલિંગાધિપતિ શ્રી ખારવેલ
- (ર) પંદર વર્ષ સુધી...ખાલ્યાવસ્થાની (ક્રિડાઓ) કરી...નવ વર્ષ સુધી યુવરાજ તરીકે શાસન કર્યું. તે વખતે સંપૂર્ણ ચાવીસ વર્ષની ઉમરના થયેલ (તેઓશ્રી) જેઓ બાલ્યાવસ્થાથી વર્ધમાન છે અને જેઓ અભિવિજયમાં વેન (રાજ) છે, ત્રીજ
- (૩) પુરૂષયુગમાં ( ત્રીજી પેઢીમાં )...મહારાજ્યા-ભિષેકને પ્રાપ્ત થયા. અભિષેક પછીના પ્રથમ વર્ષમાં... કિક્ષાની મરામત કરાવી...તળાવા અને પાળા બંધાવ્યાં. બધા બાગાની મરામત<sup>હ</sup>
  - (૪) કરાવી પાંત્રીસ લાખ પ્રકૃતિ<sup>૧૦</sup> (પ્રજાનું

માનસ સમજવાને જૈન સાહિત્યનું જ્ઞાન અવશ્ય ગણાય. અત્યાર સુધી જૈન સાહિત્યના પ્રચાર અને પ્રકાશન જોઈએ તેટલાં પ્રમાણમાં થયાં નથી; તેથી તે સંખંધી અજ્ઞાન પ્રસ-રેલું હાય અને તે પ્રમાણમાં તેના ઉકેલ કરવામાં ખરાખર અર્થ ન સમજી શકાય તેવી સ્થિતિ રહે તે દેખીલું જ છે.

- (૫) આ શબ્દના અર્થ માટે, આ ખંડમાં જ આગળના પરિચ્છેદે જીએ.
- (૬) જે શબ્દા મૂળ શિલાલેખમાં નથી પણ હકીકતના સંબંધ બેસારવાને અનુવાદકને ઉમેરવા પડયા છે તે શબ્દા તેમણે કાસમાં લખ્યા છે.
  - (૭) આના અર્થ માટે જુઓ પૃ. ૨૩૦ તથા આગળ ઉપર.
- (૮) કલિંગપતિએા હેાવા છતાં શામાટે ચેદિરાજના વ શવર્ધન તરીકે પાતાને એાળખાવવા મગરૂરી ધરાવે છે તે માટે પુ. ૧ માં ચેદિ દેશનું અને કરકુંડુ મહારાજનું વૃત્તાંત વાંચાે.
- (૯) આવા પ્રકારના લાેકાપચાગા કાર્યો કરવાના રાજકર્તાઓની કરજ તે સમયે ગણાતા હતા; તેમજ તે અદા કરવામાં તેઓ કેવા તત્પર રહેતા તે આ ઉપરથી સમજારો. સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના લેખામાંથી પણ આ સ્થિતિ સ્પષ્ટ થાય છે.
  - (१०) व्या उपरथी ते समयनी वस्ती डेटली दशे तेने।

<sup>(</sup>૧) વાંચ્છુકવર્ગે તે વિષયના ખાસખાસ ગ્રાંથા નેઈ લૈ**વા વિન**િત છે.

<sup>(</sup>ર) પુનાથી પ્રગટ થતા જૈન સાહિત્ય સંશોધક નામના ત્રિમાસિક પત્ર, ખંડ ત્રીને પૃ. ૩૮૦ માંથી તારવીને સાર અત્ર આપ્યો છે. (આ પત્ર હાલ બંધ પડી ગયું છે.)

<sup>(3)</sup> આ સ્થિતિ કેવી છે તેનું વર્ણન અત્રે આપવા કરતાં, જે. સા. સં. ખંડ 3 પૃ. 3 દરમાં જે શબ્દો લખાયા છે તે સદાખરાજ જણાવીએ છીએ. "કેટલાક અરોામાં લેખ ગળી ગયા છે. કેટલીક પંક્તિઓની શરૂઆતના બારેક અક્ષરા પત્થરનાં ચપતરાં સાથે ઉડી ગયા છે, અને કેટલીક પંક્તિઓમાં વચ્ચે વચ્ચે અક્ષરા એકદમ ઉડી ગયા છે અને કયાંક પાણીથી ઘસાઈ ગયા છે. કચાંક કચાંક અક્ષરની કાતરણી વધી ગઇ છે અને જલપ્રવાહ તેમજ બીજાં કારણીથી બ્રમાત્પાદક ચિન્હા ઉત્પન્ન થઈ ગયાં છે. કચાં સુધી ટાંકણાની નિશાની છે અને કયાં કાલકૃત બ્રમ—જાલ છે એના ઉકેલ કરવા એજ આ લેખનં રહસ્ય છે."

<sup>(</sup>હવે વિચારા કે આવી સ્થિતિમાં તેના ઉકેલ કરતાં અનેક સ્ખલનાઓ થઇ જાય તે સંભવિત છે કે નહીં?)

<sup>(</sup>४) शल भारवेस कैनधर्मानुयायी छे. तेवी व्यक्तिनं

રંજન કર્યું. બીજા વર્ષમાં સાતકૃષ્ણિ (સાતકર્ષ્ણિ)ની કશી પરવા કર્યા વિના જ પશ્ચિમ દિશામાં (ચડાઇ કરવા માટે)…માેટી સેના માેકલી, કન્હવેના (કૃષ્ણ વેણા નદી) ઉપર પહેાંચેલી સેનાવડે મુસિક (મૃષિક) નગરને બહુ ત્રાસ આપ્યાે. વળી ત્રીજે વર્ષે

- (પ)…ઉત્સવ, સમાજ<sup>૧૧</sup> કરાવી નગરીને રમાડી …ચોથે વર્ષે
- (६).. એવા ખધા રાષ્ટિક, બોજકાને પાતાના પગ ઉપર નમાવ્યા. હવે પાંચમા વર્ષમાં નંદરાજના એકસા ત્રીજા વર્ષ (સંવત)માં ખાદાયલી નહેરને તન-સુલિય વાટ રાજધાનીની અંદર લઇ આવ્યા. અલિ-ષેકના [છઠ્ઠા વર્ષે] રાજસ્ય યદ્ય ઉજવતાં કરના ખધા રૂપિયા—
- (૭) માક કર્યા...સાતમા વર્ષમાં રાજ્ય કરતાં [તેઓની] ગૃહિણી વજધરવાળી ઘુષિતા (નામચીન યા પ્રસિદ્ધ) માતૃપદને પ્રાપ્ત થઈ...આઠમા વર્ષમાં ગારધગિરિ<sup>૧૨</sup>
- (૮) તે તાડીતે રાજગૃહતે ઘેરી લીધું. એનાં કર્મોનાં અવદાના (વીરકથાએા)ના સંનાદથી યુનાની રાજ (યવનરાજ) ડિમિતે...Demetrios પાતાની સેના અને છકડાં એકઠાં કરી મથુરા છાડી દેવા માટે પાછાં પગલાં ભર્યાં નવમા...વર્ષમાં...પલ્લવ...

ખ્યાલ આવશે. (શિલાલેખની હકીકત છે એટલે તેની સત્યતા વિશે તેા શંકા રહેતી નથી જ). સવાલ એ છે કે આ વસ્તી એક નગરની છે કે તેને આખા સામ્રાજ્યની વસ્તી કહેવાના ભાવાર્થ છે તે સમજાતું નથી.

(૧૧) સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને પણ આવાં સમાજ દર્શનનાં કાર્યને લાક રંજનના કાર્ય તરીકે ગણ્યું છે (જીઓ ખડક લેખ નં. ૩) આ ઉપરથી સમજરો કે ખારવેલ અને પ્રિય-દર્શિન એક્જ ધર્મના હશે. સરખાવા ઉપરની દીકા. નં. ૯ તથા નીચેની દીકા નં. ૨૦

આવાં લાકર'જનનાં કાર્યો, જ્યારે જ્યારે કાંઈ ખુશાલીના પ્રસંગા રાજ્યને ઉપસ્થિત થતાં ત્યારે ત્યારે કરવામાં આવતાં હતાં (જૈન સાહિત્યમાં આવા અનેક પ્રસંગાનાં વર્ણના વાંચવામાં આવે છે.)

(સરખાવા દીકા નં. ૧૧ માં કર માક્ કર્યાની હકીકત)

- (૯)...(૧૩ અનેક દાના દાધાના ઉલ્લેખ) છે. અર્હતના (૧૦) રાજભવનરૂપ મહાવિજય (નામના) પ્રાસાદ તેઓએ આડત્રીસ લાખ (પશુ) વડે ખનાવરાવ્યા. દશમા વર્ષમાં દંડ-સંધિ-સામ પ્રધાન (તેઓએ) ભૂમિજય કરવા માટે ભારતવર્ષમાં પ્રસ્થાન કર્યું...
- (૧૧)...( અગિયારમા વર્ષમાં ) ( ક્રાષ્ટ્ર ) ખરાભ રાજ્યએ ખનાવરાવેલ મંડ (મંડી યા બજાર) ને માટા ગધેડાએાના હળવડે ખેડાવી નાંખ્યાે. લાેકાને છેતરનાર એકસાતેર વરસના તમરના દેહસંત્રાતને તાેડી નાખ્યાે. બારમા વર્ષમાં... ઉતરાપથના રાજ્યોને બહુ ત્રસ્ત કર્યા.
- (૧૨)...તે મગધવાસીઓતે ભારે લ્ય ઉત્પન્ન કરતા છતા હાથીઓતે સુગાંગેય (પ્રાસાદ) સુધી લઇ ગયા અને મગધરાજ ખૃહસ્પતિમિત્રને પાતાના પગ ઉપર નમાવ્યા તથા રાજા નંદદારા લઈ જવામાં આવેલ કલિંગજીનમૂર્તિને...અને ગૃહરત્નાને લઈ પ્રતિ- હારાવહે અંગ-મગધનું ધન લઈ આવ્યા.
- (૧૩)... અદ્ભુત અને આશ્વર્ય (થાય તેવી રીતે તે) હાથીઓવાળા વહાણુ ભરેલ નજરાણાં હય, હાથી, રતન, માણિકય પાંડય રાજાને ત્યાંથી આ વખતે અતેક માતી, મણિ, રતન હરણ કરાવી લાગ્યાે.
- (૧૪)…સીએમાને વશ કર્યા. તેરમા વર્ષે પવિત્ર કુમારિ પર્વત<sup>૧૫</sup> ઉપર જ્યાં (જૈન ધર્મનું) વિજય

<sup>(</sup>૧૨) બિહારમાં ગયા શહેરની પાસે જે બરાબર નામ ના પહાડ છે (જીઓ પ્રિયદર્શિન રાજ્યે; પુ. ર. પુ. ૩૯૭ ઉપરનું પરિશિષ્ટ <sup>क</sup>) તેને ગારથગિરિ તરીકે ઓળખાવે છે (જીઓ. જે. સા. સં. ખંડ ૩. પુ. ૩૮૧ દી. નં. ૮)

<sup>(</sup>૧૩) કૈાસમાં મૂક્લ શબ્દા અમારા છે. મૂળમાં દાન કર્યાની વિગત આપેલી છે. તે અત્ર ઉતરવાની જરૂર ન લાગી તેથી તે હેતુ દર્શાવતા શબ્દો જ મૂકાયા છે.

<sup>(</sup>૧૪) મુદ્રાસક્ષસ નાટકમાં ન દ ત્ર્યને ચંદ્રગુપ્તનો 'સુભાંગ' નામક મહેલ પાટલિપુત્રમાં અતાવવામાં આવ્યા છે. (જે. સા. સં. પુ. ૩ પૂ. ૩૮૨ ટી. નં. ૧૧)

<sup>(</sup>૧૫) આ નામ ખંડગિરિ-કદયગિરિતું છે. પ્રિયદાશન-ના જયાં ધૌલિના શિલાલેખ છે તે ભુવને ધરની પાસેને નાના પહાડ છે. ત્યાં જ આ હાથીગું ફાના લેખ્ કાતરાયલ છે.

ચક્ર<sup>૧૬</sup> સુપ્રવૃત્ત છે...કાયનિષીદી (સ્તૂપ)<sup>૧૭</sup> ઉપર... રાજભૃતિએ કાયમ કરી દીધી (શાસના ળાંધી આપ્યાં)<sup>૧૮</sup> પૂજામાં રત<sup>૧૯</sup> ઉપાસક<sup>૨૦</sup> ખારવેલે જીવ અને શરીરની<sup>૨૬</sup> શ્રીની પરીક્ષા કરી લીધી (જીવ અને શરીર પારખી લીધું ).

(૧૫)...અરિહંતની નિષીદી<sup>૨૨</sup> પાસે...અનેક યાજનાથી લાવવામાં આવેલ...સિંહપ્રસ્થવાળી રાણી સિંધુલાને માટે નિઃશ્રય...

(૧૬) જુઓ પુ. ૧. પૃ. ૧૯૦ ટી. પર: પુ. ૨. પૃ. પૃ. પે. ટી. ન. ૪૪-૪૫ માં પ્રતિહાર્યનું ( દેવરચિત આઠની સંખ્યામાં છે તેનું) વર્ણન આપ્યું છે. તે ઉપરથી સમજશેક જેમ ચક્રવર્તી રાજની નિશાની તરીકે તેની અગાડી ચક-રત કર્યા કરે છે, તેમ ધર્મચક્રવર્તી (તીર્થકરેની આગળ ધર્મચક્ર ચાલે છે. તેથી તેમને વિજયચક્ર કહેવાય છે. તેમજ તેવી સંપત્તિવાળી વ્યક્તિને 'પ્રવૃત્તચક' પણ કહેવાય છે.

જૈન. સા. સં. પુ. 3 પૃ. ૩૭૨ આ લેખમાં લખેલું છે કે, કમારી પર્વત ઉપર જ્યાં આ લેખ છે ત્યાં ધર્મ વિજયચક પ્રવર્ત્યું હતું, અર્થાત ભગવાન મહાવીરે પાતે જ જૈનધર્મના ઉપદેશ કર્યા હતા.

આ પર્વાતને સમેતશિખરની તળેદી હોવાનું આપણે જણાવ્યું છે. (જીઓ ઉપરમાં પૃ. ૨૪૭) અને આ સમેતશિખર પર્વાત ઉપર જૈનાના વર્તમાન કાળે થયેલ ૨૪ તીર્થ કરેમાંથી ૨૦ નિર્વાણ પામ્યાનું ગણાય છે તેથી આ પહાડ ઉપર 'વિજયચક સુપ્રવૃત્ત' = શ્રેષ્ઠ રીતે ફરતું રહ્યું છે એવા લાવાર્થમાં નિર્દેશ કર્યો છે; નીચેની દીકા નં. ૨૭ તથા ૨૮ જાઓ.

(૧૭) નિષી દી=સમાધિ: કાયનિ પિંદિ=જ્યાં શરીરને અગ્નિ-દાહ દીધા હાય ત્યાં જે સમાધિ હભી કરવામાં આવે છે તે, અથવા સ્તૂપ; પ્રાચીન કાળે જૈનમતવાળાઓ પણ પાતાના ધર્માત્માઓના નિર્વાણ પામવાના સ્થળે આવા સ્તૂપા રચતા હતા તે આવા શિલાલે ખની હું કાંકતથી સિદ્ધ થયું સમજવું (પુ. રમાં પ્રિયદર્શિનના વૃત્તાંતે દાપ્સવાળી હું કાંકતનું વર્ણન નુઓ તથા સિલ્સાદાપ્સ અને ભારહુત દાપના વૃત્તાંત સાથે આ સર્વ હંકીકત સરખાવા.)

(૧૮) ધર્મનાં સ્થાન ઉપર તેને લગતી ક્રિયા પ્રક્રિયાઓ કાયમને માટે થયાં જ કરે તે માટે જે માજરો ત્યાં નિયત થાય તેના ઉદર નિર્વાહને હરકત ન આવે તે સાર દાતાઓ હમેશાં આર્થિક જેગવાઈ કરી આપે છે. તે પ્રથાનું અહીં રાજ ખારવેલના આ કૃત્યથી સ્મરસ થાય છે.

(૧૬)...વેંડુર્ય રત્તવાળા ચાર થાંભલાએ સ્થાપન કર્યા, પંચાતેર લાખના (ખર્ચયી) મૌર્યકાળમાં ઉચ્છેદ પામેલ ચાસિક (ચાસઠ અખ્યાયવાળા) અંગસિમકના ચાથો ભાગ કરીધી તૈયાર કરાવ્યા. આ ક્ષેમરાજે, વૃદ્ધિરાજે, ભિક્ષુરાજે, રવે ધર્મરાજે, કલ્યાણા દેખતાં સાંભળતાં અને અનુભવ કરતાં.

(૧૭)... ખધા પંથાના આદર કરનાર રેક ખધા પ્રકારના મંદિરાના રેમ મરામત કરાવનાર, અસ્ખલિત

[ સાંચી સ્ત્પ હપર (જીંઓ પ્રિયદર્શિનના વૃત્તાંતે) દીપ-માળા પ્રગટાવવા સમ્રાટ ચંદ્રગુ<sup>ર</sup>તે જે હજારા રૂપીઆનું દાન કર્યાનું જણાયું છે તે ખિના સાથે આ હકીકતને સરખાવા.]

૧૯) જૈનશાસ્ત્રમાં દરેક જૈનને એક દિવસમાં ત્રણ વખત દેવપૂત્ત કરવાનું કહ્યું છે (જીઓ પુ. ૧ માં રાત્ત ક્રેણિક અને હૃદયાશ્વની હકીકતે; તેમ રાત્ત ખારવેલ પણ દેવપૂત્તમાં રચ્યા પચ્યા રહેતા હતા એમ સમજ્ય છે.)

(૧૦) સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને પણ ઉપાસક્ટત્ત ગ્રહ્યું કર્યા હતાં એલું તેમના ખડકલેખ ઉપરથી સુપ્રસિદ્ધ છે. આ હકીકત સિદ્ધ કરે છે કે ખારવેલ અને પ્રિયદર્શિન સહ-ધર્મી હતા (વળી સરખાવા ઉપરની દી. ન. ૧૧)

(૨૧) જીવ = ચેતન, આત્મા \ પુદ્દગલ અને શરીર = દેહ, પુદ્દગલ \ આત્મા વ≈ચે

ના તફાવતનું-સારાસારનું રહસ્ય જે પામી ચુક્યા છે: મતલબ કે જેને આત્માના ઐલિર્યનું ખરે **લાન થઇ** ગયું છે.

(૨૨) જુઓ ઉપરની ટીકા નં. ૧૭

(२3) પાતાનું ખરૂં નામ તા ખારવેલ છે. પણ દાદાનું નામ ખેમરાજ, અને પિતાનું નામ વૃદ્ધિરાજ હતું તેનેજ અનુસરતું નામ ભિષ્ખુરાજ તેણે ધારણ કર્યું હતું. હપરાંત પાતે ધર્મકાર્યમાં અહુરત હાવાયી પાતે ધર્મરાજ પણ કહેવાયા હાય એમ સમન્ય છે.

(૨૪) પાતાની રૈયતના સર્વ ધર્મ પ્રત્યે એક સરખાં પ્રેમ તથા મમતા બતાવવાં, એવા રાજના જે ધર્મ મનાય છે તેનું પાલન રાજ ખારવેલે કર્ધું હતું.

રાજસત્તાએ કાઇના ધર્મમાં હાય ન નાંખવા તેનું આ ઉપરથી સ્ચન મળે છે. પ્રિયદર્શિને પણ આ રાજનીતિનું જ અનુસરણ કરેલું દેખાઈ આવે છે. સૌ ધર્મ પ્રત્યે સહિ-ગયુતા દાખવવી ઘટે છે.

(૨૫) તે સમયે મંદિરા, ચૈત્યા વિગેર હતાં તેમ આ ઉપરથી સાબિત થાય છે. રથ અને સૈન્યવાળા, ચક્ર<sup>ર ક</sup> (રાજ્ય)ના ધુર (નેતા) યુપ્ત (રક્ષિત) ચક્રવાળા, પ્રવૃત્ત ચક્રવાળા રેઉ રાજર્ષિ રેંડ વંશ વિનિઃસત રાજા ખારવેલ.

નિાંધ-- ઉપર પ્રમાણે તે લેખના ભાવાર્થ સં. ૧૯૮૪ (ઇ. સ. ૧૯૨૬) સુધી માન્ય કરાયા હતા. અમારી માન્યતા કેટલેક ઠેકાણે તેમનાથી જાદી પડે છે. વાચકાને એટલું જણાવવાની જરૂર છે કે. અમારી માન્યતા-કે કલ્પના–કાંઇ શિલાલેખના વાંચન ઉપરથી કે તેના ઉપરથી નીકળતા અર્થના ફેરકાર ઉપરથી ઉભી થવા પામી નથી. પરંતુ જે વિચારા ઉદ્દુભવ્યા હતાં; તથા તે સમયની ખતેલી સર્વ ઐતિહાસિક ધટનાઓના પરસ્પર સંબંધ મેળવવા માટે જે કેટલાંક અનમાનાની રચના કરવી આવશ્યક હતી: તે પ્રથમ રચી કાઢયાં હતાં. ત્યાર ખાદ તે સર્વને તદાકાર-વર્ષોની સાથે મેળ મેળવા ગૂંથા-ધડી કાઢચાં છે. એટલે ખનવા જોગ છે 🦹 તે અનુમાના સર્વથા સાચાં ન પણ નીવડે. છતાં હિમતથી કહી શકાશે કે તેમાંથી એવા પ્રકારની એક સ્થિતિનું સર્જન થાય છે કે. જેથી તે લેખના લિપિ-દ્યાને, ક્રી ક્રીને તે વાંચવાની અને વિચારવાની જરૂરિયાત લાગરો. પરિષ્ણામે સૂચિત ફેરફાર યાગ્ય છે કે અયાગ્ય, અથવા પૂર્વે અર્થ બેસારવામાં ભ્રાંતિ થઈ છે કે કેમ અથવા જ્યાં અક્ષરા ખૂટતા માલૂમ પડે છે ત્યાં અમુક અક્ષરાનું ક્ષેપન કરીને મળંગ પંક્તિ ઉભી કરાય છે કે કેમ, અથવા અમુક અક્ષરની અનુમાત્રા કે કાનામાત્રી લાંબી ટુંકી થઈ જઈને કે કાળદેવની અસરથી રહ શિલા ઉપરના અક્ષરાના ઉકેલ અન્યથા સમજાય છે કે કેમ, આવા અનેક પ્રશ્નો તેમના વિચાર ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થઈ તે સંબંધી માર્ગ કાપવા માટે તેમને પ્રયાસ કરવા પડશે.

અમે સ્ચવેલ અર્ધ ખેસારવા માટે અથવા કહા કે ખધી વસ્તુસ્થિતિ સાથે હાર્યાગુંકામાં કાતરેલ હકા કતાને અન્ય ઐતિહાસિક પ્રસંગાની સાથે ઘટાન્વવા માટે, સૌથી પ્રથમ અમારે એક પરિસ્થિતિનાજ આશ્રય લેવા પડ્યા હતા. તે એ છે કે ખારવેલને પાતાના આખાયે જીવનકાળ દરમ્યાન, ઉત્તર હિંદની સાથે અલ્પાંશે પણ લેવા દેવા હતી નહોં, સિવાય કે એક જ પ્રસંગ; અને તે એટલા જ કે મગધપતિરાજને નમાવવાના અને જૈન મૂર્તિને પાતાના દેશમાં પાછી લાવવાનું મહત્કાર્ય કે કરવાના; આ સિવાય તેણે ઉત્તર હિંદ તરફ આંખની મીટ સરખી પણ માંડી નથી.

चकाका भी वर्णन है जोके बौध्धों के धम्मचक्क के समानही धर्मका चिन्ह था।

એટલે કે, રાજ ખારવેલે લખેલ પ્રવૃત્તચક શબ્દ તે બોલ્દ ધર્મના ધર્મચક્ર સમાન છે એમ લેખકનું મંતવ્ય છે આ બાબતમાં જૈનધર્મવાળાની શી માન્યતા છે તે માટે ઉપરની દી. નં. ૧૬ જીએા. તથા પુ. ૩. પુ. ૨૮૧ માં તક્ષીલાને જે ધર્મચક્ર તીર્થ કહેવાયું છે તેનું વર્ણન જીઓ.)

(૨૮) રાજ + ઋષિ=જે રાજ હોય અને પાછળથી દીક્ષા લઇને મુક્તિપદને વર્યા હોય તેને અંગે આ શબ્દ પ્રવત-થકવાળા રાજિ ' વપરાયા છે. મતલખ કે રાજ ખારવેલ પાતે તેમના વાંશમાંથી હતરી આવ્યા હતા એમ તેમનું કહેવું યાય છે. તેથી જ પાતાને રાજિ વાંશ વિનિઃસ્ત =

<sup>(</sup>२६) ચક્ર એટલે ચક્રવર્તીના રાજ્ય જેવું વિશાળ જેવું રાજ્ય છે તેવા: વળી સરખાવા હપરની ટીકા નં. ૧૬

<sup>(</sup>ર૭) જુઓ ઉપરની ટીકા નંબર ૧૬; ઉત્તર હિંદના "ગંગા" માસિક પત્રના ૧૯૩૩ નન્યુઆરીના ખાસ પુરાતત્વ અંક પૃ; ૧૬૭:–ઈસ લેખ્મેં (હાથીગુંધના વર્ણન કરતાં)

રાજિંગા વંશમાં વિશેષપણે ખ્યાતિ પામેલ છે, એવા પાતે, એમ કહીને સંબાધે છે.

<sup>[</sup> જૈનધર્મના સિંધુસૌવીરપતિ રાજ ઉદયનને પણ અતિમ રાજિ કહેવાય છે. એટલે કે તે છેલ્લા કેવળી હતા એમ નહીં, પણ જે રાજ્યઓએ શ્રી મહાવીર ખુદના વરદહસ્તે દીક્ષા લીધી હતી, એવા રાજ માંહે તે છેલા હતા એમ ભાવાર્ષ છે. નહીં તા તેની પછી તા અનેક રાજ્યોએ દીક્ષા પણ લીધી છે (જેમકે ચંદ્રગ્રેપ્ત મીર્ય) તા તેને જ કાં અંતિમ પદ લગાડાયું છે ? (જીઓ પુ. ૧. પૂ. ૨૨૪ દી. નં. ૧૦૫)]

<sup>(</sup>રહ) આ લેખના અક્ષરા સંખંધી અહીં દર્શાવેલી પાંચ છ પ્રકારની સ્થિતિ હતી જ એમ ઉપરની ટી. નં. 3 ના વાંચનથી સ્પષ્ટ થાય છે. આવી સ્થિતિમાં જ્યાં લેખ મળી આવે, ત્યાં તેના ઉકેલમાં તથા લાવાર્થ ખેસારવામાં અનેક ક્ષતિઓ રહેવા પામે તે સ્વભાવિક છે. વળી ઉપરની ટીકા નં. ૪ પણ સરખાવા.

<sup>(</sup>૩૦) મૂર્તિ પાછી પાતાના દેશમાં લાવવાના કાર્યંને મહત્કાર્ય શા માટે કહેવામાં આવ્યું છે તે તા, તે મૂર્તિનું

તેણે યુવરાજ તરીકેના કાળ, તેમ જ ગાદીએ બિરા-જીત થયા પછીતા પણ સર્વ સમય, પાતાના કલિંગ દેશમાં જ, અથવા તા તેની દક્ષિણે એટલે કે દક્ષિણ હિંદ તરફ જ કે ખહ ત્યારે સિંહલદ્વીય સુધી ચડાઇ લઇ જઈ પરાક્રમ ખતાવવામાં જ, વ્યતીત કર્યો હતો. તેટલા માટે શુંધાના લેખમાં તેણે જે જે વર્ણન કરી ખતાવ્યું છે. તે સર્વ દક્ષિણ હિંદમાં તેણે કરેલ પ્રયાણ પરત્વેનું જ છે, એટલું ખાસ સમજી લેવું રહે છે. આ નિર્ણય ઉપર અમારે આવવું પડ્યું છે તેનું સબળમાં સંખળ કારણ એ છે કે, તે સમયે સમસ્ત ઉત્તર ભારતવર્ષ ઉપર મગધ સમ્રાટની હાક<sup>૩૨</sup> વાગી રહી હતી, જેથી તે ખાબા નજર ફેરવવાની તેને કાંઈ તમન્ના-તાલાવેલી પણ નહાતી. તેમ વળી પાતાને નહોતા તેવા કાઇ રાજ્યલાભ કે નહોતા કાઇ ઉપર વેરભાવના બદલા લેવાના પ્રસંગ, પાતે આહંદ<sup>33</sup> જીવન ઉપર અપ્રતિમ પ્રેમ<sup>38</sup> ધરાવતા હતા. જે તેના હાથીગુંફાના લેખ ઉપરથી સાક્ રીતે સમજી શકાય છે. એટલે પાતાના ધર્મના કરમાન પ્રમાણે કાર્ય કરવામાં તથા અન્ય રીતે લોકાપત્રાગી અતે

મહાત્મ્ય, આગળ પારિશાક્ષ્માં વર્ણવવાનું છે, તેની સમજણ થશે ત્યારે જ ખરાખર સમજારો (વળી પુ. ૧. પૃ. ૧૭૪ માં 'પેલી સુવર્ણ પ્રતિમા વિશે'નું વર્ણન વાંચા.

અર્હનને લગતું તે આર્હન કહેવાય; જયારથી કોઈ વ્યક્તિને કૈવલ્યજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય, ત્યારથી તે ને અર્હત્ કહી શકાય છે. કેમકે અર્હન્ એટલે જેને ક્રી ક્રીને આ સંસારમાં જન્મ મરણને તાખે થવું નથી તે; અને કૈવલ્ય થયું સાર્વજિનિક કામમાં રચ્યા પચ્યા રહેવાની <sup>3 પ</sup> ઈચ્છા-વૃત્તિ ધરાવતા હતા. મૂર્તિના પ્રસંગ, કે જે તેના કુળની કીર્તિ—આંડ—નાકના સવાલ થઈ પડયા હતા તે જો તેને આડે આવ્યો ન હોત, તા મગધ તરફ પણ ઝાંખી કરીને તે જોત જ નહીં. આ પ્રકારની તેની મનાદશા સમજી લઇને, હાથી ગુંફાના લેખ માંહેલી વસ્તુ સ્થિતિના ઉકેલ કરવા અમે પ્રેરાયા છીએ; તે હકી કત પ્રથમ જણાવી દઈએ છીએ. હવે તેની પ્રત્યેક પંક્તિના અર્થ ઉકેલની સ્વ્યના તથા તે ઉપરની ચર્ચા કરીશું] આટલું વિવેચન કરી હવે મતબેદવાળા સુદ્દાઓ, અને તેની દકીલા કારણા સાથે રજી કરીશું.

(૧) પ્રથમ પંક્તિ∹ખરાળર છે. ખાસ મુદ્દો કાેેેે ઉભાે થતા નથી.

(૨) (અ) પંદર વર્ષ સુધી બાલ્યક્રિડાઓ કરી છે; અને તે બાદ નવ વર્ષ સુધી યુવરાજ પંદે રહ્યા છે. એટલે ૨૪ વર્ષ સંપૂર્ણ થયા બાદ તેના રાજ્યાલિષેક થયા છે. આ ઉપરથી કેટલાક વિદ્વાના એવા અનુમાન ઉપર આવ્યા છે કે, તે સમયે પચીસ વર્ષની ઉમરેજ રાજલગામ સાંપવાના રિવાજ <sup>3 જ</sup>

<sup>(</sup>૩૧) આઠમા પંક્તિના ભાવાર્થવાળી હકીકત જે આગળ ઉપર આપવામાં આવી છે તે સરખાવા.

<sup>(37)</sup> તાન ખારવેલના સમય ઇ. સ. પૂ. ૪૨૯થી ૩૯૩ સુધીના છે. તે સમયે મગધની ગાદી ઉપર નંદ બીનાનું અને નવમા નંદનું એમ મળી બે પ્રતાપી રાન્ય દીપી રહ્યાં હતાં. વચ્ચે જે કાંઈ અંધાધૂની જેવાં આશરે બારેક વર્ષ ચાલી રહ્યાં હતાં તે વખતે સ્પ્રાપ્તિના લાલ લેવા હોત તા ખારવેલ લઇ શક્ત; પણ તે સ્થિતિ કાળદેવે ઉત્પન્ન કરી નહોતી. (જીઓ પુ. ૧. પ્રથમ પરિચ્છેદે કુદરત વિશેનું વર્ણન)

<sup>(</sup>૩૩) હાથીગુધાના લેખની પક્તિ ૯ જીએા તેમાં તેણે અર્હત્ શબ્દ સ્પષ્ટપણે લખ્યા છે;

એટલે તે જીવને અવશ્ય માણ મળે છે જ; અને માક્ષ પામવા એટલે પછા જન્મ મરણના ફેરા તેને રહેતા નથી. વળી વિશેષ સમજૂતિ માટે આગળ ઉપર જુઓ.

<sup>(</sup>૩૪) પાતે જૈન ધર્મ પ્રત્યે કેવા અનુરક્ત હતે તે આખા હાયીગું ફાના શિલા લેખની બધી કડીના વર્ણનમાંથી તરી આવે છે, વળી સરખાવા ઉપરની ટીકા નં. ૩૦ તથા ટી. નં. ૨૧

<sup>(</sup>૩૫) જીએા ઉપરની ટી. નં. ૯, ૧૧, ની હકીકેત તથા પક્તિ ૪, ૬, ૭, ૯ ઇ. માં કરેલ કાર્યનું વર્ણન.

તથા આગળ ઉપર "મહાવિજય પ્રાસાદ"નું અને "પુસ્તરા દ્વાર"ને લગતું વર્ણન જીઓ.

તેના લેખમાં કાતરાયેલ સર્વે હક્યક્ત ઉપરથી સમજ્ય છે કે, એક વરસ તે રાજકારણમાં ગાળતા ત્યારે બીજે વર્ષે જનહિતકારી કાર્ય કરતા.

<sup>(</sup>૩૬) જુઓ જે. સા. સં. પુ. ૩. પૃ. ૩૭૫; તેમાં લખ્યું છે કે ખ્રહસ્પતિસૂત્રમાં લખ્યું છે કે, ૨૪ વર્ષ પછી રાજ્યાભિષેક થવા જોઇએ. એ જ વાત આ લેખ ઉપરથી પણ સિદ્ધ થાય છે."

(આ) જેઓ ખાલ્યાવસ્થાયી વર્ધમાન છે અને

જેઓ અભિવિજયમાં વેન (રાજ) છે. ત્રીજા-આ

પ્રમાણે અનુવાદ કરેલ છે. જ્યારે મૂળ શબ્દો

वधमान सेसयो वेनाभिविजयो ततिये आ प्रभाशे छे; तेनी

संरक्षत छाया वर्धमान शैशवो वेनाभिविजय स्तृतीये

કરાય છે. અને તેના અર્થ બચપણથી (શૈશવ) વર્ધ-

માન છે (અથવા થયા): અને જે અભિવિજયમાં વેન

છે (અથવા થયેા); એવા ખેસારીને એમ જાહેર

કરવા માંગે છે કે, વેન નામે પૃથ્વી માત્રના જે

રાજા હતા અને જેણે સારા કાયદાએ। ધડયા હતા

તેની સાથે પાતાની સરખામણી રાજા ખારવેલે કરી

ખતાવી છે. આ અર્થ ખેસારવામાં પ્રથમ વાંધા તા

એ જ આવે છે કે, ખારવેલ હજુ સુધી પાતે રાજા જ

ખન્યાે નથી, કેમકે રાજ્યાભિષેકની વાત હવે પછીની<sup>૩૯</sup>

એટલે પંક્તિ ત્રીજીમાં તેણે કરેલી છે. તેા પછી આ

દ્વિતીય પંક્તિમાં વર્ણવેલી હક્1કત તેના યુવરાજ

પદના કાળની સમજવાની છે. તેમ ખીજે વાંધા ઐ

છે કે, <sub>જ્</sub>યારે રાજા જ બન્ધાે નથી ત્યારે–અને

કદાચ ખન્યા હાેય તા પણ–હજા પ્રથમ વર્ષમાં તે પાેત

ભવિષ્યમાં આવે**ા થશે એમ ઇચ્છા વ્યક્ત ક**રે,

પરંતુ આવેા થઈ ગયેા છે તેવાં વિશેષણા જોડવાની,

ક્રુ તેણે વિજય મેળવી લીધાની અને વેનની કાેટીમાં

ચાલ્યા આવતા હતા; તે કથન સામે ચેતવણી આપ-वानी के लांबे २५ वर्षनी उभर राजकारलार यथा-વવાને વધારે લાયક ગણાતી હશે. પરંતુ સગીરવયની મર્યાદા તા ૧૩ અને ૧૪ વર્ષની જ તે વખતે લેખાતી હતી. જેથી તે ઉમરે લગ્નાે પણ થતાં તેમ જ રાજ્યન કારાખાર સાંપીને રાજ્યાભિષેક પણ કરાતા હતા. આ ખારવેલના ૨૫ મા વર્ષે જે રાજ્યાભિષેક થયા છે. તે સમયના દેશાચારને અંગે નહેાતા જ. પરંતુ જેમ લેખમાં જણાવાયું છે તેમ, પંદર વર્ષ સુધી તે ખાળક્રિડામાં અને વિદ્યાભ્યાસમાં ગુંશાયલ રહ્યો હતા અને તે પછી તેના પિતા ગાદીપતિ થતાં. પાતે મુવરાજ પદે નિયુક્ત થતાં, તે હાેદ્દાની જવાબદારી તેણે ઉપાડી લીધી હતી; અને દશવર્ષ તે સ્થિતિમાં પસાર થયા બાદ, તેના પિતાનું મરણ નિપજતાં, પાતાને એકદમ યુદ્ધના મેદાનમાંથી પાછા કરીને ગાદી મંભાળી લેવી પડી હતી. આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે, તેના રાજ્યાભિષેક જે થયા છે તેની સાથે ઉમરની ઇયત્તાના પ્રશ્નને કાંઈ સંબંધ જ નથી. તેમ તેના પિતાનું મરણ પણ કાઈક આકરિમક સંજોગામાંજ નીપજ્યું દેખાય છે. નહીં તા તે પાત રેઢ સિંહલુદ્વીપ સુધી દૂરના પ્રદેશ ઉપર<sup>૩૭</sup> વિજય મેળવવા જેટલી ચડાઈ લઇ જાત જ નહીં, કે જ્યાંથી તેને પાતાના પિતાના મરણ સમાચાર મળતાં, દેશ **છતવાનું<sup>લું</sup> ઉપાડેલું કાર્ય અધ્**રં મૂકીને રાજધાની તરક એકાએક ઉપડી આવવું પડ્યું હતું.

મૂકાઇ તેના જેવા પરાક્રમી પાતે થયા છે એમ નોંધ કરાવવાની, હિંમત કેવી રીતે તે પ્રદર્શિત કરી શકે? છતાં માના કે તેણે આ લેખ, જ્યારે પાતાના રાજ્યા- હોલ કારણરૂપ હતા, કે સામા પ્રણીએ અનેક પ્રકારની વેતરણ કરી હતા તથી તેના પ્રતિકારરૂપે જ છું થયું હતું. (એટલે કે તેને offensive ને ખદલે defensive લાગલજવાં પડયા, હતા) કે ધર્મ કાર્ય તરીકે પ્રયાણ કરતું પડયું હતું તે પ્રશ્નો વિચારવા રહે છે. હમણા તા એટલું કહી રાક્ષય તેમ છે, કે ભૂમિત છણા કારણરૂપ નહીં હોય.

<sup>(36)</sup> રાજપદ ધારણ કર્યા પહેલાના અનાવ હોઈને જ તે છે પાતાને શિશુવયના ખાળક અથવા તો તેવા ભાવાર્યના શબ્દા વાપર્યા છે; પાતે રાજપદે બિરાજમાન થઈ ગયા હોત તો 'આળક' શબ્દના ઉપપ્રત્યય પાતાના નામ સાથે બેંડત કે કેમ, તે જરા પ્રશ્ન રહે છે.

<sup>(</sup>૩૭) આ પ્રદેશ સુધી તે ચડાઈ લઈ ગયા હતા કે નહીં, તે ત્રીજી પ ક્લિવાળી હકાકત વાંચીને સરખાવવાથી સમજ શાકારા; અત્ર એટલું જ જણાવાશું કે, જ્યારે ત્રીજી પ કિતથી તેના રાજ્યાભિષેકને લગતી અને તે બાદની જ હકાકત આવે છે, ત્યારે તે પૂર્વની સર્વ હકાકત, રાજ્યાભિષેકની પૂર્વની સમજવીન્મતલબ કે યુવરાજ પદે બની ગઈ હતી એમ સમજ લું રહે છે.

એટલે કે પ્રથમની બે પંક્તિમાં વર્ણવાયલી હકીકત **ખધી** યુવરાજના સમય દરમિયાનની જ છે.

<sup>(</sup>૩૮) આ કાર્ય તેને ઉપાડલું પડયું હઇ. તેમાં પાતાને (અથવા તેા યુવરાજપદે હતા ત્યાં સુધી તેના પિતાની પ્રેરણાથી ઉપાડલું પડયું હોય ) ભૂમિ પ્રાપ્તિના

ભિષેક પછી લગભગ પદરેક વર્ષે **કાતરા**ગ્યા છે. ત્યારે પાતાના જીત વિશે તેને ખાત્રી થઇ ગઇ હતી; એટલે તે પ્રમાણે તે નાંધ લેવામાં વ્યાજળી હતા એવી દલીલ જો કરવામાં આવે. તા પ્રશ્ન થાય છે કે જે વેત રાજાની સરખામણી કર્યાનું વિદ્વાનાએ મનાવ્યું છે તે વેન રાજ વિશે આ દર્શાત सिवाय अन्य स्थाने क्यांय ઉદाહरण ३५ तेनं नाम લેવાયાનું જણાયું છે કે અત્ર માત્ર અર્થ ખેસારવા પુરતું જ તેને આગળ ધરવામાં આવ્યું છે ? મતલખ કે. ઉપરની સર્વ સ્થિતિ માત્ર કલ્પનામાંથી જ ઉભી કરાયાનું है भाय छे. लयारे भरी वस्तु स्थिति ओ छे हे ते सुवराक भट्टे ढते। त्यारे तेना पिता तरक्ष्यी तेछे हक्षिए। હિંદમાં ચડાઇ કરી હતી અને કદાચ સિંહલદ્વીપ સુધી 80 પણ તે પહેાં ચ્યાે હતા. ત્યાં તે સમયે અભય નામના રાજા તુરતમાં જ ગાદીએ <sup>૪ ૧</sup> બેઠા હતા: વળી તે અભય રાજ્યના વંશનો આદ્ય પુરૂષ વિજય હતા તેથી કે અન્ય કારણથી તે અભયનું નામ કદાચ અભિવિજય પડ્યું લાગે છે; તે અલય રાજ્યનું રાજ્ય ૬૫ વર્ષનું ચાલ્યું છે અને અતિ પરાક્રમી થઈ ગયા છે એટલે તે નાનપણમાં જ ગાદીએ ખેઠા હતા અને તેનું રાજ્ય દિવસાનુદિવસ વર્ધમાન-વધતું જતું હતું, વધારે તેજવત થવું જવું હતું. એટલે તેની સરખામણીમાં પાતાને મૂકવાને અને નાની વયથી પાતાનું રાજ્ય પણ ઉત્ત-रै।त्तर एकि थतं कतं कतं ते दर्शाववाने वर्धनान शैशवेन ४२ अभिविजय स्तृतीये એમ अप्युं छे.

(इ) આમાંના તૃતોથે શખ્દના અર્થ 'ત્રણ' એમ થાય છે, પણ તેના અર્થ ચાર રીતે ઘટાવી શકાય તેમ છે. જો તેને અભિવિજય શખ્દની સાથે લેવાય તા તેના અર્થ પણ એ રીતે ઘટાવી શકાય તેમ છે; એક તા તે રાજાના નંભર જ સિંહલદ્વીપની વંશા-વળીમાં ત્રીજો ગણાય છે એટલે તેને આશ્રીને પણ તે वपराया गलाय: अथवा तेना राज्यारंल म. सं. ८५ = ઈ. સ. પૂ. ૪૩૨ માં થયે છે અને તેના ત્રીજ વર્ષે એટલે મ. સં. ૯૮ = ઇ. સ. પ્ર ૪૨૯ માં આ દિતીય પંક્તિમાં વર્ણવેલ ખનાવ ખનવા પામ્યા છે તે દર્શાવવા માટે પણ તે આંક વપરાયા હાય એમ ગણાય; ત્રીજી રીતે જો તેને ત્રીજી પંક્તિમાં આવતા ' पुरुषयुगे ' શબ્દની સાથે જોડા તા, કલિંગરાજ-વંશના ત્રીજા યુગમાં થયેલ, એવા અર્થમાં તે વપ-રાયા ગણાય. અને તેના ભાવાર્થ કલિંગ પતિના જે ત્રણ વિભાગ પાડી ખતાવ્યા છે (ભૂગ્યા દશમાખંડે, પ્રથમ પરિચ્છેદે. પૃ. ૨૩૧ની વિગત ) તેમાંના છેલ્લા યુગમાં-વિભાગમાં રાજ્ય ખારવેલ થયા હતા એમ સમજવું રહે; વળી ચેાથી રીતે એમ અર્થ થાય કે, રાજા ખારવેલ પાને જ પાતાના વંશમાં ત્રીએ રાજ થયા છે (પ્રથમમાં તેના દાદા ક્ષેમરાજ, ખીજે નંબરે તેના પિતા વૃદ્ધિરાજ અને ત્રીજે તંબરે પાતે); આ પ્રમાણે તૃતીયે શબ્દના ભાવાર્થ ચાર રીતે સમજાવી શકાય છે. તેમાં અમારા મતવ્ય પ્રમાણે વચલા ખે માર્ગ, ખીજો અને ત્રીજો માર્ગ ખરાખર લાગે છે. देभ है अलिविकय राजना त्रीज वर्षे राज आर-વેલના રાજ્યાભિષેક પણ થયા છે તેમજ રાજ્ઞએના ત્રીજ યુગમાં જ તે, થયા છે. વળો તેની સાબિતી એ છે કે, રાજા ખારવેલે પાતાને (જાઓ લેખની પંક્તિ ૧૭ માં ) '' પ્રવૃત્ત ચક્રવાળા રાજર્ષિ-વંશ વિનિઃસૃત " અને "મહામેધવાહન ચેદિરાજ વંશ-વર્ષન" (ભૂઓ લેખ પ'કિત ૧) તરીકે જણાવેલ છે. મતલળ કે તેણે પાતાના સંબંધ મહારાજા કરકંડુ મહા-

<sup>(</sup>૪૦) ત્યાં સુધી તે ગયા છે, તેની ખાત્રી એ પરથી પરે કે, તેણે પાતાની આખી કારકિર્દી દક્ષિણ હિંદની ચડાઇ કરવામાં જ ગાળી છે (જે તેના શિલાગ્રેખમાંની હવે પછીની પંક્તિના વર્ણનથી સ્પષ્ટ થાય છે.)

<sup>(</sup>વળી સરખાવા પૃ. ૨૭૯–૮૦ ઉપર, નોંધ તરીકે રજી કરેલા અમારા વિચારા.)

<sup>(</sup>૪૧) આ સિંહલદ્વીપના રાજની વંશા<mark>વલી માટે પુ.</mark> ૨. પૂ. ૨૬૪ ટી. નં. ૭૧ માં જાએા.

<sup>(</sup>૪૨) અહીં મૂળમાં એ વ જે લખાયા છે તેને અદલે એક વ જેઇએ; એટલે કાં તા ઉર્વામાં ભૂલ થઇ છે અથવા તા પ્રાચીન સમયે લેખકા કાઇ વખત એક અક્ષરને એ વખત લખી જતા હતા તેનું આ દર્શાત પણ હાય.

મેઘવાહન, જેને આપણે ચેદિવંશ સ્થાપક તરીકે એાળખાવ્યા છે, તેની સાથે જોડવાને મગરૂરી ખતાવેલી છે. પરંતુ તે મહામેધવાહન રાજાથી વંશની આદિ થયેલી ગણાવાય તા વચ્ચે તેમની ગાદી ઉપર અન્ય મુળદીપદે ા આવ્યા છે (કેમકે જામાતૃના વંશમાં ગાદી ગુઇ છે. તેઓ અન્યકૂળ કહેવાય; તેમ ખીજ રીતે ગાદી ता यालुक रહी છે तथी ગાદીપતિ તરીકે तेमने ચेहि-પતિ તા ગણવા જ રહે છે) અને તે ખાદ પાછા તે જ મહામેઘવાહનના કુળદીપકા આવ્યા છે. આ પ્રમાણે तेना त्रीकी युग थये। इहेवाय. वणी ते युगमां पाते થયા છે એમ સ્પષ્ટ કરવાને તેણે વિશિષ્ટતા સ્ત્યક 'પુરૂષ યુગ' શબ્દ વાપર્યો છે. પરંતુ જેમ વિદ્વાના મનાવતા આવ્યા છે તેમ, તેના વંશના ત્રીજ પુરૂષ તરીકે જ (ઉપર ખતાવેલો ચારમાંની છેલ્લો રીત પ્રમાણે જ) પાતે હતા એવું ખતાવવાના જો તેના આશય હેાત તા पुरुषयुगने સ્થાને માત્ર પુરુष શખ્દ જ વાપરત. વળા તેને ત્રીજ પુરૂષયુગમાં થયેલ તરીકે જો લેખીએ તાે. પુ. ૧. પૃ. ૧**૭૩ માં નિર્દિ**ષ્ટ કરા-યેલ નામાવળી પ્રમાણે તેના આંક છઠ્ઠો આવ્યો ગણાશે અને જે એક વિદ્વાને १३ ખારવેલના નંબર આશરે **છ**ઠ્ઠી ગણાવ્યા છે તે પણ બંધખેસતી થતી જણાશે. આ પ્રમાણે સમજાવેલ નિવેદનથી સાળિત થાય છે કે, ખારવેલે પાતાને ત્રીજા રાજા તરીકે નહિ, પણ ત્રીજા યુગમાં–વિભાગમાં–થયેલા પાતાને જાહેર કરેલ છે તથા લંકાધિપતિ રાજા અભયના રાજ્યાલિષેક પછીના ત્રીજ વર્ષે પાતે માદાપતિ થયા છે અને તેની પેડેજ દિવસે દિવસે વર્ધમાન થતાં રાજ્યના સ્વામી ખનતા ગયા છે એમ પણ સાથે સાથે જણાવી દીધું છે.

(ઢ) ત્રીજી પંક્તિમાં 'પુરૂષયુગ' શબ્દ લખાયા છે તેની સમજૂતિ ઉપરમાં અપાર્ક ગઇ છે, એટલે હવે વિશેષ વિવેચનની અપેક્ષા રહેતી નથી.

(૪) ખીજા વર્ષે-સાતકંશિ (ઉપર) માટી સેના માકલી છે; અને કન્હવેના (કૃષ્ણ વેણા નદી) ઉપર મૂસિક નગરને બહુ ત્રાસ આપ્યા છે.

(અ) સાતકણિ ઉપર–આમાં પાતાનું ખીજું વર્ષ ગણાવ્યું છે. અને તેના રાજ્યાભિષેક મ. સં. ૯૮=ઇ. સ. પૂ. ૪૨૯માં થયા છે તે હિસાએ આ પંક્તિમાં વર્ણવેલા ખનાવતા સમય મ. મં. ૧૦૦=ઇ. સ. પૂ. ૪**૨૭માં થયે**। ગણવા રહે છે; એટલે તે સાલમાં અંધ્રપતિ શાતકરણી-એાના વંશ અથવા જેને શતવહન વંશ તરીકે પણ એાળખાવાય છે તેની સ્થાપના થયાનું અને જેના આ**દા** રાજ્ય તરીકે શ્રીમુખનું નામ લેવાય છે તેના રાજ્યારંભ થયાનું ગણવું પડશે. આ વિષયના સ્પર્શ સંક્ષિપ્તમાં પુ. ૧. પૃ. ૧૫૮, તથા ૩૪૨–૪૪માં કરાયાે છે. છતાં વિરતૃત અધિકાર શતવાહન વંશના વૃત્તાંતે જણાવ-વામાં 🖁 આવશે. એટલે અત્ર એટલુંજ જણાવવાનું 🕏 આ રાજા શ્રીમુખ નંદખીજાના પુત્ર <mark>હોઇ, તેના મર</mark>હ્ય ખાદ (ઇ. સ. પૂ. ૪૨૮) મગધપતિ થવાના હતા. પણ શકાશીના પેટે જન્મેલ હાવાથી તેના હક ઝુટવાઈ ગયો હતા: તેથી મગધમાંથી મધ્યપ્રાંતને રસ્તે દક્ષિણમાં खतर्थो हते। अने वराड छक्से। अपने अरी शिहावरी અતે કૃષ્ણા નદીના પ્રવાહ વચ્ચેના પ્રદેશમાં**થી ધસમસી** આવીતે કલિંગની પશ્ચિમ હદ ઉપર ભય પમાડી રહ્યો હતા: એવા ઇરાદાથી કે ખારવેલ હજા જાવાન છે. તથા તાજેતરના જ (જો કે પાતે પણ તુરતમાંજ છૂટા પડીતે સ્વતંત્ર રાજ્ય બન્યા હતા ) ગાદી ઉપર આવ્યા છે પરંતુ પાતે ઉમરે માટા પણ છે તથા જોત જોતામાં (એક વર્ષથી પણ એાછી અવધિમાં) માટા રાજ્ય વિસ્તાર પાતાની આણુમાં મેળવી શક્યો છે એટલે ખારવેલના રાજ્યના સીમાપ્રાંતા ઉપર જે હન્લા લઈ જવાશે તાે, તેના ભાર નથી કે તે ખચાવ ક**રી** શકે; આવી આવી ગણત્રીમાં તે આગળ ને આગળ પાતાના પ્રદેશની પૂર્વ દિશાએ-અથવા કર્લિંગ પ્રાંતની પશ્ચિમ દિશા તરક્-વધ્યા જતા હતા. તેને આ પ્રમાણે આવતા સાંભળીને, રાજા ખારવેલે પાેતે પ**ણ તે શ્રીમુખ** સાતકરણીની કશી પરવા કર્યા વિના જ કૃષ્ણુવે<mark>ણા નદી</mark>•

<sup>(</sup>૪૩) જુએા દરામા ખંડે પ્રથમ પશ્ચિકેદે પૃ. ૨૪૨ તું વર્જુન,

<sup>(</sup>૪૪) આ બધા વર્ણન માટે **પુ. ૧ માં ન<sup>4</sup> દરાતનનું** વત્તાંત જુઓ.

વાળા પ્રદેશમાં માટી સેના લઇને ઝંપલાવ્યું; અને સાત કરણીના સૈન્યના એવા તા પીછા પકડયા કે તેને એકદમ પાછા હઠવું પડ્યું હતું; એટલે સુધી કે, ગાદાવરી અને કૃષ્ણા નદીના આખાય પ્રદેશ ખાલી કરીને ઠેઠ, તે નદીઓનાં મૂળવાળા જ્યાં સુલક છે અને જ્યાં નાસિક નગર આવેલ છે ત્યાં સુધી ખસી જઇ ખલ્કે ત્યાં જ આસરા લેવાની તેમને કરજ પડી હતી. આ ખનાવ ખન્યાથી શ્રીમુખને પાતાની રાજગાદી પૈઠણુ પ્રચ્યને નાસિકના પ્રદેશમાં સ્થાપવા પડી હતી. જો ખારવેલ તેને માથાના મળ્યા ન હાત, તા કદાચ શતકરણીઓના રાજ્યારંભના સમયથીજ દક્ષિણ હિદના લગભગ સર્વ પ્રાંતો ઉપર, તેઓનું સાર્વભામત્વ સ્થપાઇ ગયું હોત; પરંતુ મનુષ્ય ધારે છે કાંઇ અને ક્રદરત કરે છે

(૪૫) શતવાહન વંશની સ્થાપના મ. સં. ૧૦૦ માં થઇ છે અને તુરત જ આ હાર ખાવી પડા છે એટલે પેઠ- હુમાં ગાદીની સ્થાપના કરવી પડી છે તથા ત્યાં ઠરી ઠામ કેટલાય વખત રહેલું પડેયું છે. ખાકી રાજ્યના આરંભમાં તો ખીરારવાળા ભાગ જ પ્રથમ કખજે કર્યો હતા. એટલે રાજગાદી તે પ્રદેશમાં જ કરી કહેવાય. હવે સમજરા કે ખીરાર પ્રાંતમાં તેમની રાજગાદી તરીકે સ્થાપના જો કે થઇ હતી પણ તે સ્થાન છ એક માસજ રહેવા પાર્યું છે અને પછી તો પૈઠહને પસંદ કરલું પડ્યું છે.

( વરાડ પ્રાંતના કખને મેળવીને ત્યાં મહારથી નામના જે સરદારા, નંદવંશી રાજ્યોની હકુમતમાં સૂખા પદે હતા તેને તેજ મહારથીને પાતે હકુમત ઉપર પાછા સ્થાપ્યા હતા. તથા વિશેષમાં તેઓ તેના તાખે આવ્યા છે તેની નિશાનીમાં, તેમાંના એકની પુત્રી વેરે પાતાના જયેષ્ઠ પુત્રને પરણાવ્યા હતા. આ મહારથી તેજ પેલા નાસિક અને નાના ઘાટવાળા શિલાલેખમાં વર્ણવાયલી રાણી નાગનિકાનો પિતા સમજવા.)

(૪૬) રાજ ખારવેલે શ્રીમુખને હાર ખવરાવ્યા છતાં તેના મુલક પાતાના સામ્રાજ્યમાં લેળવી લીધા નથી; તેમજ પદભ્રષ્ટ કરીને તેને રાજપદના ભાગવટાથી વંચિત કર્યા પણ નથી. આ હંકીકત સિંહ કરે છે કે તેનું માનસ ભૂમિલાલ તરફ ઢળ્યું નહોતું. અલ્કે એમ કહા કે કાળદેવની અસર (જીઓ પુ. ૧. પૃ. ૭ થી આગળ; જર, જમાન અને જોરૂ વાળી ચર્ચા) હજી તે સમયે થવા પાંધી નહોતી (આ ઉપરથી પણ રાજ ખારવેલના સમયના ખ્યાલ આવી રાકરો.) અને તેથી જ કાંઇ કાંઇ કેકાં વૃં 'ગણપહ્તિ' જેવું સાસન

કાંઇ. તે ઉક્તિ અનુસાર શ્રીમુખની દક્ષિણ હિંદના સમ્રાટ થવાની મહત્વાકાંક્ષા મનમાં જે હતી તે તે! મનમાં ને મનમાં જ રહી ગઈ; ઉલટું તેને રાજા ખારવેલનું સાર્વભૌમત્વ કે સ્વીકારનું પડ્યું અને વિશેષમાં પાતાના વંશને 'અંધ્રભૃત્યા: ' કે બેવા) તરીકે એાળખાવવા પડ્યા છે.

(झा) કન્હવેના (કૃષ્ણ વેણા) નદી; આ ઉપરથી સમજાય છે કે જેમ કૃષ્ણાનદીનું ખીજાં નામ વેણા હાવાથી કૃષ્ણવેણા કે તેને કહેવાય છે, તેમ અન્ય નદીઓને પણ વેણા નામથી ઓળખાતી હોવા જોઇએ. ( જુઓ પુ. ૧. પૃ. ૧૫૧ તથા તેની ટીકાઓ) વેણાને ખેત્રા પણ કહેવાય છે. અને તેથી તેના તટ-કાંઠા

ચાલ્યે જતાં હતાં.

(૪૭) સરખાવા 'શુંગભૃત્યાં'ના અર્ય સાથે (પુ. ૩. પૃ. ૪૯: પુ. ૧. પૃ. ૧૫૪, તથા ૩૯૦ ઈ. ઇ.) અત્ર એટલું ઉમેરલું પડશે કે, અ ધામૃત્યાના પ્રયાગ વપરાશમાં હતો તે સમયે ગણરાન્ત્યની પદ્ધતિ જેવું કાઈક હતું ખારે: ન્યારે શુંગભૃત્યાઃ ના પ્રયાગ થયા હતા ત્યારે તા ખાલસા રાન્ત્ય—ખાંડયા રાન્ત્ય—ની પદ્ધતિ પણ અમલમાં મુકાઇ ગઇ હતી. એટલે શુંગભૃત્યાઃ શબ્દ છે તે શુંગવાની ખરેખર સ્થાપના થઈ હતી તે પૂર્વેની તેમની સ્થિતિ ખતાવનાર શબ્દ જ છે, નહીં કે તેઓ ગાદીપતિ ખન્યા હતા છતા ભૃત્યાઃ કહેવાતા હતા (જેમ અ ધામૃત્યાં ની ખાખતમાં ખન્યું છે તેમ) તે ખતાવવા માટે વપરાયા છે. મતલબ કે ખન્ને શબ્દોનો અર્થ એક છે પણ સ્થિતિ જીદી ખતાવનાર છે. પરંતુ વિદ્વાનોએ જે ભાવાર્યમાં લોધા છે તેવા તેના અર્થ થતા જ નથી એટલું ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે.

એક વિદ્વાનના અધભૃત્યા વિરોના વિચારા કેવા છે તે માટે જીઓ પુ. ૩. પૃ. ૩૫૫ ટી. ન . ૧૩.

(૪૮) અહીં જેમ નદીનો ઓળખ માટે અમુક વિશેષણ જોડાયું છે તેમ કેટલેક ઠેકાણે નગરની ઓળખ માટે પણ વિશેષણ જોડવામાં આવે છે. જેમકે વર્ધમાનપુર-આણંદપુર.

(જુઓ ખુદ્ધિપ્રકાશ, ૧૯૩૪ પૃ. પટ તથા ૩૧૮ આગળ (જૈન ધર્મપ્રકાશ, માસિક ભાવનગર ૧૯૮૫ વૈશાખ અંક ૨. પૃ. પટ થી ૩૩; તેજ પત્ર શ્રાવણ અંક પૃ.૧૬૧ થો ૧૭૪) (મુંખકતું સાપ્તાહિક ગુજરાતી ૧૯૩૭ નન્યુ. ના એકાદ અક્રમા ચર્ચા) ં ઉપર જે શહેર વસી રહ્યું હતું તે ખેત્રાતટ નગર કહેવાતું હતું. (આનું કાંઇક વૃત્તાંત પુ. ૧ પૃ. ૧૫૦ માં ધનકટક શીર્ષક તળે આપ્યું છે. વળી આગળ ઉપર આ પરિચ્છેદમાં મહાવિજયના પારિશ્રાફ આપવાનું છે તે ભુઓ)

(इ) મુસિક (મૃષિક) નગર સુધી સાતકંષ્ણિને હઠાડી દીધાની હકીકત છે. પ્રથમ તાે આ નગરના સ્થાન વિશે એવી કલ્પના અમારી હતી, કે મુસિ નદી ઉપર જે શહેર વસ્યું હાેય (સરખાવા ઉપરમાં ખેજા નદી એન્નાતટનગર નામની સ્થાપના વિશેની **ઉપરથી** હ્ક્રીકત)તે મુસિક નગર કંહેવાયું હશે. તેમ કૃષ્ણા નદીની એક શાખાનદીનું નામ પણ મુસિ કહેવાય છે એટલે, તેટલે દરજ્જે વાત મળી રહી ગણાય. જેથી તે મુસિ નદી ઉપર ગાલકાંડા નામનું જે શહેર ચ્યાવેલ છે તેને શ્રોમુખ શાતકરણીના રાજનગર તરીકે માની લીધું. પરંતુ આંધ્ર દેશની રાજધાનીનાં શહેર તરીકે, પૈઠણ, વરંગુળ, ચાંદા, ચિતુર ઇ. અનેકનાં નામ વિદ્વાતાએ માન્યાં છે પણ ક્રાઇએ ગાલકાંડાનું નામ જણાવ્યું નથીજ. એટલે તે કલ્પના ત્યજી દેવા પડી. **પછી** વરંગુળ શહેર ઉપર નજર પડી તાે તે 'મુનિ' નામની નદી ઉપર આવેલું જણાયું; જેથી તેનું નામ કદાચ 'મુનિક' દ્વાય; છતાં લેખના ઉકેલમાં તેને 'મુષિક' વંચાઇ ગચું હેાય તેા તેમ ખનવા યાેગ્ય છે એવી કલ્પના થઈ. પરંતુ તેમ કરતાં બીજી મુશ્કેલી **ઉભી થઈ, કે જો** વરગુળમાં શ્રીમુખની રાજગાદી કરાવાય, તા પછી પૈકણમાં કચારે પરિવર્તન થયું ગણાય તેના પત્તો ન લાગ્યાે. છેવટ એમ અનુમાન ઉપર જવું પડયું કે 'નાસિક' અને 'પૈક્ષ્ણ' પાસે પાસે આવેલ 🕏 એટલે 'મુષિક' ને ખદલે ' નાસિક ' નગરજ કહેવાના પ્રરાદેા, લેખ કાતરાવનારના હાવા જાઇએ. આ ખે ક્રેલ્પનામાં નાસિકની કલ્પના બળવત્તર કહેવાય છે; ક્રેમકે આંધ્ર ભૂપતિએાના એકની રાણી નાગનિકાના તેમજ અન્ય આંધ્રપતિઓમાંના શિલાલેખા નાસિક ગામેથી તથા આસપાસમાંથી જડી આવ્યા છે, તેમ તેમના સિક્કાએ પણ કૃષ્ણા નદીના મૂળ લેખાતા આ પ્રદેશમાંથી ઘણાજ જથ્થામાં મળી આવે છે એટલે તે કલ્પના વિશેષ માનનીય દેખાય છે. છતાં લિપિ વિશારદા લેખની આ પંક્તિના ઉદ્દેલ કરીને જે વિચાર જણાવે તે ઉપર વધારે આધાર બંધાશે. ઢાલ તા આપણે તેને નાસિક નગરજ<sup>૪૯</sup> માની લઇશું.

- (પ) પાંચમી એાળના ઉકેલ વિશે કાંઈ કહેવા-પણું નથી.
- (६) છટ્ટી પંક્તિના ઉદેલમાં ઘણાં સૂચના સૂચવવાં પડે તેમ છે. તે આ પ્રમાણે છે:—
- (લ) રાષ્ટ્રિક, ભાજકાને પાતાના પગ ઉપર નમાગ્યા. આમાં રાષ્ટ્રિક કાને કહેવાય અને તે કયા પ્રદેશમાં વસતા હતા તે જણાવીએ. સમ્રાટ પ્રિય-દર્શિનના ખડક લેખામાં આ શબ્દા આવે છે અને વિદ્વાનાએ તેમનાં સ્થાન તરીકે મધ્ય પ્રાંતવાળા ભાગમાં, તાપી અને નર્મદા નદી વચ્ચેના તથા તેનો તટની આસપાસના જે પ્રદેશ આવેલ છે તેને ગણાવ્યા છે. પરંતુ હવે આપણે સમજ ગયા **છીએ કે** નામા તા માત્ર હેલાને લગતાં છે. જેમક રથની અમુકસંખ્યાના જે ઉપરી તે રથિક અને તેવા ધણા રચિકા જેના હાથ તળે રહેતા હાય તે મહા-ર્થિક કહેવાય. આવા મહારથિકનાં દર્શાંત માટે જુંઓ પુ. ૨. પૃ. ૨૧૩ ટી. નં. ૩૮; અને આ **રથિ**ક, મહારથિકનું પરિવર્તન થઇને રાષ્ટ્રિક અને મહારાષ્ટ્રિક શખ્દાે થયા છે. તેવીજ રીતે ભુક્તિ એટલે જેને હાલમાં જલ્લા કહેવાય છે તેવા એક ભૂમિપ્રદેશ; તેવા પ્રદેશના ભાકતા એટલે વહીવટ કરનાર તે ભાજક; આ ઉપરથી એમ પણ સમજાય છે કે, રાષ્ટ્રિક (રથિક) અને મહારાષ્ટ્રિક (મહારથિક) તે સૈન્યને લગતા હાદાઓ છે; જ્યારે ભાજક તે મુલકા હાદાઓ છે. તેવીજ રીતે અસ્મક–અશ્વક એટ<mark>લે અશ્વન</mark>ેા અમલદાર સમજવાે. આ પ્રમાણે <mark>જો આ આ ખધા</mark>ં નામા હાેદ્દેદારાેનાંજ કરે, તાે પછી તેમના નિવાસ-સ્થાન માટે અમુક પ્રદેશજ નિર્મિત ક**રી શકાય નહીં.**

<sup>(</sup>४४) व्यागण कपर राज भारवेसना शक्यविस्तार-

વાળા પારિગ્રાફની વિગત જુએ!.

હુલું એમ કરાવી શકાય કે, જે સ્થાન ઉપર ઘણા ર્સેલિક અમલદારા આવી રહ્યા હાેય એવાં અથવા તાે જ્યાં તેવી સૈનિક છાવણીઓ હોય તેવાં સ્થાન-તેવા પુરષાનાં સ્થાન-તરીકે તેમને એાળખાવી શકાય. મત-सम है. राज्य भारवेंसे के राष्ट्रिहाने अने लोकहाने પાતાના પગે નમાવ્યા છે તે કાઈ અમુક પ્રદેશાની પ્રજા નથી પણ ત્રીન્ત ચાેથા વર્ષે જે પ્રદેશ ઉપર તેણે હુમલા કર્યા હતા, ત્યાં આ પ્રકારના સરદારા જે રહેતા હતા તેમને હરાવ્યા હતા. આપણને જણાવાયું છે કે બીજા વર્ષે તેણે શતકરણીનું જોર તાડી નાંખ્યું હતું. એટલે આ ત્રીજા ચાથા વર્ષે જે રાષ્ટ્રિકા અને ભાજકાને તેણે નમાવ્યાનું લખ્યું છે. તે આ અંધ્રપતિઓના તે તે પ્રકારના છૂટા છવાયા હાેદ્દેદારા સમજવા રહે છે. અંધપતિઓના કેટલાક મહાર્ધિકા મધ્યપ્રાંતમાં પણ હતા; કે જેમાંના એકની પુત્રી નાગનિકાને શ્રીમુખે પાતાના પુત્ર ગૌતમીપુત્ર યજ્ઞશ્રી વેરે પરણાવી લીધી હતી. તેમ સુટ્રકાનંદ મુલાનંદ જેવા ખીજા મહારથિકા કાનરા જીલ્લામાં વસી રહ્યા હતા. કહેવાની મતલમ એ છે કે, રાષ્ટ્રિકા અને ભાજકા, કાંઇ એકજ સ્થાને નિયત થઇને પડી રહેલ પ્રજા ગણી ન શકાય; તેમ તેઓને ભુકાં ભુકાં સ્થાનના વહીવટ કરવાના સોંપી हीधा है। य, ओटले अभुड़ हरकके तेओ। स्वतंत्र अने થ્યમુક દરજજે મુખ્ય ગાદીપતિ-એવા અંધ્રપતિને તાખેદાર પણ હશે એમ સમજ્ય છે. વળી તેઓમાંથી केशे। शेक्ष Race-जित्तमांथी अतरी आवेस हाय તેએ સર્વે રાજકુટુંળી અને ભાયાના જેવા ગણાતા **હે**ાવા**થી,** અરસપરસ<sup>પ</sup>ં લગ્નગ્રંથીથી પણ જોડાતા દેખાય છે. રાષ્ટ્રિક અને ભાજક નામના આ ળે શબ્દોના ભાવાર્થ વિશેની જે સમજૂતી અમારા ખ્યાલમાં આવી છે તે આ પ્રમાણે સમજી લેવી.

(સા) પાંચમા વર્ષમાં નંદરાજાના એકસા ત્રીજા

(૫૦) મરાઠા (મહારાષ્ટ્રીય) પૈધાના જેમ અનેક સરદારા હતા અને પછી તેમના અધિકાર નીચે સોંપાયલ પ્રદેશના તેએા સ્વામી યઈ શક્યા છે; તેમ પ્રાચીન કાળે પક્ષવાઝ, કદંખાઝ, શાલાઝ,પાંડયાઝ વિગેરેનું પણ સમછ લેવું. અને આબધાઓ वर्ष (संवत) मां भाहायक्षी नहेंद्रने; आ प्रभाशे अनु-वाह करायक्ष छे. भूण शर्ण्हो पंचमे च दानी वसे नंदराज ति-वस-सत-ओघाटितं छे, ज्यारे तेनी संस्कृत छाया पश्चमे चेदानीं वर्षे नन्दराजस्य त्रि-शत-वर्षे अवधिहतां आवा शर्ण्होभां धती होवानुं क्षणाव्युं छे. अने ते प्रभाशेक क्षेप्पना केतरनारना हेतु होय, तो सावार्थ पराप्पर क गश्चाय. ते प्रभाशे छे के केम ते आपशे तपासीओ.

આખા વાકયના એ ભાગ પડે છે; પંચમે ચ દાની વસે અને નંદરાજિતવસ એાલાટિતં; પહેલા ભાગના અર્થ સ્પષ્ટ છે તેમ શખ્દ રચના પણ સ્પષ્ટ છે એટલે તેને બરાખર તરીકે સ્વીકારી લેવી રહે છે. જે કાંઇ ભૂલ થાય અથવા ખવાય તેવું છે, તે આ ખીજા ભાગમાંજ છે. તે આખાયે ભાગને સમાસરૂપે એક શબ્દ ખનાવી મૂકયા છે તેમાંજ કાતરાવનારે ખાસ ખૂબી વાપરી જણાય છે. સામાન્ય સ્વરૂપે જો તે સમાસના ઉકેલ કરવામાં આવે તા તેના અર્થ બે રીતે કરી શકાશે; (એક) નંદરાજસ્ય ત્રિશતવર્ષે ≃નંદરાજના એકસા ત્રીજ વર્ષે (જેમ સંસ્કૃત છાયામાં જણાવ્યું છે તેમ) અને (ખીજો) નંદરાજસ્થ ત્રિશત વર્ષે;

'નંદરાળના એકસા ત્રીજા વર્ષે' વાળા ભાવાર્થ જો સ્વીકારીએ, તો પાછો તેના અર્થ પણ બે રીતે થશે. એકમાં, નંદરાજાના પાતાના રાજ્યે એકસા ત્રીજાવર્ષે અને બોજમાં નંદરાજાના પાતાના રાજ્યે એકસા ત્રીજાવર્ષે અને બોજમાં નંદરાજાનો જે સંવત ચાલતા હતા તેના એકસા ત્રીજા વર્ષે; આમાં નંદરાજાનું પાતાનું રાજ્ય એકસા ત્રણ વર્ષ સુધી ચાલ્યું હાય, તે માન્યતા ખુદ્ધિગમ્ય ન હાવાથી તેને પડતી મૂકવી જોઇએ; પણ નંદરાજાના સંવતનું એકસા ત્રીજાં વર્ષ તે હજા સમી-ચીન છે. પરંતુ આપણે પૃ. ૨૬૮-૭૦માં તે આકડાની અનેક પ્રકારની શકયતાએ લઇને પુરવાર કરી આપ્યું છે કે ૧૦૦ના આંકને, નથી નંદ સંવતની સાથે

જે કુળમાંથી ઉતરી સ્યાવ્યા હોય તેના પેટા વિ**ભાગમાંથી** કન્યાની લેવડ દેવડ કરતા કહે છે તેમ આ આંધ્રપતિએા**તું** પણ સમજી લેવું. તેથી જ શ્રીમુખ તથા અંધ્રપતિએાને મહાર**યીક વિગેરેમાંથી કન્યાલેતા આપણે નીઢાળા રહ્યા છીએ**.

સંબંધ કે નથી મૌર્ય સંવતની સાથે સંબંધ: એટલે તે વાતના પણ અસ્વીકારજ કરવા પડશે. છતાં તે પ્રમાણે **થતા અર્થ** વિશેષપણે ખુહિમાં ઉતરી જતા દેખાય છે. એટલે ઉડાણમાં ઉતરી તેના અર્થના ખરાખર ઉકેલ લાવવા જરૂરી દેખાય છે. દલીલની ખાતર માતા કે તેજ અર્થ થાય છે; તા તેની મતલખ એ થાશે કે (૧) કાઈ નંદ નામના રાજા પૂર્વે થઈ ગયા હતા તેના નામે સંવત્સર ચાલુ કરાયા હતા, અને તે સંવતના ૧૦૩૦૦ વર્ષે, કાર્ષ્ટ બીજા નંદરાજાએ આ નહેર ખાદાવી હતી (૨) અથવા તા કરીવાર નંદનું नाम वय्ये न क साववं है। य. ते। पहें सा नहें प्रव-र्तावेक्षा संवतना १०३० वर्षे. राज भारवेक्षे नहेर ખાદાવી હતી-આ પ્રમાણે પાછા બે ભાવાર્થ થર્ઝ શકે. **જો પહેલાે** ભાવાર્થ લ્યા તા તે નહેર સાથે ખે નંદરાજાને સંબંધ હતા એમ થયું; અને તેના અર્થ એ થયા કે પહેલા નંદે સંવત પ્રવર્તાવ્યા હતા અને બોજા નંદે નહેર ખાદાવી હતી: તથા તે ખે નંદ વચ્ચે કમમાં કમ ૧૦૩ વર્ષનું અંતર હતું. તેમ જો ન હાત તા પહેલા નંદના સંવત્સરના તે આંકની હદ બીજા નંદના સમયે પહેાંચી શકતજ નહીં. હવે જો તે પ્રમાણે વસ્તુ રિયતિને માન્ય રાખીએ તા અડયણ એ આવે છે કે. ઇ તિહાસમાં નંદરાજાએ નવ થયા છે અને તેમના કાળ, એટલે કે આખાયે તંદવંશના સમય માત્ર સા વર્ષના જ ગણાયા છે; તા પછી નંદસંવતના ૧૦૩ જા વર્ષે ખીજો નંદ થયાની માન્યતા, 'ભારહાથનું ચીલાકું मने तेर हाथनुं भी' वाणी डहेवत केवी देणाशे. भत-લખ કે ખે નંદતે નહેર સાથેતા સંબંધ હાવાની ધારણા પણ પડતી મૂકવી પડશે. પછી બાજી વિચારણાની શાક્રયતા વિચાવી રહી: તેમાં નંદમુંવતના ૧૦૩૦૧ વર્ષે રાજા ખારવેલે પાતેજ તે નહેર ખાદાવી હતી એ હાં કત છે. તે વાત પણ માન્ય થતી નથી; કેમકે, રાજા ખારવેલે લેખમાં સ્પષ્ટ રીતે નિર્દેશ કર્યો છે કે તેણે તે નહેર ખાદાવી નધી પણ. જે નહેર અસ્તિત્વમાં હતી તેને માત્ર લંખાવીજ છે. મતલખ કે તે કલ્પના પણ બંધએસતી થતી નથી. આ સર્વ દલીલ અને કલ્પનાની ચર્ચાના સાર એ થયા કે

વિદ્વાનાએ સૂચવ્યા પ્રમાણે અને સંસ્કૃત છાયામાં ખતાવ્યા પ્રમાણે 'નંદરાજસ્ય ત્રિશત વર્ષે ' એવો અર્થ ખેસારવાથી કાઈ રીતે પણ સ્થિતિ ખરાખર ધટાવી શકાવી નથી જ.

હવે 'નંદરાજેણ ત્રિશત વર્ષે'ના અર્થવાળા સમાસ ઘડીત છે કે કેમ તેના વિચાર કરીએ. તેના સ્વોકાર જો કરીએ તો એ કુલિતાથે ધશે કે, નહેરતા બનાવના**ર** રાજા નંદ છે પણ તેના સમય જે ૧૦૩ના બતાવાયા છે તે આંકવાળા સંવતના પ્રવર્તક અન્યજન હતા તથા તે નહેર ખારવેલીના સમયે અરિતત્વમાં હતીજ: માત્ર તેણે જે કાર્ય કર્યું છે તે એટલુંજ કે તેને લંજાન વીતે કલિંગમાં લઇ ગયા છે. એટલે ક સંવતના પ્રવર્તક પ્રથમ થયેલ છે. તે પછી ૧૦૩ વર્ષે નંદરાજા થયા છે, અને તે બાદ રાજા ખારવેલ થયા છે; આ પ્રમાણે સ્થિતિ થર્ગ. તેમ ઇતિહાસની દષ્ટિએ વિચારતાં. આ મંતવ્ય સ્વીકારી લેવામાં કયાંય વિરોધ આવતા પણ જણાતા નથી. છતાં રાજા ખારવેલનું માનસ તે પ્રમાણે કહેતું હોય એમ જણાતું નથી; ક્રેમકે તેજ પ્રમાણે આક્ષેખન કરવાના જો તેના આશય હોત. તા સૂતર માર્ગ એ હતા, કે તેણે સમાસ વાપ-રવાને ખદલે, તંદરાજેશ અને તિવસસત ઓધારિતં; એમ બન્ને પદો જાૃદાં પાડયાં હોત; અથવા સમાસજ વાપર્યો હોત તા નંદરાજ તિવસસત-એાધારિતંને ખદલે તિવસસતનંદરાજએાઘાટિતં વાળું પદ મૂકત; જેથી અર્થ પણ સ્પષ્ટ સમજાત અને સમાસ પણ વપરાયા ગણાત. છતાં તેમ નથી કર્યું એટલે સમજ્ય છે કે, તેના કહેવાના આશય જૂદાજ છે અને તે દર્શાવવા માટે તેને અમુક ખૂખીનું પ્રદર્શન કરવું પડયું છે. તે શું હશે તેજ આપણે શાધી કાઢવું રહે છે.

ઉપરમાં અનેક શકયતાની વિચારણાનું વિવેચન કરતાં સાબિત થયું છે કે, નંદરાજસ્ય અથવા નંદરાજેણુ વાળા અર્થ ઘટાવી શકતા નથી જ; પરંતુ એક અતિહાસિક ઘટનાના સ્વીકાર કર્યો છે જેમાં નીચેના ત્રણ મુદ્દાના સમાવેશ થઇ જાય છે; કે તે સંવતના પ્રવર્તક પ્રથમ થયા છે, પછી નંદરાજા થયા છે તે સૌથી છેવટ ખારવેલ થયા છે. એટલે આપણું કર્તવ્ય

હવે એટલંજ થઇ પડે છે કે. એવી કાઈક પરિસ્થિતિની કલ્પના રજી કરવી જોઇએ, કે જેમાં ઉપરના ઐતિ-હાસિક ત્રણે મુદ્દા સાળિત થઇ જતા પણ દર્શાવી શકાય તેમજ તેની સાથેના સમય જે ૧૦૩ વર્ષના નોંધાયા છે. તે ખારવેલના જણાવ્યા પ્રમાણે તેના રાજ્યાભિષેક પછીનું પાંચમું વર્ષ હોવાના મેળ પણ મળી જતા દેખાય. જ્યારે આ પ્રમાણે બધી વાનીએ તૈયાર કરીને રજા કરાઇ છે. ત્યારે આપણે તેા હવે માત્ર ગણિતના સરવાળા-ખાદબાકીના નિયમે જ કામ કરવું રહે છે; કે ૧૦૩માંથી પાંચ ખાદ કરતાં જે ૯૮ રહે છે તે સાલમાં ખારવેલના રાજ્યાબિષેક થયાનું ગણી લેવું: તેમ તે ૯૮ના આંક કયા સંવત્સરતા હાઇ શકે તે શાધી કાઢવું પણ હવે સહેલ થઈ જાય છે. કેમકે એક ખાજા તે સંવતની આદિ, નંદ પહેલાના સમયતી પૂર્વે થઇ ગયાની હકીકત છે. ખીજી ખાજુ નંદના સમય મ. સં. ૫૫ થી હ૧ સુધીના સાબિત થઇ ગયેલ છે. ત્રીજી ખાજા નંદ વંશ અને રાજા ખારવેલના વંશ વચ્ચે કેટલાક સમય પૂર્વથી એક છન પ્રતિમાને માટે ખેંચાખેંચ થઈ રહ્યાનું જાણીતું છે. ચાેથી ખાજુ બંને વંશા જૈન મતાનુયાયી પુરવાર થઇ ચૂક્યા છે. પાંચમી ખાજા कैनधर्मना प्रवर्तक तरीके महावीरने ग्रहाया छे अने તેમના સંવત ઇ. સ. પૂ. પર છથી ગતિમાં મૂકાયા છે. આમ સર્વ પ્રકારની સામગ્રી તૈયાર પડી છે. પછી તા ગણિતની ગણત્રીજ કરવી રહે છે. ફાવે તા પ્રથમ ઇ. સ. પૂ. પર૭ લઈ તેમાંથી ૯૮ બાદ કરી લ્યા કે પ્રથમ ખારવેલના રાજ્યરાહણના સમય ઇ. સ. પૂ. ૪૨૯ ના ઠરાવ્યો છે તેમાં ૯૮ના ઉમેરા કરીને પરહના સાલ ઉભી કરા;<sup>પ૧</sup> તા પણ એજ સાર નીકળશે કે તે આંક મહાવીર સંવતના જ છે. આપણા મંતવ્યને ડાં. કાનાઉ ટેકા આપતાં જણાવે છે કે.<sup>પર</sup> (it) is postulated that the years are reckon ed in the Mahavira Era, but unforno mention expressed or tunately

implied of the Mahavira Era actually found in the inscription=એમ સ્વીકારવામાં આવે છે કે તે વર્ષોની ગણત્રી મહાવીર સંવત પ્રમાણે કરી છે, પરંતુ દુર્ભાગ્યની વાત છે કે લેખમાં ખરી રીતે મહાવીર સંવતના નામના સ્પષ્ટપણે કે અધ્યાહારરૂપે પણ નિર્દેશ કરાયા નથી. એટલે છેવટ સાર એ થયા કે તે ૧૦૩ના આંક મહાવીર સંવતના છે અને તેજ સાલ ખારવેલના રાજ્યે પાંચમા વર્ષની છે; એટલે કે પાતાનું પાંચમું વર્ષ, તેજ મહાવીર संवत १०३नी साथ ६ती कीम थयुं तथा के नहेर પાતે કલિંગમાં લંભાવી છે તે પ્રથમ મગધ દેશમાં નંદ રાજ્એ બંધાવી-ખાદાવી હતી; માટે તેનું નામ પણ અંદર આવી જાય છે. છતાં અર્થ ખેસારવામાં કાઇ પ્રકારે ગેરસમજાતી રહી ન જાય, માટે લેખમાં કાતરાવ્યા પ્રમાણે. તે શબ્દોને સમાસરૂપે ગાઠવી કાઢયા છે. આમ કરવાથી સમયના નિર્દેશ પણ કરાયા તથા વાકય રચના કરવાની ખૂબીનું પ્રદર્શન પણ કરાયું.

આ પ્રમાણે અર્થ ખરાખર ખેસતા થઇ ગયા છે. અને તે સુર્ગીકર છે એમ સાખિત થાય છે. હતાં એક અન્ય ગ્રંથકારે ખીજા પ્રકારની સૂચના કરી છે તે પણ વિચારવા યાગ્ય તથા સુધૃટિત છે તેની ચર્ચા નીચેની કલમ (ફ)માં કરવામાં આવી છે.

(इ) ખાદાયલી નહેરને તનસૂલિય વાટ રાજધાનીની અંદર લઇ આવ્યા—આતે અર્થ એમ થાય છે કે, જે નહેર નંદ રાજાએ પોતાના દેશ મગધમાં અમુક સમયે ખાદાવી હતી તેને જરૂર પડતાં, લંખાવીને તનસૂલિય વાટે રાજા ખારવેલ પોતાની રાજધાની સુધી લઇ ગયા હતા. આ વાકયથી અનેક માહિતી ઉપલબ્ધ થાય છે. (૧) નંદ રાજાએ નહેર ખાદાવી હતી (૨) કયારે અને (૩) શા માટે ? તે જણાવાયું નથી. પરંતુ રાજા ખારવેલે (૪) તનસૂલિય નામના પ્રદેશ વાટે (૫) જેનું નામ જણાવાયું નથી એવી પાતાની રાજનગરી સુધી તે નહેરને લંખાવી લીધી હતી,

<sup>(</sup>૫૧) પ્રથમ ગાટલી કે પ્રથમ આંળા, એ જેમ કહેવું મુશ્કેલ થઈ પડે છે તેમ આ કિસ્સામાં બન્યાનું પણ માની લ્યા

તાય ખાંડું નથી. પરંતુ છેવટે બધી સ્થિતિ સ્વીકારવી રહે છે. (પર) જીઓ એક્ટા ઓરીએન્ટેલીયા પૂ. ૨૪–૨૬

(પહેલા) પ્રશ્ન સ્પષ્ટ છે; (ખોજો) ક્યારે અને (ત્રીજો) **શા માટે:** તેમ કર્યું હતું તે તપાસી છે. કયારે ?-જે સાલમાં નહેર ખાદાવી તેના ઉલ્લેખ માટે જો ૧૦૩ના **આંક** ભર્યો હોત તા આ પ્રશ્ન ઉભા નજ ચાત ? અત્ર તા તે આંક નહેર લંખાવ્યાની તારીખના પુરવાર થયા છે. એટલે ખાદવાની તારીખ તા શાધી કાઢવીજ રહી. પરંતુ ઐતિહાસિક પરિસ્થિતિ વિચારીને નંદ રાજાનું વૃત્તાંત લખતાં એમ જણાવી ગયા છીએ કે તેના રાજ્યે કુદરતની વિચિત્રતાના એ પ્રકારે દેખાવ થયા હતા. એક વર્ષાની અતિવૃષ્ટિરૂપે અને બીજો વર્ષાના અભાવરૂપે ( જુએ પુ. ૧. પૃ. ૩૩૦ ) તેમાં અતિવૃષ્ટિના સમય મ. સં. ૫૯=ઇ. સં. પૂ. ૪૬૮ (એટલે નંદિવર્ધન રાજ્યે ચાયા વર્ષે) અને અનાવૃષ્ટિના સંમય મ. સં. ૬૪ થી હર=ઇ. સ. પૂ. ૪૬૩થી પપ **દર**મિયાત; અથવા અંદાજી મ. સં. ૬૫=ઇ. સ. પૂ. ૪૬૨ (જુએ પુ. ૧ પૃ. ૪૦૧ની સમયાવળી) ડરાવ્યા છે. ઉપરના સમયાની નાંધ, આપણે અન્ય પરિસ્થિતિને **અંગે**. સ્વયંસ્પ્રુરણાથી ઉપજાવી કાઢી હતી. પરંતુ એક **લેખકે** જણાવેલ વિચાર ઉપરથી<sup>પ૭</sup> તે બાબતની વિચારણા કરવાનું મન થાય છે. તે કથન આપણે ઉપરની ક્લમ (આ)માં જણાવેલ ૧૦૩ના આંક સંબંધે જાહેર તા કર્સ હતું. પરંતુ આ નહેરના સમયને તે વિશેષપણે લાગુ પડતું હેાવાથી તેની ચર્ચા કરવાનું, ત્યાં ન કરતાં અત્ર કરવા ઉપર મુલતવી રાખ્યું હતું. તેમના

લખવા પ્રમાણે ति-वस-सतने। અર્થ 'તીસરે વર્ષ કે સત્ર '=ત્રીજ વર્ષના એક ભાગમાં. એ**મ થ**ઇ શકે છે એટલે તેમના કહેવાના ભાવાર્થ એ છે કે. રાજાતંદે પાતાના રાજ્યના ત્રોજા વર્ષના અંત આવ્યા તે પહેલાં (મ. સ. ૫૬+૩=૫૯=ઇ. સ. પૂ. ૪૬૮) તેણે આ નહેર ખાદાવી હતી. નહેર ખાદવાનું કાર્ય સામાન્ય રીતે ખેતરાને પાણી પૂરૂં કરવા માટે હાથ ધરાય છે. એટલે તેની રચના-સર્જનનું કાર્ય. ગમે તે સમયે પાર ઉતારી શકાય તેવું કહી શકાય: પરંતુ આ લેખમાં જે સ્થિતિના નિર્દેશમાં તે કાર્ય કર્યાનું જણાવાયું છે તે જોતાં તેને દૃષ્કાળ-વૃષ્ટિના અભાવના-પ્રસંગ સાથે સંગંધ હાેવાનું <sup>૫૪</sup> જણાય છે. તેમ આપણે જણી ચુકયા છીએ કે નંદિવર્ધનના રાજ્યે અતિવૃષ્ટિ અને અનાવૃષ્ટિ બન્તે થવા પામી હતી. એટલે કદાચ સમજી શકાય કે. અનાવૃષ્ટિતા પ્રમંગ ઇ. સ. પૂ. ૪૬૮-૯માં ખન્યા હાય; જે ઉપરથી રાજા નંદે પ્રજા કલ્યાણાર્થે તે નહેર ખાદાવી હાેય. આપણે પણ તે સાલ અંદાજ તરીકે વર્ણવી તાે છે; પરંતુ આપણા વર્શનમાં અને અત્રેના લેખદર્શનમાં જણાવેલી પરિસ્થિન તિ વચ્ચે એક તફાવત એ છે કે. આપણે અતિવૃષ્ટિના સમય મ. સં. ૫૯ જણાવ્યા છે. જ્યારે લેખાંકન પ્રમાણે અનાવૃષ્ટિના સમય તે છે. નિાંધ આ પ્રમાણે तिवससतं ते। જો અર્થ સ્વીકારાય પુષ તા અનાવૃષ્ટિતા સમય નક્કી થઈ ગયા કહેવાય; બાકી આપણે અંદાછ

<sup>(</sup>પ3) જુઓ ભાર. પ્રા. રાજવંશ પુ. ર. પૃ. ર૪૬. (હાથી ગુંફાના લેખનું વર્ણન કરતાં, છઠ્ઠી પંક્તિમાં જે ૧૦૩ ના આંક બીજા વિદ્રાનાએ વાંચ્યા છે તે સંખંધમાં વિવેચન કરતાં જણાવે છે). તેમના શબ્દો આ પ્રમાણે છે. કુચ્છ વિદ્વાન ઇસ્મેં કે, તિવસ સતં કા અર્થ તીનસી વર્ષ કરકે, મરમત કે સમય તક ઉસ નહરકા બને ૩૦૦ વર્ષ હા ચૂક યે, અસા અનુમાન કરતે હૈ; ઔર કુચ્છ તિવસ સતં સે ત્રિવર્ષ સતં (તીસરે વર્ષ કે સત્ર)કા તાત્પર્ય નિકાલતે હૈ" એટલે કે તિવસસતંના બે અર્થ કરાય છે (૧) ત્રણસા વર્ષ (૨) અને ત્રીજા વર્ષના અમુક ભાગમાં; આમાં પહેલા અર્થ અસંભવિત દેખાય છે.

<sup>(</sup>૫૪) આ ઉપરથી સિન્દ થયું કે, પૂર્વના સમયે પણ

રાજકર્તાઓને પાતાની કરજનું ભાન હતું કે, જ્યારે દુષ્કાળ પડે ત્યારે લાકના દુ:ખ ફેડવા માટે આવાં આવાં કાર્ય હાય તેમણે ઘરવાં જોઈએ જ: તેમ નહેરનાં કાર્યને–ઈજનેરી કળાના અંગ વિશેષ તરીકે–કૃતેહપૂર્ણ અનાવવાની આવડત અને જ્ઞાન પણ હતું (જે કેટલાકા એમ માને છે કે તે વખતે આવું ઇજનેરી જ્ઞાન જ નહોતું તથા રાજ્યોને આવા કામની પડી પણ નહોતી, તેઓની ખાત્રી થશે કે તેમના આઢપાં ખાટી અને બ્રાંતિજનક છે.)

<sup>(</sup>૫૫) આ અર્થ સ્વીકારાય તાપણ ખારવેલના છવનને અ'ગ કાંઇ ફેરફાર નથી થવાના; કેમકે તેમાં તા પાતાના રાજ્યાલિયેક બાદ અમુક વર્ષે આ બનાવ બન્યા હાવાતું તેણે કહ્યું છે: માત્ર ફેર જે પડે છે તે ન દિવર્ષન

હુકીકતના આધારે તે સમય ગાઠબ્યા હતા, જ્યારે આ શિલાલેખના પુરાવાના આધારે હાેવાથી તે હવે પ્રમાશ-ભૂત હરે છે. એટલે મગધની અનાવૃષ્ટિ ઇ. સ. પૂ. ૪૬૮-૯માં થયાનું તાધવું રહે છે. તેમ નંદિવર્ધનના જીવનવૃત્તાંતમાં પણ તદનુસરીને કેરફાર કરવા પડશે. તે આ પ્રમાણે–કે ઇ. સ. પૂ. ૪૭૨ માં તે ગાદીએ **માવ્યો છે. એકાદ ખે વર્ષ પાતાની રિયતિ મજબ**ત કરવામાં ગાળ્યાં છે. પછી જીનમૂર્તિ મેળવવા કલિંગ ઉપર ચઢાઇ લઇ ગયા છે. તે કામ અરધું પરધું પત્યં ત્યાં દુષ્ક ળના સમાચાર મળવાથી પાતે મગધ તરફ જતા રહ્યો અને નહેર ખાદાવા. તેવામાં ૪૬૭ માં વત્સ અને અવંતિપતિ અપુત્રિયા મરસ્ય પામ્યા એટલે તેને તે બાલ્તુ ખ્યાન દેવું મડ્યું: પછી, ઉત્તર હિંદના અને પશ્ચિમ હિંદના-અપરાંત તથા ક્રેનેડા વાળા પ્રદેશા અનુક્રમે જતી લઇને પાતાના દેશ તરક વળવાના સમય આવ્યા: ત્યારે તેના ઇરાદા કર્લિંગને પ્રથમ મહાત કરી તેને વિધીને મગધમાં જવાના હતા; પરંતુ તેટલામાં અતિવૃષ્ટિ થવાના

ના રાજ્યના ખનાવને અંગે પડે છે. વળી ૧૦૩ ને! આંક જે મહાવીર સંવતના આપણે મનાવ્યા છે તે આક પાતે જ જ્યારે 6ડી જાય છે ત્યારે તે કથા સંવતના હતા કે છે, તે પ્રશ્ન અત્ર વિચારવાનું આપા આપ જ બધ થઇ જાય છે. વિશેષ સંશોધનથી જે પુરવાર થાય તે ખરૂં.

(૫૬) તે સમયે દુષ્કાળ હતા એટલું સિદ્ધ થયું. પછી તે દુષ્કાળ સ્થાનીક હદમાં જ સંકુચિત થઈ રહ્યો હતા કે વિશેષ વિસ્તારમાં પ્રસરી વ્યાપક બન્યા હતા, તે પ્રશ્ન નિરાળા છે. પરંતુ અંહી એક નૈસર્ગિક તત્ત્વ તરફ વાચક વર્ગનું ધ્યાન ખેંચવા જરૂર દેખાય છે.

આધુનિક પ્રભના મનમાં એમ વસેલું દેખાય છે કે, કુદરત તા કમેશા કદાસીનપણેજ કાળ વહન કર્ય ભય છે. તેનામાં ચૈતન્ય જેવું કાઈ હાઇ શકે જ નહીં. તેથી શાસ્ત્રકારેએ, નૈંગ બિંક શક્તિનાં અને પ્રભાવનાં જે વિવરણા કર્યું ને કેવળ જીમના અકબકાટ કે કલમના અપ્રતિભંધ પ્રવાહ જ માત્ર છે પણ હવે જોઈ શકાશે કે, તે સર્વ સ્થિતિ ઇતિહાસીક પુરાવાથી સાબિત કરી શકાય તેમ છે. કુદરતની શક્તિઓ તા અનેરી જ છે. તેની કલ્પના કરતાં કરતાં પણ, મનુષ્ય પ્રાણીની શક્તિ કંઠિત થઈ જાય તેમ છે.

સમાચાર મળવાથી, તે પ્રમાણેતા કાર્યક્રમ પડતા મૂકી, तेने मध्यप्रांतने रस्ते कक्षदी मगधमां पढ़ांची कवं પડ્યું; ઇ. સ. પૂ. ૪૪૭-૮ આશરે. અને તે બાદ વર્ષ દાઢ વર્ષમાં તે મરણ પામ્યા એટલે કર્લિંગ જીતવાનું એમને એમ ખકાત રહી ગયું. મતલખ કે કલિંગ ઉપર તેણે એક વખતજ ચઢાઇ કરી હતી. ] મા પ્રમાણે (इ) કલમની વિચારણામાંના પાંચ મુદ્દામાંના, ક્યારે અને શામાટે વાળા ખીજા ત્રીજા મુદ્દા પણ ચર્ચાઇ ગયા ગણાયા. છતાં ત્રીજો મુદ્દો જે 'શામાટે'ના છે. તે અંગે જરા વિવેચનની જરૂર લાગે છે. પર'ત એ હકીકત સિહી રીતે સ્પરાંતી ન દ્વાવાથી ટીપ્પણ (જાએા નીચેનું ટી. નં. ૫૬)માં જણા-વીશું. ખાકી અત્ર એટલીજ નાંધ કરવાની કે તે નહેર પ્રથમ નંદરાજાએ મગધમાં મ. સં. ૫૯ માં કરાવી હતી. અને મ. સં. ૧૦૭ માં તેને ખારવેલે કલિંગ સધી લંબાવી હતી. એટલે ૪૦-૪૫ વર્ષના ગાળામાં જ તે બન્ને પ્રદેશામાં દુષ્કાળ<sup>પ ૧</sup> પડયા હતા એમ સિહ થયું કહેવાશે.

ક્રાંતિઓ ખે પ્રકારની દ્વાઈ શકે છે દેવકૃત અને મનુષ્ય-કૃત. મનુષ્યકૃત ક્રાંતિઓમાં રાજદ્વારી, ધાર્મિક, સામાજીક, આદિ, અનેક નામથી બાેધિત કરી રાકાય તેવી ક્રાંતિઓ તાે ઈતિહાસનાં પાને વર્તમાનકાળે નાંધાતી જ ન્ય છે; એટલે તેની સમજ વાચક વર્ગને આપવાની જરૂર રહેતી નથી. પણ દેવકૃત ક્રાંતિએ:નાં ધડતર અને નિયમન, મનુષ્ય ખુદ્ધિથી અગમ્ય હાેઇને, તેમાં ચંચુપાત ખહુ થઈ શકતા નથી. પરંદ્ધ તેવી ક્રાંતિઓ ન્યારે આવિર્ભાવ પામે છે ત્યારે આપણે તેને ચમત્કાર રૂપે નિહાળીએ છીએ અને સંતાેષ પામા ખેસી રહીએ છીએ કે 'એ તાે કુદરત છે, તેના માર્ગ અકળ છે.

આવી ક્રાંતિના ત્રણ પ્રકાર મુખ્ય છે (1) જળપ્રલય (૨) અગ્નિપ્રકાપ (૩) અને દૃષ્કાળ સંકટ. આ ત્રણે પ્રકારનાં ઉદાહરણા સર્વ વાચક વર્ગને સુવિદિત જ છે. અત્યારે આપણે છેક્ષા પ્રકારની ક્રાંતિ સાથે સંબંધ હાેઇને તેને લગતું જ વિવેચન કરવાનું છે.

દુષ્કાળ બે રીત્યા પડે છે. સૂકા અને ભીતા. ભીતા દુષ્કાળમાં અતિવૃષ્ટિ થવાથી, બધું વાવેલું કાહી ત્યા છે અને સર્વત્ર જળમય થઈ જતાં, બીન્તું નવું વાવી શકાઇ નથી. પરિણામે ઘાસની અને અનાજની તંગી પડે છે, પણ હવે ચાેથા તથા પાંચમા મુદ્દો વિચારીએ. રાજ્ય ખારવેલ (૪) તનસ્કલીય વાટે તે નહેરને પાતાની (૫) રાજધાનીની અંદર લઇ ગયા. આમાં હડીકત એમ છે કે, નંદરાજના સમયે મગધમાં દુષ્કાળ હતા; કયા ભાગમાં હતા તેવા ઉલ્લેખ કયાંય જણાયા નથી; પરંતુ એમ જરૂર

પીવાના પાણીની છૂટ રહે છે; ત્ત્યારે સુકા દુકાળમાં વર્ષાના અભાવ દાઈને મૂળયીજ ધાસ અને અનાજ પાકલું ન હેાવાથી તે બન્નેની તંગી તા પડે છે જ. અને સાથે સાથે પાણીની ખેંચ પણ પડે છે જ. ત્યારે પાણી વિના તા, ન પશુ—પંખી છવી શકે; કે ન મનુષ્ય છવી શકે કે ન વનસ્પતિ ઉછરી શકે પરિણામે સર્વ પ્રકારના સંહાર વળી ત્યા છે. એટલે ભીના કરતાં સુકા દુષ્કાળ વધારે તીલ અને કર્યુ તથા ઘાર પરિણામ નીપન્નવનારા નીવડે છે.

જ્યારે સૂકા દુષ્કાળ પડે છે ત્યારે પાણીના અલાવ થતાં વનસ્પતિ કરમાઇને મરી નય છે: જેથી ખેતરા ઉન્જડ વેરાન જેવાં થઈ નય છે. ઝાડીઓ દ્વાય છે તેનાં ઝાડ પાન મરી જવાથી નરાં કું ડાં-રૂખ કર્લા હૈાય તેવું વન દેખાવા લાગે છે. વળી જે જંગક્ષામાં પ્રથમ સૂર્યનું કિરણ સરખું પણ પ્રવેશ થઇ શકતું નદ્વાતું ત્યાં વિના અડચણે પશુએા દ્વાડાદેાડ કરી શકે છે. નયાં એક વર્ષના દુષ્કાળ હોય ત્યાં પણ આવી સ્થિતિ થઇ જાય છે. ત્યારે એક વર્ષ કરતાં વિશેષ મુદ્દત માટેના જ્યાં દ્રષ્કાળ પડયા હાય ત્યાં તા એાર વિશેષ ગંભીર સ્થિતિ હભી થાય તે દેખીવું જ છે. તેમજ ક્રુષ્કાળનું ક્ષેત્ર જો સ્થાનિક–દૂંકી મર્યાદામાં–સ્તંભિત થવાને ખદલે વિરોષ વિસ્તારમાં પ્રસરી જહાં હાેય તાે તે પ્રમાણમાં તેની પીડા વધારે ભાગવાય છે. આ બાબતમાં સ્ટડીઝ માંકુ જૈનીઝમ ઇન સાકથ ઈન્ડિયાના લેખકે પૃ. રશ માં જણાવ્યું છે કે, sometimes the famine extended over the whole kingdom, but more often than not, it was confined to small tracts = \$240. વખત કુષ્કાળ આખા રાજ્યમાં કરી વળતા હતા: પરંત भ्यपवाह क्षरतां सामान्यपशे ते। नाना नाना प्रहेशमां न ते ગાંધાઈ રહેતા હતા. આમ હતાં યે ને કુષ્કાળના વિસ્તાર વધી નાય અને તેમાં યે વળી ને ઉપરા ઉપરી દુષ્કાળ આવી પડે તા, સર્વત્ર ઝાડ કે જંગલનું નામ નિશાન પણ ન રહેતાં, સફાચટ વેરાન જ થઈ જાય છે. અને મનુષ્યની સંખ્યાના પણ તેટલાજ પ્રમાણમાં કચ્ચરઘાણ વળી નય છે. મ્યા બધું સમછ શકાય તેવું 🦫.

**શી મહાવીરતું નિર્વાણ ઇ. સ. પૂ. પરંછ માં થયા** 

માની શકાય છે કે, તે ગમે તે ભાગમાં હશે તાપણ ગંગા નદીમાંથીજ તે નહેરમાં પાણી વાળવામાં આવ્યું હાેલું જોઇએ અને જ્યાં મગધ રાજ્યની હદ અટકી જતી હશે ત્યાં સુધીજ તે નહેર ખાદાઈ હાેવી જોઇએ. તે નહેર હવે જ્યારે રાજા ખારવેલે લંખાવીને, એટલે જ્યાં આગળ

બાદ, સાડા ત્રણ વર્ષે એટલે ઇ. સ. પૂ. પર૭ પછી, સમય ખદલાતા ચાલ્યા હતા; કપરા હપરી દુષ્કાળા પણ પડવા લાગ્યા હતા. પ્રથમના સાે વર્ષમાં કેટલાયે પડયા હશે તેની નાેંધ अत्यारे शाधी जडती नथी. परंत्र ढाथीगुंशना लेण इपरथी સ્પષ્ટ થાય છે કે. તે સમયમાં બે તેા નાંધ ઉપર ચડી ચૂક્યા હતા જ. તે બાદ ચંદ્રગ્રપ્ત સમ્રાટના સમયે પણ બે વાર પડયા હતા. પ્રથમના દુષ્કાળ કાતિલ પરિણામી દ્વાવાથી તેને ખારવર્ષી કહેવાયા છે. (આ માટે ન્તુએા સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્ત**નું** વર્ણન. ત્યાં પૃ. ૧૭૯ ઉપર આંજનગુઠિકાવડે અદશ્યપણે બેસીને શ્રમણાએ ભાજન કર્યાના જે પ્રસંગ વર્ણવ્યા છે તે આ સમયના નાણવા) પણ સમનાય 🤌 🕻 તેટલા લાંભા સમય તે ચાલ્યા નહીં હાય: જ્યારે ખીજો તાે તેનાથી પણ વિશેષ ભયંકર અને દીર્ઘ સમયી નીવડયા હતા અને તે ખાર વર્ષી હતા જ. આ સમયે શ્રીમહાવીરની ગાદીએ (મ. સ. ૧૭૦ = ઇ. સ. પૂ. ૩૫૭) સ્થૂળીલદ્રજી નામના આચાર્ય **હતા. તેમના પ**છી થાડાંક વર્ષે એટલેલગ**લ**ગ મ. સં. ૨૨૩ = ઈ. સ. પૂ. ૩૦૪ પાછા દુષ્કાળ પડયા હતા. આ ખધા દ્ર:ખકર હાેવાથી તેમની નાેધા જળવાઈ રહી છે. સિવાય નાના અને મીત પરિણામી તા અનેક બીનનાધાયા પડી રહા છે તેની વાત તેં ન્યૂકીજ ગણવી.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે શ્રી મહાવીરના નિર્વાણ પછી પ્રથમના પાંચસા વર્ષમાં એક બી જથી હતર નહીં - બલ્ક ચઢી જ્ય-તેવા અનેક દુષ્કાળા હિંદની ભૂમિ ઉપર ભિન્ન ભિન્ન સ્થળે પડયા છે. પરિણામ ક્રી મહાવીરના સમયે જે જંગલા, હદ્યાના, હપવના, બાગ બગાચાઓ, કત્યાદિ હતા તેમાંના મેટા ભાગ વિનાશ પામી ગયા હતા; જેથી તે સમય માણસની જે આબાદી માત્ર રાહેરામાં જ જમા થઈ રહી હતા, તે આવાં થઈ પડેલાં નવાં ઉજડ જંગલાવાળા ભાગમાં વસવાટ કરવા લાગી હતી. એટલે રાહેરની ગીરદી ઓછી થઇ, તેમ ઝાડજંગલા પણ ઓછાં થયાં. પરિણામે વર્ષ પણ કમી થવા લાગી અને દુષ્કાળની સંખ્યા અને સંકર, હત્તરાત્તર વધતાં ચાદયાં. આ પ્રમાણે આ ગેરીચક vicious circle ગતિમાન થયું.

આ અધુ નૈસર્ગિક રીતે અન્યા કરવું હવું. તેથી જ

મગધનો હદે આવીને અટકાવી રાખી હતી ત્યાંથી પાતાની હદમાં લંખાવી છે ત્યારે એટલા કલિતાર્થ થાય છે કે તે નહેરની લંખાઈ ઘણી જ હાેવી જોઇએ. તેમ પાતાની રાજધાનીમાં લઈ ગયા છે એટલે એમ પણ સમજ્ય છે કે, મગધની હદથી પાતાની રાજધાની કેટલેક અંતરે આવેલી હોાવી જોઇએ. તે રાજધાનીનું

નામ શું હશે તે જણાવ્યું નથી પણ ગત પરિચ્છેદે આપણે તેની કાંઇક ચર્ચા કરી ગયા છીએ અને સાબિત કર્યું છે કે તેનું સ્થાન, વર્તમાનકાળે જગત્રાથ- પુરી જ્યાં છે તેની અને તેની પાસેના ચિલકા સરા- વરના પ્રદેશની અંતરગાળે આવેલ હશે. આપણા આ અનુમાનને એક લેખકના કથનથી સમર્થન મળે છે.

જૈનમં શામાં આવા કાળચક્રને, આરાતું નામ આપી, તેવા કેટલાક આરાના સમુહને ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી કાળ એવાં નામ આપ્યાં છે. આતું કાંઇક વૃત્તાંત પુ. ૧ પ્રથમ પરિચ્છેદમાં આપ્યું છે. દેખીલું છે કે, વર્તમાન પાસ્ત્રાત્ય કેળવણી પ્રાસાદિત વર્ગને આ બાબતમાં બહુ શ્રહ્યા નહીં પહે; પરંતુ જ્યાં એતિહાસિક સાધનાથી ઉત્તરોત્તર કાળનું મહાત્મ્ય અને તે ઉપરથી મનુષ્ય, પશુ, પંખીનાં શરીર તથા જીવન ઉપર કમાનુસાર થતી ક્ષતિ, આ પ્રમાણે પુરવાર થતી તેઓ સાક્ષાત નિહાળે, ત્યાં પછી કયા બીજ પુરાવાની તેઓને અપેક્ષા રહે ? મતલળ કે તેમને પણ અંતે તે -કુદરત-ના કાયદાનું અસ્તિત્વ સ્વીકારવું પડે છે.

જૈન શ્ર ઘામાં તેથી કરીને, મહાત્માંઓએ ભેરીનાદે નહેર કર્યું છે કે, શ્રી મહાવીર પછી અમુક કાળ વ્યતીત થયે આટલી આટલી વસ્તુઓના વિરોષત: વિચ્છેદ થશે જ. તે પ્રમાણે કાળભગવાનનું ચક્ર નિરંતર નિયમિત રીતે ક્યાં જ કરે છે. આ નિયમના ને સ્વીકાર થયા અને સ્વીકાર થશે અને સ્વીકાર થશે એટલે સમુદ્રમાં જેમ ભરતી એટ થયા કરે છે, સૂર્યના ઉદય-અસ્ત થયા કરે છે, રાત્રી અને દિવસ એક પછી એક આવ્યાં કરે છે, તેમ કાળભગવાનથી નિપજતી અસરાની પણ ચઢતી અને પડતી થયાં જ કરવાની. આ પ્રકારે જે કાળે ચઢતી થાય તેને ઉત્સર્પિણી કાળ, અને પડતી થાય તેવા કાળને અવસર્પિણીકાળ શાસ્ત્રકારોએ કહ્યો છે.

જ્યારે ચઢતીના કાળ હોય છે ત્યારે દરેક પ્રકારે ચઢતી જ યયા કરે છે. એટલે કે ખૂબ વરસાદ પહે, તાપ પણ મનમાનતા પહે, ધનધાન્ય પુષ્કળ ઉત્પન્ન થાય, માણસનાં શરીર રૂપપુષ્ટ રહે, જીવન નિર્વાહની જરૂરીઆતા વસાવવાની ચિંતા ન રહે, આયુષ્યની વૃદ્ધિ યાય, શરીરનાં બંધારણનાં સંધાતાના અને સંસ્થાનાના-વિકાસ થાય; વિશેષ બળવાન વીર્યવાન ખને, દેહમાન-શરીરનાં માપ, માટાં થાય એમ સર્વત્ર સર્વદા ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ જ થયાં કરે.

હવે વિચારા કે જ્યાં આવી કમાનુગતિ ચાલતા હોય, ત્યાં અત્યારના કરતાં વિરોધ શરીરમાનવાળાં, વિરોધ આયુ ખ્યવાળાં, વિશેષ ઋષિયં, પરાક્રમ અને જ્ઞાનવાળાં મનુષ્યા પણ હોય, તેમાં કલ્પનાતીત જેવું શું છે! એટલે કાઇ એમ કહે કે, પૂર્વ મનુષ્યનું શરીર સાે, ભસાે કે પાંચસાે હજાર વર્ષનું હતું અથવા શરીરની ઉચાઇ પાંચ સાત દશ કુટને બદ્ધે, વીસપચાસ સાે કે ખસાે કુટ જેટલી હતી (શ્રીમહાઃ વીરનું શરીર ૧૦-૧૧ કૂટ, શ્રીપાર્શ્વનાયનું ૧૪-૧૫ કુટ, પ્રિયદર્શિનના સમયે મદિરાના દ્વાર ૧૦ ફૂટ સાબિત થયાં છે તાે તે સમયે મનુષ્યના શરીર પણ લગભગ તેટલાં જ હાય એમ કલ્પી શકાય છે) તાે કાંઈ આશ્ચર્ય જેવું નથીજ. અરે તેથી પણ વિશેષને વિશેષ કહેવાય, તાે પણ અસં-ભવિત નથીજ (જૈનાની માન્યતા પ્રમાણે નેમીનાય અને શ્રીકૃષ્ણ, યુધિષ્ઠિર અને ભીમના જમાનામાં ત્રીસ કુટનાં શરીર અને હજાર વર્ષનાં આયુષ્ય હતાં.)

હવે સમજ શકારો કે બહબલમાંની જે કેટલીક હકીક્તને અમાનનીય ગણે છે તે. તેમજ વૈદિક અને અન્ય મતના ધાર્મિક શ્રુંથામાંની પાચીન સમયના વર્શનમાંની જે અનેક ઘટનાઓમાં હાલની પ્રન્ન ઇતબાર મૂકતાં અચકાય છે તે. મિસરની ક્ય્રોમાંથી નીકળી આવતી મમીઓને લગતી હુકાકતા, આદિ આદિ (જીએા પુ. ૩. પૃ. ૧૨૮ થી આગળ જ ખુદ્વીપની હંકીકત, તથા પૃ. ૨૯૩ માં પહુલ્વાત્ર આર્ય કે અનાર્યવાળા પારામાં વર્ણવેલી બીના) પણ તદ્દન સત્ય-પૂર્ણ જ હોય છે. માત્ર આપણી ખુદ્ધિ સંકુચિત હોઇને, तेरले हरूके संणावी शहाती न है।वाथी, ते हरे वस्तुने પ્રત્યક્ષ કરી શકાતી ન હાવાથી "તેમ હોઈ નજ શકે" એવી આપણા મનમાં ભ્રાંતિ થઇ નય છે. માટે ભ્રાંતિ અને विश्रमने त्यळ, ते भीनाना सत्य तरीह स्वीधर हरवा, तेल **ઉચિત માર્ગ રહે છે. તેવા જ એક પ્રસંગ આ ખારવેલ** ચક્રવતી ના જીવન પ્રસંગમાં આગળ આવવાના છે તે વાંચી जवा तथा तेने <u>५६२तना नैसर्गिक वर्द्धननी</u> असर तरीके ग्रंशी લઈ, આ ટીપ્પણમાં અત્ર જે હકીકત કહી છે તે સાથે સરખા-વવાના છે; તે પારિગ્રાક્તું નામ 'દુષ્કાળના પ્રસંગ અને પુસ્તકાહારના સંબંધ ' એવું રાખ્યું છે તે જીઓ.

તેઓ પહ જણાવે છે કે. He made a canal from the Bhargavi to Chilka lake=तेथे (રાજા ખારવેલે) ભારગવી (ગંગાનદીનું નામ છે)માંથી ચિલ્કા સરાવર સુધી નહેર બંધાવી હતી. આ શબ્દથી એમ પણ હકીકત નીકળે છે કે, તે સમય પહેલાંયે ચિલ્કા સરાવર તા હતું જ. પરંતુ દુષ્કાળને લીધે તે નિજળ થઇ ગયું હતું-અથવા થઇ જાય તેવી ભીતિ ઉત્પન્ન થઇ હતી તેથી તેણે નહેર ખાદાવીને ગંગાનદીનું પાણી તેમાં વાલ્યું હતું એટલે તે સરાવર સજળ ખનવા પામ્યું હતું. તનસ્લિયવાટે<sup>પ૮</sup> જે શબ્દ વપરાયા છે, તે પ્રદેશવાચક હાેવાનું સમજાય છે. અને તેમ જ હૈાય તાે, જ્યાંથી મગધની હદ અટકી પડી હતી ત્યાંથી ચિલકા સરાવર સુધીની 🔊 કર્લિગરાજ્યની ભૂમિ હતી, તે સધળોને કે તેના એક અંશને. આ તનસલિય નામથી એાળખવામાં આવતી હતી. એટલે તે ભૂમિમાં થઇને તે નહેર ખાદવામાં આવી હતી એમ કહેવાની મતલખ થઇ.

(૩) છઠ્ઠી લીટીમાં છેલ્લું સ્થન એમ છે કે, રાજ્ય ખારવેલે, રાજ્યાલિષેકના છઠ્ઠા વર્ષે રાજસ્ય યત્ત ઉજવતાં કરના બધા રૂપીઆ માક કર્યા... આમાં રાજસ્ય યત્ત અને કરતું માપ્રીપણું આ બે મુદ્દા સમજૂતિ માગે છે.

રાજાઓ તરફથી એ પ્રકારના યત્રો કરાતા આપણે સાહિત્ય પ્રશામાં વાંચીએ છીએ. એક અશ્વ- મેધ અને બીજો રાજસ્ય. અશ્વમેધ યત્રમાં અશ્વના ખિલ દેવાય છે અને તે વૈદિક વિધિરૂપે ગણાય છે. જ્યારે અશ્વના ખિલને હિંસકરૂપ માનીને, જૈના જે અહિંસાને પ્રધાનપદે સ્થાપે છે તેઓ રાજસ્ય યત્ર કરે છે. પંડિત જયસ્વાલજીએ (તેમના આ લેખના મૂળ ઉપરથી અનુવાદ થયેલ છે તેમ) સ્પષ્ટપણે જાહેર કર્યું છે પલ્કે, "જૈન હોવાથી તે રાજાએ અશ્વ-

મેધ ન કરતાં રાજસૂય યત્ત કરીને પાતાનું સાર્વભૌમ પદ સિદ્ધ કર્યું હતું." મતલખ કે જૈન રાજાઓ રાજસૂય યત્ર અને વૈદિક મતાનુયાયીએ**ા અશ્વમેધ** યદ્ય કરતા હતા. આટલે સુધી તો હકીકત ખરાખર છે. પણ શા માટે યત્ર કરવામાં આવતા તે વિશે મતબેદ અમને જે દેખાયા છે તે અહીં જણાવવા જરૂર પડી છે. ઉપરમાં પંડિતજીએ એટલું જ માત્ર જણાવ્યું છે કે. સાર્વભામત્વ સિદ્ધ કરવા યત્ત કરાયા હતા. પરંત્ર આપણને ખુદ રાજા ખારવેલ પાતે જ, હવે પછીની પંક્તિઓમાં જાહેર કરે છે કે. તેણે આ યત્ર કર્યા પછી પણ અનેક પ્રદેશા જીત્યા છે. પાછળથી પ્રદેશા જીત્યા છે એમ જ્યારે જણાવે છે. ત્યારે આપાેઆપ સિદ્ધ થઇ ગયું કે, યત્ત કર્યો તે સમયે તે પ્રદેશા તેના કળજામાં નહાતા જ; એટલે સાર્વભામત્વના સિક્રિને માટે તે યત્ત તેણે કર્યો હાવા ન જોઇએ તે દેખીતું છે; વળી શબ્દકાષમાં તેના અર્થ જોવા જતાં અન્ય સ્થિતિ જ નીકળી પડે છે. તેમાં આપેલ સમજૂતિ વડે તાે એમ સ્પષ્ટ થાય છે કે, <sup>૬૦</sup> સર્વોપરિ રાજ્યવડે પાતાના રાજ્યાન લિષેક વખતે કરાતાજ તે યજ્ઞ છે. જો રાજ્યાલિષેક વખતેજ કરાતા હાય તા તા પછી તે સમ્રાટને આખા રાજ્યકાળમાં શાંતિ અને નિરાંત જ ગાળવાનું રહેતું જોઈએ; ક્રેમક સાર્વભામત્વ મેળવ્યા પછી વિશેષ લાભ રાખવાનું કારણ રહેતું નથી. ગમે તેમ અર્થ કરાે. પરંતુ એટલું તો રાજ્ય ખારવેલના નિવેદન ઉપર**યા** સિદ્ધ થાય છે કે, તેણે આ રાજસૂય યજ્ઞ નથી કરાવ્યો પાતાના રાજ્યાલિષેકના સમયે, કે <mark>નથી કરાવ્યા</mark> સાર્વ ભામત્વની સિદ્ધિની જાહેરાત માટે. ત્યારે શા માટે કરાવ્યા હશે તે પ્રશ્ન થાય છે? તેના ઉત્તર તેના જ શખ્દેા, જે આ યત્ર કર્યાના ઉલ્લેખ પૂર્વે અને પાછળ જોડયા છે તેમાંથી મળી આવે છે; તેણે સ્પષ્ટ જણાવેલ છેકે, દુષ્કાળ પડવાથી નહેર લંખાવીને

<sup>(</sup>૫૭) જ. આં. હી. રી. સાે. પુ. રખડર પૃ.૧૪

<sup>(</sup>૫૮) એક લિપિફો આ 'તનસ્લિય' ને ખદલે 'તાસ-લીય' શબ્દ હોવાનું જણાવ્યું છે. સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના મૌલી-નગૌડાવાળા ખડક લેખમાં તે સ્થાનની રાજધાનીનું

નામ તાેસલીય નગરી જણાવી છે. (પ૯) જુએા. જે. સા. સં. યુ. ૭. પૂ. ૭૭૫ પંક્તિ ૧૧

<sup>(</sup>६०) જુઓ ગુજરાત વિચાપીઠ તરફથી અહાર પહેલ, સાર્થ જેડ્યું કારા પુ. ૬૫૫

તેનું પાણી પાતાના મુલકમાં લાગ્યા હતા અને રાજસ્ય યત્ત કરી કરના બધા રૂપિયા માફ કર્યા હતા. આ કથનથી એમ અર્થ નિષ્પત્ર થાય છે કે, દુષ્કાળ પડવાથી જેમ તેણે સક્રિય અને રચનાત્મક પગલાં તરીકે નહેરનું કાર્ય ઉપાડયું હતું, તેમ બીજી બાજી, દુષ્કાળ પીડિત પ્રજા અને ખેડુતને રાહત મળે તે માટે અનેક પ્રકારના કરમાંથી ઉત્પન્ન થતા લાખા રૂપીઆની આમદાની પણ જતી કરી દીધી હતી. દૃષ્ એટલું જ નહીં પણ દુષ્કાળની શાંતિને અર્થે દૃષ્ટ રાજસ્ય યત્ત પણ કર્યો હતો. પરિણામે સર્વત્ર શાંતિ સ્થપાઈ હતી.

(૭) સાતમા પંક્તિ-સાતમા વર્ષમાં તેની ગૃહિણી વજધરવાળી ધુષિતા–(પ્રસિદ્ધ) માતૃપદને પ્રાપ્ત થઇ.

આમાં માત્ર ગૃહિણી શખ્દ જ લખ્યા છે, એટલે સમજાય છે કે કદાચ તેણી પટરાણી ન પણ હોય અને સામાન્ય રાણી હોય. તેમ પાતે રાજ્યપદે આવ્યા પહેલા એક પુત્રના પિતા થવા પામ્યા નહીં હાય એમ પણ સમજાય છે, નહીં તા તેવું કાંઈ વિશેષણ જોડી ખતાવત. અલખત્ત, એટલું પણ ખરૂં છે કે તેણે યુવરાજ શખ્દ પણ વાપર્યા નથી જ; છતાં સર્વ સંજોગા જોતાં આપણે એમ અર્થ ખેસારીએ કે, એક સામાન્ય રાણીના પેટ યુવરાજના જન્મ દ શ્ર્યો હતા તે તે અનુમાન ખાંદું નહીં ગણાય.

વજધરવાળી શખ્દ તે રાણીની એાળખ ખતાવે છે; કાં તા તે પ્રદેશવાચક શખ્દ હોય કે કુલવાચક કે જાતિદર્શક પણ હાય; તેવા નામવાળા પ્રદેશ હાવાનું

- (૮) આઠમા પંક્તિ-(ગારધગિરિ)ને તાડીને રાજગૃહને ઘેરી લીધું-વીરકથાઓના સંનાદથી યુનાની રાજા (યવનરાજ) ડિમિતે...Demetrius...સેના એક્ડી કરી મથુરા છાડી દેવા પગલાં ભર્યાં...નવમા વર્ષમાં પલ્લવ...ઈ. આ પ્રમાણે અર્થ કરાયા છે.
- (अ) आ आणीओ पंडितना अर्थक इरववा केवे। छे; डेमडे मधुरा शण्टनी ढिडीडत उपर महार राणीने ते अर्थ डराये। छे. ओटले डे उत्तर ढिंदनुं के नगर मधुरा छे ते आ लेणना उडेलमां मध्यिषुं तरी हे रणायुं छे; ज्यारे उपर लेणार्थनी प्रस्तावनामां क आपछे (जुओ। ए. २७६-८०) कछावी गया छीओ डे राज भारवेलने उत्तर ढिंद साथे डांड लेवा हेवा क नथी; सिवाय डे मुढरपतिमित्रना महेल सुधी मात्र धसी कछ, त्यां राणेली अनमूर्ति पाछी लछ आ०थे। छे. तेना पराइमनुं अर्ध क्षेत्र क दक्षिण ढिंद छे. मतलम डे यवनराक डिमत Demetrius छी. सर्व वस्तु डहपनाथी कोडी डाढी छे, केनी वास्तविकता आगण आपेल वर्छन उपरथी समक्ष शहारो; तेवीक रीते जीरधिगरि अने राकगृढ शण्टने। अर्थ

જાણમાં નથી, તેમ કુળ પણ જણાયું નથી એટલે જાતિ-race-સંભવે છે. અને વજધર સ્વતંત્ર તરીકે એક ભાગ હાય કે પછી બીજજી ક્ષત્રિયાના કાઇ પેટા વિભાગ હાય કે લિપિ ઉકેલવામાં કાંઇક ફેરફાર થવા ધ્ય પામ્યા હાય. પરંતુ કર્લિંગની હદમાં કે અડાઅડના પ્રદેશમાં તે રાણીનું મહિયર હશે એમ ખનવા યાગ્ય છે.

<sup>(</sup>૧૧) પ્રાયોન સમયે રાજ્યોની ઉદારતા કેવી હતી તયા પાતાની પ્રજ પ્રત્યે કેવા પ્રેમ ધરાવતા હતા, આ તેનું ઉદાહરણ સમજવું. કર માક્ કર્યો છે; નહીં કે મુલતવી રાખ્યા છે; તે ખાસ ધ્યાન રાખવા જેવું છે.

<sup>(</sup>વળી સરખાવા ઉપર ટી. નં. ૧૧ ની હકીકત)

<sup>(</sup>६२) યજ્ઞ કરવાથી દુષ્કાળની શાંતિ થાય એમ પણ ખરૂં અને દુષ્કાળ શાંત થયા બાદ, પણ યજ્ઞ કરાયા હોય એમ પણ ખરૂં (અહીં શાંત થયા બાદ કરાયા હોય એમ સમન્નય છે.)

અત્યારે પણ અમુક પ્રકારની મહામારી કે તેવા ઉપ-દ્રવા આવી પડે છે ત્યારે એક પ્રજ્ઞ તેના નિવારણ તરીકે

તેમ જ શાંતિ સ્થાપન થયા બાદ પાતપાતાના ધર્મશાસ્ત્રોમાં કુરમાવ્યા પ્રમાણે યજ્ઞયજ્ઞાદિનાં વિધિવિધાના કરે છે જ.

જેમ અલારે આ પ્રયા છે તેમ પ્રાચીન સમયે હતી એમ આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે.

<sup>(</sup>६૩) આ યુવરાજ તે ળીજો કેાઇ નહીં પણ રાજા વક્રમીવ તરીકે, તેની પાઇળ ગાદીએ આવ્યા છે તે જ હશે. તેના જન્મ આ ગણત્રીએ મ. સં. ૯૮+૭=૧૦૫ એટલે ઇ. સ. પૂ. ૪૨૨માં થયા કહેવાશે.

<sup>(</sup>१४) क्षेणमां मूण शण्ह विजि-रघरव छ अने संस्कृत छायामां वज्रमृहवती करार्थु छ. मूणमां विज अने रघरव राण्ह छूटा पाउँस छ.

ખેસારવામાં પણ રખલના થવા પામી લાગે છે. પરંતુ તેના ભાવાય જે અમે તારવી શક્યા છીએ તેનું યાગ્ય સૂચન શાંધી ન કઢાય ત્યાંસુધી તા, હાલ જે અર્થ સર્વન્ માન્ય થયા છે તેના સ્વીકાર કરીને જ આગળ વધવું રહે છે. છતાં તે સૂચન શાધી કાઢવામાં ઉપયાગી થાય તે માટે કાંઈક માર્ગદર્શન કરીશું.

(बा) ગારધગિરિ:—ते માટે તેવા જ નામના, અન્ય ગિરિ કે ગિરિશુંગ, જેનું સ્થાન કૃષ્ણા નદીના મુખની આસપાસ થાડા માઈલામાં આવ્યું હાેય તે પર્વતને રાજ્ય ખારવેલની ચડાઇનું સ્થાન સમજવું રહે છે. તેમજ રાજગૃહીને તાડી નાંખ્યાની વાત ગલત જેવી છે. તેને ખદલે 'રાજગૃહમ્' જે મૂળપાઠ છે એટલે રાજગૃહને–કહેતાં રાજ્યના મહેલને–તાડી નાખ્યા હતો. એમ કહેવાના અર્થ છે. આ અમારા કથનને 2કારૂપ શબ્દા તેના પાતાના આલેખનમાંથી જ નીકળા આવે છે: જે "પલ્લવ" શબ્દ છે અને જેની હકીકત કાઇએ શિલાલેખના અર્થ ખેસારવામાં અત્યારે હિસાખમાં જ લીધી નથી. તે પલ્લવજાતિના (જેને આપણે લિચ્છવી ક્ષત્રિયની એક શાખા તરીકે અને રાજા નંદિવર્ધનના સમયે તે પ્રાંત ઉપર વહીવટ કરવાને સૂખા તરીકે નીમ્યાનું જણાવી ગયા છીએ તે સમજવા રહે છે. પલ્લવ, ચાલા, કદંબ ઇ. લિમ્હ્યીના વિભાગા પડ્યા છે તે માટે જાંએા પુ. ૧. પૃ. ૩૮૫; ૩૧૩નું વર્ણન) રાજાને ઉદ્દેશીને વપરાયા છે. તેમજ તે પછી આપેલું વર્ણન, ચોલા અને પાંડયા રાજાને લગતું સમજવાનું છે. કલ્પના કરવામાં ઉપયોગી શાય તે માટે આટલું સૂચન કરી. હવે બાકીના અર્થ-ના તાડ ખતાવીશાં.

(૧) યુનાની રાજા (યવનરાજ) ડિમિટે-Demetrius-મથુરા છોડી પાછાં પગલાં ભર્યા.....આ અર્થ કરાયા છે. પરંતુ મૂળે તા યુનાની રાજા એવા શબ્દ જ લેખમાં કાતરાયલ નથી; ખરૂં છે કે, યવનરાજ શબ્દ વંચાય તેવા અક્ષરા છે, તે ઉપરથી યુનાની શબ્દ

(૧૫) વળી જુઓ નીચે પૃ. રહલ્માં ટી. નં. ઝળવાળું ૧૫૫ણુ. આ માટે બીજ દર્ષાતા પણ અનેક મળી આવે તેમ ૭ પરંતુ તુરતમાં સમજી શકાય માટે એક બે ટાંકી

ગાઠવા દાધા લાગે છે. વળા આગળના અક્ષર હિમિતે આવવાથી અને તેની જોડેનો જગ્યા ત્રૃટિત હાેવાથી કેટલાક અક્ષરા પડી રહ્યા પણ સમજાય છે, જેવી ડિમિટીઅસ નામ ખેસાડી લેવામાં સરળતા થઇ ગઇ. તેમજ આખા લેખના ભાવાર્થ બુદ્ધસ્પતિમિત્ર મગ-ધપતિનું અને રાજા ખારવેલનું સમકાલીનપણ સાબિત કરી આપવા ઉપર અવલંબિત હતા. એટ**લે** બહરપતિના બીજો અર્થ પુષ્ય થાય છે તે ઉપર**થી** णुढ्रपतिभित्र=पुष्पभित्र शेष्ठिषी देवाये। छे. तेम पुष्य-મિત્રના રાજગુરૂ ભગવાન પતંજલીના સમયે ઉત્તર હિંદમાં યવનાના પગ પેસારા થયા હતા એટલે તેમણે **अरुणद् यवनः शाके**तं शण्टवाणुं के वाध्य संभेक्षं છे તેના અર્થ યવન લાેકાના ઉદય સાથે બંધ બેસતું પણ થઇ ગયું છે. આવા રીતે મૂળે દાેરેલ એક અનુમાનની અનેક કડીએ મળતી થઇ જતાં, ડિડિમનાદે જહેર કરી દેવાયું કે, હિમિતે...શબ્દ જે છે, તે હિમિદ્રીઅસ યુનાની રાજા સુચવતાજ શબ્દ છે. બુહરપતિમિત્ર તે પુષ્યમિત્ર છે. અને જે નગર યવનરાજને છાડીને ખસી જલં પડયું હતું તે મથુરાનગર છે. આ પ્રમાણે અનુમાન તારવવામાં આવે તે પદ્ધતિ સા<mark>મે આપણે એકે અક્ષર</mark> **બાલવા જેવું નથી. સંશાધનના વિષયજ એવા છે કે** તેમાં અનેક પ્રકારનાં અનુમાના અને કલ્પનાએા કરવાં પડે છે જ. પરંતુ જે વાંધા છે તે એજ કે, અમે ખહાર પાડેલ પ્રથમનાં પુસ્તકા વિષે, વિદ્વાનાએ એવા આરાપા અમારા શીરે મૂક્યા છે. કે ઇતિહાસના લેખકે અનુમાન કદાપિ કરવાં જ ન જોઇએ. તેમણે તા " હું ધારૂં છું, મારૂં મેતવ્ય છે, આમ હશે, આમ સંભવ છે, હે. હે. " શબ્દની વપરાશ્રથી હમેશાં સા ગાઉ દૂરજ રહેવું જોઇએ અને તેથી આવા શબ્દાેના **જે** પ્રયાગ અમે કર્યો છે તે સાચા ઇતિહાસના આલેખનનું દર્ષ્ટિખિંદુ ન ગણાય. આવા અભિપ્રાય ધરાવનાર વિદ્વાનાને પાતાનું વક્તવ્ય ખહાર પાડતાં પહેલાં, બલ-ભલા વિદ્વાનાને પણ કેવા પ્રકારે કામ લેવું પડ્યું છે<sup>ક પ</sup>

ખતાવીશું. (જુએા પુ. ૩ પૃ. ૧૭૬ ટી. નં. ૮; **પુ. ૪. પૂ.** ૨૧ ટી. ૨૯; ઉપરમાં પૃ. ૧૮૬ ટી. નં. ૬ તથા **પૃ. ૧<del>૯૬</del>** ટી. નં. ૩૦ ઈ. ઇ.)

તે પ્રસંગની યાદ, ધ્યાનમાં રાખવાને સ્થન જ માત્ર અમારે કરવાનું છે; ઉપરાંત જણાવવાનું કે આટલા આટલા સંજોગોના મેળ ખાતાં છતાં પણ, તેમણે દેવેલાં અનુમાન કેવાં ખાટાં ઠરે તેમ છે તે નાચેની સમજૂતિથી તેઓશ્રીને રાશન થશે.

વાત એમ છે કે, હિમિટ્રી અસના સમય જ જીદા છે. પુ. ઢમાં આપેલી સમયાવલીના પૃ. ફમાં છુ. સ. પૂ. ૧૮૩ની વિગત ઉપરથી ખાત્રી થશે કે, તેનું મરણ ઇ. સ. પૂ ૧૮૧ના અરસામાં ઘયાનું તાંધાયું છે; જ્યારે પુષ્ય-મિત્રતું મરણ તાે તેની પૂર્વે સાત વર્ષે એટલે ઇ. સ. પૂ. ૧૮૮માં અને પતંજલીનું ઇ. સ. પૂ. ૧૯૦માં થઇ ચૂક્યું છે. તેમ પુષ્યમિત્રની છવંત અવસ્થામાં યવતાએ શાકેત ઉપર<sup>૧૬</sup>ચડાઇ કરાયાની જે હકીકતનું દર્શન ભગવાન પતંજલીએ કરાવ્યું છે તે, ડિમિટીઅસના પિતા યુથીડીમસને લગતું છે. એટલેક તે વાક્ય પણ સાચું અને પરિસ્થિતિ પણ સાચી. પરંતુ વ્યક્તિએ। ભિન્ન ભિન્ન; કદાચ ઉપરાક્ત ચડાઇવાળા પ્રસંગ મિનેન્ડરને આશ્રયીને લખાયા હાય (જુઓ ટી. નં. ૬૬) પણ તેમ તા બનવા જોગ નથી લાગતું કેમકે ભગવાન પતંજલીનું મરણ नीपन्नया जाह भिनेन्डरनी राजधीय धारधीहींने। समय આવે છે એટલે મિનેન્ડરે સાકતને ધેરા ધાલીને જીતી લીધાની બાબતનું વર્ણન ભગવાન પતંજલીના મુખે થયાનું સંભવીત જ નથી. છતાં એક બારગી માની લ્યા કે ઉપરના બન્ને પ્રસંગા–યુથીડીમસેન્કે મિતેન્ડરે સાકેતને ધેરા ધાલ્યાના-ડિમિટ્રીઅસના રાજ્યે બન્યા હતા તાે. પણ પ્રશ્ન એ થાય છે, કે જ્યારે ડિમિટ્રીઅસ પાતે સતલ-જ નદીની પૂર્વ ખાજુની ભૂમિ ઉપર પગ મૂકવા જેટલા પણ ભાગ્યશાળી થયા નથી, ત્યારે સતલજ નદીની પૂર્વે કેટલાએ અંતરે આવેલ અયોધ્યા સુધી કે મથુરા સુધી ે તે આવી પહેંચ્યા કયારે ? કે જેથી તેને ગાંસડાપાટલાં

ખાંધીને પાછા હઠી જવું પડ્યું <sup>કુડ</sup> વળા ખીજી વાત એ છે કે આ હકીકત તેમણે પુષ્યમિત્ર અને પંતજલીના સમકાલીન તરીકે રાજ્ય ખારવેલને ગણીને ગાઠની કાઠી છે તેથી તેના સમય હજુ ડિમિટ્ટીઅસની લગભગ આવી જાય છે; પરંતુ તેના ખરા સમય તા ઈ. સ. પૂ. ૪૨૯ના હવે સાભિત થઇ ચૂકયા છે. એટલે કહેવાનું એ રહ્યું કે, ખારવેલના સમયે તા શું, પરંતુ તેની પછીના ખસેા વર્ષો સુધી પણ, કાઈ યવન રાજાએ હિંદુસ્તાનમાં પગજ દીધા નથી. સાથી પ્રથમમાં પ્રથમ જો કાઇ યવનપતિ હિંદ ઉપર ચડી આવ્યા હાેય તા તે અલેકઝાંડર ધી શેટ છે અને તેના સમય ઇ. સ. પૂ. ૩૨૭ છે તેા પછી હિમિટીઅસનું નામ પણ ખારવેલના સમયે કચાંથી સંભવે? મતલળ કહેવાની એ છે કે, જેમ બુહસ્પતિમિત્ર તે પુષ્પમિત્ર નથી (દ્વિતીય પરિચ્છેદે આપેલ ૧૮ દલીલા તથા આ લેખમાં પણ પ્રસંગાપાત જણાવેલ બીજી બે ત્રશ દલીલા જાએા ) દરતા, તેમ ડિમિટ તે ડિમિટીઅસ<sup>દ</sup> પણ તથી; તેમજ યવનરાજ અને મથુરા શબ્દનું વાંચન જે કરાયું છે તે પણ સાચું નથીજ. યવન-રાજને ખદલે વનરાજ શબ્દ છે અને મથુરાને ખદલે દક્ષિણ હિંદમાં આવેલું મદુરા-મધુરા નગર છે; કેમકે भूण क्षेणभां विषमुंचितु मधुरं अपयाती शल्हा है। वा छतां. अत्यार सुधी तेने। विश्रमोक्तुं मधुरामपयातो આવા અર્થ જે કરાયા છે તેને બદલે. એક લેખકે ૧૯ विप्रतंश्वेतं मधुरां अपयातो, आ प्रकारने। तेने। अर्थ ने ખેસાર્યો છે તે વધારે વ્યાજમી ઠરે છે. છતાં આ વાકયમાંના અતેક અક્ષરાના ઉકેલ ગમે તેવી રીતે કરાે. તેમાં વાંધા લેવા જેવું નધી; પરંતુ મૂળમાં मधुरं શખ્દ જે છે તે તો ' મધુરા કરતાં મદુરા 'નું વધારે સૂચન કરતા શખ્દ છે. એટલે સર્વ કથન જે અત્યાર સુધી ઉત્તર

<sup>(</sup>૬૬) શાકેત શબ્દ છે કે શાકલ, તે પ્રથમ નક્કી થલું જોઇએ. શાકલ હોય તાે શિયાલકાટ સમજલું, અને તેને ઘેરા ધાલનાર ડિમિટ્રીઅસના પિતા યુથીડામસ હતા; જ્યારે સાકેત શબ્દ હોય તાે, અયાદયાનગરી થાય અને તેની લપર ચડાઈ કરનાર ડિમિટ્રીઅસના સરદાર અને તેની ગાદીએ આવનાર મિનેન્ડર હતાે. (આ બધા વર્ણન માટે પૂ. કમાં

તેમનાં જીવનચરિત્રો જુઓ.)

<sup>(</sup>૬૭) જુઓ ઇ. હિ. કર્યા. ૧૯૨૯. પુ. ૫ પૃ. **૫૯૭** (૬૮) ડિમિટીઅસના ખાપ યુથીડામસ ક**હેવા**ના તેમના હેતુ છે કેમકે આખું લખાણ તે પ્રસંગને આશ્રીને લખેલ છે.

<sup>(</sup>૬૯) જુએા જૈનીઝમ ઇન નાર્થન ઇન્ડિયા નામનું પુસ્તક (કર્તા સી. જે. શાહ; પ્રકાશક લાંગમેન્સ કુાં.) પૃ. ૧૬૧ની ઠીકા.

હિંદમાં ખનાવ ખન્યા તરી કેનું કહેવાયું છે તે હવે દક્ષિણ હિંદના મદુરાને અંગે કહેવાયું છે એમ ગણવું પડશે. આટલું સમજાયું તા પલ્લવ, પાંડયા વિગેરનું જે વર્ષુન આગળ આવે છે તથા યવનરાજ શબ્દને ખદલે વનરાજ જે હોવાના સંભવ છે તે બધું આપાઓપ સમજી જવાશે.

આ પ્રમાણે પ્રસ્તાવિક ચર્ચા કરીને હવે મૂળ વાત ઉપર આવી જઇએ. હકીકત એમ ખની છે કે 🔊 વખતે કલિંગમાં ખારવેલના પિતા વૃદ્ધિરાજના અમલ તપતા હતા, તે સમયે સિંહલદીપનાં (જાઓ પુ. ૨. પૃ. ૨૬૪ ટી નં. હ૧ની વંશાવળી) રાજપ્રકરણમાં ખૂબ અંધાધું ધી ચાલી રહી હતી. ત્યાં મ. સં. ૪૫ થી હેપ સુધીના ૩૦ વર્ષમાં ક્રાપ્ટક પાંડુવાસ નામના અપરિચિત વ્યક્તિનું રાજ્ય ચાલતું હતું. તેના ત્રાસ અને નુલમ ખહુ હતાં. તેના અમલના ઉચ્છેદ કરીને મે. સં. ૯૫ માં ત્યાં અભિવિજય અથવા વિજય નામના રાજા ગાદીએ આવ્યા હતા. તે મહા પરાક્રમી હતા. તેમજ નાનપણથી ઝળકી ઉઠવાની આગાહી આપે તેવાં બુદ્ધિ અને કૌશલ્ય ધરાવતા હતા. આ વિજય રાજાની સાર્થ પાતાના તુલના રાજ્ય ખારવેલે પાતાના લેખની ત્રીજી પંક્તિમાંજ કરી છે. રાજા વૃદ્ધિરાજના સમયે તેં પાત દક્ષિણ હિંદમાં ચડાઇએ ગયા હતા અને ત્યાંના મામલા પૂરતા કાઝુમાં લેવાય તે પહેલાં તેને પાછા આવવું પડયું હતું એમ આપણે અગાઉ જણાવી ગયા છીએ. ત્યાં સ્થિતિ એવી ખની રહી હતી કે જે પાંકવાસ પાસેથી મ. સં. ૯૫ માં સિંહલદ્વીપની ગાદી રાજા વિજયે લઈ લીધી હતી તે પાંકુવાસ તથા તેના બીજા મળતીયાએ જેઓ પણ લંટકાટ કરવામાં અને ત્રાસ વર્તાવવામાં તેના જેવીજ મનાવૃત્તિ ધરાવતા હતા તેમને સિંહલદ્વીપમાંથી રૂખસદ મળેલી હાવાથી, પાસેના હિન્દના દક્ષિણ ભાગમાં નાસી આવ્યા હતા અને ત્યાં પાતાના અડ્ડો જમાવી ખેઠા હતા. તથા પાતાની હંમેશની રીત પ્રમાણે ત્યાંની પ્રજા સાથે કામ લીધે જતા હતા. ત્યાં વસી રહેલી પ્રજાતા પાકાર પાતાના સરદાર કે ખંડિયા રાજા, એવા પાંડ્યા **અને** ચાલાપતિદ્વારા, કલિંગાધિપતિ રાજા વૃદ્ધિરાજના કાર્ને પહેાંચતાં, તેમણે પાતાના યુવરાજ ખારવેલને તે લટારાઓને જેર કરવા સૈન્ય સહિત માકલ્યા હતા. પરંતુ તે કામ સંપૂર્ણ રીતે પાર પાંકે, તે પહેલાં ખારવેલને પાછા એાલાવી લેવાની કરજ પડી હતી. છતાં ખારવેલ જ્યારે દક્ષિણ હિંદમાં પ્રથમ વખતે પહેાંચ્યાે હતા, ત્યારે શિશુવયથી આગાહી આપતા પેલા સિંહલપતિ અભિવિજયની યશગાથા તા તેણે સાંભળીજ હતી. એટલે ત્યાંથી પાછા આવતાં જે સમરણો પાતાની સ્મૃતિમાં તેને તાજાજ રમી રહ્યાં હતાં, તે સાથે પાતાની સરખામણી કરવાની તક તેણે હાથધરી દેખાય છે. આવી રીતે ખારવેલને મે. સં. ૯૮માં દક્ષિણ હિંદમાંથી પાછું ફરવું પડયું હતું અને પાતાના રાજ્યાલિષેક થઇ ગયા ખાદ, તુરતમાંજ શાતવહન વંશી રાજા શ્રીમુખ શાતકરણીના આક્ર-મણને અટકાવવાનું કામ હાથ ધરવું પડયું હતું તથા તે ખાદ રાષ્ટ્રિકા અને ભાજકાને નમાવવામાં શંથાલું પડ્યું હતું તથા તે બાદ દુષ્કાળની સ્થિતિ પાતાના દેશમાં ઉભી થવાથી તેમાં પણ યથા સમય રાકાઈ જવું પડ્યું હતું. આ પ્રમાણે અનેક પ્રકારની પાંચ છ વરસના સમય ઉપરાંતની તેને રાક્ત થઇ પડી હતી; જેથી પેલા પાંડુવાસનાં કાર્યો પરત્વે રાજા ખારવેલ જરા પણ સંભાળ રાખી શક્યા નહાતા. જેમ જેમ રાજા ખારવેલની રાેકત વધતી ચાલી, તેમ તેમ આ ખાજા પેલા ભાઈસાહેળ વધારેને વધારે જેરમાં આવતા ગયા; અને ઠેઠ મદુરા સુધીના મુલક પાતાનો સત્તામાં લંઇ લીધા. હવે આ ખાજુ રાજા ખારવેલને ત્યાં, પાતાના રા<sub>જ્</sub>યના સાતમા વર્ષે<sup>°</sup> પુત્ર જન્મની <mark>ખુશાલીના પ્રસંગની</mark> ઉજવણી પણ પુરી થઇ ગઇ હતી. એટલે આઠમા વર્ષથી પાધ્યું પાતાનું ચિત્ત દક્ષિણહિંદમાં શાંતિ સ્થાપવા તરક દાડાવવાના તેને અવકાશ મળ્યા હતા. કર્લિંગની

<sup>(</sup>૭૦) યવનરાંજમાંથી પ્રથમાક્ષર ય કાઢી નાખવાથી વનશુજ શબ્દ આવે છે; અને વનરાજ એટલે વનમાં રાજ

જેવા જે પુરૂષ હતા તે; એટલે લુંટારા જેવી વૃત્તિ ધરાવતા પુરૂષ એમ કહેવાની મતલખ છે.

હદ વટાવતાં પ્રથમ ચાલા રાજાના, તે બાદ પશ્લવપતિના અને તે બાદ પાંડયાની હકુમતના પ્રદેશ આવે છે. એટલે આઠમા વર્ષે પ્રથમ તા, પંકિત આઠમામાં કાત-રાવ્યા પ્રમાણે પેલા ગારથગિરિ—અને રાજગૃહ તાડ-યાના બનાવ રાજા ખારવેલના હાથે બનવા પામ્યા. તથા તે બાદ દક્ષિણમાં આગળ વિશેષ જવાની તેણે કુચ કરવા માંડી. આ સમાચાર પેલા લુંટારા પાંડુવાસ વનરાજને કાને પહોંચ્યા એટલે તેણે મદુરાથી ઉત્તરમાં પ્રયાણ કરવાની જે તૈયારી કરી રાખી હતી તે માંડીવાળી પાછા હઠી ગયા. આખીયે આઠમી પંકિતમાં કાતરાયલ બનાવના ઇતિહાસ આ પ્રમાણે સમજવાના છે. તેને ઉત્તરહિંદના મથુરા કે ડિમિટ્રીઅસ સાથે સંબંધ જ નથી.

(૯) તે ખાદ આદમી લીટીના છેકે જે પલ્લવ શખ્દ છે તથા નવમી પંકિતમાં જે અનેક પ્રકારનાં કાન કર્યાંના ઉલ્લેખ છે તેના અર્થ એમ કરવાના છે કે, તે આખું વર્ષ પલ્લવરાજની સાથેના યુદ્ધમાં તેને પસાર કરવું પડયું હતું અને અંતે તેમાં વિજય મેળ-વીને તેની ખુશાલીમાં વિધવિધ પ્રકારનાં દાન કર્યા હતાં; તથા પાતે જૈનધર્મો હોવાથી તે પ્રદેશમાં રાજભવનરૂપ, માટા રાજમહેલને પણ ઝાંખપ પમાડે તેવા એક માટા મહાવિજય નામે—અર્દ્ધતનું જીનાલય—પ્રાસાદ બંધાવ્યા હતા. જે હકાકત દશમી પંકિતમાં તેણે સ્વયં જાહેર કરી ખતાવી છે.

અર્હતના <sup>૭૧</sup> પ્રાસાદ ખનાવ્યા છે તે શબ્દજ સ્થવે છે કે તે જૈનધર્મી હતા.

- (૧૦) દશની પંકિત-મહાવિજય પ્રાસાદ આડ-ત્રીસ લાખ રૂપિયા વડે ખનાવરાવ્યા તથા ભારતવર્ષમાં પ્રસ્થાન કર્યું.
- (લ) આમાં મહાવિજય પ્રાસાદ અને તેને ખના-વતાં આડત્રીસ લાખ દ્રવ્યના કરવા પડેલ વ્યય છ.

હકીકત વિસ્તારપૂર્વક આગળ લખવાની છે એટલે અત્રે નાહક ન રાકાતાં આગળ વધીશું.

- (आ) ભારતવર્ષમાં પ્રસ્થાન કર્યુ-મૂળમાં मरघवस શખ્દ છે. અત્યારે કાઈ બીજો અર્થ કલ્પનામાં બેસતો નથી. એટલે વિવેચન કરવું બંધ કરીશું. કદાચ તેમના હૈતુ દક્ષિણ ભારતવર્ષ તરફ દિગ્વિજય કરવા તે અગ્રે-સર થયા હતા એમ કહેવાનું થતું હોય.
- (इ) દંડ, સંધિ, સામ પ્રધાન ઇત્યાદિ; એમાં કાઇ ખાસ નોંધ નીકળતી નથી. પણ સંભવિત છે કે, દંડ, સંધિ, સામ અને ભેદરૂપે રાજનીતિના જે ચાર પ્રકાર્ર ગણાય છે તેમાંના પ્રથમના ત્રણ ભેદા તે સમયે અસ્તિત્વ ધરાવતા હતા; જ્યારે ચોથા પ્રકાર, ભેદ પડાવી રાજ્ય કરવાના, જે ગણાય છે તે રાજા ખારવેલના સમય ખાદ અમલમાં આવેલ દેખાય છે. આ પ્રકારની નીતિ પં. ચાકણ્યે અમલમાં મૂકયાનું કહેવાય છે એટલે ખારવેલના સમય પં. ચાલ્યુકય અને ચંદ્રગ્રુપ્ત માર્યની પૂર્વેના સાબિત થયા કહેવાય.
- (૧૧) અગિયારમા વર્ષે ખરાખ રાજ્યએ ખનાવ-રાવેલ મંડીને<sup>હર</sup> માટા ગધેડાઓના હળ વડે ખાદાવી નાંખ્યા–એક્શા તેર વર્ષના તમરના દેહ સંધાતને તાડી નાંખ્યા.

(भ-आ) आमां भराम राज हाण तेने। हां पत्ती सागता नथी. ओं हे संभा हेण्ड पेताना विचार ओम हशांच्या छे हे, भराम शण्हने महसे आब राजा Ava king or the king Ava को छे भे तेथी तेने। अर्थ हरतां हे छे हे, He (Kharvel) raises to the ground (plough down) with an ass-plough the market town (Maṇdi) founded by the Ava king=आव राज्यों मनावेस ते मंड (मंडी=मज्जर) ने में। अधेडाओना ढण वडे ते छे

<sup>(</sup>૭૧) આને લગતું વિસ્તારપૂર્વ'ક વિવેચન આગળ ૬૫૨ 'મહાવિજય પ્રસાદ'ને લગતા પારીગ્રાફમાં આપ્યું છે તે જીઓ.

<sup>(</sup>૭૨) કદાચ જે વનરાજનું વર્ણન ઉપરની પંક્તિ આઠમી-માં કર્યું છે તેણે મદુરાની આસપાસના કાઈ નગરમાં આ

મંડી ઉભી કરાવી હાય અને ત્યાં તેણે તથા તેના સાગ્રીતાએ હુંડમાં આણેલી વસ્તુનાં ક્રયવિક્રય કરાતાં હાય.

<sup>(</sup>૭૩) જુએા જ. એા. બી, રી. સાે. પુ. ૧૪ પૂ. ૧૫૦ થી આગળ.

(ખારવેલે) ખેડાવી નાંખ્યા. જ્યારે એક અન્ય લેખકે<sup>હ</sup> જૈન સંપ્રદાયના વિદ્યમાન એક આચાર્ય સાગરાનંદસૂરિજીને પૂછતાં તેમણે વ્યક્ત કરેલ<sup>૭૫</sup> શખ્દા ટાંકીને જણાવ્યું છે કે, " He points out that Kunika is related to have ploughed Vishālānagar with ploughs drawn by asses=ગધેડાના હળ વડે રાજા કાર્ણિક વિશાલા નગરને ખાદા નાખ્યું હાવાનું સમજાય છે" પણ અમારી એમ સમજણ છે કે આ વિશાલા નગરની <sup>૭૬</sup> હ્યું કતને ખારવેલના જીવન સાથે જરાએ સંબંધ નથી તેનાં અનેક કારણા છે. (૧) ખરાબ રાજાએ બંધાવેલ નગર કૃષ્યુકે તાડી નાંખ્યું છે તા તે નગર કૃશ્ચિકના સમય પૂર્વે બંધાયું કહેવાય, અને તેને તાેડ-નાર કૃષ્ણિક કહેવાય; તા પછી રાજા ખારવેલને તેના તાડનાર તરીકે શા માટે ગણવા ? વળા પ્રથમ કૃષ્ણિક છે અને તે બાદ ૭૫ વર્ષે ખારવેલ થયાે છે, તાે એક વખત જે કશ્ચિક તાડી નાખ્યું હાય તેને પાછું તાડવાનું ખારવેલને પ્રયોજન શું ? વળી સાવ સાદીને સામાન્ય ખુદ્ધિમાં પણ ઉતરી શકે તેવી હકીકત તાે એ છે કે. વિશાળાનગરી તા કલિંગની ઉત્તરે કેટલીયે આથી છે; ત્યાં પહેાંચતાં પહેલાં, વચ્ચે રાજગૃહી તથા મગધતા કેટલાક ભાગ આવે છે પછી ગંગા નદી આવે છે અને તે ઓાળંગ્યા ખાદ વૈશાળી નગરી આવે છે.

જ્યારે લેખમાં કચાંય (૧૧મી પંક્તિ પહેલાંની નં. ૮. ૯ કે ૧૦મીમાં) આ પ્રમાણે રાજા ખારવેલે આક્રમણ કર્યાનું જણાવવામાં જ આવ્યું નથી. મતલભ કે ઉપર જણાવેલ હકીકતને કાઇ પ્રકારના સંબંધ જ નથી. (વિદ્વાના સંશાધનના કાર્યમાં કેવી વાતાના ઉલ્લેખ કરી શકે છે તે<sup>હહ</sup> આ ઉપરથી એઇ શકાશે). ત્યારે આગળ જણાવેલ એક વિદ્વાન આ મંડીના સ્થાન અનુમાન કરતાં જણાવે છે કે.<sup>૭૮</sup> "Pithunda-Pitunda of Ptolemy. It seems that it is a commercial town of importance. It was the gate to the Tamil-land, is indicated by the information which we get from the reading, now proposed by the last portion of this most difficult line:-Tramira bhi[m]dati desha etc: भि [म्] दति त्रमरदेश=he breaks up the combination of the Tramil (Tamil) countries...The combination or league had existed for 113 years as the preceding expression says. The Tamil tradition covering up the Pandya, Chola and Kerala Desha is here

<sup>(</sup>૭૪) જ. એા. બી. રી. સા. પુ. ૧૩. પૃ. ૨૬૧ ટી નં ૧–૨.

<sup>(</sup>હપ) આ પાતાના કથનના આધાર માટે તેમણે આવશ્યક વૃત્તિ–હિસ્લિદ્રસૃષ્ટિ રચિત–પૃ. ૧૮૫–૭ તથા હેમચંદ્રનું વીર ચરિત્ર પૃ. ૧૭૦–૧ હોવાનું જણાવ્યું છે. આધારપૂર્વક જણાવ્યું છે એટલે ખનાવ સાચા છે. પરંદ્ર તે પ્રસંગ અત્ર થતી ચર્ચાના વિષયને લાગુ નથી પડતા.

<sup>(</sup>૭૬) વિશાલાનગર એટલે વૈશાલીનગરી કહેવાના આશય સમજ્ય છે કેમકે રાજા કુણીકે વૈશાલીપતિ ચેટકના મરાધ્યુ ખાદ તે પાતાના રાજ્યમાં ભેળવી દીધી છે. એટલે કદાય તે નગરીની દુર્દશા તેણે કાઈ કારણને લઈ તે કરી પણ હોય. (અયોષ્યાના વિસ્તાર વિશાળ ગણાતા હતા તેથી તેનું નામ કાઇ કાઇ વખત વિશાલા કહેવાઈ જય છે પણ તે

નગર તેા કૃષ્ણિકના સમયે કારાળપતિની સત્તામાં હતું એટલે તે હુકાકત તેને બધ્યેયસતી થતી નથી.)

વિશાળા નગરીના અર્થ અવિતનગરી પણ એક લખત થતી હતી; નું એ ઉપરમાં પૃ. ૨૨; પુ. ૧. પૃ. ૧૮૭ દી. ન ૧૦૨; તથા મુનિ શ્રી કલ્યાણવિજયજીએ જૈનકાળ ગણના નામના લેખમાં ૧૯૮૭, પૃ. ૩૧ દી. ન ૨૮માં લખ્યું છે કે "શ્રી વીર નિર્વાણાત્ વિશાલાયાં પાલક રાજ્ય ૨૦ વર્ષાસ્થિ" મતલખ કે અવિતને વિશાળા કહેવાતી હતી પણ અત્રે તે કથન ખંધખેસતું નથી, માટે છોડી દેવું રહે છે.

<sup>(</sup>હ9) પૃ. ૧૯૫ ઉપર અમારા પુસ્તકના વાચકાએ એ આક્ષેયા અમારા ઉપર મુક્યાની કરિયાદ કરી છે તે વાકય સાથે આ બીના સરખાવા. વળી જીઓ નીચેની ડી. નં. ૭૯ અને ૮૧.

<sup>(</sup>૭૮) હ્યુએ! જ. એા. બી. રી. સા.પુ. ૧૪ પૂ. ૧૫૦-૧

confirmed=પિથુપડ અથવા ટાલેમીએ (વર્ણવેલું) પિતંડ. એમ દેખાય છે કે વેપારનું તે એક અગત્યનું મથક હતું. તે તામિલ દેશનું પ્રવેશદાર ગણાતું હતું. એવું સૂચન (આખા લેખની) આ પંક્તિ જે સમજવામાં સૌથી મુશ્કેલ છે તેના ઉત્તર ભાગના વાચનમાંથી નીકળે છે. તે વાચન હવે નવીન રીતથીજ કરવામાં આવ્યું છે, (તે નવીન વાચન આ પ્રમાણે કરાય છે):--લિ[મ્]દતિ ત્રમરદેશ=ત્રમર (તામિલ) દેશના સંયાગ—એકીકરણને તેણે વિખેરી નાંખ્યું છે. (તે દેશાના) આ સમુદ્ધ-અથવા સમવાયતંત્ર-આગળના વાકચમાં લખ્યા પ્રમાણે ૧૧૩ વર્ષથી હસ્તિમાં હતા. તામીલ (દેશની) દંતકથામાં જે પાંડવા, ચોલા અને ક્રેરલ દેશના સમાવેશ કરાયેલ છે તે આ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે." એટલે તેમનું કહેવું એમ થાય છે કે, (૧) આખાયે લેખમાં સૌથી વધારે મુશ્કેલીએ સમજી શકાય તેમ હાેય તાે તે આ પંક્તિના પાછલા ભાગ છે. (ર) તેના અર્થ નવીન રીતે ઉલ્લાલ સૂચવાયા છે તે મુજબ હવે એમ અર્થ કરવાના છે કે. રાજા ખારવેલે. તામીલ દેશના સમુહને વિખેરી નાંખ્યું હતું. (૩) આ સમુદ્ધમાં ત્રણ દેશ ગણાય છે. (૪) તેનાં નામ પાંડવા. ચોલા અને કેરલ દેશ કહી શકાય (પ) કેમકે તામિલ સાહિત્યમાં આ પ્રમાણે દંતકથા પ્રચલિત છે. (૬) આ તામિલ દેશના જ્યાંથી આરંભ થતા ગણાય છે ત્યાં—તેના પ્રવેશદ્વારે—પિશુ૬ડ શહેર<sup>૦૧</sup> આવેલું છે. (૭) ટાલેમીએ પિતુંડ તરીકે જેનું વર્ણન કર્યું છે

તે જ આ પિશુપડ સમજાય છે. (૮) તે પિશુંડ માે કું જખરદસ્ત વેપારનું મથક રે ગણાતું હતું. ઉપરના કચનથી અનેક બાબતનું સ્પષ્ટીકરણ થઇ જાય છે. આપણે જે મુદ્દો અત્રે ખાસ લક્ષમાં લેવા રહે છે તે એ જ કે, રાજા ખારવેલે તામિલ દેશના ત્રણે ભાગ ઉપર અમુક જાતના રાજકીય કાલુ મેળવ્યો હતા તથા કાઇ એક નગર–ખજાર, જે આગળના રાજાએ બદમાશી માટે ઉલું કર્યું હતું તેના તેણે નાશ કરી વાલ્યા હતા.

(इ) ઉત્તરાપથના રાજ્યઓને ખહુ ત્રસ્ત કર્યા... એટલે કે ઉપર પ્રમાણે દક્ષિણ હિંદનું કામ માટા ભાગ પૂરૂં કરીને, હવે ઉતર હિંદ તરક તેણે પાતાનું ખ્યાન દેારવ્યું; અમારા મત પ્રમાણે આ બારમા વર્ષે જ પ્રથમવાર ઉત્તર હિંદમાં ગયાે છે. અને ત્યાંનું કામ જે જીનમૂર્તિને અંગેનું હતું તે પતાવી નાંખ્યા પછી તે તરફ ફરીને ખીજી વખત જોયું પણ નધી. જ્યારે અદ્યાપિ પર્યતની પ્રચલિત માન્યતા પ્રમાણે. આઠમી પંક્તિમાં રાજગૃહને તાડયાના જે ઉલ્લેખ આપણે ગણાવ્યો છે, તે તેમણે રાજગૃહી ધારી લઇને મગધ દેશ પ્રતિનું તેનું પ્રયાસ હોવાનું લેખ્યું છે તેથી તે ખનાવને મગધ ઉપરની પ્રથમ ચડાઇ ગણી છે અને આ બારમા વર્ષની ચડાઈને ખીજીવારની ગણી છે. મતલભ કે અત્યારે. ખે વખત મગધ ઉપર હલ્લો કર્યાની માન્યતા છે. પરંતુ વાસ્તવિક રીતે એક જ ચડાઇ તેણે કરી છે.

(૧૨)...સુગાંગેય સુધી લઇ ગયા અને મગધરાજ

<sup>(</sup>૭૯) પ્રથમમાં, તમર=સિસુ, અથવા તામ્ર એટલે તાંભુ એમ અર્થ બેસારીને, સિસાના કે તાંબાના એક સ્તંબ તે નગરમાં કલો કરાયા હતા અને તે કખેડા નાંખવામાં આવ્યા હતા એવા અર્થ કરાયા હતા. હવે તે જ લેખનું વાંચન પણ જીદું કરાય છે તેમ અર્થ પણ જીદાં જ બેસારાય છે. વસ્તુ એકને એક હાય છતાં, સ્વરૂપ જ તદ્દન કરી જતું દેખાય છે. (સંશોધનના વિષય જ એવા છે. કેટલાકને આશ્ચર્ય થાય છે કે, શું એકને એક વસ્તુ હોવા છતાં આટલું બધું પરિવર્તન થય શકે! તે વાત તેમની બુલ્દિમાં ન હતરતી હોવાથી પાતાને ગમ તેવા શબ્દો વાપરી અન્યને કતારી પાડવાની કાશિયા કર્યા કરે છે.) (૮૦) આપણે જેને ત્રિકલિંગ તરીકે એલ્બખાવીએ છોએ

તે ત્રણ દેશના સમુહ વિશે આ ક્રયન છે એમ સમજવું. ત્રિકલિંગના અર્થ આપણે કેવા કરીએ છાએ તે પુ. ૧માં ચેદિદેશના વર્ણનમાં શાેડુંક સમજ્જાનું પણ છે, વિશેષ આ ખંડમાં આગળ ઉપર જણાવીશું.

<sup>(</sup>૮૧) આ પિશુંડના અર્થ અત્યારે ક્રાઈક નગરના નામ તરીકે કરાયા છે. આગળમાં પૃશુલ=માટા એવા વિરોષણના ભાવાર્થમાં કરાયા હતા. (કેટલા માટા તફાવત, સરખાવા દપર-માં પૃ. રહયની હકીકત તથા દી. ન'. ૭૯ તથા દી. નં. ૭૭).

<sup>(</sup>૮૨) ચાક્રિસ તા કહી શકાય તેમ નથી પણ કલ્પનામાં ઉતરે છે કે, તેનું સ્થાન વર્તમાનના તાંનેર, સાલેમ, કે ત્રિચિનાપક્ષી છલ્લામાં આવેલું હશે.

ખૂહસ્પતિમિત્રને પાતાના પગ ઉપર નમાવ્યા...રાજા નંદદ્વારા લઈ જવામાં આવેલ કલિંગજીનમૂર્તિને... અંગમગધનું ધન લઈ આવ્યા...

(अ) સુગાંગેય-પાટલિપુત્રમાં મગધપતિના આ નામના મહેલ છે. તેનું નામ મુદ્રારાક્ષસ નાટકમાં પણ લેવાયું છે; પાતાના પગ ઉપર મગધપતિને નમાવ્યો છે. એટલે તેને કાંઈ તાખેદારી ભાગવતા નથી કર્યા પણ તાળા પાકરાવીને-આપણે સાદી ભાષામાં જેની 'મીન' કહેવરાવી કહેવાય છે-તે સ્થિતિમાં આણી મૂકયા હતા. રાજાનંદદ્વારા લઇ જવામાં આવેલ એટલે નંદીવર્ધનરાજા જે, કર્લિંગપતિ ક્ષેમ-રાજના સમયે લઇ ગયા હતા તે, એવા ભાવાર્થમાં તે વપરાયલ છે. એટલે કે જે છનમૂર્તિ નંદીવર્ધન-નંદ પહેલો 43 આગળના વખતે લઇ ગયા હતા તેને, આ ખારવેલ ગંગા નદીના પ્રવાહદારા ઠેઠ પાટલિયુત્ર જઈ, મગધપતિના સુગાંગેય નામના મહેલને ઘેરી લઈ પાછી ઉઠાવી લાવ્યા હતા અને કલિંગપતિનું જે અપમાન નંદિવર્ધને કર્યું કહેવાતું હતું તેના ખદલામાં, तेक नंहिवर्धनना वंशक अने ढासना भगधपति ખુહસ્પતિમિત્રને પાતાના પગે નમાવ્યા હતા. આ ખુહસ્પતિમિત્રને અત્યાર સુધી વિદ્વાનાએ શુંગવંશી પુષ્યમિત્ર મનાવ્યાછે. પરંતુ તેમ બનવા યાગ્ય નથી તે આપણે ઉપરમાં અનેક પુરાવાથી પુરવાર કરી આપ્યું છે એટલે હવે ક્રીને તે પ્રશ્ન ચર્ચતા નથી. આ પ્રમાણે પરિણામ આવતાં કર્લિંગપતિ અને મગધપતિ વચ્ચેના અંટસની પૂર્ણાહુતિ થઇ ગઈ હતી એમ સમજવું રહે છે. [ તાંધ—અત્ર તાંધ લેવાની એટલી જરૂર રહે ờ કે, ભાષા ઉકેલમાં અનેક વખત અનેક વિદ્વાનાના મતફેર થયા જ કરે છે. પંડિત ભગવાનલાલ ઇંદ્રજીત જેવા સંશાધન નિષ્ણાતે બૃહસ્પતિમિત્રને બદલે રીતે વાચન થાય તા અર્થ પણ ક્રી જાય તે દેખીતું જ છે. પ્રાચીન સમયે ક્રાતરાવાયેલ લેખમાં રૂતુના, હવામાનના, વરસાદના, પાણીના, ટાઢતડકાના, તે ઉપર ખેસતા પક્ષીની હગારના, મુસા**ક્**રાના **હાથે** થયેલ અટકચાળાના ઈત્યાદિ. અનેક પ્રકારના સંજોગને લીધે તેના અક્ષરાે ઉપર તથા હસ્વદીર્ઘના કાના માત્રા ઉપર તેમજ વળાંક ઉપર જે જે અસરા થાય છે તે તેા અનેક પ્રકારની છે;એટલે વાચનવાચનમાં કાળ કાળે ફેરફાર દેખાઈ આવે તે પણ સ્વાભાવિક છે. એટલું જ નહીં પણ એક જ કાળે ધણા જોનારાએાની દષ્ટિમાં પણ ભિન્નતા હેાવાથી જુદાે ઉકેલ કરી શકાય છે. મતલખ કે કાર્ર શિલાલેખના ઉકેલ કે વાચન નાકેર રહી શકતાં જ નથી. આ વાત ધ્યાનમાં રહે તા, કાઈ પણ નવી જાતના અર્થ બહાર પડતાં વાચકવર્ગતે જે આશ્ચર્ય જેવું લાગે છે કે શું આગલ થઈ ગયેલ સર્વે વિદ્વાના ભીંત ભૂલ્યા હતા જેથી તેમને આવા અર્થ મુઝયા જ નહીં! તેવી તેમની મનાદશા થશે નહીં; પર'તુ ઇ તિહાસના સંશોધનમાં જે સમદષ્ટિ કેળવવાના તેઓ અન્યને ઉપદેશ આપવા તૈયાર થઇ રહે છે તે જ ઉપદેશ પાતાને કેટલા પ્રમા<del>ણ</del>માં **લેવા જરૂરી** છે તે આપાઓપ સયજી જશે.]

(સા) કલિંગજીનમૂર્તિ— ખ્યાનમાં રાખવાનું છે કે, જનમૂર્તિ શબ્દ વાપર્યો નથી પરંતુ તેની સાથે કર્લિંગ નામનું વિશેષણ જોડ્યું છે. તેના ખે રીતે સમાસ કરી શકાશે: એક કલિંગ-જીનમૂર્તિ અને બીજો કલિંગજીન-મૂર્તિ; પ્રથમ રીતે સમાસ હોય તા તેના અર્થ કર્લિંગ દેશમાંની અથવા કલિંગદેશવાળી મૂર્તિ એટલે કર્લિંગ દેશમાંથી લઈ જવાઈ હતી તે મૂર્તિ, એવો સાધારણ અર્થ થઈ શકે. જ્યારે બીજા સમાસના અર્થ કાંઈક વિશિષ્ટતાસ્થક છે; મૂળ લખાણમાં પણ 'કલિંગજીન' શબ્દ લખાયા છે એટલે આપણે પણ તે જ ભાવાર્થમાં

મતફેર થયા જ કરે છે. પીડત ભગવાનલાલ ઇંદ્રજીત જેવા સંશાધન નિષ્ણાતે બૃહરપતિમિત્રતે બદલે 'ખહુપતિસાસિન' વાંચ્યું હતું. 'જ આ પ્રમાણે જીદી (૮૩) જે. સા. સં. પુ. ૩ પુ. ૩૭૨માં અનુવાદકે લખ્યું છે કે, ઈ. સ. પૂ. ૪૫૮ વર્ષ પહેલાં અને વિક્રમ સં. ૪૦૦ વર્ષ પહેલાં, હડિશામાં જૈનધર્મ'નો એટલા પ્રચાર હતા કે લગવાન મહાવીશના નિર્વાણ પછી પંચાતેર વર્ષમાં જ

ત્યાં મૂર્તિએ પ્રચલિત થઇ ગઈ. (આ તા તેમણે હપ વર્ષ'ની વાત કહી છે. જયારે આપણે તાે તે પૂર્વેની પણ સાબિત કરી બતાવી છે. જુઓ પુ. ૧ પૃ. ૧૭૦ દી. નં. ૫૫). (૮૪) જુઓ જે. સા. સં. પુ. ૧ પૂ. ૩૫૩ ૫'ક્તિ ૧૪.

લેખવા પડશે. કલિંગજીન પ એટલે, જે મૂર્તિનું નામ જ કલિંગજીન કહેવાય છે તેવી વિશિષ્ટ અર્થવાળી મૂર્તિ: અને કલિંગજીન એટલે જૈનાના ત્રેત્રીસમા તાર્થકર પાર્શ્વનાથ કહેવાય છે એમ આપણે ઉપરમાં જણાવી ગયા છીએ; કેમકે કલિંગમાં આવેલ સમેતશિખર પહાડ ઉપર, છેલ્લામાં છેલ્લા જે તાર્થકર નિર્વાણપદ પામ્યા છે તેમનું નામ પાર્શ્વનાથ છે. તે ઉપરથી તેની તળેટીમાં, કાઇ રાજનગર ગણાતા શહેરમાં, પાર્શ્વનાથની નિર્વાણભૂમિના સમારક તરીકે, રાજ્ય કરક ડુએ

ત્યાં એક મંદિર બંધાવી તેની અંદર મૂર્તિ સ્થાપન કરી હતી. આવાં અનેક કારણથી અત્યારે પણ તે પહાડ, પાર્શ્વનાથપઢાડના નામથી જ ઓળખાય છે. વળી આ પાર્શ્વનાથને જૈન સાહિત્ય પ્ર'થામાં 'પુરૂષાદાનીય' તરીક લેખાવાય છે. તેના સામાન્ય અર્થ તા મનુષ્યના રાગનું નિદાન જાણવાવાળા અથવા તેને મળતા જ ભાવાર્થ થાય છે. અને તેવા સામાન્ય અર્થમાં તા દરેક તીર્થકરને તે વિશેષણ લગાડી શકાય છે. પરંતુ ત્રણે કાળમાં—ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્યમાં—

(૮૫) "ખંગાળ, બિહાર અને ગોાડિસા કે જૈન સ્મારક" તેવા નામે એક પુસ્તક છે; તેના પૃ. ૧૩૮થી હુડીકત લઇને ભગવાન પાર્ધાનાય નામનું એક પુસ્તક સુરત મુકામેથી ૧૯૮૫માં છપાવીને દિગંખર પત્રકારે પાતાના ગ્રાહફે!માં ભેટ તરીકે આપ્યું છે. તેના પૃ. ૧૬ ઉપર જણાવાયું છે કે "રાજ ખારવેલ કે હાથીયું ફાવાળા લેખમેં એક નંદવંશી રાજદ્વારા ઋષભદેવજીકી મૂર્તિકા કલિંગસે પાટલિપુત્રમેં લે જાનેકા કલ્લેખ હૈ." (તેમણે ઋષભદેવનું નામ શા માટે લખ્યું તેની દલીલા આપી હોત તા તે ઉપર વિચારવાનું સુગમ થાત—એટલે કે લેખકે તે મૂર્તિ ઋષભદેવની માની છે: જ્યારે વાસ્તવીક રીતે તે પાર્શ્વાનાની હોવાનું સંભવિત છે).

[ડીપ્પણ:-અ મૂર્તિ આદિશ્વરની હશે એવી પ્રથમ અમારી પણ માન્યતા થઇ હતી; કેમકે, (ત્તું એ પુ. ૧ પૃ. ૩૦૪) મગધપતિ રાજા ઉદયાએ પાટલિપુત્ર વસાવી પાતાને સદૈવ પુજા કરવાની સગવડતા થાય માટે એક જેન મંદિર બંધાવીને તેમાં શ્રી નેમિનાથની પ્રતિષ્ઠા કરાવ્યાનું લખ્યું છે. (કાઇ ઠેકાણે નેમિનાથ અને આદિનાય એમ છે મૂર્તિ ધધરાવ્યાનું વાચ્યું હોય એમ યાદ આવે છે) આ પાટલિપુત્રના જ્યારે શુંગવ શી રાજ અગ્નિમિત્રે નાશ કર્યા ત્યારે આ મંદિર નષ્ટ થવા સાથે તેમાંના મૂર્તિઓ પણ ભાંગીને તેના અંશા વેરવિખેર થઈ ગયા હેાવા જોઈએ. એટલે જે બે યક્ષની મૂર્તિઓ ૧૮૮૨માં પટણા નજીકમાંથી મળી આવી છે અને હાલ કલકત્તા મ્યુઝીઅમમાં "ભારહુત ગેદરી "વાળા વિભાગે ગાહવ-વાંમાં આવી છે તથા તેના ઉપર 'અજ' અને 'સમ્રાટ वर्तिनन्द्रि' अक्षरे। छे तेने राज इदयनना मंदिरनी प्रतिमाना અંશ તરીકે લેખવી રહે છે. (અંશ એટલા માટે કે છન પ્રતિ-માઓની પલાંઠીની નીચે હંમેશા તેની ઓળખ માટે યક્ષ-થિસણીની મૂર્તિ કાતરવામાં આવે છે: અને ઉપરમાં જણા-

વ્યા પ્રમાણે મૂર્તિઓ તાડી નંખાઈ હશે ત્યારે મૂળ પ્રતિમા અને યક્ષ છૂટા પડા ગયા હશે માટે તેને અંશ કહ્યો છે) એટલે ઉપરાક્ત મ'દિરને લગતી જ હોવી જોઇએ. વળી પટણા અને પાટલિપુત્રનું સ્થાન એક જ છે. આ બધી હકીકતથી અમે એવું અનુમાન દાર્યું હતું કે તે નેમિનાય અથવા તા રૂપલનાય-આદિનાથની મૂર્તિના અંશા હાય. તેમાં પણ વિશેષ પ્રકારે આદિનાયની હોવાનું ધાર્યું હતું; કારણકે જૈનધર્યની આદિ સાથે તેમના સંખંધ વિશેષપણે હાઇને, તેની મહત્તા વિશેષ ગણાય. આ અમારા મંતવ્યને ઉપરાક્ત દિગંભર પુસ્તકની હાં કતે સમર્થન મળતાં તે માન્યતા ખળવત્તર થવા પામી હતી. પરંત્ર જ્યારથી જનરલ કનિંગહામના પુસ્તકમાં આ કલિંગજીનની મૂર્તિનું વર્ણન વાંચ્યું તથા તેને લગતી પ્લેઈટમાં તેનું સ્વરૂપ જોયું, ત્યારથી તે વિચાર ડગમગવા માંડયા હતા. તેમાં વળી વિક્રમસંવત સત્તરની મધ્યમાં (ઈ. સ. ૧૬૦૦ની આસપાસ) થયેલ, જૈન કવિ સમયસંદરનું તીર્થ માળાનું સ્તવન વાંચ્યું (જુઓ નીચેની ડી. નં. ૮૬માં તેની કડી નં, ૯-૧૦ ના અર્થ લખ્યા છે તે) તેમાં જગનાય પાર્શ્વનાય શબ્દ લખ્યા છે. જ્યારે આ કલિંગજીનવાળું તીર્ય જગન્નાયપુરીના નામે એાળખાઈ રહ્યું છે. એટલે બધી વાતના મેળ મળી રહ્યો: અને નક્કી થયું કે તે કલિંગજીનની મૃતિ પાર્ધાનાથની જ છે. તેને જૈન સાહિત્યમાં જગન્નાય પાર્ધાનાય કહીને સંધા-ધેલ છે: તેમ ઉદયાર્થ ખંધાવેલ તે મૂર્તિ હોવી ન જ જોઇએ. પાટલિયુત્રના મંદિરની તે મૂર્તિ ન હોય તેનું કારણ એ છે કે, ખારવેલના સમયે તેમ જ રાજ ન દિવર્ધનના સમયે પાટલિયુત્ર અખંડ હતું. તેમજ પાટલિયુત્રની સ્થાપના અને नंहिवर्धने प्रथमवार ते मूर्ति भेणववा चडाछ उरी ते ले સમય વચ્ચે ૪૦ વર્ષના તા ફેર હતા. એટલે તે મૂર્તિન અને પાટલિયુત્ર વચ્ચે સંબંધ જ નહોતા,

આ પાર્શ્વનાથના નામ સાથે અનેક પ્રકારના ચમત્કારા સંયુક્ત થયાનું જણાયેલ હાવાથી તે જુદા જુદા નામે વધ્યાળ ખાતા રહ્યા છે. તેથી તેમની મૂર્તિ વિશેષ ચમત્કારિક મનાતી રહી છે. તેમ એટલું તા સ્વભાવિક જ છે કે, જેમ મૂર્તિ વિશેષ પુરાણી અને ચમત્કારિક, તેમ તેના ઉપર તેના ભક્તાની ભક્તિ પણ વિશેષ તથા તે માટે તેમની પ્રાણ પાથરવાની તૈયારી પણ વિશેષ સમજવી. આ ખે સિદ્ધાંત નક્કી કરાયા (૧) તે મૂર્તિ પાર્શ્વનાથની હતી અને (૨) તે ખહુ ચમતકારિક હતી-એટલે સહજ સમજ શકાશે કે તે મર્તિ ઘણા કાળની જૂની તથા અલૌકિક હેાવાથી, તેનાં ગૌરવ–પ્રતિભા અતે મહિમા-અતિ માટા પ્રમાણમાં પ્રસિદ્ધ થઈ ચુકુચાં હતાં. આવી પ્રતિમાના રક્ષણને માટે. કાઈ ઉપાડી ન જાય તે માટે-તેના લક્તો પાતાના પ્રાણ અર્પી દેવાને પણ વિલંખ ન કરે અને પાતાથી ખને તેટલા પ્રયત્ન-આકાશપાતાળ એક કરે જ. જ્યાં સામાન્ય માણસની વાત આ પ્રમાણે હેાય ત્યાં, સમ્રાટ ખારવેલ જેવાની સ્થિતિ કેવી થાય તે તેા વર્ણવવા કરતાં સમજી શકાય તેવી છે. તેમાં પણ જે મૂર્તિ ખુદ ખારવેલના જ પ્રપિતામહ ગણાતા આદ્ય પુરૂષ એવા મહામેલવાહન રાજાએ પ્રતિષ્ઠિત કરી હાય તા તા પછી પૂછવાની વાત જ કર્યા રહે ? વળી આપણે लशीं छीं हे महाराज इरदं पाते क प्रवत्त-ચક્ર હતા એટલે કે તેને કૈવલ્યત્તાન થયું હતું; જેથી મૂર્તિની હુકોકત અથથી ઇતિ સુધી તેના ખ્યાલમાં હતી. અને તેથી જ તેને અસાધારણ પ્રતાપવંતી માનતા હતા. આવા સંજોગામાં જે મૂર્તિ ખુદ કરકંડું મહારાજે પ્રતિષ્ઠિત કરી હાેય તેનાં ગૌરવ, સામર્થ્ય અને મહાત્મ્ય કેટલાં ખહેાળા પ્રમાણમાં હાય તે માત્ર કલ્પનાના જ વિષય કહેવાય. આ મૂર્તિને લગતું વિશેષ

(इ) અંગ-મગધતું ધન લઇ આવ્યો. એમ જે ખારવેલે કાતરાવ્યું છે તે વાડ્ય જ બતાવે છે કે, તે સમય સુધી અંગદેશનું મહત્ત્વ પણ પ્રજાના મગજમાં રમી રહ્યું હતું. જ્યારે ઐતિહાસિક નજરે, ભલે કયાંય એવા નિર્દેષ થયા નથી જણાતા કે અંગદેશ કયારથી રાજદારી અગત્યતા ગુમાવી એઠા હતા, છતાં કાઈ પણ ઇતિહાસિલ એટલા તા સ્વીકાર કરશે જ, કે માર્યવંશની લકુમત તળે જ્યારે મગધ દેશનું આધિપત્ય ચાલતું હતું ત્યારે અંગદેશનું નામ તા લગભગ ભૂંસાઈ ગયું જ હતું. તેમ સમ્રાટ-પ્રિયદર્શિનના શિલાલેખમાં પણ તેને કાઈ ઠેકાણે યાદ સરખાયે કર્યો નથી. એટલે સમજવું રહે છે કે માર્યવંશ પહેલાં અથવા માડામાં માડા સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનની પહેલાં જલ્લ આપ્ત ખારવેલ થઈ ગયા છે એમ ક્લિતાર્થ નીકળે છે.

(૧૩) તેરમાં પંક્તિ...અદ્દુભૂત અને આશ્ચર્ય (થાય તેવી રીતે તે) હાથીઓવાળાં વહાણ ભરેલ... પાંડચ રાજાને ત્યાંથી આ વખતે અનેક માતી, માણેક, રત્ન હરણ કરાવી લાવ્યા.

(अ) અદ્દભૂત અને આશ્વર્ય-હાયીઓવાળાં વહાણું ભરેલ; હાથીઓવાળાં વહાણું એમ જ્યારે ખાસ વિશેષણું વાપર્યું છે ત્યારે સામાન્ય કરતાં તેમાં કાંઇક વિશેષ કહેવાના હેતુ દેખાય છે. તેના અર્થ એમ સમજ્ય છે કે, હાથીઓનાં કામ માટે ઉપયોગમાં લેવાય તેવાં વહાણા, એટલે કે જે વહાણામાં હાથીઓને ચડાવવા ઉતારવાની સગવડતા સચવાય એવી રીતે બાંધવામાં આવ્યાં હોય તેવાં વહાણા, એમ અર્થ થાયઃ અને બીજી રીતે એમ પણ થાય કે વહાણના આકાર જ હાથી-ઓના સ્વરૂપને મળતા આવે તેવા હોય અથવા સામાન્ય

વર્ણન આગળ ઉપર લખવાનું છે. એટલે અહીં તા માત્ર તેના મહાત્મ્યનું જ દર્શન કરાવ્યું છે.

<sup>(</sup>૮૬) જેવાકે:-શંખેસરા, અમીઝરા, જીરાવલા, સ્તંભન, ક્લાંધિ, સારિસરા, અન્નવરા, અંતરીક્ષ, પંચાસરા જગલાય, (આ બધા સાથે પાર્શ્વાનાય શબ્દ નેડવા). નેકે •પરનાં નામા તા તે તે સ્થાનમાં સ્થાપિત કરાયલી પ્રતિમા તરીકે લેખવાનાં છે; પરંતુ તે દરેક સાથે અમુક પ્રકારના

ચમત્કારાૈ નીપજ્યા હેાવાની આપ્યાચિકા જોડાયલી છે. તે વિષય અહીંના નગણાય એટલે આટલા ૬લ્લેખ જ માત્ર કર્યોછે.

<sup>(</sup>૮૭) આ હકીક્તને રાજ ખારવેલના સમય નિર્ણયની જે વીસેક દલીલા પૃ. ૨૫૭ થી ૨૬૬ સુધી આપી છે તેમાં ઉમેરી શકાશે.

વહાણા કરતાં એવા ઊંડા તેમજ અન્ય પ્રકારે રચાયેલાં હાય કે, જેને જોતાં વેંતજ નવીન વિચારણા સ્કુરે; ગમે તેવા અર્થમાં લ્યા, પણ તેમાં વહાણની રચના અને ધાટ સંબંધી હકીકત જણાવી છે એટલું સમગ્નય છે.

અદ્દુભૂત અને આશ્વર્ય—આ શખ્દા પણ વિશેષણુરૂપે વપરાયા હોય, તા ઉપર જણાવી ગયા પ્રમાણે તેનાં ધાટ અને કદ વિશે જ પાછું મૂચન કરાયું છે એમ સમજાય; પરંતુ ખાસ શખ્દા જીદાજ પાડીને જોડયા છે ત્યારે તેમાં કાંઇક વિશેષ ધ્વાન ખેંચવાના આશ્વય દેખાય છે. તે આ રીતે; આગળ જતાં માણિકયમોતી રતન શખ્દ તા લખ્યાં જ છે, એટલે કે છૂટાં છૂટાં આ પદાર્થી તા હતાં જ. ઉપરાંત 'વઢાણ ભરેલ નજરાણા હાથી, રતન, માણિકય' એવા શખ્દા પણ વાપર્યા છે એટલે એમ કહેવાના હેતુ સમજાય છે કે જેમાં રતન, માણિકય જડેલાં છે તેવા આકારનાં હય, હાથી ઇ. આકારનાં પ્રાણીઓ ખનાવેલ હતાં અને તે બેટ આપવા લાયક હતાં. વળી તેને જેતાં જ તેની કારીગીરી માટે તથા ખનાવનારની કારાસ્યતા માટે આપણા મનમાં આશ્વર્ય જ ઉદ્દલવ થતું હતું.

(झा) પાંડય રાજાને ત્યાંથી આ વખતે છે. છે:— પાંડય રાજાને ત્યાંથી આ વખતે; એવા શબ્દ જ્યારે વપરાયા છે ત્યારે એમ અર્થ થાય છે કે, આગળ પણ એક કે વધારે વખત પાંડય રાજાના ઉપર હલ્લાે લઈ જવાયા હતા; પરંતુ તે સમયે આ વખત જેવા બેટ સાગાતમાં વપરાય, તેવી વસ્તુઓ કાંઈ પ્રાપ્ત થઈ નહાેતા. જો તેવી વસ્તુઓ મળી હાેત તા 'આ વખતે'ની સાથે 'પણ' શબ્દ જોડીને 'આ વખતે પણ' એમ લખ્યું હાેત.

પ્રશ્ન એ ઉદ્દલવે છે કે, પ્રથમ વખતે (એટલે આ પૂર્વે એક યા વધારે વખતે) પાંડ્યા રાજ્ય ઉપર કયારે ખારવેલે હલ્લા કર્યાનું સમજવું? સાધી પ્રથમ તેની યુવરાજ અવસ્થામાં [ઉપરમાં જાુઓ; તેના રાજ્યાભિષેક થયા તે પહેલાંની ખીજી પંક્તિનું વિવેચન (ભા) ની હક્ષીકતમાં] તે ત્યાં ગયા દેખાય છે; ખીજી વખત, આઠમા

(૮૮) જે. સા. સં. યુ. ૭ પૃ. ૩૭૨ પંક્તિ ૧૫

પંક્તિમાં આઠમા વર્ષે જે રાજગૃહને તેણે તાડયાનું તથા તેના સંનાદા સાંભળી પેલા વનરાજ પાછા હઠી ગયાનું લખ્યું છે તે પ્રસંગ પણ હાય; અથવા અગિયારમી પંકિતમાં અગિયારમા વર્ષે જે મંડી ખાદાવી નાખ્યાની અને દેહ સંઘાતને તાડી નાંખ્યાની હકીકત લખી છે તે પ્રસંગ પણ હાય; ઉપરમાં નિર્દિષ્ટ કરેલ સર્વે પ્રસંગ અથવા કદાચ એકાદ ઓછા વખતે, પાંડયા દેશના રાજા ઉપર તે ચડાઇ ગયા હોવો જોઇએ. પરંતુ એટલું તા ખરંજ કે, એક કરતાં વધારે વાર ગયા હતા, નહીં તા 'આ વખતે' શબ્દો લખત નહીંજ.

(૧૪) ચાદમા પંક્તિ-કુમારિપર્વત ઉપર જ્યાં વિજય ચક્રમુપ્રવૃત્ત છે, સંસ્કૃતિ (જન્મ મરહ્યુને વટાવી ગયેલ કાયનિષીદી (સ્તૂપ) ઉપર–રાજભૃતિએા કાયમ કરી દીધી. પૂજામાં રત ઉપાસક ખારવેલે જીવ અને શરીરની-શ્રોની પરીક્ષા કરી લીધી.

(ક્ષ) કુમારીપર્વત ઉપર જયાં વિજયચક સુપ્રવૃત્ત છે≃કુમારી ઉર્ફ ઉદયગિરિ–ખંડગિરિ પર્વત ઉપર<sup>૮</sup>¢ ધર્મવિજયચક પ્રવર્ત્યું હતું એટલે મહાવીર ભગવાને પાતેજ જૈનધર્મના ઉપદેશ દીધા હતા. ત્યાં એટલે તે પર્વત ઉપર.

(સા) કાયનિષીદી (સ્તૂપ) ઉપર—રાજભૃતિઓ કાયમ કરી દીધી = ત્યાં દે જન્મ મરણ વટાવી ગયેલ છે તેવાની કાયનિષીધી અર્થાત્ જૈન સ્તૂપ હતા; જેમાં કાઇ અરિહતનું હાડકું દાટવામાં આવ્યું હતું ત્યાં શાસના ખાંધી આપ્યાં. એટલે સ્તૂપ ઉપર જે પુરૂષા કામ કરનારા હતા, મતલખ કે જેઓ તેના સંરક્ષકા હતા અથવા તે આગળ ખેસીને પૂજ-ભક્તિ—જ્યપ મંત્ર જપનારા હતા, તે સર્વેને અમુક અમુક વર્ષાસન કાયમને માટે કરી આપ્યાં. આ સ્તૂપ શેના હતા અને તેમાં શું મુકવામાં આવ્યું હતું તથા જનધર્મીઓ આવા સ્તૂપ શા માટે ઉભા કરતા હતા; તે ત્રણે પ્રશ્નો અહીં કેટલાક ખુલાસા માંગે છે. (૧) આ સ્તૂપ શેના કનને ઉત્તર તા ખારવેલે પાતે જ આપેલ છે, કે પ્રક્ષીણ સંસતિ એટલે જે જીવ જન્મ મરસ્થને વટાવી

<sup>(</sup>૮૯) નુઓ જે. સા. સં. યુ. ૩ યૂ. ૩૭૨ ૫ ક્તિ ૧૭

ગયેલ છે તે માટે; મતલખ કહેવાની કે, તેના પ્રદાદા મહારાજ કરકંડુ જે પ્રત્યેક ખુદ થયા હતા-એટલે કૈવલ્યજ્ઞાન પામવાથી જેમના આઠ કર્મમાંના માહની-કર્મ આદિ ચાર ધાતિ કર્મના નાશ થઇ ગયા હતા અને ખાડીનું આયુષ્ય પૂર્ણ થયે. શેષ ચાર અધાતિ इर्भने। नाश इरी के निर्वाण पहने पाम्या ढता; तेथी तेमने ६वे जन्म भरखना हेरा हरवा रह्या नथी, એવા-તેમના દેહને જે સ્થાને અગ્નિદાહ દીધા હતા તે સ્થાને એક સ્તૂપ ચણાવવામાં આવ્યા હતા. તે સ્ત્રપની અંદર તેમના શરીરનાં કાઈક અવશેષો સાચવી રખાયાં હતાં. ૯૦ આ રત્ય પાસે ખેસીને જાય જયવા જે માણસાને નીમ્યા હતા તેઓ ત્યાં એઠા એઠા, ધર્મ કાર્ય કરે તથા નવકાર મંત્ર આદિ ભણ્યા કરે અને સ્તપની પૂજા કરે. અર્ધ્ય ચડાવે. ઇત્યાદી જે જે કર્મો કરવા યાગ્ય હાય તે કરે, તે માટે તે માણસાને ુકાયમના પગાર ખાંધી આપ્યા હતા. (૨) શું સુકવામાં ુ<mark>આવ્યું હતું ?–મૂ</mark>ખ્યત્વે શરીરતે અગ્તિદાહ દેવાયા પછી એ કાર્મ હાડક રહી ગયું હાય-જેને અત્રે સામાન્ય ભાષામાં પૂલ કહેવાય છે.-તે અથવા દાઢાઓ કે કેશ આદિ જે કાઈ લાગ જળી ગયા વિનાના રહી ગયા હાય. તે એક વાસણમાં સાચવી રાખી, તે ઉપર માટા સ્તૂપ રચવામાં આવે છે અને તેના પાેેલાણમાં – ગર્ભાગારમાં – પેલા અવશેષવાળું વાસણ,

દાખડા, કરંડિયા કે તેવું ઠામ દ્વાય, તે મૂકવામાં આવે છે. આવા સમાધિ–સ્તૂપા અનેક સ્થાને અનેક સંખ્યામાં અદ્યાપિ પર્યંત નજરે પડે છે (૩) જૈનધર્મીએા આવા રતૂપા શા માટે ઉભા કરતા હતા? આના ઘણા ખરા ઉત્તર, ઉપર નં. ૨ના ખુલાસામાં આવી ગયાે છે. અત્રે એટલું જણાવવાનું કે અત્યાર સુધી સર્વ વિદ્વાનાની એવી માન્યતા છે કે, સારા હિંદુસ્તાનમાં અનેક ઠેકાએ (દર્શાંતમાં જાણવું કે–સાંચી, ભારહુત સ્ત્રપવાળા પ્રદેશમાં) જે સ્તૂપા ઉભા કરાયા છે તે સર્વે બાહ ધર્મના છે; પરંતુ પુ. ૨ માં સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનનું વૃત્તાંત લખતાં આપણે સાબિત કરી ગયા છીએ, કે તે પાતે कैनधर्भी ढते। अने तेशे तेभक तेनी पूर्वेना राजन એાએ (કાશલપતિ પ્રસેનજીત રાજ્યએ તથા મગધપતિ રાજા અજાતશત્રુએ-ભારહત મૂકામે<sup>હ ૧</sup>) અથવા તે ધર્મના અનેક ભક્તોએ (સાંચી–બિલ્સા ટાપ્સવાળા ભૂમિ પ્રદેશમાં) વિપુલ સંખ્યામાં આવા સ્તૂપા પાતાની ભક્તિ દર્શાવવા ચણાવ્યા છે અને આ સ્તપાની રચનામાં જે ધર્મચિદ્ધી કાતરાવાયાં છે તે પણ જૈનધર્મનાં પ્રતીક રૂપે જ છે. તેના વિગતવાર સમજતિ સાથેના ખુલાસા આપણે પુ. ર માં પ્રથમ અને દ્વિતીય પરિચ્છેદે તથા સિક્કાનું વિવરણ કરતાં તતીય પરિચ્છેદે આપી ગયા છીએ એટલે અત્ર તે સંબંધી કાંઈ વિશેષ જણાવવા અપેક્ષા રહેતી નથી. માત્ર

<sup>(</sup>૯૦) જૈન સાહિત્ય સંશાધક પુ. ૩ પૃ. ૩૭૨ પંક્તિ ૧૮થી આગળ જે લખવામાં આવ્યું છે તે અહીં હતારવામાં આવ્યું છે.

ત્યાં પર્વાત ઉપર એક કાયનિષી કી અર્યાત જૈન સ્ત્પ હતો, જેમાં કાઇ અરિહંતનું અસ્થિ દાટવામાં આવ્યું હતું. ખારવેલ યા એના પહેલાના વખતની એવી અનેક ગુકાઓ અને મંદિરા આ પર્વાત ઉપર છે કે જેના ઉપર પાર્શ્વનાથનાં ચિન્હો તેમજ પાદુકાઓ છે અને જે કોરી કાઢેલાં છે તેમજ બ્રાહ્મીલિપિમાં લેખવાળાં છે. તેમાં જૈન સાધુઓ રહેતા હતા એ વાતના ઉલ્લેખ છે. આ ઉપરથી એ સ્પષ્ટ છે કે, આ સ્થાન એક જૈનતીર્થ તેમજ ઘણું જૂનું છે. મરાઠાઓના રાજ્યકાળ દરસ્યાન પણ જૈનાએ અહીં એક નલું મંદિર ખધાવ્યું હતું. યાત્રીઓએ ખનાવરાવેલાં અનેક નાના

નાના સ્તૂપા અથવા ચૈત્યા અહીં એક જગ્યાએ છે જેને દેવસભા કહેવામાં આવે છે.

<sup>(</sup>૯૧) પ્રસેનજત પીલર અને અન્નતશત્રુ પીલર તરીકે, લારહુતસ્ત્પ નામે પુસ્તકમાં જે વર્ણવાયા છે; તેનાં ચિત્રા પુ. ૧માં આકૃતિ નં. ૮ તથા ૯ તરીકે આપણે રન્નુ કર્યો છે. આ સ્ત્પ પણ પ્રક્ષીણ સસ્તિલ્ગપ સ્મારક હતું કેમકે તે સ્થાને શ્રી મહાવીરને કેવલ્યજ્ઞાનની પ્રાપ્ત થઈ હતી કેવલ્યજ્ઞાન ઉપને એટલે નિયમ જ છે કે તે જીવે અન્ય સર્વધાતિકર્મો ખપાવી નાંખ્યા છે; માત્ર જે આયુષ્ય ભાગવતું બાકી હોય છે, તે સાથે અન્ય ત્રણ અધાતિકર્મના પણ અત સમયે નાશ થવાથી પાતે નિર્વાણને પામે છે જ; એવા સર્વદા નિયમ હોય છે. અને નિર્વાણ પામ્યા એટલે તેને આ સાસારમાં ફરી કરીને જન્મમરણના ફેરા કરવા રહેતા નથી.

જે કહેવાનું રહે છે તે એટલું જ કે વાચકને હવે ખાત્રી થશે કે અમારા તે કથનને રાજા ખારવેલના હાથીગુંફાના લેખથી સંપૂર્ણ સમર્થન પણ મળી રહ્યું છે. તેમ આવા રતૂપા ઉભા કરવાની પ્રથા જૈનમતાનુયાયીઓમાં હતી તે હકીકત પણ હવે સિદ્ધ થઈ જાય છે.

(૧) પૂજામાં રત ઉપાસક ખારવેલે જીવ અને શરીરની શ્રીની પરીક્ષા કરી લીધી. એટલે કે રાજા ખારવેલ જે જૈનધર્મમાં સંપૂર્ણપણે આસક્તિ ધરાવતા હતો તેણે ઉપાસકદશાલ્ય સાધી હતી; એટલે શ્રાવક તરીકે જે કાર્યો ધર્મશાસ્ત્રની આજ્ઞા પ્રમાણે નિત્ય નિયમ તરીકે કરવાં જોઈ એલ્ તે સર્વે પાતે હવેથી આચરતા થયા હતો. અને આમ કરવાથી તેને પાતાના આત્માનું જ્ઞાન થયું હતું. તેમજ યુવરાજ્યવસ્થામાં શાસનાં પઠન પાઠન આદિ કર્યા હોવાને લીધે પુદ્દાલ તથા આત્માના બેદની ઝીણામાં ઝીણી રીતે સમજણ તેને મળી ગઈ હતી.

વળી પાતાના આત્મકલ્યાણ માટે ધર્મક્રિયા

કરવામાં તથા ધર્મની વૃદ્ધિ માટે અને બીજાઓને ધર્મકાર્યમાં જોડાવાનું અનુકૂળ પડે તે માટે, અનેક પ્રકારનાં ધર્માલયા બંધાવવાનું તેણે આદર્યું હતું. તેમાંના એક તરીકે પાતાના પૂર્વજ—મહામેલવાહન કરકંડું મહારાજના, જેમ એક સમાધિ સ્તૂપ રચાવ્યા હતા તેમ બીજા તીર્થકરા અને કેવળાઓ પણ આ સમેત-શિખર ઉપર માલ્લપદ પામ્યા હાવાયી, તેવા પ્રત્યેકના સ્થાન ઉપર પણ સ્તૂપા ઉભા કરાવી દીધા હતા જે હકીકત હવેની પંક્તિમાં તેણે જણાવી છે.

- (૧૫) સુકૃતિ શ્રમણ સુવિહિત શત દિશાઓના જ્ઞાની<sup>૯૪</sup>, તપસ્વી, ઋષિ લેોકોના અરિહેત**ની** નિષીદી પાસે...સિંહપ્રસ્થવાળી રાણી સિંધુલાને માટે નિઃશ્રય.
- (લ) શ્રમણ સુવિહિત; જેમ ઉપરની પંક્તિમાં મહામેલવાહન રાજાની કાય નિષીદી ઉપર સ્તૂપ કરાવ્યા તેમ અનેક શ્રમણા સુવિહિત ઋષિ મુનિએ તથા તપસ્વી અને સંયમીએ જે પણ જન્મ- મરણના બેડા પાર ઊતરી ગયા હતા પ્રતેઓના તેમજ

આ પ્રમાણે અર્થ નિષ્પન્ન કરવામાં ઉપરના વાક્યના જે-વાંચન 6કેલના ફેરફાર અમે સ્**ચ**્ચા છે તે વિશેષ પરંતુ એક ખીજે નિયમ એ છે કે, કેવળજ્ઞાન પામ્યા પછી તે જીવને પાતાનું આયુષ્ય સંપૂર્ણ થાય ત્યાં સુધી પાતાના આત્માના ચિંતવન કરવા સિવાય ખીજી કાઇ કામ જ આ સંસારમાં રહીને કરવાનું રહેવું નથી. જ્યારે તીર્થકરને માથે એક ફરજ હલી રહેલી ગણાય છે કે તેઓએ જનકલ્યા- શ્વા હિતાર્થ ધર્મી પદેશ આપવા જ જોઇએ. બાકીના ત્રણ પ્રકારના જીવા કાઇને તેવા ધર્મી પદેશ કરતા નથી, કાઈ પ્રશ

<sup>(</sup>૯૨) જુઓ સમાટ પ્રિયદર્શિનના સહસામના ખડક લેખ

<sup>(</sup>૯૩) એક કાર્ય એ પણ ગણાય છે કે તેણે એક દિવ-સમાં ત્રણ વખતે જીનમૂર્તિની પૂજ કરવી એઇએ. આ પ્રમાણે રાજ ક્ષેણિકને પણ નિયમ હતા. (જીઓ તેનું વૃત્તાંત) તેમ રાજ ઉદયાશ્વે પણ આ કાર્યને માટે જ પાટલિપુત્ર નગરે નવું દેવાલય બંધાવી તેમાં જીનદેવની મૂર્તિ પધરાવી હતી. (પુ. ૧ પૃ. ૩૦૦ જીઓ).

<sup>(</sup>૯૪) શત દિશાના જ્ઞાની=સર્વ દિશાના જ્ઞાની અથવા દશ દિશાના જ્ઞાની આ પ્રકારનું લખાણ દ્ધાવું જોઇએ. આ વાકય સાથે નીચેની ટીકા નં ૯૫, ૯૬નું લખાણ જે વાંચ-વામાં આવશે તા તુરત સમજશે કે, જે પુરૂષાને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ છે અથવા જેમને કેવળી કહેવાય છે તે માટે આ વિશેષણા વપરાયેલ છે.

કૈવલ્યજ્ઞાન તેને કહેવાય છે કે, જેથી ત્રણે કાળમાં સર્વ પદાર્થીના—જડ અને ચેતનવંતાનાં સર્વ સ્વરૂપ તે જ્ઞાનના ખળ વડે જાણી શકાય. અલખત જયારે જયારે તે જ્ઞાનના ઉપયોગ કરે ત્યારે ત્યારે કરામલકવદ્વિશ્વમ્—જેવી સર્વ સ્થિતિ તેને પ્રત્યક્ષ—સાક્ષાત નજરાનજર ખડા થઇ જાય.

ખંધબેસતા થાય તેમ લાગે છે.

<sup>(</sup>૯૫) અત્રે વપરાયલા શબ્દા જૈન સાંપ્રદાયિક દ્વાઇને, જ્યાંસુધી તેના લાવાર્થ સમજ્રય નહીં ત્યાંસુધી આ પંક્તિમાં વપરાયલા જૈનરાજના અંતરના નાદ શું કહેવા માંગે છે તેના ખ્યાલ જૈનેતરાને ન જ આવી શકે તેથી કેટલાક ખુલાસા કરવાની અત્ર જરૂરીઆત હલી થાય છે.

कैन संप्रदायमां, इवणी, अरिखंत, सिद्ध अने तीर्थं इर अवा बार शण्दा छे; संप्रदायनी मान्यता अवी छे डे, डैवल्यज्ञान केने इत्पन्न थाय ते नियम तरीडे ढमेशां मेाक्षे लयक; अटेसे ते छवने इरीने कन्ममरण् धरवाना हेरी हरवा पडता नथी. इपरना बारे प्रहारना छवने, हैवल्य-ज्ञान प्राप्त थयेखं द्वाय छक; अटेसे मुक्ति पामवानी गण्त्रीथी ते। बारेनी स्थित अहक हक्षामां छे.

અરિહ તહ કની નિષીદી પાસે એટલે જે દેકાણે અરિહ ત કહેતાં તીર્થકરના<sup>હ</sup>ુ દેહાગ્નિસંસ્કાર કરવામાં આવેલ હતાં તેવાં સ્થાના ઉપર પણ સ્તૂપા રચાવી દીધા. આ પ્રમાણે ભિન્નતા દર્શાવવા તેમને જુદાં વર્ણવી ખતાવ્યા છે. મતલભ કે જે જે સ્થાના તેને પવિત્રાતમાંઓનાં રમરણ તરીકે જળવી રાખવાં યાગ્ય લાગ્યાં તે સર્વ ઢેકાહો<sup>હ૮</sup> લાેકકલ્યાહાને માટે<sup>૯૯</sup> તેણે સ્તૂપ આદિ સ્મારકા કરાવી દીધાં હતાં. ઉપરાંત,-ખાસ પાતાની રાણીને (કહેતાં રાજકુંલ્યની નારીવર્ગને) સર્વ પ્રજાયી અલગ રહીતે ધર્મકાર્ય કરવાની અનુકૂળતા સાચવી શકાય માટે, જુદા જ<sup>૧૦૦</sup> પ્રબંધ કરાવ્યા હતા. તે માટે રાજને શાભે તેવું મહામુલ્યવાન સ્મારક કર્યું લાગે છે. જે શબ્દા સાળમાં પંક્તિમાં લખાયલા વંચાય છે તેની. અને પંદરમી લિટિના છેલ્લા શબ્દો વચ્ચે, એક માટા ગાળા પડેલ છે. એટલે તેમાં શું લખાણ હશે તે નિશ્ચિત થતું નથી પરંતુ કલ્પનાના ખળે એમ ગાેઠવી શકારા કે, તે મહામુક્યવંતુ હાેલું જોઈએ જ. વળા वैड्यंरत्नवाणा यार थांअक्षाक्या स्थापन डर्या. पंचेातेर

કરે તેા ઉત્તર આપે: પ્રશ્નકારના મનનું સમાધાન કરે તે વસ્તુ જીકી છે. બાકી સ્વયં ઊઠીને તેઓ બીજાઓને ઉપદેશ આપતા જ નથી. આ હિસાબે, તીર્થકરમાં અને અન્ય ત્રણ વર્ગમાં ફેરફાર છે.

ઉપરાંત અરિહંત રાબ્દના અર્થ ત્રણ પ્રકારના થાય છે:
(૧) અરિ+હંત=પાતાના શત્રુને (બાહ્ય તેમ જ અંતરના, બાહ્ય એટલે હથિયાર ધરીને સામા થાય તે અને અંતરના એટલે કામ, ક્રોધ, માન, માયા, લાલ, ક્ષાયાદિ જે, પુદ્દગલરૂપી લૂટારાઓ આત્માને પાતાના ખરા સ્વરૂપમાંથી ચલિત કરવા મથી રહ્યા છે તે (જીઓ પુ. 3 પૃ. ર૪૯નું વર્ણન તથા દીકાઓ) જેણે હણી નાંખ્યા છે તે. (૨) અર્હત્—અધ્યં જેને આપવા યાગ્ય, જેની પૂજા કરવા યાગ્ય છે તે. (૩) અ+રહંત=અ-નહીં, અને રહંત (રૂહ=૬ગલું) દગવાપણું એટલે ફરી ફરીને જન્મમરણું ધારણ કરવા તે: મતલબ કે જેને ક્ર્યીને જન્મમરણુંના આશ્રય લેવાના નથી તે. આ ત્રણે અર્થમાં, ઉપરના ચારે પ્રકારના જ્યાંને મૂકી શકાય છે; પરંતુ સામાન્ય અને પ્રચલિતપણું અરિહંત એટલે તીર્યકર, એવા એક્જ ભાવાર્યમાં અત્યારે તે વપરાતા થઈ ગયા છે. અહીં ઉપરના ચારે પ્રકારના જ્યાંને સામાન્ય રીતે

લાખના ખર્ચથી-એવા જે શખ્દા લખાયા છે તેને જો રાણી સિંધુલા માટેની યોજનાની સાથે જોડીએ તો પણ જોડાય તેમ છે. કદાચ એક તદ્દન જાદી જ પ્રવૃત્તિ આદરી હોય અને તેમાટે તેણે તે ખર્ચ કર્યું હોય તેમ કહેવાની પણ મતલખ દેખાય છે. તે પ્રવૃત્તિ એમ કહી શકાય કે, જેમ તેણે અરિહંત-તાર્થકરાદિના શરીર જ્યાં પડયાં હતાં ત્યાંની ભૂમિને પવિત્ર માની તે ઉપર સ્મારકા ઉભાં કરાવ્યાં હતાં તેમ તે તાર્થકરાદિના વચનાને, અમૃતમય વાણીને-શ્રુતજ્ઞાનને, કાયમ ઝીલી રાખવા માટે સંત્રહિત કરવા માટે-એકાદ સ્થાનની સ્થાપના પણ કરી હતી. વળી તે સ્થાન ઉભું કરવામાં જે ખર્ચ થયું હતું તેની તથા તે વસ્તુનાં ગૌરવ અને મહત્તા કેવી ગણવામાં આવતી હતી તેની, વિશેષ માહિતી રાજા ખારવેલે પાતે જ હવે પછીની પંક્તિમાં કાતરી ખતાવી છે.

(a) સિંહપ્રસ્થવાળા રાણી સિંધુલા-આ ઉપરથી રાણીના નામની તથા તેના પિયરની એાળખ અપાઈ છે. જેમ ઇંદ્રપ્રસ્થ-ઇંદ્રપુરી દિલ્હીને માટે વપરાય છે

વર્ણવીને આ શબ્દા વાપર્યા છે.

<sup>(</sup>૯૬) જ્યારે અહીં અરિહાત રાષ્ટ્રક, સામાન્ય અર્થમાં ન વાપરતાં તેના વિશેષાર્થમાં એટલે તીર્યકરના ભાવાર્થમાં વપરાયા છે.

<sup>(</sup>૯૭) ઉપરની ટીકા નં. ૯૫ તથા ૯૬ સશ્ખાવા.

<sup>(</sup>૯૮) સમ્રાટ પ્રિયકરિધને આવાં ક્યાં સ્થાન સ્મારક તરીકે ગણ્યાં હતાં તે માટે તેનાં વૃત્તાંતા જીઓ.

<sup>(</sup>૯૯) આવાં સ્મારકા ઉભાં કરવામાં મૂળઅંશ એક જ હેતુ રખાયા હાય છે કે, તે સ્મારકને નિહાળીને જે આત્માની યાદીમાં તે ઉભું કરાયું હાય તેનું જીવન યાદ કરાય તથા તે જીવે કયા માર્ગ પ્રહણ કર્યો હતા કે જેથી તે મુક્તિને પામ્યા; તે વાર વાર સંભારીને, આપણે આપણા જીવનમાં આચરણમાં ઉતારી તે સ્થિતિ મેળવવાની અભિલાધા સેવાય.

<sup>(</sup>૧૦૦) આત્માની સાધના કરવા માટે ખરી રીતે તેં અત્વા જુદા પ્રબંધ કરવાની જરૂર જ રહેતી નથી પરંદ્ધ, પાતાની સગવડતા સાચવવા, જેમ પ્રત્યેક માણસને હક છે તે પ્રમાણે રાજ ખારવેલે બંદાબસ્ત કર્યો દેખાય છે, જેથી પ્રજાની પણ સગવડ સચવાય તેમ પાતાના રાજકંકુંબની, પણ સથવાય.

તેમ આમાં સિંહપ્રસ્થ એટલે સિંહપુર કહેવાના અર્થ પણ સમજાય છે અને આપણે જાણીએ છીએ કે સિંહપુરનગર (કલિંગના અમુક ભાગનું રાજધાની) જેવું માટું શહેર તે સમયે હતું (જીઓ પ્રથમ પરિચ્છેદે) તાત્પર્ય કે તે નગરની કદાચ તે રાજકંગરી હોય.

- (૧૬) --વૈંડુર્યરત્નવાળા ચાર યાંભલાએ સ્થાપન કર્યા પંચાતેર લાખના (ખર્ચ)થી. માર્યકાળમાં ઉચ્છેદ પામેલ ચાેસફિ (ચાેસઠ અધ્યાયવાળા) અંગ-સપ્તિના ચાેથા ભાગ ક્રીથી તૈયાર કરાવ્યા.-બિક્ધુરાજે ધર્મરાજે ક્લ્યાણા દેખતાં, સાંભળતાં અને અનુભવ કરતાં.
- (ક) વૈંડુર્યરત્નવાળા ચાર થાંભલાઓ સ્થાપન કર્યા. પંચાતેર લાખના ખર્ચથી—આ શબ્દાથી પાતે મુતાનાની—પુસ્તકાની સાચવણીને કેટલી અમુલ્ય લેખતા હતા તે સ્થવે છે; કે જેથી તે ગર્ભાગારને તેણે વૈંડુર્યરત્નાથી શાલિત ખનાવ્યું હતું તથા તેની રચનામાં પંચાતેર લાખ<sup>૧૦૧</sup> જેટલું અનર્ગળ દ્રવ્ય ખર્ચી કાઢયું હતું.

(કા) માર્યકાળમાં ઉચ્છેદ પામેલ ચાસિ (ચાસઠ અખ્યાયવાળા) અંગ સિપ્તિકના ચાથા ભાગ કરીથી તૈયાર કરાવ્યા—આ વાકચમાંના ઘણા શબ્દો છૂટક રીતે તથા અરસપરસના સંબંધ પરત્વે વિચારણા માંગે છે. પ્રથમ આપણે 'માર્યકાળમાં ઉચ્છેદ પામેલ ' વાક્ય લઈ એ. તેમાં ખે ભાગ છે; માર્યકાળમાં અને ઉચ્છેદ પામેલ. આમાં ઉચ્છેદ પામેલ જે અર્થ કરાયા છે તેના મૂળ પાઠમાં વોજ્નિ અક્ષરા છે. તથા રાજ્ય ખારવેલને ખૃહસ્પતિમિત્રના એટલે પુષ્પમિત્રના સમકાલિન ઠરાવવાથી માર્યવંશની સમાપ્તિ થયા ખાદના સમયે તેની હયાતી ઠરાવવામાં આવી છે. આ પ્રમાણે માની લેવાથી વોજ્નિના અર્થ 'ઉચ્છેદ પામેલ' કરી લેવાય તે સમજી શકાય તેવું છે. પરંતુ

હવે તેા સિદ્ધ થઇ ચૂક્યું છે કે રાજા ખારવેલના સમય તા માર્યકાળની પૂર્વેના છે એટલે જે સમય હજુ ભવિષ્યમાં આવવાના છે તે સમયે બનવાવાળા હક્કીકતને 'ઉચ્છેદ પામેલ' તરીકે રજુ ન કરી શકાય; તેમ જે વસ્તુ ઉચ્છેદ પામી ગયેલ જ હાય તેને વળો સંરક્ષણ કરવાનું પ્રયોજન જ કયાં રહે છે? હજા નાશની અણી ઉપર જે હાય તેને સાચવી રાખવાના આશ્રય હાય તેની સાર્થકતા તા સમજી શકાય; તે માટે ઉચ્છેદ પામશે. અથવા ઉચ્છેદ પામવાની છે' કે તેવા જ અર્થ સ્ચવતા અક્ષરા કાતરાવવાનું વ્યાજબી કહેવાય. એટલે सभज्य छे हे वोचिनं=नाश थयें ej (destroyed) शण्हने, भूतकाण के भूतकृदंत (Past tense के Past participle) તરીકે વપરાયલ ન ગણતાં. વર્તમાન કૃદંતમાં Present Participle વપરાયલ તરીકે લેખવો; જેના અર્થ ઇંગ્રેજીમાં being destroyed= નાશ પામતું અથવા તા on the verge of being destroyed=લગભગ નાશ પામવાની અણી ઉપર આવી પહેાંચ્યું હતું તેવું ગણવું. હવે ''માર્યકાળમાં'' એવા શબ્દો જે વાપર્યા છે તેના વિચાર કરીએ. મળ પાઠમાં मुरिय શબ્દ છે અને તેની પહેલાં જરા જગ્યા ખાલી હેાવાનું જણાય છે. તે ખાલી જગ્યામાં (૧) કયેા શબ્દ હોવા જોઈએ, અથવા તા (૨) ત્યાંથી એક પણ અક્ષર ગુમ થયા નથી; આ ખેમાંથી એક્કે સ્થિતિના વિચાર ન કરીએ પરંતું તે શખ્દના અત્યારે જેમ ઉકેલ કરાઈ રહ્યો છે તે જ પ્રમાણેના અર્થ 'માર્યકાળે' આપણે સ્વીકારી લઇએ તાપણ પ્રશ્ન એ રહે છે કે. મોર્ચ શખ્દ વ્યાજખી છે કે મુરિય ? અથવા ખીજી રીતે તેનું વાચન હાઇ શકે છે કે કેમ? તેને માટે બે ત્રહ્ય जातना विक्रंभ सूर्यवाय तेम छे. (१) भूरियकाल वोक्किनं है। य=ध्या आण पूर्वेथी १०२ के श्रतज्ञानने।

<sup>(</sup>૧૦૧) આ અર્થ કદાચ ફેરવવા પડે તેમ છે. જુઓ આગળના પૂ. ૩૧૦ માં અર્થ વિસાગ માટેની ચર્ચાનું લખાણુ આ શબ્દોની તથા તેને લગતી ટીકાઓ.

<sup>(</sup>૧૦૨) જૈનસાસ્ત્રોમાં લખાયલ છે કે, શ્રી જંબુસ્વામીના નિર્વાણ પછી (જેના સમય મ. સં. ૧૪=ઈ. સ. પૃ. ૪૧૩ નાંધાયલ છે) અમુક અમુક વસ્તુના વિચ્ટેદ થશે તેમાં

કેવલ્યજ્ઞાનના અભાવ પણ આવે છે. એટલે કે મ. સં. ૧૪ પછી કાઇને પણ કૈવલ્યજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થશે નહીં. ખારવેલે આ લેખ કાતરાયેલ છે તે પાતાના રાજ્યે ૧૩ વર્ષે એટલે લ્ડ+૧૩=૧૧માં કાતરાવેલ છે. જેથી ઉપરના ખનાવને ૪૭ વર્ષ થયાં કહેવાય. જેકે કૈવલ્યજ્ઞાનના અભાવ સ્થયો છે પણ તે માટે જે વિદ્યાજ્ઞાન-થીક પૂર્વનું નહ્યપછું હોવં

નાશ થવા ચાલુ થઇ ગયા છે તેવું (૨) બીજો વિકલ્પ द्वरिय काल સૂચવી શકાય તેમ છે. તેના અર્થ દુષ્કાળના સમય એવા થઇ શકે છે. એટલે કે જ્ઞાનને ધારણ કરવા યાગ્ય જે રમરણ શક્તિ હોય છે તે મતુષ્ય-માંથી દુષ્કાળના સમયતે લીધે, ધીમેધીમે કમી થવા માંડી હતી. એટલે કે તે શક્તિના અમુક પ્રમાણમાં નાશ થવા માંડયા હતા. વળી આગળ જતાં કાળ વ્યતિત થતાં.તેવી શક્તિના તદ્દન અભાવ થઇ જાય જેથી શ્રત જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ જ દુશકચ થઈ જાય; માટે અગા-**હથી** તેનું સંરક્ષણ કરવાનું તેણે મુનાસીભ ધાર્યું હતું અને ખુદ હાથીગુંફાના લેખથી આપણે જાણી ચુકયા છીએ કે. તે સમયે -નંદરાજાના સમયથી ખારવેલના સમય સુધીના ૪૫ વર્ષના ગાળામાં પણ (જુએા પૃ. ૨૮૮ છઠ્ઠી પંક્તિના इ ના ઉકેલનું વર્ણન ) એ દુષ્કાળ તા નાંધાઈ ચૂક્યા છેજ. ઉપરાંત અણુનાંધ્યા રહી ગયા હ્યાય તે વળી જુદાં જ ( જુએ પુટ નાટ નં. પક્તી હકીકત ) તેમ વળી ભદ્રભાહુરવામીના એટલે કે ચંદ્રગુપ્ત મૌર્યના-સમયે (મ. સં. ૧૫૬થી ૧૭૦=ઇ. સ. પૂ. ઢહ૧થી ૩૫૭ સુધીના ૧૪ વર્ષના ગાળામાં ) બે માટા દુષ્કાળ મગધ દેશમાં પડયા છે. (જીઓ પુ. રમાં તેનું વૃત્તાંત ) વળી જૈન શાસ્ત્રોમાં જણાવાયું છે કે ભારભાદુ સ્વામીના કાળ પછી શ્રુતગ્રાનની ક્ષતિ ધીમે ધામે વધતી જશે. અને આ પ્રકારની ભવિષ્યવાણી-આગાહી-ઠેઠ શ્રી મહાવીર ભગવાનના સમયથી જણા- વાયેલી યાલી જ આવે છે. એટલે કાઇની અજાણમાં તે રહી ગઈ હતી તેવું તેા ખનવા યાગ્ય જ નથી. તેમજ દૃષ્કાળના સમયે પુરતા ખારાક ન મળે એટલે શરીર-શક્તિ અને સાથેસાથ શ્રુતજ્ઞાનને હૈયામાં–હૃદયમાં રાખી મૂકવાની–સ્મરણ પટમાં ધારી રાખવાની *શક્તિ* પણ દિવાસાનુદિવસ ક્ષતિ<sup>૧૦૩</sup> પામતી જાય **અને** પરિષ્ણામે જ્ઞાનના અમુક ભાગ લુપ્ત થતા જાય તેમ. કેટલાય લુપ્ત પણ થઈ ગયા હાય; તે રિથતિ સમછ શકાય તેવી છે. તેથી જ તેના પુનરદાર કરવાનું રાજા ખારવેલે યાગ્ય ધાર્યું છે. (3) ત્રીજો વિકલ્પ (इत) रिय कालने। સંભવे: પરંતુ તે ખહુ સ્વીકાર્ય થઇ પડે तेम नथी डेमडे मु शण्ह ज्यारनी डेातरील अतावाये। છે: જો એકલા 'रियकाल '<sup>૧૦૪</sup> હેાત તા આ સૂચના યાગ્ય થઇ પડત અને તેના અર્થ ' અન્ય કાઇ કાળે ' તેવા આશયવાળા લેવાત. (૪) ચાેથા વિક**લ્પ પુ**दिग≕એટ**લે** પૂર્વને લગતું; જૈનશાસ્ત્રો-સૂત્ર-સિદ્ધાંતના ત્રંથાને પૂર્વ શબ્દથી ઉલ્લેખાય છે. જેથી અત્ર "પ્રવિય" કહેતાં 'પૂર્વ'નું ત્રાન જે આગમ ગ્રંથામાં સમાયલું છે તેના નાશ થઈ જતા અટકાવવા માટે. તેણે આ પ્રકારનું પગલું ભર્યું હાેય.

આ મોર્યકાળ મુરિવજ્ઞાસ શબ્દ ઉપર એક અન્ય લેખક ૧૦૫ સુધારા સૂચવતાં, પાતાના વિચાર જણાવ્યા છે તે ખ્યાનમાં લેવા યાગ્ય હાઇને અત્ર ઉતારીશું તથા તે ઉપર અમારા વિચાર પણ જણાવાશું. તેમની

નહીંએ, તે તેા ઠેઠ મ. સં. ૧૭૦ સુધી એટલે મૌર્ય ચંદ્ર-મુપ્તના ગુરૂમહારાજ શ્રી ભદ્રબાહુરવામીના સમય સુધી જળવાઈ રહ્યું છે તેથી તેમને અંતિમ શ્રુતકેવળી કહેવાય છે. (પુ. ૧ પૂ. ૧૫૧ દી. ન. ૭૦).

મતલખ કહેવાની એ છે કે, આ સમયે તોકે શુતજ્ઞાનના અમુક ગણત્રીએ અભાવ થવા માંડયા હતા જ, હતા ૪૭ વર્ષ તે એવડા માટા કાળ નથી, કે જેને 'ભૂરિય' પદ લગાડી શકાય. પરંતુ એક શક્યતા તરીકે અત્રે તેના વિચાર તા કરવા જ જોઇએ, તે કારણથી માત્ર અમે તેની સંભવિતતા સૂચવી છે.

<sup>(</sup>૧૦૩) ઉપરમાં જુઓ દી. નં. ૫૬ તથા પુ. ૧ પ્રથમ પરિ<sup>2</sup>8દ; ઈ. સ. પૂ. ૫૨૩ બાદ અવસર્પિ હ્યુકાળ ખેઠા છે

અવસર્પિ શીકાળમાં દરેક વસ્તુની અવનતિજ થાય છે. તે નિયમાનુસાર, વર્ષા રૂતુનું કમી થયું, અનિયમિત થયું અને કાળે કરીને અભાવ પણ થાય; દુષ્કાળા પડે; શરીરને ખારાકી તથા પાષણતત્ત્વા આછાં મળવાથી, મનુષ્યનાં દેહ, આયુષ્ય, શરીરરચના, સ્મરણશક્તિ તેમજ મનુષ્યને વરેલી કુદરતી અન્ય બિક્ષિસામાં કેવી રીતે હણપ આવતી નય છે તેનું વર્ષુન હપારા દેકો સમન્ય છે તે સરખાવા. એટલે રાન ખાર- વેલે, જે પગલું મૃતસ રક્ષણ માટે લર્યું છે તેમાં તેનુ ડહાપણ તથા ધર્મ પ્રેમ જણાઇ આગ્યા વિના રહેશે નહીં.

<sup>(</sup>१०४) लुओ। नीयेनी हीधानं. १०६

<sup>(</sup>૧૦૫) જ. બી. એા. રી. સાે. પુ ૪. ૧૯૧૮ પુ. ૩૯૫٠ માના વૃત્તાંત ઉપરના સુધારા ન . ૧૩. પુ. ૨૩૫.

દરખાસ્ત એ છે કે, મૂળ પાઠમાં જે पान तरिवासत सहसेहि मुरियकाल वोछिंनं छे अने केने। अर्थ विद्वा-ने भे पन्न सप्त शत सहस्त्रे: मैार्यकाल व्यच्छिनम्= 'પંચાતેર લાખના (ખર્ચથી) માૈર્યકાળે નાશ પામ્યું છે तेवं ' अवे। भेसार्था छ तेने भद्दले पनंतरिय सठिवस सते रामा (मु) रियकाल १०९ = In the one hundred and sixty fifth year of the time of the Mauryan kings=મૌર્ય રાજાના સમયે ૧૬૫ વર્ષે; આ પ્રમાણે તેની સૂચના થઇ છે. એટલે કે ૧૬૫મું વર્ષ તેમણે માર્ય સંવતનું ગણ્યું છે અને તે સમયે રાજા ખારવેલે ઉપર પ્રમાણે પુસ્તકાહારનું કાર્ય કરી ખતાવ્યું છે. પણ હવે જ્યારે રાજા ખારવેલના સમયજ માર્ય વંશની ઉત્પત્તિ થયા પહેલાંના મનાય છે તેમજ માર્ય સંવત જેવી કાેઇ વસ્તુજ મૂળે ખની નથી એ પુરવાર થઈ ગયું છે એટલે તેની ચર્ચામાં ઉતરવાપણું રહેતું નથી. પરંતુ મૂળ પાઠતું વાંચન જ તેમણે અન્યથા પ્રકારે સૂચવ્યું છે તેના અર્થ જરૂર આપણે વિચારવા રહે છે. અમારી સ્ચના તે માટે એમ છે કે, पनंतरियने બદલે अनंति च=ત્યાર પછી આવા શબ્દ વાંચવા; એટલે કે, વૈદુર્યરત્નવાળા ચાર ચાંભલાએા સ્થાપન કર્યા ત્યાર પછી મૌર્યકાળમાં ઉચ્છેદ પામતાં, ઇત્યાદિ ઇત્યાદિનું વર્ણન જોડી દેવું. આ પ્રમાણે કરવાથી શું અર્થ થાય છે તે સમજી લઇએ. के सठिवस सते=सतने। व्यर्थ से। क्वेि छे तेने लह्से સાઠ વરસ જાતે છતે. એટલે કે રાજા ખારવેલે આ **લે**ખની જિના કાેતરાવ્યાભાદ સાઠ વર્ષે; મતલળ કે મ. સં ૯૮ માં તેના રાજ્યાબિષેક છે. તે ખાદ તેરમે વર્ષે આ હકીકત ખન્યાનું નાંધાયું છે અને તે પછી

(१०६) ६ परमां त्रीले विष्ट्य (इत) रिय काले भे प्रकारे के अभे स्वन्ये। छे ते अने सरणावी (६ परनी श. नं. १०४).

સાઠ વર્ષે=૯૮+૧૩+૬૦=મ. સં. ૧૭૧ વર્ષે માૈર્ય રાજ્યકાળે અંત્રનાે અથવા જૈનશાસ્ત્રમાં જેને વૃર્વ કહેવાય છે<sup>૧૦૭</sup> તે આગમગ્રંથાના જે હ્રાસ થવાના છે તેના પુનરૂદ્ધારની વાત તેમણે કરી છે. વાત યથાર્થ પણ છે. કેમકે મ. સં. ૧૭૦ માં મહાન જૈનાચાર્ય શ્રીભદ્રભાહુરવામી જેઓ અંતિમ શ્રત-કેવળી કહેવાય છે તેમનું મરણ થયું છે તથા ચંદ્રગુપ્ત સમ્રાટ દીક્ષા લઇને તેમની સાથે દક્ષિણ હિંદમાં મહીસુર રાજ્યે શ્રવણબેલગાલના સ્થાન પાસેના પર્વત ઉપર ધ્યાન ધરતા રહ્યા હતા તે હકીકત સુપ્રસિદ્ધ છે ( જુએ પુ. ૨ માં પૃ. ૧૫૦–૧ ની હકીકત ) આ સમયે શ્રી ભદ્રભાહુના પટ્ટધર સ્થૂલિ-ભદ્રજીએ<sup>૧૦૮</sup> પુસ્તકાહાર કર્યો હતા ( જુએ પ્રા. જેકાળીકૃત કલ્પસૂત્રની આવૃત્તિ. પ્રસ્તાવના પૃ. ૧૧) He (Bhadrabahu) being the last, who knew all the Parvas=ભદ્રભાહ છેલ્લા હતા કે જેમને પૂર્વીતું જ્ઞાન હતું ) કહેવાના તાત્પર્ય એ છે કે, મ. સં. ૧૭૦ પછી, શુતજ્ઞાનની ક્ષતિ જયર-દસ્ત પ્રમાણમાં થઇ હતી અને થવાની હતી તેનું ભવિષ્ય તા શ્રી મહાવીરે ભાખ્યુંજ હતું: તેમ ઉત્તરાત્તર તેમની પાટે આવતા સર્વે આચાર્યો જણાવતા પણ રહ્યા હતા; એટલે ખારવેલ જેવા ચુસ્ત જૈનધર્મીથી તે વાત અંધારામાં રહી જાય તે તા ખનવા જોગ હતું જ निष्कि. परंतु भवितन्यता तरीके के वस्तु अनवानीक છે તેને અટકાવી શકાય તેમ નથીજ; માટે ધૈર્યધારી રાખવું અને wait & seeના નિયમ પ્રમાણે વસ્તુ-श्यिति भन्या करे ते कीया करतं. अक अपाय रहे છે. એટલે અંહી વોછિનંતા અર્થ નાશ પામેલું એમ

ગયા હતા, તે પ્રસંગ પ્રથમ ખન્યા છે. તે સમયે શ્રીભદ્રભા**હુની** હયાતી હતી. તે પછી ચંદ્રગ્રુપ્તને દીક્ષા દેવાઇ છે, પાતે ચંદ્રગ્રપ્તમુનિ તથા અન્ય શ્રમણા દક્ષિણમાં ગયા છે. ત્યાં તેમનું સ્વર્ગગમન થયું છે. તે ખાદ આ પુસ્તકાહાર શ્રી સ્થૂલીભદ્રજીના નેતૃત્વપણામાં થયા છે.

આ સ્થૂલભદ્રજી તે મહાનંદ ઉર્ફે નવમાનંદના મુખ્ય પ્રધાન શક્ડાળના માટા પુત્ર યાય. તેમના સમય માટે જીઓ પુ. ૧. પૂ. ૩૨૬. ઠી. નં. ૩૨ તથા પૂ. ૩૬૬.

<sup>(</sup>૧૦૭) જાઓ ઉપરની ટી. નં. ૧૦૨નું વિવેચન તથા પૃ. ૩૦૯ ઉપર ચાેથા વિકલ્પનું વર્ણન.

<sup>(</sup>૧૦૮) જૈન ગાંચામાં જે ચોવી હકોકત છે કે બી ભદ્રળાહુ જ્યારે નેપાળમાં હતા ત્યારે પાટલિપુત્રના શ્રીસંઘની ભાજાથી સ્યૂલીભદ્રજી શ્રી ભદ્રળાહુ પાસે શાસ્ત્ર શીખવા

નહીં, પણ નાશ પામવાની સ્થિતિમાં જે કયારનું કાખલ થઈ ચૂક્યું હતું તેલું, એવા અર્થ કરવા; કેમકે જો નાશ થઇજ ચૂક્યા હાય તા પછી તેને સંરક્ષીત રાખવાના હેતુજ રહેતા નથી.

(इ) ચાેસફિ (ચાેસઠ અધ્યાયવાળા) અંગ સિપ્તિકના ચાથા ભાગ કરીથી તૈયાર કરાવ્યા—મૂળપાઠ चोयिठ-अंग-सतिकं तुरीयं छे; अनुवाहि तेनी संस्कृत छाया चतुः षष्टिकाङ्ग सप्तिकं तुरीयं य्येवा वाध्यथी धरी છે. તેના અર્થ ઉપર પ્રમાણે થઇ શકે છે. ૧૦૯ આ વાકયના ખે વિભાગ થાયછે. એક. ચાસિઠ્ઠ અધ્યાયતા અતે ખીજે અંગ સપ્તિકતા; તેમાંના પ્રથમની <sup>૧૧૦</sup> બાબતમાં ડાં. ક્લીટ નામના વિદ્વાનનું માનવું એ થાય છે કે And he produces, causes to comeforth (i. e. revises) the sixty-fourth chapter (or other division) of the collection of seven Angas=સાત અંગા (જૈનાગમના અમુક શાસ્ત્રીતે આ નામથી એાળખાવાય છે)ના સમુદ્રમાંનું **૬૪ મું પ્રકરણ (અથવા ક્રાઈ વિભાગ) તે ખહાર** પાડે છે-પ્રગટ કરે છે: એટલે કે અમુક આગમ શ્રંથના ૬૪ મા અધ્યાય-સર્ગ જે છે તે એકલા જ લાગ પ્રગટ કરે છે. ત્યારે પં. જાયસ્વાલ એવા મત જાહેર કરે છે કે <sup>૧૧</sup> The four fold (for the fourth) Anga-Saptika of 64 sections, lost in the time of the Maurya (king) he restores= દ્ર અધ્યાયનું અંગ સપ્તિક કે જેના ચાર પ્રકારમાંનું એક (?) (ચાયું) મૌર્ય રાજ્યના સમયે નષ્ટ થયું હતું તે કરીને લખાવે છે. એટલે કે અંગ સપ્તિક નામે શ્રંથમાં ૬૪ અધ્યાય છે. તે ચાર વિભાગમાં ગાઠવાયેલ છે: તે ચાર વિભાગમાંના ચાથા તેણે કરીને પ્રગટ કર્યો છે. ત્યારે ડાં. કાનાઉ નામના વિદાન વળી ત્રીજા જ પ્રકારે માનતા જણાય છે. તેમનાે મત એમ છે કે ૧૧૨

sixty-four section restores the Anga, that had become obsolete at the time of the Mauryan king, included in a Saptika=મૌર્ય રાજાના સમયે, ૬૪ અધ્યાય વાળું અંગ (નામનું જૈનશાસ્ત્ર) જે નષ્ટ થયું હતું અને જેના સિપ્તકમાં સમાવેશ થતા હતા તેના પુનરહાર કરે છે. એટલે પ્રથમના વિદ્વાન ૬૪મા અધ્યાય એકલાની જ માત્ર વાત કરે છે. બીજા વિદ્વાન ૬૪ અધ્યાયના ચાર ભાગ પાડીને તેમાંના હેલ્લા ભાગની જ વાત કરે છે. ત્યારે ત્રીજ વિદ્વાન **૬૪ અધ્યાયવાળા આખા પુસ્તકની વાત કરે છે. આ** પ્રમાણે ત્રણેના મત ભિન્ન ભિન્ન પડે છે. એટલે કાર્ધ પ્રકારના હેવટ ઉપર આવલું મુશ્કેલ ખને છે. પરંતુ છેલા વિદ્વાન ડાં. કાનાઉએ પાતાના મતની ચર્ચા કરતાં એક परिकम्म शण्हनी सूचना इरी छे. तेने। अर्थ (જૈનધર્મના શાસ્ત્રનું નામ છે) તેા પ્રથમ ભાગ એમ કરવા રહે; અને તે પ્રમાણે અંગ સપ્તિકની સાથે જોડતાં, દષ્ટિવાદને અંગે The Anga consisting of sixty sections=જે અંગસૂત્રમાં ૬૦ સર્ગ-અધ્યાય -પ્રકરણા છે તેવા અર્થ ખેસારવા જોઈ એ. આ સ્થના ઉપાડી લઈ તે મિ. રામપ્રસાદ ચંદા, તેના અર્થ એમ સચવે છે કે. that only sixty-four were included in the recension restored by Kharvel=ખારવેલે જે આવૃત્તિ કરીને સ્થાપન કરી તેમાં ६૪ તે જ સમાવેશ થતા હતા. આ પ્રમાણે चतुषष्टिकना ભાવાર્થની ભાંજગડ સમજવી. તેવી જ પાછી सप्तिकवाणा भीका विભाગનी पण छे. डा. डानाઉना મત પ્રમાણે सतिक શખ્દના, પ્રાકૃતમાં सप्पीय અને संस्कृतमां सप्तिक केवा थाय छ अटले ते अंगसिक વાળા આખા શબ્દના અર્થ a treatise com-

<sup>(</sup>૧૦૯) આ વિષયને લગતી શાડીક ચર્ચા આગળ ઉપર 'દુષ્કાળના પ્રસંગ અને પુસ્તકાદ્ધારના સંખંધ'વાળા પારામાં કરી છે. તેમજ ઉપરની ટીકા નં. પક્ષમાં જીઓ.

<sup>(</sup>૧૧૦) નુઓ જ. રા. એ. સા. ૧૯૧૦ પૃ. ૮૨૭.

<sup>(</sup>૧૧૧) જુએા ઇ. હિ. કર્વા. પુ. ૫, ૧**૧૧૨** ૫. ૫૮૯.

<sup>(</sup>૧૧૨) જુઓ એક્ટા એારીએન્ટેલીઆ પુ. ૧. પૂ. ૧૯ તથા ઇ. હિ. કર્યા. પુ. પ. ૧૯૨૯. પૂ. પ૮૯.

prising of seven chapters= श्रेथमां सात પરિસ્હેંદા<sup>૧૧૩</sup> આવેલા છે એમ કરવા પડે છે. ભલે આ અર્થ વાસ્તવિક હોવાનું દેરે, છતાં એક ખીજો અર્થ પણ વિચાર કરવાનું માગી લ્યે છે. જે सतिकने। અર્થ सप्तिक કર્યો છે તેને ખદલે સંદિજ એટલે ટીકા સહિત એમ અર્થ કાંન કરવા ? તેમ કરતાં આખાયે વાક્યના અર્થ એમ થશે કે. ચાસઠ અધ્યાયવાળા અંગશાસ્ત્રોની અથવા દષ્ટિવાદ અંગ જે લુપ્તપ્રાય થતું જતું હતું તેની सिटिङ व्यावृत्ति राज्य भारवेसे तैयार अरावी. व्या સ્ચન કાંઇક વ્યાજખી પણ ઠરે તેમ છે. કેમકે શ્રી ભાદભાહસ્વામી જે સમ્રાટ ચંદ્રગ્રુપ્તના ગુરૂ થતા હતા **અને જેમના શાસનકાળ મ. સં. ૧૫૬ થી ૧**७०= ઇ. સ. પૂ. ૩૯૧ થી ૩૫૭ નાે ગણાય છે. તેમણે પણ અમુક શાસ્ત્રોને વિનાશમાંથી ખચાવવા ચાર પ્રકારની ટીકાએ (ચૂાણ, અવચૂરિ, વૃત્તિ અને નિર્ધુક્તિ) રચી છે; તે પ્રકારે રાજા ખારવેલે પણ સ્વયંસ્પ્રરણાથી હાય કે પછી તે વખતના પ્રખર-પ્રભાવશાળી કાઈ જૈના-ચાર્યની પ્રેરણાથી હાેય, પરંતુ તેમણે તે લુપ્તપ્રાય યવાના કે થતા, શાસ્ત્રના તે ભાગને, સાચવી રાખવા પ્રયત્ન સેવ્યા હાય એમ દેખાય છે. એટલે પં જાયસ્વાલજીએ four-fold=ચાર પ્રકારે એવા જે અર્થ ખેસાર્યો છે તે અમારી ઉપરની સચનાને સમર્થન આપે છે. વળી सतिकंनी પાછળ तुरीय શબ્દ ં જોડેલ છે: તેના અર્થ 'ચાેથા' કરાય છે તે વિચારતાં. ઉપરમાં જે ચાર પ્રકારની ટીકાએોનાં નામા આપ્યાં છે તેમાંથી છેલ્લા નિર્યુક્તિના નામે જે ઓળખાય છે, તેજ તેમણે ખાસ રચાવી હેાય એમ સમજાય છે. એટલે આખીએ પંક્તિના સાર એ થશે કે, જે દર્ષિવાદ પૂર્વ, દુષ્કાળના સમયને અંગે (તેની અસરના પ્રતાપે) વિસ્મૃત થતું જતું હતું તેની ચાર ટીકામાંની છેલી નિર્યુકિતનું સંરક્ષણ રાજા ખારવેલે કર્યુ—કરીથી તૈયાર કરાવી નાંખી.

(૩) બિક્ષુરાજે ધર્મરાજે કલ્યાણા દેખતાં.

(૧૫૩) જૈનશાસ્ત્રમાં જેને 'અંગ'ના નામથી આળખ. વામાં આવે છે તેની સંખ્યા અગિયારની છે. ને તેમાંથી

સાંભળતાં અને અનુભવ કરતાં—આમાં મૂળ પાઠે ખેમરાજા સ વઢરાજા સ ભિખુરાજા ધમરાજા— એવા શબ્દા છે. મતલબ કે, જેમ ખેમરાજા (ક્ષેમરાજ) અને વઢરાજ (વૃદ્ધિરાજ)ને છૂટા ગણવા માટે વચ્ચે स શબ્દ મૂક્યો છે તેમ ભિખુરાજા (બિખ્ખુરાજ-ખારવેલ) અને ધમરાજા (ધર્મરાજ) તે બન્ને નામા છૂટક વ્યક્તિઓનાં હાત તા તે સૂચવવા સ શબ્દ મૂકાયા હાત પણ તેમ કરાયું નથી જેથી સ્પષ્ટ થાય છે કે. તે ખન્તે એક જ વ્યક્તિનાં નામ છે. અને જ્યારે રાજા ખારવેલે ધર્મજ્યાતનાં અનેક ક્ષેત્રામાં પ્રતીક સમાં ધર્મકાર્યો કરી ખતાવ્યાં છે ત્યારે તેનું નામ ધર્મરાજ પણ ખરાખર બંધખેસતું લાગે છે એમ જરૂર કહી શકાશે. આ ઉપરથી સિદ્ધ **થ**યું કે રાજ ખારવેલને. ભિખ્ખુરાજ અને ધર્મરાજનાં નામાથી પણ એાળખાવાતા હતા—કલ્યાણા દેખતાં. સાંભળતાં. અને અનુલવતાં કહેવાના અર્થ એ છે. કે શિલાલેખમાં ઉપર પ્રમાણે જે નિર્દિષ્ટ કરાયલાં **અથવા તે**ણે કરી **ખતાવેલાં ધર્મકાર્યો છે તે સર્વ લાેકનાં ક**લ્યાણ માટેનાં જ છે, એવું તેણે દેખતાં–નજરે જોયું છે. સાંભળતાં– પરાપૂર્વથી તેવું સાંભળતા આવ્યા છે.તથા અનુભવતાં-તેને સ્વાનુભવમાં સત્ય પણ લાગ્યું છે. આમાં કહેવાની મતલભ એ છે કે. તેણે જે ધર્મકાર્યી કર્યા છે. તે માત્ર દેખાદેખીયી કે કાઈના કહેવા માત્રથી જ કર્યો છે એમ નથી. પરંતુ પાતાને જાતિ અનુભવથી તે સર્વ કાર્યની તથાપ્રકારની વાસ્તવિકતા પણ સમજાઈ છે અને તેથી જ તેણે તે કર્યા છે. આ પ્રમાણેની પ્રસિદ્ધિ કરતાં તેના મનમાં નીચે વર્ણવામાં આવ્યા છે તે પ્રકારના અંતરનાદ-આત્મસંતાષ પણ થયા હતા કે કેમ, તે જો કે બરાબર વ્યક્ત થતું નથી, પરંતુ વર્તમાન કાળે જૈન સાહિત્યમાં વારંવાર એક ઉક્તિ ખાલાતી સંભળાય છે, કે 'કરણ કરાવણ અતે અનુમાદન, ત્રણે સરખાં કૂળ નીપજાવે રે'=કા⊎ કાર્ય પાતે કરવું, ખીજા પાસે કરાવવું તેમજ કોઇ ત્રીજો કરતા હાય તેની અનુમાદના કરવી (સાર્

કાઇમાં સાત પ્રકરણ હેાય તેા તેમના મત યથાર્થ ત્રણાય.

છે એમ ભાવના રાખવી) તે ત્રણે સ્થિતિનું એક સરપું જ ક્ળ–લાભ છે એમ સમજવું; તે ઉક્તિના ભાવાર્થ તેના આ શબ્દા–દેખતાં, સાંભળતાં અને અનુભવતાં–ની સાથે તુલના કરવા માટે રજી કર્યો છે.

(૧૭) સત્તરમી પંકિત—ખધા પંથાના આદર કરનાર, ખધા (પ્રકારના) મંદિરાની મરામત કરાવનાર --પ્રવૃત્ત ચક્રવાળા રાજર્ષિવંશ વિનિઃસૃત રાજ્ય ખારવેલ—

(ક) આ બધા પંચાના આદર કરનાર—મૂળપાઠ सवपासड—पूजको છે. પાખંડના અર્થ વર્તમાન કાળ જેમ ઢાંગના રૂપમાં કરાય છે તેમ તે વખતે વપરાતા નહોતા ર ૧ પાયંડ એટલે સ્વમાનિત ધર્મથી અન્ય મત, એવા સામાન્ય અર્થમાં જ તે વપરાતા દેખાય છે; આ અર્થ તેના પાતાના જ શબ્દાથી સિદ્ધ કરી આપ્યા છે. તેણું પાતે પાસંડ—પૂજક તરીક પાતાને લેખાવ્યા છે. તેણું પાતે પાસંડ—પૂજક તરીક પાતાને લેખાવ્યા છે. વિચારા કે જો ઢાંગ—દંભ કે તેના આશય તેમાં રહ્યો હાત, તા પાતાને માટે પાછા પૂજક શબ્દ કદી તે સાથે જોડત ખરા ? એટલે સિદ્ધ થાય છે કે, અન્ય ધર્મ એના સામાન્ય અર્થ જ તેણું કર્યા છે. વળા સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને પણ ખડકલેખામાં તે જ મુદ્દામાં વાપર્યો છે. આ શબ્દથી પાતે એક રાજ તરીક અન્ય ધર્મ વિશે કેના મત ધરાને છે તે જાહેર કરે છે એટલું જ નહીં, પરંતુ પાતાના વચનને, પ્રસંગ

પડતાં કાર્યમાં મૂકવાની તત્પરતા પણ તેંગુે સેવી છે; એમ જણાવવા પાતાને ખધા પ્રકારના મંદિરાની મરામત કરાવનાર તરીકે પણ લેખવ્યો છે. મતલખ કે, એક રાજા પાતે એક ધર્મ પાળતા હાય અને પાતાની પ્રજા અન્ય ધર્મ પાળતી હાય તા તે ખાખત તેણે મનમાં જરા પણ લાવવું નહીં. એટલે કે કેવળ નિરપેક્ષાવૃત્તિ—ઉદાસીન વૃત્તિ માત્ર ધારણ કરવી—સહિષ્ણુતા દાખવવી એમ નહીં, પરંતુ જરૂર પડે તા તેમાં હમદર્દી ખતાવી, પાતે તેમાં રાજ છે એ ખતાવવા પ્રજાનાં ધર્મસ્થાના જ્યાં મરામત માગે ત્યાં રાજધર્મ લેખા તેની મરામત પણ કરાવી દેવી જોઇએ એવી પાતાની રાજનીતિ હતી એમ તેણે સ્પષ્ટપણે જણાવી દીધું છે.

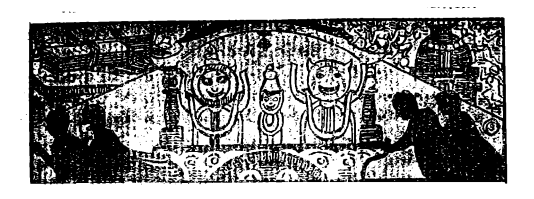
(બા) પ્રવૃત્તચક્રવાળા રાજર્ષિવંશ વિનિ:સત-આ ખધા શખ્દાની સમજૂતિ ઉપરમાં ૧૪ મી પંકિતનું વિવેચન કરતાં તથા લેખના પ્રચલિત અર્થ ઉતારતાં (બુએા પૃ. રહ૮,હ૯ તથા ટીકાઓ) જણાવી ગયા છીએ એટલે વિશેષ વિવેચનની હવે અપેક્ષા રહેતી નથી.

અહીં આખા લેખની સમજૂતિ પૂરી થાય છે. તેમાં જ્યાં બન્યું ત્યાં શબ્દાન્વય આપી અને વાક્યના ભાવાર્થ સમજ્વી, પ્રચલિત માન્યતાથી કચાં કચાં અમારા મત જુદા પડે છે તે સર્વ ખાસ દલીલપૂર્વક અને સકારણ ખતાવી આપ્યું છે. તે બેમાંથી કયા માર્ગ વધારે બંધબેસતા ગણાય તે વાચકવર્ગે જોવું રહે છે.

<sup>(</sup>૧૧૪) જેમ પાખંડ સારા રૂપમાં વપરાતા અને હાલ અનિષ્ટ રૂપમાં વપરાય છે તેમ તે સમયે અનિષ્ટ ગણાતા હાય છતાં અત્યારે ઈષ્ટ ગણાતા હાય તેવા પણ શબ્દા મળી આવે છે. તેના દર્શાતમાં 'દેવાણાંપ્રિય' શબ્દ કહી શકારો.

**આ દેવાનાંપ્રિય રા**ળ્ક, પ્રિયકરિઈનના ખડકલેખમાં

અનેક વખત દર્શન દે છે, તેમ જૈન સાહિત્યમાં પણ અનેક વખત વપરાતા દેખાયા છે. સર્વ દેકાણે તેના અર્થ ઇષ્ટ રૂપમાં જ થયા છે. પરંતુ સંસ્કૃત શબ્દકાષમાં કે ખીદ્ધ સાહિત્યામાં તે શબ્દ, મૂર્ખના ભાવાર્થમાં વપરાતા હોવાનું સ્થન હોય એવું સમન્ય છે. પાખંડના અર્થમાંટે પું. ર પૂ. 33પ. દી. નં. ૪૯ ન્યુઓ.



## ચતુર્થ પરિચ્છેદ

રાજા ખારવેલ (ચાલુ)

## હાથીગુંફાના લેખની ચર્ચા

ટૂંકસાર—રાજ ખારવેલે કરાવેલ પુસ્તકાહાર સાથેની અતાવી આપેલ દુષ્કાળની સંયુક્તિ—

મહાવિજય અને અર્હત્ શખ્દ ઉપર કરેલ વિવેચન---મહાવિજયપ્રાસાદના સ્થાન ભાખત ચલાવેલ તપાસ---

જે કહિંગ છનમૂર્તિ માટે, મગધપતિ અને કહિંગપતિ વચ્ચે ત્રણુ ત્રણુ પેઢીથી ખડાખડી-ખટાખટ ચાલી આવતી હતી તેનું સામાન્ય દૃષ્ટિએ પ્રથમ ખતાવેલ મહાતમ્ય— તે મૂર્તિ વિશે તટસ્થ વિદ્વાનાનાં તેમજ સાંપ્રદાયિક વિવેચકનાં મંતવ્યા ટાંકીને, ઉભા કરેલા સાળક મુદ્દાઓ—દરેક દરેક મુદ્દા ઉપર ઐતિહાસિક પરિસ્થિતિ લઈને કરેલ પર્યાલાચના તથા તે સમસ્તની ગુંથણી—તે થયેલ ગુંથણીમાંથી નિષ્પન્ન થતા સારનું કરેલ ઉચ્ચારણ— તેમાંથી ઉદ્ભવતાં પરિષ્ણામ—તથા તેવાં પરિષ્ણામ સાથે અન્ય સંયાગાની ઘટનાના મેળ ઉત્તરે છે કે કેમ તેની લીધેલ ખારિક તપાસ—

સાત તીર્થધામા વિશેની આપેલી સમજૂતિ (જૈન અને હિંદુઓની દૃષ્ટિએ)—મૂર્તિ વિશેના આવેલ મંતવ્ય ઉપર, સંશોધન ચલાવવા કરેલ વિનંતિ—ધર્મ, સંસ્કૃતિ અને સંસ્કાર વિશે કરેલી થાડીક ચર્ચા—મૂર્તિ અને મૂર્તિપૂજા વિશેના સમયની સમજ—

રાજા ખારવેલનું નામ સાંપ્રદાયિક સાહિત્યમાં, કેમ દૃષ્ટિએ નથી પડતું તે સંબંધી કારેલાં અનુમાના—

હાથીગુંફાના લેખનું પંક્તિવાર વિવરણુ કરતાં, પંક્તિ ૧૬માં જણાવી ગયા છીએ કે વોજીનેના અર્થ, નાશ થઈ ગયેલ destroyed દુષ્કાળના પ્રસંગ ન કરતાં, જેના નાશ થવા અને પુસ્તકાહાર- ચાલુ થઈ ગયા છે=which ના સંબંધ is being destroyed એવા રૂપમાં કરવાના છે. તેના ટેકામાં

એમ પણ જણાવ્યું હતું કે, જો વસ્તુના નાશ જ થઇ ગયા છે તા પછી તેનું રક્ષણ કરતું તે કથન જ બેહુદું ગણાય તેમ છે. વળી જ્યારે રાજા ખારવેલના સમય મોર્યકાળની પૂર્વે હાવાનું પુરવાર થઇ ચૂક્યું છે, ત્યારે તેના સમય બાદ જ—માર્યકાળ લુપ્ત થવાનું જે સરજાયું છે તેને માટે તે વોદ્યિનો પ્રયાગ કરી શકે? કે ભવિષ્યકાળ સ્થક વિનસ્થતિ અથવા તા તેને મળતા પ્રાકૃત શબ્દ વાપરે? ઉપરાંત મુરિય હાલે ને ખદલે તુરિય હાલે વધારે ઉચિત ગણાય તેમ છે. જો માર્ય કહેવાના હેતુ હાત તા મુરિયને સ્થાને મૌર્ય શબ્દ વાપરવા ઠીક ગણાત.

જે કે અત્ર આલેખવાની હકીકત કેટલેક દરજ્જે જૈનધર્મને અગે છે. પરંતુ તેમાં ઐતિહાસિક તત્ત્વ સમાયલું છે તેથી તેને જણાવવી પડે છે. પુ. ર. પૃ. ૩૧ની દી. નં. ૧૨૬માં શ્રી મહાવીરની પદાવલી આપી છે. તે ઉપરથી જણાશે કે તેમની ખીજી ગાદીએ શ્રી જંણુ થયા છે અને તેમને ગ્રાનપ્રાપ્તિ ૨૦માં થતાં તેમની ગાદીએ તેમના શિષ્ય આવ્યા છે. પરંતુ તે ગ્રાનીદશામાં ૪૪ વર્ષ ધરીને મ. સં. ૬૪માં મોક્ષને પામ્યા છે અને ત્યારથી કેવલ્ય ગ્રાનનો તથા તે સાથે અન્ય કેટલીક આવશ્યક

પરિસ્થિતિના વિચ્છેદ થયા મનાય છે. એટલે કે તે સમય ખાદ આ અવસર્પિણી કાળમાં ફાઇને તે ત્તાનની પ્રાપ્તિ થવાની જ નથી એમ **જૈનશાસન** કથન છે: તે માટે તેમને અંતિમ કેવળી કહેવાય છે. તે સિવાય એક ખીજી રિયતિના કેવળી પણ કહેવાય છે. तेमनुं બિરફ 'श्रुत देवणी' છે. ते એ । ने ज्ञान પરत्वे ते। કેવળી જેટલું જ્ઞાન હોવાનું ગણાય છે, પરંતુ ખીજી કેટલીક આવશ્યક સ્થિતિના તેમનામાં અભાવ દ્વાવાથી કેવળ-ज्ञाननी प्राप्ति तेमने थर्ध शक्ती नथी. आ प्रभाषे કેવળી અને ઝૂતકેવળીના તફાવત છેર. આવા ઝૂત-કેવળીમાં શ્રી ભદ્રભાહુ છેવટના થયા ગણાય છે; જે ચંદ્રગુપ્ત સમ્રાટના ગુરુ હતા તેમજ, મહાનંદ ઉર્ધે નવમા નંદના એક મહાઅમાત્ય શકડાળના જ્યેષ્ઠ પુત્ર તથા ખીજા એક મહાઅમાત્ય શ્રિયક**જી**ના વડીલ ખં<u>ધ</u> સ્યૂલભદ્રજીના પણ તે ગુરુ થતા હતા. આ અંતિમ શ્રતકેવળી શ્રી ભદ્રભાહુના દીક્ષા સમય મ. સં. ૧૩૯ અને સ્વર્ગગમન મ. સં. ૧૭૦માં ગણાય છે. કહેવાની મતલખ એ છે કે મ. સં. ૬૪ થી ૧૭૦ સુધીના ૧૦૬ વર્ષના ગાળામાં શ્રુત જ્ઞાન–જ્ઞાનરૂપે તા સચવાઈ રહ્યું હતું જ. પરંતુ જેમ સમય આગળ વધ્યે જતા હતા, અને વાર વાર દબ્કાળ પડયે જતા હતા, તેમ મનુષ્યની શક્તિએ। પણ ક્ષીણ થતી જતી હતી. એટલે તાન અત્યાર સુધી જે અનૈદિય<sup>3</sup> હતું તે ધીમે ધીમે અદિય ખન્યે જતું હતું. વળા સ્મૃતિની 8 શક્તિ અનૈદિય ગણાય છે એટલે કે આ સમય સુધી સ્મૃતિપટમાં નાન રહી શકતું હતું પણ હવે તેના ક્ષય થવા માંડયા હતા. તેમ ખીજ સ્થિતિ એ હતી કે અંતિમ શ્રુત કેવળી શ્રી ભદ્ર માહુને

<sup>(</sup>૧) કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું એટલે તે જીવને સંસારનું ખંધન છૂટી જવાનું છે એટલું નક્કી થયું જ ગણાય; જ્યારે માકી ઉપર રહીને ચતુર્વિધ સંઘની દેારવણી કરવી તે સંસારિક કાર્યમાં ગણાય છે. માટે જેવું કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય કે તે જીવે ગાદી ઉપરથી ઉતરી જવું જ રહે. પછી કેવળી અવસ્યામાં ભાલે ગમે તેટલા કાળ જીવંત રહે. એટલે અહીં શ્રી જંખુને મ. સં. ર૦માં ગાદી ઉપરથી ઉતરી જવું પડયું છે તે તે સ્થાને તેમના પદુધર આવ્યા છે. તે કે તે બાદ

પાતે ૪૪ વર્ષ પર્યંત જીવાંત રહ્યા છે.

<sup>(</sup>ર) વળી ન્યુએા પુ. ર. પૃ. ૧૫૧ તથા તેની દીકા.

<sup>(3)</sup> સ્પર્શ, રસ, કાણ, ચક્ષુ અને કોત્ર=એમ શરીરની પાંચ ઇંદ્રિયા છે તેનાથી જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય તે એ દ્વિય કહેવાય અને ઇંદ્રિય સિવાય જેની પ્રાપ્તિ કરાય તે અને દ્વિય. કવળજ્ઞાન તે અને દ્વિયની કક્ષામાં આવે છે. આ સમય પછી તેવો ધ્યાપ્ત્ર થાય માડ્યા હતા એમ કહેવાના ભાવાર્ય છે;

<sup>(</sup>૪) સરખાવા નીચેની ટીકા નં. ૭.

અર્થ સહિત સર્વે પૂર્વ અને અંગનું જ્ઞાન હતું, જ્યારે તેમના શિષ્ય સ્થૂલભદ્રજીને અમુક પૂર્વનું અર્થ સહિત અને શેષનું અર્થ વિનાનું જ્ઞાન હતું. આ પ્રમાણે મ. સં. ૬૪થી ક્ષય થતા જ્ઞાનને સાચવી રાખવાની જરૂરીઆત ઉભી થતી જતી હતી. તેવામાં શ્રી ખારવેલ પ્રભળ પરાક્રમી થયો કે જેણે તે કાર્ય ઉપાડી લીધું હતું. આ કાર્ય તેણે ૯૮+૧૪મા વર્ષે=મ. સં. ૧૧૨=৮. સ. પૂ. ૪૧૫માં પાર ઉતાર્ય ગણાય.

જેમ ઉપરમાં જણાવ્યા પ્રમાણે નાનની ક્ષતિ થયે જતી હતી, તેમ પૃ. ૨૯૦. ટી. નં. પદમાં જ ાબ્યા પ્રમાણે વર્ષાઋતુનું અનિયમિતપણું પણ વારંવાર દેખાવમાં આવ્યે જતું હતું. પરિણામે દુષ્કાળ પણ ઉપરા-ઉપરી પડયે જતા હતા. જેમ રાજા નંદ અને ખારવેલના સમયે દુષ્કાળ પડયાની હાથીગું ફામાં તેાંધ લેવાઈ છે તેમ એ વખત ચંદ્રગ્રપ્ત મૌર્યના સમયે પણ પડ્યા હતા. ધ પ્રથમ જ્યારે પડયા ત્યારે શ્રી ભદ્રવ્યાહસ્વામી નેપાળમાં ખિરાજતા હતા અને સ્થલિભદ્રજી પાટલિયુત્રમાં હતા. દુષ્કાળની અસરને લીધે સ્થૂલલદ્રજીને જ્ઞાનની ઊરાય રહેવા માંડી હતી તે પૂર્ણ કરવા 9 શ્રી સંધની આગ્રાથી તેઓ પાતાના ગુરુ પાસે નેપાળમાં જઇ ને પૂરી કરી **આવ્યા હતા. તેવામાં પાછા બીજો દુષ્કાળ** પડવાના ભણકારા વાગવા મંડચા. તે સમયે ગુરૂમઢારાજ તા દક્ષિણ હિંદમાં જવા કેટલાક પરિવાર સાથે નીકળી ગયા હતા; પરંતુ કેટલાક, જેઓ ભવિતવ્યતા મળવાન ધે. એમ ગણીતે. ઉત્તર હિંદમાં-મગધમાં જ ક **અાસપાસના મુલકમાં રહી ગયા હતા, તેઓએ તે** ક્રિતીય **દુ**ષ્કાળ પૂરા **યતાં**, જેટલું જ્ઞાન સચવાઈ

મહારાજા ખારવેલે પાતે કાતરાવેલ શિલાલેખની પંકિત ૯ અને ૧૦માં "રાજભવનરૂપ મહાવિજય" અને "અર્હત" આ બે શબ્દો મહાવિજય અને વાપર્યા છે તથા "આડત્રીસ અર્હત શબ્દ ઉપર- લાખ"નું દ્રવ્ય તેમાં વાપર્શું હતું ના પ્રકાશ એમ પણ ભારપૂર્વક જણાવ્યું છે. આ શબ્દો ખાસ વિવેચન

માંગી રહ્યા છે.

આપણે હવે સુપરિચીત થઇ ગયા છીએ કે પૂર્વ કાળ રાજાઓ, પાતાના નામની કેવળ વાહવાહ બાલાવરાવવા માટે જ કાંઇ કાર્ય કરતા નહીં. આથી કરીતે તેમની ઐતિહાસિક હકીકતા તારવવાને ઇતિહાસકારાને અનેક મુશ્કેલીઓમાં ઉતરવું પડે છે; છતાં એટલું તા દેખાય જ છે કે જ્યારે લાેકકલ્યાણુનું અતિ મહત્ત્વનું કાર્ય તેઓ કરતા, ત્યારે તેટલા પૂરતા જ, ન છૂટકે પાતાના નામના કિંચિત ઉલ્લેખ કરી

રહ્યું હતું તેને જળવી રાખવાના પ્રયત્ન માટે ઉપરાકત સ્યૂલિબ્રફ્ઝના નેતૃત્વ નીચે સલળા શ્રમણાની સભા ખાલાવી હતી. જેને પાટલિપુત્રની વાચના તરીકે ઇતિહાસમાં પ્રસિદ્ધિ મળી છે. આ બધું લાં છુ વિવેચન કરવાની મતલમ એ છે કે, ધાર્મિક પ્રંથામાં વર્ણવાયલી જે પરિસ્થિતિ છે તેને શિલાલેખ જેવા મહત્ત્વના એતિહાસિક પુરાવાથી સમર્થન મળે છે અને ખન્નમાં વર્ણવેલા બનાવા અરસપરસની પૂરવણીરૂપે ગરજ સારે છે. આ પ્રમાણે રાજ્ય ખારવેલે જે પુસ્તકાદ્ધાર કરાવ્યો છે તે શબ્દને दुरियकाल તરીકે વાંચવા વધારે ઊચિત ગણાશે.

<sup>(</sup>પ) આ સ્યૂલિબદ્રજીને સાત ખહેના હતી તેમણે દીક્ષા લીધી હતી. તેઓ સંસારીપણે હતા ત્યારે તેમને પણ સ્મૃતિ જ્ઞાન અમુક પ્રમાણમાં હતું. તે માટે જુઓ પુ. ૧. પૂ. ૩૬૨ દી. નં. ૪૩ પું. ૨. પૂ. ૩૦.

<sup>(</sup>૧) જાઓ પુ. ર. પૃ. ૧૧૯. ટી. ૨૧; પુ. ૨. પૃ. ૨૦૧. દી, નં. ૧૩૮ તથા ચંદ્રગુપ્તનું વૃત્તાંત.

<sup>(</sup>૭) જાએો પુ. ર. પૃ. ૧૭૦ ટીકા નં. ૨૨. પુ. ૨. પૃ. ર∉ થી કર.

<sup>(</sup>૮) પુ. રમાં સિક્કા પ્રકરણમાં આ ક્યનનાં હદાહરણું! અનેક મળી આવશે તે જુઓ. તેમાં જણાવેલ છે કે કાઇ રાન પાતાનાં નામ, ચહેરા કે કાઇ વસ્તુ કાતરાવતાં નહીં; તેમન પ્રિયદર્શિન જેવાના શિલાલેખા પણ આ વાતની સાક્ષી પૂરી ખતાવી રહ્યા છે. વળી આ ખંડનો દ્વિતીય પરિચ્છેદ નેવાયી ખાત્રી યશે. પાતે ચેદિપતિ હાવા છતાં, તેમન નંદવંશીઓ, મોર્યવંશીઓ પણ મહાન સમાટા હાવા છતાં તેઓમાંથી કાઇએ પણ પાતાના સંવત્સર સુદ્ધાંત સ્થાપ્યા નથી.

વાળતા. તેમાં યે જ્યાંસુધી ખનતું, ત્યાંસુધી તા પાતાના નામને ખદલે કાંઇક સાંકેતિક ચિન્હના હિપયાગ કરીને પતાવી દેતા હતા. રાજા ખારવેલે પણ ઉપરના સિદ્ધાંતનું અનુકરણ કર્યું હોય એમ તેના લેખની ભાષા ઉપરથી જોઈ શકાય છે. તે પાતે એકાંતરે એકાંતરે—એટલે કે એક વર્ષ મૂકીને ખીજે વર્ષ—આવાં લાકહિતનાં કાર્યો તા કર્યે જતા જ હતા, છતાં આ ખે પંકિતમાં જેવા ૨૫૫૮ નિર્દેશ કર્યો છે તેવા ખીજ જગ્યાએ કર્યા નથી જ. એટલે સમજ્ય છે કે આ કાર્યો તેને પાતાને કદાચ અતિ મહત્ત્વનાં તેમજ ભવિષ્ધની પ્રજાને વિશેષ ઉપકારક નીવડવાનું લાગ્યું હશે.

આટલું પ્રસ્તાવિક વિવેચન કરી હવે આપણે આગળ વધીશું. રાજા ખારવેલ પાતે કર્લિંગપતિ હતા તેથી તેણે મહાવિજયપ્રાસાદ બંધાવ્યાનું તથા આડત્રીસ **લાખ દ્રવ્ય તેમાં ખરચાયાનું જે લખ્યું છે** તે આ કર્લિંગ દેશને અથવા તાે હાથાગુંફાના સ્થાનને આશ્ર-યીને જ હાેવું જોઈએ એમ સર્વ વિદ્વાનાનું માનવું થાય છે. જ્યારે તે લેખમાં વપરાયેલી ઈખારત ઉપરથી આ પ્રાસાદને લગતી હકીકત કલિંગ સિવાયની અન્ય ભૂમિને અંગે લખાયલી હાય એમ અમારૂં માનવું થાય છે. ક્રેમકે (૧) સામાન્ય નિયમ હંમેશાં એ ગણાય છે કે, જો કાઇ રાજા પાતે મેળવેલ વિજયનું અથવા તાે લાેક હિતના કરેલ અન્ય કાર્યનું વિવેચન કરવા માંડે અને તે પાતાના જ મુલકમાં કાતરાવવાના પ્રસંગ Gભા થયા હાય તા, તે લખાણમાં ભત્ર, આ, આવાં, કે भावा प्रकारनां ઇ. ઇ. અંગુલિ નિર્દેશ કરતાં (demonstrative forms of places or things) સ્પષ્ટતાસૂચક શખ્દા ૧૦ વાપરે છે; પરંતુ જો કાતરાયલા લેખનું સ્થાન અને તેમાં આળેખેલ હકીકતનું સ્થાન,

चेंभेभ अन्ने लिल होय, ते। ते कच्या भाटे हे ते डार्थ માટે. અંગુલિનિર્દેશ કરતા ( Demonstrative words=this very spot or that very deed) શબ્દા વાપરતા નથી. માત્ર માધમ જ શબ્દ વાપરીને જણાવે છે કે અમુક સમયે અમુક કાર્ય કર્યું હતું. અત્ર આપણે જોઈએ છીએ કે રાજા ખારવેલે તા સમય. સ્થાન કે બનાવ, કાઇ તેા પણ સંબંધ રાખ્યા વિના મર્વ ખનાવા એક જ સ્થાનમાં અને એક જ લેખમાં વર્ણવી દીધાં છે એટલે. તેમાં આલેખેલી સર્વ હકીકત એકલા કલિંગને જ લાગુ પડતી હતી એમ માનવાનં નથી. ખલ્ક કલિંગને ઉદ્દેશીને જે સ્પષ્ટ વક્તવ્ય કરાયું હ્યાય. તેજ માત્ર કર્લિંગ પરત્વેનું છે અને બાકીનું સર્પ જે કાંઈ લખાયું છે તે અન્ય પ્રદેશને અંગે છે એમ સમજ લેવું જોઈએ. આ નિયમ પ્રમાણે વિચારતાં નં. ૯ અને ૧૦ મી પંક્તિમાં દર્શાવેલ પ્રાસાદનિર્માણ અને તેમાં ખર્ચેલ દ્રવ્યવાળી હકીકત કલિંગ દેશ (નહીં ક્રે કલિંગ રાજ્ય) સિવાય અન્ય ભૂમિને લગતી હાેવાનું નક્કી થાય છે. એટલે વિચાર કરવા રહે છે કે તે કયા પ્રદેશ હશે ? લેખની હકીકત તા સર્વ દક્ષિણ હિંદને લગતી છે. હવે તેણે જે જે દેશા દક્ષિણ હિંદમાં જીતી લીધા છે તેમાં પલ્લવ, પાંડવા, અને મદુરાનાં નામા તા સ્પષ્ટ જણાવી જ દોધાં છે, એટલે તે વર્જીને પછી જે ભૂમિ બાકી રહી તે સમજાવવા પૂરતા તેના મનસૂખા હશે એમ પુરવાર થાય છે. અને તેવી ભૂમિ તા માત્ર ચાેલા રાજ્યની જ રહી જાય છે એમ ભૂગાળ શીખવાડે છે. અથવા જેને આપણે આ પુસ્તકના વર્ણન કરવાના સમયે ધનકટક–ખેનકટક– ખેત્રાકટકના રાજ્ય<sup>૧૧</sup> તરીકે એાળખાવ્યું છે તે ભૂમિ જ તે હાેવી જોઇએ એમ આ ઉપરથી સમજાય

<sup>(</sup>૯) પ્રિયદર્શિનનું સાકેતિક ચિન્દ હાથી છે. ખારવેલે પશ્ હાથીગું ફાના લેખમાં આદિ અને અંતમાં પાતાનું ચિદ્ધ વાપર્યુ લાગે છે (શું તે ખરાખર જણાવું નથી) જીઓ જે. સા. સ. પુ. ૩. પૃ. ૩૮૨ ટી. નં. ૧૪).

<sup>(</sup>૧૦) એટલે કે Words denoting that particular space or deed=તે અમુક સ્થાન અથવા તો કાર્યના કર્સ્યુખ કરીને શબ્દા વાપરે છે; જેમકે, તલસ્યાની સાથે તેની

પૂર્વે રાજધાની વિશેષણ જેડ્યું છે, એમ ખતાવવાને કે આ પ્રદેશની રાજધાની જે તલસ્યામાં હતી તેમાં નહેર લાવવામાં આવા: નહીં તા માધમમાંજ રાજધાની શબ્દ શું ન લખી શકત! પણ સ્પષ્ટીકરણ જે કરી ખતાવ્યું છે તે સ્થાનિક પ્રસંગ હોઇને તેની ચાખવડ કરવા માટે જ દેખાય છે.

<sup>(</sup>૧૧) આ ધનકટકની હદ, રાજધાની ઈત્યાદિ હકીક્ત માઢે જુએા પુ. ૧. પૂ. ૧૫૦થી ૧૬૨નું વર્ધોન.

છે; તથા મહાવિજય નામના પ્રાસાદ, મંદિર, ચૈત્ય કે ધર્મસ્થાન જે કહેવું ઘટે તે કહા, તે પણ ત્યાં જ તેણે સાડી આડત્રીસ લાખને ખર્ચે બંધાવ્યું હતું એમ આખી ચર્ચાના સાર નીકળે છે.

ખારવેલના આ કાર્ય વિશેના આટલા તાગ મેળવ્યા પછી. ખીજી કેટલીક હકીકત મેળવવી ખાકી રહે છે. તે માટે ધનકટક દેશના ઇતિહાસ તપાસવા જોઇએ જે તેમાંથી કાંઈ લબ્ય થાય છે કે કેમ ? રાજા શ્રેણિક અથવા બિબિસારનું વૃત્તાંત લખતાં જણાવાયું છે કે. તે પાતે ઈ. સ. પૂ. ૫૮૦માં મગધપતિ થયા. તે પૂર્વેનાં અઢી ત્રણ વર્ષ તેને ખેત્રાતટ નગરે ગાળવાં પડયાં હતાં. તે સમયે પરદેશી સાદાગરની એક વહા-જાર આવ્યાના પ્રસંગ વર્ણવ્યા છે. તેમાં જણાવાયું છે કે વણજારના માલતું મૂલ્ય ચુકાવી આપવાને ખૂદ રાજાના કાશાગાર પણ સશકત નહાતા; જેથી में अक्षेत्र सामान्य वेपारी केवा ग्रशाता ग्रापाण नामना શ્રેષ્ઠિની વખારમાં ઢગલાબંધ તેજંતુરી જે પડી હતી તે વડે તેનું મૂલ્ય ચૂકવાયું હતું. આ વસ્તુ અત્યારે ચીતરવાના આશ્રય એટલું ખતાવવા પૂરતા જ છે કે, તે સમયે ખેત્રાતટ નગર અતિ વિપુલ પ્રમાણમાં સ્મૃદ્ધિ ધરાવતું, અનેક દેશના સાહસિક અને માથુ કારે મૂકીને કામ કરનારા વ્યાપારીઓની અવરજવરવાળ તથા ધનાઢય વિલ્કાિથી વસેલું શહેર હતું. તેમ માેં કું નગર હાઇ ને, તેના વિસ્તાર પણ માટા પ્રમાણમાં હાવા જોઈએ એ દેખીતું છે. ખલ્ક એમ પણ માનતું રહે છે કે, મગધની રાજધાનીવાળાં રાજગૃહી અતે પાટલિપુત્ર<sup>૧૨</sup> નગરાને પશુ, ક્યાંય વટાવમાં મુકી દે

આ પ્રમાણે હાથીગુંફાના શિલાલેખ જેવા, ઉપર વર્ણવેલા ઐતિહાસિક પુરાવાથી હવે પુરવાર થઈ જાય છે કે રાજા ખારવેલે ખેત્રાતટના પ્રદેશમાં સાડી આડત્રીસ લાખ ખરચીને મહાવિજય નામના આર્હત્ ધર્મ પ્રણિત, મોટા એક ચૈત્યપ્રાસાદ બંધાવ્યા હતા. એક બાજુ આ સ્થિતિ છે. બીજી બાજુ શાધખાળ ખાતું એમ જણાવી રહ્યું છે કે, ખેત્રાતટના પ્રદેશમાં અમરાવતી—અને ધરણીકાટ જ્યાં હાલ આવી વસ્યાં છે તે સ્થાનમાંથી માટા એક ધર્મસ્તૂપ મળી આવેલ છે; એટલું જ નહિ પણ તે સ્થાન ઉપર અથવા તેની આસપાસ, કાઈ માટું શહેર ધર્મ અસલના સમયે હાવું જોઇએ એમ ચાક્કસ સ્થિતિ દર્શાવે છે. ત્રીજી બાજુ

તેવું તે ધીકવું ખંદર હેાવું જોઇએ. આ ખેત્રાતટ નગરની સ્થિતિ, જે ઈ. સ. પૂ. પ૮•માં હતી તેજ આ રાજ ખારવેલના સમયે ઈ. સ. પૂ. ૪૨૫ માં પણ હતી. કદાચ કિંચિત ન્યૂન થઈ હાય—જીઓ મગધપતિ ઉદયાશ્વનું વૃત્તાંત; જો કે તેમ ખનવા કારણ નથી ખલ્ક એમ કહા કે, મહારાજ પ્રિયદર્શિનના સમયે એટલે ઇ. સ. પૂ.ની ત્રીજી સદીના અંત સુધી અને તેથી પણ થાડાં વર્ષ વીતી ગયા ખાદ, તેની જહાન્જલાલી ખૂખ ખૂખ પ્રમાણમાં જળવાઈ રહી હતી એમ દેખાય છે; કેમકે અંધપતિ રાજા પુલુમાવીના ૧૩ જે સિક્કા કારામાંડલ કિનારા ઉપરથી બે બે સહવાળા મળી આવ્યા છે, તે ઉપરથી તે હકીકત સિદ્ધ થાય છે. પરંતુ તે સમય ખાદ કચારે તેના નાશ થયા હશે તે વિષય અત્યારના પ્રસંગને સ્પર્શ કરતા ન હોવાથી આપણે તેની ચર્ચામાં ઉતરવા જરૂર નથી.

<sup>(</sup>૧૨) જે સમયની આપણું અહિં વાર્તા હતારી છે (ઈ. સ. પૂ. પઽ૩=પ૮૦ પહેલાં બે ત્રણુ વર્ષની વાત) તે સમયે પાટલિપુત્રનો સ્થાપના પણું નહેાતી થઈ (તેની સ્થાપના ઈ. સ. પૂ. ૪૯૩માં થઈ છે. જુઓ પુ. ૧. રાજ હદયા વર્નું વર્ણન) પરંતુ રાજ ખારવેલના સમય તા ઇ. સ. પૂ. ૪૩૦થી ૩૯૪ના છે તે સમય પાટલિપુત્રની જહાજ-લાલી નિર્મિત થઈ ચૂકી હતી માટે અત્ર તેની સરખામણી કરવાના પ્રસંગ લીધા છે.

<sup>(</sup>૧૩) જુઓ આ, રી. સ. ઇ. પુ. ૧. પુ. પ:-The

inscriptions we have of Pulumavi and Yagnashree from Amravati=અમરાવતીમાંથી પુલુમાવી અને યજ્ઞશ્રીના શિલાલેખા આપણને મળી આવે છે.

આ પુલુમાવીના અને યજ્ઞશ્રીના સમય માટે તુઓ પુ. પમું. અંધપતિના વંશની આખી વંશાવળી શોધીને ઉભી કરી ખતાવી છે (યજ્ઞશ્રીના સમય ઇ. સ. પૂ. ૨૯૮થી ૨૮૦ છે અને પુલુમાવીના ૨૮૦થી ૨૪૪ છે).

<sup>(</sup>૧૪) ચ્યા. સ. સ. ઇ. પુ. ૧ (ન્યુ ઈમ્પીરીઅલ સીરીઝ નં. ૬) પૂ. ૧૩: ત્રા. ભારત પુ. ૧. પૂ. ૧૬૨.

૩૦-૧૨-૩૯ના પરિપત્રથી મદ્રાસ સરકારના શાધખાળ ખાતાએ ૧૫ ઈ. સ. ૧૯૩૦માં જાહેર કર્યું છે કે. ગંતૂર જીલ્લામાં બેઝવાડા શહેર નજીકથી એક માટા મઠ મળી આવ્યા છે. વળી કૃષ્ણા નદીના આ પ્રાંતાનું તથા તેને લગતા અન્ય પ્રદેશાનું સંશાધન કરીને જે ગ્રંથા **ખહાર<sup>૧૬</sup> પડી ચૂ**કયા છે તેમાં આવેલ હકીકતનું એકીકરણ કરીશું તા માલમ થાય છે કે કપ્ણા નદીના મુખ આગળના (કૃષ્ણાના ડેલ્ટાવાળા) આ સર્વ પ્રદેશ મહા ગારવવંતા પ્રતિભાસંપન્ન તથા સ્મૃદ્ધિ-શાળા હોવા જોઈ એ. તે પ્રદેશના પાટનગરને માત્ર ૩% માર્ધલના વિસ્તારનું ગણી, ધનકટક અને અમરાવતી જેવાં સ્થાન ઉપર તેને આવેલું ગણવું કે ખેઝવાડા અને ગંતુરની આસપાસની જગ્યામાં પંદર વીસ માઈલના વિસ્તાર રાષ્ટ્રી પથરાઈ ગયલું લેખવું. અથવા તા તેને એક માટે નગર કલ્પી, ઉપરનાં સર્વે સ્થળાને તે નગરના અક્રેક પરા તરીકે લેખવું (જેમ મુંબર્ઇ અને તેના પરાંના વિસ્તાર કેટલાયે માઈલ સુધી લંખાયેલા ગણાય છે તેમ): તે તા. જેને જેમ સૂઝે તેમ ચ્યતમાન ખાંધી લ્યે; પરંતુ એકંદરે એટલી વસ્તુસ્થિતિ તા જળવાઈ જ રહે છે કે. આખા બેનાતટના પ્રદેશ તે સમયે સમસ્ત દક્ષિણ ભારતવર્ષમાં એક અનાપ્યું-જ સ્થાન ભાગવી રહ્યો હતા.

આટલી સ્થિતિ સ્પષ્ટ કર્યા પછી જે અમરાવતી સ્તૂપ તરીકે ઓળખાવાયા છે તેમાં આવેલી કેટલીક હકીકત તરફ આપણે ધ્યાન ખેંચીશું. આ અમરાવતીના સ્તૂપનું વર્ણું ન કરતાં તેના સંશાધક કર્નલ મેકનઝી સાહેખ લખે છે કે પા In the inscriptions, this building is called the Mahachaitya or the Great Chaitya= શિલાલેખમાં કાતરાયેલું છે કે આ મકાનને "મહાચૈત્ય" કહેવાતું હતું. વળી તેજ પ્રંથમાં પૃ. ૧૦૪ ઉપર

પ્લેઇટ નં. ૩૯માં વર્ણન કરતાં કરતાં જણાવાયું છે કે. શિલાલેખમાં અર્દત્ શબ્દ લખેલ છે. તેમ રાજા ખારવેલે 'મહાવિજય' નામે એક પ્રાસાદ લાઈત ધર્મની પ્રણાલિકાની સિદ્ધિ અર્થે સાડી આડત્રીસ લાખ દ્રવ્ય ખર્ચીને ખનાવ્યાનું પાતાના શિલાલેખમાં જણાવ્યું છે. આ પ્રમાણના બન્ને ઠેકાણે શિલાલેખના જ શબ્દાે છે. તેનું એકીકરણ કરીશું તા તુરત કલ્પના કરી લેવાય છે. કે તે બંને હુકાકત એકજ સ્થાન પરત્વેના કાર્યને અંગે વપરાયલી હાવી જોઈએ. એક ઠેકાણે મહાવિજય કહ્યો છે ખીજામાં માત્ર મહાચૈત્ય કહ્યો છે. બીજ બાજુ તે અમરાવતી સ્તૂપનાં દશ્યો. કારીગિરિ. શિલ્પકળાનાં સરેખ ચિત્રો તથા તેના સ્થાપત્યને આપણે જ્યારે નિહાળીએ છીએ તથા તેના મૂલ્ય વિશે કાંઈક આંક મુકવાના પ્રયત્ન કરીએ છીએ ત્યારે રાજા ખારવેલે સાડી આડત્રીસ લાખ કવ્ય ખર્ચ્યાનું જે જણાવ્યું છે તેની યથાર્થતા જણાઈ આવે છે. આ પ્રકારની ખધી પરિસ્થિતિમાં, તે અમરાવતીના સ્તૂપને રાજા ખારવેલની કૃતિ તરીકે જે આપણે સ્વીકારીએ તેમજ તેને તેના જૈન ધર્મના દ્યાતક તરીક લેખીએ. તા કાંઈ અન્યાય કર્યો કહેવારો નહિ.વળી આ સ્તૂપના સંશા-ધક મેકુનઝી સાહેખના મંતવ્ય પ્રગટ થયા ખાદ તે વિશેના સામાન્ય મત કેવા ક્રી ગયા છે તે નીચેના શબ્દામાં તેના પ્રકાશકે વ્યક્ત કર્યો છે. તેમણે પ્રથમ તાે જણાવ્યું 33 Long after Col. Mackenzie's time, that it was first surmised that the Amravati Stupa was a Buddhist document= અમરાવની સ્તૂપ બૌદ્ધ ધર્મનું દ્યોતક છે એવું અનુમાન (તાે) કર્નલ મેકિનઝીના પછી લાંભા કા**ે પ્રથમ** વખતે જ બહાર પડ્યું હતું. પરંતુ તે બાબતમાં મેકેનઝી સાહેખના કેવા મત હતા તથા પાતે તેમના મતને કેટલે દરજ્જે વધાવી લ્યે છે તે જણાવતાં

<sup>(</sup>૧૫) ત્રા. ભારત પુ. ૧ પૃ. ૧૫ ટી. નં. ૫૩.

<sup>(</sup>૧૬) જુઓ આ.સ.રી. ઇ.યુ.૧૫ (તેમાં ગુંદીવાડ અને કૃષ્ણા જીલ્લાના અન્ય શહેરાનું સંશોધન બાબતનું વર્ષ્યુન: જેમાંના બે ચિત્રો આપણે ભારત યુ.૧. યુ. ૧૫૩

આકૃતિ નં. ૨૦ અને ૨૧ તરીકે રજા કર્યા છે.) (૧૭) જુએા આ. સ. સ. ઇ. પુ. ૧ (ન્યુ ઈમ્પોરીઅલ સીરીઝ પુ. ૧) ૧૮૮૨ (મુદ્ધિત ૧૮૮૭) પૃ. ૨૩.

<sup>(</sup>૧૮) નુએ મજકુર પુસ્તક પૂ. 3.

सणे छे है His own belief that it might be Jain was credible=तेमना (इन्ंस मेंहिनजीना) मते, ते (स्तूप)ने कैनधर्मनी होवानुं (मानता हता) ते विश्वसनीय छे. એटले तेमना इहेवाना लावार्थ ओम छे है, इन्ंस मेहिनजीना प्रथम मत ते अमरावती स्तूपने कैनधर्मने लगता मानवा प्रति हता; ते मत तेमना पछी धणा लांणा हाणे लले हरी गया छे अने हवे तेने णौद्धधर्मना गणावे छे, परंतु प्रथम मत એटले ते कैनधर्मनुं प्रतिह होवाना मेहिनजी साहेण वाणा मत—वधार प्रमाणिह हेणाय छे. आणी वर्याना सार, ते स्तूप कैनधर्मना होवा संलव छे. परंतु विद्वाना केम मानी भेडा छे तेम णौद्धधर्मना नथी.

આ સંબંધી એકજ પ્રશ્ન હવે માત્ર વિચારવા રહે છે. તે આ સ્તૂપની ઉમર વિશેના છે. વિદ્વાના તેને ઇ. સ. ની ખીજી કે ત્રીજી સદીના હાેવાનું માને છે, જ્યારે આપણે તેને રાજા ખારવેલના સમયના એટલે ઇ. સ. પૂ. ની ચાથી સદાતા કરાવાએ છીએ. બે મત વિશેનું અંતર લગભગ પાંચસાે છસાે વર્ષનું રહી જાય છે. આ ખે વસ્તુના મેળ શી રીતે ખાય તેમ છે તે આપણે ઉચ્ચારીએ તેના કરતાં, મજકુર ''અમરાવતી સ્તૂપ''ના લેખક મહાશયના પાતાના શખ્દા જ ટાંકી ખતાવીશું; જેથી વાચકવર્ગને પાતાની કલ્પનાશક્તિને ખહુ ખેંચી જઈ ને લાંખા સમય સુધી વિચારના વમળમાં તણાતા રહેવું નહીં પડે. તે શબ્દો આ પ્રમાણે<sup>૧૯</sup> છે: "There is so much of Greek, rather than Bactrian art in the architectural details of the Amravati tope, that the first inference is, that it must be nearer to the Christian Era-With the revised date of the inscriptions, the date of the rail in

the latter part of the second century. The stupa itself is much older as is by the sculpture and shown the inscriptions, especially one in Mauryan character, recording the gift of a pillar by the General Munda-Kuntala=અમરાવતી ટાપના સ્થાપત્યમાંની ખારિક વીગતા જોતાં, તેમાં યાન કરતાં ગ્રીક પ્રદેશની કળા મુખ્યત્વે એટલા બધા પ્રમાણમાં માલમ પડે છે કે, પ્રાથમિક (નજરે) એવું અનુમાન બંધાઈ જાય છે કે તેના સમય છે. સ. ની સદીના પ્રારંભ કાળના હશે. જ્યારે તેના કઠેરા ઉપરના શિલાલેખાની કરીને સુધારેલ તારીખા જોતાં તેના સમય છે. સ. ની બીજી સદીના ઉત્તર ભાગમાં તે ખનાવાયાનું ગણવા પડશે-(ધ્યાન રાખવું કે અહીં કઠેરાના શિલાલેખના સમયની વાત કરી છે. નહીં કે સ્તૂપના પાતાના સમયની કે તેના ઉપરના કાઈ શિલાલેખની-તે તા હવે દર્શાવે છે) જ્યારે સ્તૂપ બહુ પ્રાચીન સમયના દેખાય છે: ક્રેમક તેના ઉપરની શિલ્પકળાનાં દશ્યા અને શિક્ષાલેખા के डेातरायां छे ते अपरथी तेनी प्रतिति थाय छे. તેમાં યે ખાસ કરીને મુંડકુંતલ નામના અધિકારીએ દાન આપીને મૌર્યકાળમાં વપરાતી ભાષામાં લેખ કાતરાવ્યો છે તેથી"–એટલે આ ઉપરથી એમ સાબિત થાય છે કે, સ્તૂપના સંબંધમાં મુંડકુંતલે જે દાન કરેલું છે તે મૌર્ય સામ્રાજ્યના વખત હતા તથા તે વખતે આ સ્તૂપ તા કચારના ઉભા પણ **થ**ઈ ગયા હતા. વળા એ પણ ખરંજ છે. કે જે સ્તૂપ સંબંધી કાંઈ પણ દાન મૌર્ય સમયે (ઇ. સ. પૂ. ૩૭૨ થી ૨૩૪ સુધી) કરવામાં આવ્યું હેાય, તે સ્તૂપ પાતે ઈ. સ. પૂ. ૩૭૨ની પૂર્વે જ ઉભા કરાયા હાવા જોઇએ એમ સ્વી-કારવું પડે<sup>ર</sup>°. આપણે પણ તેનાે સમય રાજા ખારવેલના રાજ્યના સમયના (ઈ. સ. પૂ. ૪૩૦ થી ૩૯૪)

<sup>(</sup>૧૯) નાઓ મજકુર પુસ્તક પૃ. ૧૨.

<sup>(</sup>૨૦) અપરાક્ષ રીતે આ હુકાકત ઉપરથી સાબિત કરી શકારો કે પુષ્યમિત્ર અને ખારવેલ સમકાલિન નથી જ એટલે

પુ. ૨૬૬ સુધીની ૨૦ દલીલ સાથે પૃ. ૩૦૩ ટી. નં. ૮૭ ની ૨૧મી તથા આ સાથે તેની સંખ્યા ૨૨ ની ગણાશે.

જણાવીએ છીએ. અથવા વધારે ચાેક્કસ તારીખ તેના નિર્માણ માટે દર્શાવવી હાેય તાે, તેના રાજ્યા-બ્રિષેક ખાદ નવમા વર્ષે ચણાવ્યાનું તે જણાવે છે એટલે તેના સમય ઈ. સ. પૂ. ૪૨૧–૨૦ના ગણવાે રહે છે.

પુ. ૧. પૃ. ૧૭૪ માં મહારાજ કરકંડુના વૃત્તાંતમાં સાબિત કરી ગયા છીએ કે તે પાતે પાર્શ્વનાથ ભગવા-નના અનુયાયી હાવાથી, આત્મ-ते भूतिनं भહात्भ्य કલ્યાણ માટે તેણે મંદિર બંધાવી તેમાં અલૌકિક અને ચમત્કાર-વાળી એક પ્રતિમા પધરાવી હતી. તે પ્રતિમા આગળની ભરાવેલી હતી કે તેણે જ તૈયાર કરાવી હતી તે હકીકત સાબિત કરવી ખાડી રાખી હતી. તેમ આવી નજીવી અને જડ પ્રતિમા માટે શા સારૂ ખે માટા સમ્રાટા જીવ સટાસંટ લડી રહ્યા હતા તેના કાંઈક આછા ખ્યાલ ત્યાં આપી. વિશેષ સમાચાર ખારવેલના વૃત્તાંતે આપવાનું જણાવ્યું હતું. તેમજ ઉપરના દ્વિતીય અને તૃતીય પરિચ્છેકે (પંકિત ૧૨માં કલિંગજીનમૃર્તિના વર્શનમાં) કહી ગયા છીએ કે, જૈનધર્મીઓનું સમેત-શ્ચિખર નામનું એક પવિત્ર તીર્થ આ પ્રદેશમાં આવેલ હાર્ક તથા તે ઉપર વીસ જેટલા તીર્થકરા નિર્વાણ પાંગેલ હાવાથી તેનાં ખ્યાતિ અને ગારવ તેમને મન ધ્રણાં હતાં. વળી ઉપરાક્ત વીસ તીર્થકરામાંના સાથી હેલા પાર્શ્વનાથ, ત્યાં માેક્ષે ગયેલ હાેવાથી તેનું નામ પાર્શ્વનાથ પહાડ પણ પડી ગયું છે તથા તે મૂર્તિને કર્લિંગમાં પધરાવનાર તેમજ તેના મૂળસ્થાપક કરકંડુ મહારાજ પાતે ત્રિકાળજ્ઞાની હાેવાથી તેનાં પ્રતિભા

આટલી હકીકત લખાઈ ગઇ છે. હવે વિશેષ માટે આગળ વધીએ.

જેમ મગધપતિ નંદને તથા કલિંગપતિ કરકંકુ મહારાજને, ક્ષેમરાજને અને ખારવેલને આ સ્થાનની અને મૂર્તિની કિંમત હૃદયમાં ઉતરી ગઇ હતી તેમ સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનને તથા તે સમયના કલિંગપતિ રાજા શાતકરણીને પણ તથાપ્રકારે જ ઉતરી ગઈ હતી એમ તુરત સમજી શકાય છે કારણ કે તે માટે જ તે અંને ભ્રપતિઓ<sup>રા</sup> પાતાના ધર્મની તે ભ્રમિ ઉપરન પ્રભુત્વ મેળવવા જખરદસ્ત સંગ્રામ ખેલી રહ્યા હતા: જેની માહિતી આપણને પ્રિયદર્શિનના ખડકલેખથી મળી રહે છે. વળી સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને પાતાના જીવનમાં જે અનેક સંગ્રામા ખેલ્યા હતા તેમાં કલિંગભૂમિ ઉપરતા સાથા દારૂણ અને ભયંકર તથા છેલામાં છેલા જ હતા. તે પણ તેણે પાતે જ કાતરેલ હકીકતથી સમજાય છે. આ ઉપરથી પણ તે ખને જૈનધર્મી રાજ્યઓનાં હૃદયમાં તે તીર્થ પ્રત્યે તથા તેની મૂર્તિ વિશે કેવાં ભકિત અને માન વસી રહ્યાં હતાં તેનું માપ કાઢી શકાય છે.<sup>૨૨</sup>

આ પ્રમાણે ઉત્તરાત્તર થતા જૈનધર્માનુયાયી રાજ્યો જ્યારે આ સ્થળ અને પ્રતિમા વિશે આટલાં બધાં એાવારણાં લઈ ને સ્વજીવને પણ કુરભાન કરી દેતા હતા ત્યારે તેમાં કાંઈક વિશેષપણે તારતમ્ય સમાયલું હશે એમ તા દેખાય છેજ! નહીં તા શું પૂર્વેના રાજ્યો એવા મૂર્ખા હતા કે એક મૂર્તિ જેવી અજીવ વસ્તુ માટે માટી લડાઈ એા લડવા નીકળે તા નીકળે, પણ અહિંસા જે પાતાના ધર્મીના મૂળભૂત સિહાંત કહેવાય, તેને એક કારાણે મૂકીને

તથા ગારવ તેમની જાણમાં હતાં (ભૂએ પૃ. ૩૦૨-૩).

<sup>(</sup>ર૧) સમ્રાટ પ્રિયદર્શિન તેં જૈન હતા એ હકીકત તેના જીવનચરિત્રે સાબિત કરી દેવાઇ છે તેમ આ શાત-કરણી રાન્નઓના માટા ભાગ પણ જૈનમતાનુયાથી હતા તે આપણે પુ. પ માં તેમનાં વૃત્તાંતે સાબિત કરવાના છાએ (તે ત્યાં નુઓ) માટે અહીં કર્લિંગ પ્રદેશનું યુદ્ધ લડનાર ખંને રાજવીઓ જૈન ધર્મી હતા એમ લખનું પડ્યું છે.

<sup>(</sup>૨૨) હવે સમન્ભરો કે કલિંગનું યુદ્ધ, સમાટ પ્રિયદર્શિન

જે ખેડયું છે તથા ત્યાં ધૌલી–નગૌડાના લેખા **કરાવ્યા** છે તેનું કારણ ભૂમિવિજયનું નથી પણ તે તીર્થ**ધામ પ્રત્યેના** હક્કની સ્થાપનાનું છે.

તેનું દ્રદય જે કંપી હઠ્યું હતું તેના કારણ તરીકે, મનુષ્ય સંહાર જે સંખ્યામાં વળી ગયા હતા તે પણ એક હતું હપરાંત જે ધર્મના નામે લડાઇ લડાય, તેજ ધર્મના મૂળ સિક્દાંતની વિરુદ્ધ લડાઇની નીતિ દારવની પડે, તેથી પણ તેનું દ્રદય હચમચી ગયું હતું.

લાખા પ્રાણીના છવાના સંહાર વળી જાય તેની લેશમાત્ર કનવાર પણ ન કરે? એટલું જ નહીં, પર'ત ઉલટ તેમાં છત મેળવ્યા ખાદ, કેમ જાણે તે કાર્યને અતિ મહત્ત્વનું<sup>ર ૩</sup> ગણતા હાય, મામ્યભાષામાં કહેા કે ઈડરીયા ગઢ જીતી આવ્યા हाय तेम भीराहापूर्वक सिंखनाहे जाहेर करी, तेनी याह યાવ<mark>-સંદ્રદિવાકરી જ</mark>ળવાઇ રહે માટે, શિલાલેખ<sup>ર૪</sup> જેવા અકાશ્ય અને અલેદા માર્ગોદારા તેને અંકિત કરાવે ? આ સર્વ વિવેચનથી સમજી શકાશે કે જૈન-ધર્મીઓને આ પર્વતની માલિકી, રક્ષા કે તીર્થયાત્રા જે કહા તે કેવા શ્વાસ અને પ્રાણરૂપ ગણાતા હતા. હવે જે એક અન્ય મુદ્દા ઉપર વાચકતે લઈ જવા ધારીએ છીએ તે જો કે આ પુસ્તકના ક્ષેત્ર બહાર જતા દેખીતી રીતે જણાશે, પરંતુ આ વિષય સાથે ઐતિહાસિક ખનાવની એક કડી એવી તા સંલગ્ ચયેલી દેખાય છે કે. જો તે બાબત ઉપરના પ્રકાશ અલ્પાંશે પણ અત્ર ન આપવામાં આવે. તા ભારતીય ઈ તિહાસમાં સમાયેલ અનેક અંધકારમય થરમાંનું એક, અસ્પર્સ્યુજ રહી જતું કહેવારો સાથે હિંમત પણ છે કે અત્ર રજા કરાયલી હકીકતા જો વાચક સમુદાય શાંત ચિત્તથી અને નિષ્પક્ષપાતપણે વિચારી જોશે. તો તેઓને માર્ક કથન-અસ્પર્શ્ય રહી જતું **થર**-વ્યાજેખી પણ લાગરો. આટલું આમુખ તરીકે જણાવી, જે હકીકત વાચક સમક્ષ ધરવી રહે છે તે ખરાખર સમજી શકાય માટે, તેને લગતા થાેડાક પ્રસ્તાવ, પ્રથમ આપવેા આવશ્યક લાગે છે. તે નીચે પ્રમાણે ટુંકમાં જણાવ્યા છે.

આ સ્થળમાં જગનાથપુરી નામે સમસ્ત હિંદુ લાકાનું એક મહાપ્રભાવિક તીર્થસ્થાન આવેલું છે. તે તીર્થતા મહિમા એટલા બધા પ્રસરીત થયેલા છે કે વર્ષ દરસ્યાન સારાયે ભારત વર્ષમાંથી આકર્ષાઇને લાક સમુદ્ધ, અતિ માટા પ્રમાણમાં ત્યાં નિયત સમયે એક એ વાર એકઠા ચાય છે. તે સમયે એકત્રિત મળેલ યાત્રિકામાં કાર્ક પણ પ્રકારે જાતિના કે ધર્મના ભેદ ભાવ ધારણ કરી શકાતા નથી. એટલું જ નહીં પરતું. ત્યાંની ધાર્મિક સંસ્થા તરક્થી એકજ પ્રકારના જે આહાર ત્યાં આપવામાં આવે છે. તે સર્વે યાત્રાળુઓ હર્ષિત થતાં થતાં ગ્રહણ કરીને વિના મંદાચે આરાગે છે: તથા પાતાને પ્રનિત-પાવન થયેલ સમજી સ્વદેશે પાછા કરે છે. આ તીર્થતું સુંદર વર્ણન કરતાં એક વિવેચક્રેરમ લખ્યું છે કે " અંહી વિશ્વ મંદિર છે કે જ્યાં આર્યાવર્ત્તના સર્વ ભાગામાંથી મનુષ્યા વિશ્વદેવની પુજા કરવાને આવે છે. અંહી સ્વર્ગનું દ્વાર <mark>છે. " સર</mark> વિલિયમ હંટર કહે છે<sup>ર દ</sup> કે, ત્યાં હિંદુ ધર્મ અને હિન્દુ–અતિવિશ્વાસ અથવા મિથ્યા ધર્મ<sup>રહ</sup>સમુદ્ર તીરે વિશ્વના ભિન્ન ધર્મીયાની અનેક વિરદ્ધતાએ। છતાં પણ આજે અઢારસા વર્ષથી જેમના તેમ કાયમ ઉભા રહેલ છે. " તે ખાદ આ પ્રંથકાર, આ જગન્નાથનાે પુરાતન અને પૌરા**ણિ**ક ઇતિહાસ આપતાં, તેની ઉપ્તત્તિ વિશે આખ્યાયિકાએ।

<sup>(</sup>૨૩) સંભવિત છે કે પ્રિયદર્શિને આ કારણને લીધેજ અહીં હાથી કાતરાવ્યા હાય; જ્યારે અન્ય સ્થાનકે માત્ર હાથીની નિશાની જ આપેલી છે, (જીઓ. પુ. ૨. પૃ. ૩૬૪)

<sup>(</sup>ર૪) સમાટ પ્રિયદર્શિનના ધૌલી ખડક લેખ આ હૈતુપૂર્વક ઉભા કરાયા દેખાય છે. (કેમકે તેણે અન્ય તીર્થકરાની નિર્વાણ ભૂમિ સ્થવતા સ્થાન ઉપર પણ ખડક લેખા કાતરાવ્યા છે જોકે ત્યાં એક પણ લડાઇ તેને લડવી પડા નથી) વળી ખારવેલના હાયી ગુંધાના લેખ કાતરાવવામાં ઉડા હતુ તા પર્મકાર્યની પ્રસિદ્ધિ માટે જ હતા. (જીઓ આગળ ઉપર)

<sup>(</sup>૨૫) મુંબઈથી પ્રગટ થતા ધી ગુજરાતી નામક સાપ્તાહિક પત્રની ઇ. સ. ૧૯૧૩ની બેટ તરીકે અપાયેલ " જગનાથની મૂર્તિ અને ભારતનું ભવિષ્ય" નામે પુસ્તકના લેખક પ્રખ્યાત

નવલકથાકાર ઠકકુર નારાયણ વીસનજ જે ચુરત હિંદુધર્માનુ-યાયી તરીકે તથા વિવેચક તરીકે ખૂબ બારીકાઈથી ઉદાણમાં ઉતરનાર તરીકે જણીતા છે તેમણે તે પુસ્તકમાં પૃ. ૧૦૫ ઉપર જે લખ્યું છે તેના આ રાખ્દા છે. (વળી નીચેની ટીકા જીઓ.)

<sup>(</sup>રડ) મજકુર પુસ્તક પૃ. ૧૦૫. (આ સર્વ વત્તાંત કેટલાક વર્ષો પહેલાં મેં લખી રાખ્યું હતું; પરંતુ હવે જ્યારે મુદ્રિત કરાવવાના સમય આવ્યા છે ત્યારે લેખક મહારાથ દેવલાક પામ્યા છે તે માટે દિલગીર છીએ. આ કારણને લીધે હપરમાં તેમના નામ સાથે મરહુમ રાષ્ટ્ર જેડયા નથી.)

<sup>(</sup>ર૭) મિથ્યાધર્મ કાને ६ દ્દેશીને કહેવાયા હશે તે, આ સ્થાનનું: ખરૂં સ્વરૂપ નિષ્યા ખાદ આપાઆપ કદાચ સમજ શકાશે.

આપે છે. અને હેવટે પાતાના અભિપ્રાય જણાવતાં જણાવે છે કે<sup>ર૮</sup> "આ પ્રમાણે પૌરાણિક સિદ્ધાંતના ( નહીં કે પૌરાણિક ગ્રંથાના ) અનુયાયી જનાેનું કહેલું છે કે.....માળવાના રાજ્યએ<sup>ર ૯</sup> બંધાવેલા એ લબ્ય મંદિરતા (મતલભક જગનાયછનું મૂળ મંદિર જે હતું તેના ) પણ નાશ થઈ ગયા હતા; પણ ઈ. સ. ની સત્તરમી સદીના પ્રારંભમાં જગન્નાથજીનું જે મંદિર અસ્તિત્વ ધરાવતું હતું અને આજે પણ પાતાના ઉત્રત શિખરાથી પૂર્ણ અભિમાન ધરાવતું જે મંદિર આવે છે તે મંદિર ઘણું જ પાછળથી <u>જોવામાં</u> ઈ. ૧૧૯૮માં રાજા એટલે બહુધા સ. ભીમદેવ તરકથી **બંધાવવામાં આવ્યું** અનંગ મર્તિએા હતું. " પ્રથમ મંદિર અને તેમાંની વિશે આપણે જેવી ચમતકારિક કથા વાંચી આવ્યા તેવીજ અતેક પ્રકારની છીએ આપ્યાયિકાઓ એ મંદિર અને તેમાંની મૂર્તિએ। વિશે 30 સાંભળવામાં આવે છે. આ સર્વે અવતરણો-

ને સમુચ્ચય ગ્રહણ કરતાં નીચેના સાર તારવી શકાય છે; જેમ કે (૧) હાલનું જે વિશ્વમંદિર છે તે ઇ. સ. ૧૧૯૮ માં બનાવાયું છે. (૨) તેની પહેલાનું જે મંદિર હતું તે માલવપતિએ બંધાવ્યું હતું અને તેના નાશ થઈ ગયા હતા ( કાળે કરીને નાશ થયા હતા કે રાજસત્તાના જોરજ઼ુલ્મથી નાશ કાઇ જણાવાયું નધી) અને (૩) મંદિર વિશેની મૃત્તિએા જે આખ્યાયિકાએા વર્તમાનકાળે સાંભળવામાં આવે છે તેવી જ ચમત્કારિક, પરંતુ કાંઇક ભિન્ન સ્વરૂપમાં. પ્રાચીન-કાળની આખ્યાયિકાએ હોવા સંભવ છે.

તેજ વિવેચક વળા આગળ જતાં લખે છે કે ક વ "એની (રાજધાનીની) પશ્ચિમે કર પુષ્પિગિરિ નામક એક પર્વત હતા અને તે પર્વતમાં એક સ્તૂપ તથા એક વિહારનું અસ્તિત્વ હતું. એ પર્વત તે વર્તમાનકાળના ઉદયગિરિ અને ખંડગિરિ ક નામક પર્વતા જ હોવા જોઈએ. ક એ પર્વતામાં

[ટાપ્પણ-લેખક મહારાયનું આ વર્ણન પ્રાચીન સમયનું છે. આપણે હાથીગુંફાનું જે વર્ણન કરી રહ્યા છીએ તે પણ

<sup>(</sup>२८) મજકુર પુસ્તક પૃ. ૧૦૮.

<sup>(</sup>૨૯) માળવાના કયા રાજ્યો તે દર્શાવ્યું નથી. પરંતુ હવે પછી આલેખાતા વર્ણન ઉપરથી સમજય છે કે, ચયાતિકેશરી નામે જે રાજ્ય થયા છે તેની પૂર્વના કાઇ માલવપતિએ તે મંદિર બંધાવ્યું હતું એમ કહેવાના આશય છે.

<sup>(</sup>૩૦) એટલે કે, વિઘમાન મંદિરની સ્થાપના વિશે એ આખ્યાયિકાએ ચાલી રહી છે તે લલે દંતકયારૂપે લાગતી હશે પરંતુ તેના પ્રભાવ તાે ચમત્કારિકજ લેખાય છે એમ કહેવાના આશય છે.

<sup>(</sup>૩૧) મજકુર પુસ્તક પુ. ૧૧૦

<sup>(</sup>૩૨) આ ખર્ધા સ્થાનનાં દિશાસ્થાનની હકીકત માટે નીચેની ટીકા. નં. ૩૩ જીએો.

<sup>(33)</sup> પુ. ૧માં રાજગૃહીના સ્થાન વિશે જે વર્ણન આપ્યું છે તે જુઓ. તેની આસપાસ જે પંચપહાડ (ઉદ્દયગિરિ, ખંડગિરિ, વૈભારગિરિ આદિ) આવેલા હતા તેની પર્વતમાળા લખાતી લંખાતી ઠેઠ ક્લિંગ દેશમાં ગઈ હતી. તેજ ઉદયગિરિ અને ખંડગિરિ આ પર્વતા છે.

પ્રાચીન સમયનું છે. લેલે ખંતના સમયમાં ઘણા ફેર છે. છતાં ભંને વર્ણન કેવાં મળતાં આવી ન્ય છે તે નુઓ. તેમના લખવા પ્રમાણે તે દેશની રાજધાનીની પશ્ચિમ પુષ્પિગિર પર્વત હતાં અને આ પર્વતમાં ગુંધામંદિર તથા સ્ત્રપ હતાં જ્યારે આપણે પણ તેમજ કહીએ છીએ કે, ચિલ્કા સરાવર પાસે કલિંગની રાજધાની હતી. તેની પશ્ચિમ એક પર્વત છે કે જેની તળેડીએ ધૌલી નગૌડાના ખડકલેખ છે તથા તે પર્વતમાં આ હાથીગુંધા છે (જેને ગુધામંદિર પણ કહેવાય છે કેમકે તે પર્વતમાં જે અનેક ગુધામાં શ્રમ મદિરા છે તેમાંનું આ એક ગુધામંદિર કહેવાય છે). વળી આ પુષ્પિગિરિન વર્તમાન કાળના ઉદયગિર અને ખડિગિરિમાંના એક માને છે. આપણે પણ તે પ્રમાણેજ કહીએ છીએ ન્યુઓ ઉપરની લીડીઓ. મતલબ કે સર્વેનું કથન એકજ પ્રકારનું અને સર્વ હંકાકતે મળતું જ છે. એટલે તે નિશંક છે એમ કહેતું પડશે.]

<sup>(38)</sup> લેખકે હોવા જેઇએ શબ્દ વાપર્થો છે. આપણે પણ શ ન. 33માં આપણો અભિપ્રાય દર્શાવતા જણાવ્યું છે કે, તે નિશંક છે એમ કહેવું પડશે (જાએ છી. નં 33 ના અંતિમ શબ્દો).

ખૌદ્ધોની <sup>8</sup> પ અને ક<sup>3</sup> શુહાએ અને લેખા મળા આવ્યા છે. એની પૂર્વ દિશાએ પાંચ માર્ધલ ઉપર લુવને ધર નામક <sup>30</sup> અને ક દેવાલયો વાળું એક સ્થાન છે. "વળી આગળ <sup>3</sup> લખેલ છે કે "એવો એક ઐતિહાસિક મત કેટલાક તરફથી કરવામાં આવે છે કે જગન્નાથનું મંદિર તે ખૌદ્ધ ધર્મનો એક સ્તૂપ <sup>36</sup> છે અને તેમાંની મૂર્તિઓ પણ ખૌદ્ધ ધર્મના એક અમુક તત્ત્વનું જ દર્શન <sup>40</sup> કરાવે છે. તેના સમર્થનમાં એક દંતકથા પ્રચલિત છે. "આ દંતકથા વર્ણવતાં તેને સમય તેમણે છે. સ. ૩૦૦ની આસપાસ હોવાનું જણાવ્યું છે. તથા તે ઉપરાંત હાલના મંદિરનું વર્ણન કરતાં <sup>41</sup> તેઓ જણાવે છે કે "એ મંદિરને વાડે ચતુષ્કાહ

(34) હવે તે આપણે નણી ચુક્યા છીએ કે, ન્યાં ન્યાં "બૌદ્ધ ધર્મ" શખ્દ વિદ્વાનાએ વાપર્યો છે ત્યાં ત્યાં "જૈનધર્મ" મૂકીને તે પ્રમાણે અર્થ વાસ્તવિક છે કે કેમ તે વિચારતાં જવું કારણ કે સમ્રાટ અશાકના શિલાલેખા જે ખાદ્ધ ધર્મના અત્યાર સુધી મનાતા આવ્યા છે તે હવે સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના-સંપ્રતિના ખનાવેલા એટલે જૈન ધર્મને લગતા છે એમ પુરવાર કરી અપાયું છે. એટલે પાતાના પૂર્વ બદ્ધ ખ્યાલ માં રહીનેજ વિદ્વાનાએ બાદ્ધધર્મ શબ્દ વાપર્યે રાખ્યા છે.

(34) અનેક એટલે સેંક્ડાની સંખ્યામાં છે ( જુઓ આગળ જતાં 'કલ્યાણુ માસિક'ના અંકના ઉતારા-ભુવને-વારને લગતા).

(૩૭) આ વસ્તુસ્થિતિ સમજવાને જેટલી હકીકત હપયોગી થઈ પડે તેમ છે તેટલીજ માત્ર હત્તર હિંદમાંથી પ્રગટ થતા કલ્યાણુ માસિકના શિવાંક પૃ. ૫૭૦ માંથી અત્ર હહ્ત કરી છે.

(૩૮) મજકુર પુસ્તક પૃ. ૧૧૨.

(૩૯) જુઓ નીચેની ટી. નં. ૪૯નું મૂળ લખાણુ તથા આ "બૌદ્ધધર્મનો" રાષ્દ્ર કેવા સંજોગામાં વિદ્વાના વાપરતા આવ્યા છે તે માટે, ઉપરની ટી. નં. ૩૫ની સાથે સરખાવા. એટલે ઘણાખરા બેદના ઉકેલ આવી જતા સમજારો.

(૪૦) આ કશું તત્ત્વ હેાવાનું તે માને છે તે માટે તટસ્થ વિદ્વાનાનાં કથનના જે ઉતારા ઇંગ્રેજીમાં આગળ જતાં ટાંક્યા છે તે વાંચા એટલે આપાઆપ સમજી જવારો.

(૪૧) મજકુર પુસ્તક (જગન્નાથની મૂર્તિ અને ભારતનું ભવિષ્ય) પૂ. ૧૧૩.

(૪૨) જગત્રાયછના મ દિશ્ના આ વર્ણન સાથે, નીચે

આકારતા ૬૫૨ લાંબા x ૬૪૪ પીટ પહેાતા છે. \*ર અંતર્ભાગના સંરક્ષણ માટે ૨૨ ફીટ ઉચાઇની મજ- ખૂત પત્થરાની એક દીવાલ બાંધેલો છે. તે દીવાલની અંદરના ભાગમાં અનેક દેવાલયા બાંધેલાં છે \* અને તે ભિન્ન ભિન્ન દેવાને \* અર્પણ કરેલાં છે. માટામાં માં અને સર્વથી ઉન્નત મંદિર શ્રી. જગન્નાથને અર્પણ કરવામાં આવ્યું છે. એના શંકુ, આકૃતિ અને બારીક કાતરવાળા શિખરની ઉચાઇ ૧૯૨ ફીટની છે. કાળના અનંત આધાતથી તેના રંગ કાંઇક કાળા થઇ ગયેલા છે. એ વિષ્ણુનાં સુદર્શન, ચક્ર પ તથા પ્વજાથી શૃંગારિત છે. મંદિરમાં પ્રવેશ કરવાનું જે મુખ્યદ્દાર છે તે સિંહદારના નામથી \* એાળખાય

આપેલ ભુવને ધરના મંદિરનું વર્ણન સરખાવા.

(૪૩) જૈન મંદિરાની બાંધણી સાથે આ વર્ષ્યુન સરખાવા. ધણાં માટાં જૈન મંદિરામાં બહારના ગઢ અને અંદરના ગઢ એમ ખે કાટ હાય છે. તેમાના અંદરના કાટની રાંગે રાંગે દીવાલને અઢેલીને ચારે તરફ ભમતિરૂપે નાની નાની દેરીઓ ચણાવેલી હાય છે અને તેવી દરેક દેરીમાં જીદા જીદા છનની મૂર્તિ પ્રતિષ્ઠિત કરવામાં આવેલી હાય છે ( આ બધું વર્ષુન મૂળ લખાણની સાથે સરખાવા). આવાં મંદિરા અત્યારે પણ અનેક ઠેકાણે માજીદ છે જેમકે, રાત્રુજ્ય અને ગિરનાર કપરની અનેક દું કામાં, આણુ ઉપર વિમલવસહિમાં, અમદાવાદમાં દીલ્હી દરવાન બહાર રોઠ હિસિંહની વાડીમાં, હત્તર ગુજરાતમાં વઢિયાર પ્રદેશના સંખે લારે સામે. ઈ. ઈ.

(૪૪) જેમ નાની નાની દહેરીઓ (ઉપરની દી. નં. ૪૩માં વર્ણની બતાવી છે તેમ) ને બદલે માટા માટાં દેવાલયાં તે ગઢમાં અધાયલા હોવાનું જણાવવા જેવા તે આશય હોય, તા તે સ્થિત પણ જેન મંદિરામાં દેખાય છે (જીઓ શત્રું જય પર્વત ઉપરની માતીશા શેઠની ડ્રેંકની અંધણી ઈ.)

(૪૫) સરખાવા તક્ષશીલા નગરીના ધર્મચક્રનું વર્ણુન. જે ૬૫રથી તે નગરીનું નામજ "ચક્રતીર્થ" પાડવામાં આવ્યું છે (પુ. ૩. પૂ. ૨૬૫ થી ૨૮૨).

(૪૬) સામાન્ય રીતે સિંહદ્વાર એટલેજ મુખ્યદ્વાર એવા અર્થ થાય છે. પરંતુ અહીં તે શબ્દ વિશિષ્ઠતાસ્ ચક હાય એમ દર્શાવાયા છે. તેા જણાવવાનું કે જૈન મંદિરામાંના પ્રવેશદ્વારને પણ અદ્યાપિ પર્યંત સિંહદ્વારના નામથીજ આળ-ખવામાં આવે છે.

છે. ખહુધા એ દ્વાર પાસેના ચાખુણા મેદાનમાંજ યાત્રાળએ આવીને ભેગા થાય છે. એ સ્થાને માત્ર એકજ પાષાણમાંથી કારી કાઢેલા ૪૭ એક ઉચ્ચ અને સુશાભિત સ્તંભ<sup>૪૮</sup> ઉભેલો છે. આ પછી **રેવભવનમાં ખિરાજમાન** કરાયેલી જગન્નાથછની મૂર્તિનું વર્ણન કરેલું છે. તે બાદ મંદિરના અંત-ર્ભાગનું વર્ણન કરતાં જણાવે છે કે, દેવ**લ**વનમાં અંધકારની એટલી બધી પ્રબળતા વ્યાપેલી હાેય છે કુ ખરે ખપારે પણ દીપકની સહાયતા વિના અંત-ર્ભાગની કાે પણ વસ્તુ દષ્ટિગાચર થતી નથી. <sup>૪૯</sup> અને હેવટે ડાં. રાજેન્દ્રલાલ મિત્રે એન્ટીકવીટીઝ એાક એારીસા નામે પાતે રચેલા પુસ્તકમાં આ મૂર્તિઓનું અવલાકન કરતાં જે જણાવ્યું છે "ક્રેપ તે મંદિર મુહતું હાેલું ને કુંએ. " તેના ઉલ્લેખ કર્યો છે. આટલું લખીને લેખક મહાશયે મૂર્તિ વિશેનું વર્ણન ખતમ કરેલ છે. ઉપર ટાંકુલ સર્વ અવતરણા ઉપરથી કુલિતાર્થ એ નીકળે છે કે (૧) રાજધાનીની પશ્ચિમે જે પર્વતો આવેલા 😺 તે ઉદયગિરિ અને ખંડગિરિના નામે જાણીતા હે (૨) આ પર્વતા મગધની પાસેના પંચપહાડના નામે એાળખાતી ગિરિશું ખલાની લંભાયલી હારમાળાના અંગા છે (૩) વિશ્વમંદિરના ચાક, અંદરના ગઢનાં વિધવિધ દેવાને અર્પણ કરાયલાં મંદિરા તથા ચાક-માંના માનસ્ત'ભ વિગેરે સર્વ ખાંધકામ, વૈદિક મતનાં ગણાય છે; પરંતુ ઐતિહાસિક અવલાેકનના અંગે તે **ખૌદ-જેન મંદિરને મ**ળતા આવતા હાઇને તેમને **બૌદ્ધ મંદિર તરીકે ગણાવે છે. (૪)** આપ્યાયિકા

ઉપર પ્રમાણે જગન્નાથજના મંદિરને લગતી હ્રુપી-કતની આપણે નેાંધ લીધી. હવે ટીકા નં. ૩૩ અને ૩૭માં દર્શાવેલ ભુવનેશ્વરના મંદિરને લગતી હકીકતનું વર્ણન આપીશું. ઉત્તર હિંદમાંથી પ્રગટ થતા પ્રખ્યાત "કલ્યાઅ" માસિકના ખાસ અંક સં. ૧૯૯૦ શ્રાવણ; ભાગ ૮. અંક ૧ શિવાંક તરીકે જે બહાર પડ્યા છે તેમાં પ્ર. પ૭૦ થી તે વિસ્તૃતાધિકારે આપવામાં આવ્યા છે. વાંચ્છાક વર્ગે તે જોવા વિનંતિ છે. અત્રે તા આપણી વિચા-રણાને ઉપયોગી થાય તેટલા ભાગ જ ઉતારી**શું.** " સ્ટેશનથી ભુવનેશ્વરકા સ્થાન કરીળ પાંચ મૈક્ષ હૈ । ભુવતે ધરકા પ્રાચીન નામ 'અકાપ્રકાનન ' હૈ । ભુવતે-શ્વર ઉડીઓક કેસરીનામક પ્રસિદ્ધ રાજવંશકી રાજ-ધાની રહ ચુકા હૈ !...કહા જાતા હૈ, કિસિ સમય...કે આસપાસ કમસેકમ સાત હળ્તર મંદિર થે। કેશરી वंशके आहिम राज जजति क्रेसरीने सन ५८० ઈ. મે ઈસે ( ભુવનેશ્વરકા મંદિર ) ખનવાના પ્રારંભ કિયા<sup>પર</sup> થા । મંદિર કે ચારાે એાર સાત ફૂટ ઉચી એક માટી પત્થરકા દીવાર હૈ। જો પર બીંટ લાંબી

ઉપરથી સમજાય કે ત્યાં ઈ. સ. ૩૦૦ની આસપાસમાં કાંઇક ક્રાંતિકારક ફેરફાર થયા હશે (પ) જે મૂર્તિઓ હાલ ત્યાં ખિરાજમાન છે તે ડા. રાજેન્દ્રલાલ મિત્ર જેવા તટસ્થ અને પુરાતત્ત્વ વિશારદના મત પ્રમાણે ખાહધર્મીઓની હાવા સંભવ છે. (૬) તેમજ આ સ્તૂપ અને મંદિર પણ ઓરિસ્સાના અન્ય યુકા મંદિરાની પેઠે બાહધર્મનાં ( જૈન ધર્મનાં ? ) હાય એમ કેટલાક ઐતિહાસિક વિદ્વાનોના મત છે.

<sup>(</sup>૪૭) સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને અનેક સ્તંભા જે ઉભા કરાવ્યા છે તે પણ monolithic=એક પાષાણુમાંથી અનાવાયા હૈાવાનું ગણાવાય છે. (તે વર્ણન પ્રિયદર્શિનના વૃત્તાતે આપ્યું છે તે સાથે સરખાવા) ( શું આ પ્રસ્તુત સ્તંભ પણ તેજ સમયની બનાવટના હશે કે?)

<sup>(</sup>૪૮) દક્ષિણ હિંદમાં જૈન બસ્તિઓના પ્રાંગણમાં માન સ્તંભ ઉમા કરવામાં આવે છે. આ વિશિષ્ટતા કેવળ જૈન મંદિરોનીજ છે એમ કહેવાયું છે.

<sup>(</sup>૪૯) દેવભવનમાં જયાં મૂર્તિનાં દર્શનજ કરવાના હોય ત્યાં આટલું બધું અધકારમય વાતાવરણ શા માટે સરનવાતું હશે તે સમજ શકાતું નથી. શું કાંઇ ગ્રુપ્ત બેદ સાચવવાની

જરૂર રહે છે કે આવી સ્થિતિ નીપનવવી પડે છે! ઉલકું અનુભવ તા એમ જણાવે છે કે દરેક ધર્મવાળા ઇષ્ટ દેવનું –મુખારવિંદનું દર્શન પેટલરીને કરી શકાય તે માટે કુદરતી પ્રકાશ જેમ અને તેમ વધારે આવવા દે છે એટલુંજ નહિ પરંતુ જરૂર પડતાં કૃત્રિમ પ્રકાશ પણ દેવમુખ હપર દુંકવાની ગોઠવણ કરી હોય છે.

<sup>(</sup>૫૦) જીઓ ઉપરની ટી. નં. ૩૯; જગન્નાથની મૂર્તિ અને ભારતનું ભવિષ્ય પુસ્તકમાં પૃ. ૧૧૭ પંક્તિ ર

<sup>(</sup>પ૧) એટલે આ સમય પહેલાં તે મંદિરની કાંઇક અન્ય પ્રકારે સ્થિતિ હતી એમ આ **ઉપરથી સમછ** શકાય છે.

ઔર ६०० કીટ ચૌડી હૈ। ઈસ દીવાર કે અંદર ભિન ભિન્ન દેવતાઓંક છાટે માટે સા મંદિર હૈ ઔર ઉસક ખીયમે ભગવાન ભૂવનેશ્વરકા મંદિર હૈં। મંદિરકા પ્રધાન દ્વારની ઠીક સામે અરૂણ સ્તંભ નામકા એક ખડા સુંદર સ્તંભ હૈ। ભગવાન ભુવનેશ્વરકા લિંગ-વિગ્રહ ખડા વિશાલ હૈં | ઉસકા વ્યાસ કરીબ ૮ કુટકા હૈ। ઉંચાર્ઇ થી કરીય ઉતની હી હૈ । ઇતના ઉંચા શિવલીંગ શાયદહી કહીં દેખતે કે। (ન)<sup>પ ર</sup> મિલેગા। લિંગકી આકૃતિ ભી મુછ વિચિત્ર સો હી હૈ। વહ એક પાષાણ સ્તંભ-સા દિખાયી દેતા હૈं। ઉસમેં તીન વિભાગસે નજર આતે હૈ, જો સંભવતઃ ષ્ટક્ષા, વિષ્ણ એવં શિવકે ધાતક હૈં | જગદીશકી (જગન્નાથપુરીની પેઠે) તરહ યહેાં ભી લાગ જાતિ-પાતિકા ભેદ છાડકર રસાઈકા પ્રસાદ પા લેતે હૈ " આ પ્રમાણેના વર્ણનથી માલૂમ થાય છે કે. આ ભુવતે ધરનું અને શ્રી વિધ-મંદિરનું વર્ણન, ખાંધણીની ઇખારત, મહિમા, મૂર્તિનું સ્વરૂપ ઈ. ઇ. સરખાં છે; જે ફેર છે તે માત્ર ચાકના ક્ષેત્રક્ળના અને સ્થાનના. એટલે આપણે માની શામીએ કે તે ખન્ને એકજ પંચના પ્રતીક છે.

325

આ બને પ્રસિદ્ધ અને પવિત્ર તીર્થધામ વિશેનું આટલું વર્ણન આપીને હવે તે વિશે પુરાતત્ત્વ વિશારદેષનું શું મતવ્ય થયેલું છે તે જણાવીએ એટલે આપણને તે ઉપરથી સરખામણી કરવાનું સહેલું થઇ પડશે.

ભારહત સ્ત્રુપ નામે ઓળખાતા ટાપ વિશે એક. તેમજ સાંચી-!ભલ્સા પ્રદેશમાં જે અનેક સ્તૂપા આવેલા છે તે વિશે એક, એમ મળી બે સ્વતંત્ર પુસ્તકા જનરલ કનિંગહામે<sup>પ</sup> લખેલ છે. આ બન્તે ઠેકાણે ઉભા કરાયલા સ્તૂપાે બૌહ ધર્મના અત્યારે માનવામાં આવે છે. ખન્ને સ્થાનનાં <sup>પા</sup>ક શિલ્પકામમાં ત્રિરતન નામે ઓળખાતાં ધર્મચિક્ષો છે. તે વિશેન

પાતાનું મંતવ્ય આળેખવા જતાં. જયન્નાથપુરીના મંદિરમાંની મુખ્ય મૂર્તિના સ્વરૂપની આકૃતિ. જે સાંચીના પ્રદેશમાં પણ તેમની નજરે પડી છે<sup>પપ</sup>્તે સંબંધી પાત જે અનુમાન ઉપર આવ્યા છે, તે પણ તેમણે જણાવી દીધું છે. તેમના પાતાના શબ્દો આ છે<sup>પ દ</sup>—Considerable attaches to this symbol of the Tri-ratna as there can be no reasonable doubt that the three rude figures of Jagannath and his sister and brother, now worshipped with so much fervour in Orissa, have been directly derived from three of these symbols. I was first led to this opinion in 1851 by the discovery of these symbols, up together in one of the Sanchi sculptures... I may add that the Jagannath figure in Orissa is universally believed to contain a bone of Krisna: but as Brahmins do not worship the relics of their gods, I conclude that this bone must be a relic of Buddha and that the rude figure of Jagannath in which it is contained, is one of the old Tri-ratnas or Triple-gem symbols of the Buddhist Triad. The able reviewer of Mr. Fergusson's Tree-and Serpant worship (Mr. Healy in the Calcutta Review) remarks that one of General Cunningham's happiest hits

<sup>(</sup>૫૨) અત્ર કેંાસમાં ન શબ્દ અમે મૂક્યા છે. સંભવ છે કે, મૂળ હકીકતમાં પ્રક્રીડરની શસ્તચૂકથી રહી ગયા છે.

<sup>(</sup>૫3) આ પુસ્તક જ્યારે તેમણે લખેલાં ત્યારે તેમને 'સર'ના ઈલ્કાભ મહુધા નહાતા તેથી જનરલ કનિગહામના સામાન્ય નામયી તે સમયે ઓળખાતા હતા.

<sup>(</sup>૫૪) પુરાતત્ત્વમાં રસ લેતા સર્વ વિદ્વાના આ હુકીકત

નાણે છે છતાં અત્ર તેના ઉલ્લેખ કરવાના હેતુ એ છે કે, આ બાગતમાં અભિપ્રાય **લચ્ચારવાને તે**એ။ એક સત્તા સમાન લેખાય છે.

<sup>(</sup>૫૫) ધી સિકસાટાપ્સ પુસ્તકને અંતે જોડેલ પ્લેઈટસ નં. કર મા આકૃતિ નં. ૨૨–૨૩ હ્યુએા.

<sup>(</sup>૫૬) ભારહત સ્ત્ય પુસ્તકમાં પૂ. ૧૧૧-૧૧૨.

in his derivation of the three fettishlike figures of Jagannath and his sister and his brother, from three of the combined emblems of the Buddhist Trinity, placed side by side as at Sanchi The resemblance he adds is rude but unmistakable. ત્રિરત્નના ચિન્હને અતિ મહત્ત્વ આપવું રહે છે; કેમકે જગન્નાથજી તેમની **लहुन अ**ने सार्धनी के त्रल अल्डिंड अर्तिओनी પૂજા એારિસ્સામાં ઘણીજ આતુરતાથી કરવામાં આવે છે તેમના ઉદ્દલવ સીધી રીતે આ સાંકેતિક ચિદ્ધો-માંથી થયાનું વાસ્તવિક રીતે સંદેહરહિત છે (નિ:સંદેહ છે). સાંચી (રતૂપ)નાં અનેક દશ્યાેમાંનાં એકમાં<sup>પહ</sup> આ ત્રણે ચિદ્ધો એક સાથે કાતરેલાં મારી નજરે ૧૮૫૧માં પ્રથમ પડયા, ત્યારથી મારા મત આ પ્રમાણે બંધાયા છે... વિશેષમાં જણાવવાનું કે. <sup>૫૮</sup> સર્વત્ર એવું માનવામાં આવે છે કે જગન્નાથજીની મૃર્તિમાં શ્રીકૃષ્ણનું એક અરિથ રહેલું છે. પરંતુ ધ્યાક્ષણો પાતાના દેવાનાં અવશેષની પૂજા કરતા ન હાેવાથી પહ માર્ર મંતવ્ય

(૫૭) આ ઉપરથી એમ તા દેખાય છેજ કે, સાંચા સ્ત્ય અને જગલાયપુરીની મૃતિઓ વચ્ચે કે છેક 'સામાન્ય અંશ' દુવા જેઈએ. (આ હકોક્તને નીચેની ટીકા નં. પડ સાથે સરખાવવાથી માલમ પડશે કે તે વૈદિકની નથી તેમ નં. પહ સાથે સરખાવવાથી માલમ પડશે કે તે ખૌદ્ધની નથી: તા પછા બાકો જૈન ધર્મની તે છે એમ સ્વત: સિદ્ધ થશે). (૫૮) જ. એ. એ. સા. પુ. ૧૮. પૃ. ૯૭.

એવું થાય છે કે, આ અસ્થિ તા બુહતું અવશેષ<sup>૧</sup>? હાેલું એઈએ; તેટલા માટે જે જગનાયજની ખેડાળ મૂર્તિમાં <sup>દ્ર૧</sup> તેને સાચવી રાખવામાં આવ્યું છે તે પણ ખૌદ્ધ ધર્મતા સમુહત્રયીમાંનાં<sup>૬૨</sup> ત્રિરત્નામાંનાં પ્રાચીન ત્રણ જવાહીરમાંનું એકાદ હેાવું જેઇએ. મિ. ક્રસ્યુસન કૃત " વૃક્ષ અને નાગપૃજ્ય" નામના પુસ્તકના સમર્થ विवेचा इ-इसइत्ता रीव्यु पत्रमां मि. ही सी ग्रे-नेांध इरी છે કે ભાહધર્મના સમૃદત્રયીનાં એકત્રિત ચિન્હોને, જેમ સાંચીમાં અકેકની પડળે મુક્યાં છે તેમ જગતાથ, तेमनी ખહેન અને ભાઇની ચમતકારિક ત્રણે આકૃતિ-એમની ઉત્પત્તિ પણ હોવી જોઇએ એવી જનરલ કૃતિંગઢામે કરેલો સૂચના અતિ સખદાયી-આવકાર-દાયક છે. વળી તે ઉમેરે છે કે. જે સામ્યતા છે - ખુદ્ધના રત્નત્રયીની અને મૃર્તિની આકૃતિની-તે ભલે બેડાળ-અણઘડ છે પણ અચુક-બૂલમાં ન ચાલી જ્ય તેવી છે. " એટલે કે કર્નિગઢામ જેવા સંશોધક अने पुरातत्त्व विशारहने। भत अभ छे है (१) જગત્તાથપુરીમાં જે ત્રણ મૂર્તિએ શ્રી કૃષ્ણ, તેમના ભાર્મ ખળરામ તથા ખહેન સુભદ્રાની છે તેની ભીતરમાં

<sup>(</sup>પક) ઉલટા તેઓ તા, અસ્થિને અડકવાથી અલડાય છે અને શુધ્દિને માટે સ્નાનની આવશ્યકતા અનિવાર્થપણે સ્વીકારે છે એટલે આ પ્રસ્તુત અવશેષને બ્રાહ્મણ ધર્મ સાથે સંબંધ ધરાવાનું માની શકાય નહિ; જ્યારે જૈનામાં પાતાના તીર્થંકર ગણાતા આત્માએનાં અસ્થિ, દાઢાઓ ઈ. ને પૂજ્ય માનીને, શકાદિ દેવનાઓ પણ તેમને પાતાની દેવસભામાં પધરાવે છે તથા લક્તિ માટે હરહંમેશ વ'દન અને નમસ્કાર કરે છે (જીઓ કલ્પ, સ. સુ. ટીકા).

<sup>(</sup>૧૦) બૌદ્ધ ધર્મમાં પણ અસ્થિ વગેરે અવશેષાને પૂજનીક ગણે છે. એટલે કે (જુઓ હપરની ટીકા નં. ૫૮) આ અવશેષો કાં જેતોના હોય ને કાં તા બૌદ્ધોનાં હોય.

પણ ખૌદ્ધોના હોવા સંભવ નથી કારણ માટે જુએ! આગળ ઉપર ટીકા નં. પ૭

જે સમયે બ્રાહ્મણધર્મની એટલે વૈદિક તેમજ શૈવ ધર્મની ચડતી કળા હતી તે સમયે તેના અનુયાયીઓએ ધર્માધ-પણાને લઇને આવેશમાં ને આવેશમાં કેટલાય જૈન મંદિરોના નાશ કરી નાંખ્યો છે તેમ કેટલાકનું પરિવર્તન પણ કરી નાખ્યું છે. મંદિરાનું પરિવર્તન કરી, અંદરની મૂર્તિઓનાં સ્વરૂપા ફેરવી નાંખ્યાનું પણ હવે તો અનેક શાધખાળા હપરથી પ્રવાર થયેલું તથા ઐતિહાસિક સત્ય તરીકે સમજાયલું છે (વળી જીઓ નીચેની દી. ૧૧).

<sup>(</sup>૬૨) ઉપરની ટીકા નં. ૬૦ જુએા જેમાં મૂર્તિઓના પરિવર્તન સંખંધી ઉલ્લેખ કરેલ છે.

મૂર્તિને બેડાળ કરી ન ખાઇ છે એમ તો આ તડસ્થ વિદ્રાનનું પણ કથન થાય છેજ કેમકે ત્રિરત્નના દેખાવ કયાં? અને આ મૂર્તિના દેખાવ કયાં? આ મૂર્તિના દેખાવજ કહી આપે છે કે, તેમાં ઘણા જ કાલ્પનિક ફેરફાર કરાયા છે.

<sup>(</sup>૬૨) આ બાબતની વિશેષ હકીકત માટે **તાઓ** 'ભીલ્સાટાપ્સ' પુસ્તકે પૃ. ૩૫૮–૯. પારી. ૧૦**–૧૧**.

તા ખાંધીએ.

તેમના વિદ્યમાનપણાનાં શરીરના કાઈ અસ્થિના અંશ જળવી રાખવામાં આવ્યા છે. (ર) આ મૂર્તિઓને વૈદિક ધર્માનુયાયીએ! (વ્યાહ્મણો હેાય કે વૈબ્ણવા હાય) અતિ પવિત્ર માતે છે. (૩) વિશેષમાં એ છે કે. વૈદિક ધર્મવાળાએ તે મૂર્તિએ! પાતાની હાવાના જે કે દાવા કરે છે, પણ તેઓ અસ્થિતે પવિત્ર માનતા નથી; અડ. કતાં અભડાય છે જ્યારે આ મૂર્તિની અંદર તા અસ્થિ સંરક્ષિત રાખેલું માનવામાં આવે છે. (૪) આ મૂર્તિઓને વિકૃત ખનાવી ત્યાં સ્થાપન કરવામાં આવી છે. (પ) તેમનાં ખાજ્ઞ લિંગ જોનાં બૌદ્ધ ધર્મનાં લાક્ષ-शिक्ष चिन्हे। के त्रिरत्नने नामे के। णभाय छे तेमने सुसंगत अने अयु रीते भणतां आवे छे (६) वणी આવીજ રીતે ત્રિ-મૂર્તિનું એક ત્રિક, સાંચી સ્તૂપવાળા પ્રદેશમાં પણ મળી આવ્યું છે-એટલે કે સાંચી સ્તપ અને જગન્નાથપુરીનાં તીર્થસ્થાના એકજ ધર્મનાં સંભવે છે (૭) સાંચીનું સ્થળ વિદ્વાનાએ અત્યારે બૌદ્ધ ધર્મનું માન્યું છે તેથી જગત્રાથપુરીનું તીર્થ પણ ખૌદ્ધર્મનું હોવા સંભવ છે. આ પ્રકારની માન્યતાને समर्थन भणे तेवा सभायार पण भणे छे के सर केम्स ક્રેરગ્યુસન નામના વિદ્વાને 'વૃક્ષ અને નાગપૂજા' નામનું એક પુસ્તક રચ્યું છે તેની સમાલાચના લેતાં મિ. હીલીએ ભારપૂર્વક સર કનિંગહામની સચનાને ટેકા આપ્યા છે; એટલુંજ નહિ પણ વિશેષમાં પાતાના અભિપ્રાય દર્શાવ્યા છે, કે ત્રિરતન અને મૂર્તિની ખાહ્ય સ્વરૂપની સાદશતા ભલે જરા બેડાળ લાગે છે, પરંતુ તે ભ્રમ–બૂલ ઉપર રચાયેલી છે. ખાકી સાદશ્યતા છે તે નિઃસંદેહ છે.

આ પ્રમાણે વિદ્વાન મહાશયા, જેઓ અદ્યાપિ પર્યંત પાતપાતાના વિષયમાં નિષ્ણાત અને એક સત્તા સમાન લેખાતા આવ્યા છે; તેમના–અને તે પણ એક નહીં, પરંતુ ખબે ત્રણ ત્રણ (સર કનિંગઢામ, મિ. હીલી અને ડૉ. રાજેન્દ્રલાલ મિત્ર) જણાના–અભિપ્રાયા જ્યારે સહમત થતા જાય છે, ત્યારે આ વિચારા તદ્દન હસીને કાઢી ન નાંખતાં, વિશેષ નહીં તો ક્રીક્રીને ખારીક કસોટીએ તેમને કસી જોવાની આપણી એક અનિવાર્ય કરજ થઈ પડે છે.

ઉપરના પારિગ્રાકમાં આ મૂર્તિના મહાત્મ્ય વિશે लिन्न लिन्न स्थलेथी के वियारे। दर्शाववामां आव्या છે તેનાં અવતરણા ટાંકી ટાંકીને ડાંકેલાં વિવેચ- તે ઉપરથી સારરૂપે આપણે કેટલાક નાની ગુંધણી મુદ્દાએ તારવી કાઢ્યા છે; જેમકે પૃ. ૩૨૩ ઉપરના ત્રણ અતે **પૃ.** ૩૨૫ ઉપરના છ મળી એકંદર નવ: તે વૈદિકમયતાનુયાયી સમર્થ વિવેચકકારના કથન ઉપરથી તારવી કાઢેલા છે. ઉપરાંત ૩૨૭ અને આ પૃષ્ટ ઉપર જે સાત મુદ્દાએ! જણાવવામાં આવ્યા છે તે. સંશોધનના વિષયમાં વિશારદ ગણાય તેવા ખે ત્રણ-યુરાપીય વિદ્વાન જેવા તદ્દન તટસ્થ ગણી શકાય તેવા-નિષ્ણાતજનાના કથન ઉપરથી તરી નીકળતા માલુમ પડયા છે. એકંદરે ૯+૭=૧૬ મુદ્દાએા થયા. ઉપરાંત પારિગ્રાકની શરૂ-આતમાં જૈત ધર્મની કેટલી માન્યતાએ જેને ઇ તિ-હાસના ટેકા છે તેવી વર્ણવી ખતાવી છે. આટલી સામગ્રી આપણી પાસે માેબુદ પડી છે. હવે તેના ઉપર વિચાર કરતાં કાઈ નિર્ણય ખાંધી શકાતા હાય

આપણી પાસે તપાસ હાથ ધરવા માટે સામગ્રી તા ઘણી આવી પડી છે. પરંતુ તેની ગાઠવણી ખરા-ખર ન કરાય. ત્યાંસુધી આગળ વધવામાં ધણી મુશ્કે-લીઓ પડે તેમ છે: એકલી વિગતા ઉપરથી જ લલે ખધાં અનુમાન કરવામાં આવ્યાં હાેય, પરંતુ તે અનુ-માનને આગળ પાછળની ઐતિહાસિક પરિસ્થિતિથી સમર્થન મળી જતું હાય તા તેમને અનુમાનની કાટિમાંથી ઉપાડીને નિર્ણયની કાેટિમાં મૂકવા જેવાં કહેવાય ખરાં. છતાં તે ખનાવાની હાં કતાને કેવળ મેળ ખાતી જ જણાવીને ખેસી રહેવાય. તા ધણીએ વખત તે નિર્ણય લથલામ જવાની ખીક રહે છે. તે માટે તે વિગતાને કાળદર્શક આંકથી મજખૂત ખનાવવાની જરૂર રહે છે. એટલે ઉત્તમમાં ઉત્તમ અને તદ્દન નિર્લય માર્ગ એ કહેવાશે કે બધી ઐતિહાસિક વિગતાને સમયના આંક સાથે ગુંથીને, તેમને અનુક્રમવાર ગાઠવી ખતાવવી જોઈ એ. તે નિયમાનુસાર આપણે કામ લેવું પડશે. જેથી કરીતે ઉપર દર્શાવેલા સાળ મુદ્દાના સાર, સમય

પરત્વેતા અને વિગત પરત્વેતા. એમ એ વિભાગે **મા**પણે પ્રથમ વહેંચી નાંખવા રહે છે. સમય પરત્વે વિચારતાં સાર એ નીકળે છે કે, જગન્નાથજીનું મંદિર જે સ્વરૂપમાં સાંપ્રત કાળે ઉલું છે, તે સ્વરૂપે પ્રાચીન સમયે નહેાતુંજ. સંભવ છે કે તેના ઉપર અનેક સમયે ધર્મકાંતિના એાળા પ્રસરી રહ્યા હશે. તેમાં જ્યારે જુદા જુદા સમયે તે મંદિરની સ્થિતિ દર્શાવાઇ છે. ત્યારે આપણને તે ઉપરથી કાંઇક નિર્ણય **ખાંધ**વાને સકારણ અવકાશ મળી રહે છે. એક <u>સ</u>ુદો એમ જાહેર થયા છે. કે તે સ્થળે અનેક મંદિરા હતાં; પરંત ઈ. સ. ૩૦૦ની આસપાસ તેઓના નાશ થઈ ગયા હતા. તે ખાદ વળી કાઇ માલવપતિએ ત્યાં એક મંદિર બધાવ્યું હતું; જેનો નાશ કયારે થયેા તે કહી શકાતું નથી. તેમ તેના નાશ કરનાર કાેે રાજસત્તા હતી કે નૈસર્ગિંક ખનાવને લીધે તેનો નાશ થઇ ગયા હતા તે પણ અંધકારમાંજ રહ્યું છે. પરંતુ એટલું ખરૂં કે, ⊌. સ. પ૮૦માં જ્યારે તે પ્રદેશ ઉપર યયાતિ કેશરી નામે રાજાના અમલ ચાલતા હતા. તે સમયે તેનાં અવશેષ ઉપર એક મંદિર બહુજ માેટા પાયે–માેઢું ખર્ચ કરીને-બંધાવવાના તેણે ઇરાદા સેવ્યા હતા; અને તે પ્રમાણે કામ આરંભાયું પણ હતું. પરંતુ લગભગ ૭૫ વર્ષે-એટલે તેની પછી ચાેથી પૈઢીએ થનાર રાજાએ તે સંપૂર્ણ કરાવ્યું હતું. આ ઇમાન રતના તથા તેની સાથે ઉભાં કરેલ અનેક મંદિરાના નાશ ક્રીને પણ કરી નંખાયા હતા. કયારે તે જણાવાયું નથી. પરંતુ ઇ. સ. ૧૧૯૮માં ક્રાેઈ અનંગ ભીમદેવ નામના રાજાએ તે બાળત મન ઉપર લીધી અને ક્રીતે તેતા પુતરૂહાર કરાવ્યા. વર્તમાન મંદિર જે **અ**ાપણે નિહાળા રહ્યા છીએ તે માેટા ભાગે તેના સમયનાજ નમુના જળવાઈ રહ્યો છે એમ ગણુવું ધો છે. જો કે વચ્ચગાળ કેટલીક આક્રતા તેને શીર આવી પડી છે, હતાં છેલ્લાે સંસ્કાર જે રાજા બીમ-દેવે તેના ઉપર સીંચ્યાે છે, તે જેમનાે તેમ સચવાઇ ર્શ્વોજ છે. આટલી હુકીકત તે સાથે જેડાયલા સમય પરત્વેની છે એમ સમજાય છે.

હવે તે મંદિરના દેખાવ તેમજ તેની અંદરની

મૂર્તિઓની વિગતામાંથી નીકળતા સારતા વિચાર કરી લઇએ. મૂર્તિઓ શ્રીકૃષ્ણ, તેમના ભાઈ ખળરામછ તથા ખહેન સભદ્રાજીની છે. મૂર્તિઓનું સ્વરૂપ અને સ્થાન ઉપરની ગાઠવણી જોતાં. મૌદ્ધ**મ**ના ત્રિરત્**નને** તે મળતાં આવે છે એટલે સંભવ છે કે તે મૂળે બોહ **ધર્મ**ની પણ હેાય. તે અનુમાનને એ વિચાર**ી** સમર્થન મળે છે કે, મૂર્તિની ભીતરમાં અસ્થિની સ્થાપના થયેલ છે. આ હકીકત જગજાહેર છે. વળી ખીજી ખાજા વૈદિક મતાનુયાયીઓ અસ્થિતા સ્પર્શ જ અપવિત્ર ગણાવે છે એટલે તેને અડકવાથી સ્નાન કરવાની આવશ્યકતા માને છે. આથી તે પૂજનીક તેા ગણેજ શી રીતે ? માટે તે વૈદિક ધર્મના સિદ્ધાંતનીજ વિરૂદ્ધ છે; જેથી મૂર્તિઓના વૈદિક ધર્મ સાથેના સંબંધ શંકાસ્પદ છે. મૂર્તિએ। એડાળ છે તેમજ અંધકારમય આરડામાં પધરાવેલ છે. તે મૂર્તિઓના ચમત્કાર વિશે અનેક પ્રકારની આખ્યાયિકાએા તથા દંતકથા પ્રચલિત છે. ત્યાં મહાપ્રસાદ ધરાવાય છે જે સર્વ યાત્રિકા સ્થાન. ન્નતિ કે વર્ણના કાેઈ પણ પ્રકારના બેદભાવ સિવાય સહર્ષ આરાગે છે અને તેમ કરી પાતાને પાવન થયેલ સમજે છે. આટલું ખુદ મૂર્તિઓના સંબંધમાં જણાયું છે. હવે મંદિરની રચના સંબંધીમાં, જે જણાયું છે તે વિચારીએ. મુખ્ય મંદિર એક વિશાળ ચાકમાં છે; તે ચોકને કરતા બીજો કાેટ છે. મુખ્ય મંદિરના પ્રવેશ-દ્વાર પાસે એકજ પત્થરમાંથી ખનાવેલા માટા સ્તંભ છે. આ પ્રમાણેની મંદિરની રચના જગ**નાથપૂરીના સ્થળે**થી થાેડે દૂર આવેલ ભુવતેશ્વર તીર્થમાં પણ **લગલ**ગ એક સરખી રીતની જોવામાં આવે છે. જે મુખ્ય તફાવત ત્યાં નજરે પડે છે તે મૂર્તિના સંબંધમાંજ દેખાય છે; ત્યાં પૂરીના જેવી ચમતકારીક મૂર્તિ નથી. પરંતુ અન્ય શિવર્લિંગા ખીરાજમાન કરાયલાં છે.

હવે જો સમય અને વિગતા ને લગતી આ હકીકતાને પરસ્પર ગુંથી દ કાર્યું તો તેના સળંગ કિતહાસ આ પ્રમાણે ખનશે:—મૂળ મૂર્તિઓ બૌહ્રધર્મને લગતી હતી કેમકે તેનાં લાક્ષણિક ચિન્હા બૌદ્ધના ત્રિરત્નને મળતાં આવે છે. જે મંદિરમાં તે પધરાવવામાં આવી હતી તેના નાશ લગલગ ક. સ. ૩૦૦ના અરસામાં

થયા હતા. વળા આ સમય જો વાસ્તવિક હાય તા તે ખનાવ ગુપ્તવંશી સમ્રાટાના વખતમાં બન્યા હતા એમ કહી શકાય; ક્રેમકે હિંદુસ્તાનમાં આવી ધાર્મિક ફ્રાન્તિઓ અનેક સમયે થવા પામી છે. ક્રાના કોના સમયે તેવી ધર્મકાન્તિઓ બનવા પામી હતી તેના bति&ास को अभवार शाधवामां आवे. ते। अनेअ નતન અતિહાસિક તત્ત્વા ખહાર નીકળા પડે તેમ છે. ખાકી તા સર જોન ખર્ડવર પાતાના મત આપતાં જ્યાવે છે કે. 43 "ભારતવર્ષમેં જીતની ધાર્મિક ઔર રાજનીતિક-ક્રાંતિયાં હુઇ હૈ. ઇતની સંસાર કે અન્ય કિસિ દેશમેં નહીં હુઈ" આ પ્રમાણે જે અનેક ધર્મ-**ક્રાન્તિએ। ભરત** ખંડમાં થવા પામી હતી તેમાંની એક મૌર્યવંશની સમાપ્તિ થતાં શુંગવંશના અમલે તેના વૈદિક મતાનુયાયી ભૂપતિઓએ આદરી હતી; જેમનાં વૃત્તાંતમાં આપણે જોઈ ચુક્યા છીએ કે અન્યમૃતના અફેક ભિક્ષુકના શિરમાટે રાજ્ય અગ્નિમિત્ર-કલ્કિએ સાં સા દીનારનું ઇનામ જાહેર કર્યું હતું. તેવીજ રીતે એક ખીજ ધર્મકાન્તિ અવંતિપતિ ગૃપ્તવંશીઓના પાદગમન થવા માંડયાં ત્યારે આરંભાઇ હતી; તેમજ તેમના સત્તાન કાળ દરમ્યાન તે ચાલુ રહી હતી. તેના પુરાવામાં તેમણે के रस्तेथी प्रथम (उत्तर ढिंहना विदेश प्रांत-मिथिशा નગરી અને સંયુક્ત પ્રાંતા સુરસેન-મથુરાવાળા ભાગ-માંથી ) હિંદમાં પ્રવેશ કર્યા ત્યાંથી માંડીને જે જે મુલકો જીતતા ગયા, ત્યાં ત્યાં પાતાના પશ્યતિધર્મ દાખલ કરતા ગયા હતા. એટલેજ મથુરાપતિ કુશાનવંશી વાસદેવ પહેલાને તથા તેના વંશજોને પાતાના વંશના જૈનધર્મ છાડી દેવા પડયા હતા ( જુઓ ઉપરમાં

પૃ. ૧૭૮). તેવીજ રીતે આ ગુપ્તવંશીઓએ જ્યારે ચબ્ઠાલું શીઓ પાસેથી અવંતિનું રાજ્ય લઈ લીધું ત્યારે પણ તેઓના જૈનધર્મને લગતાં સ્મારકો અવંતિ પ્રદેશમાંથી તેમણેના ખુદ કરવાં માંડ્યાં હતાં. તેમ પાતાના સામ્રાજ્યમાં જ્યાં જ્યાં તેઓનું ચાલ્યું ત્યાં ત્યાં તેમણે પૂર્વની ધાર્મિક સંસ્થાઓના પલટા, પાતાના વંદિક ધર્મના પ્રચાર અર્થે કરવા માંડ્યા હતા. દક્ષિણ હિંદમાં આના પુરાવા અનેક મળે છે. તે પ્રમાણે પૂર્વ હિંદમાં પણ તેમનાં પગલાંના પ્રતાપ ફરી વળ્યો હાય તે ન માનવા જેવું નથી. મતલખ એ થઇ કે ઇ. સ. ૩૦૦ની આસપાસ જે ધર્મકાન્તિને લીધે આ સ્થાનના મૂળમંદિરના નાશ થઈ ગયાનું સૂચન થયું છે, તે ઉપરમાં વર્ણવેલી ગુપ્તવંશી સમ્રાટના સમયે તેમણે આદરેલી પ્રવૃત્તિના કારણરૂપ સમજ લેવી.

તે બાદ કોઇ માલવપતિએ ત્યાં મંદિર બંધાવ્યું હતું. ઈ. સ. ૫૮૦ ના અરસામાં યયાતિકેશરી રાજ થયો <sup>૧૪</sup> તે પૂર્વે; તેના પણ નાશ થઇ ગયા હતા તે વાક્યના ઉકેલ બરાબર કરી શકાતા નથી. કેમકે માલવપતિ શબ્દ, ભારતીય ઇ તિહાસમાં ઇ. સ. ૫૩૩માં જ્યારથી અગ્નિકુલિય રાજપૂતાની ચાર શાખા ઉદ્દ ભવી ત્યારથીજ વપરાશમાં આવ્યો હોય એમ સામાન્ય રીતે સમજ્ય છે; અને ઇ. સ. ૫૩૩ થી ૫૮૦ સુધીમાં આ કલિંગપ્રદેશોય ભૂમિ ઉપર કાઇ અવંતિપતિ માલવપતિનું <sup>૧૫</sup> જોર જમવા પામ્યું હતું કે કેમ, તે નક્કી થયું નથી. ૫રેતુ જો તેઓમાંના કાઇ પ્રદેશ ઉપરનું સ્વામિત્વ મેળવવા ભાગ્યશાળી તે થયા હોય, તા તે પણ <sup>૧૧</sup> સુખ્ય ભાગે જૈન ધર્મ પાળતા

<sup>(</sup>६૩) મૌર્ય સામ્રા. ઇતિ, પૃ. ૨૦૮.

<sup>(</sup>६४) જે કે ( જુએ પૃ. 3૨૪ ઉપર ક્લ્યાણ માસિકના શિવાંક ૧૯૯૦નાં અવતરણા) આ વર્ણન ભુવને ધરના મંદિરનું છે પણ ભુવને ધર અને જગત્રાયપુરીના મંદિર વચ્ચેનું અંતર માત્ર ૫–૧૦ માહલનું જ છે એટલે ખંને પ્રદેશના સ્વામી એક જ હાય એમ મઃનીને અહીં સ્થિતિ વર્ણવી છે. વળી તે ખંને મંદિરાની રચના એક જ પ્રકારની છે તેથી સંભવિત છે કે ખંનેનું નિર્માણ પણ કદાચ લગભગ એક સમયેજ થયું હોય.

<sup>(</sup>૬૫) માલવા નામની એક પ્રજ સતલજ નદીના આસ-પાસના પ્રકેશમાં વસવી હવી એમ જણાયું છે પણ તે

પ્રનાના જે રાન હોય તે 'માલવપતિ ' કહી ન શકાય. તેમ તે પ્રનાનું રાજ્ય થવા પામ્યું હોય એવું કયાંય ઇતિ-હાસમાં નાંધાયું નથી એટલે તે પ્રશ્ન વિચારવા રહેતા નથી.

<sup>(</sup>६६) જુઓ તેમની નામાવળી માટે પુ. ૧ પૃ. ૧૮૯ની વંશાવળી. આ સમયે ત્યાં યશોધર્મન હર્ફે વિક્રમાદિત્ય અને વૃદ્ધ ભાજદેવનું રાજ્ય હતું. વૈદિક મતવાળા એમ માને છે કે આ રાજ્ઓ તેમના ધર્મવાળા હતા; જ્યારે જૈના માને છે કે તેમના મતાનુયાયી તેઓ હતા. પરંતુ તે સમયના અન્ય પરદેશી રાજવીઓના ધર્મ જેતાં, વિશેષ સંભવ તેઓ જૈન- ધર્મી હોવાના થાય છે.

હાવાયી. તેણે પેલા ગુપ્તવંશીઓએ કરેલ કાર્ય ઉપર પાર્ધુ પાણી ફેરવી વાલ્યું હાય એ બનવાજોગ છે. અથવા ખીજ એક સ્થિતિ એમ સંભવિત છે કે, આ સમયે પણ, માર્ય સમ્રાટ અશાકમાંથી તેના પાત્ર દશ્ચરથ અને શાલિશકથી નીકળેલ શાખા જે ( ભુએા પુ. २. પૂ. ૨૯૭થી પરિશિષ્ટ क) મગધ ઉપર રાજ્ય ચલાવી રહી હતી અને જેમાંના એક શશાંક રાજાનું અસ્તિત્વ ઈ. સ. ૭ સૈકાની આદિમાં જણાવાયું છે, તે મગધપતિ રાજાઓની સત્તામાં તે પ્રદેશ હાય અને તેમણે પણ આ મંદિરના સર્જનમાં થાેડાેંધણા હિસ્સા પુરાવ્યા હ્યાય; અથવા ૫૮૦માં યયાતિ કેશરીનું વૃત્તાંત ભુવને-श्वरने लगतुं छ परंतु कगन्नाथपुरीना मंहिर ने लगतुं નથી. વળી તે સ્થાને મંદિર તા છે. સ. ૧૧૯૮માં અનંગ બીમદેવે બંધાવ્યું છે જેથી તે સ્થાને ઈ. સ. ૩૦૦ થી ૧૧૯૮ વચ્ચેના સમયે કાઇ માલવપતિએ મંદિર બંધાવ્યું હતું એમ અર્થ નીકળે છે. ગમે તેમ હાય પણ આવી અનિશ્ચિત રિથતિમાં આપણે ભારપૂર્વક જણાવી નથી શકતા કે ગુપ્તવંશી સમ્રાટ તે મંદિરના નાશ કર્યા પછી કયા માલવપતિએ અથવા કયા ખીજાએ તેના પુનરાહાર કર્યો હતા? અથવા તે લેખકનું વક્તવ્ય પણ કદાચ યુક્તિપૂર્વક ગોઠવાયું હાય. પરંત એટલું ખરૂં છે કે વયાતિ રાજાના હાથમાં તે પ્રદેશની લગામ આવી કે તેણે ભુવનેશ્વરના મંદિરના સ્થાન ઉપર નવીન સ્વરૂપમાં ખીજાં બંધાવા માંડ્યું હતું. તેણે ઘણું દ્રવ્ય તે મંદિર ઉપર ખરચ્યું છે. તેની પછી લગભગ ૭૫ વર્ષે ત્રીજ પેઢીએ થયેલ તેના વંશ જે-તે પૂર્ણ કર્યું છે. જેમ આ ભુવનેશ્વરનું મંદિર કેશરી વંશી રાજાઓએ બંધાવ્યું છે તેમ જગનાથજીનું મંદિર પણ તેમણે બધાવ્યું કે કેમ ? (ભાઓ દીકા નં. ૬૦) તે જો કે નક્કી નથી કહી શકાતું, પરંતુ અતિહાસિક પરિસ્થિતિથી

આપણે માનવાનું તેમ કારણ મળે છે કે તેમણે તે બંધાવ્યું હશે. જો તેણેજ બંધાવ્યું ઠરે તા, માલવપતિએ ખંધાવેલ મંદિરના વિનાશ રાજસત્તાના **જોરે આ** કેશરિ રાજ્યએાએ કરાવ્યા હતા એમ માનવું **રહેશે.** આ ક્રેશરિ રાજાઓના સમય બાદ ઈ. સ. ૮મી સદીના પ્રારંભમાં વળી ખીજ એક ધર્મક્રાન્તિ આવી હતી. આ સમયની ક્રાન્તિ કાંઇક વધારે ખળવત્તર હતી. તે સમયે વેદાંત ધર્મના મહાન પ્રવર્તક શ્રી આદ્ય શંકરા-ચાર્યના <sup>૬૭</sup> ઉદ્ભવ થઈ ચૂક્યા હતા તેમણે વૈદિક ધર્મના પ્રચાર પણ બહુ અચ્છી રીતે કરવા માંડયા હતા. આ સમયે માલવાની ગાદી ઉપર<sup>દૃ૮</sup> દેવશક્તિ નામે રાજા હતા: ( તેના નામ ઉપરથી દેખાય છે કે તે અતુલ પરાક્રમી હશે અને તેથી તેણે કદાચ વિક્રમાદિત્ય નામ પણ ધારણ કર્યું હશે ). તેના સમકાલીન તરીકે ગ્વાલિ-યરની ગાદી ઉપર યશોધર્મન નામે રાજા હતા. કલ્ આ પણ અતિ પરાક્રમી હોવાથી વિક્રમાદિત્ય નામે એ ાળખાતા હતા. તેમના રાજ્યકાળ વાકપતિરાજ નામના મહાન વૈદિક પંડિત થઈ ગયા છે. તે સ્વાલિયર રાજ્યના એક ભૂષણરૂપ ગણાતા હતા. ગાડવહાતું જે પુસ્તક રચાયું છે તે આ વાકપતિરાજ અને યશા**ધર્મનને** આશ્રયીને લખાયલું છે. આ યશાધર્મનના સમયે જૈન સંપ્રદાયના તેવાજ એક પ્રખર આચાર્ય ખપ્પભદસૂરિ હતા. આ વાકપતિરાજને અને બપ્પલદ્રસૂરિને વાદ થયા હતા જેના પરિણામે વાકપતિરાજે જૈન ધર્મ અંગીકાર કર્યા હતા (ભૂએ પુ. ૩. પૃ. ૨૬૨). તેમ ઉપરાક્ત વૈદિક મતવાળા આચાર્યાએ પાતાના પ્રભાવ પણ અન્ય રાજાઓ ઉપર પાડયા હતા. મતલભ કે તે સમયે હિંદભરમાં ધર્મક્રાંતિનું એક જખરદસ્ત માે જું ક્રી વળ્યું હતું. એટલે તે વખતમાં આ સ્થાન વૈદિક ધર્માનુયાયીઓની ભાવનાને વિશેષ પાષતું થઇ પડેલ

<sup>(</sup>૬૭) શંકરાચાર્યજીના સમય આ પ્રમાણે ખતાવાય છે. જન્મ ઈ. સ. હડ્ડ=વિ. સં. ૮૪૪; મરણ ઇ. સ. ૮૨૦=વિ. સં. ૮૭૬;

આ સમયે કુમારિલભટુ, તેમના ખનેવી મંડનમિશ્ર તથા ગાવોદદાસ ઈત્યાદિ, વેદાંતધર્મી મહાસમર્ય લાકીઓ-

એકાએા થયા હતા.

ભવભ્તિ ઈ. સ. ૬૯૦-૭૫૦ આશરે; વાકપતિરાજ પણ તેજ સમયે આશરે;

<sup>(</sup>૧૮) જુઓ પુ. ૧ પૃ. ૧૮૭માં આપેલ વંશાવળી. (૧૯) આ માટે પુ.૧ પુ.૧૮૭માં આપેલી વંશાવળી હોંમાં,

હાવું જોઈએ અને તેની જહાજલાલી તથા પ્રખ્યાતી अनुक्षमे दिन पर दिन वधती कवा मांडी हशे. ते ખાદ વળી કદાચ થાડાં વર્ષે-મુસલમીન અમલ વખતે-તેને થાડી ધણી જફા પહેાંચી હાય કે ન પહેાંચી હાેય. એમ કરતાં ખારમી સદીમાં જે મંદિર રાજા અનંગ ભીમદેવે બંધાવ્યું તે થાડા ધણા કેરકાર સાથે વર્તમાનકાળ સુધી એમને એમ ચાલ્યું આવ્યું છે. એટલે આખી ચર્ચાના સાર એ થયા કે, જે વસ્તુ-સ્થિતિ ३+६=૯ મુદ્દામાં, સમય પરત્વે જણાવી ગયા છીએ તેને ઇ તિહાસના ટેકા છે એટલે તે સત્ય કરે છે; અને તેથી આ મંદિર સંબંધી તેમાં વર્ણવેલી સ્થિતિ, જે મૂળમાં તે મંદિર બૌદ ધર્મનું હાતું જોઇએ તથા તેના નાશ ઈ. સ. ૩૦૦ આસપાસમાં થયા હાવા નોઈએ; તે વસ્તુ આપણી તપાસના પાયા તરીકે સ્વીકારવી રહે છે. ઉપરના નિર્ણયને ખીજી રીતે પણ પાછું સમર્થન મળે છે: કેમકે અસ્થિને વૈદિક મતવાળા તા અપવિત્રજ માતે છે અને એટલં તા સર્વમાન્ય છે કે, મૂર્તિની બીતરમાં શ્રીકૃષ્ણનું અસ્થિ છેજ: અને તે ઉપરથીજ વૈદિક મતવાળાઓ તે મૂર્તિને પાતાના હાવાના દાવા આગળ ધરે છે. જો તે અસ્થિ ન હાત તેમજ કૃષ્ણ-ખળભાદ કે સુભાદાની મૂર્તિ ન હાત તા તેઓ ચૂપ જ ખેસી રહેત.

વળો ખીજી ખે ત્રહ્યું ખીના પહ્યું, વૈદિક મતની માલિકો દરાવવાની વિરુદ્ધ જતી દેખાય છે. વૈદિક મતમાં સ્પર્શ્યાસ્પર્શને ખહુ માં હું મહત્ત્વ અપાયું છે જ્યારે અહીં વહેંચાતા મહાપ્રસાદની પ્રથા તો તેથી ઉલહુંજ બાન કરાવે છે કેમકે સર્વ યાત્રિકા પાતાનાં જ્ઞાતિ, વર્ગ, ધર્મ કે સામાજીક બંધનની પરવા કર્યા વિના તેને સહર્ષ આરાગી શકે છે. બીજાં એમ છે કે અંધકારમય દેવ- ભૂવનમાં દિવસના ભાગમાં પહ્યું દોપક વિના ભાગ્યે જ મૂર્તિનાં દર્શન કરી શકાય છે. આવી સ્થિતિ દેવદર્શન માટ હબી કરવાનું શું કારહ્યું ? વળો ત્રીજી સ્થિતિ એ છે કે જગન્નાથપુરીના જેવીજ મૂર્તિનું એક ત્રિક સાંચી મુકામેથી મળી આવ્યું છે અને સાંચીના સ્થાનને કાઈ રીતે વૈદિકધમે સાથે સંગંધ હોય તેવું અત્યાર સુધી એક પશુ પુરાવો નોંધાયા નથી. આવાં આવાં અનેક-

વિધ કારણાયી, ઉપર દર્શાવેલ નિર્ણયને મજખૂતી મળતી જાય છે.

હવે જ્યારે સિદ્ધ થઇ ચૂક્યું છે કે, ઈ. સ. ૩૦૦ની આસપાસ તેના નાશ થઇ ગયા હતા અને મૂળ મૂર્તિ ખાદ્ધ ધર્મની હોવા સંભવ છે ત્યારે તે વિશે વળી અન્ય કાંઈ પ્રકાશ પડે છે કે કેમ તે જેઇ લઈ એ. તે વાતના પત્તો લેવા માટે આ સ્થાન ઉપર કયા કયા ધર્મવાળા રાજાની સત્તા ઈ. સ. ૩૦૦ સુધી થવા પામી છે તેના અભ્યાસ કરવા જોઈ એ.

ઈ. સ. પૂ. ૪૭૫ થી ૩૭૨ = ૧૦૩ વર્ષ ચેદિવંશની; ક્ષેમરાજથી માંડીને તે વંશના અંત સુધી.

ઇ. સ. પૂ. ઢ૭૨ થી ૨૦૪=૧૬૮ વર્ષ માૈર્યવંશા સમ્રાટાની; ચંદ્રયુપ્તથી માંડીને તે વંશના અંત સુધો.

ઈ. સ. પૂ. ૨૦૪ થી ઈ. સ. ૩૦૦=૫૦૦ વર્ષ ઉપરાંતની અંધ્રપતિઓની મુખ્યતાએ તથા નાનાં નાનાં અન્ય સ્વતંત્ર રાજવીઓની.

ઉપરની રાજસત્તાઓની હકીકત તપાસતાં માલૂમ પડશે કે, આખા ચેદિવંશ જૈન ધર્મો હતા. આખા માયંવંશ-વચ્ચે અશાકવર્ધનના ૪૧ વર્ષના અમલ સિવાય-જૈનધર્મો હતા અને અંધ્રપતિઓમાં ત્રૂટકપણ જૈન તથા વૈદિક ધર્મના પ્રસાર થયા હતા. આપણ અત્રે વૈદિક મતના વિચાર કરવા તા વર્જિત ઠર્યા છે એટલે ભાહ ધર્મના અને જૈન ધર્મના જ રહે છે. તેમાં ભાદ ધર્મની તે મૂર્તિ હોવાની શંકા થઈ છે માટે તેનીજ તપાસ લેવા રહે છે. અને તે ન સાબિત થાય તા પછી તેને જૈન ધર્મનીજ માનવા પડશે.

ખાલ ધર્મની ડરાવવા માટે સઝાટ અશાકવર્ધનના સમયનીજ વિચારણા કરવી રહે છે જે તેમના સમયે કાઈ ધર્મકાન્તિ થયાનું મળી આવે છે કે કેમ! તેમનું જવનચરિત્ર લખતી વખતે એવી હકીકત આપણે પુરવાર કરી ગયા છીએ કે તેમના પુત્ર મહેન્દ્ર અને પુત્રી સંધમિત્રાને બાહ ધર્મનો દીસા આપીને બાેધિવૃક્ષ સાથે સિલાનમાં જવા માટે જે બાવબીની વિદાય આપી હતી તે આ પ્રદેશમાં આવેલ મહાનદીના મુખ આગળથી દીધી હતી; એટલે જોવું રહે છે કે તે સમયે આ કાંતિના ખનાવ ખનવા પામ્યા હતા કે

ક્રેમ ? જોકે આપણી પાસે તેવી કાઇ વિગત અશાક-વર્ધનના રાજ્યે નેાંધાયાની પડી નથી એટલે એકદમ તેની તરફેણમાં મત ઉચ્ચારી શકીએ તેમ નથી. પરંતુ સાંચી પ્રદેશમાં પણ આવી ત્રિમૃતિએા જડી આવી છે અને સાંચીને પણ વિદ્વાના બૌદ્ધધર્મના સ્થાન તરીકે અદ્યાપિ ગણી રહ્યા છે તથા તે જે પ્રકારના ધર્મપ્રેમ ધરાવતા હતા, નર્કાલય જેવાં સ્થાના તેણે જે ઉભાં કરાવ્યાં છે તથા તેણે જે મતુષ્યકત્લ કરાવી છે તેમજ જીવતાં ને જીવતાં તેમને ખાળી મૂકાવ્યાં છે. ઈ. ઈ. પ્રકારનાં વર્ણન જ્યારે તેને વિશે વાંચીએ છીએ ત્યારે અનુમાન થઇ જાય છે કે કદાચ તે પ્રકારની ધર્મકાન્તિ તે પ્રદેશમાં તેણે કરી મૂકી પણ હાય ? પરંતુ તે મૂર્તિઓ શ્રીકૃષ્ણની તેમજ તેના ભાઇ ખહેનની છે તે સ્થિતિ ઉપર જ્યારે વિચાર કરવા ખેસીએ છીએ ત્યારે તુરતજ અશાકવર્ધનના ખ્યાલ આપણે મગજમાંથી ખસેડી નાંખવાજ રહે છે; કારણ કે બૌદ્ધર્મને અને શ્રીકૃષ્ણને કે તેમના કુટુંખ સાથે કાઈ પ્રકારની લેવા દેવા પણ નથી તેમજ શ્રી કૃષ્ણના વખતમાં બાહ ધર્મના જન્મ પણ થયા નહોતા, એટલે કે બાહધર્મ સાથે પણ તે મૂર્તિઓને નિસંબત નથી. ત્યારે તે ક્યા ધર્મની માનવી ? શં વિદ્વાનાનું અનુમાન ખાેં છે ? જવાબ એટલા જ છે કે, ઉપરમાં સાખિત થઈ ગયા પ્રમાણે જ્યારે વૈદિકની અને **ભાહની** તે નથી ત્યારે જૈનધર્મની જ હાેર્ધ શકે છે. વળી ત્રિયદર્શિનના વૃત્તાંતે આપણે જણાવી ગયા છીએ કે તેને અશાક ગણીને બાહધર્મી માન્યા છે અને તે હિસાએ તેના ધર્મકાર્યને ભાહને લગતાં ઠરાવી દાધાં છે તે બધી ભ્રમણા હવે તાડી નંખાઈ છે. એટલે **ઉપરની ચર્ચાના અં**તે આપણે જે નિર્ણય ઉપર ઉપર આવી ચૂક્યા છે તેને હવે ટેકા મળે છે અને પરિણામે તે મૂર્તિઓ હાલ તો આપણે જૈન ધર્મી હોવાનું માનવું રહે છે, સિવાય કે તેની વિરૂહમાં અન્ય પુરાવાઓ રજી થઈ આવે.

આ પ્રમાણ જે નિર્ણય આવ્યા છે તેને, ઉપરમાં આપેલ સાળ મુદ્દા સાથે ઘટાવી જોઈએ, અને ખરાખર બંધખેસતા થતાદે ખાય તા તેટલા પ્રમાણમાં તેને વધારે મજખૂતી મળી ગઈ કહેવાશે. તે મુદ્દાઓ અત્રે કરીને વર્ણવવા જરૂર નથી. પરંતુ દરેક દરેક મુદ્દો લઈ ને અમે મેળવણી કરી જોઈ છે અને ખાત્રી થઈ છે કે તે મૂર્તિઓને જૈનધર્મો ધારી લેવાથી તે સર્વ મુદ્દાઓ સંપૂર્ણ રીતે સંતાષાય છે. છતાં તેમાંથી જે ત્રણેક મુદ્દા વિશેષ સપષ્ટીકરણ માંગે છે તે વાચકવર્ગની જાણ માટે અત્રે રજી કરીશું. તે ત્રણ મુદ્દા આ પ્રમાણના છે (૧) મૂર્તિ વિશેની આખ્યાયિકાઓમાં વર્ણવાતા અમત્કાર (૨) ચાકમાં ઉભા કરાયલા માટે સ્તંજ (૩) અને શ્રીકૃષ્ણ તથા તેમના ભાઈ હતને વૈદિક મતાનુયાયી અત્યારે માની લીધા છે તેનું કેમ કે તે ત્રણે મુદ્દાનું સમાધાન આ પ્રમાણે કરી શકાય છે.

ચમત્કાર વિશે-જે ક્રાંતિ ગ્રાલિયરપદ્ધિ યશા-ધર્મનના સમયની આસપાસ થવા પામી હતી ત્યારની આ વાત છે. તે સમયે જ શ્રી સિહસેન દિવાકર નામના એક પ્રખર શક્તિશાળી જૈનાચાર્ય થઈ ગયા છે, તેમના વિહાર પ્રદેશ અવંતિ અને ગ્વાલિયરની વચ્ચેના મનાય છે. જૈન સાહિત્ય શ્રંથામાં એવી મતલખની હકીકત ખન્યાના ઉલ્લેખ કરાયેલા માલૂમ પડે છે કે તેઓ એક રાત્રીના નિદ્રાવશ થયા હતા, તેવામાં તેમને સ્વપ્ન આવ્યું કે શહેરના સ્મશાન-માર્ગે મહાકાળે ધર નામનું જે શિવલિંગ છે જે તેમાં

<sup>(</sup>૭૦) સામાન્ય માન્યતા પ્રમાણે આ સિલ્ફરોન્છ દિવા-કરને શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમકાલીન મનાયા છે. એટલે કે તેમના સમય ઇ. સ. પૂ. પહ છે. અમારી માન્યતા પ્રમાણે તેઓ આ ગ્વાલિયરપતિ વિક્રમાદિત્યના સમકાલીન કરે છે તે આધારે તેમના સમય અત્યારના કરાવ્યાની નોંધ કરી છે (આમના સમયની વિચારણા જૈન બર્મપ્રકાશ–માસિકપત્ર ભાવનગર સં. ૧૯૮8 અંક ૧-૭-૯-૧૦માં 'હરિલદ્રન

સૂરિના સમયવિચાર' શીર્ષક નામના લેખમાં **લગભગ** ૩૦ પૃષ્ઠોમાં કરી છે તે જી<sup>એા</sup>.)

<sup>(</sup>૭૧) વિરોષ વિગત માટે જૈન સાહિત્ય શ્રેથા જુએ!.

<sup>(</sup>ડર) તે સમયે આ શિવલિંગજીનું સ્થાન **હજૈનો** નગ-રની બહાર સ્મશાનના માર્ગે હોવાનું મનાયું છે; કેમકે જે વિક્રમાદિત્યના સમકાલીન તરીકે તેઓ મનાયા છે તે અવેતિ-પતિ હતા. મારી ગણુત્રીમાં તેમના વિહા**રપ્રદેશ અવેતિ** અને

શ્રી પાર્શ્વનાથની મૂર્તિ છૂપાયેલી પડી છે માટે અમુક વિધિ પ્રમાણે પ્રયોગ કરવા એટલે શિવલિંગ ફાટશે અને તેમાંથી તે મૂર્તિ પ્રમટ થશે. તે પ્રમાણે તેમણે કર્યું હતું. આમ થવાથી જે પાર્શ્વનાથ બની મૂર્તિ પ્રગટ થઈ તેના ચમત્કાર વિશે દેશપરદેશ ખબરા ફેલાઇ જવા પામી આજ પ્રમાણે પાર્શ્વનાથના નામની સાથે અનેક પ્રકારના ચમત્કારની કું દતકથાઓ જોડાયલી છે કે જેથી તેમની સ્થાપના જુદા જુદા સ્થળે કરીને, તે તે સ્થળને આશ્રયીને નામા પાડવામાં આવ્યાં છે. જેમ એક આખ્યાયિકા અત્ર વર્ણ્યીને તેના ચમત્કારના ડૂં ક ખ્યાલ આપ્યાયિકા અત્ર વર્ણ્યીને તેના ચમત્કારના ડૂં ક ખ્યાલ આપ્યાયિકા ઉતારવી પડશે. તેથી ખાત્રી થશે કે આવા ચમત્કારા પાર્શ્વનાથની મૂર્તિ સાથે તો પરાપૂર્વથી ઉપ

ચાકમાંના ઉભા કરાયેલા સ્તંભ વિશે–આવા

ગ્વાલિયરની વ<sup>2</sup>ચે આવજાવના યતા હતા એમ છે. વિક-માદિત્ય નામજ કાણ જાણે એવું થઇ પડ્યું છે કે તેમને કાઇ અન્ય પ્રદેશ કરતાં ઉજૈનની સાથેજ સંબંધ હોવાનું મનાઈ જવાય છે. છતાં માના કે તે ગ્વાલિયરપતિ હતા અથવા તોં તેમના સમય ઇ. સ.ની આડમી સદીને ખદ્ધે ઈ. સ. પૂ. ની મહેલી સદીના હતા તા પણ આ મૂર્તિના ચમતકારવર્ણનમાં કાંઇ ખાધા આવતી નથી. અહીં તાે ચમ-ત્કાર પરત્વેજ વર્શન લાગુ પાડવાનું છે એટલે કે પાર્ધ-નાથની મૂર્તિ સાથે આ પ્રકારના ચમતકારા સંલગ્ન થયેલા છે. (વળી સરખાવા ગત પરિચ્છેદે પૃ. ૩૦૩ ટીકા નં. ૮૬નું લખાણ) [સંભવ છે કે, જે મૂર્તિ સિંધુપતિ રાજા ઉદાયીનની દાસી પાતાની સાથે અવંતિમાં લાવી હતી અને જે માટે ઉદાયીને અવંતિ હપર ચડાઇ કરી હતી, અને જે મૃર્તિ દૈવી વાણીને લીધે અવંતિમાંને અવંતિમાંજ રહેવા દેવી પડી હતી તેજ આ મૂર્તિ હોય (જુએ પુ. ૧ પૃ. ૧૨૭ અને રર૪). તે મૂર્તિ એમને એમ ત્યાં રહી હતી. અવ તિ ઉપર જૈન રાનઓ થયા ત્યાંસુધી તેા તેને વાંધા નહીંજ આવ્યા. પરંતુ શુંગવંરીના રાજ્યકાળે કે ગુપ્તવંશીના રાજ અમલે તે મૂર્તિની અવદશા કરીને શીવલિંગજીમાં ગુપ્ત રીતે સંતાડી રાખવામાં આવી હેાય કેમકે તે પ્રતિમા ચમત્કારિક હેાવાને લીધે तेना नाश करवा ते। झाल्या न ह्याय, हे न हिता हर साल्या **હાેય;** એટલે તેનું ખા**લા** સ્વરૂપ ખદલીને માત્ર તેના લાભ

રતંભને સામાન્યપણે 'માનસ્તંભ'ના નામથી ઝેરાળખ-વામાં આવે છે. આવા સ્તંભ ઉભા કરવાની પ્રથા કયારથી અમલમાં આવી છે તે વિશે ક્રાર્ગ ખાત્રીપૂર્વક સમય જણાવી શકાય તેમ નથી. પરંતુ ઉપરમાં સાખિત કરી ગયા પ્રમાણે મૂળ મંદિરના નાશ જે ઈ. સ. ૩૦૦ આસપાસ થઇ ગયા હતા તે સમય પર્યતમાં ઉત્તર કે દક્ષિણ હિંદમાં કચાંય તેવા માન-સ્તંભ ઉભા કરાયા હાવાનું જણાયું નથી. જે કે સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને, એક પત્થરમાંથી ખનાવેલ (Monolithic) સ્તંભલેખા અનેક સ્થળે ઉભા કરાવ્યા છે, પરંતુ તેવા સ્તંભોની ટાચે અમુક હેતુપૂર્વક સિંહાકૃતિ તેણે મૂકાવી છે. કે ઈ સ્થળે દીપક પ્રગટાવવા જેવી વ્યવસ્થા કરાવ્યાનું દેખાતું નથી તેમ વળી તેણે ઉભા કરાવેલા આવા સ્તંભલેખા માત્ર ઉત્તર હિંદમાં જ દેખાય છે. ઉપરાંત એક બીજ હકીકત યાદ આવે છે;

ઉઠાવવોજ લાભદાયક માનીને તેને તેમને તેમજ જળવી રાખી હોય એમ દેખાય છે. સિદ્ધસેનજીએ પ્રગટ કરેલી મૂર્તિ તેજ હોવા સંભવ છે. જો શુંગવંશી અમલે ઉપરતું આવ્છાદન થયું હોય તેા, પુનર પ્રાક્ટય ઇ. સ. પૂ. પડમાં ઠરાવી શકાશે, પરંતુ ગુપ્તવંશી અમલે થવા પામ્યું હોય તેા પુનર પ્રાક્ટય ઇ. સ. ૮ની શરૂઆતમાં ગણાશે. અમારી ગણત્રી પ્રમાણે ગુપ્તવંશી સમયમાં તેનું આવ્છાદન થયેલું સમજાય છે.]

(હ3) જુઓ હપરની ટી. નં. ૧૪ના અંતિમ ભાગનું લખાણ, વળી વિરોધ માટે જુઓ પુ. ૧ પૃ. હ૧ની ટીકાનું વર્ણન તેમજ પુ. ૧ પૃ. ૧૯૭ અને ૨૨૪ પાને બીજી દેવી પ્રતિમાની હકીકતનું વર્ણન છે. તથા હપરમાં પૃ. ૩૨૫ 'તે મૂર્તિનું મહાત્મ્ય'વાળા પારાની શરૂઆતનું વર્ણન વાંચા.

(જ) પાર્ધાનાયના સમય ભવે છે. સ. પૂ.ની ૮ મીજ સદીના છે. છતાં તેમનું અવતરલું, તીર્ધકર થવું છે. ઈ. ચમ-લકારો તો ગતકાળના કેવલજ્ઞાની અને તીર્ધકરોથી નણીતા ઢાય જ. તેમણે ભવિષ્યમાં થનાર પાર્ધાનાથની હંકીકત પાતાના જ્ઞાનબળે નણીને પ્રસંગાપાત જગતને નહેર કરેલી છે જે ઉપરથી લોકોએ તેમની મૂર્તિઓ ભરાવી ભરાવીને પૂજવા માંડી છે. પાર્ધાનાય સદેહે આવ્યા પૂર્વે પણ તેમના મહિમા જે ખૂબ ખૂબ ગવાયા છે તયા તેમની મૂર્તિઓ બનાવાઈ છે તેનું કારણ ઉપર પ્રમાણે સમજતું.

દક્ષિણ હિંદમાં જૈન ધર્મની એક શાખા જે દિગંભર સંપ્રદાયના નામે ઓળખાય છે તેમની સ્થિતિ, જમાવટ અને જોર ધીમે ધીમે દક્ષિણ હિંદમાં જામવા માંડયું હતું. વળી દક્ષિણ હિંદમાં <sup>૭૫</sup> અનેક રાજવીએ તે ધર્મના અનુયાયી પણ ખન્યા હતા. આ દિગંભર कैताओं के मंहिरा-हेवालया अनाव्यां छे अने केमने ખસતી નામથી એાળખાવાય છે તે દેવાલયાના પ્રાગાંગણમાં હમેશાં આવે! માટા માનસ્તંભ ઉભા કરાવાતા હતાજ. તેનાં અનેક ચિત્રો દક્ષિણ કૅનેરામાં આવી રહેલ ખસ્તીવાળા શહેરનું વર્ણન આપતા સરકારી રિપાર્ટીમાં નજરે પડે છે. મતલભ કે આવા માનસ્તંભ ઉભા કરવાની પ્રથા ઇ. સ.ની પાંચ છ સદીમાં દક્ષિણ હિંદમાં ખૂબ જોરમાં પણ હતી. જ્યારે માપણને જણાવવામાં આવ્યું છે કે (ઉપરમાં જુઓ પૂ. ૩૨૯) યયાતિ કેશરી રાજાએ ઇ. સ. ૫૮૦ના અરસામાં બધાવેલ ભુવનેશ્વરના મંદિરમાં પણ આવેા એક માટા અરૂણરતંલ ઉના કરાવ્યા હતા. એટલે સમુજ્ય છે કે તે સમયના પ્રચલિત ધાર્મિક મતાન-યાયીઓના અરસપરસના સંસર્ગ અને વસવાટને લઇને એક ખીજાની નકલ કરવાના પરિણામરૂપે તે પ્રથા<sup>હ ર</sup> ઉદ્દભવી હાય. આ પ્રકારની રચના પ્રથમ કાણે કરી તે શાધી કઢાય તા તેમાંથી ઘણા સાર કાઢી શકાય. ંપ્રથમ દિગંખરાએ કર્યાનું જો સાબિત થાય તા વૈદિક મતવાળાઓએ તેનું અનુકરણ કર્યું હતું એમ સ્વભાવિક **રીતે કહે**વાય; અથવા તાે જીનાલયાને શિવાલયા તરીકે **બૂલાવાે** ખવરાવવા<sup>**૭**૭</sup> જાણી જોઇને તેમ કરવામાં આવ્યું હતું એમ પણ અનુમાન દારાય.

શ્રી કૃષ્ણ તથા તેમના ભાઈ બહેન કયા ધર્મના અનુયાયીઓ હાેય તે ખાખતઃ–સામાન્ય રીતે વર્તમાન કાળ એવી માન્યતા જ જૈતેતર પ્રજામાં શ્રદ્ધાબદ થઇ ગયેલ છે કે રામાયણમાં જે રામલક્ષ્મણાદિ વીર પુરૂષાેનું તથા મહાભારતમાં જે પાંડવકૌરવ <mark>યાેહા</mark>એાનું અને દ્વારકાના જે યાદવાનું વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે. ते सर्वे वृंदिक मतानुयायीओ જ હता. लयारे कैन-ધર્મીઓ એમ માનતા આવ્યા છે કે ઉપરના સર્વ મહાપરૂષા જૈનધર્મી હતા. આ બંને ધર્મવાળાઓ પાસે પાતપાતાના સંપ્રદાયાનુસાર તેમના જીવનપ્રસંગાની હ્યું કત વર્ણવતા ગ્રંથા પણ છે. આમાં કાની મહત્તા વધારે વજનદાર છે તે બાબતમાં આપણે ઉતરવાનું પ્રયોજન પણ નધી, તેમ આપણા અધિકાર પણ નથી; વળી અહીં પ્રસંત પણ નથી. એટલે તે **પ્રસંગને** સ્પર્શ્યા વિના, આપણી પાસે જે સ્થિતિ ઉપસ્થિત થઇ છે તેટલા પુરતી વિગતની જ તપાસ આપણે **લેવી** રહે છે. પુ. ૭. પૃ. ૮૬ ટી. નં. ૨૪માં એમ હકીકત જણાવાઈ છે કે, રાજા કલ્કિએ મથુરામાં આવેલું કૃષ્ણ-મંદિર તેાડી નાંખ્યું હતું. તે ઉપરથી એ સાર ઉપર આવવું પડયું હતું કે શ્રી કૃષ્ણનું મંદિર વૈદિક મતાનુ-યાયીનું નહિ પણ જેન મતવાળાનું હશે; પરંતુ તે કથન कैनसूत्रानुसार હतुं केटले ते हुशक्त ७५२ विशेष મદાર ખાંધીતે કામ લેવા યાગ્ય નહેાતું ગણ્યું. પરંતુ ધર્મના મુખ્ય ગણાતા શાસ્ત્રત્રંથા હમેશાં પ્રમાણિક હેાવાનુંજ માનવું રહે છે સિવાય કે તેની વિરુદ્ધ બોજું કાેઇ પણ સપ્રમાણ તત્ત્વ **મળી ન** આવે તાે. એટલે તે નિયમાનુસાર **ઐનસ્ત્ર ગ્રંથનું** કથન હેાવા છતાં તે ખાખત શંકા લાવવા કારણ **ન** હાેતુંજ. આ પ્રમાણે બન્ને ખાજાની દલીલ ક<mark>રી શકાય</mark> તેમ છે. પરંતુ અહીં તેા શ્રંથના કરતાં વિશેષ સખળ ગણાતા સ્થાપત્યના પુરાવાએ। મળી આવ્યા છે; અને તે પણ સંશાધનમાં રસ લેતા, તટસ્થ અને સત્તા-સમાન લેખાતા વિશારદ પુરૂષેાએ ટાંકેલા તેમાંના

<sup>(</sup>૭૫) અજંટાની ગુફાએા, બદામી તથા ઐહોલના મ'દિરા ઇ. તેમના સમયનાં દુષ્ટાંતા કહી શકાશે.

<sup>(</sup>૭૬) પાછળથી આ પ્રથાએ વધારે જેર પકડેયું લાગે છે; છતાં એક તફાવત તરફ કાંઇક ધ્યાન ખેંચવા જેવું લાગે છે. જૈનોના માનસ્ત ભમાં ઠેઠ ઉપરી ભાગેજ દીપક પ્રગઠા-વવાની ગાઠવણ હોય છે. જ્યારે વૈદિક મતવાળાએ સ્તંભની

આખીએ ઉચાઈમાં દીષક મૂક્વાની રચના કરે છે (આ નિયમ સર્વધા સચવાયલા છે કે કેમ તેની પાકી તપાસ માંગે છે)

<sup>(</sup>૭૭) આ હકીકતના ક્ડચા લાવવા માટે આ ઘર્મ-ક્રાન્તિ થઇ તે પૂર્વેના જે શિવાલયા **ખધાયા હોય તેનું** નિરીક્ષણ કરવું જોઇએ.

એક પુરાવા તે મૃર્તિની બીતરમાં અસ્થિ પધરાવેલ દ્વાનો છે તથા બીજો શ્રી જગદીશ્વરના જેવી જ અન્ય ત્રિમૂર્તિ, અપૈદિક એવા સાંચી નામના સ્થળેથી મળી આવી છે તેના છે (આ બંનેનું વર્ણન ઉપરમાં પૃ. ટકર અપાઇ ગયું છે તે જાઓ ). આ બધા સંજોગોના વિચાર કરતાં હાલ તા આપણે એમજ નિર્ણય કરવા પડે છે કે શ્રી કૃષ્ણનું મંદિર વૈદિક મતનું નથી પરંતુ જૈન મતાનુયાયોનું છે અને તેના પરિણામે તેમાં પધરાવેલી મૃર્તિવાળી વ્યક્તિઓ પણ જૈન- ધર્મીજ માનવી પડે છે.

આ પ્રમાણે સોળ મુદ્દાએ ઘટાવી લેવાયા છે તથા તેમાંના જે ત્રણ મુદ્દાએ વિશે વિશેષ ખુલાસા કરવાની જરૂર દેખાતી હતી તે પણ કરાઇ ગઇ છે એટલે તેનું સમાધાન થઇ જતાં એમ સાર કઢાય છે કે, તે ત્રિ-મુર્તિ જૈનધર્માનુયાયી વ્યક્તિઓની છે; અને તેથી તે મંદિરને પણ જૈનાનું જ કહેવું પડશે.

ઉપરમાં ઐતિહાસિક પુરાવાએ અને નિવેદનાની યુંથણી કરીને, જે જે વસ્તુએ શક્ય હતી તે સર્વતી તરફેણમાં અને વિરૃદ્ધમાં જતા મૃતિ વિશે વિશેષ સંયોગોના પણ વિચાર કરી લીધા અને છેવટના સાર છે તથા જે નિર્ણય યોગ્ય લાગ્યા તે જણાવી દીધા પણ છે. અહીં તે સંબંધમાં, જે કાંઇ વિશેષ ખાતમો જૈન કે અજૈન પ્રમાણમાંથી મળી શકતી હોય તેના વિચાર આપણે કરીશું.

ધર્મક્રાન્તિના સમયે આ મૂર્તિનું અસલ સ્વરૂપ ખદલાયું હતું તે તા ઇતિહાસ સિદ્ધ ળાખત છે જ; તેમ એ પણ જાણીએ છીએ કે આવું સ્વરૂપ ખદલાવનાર પાતાની વૃત્તિ મંતાષવા કર્મ અંતિમ હદે પહેાંચી જાય છે તેતા કાંઈ તેઠા જ હાતા નથી. નાનામાં નાના અને નિર્દોષ કેરકારથી માંડીને વધારમાં વધારે માત્ર અપમાનજનક જ નહીં પરંતુ હૃદયમાં વસી રહેલી वेरवृत्तिने पण तिष्त प्रभाडी शहे त्यां सुधीनं परिव-ર્તન કરવાની હૃદે પહેાંચી શકાય છે.<sup>૭૮</sup> ઉપરમાં वर्श्वेस सिद्धसेन दिवा हरे हरी भतावेस समत्हारनी ભાબતમાં અસલ મૂર્તિનું રૂપાંતર કરીને જે સ્થિતિમાં તેને જાળવી રખાર્ખ હતી તે ઉપરથી આવા પ્રસંગે કરાતા કેરફારનું માપ આપણે કાઢી શકીએ છીએ; તે પ્રમાણે આ મૃર્તિના સંબંધમાં પણ થાડેલણે અંશે ખનવા પામ્યું હેાય<sup>હહ</sup> એમ માનવામાં વાંધા જેવું દેખાતું નથી; કેમકે મૂર્તિ પાતાના અસલ સ્વરૂપમાં પણ નથી તેમ તેને પધરાવેલ સ્થાનેથી स्वलाविक रीते<sup>८०</sup> हर्शन करी शक्षाय तेवी रीते भीरा-જમાન પણ કરાયલી નથી. વળી જે સ્વરૂપમાં ઢાલ તે સ્થાપન કરવામાં આવી છે તેનું વર્ણન કરતાં એક લેખકે આ પ્રમાણે શબ્દાે લખ્યા છેઃ–જગન્નાથની મૂર્તિના રંગ કાળા છે. તેનાં નેત્રા ગાળાકૃતિ, મસ્તક ચપડું. શિરના શિખરે એક ચતુષ્કાણ કકડાે, નાક માેડું, અને અણીવાળું અને મુખ અર્ધચંદ્રકારનું છે--- ૯૧ (આગળ ખળભદ્રજી અને સુભદ્રાજીની મૃતિનું વર્ણન કરેલું છે) જગનાયજીની મૂર્તિ ડાખી બાલુએ ખિરાજમાન છે મધ્યમાં સભકાની સ્થાપના 'ક**રેલી છે** અતે જમણી બાજાએ બળલદ્રની યાજના કરવામાં આવી છે.<sup>૮૨</sup> આ પ્રમાણે થયેલ ફેરફારના સ્વરૂપના કાંઇક ખ્યાલ આપ્યા બાદ, તેના ચમત્કાર વિશે પણ થાડું ધણું જાણી લેવું ઠીક ગણાશે. તેના મહાપ્રસાદ

<sup>(</sup>૭૮) અમદાવાદ, ભરૂચ, દીલ્હી આદિ શહેરા, જ્યાં સુસ્લીમ રાજસત્તા બહુ જેરમાં જમી હતી, ત્યાં આવાં દ્રષ્ટાંતા વિશેષપણે નજરે પડતાં દેખાય છે.

तेवील रीते दक्षिण हिंदमां न्यारे शैवमार्गी रालसत्ता नेर ६५२ हती त्यारे त्यां पण् या प्रधारनां दष्टांता जन्यां होवानुं ल्ला्युं छे.

<sup>(</sup>૭૯) ન્યુંઓ યુ. ૩ પૃ. ૨૫૬ ટી. ને. ૧૫.

<sup>(</sup>૮૦) તે પુસ્તક પૃ. ૧૧૪ તથા ૧૧૫.

<sup>(</sup>૮૧) આવું કદરૂપ લેપના આડાઅવળા લચકા ચાપડાને કરી શકાય તેમ છે; તેમ કરવાના આશય, કદાચ મૂળ સ્વરૂપ ઢાંકવા પુરતા પણ હાય. વળી સરખાવા નીચેની ટીકા નં ૮૨.

<sup>(</sup>૮૨) આવે! ક્રમ ગાઠવવાના હેતુ પણ મૂળ વસ્તુ ઉપર-થી અન્ય દિશામાં ધ્યાન ખેંચી લઇ જવા પુરતા કદાચ હાય.

સંબંધી 43 ટાળવટાળ જેવું કાંઇ નથી તે તા સુપ્રસિદ્ધ જ છે. સાથે સાથે તે પણ સુવિદિત છે કે જૈનામાં અસલના સમયે ગ્રાતિબેદ કે વર્શબેદ જેવું કાંઈ હતું જ નહીં. પરંતુ રાેટીવહેવાર અને ખેટીવહેવારની પ્રથાને ધાર્મિકક્ષેત્રથી પર ગણીતે, માત્ર સામાજીક પરિસ્થિતિ સાથેજ ગુંધવામાં આવી હતી (જુઓ પુ. ૧ પૃ. ૨૫; રદ્દ છે. છે.) આ મૂર્તિની સાથે જ્યારે શ્રીકૃષ્ણનું નામ જોડાયું છે ત્યારે તેમના સમયે એક ઘટના જે **ખનવા પામી હતી તેના નિર્દેશ, જેન સાહિત્યમાંથી** મળા આવે છે તેનું વર્ણન કરવું અસ્થાને નહીં નીવડે; તેમ તે ઉપરથી મૂર્તિમાં રહેલ ચમત્કારના ખ્યાલ પણ આવી જશે. કહેવાય છે કે એક પક્ષે કૃષ્ણ વાસુદેવ અને **ખીજા પક્ષે તે સમયના મગધપતિ જરાસંધ પ્રતિવાસુદેવ**; તે ખેની વચ્ચે મગધની ભૂમિ ઉપર યુદ્ધ થયું હતું. તેમાં જરાસંધને અમુક વિદ્યાની સિદ્ધિ થઇ હતી. તેણે પ્રતિપક્ષી-શ્રીકૃષ્ણના સૈન્ય ઉપર આ વિદ્યાના પ્રયોગ કર્યો હતા. જેથી તેમને લશ્કર મૃત્યુવત્-જડ-ચેતન રહિત ખની ગયું હતું. આ વિદ્યાના નિવારણ માટે શ્રીકૃષ્ણે ઇષ્ટદેવની આરાધના કરી હતી. દેવે, ધરણેંદ્ર દ્વારા એક મૂર્તિ આપીને જણાવ્યું કે પાર્શ્વનાથની આ મહા ચમત્કારિક મૂર્તિ છે તે લ્યે તથા તે મૂર્તિને પ્રક્ષાલન કરી. તેનું જે નહવણ થાય તેને સારાએ સૈન્ય ઉપર છાંટજે; એડલે સામાપક્ષે મૂકેલી વિદ્યા પલાયન થઈ જશે. તે

(૮૭) મહારાષ્ટ્રમાં પંઢરપુર શહેર વીઠાંબાની યાત્રાનું પલિત્ર ધામ છે ત્યાં પણ આ પ્રકારે ટાળવટાળ સિવાય પ્રસાદની વહેં ચણી થાય છે. તેમજ જગત્રાથપુરીના સ્થળે જે મેળાઓ ભરાય છે તેના, અને વીઠાંબાના સ્થળે ભરાતા મેળાના, સમય પણ જૈનપર્વાતું સૂચન કરતા હોય એવા લાસ હત્યત્ર કરે છે.

એટલે કે, મહાપ્રસાદની વહેં ચણી, ભરાતા મેળાના દિવસા તથા અસ્થિના સ્પર્યથી ન યતી આભડછેટ, ઈ. ઈ. વિગેરે સુદ્દા ઉપર ક્ષણ ખેંચનું રહે છે (આ બાબત ભિક્સા ટાપ્સમાં વર્ણવાયક્ષી છે).

(૮૪) તીર્થમાળાતું સ્તવન છે તેમાં ૯ તથા ૧૦ ક્રામા આ પ્રમાણે છે:—

શારિસરા, શંખેલીરા, પંચાસરારે, કલાથી સ્થંબણ પાસ; તીરથ તે નમું રે ॥ ૯ ॥ પ્રમાણે શ્રીકૃષ્ણે કર્યું હતું અને કહેવાની જરૂર નથી કે, યથાસ્થિત સ્વવ્યા પ્રમાણે ખધું ખન્યું હતું તથા શ્રી-કુષ્ણને જય મળ્યા હતા. જૈન ગ્રન્થામાં જણાવેલ છે કે આ મૃતિ હાલમાં ઉત્તર ગુજરાતમાં આવેલ શંખેશ્વર નામના ગામે સ્થાપન કરેલ છે તથા સ્થાનના નામ ઉપરથી શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથ તરીકે પ્રસિદ્ધ થયેલ છે. પરંતુ જ્યારે શ્રીકૃષ્ણ અને જરાસંધ વચ્ચે અમેલ યુદ્ધના સ્થાન વિશે વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે એવા અનુમાન બંધાઇ જાય છે કે તે મૂર્તિ કદાચ આ જગનાથ પાર્શ્વનાથની પણ હૈાય. જેમ શંખેશ્વર પાર્શ્વના**થનું** મહાત્મ્ય જૈતામાં જાણીતું છે તેમ આ જગન્નાથનું પણ હાવાથી, તેને વિધ વિધ પાર્શ્વનાથનો નામાવ-ળામાં ગુંથી નાખીતે. એક સ્તવનના રૂપમાં<sup>૮૪</sup> ગાડવી દ્રાધું છે. મૂર્તિ શંખેશ્વર વાળી હોય કે જગન્નાથવાળી હ્યાયા પણ ક્રાઈ એક પાર્શ્વનાથની તેા હતી જ; એટલે ઉપરાક્ત ચમત્કાર સાથે પાર્શ્વનાથનું નામ સંકલિત થયેલું છે તેટલી વાત સત્ય છે જ. આવી અદ્દભૂત પ્રતિભાવાળી મૂર્તિને અત્યારની જનતા પણ તેવાજ લક્તિભાવથી લજતી રહે તા તે પણ સર્વથા ખનવા યાગ્ય જ છે. વર્તમાનકાળે આ જગનાથપુરીના તીર્થના મહિમા, એક અદ્વિતીય અને અલૌકિક તીર્થધામ તરીકે પ્રસરી રહેલા છે. આ વૈજ્ઞાનિક જમાનામાં જ્યારે કેવળ જડ વસ્તુએાનું જ પ્રાધાન્ય–સામ્રાજ્ય વર્તી

અંતરીક, અનવરા, અમીઝરારે, જીરાવલા જગનાથ\* તીરથ તે નમું રે ાા ૧૦ ાા

<sup>\*</sup>આમાં જગનાય લખ્યું છે પરંતુ તે જગન્નાય શબ્દ હોવા તેઇએ: જગનાય લખાયાના છે ત્રણ કારણ સમન્નય છે: એક તા પિંગળની રચના પ્રમાણે નિયમને લીધે તેમ કરતું પડ્યું હાય, બીન્તું રાસ મેળવવા માટે તેમ કરાવ્યું હોય (જેમ અંતરીક્ષ ને ખદલે અંતરિક લખ્યું છે તેમ) ત્રીનું મૂળ શબ્દ જગનાયજ હોય, પરંતુ તેમાં ફેરફાર કરીને હવેયી જગનાયપુરી લખાતું થયું હોય; એઠલે મૂળ શબ્દ સાચા હોય અથવા જેમ હમેશાં ખનતું આવ્યું છે તેમ લહિયાએ કયાંક બૂલ ખાધી હોય. મતલખ એ છે કે, સ્તવનમાં જે લખાયું છે તે હવે હાયીગુંફા જેવા શિલાલેખયી પુરવાર યયેલી ખીના સમજવાની: એઠલે તેને એતિહાસિક સત્ય તરીકે જ સ્વીકારનું રહે છે.

રહ્યું ગણાય છે ત્યારે પણ જે તીર્થની આટલી ખધી કીર્તિ અને મહિમા ગવાતાં હાય. તે તીર્થ વિશે પ્રાચીન કાળમાં. કે જે સમયે પ્રજ્યમાં ધર્મ ઉપર પ્રખરતમ શ્રદ્ધા વહેતી હતી તે કાળે. તેવી પ્રભાવિક મૂર્તિની પાછળ રાજા કે પ્રજા ગાંડીધેલી ખની જાય તે શું ખનવા યાગ્ય નથી ? એટલે આવી અદ્યમુત મૂર્તિ માટે સમ્રાટ પદવીધારક રાજા ખાર-વેલના કુટું બીએ તથા નંદિવર્ધન જેવા મગધપતિઓ અતેક વર્ષીથી અંદર અંદર ધર્મયુદ્ધ લડ્યા કરતાં દુખાય તા તેમાં આશ્ચર્ય પામવા જેવું પણ શું ગણાય ! તેમજ પ્રિયદર્શિન જેવા સમ્રાટ, પાતાની હૃદયે અ દર્શાવવા તથા ભવિષ્યની પ્રજાની દારવણી માટે એક **ને બદલે બબે ખડકલે**ખા ત્યાં આગળ ગાઠવી, ખાસ<sup>૮૫</sup> રમારક ઉર્ભું કરાવે તેમાં અયુક્ત પણ શું છે? આ સર્વ વિગતા સાથે પૃ. ૩૨૭ ઉપર 'તે મૂર્તિનું મહાતમ્ય' વાળા પારિશ્રાક્રમાં જે તારણ આપણે તારવી ખતાવ્યં છે, તેને સાથે રાખીને નિર્ણય કરવાનું રાખશું તા, નિશ્ાંક કહી શકાય તેમ છે કે, તે જગન્નાથ પુરીનું ધામ તથા તેમાં સ્થાપિત કરાયલી મૂર્તિઓ જૈન સંપ્રદાયને લગતાં જ સ્મારકા હાવાનું દેખાય છે.

સ્પ્રદાયન લગતા જ સ્મારકા હાવાનું દેખાય છે. પુ. ૧ પૃ. ૧૮૧ ટી. નં ૯૩ માં હિંદનાં માટાં તીર્થ સ્થાનાનાં નામ ગણાવતાં નીચેની કડી ટાંકો છે અને જણાવ્યું છે કે વિશેષ ચર્ચા સાત તીર્થ ધામાની રાજ ખારવેલના વૃત્તાંતે કરવામાં વ્યાખ્યા વિશે આવશે. આ સ્થવના કરવાના હેતુ એ હતા કે તે કડીમાં વૃત્તિ નામનું તીર્યસ્તાન આપેલું છે. આ પૂરી એટલે સામાન્યતઃ જગન્નાથપૂરી સમજ્ય છે. એટલે તે કડીમાં પૂરીની હકીકત સમજ્યવાને જગન્નાથપૂરીના

**ઇતિહાસ જ્યાં સુધી પુરેપુરા સમ**જાયા ન દ્વાય ત્યાં

મુધી તે સંબંધી કાંઈ પણ વિવેચન કરવું તે નિર્ચંક

નીવડવા સંભવ રહે; પરંતુ હવે તેની યથાયાગય માહિતી

યળા ગઈ દ્વાવાયા તે વિશે સપ્રમાણ બાલી શકવાની

(૮૫) પ્રિયદર્શિન દ્વા કરાવેલ ધાલી અને નગૌડાના ખડકલેખા વચ્ચે અંતર શા માટે પડયું છે તે માટે જાઓ સ્થિતિમાં આપણે મૂકાયા છીએ એટલે હવે તેનું વિવેચન અત્ર કરીશું. તે કડી આ પ્રમાણે છે.

अयोध्या, मथुरा, माया, काशी, कांची, अवंतिका पूरी द्वारावती चैव सप्तेता मोक्षदायिकाः ॥१॥

વૈદિક સંપ્રદાયમાં કયા તીર્થસ્થાના મુખ્ય મુખ્ય ગણાય છે તે દર્શાવવા ઉપરની કડી રચાઇ છે. તેમાંના અયાેધ્યા, મથુરા, કાશી, અવંતિકા=ઉજૈની, પુરી= જગન્નાથપુરી, અને દ્વારાવતી=દ્વારિકા, આ નામની છ નગરીઓના ભાવાર્થ તુરત સમજ શકાય તેમ છે. પરંત 'માયા' અને 'કાંચી'નાં બે સ્થાના જરા સ્પષ્ટી-કરણ માંગે છે. માયા નામની નગરી સાથે ખૌદ્ધધર્મના પ્રતિહાસ સંકલિત થયા કહેવાય છે. એટલે વૈદિક કરતાં તે સ્થાન ખૌદ્ધધર્મ સાથે વિશેષ સંબંધ ધરાવતું કહી શકાય તેમ છે. તેવી જ રીતે કાંચીનું પણ કહી શકાશે. કાંચી તે તેા દક્ષિણ હિંદમાં જેને કાંજીવરમ= કાંજેવરમ કહેવાય છે તેનું ટૂંકુ નામ છે. ત્યાં વૈદિક ધર્મના ક્રાઈ પ્રસંગ બન્યા હાય તેમ જણાયું નથી. ઉલ્**ટું ભાૈહ સંપ્રદાય માટે વિદ્યાપ્રા**પ્તિનું માે<u>ટું</u> સ્થાન તે ગણાય છે. વળી ઉપરની કડીમાં આર્યાવર્તને લગતાં તીર્થના ઉલ્લેખ કરવાના હેતુ વિશેષ છે, જ્યારે કાંચી તા પ્રાચીન કાળે અનાર્થ મનાતા એવા દક્ષિણ દેશમાં આવેલું ગણી શકાય. એટલે આ બે તીર્થીતે–માયા અને કાંચી નગરીઓને-શામાટે ઉપરની કડીમાં સ્થાન મુખ્યું હશે. અથવા તે ખેતે બદલે બીજી કાઈ નગરીનાં નામ મુકવા યાગ્ય કે કેમ, તે તા વૈદિકધર્મના દ્યાતા પુરૂષા જણાવી શકે તેમ કહેવાય.

પરંતુ અત્રે એ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે કે એક બાજુ સપ્તૈતા શ્રુષ્ઠ લખ્યા છે એટલે કે સાતની સંખ્યા હોવાનું જણાવે છે ત્યારે તેમાં નિર્દિષ્ટ નગરીની સંખ્યા જો ગણીએ છીએ તા આઠની થઈ જ્યા છે. તે માટે બે રસ્તા સંભવિત દેખાય છે. એકમાં, સાતને બદલે આઠની સંખ્યા સ્થવતા શબ્દ મુકી લહેતા લખવું. અને બીજામાં પૂર્વ તથા

<sup>€</sup>પરમાં પૂ. ૨૪૦ ટી નં ૩૦ ની હ્કીક્ત.

द्वारावती शण्होने छूटा न पाउतां ओड क स्थान दर्शावती प्रिद्वारावती अवे। सभासवायः शण्द भूरवी. આ ખીજ રીત જો સ્વીકાર્ય ગણાય તા પછી, જગન્નાથ-પુરીનું તીર્થ વૈદિક મતવાળાનું ઉપરની કડીને લીધે જે ગણાય છે તે બંધ થઇ જશે; અને જે વસ્તુ અત્યાર સુધી આપણે પુરવાર કરી રહ્યા છીએ તેને ઉલદ્વં विशेष समर्थन ३५ गणाशे.

આ કડીમાં વૈદિક દબ્ટિએ શું શું ફેરફાર કરવા યાગ્ય હતું તે સૂચવવાનું કાર્ય તા આપણે વૈદિક મત-વાળા નાતા પુરૂષા ઉપર છાડી દીધું છે. પરંતુ જૈન દૃષ્ટિએ તે કડીનું સ્વરૂપ કેવું હોવું જોઈએ તે અત્ર જણાવી દઇએ એટલે તે બેમાંથી જે યાગ્ય લાગે તે લલે અનુસરવામાં આવે.

भवीध्या, मथुरा, पावा, चपा, सांची अवंतिका। पूरी द्वारावती चैव, अष्टैता मोक्षदायिकाः ॥१॥

આમાં ઉદ્દેશેલી નગરીઓની એાળખ તા સ્પષ્ટ છે જ. છતાં ચાડાક ખુલાસા કરી દઇએ. પાવા એટલે પાવાપુરી તે સ્થાને શ્રી મહાવીર નિર્વાણ પામ્યા છે. ચંપા નગરીએ જૈન સંપ્રદાયના ભારમા તીર્શકર શ્રી વાસપૂજ્ય નિર્વાણને પામ્યા છે ( જુઓ પુ. ૧ પૂ. ૭૭. ટી. v ). સાંચીને અત્યાર સુધી ભાષ્ક ધર્મનું તોર્થ ધામ મનાતું આવ્યું છે પરંતુ આપણે તે જૈન ધર્મને લગતું સ્થાન ગણાવ્યું છે ( જુએ પુ. ૧. પૃ. १८६ छ. छ.) पूरी ओटले जगननाथपुरी ते कैन તીર્થ દ્વાવાનું આ પરિચ્છેદે અનેક પુરાવા આપી સાંભિત કરી આપ્યું છે. મતલભ કે ઉપરની કડી કુવા રીતે જૈનતીર્થદર્શિકા હાઇ શકે છે તેની સમળ્યતિ આ પ્રમાણે સમજવી.

વિશ્વનાથ જગન્નાથની મૂર્તિ અત્યાર સુધી વૈદિક મતની હાેવાનું સર્વત્ર મનાયું છે. તે માન્યતા હવે જ્યારે ઉથલાઈ પંડતી દેખાય **ર્યાધાસન સાથે** છે ત્યારે સંભવિત છે કે. ચાલી આવતી માન્યતામાં ક્રાઇ કાળે એક ચેતવણી

કાઇ જાતના ફેરફાર થવા જ ન

જોઇએ; એવા અભિપ્રાય ધરાવનારાઓના **રઢીયુ**સ્ત મનને કાંઇક લાગી આવશેજ: તા તેમને આધાસન આપવાનું કે, પ્રથમ તા જે મત અત્યારે દીખલા દલીલાથી અમે પુરવાર કરી ખતાવ્યા છે તે પણ સર્વથા કબુલ થશે કે કેમ ? અથવા તા નિરંતર ચાલુ જ રહ્યા કરશે કે કેમ ? તેની ખાત્રી જ કર્યા છે? છતાં ધારા કે અમારી દલીલાે અતુટ રહી અને તે મત કાયમ થયા તા પણ પેલી ઉક્તિ છે કે, જે સત્ય હાય છે તે ગમે તેટલા પ્રયત્ન કર્યા છતાં ખહાર આવ્યા વિના રહેત જ નથી. એટલે સત્યને ચાહનારને તા કાઈ રીતે ખાવાનું હોતું જ નથી. ખીજી વાત, ઇ. સ. ૩૦૦ માં જ્યારે મૂળ મંદિર નષ્ટ કરી દેવામાં આવ્યું અને તે સ્થાને તેની વિકૃતિ ઉભી કરવામાં આવી, ત્યારે તે કિંભી કરનારના મનમાં શું શું થઈ રહ્યું હશે. તેમજ તે મૂળ મંદિર ઉપર શ્રહા ધરાવનાર હશે તેની મનાદશા કેતી થઇ રહી હશે ? તે બન્નેની મનાદશા અરસપરસ ઉલટી જ દીશામાં વહી રહી હાેવી નેઇએ એમ કલ્પના કરી શકાય છે. વિકૃતિ કરનારે સામાન્ય જનતાનું ધ્યાન સત્યથી અલગ લઈ જવા કેટકેટલાયે પ્રયત્ન કર્યા<sup>८६</sup> હશે છતાં કાળે કરીને તે પહેરાંએ હવે ઉચકાઈ જતા નજરે પડે છે; તેમ અત્યારે જે મેત. અનેક દલીલા અને આધારા આપીને આપણે સ્થાપિત કર્યા છે, તે સર્વ મુદ્દાએ। પણ જો માત્ર આવ્છાદન રૂપે જ હશે તા ગમે તેટલાં તેને મજળત ગાઠવી રાખીશું તા પણ, કાળદેવની ઐરણ ઉપર ટીમાઇ ટીપાઇને તે સર્વ નષ્ટ થઈ જવાનાં જ છે. વસ્તુના કાળક્રમ જ હમેશાં એવા રહ્યો ગણાય છે. એમ તા ડૉ. રાજેન્દ્રલાલ મિત્રે જ્યારે વચ્ચમાં જાહેર કેઉ હતું કે, તે મૂર્તિઓ બાહધર્મની હાવા સંભવે છે, ત્યારે **ઉપરના બે પક્ષાની શી મનાદશા થઇ હશે તે વિચા**રા જોઈએ ? કહેવાની મતસભ એ છે કે, જે કાળ જે થવાનું હાય છે તે થયા જ કરે છે. માટે કાઇ એ, કાઇ પ્રકારે વિહ્વલ ખનવું ન જોઇએ. પણ જે મુદ્દાઓ રજ્યુ થાય તે ઉપર છુહિ.પૂર્વક વાદ કરવાનું જ

પણ કરી ખતાવ્યાં છે ( જુએા. ઉપરમાં ડી. નં. ૮૧. ૮૨ )

<sup>(</sup>૮૬) જેના બે ત્રણ ઉદાહરણા આપણે ઉપરમાં રજી

ધારણ અખત્યાર કરવું કે જેથી અંતે સત્ય હાૈય તેજ બહાર તરી આવે.

આજ કાલ આ પ્રકારના પ્રશ્ન કેટલેક ઠેકાણે ઉપસ્થિત થયા કરે છે. દેશના પ્રચલિત કાયદા કહે છે કે તે ખન્ને ભિન્ન છે, તેમ

હિંદુ અને જેન સરકાર તરક્થી વારંવાર થતી એક કે ભિન્ન? વસ્તીપત્રકની ગણત્રીમાં પણ બન્ને માટેનાં આસના જુદાં પાડેલ

है। वाशी, ते अन्ने लिन्न है। ये अवे। यितार भड़े। याय छे. ज्यारे डेटलाइनुं मंतव्य अम छे डे ते अन्ने ओड के छे. अवेड हिंदुमां कैनो। समावेश यर्ध क्य छे. ओटले भूण हिंदु छे अने कैन तेमांथी नीडलेली ओड शाभा छे. आ अधां मंतव्य पातपातानी दृष्टिओ सायां क छे डेमडे दरेड वस्तुने के दृष्टिओं कोवामां आवे तेवीक ते देभाय छे, केथी स्याद्वाह—अनेडांतवाहने सत्य तरीडे स्वीडाराया छे तथा स-मानीत गएया छे अने तेटला माटे क दरेड वस्तुनुं स्वइप तेने अनुसरीने वियारायाथी डार्ध पण्ड प्रकारने। आध लाव्या विना ते सिद्ध डरी शडाय छे. तेथी क छिटा —अयवा—यादशी मावना तादशी सृष्टि.।

હિંદુ અને જૈન; ते अने शण्ही व्याक्ष्य पु छे. नाम तरीक्ष तपासे। ते। अन्ने शण्ही लिन क हे आय छे; परंतु विशेषणु ३पे तपासे। ते। तेनी साथे के नाम लोडवानुं होय ते छपर, तेना लिन्नत्व के अिन्नन्तनो आधार रहेशे; तेनी साथे धर्म शण्ह लोडीने हिंदु धर्म, संस्कृति लोडीने हिंदु संस्कृति के संस्कृत केडीने हिंदु संस्कृति अने कैन संस्कृत अने कैन संस्कृत अने केन संस्कृत अने संस्कृत अने संस्कृत अने केन संस्कृत अने संस्

રહેતી નથી. વાંચ્છુક જનાએ નિર્દિષ્ટ સ્થાનેથી વાચી લેવા મહેરખાની કરવી, અત્રે તા એટલું જ જણાવવાનું છે કે સર્વે ધર્મા, પછી તેને ગમે તે નામ આપીને સંબાધા, તા પણ તેમના મુખ્ય આશય પાતાના આશ્રિત જીવાતમાઓને પાતે કરાવેલી ઉચ્ચમાં ઉચ્ચ કાેટિએ લઈ જવાના જ હાેય છે. પછી તે ઉચ્ચમાં ઉચ્ચ-સર્વોત્કૃષ્ટ સ્થાનને માેક્ષનું નામ આપાે તાે, માેક્ષને ધ્યેય અને ધર્મને-ધ્યાન અથવા સાધન તરીકે સ્વીકારવાં રહેશે; અને જો સંસ્કૃતિને જ ધ્યેય ડ્રા-વશા તા પછી સંસ્કારને સાધન ગણવા પડશે. આ પ્રમાણે ધ્યેય અને ધ્યાન વચ્ચે રહેલી પરિસ્થિતિ જો ખરાખર સમજવામાં આવે. તે ઉપરની ઉક્તિની સાર્થકતા પણ યથાસ્વરૂપમાં તુરત કળી જવાશે. એટલે ક્રાેઈ પણ સંપ્રદાયવાળા કાેઈ પણ વસ્તુને સ્યા**દ્**વાદત્વમાં પાષાયલી સ્થિતિસ્થાપકતાના કાટલે જેખીને તપાસવા માંડરો. તેા તેમને દરેકને તે દરેક વસ્તુ સત્ય અને તથાસ્વરૂપમાં જ દેખાશે. ક્રાઇને અભિન્નત્વ લાગશે નહોં; તેમ તેના પરિણામે, મન દુ:ખ થવાનું કારણ પણ મળશે નહીં. જે દુઃખ થાય છે તે, દરેક શબ્દને તેના યથાર્થ અને વિશાળ દષ્ટિર્ખિદ્વાળી ભાવનાને ખદલે સંકુચિતપણે નિઢાળવાની આપણામાં પડેલી ટેવના પરિણામ રૂપે જ છે એમ સમજવું.

માત્ર દંતકથા રૂપે જ જો હોત, તેા તેા આપણે હજી તે વાતની અવગણના કરી શકત, પરંતુ જ્યાં શિલાલેખ જેવા અભેદ્ય પુરાવા

મૂર્તિ અને મળી આવે છે ત્યાં તે ખાબ-મૂર્તિ પૂજા તમાં કિચિદ શે પણ શ્રંકા ઉઠાવવાના અવકાશ રહેતા નથી.

અને જો મૂર્તિ હોવાનું सिद्ध थयुं ते। मूर्ति पूल होवानुं पण स्वयंसिद्ध थाय छे क. એटલे એક तत्त्वने। इण्या था अये। इहेवाशे हे, के हेटलां विद्वाने। आधुनिं समये એम मंतव्य धरावता थया छे हे, प्रायीन समये मूर्ति हे मूर्तिपूल केवुं डांध ढतुं क नहीं, ते। तेओ। ढवे शिलालेणना आधारे समछ शहे छे हे ध. स. पू. ४२६ मां मूर्तिपूल हती क; पहें भारवेलना समय पहेंशांनी आ मूर्ति छे अने રાજા નંદિવર્ધને તે માટે લડાઈ આદરી હતી એટલે તે સમયે પણ તે વસ્તુએા હતી એમ કહી શકાય. વચ્ચે એમ પણ પ્રશ્ન કરી શકાય કે તે મર્તિ તા પરાપૂર્વકાળે ભરાઈ હતી એમ તમે કહી ગયા છે। માટે નાંદવધીન અને ખારવેલના સમયે મૂર્તિપૂજા ભલે હશે પરંતુ મૂર્તિ તા તે સમયે નવી ભરાવાતી જ નહોતી: પરાપૂર્વથી કાઇ હોય તા તે વાત નીરાળી છે. ઉત્તરમાં કહી શકાશે કે નંદિવર્ધ નની વાત જવા દા. પરન્તુ રાજા ઉદયાધે તેા નવેસરથી જ પાટલિયુત્ર વસાવ્યું હતું અને ત્યાં છનમંદિર બંધાવ્યું હતું તથા નવીન પ્રતિમા પધરાવી હતી, તેમજ તે સ્થાનેથી એ યક્ષાની મૂર્તિ-અમુક લેખવાળી-મૂર્તિ મળી આવી છે તથા ઢાલમાં કલકત્તાના મ્યુઝીઅમમાં તે સંગ્રહિત પડેલી છે તેનું કેમ <sup>રૂ૮૭</sup> મતલબ કે મૂર્તિઓ હતી તે વાત જેમ નિર્વિવાદ છે તેમ અમુક અંશે<sup>૮૮</sup> મૂર્તિ વિના પણ ચલાવી લેવાતું હતું તે પણ નિર્વિવાદ છે. પરંતુ આ વિષય ઇતિહાસને લગતા નહી હાવાથી તેની ચર્ચામાં અત્ર ઉતરવાનું નિષ્પ્રયાજન છે.

રાજા ખારવેલે પાતે જે ધાર્મિક અને પરાક્રમન્ શાલ જીવન ગાળ્યું હતું તેના જીવતા જગતા પુરાવા તા હાથીગુંફાના લેખ ઉપરથી વસ્તુ એક; મળી આવેલ છે. એટલે તેમાં દેવેય જીદાં શંકાને સ્થાન રહેતું નથી જ. જો કે તેના હાથે જ તે લેખ ક્રાતરાવેલ હોવાથી કદાચ સંશય ઉભા થવા પામે; છતાંયે તે લેખમાં વર્ણવેલી હકીકતની સત્યતા, જ્યારે અન્ય ઐતિહાસિક ઘટનાથી સાબિત થઇ જાય છે ત્યારે તે સંશય તદ્દન ગળી જ્ય છે. મતલભ કે હાથી મુંકાના લેખને એક નગદ અને સત્યપૂર્ણ દસ્તાવેજ માનવો રહે છે. આટલા જ ખરદસ્ત અને કિમતી તે લેખ છે તથા તેનું જીવન આટલું બધું મહત્ત્વશાળી નીવડવું છે; છતાં અજ્યબી ભરેલી ઘટના એ છે કે તેના સમયે હિંદમાં પ્રવર્તી રહેલા જે ત્રણ ધર્મી વૈદિક, બૌહ કે જૈન–ગણાયા છે તેમાંના એકકેના સાહિત્ય પુસ્તકામાં રાજા ખારવેલનું નામ સુદ્ધાંત પણ જણાવાયું નથી.

ડા. રાજેન્દ્રલાલ મિત્રે પાતાના 'એન્ટીક્વીડીઝ એક ઓરીસા 'માં જાહેર કર્યું છે કે શ્રી. જગન્નાથજીનું મંદિર ભુદ્ધધર્મનું હોવા સંભવ છે. આપણે જોઈ ગયા છીએ કે મૂળ મંદિરના નાશ ઇ. સ. ૩૦૦ ની આસપાસમાં થઈ ગયા હતા પરંતુ યયાતિ કેશરી રાજાના સમયે ઇ. સ. ૫૮૦ આસપાસ નૃતન મંદિર લ્લ બંધાવવાનું શરૂ થયું હતું અને ૭૫ વર્ષે તેની પેઢીમાં થયેલ ચાથા રાજાએ તે સંપૂર્ણ કરાવ્યું હતું. એટલે કે આ બધું પરિવર્તન ઇ. સ. ૫૮૦ અને ૬૫૫ ના અંતર-ગાળે થયું હોતું જોઈ એ. બલ્કે એમ કહા કે જે વખતે પેલા બૌદ યાત્રિક મિ. હયુએન ત્શાંગ હિદમાં મુસાક્રી કરતા હતા, તે સમયે આ નૃતન મંદિર પૂર્ણ થયું હતું કે પૂર્ણ થવાની તૈયારીમાં હતું. વળી તે પાતે આ પ્રાંતની મુસાક્રીએ આવ્યો પણ છે. છતાં તેણે

<sup>(</sup>૮૭) આ સમય અગાઉની મૂર્ત્તિઓ ઢાવાના પણ દર્ષાતા મળી આવે છે. પરંતુ તે શંકાસ્પદ છે (જીઓ પુ. ૧. પૃ. ૧૭૦. દી. નં. પપ) અથવા તા તેનો સમય નીચની ડી. નં. ૮૮માં જણાગ્યા પ્રમાણે થઈ જતા હતા એટલે તેની ગણત્રી અહીં કરી નથી.

<sup>(</sup>૮૮) અમુક અરો એટલા માટે લખવું પડયું છે (૧) આવી મૂર્ત્તિઓ જે મળી આવી છે તે, કાળગણનાના સમય જ્યારથી ગણાય છે તેનાથી પૂર્વાતીત છે. (૨) અથવા તા જે સમય મૂર્તિ વિના ચલાવી લેવાનું હતું એમ હું માની રહ્યો છું તે સમયની તે નહોતી. પરંતુ અન્ય સમયે ભરાવાઇ હતી. (૩) મૂર્તિ અને મૂર્તિપૂન તે સાલંખન છે. જ્યાં

નિરાલંબન અવસ્થા પ્રાપ્ત થઈ, ત્યાં તાે તે ખત્ને વસ્તુના અભાવ જ માનવા પડે. આ સંખેગોમાં મૂર્તિઓ તેટલા સમય માટે ન હોતી એમ હજા કહી શકાય.

<sup>(</sup>૮૯) જગનાયપુરીનું મંદિર અને યયાતિકેશરીએ બંધાવેલું ભુવને ધરતું મંદિર, બન્ને સ્થાન જીદાં જુદાં છે. માત્ર પાંચથી દરા ગાઉના અંતરે જ છે. પરંતુ તે બન્ને પ્રદેશ એક છે: મંદિરોની રચના એક છે; બન્નેના રાજવી એકજ છે; રાજ્યધર્મ એક જ છે; એટલે એકજ ધર્મ કાન્તિમાંથી બન્ને, એકજ વખતે પસાર થયેલ ગણાય; જેથી જે હુકાકત એકને લાગુ પડે તે બીજાને પણ લાગુ પડે છે. તે માન્યતાથી નામની લખાવટમાં તેમની વચ્ચેના અરસપરસ બેદ જળવાઇ રહ્યો નથી એમ સમજવું.

પોતાની મુસાફરીનાં વર્ણનનાં જે એ પુસ્તકા લખ્યાં છે તેમાં આ બાયતના લ્ એક અક્ષર વટીક પણ લખ્યો નથી. જો તે તીર્થધામ સાથે કાઇને કાઇ રીતે બૌદ્ધધર્મના સંબંધ જોડાયલા હાત, તા શું તેના ઉલ્લેખ તે બૌદ્ધ યાત્રિક પાતાનાં પુસ્તકમાં કર્યા વિના રહેત ખરા કે? સાર એ નીકળે છે કે તે તીર્થ બૌદ્ધ- ધર્મનું નહીં હાય જેથી તેણે આ બાયત મૌન સેવ્યું છે.

ખીજી વાત કરીએ વૈદિક ધર્મવાળાની-કે. હિ. ઈ. માં લખેલ છે કેલ્લ His (Kharvel's) family has found no place in the dynastic lists of suzerains which are handed down to posterity by the Puranas=? સમ્રાટાની–રાજકર્તાએાની વંશાવળીએા પુરાણામાંથી આપણને મળી આવે છે તેમાં ખારવેલના વંશને લગતા કાંઈ ઈસારા સુદ્ધાં પણ મળતા નથી. આમ કરવામાં પુરાણોના લેખકાતા શા આશય હશે તે સમજી શકાતું નથી. તે બાબતમાં બે ત્રણ પ્રકારનાં અનુમાન કરી શકાય તેમ છે. (૧) કઢાચ કહેવાય કે પુરાણની રચના ઈ. સ. ની ચાેથી સદી ખાદ થઈ મનાઈ છે. તે સમયે જગનાથજીના આ મંદિર વિશે કાંઈ જાણવા યાગ્ય ખન્યું નહીં હાય; તેથી તેમાં નાેંધ લેવાઈ નહીં હાૈય. આ દલીલ ટકે તેમ નથી, કેમક મૂળમંદિરના નાશ તાે ઇ. સ. ૩૦૦ની આસપાસ થઈ ગયાે હતા એટલે પુરાણાત્પત્તિ સમયે આ હુકાકત બધી તાજી જ હાવી જોઈ એ. (ર) જ્યારે ખીજું અનુમાન એ કરી શકાય છે કે, આ મંદિર વૈદિક સંપ્રદાયનું હવે મનાવ-વામાં તા આવી ગયું છે એટલે રાજ્ય ખારવેલનું કે તેના પૂર્વજો વિ. તું વર્ણન જો લખવામાં આવશે તાે તેના વિશેષ ઉડાણુમાં કાઇને ઉતરવાનું મન થશે અને પરિ• **થામે** સત્ય વસ્**તુ જે** છે તે ખઢાર પણ આવી પડશે. એમ શ્વાય તા નાલેશી જેવું ગણાય. માટે તે વસ્તુ ખદુ પ્રકાશ જ ન પામે તે બહેતર ગણાય એવો

ત્રીજ વાત હવે જૈન ગ્રંથોની લઈ એ-વૈદિક અને ભા<mark>ૈક મતના સાહિત્ય ગ્રંથામાં કદાચ તેનાે ઉલ્લે</mark>ખ ન હાય તે તા ગનીમત લેખાય અને એમ પણ ખચાવ કરી શકાય કે તેમને જે બાબત લાગતું વળગતું ન હાેય તેવી–એટલે કે પારકાની-પંચાતમાં શું કામ પડ્વું જોઇએ તેથી તેઓએ ચૂપકી પકડી હોય. પરંતુ જૈતાને તા ઉલટા. આ રાજાતા પ્રસંગ એક ગારવ સમાન હતા: જ્યારે તેનાથો અનેક પ્રકારે નાના અને દુર્લક્ષ્ય કરવાયાગ્ય રાજવીઓનાં વર્શનો તેમણે ઝીલવાના પ્રયત્ન સેગ્યાે છે ત્યારે આ રાજા તાે. तेमनामां प्रातःस्मरशीय गशाय तेवा तेमक धर्मेनित કરનારામાં અગ્રેસર ગણાય એવા રાજ્ય કુમારપાળ અને राज्य संप्रति केवानी ढराणमां भूडवा याज्य ग्रहाय તેવા છે તા શું તેવાનું નામ પણ લેવાનું ભૂલી જવાય ? આના જેવું કૃત<sup>દ</sup>ન ખીજાું શું ગણાય ? ખરેખર છે પણ તેમજ; કાર્ષ જાતના ઉત્તર આપી શકાય કે ખચાવ કરી શકાય તેવું દેખાતું નથી. એક વખત અમારી એવી માન્યતા બંધાઇ હતી કે, રાજ્ય ખાર-

કલ્પનાથી આખું પ્રકરણ ગાંડવી રાખ્યું હોય; આ પ્રકારના અનુમાન હજી ખનવા યાગ્ય કહી શકાશે. (૩) ઉપરાંત એમ પણ કહેવાય કે પુરાણામાં વૈદિક રાજાઓના ઇ તિહાસ જ આલેખાયા છે અને રાજા ખારવેલ વૈદિક ન હાતા એટલે તેના વંશનું આલેખાન કરાયું નથી; તા તે પણુ વાસ્તવિક નથી; કેમકે અવૈદિક એવા માર્ય સપ્તાટા, પરદેશી યવન આક્રમણકારા, શક પ્રજા ઈ. ઇ. અનેકનાં, રાજકીય કારકી દીંનાં છત્તાંતા અને ધસારાઓ તેમાં કરેલ વંચાય છે તા પછી ખારવેલનાં વંશમાંના કાર્યનું વધારે નહીં તો ખે ચાર પંક્તિ જેટલુંયે—તા છત્તાંત આપતું જોઇનું હતું. છતાં તેમ થયું નથી. તે માટે ઉપરમાં જે બીજાં અનુમાન દારાયું છે કે વિગત હાંકી રાખવા માટે જ માન પકડયું હશે તે કારણ મજબૂત દેખાય છે.

<sup>(</sup>૯૦) જુઓ રેકર્ડઝ એક ધી વેસ્ટર્ન વર્લ્ડનાં એ પુસ્તકા, જે અંગ્રેજી અનુવાદ તરીકે પડયાં છે તે.

<sup>(</sup>૯૨) જુઓ તે પુસ્તક પૂ. ૫૩૬.

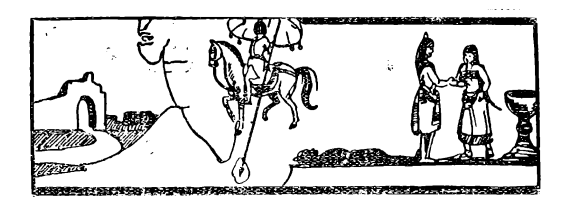
વેલ કદાચ જૈનમતાનુયાયી નહીં હાેય પરંતુ આછ-વિક મતના હશે. તેથી તેનું નામ લખાયું નહીં હોય. પરંત વિચાર કરતાં તે મત ખીનપાયાદાર હતા. કેમંક રાજા ખારવેલ એક તાે આજીવિક જ ન હોતાે. અને હાેચે તા પણ આજવિક મતના ઉત્પાદક અને સ્થાપક એવા ગાશાળકના નામના તેમજ જીવનના જૈનગ્રંથામાં કેટલાયે અપાયા છે; તા આવા ઉપકા-રક મહા રાજવીના, વિશેષ નહીં તાે કલિંગજીનની મર્તિને અંગે લડત ચલાવતાર તરીકે તેમજ ચ**ંચા**ના સંરક્ષક તરીકે તેા. જરૂર જ તેનું જ્યળવી રાખવાનું આવશ્યક હતું જ; એટલું પણ જ્યારે થયું નથી ત્યારે કહેવું પડશે કે જૈન ગ્રંથકા-રાચ્યે રાજા ખારવેલને તેટલે દરજ્જે ધાર અન્યાય જ કર્યો છે. જૈન ગ્રાંથકારાએ કાઈ દિવસ ધર્મદેષ પાેબ્યા નથી જ. તેમણે તાે ગુણગ્રાહીપણું જ દાખવ્યું છે ને દાખવવું જોઈતું હતું. એટલે તે નિયમે પણ ( આજીવિક મતના હોત તા પણ) રાજા ખારવેલ

તરફ અન્યાયભરેલું પક્ષપાતિપણું ખતાવાયું છે એમ ન્યાયતે ખાતર તેાંધવુંજ રહે છે. મતલખ કે જૈન મ્રાંથકારાની ચૂપક/દીનું કારણ શાખ્યું . જડતું નથી.

અમારા એક મદદનીશ શ્રીયુત સંઘવીની સાથે આ બાબતની ચર્ચા થતાં તે એમ જણાવે છે કે, પૂર્વદેશના પ્રાચીન સમયના કેટલાક જૈનગ્રંથોના વિનાશ થઈ ગયા છે એટલે રાજા ખારવેલના કલિંગ-દેશનું વર્ણન મળતું નથી. કેટલેક અંશે અમને આ કથન વ્યાજળી લાગે છે કેમકે તેના ઉલ્લંખ હાથી- ગુંકાના લેખમાં પણ રાજા ખારવેલે કર્યા તા છે જ. છતાં આ વિષય તપાસ તા માંગે છે જ.

આ પ્રમાણે રાજ્ય ખારવેલનું જીવન ચરિત્ર લખવા-ની બાખતમાં એક વિષય પરત્વે–ત્રણે ધર્મના સાહિત્ય શ્ર'થોના લેખકાના આશયો–િલન્ન ભિન્ન હોવાનું અત્યારે દેખાય છે. એટલી તેાંધ કરીતે હવે આ પરિચ્છેદ પુરા કરીશું.





## પંચમ પરિચ્છેદ

## રાજા ખારવેલ (ચાલુ)

**ટુંક્સારઃ**—(३) રાજા ખારવેલ (ચાલુ)

હાથીગું ફાના લેખમાં આવેલ ૧૦૩ ના આંક સંઅંધી ચલાવેલ વિશેષ વિચારણા તથા તેમાં ચેદિ સંવતની શકયતાના અતાવેલ સદંતર ઈન્કાર—ત્રિકંલિંગ શબ્દનું કરેલું સ્પષ્ટીકરણુ તથા સમય સમય પરત્વે સમજાવેલું તેનું સ્વરૂપ—રાજા ખારવેલનાં આયુષ્ય અને રાજ્યકાળની કરેલી ચર્ચા—તેના કુડુંખ પરિવાર વિશેના આપેલ ખ્યાલ, તથા તે સંઅંધી પ્રવર્તી રહેલ કેટલાક ભ્રમના કરેલા સ્ફાટ—તેના રાજ્ય વિસ્તાર સંઅંધી ઉપાડેલ વિવાદ—તથા તે સમયે હિંદની પશ્ચિમે ઈરાની અખાત અને પૂર્વે ઈન્ડાનિશિયા (સુમાત્રા, જાવા, આર્કીપેલેગા આદિ) ટાપુઓ સુધી ત્રિકલિંગના વતનીઓના થયેલ દેશવિહાર સંઅંધી કરેલું યથાચિત વિવેચન; જેથી તે ટાપુઓના વતનીઓના હિંદ સાથે જાડાતા દેખાઈ આવતા સંઅંધ—તેના સામાજક તથા ધાર્મિક જીવન પરત્વે અંધાયેલ અનુમાનનું કરેલું નિર્દર્શન—પ્રિયદર્શિને અને ખારવેલે વિધવિધ ક્ષેત્રમાં ગાળેલ જીવનની કરેલી સરખામણી—

- (૪) વક્કગ્રીવઃ પર્વતેશ્વરનું, રાજકીય તેમજ સામાજીક દૃષ્ટિએ, આપેલું વૃત્તાંત— જે કરૂણુ સંચાગામાં તેના જીવનના અંત આવ્યા હતા તેનું કરેલું વર્ણન—
  - (૫) મલયકેતુઃ મકર<sup>દ</sup>વજના રાજ્ય અમલનું વર્ણન તથા ચેદિવંશના આવેલા અંત—

હાથીગુંફાના લેખમાં આવતા ૧૦૩ તેા આંક નંદ કે માંર્ય સંવતના હાવાની જે માન્યતા ચાલ આવે છે તે ખાટી છે એમ આપણે ૧૦૩ ના આંક પૃ. ૨૬૭ થી ૨૭∙ માં ખહ્ સંબંધી વિશેષ અવ્છી રીતે સાબિત કરી આપ્યં છે. ઉપરાંત તે આંક વિશેની ખીજ શક્યતા હાેવાના મુદ્દો આપણે આપણી સ્કરણાથી ઉભા કર્યો હતા. તે એ શકયતામાંની એકમાં, તે આંક ચેદિ સંવતના દ્વાવાના અને બીજમાં મહાવીર સંવતના હાવાના **હતા.** તેમાંચે મહાવીર સંવતના જો તે હાેય તા, તેની આદિ ક્યાંથી તેમના નિર્વાણ કાળથી એટલે ઇ સ. પૂ. પરહ થી ? અથવા તા તેમને જ્ઞાન પ્રાપ્તિ થઈ ત્યારથી એટલે ઈ. સ. પૂ પપક થી ? થયાનું સંભવિત છે એમ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત કર્યો હતા. આ બધા પ્રશ્નોના -મુદ્દાના-ઉત્તર પણ આપણે પૃ. રહર-હ૪ આપી દીધા છે કે તે આંક ચેદિ સંવતના નથી પણ મહાવીર સંવતના જ છે તેમ તેની આદિ શ્રી મહાવીરના નિર્વાણ કાળના સમયથી જ ગણાઇ છે, નહીં કે તેમના જ્ઞાન પ્રાપ્તિના સમયથી.

હપર પ્રમાણે સર્વ સ્થિતિની ચાખવટ કરી નંખાઈ છે છતાં કિંચિત સંશય ( જુએ. પૃ. ૨૭૪ ડી. નં. ૫૫ ) ખતાવાયા હતા કે કદાચ તે આંક ચેદિ સંવતના હાઈ શકે છે; જેના ખુલાસા આગળ આપીશું. અત્ર તે વિષય હાથ ધરવા રહે છે.

જો ગ્રેદિ સંવતના તે આંક હોય તા તેની શરૂ-આત મહારાજા કરકંકુ ઇ. સ. પૂ. પપ૮માં ગાદીએ એઠા ત્યારથી થયેલી ગણાય. તે હિસાએ ૧૦૩ની સાલ એટલે ઇ. સ. પૂ. ૪૫૫ થાય; જ્યારે નંદિવર્ધ નનું મરછુજ ઇ. સ. પૂ. ૪૫૬માં એટલે કે તેની પૂર્વે એક વરસે થઇ ચૂક્યું હતું. એટલે તે નહેર નંદિવર્ધને પ્રથમ ખાદાવી હોય એ ખની શકે નહીં. આ અથવા તા આને મળતાજ મુદ્દા ઉપર તે ૧૦૩ના આંક ગ્રેદિ સંવતના હોઇ ન શકે એમ આપણે ખતાવી જો તે આંક ચેદિ સંવતના લેવાય તો તેના પ્રારંભ છે. સ. પૂ. પપ / માં થયા ગણાય એઠલું તો ચાકકસ જ; તે હિસાએ ૧૦૩ જું વર્ષ છે. સ. પૂ. ૪૫૫ માં આવે કે જે ખારવેલ રાજ્યે પાંચમું વર્ષ હતું એમ હાથીગુંકાના લેખમાં સ્પષ્ટ જણાવાયું છે. એટલે સાર એ થશે કે રાજા ખારવેલનું ગાદી-નશીન થવું ઈ. સ. પૂ. ૪૬૦માં થયું ગણાશે, તથા તેના પિતા વૃદ્ધિરાજના રાજ્યઅમલ છે. સ. પૂ. ૪૬૦થી ૪૭૦ મુધીના અને રાજા ક્ષેમરાજના સમય ઈ. સ. પૂ. ૪૭૦ થી ૫૦૬ મુધીના ગણાશે. આ પ્રમાણે ગણાનાં આખા ઈ તિહાસ જ ઉથલી જતા દેખાશે. મતનલખ એ થઈ કે ૧૦૩ ના આંક ચેદિ સંવતને લગતા ખીલકુલ છેજ નહીં.

પ્રાચીન ઇતિહાસમાં ત્રિકલિંગ શબ્દના પ્રયાગ અનેક વખત કરવામાં આવ્યો છે. અને સામાન્યતઃ કાંગ, લંગ, અને ક્રહિંગ એ સ્ટિક્સિક્સ સ્ટાસ્ટ્રિક્સ પ્રયોગ પ્રયોગ

ત્રિકલિંગનું સ્વરૂપ નામના ત્રેશુ પ્રદેશના ઝુમખાન સમુહ–એવા તેના અર્થ કરાય છે.

પરંતુ આ પ્રમાણેની માન્યતા આગળ ધરવામાં કાઇ વિશ્વસનીય પુરાવા કે દલીલ રજી કરવામાં આવતી નથી. એટલે જેમ પ્રાચીન એતિહાસક અનેક કિસ્સામાં ખનતું આવ્યું છે, તેમ આ ખાખતમાં પણ માત્ર કલ્પનામાં ખેસતું આવ્યું અથવા શ્રોત્રપ્રિય લાગ્યું માટે આમ ખનવા પામ્યું હોતું જોઇએ એમ દરાવી દેવાયું છે? કે તે કથન વાસ્તવિક હોવાથી જ વપરાતું થયું છે? તે આપણે તપાસી જોઇએ.

પુ. ૧ માં અંગ દેશ ૧ અને ચેહિ દેશ<sup>ર</sup>ની ભાગાલિક સ્થિતિનું વર્ણન કરતાં ત્રિકલિંગ શખ્દમાં કયા કયા પ્રદેશના સમાસ થઇ શકે તેમ છે તે પ્રસંગા-પાત જણાવી દોધું છે. પરંતુ તે સર્વ મુદ્દા એકત્રિત કરીને તથા તેમને વ્યવસ્થિત ગુંથીને રજી કરાય તાે તેના

ગયા છીએ. વળી બીજી રીતે પણ તે માંક ચેલિ સંવતના નથી એમ પુરવાર કરી શકાય છે.

<sup>(</sup>૧) જુઓ પુ. ૧ પૃ. ૧૦૬ તથા પૃ. ૧૪૦ થી ૧૪૬ તું લખાણુ તથા તેને લગતી દીકાઓ.

<sup>(</sup>૨) જુઓ પુ. ૧ પૃ. ૧૬૪ થી **૧૬૬ સુધીનું લખાણ** તથા તેને લગતી અનેક ટીકાઓ.

સચાટપણે ખ્યાલ આવી શકે તેટલા માટે આ વિષય ક્રીને અત્ર રજી કરીશું

- (૧) પ્રથમ તા ' ત્રિકર્લિંગ 'ના સમુહમાં જે ત્રણ દેશને મૂકવામાં આવે છે તે ત્રણેને અરસપરસમાં તેમની વચ્ચે કાઇ જાતના સંબંધ-સામ્યતા-(જેવી કે સંસ્કારની, વસ્તીની, ભાષાની ઈ. ઈ. કાઈ જાતની) હોવાનું ખતાવવામાં આવતું નથી, તેમ દેખાતું પણ નથી. અત્યારે પણ નથી તેમ તે વખતે હાવાનું, પણ ઇતિહાસનાં પાનેથી સિદ્ધ થતું નથી; તા પછી તે સંબંધીની એકતારતા શી રીતે મેળવી શકાય?
- (ર) છતાં કવચિત્ કવચિત્ અસંભવિત દેખાતી વસ્તુ પણ જેમ સંભવિત ખની જાય છે, તેમ નં. ૧ માંની સ્થિતિ–ત્રણે દેશને એક સમુહ તરીકે માની લેવાની– આપણે માન્ય રાખી લઇએ તા પણ પાછા વિરાધ એ આવીને ઉભા રહે છે કે:—

તેમાંના અંગદેશને. હાલના વિદ્વાના બિહાર પ્રાંતમાંનું ભાગલપુર પરગણું ગણે છે અને બંગદેશને, વર્તમાન ખંગાળ પ્રાંતમાંના મુર્શિદાખાદ જીલ્લાને અને તેની દક્ષિણે કેઠ સમુદ્ર તટ મુધી લંખાતા પ્રદેશને ગણતા દેખાય છે. જ્યારે કલિંગની હદ ઉત્તરમાં મહા નદી અને ચિલ્કા સરાવરથી શરૂ થતી માને છે. જો કે આ પ્રમાણે કલિંગ દેશની હદની માન્યતામાં પણ તેમની બુલજ થતી દેખાય છે; છતાં તકરારનું સમાધાન થતું હાય તા થવા દેવું, તે સિદ્ધાંતે આપણે તેમનું મંતવ્ય કખૂલ રાખી લઇએ છીએ. તાેપણ આ પ્રમાણે માની લેવામાં મુશ્કેલી એ આવે હે કે તે ત્રિકમાંના અંગદેશ અને બંગદેશ, બન્ને પાસે પાસે અને અડેાઅડ **મા**વેલા **હે**ાવાથી એકજ રાજ્યની હદમાં હજુ તેમના સમાવેશ થતા કહી શકાય; પરંતુ બંગદેશ અને કલિંગ-દેશની વચ્ચે તા હાલના ખર્દવાન, મિદનાપુર, ખાલા-સાર, કટક વિગેરે જીલ્લાએ આવી જાય છે કે જે અન્ય રાજવીની હકુમતવાળા પ્રદેશા ગણાતા હતા. **અ**ા પાછલી ભૂમિ તે સમયે મગધપતિને તાળે હતી. એટલે કે અંગ-બંગ હજા કર્લિંગપતિના ગણાય; તે પછી મગધપતિના પ્રદેશ આવે અને તે ખાદ પાછા કલિંગ-પતિના કલિંગ દેશ આવે. મતલળ કે. આસપાસ કલિંગ-

પતિના અને વચ્ચે મગધપતિના મુલક હતા. હવે વિચારા કે, અંગ બંગ અને કર્લિંગ એ ત્રણેનું સમુહગત રાજ્ય કયારે સંભવી શકે કે, જ્યારે તે ત્રણેની હદની વચ્ચે કાઇ રાજ્યની કાચર આવતી ન હાય તા જ એટલે કે તે ત્રણેની સીમા એક બીજાને અડી રહેલી હાય તા જ આવા તા કાઇ પુરાવા મળતા નથી. ઉલટું હાથીગું ફાના લેખમાંજ મગધપતિ અને કર્લિંગપતિ બન્નેને ભિન્નપ્રદેશી અને સત્તાધારી સમર્થ સમ્રાટ હોવાનું બતાવાયું છે. સાર એ થયા કે, ત્રિકર્લિંગના સમુહમાં હાલની માન્યતા પ્રમાણેના અંગ, બંગ અંને કર્લિંગ દેશા ઠરી શકતા જ નથી.

**િટીપ્પણ–એક રાજ્યની હકુમતવાળા સર્વ પ્રદેશા**, એક બીજાને અડીને-સ્પર્શીને જ રહેવા જોઇએ. એવા સિદ્ધાંત ઉપરની દલીલમાં જે આપણે આગળ ધર્યો છે તેની વિરૂહ્ધમાં એવા ખચાવ કરવામાં આવે કે. તેવા નિયમ ભલે સામાન્યપણે હશે પરંતુ સર્વથા તેમ હોતું નથી જ; ક્રેમકે વર્તમાનકાળ કાઠિયાવાડ અને શુજરાતમાં પણ શ્રીમંત ગાયકવાડ સરકારના અનેક મુલકા વચ્ચે અન્ય રાજવીએાના પ્રદેશ આવી જાય છે. તેના જવાખમાં જણાવવાનું કે તે દસીલ ખિન પાયાદાર છે: કેમકે આપણે વાત કરીએ છોએ સાર્વ-ભામ સત્તા ધરાવતા સમ્રાટાની: જ્યારે દૃષ્ટાંત આપીએ છીએ તેવા સમ્રાટાની સત્તામાં રહેલા અર્ધ-આશ્રિ**ત** સત્તા ભાગવત્તા રાજ્યાની. મતલબ કે સાર્વભૌમ સત્તા જેવા સમ્રાટાના હાથ તળેના રાજાઓના મુલકા. મુખ્યતયા એકખીજાને અડાઅડ જ આવેલ હાય છે. વર્તમાન કાળે યુરાપીય પ્રજામાંના શાસકાના મુલકા જે ચારે ખંડમાં છૂટા છ્વાયા પથરાયલ નજરે પડે છે તેનું કારણ એ છે કે, તેએા વચ્ચેનાં પરસ્પર હિતા સાચવવા માટે અમુક અમુક પ્રકારનાં બંધનાે ધડાયલાં છે અને તેને આશ્રયીને તે સર્વેને વર્તન રાખવું પડે છે. જે સમયનું આપણે વર્ણન કરી રહ્યા છીએ તે સમયે તે પ્રકારની રાજનીતિજ નહેાતી. તે સમયે તા; જેના હાયમાં તેના મહેાંમાં-એટલે કે તદ્દન સ્વતંત્રપણાની; અથવા બહતા ગણપદ્ધતિની એટલે કે અર્ધસ્વતંત્રપણ રાજ્ય ચલાવવાની રાજનીતિ પ્રચલિત હતી. તે માટે

અત્યારની પરિસ્થિતિના દષ્ટાંત તે સમયની રાજનીતિ પરત્વે લાગુ પાડી શકાય તેમ નથી.]

- (3) નં ર ની દલીલમાં અંગદેશનું સ્થાન, વર્તમાનકાળના વિદ્વાનોની માન્યતા પ્રમાણે ભાગલપુર જિલ્લો લેખીને આપણે તેના સત્યાસત્યના વિચાર કરી ગયા છીએ. પરંતુ વાસ્તિવિક રીતે તેનું સ્થાન (જીઓ પુ. ૧ પૃ. ૧૩૯) વર્તમાનના મધ્યપ્રાન્ત વાળા પ્રદેશમાં છે. એટલે તેને આશ્રયીને પણ આ પ્રશ્ન વિચારી લેવા જોઈ એ. તે પ્રમાણે અંગ અને કલિંગનાં સ્થાન તા ચાક્કસ છે જ, પરંતુ બંગ શબ્દના જ્યારે વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે તેના ઉલ્લેખ પ્રાચીન પ્રન્થામાં થયાનું નજરે પડતું નથી; એટલે તે તા આધુનિક પ્રયાગ સમજ્ય છે. અને તે જ પ્રમાણે રિથતિ જો હાય તા, ત્રિકલિંગમાં અંગ, બંગ અને કલિંગનું જોડકાયું ઉલ્લંકરવામાં, મૂં નાસ્તિ જ્રતઃ शાसा જેવું થતું હાય એમ શું નથી લાગી આવતું?
- (૪) અંગ, બંગ (વંગ) અને કર્લિંગને બદલે, અંગ, વંશ અને કલિંગ તે ત્રણ દેશના સમુહગત રાજ્યને ત્રિકર્લિંગનું નામ આપીએ તો તે યથાચિત છે એમ ભૌગોલિક દષ્ટિએ પણ માન્ય રહે તેમ છે; કેમકે તે ત્રણે દેશની સીમા પરસ્પર સંલગ્ન થયેલી છે. તેમ અંતિહાસિક પુરાવાથી, કર્લિંગપતિઓનાં જીવનવૃત્તાંતથી (જીઓ પુ. ૧ પૃ. ૧ ૬૦થી આગળ)તેમજ મહારાજ્ય કરકંધુ મહામેલવાહનના રાજ્ય વિસ્તારના હેવાલ ઉપરથી પણ સિદ્ધ થઈ જય છે. એટલે કે ઇતિહાસ અને ભૂગાળથી તે બિના સાબિત થઈ જતી હોવાથી વિશેષત: માનનીય ગણવી રહે છે.
- (૫) નં. ૪ માં જણાવ્યા પ્રમાણે, મહારાજા કરકડુના સમયે, ચેદિવંશની સ્થાપના કરવામાં આવી તે વખતે—ભલે અંગ, વંશ અને કલિંગના યુથને ત્રિક-લિંગ કહેવામાં આવતું હતું, પરંતુ હાયીગુંફામાં દારાયલ ચિત્ર ઉપરથી, ચક્રવર્તી ખારવેલના સમયે તા ત્રિકલિંગનું સ્વરૂપ જીદું જ પડી જતું હતું એમ સમજ્યય છે. તેમાં જે અનેક વિજય મેળવવાનું રાજા ખારવેલને સફ્લાગ્ય પ્રાપ્ત થયું હતું તે સર્વ હકી-કતનું જોડાથુ કરતાં એવા સાર કઢાય છે કે, રાજા

- ખારવેલે, મૂળ કલિંગની દક્ષિણેથી વધતાં વધતાં, ઢેઠ સિંહલદ્વીપની સીમાંતે, પાંડય રાજ્ય ઉપર પણ તેણે વિજય મેળવ્યો હતા અને તેની પાસે **પાતાની** સત્તા કબૂલ કરાવરાવી ત્યાંથી અઢળક દ્રવ્ય પણ હરી લાવ્યા હતા. તેમજ કર્લિંગ અને પાંડયની વચ્ચે આવેલ ચાલા અને પલ્લવ રાજ્યાને પણ તાએ કરી લીધા હતા. મતલખ કે તામિલ, તેલંગુ, અને ઉરિય ભાષા-દ્રાવિડીયન ગણાતી ત્રણ મુખ્ય ભાષા **બાલતા** પ્રાંતા ઉપર તેણે વિજય મેળવી પાતાનું સ્વામિત્વ ખેસાર્યું હતું (જાુઓ હાથીગુંફા લેખ પંક્તિ ૧૧ ના અનુવાદ) એટલે તે ત્રણ પ્રદેશના-કલિંગ, ચાલા અને પાંડય-સમુહને વ્યાજખી રીતે આપણે રાજા ખારવેલના સમયતા 'ત્રિકલિંગ' સમુહ કહીએ તા વાસ્તવિક્ર ગણાશે. વળી તે ત્રણે પ્રજાની ભાષા, દ્રાવિડીયનમાંથી ઉત્પન્ન થયેલ હાેવાથી તે સર્વ પ્રજા સંસ્કૃતિમાં તથા અન્ય આચાર વિચારમાં તેમજ સાહિત્ય વિશેષમાં પણ અરસપરસ ધણી જ સામ્યતા **ધરાવતી** હોવી જોઇએ એમ માની શકાય.
  - (१) ઉપરાંત, ધી હિસ્ટરી એક એારિસ્સાના કર્તા વિદ્વાન ડૉ. આર. જી. બેનરજી મહાશયે પુ. ૧ પૃ. ૪૩ થી આગળ જે વર્ષુન આપ્યું છે તે ઉપરથી ઉત્કલ, કોંગાદ અને કર્લિંગ મળી ત્રિકલિંગ થતું હોય એમ સમજ્યય છે. તેમાં તેમણે ઉત્કળને દામાદર અને વૈતરણી નદી વચ્ચેના, કોંગાદના બે ભાગ ઉત્તર દક્ષિણ પાડીને વૈતરણી અને બંગધારા નદી વચ્ચેના અને કર્લિંગને બંગધારા અને ગાદાવરી નદી વચ્ચેના, પ્રદેશ લેખાવ્યા છે. મતલબ કે દામાદર અને ગાદાવરી નદી વચ્ચેના, પ્રદેશ લેખાવ્યા છે. મતલબ કે દામાદર અને ગાદાવરી નદી વચ્ચેના, પ્રદેશ લેખાવ્યા છે.
  - (૭) જ્યારે જ. એ. ખી. રી. સા. પુ ૧૪. પૃ. ૧૪૫ માં લેખક મહાશયે ત્રિકલિંગનું સ્વરૂપ વળી સર્વથી જીઈ જ રીતે વર્ણવી ખતાવ્યું છે. તેમણે સ્પષ્ટ લખ્યું છે કે, It has been discovered that the Kalinga people went to Burma, long before the Christian era and established a kingdom which comprised three districts & hence called

Mudukalinga (Mudu means three in the Telangu language ) or Trikalingas. "whole country was a part of the Trikalinga ". Trikalinga = Kalinga, Kongad and Utkal=એવી શોધ કરવામાં આવી છે કે. ઇસવીની પૂર્વે લાખાકાળે કર્લિંગની પ્રજ્ન ખર્મામાં ગઇ હતી ચ્યને ત્યાં સંસ્થાન જમાવ્યું હતું, તેમાં ત્રણ પ્રાંતાના સમાવેશ થતા હાવાથી તેને મુદુકલિંગ (તેલગુ ભાષામાં મુદ્દ એટલે ત્રણ અર્થ થાય છે.) અથવા ત્રિકલિંગ કહેવાયા છે. (એટલે) આખા (કલિંગના) દેશ તે ત્રિકલિંગના એક અંશ થયા; " ત્રિકલિંગ=કલિંગ. કાંગદ અને ઉત્કલ કહેવાના ભાવાર્થ એમ સમજાય છે કે. કલિંગની જે મૂળ પ્રજા હતી તે ખર્માના કિનારે આવેલ દેશમાં જઇ વસી હતી (જેને **હા**લમાં મુવર્ણ-ભૂમિ તરીકે એાળખાવાય છે) તે પ્રાંતને પશ ત્રિકલિંગના એક અંશ તરીકે ગણી શકાય તેમ છે.

(૮) "ભારતના પ્રાચીન રાજવંશ"ના લેખક મહાશયે તેના પુ. ૧. પૃ. ૩૭ માં સર કનિંગહામના મતના આધારે એમ જશ્ચુવ્યું છે કે, ત્રિકલિંગના સમુહમાં ધનકટક, આંધ્ર અને કર્લિંગદેશના સમાવેશ થતા હતા.

આ પ્રમાણે જુદા જુદા વિદ્વાનાએ ત્રિકલિંગનું સ્વરૂપ જુદું જુદું સમજ્વયું છે. કે છું સત્ય અને કે છું અસત્ય, તે ખતાવવાનું આપણા અહીં ઉદ્દેશ પણ નથી તેમ અહીં તે વિષય પણ નથી. અત્ર તા એટલું જ જણાવવાનું હતું કે, ત્રિકલિંગના સમુહમાં, અંગ, ખંગ અને કલિંગના સમાવેશ જે કરી ખતાવે છે તે યથાચિત નથી. ખાકી જુદા જુદા સમયે ત્રિકલિંગના અર્થ ભિન્ન થઇ જતા હતા એટલું ચાક્કસ દેખાય છે. તેમાં પણ ચક્રવર્તી ખારવેલના સમયે ત્રિકલિંગ શ્રખ્દમાં ઉત્તરે દામાદર નદાથી ખલેક તેથી પણ જરા ઉત્તરેથી શરૂ કરીને, ઠેઠ કન્યાકુમારીની સુધીના સલ્લો મુલક આવી જતા હતા.

હાથીગુંફાના લેખ ઉપરથી સમજાયું છે કે, ૧૦૦ ની સાલમાં, તેના રાજ્યાબિષક થયાને પાંચમું વર્ષ ચાલતું હતું. વળી આ આંક આયુષ્ય અને મહાવીર સંવતના જ છે એ રાજ્યકાળ પણ આપણે ગત પરિચ્છેદે

પુરવાર કરી ગયા છીએ. એટલે ગણિતશાસ્ત્રની દષ્ટિએ હિસાબ કરતાં તેના રાજ્યાબિષેક મ. સં ૯૮ (૧૦૩–૫=૯૮)=ઇ. સ. પૂ. ૪૨૯ માં થયા હતા એમ નિશ્વયપૂર્વક હવે કહી શકાશે. વળા તેનું રાજ્ય ૩૬ વર્ષ ચાલ્યું હતું એમ જણાવાયું છે.<sup>3</sup> અને જ્યારે રાજ્યાભિષેક થયે ત્યારે તેની ઉમર ૨૫ વર્ષની <sup>૪</sup> હતી એમ તેણે પાતે જ લેખમાં જણાવ્યું છે. તા તે ગણત્રીએ તેના જન્મ મ. સં. ૭૩=ઇ. સ. પૂ ૪૫૪ માં થયા કહેવાય. યુવરાજપદ મ. સં. ૮૮ માં, રાજ્યાલિષેક મ. સં. ૯૮ માં અને મરણ મ. સં, ૧૭૪ માં થયું ગણાશે. આ હકીકત પ્રસંગ ઉભેા થતાં ઉપરમાં પૃ-૨૭૦ માં જણાવી તા દીધી છે. પરંતુ દરેક રાજકર્તાનાં આયુષ્ય તથા ઉમર વિગેરેની હકીકત જુદા જ પારિશ્રાફમાં લખ-વાનું ધારણ અખત્યાર કરેલું હાેવાથી તે પ્રમાણે અત્ર કરીને જણાવવું રહે છે. એટલે નીચે પ્રમાણે તેના સમયની સાલ ગાડવી શકાશે.

મ.સં ઇ.સ.પૂ. તેની ઉમર; કેટલાં વર્ષ સુધી બનાવ ማ~ዝ 848 U 3 <u>યુવરાજપદ</u> " ¥36 14 90 રાજ્યાભિષેક ૯૮ 826 **२**4 36 મરણ 868 363 49 જોકે આપણે ઉપરમાં તેનું મરણ **૬૧ વર્ષની** ઉમરે થયાનું જણાવ્યું છે, પરંતુ એક વિદ્વાન લેખકના જણાવ્યા પ્રમાણે <sup>પ</sup> તે સમયે તેણે સંસારત્યાગ ક**રી**. ચંદ્રગ્રપ્ત મૌર્ય સમ્રાટની પેઠે, જૈન દીક્ષા લીધી હોય એમ સમજાય છે. જેથી આ બાબત સંશાધન માંગે છે. તેમના શબ્દ આ પ્રમાણેના છે. Last of all.

<sup>(3)</sup> ઇ. એ. યુ. ૧ પૃ. ૩૫૦.

<sup>(</sup>૪) જુઓ હાથી ગુંધાના લેખ પંક્રિત ર (ઉપરમાં

પૂ. રહક) અ. હિ. ઇ. ત્રીજી આદૃત્તિ પૂ. ૨૦૭ દી.નં. ર. (પ) જ. આં. હિ. રી. સે. પૂ. ર ભાગ ૧૫. ૧૪.

in right orthodox fashion he spent his last years as a sanyasi in the hills of Udayagiri, where the two-storied rock-cut palace still stands=છેવટમાં, ભુના ધર્મની પ્રણાલિકા મુજબ, તેણે પાતાના અંતિમ-વર્ષો ઉદયગિરિની ટેકરી ઉપર સન્યસ્થ<sup>ક</sup> દશામાં ગાલ્યાં છે, કે જ્યાં આગળ અદ્યપર્યંત ખડકમાંથી કાતરી કાઢેલ બે મજલાના પ્રાસાદ ઉમેલા દેખાય છે; એટલે કે, તેણે જૈન દીક્ષા નહી પણ તેવી નિવૃત્ત દશા ધારણ કરી હતી અને ઉદયગિરિ પર્વત ઉપર જે ઢેકાણે હાથીગુંકાના લેખ કાતરાવ્યા છે તે ઢેકાણે પાત તપશ્ર્યા આદિ કરી પાતાનું શેષ જીવન નિવૃત્તપૂર્ણ કર્યું હતું. વળી તે કામમાં તેમની સરળતા સચવાય તે માટે તેની રાષ્ટ્રીએ તે સ્થાન ઉપર બે મજલાના આ ગુકારૂપી પ્રાસાદ બંધાવ્યા હતા.

ઉપરાક્ત લેખકે કરેલું વિધાન, શાધખાળ કરતાં જો સત્ય ઠરે તા તે ઉપરથી નીચે પ્રમાણે અનુમાન ભાંધવાને અવકાશ રહે છે. જેને પાછાં ઐતિહાસિક દર્ષિએ તપાસી જોવાની જરૂરિયાત પણ લાગશે.

(૧) જે દીક્ષા લીધી હાય તા તા તેમને રાજકાજ સાથે સંખંધ પણ રહી ન શકે, તેમ પાતે એકજ સ્થળે નિરંતર રહી પણ ન શકે. પરંતુ જે નિવૃત્ત અવસ્થામાં રહેવા માંડશું હાય તાં તેના નામની આણ પણ ચાલુ રહે, બીજના રાજ્યાલિષેક કરવાની જરૂરિયાત પણ ન રહે, તેમ પાતે એક જ સ્થાન ઉપર (હાથીગુંફાના બે માળવાળા પ્રાસાદમાં) લાંબાકાળ રહી પણ શકે.

એટલે સંભવિત છે કે, તેણે દીક્ષા નહીં લીધી દોય, પણ તદ્દન નિવૃત્ત દશામાં રહેવાનું પસંદ કર્યું હશે. જેથી જ. આં. હિ. રી. સા. પુ. ૨ પૃ. ૧૪માં જે શબ્દો લખ્યા છે. as a sanyashi (ન્યુઓ ઉપર) તે વ્યાજબી લાગે છે.

(૭) હાથીગુધાના આખાે લેખ જ તેની રાણીએ કાત-રાખ્યો દેખાય છે તેથી અંહી તે શબ્દો અમે વાપર્યા છે

જે. સા. સં. ખંડ ત્રીને અંક ૪ ના લેખમાં પૃ. ૩૬૬ હ્યાર પંક્તિ ૮માં લખ્યું છે કે 'કલિંગ ચક્રવર્તી ખારવેલે જ પોતે કાતરાવેલ શિલાલેખ' ન્યારે તેજ પુસ્તકમાં પૃ. ૩૭૪ પંક્તિ ૫ માં "એની ઓએ એને ખરાખર જ ચક્રવર્તી કહેલ છે." આ પ્રમાણે રાબ્દા છે તે ખતાવે છે કે શિલાલેખ પહેલું અનુમાન–ગુધાના લેખ તેની રાષ્ણીએ કાતરાવેલ છે. રાજા ખારવેલે તેમાં કાંઈ જાણે ભાગ જ લીધા દેખાતા નથી એટલે સમજાય છે કે, રાજા ખારવેલે સન્યસ્થ સ્થિતિ અંગિકાર કર્યાનું જે જણાવાય છે, તે સ્થિતિ જ કદાચ ળનવા પામી ઢાય.

બીજાં—તેણે જે દીક્ષા લીધી હાય તા તેણે જે 3 દ વર્ષ રાજ્ય કર્યાનું કહેવાય છે તેને બદલે શાંકાં જ વર્ષ રાજ્ય કર્યું હાય અને બાક્યનાં વર્ષ તે મુનિ અવસ્થામાં જીવંત રહ્યા હાય; એટલે તેમની ગાદી ઉપર તેમના કુંવરના રાજ્યાભિષેક કરવાના મુલતવી રખાયા હાય. તેવા મંજાગમાં આ બન્ને સમયના (રાજસત્તાના ભાગવટાના તથા મુનિઅવસ્થાના સમયના (રાજસત્તાના ભાગવટાના તથા મુનિઅવસ્થાના સમયના પરંતુ મુનિઅવસ્થા કલ્પી લેવામાં ઉપરની ટી. નં. ૬ પ્રમાણે બાદ આવે છે. એટલે તે કલ્પનાના ત્યાગ કરવા રહે છે. વળી લેખની પંક્તિ ૭ માં જણાવાયું છે કે, વજ્ધરવાળી રાણીને પુત્રસ્તન સાંપક્યું છે. આ પુત્ર યુવરાજ હાવા સંભવ છે. તેથી લેખ કાતરાવવાના સમયે તેની ઉમર માત્ર સાત

કાતરાવનાર તેા રાણી છે, નહીં કે ખારવેલ પાતે; આ પ્રમાણે જૈનસાહિત્ય સ'રાાધકે વિરોષ ચાક્કસાઈ પૂર્વક નાંધ **લીધી** દેખાતી નથી.

પરંતુ લેખમાં એવા અનેક શબ્દા માલૂમ પડે છે કે જેથી લેખ કાતરાવનાર રાણી પાતે છે એમ સાબિત થઇ શકે છે; જેવા કે-

પંક્તિ ર=તેઓએ નવ વર્ષ સુધી યુવરાજ

- ,, ૭=તેઓની ગૃદ્ધિણી વજધરવાળી
  - " ,, ૮=એમના કર્મોના અવદાના સંતાષથી
- ,, ૧૦=મહાવિજયપ્રસાદ તેઓએ આડત્રીસ લાખ…**વઉ** ખનાવરાવ્યા
- (૮) ગત પરિચ્છેદે આ પ્રસંગનું વિવેચન કરતાં આપણે એવા અનુમાન બાંધ્યા હતા. કે સમતશિખર પહાડની લળેડી જેમ પ્રિયદર્શિનના ધૌલી નગૌડાના ખડક લેખ વાળા સ્થાને સંભવે છે તેમ આ હાથી મુંફા લેખવાળા સ્થાને ક્ષેત્રના ગામે-પણ સંભવે છે તે અનુમાન હવે અવાસ્તવિક કરે છે.
  - (૯) જુઓ ઉપરની ટી. નં. ૧

વર્ષની જ ગણી શકાશે. એટલે યુવરાજની આવી નાની વયમાં, રાજ ખારવેલે દીક્ષા લેવાનું મુનાસખ ન પણ ધાર્યું હોય. પરંતુ નિવૃત્ત અવસ્થામાં રહેવાથી, રાજ્યનું હિત પણ સાચવી શકાય તેમ પાતાના આત્માનું કલ્યાણ પણ સાધી શકાય. આ પ્રકારના ખેવડા ઉદ્દેશથી તેણે ઉદ્દયગિરિ ઉપર વાસા કરવાનું કરાવ્યું હોય; જેથી ત્યાં સિંહપ્રસ્થવાળી ૧૦ રાણીએ તેને યાગ્ય પ્રાસાદ બંધાવરાવ્યા છે તથા તે સમય બાદનું રાજાનું જીવન વૃત્તાંત કાતરાવવાનું અટકાવલું પડ્યું છે.

त्रीक्तं—नं. १ भां देशें अनुभानने, ॐके भीळ स्थितिथी सभर्थन भेण छे. गुक्ता ले भमां तेनी राष्ट्रीओ राज भारवेसनी राज्य अवस्थाने। केवण १४ वर्षने। क यितार आप्या छे. आम करवानुं कारण शुं ढशे ? के राष्ट्री स्वपतिनां पराक्रम आटसी जीष्ट्री जीष्ट्री विगतामां उत्तरीने, स्विष्यती प्रजाने कष्ट्राववाने शिक्तवती होय ते शुं ॐकाओं वर्ष्ट्रीन करतां स्तंस्तित सनी जय भरी ? उत्तर आवा पराक्रमशीस अने काभेस राज्यना उत्तर क्वनमां ते। विशेष ने विशेष गौरवशाणी कार्यो सनवा पाने के केनी उद्देशिषण् कर्यांथी, सावी प्रजाना इत्यमां ते राज्यना शिक्य तथा समस्त क्वन विशे, कां ओर क सावना उद्दूश्यवा पाने ! आ परिस्थित कोतां कां ते।

(૧૦) સિંહપ્રસ્થવાળી રાણી સિંધુલા, પટરાણી નહીં હોય; જો હોત તાે પાતે પાતા માટે, પટરાણી શબ્દ જવાપરત.

આ કારણથી માનવું પડશે કે વજધરવાળી રાણીને જે પુત્ર પ્રસવ થયા છે તે યુવરાજ જ હશે. યુવરાજની માતા હોય તેજ પટરાણી કહેવાય એવા પણ નિયમ નહીં હોય; નહીં તા વજધરવાળી રાણી શબ્દ ન લખતાં પટરાણી લખાત. એટલે અનુમાન કરાય છે કે, જે રાણીને પ્રથમ પરણી લાવે તેજ પટરાણી કહેવાય પછી તે, યુવરાજની જનેતા હોય કે ન હાય (સરખાવા "તેનું કું." વાળા પારિગ્રાફની હકીકત) જયારે વજધરવાળી રાણી તેમજ આ સિંધુલા રાણી-

જયારે વજધરવાળી રાણી તેમજ આ સિંધુલા રાણી-ખેમાંથી એકેને પટરાણીનું પદ લગાડાયું નથી ત્યારે પ્રશ થાય છે કે તે કાણું? અને તેણું કાં લેખ કાતરાવવામાં ભાગ લીધા નહીં હોય?

(11) એક વખત એવું અનુમાન દારી જવાયું હતું કે

રાગ્નના જીવનમાં જ પરિવર્તન થઈ ગયું હોય. અથવા તા રાણી પાતે જ આ દુનિયામાંથી અદશ્ય થવા પામી હાય અથવા શિલાલેખ જ રાજા ખાર-વેલના રાજ્યે ચૌદમે વર્ષે કાતરાવાયા હાય.રાણીજ વિશ તા કાંઈ જાણવામાં આવ્યું જ નથી એટલે તે ખાખતતા<sup>૧૧</sup> વિચાર લંખાવવા માટે હૃદય ના પાડે છે. પરંતુ સંભવ છે કે શિલાલેખ જ રાજ્યકાળના ચૌદમા વર્ષે ધડાયા હાય; અથવા વિશેષતઃ રાજા ખારવેલના જીવનના પલટા થયા હાય તે ખનવાનોગ છે. જેમ શિલાલેખનું કાતર કામ ત્યાં આગળથી અટકી જતાં આપણે અનુમાન દાેરવા લલચાઇએ છીએ, તેમ રાજા ખારવેલના માનસિક વલણના જે ખ્યાલ ખૂદ રાણીએ લેખમાં કાતરી બતાવ્યાં છે તે પણ, તેજ અનુમાનને દઢ બનાવે છે. ગુંફાલેખની પંક્રિત ૧૪-૧૫ અને ૧૬ ની હકીકત જોતાં સ્પષ્ટ યતું જાય છે કે, રાજાનું મન સંસારથી ઉદ્દવિગ્ન થતું રહ્યું છે અને તેથી ધર્મકાર્યમાં પાતે વિશેષ ને વિશેષ પ્રવૃત્ત થતા દેખાયા કરે છે. ઉપરાંત ચૌદમા પંક્તિમાં તા વિશેષપણે ઉદ્દગાર કાઢી ખતાવાયા છે કે રાજા ખારવેલે જીવ અને શરીરની પરીક્ષા કરી લીધી (જીવ અને શરીર પારખી લીધું) એટલે સધળી પરિ-સ્થિતિના વિચાર કરતાં. એવું અનુમાન દહતર થતું

સિંધુલારાણી પાતેજ રાજ ખારવેલ માજ્યે ૧૪મા વર્ષ મરસ્ પામી હોવાથી તેના આધાતને લીધે રાજ્યે ગમગીન ખની રાજકાજ છાડી દીધું હશે અને પાતે નિવૃત્તઅવસ્થામાં કે દીક્ષા લઇને મુનિઅવસ્થામાં રહેવાનું પસંદ કર્યું હશે. આ કલ્પનાને, આગળ લખેલ 'નિ: શ્રય' રાખ્દથી દેકા મળતા થયા, કેમકે ગત મનુષ્યના શ્રેયાથે ધર્મ કાર્ય કરવાનું ઉચિત મનાય છે. તે હેતુથી જ રાજ ખારવેલે પક્તિ ૧૪–૧૫–૧૬ માં વર્ણવેલ ધર્મકાર્યો કર્યા હોય. પણ જયારે વિચાર આવે છે કે મૃત્યુ પામેલ તેમજ હયાત રહેલ મનુષ્યના કલ્યાણ માઢે પણ ધર્મકાર્યો તો કરી શકાય છે ત્યારે તે સર્વ વિચાર ફેરવી નાંખવા રહે છે. રાણી સિંધુલાને જીવતી અવસ્થામાં માનવી રહે છે તેમજ તેણીને લેખના કાતરનાર તરીકે પણ ગણવી રહે છે માત્ર જે ફેર કરવા રહે છે તે 'નિ: શ્રય'ના અર્થ'ના જ; તેના અર્થ 'કલ્યાણ માઢે' ન કરતાં 'નિશ્વયપણ'ના ભાવાર્યમાં લેવા. એટલે બધું બરાબર યથાસ્થિત લાગી જશે. જાય છે કે, ખારવેલે દીક્ષા નહી લેતાં, તદ્દન નિવૃત્ત-અવસ્થા ધારણ કરીને, ગુંકાવાળા સ્થાને નિવાસ રાખ્યા હશે; જેથી રાજસત્તા અને કાર્યભાર ભલે તેના નામે ચાલ્યાં કરે પરંતુ પાતે તેમાં સક્રિયપણે ભાગ લે નહીં.

ઉપરમાં : દારી કાઢેલાં ત્રણે અનુમાન જો ઐતિહાસિક સંજોગાથી સત્ય પુરવાર થઇ જાય-સંભવ છે કે સત્ય જ દરશે, કેમકે જ્યાં સુધી અને જેટલા પ્રમાણમાં રાજ્ય ખારવેલના જીવન સંબંધી માહિતી મળા શકા છે ત્યાં સુધી અને તેટલા પ્રમાણમાં તે સર્વને અનુમાનિક સંજોગાથી સમર્થન મળી રહે છે એટલે નિશ્ચિતપણે માનવું રહેશે કે, રાજા ખારવેલનું રાજ્ય **૩**૬ વર્ષ પર્યેત ચાલ્યું છે અને પાતે ૬૧ વર્ષનું આયુષ્મ ભાગવી મરણ પામ્યા છે. પરંતુ વચ્ચે જ્યારે પાતે ૪૦ વર્ષની ઉમરે પહેાંચ્યાે હતા ત્યારે, સંસારની માહમાયાથી જાણીતા થતાં, આત્મકલ્યાણને<sup>જ ર</sup> અર્થે તદ્દન નિવૃત્ત અવસ્થા ગાળવા, રાજમહેલના ત્યાગ કરી પાસે આવેલ ઉદયગિરિ પર્વત ઉપર સિંધુલા રાણીએ પાતા માટે નિવાસને માટે ખે મજલાના પ્રાસાદ ખાસ બંધાવરાવ્યા હતા તેમાં રહેવાનું કરાવ્યું હતું: જેથી પાતે સંસારથી દૂરને દૂર પણ રહે તેમજ યુંવરાજ તદ્દન શિશુવયના હાવાથી રાજકારાખાર ચલાવાનું જે રાજકર્મચારીઓને સાંપાયું હતું તેઓ, **પ્રસંગ પડતાં** તેમની સલાહ અને દેારવણીના લાભ પણ **ઉ**ઠાવી શકે; તેમજ રાજાની વિદ્યમાનતાને- લીધે, **પડાેશ**ના કાે રાજ કલિંગની સત્તા ઉપર આક્રમણ ્ક્ષાવવાની હિંમત પણ ધરી ન શકે. આ પ્રમાણે

પંકિત. ૭ મી)રાજાના અલિષેક થયા ખાદ સાતમે વર્ષે યુવરાજશ્રીના જન્મ થયા છે. એટલે યુવરાજશ્રીના જન્મની સાલ ૯૮+૭=૧૦૫ મ. સં. = ર્યા. સા પૂ ૪૨૨ તરીકે નાેંધવી રહેશે. અને (બીજીનું) નામ આ શિલાલેખ કાતરાવનાર તરીકે પાતાને સિંહપ્રસ્થવાળી સિંધુલા તરીકે જેણે એાળખાવી છે તે સમજાય છે. એટલે આ લખકાતરના ખનાવ રાજ્યાભિષેક પછીના ચૌદમાવર્ષે અને મ. સં. ૯૮+૧૪= ૧૧૨ મ. સં ≕ઈ. સ. પૂ. ૪૧૫ માં થયાના નાંધવા પડશે (૩) ઉપરાંત આ બેમાંથી કાઈ રાણીએ પાતાના નામ સાથે પટરાણી પદ જોડેલું ન હેાવાથી સમજાય છે કે તેણી વળી ત્રીજી જ વ્યક્તિ હશે. (૪) વળી એક લખાયું નજરે પડે છે કે,<sup>૧૩</sup> He પુરતકમાં (Kharvela) married the daughter of Hathisah or Hathisimha, the grandson of Lālaka<sup>૧૪</sup>=લાલકના પાત્ર **હઠીશાહ ઉદ્દે** હઠીસિહની કુંવરી વેરે ખારવેલનું લગ્ન **થ**યું **હ**તું. આ હડીકત જો સત્ય ઠરે તેા આ રાણી ચાેથી ઠરી શકે (૫) આ ઉપરાંત એક અન્ય લેખકે<sup>૧૫</sup> વળી એમ જણાવ્યું છે કે Not only the Kalingas had trade in Persian gulf as well

સ્થિતિના નિરધાર થતાં, ઉપરમાં જે આંકડા આપણે નિર્દિષ્ટ કર્યા છે તે કાયમ જ ઠરે છે એમ સમજવું. હાથીગુંકાના લેખમાં તેની ખે રાણીઓનાં નામા તા સ્પષ્ટપણે વાંચવામાં આવે છે જ; તેમાંની (એકનું) નામ વજધરવાળી રાણી જાહેર તેતું કુટુંખ થયું છે; જેણીને પેટે (જાઓ

<sup>(</sup>૧૨) એટલે કે આત્મા અને પુદ્દગલ વચ્ચેના તકાવત વિશે પાતે પૂરેપુરા માહિતગાર ખની ગયા. આત્મસ્વભાવમાં રમણતા અનુભવવા લાગ્યા. (વળી ગત પરિચ્છેદમાં તે સંખંધના ખુલાસા તથા દીકાઓ વાંચા.)

<sup>(</sup>૧૩) ક્રાં. ઈ. પૃ. ૧૬ જીએા.

<sup>(</sup>૧૪) આ હઠીસિંહ કે હઠિશાહ કેાણ તથા તેમના દાદા લાલકનું રાજકીય જગતમાં સ્થાન શું હતું ને તેમનેા પ્રદેશ કથા હતા તે કાંઇજ સ્પષ્ટ કર્યું નથી; એટલે તે સંખંધી કાઈ પ્રકારના તર્ક વિર્લક કરવા નકામા જય તેમ છે. છતાં એક

વાત એમ જચે છે કે, જેમ ચષ્ઠણવંશી રાજ્યોને (જુએ! ઉપરમાં પુ. ૩ પૂ. ૩૩૪થી આગળ) એક સમયે 'શાહવંશી' દરાવ્યા હતાં તેમ આ લાલક તથા હિંશાહ પણ તે વંશના કદાચ હોય, અને તેમ માની તેમને અધ્ધાનિસ્તાન તરફની પ્રજ ધારી રાજ ખારવેલના શરીર સંબંધ તે દેશની રાજકંવરી વેરે બંધાયાનું અન્ય ક્ષેખકે જણાવ્યું છે તેમ માની લેવાયા હોય તા (જુઓ નીચે નં. ૫ વાળી રાણીની હુકાકત) તેને ટેકા મળતા કહેવાશે.

<sup>(</sup>૧૫) જ. આં. હિ. રી. સેં. પુ. ર ભાગ ૧ પૂ. ૨૪.

Ballabhi and Pātala but Kharvela had married a princess of Vazira, west of the land of the Madras, beyond the present Afghan border=ધરાની અખાત, તેમજ વલ્લભી<sup>૧૬</sup>(રાજ્ય) અને પાતલ સાથે કલિંગ-દેશના વતનીઓના વેપાર ચાલતા હતા એટલું જ નહીં પણ વર્તમાન અકુગાનિસ્તાનની હદની પેલી પાર<sup>૧૭</sup>, જે મદાઝ (માદ્રઝ) પ્રજાતી મુલક છે તેની પશ્ચિમે આવેલ વઝીરા (પ્રદેશ)ની એકાદ રાજકુંવરીને ખારવેલ પરણ્યા હતા." આ વાત વિચારવા જેવી છે. તેમણે આધાર ખતાવ્યા હાત કે અન્ય હકીકત જણાવી હોત તા તેની સત્યાસત્યતા તપાસવાનું અનુકળ થઇ પડત. અમારા મત પ્રમાણે તે અસંભવિત લાગે છે. કેમકે પ્રથમ દરજ્જે તા જે ભૌગાલિક સ્થિતિ તેમણે ચીતરી ખતાવી છે તે જ કપાલકશ્પિત છે. ઇરાની અખાત, વદ્યભીરાજ્ય અને પાતલના મુલક<sup>૧૮</sup>નું નામ જ્યાંસુધી લેવાયું છે ત્યાં સુધી તા ખહુ વાંધા ઉઠાવવા જેવું દેખાતું નથી. પરંતુ. અકુગાનિસ્તાનની સરહદની પેલી પાર મદાઝ-(માદ્રઝ) પ્રજાતા મુલક ગણાવે છે, અને તેનીયે પશ્ચિમે વજીરા ( હાલ જેને વઝીરસ્તાન કહેવાય છે તે કદાચ હશે) કહે છે તે ખરાખર લાગતું નથી; કેમકે મદ-પ્રજાના મુલક<sup>૧૯</sup>–મહાભારત વિખ્યાત રાજા પાંડુની રાષ્ટ્રી માદ્રીનું મહિયર–તાે પંજાબમાં આવેલ રાવી અને ચિનાબ નદી વચ્ચેના પ્રદેશ ગણાવાય છે. વળી વિઝરસ્તાનના પ્રાંત અફગાનિસ્તાનમાં (અગ્નિખૂરો) પ્રવેશ કરતાં જ આવે છે એટલે માદ્ર પ્રજાના મુલકને. અકગાનિસ્તાનની સીમાની પેલે પાર કહેવા અને તેની યે પશ્ચિમે વઝીરસ્તાનને કહેવા તે બધું અસંગત દેખાય છે. છતાં એક વખત માની લ્યાે કે, માદ્ર-પ્રજ્ઞના મુલક અને વઝીરાપ્રદેશનાં સ્થાનને નિશ્ચિત

કરવામાં આપણે ભૂલ ખાધી છે અથવા તા લેખકે જ કચાંક સ્થાનનાં નામ કે દિશાસચન લખતાં મતિશ્રમ સેવ્યા છે તા પણ મુખ્ય વાંધા તા રાજા ખારવેલના જીવનવત્તાંતની અતિહાસિક સ્થિતિ જ ઉભા કરે છે. તે સમયે આખા ઉત્તર અને પશ્ચિમ હિંદ, નંદ રાજ્ઞેગની સત્તામાં હતા. ખરી વાત છે કે વચ્ચે થાડાંક વર્ષ ત્યાં તેમની સત્તા ખહુ નખળી પડી હતી. પરંતુ રાજા ખારવેલના રાજકાળના ઉત્તરાર્ધમાં તા નવમા નંદની સત્તા ખહુ મજખૂતપણે ત્યાં સ્થાપિત થઇ ગઇ હતી. (ભૂંએ) પુ. ૧ના અંતે, રાજા નંદ ખીજાના તથા नवभा नंदना राज्यविस्तार अतावता नम्धाञ्जा) એટલે राज्य भारवेसे ते भाजू विजय प्राप्त करवा કાઈ જાતના પ્રયાસ સેવ્યાની કલ્પના પણ અસ્થાને ડરે છે. ઉપરાંત રાજ્ય ખારવેલે આખા જીવન દરમિયાન ઉત્તર હિંદ તરક જ્યાં આંખ સરખી પણ ક્રમાવી નથી. ત્યાં ચડાઇ લઇ જવા જેવી સ્થિતિ જ ક્યાંથી સંભવે ? છતાં. માના કે ચડાઈ કર્યા વિના જ, માત્ર પાતાના દેશના વેપારીએ ત્યાં જતા આવતા હોવાથી, અને ત્યાંની સ્થિતિથી વાકેક્રગાર ખનીને તેમણે જ તે પ્રદેશના અને પાતાના દેશના રાજકૃદંખ સાથે લગ્નગુંબંધ બંધાવી દીધા હાેય તાેપણ એટલું તા ખરૂંજને. કે રાજા ખારવેલે આ પ્રકારનું જો કાઈ પણ લગ્ન કર્યું હોય તા તે પાતે રાજકાજમાંથી નિવૃત્તિ લીધી તે પૂર્વે જ થયું હોવું જોઈએ. અને તેમ થયું હાય તા હાથીગું ફાના લેખમાં તેના નિદેશ કરાયા વિના રહેવાય જ નહીં. તેમ સંસારની માહ-ज्जणभांथी भुकत थवा ज्यारे निवृत्ति सेवाती है। ब ત્યારે તે અવસ્થામાં તા લગ્ન કરીને, પાછી સાંસારિક વિટંખણા માથે વહેારી લેવા જેવું કરવાનું માની શકાય જ નહીં. મતલખ કે સર્વ પરિસ્થિતિ તપાસતાં. આ લેખક મહાશ્રયના કથનને ટેકા મળતા દેખાતા

<sup>(</sup>૧૬) સૌરાષ્ટ્રમાં આવેલું વલ્લભીવ શીઓનું રાજ્ય કહેવાના અર્થ સમન્નય છે.

<sup>(</sup>૧૭) સરખાવા કપરની ટીકા ન. ૧૪

<sup>(</sup>૧૮) જુઓ. પુ. ૧ પૃ. ૨૨૧ સિંધુ નદી જ્યાં સમુદ્રમાં

મળે છે ત્યાં તેના મુખ આગળના ત્રિકાણાકાર પ્રદેશને આ નામથી ઓળખવામાં આવતા હતા.

<sup>(</sup>૧૯) જુઓ પુ. ૩. પૃ. ૧૫૧ ટી. નં. ૧૭.

નથી જ. છતાં અમુક પ્રકારે હકીકત રેંગ આવી રહી છે તો તેનો ખાજ કરવી તે આપણું કર્તવ્ય ગણાય. એટલે સંશાધનરસિક વિદ્વજ્જનાને તે કાર્ય ઉપાડી લેવાની વિનંતિ છે. છતાં હમણાં વિશેષ પુરાવા ન મળે ત્યાંસુધી ઉપરની સર્વ હકીકત કખૂલ રાખતાં, તેને પાંચ રાણી હોવાનું માનવું રહે છે.

પુત્રપુત્રીઓ બાબતમાં શિલાલેખથી જણાય છે કે ઈ. સ. પૂ. ૪૨૨ માં તેને ત્યાં યુવરાજના જન્મ થયા હતા. સંભવ છે કે આ યુવરાજ જ વક્ક્ર્યોવ નામ ધારણ કરીને પાછળથી કલિંગપતિ તરીકે તેની ગાદીએ બેઠા છે. તે સિવાય વિશેષ પુત્ર—પુત્રી હતાં કે કેમ તે કયાંય ૨૫૦૮ રીતે દર્શાવાયું નથી જ. પણ સાહિત્યગ્રંથામાં આલેખાયલી હકી કતથી સમજાય છે કે, તેને વૈરાચકર નામે એક બીજો પુત્ર હશે. જેટલી હકી કત ઉપલબ્ધ થાય છે તે ઉપરથી આટલું તારવી શકાય છે. વિશેષ તા પ્રાચીન ઇ તિહાસની અનેક વિગતાની પેઠે હજી સુધી અધકારમાં જ પડયું રહ્યું છે એમ સમજ લેવું.

જે કે રાજા ખારવેલના રાજઅમલ છત્રીસ વર્ષ જેટલા લાંખા કાળ ચાલ્યો છે, છતાં ઇતિહાસના આલેખન માટે ઉપયોગી થઇ શાન્યવિસ્તાર તથા શકે તેવું તત્ત્વ ધરાવતા હાથીગુંફા પ્રાસંગિક વિવેચન લેખ સિવાય અન્ય ક્રાઇ દસ્તાવેજ કે પુરાવા અદ્યાપિ પર્યંત હાથ લાગ્યા નથી. એટલે પ્રાચીન સમયના સર્વે રાજ-કર્તાઓ કે તેમના રાજઅમલ વિશે, જેમ વારંવાર

ખતતું આવ્યું છે તેમ આ રાજવીના સંબંધમાં પણ ફ્રેપ્ટલેક અંશે તા આપણે મૌન જ સેવવું પડશે. છતાં જ્યારે કેવળ એક હાથીગુંકાના લેખ ઉપરથી પણ તેની કારકીદીના પ્રથમના તેરેક વર્ષ જેટલા કાળ

મહત્વપૂર્ણ ખનાવાના ખ્યાનથી તથા ઇતિહાસને પણ ગારવવંતા ખનાવે તેવા સામગ્રીથા ભરપૂર થઇ પડેલા જોઇ શકાય છે, ત્યારે સહજ એટલું તા અનુમાન કરી શકાય જ કે તેના રાજ્યકાળના શેષ ભાગ પણ આવાં જ ઉપયોગી–રાજકીય નજરે તેમજ પ્રજાદિ એ– કાર્યથા અનલકૃત તા રહ્યો નહીં જ હાય? સિવાય, ઉપર જેમ એક લેખકના કથનથી, આપણે એવા અનુમાન દારી ગયા છીએ કે તેણે રાજકાજમાંથી તેમજ સંસારિક કામમાંથી નિવૃત્તિ—અનાસક્તિ—ધારણ કરી લીધી હતી.

હવે તેના રાજ્યકાળના પ્રથમના તેર વર્ષના હતિ-હાસ નિહાળીએ. જો કે આખાયે શિલાલેખમાં **દર્શાવેલી** હુકાકતનું એક પછી એક પક્તિ લઇને ક્રમાનુસાર વિવેચન તાે આપણે ગત પરિચ્છેદામાં આપી ગયા છીએ જ. પરંતુ એક જ સ્થાને સમુહરૂપે જે વિવેચન એક પારિગ્રાક્ના રૂપમાં કરવું જોઇએ તે કરવાનું ત્યાં ખની શકે નહીં, તેથી અત્ર જરૂર જોશું વર્ણન આપીશું. શિલાલેખની સમય્ર પ્રશસ્તિના વાંચનની સમાલાેચના કરતાં એક વિવેચક્ર એવા સાર દાેરી ખતાવ્યા છે કે,<sup>૨૨</sup> "ખારવેલ એક વર્ષ વિજય માટે નીકળતા અને ખીજા વર્ષે ઘેર રહેતા. મહેલ વિગેર ખનાવરાવતા<sub>ં</sub> દાન દેતા, તેમજ પ્રજાહિતનાં કાર્યો કરતાે." આ ઉચ્ચારણ કેવળ સત્ય જ છે. પણુ આપણે અત્યારે તા માત્ર તેની વિજયપ્રાપ્તિના પ્રસંગના ઉલ્લેખ કરવાના જ **હે**ાવાથી, અન્ય ધાર્મિક તેમજ પ્રજા ઉપયાગી કાર્યોનું વિવેચન આગળ ઉપર છાડીશું અને અત્ર તાે માત્ર તેનાં પરાક્રમનાં વર્ણન કરવાનું જ કાર્ય હાથ ધરીશું.

જ્યારે તેના પિતા વૃદ્ધિરાજનું મરણ નીપજ્યું ત્યારે તે તેની સમીપમાં પણ કદાચ નહીં હાૈય એમ પરિ-

<sup>(</sup>૨૦) જ્યાં સુધી વિશેષ પાકા નિર્ણય ન થાય ત્યાં સુધી વધારેમાં વધારે એટલું જ સલામતીપૂર્વક માની લઇએ કે તેની પ્રજ્ઞના માણુરેા તે તરફના ભાગ તરફ વેપારી સંખધમાં જોડાયલા રહેતા હેાવાથી એકખીજાને જાણીતા થયા હતા. (સરખાવા આગળ ઉપર સુમાત્રા, જાવા, આર્કીપેલેગાની

હુકાકત પૃ. ૩૫૬માં જણાવેલી છે તે ).

<sup>(</sup>ર૧) આની હકાકત માટે આગળ **૯૫૨ રાજ મયુર-**ધ્વજના વૃત્તાંતે જુઓ.

<sup>(</sup>૨૨) જૈન સાહિત્ય સંશોધક **પુ. ક અંક ૪થે**! પૂ. ૩૭૪.

સ્થિતિ જોતાં ખનવા પામ્યું હશે એવા અનુમાન ઉપર આપણે આવ્યા છીએ. એટલે રાજ્યધુરા ખરાખર સંભાળી લેવાના સંયાગામાં કે તેવી કાર્મ તૈયારીમાં તે નહોતા તેવા સમયે તેના રાજ્યાભિષક થવા પામ્યા હતા એમ કહી શકાય. છતાં શિલાલેખની પ્રથમની **એ પંક્તિમાં લખાયલી હકીકતથી સમજાય છે કે, તે**ણે રા≈યસંચાલનનો તાલીમ લેવા ઉપરાંત અમુક દરજજે લડાઈ લઇ જવાની અને તેની દારવણી કરી સાંગાપાંગ પાર ઉતારવાની શકિત પણ મેળવી લીધી હતી. એટલે ગમે તેવા કફાડા સંજોગમાં તેણે રાજ્યલગામ **મહણ કરી હતી** છતાં, રાજદ્વારી કુનેહ વાપરી રાજગાદીની સ્થિરતા જમાવવામાં જ પ્રથમનું વર્ષ તેને પસાર કરવું પડ્યું હતું. આ તેનું રાજકીય ડહાપણ હતું. પરંતુ એક અન્ય વ્યક્તિ, જે તેની માફક ताकेतरमां क ते सभये ७गती कती हती तेखे तेना આ ડહાપણને અન્ય સ્વરૂપે જ ગણી કાઢ્યું હતું. આ વ્યક્તિ ખીજું કાઈ નહીં, પરંતુ અંધ્રવંશની સ્થાપના કરનાર રાજા શ્રીમુખ શાતકરણી સમજવા. તે પણ રાજા ખારવેલની લગભગ ઉમરના હતા. તેમ તેણે પણ માતાના પિતા મગધપતિ રાજા નંદ બીજાના રાજઅમલે ખૂંખ રાજકાજની તાલીમ લીધી હતી. આજ અરસામાં નંદ ખીજો મરણ પામ્યા હતા અને તેની ગાદીએ તેની ક્ષત્રિયાણી રાણી પેટે જન્મેલ નાના કુંવરાતા હક સ્વીકારાયેલ હોવાથી, શદ્રાણી રાણી પેટ જન્મેલ આ શ્રીમુખ, નંદ ખીજાના જયેષ્ઠ પુત્ર હોવા છતાં. મગધપતિ ખનતા અટકી પડયા હતા. એટલે તેણે પાતાના બીજા સહાદર સાથે મગધમાંથી રૂસણાં લઇ, મધ્યપ્રાંતના રસ્તેથી દક્ષિણ હિંદમાં ઉતરવા માંડયું હતું. પ્રથમમાં જ્યલપુર પાસેના પ્રદેશ ક્યુજે કરી ત્યાંના મહારથીને તાખે કરી ત્યાં રાજગાદી સ્થાપવાના મનસ્રણા કરી **રહ્યો હતા. માત્ર છ માસ જેટલી અવધિમાં જ** પ્રદેશ જીતતા જીતતા તે, રાજા ખારવેલના રાજ્યની પશ્ચિમ હદ સુધી પાતે પહેાંચી ગયા; અને ઉપરમાં જણાવ્યા પ્રમાણે રાજા ખારવેલ જે કફાડા અને કપરા संन्नेगामां तप्तनशीन थये। ढते। ते परिस्थितिने। લાભ લેવા તત્પર થયા. તેના મનમાં એમ કે, આ છ માસમાં જ મગધથી છૂટા પડીતે જખરદસ્ત પ્રદેશના સ્વામી પાતે ખની શકયા છે એટલે તેની વિગ્રહ કરવાની શક્તિ પણ અતુલ છે. તેમ પાતે રાજદારી પટુતા ખેલવામાં પણ કુશળ છે; જેથી આ ઉગતા ખારવેલને પણ તુરતમાં જ દાખી દેશે. આવી કલ્પનામાં તે આગળ ને આગળ ધસી. કલિંગની સરહદ ઉપર આક્રમણ લઇ ગયા. એટલે તુરત જ પાતાની શક્તિના કે સંયાેગાેતા જરા પણ વિચાર કે કતવાર કર્યા વિના<sup>ર ૩</sup> સાઢસિક ખારવેલ પાતે જ સૈન્યની સરદારી લઇને તેના સામના કરવા મેદાન પડ્યો. બન્નેના બેટા થયા. મહાસંત્રામ મંડાયા. યુદ્ધમાં રાજ્ય શ્રીમુખને પીઠ ફેરવવી પડી; એટલે સુધી કે રાજા ખારવેલે તેના પીછા પકડયા અને ઠેઠ નાસિક સુધી નસાડી મૂકયા તથા પાેતાના ખંડિયા બનાવા " આંધ્રભૃત્યા : "ની છાપ<sup>ર</sup>૪ તેના શીરે ચાંટાડી ત્યારે તે જપ્યાે. આ પ્રમાણે ગાદીએ બેસતાં વેંતજ, મહાપરાક્રમી એવા રાજા શ્રીમુખ જેવા રાજકીય હરીક ઉપર કૃતેહ મેળવી, ર્હિદના પશ્ચિમ કિનારા સુધીના મુલક ઉપર પાેતાનાે વિજયવાવટા કરકતા કરી શકયા હતા. તેમ આંધ્રપતિનાં સરદારા જેવા રાષ્ટ્રિકા અને ભાજકાને પણ પરાજત કરી દીધા હતા. એટલે આ ખેવડા વિજયથી નર્મદા અતે કુષ્ણા નદી વચ્ચેના સર્વ પ્રદેશ ઉપર તેનું સ્વામિત્વ સ્વીકારાયાનું ગણવું રહેશે. તે ખાદ નિયમ પ્રમાણે એક વર્ષ આરામ લઇને વળી કૃષ્ણા નદીની દક્ષિણે પ્રયાણ કર્યું. એમ વર્ષ દર વર્ષ ઉત્તરાત્તર ચડાઇ કર્યા કરીતે, પલ્લવ, ચોલા અતે પાંડય રાજાઓને શરણાગત કરીને, દક્ષિણ હિંદના મદુરાનગર સુધીના દેશ જતી લીધા હતા. વચ્ચે પ્રમંગ મળતાં-મગધપતિ

<sup>(</sup>ર૩) નુઓ હાયીગુંફા લેખની ચાયી પક્તિ.

<sup>(</sup>૨૪) આ કારણથી જ રાજ શ્રીમુખ તથા તેની પાછળ આવનાર પાંચ છ રાજાઓ 'આંધ્રભૃત્યા:'તરીકે ઓળખાવાયા છે. શુંગભૃત્યા: અને આ આંધ્રભૃત્યા: ના અર્થમાં શું ફેર રહ્યો

છે તે માટે જુઓ ઉપરમાં. પૃ. ૨૮૪ દી. નં. ૪૭

આંધ્રભૃત્યા:ની છાપ કચારથી હતરી ગઇ છે તે આખા વિષય બહુ રસિક છે તે સઘળું શાતવહન વંશના વત્તાંતે જણાવવામાં આવશે.

બુહસ્પતિમિત્ર ઉર્ફે નંદ આઠમા ઉપર હલ્લાે લઇ જઇ पाताना परे नभावी पेसी इसिंगळन भूति के, આ નંદ આઠમાના દાદા નંદિવર્ધન ઉર્ફે નંદ પહેલાે. પાતાના દાદા ક્ષેમરાજ પાસેથી ઉઠાવી લઇ ગયા હતા તે. પાછી પાતાની પાટનગરે લઇ આવ્યા હતા. આ જ સમયે દક્ષિણ હિંદમાંના મદુરા પાસે જમાવટ કરી પડેલ પેલા સિંહલદ્વીપવાળા લટારૂ ટાળાના સરદારને કાને આ વિજયના સમાચાર આવી લાગતાં. આગળ वधवानी के तैयारी डरी रह्यो हता, ते पडती भूशीने પાછા નાસી ગયા હતા. એટલે વળા નિયમ પ્રમાણે એક વર્ષના આરામ બાદ રાજા ખારવેલે દક્ષિણમાં જઇ મદુરા શહેરમાં બલ્કે તેની આસપાસના મુલકમાં જે નાની નાની મંડીએ!-ખજાર-જેવી સ્થિતિ. ઉપરની લટારૂ અને ખદમાસ ટાળાએ ધામા નાંખીને ઉભી કરી હતી તે ખધી ઉખેડી નાંખી તેમનું નામ નિશાન કરીને ઠેઠ કન્યાકમારી કાઢી નાંખ્યું.<sup>૨૫</sup> આમ સુધીના મુલક નિષ્કંટક બનાવ્યા તથા કર્લિંગ ઉર્ફે ઉરીય. તામીલ અને તેલંગુ એ ત્રણે ભાષા ખાલતી પ્રજાના જે વિભાગ કેટલાયે વર્ષોથી પડી ગયા હતા તેનું એકીકરણ કરી મૂક્યું<sup>ર દ</sup> અને પાતાના ત્રિકલિંગ સામ્રાજ્યની સ્થાપના કરી દીધી. આ સમયથી ત્રિકલિંગાધિપતિ સમ્રાટ ચક્રવર્તી ખારવેલના ઉપનામને પાતે લાયક ઠર્યાનું કહી શકાશે.

આ સ્થિતિએ પહેાંચતાં ઇ. સ. પૂ. ૪૧૫ ની

સાલ આવી પહેંાંચી. તે સમયે મગધપતિ તરીક નવમા નંદના રાજ્યાભિષેક થઈ ચૂકયા હતા. તેના વ્યવહાર અને રાજકાલ મહાઅમાત્ય મંત્રી શકડાળની રાજનીતિથી ઉત્તર હિંદની અંધાધૂંધી અદશ્ય થવા લાગી હતી તથા ક્રમેક્રમે નંદ નવમાની સત્તા ઉત્તર હિંદમાં જમવા માંડી હતી એટલે પણ રાજ ખારવેલને ઉત્તર હિંદ તરફ નજર નાંખવાની જરૂર નહાતી પડી; તેમ પંચમ આરાજન્ય કાળભગવાનની પેલી ભૂમિતૃષ્ણાની અસરથી તે હજુ વિમુખ હતા રેં તેથી દક્ષિણ હિંદનું સાર્વભૌમત્વ મળી જતાં તે નિરાંત વાળીને ખેસી રહ્યો હતો. એટલે આત્મકલ્યાણ સાધવામાં જ તેનું ચિત્ત પરાવવા લાગ્યું. તે માટ દક્ષિણ હિંદના આ ચક્રવર્તીએ ધર્મરાજ્યના ચક્રની પ્રાપ્તિ કરવામાં જ શેષ જીવન ગાળવા માંડયું.

તેના રાજદ્વારી જીવન વિશે હાથી ગુંધાના લેખાધારે આપણે જે જાણી શકયા છીએ તે ઉપર પ્રમાણે છે. પરંતુ એક લેખકે રેંદ એટલે સુધી જણાવવાની હિંમત કરી છે કે, Kharvela had sea-borne trade with Persia. Probably he had also colonies in Burmah and further India=ખારવેલના (સમયે) ધરાન સાથે દરિયાધ માર્ગે વેપાર ચાલતા હતા. વિશેષ સંભવિત છે કે, ખર્મા અને દૂરના હિંદમાં તેના સંસ્થાના પણ હતાં. તેમની કહેવાની મતલખ એ છે કે, જેમ હિંદની

<sup>(</sup>૨૫) આ બનાવ રાજ ખારવેલ ગાદીએ બેઠા પછી અગિયાર વર્ષે બન્યા હોવાનું લેખ ઉપરથી સમજ્ય છે. હિસાબ કરતાં તેના સમય મ. સં. ૯૮+૧૧=૧૦૯=ઇ. સ. પૂ. ૪૧૮ આવે છે. (જીઓ નીચેની ટીકા નં. ૨૬ નું લખાણ).

<sup>(</sup>૨૬) નયરના દેહ સંધાતને તાેડયા. એમ જે લખાંણ છે તે નીચેના પ્રસંગ સમજવાે.

ર:જ દ્વાશ્વના વૃત્તાંતે જણાવી ગયા છીએ કે, તેના પુત્ર અનુરુદ્ધ અને સૈન્યપતિ નાગદશકે દક્ષિણહિંદ હપર છત મેળવા સિંહલદ્વીપની ભૂમિને પણ મગધપતિની આણામાં લાવી મૂકી હતી. તેના સમય આપણે (જીઓ પુ. ૧ સમયાવલીમાં ઇ. સ. પૂ. ૪૯૧=મ. સં. ૩૬થી ઇ. સ. પૂ. ૪૮૨=મ. સં. ૪૫ની હકીકત) જે ઠરાવ્યો છે તે આ

દેહસંધાતની બીના સાથે સરખાવવી પડશે. તેમાં ૧૧૩ વર્ષ લિપિજ્ઞોએ વાંચ્યા છે પરંતુ સંભવિત છે કે જેમ પંક્તિ પાંચમાંના આંક પ્રથમ ૧૬૫ હકેલાયા હતા અને હવે ૧૦૩ માન્ય રહ્યો છે, તેમ અહીં પણ સ્ખલના થઇ હોય જ્યારે ખરી રીતે તે આંક ૭૩–૬૩ કે તેની આસપાસના હોય.

<sup>(</sup>૨૭) તેમ રાજ નંદે પણ દક્ષિણ હિંદ તરફ નજર ફેરવી નથી. બાકો જે તેણે ધાર્યું હોત તો ઇ. સ. પ્ર ૪૧૫ થી જ્યારે ખારવેલે નિવૃત્તિ અંગોકાર કરી અને ૩૯૩માં મરણ પામ્યા તે વચ્ચેના ૨૩ વર્ષમાં તે દક્ષિણ હિંદમાં કાંઇને કાંઇ નવા જૂની કરી શકત. પર તુ કાંઇ નથી કર્યું તે ખતાવે છે કે તેને પણ ભૂપ્રાપ્તિની લાલુપતાના માહ લાગ્યા નહોતા. (૨૮) જુઓ જ. આં. હિ. રી. સા. પૂ. ર. લાગ ૧ પૂ. ૧૪.

પશ્ચિમ તરક ઇરાન સુધી તેના સમયે વેપારીએ। વેપાર ખેડતા હતા તેમ હિંદની પૂર્વ તરફના બર્મા અને તેની યે પૂર્વમાં આવેલ, ઇન્ડેાચાઇના, સુમાત્રા, જાવા અને આકપિલેગાવાળા દ્વીપા સાથે પણ વેપાર ચલાવતા હતા. ખલ્કે ખનવાજોગ છે કે. આ બાજા પૂર્વના દરિયામાં તા રાજા ખારવેલની આણમાં કેટલાેક મુલક પણ આવી ગયા હતા. આ વિધાન ઉપર જવાને તે લેખકે કાંઈ ખુલાસાે કર્યા નથી એટલે જેમ, ખારવેલના કુટું ખવાળા પારિશ્રાકના વર્શનમાં તેની એક રાણી સંબંધી તે જ લેખકે કહેલી હકીકતને આપણે અતિશયાક્તિપૂર્ણ ગણીને વિશેષ સંશોધન માટે એક બાજુ રાખી મૂકવી પડી છે, તેમ આ કથનને પણ તેજ કાેટિમાં હાલતા રહેવા દઇશાં. છતાં માનવાને કારણ મળે છે કે, તેમનું આ અનુમાન, વર્તમાનકાળ જે એક હકીકત આ ટાપ્રઓના વતની-એાના નામાવ્યારણને અંગે ઉભી થવા પામી છે તેને અતુસરીને ધડાવા પામ્યું હેાય. િટીપ્પણ–આ પ્રશ્ન છણા⊎તે હજા છેવટના નિર્ણયાકારે પહેાં<sup>≥</sup>યેા નથી. પરંતુ વાંચ્છુક વર્ગ તેમાં આગળ વધવું હોય તેા વધી શકે તે માટે તેમની પાસે કેટલીક વિગતા રજા કરવા યાેગ્ય ધારીએ છીએ. તે સંબંધમાં એક ગ્રંથકારે<sup>રહ</sup> જણાવ્યું છે કે "The people of Kalinga were the pioneers of Indian colonization in further India and the Indian Archipelago...Kern recognised that South Indian tribes took the most prominent part in the colonization of the Indian Archipelago and among the Simbiring tribe (which means the Black) there are five sub-divisions designated Choliya, Pandiya, Meliyala, Depari and Palawi. In these five names he rightly recognised the South Indian names Chola, Pandya, Pahlava or Pallava and Malayali or Chera= કર્લિંગની પ્રજા, દૂર પૂર્વના હિંદમાં અને હિંદી આર્કીપેલેગામાં જઈને વસાહત કરવામાં અંગ્રેસર હતી…હિંદી આર્કીપેલેગાની વસાહત જમાવવામાં. દક્ષિણ હિંદની જાતાએ અતિ મહત્ત્વપૂર્ણ હિસ્સા પરાવ્યાની હકીકત મિ. કર્ને સ્વીકારી હતા. સિંબિરીંગ (જેના અર્થ કાળું–સામળું<sup>૩૦</sup> થાય છે) જાતના ચાલિય, પાંડિય, મેલિયલ, દેપારી અને પલવી નામના પાંચ વિભાગ ઓળખાય છે. (વળી) દક્ષિણ હિંદના ચોલા, પાંડિયા, પહલ્વ અથવા પલ્લવ અને મલયલી અથવા ચેરા જેવાં નામામાં, આ પાંચે નામાની વાસ્તવિકતા હાવાના તેણે સ્ત્રીકાર કર્યો છે." મતલખ તેમની કહેવાની એ છે કે. સુમાત્રા, જાવા, આર્કી-પેલેગામાં વર્તમાન કાળે વસી રહેલી જે પ્રજા સિંબિરિંગ નામે ઓળખાય છે તેમના પાંચ પેટા વિભાગા છે. તેમનાં નામ આબેહુખ રીતે દક્ષિણ હિંદમાંની પ્રજાને મળતાં આવે છે જેથી તે ખન્નની સામ્યતા–સાદશપણું પુરવાર થાય છે. તેમ પ્રાચીન સમયે કલિંગની પ્રજા પણ દરિયા ખેડી દૂરદૂરના મુલકમાં જઇ વસી રહેવાની ખાસિયત ધરાવતી હતી એટલે ખધા સંજોગા મળતા આવી રહે છે. વળી પાેતાના કથનના ટેકામાં જણાવે છે ક્રે<sup>૩૧</sup>઼ "The Kalingan origin of the earliest colonists from India does not depend merely on the terms now applied to Indians in the Archipelago but also on definite Archæological and historical evidence=આર્કીપેલેગામાંના હિંદાઓને જે નામાથા સંબોધવામાં આવે છે તેથી જ તેઓ અગાઉના વખતમાં હિંદમાંથી આવ્યા હતા અને કલિંગની પ્રજામાંથી

<sup>(</sup>ર૯) ન્તુએા આર. ડી. ખેનરછ કૃત હિસ્ટરી એાક્ મ્યોરીસ્સા ભાગ ૧ પૃ. ૯૩ મુદ્રિત કલકત્તા ૧૯૩૦

<sup>(</sup>૩૦) સિબિરિંગ એઠલે કાળું; અને દક્ષિણ હિંદની પ્રત

પણ, દેશની અતિ ઉખ્ણતાને અંગે કાળી ચામડીવાળી બની રહી છે. એટલે તે પરથી તેમનું સાગ્ય ખતાવવાના આ પ્રયાસ છે.

<sup>(</sup>३१) मलक्षर पुस्तक पू. ६४.

ઉતરી આવેલા કાંઈ પુરવાર થતા નથી, પરંતુ સ્થાપત્યના અને ઐતિહાસિક અન્ય પુરાવાથી પણ તે સાખિત થઈ શકે છે." મતલખ કે તેમના આ કથનને તેઓ કેવળ અનુમાન નહીં પણ એક ઐતિહાસિક સત્ય ખિના લેખવાનું સૂચવે છે. તેમની સૂચના આપણે વધાવી લઈએ તાપણ એટલું જ કહી શકાય કે, સુમાત્રા, જાવા અને આકોંપેલેગાની વસ્તીના અમુક ભાગ, મૂળે કલિંગની પ્રજામાંથી ઉતરી આવ્યો હતો. પરંતુ એમ તા સાખિત થયું નહીં જ કહેવાય કે તે પ્રાંતા રાજ ખારવેલની સત્તામાં આવી ગયા હતા. તે જ પ્રમાણે કલિંગપ્રજા અંગેની ઇરાની અખાત તરફની સ્થિતિ પણ થવા પામી હતી કરે.]

ઉપર પ્રમાણે તેનું રાજદ્વારી જીવન અને રાજ્ય-વિસ્તારનું વિવેચન હાથીગુંફાના લેખમાંથી જેટલું તારવી શકાયું તેટલું આલેખી ખતાવ્યું છે. ધાર્મિક વિવેચન નીચેના પારામાં જણાવ્યું છે.

લેખની હકીકતથી જાહેર થયું છે કે, જેમ તે રાજકીય બાબતમાં રસ લઇ રહ્યો હતા તેમ ધાર્મિક

અને સામાજીક જીવનમાં પણ **ધાર્મિક તથા** સાથે સાથે પ્રવૃત્ત રહ્યા કરતા **સામાજીક જીવન** હતા; તેથી આપણે તેને પાતાના જીવનના એક વર્ષે લડાઈના રણ-

ક્ષેત્રે ઝઝુમતા અને બીજે વર્ષે કાંઇક પ્રજોપયાગી કે આત્મકલ્યાણનું કાર્ય કરતા નિહાળી રહ્યા છીએ. લેખમાં પ્રથમના તેર વર્ષના બનાવનું દર્શન કરાવાયું છે તેમાંથી અડધાઅડધ રાજકીય પ્રવૃત્તિના સમય ખાદ કરતાં છ એક વર્ષ આ પ્રકારનાં જીવનનાં રહેશે. તેના વૃત્તાંત અનુક્રમ વાર તેમજ વિસ્તારથી સમજીતિ સાથે લેખના અનુવાદવાળા પરિચ્છેદે અપાયા છે. અત્ર તેના ટૂંક સાર જણાવીએ કે, એકાદ વરસ તેણે રાજનગરે કીલ્લા વિગેરેની મરામત કરવામાં ગાળ્યું હતું, એકાદ વર્ષ કુમારિપર્વત—ગારથગિર ઉપર વિહારા —સ્તૂપા ઇત્યાદિ બનાવવામાં, તેમજ એક વર્ષ

ઉપર વર્ણવેલા ખનાવના વાચનથી એક વાત સ્પષ્ટ રીતે એ તરી આવે છે કે તેણે ભલે સામાજક અને ધાર્મિક કાર્યો કરી ખતાવ્યાં છે, છતાં ઉડાણમાં ઉતરીને જોઇશું તો તેમાં વિશેષ પણે તો, જેને કેવળ ધાર્મિક દૃષ્ટિએ આત્મહિતનાં અને કલ્યાણ માર્ગનાં કહેવાય, તેવાંજ કાર્યોના સમાવેશ થતા હતા. ચાપ્પ્યું અને કેવળ પ્રજાને ઉપયોગી કહી શકાય તે તા માત્ર નહેરવાળું જ કહી શકાય તેમ છે. અને તે પણ જો કુદરતે તે સમયે અવકૃપા ન કરી હોત, તા નહેરવાળું કામ તે હાથ ધરત કે કેમ તે એક પ્રશ્ન જ થઈ રહેત.

પાતાના વંશના સ્થાપક અને તે પર્વત ઉપર માક્ષપદને પામેલ એવા મહામેલવાહન વિજય પ્રવૃત્તચક્ર કરકંડુ મહારાજની કાયનિષિદી ખનાવવામાં ગાળ્યું હતું. વળી એક વર્ષ તે પ્રાંતમાં દુષ્કાળ પડવાથી પૂર્વે ખાદાયેલી ગંગા નદીમાંથી નહેર લંળાવા, પીવાનું પાણી આપો તેમજ ખેતીના કાર્યને સરળ ખનાવી. પ્રજાતે રાહત આપતાં કાર્યો કરવામાં અને કર માક કરી રાજસૂય યત્ત કરવામાં પણ ગાળ્યું હતું. તેમ એક વર્ષ વળી, ગાદાવરી અને કૃષ્ણા નદી વચ્ચેના પ્રદેશમાં પલ્લવ રાજ્યને હરાવીને ત્યાં મહાવિજયપ્રાસાદ લગ-ભાગ ૩૮ લાખના દ્રવ્યના ખર્ચે ઉભો કરાવ્યે હતાે.<sup>૩૩</sup>ઉપરાંત જે શ્રુતજ્ઞાનનાે લાેપ થવાનાે નિર્માયાે હતા તેમાંના એક પૂર્વના ૬૪ અધ્યાયને ફરી લખાવી-વિશેષ નકલા ઉતરાવાને વહેંચી દેવરાવી-તે **નાનને જીવંત ખનાવવામાં એક વર્ષ ગા**ળ્યું હતું. વિશેષમાં ઉપરના સર્વેને ૮પો જાય તેવું જે કાર્ય તેણે ઉપાડયું હતું અને જે માટે માટેા રણક્ષંત્રામ ખેડવા પણ તૈયાર હતા, તે તા પેલી કલિંગછન મૂર્તિન મગધમાંથી પાછી લાવો સ્વસ્થાને પુનઃસ્થાપિત કરવાને લગતું હતું. આ પ્રમાણેનાં છ વર્ષનાં સામાજીક કાર્યો કરતાં, વચ્ચે પાતાને ત્યાં યુવરાજના જન્મનાે ખુશાન લીવાળા પ્રસંગ સાંપડતાં, તેને પણ ય**થા**ચિત **રીતે ઉજ**ગ્યા હતા.

<sup>(</sup>૩૨) જીઓ ઉપર પૃ. ૩૫૧ ટી. નં. ૧૪

<sup>(33)</sup> આ સ્થાને આવડા માટા અને મહામુલા મહા-

વિજય પ્રાસાદ ઉભા કરાવવાને શું કારણ તેને મળ્યું હવં તે તેના જીવન પ્રસગમાંથી તારવી શકાઇ નથી.

એટલે આપણે તેનું જીવન લેકિક્સપેયાગી કાર્યમાં વ્યતીત કર્યાને બદલે લેકિને પિડિત કરવાથી કે અન્ય પ્રકારે હેરાન કરી રંજાડવામાંથી દૂર રહ્યું હતું એમ કહીએ, અથવા તેમ પણ નહિ તે છેવટે પ્રજ્ય કલ્યાણનાં કાર્યો પરત્વે તેણે તટસ્થવૃત્તિ કે ઉદાસીન વૃત્તિવાળું જીવન પસાર કર્યું હતું એમ કહીએ, તો પણ વાસ્ત-વિક લેખાશે.

અંતમાં તેણે પાતે ઉપાસકનાં વૃત્તો લઈ, સ્વકલ્યાણને અર્થે નિવૃત્ત થઈ ગિરિનિવાસ સેવી લીધા હતા. હતે જે હકીકત અન્ય સ્થાને જણાવાયલી કચાંય દૃષ્ટિએ ચડતી નથી તે ઉપર વાચક વર્ગનું ખ્યાને ખેચીને આ પારીશ્રાફ સમાપ્ત કરીશું.

ते सुरत कैन हता से वात ता निर्विवाह रीते સિદ્ધ થઇ ગઇ છે. અને તેથી જ તેણે કલિંગજન મૂર્તિનું મહાત્મ્ય પિછાણીને મગધપતિ જેવા બળવાન સમ્રાટની સામે થવાનું તથા ઠેઠ તેના રાજમહેલ સુધી પહેાંચી જઈ તે મૂર્તિ ઉપાડી લાવવાનું જોખમ ખેડવા જેવું સાહસ ઉપાડ્યું હતું. આ વિશે મિ. જાલ કાર્પે. ન્ટીઅર નામના વિદ્વાને સમાલાચના કરતાં ઉદ્વગાર કાઢ્યા છે કે. <sup>કપ્</sup>—why should he have chosen so strange an object, if he had not been a believer in the Jina= જો તે ( રાજ્ત ખારવેલ ) જીતના ઉપાસક-અનુયાયી ન હાેત તાે, શા માટે તેણે આવી વિચિત્ર વસ્તુને (જીનમૂર્તિને) લડાઇના ઉત્પાદન-કારણરૂપ પસંદ કરી હોત ? મતલખ કે તે જૈન હોવાથી જ, તેણે તે મૂર્તિ માટે લડી કાઢવાનું પ્રાણ્સમાન ગણ્યું હતું. વળી આપણને, એક નહીં પણ બખે ( જુએ ઉપરમાં પૃ. ઢપ૧માં. ક્રો. ડ. વાળું, તેમજ તેજ પૃષ્ઠ ઉપરનું જ. આં. હિ. રી. સાે. ના લેખકનું અવતરણ ) વિદ્વાના એ સૂચવ્યું કે રાજા ખારવેલના સમયે કર્લિંગના પ્રજાજના પશ્ચિમે ઇરાની અખાત સુધી અને પૂર્વમાં આર્કીપેલેગાના ટાપુ સુધી વેપારાર્થ દરિયાઇ સક્રુરે

જતા હતા તથા હિસ્ટરી એાક એારિસાના વિદ્વાન ગ્રંથકારે તા ભારપૂર્વક તેમાં ઉમેરા કરી ખતાવ્યા છે કે, ત્યાંની વસી રહેલી પ્રજા મૂળે દક્ષિણ હિંદની કર્લિંગ પ્રજામાંથી ઉતરી આવ્યાના સ્થાપત્ય વિષયક અને ઐતિહાસિક પુરાવા પણ મળી આવે છે એટલે આ ત્રણેય કથતાનું એકીકરણ કરીશું તા માનવું પડશે કે. રાજ્ય ખારવેલના સમયે પર્યટન ખેડતા શાહ સાદાગરા કે તેમના આશ્રિતજનાએ જ ત્યાં વસાહત કરવા માંડી હશે; તેમ થયું હેાય તા તેઓની સાથે તેમના ધર્મનાં અવશેષા લઈ જવામાં આવ્યાં હાય અને ત્યાં તેનું ખીજારાપણ થયું હાય તે સમજી શકાય તેવું છે. પરંતુ આ વિદ્વાન મહાશયને બીજાઓના મતને સંમત થતા જે કેટલીક મુશ્કેલીએ આવે છે તે અન્ય રીતે વ્યક્ત કરતાં જણાવે છે કે<sup>૩૫</sup> (૧) Trikalinga form cannot be proved to have existed in the first century B. C. or A. D.= ઇ. સ. પૂ. ની કે ઇ. સં. ની પહેલી સદી સુધી ત્રિકલિંગ એવા શબ્દનું-રૂપનું-અસ્તિત્વ જ પૂરવાર થઇ શકતું નથી. એટલે તેમનું કહેવું અને માનવું એમ ઘાય છે કે, ત્રિકલિંગ એવા શબ્દ જ જ્યાં ઇ. સ. ની કેટલી યે સદી બાદ વપરાશમાં આવ્યાનું દેખાય છે ત્યાં કર્લિંગ પ્રજામાંથી ઉત્પન્ન થયેલ આ પ્રજ સુમાત્રા-જાવા ઇ. માં આવીને જો વસી હોય તા તેના સમય તા તેનાથી પણ માડા જ થાય. જ્યારે ખારવેલના સમય આપણી માન્યતા પ્રમાણે ઇ. સ. પુ.ની ચાયી ને પાંચમા સદાના તથા વિદ્વાનાની માન્યતા પ્રમાણે તેનાથી અઢીસાે વર્ષ ખાદ એટલે ઈ. સ. પ્ર.ની ખીજી સદીમાં છે. આવા સંજોગાને લીધે ખન્ને વસ્તુના મેળ ખેસતા થતા નથી એટલે કલિંગની પ્રજામાંથી તે બાજુની પ્રજાના ઉદ્દભવ માની શકાય જ નહીં. (ર) વળા પાતે જણાવે છે કે The question of the religion of the original colonists to further India and the Indian

<sup>(</sup>૩૪) ઇ. એ. ૧૯૧૪ પૃ. ૧૭૩.

<sup>(</sup>૩૫) ન્હુઓ હિસ્ટરી એાફ એારિસા યુ. ૧

પૃ. ૯૫.

<sup>(34)</sup> Am year y. et.

Archipelago is still the subject of a very great controversy... Results of excavations prove the earliest Indian colonists were Hindus i. e. Brahmanical faith, then Buddhism while at lainism does not appear દૂર પૂર્વના હિંદ અને હિંદી આર્કી પેલેગાના મૂળવતની-माना धर्भ विशे હજા પણ तीव भतलेह याले छे-ખાદકામનાં પરિણામે તા એમ સાબિત થાય છે કે હિંદમાંથી આવનારા (હિંદીઓ) પ્રથમ હાલાગુધર્મના હિંદુઓ અને પછી ખૌહો હતા; જ્યારે જેતાનું તા નામ નિશાન પણ નથી. એટલે તેમનું મંતવ્ય એમ છે કે હિંદાઆકોં પેલેગામાં જે લોકા હિંદમાંથી આવીને પ્રથન મથી વસ્યા હતા, તેઓ અનુકમે ધ્યાદ્મણધર્મના, તથા ભાદ્ધમના જ હાવાનું. શાધખાળ-ખાદકામથી મળી આવતી વસ્તુએા ઉપરથી સાંબિત થાય છે. અને જૈતા તા હતા જ નહીં. એટલે આ વસાહતાના ધર્મ વિશે તીવ મતબેદ રહે છે. મતલમ એ છે કે, ખાદ કામનું પરિણામ જુદી વસ્તુ ખતાવે છે અને વિદ્વાનાની 👞 માન્યતા ભિન્ન થાય છે. એટલે એમની મુંઝવણ એ છે કે: એકબાજુ ખાદકામ એમ પાકારે છે કે, હિંદમાંથી વસાહત જે થઇ હતી તે પ્યાક્ષણોની અને ખાૈહોની હતી અને તેમને-તે હિંદુઓને-ત્રિકર્લિંગ-કલિંગના સમુહમાંના કાઈ દેશની પ્રજા તરીક માના તા તેમની તે પ્રદેશમાં થયેલી આયાત ઇ. સ. પૂ. ની બે સદીની કે મહુતાે ઇ. સ. ની ખીજી સદાતી માનવી જોઇએ; પરંતુ ત્રિલિંગ શબ્દના ઉપયાગ જ ઈ. સ. ની કેટલીયે સદીખાદ વપરાશમાં આવ્યા છે, એટલે તે ખન્ને હકીકત મળતી આવતી નથી માટે તેમના ધર્મ વિશે તીવ મતબેદ રહે છે. તેમના આ બન્ને મંતવ્યના કથનમાંથી

તાત્પર્ય એ નીકળે છેકે, ખાદકામથી અલગત સાબિત થાય છે કે આર્કીપેલેગાના વતનીઓ મૂળે ધાહ્યણ કે બૌહ સંસ્કૃતિને ભજનારા હાવા જોઈએ અને તેમની આયાત ઇ. સ. ની બીજી સદીમાં માહામાં માહી **થઇ** હાેવા જોઇએ, પરંતુ જે ડિંદુએા વહેલામાં વહેલા ત્યાં આવીને વસ્વા હાય તે Talaing તલાગે (બર્મામાં વસતી એક જાત )જ હતા. તલેંગ તે ત્રિકલિંગમાંથી ઉદ્ભાવ્યા છે. અને ત્રિકલિંગના ઉદ્દલવ જ ઈ.સ. ની ઘણી સદી ખાદ થયેા છે. એટલે સંસ્કૃતિના ઉદ્દલવના સમય માડામાં બેહેં! ઈ. સ. ની ખીજ સદીના જે ખાદકામ પુરવાર કરી રહ્યો છે તે આ ત્રિકર્લિંગ શાબ્દની ઉત્પત્તિના સમય સાથે ( ઇ. સ. ની ઘણી સદીના મનાય છે માટે ) મેળ ખાતા નથી. માટે સંસ્કૃતિ કયા ધર્મની ગણવી તે વિશે અત્યારે તા બહુમતભેદ રહ્યો ગણવા પડશે. અથવા ઉપરના મંતવ્યને ઉથ-લાવીને ખીજા રૂપમાં રજી કરીએ કે તેમના મંતવ્યનું સમાધાન થઈ જાય અને તેમની મુંત્રવી રહેલી મુશ્કેલીઓના ઉકેલ આવી ગયાે કહેવાય, તે **રૂપ આ** પ્રમાણે કહી શકાય; કે જો ત્રિકલિંગ શબ્દનું અસ્તિત્વ ઈ. સ. પૂ. ની ખીજી સદીનું અથવા માેડામાં માેડું, ર્ઇ. સ. ની ખીજી સદીનું પુરવાર થર્ધ જાય તેા ત્રિકલિંગની પ્રજા ખર્મામાં થઇ ને, હિંદી આર્કીપેલેગામાં જઈ વસી રહી ગણાય અને તે પ્રમાણેની સ્થિતિ સર્જાય તા ખાદકામના પરિણામને પણ સ<mark>મર્થન મળત</mark>ું ગણાય; વળી તે પ્રમાણે ધતાં, ત્યાં પ્રથમ ધ્યાક્ષણો અને પછી બૌદ્ધો આવ્યા કહેવાય. એટલે કે જો એમ પુરવાર કરી દેવાય કે ત્રિકલિંગ શબ્દની વપરા**શ** ઈ. સ. ની બીજી સદીમાં અથવા તે પૂર્વેમાં પણ હતી જ તાે, બધી ઘડ (ઐતિહાસિક તેમજ સ્થાપ-ત્યની ) ખંધખેસતી થઈ જાય છે. આ પ્રમાણે વસ્તુ

It is now universally acknowledged that the Talaing people of Burma though of Mon origin, obtained their name from Tri-kaling =હવે તા સર્વત્ર માન્ય યદ પડશું છે કે, બર્માની તલેંગ પ્રત્નની ઉત્પત્તિ, લધે માનમાંથી થઈ છે પરંતુ તે તલેંગનું

મૂળ તા ત્રિકલિંગમાંથી જ છે. (કહેવાની મતલખ એ છે કે ' બર્મામાં જેને તહેંગ કહેવાય છે, તેનું મૂળ અત્યારે તા માનમાંથી થયું મનાય છે, પરંતુ આદે આદે જતાં તા તેનું મૂળ ત્રિકલિંગ પ્રજ્ઞમાંથી જ મળે છે તે સર્વત્ર સ્વીકારાયલી બીના તરીકે જ લેખાય છે.

<sup>(</sup>૩૭) તે પુસ્તક પૃ. ૯૫:-

સ્થિતિ છે કે નહિ તેજ હવે આપણે જોવું રહે છે. लों भर्भार विद्वान क्षेभार, पातानी रीत प्रभाष्र, તેજ પુસ્તકમાં આગળ જતાં પૃ. ૯૭ થી ૧૦૭ સુધી પાસીક્રીક મહાસાગરમાં આવેલ અતેક ટાપુએાની પુરાતત્ત્વ ને લગતી હૃષ્ટીકતા વિશે અનેક વિદ્વાનાનાં ઉતારા લઇ અમુક નિર્ણય ઉપર આવવા મહેનત તા કરી છે, પરંતુ છેવટ તેા અનિશ્ચિતજ રહ્યું છે. તાેપણ એટલું સ્પષ્ટ થાય છે કે તેઓ મિ. પેરી નામના विद्वानना भनने वधारे भक्षभून अने वक्रनहार લેખી અત્યાર સુધીના હિંદી અને યુરાપી વિદ્વાના के भत धरावे छे तेने आंध्र आंतिकना (are obsessed) ગણાવે છે. પર'તુ ભૂલવું જોઇતું નથી કે તેમનું આ મંતવ્ય, ઉપર દર્શાવી ગયેલ તેમના વિચારાને આશ્રયીને બંધાયેલ છે. એટલે અમારા મતે વિદ્વાનાની માન્યતા છે તે વ્યાજબી લાગે છે. વિદ્વાનાનું મત તેમણે આ શબ્દાેમાં વ્યક્ત કર્યું છે. <sup>૩૮</sup> They (In India and Europe, the majority of scholars) therefore look upon Indo -nesia as being colonized by Aryans either two centuries before or after the birth of Christ=તેઓ (હિંદી અને યુરાપી વિદ્વાનાના માટે ભાગ) તેટલા માટે એવા મતના છે કે ઇ. સ. પૂ. ની અથવા તાે ઇસના જન્મ પછીની ખે સદી પૂર્વે, આર્ય પ્રજા ઇન્ડાેનિશિયામાં (સુમાત્રા જાવા અને આર્કીપેલીગાવાળા ટાપુએામાં) આવીને વસી રહી હતી. આમાં આર્યન પ્રજા એટલે હિંદી સંસ્કૃતિથી રંગાયલી પ્રજા સમજવી રહે છે. એટલે તેમની માન્યતા એવી છે કે આર્યન પ્રત્ય જો ઇન્ડો-નિશિયામાં જઇને વસી હોય તો, તેના સમય ઇ. સ. પૂ. ની કે છ. સ. ની ખીજી સદી પૂર્વના જ હોવા જોઇએ. આ પ્રમાણે વિદ્વાનાના મત એક બાજુ છે. વળી પૃ. ૩૫૬ માં જણાવી ગયા છીએ કે ત્રિકર્લિંગ પ્રજા પશ્ચિમ અને પૂર્વના દરિયામાં પર્યટન કરી ત્યાં વસાહત કરી રહી હતી તે બીજો મત છે. હિસ્ટરી એાફ એારીસ્સાના

વિદ્વાન લેખકના મત પ્રમાણે સ્થાપત્પ વિષયક અને ઐતિહાસિક પુરાવાથી સાબિત થઇ શકે છે કે ઇ. સ. પૂ. ની અથવા તાે ઇ. સ. ની એકાદ સદીના અરસામાં ત્યાં હિંદી પ્રજાએ વસવાટ કર્યો હતા એ પ્રમાણે ત્રીજો મત છે. રાજા ખારવેલના જીવન વૃત્તાંતથી હવે આપણે જાણી શકયા છીએ કે તેના સમય છે. સ. પૂ. ચાેથી સદીના હતા તેમજ તે પાતે ત્રિકલિંગાધિ-પતિ હતા તથા તેની આણચક્રવર્તી સમાન હતી. આ સર્વ સ્થિતિના–ચારે મતના–જો સાર એકત્ર કરી ગુંધીશું તા માનવાને કારણ રહ્યું છે કે. હિંદની તે સમયની આર્યન પ્રજા-આખા ત્રિકર્લિંગ-આર્ય સંસ્કૃતિથી પ્રદિપ્ત ખની રહ્યો હતા. તેથી તે પ્રજાતે આર્યન જ કહેવાય. વળા તેમના જ-તૈલંગ નામની-ઓલાદ ખર્મામાં જઇને વસી હતી તેથી પ્રજાએ દૂર પૂર્વના હિંદમાં જઇને વસવા માંડયું હેાયતા તેમાં કાંઇ શંકા જેવું કે આશ્વર્ય પામવા જેવું નથી.

ઉપર પ્રમાણે એક વખત સાખિત થઇ ગયું કે. ત્રિકલિંગની આર્યન પ્રજ્ઞ સૌથી પ્રથમ ઇન્ડાેનિશિયામાં જઇ વસી હતી અને તેમના સમય ઇ. સ. પૂ. ની ખે કે ચાર સદીનાે છે; તાે પછી તે આર્યન પ્રજા કયા ધર્મની હતી તે પુરવાર કરવું તે તેા સહજ વાત છે. જોકે વિદ્વાન મહાશયે તાે એમ જણાવ્યું છે કે, પ્રથમ **ધા**કાણ અને પછી બૌદ્ધ સંસ્કૃતિ ત્યાં પ્રવેશવા પામી છે જ્યારે જેતાનું તા નામ નિશાન પણ નથી. છતાં એટલું ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે, આ પ્રમાણે તેમના જે મત બંધાયા છે તે આર્યન પ્રજા ત્યાં ઇસ્વીસનની કેટલીયે સદી ખાદ જવા પામી છે એવી હકીકત ઉપરથી છે; ખાકી ત્યાંના પુરાતત્ત્વની મૂર્તિએ। ઉપરથી પાતે. ત્યાંની આર્યન પ્રજાની વસાહત વિશે જે મત પ્રદર્શિત કરી શક્યા છે, તે વસ્તુએ। વિશે બાેલતાં<sup>૩૯</sup> જ્યાવે છે "one peculiar feature of these statues is disproportionate size of the ears-which we find in Jain and Buddhistic images of India from the Gupta

<sup>(</sup>૩૮) જુઓ મજકુર પુસ્તક પૃ. ૧૦૫.

<sup>(</sup>૩૯) હિસ્ટરી એાફ એારીસાનું પુસ્તક પહેલું પૃ. ૯૯.

period downwards=આ પ્રતળાંની ખાસ વિશિ-ખ્ટતા તા તેમના કાનનું અસમાન કદ છે (એટલે કે માર્ય અને ધડ: તે ખેના પ્રમાણમાં કાનની લંબાઈ જે જોઇએ તે કરતાં વિશેષ છે) આ પ્રમાણેની સ્થિતિ. ગુપ્ત સમયના પછીની જૈન અને બૌહની મૃર્તિઓમાં આપણી નજરે પડે છે." એટલે તેમનું કહેવું એમ છે ક મૂર્તિના કાન જોતાં, તે ઇ. સ. ની ત્રીજી કે ચાેથી સદ્દાના કાળની જૈન અને ખૌદ્ધ મૂર્તિના જેવી દેખાય છે. ખ્યાન રાખશા કે અહીં તેમણે ધ્યાક્ષણ ધર્મ કે વૈદિક સંસ્કૃતિનું નામ જ લીધું નથી; જ્યારે પ્રથમ વખતે તેમણે જ મત આપ્યા છે કે. વૈદિક સંસ્કૃતિ પહેલી પ્રવેશી હતી અને પછી જ બૌદ છે અને જૈનન તા નામનિશાન પણ નથી. આ ઉપરથી સમજાય છે કે તેમને પાતાને અમુક નિર્ણય ઉપર આવવાને બહુ કઠિન **લાગ્યું છે. લગભ**ગ દશેક વર્ષ ઉપર ડાંક્ટર નાગ નામના બંગાળી વિદાન જેઓ ખાસ આ સુમાત્રા મ્મને જાવાની મુલાકાતે ગયા હતા તેમણે પ્રાછા આવતાં પાતાને થયેલ ત્યાંનાઅનુભવ ઉપર મુંખઈમાં ધી રાયલ એશિયાટિક સાસાઈટીની શાખામાં એક સરસ પ્રવચન આપ્યું હતું. તેમાં પણ એવા જ ધ્વનિ નીકળતા હતા કે આ સર્વ ખૌદ્ધ સંસ્કૃતિના જ પ્રતાપ હતા. મતલખ કે તેમણે પણ વૈદિક સંસ્કૃતિને પ્રાધાન્ય આપ્યું નહેાતું જ. આટલી તવારીખથી સમજાય છે કે, આર્યન પ્રજામાંની વહેલામાં વહેલી જો કાેે પણ સંસ્કૃતિ તે ખાબુ જવા પામી હાય તા વૈદિક નહીંજ પરંતુ તે બૌદ્ધ કે જૈન જ છે. આ બેમાંથી પહેલી કર્ષ જવા પામી છે તે એક ગૌણ વિષય છે. **છતાં યે** જો આપણે અતિહાસિક ઘટનાઓના આધારે એટલું પણ કહી શકીએ છીએ કે, રાજા ખારવેલના સમયે એટલે ઇ. સ. પૂ. ની ચાથી સદીથી ત્રિકર્લિંગના વતનીએા ખર્મામાં ઉતરવા મંડયા હતા, માને ત્યાં તેમને તૈલંગ નામથી ઓળખતા હતા; તેમજ કાળ કરીને તેમની શાખાપ્રશાખાએા, ઇન્ડાેનિશિયામાં પહેંચી હતી; તાે પછી નીચે જણાવેલી ત્રણ સ્થિતિ જેવી કે (૧) આ શાખાપ્રશાખા બૌદ સંસ્કૃતિ વાળી જ હતી (ર) કે જૈન અને બૌહ સંસ્કૃતિ

ખહારથી જોનારતે ખન્તે, એક સરખીજ લાગતી હોવાથી (જીઓ પુ. ર માં પ્રથમના બે પરિચ્છેદનું વર્ણન) વિદ્વાના તે બે વચ્ચેતા તફાવત પારખી શક્યા નથી તેથી જ એવું ઉચ્ચારણ કરતા થયા છે (૩) કે પછી અશાક અને પ્રિયદર્શિન સમ્રાટના શિલાલેખ વચ્ચેની ભિન્નતા નહીં સમજ્યલી હોવાથી જેમ એકની કૃતિ બીજાને નામે ચડાવી દેવાઇ છે–દેવાય છે, તેમ અહીં પણ ખનવા પામ્યું છે; તેમાંથી કઇ સ્થિતિ હોવાનું વાસ્તવિક છે તે સંશાધનના એક મહત્ત્વના વિષય ખની રહે છે.

જેમ ખર્સ જણા જૈનધર્માનુયાયી હતા તેમ અનેક ખાખતામાં તેઓ સરખા દરજજે મૂકાય તેવા પ્રાથદિશાન સાથે કૃલિંગજીનમૂર્તિના કબજે મેળવવા ખારવેલની સરખામણી આકાશપાતાળ એક કર્યું હતું તેમ ખાજા કૃલિંગઢી પોતાને હસ્તક લેવા માટે પોતાની જંદગીમાંને અજેડ યહ ખેલ્યું

લેવા માટે પાતાની છંદગીમાંનું અજોડ યુદ્ધ ખેલ્યું હતું. આ ખને પ્રસંગામાં ખને જણાને સ્વધર્મી એટલે જૈનાવલંખી રાજાઓ સાથે જ ખાય ભીડવી પડી હતી તેટલે દરજ્જે સમાન પ્રસંગા લાખ્યાનં કહી શકાય. એક પાતાના ધર્મનાં દ્યોતક સ્મારક તરીકે ચાકબંધ દ્રવ્ય ખર્ચી મહાવિજય નામે પ્રાસાદ, અર્હન કાયનિ-ષિદા સ્તૂપા, શ્રમણવિહારા ઈ. બંધાવી તેના નિભાવાર્થે પૂજકાને દાન આપ્યાં છે તથા કાયમી પગાર ખાંધી આપ્યા છે ત્યારે ખીજાએ, લાખા અને કરાેડાેની સંખ્યામાં નવાં જ જીનાલયા, મૂર્તિએા (ધાતુની તેમજ પાષાણની અને ક્રાઈ ક્રાઈ પ્રસંગે સુવર્ણની-કિંમતા પદાર્થાના ) બંધાવ્યાં છે તેમ અનેકના જાણોદાર એટલે કે ખનેએ સ્વધર્મરક્ષણાર્થે કરાવ્યાં છે. નવીન પ્રવૃત્તિ આદરવામાં તથા જે હતી તેને કાયમી ખનાવવા માટે એકસરખા પુરૂષાર્થ સેવ્યા છે. તેમ ખન્ને જણાએ દાનશાળાએા તથા ધર્મશાળાએો, પણ બંધાવી છે. બન્ને જણાએ યુદ્ધમાં એકસરમાં પરાક્રમ અને શૌર્ય જેમ દાખબ્યાં છે તેમ પરાજીત પ્રત્યે હદયની ઉદારતા ખતાવી તેઓને તેમના અસલના સ્થાન ઉપર પુનઃસ્થાપિત પણ કર્યા છે. દેખાતી રીતે

<del>ચ્</del>યા પગહું ભરવામાં <u>જે</u> કે મને સરખા દેખાય છે હતાં એક રીતે પ્રિયદર્શિનના નંબર તેમાં ઉચા મૂકી શકાશે: ક્રેમકે. રાજા ખારવેલના સમયે પરાજીતનાં રાજ્યા સામ્રાજ્યમાં બેળવા લેવાની તૃષ્ણાના જન્મ થયા નહોતા. ખલ્કે તે હજા ઉદ્દેભવમાં હતી જ્યારે સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના સમયે તા તેવી ભાવના ફાલીફલીને માટા વૃક્ષરૂપે પણ થવા પામી હતી: છતાં તેણે જીતાયલાં રાજ્યા જેમનાં હતાં તેમને પાછાં સપ્રત કરી દીધાં છે તે તેના હૃદયની વિશાળતા હતી એટલં તા કહેવુંજ પડશે. ખન્ને જણાએ ધર્મપ્રચાર અર્થે પણ પ્રયતન સેબ્યા જ છે; છતાં કહેવું પડે છે કે રાજા ખારવેલે માત્ર વ્યાપાર નિમિત્તે પર્યટને જતા શાહ સાદાગરના ક્રાફલાએ દ્વારા જ તેવાં પગલાં ભર્યાનું કહી શકાય; <mark>બેલે આ પગલાં. પૂર્વમાં પાસિપીક મહાસાગરમાં</mark> આવેલ ઇન્ડાનીશીયા દીપા સુધી અને પશ્ચિમમાં **ર્ધરાની અખાત સુધી** લંખાયાં હતાં. પરંતુ તે તેની પાતાની જ સ્પ્રરણાથી ઉદ્દભવેલ કરતાં. વિશેષપણે તા વ્યાપારીઓએ સ્વાતસાહથી લયા હતાં એમ સમજાય છે; જ્યારે સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને તા ધર્મપ્રચારને વેગ आ। पवाने हेम लाशे એક ખાતું જ રાજ્યખર્ચે ઉપજાવી કાઢીને નિભાવ્યે રાખ્યું હાય તેમ દેખાય છે. એટલં જ નહીં પણ તેની કાર્યવાહીના સર્વોપરી અધિકાર પટ્ટે પણ પાતે જ રહી નિયમિતપણ તેની દેખરેખ અને દારવણી કર્યે રાખી છે. તેથી સ્વભાવિક છે કે ઉત્તરમાં મધ્ય એશિઆ સુધી. પશ્ચિમે એશ્વિયાઇ તર્કીના સિરિયા સુધી ધર્મપ્રચાર કરવામાં તેમજ તેનાથી દૂર પ્રદેશાના રાજવીએ। સાથે મિત્રાચારી બાંધવામાં તે ક્ળાબૂત થયા છે. એટલે એકના રાજ્યે ધર્મવિસ્તારનું ક્ષેત્ર પૂર્વ તરફ લંખાયું હતું જ્યારે ખીજાના સમયે પશ્ચિમ તરફ લંખાયું હતું. પરંતુ ફળની દીર્ધતા, ચાેક્કસતા અને સંગીનપણાની અપેક્ષાએ તા. પ્રિયદર્શિનને ખાતે विशेष यश ने विवेश क रहे छे. क्षेत्ररंकन माटे अने अ સમાને. ઇત્યાદિ કાર્યો કર્યા દેખાય છે. છતાં રાન ખારવેલે સૌધી રીતે પ્રજા–સુખને સ્પર્શે તેવાં કાર્યો **હાય ધર્યાનું દે**ખાતું નથી. જો કે તેણે નહેર ખાદાવવાનું **ાર્ય કર્યું છે પરંતુ** તે સ્વાહ્માસથી પાર પાડ્યું હાય.

તેના કરતાં કુદરતે પાડેલી કુરજને લીધે ઉપાડ્યું હાય એમ વિશેષપણે દેખાઇ આવે છે; જ્યારે પ્રિયદર્શિન મનુષ્યાનાં કલ્યાણ માટે તેા પાતાના ઉત્સાહ સતત ચાલ રાખ્યા હતા એટલું જ નહીં, પરંતુ પશુઓના આરામ માટે સારા રસ્તાએા બંધાવવાનું, રસ્તા ઉપર વૃક્ષા ઉભાં કરાવવાનું અને તેમને તથા વટેમાર્ગુએ। માટે આરામગૃહેા બંધાવવાનું પણ તે સૂલ્યા નથી. ઉપરાંત **બિમાર પડતાં મનુષ્યા અને પશુએા માટે દ્વાખાનાં અને** રૂગ્ણાલયા પણ નિભાવ્યાં છે. જ્યારે ખારવેલના હિસ્સે તેમાંનું કાંઇ જ નાેંધાયું નથી. અલખત્ત ખારવેલના પક્ષામાં એટલું જરૂર મૂકી શકાશે કે તેણે કાઈ રીતે પ્રજાપીડનની વૃત્તિ દાખવી નથી ખલ્કે તદ્દન ઉપેક્ષા-વૃત્તિ જ કેળવ્યે ગયા સમજ્યય છે. અથવા સંક્ષિપ્તમાં કહી શકાય કે રાજા ખારવેલના રાજ્ય અમલ પ્રજાકિય કાર્યી કરવામાં શ્રન્યવત હતા જ્યારે સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના રાજ્ય અમલ સર્વક્ષેત્રી અને પ્રગતિકારી હતા; એટલું જ નહીં પરંત તે. અહર્નિશ પ્રજાકલ્યાણની ભજના અને ર્ચિતવન કરતા જ દેખાય છે. રાજા ખારવેલના આવા વલણ માટે કદાચ કહી શકાશે કે તેના સમયે કાળદેવની-અવસર્પિણી કાળની-અસર એટલી બધી થવા પામી ન-હોતી કે જેથી એક રાજાને પ્રજાકલ્યાણ તરફ સતત ધ્યાન આપતું પડે. રાજ્યવિસ્તારની બાળતમાં, એક સામાન્ય રાજવી કરતાં રાજા ખારવેલ જો કે અતિ વિસ્તૃત પ્રદેશ ઉપર પાતાની હકુમત સ્થાપવામાં કૃતેહમંદ નીવડયા હતા. છતાં મહારાજા પ્રિયદર્શિનની તુલનામાં તા તેના રાજ્યવિસ્તાર માત્ર ત્રીજા કે ચાેથા બાગતા જ કહી શ્રકાશે. એટલે રાજ્યવ્યવસ્થાને અંગે પ્રિયદર્શિનના આખા યે જીવનમાં સુદ્ધિયાતુર્યની થયેલી જે અથાગ ખિલવટ સહેજે તરી આવે છે તેમાંથી રાજા ખારવેલની પ્રતિભા દર્શાવે તેવી<u>નું</u> તેા, <mark>ધણે અંશે</mark> ન્યુન–ખલ્કે શૂન્ય કહેા તાેપણ ચાલી શકે તેટલું જ પ્રદર્શન થયું છે.

આ પ્રમાણે કેટલીક ખાખતમાં બન્નેના દરજ્જો સરખા હોવાનું જેમ નાંધી શકાય તેવું છે તેમ પણી યે ખાખતમાં એકના વધારે અને ખીજાના એાછા હોવાનું પણ દેખાઈ આવે છે. છતાં બે ત્રણ મુદ્દા

क्रेवा छे हे केमां प्रियहिशीनना नंभर भारवेल हरतां ધણા નીચે ઉતરી જય છે. તેમાંના એક તાે એ કે પ્રિયદર્શિને ભલે પાતાની ક્રીર્તિ જગચાશકારા કરવાની ઉમેદથી. શિલાલેખા અને સ્તંભલેખા ઉભા નથી કરાવ્યા છતાં યે જાણ્યે અજાણ્યે તેણે પાતાનું નામ તા કાતરાવ્યું છે જ, જ્યારે રાજા ખારવેલે શિલાલેખ ઉભા કરાવવાનું તા અલગ રાખા પરંત કચાંય પાતાન નામ સુદ્ધાંત કાતરાવવાની પણ કનવાર રાખી નથી. તે સલળું તેની રાણીએ જ કરાવ્યું દેખાય છે અને તેમાં પણ રાજા ખારવેલે કાે અતના આદેશ કર્યો હાેય કે ઇચ્છા પ્રદર્શિત કરી હાય એવું યે સમજાતું નથી. ખીજાં એ છે કે ખત્રે જણા, ઉપાસક વૃત્તો લેવાં સુધીના દરજ્જે પહેાંચ્યા તાે છે જ, પરંતુ રાજા ખારવેલ તેથી યે આગળ વધીને રાજ્યલગામ મૂકી દઇ તથા તદ્દન નિવૃત્ત થઈ સ્વચ્યાત્મકલ્યાણ સાધવામાં પણ રત્ત થયા દેખાય છે જ્યારે પ્રિયદર્શિન વૃત્ત લીધાં પછી આગળ વધવામાં તદ્દન અટકી જ ગયા છે. સરખામણીના આટલા આટલા અંશા હાેવા છતાં, સમ્રાટ પ્રિયદશિન પશુ-કલ્યાણના માર્ગો અખત્યાર કરવામાં જેમ નિરાળા પડી જાય છે તેમ રાજા ખારવેલ એક બાબતમાં તદ્દન જ નાખા પડી જાય છે. પુસ્તકાહારનું અને સ્ત્રસંરક્ષણનું કાર્ય રાજા ખારવેલે જ માત્ર કરી ખતાવ્યું છે જ્યારે સમ્રાટ પ્રિયદર્શિને તે દિશામાં ક્રિંચિત્ પણ પ્રયાસ સેવ્યા દેખાતા નથી. તે માટે બનવા ભોગ છે કે કદાચ સ્થિતિ અને સંજોગા જ જવાખદાર હોવા જોઈએ અથવા હશે. આપણે એમ તાે નથી જ કહી શકતા કે મહારાજા પ્રિયદર્શિન પુસ્તકનું મહત્ત્વ આંકવામાં રાજા ખારવેલ કરતાં કાઇ રીતે પશ્ચાત્ પડી જતાે હતાે અથવા તે ભાયતમાં તે અજ્ઞ હતા પરંતુ અમારૂં કહેવું તા એટલું જ છે 🕏 તેમના હસ્તે તેવું કાર્ય થવા પામ્યું નથી; પછી કારણ ગમે ते है। य.

ખાકી રાજા ખારવેલનું જીગર જૈનધર્મ પ્રત્યે

ખળતું હતું તે દરિએ તા મહારાજ પ્રિયદર્શિન અને રાજા ખારવેલને એક જ કક્ષામાં મૂકવા રહે છે.

(૪) વક્કથીવ : પર્વતેશ્વર

રાજા ખારવેલનું મરણ થતાં, કર્લિંગપતિ તરીકે તેમના યુવરાજ કુમાર વક્રેત્રીવતા રાજ્યભિષેક થયાં હતા. તેના રાજ્યભ્યમલ મ. સં. ૧૩૪ થી ૧૫૫ = ઇ. સ. પૂ. ૩૯૩ થી ૩૭૨ સુધીના ૨૧ વર્ષના ગણી શકાશે. તેના જન્મ મહારાજા ખારવેલની વજધરવાળી રાણીના પેટે મ. સં. ૧૦૫ (તેના રાજ્યાભિષેક ખાદ સાતમે વર્ષે ૪૦ એટલે ૯૮ + ૭ = ૧૦૫) = ઇ. સ. પૂ. ૪૨૨ માં થયા હતા. એટલે પાતે ગાદાપતિ તરીકે ઇ. સ. પૂ. ૩૯૩ માં ખિરાજમાન થયા ત્યારે તેની ઉત્તર ખરાબર ત્રીસ વર્ષની હતી જ એટલે તેનું આ યુખ્ય પ૧ વર્ષનું હતું એમ કહી શકાશે.

મૌર્ય સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્તે કેવી રીતે, પ્રથમ નાનો મુલક મેળવીને ત્યાં પાતાની ગાદી કરવાથી માર્યવંશની સ્થાપના કરી હતી તથા તે ખાદ આવશ્યક લાગતાં પાસેના પાર્વતીય પ્રદેશના અધિપતિની કમક મેળવી તે વખતના મગધસમ્રાટ નંદનવમાની ઉપર આક્રમણ લઇ જઇ તેને હરાવી પાતે ઈ. સ. પૂ. ૩૭૨=મ. સે. ૧૫૫ માં મગધ સમ્રાટ બન્યા હતા, તે સર્વ વૃત્તાંત આપણ પુ. ૨ માં ચંદ્રગુપ્તના કત્તાંતે વિસ્તારથી જણાવી ગયા છીએ. ત્યાંના કતાંત કરતાં વિશેષ શા**ધને અંગે જે** ખાસ અન્ય વિગતા જણાવવી રહે છે તેનું જ નિર્દર્શન અત્ર કરીશું. મુદ્રારાક્ષસ નામે પ્રાચીન સંસ્કૃત નાટક રચાયલું છે તેમાં આ પાર્વતીય પ્રદેશના અધિપતિના નામ તરીકે, જે સામાન્ય નામ કહેવાય તેવું, પર્વત દેશના સ્વામી: ઇશ્વર=પર્વતેશ્વર જણાવેલ છે. આગળ **જતાં આ** પર્વતેશ્વરના પુત્ર અને સમ્રાટ ચંદ્રશુપ્ત વચ્ચે જે યુંઢ થવા પામ્યું છે તેમાં તેનું નામ મલયકેતુ જણાવેલ છે; તથા ચંદ્રગુપ્તના મહામંત્રી પં. ચાણુકય પાતાના હાેદ્દા ઉપરથી ફારગત થઈ રાજપુરાહિત તરીકે કામ

વિદ્વાનાએ જે એમ બહેર કર્યું છે કે, તે સમય રપ મેં વર્ષ ગાદી સાંપાતી હતી (ત્હુએા પૂ. ૨૮૦) તે વાસ્તવિક નવી

<sup>(</sup>૪૦) જુઓ હાથીગુફા લેખ પંક્તિ હ તથા ઉપરમાં

<sup>(</sup>४१) आ अपरथी समलशे हे भारवेशनी अमरकपरथी

કરતા હતા ત્યારે મહામંત્રીની કરજો જે વ્યક્તિ અદા કરી રહી હતી તેનું નામ રાક્ષસ જણાવ્યું છે. જ્યારે આપણે અહીં પર્વતેશ્વર જેવા સામાન્ય નામને સ્થાને વક્રગ્રીવ અને તેની પાછળ ગાદીએ આવનારનું નામ મકર'વ્વજ ઉર્ફે મલયકેતુ જણાવ્યું છે. આ નામા ક્યાંથી<sup>૪૨</sup> અમને મળી આવ્યાં છે. તેનું ખરાખર ચાક્કસ સ્થાન અત્ર મળતું નથી. પરંતુ સર્વ વિગત ખરાખર છે એટલે એક વખત લલે નામાની હેરફેર પુરવાર થઇ જાય તાેપણ ઇતિહાસની દર્ષિએ આલેખા-યલી હકીકત તા કાયમ જ રહે છે એમ સમજવં. એટલે ઇતિહાસ આલેખનમાં હાલ તરત રાજા ખારવેલના પુત્ર અને ઉત્તરાધિકારી તરીકે પર્વતેશ્વરના સ્થાને તે બ્યક્તિનું નામ વક્કગ્રોવ કાયમ રાખ્યું છે. તથા તે વક્રચીવના પુત્ર તરીકે મલયકેતુ ઉર્ફે મકરધ્વજ પણ કાયમ રાખીશું. વળી આ મલયકેતુના પક્ષે રહીને સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્તની સામે સુદ્ધમાં ઝઝૂમનાર તરીકે વૈરાચક-ક્રે-વૈરાયનનું નામ દેવાયું છે અને તેને મલયકેતના કાકા તરીક હોવાનું જણાયું છે. એટલે તે ખધાની વચ્ચેના સગપણ સંબંધ ખતાવવા માટે આ સૈન્યપતિ વૈરાચકને. કલિંગપતિ વક્કગ્રીવના ભાઈ તથા સમ્રાટ ખારવેલના પુત્ર હોવાના નિર્દેશ આપણે પૃ. ૩૫૦ માં કરવા પડ્યા છે. ચ્યા સિવાય તેના <u>કુટું</u>ખ વિશે વિશેષ કાંઇ જાણવામાં આવ્યું નથી. પરંતુ તેની ઉમર, ઉપરના પારિગ્રાફે જે પ૧ વર્ષની લખી છે તેમાં એટલું વધારે સૂચવી શકાશે કે, તેનું મરણ જે આકરિમત સંજોગામાં બનવા પામ્યં હતું ( લુએ આગળ ઉપર ) તેમ ન થયું હાત તા તેની **મ્યાયુખ્યદારી વિશેષ લંખાઈ હોત ખરી.** 

તેના સામાન્ય કે રાજ્ષ્રીય જીવન વિશે ક્યાંય ઉલ્લેખ થયેલ વાંચવામાં આવતા નથી પરંતુ એકાદ એ ખનાવા નાંધાયાની જે હકીકત બહાર આવવા પામી છે તે ઉપરથી તેનું અનુમાનિક સ્વરૂપ ચિતરી શકાય તેમ છે કે પાતે વિલાસી જીવન ગાળતા હાેવા જોઈ એ: તેનું મૃત્યુ જે આકરિમત સંયોગામાં થવા પામ્યું છે તે ઉપરથી જ મુખ્યપણે આ અનુમાન ધડતું પડ્યું છે તેમજ તેને સમર્થન કરતા બીજા પુરાવાઓ અંધ્રપતિના જીવનમાંથી પણ લખ્ધ થાય છે. તે હકીકત આ પ્રમાણે છે. ખારવેલના વૃત્તાંતમાં પુરવાર કરાયું છે કે, તેણે અંધ્રવંશના સ્થાપક રાજશીમુખને હરાવી કરી. નસાડીને નાસિક ભેગા કર્યો હતા ત્યારથી આ અંધ્રપતિએ ખારવેલના <sup>૪૩</sup> ખંડિયા જેવા ખની ગયા હતા તથા અંધ્રભૃત્યા તરીકે ઓળખાતા થયા હતા. આ અંધ્રભુત્યા પાછળથી રાજ્ય વક્રગ્રીવના રાજ્યકાળ વળી સ્વતંત્ર ખની ખેઠા હતા 🖁 એમ તેમના સિક્કા ઉપરથી સમજાય છે (તે માટે જાએો પુ. પ માં તેમના વૃત્તાંતે ) એટલે સ્વભાવિક રીતે એવા અનુમાન ઉપર જલું રહે છે કે, રાજ્યક્રશ્રીય માજશાખવાળું તથા ઇદ્રિયાસકત વિલાસી જીવન ગાળતા હોવા જોઈએ. આ દક્ષિણાપથના રાજાઓ, જેઓ ખારવેલના સમયે તેને આધીન હતા તે સ્વતંત્ર ખની જવાથી, કર્લિંગ સામ્રાજ્યની હદ વક્કગ્રીવના સમયે ધણી સંકૃચિત ખનવા પામી હતી: છતાંયે કલિંગાધિપતિની ગણના તા મહા-રાજ્યના એક સમ્રાટ તરીકે જ થતી હતી. એટલા માટે જ પં. ચાણકર્ય રાજા ચંદ્રગુપ્ત તરકૂથી મગધ ઉપર ચડાઇ લર્ધ જવામાં આ વક્કગ્રીવ પર્વતેશ્વરની મદદ મેળવવાની

પતિના ખંડિયા હતા અને પાછળથી મગધપતિના ખંડિયા થયા હતા. એટલે તેમના ઉપરની સાર્વભૌમસત્તા ને કે કરી ગઇ હતી ખરી, પરંતુ તેમની પાતાની સ્થિતિ તો ને ભૃત્યા તરીકે હતી તે તો અમુક વખત સુધી કાયમ જ રહેવા પામી હતી અને એક કરતાં વિશેષ રાન્ઓ તેવા હતા માટે બહુ-વચન વાપરલું પડશું છે.

<sup>(</sup>૪૨) પ્રાચીન ભારતવર્ષ ના આ આખાયે ઇતિહાસ . અસલમાં લગભગ દરોક વર્ષ ઉપર લખાયેલ છે. તે સમય જે કાચી નોંધ હતી તેમાંથી ઉપયોગી ઉતારા કરી કરીને કાચી નોંધ કાડી નાંખવામાં આવી છે, એટલે અત્યારે તેની મેળવણી કરવાનું સાધન રહ્યું નથી. તેથી વિનંતિ કે પ્રગટ થયેલ પુસ્તકામાંની હકીકત જ્યાં અસંગત દેખાય ત્યાં અત્ર દર્શાવેલી વિગત પ્રમાણે સુધારા કરીને વાંચી લેવા.

<sup>(</sup>૪૩) ખારવેલના જ ખંડિયા હતા એમ હકાકત નથી; પરંદ્ર શેડા વખત ખારવેલના અને તેના વંશ જ ક્લિંગ

<sup>(</sup>૪૪) શ્રીમુખ તા પાતાના રોષ સત્તાકાળમાં આંધ્રભૃત્ય જ રહ્યો હતા પણ તેની પછી ગાદીએ આવનાર તેના પુત્ર તથા નાના ભાઈ ઇ. સ્વતંત્ર થઇ ગયા હતા તેથી અત્ર આપણે બહુવચન વાપર્શું છે.

યાચના કરી હતી.

ત્રિકલિંગાધિપતિ રાજ્ય વક્કગ્રીવને અંગ, વંશ અને કલિંગદેશના સમુહવાળા પ્રદેશ રાજ્ય ખારવેલના મરણ ખાદ વારસામાં મળ્યા હતા તેમાંના અંગદેશને ચેદિ નામથી ઇતિહાસકારાએ એાળખાવ્યા છે. આ પ્રદેશના એક ભાગ જે મગધની સરહદની અડેાઅડ પરંતુ રાજા વક્રગ્રીવના સત્તાસ્થાનથી અતિદુર આવેલ હતા તેમજ પર્વતની નાની નાની શું ખલાવડે વિટળાયલ હેાવાથી પાતાને સુરક્ષિત સ્થાનરૂપ નીવડવા જેવા લાગતા હતા તે પડાવી લઈ. ત્યાં રાજ્યચંદ્રગુપ્તે પ્રથમ રાજગાદી ઇ. સ. પૂ, ૩૮૧માં સ્થાપી હતી (સ્થાન માટે **જી**એા<sup>૪૫</sup> पु. १ मां नवभानंहना राज्य विस्तार वाणा नक्शो) તથા આગળ જતાં વધારે મજખૂત ખન્યા હતા. છતાંયે તે કાંઈ મગધપતિ સામે માયું ઉચકવા જેવી સ્થિતિએ તા પહેાંચ્યા ન જ કહેવાય. તેમ ખીજી ખાજુ વખત તા પસાર થયે જ જતા હતા અને એ પણ ચાકકસ હતું ક્રે ' ભીખનાં હાંલ્લાં કાંઈ શીકે ચડતા નથી' એટલે પં. ચાણકર્ય કાંઇની મદદ મેળવવા નજર દાેડાવવી જ રહી. પરંતુ કાઇ સમર્થ ભૂપતિ તેને ઉપયાગી થાય તેવા તા પર્વતેશ્વર કલિંગપતિજ હતા અને તેને તા પાતાના દુસ્મન ખનાવી દીધા હતા; જેથી તેને પાતાના પક્ષમાં મેળવી લેવા તે અશક્ય જ ગણાતું ? પરંતુ રાજ્ય લાલ શું નથી કરી શકતા ? આ ઉપરથી જ મગધપતિ નવમા-નંદ સામેના યુદ્ધમાં મદદે ઉભા રહેવાના ખદલામાં રાજ્યવક્રગ્રીવને અડધું મગધ સામ્રાજ્ય આપવાની શરતે પં. ચાણકરે પાતાની ખુદ્દિના ખળે, પાતાના પક્ષે મેળવી લીધા હતા. તે ખાદ ખને વચ્ચે મહાયુદ્ધ થયું અતે પરિણામે મહાનંદ-નવમાનંદને ગાંદી ત્યાગ કરવા પડયા તથા ચંદ્રગ્રપ્ત મગધપતિ ખન્યા ઈ. સ. ૩૧૨=મ. સં. ૧૫૫. હવે ચંદ્રગુ<sup>ર</sup>તે રાજ્વક્રય્રીવતે અપાયલ પાતાના કાલ પાળવાના અવસર આવ્યો. તેણે રાજ્યવક્રગ્રીવને રાજ્યના માનવંત મહેમાન તરીકે મગધમાં પધારી ઇચ્છાપૂર્વક અડધા હિસ્સાે લઈ જવા આમંન ત્રણ આપ્યું. અહીં પણ પં. ચાણકર્ય પાતાનું સુદ્ધિ કૌશલ્ય પાછું દાખવ્યું. રાજા વક્રગ્રીવનું વલણ સ્ત્રી-સંગી છે તે સારી રીતે જાણતા હતા. એટલે જે સ્વરૂપવતી વિષકન્યા મહાનંદના રાજ્યે હતી તેને. રાજાચંદ્રગુપ્તને શાનમાં સમજાવીને આગળ ધરાવી. રાજા વક્રગ્રીવ તે લાવણ્યમયી લલનાને જોતાં જ કામાતર થઈ ગયા અને અડધા રાજ્યના બદલામાં તે કન્યાનું પાણિગ્રહણ કરીને જ સંતાષ મેળવવા ઇચ્છા પ્રદર્શિત કરી. ચતુર ચાણકયને તેા એટલું જ જોઇતું હતું. તુરતા તુરત લગ્નની તૈયારી કરાવવા માંડી. લગ્તની ક્રિયામાં, વિષકન્યા રાણીના હસ્ત મેળાપ થતાં. જે વિધિ કરવાની હતી તેમાં સમય પણ લાગે જ એટલે તે દરમિયાન હસ્તદ્વયમાં-કરસંપ્રટમાં પરસેવા ઉપન્યા તે દારા રાજ્ય વક્કગ્રીવના શરીરમાં વિષ પ્રવેશ થવાથી તે મુર્છાગત થયા અને પરિણામે ડુંક સમયમાં ત્યાંને ત્યાં જ મૃત્યુવશ થયો. આ ખનાવ મગધની ભૂમિ ઉપર બન્યાે ગણાય.

આ પ્રમાણે રાજા વક્કગ્રીવને તો રાજ્યના અડધા ભાગ લેવા જતાં, રાજ્ય તા એક બાજી રહ્યું પરંતુ ભાગે ન મળ્યા અને ઉલટા જાન ગુમાવવા પડયા. ઈ. સ. પૂ. કહર. આ બનાવને ચતુર ચાશુક્યની રાજકીય શત્રંજમાના અનેક પટખેલનના મંગળાચરશુમાંનું એક ગણવું રહેશે.

વક્રગ્રીવ શા માટે નામ પડયું છે? તેની ડાક વાંકી હતી કે કેમ? અથવા તા ખરૂં નામ બીજીં જ હતું એ મુદ્દા વિશે કાંઈ પ્રકાશ પડતા નથી.

(પ) મલયકેતુ; મકરધ્વજ, મયૂરધ્વજ.

રાજ્ય વક્કગ્રીવનું મરણુ મગધની ભૂમિ ઉપર થવા પામ્યું હતું તે આપણે ઉપરમાં જોઇ ગયા છીએ. એટલે કર્લિંગ દેશમાં તેના મરણુ વિશે અનેક ગપગાળા ઉડવા માંડયા હતા. યુવરાજ મલયકેતુએ કર્લિંગની રાજ્યલગામ હાથમાં તા લીધી પરંતુ પાતાના પિતાનું મૃત્યુ શંકાસ્પદ સંજોગામાં

<sup>(</sup>૪૫) પેલી ડાશી અને ખીરપીતું તેનું બાળક તથા પં. થાણકથની કામ કરવાની નીતિ–રીતિ; તે ડાશીમાએ

હલ્લ'ભા દીધાના પ્રસંગ ઈ. ઇ. આ સર્વ હકીકત આ પ્રદેશમાં બનવા પામી હતી એમ સમજનું∙

થવાથી—અને તે પણ મૈત્રી ધરાવતા રાજાના દરભારમાં થવાથી—તેના મનમાં ઘણા ખટકા રહી જવા પામ્યેા હતા. એટલે તેણે કાંઇક આવેશ્વમાં અને કાંઇક રાષમાં ચંદ્રગ્રપ્તના મગધદેશ ઉપર ચડાઇ કરવાનું નક્કી કર્યું.

રાજા ખારવેલના મરણ સમયે જોકે સારાયે દક્ષિણહિંદ કલિંગને તાખે હતા પરંત તેના મરણ ખાદ રાજ્ય વક્કગ્રીવે પાતાના વિલાસી જીવનને અંગે ધણોખરા ભાગ ગુમાવી દીધા હતા; જેને અસલમાં અંગદેશ કહેવાતા હતા. તે જેમ રાજા ચંદ્રગુરત પાતે મગધપતિ બન્યા તે પહેલાં હસ્તગત કરી લીધા હતા તેમ ખાકીના અંગદેશ-વરાડ પ્રાંતના ભાગમાં પશ્ચિમધાટ વાળા પ્રદેશમાં જે અંધ્રપતિ શ્રીમુખે રાજા ખારવેલના ભૃત્યઃ તરીકે આણુ સ્વીકારી હતી અને જેના પુત્ર અત્યારે ગાદીએ હતા તે પણ સ્વતંત્ર ખની ગયા હતા. એટલે તેટલા ભાગ પણ કર્લિંગના સામ્રાજ્યમાંથી ખાતલ થઇ જ ગયા કહેવાય. અધરામાં પુરૂં. તે ગૌતમીપુત્ર યત્તશ્રીએ તથા તેના પછી **અ**ાવનાર ત્રીજા અંધપતિ તેના કાકા કૃષ્ણ વસિષ્ઠ-પુત્રે. નિઝામી રાજ્યવાળા ભાગ પણ પડાવી લીધા હતા. ચાલા, પલ્લવ અને પાંડય રાજ્ય વિશ જો ક **ષ્કુ જાણવામાં આવ્યું નથી પરંતુ સંભવિત** છે કે, કાં તેઓ સ્વતંત્ર બની ગયા હાય અથવા તા ઉપર વર્ણવેલા ખીજા અને ત્રીજા શાતકરણીના તાખે ગયા હાય. ગમે તેમ બનવા પામ્યું હાય પરંતુ એટલી સ્થિતિ નક્કી છે કે, તે સધળા કર્લિંગપતિની આણમાંથી તા ખસી ગયા હતા જ. ટ્ર-કમાં કહી શકાશે કે વક્રગ્રીવના મરણ સમયે કર્લિંગના સામ્રાજ્યની હદ ખહુ જ સંકુચિત ખની ગઇ હતી. આ કારણથી રાજ્ય મલયકેતુના નશીએ ખહુ નાના પ્રદેશ જ હાથમાં આવ્યો હતા એમ કહેવું પડશે. એટલે જ્યારે ચંદ્રગુપ્તે. મલયકેતના પિતા વક્રગ્રીવની મદદ લીધી હતી ત્યારે પાત લક્ષે નાનકડા પ્રદેશના જ રાજવી હતા. પરંત **ચ્યત્યારે તા તે માટા રાજ્યના માલિક ખની એ**ઠા હતા. તેમાંયે મગધ સામ્રાજ્યની ભૂમિમાંથી જે કાંઇ ભાગ પડવાના હતા. તે હવે રાજ્યવક્રમીવનું મરણ થતાં તેના હિસ્સામાંજ રહી જવા પામ્યા હતા. એટલે અત્યાર

ચંદ્રગુપ્ત સમ્રાટ ઉપાડચો પણ ઉપડે નહીં તેવા ખની ગયા હતા. આ પ્રમાણે એક પક્ષે મલયકેતની અને **ખીજા પક્ષે ચંદ્રગ્રપ્તની સ્થિતિ રાજ્ય** વિસ્તાર પરત્વે ખની રહી હતી. છતાં મલયકેત્રએ ઉપર કહી ગયા પ્રમાણે સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્તના દરભારે અકસ્માતથી પાતાના પિતાના નીપજેલા અવસાનને અંગે પ્રગટી નીકળેલા રાષતે લીધે ચડાઈ લઈ જવા ઈચ્છા કરી હતી. તે પ્રમાણે યુદ્ધ પણ થયું હતું જેના પરિણામે તેની હકુમતમાં ઉલટા વિશેષ કાપ મૂકાયા તેમજ તે પાતે બાજ ગુમાવી બેઠા. કદાચતે યુદ્ધમાં મરણ પણ પામ્યા હાય. કાઇ રીતે કાંઇ ચાક્કસ સ્થિતિ ઉચ્ચારી શકાય તેમ નથી. એટલે ઢાલ તા અનુમાન કરવું રહે છે કે, ઉપરના યુદ્ધ ખાદ ને તે જીવતા રહેવા પામ્યાે હાય તાે પણ ખહુજ નામાેશી ભરેલી स्थितिमां. अने ओक्टम नाना प्रदेश अपर क अधिकार ભાગવતા પડી રહ્યો દ્વાય. વળી તે બાદ શાહા વર્ષમાં તેનું મરણ નીપજતાં ચેદિવંશની સમાપ્તિ થઇ ગઇ ગણારો તથા કર્લિગદેશ હમેશને માટે મગધ સામ્રાજ્ય-ના એક અંશ ખની ગયા ગણાશે. આ ખનાવના સમય આપણે અંદાજે ઇ. સ. પૂ. 3 દ્વ ના મૂકીશું.

ચેદિવંશની સમાપ્તિ થઇ ગયાનું આપણે એટલા ઉપરથી જણાવવું પડે છે કે મૌર્ય ચંદ્રગુપ્તના પાત્ર સમ્રાટ અશાકવર્ધનના દરભારમાં જે ગ્રીક એલચી મેગેસ્થનીસ આબ્યાે હતાે તેણે હિંદના કેટલાંક વિદ્યમાન રાજ્યાે વિશે હકીકતાે જણાવી છે તેમાં આંધ્ર રાજ્યનું નામ લેવાયું છે પરંતુ ચેદિનું નામ દેખાતું નથી. એટલે ચેદિવંશનું નામ જ કાંતા તેના સમયે તદ્દન લુપ્ત થઇ ગયું કહેવાય અથવા તા ચેદિવંશની સ્થા-પના જ મેગેસ્થેનીસના સમય ખાદ થઇ હશે એમ માની લેવું જોઇએ. પરંતુ આપણે સાખિત કરી ગયા છીએ, તેમજ હાથીગુંફાના લેખ પણ જણાવે છે કે. રાજા નંદના સમયે આ ચેદિવંશના રાજા ક્ષેમરાજ હૈયાત પણ હતા જ. એટલે કે નંદવંશ અને ચેદિવંશ એક વખત સમકાલીન પણે વર્તતા હતા અને એક ખીજાની હરીકાઇમાં રાજ ચલાવ્યે જતા હતા: જેથી સાબિત થઇ ગયું કે, ચેદિવ'શ મેગેરથેનીસના સમય પૂર્વે અસ્તિત્વમાં હતા જ.<sup>૪૬</sup> પરંતુ જ્યારે તે હિંદમાં આવ્યા ત્યારે ચેદિવંશ નહાતા. આ ઉપરથી અનુમાન થાય છે કે, રાજા મલયકેતુના મરણ બાદ તે વંશની સમાપ્તિ થઇ ગઇ હેાવી જોઇએ. તેના સમય ઇ. સ. પૂ. ૩૬૧ ના જે જણાવ્યા છે તેનાથી કદાચ એ વર્ષ આધા પાછા હાેય તાે તે જીદી વસ્તુ કહેવાય.

(૪૬) ઉપરમાં રાજ્ય ખારવેલના સમય વિચારતાં, તથા તે શુંગપતિ પુષ્યમિત્રના સમકાલીન કાઈ રીતે ન હાેઈ શકે તેની દલીલા કરતાં, જે લગભગ વીસેક સુદ્દા ટાંક્યા હતા તેમાં પૃ. ૩૨૦ ટી. નં. ૨૦માં જણાવેલ હકીકતના જેમ 6મેરા કરવા રહે છે તેમ આ ખીનાના પણ 6મેરા કરવા પડશે.



#### પરિશિષ્ટ

ચેદિવંશના જીવન મરણ સાથે સંબંધ ધરાવતા અથવા કહેા કે તેના નામ માત્રને દુનિયાની જાણમાં લાવનાર હાથી ગું કાના લેખનું અને રાજા ખારવેલનું વૃત્તાંત આ ખંડમાં આપવામાં આવ્યું છે. અત્યાર સુધી તેા તે ખન્નને જે હકી કત સીધી રીતે ઐતિહાસિક દૃષ્ટિએ સ્પર્શતી હતી તેમનું જ વર્ણન ઉપરના પરિચ્છેદામાં કરાયું છે; પરંતુ કેટલીક હકી કત એવી પણ છે કે જે ચેદિવંશને કે હાથી ગુંકાના લેખને સીધી રીતે સ્પર્શતી નથી, છતાં તેના વર્ણન ઉપર આડકતરી રીતે અસર કરે તેવી દેખાય છે અથવા તા તે લેખની હકી કતની સાથે કાઇક રીતે ગુંથાયલી માલૂમ પડી છે; એટલે તેને પણ, જ્યારે આ પરિચ્છેદે તે લેખના પ્રસંગ ઉપસ્થિત થયા છે ત્યારે, સાથે સાથે જણાવી દેવાય તા વાસ્તિવક ગણારો; તે ગણત્રીએ તેવી અલગ પડી જતી વિગતાને આ સ્વતંત્ર પરિશિષ્ટમાં ઉતારવી યાગ્ય ધારી છે.

રાજા ખારવેલ જૈનધર્માનુયાયી છે તેમજ હાથીગુંફાના લેખમાં દર્શાવાયલી અનેક હડ્ડાકતો પણ તેના ધર્મનો સાથેજ સંકલિત થયેલી છે એટલું હવે નક્કી થયું છે. વૈળા તે સર્વ બીના લેખના આધારે જણાયેલ હાવાથી તેને અફર અને અટળ જ માનવી રહે છે. આટલી વાત ખીલે બંધાયાથી ભારતીય ઇતિહાસમાં આવતી તથા નજરે પડતી અનેક બાબતોમાં ખરૂં શું છે તે તપાસી જોવાને, કસવાને અને તે ઉપરથી અંતિમ નિર્ણય ઉપર આવવાને, આપણને એક માપ-ચાવી-કાટલું હાથ આવી ગયું છે એમ જરૂર કહી શકાશે જ.

ધર્મ એ એવી વસ્તુ છે કે દુન્યવી જ પદાર્થા કરતાં, આત્માના ચૈત-યમય અને તેજપૂંજ સરીખા પદાર્થી સાથે તે વિશેષતઃ જકડાયલી રહેલી છે; એટલે જ તેની અગત્યતા, જ્યાં જ વસ્તુનું પ્રાધાન્ય મનાતું હાય, ત્યાં જેટલી સ્વીકારવામાં આવતી હાય, તેના કરતાં જ્યાં ચેતનવંતા આત્માના ગૌરવની પીછાન કરવામાં આવતી હાય, ત્યાં અનેકાંશે વિશેષતઃ સ્વીકારાય છે. આ કારણથી દુનિયાના સર્વ દેશા કરતાં, ભારત દેશમાં ધર્મની ખાખત ઉપર વિશેષ જોર–શાર દેવાય છે. આ એક સ્થિતિ થઈ. ખીજી સ્થિતિ એ છે કે, જ્યાં સુધી આત્મગુણને તેની સ્વસ્થિતિમાં રહેવા દેવામાં આવે અને જ ડતાને પણ તેની સ્વીકૃત અધિકાર જેટલું જ મહત્ત્વ આપવામાં આવે, ત્યાંસુધી તા વિશ્વભરમાં ખધું નૈસર્ગિક રીતે જ ચાલ્યાં કરે છે તેવું દેખાય. પરંતુ જેવું જ કે ચૈતન્યમય વસ્તુના અધિકાર ઉપર આક્રમણ થવા માંડયુ કે ખળભળાટ થવાના, થવાના તે થવાના જ; જેટલું આક્રમણનું પ્રમાણ વધારે, તેટલા ખળ-ભળાટ—ક્રાંતિ વધારે. એટલે સામાજીક કાર્યા કે જેમાં ચેતનવંતા ધર્મને, જ ડ ગણાતી રઢીએા અને વ્યવહારા સાથે કામ લેવાનું હાય છે, ત્યાં નાનાં પ્રમાણમાં આક્રમણોને અવકાશ રહેતા હાવાથી નાના પ્રકારના ખળભળાટ થતા દેખાય છે. જ્યારે રાજકાંતિઓમાં અથવા તા રાજકાય ક્ષેત્રોમાં, રાજસત્તાના જેરે

<sup>(</sup>૧) ધર્મ શખ્દમાં જયાં પૂર્વ સમયે ચેતન ભરેલું હતું ત્યાં અત્યારે જડતાની ભાવના ઘર કરતી જય છે. એટલે દ્રદયના ભાવ સાથે જે ધર્મને અસલમાં સંબંધ હતાં તે હવે નષ્ટ થઈ ગયા છે અને કેવળ ખાશ જે અંગા હતાં તેને જ ધર્મના નામથી સંખાધાવા મંડાયું છે. તેથી વર્તમાનકાળે વૈદિકધર્મી હાય તેણે શિવમ દિરે જવું, અઘ્ય ચડાવવું, નાવું ધાવું, ગાયત્રીના બે પાઠ માઢેથી ખાલી જવા એટલે પતી ગયું; જૈનધર્મીએ નવકાર ગણવા, મંદિરે જવું, ચાંદલા કરવા, ખહુ ત્યારે નાહીને પૂજ કરવી એટલે પત્યું. આ પ્રમાણે બાહાના વિધિવિધાનને જ-જડ પદાર્થને જ- ધર્મ તરીકે ઓળખવામાં આવી રહ્યો છે. આડલે દરજ્જે આત્મા અને જડ વસ્તુઓના અધિકાર ક્ષેત્રે આક્રમણ થયાનું ગણવું પડરો.

ધક્રમૂળથી ફેરફાર કરાતા હાઇને, તે સમયે થતા ખળભળાટ-પલટાઓ-ક્રાંતિઓ જ્વાળામુખીરૂપે પ્રગઢી નીકળતાં જણાય છે. હિંદુસ્તાન ઉપર અતેક રાજસત્તાઓએ પાતાના અધિકાર ભાગવ્યા છે. તે તા સ્પષ્ટઃ છે જ; તેમ રાજસત્તા, તે પણ આઠ પ્રકારના ગણાતા મદમાના એક છે જ. એટલે રાજસત્તા જ્યાં **સુધી** પાતાના મદને અંકુશમાં રાખીને વર્ત્યા કરે, ત્યાં સુધી તા ખહુ વાંધા જેવું દેખાતું નથી જ; અથવા **મહુ બહુ** તા. ઉપરમાં જણાવ્યા પ્રમાણે સામાજીક ક્ષેત્રોમાં દેખાઈ આવતા ખળસળાટ જેવા છમક્લાં જ અંહી તહી નજરે પડયાં કરે; પરંતુ જેવા તે મદ તેની હદ કુદાવી ગયા કે કયાં આગળ તે અટકી જરો તે કહેવું કે કલ્પવું જેમ અશકય છે તેમ. તેમાંથી નીપજતાં પરિણામનું પણ સમજ લેવું. એટલે જ સર જોન ખર્ડવુડ સાહેખનું કથન જે પૃ. ૩૩૦ ઉપર ટાંકી ખતાવ્યું છે કે "ભારતવર્ષ મે' જીતની ધાર્મિક ઔર રાજનીતિક-ક્રાંતિયાં હુઈ હૈ. ઈતની સંસાર કે અન્ય કિસિ દેશમેં નહીં હુઈ " તેની યથાર્થતા તુરત સમજી શકાશે. અત્યારે આપણા ઉપર પાશ્વાત્ય સંસ્કૃતિમાં તરખાળ થયેલી રાજસત્તાના અમલ ચાલતા હાવાયા, તેના ગુણદાષ આપણામાં પ્રવેશવા પામ્યા છે. તેમની રાજનીતિ, સત્તામદને અમુક પ્રકારે સંયમમાં રાખીને કામ લેવાની હાવાથી, ધર્મક્ષેત્રે કે સામાજીકક્ષેત્રે માટા ખળલળાટ થતા નજરે નથી. પડતા. પરંતુ તેમની નીતિ. ધર્મમાં રહેલા આત્મતત્વને મંદપ્રવાહથી ખસેડી, સ્વસંસ્કૃતિની જડમય અસર પ્રસરાવવાની હાવાથી, તેમણે ભારતસંતાનાને અપાતી કળવણીના વહીવટ પાતાના કાખૂમાં લીધા અને તેનું પાન ગળધ્યામાંથા કરાવીને ઉછેર કરવા માંડયાઃ એટલે જેમ જેમ કેળવણી પ્રાસાદિત વર્ગ ઉમરે પહેાંચવા માંડયા તેમ તેમ તેની જડતા દેખાવા માંડી. આ કથનની સત્યતાના પુરાવા સારાયે ભારતવર્ષના ચારે ખૂણુંયા, કેળવણીના પ્રતાપે આપણા હિંદીએાના થયેલ મનાેપરિવર્તન અને ચારિત્યસંબંધા સંભળાતા કરિયાદા અતે રાદણાં ઉપરથી અત્યારે આપણતે મળી આવે છે; એટલા ઉપરથી જ આપણા દેશબંધુએોએ તક મળતાં જ તે કેળવણીના રાહ ખદલાવવાના નિશ્ચય ઉપર આવીને, તેના ખરા માર્ગે જવાનું પ્રયાણ કરવા માંડયું છે. આ સ્થિતિ તા વર્તમાનકાળની થઇ. પરંતુ ભારત ઉપર જ્યારે માગલાઈ ચાલતી હતી ત્યારે તે સંસ્કૃતિનું પ્રાળલ્ય જામી પડ્યું હતું; તે પૂર્વે મુસ્લીમ મહજખના અનેક વિદેશી રાજકર્તાઓના રાજવહીવટ ચાલતા હતા ત્યારે તેમની સંસ્કૃતિએ જોર પકડયું હતું; તેમ તે પૂર્વે જ્યારે ગુપ્તવંશી અને રાજપુત ક્ષત્રિયાની સંસ્કૃતિના અધિકાર તપી રહ્યો હતા ત્યારે વળી તેમની સંસ્કૃતિના સૂર્યોદય થ**ઇ રહ્યો હ**તા-**ચ્યા પ્ર**માણે સંસ્કૃતિના આક્રમણ અને વિકાસનાે ઇતિહાસ કહેવાય. આ ખીજ સ્થિતિ થઇ. આ <mark>ખ</mark>ૈ પ્રકારેજ સ્થિતિ સદાય પ્રવર્તતી રહે છે.

ઉપરના પારિગ્રાફમાં એ પ્રકારની જે નૈસર્ગિક વસ્તુસ્થિતિ હોવાના ચિતાર આપ્યા છે, તે કુદરતી નિયમ પ્રમાણે ચાલ્યા જ કરે છે, તેમાં કાઇને દોષ આપવા રહેતા નથી; તેમજ એ ત્રણ સંસ્કૃતિના જે દુશંતા ઉપરમાં અપાયાં છે તે બધાં એવા સમયના છે કે આ પુસ્તકના વર્ણન માટે આપણે દરાવેલી મર્યાદાને કાંઈ સંબંધ જ નથી એટલે આપણે તે છોડી દેવાં રહે છે. પરંતુ વર્ણનની સમયમર્યાદામાં જે વસ્તુસ્થિતિ આવી પડતી હોય તેના ખ્યાલ તા આપણે આપવા જ રહે. તેમજ જે કાળના ઇતિહાસ આપણે આલેખી રહ્યા છીએ તે કાળ સારાયે લારતવર્ષમાં ત્રણ સંસ્કૃતિ જ વિદ્યમંતી હતી. એટલે જે સમયે જે સંસ્કૃતિના રાજકર્તા રાજસત્તા ઉપર હાય તે સમયે તે સંસ્કૃતિ સૌથી વધારે તરવરતી નજરે પડે તે દેખીતું જ છે. પછી તેવું વર્ણન કરનાર કે તેવી સંસ્કૃતિનું જોર હતું એમ કહેનાર, ગમે તે મતના અનુયાયી હોય તાપણ તેમાં તેના દેષ શું ! તેણે તા જે વસ્તુસ્થિતિ પાતાને સત્ય તરીકે લાગે તે વિનાસંકાને અનુયાયી હોય તાપણ તેમાં તેના દેષ શું ! તેણે તે જો વસ્તુસ્થિતિ પાતાને સત્ય તરીકે લાગે તે વિનાસંકાને તેમજ ગાપવ્યા વિના નિષ્પક્ષપાતપણે, દાખલા દલીલા સાથે વિધિપૂર્વક સપ્રમાણ ખતાવવી જ રહે; નહીં તેમ પક્ષપાત કર્યાના તા વસ્તુગાપનના દેષ તેને શારે ઉલટા આવી પડવાના જને આ વસ્તુસ્થિતિ તો પક્ષપાત કર્યાના તો વસ્તુગાપનના દેષ તેને શારે ઉલટા આવી પડવાના જને આ વસ્તુસ્થિતિ તો પક્ષપાત કર્યાના તો વસ્તુગાપનના દેષ તેને શારે ઉલટા આવી પડવાના જને આ વસ્તુસ્થિતિ હો

ખરાખર ખ્યાલમાં રખાય તા વાચકવર્ગ તુરત સમજી શકશે કે, આવી પરિસ્થિતિમાં તે પ્રમાણે વસ્તુના આલેખનારના દેાષ? કે વર્તમાન પરિસ્થિતિ અન્વયે બંધાઈ ગયેલ સ્વનિર્ણિત મતને દઢપણે વળગી રહીને આલેખાયલી વસ્તુને જોનારના દાેષ?

વસ્તુરિયતિ આ પ્રમાણે પ્રવર્તતી રહેલી હાેઇને, આટલા લાંબા પ્રસ્તાવ કરવા જરૂરી લાગ્યા છે. હવે આ પરિશિષ્ટમાં આલેખવા ધારેલી ઐતિહાસિક ઘટનાએા સમજાવવા પ્રયત્ન કરીશું. પ્રથમ આપણે. નહપાણ ક્ષહરાટ અને ગૌતમીપુત્ર શાતકરણી~રાણી બળશ્રીના પૌત્ર સંબંધી ઘટના વિચારીએ. આ બન્તે રાજવીઓએ પાતાના નામે નાસિકની ગુફાએામાં સ્તંભાે ઉભા કરાવ્યા છે.<sup>ર</sup> આ સ્તંભાેના શીરાેભાગે સિંહ અને વૃષભ કાતરાયલ છે. સ્તંભની કારીગરી વિશે આપણે આ સ્થાને કાંઈ ઉલ્લેખ કરવાની જરૂર નથી. (ઈચ્છુકવર્ગે, કરગ્યુસન સાહેખ કૃત હિસ્ટરી ઑક ઇન્ડીયન અને ઇસ્ટર્ન આર્કોટેકચર ભાગ ૧ પૃ. ૧૮૫ નું વર્ણન જોઈ લેવું). પરંતુ આ પ્રાણીચિત્રો વિશે તથા તે રાજ્યઓના ધર્મ વિશે ખે શખ્દા કહેવાના છે. વિદ્વાનાએ આ બન્ને સ્તંબોને બૌદ્ધધર્મનાં પ્રતીકસમાં માન્યાં છે. હતાં ખૂબી એ છે કે. નહપાણને જૈનધર્મી હોવાનું હવે તેઓ સ્વીકારતા થયા છે તથા ગૌતમીપુત્રને અથવા તા આખા શાતવહનવંશને અને તેથી કરીને તેમાંના કેટલાક રાજાઓ જે શાતકરણી નામે ઓળખાતા થયા છે તેમને વૈદિકમતાનુયાયી હોવાનું કરાવે છે. દેખીતું જ છે કે વૈદિક અને જૈન રાજાએા બાહધર્મનાં પ્રતીકા ઉભાં કરાવે તે વિધાન જ મુહિને અનુસરતું નથી; ત્યારે ખરૂં શું હાઇ શકે તે તત્ત્વજી તાસને જાણી લેવાની જરૂર હાય છે જ. વાસ્તવિક તા એ જ છે કે, દરેક રાજા પાતપાતાના ધર્મનું જ સ્મારક ઊભું કરાવે. તેમાં નહપાણ તથા તેના જ્ઞાતિબંધુ સર્વ ક્ષહરાટા–જૈનધર્માનુયાયીએ। હતા, તે આપણે તેમનાં વૃત્તાંતનું આલેખન કરતાં સાબિત કરી બતાવ્યું છે (ભૂએ પુ. ૩ પૃ. ૨૫૩થી ૨૬૩). જ્યારે શાતવહનવંશના સ્થાપક રાજ શ્રીમુખ પાત તથા તેના વંશનો મુખ્યભાગે (વચ્ચે થાડાક અપવાદ સિવાય; ઇ. સ. હ/માં જ્યાંમુધી તેમાંના એક રાજા ગાતમીપુત્રે વૈદિકર્ધમ અંગીકાર કરીને શક્સંવત પ્રવતાવ્યા નહાતા ત્યાંસધી તેઓ જૈના જ હતા; ) તે હકીકત પ્રસંગાપાત ઉપરના ભાગામાં આપણે જણાવી દીધી છે. વળી આ ગાતમીપુત્રના સિક્કા ઉપરથી (લુએ) પુ. ર સિક્કા ચિત્ર આંક નં. ૭૫–૭૬) પણ સાબિત થાય છે કે તે જૈનધર્મી હતા. તેમ તેણે શકારિ વિક્રમાદિત્યની સંગાથે (ભુએા ઉપરમાં તેનું જીવનચરિત્ર) રહીને જૈનતીર્થના અવતંસ સમાન શત્રું જ્ય ઉપર અમુક અમુક ધર્મકાર્યો કરાવ્યાનું પણ નોંધાયું છે. એટલે સ્પષ્ટ થાય છે કે ગાતમીપુત્ર પાતે પણ જૈનમતાનુયાયા હતા જ. વળી પુ. પ માં તેમના સ્વતંત્ર અધિકારનું વર્ણન કરતાં સવિસ્તરપણે આ હકીકત શિલાલેખ અને સિક્કાએાના પુરાવાથી આપણે સાબિત કરી આપીશું. એટલે હાલ તા તેના સ્વીકાર કરીને જ આગળ વધીશું. મતલખ એ થઈ કે રાજ્ય નહેપાણ તથા ગાતમીપુત્ર શાતકરણી ખન્ને જાણા ધર્મે જૈના જ હતા. એટલે તેમણે જે સ્તંભા ઉભા કરાવ્યા છે તેમાં, જે કાઈ દશ્ય કાતરાવ્યાં હાેય તે સર્વેમાં, તે ધર્મના સિદ્ધાંતને અનુસરીને જ કામ લેવાયું હાેય તે દેખીતું જ છે. આ નિયમના સ્વીકાર કરાય તા એ પણ સ્પષ્ટ થઈ જાય છે કે સિંહ અને વૃષભાદિ પશુઓ તે સમયે જૈનધર્મસચક ચિન્દ્રો જ

<sup>(</sup>૨) ખલ્કે કહેં કે, જે સ્તંભા ત્યાં ઉભા કરાયા છે તેમને ઓળખાવવા માટે વિદ્વાનાએ, નહપાણ પીલર અને ગીતમીપુત્ર પીલર એવાં નામા આપ્યાં છે.

<sup>(</sup>અ) નહપાણ સ્તંભ, નં. ૮ના નામે એાળખાતી નાસિકગુફાની એાશરીમાં હભા કરેલ છે. (બ) ગૌતમીપુત્ર સ્તંભ નં. ઢની ગુફામાં આવેલ છે.

<sup>(3)</sup> સિંહ તે જૈનાના ૨૪ મા તીર્થકર શ્રી મહાવીરનું લ'છન-એાળખચિન્હ-છે જ્યારે વૃષભ તે પહેલા શ્રી ઋષભદેવનું ચિન્હ છે.

હતાં. (ભલે આ સમયખાદ અનેક ધર્મકાંતિઓના સમયે તેનું અનુકરણ અન્યધર્મીઓએ કરી વાળ્યું હોય તે વસ્તુ જુદી છે) એટલે આ નિયમ-સિદ્ધાંતને આપણે તે ધર્મનાં દશ્યાનું રહસ્ય ઉકલનાર એક ચાવીરૂપ ગણીશું.

હવે બીજાં બે દર્શતા લર્ષશું. સંકિસા અને તિરહુટ પીલર્સ (જુઓ ચિત્ર આકૃતિ નં. ૪૯ તથા ૫૦). આ બન્નેને વિદ્વાનોએ બૌહ્ધમાં જાહેર કર્યા છે. પરંતુ આમાંના તિરહુટસ્તલ તા સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનની કૃતિ છે; તેની ટાંચે સિંહાકૃતિ પણ છે. સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના વૃત્તાંતે પુરવાર કરી અપાયું છે કે તે રાજ જૈનધર્મી હતા અને તેણે પાતાના ધર્મના છેલ્લા પ્રવર્તક શ્રી મહાવીરના જીવનમાંના અમુક પ્રસંગને અંગે ત્યાં સ્તંભ ઉભા કરાવ્યા હતા. વળા તે મહાવીરનું ઓળખ ચિન્હ—લંછન, સિંહ હાઇને તેણે તે સ્તંભના શિરાભાગે ગાદવી દીધા છે. મતલબ કે તિરહુટ સ્તંભ જૈનોના છે. તેવી જ રીતે સંકિસા પીલરનું પણ સમજવું. ફેર એટલા જ કે, આ સ્તંભની ટાંચે હાથી છે. અલખત આ હાથીનું માયું ખડિત થયેલું હોવાથી માત્ર—ધડ જ ઉભું રહેલું દેખાય છે. પરંતુ તેનું ચિત્ર એવા પ્રકારે લેવાયલું છે કે ધણા ધણા વિદ્વાનોએ તેને સિંહ જ માની લીધા હો. હવે તે બ્રમ નીકળી ગયા છે અને તે હાથી જ છે એમ સ્પષ્ટ થયું છે. આ હાથીના ચિન્હને પણ જૈનધર્મ સાથે જ સંબંધ છે. તેની સાથે બૌહધર્મને શું સંબંધ હોઇ શકે તે અમારી જાણમાં નથી. હોય તો તે ઉપર કાઇ સજ્જન જરૂર પ્રકાશ પાડે એમ આપણું ઈચ્છીશું. એટલે હવે સમજવું રહે છે કે આ બન્ને સ્તંભો પણ જૈનધર્મને જ લગતા છે.

ઉપરમાં સ્તંભોની હકીકત તપાસી છે. હવે ચરણ પાદુકા હોય તેવાં દશ્યોની હકીકત વિચારીએ. તે માટે બે ચિત્રો રજી કર્યા છે. તે બન્ને આ પુસ્તકના મુખપૃષ્ઠે જોડેલ છે. આ બન્ને ચિત્રોનું પ્રાપ્તિ-સ્થાન અમરાવતીસ્ત્પ નામે ઓળખાતા ટાપ, જે ઠેકાણેથી મળી આવ્યા છે તે જ છે; અથવા એમ કહ્યા કે તે સ્ત્રૂપના જ આ અંશા છે. બા અમરાવતી સ્ત્રૂપને મહાવિજયપ્રાસાદ કહેવાયા છે; તેમજ હાથીગુંફાના લેખથી હવે સાબિત થઈ ગયું છે કે તે રાજા ખારવેલે બંધાવ્યા છે. એટલે કે આ અમરાવતી સ્ત્રૂપ તથા તેનું સ્થાન જૈનધર્મનું જ સ્થાન છે. વળી પુ. ૧ પૃ. ૧૫૦થી આગળના વર્ણને આપણે સાબિત કરી ગયા છીએ કે આ સ્થાને ઈ. સ. પૂ. ૫૮૦ના સમયમાં બેનાતટનગર નામનું મહા સમૃદિવાળું અને શ્રીમંત જૈન વેપારીઓથી વસેલું શહેર આવી રહ્યું હતું; અનુમાન થાય છે કે આ શહેરના નાશ્ર છી.સ.પૂ.

આ સ્તંભાને અત્યાર સુધી બૌદ્ધધર્મના મનાયા છે એટલે આ પશુએાના ચિન્હોને બૌદ્ધધર્મ સાથે શું સંખંધ છે તે જાણવાની દરેકને ઇચ્છા થાય જ.

<sup>(</sup>૪) વિશેષ અધિકાર સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનનું સ્વતંત્ર જીવન વૃત્તાંતનું પુસ્તક અમે બહાર પાડવાના છીએ તે ન્યુંઓ.

<sup>(</sup>પ) હિસ્ટરી ઓફ ઇન્ડીઅન એન્ડ ઇસ્ટર્ન આઇટિકચર પુ. ૧. પૃ. પટ. The shaft is surmounted by an elephant but so mutilated that even in the 7th cent., the Chinese traveller Hiuen Tsiang mistook it for a lion=સ્તંભની ટાંચે હાથી છે પણ તે એવી ખંડિત અવસ્થામાં છે કે, ઈ. સ.ની ૭ મી સફીમાં પેલા ચિનાઈ યાત્રિક હ્યુએનશાંગે તેને સિંહ ધારી લીધા હતા.

<sup>(</sup>૬) ઉપરની નં. ૩ ની ટીકામાં જેમ ચાવીસમા અને પ્રથમ તીર્થકરનાં લંઇનની હકીકત છે તેમ અત્ર જણાવેલ હસ્તી તે બીજ તીર્થકરનું ચિન્હ ગણાય છે.

<sup>(</sup>૭) મિ. જેમ્સ ક્રચ્યુસન કૃત હિ. ઇ. ઇ. આ. પુ. ૧. પૃ. ૨૨૩ અને ૪૯ ઉપરથી અનુક્રમે લીધાં છે.

<sup>(</sup>૮) જેમ્સ ક્રચ્યુસન સાહેખે જણાગ્યું છે કે—From bas-relief at Amaravati અમરાવતી સ્ત્પના કાતરકામ ઉપરથી લીધેલ છે.

<sup>(</sup>૯) આ ખધા વર્ણુન માટે ઉપરમાં પૃ. ૩૧૭ થી આગળ જુંઓ.

ની ૧ લી સદી કે તે અરસામાં થયા હશે. આ ખધા પુરાવાને એકત્રિત કરીને ગૂંથવામાં આવે તો એક જ સાર નીકળી શકશે કે અમરાવતી સ્તૂપ જૈનધર્મનું જ સ્મારક છે. એટલે આ ચરણુપાદુકાવાળાં ખંને દ્દશ્યા બાહનાં નથી પરંતુ જૈનાનાં છે એમ સાખિત થયું ગણાશે.

ચરણપાદુકાએ। અને આવાં દશ્યાને વિદ્વાના ભલે બૌદ્ધધર્મનાં જણાવે છે છતાંયે તે સંબંધી તેમશે દર્શાવેલા વિચારા આપણે જાણવા જેવા છે. કાતરકામની ઓળખના ઊંડા અખ્યાસી અને તે બાયતમાં જેમણે ખે માટાં પુસ્તકા ખહાર પાડ્યાં છે તથા જે એક સત્તાસમાન લેખાય છે તેવા મિ. જેમ્સ કરપ્યસન જણાવે છે કે<sup>૧૦</sup> As repeatedly mentioned, there is as little trace of any image of Buddha or Buddhist figure being set up for worship, much before the Christian Era=વાર'વાર કહેવામાં આવ્યું છે તેમ, સુદ્ધદેવની કાઈ મૂર્તિની અથવા બૌદ્ધધર્મને લગતી કાઇ આકૃતિની, ઇ. સ.ના આર'લ થયા તે પહેલાં લાંબા કાળે પૂજા નિમિત્તે સ્થાપના થઈ હાય. તેનું જરા પણ ચિન્હ કે નિશાની મળી આવતી નથી. મતલખ કહેવાની એ છે કે, ઈસવી સનના આરંભ થયા ત્યાં સુધી તા બૌદ્ધધર્મમાં કાઇ આકૃતિ કે પ્રતિમા જેવું પૂજનને માટે હતું જ નહીં. અથવા બીજા શબ્દામાં કહીએ તાે એવી મતલભ થઈ કે, ઇસવીના શકનાે આરંભ થયાે તે પૂર્વે બાહ્લમીંઓમાં પૂજન માટે ક્રાઈ જાતની પ્રતિમા કે આકૃતિ નહોતી જ; હોય તો યે હજા ચરણ કે પાદુકા હોવા સંભવ છે. જ્યારે ઉપરનાં ચારે દશ્યામાં (નહપાણ, ગાતમાપુત્ર, સકિસા અને તિરહૂટ સ્તંબામાં) તા આકૃતિઓ સ્થાપન થયાની જ સ્થિતિ ખતાવી છે. એટલે તેમના શબ્દાેથી જ સિદ્ધ થયું કે આ સ્તંભોને બાહધર્મ સાથે લાગતું વળગતું નથી. ખાહતી મૂર્તિ સંબંધી જેમ આ વિદ્વાનના મત પડયા છે તે જ પ્રમાણે તેવા એક ભીજ વિદ્વાને ભારહત સ્તૂપ કે જે અત્યારે માટા ભાગે <sup>જ</sup>ા**હધર્મનું** સ્મારક હોવાનું મનાઈ રહ્યું છે તેમાંના કેટલાંક ચિત્રા ઉપરથી પાતાના<sup>૧૧</sup> મત રજી કરતાં જણાવ્યું છે કે. "As usual, the Buddha himself is not delineated at the Bharhuta Stupa=હમેશના પેઠે ભારદત રતૂપમાં છુદ્ધદેવની આકૃતિ—રેખાચિત્ર પાડવામાં આવ્યું નથી" એટલે તેમના કહેવાની મતલળ એમ છે કે, જ્યાં જ્યાં બુદ્ધદેવ (બૌદ્ધધર્મ સંબંધી) સંબંધી સ્મારક કરવું હોય અથવા તેમની સ્થાપના બતાવવી હાય—તેમનું પ્રતિર્બિખ દર્શાવનું હાય, ત્યાં ત્યાં હમેશાં, મૂર્તિ રૂપે જ તે ખડું કરાય છે; જ્યારે ભારહુતના રતૂપમાં તેમ કરવામાં આવ્યું દેખાતું જ નથી. તાત્પર્ય કે ભારહતના સ્તૂપને બીજાએા ભલે બૌદ્ધધર્મના દ્યોતક તરીક લેખતા હશે, પરંતુ પાતાને તે બાબતમાં શંકા ઉદ્દુલની છે; કેમકે જો તે ધર્મનું સ્થાન તે હીંત તાે. હમેશની પ્રણાલિકા મુજબ તે સ્થાને બુદ્ધદેવની પ્રતિમા જ પધરાવી હોત; નહીં કે ચરણ પાદુકા-ંચ્યા કારણથી પાેતે તે ભારહુતના સ્થાનને બાહસ્થાન લેખતા અચકાય છે.

ઉપરમાં રજી કરેલાં છ એ દર્શાંતા વિધાનાની માન્યતા પ્રમાણે ભાદ ધર્મનાં દ્યોતક નથી, પરંતુ તૈન-ધર્મનાં તે સ્મરણ ચિન્હા છે એમ આપણે દાખલા દક્ષીલાથી પુરવાર કરી બતાવ્યું છે. વળી આગળ પાછળના સંજોગા અને હકીકતને આધારે તે બધું કહેવામાં આવ્યું છે એટલે તેમાં શંકાને સ્થાન પણ રહેતું નથી. છતાં કાઈ ને એમ શંકા ઉદ્દલવે કે, આ બધા પુરાવા અને તેમાં કરેલી ચર્ચા પરાક્ષ—Indirect— જેવી કહેવાય, તેના કરતાં જો પ્રત્યક્ષ-direct—પુરાવા તે માટેના મળી આવે, અથવા રજી કરાય તો તે વિશેષ વજનદાર કહેવાય. તેથી તેમનાં મનનું સમાધાન કરવા માટે એાર બીજાં બે દશ્યા રજી કરીશું.

<sup>(</sup>૧૦) જુઓ હિ. ઇ. ઇ. આ. પુ. ૧. પૃ. ૧૨૨.

<sup>(</sup>૧૧) સુ. ઇ. પૂ. ૧૫.

આ બે દશ્યા કાઇ કાતરકામમાંથી ઉતારેલ કે કયાંકથી ઉપજાવી કાઢેલ નમુના નથી, પરંતુ જૈન-ધર્મના ૨૩ મા તીર્થકર ગણાતા શ્રી પાર્શ્વનાથની પ્રતિમાઓ જ છે. પ્રતિમારૂપે છે એટલે તેની ઓળખ માટે બીજી કાઇ દલીલોની જરૂર જ રહેતી નથી. તે બન્નેને અત્રે આકૃતિ નં. ૩૬ અને ૩૭ તરીકે રજ્ કરી છે તથા તેનું પ્રાપ્તિસ્થાન પણ, રાગ્ત ખારવેલના મહાવિજયપ્રાસાદવાળું અમરાવતી-અથવા બેનાતટનગર રજે છે. એટલે હવે નિર્વિવાદિતપણે કખૂલ કરવું રહે છે કે અમરાવતીસ્તૂપ જૈનના જ છે.

જેમ ઉપર પુરવાર કરી ગયા છીએ કે આવાં દશ્યા અને ચિત્રા બાહિમતનાં નથી તેમ તે ચિત્રોને, દશ્યાને અથવા કાતરકામને, વૈદિક ધર્મ સાથે પણ સંબંધ હાવાનું સંભવિત નથી; આ બાબતમાં એક અડંગ અલ્યાસી અને વિદ્વાનનું મત એમ છે કે "There is no trace of images in the Vedas or in the laws of Manu or any of the older books of the Hindus=વેદશાઓમાં કે મનુભગવાનની કાયદાપાથીમાં અથવા તા હિંદુઓના કાઇ પણ પારાણિક પ્રન્થામાં મૂર્તિ (પ્રતિમા)ની કાંઇ નિશાની (ઉલ્લેખ) જ મળતી નથી." તાત્પર્ય કે વૈદિક મતમાં મૂર્તિઓની સ્થાપના કરવાનું પ્રાચીન કાળ હતું જ નહીં. ત્યારે તો વૈદિક મતવાળાઓ જે હવે મૂર્તિને પૂજતા થયા છે તે પણ પુરાણો રચાયા પછી જ; એટલે ઇ. સ.ની ચાથી સદા ખાદ જ થયા હશે એમ માનવું રહે છે. અને તેમજ હાય તો સહેજે સિદ્ધ થઇ જાય છે કે જગન્નાથજીની મૂર્તિઓ પણ વૈદિક ધર્મને લગતી નહીં હોવી જોઇએ જે હકીકત આપણે ઉપરના પરિચ્છેદ લંખાણ વિવેચનથી સમજાવી ગયા છીએ.

અત્ર રજી કરવામાં આવેલ આઠે નમુનાથી હવે નિશ્ચિત થઇ ગયું કહેવાશે કે, અત્યાર સુધી જે વસ્તુઓ અમુક ચિન્હાને લીધે ભાઢાની વિદ્વાનોએ માની છે તેમાં હવે સુધારા કરવાની અનિવાર્ય જરૂર છે. જેમ ભાઢધર્મની મનાઇ રહેલી ખાખતમાં ચેતવણીના અવાજ ઉડાવવાની આ પ્રમાણે જરૂરિયાત પીછાનવામાં આવી છે, તેમ વૈદિક તીર્થધામ જેવા વિશ્વવિખ્યાત જગન્નાથપુરીની ત્રિમૂર્તિ સંબંધમાં, હાથી- ગુંધાના લેખ ઉપરથી થયેલ ઉદ્દેલને લીધે તેમજ ઉપર ટાંદેલા નિષ્ણાત વિદ્વાનના અભિપ્રાય પછી, વૈદિક મતને લગતી મનાતી મૂર્તિઓ પરત્વે પણ, ચેતવણીથી કામ લેવાની આવશ્યકતા હવે દેખાવા લાગી ગણાશે.



<sup>(</sup>૧૨) આ. સ. રી. ઇ. પૃ. ૧૫ માં અમરાવતી સ્તૂપનું વર્ણન ન્તુઓ. પુ. ૧. પૃ. ૧૫૨ થી આગળ નાઓક આ પુસ્તક પૂ. ૩૧૮–૧૯ નાઓ.

<sup>(</sup>૧૩) જુઓ હિ. ઇ. ઇ. આ. યુ. ૧ યુ. ૧૨૨.

## વંશાવલિએા

#### (१) गर्दलीक्ष वंश ( अवंतिपति )

| (1)                                            | दलाक न       | રા (અલા                    | ( aid )      |              |                  |
|------------------------------------------------|--------------|----------------------------|--------------|--------------|------------------|
|                                                | મ. સં.       | મ. સં.                     | વર્ષ         | ઇ. સ. પૂ.    | <b>ઇ. સ.</b> પૂ. |
| (૧) ગંધર્વસેનઃ દર્પણઃ ગ <b>ધ</b> રૂપ           | гуу          | 843                        | 9 0          | ৬४           | 48               |
| શક પ્રજાનું રાજ્ય (૪૬                          | ક થી ૪૭•     | = ५४ थी                    | 40 = 0       | વર્ષ )       |                  |
| (તેમનાં નામ તથા રાજઅમલ                         | માટે નીચે શ  | ાક રાજાઓને                 | ો કાઠા જી    | બેા )        | ઇ. સ.            |
| ( ૨ ) વિક્રમાદિત્ય (શકારિ)                     | ४७०          | <b>43</b> 0                | 40           | <b>૫</b> ७   | 3                |
| (અંતરગત) શંકુ ૪૭૦–૪૭                           | •=૬ માસ      |                            |              |              |                  |
| ( ") ભતું હરી ૪૭૦ થી                           | કેટલાંક વર્ષ |                            |              | <b>ઈ.</b> સ. | ઇ. સ.            |
| (૩) માધવાદિત્ય                                 | ५३०          | ५७°                        | X٥           | 3            | ¥3               |
| (૪) ધર્માદિત્ય                                 | ৸ <b>ড</b> ০ | ५८∙                        | 10           | 83           | પઢ               |
| (૫) વિક્રમચરિત્રઃ માધવસેન                      | ५८०          | ६२०                        | ¥٥           | પેઢ          | ૯૩               |
| ( ૬–૭ ) બે રાજાઓ                               | ६२०          | 438                        | 98           | 63           | १०७              |
| ( ૮ ) ભાઈલ્લ                                   | 638          | ६४५                        | 99           | 909          | 114              |
| ( ૯ ) નાર્ષસ્સ                                 | ६४५          | ६५८                        | 98           | 192          | १३२              |
| (૧૦) નાહડ                                      | ૬ ૫૯         | 446                        | 90           | १८२          | 182              |
|                                                |              | 1.41 alsi                  | 2 - 4        |              |                  |
|                                                | •            | . •                        | ૨ ૦ ૯        |              |                  |
| (२) ३                                          | ાક રાજાર     | <b>મા</b> (અવ'તિ           | .પતિ)        |              |                  |
|                                                | મ. સં.       | મ. સં.                     | વર્ષ         | ઇ. સ. પૂ.    | <b>ઇ. સ.</b> પૂ. |
| (૧) અમ્લાટ                                     | 843          | 8 } 3                      | oll          | ξ¥           | 48               |
| (૨) ગાપાળ                                      | 843          | <b>४</b> १४                | ٥ll          | <b>\$3</b>   | ξā               |
| ( a ) yous                                     | 848          | ४६५                        | ٩            | ६३           | ६२               |
| (૪) શર્વિલ                                     | ४६५          | ४६७                        | રાાા         | ६२           | <b> </b>         |
| (૫) અગ્રાતઃ ખદનામ                              | ४६७          | ४७०                        | રાાા         | <b> </b>     | ५७               |
|                                                | -            | 141 -15                    |              |              |                  |
| أشيب ويبي وفيهامؤير بالأديره                   |              | કુલ વર્ષ<br>ન <b>ે</b> માર |              | 31-4-501     |                  |
| ઉપરના ગર્દભીલવંશ જ્યારે અવંબિ<br>માવી પડી હતી. | તવા ચાદાચ    | ગહાતા ત્યા                 | र प्या राष्ट | રાળચાના      | હાયમા ગાદા       |
|                                                | ब्रिडिव,क    | ( કલિંગપ                   | à )          |              |                  |
| (9)                                            | 71074        | ( 3141-14                  | · /          |              |                  |

(અનુસંધાન પુ. ૧ પૃ. ૩૯૨ ઉપરથી )

|                         | મ. સ. | મ. સ. | વષ  | છ. <b>સ. પૂ</b> . | <b>છ. સ. પૂ</b> . |
|-------------------------|-------|-------|-----|-------------------|-------------------|
| (૧) ક્ષેમરાજ            | પર    | 44    | 3 6 | ४७५               | ४३६               |
| (૨) વૃદ્ધિરાજ: શુદ્ધરાજ | 44    | 46    | 10  | <b>X3</b> ¢       | 838               |

| <b>લા</b> રતવર્ષ ]             | વંશાવ       | યલિએ <b>ા</b> |           |                  | <b>૩૭૫</b>       |
|--------------------------------|-------------|---------------|-----------|------------------|------------------|
|                                | મ. સં.      | મ. સં.        | વર્ષ      | <b>ઇ. સ.</b> પૂ. | <b>ઇ. સ. પૂ.</b> |
| (૩) લિખ્ખુરાજ: ખારવેલ; ધર્મરાજ | 61          | १३४           | 3 8       | ४२७              | 363              |
| (૪) વક્ક્ષ્મીવઃ પર્વતિશ્વર     | 938         | ૧૫૫           | <b>૨૧</b> | 3&3              | <b>ઢ</b> હર      |
| (પ) મલયકેતુઃ મલયધ્વજ           | <b>૧૫</b> ૫ | १६५           | 90        | <b>૩</b> ૭૨      | <b>३</b> ६२      |
|                                |             |               |           |                  |                  |
|                                |             | કુલ વ         | ષે ૧૧૩    |                  |                  |

ત્રણે વિભાગ સાથે મળીતે એકંદર વર્ષ, અનુક્રમે ર૧+૬૨+૧૧૩=૧૯૬

### (૪) કુશાન વંશ (મથુરાપતિ)

|                              | <b>ઇ.</b> સ. | <b>ઇ.</b> સ. | વર્ષ       | કુશાન<br>સંવત | કુશાન<br>સંવત |
|------------------------------|--------------|--------------|------------|---------------|---------------|
| (૧) કડક્સીઝ પહેલા            | 39           | ৩৭           | ४०         |               | _             |
| (૨) કડક્સીઝ બીજોઃ વેમ        | <b>৩</b> ૧   | 903          | <b>३</b> २ | _             |               |
| (ઢ) કનિષ્ક પહેલા             | 903          | ૧૨૬          | २३         | ૧ થ           | २ ३           |
| (૪) વસિષ્કઃ જીષ્કઃ વઝેષ્ક    | १२६          | 932          | 4          | રઢ "          | २५            |
| (પ) હુવિષ્કઃ હુષ્ક           |              |              |            |               |               |
| સાદા રાજકર્તા                | १३२          | 983          | ۹۹ .       | . ૨૯ ,,       | X.            |
| મહારાજધિરાજ                  | १४३          | १६३=२०       |            |               |               |
| ( ૬ ) કનિષ્ક બીજો            | ∫ १३२        | १४३=११       |            |               |               |
|                              | े १४३        | १८६          | પક         | ۲° ,          | , 63          |
| ( ૭ ) વાસુદેવ પ <b>હે</b> લા | १८६          | २ ३४         | 36         | <b>. 63</b> , |               |
| (૮ થી ૧૪) સાત રાજાએા         | २३४          | २८०          | 85         | ૧૩૧ ,,        | १७७           |

કુલ વર્ષ ૨૪૯ આખા કુશાન વશ આશરે ૨૪૯ વર્ષ ચાલ્યા છે. તેમાં એકંદરે ચૌદેક રાજાઓ થયા છે. વચ્ચે કુશાન સેવત ૪૦ થી ૬૦ સુધીના વીસ વર્ષના ગાળામાં એ શાખાઓ થઇ ગઈ હતી.

## (૫য়) ચષ્ઠેણુ વંશ (અવંતિપતિ)

|                                  | ઇ. સ.             | <b>ઈ.</b> સ.                   | વર્ષ             | ચબ્હ્યુ સં.          | ચબંધુ સ.              |
|----------------------------------|-------------------|--------------------------------|------------------|----------------------|-----------------------|
| (૧) ધ્યમાતિક (ક્ષત્રપ)           | 9 0 3             | <b>૧</b> ૧७                    | 98               | ٩                    | ૧૪                    |
| (૨) ચષ્કથા ક્ષત્રપ<br>મહાક્ષત્રપ | ११७<br>१३२<br>१४२ | १३२=१५ )<br>१४२=१०<br>१५२=१० } | કપ               | િ ૧૪<br>{ ૨૯<br>( ૩૯ | રહ<br>ઢહ<br>૪હ        |
| રાજા<br>જયદ્રામન (ક્ષત્રપ)       | १ <b>३</b> २      | १५२=२०                         | ٥                | -                    | · 45 h                |
| ( ३ ) इद्रहाभन                   | ૧૫૨               | <b>૧</b> ૮૫                    | 33               | 86                   | ं ८२ <i>*</i><br>१०३* |
| (૪) દામજદશ્રી                    | <b>૧</b> ૮૫       | <b>૨૦૬</b>                     | ર૧<br>૧ <b>૬</b> | ८२<br><b>१०३</b>     | 196.<br>1 <b>16</b>   |
| (૫) રૂદ્રસિંહ પહેલા              | २०६               | २२२                            | • )              | • -                  |                       |

|              |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                             | [ પ્રાચી-                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| <b>ઇ.</b> સ. | <b>ઇ.</b> સ.                                                                                                                             | વર્ષ                                                                                                                                                        | ચજેણું મું.                                                                                                                                                                                                             | ચષ્ઠેશું સં.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| <b>ર</b> રૂર | <b>રર</b> ૫                                                                                                                              | 3                                                                                                                                                           | 116                                                                                                                                                                                                                     | ૧૨૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| રરપ          | २४७                                                                                                                                      | २२                                                                                                                                                          | <b>૧</b> ૨૨                                                                                                                                                                                                             | 188                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| २४७          | २४८                                                                                                                                      | ٩                                                                                                                                                           | 188                                                                                                                                                                                                                     | 184                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| २४८          | २६३                                                                                                                                      | 94                                                                                                                                                          | १४५                                                                                                                                                                                                                     | 940*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| २६३          | २६५                                                                                                                                      | ર                                                                                                                                                           | १६०                                                                                                                                                                                                                     | 9 5 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| २६५          | રહપ                                                                                                                                      | 9 0                                                                                                                                                         | 952                                                                                                                                                                                                                     | ૧૭૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| २७५          | <b>२८०</b>                                                                                                                               | પ                                                                                                                                                           | ૧૭૨                                                                                                                                                                                                                     | 199*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| २८०          | <b>३०</b> ९                                                                                                                              | <b>૨</b> ૧                                                                                                                                                  | 9.00                                                                                                                                                                                                                    | 964*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 309          | 3.68                                                                                                                                     | 3                                                                                                                                                           | 144                                                                                                                                                                                                                     | २०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| 3.8          | <b>३२०</b>                                                                                                                               | 9 \$                                                                                                                                                        | २० <b>१</b>                                                                                                                                                                                                             | <b>२</b> १७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
|              | (અવંતિપ                                                                                                                                  | <br>૨૧૭<br>તે તરીકે                                                                                                                                         | નહી)                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |  |
|              | ે<br>ઇ. સ.                                                                                                                               | વર્ષ                                                                                                                                                        | ·                                                                                                                                                                                                                       | ચહ્યણ સં                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| <b>3</b> २०  | 330                                                                                                                                      | 90                                                                                                                                                          | -                                                                                                                                                                                                                       | २२७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| 330          | 383                                                                                                                                      | -                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                         | ₹36*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| 382          | -                                                                                                                                        |                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                         | <b>२</b> ५.*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| •            | 393                                                                                                                                      |                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                         | ૨૭૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| -            | • • •                                                                                                                                    | _                                                                                                                                                           | <u>*</u>                                                                                                                                                                                                                | 369#                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
|              |                                                                                                                                          | -                                                                                                                                                           | •                                                                                                                                                                                                                       | 390                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| Yl3          | 813                                                                                                                                      | oll                                                                                                                                                         | 390                                                                                                                                                                                                                     | 390                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| ४१३          | A9A                                                                                                                                      | રગા                                                                                                                                                         | 390                                                                                                                                                                                                                     | 339*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
|              | ર ર ર<br>૨ ૨ ૫<br>૨ ૪ ૫<br>૨ ૪ ૫<br>૨ ૬ ૫<br>૨ ૯ ૧<br>૩ • ૪<br>લીધા પછી<br>ધ. સ.<br>૩ ૩ ૧<br>૩ ૧<br>૩ ૧<br>૩ ૧<br>૩ ૧<br>૩ ૧<br>૩ ૧<br>૩ | રરર રૂપ<br>રૂપ રૂપ<br>રૂપ રૂપ<br>રૂપ રૂપ<br>રૂપ રૂપ<br>રૂપ રૂપ<br>રૂપ રૂપ<br>રૂપ રૂપ<br>રૂપ રૂપ<br>રૂપ રૂપ<br>રૂપ<br>રૂપ<br>રૂપ<br>રૂપ<br>રૂપ<br>રૂપ<br>રૂપ | २२२ २२५ 3 २२५ २४७ २२ २४७ २४८ १ २४८ २६३ १५ २६३ २६५ २ २६५ २७५ १० २७५ २८० ५ २८० ३०१ २१ ३०१ ३०१ ३ ३०१ ३२० १६ औषा ५७० २१७ ३०१ ३२० १६ औषा ५७० १० ३०१ ३२० १६ औषा ५७० १० ३४० ३३० १० ३४० ३४२ १२ ३४२ ३५८ १७ ३५८ ३७३ १४ ३७३ ४१३ ०॥ | २२२       २२५       ३       १२२         २४७       २४८       १       १४४         २४८       २५३       १५       १५०         २५३       २६५       २००       १६०         २६५       २७५       २००       १६२         २०५       २००       २००       २००         ३००       ३००       ३००       १६       २००         १६       २००       २००       २००       २००         १६       २००       २००       २००       २००       २००         ३००       ३४०       ३५०       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २००       २०० |  |

<sup>\*</sup> રાજ્યસત્તાના અંદાજ લખ્યા છે. હતાં ફેર પડરો તાે ૧–૨ વર્ષનાજ; અને તે કાં રાજ્યલગામ શ્રદ્ધણ કરવાના સમયમાં અથવા તાે રાજકર્તા તરીકે બંધ પડયાના સમયમાં; પરંદુ સરવાળે સમય તાે સાચાજ કરશે.

- 0-

અવંતિપતિ તરીકેનાે સમય ૨૧૭ વર્ષ અવંતિપતિ તરીકે નહીં તેવાે ૧૧૪ ,,

<sup>331</sup> કુલ વર્ષ

#### સમયાવળી

#### સમજૂતિઃ—

- (૧) દરેક ખનાવનું વર્ણન કયા પાતે છે તે ખતાવવા તેના આંક સાથે આપ્યા છે. છૂટા આંક તે વાંચનના પૃષ્ઠસૂચક છે કેંાસના આંક તે ટીકાના પૃષ્ઠસૂચક છે.
- (૨) જ્યાં એક જ ખનાવની ખે સાલ જાણવામાં આવી છે ત્યાં વિશેષ માનનીય લાગી તે અહીં જણાવી છે, અને શંકાશીલ લાગી તે કૈંાસમાં જણાવી છે.
- (૩) જેની સાલ અંદાજી ગણીને માત્ર ગાઠવી દીધી છે તે માટે (?) આવી નીશાની મૂકી છે. **બનેલ બનાવ તથા આ પુસ્તકમાં તે**નું સ્થાન 🔰 સ. પૂ. મ. સં. પૂ. ખાવીસમા જૈન તીર્થકર શ્રી નેમનાથના ુવારા તે વખતે ચાલતા હતા: **૧૧** ૯મી સદી શ્રી પાર્શ્વનાથે પ્રરૂપણા આપવી શરૂ કરી. ૨૪૭ २५० 200 રુમા તીર્થકર શ્રી પાર્શ્વનાથના વારા કવઃ તે વખતે ખેજ ધર્મ પ્રવર્તતા આડમી સદી હતા. એક વૈદિક અને ખીજો જૈન. ૬૦ બૌદ્ધધર્મના ઉદય થયા. ૬૦ છકી શતાબ્દિ ... કુમાર શ્રેણિક બેનાતટ નગરમાં ગાપાળ તરીકે ઢ૧૮. 44-48 463-9 શ્રેણિક મગધપતિ ખન્યા 3૧૮. 440 ъУ શ્રી મહાવીરે દીક્ષા લીધી (૨૪૮). 446 ४१ મહાવીરને દીક્ષા લીધે નવમું વર્ષ ૨૭૩. 33 446 કરૂકુંડુનું ગાદીએ બેસલું ચેદિવશની સ્થાપના ૨૭૩–૭૪, ૩૪૫,(૫**૬૩)(૫૬૫)** 29 YYY े २७२, २७३, २४८, २७४, २३१. કર્લિગપતિ બન્યા ચેદિવંશનાે વહીવટ, <u>રાજા મેથવાહને</u> સ્થાપના કરી ત્યાર**થી તેનું મરણ નીપજ્યું** પપ૮થી પ૩૭: ૩૧–૧૦ અને રાજ્ય શ્રેણિક કલિંગને મગધ સામ્રાજ્યમાં બળવી લીધું ત્યાં સુધી રહેર, રહેર મહાવીરને જ્ઞાનપ્રાપ્તિ ૨૪૭ (૨૪૮), ૨૭૩, ૩૪૫ઃ પા**ર્ધ્વનાથના શાસનની** રહ 446 સમાપ્તિ અને મહાવીરના શાસનની શરૂઆત ૨૪૭. પઢ૭થી ૪૭૪; ૧૦થી મ.સં. ૪૭ ચેદિવંશના ખીજા વિભાગના વહિવટઃ રાજા ક્ષેમરાજે સ્વતંત્ર ખની પુનરૂદ્ધાર કર્યો ત્યાંસધીના ૨ઢ૨. અંગદેશ મગધના શાસનમાં હતા ૨૩૭. પઢું પર કુ; ૧૦થી ૧ રાજા સુરથ ગાદીએ બેઠાે ૨૭૨. (ચેદિવંશના બીજા વિ<mark>ભાગની શરૂઆત થઇ).</mark> 90 UEF મહાવીરતું નિર્વાણ ૨૩, ૩૦, ૨૭૧, ૨૭૨, ૨૭૪: મહાવીરના સંવતના સ્થારંભ **५२७** મ.સં. ૧૦૬, ૨૭૧. ૨૮૮ (૨૯૧), રાજા ચંડનું મૃત્યુ ૨૩, ૩૦. પંચમ આરાની આદિ (સમય ખદલાતા ચાલ્યા). (૨૯૧, (૩૦૯). પર૩ X શ્રી ખુદ્ધભગવાનનું પરિનિર્વાણઃ તેમના સંવતની શરૂઆત ૧૦૬. પર૦ U શ્રી જંબુસ્વામીને જ્ઞાનપ્રાપ્તિ ૩૧૫. २० UO F પાટલિપુત્રની સ્થાપના (૩૧૮). 38 YEY ત્રિકર્લિંગમાંના ખે પ્રાંતા–વંશ અને કર્લિંગ–કરકંડુના **ન્નમાતૃકર્લિંગપતિની** કપ સુધી ૪૯૨ સુધી હકુમતમાં હતા ૨૩૭. ઉદયાયે સિંહલદ્રીપસુધીની જમીન મગધ સાન્રાજ્યમાં આણી (૩૫૫). 34-84 **४**69-/2

| 894                |              | સમયાવળી [ પ્રાચીન                                                                                                                                       |
|--------------------|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ¥                  | 36           | શ્રી ભદ્રભાહુસ્વામી (ચંદ્રગુપ્ત મૌર્યના ગુરૂ)ની દીક્ષા ૩૧૫.                                                                                             |
| ૪૮૨થી ૪૫૨          | ૪૫થી ૭૫      | સિંહલદ્વીપમાં અંધાધુંધી–લૂંટારૂની રાજસત્તા ૨૯૭.                                                                                                         |
| ४७४थी ३६१          | =પ૩થી ૧૬૬    | ચેદિવંશના ત્રીજ વિભાગના વહિવટ ૨૩૨ (૨૪૯), ક્ષેમરાજે કલિંગની ગાદી<br>કળજે કરી (૪૭૫, ૨૪૨, ૨૪૩, ૨૭૨).ચેદિવંશના ત્રીજા વિભાગની આદિ (૩૩૯).                    |
| ૪૭૫ ચી             | 884          | સાત વર્ષના ગાળામાં ક્ષેમરાજે એારિસાના પ્રાંતા છતીને ક્લીગમાં બેળવી<br>લીધા, ૨૪૩.                                                                        |
| rox                | 8¥           | અતુર્દ્ધતું મરણ ૨૩૧.                                                                                                                                    |
| ४७२                | પપ           | નંદિવર્ધનના રાજ્યાભિષેક ૨૬૭.                                                                                                                            |
| 844                | ૫૯           | ક્ષેમરાજ નંદિવર્ધન સાથે યુદ્ધમાં ઉતર્યો ૨૪૩: નંદિવર્ધને ક્લિંગ ઉપર ચડાઇ<br>કરીને ક્લિંગજીન મૂર્તિ મગધમાં ઉપાડી લઈ ગયા ૨૪૪.                              |
| 844                | <b>પ</b> ૯   | મગધમાં ખે કુદરતી કાપઃ એક અનાવૃષ્ટિના ૨૮૯; બીજો કાપ અતિવૃષ્ટિના<br>૨૮૯ (૪૬૨ ?); ૨૯૦ (૪૫૮).                                                               |
| ४६८ पूर्वे         | ૫૯ પૂર્વ     | મગધમાં રાજા તંદે નહેર ખાદાવી હતી ૨૮૯.                                                                                                                   |
| ¥\$0               | 40           | નંદિવર્ધનની અવંતિ ઉપરની સત્તા ચાલુ હતી ૨૩.                                                                                                              |
| ¥                  | 48           | જં <b>ઝુસ્વામીનું નિર્વાણ (૩૦૮</b> ); તે સમય બાદ કેટલીક ચીજોને <b>ા ઉચ્છેદ થયેા ૩૧</b> ૫.                                                               |
| ४५८ पूर्वे         | ૫૯ પૂર્વે    | જૈનધર્મ ઉડીસામાં હતેા તેની સાખિતી (૩૦૧).                                                                                                                |
| <b>ሃ</b> ዛዩ        | <b>৩</b> १   | નંદિવર્ધનનું અત્યુ ૨૭૪–૩૪૫.                                                                                                                             |
| <b>የ</b> ዛሄ        | 98           | રાજા ખારવેલના જન્મ ૩૪૮.                                                                                                                                 |
| <b>AA</b> &        | 96           | ખારવેલ યુવરાજપદે ૩૪૮.                                                                                                                                   |
| 496                | "            | રાજા ક્ષેમરાજનું મરણ ૨૪૨–૨૪૯.                                                                                                                           |
| Υşξ                | ૯૫           | સિંહલદ્વીપમાં અભયવિજયના રાજ્યની શરૂઆત ૨૬૨; તેના રાજ્યાબ્રિષેક<br>૨૮૨, ૨૯૭.                                                                              |
| Aśķ                | ¢(           | રાજા વૃદ્ધિરાજનું મરણ અને ખારવેલનું કર્લિંગપતિ બનવું ૨૫૫, ૨૬૨, ૨૭૨.<br>(વિદાનાની માન્યતા પ્રમાણે ઇ. સ. પૂ. ૧૮૩): યુવરાજ ખારવેલની<br>સીલાન ઉપર ચડાઈ ૨૬૨. |
| ४२६                | 41           | ખારવેલના રાજ્યાભિષેક ૨૭૧, ૨૮૩, ૨૮૮, ૨૯૬.                                                                                                                |
| <b>૪</b> ૨૯થી  ૩૯૩ | ૯૮થી ૧૩૪     | રાજા ખારવેલના સમય (૨૮૦) (૩૧૮) ૩૪૮.                                                                                                                      |
| ४२८                | ķķ           | મગધપતિ નંદ ખીજાનું મરણ ૨૮૩.                                                                                                                             |
| ४२७ '              | <b>j</b> o o | શતવહનવંશની સ્થાપના (૨૭૧) ૨૮૩, (૨૮૪).                                                                                                                    |
| ४२५ '              | १०२          | આંધ્રવંશી આદ્યપુરૂષાના સમય ૨૬૬–૨૫૫; બેનાતઢનગરની જાહાજલાલી                                                                                               |
|                    |              | ચાલુ હતી ૩૧૮; તે જાહાેજલાલી ઈ. સ. પૂ. ત્રીજી સ <b>દી સુધી જળવાર્ઇ</b><br>રહી હતી ૩૧૮.                                                                   |
|                    | <b>१</b> ०४  | રાજા ખારવેલે છફાવર્ષે રાજસૂય યત્ત કર્યો ૨૯૩.                                                                                                            |
| ४२२ '              | <b>1</b> ૦ પ | ખારવેલના મુવરાજ વક્કગ્રીવના જન્મ (૨૯૪), ૩૫૧, ૩૫૩, ૩૬૩.                                                                                                  |
| ¥ <b>₹</b> ٩       | 105          | રાજા ખારવેલે મહાવિજય પ્રાસાદ બંધાવ્યા ૩૨૧.                                                                                                              |
|                    | 106          | રાજા ખારવેલે દક્ષિણુર્હિદમાં લૂટારૂટાળીએ બંધાવેલ મંડિના નાશ કર્યો (૩૫૫).                                                                                |
| <b>71</b> 4        | 112          | હાથીશુંફાના લેખ કાતરાવાયા ઢપ૧; ખારવેલે પુસ્તકાહાર કર્યો ૩૧૬.                                                                                            |

સમ્રાટ પ્રિયદર્શિનના મરણ **બાદ તેના પુત્રો, જમાઈ વિ. તે તે દેશના સ્વામી** 

એશિયાના લણા ખરા ભાગામાં જૈન સંસ્કૃતિના પ્રચાર થવા પામ્યા હતા ૧૬૬

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

ખતી એકા ૧૦૫.

પતજલી મહાશયનું મરણ 'ર૯૬.

200

160

ત્રીજો સૈકા

| ૧૮૮ રાજ પુષ્પમિત્રના રાજ્યાભિષેકના સમય (વિદ્વાનાના મને) ૨૬૧, ૨૬૨, ૨૬૮, આપણી માન્યતા પ્રમાણે રાજા પુષ્પમિત્રનું મરણ ૨૯૬. ૧૮૩ રાજા ખારવેલના રાજ્યાભિષેકની માન્યતા (વિદ્વાનોનો મત) ૨૬૮, ૨૬૧, ૨૬૯. ૧૬૯ શાતકરણી, શાલીવાહન અને ખારવેલ સમકાલીન હોવાની વિદ્વાનોની માન્યતા (૨૬૭). ૧૫૯ ક્ષહરાટ સંવતની સ્થાપના; ભ્રમક જ્યારથી મહાક્ષત્રપ બન્યા ત્યારથી તેની શરૂઆત ૧૦૬. ૧૫૧ શુંગવંશી રાજા બળમિત્ર–ભાતુમિત્રના મામા કાલિકમ્રસ્તિા સમય (૧૨). ૧૨૯ જુષ્કપુર વસાવાયાના સમય ૧૬૩. ૧૨૦થી ૫૪ ગર્કલીલ રાજવાળા કાલિકમ્રસ્તિા સમય (૧૨). ૧૧૪ શુંગવંશી રાજા બળમિત્ર–ભાતુમિત્રના મામા કાલિકમ્રસ્તિા સમય (૧૨). ૧૧૪ ગર્કલીલ રાજવાળા કાલિકમ્રસ્તિા સગયના શરૂઆત ૪૨. ૧૧ મારા વિક્રમાદિવના ભાગ સર પ્રાપ્ત ૧૧ શરૂઆત ૧૧ મારા ૧૧૧ મારા ૧૧૧ મારા ૧૧ સ્ત્ર ૧૧ મારા ૧૧ મ | 340         |           | સમયાવળી [ પ્રાચીન                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૧૮૩ રાજ ખારવેલના રાજ્યાબિયેકની માન્યતા (વિદ્વાનોનો મત) રદ્દ્ ૮. રદ્દ ૧૬૯ શાતકરણી, શાલીવાહત અને ખારવેલ સમકાલીન હોવાની વિદ્વાનોની માન્યતા (૨૬૭). ૧૫૯ ક્ષહરાટ સંવતની સ્થાપના; ભ્રમક જ્યારથી મહાક્ષત્રપ બન્યો ત્યારથી તેની શરૂઆત ૧૦૬. ૧૫૧ શુંગવંશી રાજ બળમિત્ર–ભાનુમિત્રના મામા કાલિકસરિના સમય (૧૨). ૧૧૧ શુંગવંશી રાજ બળમિત્ર–ભાનુમિત્રના મામા કાલિકસરિના સમય (૧૨). ૧૧૪ શુંકલીલ રાજવાળા કાલિકસરિના સુંગ પ્રધાન પર. ૧૫ પ્રાથમિત્રના જન્મ ૩૫. ૧૫ શુંકલીલ સાંકલાની રહ્યાપના ર; રાજ દર્પણ, ગધરૂમ; ગંધવંસિનનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૭; કાલિકસરિના યુગ પ્રધાનપદનો ત્યાગ (૧૨). ૧૫ પર સાંકરિ વિક્રમાદિત્યનો ભર્મા શુંક રહેના સાંકલા, મોઝીઝ, તથા તેના વંશા અંગ્રે સરસેન ઉપર ઇન્ડોપાર્થિઅન શહેનશાહ, મોઝીઝ, તથા તેના વંશા અંગ્રે સરસેના સાંકલા લગ્ન પરાર્થિ કર્યા ગાંદીએ સાંકલા લગ્ન સાંકલાન સાંકલાન સાંકલા, મોગાળ, પુષ્પપ, શાલિલ અને બદનામ; પુષ્ઠ ૨૦). ૧૫ શાલિલ અને બદનામ; પુષ્ઠ ૨૦). ૧૫ શાક રાજ્યની સ્થાપના અંગ્રેગ પહેલાના વખતથી થઇ હાય એવા વિદ્વાનીની માન્યતા ૬૮, ૭૬; પરંતુ તે ખોટી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતનો શરૂઆત શાકારિ વિક્રમાદિત્યની સાંવલા રાજ્યો સાંલલ અને શકારિ વિક્રમાદિત્યના શાસો આવતું ૩, ૫, ૧૧, ૫૦, ૫૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૧૧, ૧૦, ૫૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૧૧, ૧૦, ૫૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ અમ જણાતું નથી ૧૩, ૧૫, ૧૫, ૧૫૦, ૫૯) દરોક વર્ષ થવા પામ્યો છે ૭૩. ૧૫ માં દનિગ્ર દાતાને વિક્રમ સંવતની રથાપક કહી શકાય નહીં; કારણક તે છે મ. સ. પૂ. ૫૦ ૫૯ દરેક વર્ષ થવા પામ્યો છે ૭૩. ૧૫ દનિગ્ર દાતાને વાલતો વિક્રમ સંવતની રથાપક કહી શકાય નહીં; કારણક તે છે મ. સ. પૂ. પું ૧૫૦ ૧૫૦ દરેક વર્ષ થવા પામ્યો છે ૭૩. ૧૫ દનિગ્ર દાતાનો માલ્યા ૧૫૦ દરેક વર્ષ થવા પામ્યો છે ૭૩. ૧૫ દરિગ્ર દિવ્યા સાલ્યા સાલ્યા સ્લેશનો સ્લેશનો સ્લેશનો પરાર્થો છે ૭૩. ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧૫ ૧                                                                          | 9//         |           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ૧૬૯ શાતકરણી, શાલીવાહત અને ખારવેલ સમકાલીન હેાવાની વિદ્વાનોની માન્યતા (૨૬૭). ૧૫૯ ક્ષહરાટ સંવતની સ્થાપના; ભ્રમક જ્યારથી મહાક્ષત્રપ બન્યો ત્યારથી તેની શરૂઆત ૧૦૬. ૧૫૧ શુંગલંશી રાજ બળમિત—ભાનુમિત્રના મામા કાલિકસરિના સમય (૧૨). ૧૨૯ જુધ્કપ્રદ વસાવાયાના સમય ૧૬૩. ૧૨૯ જુધ્કપ્રદ વસાવાયાના સમય ૧૬૩. ૧૧૯ શંકલીલ રાજવાળા કાલિકસરિના સમય (૧૨). ૧૧૪ શંકલીલ રાજવાળા કાલિકસરિના સમય (૧૨). ૧૧૪ ઇન્ડાપાર્થિઅન શહેનશાહ મોઝીઝના રાજ્યની શરૂઆત ૪૨. ૧૧ શંકારિ વિક્રમાદિત્યના જન્મ ૩૫. ૧૧ લક્ષાણનું મરણ ૨; ગદંભીલવંશની સ્થાપના ૨; રાજા દર્પણ, ગધરૂપ; ગંધવંસનનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૭; કાલિકસરિના યુગ પ્રધાનપદના ત્યાગ (૧૨). ૧૪૫ લક્ષાણનું મરણ ૨; ગદંભીલવંશની સ્થાપના શકેનશાહ, મોઝીઝ, તથા તેના વંશને અઝીઝ પહેલા, અઝીલીઝ, અઝીલ બીજો તથા ગોડાકારનેસની સત્તા જમા પડી હતી ૧૨૪. ૧૪ રાજા ગદંભીલી અવંતિની ગાદોના ત્યાગ કર્યો ૩; શકપ્રજાનું રાજ્ય અવંતિ ઉપર શરૂ થયું ૩. ૧૪થી ૫૦ શક રાજ્ય અવંતિના પ્રદેશ ઉપર ૩; (તેમાં પાંચ રાજાઓ થયા; અમ્લાટ, ગોપાળ, પુષ્પક, શર્વિલ અને બદનામ; પુક ૨૦). ૧૪ ગદંભીલનું મૃત્યુ ૩. ૧૪ માં વિક્રમાદિત્યના રાજ્યારાહ્યુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યને સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારાહ્યુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યને સાધ્ય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારાહ્યુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યને સાધ્ય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારાહ્યુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યને સાધ્ય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારાહ્ય અપ્રત્યા સાધ્ય સાધ્ય સંવત શરૂ કર્યો દ્વાય એમ જણાયું નથી ૧૩. શાતલકનવંશી રાજ હાલને વિક્રમ સંવતના સ્થાપક કહી શકાય નહીં; કારણક તે છ સ. સ. પૂ. ૫૭ પછી દરેક વર્ષ થવા પાત્ર્યો છે ૭૩. સર દનિજ્લાનની ગણત્રીએ, વિક્રમ સંવતની ગણના પફાા છે. સ. પૂ. છે. નહીં કે ૫૬માં (૨૧) (૮૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1/3         | •••       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| તેની શરૂઆત ૧૦૬. ૧૫૧ શુંગવંશી રાજા બળમિત્ર-ભાતુમિત્રના મામા કાલિકસ્રિરિતા સમય (૧૨). ૧૨૯ જીષ્કપુર વસાવાયાતા સમય ૧૬૩. ૧૨૯થી ૭૪ ગદંભીલ રાજવાળા કાલિકસ્રિરિતા સમય (૧૨). ૧૧૪ ક્લરાટ ભૂમકતું મરખુ ૧૯૫. ૮૫ ઇન્ડાપાર્થિઅન શહેનશાહ મોઝીઝના રાજ્યની શરૂઆત ૪૨. ૮૧ શકારિ વિક્રમાદિત્યેતા જન્મ ૩૫. ૭૪ નહપાસ્તુનું મરખુ ર; ગદંભીલવંશની સ્થાપના ૨; રાજા દર્પમુ, ગધવપ્તેનનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૭; કાલિકસ્રિરિતા યુગ પ્રધાનપદના ત્યાગ (૧૨). ૭૪થી ઇ. સ. ૪૫ સુધી પંજાબ અને સરસેન ઉપર ઇન્ડાપાર્થિઅન શહેનશાહ, મોઝીઝ, તથા તેના વંશને અઝીઝ પહેલી, અઝીલીઝ, અઝીઝ બીજો તથા ગોડાકારનેસની સત્તા જમા પડી હતી ૧૨૪. ૧૪ રાજા ગદંભીલે અવિતિની ગાદીના ત્યાગ કર્યો ૩; શકપ્રજાનું રાજ્ય અવિતિ ઉપર શરૂ થયું ૩. ૧૪થી ૫૭ શક રાજ્ય અવિતિના પ્રદેશ ઉપર ૩; (તેમાં પાંચ રાજાઓ થયા; અમ્લાટ, ગાપાળ, પુષ્પક, શર્વિલ અને બદનામ; પૃષ્ઠ ૨૦). ૧૦ શક્ય સંવતસરની સ્થાપના અઝીઝ પહેલાના વખતથી થઇ હાય એવા વિદ્વાનીની માન્યતા ૬૮, ૭૬; પરંતુ તે ખોટી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતની શરૂઆત શકારિ વિક્રમાદિત્યના સામ્ય (૩૩૦); શકપ્રજાના રાજ્યના અતે શકારિ વિક્રમાદિત્યના સામ (૩૩૦); ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું શાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું શાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું શાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું શાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ શિક્રમાદિત્યનું શાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ શિક્રમાદિત્યનું શહે શ્રક મામ માથે કાર સ્થાપ મહીં; કાર અમ માળકો ૧૭ અમ જસ્યુ કો નથી ૧૩. ૧૫ માર્વાલન વેશી રાજા હાલને વિક્રમ સંવતનો રથાપક કહી શકાય નહીં; કાર શુક્ર તે છે. સ. ૫, ૫૭ ૫૭ી દશેક વર્ષે થવા પામ્યો છે ૭૩. ૧૫ માર્યા (૨૧) (૮૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १६७         | •••       | શાતકરણી, શાલીવાહન અને ખારવેલ સમકાલીન હાેવાની વિદ્વાનાની                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ૧૨૯થી ૭૪ ગંદલીલ રાજવાળા કાલિકસ્રિંગ સમય (૧૨). ૧૧૪ ઘલરાટ ભૂમકનું મરણુ ૧૯૫. ૮૫ ઇન્ડાપાર્થિંચન શહેનશાહ માંઝીઝના રાજ્યની શરૂઆત ૪૨. ૮૧ શકારિ વિક્રમાદિત્યના જન્મ ૩૫. ૮૧ શકારિ વિક્રમાદિત્યના જન્મ ૩૫. ૦૪ નહપાણનું મરણુ ૧; ગંદલીલવંશની સ્થાપના ૨; રાજા દર્પણ, ગધરૂપ; ગંધવંસનનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૭; કાલિકસ્રરિના યુગ પ્રધાનપદના ત્યાગ (૧૨). ૭૪થી ઇ. સ. ૪૫ મુધી ૫ ંજાબ અને સરસેન ઉપર ઇન્ડાપાર્થિંચન શહેનશાહ, મોઝીઝ, તથા તેના વંશભે અઝીઝ પહેલા, અઝીલીઝ, અઝીઝ બીજો તથા ગોંડાફારનેસની સત્તા જમી ૫ડી હતી ૧૨૪. ૧૪ રાજા ગંદલીલે અર્વતિની ગાદોના ત્યાગ કર્યો ૩; શકપ્રજાનું રાજ્ય અર્વતિ ઉપર શરૂ થયું ૩. ૧૪ રાજ્ય અર્વતિના પ્રદેશ ઉપર ૩; (તેમાં પાંચ રાજાઓ થયા; અમ્લાટ, ગાપાળ, પુષ્પક, શર્વિલ અને બદનામ; પૃષ્ઠ ૨૦). ૧૪ રાજા ગંદલીલનું પૃત્યુ ૩. ૧૪ વિક્રમ સંવત્સરની રથાપના અઝીઝ પહેલાના વખતથી થઇ હાય એવ વિક્રાનોની માન્યતા ૧૮, ૭૬; પરંતુ તે ખોટી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતની શરૂઆત શકારિ વિક્રમાદિત્યનો સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારેહણુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યનો સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારેહણુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યનો માય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારેલણુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યનો ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ શક્પમાદિત્યનું ગાદીએ અમ જણાયું નથી ૧૩. શાતવહનવંશી રાજા હાલને વિક્રમ સંવતના સ્થાપક કહી શકાય નહીં; કારણુર્ક તે છે. સ. ૫, ૫૭ પછી દરીક વર્ષ થવા પાચ્યા છે ૭૩. સર કનિંગહામની ગણુતીએ, વિક્રમ સંવતની ગણુના ૫૬ાા છે. સ. ૫, છે. નહીં કે ૫૬માં (૨૧) (૮૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १५૯         | •••       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ૧૨૯થી ૭૪ ગંદલીલ રાજવાળા કાલિકસ્રિંગ સમય (૧૨). ૧૧૪ ઘલરાટ ભૂમકનું મરણુ ૧૯૫. ૮૫ ઇન્ડાપાર્થિંચન શહેનશાહ માંઝીઝના રાજ્યની શરૂઆત ૪૨. ૮૧ શકારિ વિક્રમાદિત્યના જન્મ ૩૫. ૮૧ શકારિ વિક્રમાદિત્યના જન્મ ૩૫. ૦૪ નહપાણનું મરણુ ૧; ગંદલીલવંશની સ્થાપના ૨; રાજા દર્પણ, ગધરૂપ; ગંધવંસનનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૭; કાલિકસ્રરિના યુગ પ્રધાનપદના ત્યાગ (૧૨). ૭૪થી ઇ. સ. ૪૫ મુધી ૫ ંજાબ અને સરસેન ઉપર ઇન્ડાપાર્થિંચન શહેનશાહ, મોઝીઝ, તથા તેના વંશભે અઝીઝ પહેલા, અઝીલીઝ, અઝીઝ બીજો તથા ગોંડાફારનેસની સત્તા જમી ૫ડી હતી ૧૨૪. ૧૪ રાજા ગંદલીલે અર્વતિની ગાદોના ત્યાગ કર્યો ૩; શકપ્રજાનું રાજ્ય અર્વતિ ઉપર શરૂ થયું ૩. ૧૪ રાજ્ય અર્વતિના પ્રદેશ ઉપર ૩; (તેમાં પાંચ રાજાઓ થયા; અમ્લાટ, ગાપાળ, પુષ્પક, શર્વિલ અને બદનામ; પૃષ્ઠ ૨૦). ૧૪ રાજા ગંદલીલનું પૃત્યુ ૩. ૧૪ વિક્રમ સંવત્સરની રથાપના અઝીઝ પહેલાના વખતથી થઇ હાય એવ વિક્રાનોની માન્યતા ૧૮, ૭૬; પરંતુ તે ખોટી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતની શરૂઆત શકારિ વિક્રમાદિત્યનો સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારેહણુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યનો સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારેહણુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યનો માય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારેલણુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યનો ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ શક્પમાદિત્યનું ગાદીએ અમ જણાયું નથી ૧૩. શાતવહનવંશી રાજા હાલને વિક્રમ સંવતના સ્થાપક કહી શકાય નહીં; કારણુર્ક તે છે. સ. ૫, ૫૭ પછી દરીક વર્ષ થવા પાચ્યા છે ૭૩. સર કનિંગહામની ગણુતીએ, વિક્રમ સંવતની ગણુના ૫૬ાા છે. સ. ૫, છે. નહીં કે ૫૬માં (૨૧) (૮૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 141         | •••       | શુંગવંશી રાજ્ય ખળમિત્ર–ભાનુમિત્રના મામા કાલિકસૂરિના સમય (૧૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ૧૧૪ ક્ષહરાટ લૂમકનું મરણુ ૧૯૫.  ૮૫ ઇન્ડાપાર્થિઅન શહેનશાહ માઝીઝના રાજ્યની શરૂઆત ૪૨.  ૮૧ શકારિ વિક્રમાદિત્યના જન્મ ૩૫.  ૭૪ નહપાણનું મરણુ ર; ગર્દભીલવંશની સ્થાપના ર; રાજ્ય દર્પણ, ગધરૂપ; ગંધવંસેનનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૭; કાલિકસ્ર્રિના યુગ પ્રધાનપદના ત્યાગ (૧૨).  ૭૪થી ઇ. સ. ૪૫ સુધી પંજાબ અને સરસેન ઉપર ઇન્ડાપાર્થિઅન શહેનશાહ, માઝીઝ, તથા તેના વંશને અઝીઝ પહેલા, અઝીલીઝ, અઝીઝ બીને તથા ગાંડાકારનેસની સત્તા જમી પડી હતા ૧૨૪.  ૬૪ રાજા ગર્દભીલે અવંતિની ગાદીના ત્યાગ કર્યા ૩; શકપ્રજાનું રાજ્ય અવંતિ ઉપર શરૂ થયું ૩.  ૧૪થી ૫૭ શક રાજ્ય અવંતિના પ્રદેશ ઉપર ૩; (તેમાં પાંચ રાજાઓ થયા; અમ્લાટ, ગાપાળ, પુષ્પક, શર્વલ અને બદનામ; પૃષ્ઠ ૨૦).  ૬૦ રાજા ગર્દભીલનું સત્યુ ૩.  ૫૭ વિક્રમ સંવત્સરની સ્થાપના અઝીઝ પહેલાના વખતથી થઈ હોય એવી વિદ્વાનાની માન્યતા ૬૮, ૭૬; ૫૨નું તે ખાટી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતની શરૂઆત શકારિ વિક્રમાદિત્યના રાજ્યારાહણથી થઈ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારાહણથી થઈ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારાહણથી થઈ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારાહણથી ચાંઈ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારાહણથી ચાંઈ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યના સાથ્ય અપણ કાર્ય સાથે સાથે સાથે સાથે સાથે માથે જેણાયું નથી ૬૩.  શાતવહનવંશી રાજા હાલને વિક્રમ સંવતના સ્થાપક કહી શકાય નહીં; કારણું કે તે ઇ. સ. પૂ. ૫૦ પછી દરીક વર્ષે થવા પામ્પે છે ૭૩.  સર દનિગઢામની ગણુત્રીએ, વિક્રમ સંવતની ગણુના પદ્દાા ઇ. સ. પૂ. છે. નહીં કે પદ્દમાં (૨૧) (૮૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>૧</b> ૨૯ | •••       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <ul> <li>ડેપ ઇન્ડેપાર્થિંચન શહેનશાહ મોઝીઝના રાજ્યની શરૂઆત ૪૨.</li> <li>ડેપ શકારિ વિક્રમાદિત્યનો જન્મ ૩૫.</li> <li>બજ નહપાણનું મરણ ૨; ગર્દભીલવંશનો સ્થાપના ૨; રાજા દર્પણ, ગધરૂપ; ગંધવંસેનનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૭; કાલિકસ્રસ્તિના યુગ પ્રધાનપદના ત્યાગ (૧૨).</li> <li>હજથી ઇ. સ. જપ મુધી પંજાબ અને સ્રરસેન ઉપર ઇન્ડોપાર્થિંચન શહેનશાહ, મોઝીઝ, તથા તેના વંશજો અઝીઝ પહેલા, અઝીલીઝ, અઝીઝ બીજો તથા ગોડાકારનેસની સત્તા જમી પડી હતા ૧૨૪.</li> <li>દુજ રાજા ગર્દભીલે અવંતિની ગાદીના ત્યાગ કર્યો ૩; શકપ્રજાનું રાજ્ય અવંતિ ઉપર શરૂ થયું ૩.</li> <li>કુજ ગામ અવંતિના પ્રદેશ ઉપર ૩; (તેમાં પાંચ રાજાઓ થયા; અમ્લાટ, ગાપાળ, પુષ્પક, શર્વિલ અને બદનામ; પૃષ્ઠ ૨૦).</li> <li>રાજા ગર્દભીલનું પૃત્યુ ૩.</li> <li>પછ વિક્રમ સંવત્સરની સ્થાપના અઝીઝ પહેલાના વખતથી થઇ હોય એવી વિદ્વાનાની માન્યતા ૬૮, ૭૬; પરંતુ તે ખોટી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતની શરૂઆત શકારિ લિક્રમાદિત્યના રાજ્યારાહ્યુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારા અને શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યારા અને શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૬૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૬૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૬૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૬૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૬૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું સફ ક્રસ સાથે કાર્ફ સુકામે ૮૨; વિક્રમાદિત્ય લિક્રમ સંવતની સ્થાપક કહી શકાય નહીં; કારણું તે છે. સ. પૂ. ૫૭ પછી દરીક વર્ષે થવા પામ્યે છે ૭૩. સર દનિંગહામની ગણુતીએ, વિક્રમ સંવતની ગણુના પકાા ઇ. સ. પૂ. છે. નહીં કે પકમાં (૨૧) (૮૨).</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૧૨૭થી ૭૪    | •••       | ગર્દભીલ રાજ્યવાળા કાલિકસ્રિતા સમય (૧૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| પ૧ શકારિ વિક્રમાદિત્યના જન્મ ૩૫.  ૭૪ નહપાણનું મરણ ૨; ગર્દભીલવંશનો સ્થાપના ૨; રાજ્ય દર્પણ, ગધરૂપ; ગંધવર્ષસનનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૭; કાલિકસરિના યુગ પ્રધાનપદના ત્યાગ (૧૨).  ૭૪થી ૪. સ. ૪૫ સુધી પંજાબ અને સરસેન ઉપર ઈન્ડાપાર્થિઅન શહેનશાહ, માઝીઝ, તથા તેના વંશને અઝીઝ પહેલા, અઝીલીઝ, અઝીઝ બીને તથા ગાંડાકારનેસની સત્તા જમી પડી હતા ૧૨૪.  ૧૪ રાજા ગર્દભીલે અવંતિની ગાદોના ત્યાગ કર્યો ૩; શકપ્રજાનું રાજ્ય અવંતિ ઉપર શરૂ થયું ૩.  ૧૪થી ૫૭ શક રાજ્ય અવંતિના પ્રદેશ ઉપર ૩; (તેમાં પાંચ રાજાઓ થયા; અમ્લાટ, ગાપાળ, પુષ્પક, શર્વિલ અને ખદનામ; પૃષ્ઠ ૨૦).  ૧૭ રાજા ગર્દભીલનું પૃત્યુ ૩.  ૫૭ વિક્રમ સંવત્સરની સ્થાપના અઝીઝ પહેલાના વખતથી થઇ હાય એવા વિદ્વાનાનાના ૧૮, ૭૬; પરંતુ તે ખાડી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતના શરૂઆત શકારિ વિક્રમાદિત્યના રાજ્યના રાજ્યના આને શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યના આત્ર અને શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૪૧, ૧૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ શક્ય સંવત શરૂ કર્યો હાય એમ જણાયું નથી ૧૩.  શાતવહનવંશી રાજા હાલને વિક્રમ સંવતના સ્થપક કહી શકાય નહીં; કારણુંક તે છે. સ. પૂ. ૫૭ પછી દરાક વર્ષે થવા પામ્યો છે ૭૩.  સર દર્નિગઢામની ગણુતીએ, વિક્રમ સંવતની ગણુના પક્ષા ઇ. સ. પૂ. છે. નહીં કે પકમાં (૨૧) (૮૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 118         | •••       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| પ૧ શકારિ વિક્રમાદિત્યના જન્મ ૩૫.  ૭૪ નહપાણનું મરણ ૨; ગર્દભીલવંશનો સ્થાપના ૨; રાજ્ય દર્પણ, ગધરૂપ; ગંધવર્ષસનનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૭; કાલિકસરિના યુગ પ્રધાનપદના ત્યાગ (૧૨).  ૭૪થી ૪. સ. ૪૫ સુધી પંજાબ અને સરસેન ઉપર ઈન્ડાપાર્થિઅન શહેનશાહ, માઝીઝ, તથા તેના વંશને અઝીઝ પહેલા, અઝીલીઝ, અઝીઝ બીને તથા ગાંડાકારનેસની સત્તા જમી પડી હતા ૧૨૪.  ૧૪ રાજા ગર્દભીલે અવંતિની ગાદોના ત્યાગ કર્યો ૩; શકપ્રજાનું રાજ્ય અવંતિ ઉપર શરૂ થયું ૩.  ૧૪થી ૫૭ શક રાજ્ય અવંતિના પ્રદેશ ઉપર ૩; (તેમાં પાંચ રાજાઓ થયા; અમ્લાટ, ગાપાળ, પુષ્પક, શર્વિલ અને ખદનામ; પૃષ્ઠ ૨૦).  ૧૭ રાજા ગર્દભીલનું પૃત્યુ ૩.  ૫૭ વિક્રમ સંવત્સરની સ્થાપના અઝીઝ પહેલાના વખતથી થઇ હાય એવા વિદ્વાનાનાના ૧૮, ૭૬; પરંતુ તે ખાડી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતના શરૂઆત શકારિ વિક્રમાદિત્યના રાજ્યના રાજ્યના આને શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યના આત્ર અને શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૭, ૪૧, ૧૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવતું ૩, ૫, ૪૧, ૧૦, ૭૯, ૮૨; શકારિ શક્ય સંવત શરૂ કર્યો હાય એમ જણાયું નથી ૧૩.  શાતવહનવંશી રાજા હાલને વિક્રમ સંવતના સ્થપક કહી શકાય નહીં; કારણુંક તે છે. સ. પૂ. ૫૭ પછી દરાક વર્ષે થવા પામ્યો છે ૭૩.  સર દર્નિગઢામની ગણુતીએ, વિક્રમ સંવતની ગણુના પક્ષા ઇ. સ. પૂ. છે. નહીં કે પકમાં (૨૧) (૮૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ८५          | •••       | ઈન્ડેાપાર્થિંઅન શહેનશાહ માેઝીઝના રાજ્યની શરૂઆત ૪૨.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ગાદીએ આવવું ૩, ૫, ૭; કાલિકસ્ટિના યુગ પ્રધાનપદના ત્યાગ (૧૨). ૭૪થી ઇ. સ. ૪૫ સુધી પંજાબ અને સરસેન ઉપર ઇન્ડાપાર્થિઅન શહેનશાહ, મોઝીઝ, તથા તેના વંશ જે અઝીઝ પહેલા, અઝીલીઝ, અઝીઝ બીજો તથા ગાંડાકારનેસની સત્તા જમી પડી હતી ૧૨૪. ૧૪ ગાં કર્યા સુધું ૩. ૧૪ ગાં કર્યા સુધું ૩. ૧૪ ગાં માં માં માં માં માં માં માં માં માં મ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ८१          | •••       | શકારિ વિક્રમાદિત્યના જન્મ ૩૫.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ખુશ્યી ઇ. સ. ૪૫ સુધી પંજાબ અતે સરસેન ઉપર ઇન્ડોપાર્ચિઅન શહેનશાહ, મોઝીઝ, તથા તેના વંશને અઝીઝ પહેલી, અઝીલીઝ, અઝીઝ બીને તથા ગોંડોફારતેસની સત્તા જમી પડી હતી ૧૨૪.  દ માં ગાંદલીલે અવંતિની ગાંદીના ત્યાંગ કર્યો ૩; શકપ્રજાનું રાજ્ય અવંતિ ઉપર શરૂ થયું ૩.  શક રાજ્ય અવંતિના પ્રદેશ ઉપર ૩; (તેમાં પાંચ રાજાઓ થયા; અમ્લાટ, ગાંપાળ, પુષ્પક, શર્વિલ અને બદનામ; પૃષ્ઠ ૨૦).  દ માં ગાંદલીલનું મૃત્યુ ૩.  પછ વિક્રમ સંવત્સરની સ્થાપના અઝીઝ પહેલાના વખતથી થઇ હાય એવી વિદ્વાનાની માન્યતા દૂ૮, ૭૬; પરંતુ તે ખાટી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતની શરૂઆત શકારિ વિક્રમાદિત્યના રાજ્યારાહ્યુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યના અંત અને શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાંદીએ આવલું ૩, ૭, ૪૧, ૬૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું યુદ્ધ શક સાથે કારૂર મુકામે ૮૨; વિક્રમાદિત્યે શકપ્રજાનું નિકંદન કાઢયું ૬૭ (૬૭) (૭૮). કાઇ પણ સાર્વલીમ સત્તાધારી રાજાએ અત્યાર સુધી સંવત શરૂ કર્યો હોય એમ જણાયું નથી ૬૩.  શાતવહનવંશી રાજા હાલને વિક્રમ સંવતના સ્થાપક કહી શકાય નહીં; કારણું કે તે ઇ. સ. પૂ. ૫૭ પછી દરેક વર્ષે થવા પામ્યો છે ૭૩.  સર કનિંગહામની ગણુત્રીએ, વિક્રમ સંવતની ગણુના પદ્દાા ઇ. સ. પૂ. છે. નહીં કે પદ્દમાં (૨૧) (૮૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ७४          | ***       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| હપર શરૂ થયું ૩.  શક રાજ્ય અવંતિના પ્રદેશ હપર ૩; (તેમાં પાંચ રાજાઓ થયા; અમ્લાડ, ગાપળ, પુષ્પક, શર્વિલ અને ખદનામ; પૃષ્ઠ ૨૦).  દું રાજા ગંદલીલનું મૃત્યુ ૩.  પછ વિક્રમ સંવત્સરની સ્થાપના અઝીઝ પહેલાના વખતથી થઇ હાય એવી વિદ્વાનાની માન્યતા ૬૮, ૭૬; પરંતુ તે ખાડી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતની શરૂઆત શકારિ વિક્રમાદિત્યના રાજ્યારોહલાથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યના અંત અને શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવલું ૩, ૭, ૪૧, ૬૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવલું ૩, ૭, ૪૧, ૬૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું યુદ્ધ શક સાથે કારૂર મુકામે ૮૨; વિક્રમાદિત્યે શકપ્રજાનું નિકંદન કાઢયું ૬૭ (૬૭) (૭૮). કાર્ષ પણ સાર્વભૌમ સત્તાધારી રાજાએ અત્યાર મુધી સંવત શરૂ કર્યો દ્વાય એમ જણાયું નથી ૬૩.  શાતવહનવંશી રાજા હાલને વિક્રમ સંવતના સ્થાપક કહી શકાય નહીં; કારણું કે તે ઇ. સ. પૂ. ૫૭ પછી દરોક વર્ષે થવા પામ્યા છે ૭૩.  સર કનિંગહામની ગણુત્રીએ, વિક્રમ સંવતની ગણુના પદ્દાા ઇ. સ. પૂ. છે. નહીં કે પદ્દમાં (૨૧) (૮૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | હ૪થી ઇ. સ   | ા ૪૫ સુધી | પંજાય અને સ્રસેન ઉપર ઇન્ડેાપાર્થિઅન શહેનશાહ, માેઝીઝ, તથાં તેના<br>વંશજો અઝીઝ પહેલાે, અઝીલીઝ, અઝીઝ બીજો તથા ગાેંડાેક્રારનેસની સત્તા<br>જામી પડી હતી ૧૨૪.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ગાપળ, પુષ્પક, શર્વિલ અને ખદનામ; પૃષ્ઠ ૨૦).  ૧૦ રાજા ગર્દલીલનું મૃત્યુ ૩.  ૫૦ વિક્રમ સંવત્સરની સ્થાપના અઝીઝ પહેલાના વખતથી થઈ હાય એવી વિદ્વાનાની માન્યતા ૬૮, ૭૬; પરંતુ તે ખાટી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતની શરૂઆત શકારિ વિક્રમાદિત્યના રાજ્યારો હાથુંથી થઈ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યના અંત અને શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવલું ૩, ૭, ૪૧, ૬૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું યુદ્ધ શક સાથે કાર્ર મુકામે ૮૨; વિક્રમાદિત્યે શકપ્રજાનું નિકંદન કાઢયું ૬૭ (૬૭) (૭૮). કાર્ષ્ટ પણ સાર્વલીમ સત્તાધારી રાજાએ અત્યાર મુધી સંવત શરૂ કર્યો દાયએમ જણાયું નથી ૬૩.  શાતવહનવંશી રાજા હાલને વિક્રમ સંવતના સ્થાપક કહી શકાય નહીં; કારણું કે તે ઇ. સ. પૂ. ૫૭ પછી દશેક વર્ષે થવા પામ્યા છે ૭૩.  સર કનિંગહામની ગણત્રીએ, વિક્રમ સંવતની ગણના પદ્યાા ઇ. સ. પૂ. છે. નહીં કે પદમાં (૨૧) (૮૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ₹¥          | •••       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| પછ વિક્રમ સંવત્સરની સ્થાપના અઝીઝ પહેલાના વખતથી થઇ હાય એવી વિદ્વાનાની માન્યતા ૬૮, ૭૬; પરંતુ તે ખાટી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતની શરૂઆત શકારિ વિક્રમાદિત્યના રાજ્યારાહણથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યના અંત અને શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવવું ૩, ૭, ૪૧, ૬૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું યુદ્ધ શક સાથે કારર મુકામે ૮૨; વિક્રમાદિત્યે શકપ્રજાનું નિકંદન કાઢયું ૬૭ (૬૭) (૭૮). કાઇ પણ સાર્વભૌમ સત્તાધારી રાજ્યએ અત્યાર મુધી સંવત શરૂ કર્યો હાય એમ જણાયું નથી ૬૩. શાતવહનવંશી રાજ્ય હાલને વિક્રમ સંવતના સ્થાપક કહી શકાય નહીં; કારણું કે તે ઇ. સ. પૂ. ૫૭ પછી દરોક વર્ષે થવા પામ્યા છે ૭૩. સર કનિંગહામની ગણત્રીએ, વિક્રમ સંવતની ગણના પદ્દાા ઇ. સ. પૂ. છે. નહીં કે પદ્દમાં (૨૧) (૮૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             | •••       | ગાપાળ, પુષ્પક, શર્વિલ અને ખદનામ; પૃષ્ઠ ૨૦).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| વિદ્વાનાની માન્યતા ૬૮, ૭૬; પરંતુ તે ખાટી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતનો શરૂઆત શકારિ વિક્રમાદિત્યના રાજ્યારાહણુથી થઇ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યના અંત અને શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવવું ૩, ૭, ૪૧, ૬૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું યુદ્ધ શક સાથે કાર્ર સુકામે ૮૨; વિક્રમાદિત્યે શકપ્રજાનું નિકંદન કાઢયું ૬૭ (૬૭) (૭૮). કાઇ પણ સાર્વભૌમ સત્તાધારી રાજ્યએ અત્યાર સુધી સંવત શરૂ કર્યો દ્વાય એમ જણાયું નથી ૬૩. શાતવહનવંશી રાજ્ય હાલને વિક્રમ સંવતના સ્થાપક કહી શકાય નહીં; કારણું કે તે ઇ. સ. પૂ. ૫૭ પછી દશેક વર્ષે થવા પામ્યા છે ૭૩. સર દનિંગહામની ગણત્રીએ, વિક્રમ સંવતની ગણના પદ્યા ઇ. સ. પૂ. છે. નહીં કે પદ્માં (૨૧) (૮૨).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -           | •••       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 46          | •••       | વિદ્વાનાની માન્યતા ६૮, ૭૬; પરંતુ તે ખાટી છે ૭૭; વિક્રમ સંવતની શરૂઆત શકારિ વિક્રમાદિત્યના રાજ્યારાહણથી થઈ છે ૧૦૬; શકારિ વિક્રમાદિત્યના સમય (૩૩૩); શકપ્રજાના રાજ્યના અંત અને શકારિ વિક્રમાદિત્યનું ગાદીએ આવવું ૩, ૭, ૪૧, ૬૭, ૭૯, ૮૨; શકારિ વિક્રમાદિત્યનું યુદ્ધ શક સાથે કારૂર મુકામે ૮૨; વિક્રમાદિત્યે શકપ્રજાનું નિકંદન કાઢયું ૬૭ (૬૭) (૭૮). કાઈ પણ સાર્વભૌમ સત્તાધારી રાજ્યએ અત્યાર મુધી સંવત શરૂ કર્યો હાય એમ જણાયું નથી ૬૩. શાતવહનવંશી રાજ્ય હાલને વિક્રમ સંવતના સ્થાપક કહી શકાય નહીં; કારણું કે તે ઇ. સ. પૂ. ૫૭ પછી દશેક વર્ષે થવા પામ્યા છે ૭૩. સર કનિંગહામની ગણત્રીએ, વિક્રમ સંવતની ગણના પદ્દાા ઇ. સ. પૂ. છે. |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>9</b> 2  | •••       | નહા ક વર્ષના (૨૧) (૨૧).<br>શક પ્રજાતું નિકંદન ગૌતમીપુત્ર શાતકરણીએ કાઢયું (વિદ્વાનાના મત) ૬૭–૭૧.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| ભારતવર્ષ 🗎              | <u> </u>                      | સમયાવળી ૩૮૧                                                                                                                                   | <b>=</b> |
|-------------------------|-------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| <b>৸</b> ৩              | ४७०                           | વિદિશાનું ઉજ્જડ <b>ખનવાપ</b> ણું ૨૫. (તેની સ્થાપના પર <b>૭માં હેાવાથી ૪૫</b> ૦                                                                | ,        |
|                         |                               | વર્ષની જા <b>હાજલા</b> લી તેણે ભાેગવી કહેવાય). શકારિ વિક્રમાદિત્ય <b>અને શક</b> નું                                                           | į        |
|                         |                               | યુદ્ધ; કારૂર મુકામે ૮૨.                                                                                                                       |          |
| 80                      | 840                           | સાતકરણી રાજા અરિષ્ટકર્ણનું મૃત્યુ ૨૨–૪૧.                                                                                                      |          |
| २५–२०                   | ५० <b>२-</b> ५०७              | પુલુમાવી શાલિવાહને, કારમદક રાજ્યને હરાવીને તેની પુત્રીવેરે લગ્ન કર્યું ૨૧૨૪<br>- માર્ચ ભાગવાનો ૧૯૦૧ ૧૦૮ ૧૧૧ ૧૧૧                               | •        |
| 8                       | <b>५२३</b>                    | ઇસુ ભગવાનનાે જન્મ ૧૦૬, ૧૧૨, ૧૧૩.<br>ઇસ્વીસનની આદિ થઇ, ઇસુ ભગવાનના જન્મ પછી ૩ા વર્ષે.                                                          |          |
| <b>ઇ. સ. ૧</b>          | પ <b>ર</b> ૭<br>પ૩० <b>∽૧</b> | ્રા કરવાસનના વ્યાદ ચર્છ, ઇન્નુ લગવાનના જન્મ વછા ૩૧ વર્ષ<br>વિક્રમાદિત્યઃ વિક્રમસિંહના રાજ્યની સમાપ્તિ ાબ્લ્ડ મરણ (પર) અને માધવાદિત્યનું       | i        |
| 3-X                     | 430-1                         | ગાદીએ આવલું ૭, ૫૨.                                                                                                                            | ļ        |
| \$                      | <b>५३३</b>                    | રાજ્ય હાલ શાલિવાહનનું મરણ (પર).                                                                                                               |          |
| રહ્થી પહ                | <b>\\\</b> \-\\\              | આચાર્ય શ્રી વજસ્વામીના સમય ૫૧, ૫૨.                                                                                                            |          |
| 39                      | પપ૮                           | કડક્સીઝ પહેલા ગાદાએ આવ્યા (૩૧થી ૭૧) ૧૩૫, ૧૪૦, ૨૨૩. (વિદ્વાનાન<br>મતે ૪૦થી ૭૮; ૧૨૮).                                                           | Į.       |
| 88                      | ५७०                           | માધવાદિત્યનું મરણ અને ધર્માદિત્યનું ગાદીએ આવવું ૭, ૫૨.                                                                                        |          |
| <b>४</b> ૫              | પહર                           | ઇન્ડાેપાર્થિઅન શહેનશાહ ગાેંડાેકારતેસ ઉત્તર હિંદમાંથી ગાદી ખાલી કરીતે                                                                          | Ł        |
|                         |                               | <sub>ઇરાનની</sub> ગાદીએ બેઠાે ૪૨, પ∘, ૧૩૨, ૧૪∘.                                                                                               |          |
| 86                      | <b>५७</b> ६                   | ચક્રષ્ણુ મહાક્ષત્રપતું મરણ ૧૮૬; રૂદ્રદામનના રાજ્યકાળ ૪૯થી હર; ૧૮૬.                                                                            |          |
| чз                      | <b>ଧ</b> ረ o                  | ધર્માદિત્યનું મરણ અને માધવસેન; વિક્રમચરિત્રનું ગાદીએ આવવું ૭, ૫૨.                                                                             |          |
| ţo                      | ૫૮७                           | તક્ષિલા વિષે જુએ નીચે ૭૦ની સાલ.                                                                                                               | _        |
| 90                      | <b>५८७</b>                    | કુશાનાએ તક્ષશિલાના નાશ કર્યા તેવી માન્યતા ૧૪૪; કાઇકે ૬૦ની સાલ પણ કહી છે                                                                       | ).       |
| ৩१                      | <b>૫૯૮</b>                    | કડક્સીઝ પહેલાનું મરણ અને કડક્સીઝ ખીજાનું ગાદીએ આવવું ૧૩૫, ૧૪૦                                                                                 | ',<br>!  |
|                         |                               | ૧૪૧, (૧૩૫) ૧૪૪, ૨૨૩; કડક્સીઝ ખીજો (૭૮થી ૧૧૦; ૧૨૮ વિદ્વાનાન<br>મતે). આપણા મતે હ૧થી ૧૦૩.                                                        |          |
| ৩৩                      | 408                           | ચિનાઇ એાલાદના સરદારના વંશની સ્થાપના ગણી શકાય ૧૪૩. ખલત્ર<br>ગામે વેમકડક્સીઝના શિલાલેખમાં જે આંક છે તેના સંવતની આદિ. ૧૪૩                        | H        |
|                         | _                             |                                                                                                                                               |          |
| 9٤ ؟                    | ६०५ १                         | ગર્દભીલવશના અંત ૩.<br>શક સંવતની સ્થાપના ૧૦૧, ૧૦૬; રાજા અઝીઝે તે સ્થાપ્યા નહાતા ૧૦૦                                                            | ١.,      |
| <b>U</b> (              | ६०५                           | શક સંવતની સ્થાપનાના સમય વિશે શંકા (૯૬), ૧૮૮.                                                                                                  |          |
| 6.                      | <b>€00</b>                    | વેમ અને ચિનાઇ સરદાર સાથેતું યુદ્ધ. ૧૪૪                                                                                                        |          |
| ૯૩                      | ६२०                           | વિક્રમચરિત્ર; માધવસેનનું મરણ ૭ (૪૪, ૩); ૫૪.                                                                                                   |          |
| હપ                      | ६२२                           | તક્ષિલાના નાશ, ૧૪૫. ઉપરમાં ૭૦ ની સાલ જુઓ.                                                                                                     |          |
|                         | ६३०-६५३                       | કૃતિષ્ક પહેલા ૨૨૩, ૧૬૩, ૧૦૬, ૧૩૫ (૧૨૦થી ૧૬૦; ૧૨૮).                                                                                            |          |
| <b>૧</b> ૦૩–૧૧ <b>૭</b> | <b>480-488</b>                | ધ્લમાતિક ક્ષત્રપના શાસનકાળ ૨૨૩.<br>ચક્રણ સંવતની આદિ ઘઇ છે એની સાભિતીની નોંધ ૧૦૨, ૧૩૧; કુશાન સંવતન                                             | ũ        |
| 903                     | 430                           | ચુકુણુ સંવતની આદિ ઘઇ છે ગુણા સાભતાના તાલ ૧૦૨, ૧૩ છે, વુસાર સંસ્થાન<br>સ્થાપના કનિષ્ક પહેલાએ કરી ૨૨૩; ચુકુણુશકની સ્થાપના <b>થઇ ૨૨૩; કુંશાન</b> | l-       |
|                         |                               | स्थापना अनिष्क पहुँदाओं करी ररेड, यह बुराउनी रेवा पता पर पर्ट कुरा वंशी राज्य ओनी सत्ता (७८, ५०, १०६, २०५, १८४)१०                             | <b>,</b> |
|                         |                               | સારનાથના શિલાલેખ (રાજા કનિષ્ક પહેલાના) ૨૨૩.                                                                                                   |          |
| 904                     | 433                           | dildaliabete edication of free and a feet                                                                                                     |          |

| 3/2         |                | સમયાવળી [ પ્રાચીન                                                                                                                                              |
|-------------|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १०७         | 498            | નામ ન જણાયલ એવા ગર્દભીલવંશી ખે રાજ્યએાના રાજઅમલનાે અંત ૭;                                                                                                      |
|             |                | રાજા ભાર્ટલ્લનું ગાદીએ આવવું ૭ (૪૪; ૩).                                                                                                                        |
| 112         | ६३६            | મથુરાના શિલાલેખ (રાગ્ત કનિષ્ક પહેલાના) ૨૨૩.                                                                                                                    |
| ११५–१७      | <b>685-688</b> | <sup>દ</sup> ષમાેતિકનું મરણ અને ચ <b>ઇણનું ક્ષત્રપ થવું ૧</b> ૯૪, ૨૦૬, ૨૦૮, ૨૨ઢ.                                                                               |
| 190-132     | •••            | ચક્રણના ક્ષત્રપપદના સમય ૧૬૩.                                                                                                                                   |
| 114         | ६४५            | ભાઇકલ ગર્દબીલનું મૃત્યુ અને નાઇક્લનું ગાદીએ આવતું ૭ (૫૫; ઢ).                                                                                                   |
| १२०         | \$X0           | કનિષ્કપુર વસાવવાના સમય ૨૨૩.                                                                                                                                    |
| 129         | •••            | માણિકયાલના શિલાલેખ (રાજ કનિષ્ક પહેલા) ૨૨૩.                                                                                                                     |
| १२३         | ६५०            | હુવિષ્કપુર–હુષ્કપુર વસાવવાના સમય ૧૬૩.                                                                                                                          |
| 126-932     | •••            | વસિષ્ક–વએષ્ક, જીષ્કના રાજ્યકાળ ૨૨૩, ૧૩૫.                                                                                                                       |
| 120         | •••            | <sub>ઇ</sub> સાપુરના શિલાલેખ (રાજા વાસિષ્કના) ૨૨૩.                                                                                                             |
| १२८         | •••            | કનિષ્ક ભીજાના જન્મ ૨૨૩.                                                                                                                                        |
| <b>૧</b> ૨૯ | •••            | જીષ્કપુર વસાવવાના સમય ૧ <b>૬૩</b> .                                                                                                                            |
| 939         | •••            | સાંચીતા શિલાલેખ (રાજા વાસિષ્કતા).                                                                                                                              |
| 132         | •••            | નાઇલ્લ ગર્દભીલનું મરણુ અને નાહડનું ગાદીએ આવતું ૭ (૬૯; ૩).                                                                                                      |
| ૧૩૨થી ૧૪૪   | <b></b>        | નાહડનું મરણ અને ગર્દબોલવંશના અંત ૭, ૫૫; (૭૮; ૩); ધ્યમાતિકના                                                                                                    |
|             |                | પુત્ર ચક્ષણે અવંતિની ગાદી હાથ કરી ૬, ૫૫.                                                                                                                       |
| 132-182     | •••            | ચષ્ઠણતું મહાક્ષત્રપપદ ૨૨૩; તેટલા જ સમય માટે રાજા હુવિષ્ક રીજંટ તરીકે                                                                                           |
|             |                | અને કનિષ્ક ભીજાની સગીર અવસ્થા ૨૨૩, ૧૩૫, ૧૬૩ (૧ <b>૬૦યી ૧૮૨; ૧૨૮).</b>                                                                                          |
| 135         | •••            | મથુરાના શિલાલેખ (હુવિષ્કના) ૨૨૩                                                                                                                                |
| 182         |                | કનિષ્ક ળીજાના રાજ્યાભિષેક થયા ૨૨૩: તેજ સમયે મહાક્ષત્રપ ચક્રષ્ણને                                                                                               |
|             |                | સ્વતંત્રતા મળી ૨૨૩.કનિષ્કબોજાની સાથે ચક્રણની મૂર્તિ મળી છે તેના નિર્માણકાળ.                                                                                    |
| ૧૪૩થી ૧૬    | -              | ારાજ્યિશજ ૧૩૫.                                                                                                                                                 |
| 182-142     | •              | ારકોર્દિ અવંતિપતિ તરીકે રરઢ. (૧૪૦, ૧૪૧, ૧૪ <mark>૨ આ</mark> બધી સાલાે પણુ                                                                                      |
|             |                | તેમ છે; ૧૯૫, ૧૯૬; પરંતુ ૧૪૩ વધારે બંધખેસતી ગણાશે).                                                                                                             |
| 182-166     | કનિષ્ક બી      | જે મથુરાપતિ તરીકે ર૨૪ (૧૪૩થી ૧૯૬ પણ ગણાય છે). <b>(૧૨૦થી ૧૬૦;</b>                                                                                               |
|             |                | તાેની માન્યતા).                                                                                                                                                |
| ૧૪૩         | •              | અવંતિપતિ ખની ચષ્ઠણશકુ સ્થાપ્યા, પરંતુ તેના આરંભ પાતાના પિતા                                                                                                    |
|             |                | <sub>ખ્યા</sub> રથી ક્ષત્રપપદ ધારણ કર્યું ત્યારથી એટલે ૧૦૩થી ગણી છે ૨૨૩.                                                                                       |
| 188         | આરાતા શિ       | ાલાલેખ (કનિષ્ક ખીજાના) ૨૨૪.                                                                                                                                    |
| 184         | -              | ુ અંધ્રપતિને હરાવીને તુંગભદ્રા નદી સુધી હઠાવી મૂકયાે ૨૨૪, ૧૯૬.                                                                                                 |
| '143        |                | શુનું મરણ; ૨૦૮. જયદામનનું મહાક્ષત્રપ થવું ( <sup>१</sup> ) ૧૯૬, ૧ <mark>૯૮, ૨૨૪;</mark><br>મરણ ( <sup>१</sup> ) ૨૦૬, ૨૦૭ અને રૂદ્રદામનનું મહાક્ષત્રપ થવું ૨૨૪. |
| ૧૫૨–૧૭૫     | રૂદ્રદામન અ    | ાવંતિપતિનાે શાસનકાળ <b>૨૨૪.</b>                                                                                                                                |
| ૧૫૪         |                | ક્ષાલેખ (હુવિષ્કનેા) ૨૨૪.                                                                                                                                      |
| 154         | મથુરાતા કિ     | શેલાલેખ (હુવિષ્કના) ૨૨૪.                                                                                                                                       |

| <b>ભાર</b> તવર્ષ ]     | સમયાવળી ૩૮૩                                                                                                                                                                                           |
|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 6 0                  | યુરેાપમાં પ્લેગ જે ફાટી નીકળ્યા હતા, તે પશ્ચિમે વધીને પ્રથમ પાર્થિઅન શ <b>હેનશાહતને</b><br>ભરખી ગયા અને ત્યાંથી હિંદમાં વધીને તેણે કુશાનવંશના નાશ કર્યા એવી માન્યા છે<br>પણ વાસ્તવિક નથી. ૧૮૦.        |
| १७५                    | રૂદ્રદામનના રાજ્યના અંત ૨૦૭.                                                                                                                                                                          |
| <b>૧૯૯</b> –૨૩૬        | વાસુદેવ પહેલાના રાજ્યકાળ ૨૨૪, ૧૩૫, ૧૭૭ (૧૮૨થી ૨૨૦; ૧૨૮ વિદ્વાનાની માન્યતા)<br>(૧૯૬થી ૨૩૪); પાતાના ખાપિકા જૈનધર્મનું પરિવર્તન કર્યું ૨૧૬.                                                              |
| <b>२३</b> ५-२/२        | કુશાનવંશી અંતિમ રાજ્યએાનાે શાસનકાળ વર૪, ૧૩૫, ૧૭૭ (૨ <b>૨૦થા  ૨૬૦; ૧</b> ૨૦<br>વિદ્વાનાની સાન્યતા).                                                                                                    |
| ૨૪૯                    | ઈશ્વરદત્ત નામના સરદારે કલચૂરિ સંવત ચલાવ્યા એવી વિદાનાની માન્યતા છે પણ અ                                                                                                                               |
| २ <b>६१-</b> ६४<br>२८२ | આભિર ઇશ્વરદત્તે ચક્રણવંશી પાતાના સરકારથી સ્વતંત્ર થઈ પાતાના નવા વં <b>શ ચ</b> લાવ્યા ૨૨૨<br>ગુપ્તવંશના આદ્યપુરૂષે કુશાનવંશના અંત આલ્યા તથા પાતે મથુરાપતિ <i>ખન્યા ૨૨</i> ૪<br>(૨૮૦ પણ કહેવાય છે ૧૮૦). |
| २८२ (२८०)              | કુશાનવંશના અંત (૨૩૪–૨૮૦) અને કુશાનસંવતની સમાપ્તિ ૨૦૫                                                                                                                                                  |
| 300                    | જગનાથજીનું મંદિર તે બૌહસ્તૂપ હતા અને તેના નાશ થયા છે એવા વિદ્વાનના એક મ<br>૧૦૪ ૧૦૫ ૧૦૯ ૧૩૨ ૩૩૪ ૩૩૯, ૩૪૧.                                                                                              |
| 316                    | ગુપ્તસંવત્સર ચંદ્રગુપ્ત પહેલાએ શરૂ કર્યા ૧૮૯, ૨૨૦. ગુપ્તસવત ચાલ્યા ૯૧.                                                                                                                                |
| ૩૧૯ સુધી               | ચષ્ઠણશક ત્યાં સુધી ચાલ્યા (૪૪).                                                                                                                                                                       |
| 39& <b>-</b> 330       | ચંદ્રગુપ્ત પહેલા; વિક્રમાદિત્ય પહેલા ૭૯; અવંતિ છતા લઇ ત્યાં ગાદી કરી ૧૮૯, ૧૯<br>તથા કર્લિંગમાં ધર્મકાંતિ ૩૩૯.                                                                                         |
| ૩૭૪<br>ઢ૭૫થી ૪૧૪       | સમુદ્રગુપ્તનું મરણુ અને ચંદ્રગુપ્ત ળીજો ગાદીએ બેઠેા ૨૨૧.<br>∕ ચંદ્રગુપ્ત ખીજોઃ વિક્રમાદિત્ય ખીજો ૭૯.                                                                                                  |
| <b>¥</b> ¶3            | ચંદ્રગપ્ત બીજાનું મરે  રેરે૧.                                                                                                                                                                         |
| 818                    | ુમારગુપ્ત પહેલાએ ચષ્ઠણવંશી સ્વામીરાજાઓને ઊઠાડી મૂક્ષી, તે વંશના અંત આપ્યે<br>૨૨૧ (૪૨૩; ૨૦૫).                                                                                                          |

કુમારગુપ્ત પહેલાનું રાજ્ય ૨૨૧. **ሄፂ**ሄ–४५६

ચક્રખુશકની સમાપ્તિ ૨૦૫ (જીએ) ૪૧૪). ४२३

(સર કનિંગહામના મતે) ઉજ઼ૈનીના વિક્રમાદિત્યે મંત્રિગુપ્ત નામના સૂખાને કાશ્મિરની (§) EEK ગાદીએ નીમ્યાે ૬૯.

સમુદ્રગુપ્તનું રાજ્ય ૨૨૧. 846-860

૪૮૦થી ૪૯૫ કુમારગુપ્ત; વિક્રમાદિત્ય ત્રીજો, તેના રાજ્યકાળ ૭૯.

દૂર્ણપ્રજાના સરદાર તારમાણે અવંતિ જીતી લઇ ત્યાં ગાદી કરી ૨૨૧; ગુપ્તવંશી સમ્રાટના 860 ભેટારક સેન્યપતિએ સ્વતંત્ર થઈ કાઠિયાવાડના વલ્લભીપુરે પાતાની ગા**દી રથાપી ૨૨૧.** 

પાંચમી સદી ગુપ્તવંશી સમ્રાટાની ચેદિદેશ ઉપર સત્તા ર૩૩.

પરિદ્વારવંશની ઉત્પત્તિ ૨૨૧. 490

૫૧૦થી ૫૩૩ દૂર્ણ સરદાર મિહિરકુળનું રાજ્ય (૨૨૧).

વિક્રમાદિત્ય બીજો (જેના અમલ ૫૧૫થી ૫૫૦ માન્યાે છે); તેણે વિક્રમ સંવત્સરની સ્થાપના 494 કુર્યાની માન્યતા ૭૪. (પરમારવંશી યશાધર્મનઃ વિક્રમાદિત્યઃ <mark>શિલાદિત્ય પ૧પથી પપવ</mark>, विक्रिये ५४०थी ५८०); ७६.

| 3(8                        | સમયાવળી [પ્રાચીન                                                                                                                                                                                                              |
|----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>43</b> 9                | શકારિ વિક્રમાદિત્યે (દૂષ્ણારિ વિક્રમાદિત્ય જોઈએ) લહેલ કારૂરના <b>યુદ્ધ (મંદસાર જોઇએ)ની</b><br>સાલ ૮૨, ૯૦, (પ3૪, ૮૦); (પ૩૧, ૮૨).                                                                                               |
| <b>५३१–3</b> 3             | અમિકુલિય રાજપૂતાએ દૂર્ણપ્રજાતા નાશ કર્યા ૨૨૨; ૯૨; અગ્નિકુલિય રાજપૂતાની શાખાએ માલવસંવતની શરૂઆત કરી ૧૦૬; માલવપતિ યશાધર્માએ કારૂર મુકામે મિહિરકુલતે હરાવ્યાની વાત ડૉ. હૉનેલે અને ડૉ. ક્રીલહાને કરી છે હજુ. પણ તે ઇ. સ. પૂ. પહમાં |
|                            | યુદ્ધ થયું છે હપ. જ્યારે અગ્નિકુલિય રાજપૂતાએ દૃશ્પ્રાં જને જે હાર ખવરાવી છે તે<br>મંદસાર મુકામે યુદ્ધ થયું છે (૫૪૪).                                                                                                          |
| ५३३                        | અગ્નિકુલિય રાજપૂતાની લુત્પત્તિ ૩૩૦                                                                                                                                                                                            |
| <b>પપ</b> દ <b>અ</b> ાસપાર | ! પરમારવંશી                                                                                                                                                                                                                   |
| ५८०                        | યયાતિક્રેશરી રાજ્યએ ભુવનેશ્વરનું મંદિર બંધાવવા માંડયું ઢ૩૦, ઢ૨૫, ૩૨૯, ૩૩૧, ૩૪૧.                                                                                                                                               |
| છ <b>ઠ્ઠી સદી</b>          | અશાકવર્ધન મૌર્યની એક શાખા બંગાળ પ્રાંત ઉપર રાજ્ય ચલાવી રહી હતી <b>૨૬</b> ઢ.                                                                                                                                                   |
| 438                        | શ્રી હર્ષવર્ધનનાે સમય ૭૫.                                                                                                                                                                                                     |
|                            | <b>ભુવતેશ્વરનું</b> મંદિર સંપૂર્ણ થયું <b>૩</b> ૨૯.                                                                                                                                                                           |
| ૬૯૦થી ૭૫૦                  | લવભૂતિ અને વાકપતિરાજનાે સમય (૩૨૧).                                                                                                                                                                                            |
| સાતમી સદી                  | મહમદ પયગંળર સાહેળનાે સમય ૧૬૬.                                                                                                                                                                                                 |
|                            | શ્વશાંકરાજા બંગાળપતિ                                                                                                                                                                                                          |
| ૭૩૩થી ૭૫૯                  | ચૌલુક્યવંશી વિક્રમાદિત્ય પહેલાનું રાજ્ય ૭૯.                                                                                                                                                                                   |
| ४४७                        | વિક્રમ સંવત ૮૧૧ લખેલ એવા પહેલાે શિલાલેખ ૭૮, (૯૩).                                                                                                                                                                             |
| <mark>૭૫૯થી</mark> આગળ     | ા ચૌલુકયવંશી વિક્રમાદિત્ય બીજાનું રાજ્ય ૭૯.                                                                                                                                                                                   |
| ufe                        | વિક્રમ સંવત ૮૨૬નાે શિલાલેખ ૭૮ (૯૩).                                                                                                                                                                                           |
| ૭૮૮થી ૮૨૦                  | શ્રી શંકરાચાર્યજીના સમય (૩૩૧).                                                                                                                                                                                                |
| અઃક્રમી સદી                | <b>બંગાળ તરક્</b> ના મુલકમાં ધર્મક્રાંતિ ૩૩૧.                                                                                                                                                                                 |
| <b>(</b> ४ <b>0</b>        | વિક્રમસંવત ૮૯૭ના શિલાલેખ મળી આવેલ છે ૭૮ (૯૩).                                                                                                                                                                                 |
| ૮७૦થી ૯૧૫                  | માલવપતિ ભાજદેવઃ આદિવરાહઃ ઉપમિતિ ભવપ્રપંચાના કર્તા સિહ્ધર્ષિવાળા (વિ. સં. ૯૬૦)                                                                                                                                                 |
|                            | ૮૦; ભાેજદેવ ગ્વાલિયરપતિ (આદિવરાહ ભાેજદેવ માલવપતિના સમ <mark>કાલીન) ખપ્પભદ્રસ્</mark> રિવાળા<br>રાજા આમ્રદેવના પૌત્ર થાય ૮૦.                                                                                                   |
| <i>૯</i> ૯૬થી૧ ૦૫૫         | . બાેજદેવ; શિલાદિત્ય; પ્રતાપશોલ; મુંજરાજા ઉર્ફે પૃથ્વીવલ્લભનાે <mark>ભત્રિજો તથા વાદિવેતાલ</mark><br>. શાંતિસૂરિના પ્રભાધિત ૮૦.                                                                                               |
| ००५                        | શત્રુંજ્ય મહાત્મ્ય પુસ્તક લખાયું ૭૦. (૪૦૯ની સાલ તેમાં લખાર્ધ છે).                                                                                                                                                             |
| ૧મી સદી                    | કલચૂરિવ શના રાજાઓના અમલ ચેદિદેશ ઉપર; તેવી માન્યતા ૨૩૨ – ૨૩૩.                                                                                                                                                                  |
| १६८                        | વર્તમાન જગન્નાથજીનું મંદિર રાજા અનંગ ભીમદેવે બંધાવ્યું ૩૨૪, ૩૨૯, ઢ૩૧.                                                                                                                                                         |
| <b>६००व्या</b> सपास        | જૈનકવિ સમયસુંદરની હૈયાતી (૩૦૨).                                                                                                                                                                                               |
| ረч૧                        | કર્નિંગઢામ સાહેબને સાંચીમાં જગન્નાથના જેવી ત્રિમૂર્તિ સાંપડી ૩૨૭.                                                                                                                                                             |
| ८८२<br><b>८३</b> ०         | પટણાની નજીકથી બે યક્ષમૂર્તિ ખાદકામ કરતાં મળી આવી (૩૦૨).<br>બેઝવાડા નજીક માટેા મકે મળી આવ્યાની મદ્રાસ સરકારની જાહેરાત ૩૧૯.                                                                                                     |

## વિષયા શાધી કાઢવાની

# ચાવી

તેની સમજ: —જે આંક લખ્યા છે તે પૃષ્ઠ સૂચક છે કાંસમાં જે આંક લખ્યા છે તે પૃષ્ઠા ઉપરની ટીકાનું લખાણ છે એમ સમજવું.

આખા પુસ્તકમાં જે વિશેષ રસપ્રદ વિષયે৷ લાગ્યા તેની જ નેાંઘ અહીં <mark>લીધી</mark> છે. ખાકી કેટલીક માહિતી 'શું અને કચાં' જેવાથી પણ મળી શકે એમ છે.

અહીં ખતાવેલા વિષયના ત્રણ વિભાગ પાડયા છે.

(अ) વિદ્યાજ્ઞાનને સ્પર્શે તેવા સર્વ સામાન્ય વિષયોના (आ) સામાન્ય જ્ઞાન સંબંધી (इ) મુખ્ય ભાગે જૈનધર્મને લાગે તેવા; જો કે આ વિભાગ તા માત્ર રેખાદર્શન જેવા જ છે તે સર્વની વચ્ચે મર્યાદાની લીટી દાેરી શકાય તેવી સ્થિતિ નથી જ.

#### ( अ ) વિદ્યાને લગતા સર્વ સામાન્ય વિષયા.

અિક્ષક્રિલીય રાજપૂતાની ચાર શાખામાં ચૌલુકચના સમાવેશ થાય કે ? (૯૧) અક્ષિક્રિલીય રાજપૂતાની ચાર શાખામાં ચૌલુકચના સમાવેશ થાય કે ? (૯૧) અલખરૂનીનાં કેટલાંયે કથના ભૂલ ખવરાવનાર છે તેમાંનું એક દર્શાંત હજ અલેકઝાંડરના મરણ વિશેની માન્યતા કદાચ ફેરવવી પડે (૧૫૧) અવંતિની ગાદી કનિષ્ક બીજાને સહેલાઇથી મળી જતી હતી હતાં નથી લીધી તેની તપાસ ૧૭૬–૧૯૬ અ્રિપ્ટકર્ણુ શાત અને શકપતિ બદનામ વચ્ચેનું યુદ્ધ ૨૨ ઉજ્રની અને વિદિશાનું રાજપાટ તરીકેનું લિન્ન લિન્ન સમયનું વર્ણન ૨૪–૨૫ તથા ટીકાએ એકહજાર વર્ષ (આ પુસ્તકની મર્યાદાવાળા)માં જે સંવત્સરા વપરાયા છે તેનાં નામા ૧૪ અધ્યાદ્ધાત્વા અધ્યાદ્ધાત્વા અરિષ્ટકર્ણુના ઓસરે ગયેલ ગર્દભીલ રાજપુત્રાનું વર્ણન ૧૪, ૨૧ ઇશ્વરદત્તાના સમય વિદ્ધાનાએ ઇ. સ. ૨૪૯ ઠરાવ્યા છે તથા કલચૂરિઓના અગીઆરમી સદી ઠરાવ્યા છે અને બંનેને ચેદીવંશના ઠરાવી દીધા છે તેની સત્યાસત્યતા વિશે લીધેલી તપાસ ૨૩૩ (૨૩૩) અન્ય, બંગ, અને કર્લિગનું ત્રિક વિદ્ધાના બતાવે છે તેની સત્યાસત્યતાની લીધેલ તપાસ ૩૪૬–૭

ર૬૭થી ૭૪; ૨૮૬થી ૮૮, ૩૪૫ ૧૦૩**તા આંક** ચેદિસંવતના હેાઈ શકે કે? ૩૪૫

કનિષ્ક નામવાળી વસ્તુઓ મથુરામાંથી મળી આવે છે તેના નિર્માતા કનિષ્ક પહેલા ક બીજો અને તેનાં કારણા ૧૭૬

**૧૦૩તા આં**ક હાથીગુંફાના લેખમાં છે તેને નંદ કે માર્ચ સંવતના વિદ્વાના માને છે તે વાસ્ત**વિક નેથી** 

```
કનિષ્કવંશીઓ ચષ્ઠણવંશીની પેઠે જૈનધર્મી "સૂર્યચંદ્ર "ને માનનારા છે તેનું હાય લાગેલ દશ્ય ૧૭૯
કનાજ અને ગ્વાલિયરની ગાદીનું જોડાણ તથા સગપણ સંબંધ (૯૩)
કલિયુગ સંવતની આદિ (૩૫)
કડફર્સીઝ બોજા પછી રાજઅમલની હિંદમાં થતી જમાવટ પજ
કનિષ્કપુર, જુષ્કપુર અને હુષ્કપુરની સ્થાપનાના સમયના વિચાર ૧૬૩
કારૂરની લડાઈ વિક્રમાદિત્યે લડી નાંખી હતી (૬૬)
કારદમક રાજા અને શાતકરણીના સંગંધ વિશે તથા રૂદ્રદામનના સંગંધ ગાદવાયા છે તેનું વર્ણન ૨૧૧–૧૨
કારૂર અને મંદસારના સ્થાનના નિર્દેશ (હર) હર, (૮૨); સ્થાન અને સમયની ચર્ચા ૮૧થી આગળ;
       ૭૪ (જુએા મંદસાર)
કુરાાન કડક્સીઝને ગર્દભીલવંશી દરાવવાની યુક્તિ ૧૧
કુશાન અને ચક્ષ્ણને શક કહેવાય કે ? ૯૯- (૯૭); તે બાબત મિ. સ્મિથ અને પ્રેા. રેપ્સનના મત ૧૦૦
કુશાનવંશી રાજાની જાતિ કઈ ? ૯૯
કુશાનવંશીએા પ્રથમમાં જૈનધર્મીએા હતા તે<u>નું</u> વિવેચન ૧૫૪થી આગળ, ૧૬૦ (૧૬૦)
કુરાાન કારકીર્દીમાંથી પ્રકાશ માંગી લેતા આઠ મુદ્દાએ। ૧૫૯
કુશાનવંશને৷ અંત પશ્ચિમદેશની મહામારીએ આણ્યાે છે તેવી વિદ્વાનાેની માન્યતા છે તેની લીધેલ તપાસ ૧૮૦–૧
ક્રનિષ્ક, હુવિષ્ક અને વઝેષ્કના નામવાળા શિલાલેખની લીધેલ તપાસ ૧૩૦
કનિષ્ક અને વેમ વચ્ચેના દશ વર્ષના ગાળાવિશેના મતની ચર્ચા, ૧૩૨, ૧૪૯ (૧૪૯)
કડેર્ફ્સીઝ પહેલાના ૪૦ વર્ષ કે બીજાના ૪૦ વર્ષ ? ૧૪૨–૧૪૪
કુરાાન અને દૂર્ણપ્રજાના ઇતિહાસ; તેમને આર્ય કહેવાય કે ? ૧૧૯થી આગળ
કુશાનાને ચીનાર્ક સરદારા સાથેના લાહી સંબંધની સંભાવના ૧૨૦ (૧૨૦), ૧૨૩, ૧૩૯, ૧૪૩
ુંરાાન, ચક્રણ અને દ્ણના મૂળ પ્રદેશ વિશે સમજ ૧૨૩
કરાાન અને તુશારવંશનું જોડાણ ૧૨૫
કુરાાનવંરાીઓની વંશાવળી તથા નામાવળી ૧૨૩થી આગળ
કુરાાન અને કડક્સીઝ પહેલાની વચ્ચેના સંબંધ ૧૩૮
ક્ષેમરાજ અને નંદિવર્ધન વચ્ચેના કલિંગજીન પ્રતિમા બાબત યુદ્ધના ઈસારા ૨૪૩–૪૪, ૨૪૮, ૪૯
क्षत्रप અને સ્વામી બિરૂદના અધિકારના તફાવતની સમજ (૧૯૨)
ખલત્સ ગામ, લદાખ કે પાસ આવેલું, તેના લેખમાં ૧૮૩ના આંક છે તેની સમજ ૧૪૨–૧૪૩ (૨૦૩)
ખારવેલના સમયે વેપારીપ્રજા, પૂર્વ તથા પશ્ચિમમાં ખૂખ ફેલાઈ હતી તેના પુરાવા ૩૫૨, ૩૫૫, ૩૫૬ ્
ખારવેલના રાજ્ય વિસ્તારની લીધેલી તપાસ ૩૫૨થી ૩૫૬
ખારવેલને અને પુષ્યમિત્રને વિદ્વાના સમકાલીન ગણાવે છે તે અશક્ય પુરવાર કરવાને અપાયેલી ખે દઝન
       જેટલી દલોલા (૩૦૩), ૨૬૪–૫, ૩૫૨થી ૨૬૨, ૨૯૪–૯૫ (૩૨૦)
ખારવેલના નિશ્ચિત કરી આપેલ સમય ૨૭૧, ૨૬૨
ખારવેલ અને ડિમિટ્રોઅસ સમકાલીન ઠરાવાય છે તે સત્ય કે અસત્ય ૨૬૦ (૨૬૦) ૨૯૫
ખારવેલે મગધ ઉપર એક વખત હુમલા કર્યા છે કે બે વખત તેની ચર્ચા ૩૦૦
ખારવેલે પાંડય દેશ ઉપર કેટલી વખત સવારી કરી તેનું ચિત્રદર્શન ૩૦૪
ખારવેલે લીધેલ ઉપાસક વૃત્ત ૩૦૪
```

**ખારવેલનું** નામ હાથીગુંફા લેખ સિવાય, જૈન, બૌહ કે વૈદિક સાહિત્યમાં મળતું નથી તેનું કારણ **ઢ૪૧–૩ ખારવેલની** રાણીએા વિશેની ચર્ચા ૩૫૧–૨ ખારવેલે ઉત્તરાવસ્થામાં દીક્ષા કે નિવૃત્તિ ધારણ કરી હતી કે કેમ ? તેની ચર્ચા ૩૪૯ (૩૪૯) ગફેલ્નીલ વંશના સમય તથા રાજાની સંખ્યાની ચર્ચા રથી આગળ ગદેભીલ રાજાએ સાથે જાવડશાહ શેકના સગપણ સંંબંધ પર **ગદુ ભીલ**ના ૮૪ સામંતા હાેવાનું વિધાન ૪૯, ૫૧ **ગાથા**સપ્તતીના કર્તા રાજા હાલ શાતકરણી ૩૬ ગુપ્તવંશ અને ચક્રણવંશના એક ખે ખનાવની ખતાવેલી સત્યતા ૧૯૨ ગાતમીપુત્ર શાતકરણીએ શક તથા ક્ષહરાટાને સૌરાષ્ટ્ર ભૂમિ ઉપર હરાવ્યા છે તેના મર્મ ૪૧ **ગાતમીપુત્ર** શાતકરણીને તેની દાદી રાણી બળશ્રીએ અવંતિપતિ કહેલ છે કે દક્ષિણાપથપતિ ૬ ગંધવેસેન દર્પણરાજાનાં વિધવિધ નામાનું સ્વરૂપ ૨. ૨૧ ડાંધર્વસેને અવંતિ ઉપર ચડાઇ લઈ જવાનાં કારણોની તપાસ ૯ ધ્ષેમાતિક ક્ષત્રપની રાજપૂતાનાના પ્રદેશ ઉપર થયેલ નિમણું કપપ **મહાક્ષત્રપ ચષ્ઠણે** ગઈલોલવંશના નાશ કરી અવંતિના કળેને લીધા પ ચાવડાવંશી તથા અર્ણાહેલપટનપતિ સાલંકીવંશી ભૂપાળાના ધર્મમંબંધી થાડીક ચર્ચા (૪૪) ચષ્ટણના સિક્કાની એક વિશિષ્ટતાના ઉલ્લેખ (૬૨) युष्ठेषु प्रकान शक मानी क्षेत्राधी थयेल गूं अवर्ष ६७ ચાષ્ટ્રણે અવ'તિ મેળવ્યાના સમય ૬ ચાયુર્ણ સંબંધી વિદ્વાનાની માન્યતા (૯૧) ચાકુણવંશને કુશાનવંશી કહેવાય કે ? (જીઓ કુશાન શબ્દે) ચષ્ટ્રણપ્રજા જૈનધર્મો છે એમ શિલાલેખ અને સિક્કાના પુરાવાથી વિદ્વાનાના ખંધાતા મત ૧૦૪-૧૦૫ ચાક્રણને કેટલેક ઠેકાણે અમે દૂર્ણ ઠરાવ્યો છે તેમાં કરવા જોઇતા સુધારા (૧૨૦) **ચુષ્**રુણ તે કુશાનપ્રજાતાે નખીરાે છે તે માટેની દલીલાે ૧૨૨ ચાષ્ટ્રણ, કુશાન અને હ્રણપ્રજાના મૂળ પ્રદેશની સમજ (જીએા કુશાન શખ્દે) ચાયુણું અને કુશાન એક કે ભિત્ર ? ૧૬૧ ચાષ્ઠ્રણને મહાક્ષત્રપ પદે ચડાવવામાં આવ્યા છે તેનું વર્ણન ૧૧૪–૫ ચાષ્ટ્રણ સંવતની આદિ, નહપાણ, કનિષ્ક, અને માેઝીઝથી સંભવે કે (વિદ્રાનાની માન્યતા છે) ? ૧૮૪ ચાષ્ટ્રણ સંવતના સમયતા નિર્ણય-૧૮૫થા આગળ, ૧૮૯ ચાષ્ટ્રણવંશી રાજાની વંશાવળી (૧૯૧) ચાષ્ટ્રણના ખિરૂદાની પ્રાપ્તના ઇતિહાસ ૧૯૪થી ૧૯૬ ચાષ્ઠુણ શકની આદિ ૧૦૩થી કદાચ એક ખે વર્ષ આઘીપાછી પણ હેાઈ શકે તેનાં કારણ ૧૯૩ ચીનાઈપ્રજા સાથે કુશાનાના લાહીસંબંધ (જીએા કુશાન શબ્દે) ચીનાઇ સરદાર સાથે કનિષ્કે યુદ્ધ કરી પાતાના પિતાને થયેલ અપમાનના વાળેલ ખદલા ૧૫૦ ચીનાઇ સરદારના સૂખા કડક્સીઝ પહેલા હતા તેની ટુંક હકીકત ૧૪૩–૧૫૦ ચષ્ટણ પાતે મહાક્ષત્રપ પદે હાેવા છતાં સિક્કા નથી પડાવ્યા તેનું કારણ (૧૯૫) ચાષ્ઠુણના ધર્મ જૈન છે એમ શિલાલેખી પુરાવાનું વર્ણન ૨૧૬થી આગળ ચાકુણુ સંવતના કરાવેલ સમય ખરાખર છે તેના અનેક ઐતિહાસિક પુરાવા ૨૨૦થી ૨૨૪

```
ચાઇણ અને નહપાણની સરખામણી ૧૯૮થી ૨૦૨, ૨૧૦
ચેદિદેશના ત્રણ વિભાગની સમજૂતિ તથા ઇતિહાસ ૨૩૧
ચેદ્રિક્રશની સીમા અને રાજધાની વિશેની હુપાકત ૨૩૪
ચેદિદેશના ત્રણ વિભાગમાંથો. ખીજો જે તદૃત અંધારામાં છે તેની કેટલીક હુપ્રીકત ૨૩૬
ચાલકરાતે અગ્નિકલીય રાજપૂતાની ચાર શાખામાં ગણાય કે (જુએા અગ્નિકલીય શબ્દે)
ચંદ્રગ્રુપ્ત માર્ચે સાંચી પ્રદેશમાં ૪૦ હજારનું દાન આપી દીપક પ્રગટાવવાની કરેલી ગાહવણ ૨૧૮
ચંદ્રગ્રસ અને વક્રગ્રીવના રામાંચક સમાગમના ઇતિહાસ (જુએા વક્રગ્રીવ)
જૈનરાજા વલ્લભી ધ્રવસેન, અને તેના સમય ૮૭ (૮૭)
જાબ્કપુર અને કનિબ્કપુરની સ્થાપનાના સમયના વિચાર ૧૬૩
જયદામનનું ગાદીપણું સંભવે છે કે કેમ તેની ચર્ચા ૧૮૭ (૧૮૭) ૨૦૬–૭ (૨૦૬–૭) ૨૦૮, (૨૦૯)
ડિમિટીઅસ અને ખારવેલ સમકાલીન છે કે <sup>ફ</sup> (જુએા ખારવેલ)
તક્ષિલાના લેખમાં ૭૮ ના આંક વિશે સર જોન મારશલનું મંતવ્ય ૭૬ (૭૬) દલીલ નં. ૧૦
તક્ષિલા કુશાનવંશીઓએ ક્યારે લીધું તેની ચર્ચા. ૧૯૨
તુશાર અને કુશાનના સંબંધ વિશે (જાએો કુશાન શબ્દે)
ત્રિકાલ'ગ શબ્દની ભિન્ન ભિન્ન સમયની વ્યાખ્યા તથા સ્વરૂપ ૩૪૫–૭
ત્રૈલંગ પ્રજા (બર્માની)ની ઉત્પત્તિ વિશે થાેડીક માહિતી ૩૫૯ (૩૫૯)
નહપાણ અને ચક્રણની સરખામણી (જુએા ચક્રણ)
નાસિક શિલાલેખ જે રાણી ખળશ્રીએ કાતરાવેલ છે તેની હકીકતનું સમજ્વવેલ મહત્વ ૪૧
નંદવંશી અને શિશનાગવંશી રાજ્યોના સિક્કાએામાં દેખાતા કેર (૪૦)
પતંજલી મહાશયે 'અરૂહ્યુદ્ધ યવનઃ શાકેતં' વાક્ય વાપર્યું છે તેનું અર્થસ્યન ૨૯૫
પરદેરી આક્રમણુકારામાંથી સૌથી પ્રથમ સંવત્સર કાેના વપરાતા થયા હતા તેનાં દ<mark>ષ્ટાંતા. ૬૨ તથા ટીકા</mark>
પરિહાર અને પ્રતિહાર વંશની લિન્નતા ૯૩ (૯૩)
પ્રધ્યમિત્ર અને ખારવેલ સમકાલીન ગણાવ્યા છે પણ તેમ નથી (જીઓ ખારવેલ)
પુષ્યમિત્રને મગધપતિ કહેવાય કે? તે મુદ્દાની તપાસ ૨૫૬ (૨૫૬), ૨૫૭ થી પહ તથા ટીકાએા, ૨૬૩,
        પુષ્યમિત્ર તે બૃહસ્પતિમિત્ર હાેઇ ન શકે (ભુએા ખારવેલ શબ્દે)
પૈકેણનગર અને શતવહન વંશના શકની સ્થાપના વચ્ચે સંબંધ છે કે ? ૧૦૭
યંજાભ ઉપર ઇ. સ. પૂ. પ⊍ થી ઇ. સ. ૫૫ સુધી=૧૧૦ વર્ષના ગાળામાં સત્તા કાની ? ૫૦
શાર્થી ખળશ્રોએ પાતાના પીત્ર ગૌતમાપુત્રને, અવંતિપતિ કહેલ છે કે દક્ષિણાપથપતિ ? દ
રાહી ખળશ્રીએ કાતરાવેલ શિલાલેખનું સમજાવેલ મહત્ત્વ ૪૧
બાલ્હીક અને બક્ષદેશનાં સ્થાન વિશે ૧૨૨
```

શ્રીભદ્રખાહુ નેપાળમાં હતા ત્યારે શ્રુતાભ્યાસ માટે મગધના સંધે સ્યૂલભદ્રજીને માકત્યા હતા તે પ્રસંગની વાસ્તિવિકતા ૩૧૦, ૩૧૬

**ભૂમક** નહપાણ વિગેરે ક્ષહરાટા તથા શકપ્રજ જેનધર્મી હતી (૧૮) (૨૦)

**ભાજ સંવત**ના લાભ ભારતીય પ્રજાને વિશેષ મળ્યો નથી તેનું કારણ ૬૦

**બાહ્ય** અને **રાક** સંવતની લખાણ પદ્ધતિના ફેરફાર ૧૦૪

```
મલયકેતએ મગધ ઉપર ચડાઇ કરી તેનું કારણ ૩૬૬
મહાવિજય અને અર્લંદ શબ્દ વિશેની અર્થપૂર્ણ માહિતી ૨૯૮ (૨૯૮), ૩૧૬ થી ૩૨૦
માટગામની મૂર્તિમાં કનિષ્ક અને ચષ્ડણ સાથે હોવાનું કારણ તથા સમય ૧૬૦, ૧૯૫, ૧૯૭
માલવસંવતની સ્થાપના ૯૦, (૯૦) તેના સ્થાપક વિશેની ચર્ચા (૯૦), ૯૧, ૯૫
માળવા શખ્દના અસ્તિત્વ વિશે (૩૪)
મંત્રિગુસ, જે કાશ્મિરનાે સુખાે હતાે તેને ગુપ્તવંશી અવંતિપતિ સાથે સંબંધ હતાે કે <sup>ફ</sup> ૪૨
મંદસાર (જાએ કારર શબ્દે)
મંત્રિગ્રાપ્તના સમય વિશે સર કનિંગઢામનું મંતવ્ય ૬૯. (७०)
મેરીરી અને મંદસાર વિશે (૮૨)
યશાયમન માલવપતિએ જેમને હરાવ્યા તેઓને શક કહેવાય કે? ૭૪ (દલીલ નં. ૭, ૮)
યવનાએ હિંદ ઉપર કરેલા હુમલાના ઇસારાએ ૨૯૬ (૨૯૬)
યુ—ચી પ્રજાના પાંચ સમુદ્ધાનું વર્ણન તથા સ્થાન. ૧૨૩, ૧૨૬, ૧૩૭; તેમની ઉત્પત્તિ વિશે (૧૩૬)
રાજતરંગિણિકારે વર્ણવેલ કાશ્મિરપતિ વિક્રમાદિત્ય કાણ? તેની ચર્ચા ૪૧, ૫૦, ૫૪, ૬૯
        (દલીલ નં. ૪) ૭૧
રહદામન અને ચષ્ડસ્થના રાજ્યકાળના વિવાદ ૧૮૬
૩૯૬ામનના જીવનની ગેરસમજૂતિએા (ભુએા સુદર્શન શબ્દે)
વક્રશ્રીવ અને ચંદ્રગુપ્ત સમાગમમાં કેમ આવ્યા તેના રામાંચક ઈ તિહાસ ૩૬૩–૫
વઝેષ્કું કનિષ્ક અને હુવિષ્કના શિલાલેખામાં આંક છે તેની લીધેલી તપાસ (જાએ કનિષ્ક શબ્દે)
વિક્રમચરિત્રની સત્તા અવંતિથી કાશ્મિર સુધી જામી પડી હતી ૫૦. ૧૪૨
વિક્રમચરિત્ર અને વિક્રમાદિત્ય તે ખેમાં વધારે પરાક્રમી કાેણ ? પ૧
વિક્રમસંવત અને ઇસવી સંવતમાં ૬૦ના આંકને સંબંધ હેાવાથી ઉભી થતી ભ્રમણા અને તેતું
        નિવારણ ૧૧૨
વેમ અને ચીનાઈ સરદારના યુદ્ધની તવારીખ ૧૪૩
વેસ અને કનિષ્ક પહેલાના સંબંધની ચર્ચા ૧૪૦, ૧૫૦, ૧૫૧
વેમ કડફસીજીની સત્તા મથુરામાં કે તેની પૂર્વે આવીને અટકેલી તેની સમજ ૧૩૨ (૧૩૨) ૧૪૫
 વેમ કડફસીઝની સત્તા (જુએા વિક્રમચરિત્ર)
 વૃદ્ધિરાજના સમયે ખારવેલે કરેલી સિંહલદ્ગીપની ચડાઈ ૨૮૧-૨૯૭
 કલિગપતિ વૃદ્ધિરાજે પાેતાના નામની કરી ખતાવેલી સાર્થકતા ૨૪૯–૫૦
 શકપ્રજાતું નિકંદન કાઢનાર ગૌતમીપુત્ર શાતકરણી ઉપર પડતા પ્રકાશ ૬૭–૭૨
 શક્રમજા હારી ગયાના સમય ૭૮ ઈ. સ. ખરાખર નથી તેની ચર્ચા ૭૧, ૭૨, દલીલ નં. ૬ તથા ટીકાએા
 શકારિ કાતે કહેવાય તે વિશે મિ. ક્રરગ્યુસનનું હાસ્યાસ્પદ અનુમાન ૭૫ (દલીલ નં. ૯)
 શક એટલે સંવતઃ એ અર્થમાં પણ વપરાય છે તેના દષ્ટાંત સાથેની ચર્ચા ૮૪ (૮૪)
 શતવહુન અને શાતકરણીની ઉત્પત્તિના ટૂંક ઇતિહાસ ૨૮૩ થી ૨૮૫ તથા ટીકાઓ
 શકપ્રજાતે હિંદમાં આવવાનું આમંત્રણ અપાયલ; તેનેા ઇતિહાસ ૧૩; તેનું કારણ ૧૮ (૧૮) ૨૦
 શકપ્રજાના હિંદુસ્તાનમાં થયેલ અનેક સરણાેમાંના ત્રીજાનું વર્ણુન (૧૩). સર્વ સરણનાે ઇતિહાસ ૧૭્ર
```

શાક અને હિંદીશક વચ્ચેના તફાવત ૧૬

```
શક્લાકા ઉપર ભાગવટા કરી લેનાર રાજસત્તાના ટુંક ઇંતેખાળ ૧૭
```

શાકલાકાની આયાત હિંદને કેમ ભારે પડી ગઈ તેનું વૃત્તાંત ૧૮

**શતવહન**વશી રાજ્ઓને ટૂંકા નામ "શાત"થી સંબોધાતા હતા તેના પુરાતા ૨૦ (૨૦)

**શકારિ** વિક્રમાદિત્ય અને શક પ્રજા વચ્ચે કારૂર મુકામે યુદ્ધ થયું તે સ્થાન વિશેના વિચારા ૨૧

(ગદેભીલ) રાજા શંકુના મરણ વિશેના અનુમાન સંગંધી વિચારા ૩૨

**રાકારિ** વિક્રમાદિત્યને માથે તેના વડિલ બંધુનું ખૂન કર્યાના આરાપ; તેની સાળિત થયેલી નિદોષતા **૩૨** 

**રાકારિ** વિક્રમાદિત્યના સમય વિશેના વિવાદ, ૩૫ થી આગળ તથા ટીકાએં ૬૪

શકારિ વિક્રમાદિત્ય અને રાજા હાલ શાતકરણીના સંબંધ તથા સમયની સરખામણી ૩૬ તથા ટીકાએ। ૫૦, ૫૧; સમકાલીનપણા વિશે ૩૬, ૫૧ (૫૨)

શકારિ વિક્રમાદિત્ય કાેેેે કહેવાય તેની લીધેલી તપાસ ૭૯ થી આગળ

શકારિ વિક્રમાદિત્ય ગર્દભીલવંશી અને ગુપ્તવંશી વચ્ચેની અથડામણ ૬૬ (દલોલ નં. ૧)

શકપ્રજાના ખે વિભાગ તેમનું નિકદન કાઢનારનાં નામ તથા સમય ૬૭ (૮૧)

શક એટલે વિક્રમસંવત એવા અર્થ થાય કે? દષ્ટાંત સાથે ૯૬

**શકસંવત** (ઉતર હિંદના) માટે વિદ્વાના શું ધારે છે ૯૭; તેના સ્થાપક તથા સમયનાે વિચાર ૯૮ થી આગળ શક કાેને કહેવાય, વિદ્વાનાેના મંતવ્ય પ્રમાણે *૯૯* 

શકસંવત (દક્ષિણ હિંદના)ના સમય વિશે, જૈન, હિંદુ અને યતિ રૂપબની માન્યતા વિશે ૧૦૧

શકસંવત (ઉત્તર અને દક્ષિણ હિંદના) એક કે ભિન્ન તેની ચર્ચા ૧૦૨ થી ૧૦૪ તથા ટીકાએા, ૧૦૫ શકસ'વત વિશે ડૉ. કિલ્હાેર્નનું મંતવ્ય ૧૦૨

શકસંવતાની ઉત્પત્તિ રાજકીય કારણથી છે એમ વિદ્વાનાનું માનનું ૧૦૭ (૧૦૭)

શક અને કુશાન સંવતની આદિ એક, (વિદ્વાનાના મતે) પણ કારણ ભુતાં ૧૮૩-૧૮૪

શ્રીસુખની ઉત્પત્તિ તથા પ્રભાવ સંબંધીના ટૂંક ઇતિહાસ ૩૫૪

સંવતમાં કયા નિયમિત અને દીર્ધકાળ ૮૪ી શકયા છે તથા તેની પ્રથમ વપરાશ કયારે ? (૬૩)

(હિંદી ભૂપતિઓમાં કાના) સ'વત્સર પ્રથમ ચલાવાયા અને શા કારણથી (૬૩)

સં. અને સંવત શબ્દોના અર્થ શું? તેના વપરાશ સામાન્ય અર્થમાં છે કે કાઈ વિશેષાર્થમાં ૬૩ તથા ટીકાએા (તેની ભ્રમિત દશાનાં દષ્ટાંતા. ૬૪)

સિક્ષા ચિન્હામાં કેટલાકની ઉત્પત્તિનાં આપેલ વિશેષ કારણા તથા દષ્ટાંતા (૪૦)

સિક્ષા ચિન્હામાં 'સૂર્ય ચંદ્ર ' તથા 'ચંદ્ર ' તરીકે લેખાતાં ચિન્હની ખરી સમજીતિ (૪૦)

**સાેલકી** અને ચૌલુકય એક ગણાય છે તે વ્યાજબી છે કે ? (૯૦)

સુદર્શન તળાવની પ્રશસ્તિ પ્રમાણેના રાજ્ય વિસ્તાર ઐતિઢાસિક ઘટના પ્રમાણે ચર્ષ્યણને મળતા આવી જાય છે ૧૯૭

સુદર્શન તળાવની પ્રશસ્તિથી રૂદ્રદામનના છવન વિશેની ગેરસમજીતિઓનું નિવારણ ૨૦૭ થી ૨૧૭ સુધી સિંહપ્રસ્થ, સિંહપુર અને ખારવેલની રાણી સિંધુલાઃ આ શબ્દોને કંઈ સંબંધ ખરા કે ! ૩૦૭–૭ સુમાત્રા, જ્વા તથા આર્કીપેલેગાના મૂળવતનીએા ત્રિકર્લિંગ દેશમાંથી ત્યાં ગયા હતા તેનું રેખાદર્શન.

उप६-७ उप८ थी ६०

**હાથીગુંફાના** લેખના પંક્તિવાર સમજ્તવેલ અનુવાદ તથા તેમાં વિદ્વાનાના થતા મતફેરની આપેલી સમજ (આખા પરિચ્છેદ પૃષ્ઠ ૨૭૬ થી આગળ) હું 0ક. જું ૦ક અને કનિષ્કના ત્રિક વિશેની વિચારણા ૧૬૫ થી ૬૩ હુષ્કપુર, જીષ્કપુર અને કનિષ્કપુર વસાયાના સમય વિશે ૧૬૩ હુવિષ્ક અને કનિષ્કના સંબંધમાં વિદ્વાનાને નડેલી ખે મૂં ઝવણા અને તેના કરેલ નીકાલ ૧૬૮ થી હર હુણારિ વિક્રમાદિત્યનું વિવેચન ૭૪, ૮૧; તેના સમય ૯૦ તેનું વર્ણન ૯૧; હુણ અને શક પ્રજાતી તફાવત હજ હુણારિ અને શકારિ વિક્રમાદિત્યની ચર્ચા ૮૧ થી આગળ હુણ અને કુશાન એક કે ભિન્ન ૧૨૨ થી આગળ ૧૩૮ હુણ પ્રજાની ખાસિયતનું વર્ણન ૧૨૩

## (आ) સામાન્ય જ્ઞાનસંબંધી

અરિષ્ટકર્ણના મરણની તેાંધ લેવાયાના હવાલા ૨૦, ૨૨ અવંતિ અને મથુરાની રાજકીય દષ્ટિએ સરખામણી (૧૪૫)

અનેક રીતે ઘટનાઓ મળતી હોવા છતાં અનુમાન સત્ય ન હેાઈ શકે ૨૦૦ (નકપાણ, ચષ્ડણ, હાથીગુંફાના દષ્ટાંતા.)

અજંટાની ગુફાઓ; બદામી તથા ઐંહોલના મંદિરા; જૈતાનાં કે બૌહોનાં તેની કેટલીક માહિતા 334 (334)

**અસ્થિ** કે શરીરનાં અવશેષા જૈનાને પૂજ્ય છે જ્યારે વૈદિકોને અસ્પૃશ્ય છે તેનું વર્ણન (૩૨૭)૩૨૮, ૩૨૯ **અમરાવતી સ્તુપ** પરાેક્ષ–અપરાેક્ષ પુરાવાથી પુરવાર થતાે જૈનધર્મ સાથેનાે સંબંધ

**અધિકાર** પરત્વે સ્વતંત્ર અને ખીનસ્વતંત્ર પ્રજાનાં નામ તથા દષ્ટાંત ઇ. (૨૦૩)

**ચ્યાણંદપુર** નામે કેટલાં નગર હતાં તેની ચર્ચા (૮)

**ચ્માહાદપુર** અને આ**હાંદનગર એક કે** જીદાં (૮)

આહાદપુર અને ખંભાતના સંબંધ (૯)

આર્યપ્રજાની ઉત્પત્તિ જંબુદ્દીપમાં ૧૨૧

**આર્યસંસ્કૃતિ** હિંદ ખહારની પ્રગ્તએ અપનાવી છે, છતાં તે પ્રજ્યમાં લિલતા દેખાવાનું કારણ ૧૬૫,૧૮૧ આર્ય સાથેના સેમેટીક એારીજીનવાળાના સંબંધની માહિતી (૧૨૧)

**અર્ાય** પ્રજાનું સરણ હિંદ ખહાર થયાનું દષ્ટાંત ૧૩૫, ૧૩૬

**ચ્માર્ય** પ્રજ્ઞનાં ત્રણ સરણની સમજ ૧૨૦, ૧૨૧, ૧૨૨

**મ્માર્ય** પ્રજાની ઉત્પત્તિ, સ્થાન અને આર્યપ્રજાનાં સંસ્થાન; તે ખે વચ્ચેનાે તફાવત (૧૧૯) (૧૨૦) ૧**૨૧ આર્ય**-અનાર્યની વ્યાખ્યા (સ્થાન પરત્વે કે સંસ્કૃતિ પરત્વે) ૧૬૪

**ઈન્ટરેગનમ** શબ્દના અર્થની સમજીતિ ૧૬

**ઈ તિહાસકારાે** સાચા છે. માત્ર તેમનું આલેખન દષ્ટિખિંદુ ભિન્ન હેાવાથી વર્ણન **બુ**દુ પડે છે; ૮૫ <mark>થી</mark> આગળ ૮૬, ૮૭.

ઈ. સ. તે ઈસુ ભગવાનના જન્મ સાથે સંબંધ છે કે (૧૦૯) **ઈસાઈ, વિક્રમ અને મહાવીર** સંવતની પારસપારિક ગૂંથણી ૧૦૮, ૧૧૨ ઈજનેરી જ્ઞાન (નહેર ઈ. નું) પ્રાચીન સમયે પણ હતું તેનું દષ્ટાંત (૨૮૯) ઉજેની, વિદિશા અને ભિલ્સા નગરીનું કેટલુંક વિશિષ્ટ વર્ણન ૨૨

```
ઉજૈનીનાં વિધવિધ નામા ૨૨, ૨૭ (૨૯)
 ઉજૈની તથા ભિલ્સાની ચડતી પડતીનું ચિત્રદર્શન ૨૩, ૨૪
ઉજૈની અને વિદિશાનું રાજનગર તરીકે સમય સમયનું વર્ણન ૨૪–૨૫ તથા ટીકાએા, ૩૮
ઉજૈનીનું વેધશાળા તરીકનું સ્થાન ૩૮
ઉત્તમતાના ધારણે તાળા જોતાં કચા સંવતા ઉંચા નંબરે આવે છે ૧૦૮
ઉચ્ચારની સામ્યતાને લીધે કરાતાં અનુમાનથી નીપજતાં અનિષ્ટ પરિણામનાં દષ્ટાંતા (૧૧૯)
એક નામ ધારી ખે વ્યક્તિના સમય એક હાેય, તાે તે એકજ હાેય કે? ७०; નિશ્ચિતપણે એક માની
        લેવાયાથી થયેલ ગુંચવણા ૭૦
એાશિયા નગરીની સ્થાપના વિશે ૧૭
એ રિસા પ્રાંતમાંની ધર્મકાંતિએ ( જુએ ધર્મકાંતિ શબ્દે )
અતિવેં દિ દેશની ઓળખ (૨૦)
ચ્મંતિમે કેવળી (શ્રી જેણુ) અને અંતિમ શ્રુતકેવળી (શ્રી લદ્ગબાહુ) તે બે વચ્ચેના તફાવતની સમજુતિ ઢ૧૫
અમાંક (સંવત) અપાયા હાય તે ઉપરથી તેનું નામ શોધી કાઢવાની રીત ૮૫
આંધ્રભૃત્યા શબ્દના ગણપહતિ સાથે સંબંધ (૨૮૪)
અમૈદ્રિય અને અનૈદ્રિય જ્ઞાન કાર્ને કહેવાય તેના ખુલાસા (૩૧૫)
કનિષ્ક પહેલાની રાજનોતિ સંબંધી બે શબ્દાઃ સ્વતંત્રપણે તેણે આદરી કે અન્યનું અનુકરણ ૧૫૨
કનિષ્ક (પહેલા અને ખીજો) તેમની સરખામણી ૧૭૭
કરણ, કરાવણને અનુમાદન, ત્રણે સરખાં કળ નીપજાવે રે; તે ગાથાનું રહસ્ય ૩૧૨
કલિયુગના છ સંવત્સરાનાં નામ ૯૫
કલિંગની રાજધાનીના સ્થાન વિશેના વિવાદ ૨૪૪
કાંલગજીનમૃતિને લાધે હાથીગુંકાના કીર્તિ વધી છે તે સંબંધના ઇતિહાસ ૨૪૬થી આગળ, ૩૦૧–
        ૩૦૮ તથા ટીકાએાઃ તેની મીમાંસા ૩૨૧, ૩૨૪ થી ૩૨૮ તથા આગળ
કાળગણના વિશેની સમજ (પૂર્ણિમાંત અને અમાસાંત) ૩૯, (૩૯) (૫૦) ૬૧
કશાન પ્રજાના તુશારમાં થતા સમાવેશ (જુએા તુશાર)
કુશાનવંશી સિક્કામાં અનેક દેવદેવીએાનાં ચિત્રા મળી આવે છે તેનું કારણ (૧૫૬) ૧૮૦-૧
કુશાન અને બૌદ પ્રજ્ઞના મંવત એાળખવાની પદ્ધતિનું વર્ણન ૧૫૯
શ્રીકૃષ્ણ વૈદિક મતના દેવ નથી (પુ. ૩. પૃ. ૮૬. ટી. નં. ૮૪) તે શિલાલેખી પુરાવાથી સાબિત
       થાય છે. ૩૩૫–૩૬
કેવળી, અરિહંત, સિહ્ક, ઇ. શખ્દાના સમજાવેલ તફાવત (૩૦૩)
કેવળી (શ્રુત) અને શ્રુતન્રાનના વિચ્છેદનો હકીકત સત્ય છે એમ ખારવેલના લેખમાંથી મળો આવતી
       સાંત્રિતી ૩૦૮ થી ૧૨ ટીકાએા તથા આગળ.
ક્ષત્રિય અને રજપૂત વચ્ચેના ભેદ (૯૦) ૯૧, ૯૨
ખંભાત તથા આણંદપુરના મંબંધ (જુઓ આણંદપુર)
ખારવેલના ધાર્મિક તથા સામાજીક જીવનની કરેલી સમીક્ષા ૩૫૭–૬૦
ખારવેલની અને પ્રિયદર્શિનની સરખામણી ૩૬૧-૩
```

**ગણપદ્ધતિ** અને ભૂમિતૃષ્ણા વચ્ચે કેવા સંબંધ હાય તેનું વર્ણન તથા પુરાવા (૨૮૪)

```
ગહૈયા નામના સિક્કાની એાળખ ૧૧–૪૦
ગર્ફભીલ ગંધર્વસેનને ગર્ફલ માની લેવાથી રમુજ ઉભી થવા પામી છે તેનું વર્ણન ૮ તથા આગળ
        અને ટીકાએા; ૪૩ (૪૩), ૫૩
ગદેભીવિઘાની સાધનાનું સ્વરૂપ ૨, ૧૩
ચાર્પણ અને કુશાન સંવતની સરખામણી ૨૦૫
ચારિત્ર્યશીલતાની મજબુતાઈ અને શિથિલતાના સમયની વિચારણા (૧૮)
ચેદિ નામની ઉત્પત્તિ વિશે પ્રકાશ ૨૩૧
ચારી, લુંટકાટ વિગેરેના અંક્રશ માટે કાયદાનું રક્ષણ કર્યા સુધી રહી શકે (૪૬)
ચંદ્રગુપ્ત માર્ય અને સાતકરણીઓને ભિલ્સાટાપ્સ સાથેના સંબંધ ૨૭
ચંદ્ર અને સાર્યમાસના તફાવતનું કારણ (વિદ્વાનાની દબ્ટિએ) જુએા સાર્ય શબ્દે
જગત્રાથપુરીની પ્રતિમા વિશેની માહિતી (કર્લિંગ જીનમૂર્તિ જાંગેન)
જગત્નાથજીના તાર્થ સંબંધી અંતિમ અનુમાન; તે ઉપરથી લેવાયાગ્ય આશ્વાસન તથા ચેતવણી ૩૩૯-૩૪૧
જગત્નાથજ મંદિરના તથા મર્તિના કેટલાક ઈતિહાસ ૩૨૪થી ૩૨૮
જગત્રાથજીની મૂર્તિ વિશે, સર કનિંગઢામ, ડૉ. ટ્રાજેન્દ્રલાલ તથા મિ. ઢિલી શું ધારે છે. ૩૨૫–૨૬–૨૮
        આ ત્રણે ખાખતની ગુંથણી તથા તેના નિષ્કર્ષ ૩૨૮થી ૩૩૬
જગત્નાથજીની મૂર્તિ જેવી જ, સાંચી મુકામેથી મૂર્તિ મળી આવતાં, સર કર્નિગઢામે ખાંધેલ નિર્ણય ૩૨૬,
        (329) 324, 332
જગન્નાથજની મૂર્તિ બાહ હોવાનું વિદાના ધારે છે પણ તે અશક્ય છે. ૩૩૨–૩૩
જગત્નાથજીની મૂર્તિના ચમત્કારની આખ્યાયિકાએ જેવી જ પાર્શ્વનાથની મૂર્તિ સાથે જોડાયેલ આખ્યા-
        યિકાઓ છે; તેવી એક ખેતું વર્ણન (333), 333, 338 (338), 330
જગનાથજની મૂર્તિ વિશે સાળ મુદ્દાએ ઉભા કરાયા છે તે સર્વનું ક્રમવાર સમાધાન ૩૨૮થી ૩૩૬
જગત્નાથજની વર્તમાન મૂર્તિના સ્વરૂપનું વર્ણન ૩૩૬
જગત્નાથપુરીના જેવા જ મહિમા મહારાષ્ટ્રના પંઢરપુરના વિઠાયા મંદિરના છે તે હકાકત (૩૩૭)
જગત્નાથજના મંદિરનું ભુવનેશ્વર સાથે સામ્ય (૩૪૧)
જગનાથ તે જગત્રાથ પાર્ધાનાથ ખરા કે ક્રેમ કે અન્ય પાર્ધાનાથની નામાવલી (૩૩૭)
જૂની માન્યતાએાની--પરાક્ષ અને અપરાક્ષ ઉદાહરણાથી તાડાતી દલીલા ૩૭૦ થી ૭૩
જૈન રાજાઓ ધર્મમહાત્મ્ય નિમિત્તે શું શું કરતા તેના ખારવેલના જીવનમાંથી મળતા બાધ (હાથીગુંફાના
        અનુવાદનું આપું પ્રકરણ જુંઓ. ખાસ કરીને વિજયચક, કાયનિષિધી, મહાપ્રાસાદનું વર્ણન )
જૈનધર્મમાં પાખંડના અર્થ કેવા કરાય છે તેના ખુલાસા ૩૧૩ (૩૧૩)
જૈનાના સમાવેશ હિંદુમાં થાય કે કેમ તેની ચર્ચા. ૩૪૦
જૈનધમ સુમાત્રા, જાવા, આર્કીપેલેગા તરફ ફેલાયા હતા તેના પુરાવા તથા ચર્ચા ૩૫૮–૬૦
ટાપ્સ (નાના માેટા)નું વર્ણન તથા તેમાં અંકિત કરેલાં ગાત્રીઓની સમજા્તિ (૨૭)
તિક્ષિલાના નાશ સંબંધી પ્રથમ દર્શાવેલ હકીકતમાં કરવા યાેગ્ય સુધારા ૧૪૪ (૧૪૪)
 તીર્થુધામની તળેટી પણ ખૂદ તીર્થના જેટલી જ પવિત્ર મનાય છે. ૨૧૮
 તીર્ધકર-અર્હન તથા દ્રવ્ય તીર્થકરના તકાવતની સમજ (૨૪૭) (૨૪૮)
 તીર્થધામા (સાત) વિશેની કેંટલીક માહિતી ૩૩૮–૩૯
 તુષાર–તુખાર પ્રજાની ઉત્પત્તિ અને હિંદી રાજાએોનાે સંબંધ ૧૦–૧૨
       ٧o
```

```
QO
```

તુખાર અને તુઆર એક કે લિલ ૧૨ (૧૦)

તૈલંગણ દેશ વિશેની સમજૂતિ ૭૮

તૈલંગ પ્રજા વિશેની સમજૂતિ (જુએા સુમાત્રા શખ્ટે)

**દુષ્કાળ** પડવાનાં કારણની તપાસ (૨૯૦–૯૧)

**દેવાણાંપ્રિય**ના અર્થ જૈન અને જૈનેતર દર્ષ્ટિએ. તેમજ પ્રાચીન અને અર્વાચીન કાળ (૩૧૩)

દ્રષ્ટ્રિવાદ, પૂર્વ અને અંગની ક્ષતિ થવા સંબંધી હકીકત ૩૧૧

ધનકટક અને ખેતાતટનગરના ઇતિહાસ તથા અન્ય ચર્ચા ૩૧૮-૧૯

**ધર્મકાન્તિ** કચારે થાય છે. કચાં થઈ છે. તેનાં કારણા અને દષ્ટાંતા ૩૬૯

**ધર્મક્રાન્તિન** યથાસ્થિત વર્ણન કરાય અને વર્તમાન સ્થિતિ પલડી જતી દેખાય તે৷ તેમાં વર્ણન કરનારને৷ દાેષ કે વર્તમાન સ્થિતિ અટળ જ ગણાવી એક એ તેવી માન્યતા ધરાવનારના ?

**ધર્મવસ્ત્ર પ્રાચીન સમયે જે** પ્રકારે મનાતી તે અને વર્તમાનકાળ સ્થિતિનું અંતર ૧૫૪, ૧૬૫

ધર્મક્રાન્તિ (એારિસ્સામાં) એક ઇ. સ. ૩૦૦ માસપાસ ૩૨૯, ૩૩૦ : અને બીજી ક્યારે થઈ છે તે વિશે ૩૩૧ ધર્મ અને આત્માના સંબંધનું વર્ણન ૩૬૮

ધમ કાન્તિની અસર હિંદમાં મંદપણ વર્તે છે તેનું કારણ ૩૬૯

**ધારાનગરી**ની સ્થાપના (૯)

નહેંર ખનાવવી તે મહેસુલી પ્રશ્ન નહીં પણ સામાજીક ગણાય છે. ૨૯૧–૯૩

પશુ-પ્રાણીઓ (જેવાં કે સિંહ, વૃષભ, હસ્તિ ઇ.) પ્રાચીન સમયે કાતરાવાતાં દશ્યા, કયા ધર્મનાં પ્રતીક હાઈ શકે તેની માહિતી ૩૬૯

**પાટલિયુત્રની શાસ્ત્ર**વાચનાના પ્રસંગની ઉત્પત્તિ ૩૧૬

**પાર્વતીય** પ્રદેશના મનુષ્યની શરીરશક્તિના ખ્યાલ આપતા ખનાવ ૧૫૩

પુષ્પપુર તથા વિશાલાનગરી નામે શહેરાનું વર્ણન (૨૫) (૨૯) ૨૨૩

પુષ્પપુત નગરના સામાન્ય અર્થ (૧૯)

**પ્રજાની** સમૃદ્ધિ ઇ. સ. ની આદિમાં લક્ષ સાનૈયાથી મપાતી હતી તેનું દર્શાંત (૪૫)

**પ્રતિમા-**મૂર્તિની સ્થાપના ઈ. સ. બે સદી પૂર્વે વૈદિક અને બૌદ્ધધર્મમાં હતી કે કેમ તે સંબંધી સ્થાપત્યના અભ્યાસી વિદ્વાનાના મત ૩૭૨–૩

પ્રિયદર્શિ**ન ધૌ**લી–જગૌડા શિલાલેખ ઉભા કરાવ્યાનું કારણ ૩૨૧ (૩૨૧) (૩૨૨) ૩૩૮

પ્રિય**દરિઃન**ની અને ખારવેલની સરખામણી ૩૬૧-૩

**રાણી પિંગલા (**શકારિ વિક્રમાદિત્યના ભાઈ ભ**ર્વ હરીની રાણી)ની ચારિત્રશિ**યિલના ૩૫, ૪૮

**લ્યા-દ્રધર્મ** ઇ. સ. ત્રીજી સદી સુધી હિંદમાં ક્રાઇ રીતે ફાગ્યા જ નથી. ૧૫૮ (૧૫૮): ત્રણ વિદ્રાનાના કથનના આધારે

**ૈમાહ અને જૈન ધ**ર્મની વસ્તુમાં નજીવો ફેર હ્રાેઇ ને એકને બીજા તરીકેની ધારી લેવાય છે ૧૫૮, (૧૫૮). તેના પુરાવા માટે (પુ. ૧ અવંતિના પરિચ્છેદ; પુ. ૨ ના પ્રથમના ત્રણ પરિચ્છેદ તથા પ્રિય-દર્શિનનું આખું જીવનચરિત્ર જાંએા)

**ૈમાહધર્મ** ક્રાક્ષ્મિરમાં પ્રવેશ્યા જ નથી તેના પુરાવા ૧૭૫, ૧૭૮ ં

**ભાહધમી એ** મૂર્તિઓ જ ઉભી કરતા તે સિહ્સાંત છે; છતાં મૂર્તિ વિનાના સ્થાનતે બૌહનું કરાવાય તે કેવું ૧૭૫; આવી હકીકતા ખુદ બાહ્સ્ત્ર થા ઉપરથી પણ ખાટી દરાવાય છે. ૧૭૬, ૧૭૯

ભાજુ સ્મારકા સંબંધી સાવચેતીથી આગળ વધવાની ચેતવણી (ભુએા વૈદિક શબ્દે) ભારહુત સ્ત્રપ સંબંધી પ્રકાશ ૩૦૫ (૩૦૫) ભિન્ન પ્રકારના શેડ અને નાકર હાઈ શક તેનાં દર્શાંતા (૧૬૦) ભિલ્સા અને ભારહત ટાપ્સના નિર્માણના કારણાની તપાસ તથા તેના નિરધાર ૨૮ **ભિલ્સા**, સાંચી, અને વિદિશાના સ્થાનને પરસ્પરના સંબંધ **૨**૯૦ ભાવને**શ્વર** મંદિર વિશે જાણવા યાગ્ય હકીકત ૩૨૪-૩૨૫ ભુવને ધરનું અને જગન્નાથજનું સામ્ય (૩૪૧) રાજા ભાજનું બિરૂદ વિક્રમાદિત્ય પણ હતું ૬૮, ૬૯, ૭૯ (૭૯) ૮૪ ખે ભાજદેવ (ગ્વાલિયરપતિ અને અવંતિપતિ) સંબંધી ઇતિહાસકારાએ કરેલ ગાટાળા ૯૩ (૯૩) મગધમાં નંદિવર્ધન રાજ્યે અતિવૃષ્ટિ, તથા અનાવૃષ્ટિ થયા હતા તેના સમયની સમજૂતિ ૨૮૯ મુશુરાનું તીર્થ કૃષ્ણ ભક્તાનું-વૈદિક મતનું નથી તેનું કારણ (૬૩) મુશુરા અને અવંતિની રાજકીય દષ્ટિએ સરખામણી (૧૪૫) **મથુરા** ભાૈહધર્મની સંસ્કૃતિનું ધામ નથી જ, હાેય તાે બહુ અલ્પ એવાે વિદ્વાનાના મત ૧૫૫ **થાે પ**૯ **મદ્રાસ** સરકારના ૧૯૩૦ ના પરિપત્રની જાહેરાત ૩૧૯ **મનુષ્યસ્વભાવ**ની ખાસિયતને લીધે લહિયાએ કરેલી ભૂલ ૮૬ **મહારાજાધિરાજ** પદ (વેમનું) માે**હું કે કેનિષ્કનું રાજા પદ માે**હું ૧૪૮–૯ મહાક્ષત્રપના અધિકાર (નહપાણ, ચક્રણ, રૂદ્રદામનના) પરત્વે તફાવત ૧૯૫ મહાક્ષત્રપ તથા ક્ષત્રપના અધિકારનું વર્ણન ૨૦૨ થી ૨૦૫ માન∻તંભ ઉભા કરાવવાની પ્રથા ∶ જૈન તથા વૈદિક સંપ્રદાયના અંગે તક્ષવતનું વર્ણન ૩૩૪–૩૫ તથા **ટીકાએ**। મુસ્લીમધર્મની સ્થાપના અરભસ્તાનમાં થઇ તે પૂર્વે ત્યાં કેત્રી સ્થિતિ હતી (૫૧) મુસલમાની રાજ્યોના સમયે વિક્રમાદિત્ય શબ્દની વપરાશ બંધ થઇ છે (૭૮) (૮૪) મૂર્તિ અને મૂર્તિપૂજા પ્રાચીન સમયે હતી કે કેમ ? ૩૪૦-૧ (૭૪૧) **મેઘવાહન** નામ વ્યક્તિનું છે કે ખિરૂદ છે (૨**૩૦) (૨૩૯)** ૨૪૦ મેરૂપર્વતને આર્ય પ્રજાના કેન્દ્ર તરીકે ગણુવાની પદ્ધતિ ૧૨૧ માહુનજાઉરાના અવશેષો સંબંધી કાંઇક પ્રકાશ (૧૭) **રેલે**ચ્છ પ્રજાની વ્યાખ્યા (૧૯) **(**૧૩૬) (૧૩૭) યુવન અને શક પ્રજાની સરખામણી (૨૧) **યવનાે** (આયાનીયન ટાપુના રહીશ) ને આર્ય શા માટે કહેવાય (૧૪) **યુધ્ધિષ્ટિ**ર કલિયુગ સંવતની આદિ વિશે ૬૦ યુદ્ધિષ્ટિર વૈદિક મતાનુયાયી નથી તેનું કારણ (૬૩) **રાજનીતિ**ના એક ધારણનાે ઉલ્લેખ ૨૨૮ રાજદ્વારી ક્ષેત્રની અસર સામાજીકને પણ પહેાંચે છે તેનું દષ્ટાંત ૮૩ રાજસૂય યત્ર કયારે થાય; તે સમયે પ્રજાને શું લાભ મળે તેનું વર્ણન ૨૯૩ (૨૯૪) **રાજા** ઉપરથી તેના વંશનું નામ પડયાનાં દબ્ટાંતા ૧૩૮ **રાજા**પદથી પરદેશીએા પાતાને ક્યારે વિમૂષિત કરતા, તેનાં કારણુ અને **દ**ષ્ટાંત ૧૪૮ રાજાઓ લાકરંજન કાર્યા કરાવતાં, તે કચારે ? તે ક્રજ તરીક ? તેની સમીક્ષા (૨૭૭)

शक्तभानी प्रक प्रत्येनी ६२कनां ६७८ांता-ढाथीग्रंक्षानां क्षेण आधारे (२७८) (२५४)

**રાજવેશા (કેટલાક ભારતીય) આખાને આખા હિંદી ઈ તિહાસમાંથી લુમ થયેલ છે તેનાં નામા (૪૮)** 

**રાજ્યાભિષેક ૨૪** વર્ષની ઉમરે કરાતા એમ શાસ્ત્રનું કથન છે એમ કહી, ખારવેલ સંબંધી તે લાગુ પા**ડે** છે પણ તે રાસ્ત નથી તેનું વર્ણન ૨૮૦

રાણી અને પટરાણીની ચર્ચા (૩૫૧)

રાષ્ટ્રિક, રથિક, મહારથીક, ભાજક, અશ્વક, વિગેરે પ્રજા છે કે હાદ્દાઓ; તેનું વિવેચન ૨૮૫

इद्रहाभन विशेनी કેટલીક ગેરસમજા્તિ (જાએ। સુદર્શન શબ્દે)

લગ્નમાં વર્ણબેદ પ્રતિબંધરૂપે નહાતા તેનું દષ્ટાંત (પર)

લડાઈના ક્ષેત્ર માટે પસંદગીનું ધારણ (૭૩)

લિપિ (સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, મિશ્ર)ના સમયની ચાડીક ચર્ચા ૨૫૫

વિક્રમસંવતની દેખાદેખીમાં કાેેે કાેેે પાતાના સંવત્સરા ચલાવ્યા હતા (૬૨)

**વિક્રમસંવત** ચલાવવામાં કાેર્ક કારણ નીંદનીય હતું કે ? (૬૨)

**વિક્રમસંવત**ની વપરાશ, વિકાસ અને પાલનમાં પ્રજ્તએ કાંઇ ગફલતી કરી છે કે ૬૪, ૬૭

વિક્રમસ'વત સાથે ખીજાએોનું થયેલ મિશ્રણ અને તેના ઉક્રેલ માટેની યુકિત ૬૫, ૮૨

વિક્રમસ વતવાળા પ્રાચીન શિલાલેખની એક યાદી ૭૮ (૭૮)

વિક્રમસંવત વપરાતા વચ્ચે બંધ પડી ગયા હતા અને પાછા શરૂ થયા હતા તેના લીધેલ તપાસ (૪૪)

६२) ६४, ८३ (८३) ५१, ५२, ५३ (५३)

વિક્રમસંવતની સ્થાપનાના આભાસ ર

વિક્રમસંવતના પ્રારંભનાં કારણ તથા સમય ૨૧, ૩૪, ૩૮, ૬૪ તથા આગળ અને ટીકાઓ, ૮૫ વિક્રમસંવત્સરની સ્થાપનામાં ૧૭ વર્ષનું અંતર કેટલેક ઠેકાણે દેખાય છે તેનું કારણ (૨૧) ૩૭ (૩૭)

**વિક્રમસંવત**ના સમય વિશેષ સ્પષ્ટાકારે (૮૨)

વિક્રમસંવતના સમય નક્કી કરવામાં પડતી વિટંખણા ૮૫

**વિક્રમસંવત**ની આદિના ભિન્ન ભિન્ન પ્રકાર; તેની દેલીલાે સાથે ૮૫

**વિક્રમસંવત** અને માલવસંવત એક જ છે એમ કેટલાકની માન્યતા ૯૪ (૯૪)

વિક્રમ અને મહાવીર સંવતની ગણત્રીમાં ફેર શું? ૧૦૯

**વિક્રમસંવતને** ઇ. સ. માં ઉતારવાની પદ્ધતિ ૧૧૦

વિક્રમસ વતને ઈ. સ. વચ્ચે ૫૭ નું અંતર કે પદ્દા નું તેની ચર્ચા ૧૧૦ (૧૧૦)

વિક્રમાદિત્ય નામની પંદરેક વ્યક્તિઓનો નિંદેશ હ્

विक्रभाहित्य शक्षारिना अनेक नामानी समक 33, ४६ थी ४७ (४७), (४५) ४५ ·

વિક્રમાદિત્યના રાજનગરની સ્થાપના (જુઓ ઉજૈન)

**વિક્રમાદિત્ય**ના સિક્કા નથી શાધાયા તેનું કારણ ૩૯

વિક્રમાદિત્ય શબ્દનો વ્યુત્પત્તિ પ્રમાણે થતા અર્થ તથા તે સાથે ઘટાવેલા અન્ય રાજવીઓનાં નામા (૩૩) (૬૬) ૮૪

**વિક્રમાદિત્ય શકા**રિના આગમન સમયે પ્રજાની અશાંતિનું વર્ણન ૩૩ (૩૩)

વિક્રમાહિત્યના અંધાર પિછાડાની વર્ણવેલી સ્થિતિ ૪૬-૪**૭** 

```
વિક્રમાદિત્ય ગિરૂદના મુસલમાની રાજઅમલે થયેલ લાેપ (૪૫)
```

વિક્રમાદિત્યના પુત્રનું અરબી સમુદ્રના રાજાની કુંવરી સુલાેચના સાથેનું લગ્ન ૫, ૪૯, ૫૧, ૫૨

વિક્રમાદિત્ય અને ભાજ; બિરૂદ કે નામ ૮૪

**વિદિશા**ની સ્થાપના અને અંતના સમય ૨૫, ૩૦

વિદેશી વિદ્વાનાએ પાતાના દેાષ હોવા છતાં તેના દેાષ હિંદી વિદ્વાના ઉપર ઢાળ્યો છે તેનું દષ્ટાંત ૧૯૯ (૧૯૯)

વિદ્વાનાની તર્કર્શાક્ત કેટલે સુધી કામ કરી શકે છે તેનાં દષ્ટાંતા (૨૧) (૧૦) (૧૧), ૭૫ (દલીલ નં.૯) વેધશાળા તરીકે ઉજૈનીના સ્થાનના સમય ૩૮

વૈદિક અને ભાહધર્મની ધાર્મિક સ્મારકાની લગતા પૌરાણિક માન્યતાએ સ્વીકારી લેવામાં સાવધાનીથી આગળ વધવાની ચેતવણી ૩૭૩

શકપ્રજાની ખાસિયતાનું વિશેષ વર્ણન ૧૭ થી આગળ

શકસ્થાન સાથે સ્ત્રેણ શિલાચારના ગાઢત્વના વિચાર (૧૮)

શકસંવત (ઉત્તર, દક્ષિણ અને પશ્ચિમ હિંદ)ના તધાવન (૫૦)

**શાતવહુનવંશીઓ**ના ધર્મ વિશેની માહિતી (૪૩)

શક શબ્દના અર્થની સમજાતિ હપ; તેના સાર ૯૮

'શકન્યકાલ' તે એક શબ્દ-સમાસ છે; તેના અર્થની સમજાૂતિ ૯૭

શકસંવતની સ્થાપના ઇ. સ. ૭૮માં કનિષ્ક કરી છે એવા ડૉ. એલ્ડનખર્ગના મતને સર્વ વિદ્વાનાએ આપેલી સંમતિ ૯૯

શકસંવત સાથે, કુશાન, નહપાણ, વેન્સકી અને અઝીઝ રાજ્યઓના કેવા સંબંધ હાય તેની વિચારણા ૯૯ શક (સંવત) કાણ પ્રવર્તાવી શકે (ક્ષત્રપ કે મહાક્ષત્રપ) ૧૮૮

શિલાલેખ કાતરાવવાનું કારણ રાજકીય કે ધાર્મિક ૨૧૬ થી આગળ

શ્રુતસંરક્ષણુનું કાર્ય ખારવેલે કેવી રીતે પાર પાડ્યું તેના ઇ તિહાસ ૩૦૮ થી ૧૨; ૩૧૫–૧૬

શાસવાથીત પરંતુ બુદ્ધિથી અગમ્ય અનેક ઘટનાઓ પણ સત્ય પુરવાર કરી શકાય છે (૨૯૨)

**શ્રુતરક્ષણ** – પુસ્તકાહારના દુષ્કાળ સાથે સંબંધ ૩૧૫

સરાવર અને સમુદ્ર વિશેની પારખ, (૧૨૧)

**સિધ્ધકા** સ્થાન નામે એાળખાતી ભૂમિનું સ્થાન ૨૭

સેમેડિક ઓરિજીનના આર્ય સંબંધ સાથેના ઇસારા (૧૨૧)

સાથ અને ચંદ્ર માસના તફાવત (વિદ્વાનાની એક માન્યતા) (૧૦૩) (૧૦૨); તેનું નિવારણ.

સાથે માસ શક્સવતમાં વપરાયા હાવાનું પ્રથમ દુષ્ટાંત ૧૦૨ (૧૦૨). શા માટે આટલા માડા દેખાયા તેનું કારણ ૧૦૨, ૧૦૩ (૧૦૩)

સ્ટાન્ડર્ડ અને મદાસ ટાઈમની એક સમયે ચાલતી વપરાશ ૯૪

**સંવતસર** (ધાર્મિક અને સામાજીક)ની આદિના સમયમાં રહેલ તફાવતની સમળૂતિ (૩૭)

સંવત્સરા (સામાજીક)ની આદિ પણ તેના સ્થાપકના સમયથી નથી ગણાઈ તેનાં દષ્ટાંતા (૩૭)

સંવતની આદિ વિશિષ્ટ પ્રસંગની યાદિમાં થાય, પરંતુ તે સમય સાથે સંબંધ રાખે નહીં તેનું કારણ ૩૭, ૬૪, (૬૫)

સંવતની પાસે તેનું નામજ ન લખ્યું હોય, માત્ર આંકજ હોય તા, શી રીતે ગણુત્રી કરાય. ૮૩

સંવત શાધી કાઢવાની સર્વ સામાન્ય કુંચી ૮૫ સંવત આલેખનની ભિન્ન ભિન્ન પદ્ધતિઓ ૮૫ સંવતસરા (નવ) આ પુસ્તકની મર્યાદામાં આવેલ છે તેના કાઢા ૧૦૬ સંવતાની આદિ (રાજાઓના અને ધાર્મિક) શી રીતે થઈ છે ? ૧૦૬–૧૦૭ સંવત્સરાની ઉત્તમતા માપવાનું ધારણ ૧૦૬, ૧૦૭, ૧૦૮ સંવત્સરા (ધાર્મિક) તથા ઇસાઈ સંવતના ધારણમાં રહેલ ફેર (૧૦૯) સંવીજના અઢાર ભાગા તથા પેટા વિભાગની સમજૂતિ ૨૩૦ સંશાધકાની કલ્પનાશક્તિનાં દષ્ટાંતા (જીઓ વિદ્વાન શબ્દે) હાથી ગુંધાના લેખવાળા પ્રદેશની ભાગાલિક સ્થિતિના ટૂંક પરિચય ૩૨૩ (૩૨૩) હાલ શાલિવાહનનું નામ પણ વિક્રમાદિત્ય છે. ૭૩

### (इ) સુખ્ય ભાગે જૈનધર્મને સ્પરો તેવા

અજંદાના ગુકામંદિરા, ખદામી તથા એંહાલના મંદિરા, જેતાનાં કે ખોંહોનાં, તેની માહિતા ૩૩૫ (૩૩૫) અપાપાનગરીના સ્થાન સંબંધી સ્થિતિ ૨૬-૨૯

અમરાવતી સ્તૂપ જૈન ધર્મના હોવા વિશે, પરાક્ષ તથા અપરાક્ષ પુરાવાનું વર્ણન ૩૭૧ થી ૭૩ અરખસ્તાનના રાજ્યઓ ઈ. સ. ની પહેલી ખીજી ખલ્કે છ સદી સુધી જૈનધર્મી હતા. (૫૧)

અહુંદ અને મહાવિજયપ્રાસાદ વિશેની અર્થપૂર્ણ માહિતી, ૨૯૮ (૨૯૮), ૩૧૬ થી ૨૦

અહિન, અને તીર્થકરાદિની સમજ (૨૪૭) (૨૪૮)

અનિશ ઈ. અવશેષા જેના પૂજનિક ગણે છે જ્યારે વૈદિકા અસ્પૃસ્ય ગણે છે તે તફાવતનું વર્ણન (૩૨૭)૩૨૮,૩૨૯ આણંદપુર-વર્દ્દમાનપુર સંબંધી આપેલી સમજ ૨૧૯

ઉજૈનીનાં અનેક નામા તથા દષ્ટાંત, ૨૨, ૨૩, (૨૯)

અંતિમ કેવળી (શ્રીજંસ) અને અંતિમ સુતંકવળી (શ્રી ભદ્રભાહુ) તે બેની વચ્ચેના તફાવતની સમજ ૩૧૫ औન્દ્રિય અને અનેન્દ્રિય જ્ઞાન કોને કહેવાય તેના ખુલાસા (૩૧૫)

અંધ્રપતિ શાતકરણી અને ચંદ્રગ્રપ્ત મોર્યના ભિલ્સા નગરી સાથેના સંબંધ ૨૭

ક**રણ**, કરાવણ ને અનુમાદન, ત્રણે સરીખાં **કળ નીપ**જાવેરે; તે કડીનું બતાવેલું રહસ્ય ૩૧૨

કલિંગજીન પ્રતિમાના ઇ તિહાસ ૩૦૧-૩ તથા ટીકા; તેની મિમાંસા ૩૨૧, ૩૨૪ થી ૨૮ તથા આગળ; ૨૪૬ થી આગળ

કર્લિંગની રાજધાની તથા તે સાથેના ધર્મ સંબંધ ૨૪૬ થી આગળ

કલ્પસૂત્રની વાંચનાના સમય વિશે ૮૭ (૮૭)

કાયનિષિદી (જુએા વિજયચક્ર શખ્દ)

કાળગણના જૈન ઇતિહાસકારા પ્રાચીન સમયે કેવી રીતે કરતા. ૬૧

**કાલિકસ્**રિ અને સરસ્વતી સાધ્વીના ઇતિહાસ ૧૨

**કાલિકસ્**રિ નામે અનેક આચાર્યો થયા છે. (૧૨)

કુશાન અને તુષાર પ્રત્ન પણ જેન ધર્મ પાળતી હતી (૧૩૭), ૧૫૪ થી આગળ, ૧૬૦ (૧૬૦) કુશાનવંશીઓ પણ ત્રકણવંશી પેઠે 'સૂર્યચંદ્ર'ને માનનારા છે તેનું હાથ લાગેલું એક દશ્ય ૧૭૯ શ્રીકૃષ્ણ વૈદિક મતના નથી એમ શિલાલેખ ઉપરથી મળતી સામિતી ૩૩૫–૩૬ (.જુએ પુ. ૩, પૃ. ૮૬ ટી. નં. ૨૪)

**કેવળી,** અરિહંત, અને સિહ્ધ શખ્ટા વચ્ચેના તકાવતની સમજ (૩૦૬)

શ્લેમરાજ અને નંદિવર્ધન વચ્ચે કલિંગજીન પ્રતિમા ખાખત થયેલ યુદ્ધના ઇસારા ૨૪૩, ૨૪૪, ૨૪૮-૪૯ (આવં) ખપુટ, પાદલિપ્ત, નાગાર્જીન, વિક્રમાદિત્ય શકારિ તથા હાલ શાતકરણીના સમકાલીનપણા વિશેના પુરાવા ૩૬, ૫૧ (૫૨)

રાજા ખારવેલે લીધેલાં ઉપાસકવૃત સંબંધી વિવેચન ૨૦૬

**રાજા ખારવેલે** ઉત્તરાવસ્થામાં દીક્ષા લીધી હતી કે માત્ર નિવૃત્તિ જ સેવેલી તેની ચર્ચા ૩૪૯ (૩૪૯)

ખારવેલના ધાર્મિક તથા સામાજક જીવનતી સમીક્ષા ૩૫૭-६०

**भारवेद अ**ने प्रियहर्शिननी सरणामश्री 359-3

ગર્દભીલવંશીઓ જૈનધર્મી હતા તેની ચર્ચા. ૪૩ થી આગળ તથા ટીકાંમા.

ચષ્ઠણવંશી 'સૂર્યચંદ્ર'ને પૂજનારા હતા (જીએ કુશાન શબ્દે)

ચાયુણું પ્રજા જૈનધર્મી હતી એમ શિલાલેખ અને સિક્કાના પુરાવાથી હવે વિદ્વાનાના ખંધાતા મત ૧૦૪, ૧૦૫, ૧૬૦, ૨૧૬ થી આગળ

ચંદ્રગુપ્તિમાર્ય અને અંધ્રપતિ શાતકરણીઓના લિલ્સા નગરી સાથેના સંબંધ ૨૭

ચંદ્રશ્તે ૪૦ હજાર દ્રવ્ય ખર્ચી સાંચી પ્રદેશમાં કરેલી ગાઠવણ ૨૧૮ (જીઓ દ્રવ્યદીપક શબ્દે)

જગતાથજીના મંદિર તથા મૂર્તિ વિશેના સાળ મુદાનું ક્રમવાર સમાધાન ૩૨૮ થી ૩૩૬

જગનાથજની વર્તમાન મૃર્તિનું વર્ણન ૩૩૬

જગત્નાથજની મૂર્તિ વિશે ડા. રાજેન્દ્રલાલ, સર કનિંગઢામ તથા મિ. ઢીલીના અલિપ્રાય ૩૨૫થી ૩૨૮ જગત્નાથજની મૂર્તિના ચમતકાર (જીએા પાર્શ્વનાથ) તે મંતગ્યાની ગુંઘણી તથા તેના નિષ્કર્ષ ૩૨૮થી ૩૬

જગન્નાથજીની મૂર્તિ વિદ્વાના બૌદ્ધમતની ઠરાવે છે તે નિરર્થક હાવાનાં કારણા ૩૩૨–૩૩

જગન્નાથજના જેવાજ મહિમા મહારાષ્ટ્રના પંઢરપુરના વિઠાખા મંદિરના છે તે હકાકત (૩૩७)

જગન્નાથપુરીની પ્રતિમા વિશે માહિતી (કલિંગજીન જાએા)

જગન્નાથજ તીર્થ સંબંધીના અનુમાન ઉપરથી લેવા યાગ્ય આશ્વાસન તથા ચેતવણી ૩૩૯, ૩૪૧ જગન્નાથજની મૂર્તિ જેવીજ સાંચીનગરથી મૂર્તિ મળી આવી છે તે વિશે સર કનિંગઢામના મત

उर्६ (२२७), ३२८, ३३२

**જાવડશાહ** (જુએા શત્રું જ્યાહાર)

**જાલારપુર**ના યક્ષવસતી નામે મહાવીરમ દિરની સ્થાપનાના સમય તથા સ્થાન ૪૪ (૪૫).

જનભદ્રગણી ક્ષમાશ્રમણ (જુએા શિલાંકસરિ)

જૈનધર્મને વિશાળાનગરી અને પુષ્પપુર માટે પક્ષપાત ૨૩ થી ૩૦

જૈનધર્મને ઉજૈનીના પ્રદેશ સાથેના ગાઢ સંબંધનું વર્ણન ૨૨ થી ૩૦

જૈનસાધુ અને તીર્થકરના આચારમાં ભેદ રહે તેમાંનું એક દષ્ટાંત (૨૬)

कैन राज्यभा प्राचीन समये नेांध शी रीते sरतां, तेनां Ebटांता तथा अरख़ा ६२ (६२)

જૈન ઇતિહાસકારાને સમયાલેખનમાં નડતી મુશ્કેલીએ ૮૨

જેન પુસ્તકાદ્ભારના આંક સમય ૯૮૦, ૯૯૭, ૯૯૩ વિશેના ખુલાસા ૮૬, ૮૭ તથા ટીકાઓ

कैन રાજા (વલ્લભીપુરના) ધ્રુવસેન વિશે ૮૭ (૮૭)

```
જૈન અને બૌદ્ધધર્મનાં પ્રતીકા (ભુએા બૌદ્ધ શબ્દે)
જૈનધર્મીની સંખ્યા વિપુલ હતી; એાછી થઈને ક્યાં ગયા; તેનું સંભવિત કારણ ૧૬૫, ૧૬૬
જૈનધર્મમાં પાખંડના કરાતા અર્થઃ ૩૧૩ (૩૧૩)
જૈનરાજાઓ તીર્થપ્રેમ માટે શું શું ન કરતા; ખારવેલના જીવનમાંથી તે વિશે મળતા બાધ ૩૧૯ (ખાસ
       કરીને જાઓ વિજયચક્ર, કાયનિષિધી, અને મહાપ્રાસાદનું વર્ણન )
कैनभं दिश्ती रथना विशेता भ्यास (३२४)
જૈનધર્બ સુમાત્રા અને જાવા તરફ ગયાે હતાે તેના પુરાવા (ભુએા સુમાત્રા શબ્દે) ૩૫૮–૬૦
ઢાપ્સ (નાના માટા નું વર્ણન તથા તેમાં અંકિત કરેલ ગાત્ર સંબંધી માહિતી (૨૫)
તીર્ધકરના નિર્વાણનું સ્થાન તથા તેમનાં પ્રાચીન અર્વાચીન સ્થાનની સરખામણી (૨૫)
'તીધેકરના વારા' તે શબ્દના અર્થની સમજાતિ (૬૧)
તીર્થસ્થાના વિશે કાંઇક પ્રકાશ (તથા તળેટી વિશેની સમજ) ૨૧૮ થી આગળ ૨૪૦ (૨૪૦)
(સાત) તીર્થધાયા વિશે કેટલીક માહિતી ૬૩૮-૩૯
ત્રપારપ્રજા જૈનધર્મી હતી (જુઓ કુશાન શખ્દે)
દાક્ષિણ્યચિન્દ્ર સૂરિ (ભૂએા શિલાંકસૂરિ શબ્દે)
દિગંખર, શ્વેતાંખરમાં વિક્રમ સંવતના લેખના વિચાર ૮૬, ૮૭ (૮૭)
દષ્ટિવાદ, પૂર્વ અને અંગની લુપ્તિ વિશે માહિતી ૩૧૧
દેવ<sup>દિ</sup>ર્દ્ધગણી ક્ષમાશ્રમણ તથા હરિલદ્રસ્રિના સમય માટે તેાંધાયેલ આંક વિશેતેા ખુલાસા (૬૪) (૮૩) ૮૬
કેવાણાંપ્રિયના અર્થ; પ્રાચીન સમયે તથા હાલમાં જૈન તેમજ જૈનેતર દષ્ટિએ (૩૧૩)
ડ્રેવ્યદીપક તથા ભાવદીપક પ્રગટાવવાનું સ્થાન તથા કારણ ૨૭, ૨૮, ૨૧૮
ધનકડક અને ખેત્રાતટનગરનાે ઇતિહાસ તથા ભાગાલિક સ્થાનની ચર્ચા ૩૧૮–૧૯
ધમ સાથે આત્માના સંબંધનું વર્ણન ૩૬૮
રાજા કૂલ્યસેન (વલ્લભીપતિ) અને કલ્પસ્ત્રવાંચન (જાઓ કલ્પસ્ત્ર શબ્દે)
નાગાર્જીન; જુઓ આર્ય ખપુટ શબ્દે
પશુ-પાંણિઓ (સિંહ, વૃષમ, હાથી, અશ્વ) ઇ. કયા ધર્મનાં પ્રતીક છે. ૩૭૦-૨
પાટલીપુત્રની શાસ્ત્રવાચનાના પ્રસંગ ૩૧૬
પાદલિમ (જુએા ખપુટ શબ્દે)
પાર્શ્વનાથની મૂર્તિઓ સાથે જોડાયેલ ચમત્કારાનું વર્ણન; તેવીજ રીતે જગન્નાયછની મૂર્તિઓની આખ્યા-
        યિકાના ચમતકારનું વર્ણુંન છે. ૩૩૩ (૩૩૩), ૩૩૪ (૩૩૪); ખીજીનું વર્ણુન ૩૩૭
પાર્શ્વનાથ પહાડ (જીએા સમેતશિખર શબ્દે)
પુષ્પપુર અને વિશાળાનગરીઓની ઓળખ ૨૨૩, (૨૫) (૨૯)
પૂર્વેદીશી પાવાપુરીવાળી કડીનું સમજ્વવેલું રહસ્ય (૨૯)
પ્રતિમા ઈ. સ. બે સદી પહેલાં ભાહ અને વૈદિકધર્મમાં હતી કે, તે સંબંધી સ્થાપત્ય નિષ્ણાતાના મત ૩૭૨ -૪
ત્રિયદરિતિ ઉભા કરાવેલ નાના માેટા સ્તૂપાે, લેખાે ઈ. નાં કારણાે ૨૫–૨૬ તથા ટીકાએા, ૨૧૭,
        379 (379) (377) 336
પ્રિયદર્શિન સમયે જૈનધર્મના દેખાવાે, અને તેની અસર ૧૦૫
પ્રિયદરિશિન અને ખારવેલની સરખામણી (જુઓ ખારવેલ શબ્દે)
```

**ભાદ્ધધર્મ**નાં અને જૈનનાં પ્રતીકા લગભગ એક સરખાં હેાવાથી એક બીજાનાે ધારી **લેવાય છે**: પુરાવા તથા દષ્ટાંતા તરીકે (પુ. ૧ અવંતિનું વર્ણન : પુ. ૨ ના પ્રથમ ત્રણુ પરિચ્છેદ, પ્રિયદર્શિનનું વૃતાંત) ૧૫૮ (૧૫૮) ૩૭૦ થી ૩૭૪.

**ૈયા હધમ**ેનાં સ્મારકા, દશ્યાે છે. માંથી ધડાે લવા યાગ્ય બાેધપાઠ ૩૭૦ થી ૭૩ **ૈમાન્દ્ર** અને વૈદિક સ્મારકાની પૌરાણિક માન્યતા સ્વીકારી <mark>લેવામાં સાવધાનતાની ચેતવણી ૩૭૪</mark> **ૈયાન્ડ** પ્રતિમાની સ્થાપનાના સમય વિશે સ્થાપત્ય નિષ્ણાતાના મત ૩૭૨-૪ ભદ્રે ધર (કચ્છ) તીર્થ સંબંધી કાંઇક ૨૨૦

ભારહત સ્તૃપ સંગંધી પ્રકાશ ૩૦૫ (૩૦૫)

ભૂમક, નહપોણ વિગેરે, તથા શક પ્રજા જૈનધર્મ પાળતી હતી (૧૮) (૨૦)

ભિલ્સા, ઉજ્જૈની તથા વિદિશા નગરીનું કેટલુંક વિશિષ્ટ વર્ણન ૨૨

ભિલ્સા સાથે ચંદ્રગુપ્ત મૌર્ય તથા અંધ્રપતિ શાતકરણીના સંબંધ અને કારણ ૨૭

**ભિલ્સા અ**ને ભારહુત ટાપના સ્થાનનિર્માણુના કારણુની તપાસ તથા તેના નિરધાર ૨૮

ભિલ્સા, વિદિશા અને સાંચીના સ્થાનને પરસ્પરના સંબંધ રહ

**ભીલડીયાજ** તીર્થતેા જૈનધર્મ સાથેતા સંબંધ (૪૫)

**શ્રી મહાવીર**ની ગણુધર સ્થાપનાનું નગર તથા નિર્વાણસ્થાનની અપાપાનગરી, ખ<mark>ત્રે એક જ છે. ૨૬</mark>

**શ્રી મહાવીર**ના કેવળકલ્યાણકની ભૂમિ સંબંધી ૨૬–૨૮

**મહાવીરસંવત**ના નિર્દેશ સરકારી દક્તરામાં, શિલાલેખ તેમજ સિક્કામાં થયાની નેાંધ ૬૧ (૬૧) **માનસ્તંભ** દેવાલયના પ્રાંગણમાં ઉભા કરાવવાની પ્રથાઃ તે વિશે જૈન અને વૈદિકના તકાવત ૩**૩૪–૩૫** 

(તથા ટીકાએા)

**યક્ષવસતી** સ્થપાયાના સમય તથા સ્થાન (જીએા જાલૌરપુર) (જૈન) શક અને યવન પ્રજાની સરખામણી (૨૧)

**રાજસૂય** યત્ત કરાવવાનું કારણ : તથા રૈયતને તેથી થતા ફાયદાએા (૨૯૩) (૨૯૪)

વજ્રવાસી (જાએા ખપુટ શબ્દે તથા શત્રું જયાહારમાં)

વનવાસી ગચ્છની ઉત્પત્તિ વિશે એક સંભવિત કારણ ૧૭૮

વર્ધમાનપુર (જુએા આણંદપુર)

(રાજા) **વાસુદેવે** પિતૃ**ધર્મ જૈનધર્મનાે** ત્યાગ કર્યાે હતાે ૧૫૫, ૧૭૮, ૧૮૦, ૨૧૬. (ઇ. સ. ૧૯૮ **ચી** २३६; ५. २१६)

**વિક્રમસંવત** સાથે જૈતાના સંબંધની ચર્ચા. ૪૪ (૪૪) વળી <mark>જ</mark>ીઓ શ્વેતાંબર **શ**ખ્દે.

વિક્રમાદિત્ય શકારિ તથા હાલશાતકરણી સમકાલીન (જીએા ખપુટ શબ્દે) ૩૬, ૪૩

**વિક્રમાદિત્યના** પુત્રનું અરખસ્તાનના રાજાની કુંવરી સુલાેચના સાથેનું લગ્ન ૫, ૪૯, ૫૧, ૫૨

વિજયચક અને કાર્મનિષિદી શબ્દની વ્યાખ્યા તથા વિવેચન (૨૭૮) (૨૭૯) ૩૦૪ થી ૩૦૭ તથા ટીકાએા

વિદિશા, ઉજૈની અને ભિલ્સાનગરીનું કેટલુંક વિશિષ્ટ વર્ણન ૨૨

**વિદિશા**, ભિલ્સા અને સાંચીને પરસ્પરના સંબંધ ર*હ* 

વિશાળા નગરી અને પુષ્પપુર નામની નગરીઓની એાળખ (રપ) (ર૯) રરઢ

વૈદિકમત પ્રમાણે અસ્થિ વિગેરે અવશેષા અસ્પૃશ્ય છે (જીએા અસ્થિ શ્વખ્દે)

वैहिક સ્મારકા, મૂર્તિઓ, દશ્યા ઇ. ની પૌરાષ્ટ્રિક માન્યતા સ્વીકારી લેવામાં સાવધાનતાનો ચેતવણી -૩૭૦ થી ૭૩–૩૭૪

वैद्धिः प्रतिमानी स्थापना विशे स्थापत्य निष्णाताना मत ३७२-४

**રાત્રુંજયો<sup>દ</sup>ધાર** અને વજસ્વામી, ૫૦, ૫૧ (૫૨)

**રાત્રુંજયાધ્ધાર** અતે જાવડશાહ (૩૬) પ૧

**રાત્રુંજય**ની તળેટી જુનાગઢથી ખસીતે પાલીતાણે કચારે આવી (૫૧)

**શિત્રુંજય મ**હાત્મ્યની રચનાના સમય વિશેના ખુલાસા ૬૯, ७० (७०) (८૪)

શાતવાહનવંશીઓના ધર્મ વિશેની માહિતી (૪૩)

**રિાલાંકસ્**રિ, દાક્ષિષ્યચિન્હસ્રિરિ, જીનભદ્રગણોક્ષમાત્રમણ આદિના સમય વિશે (૮૩) (૮૪)

શ્રુતસંરક્ષણ કેવી રીતે ખારવેલે પાર પાડ્યું તેના ઇ તિહાસ ૩૦૮ થી ૧૨; ૩૧૫-૧૬

શ્રુતરક્ષણ અને પુસ્તકાહારને-દુષ્કાળ સાથે સંબંધ હોય તા કર્ક રીતે તેનું વર્ણન—૩૧૫

શ્રુતકેવળી તથા શ્રુતત્તાનના વિચ્છેદ વિશે શાસ્ત્રમાં જે હકીકત લખાઈ છે તેને ખારવેલના શિલાલેખ**યા** 

મળતું સમર્થન ૩૦૮ થી ૩૧૨ સુધી તથા ટીકાએ।

**શ્વેતાંખર** સંપ્રદાય અને વિક્રમસંવતના ઉપયાગ (જુઓ દિગંળર શબ્દે)

સમેતશિખર: પાર્શ્વનાથ પહાડના ઇતિહાસ ૨૪૬ થી આગળ

**'સિ<sup>દ્</sup>ધકાસ્થાન**' નામે એાળખાતી ભૂમિનું સ્થાન ૨૭

સિધ્ધસેન દિવાકરે શિવલિંગમાંથી પાર્શ્વનાથનું કરેલું પ્રાગટચ તથા ચમત્કાર (૩૩૩–૩૪)

સુમાત્રા, જાવા, આર્કીપેલેગામાંની સંસ્કૃતિ વિશે વિદ્વાના શું કહે છે. ૩૫૮ થી ૩૬૦, ૩૬૧

**સુવર્ણગિરિ** પર્વતનું સ્થાન ૪૪ (૪૫)

સાંચી, વિદિશા અને ભિલ્સાને પરસ્પરના સંબંધ રહ

હરિભદસ્રિના સમયના આંક માટે (જુઓ દેવદ્રીગણી શબ્દે)

હાલશાતકરણી (જુએ ખપુટ શબ્દે) ૩૬, ૪૩

હિંદની ઉત્તરે, જૈનધર્મ કાણે ક્યારે ફેલાવ્યા તથા કાણે પાષ્યા અને કચાંસુધી તેનું વર્ણન ૧૦૫



# શુદ્ધિપત્રક

| <b>પૃ</b> . | કેા.    | <b>ų</b> . | <b>અ</b> શુદ્ધ                    | શુદ્ધ                         |
|-------------|---------|------------|-----------------------------------|-------------------------------|
| 3           | વંશાવળી | ૧૫         | પહ થી ૪                           | ૫૭ થી ઇ. સ. ૪                 |
|             | તથા તે  | પછીના ર    | રાજ્યએા માટે પણ ઈ. સ. વાંચવા.     | જેમ પૃ. હની વંશાવળીમાં છે તેમ |
| ¥           | ٩       | <b>उ</b> २ | પૃ. રના લિસ્ટમાં                  | પૃ. ૩ ના લિસ્ટમાં             |
| U           | ર       | 38         | માધવસેન (નં. ૪)                   | માધવસેન (નં. ૫)               |
| १४          | ર       | 3          | અવંતિપતિ                          | અંધ્રપતિ                      |
| 33          | ર       | <b>૧</b> ૨ | જહાંરીગીમાંથી                     | જહાંગીરીમાંથી                 |
| <b>8</b> 4  | ٩       | 11         | પ્રથમ દ્વિતીય અને ચતુર્થ મુદ્દાએ। | પ્રથમ અને દ્વિતીય મુદ્દાએ।    |
|             |         |            | રાન્નને લગતા છે                   | રાજાને લગતા છે;               |
|             |         |            |                                   | ન, ૧ ગર્દબીલને લગતા છે.       |
| 181         | ર       | ٧          | <b>બાખ</b> રાના                   | <b>બાખારાના</b>               |
| १६०         | ર       | U          | કંક્લીતિલા                        | કુંકાલીતિલા                   |
| २०२         | ર       | છેક્ષેયી ૪ | (જીએા ઉપરમાં પૃ. ૧૪૦)             | (જુએા ઉપરમાં પૃ. ૧૪૨)         |
| २२३         | ર       | २६         | <b>એ</b> જંટ                      | રીજંટ                         |
| २५०         | ર       | 3          | <b>አ</b> ጸ <b>७</b> –८            | ४५७-८                         |
| ३६५         | ٩       | 30         | 312                               | <b>३७</b> २                   |

# શું ? અને કયાં ?

આમાં આંક સંખ્યા પૃષ્ઠસૂચક છે. પરંતુ ટીપણા અંતર્ગત જે નામા, શબ્દા ઈ. છે તેમનાં પૃષ્ઠ સંખ્યાના આંક કૈંાસમાં મૂક્યા છે.

#### અ

અકામ્રકાનન, ઢ૨૫. અગ્નિક્સીય, ૩૩૦. અગ્નિમિત્ર, ૨૪, (૨૫૬), ૨૫૭, ૨૫૮ (૨૫૮) (253) 254, (302) 830. અજાતશત્રુ, ૨૩७, ૩૦૫. અજાવરા, (૩૦૩). અજન્ટાની ગુફાએા (૩૩૫). અઝીઝ પહેલા, ૬૭, ૬૮, ૭૬, ૭૭, ૧૦૦, ૧૨૪, ૧૩૯. અઝીઝ ખીજો, ૧૨૪, ૧૩૯. અઝીલીઝ, ૧૨૪, ૧૩૯. અનાર્ય દેશ, ૨૨૮. અનુરૂદ્ધ, ૨૩૧, ૨૩૮, ૨૪૮, (ઢ૫૫) અનંગ ભીમદેવ, ૩૨૯, ૩૩૨. અપાપાનગરી, ૨૯. **અક્**ધાનીસ્તાન, ૩૫૧ (૩૫૧) ૩૫૨. **અ**બિવિજય રાજા, ૨૬૨, ૨૮૧, ૨૮૨, ૨૯૭. भ्यभरावती, ३१८ (३१८) ३१८ ३७३ अभरावती स्तूप उ७१, ३७२, ३७३ અમીઝરા, (૩૦૩). અયમના શ્ચિલાલેખ–જુએા શ્વિલાલેખ અયમના. અયાધ્યા, ૩૩૮, ૩૩૯. **અ**વંતિકા, ૩૩૮, ૩૩૯. भवंति प्रदेश, २३५, (२५८) ३३३ (३३४). **અ**વંતિની ગાદી અને અવંતિપતિ, ર, પ, ક, ૮, ૧૦, **३२ (३३) ५३, ५५, ७२, १८७, २२०, २२१,** २२२, २२३, २३३, २७०, ३३०. અરિષ્ટકર્ણ, ૧૪, ૪૧, (૨૫૦). **અસાકવર્ધન, ૧૭,૨૨, ૨૩, ૬૦, ૧**૩૬,૨૧૩, ૨૧૫, **૨૧૭, ૨૫૪, ૨૫૫, ૨૬૩, ૨૬૪, (૨૬૪) ૨૬૫,** 832, 333, 354.

અશાકના શિલાલેખ, **જુ**એા શિલાલેખ અશાકના. અષ્ટાપદ, (૨૫). અર્હન્, (૨૮૦). અર્હત, (૨૮૦). અજ્ઞાતઃ *ખદ*નામ, ૨૦, ૨૨.

#### આ

આકોંપેલેગા ૩૫૧, ૩૫૭, ૩૫૮, ૩૫૯ આણંદપુર, ૮, (૮) (૯), ૨૧૯, ૨૨૦. આદિનગર, ૨૪૫. આમ્લાટ, ૨૦. આલિ૨૫તિ, ૨૨૨. આલિ૨ જાતી, ૨૨૨, ૨૩૩. આઝદેવ, ૨૨૨. આર્યદેશ, ૨૨૮. આર્યપ્રજા, ૧૧૯, ૧૨૧. આરાતા શિલાલેખ, જુઓ શિલાલેખ આરાતા

#### દ

ઇન્ડરેગ્નમ અથવા શકપ્રજાનું રાજ્ય, ૩, ૧૬, ૨૨. ઇન્ડાેચાઇના ૩૫૬ ઇન્ડાેનિશિઆ, ૩૬૦, ૩૬૧, ૩૬૨. ઇન્ડાેપાર્થિઅન્સ, ૫, ૪૨, ૫૩. ઇન્ડાેપાર્થિઅન રાજા માંઝીઝ, જાઓ માંઝીઝ. ઇન્દ્રપ્રસ્થ; ઇન્દ્રપુરી, ૩૦૭. ઇન્દ્રપ્રસ્થ; ઇન્દ્રપુરી, ૩૦૭. ઇરા કે ઇલાવંશ, (૨૩૧) ૨૪૧ (૨૪૧) ઇરાની રાજ્ય, ૩૫૨. ઇરાની અખાત, ૩૫૨. ઇસાઇ ધર્મ, ૨૬૪. ઇસાપુરના શિલાલેખ, જુઓ શિલાલેખ ઇસાપુરના. ઇસ્લામો ધર્મ, ૨૬૪. ઇસ્વીસન ૧૦૬, ૧૦૯, ૧૧૧**.** ઇશ્વરદત્ત ૨૨૨, ૨૩૩.

ξ.

ઉજ્જૈનઃ અવંતિ, ૨૨, ૨૫, (૨૯) ૩૮, ૨૨૯, ૨૩૪ (૩૩૪) ૩૩૮.

ઉજ્ઞેનની ગાદી, ૪, ૧૯.

ઉજ્જયંત પર્વત, ર૧૭.

ઉજૈનની વેધશાળા, ૩૯, ૪૦.

ઉત્કલદેશ, ૨૩૪, ૩૪૭.

ઉત્તરહિંદ, ૨૨૮, ૨૨૯.

**ઉત્તરાપથના राज्यों, ३००.** 

ઉદયન ભટ, ૨૫૭.

ઉદયગિરિ પહાડ, ૨૭૭, ૩૦૪, (૩૨૩) **૩**૨૫, ૩૪૯, ૩૫૦, ૩૫૧.

ઉદ્દયગિરિ પહાડના શિલાલેખ, જુઓ શિલાલેખમાં. ઉદ્યાશ્વ, ૨૩૮, ૨૪૮, (૩૦૨) (૩૦૬) ૩૧૮, ૩૪૧. (૩૫૫)

ઉદાયન ૧૭, ૨૩, (૪૮) ૨૩૧, ૨૩૭, ૨૩૮ (૨૩૮) (૨૭૯) (૩૩૪).

ઉદેપુર (૮).

ઉરીય અથવા ઉડપ્રાંતા (એારિસ્સા), ૨૪૩.

**ઉ**रीय काषा उपप

એ

એલેક્ઝાંડર ધી શ્રેટ (યવતરાજા), ૬૨, ૨૯૬૦ એ

ઐલ (એર) મહારાજા ૨૪૧. ઐદાલના મંદિરા (૩૩૫).

ઓ

ઓરિસ્સા દેશ, ૨૩૪, ૨૩૫, ૨૩૬, ૨૪૩. ઓરિસ્સાપતિ, ૨૬૪.

અ', સ્માં

અંગ દેશ, ૨૩૦, ૨૩૪ (૨૩૪) ૨૩૫, ૨૩૬, ૨૩૭, ૨૩૯, ૨૪૪, ૨૪૫, ૨૫૮, ૩૦૩, ૩૪૫, ૩૪૬, ૩૪૭, ૩૬૫, ૩૬૬.

અંગપતિ, રર૯, ૨૫૮. આંગુલ જીલ્લાે, ૨૩૫, ૨૪૩. અંતરિક્ષ, (૩૦૩).

અંતરગત શંકુ, હ.

અંધાઉગામ (કચ્છમાં), ૨૨૦.

અંધ્રપતિ, ૧૪, ૪૧, ૨૨૪, ૨૫૦, ૨૬૧, ૨૬૫, ૨૬૬, ૨૮૩, ૨૮૬ (૨૮૬) ૩૧૮, ૩૩૨, ૩૬૪, ૩૬૬.

આંધ્રદેશ, ૨૫૪, ૨૮૫, ૩૪૮.

આંધ્ર સમ્રાજ્ય, ૨૨૯.

અાંધ્રવંશ, હ૯, ૨૫૩, ૨૫૪, ૨૫૫, ૨૬૫, ૩૫૪ આંધ્રભુત્યાઝ, ૨૫૦ (૨૫૦) ૨૮૪,૩૫૪,(૩૫૪)૩૬૪.

ક

**કટક જિલ્લા, २३५, २४३.** 

કડક્સીઝ પહેલો, ૧૦, ૧૧, ૫૪, ૧૨૬, ૧૨૭, ૧૨૮, ૧૨૯, ૧૩૨, ૧૩૫, ૧૪૦, ૧૫૩, ૧૫૬, ૨૨૩. કડક્સીઝ બીજો ઉર્ફે વેમ કડક્સીઝ, ૫૪, ૧૨૬, ૧૨૮, ૧૨૯, ૧૩૨, ૧૩૩, ૧૩૫, ૧૪૧, ૧૪૫, ૧૫૩, ૧૫૫, ૨૨૩.

**ક**દંખરાજ્ય, ૨૩૮, २૯५.

કદંખાઝ, (૨૮૬).

કનિષ્ક પહેંલો, ૬ (૬) ૪૨, ૫૪, ૧૦૦, ૧૨૪, ૧૨૮, ૧૨૯, ૧૩૦, ૧૩૪, ૧૩૫, ૧૪૮, **૧૬૨**, ૧૬૩, ૧૭૭, ૧૯૮, ૨૨૩.

ક્રનિષ્ક બોજો, ૧૩૩, ૧૩૪, ૧૩૫, ૧૫૦, **૧૫૩,** ૧૬૩, ૧૬૯, ૧૭૩, ૧૭૪, ૧૭૬, **૧૭૭, ૨૧૩.** ક્ર<sub>નિષ્ક</sub>પુર, ૧૫૦, ૧૬૨, ૧૬૩.

કેનાજ, રર૧.

કન્હેરીના શિલાલેખ, જુઓ શિલાલેખ કન્હેરીના. કન્યાકુમારી, ૩૪૮. ૩૫૫

કન્હ અથવા કૃષ્ણના રાજ્ય, ૨૫૪, **૨૫૫, ૨૭૭**, કપિલપુર ૨૪૫ (૨૪૫).

કલિંગ સામ્રાજ્ય, ૨૨૯, ૨૩૧, ૨૩૭, ૨૪૨, **૨૪૩,** ૨૪૪, ૨૫૦, ૨૫૨, ૩૫૪, ૩૫**૭, ૩૫૮** 

કુર્લિગપતિ, ૨૨૯,૨૩૧, (૨૩૨)૨૩૭,૨૩૮,૨૩૯, २४४. २४८, २४७, २५०, २५२, २५६, २६४, २७२, २७३, २७६, २८०, २८२, २८७, ३०१, (309) 390, 384, 343, 343, 348, 344. કલિંગદેશ, ૨૧૨, ૨૨૯, ૨૩૦, ૨૩૨, ૨૩૫, ૨૩૬, २३७, २३८, २३७, २४३, २४४, २४५, २४८, २४७, २५२, २५८, २७०, २७३, २८३, २८७, ३१७, ३४५, ३४६, ३४७, ३४८, ३५२, ३६१, 3 4 4, 3 4 4. કલિંગનગરી, ૨૪૬, ૨૯૦, ૩૨૧. કલિંગછન, ૩૦૨. કલિંગજીનમૂર્તિ, જુએા જીનમૂર્તિ કલિંગની. કલ્કિ, ૩૩૦, ૩૩૫. ५००, २२०. કલ્સુરી રાજ્યો (૨ઢ૩). ,, વંશં (૨૩૧) ૨૩૩. કલિયુગ સંવત, ૬૦. કૃષ્ણા નદી, ૨૮૩, ૨૮૪, ૨૮૫, ૩૧૯, ૩૫૭ ક્રાનરા છલ્લો, ૨૮૬. કાલિકસૂરિ, ૧૨ (૧૨) ૧૩, ૪૩. કાશી, ૩૩૮. કાશ્મિરની ગાદી, ૬૯, ૧૭૪. " પતિ, ૧૨૮. क्षेड्रि, २१, ३४, ६६, ७२, ७३, ७४, ७६, ८०, ८२. કાલ્સિ, (૨૫). કુણાલ, ૨૩, ૧૩૬. કુણિક, ૨૩૧ (૨૩૭) (૨૩૮) ૨૯૯ (૨૯૯). કુમારગુષ્તઃ વિક્રમાદિત્ય ત્રીજો, ૭૯, ૨૨૧. કુમારગુપ્ત, ૨૨૨. કુમારપાલ રાજા, ૨૩૦. કુમારી પર્વત, (૩૦૭) (૨૭૮) ૩૦૪, ૩૫૭ કુમારિલભકુ, ૩૩૧. કુરથન, ૧૦૫. કુશસ્થળ, ૨૩૪. કુશાન વંશ અવથા કુશાન વંશી–૫, ૪૨, ૫૦, ૫૪, ૯૯, १२७, १३२, १३४, १४४, १६१, १७३, ६७५, २१६, २२३, २२४.

ખ

ગામના શિલાલેખ, જુએા શિલાલેખ ખલત્સ ખલત્સ ગામનાે. भारवेक्ष राला, (२३२), २३२, २३४, २४१, २४२, २४४, २४५, २४७, २५०, २५२, २५३, २५५, २५६, २५७, २५८, २५७, २६०, २६१, २६२, २६३. (२६४) २६५, २६६ (२६७) २६७. २६८, २६७, २७०, २७१, २७२, २७३, २७६ (२७६) (२७८) २७६ (२७६) (२८०) २८१. २८२, २८३, २८४, (२८४) २८६, २८७, २८८, २७१, २७३, २७४, २७५, २७७, २७७, 300, 309, 303, 308, 308, 306, 306, ३१०, ३१२, ३१४, ३१६, ३१७ (३१७) ३१६. ३२० (३४०) ३४१, ३४२, ३४३, ३४८, ३४५, ३५०, ३५१, (३५१) ३५२, ૩૫૪, ૩૫૫ (૩૫૫) ૩૫૬, ૩૫૮ (३६७), ३६८, ३७२ ખંભાત ઉકે<sup>જ</sup> તંબાવટી નગરી ∫ ખંડગીરી પહાડ, (૭૭) ૩૦૪, ૩૨૩, (૩૨૩)

३२५, ३३८.

3[ ગઈલિવદ્યા ર. ગઈલ શબ્દના અર્થ, (૮). ગધરમઃ ગધર્વસેનઃ દર્પણ, ૩ (૪) ૪, ૭, ૮, ૧૨, २५, ३७, ४३, ५३. ગર્દભીલ, (૩) (૯) ૧૯, ૧૩, ૩૩, ૫૧. ગર્દભીલ વંશ, ૨, ૩ ૪, ૬, ૮, ૯, (૯) (૨૧) ४५, ५४, ७३, ७८, ७८. ગયા શહેર ૨૬૩ (૨૭૭) ગ્વાલીઅર, ૩૩૧, ૩૩૩. ગ્યાલીઅરપતિ, ૩૩૩ (૩૩૪). ગિરનાર પર્વત ગિરિનગર, (૨૫), ૨૧૭, ૨૧૯, २२०, ३२४. ગૃહવર્મન, ૨૨૨. ગુપ્ત સંવત, ૯૫, ૧૪૯. ગુપ્તવંશી, ૪૨ (૪૪) ૭૮, ૯૪, ૧૨૭, ૨૨૧, ૨૩૩, 33°, 339 (338). ગુપ્તવંશી વિક્રમાદિત્ય-જાએ! વિક્રમાદિત્ય ગુપ્તવંશી--ગાદાવરી નદી, ૨૩૩, ૨૩૪, ૨૪૩, ૨૪૪, ૨૪૯, २८३, २८४, ३४७, ३५७. ગાેપાલ, ૨૦. ગાપીચંદરાજા, (૪). ગાેવિંદદાસ, ૩૩૧. ગોરધનગિરિ, ૨૯૪, ૨૯૫, ૨૯૮. ગોરથગિરિ પહાડ, (૨૫૭૫) ૩૫૬ ગોલેકાંડા. ૨૯૫. ગૌતમ ઇન્દ્રભૂતિ, ૨૬. ગૌતમીપુત્ર શાતકરણી, ૬, ૬७, ७३, ૧૦૭, ૩૭૦ ગૌતમીપુત્ર સ્તંભ ૩૭૦, ૩૭૧ ગૌતમ સુદ્ધ, ૨૩૦-ગંગા નદી, ૨૯૧, ૨૯૩, ૩૫૭ ગંગા નદીની નહેર, ૨૪૪. ગુંજામ જીલ્લા, ૨૪૦, ૨૪૫. ગુંદાના શિલાલેખ જુંએા શિલાલેખ ગુંદાના ગુંદા ગામ, ૨૨૦. जांडाहारतेस, ६ (६) ४२, ५०, ५४, ૧૨૪,

Ę

ધાષ રાજા ર. ધ્યમાતિક, ૫૫, ૧૫૨, ૧૭૪, ૧૮૫, ૧૮૭, ૧૯૧, ૧૯૩, ૨૨૩.

ચ

ચાક્રણ ક્ષત્રપ વંશી, પ, કુ. (૪૪) પપ, ૯૯, ૧૫૨, १७५, १७६, १८३, १८६, १८८, १७१. १७३, १६४, १६८, १६६, २००, २०२, (२०३) २८७, २१६, २१५, २२०, २२२, २२४, २३३. ચક્રશ સંવત જુઓ સંવત **ચ**ક્ષ્ય— રી કે ચક્ષણ પ્રજ્ઞ 🕽 ૧૬૦, ૧૬૧, ૧૬૫, ૧૮૪, ૧૮૭,• વંશ ∫ ૨૦૩, ૨૨૪, ૨૨૩, ૨૩૩, ૩૩૦. ચાણકય પંડિત, ૨૫૭, ૨૯૮, ૩૬૩, ૩૬૪, ૩૬૫. ચીનાખ નદી, ૩૫૨, (૩૬૫). ચીતુર, ૨૮૫. ચીલ્કા સરાવર વાળા પ્રદેશ, ૨૪૩, ૨૪૫ (૨૪૫) २७२, २७३, ५४६. સુદુકાનંદ, ૨૮૬. ચેટક, ૨૯૯. ચેત નામના લાેકા, ૨૪૧. ચેતિયકુલ, ૨૬૬. चेहीवंश, २२७, २३१ (२३१) २३२ (२३२) २३३, २३४, २३५, २३६, २३७, २४०, २४१, २४२, २५२, २६६, २७१, २८३, ३३२, ३४७, ३६६, ३६७, ३६८. ચેદા નામના લાેકા. (૨૩૧). ચેદી દેશ, ૨૩૧ (૨૩૧) (૨૩૨) ૨૩૨, ૨૩૩, 238, 234, 284, 242, (300). ચેદી રાજાએા, (૨૩૧) ૨૩૫. ચેદી પતિ, ૨૩૩, ૨૩૮, ૨૪૦; ૨૪૧. ચેદી સંવત, જુએા સંવત ચેદી— ચેરા રાજ્ય ૩૫૬ ચાેટીલા પર્વત, ૨૧૯ ચાલા રાજ્ય, ૨૩૮, ૨૪૯, ૩૬૬. ચાલાપતિ. ૨૪૯, ૨૯૭, ૩૫૪, ૩૬૬.

१३२, १३५, १४०.

ચાલાઝ (૨૮૬) ૨૯૫, ૩૦૦. ચૌલુકય વંશ, (૪૪) ૭૯. ચૌલક્ષ્ય વંશા વિક્રમાદિત્ય ૧લા. હહ. બીજો ૭૯. ચંડ પ્રદ્યોત, ૨૩, ૨૯. ચંડ રાય, ૨૩૮, ૨૪૦, ૨૪૮. ચંદ્રગુપ્ત પહેલા, ૨૨, ૨૭, ૬૯, ૭૦, ૧૮૯, ૨૧૩, २१५, २१८, २१७, २२०, २२१, २३२, २४०, ૨૫૭, ૨૬૬, ૨૬૮ (૨૭૮) (૨૭૯) (૨૯૧) २५८ (३०६) ३१०, ३१२, ३१५, ३१६, ३३२, ३४८, ३६३, ३६४, ३६५, ३६६. ચંદ્રગુપ્ત ખીજો, ૪૦, ૬૭, ૭૯, ૨૨૧. ચંદેરી શહેર, ૨૩૫. ચંપા નગરી ૨૩૫, (૨૩૬) ૨૩૭. ચંપાપુરી, (૨૫) ૩૩૯. ચાંદા, ૨૮૫.

છ

છત્તીસગઢ જીલ્લેા, ૨૪૪, ૨૪૫. છત્તીસગઢનું રાજ્ય, (૨૩૧) ૨૩૪. છોટાનાગપુર, ૨૩૪.

N

જગન્નાથપુરી, ૨૪૩, ૨૪૫, (૨૪૫) ૨૪૬, (૩૦૨) ૩૨૨, ૩૨૩, (૩૨૪) ૩૨૪, ૩૨૭, ૩૨૮, ૩૨૯; ૩૩૦, ૩૩૭, ૩૩૮, ૩૩૯. જમલપુર, ૨૩૫, (૨૩૬). જરાસંધ પ્રતિવાસુદેવ, ૩૩૭. જગન્નાથની મૂર્તિ, ૩૨૦, ૩૨૨, ૩૨૩, ૩૨૬, ૩૨૭, ૩૨૯, ૩૩૧, ૩૪૧, (૩૪૧) ૩૪૦, ૩૭૩ જયદામન, ૧૮૬, (૧૮૭) ૧૯૧, ૨૨૬, ૨૦૬, ૨૨૪. જસદ્દણના શિલાલેખ, જાંએા શિલાલેખ જસદ્દણના ભાગોડા–ઘાલી, ૨૪૦. જાવડશાહ, ૫૧. જાવા ૩૫૬ જાલોક, ૧૫૦, ૧૨૪, ૧૩૫. જાતમૂર્તિ; કલિંગની, ૨૪૩, ૨૪૪, ૨૪૭, ૨૭૦,

રહળ, ૨૯૦, ૩૦૦, ૩૦૧, ૩૪૩, ૩૫૧, ૩૫૫, ૩૫૭, ૩૫૮, ૩૬૧. જીનમૂર્તિ, પાર્ધનાથની, ૨૪૮, ૨૪૯. જીરાવલા. (૩૦૩). જીવદામન, ૧૯૧, ૧૯૯. સ્વામી જીવદામન, ૧૯૧. જર્જીદુર્ગઃ જીનાગઢ (૨૫) ૨૧૮. જીનાગઢના શિલાલેખા–જીએા શિલાલેખ જીનાગઢના. જીષ્ક, ૧૬૨. જીષ્કપુર, ૧૬૩. જેન ધર્મ, (૪૪). ૩૭૧, ૩૭૨, ૩૭૩

ડીમીટ રાજા, ૨૫૯, ૨૬૦, ૨૬૧, ૨૭૭, ૨૯૪, ૨૯૫. ડીમેટ્રીચ્મસ, ૧૨૪, ૧૩૯, ૨૫૯, ૨૬૦, ૨૯૪, ૨૯૫, ૨૯૬, ૨૯૮.

**ઝેરાેસ્ટ્રીઅન ધર્મ ૨૬૪** 

ત

તામીલ ભાષા ૩૫૫ तनसुसीय नगरी, २४३, २८१, २८३, (३१७) પ્રદેશ ૨૮૮. તસીલાના શિલાલેખ–જુએા શિલાલેખ તસીલાના તીર્થકરના નિર્વાણસ્થાન (૨૫) तीरहुत स्तंक्ष उ७१ તુઆર જાતીના ક્ષત્રપ, ૧૦. તુપસ અથવા તુપુષ્પ, ર૧૪. તેલુગુ ભાષા ૩૫૫ તાેરમાણ, હ૪, હ૫, ૧૩૭, ૨૧૧ (૨૨૧) ૨૨૨. તાેસલીય નગરી (૨૯૩) તંખાવટીનગરી ૮. (૯) तांकीर (३००) તુંગભદ્રા. ૨૨૪ ત્રમર દેશ, ૩૦૦. त्रिक्षिंग, २३७, ३००, ३४५, ३४६, ३४७, ३४८, ૩૫૫, ૩૫૮, ૩૫૯, (૩૫૯) ૩૬૦, **૩૬૧**.

ત્રિકલિંગાધિપતિ, ૨૨૯, ૨૩૬, ૨૪૪, ૩૫૫, ૩૬૦ ત્રિચિનાપલ્લી, (૩૦૦). ત્રિરત્ન ચિક્ષ, ૩૨૭ (૩૨૭) ૩૨૮, ૩૨૯. ત્રિપુરી પ્રદેશ, ૨૩૫, ૨૩૬, (૨૩૬). ત્રૈકુટક વંશ, ૨૨૨, ૨૩૩. ત્રૈકુટકાઝ, (૨ઢ૩)

É

દર્પણ: ગંધર્વસેન, ૨, ૩, ૪ (૪), ૮, ૧૨, ૨૫, ૩૭, **४3, ५3.** દશરથ રાજા. ૨૫૪, ૨૫૫, ૩૩૧. **દશ્ચરથતા** શિલાલેખ, જુઓ શિલાલેખ દશરથતાે. દક્ષિણ હિંદ, ૨૨૮, ૨૨૯. દિધવાહન, ૨૨૯, ૨૩૪, ૨૩૮, ૨૩૯. દહલમંડળના પ્રદેશ, ૨૩૫. દાન્યદશ્રી, ૧૮૭. દામજદશ્રી પહેલાે. ૧૯૧. ખીજો, ૧૯૧. ત્રીજો, ૧૯૧. દામસેન, ૧૯૧, ૨૨૨. દામાદર નદી, ઢ૪૭. દેવદ્રીગણિ ક્ષમાશ્રમણુ નામના આચાર્ય, ૮૬, ૮૭. દેવણક, પર. દેવપાળ, ૧૦૫. દેવશક્તિ વિક્રમાદિત્ય, ૭૯. દંતપુર. ૨૪૩, ૨૪૫, (૨૪૫) દ્વારકા 🕽 ३३५, ३३८, ३३६. દ્વારિકા દ્વારાવતી 🕽

ધ

ધનકટક, ૩૧૭, ૩૧૮, ૩૧૯, ૩૪૮. ધતેશ્વરસ્વિશ્જ ૭૦. ધરણીકાટ, ૩૧૮. ધરસેન, ૨૨૨. ધર્મરાજ : ખારવેલ–જુઓ ખારવેલ. ધર્માદિત્ય, ૩, ૪, ૫, ૪૮, ૫૦. ધુવસેન રાજા, ૨૧૯. ધૌલી જાગૌડા ૨૫, (૨૪૦) ૨૪૬ ધૌલી જાગૌડાના શિલાલેખ-નુઓ શિલાલેખ **ધૌલી** જાગૌડાના.

ત

નહપાણ મહાસત્રપ, ર, ૮,૯, (૯) ૨૫, ૪૧, ૬૨, १८८, २००, २४७, ३७० નહપાણ સ્તંભ ૩૭૦, ૩૭૧ નરવાહન રાજા, ૪૧. નાર્ધલ્લ. ૩. ૭. નાગદશક, ૨૩૮. નાગનીકા રાણી, ૨૫૫, (૨૮૪) ૨૮૫. તા શિલાલેખ–જુએા શિલાલેખમાં. નાસિક, ૨૫૦, ૨૮૪, ૨૮૫, ૩૫૪ ુ તા શિલાલેખ–જુએા શિલાલેખમાં નાસિકની ગુધાઓ ૩૭૦, (૩૭૦) નાહડ, ૩, ૭, ૫૫. નિમાર જલ્લા ૨૩૫. **ને**પાલ, ૩૧૬. (શ્રી) તેમીનાથ, ૨૨૦. નિઝામી પ્રદેશવાળા મુલક, ૨૫૦. નંદ સંવત, જાએો સંવત નંદ. નંદ વંશ, ૨૩૯, ૨૬૮, ૨૭૦, (ઢ૧૬). તંદિવર્ધન, તંદ પહેલા, ૨૩, (૨૪) ૨૩૮, (૨૩૮), २४२, २४३, २४४, २४७, २४८, २४७, २५०, २६७, २७३, २७४, २८८, २८६, (२८६) ३०१, (३०२), ३३८, ३४१, ३४६. તંદ ખીજો ૨૩૦, ૨૪૯, ૨૫૭, ૨૭૩, (૨૮૯) ३५२. ३५४ તંદ આડમા અથવા ] ૨૪૯, ૨૫૮, (૨૫૮) ૨૫૯ બહરપતિમિત્ર અથવા > રફર્ક, રફર્ક, રફર્ક, રફર્ક, બહરપતિરાજ > રફડ, રહ૦, રહફ, રહ૪, બુંહસ્પતિરાજ २७५, ३०१, ३५५. નંદ નવમા, ૨૬૮ (૨૮૦) ૩૧૫, ૩૫૫, ૩૬૩, ૩૬૫. नंह राजा, २७८, २८१, २८४, २८६, २८७, २८६, **કર૧, ૩૫૨, (૩૫૫)** 

፞፞፞፞፞፞፞፞፞፞ **પ**ટણા (૩૦૨) ્ પતંજલી મહાશય, ૨૫૫, ૨૬૫, ૨૯૫, ૨૯૬. પતેલી, ૨૪૬. પદ્માવતી રાણી, ૨૨૯, ૨৯૪, ૨૩૯. પશીઅન્સ, ૨૦૩. પરમાર વંશ, ૭૯, ૨૨૧. પલ્લવ રાજ્ય અને રાજાઓ, ૨૪૯, ૨૯૫, ૨૯૭, ३१७, ३४७, ३५४, ३६६. પલ્લવાઝ (૨૮૬) પશ્લવપતિ, ૨૯૮ પર્વતેશ્વર, ૩૬૩, ૩૬૪, ૩૬૫. **५६६वाज, २०३, (२०४) २३८.** પરિહાર વંશ, હહ. માટલિયુત્ર, ૨૩, (૨૫) ૨૪૮, ૨૪૯,(૨૫૬) ૨૫૭, (२५८) २५२, २५३, ३०१ (३०२) ३१८, (397), 389. **પાતલદેશ**. ૩૫૨. પાતિક; ક્ષહરાટ અને બેક્ટ્રીઅન રાજાતા સૂબા, ૧૨૪. પાતિકના શિલાલેખ–જુએા શિલાલેખામાં. પાવાપુરી (૨૫) ૩ ક૯. પાર્થીઅન્સ, ૨૦૩. પાલક રાજાનું રાજ્ય, (૩૦) પાયિલિસ, ૨૪૬. પાર્શ્વનાથ પહાડ, ૨૪૭, ૨૪૮, ૩૦૨, ૩૨૧. પાર્વતીય પ્રદેશ, ૨૪૦, (૨૪૦). (શ્રી) પાર્શ્વનાથ ૩૭૩

પાર્શ્વનાથની મૃતિં, (૩૦૨) ૩૦૩, ૩૩૪, ૩૩૮.

**પ્રન**ર્વમન, ૨૬૩.

પિયુષ્ડ શહેર

ત્રિતૃદકદર્ભ, ૨૪૫.

**पितू-**ऽ

**પ્ર**રી–જનના**ય**, ૩૩૮.

પ્રિયદર્શિન, ૧૭, (૨૫) ૧૦૫, ૧૩૫, ૨૧૩, ૨૧૭, **૨૧૯, ૨૩૫, (૨૪૦), (૨૪૬), ૨૪૮, ૨૫૨,** ૨**૫૫, (૨**૬૪) ૨૬૫, ૨૬**૯, ૨૭૦, (૨૭૭**) (२७८) (२६२) (२६३) ३०३, (३०७) ३१३,

(390), 394, 329 (822) (324) 338. (३३७), ३६२, ३६३ ३७१. પ્રિયદર્શિનના શિલાલેખ,જુએા શિલાલેખ પ્રિયદર્શિનના. પુષ્પપુર, ૨૨, ૨૩, (૨૩) ૨૪, ૨૫, पुष्पाः, २०. પુરી જીલ્લા, ૨૩૫, ૨૪૩. પુર્લિદ જાતીના મુલક, (૨૩૫). પુલુમાવી. ૩૧૮. પુષ્પગીરી પર્વત, ૩૨૩, (૩૨૩) પુલુમાવીતા શિલાલેખ-જુએા શિલાલેખમાં. પુરૂષયુગ ૨૮૩. પુષ્યમિત્ર. ૨૫૨, ૨૫૩, ૨૫૪, ૨૫૫, ૨૫૬, ૨૫૭ २५८, (२५८) २५७, २६०, २६१, २६२, २६३, २६४, २६६, २६६, २८६, ३०१, ३०८ (3२०) (3६७). પેશાવર, ૨૩. પૈક્શ (૨૮૪,) ૨૮૫. પંચાસરા–જગન્નાથ, (ઢ૦૩) પંઢરપુર, ૩૩૭. પાંડયા, ૨૩૮. પાંડય રાજ્ય અને રાજાઓ-૨૪૯, ૨૫૦, ૩૦૦ ૩૦૪, ३१७, ३४७, ३५४, ३६६. પાંડયાઝ, ૨૮૬. પા<u>ંક</u>્રવાસ. ૨૯૭. પીંગળા રાણી, **૩**૫. પ્રતિહાર વંશ, ૭૯. प्रतिवासुदेव, करासंध ३३७. પ્રસેનજીત (૪૮) ૩૦૫; પૃથ્વીસેન, ૧૯૧. ŧ ક્લોધિ, ૩૦૩. બ ખદનામઃ અગ્રાત, ૨૦, ૨૨. **ખદામીના મંદિરા, (૩૩૫). બરમા ૩**૫६ **બળરામ** ३२४, ३२६, ३३२, ३३६, **બળભદ્ર** ખપ્પલકુસ્ર્રિ, ૨૨૨, ૩૩૧.

ખરમા, ૩૬૧. **બર્દવાન, ૩૪૬, ૩૪**૭. ખસ્તર રાજ્યના પ્રદેશ, (૨૩૧) ૨૩૪, ૨૪૪, ૨૪૫. **ખાલાસાેર, ૩૪**૬. ખીરાર દેશ, ૨૫૮ (૨૮૪). **બીંબીસાર, ૩૧૮. ખિલાસપુર જીલ્લા, ૨૩૪.** બુદેલખંડ, ૨૩૫. **બુદ્ધદેવ, (૨૪૫) (૨૭૨)**. **બેક્ટીઅન પ્રજા, ૧**૨૪. ખેસનગર, ૨૨, ૨૯, ૨૧૮. એ<del>લકટક</del>} (૩૧). **ઐ**ભાતટનગર, ૨૮૫, ૩**૧**૮. ખેઝવાડા. ૩૧૯. ખારમદેવ શહેર. (૨૩૧) (૨૩૪). બૌદ્ધધર્મ ૧૫૮ (૨૭૨) ૨૬૫. સંવત, જુએા સંવત ખૌદ્ધ. બંગદેશ, ૩૪૫, ૩૪૬, ૩૪૭. **બંગધારા નદી. ૩૪**૭. બુહરપતિરાજ, બુહરપતિમિત્ર અથવા નંદ આઠમા, ભૂએા નંદ આઠેમાે. બુહદરથ, (૪૮). ભ ભટ્ટારક, ૨૨૧. ભદ્રખાહુ, ૨૬૬, ૩૦૯, ૩૧૦ (૩૧૦),૩૧૨, ૩૧૫, ૩૧૬ ભદ્રાવતીનગરી અથવા ભદ્રેશ્વર, ૨૨૦. લતું દામન, ૧૯૨, ૨૨૦. ભાવ<sup>6</sup>હરી, ૪ (૪), ૫, ७, ૩૫, ૪૭. ભારહત, ૨૬, ૩૦૫. ભાગવત પુરાણુ, ૩. ભાઇલ્લ, ૩, ૭. ભાગલપુર, ૩૪૬. ભિલ્સા, ૧૯, ૨૨, ૨૪, ૨૮, **૨૯, ૨**૧૮. 

ભુવનેશ્વરી **પહાડ, (૨**૭૭). લિખ્**ખુરાજ અથવા ખારવેલ, ૨૪૯, ૨**૫૦, ૨૫**૨,** રહ૮ (૨૭૮) ૩૧૨ તથા જુઓ ખારવેલ શબ્દે. ભાગવર્મન, ૨૨૨. ભાજકટ દેશ, ૨૩૫. ભાજદેવ (પરમારવંશી), *૮૦.* (પરિહારવંશી), ૮૦, ૯૩ (૯૩) (૩૩૦). મગધ અને મગધ રાજ્ય, ૨૩૨,૨૩૬,૨૩૭,૨૩૮, २४३, २४४, २४८, २४७, २५४, २५६, २५७, २७७, २८०, २८१, २८२, २८३, २८८, ३०३, ३१६, ३३७, ३६४, ३६६. મગધપતિ, ૨૩૨ (૨૩૨) ૨૩૩, ૨૩૭, ૨૩૮, ૨૪૪, २५६, २५७, २५८, २६३, २७०, २७७, २८०, 309, 329, 334, 384, 344, 344. भुशा २६० (२६०) २७४, २७५, २७६, २७८, 334, 33**6.** मधुरा (महुरा), (२६०) २७६, ३१७, ३५४, ३५५. મણીપુર, ૨૪૫. મથુરાના શિલાલેખ, નુએા શિલાલેખ મથુરાના મથુરાપતિ, ૧૨૫, ૧૭૪, ૨૨૪. મયુરધ્યજ, ૩૬૫. મલયકેત ઉર્ફે મકરષ્વજ, ૩૬૩, ૩૬૪, ૩૬૫, ૩૬૬, 3 **ξ 19.** મલે≃૭ પ્રજા, ૧૬૪₊ મહા નદી, ૨૪૩, ૨૪૫, ૩૩૨, ૩૪૬. मुद्धाविक्य नामनुं मंहिर, ३१६, ३१७, ३१८, ३१६, ૩૫૭ (૩૫૭), ૩૬૧. મહેન્દ્રકુમાર, ૩૧૯. મહાવીર ચૈત્ય, ૪૫. મહાક્ષત્રપ ચષ્ઠણ, ભુગ્રા ચષ્ઠણ મહાક્ષત્રપ. ,, નહપાણ, ,, નહપાણ મહાવીર સંવત, જુએા સંવત મહાવીરમાં. મલયલી રાજ્ય, ૩૫૬. મહાસેન, ૨૯. મહાવીર, ૨૪, ૨૮, ૨૯, (૨૪૮), ૨૭૩, (૨૭૮) (२७४), (२४१), (२४२), (३०१), ३०४, ३७१.

(381) (38%).

ભુવતિશ્વર, ૩૨૪, ૩**૨૫, ૩**૨૯ (૩**૩૦) ઢ**૩૫,

મહાદાશલ, રર૯, ર૩૪, ર૩૫, ર૩૬ (ર૩૯). મહાદાશલપતિ, ૨૪૦. મહા મેધવાહન, ૨૨૯, (૨૩૦) ૨૩૧, ૨૩૨, ૨૩૬, ૨૩૮, ૨૩૯ (૨૩૯) ૨૪૦, ૨૪૪, ૨૭૬, ૨૮૨, ૨૮૩.

મહારથી સરદારાે. ૨૮૪. માધવસેન, ૫, ૩૫, ૪૮, ૪૯, ૫૦, ૫૨, ૫૪. માધવાદિત્ય, ૭, ૪૮. માળવા, (૪૪) ૯૧, ૨૩૫. માલવ સંવત, જુએા સંવત માલવ. માલવપતિ, ૩૨૩, ૩**૨૯**, ૩**૩૦,** ૩**૩૧**. માલવિકા કુંવરી, ૨૫૮. માલવ પ્રજા, (૩૩૦). માદ્રપ્રજા, ૩૫૨. માદ્રઝ-મદ્રાઝ, ૩૫૨. भानस्तंल, ३३४, ३३५ (३३५). માણીક્યાલના શિલાલેખ, જુઓ શિલાલેખમાં. મીનેન્ડર, ૫૫, ૧૨૪, ૧૨૯, ૨૯૬. મિત્રાર્તિમાક્ષરી-૨૫૭. મિથેડેટસ, (૧૩) મીદનાપાર, ૩૪૬. મિહિરકુલ, ७४, ૧૩७, (૨૨૧) ૨૨૨. મુલવાસર, ૨૨૦. મુલવાસર (મુલવેશ્વર)ના શિલાલેખ, નુંગ્રેગ શિલાલેખ મુલવાસરતા. સુર્શિદાખાદ, ૩૪૬. મુલાનંદ, ૨૮૬.

મેગેસ્થનીસ, ૨૫૪, ૩૬૬. માઝીઝ, ૧૨૪, ૧૨૯, ૧૪૧, (૨૦૩). માહનજાડેરા, (૧૭). માર્યવંશ, ૨૫, ૨૧૯, ૨૭૦, (૩૧૬) ૩૩૦, ૩૭૨. માર્યપ્રજા, ૨૩૦. માર્યરાજા, ૨૩૨, ૩૨૦.

ર્મોર્યરાન્ત, ૨૩૨, ૩૨૦. મીર્યસંવત, જાઓ સંવત મૌર્ય. મંત્રીશુપ્ત, ૫૦, ૫૪, ૬૯, ૧૪૫.

મુસિ, ૨૮૫.

મંશેરી, ૮૨. મંડનમિશ્ર, (૩૩૧). મુંડકુંતલ, ૩૨૦. મુંદ, ૨૩૧, ૨૩૮, ૨૪૮.

ય

યયાતિક્રેશરી, ૩૨૩, ૩૩૦, ૩૩૧, ૩૩૫, ૩૪૧ (૩૪૧) યયાતિનગર, ભુએા રાજપુરી. યવનરાજા એલેકઝાંડર, ૨૨. યવનપ્રજા, ૨૦૩. यवन सरहार, १३६, २५६. યશાદામન પહેલા. ૧૯**૧.** ખી**નો**, ૧૯૧, ૨૨૦. નવમાે, ૨૨૨. યશાધર્મા માલવપતિ, ૭૪. યશાધર્મન, (७४) ૭૯, ૮૧, ૯૨, (૩૩૦) ૩૩૧. યશાવર્મન, ૨૨૨. 😁 યક્ષવસતી નામે શ્રી મહાવીરનું ચૈત્ય, ૪૫. યત્રશ્રી ગાતમાપુત્ર, ૩૬૬. યત્રશ્રીના શિલાલેખ, (૩૧૮) જુઓ શિલાલેખમાં યુગપ્રરાષ્ટ્ર. ૧૯. **યુથેડીમાેસ, ધર૪, ૧૩૯, ૨૬૦, ૨૯૬.** યુધિષ્ઠીર સંવત, જુએા સંવત યુધિષ્ઠીર. थे।नप्रल, १६४ (२०३) २०३.

ર

રાજગૃહી, ૨૫૬ (૨૫૬) ૨૫૭, ૨૬૨, ૨૭૭, ૨૯૪, ૨૯૯, ૩•૦, ૩૦૪, ૩૧૮, ૩૨૩. રાજમહેન્દ્રી, ૨૪૫. રાજમું કે યયાતીનગર, ૨૪૫. રાજનગર, ૨૦૨. રાજમું યત્ત, ૨૯૩, ૨૯૪. રાજાવુલ, ૧૨૪, ૨૦૩. રાષ્ટ્રી ખળશ્રી, ૬, ૩૭૦. રાયપુર જીલ્લા, ૨૩૪. રાષ્ટ્રકુટવંશ, ૭૯. રૃદ્ધામન પહેલા, ૬, ૧૮૫, ૧૯૧, ૧૯૯, ૨૦૩,

```
२०६, २११, २१२, २१३, २१६, २१७,
२१८, २२४.
```

રૂદ્રદામન ખીજો (સ્વામી), ૧૯૧. રૂદ્રસેન પ**હેલે**ા, ૧૯૧.

હતા યહુના, ૧૯૧. ,, બીજો, ૧૯**૧.** 

, , ત્રીજો (સ્વામી), ૧૮૯, ૧૯૧.

,, ચાેથાે, ૧૯૧.

રૂદ્રસિંહ પહેલા, ૧૯૧.

" ખીજો, ૧૯૨, ૨૨૦.

,, ત્રોજો (સ્વામી), ૧૮૯, ૧૯૧. રૂદ્રસિંહ પહેલાના શિલાલેખ, જુઓ શિલાલેખ રૂદ્રસિંહના રૂદ્રદામનના શ્રિલાલેખ, જુઓ શ્રિલાલેખ રૂદ્રદામનના. રૂષભદત્ત, ૨, ૮, (૯), ૧૩, ૧૪, ૪૧, ૫૩. રૂપનાથના ખડક લેખ, ૨૩૫ (૨૩૬).

Ġ

લાલક, (૩૫૧) ૩૫૧. લિઅક, ૧૨૪. લિચ્છવી, ૨૯૫. લૈોકિક સંવત્સર, જુએા સંવત્સરમાં.

વ

વક્કગ્રીવ રાજા, (૨૯૪)૩૫૩, ૩૬૩, ૩૬૪, ૩૬૫,૩૬૬ વજરવામી આચાર્ય, ૫૦. વલ્લભીપુર, ૨૨૧. વલ્લભી રાજ્ય, ૩૫૨. વંશ, ૭૯. વઝીરા પ્રદેશ, ૩૫૨. વર્ધમાન કુમાર, (૨૪૮). વર્ધમાનપુરી, ૨૪૬. વશિષ્ક ઉર્દે જુષ્ક, ૫૫, ૧૨૮, ૧૨૯, ૧૩૫, ૧૫૨, १६६, १६८, १७०, १७२, १८४,१६८,२२३. વર્ડકના શિલાલેખ, ભુએા શિલાલેખ વર્ડકના. વશિષ્ઠપુત્ર શાતકરણી, દ વરાડ છલ્લો, ૨૮૩. વાકપતિરાજ, ૨૨૨, ૩૩૧. વાસુરેવ પહેલા ૧૨૮, ૧૨૯, ૧૩૫, ૧૭૭, ૧૮૧, ૨૨૪. વાસવદત્તા, ર૩.

વાસુદેવ શ્રીકૃષ્ણ, ૩૩૭. વાસુપૂજ્ય, ૩૩૯. વિક્રમ ચરિત્રઃ ધર્માદિત્ય, ૪, ૫ (७) (૪૨). વિક્રમાદિત્ય શકારિ, ૩ (૪), ૫, ૭ (૭), ૯, ૨૧, 32, 33, 38, 36, 80, 89, 83, 84, 8¢, ४८, ६३, ६८, ६६, ७०, ७१, ७५,७७,७८, ८१, ८२, (३३३) (३३४). વિક્રમાદિત્ય ૧લા ચાલકચવંશી, ૭૯. રજો વિક્રમાદિત્યઃ દેવશક્તિ. ૭૯. વિક્રમાદિત્યઃ યશાેધર્મનઃ શિલાદિત્ય; વિકલ્પ, ૭૯, ૮૨, ૯૨; વળા જુએા દૂર્ણારે વિક્રમાદિત્ય. વિક્રમ સંવત, જુંએા સંવત વિક્રમ. વિક્રમસેન ३४, ६६, ७७. વિક્રમસિંહ વિક્રમાદિત્ય પહેલા (અંદ્રગ્રમ પહેલા) (ગ્રપ્તવંશી), હહ, ૧૨૭, વિક્રમાદિત્ય ખીજો (ચંદ્રગુપ્ત ખીજો) ગુપ્તવંશી, ૭૪, ૭૯. વિક્રમાદિત્ય ત્રીજો (ગુપ્તવંશી) } હહ. (કુમારગુપ્ત) विજयनगर, २४५.

વિજયનગર, ૨૪૫.
વિષ્ણુગુપ્ત, ૨૧૪.
વિજયસેન, ૧૯૧.
વિમલગિરિ શત્રુંજય પર્વત, ૨૨૦, ૨૪૦.
વિશ્વસેન, ૨૨૦.
વિદર્ભદેશ, (૨૩૧) ૨૩૪, ૨૩૫, ૨૪૧.
વિષ્ણુ ભગવાન, (૨૪૫).
વિષ્યાપર્વત, ૬.
વિમલવસિલ, (૩૨૪).
વિષકન્યા રાણી, ૩૬૫.
વીરદામન, ૧૯૧.
વિદિશા, ૧૯, ૨૨, ૨૪ (૨૪) ૨૮, ૨૯, ૨૧૮, ૨૫૯.
વિશાલાનગરી, ૨૨, ૨૩ (૨૩) (૨૯૯).
વરંગુળ, ૨૮૫.
વેમ કડક્સીઝ, જુઓ કડક્સીઝ ખીજો.
વેષ્યા નદી, ૨૮૪.

વેધશાળા ઉજૈનની, ૩૯, ૪૦. વેન, ૨૮૧, ૨૮૨. વૈરાચક કે વૈરાચન ૩૫૩, ૩૬૪. વૈભારગિરિ, વૈતરણી નદી, ૩૪૭. વંશાલીનગરી, (૨૯૯). વંગદેશ, ૩૪૭. વંશદેશ, ૨૩૦, (૨૩૧) ૨૩૪, ૨૩૫, ૨૩૬, ૨૩૭, ૨૩૮, ૨૪૩, ૨૪૪, ૨૪૫, ૩૪૭, ૩૬૫. વંશવર્ધન, ૨૮૨. વૃદ્ધિરાજ, ૨૪૨, ૨૪૪, ૨૪૯, ૨૫૦, ૨૫૨, ૨૬૨, ૨૭૮, (૨૭૮) ૨૮૨, ૨૯૭, ૩૧૨, ૩૪૫, ૩૫૩.

શ શકડાળ પ્રધાન, (૩૧૦) ૩૧૫, ૭૫૫. શ્વકારિ વિક્રમાદિત્ય, જુએા વિક્રમાદિત્ય શકારિ. શક સંવત, ભુએ સંવત શકમાં. શકપ્રજા અને તેનું રાજ્ય, ૩, ૫, ૧૩, ૧૬, ૨૨, **५२, ७३, ७५, २०३.** શત્રું જય, ૪૧, ૫૧, (૩૨૪) ૨૨૦. શવિલ, ૨૦. શસાંક રાજા, ૨૬૩. શાકેત કે શાકલ, (૨૯૬). શાતકરણી, ૩૨૧, ૩૧૬. શ્વતવાહન વંશ, ૨૮૩, (૨૮૪). શાતકરણી વશિષ્ઠપુત્ર, ૬, ૩૬૬. **ખીજો, ક, ૨૨, રૂ**૭. ગાતમાપુત્ર, ૬, ૬૭, **U3**, २८६, ३७०. શાલીવાહન, (૨૬૭). શાતવાહન વંશ, ૩૬, ૫૪, ૭૩, ૨૨૯, ૨૩૩, ૨૫૦, (२६२), (२७१), (३५४), ३७०. શાલિવાહન શકાબ્ધ, હર. શાતકરણી, પુલુમાવી, ૨૧૨, ૩૬૧. શાલિશુક, પ્રિયદર્શિનના સુપા, ૨૧૫, ૩૩૧.

२५५, २५६, २६१, (२६२), २६६, (२७१), २८३, २८४, (२८४), (२८६), २८७, ३५४. (३५४), ३६४, (३६४), ३६६, ३७०.

શ્ચિલાલેખ કુશાનવંશના, (૨૦૩).

- " અયમના, (૨૦૩).
- " ખલત્સ ગામના, (૨૦૩).
- " કન્હેરીના, ૨૧૧, ૨૧૨.
- " ઉદયગિરિ પહાડના, ૬૯.
- " ઇસાપુરના, રર૩.
- " આરાનાે, રર૪.
- " અશાકના (૩૨૪).
- " ગુંદાના (રૂદર્સીંહ પહેલાના), (૨૧૬), ૨૧૯.
- " જુનાગઢના ( " ) (૨૧૬).
- " જસદ્યુના, (૨૧૬), ૨૧૯.
- " નાસિકના, ૨૫૪, ૨૫૫.
- ' **દશરથ**ના, ૨૫૪.
- " નાગનિકા રાણીના ક્રાતરાવેલા, ૨૫૩, ૨૫૪.
- " પાતિકના, (૨૦૩).
- " પ્રિયદર્શિનના, ૨૧૧, **૨**૧૯, ૨૪૪, ૨૪૬. ૨૪૮, ૨૫૨, ૨૫૫, (૨૬૪), ૨૬૬, (૨૭૬), ૨૮૫, (૨૯૩), ૩૦૩, (૩૧૩), (૩૧૬), ૩૨૧, (૩૨૧), (૩૨૨).
  - મથુરાતા, ૧૬૮, ૧૭૧, ૧૭૭. ૨૨૩, ૨૨૪.
  - ' ધાલીજાગૌડાવાળા, (૩૨૩), (૨૩૮), (૩૪૯).
- " મુલેશ્વર–મુલવાસર, રૂદ્રસેન પહેલાના, (૨૧૬).
- " યજ્ઞશ્રીના, (૩૧૮).
- " રૂદ્રદામનના, ૧૯૩, ૨૦૩.
  - ' રૂપનાથનાે, ૨૩૫, (૨૩૬).
- '' માણીકયાલના, ૨૨૩.
- " તક્ષિલાના, ૬૮, ૭૬, (૨૦૩), (૨૭૯).
- " વર્ડકતા, ૧૬૮, ૧૭૧, ૧૭૨, ૨૨૪,
- " સારનાથના, ૨૨૩.
- " શુદર્શન તળાવના, ૬, ૨૧૩, ૨૧૫, ૨૧૭.
- " હાથીગુંફાતા, (૨૨૧), (૨૩૨), (૨૩૯), ૨૪૧, ૨૪૨, ૨૪૪, ૨૪૭, ૨૫૦, ૨૫૨, ૨૫૫, ૨૫૬, ૨૫૭, ૨૫૯, ૨૬૨, ૨૬૩, ૨૬૪, (૨૬૪), ૨૬૬,

શાતકરણી શ્રીમુખ, ૨૫૦, (૨૫૦), ૨૫૩, ૨૫૪,

२६७, २६४, २७१, २७३, २७४, २७६, (२७७), २७६, २८०, (२८०), (२६१), ३०६, ३१५, 394, 394, 394, 323, (330), 389, 383, ३४५, ३४६, ३४७, ३४८, (३४८), ३४६. ३५०, ३५२, ३५३, (३५४), ३५५, ३५७, (३६३). 3 6 4 . 3 5 4 . 3 6 9 , 3 6 3 .

શિસ્તાન ૧૭. શિશુનાગવંશ, (૨૪૮), ૨૭૦. શિશપાલરાજા, ૨૩૫. શિલાદિત્ય-ભુઓ વિક્રમાદિત્ય દેવશક્તિ. श्रद्ध, ३४, ६६, ८८, શુંગવંશ, ૨૪, ૨૫, ૧૨૪, ૨૫૨, ૨૫૩, ૨૫૫, २६३, (२८४), ३०१, ३३०, (३३४).

શુંગભુત્યા, શ્યુવિહાર, ૧૫૦. શુક્રાદિત્ય, ૭, ૩૫, ૪૭. શાભનરાય, ૨૩૮, ૨૪૨, ૨૪૮. શુંકરાચાર્ય, ઢ૩૧. શંકુ, ૫, ૩૨. શુંખેશરા. (૩૦૩). શુંખેશ્વર પાર્શ્વનાથ, ઢ૩૭. શ્રીમુખ શાતકરણી. જુંએા શાતકરણી શ્રીમુખ. શ્રીકુકુલ, ૨૪૬. શ્રેણીક રાજા, ૨૩૦, ૨૩૧, ૨૩૨, ૨૩૬, ૨૩৬, (304), 394. શ્રીયકજી, ૩૧૫.

શ્રવણ ખેલગાળ, ૩૧૦.

શ્રી કૃષ્ણ, ૩૨૭, ૩૨૯, ૩૩૨, ૩૩૩, ૩૩૫, ૩૩૭.

શ્રી કૃષ્ણ મંદિર, ૩૩૫, ૩૩૬.

શ્રી કૃષ્ણ વાસુદેવ, ૩૩૭.

સ

સત્યદામ, ૧૯૧. સતલજ ૨૬૧, ૨૯૬ (૩૩૦). રતંભન, (૩૦૩). સમુદ્રતટ, ૨૪૪.

સમેતશીખર, ૨૫, ૨૩૯, ૨૪૦, (૨૪૦), ૨૪૭, (२७८), ३२१. સમુદ્રગુપ્ત, ૨૧૦. સાતકરણી, ૨૮૨, ૨૮૩, ૨૮૫, ૨૮૬. સાકેત પ્રદેશ, ૨૯૬. સાલેમ, (૩૦૦). સાેરિસરાે, (૩૦૩). સારનાથના શિલાલેખ. જુએા શિલાલેખ સારનાથના. સિલાન, ૨૬૨ " પતિ, ૨૬૨. सिद्धसेन दिवाक्त, २२२, २३३, (३३३), ३३४, ३३६. સુલાેચના, ૫, ૪૯, ૫૧, ૨૩૮. सुरथ राजा, २३८, २७२. સુવર્ણરેખા નદી, ૨૪૩, ૨૪૪, ૨૪૫. સુરસેન, (૨૬૦). સ્થૂળીલદ્રજી, (૨૯૧), ૩૧૦, (૩૧૦), 398, (398). સુગાંગેય, ૩૦૧. સીકંદરશાહ, ૧૭. · સીથીઅન્સ, ૧૬. સુદર્શન તળાવ, ૬, ૨૧૩, ૨૧૫, ૨૧૭, ૨૧૮. સુભદ્રા, ૩૨૭, ૩૨૯, ૩૩૨. " ની મૃર્તિ, ૩૩૬. સેદા. ચેદા જતી, રૂ૩૫. સાેડાસ. ૧૨૪. (૨૦૩). સાન નદી, ૨૪૯. સૌરાષ્ટ્ર, ૬, (૯), ૪૧, ૮૭, ૧૮૯, ૨૧૮. સંક્રીસા પીલર, ૩૭૧. સંવત્સરની સ્થાપના, રે. સંવત કુશાન, ૧૦૬, ૨૦૫, ૨૨૩. સને ઇસ્વીસન, ૧૦૬, ૧૦૯, ૧૧૧. સંવત ગુપ્ત, ૯૫, ૧૮૯. " ચષ્ઠણ, ૯૧, ૯૫, ૧૦૬, ૧૯૨, ૧૯૩, ૨૦૫, २२०, **२२३**.

" ગેદી, ૬૪, (૨૩૧), ૨૩૩, ૨૩૪, ૨૭૧,

२७२, २७३, २७४, ३४५,

સંવત નંદ, ૨૬૭, ૨૬૮, ૨૭૦, (૨૭૦), ૨૮૭. ખૌદ્ધ, ૧૦૬, ૧૦૭. " મહાવીર, (૬૧), ૬૪, ૧૦૬, ૧૦૭, ૧૧૧, २७२, २७४. २८८, २८७, ६४५. " માલવ, ૬૫, ૮/, ૯૦, ૯૫, ૧૦૬, ૧૦૭. " મૌર્ય, ૨૬૭, (૨૬૭), ૨૬૮, ૨૬૯, ૨૭૦, ૨૮૭. " યુધિષ્ઠિર, ૬૦. " લૌકીક, ૬૦. " વિક્રમ, ૨૧, (૨૧), ૩૩, ૩૪, ૩૭, (૬૨), ६४, ७८, ७४, १०२, १०६, १०७, १११. " શક, ૨, ૫૦, ૬૫, ૮૮, ૯૧, ૯૫, ૯૭, ૯૯, 909, 903, (903), 904, 900. " ક્ષહરાટ, ૬૩, ૬૪, ૯૫, ૧૦૬. સંત્રીજી નામે ક્ષત્રિય જાતી, ૨૩૦. સંખલપુર છલ્લા, ૨૩૫, ૨૪૩. સાંચીના શિલાલેખ. જુઓ શિલાલેખ સાંચીના. સાંચી નગર ) ૨૨, ૧૫૫. પ્રદેશ ∫ ૨૧૮, ૨૩૨, ૩૩૩, ૩૩૬, ૩૩૯. સાંચી સ્તૂપ, ૨૧૮, (ઢ૨૭), ૩૨૮. સિંહપ્રસ્થ. સિંહપુર २४५, (२४५). ३०८. સિંહપુર નગર સિંધુલા રાણી, ૨૭૮, ૩૦૭, (૩૫૦), ૩૫૧. સિંધુ સાૈવિરપતી. (૨૭૯). સિંધ દેશ, (૧૭). સિધુપતિ, (૩૩૪). સિંહલદ્વીપ, ૨૩૮, ૨૫૦, ૨૬૨, ૨૮૦, ૨૮૨, **૨૯૭**, (૩૫૫). સ્વામી જીવદામન ,૧૯૧.

સ્વામી સિંહસેન, ૧૯૧. સુમાત્રા, ૩૫૬.

#### Ø

હગામ, હગામાસ, ૧૨૪.

" ના સિક્કાઓ, (૨૦૩).
હવેવર્ધન, ૭૫, ૨૨૧, ૨૨૨.
હડાળા તામ્રપટ, ૨૧૯.
હાથીગુંધાના શિલાલેખ. જુઓ શિલાલેખ હાથીગુંધાના.
હઠીશાહ ઉદ્દે હઠીસિંહ, ૩૫૧, (૩૫૧).
હયુએન ત્શાંગ, ૩૪૧.
દૂઆરિ વિક્રમાદિત્ય, ૭૯, ૮૨, ૯૨.
હુષ્કપુર, ૧૬૨, ૧૬૩.
દૂઆજાતી, ૭૫, ૧૨૦, ૧૨૨, ૧૩૮, ૨૨૧, (૨૨૧),
૨૨૨.
દુવિષ્ક, ૫૫, ૧૨૮, ૧૨૯, ૧૩૪, ૧૩૫, ૧૫૧,
૧૫૩, ૧૬૨,૧૬૯, ૧૭૦, ૧૭૬, ૧૭૪, ૧૯૮.
દુશિશાંગાખાદ જીલ્લા. ૨૩૫.

#### ફા

ક્ષહરાટ પ્રજા, ૪૧, ૯૪, ૧૨૪, ૨૦૩. ક્ષહરાટ ભૂમક, ૫૫, ૬૨, (૧૬૦), ૧૮૭. ક્ષહરાટ સંવત. જુઓ સંવત ક્ષહરાટ. ક્ષેમરાજ, (૨૩૦), ૨૩૧, ૨૩૨, (૨૩૨), ૨૨૫, ૨૩૬, ૨૩૮, ૨૩૯, (૨૩૯), ૨૪૨, ૨૪૩. ૨૪૪, ૨૪૫, ૨૪૬, ૨૪૭, ૨૪૮, ૨૪૯, ૨૫૨, ૨૭૨, ૨૭૮; (૨૭૮), ૨૮૨, ૩૦૧, ૩૨૧, ૩૩૨, ૩૪૫, ૩૬૬. ક્ષહરાટ. ૨૭૦.



" સત્યસિંહ, ૧૯૧.

# આ ત્રંથ વિષે મળેલા અભિપ્રાયા

(१)

હમકા અતીવ સંતાષ હુઆ. ખહાત સમયસે હમ છસ ચીજ કે ચાહતે થે આજ વહી હમારી દિવ્ટમેં આઈ. ઇસમે જો જો વર્ણન દીયા હૈ, યહે વિસ્તૃત ગ્રંથમેં પ્રકાશિત હાવે તા, હમારી માન્યતા હૈ કી જૈનસાહિત્યમેં એક અપૂર્વ પ્રાથમિક ઐાર માલિક ઇતિહાસકા આવિર્ભાવ હાગા. ઇસકે પઢનેસે જૈન ધર્મકી પ્રાચીનતા કે વિષયામેં જો કુછ ભ્રમ જનતામેં પડા રહા હૈ, વહ દૂર હા જયગા. ઇસ લિધે યહ અપૂર્વ ગ્રંથ જિતની જલદી પ્રકાશિત હાવે ઉતનાહી અચ્છા હૈ; સાથમેં હમ જૈન ઐાર જૈનેતર કુલ સજ્જનાકા યહ સલાહ દેતે હૈ; કિ ઇસ ગ્રંથકી એક એક નકલ આપ અપને પુસ્તક સંગ્રહમેં અવશ્યમેવ સંગ્રહિત કરે કયોં કિ યહ ગ્રંથ કેવળ જૈન કિ પ્રાચીનતા કા સિદ્ધ કરતા હિ, ઇતનાહી નહીં, સાથમેં ભારતવર્ષ કી પ્રાચીનતા કા લી સિદ્ધ કરતા હૈ. ઇસ લીએ ગ્રંથકા જો નામ રખા ગયા હૈ વહ ખીલકુલ સાર્થ હૈ.

<mark>પાલ</mark>ણુપુર

**વક્ષભવિજય** ન્યાયાંભાેનિધિ જૈનાચાર્ય શ્રીમદ્રિજ્યાનંદસૂરિજીકા પટુધર

(२)

ભારતવર્ષના ઇતિહાસના સંક્ષિપ્તસારની પુસ્તિકા ૪૪ પ્રકરણવાલી વાંચતાં એમ મને લાગે છે કે અત્યારની જૈન બાળપ્રજા તે વિષયમાં પાતાની કરજ સમજતી થાય તેમ આ પુસ્તક ઉપયોગી થશે.

અમદાવાદ

વિજયનીતિસૂરિ

પુસ્તકની રૂપરેખા દર્શાવતું પેમ્ફ્લેટ મળ્યું છે. તેની રૂપરેખા જેતાં પુસ્તક અતિ મહત્ત્વનું થશે અને એ સત્વર પ્રકાશ પામે એ વધારે ઇચ્છવા યાગ્ય છે.

 $(\varepsilon)$ 

પાટણ

પ્રવર્તક કાંતિવિજય**છ** (૪)

તમાંએ ઇતિહાસ માટે ઘણા સંગ્રહ કરો છે. તમા તમારા હાથ સમાજને જે કાંઈ આપી જશા તે બીજાથી મળવું દુઃશકય છે; એટલે આ કામ તમાએ જે ઉપાડ્યું તેજ સર્વાથા સમૂચિત છે.... આવા ગ્રંથની અતીવ અગત્ય છે, આ ગ્રંથ જેમ જલદી ખહાર પડે તેમ કાશિષ કરવા સપ્રેમ સૂચન છે.

દિલ્હી

સુનિ દર્શનવિજયજી (જૈન સાહિત્યના એક સમીક્ષક) (4)

પ્રયાસ સ્તુત્ય છે અને ઐતિઢાસિક શાધક ખુદ્ધિ તથા ઉઢાપાઢ કરવાની પહિતિ સુંદર છે. આ પુસ્તકથી ઘણીક બાબતાના ભ્રમ દૂર થઇ શકશે. આ નવીન પ્રકાશથી હુંક પ્રાપ્ત થાય તેવું ઘણું સચાટ પુરાવાએાવાળું લખાણુ છે. એટલું જ નહી પણ અનેક શિલાલેખા, સિક્કાએા અને પ્રશસ્તિઓની મદદ લઇ વિવેચન થયેલું દેખાય છે.

કચ્છ-પત્રી

મુનિ લક્ષ્મીચંદ

( )

શ્રી મહાવીર અને શ્રી ખુદ અને સમકાલીન હતા તે ખાખત જૈન લેખકા અને ઇતર પરદેશી વિદ્વાના સહમત છે. અહિંસા તત્ત્વના પ્રચાર પણ તેઓએ લગભગ એકજ ક્ષેત્રમાં કર્યો છે. છતાં દિલગીરી જેવું એ છે કે કેટલાંક સ્થાનામાં જે અવશેષો મળી આવ્યાં છે તે મહાત્મા ખુદ્ધનાંજ કહેવાય છે, જ્યારે મહાવીરનાં અવશેષો વિશે આપણે તદ્દન અધકારમાંજ છીએ. સદ્દભાગ્યે ડાં. ત્રિ લ. શાહે આ બાબત વર્ષો થયાં હાથ ધરી છે અને પાર્શ્વનાથના સમયથી આરંબીને એક હજાર વર્ષના ઇતિહાસ સંશોધિત કરવા માંડયા છે.

તે જાહેર કરે છે કે શ્રી મહાવીર સમર્પિત થયેલ ઘણાં અવશેષો આપણી યાત્રાના સ્થળ માર્ગે માે જુદ પહેલ છે. જેની ભાળ હજુ સુધી આપણુ કાઇને નથી. એમનું કહેલું એમ થાય છે કે શ્રી મહાવીરના જીવન માંહેના કેટલાયે બનાવાનાં સ્થાન, વર્ત માનકાળે જે મનાતાં આવ્યાં છે તેના કરતાં અન્ય સ્થળે હાવાનું સાબિત થઈ શકે છે. જો તેમજ હાય તા ડાં. શાહ સંપૂર્ણ ખાત્રી ધરાવે છે કે તેમજ છે; તા તા જરૂર જૈન ઇતિહાસમાં એક કાન્તિકાર યુગ ઉલા થશે અને વિશારદા અને અન્ય કાર્યં કર્તાં એને તે ક્ષેત્રમાં વિશેષ અભ્યાસ કરવાને પૂરતી સામગ્રી મળી કહેવાશે.

**ગુલાબચંદજ ઢર્ટ્ટા.** એમ. એ. શ્રી. જે. કેા. ના જનરલ સેક્રેટરી અને હમેદપુર પાર્ધ આશ્રમના વ્યવસ્થાપક .

(७)

પુસ્તક તદ્દન નવું દર્ષિખંદુ ખાલે છે એમ સમજાય છે. તમે એ પુસ્તક તૈયાર કરવામાં ઘણા શ્રમ લીધા લાગે છે.

સુંબઈ

કૃષ્ણુલાલ માહનલાલ ઝવેરી દીવાન ખહાદુર; એમ. એ. એલ એલ બી. (ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદના પ્રમુખ)

( < )

હાલમાં તેમણે એ ગ્રંથની સંપૂર્ણ હકીકતનું હસ્તપત્ર અહાર પાડયું છે. તે ઉપરથી તેના મહત્ત્વના સારા ખ્યાલ મળ્યાે છે. ગ્રંથના ચુમાલીસ પરિચ્છેદા કરેલા છે. અને

તેમાં એક હજાર વર્ષના ઇતિહાસ, સાદી, સરળ અને રસમય ભાષામાં આપેલા છે. ભારતવર્ષના પ્રાચીન ઇતિહાસના આવા માટા ગ્રંથ કાઇપણ ભાષામાં નથી....પ્રાચીન સમયમાં પ્રવર્તા રહેલા વૈદિક, ળાદ્ધ અને જૈન ધર્મ સંબંધી તે વખતે ચાલતી, રાજા, અમાત્ય અથવા પ્રધાન મંડળની વ્યવસ્થા અને બંદીખાનાં, ગ્રામ્ય સુધારણા, પંચાયતા, વિદ્યાલયાં, વ્યાપાર, ખેતી વિગેરે સંસ્થાઓ સંખંધી હકીકત વિસ્તારપૂર્વક આપેલી છે, અને તે ઘણી બાધક છે. એટલે આ ગ્રંથ ઘણા શ્રમ લઈ તથા ઘણાં પુસ્તકાના અસલ આધારા, શિલા અને તામ્રલેખા, સિક્કા વગેરે જેઈ આધારભૂત ગણી શકાય તેવા ખનાવ્યા છે. સર્વ રીતે ઉત્તેજનને પાત્ર છે એમ મને લાગે છે. જૈન સમાજના, વિદ્યાનાના, વિદ્યાલયાના અને રાજા મહારાજાઓના આશ્રય વગર આવા માટા ગ્રંથ પ્રસિદ્ધમાં મૂકવા અશક્ય છે. તેથી તેની સારી સંખ્યામાં નક્કા લેવાનું આધાસન આપી તેમના તરફથી ગ્રંથકનાંને ઉત્સાહ અને ઉત્તેજન મળશે એવી આશા છે.

વડાેદરા

ગાવિદભાઈ હા. દેશાઈ ખી. એ. એલ. એલ. ખી. નાયબ દીવાન

( )

ડા. ત્રિ. લ. શાહે અનેક નવાં દેષ્ટિબિંદુઓ આધાર સાથે આ પુસ્તકમાં રજી કર્યા હોય એમ જણાય છે. અશાક અને ચંદ્રગુપ્ત સંબંધી તેમનાં મંતવ્યા ઇતિહાસની દુનીઆમાં વિપ્લવ કરાવે એવાં છે. પુસ્તકના વિસ્તાર પણ ખૂબ છે. આશા રહે છે કે આધારસ્થળાના નિર્દેશ પણ તેમાં થશે જ. સંપૂર્ણ અનુકમણિકાની એટલીજ આવશ્યકતા ગણાય. આ પુસ્તક પ્રગટ થતાં એક અગત્યની જરૂરિયાત પૂરી પાડવાનું ધારી શકાય છે. ઇતિહાસના શાખ વધતા જાય છે, એવા સમયમાં આ પુસ્તક ગુજરાતી સાહિત્યમાં માટી ખાટ પૂરી પાડશે એવાં ચિક્ષો સદર હરતપત્રમાં સ્પષ્ટ જણાય છે.

લાહાર સ્ટ્રીટ, મન**હ**ર બિલ્ડીંગ, **સુંબ**ઈ માતીચંદ ગિરધરલાલ કાપડીઆ ળી. એ. એલ. એલ બી. સાેલીસીટર (૧૦)

ઇતિહાસના અનિલ્સને પણ પ્રથમ દિષ્ટિએ જ વધાવી લેવા યાગ્ય લાગે એલું આ ગ્રંથ પ્રકાશનનું સાહસ છે. ઇતિહાસ પ્રત્યેની લાકરૂગી અણુખીલી અને વિદ્યાવિકાસ કરતી સંસ્થાએ પ્રમાદ, પક્ષપાત અથવા નિર્ધનતાના લાગ થઈ પડી છે, તેવા સંજોગાની વચ્ચે આવા ગ્રંથાનું જેખમ લેનાર પ્રથમ ક્ષણે જ સહુનાં અલિન દન માંગી હયે છે. આ સાહસ પાછળ ગ્રંથકારના જીવનની પચીસ વર્ષની પ્રખર સાધના છે. ડીપ્પણા, સમયાન વળી, વંશાવળી, વિષય શાધવાની ચાવી વિગેરે આપીને એક ખાજાએ લેખકે આખા વિષયને વિદ્રદ્દેશાગ્ય બનાવ્યા છે ને બીજી બાજા લાષાશૈલી સરળ, ઘરગથ્યુ, કંઇક વાર્તા કંગનને મળતી રાખવાથી ગ્રંથ વિદ્રતાને એક ખૂણે જ ન પડી જાય તેવા બન્યા છે. મનમાનુમ (દૈનિક પત્ર) મુંબાઇ

આજે જ્યારે દેશના સાચા ઇતિહાસ પણ દેશજના માટે દુલ ભ થઇ પડયા છે; હિંદના જાજ્વલ્યમાન ભૂતકાળ ઉપર જાણી જોઇને પદોં પાડી, રાષ્ટ્રના સંતાના સમક્ષ હિંદની પરાધીનતા અને પામરતાના દિવસાના જ ઉલ્લેખ કરનારા વિદેશીઓએ લખેલા કે પ્રેરેલા ઇતિહાસ ધરવામાં આવેલા છે, તેવે સમયે પચીસ પચીસ વર્ષના તપને પરિણામે શ્રંથકારે ઉપલબ્ધ સાધનાના ખની શકે તેટલા અભ્યાસ કરીને ઈ. સ. પૂર્વે ૯૦૦ થી ઇ. સ. ૧૦૦ સુધીના હજાર વર્ષના ઇતિહાસ આપવાના કરેલા પ્રયાસ રેમ અપૂર્વ છે તેમ આ દિશામાં પ્રકાશ ફેંકનારા છે. આ ઉપયાગી શ્રંથને ઇતિહાસના અભ્યાસીઓ જ નહીં પણ તમામ ગુજરાતીઓ વાંચવા પ્રેરાય તેવા આશ્રહ કરીએ છીએ, અને એક ગુજરાતી સંશોધક વિદ્વાનની કદર કરી પાતાને શીરેથી બેકદરપણાના દેાષ દ્વર કરવાના પ્રયાસ માટે ગુજરાતને આ પુસ્તક સત્કારવા યાગ્ય હાવાની ખાત્રી આપીએ છીએ.

સું અઈ હિંદુસ્તાન અને પ્રજામિત્ર (દૈનિક પત્ર) (૧૨)

દાકતર ત્રિભુવનદાસ શાહે ભારતવર્ષના પ્રાચીન ઇ તિહાસપર જે નવા પ્રકાશ પાડવા તત્પરતા અતાવી છે એ ભારતવર્ષીય દરેક વ્યક્તિ તેમજ સંસ્થાએ અભિનંદવા યાડવા તત્પરતા અતાવી છે એ ભારતવર્ષીય દરેક વ્યક્તિ તેમજ સંસ્થાએ અભિનંદવા યાડ્ય છે. પાતે લખેલા ઇતિહાસના પ્રકરણાની ટૂંક પીછાન પત્રિકારૂપે આપીને આપણને ખૂબ ઉત્કંઠિત અનાવ્યા છે. આવા શ્રમપૂર્વક અને આટલી વિગતવાળા પુસ્તકને દરેક વ્યક્તિએ પાતાથી અને તેટલી મદદ કરવી એઈએ.

દેશભાષામાં આવાં પુસ્તકની અત્યંત જરૂર વર્ષો થાં લાગ્યા કરતી હતી. દાક્તર ત્રિલુવનદાસે વર્ષો સુધી મહેનત કરી તેવું એક પુસ્તા તૈયાર કર્યું છે. એ ખરેખર ખહુ ખુશી થવા જેવું છે. દરેક શાળા, દરેક લાયખ્રેરી અને બની શકે તેવી દરેક વ્યક્તિએ એ પુસ્તક અવશ્ય વસાલવા જેવું છે.

મુ'બઇ

હિંમતલાલ ગણેશજ અંજારીઆ એમ. એ [માજ ં] એજ્યુ. ઇન્સ્પેકટર મ્યુનીસીપલ સ્કુલ્સ, મુંખઈ પ્રીન્સીપાલ, વિમેન્સ યુનીવરસીટી, મુંખઈ (૧૩)

આ બધી સાધનસ તિશે ઉત્તેજત થઇ ને ડૉ. ત્રિલુવનદાસ લહેરચંદ શાહે હિન્દના પ્રાચીન યુગના ઇતિહાસ ઉપજાવી કાઢવાના જે પ્રયાસ કરેલ છે તે ખરેખર સ્તુત્ય છે. જૈન એન્સાઇકલાપેડીઆને અંગે લેળી કરેલ પ્રમાણુલૂત ઇતિહાસિક સામગ્રીના આ ઇતિહ.સ ઘડવામાં તેમણે વિવેકપૂર્વંક ઉપયાગ કરેલ છે. ખંખગાળા જેવા તેમાં દેખાતા કેટલાક નવા નિર્ણયોથી લડકીને ભાગવાને ખદલે, હરેક ઈ તિહાસપ્રેમી વિદ્યાર્થી તેમજ અભ્યાસી, પ્રેમ અને શ્રદ્ધાપ્વંક આ શ્રંથના અભ્યાસ કરશે તા મારી ખાત્રી છે કે તે

યુગના ઇતિહાસના કિલષ્ટ અને શંકાસ્પદ પ્રશ્ના ઉપર ઘણું નવું અજવાળું પડશે. અને આપણે વિદ્યાર્થીઓને કેવે આડે રસ્તે દોરતા હતા તેનું સહજ ભાન થશે. કેળવણીખાતાં તેમજ પુસ્તકાલય વિગેરેના અધિકારીઓ આ પ્રયાસ તરફ સહાનુભૂતિ દર્શાવશે એવી આશા છે.

પ્રીન્સ એાક વેલ્સ મ્યુઝીઅમ

આ આર્ય ગિરિજાશંકર વલ્લભજ એમ. એ. કેયુરેટર, આર્કયોલાજિકલ સેક્ષન

સુંબઈ

(१४)

( ઇંગ્રેજી ઉપરથી અનુવાદ)

ડા. શાહના પ્રાચીન ભારતવર્ષ નામના જંગી પુસ્તકની સંક્ષિપ્ત નોંધ હું રસપૂર્વક વાંચી ગયાં છું. અને મને ખાત્રી થાય છે કે, તે ગ્રંથ અતીવ ઉપયોગી અને રસદાયી નીવડશે. તેમણે ઘણા નવા મુદ્દા ચચ્ચાં છે અને તે સાથે ભલે આપણે સર્વથા સંમત ન પણ થઇએ, છતાં કર્તાના જખ્ખર ખેત અને ખહાળા વાંચનના પુરાવા તા આપણને મળે છે જ. મને સંપૂર્ણ ખાત્રી છે કે પ્રાચ્ય વિદ્યાના અભ્યાસીઓ તેના સર્વશ્રેષ્ઠ સત્કાર કરશે.

સુંબઇ

એચ. ડી. વેલીન્કર એમ. એ.

વિલ્સન કાંલેજ

મુંબઈ યુનીવરસીટીમાં જૈન સાહિત્યના પરીક્ષક

(१५)

( ઇંત્રેજી ઉપરથી અનુવાદ )

જૈન સાહિત્યના પ્રમાણિક શ્રંથામાંથી હકીકતની સંભાળ પૂર્વક જે ગવેષણા તેમણે કરી છે, તેમાં જ આ પુરતકની ખરી ખૂબી ભરેલી છે. પ્રાચીન ઇતિહાસમાંથી તત્ત્વો ચાળી કાઢવામાં તેમણે અત્યંત પરિશ્રમ ઉઠાવ્યા દેખાય છે. અને વર્તમાન સન્માનીત મંતવ્યાથી તેમનાં અનુમાના જો કે લગભગ ઉલટી જ દીશાનાં છે, છતાં કખૂલ કરલું પહે છે કે, તેમના નિર્ણયાથી રસભરી ચર્ચા અને વિવાદો ઉભા થશે અને તેમાંથી કંઈ અનેરા લાભ પ્રાપ્ત થશે.

વહાદરા

બી. ભદૃાચાર્ય એમ. એ. પી. એચ. ડી. ડીરેકટર, એારીએન્ટલ ઈન્સ્ટીટયુટ

(25)

હિન્દની કાઇએ ભાષામાં તા શું પણ ઇંગ્રેજમાં પણ જેની તાલ આવે એવાં ગણતર પુસ્તકાજ હશે; એ બધી વસ્તુઓ ખ્યાલમાં લેતાં, અને ઇતિહાસના અભ્યાસીઓ માટે જે સાધનસંગ્રહ આમાં મૂકાયેલા છે તે જેતાં ડાં. ત્રિભુવનદાસની શ્રમશીલતા, ઇતિહાસ સંશાધનના ક્ષેત્રમાં કદર કરવા જેવી છે. આ ગ્રંથમાંના સંશાધના અને વિધાના એક યા બીજી રીતે માર્ગદર્શક, દિશાદર્શક કે પ્રકાશ પહેાંચાડનારાં થઈ પડશે એમ માનલું વધારે પડતું નથી.

અમદાવાદ

પ્રજાળંધુ (સાપ્તાહિક)

( १७ )

ડા. શ્રી ત્રીભાવનદાસ લહેરચંદે હિંદુસ્તાનના પ્રાચીન ઇતિહાસ ગુજરાતીમાં લખ્યા છે, જે હું અથથી ઇતિ સુધી વાંચી ગયા છું. ત્રિભુવનદાસ ભાઇએ આ ઇતિહાસ જૈન, બૌદ્ધ અને હિંદુ સાહિત્ય ઉપર રચ્યા છે. ને તેમણે તે સાહિત્ય ઉપરાંત સિક્કાઓ, ગુફાઓ વિગેરેના શિલાલેખા ઇત્યાદિ ખહુ વિગતવાર નેયા છે. ઇતિહાસકારાએ અત્યાર સુધી જૈન સાહિત્યની અને જૈન સામગ્રીની અવગણના કરી હતી તે ત્રિભુવનદાસભાઇએ કરી નથી, તેથી તેમના લખાણમાં સમગ્રતાના ગુણ આવી જાય છે. અને અત્યાર સુધી નહીં જાણવામાં આવેલું સાહિત્ય એમની કૃતિમાં જોવામાં આવે છે. તેમના પ્રયાસ જૈન સમાજે તો ખાસ વધાવી લેવા જોઇએ, કારણ તેમનું સાહિત્ય તો તેમણે પૂરેપૂર, આ કૃતિમાં ઉપયોગમાં લીધું છે.

વડેાદરા

કામદાર કેરાવલાલ હિંમતરામ એમ. એ ઇતિહાસના પ્રાેફેસર, વડાદરા કાેલેજ ઇતિહાસના એકઝામીનર, મુંબઈ યુનીવરસીટી

#### ( १८ )

એન્સાઇક લાેપીડીઆ જૈનીકા જેવા ગ્રંથ લખવાના પ્રયાસ કરી રહ્યા છા તે જાણી આનંદ થાય છે અને તેમાંથી થાડાક ભાગ જુદા કાઢી ભારતવર્ષના પ્રાચીન ઇતિહાસ એ નામનું પુસ્તક જલ્દીથી ખહાર પાડવા માંગા છા તથા તેની શરૂઆતના ભાગના ફાર્મ મને જેવા તમે માકલ્યાં છે તે માટે આપના ઉપકાર માનું છું. જૈન સાહિત્યને વળગી રહી તે ઉપરથી ઉપસ્થિત થતાં ઇતિહાસનાં તત્ત્વા બરાખર ગાઠવી એક કાળના ઇતિહાસ લખવાની તમારી તૈયારી સ્તુત્ય છે. એલું બને પણ ખરૂં કે બ્રાહ્મણ સાહિત્ય અને બૌદ સાહિત્યમાં જે રીતે વિષયા ચર્યા છે, તેથી જેમ થાડા થાડા ફેર પડે છે તેમ તેમના અને જૈન સાહિત્યના ગ્રંથામાં ફેર પડે તા એમાં કંઈ અસ્વભાવિક નથી. ખધા વિષયાને મેળવી જોતાં એમાંથી કંઈક પણ તાત્પર્ય સાફ્ર નીકળશે અને આપના એ પ્રયાસને હું ખરેખર સ્તુત્ય ગણું છું.

સું બઈ

**વિધ્યનાથ પ્રભુરામ**, ખાર એટ-લાે ભાંડારકર એારીએન્ટલ રીસર્ચ ઇન્સ્ટીટયુટના કાર્યવા**હે**ક એાલ ઇન્ડીઆ એારીએન્ટલ સ્ટેન્ડીંગ કમીટીના સલ્ય

### ( १५)

ગુજરાતી ભાષામાં ઇતિહાસના વિષયપર અને તેય સંશોધન તરીકે લખાયલાં પુસ્તકા આંગળીને વેઢ ગણાય એટલાં જ છે. તેમાં ડાં. ત્રિભુવનદાસભાઈના આ ખૃહદ્ શ્રંથથી ગારવભર્યો ઉમેરા થાય છે. એટલુંજ નહીં પણ એ ક્ષેત્રમાં એના ન'બર મથમ ગણાય તા નવાઈ નહીં. અભ્યાસપૂર્ણ આવી ઉપયાગી કૃતિ, સતત પરિશ્રમ

પૂર્વંક તૈયાર કર્યા ખદલ ડાં. ત્રિલુવનદાસને અભિન'દીએ છીએ. અને ઇચ્છીએ છીએ કે, ગુજરાત, આ ગુજરાતી પ્રકાશનના ઉમળકાલેર ઉઠાવ કરી લેખકને તેમ કરવાનું પ્રિાત્સાહન આપશે. અધ્યયન વિભાગની શાભારૂપ આ ઉપયોગી કૃતિને ગુજરાત તથા ખૃહદ્ ગુજરાતનાં એકે એક સાધનસંપન્ન પુસ્તકાલયની અભરાઈ પર સ્થાન મળે જ મળે. પ્રાચીન ઇતિહાસના શાળીના તથા અલ્યાસીએ આ ગ્રાંથ એકવાર નજર તળે કાઢી જવાને તા નજ ચૂકે.

વડાેદરા

पुरुतकासय (भासिक)

(२०)

પ્રાચીન ભારત વર્ષ (ભાગ બીજો) લેખક ડાં. ત્રી. લ. શાહ, ગાયાગેટ રાેક વડાદરા. પ્રકાશકઃ શશિકાન્ત એન્ડ કુા. રાવપુરા, ટાવર સામે વડાદરા; પાર્કુ પ્ંઠું સચિત્ર કિંમત રૂ. ૭-૮-૦

( ३१ )

આખું પુસ્તક હિંદના પ્રાચીન ઇતિહાસ ઉપર તદ્દન નવાજ પ્રકાશ પાઉ છે. જયાં જયાં લેખક પાતે પુરાગામી લેખકાના મતથી વિરુદ્ધ જાય છે ત્યાં ત્યાં બધે તેઓ મજબૂત પુરાવાઓ આપે છે. આખું પુસ્તક વાંચવા જેવું છે અને અભ્યાસીઓએ મનન કરવા યાગ્ય છે. ભાષા સરળ અને વિષયની વસ્તુની ગહનતાને એકદમ સ્પષ્ટ કરે તેવી છે. લેખક ધંધે ડાકટર હાઇ, પુરાતત્ત્વના વિષયના આટલા બધા પરિચય ધરાવે છે તે ખરેખર ધન્યવાદને પાત્ર તથા શાભાસ્પદ છે. તેમની કૃતિ દરેક વાંચનાલયમાં જવી જોઇએ.

વડેાદરા

''સાહિત્યકાર'' (સરદ અંક)

( २२ )

(ઇંગ્રેજીના અનુવાદ)

પ્રાચીન ભારતવર્ષ ભાગ ખીજોઃ કર્તા ડા. ત્રિભુવનદાસ લ. શાહ, વડાેદરાઃ પ્રકાશક શશિકાન્ત એન્ડ કુા. રાવપુરા રાેડ, વડાેદરા; પૃષ્ઠાે. ૪૧૨+૧૧+૧૫+૧૬+૮ : કલાંથ ખાઉન્ડ રૂા. ૭–૮–૦

આ નામાંકિત-નામાંકિત એટલા માટે કે વૈદક વિદ્યાના પુરૂષ ભારતના પ્રાચીન ઇતિહાસમાં ઉંડા ઉતરતા દેખાય છે-ગ્રંથના પહેલા ભાગના પરિચય કયારના અપાઈ ગયા છે. રસમય પૃષ્ઠાવાળા આ અનુપમ પુસ્તકમાં સિક્કાઓનું—પ્રાચીન સિક્કાઓનું, એટલે કે પ્રાચીન ભારતમાં તે વખતે વપરાતા સિક્કાઓનું—વર્ણન આપેલું છે. તે ઉપરાંત માર્ચવશના રાજઅમલનું તેમજ પરદેશીઓએ-યવનાએ ગુજરેલ જીલ્માનું ખ્યાન એક વૈજ્ઞાનિકની પેઠે ચાકસાઇથી આપ્યું છે. સાથે જેડેલા અનુકમા-સૂચીઓ અતિ ઉપયોગી છે. કેમકે પુસ્તકની અંદરના વિધવિધ વિષયો શાધી કાઠવાને તે ચાવીરૂપ થઈ પડે છે.

કે**લેકેત્તા** તા. ૭-૯-૧૯૩૬

**भार्डन् दीव्यु** (भासिक पत्र)

માય' વ'શના પ્રથમ થાર શન ચંદ્રગુપ્ત, બિ'હ્સાર, અશાક અને પ્રિયદશિનનાં જીવન-ચરિત્રા આ પુસ્તકમાં આલેખાયાં છે. પ્રાચીન શિલાલેખા, સિક્કાઓ અને પ્રમાણબૂત ઇતિહાસવેતાઓના આધાર આપી લેખકે પ્રાચીન ઇતિહાસનું તદ્દન નવીજ દિષ્ટિબિન્દુ રજી કર્યું છે. દાખલા તરીકે અશાક અને પ્રિયદર્શિન બન્ને એક નહિ પણ જુદી વ્યક્તિઓ હતી. અશાકના શિલાલેખા ખાદ્ધ ધર્મના નહિ પણ જૈન ધર્મના હતા. માર્ચવંશના આ ચારેય રાજાઓનાં જીવન ઉપર લેખકે નવીન પ્રકાશ કે કર્યા છે. ચંદ્રગુપ્ત (સે ડ્રેકાટસ)તથા પં. ચાણકય ઉર્ફે કાેટલ્ય વિશેની હકીકત પણ જીદીજ રીતે આલેખાઇ છે, એ વખતે જૈનધર્મ કેટલા વિશ્વવ્યાપી હતા તે પ્રમાણબૂત આધારાથી લેખકે સાબિતકર્યું છે. લેખકે આ ઇતિહાસ એટલા તાે ઉથલાવી નાંખ્યા છે કે વાચકને આશ્વર્યમાં ગરકાવ કરી દે છે. માહિતી રસપૂર્ણ છે. લેખકે રજી કરેલી હકીકત વિશે કદાચ મતભેદ પહે તાે પણ આ પુસ્તકની ઉપયાગીતા વિષે તાે બે મત છે જ નહિ. જીદાં જુદાં ચિત્રો, તેના પરિચય સાથે આપવામાં આવ્યાં છે. પ્રાચીન યુગના સિક્કાએાનાં ચિત્રપટ તથા તેના વિષે આપવામાં આવેલી માહીતિનું પ્રકરણ ઘણું મહત્ત્વનું છે.

ગુજરાતી ભાષામાં આવું સુંદર ઉપયાગી પુસ્તક તૈયાર કરવા માટે લેખકને ધન્યવાદ ઘટે છે.

વડેાદરા

નવગુજરાત (સાપ્તાહિક)

(23)

આ પુરતકનું ખરેખરૂં આકર્ષણ પ્રાચીન માર્યવંશના સિક્કા ચિત્રોનું છે. આ ચિત્રાની એક દર સંખ્યા ૯૫ ની છે. એ સિક્કા કેવા પ્રકારના છે, તેની ઉત્પતિ ક્રેવી રીતે થઈ, તે ઉપર આવેલાં ચિન્હા ધાર્મિક કે રાજદ્વારી છે, ચિન્હા કાતરવાના હેતુ શું છે, વગેરે માહિતી આપવામાં આવી છે, અને તે વાંચ્યા ખાદ કહેવાની જરૂર છે કે સિદ્ધાએા વિશેની આવી માહિતી એકજ પુસ્તકમાં બહુ થાઉ ઠેકાણે મળી શકશે....પુસ્તકની ભાષા, સાદી અને સરળ હાવાથી, સામાન્ય અભ્યાસી પણ તે સમછ શકે એવું છે અને તેમાં આવેલી ઐતિહાસિક ઘટનાએ એવી તા રસિક છે કે તે કાઈ કહાણી. -કિસ્સાને ભુલાવે તેવા આનંદ આપે છે......... માહ ધર્મ ભારતવર્ષમાં કેમ ટકી ન શક્યો, તેનાં કારણા સંબંધમાં લંબાણથી વિવેચન કરે છે અને ભારાભાર પુરાવા **મા**પે છે....આ પુસ્તકમાં જે ખાસ મહત્ત્વની બાબત લેખક મહાશયે મસાધારણ લંખાઈથી ચર્ચી છે તે અશાક અને પ્રિયદર્શિન મહારાજા સાથે સંબંધ ધરાવે છે....આ ખાબત ખહુ લ બાણથી ચર્ચા કરીને અને સ ખ્યાબધ પુરાવા આપીને એવા નિદે શ કરવામાં આવ્યા છે કે પ્રિયદર્શિન અને અશાક ખન્ને નુદીજ વ્યક્તિએ હતી. ઉપલા શિલાલેખા અશાક નહિ પણ પ્રિયદર્શિને કાતરાવ્યા હતા, કેમકે તે પાતે જૈન ધર્મના હતા અને તેથી તેણે જૈનધર્મના મૂળ તત્ત્વરૂપ એ આજ્ઞાએ કાતરાવી તેના ફેલાવા કર્યો હતા. મહારાજા પ્રિયદર્શિ'નનું જે ચરિત્ર આ પુસ્તકમાં રજુ થયું છે તે ચરિત્ર તદ્દન નવીનજ છે.

અને છે માટે અનેક પુરાવાઓ આ પુસ્તકમાં માજૂદ છે. પ્રાચીન ઇતિહાસ-અલ્યાસીઓએ આ પ્રકરે છે! ખાસ વાંચવા જેવાં છે સેંડ્રેકેટસ અંદ્રગુપ્ત નિહ પણ તેના પાત્ર અશાક-વર્ષન હતા એ માટે લેખક મહાશયે જે અસલ લખાણને આધારે સેંડ્રેકેટસને અંદ્રગુપ્ત તરીકે ઠરાવવામાં આવ્યા છે તે અસલ લખાણ રજા કર્યું છે અને તેના જ આધાર લઈ સેંડ્રેકેટસ અશાકવર્ષન હતા એમ શખ્દાના અર્થ કરી અને બીજા પુરાવા આપી સાબિત કર્યું છે....અંદ્રગુપ્તના રાજપુરાહિત ચાણુકય અથવા કાર્ટિલ્યના જન્મકાળથી નવા જ ઇતિહાસ પુરાવા સાથે રજા કરી તેના જન્મ-મરણનાં સ્થાન તેમજ જીવન ઉપર અનેરા પ્રકાશ અતિહાસિક પુરાવા રજા કરી તેના જન્મ-મરણનાં સ્થાન તેમજ જીવન ઉપર અનેરા પ્રકાશ અતિહાસિક પુરાવા રજા કરી પાડવામાં આવ્યા છે....આ પુસ્તક વાચતાં એક ખાખત ખાસ તરી આવે છે તે એ કે પ્રાચીન ભારતવર્ષના રાજ્યકર્તાઓ " ધર્મ"ના સિદ્ધાન્તો ઉપર ખાસ ધ્યાન આપતા હતા અને વારવાર વૈદિક અને જૈન દર્શન વચ્ચે ઘર્ષણ થતું હતું. આવા એક સંશોધક અને નવા પ્રકાશ પાડનાર પુસ્તક પ્રગટ કરવા માટે તેના લેખક ડા. ત્રીલુવનદાસ લહેરચંદ શાહને મુખારકખાદી ઘટે છે.

તા. ૩૦-૫-૩६

મુંબઈ સમાચાર

( 28)

લેખકે પુસ્તક તૈયાર કરવામાં લીધેલા શ્રમ અને નવાં વિધાના બાંધવા માટેની તેમની પર્યેષક વૃત્તિ આ પુસ્તકમાં પણ પાને પાને જણાઇ આવે છે; અને અમને લાગે છે કે પ્રાચીન ભારતના ઇતિહાસ બને તેટલા સુસંબંધ તેમજ વિસ્તૃત સ્વરૂપમાં, અંગ્રેજમાં પણ ઓકસફર્ડ અને કેમ્બ્રીજ યુનિવસિટી તરફથી અનેક ગ્રંથામાં બહાર પડેલા હિંદના ઇતિહાસા અને બીજા કેટલાક ગણતર ગ્રંથા બાદ કરીએ તા, આટલાં સાધના અને શ્રમશીલતા પૂર્વક અભ્યાસ કરીને લખાયલાં પુસ્તકારૂપે ભાગ્યે જ જોવામાં આવશે....' પ્રાચીન ભારતવર્ષ'ના લેખકે બને ત્યાં સુધી છેલ્લામાં છેલ્લી માહિતીઓના ઉપયાગ કર્યા છે એ જણાઈ આવે છે અને તેમની એ ચીવટ ગૂજરાતમાં તા શાધખાળના ધ્રત્રમાં કામ કરતા ઘણાકે ધડા લેવા જેવી છે....આ પુસ્તકાદારા ખાસ કરીને જેન ઇતિહાસના ઉદ્ધાર થઇ રહ્યો છે. એમાં તા શક નથી. જૈન સાધનાના ઉપયોગ પણ વિશેષ પ્રમાણમાં થએલા છે પરંતુ જૈન ઇતિહાસ સાથે સર્વ સામાન્ય ઇતિહાસને પણ પૂરતું મહત્ત્વ અપારો તા તેને ઐતિહાસિક દેષ્ટિએ લખાયલા પુસ્તક તરીકનું મહત્ત્વ મળશે.

તા. ૨४-६-૩७

પ્રજાળંધુ

( ૨૫ )

સિક્કાને લગતી સચિત્ર માહિતી અને તે પરથી લેખકે તારવેલાં અનુમાના એ આ બાગની વિશેષતા છે. તેમજ જૈનધમ'ને ખાહધમ'ના અનુગામી ખલ્કે તેના એક ફાંટારૂપ લેખવામાં આવે છે તે યથાર્થ નથી પણ એથી ઉલડું જ છે; શ્રીક ઇતિહાસમાં વર્ણવાયલા ને પ્રચલિત ઇતિહાસમાં ચંદ્રગ્રુપ તરીકે મનાયલા 'સેંડ્રેકાટસ' એ ચંદ્રગ્રુપ નહિ પણ તેના પાત્ર અશાકવર્ષન છે, ચાણકચ અથવા કાટિલ્યના નામથી આળખાતી અદ્ભુત વ્યક્તિ

વિષેની પ્રચલિત માન્યતા ભૂલ ભરેલી છે અને એ મહાપુરૂષ ધ્રાદ્માણુધર્મી નહિ પણ જૈનધર્મી હતો; અશાક અને પ્રિયદશિન એકજ વ્યક્તિ નહિ પણ ભિન્ન ભિન્ન વ્યક્તિએ હતી અને બાહ્ધર્મી અશાકને નામે ચઢેલી શિલાલેખાને સ્તંભલેખાની કીર્તિના માલીક જૈનધર્મી સમાટ પ્રિયદશિન છે. આવીને આવી અનેક પ્રચલિત ઐતિહાસિક માન્યતાઓને જડમૂળમાંથી ઉથલાવી નાંખનારી કંઈ કંઇ નવીન બાબતા અને કુતુહલ વિપત્તવનારાં અનુમાના લેખકે આ ગ્રંથમાં દાખલા દલીલ અને પ્રમાણા સહિત રજી કર્યા છે. તે હિંદના પ્રાચીન ઇતિહાસ પર અવનવા પ્રકાશ પાડવામાં અને એ વિષયના સંશાધનકારાને અણુઉકેલાયલા વિવિધ ઐતિહાસિક કાયડા ઉકેલવામાં થાડેઘણે અંશે પણ સહાયભૂત થશે એમાં તા જરાય શક નહિ.

**જુલાઈ ૧૯૩**૬

પુસ્તકાલય (માસિક)

#### ( २ )

ગ્રંથની શરૂઆતથી ઈ. સ. પૂર્વેના ૯૦૦થી શૃંખલાખદ્ધ-કડીબદ્ધ ઈ તિહાસની રચના એ આ ગ્રંથની વિશિષ્ટતા છે. લેખકા પાતાની માન્યતા અને નિર્ણયા માટે સપ્રમાણ હકીકતા, શિલાલેખો, કથના વિગેર ટાંકી બતાવેલાં છે. પ્રાચીન શાધખોળની દેષ્ટિએ આ ગ્રંથ મહત્ત્વના છે—-આ ગ્રંથમાંના ઘણા મુદ્દાઓ હજી ચર્ચાસ્પદ છે અને જાહેરમાં ચર્ચાઈ રહ્યા છે. છતાંયે પ્રાચીન શાધખોળ માટેના લેખકના અનુભવ અને પ્રયાસ પ્રશંસાને પાત્ર છે.

મુંબઇ તા. ૧−**ڊ−**૩૬

જૈન પ્રકાશ

#### ( ২৩ )

ડાં. ત્રિભુવનદાસે જો કે વૈદકના અભ્યાસ કરી મુંબઈ યુનિવસિટિની એલ. એમ. એન્ડ એસ. ની પદવી મેળવેલી છે, પરંતુ તેમના મનનું વલણુ જૈન પ્રાચીન સાહિત્ય, ઇતિહાસ અને સંસ્કૃતિના અભ્યાસ અને સંશોધન પ્રતિ વિશેષ ચાટયું રહે છે અને તે વિષયમાં તેઓ જાડા ઉતરેલા છે. એટલુંજ નહિ પણ વિદ્રદ્વર્ગમાં પ્રાચીન હિંદુસ્તાનના ઇતિહાસ વિષે જે કેટલાંક અનુમાન સ્થાપિત થઇ ચૂક્યાં છે; તે ભૂલભરેલાં છે એ એમણે પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં, જૈન ઇતિહાસ અને સાહિત્યના આધારે ખતાવવાના પ્રયાસ કરેલા છે.

ડાં. ત્રિભુવનદાસનાં અનુમાન સાચાં પડે તે৷ આપણે નુના ઇતિહાસ ઘણે સ્થળે સુધારવા પડે. તેથી જ પ્રાચીન હિન્દના ઇતિહાસના અભ્યાસીઓને અમે સદરહું પુસ્તક ધ્યાનપૂર્વંક તપાસી જવા વિનંતિ કરીએ છીએ. એવી આશાથી કે તેઓ ડાં. ત્રિભુવન-દાસના પ્રમાણા ખારીકાઇથો તપાસે અને તેમાં રહેલી ખામીઓ, દાષા વિગેરે આધારપૂર્વક ખતાવે.

**બુદ્ધિત્રકાશ** 

ડાં. ત્રિલુવનદાસના શ્રંથમાં ઇ. સ. પૂર્વ ૯૦૦ થી ઈ. સ. પછી ૧૦૦-સુધીના એક હજાર વર્ષના જૈન દબ્ટિએ વિચારાયેલા પ્રાચીન ભારતવર્ષના ઈતિહાસ આલેખાયેલા છે. જૈનાને માટે ઘણું અભિમાન લેવા જેવા આ શ્રંથ છે.

લેખકના મત પ્રમાણે જે શિલાલેખો આહિધર્મી મહારાજ અશોકના ચાક્કસ રીતે મનાયા છે, અને તેમાં અપાયેલા ઉપદેશ આહિધર્મના છે એમ જે અત્યાર સુધી મનાતું આવ્યું છે, તે ખડકલેખો વગેરે અશાક મહારાજાના નથી, પણ એના પછી ગાદીએ બેસનાર તેના પાત્ર જૈન મહારાજા પ્રિયદર્શિન ઉર્ફે સંપ્રતિના છે, એમ તેમણે સિદ્ધ કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે.

ચંદ્રગ્રમ, અશાક, કુણાલ, પ્રિયદર્શી અને તેની રાણીઓ નક્કી કરવા માટે તેમણે પ્રાચીન સિક્કાઓના પણ અભ્યાસ કર્યો છે, અને તેનાં બે માટાં પ્રકરણા, સિક્કાઓનાં ચિત્રા સાથે આપ્યાં છે. આવા સિક્કાઓના અભ્યાસપૂર્ણ લેખ ગુજરાતી ભાષામાં પહેલવહેલા છે.

ખરેખર એક ગુજરાતી વિદ્વાનને હાથે લખાયેલા સાધાર ઐતિહાસિક શાેધખોળના આ એક અદુભૂત શ્રંથ છે અને રીસર્ચ કરનારા વિદ્વાનાને મુંઝવણમાં નાખનારા છે.

ડાં. શાહે એક વરસમાં બે માટા શ્રંથા ખહાર પાડ્યા છે, અને તેટલીજ ઝડપથી ખાકીના ખહાર પાડશે એવી આશા છે. આ ગ્રંથ ગુજરાતની દરેક લાયબ્રેરીએ રાખવા જેવા છે. આના સારરૂપ જો એક અંગ્રેજી ગ્રંથ તૈયાર કરાવાય તા તેની ચર્ચો આખા ભરતખંડમાં થવા પામે.

આ આખો શ્રંથ વાંચતાં અને આંખ ચાળતાં આપણને ચમતકાર, જાદુ, ઇંદ્રજાળ માયાના વિસ્તાર જેવું જ લાગે છે, અને પ્રશ્ન થાય છે કે શું અત્યાર સુધીમાં ખધા જ દેશી વિદેશી વિદ્વાના ખોટે માર્ગેજ ચઢી ગયા અને પ્રાચીન ઇતિહાસ ખોટાજ ચીતરી ગ્યા?

અમે તો અમારા મત પ્રમાણે કિંચિત દિગ્રાન કરાવ્યું છે. વિશેષ તા ખાહ મતના અનુયાયીઓ અને ઇતર વિદ્વાના જ કરી શકે.

મુંભઇ તા. **૨**૭--- ૯-- ૩ ૬ અને ૪-૧૦-૩ ૬

" शुकराती" (साप्तािक )

(२)

વિદ્વતા પૂર્ણ ગ્રંથ છે. અને તેમાં દર્શાવેલી હકોકત માટે સિક્કાના, શિલા**લેખના તથા** જાણીતા ગ્રંથકારાાંન મ'તવ્યાના આધારા ટાંકી ખતાવ્યા છે. અલખત્ત આ ગ્રંથ ખ**હાર** પહેવાથી પુષ્કળ વાદવિવાદ ઉભાે થાય છે, છતાંયે આ પુસ્તકને એક સ્મારક ગ્રંથ કહી શકાશે.

આ પુસ્તકમાં માર્થવંશની પડતીનું, શુંગવંશનું તથા તે પછી આવતા વંશની હકી-કતનું વર્ણન કરાયલું છે. બેક્ટ્રીઅન્સથી માંડીને ઠેઠ ઇન્ડાેસિથિઅન્સ સુધીના હિંદ ઉપર ચડાઇ લાવનારા પરદેશી આક્રમણકારાનું વૃત્તાંત પણ તેમાં આપવામાં આવ્યું છે.

સું ઝાઇ, ૧૯-૯-૩૭

બામ્બે કોનીકલ

પ્રાચીન ભારતવર્ષ: ભાગ ત્રીજો. લેખક—ડાં. ત્રિભુવનદાસ લ. શાહ. પ્રકાશક. શશિકાન્ત એન્ડ કુંા. રાવપુરા ટાવર સામે વડાદરા. પાકું પ્રૃંઠું. પૃષ્ઠ. ૩૦+૪૦૬++૪૩ મુલ્ય રૂ. ૬–૮–૦

પ્રાચીન ભારતવર્ષ વિસ્તૃત ઇતિહાસ. પાંચ વિભાગમાં પ્રગટ કરવાની ડાં. ત્રિલુવન-દાસની યાજના અનુસારના આ ત્રીજે ગ્રંથ છે. પેહેલા બે ગ્રંથાનાં અવલાકન અમે આપી ગયા છીએ, એટલે ગ્રંથની લેખન પદ્ધતિ વિષે વિશેષ કહેવાનું રહેતું નથી.

આ ત્રીજા ગ્રંથના આરંભ માર્ય સામ્રાજ્યની પડતીના વર્ણનથી થાય છે. ત્યારખાદ લેખકે માર્યવંશની પછી સત્તાપર આવનાર શુંગવંશની કારકિર્દી વર્ણવી છે. આ પછી પરદેશી હુમલાએાની વિગતા શરૂ થાય છે. બેકદ્રીઅના, ક્ષત્રપા, પાર્થીઅના અને સીથી-યનાની સવારીઓનું અને તેમનાં રાજ્યાનું વર્ણન પુસ્તકના ઉત્તરાધમાં આવે છે. છેવટે શક, આભિર, ત્રૈક્ટકાનાં સંબંધ વિષે તથા એાશવાળ, પારવાડ, શ્રીમાળી અને ગુજેરાની ઉત્પત્તિ વિષે કેટલીક અગત્યની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. ગ્રંથના અંતે આપેલાં વંશવૃદ્ધા, સાલવારી અને વિષયસૂચી અભ્યાસીને ઉપયાગી થઈ પડે તેમ છે. નકશાઓ અને બીજા ઐતિહાસિક ચિત્રો પણ સંખ્યાબંધ અપાયાં છે.

આ ગ્રંથા સામે આચાર્ય વિજયેન્દ્રસૂરીએ કરેલી ટીકાઓના સંક્ષેપમાં જવાખ આરંભમાં લેખકે આપ્યા છે. આ યાજના અનુસાર બીજા ગ્રંથા પણ ટુંક મુદ્રતમાં અઢાર પડનાર છે. ગૂજરાતીના ઐતિહાસિક સાહિત્ય ભ'ડાળમાં તે અગત્યના ઉમેરા કરશે.

તા. ૩-૪-૩૮ **પ્રજા**બંધુ

(8)

પ્રાચીન ભારતવર્ષ ભાગ ત્રીને—લેખક: રા. ડૉ. ત્રિલુવનદાસ લ. શાહ. પ્રકાશક. મેશર્સ શશિકાન્ત એન્ડ કુંા. રાવપુરા ટાવર સામે, વડાદરા. છુટક કીંમત. રૂા. દ્રા. પણ પાંચે ભાગના આખા સેટ ખરીદનારને રૂા. ર૧) માં. હિંદના ઇતિહાસ જેટલા જૈનાએ અને છુદ્ધોએ સાચવ્યા છે તેટલા વૈદિકાએ સાચવ્યા નથી. લેખક ડા. ત્રિલુવનદાસે પ્રાચીન ભારતવર્ષનું અવલાકન એક કાઈ નવીન દ્રષ્ટિએ જ કરવા માંડયું છે, એટલે તેમાં સ્થાપિત વાતાથી વિરાધ તા આવવાના જ. તેમનું દ્ષ્ટિબિન્દુ કેટલું સાચું છે તે વિદ્વાન ઇતિહાસવિદ્દોએજ મળીને નક્કી કરવાનું રહ્યું. ડા. ત્રિલુવનદાસનું દ્ષ્ટિબિદુ શું છે તેના સંપૂર્ણ ખ્યાલ તા તેના પાંચે ભાગા ખહાર પડે અને તે વિધે વિદ્વાનામાં ચર્ચા થાય ત્યારે સમજારો. ડૉ. સાહેબના પ્રગટ થયેલા ભાગા પર વિદ્વાના તરફથી કેટલીક થયાંઓ ઘઈ છે, પણ ડૉ. સાહેબને તેમના વિચારા પ્રગટ કરતા અટકાવવા ન નેઇએ. જે ભાગા પ્રગટ થયા છે તેમાં જૈન ધર્મ અને તેના પાળનારાઓના વિજય ગવાયા

છે. ડાં. સાહેબની જૈનધર્મ, તત્ત્વ વિગેરેની ભાવના વિચારા, પ્રચલિત ભાવના વિચારાથી જીદા લાગે છે. તેમ તેમને આખા છે. સ. પૂ. ૯૦૦થી ૧૦૦ સુધીના ૧૦૦૦ વર્ષના હિન્દના ઇતિહાસ જૈનમય જ જણાય છે; તેમની જીનતત્ત્વની વ્યાખ્યા વિશાળ છે. આથી કેટલાક મતભેદ થાય એ સ્વાભાવિક છે, પણ હાલના તખ્બકે લેખકના વિચારના વેગ અટકાવ્યા અટકે તેમ નથી અને અટકાવ્યા તેપણુ યાગ્ય નથી.

આ ત્રિજા ભાગમાં માર્ચવંશની પડતી તેનાં કારણા સાથે સમજાવાઈ છે. શુંગ-વંશના કતિહાસમાં તે વંશના રાજાઓ જૈન વિરાધી હતા અને તેમણે જૈના, બાહો વિગેરેની કતલ ચલાવી તે યાંગસુત્રકાર અને વ્યાકરણ મહાભાષ્યકાર પતંજલી વિ. વૈદિકધર્મીઓની દારવણી ને આભારી છે તેમ જણાવ્યું છે અને રાજા અગ્નિમિત્રને દ્દુષ્ટ કલ્કીના અવતાર જણાવ્યા છે. તે પછી ક્ષહરાટ, યાન, પાથિયન, શિથિયન અને પલ્હવ એમ પાંચે પ્રજાની ઉત્પત્તિ, વિકાસ, તેમના પ્રસિદ્ધ રાજાઓનાં વૃત્તાંત અને અસર તથા પડતી વિગેરે વર્ણવ્યાં છે. આ ઇતિહાસ સિમથ સાહેખના કતિહાસ સાથે મેળવી અભ્યાસકાએ વાંચવા જેવો છે. મથુરા, તક્ષશીલા વગેરે શહેરોના ઇતિહાસ પણ જાણવા જેવો છે. આમાં ઘણી નવી જૂની ખાખતા તથા મતલેદા દર્શાવ્યા છે. એકંદરે તેમના પ્રયાસ ઉત્તેજનને પાત્ર છે અને અભ્યાસકાને ઘણી જાણવા વિચારવા, મતલેદ દર્શાવવા જેવી સામગ્રી એકઠી કરાયેલી છે.

ડા. શાહ ટીકાએાથી ન ડરતાં તેમના પ્રયાસ અપૂર્ણ ન મુકે એમ આપણુ ઇચ્છીશું. તા. ૫-६-૩૮ ગુજરાતી

#### (4)

ક્ષેખક- ડાં. ત્રિલુવનદાસ લહેરચંદ શાહ, એલ. એમ એન્ડ, એસ: પ્રકા**શકા** શશિકાન્ત એન્ડ કુંા. વડાદરા. પાનાં ૩૮+૪૧૪+૧૬+૮. કિંમત રૂા. ળા

ગુજરાતી પ્રકાશનના ઇ તિહાસમાં આ પુસ્તકનું સાહસ અજેડ ગણાય તેવું છે. ખાસ કરીને વિદ્વતા, ખહાળી સામગ્રી ને હાંશ પ્રશંસનીય છે. લેખકે ખહુ પ્રમાણમાં શ્રમ લીધા છે. અને પાતે માની લીધેલ મતાન્તરનું સમર્થન જારીવજારી જાણનારા વકીશની માક્ક ખહુજ ઉલટથી કર્યું છે.

ગ્રંથના ઉદ્દેશ જૈન સંપ્રદાયના ઇ તિહાસના ઉદ્ધાર કરવાનો છે. આ કાર્ય કરવા માટે લેખકને ખહુ ઉડા પાણીમાં ઉતરતું પડયું છે. પરિણામે અત્યાર લગી જે જે હકીકતા ખોદ સંપ્રદાયને લગતી મનાતી આવી છે એ જૈન શાસનને લગતી છે એમ નક્કી કરવા તરફ સારીપેઠે આગ્રહ રાખવામાં આવ્યા છે. એથી પુસ્તક ઘણુંજ ચર્ચાસ્પદ થઈ પડયું છે. આ ભાગમાં આવી બાબતા ઉપર ભાર મૂકવામાં આવ્યા છે. માયલ શના અશાક સિવાયના માટા રાજાઓ બાદ નહીં પણ જૈન હતા. શ્રીક લાકોના સેંડ્રેકાટસ એ ચંદ્રગુપ્ત નહિ પણ અશાક (ચંડાશાક) છે. પ્રિયદર્શિન એ અશાકનું ઉપનામ નથી

## [ 88 ]

પણ સંપ્રતિનું છે. તેથી અશાકના આજ્ઞાલેખા સંપ્રતિના ઠરે છે. અને એમાં ખાહ નહિ પણ જૈનાના મંતવ્યાનું જ સમર્થન કરવામાં આવ્યું છે. ચાણકય જૈન હતા, માહેં જો-ડેરાની મુદ્રાઓમાં જૈન સંજ્ઞાઓ કાતરેલી છે. સિહશિલા (સૂર્ય ચંદ્ર)ના નામથી આળ-ખાતી જૈન સંજ્ઞા તા કદાચ મુસલમાનાના ચાંદતારાની પૂર્વપ્રતિ પણ હાય. સાંચીના રતૂપ, ભાઢોનું નહિ પણ જૈનાનું પવિત્ર સ્થાન છે.

આમાં સાથી વિવાદાસ્પદ હકીકત અશાકને પ્રિયદર્શિયનાં ભિન્નત્ત્વની છે. આ હકી-કત પરત્વે વિદ્યાવલ્લભ ઇતિહાસ તત્ત્વમહાદધ આચાર્ય શ્રી વિજયેન્દ્રસરિજી જેવાએ ડાં. શાહના કલ્પિત વિચારાનું નિરસન કર્યું છે તાેપણ તિર્ણય કરવાનું કાર્ય પ્રાચ્ય વિશારદા સમસ્તનું છે એમ માનલું ઉચિત છે. અમે આમાં સંમતિ કે અસંમતિ દર્શાવીએ એના કરતાં એમ કહેવું ઠીક પડશે કે દઢ થઈ ગયેલા મહત્ત્વના ઇતિહાસને જાૂરો ઠરાવવા માટે એકજ શખ્સના મતે લખાયલાં હજાર બે હજાર પાનાં પૂરતાં ન ગણાઇ શકે.

ગમે તેમ હાય, પણ ડાં. શાહના પ્રયાસથી એક વાત દીવા જેવી તરી આવે છે કે જે ખર્ધા, ખાદ્યોનાં અવશેષ તરીકે મનાયાં છે એમાં જૈનાનાં અવશેષો સેળભેળ થઈ ગયાં હાય એવા સારા સંભવ છે. અમને તા એમ લાગે છે કે જૈન મતની પ્રાચીનતાના હિસાળે અત્યારે જે કાંઈ જેનાનું માનમાં આવે છે એ બહુ થાડું છે. ખ્રાહ્મણા અને ભાહોતી જેમ જૈનાના પણ અખિલ ભારતીય કીર્તિકાળ હાવા **ને**કએ એ વધારે સંભવિત છે. અમે એમ ઈચ્છીએ છીએ કે ડાં. શાહના મનારથ ખર આવે. અને એમ થાય તા ભારતવર્ષની કીર્તિ જરૂર વધારે પ્રજવલિત થાય એમ અમારૂં માનવું છે. એમ નિહ તાપણ પ્રસ્તુત ગ્રંથથી શરૂ થયેલી ચર્ચા ઝીલી લઈને નવી પ્રાપ્ત થયેલી દિશામાં વિદ્વાના પાતાની શાધખાળનું લક્ષ્ય દારવશે તાપણ ડાં. શાહના પ્રયાસ ધન્ય બનશે ને ભારતવર્ષના ઇતિહાસના તૂટેલા મંકાડાને એક નવી કડી પ્રાપ્ત થશે.

છાપની ને ભાષાની ઘણી અશુદ્ધિ હોવા છતાં આ પ્રકારનાે ગ્રંથ સ્વભાષામાં લખીને ડાં. શાહે ગુજરાતીની માટી સેવા કરી ખતાવી છે ને ગુજરાતની વિદ્વતાને જગતમાં ઉચ્ચ સ્થાને સ્થાપી છે. એ માટે અમે એએા મહાશયને ધન્યવાદ આપીએ છીએ. માર્ચ ૧૯૩૭

ઉમિ

( \$ )

પ્રાચીન ભારત વર્ષ ભાગ ત્રીજો:—લેખક ડાં. ત્રિભુવનદાસ લેહેરચંદ શાહ. પ્રકાશક શશિકાન્ત એન્ડ કુાં. રાવપુરા, ટાવરરાેડ વડાેદરા; ૧૯૩૭: કદ ૮ પેજી પાન ૩૦+૪૫૦+૧૦ ચિત્રાે સહિત મૂલ્ય է=૮-૦,

हाफ्तरी ज्ञान मेणवी पुराणु वस्तुशास्त्रने। अक्यास हरी कनता समक्ष प्राचीन लारतवर्ष विषेतुं पातानुं मंतव्य आटला श्रमपूर्वं घरवा माटे डा. त्रिलुवनहासने अलिनंहन घटे. आ विषय એटला गढ़न छे अने सतत थती नवीन शाधाने लीधे आपणा आर्थावर्तना प्राचीन छितिहास संअंधी ज्ञानमां अवा हेरहारा थया हरे छे, है अ आजतमां हाई पणु मत पूरा हाई शहे क नहि, 'मुंडे, मुंडे मृति' लिला,' એ सूत्रानुसार हरेडने। दृष्टिहाणु कही हाय अने हरेडनुं वलणु तेमक इंदेश पणु लिल हाय, अटले आवा विषयमां मतलेह तो थवाना क, परंतु ओम थतां क आणरे सत्य वस्तु तरी आवे छे. लेडिंग એटली जीणुवटथी आवां पुरत हा वांग्रता थाय केक आ प्रयतनी सहणता माटे अस छे.

પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં ચાેથા ખંડના બે પરીચ્છેદાે તથા પાંચમાના ગાર અને છઠ્ઠાના અગીયાર મળી કુલ ૧૭ પરિચ્છેદાેના સમાવેશ કરવામાં આવ્યાે છે. પ્રથમ ચા**ર** ભાગમાં આખે વિષય સંકેલી લેવાના ઇરાદા હતા અને તેથી દરેક પુસ્તકમાં પૂરેપૂરા એ **ખંડા આપવાના વિચાર હતાે પરંતુ ગ્ર**ંથની વિપુલતા જણાતાં એક સરખા પાનાંના પાંચ ભાગમાં આ <sub>ગ્ર</sub>ંથ સંપૂર્ણ કરી લેવાનું ઉચિત ધાર્યું છે. મૂલ્યમાં તે પ્રમાણે વધારા જીજ પણ રહેશે જ. ચાથા ખંડના બે પરિચ્છેદામાં માય વંશની પડતીનાં કારણા તથા જુદા જુદા સમ્રાટોના સમયમાં માર્ચ'રાષ્ટ્રના વિસ્તાર ખતાવવામાં આવ્યા છે. પાંચમા ખંડમાં શુંગવંશ સમયે ભારતની સ્થિતિ તથા છઠ્ઠા ખંડમાં પરદેશી હુમલાચાથી માંડી શાહીવંશની સમાપ્તિ સુધી તેમજ એાશવાળ, શ્રીમાળ, પારવાડ, તથા ગુર્જરની ઉત્પત્તિ પણ છેવટના પરિચ્છેદાેમાં આપી છે. દરેક સમયનાં વર્ણનનાં સમર્થક સાધના જેવાં કે સિક્કા, નકશા વિ. સમજુતી સાથે આપેલાં છે. કર્તાએ ખૂબ અભ્યાસપુર્વક આ ગ્રંથ તૈયાર કરેલાે હાેવાથી અભ્યાસકાેને જાણવાતું વિશેષ મળશે અને જુદાં જુદાં દેષ્ટિબિંદુએાથી જીદી જીદી બાબતાે પર પ્રકાશ પડી શકશે. આવા અલ્યાસપૂર્ણ પુસ્તક માટે જેમનાથી ખની શકે તેટલી મદદ આપી ઉત્તેજન આપવું જોઈએ. ગુજરાતી ભાષાના ઐતિહાસિક શાેંધખાેળ વિભાગમાં આ પુસ્તકથી ઘણા સારા ઉમેરા થાય છે. અને તે સાથે ભાષાનું સાહિત્ય ગાૈરવ પણ વધે છે. વડાેદરા રાજ્યના કસ્ખા પુસ્તકાલયાે જરૂર આ પુસ્તકના <mark>ખધા</mark> ભાગ ખરીદે અને એ દ્વારા રાજ્યની શિક્ષિત પ્રજાને પ્રાચીન ભારતનું જ્ઞાન પૂરૂં પાડવામાં યથાશક્તિ મદદ કરે એ ઇચ્છવા યાેગ્ય છે.

શખ્દકાષ, સમયવારી, તથા વિસ્તૃત અનુક્રમણીકા દ્વારા તથા ચિત્રો, **લેખા, નકશા,** સિક્કા, વગેરેની સમજીતીથી પુસ્તકની યાગ્યતા તેમજ તેનું રહસ્ય સમજવામાં ઘણી સહાય મળે છે. આશા છે કે ગુજરાતી સાહિત્યના રસિયાએા ઉત્તેજન આપશે જ.

તા ૧૮-६-૩૮

પુસ્તકાલય

સિથિઅન્સ અને પહ્લ્વાઝનાં ઉત્પત્તિ, સરણી, વિકાસ તથા તેમના રાજકર્તા ઓનાં ચરિત્રા રજી કર્યા છે. તે ઘણીઘણી પ્રકારની નવી જ ભાત પાડી રહ્યાં છે.

ये। था भां— गर्दली स वंशना गंधरी-सेन, शंडारी विक्रमाहित्य, वीरिविक्रम, धर्माहित्य, भाधवाहित्य, भाधवसेन आहि ११ राज्य भानां चिरत्रा छे. विक्रम, शंक, क्षडराट, महावीर, मासव आहि अनेक संवतानी स्थापनाने संगती तथा चित्रत करे तेवी हडीकता आपी छे.

ચેદિ વંશનું વર્ણન છે તેમાં ક્ષેમરાજ, પુદ્ધરાજ તથા ખારવેલનાં વૃત્તાંતો ઉપરાંત હાથી ગુંફાના શિલાલેખના કરા-યેલ ખાટા ઉકેલ તથા ગેરસમજૂતિ દૂર કરેલ છે. વળી પેલી સુવર્ણ પ્રતિમાને લગતી આશ્ચર્યકારક ઘટના વર્ણની છે.

કશાન પ્રજાની ઉત્પત્તિના ઇતિહાસ આપી આખા કશાનવંશની નામાવલિ તથા સમયાવળી તદ્દનનવેસરથી ગાહેવવી પડી છે. અનેક નવીન તત્ત્વા તેમાંથી અહાર નીકળી પડ્યાં છે. તે જ પ્રમાણે ચષ્ઠણવંશની તવારીખ દારી બતાવી તેના સંવતની આદિ અદ્યાપિ જે ઇ. સ. ૭૮ મનાય છે તેને ઇ. સ. ૧૦૩ અનેક પુરાવા આપી સાબિત કરી આપી છે.

पांश्यभामां—अ'घ्रंशना छसे। वरसना समयनी नामावणी, व'शावणी तथा उट राक्र थोने। अनु इम, सिड्डा तेमक शिक्षा है भाग आधारे जे। ठ्यां छे. तथा ते सर्वेनां छवनवृत्तांते। आप्यां छे: वणी शतवडन अने शात प्रश्ली शण्दना अर्थमां रहेक ममं विस्तारपूर्वं घ्रय्ये। छे. अ'तमां पांचे पुस्तकनी 'समयावणी', 'विषये। नी यावी' तथा 'शुं अने प्रयां 'नते सर्वने अप्रित प्ररी घणी महेनते सुधारी तैयार प्ररी छे.

