तना चार्च श्रीविजयधर्मसुरिभ्यो नमः ના ગ્રાહકાને ત્રીજા વર્ષની લેટ. न चेताम्भर, અવીચીન દિગમ્બર. THE Sin 511 संभड सनिराक श्रीविद्याविकयक. છપાવી પ્રસિદ્ધ કરનાર. 印 शां डर्षयंद्र अरालाह. 611 明 અંગ્રેજ કાઠી. ખનારસ. 9 鄉 व्यावृत्ति पहेली 37 9000,

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

### ખ્યાવરના શ્રીજૈનશ્વેતામ્બર મૃતિ<sup>c</sup>પૂજક શ્રીસ'ઘની સહાયતાથી.





થ્રી **સત્યનારાયણ** પ્રિન્ટિંગ પ્રેસમાં, પટેલ માતીલાલ કાળીદાસે છાપ્યું. કે. ડીસ્ટ્રીકટ કાર્ટની પાસે—અમ**દાવાદ**.

#### ॥ अर्हम् ॥

### परमगुरुश्रीविषयधर्ममृहिभयों निवः

# બે ખોલ.

આવા એક વાદાનુવાદના ટ્રેક્ટમાં ' એ એ ટ્રેન્ટિફિન કે મ સ્તાવના 'ની આવશ્યકતા કાેઇ પણ માણસ સ્વાકારી શક નહિં, એ વાત ખરી, પરન્તુ આ ટ્રેક્ટના સંબ'ધમાં એક બે ખાસ કારણા મ્હેને તેમ કરવાની (એ બાલ લખવાની) ફ્રુરજ પાંઢે છે.

## ટ્રેક્ટ માેડું કેમ બહાર પડ્યું ?

' જૈનશાસન 'ના ખાસ શ્ર'કમાં પ્રકટ ઘએલ ' શ્વેતામ્બર પ્રાચીન કે દિગમ્બર?' નામના લેખના જવાબમાં, મિ. પાંગલે મહાશય તરફથી ખહાર પહેલું ટ્રેક્ટ મ્હને ઘણીજ લાંબી મુદ્દતે પ્રાપ્ત ઘશું હતું. અને ત્રહાર બાદ હું વિહારમાં પડ્યા એટલે સ્થિરતા સિવાય આવું ઐતિહાસિક ટ્રેક્ટ લખવું ઘણું મુશ્કેલી ભરેલું હોવાથી. જ્રુહારે આ ચાતુમાસની અંદર મ્હારી સ્થિરતા થઇ, ત્રહારે હું આ ટ્રેક્ટ લખવા ભાગ્યશાળી નિવડયો. ખસ! આજ કારણથી આ ટ્રેક્ટ બહાર પડવામાં વિલંખ થયો છે.

### પુનરૂ*ક્તિ*દાષ

મ્હારે એક વાત બીજી પણ કહી દેવી જોઇએ. મ્હારા આ બીજા ટ્રેકટની અ'દર એકાદ બે સ્થળે મ્હારે પુનરૂક્તિના દોષમાં અણ્ફૂટકે ઉતરવું પડ્યું છે. કારણું એ હતું કે મિ. પાંગલેના ટ્રેક્ટમાં એકની એક વાતને વાર વાર ચીતરવામાં ક'ઇ કમી રહેલી નથી. અને તેટલાજ માટે ઘણા ખચાવ કરવા છતાં પણ એકાદ બે સ્થળે તે દેખમાં ઉતરવું પડ્યું છે, તે ખદલ વાંચક ક્ષમા કરશે.

મ્હારા પ્રથમના લેખને ટ્રેકટ ન. ૧ કરી, આ બીજા ટ્રેક્ટની સાથે જેડી દેવામાં આવ્યું છે, કારણ કે વાંચનારાઓને એ વાત સહજમાં સમજાઇ જાય કે મ્હારા પ્રથમના લેખ કેટલી પ્રબળ યુક્તિઓથી લખવામાં આવેલા છે, અને તહેના જવાબ મિ. પાંગલે મહાશયે પાતાના ટ્રેક્ટમાં કેવી નિર્ભળતાથી આપ્યા છે!

આ ટ્રેક્ટની અંદર અગર દષ્ટિદેષથી કાેઇ ભૂલ રહી ગઇ હાેય તાે તે સુધારીને વાંચવા ભલામણ કર્રાંછું

#### ઉપકાર.

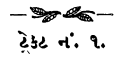
છેવટ— ઇતિહાસતત્ત્વમહાદધિ, ઉપાધ્યાયજી શ્રી ઇન્દ્રવિજ-યજી મહાશજ સાહેબના આ સ્થળે હું અન્તઃકરણથી ઉપકાર માનું છું કે જેઓ સાહેબે સમ્પૃણ્લાયા મ્હને આ ટ્રેકટ લખ-વામાં સહાયતા કરી છે. ઇતિ શમ્

ભ્યાવર. જેત ઉપાશ્રય માગમર સુદિ ૭ વીર સં. ૨૪૪૦ > તા ૪ ડિમેમ્બર સં. ૧૯૧૩.

विद्याविजय.

### परमगुरु श्री विजयसूरिभ्या नमः

## શ્વેતામ્બર પ્રાચીન કે દિગમ્બર ?



આજ જે વિષયને માટે આ લેખક કલમ ઉઠાવે છે, તે વિષય જહેવા મહત્વના છે, ત્હેવાજ અહાળા પ્રમાણમાં ચર્ચાઇ પણ ગએલાે છે, એટલુજ નહિ પરન્તુ પાશ્વાત્ય તેમજ એત-**દ્દેશીય વિદ્વાન્ મહાનુભાવાએ 'આ વિચારને'** સાહિત<mark>્યન</mark>ી કસાેટી ઉપર સારી પેઠે ઘર્ષણ કરીને ત્હેના નિશ્ચય પણ કર્યા છે કે–' કવેતામ્બર મત પ્રાચીન છે ' (જે વાત આ લેખને સ'-પૂર્ણ વાંચવાથી સમજાઇ જશે.) આ પ્રમાણે કહેવાથી જો કે હું એક રીતે ખધાઉં છું, કેમકે વાંચકા આ લેખના ઉપક્રમ વાંચ-તાંજ કદાચિત એવી શાંકામાં પડી જશે કે–જય્હારે આ વિષય સારી રીતે ચર્ચાઇ ગયેા છે, આ વિષય સાંહિત્યના વિશાળ ક્ષેત્રમાં ખેડાઇ ગયેા છે, તેા પછી મુનિ વિદ્યાવિજયને અત્યારે શી જરૂર પડી હતી કે આટલાે સમયનાે અને કાગળ મસીનાે **્યય કર્યો** ? પરન્તુ લગાર સ**ણર કરાે ! હુ**ં તે વાતને **ક**બૂલ કર્કા છું કે આ સમયમાં શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર ભાઇઓએ. જે જે બાબતામાં મળતા હાય તે તે બાબતામાં, મળીને વીર-પ્રભુની ખરી ભક્તિ અજાવવાની છે, વળી સંખ્યામાં પણ પછાત પ&ેલી જૈન કામને વધારવાની આવશ્યકતા છે. અને ચારે તર

ક્થી અશાન્તિ રૂપ અશિથી પ્રજ્વલિત થએલા સમયમાં શાન્તિ-પ્રિય જૈન પ્રજાએ વાસ્તિવિક શાન્તિ ફૈલાવવાની જરૂર છે, પર-ન્તુ અક્સોસની વાત છે કે આવા સમયમાં, ચર્ચાઇ ગએલા વિષયાને પણ એક મ્હાેડું રૂપ આપી કેટલાક દિગમ્બર મહા-નુભાવો, ક્વેતામ્બરા ઉપર આક્ષેપપ્રચુક્ત શબ્દાેથી ભરપૂર લેખા, પ્રસ્તાવનાઓ વિગેરે બહાર પાડી સુતા સિંહને જગાડવાનું પણ સાહસ કર્યા વિના રહેતા નથી. હવે જો તહેવાઓના લેખાના ઉચિત જવાબ આપવામાં ન આવે તો ભદ્રિક જવાના અ-ન્તઃકરણમાં તે વાત અવશ્ય ઠસી જાય કે દિગમ્બરાનું કહેનું સાચું છે, અને તેટલાજ માટે કેટલાક હિંતૈષીઓની પ્રેરણાથી આ લેખ લખવા ઉચિત ધાર્યા છે.

#### દિગમ્બર મતની ઉત્પત્તિ.

હવે આપણે દિગમ્ખર મતની ઉત્પત્તિના થાંડા ખ્યાલ કરીએ. શ્વેતામ્ખર મતના ગ્રન્થામાં એ સ્પષ્ટ પાઠ છે કે-શ્રી મહાવીર દેવના નિર્વાણ થયા ખાદ ૬૦૯ વર્ષે શ્રીશિવભૂતિ ના-મના મુનિથી દિગમ્ખર મતની ઉત્પત્તિ થઇ છે. સંશેપમાં— વાત એમ ખની હતી કે—

''રઘવીરપુર નગરમાં કાઇ એક દિવસે કૃષ્ણનામા આચાય પધાર્યા, તેઓની સાથે, એક શિવભૃતિ નામના કૃનિ હતા, (આ મુનિ રથવીરપુર નગરનાજ હતા.) તેમને રાજાએ એક રત્નક'અળ બ્હાેરાવી, ત્યારે આચાર્ય કહ્યું કે આવું વસ્ત્ર સાધુએ

લેવં ઉચિત નથી. ત્હમે શા માટે તે વસ્ત્ર ગ્રહણ કર્યું ? એમ કહીને તે રત કંબળના આચાર્ય કડા કરી નાખી, સાધુઓને માટે એાઘા (રજોહરણ) નાં નિશિથીયાં કરી નાખ્યાં. આથી શિવ મૂર્તિએ ગુરૂની સાથે કલેશ કર્યો. હવે કાઇ એક દિવસે આચાર્ય જિનકઃપી સાધુએાના આચાર વર્ણવી રહ્યા હતા, તે સમયે શિવમૂતિ સુનિએ કહ્યું કે—જય્હારે એમ છે, તો પછી આપ શા માટે આટલી ઉપાધી રાખાે છા ? આચાય શ્રીએ કહ્યું કે આ કાળમાં જિનકલ્પીની સમાચારી રહી નથી, કેમકે જંબુ-સ્વામીના માેક્ષ ગયા ખાદ જિનકલ્પ વિચ્છેદ થઇ ગયા છે. ત્ય્હારે શિવભૂતિએ કહ્યું કે—'આપ એમ શા માટે કહાે છા, **જીએ! હું** તે પ્રમાણે પાળી અતાવું, કેમકે તીર્થકરા પણ અ-ચૈલકજ હતા. અત એવ વસરહિતપણ જ સર્વથા શ્રેષ્ઠ છે.' ત્યારે આચાર્યે કહ્યું કે-જહેવી રીતે વસાદિ પરિગ્રહના સદ્ભા વમાં કત્રાય, મૂર્ચ્છા આદિ દોષા સ્વીકારા છા, તહેવી રીતે શરી-રના સદ્ભાવમાં પણ કષાયાદિ દેાષ કેમ નથી સ્વીકારતા? અને <mark>જો સ્વીકારતા હે</mark>ા તો. શરીરનાે પણ ત્યાગ કરવાજ જોઇએ. પરન્તુ આ પ્રમાણે માનવું સર્વથા ભુલભરેલું છે. કેમકે સૂત્રામાં મુનિને 'અપરિગ્રહપણ'' જે ખતાવેલ છે, તે 'ધર્માપકરણમાં પણ મૂચ્છાં ન કરવી ' તે અપેક્ષાથી કહેલ છે. તીર્થંકરાે પણ એકાંતે અચેલક ન્હાતા, કેમકે એ પ્રમાણેનું આગમ વચન છે े 3--- ' सब्वे वि एगदू नेण निगाया जिणवरा चड वीसं' हरे हती थें. કરાવ્ય એક દેવદ્રવ્ય સહિત સંસાર છાંડેલા છે. ઇત્યાદિ પ્રકારથી

આચાર્યે ઘણું' સમજાવ્યું, પરન્તુ તે ન માનતાં, શિવભૂતિ મુનિ ભારે કર્માદયના કારણથી નગ્ન થઇ, ખહાર ઉદ્યાનમાં સ્થિતિ કરી રહ્યા. હવે એક દિવસ શિવભૂતિની ખહેન કે જે સાધ્વી હતી, તે શિવભૂતિને વ'દણ કરવા ગઇ. ત્યાં આગળ શિવભૂ-તિને નાગા દેખી પાતે પણ નગ્ન થઇ વિચરવા લાગી.

કાઈ એક દિવસે ભિક્ષાને માટે તે શહેરમાં આવી, ત્ય્હારે એક વેશ્યાએ તહેને નગ્ન દેખીને વિચાર કર્યો કે—' જો સ્ત્રીએ। નગ્ન ફરવા લાગી તેા લાેકાે અમારાથી વિરકત થઇ જશેે 'અત ચ્ચેવ ત્હેણે ચ્ચેક સાડી તે સાધ્વીના શરીર ઉપર નાખી, જય્હારે શિવભૃતિએ સાધ્વી પાસે વસ્ત્ર દેખ્યું, ત્ય્હારે ત્હેમણે કહ્યું કે--'આ વસ્ત્ર તું ત્હારી પાસે રાખ, કેમકે તે ત્હને દેવતાએ અર્પા કર્યું છે '. ત્યાર બાદ શિવભૂતિએ કાંડિન્ય અને કાેષ્ઠ-વીર નામના બે શિષ્યા કર્યા. કાલાન્તરે પર'પરા વધી અને એક નવુંજ મિથ્યાદર્શન ઉત્પન્ન થયું. "

જય્હારે આ બધી વાતને આકાશ કુસુમવત્ કરી નાખી દિગમ્ખરા અત્યારે એમ કહેવા માગે છે કે-" આ જે શ્વેતા-મ્બર દર્શન છે, તે તો વિક્રમ રાજાના મૃત્યુ ખાદ ૧૩૬ વર્ષ પછી સારાષ્ટ્ર દેશમાં આવેલા વક્ષભીપુર નગરમાં શ્રીજીનચંદ્ર નામના સાધુએ ચલાવ્યાે છે. "

હવે આ બેમાં શું સત્ય છે ? તહેના, પાક્ચાત્ય વિદ્વાનાએ કરેલી શાધખાળને તેમજ યુક્તિએા વિગેરેને અનુસરી વિ-ચાર ચલાવીએ.

### દિગમ્ખરત્રનથાના રચના કાળ

પ્રથમ આપણુ દિગમ્બરબ્રન્થાના રચના કાળ તપાસીએ. દિગમ્બર મતાનુયાયીઓનું એમ કહેવું છે કે–" અગીઆર અંગ વિચ્છેદ થઇ ગયાં છે, અને વી. સં. ૬૮૩ માં ધરસેન નામના મુનિ પાસેથી જ્ઞાન લેવાવાળા બે મુનિયાએ પહેલ બ્હેલાં જ્યેઇ શુકલ પંચમીને દિવસે ત્રણ સિદ્ધાન્ત બનાબ્યાં."

હવે અહિંયાં તે પ્રશ્ન અષશ્ય ઉઠે છે કે-તે બે મુનિઓએ શાસ્ત્રોની રચના શા આધારે કરી ? કદાચિત કાઇ એમ કહે કે અંગોના કાઈ કાઈ ભાગ રહ્યા હતા તે ઉપરથી શાસ્ત્રો રચ્યાં, ત્ય્હારે તો એ વાત ચાપ્રક્ષ છે કે-જન સમાજને પ્રતીતિ થવા માટે ખાસ તે તે અંગની અવશ્ય સાક્ષી આપવી જોઇતી હતી, અને તે પ્રમાણે તો કાઈ સ્થળે દેખવામાં આવતુંજ નથી. તેથી એ વાત સિદ્ધ થાય છે કે-તેઓએ સ્વકપાય કલ્પિત શાસ્ત્રો રચ્યાં છે, અને સ્વકપાલ કલ્પિત શાસ્ત્રો જગતમાં કેવી રીતે પ્રમાણ થઇ શકે? તે તો વાંચકા સ્વયં સમજી શકે તેમ છે. અસ્તુ!

હવે પ્રથમ તો દિગમ્ખરાએ માનેલા ધરસેન મુનિના સમ-યજ પૂર્વાપર વિરાધવાળા દષ્ટિગાચર થાય છે, જાઓઃ—

 મૂલ સંઘની પટાવલીમાં એ પ્રમાણે લખેલું છે કે–" શ્રીમહા-વીર પ્રભુથી ૬૧૪ વષ વ્યતીત થયા બાદ ધરસેનાચાર્ય થયા અને ત્હેમના વર્ત્તમાન કાળ વર્ષ ૨૧ નાે છે" આ બન્ને સમયા પરસ્પર કેવા વિરાધી છે? તે વાંચકા સ્વય જોઇ શકશે.

વળી કાઇ કાઇ સ્થળે એમ પણ લખવામાં આવેલું છે કે-"ધરસેન મુનિ જ્ઞાનવાન હતા. કર્મ પ્રાભૃત બીજાં પૂર્વ કંઠાગ્ર હતું, તહેમણે પાતાનું અલ્પ આયુ જાણીને, જિનયાત્રા કરવા સંઘ આવ્યા હતા, તહેના ઉપર એક ચીઠી માકલીને તીક્ષ્ણ ખુદ્ધિમાન, ભૂતબલી અને પુષ્પદંત નામના બે મુનિ બાલાવ્યા, અને તેઓને જ્ઞાન શિખવાડી વિદાય કર્યા."

આ હકીકત પણ વિક્રમપ્રળન્ધ નામના ગ્રન્થમાં લખેલી હકીકતથી વિરાધીજ છે. કેમકે વિક્રમપ્રળન્ધમાં લખ્યું છે કે" શ્રીવીરનિર્વાણ બાદ ૬૩૩ વર્ષે પુષ્પદંત નામના આચાર્ય થયા. તેઓના વર્ત્ત માનકાલ ૩૦ વર્ષના થયા. શ્રીમહાવીર નિર્વાણ બાદ ૬૬૩ વર્ષે ભૂતબલી આચાર્ય થયા, તેઓના વર્ત્તનાન કાલ વીશ વર્ષના થયા. એ પ્રમાણે વીર નિર્વાણ બાદ ૬૮૩ વર્ષ સુધી પૂર્વ અંગની પરિષાટી ચાલી, અને ત્યાર બાદ અનુક્રમે ઘટવા લાગી, અને અહિં સુધી એ કાંગધારી સુનિ થયા. એ પ્રમાણે આચા- શ્રેની પરિષાટી છે. "

હુવે વિચાર કરાે કે શ્રીયીરનિર્વાણથી ૬૮૭ વર્ષે ધરસેન

વળી જે દિગમ્બર મત પ્રાચીન હતે, તો ગણધરાદિ મુનિ-યોના બનાવેલા કાઇ પણ શ્રન્થ, પ્રકરણ, અધ્યાય, વસ્તુ આદિ અવશ્ય હાેવું જોઇતું હતું, અને છે તાે નહિ, તેથી પણ એ સિદ્ધ થાય છે કે–દિગમ્બરાએ પાતાના મત ચલાવવાને માટેજ સ્વકલ્પિત નવીન શ્રન્થાની રચના કરી લીધી છે.

શ્વેતામ્બરાની પ્રાચીનતાના સંખધમાં 'અંગો પૈકીના કેટલાક ભાગ ' અત્યારે આપણને મ્હાટામાં મ્હાટી સાક્ષી આપે છે, વળી દિગમ્બરા તા એમ પણ માને છે કે–'અંગ અને પૂર્વા તા વિચ્છેદ થઇ ગયાં, ત્હેની સાથે દશ્વેકાલિક, ઉત્તરા-ધ્યયનાદિ પણ વિચ્છેદ થઇ ગએલ છે. '

હું અહિં કેવું આશ્રિર્ય ઉત્પન્ન થાય છે કે-ધરસેન મુનિને સમુદ્ર સમાન બીજા પૂવનું કર્મ પ્રાભૃત તો કંઢાગ્ર રહી ગયું અને એકાદશાંગ, દશ્વેકાલિક તથા ઉત્તરાધ્યયનાદિ અલ્પ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com સંખ્યાવાળા ગ્રન્થા વિચ્છેદ થઈ ગયા, શું આ વાત કાઈ પણ છુદ્રિમાન માન્ય કરી શકે ખરા ? કદાપિ નહિ. તે તો કદાગ્ર- હીજ માન્ય કરે. હું ન ભૂલતા હાઉં તા આવા ઉત્સૂત્રથી ભરપૂર ગ્રન્થાના પ્રચાર કરવાને માટેજ પાછલા અંગ પ્રકીર્ણાદ ગ્રન્થા છાડી દીધેલા જણાય છે.

### પાશ્ચાત્ય વિદ્વાના શું કહે છે?

હવે દિગમ્બરના ગ્રન્થા કરતાં શ્વેતામ્બરના ગ્રન્થા પ્રાચીન છે, આ વાતને અમે (શ્વેતામ્બરા) જ કહીએ છીએ–સિદ્ધ કરીએ છીએ, એટલુંજ નહિ, પરન્તુ પાશ્ચાત્ય વિદાનાએ પણ તે વાતને, ચાક્કસ શાધખાળ કરી, દઢ કરી છે. આ પ્રમાણે કહીને છુટી ન જતાં એક બે નમૂના પણ અહિં રજ્ કર્;છું-

' The Sacred Books of the East ' Vol. XXII ( 1884 'A. D. ) ની પ્રસ્તાવનામાં પાને ૪૨ મેં મી. જેકાેેબી મહાશય લખે છે કેઃ—

Additions and alterations may have been made in the sacred texts after that time; but as our argument is not based on a single passage or even a part of the Dhammapada, but on the metrical laws of a variety of metres in this and other Pali books, the admission of alterations and additions in these books will not materially influence our conclusion, viz. that the whole of the Jaina

Siddhanta was composed after the fourth century B. C.

અનુવાદ-તે વખત પછી ધાર્મિક મૂળ ગ્રન્થાની અંદર ઉમેરાઓ અથવા ફે-ફારા કરવામાં આવ્યા હાય; પરન્તુ જેથી કરીને આપણી દલીલનું મૂળ એકજ ફકરા ઉપર અથવા ધમ્મ-પદના એક ભાગ ઉપર પણ નિર્ભર નથી, પણ તેના પાયા આ અને બીજાં પાલી પુસ્તકા માંહેલા વિવિધ પદ્યાના માત્રામેળના નિયમ ઉપર નિર્ભર રહેલા છે, તેથી કરીને આ પુસ્તકાની અન્દરના ફેરફારા અને ઉમેરાના આપણે સ્વીકાર કરીએ તા પણ 'સંપૂર્ણ જૈન સિદ્ધાંત ઈ સબ પૂર્વે ચાથા સૈકા પછી સંગ્રહ કરવામાં આવ્યા હતા' એ પ્રકારના આપણા અનુમાનને વસ્તુત: કાંઇ વાંધા આવશે નહિ.

એ પ્રમાણે શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બરના શ્રન્થ રચનાના કાળ ઉપરથી હવે એમ પ્રક્ષ કરવાની જરૂર રહેતીજ નથી કે– શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર પૈકી કરો મત પ્રાચીન છે? તો પણ આપણે ત્હેની વિશેષ કસોડી કરીએ.

अत्यारे ' कैन हितेषी ' ना सातमा लागना आरमा अं-5मां प्रकट थय्मेल ' डॉ-मांडारकरके विचार ' य्मे मथाणावाणा क्षेभ न अवलेष्ठन करीय्मे. ठा-लांडारकर, मि. पांगलेना प्रश्नने। जवाण आपतां क्षेष्ठे के—'' मेरी समजमें दिगम्बर सम्म-दाय मूळका और भेताम्बर पंथ पीछेका है, और मेरे इस मतको पोषण करने वाले बहुत से प्रमाण मिले हैं, पाचीन जैन मूर्तियां पायः नप्न ही मिलती हैं " छत्याहि.

આથી તો એ સિદ્ધ થાયછે કે-ડા. ભાંડારકરે, જૈન પ્રા-ચીન શિલાલેખાની શાેધખાેળ કરવી તાે દૂર રહી, પરન્તુ ત્હેવા શિલાલે ખાનાં દર્શન પણ કરેલાં નજ હાવાં જોઇએ, અને જો કાેઈ દિવસ પણ ખારીકાઇથી તપાસ કરવામાં ભાગ્ય-શાળી નિવડચા હતે, તો ભાંડારકર આવા જવાબ આપી શક-તેજ નહિ, કેમકે મથુરાના રતૃપ ઉપરના જૈન શિલાલેખાે પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ગણવામાં આવેછે, અને ત્હેમાંના રહાેટા ભાગ અત્યારે સ્વેતામ્બર મતનેજ મળતાે જેવામાં આવેછે, એટલુંજ નહિ પરન્તુ તે શિલાલેખાે ઉપર જે જે આચાર્યાનાં નામ, ગણ તેમજ કુલ વિગેરે ખતાવવામાં આવેલ છે, તે દરેક કલ્પત્ત્રની સ્થવિરાવલીમાં વર્ણવેલ આચાર્યોની સાથે મલતાવ-ડાપણું ધરાવે છે, અને તેજ પ્રમાણે Vienna Oriental journal Vol. 4 ની અંદર મા, છ. બહુલર પાતાના Further proofs of the authenticity of the Jaina tradition' નામના લેખની અંદર પાને ૩૧૫ મેં આ પ્રમાણે કહે છેઃ—

"The inscriptions now prove the actual existence of twenty of the subdivisions mentioned in the Sthavi avali of the Kalpasutia

અનુવાદ–હવે શિલાલેખા, કલ્પસ્ત્રની સ્થવિરાવલીમાં કથન

કરવામાં આવેલા વીશ વિભાગાની વાસ્તવિક હયાતીને સા-બીત કરે છે. "

તેથી પણ એ સિદ્ધ થાયછે કે—દિગમ્બર મત કરતાં ક્વેતામ્બર મત પ્રાચીન છે. વળી બીજું પ્રમાણ–તેજ પુસ્તક-માં પાને ૩૨૦ મે કુટનાટમાં મી. બૃહુદ્દર લખેછે કે—

According to the Kalpasutra P. 82 (Jacobi) the Kodiya Gana was founded by Susthita and Supratibuddha and the Uchchanagari Shakha by their third spiritual descendent, Samtisenia. The tradition places the death of Susthita in 313 A. V. or 213 B. C. The foundation of the Gara may, therefore, be put about 250 B. C. and that of the Snakha about 60 or 70 years later.

અનુવાદ-કલ્પસૂત્ર પૃષ્ઠ ૮૨ (જેકાળી) પ્રમાણે કાેડિયગ-ણની સ્થાપના સુસ્થિત અને સુપ્રતિભુદ્ધે કરી હતી, અને તેમની ત્રીજી પાટે થએલા શાંતિસેને ઉચ્ચાનાગરી શાખાની સ્થાપના કરી હતી. શુરૂ પરંપરા પ્રમાણે સુસ્થિતના કાળધર્મ વીર નિ-વાંણુ પછી ૩૧૩ વર્ષે એટલે ઇ. સ. પૂર્વે ૨૧૩ માં થયા હતા. તેથી કરીને તે ગણની સ્થાપના ઇ. સ. પૂર્વે ૨૫૦ વર્ષે મૂકી શકાય અને શાખાની સ્થાપનાના કાળ તેની પછી લગભગ ૬૦ અથવા ૭૦ વર્ષે ગણી શકાય.

ઉપર પ્રમાણે શ્વેતામ્બર મતમાંથી નીકળેલી એક શાખા

પણ ઇ. સ. પૂર્વે ૨૧૩ માં સ્થપાએલી સાળીત થઇ ચૂકી છે. આ પ્રમાણે મી. છ. ખૂહ્લર જેવા વિદ્વાન્નું કહેવું છે, અને કલ્પસૂત્રની સ્થવિરાવલીથી તે વાત દઢ થાય છે. તાે શું ડાંક્ટર સાહેળને આ વાતની માલૂમ નહિ હાેય ?

આટલેથી સંતોષ ન થતો હોય તો જાઓ તેજ શિલાલે- ખાની અંદર અત્યન્ત ખૂબીવાળું એક ચિત્ર કે જે-શ્વેતામ્બર મતના માનવા પ્રમાણે, હરિણેગમેષી દેવે કરેલા ગર્ભાપહાર સંખંધી યથાસ્થિત સ્વરૂપને અતાવનાર છે. તે ઉપરથી પણ એમજ સિદ્ધજ થાયછે કે—શ્વેતામ્બર મત પ્રાચીન છે. કેમકે ગર્ભાપહારને તો દિગમ્બરા માનતાજ નથી. વળી આ ચિત્ર ઉપર જે વર્ણો કોતરેલા છે, તે ઉપરથી પણ પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનોએ એ સિદ્ધ કર્યું છે કે— ઇ૦ સ૦ ની શરૂઆતના અથવા તો તેથી પણ વધારે પ્રાચીન સમયના તે લેખ છે. જાઓ 'The Jain Stupa by V. A Smith' પાને ૨૫ મે' Chapter 6th, plate XVIII. ની અંદર.

આટલા અધા પ્રાચીન પુરાવા હાેવા છતાં ડાં. લાંડારકર કહે છે કે—' प्राचीन जन मूર્તિયાં પ્રાય: नग्न ही मिलती हैं ' શું ડાં ક્ટર સાહેખ, નગ્ન અને ઢાં કેલી મૂર્તિઓના લેદ સમજ્યા છે કે ! પરન્તુ નહિ, મહેને તેા એમજ અનુમાન થાયછે કે— વર્તમાન સમયમાં, ' જૈન મૂર્તિઓ નગ્ન હાેયછે ' આવા પ્રકારના જે પવન કું કાએલા છે, તે અનુસાર ડાં. સાહેએ તેમ કહી દીધું હાેય તાે ના નહિ, કેમકે વર્તમાન સમયમાં

હિંદુસ્તાનમાં અવ્વલ નંખરે ગણાતા કાશીના કાઇ પણ પ્રાહ્મણ શાસ્ત્રીને જો કાઈ પૂછે તો તેઓ એમજ કહે કે, 'જૈન મૂ- તિયે નમ હાયછે' અને કદાચ ડાંકટર સાહેબ નમના અર્ધ 'કાટ પાટલૂન કે ત્હેવાં વસ્ત્રાના અભાવપણું, સમજતા હાય તો, પ્રાચીન કે અર્વાચીન ગમે તેવી પણ જિનદેવની મૃતિયાને કં છે કાટ પાટલૂન અથવા તા સાડી, ચણીઓ પહેરાવેલાં નહિ હાય, અને જો આ કલ્પના પાતાની મેળેજ કરી જવાબ આ-પ્યા હાય તા તેઓ મનસ્વી છે, તેઓને કાઇ રાંકી શકનાર નથી, પરન્તુ એટલું તો જરૂર કહીશ કે—જો ડાં૦ સાહેબે ઉપયુક્ત પ્રમાણે જવાબ આપ્યા હાય તા તે ભૂલ ભરેલાજ આપ્યા છે, કેમકે પ્રાચીન મૂર્તિઓ જોવા જઇશું તા તે સલંગાટ મળશે અને તે શ્વેતામ્બરાનીજ મૂર્તિયા હાવી જોઇએ.

આગળ ચાલતાં રવેતામ્બર અને દિગમ્બરના શ્રન્થ રચનાના કાળ સંબ'ધી પ્રશ્નના જવાબ આપવામાં ડૉ. સાહેબે જે ભૂલથાપ ખાધી છે, તહેના જવાબ પણ ઉપર બતાવેલ 'શ્રન્થ રચનાના કાળ' ઉપરથી આવી જાયછે, એટલે તે સંબ'ધમાં પુનઃ લખવાની ક'ઇપણ જરૂર ન જોવા સાથ, માત્ર એટલુંજ કહીશ કે હરકાઇ વિષયમાં સંપૂર્ણતા પ્રાપ્ત કર્યા વિના તે વિષય સંખ'ધી અમુક એક નિશ્ચય કરી દેવાછે, તે એક જાતનું જગતમાં હાંસીને પાત્ર થવા જેવું છે. ડાં૦ સાહેબ શ્વેતામ્બર શ્રન્થ રચનાના કાળ સંખ'ધમાં તો પ્રાે૦ ડાં૦ હર્મન જેકાબીને પણ સાથ સાથ ઘસડેછે, પરન્તુ તેજ ડાં૦ હર્મન જેકાબી

#### મહાશયનાે શું અભિપ્રાય છે, તે જીઓ—

'The Sacred Books of the East Vol. XLV 'ની છી. સ. ૧૮૯૪ ની પ્રસ્તાવનામાં તે મહાશય આ પ્રમાણે લખેછે—

As, however, the reader of the present volume will naturally expect the translator to give expression to his personal conviction on this point, I give my opinion with all reserve, viz. that most parts, tracts or treatises of which the canonical books consist, are old; that the reduction of the Angas took place at an early period (tradition places it under Bhadrabahu; that the other works of the Siddlanta were collected in course of time, probably in the first centuries before our era, and that additions or alterations may have been made in the canonical works till the time of the first edition under Devardhiganin (980 A. V. = 454 A. D.)

અનુવાદ-તેમ છતાં, ચાલુ પુસ્તકને વાંચનાર સ્વાભાવિક રોતેજ, આ બાબત ઉપર ભાષાંતર કર્તા પાતાના જાતિ નિર્ણય પ્રકટ કરે, એવી આશા રાખશે, તેથી કરીને હું તમામ ઠાવ-ક્ર કે પૂર્વક મારા અભિપ્રાય આપુ છું, તે એ છે કે-ઘણા ખરા ભાગા, ટૂંક પ્રબ'ધા, અને નિબ'ધા કે જેના આગમાં બનેલા છે તે જૂનાં છે, આગમાના ઉદ્ઘાર પ્રાચીન કાળમાં થયા હતે ચ્ચુર પર પરા તેને ભદ્રભાહુના વખતાં મૂકે છે), સિદ્ધાંતના બીજા પુસ્તકા વખતના વહેવાની સાથે આપણા ઇ. સ. અગા- ઉના પહેલા સૈકામાં સંગ્રહ કરવામાં આવ્યા હતા, અને આ- ગમના ગ્રન્થોની અન્દર ઉમેરા તથા ફેરફારા દેવહિંગણિના પ્રથમ ગ્રન્થ પ્રકાશનના વખત સુધી કરવામાં આવ્યા હાય. (વીર સંવત. ૯૮૦=ઇ. સ. ૪૫૪).

આથી તો આપણને એજ નિશ્ચય થયા કે-શ્વેતામ્બરના ગ્રન્થાના રચના કાળ દિગરબરા કરતાં પહેલાંનાજ છે. અસ્તુ! આ વિષયને હવે અહિ'યાંજ મૃકી રવેતામ્બર મતની પ્રાચીન-તાના સંબ ધમાં હિન્દુધર્મશાસ્ત્રામાંથી પણ કેવા પુરાવા મળે છે? તે પણ તપાસીએ.

### હિન્દુધર્મશાસ્ત્રા શું કહે છે ?

હિન્દુધમ શાસ્ત્રાની અન્દર પણ કવેતાંબર મતના સાધુ-એાનુંજ વર્ણન કરવામાં આવેલું છે. જુએા–

" ग्रुण्डं मिलिनं वस्त्रश्च कुण्डिपात्रसमन्वितम् । दधानं पुञ्जिकां इस्ते चालयन्तं पदे पदे ॥ १ ॥ वस्त्रयुक्तं तथा इस्त क्षिप्यमाण ग्रुखे सदा । धर्मेति व्याहरन्तं तं नमस्कृत्य स्थितं हरेः " ॥ २ ॥ शिवपुराध्, अध्याय २१ भे।.

અર્થાત્–મુંડ મસ્તકવાળા, મલિન વસને ધારણ કરનાર,

કાષ્ટનું પાત્ર હાથમાં ધારણ કરનાર, એક હાથમાં જંતુરક્ષક ( રજોહરણ ) રાખનાર, પદ પદને વિષે ( ધીરે ધીરે ) ચાલ-નાર, વળી વસ્ત્ર યુક્ત છે હાથ જહેના, તે વસ્ત્ર વાર વાર મુખ ઉપર હલાવતા અને ધર્મલાભના ઉચ્ચાર કરતા મુનિ, હરિને નમસ્કાર કરી સ્થિત થયા.

આટલેથી સંતોષ ન થતાે હાેય તાે હુજુ આગળ વધી જુઓ⊢ તેજ અધ્યાયનાે ૨૫ માે અને ૨૬ માે શ્લાેક શું કહે છે:—

"इस्ते पात्रं दथानश्च तुण्डे वस्त्रस्य धारकः। मिलनान्येव वासांसि धारयन्तोऽल्पभाषिणः॥ २५॥ धर्मी लाभः परं तत्त्वं वदन्तस्ते तथा स्वयम्। मार्जनीं धार्यमाणास्ते वस्त्रखण्डविनिर्मिताम् "।।२६॥

અર્થાત્–હાથમાં પાત્રને ધારણ કરનાર, નાસિકા આગળ વ-સ્ત્રને ધારણ કરનાર, મલિન વસ્ત્રને ધારણ કરનાર, થાડું બાલ-તા ' ધર્મના લાભજ પર' તત્ત્વ છે' એ પ્રમાણે બાલતા અને વસ્ત્રના કકડાથી અનેલી માર્જની (રજોહરણ) ધારણ કરનાર મુનિ સ્થિત થયા**.** 

(જો કે આ વિષય ઉપર લ'બાણથી સમાલાેચના કર**વાની** છે. પરન્તુ અત્યારે તે ઉદ્દેશ નહિ હાવાથી માત્ર પ્રસ્તુત વિ-ષયનેજ અનુસરી આગળ વધું છું.)

પાઠકા ! વિચાર કરા, હિન્દુધર્મના પ્રાચીન અને માનનીય ગ્રન્થની અન્દર કેવા મુનિનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે ? ' દિગ-મ્બર મુનિઓનું આ વર્ણન છે ' એમ કાઇ પણ બુદ્ધિમાન્ કહી શકે ખરા ? છે કાઇ દિગં બર મતાનુયાયી ઉપરાક્ત વર્ણનને ' દિગમ્બરમતના મુનિનું વર્ણન છે' એમ સિદ્ધ કરનાર ? જય્હારે આવા હિન્દુધર્મના શાસ્ત્રમાં પણ શ્વેતાંબર મુનિનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે, ત્ય્હારે હવે તેમ કહેવામાં કાઇ પણ જાતની કચાશ રહી શકેછે ખરી કે શ્વેતાંબર મત પ્રાચીન છે?

હવે કેટલાક પૂર્વાપર વિરાધી વાકયાને નહિ જાણનાર દિ-ગંખરા મહાભારતના ત્રીજા પરિચ્છેદની આદિનું વાક્ય (જહેની અન્દર માત્ર એક **નગ્ન** શખ્દ આવેલા છે) આગળ ક**રી** એમ સિદ્ધ કરવા ચેષ્ટા કરેછે કે— 'મહાભારતમાં પણ અમારા દિ-ગંખર મતની ચર્ચા આવેલી છે,' જાએા મહાભારતમાં તે વા-કય આ પ્રમાણે છે—

साधयामस्तावदित्युक्त्वा प्रातिष्ठते। त्तङ्कस्ते कुण्डले गृही त्वा साऽपश्यदथ पथि नग्नं क्षपणकमागच्छन्तं ग्रुहुर्गुहुदृश्यमा-नमहश्यमानं च ॥

અર્થાત્–કાેઇ ઉત્ત'ક નામનાે વિદ્યાર્થી પાતાના ગુરૂની સ્ત્રીને માટે કુંડલ લાવવાને માટે ગયાે, કુંડલ લેઇને ચાલ્યાે આવે છે, તાે રસ્તામાં તહેણે કઇ દેખતા ક'ઇ ન દેખતા એક **નગ્ન** મુનિને વાર'વાર દેખ્યા.

હવે ઉપરાક્ત વાકયમાં આવેલા 'નગ્ન' શખ્દને લેઇને અન મરા દિગમ્બર ભાઇએા પાતાની પ્રાચીનતાના ઝંડા ઉઠાવવાની કાૈશિશ કરે છે, પરન્તુ જે વ્યાસજએ જૈન મુનિના વેષનાં પ્રમાણા શિવપુરાણમાં આપ્યાં છે, તેજ વ્યાસજીએ મહાહારતમાં પણ ઉપરાક્ત વચન કહેલું છે, ખેર! તે વાત પણ હું તો કબ્ર-લજ રાખું છું, કેમકે—જીનકલ્પી સાધુઓ પણ તે વખતે હતા, એમ અમે માનીએ છીએ અને ઉપરાક્ત શબ્દથી તેઓ 'જીનકલ્પી' મુનિ હતા, એમ કહેવામાં કાેઈ જાતનાે વિરાધ આવતા નથી. ખરેખર, વિરોધ તા દિગંબર લાઇઓને આવે છે, કેમકે એકજ વ્યાસજીનાં તે ખન્ને વચનાે છે, એટલે એક સ્થળે શ્વેતામ્ખર મતના સાધુનું વર્ણન કરે અને ખીજી તરફ દિગ-ચ્ખરમતના નગ્ન સાધુનું વર્ણન કરે, તે કદાપિ સંભવી શકતુંજ નથી, કારણ કે તે સમયમાં દિગમ્ખર મતની વિદ્યમાનતાજ ન્હાતી. અત એવ ઉપરાક્ત વાતના કૃલિતાર્થ એજ છે કે-મહા-ભારત અને શિવપુરાણમાં પણ શ્વેતાંબર મતના સાધુઓનુંજ વર્ણન છે, માટે એ સિદ્ધ થાય છે કે–કવેતામ્બર મત પ્રાચીન છે.

મહને આ લેખ લખતાં લખતાં આર્ટ્સર્ય પણ થતું જાય છે કે, જય્હારે કાઇ પણ વ્યક્તિ કે સમાજ પાતાના કકકા સાચા કરાવવા માટે હઠ પકડેછે, ત્ય્હારે તે ખૂણા ખચકામાંથી પણ વાક્ય કે શખ્દને શાધી કાઢીને આગળ ઘરે છે, પરન્તુ તે પહેલાં એટલા વિચાર નથી કરવામાં આવતા કે–હું આ જે વાક્ય જન સમાજની દષ્ટિપથમાં મૂકં છું તે કેટલા અશે સાથું છે?

હુમણુંજ એક દિગં ખરમતના અનુયાયી વિદાર્થીએ ભદ્ર-ખાંહુ ચરિત્રનું ભાષાન્તર ખહાર પાડ્યું છે પરન્તુ આટલેથી જ સંતાષ ન માનતાં તે મહાનુભાવ, એક લાંબી ચાંડી પ્રસ્તાવના લખીને પણ પાતાનું મિશ્તાત્વ પ્રકટ કર્યા વિના રહ્યા નહિ. જો કે આ પ્રસ્તાવનામાં ખતાવેલી કેટલીક કુયુક્તિઓ ના જવાળ તા ઉપરના લખાણથીજ આવી ગયા છે, એટલે તે સંખંધી પુનઃ ન લખતાં તે વિદ્યાર્થીએ એક 'વરાહમિહિર' નામના જયાતિષ શાસ્ત્રના પ્રાચીન વિદ્યાનો એક શ્લાક (કે જહેની અન્દર "નग્ન: जिननાં विदु!" આ પદ આવેલું છે) તેને હ્દૃત કરી પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવા કાશિશ કરી છે, ત્હેનાજ જવાબ આપુંછું.

પ્રથમ તો ઉપરાકત વાકયમાં नम्न શખ્દ દેખી ફૂલી જનાર મહાશયને હું પૂછું છું કે—ત્હમે વરાહિમિહિરનું દુષ્ટાન્ત તો આપ્યું, પરન્તુ પહેલાં વરાહિમિહિરના સમયના નિશ્ચય કર્યા છે? અને જો કર્યા હતે તો આ પ્રમાણે નય શખ્દને દેખી તે વક્યને આગળ ધરતેજ નહિ કેમકે પશ્ચસિદ્ધાન્તિकા ની અંદર વરાહિમિહિર પાતે લખે છે-કે 'શાકે ૪૨૭ ના સમયમાં આ યન્ય રચ્યા છે' આથી અમે ખતાવેલા દિગમ્બરના સમયને કાઈ પણ રીતે ધક્કા પહોંચતાજ નથી, અને ભદ્રબાહુ ચરિત્રની પ્રસ્તાવામાં આ વાતને જે પ્રમાણ રૂપે ગણવામાં આવી છે, તે પ્રમાણજ બિલકુલ બિનપાયાદાર ઠરે છે.

હવે કેટલાક દિગમ્ભર મતાનુયાયીએા 'નિર્બ્રન્થ ' શખ્દને

हेणीने क्षेष्ठहम ४ ६ हेछे डे—'जुक्का श्वेताम्भरा पणु निर्ध-न्थने भान आपे छे ' लहेवी रीते ' कैन हितेषी' ना सातमा लागना भारमा अंध्रमांक क्षेष्ठ स्थणे सभवामां आ-०थु' छे डे—'' श्वेताम्बरस्त्रोमें भी निर्मन्थत्वको महत्त्व दिया है " वात पणु ही ४ छे, डेमडे प्रथम तो समग्र श्वेतांभर सा-धुक्कानुं नामक ' निर्मन्य ' हतुं, ते संभंधी क्षेष्ठ पट्टाव-सीमां पणु सम्भुं छे डे—'' श्रीसुधर्मस्वामिनोऽष्टा सूरीन् यावद् निर्मन्थाः साधवोऽनगारा इत्यादिसामान्यार्थीभधायि-न्याख्याऽऽमीत्"

અર્થાત્—નિર્ગન્થ શખ્દથી સાધુ, અનગાર કહેલ છે, ક'ઇ નિર્ગ્રન્થના અર્થ 'નાગાે' એ પ્રમાણે કરવામાં આવ્યાે નથી.

હવે ક્વેતાંબર મતની પ્રાચીનતાના સ'બ'ધમાં કેટલીક સ્થૂલ યુક્તિઓ આપી આ લેખને સમાપ્ત કરીશ.

પહેલાં આપણે મંખલી ગાશાલનું દુષ્ટાન્ત લઇએ. જે મંખલી ગાશાલનું નામ, શ્વેતાંખરાએ માનેલ ભગવતી આદિ અનેક સૂત્રામાં ઠેકાણે ઠેકાણે આવે છે, તેજ મંખલી ગાશાલનું વર્ણન ખાઢેના પિકટ ગ્રન્થામાં પણ આવે છે, જચ્હારે દિગમ્ખરાના એક પણ ગ્રન્થમાં મંખલીગાશાલનું નામ દુષ્ટિગોચર થતું નથી. તેથી એ સિદ્ધ થાય છે કે—દિગમ્ખરાના ગ્રન્થા, શ્વેતાં-ખર ગ્રન્થા કરતાં અર્વાચીનજ છે, અને જહેના ગ્રન્થાજ નવીન રચેલ ઠરેછે, તે મતની પ્રાચીનતા કેવી હાવી જોઇએ? તે વાં-

ચકાે સ્વતઃ સમજી શકે તેમ છે.

આ સિવાય આપણે એ પણ જોઇ શકીએ છીએ કે-દિગ-મ્ખરાના શાસ્ત્રાની અંદર ઠેકાણે ઠેકાણે શ્વેતાંબર મતની નિંદા આવે છે, તેથી પણ એ સિદ્ધ થાય છે કે-શ્વેતાંબર મત તે પહેલાંના હાવાજ જોઇએ.

વળી એક મ્હાટામાં મ્હાટી વાત કહેવી રહી જાય છે અને તે એજ છે કે–શ્વેતાંબર મતમાં માનેલા ઉત્તરાધ્યયનાદિ સુત્રામાં કહેલું છે કે–' અજીતનાથથી લેઇ પાર્શ્વનાથ સુધી ખાવીસ તીર્થંકરાે, તેમ તેમના સાધુએા ચાર મહાવ્રતને માનતા હતા, અર્થાત્ ચાથા પ્રદ્મની ગણતરી અપરિગ્રહમાંજ કરી લેતા હતા. જય્હારે મહાવીરદેવના સાધુએા શ્રીઋષભદેવના સાધુએાની મા-કુક પાંચ મહાવ્રતને માને છે. આજ વાતને ખાહના પિટક <mark>ગ્રન્થ જહેવાે કે–'દિગ્નિ</mark>કાયના સામાન્ય ક્**લસૂત્રની** સુમ'ગલા વિક્ષાસિની' નામની ટીકામાં બુદ્ધઘોષે જે લખ્યું છે, તે સં-ખન્ધમાં ડાં. જેકાેબી મહાશય મૂલચન્થકાર તથા ટીકાકારની ભૂલ ખતાવતાં સ્પષ્ટરૂપે પાતાની ૧૮૯૪ની પ્રસ્તાવનાના ૨૧ મેં પાને લખે છે કે-

'For the Pali chatuyama is equivalent to the Prakrit chatujjam, a well known Jain term which denotes the four vows of Parshva in contradistinction to the five vows (Pancha Mahayvaya) of Mahavira.'

અનુવાદ-કારણ કે પાલી 'ચાતુયામ' શબ્દ પ્રાકૃત 'ચાતુ-જ્જામ'ની બરાબર છે. 'ચાતુ-જામ' કે જે મહાવીરના પાંચ મહાવ્રતથી ભિન્ન શ્રીપાર્દ્ધના ચાર વ્રતાનું જ્ઞાપન કરનાર એક પ્રસિદ્ધ જૈન (પારિભાષિક) શબ્દ છે.

આ ભેંદ દિગં ખર મતમાં ખિલકુલ ખતાવવામાં આવ્યો નથી. તેથી પણ એ સ્પષ્ટ રીતે સમજાઇ જાય છે કે-શ્વેતાં ખર મતજ પ્રાચીન છે.

વળી ધમ્મપદ ઉપર ખુદ્ધઘાષની ટીકામાં કહેલું છે કે-'નિર્ગ્રન્થા (સાધુઓ) નીતિ મર્યાદાને માટે એક જાતના કપડા રાખે છે' અને તેજ વાતને અનુસરતું કવેતાંબર ગ્રન્થામાં પણ કહ્યું છે કેઃ—

"अनितादिद्वाविंशतिनिनतोर्थसाधूनां ऋजुमाझानां बहु-मूल्यविविधवर्णवस्वपरिभोगाऽ ब्रुज्ञासद्भावेन सचेलकत्वमेव, के-षाश्चित् स्वेतमानोपेतवस्वधारकत्वेन अचेलकत्वमिष, इति अ-नियतस्तेषामयं कल्पः, श्रीऋषभवीरनीर्थयतिनां च सर्वेषामिष स्वेतमानोपेतजीर्णगायवस्वधारित्वेन अचेलकत्वमेव"

આથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે ખાદ ગ્રન્થાનું અને રવે-તાંબર ગ્રન્થાનું કથન એક હાેવાથી શ્વેતાંબર મત પ્રાચીન જ છે, કેમકે દિગ બરાે તાે સ્વંથા નાગા રહેવાનું જ પસંદ કરે છે.

હવે લેખના ઉપસંહાર કરવા પહેલાં એટલુ ખતાવ<mark>લું આવ-</mark> શ્યક ધારૂં છું કે–દિગ'બરાચાર્યોએ પાતાના મત ચલાવવાને કેવા રૂપમાં ચિતરી નાંખ્યાે છે? અર્થાત્ તેઓના અ'તઃકરણમાં માટે શ્વેતામ્બર મતને કેવાે દ્વેષદાવાનળ રહેલાે હાેવા જોઇએ? તહેને બતાવનાર એક નમૃનાે અહિં રજી કર્ે છું.

દિગ'ખર મતમાં થઇ ગયેલ દેવસેન નામના આચાર્ય પાતે વિ૦ સ'૦ ૯૯૦માં ખનાવેલા 'દર્શનસાર' નામના ગ્રન્થમાં લખે છે કે:—

" अण्णं च एवमाई आगम उद्घाट मिन्छमत्थाई। विरइत्ता अप्पाणं पडिठवियं पढमए णिरए" ॥१५॥

અર્થાત્— ઇત્યાદિ અનેક આગમાને ઉત્થાપિને, મિથ્યાશાસ્ત્ર બનાવીને, પાતાના આત્માને (દુષ્ટ જિનચન્દ્રે) પહેલી નરકમાં સ્થાપન કર્યો.

વાંચક! વિચાર કર, એક મુનિના અન્તઃકરણમાં કેટલા બધા દ્વેષ વ્યાપી રહેલા છે? ખેર! પહેલાં તા હું તેજ પૂછું છું કે—તે દેવસેનાચાર્ય વિ. સં ૦ ૯૯૦માં તા 'દર્શનસાર' નામના યુન્ય બનાવ્યા છે, તા શું તે વખતે દેવસેનને અવધિશ્વાન થયું હતું કે જહેથી તહેમણે જાણી લીધું કે—જિનચન્દ્ર પહેલી નરકમાં ગયા? આ દેવસેનના લેખથીજ એ સિદ્ધ થાય છે કે–ફવેતાંબર મતના સં બંધમાં તેઓએ જે જે કલ્પનાઓ કરેલી છે, તે સવથા અસત્ય તેમજ દેષ પ્રયુક્તજ છે. આવીજ રીતે આપણે ભદ્રબાહુ ચરિત્રના બનાવનાર 'રત્નન દી'ની ન્વાક્- જાલ થાડી તપાસીએ. તે મહાનુભાવ પાતાના બનાવેલા 'ભદ્ર-

બાહુ ચરિત્ર' માં એક સ્થળે લખે છે કે:— 'श्वेतांशुक्रमतोद्भृतमृदान् ज्ञापयितुं जनान्'

આ એક વાક્ય ઉપરથી આપણને માલૂમ પહે છે કે-ભદ્ર-ખાહુ ચરિત્ર, કેવળ દેષખુદ્ધિથી શ્વેતાંખર મતના ખંડનને મા-ટેજ જીઠું જેડી કાઢેલ છે, આ સિવાય તેજ ભદ્રખાહુ ચરિત્રના કર્તા અને ભાષાન્તર કર્તામાં, લુંપક મત સંખંધી પણ કેવી અજ્ઞાનતા રહેલી છે તે પણ જુઓ. તેઓ ભર્ષ્માહુ ચરિત્રમાં એક સ્થળે લખે છે કે:—

"मृते विक्रमभूपाले सप्तविंशतिसंयुते ।
दशपश्चशतेऽब्दानामतीते श्रृणुतापरम् ॥
छं हामतमभूदेकं लोपकं धर्मकर्मणः ।
देशेऽत्र गौर्जरे ख्याते विद्वत्ताजितनिर्जरे ॥
अणहिल्लपत्तने रम्ये माग्वाटकुलजोऽभवत् ।
छूंकाभिधो महामानी श्वेतां युक्मताश्रयी ॥
दुष्टात्मा दुष्टभावेन कुपितः पापमण्डितः ।
तीत्रमिथ्यात्वपावे.न लुङ्कामतमकल्पयत् " ॥

અર્થાત્–વિક્રમરાજાના મૃત્યુ ખાદ ૧૫૨૭ વર્ષે ગુજરાત દેશના અણુહિલનગરમાં પ્રાગ્વાટ (પારવાળ) વંશીય લુંકા નામના એક મહામાની દુષ્ટ, પાપી, ક્રાેપી સફેદ કપડાંને ધારણ કરનાર થયા, તે દુષ્ટે તીવ્ર મિથ્યાત્વના ઉદ્યથી લુંકામતના પ્રા**દુર્ભાવ કર્યા**. આ કથન કેટલું સત્ય છે તે જુઓ, લુંકામત ગુજરાતની અન્દર આવેલા અમદાવાદ શહેરમાં દશા શ્રીમાળી જ્ઞાતિના લુંકા નામના લેખક (લહિયા)થી ઉત્પન્ન થએલા છે, અને તે વાતને ખાસ લેાંકા વિગેરે ગચ્છવાળાઓ પણ કખૂલ રાખે છે, જ્યારે ભદ્રખાહુ ચરિત્રના કર્તા તા ઇદં તૃતીય વેતરી નાખે છે. આ કેટલી બધી અજ્ઞાનતા સૂચવે છે તે વાંચકા સહજ જોઇ શકશે.

આ સિવાય તેજ ભદ્રખાહું ચરિત્રના ભાષાન્તર કર્તાએ તો ઉપરાક્ત ક્લોકોના અર્થમાં પણ કેટલીએક ભૂલો કરી છે, જહેવી કે લુંકા મતને ઢૂંઢીયા મત જણાવે છે, અને પ્રાગ્વાટ કુલને કુલુંખી વંશ લખે છે, પરંતુ આથી તો તહેણે પાતાની માટી મૂર્ખતા સૂચવી છે.

#### ઉપસંહાર.

હવે લેખને સમાપ્ત કરતાં ઉપસંહાર રૂપે એટલું કહેવું આવશ્યક ધારૂં છું કે–નગ્ન રહેવામાં કંઇ અપરિગ્રહપાશું કે અચેલકપાશું સમાએલું નથી. હરકાઇ વસ્તુ ઉપર મૂચ્છા કરવી તહેનું નામજ પરિગ્રહ છે. નગ્ન રહીને, સાથમાં માલ મશાલાના ટ્રંકા ભરી રાખે, તા તેથી નિષ્પરિગ્રહપાશું કહેવાતું નથી.

કેટલાક દિગ'ખરા એમ માને છે કે-'શ્વેતાંબર શાસ્ત્રામાં પરિશ્રહ ધારીને માેક્ષ લખેલ છે.' પરન્તુ આ કહેવું સર્વથા અસત્યજ છે. શ્વેતાંબર મતાનુયાયી તાે પરિશ્રહધારીમાં સાધુ-પહ્યુંજ માનતા નથી. શ્વેતાંબર શાસ્ત્રોમાં મૂર્ચ્છાને પરિશ્રહ મા- નેલ છે, પરન્તુ ધર્માપકરણને પરિગ્રહ માન્યો નથી, અને તેજ વાતને દિગંબર આગાર્યો પણ કખૂલ કરે છે, જુઓ જ્ઞાનાર્ણ-વના કર્ત્તા શ્રી શુભગ દ્રાચાર્ય જ્ઞાનાર્ણવના સાળમા પ્રકરણમાં લખે છે કે—

"निःसङ्गोऽपि मुनिर्न म्यात् सं ग्रूच केन् सगर्वार्जतः ॥ यतो मुर्च्छेन तत्त्रज्ञैः सगस्तिः वकीर्तिता "॥१॥

અર્થાત્-જે મુનિ નિઃસંગ હોય, એટલે કે બાહ્ય પરિગ-હથી રહિત હોય, અને જો મમત્વ કરતો હોય તો તે નિષ્પ-રિત્રહી થઈ શકે નહિ, કેમકે ત(વજ્ઞાની વિદ્વાનોએ મુચ્છા તેજ પરિત્રહની ઉત્પત્તિનું સ્થાન માનલ છે.

આ ઉપરથી કદાચ કાેઇ એમ કહે કે-'ને સાધુ ધર્માપ-કરણ રાખશે, તાે તહેને અવશ્ય મૂર્ચ્છા થશે, તાે પછી તહેને પરિશ્રહનાે ત્યાગી કેમ કહી શકાય? પરન્તુ આમ શંકા કરનાર દિગંબર ભાઇએ પાતે માનેલા આચાર્ય શ્રીશુભચન્દ્રાચાર્યનાજ વચનાનું પહેલાં સ્મરણ કરવું નેઇએ છે, નુઓ તેજ આચાર્ય જ્ઞાનાણવના અઢારમાં પ્રકરણમાં શું કહે છે:—

" शय्यासनोपधानानि शास्त्रोपकरणानि च । पूर्वे सम्यक् समालोच्य प्रतिलिख्य पुनः पुनः ॥ १२ ॥ गृह्णतोऽस्य प्रयत्नेन क्षिपतो या धरातले । भवत्यविकला साधोरादानसमितिः स्फुटम् " ॥ १३ ॥ અર્થાત્-જે મુનિ શઃયા, આસન, ઉપધાન, શાસ્ત્ર અને ઉ-પકરણ, દિવસે પ્હેલાં સારી રીતે જોઇને અધાત્ વાર વાર પ્રતિ-લેખન કરીને યત્તપૂવ ક ગ્રક્ષણ કરતા, તથા તેજ પ્રમાણે કરી પૃથ્વી ઉપર મૂકે છે, તે અવિકલ (પૂર્ણ) આદાનનિક્ષેપણાસમિ-તિ પાળે છે.

ઈત્યાદિ અનેક રીતિથી સિદ્ધ થાય છે કે–સાધુને ઉપક-રહ્યા રાખવાની ખાસ જરૂર છે, અને તે ઉપકરહ્યા ઉપર જો મૂર્ચ્છા ન રાખવામાં આવે તાજ નિષ્પરિગ્રહપહ્યું કહી શકાય

અન્તમાં દિગમ્ખર મતાનુયાયીઓને એટલી સ્વાના કરે છું કે-મહાનુભાવા! જે પ્રાચીન છે તે, ગમે તેટલી કુયુક્તિએ કે પ્રપંચા સ્વવાથી પણ અર્વાચીન થનાર નથી, અને જે અર્વાચીન છે તે પ્રાચીન થનાર નથી, આવા પુરાણા ઝઘડાઓમાં વ્યર્થ સમયના વ્યય કરવા, આ વધવાના સમયમાં ઉચિત નથી. લેખ લખનારાઓએ પણ એટલું અવશ્ય ધ્યાનમાં રાખલું એઇએ કે-ગાલીપ્રદાન કે તહેવી બીજી કુયુક્તિઓનું શરણ લેવાથી લાભ થતા નથી, માટે હર કાઇ લખનારે સીધે સીધી રીતે પાતાના ઉદ્દેશને અનુસરી લખાણ કરવું તેજ પ્રયરકર થાય છે.

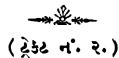
છેવટ-રહારી તાે એજ આંતરીક ભલામણ છે કે–જૈનાના ત્રણે ફિરકાઓ એક સંપી થઈ જૈનધર્મનાં મુખ્ય તત્ત્વાના ફૈલાવા કરાે, એક સ્વેતાંળર દિગ'ળર થશે તાે તેથી ૧૭ લાખ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com ને ૩૪ હજારની સંખ્યામાં વધારા થનાર નથી, એક દિગ'ખર શ્વેતાંબર થશે તો તેથી પણ ઉપરાક્ત સંખ્યામાં વધારા થનાર નથી, માટે ત્રણે પ્રીરકાએા મળી ઉપરાક્ત સંખ્યામાં વધારા થાય, અહિંસા ધર્મનાે ફેલાવાે થાય અને મહાવીર દેવની સાચી ભક્તિ સચવાય, તહેવા ઉપાયા યાજે અને સમ્યક્ દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર રૂપ રત્નત્રયની પ્રાપ્તિ કરવા પૂર્વક દરેકનાે માેક્ષ થાએા. એજ અ'તઃકરણથી ઈચ્છી આ લેખને સમાપ્ત કરૂંછું.

( ২৮ )

#### श्रीः

्श्रीविजयधर्भञ्जरिभ्यो नमः।

## શ્વેત.મ્બર પ્રાચીન કે દિગમ્બ**ર**?



એતા ખરૂ' છે કે જય્હારથી ઇતિહાસ તત્ત્વ તરફ લાેકાેની પ્રજ્ઞાએ પ્રયાણ કર્યું છે, ત્ય્હાેરથી દિન–પ્રતિદિન અ**મુક** વાતની પ્રાચીનતાના વિષયમાં ઘણીજ સરળતા પ્રાપ્ત થવા લાગી છે. ઈ તિહાસ શાેધકા એ વાતના નિર્ણય આસાનીથી કરી શકે છે કે~અમુક બે વસ્તુએ(માં પ્રાચીન કેાણ <mark>છે અને</mark> અર્વાચીન કેાણ છે ? પરન્તુ એટલું તેા જરૂર કહેવું પડશે કે, એતદેશીય લાેકામાં હજા તે શાે ખે જાેઇએ ત્હેવા પ્રવેશ કર્યા નથી, તાેપણ પાક્ષાત્ય પ્રજાની દેખાદેખી અથવા કહાે કે એવાંજ ખીજા કાેઇ કારણથી એતફેશીય કેટલાક મહાનુભાવા, તે વિષયમાં ચ'ચુ પ્રવેશ કરતા દેખાયા છે, આ ક'ઇ થાડી આનંદજનક વાત નથી. સંભવ છે, કાેઇ સમય આપણે માટે એવા પણ આવશે કે, આપણે હજારાે ભારતવાસી બન્ધુ-એાની પલટન ઇતિહાસ તત્ત્વવેત્તા તરીકેની જેવા ભાગ્ય-શાળી નિવડીશું.

ઇતિહાસવેત્તાઓ કેવી કેવી અજાયબીલરેલી વાતાને પ્રકાશિત કરે છે કે, જહેને જાણીને સાંલળીને, તહેના અસલી આન દ તેજ મનુષ્યા અનુભવ કરે છે કે, જહેણે તે વિષયમાં લગાર માત્ર પણ પ્રત્નેશ કર્યા છે. સે કડા વર્ષાથી જહે વાતે કાંઈના મગજમાં લગાર પણ ઠાંકર ન ખાધી હાય, તે વાતને પણ આબેહ્બ રીતે અતાવી આપનારા ઇતિહાસવેત્તાઓજ છે. અસં સવિત લાગતી વાતાને પણ સરાસર સંભવિત શું? પ્રત્યક્ષ ખતાવી આપવામાં ઇતિહાસવેત્તાઓજ સફળ નિવડે છે અને હું ન ભૂલતા હાંઉ તા સત્ય અને અસત્યના ગુપ્ત ચારયા આવતા ઝઘડા નિપટાવવામાં પણ ખરેખર ઇતિહાસને વેત્તાઓ ન્યાયાધીશના હાદા ભાગવે છે.

એવું આજ સુધી કોના જાણવામાં હતું કે—આજ-કાલ પ્રચલિત 'पंचतःत्र' પંગ વિષ્ણુશમ્માનું નહિં, પરન્તુ એક જૈનાચાર્યનું બનાવેલું છે? અને આજ સુધી એ કે છા જાણતું હતું કે—પંગ વિષ્ણુશમ્માના બનાવેલા 'પંचतःत्र' નું મૂળ પણ જૈન કથા અન્થાજ છે? પરન્તુ મહને કહેવા દેશ કે, ડૉ. હર્ટલ મહાશયનેજ મુખારકખાદી ઘટે છે કે—જહે- એ ઇતિહાસ ઉપરથી એ વાત સિદ્ધ કરી આ શ કે—'પ્રચલિત 'પંचतन्त्र' વિષ્ણુ શમ્માનું નહિં, પરન્તુ તે એક જન્મચાર્યની કૃતિનું છે. અને પંગ વિષ્ણુશમ્માના અનાવેલા 'પંचતન્ત્ર'નું મૂળ પણ જૈન કથા અન્થાજ છે.' તહેવીજ રીતે મત—મતાન્તરાની પ્રાચીનતા—અર્વાચીનતાના સંબંધમાં પણ

ઘણાએક વિદ્વાના ઘણે ભાગે નિષ્યું કરતા જાય છે. તે અનુ-સાર આજના શ્વેતામ્બર—દિગમ્બરે ની પ્રાચીનતા—અર્વાચી-નતાના વિ'યતે પણ ઇતિહાસવેત્તાએ ભૂલ્યા નથી. પ્રાક્ષિત્ય સારા સારા ઉચ્ચકાેટિના વિદ્વાનાએ તહેતા નિર્ણય કર્યા છે, અને તે વાતના ઉલ્લેખ, જય્હાં સુધી અન્યું, હું મારા પ્રથ-થમના લેખમાં ટ્રેક્ટ નં. ૧ માં) કરી પણ ચૂક્યા છું.

વાંચકાએ જોયું હશે કે—મહેં મારા પ્રથમના 'શ્વેતા-રખર પ્રાચીન કે દિગમ્બર ?' નામના લેખમાં ઇતિહાસ પ્રમાણ, શાસ્ત્ર પ્રમાણ અને યુક્તિ પ્રમાણથી એ સિદ્ધ કરી બતાવ્યું છે કે—'શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર એ બે ફિરકાઓમાં 'શ્વેતા-મ્બર' પ્રાચીન છે. ' પરન્તુ વાંચકા એ વાતને સારી પેઠે જાણતા હશે કે—આગ્રહદેવના ઉપાસકા ગમે તહેવી સારી વાત હાય તા પણ તે સ્વીકાર—માન્ય કરતા નથી. સ્વીકાર કરવાની—માન્ય કરવાની વાતતા દૂર રહી, પરન્તુ પથરા લેઇને પાછળ ન પડે, તાજ માટા ઉપકાર કર્યા કહેવાય.

અમારા દિગમ્ખર ભાઇઓને માટે આ ઉપર્યુક્ત નિયમ કંઇક લાગુ પડતા હાય, એમ દેખાય છે. મ્હારા પ્રથમના લેખ ઉપ થી, તેઓને છુદ્ધિમત્તાથી અથવા કહા કે તટસ્થપણાથી સમીક્ષા કરવ નું તા નજ સ્ત્રુંયું, પ્રત્યુત મ્હાર્ં તેજ સાચું આ તહેમના અસલી સિદ્ધાન્તને ચરિતાર્થ કરવાનું તેઓએ ઉચિત ધાર્યું, 'પાતાના કાઢેલા કાઢેલા કાઢેલા બરા, બાકીના બધા ખાટા' આજ બાલચેષ્ટા, તેઓના 'પ્રાચીન દિગમ્બર—અર્વા-

ચીન શ્વેતામ્બર ' નામના ટ્રેકટમાં દેખીને ખરેખર આ લેખ-કને દયા આવે છે. ખરૂં કહું તાે 'પ્રાચીન દિગમ્બર—અર્વા-ચીન શ્વેતામ્બર ' આ ટ્રેકટ શું છે ? ખાલચેષ્ટાઓના ભંડાર છે. અથવા એથી પણ બીજા શખ્દાેમાં કહું તા આગ્રહદેવ-તાજ પુસ્તકરૂપે પ્રકટ થયા છે. હું નથી ધારતા કે કાેઈ પણ મનુષ્ય, કે જહેનામાં લગાર માત્ર પણ યુક્તિપ્રયુક્તિને સમ-જવાની શક્તિ છે, અથવા સત્યાસત્યના વિચાર કરી શકવાનું સામર્થ્ય છે, તે ઉપયુક્ત ટ્રેક્ટને વાંચીને, ત્હેના લેખક તરફ તિરસ્કારની દ્રષ્ટિથી જેયા વિના રહી શકે? અને તેજ વાતના પુરાવા હું હમણાંજ થાઉ દ્વર જઇને આપીશ. ખેર! આ વાત ઉપર વિશેષ રામકહાણી ચીતરવાને હું બ'ધાએલાે નથી. મારી મુખ્ય કરજ અથવા મુખ્ય ઉદ્દેશ તાે, શ્રીમાન્ નેમિનાથ પાંગલેનું ટ્રેકટ, કેવું સુક્તિ પ્રમાણ, શાસ્ત્ર પ્રમાણ કે ઇતિહાસ પ્રમાણથી દ્વર રહેલું છે ? તેજ ખતાવવાના છે, અને તેટલાજ માટે હું આ લેખના ઉપક્રમને સમાપ્ત કરી, મ્હારા મૂલ ઉદેશ ઉપર આવુંછું.

'वदतो व्याघात: 'નું એક ઘણુંજ સુંદર ઉદાહરણ મહેને મિ. પાંગલેના 'प्राचिन दिगम्बर-अर्वाचीन શ્લેતાम्बर ' નામના ટ્રેકટની શરૂઆતમાંથી મળી આવે છે. મિ. પાંગલે કહે છે કેઃ—

" સનાતન જેન ધર્મના દિગમ્બર અને શ્વેતામ્બર આમ્નાય પૈકી પ્રાચીન કેાણુ ? એ પ્રશ્ન વાર'વાર આપણી આગળ આવતો હોવાથી, જે તે આવ્નાયવાળા આ પ્રશ્નનો ઉત્તર પોતાનાજ આવ્નાય પ્રમાણે આપી છૂટી જાય છે, પણ ખરા પંચ કર્યો છે? દિગસ્બર કે શ્વેતાસ્બર? એનો પક્ષ-પાત રહિત કાઈ પણ જવાબ આપતા નથી. એનું કારણ પાતપાતા પંચ માટેને અને પ્રમજ છે."

' <mark>વર્</mark>દતો લ્યાઘાતઃ'નાે નિયમ આ ઉપર્યુક્ત ત્રાકયમાં કૈવાે સું'દર રીતે લાગુ પડે છે, તે આપણે તપાસીએ.

ં પાંગલે અહાશયના ઉપર્યુક્ત કથનથી એ વાત સાફ પ્રકટ થઇ આવે છે કે—'શ્વેતાલ્બર કે દિગલ્બર, કાઈ પક્ષ-પાત રહિત જવાબ આપતા નથી.' અને તહેનું કારણ તેઓ અ'ધ પ્રેમ બતાવે છે. અર્થાત્ 'શ્વેતાલ્બરો—દિગમ્બરો અન્ને અ'ધપ્રેમી છે, ' આ તેના ફિલિતાથ છે. પરન્તુ આ-ગળ ચાલતાં તો તેએ લખે છે કે—'' મુનિ વિદ્યાવિજય્છએ શ્વેતામ્બર પ્રાચીન કે દિગમ્બર? એવા એક લેખ લખી પાતાના અ'ધ પ્રેમની પરાકાષ્ટા કરી છે."

આ લખાણથી સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે કે—તેઓ પાતે અ'ધ પ્રેમીઓની કલાસમાંથી પાતાનું નામ કમી કરાવાની ચેપ્ટા કરે છે. પહેલાં તો પાતેજ કડી ગયા છે કે—શ્વેતામ્ખરા અને દિગમ્ખરા બન્ને અ'ધ પ્રેમી છે. પરન્તુ પાછળથી 'অदनो व्याघातः'ના નિયમને અવલ'ળી પાતાના ખચાવ કરે છે. શું કાઇ પણ રીતે તેઓના ખચાવ થઇ શકે તેમ છે? કદાપિ

નહિ. કાઇ પણ અંશમાં તેઓના બચાવ તા ત્ય્હારેજ ઘઇ શકતે કે જય્હારે ત્હેમણે દિગમ્બર કે શ્વેતામ્બર, કાેઇના પણ પક્ષમાં ન પડી તટસ્થપણે લેખ લખ્યાે હતે, પરન્તુ ત્હેમાંનુ તો કંઇ પણ ત્હેમના લેખમાં દેખાતુંજ નથી. ખરૂ જેવા જઇએ તો અ'ધ પ્રેમની પરાકાષ્ટાની પણ પરાકાષ્ટાએ દિગ-મ્બર ભાઇએાજ પહેાંચેલા છે, અને તે વાત તેઓના જુઠા આક્ષેપાે, વ્યર્થ ઝઘડાએા તથા કવેતામ્બરાે પ્રત્યેની નિ**ંદા**જ ખતાવી આપે છે. વધારે દુર શા માટે જઇએ ? આ ટેકટજ લેખકે કેવી સભ્યતાથી લખેલું છે? તે <mark>જ</mark>ોવાથી સહજ અનુ-માન થઇ આવે છે. ઇતિહાસ પ્રમાણ, શાસ્ત્ર પ્રમાણે કે સુક્તિ પ્રમાણથી પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરી આપનારને 'અધ પ્રેમની પરાકાષ્ટા કરી છે ' આમ કહેવાનું સાહસ તો, અમારા દિગમ્બર ભાઇએામાં પ્રખ્યાતિ પામેલા એડિટરાચાર્ય મિ. પાંગલે મહાશય સિવાય ખીજામાં કય્હાંથી જ હાેઇ શકે?

આગળ ચાલતાં તેઓ લખે છે કે—''એવડા માેટા પ્રયત્ન કરી ડુંગર ખાેદી ઊદરજ કાઢ્યા છે. "

હું નથી સમજી શકતો કે આ કથનથી તેઓએ પા-તાની શી બહાદુરી બતાવી ? લેખક મહાશયની બહાદુરી કે ઉપર્યુક્ત ઉક્તિ લખવાનું ચરિતાર્થપણં તે ત્રહારેજ લેખી શકાત કે મ્હારા લખેલા લેખની યુક્તિઓનું ઐતિહાસિક, શાસ્ત્રીય કે યુક્તિ દ્વારા ખંડન કર્યું હતે. અરતુ!

પાંગલે મહાશય આગળ ચાલતાં લખે છે કે:-

" દિગમ્બર અને શ્વેતામ્બર લાઇએા જે જે બાબતામાં મળતા હાય, તે તે બાબતામાં મળીને તેઓએ વીરપ્રભુની ખરી લક્તિ કરવાની છે, આ મત જાહેર કરનારા મુનિએ ફરીથી આ વાદમાં ઉતરવું, એ નવાઇ જેવું છે.

આ તેઓનું લખાણ, આપણને તેઓના મનના અભિ-પ્રાય ચાપ્પી રીતે ખતાવી આપ છે કે—' અમે (દિગમ્બરા) ગમે તેટલું લખીએ, પણ ત્હુમારે (શ્વેતામ્બરાએ) કંઈ લ-ખલું નહિ.' કેવા સુંદર ન્યાય ? કેવી સુંદર જખરદસ્તી ? ખરેખર, આ જખરદસ્તી, અલાઉદ્દીનખિલજીની જબરદસ્તીથી કંઇ કમતા નથીજ.

હવે લખવાની ચાલબાજમાં મિ. પાંગલે મહાશયે વિશારદતા પ્રાપ્ત કરી હોય, એમજ માલૂમ પડે છે. જહે નિયમ હમેશાંને માટે પાતાના ઉપર લાગુ પડતા આવ્યા છે, તેજ નિયમ શ્રીમાને શ્વેતામ્બરા ઉપર લગાવ્યા છે. શ્રીમાન લખે છે - "य: स्वभावो हि यस्यास्ति स निःयं दुरितकमः નિયમ તા ઠીક છે. પરંતુ તહેની માળા તા આપના ગળાનેજ શાભા દે છે. એ શાભાથી શ્વેતામ્બરા હજા બહુ દૂર છે.

એ તે ખરી વાત છે કે—જહેને જહેવી ધૂન લાગેલી હાય, ત્હેની દૃષ્ટિ તે તરફ વધારે વળે છે. શ્વેતામ્બરા પુરાણોને નથી માનતા, અર્થાત શ્વેતામ્બર શાસ્ત્રામાં પુરાણ સંજ્ઞાવાળું કાેં**ઇ પ**ણ શાસ્ત્ર છેજ નહિ, એ વાત સારી આલમ **જા**ણે છે, તે છતાં મિ. પાંગલે મહાશય લખે છે કેઃ—

" તેમણે પાતાના પુરાણમાંની કથાનું જે જે પ્રદર્શન .**કર્સું છે.....**" વાહ ! કેવું આશ્વર્ય ? શું આ . તેઓનું લ-ખુલું સત્ય વાતની ટાંગ તાેડવા અરાબર નથી કે? મહાનુ-ભાવ! શ્વેતામ્બરા પુરાણાને પ્રમાણ નથી માનતા, પરન્તુ મહા-વીરદેવના સિદ્ધાન્તોને પ્રમાણ માને છે. આથી દિગમ્બર ભાઇ-એાને મ્હારે જણાવવું જોઇએ કે—જ્રહેવી રીતે અમારાં (શ્વેતા-મ્**ખરાેના) સિદ્ધા**ન્તાે મહાવીરદેવકથિત−ગણધર રચિત માનવામાં **આવે છે**, અને ત્હેના પ્રમાણમાં અગાદિની વિદ્યમાનતા બતા-વવામાં આવે છે, ત્હેવીજ રીતે ત્હુમારાં શાસ્ત્રામાંથી, મહાવીર **દેવે ઉપદેશેલા અને** ગણધરાએ રચેલા, અ<sup>.</sup>ગામાંના કાે**ઈ** પણ ભાગ કાઢી અતાવા, તા હું તહેમને હાર્દિક ધન્યવાદ આપ્યા વિના રહીશ નહિં. અને જે ત્હેમાંથી કંઈ પણ ભાગ ન નિકળે તો પછી મ્હારા પ્રથમના લેખમાં કહેવા પ્રમાણે દિગ-મ્બર શાસ્ત્રો ખિલકુલ કલ્પિત—નવાં બનેલાં છે, એ વાત ચાેક્કસ રીતે સિદ્ધ થાય છે.

પ્રિય પાઠક! મિ. પાંગલે કહે છે કેઃ--

" ડાં. ભાંડારકરના હું વ્યવપાતી નથી, અથવા મુનિ વિદ્યાવિજયજીના હું દેષ કરતો નથી."

શું આ તેઓ સત્ય કહે છે? આ વાત તો વાંચક Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com તંહારેજ સાચી માનવાનું સાહસ કરતે કે, જહારે 'અધ પ્રેમની પરાકાષ્ટા' આદિ દ્વેષસૂચક શબ્દોની ફાજ ન દેખ- વામાં આવતી. અથવા તો યુક્તિઓનું આલંબન કરીનેજ પોતાનુંજ ટ્રેક્ટ પુરૂં કર્યું હતે. પરન્તુ તે તો શ્રીમાનના ટ્રેક્ટથી હજારો કાશ દૂર ગયું છે. એટલે પછી લેખક ગમે તહેવું તટસ્થપણું અતાવે, પરન્તુ તેકનું ફળ સિવાય હાસ્યાસ્પદ, ખીજું કંઇજ હોઇ શકે નહિં.

એમાં તા ક'ઇ મીનમેખ જેવું છેજ નહિકે-'જહે પ્રાચીન છે તે પ્રાચીનજ રહેશે—કહેવાશે, અને જહે અર્વાચીન છે, <sub>ત</sub>હેને માથે અર્વાચીનતાનાજ ટાેપલા રહેવાના પછી ભલે અર્વાચી**ન** દિગમ્બરા, પ્રાચીન શ્વેતામ્બર મૂર્તિઓને પાતાની બનાવવા માટે તીર્થસ્થાનામાં ઝગડા કરે, અને પાતાન. દ્રવ્યનું પાણી કરે, તેમ કરવા**થી** દિગમ્બર ભાઇએાની ખીચડી કદાપિ પકવા**ની** નથી. મ્હને બહુ દયા આવે છે કે—િમ. પાંગલે મહાશયે પાે-તાના ટ્રેક્ટના પાંચમા પૃષ્ઠમાં આ સ'બ'ધી બેચાર આંસુપાડી પાેતાના હૃદયની જવાળા ખહાર કાઢી છે. જહે ચાલખાજી, તેઓ પાતાની અનુભવે છે, તે વાતના બાજીગર તેઓએ શ્વેતામ્બરા**ને** ગણ્યા છે; પરન્તુ ઠીક છે, સ્વભાવમાં પણ એક વિલક્ષણ સા મર્ચ્ય રહેલું છે. તેા પણ મ્હારે દિગ'બર ભાઇએો પ્રત્યે જણા-વવું જોઇએ કે-''ભાઇએ! ખ્રિટિશ તેજના અજવાળામાં મુષ્ટા• મુષ્ટિ કે કેશાશિથી કંઈ વળવાતું નથી. જહેવી રીતે ્ર શ્વેતામ્બર આચાર્યાએ, તે તે તીર્થાનાં વર્ણના, પાતાના **ગ્રન્થામાં** Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com કરેલાં, જાહેર કરવામાં આવે છે, ત્હેવીજ રીતે ત્હમે પણ એવા પ્રાચીન પુરાવાઓથી, તે તીર્થામાં પાતાનું સ્વત્વ પ્રકાશિત કરા, તેા ખુશીતી સાથે ત્હેમાં ત્હેમારા હક પણ લેખી શકાય, પરંતુ મજાના માલ દેખી માલિક ખતી બેસવાની કાેશિશ કરવી, એ તાે સરાસર, સભ્ય પુરૂષોને અછાજતુંજ વર્તન ગણી શકાય.

મિ. પાંગલે મહાશયતું " આખરે ચાર અંગ્રેજોના આધાર આપીને પણ તેમના લેખ પૂરા થયા નહિ' " આ લખવું પણ <mark>બિલકુલ બેહુદુજ માલૂમ પડે છે</mark> કેમકે મિ. પાંગલે કેવલ ડૉ. ભાંડારકરના વિચારને વેદવાક્ય માની, નહિ પ્રાચીનતાને પ્રાચી-નતા સિ**હ** કરવા લાગી પડયા, તેા પછી મ્હે<sup>.</sup> ચાર પાક્ષાત્ય વિદ્વાનાના અભિપ્રાય ટાંકી ખતાવી સત્ય વાતને પ્રકાશિત કરી. ત્હેમાં મિ. પાંગલેને ચુંક આવી, એ પણ તેઓની અસહ્ય પ્રક-તિજ બતાવી આપે છે. બુદ્ધિમાન અને સત્યપ્રિય મનુષ્યા આવી રીતે રાદડા રાવામાં ખહાદુરી નથી સમજતા, પરન્તુ સ્હામાની યુક્તિઓનું ખંડન કરવામાં જ બહાદુરી સમજે છે, અને તે ે અનુસાર મિ. પાંગલે મહાશયે મ્હારા આપેલા ચાર પાક્ષાત્ય-વિદ્વાનાના અસિપ્રાયાનું ખણ્ડન કર્યું હતે, તા જનસમાજમાં તેઓ જરૂર પ્રશાંસાને પાત્ર નિવડતે.

હવે પાંગલે મહાશયે કરેલા **વિષય પ્રવેશ**નું અવલાેકન કરીએ.

િમ. માંગલે મહાશયે વિષયપ્રવેશ કરતાં એક યુક્તિ આપી છે કે— "એટલા માટે દિગમ્બર લોક (conservative) મૂળ રિવાજને વળગી રહેનારા અને શ્વેતામ્બર લોક (liberal) સુધારા વધારા કરનારા છે એમ કહેવામાં કાંઇ વાંધા નથી. પહેલેથીજ તેઓ (liberal) સ્વતંત્રતાને ચહાતા હાવાથી તેમણે દેશ-કાળ અને સમય અનુસાર ઘણાજ જલદી સુધારા પાતાનામાં દાખલ કર્યા છે."

આ વાતથી તેઓ એમ કહેવા માંગે છે કે—'નગ્નપણે રહી શકાયુ નહિ ત્યારે મુનીએ વસ્ત્ર પહેરવાં, એવા સુધારા કર્યો,' તહેમાં તેઓ પ્રમાણ આપે છે કે—ક્વેતામ્બરા પરદેગમન, વ્યાપારમાં સાહસ, બ્રન્થા છપાવવા વિગેરે કાર્યો કરતા જાય છે, તેમજ પાઠશાળાઓ, હાઇરિક્લ, પાંજરાપાળ વિગેરે કાર્યો સમયાનુસાર કરતા જાય છે.

કેટલું બધું આશ્ચર્ય ? વિદ્યાપ્રચારને માટે, ધર્મ પ્રચારને માટે, શ્વેતામ્બરા કઇપણ ઉદ્યમ કરે છે, તો તેથી તહેના આ-ધાર લઇ પાંગલે મહાશય કહે છે કે— 'વસ્ત્ર પહેરવાના પણ મુધારા કર્યા.' આથી અક્કલની સીમા બીજી કઇ હાઇ શકે ? પહેલાં તો શ્વેતામ્બરા એ પ્રમાણે માનતાજ નથી, તે છતાં તેએ! લખે છે કે શ્વેતામ્બરા એ પ્રમાણે કબલ કરે છે ' હું પૂછું છું કે—શ્વેતામ્બરાના કયા ગ્રન્થમાં એ પ્રમાણે લખ્યું છે ? તે બતાવશા કે ? મ્હને કહેવાદા કે, યદિ સુધારા તરફજ દેખવામાં આવતું હાય તા શું દિગમ્બર આચાર્યા સુધારા કરતા નથી આવ્યા ? જે સુધારા શ્વેતામ્બરાના બતાબ્યા, તેજ સુધારા

અથવા કહેા કે કાર્યા, દિગમ્બર સમ્પ્રદાયમાં શું નથી થવા પામ્યાં ? અને ત્હેવીજ રીતે તેથી આગળ વધીને જુઓ–પહે-<mark>લે પહેલ દિગમ્ખર સાધુએા નગ્ન ( માતાના પેટમાંથી નિક</mark>્ષ્યા ત્હેવાજ ) ધૂમતા હતા. ત્ય્હાર ખાદ એક લંગોડી રાખવાના સુધારા કર્યાે. ત્<sup>ર</sup>હાર બાદ માેરપી<sup>.</sup>છીથી અલ**ં**કૃત થયા અને તેથી આગળ વધીને કમંડલ વિગેરે પણ ઉઠાવવા લાગ્યા. તાે આ બધા સુધારા શું, સુધારાની દાદી નહિંકે? એથી પણ આગળ વધીને ખતાવું તો, દિગમ્ખર સાધુઓને પાંચ સમિતિનુ પાલન કરવા માટે પ્રતિલેખન વિગેરેની પણ વિધિઓ તેઓના આચાર્યાએ બતાવી કે જહે વિધિઓના ઉલ્લેખ મ્હે' મ્હારા પ્રથમના લેખમાં 'જ્ઞાનાર્ણવ'ના શ્લાેકાે ટાંકી અતાવી આપી છે. જય્હારે દિગમ્ખર સાધુએાને સર્વથા નાગાજ રહેવાનું અ-તાબ્યું હતું, અને ત્હેમાં લગાર પણ મીન મેખ જેવા ફેરફાર ન્હોતો થયેા, તેા પછી શા માટે શુભચન્દ્રાચાર્ય એમ ખતાવતે કે—''જે મુનિ શય્યા, આસન, ઉપધાન, શાસ્ત્ર અને ઉપકરણ દિવસે પ્હેલાં સારી રીતે જોઇને અર્થાત્ વારંવાર પ્રતિલેખન કરીને ચત્નપૂર્વક ગ્રહણ કરતો, તથા તેજ પ્રમાણે કરી પૃથ્વી ઉપર મૂકે છે, તે અવિકલ ( પૂર્ણ) આદાન નિક્ષેપણા સમિ-તિ પાળે છે. "

આવીજ રીતે અમૃતચંદ્રસૂરિએ પણ 'तत्त्वार्थसार' ના-મના ગ્રન્થમાં દિગસ્થર સાધુઓને 'એષણાસમિતિ' માટે પણ કહ્યું છે કે:—

## 

અર્થાત્–પિષ્ડને, ઉપધિને અને શય્યાને જે ઉદ્દગમ- ઉત્પા-દના દાષા વડે કરીને શાધે છે-શુદ્ધ કરે છે, ત્હેને એષણાસમિતિ શુદ્ધ થાય છે.

વળી એ પણ જુઓ, ગ્રન્થા લખવાનું કામ પણ દિગમ્બ-રાએ શ્વેતામ્બરા પહેલાંજ પ્રાર'લ્યું છે, એટલે કે શ્વેતામ્બ-રાના ગ્રન્થ લખવાના કાળ પહેલાંના, દિગમ્બરાના ગ્રન્થ લેખન કાળ છે.

હવે ખતાવા, આ બધા સુધારા નહિં તો બીજું શું કહી શકાય? અને જેહારે એમજ છે તો પછી જહે આરાપ તેઓ શ્વેતામ્બરાના માથે મૂકે છે, તેજ આરાપ શું દિગમ્બરાને શિર નથી આવી શકતા ? બેશક! આવે છે. પરન્તુ ખરૂં છે, કે—પગ નીચેના દાવાનળ કાેેે જુએ છે? વાસ્તવિક જેવા જઇએ તાે આપણને સ્પષ્ટ માલૂમ પડે છે કે—જય્હારથી શિવભૂતિએ અભિમાનથી નગ્ન વૃત્તિ ધારણ કરી, ત્ય્હારથી વખતના બ્હેવા સાથે દિગમ્બરાચાર્યા દિન-પ્રતિદિન પાતાના આચાર-વિચારામાં ફેરફાર કરતા ગયા છે. અને ત્હેનું કારણ એજ હાેવું જોઇએ કે—'નગ્નપણે રહેવાયી, સભ્ય જગત્ આપણને અજ્ઞ ગણશે, આપણને અસભ્યની ગણત્રીમાં ગણી કાઢશે, આપણી અર્વાચી-

નતા જહેવીને તહેવી કાયમ રહેશે, અને આપણી પ્રાચીનતાની પિપુડી કાેઇપણ સાંભળશે નહિં, માટે આપણે પણ પ્રાચીત શ્વેતામ્બરાની માફક આચાર-વિચાર રાખીશું તા આપણે પ્રાચીનતાના ઝંડા, જહેમ ફાવશે તેમ ફરકાવી શકીશું.' બસ; આજ વિચારથી તેઓએ ધીરે ધીરે પાતાની ટાંગ પસારવી શરૂ કરી.

આગળ ચાલતાં પાંગલે મહાશય લખે છે કે:—

''પહેલાં શ્રી મહાવીર તીર્થંકર સુધી ઉંચી શ્રેણીના જૈનમુનિ 'નિર્ગ્રન્થ, નગ્ન, દિગમ્બર' હતા."

આને માટે તેઓ કલ્પસૂત્રનું પ્રમાણ આવે છે. લલા! આ પણ અજ્ઞાન લોકોની આંખે પાટા બાંધવાના ઇરાદા નહિં, તા બીજું શું કહી શકાય? 'કલ્પસ્ત્ર્ત્ર ' ની અંદર કાઈપણ સ્થળે 'નિર્ગ્રન્થ'ને અને 'નગ્ન'ને એક કાટિમાં ગણવામાં આવ્યાજ નથી, એમ હું દાવા સાથે કહી શકું છું. કલ્પસ્ત્ર્ર્ત્ર તા શું? કાઈપણ શ્વેતામ્બર ગ્રન્થમાં 'નગ્ન' ના અર્થ 'નિગ્રન્થ' કે 'નિર્ગ્રન્થ'ના અર્થ 'નગ્ન' હાઇ શકેજ નહિં. યદિ પાંગલે મહાશય સપ્રમાણ સિદ્ધ કરી આપે તા હું તેઓને હાર્દિક ધન્યવાદ આપ્.

સખેદાક્ષય ના વિષય છે કે—' નિર્ગન્ય' અને 'નગ્ન'ના લેક મહેં, મ્હારા પ્રથમના લેખમાંજ સમજાવવા માટે કા-શિશ કર્યા છતાં મિ. પાંગલે, તહેના લેદ હજ સુધી સમજ શકયા નહિં, અને કદાચિત્ સમજયા છતાં પણ 'મ્હાર્ તેજ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com સાચું ' જેવું રાખતા હાૈય, તાે પછી, હું તાે શું <mark>? પ્રદ્</mark>યા પણ તેઓને સમજાવવા માટે સમથ**ે થઇ શકે ખરા કે** ? હર-ગિજ નહિ∵

હું મ્હારા પ્રથમના લેખમાં સાક સાક ખતાવી ગયાેછું કે—'<sup>'</sup> પહેલાં તેા સમગ્ર જૈન સાધુએાતું નામજ 'નિર્ગ્રન્થ ' હતું, અને ત્હેને માટે એક પટ્ટાવલીનું પણ પ્રમાણ આપ્યું છે કે:-

## 'श्रीसुधर्मस्वामिनोऽटेो स्रीन् यावद् निर्ग्रन्था साधवो ऽनगारा इत्यादि सामान्यार्थाभिधायिन्याख्याऽऽसीत् '

અર્થાત્—'નિગ્રન્થ' શષ્દથી સાધુ-અનગાર કહેલ છે, કંઇ નિર્ગન્થના અર્થ 'નાગાે'એ પ્રમાણે કરવામાં આવ્યાે નથી."

આ પ્રમાણે સાફ ભેદ ખતાવવા છતાં પણ, મહાશય નિ-ર્શ્વન્થ, નગ્ન-દિગમ્બર એ શબ્દોને એકજ ઝાડના ફળ રૂપે બ-તાવે છે, શું આ તેઓની અક્કલના નમૂના નથી ?

હવે મિ. પાંગલે મહાશય પાતાના ટ્રેકટના સાતમા પેજ-માં 'શ્વેતામ્બર ભાઇએાની વિચાર ભૂલ ' ખતાવતાં એ ઉદા-હરણા આપે છે. એક હાઇસ્કુલનું, અને બીજી ત્રેજ્યુએટનું. એ ટલે કે-હાઇસ્કુલ કહેવાથી સાત ધારણ સુધી શિક્ષણ આપનારી વિદ્યાલય સમજવી, અને ત્રેજ્યુએટ કહેવાથી મેટ્રીકયુલેશન, પ્રીવિઅસ, ઇન્ટરમીજીએટ બધી પરીક્ષાએા તેની અંદર આવી ગઇ. તહેવીજ રીતે ' દિગમ્બર કહીએ એટલે વસ્ત્રધાર-ણની સામાન્ય શ્રેણિથી તે વસ્ત્ર છેાડતાં સુધીની એટલે દિગ-

મ્ખર થતા સુધીમાં, બધી શ્રેણીઓના ત્હેમાં સમાવેશ થાય છે. અ'તિમ સાધ્ય જે નગ્નસ્થિતિ છે, તેને જૈનાએ 'દિગમ્બર' એવું નામ આપ્યું છે.' આ પ્રમાણે તેઓ ફલિતાર્થ કાઢે છે.

મ્હને તો લાગે છે કે—પાંગલે મહાશયે પાતાની સારી ખુદ્ધિ-ના વ્યય આ ઉપરનાં બે દુષ્ટાન્તામાંજ કરી દીધા છે.

પહેલાં તો મ્હારે અતાવલું જોઇએ કે—િમ. પાંગલે 'નગ્ના-વસ્થા ' ને ઉ'ચી પાયરી ગણી છે, એજ ત્હેમણે સત્ય વાતના શિરચ્છેદ કરેલા છે. એલું કયા શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે કે નગ્નાવસ્થા ઉ'ચી હદ છે? અમારૂં તો હજા પણ કહેલું છે કે—'સ્થ-વિરકલ્પ' અને ' જીવનકલ્પ' એવા બે કલ્પા વર્ણવેલા છે, એ બે કલ્પામાં પણ સ્થવિરકલ્પજ મુખ્ય ગણેલા છે. જો 'જીનકલ્પ' જ ઉત્તમ હત તા શામાટે 'જીનકલ્પ'માં રહેલા મુનિઓને કેવળ જ્ઞાન ન થવું જોઇએ ? જરહારે થતું તા નથી. એથી ચાહ્કસ ાસ હ થાય છે કે—' જીનકલ્પ' અવસ્થા એટલી ઉત્તમ નથી કે, જહેટલી સ્થવિરકલ્પ અવસ્થા ઉત્તમ છે.

મિ. પાંગલે આ સ્થળે મહાવીર સ્વામિનું દેષ્ટાન્ત આપે છે, પરન્તુ તેઓ મહા ભૂલ કરે છે. કેમકે મહાવીર સ્વામી કલ્પાતીત હતા. કલ્પાતીતાની સાથે સામાન્ય વ્યક્તિઓને ઘટા-વવી સર્વથા અનુચિત છે. અને જો તેમજ હાય તા મહાવીર સ્વામીએ તા કાઈ ગુરૂ પણ ન્હાતા ધાર્યા, તા શું આજકાલના મુનિઓ પણ તેઓનું અનુકરણ કરવા લાગી જશે? તીર્થક-રના તા તહેવા અતિશયજ છે કે–તેઓ વસ્તરહિત હાવા છતાં

પણ, કાઇ ત્હેવી અવસ્થામાં દેખતા નથી. આજ કાલ કાઇ પાં-ગલે મહાશયના નગ્નગુરૂ બજારમાં નિકળે અને તેઓને તીર્થ-કરની માફક, નગ્નાવસ્થામાં કાઈ ન દેખે તા વિદ્યાવિજય, તી-ર્થંકરનું આપેલું દેશન્ત સાચું માનવાને માટે તૈયાર છે. આ વાતને તેઓ કેમ ભૂલે છે કે–દિગચ્બરાના માનવા પ્રમાણે તા તીર્થંકરાને તા બહિરંગ-યતિલિંગના અભાવજ બતાવ્યા છે. જુઓ ત્હેને માટે 'પ્રવચનસાર' ની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કેઃ—

## " न विद्यते लिंगानां धर्मध्वजानां ग्रहणं यस्येति वहि-रंगयतिलिंगाभावस्येति "

આથી એ સિદ્ધ છે કે જીનેધ્વરાને બહિરગ યતિલિંગના અભાવજ છે.

એ તો ખરૂં છે કે—જેઓ સ્થિવિર કલ્પમાં હતા, તેઓ અમુક સમયને માટે ' જીતકલ્પ' અવસ્થા સ્વીકારતા હતા, પ-રન્તુ તે શા માટે? તપસ્યા કરીને પોતાનાં ચીકણાં કમેનિ મૃદુ ખનાવવા માટે. પરન્તુ તેથી તે અવસ્થા ઉત્તમજ હતી, એમ તો હતુંજ નહિ. તહેને સાટે આ એકજ દ્રષ્ટાન્ત અસ થશે.

ધારા કે છે ઉમેદવારા 'મેટ્રીકયુલેશન 'ની પરીક્ષા આ-પવાના છે, તહેમાં એક વિશેષ મહેનત ન કરી અને ઉત્તીર્ધુતા પ્રાપ્ત કરી, જેહારે બીજાએ અત્યન્ત પરિશ્રમ કરીને કેટલીક મુદ્દતે ઉત્તીર્ધુતા પ્રાપ્ત કરી છે, તે તેથી પેલા વધારે મહેનત કરીને પાસ થએલા ઉમેદવાર ઉત્તમ છે, એમ કાઇ પણ ખુદ્ધિ-માન્ કખૂલ કરી શકેજ નહિં.

આજ દુષ્ટાન્ત સ્થવિરકલ્પ અને જીનકલ્પ બે અવસ્થાએા ઉપર ઘટાવીએ. એક સાધુતાે સ્થવિર કલ્પમાં રહીનેજ પાતાનું ઇષ્ટસાધન કરે છે, જ્હારે એક બીજો સાધુ જીનકલ્પમાં જઈ કેટલીક તપસ્યાએા વિગેરે કરી આવે છે, ત્રહારે કાલાન્તરે પાે-તાનું ઇષ્ટ સાધન કરે છે, તો હેથી તે જીનકલ્પ અવસ્થા-વાળા સાધુ વધારે શ્રેષ્ઠ છે, એમ તાે કાેઈ દિવસ કહી શકાયજ નહિં. હાં ! સ્થવિરકલ્પ અવસ્થામાં કેવલ જ્ઞાન ન થતાં, જીન-કલ્પ અવસ્થામાંજ કેવલજ્ઞાન થતું હત, તો બેશક ! તે અવ-સ્થાને ઉત્તમ માનવાનું એક કારણ હતું. પરન્તુ તે તો કંઇ છેજ નહિં, એટલે જીનકલ્પ અવસ્થાને શ્રેક્તમ માનવું ભૂલભરેલ છે. જીનકલ્પ અવસ્થામાં કેવલજ્ઞાન નથી થતું, ત્હેને માટે પંચ-वस्तु, ृहस्कल्पस्त्रवृत्ति, तथा प्रवचनसारोद्धारवृत्ति विशेरेभां લખ્યું છે કે:—'तज्जम्मे केवलपडिसेहमावाओं ' અર્થાત્ તે જ-ન્મમાં કેવલજ્ઞાનના પ્રતિષેધ હાવાથી મુક્તિ થતી નથી.

હવે મિ. પાંગલે મહાશયે આપેલા એજ ચેજ્યુએટ અને હાઇસ્કુલના દુષ્ટાન્તને ઉચિત રોતે ઘટાવીએ.

ખેશક, ' ત્રેજયુએટ કહેવાથી મેટ્રીકયુલેશન, પ્રીવિઅસ અને ઇન્ટરમીજએટ આ બધી પરીક્ષાએ આવી જાય છે, અને હાઇ-સ્કુલ કડી એટલે સત્ત ધારણ સૂધી શિલ્રણ આપનારી વિ-દ્યાલય સમજવી, ' પરન્તુ આ બન્ને દૃષ્ટાન્તા કઇ કઇ અવસ્થા-ઓમાં મુકવાં જોઇએ, ત્હેમાં મિ. પાંગલે મહાશયે ભૂલ ખાધી છે. અર્થાત્ પાંગલે મહાશય, ત્રેજયુએટ સ્થાનાપન્ન અને હાઇ- સ્કુલ સ્થાનાપન્ન જીનકલ્પ અવસ્થાને ગણે છે, પરન્તુ આ એવીજ ભૂલ છે, જહેવી દિવસને રાત કહેવાની ભૂલ. તેજ બે દુધાન્તાને ઉલટાવવાથી વાંચકાને ત્હેની યથારિથત અવસ્થા જણાઇ આવશે.

<sup>થ્રે</sup>જ્યુએટ અને હાઇસ્કુલના સ્થાનાપન્ન, સ્થવિસ્કલ્પને ગણવા જોઇએ. જય્હારે તેથી નીચા દરજ્જામાં જીનકલ્પને ગણવા જોઇએ. એતા ખરૂ છે કે—શ્રેજ્યુએટ અવસ્થાને ઉંચા દરજ્જો ગણવાનું કારણ એજ છે કે તહેની અંદર, નીચેની ક-લાસાે કરતાં જ્ઞાન અધિક હાેય છે. હાઇસ્કુલને ઉંગા દરજ્**ળની** સ્કૂલ ગણવાનું કારણ એ છે કે–<sub>ત્</sub>હેની અંદર અધિક જ્ઞાન અ<sub>ન્</sub> પાય છે. ત્હેવીજ રીતે સ્થવિરકલ્પ અને જીનકલ્પ એ બે અવ-સ્થાએોમાં જ્હેની અ'દર જ્ઞાન અધિક મળતું હોય ત્હેને શા માટે ઉચ્ચા દરજને ન ગણવા નેઇએ ? બેશક ગણવા નેઇએ. અને જ્હોરે એમજ નિક્ષય થયું તો પછી, તે અનુસાર તો સ્થવિરકલ્પજ ઉંચા દરજ્જો એટલે ગ્રેજ્યુએટ અવસ્થા છે. અને જીનકલ્પ, તેથી નીચેની અવસ્થા એટલે હલકો દરજ્જો છે. કેમકે સ્થવિર કલ્પની અ'દર ચાદપૂર્વ સુધીનું જ્ઞાન હાય છે, જ્ય્હારે જીનકલ્પમાં વધારેમાં વધારે કંઇક ન્યૂન દશ પૂર્વ જેટલું શ્રત-ज्ञान थाय છે. , હેને માટે જૂઓ ' विशेषावश्यकभाष्य ' પૃષ્ઠ ૧૪ની ચાથી લાઇતમાં લખ્યું છે કે:—

" जिनकल्पिकस्य तावज्ञधन्यतो नवमम्य पूर्वस्य तृतीय-माचारवस्तु, उत्कर्षतस्त्वसम्पूर्णानि दश्पूर्वाणि श्रुतं भवति "

ત્હેવીજ રીતે કેવલજ્ઞાન પણ જીનકલ્પ અવસ્થામાંજ ન થતાં,

સ્થ<mark>વિરકલ્પ અવસ્થામાંજ થાય છે. વિગેરે દરેક રીતિથી સ્થ-</mark> **વિર**કલ્પ અવસ્થા, જીનકલ્પ અવસ્થા કરતાં સર્વગ્રા ઉ<sup>.</sup>ચે દરજ્જે છે, એમાં લગાર પણ મી<sub>ં</sub>મેખ જેવું નથી.

આગળ ચાલતાં મિ. પાંગલે દશમા પૃષ્ઠમાં 'કલ્પસૂત્રમાં દિ-ગમ્બર માટેના પુરાવા' મહાવીર સ્વામીનું નામ લઇ આપે છે. પરન્તુ તહેના જવાબ તા હું પહેલાંજ આપી ગયા છું કે–મ-હાવીરસ્વામી કલ્પાતીત છે, માટે તેઓની સાથે અન્ય સામાન્ય વ્યક્તિને ઘટાવી શકાયજ નહિં.

અગીયારમા પૃષ્ઠમાં પાંગલેજી કહે છે કે—'' કારણ કે મ-**હામુનિ થ**તી વખતે મહાવીર દિગમ્બર થયા હતા. "

ખિલકુલ જૂડી વાત છે. મહામુનિ થતી વખતે મહાવીર સ્વામીએ દિગમ્બર વૃત્તિ ધારણ કરીજ ન્હોતી. 'એકવર્ષથી અધિક તેઓએ દેવ દુષ્ય વસ્ત્ર રાખ્યું હતું! આ વાતને પાંગલે મહાશય કંમ બુલી જાય છે? મહાવીર સ્વામી તો શું? દરેક તીર્થકરા દીક્ષાત્રહણ વખતે વસ્ત્ર રાખે છે, તે માટે 'વिशेषावश्यक' ની ટીકાના ૧૦૨૨માં પૃષ્ઠમાં લખ્યું છે કે:— सब्वे वि एकदूरेण विकास દિળવરા સદવ્યક્તિ' અર્થાત્ ચાન્ વીશે તીર્થકરા એક વસ્ત્ર સાથે નિકળે છે આથી અધિક પ્ર-માણ મિ. પાંગલે મહાશય શું માગશે ?

વાંચકાેએ જોયું હશે કે—મ્હારા પ્રથમના લેખમાં મ્**હે**' શિવપુરાણના ૨૧ મા અધ્યાયનના ચાર શ્લાેકા, જ**હેની અંદર**  શ્વેતામ્બર જૈનસાધુએનું વર્ણન કરવામાં આવેલું છે, ટાંકી અતાવી શ્વેતામ્બરાની પ્રાચીનતાને સુષ્ટ કરેલ છે.

આ શ્લોકામાં આપેલું વર્ણન, 'વંતારબર સાધુએનનું નહિં, દિગમ્બર સાધુએનું છે એમ કહેવાની કંઇ પણ ખારી તેઓને ન મળી, ત્રહારે શ્રીમાને એક બીજીજ કર<sup>્</sup>ત હભી કરી. અને તે એજ કે શિવપુરાણનેજ અવોચીન ખતાવી આપ્યું. તહેની પુષ્ટીમાં તેઓએ ' આર્યધર્મ' નામના માસિક પુસ્તકમાં આવેલા પુરાવા રજા કર્યા છે.

વાંચકાેએ આ વિષયને લગાર બારીકાઇથી વાંચવાે. મિ. પાંગલે મહાશયે જહે પુરાવાન! ઉતારા આપ્યા છે, ત્હેમાંનાે પહેલાે આ છે:--

" (૧) પારાણિક મ'ડળીએ જૈનલાકાના આદિ અને ઉત્તર પુરાણ માફક અઢાર પુરાણ અને અઢાર ઉપપુરાણા બનાવ્યાં."

આ પ્રથમ પુરાવા ઉપર આપણે એ વિચાર કરવાના છે કે- શ્વેતામ્બરામાં આદિ કે ઉત્તર પુરાણ છે નહિં, દિગમ્બર આ-મ્નાયમાં છે, એટલે એમાં તો કંઇ કહેવા જેવું છેજ નહિં કે, મિ. પાંગલે મહાશયના કહેવા પ્રમાણે પારાશિક મંડળીએ દિ-ગમ્બર પુરાણાનું અનુકરણ કર્યું છે.

હવે તહેની ઉપરના પેરામાં તો શ્રીમાન સાફ કથન કરી ગયા છે કે "કારણ કે અર્વાચીન પુરાણ કર્તાઓએ જૈનધર્મનુ' વર્ણન કરતાં ક'ઇ ક'ઇ શ્વેતામ્બર સાધુનુંજ વર્ણન કર્યું છે."

આ ઉપર આપણને એ સમીક્ષા કરવાના અવકાશ મળે છે કે યદિ દિગમ્ખરાના પુરાણાનું અનુકરણ કરી પારાણુક માંડળીએ પુરાણાની રચના કરી હાય, તા શા માટે તેઓ જૈન ધર્મના ઉલ્લેખ કરતાં શ્વેતામ્બર સાધુઓનુંજ વર્ણન કરે ? તેઓને તા દિગમ્બર સાધુઓનુંજ વર્ણન કરવાના પ્રસંગ રહેલા છે, કેમકે દિગમ્બરાનાજ પુરાણાની માફક (પાંગલેના કહેવા પ્રમાણે) તેઓ રચના કરે છે. આથી મિ. પાંગલે મહાશયના કથન અનુસારજ એ સિદ્ધ થાય છે કે પારાણુક માંડળીએ દિગમ્બરાનાં આદિ અને ઉત્તરપુરાણુની માફક રચના નથી કરી, પ્રત્યુત દિગમ્બરાએજ, તે પારાણુક માંડળીનાં રચેલાં પુરાણા ઉપરથી રચના કરી છે.

'આર્યધર્મ' માસિકના જહે ઉતારા પાંગલે મહાશયે આપ્યા છે, ત્હેના બીજો ઉતારા એમ કહે છે કે—

"ભાજ રાજાની પછી દાહસા વર્ષ વેષ્ણુવ મતના પ્રારં-ભ થયા. કજર જાતમાં શઢ કાપ મનુષ્ય પેદા થયા. તેણે આ મતના થાઢાક પ્રચાર કર્યા. પછી ચંડાળકુળના મુનિવાહન અને યવનકુળના યાવનાચાર્ય થયા, તેમણે આ મત ફેલા-વવા ઘણીજ ખટપટ કરી. પછી ચાથા ધ્રાદ્મણ કુળના રામાનુજ થયા, તેણે આ મત ઘણાજ ફેલા-યા. શૈવાએ શિવ પુરાણ વિગેરે બનાવ્યાં.

ખેર! આ બધી રામાયણની આપણને કંઇ પણ જરૂર

નથી. પરન્તુ મ્હારે એ વિચારથી દૂર ભાગવું ન જોઇએ કે-'વૈં-ષ્ણુવ મતના પ્રાર'ભ કર્હારે થયા ? '

'અર્યધર્મ' ના જહે ઉતારા ઉપર ટાંકવામાં આવ્યા છે, તહેની અંદરથી મનના તરંગા સિવાય, વૈષ્ણવધર્મની અર્વાચીનતાના સખંધમાં કાેઇપણ પ્રમાણ આપણે મેળવી શક્તા નથી. એમ પણ બતાવવામાં નથી આવ્યું કે તેઓ આ વાતને શા આધારે લખે છે? તાે પછી એક માસિક પુસ્તકની અંદર આવી કલ્પના આવી, તેથી તહેને સાચી માની લેવાનું સાહસ, મિ. પાંગલે સિવાય બીજું કાેણ કરી શકે? હાં! તહેની અંદર કાેઇ પ્રબળ પ્રમાણ આપ્યું હતે તાે બેશક! થાેડા વખતને માટે તહેની સમીક્ષા કરવાના પ્રસંગ લેવાની જરૂર પડતે, પરન્તુ ઠીક છે, મ્હને આ પ્રસંગે એક મિસાલ ( દુદાન્ત ) યાદ આવે છે.

"એક વખતે એક ખાદશાહે પાતાના નાકરાને કહ્યું:— જૂઓ, શિયાળીઆં રાત્રે કેમ રૂદન કરે છે, નાકરાએ કહ્યું મહારાજ! તે શિયાળીઆં રાત્રે ટાઢે મરે છે, કેમકે તેઓની પાસે કંઇ વસ્ત્ર નથી. ખાદશાહે કહ્યું, ઠીક! આજે દશહજાર રજાઇઓ ખરીદી, દરેકને એક એક આપી દેજ્યા. નાકરાએ કહ્યું:—બહુ સાર્ફ હજ્ર ! આજ્ઞા પ્રમાણે થઇ જશે."

નાકરા જાણે છે કે-આ બાદશાહની બેવકૂ**ફી છે**, પરન્તુ શા માટે તેઓ ખરી વાત બાદશાહને સમજાવે? ત્હેમાં તાે પાતાનાજ મનમાદક ઉડવાના હતાને! અસ, એજ દેષ્ટાન્ત મિ. પાંગલે મહાશયના વિષયમાં ઘટે છે. પાંગલે મહાશય એમ તા સહજ સમજી શકયા હશે કે–' આર્યધર્મ ' ના પુરાવા બિલકુલ બિનપાયાદાર અને પ્રસાણ વિનાનાજ છે. પરન્તુ પા-ઠકા જાણતા હશે કે—ભાવનું હેાય ને વેંદ્ય કહે, તાે પછી શા માટે ખુશી થવામાં ન આવે ? તેજ પ્રમાણે પાંગલે મહાશયે તા આ પ્રમાણને પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવાનું નાવ તાે શું ? એક વહેડી સ્ટીમર જ સમજી લીધી.

આ પ્રસંગે 'વેષ્ણવસમ્પ્રદાય, આજના નહિં પરન્ત લગ-ભગ એ હજાર વર્ષાથી પહેલાંના ' છે, આ વાતને સિદ્ધ કર નાર એક નાેટ ' જુલાઇ, સ. ૧૯૧૩ ની 'सरस्वज्ञे' માં નિક ળી છે, તહેના કિંચિત ભાગ અહિં ઉક્ત કરૂં છું:--

- " ..... इसी जगह ईशायको यमें, देतवा नदी के एक वडे टीले पर एक 'सरुद्धवन' नामक स्तम्भ खडा है। इस पर एक अति माचीन छेख उत्कीर्ण है, जो पहले संदुरसे ढका हुआथा। इसका भात्रार्थ यह है:--
- "यह वासदेवका गरुडध्यम विष्णुभक्त हीलियो डारस (Heliodaras) की आहासे बनाया गया। वह यवन अर्थात ग्रीक (Jonian grook, यह। ' उसके धिनाका नाम दिओन (Dion) था। वह तक्षशिला ( रावलपिण्डी घान्त ) का रहने वाला था। राजा अन्तलकीडस् (Antalokidas) का यवन

 $(^{
m Jonian~greek})$  द्त था, प्रतिनिधि होकर वह राजा भाग-भद्रके पास उसके राज्यके चौथे सालमं आयाथा। \*

\* ٠,

इस शिलालेखसे यह भी सिद्ध है कि-वैष्णवसम्पदाय, कोई नवीन कल्पना नहीं, परन्तु दो हजार वर्षोंसे भी वह · अधिक पुरानी है । "

આ ઉપરના સપ્રમાણ લેખથી વાંચકા જોઇ શકયા હશે કે ' વૈષ્ણવ સમ્પ્રદાય અર્વાચીન છે' એમ કહેવાના જહે ઘટાટાપ મિ. પાંગલે મહાશયે કરેલાે છે, તે સરાસર જૂઠાે અને ખિન-પાયેદાર છે. તેઓના ઘટાટાપે ખરેખર 'ઢમઢાલ માંહે પાલ' ની નકલ કરી છે, જય્હારે એમજ છે તેા પછી તેઓનું 'વા-સ્તવિક રીતે ' આ પુરાણ નહીં', પણ નત્રીન ચન્થાે છે,".... .... **ઇત્યાદિ કથન**, સત્ય વાતનું ખૂન **ક**રનારજ છે, એમ કહેવું કાેઇ પણ રીતે અત્યુક્તિ ભરેલું કહી શકાશે નહિ.

મ્હને અત્યન્ત આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થાય છે કે–જહે પાઇન્ટોના જવાબ મહે' મ્હારા પ્રથમના લેખમાં બખૂબી આપેલા છે, તેજ પાેઇન્ટનાે ઝંઉા મિ. પાંગલે મહાશયે પાેતાના ટ્રેકટમાં ઉઠાવેલાે **છે**. શું તેેએાએ પાનાં ભરવામાંજ પ્રાચીનતા માની લીધી હશે કે ? ખેર, ગમે તે હાે, મ્હારે તે કારણને ખાજવાની કંઇ પણ જરૂર નથી.

મહાભારતાના જહે ફકરાના જવાળ મહે' મ્હારા લેખમાં આપ્યા છે તે આ છે:--

''साधयामस्तावदित्युक्त्वा पातिष्ठतोत्तङ्करते कुण्डले गृही-त्वा सोऽाश्यद्य पथि नग्नं क्षपणक्रवागळातं मुहुर्मुषुर्दृश्यमा-नमदुश्यमानं च"

હવે આ વાકયમાં 'નાત' શખ્દ દેખવાથીજ દિગમ્ખરા પાન તાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવા પ્રયત્ન કરે છે, પરન્તુ હું પહેલાં-નાજ લેખમાં અતાવી ગયાે છું કે ∹જીનકલ્પીસાધુએા તે વખતે માેજુદજ હતાં અને આ પ્રસ'ગ તે જીનકલ્પી સાધુએા માટેના છે. દિગમ્બરાે '**નગ્ન'** શબ્દથી દિગમ્બર સાધુને ગણે છે, પ રન્તુ આ માેટી ભૂલ છે. જહે વ્યાસજીએ શિવપુરાણમાં શ્વેતા-મ્બર સાધુઓનું વર્ણન કર્યું છે, તેઓ મહાભારતમાં દિગમ્બર સાધુઓનું વર્ણન કરે, તે સંભવી શકેજ નહિં, કેમકુ તે સ-મયમાં તેા દિગમ્બરાનું નામ નિશાન પણ ન્હેાતું. ખેર ! આ ઉપર બીજો પણ <sup>એ</sup>ક વિચાર ઉદ્દર્ભવે છેઃ—

તે સમયમાં સાધુમાત્રને **ક્ષપણક** કહેવામાં આવતા હતા. જ્ય્હા**રે ક્ષપણક** કહેવાથીજ સાધુનાે બાધ થઇ જાય છે, તાે પછી 'નઃન' શષ્દ આપવાની શી જરૂર હતી? નગ્ન વિશેષણ આપ્યું છે, તેથીજ એ સિદ્ધ થાય છે કે-તે વખતે વસ્ત્રધારી મુનિઓ અવશ્ય હતા. જ<sup>ુ</sup>હારે 'સ્થવિર કલ્પી ' અને '<mark>જ</mark>ન-કુલ્પી' આ બે અવસ્થાએા શ્વેતામ્બરાની માન્યતા પ્રમાણે સિદ્ધજ ઠરે છે, એમાં લગાર મીનમિખ જ્હેવું રહેતું નથી.

હવે મિ. પાંગલે મહાશયની એક ઐાર કરતૃત તપાસીએ. મિ પાંગલે મહાશય, પૃષ્ટ ૧૩ માં હિન્દ્રધર્મશાસ્ત્ર ભાગવત-ના એક પુરાવા આપી, પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવામાં ફૂલ્યા સમાતા નથી. પરન્તુ તેઓ એ વાતને કર્ય્કાં સમજે છે કે હું આ પુરાવા આપવામાં કેટલી ભૂલ કર્ફ્યું ? તેઓની ભૂલ હું અતાવું, તે પહેલાં, ત્હેમણે આપેલા ભાગવતના ફકરા અહિં ઉદ્ધત કરવા ઉચિત સમજું છું. તે ફકરા આ છે:—

" एवमनुशास्यात्मनान्स्वयमनुशिष्टानिष लोकानुशायनार्थ महानुभावः परममुहृद् भगवानृषभोपदेश उपशमशीलानां
उपरतक्रमणां महाम्रनीनां भिक्तिज्ञान—वैराग्यलक्षणं पारमहंस्यधर्ममुपशिक्ष्यमाणः स्त्रतनयशतः येष्ठं परमभागवतं भगवज्जनपरायणं भरतं धरणिपालनायाभिषिच्य स्वयं भवनरवोर्वरितशरीरमात्रपरिग्रह उत्मत इव गगनपरिधानः प्रकीर्णकेश आत्मन्यारोपिताहवनीयो ब्रह्मवर्तात्त्रवद्यान ।"

હવે આ ઉપર્શુક્ત કથનમાં આવેલ ' गगनपरिघानः ' શ-ષ્દને આગળ ધરી, તેઓ એમ કહેવા માગે છે કે– 'ૠષભદેવ ગગનરૂપી વસ્ત્રને ધારણ કરી અર્થાત્ દ્રિગમ્ખર ખનીને પાેતાના કર્તવ્યના વિચાર કરતા બ્રહ્મવર્તમ થી નિકળી પડયા. '

શું આ તેઓની યુક્તિ કાેઇ પણ પ્રકારના મહત્વને સ્થાપિત કરે છે ? હરગિજ નહિં. જ્હેગ્રે માલ–ખજાનાને છાેડયાે, પુત્ર–• પરિવારને છાેડયાે, અને સારા રાજ્યપાટને છાેડયાે, ત્હેના માટે

એક વસ્ત્ર 'ગગન પરિધાન ' રૂપજ લેખાય, તાે હિંમાં શું આ શ્વર્ય ? હું પહેલાંજ ખતાવી ગયા છું કે-'सब्बे वि एक इसेण निग्गया जिणवरा चउव्वीस ' अर्थात् श्रेषीशे तीर्थं ५२। એક देव દ્ભષ્ય સહિત સાધુ અવસ્થા સ્વીકાર કરે છે. તેા આવું એક દેવ દુષ્ય માત્ર હેાવાથી તેએાને 'ગગનપરિધાન ' એેંં વિશેષણ આપવાથી, કંઈ એમ ન કહી શકાય કે તેએાએ નગ્રાવસ્થા સ્ત્રી-કારી. વ્યવહારમાં પણ આપણે જોઇએ છીએ કે–જ્હેમ કાેઈ માણુસ કેવલ ધાતીયું પહેરીને નદીમાં ઉતર્યા હાય, પરન્તુ તે એમજ કહે છે કે–ભાઇ ! મ્હારે નદી ઉતરવા માટે બધાં વસ્ત્રો કાઢી નાખવાં પડ્યાં. ત્હેવીજ રીતે કાેઇ માણસે ધાેબીને વસ્ત્રો ધાેવા આપ્યાં હાેય, અને જો કે ત્હેને પહેરવાને અમુક વસ્ત્રા હાેય છે, તાેપણ તે તગાદા (ઉઘરાણી) કરતી વખતે એમજ કહે છે કે–ભાઇ ! કપડાં જલદી આપાે. ઉઘાડા ફરવું પ**ે** છે.

આ એક વ્યાવહારિક ભાષા છે. તેથી એમ સિદ્ધાન્ત કાઢી લેવાના નથીજ કે તેઓ નમજ કરે છે. અને ત્હેવીજ રીતે ઋષભદેવ જેવા રાજરાજેશ્વર, સાધુ અવસ્થા સ્વીકાર કરે અને તેઓની પાસે એક દેવદૂષ્ય માત્ર હાય, તાે તેઓને માટે 'ગગન-પરિધાન ' કહેવું લગાર માત્ર પણ ખાેડું નથી. આજકાલ પણ જૂઓ-કાઈ સાધુ થાય છે, ત્ય્હારે ત્હેને માટે લોકા એમજ કહે છે કે—'' ધન્ય છે, ફ્લાણાનાે છાેકરાે બધું છાેડી સા<mark>ધુ થઇ</mark> ગયા. " આથી શું તહેણે દુનિયાભરની ચીજો છાડી દીધી ? ' બધું ' કહેવાથી ખાવું–પીવું–બેસવું-ઉઠવું–સુવું–<mark>એાઘે</mark>ા- **મુહપત્તિ–**  **પાત્ર-વરે**ના અને શરીર વિગેરેના પણ ત્યાગ કરી દીધાે ! કદાપિ નહિં. ત્ર્કારે ' ગગનપરિધાન' શબ્દથી ' નગ્નાવસ્થાના સ્વીકા**ર** ' કહેનાર મિ. પાંગલે મહાશયની બુદ્ધિને મુખારક-ખાદી આપ્યા વિના કેમ રહી શકાય ? આ સિવાય ઉપર્યુક્ત **ભાગવત**ના ફકરામાં આવેલા 'પરમહું સ ધર્મ' નાે અર્થ પાંગલે મહાશયે બ્રેકેટમાં 'દિગમ્બરમત' કર્વાે છે, પરન્તુ આ કયા કાે-**શની** ટાંગ તાેડી, એ ખતાવ્યું હતે તાે વધારે સારૂં હ<u>તું</u>.

આ પરામશે ઉપરથી વાંચકા સમજી ગયા હશે કે-મિ. પાં· ગલે મહાશયને કાેઈ સ્થૃલ યુક્તિ, પાતાની પ્રાચીનતાના વિષ-યમાં નથી મળી આવી, ત્રેહારે તેએ એ 'નમ્ત્ર' શબ્દની કે 'નગ્ન' અર્થને કહેવાવાળા શખ્દોનીજ ડાઢી ખીંચવામાં, પાતાના સમ-યના બ્યય કર્યા જણાય છે. 'બુદ્ધિના બ્યય કર્યા છે' એમ કહે. વાનું સાહસ હું તેા કરી શકું જ નહિ; કેમકે 'નગ્ન' અર્થને કહેવાવાળા શખ્દોને શાેધી કાઢવામાં ખુદ્ધિને એટલી તકલીક **નથી પ**ડતી, જ્હેટલી કે સુક્તિએાનું ખણ્ડન કરવામાં યા નવાં પ્રમાણાને શાેધી કાઢવામાં પડે છે.

આ તા શું <sup>ફ</sup> **ભાગવત**ના સંબંધમાં તાે હું બીજું પણ પ્રબલ પ્રમાણ આપવાને સમર્થ થાઉં છું.

પ્રસ્તુત **ભાગવત** વ્યાસજીનું નહિ, પરન્તુ અર્વાચીન 'બાપદેવંનુ' અનાવેલું છે, એમ 'પુરાણ તત્ત્વપ્રકાશ'માંથી મળી <mark>આવે છે. પુરા</mark>ણ તત્ત્વપ્રકાશના પ્રથમ ભાગન! <mark>દશમા પૃષ્ઠમાં</mark> લખ્યું છે કેઃ—

"इसके उपरान्त ज्ञानेश्वरिमश्रने जो गीताकी टीका बनाई है उसमें उन्होंने १२७२ ज्ञाकाब्दमें हेमाद्रिका होना सिद्ध किया है। और उन्होंक समयमें पण्डित बोपदेवनी हुए, जिन्होंने राजा सचिव हेमाद्रिको भागवत सुनाइ थी। इससे मत्यक्ष पकट होता है कि-भागवतको वने बहुत थोडे दिन हुए।"

લ્યા, 'પુરાણુતત્ત્વ પ્રકાશ'ના કર્તા તા ભાગવતનેજ અર્વા-ચીન ગણે છે, કહા, હવે મિ. પાંગલે મહાશય શિવપુરાણુના દુષ્ટાન્તની માફક આને પણ સાચું નહિં માને કે ? અમારે માટે તા **લાગવત**ના સંખધમાં અન્ને યુક્તિઓ લાભદાયક છે, પરન્તુ દિગમ્બર ભાઇઓ, **ભાગવત**ના ઉપર્યુક્ત વાકયને ઉધૃત કરી, અઢી ચાવલની ખીચડી પકાવવા કાેશિશ કરે છે, તે તા કાેઇ રીતે સિદ્ધ થાય તેમ છેજ નહિ.

મિ. પાંગલે મહાશયે પાતાના ટ્રેક્ટના પંદરમા પૃષ્ઠમાં, પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવાને માટે એક જળરદસ્ત પ્રમાણ આપ્યું છે, ખરેખર આ પ્રમાણે તો દુનિયાંભરના પ્રમાણોના કાનજ કાપી લીધા. જો કે આ તેઓના પ્રમાણના બદલામાં તો તે ટ્રેક્ટના વાંચનારાઓએ સ્વયં વાંચતી વખતે પાંગલે મહા- શયની અજીલની પરીક્ષા કરી લીધી હશે; તોપણ રહારે તો તહેના જવાબ આપવાજ જોઇએ.

પાંગલે મહાશય કહે છે કે:—'' લાેકરૂઢી જોઇએ તાં જેનના દેવ નાગા 'એ વાત બધા ભારતવાસીઓની જાગુમાં છે....... Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com શ્વેતામ્બરના દેવ જો નગ્ન ન્હોતા, તો લોકમાં કહેવાતી રૂઢી કયાંથી આવી ?"

ટૃંકામાં જવાબ તેા એટલાજ હાેઇ શકે કે 'આ રૂઢી આવી **દિગ**ે ખરાેના દેવ નાગા દેખ્યા ત્<sup>ર</sup>હાંથી.' એવું કાેણ કહી **શ**કે કે– આ 3હી શ્વેતામ્બરાના દેવ નાગા હતા, તે ઉપરથી આવી ? શ્વેતાન મ્બરાના દેવ નાગા હતા પણ નહિં, અને છે પણ નહિં. અને જો આ રૂઢી શ્વેતામ્બરાના દેવ ઉપરથીજ પ્રચલિત થઇ હાય, તા મ્હારે કહેવું જોઇએ કે–શ્વેતામ્ખરાના મંદિરમાં જતાં અન્ય દર્શનીએા અચકાય છે, કે દિગમ્બરાના મ'દિરામાં જતાં ? ત્હેની લપાસ કરાે. તપાસ શી કરવી છે, બનારસ-લખના વિગેરે સ્થળાએ જય્હારે **દિગમ્ખરાેની રથયાત્રા નિકળે છે**, ત્<sup>ર</sup>હારે ત્હેની અંદર કાેઇપણ હિન્દ્રધર્માનુયાયી શામેલ થતાે નથી, એટલુંજ નહિં પરન્તુ મ્હેં પ્રત્યક્ષ એ વાતના અનુસવ કર્યા છે કે–લખતામાં તાે દિ-ગમ્બરાેની રથયાત્રા હાેય છે, તે દિવસે કુલ બજાર બધ રહે છે, ખલ્કે સાંભળવા પ્રમાણે મુસલમાના પણ દુકાના બધ કરે છે. અને તેજ શહેરમાં શ્વેતામ્બરાની રથયાત્રા કે વરઘાડા નિ-કળે છે, ત્ય્હારે કુલ્લ બજાર ખુલ્લેહ રહે છે અને લોકો ઉત્સાહ-પૂર્વંક તહેમાં ભાગ પણ લે છે. બલ્કે બનારસમાં તા અન્યદર્શ-નીયાને ભગવાનની પાલખી ઉઠાવતાં અને પાતાનાં મકાના ઉ-પરથી પુષ્પા વહે ભાવાનું ને વધાવતાં પણ મહે' જોયા છે. પાઠક! વિચાર કરી શકશે કે, મિ. પાંગલેનું કથન કેટલ બધું **જુ**ડથી ભરેલું છે ?

ઉપર્યુક્ત કથનથી એ તેા ચાેક્કસ જણાઇ આવ્યું કે આ રૂઢી દિગમ્બર–દેવમૂર્તિએા ઉપરથીજ પ્રચલિત થઇ છે. હવે કદાચ દિગમ્બરા એમ કહેવા માગતા હાેય કે–

'' જૈનના દેવ નાગાછે, આ રૂઢી દિગમ્બર મૂતિ ઉપરથી પ્રચલિત થઇ છે, તેથી અમેજ પ્રાચીન છીએ " તો તે પણ ખાંદુંજ છે. ખરૂં જેવા જઇએ તાે આ રૂઢીથી તેઓની પ્રા-ચીનતા સિદ્ધ નથી થતી, પરન્તુ 'તેઓ જૈન ધર્મ ને કલ કભૂત થયા છે ' આ વાત સિદ્ધ થાય છે. કેમકે જય્હારથી તેઓ મૂર્તિને નગ્નાવસ્થામાં રાખવા લાગ્યા, ત્ય્હારથી આ લાેકાેક્તિ પ્રચલિત થઇ છે. આ લાેકાેક્તિ કંઇ શાસ્ત્ર પ્રતિપાદ્ય નથી. આવીજ એક બીજી પણ લાેકાકિત ' जैना महेच्छाः ' એ પ્र-માણેની ચાલી આવે છે, અને તે લાેકાક્તિ સ્થાનકવાસી ( ઢૂંઢીયા ) સાધુએા ઉપરથી ચાલેલી અનુભવાય છે. કેમકે ઢુંઢીયા સાધુઓના કેટલાેક વ્યવહાર, નિ'દાને પાત્ર અ**ને**, **ત્હેવાે** હોય છે. હવે શું આ લોકોક્તિ ઉપરથી દૂંઢીઆએા એમ કહી શકે ખરા કે ''जेના મ્ટેચ્છાઃ' આ લાેકાક્તિ અમારા ઉપરથી ચાલે છે, માટે અમે પ્રાચીન છીએ." કદાપિ નહિં. ત્હે<mark>વીજ</mark> રીતે દિગમ્બર ભાઇએાથી પણ, તે લાેકાક્<mark>તિના આધારે</mark> પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરી શકાય તેમ નથી. આવીજ લાે-કાેક્તિઓ ઉપર મ્હારા ખુશમિજા મિત્ર સાથે મ્હારે એક વખતે વાતચીત થતી હતી, તે વખતે ત્હેમણે મ્હને કહ્યું કે:-'' <sub>ત</sub>હુમને એ વાતના અનુભવ હશે કે-જચ્હારે ઘરમાં

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

કુતરૂં પેસતું હોય છે, ત્યહારે તહેને 'હટ સરાવગી (દિગ-મ્બર)' એમ કડીને હાંકવામાં આવે છે, અને આ પ્રમાણે હું ઘણાઓના મુખથી સાંત્રળું છું, તેથી માલૂમ પડે છે કે–આ લોકોક્તિ ઘણા કાળથી ચાલી આવતી હોવી જોઇએ, અને જો તેમજ હાય તો શું દિગમ્બર ભાઇઓના ગ્રામશાર્દ્દ્લોની સાથે કંઈસંબન્ધ હશે કે? '

મ્હારે તે વખતે સ્પષ્ટ કહેવું પડ્યું કે નહિં, આ ત<mark>હમારી</mark> માેટી ભૂલ છે. શું લાેકાકિત ઉપરથી એમ કહી શકાય કે? અને તે શું સ'ભવિત છે કે?

આવીજ લાકાક્તિ ' जैना 'नास्तिकः ' એ પ્રમાણેની પણ <mark>ચાલે છે. શું આ</mark> લાેકાક્તિને કાેકપણ બુદ્ધિમાન સાચી **માની** શકશે ? કદાપિ નહિ. જૈના શું આત્મા, પુષ્ય, પાપ, સ્વર્ગ, નરક અને માેક્ષ આદિ પદાર્થોને નથી સાનતા કે જહેથી તેએા નાસ્તિક કહેવાય ? જ્હેવું જેનાના બ્રન્ધામાં ઉપર્શુક્ત પદાર્થીનું સ્પષ્ટિકરણ કરવામાં આવ્યું છે, ત્હેલું કાઇપણ દર્શનમાં જો-વામાં આવતું નથી. વેદમાં અતાવેલી હિ'સા આદિ નિ'ઘકાર્યોને જૈનોએ ન સાન્યાં, એટલે તેએાને 'નાસ્તિક ' નું ટા**ઇટલ આપી** દીધું, આ તો કેવલ દ્રેપબુદ્ધિનું જ પરિણામ છે, અને દ્વેષ બુદ્ધિ-થી ચાલેલી લાેકાેક્તિએા પ્રમાણમૃત હાેઇ શકેજ નહિં. યદિ ' જૈનાના દેવ નાગા ' આ લોકોકિતને આગળ ધરી દિગમ્બર **ભાઇએ** પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવાતું બીડું ઝડપતા **હોય,** તો મહારે કહેવું જોઇએ કે—'जेना नास्तिकाः' એ લોકોકિતને Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com પણ સાચી માનવાનું, દિગમ્બરભાઇએા સાહસ કરશે ખરાજ ને? પરન્તુ નહિં, આવી લાેકાેક્તિએા ઉપરથી અમુક એક ધાેરણ આંધનું, એ તાે અસત્ય વાતને ખરીદી લેવા બરાબર છે.

હવે પૃષ્ઠ से समामां भि. पांगते महाशये, श्वेताम्णरानी उत्पत्ति हुण्डासना वणतमां जतावी छे. परन्तु महारा प्रथमना सेणमां जतावेदी दिगम्णरानी उत्पत्तिनी वातने, तेओ गाय-जं हरी नाणे छे, व्यांत् उदावीक दीधी छे. श्वेताम्णरानी उत्पत्तिनी के रामं हहाणी श्रीमाने चीतरी छे, तहेमां हं पण् प्रमाण्डितानी वात नथी. निहान तेओओ हं पण् प्रमाण्ड आप्थुं नथी. आ सिवाय तेओनुं आ संभवुं:—"श्वेताम्णरी लाई-ओना हरतां, श्वेताम्णरी साधुओंक वधारे हह हरनारा है। यं छे, अने तेओ न्यायनी हां पण्ड वात ओहहम मानता नथी." जिसहस मूर्णता हे देव सरेक्षं छे. तहेमां तेओ प्रमाण्ड 'सान्सन अने साधुओंना अधार ध्वेत,' ते जतावे छे.

ખરેખર મિ. પાંગલે મહાશયે પાતાની સ્વચ્છન્દતાના સારા અનુભવ અહિંજ આપી દીધા છે. શ્વેતામ્બર સાધુઓને અને લાલનને કયા વિષયમાં ઝગડા થયા હતા ? વિગેરે કથા કહેવાની અહિં કંઇ પણ જરૂર જોતા નથી, પરન્તુ એટલું જરૂર કહીશ કે, શાસન શુલેચ્છક મહાત્માઓ, કાઇપણ શખ્સને શાસ વિરુદ્ધ કલ્પનાઓ કરતાં, શાસન વિરુદ્ધ કાર્યા કરતાં અટકાવ કરે અથવા શિથા કરે તા તેઓને હઠ કરનારા કે 'ન્યાયની વાતને નહિં માનનારા ' કહેવું એ કેટલું અધું પાપી કામ કહી Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

શકાય ? પરન્તુ ઠીક છે, નિર્નાથ દિગમ્બર સમ્પ્રદાયની અંદર **જ**હેમ લાેકા મનમાેદક ઉડાવે છે, ત્હેમ શ્વેતાગ્ળર સમ્પ્રદાયની અંદર પણ મુનિરાજો, લાેકાેને મનમાેદક ઉડાવવા દે તાે જરૂર, મિ. પાંગલે મુનિરાજોની તારીક (સ્તુતિ) કરે. પરન્તુ મિ. પાં-ગલે મહાશયે આ વાતને પાતાના અંતઃકરણમાં બરાબર કાેતરી રાખવી જોઇએ કેઃ–શ્વેતામ્બર આવાય, દિગમ્બર આમ્નાય જેવો અગુરવાે (ગુરૂવિનાનેઃ) નથી, શ્વેતામ્બરાની અંદર હુન્તુ શાસન પ્રિય મહાત્માએા માજૂર છે, અને જય્હાં સુધી તેઓની વિઘમા-નતા છે, તેહાં સુધી તેંએા શાસ્ત્રવિરૂદ્ધવર્તન કરનારાએાની અને ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણા કરનારાચ્યાની સ્હામે પડવાના, પડવાના ને પડવાના ચાહે તે મહાત્માએાની લોકો સ્તુતિ કરે યા નિંદા પરન્તુ તે બદલ અમારા પાંગલે મહાશયને શામાટે પેટમાં દદ થતું હશે ? તે કંઇ સમજી શકાતું નથી. યાદ રાખવું જોઇએ કે શ્વેતામ્બર સાધુએા હઠ કરનારા નથી, કિન્તુ સાચી વાતને જાહેર કરનારા છે.

'મિયાની ચાંદે ચાંદ ' જહેવું કરે, તા શ્વેતામ્બર સાધુઓ સત્યગ્રાહી ગણી શકાય, આ પણ કેવા ન્યાય? દિગમ્બરાની અસત્ય વાતને શ્વેતામ્બર સાધુઓ ન સ્વીકાર કરે અને ત્હેનું ખણ્ડન કરે, તા તેથી શું તેઓ દુરાગ્રહી થઇ ગયા કેં શબાઇ! દુરાગ્રહી કે અન્ધશ્રદ્ધાળુ તા ત્હમારા જેવા દિગમ્બરબાઇઓજ છે કે–જેઓને અનેકાનેક પ્રમાણાથી એ વાત સિલ્લ કરી આ-પીએ છીએ કે 'દિગમ્બરા અર્વાચીન છે,' તે છતાં ' નિયાઁ મિરે तो भी टागँ उंचिकी उंची ' नी साइंड ભૂલનे स्वींडार डरी सत्यवातने सानता नथी.

પ્રિય પાડક! એ તો તે કેઇ સ્વીકાર કરી શકશે કે-મનુષ્ય માત્રની ભૂલ હુમેશાં ઘતી આવે છે. એક સમયમાં માણસના જહે વિચારા હોય, તે બીજા સમયમાં બદલાઇ જાય છે. અને ત્હેવીજ રીતે અસુક વિપયમાં જય્હાં સુધી પાતાને વિશેષ અનુભવ ન થયા હોય, ત્યાં સુધી સાચી વતથી વિપ-રીત મન્તવ્ય કદાચિત્ હાય, તા તહેમાં ક'ઇ આક્ષર્ય જેવું નથી.

મિ. યુ. ડી. ખરાડિયા કે જેઓ એક ચેજયુએટ છે, ત્હે-મણે 'જૈનીઝમ' નામનું પુસ્તક લખી, 'જૈન ચેજયુએટસ એ-સાેસીએશન' દ્વારા પ્રસિદ્ધ કરાબ્યું છે. આ પુસ્તકની અંદર તે મહાનુમાવે એક એવા ફકરા લખ્યા છે કે, જહેની અંદર-થી મતલબ કાઢવાવાળા માસુસ એમ કાઢી શકે કે 'શ્વે-તામ્ખરાેની ઉત્પત્તિ દુષ્કાલના વખતથી થએલી છે.'

પરન્તુ આ મિ. ખરાડિયાના ફકરા ઉપર તા મિ. પાંગલે મહાશય ફૂલ્યા પણ સમાતા નથી. તેઓ તા પાતાના મનમાં એમજ સમજવા લાગી ગયા છે કે–આ વાક્ય શું છે? દિગ-મ્ખરાની પ્રાચીતના સિદ્ધ કરનાર, સર્વજ્ઞનું વચન છે. અને તેટલાજ માટે તેઓએ બે ત્રણ પેજ કાળાં કરવામાં સમ્પૂર્ણ ઉત્સાહ અતાવ્યા માલૂમ પડે છે. પલ્ન્તુ હું પહેલાંજ કહી ગયા છે કે—જરહાં સુધી સનુષ્યતે અમુક વિષયમાં સમ્પૂર્ણ માહિતી ન હાય, તેહાં સુધી તે વિષયમાં ભૂલ થાય, એમાં

શું આશ્વર્ષ ? છદ્દમસ્થાવસ્થામાં રહેલા તમામ જીવા ભૂલને પાત્ર ખને છે, જો એમ ન હોય તો તીર્થંકરા શામાટે છદ્દનસ્થ અવસ્થામાં ઉપદેશ ધારા વહેતી ન રાખે ? તહેનું કારણ એજ હતું કે—તેઓ એમ સમજતા હતા કે—યદિ છદ્દમસ્થ અવસ્થામાં ઉપદેશ દેવામાં જહે પ્રરૂપણા થાય તહેમાં, અને કેવળ ત્રાન થયા ખાદ કરેલી પ્રરૂપણામાં ખીજેજ ભાવ પ્રકટ થાય, તા દ્વિધાવાક્ થવાના પ્રસંગ આવે, માટેજ તેઓ છદ્દમસ્થાવસ્થામાં ઉપદેશ ન્હાતા દેતા. અને તહેવીજ રીતે શ્રીયુત યુ. ડી. ખરાડીયાએ પણ છદ્દમસ્થ અવસ્થાના કારણથી ભૂલ કરેલી છે.

આ વિષયમાં મિ. ખરાેડીયાની સાથે, પૂજ્યપાદ મહારાજ શ્રીઇન્દ્રવિજય છેને ઘણા વિસ્તારથી પત્રવ્યવહાર ઘએલા છે, અને તે પત્રવ્યવહારમાં અન્તાેગત્વા આવેલા પરિણામને જાહેર કરૂં, તે પહેલાં મિ. ખરાેડીયાની સરળતા, સત્યપ્રિયતા અને તેઓના ઉત્સાહ ખદલ અનેક ધન્યવાદ આપ્યા સિવાય હું આ લેખિનીને આગળ ચલાવી શકું નહિં. ખરેખર, શ્રેજ્યુ-એટ્સ વર્ગમાં આવા પુરૂષા હું કવચિત્જ જોવા ભાગ્યશાળી નિવડયો છું. મિ. ખરાેડીયા, પાતાના તા. ૨૦-૭-૧૩ના પત્રમાં લખે છે કેઃ—

"……...એક બે પાઇન્ટ સિવાય ઘણાજ પ-રિશ્રમ લઇ સરસ મીમાંસાયુક્ત મુનિશ્રી વિદ્યાવિજય-જીએ પાતાના લેખ લખ્યા છે, ત્યારે મી. પાંગલે પાતાના લેખ વિદ્વત્તાને ન છાજે તેવા શખ્દાયુક્ત લખેલા છે. કંઇક ઉશ્કેરણી વૃત્તિથી તે લખાએલા હાય તેવું ભાસે છે.

મારે એક વાત આ પત્રમાં લખવી જોઇએ. મી. પાંગલે મારા પેરેગ્રાફ ટાંકીને તેની સાથે પાતાના વિ-ચારા ભેળવી દઇને મને અને જેન શ્વેતામ્બર સા-ધુઓને અન્યાય આપ્યા છે એ નિઃસ'શય છે. તેથી મારી પ્રથમ વિન'તિ સ્વીકારી તે ગેરસમજીતી ઉત્પન્ન કરાવનાર મારા સ'ક્ષેપમાં લખાયેલા પેરા આપ સુ-ધારી આપા. જો આપની તેમ ઇચ્છા નહીં હશે તાજ પછી હું તે સુધારવા આર'ભ કરીશ. એજ."

શું આ પત્ર બદલ, આવી સરલતા સત્યપક્ષતા માટે મિ. બરાેડીયાને થાેડા ધન્યવાદ ઘટે છે?

અસ ! હવે મ્હારે, મિ. પાંગલે મહાશયે મી. અરાડીયા-ના ક્કરા આગળ ધરી જે ફૂલ મારી છે, ત્હેના કંઇપણ જવાબ આપવાની જરૂર નથી. મિ. બરાડીયા પાતેજ તે ભૂલ સ્વીકારે છે, તા પછી, પાંગલે મહાશયની રામકહાણી માટે લખી લખીને, પાઠકાના વિશેષ સમય શામાટે રાકવા જોઇએ?

હું આ પ્રસંગે એક આશા અવશ્ય રાખીશ કે, મિ. પાંગલે મહાશયે શ્રીસુત ખરાેડીયાને 'સમજું' 'વિદ્વાન્' 'ઇતિ-હાસ સંશાેધક' અને 'પદ્વીધારક ઇત્યાદિ વિશેષણા જહે પ્રેમથી – જે ઉત્સાહથી લખેલાં છે, તે પ્રેમ કે ઉત્સાહને લગાર માત્ર પણ ખ'ડિત નહિ' કરે. અને મિ. ખરાડીયા સત્યપશ્ચી થયા-સાર્યું તે મ્હારૂ', આ અનુસાર વર્તવા લાગ્યા, તેથી મિ. પાંગલે, યદિ બીજાંજ વિશેષણાથી ખરાડીયાને વધાવશે તો, જોકે સત્ય-પ્રિય ખરાડીયાને તો ક'ઇજ નથી, પરન્તુ હાં! જન-સમાજ તો મિ. પાંગલેની કિ'મત આંકયા વિના કદાપિ રહી શકશે નહિ'. આ વિષયમાં અધિક લખવું વ્યર્થ છે, પાઠકો સ્વય' વિચાર કરી શકે તેમ છે.

આગળ ચાલતાં મિ. પાંગલે પૃષ્ઠ ૧૯માં લખે છે કે:-

" કુંદકુંદાચાર્યના વખતમાંજ દિગમ્ખર શ્વેતામ્ખર ખદલ ગિરનાર પર્વતપર વાદ થયો, તે વેળા દિગમ્ખર પ્રાચીન અને શ્વેતામ્ખર અર્વાચીન ઠર્યા. "

શું આમ લખવા માત્રથી કાઇપણ ખુદ્ધિમાન્ માની લૅ-વાનું સાહસ કરશે કે? એવી રીતે તો દરેક પાતપાતાની વડાઇ હાંક્યા કરે, પરન્તુ તેથી પ્રમાણ વિના પ્રામાણિક થઇ શકે નહિં. આ સિવાય 'પ્રભાસપુરાણ' 'ઋગ્વેદ' 'રામાયણ ખાલકાંડ' અને 'નિઘ'દુ' એમ બે ત્રણ વાકયા સ'સ્કૃતનાં, કે જહેની અ'દર 'નગ્ન' અર્થને કહેવાવાળા શખ્દ કે 'નગ્ન' શખ્દ આવેલા છે, તે ઉલ્લેખ્યાં છે, પરન્તુ હું એમ કહ્યા વિના-ન રહી શકું કે 'નગ્ન' શખ્દને દેખી 'નાગા' થવાના, દિગ-મ્ખર ભાઇઓને એક મહાવરાજ થઇ ગયા છે. ભલા, 'નગ્ન' શખ્દ આવવાથી દિગમ્ખર ભાઇઓની પ્રાચીનતા કેવી રીતે

સિદ્ધ થઈ શકવાની હતી ? વળી આ જ્હે ત્રણ ચાર વાધ્યાે આપ્યાં છે, તે તો અસ'બદ્ધજ આપ્યાં છે, ન તા તહેમણે તે કયા પ્રસંગની વાત છે ? તે અતાવ્યું છે, અથવા તેઓએ કયા પૃષ્ઠમાંથી, કયા પ્રકરણમાંથી તે વાકયાે ઉદ્ધત કર્યા છે, તે પણ અતાવ્યું નથી, એથી વાંચનારા સહજ સમજી શકશે કે આ ત્હેમના જાઠાે વિતંડાવાદ અથવા તાે ચાલખાજીજ છે.

હવે તે અ'ધશ્રદ્ધા કે અજ્ઞાનતા નથી રહી કે માત્ર શ્લાેક કે સ'સ્કત વા<sup>ક્</sup>ય આપી દેવાથી ત્હેને વેદવાકય માની લે. હવે તાે વાંચનારાએા પ્રકરણ, સ્થળ, પૃષ્ઠ વિગેરે તમામ મ**શા**લાે મેળવ્યા પછીજ તહેને સત્ય માનવાનું સાહસ કરે છે.

જય્હારે મિ. પાંગલે મહાશયને કંઈ પ્રખળ યુક્તિઓ નથી મળતી, ત્ય્હારે તેંચ્યા કેવા શખ્દાેમાં પાતાના રાશ અહાર કાઢ છે, ત્હેના નમૂના એક આ પણ છેઃ—

હડીલા શ્વેતામ્બરી ભાઇએા ખરાં માને છે."

ધન્ય છે દિગમ્ખરા, ત્હમારી ભદ્રિકતા અને સરળતાને !! મહાશયજ ! શું તહેમારાં શાસ્ત્રોને અ'ધશ્રદ્ધાથી કે અજ્ઞાનતાથી માની બેઠેલા દિગમ્ખરીએ સાચી વાતને પણ માનવામાં, કન્ના-જના ૮૬ઓથી પણ વધીને અડીઅલપણ કરે છે, તહેને તહેમે ભદ્રિક અને સરળ ગણાછા કે? વાહ, મહાશય ! શું કહેવું ત્હમારી અક્કલની અમલદારી માટે ?

પ્રિકપાઠક! મીં બરાડીયાના અંગ્રેજી ફંકરાવાળા ચરખા તો પાછા, પૃષ્ઠ ૨૦ અને ૨૧ માં પણ પાંગલે મહાશયે ચલા- બ્યા છે. પરન્તુ તહેના ઉત્તર તો હું પ્રથમજ આપી ગયાછું, એટલે 'વીંજોલાને વીંજીવા કરતાં, નવું વીંજીવું સારૂંં તહેની માફક તે ટ્રેકટના આગળના ભાગમાં જહે અશુદ્ધિ—અસત્ય રૂપી કીડાઓ બિલબિલાઇ રહ્યા છે, તહેઓનેજ દ્વર કરવા વધારે ઉત્તમ સમળું છું.

આજ સુધી હું એમ સમજતો હતો કે જાદુઇ ખેલા–હાથ-ચાલાકીના ખેલા કરવામાં પ્રોફેસર નથુ મ રાગ હાં અવ્વલ નં-ખર ભાગવતા હશે. પરન્તુ જય્હારથી મિ. પાંગલેનું ટ્રેક્ટ મ્હારા વાંચવામાં આવ્યું, ત્ય્હારથી મહને એમ ખાતરી થઇ કે, નહિં, અસલી સ્વરૂપને ઉડાવી દેઇ, તહેને ખીજાજ રૂપમાં ખતાવવાની જાદુવિદ્યામાં ખરેખર મિ. પાંગલેએ વિશારદતાજ પ્રાપ્ત કરી છે.

વાંચકાએ જોયું હશે કે-મ્હે' સ્હારા પ્રથમના લેખમાં એક સ્થળે એમ જણાવ્યું છે કેઃ—

" દિગમ્ખર મતાનુયાયિઓનું એમ કહેવું છે કે—' અગી-યાર અંગ વિચ્છેદ થઈ ગયાં છે, અને વીર સં. ૬૮૩ માં ધર-સેન નામના મુર્નિ પાસેથી જ્ઞાન લેવાવાળા બે મુનિઓએ પહેલ પહેલાં જ્યેષ્ઠ શુકલ પંચમીને દિવસે ત્રણ સિદ્ધાન્ત બનાવ્યાં, હવે અહિં પ્રશ્ન એ ઉઠે છે કે—તે મુનિઓએ શાસ્ત્રોની ર-ચના શા આધારે કરી? કદાચિત્ કોઇ એમ કહે કે અંગોના કાઇ કાઇ ભાગ રહ્યો હતો તે ઉપરથી શાસ્ત્રા રચ્યાં, ત્રહારે તો એ વાત ચાક્કસ છે કે-જનસમાજને પ્રતીતિ થવા માટે ખાસ તે તે અંગની અવશ્ય શાક્ષી આપવી જોઇતી હતી. અને તે પ્રમાણે તો કાઇ સ્થળે દેખવામાં આવતું નથી, તેથી એ વાત સિદ્ધ થાયછે કે-તેઓએ સ્વકપાલ કલ્પિત શાસ્ત્રા રચ્યાં છે, અને સ્વકપાલકલ્પિત શાસ્ત્રા જગતમાં કેવીરીતે પ્રમાણ થઇ શકે? તે તો વાંચકા સ્વય' સમજ શકે તેમ છે."

આ પ્રમાણે લખેલા મ્હારા ફકરાના જવાબ શ્રીમાન્ કેવી જાદુવિદ્યાથી-કેવી ચાલાકીથી આપે છે? તે તપાસા.

શ્રીમાન્ પૃષ્ઠ ૨૧ માં લખે છે કેઃ—" મુનિ વિદ્યાવિજયજી લખે છે કે-વીર સં. ૬૮૩ માં જૈન શ્રન્થ લખવાના પ્રા-ર'ભ થયા."

ઉપરજ અતાવેલા ફકરામાં વાંચકા જોઇ શકરો કે-મહે દિ-ગમ્બરાના શ્રન્થાના રચવાના પ્રારંભ અતાવ્યા છે કે લખ-વાના ? રચનાના પ્રારંભને લખવાના પ્રારંભ ટાંકી બ-તાવી, શું નજરબ ધીના ખેલ નથી કરી અતાવ્યા ? નજર-અ ધીના ખેલ શામાટે ? વાંચકાની આંખામાં ધૂળ નાખવાના પ્રપંચ નથી કર્યો કે? અસ્તુ! આ સિવાય ઉપરની બીજી બધી વાત, કે જહે સંબ ધી શંકા કરવામાં આવી છે, તે તો હજમજ કરી ગયા છે.

હવે બીજી વાત તપાસીએ—' પ્રક્ષચર્ચા સમાધાન ' નામના દિગમ્બર ગ્રન્થમાં લખ્યું છે કેઃ—

હવે આ ઉપરથી એક બાળક પણ સમજ શકે કે કે જે હારે દ ક ક ની સાલમાં તેઓ ( ધરસેન મુનિ ) સ્વર્ગે સિધાવ્યા છે, તો પછી દ ટ ની સાલમાં તેઓ ગિરનારની ગુફામાં બેસેજ ક હાં-થી ? પરન્તુ આ લખવું, બિલકુલ જૂઠથી ભરેલું છે, તે છતાં પણ પાંગલે મહાશય તહેના ઉચિત જવાબ તા ખાઇજ ગયા અને તહેને બીજાજ રૂપમાં ચીતરી કાઢે છે.

શ્રીમાન્ તો લખે છે કે-" વીર સં. ६૧૪ થી ૬૩૩ સુધીમાં ધરસેન મુનિએ પુષ્પદંત અને ભૂતખલી આચાર્યને શ્રુતજ્ઞાન શિખવ્યું, અને પછી ૬૮૩ માં ધરસેને શિખવેલું તે બન્નેએ લખેલું શ્રુતજ્ઞાન જગજાહેર કર્યું એટલે દિગમ્બર શાસ્ત્રના લે-ખનકાળ વીર સં. ૬૮૩ થી નક્કી થાય છે."

કેવી આશ્ચર્યની વાત છે કે–પહેલાં તો ધરસેન મુનિના સ-મયનેજ નક્કી નથી કરી શકતા અને ગ્રન્થાના **લેખનકાળ** ઉપર જઇને નાેબત વગાડી. પ્રક્ષ એ થયા છે કે–'ધરસેન મુનિ **૬૮૩ માં ગિરનારની શુક્ષામાં પેઠયા ક**ય્**હાંથી ? કેમકે** તેઓનાે

'ડાહી સાસરે ન જાય ને ગાંડીને શિખામણ દે' આ લાેકાેક્તિને મિ. પાંગલે ખહાદુરે ઠીકજ ચરિતાર્થ કરી છે. તેઓ મ્હને શિખામણ આપતાં કહે છે કેઃ—

" ઇતિહાસ અવલાેકનાર્થે ઇતિહાસની તારીખ નક્કી કરવા-માં સારાસાર વિચારની ઘણી જરૂર છે. ''

વાહ! મને ઉપદેશ આપનાર મ્હેતાજી! તહેનું પાલન તહેમે પાતે કરા છે કે કેમ ? તેતા વિચારા. પરન્તુ મહાશય! ખરેખર તે પછીનું તહેમારૂં લખેલું "તહેના અભાવે આવા ગાટાળા ભરેલું અધું ખાટું માલૂમ પડે છે" આ વાકય તહેમે યથાર્થ રીતેજ ચરિતાર્થ કરી ખતાબ્યું છે.

ત્હમે લગાર દ્વેષદાવાનળને શાન્ત કરી, શાન્તચિત્તથી આ ત્હમારા ધરસેન મુનિજીના સમયનેજ તપાસી જેયા હતે, તા ત્હ-મને માલૂમ પડતે કે–હજા હું કયા નવાણુંના ફેરમાં પડચો છું? • અને અસંબદ્ધ આ શું ચિતરું છું? હવેથી તેમ ન થવા પામે, તે માટે એક હિતેચ્છુ તરિકે અનુરાધ કર્યું છું.

વળી મેંહે' મહારા લેખમાં એમ જણાવ્યું છે કે—

" હવે વિચાર કરા કે શ્રી વીર નિર્વાણથી **૧૮૩ વર્ષે ધ**ર-સેન મુનિ આવ્યા કે હાંથી ? ભૂતખલી અને પુષ્પદ તને બાલા-

કાેેે શે કેમકે ધરસેનનું મૃત્યુ તેા ૬૩૩ માં થયું છે, પુષ્પદ'તનું મૃત્યુ ६६૩ માં થયું છે, જેહારે ભૂતખલીનું મૃત્યુ ૬૮૩ માં થયું છે. તેા પછી આ બધાઓના સમાગમ ક<sup>ુ</sup>હાંથી થયા ? અત એવ પૂર્વેક્ત પરસ્પર વિરાેધી ધરસેનની કથા ઉપરથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે-દિગમ્બર શાસ્ત્રોના રચનાકાળ જહે અ-તાવવામાં આવે છે, તે પણ મન:કલ્પિતજ છે. "

આના જવાબ મિ. પાંગલે મહાશયે જ્હે આપ્યા છે, તે બિલકુલ બિન પાયાદારજ આપ્યા છે. બિન પાયાદાર શું આ-પ્યા છે ? તેઓ પાતેજ આ વાતમાં શ'કાશીલ થએલા છે. અર્થાત તેઓને પણ હુજુ સુધી એ નિર્ણય નથી થયા કે— ' ધરસેન, પુષ્પદ'ત અને ભૂતખલી કય્હારે થયા ? '

શ્રીમાને જહે જવાબ આપ્યા છે તે આ છે:---

" ધરસેન **જો** વીર સં. ૬૩૩ માં **સ્વર્ગસ્થ** થયા હશે અને ६६૩ માં પુષ્પદંતાચાર્ય શ્રુતજ્ઞાનના થાેડા ભાગ ગ્રન્થમાં લખી સ્વર્ગસ્થ **થએલા હશે** અને વીર સ'. ૬૮૩ માં ભૂત-બલી આચાર્ય તે લખી રાખેલાે દિગમ્બર આમ્તાયનાે ગ્ર**ં**થ પ્ર-સિદ્ધ કરી સ્વર્ગસ્થ **થયા હશે**, તો એ ત્રણેનાે સતત દીર્ઘ . પ્રયત્ન આ પ્રથમ લખાણ કરવામાં રાેકાએલાે હાેવાથી તે ત્ર ણેનાં નામ અને શ્રુતજ્ઞાન ગ્ર'થ રૂપે પ્રસિદ્ધ થયાની મિતિ વીર સં. ૬૮૩ ના જ્યેષ્ઠ સુદ પાંચમ જૈન દિગમ્બર ઇતિહાસમાં નાંધાઇ ગઇ છે. "

પ્રિય વાંચક! આ તેઓના જવાબ કાઈ પણ જાતની પૃષ્ટી કરનારા છે કે? પૃષ્ટી શાની કરે? કેમકે તેઓ પાતેજ, 'જો આમ હશે, જો આમ હશે તા આમ શશું છે.' આવું અ-સંબદ્ધ વાક્ય લખે છે તા પછી તહેને 'જવાબ ' કહેવાનું સાહસ કાણ મૂર્ખ કરી શકે? આ વિષયમાં હજી પણ હું દાવા સાથે કહી શકું છું કે—િમ. પાંગલે મહાશય, કાઇ પણ રીતે પાતાના બચાવ કરી શક્યા નથી અને કરી શકે તેમ પણ નથી.

દિંગમ્બર ગ્રન્થાના રચના કાળ તા આપણે ઉપર ઘણા વિસ્તારથી તપાસી ગયા. હવે મ્હારા પ્રથમના લેખમાં એ શંકા ઉઠાવેલી છે કેઃ—

" જો દિગમ્બર મત પ્રાચીન હતે તો ગણધરાદિ મુનિ-ઓનો બનાવેલા કાઇ પણ અંગ, પ્રકરણ, અધ્યાય અથવા વ-સ્તુ અવશ્ય હાેવું જોઇતું હતું, અને છે તાે નહિં, તેથી પણ એ સિદ્ધ થાય છે કે દિગમ્બરાએ પાતાના મત ચલાવવા માટેજ સ્વકલ્પિત નવીન ગ્રન્થાની રચના કરી લીધી છે."

વાંચકા, વિચારી શકશે કે આ કથન મ્હાર્ શું ખાેટું છે? કેમકે જય્હાં સુધી તેઓ પ્રાચીન કાઇ અંગ, પ્રકરણ આદિ સમ્પૂર્ણ તો શું ? થાહા અંશ પણ ન બતાવી શકે, ત્ય્હાં સુધી એમ કેમ ન કહી શકીએ કે તેઓના ચન્થા બીલકુલ સ્વકપાેલ કલ્પિત છે? પરન્તુ આવું મીઠું દૂધ પણ તેઓને ઘણુંજ અરૂચિ 'ભરેલું' નિવડયું. તેઓ તાે કહે છે કેઃ—

'' વિદ્યાવિજયનુ' આ કહેવું કેવળ **અભિમાન** ભરેલું અને **દીર્ઘ વિચાર વગરનું છે** ' કહા ! મિ. પાંગલેએ પાતાની ચાે-ગ્યતાના ફાટા ખે'ચી ખતાવ્યા કે નહિ ? પ્રિય પાઠક ! આટ-લેથી સંતાષ ન રાખાે, નહિં લખેલી વાતને પાેતાની કલમથી ચીતરી કાઢી વાંચકાેની આંખે પાટા ઉપર પાટા બાંધવાનું તાે તેઓને એકડે એક જહેવું થએક્ષું છે. તેઓ કહે છે કે–"એક-દમ ગ્રન્થ રચના થઇ નહિં, અને પાછળથી થઇ, માટે રચના કપાેલ કલ્પિત છે, એવું કહેવું જ્લભરેલું છે. ''

પ્રિય વાંચક ! શું મ્હારા લેખકની અંદર કાેઇ પણ સ્થળે આવું વાકય તમે વાંચ્યું છે કે ? મ્હારી ઉઠાવેલી શ'કા તા તેઓ પાતેજ ઉપર ઉહ્લ કરી આવ્યા છે, તે છતાં પણ ત્હેના સારાંશમાં તાે એક ' ઇદ' તૃતીય' ' અભિપ્રાયજ ઉભાે કરે છે. કહાે ત્ય્હારે વિત ડાના છેડા સુધી તેઓ પહેાંચી ગયા કે નહિં ? ખેર ! તેઓ ગમે તેટલી ચાલાકી કરી પાતાના ખચાવ કરવા ચાહે, પરન્તુ તેઓના બચાવ તા થવા દૂર રહ્યા, પ્રત્યુત તેથી તે! તેઓની નિર્બળતાજ જણાઇ આવે છે.

આગળ ચાલતાં તેઓ લખે છે કે-- "વેદના રચનાકાળ મિ. તિલકે ' દશ હજાર વર્ષ પહેલાંના **છે**,' એવું **' આર્ટિક હાેમ ઇન ધી વેદાઝ**ં નામના ગ્રન્થમાં સાળીત કર્યું છે, અને લેખનકાળ તે પછીનાે છે, માટે તાલકના તે મીમાંસા **બૂ**લ-ભરેલી ઠરશે કે શું ? ''

ઘણી આશ્ચર્યની વાત છે કે–િમ. પાંગલે પાતાના હાથેજ પાતાના પ્રશ્નના જવાબ આપે છે, છતાં પણ તેઓ અવળુંજ દેખે છે.

મિ. તિલકની તે મીમાંસાને કેાઇપણ ખુદ્ધિમાન ભૂલ-ભરેલી કહી શકશે નહિં: કેમકે તેઓ તો પહેલાં વેદાેની સ્થિતિ સિદ્ધ કરે છે અને ત્<sup>ર</sup>હાર બાદ લેખનકાળ બતાવે **છે**. પરન્તુ અમારા દિગમ્બર ભાઇએ એતા સિદ્ધ કરતાજ નથી કે 'અ-મારા ગ્રન્થાે માેજૂદ હતા અને પાછળથી લખાણા 'અને <sub>મ્</sub>હારાે પ્રશ્ન પણ તેજ છે કે–પહેલાં ત્હમારા અ'ગાના મૂળ ભાગાની વિદ્યમાનતા સિદ્ધ કરાે અને પછીથી ત્હેના લેખનકાળ ખતાવાે. અને જ્યુહાં સુધી તહેની વિદ્યમાનતા સિદ્ધ ન કરાે, ત્યુહાં સુધી **લેખનકાળની** તતુડી કોઇ સાંભળે તેમ નથી. લેખનકાળ આ જથી આઠ દિવસ પહેલાંનાજ કેમ ન હાય ? લેખનકાળની સાથે અમારે ક'ઇ સંબ'ધજ નથી. ત્હેની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કર-વાની જરૂરત છે. અને પ્રાચીનતા તાે સિંહ ત્<sup>ર</sup>હારેજ થઇ શકે કે, જય્હારે દિગમ્બર બ્રન્થામાં ગણધરાદિ મુનિઓએ બનાવેલા અંગ, પ્રકરણ, અધ્યાય કે વસ્તુમાંથી કંઈ પણ સમ્પૂર્ણ કે અ'શમાં પણ બતાવી શકશાે. અન્યથા તાે તમારૂ' રૂદન 'અર-ષ્ટ્યરૂદન' સમાનજ નિવડ્યું છે, અને નિવડશે.

આગળ ચાલતાં પત્ર ૨૩ માં ડૉ. હર્મન જેકાેેેેબી મહા-શયના એક ફકરાેે અને ત્હેના અર્થ ટાંક્યાે <mark>છે, પરન્તુ તેથી</mark> તેઓ શું કહેવા માંગે છે, એજ સમજવું કઠી<mark>ેે ઘઇ</mark> પડ્યું છે, કેમકે જેકાેબીની તે વાતને તાે શ્વેતામ્બરા પણુમાને છે. તે ક્કરા આ **છે**ઃ—

In olden times the books were not used, it being the custom of the Brahmins to rely rather on the memory than on the manuscripts and in this they were followed by the Jains and Buddhists.

અર્થ:—અસલના વખતમાં પુસ્તકોના ઉપયાગ થતો. ન્હોતા, પુસ્તકના કરતાં સ્મરણ શક્તિ ઉપર આધાર રાખવાનું ખ્રાદ્મણા વધારે પસંદ કરતા અને તે રિવાજને અનુસરી જૈનો અને ખાહ લોકા ચાલતા."

ે આ વાતને કેા અસ્વીકાર કરે છે? યદિ તત્ત્વદૃષ્ટિથી એઇએ તો જહેવા શ્વેતામ્બર જૈના આ નિયમને વધારે વળગી રહ્યા છે, તહેવા બીજા કાઇ વળગી રહ્યા નથી. સ્મરણ શક્તિથીજ પહેલાં તો આચાર્યોએ કામ ચલાવ્યું, પરન્તુ જય્હારે સ્મરણ શક્તિ કમ થઇ, ત્ય્હારે ચન્યા લખાયા, આ વાતને શ્વેતામ્બરા પણ સ્વીકારે છે. તો પછી ઉપરના ફકરા અને તહેના અર્થ ડાંકીને પાંગલે મહાશયે શી બહાદ્દરી અતાવી?

વળી આગળ તેઓ લખે છે કે—"દુકાળના વખતમાં જ્હે સાધુએ મહાવીરની **દિગમ્ખર પરિપાટી** વિરૂદ્ધ શ્વેત વસ્ત્ર ધારણ કરી, ત્હેમના મહાવીરની નગ્ન **પરિપાટી**માં અને આજ્ઞામાં ફેરફાર કરનારા, નવા અને કલ્પિતભાગ આચારાંગાદિ શ્રન્થમાં સમાવેશ કરવાના ઉદ્દેશ હાવા જોઇએ. "

બિલકુલ અસત્ય વાત છે. પહેલાં તો 'મહાવીરની દિ-ગમ્બર પરિપાટી' 'નગ્ન પરિપાટી' કથનજ સત્ય વાતનું ખૂન કરે છે. કેમકે મહાવીરની દિગમ્બર પારપાટી હતીજ નહિં, અને તે સંખંધી તા આ લેખની અંદર પહેલાંજ ઘણું એક લખવામાં આવ્યું છે. તહેવીજ રીતે દુકાળના વખતમાં શ્વેત વસ્ત્ર ધારણ કર્યાનું, મહાવીરની નગ્ન પરિપાટીમાં અને આજ્ઞા-માં ફેરફાર કર્યાનું, તેમજ નવીન અને કલ્પિત ભાગ આચારાં-ગાદિ ગ્રન્થમાં સમાવેશ કર્યાનું, આ બધું કથન ખાટું છે. કેમકે શ્વેતામ્બરા એ પ્રમાણે માનતાજ નથી. અને આ બધી વાતના ખુલાસા એજ ઉપરથી આવી જાય છે કે—'દુષ્કાળના વખતમાં શ્વેતામ્બર મત નિકળ્યા નથી,' આ વાતને પ્રથમજ સિદ્ધ કરી આપી છે.

વળી તેઓ લખે છે:—" જો તેમ ન હાત તા દેશાન્તર ગએલા નગ્ન સાધુ અને દુકાળના વખતમાં શ્વેતામ્બર વસ્ત્ર ધારણ કરેલા સાધુઓ મળી અંગાદિ શાસ્ત્રો લખવાં જોઇતાં હતાં, અને જૈનામાં તે વખતે પહેલા દિગમ્બર અને શ્વેતા-મ્બર મત લેદ થવા જોઇતા ન્હોતા."

થવા શું જોઇતા ન્હાતા, તે વખતે શ્વેતાંમ્ખર દિગમ્ખર એવા બે ભેદ, થયાજ ન્હાતા. અને જેઓને ત્હમે **દેશાન્તર**  ગએલા નગ્ન સાધુ ગણા છા, તેઓ નગ્ન હતાજ નહિં. બેશક, ત્હમે શ્વેતા ખરાની જહે ઉત્પત્તિ આપી છે, તે ઉપ-રથી એમ કહી શકાે છા, પરન્તુ તે ત્હમારી બતાવેલી ઉત્પ-ત્તિજ કપાેલ કલ્પિત છે, એ વાતની સિદ્ધિ પહેલાં કરી બતાવી છે, તાે પછી વિશેષ લખવું શા કામનું?

મિ. પાંગલે મહાશયે એક સ્થળે ડાં. જેકાંબી મહાશયના એક ફકરા આપી એમ સિદ્ધ કરવા કાશિશ કરી છે કે—''શ્વે-તામ્બરાના ગ્રન્થાની રચના ગણધરાદિથી નથી થએલી, પરન્તુ દુષ્કાલના વખતમાં જેઓએ શ્વેતામ્બર મતની ઉત્પત્તિ કરી, તેઓથી થએલી છે, અને તે પણ ભદ્રબાહુની મદદ વગર."

પાંગલે આ પ્રમાણે અર્થ કાઢવામાં મ્હાેટી ભૂલ કરે છે કેમકે ડા૦ જેકાેબીનાે ફકરાે તાે સાફ સાફ કહે છે કેઃ–

'તે સમયમાં ગ્રન્થા એકઠા કર્યા,' જય્હારે તહેને પાંગલે મહાશય ગ્રન્થા રચાયા એમ કહે છે, આ તેઓની અજ્ઞાનતા નહિં, તો બીજી શું કહી શકાય ? બેશક, જેકાબી મહાશયનું આ કહેવું ખરૂં છે કે—'અગીઆર અંગો (Collected) ગાઠવવામાં—સંગ્રહ કરવામાં ભદ્રબાહુ શામીલ ન્હાતા,' (તે સમયે તેઓ નેપાળમાં હતા ), પરન્તુ તેથી એમ તા કદાપિ સિદ્ધ થઇ શકતું નથી કે અગિઆર અંગોના સંગ્રહ કરવામાં તેઓ વિરુદ્ધ હતા. જો તેઓ વિરુદ્ધજ હાય તા, શ્રી સંઘની આજ્ઞાથી સ્થુલિભદ્રાદિ તીક્ષ્ણ ખુદ્ધિવાળા પાંચસા સાધુઓ ભદ્ર-

ખાહુ પાસે ચાૈ પૂર્વ શિખવા માટે શામાટે જતે ? શામાટે તેઓ ભણાવતે ? અને સ્થૂલભદ્ર સ્વામિને એ વસ્તુ ન્યૂન દશ-પૂર્વ પાઢાર્થ શામાટે શિખવાડતે ?

વળી આ ફકરાની અંદર એ પણ બતાવવામાં આવ્યું છે કે—" ભદ્રબાહુને દિગમ્બરા પાતાના હેડ તરીકે માને છે, અને ત્હેવીજ રીતે શ્વેતામ્બરા પણ માને છે, તા પણ સ્થ-વિરની પરિપાટીમાં સંભૂતિવિજયને પ્રથમ માને છે."

જેકાળી મહાશય, સંભૂતિવિજયને પ્રથમ માનવાનું કા-રખુ, અવશ્ય સમજ્યા હશે, તાપણ મ્હારે કહેવું જોઇએ કે સંભૂતિવિજય અને ભદ્રબાહુ બન્ને એક પાટ ઉપર થએલા છે. ત્હેમાં મ્હાટા સંભૂતિવિજયને પટ્ટધર ગણવામાં આવતા, જ્ય્હારે ભદ્રબાહુ ગચ્છની સાર સંભાળ રાખતા હતા. જ્ય્હારે આમજ હતું તા પછી સંભૂતિવિજયને પ્રધાન માનવામાં આવે, તહેમાં વાંધા શા છે?

મિ પાંગલે મહાશય, ડાં. જેકાળી મહાશયના ફકરા ઉપરથી સારાંશ કાઢે છે કે—" ગણધરાએ શ્વેતામ્બરમતના ગ્ર'થની રચના કરી, તે વિદ્યાવિજયજીનું કહેવું ખાડું છે, તેમજ પાટલીપુત્રમાં એકઠા થએલા જૈનસ ઘે શ્વેતામ્બર મતના સિઢા-ન્ત તૈયાર કરેલા, તે આખા જૈન ધર્મના સિઢા-ત નથી.

શું આ સારાંશ તેઓએ સાચા કાઢયા છે ? ' પટણામાં એકઠા થએલા સ'દે અ'ગાના સ'ગ્રહ કર્યા' તા તેથી ગણધરાના ખનાવટમાં શા વિરાધ આવ્યા ? વળી ' આખા જૈન ધર્મના સિદ્ધાન્ત નથી' એ તા ઠીકજ છે. કેમકે જ્ય્હારથી અભિમાની, અવિનીત શિવભૂતિથી એક અલગજ નાગા મતે પાતાની અઢી ચાવલની ખીચડી પકાવવી શરૂ કરી, ત્ય્હારથી તે ગણુધરાદિ રચિત ગ્રન્થા તેઓ માન્ય નથી રાખતા, પરન્તુ તેથી પહેલાં તા તે સિદ્ધાન્તા સમસ્ત જૈનાને માન્યજ હતા, એમાંતા કંઇ શકજ નથી.

लद्रणाडुना संभंधमां हिगम्भरे। घणी वणत लूझथाप भाधं लाय छे-इंधना भहते इंधि लरकी मारे छे, त्हेमां ओं इ डारणु छे. कहेम प्रसिद्ध गातम त्रणु थया छे. ओं इ गातम लुद्ध (कहेना भाद्ध धर्म याते छे), भीका गातमस्वामी (महावीर हेवना प्रधान शिष्य) अने त्रीका गातम ऋषि ( लहेमणे न्यायशास्त्रनी रयना इरी). आ त्रणु गातम प्रसिद्ध होवाथी, विशेष अनुलव्यी हर रहेता ते। हो, ओं इना भहते भीकाने गणी नाणे छे, तहेवीक रीते लद्भणाडुना संभन्धमां पणु अज्ञान हिगम्भरीओ लूतथाप भाय छे.

મ્હારે આ પ્રસંગે એ વાતને સ્કુટ કરી અતાવવી જોઇએ કે-'ાદગમ્બરા, શ્વેતા બરાની ઉત્પત્તિ કલ્પિત ઉભી કરવા જતાં, પાતે જ પાતાનું પાકળ પ્રકાશ કરી ગયા છે. આતા ' लेने गई यूत, તો खો आई खसम ' જ્હેનું દિગમ્બરાને થયું છે, તે વાતનું હમણાંજ હું સ્પષ્ટિકરણ કરી બતાનું છું.

પ્રથમ તા દિગમ્બરા, જહે બીજા ભદ્રભાહુને માને છે,

તહેમના સમયનાજ તે લાેકા હજુ નિશ્ચય કરી શકયા નથી. જુઓ:-

- (૧) વામદેવ, પાતાની 'ભાવસ ગ્રહની ટીકા'માં લખે છે કે-િવ. સં. ૧૩૬ માં જીનચંદ્રદ્વારા શ્વેતામ્ખરાની ઉત્પત્તિ થઇ, આ વખતે ભદ્રખાહું હતા. (આ સ વતને વીર સં. ૬૦૬ ગણ-વામાં આવે છે.)
- (૨) મૂલસ ઘની અલાત્કારગણની પટ્ટાવલીમાં લખ્યું **છે** કે:–વીર નિર્વાણથી ૪૯૮ વર્ષમાં ભદ્રખાહુ પટ્ટસ્થ થયા.
- (૩) 'સર્વાર્થસિદ્ધિ'ની ભાષા ટીકામાં, વીરનિર્વાણથી ૬૪૩ વર્ષમાં ભદ્રભાહું થયા, એમ લખ્યું છે.
- (૪) સરસ્વતીગચ્છની પટ્ટાવલીમાં વીરનિર્વાણથી **પ૧પ** વર્ષે દેવલાક પામ્યા, એમ લખ્યું **છે**. (૪૯૨ માં પાટ-પર બેઠયા.)

હવે આ ચારે અભિપ્રાયા-લેખા, વાંચકા ધ્યાન પૂર્વક વાંચશે તા માલૂમ પડશે કે, એક બીજાથી ભિન્ન ભિન્ન સંવત બતાવી રહ્યા છે. આ ઉપરથી આપણે જોઇ શક્યા કે–દિગ-મ્ખરાનું, ' બીજા ભદ્રબાહુના વખતમાં શ્વેતામ્ખરાની ઉત્પ-ત્તિનું માનવું 'કપાલ કલ્પિત અને પાયા વિનાના પુલ જેવું છે.

ત્હેવીજ રીતે તેઓ પ્રથમ ભદ્રભાહુના વખતમાં શ્વેતા-મ્બરાની ઉત્પતિ થઇ, એમ પણ કહેવાને સમર્થ થઇ શકે તેમ નથી. કેમકે—

પહેલા ભદ્રળાહુ વીર નિર્વાણથી ૧૬૨ વર્ષે સ્વર્ગવાસી થયા, એવું તેઓના 'વિક્રમ પ્રબન્ધ' આદિમાં લખ્યું છે, જેહારે

'વિ. સ'. ૧૩૬માં શ્વેતામ્બરાની ઉત્પત્તિ થઇ ' આ પ્રમાણે તા દિગમ્બરા ઠેકાણે ઠેકાણે લખતા આવ્યા છે, તા પછી આ ' મિયાં મહાદેવનું જોડું ' કેવી રીતે મેળવી શકવાના હતા ? અત એવ આ પરામર્શ ઉપરથી એમ ચાક્કસ થઇ આવે છે કે શ્વેતામ્બરાની ઉત્પત્તિના સંબ'ધમાં અતિહાસિક દૃષ્ટિથી દિગ-મ્બરા કાેઇપણ રીતે સાચા ઠરતા નથી.

હવે 'ભદ્રબાહુ ચરિત્ર ' વિગેરે ઉપરથી માલૂમ પહે છે કે-દિગમ્બરાએ પહેલા ભદ્રબાહુ ( જેઓ શ્રુતકેવલી હતા ) ની ચન્દ્રગુપ્ત સંબન્ધી કથા, તથા બીજી કેટલીક બાબતા. બીજા ભદ્રબાહુમાં ઘુસાડી દીધી છે. આવું ગડબડાધ્યયન થત્રામાં કેટલાંક કારણા છે.

(૧) શ્વેતામ્ખરાએ માનેલી દિગમ્ખરાની ઉત્પત્તિના સમય, અને દિગમ્ખરાએ માનેલી શ્વેતામ્ખરાની ઉત્પત્તિના સમય એકજ મળતા આવે છે. એટલે કેઃ—

બીજા ભદ્રભાઢુ, વજ્રસેનસૂરિના વખતમાં થયા છે, એમ 'સર્વાથ સિહિ'ની ભાષા ડીકાને અનુસારે પણ સિધ થાય છે. કેમકે વજ્રસેનસૂરિના જહે સમય છે, તેજ સમયની લગભગમાં ભદ્રભાઢુ થયાનું લખ્યું છે.\* હવે આ સમયની દરમિયાન, શ્વેતામ્બરા શિવભૂતિથી દિગમ્બરાની ઉત્પત્તિ માને છે.

<sup>\*</sup> આ વાતને પુષ્ટ કરતાર 'ज्ञैनहितैषी' ના હમા અંકનું ૫૩૩–૫૩૪ પૃષ્ઠ જાઐા. તહેતી અંદર લખ્યું છે કે:—–

<sup>&</sup>quot; दूसरे भद्रबाहु आचारांगके क्वाता थे। शायद अष्टाङ्ग

- (૨) આ વખતમાં પણ બાર વર્ષના દુકાળ પડેચા હતો.
- **બીજા ભદ્રબાહું પણ બ્રાહ્મણ હતા**.
- (૪) પહેલા ભદ્રળાહું દુકાળના સમયમાં મગધ દેશમાંથી નેપાળમાં ગયા હતા, જ<sup>ર</sup>હારે ખીજા ભદ્રખાહુ ઉજ્જૈનથી કર્ણા-ટકમાં ગયા હતા.
- (૫) પહેલા ભદ્રખાહુની ઉમ્મર ૭૬ વર્ષની હતી, જ્ય્હારે **બીજા ભદ્રભાહુની પણ તેટલીજ દિગમ્બરા માને છે.** બસ ! આ-વાંજ કેટલાંક<sup>ે</sup>કારણાથી એકની કથા બીજામાં ઘુસાડી દીધી છે. આજ અભિપ્રાયને ડાં. ગેરિનાંટ પણ પુષ્ટ કરે 🤣 કે—બીજા ભદ્રભાહુ ઉ**જે થી** કર્ણાટકમાં ગયા હતા, નહિં કે પહેલા.

ડાં. ગેનાિંટના અંગ્રેજી ફકરા હું અહિં રજા કરૂં તે ૫-હેલાં મ્હારે કહેવું જોઇએ કે—જો કે હું પહેલાંજ ખતાવી ગયા છું કે, શ્વેતામ્બરાની ઉત્પત્તિ હજુ દિગમ્બરાજ નિર્ણય ક<mark>રી શક્યા</mark> नथी अने ते वातने पुष्ट धरनार वात, श्रीजैनसिद्धान्तमास्कर' ની બીજી–ત્રીજી કીરણ વાંચતાં મળી આવી છે. ઉક્ત કિરણના

निमिल्य भी यही कहलाते थे। आचाराङ्गके श्वाता चार ब्राचार्योंमें ये ती तरे थे । वीर भगवानके ६८३ वर्ष पीछे तक अंगज्ञानकी प्रवृत्ति रही है । और ये चारों आचार्य ११८ वर्ष के भीतर हुए हैं। इस लिए बीर नि॰ संवत ६५० के लगभग दूसरे भद्रबाहुका समय निश्चित होता है।"

૧૪૪મા પૃષ્ઠમાં, ' <mark>विद्वद्रस्तमा</mark>ळા ' ની સમાલાેચના કરતાં સમ્પાદક મહાશય લખે છે કેઃ—

" एक जगह और आपने छिखा है कि-विक्रमके १३६ वर्ष पीछे खेताम्बर सम्मदाय अछग हुआ है। किन्तु यह बात एकदम निर्मूल माल्लम होती है। क्योंकि यह बात सर्व मान्य तथा सर्व प्रसिद्ध है कि भद्रवाहुस्वामी के समयमें दिगम्बर सम्प्रदायसे खेताम्बर सम्प्रदाय अलग हुआ है"।

પ્રિય પાઠક ! ત્હમે જોઇ શક્યા હશાે કે, હજુ દિગમ્ખર ભાઇએા પાતેજ નિશ્ચય રૂપેણ કંઇ નથી કહી શકતા કે–શ્વે-તામ્બરાની ઉત્પત્તિ કય્હારે થઇ ? હું મ્હારા મનમાં એમ સમજતાે હતાે કે વિક્રમ સ'વત્ ૧૩૬ની સાલને તાે બધા સ્વીકાર કરતા હશે, પરન્તુ નહિ, તેમાં પણ મ્હાેટા વિવાદ છે, એમ દિગમ્બર સમ્પ્રદાયમાં અવ્વલ ન'બરે નિકળતા ત્રૈમાસિક ઉપ-રથી માલૂમ પડ્યું. ઉપર્ધુક્ત ફકરાે લખનાર મહાશયનું એમ કહેવું છે કે–વિ. સં.–૧૩૬માં નહિ, પરંન્તુ પહેલા ભદ્રખાહુના વખતથી શ્વેતામ્બર સમ્પ્રદાય નિકળેલ છે, પરન્તુ જહેવી રીતે ખીજા ભદ્રભાહુની કલ્પના તેઓની ખાટી કરાવી ખતાવી, દહેવી રીતે પ્રથમ બદ્રબાહુના વખતની પણ તેઓથી કલ્પના થઇ શકે તેમ નથી, એ વાત પણ હું ખતાવી ચૂકયા છું. તહેવીજ રીતે દિગમ્ખરા, કયા ભદ્રખાહુના વખતમાં શ્વેતામ્ખરાની

ઉત્પત્તિ થઇ તે પણ હજુ નિશ્ચય કરી શ**ક**યા નથી.§

હવે ઉપર હું ડાં૦ ગેરિનાંટના અંગ્રેજી ફકરા આપવાની પ્રતિજ્ઞા કરી ગયેા છું, તે અનુસાર ડાં. ગેરિનાટ, કે જેઓ ડાં. જેકાેળી મહાશયના જુના શિષ્ય થાય છે, તેેએાના એક લેખના ફકરા આપુંછું, તે ઉપરથી વાંચકાને ખાતરી થશે કે– ભદ્રખાહુના સંખ'ધમાં દિગમ્ખરાે કેટલી મ્હાેટી ભૂલાે કરતા આવ્યા છે:---

A Sketch of the jaina Literature in tamil language by Dr. A. Guerinot Paris, માં લખે છે કે:—

This migration is a historical fact. The Pontiff Bhadrabahu, who foresaid the Twelve years

<sup>§</sup> આ વાતની સાક્ષીમાં જાંએા દિગમ્બરાેનાં પ્રધાન માસિકપત્ર 'जैनहितैषी ' ના નવમા ભાગના નવમા અ'ક. તહેની અંદર પૃષ્ટ પર૮ માં ખુદ સમ્પાદક મહાશય લખે છે કેઃ—-

<sup>&#</sup>x27;' इसविषयमें मेरा वक्तव्य केवल इतनाही है कि पहले आप भद्रवाहुका समय निश्रय कर लीजीये, तब देवसेनसूरि के समयको निर्मृत बतलाईए। आपके भद्रबाहुओंका ते। कुछ ठिकाना ही नहीं है। कभी आप चन्द्रग्रप्त के समकालीन भद्रवाहुको श्रुतकेवली वतलाते हैं। कहीं अध्टाङ्क निमित्र वतलाते हैं और कहीं कुछ और ही.....विगेरे विगेरे.

famine at Ujjayini and led the jains to Southern India was not the Shrutakevalin of that name but Bhadrabahu II, the Minor Angin who became Pontiff in B. C. 53 or 61 according to the "Digambara Pattavalis"

અર્થાત:—આ વાત ઐતિહાસિક છે કે, આચાર્ય ભદ્ર-ખાહુએ, એ પ્રમાણે ભવિષ્ય વર્ણન કર્યું હતું કે 'ઉજ્જૈનીમાં ખાર વર્ષના દુકાલ પડશે.' અને તેટલા માટે તહેમણે જૈનીઓને પાતાની સાથે દક્ષિણ હિન્દુસ્થાનમાં દેશાટણ કરાવ્યું. આ આ ચાર્ય શ્રુતકેવલી ન્હાતા, પરન્તુ ખીજા ભદ્રખાહુ હતા; કે જેઓ થાડા અંગોને જાણવાવાળા હતા અને દિગમ્ખર પટ્ટાવલીઓના આધારે ઇં સં પૂર્વે પર યા દ્વ માં આચાર્ય-પદે આવ્યા હતા.

આ બધી વાતા ઉપરથી વાંચકા સારી પેઠે સમજ શક્યા હશે કે– મહાવીરદેવની પ્રાચીન પર'પરા ધારણ કરી ચાલનારા શ્વેતામ્બરા છે, જય્હારે નવીન–અર્વાચીન કલ્પિત પ'થ પ્રમાણે ચાલનારા દિગમ્બરભાઇઓ છે.

હવે મ્હે' મ્હારા પૂર્વના લેખમાં, ડાં. ભાંડારકરના " मेरी समझक्षें दिगम्बर सम्प्रदाय मूलका और શ્વેતામ્बर पंच पीछेका हैं' આ વાકયનું ખંડન કર્યું છે, તહેને મિ. પાંગલે મહાશય ' જૈનમુનિને અયાગ્ય એવું મેહ્યું ' કહી ખતાવે છે. કહા, આ તેઓના કેવા અ'ધ પક્ષપાત કહેવાય ? પરન્તુ ઠીક છે. તેઓના સ્વાર્થમાં લગાર ધક્કા પહાંચતા હાવાથી તેઓને તેમ પ્રતિભાસ થયું લાગે છે, અસ્તુ ! ત્હેને માટે આપણે શા ઉપાય કરી શકીશું ?

ડાં ભાંડારકરના વિચારના ખંડનમાં મહે' મથુરાના શિલા લેખોના ઉલ્લેખ કરી અતાવ્યા છે અને તેજ વાતને માન્ય રાખી મિ. પાંગલેજી કહે છે કે:—"તે શિલાલેખામાં, જૈનના પ્રથમ તીર્થંકરનું રૂષભનાથ નામ છે" તે વાતને કાેણુ ના મંજાર કરે છે ? શું શ્વેતામ્ખરા ઋષભનાથ કે ઋષભદેવ એ નામ નામ'જાર કરે છે? જય્હારે તેઓ મ'જાર કરે છે, તાે પછી આ વાત અતાવવાનું શું પ્રયોજન ?

પિષ્ટપેષણ કરવું, એ તો મિ. પાંગલે મહાશય પાતાના પરમ ધર્મજ સમજી બેઠા છે. તેઓના નાનકડા ટ્રેકટમાં એવી ઘણી વાતો આપણે દેખી શકીએ છીએ કે, જહેનાં એક બે વાર તો શું? અનેકવાર દર્શન થયા વિના રહેતાં નથી. પરન્તુ ઠીક છે, મિ. પાંગલેને જય્હારે બીજાં કોઇ પ્રબળ પ્રમાણ મળે ત્ય્હારે તેઓ પાતાની પકડેલી વાતનું પૂછડું છોડે ને ? ખેર ગમે તેમ હોય, મ્હારે તો મ્હારા ઉદ્દેશ ઉપરજ રહેવું જોઇએ.

શ્રીમાન્ લખે છે કે:—" ઋષભનાથ નગ્ન દિગમ્ખર હતા, એ વાત ભાગવતમાં પ્રખ્યાત છે, તેમજ મહાવીર પણ નગ્ન હતા, એ વાત શ્વેતામ્ખરાના કલ્પસૂત્રમાં પણ છાની રાખી નથી."

આજ તેઓની અજ્ઞાનતાના જવાય હું મ્હારા પહેલાંના લેખ-માં અને આ લેખમાં પણ આપી ગયેા છું કે:-' દરેક તીર્ઘકરા એક દેવદુષ્ય વસ્ત્ર સાથે ચારિત્ર અંગીકાર કરે છે અને કલ્પ-સૂત્રમાં વિણત મહાવીરદેવે એક વર્ષ ઉપરાન્ત દેવદુષ્યવસ્ત્ર રાખ્યું હતું. અને ત્ય્હાર બાદની સ્થિતિ લેવા જતા હા તાે, તે અનુ-ચિત છે, કેમકે તીર્થંકરાે તાે કલ્પાતીત છે, તેેએાનું ઉદાહરણ આપણાથી લેઇ શકાય નહિં. એવું કેાણ નથી જાણતું કે મ-હાવીર દેવના અતિશયજ એવા હતા કે તેઓને નગ્નાવસ્થામાં કાેઇ દેખીજ શકતું નહાેતું ? દિગમ્બર ભાઇએા નગ્ન રહેવામાં મહાવીર દેવનું અનુકરણ કરે છે, તેા પછી તેઓના બીજા આચાર-વિચારમાં શામાટે અનુકરણ કરતા નથી ? હું દાવા સાથે એ વાત જાહેર કરૂં છું કે–યદિ પાંગલે મહાશય દીક્ષા લે, દેવદુષ્ય વસ્ત્ર તેઓને દેવતા અર્પણ કરે, ત્ય્હાર બાદ તેઓ વસ્ત્રના ત્યાગ કરીને વિચરે અને લોકો જો તેઓને માના પેટમાંથી નિક્રિત્યા, તેવા ન દેખે તાે વિદ્યાવિજય અત્રહારે દિગમ્ખર મત સ્વીકાર કરવાને તૈયાર છે. શું પાંગલે મહાશય, હજુ સુધી પણ એ વાતથી અજ્ઞાત છે કે–' જીવાેની હુદ–હુદમાં અથવા બીજા શબ્દોમાં કહું<sup>.</sup> તેા પુષ્**ય પ્રકૃતિમાં એક બીજાથી ઘ**ણુંજ અંતર રહેલું હાય છે ? ' યદિ તેઓ આ વાતથી અજ્ઞાતજ હાેય, તાે ખરેખર સખેદ આશ્ચર્યની વાત છે.

એક સ્થળે મિ. પાંગલે કહે છેઃ—" દુષ્કાળના વખતમાં જેઓ તગ્ત ન રહી શકયા, તેઓએ વસ્ત્ર પહેરવાં શરૂ કર્યા." ભલા! જહે નાગા મુનિઓ તહેવા દુષ્કાળના વખતમાં નગ્ન-પણે વિચરવાને સમય થયા હતા, તો આવા સુકાળના વખતમાં શામાટે દિગમ્બર સાધુઓ નગ્ન પણે વિચારતા નથી ? શું લોકા ધાકા મારે છે ? પરન્તુ નહિ, પાંગલેનું આ માનવુંજ ભયંકર ભૂલ ભરેલું છે કે દુષ્કાળના વખતમાં પતિત થઈ વસાદિ શ્રહ્ય કરવા લાગ્યા.

ભાગવતના જે પાકાર મિ. પાંગલે મહાશયે ઉઠાવ્યા છે, તહેના પણ જવાબ હું બખૂબી રીતે પ્રથમજ આપી ગયા છું. 'मेरी समझमें दिगम्बर जैन सम्प्रदाय मूलका' આ પ્રમાણેના ડાં. ભાંડારકરના કથન ઉપર મહેને ગુસ્સા નથી થયા, પરન્તુ વાસ્તવિક રીતે તેઓના મન્તવ્યના તફાવત સપ્રમાણ સમજાવ્યા છે. તે છતાં તહેને 'ગુસ્સા' વિગેરે લખી અવળા રસ્તે ચીતરી મારે છે, તહેને માટે શ્રીમાન્ના ઉપર ' ભાવદયા' લાવવા સિ-વાય બીજો હું શા વિચાર કરી શકું?

હું આ ટ્રેકટના પ્રારંભમાંજ એ વાત ખતાવી ચૂક્યો છું કે કાઇ પણ મતની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરવાને માટે ઐતિહાસિક વિષયા–પ્રાચીન શિલાલેખા કે ત્હેવાજ પ્રાચીન પુરાવાઓ વધારે પ્રમાણભૂત લેખી શકાય છે. તે અનુસાર મહેં મ્હારા પ્રથમના લેખમાં કેટલાક ઐતિહાસિક પુરાવા સાથ એક એ પણ જખર દસ્ત પ્રમાણ આપ્યું હતું કે:—

"શ્વેતામ્ખરાના માનવા પ્રમાણે હરિણેગનેષી **દેવે મહાવીર** Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com દેવના ગર્ભાપહાર કરેલા છે અને ત્હેના યથાસ્થિત સ્વરૂપને ખતાવનાર પ્રાચીન શિલાલેખામાં એક સુંદર ચિત્ર મળી આવે છે. પાક્ષાત્ય વિદ્વાનાએ, આ ચિત્ર ઉપર કાતરેલા વર્ણો ઉપરથી એમ સિદ્ધ કર્યું છે કે—ઇઠ સઠ ની શરૂઆતના અથવા તા તેથી પણ વધારે પ્રાચીન સમયના તે લેખ છે જુએ!:—'The jain stupa by. V, A, Smeth પાને ૨૫ મે chapter 6th Plate XVIII. ની અંદર."

આવા એક જખરદસ્ત પ્રમાણને પણ તેઓ કલ્પના રૂપેજ ખતાવે છે. જ્યું હેમનાથી એમ કહી શકાય તેમ ન રહ્યું કે–જે 'આ શિલાલેખજ ખાટા છે,' ત્યું રે તહેમણે ડૉ. જેકાં ખીના શખ્દમાં એ ખચાવ કર્યો કે:—"આ ગર્ભહરણની કથા, જન્મતાંજ કૃષ્ણને દેવકી પાસેથી ઉચકી ગ્રમપણે રાહી- શિ પાસે લાવી મુકયા, આ કથા ઉપરથી જૈનાએ લીધી છે."

હવે યદિ તત્ત્વ દૃષ્ટિથી વિચાર કરીએ તો ડાં. જેકાબી મહાશયે આ વાતમાં તો 'લોકોને અવળે રસ્તે દોર્યા છે' એમ કહેવામાં લગાર પણ અતિશયોક્તિ નથી. જેકાબી મહાશયનું આ પ્રમાણે નિશ્ચય રૂપેણ શું? અનુમાનદ્વારા પણ કહેવું બિલકુલ અસત્ય પ્રતિપાદિતજ લેખી શકાય. ધારા કે આજથી સેંકડા વર્ષ ઉપર, કોઈ માણસ કંઇ કાર્ય કરી ગયા હાય, અને તહેવાજ કાર્યના કોઈ અંશ, આજકાલ કરતા કાઇ મનુષ્યના કાર્યને મળતા આવતા હાય, તો તેથી આ માણસે તહેનું અનુકરણ કર્યું છે, એમ કહેવું શું સત્ય વાતનું ખૂન

નથી કરતું? એક ધર્મનાં મન્તવ્યા બીજા કાઇ ધર્મના મન્ત. વ્યાની સાથે કાઇ અશમાં મળતાં હાય, તા તેથી શું એમ કહી શકાય કે-આ ધર્મ તા અમુક ધર્મની શાખા છે? અચવા આ ધર્મ અમુક ધર્મનું અનુકરણ કરેલું છે? કદાપિનહિં. યદિ આ સિદ્ધાન્ત સર્વમાન્ય હાય તા મ્હને કહેવા ઘા કે- '' કેટલાક વેદના અનુયાયિઓ એમ માને છે કે વેદ અપાર્ર પેય છે, અને તહેવીજ રીતે દિગમ્બરા પણ માને છે કે તીર્યં- કરાની વાણી નિરક્ષરી છે'' ત્ય્હારે આ ઉપરથી હું એમ કેમ ન કહી શકું કે દિગમ્બરાએ આ પાતાના સિદ્ધાન્ત, તે વેદાનુયાયીઓ ઉપરથી ઉભા કર્યા છે? મ્હને આશા છે કે ડાં. જેકાબી મહાશય આ મ્હારા કથનને અક્ષરશઃ મળતા થશે.

પરન્તુ નહિં, એ કાઇ વાત નથી. અમુક વાત બીજાની સાથે કાઇ અંશે મળતી આવી, તેથી તહેણે તેના ઉપરથી જેડી કાઢી છે, એ સિદ્ધાન્ત ઠીકજ હાય તા દુનિયાના વ્યવ-હારજ બિલકુલ હવા વિનાની ધમણ જેવા સંકુચિત થઇ જાય. એવું સે કેડા વખત આપણે અનુભવીએ છીએ કે એક માણસની પાસે જહે વિચારા સાંભળ્યા હાય છે, તેજ વિચારા કાળાન્તરે કે તત્કાળ બીજાની પાસે પણ સાંભળીએ છીએ તા તેથી તે બન્નેએ એક બીજાનું અનુકરણ કર્યું છે, એમ કહી શકાયજ નહિં:

ડા. ભાંડારકર મહાશયે, મિ. પાંગલે મહાશયને આપેલા મૂર્તિએા સ'બ'ધીના જવાબમાં મહે' એમ લખ્યું કે-''વર્તમાન સમયમાં જૈન મૂર્તિઓ નગ્ન હાય છે " આવા જહે પવન કૂ-કાયેલા છે, તે અનુસાર ડૉ. સાહેંબે તેમ કહી દીધું હાય તા ના નહિ, " તા તહેમાં ઉતારી પાડવાનું શું કહી શકાય ? ડૉ. ભાંડારકરની આટલી યાગ્યતા શું ? તેથી પણ અધિક યાગ્યતા હાય અને કદાચ આ વિષયમાં તેઓએ અધિક તપાસ ન કરી હાય, તા તેઓ કાઇ સમયે ભૂલથાપ ખાઈ જાય, તહેમાં શું આશ્ચર્ય ? શું સ'સ્કૃતના પ્રોફેસર થયા કે અ'બ્રેજમાં એમ. એ. થયા, એટલે દુનિયાભરની વાતા તેઓના જાણવામાં આવી ગઈ? નહિં, જહેના જહે વિષય હાય, તે તહેમાંજ સમ્પૂર્ણતયા કામ બજાવી શકે. અસ્તુ! હવે મુખ્ય મુદ્દા ઉપર આવીએ.

આગળ ચાલતાં મિ. પાંગલે લખે છે કે:—" કર્ણાટક તરફ દુકાળના વખતમાં જૈન સાધુ ઇ. સ. પૂર્વે ૪ સૈકામાં ગયા '' આના જવાબ તા પ્રથમજ અપાઈ ગયા છે.

"ત્ય્હાં ગયા પછી તેમણે ત્યાં જૈન મ'િંદરા સ્થાપ્યાં, શ્રવણબેલગુલ, હાલ્લીબીડ, મુડબીડ્રી વિગેરેની લ'ગાટ વગરની પ્રાચીન જૈન મૂર્તિ ડૉ. ભાંડારકરના વચનની સત્યતા સાબીત કરે છે.''

આ તેઓનું કથન, કથનમાત્રજ છે. એમ કહેવાથી કાઇ માની શક નહિં. જહેવી રીતે મ્હેં મ્હારા પ્રથમના લેખમાં પ્રાચીન શિલાલેખા વિગેરેનાં પ્રમાણે આપ્યાં છે, ત્હેવીજ રીતે યદિ દિગમ્બર (લ'ગાટ વિનાની) મૂર્તિઓ પ્રાચીન દેખવામાં આવતી હોય, તો શામાટે તહેના સંવત સાથેના લેખા વિગેરે પ્રસિદ્ધ કરવામાં તહેમે પછાત છે ? અને કદાચિત્ મિ. પાંગલે મહાશય પૂજા–પ્રક્ષાલ નહિં થવાથી, તહેના ઉપરની કાલિમા ઉપરથી, તહેને પ્રાચીન ગણતા હોય, તો પછી તહેવી પ્રાચીનનતા સિદ્ધ કરવામાં તહેમને કંઈ તકલીફ ઉઠાવવી પહે તેમ છેજ નહિં. પરન્તુ, એટલું જરૂર છે કે તહેવી પ્રાચીનતા જનસમાજ તો તેહારેજ માનવાનું સાહસ કરે કે જેહારે પ્રાચીન મૂર્તિએ ઉપરના સાલ સંવત્ વાળા શિલાલેખા અથવા તહેવાં ખીજાં પ્રમાણા રજી કરવામાં આવે.

મિ. પાંગલેએ બેલગુલ, હાલીબીડ, મુડબીદ્રી વિગેરે સ્થળોએ લ'ગોટ વિનાની મૂર્તિઓ હોવાનું જાહેર કરે છે, પરન્તુ તહેમાં આશ્ચર્ય શું છે ? કેમકે દિગમ્બરાની ઉત્પત્તિ બાદ તે સંપ્રદાયમાં થએલ ભદ્રબાહું ( શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહું નહિં) કર્ણાટકમાં ગયા, તેઓના વખતની તે મૂર્તિઓ હોય, તે વાત સંભવી શકે છે. પરન્તુ તેથી તે પ્રાચીન તો કહી શકાયજ નહિં.

મિ. પાંગલેએ પૃષ્ઠ રહમાં 'અ'તરીક્ષ જી પાર્શ્વનાથ'ની મૂર્તિ સંબંધી કેવલ હઠવાદજ જાહેર કર્યો છે. તે મૂર્તિ શ્વેતામ્બરાની છે, એમાં લગાર પણ મીન-મેખ જેવું નથી. તહેને માટે શ્વેતામ્બરાના ' તીર્થકલ્પ' આદિમાં ખાસ ઉલ્લેખ કરેલા છે, તહેવીજ રીતે તે મૂર્તિના સંબંધમાં શા માટે દિગમ્બર ભાઇએા તહેવા લેખિત કે બીજા પુરાવા રજી કરતા નથી? કેવલ ઝઘડા કરવાથી કે લાખાનું પાણી

કરવા-કરાવાથી શું તે મૂર્તિ પાતાની સિદ્ધ થઇ શકવાની છે? પરન્તુ ઠીક છે, દિગમ્બર ભાઇએાની આ ચાલ કંઇ આજની નથી. આ રૂઢી તેા ત્હેમની વ'શપર'પરાથીજ ચાલી આવે છે. આવા એકજ તીર્થને માટે તેઓ ઝઘડાે ઉભાે કરે છે, એમ નથી. શ્વેતામ્બરાનાં પ્રાયઃ તમામ પ્રાચીન તીર્થામાં **ઝઘડાદેવ**ની ઉપાસના કરવા લાગી જાય છે. જુએા સમ્મેતશિખરજી, પાવા-પુરી, રાજગૃહી આદિ તીર્થાને માટે કેટલી પાતની ટાંગ પસારી? જો કે જય્હાં જયું તેઓ અનીતિપૂર્વક ઝઘડા ઉઠાવે છે, ત્યહાં ત્<sup>ર</sup>હાં તેઓને 'લાખાેની બરબાદી ' અને લાેક–સમાજમાં ફિટ-કાર' આ બે ફળ સિવાય ખરી રીતે બીજું કંઈ મળતું નથી, તાેપણ તેઓ પાેતાના કુળમાં ચાલી આવતી રૂઢીને બર:બર સ'ભાળી રાખે છે. અ'તરીક્ષજી કે ત્હેવાં જહે જહે શ્વેતામ્બરાનાં તીર્થામાં થાડા પણ દિગમ્બરભાઇએાના પગ પેસારા થયા છે, તે અમારા<sup>ું હ્ર</sup>વેતામ્બરભાઇએાની ઉદારતા અથવા કહેા કે ભદ્રિ-કતાનુંજ પરિણામ છે. ' આંગળી દેખાડવાથી દુર્જના પાંચા પકડી લે છે,' આ લાેકાેક્તિને તેઓ (શ્વેતામ્બરાે) યથાર્થ સમજ્યાજ નથી, એમ મ્હારે કહેવું જોઇએ. એક નીતિકાર કહે છે કે, ' દુર્જનના ઉપર દયા કરવી, તે ત્હેની દુર્જનતાને ઉત્તેજન આપવા ખરાખર છે.' હું મિ. પાંગલે મહાશયને આ સ્થળે એટલી સૂચના કર્યા વિના ન રહી શકું કે કેાઈપણ રીતે શિરપુરની પ્રતિમા દિગમ્ખરાેની ઠરવાની નથી. માટે દિગમ્ખરાે oયર્થ ઝગડાને ન વધારે, તે માટે તેઓને ભલામ<sup>ા</sup>ુ કરા અને

અ'તરીક્ષજી પાર્શ્વનાથની મૂર્તિ શ્વેતા-ખરાની છે, એજ પ્રાચીન ચાલી આવતી વાતને કાયમ રાખા. નાહકનાં ડફાણ વધારવામાં ક'ઇ લાભ કાઢી શકા, તે હં દેખી શકતાં નથી. જહે પ્રમાણે હમેશાંથી સત્યતા ચાલી આવી છે, તેમજ ચાલવા દ્યા. ખસ! જુઓ હમણાંજ ઝઘડાના અ'ત આવશે. લાખાનું પાણી થતું અટકી જશે અને શાન્તિના વરસાદ વરસશે. જો કે આથી 'શ્વેતાખર સમ્પ્રદાય કરતાં દિગમ્ખર સમ્પ્રદાય અર્વાચીન છે,' આ સત્ય હકીકત જહેવી ને તહેવી કાયમ રહેશે, પરન્તુ તે તકરારાના દિગમ્ખરભાઇઓ શાન્તિ પકડી નિકાલ લાવશે, તા નામ 'હોટું થશે, એમાં જરા પણ સ'શય નથી.

હવે 'જૈનગ્ર'થ રચના અને લેખનકાળ ' ના વિષયમાં મ્હારે કહેવું જોઇએ કે—જોક તે સ'બંધી વાતને હું પ્રથમ ટ્રેક્ટમાં અને આ લેખમાં ઘણીજ સ્કૂટ રીતે ઉલ્લેખી ગયા છું, તે છતાં શ્રીમાનના ટ્રેક્ટના ૩૦ મા પૃષ્ઠમાં લખ્યું છે કેઃ—

" દિગમ્બર સમ્પ્રદાયનું એજ માનલું છે કે-'મહાવીર તીર્થં-કરે ગાતમગણધરને કહેલું, જૈનધર્મ જ્ઞાન પરંપરાથી શિષ્યાને શિખવવામાં આવતું, અને છેવટે ધરસેન મુનિના શિષ્ય પુષ્પ-દ'ત અને ભૂતખત્રીએ તે ગ્ર'થરૂપે લખી રાખ્યું."

શ્વેતામ્તરાનું પણ એતા માનવું છે કે—મહાવીર તીર્થંકરે આતમાદિગણઘરાને કહેલું જૈનધર્મનું જ્ઞાન પરંપરાથી શિષ્યાને શિખવવામાં આવતું, પરન્તુ આ તેઓનું કહેવું સત્ય વિરૂદ્ધ છે કુ-'' ધરસેનમુનિના શિષ્ય પુષ્પદ'ત અને ભૂતખલીએ તે ગ્ર'થ ફપે લખ્યું " તેઓએ પર'પરાથી ચાલ્યું આવતું જ્ઞાન લખ્યું છે, તહેમાં શું પ્રમાણુ ? કેમકે ત્હેમણે પાતાના ગ્રન્થામાં એવા ક'ઈ જૂના ફકરા આપ્યા નથી કે જહેથી આપણે તેમ માનવાનું સાહસ કરી શકીએ.

આગળ ચાલતાં, પાછા તેજ પાતાના ચરખા મિ. પાંગલે મહાશયે શરૂ કર્યા છે. તેઓ લખે છે કેઃ—

" દિગમ્ભરાએ શ્વેતામ્યર પ્રમાણે દુષ્કાળમાં સભા ભરી શાસ્ત્ર ખનાવ્યાં નથી અથવા તહેમાં કંઇ વધારા ઘટાડા કવેર્દ નથી. પુષ્પદંત અને ભૂતખલીએ લખેલા દિગમ્યર આમ્નાયના જૈન યન્થાના લેખન કાળ ઇવ સવ ૧૩૯ અને વિવ સવ ૧૯૫ છે. ગાતમ ગણધર પછી કાઈ પણ કેવલી શ્રુતકેવલીએ નવીન શાસ્ત્ર રચ્યાં નથી. મહાવીરના વખતથી જે સાત પર પરાથી લુપ્ત પ્રાયઃ થતું આવતું, તેજ માઢે કરવામાં આવતું અને આખરે પુષ્પદંતા- ચાર્ય અને ભૃતખલી આચાર્ય ઇવ સવ ૧૩૯ માં યન્થરૂપે દિગમ્ખર સંપ્રદાયનું જ્ઞાન લખી રાખ્યું. આજ દિગમ્ખરની યુંથ રચનાના સમય છે."

મિ. પાંગલેનું આ કથન પાયા વિનાના પુલ જેવું છે. શ્વેતામ્બરાએ દુષ્કાલના વખતમાં સભા ભરીને શાસ્ત્રો બનાવ્યાં નથી, પરન્તુ પર'પરાથી જહે જ્ઞાન ચાલ્યું આવતું, ત્હેના સ'-ગ્રહ કર્યા છે, અને તે વાત અનેક વખત આ લેખમાં પણ ખતાવી ચક્યા છું. એટલે વિશેષ લખવાની જરૂર નથી. બેશક, એ વાત અમે માનીએ છીએ કે પુષ્પદંત અને ભૂતખલીએ ઇં ન સ૦ ૧૩૯ માં ગ્રન્થા લખ્યા, પરન્તુ તે ગ્રન્થા નવીન રચનારૂપે લખ્યા: છે. ગાતમ ગણધરની પર પરાથી ચાલ્યું આવતું જ્ઞાન લખ્યું છે, એતો તદ્દન ખાટું જ છે. યદિ પર પરાથી ચાલ્યું આવતું જ્ઞાન લખ્યું હતું, તો તેની પ્રતીતિ થવા માટે કંઇપણ પ્રમાણ હોવું જેઇતું હતું, અને તહેવું છે તો નહિં, તેથી એ સિદ્ધ વાત છે કે પુષ્પદંત અને ભૂતખલી આચાર્યે મનઃકલ્પિત ઘાડા દોડાવ્યા છે. અર્થાત્ ' मनःपूतं समा-चरेत्' નું અનુકરણ કર્યું છે.

આગળ ચાલતાં ૩૧ મા પૃષ્ઠમાં મિ. પાંગલે, ડૉ. જેકોષી મહાશયના ફકરા લખી લમે છે કેઃ—

" ઇં સં પૂર્વે ૪ થા સૈકામાં સર્વ (શ્વેતામ્ખર) જૈન સિદ્ધાન્ત રચાયા. શ્વેતા અર જૈન સિદ્ધાન્તના સંગ્રહકાળ અ-થવા ખરૂં કહીએ તા રચનાકાળ ઇં સં પૂર્વે ૪થા શતકના અતમાં અથવા ત્રીજા સૈકાની શરૂઆતમાં ઠરે છે."

ભુલવું ન જોઇએ કે આ સમય તેજ છે કે જહેને દુ-ષ્કાલના સમય ગણવામાં આવે છે. પરન્તુ તે સમયમાં શ્વે-તામ્બર ગ્રન્થાના રચનાકાળ સમજવા, ભય'કર ભૂલ છે. તે વખતમાં પર'પરાથી ચાલ્યું આવતું જ્ઞાન, જહેને જહેને જેટલું સ્મરણપથમાં રહ્યું હતું, તે બધાના સ'ગ્રહ કરવામાં આવ્યા, અને તે વાતને જેકાબી મહાશય પણ સ્વીકારે છે. પરન્તુ ત્હેની સાથે સ'ગ્રહકાળના અર્થ અથવા રૂપાન્તરમાં રચના-કાળ કહે છે, એજ મ્હાેટી ભૂલ કરે છે.

લેખનકાળના વિષયમાં ડાં. જેકાંબી મહાશયના શખ્દામાં મિ. પાંગલેતું આ કથન ખાેટું તા નથીજ. " **દેવાધ'ગ**-**ણિના પ્રમુખપદ નીચે વલ્લભી નગરમાં જૈન સિ**દ્ધા-ન્ત વીર સ∵ **૯**૮૦ ( અથવા ૯૯૩ અને ઈ૦ સ૦૪૫૪ (અથવા ૪૬૩) માં લખાયાં " પરન્તુ તે ક્રેખનકાળ ઉપરથી શ્વેતાસ્બરાની અર્વાચીનતા સિદ્ધ થતી નથી. જેકાેબી મહાશયના 6પર્યુક્ત વચનાે ઉપરથી શ્રીમાન્ એ પ્રમાણે મત-લબ કાઢે છે કેઃ –

" દિગમ્બરાની અંગપૂર્વ (શાસ્ત્ર) રચના ગણધરાએ કરેલી, અને શ્વેતામ્બરાની અંગપૂર્વ રચના, ઇ૦ સ૦ પૂ**ર્વે** ૪-૩ શતકમાં દુકાળ વખતે પાટલીપુત્ર ( પટના ) માં શ્વેત વસ્ત્ર ધારણ કરેલા દિગમ્બર મતમાંથી બ્રષ્ટ થએલા સા-ધએ કરેલી. "

દ્રધમાંથી પારા કાઢવાની આ ત્હેમની ચાલબાજીને કાેણ ખુદ્ધિમાન્ સમજ્યા વિના રહેશે વારૂ ? દિગમ્ખરાનાં શાસ્ત્રાને ગણધરાદિ રચિત અંગપૂર્વ (શાસ્ત્ર) કહેવાં, 'વન્ધ્યાના પુત્ર રમે છે ' એમ કહેવા બરાબર છે. તેઓનાં શાસાજ નવીન રચેલાં છે, તેા પછી ત્હેને ગણધરરચિત અ′ગપૂર્વ કહેવાનુ' સાહસ કેમ કરી શકાય?

શ્વેતામ્ખરાનાં અ\*ગ-પૂર્વની રચના, પાંગલેજના કહેવા પ્રમાણે નથી થએવી, પરન્તુ ગણધરાેથી થએલી છે. અને ત્હેના પ્રમાણભૂત શ્વેતામ્બરામાં અંગાદિ અત્યારે માજૂદ છે. દિગમ્ખ**રા**ની માક્ક શ્વેતામ્ખરા અસત્ય પ્રતિપાદન કરવામાં પુષ્ય નથી માનતા, પરન્તુ મહા પાપ સમજે છે. શ્વેતામ્ય-રાેને ગણુધરરચિત જહેટલાે ભાગ ઉપલબ્ધ થયાે, તેટલાેજ જાહેર કરે છે. જુઓ આચારાંગનું મહાપ્રજ્ઞાઅધ્યયન ન મત્યું, તેા કાેઇ કારણથી પણ તે લખ્યું નહિં. બસ ! આજ તેઓની પ્રામાણિકતા બતાવી આપે છે. શું દિગમ્બર આચા-<mark>ર્યાની માફક દે</mark>વધિગણિક્ષમાશ્રમણાદિક કુશાગ્ર **બુદ્ધિવાળા** આચાર્યા તહેની પૂર્તિ કરી શકે તહેમ ન્હાેતા ? પરન્તુ નહિં, તેઓ સત્ય વાતનેજ જાહેર કરનારા હતા. તેઓ કલ્પિત વાત ખનાવવામાં મહા પાપ સમજતા હતા. <sup>ક્</sup>વેતામ્ખરાની પ્રામા-શિકતાને માટે આથી અધિક પ્રમાણ **ખીજુ**ં શું જોઇએ ?

વળી તેઓ ૩૨ મા પૃષ્ઠમાં લખે છે કે:-" દિગમ્બરના પ્રથમ ગ્રન્થ ઈ સ૦ ૧૩૯ અને વિ૦ સં૦ ૧૯૫ માં લખાયા અને શ્વેતામ્બરના પ્રથમ ગ્રન્થ ઇ૦ સ૦ ૪૫૪માં લખાયા. દિગમ્બર શ્વેતામ્બરના રચના અને લેખન સમયમાં આટલા જમીન આસમાનના ફરક છે, તા પછી શ્વેતામ્બરના ગ્રન્થ દિગમ્બર કરતાં પ્રાચીન કેવી રીતે હાઇ શકે?"

પ્રિયવાંચક! એ વાતને ભૂલશા નહિ કે- 'પુષ્પદ'ત અને ભૂતખલીએ દિગમ્ખર થ્રન્થની રચના કરી. ' હવે લેખનકાળ, શ્વેતામ્બર દિગમ્બરાના જહે અતાવ્યા છે, તે ઠીક છે, પરન્તુ તે**થી** એમ કેાણ બુદ્ધિમાન પુરૂષ કહી શકે કે—'' દિગમ્બર ગ્ર**ન્થા**ના **૨ચનાકાળ** કરતાં શ્વેતામ્બર ગ્રન્થનાે **૨ચનાકાળ** પછીના છે? **લેખનકાળને** અને **રચનાકાળ**ને કંઈ પણ નાતે-<mark>દારી નથી. ધારે</mark>ા કે એક <sup>ક</sup>લાસની અંદર એક વિદાર્થી ઘણા વખતથી અભ્યાસ કરી રહ્યાે છે, તહેવામાં એક બીજો વિદ્યાર્થી તેજ કલાસમાં દાખલ થયેા, હવે જ્હે પહેલાંના વિદ્યાર્થી છે, તે તીક્ષ્ણ બુહિવાળા હાવાથી અમુક વાતને ઘણા વખતં સુધી સ્મરણપથમાં રાખી શ<sup>ુ</sup>યો, જ<sup>ુ</sup>હારે નવાે દાખલ થએલાે વિ-દાર્થી સ્થૂલ ખુદ્ધિવાળા હાેવાથી, અમુક વાત શરૂઆતથીજ લખી રાખવા લાગ્યાે. તાે તેથી એમ તાે નજ કહેવાય કે પેલા ખીજા વિદ્યાર્થીએ અમુક વાત પહેલાં લખી રાખી, માટે તે <mark>પ્રાચીન છે. ગણધર રચિત શાસ્ત્રોને સ્મરણમાં રાખી આવતા</mark> શ્વેતામ્બર આચાર્યો ૪૫૪ સુધી સ્મરણમાં રાખી શક્યા, અને દિગમ્ખર આચાર્યોએ, પંથની શરૂઆત કરતાંજ નવીન ખના-વેલાં શાસ્ત્રો લખ્યાં, તાે તેથી શ્વેતામ્બરાેનાે **ગ્ર'થ રચના**કા**ળ** પાછળના છે, એમ સિદ્ધ થઇ શકતું નથી. જે હારે આમ છે તા પછી 'ડા૦ ભાંડારકરે ભૂલથાય ખાધી છે,' એમ મ્હારૂ કહેલું શું ખાેટું હતું <sup>?</sup>

હવે ' નિર્ગ્રથ ' શખ્દના અર્થ ઉપર આવીએ. દિગમ્બર ભાઇ-એા 'નિર્ગ્રથ ' શખ્દના અર્થ 'નગ્ન 'કરે છે, જચ્હારે એક પદાવલીમાંથી મળેલા પ્રમાણ ઉપરથી મહેં એ સિલ કર્યું હતું કે 'નિર્શ્રન્થ '–સાધુ–અનગાર એ પર્યાય=વાચક શખ્દાે છે. તે પટ્ટાવલીનું વચન આ છે.

" श्रीसुधर्मस्त्रामिनोऽष्टो सूरीन् यावद् निर्धन्थाः साध-वोऽनगारा इत्यादिसामान्यार्थाभिधायिन्याख्याऽऽसीतु ''

અર્થાત્ 'નિર્ગ્રન્થ' શખ્દથી સાધુ–અનગાર કહેલ છે, 'નિર્ગ્રન્થ'ના અર્થ 'નગ્ન' કરવામાં આવ્યા નથી.

આ શબ્દ ઉપર 'विशेषावश्यक भाष्य,' કે જહે ' જીનભ-દ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ 'નું ખનાવેલું છે, અને ત્હેના ઉપર મલધારી શ્રી હેમચંદ્રસૂરિની અનાવેલી **'શિષ્યહિતા** ' નામની ટીકા છે, ત્હેની અ'દર ૨૫૬૧ મી ગાથાથી ૨૫૭૯ ગાથા સુધી શાસ્ત્રાર્થ આપેલા છે. આ બધા 'નિર્ધન્થ' શબ્દ ઉપર આપેલા શાસ્ત્રાર્થ ખાસ મનન કરવા લાયક છે. તે ખધા શાસ્ત્રાર્થ અહિ આપું તો વિષય ઘણાજ વધી જવાના ભય હાવાથી તહેની અ'દર છેવટે કાઢેલા નિષ્કર્ષનેજ અહિં અતાવી આગળ વધવા પ્રયત્ન કરૂં છું. યદિ સમય મળ્યાે તાે તે આખાે શાસ્ત્રાર્થ, 'શાસન' દ્વારા પ્રકટ કરવાનું સાૈભાગ્ય પ્રાપ્ત કરીશ.

ઉપર્શુક્ત 'विशेषावश्यकमाष्य' ના પૃષ્ઠ ૧૦૨૮ માં ૨૫૭૪ भी ગાથાની ટીકામાં ખાસ લખ્યું છે કે:—''ततश्च'ग्रुच्छा परि-गाहो बुत्तो इइ बुत्तं महेसिणा' इतिवचनाद् यत्र वसु-देहा-ऽऽहारकनकादी मूच्छी सम्पग्नते तद् निश्चयतः परमार्थतो ग्रन्थः। यत्र तु सा नोपजायते तद्यन्थः "

અર્થાત્ ' મૂચ્ઇા પરિગ્રહ' એ પ્રમાણે મહર્ષિઓએ કહેલું છે, એ વચનથી દ્રબ્ય-શરીર–આહાર અને કનકાદિને વિષે, જો મૂચ્ઇા ઉત્પન્ન થાય, તાે તે 'ગ્રન્થ' કહેવાય, અને યદિ ત્હેને વિષે મૂચ્ઇા ઉત્પન્ન ન થાય તાે તે 'અબ્રન્થજ' છે.

આ ઉપરથી વાંચકાે જોઇ શક્યા હશે કે—' નિર્ગન્થનાે અર્થ 'નાગાે' નથી, પરન્તુ 'મૂચ્ઇા રહિતપણું' છે.

મિ. પાંગલેનું આ કહેવું તદ્દન ભૂલ ભરેલું છે કે-'સુધર્મા વિગેરે શ્રુત કેવલી નમજ હતા.' શું તેઓને કેવળજ્ઞાન થયું છે કે જહે દ્વારા તેઓ એમ કહી શકયા ? હાં, કવળજ્ઞાન તો થયું છે, એમાં તો કંઈ શક નથી. આતા જહેવાં અનેક ગપા- પ્રકા હાંકતા આવ્યા છે, તહેવું એક ગપાષ્ટક આ પણ હાંકયું, પરન્તુ તહેમાં પ્રમાણ શું ? મિ. પાંગલે આપો આપ કહી નાંખે છે કે— " સુધર્માસ્વામી નમ્ન હતા, આ વાત અન્નેને નિવિ- વાદપણે કખૂલ છે." આ પણ એક જખરદસ્તિજ કહેવાયને ! શું શ્વેતામ્ખરા તરફથી પણ એ પ્રમાણે કહી દેવાના તહેમણે કેકા રાખ્યા છે ? શ્વેતામ્ખરા એ વાતને કખૂલ કરતાજ નથી કે 'સુધર્માસ્વામી વિગેરે નમ્ન હતા.' તેઓ 'નમ્ન' ન્હાતા, પરન્તુ 'નિર્શન્થ' હતા, એટલે કે 'મૂચ્છારહિત' હતા.

હવે મિ. પાંગલેની એક ઐાર કરતૂત જુએા.

વાંચકાએ મ્હારા પ્રથમ ટ્રેકટમાં એ વાત વાંચી હશે કે:-

' જહે 'મ'ખલી ગાેશાલ'નું નામ, શ્વેતામ્બરાેના માનેલા

ભગવતી આદિ અનેક સૂત્રામાં ઠેકાણે ઠેકાણે આવે છે, તેજ મ'ખલી ગાેશાલનુ' વર્ણુન ખાેેદ્રાના પિટક થ્રન્થામાં પણ આવે છે, જ<sup>ર</sup>હારે દિગમ્બરાના એક પણ ગ્રન્થમાં મ'ખ<mark>લી ગાેશાલનુ</mark>' નામ દર્ષિગાેચર થતું નથી, તેથી એ સિદ્ધ થાય છે કે–દિગ-મ્ખરના ગ્રન્થા, શ્વેતામ્ખર ગ્રન્થા કરતાં અર્વાચીનજ છે.''

આવા એક જબરદસ્ત પ્રમાણને પણ શ્રીમાન્ કેવી યુક્તિથી હઠાવે છે? તે જુઓ—તેઓ લખે છે કે:—

'' કારણ કે શ્વેતામ્બર સાધુઓએ અ'ગરચના શ્વેતવસ્ત્રો ધારણ કર્યાથી કરી, તેમજ ત્હેમનાં શાસ્ત્રો પણ કીંગ સગ ૪ થાના સૈકામાં લખાયાં પછી <sup>:</sup>તેમણે તે વેળા <mark>ઐાદ્વાેના પિટક</mark> ગ્રન્થને અનુસરી એક બે વ્યક્તિ પાતાના શાસ્ત્રમાં કેમ નહિ ઘુસાડી હાય ? "

પાંગલે મહાશયના આ જવાખથી તહેમની ખુદ્ધિની પૂંછના પતા ઠીક ઠીક મળી આવે છે. પહેલાં તા 'અ'ગરચના શ્વેતામ્બર વસ્ત્રા ધારણ કર્યાથી કરી ' આજ ત્હેમની ભય કર ભૂલ કાેઇ મહત્ત્વને સ્થાપિત કરતી નથી. કેમકે શ્વેતવસ્ત્રા પહેલેથીજ હતાં. નવાં કર્યા નથી. અને અ'ગરચના કરી નથી, પરન્ત્ર અંગાને એકઠાં કર્યા છે--અંગાના સંગ્રહ કર્યા છે. આ વાતને તાે ડાં. જેકાેબી મહાશય પણ સ્વીકારે છે. એ વાત હુ પ્રથમજ અતાત્રી ગયેા છું. હવે " શાસ્ત્રા લખાયાં તે વખતે એક છે વ્યક્તિ ઘુસાડી દીધી હોય '' તે પણ બિન પાયાદા-

રજ છે. સૂત્રાની ભાષા ઉપરથીજ વાંચકા જોઇ શકરો કે-આ ઘણીજ પ્રાચીન ભાષા છે; અને તે વાતને પાશ્ચાત્ય વિદ્વાના પણ જોર શારથી કહે છે કે—'સૂત્રાની ભાષા ઘણીજ પ્રાચીન **છે.'** ડાં. જેકાખી મહાશયનાજ ક્કરા <sup>મહે</sup>ં મ્હારા પ્રથમના **લેખમાં આપ્યા છે, ત્હે**ની અ<sup>•</sup>દર ત્હેએા ખાસ જણાવે છે કેઃ– " આગમાના ઉદ્ઘાર પ્રાચીન કાળમાં થયા હતા, (ગુરૂ પર પરા તહેને ભદ્રખાહુના વખતમાં મુકે છે) " કહેવાની આવશ્યકતા છેજ નહિ કે, જહે વસ્તુ પહેલાં હાેય છે, તહેનાજ ઉદ્ધાર કરવામાં આવે છે. અને તે અનુસાર આગમા પ્હેલાં હતાં, તાજ ત્હેના ઉદ્ધાર થયા, એમ જેકાળી મહાશયને **કહેવાની જ**રૂર પડી. યદિ આગમાની અ<sup>\*</sup>દર, બાહુના પિટક ગ્રન્થામાં આવેલી કાેઇ કાેઇ વાત દેખવામાં આવવાથી, તે વાતાને 'શ્વેતામ્ખર આચાર્યાએ ઘુસાડી દીધી છે.' એમ કહે-વામાં આવતું હાેય તાે મ્હને કહેવા દાા કે, અવ્વલતા તહેની ભાષામાંજ કરક પડવા જોઇતા હતા. તેમજ જો એ સિહાન્ત સર્વ આન્ય હાય, તા દિગમ્બરના પણ કેટલાએક સિદ્ધાન્તા એવા છે કે જહે ખાહના સિકાન્તાને મળતા છે, તા અમે એમ કેમ ન કહી શકીએ કે તે સિદ્ધાન્તા બાહ ગ્રન્થા ઉપરથી ઘુસાડી **દીધા છે ? અને ત્હે**વી રીતે તા અમારી વાત પણ સાંચીજ ઠરવાની કે–'દિગમ્ખરા તીર્થકરની વાણીને નિરક્ષરી માને છે, છે, આ વાત, વેદાનુયાયી કે જેઓ વેદ, અપારૂપેય માનીને શખ્દાત્મક માને છે, ત્હેના સિદ્ધાન્તને મળતી છે, માટે દિગ-મ્બરાએ તે વાત, તે વેદાનુયાયીઓથી લીધી છે.

દિગમ્ખરભાઇઓએ યાદ રાખવું જેઇએ કે-શ્વેતામ્ખર આચાર્યા, બીજાની વાતને પાતામાં ઘુસાડી દેવાનું શિખ્યાજ નથી. જો તહેમારી માફક ઘુસાડી દેવાનું શિખ્યા હતે, તો તેઓ શું સ્વતંત્ર શાસ્ત્રા નહિં રચતે કે? અસ્તુ! મિ. પાંગલે, મંખલી ગાશાલને માટે આવા જવાળ આપવા સમર્થ થયા તો તહેની સાથેજ લખેલા આ ફકરા શામાટે ઉડાવી દીધા ? જુઓ તે ફકરા આ છે:—

" શ્વેતામ્બરમાં માનેલા ઉત્તરાધ્યયના દિ સૂત્રોમાં કહેલું છે કે:—અજતનાથથી લેઇ પાર્શ્વનાથ સુધી બાવીસ તીર્થ-કરા, તેમ તહેમના સાધુઓ ચાર મહાવતને માનતા હતા. અર્થાત્ ચાથા ' પ્રદ્ધા 'ની ગણતરી અપરિગ્રહમાંજ કરી લેતા હતા, જય્હારે મહાવીર દેવ અને તહેમના સાધુઓ શ્રીઋષભ-દેવના સાધુઓની માફક પાંચ મહાવતને માને છે, આજ વાતને ખાહ્યોના પિટક ચન્થ જહેવા કે 'દિગ્નિકાયના સામાન્ય ફલ સૂત્રની સુમંગલા વિલાસિની ' નામની ટીકામાં ખુદ્ધાલે જે લખ્યું છે '' ( આ ઉપર ડા૦ જેકાપીની લખેલી ૧૮૯૪ની પ્રસ્તાવનાના ફકરા પણ આપ્યા છે. )

આ ખાસ વાતના જવાબ આપવામાં તાે મિ. પાંગલે મ-હાશયે **હાલ્** चિપણું (માૈન)જ બતાવ્યું છે. પરન્તુ ઠીક છે, આ વિષયમાં તેઓથી એમ તાે કહી શકાય તેમ હતુંજ નહિં કે 'એા-દ્ધના પિટક ગ્રન્થ ઉપરથી આ વાત ઘુસાડી દીધી છે ' બસ! જ'હારે કાેઇ પણ રીતે તહેમાં ગ'ચુ પ્રવેશ ન થઇ શકયાે, ત્ય્હારે તે વાતના જવાબને હજમજ કરી ગયા. આ ઉપરથી એ શાક્કસ થાય છે કે—િમ. પાંગલે મહાશયે જહે જવાબ આપ્યા છે, તે બિલકુલ નિર્માલ્ય અને ઢ'ગધડા વિનાના છે.

આ સિવાય હરિણેગમેષીદેવે કરેલા, મહાવીર દેવના ગર્ભા-પહરણના ઉલ્લેખ કરી કહે છે કેઃ—'કૃષ્ણના જન્મકાળના અદલાબદલીનું અનુકરણ કર્યું છે' પરન્તુ ત્હેના જવાબ આજ લેખની અંદર વિસ્તારથી પ્રથમ આપવામાં આવ્યા છે.

હવે વિ૦ સ'૦ ૯૯૦ માં થએલા દિગમ્બર મતાનુયાયી દેવસેને શ્વેતામ્બરની ઉત્પત્તિ અદલના ઉલ્લેખ કરતાં દર્શન-સારમાં લખ્યું છે કેઃ—

" શ્વેતામ્ખર મત સ્થાપી, મિથ્યા શાસ્ત્ર રચી જીનચંદ્રે પાતેજ પાતાને નરકમાં પ્રથમ સ્થાપન કર્યો " આ વાત શું હળાહળ દ્વેષથી ભરેલી નથી ? પરન્તુ તહેના પણ અચાવ કરવા પાંગલે મહાશયે પાતાની કલમ ઉઠાવી છે.

મ્હે મ્હારા લેખમાં લખ્યું હતું કે:—" શું દેવસેનને અવધિજ્ઞાન થયું હતું કે જહે દ્વારા 'જીનચંદ્ર નરકમાં ગયા ' એમ કહેવા ભાગ્યશાળી થયા ૄ"

આના જવાબ પાંગલે મહાશય આપે છે કે:–" દેવસેને પર'પરાથી કહેવામાં આવતા ઇતિહાસ લખ્યા હાય તા ત્હેને અવધિજ્ઞાનજ કયાંથી હાય ?"

ઠીક છે, આ ત્હેમના જવાબ શું છે ? પાતાની આખી

પર'પરા આવાં દ્વેષ પ્રયુક્ત લખાણા કરતી આવી છે, એ વાતને સિદ્ધ કરી આપનાર મુદ્રાલેખ છે. પાંગલેના લખવાથી એ વાત સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે. કે–દેવસેનજ નહિં, તહેમની પહેલાંના આચાર્ચા પણ તે પ્રમાણે અસત્ય, દ્વેષ ભરપૂર, ગપાડા હાંકતા આવ્યા છે. ખરેખર, આ બદલતા હું મિ. પાંગલેને પ્રેમ પૂર્વક ધન્યવાદજ આપીશ. પરન્તુ સાથસાથ તેઓને એટલું કહ્યા વિના તો નહિંજ રહી શકું કે–' પ્હેલાં તહેમે એ ખતાવી આપા કે દેવસેનની પહેલાં કયા આચાર્ચે એ પ્રમાણે લખ્યું છે ! અને જય્હાં સુધી આ વાતને ઇતિહાસથી સપ્રમાણ સાબિત ન કરા, ત્ય્હાં સુધી હું કેમ ન કહી શકું કે–દેવસેને પાતે પાતાની મેળેજ આ વાતને ઘડી કાઢી છે !

મ્હને સ્મરણમાં છે કે—જે હારે ખનારસ પાઠશાળામાં મિ. પાંગલે મહાશય પધાર્યા અને પૃજ્યશ્રી ઇન્દ્રવિજયજી મહારાજ સાહેએ દર્શનસારના સંખધમાં પ્રશ્નો કર્યા, ત્રહારે તેઓ કાઇ પણ રીતે પ્રખલ પ્રમાણા આપી સિંહ કરી શકયા ન્હાતા અને જહેવી રીતે આ ટ્રેક્ટની અંદર ત્હેમણે ઉટપટાંગ અને અસંખદ્ધ વિચારા જણાવ્યા છે, તેજ ચાલ ત્હેમની તે વખતે પણ હતી.

મહાશય! ' ઉલટા ચાર કાટવાલને દ'ડે ' આ ન્યાય તા ખ**રે**ખર ત્હમારે માટેજ લાગુ પહે છે. જહે શ્વેતામ્બ**રા સુખ** સમાધી પૂર્વક પાતાનાં કાર્યોને બજાવે જાય**છે, જહે શ્વે**તા-મ્બરા પાતાની વસ્તુનેજ પાતાની માનતા આવે **છે, ત્હેની**  અ'દર તહેમારા જહેવા વિધ્ન સંતાષીઓ, નોહેં પાતાની વરતુ-ને પાતાની માનવા લાગી જાય છે, અનેક પ્રકારનાં દ્રેષ પ્રયુક્ત લખાણા કરે છે, રાત દિવસ ઝઘડાઓ કરી, લાખા રૂપિયાનું પાણી કરી કરાવી આનંદ માને છે, તેમજ ખાટા ખાટા રીપાર્ટા (સભાઓના) અહાર પાંડે છે. આટલું આટલું કરવા છતાં તેજ આરાપ શ્વેતામ્બરા ઉપર મૂકે, તા પછી કહા ' ઉલટા ચાર કાટવાલને દંદે 'આ નિયમ કાના ઉપર લાગુ પડે છે?

દિગમ્બર ફિરકાના કેટલાક પત્રકારા સભાઓના રીપાટે કેવા ખાટા ખાટા અહાર પાઉ છે, તહેના એક નમૂના મ્હારે અહિં રજા કરવા જોઇએ.

વાંચકાને સ્મરણમાં હશે કે-સ. ૧૯૧૨ ના જૂન મહીનાની શરૂઆતમાં કલકત્તાની અંદર એક પબ્લિક સભા થઇ હતી, તહેની અંદર ઘણા દિગમ્બર વિદ્વાનોએ હાજરી આ શ હતી. અને તહેનું પ્રમુખસ્થાન મહામહાપાધ્યાય પં સતીશચંદ્ર વિદ્યાભૂષણ, એમ એ. પી એચ. ડી. ને આપવામાં આવ્યું હતું. આ સભાના રીપાર્ટ આપતાં 'ત્રૈનहित भ 'ના સમ્પાદકપ્રવરે, સભાપતિના ભાષણને, કેલું અસત્ય જોડી કાઢ્યું છે? તે તપાસા. તેઓ લખે છે કે મહા મહાપાધ્યાયે પાતાના ભાષણમાં કહ્યું હતું કે:—

''जैस सम्प्रदायमें दो पंथ हैं एक श्वेताम्बर दूसरा दि-गम्बर । इन दोनोमें परस्पर बडा विरोध है । मुझे बडा आ- श्रम हुआ, जबके काशी गया और वहां एक खेताम्बर सा-धुसे खेताम्बर सम्प्रदायके विषय सुने, परन्तु दिगम्बर स-म्पदायकी बातें पूछनेपर उत्तर पिला कि—हम कुछ नहीं जानते। जे। विद्वान छहें। दर्शनें।का ज्ञान रखता है और उनका खंडन मंडन कर सकता है वही अपने साथी सम्प्र-दायका कुछ भी ज्ञान नही रखता है। हमने यहाँ तक सुना है कि देनों। सम्प्रदाय एक दूसरेके ग्रंथ भी अपने यहाँ नहीं रखते है। मैंने देनों। सम्प्रदायके ग्रन्थें।का अवलेकन किया है। मेरी समझमें खेताम्बर सम्प्रदायसे दिगम्बर सम्प्रदाय प्राचीन है। "

પરન્તુ આ વાત સરાસર અસત્યજ છે. કારણ કે મહામહા-પાધ્યાયજીએ ખાસ એક પત્ર, તેજ સ૦ ૧૯૧૨ના ઑગસ્ટ માસમાં પૂજ્યપાદ શ્રીઇન્દ્રવિજયજી મહારાજ ઉપર લખેલા છે, તહેના ઉપરથી જણાય છે કે તહેમણે તે સભામાં તહેવું કંઇ પણ કહ્યું નથી, પ્રત્યુત તહેમાં તા શ્વેતામ્બરાનીજ પ્રા-ચીનતા બતાવી છે. જાઓ તે પત્રની અંદર મહામહાપા-ધ્યાય ખુદ જણાવે છે કે:—

I fully remember that a meeting, was held in June in Calcutta in which a Digambar Scholar delivered lecture on the Digambar philosophy

refuting the Brahmanic doctrine of the creator &c. Insumming up the lectures, and in making Presidential remarks I addressed the members of both the Digambar and Setambar Schools to make up their differences towards the advancement of both. I said that in Calcutta we had the honour of listening to the learned and eloquent lectures of the distinguished Setambar Sadhoo Shastra Visharad Jainacharya Vijaya Dharma Suri, but we had no opportunity of coming in contact with a Digambar Scholar here.

While in Benares, I studied some of the Setambar Jain books under the Setambar Sadhoo aforementioned, but on enquiry I learnt there were not many learned Digambar Scholars in Benares. Through the Kidness of Muni Indravijay, I got the opportunity of meeting with one Digambar Pandit who gave me some information about his School. but I wanted to learn more. It is no doubt a great fortune that we have got in Calcutta a Digambar Pandit who is a learned Scholar. Bengal is now much advanced. The most orthodox of the Bengali Pandits are now eager to learn something of the doctrine of both the

Setambar and Digambar Schools. Modern Scholarship is not one sided.

The Setambars and Digambars both contend for the antiquity of their doctrine It is now generally acknowledged that Setambar doctrine is the oldest. In the begining there was no distinction between the two Schools. The distinction arose later. I can only say that Digambar doctrine is not result. There is no good in desputing over the matter.

Yours Sincerely
Satish Chandra Vidyabhusana
Principle Sanscrit College
and
Secretary Board of Sanscrit
Examination.

**ભાવાર્થ:**—મ્હને સંપૂર્ણ રીતે યાદ છે કે–જીન માસમાં કલકત્તાની અંદર એક દિગમ્બર વિદ્વાને દિગમ્બર ફિલાેસાેફી ઉપર ભાષણ આપ્યું હતું. જ<sup>હે</sup>માં 'જગત્કર્તા વિગેરે પ્રા**દ્મ**ણ સિદ્ધાન્તાેનું ખંડન કર્યું હતું.

ભાષણના ઉપસંહાર કરતાં પ્રમુખ તરીકેના મ્હારા ભાષ-ણુમાં દિગમ્ખર તથા શ્વેતામ્ખર સમ્પ્રદાયના સલ્યોને મ્હે જણાવ્યું કે–આગળ વધવાને માટે બન્નેએ આપસના વિરા- ધાને સમાવી દેવા જોઇએ. મ્હે' કહ્યું કે કલકત્તામાં **સુપ્રસિદ્ધ** શ્વેતામ્બર સાધુ શાસ્ત્ર વિશારદ જૈનાચાર્ય શ્રીવિજય-**ધર્મ**સૂ**રિ**ના વિદ્વત્તામય અને વક્તત્વ શક્તિવાળાં ભાષ-ણા સાંભળવાના આપણુને સુઅવસર પ્રાપ્ત થયા હતા, પણ અહિં આં આપણેને કાેઇ પણ દિગમ્બર વિદ્વાન્ની સાથે સંખં-ધમાં આવવાની તક મળી ન્હાેતી. જ<sup>ર</sup>હારે અનારસમાં મ્હે**ં** પૂર્વાકત સાધુની દેખરેખ નીચે કેટલાંક શ્વેતામ્ખર જૈન પુસ્ત-કાેના અભ્યાસ કર્યાે અને તપાસ કરતાં મ્હને માલૂમ પડ્યું કે ખનારસમાં ઘણા દિગ'બર પ'ડિતાે હતા નહિ**ં. સુનિ ઇન્દ્ર-વિજયજી**ની કુપાથી એક દિગમ્બર પ'ડિતની સાથે મળવાની મ્હને તક મળી, જહેણે પાતાના સમ્પ્રદાય વિષે કેટલીક મા-હીતી મહને આપી, પણ મહે' વધારે જાણવાને ઇચ્છયું. એ-શક, તે એક મહાન્ સાૈભાગ્ય છે કે, આપણે કલકત્તામાં એક દિગમ્બર પ'ડિત છે કે જહે એક સારા વિદ્વાન છે. અ'ગાળા હવે ઘર્ણું આગળ વધે છે. ખૂબ ધર્મચુસ્ત અંગાળી પંડિતા હવે શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર એ બેઉ સમ્પ્રદાયના સિદ્ધા-ન્તામાં ક ઇક શીખવાને આતુર છે. હાલની વિદ્વત્તા એક તરપ્રી નથી.

શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર બેઉ પાતાના મતની પ્રાચીન-તાને માટે તકરાર કરે છે, હવે તે સામાન્ય રીતે સ્વી-કારવામાં આવ્યું છે કે શ્વેતામ્બર મત સાથી પ્રા-ચીન છે. શરૂઆતમાં બે સમ્પ્રદાયા વચ્ચે બિલકુલ લેદ હતો નહિં. ભેંદ પાછળથી ઉત્પન્ન થયો. હું માત્ર એટલુંજ કહી શકું છું કે દિગમ્બર મત હમણાંના નથી. આ વિષય ઉપર તકરાર ચલાવવામાં કંઇ સાર નથી. ('જૈનશાસન' બીજા વર્ષના નવમા અ'કમાંથી)

પ્રિય વાંચક! ખુદ ભાષણ આપનાર મહામહાપાધ્યાય તા આ પ્રમાણે લખે છે, જેહારે મિ. પ્રેમીજ, પાતાના 'જૈનહિતૈષી 'માં તા ક'ઇનું ક'ઇ વેતરે છે. શું આવા ખાટા રીપાર્ટા છાપવાથી દિગમ્બર ભાઇઓની પ્રાચીનતા સિદ્ધ થઇ જશે કે?

હવે 'કુલ્પાકપાર્શ્વનાથ'ની મૂર્તિ શ્વેતામ્બરી બનાવી ' આ ત્હેમનું કહેવું બીલકુલ ખાટું છે. તે તા શ્વેતામ્બરાની હતીજ, અને તહેને માટે અનેક ગ્રન્થામાં ત્હેનું હૃતિપાદન કરેલું છે.

કાશીના એક દિગમ્ખર વિદ્યાર્થીએ ભદ્રખાહુ ચરિત્રનું ભાષાન્તર બહાર પાડી અર્થના અનર્થા કરી નાખ્યા, આ વાતને મ્હે બતાવી, ત્રહારે પાંગલે મહાશય કહે છે કે 'ત્હેના ઉપર દ્વેષ કર્યા ' પરન્તુ પાંગલે જહેવા પક્ષપાતી ન્યાયાધીશને હું પૂછું છું કે–તેજ ભદ્રખાહુ ચરિત્રના ભાષાન્તરકાર વિદ્યા- થીંએ, પાતે લખેલી પ્રસ્તાવનામાં શ્વેતામ્ખરાને કેટલા તુચ્છ અને અસભ્ય શખ્દોમાં ઉલ્લેખ્યા છે, ત્હેને માટે કંઇ ન્યાય કર્યા કે પરન્તુ ઠીક છે, તે વાત તહમારા સ્મરણમાં કેમ

આવી શકે ૧ કેમકે ત્હેમાં તેા ત્હમારી ખીચડી પકાય તેમ છે. અસ્તુ ! આવેા પક્ષપાતી ન્યાય તાે ત્હમનેજ **સુખા**વક હાઇ શકે. ખસ! હવે અધિક ન લખતાં માત્ર એટલુંજ લ-ખીશ કે દાંભિક વૃત્તિની પરાકાષ્ટાએ પહેાંચવામાં દિગમ્બર ભાઇએાને હવે કંઇ પણ બાકી રહ્યું નથી.

આગળ ચાલતાં પત્ર ૩૫ માં શ્રીમાન લખે છે કેઃ—

" વિદ્યાવિજયજ કહે છે કે—'ધર્મોપકરણને પરિગ્રહ મા-ન્યાે નથી' પણ આ નિયમ હલકી શ્રેણિના દિગમ્બર સુનિનાે છે" મ્હને આશ્ચર્ય થાય છે કે—દિગમ્બર મુનિઓમાં હલકી અને ઉચ્ચ શ્રેણિના લેદ પાડવા પાંગલે મહાશયે કમર કસી. હું પૂછું છું કે–શું આ નિયમ શાસ્ત્રીય રીતિથી ખતાવ્યાે છે કે ? શું પાંગલે મહાશયે, ભગવાન્ શ્રીઉમાસ્વાતિ વાચકે, પાતાના तत्त्वार्थ सूत्रमां अतावेक्षं 'मुच्छी परिग्रहः ' आ सूत्रतुं क्षेष्ठि દિવસ પણ સ્મરણ કર્યું છે? ત્ર્લારે શું આ સૂત્ર, ઉમાસ્વાતિ વાચકે હલકી શ્રેણિના સાધુએા માટે બનાવ્યું છે? મહાનુભાવ ! એમ માનવાની ભૂલ કદિ પણ ખાશા નહિં. તે સૂત્ર સામાન્ય રીત્યા સમસ્ત સાધુએાને માટે છે. આ સિવાય 'विशेषावश्यक भाष्य 'નું પણ પ્રમાણ હું પ્રથમજ આપી ગયે। છું, તે৷ પછી વિશેષ પ્રમાણા આપવાં, વાંચકાના સમય વ્યર્થ નષ્ટ કરવા બરાબર છે. જે ત્હેવીજ રીતે મૂચ્છા પરિગ્રહ માનેલ ન હાય, તા શામાટે દિગમ્ખરના માનીતા આચાર્ય શુભચ-

ન્દ્રાચાર્ય પાતાના જ્ઞાનાર્બુવના સાળમા પ્રકરણમાં એમ લખતે કે:—

# " निःसंगोऽपि मुनिर्न स्यात् संमूच्छेन् संगवर्जितः । यतो मूच्छेव तत्त्वज्ञैः संगस्तिः पकीर्तिता "॥१॥

અર્થાત્—જહે મુનિ નિઃસંગ હોય, એટલે કે ખાદ્ય પરિશ્ર-હથી રહિત હોય, અને જે મમત્વ કરે, તો તે નિષ્પરિશ્રહી થઇ શકે નહિ. કેમકે તત્ત્વજ્ઞાની વિદ્વાનાએ મૂચ્છાં એજ પરિ-શ્રહની ઉત્પત્તિનું સ્થાન માનેલ છે. "

જય્હારે આમજ છે તો પછી મિ. પાંગલે, પાતે માનેલા આચાર્યોના વચનાનું ખૂન કરે છે, એમ કહેવામાં શું કાઇપણ જાતની અત્યુક્તિ કહી શકાશે ? કદાપિ નહિં.

પ્રિયપાઠક! આ વાતના મહે મ્હારા પ્રથમના લેખમાં પણ ઉલ્લેખ કર્યો છે, પરંતુ અફસાસની વાત છે કે પાંગલે મહાશયે આ વાતને ઉડાવીજ દીધી છે. અસ્તુ! પાંગલે મહાશય, ભલે આવાં અકાટ્ય પ્રમાણાને ઉડાવી દેવા પ્રયત્ન કરે, પરંતુ વાંચક વર્ગ કંઇ આંખા મીંચીને વાંચતા નથી. તત્ત્વને જાણવાની અભિલાષા રાખનારા વર્ગ તા તહેને બારીકાઇથીજ તપાસે છે.

શ્રીશુલચંદ્રાચાર્યે આ એકજ સ્થળે ઉલ્લેખ કર્યો છે, એમ નથી, પરન્તુ આગળ ચાલતાં અઢારમા પ્રકરણમાં પાંચ સમિતિનું વર્ણન કરતાં, 'આદાનનિક્ષેપણાસમિતિ 'નું પાલન કરવાને માટે સાક્ષ્ સાક્ષ ખારમા અને તેરમા શ્લાકમાં ખતાબ્યું છેકે:– " જહે મુનિ શય્યા, આસન, ઉપધાન, શાસ્ત્ર અને ઉપ-કરણ દિવસે પહેલાં સારી રીતે જોઇને અર્થાત્ વાર વાર પ્રતિ-લેખન કરીને યત્ન પૂર્વક ગ્રહણ કરતા, તથા તેજ પ્રમાણે કરી પૃથ્વી ઉપર મૂકે છે, તે અવિકલ (પૂર્ણ) આદાન નિક્ષેપણ સમિતિ પાળે છે."

આવા પરમ સિદ્ધાન્તને માટે પણ મિ. પાંગલે મહાશય વકીલાત કરી કહે છે કે—"શુભચંદ્રાચાર્યે કરેલું વર્ણન દિગમ્ખર સમ્પ્રદાયના હલકી શ્રેણિના સાધુનુંજ છે. " વાહ! શાસ્ત્રીય સિદ્ધાન્તોને ઉલટ પાલટ કરી નાખવામાં આ વકીલ સાદેખની ખીસ્સા કલમા, એક મ્હાટું અજાયબજ ઉત્પન્ન કરે છે, જહેંઓ પાતાનાજ આચાર્યાના વચનાનું ખૂન કરવામાં અથવા તો તે વચનાને જુદા રૂપમાં ખતાવવાને માટે જખરદસ્ત ખહાદુરી ખતાવે છે, તેઓ શ્વેતામ્ખરાના કે અન્યના શાસ્ત્રાને ઉલટપાલટ કરી નાખે ત્હેમાં શું આશ્વર્ય ?

દિગમ્ભર મુનિ ઉચ્ચ શ્રેણિના કેવા હાય છે ! તે ખતાવતાં મિ. પાંગલે આ શ્લાક આપે છે:—

" भूः पर्यको निजभुजलता कंदुकं खं वितानं दीपश्चन्द्रो विरतिवनितालब्धसङ्गः प्रमोदः । दिकान्ताभिः पवनचमरैवींज्यमानः समन्ता-द्विश्वः शेते तृप इव भ्रुवि त्यक्तसर्वस्पृहोऽपि ॥

( શુભચન્દ્રાચાર્ય ) "

અવ્વલ તા આ શ્લાક કચ્હાંથી લીધા છે ? કયા પ્રકરણમાં છે ? કેવા પ્રસ'ગનાે છે ? વિગેરે ક'ઇ પણ બતાવ્યુ' નથી. તે છતાં પણ આ શ્લાક ઉપરથી એમ તાે કદાપિ સિદ્ધ નથી **થતુ**ં કે સાધુએ વસ્ત્રા ન પ**હે**રવાં,–ઉપકરણાે ન રાખવાં. *શું* વસ્ત્રા રાખનાર−ઉપકરણ રાખનાર સાધુને માટે આ શ્લોક **નથી** ઘટી શકતો ? પરન્તુ ત્હુેના વિચાર કાેેે કરે છે ? સાધુએાની હલકી અને ઉચ્ચ શ્રેણિના ભેદ ખતાવનાર મી. પાંગલેની છુ-દ્ધિને માટે કાેને આશ્વર્ય થયા વિના રહેશે વારૂ ? એવું કાે-ઇએ પણ નહિં સાંભ*ત્*યું હાેય કે–સાધુઓનાં પાંચ મહાવ્રત અને અષ્ટ પ્રવચન માતા ( પાંચ સમિતિ, ત્રણ ગુપ્તિ)માં ભેદ કાેઇ શાસ્ત્રમાં ખતાવ્યાે હાેય. સામાન્ય રીતે સાધુ માત્રને પાંચ મહાવ્રત અને અષ્ટ પ્રવચન માતાનું પાલન એક સરખી રીતે કરવાનું <mark>છે. ત્હેની અંદ</mark>ર અગર પાેલ હાેય તાે પછી તે સાધુ કહેવાયજ કેમ*ે* 

શ્રીમાન્ શુભચન્દ્રાચાર્ય ઉપશું કત જહે વર્ણન કર્યું છે, તે સમ્યક્ ચારિત્રના વર્ણનમાં કર્યું છે, તહેની અંદર તેઓ એમ નથી ખતાવતા કે આ હું હલકી શ્રેણિના સાધુઓનું વર્ણન કરી રહ્યા છું. અલ્કે તેઓએ આપેલા વીશમા શ્લાક ઉપરથી એમ ચાક્કસ જણાઇ આવે છે કે તેઓ જહે વર્ણન કરી રહ્યા છે તે નિદાષ ચારિત્રનું વર્ણન છે. તે શ્લાક આ છે:—

" इति कतिपयवर्णैश्वाचैत चित्ररूपं चरणमनघचेश्वेग्रुतसांशुद्धिधाम।

### ( ११६ )

## अविदितपरमार्थेर्यन साध्यं विपक्षे-स्तदिदमनुसरन्त्र ज्ञानिनः शान्तदौषाः''।।२०।।

અર્થાત્-ઉક્ત પ્રકારથી કેટલાએ અક્ષરાદ્વારા વર્ણન કરેલું જહે અનેક રૂપ નિર્દાષ ચારિત્ર, તે અતિશય ઉંચા ચિત્ત-વાળાને તા શુદ્ધતાનું મંદિર છે, અને નથી જાણ્યા પરમાર્થ જહેણે, એવા વિપક્ષીઓને તા અસાધ્ય છે. એવા આ ચારિત્રને (ઉપર્શુક્ત વર્ણિત) શાન્તદાષી જ્ઞાની પુરૂષા ધારણ કરા.

આ ઉપરથી શું એ સ્પષ્ટ નથી થતું કે--આજ પ્રકરણમાં શુભચંદ્રાચાર્ય જહે વર્ણન કરી ગયા છે, તે સર્વેાત્કૃષ્ટ અને સાધુમાત્રને સ્વીકાર કરવા લાયક છે?

શુભચન્દ્રાચાર્ય જ શા માટે ? એવા કેટલાએ દિગમ્ખર ગ્રન્થ કર્તાઓએ સાધુને ઉપકરણ રાખવાનું પ્રકટપણે અતાવ્યું છે. જુએા કુંદકુંદમુનિકૃત મૂલાચારમાં આ પ્રમાણે લખ્યું છે:—

# " णाणुवहिं संजग्जवहिं तन्त्रुववहिमण्णमिव उवहिं वा। पयदं गहणिक्खेवो सिमड्डी आदाननिक्खेवा।। "

અર્થાત્— જ્ઞાનાપધિ, પુસ્તક પટ્ટિકા અન્ધનાદિ, સ'યમાપધિ (જહેના રાખવાથી સંયમ પાળી શકાય.) અને તપાપધિ તથા અન્ય પ્રકારની પણ ઉપધિ, તે દરેક ઉપધિયાને પ્રયત્નથી શ્ર-હણ-નિક્ષેપ કરવું, તે હારે સમ્પૂર્ણ 'આદાન નિક્ષેપ સમિતિ' થાય છે.

વળી પણ જાઓઃ-ચાર્ગેન્દ્ર દેવ વિરચિત 'પરમાત્મપ્ર-કારા' ની ટીકામાં પણ સાધુને ઉપકરણ ગ્રહણ કરવાનું લખ્યું છે. યથાઃ—

" परमोपेक्षासंयमाभावे तु वीतरागश्रद्धात्मानुभूति-भावसंयमरक्षणार्थे विशिष्टसंहननादिशक्त्यभावे सति यद्यपि तपःपर्यायशरीरसहकारीभूतमञ्जपानसंयमश्रे।चज्ञानोपकरणतृण-मयमावरणादिकं किमपि युद्धाति तथापि ममत्वं न करोतीति।"

તહેવીજ રીતે રાજવાર્તિક વિગેરે અનેક દિગમ્બર ગ્રન્થાનમાં સાધુને ઉપકરણની આવશ્યકતા ખત્નાવી છે. પરન્તુ આશ્ચર્ય છે કે–' નાગા ' રહેવામાંજ ધર્મ માનનાર મિ. પાંગલે મહાશય જેવા પાતાના દુરાગ્રહ છાડતા નથી, એટલુંજ નહિં, પરન્તુ શ્વેતામ્બર સાધુઓને, વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ ધારણ કરવાથી ભ્રષ્ટાચારીપણે ગણે છે, આ પણ તેઓના દ્વેષભાવના નમૂના નહિં તા બીજું શું કહી શકાય?

હવે લેખની પૂર્ણાહુતિમાં ઉપસંહાર રૂપે બે શબ્દો કહી આ લેખને સમાપ્ત કરીશ.

#### ઉપસંહાર.

જહે વાંચકે મ્હારા પ્રથમના લેખને વાંચીને, મિ. પાંગ**લે** મ-હાશયના ટ્રેકટને વાં≈યું હશે,તેઓને એ વાતના નિશ્ચય થયાે હશે કે–મિ. પાંગલે મહાશયે મ્હારા લેખમાં ખતાવેલા કેટલાક પાઇન્ટોના જવાય આપવામાં ખરેખર એક બાજીગરની નકલ કરી છે. કતિપય પાઇન્ટોના જવાયા આપવામાં વાસ્તવિક સફળ નિવડ્યા નથી, જ'હારે કેટલાક પાઇન્ટોને તો તેઓ પાતાના દેશની (દક્ષિણની) ચટણીજ સમજી ગયા. આ વાતનું સ્પષ્ટી-કરણ મહારા આ બીજા ટ્રેક્ટથી થઇ જાય છે. તે છતાં યદિ હું, જહે પાઇન્ટોના જવાયા તેઓએ આપ્યા નથી, તે ન અતાવી લેખને પૂર્ણ કરૂં, તો જરૂર લેખની પૂર્ણા હુતિમાં ન્યૂનતા રહી લેખી શકાય. અત એવ તે પાઇન્ટોનાં નામ માત્ર ગણાવી લેખને સમાપ્ત કરીશ.

- (૧) ધરસેન મુનિને સમુદ્ર સમાન ખીજા પૂર્વનું કર્મ-પ્રાભૃત તેા કંઠાગ્ર રહી ગયું અને એકાદશાંગ, દશવેકાલિક તથા ઉત્તરાધ્યયનાદિ અલ્પ સંખ્યાવાળા શ્રન્થા વિચ્છેદ થઇ ગયા, શું આ વાત કાેઇ પણુ ખુદ્ધિમાન માન્ય કરી શકે ખરાે! કદાપિ નહિં. આના જવાંબ તેઓએ આપ્યા નથી.
- (૨) દિગમ્ભર શ્રન્થા કરતાં, શ્વેતામ્ભર શ્રન્થા પ્રાચીન છે, આ વાતને પુષ્ટ કરનાર The sacred Books of the east 'Vol. XXII' (1884 A. D.) ની પ્રસ્તાવનામાં પાના ૪૨ મેં લખેલા ડાં. જેકાંબી મહાશયવાળા ક્રકરાના જવાબ આપ્યા નથી.
- (૩) 'મથુરાના પ્રાચીન શિલાલેખા ઉપર જહે જહે આ-ચાર્યાનાં નામ, ગણ તેમજ કુલ વિગેરે અતાવવામાં આવેલ છે,

તે દરેક કલ્પસૂત્રની સ્થવિરાવલીમાં વર્ણવેલ આચાર્યાની સાથે મલતાવડાપણું ધરાવે છે.' આ પ્રમાણે સિલ્લ કરનાર ડાં. ખુલ્-લર મહાશયના અ'ગ્રેજી ફકરાના જવાબ આપ્યા નથી.

- (૪) 'શ્વેતામ્બર મતમાંથી નિકળેલી એક શાખા પણ ઇ૦ સ૦ પૂર્વે ૨૧૩ માં સ્થપાએલી છે,' આ વાતને સિંદ્ધ કર-નાર ડૉ. બુહ્લરના અ'ગ્રેજી ફકરાના જવાબ આપ્યા નથી.
- (૫) 'જૈનાગમાં પાચીન છે, ત્હેના ઉદ્ધાર પ્રાચીન કા-ળમાં થયા હતા.' આ પ્રમાણે ાસદ્ધ કરનાર ડૉ. જેકાબી મહાશયની ઇ૦ સ૦ ૧૮૯૪ની <sup>પ્ર</sup>સ્તાવનાના ફકરા આપ્યા છે, ત્હેના જવાબ પણ આપ્યા નથી.
- ( ६ ) કાશીના દિગમ્બર વિદ્યાર્થીએ, પાતે અહાર પાઉલા ભદ્રબાહુ ચરિત્રમાં 'વરાહિમિહિર ' નું દેષ્ટાન્ત આપ્યું છે, પરન્તુ એમ પૂછવામાં આવ્યું કે—" પહેલાં 'વરાહ-મિહિર' ના સમયના નિશ્ચય. કર્યો છે?... કેમકે 'પંચસિદ્ધાન્તિક્તા' ની અંદર વરાહિમિહિર પાતે લખે છે કે—' શાકે ૪૨૭ ના સમયમાં આ ગ્રન્થ રચ્યા છે' આથી અમે અતાવેલા દિગમ્બરના સમયને કાઇ પણ રીતે ધક્કા પહેંચતાજ નથી. ' આના પણ જવાબ આપ્યા નથી.
- (૭) ' દિગમ્બરાના પ્રાચીન ગ્રન્થામાં પણ શ્વેતાય્બ-રાેની નિ'દા આવે છે, તેથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે શ્વેતાય્બર મત પહેલાંના હાેવા જોઇએ.' આનાે પણ જવાબ આપ્યાે નથી.

- (૮) શ્વેતામ્ખરાએ માનેલા સૂત્રાની અંદર એ માણે ઠેકાણે ઠેકાણે ઉલ્લેખ આવે છે કે:—"અજતનાથથી લેઇ પાર્શ્વનાથ સુધી બાવીસ તીર્થંકર અને ત્હેમના સાધુઓ ચાર મહાવત માનતા હતા. ('પ્રદ્યા'ની ગણતરી અપરિગ્રહમાં કરતા હતા ) જહારે પહેલા અને છેલ્લા તીર્થંકર અને ત્હેમના સાધુઓ પાંચ મહાવતને માને છે. આજ વાતને બાહના પિટક ગ્રન્થ, જહેવા કે 'દિગ્નિકાયના સામાન્ય દ્લસૂત્રની સુમ'ગલા વિલાસિની' નામની ટીકામાં બુદ્ધદોષે લખ્યું છે" અને તે ઉપર ડાંગ જેકાળી મહાશયના આપેલા ફકરાના પણ જવાબ આપ્યા નથી.
- ( ૯ ) ' ધેમ્મપદ ' ઉપર ખુદ્રદેશ પની ટીકામાં કહેલું છે કે.—" નિર્ગ્રન્થા ( સાધુએ ) નીતિમર્યાદાને માટે એક જાતના કપડા રાખે છે " આ વાત 'વેતામ્બરના મન્ત•યાને મળતી છે, એમ જહે અતાવવામાં આ•્યું છે, તહેના પણ જબાબ નથી.
- (૧૦) ભદ્રભાહું ચરિત્રમાં એક સ્થળે લખ્યું છે કે:-" 'શ્વેતાં શુक્રમતો દ્ધત્રમૂદાન જ્ઞાપિતાં जनान ' આ એકજ લાક્ય ઉપરથી માલ્મ પહે છે કે—ભદ્રભાહું ચરિત્ર કેવળ દ્રેષ ખુ- હિથી શ્વેતા મ્બર મતના ખંડનને માટેજ જ્હું જેકી કાઢેલ છે." આના પણ જવાબ આપેલ નથી.

ખારીકાઈથી તપાસ કરૂં તેા શાયદ તેથી પણ વધારે

પાે**ઇન્**ટાે મળી આવે ખરા∴તાે પણ સ્થૂલ સ્થૂલ આ દશ પાેઇ-ન્ટાના તા જવાબ શ્રીમાને આપ્યાજ નથી. આથી એ નિશ્ચય થાય છે કે---આ દશ પાેઇન્ટાેને તાે તેઓએ સ્વીકાર કરી લીધા. હવે ત્હેમણે અપેલા જવાબના પ્રત્યુત્તર માટે આ ટ્રેકટ ન'૦ ૨ લખવામાં આવ્યું છે. આશા છે કે—આ અકાટય પાેઇન્ટાને, ખારીકાઇથી અવલાેકન કરી—દ્વરાગ્રહનાે પડદાે દ્વર કરી, તે**ં**ના સ્વીકાર કરી લેશે.

જહેનામાં લગાર પણ સમજવાની શક્તિ∶છે તે તે৷ અનાયાસજ સ્વીકાર **ક**રી લેશે કે—' **ન**ગ્ન રહેવામાં અપરિગ્રહપ**ર્**શ કે અચેલકપર્શું સમાએલું નથી. કેાઇ પણ વસ્તુ ઉપર **મૂચ્છા** કરવી, ત્હેર્નું નામજ **પરિગ્રહ** છે. શાસ્ત્રકારા પણ મૂર્ચ્ઇાનેજ પરિગ્રહ ફરમાવે છે. યદિ નગ્ન રહેવામાંજ અપરિગ્રહપણ કે અસલી સાધુપણુ ગણાતું હેાય, તાે મ્હને કહેવા દ્યા કે—પેલાં કૂતરાં, બિલાડાં, ઘાડા, બેલ વિગેરે પશુઓને શામાટે આપણે સાધુ ન ગણવા જોઇએ ? જુઓ–કૂતરાં ઘેર ઘેર દુકડા માગીને પાતાનું ઉદ્દર પાષણ કરે છે, મળ્યું તા સંતાષ, ન મળ્યું તા પણ સંતાષ. દિગમ્બર ભાઇએોને હું પુર્હું છું કે તેઓને સાધુ ગણવા કે નહિં? ન ગણવા, તા શામાટે? શું તેઓ પશુ છે ત્હેટલા માટે ?

તટસ્થપણાને ન છાડું તો હું એમ પણ કહી શકીશ કે-કપડાં ધારણ કરવામાં ક'ઈ **સાધુપણ** સમાએલું નથી. <mark>જે ક</mark>પડાં ધારણ કરવાથીજ સાધુપણ કહેવાતું હાય, તા મનુષ્ય જાતિ માત્રને સાધુ કહેવા જોઇએ. પરંતુ નહિં, જ્ય્હાં સુધી સાધુના ગુણા ન હાય, ત્ય્હાં સુધી સાધુ કહી શકાય નહિં. કપડાં રાખીને યદિ ત્હેના ઉપર મૂચ્છા રાખવામાં આવી, પુસ્તક રાખીને યદિ ત્હેના ઉપર મૂચ્છા રાખવામાં આવી, તેમજ સાધુનાં બીજાં પણ ઉપકરણા રાખી ત્હેના ઉપર મૂચ્છા રાખવામાં આવી, તેા સમજવું કે તે સાધુ પરિશ્રહના દાેષને પાત્ર છે. સાધુઓને જહે જહે ઉપકરણા રાખવાનાં શાસ્ત્રકારાએ અતાવ્યાં છે, તે ત્હેના ઉપર મૂચ્છા સવાર થવા માટે નહિં, પરંતુ ચારિત્ર ધર્મની રક્ષા કરવા માટે—સંયમને સારી રીતે પાળવા માટે.

એતા ચાહ્કસ વાત છે કે-ગૃહસ્થાવસ્થાના ત્યાગ કરી સાધુ અવસ્થા એટલાજ માટે આત્માર્થી પુરૂષા સ્વીકારતા આવ્યા છે કે-સાધુ અવસ્થામાં વિશેષ પ્રકારે જીવ દયા પાળી શકાય. સાધુ થવાની મતલખ એ નથી કે-ખસ, સાધુ થયા એટલે જીવાજી-વના લેદ-વિચાર છાડી દેવા. સાધુ થયા પછી અધિક જીવ-સ્થા વિગેરે કરવાની જરૂર છે. અને તેટલાજ માટે શાસ્ત-કારા તહેને ઉચિત ઉપકરણા રાખવાનું કરમાવતા આવ્યા છે. 'विशेषावश्यक ' વિગેરે અનેક અંથાની અંદર સાધુને ઉપકરણા રાખવાનું સહેતુક ખતાવ્યું છે. હું નીચે જહે શ્લોકા આપું છું તે ઉપરથી વાંચકા એઈ શકશે કે ચારિત્રની રક્ષા માટે અને જીવાની રક્ષા માટે સાધુને અમુક અમુક ઉપકરણા રાખવાની ખાસ આવશ્યકતા છે. તે શ્લોકા આ છે:—

- '' स्थानोपवेज्ञनस्वापनिक्षेपग्रहणादिषु । जन्तुममार्जनार्थे हि रजोहरणमिष्यते ॥ "
- " सम्पातिमादिसत्त्वानां रक्षाये मुखबस्निका । भक्तपानस्थजनजूनां परीक्षाये च पात्रकम् ॥ "
- " सम्यक्तवज्ञानचारित्रतपःसाधनहेतवे । चीवराणि च कल्पादीनङ्गीकुर्वन्ति साधवः ॥ "

અર્થાત્—સ્થાનને વિષે બેસવું-સૂવું-મૂકવું-શ્રહણ કરવું વિ-ગેરે ક્રિયાઓને વિષે જ તુના પ્રમાર્જનને માટે **રજોહરણ** (**એાદા**) ની જરૂરીયાત છે.

સમ્પાતિમાદિ જીવાની રક્ષાને માટે **મુખવસ્ત્રિકા** ( મુહ-પત્તિ ) ની જરૂર છે, અને આહારપાણીની અંદર કાેઇ જીવ ન આવી **જા**ય, એ પરીક્ષાને માટે **પાત્ર** રાખવાની જરૂર છે.

અને ત્કેવીજ રીતે સમ્યક્ જ્ઞાન–ચારિત્ર–તપ વિગેરે સા-ધનના હેતુ માટે સાધુ લાેકાે **વસ્ત્રાને** પણ અંગીકાર કરે છે.

પરમાત્મા મહાવીર દેવના શાસનમાં ' आहंसा परमो धर्मः' આ સિહાન્ત પ્રધાન માનેલ છે. જહે મનુષ્ય અહિંસાનું પાલન્ ન કરે, તો પછી તે ભલે નગ્ન હોય કે વસ્ત્રધારી હોય, પરન્તુ તે દુર્ગતિનાજ ભાગી છે. હવે એતા પાતાની અહિ-મત્તાથીજ સમજવું જોઇએ કે ઉપર્શુક્ત ઉપકરણા સિવાય સાધુ, જોની રક્ષા કેવી રીતે કરી શકવાના હતા? શું નગ્ન સાધુના ઉપર ખાવાની-પીવાની-છેસવાની-ઉઠવાની-સુવાની ક્રિયાએા સ-

વાર થએલી નથી? શું જ્ઞાન-દર્શન–ચરિત્ર–તપ વિગેરેનું સાધન કરવું એ ત્હેનું પ્રથમ કર્તવ્ય નથી? જ'હારે છે, તાે પછી ત્હેને ઉપર્શુક્ત ઉપકરણાે શખવાની ખાસ આવશ્યકતા રહેલી છે, એમ કહેવું લગાર પણ સત્ય વિરૂદ્ધ દેખાતું નથી.

પ્રાચીનતા-અર્વાચીનતાના વિષયમાં છેવંટે મ્હારે કહેલું જોઇએ કે-દિગમ્બર ભાઇઓ જહેટલા પાકારા કરે છે, તે તે-એાના પ્રલાપ માત્ર છે. ઐતિહાસિક રીતિથી, શાસ્ત્રીય રીતિથી કે યુક્તિદ્વારા હજુ સુધી દિગમ્બર ભાઇએા પાતાની પ્રાચીનતા સિદ્ધ કરી શક્યા નથી. હજુ પણ હું દાવા સાથે કહું છું કે ખુશીની સાથે મ્હારા આ ટ્રેક્ટના જવાબ આપા. હું ગુરૂકૃપયા જવાબ આપવાને તૈયાર છું. કેમકે તેમ કરવામાં ' बाद बाद जायते तत्त्वबोधः' આ વાડ્ય ચરિતાર્થ થશે. પરન્તુ એટલું યાદ રાખલું જોઇએ કે-જવાબ આપવામાં વિષયાન્તર ન થવા પામે. તેમજ ઐતિહાસિક, શાસ્ત્રીય અને યુક્તિએા દ્વારાજ પા- ઇન્ટોના જવાબ આપવા આપવા જોઇએ.

અન્તમાં—આ લેખની અંદર કાેંકપણ જવને દુ:ખ થાય, એવા શબ્દ લખાઈ ગયા હાેય, તાે તે બદલ ક્ષમા યાચવા સાથ દરેક સાહિત્ય પ્રેમીઓ સાહિત્યની અને શાસન પ્રેમીઓ શાસનની સેવા બજાવી ઉત્તમ સુખના ભાગી બના, એવી શા-સનદેવ પ્રત્યે પ્રાર્થના કરતાે વિરમું છું.

શાન્તિઃ શાન્તિઃ શાન્તિઃ

હ ક હ ગેન શાસન. ⊸∓∓∓:-



सामाजिक, नीतिक, धार्मिक अने साहि

a

5

भरेखुं आ पत्र दिन्दी तथा गुजरातीमां प्रति सुधवार प्रकाशित थाय छे. जेन समाजमां पाताना ढंगनुं आ ॐड अदितीय साप्तान दिंग के अड अदितीय साप्तान दिंग के अदिती अवल डरवा यादी छे। यदि तदमे धेर के जेरे पाश्चात्म जन रज्ञवर्णना डायों हो स्वीति हरवा यादी छे। ते शीध कन शासन रे पत्रना आदे धारों।

દળદાર પત્ર હોવા છતાં ગામિક લવાજમ તો માત્ર કે. 3-૦-૦ જ છે. લખા:--

े भनेकर

' जन शासन'

राधनपुरी अलार, सायनागर.

(अडीयावाउ)

