

```
પ્રકાશક :
બ્રી દશાશ્રીમાળી સ્થા. જેન સ<sup>*</sup>ઘ
વિસાવદર, જિ. જૂનાગઢ.
```

```
્યુકાશન તિથિ :
.વિ. સં. ૨૦૦૦ : કારતક સુદા
તા. ૨૭–૧૦–૧૯૭૩
```

પ્રથમ સંસ્કરણ પ્રત : ૨૦૦૦

પ્રાપ્તિ સ્થાન : શ્રી દશાશ્રીમાળી સ્થાનકવાસી જૈન સંધ **પા. વિસાવદર,** જિ. જૂનાગઢ.

```
મુદ્રણાલય ઃ
શ્રી રાજક્રોટ જિલ્લો સહકારી પ્રકાશન અને મુદ્રણાલય લિ
ઉદ્યોગનગર વસાહત, શેડ ન'. ઇ–ા
ભ્રક્તિનગર સ્ટેશન રાડ, રાજકાેટ–ર
```



જેમની નિઃસીમ કૃપા અને આશીર્વાંઢ વડે બ્રેષ્ઠ પ્રવજ્યા ધર્મ'ને પાંમી, જીવનને ઉન્નતિના પરમ પથે વાળી શકયા એ અમારા પરમ ઉપકારી, શાસ્ત્રભૂષણુ, પ્રખર તત્ત્વજ્ઞાની, સૌ રા ષ્ટ્ર કે સ રી

#### **સ્વ. સુનિશ્રી પ્રાણ્**લાલજ મહારાજના

હસ્તાંબુજમાં

#### આ લઘુચ'થ સમપ'ષ્યુ-

આષ્ની પાસેથી ઘણું મેળવ્યું, જે છે તે આપનું છે, આપનું આપને સમર્પિત કરતાં નિતાંત કુતાર્થ થયાના સંતાષ અનુભવીએ છીએ.

—જનકસ્રનિ <u> અનેાહરસ્રનિ</u>

## आचार्य देवो भव

અમારા પરમ ઉપકારી, ધર્મરત્ન, સંચમ અને તપના તેજથી દેદીપ્યમાન, પ્રખર એાજસ્વી, મહા પ્રભાવશાળી, શાસનભૂષણુ,

ગુરુદેવ શ્રી ૧૦૦૮ **બા**ળપ્રદ્ધચારી પૂ<sub>જ</sub>યપાદ **તપસ્વીરાજશ્રી રતિલાલજી મહારાજને** અમારા કાેટિ કાેટિ વ<sup>.</sup>દન.

> —-ગુણાનુરાગી શ્રી વિસાવદર દરાાશ્રીમાળી સ્થાનકવાસી જેનસ ઘ સમસ્ત.

### મંગલ ઉદ્દગાર

શ્રી જિનાગમરૂપી મહાતેજ પાસેથી વિવિધ પ્રકારના અર્થરૂપી પ્રકાશને ગ્રહણ કરી, શ્રી જિનશાસનરૂપી મહાલયમાં જિજ્ઞાસારૂપી દીપકને પ્રગટાવવાના હેતુથી યથા ક્ષચાપશમ પ્રશ્નો–ઉત્તરાેની સ્ચના કરીને આજે 'પ્રશ્ન પ્રદીપ' ગ્રંથ શાસનને ચરણે ધરતાં મારા આતમા સંતાેષના અનુભવ કરે છે.

તત્ત્વજ્ઞાનના ઊંડાણમાં જવા માટે સૌથી પ્રથમ સત્શાસ્ત્રની પ્રબળ જિજ્ઞાસાની આવશ્યકતા રહે છે. અધને માટે જેમ દાપક નકામા છે, તેમ જિજ્ઞાસાહીન માટે શાસ્ત્રા નિરુપયાગી છે. એટલે તત્ત્વજ્ઞાનમાં ઊંડા ઊતરવાની જિજ્ઞાસા સતેજ અને છે ત્યારે જ આત્મા પાતાના નિજ સ્વરૂપને શાેધવાના સ્વાત્મ પુરુષાર્થ'નેા પ્રારંભ કરે છે.

આ એક લઘુગ્રંથ સ્ચવાનાે હેતુ સુષુપ્ત જિજ્ઞાસાવૃત્તિને સભળ બનાવવા તેમજ સંતાેષવા માટેજ છે. વિ. સં. ૨૦૨૮ના અમદાવાદ ચાતુર્માસ સમયે ઉપરાેકત વિચાર ઉદ્લવ્યા અને તેમાં અનુકૂળતાનાે સાથ ભળવાથી તે પ્રયત્ન શીઘ સફળ બની શક્યાે.

આ લઘુચ ચની સ્ચનાનેા ઉદ્દભવ, કેટલાયે ધર્મપ્રેમી જિજ્ઞાસુ ભાઇએા પત્રેા દ્વારા વાર વાર જે પ્રશ્ને પૂછાવતા, તેમાંથી થયેા. પત્રેા દ્વારા જે પ્રશ્નો સાંપડતા તે દરેકના યથાયેાગ્ય ઉત્તર આપવાના રહે તે સ્વાભાવિક હતું. અપાતા ઉત્તરા અમદાવાદના જ્ઞાનપ્રિય સુશ્રાવક શ્રી હિંમતલાલભાઈ શાહ તયા શ્રી રમણલાલભાઇ જીવરાજ શાહના વાંચવામાં આવતાં તેમને તે ઘણાજ ગમી ગયા અને તેના પરિણામસ્વરૂપ તે સર્વ પ્રશ્નોત્તરોને જ્યવસ્થિત સંગ્રહ કરવા માટેનેા તેમનેા આગ્રહ થયેા. તે બ ને શ્રાવકરત્નાની વાત મને પણુ સુયાેગ્ય લાગી અને અહુજ અલ્પ સમયમાં તે બધાજ પ્રશ્નેના તથા તેના અપાયેલા ઉત્તરાને એકત્રિત કર્યા. આ સર્વ પ્રશ્ને। વિવિધ પ્રકારના હતા. વિખરાયેલા કૂલ જેવી આ પ્રશ્નોત્તરી જો વ્યવસ્થિત વિષયવાર ગાેઠવાય તેા જ ગજરા સમ એાર શાેભા આપે. આ દિશામાં પ્રયત્ન શરૂ કર્યા. હતાં અનેક સ્થળે વિષયની સળંગસૂત્રતા જળવાતી ન હાેય તેમ દેખાવા લાગ્યું.

આ ખામીને દ્વર કરવા વિષય અનુસાર વિભાજન કરેલ પ્રશ્નસંગ્રહમાં જ્યાં જ્યાં સળંગ વિષયમાં અનુસંધાન તૂટતું દેખાશું ત્યાં ત્યાં નવા પ્રશ્નો સ્વયં ઊભા કરી, તેના ઉત્તરા ગાઠવી, પ્રસ્તુત વિષયને પૂર્ણ કરવા કાશિષ કરી અને ૨૩૦ પ્રશ્નેાનું ૩૦ વિષયામાં ગૂંથન કરીને, યથાશકય ઉપયાગ રાખી, સુસજ્જ કરવા મહેનત કરી. આ પ્રશ્ન–ઉત્તરાને સુગ્રમ રીતે સમજવા માટે લગભગ દરેક રથાને વ્યાવહારિક ઉદાહરણેા લીધા છે. પ્રેસ દાષ કે પ્રમાદભાવથી કંઇ પણુ વીતરાગદેવની આજ્ઞા વિરુદ્ધ લાગતું જણાય તેા મિચ્છામિ દુકકડં...

1

જિજ્ઞાસુએા આ પુસ્તકને સુયાેગ્ય રીતે અધ્યયન, ચિંતન મનન કરે અને વિદ્વત્ત્જના આ સંસ્કરણુમાં કાેઇ ત્રુટી દેખે તાે નવા સંસ્કરણુમાં તેને સુધારવાની તક આપે એજ અભ્યર્થાના–

> જન કમુ નિ મ<mark>નેાહ</mark>રમુનિ



## પ્રકાશકનું નિવેદન

~~~~ ~ **~~~~** 

અમારા સમસ્ત શ્રી વિસાવદર સ્થાનકવાસી જૈન સંઘના પુષ્<sup>ગ્</sup>રેાદયે પૂજ્યપાદ ગુરુદેવ શ્રી જનકરાયજી મહારાજ તથા પ્રકાંડ અભ્યાસી શ્રી મનેાહરલાલજી મહારાજના વિ.સ<sup>\*</sup>. ૨૦૨૯ના શુભ ચાતુર્માસના લાભ મળ્યાે.

આ લાભ અમારે માટે અલભ્ય હતા કેમકે તેઓશ્રીના પુનિત પગલે, અમારા સંઘમાં ખુલ્લા ઘર માત્ર ૪૨ હાેવા છતાં જે તપસ્યાઓ થયેલ છે, તે ખરેખર પ્રશંસનીય છે. ચૌદ વર્ષની નાની બાળા કુ. રેખાબેન બચુલાલની માસ ખંમણ જેવી મહાન તપસ્યા, અને અગિયાર વર્ષના અધિનકુમાર વજલાલ પંચમીયાની અઠુાઈ તપસ્યા તા સૌના આનંદનું નિમિત્ત બની રહી. આ ઉપરાંત ૧૧ ઉપવાસની, ૧૬ ઉપવાસની તપસ્યાનેા લાભ પણ કાેઈ કાેઇએ અખ્બે ત્રણ ત્રણ વખત લીધા. નાની માેટી તપસ્યાઓના તાે પાર ન રહ્યો !

લેણી દેણીની પ્રયાને પ્. ગુરુદેવ તરફથી ઇન્કાર જ હતે એટલે કરવામાં આવતી તપ આરાધના માત્ર ધર્મ ભાવનાની જ ઘોતક હતી. આમ અષાઢ સુદ પૃર્ણિમાથી કારતક સુદ પૂર્ણિમા સુધીનું વાતાવરણ સતત તપ-ત્યાગ અને ધર્મમય બની રહ્યું. તેમાંયે પર્વાધિરાજ પર્શુપણમાં તેા ઓર ધર્મમય બની રહ્યું. તેમાંયે પર્વાધિરાજ પર્શુપણમાં તેા આર ધર્મમય બની રહ્યું. તેમાંયે લાભ લીધા. ઉપવાસ ૬ થી ૩૦ સુધીના મોટી સંખ્યામાં લાભ લીધા. ઉપવાસ ૬ થી ૩૦ સુધીના ૧૦૮, તેમજ અકુમ વગેરે તેા પુષ્કળ થયા. દર્શાનાથી મહેમાનાનું સતત આવાગમન રહ્યું, જેના શ્રી સંઘે પોતાનાથી શકય એવી રીતે સારી સેવાના લાભ લીધા. આ સર્વના યશભાગી અમા પૂ. શ્રી ગુરુદેવને જ માનીએ છીએ.

આ ઉપરાંત પૂ. ગુરુદેવે તૈયાર કરેલ '' પ્રક્ષ⊸પ્રકીપ '' ના પ્રકાશનનું સીભાગ્ય પણ અમાને પ્રાપ્ત થાય છે તે બઢલ અમેા અમારી જાતને મહુદ્ ભાગ્યવંત માનીએ છીએ. પૂ. મહારાજ શ્રીએ જિજ્ઞાસુઓની ઇચ્છાતૃપ્તિ અર્થે આ લઘુ ગ્રંથ તૈયાર કર્યો છે તત્ત્વપૂર્ણ રહસ્યોને સાઠા સીધા ઉઠાહરણેાથી સરળ ખનાવીને, પૂ. મહારાજશ્રીએ તેને આ ગ્રાંથમાં વાચક વર્ગ સમક્ષ મૂકયા છે, તેથી આ ગ્રાંથ વાચકોને રસપ્રદ્દ અને આહલાદપૂર્ણ બની રહેશે તેમાં અમને કોઇ જ શંકા નથી.

આ લધુ ગ્રંથ પૃ. મુનિશ્રીના અભ્યાસી તેમજ જ્ઞાનસભર હુકપના સ્વાેતનું વહેણુ છે જે શખ્દા રૂપે અહીં વહ્યું છે. અથવા કહીએ કે માનવજીવનમાં હરહ`મેશ ઉદ્દભવતા, મુંઝવતા અને જેના ઉકેલ શાધવાની માનવહુદયમાં ઝંખના જગવતા પ્રશ્નોના પ્રદીપ પ્રજજવલિત અની અહીં પ્રકાશિત અન્યાે છે. રોજિંદા વ્યાવહારિક ઉદ્દાહરણાથી તત્ત્વને સરળ અનાવી, સાદી ભાષામાં સમજાવવું તે પૃ. મુનિશ્રીની રીલીની સ્વાભાવિક લાક્ષણિકતા <sup>ં</sup>જવામાં આવે છે, અને તેને જ કારણે કઠિન**્લાગતા વિષય પ**ણ તરત ગળે ઊતરી જય છે અને વસ્તુને સમજ્યાને। વાચક સંતેષ અનુસવે છે. દરેકને એમ જ લાગે છે કે આ પોતાના જ મનનેા પ્રશ્ન છે ! અનેક પ્રશ્નો દ્વારા પૂ. સુનિશ્રીએ માનવહુદયમાં ોડત∈ પ્રશ્નોના ઉકેલ અહીં આપ્યા છે. એટલે કોઇ પણ વાચક કે જિલ્લાસ આ 'પ્રક્ષ પ્રદીપ' માંથી પાેતાના મનમાં ઊઠતા સ રાચેનું સમાધાન મેળવી શકશે તેમાં કાઇ શંકા નથી.

પૂ. મુનિરાજશ્રીએાના તેા અમે આભારી છીએ જ પરંતુ આ ગ્રંથ પ્રકાશનમાં જે જે મહાનુભાવાએ ઉદારતાથી સહયોગ આપ્યા છે તે દરેકના અમે હુદયપૂર્વક આભાર માનીએ છીએ આ ઉપરાંત 'જય હિંદ' પ્રેસના માલિક શ્રી જય તિલાલસાઇ લક્ષ્મીચંદ શાહે પ્રેસ સંઅધી સર્વ કાર્ય સંભાળી લીધું અને તેને કારણે ગ્રંથના પ્રકાશનમાં અમને જે સરળતા પડી છે તેથી તેએાશ્રીના પણ અમે અત્યંત આભાર માનીએ છીએ

અંતમાં, વાચકાે આ જ્ઞાન પ્રદીપના પ્રકાશને ઝીલે અને જીવન તિમિરને દ્વરે એ આશા સાથે-

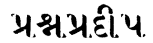
કાર્તિ'ક સુદ ૧ : ૨૦૩૦ શ્રી દશાશ્રીમાળી સ્થા. જૈનસ<sup>ં</sup>ઘ તા. ૨૭ : એાકટો. '૭૩ **વિસાવદર** 

અનુક્રમણિકા

·\*\*\*

| ૧  | વર્મ પ્રાપ્તિનું પ્રથમ ચરણુ સાવધાની                                 | ૨  |
|----|---------------------------------------------------------------------|----|
| ٦  | એક દીક્ષાથી <sup>૬</sup> ના દીક્ષા વિષયક પ્રશ્નો                    | પ  |
| 3  | આજ્ઞાપાલનની અશકિત માત્રથી વિરાધક થવાતું નથી                         | ¢  |
| 5  | સમય ભલે બદલે પરંતુ સિદ્ધાંત ન બદલે                                  | ٩٩ |
| પ  | મિ <sup>ઢ</sup> છામિ દુક્કડ <sup>ં</sup> અને પ્રતિક્રમણુની પવિત્રતા | ૧૪ |
| Ę  | નિમિત્ત અને આત્મશકિતનાે વિવેક                                       | ٩८ |
| ២  | અવગુણની અરુચિ વિના ગુણુ પ્રાપ્તિ દુર્લંભ છે 🦷                       | ર૩ |
| 1  | સ્વરૂપ પ્રાપ્તિના ઉપાયે৷                                            | ૨૮ |
| e  | ચારિત્ર્ય માર્ગ'ની વાસ્તવિકતા                                       | 33 |
| ٦ο | ઉત્તમ ચારિત્ર્ય અસાર કયારે બને ?                                    | ४२ |
| ૧૧ | જ્ઞાન અને ક્રિયાનાે વિવેક                                           | ४८ |
| ૧ર | કર્મ અને તેની કાર્ય પર પરા                                          | પ૪ |
| ૧૩ | કર્મ ઉદ્ધ્યને જીતવાનાે ઉપાય                                         | ય૭ |
| ٩४ | કર્માના અંધ અને ક્ષય વિષે                                           | ६४ |
| ૧પ | મનુષ્યનું મન અને તેની ગતિ વિધિ                                      | ৬४ |
| ૧૬ | માનસિક લાવાના પરિવર્તનની રૂપરેખા                                    | છછ |
| ૧૭ | સંજ્ઞી-સાચાે વિચારવ તે કાેણુ ?                                      | ८२ |







ઃ લેખક : જનકરાય છે મહારાજ

મનેાહરલાલજ મહારાજ



# च्रुँ ह्राँ अहँ नमः

नमेाःथुणं समणस्स भगवओ महावीरस्स ॥ णमेा अरिहंताणं, णमेा सिद्धाणं, णमेा आयरियाणं, णमेा उवज्झायाणं, णमेा लेाप सञ्चसाइणं ॥

> ''श्री प्राणलाल'' मुनिराज गुरुंनमामि येनागमेषु निखिलेषु बुध: कृतेाऽहम् तं वै ''समर्थमल'' स्<sup>्</sup>गुरुंनमामि प्रशामिधान करणे प्रयुक्तेाऽहं''

a**aaadaa aadaada** g પ્રશ્નપ્રદીપ

#### વિનય ધર્મની વિશેષતા

પ્ર<mark>ક્ષ ૧ ઃ</mark>– જેન–શાસનમાં વંદન–નમસ્કાર કરવાની પ્રવૃત્તિ કયા હેતુથી ચાેબાચેલ છે ?

ઉત્તર ઃ- વંદન-નમસ્કાર વગેરે વિનયની પ્રવૃત્તિ જે જૈન--શાસનમાં ચાેજાયેલ છે, તેનેા હેતુ એ છે કે જેને નમીએ છીએ, તેનામાં રહેલ ગુણુને પામવાના પ્રયત્ન કરવા. નમસ્કારની પ્રવૃત્તિ એ નમન ઝીલનાર તથા નમન કરનાર વચ્ચે પુલ સમાન પ્રવૃત્તિ ગણાય. પુલને આધારે જેમ ઊંડી નદી ઓળંગીને સહજ રીતે સમીપ થવાય, તેમ નમસ્કાર સ્વરૂપી પુલને સહારે નમન ચાેગ્ચના ગુણુને પામી શકાય છે. જો માત્ર સભ્યતાની દબ્ટિથી જ નમન કરવાનું જિન–શાસનમાં હાેય તા તેના અર્થ માત્ર બ્યવહાર સાચવવા પૂરતા ગણાય. અને આ પ્રમાણે જો કરીએ તા નમન ઝીલનાર અને નમન કરનાર વચ્ચે પુલ થવાને બદલે દીવાલ બની જવાના લય રહે. ૧

(૧) ધર્મ ગાપ્તિનું પ્રથમ ચરણ-સાવધાની

પ્રક્ષ ૨ :- જગતલરનાં સર્વ ઉત્તમ કાર્યોમાં જ વધારે વિઘ્ર કેમ આવે છે ?

ઉત્તર :- ચીં થરેહાલ રખડતા દેવાદાર સામે કાેઇ ઉઘરાણી કરવા જતા નથી, પરંતુ તે જ્યારે એ પૈસા કમાય એટલે લેણુદારા તેનું આંગણું ઘસી નાખે. આત્મા શ્રેયને માર્ગે ચડે, અને તેમાં આગળ વધવાના પ્રયાસ કરે એટલે કર્મરાજા આડા આવે. ૨

્ર પ્રક્ષ ૩ :– વિક્ષની પર પરા કયારથી ઊભી **મ**વાને। સંભવ છે <sup>१</sup>

ઉત્તર :- જયારે ઉપર ચડવાના પ્રયત્નનેા પ્રારંભ થાય એટલે તુરત વિક્ષ પાતાની દબ્ટિ તીવ્ર ખનાવે, જેમ પડવાના વિક્રનો પ્રારંભ ઉપર ચઢયા પછી જ થાય છે, તેમ એકેન્દ્રિય જીવે৷ અને અસ<sup>'</sup>ગ્રી જવે৷ તેમ જ બેભાન અવસ્થામાં રહેલા જીવેાને આવે৷ સંભવ કેમ હેાય **? ૩** 

अश्व ४ :- अयांसि बहु विध्नानि ने। तात्विक अर्थ शे। छे ?

ઉત્તર :- આત્માના એક પણ ગુણ કર્મ રાકયા વગરના નથી હાેતા. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર્ય, વીતરાગત્વ એ સર્વ ગુણે કર્મ રાકેલા છે. ગુણી હાેય તે જ રાકાયેલા હાેય, અવગુણને આવરણ હાેય નહીં. આઠ કર્મમાં પહેલું કર્મ જ્ઞાનાવરણીય આવરણ હાેય નહીં. આઠ કર્મમાં પહેલું કર્મ જ્ઞાનાવરણીય અતાવેલ છે, પરંતુ અજ્ઞાનાવરણીય નથી કહેલ. દર્શનાવરણ કર્મ કહેલ છે, પરંતુ અજ્ઞાનાવરણીય નથી કહેલ. દર્શનાવરણ કર્મ કહેલ છે, પરંતુ અજ્ઞાનાવરણી કર્મ ન માન્યું. આ રીતે સારાને ભય હાેય, પરંતુ ખરાબને કંઇ નહીં. નાગાને કંઇ સંભાળવાનું ન હાેય, સંભાળવાનું આખરૂવાળાને જ હાેય. મિથ્યાત્વ આદિ અજ્ઞાન કર્મશત્રુને રાકનાર કોઇ કર્મ ન હાેય. ''ગ્રેયોમ્તૃત્ત્વેન'' જે કલ્યાણરૂપ હાેય તેના ઉપર જ આવરણ હાેય, અને તે આવરણને દ્વર કરવા સમયે જ વિદ્ય નડે. ૪

મ્રદ્ધા પ ઃ- વિઘ જેમ કલ્યાગ્રુના સારા કામમાં જ આવે છે તેમ શું અશુભમાં નથી આવતું ?

ઉત્તર :- દરેક સારા કામમાં વિઘની સંભાવના ગણાય, ભૂતને ભૂત ન નડે, અશુભમાં વિઘ પ્રાયઃ કરી આવતું નથી અને આવે તેા એકંદરે તેથી લાજ્ય થાય છે. અશુભમાં વિઘ એટલે તેના કંઇક અંશે પણ બચાવ થાય. એટલે આના અર્થ એ થયા કે અશુભમાં વિઘ ન આવે તા દુર્ભાગ્યના ઉદય સમજવા, જેને દુર્ગતિમાં જવાનું હાેય તેને ચારી આદિ

પ્રશ્નપ્રદીપ

કુકર્મમાં વિક્ષ ન આવે, એટલે આદરેલી અશુભ પ્રવૃત્તિમાં કંઇ પણ વિક્ષ આવે તેા સદ્ભાગ્ય માનવું. પ

પ્રશ્ન ૬ :- આવાં કાેઈ ઉદ્દાહરણુ ખરાં ?

ઉત્તર :- આંખ ઉઘાડી જુઓ એટલે ઉદાહરણુ. આ દુનિયા આવા દાખલાઓની તેા માેટી વખાર જેવી છે. જમાલી કે ગાેશાળા જેવાને શાસ પરંપરા ઉડાડતાં વિઘ ન નડયાં, પરંતુ તેમાં સહાયકાે મળ્યા. તુંબડું મૂળમાં તાે કડવું અને તેમાં સામલ (ઝેર)ના સાથ મળ્યા, તેના જેવું થાય. ૬

પ્રક્ષ ૭ :– જમાલી વગેરે જે નવ નિન્હવેા (જાણવા છતાં પણુ સત્ય તત્ત્વને સંતાડી મિથ્યા પ્રરૂપણા કરનાર) થયા તે જેન–શાસનમાં જ કેમ ?

ઉત્તર :- ડાઘ હંમેશા સફેદ વસ્ત્રને જ હેાય, કાળાને ડાઘ કેવેા ? જિનશાસન સિવાયમાં ઉથલ-પાથલ કરનારની ગણતરી નિન્હવમાં જે નથી ગણી તેનું કારણુ આ પ્રમાણે છે કે માક્ષ તત્ત્વનું પરમ ઉજ્જવલ સ્વરૂપ જેણે જાણ્યું જ નથી, તેને તે તત્ત્વ સંતાડવાના પ્રસંગ કેમ આવે ? ૭

પ્રશ્ન ૮ ઃ– ''સારા કામમાં સાે વિઘ્ર" આ તાે પહેલે પગથિયે જ ભયની વાત કેમ **?** 

**ઉત્તર :** બ્યવહારમાં કાેઈ માણુસ જ્યારે પાેતાની કંગાલ દશાથી બે પૈસા કમાતાે થયાે એટલે લેણુદારા તેને નિરાંત ન લેવા દે, તેથી કમાણી પડતી ન મુકાય. કમાણી કરવી એટલે લેણદારને નેાતરું દેવા સમાન જ છે. વિધ્નની વાતનેા ભય કલ્યાણુને પડતું મૂકી દેવાના હેતુથી નથી, પરંતુ તેમાં સાવધાની અને અપ્રમત્તતા રાખવા માટે છે.

જેવેા વેપાર તેવી દલાલી. આનેા અર્થ એમ ન થાય કે દલાલી વેપાર બંધ કરવા માટે છે. અનાજમાં ગાડે અને મણે દલાલી હાેય, સાેનામાં તાેલે દલાલી હાેય, હીરામાં ર**તિએ** દલાલી હાેય, તે સર્વ વેપાર બંધ કરવા માટે નહીં, પરંતુ સાવધાની રાખવા માટે છે. ૮

પ્રશ્ન ૯ ઃ– સાવધાની માટે તુર ત સમજાય તેવું એક ઉદ્ય-હરણ કરમાવેા.

ઉત્તાર : અનેક પ્રકારનાં મિષ્ટાનાથી ભરેલ થાળ અન્યત્ર લઈ જવાે હાેય ત્યારે તેને કૂતરા-સમડી વગેરેના ભય રહે જ ! અને તેથી એક લાકડી પણુ સાથે રાખવી પડે છે. ખાલી વાસણુ લઇ રખડનારને કંઇ આવાે ભય હાેતો નથી. ૯.

(૨) એક દીક્ષાર્થીના દીક્ષા વિષચક પ્રશ્નો

<mark>પ્રક્ષ ૧૦</mark>ઃ– સંસારનાે અનુભવ કર્યા વિના તેની અનિત્યતા કેમ જણાય <sup>የ</sup>

ઉત્તાર : વિષ પ્રાણનાે નાશ કરે, એ શાથી જાણ્યું ? ખાઇ જોઇને જાણ્યું કે જાણુકારના કહેવાથી જાણ્યું ? તે જ રીતે સર્વદ્વશી શિષ્ટ પુરુષાના અનુભવે અહીં પણ ત્યાજય વસ્તુ તજાય, ત્યાજયના અખતરા ન હાેય. ત્યાજયના અખતરા કરનારા તાે વીરશાસનના સ્વરૂપથી અજ્ઞાત છે. ૧

્ર પ્રશ્નપ્રદીપ

્ • • **પ્રક્ષ ૧૧ :**– દીક્ષા ગ્રહણ કરતે સમયે માતા પિતા વગેરે ૨ુદન કરે તેના સામે દીક્ષાથી<sup>°</sup> શું વિચારે ?

ઉત્તાર : સાસરે જતી કન્યા માતા, પિતા, ભાઇ, અહેન વગેરેનાં આંસુ સામે જુવે તેા ચાલે ખરું ? તે તેા જે પંચે જવાનું હેાય તે મૂહૂર્તમાં એક મિનિટની પણ આઘી પાછી કરતી નથી. આ માત્ર વ્યવહાસ્કિ ઉદ્દાહરણ છે. જેને પાતાને લક્ષે જવું હેાય તે વિઘ્નમાં અટવાય નહીં. ૨

પ્રશ્ન ૧૨ :– મેઘકુમાર આદિની માતાએ৷ ૨ુદનભરેલા સ્વરે પાતાના પુત્રોને ભગવાનને શરણે અપ<sup>°</sup>ણ કરી રહેલાં હતાં, તાે તે સમયે ભગવાને પણ દીક્ષાથી<sup>°</sup>ના માતા–પિતાનાે કલ્પાંત ડેમ ન જોયાે ?

ઉત્તાર : એક ઉંદરડાને છેાડાવનારાે બિલાડીનાં વલખાં સામે જીએ કે ઉંદરના જીવન સામે જીએ ? જો વલખાં તરક જોવામાં આવે તાે ઉંદરને અચાવી ન શકાય. મુકિતને સમયે બાંધન નડે છે જરૂર, પરંતુ જો બાંધન તરક જ દબ્ટિ રહે તાે આદર્યાં અધૂરાં રહે. 3

પ્રશ્ન ૧૩ ઃ– મહાવીર પ્રભુએ માતા−પિતાની હયાતી સુધી દીક્ષા ન લેવા અભિગ્રહ કર્યાે તેા તેવાે અભિગ્રહ અત્યારે કાેઇ કરી શકે ?

ઉત્તાર : તીર્થ કર થયા વિના, શ્રી તીર્થ કર દેવેા જે રીતે. જીવ્યા, તેવી જ રીતની માન્યતાના આગ્રહમાં ધર્મ નથી. નાના માઢે માટી વાતાે કરાય નહિ. શ્રી તીર્થ કર દેવાએ કેવી મહાન ચાેગ્યતા કેળવી અને કેવી સમર્થ આરાધના કરી ત્યારે તીર્થ કર બન્યા ! તેવી ચાેગ્યતા અને તેટલું સામર્બ્ય કેળવ્યા પહેલાં તેના (તીર્થ કરના) સમાન ક્રિયાની વાતાે કરે તે પાછા પડે. આપણા માટે તાે શ્રી જિનેશ્વર દેવે જે આજ્ઞા કરમાવી તે ધર્મ અને તે પ્રમાણે જો વતી એ તાે તેમના જેવા થવામાં હરકત ન આવે. ૪

**પ્રક્ષ ૧૪ ઃ**⊢ ત્યાગભાવ અને અભાવ−ભાવ (અણુગમેા) વ<sup>ર</sup>ચે અંતર શું ?

ઉત્તર :- અન્ને વચ્ચે ઘણું અંતર છે. ત્યાગભાવમાં સ્નેહના વિચ્છેદ થાય છે, પરંતુ સાત્ત્વિક ભાવના વિચ્છેદ થતા નથી. આવા ત્યાગભાગ પરમાર્થને સમજ્યા વિના જાગૃત થતા નથી. ત્યારે અભાવભાવ (અણુગમા) તા નિરાશામાંથી જન્મેલ નિરાશકિત છે. જે સત્ત્વહીન અને ક્ષણ્ણાંગ્રર છે. પ

પ્રક્ષ ૧પઃ- ધર્મશાસ્ત્ર કે નીતિશાસ્ત્રના નિયમાે શું સમજદાર માટે જ અનાવ્યા છે ? અનાડી કે બેપરવા વ્યકિતને તાે કંઇ હાેતું જ નથી. તાે શું નિયમા તેને કાેઈ લાગુ થતા નથી ?

ઉત્તર ઃ- ધર્મશાસ્ત્ર અને નીતિશાસ્ત્રની કયાં વાત કરેા છેા ? સરકારે પણ જે કાયદા ઘડેલ છે તે મનુષ્ય માટે જ છે. ઢાર માટે નહીં. ઢાર તાે ગમે તેમ ચાલે-ફરે, ખાય-પીએ, મન પડે ત્યાં વિષ્ટા-પેશાબ કરે, ફાવે તેને શિંગડું-પૂછડું મારે, તેના દુઃખથી કંટાળી કાેઈ સરકાર પાસે ફરિયાદ કરી કાયદામાં લેવા માગે તાે સરકાર પણ કહે કે ભાઈ ! તે પશુ માટે શું નિયમ હાેય ? એવી જ રીતે, કાેઇ મનુષ્ય પ્રભુની આજ્ઞાની દરકાર કર્યા વિના કહે કે, અમે તાે અમારી મરજી પ્રમાણે કરવાના, અમને ફાવશે તેમ કરવાના અને ઇવ્છા પ્રમાણે વર્ત-વાના, તાે ત્યાં શાસ્ત્ર શું કરે ? દીવાે દેખતા માટે હાેય, પરંતુ આંધળા માટે ન હાેય. ૬

પ્રશ્ન ૧૬ :- શાસ્ત્રાજ્ઞા પાતા માટે સાર્થંક કયારે અને ?

ઉત્તર :– કર્માધીન જીવનું સંસાર પરિભ્રમણ અનંત છે. ચાર ગતિમાંથી કયાંય પણ અજ્ઞાની જીવને આરામનું સ્થાન નથી. જ્યાં સુધી જીવનનું લક્ષ સંચમ તરક ઢળે નહીં ત્યાં સુધી ઘાંચીના બળદ જેવી જ આત્માવસ્થા છે. આ પ્રમાણે શાસ્ત્રો અને સત્પુરુષા તેા પુકારી પુકારીને કહે છે, પરંતુ આ સ્થાને રખડનારા જ કબૂલ નથી કરતા કે હું રખડયા છું. તેને જ્ઞાનની ઉપકારિતા અને અજ્ઞાનની અપકારિતાના અનુભવ જ નથી.

જે અઘટિત પરિષ્ણામ માટે અસીલ પાતે જ તેને અંગે કંઈ પણ બાલવા નથી માંગતા, તે માટે વકીલ ગમે તેટલું બાેલે તે કેમ કામ આવે ? પાતાના નુકસાનની જો ક્રિયાદ જ ન કરે તા તેવા અસીલ માટે વકીલનું તેના બચાવ માટે બાલવાનું કેમ સફળ થાય ? છ

<

`પ્ર**શ્નપ્રદીપ** 

(૩) આજ્ઞા પાલનની અશકિત માત્રથી વિરાધક થવાતું નથી.

**પ્રક્ષ ૧૭** :– તીર્થ કરદેવની આજ્ઞાપાલનમાં ઢીલાે હાેય તે શું વિરાધક **ખને** ?

ઉત્તર :- પ્રયત્ન ન કરવા માત્રથી વિરાધકપણું ન આવે, પરંતુ જો દુર્ભાવ આવે તેા વિરાધકપણું આવે. કમતાકાતના ચાગે કે હૃદયની વિશુદ્ધિના અભાવે પ્રયત્ન ન કરાય એમાં જો વિરાધકપણું આવે તા તા જીલમ થઇ જાય. પરંતુ તેમાં એક વાત ખરી કે, પ્રયત્નમાં બેદરકારી કરીએ તાે એ છેટું ને છેટું જાય અને જેમ છેટું જાય તેમ આપત્તિ આવે, માટે બેદરકારી પણુ ન હોવી જોઇએ.

પાતાની સ્વીકારેલ વિધિમાં ઇચ્છા કે અનિચ્છાથી જે પ્રતિસેવના (દોષ) થાય તે એક વાત છે, અને વિરાધકપણું એ બીજી વાત છે. વિચાર અને આચાર વચ્ચે અંતર હાેઈ શકે છે, પરંતુ વિરાધ ન હાેવા ઘટે. વિચાર અને આચાર વચ્ચે જેને વિરાધ હાેય તેને દાેષામાં સફલ નથી થવાતું તેના ડંખ હાેય, ત્યારે જેને અંતર હાેય તેને દાેષ થઇ જાય છે તેના ડંખ હાેય છે. એકના જીવનમાં દાેષ સેવાઇ જાય છે તાે બીજાનું જીવન જ દાેષ માટે છે. ૧ પ્રશ્ન ૧૮ :- પાતાની શકિતની મર્યાદામાં જે વિધાન

અતિશય કઠિન જણાય તેને માટે શું કરવું <sup>૧</sup> ઉત્તર ઃ– શાસ્ત્રે જેમ શકિત ગાેપવવાનાે નિષેધ કર્યાં છે, તેમ શકિતના અતિરેકના પણ નિષેધ કર્યા છે. જેમ શકિત જીપાવવી નહિ, તેમ શકિતથી આગળ પણ જવું નહિ. શકિત જીપાવીએ તાે ગુન્હેગાર અનીએ. અમલ ન કરીએ તાે વંચિત રહીએ, અને શક્તિથી આગળ વધી જઇએ તેા કરી શકતા હાેઇએ તે પણ ગુમાવી બેસીએ અને તપ-ચારિગ્યના ધણી થવાના બદલે દંભ–માયાના ધણી બની જવાય. શક્તિના અભાવને કારણે અટકનાર વંચિત જરૂર રહે, પરંતુ શક્તિના અભાવને કરતાે નથી અને ડાેળ માટેા બનાવે તાે ગુણને જ ગુમાવી બેસે. વચિત રહેનાર પામી શકે, પરંતુ ગુમાવનારને પ્રાપ્તિ દુર્લલ થઈ જાય. ૨

પ્રક્ષ ૧૯ :– તેવી પ્રબલ શકિતને અસાવે પૂર્ણપણે આજ્ઞા ન પળાય તેા શું કરવું ?

ઉત્તર ઃ– વીતરાગે તો કહ્યું, આવેા અને આજ્ઞા પાળા તેા સિદ્ધિષદ મળે. ન પાળા તા સંસારમાં રહી જાઓ, અને આજ્ઞાને ઠાેકરે મારા તા રખડી જાઓ. પાળે તે તરી જાય ન પાળે તે રહી જાય, અને ઠાેકરે મારે તે અનંતકાળ સંસારમાં રખડે અને ધર્મની પ્રાપ્તિ દુર્લભ થાય. ન પાળે તા કાંઈ નહીં પણુ આજ્ઞાને ઠાેકરે ન મરાય. ઢાતાર નહિ અના તા શાસનમાં નભરો, પણ છીનવી લેનાર બના તા નહિ ચાલે.

મહેમાન ઘેર આવે. એને ન બાલાવા તા ભલે, પાટલા પર બેસાડી ઘીની વાટકી ઊંધી ઢાળી ન જમાડા તા પણ ભલે, પણ અપમાન તા ન જ કરતા. મહેમાન સમજરી કે એની ભાવના અગર સ્થિતિ નથી, પણ અપમાન કરે તા રંપ એનાથી સહન ન થાય. મહેમાનને આવતા રાખવા હાય તા 'બેસા' તેમ કહેવું પડે. ધક્કો મારા તા ઘરે ફરી પગ ન મૂકે. શાસ્ત્રે માક્ષ સાધ્ય માન્યું અને ધર્મને તેનું સાધન માન્યું. દુનિયાએ કામને સાધ્ય માન્યા અને અર્થને તેનું સાધન માન્યું. કામની જડ માળી ન પડે ત્યાં સુધી થાય શું? કામ એટલે સ્પરો<sup>°</sup>ન્દ્રિયનાે વિષય જ નહીં, પરંતુ પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયની લાલસા એ કામ છે. એમાંયે રસના ભયંકર છે. એના યાેગે અધીય ઇન્દ્રિયા અહેકી ઊઠે છે. ૩

(૪) સઅ<mark>ય ભલે બદલે પરંતુ સિધ્ધાન્ત ન બદલે</mark> પ્રશ્ન :– ૨૦ કુતર્કવાદીઓ અનેક પ્રશ્નો કરીને ધર્મમાં પ્રવેશ કરનારને ડાેળે છે તે તેનું શું કરવું ?

ઉત્તર :– શ્રી જિનેશ્વરદેવનું શાસન મળવું બહુ દુર્લભ છે. એ હાથથી ગણું તે! એના જેવી કમનશીબી એક પશ્ નથી, તમારું જીવન વ્યર્થ વેડકાઈ જરો. દુનિયાની દ્લીલા, અને તર્કોને આડે ન આવવા દેર. એવા તર્ક કરનારને કહી દેર કે- '' ભાઇ! હાથ જોડીએ તને; તું જીત્યા અને અમે હાર્યા, તું વિદ્વાન અને અમે મૂર્ખ, પણ તું તારે માંગે જ અને <mark>અમને</mark> અમારા માગે<sup>°</sup> જવા દે." નાહક તેની સાથે પંચાતમાં ન પડેા. શરૂઆતના વિદ્યાર્થી પૂછે કે – '' માસ્તર, એકડાે આમ કેમ ? આમ કેમ નહીં ? " મારતર કહે કે – '' મેં જેવેા લખાવ્યા તેવા ઘૂંટ. "પેલા કહે કે – " ના, એમ તાે નહિ ઘૂંટું આમ નહીં પણ આમ જ થાય – "આવાને માસ્તર પણ શું કહે? '' આમ એકડે! કેમ થાય, એ કંઇ પ્રશ્ન છે ? એનેા જવાબ શે। ? હુજુ પુછે છે કે – માસ્તર ! જરા આમ વાળું તેા ? " તાે તા મારતર સમજાવે કે – 'ભાઇ ! આમ નહીં પણ આમ વળાય.' પણ ઉઠાવીને એમ જ કહે કે – હું તા આમ જ ઘૂંટીશ." માસ્તર કહે કે – ' દુનિયા આખી આમ ઘૂંટીને ભણી

છે, તું નવેા વિદ્યાર્થી આવ્યા.' છતાં પેલાે કહે કે – ' દુનિયા ભલે ભણી, પણ હું તાે આમ જ ઘૂંટવાના ' આવાને માટે માસ્તર ઘેર જવા સિવાય બીજીં કહે પણ શું ? તર્ક પણ બુદ્ધિ અને ચુક્તિપૂર્વકના હાેવા જોઈએ. પણ ચદ્યા-તદ્યા મ્હેાં માથા વિનાના તકોંના અર્થ શાે ? ૧

પક્ષ ૨૧ :– આજે જમાનાવાદીઓ ધર્મતીર્થમાં સમયના પરિવર્તાં તને કારણે ફેરકાર કરવા મહેનત કરી રહેલ છે તેા તેમાં તથ્ય શું છે?

ઉત્તર :- તીર્થમાં કદી પરિવર્તન થતું નથી. એ શાશ્વત છે. એમાં કશે ફેરકાર થાય નહીં. જો એ ફરી જાય તે સારી દુનિયા કરી જાય. સાધક ઢીલા હાેય તા સાધના કરતાં વાર લાગે. એક ભવે ન કરે તા ઘણા ભવે સાધના કરે. "સાધક જો બહું પોલા હાય તા સાધના વિના રહી જાય, પણ જો સાધન પાેલું થઈ જાય તા તા સાધના જ રહી જાય. " માટે સાધન તા અખંડિત જ જોઇએ. તીર્થ એ સાધન છે, આપણે ખધાં સાધક છીએ. આપણે પાેલાં હાેઇએ એટલા માટે આપણા પાેલાણની પુષ્ટિ માટે સાધનને પાેલું કરીએ તા શું થાય ? આજે એ જ માટી તકરાર છે. અમે પાેલાં છીએ માટે મજબૃતયણે એ તીર્થન સેવી શકતાં નથી, એ બચાવ ચાલે પણ જેવા અમે પાેલા છીએ તેવાં સાધન પણ પાેલા થાઓ એમ કહેવું કે ઇચ્છવું તે તા ન જ ચાલે. આજના સ્વચ્છ દાચારીઓ કહે છે કે, "આ જમાનામાં આ સાધન કામ ન લાગે." તા તેવાઓ માટે તા શાસ્ત્ર કહે છે કે, "એવા જમાનાવાદીઓને જૈન શાસનમાં પણ સ્થાન નથી. " પાતાની અશકિતઓનો આરોપ આમાં (સાધનમાં) કરવા માગે-સાધનને જ શિથિલ કરવા મથે તેવા, શાસનમાં હાેય તાેય શું અને ન હાેય તાેય શું ? કદાચ એવાએ તાે બીજાને પણ નુકસાન કરે. કલ્યાણના ઇચ્છુક આત્માએ તાે ઊલટી એવી પ્રાર્થના કરવી બેઇએ કે 'તારી આ ક્ષુદ્ર સેવાના યાેગે એવું સામર્થ્ય પ્રાપ્ત થાએ કે, જેથી હું ઇસ્છિત આરાધના કરી શકું. ' પણ તેને બદલે એમ કહેવાય કે, 'અમે કમતાકાત છીએ માટે સાધન વધુ ઢીલાં બનાવા. ' તાે તે ચાલે ? માના કે ઊ ચા માળ હાેય, નીસરણી માટી હાય, અને પગથિયાં ચઢવાની તાકાત ન હાેય તા ચઢવાની તાકાત મેળવાય કે ન ચઢી શકા માટે નીસરણીના નાશના પ્રયત્ન કરાય ? તેમ, તેઓને પણ સુરૂજનોએ કહેવું પડે કે તમે જો કમભાગી હાે અને ન ચઢી શકા તો કંઇ નહીં, પણ જેઓ ચઢી શકે છે, તેઓનાં સાધનાના નાશ કરવાના પ્રયત્ન તાે ન જ કરતા. બનાદિત્ધનનગત –વસ્તુ તરફ આંગળી ન ચીં ધાય. ૨

**પ્રક્ષ ૨૨:** માંગણી તેા માેટી છે, અને તાકાત ન હાેચ તાે ?

ઉત્તર : જિનેશ્વરદેવના શાસનના કાયદા છે કે-જે ચીજ શ્રી ગણ્ધર ભગવાન માગે તે બાળક પણ માગે. મેળવે ભલે શક્તિના પ્રમાણે, પણ માંગણી તાે એક જ ! માંગણીમાં ભેદ નહીં, અમલ ભલે શક્તિ પ્રમાણે હાેય. પ્રભુના શાસનમાં સર્વવિરતિ, દેશવિરતિ અને સમ્યકદ્દપ્ટિ આત્મા પણ રહી શકે છે. એકના સર્વત્યાગ છે, બીજાના થાેડા ત્યાગ છે, અને ત્રીજાના

રયાગ નથી, માત્ર ત્યાગની ભાવના જ છે. પણ અધાયનું ધ્યેચ એક જ છે, ત્રણેયની માંગણી એક જ ! અમલની વાતમાં આ પ્રશ્ન સંભવિત ખરા, અહીં તેા માન્યતાની વાત છે. જેટલા <sup>હ</sup>હી<sup>૬</sup> આવે તેમાં કાેઇનું દર્ઢ ચાર મહિને મટે એવું હેાય, કોઈનું છ મહીને મટે તેવું હાેય ને કાેઇનું અઠવાડિયે મટે તેવું હાય, એ બધાં પાતે સમજતાં હાેય. પણ બધાં ડાકટરને કહે રાં ? ઝટ મડાડાે. ભલે ક્ષય હેાવ, પેટમાં ભયંકર દર્ઢ હેાય. નહીં જેવા તાવ હાય, પણ એ અધાં ય કહે કે-ઝર મટાડા. કોઇએ કઢી એમ કહ્યું કે, માેડું મટાડાે ? મનમાં સમજે કે–ઢદ માડું છે, ચાર દિવસે મટે તેવું છે, ચૌક દિવસે મટે તેવું છે, તમારા દર્દને વખત લાગશે, તેા પણ દૃદી કહે કે એની પાસે પાંચ લેતા હેા તેા મારી પાસેથી પચાસની ફી લેા. પણ મને એ વિસમાં મટાડી આપેા. ભલે મટે ગયે ત્યારે, પહ્ય બધા ∉હીં ઓની માંગણી કછ ? માંગણીનું વાસ્તવિક ૩૫ સમજો, વ્યવ-હારમાં જુઓ કે-એક માણુસ પેઢી પર જઈ કલાક બેસી આવે ત્યાં પચાસ હજાર કમાય અને ખીજો છ કલાક બેસે તોયે માંડ રાટલા મળે, તેા પણ એની ઇચ્છા કઇ ? એ જ કે મારે માટર જોઇએ. મળે કે નહિ તે વાત જુદી. પ્રાર્થનાના ને પ્રાપ્તિના લેઢ સમજો. ચાેથા આરાના જીવેા મુક્તિની ઇચ્છા કરે અને પાંચમા આરાના જવા શાની ઇચ્છા કરે ? ૩ (પ) સિચ્છાસિ દુક્કડ અને પ્રતિક્રમણની પવિત્રતા

**પક્ષ ૨૩ :**- રસ્તે ચાલતાં નિયમ વિરુદ્ધ કંઇ બાેલાઇ ગયું, ખાેવાઇ ગયું વગેરે થાય અને મિચ્છામિ દુક્ષડ બાેલીએ તાે તેથી `પાપની સુકિત મળે ? વાર વાર આ પ્રમાણે ભૂલાે કરવી અને -વાર વાર મિચ્છામિદુક્કડ બાલવું તે શું નાટક નથી ?

ઉત્તર :- પહેલાં ઉત્તર બરાેબર સમજો અને પછી અભિપ્રાય નક્કી કરેા. શ્રી જિનશાસન પામેલા અને વગર પામે**લા** જવ વચ્ચે ઘણું જ અંતર છે. જવને પાતાની બૃલની ક્લિગીરી થાય અને તેમાં રુચે નહીં હોથી પાપના અધ સજ્જડ ન પડે, અને ભવાંતરનાં કંમાં પશ્ચાત્તાપથી ક્ષચ પામે છે. ચાહે તેવેા ગુના હાેય, પરંતુ તે માંફી માગતાં જરૂર ડીલે। પડે છે. મિચ્છામિ દુક્કડાંની મહત્તા અનેક ગણી છે અને તેથી બે લાબે થાય છે. વર્તમાતમાં થયેલ ભૂલના પાપબંધ માત્ર હળવે જ પડે, અને પાયના ખેઢથી ભવાંતરના દોષો ક્ષય પામે. મિચ્છામિ દુક્કડંની કિયા નાટક રૂપે તે৷ તેાજ ગથાય કે જો તે તેનું આવું ઉત્તમ મહત્ત્વ સમજી માફી માગવા માટે ગુના કરે તાે જ ! પગની ઠાેકર કાેઇને ભૂલથી વાગી ગઇ અને માફી માગવી તે તે। ઉત્તમ છે, પરંતુ માફી માગવાની ક્રિયાને ઉત્તમ માની, માફી માગવા માટે કાેઇને ઢોકર મારે અને પછી માફી માગે તેા તે મિચ્છામિ દ્રક્કડનું નાટક કર્યું ગણાય. ૧

પ્રક્ષ ૨૪ :– જે આ પ્રમાણે મિ<sup>રુ</sup>ઇામિ દુષ્ઠડ બેાલવાથી પાપ નિવૃત્તિ થતી હાય તે। દણાં દ'ભી લોકો પણ જે મિચ્છા(મે દુક્કડ બાેલી ધર્માત્મા થયાનાે દાવાે કરે છે તે વાત પણ સાચી ગણાઇ જાય ?

પ્રશ્નપ્રદીપ

ઉત્તર :– જે આત્મા દંભપૂર્વંક આલેાચના વગેરે કંઈ પણુ સ્વીકાર કરી ધર્માત્મા અનવાનાે દાવાે ખેલે છે તે લાેઢની નાવ પર ખેસી સાગર તરવાની વાત કરનાર જેવાે ગણાય.

હાથ બગડી ગયા એટલે હવે ધાયા વિના ઉપાય નથી, તેમ માનવાને બદલે હાથ ધાવા માટે બગાડવા, તેમ કહેનારના નિયમ કેવી રીતે ન્યાયસ ગત ગણાય ? પ્રથમ પાપ કરે અને પછી ધર્માત્માની ગણતરીમાં ખપવા માટે જે મિચ્છામિ દુક્કડ કહે અને મનમાં તાે વિચારે કે આ પાપ કર્યું તે સારું જ થયું, તે પાપને કારણે જ હું દુ.ખી ઘતા મટયા. એટલે એક તરક માફી માગે અને બીજી તરફ પાપને પાતાના કલ્યાણનું કારણ માને. આ રીતે પાપને અહિતકર સમજ્યા વિના તેની માફી માગનાર દલ્લી કદી પણ શ્રી જિન-શાસનમાં ગૌરવને પામી શકતા નથી. પાપને પાપ તરીકે જાણ્યા પછી જ તેની માફી માગવાના સાચા ભાવ જાગૃત થાય છે, તેમાં દલ્પનું નામ નથી હાેતું. ૨

પ્રશ્ન ૨ પ ઃ– વારંવાર મિચ્છામિ દુકકડાં કરી, વળી તુરંત તેનું તેજ કાર્ય કરવું તે શું શાસ્ત્ર દબ્ટિથી પ્રાંપચ ન કહેવાય ໃ

ઉત્તર : વિચારાેના પરિવર્ગનથી કે પરિસ્થિતિની ભીંસથી મનુષ્ય પાપ કરી નાંખે તેા પણ તે સમયે જે પાપને અશુચિની જેમ ખરાબ માની, આલેાચના અને મિચ્છામિ દુક્કડં કરવાની સમજણ હાેય તાે, તેના તે પાપનાે તાે ક્ષય થાય છે, પરંતુ સાથે સાથે બીજા પાપાેનાે પણ ક્ષય થાય છે. જ્યાં સુધી કેવળજ્ઞાન નથી થયું, ત્યાં સુધી આત્મામાં પાપના અંશ છે, અને તેને કારણે તેવા પાપના પ્રસંગા–ભલે હળવા–ભારે હાેચ, પણુ પાપ નથી થવાનું તેમ તા ન જ કહી શકાય. નિરંતર અંધાતા તેવા કર્માના ક્ષય માટે જેટલા વધારે પ્રતિક્રમણ–આલાેચના વગેરે થાય, તેટલી વધારે વિશુધ્ધિની ભાવના પ્રબલ થાય છે. સુંદર અક્ષર શીખનારે જેમ વારંવાર અગ્નરા ભૂંસી ભૂંસીને પણુ નવા લખવા તા અંતે સહજ પ્રયત્ને આકર્ષક અક્ષરા લખી શકે છે, તેમ વારંવાર મિચ્છામિ દુકકડાંની ટેવ પાડનાર, લાંબા પ્રયત્ને અંતે એક દિવસ સુંદર અજ્ઞર સમાન શુદ્ધ અવસ્થાને પામી જાય છે. કાેઈ પણુ એક વાતને દહ કરવા માટે જેમ તેને વારંવાર વિચારવું પડે છે, તેમ શુદ્ધ સ્વરૂપને મેળવી દેનાર પ્રતિક્રમણુની વારંવારની ક્રિયાને વારંવાર કરવા પડે છે, તેથી તે પ્રપાચ કહી પણુ ન કહી શકાય. 3 પ્રક્ષ ૨૬ :– દરરાજ પાપ કરવું અને દરરાજ પ્રતિક્રમણુ

કરી આલેલ્ચના કરવી તે શું એક પ્રપંચ નથી ?

ઉત્તર : દરરોજ જંગલ જઇએ છીએ, ત્યારે સ્વચ્છ થવા માટે હાથ બગાડીએ છીએ અને સાઢ કરીએ છીએ, તો એક વખત ધાયા પછી બીજી વાર શા માટે બગાડવા ? આરોગ્ય સાચવવા માટે રાજ બગાડવું પડે અને રાજ ધાવું પડે, તેમ ઘતાં સ્વપ્ને પણ એવા વિચાર કહી નથી આવતા કે હાથ વગેરે બગડયાં તે સારૂં થયું.

જ્યાં સુધી આહાર છે, ત્યાં સુધી નિહાર (મળ) પણ છે, તે થયેલાં નિહારને સ્વચ્છ કરવા માટે સાદ કરવાની ક્રિયા પણ **રાજ કરવાની રહેશે. તેવી જ રીતે જ્યાં સુધી દુનિયાદારી છે,** ત્યાં સુધી દેાષ પણુ સંભવિત છે, તેથી તેને નિર્માળ કરવાની ક્રિયા સ્વરૂપે રાજ પ્રતિષ્ઠમણુ કરી દેાષેાની આલેાચના રાજ કરવી જરૂરી છે.

રાેજ પાપ કરીને રાેજ તેનું પ્રતિક્રમણુ કરનારની કિયાને ઢાંગ કહેનારે ઉપરાેકત વાતનાે વિચાર કરવાે આવશ્યક છે.

(ક) નિમિત્ત અને આત્મશક્તિનેા વિર્વંક

**પ્રશ્ન ૨૭ :**– અધમ નિમિત્તો પણ ઉદ્ધારમાં કારણુભૂત **ગ**ની શકે ખરા ?

ઉત્તર :- અન તી ઉત્સર્પિણી-અવસપિંણી જાય ત્યારે એકાદ મનાવ એવે અને કે, જે આ રીતિએ એકદમ સિદ્ધિ દે જાય. ગમે તેવા અચે ગ્ય નિમિત્તોથી પણુ પ્રતિબાધ પામેલાએ ાને પણુ કારણ ગત એ નિમિત્તો નથી, પણુ પૂર્વની આરાધના છે. ઇલાચીકુમારને વાંસડા પર કેવળજ્ઞાન થયું, ભરત છને અત્સિ-ભુવનમાં કેવળજ્ઞાન થયું. જ્ઞાની કહે છે કે આ દબ્ટાંતા લઇ શકાય જ નહિ. નિમિત્તો એ કારણુ નથી, પણુ કારણ પૂર્વની આરાધના છે. ચંડકારીયાના દબ્ટાંતથી 'પ્રભુને અચકું ભરવું એ પણુ તરવાના માર્ગ છે.' એમ જો કેાઇ કહે તા કહેનાર સમજી છે એમ મનાય ? નહિ જ ! ચંડકારીયાએ ડસ્યા પછી જ જાતિસ્મરણના પ્રતાપે જોયું કે, આ તા અહેન્ દેવ છે. જો તેણે પૂર્વ અસ્દિતના માર્ગને ન જાણ્યા હાત, અસ્દિતના સ્વરૂપને ન પિછાણ્યું હાત તા ચંડકારીયાને આ જ્ઞાન અને આ પિછાણુ થાત ? ચંડકાેશીયાને ખાતરી થઇ કે, આ અન્ય કાેઈ નથી પણુ અર્હનદેવ ! પૂર્વે સાંભત્યા હતા અને આજે પ્રત્યક્ષ થયા. હવે એ ચંડકાેશીયાના બધા કષાય શમ્યા, અને એ નમ્યા. એ ભાવના ન આવી હાેત તાે એ સદૂગતિએ જાત ? અધમમાં અધમ સંચાગામાં અને ગૃહસ્થપણામાં રહેવા છતાં પણ કાેઇ જીવા પામી જાય તા તે પ્રતાપ એ અધમ સંચાગાના કે ગૃહસ્થપણાના નહિ, પણ પૂર્વની આરાધનાના. શ્રી જિનેશ્વર દેવના એક પણ વચનમાં અશ્રદ્ધા કરવી, એ સમ્યક્ત્વમાં દ્રધ્ણ લાવનારું છે. ૧

પ્રક્ષ ૨૮ ઃ– ઘણા લાેકાે ઉપવાસ આહિ તપશ્ચર્યાને લાંઘણ, ઢાેર લાંઘણુ વગેરે શબ્દાે કહી વખાેડે છે. તાે તેમાં તથ્ય શું છે ?

ઉત્તર : પેટના પૂજારીએ તપશ્ચર્યા માટે ભૂખે મરવું, પેટ બાળવું, લાંઘણે કરવી, વગેરે શખ્દો કહી તપશ્ચર્યાને વખેાડી તેની નિંદા કરે છે. તેમણે જરૂર વિચારવું ઘટે છે કે, આપણે હજી કઇ અવસ્થામાં છીએ ? ત્રિલાેકીનાથ તીર્થ કર ભગવાત, જેમણે આગળના ત્રીજા ભવથી જ નક્કી કર્યું છે કે હવે ત્રણ ભવથી વધારે સંસાર નથી અને તીર્થ કરના ભવમાં માક્ષ નક્કી છે. એટલું જ નહીં પરંતુ, દીક્ષા સમયે ચાર રાન પ્રાપ્ત થયેલ હાય છે. આવા જિનેશ્વરદેવા પણ તપશ્ચર્યા શા માટે કરતા હશે ? આવા તીર્થ કર ભગવ તો પણ તપશ્ચર્યા શા માટે કરતા હશે ? આવા તીર્થ કર ભગવ તો પણ તપ ધના માક્ષની મુસાફરીમાં માનતા નથી, આવા તપના મહિમા છે. તેના પ્રત્યે જો બેદરકાર રહીએ તા માનવું કે આપણા માક્ષ દ્વર છે. તીર્થ'કર દેવેાને પણ કર્મક્ષય માટે ઉત્કૃષ્ટ છ માસ સુધીના ચીવિહારા તપ કરવાની આવસ્યકતા જણાય, તેા જે ધાનનાં ધનેડાં અને પાણીનાં પૂરા જેવા હેાય તે શું મહત્ત્વ જાણી શકવાના છે?

કોઈ કહે છે, જ્ઞાનીને તપશ્ચર્યાની જરૂર નથી. તો એવું કહેનારે વિચારવું જોઈએ કે, તીર્થ'કર ભગવાનને ચાર જ્ઞાન છે છતાં તેને તપ નિરુપયાગી લાગતું નથી. એટલે જેને એ નિરુપયાગી લાગે તેની ભાગ્યદશા પરવારી છે તેમ માનવું રહ્યું. કાેઇથી તપશ્ચર્યા થઈ શકે, અથવા કાેઇથી વધારે ન થઇ શકે તે એક વાત જીદી છે, પરંતુ તપશ્ચર્યાની જરૂર નથી, તપ કરવું તે અજ્ઞાન છે, એમ લાગવું તે તાે માત્ર એક દુર્ભાગ્યની વાત સિવાય બીજું શું ગણાય ? ૨

પ્રક્ષ ૨૯ :– ભૂંખે મરતાં એક અજ્ઞાનીનું પણુ શરીર શકિતથી ઘસાય છે અને એક જ્ઞાની તપસ્વીનું શરીર પણુ ઘસાય છે. તે બન્ને વચ્ચે અંતર શું?

ઉત્તાર :– સંગ્રહણીનાે દર્દી વારંવાર સંડાસ જાય અને આરોગ્યના નિયમ પ્રમાણે ઉદ્દરશુધ્ધિના હેતુથી રેચ લેનારાે પણુ વારંવાર સંડાસ જાય, આ પ્રમાણે ક્રિયા અન્નેની સમાન હેાવા છતાં પરિણામે તાે એકને આરોગ્યની વૃધ્ધિ થાય છે અને બીજાને દર્દ'ની વૃધ્ધિ થશે. એક પરિશ્રમથી સદ્ગતિ પ્રાપ્ત થવા સ્વરૂપ થાકની નિવૃત્તિ થાય છે, તાે બીજા પરિશ્રમથી દુર્ગતિના દુઃખ સ્વરૂપ થાકની વૃધ્ધિ થાય છે. ભગવાન નેમિનાથ પ્રભુના ૧૮ હજાર સાધુને વંદણા કર્યા પછી શ્રીકૃષ્ણ મહારાજાના થાક જોતાં પરમાત્માએ કરમાવેલ કે '' થાક લાગ્યા નથી, પરંતુ થાક ઊતર્યા." સન્માર્ગે થયેલા શકિતના વપરાશ સુખનું નિમિત્ત બને છે અને અસદ્માર્ગે વેડફેલ શકિત નાશ અને દુર્ગતિનું કારણ બને છે. તે માટે જ પ્રાચીન અનુભવી પુરુષોએ ફરમાવેલ છે કે,

'' તપ કરતાં શરીર ઘસાય, તેા તે ઘસાચું ન કહેવાય,

સેવા કરતાં થાક લાગ્યાે, તે થાક ન કહેવાય,

દાન દેતાં લક્ષ્મી ઘટી, તે ઘટી ન કહેવાય,

જ્ઞાન મેળવતાં સમય ગયેા તે ગયેા ન કહેવાય." 3

પ્રક્ષ ૩૦ :– શકિતના સદુપયાેગ અને દ્રરુપયાેગમાં ઉન્નતિ અને અવનતિ છે એ વાત સ્પષ્ટ થઈ, પરંતુ થાેડા શખ્દામાં સદુપયાંગનું માર્ગદર્શન આપશા ?

ઉત્તાર ઃ- પાણીકાર તલવાર જો મ્યાનમાં હાેય તાે જ તેનાથી પ્રાપ્ત થતા ખાેટા નુકસાનથી અચાય, મ્યાન સાથે રાખેલી તલવાર અવસરે ઉપયાગી થાય અને રક્ષણ કરે, તેમજ નિરર્થક રીતે વાગી જવાનાે ભય જ ન રહે.

વિચાર શકિત−જ્ઞાન માટે પણુ આ જ વાત સમજવી. મ્યાન વગરનું જ્ઞાન હેાય તેા નખાેદ કાઢી નાખે અને મ્યાનપૂર્વંકનું જ્ઞાન હેાય તેા ઉન્નતિના શિખરે પહેાંચી જવાય. મ્યાન એટલે વિવેક અર્થાત્ યાેગ્ય અને અયાેગ્યની પરીક્ષા તેનું નામ છે મ્યાન. સાેનાના કટાેરામાં ઉત્તમ દ્રધપાક પીરસ્યાે, આનારે લાેજન-ના સ્વાદ લેવાને બદલે કટાેરાને ઉત્તમ માની બટકું લર્યું, અને ઢાંત પડી ગયા. તેથી તે અન્ય પાસે કરિયાદ કરે કે મને બાેલાવ્યાે જમવા અને ઢાંત તાેડી નાખ્યા, તાે મૂર્ખ કાેણુ ગણાય ? સાેનાના કટાેરાના પણુ અપરાધ નથી, દ્રધપાકના પણ અપરાધ નથી, પરંતુ વાંક પાતાની વિવેક શકિતના અભાવના છે. જો વિવેક હાેય તાે ઉત્તમ પાત્રના ઉત્તમ ભાેજનને પામી, પાેતે પણ ઉત્તમ બને અને જો વિવેક ન રાખે તાે ઢાંત પણુ પડી જાય અને મૂર્ખ પણુ ગણાય. ૪

પ્રશ્ન ૩૧ ઃ– સામાયિક આદિ ધર્મકિયા શા માટે કરવી ? તેથી ફાયદાે શું ? આ સર્વ વાતાે સરળતાથી સમજી શકાય તેવા દબ્ટાંત સાથે ફરમાવાે !

ઉત્તાર :- જેમ કાંઈ માણુસને પેટ અગર માથામાં ગાંઠ થયેલ હાેય, તે ગાંઠની વૃદ્ધિ કે પાેષણુની ભલે પાેતાને જરા માત્ર પણ ઈચ્છા ન હાેય તાે પણ રાેજ લેવાતા ખાેરાકમાંથી તે ગાંઠ પ્રતિદિન વૃદ્ધિ પામતી રહે છે. જે ગાંઠને પાેતે દુઃખદાયી માનતાે હતાે, અને જેના પાેષણુની કલ્પના સ્વપ્નમાં પણ સેવેલ ન હતી તેમ છતાં પણ તે ગાંઠ પાેતાના જ હાથે ગ્રહણ કરાતા ખાેરાકમાંથી હિસ્સાે લઈ વૃધ્ધિ પામી જાય છે.

તેવી જ રીતે આત્માને અનાદિકાળથી ત્યાગ તરફ અણુ-ગમાે એટલે કે અવિરતિની ગાંઠ થયેલ છે. તેથી ભલે પાપ કરવાની ઇચ્છા ન હેાય, પાપ વધે તેવી પ્રવૃત્તિ પણુ ન કરે, પાપ પ્રત્યે પ્રીતિ પણ ન હાેય તાે પણ તેના ત્યાગ તરફ વિરતિ ભાવનાે અણગમાે હાેય તાે તેવા દરેક આત્માને અવિરતિનું પાપ તાે લાગ્યા જ કરે છે, અને તેથી અચવા માટે સામાચિક આ<sup>દ્ધિ</sup> દ્વારા તે ગાંઠનું (અવિરતિનું) એાપરેશન કરવાનું છે.

પાત પ્રાપ્ત તે લાહ્યુ (ગા પાલ્યુ) પારંત્વા રેવવુ કરે પોતે ભાડે રાખેલ મકાનમાં ભલે પાતે રહેતા ન હાેચ અને પરદેશ પણ ભલે રહેતા હાેચ, તેમજ તે ભાડે રાખેલ મકાન તરફ નજર પણ ભલે ન કરતા હાેચ તા પણ જ્યાં સુધી તે મકાન પરના કબજાથી ફારગતિ (ત્યાગ) નથી લીધી ત્યાં સુધી તેને ભાડું જેમ અવશ્ય ભરવું પડે જ! તેવી જ રીતે જે જે વસ્તુ વગેરે પદાર્થા પર પાતે માલિકી હક્ક ધારણ કરેલ છે, તેના ત્યાગ ન કરે ત્યાં સુધી તેને અવિરતિનું પાપ તા આવે જ છે, અને સામાચિક આદિ ધર્મકિયાથી તે સર્વ'ના પાતાના આત્મામાંથી ત્યાગ થાય છે. તેથી ધર્મકરણી અવશ્ય કરવા ચાેગ્ય છે.

(૭) અવગુણની અરુચિ વિના ગુણપ્રાપ્તિ દુર્લભ છે પ્રક્ષ ૩૨ :- આચાર-શુદ્ધિની સફળતા માટે સર્વપ્રથમ શું જરૂરી ગણાય ?

ઉત્તર :– આચાર–શુધ્ધિના લક્ષ્યની સફળતા, અનાચારના ત્યાગ સાથે સંકળાયેલ છે. અનાચારના ત્યાગ લિના આચારનું પાલન યેાગ્ય રીતે થઇ ન શકે. તેથી આચાર–શુધ્ધિ મેળવવા ઇચ્છતા પુષ્ટ્યાત્માઓએ અનાચારનેા યથાશકય ત્યાગ કરવા ઉપયોગ રાખવા જોઇએ. આમ છતાં આચારનું પાલન જેમ અનાચારના ત્યાગ વિના સંભવિત નથી, તેમ અનાચારના ત્યાગ પણુ આચારના પાલનની તત્પરતા વિના શકય નથી. આ રીતે બન્ને પરસ્પર સાપેક્ષ છે. ખરી રીતે વિચારીએ તેા પ્રત્યેક સિધ્ધાન્તને અમલમાં ઉતારવા માટે આ બન્ને ચીજ જરૂરી છે. જેમ કે '' જોઇને ચાલવું, જેથી જીવ મરે નહીં, વિચારીને બાલવું, જેથી દાેષ

ન લાગે."

કોઇને પણ આ રીતે કરેલી સૂચનામાં જે ''જોઇને ચાલવાની અને વિચારીને બાલવાની" વાત છે તે આચારના પાલનરૂપ છે અને ''જીવ ન મારવાની વાત તથા દાષ ન લાગવાની વાત" અનાચારના વર્જનરૂપ છે. ૧

મક્સ ૩૩ ઃ– દેવેા સંવર–નિજ<sup>°</sup>રાના અધિકારી કેમ નહીં **?** ઉત્તર ૨ ૨ પ્રકારના તપમાંથી સમ્યક્**દ**ષ્ટિ દેવેા ૪ પ્રકારનાં તપ કરી શકે છે.

(૧) પ્રાયશ્ચિત્ત ઃ- આરાધક આત્માની, પાેતાથી થઈ ગયૈલ અશાતના આદિના ક્ષમા.

(ર) વિનય :- આરાધક પ્રત્યેના આકર, નસ્રતા, નમસ્કાર

(૩) વૈયાવચ્ચ ઃ– હરિકેશી સુનિની સેવાની જેમ. (ઉત. અ. ૧૨)

(૪) સ્વાધ્યાય :– પૂર્વભવે અહીં આરાધેલ જ્ઞાન, અમુક વિભાગમાં ત્યાં સ્મૃત હેાય છે, તેનું તથા તીર્થ`કર આઢિની ધર્મદેશના સાંભત્યાં પછી તેનાે વારંવાર સ્વાધ્યાય. આ રીતે નિર્જરાના બાર લેઠેામાંથી ચાર લેઠેા સમ્યક્દલ્ટિ દેવેા આચરી શકે છે. એટલે ઉચ્ચ આચાર–વિચારના પાલનની ભૂમિકાએ વ્યવહારથી દેખાતા હેાવા છતાં પણુ ''અનાચારના ત્યાગની શક્યતાને અભાવે ઠેવેા સંવર–નિર્જરાના અધિકારી નથી બની શકતા."

અર્થાત્ આચારના પાલનમાં ધ્રવૃત્તિ થવા છતાં પણુ અનાચારના ત્યાગરૂપે દેવેાને પચ્ચક્રખાણના અભાવ હેાવાથી માેક્ષમાર્ગ પામી શકતા નથી. ૨

પ્રક્ષ ૩૪ :– પુષ્યનું આચરણ કરવું સરળ છે કે પાપનેા ત્યાગ સરળ છે ?

ઉત્તર : ભબ્ય જીવેા માટે પુષ્યતું આચારણ તો ઘણું સરળ છે, પરંતુ પાપના ત્યાગ કરવાનું કાર્ય તા થાેડું સુશ્કેલ જરૂર ગણાય. જેમ કે લાખ રૂપિયાનું દાન દેનાર પ્રતિ કહેવામાં આવે કે, જો તમે તમારા ચાલતા બ્યાપાર આદિ કાર્યામાંથી અનીતિ, ભેળસેળ, વિશ્વાસઘાત, વગેરે પાપા દૂર કરશા તા વગર દાને પણ તમાને સારા ગણુશું ! આ પ્રમાણે કાઈ તેને કહે તા તે પાતાનું દાન ન સ્વીકારાયાના (પુષ્ટ્ય ન થયાના) ખેદ કરશે, પરંતુ પાપના ત્યાગ ન થઈ શક્યા તેના ખેદ તેને થવા ઘણા સુસ્કેલ છે.

દુનિયાના સામાન્ય એક એવાે નિયમ છે કે મનુષ્યને સારાં કાર્યોના જેટલાે આગ્રહ હાેય છે તેટલાે આગ્રહ નબળાં ઝાર્યાના ત્યાગ માટે નથી હાેતાે. ઉગ્ર તપ અને કઠિન ક્રિયામાં પણ હેાંશ અને મક્કમતા ધરાવનાર પ્રતિ જે તેની વિષમ પ્રકૃતિઃ સુધારવાની જરાક વાત કરવામાં આવે તેા તેના ક્રાેધ લાભૂકી ઊઠે. એટલે આવા અનેક ઉદાહરણેાથી સ્પષ્ટ છે કે, પુણ્યનું આચરણ જેટલું સરળ છે, તેટલાે પાપનાે ત્યાગ સરળ નથી. **૩** 

પ્રશ્ન ૩પ :- પુષ્ટ્યાનુઅંધી પુષ્ટ્ય સાવદ્ય કે નિરવધ ? અલગ્ય ૧૦ વાણ પુષ્ટ્યાનુઅંધી પુષ્ટ્યને પ્રાપ્ત કરી શકે છે કે નર્ડિ ? આ સમ્યક્ત્વનું કારણ પણ હેાય છે કે નર્ડિ ? પુષ્ટ્યાનુ-અંધી પુષ્ટ્ય કોને કહે છે ?

ઉ**રત્તા ઃ**⊶ પુષ્ટ્યાનુઅંધી પુષ્ટ્યનાં કારણેા ઉપર વિચાર કરતાં તે નિરવદ્ય હાવાના ખાતરી ઘાય છે. ચારિત્ર્ય સંખધીની ક્રિયાની આરાધના પ્રમાણે આ પુષ્ટ્યની પ્રાપ્તિ, અભવ્ય જીવ પણ કરી શકે છે અને આ પુષ્ટ્ય ભવ્ય જીવને માટે સમ્યક્ત્વ ગુણુનું કારણુ પણુ હાેઇ શકે છે.

આગળના જન્મામાં કરેલ પાપાની પ્રધાનતા (સુખ્યપણ) હાેવા ઘતાં પણ જેમનાથી પુરૂયબ ધના હેતુ થઇ શકતા હાેય તા તેને ''પુષ્ટ્યાનુઅ'ધી–પાપ" સમજવું જોઇએ. ચંડકોશિક વગેરેની જેમ.

ંઆગળના જન્માનાં પ્રાપ્ત પુષ્ધાની પ્રધાનતા હાેવા છતાં પણ જેમનાથી પાપબ'ધનાે હેતુ થઇ શકે તાે તેને ''પાપાનુઅ'ધી પુષ્ય" સમજવું જોઇએ. જેમ કે પ્રહ્યદ્યત ચક્રવર્તા.

આગળના જન્માેનાં પાપ ભાેગવી રહેલ છે અને આવનારા જન્માે માટે પણુ જે પાપ કરી રહેલ હાેય, તાે તેને ''પાપાનુબ વી-પાપ'' માનવું જોઇએ જેમ કે બિલાડી વગેરે. ૪ **પ્રક્ષ ૩૬** ઃ– ઉત્તમ મનુષ્યભવ, આર્યદ્વેત્ર, ધર્મ શ્રવણ્-તીર્થ કર દેવને৷ ચાેગ, આ સર્વ પવિત્ર અનુકૂળતા પુષ્યાધીન છે. તાે માેક્ષ માર્ગમાં પુષ્ટયનાે ખપત્તાે ગણાય ને ?

**ઉત્તર :** અુદૃા માણુસાે લાકડી વિના ન ચાલી શકે માટે લાકડી એ ટેકાે છે, જીવન ન ગણુાય. તેવી રીતે માેક્ષે જનારને પુણ્લ ટેકાે છે, પરંતુ માેક્ષનું સાધન ન ગણાય. ંપ

પ્રશ્ન ૩૭ ... પુરુષાનુબ ધીર્ટુ અને પાપાનુબ ધી પુરુષનાં કયા કયા કાર્ય છે ? કયા કયા કામા કરવાથી જવ પાપાનુંબ ધી પુરુષ બાંધે છે ? પાપાનુબ ધી-પુરુષ વડે જે શરીર, સંપત્તિ, સમજ, સત્તા વગેરે મળે છે, તે સારા કાર્ય માં લાગે છે કે ખરાબ કાર્ય માં ? પાપાનુબ ધી પુરુષના લાગવવાથી ગતિ, જાતિ, સ્થિતિ તથા આત્મિક શકિતમાં જીવનું ઉત્થાન થાય છે કે પ્તન ? ઉત્તર :- ગ્રાનપૂર્વક, નિયાણા રહિત, કુશળ અનુષ્ઠાન (સર્વ જીવામાં હયા, વિતરાગતા, વિધિવત્ ગુરુ ભકિત, નિરતિચાર ચારિત્ર્ય આદિ) થી પુરુષાનું બ ધી પુરુથ થાય છે.

ભરત ચક્રવતી વગેરેની જેમ.

નિયાણાદિ દોષોથી દ્રષિત ધર્મ-અનુષ્ઠાનથી પાપાનુબધી પુણ્ય થાય છે. પ્રદ્વાદત ચક્રવર્તા આદિની જેમ. પાપાનુંબધી-પુણ્ય વડે મળેલી સંપત્તિ વગેરે ખરાબ કાર્યમાં લાગે છે-અને પાપાનુબધી-પુણ્યના ભાેગથી જીવનું ઉત્યાન ન થતાં પતન થાય છે. આવું પતન ગતિ, જાતિ, આત્મિક શકિત, વગેરેમાં પણુ સમજવું જોઇએ. ઉપરાક્ત પુલાસા હાસ્ભિદ્રાષ્ડક

૨૪ મેા સટીક, પંચાશક સટીક, પંચ વસ્તુ સટીક, આદિ અંથામાં છે. તથા '' અભિધાન રાજેન્દ્ર '' કેાષ, ભાગ પ માે, પૃષ્ઠ ૯૯૨૯૩માં પણ છે. ૬

## (૮) સ્વરૂપ પ્રાપ્તિનાં ઉપાયે

પ્રક્ષ ૩૮ :– આત્માને પાેતાનું આત્મ સ્વરૂપ સ્વાધીન કરવા માટે શા પ્રયત્ન કરવા જોઇએ ?

ઉત્તર : કર્મનાં કારસ્થાનને ઊંધા વાળવાં હેાય તે તેની આજીની ખધી ગેાઠવણી આપણે જાણવી પડશે; રાવુના પ્રપંચા આપણી પાસે ખુલ્લા ન થાય ત્યાં સુધી તેને આપણે ઊંધા ન વાળી શકીએ.

નાનાં કે માટાં સર્વ રાજ્યાે લશ્કર પાછળ જેટલાે ખર્ચ કરે તેટલેા જ અગર તેથી પણ વધારે ખર્ચ જાસૂસી માટે કર<mark>ે</mark> છે. તેનું કારણ માત્ર એ જ છે કે, જ્યાં સુધી શરૂની ગાઠવણી ન જાણુવામાં આવે ત્યાં સુધી તેને ઉખેડવા માટે તેૈયારી ન કરી શકાય. આ જ પ્રકારે આત્મા ઉપર આક્રમણુ કરનારી કર્મરાજાએ ગાેઠવેલી સંસારચક્રની બાજી જ્યાં સુધી અરાભર ન સમજાય, ત્યાં સુધી તેને પૂર્ણુંરૂપે ઉડાવી ન શકાય. ૧

પ**શ્ન ૩૯ ઃ**– કર્મો સાથે જેણે લડાઈ જાહેર કરેલ હેાય, તે ભલે તેને જીતવાના પ્રયત્ન કરે. સૌ કાેઇએ કયા કર્મોને જીતવાના નિર્ણય કર્યો છે ?

ઉત્તાર ≔ જેમ કાેઈ એક હત્યારાએ એક વ્યક્તિનું ખૂન કર્યું' તાે તેના હિસ્સેઢાર માટે તે જેમ શત્રુ ગણાય, તેમ જીવવા

20

તેા તેના હિસ્સેદાર માટે તે જેમ શત્રુ ગણાય, તેમ જીવવદ માટે ઇચ્છનાર સૌના પણ તે શવ્ર ગણાય. ખૂનીના ઝપાટે જે નથી પકડાયા તે પણ તેને દુશ્મન જ માનવાના છે. તેવી રીતે કર્મ માટે પણ સમજી લેવું. કર્માંને જીતવા માટે સંચમના સંગ્રામે ચડેલા તીર્થ કર દેવા, સતી-સત્પુરુષા આદિની ઉપર પરિષહ-ઉપ સર્ગ સ્વરૂપે જેમ કર્માંની સેના તૂટી પડી અને તે જ્ઞાની દેવાએ તે કર્માંના ક્ષય કર્યાં, તેમ સર્વ ને તેના ક્ષય પાતાની શકિત પ્રમાણે કરવા જરૂરી છે, કારણ કે ખૂનીની દ્રપ્ટિથી તો કદાચ બચી જવાય, પરંતુ કર્મશવુથી તો કોઇ પગ્ર નથી બચી શક્તું. માટે કર્માંને હરાવી તેને જીતવાના પુરુષાર્થ સૌએ કરવે. જરૂરી છે. ૨

**પ્રક્ષ ૪૦ :- ધર્મ પુરૂષાર્થ કડીન લાગે છે અને કર્મ**કાર્ય સરલ લાગે છે. તેા વાસ્તવમાં કઠિન શું છે ?

ઉત્તર :- લપસી પડવું જેટલું વિના પ્રયત્ને થાય છે, તેટલું જ ઉપર ચડવું આકરાે પ્રયત્ન માગી લે છે. દરિયામાં ડૂખી મરનારને માર્જા નડતાં નથી, તે કઠિનતા તા તરનારને જ સહન કરવાની હાેય છે. સુશ્કેલી વિના માર્ગ જ નથી, પરંતુ તે સુશ્કેલીના બે પ્રકાર છે. એકને પ્રારંભમાં અને બીજાને અંતમાં. તરનાર સ્વેચ્છાપૂર્વંક સામેથી હાંશપૂર્વંક સુશ્કેલી સ્વીકારે છે, અને પ(રચુામે મહાસુખી બને છે. આવા મહાસુખના માર્ગ'ને સુશ્કેલી સમજી અજ્ઞાની જીવા તેથી લય પામી, વાસનાને આધીન અની, તૃષ્ણાના પૂરમાં તણાય છે. ક્ષાણક સુખમાં મહાલતાે મહાલતાે તે ઇચ્છાએાના દ્વરિયામાં ડૂબી અંતે મુશ્કેલી (દુઃખ) ભાેગવે છે. એટલે કઠિનતા કયાં નચી તે બતાવા ? શ્રેષ્ઠ કાર્ય પ્રારંભમાં તપ (કઠિનતા) માગે છે અને તપને કઠિન માનનાર અંતે કઠિનતાને ભાેગવે છે. કાઇ પ્રારંભે તાે કાેઈ પરિણામે, પરંતુ કઠીન તાે બધું જ છે. ધર્મ પુરુષાર્થ પ્રારંભે કઠિન, પરંતુ પરિણામે ભવ્ય અને ભાેગ પુરુષાર્થ પ્રારંભે સાહક, પરંતુ પરિણામે ભવ'કર. જેનું પરિશામ સારું તે સાચા પુરુષાર્થ કહેવાય છે. ૩

પ્રશ્ન ૪૧ :– આપણા આત્માને ઉન્નતિના માગે<sup>°</sup> જવામાં વચ્ચે વિધ્ન કોણ કરે છે ?

ઉત્તર :- વિષય અને કષાયના જે અનાત્મ લાવેા છે તે શ્વાનની જેમ આત્માને પવિત્ર માર્ગે જતાં વચ્ચે વિઘ્ન કરે છે. જિવ્દબી વહેતી નકીના પ્રવાહ જેવી છે. ત્યાં ગાય પાણી પીવા આવે તો પેલા શ્વાન (અનાત્મ લાવ) તેને ભસવા લાગે છે, ન પીવા દેવાથી પાણી વધવાનું નથી અને પીવા દેવાથી પાણી ઘટવાનું નથી. પાણી તો દરિયા તરફ જ વહેતું રહે છે.

તેવી જ રીતે આપણું આયુષ્ય વહેતા પાણી જેવું છે. ચાહે તેને ધર્મમાં જોડા કે ન જોડા, તાે પણ તે અટકવાનું તાે નથી જ ! પુજ્ય-પાપ,જીવ--અજીવ, સ્વર્ગ-નર્ક કે માક્ષ, આ વાતમાં કડાચ કાઇને મતસેદ હાેય, પરંતુ મરવું પડશે તેમાં મતસેદ નથી. જેમ નદીનું પાણી ઉપયાગમાં લ્યા કે ન લ્યા તાે પણ તે ખારા દસ્યામાં ભળવાનું જ છે, તેમ જિંદગી ગમે તેટલી સાચવે અને મમત્વ રાખે તાે પણ તે કના તા -થવાની જ ! શરીર, સંપત્તિ, વગેરે પુણ્ય–પાપનેા પ્રવાહ છે, ત્યાં અનાત્મ ભાવ સ્વરૂપી કૃતરાે બેઠાે છે. જેમ પહેલા કૃતરાને પ્રવાહનું પાણી ગાય પીએ તેા તે ખમાતું નથી, તેમ આ વ્યાનને (અનાત્મભાવને) શક્તિના ઉપયાગ ધર્મમાર્ગે થાય તે સહન થતું નથી. પ્રવાહનું પાણી ખારા દરિયામાં (સૃત્યુ) ચાલ્યું જશે તે સંખંધના જેમ કૃતરાને વિચાર નથી, તેમ ખાટા માર્ગે અર્ચાતી શક્તિના દુરુપયાગનું તેને ભાન નથી. એના નડવાના સ્વભાવ આત્મશક્તિના સદુપયાગને સમયે જ હાેય છે. જ

પ્રક્ષ ૪૨ :– જ્ઞાનમય એવેા આત્મા પાતાના સ્વરૂપને ભૂલી જ્યારે અજ્ઞાન–આચરણ (માયા–કુશીલ–ધનાદિની કુટિલતામાં પ્રવૃત્તિ) કરે તેા તેથી અધાતાં કર્ગો અને તેથી થતાં નુકસાનનેા ખ્યાલ કેમ નથી આવતાે ?

ઉત્તર :- માયા, કુશીલ, ધન આદિ સર્વ મેહરાજાના ઊંદરા છે. ઊંદર સીધા કરડે જ જય તેલું નથી. કીડી, મકેાડા, અંગેરે ચટકા ભરે, વીંધી વગેરે ડાંખ મારે એટલે જાણ હુરત જ યાત્ર અને સાવધાન થવાય. પરંતુ ઊંદર તેા આખે આંગૂઠાે કરડી ખાય તા પણ ખબર ન પડે, કારણ કે તે ઊંદર તા આખા આંગૂઠા માત્ર કરડતા જ નથી, પણ કરડીને ફૂંકે છે અને ફૂંદી ફૂંડીને કરડે છે એટલે તેના ડાંખની ખબર પડતા જ નથી. એ પ્રમાણે સર્વ કુટેવા, કુશીલ, માત્રા, ધનાદિ સર્વમાં જે અજ્ઞાન આચરણ છે તે માહરાજાના ઊંદર હેાયને ફૂંદી ફૂંકીને ડાંખ મારે છે, અર્થાત્ રાજી કરીને, નચાવીને, કુદાવીને પતન પમાડે છે. પ પ્ર**ક્ષ ૪૩ :**-- આત્માની આવી જ્ઞાનમય અવસ્થા પ્રગટ કરવા શેા પુરૂષાર્થ કરવે৷ ?

ઉત્તર :- જેમ એક ભીંતમાં નાને৷ ગાેખલાે બનાવેલ હાેય, અને તેમાં ઢીવાે મૂક્યાે હાેય તાે ઢીવાે તે જ જાણી શકે કે જેણે ગાેખલાે જાણ્યાે હાેય. જેણે બીંત જાણી નથી અને ભીંતમાં મૂકેલાે ગાેખલાે જાણ્યાે નથી, તે ઢીવાે ન જ જાણી શકે, તે એક સામાન્ય વાત છે.

ગાેખલાને જાણ્યા વિના જેમ તેમાં રહેલ દીવા જાણી શકાતા નથી, તે જ પ્રમાણે જ્ઞાનના ભેદો, તેને રાેકનાર કર્મા અને તેના ક્ષય કે ક્ષયાેપશમની વિધિ જાણી નથી તે આત્માના જ્ઞાનસ્વરૂપને જાણી નથી શકતાે. ૬ પ્રશ્ન :- ૪૪ આત્માનું સ્વરૂપ જ્ઞાનમય હેાવા છતાં તેની પ્રવૃતિ અજ્ઞાનમય પણ કેવી રીતે સંભવે ?

ઉત્તર :- આત્માનું સ્લરૂપ જ્ઞાનમય હેાવા છતાં પણ તેને આવરણ કરનાર જે જ્ઞાનાવરણીય કર્મ છે, તેના પ્રબળ ઉદ્ધયને કારણે ઉજ્જવલ આત્મ અવસ્ધા એાળખાતી નથી. કરાેડાેની મિલ્કતનાં માલિકની સંપત્તિ જો ગીરવે મુકાયેલ હાેય તેા તે સર્વ રિધ્ધિ પાતાની છે, તેના માલિક પણ પાતે જ છે, તેમ આલી શકે જરૂર, પરંતુ જો તેને લેવા બચતા ત્યાં તેની સત્તા નથી ચાલતી. શક્તિ (મિલ્કત) પાતાની હાેવા છતાં તેના પર સામી વ્યક્તિનું જાેર છે. કરેલું ઝડણ ચુકવી દે એટલે રિધ્ધિ સર્વ પાતાની જ છે, તેવી જ રીતે જ્ઞાન ઉપર આવેલા આવ-રહ્યાને ટૂર કરે એટલે પાતે જ્ઞાનમય છે. સંપત્તિ ગીરવે મુકાઈ ગયા પછી જેમ ધનવાન પણ કંગાળ અને છે અને દસ્દ્રિીઓના આચરણને આચરે છે, તેમ જ્ઞાન ગુણુને ખાેઇ બેઠેલા આત્મા અજ્ઞાનમય આચરણ કરે છે. ૭

પ્રશ્ન ૪૫:- અવિરતિ સમ્યક્દષ્ટિ જીવ સ સારબ્યવહારમાં રહે ત્યારે તેને માહચિંતા તાે હાેય, તેમ છતાં તે પાેતાના આત્માને સ સારથી પર કેમ ચિંતવે ?

## (૯) ચારિત્ર માર્ગની વાસ્તવિકતા

પ્રશ્ન ૪૬:- આરાધનાનાે સરળ માર્ગ શું ?

ઉત્તર :- જે દાેષને જીવનમાં સેવ્યા હાેય તેની આલાેચના એ આરાધનાના પહેલાે પ્રકાર છે. જ્યાં સુધી દાેષનું દાેષ તરીકે ભાન ન થાય, ને દાેષને દાેષ તરીકે માનવામાં ન આવે ત્યાં આલાેચનાની વાત શી ? કરણીયને કરણીય તરીકે અને અકરણીયને અકરણીય તરીકે અરાબર નિશ્ચિત બનાવી લેવા જોઇએ. એમાં જેટલી શંકા, એટલા માક્ષમાર્ગની આરાધનામાં વાંધા ! એક આદમીથી સત્ય વસ્તુનું સેવન ન થાય એ નિભાવાય, પણુ તે અસત્યને અસત્ય ન માને એ ન નિભાવાય. એક આદમી આગમની આજ્ઞાનું પાલન ન કરે, એ નિભાવાય પણ આગમની આજ્ઞા આઘી મૂકવાનું કહે એ ન નિભાવાય. એ નિભાવવામાં તેા વસ્તુની સત્યતાના વિનાશ થાય. ઢીલાને નિભાવાય અને ઉગ્રનેય નિભાવાય, ખધાંને નિભાવાય, પણ જ્યાં સમજ્ણમાં જ વાંધા પડતા હાેય તેને ન નિભાવાય.

જીવનમાં અયેાગ્ય વસ્તુ અની હેાય, તેની આલેાચના કરવી એતું નામ આરાધના. **૧** 

**પશ** ૪૭ઃ– ચારિગ્ય અનેક વાર ગ્રહણુ કર્યા, ક્રિયાએા પણ કરી, તપ પણ ઘણું તપ્યા, છતાં, કઇ એવી સાધના ભયૂરી રહી કે જેના પરિણામે ભ્રમણુ એાછું ન થયું **?** ભારાધનાના દાષ છે કે આરાધકના ?

ઉત્તર : ઉત્તમભૂમિ પર ધાેધમાર વરસેલાે વરસાદ ધાન્યના એક પણ કણુને ઉત્પન્ન કરી શકતાે નથી. તેટલા માત્રથી તે ઉત્તમભૂમિ કે વરસાદની નિરુપયાેગીતા સાબિત થતી નથી. જે ધાન્યનાે ઉદ્લવ નથી થયાે તેનું કારણ ગામડાનાે ક્યુદ્ર ગણાતાે ખેડૂત પણ જાણી શકે છે કે જો વાવેતર ન કરેલ હાેય તાે ખેડ, ખાતર અને પુષ્કળ પાણી શા કામનાં?

જીવને ચારિગ્ય અને ક્રિયા અનંતી વાર મળી છતાં માેક્ષ ન થયેા તેનું કારણુ એ છે કે 'માેક્ષના લક્ષરૂપી બીજ ' તેણે વાવવું **નેક્રંએ.** બીજ વાબ્યા વિના જો ધાન્ય ન ઊગે તેા તેમાં ઉત્તમ ભૂમિ કે પુષ્કળ વરસાદના અપરાધ નથી, પરંતુ તે " આત્મલક્ષના બીજ " નાે અભાવ સૂચવે છે.

આ સ્થાને એક વાત અવશ્ય યાદ રાખવી ઘટે છે કે, ફળદ્રુપ ભૂમિ પર ભલે બીજ ન વાવેલ હાેય તાે પણ વરસાદ નિષ્ફળ નથી જતાે. ધાન્ય ભલે ન થાય તાે પણ સુંદર ઘાસ તા જરૂર તૈયાર થાય છે. તેથી વરસાદને તદ્દન નિરુપયાગી તાે ન જ ગણાય. તેવી રીતે આત્મસ્વરૂપી ઉત્તમ ભૂમિ પર ચારિગ્ય-કિયા, તપ વગેરે વિધાનાના વરસાદ ભલે "માંસભાવના લક્ષ" સ્વરૂપી બીજના વાબ્યા વગર થયા તાે પણ તે નિર્સ્થક નથી જ! ઉત્તમ ધાન્યરૂપી માંક્ષ નહિ મળે તાે પણ તે ઘાસ સ્વરૂપે ગણાતા નવ ગ્રેવિંચક વગેરે દેવગતિને તા અવશ્ય પામશે જ. માંક્ષની સદ્ગતિ ભલે માંડી મળે પરંતુ નર્ક જેવી દુર્ગતિ અટકી તે કંઇ ઉપકાર ઓછા નથી. ૨

પ્રક્ષ ૪૮ઃ– અસ<sup>·</sup>ખ્યાતી વખત જીવ પડી જાય, અર્ધ પુદ્દગલ સુધી નિગાેદમાં રખડે, ચીદ પૂર્વા પણ નિગાેદમાં ઊતરી જાય તા ચારિત્યના શા પ્રભાવ <sup>૧</sup>

ઉત્તર : જંગલી લાેકાેને કઠી રાજમહેલથી પડવાનું હાેતું નથી. જે પામેલા હાેય તેને જ પડવાનાે ભય રહે છે. ધમી<sup>દ</sup> ચારિત્ર્યવાન આત્માની કઠાચ કર્મસ ચાેગે દષ્ટિ અદલી જાય તાે તેટલા પૂરતું તેને નિગાેઠ વગેરેમાં જવું પડે છે. છતાં પણ ન દમણિયાર (ગ્રાતા. અ. ૧૩)ની જેમ તેનાે ઉદ્ધાર અવશ્ય થાય છે.

34 :

35 . .

સનેપાતમાં પડેલ મૂર્ખ અને વિદ્વાન, સનેપાત સમયે તા અન્ને સરખા જ હાેય, પરંતુ સનેપાત દૂર થાય ત્યારે મૂર્ખ તે મૂર્ખ જ છે અને વિદ્વાન તે વિદ્વાન જ છે. ધર્મ પામીને નિગાદમાં ગયેલાે જીવ અને ધર્મ વગરનાે નિગાદમાં ગયેલાે જીવ એ અન્ને સરખા, પરંતુ ધર્મ પામેલાે હશે તે ઉદ્ધાર અવશ્ય પામવાના જ.

માેટી મિલ્કતના માલિક કાેઈ સજ્જન શેઠ ઉદય કર્મના જેરે રાજ્યના ગુનામાં સપડાઇ જેલમાં ગયા હાેય, અને એક કંગાલ બદમાશ પણ જેલમાં ગયેલા હાેય, કેદખાનામાં હાેય ત્યારે તે બન્નેના ખાેરાક, પાેષક, વગેરે ભલે સમાન હાેય પરંતુ સજા પૂર્ણ ધયે તાે શેઠ પાતાના વિશાલ ભવને જાય અને પેલા કંગાલ પાતાની ભાંગલ ઝૂંપડી તરફ જ જાય. આ ઉદા-હરણ પણ તમારા પ્રશ્નના ઉત્તરને અનુરૂપ જ છે. 3

પ્રશ્ન ૪૯ ઃ– અનંતીવાર ચારિવ્ય લીધા, રનેહરણ્, સુહપત્તીના મેરુ જેવડાં ઢગલા કર્યાં તેા પણુ કંઇ ન વજ્યું તેા હુવે શું વળવાનું છે ?

ઉત્તર :- અરે ભાઇ ! જરા શાંતિથી વિચારા ! બાયડી, છાકરાં, ધન, માલ, વગેરે વધારે વાર મળ્યાં કે ચારિગ્ય ? અનંતી રખડપટ્ટીમાં વધારે તેા બાયડી છાકરાં જ મળ્યાં તેમ કળ્યુલ કર્યા વિના કાેઈ ઉપાય જ નથી. છતાં તેને પરિણામે મળ્યું શું ? અનંતીવાર દુર્ગતિના બેડા મળ્યા, નરકના કીચડમાં કીડા અની અદબદી આગ્યા ત્યાંના કેમ કંટાળા નથી આવતા ? જુદા જુદા ભવેામાં અન્ય અન્ય માતાનાં દૂધ પીધાં તે એકઠાં કરીએ તા સ્વયં ભૂરમણુ સમુદ્રના પાણી કરતાં પણુ વધે અને તે તે ભવેામાં અનિષ્ઠના સંધાગ અને ઇબ્ટના વિચાેગે રડી રડીને પણુ સાગરનાં પાણી છલકાય તેટલા રુદનનાં આંસુ સાર્યાં તો હવે વિચાર કરા કે મેરુ વધ્ધા કે સ્વં ભૂરમણુ મહાસમુદ્ર ? ચારિત્યથી તા નવમા ગ્રૈવયક સુધી ગયા, કમથી કમ દુર્ગાતે તા અડકી છતાં સદૂગતિ મળે તે માર્ગે જવાતું નથી. દુર્ભાગીઓને જ અવળા માર્ગ સૂઝે. અનંતીવાર ચારિત્ર્ય લીધા તા અનંતીવાર નવ ગ્રૈવયક વગેરે દેવલાક મળ્યા છે, પરંતુ વારે વારે જેને કારણે દુર્ગતિના જોડા મળ્યા તે છાડવાના ભાવ નથી થતા તેનું જ નામ ભારે કર્માં. ૪

**પ્રક્ષ પ૦** :- શ્રાવકપણું, સાધુપણું કે જિનેશ્વર દેવની ઉપાહના સફળ કરવા શેા પ્રયત્ન કરવા જોઇએ ?

ઉત્તરઃ– શ્રી જિનેશ્વર દેવેા જે અઢાર દેાષ (અજ્ઞાન, ક્રેાધ, ઈર્ષા, વગેરે)થી રહિત છે તેના દાષા પ્રત્યે જ્યાં સુધી જીવને કંટાળા ન આવે ત્યાં સુધી વીતરાગદેવના સાચા અનુગામી અનાતું નથી. અઢાર દાષના આત્મામાં દાહ થવા જોઇએ. પ

**પ્રક્ષ પ૧**ઃ– દેાષના ઢાહ વગરનું જે થાય **તે કામનું** કેટલું ગણુનું ?

ઉત્તર :- નિશાળમાં બેઠેલાે આળક સે કડાે વાર લીટા તાણુ તે ખાટા માના છા, પરંતુ એકડાે લખે એટલે લીંટા લાભરૂપ ગણુાશે. દ્રવ્યક્રિયા કરતાં કરતાં એક વાર ભાવચારિત્ર્ય આવી જાય. છેાકરી લીંટા તાથે છે, છતાં તેના હાથમાંથી પાટી નથા ખેંચી લેતા. તે લીંટા જરૂર એકડાે લાવશે, તેવા મનમાં વિશ્વાસ છે. તેવી રીતે દ્રવ્ય ચારિત્ર્યરૂપ લીટા એ ભાવ– ચારિત્ર્યની પૂર્વ ભૂમિકા છે. તેમ કરતાં કરતાં દાેષા સમજાતા જશે. આગળ જતાં ધીમે ધીમે તે દાેષાનાં ભયંકર પરિણામની જાણ થયે તે પ્રત્યે દાહ થશે અને અંતે તેને ક્ષય કરવા માટે આત્મા ઉદ્યત થશે. માગે' ચડેલા હશે તે કયારેક પણ માક્ષમાં અવશ્ય સિધાવશે. ૬

**મક્ષ પર** :– આવા લીંટા તેા અભવ્યે પણ કર્યા. હવે સાર્થક કયારે થશે **?** 

ઉન્તર : એક આંધળાએ દસ વર્ષ સુધી લીટા કર્યા, છતાં તે આંધળાને એકડાે ન આવડયાે, તેથી દેખતાએ પણ લીટા ન કરવા તેવાે નિયમ ન કરી શકાય. વાંઝણીના સસાર જે નકામાે ગયાે તે તેના વાંઝણીપણાની ખામીને કારણે નકામા ગયાે. તેવી રીતે અલબ્યનાે પ્રયત્ન માેક્ષની અપેક્ષાએ નકામાં જાય. અલબ્ય સિવાય કાેઈનાં પણ દ્રબ્ય–આરિગ્ય નકામાં જતાં નથી.

ભાવ-ચારિત્ર્ય થશું નધી તે માટે ઉત્સાહ આપવે৷ એ જરૂરી છે, પરંતુ દ્રવ્ય–ચારિત્ર્યને નકામું કહેવું તે ગંભીર ભૂલ છે. ૭

**પ્રક્ષ પર :**-- ભાવ--ચારિગ્ય વિના દ્રવ્ય--ચારિગ્યની કંમત શી ? ઉ-તર : સાચાે જ એકડાે લખવાનું લક્ષ છે છતાં આવડતને અભાવે જે પ્રથમ થાેડા લીટા થયા તેમાં લીટાનું લક્ષ ન હતું પરંતુ લક્ષ સાચા એકડાે કરવાનું હતું, તેથી તે લીટા સાચા એકડાની પૂર્વ ભૂમિકા હાેઈ, તેને કઠી પણ નિરર્થંક ગણી જ ન શકાય. જે કિયા આગળ જતાં ભવિષ્યમાં સાચાનું નિમિત્ત અનવાની હાેય તેને જ દ્રવ્ય કહે છે.

લીટેા ઘૂંટયા વિનાજ એકડાે આવડી ગયાે તેવું ઉઢાહર**ણ** અપવાઢરૂપે જ અને છે, દ્રવ્ય આચર્યા વિના ભાવ ચાસ્ત્રિયને પામનાર મરૂદેવા માતા જેવા ઉદાહરણાે અનંતકાળે આઢર્શરૂપે કાેઇક જ અને છે, તેથી તેનું અનુકરણ ન કરાય. ૮

પ્રક્ષ પ૪ ઃ- ત્યારે તેા પછી આ અભિપ્રાય પ્રમાણે તેા જે દ્રવ્યલિંગી છે તે પણ મહાન ગણાઇ જાય, તેા શુ તેમ છે ?

ઉત્તર :- નહિ, નહિ, કઢાપિ નહિ! આ વાતને જાણવા માટે તેા દ્રવ્ય–સાધુ અને વેશ–સાધુનેા વિવેક સમજવેા પડશે. દ્રવ્યમુનિ બની જવાય તેા પણ એક માટું ભાગ્ય ગણાય. વેશમુનિનું તેા શરીર સાધુ બન્યું છે, આત્મા કર્યા સાધુ બન્યેા છે ? ૯-

પ્રશ્ન પપ ઃ– તે৷ હવે કરમાવે৷ કે દ્રવ્યમુનિ કે**ાનું** નામ ? અને વેશમુનિ એટલે શું ?

**ઉત્તર ઃ**– જે વસ્તુ ભાવનું કારણ અનવાનું હેાય તેને દ્રવ્ય કહેવાવ છે. જેમ કે જે માડીતેા પીંડ ઘડેા અનવાનો હેાય તેને જ દ્રબ્ય ઘડા કહેવાય. દેખતે સમયે ભલે તે માટીના પીંડમાં ઘડાના કાેઇ આકાર ન હાેય, તેમજ જલધારણ ક્રિયા પણ ભલે તેમાં ન હાેય, તાે પણ તે પીંડનું લક્ષ માટીના લાેચાપણે રહેવાનું નથી, પરંતુ ચાકડે ચડી--અગ્નિ સહન કરી અને પરિપકવ પાત્ર અનવાનું લક્ષ છે, તેથી તેને દ્રબ્યથી ઘડાે અવશ્ય કહેવાય, ભાવ ઘડાે (વારતવિક ઘડા) અનવાનું જ તેનું લક્ષ છે, એટલે જ તેને દ્રબ્ય ઘડા કહેવાય છે. પરંતુ જે માટીના પીંડ ઘડા અનવા તૈયાર નથી, અને જેને ખાઝા ચીયાના ચીકણા કીચડ સ્વરૂપે જ રહેવું છે તે માટીના પીંડને દ્રબ્ય ઘડાે કદી પણ ન કહેવાય, આવા માટીના કાદવને ઘડાના આકાર જેવા કદાચ અનાવી દીધા હાેય તા આકારથી (વેરાથી) ઘડા કહેવાય પરંતુ વારતવિક ંતે કંઈ પણ નથી. ૧૦

્ર પ્રક્ષ પક :- દ્રવ્યમુનિ પણુ પાેતાના ચારિત્ર્યના માર્ગમાં અપકલ છે અને વેશમુનિ પણુ કાચા તેા છે જ, તાે પછી બ'ને 'વચ્ચે અંતર શું ?

ઉત્તાર ઃ– દ્રબ્યમુનિ જે અપકવ છે તે અનાવડતને કારણે છે, અને વેશ સાધુ કાચા ન કહેવાય, તે તાે આકાર માત્રનાે સાધુ છે, તેમાં ગુણુ ન આબ્યાનું કારણુ ઊધાય છે. અન-આવડત નુકસાન કરનાર નથી, અવળાઈજ નુકસાન કર્તા છે. ૧૧

*.* **પ<sup>્ર</sup>ન પ૭ ઃ– અને** આવડત અને ∵અવળાઇનું તાત્ત્વિક સ્વરૂપ શું છે ? ઉત્તર :- જે વ્યક્તિમાં આવરણને ભેઢવાની શકિત છે અને તે શક્તિ વડે નિરાવરણ અનવાના ભાવ પણ ધરાવે છે, છતાં આવરણનું સાચું સ્વરૂપ સમજા્યું નથી, તેથી સાત્ત્વિક ભાવે અન્ય અન્ય પ્રયત્ન કર્યા કરે. જેમ કાેઇ રાગી માણસ નીરાગી થવા માટે સાચા ઔષધની પૂરી જાણ વિના અન્ય અન્ય ઔષધિ કર્યા કરે, એટલે ભાવના સાચી હાેવા છતાં સમજણને અભાવે જે અવ્યવસ્થિત પ્રયત્ન ચાલતાે હાેય તે અન-આવડત કહેવાય.

તાત્વિક રીતે વિચારીએ તેા માહનીય કર્મના પ્રશરત ક્ષયેાપરામ સાથે જયારે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદય લળે, ત્યારે માહનીય કર્મના શુભ (પ્રશરત) ક્ષયેાપરામને પ્રભાવે ભાવ સાધુતાની લગની લાગે. પરંતુ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદય તેને સૂઝ પડવા દેતા નથી, તેથી તેને પાતાની ભાવના સક્લ કરવા માટેના ઉડેલના માર્ગ પૂરા સૂઝતા નથી. આનું નામ અન--આવડત કહેવાય. ૧૨

પ્રશ્ન ૫૮ :– આ ઉઢાહરણ દ્રવ્યમુનિ અને વેશમુનિ માટે કેમ ઘટાવવું ?

ઉત્તરઃ- દ્રવ્યસુનિ તેને કહેવાય કે–જે સાધુ ભલે કદાચ પ્રથમ ગુણસ્થાને પણ હેાય, છતાં મંદ ત્રમિથ્યાત્વી હેાય, અલ્પ કષાયી હેાય, છતાં પણ તે માેક્ષનું સ્વરૂપ યથા-ચાેગ્ય ન સમજવાને કારણે, ગ્રહણ કરેલ ચારિત્ર્યના માર્ગમાં અન-આવડતને કારણે, પૂરા સફલ નથી અનતાે. આમ છતાં તેના આવતો ઊંડે ઊંડે સાચી સાધુતા તરફ જ ઢળેલા હેાય, તેથી

પ્રશ્નપ્રદીપ

તેનેા પ્રચત્ન ધીમે ધીમે અવશ્ય ભાવસાધુતા પ્રાપ્તઃ કરાવશે જ!

જેવી રીતે માર્ગ'ની અજાણ કાેઈ વ્યકિત માહિતી વિના ભલે પ્રવાસે નીકળેલ હાેય, પરંતુ તેનાે હેતુ રખડવાનાે ન હાેવાને કારણે ગમે તેમ કરીને માર્ગ'નું જ્ઞાન મેળવી વહેલાે. માેડા પણ સ્થાન પર પહાેંચરો જરૂર.

એવી જ રીતે દ્રવ્યમુનિને ભલે ભાવસાધુતા પ્રગટી નથી તાે પણ તેના હેતુ ભાવને પરિણમવાના હાેવાને કારણે, જેમ ઘડાે બનવાને તેૈયાર થયેલ માટીના પીંડને પણ દ્રવ્ય ઘડાે કહેવાય છે, તેમ આવા મુનિને પણ દ્રવ્યમુનિ કહેવાય.

હવે માત્ર વેશસાધુ કાેને કહેવાય તે આપના પ્રશ્નનાે ઉત્તર સાંભળાે. જેને પાતાના દાેષાનાે દાહ નથી, ગુણ્ પ્રાપ્ત કરવાનાે કાેઇ ઉત્સાહ નથી, બાેલવા ચાલવાની કાંઇક તાલીમ મેળવી હાેય તાે શાસન પ્રભાવક થવાને અદલે જાત પ્રભાવક અનવા માંડે. દ્રૂંકમાં કહીએ તાે પ્રપંચ કરવાે એ જ જેનું લક્ષ છે તેને વેશમુનિ કહેવાય, દ્રવ્યમુનિ ન કહેવાય. ૧૩

(૧૦) ઉત્તમ ચારિત્ર અસાર કયારે અને ?

**પ્રશ્ન ૫૯ :**– ધર્મની સત્ય સ્વરૂપતાની ખાતરી કેવી રીતે કરવી ?

ઉત્તર:- કાેઈ પણ વસ્તુની સત્યતાના આધાર તેના ઉત્પત્તિ સ્થાનની ચાેગ્યતા પર અવલ બે છે. માખણ તાવીને તૈયાર કરેલ ધી જ વાસ્તવિક છે, કારણ કે ધીના ઉત્પત્તિસ્થાન સ્વરૂપ માખણ્ છે માટે ! ધી જેવા જ દેખાવ ધારણુ કરનાર ડાલ્ડા, દેખાવ માત્રથી ધી નથી અની જતું, કારણ કે તેનું ઉત્પત્તિસ્થાન માખણુને અદલે તેલ છે. જે વસ્તુ જેમાંથી નીકળવી બોઇએ, ત્યાંથી જ બે ઉદ્લવેલ હાેય તાે જ તે ચાેગ્ચ ગણાય. તેથી અન્ય રીતે ઉદ્લવી, બે સાચા જેવા દેખાવ પકડી લે તાે તેટલા માત્રથી તે વાસ્તવિક સાચા અની શકતાે નથી

" સોફી મૂયસ્સ " (ઉત. અ. ૩ ગા. ૧૨) શુદ્ધિ સરળની થઇ શકે છે, વાંકાની નહીં ! એ સિદ્ધાંત પ્રમાણે સરળ–નિખાલસ ભાવથી ઉદ્ભવેલ ધર્મ–ત્યાગ–વૈરાગ્યથી આતમા શુદ્ધ ખની શકે છે, પરંતુ દંભ અને કપટના ભાવથી ઉદ્ભવેલ ધર્મ–ત્યાગ–વૈરાગ્યથી શુદ્ધિ થતી નથી, કારણુ કે તેના ઉદ્દભવ પવિત્ર હેતુથી થયેલા નથી, તેથી તે દેખાવ માત્ર છે, વાસ્તવિક નથી. ૧

પ્રશ્ન ૬૦ ઃ– નકલી વસ્તુને અસલી વસ્તુને મૂલ્યે ખપાવવાની પ્રવૃત્તિનું પરિણામ શું આવે ?

ઉત્તાર ઃ– વૈરાગ્યના મૂળમાં અગ્નિ મૂકનાર તત્વ જો કાેઈ હાેય તેા તેનું નામ "દ'ભ" છે. દ'ભી આત્મા કદાચ પાતાની જાતને ધર્માં તરીકે પ્રસિદ્ધ કરી તેવું સન્માન ભલે પામી જાય, તાે પણુ પાતે તાે અનંતકાળ સુધી વૈરાગ્યરૂપી સદ્ગુણુથી સદા વંચિત રહી જાય છે. એટલા જ માટે શ્રી જિનશાસનમાં મુક્તિ માર્ગના આરાધકાે માટે, સૌ પ્રથમ શરત દંભને

પ્રશ્નપ્રદીપ

<del>દે</del>શવટેા આપવા માટેની મૂકવામાં આવી છે. જીવનમાંથી દ'લને દૂર કર્યા વિના સુકિત માટેના એક પણુ અનુષ્ઠાનની સાચી આરાધના થઇ શકતી નથી. ૨

**પ્રક્ષ ૬૧ :**- દંભનું સ્વરૂપ શું છે ?

ઉત્તાર : જે વસ્તુ તમારા આત્માની જાગૃતિ માટે રાેજ માગેા છેા, રાેજ હાથ જોડીને જે માગેા છેા, તે હૈયામાં ન હાેય--એની ભાવના પણ ન હાેય, તાે તાે એ દભ જ કહેવા-ચને ? જે પ્રાર્થના કરીએ, તે શક્તિના અભાવે કઠાચ એકઠમ અમલમાં ન મુકાય તાે ચાલે, પણ ભાવનામાં પણ ન હાેય, એ કેમ ચાલે ?

એ માંગણી કળે એમ ઈચ્છા છે કે વાંઝણી રહે એ ઇચ્છે છે કે કળે તો ઠીક કે ન કળે તો ઠીક કે કળ માટે તો રાજની માંગણી છે, પણ કળે કયારે ? માગણી કરા, હાથ જોડીને વિનંતિ કરા, શબ્દો બાલા, પણ વિચાર જ ન કરા તો કેમ કળે ? માગણી બાદ ભાવના કરા, વિચાર કરા, તો તો કેમ કળે ? માગણી બાદ ભાવના કરા, વિચાર કરા, તો તો ધર્મ અંતરાત્મામાં વસે પણ ખરા, નહિ તો છેટે રહેવાના. ધર્મી કહેવરાવવા માત્રથી ધર્મી બની જવાતું હાેત તા તો એક પણ અધર્મી ન હાેત. 3

પ્ર**ક્ષ ૬૨ઃ**– ધર્મી'જીવનમાં ઢંભને પ્રવેશ ઘવાને৷ અવકાશ કયારે મળે છે ?

ઉત્તાર ઃ– સાધક જયારે પાેતાના રત્નત્રયની વિશુદ્ધિના પુરુષાર્થ પ્રત્યે બેક્રકાર અની અથવા તાે અર્રાત પરિષહને આધીન અની જ્યારે માેહાધીન કાર્યમાં બેહાય છે, ત્યારે તેના આત્મામાં '' લઘુતાગ્ર થિ '' નાે ચાેગ થાય છે. એટલે કે અંદરથી તેને એવી પામર દિનતા પ્રગટે છે કે તેને પાતાના ચારિત્યના ભાવ, ભારબૂત લાગવા માંડે છે.

જીવના પ્રદેશામાં જેટલી પામરતા વધારે તેટલાે જ તે લાેક સમક્ષ પાતાની દુર્દશાને ઢાંકવાના પ્રયત્ન કરશે. કારણકે તેણે વૈરાગ્યના માર્ગના સ્વીકાર કર્યા છે તેથી મહાવ્રતાના પાતાના પાલનની વિધિ તા પ્રગટ કર્યા વિના તેને લાેક સમુહમાં સ્થાન મળે તેમ નથી; અને તેનું પાલન કરવાના ભાવ સ્વરૂપે રત્નત્રયની વિશુદ્ધિના પુરુષાર્થને તા ગૌણ કરી દીધા છે. એટલે તેવા જીવને તા હવે પાતાના અસ્તિત્વ માટે ''દ'ભ'' નું શરણ ગ્રહણ કર્યા વિના અન્ય કાેઈ ઉપાય રહેતા જ નથી. ૪

પ્ર<mark>ક્ષ ૬૩</mark> ઃ- ત્યાગના મૂળમાં અગ્નિ મૂકનાર જે ''દંભ અને માયા " તેનું સમજી શકાય તેવા શખ્દેામાં સ્વરૂપ શું છે ?

ઉત્તર : જે ગુણુ પાતાનામાં ન હાેય, ઇતાં પણુ તેવા ગુણુવાન તરીકે ખપવા માટે તેવાે જે સ્વાંગ સજવાે પડે અને આડંબર કરવાે પડે, તેનું નામ "દંભ", અને જે અવગુણુ પાતાનામાં હાેવા છતાં પણ તેનાે એકરાર કરવાની ભાવના ન ધરાવતા, તે અવગુણુ પાતાનામાં છે જ નહીં તેવું સાબિત કરવા માટે તેને કપટ કરવું પડે છે તેનું નામ "માયા".

વગર ગુણે ત્રતિષ્ઠાના માહુનાે વળગાડ ચાંટે ત્યારે દંભ કરવાનાે ખપ પડે છે, અને અવગુણુથી થતી અપ્રતિષ્ઠાના ભયે માયા (કપટ) કરવાના ખપ પડે છે. અપ્રતિષ્કાથી અચવા માટે વ્અવગુણુ સુધારવાને અદલે ઢાંકે અને પ્રતિષ્ઠા મેળવવા માટે ગુણુ મેળવવાને અદલે ગુણી તરીકેની ડંફાશ મારે, આ પ્રકારનું વર્તન ગેરાગ્યના પાયા પર ઘા કરે છે. પ

પ્ર<mark>ક્ષ ૬૪ ઃ</mark>– સત્તા અને વૈભવના વિષયમાં તાે અજ્ઞાનમાં ક્રૂબેલા જીવેા દલે અને કપટ કરે છે, પરંતુ ત્યાગ અને વૈરાગ્ય જેવા પવિત્ર ગુણુ માટે તેવું કરવાનું શું પ્રયોજન·?

ઉત્તર : વૈરાગ્ય એ એક એવું અપૂર્વ રત્ન છે કે જેને એ પરમ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થઇ તેનાં ચરણેમાં કોટિ ધ્વજો તેા .શું, પરંતુ મોટા ચક્રવર્તીઓ પણ નમી પડે છે. જે શુણ વધારે મકુત્વના હાેય, તેના સદુપયાેગ જેમ સમજદારા કરે છે, તેમ અણુસમજી તેના દુરુપયાેગ પણ તેટલા વધારે કરે, તેવા એક નિયમ છે.

મૂલ્ય પ્રાપ્ત કર્યા વિના જ જો મહત્ત્વનું અની જવું હાેચ, તેને દલાનું શરણું સ્વીકાર્યા વિના અન્ય કયે৷ માર્ગ હાેઇ શકે ? વનના રાજા અની જવાના કાેડ જ્યારે કૂતરાને જાગે ત્યારે સિંહના સ્વાંગના ડાેળ તેને અવશ્ય કરવાના જ રહ્યો. કિંમતી ગણાતી વસ્તુની જ જગતમાં નકલા થાય છે. હીરા, માતા, સુવર્ણ, વગેરેની નકલ થાય, પરંતુ ધૂળ, ઢેરાં, કાંકરાં, કે કાલસાની નકલ કાેઇ કરતું નથી. ૬

મ**ક્ષ ૬૫ ઃ**~ આત્મ કલ્યાણુને ઇચ્છતાે અને સંયમનાે પ્રેમી આત્મા આવા કાેઇ દ'ભીને દેખે તાે શું તેના પ્રપંચમાં પડે ખરાે ? તેવે સમયે જ્ઞાનના કેવા ભાવાે વિચારે ?

ઉત્તર : સંયમી જીવનમાં '' સાધના અને સાવધાની " એ બન્ને હેાવાં જોઇએ. સંયમની સાધનાથી આરાધનાના ભાવેા વૃધ્ધ પામે છે, ત્યારે સંયમની સાવધાનીથી વચ્ચે આવતાં 'વિક્રો પર વિજય મેળવે છે. આવા પ્રાણવાન સંયમી જેમ જેમ વધારે આત્મ શક્તિ ખેળવે તેમ તેમ તેનામાં જગતના સાવને પરખવાની નિર્ણય શકિત પણ વિકસે છે. તેથી તે જગતના લાવને જેટલા પ્રમાણુથી જાણુતાે ગયા તેટલા તેને પાતાના જ પ્ર**મ**ાણથી <u>હાવાંતરન</u> ભાન થાય છે. જેમ કે કાેઈ સત્યના સ્વાંગમાં માત્ર દ્રરાચારની જ સેવના કરતાે હાેય, અથવા તાે કાેઇ દંભી મહાનતાના આડંખર નીચે અધમતા જ સેવતાે દુષ્ટિસ ગત થયા હાય, અથવા તા કાંઈ માયાવી પાતાના હજાર હજાર અપરાધને છળ-પ્રપંચથી ગાેપવી, અછત્તાગુણને પ્રગટ કરતાે નિહાળી લીધા હાેય, તેવે સમયે ગ્રાનીજના તે સામી વ્યક્તિના પ્રપંચમાં પડવાના ભાવને પડતા સૂકીને પાતાના જ ભવાંતરના ભાવના પ્રપંચને ઉકેલે છે કે, આ જગતના હલકાં ગણાતા સર્વભવા અને સર્વકાર્યો જે અત્યારે દબ્ટિથી નિહાળુ છું, તે સર્વ મારા જીવે ભૂતકાળમાં અનંતીવાર આચરી લીધાં છે, અને આ ભવે પણ જો ચારિત્ર્યહાવની સાવધાની ગુમાવીશ તેો હુજુ પણુ તેવાં કર્મોથી મુક્તિ તે৷ મળી જ નથી. આ પ્રમાણે સંચમ-સુક્ત જ્ઞાન, આત્મ માર્ગે જ પ્રવતે છે. તે અન્ય વસ્તુ યા વ્યક્તિના ભાવને જાણે છે જરૂર, પરંતુ તેની પંચાતમાં તે ન પડે. જે પ્રપંચમાં ઊતરે તેના આત્માનાં શુદ્ધ નીર ડહેાળાય છે, અને આત્મા ડહેાળાયેા એટલે તેના સંચમની સલામતી શી ?

ઉપયાેગ (આત્મજાગૃતિ) આત્માનું ખૂન થયે જ્ઞાન–આત્મા તૂટી પડે છે, અને ચારિત્ર્ય આત્માનું તાે ત્યાં કલેવર જ માત્ર રહે છે. પ્રપંચનું સ્વરૂપ તાે એવું છે કે જેવાની વિચિત્રતામાં પડાે, તેવાે વિચિત્ર પાતે અની જાય હ

## (૧૧) જ્ઞાન અને ક્રિયાનાે વિવેક

પ**શ ૬૬ ઃ**– જ્ઞાન અને ક્રિયા એ બન્નેમાં વધારે. મહત્વ કોને ?

ઉત્તાર :– જ્ઞાનવાદીઓ જ્ઞાન માત્રથી સિદ્ધિ માને છે, અને ક્રિયાવાદીઓ ક્રિયા માત્રથી સિદ્ધિ માને છે. એકાંત નિશ્ચયને પકડ-નાર જેમ ખાેટા છે તેમ એકાંત વ્લવહારને પકડનાર પણુ ખાેટા છે.

ચાલતાં ચાલતાં પગે કાંટો લાગ્યેા, તે કાંટાને પ્રચત્ને કર્યે આંખથી જોઇ શકાય, એટલે ચઝ્રુ (આંખ) વસ્તુને ઓળખાવી પણ આપે અને દેખાડી પણ આપે, પરંતુ કાંટો દેખ્યા પછી તે વેદનાની આપત્તિ દૂર કરવા માટે તેને કાઢવાનું કાર્ય ચઝ્રુનું નથી, કારણ કે વેદનાની નિવૃત્તિ અને શાંતિની પ્રાપ્તિ માત્ર ચક્ષુ અને પ્રકાશથી થતી નથી. તે કાર્ય તો કાંટો કાઢવાની ક્રિયાથી જ બનવાનું છે. માટે સમગ્ર ફળ જ્ઞાનથી જ થાય છે તેમ કહી શકાય જ નહીં, તેમ ક્રિયાથી જ સમગ્ર ફળ મળી જશે તેમ પણ કહી ન શકાય. જેમ વગર દેખે કાંટો કાઢવા કોઈ તૈયાર થતું નથી, અને દેખવા માત્રથી કઇ વેદના મટી જતી નથી. માટે આ પ્રમાણે જ સમજી લેવું જોઇએ કે જ્ઞાન અને ક્રિયા એ બન્નેના સમન્વય અઇને જ્યારે જ્ઞાનચુકત [ક્રિયા થશે ત્યારે જ માેક્ષ છે. ૧ પ્રક્ષ ૬૭ :– જ્ઞાન એ તાે પ્રકાશ છે, તાે જ્ઞાન માત્રથી જ આત્મસિદ્ધિ કેમ ન થાય ?

ઉત્તર ઃ- તાવ આવ્યા તે જાણ્યું તેટલા માત્રથી તાવ ખસતાે નથી. શ્રેષ્ઠ વસ્તુ જાણવા માત્રથી મળી જતી નથી, અને દુષ્ટ વસ્તુ જાણવા માત્રથી દૂર થતી નથી, પરંતુ તેને ખસેડવાની પ્રવૃત્તિ કરવી પડે છે. કાેઇના સુંદર અક્ષર જલદી ઓળખી શકાય છે, પરંતુ તેવા સુંદર અક્ષર પાતાને બનાવવા હેાય તા અક્ષરને ઘૂંટવાની ક્રિયા તા કરવી જ પડશે. ર

**પ્રશ ૬૮** :- ઉપરના ઉત્તરથી જ્ઞાનને મહત્ત્વ તો ઘણું જ આપ્યું, છતાં ચારિત્ર્યને આટલું બધું આરાધ્યપણું શા માટે ?

ઉત્તર :- આરાધ્યપદ આવ્યું કેમ ? તેના પ્રથમ વિચાર કરા. માસતુસમુનિ જેવા જે આરાધ્યપદે બિરાજ્યા તે માત્ર જ્ઞાનના બળે કે ચારિત્ર્યના બળે ? માત્ર જ્ઞાનથી જ જે આરાધ્ય બની જવાતું હાેત તાે દેશવિરતિ બ્રાવક અને સર્વવિરતિ સાધુથી પણ નરકના નારકી અને દેવતાઓ આરાધ્ય બની જશે, કારચુ કે તેને ઉત્પન્ન થયાથી તે અંત સુધી ત્રચુ જ્ઞાન હાેય છે. અને માત્ર જ્ઞાનથી જ જો સિદ્ધિ થતી હાેત તાે ત્રણ જ્ઞાનપૂર્વક જન્મેલા તીર્થકર દેવા ચારિત્ય શા માટે ગ્રહણ કરત ? 3

<mark>પ્રક્ષ ૬૯ :– જ</mark>ો જ્ઞાન સાચું ન હેાય તેા ક્રિયા <mark>સાચી</mark> કેમ થાય ?

ઉ**ત્તર ઃ-- પથ્થરની** ગાય દેાહવાથી પણુ દ્વધ મળી શકે એમ કેાણુ **તમાને કહે છે** ? દ્વધની આશાથી દારૂના પીઠે જાય તાે ત્યાંથી પણુ તેને દ્વધ જ મળશે તેમ કાેઈ પણુ ન કહી શકે. તેવી જ રીતે ખાેટા જ્ઞાનથી પ્રેરાયેલાે સાચા માેક્ષ સ્વરૂપને પણુ નં મેળવી શકે. ૪

પ્ર**ક્ષ ७૦** ઃ- આ વાત જેતાં તેા 'શ્રી જિન શાસનમાં ક્રિયા–ચારિગ્યનું ઘણું જ મહત્ત્વ ગણાય. તેા તેનું સ્વરૂપ શું છે**?** 

ઉત્તરઃ- આત્મહિતના લક્ષપૂર્વંક, સભાનપણે જે ક્રિયા કરવામાં આવે તે ક્રિયા--ચારિગ્ય કળવાન અને છે અને ખાેટા જ્ઞાનથી જે કરવામાં આવે તેમાં ચથાર્થ કળ નથી. દ્રઝણી ગાય પાસે બેસી દોહવાની ક્રિયા જો હાથથી વિધિૃર્વંક કરવામાં આવે તા દ્રધના ઘડા ભરાય. ગાય પણ દુઝણી હાેય અને દોહવાની હાથની ક્રિયા પણ વિધિપૂર્વંકની હાેય ત્યારે દ્રુઝણી ગાય સ્વરૂપી સાચા જ્ઞાન સાથે જો વિધિપૂર્વકની ક્રિયા હાેય તો જ દ્રધરૂપી માસ ફળ મળે છે. ક્રિયાને પ્રાપ્ત કરવામાં જ્ઞાન જરૂરી છે, પરંતુ ફળ પ્રાપ્તિ તો ક્રિયાથી જ છે. પ

પ્રક્ષ ૭૧ :– સમ્યક્**ચારિ**ગ્ય (વિરતિ) ને৷ વિશેષ પ્રભાવ શે৷ ?

ઉત્તર ≔ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવના કષાયેા કેટલા ક્ષીણુ ? એટલા બધા મંદ કે જ્ઞાનીએ એમને વીતરગ પ્રાયઃ કહ્યા. ત્યાં જાય પણુ કાેણુ ? જેમનું આયુષ્ય સાત લવનું બાકી હાેય તે ! જો સાત લવ વધુ આયુષ્ય હાેત, તાે તેને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાત. માટે તાે તે દેવાને ''લવસતમીયા" કહ્યા. આવાને પણુ ગુણુઠાણું કયું ? ચાેશું. અહીં એમના કરતાં અનેકગણા કષાચા હાય, અહીં એવી વીતરાગતા ન હાેચ છતાં પાંચમું, છઠ્ઠું ગુણુઠાણું પણ હાેય. શાથી ? વિરતિ માટે ! ત્રીસ અકમંભૂમિમાં, છપ્પન અંતર દ્વિપમાં, મનુષ્યાની કાયા માેટી, ખલ ઘણું, આયુષ્ય લાંબુ, કષાયા થાેડા, તા ચ તેમની મુક્તિ થતી નથી. જ્યારે અહીં શરીર નાનું, આયુષ્ય નાનું ને કષાયા ઘણા તાે પણ મુક્તિ થઇ શકે છે. ત્યાં અસિ, મસિ, કૃષિ નથી તાેયે મુક્તિ નહિ. અહીં એ ત્રણે છતાં સિદ્ધિપદે જઈ શકાય. આનું કારણ શું ? માત્ર વીતરાગ જ્યાં ત્યાં ત્યાં મુક્તિ પણ નથી અને મુક્તિના માર્ગ પણ નથી. દ મથી ત્યાં મુક્તિ પણ નથી અને મુક્તિના માર્ગ પણ નથી. દ મ<sup>2</sup>ન :- અર ચારિત્યની પ્રવૃત્તિના યાેગ વિના શું માક્ષ ન થાય ?

ઉત્તરઃ–ક્રિયા અને વ્યવહારની ઉપેક્ષા કરીને માત્ર, અમારા ભાવ ઊંચા છે તેમ માની ક્રિયા તથા વ્યવહારના લાેપ કરી આરાધના કરવા મંડી પડયા, તાે તાે દુનિયાના દ'ભીઓ પણ કહેશે કે, અમારામાં પરિણામ અને ભાવના છે, એટલે દ'ભીઓ પુજાવાના. એટલા માટે વિષયના વિરાગ કષાયના ત્યાગ અને ગુણના અનુરાગ તથા એ ત્રણેની ક્રિયામાં અપ્રમત્તાવસ્થા જે ધર્મમાં હાેય અથવા જે ક્રિયાથી આવે, તે માેક્ષ સુખના ઉપાય છે. છ

પશ્ચ ૭૩ :-- સમ્યક્દર્શન માટું કે સમ્યક્ચારિંગ્ય માટું ?

ઉત્તરઃ– શ્રીકૃષ્ણુ મહારાજમાં ક્ષાયિક સમ્યક્ષ્લ હતુ*ં.* એમણુ ભગવાન શ્રી નેમિનાથ સ્વામીના અઢાર હજાર સુનિને વાંઘા છે. અધામાં ક્ષાચિક સમ્યક્ત્વ હતું નહિ, પણ એ ક્ષાચિક સમ્યક્દિપ્ટિ, એક પણ મુનિને⊸નાનામાં નાના મુનિને પણ વદ્દન કર્યા વિના રહ્યા ? નહિ જ ! કારણ કે સમક્તિ જુદું છે અને વિરતિ જીુદી છે, એમ તેએા સારી રીતે સમજતા હતા. ૮

પ્રક્ષ ૭૪ :– ધર્મકાર્યની સફળતા કયારે ગણાય ?

ઉ-તર ઃ– ધર્મ તત્ત્વને સક્ષ્ળ કરવા માટે તેની કિંમત પ્રથમ સમજવી જરૂરી છે. તેના ગુણુનાે પસ્ચિય ન હાેય તાે તેને આત્મગુણુની માલિકીના હક મળતાે નથી. જે માેક્ષ પ્રાપ્તિના હેતુથી ધર્મ આરાધના કરવામાં આવે છે, તેની સફળતામાં જ પાેતાના પુરુષાર્થની સાર્થકતા છે.

અનાજ માટે વાવેલા ધાન્યના અંકુર ફૂટે, માથા સુધી મેાટી મેાલાતાે થાય, પરંતુ છેવટનાે વરસાદ ખેંચાય અને ક્રૂંડામાં દાણા ન બેસે તાે તેને સુકાળને બદલે દુષ્કાળ જ કહેવાય. ઘાસ ઘણું ઘણું થયું છતાં હેતુ ઘાસનાે ન હતાે. જે પ્રયાજને પ્રવૃત્તિ થતી હાેય તેની સિદ્ધિમાં જ પ્રયત્નની સાર્થકતા છે. ૯

**પ્રશ્ન ૭પ ઃ**– જ્ઞાનવાદી અને ક્રિયાવાદીનાં વિસંવાદનું કારણ શું છે ?

ઉત્તર :- કિયાથી થતાં ફળને જ્ઞાનવાદીઓ જ્ઞાન સાથે ઘટાવવા જાય છે, અને જ્ઞાનથી થતાં ફળને ક્રિયાવાદીઓ ક્રિયા સાથે ઘટાવવા જાય છે, તેથી જ અન્ને વચ્ચે પરસ્પર વિસંવાદ થાય છે. માટે તે અન્નેનું એકાંતવાદનું જે દ્ર્ષણ છે તે દ્રર કરે તાે સમાધાન થાય. ૧૦ પ્રશ્ન ૭૬ ઃ- અર્થ સમજતો ન હેાય અને બાેલે તા ફળ શું ?

ઉત્તર ઃ– અર્થ સમજવાનાે જે પ્રયત્ન જ ન કરે, તેટલાે ઉદ્યમ–અવકાશ હાેવા છતાં પણ ન કરે અને માત્ર જીભથી સૂત્રાના શખ્દાે બાેલી સ્વાધ્યાયનાે મદ ધરાવતાે હાેય તાે તે તુંબડીમાં કાંકરા જેવું ગણાય.

તુંબડીની અંદર ખડ–ખડ–ખડ અવાજ થાય, પણુ અંદર હીરા, રત્ન કે કાંકરા હાેય તાે ગમે તેના અવાજ તાે સરખાે થાય. અન્યને હીરાના ધ્વનિનાે ભ્રમ કરાવે. આ જીભનાે પ્રયત્ન છે કે જીવનાે પ્રયત્ન છે તે તાે જ્ઞાની હાેય તેજ જાણે.આવાે પામર જીવ તુંબડીના કાંકરા જેવાે ગણાય. ૧૧

પ્રક્ષ ૭૭ :– હેતુ ન સરે તેા (ક્રયા કેવી ગણાય ? ઉત્તર :– હેતુ ન સરે તેા (ક્રયા કરી કહેવાય પણ ફળી ન કહેવાય. ૧૨

પ્રશ્ન ७ : ઃ-- ધર્મની કિંમત કયારે સમજાણી ગણાય ? ઉત્તર :– જયારે પાેતાના દાેષા ખૂંચવા લાગે અને અજ્ઞાન તથા મિથ્યા સાહની ઉપર કંટાળાે આવે ત્યારે ધર્મની કિંમત સમજાણી છે તેમ ગણાય. ૧૩

ચઢા ૭૯ ઃ– અધમનેા પણ ઉદ્ધાર થાય છે તેનું કારણ શું ? ઉત્તર ઃ– કાં તાે ડાદ્યો સારાે, કાં તાે મૂર્ખ સારાે, પણ વચલા ત્રિશંકુનું શું ? અધા દુર્ગું ણુેોને નિભાવાય, પરંતુ અનાચારને અયાગ્ય ન માને એના ઉધ્ધારનાે ઉપાય નથી. ઘાર હિંસકાે પણુ મુક્તિ ગયા છે. જેનાં નામ દેવા પણુ યાગ્ય ન હતાં, તે તરી ગયા છે પણુ જે આત્માએા પાપને પુણ્યનું ઉપનામ આપે એના શી રીતે છૂટકાે ? અધમી<sup>°</sup>, પાપી, અના-ચારી, ઊંધે માગે<sup>°</sup> જનારાે કદાચ તાે, એને એ સારું ન માને ત્યાં સુધી એના ઉધ્ધારનાે ઉપાય છે. પણ જે ખરાખને સારું માને તેની પાસે તાે ઉપદેશ પણુ નકામાં છે. ૧૪

## (૧૨) કર્મ અને તેની કાર્યપર પરા

પ્રશ્ન ૮૦ :- કર્માના જુદાં જુદાં પર્યાયવાચક નામા શું છે?

ઉત્તર :- ભાગ્ય, નશીઅ, દૈવ, વગેરે શખ્કો કર્માનાં એક પર્યાયવાચક નામા છે. જેમકે, ' તેના ભાગ્યનેા ઉદય સારો છે ', ' તમે નસીઅદાર છેા. ', 'દૈવની ગતિ ન્યારી છે. ' વગેરે કર્મના ભાવને પ્રગટ કરનાર વાકય રચના સર્વ પ્રકારના લેાકમાં પ્રસિધ્ધ છે. ૧.

પ્રશ્ન ૮૧ :– ભાગ્ય અને ઉદ્યમમાં ફેર શાે ?

ઉત્તાર ઃ– ગયા ભવનેા ઉદ્યમ તે આ ભવનું ભાગ્ય, અને આ ભવના ઉદ્યમ તે આવતા ભવનું ભાગ્ય. ૨

પ્રશ્ન ૮૨ :- જીવનમાં થતી ભૂલાેની પાછળ કાેઈ શકિતનું અળ શું હાેઇ શકે ખરું ?

ઉત્તાર : જીવનમાં જાણુતાં અજાણુતાં થતી ભૂલાે, કાેઇ પણ જાતના કારણુ વિના કેમ થાય ? અને તે ભૂલાેનું પરિણામ તાે લાેગવવું જ પડે છે. જાે ભૂલાેનું પરિણામ ન ભાેગવવું પડતું હાેય તેા નેપાેલિયન બાેનાપાર્ટને કેદમાં શા માટે રાખવે। પડયાે ? અને ભૂલનું પસ્ણિામ ભાેગવવું જ પડતું હાેય, તાે વર્તમાનની તે ભૂલ એ કાેઇ પૂર્વભવની ભૂલનું જ પરિણામ હાેવું જાેઇએ. ૩

પ્રશ્ન ૮૩ :- કર્મો એ ભૂલાેની પર પરાનું મૂળ કેવી રીતે ?

44

ઉત્તાર : ઉપરના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં દર્શાવેલ વિચારશ્રેણી આપણને ભૂલાેની પર પરાનાં કારણાેના મૂળ સુધી લઈ જશે, અને ત્યાં આપણા હાથમાં કર્મ સિવાય બીજું કાંઇ આવશે જ નહીં.

જેવી રીતે ભૂલાેની પર પરાના વિચાર કરતાં છેવટે ક**મ**ેં સુધી પહેાંચવું પડશે, તેવી રીતે એક માણસ સારા દેશ અને ખાનદાન કુટું બમાં જન્મ પામે અને ઉત્તરાત્તર તેના જીવનના વિકાસ થતા જાય, તેને સારા સંજોગા મળ્યે જ જાય, તેના મૂળમાં પણ છેવટે કર્મ હાથ લાગ્યા વિના રહેશે જ નહીં. કર્મા શુભ અને અશુભ એવા બે પ્રકારે હાેય છે. શુભ ક**મ** એટલે પુણ્ય અને અશુભ કર્મ એટલે પાય. ૪

**પ્રશ્ન ૮૪** ઃ– વર્તમાનમાં ભાેગવાતાં કર્મા ગયા ભવ**માં** બંધાયેલ કર્મા સાથે કેવી રીતે સંબંધ ધરાવે છે ?

ઉત્તાર : પાણી માટે ઘરમાં ગાેઠવેલી નળની પાઈપ લાઈનને જો સરાવર સાથે સંખંધ હાેય તાે જ ઘરની આગને બુઝાવી શકે અને પેટની તૃષાની આગ પણ તાે જ શાંત થઇ શકે છે. તેમજ ઘરમાં ગાેઠવેલી ઇલેક્દ્રીક વાયર લાઈનને જો વીજળીઘર સાથે સંખંધ હાેય તાં જ તે ગ્લાેખ લગાવ્યે પ્રકાશ આપે. અને જો અવિધિથી અડવા જાય તાે આંચકાે આવે છે. તેવી 25

જ રીતે ગયા જન્મના બાંધાયેલ કર્મ સાથે જાણે કે અજાણે કરાતી કિયાને સંબાંધ છે. તેથી જ તેમાંથી સુખ અને દુઃખ પ્રાપ્ત થાય છે. પ

**પ્રક્ષ ૮'૫ :**-- અત્યારનાં ભાેગવાતાં કર્માને ગયા જન્મ સાથે સંખંધ છે તેની વિશેષ સ્પષ્ટતા માટે અધિક વિવેચન શું છે ?

ઉન્તર :- આપણે પાતે જયાં જન્મ્યા છીએ, ત્યાં કાેઇ આપણી ઇચ્છાથી જન્મ્યા નથી. માતા-પિતા એક ંઈ આપણને પ્રથમ જોયાં નથી અને આપણે પણ પ્રથમ માતા-પિતાને જોયા નથી કે પરસ્પરની પસંદગીપૂર્વ ક સંબંધો જોડાય. આવું કંઇ પણ ન હેાવા છતાં અમુક સ્થળે જન્મ થયેા તે તેા પ્રત્યક્ષ છે, તા તે જન્મનું કંઇ કારણ તેા માનવું જ પડશે ને ? કોટિધ્વજને ત્યાં જન્મનાર કંપડોની મિલ્કતના માલિક થાય છે અને દેવાદારને ત્યાં અવતરનાર કરજ (ઝાણ)ના વારસ અને છે, હવે કહેા કે તે આ ભવમાં કર્યા કમાવા અને ગુમાવવા ગયેા હતા ? જન્મતાં જ કાઇ રાગી-નીરાગી થાય તે સર્વ શાથી ? ધનવાન કે નિર્ધન, સારાં કે નરસાં મા-આપ વગેરેના સંધાગ શાધી ? નઅળાને ત્યાં અવતરવા કાઇ નથી ઇચ્છતા, છતાં પણ જે અને છે તે સર્વના કર્મ-ભાગ્ય-નસીઅ-પુરૂચ-પાપ આદિ કર્મના જે પર્યાયવાચી શબ્દો કહેવાય છે તે સિવાય અન્ય કંઈ જ નથી. ૬

્ર પ્રક્ષ ૮૬ ઃ– માણુસના જીવનમાં લાેગવાતી સર્વ શુભ અને અશુભ એ સર્વ અવસ્થા કાેને આભારી છે ? ઉ-તર :- એક બુદ્ધિશાળી ગણાતો માણસ પણ પાતાની સફળતા માટે વિચારપૂર્વંક પ્રયત્ન કરતા હાેવા છતાં પણ કચારેક તેને નિષ્ફળતા મળે છે, અને સામાન્ય ગણાતા માણસ લાેળા લાવે, વિના માર્ગદર્શને પણ કયારેક સફળતા મેળવે છે. આ પ્રમાણે બનવામાં તેના પૂર્વ કર્મની તેવી કાેઇ અસરના પરિણામ સિવાય બીજું શું કલ્પી શકાય તેમ છે ? છ

(૧૩) કર્મ ઉદયને જીતવાના ઉપાય

**પક્ષ ૮.૭**ઃ– કર્મ`નેા ઉઢ્ય જયારે ખલ્લો, ત્યારે તેથી પ્રાપ્ત શ્લી દીન–દુઃખી અવસ્થાથી અચવા શેહ પ્રયત્ન કરવા જોઇએ **?**,

ઉ-તર :- એક શેઠને વધારે નેાકર રાખવા પાલવતા નથી, આ સ્થિતિમાં એક નાકર પાતાની મેળે રાજીનાસું આપે છે અને બીજે નાકર ધક્કો મારીને કાઢે ત્યારે જ નીકળે તેવા છે. હવે વિચાર કરા કે તે બન્નેમાં બીજે સ્થાન મેળવવાની વધારે સરળતા કોને ?

પુષ્ટ્ય પૂરાં ઘયે ધન, માલ, કુટુંબ, પરિવાર, વગેરે સૌનાં આસડા તેા ભવેાસવ ખાધા અને તેના પ્રહારથી માથાની ટાલ પણુ સાજી નથી રહી. તે જયારે જવા માગે ત્યારે સાગેથી જ તેના માહ છેાડે તે સરળતાથી ફરી તેવું ઉત્તમ સ્થાન મેળવી શકે, પરંતુ જેને આસડા ખાવાની ટેવ પડી ગઈ છે તે ''આસડખાયા જવ" કહેવાય. તેની દશા ધછો ખાઇને નીકળનાર જેવી થાય છે. ૧

્ર પ્રશ્ન ૮૮ ઃ– કર્મના ઉદય સમયે નવીન કર્મ કરી ન અધાય તે માટે શું કરવું ?

પ્રશ્નપ્રદીપ

ઉત્તર : શરીર ઉપર ગંદકીના ડાઘ દેખાય ત્યારે તેને ધાવા માટે કાઢવની કુંડીમાં કુઢાય નહીં. તેમ, કર્મના ઉઢયનું અશુભ પરિણામ અનુભવમાં આવે એટલે આર્લ--રીદ્રધ્યાનના ખાડામાં ન પડતાં વિચાર કરે કે, મારા પાતાના જ કરેલા ઉઢય આવ્યા છે, કાેઇનાં કરેલાં મારે ભાેગવવાં પડતાં નથી. એકનાં કરેલાં બીજાને ભાેગવવાં પડતાં હાેત તા કાેઇ દુઃખ ભાેગવત જ નહીં, કાેઈ દુર્ગતિમાં જાત નહીં, પાતાને અઢલે અન્યને ધકેલી આપ્ત. આ પ્રમાણે વિચાર કરી સમતા ભાવને ધારણ કરે તા ઉઢય આવેલ કર્મના ક્ષય થાય અને નવાં ન અંધાય. જૈન શાસન પાંમેલાનું ખમ્યું ખાલી ન જાય, સહન કરેલું નિષ્ફળ ન જાય.

किं एत्तो कठु थर, मुढेा जं थाणुगंमि अण्फिडिया,

थाणुस्स तस्स रुसइ, न, अप्यणे। दुष्प उत्तस्त'

મૂઢ માણુસ કાેઇ લાકડાં કે ઠૂંઠા સાથે અથડાય તાે પાતાના આંધળાપણુાના દાેષ ન જેતાં સાચી વસ્તુ સામે રાેષ કરે છે, તેમ અજ્ઞાની જીવ પણ દુઃખ સમયે પાતાના ગયા જન્મમાં બાંધેલાં દુઃષ્ટ કર્મને ન વિચારતાં સામી વ્યકિત અયવા તાે. વસ્તુના જ દાેષ દેખી તેના પ્રત્યે ઇર્ષા કરે છે. ૨

**પ્રક્ષ ૮૯ :**– પાપનેા ઉદય પાેતાના અશુભ વર્તાવને મજળ્યૂત કરવા પ્રથમ શું કરે ?

ઉ**-તર :** ચાર અથવા ધાડપાડુઓ જ્યારે ઘરમાં ઘૂસે ત્યારે સીથી પહેલાં માલિકને પૂરી દેવાનાે ઘાટ ગાેઠવે છે. માણુસ જ્યારે તેની જેલમાં પુરાણાે એટલે હવે પાપના ઉદયનાે અશુભ વર્તાવ સરળતાભરેલાે થઇ જાય છે. પાપની અશુભ કાર્યવાહી પણુ આવી જ હેાય છે. તે જ્યારે ઉદય અવસ્થાને પામે ત્યારે પ્રથમ અકળામણ–કંટાળા ઊભાે કરી ધર્મ અને પુષ્ટ્યના દરવાજા બંધ કરી આત્માને કેદ કરે છે. તેના કારસ્થાનના કારાગૃહમાં પુરાણા પછી ગમે તેટલી બૂમા પાડા કે રાડા નાખા પરંતુ પાલીસ (ધર્મ-પુષ્ટ્ય) તેની બૂમા સાંભળી શકે નહિ અને તેથી પાતાના સંરક્ષક (પુષ્ટ્ય) મદદે આવી શકતા નથી. 3

પ્રશ્ન ૯૦ ઃ– આવું પાપાનુઅ'ધી પાપ ( ગયા જન્મનેા પાપનેા ઉદય એવાે તીવ્ર અશુભ હાેય કે તે ફરીને પણ તીવ્ર અશુભ પાપનાે અ'ધ કરાવે ) આત્મ-શક્તિમાં કેવી રીતે હાનિ-કરવામાં સફળ થાય છે ?

ઉ-તર : ચાર અને ધાડપાડુઓ પાતાના કારસ્થાનમાં પૂરેપૂરા સફળ થવા માટે પ્રથમ આગ લગાવે અથવા શાર–અકાર મચાવે અને પછી ધાંધલમાં પાતાનું લૂંટવાનું કામ કરે છે. તેમ, આવું. પાપાનુબ ધી પાપ ઉદય સમયે પ્રથમ દુઃખરૂપી આગ લગાવે, અને પછી તેમાં માલિકને અકળાવી, ભાન વિનાના અનાવી, આત્મિક સંપત્તિ લૂંટી, કંગાલ અનાવી ચાલ્યા જાય છે. આવી રીતે અગ્નિ અને ચારી એ અન્નેનાં એક સાથે નુકશાન થાય છે. ઉદય પામેલ પાપમાં દાઝ્યા અને સમતા–ફ મા વગેરે. આત્મિક ગુણા લૂંટાણા. ૪

પ્રશ્ન ૯૧:-- આવા અજ્ઞાન 🐘 🕐 🖓

ઉતર: પાતાના જન્મ કે જન્માંતરનાં કર્મા ભાગવ્યા સિવાય બીજો માર્ગ નથી, તેમ સૌ જાણે છે, છતાં પણ આવે સમયે અજ્ઞાની જીવનું વર્તન કર્મ પર કંટાળાે લાવવાને અદલે ધર્મ અને પુષ્ય ઉપર કંટાળાે લાવનાર અને છે.

અશુભ ∙ઉદય સમયે કર્મક્ષયના ઔષધસ્વરૂપે ગણાતા ધર્મનાં બની શકે તેવાં અનુષ્ઠાનેા, ધીરજથી કરવાને બદલે આવેા અજ્ઞાની જીવ, સામી વ્યકિત અથવા પદાર્થો પ્રત્યે ક્રોધ–કપટ, વગેરે કરવા લાગી જાય છે. એટલે આવી પ્રવૃત્તિનું નામ–પાપના બહિષ્કાર કરવાને બદલે પુષ્યના બહિષ્કાર કર્યા ગણાય. પ

પ્ર**ક્ષ ૯૨ ઃ**– કર્મના અશુભ ઉદયને કઇ રીતે એાળખવેા **?** અને તેના ક્ષયનેા માર્ગ શેા ?

ઉ-તર : શરીર બગડશું અને સંજોગા વીકરી ગયા તેને શું પુષ્યના ઉઢય માનશાે ? અશાતા અને અશુભના ઉઢયે અનતા આવા ઇચ્છા વિરુદ્ધના પ્રસંગાને જીતવા માટે આપણે ધર્મનું શરણું સ્વીકારવું જોઇએ. જીવનમાં જે કંઇ પણ ધર્મકરણી વગેરે કરતા હાેઇએ, તેના પર તે સમયે વધારે ઢઢ બનવું જોઇએ. ઘણા અજ્ઞાની લાેકા આપત્તિ સમયે ધર્મકરણી પ્રત્યે બળવા પાેકારે છે અને અડબડાટ કરે છે કે, ધર્મકરણી નકામી છે.

દુઃખ તેા પાપના ઉઢયે મળે છે, અને તેથી કટાળી કર્મને ધક્કો (ક્ષચ) મારવાને બઢલે ધર્મ અને પુરુષને ધક્કો માર્યા. રસ્તે ચાલતાે એક ગાંડાે માણુસ પણ અડપલું કરનારને જ ધક્કો મારે છે, તાે અજ્ઞાની જીવનું આ કાર્ય તાે ગાંડા કરતાં પણ વધારે ખરાબ ગણાય. કાેઇ પણ અણગમતા પ્રસંગ અને ત્યારે તે સંમયે ઉલ્યમાં આવેલાં પાતાનાં અશુભ કર્મના ક્ષય કરવાના પ્રસંગ હતા, પરંતુ તે સમયે કર્મના વિપાક (ઉદય)ને વિચારવાનું અને સમતા ધારણ કરવાનું કાર્ય ભૂલી જાય છે. કર્મનું કલંક દૂર કરવાને અવસરે આત્મભાવ ભજવાને અદલે, આત્મભાવના અહિષ્કાર કરવા જેવું ગણાય. દુઃખ તાે મળ્યું હતું પાપના ઉદયે, અને તેને ધક્કો (ક્ષય) મારવાને અદલે ધર્મ-પુષ્ટ્યને ધક્કો માર્યા, એટલે આ કાર્ય તદ્દન અજ્ઞાન આચરણ કહેવાય. દ

પ્રક્ષ ૯૩ :- જેને પાેતાના આત્મિક નુકસાનનું ભાન નથી તેને કર્મથી અચવાના ઉપદેશ શા કામના ?

ઉતર : પાંચ-સાત વર્ષ ના બાળક રસ્તે જતાં લૂંટાયા હાય, અને નુકશાન કે કસ્યાદના નિયમને જોન જાણતાે હાય તાે શું પાલીસ પાતે કરીયાદ નથી કરતી ? ખૂનના કેસમાં મરનાર કસ્યાદ ન કરે તાે પણુ પાલીસ કસ્યાદ કરે છે. મરનાર મરી ગયા, તેના દ્રવ્ય-પ્રાણુ (શરીર) ના નાશ થયા, તા પણુ તેના આત્મા ભાવપ્રાણુ સહિત છે. એટલા માટે જ શ્રી જિનેશ્વર દેવનું ધર્મ-શાસન તેના રક્ષણુ માટે પ્રયત્ન કરે છે. ભારે કર્મી ના કેસ (કર્મથી બચવાના માર્ગ) જ્ઞાની દેવા ચલાવે તેમાં તે અજ્ઞાની કહેવા નથી આવતા કે અમારું આત્મ ધન લૂંટાઈ ગશું. સંસાર-સમુદ્રમાં ડૂઅતા જીવાને વગર કહવ્યે પણુ તારવાના પ્રયત્ન કરવા જાેઇએ. છ

પ્રશ્ન ૯૪ :- જીવ જે પણુ કાર્ય કરે છે તે અનુસાર પુણ્ય તથા પાપ કર્મ આંધે છે, પરંતુ જીવ જે કાર્ય કરે છે તેના ≵ળને<mark>ા નિ</mark>ર્ણય કારે છે કે જેના અનુસાર તે છવ ત્યાં જ જન્મ લે છે અને ફળ ભાેગવે છે ?

ઉત્તર : જે રીતે ગૈઘ રાગીઓને અલગ–અલગ પ્રકારની રાગને અનુકૂળ ઢવાઓ આપે છે, અને તે ઢવાઓ પાત-પાતાના સ્વભાવ અનુસાર રાગીઓ ઉપર ગરમી, ઠંડી વગેરે, અનેક પ્રકા રનાં પ્રભાવ પ્રગટ કરે છે. તે ઢવાઓ જડ હાેવાના કારણે ગૈઘ આદિ કાેઇની પણુ આજ્ઞાને સમજતી નથી, અને ન તા ગૈઘ તેને કાેઇપણુ પ્રકારની આજ્ઞા કરે છે, તા પણુ તે તા પાત-પાતાના સ્વભાવ અનુસાર ફળ બતાવે છે.

તથા વિભિન્ન પ્રાણી પથ્યા-પથ્યનું સેવન કરે છે. તેને વસ્તુઓના ગુણ-દોષના અનુરૂપ આપાઆપ ફળ મળી રહે છે. વસ્તુઓને રાગી-નીરાગી, સુખી દુઃખી, વગેરે અનાવવા માટે ડેાઈ આજ્ઞા દેતા નથી, અને ન તાે તે વસ્તુઓમાં જડ હાેવાના કારણે તેવા બનાવવાના વિચારેય હાેય છે. પરંતુ તે પાતાના સ્વભાવ અનુસાર રાગી-નીરાગી વગેરે બનાવે છે.

જેમ કાેઇ વ્યક્તિ અધિક ભાંગ લેવાથી થાેડા સમય સુધી ગાંડા જેવી બની જાય છે. ભાંગ જડ છે, તે ભેદ-ભાવ વગર રાજા-રંકાદિ બધા ઉપર પ્રેરક વિના પાતાના સ્વભાવ બતાવી દે છે. તે જ પ્રકારે જીવનાં પણ કર્મ બંધાય છે. તે જડ છે અને બંધ થયા પછી તેના સુખ અથવા દુઃખરૂપ સ્વભાવ પ્રગટ થઇ જાય છે. અર્થાત કર્મપુદ્દગલાના સ્વભાવથી જ તે કર્મ બાંધવાવાળા જીવને સુખ દુઃખ રૂપ ફળ મળે છે. બીજા પ્રશ્ન ૯૫ :- જયારે જીવ પાતાનું શરીર છેાડે છે, તે સમયે તે પાતેજ નીકળે છે? એકલા જ બીજી જગ્યાએ જઇને જન્મ લઇ લે છે કે કાઇના વડે લઇ જવાય છે? જે લઇ જવામાં આવે છે તા કાના વડે અને તેને કાેણુ માકલે છે? અને જ્યારે તે આવે છે ત્યારે તે જીવને તે દેખાય છે કે નહિ? જો જીવ એકલા જ ચાલ્યા જાય છે કેવી રીતે ચાલ્યા જાય છે?

ઉત્તર : જીવને ભવન્તરમાં પાતાનાં કર્મ સિવાય બીજું કાેઇ લઇ જતું નથી. કર્મ-યુક્ત જીવ એકલાે જ બીજી જગ્યાએ જઇને જન્મ લે છે. જે રીતે ભાંગ, શરાબાદિથી પરાધીન ગાંડાે માણસ પાતાની મેળે જ ખરાબ રીતે બકવું, આસૂષણ-વસ્ત્ર વગેરે ફેંકવું, પગરખાં વગેરે પછાડવાં, માથું, હાથ, પગાદિને જેસથી માર મારવા વગેરે કરે છે. તેની ઈચ્છા દુ:ખી થવાની ન હાેવા છતાં પણ તે ભાંગ વગેરેના પરમાણુના સ્વભાવથી કાેઈ પણ પ્રેરણા વગર પાતાની મેળે જ દુ:ખી થાય છે. તેજ રીતે નરકાનુપૂર્વા આદિ કર્મ પરમાણુઓના સ્વભાવથી જ તે પાતાની મેળે નરકાદિ ગતિમાં ચાલ્યા જાય છે. તેને લઇ જવા વાળા અને માકલાવવા વાળા કાેઈ નથી. ૯

પ્રક્ષ ૯૬ ઃ– કયાં કારણેાથી ક્રાેધાદિ કપાયાેની ઉત્પત્તિ થાય છે?

ઉ-તાર ઃ ગયા જન્માેમાં આત્માએ જે કઇ પણુ અશુભ કર્મા સ ચિત કર્યા હાેચ, તે પુદ્દગલાે જ્યારે ઉઢ્ય અવસ્થાને પામે છે, ત્યારે જે આત્મા પાેતાના સ્વભાવને ભૂલીને જડ કર્મદશાને આધીન બને તાે જીવની દશા તે અશુભ પુદ્દગલમય અની જાય છે. આઠ કર્મની ૧૪૮ પ્રકૃતિમાંથી ૮૨ પાપ પ્રકૃતિ છે. તે અશુભ પ્રકૃતિઓ જ્યારે ઉદયમાં આવે અને આત્મા તે ઉદય સમયે પાતાનું ભાન ભૂલે તાે તે જડ અશુભ કર્મ જેવી જ આત્માની પણ દશા બની જાય છે. ક્રાધાદિ સર્વ દોષા માટે આ પ્રમાણે સમજી લેવું. જે આત્મા ઉદયને જીતી જાય છે તે કર્મરહિત બની જાય છે. ૧૦

(૧૪) કર્મીના ખંધ અને ક્ષય વિષે

ં**પ્રશ્ન ૯૭** :– કાેઇ એક જ શુ૧ા કે અશુ૧ા પ્રવૃત્તિનાે પુષ્ડ્ય કે પાય સ્વરૂપે કર્મળાંધ એકસાધે સાત અથવા આઠ કર્મમાં કેવી રીતે વહેંચાઇ જાય છે?

ઉત્તર : જેમ આપણા એક વખતના ગ્રહણ કરેલા લાજ-નમાંથી લાેહી-માંસ-મજ્જા વગેરે સાતે ધાતુ તેયાર થાય છે તેમ એક જ ક્રિયાના બાંધમાં સાતે કર્મમાં વહેંચણી થાય છે. જ્યારે શરીરમાં ગ્રેમડું થયું હાેય, ત્યારે તેમાં થતી રસીપગુની વૃદ્ધિ પણ ખાેરાકમાંથી જ થાય છે. એટલે ગ્રેમડું થયું હાેય ત્યારે જેમ ખાેરાકની જુદા જુદા આઠ ભાગમાં વહેંચણી થાય અને ગૂંમડું ન થયુ હાય ત્યારે સાત ભાગે વહેંચણી થાય, તે પ્રમાણે ગૂમડાં જેવું આયુષ્ય કર્મ બાંધાનું હાેય ત્યારે કરાતી પ્રવૃત્તિથી બાંધાતાં કર્મોના વિભાગ આઠે કર્માંને મળે અને નહીત્તર સાત કર્મોને. ૧

પ્રક્ષ ૯૮ ઃ– આઠ કર્મમાં જે પ્રકૃતિ–સ્થિતિ–પ્રદેશ અને અનુભાગ એ ચાર પ્રકારના બ`ધેા ધાય છે તેનું સ્વરૂપ વિસ્તારથી શું છે? ઉત્તર : ચાર પ્રકારના બ ધનું વર્જુન એ પ્રમાણુે છે કે, ખરેખરી રીતે તાે કર્મના બ ધમાં એકથી વધારે કાેઇ પ્રકાર નથી. માત્ર જાણુવા અને સમજવા માટે વ્યવહારથી તેના ચાર પ્રકાર બતાવેલા છે.

આત્માના અધ્યવસાયમાં જયારે રાગ-દ્રોષની મલિનતા જાગે છે ત્યારે તુરત જ કાર્મણુ વર્ગણાના પુદ્દગલાે આત્માને ચાંટવા માંડે છે અને જ્યારે તે પુદ્દગલાે આત્મા સાથે જોડાયા, બંધ થયા, ત્યારે તેને કર્મ કહેવાય છે. હવે આ બંધની ક્રિયામાં જે ચાર પ્રકારના વિભાગા કરવામાં આવેલ છે તેના ખુલાસા નીચે પ્રમાણે છે.

જે પુદ્દગલાના આત્માની સાથે બંધ થયેા તે કાર્મથુ વર્ગથુાના પુદ્દગલા જડ છે, તેથી તેમાં કાંઇ પણુ પ્રકારના "સ્વભાવ" હાતા નથી. સ્વભાવ એટલે "પ્રકૃતિ–બંધ" (સુખ–દુઃખ, શાતા–અશાતા, લાભ–અલાભ, અનુકૂળતા–પ્રતિ-કૂળતા આદિ શુભ કે અશુભ વગેરે જેવા સ્વરૂપે પ્રગટ થવું નક્કી થાય તેને સ્વભાવ અથવા પ્રકૃતિબંધ કહેવાય છે.) અર્થાત્ તે જડ પુદ્દગલામાં કંઇ પણુ સ્વભાવ હતા નહિ કે ૧૪૮ પ્રકૃતિમાંથી તેને કઈ પ્રકૃતિરૂપ બનવું, તે શક્તિ ન હતી, પરંતુ કર્મ આત્મા સાથે બંધાયા પછી ૧૪૮ પ્રકૃતિમાંથી કોઇ પણુ પ્રકૃતિરૂપ બની જાય છે. તેવા સ્વભાવ તેમાં આવ્યા એટલે તેને પ્રથમ પ્રકૃતિ બંધ અથવા સ્વભાવ બંધ કહ્યો.

હવે જે પુદ્**ગલાે જે પ્રકૃતિ**રૂપે અધાણા તે જડ પુદ્દગ<mark>લાેની</mark> પ્રથમ કાેઇ ચા<mark>ેક્રસ સ્થિતિ ન હ</mark>તી કે તેની પર્યાય કેટલાે સમય **૮કેશે. પરંતુ આત્માના અધ્યવસાય ( પરિણામ )મે**ા જે રસ તેના પર ઓતપ્રોત બન્ચેા છે, તે જેટલાં ઉત્કૃષ્ટ હશે, તેટલા લાંબા સમય સુધી તે કર્મ પુદ્દગલાે આત્મામાં કર્મફપે ટકશે. જેમ કે કાેઈ કપડાં પર અત્તર ઢાળાઇ ગશું તાે તે કપડાંમાં સુગ'ધ કેટલા સમય સુધી ટકશે ? તેનાે ઉત્તર સમજવા માટે એ વાત સમજવી પડશે કે–ઢાળાયેલા અત્તરની શક્તિ કેટલી બલવાન છે ? જો વધારે પ્રમાણુથી બલવાન શક્તિ હશે તાે કપડાંની સુગ'ધમય સ્થિતિ લાંબા સમય સુધી ટકશે અને ઢાળાયેલ અત્તર ઓછા પ્રમાણુમાં શક્તિશાળી હશે તાે થાડા સમય સુધી ટકશે.

તેવી જ રીતે આત્માના કષાય ( મલિન )યુક્ત અધ્યવસાયેા ( પરિણામેા ) જેટલા તીવપણાથી કર્મ–પુદ્દગલેા સાથે એાતપાત થયા, તેટલા વધારે સમય સુધી તે કર્મ આત્માને ભાગવવું પડશે. આ પ્રમાણેની પુદ્દગલામાં અમુક સમય સુધી ટકી રહેવાની જે કિયા બને તે '' સ્થિતિબ'ધ. "

અધ્યવસાયેાની મંદ અને તીવ્ર અવસ્થાને કારણે તેમાં જે સ્થિતિના નિર્ણુય થયેા, તેવી જ રીતે તેના "ન્રસ" ના નિર્ણુય થાય છે. એટલે કે કર્મ ઉદય સમયે કેવી તીવતા અપવા મંદતા ધારણુ કરીને આવશે તેના સર્વ આધાર કષાયની (મલિનતા) તીવતા પર રહેલાે છે તેનું નામ 'અનુભાગ બંધ'.

ચાથા પ્રદેશબ ધ છે, એટલે કર્મ પુદ્ગલાેનાે સમૂહ. કર્મબ ધના મૂળ વાસ્તવિક પ્રકાર આ એક જ છે. ઉપરના ત્રણે ભેઢા માત્ર આ ચાથા ભેઢની જીુઠી જીુઠી અવસ્થા છે. કર્મ પુદ્દગલના સમૂહને 'પ્રદેશ' કહે છે. આ ક્રમ સમૂહે ૧૪૮ કર્મની પ્રકૃતિરૂપે આત્માને આવસ્તિ કર્યા તેનું નામ '' પ્રકૃતિ બ'ધ. '' તે પ્રદેશા કેટલા સમય સુધી ટકરો તે મ્બવસ્થાનું નામ '' સ્થિતિ બ'ધ '' અને તે પ્રદેશા ઉદય સમયે આત્માને કેવા અનુભવ કરાવશા તે અવસ્થાને ''સ્સબ'ધ'' અથવા ''અનુભાગબ'ધ'' કહે છે. આ પ્રકારે ચારે બ'ધનું સ્વરૂપ છે. ૨

પ્રશ્ન ૯૯ :- દેવ, તિર્ય'ચ અને નારકા વગેરે સૌને આત્મા તાે સમાન છે, છતાં કર્મબ ધનાને તે સર્વધા કેમ ક્ષય નથી કરી શકતા ?

ઉત્તર : એક મનુષ્યની પેઢી જેરદાર ચાલતી હાેય ત્યારે લેણકાર ગમે તેટલું લેણું લેવા આવે તા તે તેને ભરપાઇ કરી શકે, પરંતુ પેઢી ઢીલી થયે નાના લેણકાર આવે તાે પણ શું થાય ? પેઢી તા સૌ માંડીને બેઢા છે, પરંતુ વ્યાપાર ચાલી શકે તેવે સ્થળે માંડી હાેય તાે વાંધા ન આવે. તેવી રીતે, મનુષ્ય ભવ તે ભરબજારની પેઢી સમાન છે, અને શેષ સર્વજીવા ખૂણે બેઠેલા જેવા છે, તેથી ધર્મ અને પુષ્**ય**ની કમાણીના અભાવમાં કર્મનું ઋણ ચૂકવી શકતા નથી. 3

પ્રશ્ન ૧૦૦ઃ- કરેલાં કર્મને ભાેગવ્યા વિના ક્ષય નથી અને તપથી કર્મના ક્ષય થાય છે. આ બન્ને વાકયાના ભાવ શા છે ? વિરાષાભાસ જેવાં વાકયાે શું નથી ?

ઉત્તા**ર** :– કર્મ રચનાને સમજી જશેા તેા વિરાધાભાસ લાગશે નહીં. અન્ને શાસ્ત્રવચનાે સાચાં છે અને તેની સત્યતા આ પ્રમાણે છે. કરેલા કર્મા અવશ્ય ભાેગવવાં જ પડે તેવા એકાંત નિચમ નથી. ''ભાેગવવાં પડે અથવા તપથી ક્ષય થાય" તેવા નિચમ છે. ભાેગવવાથી જે કર્મ ક્ષય થાય તે રસ અને પ્રદેશથી ક્ષય થાય અને તપથી જે ક્ષય થાય તે માત્ર રસથીક્ષય થાય, પ્રદેશા તાે ભાેગવવા પડે. ૪

**પ્રશ્ન ૧૦૧ ઃ**– રસ−અનુભાગબ'ધનેા તપથી ક્ષય થાય અને પ્રદેશ ભાેગવવા પડે તે વાત ઉઠાહરણુ સાથે સમજાવાે.

ઉત્તાર :- જેમ એક માણુસે ૨૫-૫૦ કેરી ખાઈ નાખી અને પેટ ચડ્યું, દુઃખાવા વધ્યા અને ગૈઘને એાલાવ્યા. ગૈઘે તેને સૂંઠ આપી અને તેથી કેરીની વિકૃતિનું જેર શમી ગયું. અથવા તા અતિશય કેળાં ખાવાને કારણે પેટથી દુઃખી થતાં તેને એલચી દેવાથી દર્દ શાંત થયું. તા આ સ્થળે સૂંઠ કે એલચીએ કેરી કે કેળાંના પુદ્રગલાને ઉડાવ્યા નથી, પરંતુ ઔષધને પ્રભાવે તેના વિકાર શમી ગયા. કર્મના વિકારને તાડી નાંખવા તેનું નામ અનુભાગના (રસના) ક્ષય કહેવાય છે. વિકાર શમી ગયા પછીના જેર વગરના રહેલા પુદ્રગલા (પ્રદેશા) વિના મુશ્કેલીથી મળ દ્વારા નીકળી જાય, તેમ તપશ્ચર્યાથી કર્મના વિકાર દ્વર થાય છે અને કર્મના વધેલા પ્રદેશા વિના પ્રયત્ને અને વિના મુશ્કેલીએ દૂર થઈ જાય. પ

પ્રશ્ન ૧૦૨ :- રસ અને પ્રદેશ એટલે શું ?

ઉત્તર : અશુભ પરિષ્ણામ એટલે કે વેઠના આપવાની કર્મમાં જે તીવ્રતા હેાય તેને '' રસ '' કહેવાય છે, અને કર્મ'પુદ્દગલના જે જથ્થા હાેય તેને '' પ્રદેશ '' કહેવાય છે. સર્પની ઝેરીલી દાઢને જો "રસ"ની ઉપમા દઇ શકાય તા સર્પના શરીરને "પ્રદેશ "ની ઉપમા ચાેક્કસ લાગુ થઈ શકે. ડંખ દેનાર અને મૃત્યુ નિપજાવનાર શકિત દ્વર થયે પાછળ વધેલું જેમ એક કલેવર માત્ર ગણાય તેમ 'કર્મ'ના રસ' ક્ષય ચયે "પ્રદેશા" પણુ શક્તિહીન ગણાય. તેથી ક્ષય થનાર કર્મ આ રીત પ્રમાણે રસથી ક્ષય પામે છે, અને પ્રદેશથી જે ભાગવવાનું રહે છે તેની તા જીવને કંઇ ખબર જ પડતી નથી. રસ–અનુભાગ બંધના ઉદય સાથે જો પ્રદેશ ઉદય હાય તા તે કઠિન લાગે છે. જે કર્મ પરાણે ભાગવવાનાં હાય છે તેમાં રસ અને પ્રદેશ બન્ને ભાગવવા પડે છે. ૬

**પ્રક્ષ ૧૦૩** :- અનાદિ નિગાદ (અવ્યવહાર રાશિ)માંથી જે જીવાે નીકળે છે તે કયા પુરુષાર્થના ચાેગે ?

ઉત્તર : જ્યાં ભયંકર પરાધીનતા અને જાગૃતિ નામ રોષમાત્ર હેાય, ત્યાં પુરુષાર્થની વાત જ કયાં કરવી ? અનાદિ નિગાેદથી જીવનું જે નીકળવું થાય છે તે માત્ર ભવિતવ્યતાના યાેગે (ન ધારેલાે આકસ્મિક અનાવ અને અને લાભ મળે) જ નીકળે છે. ૭

પ્રક્ષ :- ૧૦૪ જે ભવિતગ્યતાના સંચાેગે અનાદિ નિગેાદથી ઉદ્વાર થયેા તાે હવે તેવી જ ભવિતગ્યતાના યાેગે અનાદિ સંસારથી પણ વગર પુરુષાર્થે ઉદ્ધાર થઇ જશે તેમ માનવામાં શું વાંધા ?

ઉत्त२ : પ્રથમ તેા એ વાતને। વિચાર કરાે કે ભવિતબ્યતાને। વિશ્વાસ કયાં રાખવાને। હાેય १ જ્યાં આપણેા કંઇ પણ ઉપાય ન હાેય, જ્યાં આપણું કંઇ ચાલતું નથી, જ્યાં આપણેુ પાતાની મેળે મુક્ત થઈ શક્તા નથી, તેવે સ્થાનેથી જ માત્ર લવિતબ્યતાને ચાગે આપણુ નીકળી શકીએ છીએ.

જેમ કાઇ એક ભાંધળા પર્વત પર ચઢતાં કાઇ ભાયંકર ખાડામાં પડી ગાયા. તે સ્થાન દુર્ગમ અને અંધકાર ભરેલું હતું. સામાન્ય રીતે કાઇ જોઇ શકે તેવું પણ ન હતું. તેવામાં કાઇક દ્રયાળુની દબ્ટિ ત્યાં પડી અને તેના ઉદ્ધાર કરી, યાગ્ય સ્થાને પદ્ધાંચતા કર્યાં. તેવે સમયે તે આંધળા એમ કહે કે આહ ! આંધળા થઈ પડી જવામાં કાઈ વાંધા નથી. કારણ કે ''કાઇક દ્રયાળુ મળી જશે અને જરૂર ઉદ્ધાર કરશે.'' આ પ્રમાણે કહેનારને તમે આંખે પણ આંધળા અને અક્કલમાં પણ આંધળા જરૂર કહેશા. કાઇ મારા ઉદ્ધાર કરનારા મળી જશે તેવી ભવિતગ્યતાની આશાએ કૂવામાં પડી ગયેલા અહાર નીકળવાના પ્રયત્ન કર્યા વગરના નહીં રહે. અક્કલ અને સમજ આગ્યા પછી પાતાનું ભાવિ પાતાને જ જોવાનું હાય છે. ૮

**પ્રક્ષ ૧૦૫ :**– યથાપ્રવૃત્તિકરણનેા ભાવાર્થ અને સ્વરૂપ શા છે ?

ઉત્તર : માહનીય કર્મની ૭૦ કાેડાકાેડી સાગરની સ્થિતિમાંથી ૬૯ અકામ નિર્જરાથી જ ખપવાની છે અને છેલ્લી ૧ કાેડાકાેડની સ્થિતિ આપણી મહેનતથી સકામ નિર્જરાએ ખપાવવાની છે. પ્રથમની ૬૯ જેટલી માેડી સ્થિતિ જેણે તાેડી તેનું નામ થથાપ્રવૃત્તિકરણ. તેના અર્થ એવા છે કે, આપણા વગર ઉપયાેશે–વગર ધારણાએ–અનિચ્છાએ દુ:ખ લાેગવી કર્મ ઓછાં કરવાં તેનું નામ થથાપ્રવૃત્તિકરણ કહેવાય. ૬ ઝક્ષઝશેપ

પ્રશ્ન ૧૦૬ :- ૬૯ કાેડાક્રાેડ જેટલું માહકર્મ જે વગર

ઉપયોગે ક્ષય થયું તેા માત્ર છેલ્લા ૧ માટે કેમ ખાકી? ઉત્તર :-- મહાનુભાવ ! આ વિશ્વના અમુક નિયમ છે કે, અમુક હદ્દ સુધી કાર્ય સ્વાભાવિક થાય અને પછી તાે પ્રયત્નથી જ કરવું પડે. અનાજના કરોડાે દાણા વરસાદે ઉત્પન્ન કર્યા તેા પછી તે રાટલા પણ કેમ નથી તૈયાર કરી આપતા ? આ કાેઈ પ્રશ્ન જ નથી, તેા પછી તેનાે ઉત્તર શેા હાેઇ શકે ? યથાપ્રવૃત્તિકરણ્ સુધી જ અકામ નિર્જરા કામ લાગે, પછી કામ નલાગે. ના**ર્ના** ધાવણાં આળકાેને માતા પરાણે રતનપાન કરાવે, પરંતુ દાંત આવી ગયા. અને ખાતાં પણ આવડી ગયું, પછી જો તેવી માગણી કરે તેા મૂર્ખ ગણાય. આટલા સમય સુધી સ્તનપાન કરાવી પાષણ કર્યું તે। હવે કેમ ન કરે તેમ વિચારે તે! અજ્ઞાન કહેવાય. આળક અવસ્થામાં જે પરાધીનતા હતી, તે માેટા **થયે** પણ નભાવવા માગે તેા તે ન ચાલે. જ્ઞાન આવ્યા પછી અજ્ઞાનના આધાર ન રખાય. ગટરના કાદવનાે પીંડાે ઊછળી કપડે લાગી ગયા હાેચ ત્યારે તે અશ્વચિના લાગેલાે પીંડ અજાણપણું મધ્યુ થયેલી હલન–ચલનની ક્રિયાના ઝટકે ખરી જાય. તેને જે ડાઘ પડયેા હેાય તે તેા મહા મહેનતની અને સમજપૂર્વકની ક્રિયાની

વિધિ વિના જતાે નથી, તે અનુસાર સમજવું. ૧૦ પ્રક્ષ ૧૦૭ :- સ્થાવર જીવા સ્વર્ગમાં પણ છે અને નરકમાં પણ છે. તાે નરકમાં રહેનાર દુઃખી અને સ્વર્ગનાં વિમાના વગેરમાં રહેલા સુખી ગણાય ?

ઉત્તર :– સંડાસ સાક કરનારાે ચાહે ગરીબના ઝૂંપડે જાય કે રાજાના મહેલમાં જાય તાે શા ફેર ? જાય ગમે ત્યાં, પરંતુ કિયા તેા સમાન જ કરવાની છે. તેથી સ્થાવર વગેરે જીવા ગમે ત્યાં હાેય તાે પણ સ્થિતિ એકસરખી જ ભાેગવે છે. પ્રકાશ એ આંખવાળાને જેમ માત્ર મદદ કરનાર છે, તેમ સ્વર્ગ નરક વગેરે સ્થાના તેવા શુભાશુભ કર્માવાળાને તેવા તેવા પ્રકારના સુખદુઃખમાં મદદ કરનાર છે. અંધ માણસને રાત કે દિવસ સમાન છે, તેથી દેખતાને પણ રાત દિવસ સમાન હશે તેમ ન ગણાય.

નારકી જીવેાને પ્રતિબાધવા સ્વર્ગાના દેવાે પણ ત્યાં જાય છે અને પરમાધામી દેવા તા ત્યાં જ હાેય છે, છતાં તે .આતમાએાને તેવાં અશુભ કર્મ ન હાેવાના કારણેત્યાંના અશુભ પુદ્દગલાે અસર નથી કરી શકતા. ૧૧

. પ્રશ્ન ૧૦૮ :- જેવી રીતે બેન્કે જતો માણુસ પાતાના ચેક સાથે બીજાના પણુ ચેક વટાવી શકે છે, તેવી રીતે પાતાનાં કર્મ ક્ષય કરનાર, પાતાની સાથે બીજાનાં પણુ કર્મ ક્ષય નથી કરી શક્તા, તાે પછી શ્રી જિનેશ્વર પરમાત્મા જેવાની આરાધનાનું ફળ શું ? લક્ષ તાે કર્મ ક્ષય કરી, નિર્જરાના ભાવને મેળવી, માક્ષને સાધ્ય કરવાનું છે અને તે લક્ષ પાતાનું પાતે જ કરી શકે છે, તાે પછી શ્રી તીર્થ કરદેવની શું ઉપકારિતા છે ?

ં ઉત્તર ઃ– દુનિયાના એક પણ દીવાએ કે સૂર્યે કાેઈ પણ આંધળાને દેખતા નથી કર્યાં, છતાં પણ દેખતા જે દેખે–જુએ છે, તેમાં સૂર્ય–દીવાના જ આધાર છે. તેવી રીતે તીર્થ કર ભાગવાને એક પણ જીવનાં કમેાંના ક્ષય કર્યાં નથી, છતાં કર્મ-ક્ષય માટે તેના આલંખનની અપેક્ષા તાે અવસ્ય છે જ.

દેખતા અને આંધળા અધારી ગુફામાં હાેય ત્યારે ભલે અન્ને સમાન સ્થિતિવાળા દેખાય, છતાં દીવા થાય ત્યારે દેખતા (લાયક) તે દેખતા જ છે અને આંધળા (અયાગ્ય) તે આંધળા જ છે, પરંતુ દેખતાને દીવા ન હાેય તા અથડાવાનું જ છે.

દેખતાે તીર્થ કર ભગવાનની વાણીરૂપી પ્રકાશને અજવાળે પાતાના સ્વરૂપને જોઇ શકે છે અને આંધળાે (અયાેગ્ય) તેવા લાભ નથી મેળવી શકતાે. એટલે ભવી આત્માએાને માટે આ રીતે કર્મ ક્ષયના માર્ગમાં શ્રી જિનેશ્વરદેવની ઉપકાસ્તિા અનંત છે.

શ્રી જિનેશ્વરદેવ બીજા આત્માનાં કર્મ'નેા ક્ષય પાેતે કરી દેતા નથી, છતાં તે ઉપકારી છે. કારણુ કે તેમનાં વચના કર્મ'ક્ષયના સાધનભૂત છે. એ વચનાે (શાસ્ત્રા)નું આલંખન ન હાેય તાે આપણે કલ્યાણુ નથી કરી શકતા.

આંખથી જોવાના પ્રયત્ન કરે, પરંતુ અજવાળું ન હાેચ તાે હીરા અને કાંકરાના વિવેક નથી થઈ શકતાે. તેવી રીતે શ્રી જિનેશ્વરદેવના વચનરૂપી અજવાળું ન હાેય તાે માેક્ષનાં ક્રારણાે અને ભવભ્રમણનાં કારણાનાે વિવેક ન થઇ શકે. ૧૨

પ્ર**સ**ત્રદીપ

(૧૫) મનુષ્યનું મન અને તેની ગતિ-વિધિ પ્રશ્ન ૧૦૯ :- દરેક વ્યક્તિની ભાવનાએા અલગ અલગ કેમ રહે છે ? મળતી અથવા એકસરખી કેમ નથી રહેતી ?

ઉત્તર :- મેાહનીય કર્મના કારણે જીવમાં લાલસાએ। ઉત્પન્ન થાય છે. લાલસાએાથી ચંચળતા અને ચંચળતાથી વ્યકિતની ભાવનાએા અલગ અલગ પ્રકારની થતી રહે છે. માહ દૂર થવાથી ભિન્નતા દૂર થઈ જાય છે, અન્યથા થતી નથી. ૧

પ્રક્ષ ૧૧૦ :- ધર્મનું પવિત્ર નિમિત્ત પણ સૌને જુદી જુદી રીતે પરિણુમે છે તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર :- જે જે વાત આવે તેનાં સમાધાન, દરેક સંચાંગા, અને વસ્તુને ચુક્તિપૂર્વક વિચારા ! એક જ વાતને ન પકડી રાખા. જેવા જીવ તેવા પ્રાપ્તિના ક્રમ શાસ્ત્રકારે કહ્યો છે. કાેઇ ઉપદેશથી પામે, કાેઇ વગર ઉપદેશથી પામે, અને કાેઇ વૃક્ષાદિ નિમિત્તાના યાેગે પામે. એક બીમારને બેધને પાંચને વૈરાગ્ય આવે, પાંચને કંપારી થાય, પાંચને ઊલટી થાય, પાંચને વૈરાગ્ય આવે, પાંચને તાવ આવે. પચીસ માણુસામાં આ રીતે પાંચ પાંચને જુદું જુદું થાય. આ સંચાગે જેવા જેવા છવ તેવી તેવી અસર કરી. શ્રી શાલિભદ્રના જીવ રબારી-એ પણુ રાેયા, મા પણુ રાેઈ, પડાેશી પણુ રાેયા, પણુ રાેવાનું બધાનું જુદુંજ. નિમિત્ત ભલે એક જ હાેય, પરંતુ તેનું પરિણ્યમન તા સૌને પાતાની યાેગ્યતા અનુસારજ થાય છે. ર પ્રશ્ન ૧૧૧ :- ધર્મ અને કર્મ એ બન્નેનું મૂળ શું છે?

ઉત્તાર :- એક જ વર્ગંની પરીક્ષામાં બેસનાર વિદ્યાર્થીમાં પાસ થનાર માટેનાં પેપર જુદાં અને નાપાસ થનાર માટેનાં પેપર જુદાં હાેય તેમ ન અને. આગળ વધનાર અને પાછે પડનાર એ અન્નેનું મૂળ તેા એક જ હેાય છે, તેવી રીતે ધર્મ અને કર્મ નું મૂળ એક જ છે અને તેનું નામ સમજણ–વિચારશકિત છે. આ વાત સાંભળી એકદમ ચમકશા નહીં. જરા શાંતિથી વિચારા કે જેમ સમજણ-વિચારશક્તિ વધે તેમ અભિલાષા વધે છે. એક નાના આળકને સાે સુધી ભણાવી પછી કહાે કે તને કેટલા રૂપિયા નેઇએ ? તાે તે સાે જ કહેશે. હજારના અંક સુધી ભણાવી પછી પ્રશ્ન કરશા તાે હજાર માગશે. એમ આગળજેટલું વધારે જાણુરો તેટલી જ ઇચ્છા કરશે. એટલે નિર્ણુય થયે**ા કે ઈ<sup>ર</sup>છા** એ તેા જાણપણાની ગુલામડી છે. જાણપણા વિના ઇ<sup>ઝ</sup>છા હેાતી જ નથી. હળુકમી<sup>૬</sup> જીવને જેમ સમજણુ વધે તેમ તેને સમજમાં આવતાં સર્વ પદાર્થાની અનિત્યતા જાણી તેને। માહ નિવારે અને ભારેકમી તેમાં કસાય. એટલે આપ સમજી ગયા કે ઊગરવાનું (ધર્મ) અને અથડાવાનું (કર્મ) મૂળ કારણ સમજણુ વિચારશકિત છે. ૩

**પ્રશ્ન ૧૧૨ :-** ત્યારે તે৷ પછી સમજણુ મેળવી એ એક રીતે અપરાધ જેવું ન ગણાય <sup>?</sup>

ઉत्तर :– અગ્નિથી રસાેઇ પણ થાય અને બળી પણ જવાય છે. સળગી મરવાને ભયે ચૂલામાં અગ્નિ ન કરે તે। અગ્નિથી બળી મરવાને બદલે ભૂખથી બળી મરે. વિવેક હેાય તો અગ્નિ કૉદ્વવાય, નહીં તો ભડકો કહેવાય. જ્યાતિ અને જવાલા એ અન્ને અગ્નિનાં જ સ્વરૂપ છે, છતાં એક પ્રકાશ આપે અને બીજો લસ્મ કરે. તેના ઉપયાગ કરવાના વિવેક હાેય તાે ગુણુ પ્રાપ્ત થાય અને જો અવિવેક હાેય તાે અવગુણુ પણુ તેમાંથી જ નીકળે. ખાટ જવાને ભયે વ્યાપાર ન કરનાર જીવનલર ભિખારી રહે છે. તેવી જ રીતે સમજણુ–વિચાર શકિતવાળા ભવથી ભય ખાનાર દુર્ગતિમાં જ ફરે છે. તેને માટે સદ્દગતિ દુર્લંભ છે. ૪

મક્ષ : ૧૧૩ આ વાત માટે કાેઈ શાસ્ત્ર આધાર ખરાે ?

ઉત્તર :- શાસ્ત્ર આધાર વિનાની વાતને વાત જ કેમ કહેવાય ? શ્રી ભગવતી સૂત્ર, પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર વગેરે અનેક શાસ્ત્રો કરમાવે છે કે-એકેન્દ્રિય, બેઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, અને ગ્રીરેન્દ્રિય નરકમાં ન જાય. અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય જાય તાે માત્ર પલ્યના અસંખ્યાતા ભાગની સ્થિતિ પામે. આ જીવામાં જેમ નરકમાં જવાની શક્તિ નથી, તેમ દેવગતિમાં જવાની પણ શક્તિ નથી. અસંગ્રી પંચેન્દ્રિય જેમ માત્ર નરકના એક ખૂણામાં જ જઈ શકે, તેમ દેવગતિમાં જાય તા ત્યાં પણ સામાન્ય દરજ્જાનું જઘન્ય આયુષ્ય પામે. વિચાર-શક્તિના અભાવ જેને છે, તેવાને જેમ નરક કઠિન છે તેમ સ્વર્ગ પણ કઠિન છે.

હવે સંગ્રી પંચેન્દ્રિય (સમજણુ–વિચાર શક્તિવાળા) માટે જાણે કે તે જે સાતમી નરકમાં ૩૩ સાગરાપમની સ્થિતિ પામી અનંત વેદના મહાવેદના ભાેગવે છે તા બીજી તરક તે અનુત્તર વિમાનમાં પણ ૩૩ સાગરાપમના પરમ સુખ ભાેગવી શકે છે. તેથી પણ વધારે વિચારા તાે માક્ષ પણ તે જ પામી શકે છે. આ વાતથી સમજી શક્યા હશા કે વિચાર વિકલના અને (૧૬) માનસિક ભાવાનાં પરિવર્તનની રૂપરેખા

પ્ર**ક્ષ : ૧૧**૪ ધર્મ કરણીને৷ આગ્રહ કરે, પરંતુ તેમાં મન તેા સ્થિર થતું જ નથી, અને તેવી અસ્થિર મનેાવૃત્તિથી કરેલું કેટલું ઉપયાેગી થાય ?

ઉત્તર : નિશ્ચયથી તો જ્યારે સ્થિર થવાય ત્યારે મેાટા ભાગ્ય, પરંતુ વ્યવહારથી (શરીરથી) તો સ્થિર થવાય જ છે ! પશુમાં આડા--અવળા ભટકવાની જે આદત હાેય છે, તેટલી ચંચલતા તાે અવસ્ય મટી જ ગણાય. ભધી કિયા ભાવપૂર્વક નથી થતી તે આપના પ્રશ્ન ખાટા નથી, ઇતાં કિયા-વિધાના અને અનુષ્ઠાનામાં નિરુત્સાહ બની પીછે હઠ ન કરવી ઘટે. હંમેશાં પ્રયત્ન તાે ચાલુ જ રાખવા.

બજારમાં જેમ માલનાે ભાવ વધારાે કયારે થશે તે નિયમ નથી, તેમ અંતરમાં ભાવની જાગૃતિ કયારે થઇ જાય તે કાેણુ કહી શકે ! હંમેશાં માલને ઘરમાં રાખનાર અને ભાવની તપાસ રાખનાર ફાવી જાય છે, પરંતુ જે સુદ્દલ માલ જ નથી રાખતાે તે કેમ ફાવે ?

ધર્મ ભાવનાનું પણ એમ જ સમજવું. જે માણુસ ધર્મ કિયામાં ભલે વ્યવહારથી પણ પ્રવ'તતાે હશે તેને કયારેક પણુ ભાવ ઉલ્લાસ જાગશે. વ્યવહારથી ક્રિયા હેાય તેને કયારેક ભાવથી નિશ્ચય શુદ્ધ ભાવ જાગશે. પરંતુ જે વ્યવહાર વિનાના વાંઝિયા હોય, તેને તેવા સંભવ કથાથી થશે ? બજારમાં ગમે તેટલા પણુ ભાવ વધ્યા હાય, મરંતુ માલ વગરના તા હાથ જ ઘસ-વાના છે, માટે શુદ્ધભાવ ન જાગતા હાય તા પણુ ધર્મક્રિયા તા ચાલુ જ રાખવી. વ

**પક્ષ : ૧૧૫ ધર્મ** ધ્યાન આદિ પવિત્ર કાર્ય સમયે મનની અધિક ચંચલતા દેખાય છે તેા તેનું કારણુ શું ?

ઉત્તર : આ સર્વ વિધિ દેખાય છે તેટલી સરલ નથી. સાધક જયારે ધર્મ કિયાના અભ્યાસ પ્રારંભ કરે છે, ત્યારે તેને જાતજાતની મુશ્કેલીઓ આવે છે અને મનમાં શંકાઓ ઊઠે છે. સૌ પ્રથમ મુશ્કેલી તા એ આવે છે કે, જ્યારે તે એકાગ્ર થવા બેસે છે, ત્યારે મનમાં જાતજાતના શુભ અશુભ એવા વિચારા આવવા માંડે છે કે જેને પાતાના કાર્ય સાથે કંઈ સંબંધ પણ ન હાય. ઘણીવાર તા તેને એવું પણ લાગે છે કે બીજા સમય કરતાં ધર્મ ધ્યાન કરતે સમયે જ વધારે વિચારા આવતા હાય છે. આવી એક માન્યતા છે, પરંતુ ખરેખર તેમ નથી હાતું.

મનને સંસારના પદાર્થા તરક દોડવાની ટેવ પડી ગઇ છે, તેથી તેને કાબુમાં–નિયંત્રણુમાં લાવવાના પ્રયત્ન કરીએ ત્યારે તે બળવા કરે છે. જે રીતે નદી પર બંધ બાધવાના પ્રયાસ કરવામાં આવે ત્યારે તેના જળ પ્રવાહ વધારે વેગીલાે અને છે. આપણા મનમાં વિચારાની હારમાળા નિરંતર ચાલતી જ હાેય છે. સામાન્ય રીતે આપણુને તેના ખ્યાલ નથી હાેતા, પરંતુ જ્યારે આપણુ તે પ્રવાહને સ્થિર કરવાના પ્રયત્ન કરીએ, ત્યારે **NHXBIN** 

વ્યાયણુને તે વિચારાેનું ભાન થાય છે. વાસ્તવિક્ર રીતે આ 'ધમસાણ જે વિક્ષ જેવું દેખાય છે, એ મનની સ્થિર થવાની પૂર્વ ભૂમિકાનું સૂચક છે.

મન ભમરડા જેવું છે. જ્યારે તીવ ગતિથી ફરે છે, ત્યારે સ્થિર દેખાય છે, પણ તેની ગતિ ધીમી પડે કે ખડખડ અવાજ કરતાે માેટું ચક્કર મારે છે અને આખરે ફરતાે બધ પડી જાય છે.

આપણામાં ભૂતકાળના અનેક સંસ્કારાે સુષુપ્ત અવસ્થામાં પડેલ હાેય છે. તેમાં કેટલાક તાે પૂર્વજન્મનાં પણુ હાેય છે. ધ્યાન કરતે સમયે તે સંસ્કારાે મનની સપાટી પર આવે છે. અપને પછી કચરા રૂપે બહાર ફેંકાઇ જાય છે.

**પ્રક્ષ :- ૧૧**૬ મન એ શું વસ્તુ છે ? અને તેના ચંચલ સ્વભાવનું મૂળ કારણુ શું છે ?

ઉત્તર :- મન એ એક એવી વસ્તુ છે કે તે એક પળ પણુ નિરાંતે પણુ બેસી શકતું નથી. માણસના નિર્ણુયમાં જયારે કાેઈ સારુું લક્ષ બંધાય, ત્યારે મન સારે વિચારે ચડે છે, અને જયારે પાતાના નિર્ણુયમાં ખરાબ ઇરાદો-આશય નક્કી થાય, ત્યારે મન માઠા વિચારે ગાેથાં ખાય છે.

'' મનન અને મન " એ બન્નેને પરસ્પર સંબંધ છે. મનન શક્તિને આધારે મન, અને મનને આધારે મતન, એ રીતે બન્ને<sup>દ્યા</sup>પરસ્પર એકબીજાંથી અવલંબીત છે.

મનની શકિત પ્રાપ્ત થયે (સંત્ર**ેને ભવ પ્રાપ્ત થયે) મનન** 1વચારવા યેાગ્ય જે જે દ્રબ્યેા, પદ્દાર્થી અને બ્યક્તિઓ વગેરે

પ્રશ્નપ્રદીપ

છે, તેના માટે મનની પ્રવૃત્તિ થવા લાગે છે. મનની જે પ્રવૃત્તિ તેનું જ નામ મનન, અને તે પ્રવૃત્તિ જેટલી વધારે તીવ્ર, તેટલી તેની ચંચલતા વધારે કહેવાય છે. ૩

**પક્ષ ૧૧૭ :** મનની ચંચલતાનું સ્વરૂપ તેા જાષ્ડ્યું, પરંતુ તે ચંચલતાનું કારણુ શું છે ?

ઉત્તર : ચંચલતાની નિવૃત્તિ બે અવસ્થામાં જ સંભવી શકે છે. મનન કરવા યેાગ્ય દ્રબ્યાેને (સંસારની વસ્તુ, વ્યક્તિ આદિ) સમજવાની શક્તિના અભાવ સમયે એટલે કે સ્થાવર વગેરે અસંગ્રીના ભવમાં અને બીજી અવસ્થા એ કે હવે જેને મનન કરવા યાેગ્ય કંઇ પણુ રહ્યું ન હાેય તેને, એટલે કે કેવળજ્ઞાની ભગવાનને !

જે આત્મા અસંગ્રી પણ નથી અને કેવળગ્રાની પણ નથી, પરંતુ અપૂર્ણ અને વિચારશકિત ધરાવનાર છે (સંગ્રી છે) તેને જ મુખેથી ઉપરાેકત પ્રશ્ન ઉદ્ભવે.

આ સંસારના સર્વ દ્રબ્યાે એટલે કે ચેતન અર્થાત્ પાતાના સ્નેહી દ્રેષી વગેરે જીવાે અને જડ અર્થાત્ સંસારના સર્વ પદાર્થા, જેને હેય-ગ્રેય અને ઉપાદેયની દબ્ટિથી સર્વ પ્રકારે જાણી લીધા છે, તેમજ તેનું નિત્યત્વ અનિત્યત્વ સંપૂર્ણપણે જેણે ઓળખી લીધું છે, અને તેથી સર્વજ્ઞ વીતરાગ પદને પામી કીવલ્યગ્ઞાનને જે વરેલા છે, તેનાથી કંઇપણ અગ્ઞાત-અજાણ ન હાેવાને કારણે તેને હવે મનન કરવા ચાગ્ય કંઈ વસ્તુ જ નથી. તેથી સંપૂર્ણ એવા ગ્રાની લગવાનને માટે આ મ્રશ્ન ઉપસ્થિત થતા નથી. પરંતુ જેને હજુ આ સંસારના સર્વ અનુકૂળ–પ્રતિકૂળ મનુષ્ય વગેરે જીવા, તથા સુરૂપ-વિરૂપ વગેરે પદાર્થાના સ્વરૂપનું પૂર્ણ જ્ઞાન નથી, અને સર્વજ્ઞ અવસ્થા પામી જે વીતરાગ નથી બનેલા, તેની પાસે એાછા-ઋષિક પ્રમાણમાં ઉપરાક્ત, મનની ચંચલતાની કરિયાદ તા હશે જ.

મનન એટલે કે વિચારાે ઉત્પન્ન થવાનાં કારણે**ા એવાં** છે કે કાેઇ પ**ણ અજ્ઞાત વસ્તુને** જાણવા વિચારાની આવશ્યક્**તા** રહે છે. તેવી જ રીતે ન મેળવેલી વસ્તુને મેળવવા માટે પણુ વિચારા ઉત્પન્ન થવાનાે અવકાશ છે.

જે વાત તેરમે ગુણસ્થાને છૂટે છે, તેને જે પ્રથમ પગથિયે-ચી જ પડતી મૂકીએ તેા આપણે પત્તો જ લાગવાના નથી કેવળી ભગવાનને પાતાનું સાધ્ય સંપૂર્ણ હાેઈ, હવે કંઈ સાધવાનું કે મેળવવાનું ન હાેવાને કારણે વિચારાની હારમાળા અંગે અવકાશ નથી રહેતા. ૪

પ્રક્ષ ૧૧૮ :- જો માત્ર અજ્ઞાતને જાણવા માટે અને અપ્રાપ્તને પ્રાપ્ત કરવા માટે જ મનની પ્રવૃત્તિ કહેા છેા, તેા પછી કેવળી ભગવાનને પણ હવે અજ્ઞાત કે અપ્રાપ્ત કંઇ જ ન હેાવા છતાં શંકામ મન પ્રવર્તાવવું પડે છે ?

ઉત્તર ઃ– આપના સવાલ જેટલાે ઉત્તમ છે, તેટલાે જ તેના ઉત્તર પણ સરળ છે. જેમ કે ગૈદ્ય નીરાગી છે, છતાં પણ તે બીજા માટે દવાના બાટલાે હાથમાં ગહણ કરે છે. તેવા જ રીતે કેવળજ્ઞાની ભગવાન પણ મનનાે વ્યાપાર માત્ર બીજા માટે જ કરે છે. જેવા કે-અનુત્તર વિમાનવાસી દેવા તથા અન્ય દેવા વગેરે જ્યારે મનામન પ્રશ્ન કરે, તેને મનામન ઉત્તર દેવાના હાય ત્યારે જ ! દવાના શીશા હાયમાં લેવા માત્રથી જેમ રાગી તરીકે ગણી ન લેવાય, નીરાગી વૈદ્યને પણ દર્દા માટે જેમ દવા હાથમાં લેવી પડે છે, તેમ અનુત્તર વિમાનવાસી આદિ દેવાને મનથી જ ઉત્તર આપવા સમયે મનના ઉપયાગ કરનાર કેવળી પ્રભુને મનની ક્રિયા ઉપ-રાકત ઉદાહરણ પ્રમાણે જ છે. મનથી જ ઉત્તર દેવાના પ્રસંગ સિવાય કાઈ પણ સમયે મનના પ્રયાગ કેવળી પ્રભુને હાતા નથી. પ

' પ્રશ્ન ૧૧૯ઃ⊢ તેરમે ગુણુસ્થાને કેવળી ભગવાનને જે મન હાેય છે, તે કેવા પ્રકારે હાેય છે **?** 

ઉત્તર : કેવળી ભગવાનને માત્ર મનના પુદ્દગલાે એટલે કે માત્ર દ્રબ્ય મન હાેય છે, પરંતુ બીજા માણુસાને જેમ મનન યાેગ્ય પદાર્થાનું જેવું ચિંતન હાેય છે, તેવું નથી હાેતું. મનન-ચિંતન કરવાની સ્થિતિનાે અવકાશ તેને ન હાેવાનું કારણુ એ છે કે જ્ઞાનમાં અને સાધ્યમાં ન્યૂનતા નથી. કાેઈ પણ અજ્ઞાત અને અપ્રાપ્ત વસ્તુ જ્યાં હાેય ત્યાં જ મનન હાેય છે. કેવલી પ્રભુને અજ્ઞાત કંઇપણ નથી અને પ્રાપ્તિ યાેગ્ય જે છે તે સર્વ તેને પ્રાપ્ત છે. ૬

🐀 (૧૭) સંગ્રી–સાથેા વિચારવંત કાેણુ 🖁

પ્રક્ષ ૧૨૦ :- સંગ્રી અને અસંગ્રી એટલે શું ? તેમજ તેના મૂળ આધાર શાે છે ? તથા તેના કંઈ પ્રકાર ખરા ? ઉત્તર : સ્થૂળ રીતે જો એઇએ તેા જેને મન મળ્યું અને મનન–શક્તિ ધરાવે છે, તેને ''સંગ્રી" કહેવાય, અને મન ન મળવાને કારણે મનન–વિચાર શક્તિના જેમાં અભાવ છે તેને ''અસંગ્રી" કહેવાય.

ઉપરાકત દેખીતી સ્થૂળ વ્યાખ્યાના ઊંડાણુમાં જ્યારે ઊત-રશું, ત્યારે તેના રહસ્યનું આપણુને અદ્ભુત જ્ઞાન થશે. જેમ થમેમિટિરથી તાવનું પ્રમાણુ જાણી શકાય છે, તેમ આપણી ચાગ્યતા--લાયકાતનું પ્રમાણુ જાણી શકશું.

પાેતાને પ્રાપ્ત થયેલ મનને આધારે થતી મનનક્રિયા-વિચારધારા વાસ્તવિક તાે ત્યારે જ ગણાય કે જ્યારે તે પાેતાના સારા માઠા ભૂતકાળનું અને ઉજ્જવલ ભવિષ્યનું ચિત્ર સમજી તેનું વિચારપૂર્વકનું વર્તન કરે.

પરિષ્ણામના કંઇ પણ વિચાર કર્યા વિના જે પ્રવૃત્તિ કરે છે, તેની વિચારશક્તિને શાસ્ત્રીય શબ્દામાં ''સ'ગ્ની હેતુવાદાપદેશકી" (શ્રી નંદી સૂત્ર) સંગ્ના કહેવાય છે, અને તે અસંગ્નીના માટાભાઇ જેવા ગણાય. હવે જે આત્મા પાતાની આત્મિક ઉજ્જવલતાનું લક્ષ કરી, તેમજ તે સંખંધી આગળ–પાછળના પૂરા વિચાર–વિવેક કરીને જે વતે તેને શાસ્ત્રીય ભાષામાં સાચા સંગ્ની અર્થાત્ ''સંગ્ની દબ્ટિવાદોપદેશ" કહેવાય છે. ૧

પ્રશ્ન ૧૨૧ :- જે પાતાના આગળ-પાછળના જીવન અને વ્યવહારમાં વિચારપૂર્વંક પ્રવૃત્તિ કરનારને ''દબ્ટિવાદેાપદેશી સંગ્રી" એટલે કે યથાર્થ સંગ્રી કહેવાય છે, તેા પછી આ ૬નિયાના કુટિલા, કુણુદ્ધિથી ભરેલા ઘણુા એવા માયાવી ∞ીવા છે, તેના પણ આ પવિત્ર પ્રકારમાં સમાવેશ થઇ જશે તે≀ તેનું શું ໃ

ઉત્તર :- સ્વાર્થ અને પ્રપંચના લક્ષે તા ઘણા ચાલાકા આગળ-પાછળનાં પરિણામા પ્રત્યે આંખમિંચામણાં કર્યા વિના સબ્તગપણે વતે છે, પરંતુ સ્વાર્થી જીવનને બદલે પાતાના ઉજ્જવલ ભાવિ માટે જે આગળ-પાછળના વિચાર કરી, ધર્મ તથા પુષ્ટ્યને યાગ્ય અને આદરણીય ગણે અને પાપ તથા અધર્મ પ્રત્યે ખેદની લાગણી પ્રવર્તી રહેલ હાય અને તે અનુસાર જે દીર્ઘ વિચાર કરી વતે તે જ સાચા સંગ્ની એટલે કે ''સંગ્ની દપ્ટિવાદાપદેશ" કહેવાય છે. તે સિવાયના જે છવા પાતાના કલ્યાણ પ્રત્યે અપ્રેમ ધરાવતા હાય અને પાપને આદરણીય સમજી તેમાં ડૂબાડૂબ બની જે સંગ્ના-વિચારશક્તિ પ્રવર્તાવે તે સર્વ સાચા શખ્દામાં સંગ્ની નથી. એટલે શાસ્ત્રીય ભાષામાં તેને ''સંગ્ની હેતુવાદાપદેશ" કહેવાય છે, અને દૂકમાં તેને ''હેતુસંગ્ની" કહે છે. ૨

પ્રક્ષ ૧૨૨ :- "હેતુસંગ્રી" અને "અસંગ્રી" એટલે શું ?

ઉત્તર ઃ– ઉપરાકત બન્ને શખ્દો શ્રી નંદિસ્ત્રની પરિભાષાના છે. અસ∶ત્રી એટલે જેને વિચાર–મનન–ચિંતનશક્તિ જ નથી, મૂળમાં જ તેએા મન વગરના છે. એકેન્દ્રિયથી લઈને અસંત્રી પંચેન્દ્રિય સુધીના જીવાેના તેમાં સમાવેશ થાય છે. મનના અભાવ તે અસંત્રી. હેતુસંગ્રી એટલે મન મળ્યું તેા છે અને મનન પથ્યુ શક્તિ અનુસાર કરી જાણે છે, છતાં તે સર્વ માત્ર સ્વાર્થ પૂરતું જ. તેમાં ધર્મ અને પુષ્ટ્ય તથા અધર્મ અને પાપના તેમજ પરલાેક સંબ'ધીના અંશ માત્ર પથુ વિચાર ન હાેચ.

''હેતુસ ંત્રી" કેટલાક જીવા એવા પણ હાેય છે કે, તેઓ પાતાના અતિશય આવેશ અને અલ્પણુદ્ધિને કારણે શરીત્ર અને સ્વાર્થના વિચારા કરવા માટે પણ નિષ્ફળ નીવડે છે. અને કેટલાક ''હેતુસ ંત્રી" જીવા એવા પણ હાેય છે કે તેઓ પાતાના સ્વાર્થકાર્યમાં એટલા ચાલાક હાેય છે કે તેઓ પાતાના સ્વાર્થકાર્યમાં એટલા ચાલાક હાેય છે કે કે આગળ પાછળની સર્વ વિચારપૂર્વક યાજના ઘડે છે. દૂર દેશી પરિણામાના પણ તે વિચાર કરી શકતા હાેય છે, પરંતુ આ સર્વમાં ધર્મ તથા પુષ્ય અને પાપ તથા અધર્મ તેમજ પરલાકના વિચારના અંશ પણ વિવેક નથી હાેતો. તેથી તેઓને શાસ્ત્રીય ભાષામાં ''હેતુસ ંત્રી" કહેલ છે.

અસ રીમાં મનને અભાવે વિચારશકિતના જ અભાવ છે, ત્યારે હેતુસ રીમાં મળેલી વિચારશકિત અવળે માગે<sup>જ</sup> પ્રવૃત્ત અનેલ છે. ૩

પ્રશ્ન ૧૨૩ ઃ– પ્રબળ વિચારશકિત ધરાવનારને પણુ હેતુસંગ્રી કહીને અસંગ્રીના પણુ માેટાભાઇ બનાવ્યા તાે તેમાં ઊંડું તત્ત્વ શું રહેલું છે ?

ઉત્તર :- "જેના અંત સારા તે જ કાર્ય સંપૂર્ણુ સારૂં ગણાય, અને જેના અંત ખરાબ તે સંપૂર્ણુ કાર્ય ખરાબ જ

પ્રક્ષપ્રદીપ

ગણાય." આ એક સનાતન સત્યનેા ઇન્કાર કેાણુ કરી શકે તેમ છે ?

સ્વાર્થ અને પ્રપંચચુક્ત વ્યવહારનાં કાર્યો દેખાવમાં લલે સુંદર અને માહક લાગતાં હાેય, તતકાળ અનુભવની અપેક્ષાએ લલે મધુર લાગતાં હાેય, પરંતુ તેનું અંતિમ પરિણામ તાે છેવટ નરકાદિ દુર્ગતિના સ્વરૂપે જ થવાનું છે. જ્યારે ધર્મશાસ્ત્ર નિદિંષ્ટ અનુષ્ઠાના લલે કદાચ દેખીતી રીતે (દેખીતી નગરે) આડંબર વગરનાં લાગતાં હાેય, અને પ્રથમ ક્ષણે લલે સુંદરતા ન દેખાતી હાેય, તાે પણુ તેનું પરિણામ તાે આત્મશુદ્ધિ અને સદ્દગતિની પ્રાપ્તિના સ્વરૂપે શુલ જ છે. માટે એ ક્ષણિક ઝાંઝવાનાં નીર જેવી બ્રામક સુંદરતાના અંધનમાં ન કસાતાં, સાત્ત્વિક આનંદની પ્રાપ્તિ માટે સ્વાર્થ અને પ્રપંચથી બુદ્ધિને અટકાવવી આવશ્યક છે. ૪

પ્રશ્ન ૧૨૪ :- તેા શું અવળે માર્ગે ખુદ્ધિનેા જે વપ-રાશ થાય છે, તે અસંત્રી જીવેા અપેક્ષાએ પણ ભયંકર છે <sup>૧</sup> ઘણું મેળવ્યું હાેય અને ઘણું કર્યું હાેય તાે પણ તે સર્વ શું નિર્સ્યંક ગણાય <sup>૧</sup>

ઉત્તર :- જીવ એકેન્દ્રિય હાેય કે ભલે પંચેન્દ્રિય હાેય પરંતુ તે સર્વ ને આહાર, ભય, મેેશુન, પરિગ્રહ છે અને તેથી જ એ ચારે સંગ્રા પ્રત્યેક જીવની માનવામાં આવી છે. તેમ છતાં પણુ તે સર્વ જીવાને શાસ્ત્રકાર ભગવાને "સંગ્રી" તરીકે માન્યા નથી. જે આહારાદિ ચાર સંગ્રાને અંગે વિચારશીલતા અનામત રાખી હાેત, તાે તાે પરિણામ એ આવત કે આ જગતમાં કાેઇ પણુ આત્મા વિચારશીલતા વિનાનાે કહેવાતા જ ન હોેત. આ સંસારમાં જન્મ લીધા ત્યારથી પાતાનાં ઘર, શરીર, સંપત્તિ, કુટું છ, આદિ સર્વ'ની સારસંભાળ રાખતાં શીખે છે, અને વિચારા પણુ રાત-દિવસ તેના જ કરે છે. તેમાં જરા માત્ર પણુ ખામી ન આવે તે માટે સજાગ રહે છે, પરંતુ આ થધું શા માટે ? શાસ્ત્રકારોએ આ સર્વ પિંડપાષણુને મહત્ત્વ આપેલ નથી. જે આત્મા સ્વાર્થ અને સંસારના પાષણુ–શાષણુને ગૌણુ કરીને પાતાના જ આત્માને લાગેલા અનાદિકાળના મોહને દ્રર કરવા તૈયાર બને, અને તે વિષે ચથાશકય પ્રયત્ન કરતા રહે તે જ વાસ્તવિક રીતે વિચારશીલ-સંત્રી કહેવાય છે. જે વિચારથી ધર્મ અને પુણ્યના માર્ગ પ્રાપ્ત થાય, અને અધર્મ તથા, પાપના માર્ગ પડતા સુકાય તેનું જ નામ સાચી સંત્રા છે, અને શાસ્ત્રકાર ભગવંતની વાણીમાં તેને "સંત્રી દબ્ટિવાદાપદેશ " કહેવાય છે.

એટલે દ્રૂંકમાં એમ જ કહેવાય કે મિથ્યાદષ્ટિ જીવેા, સંગ્ની દષ્ટિવાદેાપદેશિકા સંગ્નાની અપેક્ષાએ મિથ્યાદષ્ટિ માત્ર અસંગ્ની અને સમ્યગ્દષ્ટિ માત્ર સંગ્ની કહેવાય છે. પ

પ્રશ્ન ૧૨૫ :- એટલે હેતુ સંગ્રીના અર્થ એ થયા કે તે પાપ-પુષ્ટ્ય, ધર્મ-અધર્મ, એ સર્વને કાેરાણે મૂકી, પાતાની બુદ્ધિને એકાંત સ્વાર્થ માર્ગે દાેડાવી, તેની પછવાડે પાગલ અને છે ! તાે પછી આવા જીવે મેળવેલી સંપત્તિ, બંગલાઓ અને મેાટી ડિગ્રીઓ, આ સર્વ મહામહેનતે જે મેળવેલ છે, તે તેને દુઃખના દરિયા તરવામાં કંઇ પણ ઉપયાગી ખરાં ? ઉત્તર :- આ સંસારના સર્વ જીવા કર્મના ધાધમાર પ્રવાહ પાસે ઊભા છે, તેમાં જે પડે તેને પ્રવાહ તાણી બ્લય. મહાસાગરના તીવ પ્રવાહ રાજ કે મહારાજાને જોતા નથી, વિદ્યાન કે મૂર્ખને પણ જોતા નથી, ધનવાન કે નિર્ધનની તેને ચિંતા નથી, તમે ચુનિવસિંટીની કેટલી પરીક્ષાઓ આપી અને શક્તિ–સામર્થ્ય કેટલું ધરાવા છેા તેની તે જરા પણ દરકાર કરે તેમ નથી. તમારી પાસે કેટલા પૈસા, કેવાં સ્ત્રી–પુત્ર, કેવાં મકાના અને કેટલી લાગવગ છે તે કંઇ પણ ભવસાગરના પ્રવાહ તમને પૂછવાના નથી. તમે કલા, કારીગીરી, હાશિયારી મને ચતુરાઇ ગમે તેટલી ધરાવતા હા તેની પણ તેને પરવા નથી. પ્રવાહનું કાર્ય તો એ જ છે કે તેમાં જે પડે તેને તાણી જાય, માત્ર એક તરવાની શક્તિ જાણનારને જ તે પ્રવાહ દાદ આપે છે.

પાણીના પ્રવાહ ઉચ્ચ-નીચ શિક્ષણ, તથા ધનવાન-નિર્ધત ભવસ્થા વગેરે કંઇ પણ વાતને ગણતાે નથી, તે તાે માત્ર તરવાની શક્તિને જ ગણે છે. તે પ્રમાણે કર્માના પ્રવાહ પણ ભક્કલ કે હાેશિયારીને માન આપતાે નથી. તે તાે માત્ર ભાત્માની માક્ષસ બંધીની ભાવના અને તે ભાવનાને અનુસરીને પાતાને હાથે થયેલાં સદ્દઅનુષ્ઠાનાને જ દાદ આપે છે. પ્રવાહ-ની પાસે એક જ વાત છે કે, તેમાં જે પડે તેને તાણી જાય, જે તરી શકે તેવા હાય તે જ ખચી શકે છે. મહાસાગરનાં ભાય કર માર્જા તમારી ચાલાક ખુદ્ધિ-વિદ્રતા કે પૈસાને નેતાં નથી, તમારી લાગવગને તે માનતાં નથી.

અાળચક્રના પ્રવાહના ફેરા પાતાની મેળે કુદરવી રીતે ફર્યા જ કરે છે, તેમાં જે કસાણા તે ચિસાઇ બચ. દુનિયાદારીમાં જે

## \*BXBX

**વાત**ની મહત્તા છે, તે હિંસાઅને કર્મચક્રને પ્રવાહ જોતા નથી. તેમે રાગી હા કે નીરાગી હા, અહાદ્વર હા કે બીકચ્યુ હા, તે સવ<sup>6</sup> હિંસાઅ તેની પાસે નથી, તે તેા માત્ર એક જ વાત બુએ છે કે તરવાની શક્તિ છે કે નહિ ? સમય આવ્યે સવ<sup>6</sup> અલગ થશે, અને એક માત્ર તરવાની શક્તિ (ધર્મ) હશે તેા તે કામ આવશે. તેથી માટી ડિગ્રી અને ગેલવ પછવાડે પાતાના આત્માની શક્તિને જે ખર્ચે તે વાસ્તવિક રીતે સંગ્રી કેમ કહેવાય ? આવા સંગ્રીને શ્રી ન'દિસ્ત્રની આગ્રા પ્રમાણે ''સંગ્રી દપ્ટિવાદોપદેશ કહેવાય છે. ૬

**ે પ્રક્ષ ૧૨૬** :– ધર્મનું સ્વરૂપ જાણુવા છતાં <mark>નથી</mark> આચરી **રા**કાતું તાે આ દશા વિચિત્ર ન ગણાય ?

ઉત્તર : સારું ન થઇ શકવાના અને ખરાબ અવગુણા દ્વર ન થઈ શકવાના ખેદ સમજદારને જ હાેય છે. જે ધર્મનું મૂલ્ય સમજે છે, તેને જ ધર્મ અંગે વિચારા થાય છે. અજ્ઞાની ને પાતાની આત્મશકિતના સદુપયાેગ-દુરુપયાંગ ટ્રુઅંગે વિચાર જ થતા નથી. ''મારે આધીન અમૃતના ઘડા હાવા છતાં હું ગટરનું પાણી શા માટે પીધાં કરું છું ?" એવા વિચાર તે જ વ્યક્તિને આવે છે કે જે અમૃતની મહત્તા અને ગટરની અધમતાને જાણે છે. જે ગટરના પાણીની હીનતાને નથી જાણતા-સમજતા તેને મન તા ગટર અને ગંગા બધું સમાન જ હાય છે. આવી દશા ગાઢ મિચ્યાત્વીની હાય છે. કીડી એક મૂંઝું અને નાનું પ્રાણી છે અને તે નિરંતર મીશાશની તપાસમાં રહે છે. બલે તે મીઠાશ મેળવા શકે કે ન મેળવી શકે તે પ્રશ્ન જુદો છે. તેમ સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મા પ**પ્ક** અભિલાષા તેા ઉત્તમ તત્ત્વની જ હંમેશાં કરે. કારણ કે તેને મન તેવા ઉત્તમ તત્ત્વની જ મહત્તા છે, અને તેથી જ તેને આવા મહત્ત્વપૂર્ણ તત્ત્વનું આચરણ ન થઈ શકવાના ખેઢ થાય છે કે, મારે આધીન અમૃતના કુંભ હાેવા છતાં હું ગટરનું પાણી શા માટે પીધાં કરું છું ? છ

પ્રશ્ન ૧૨૭ :– અજ્ઞાની જયારે પાતાની બુદ્ધિકળા રજૂ કરે છે, ત્યારે તે ઘણે। જ આનંદ માણતાે હાેય છે. તાે તે આનંદ અસત્ય કેમ કહી શકાય ?

ઉત્તર : કળાબાજને જ્યારે માન અને મિલ્કતની ભૂખ ઊઘડે છે, ત્યારે પ્રકૃતિ પ્રમાણે તે પાતાની ચાલાકીના અનેક પ્રયાેગા કરીને પાતાના મનમાં ભલે આનંદ માને, પરંતુ પાતાની ખાનદાની અને આબરૂનું લીલામ થાય છે તેનું તેને ભાન નથી. મયૂર (માર) જયારે કળા કરીને નાટક કરતાે હાેય છે, ત્યારે દેખાવમાં સારા લાગે છે, પરંતુ પાછળથી તેની પૂંઠ ઉઘાડી થઈ ગઇ તેનું તેને ભાન નથી. તેની માફક અજ્ઞાનીના આનંદ સમજવા ૮

પ્રશ્ન ૧૨૮ ઃ– અસંગ્રી જીવેા દુઃખાનુભવ કેવી રીતે ક₹ છે ? તેને મન તાે નથી !

ઉત્તર : સુખને અનુભવ કે દુઃખને અનુભવ જે થાય છે, તે મન અથવા ઇન્દ્રિયોને થતા નથી, પરંતુ તે અનુભવ આત્માને થાય છે. મન અને ઇન્દ્રિયાનું કાર્ય માત્ર એટલ જ છે કે તેઓ પાતાની વેદના સ્પષ્ટપણે આત્મા સુધી પદ્યાંચાડે. અસ, માત્ર, મનનું કાર્ય આટલું જ છે. મન છે તે સાધન છે, અને તે સાધન વડે આત્મા સુખઃદુખને સ્પષ્ટપણે અનુભવે છે. આવું મનનું સાધન જે અસંત્રી જીવાને નથી. તેથી સર્વ અસંત્રી જીવા સુખદુ:ખને સ્પષ્ટપણે જાણી શક્તા નથી.

જેમ કાચમાં માેહું જોનાર સ્પષ્ટપણે પાતાનાં ચિદ્ધો જાણી શકે છે. પરંતુ લીસા પથ્થર પર માેહું જોનાર માત્ર આભાર્સ પામી શકે છે, પરંતુ અવલાેકન નથી કરી શકતાે.

કાચની સહાયતા વાળા માણુસ મનચુક્ત જીવસમાન સ્પષ્ટપણે જાણે છે, અને આવી મનની સગવડતા નથી તેવા અસંગ્રી જીવાને ''મતિ અજ્ઞાન" ના જે અલ્પમાત્ર ઉધાડ હાેય છે, તેમાં પાતાના સુખદુઃખ આદિનું પ્રતિબિંબ પડે છે, અને તે લીસા પથ્થરમાં માહું જોનારની જેમ સ્પષ્ટપણે જાણી શકતા નથી. કારણ કે તેના મતિજ્ઞાનને મનની સહાયતા નથી. આધાર વિનાને ા માણુસ જેમ પાંગળી રીતે ઠેબાં ખાતા વગર ભાને પ્રવૃત્તિ પણ કર્યે જાય છે અને સુખાદુખ આદિ લાેગબ્યે જાય છે, તેની જેમ અસંગ્રી જીવા પાતાના મતિ અજ્ઞાન દ્વારા અસ્પષ્ટપણે દુઃખાનુભવ કરે છે.

આ વિષયને વિશેષ સમજવા માટે એક ઉદાહરણુ આપું છું : જેમ એક આંધળા માણુસ, દેખતા માણુસ જેટલું તા ચાલી ફરી શકતા નથી, પરંતુ તે સામાન્ય ચાલવા ફરવાનું કામ કરે છે. આ જે તે અલ્પ પ્રમાણુથી પણુ ચાલવા આદિનું કામ કરે છે, તેમાં આંખના અભાવને કારણુે કાઇ પણુ વાતનું સ્પષ્ટ ભાન રહેતું નથી. જેમ કે આંધળા ચાલતા હાય તા તેને ભાન નથી કે આ રસ્તો કેવેા છે, વચ્ચે કેવાં ઘર છે, અથવા જંગલ છે કે ગામ, તથા સામે કાેણુ આવે છે, આવી કાેઇ પણુ બાબતના ભાન વિના માત્ર ચાલવાનું જ કામ કરે છે. અસંત્રી જીવાનું વેદન આ પ્રમાણે આંધળા માણુસ જેવું છે, અને સંત્રી જીવા તે દેખતા માણુસ જેવા છે. ૯

## (૧૮) ભાવ અને ક્રિયાનું સ્વરૂપ

્ **મક્ષ ૧૨૯ :**- સાચા ભાવ વિના ક્રિયા ફળતી નથી, તાે સાચા ભાવ એટલે શું ?

ઉત્તર :- બે માત્ર હુદયના ઉમળકાને જ સંવર-તિર્જરા સ્વરૂપ ધર્મ કહેશા તા કચા મનુષ્ય ધર્મભાવ વગરના છે ? જેએા પાતાની જિંદગીમાં ભાગ આપે છે તે હુદયના ઉમળકા વિના નથી આપતા. મુસલમાના ઉર્સમાં ધાંસારા લે છે, તેમાં તેઓ પણ ઉમળકાથી ઘર-દુકાના પડતી મુકીને જોડાય છે, ઝાંઝ, પખાજ, તખલાં અને હાર્માનિયમ બજાવનાર ઊછળી ઊછળીને રાગડા તાણતા હાય છે. તા આવા ખધાં કાર્યા શું વિના પ્રયત્ને બની જાય છે ? જો માત્ર ઊભરાને જ ધર્મ માની લેવામાં આવે તા સાચા જ્ઞાન અને ખાટા જ્ઞાન વચ્ચે કોઈ વિવેક નહિ રહે. ક્રિયા ભાવપૂર્વકની હાવી જોઇએ તે વાત સાચી, પરંતુ તે ભાવા આવા ઉમળકા અને ઊભરાથી કાઇક જીદા અને અપૂર્વ હાય છે. ૧ મશ્ર ૧૩૦ :- તે ઉત્તમ ભાવાનું સ્વરૂપ શાસ્ત્રીય રીતે શ્ર છે ! ઉત્તર : શ્રી લગવતી સૂત્ર શતક-૨. ઉ. પ માં આવે છે કે इणमेव निग्गंથે पावयणે अઠ્ઠે, પરમદ્દે, સેવેબળદ્દે નિર્ગ થ પ્રવચન અર્થ એટલે સાર છે (૧) તે પરમાર્થ છે (૨) અને તે સિવાય શેષ સર્વ અનર્થ કર છે (૩) આ પ્રમાણે (૧) અદ્દે (૨) પરમદ્દે ૨) છે સેગળદ્રે. આ ત્રણે બાેલા શાસ્ત્રીય રીતે સાચી ભાવનાનાં પગથિયાં છે. પ્રથમ પાયે સાચાના નિશ્ચય, બીજે પાયે પ્રવૃત્તિ અને ત્રીજે પાયે લિઘ્નજય (અનર્થ થી અચવામાં અશુભ ઉડય અને અંતરાયના ચાંગે ઊભાં થતાં વિઘ્નોના જય) આ પ્રમાણે ત્રણ બાેલા કમશા વીતરાગ માર્ગના પ્રવેશદાર જેવાં છે. નિશ્ચય, પ્રવૃત્તિ અને વિઘ્નજય સ્વરૂપ ઉપરાકત પરમ આગમ શ્રી ભગવતી સૂત્રનાં ત્રણે પદાની પૂર્વ ભૂમિકામાં હેય અને ઉપાદેયના વિવેક તા તેને સમજાઈ જ ગયા હાય છે. તે હેયને (છાડવા યાગ્યને) સ્વપ્ને પણ આદરવા યાગ્ય ગણાતા નથી. ૨

પ્રક્ષ ૧૩૧ :– વીતરાગમાર્ગ'ના પ્રવેશદ્વાર સમાન अક્રે, परमકે, सेसेअणકે આ ત્રણે બાેલાેને નિશ્ચય, પ્રવૃત્તિ અને વિધજય સ્વરૂપે જે વર્છુંવેલ છે તે ત્રણેનાે વિસ્તારથી અર્થ શાે ? ઉત્તર :– જેને આપણે આત્મિક ઉલ્લાસભાવ કહીએ

છીએ તે ભાવનાના ત્રણુ પ્રકાર છે. તેનેા ક્રમશઃ ઉત્તર આ પ્રમાણે છે ઃ–

(૧) નિશ્વય : નિર્ગ્ર'થ પ્રવચનને અર્થ ગણે છે. સમ્યક્ત્વ પામ્યેા નથી, હજી માત્ર સ'સર્ગમાં જ આવ્યો છે, તેથી તેને ધર્મનાં કાર્યો કરવાના વિચાર થાય. મનામન તે વિચારે કે સંસાર માટે આટલું બધું કરું છું તેા થાેડું ધર્મ માટે પણ કરું. આવી આત્મિક સ્થિતિ આવે ત્યારે તેને ભાવનાનું પ્રથમ પગથિયું કહેવાય. તેને શુદ્ધ આત્મિકભાવ આરાધવાના મનેારથા જાગે છે.

(ર) પ્રવૃત્તિ : સાચા મનારથ પછી સાચી પ્રવૃત્તિની ભાવના જાગે છે. સંસારને પણુ ઉપાદેય સમજવા સ્વરૂપ મનારથમાં જ જો ગાટાળા હાય તા તે દરિદ્રીના મનારથ જેવું ગણાય. દરિદ્રીના મનારથ કૂવાની છાયા જેવા હાય છે. ઊંડા પાણીને કરતી ખાંધેલ પાળની છાયામાં જેમ વિશ્રાંતિ લેવા જનાર મરે, તેમ સાચા મનારથ વિના સાચી પ્રવૃત્તિ–વિધાનને વ્યવકાશ નથી રહેતા. એટલે આ બીજા ભેદમાં ભાવનાના બીજા પગથિયાં સ્વરૂપ સાચી પ્રવૃત્તિને, સાચા મનારથ અનુસાર આરાધે છે.

(૩) વિશ્વજ્ય : હુકમનામાની અજવણી કમાણી કરનારને ત્યાં જ થાય છે, ભિખારી કે દેવાળીયાને ત્યાં ન થાય. તેવી રીતે, આપણા આત્મા જ્યારે પાતાના આત્મસ્વરૂપને ઝંખે અને તેને પ્રાપ્ત કરવા તૈયાર થાય એટલે તે સમયે તેને કંઇક શક્તિવાન થતા જોઈ કર્મરાજા હુકમનામુ અજાવે છે. માટે તે સમયે સહનશક્તિ કેળવી, જ્ઞાનના ઉપયાગ કરી, આવતાં વિશો પર વિજય મેળવી પાતાના માગે આગળ વધે.

આ ત્રણે પદોના સારાંશ એ છે કે, પહેલાં પદમાં ઝરે એટલે આત્મહિતના સારના નિશ્ચય કરવાે. તે નિશ્ચયમાં ચાેગ્ય–અયાેગ્ય, સાર–અસારના વિવેક હાેય તેથી ઊભરા અને ખાેટા ઉલ્લાસના **સ્વરૂપમાં જે અજ્ઞાનના ઉદય થતા હતા, તે આ પ્રથમ** "નિશ્વય" પદથી વિરમે, અને સાચા આત્મ ઉલ્લાસના ભાવ પ્રગટે. ત્યાર પછી બીજા પદમાં પરમકું એટલે "પ્રવૃત્તિ" અર્થાત્ પાતાના સાચા મનારથા અમલમાં મૂકે અને ત્રીજા પદમાં ચેષ્ઠે આજે પદથી વિરમે એટલે " વિઘ્નજય "ને સાચા તત્ત્વ વસવાયનાં તત્ત્વા જ્યારે દખલગીરી કરે ત્યારે તેને અનર્થકર સમજી તેના પર વિજયના સમ્યક્ પુરુષાર્થ કરે. સાચી કલ્યાણુ બાવનાનું આ પ્રકારે સ્વરુપ છે. રૂ

પ્રશ્ન ૧૩૨ઃ – શુદ્ધ સ્વરૂપ અને શુદ્ધ ભાવમાં શું અંતર છે ? ઉ-તારઃ – સંપૂર્ણુ વીતરાગ અવસ્થાને પામી જવું તે શુદ્ધ સ્વરૂપ કહેવાય, અને તે વીતરાગ સ્વરૂપને પામવા માટે વચ્ચે આવતાં વિ<sup>દ</sup>ના પર વિજય મેળવતાં તે તત્ત્વને પામી જવા આવતાં વિ<sup>દ</sup>ના પર વિજય મેળવતાં તે તત્ત્વને પામી જવા આપત ઉલ્લાસથી જે આગળ વધાય તેનું નામ શુદ્ધભાવ કહેવાય. પ્રથમ શુદ્ધભાવ પ્રગટે અને પછી શુદ્ધ સ્વરૂપ પામી શાકાય. શુદ્ધ ભાવ તે શુદ્ધ સ્વરૂપને પામવાના માર્ગ છે. ૪

(૧૯) ઉત્તમ દબ્ટિથી જ આગળ વધાય પ્રક્ષ ૧૩૩ઃ– આ દુનિયામાં ધર્મદ્વેત્રે પણુ કેાઇ કેાઇ નમળા પ્રસ<sup>5</sup>ોા બને છે, તે બધી યાદીને વિચારવા જઇએ ત્તા શ્રદ્ધા ડગી જાય છે. તાે ઉન્નતિ ઇચ્છનારે આવે સમયે શું વિચારવું ?

ઉત્તરઃ– જેવી આપણી લાયકાત હેાય, તેવી જ નેાંધા કરવાની ટેવ પડે છે. દુનિયામાં માણુસાે જન્મે પણુ છે અને મરે પણુ છે, છતાં જન્મની નેાંધ જોઇતી હેાય તાે તે ગાેર પાસેથી જ મળે, તેની પાસે કાેઇના માતની નાંધ ન **હાે**ચ, માતની નેાંધા તા કાચટિયા (મસાણીયા સામાન વેચનાર) રાખે છે.

નીચી દ્રષ્ટિએ ઉપર ચડવાનું નહીં બને. ચડવું દ્રાય તો દ્રષ્ટિ ઊંચી જોઇએ. તેમ જે આત્માની ઉન્નતિ કરવી દ્વાય તાે ગાર જેવી નાંધા એટલે કે ધર્મકથાનુયાગ ચાઢ રાખવા પડશે. તે આત્માને ઉપર ચડવાના દાઢરા છે.

દૃષ્ટિ નીચી રાખીને ઉપર ચડવાની વાતા કરનાર કાયટિયા-ની જેમ અઘડા અને પતિતાની જ નોંધ રાખે છે. કાંઈના જન્મ કે લગ્ન થાય તા ગાર આનંદ પામે, પરંતુ કાયટિયા તા કાંઈના માતની વાત સાંભળે ત્યારેજ આનંદ પામે. જેની જેવી યાગ્યતા હાય, તેવા પ્રસંગા પામી તે પ્રસન્ન થાય અને નોંધા પણ તેવી જ રાખે. આપણે લાયકાત સારી કેળવવી એટલે જે સારું હશે તે જ દેખાશે. શાકભાજીવાળાને ત્યાં માતી ન મળે અને ઝવેરીને ત્યાં ચીભડું ન મળે, તેમ ઉત્તમ પુરુષા પાસે નખળી વાત ન હાય અને અધમા પાસે સારી વાત ન હાય. મલિનમાંથી નિર્મળ બન્યાના પણ ઉદાહરણ છે અને નિર્મલમાંથી મલિન બનેલનાં ઉદાહરણા પણ ત્રણે કાળે હાય. જેને જેવું થતું હાય તેવાનું આલંબન ગ્રહણ કરે છે. ૧

**પ્રગ્ન ૧૩૪** --- મનુષ્ય ભવ મ**ત્યે**। તેા ઘણી વાર, છતાં તે ફેરા નિરર્થંક નીવડવાનું કારણુ શું <sup>?</sup>

**ઉત્તર** ઃ- આ દુનિયામાં ઉચ્ચ--નીચ બન્ને પ્રસ`ગેામાંથી જે ઉચ્ચને સ**ંગ્રહી શકતા નથી, તે કલ્યા**ણુને સાપી શકતા નથી અને તેથી જ તેના દેશ નકામાં નીવડે છે. કાઇ માણીયાં આરની બાડી લાય વિલ્હી લઇ વાય તેથી શું થયે કે લાડાં જેડલા પણ ત લાપ તે તા મળાણીની કયાં થાલ કરવી કે તે પ્રમાણે જે મારુમ ઉભયતાના સંગ્રહ કર્યા વિના, નકાચી વસ્તુને મતમાં સંગ્રહી દિલ્હીની જેમ મતુષ્યભવમાં ગમે તેટલા દેશ નાખે તો પણ નકામાં ચણાય. માટે આ દુનિયામાં જે સાર્ દેાય તે બોતું, તેનું જ ખાલનું માને તેનું જ સાંભળવું. તેમ કરવાથી ઉત્તમ વસ્તુ મંગ્રહ કર્યા પરદેશ જ્વાર જેમ કમાણીના દગલા પામે છે, તેમ તે ધર્મ માત્ર ગુણ્યના મહાન લાભને પામે છે. હલાફી વાતો બોવામાં જ બે અટકી ગયા તો ખારની ગાડી લરી પરદેશ જનાય જેમ માત્ર ગુમાવે જ છે, તેમ તે ધર્મ અને પુષ્ટ્યને ગુસાવે છે, પરિણામે ગતુબ્યલવના ફેરેદ નિસ્થંક નીવડે છે. ર

પ્રક્ષ ૧૩૫ :- સાર રાવી-ચીદપૂવી થયને ૧૧ મે ગુણુ-સ્થાને ચડેલા પણુ પડે છે. તેા આવાં ઉદાહરણુ શા માટે શાસ્ત્રમાં મૂક્યાં ?

ઉત્તર :- આવાં ઉદાહરણ ઉત્સાહને તાંડવા માટે નથી કહેલાં. રાજાના ભાંડાર ચારાયા સાંભળી કાેઈ પાતાની તિજેરી લૂંટાવતા નથી, પરંતુ રાજાની લૂંટ ન્સાંભળી, પાતે વધારે સાવધાન અની સલામત રહે છે. આપણા રક્ષણની બુદ્ધિ અધિક કેળવવા માટેની આ વાત છે, નાસીમાસ થવા માટે નથી. આશી જો સાવધાની ન હાેય તા રાજા પણ લૂંટાય અને સાવધાની હોય તા એક શેઠ પણ વગર ચાંકીદાર સલામત છે. ૩ મારા :- ૧૩૬ ભગવાન મહાવીરને ઉપસર્ગા દેનાર સંગય દેવ, ઇન્દ્રની આજ્ઞા નીચે હાેવા છતાં તેને કેમ ન નિવાર્ચો દૈ ઉત્તર :- આપે ઉત્તર સમજતાં પ્રહેલાં એક વાત બાચુવી પડશે. આ પ્રસંગમાં થાેડા ઊંડા ઊતરા કે સંગમદેવ ઉપ્રસર્ગ દેવા શા માટે આવ્યા ? વાત એવી અની હતી કે ઇન્દ્ર-મહારાજે ભગવાનની પ્રશંસા કરી કે-પ્રભુ અલ્યારે એવા ધ્યાનસ્ય છે કે ઇન્દ્ર-નરેન્દ્ર કાેઇ પછુ તેને ચલાયમાન કરી શકે તેમ નથી. આ પ્રશંસામાં સંગમને અવિધાસ આવ્યા, અને ચલાયમાન કરવાની દહિથી ઉપસર્ગ દેવા લાગ્યા.

સુવર્ણુ ઉપર સાે ટચના શુષ્ધપણાની છાપ માર્ચા પછી તે સોનાની કાેઇ પરીક્ષા કરે તેા ના કહેવાય ? અને જે ના કહે તા સાનાની અને છાપ મારનારની કિંમત કેઠલી ?

ઇન્દ્ર મહારાજ સમજતા હતા કે પ્રભુને જે અત્યારે ઉપસર્ગ છે, તેમાં કારણુ સ્વરૂપે મારી કરેલી પ્રશંસા છે. અપાત્રને કાને વાત પહેાવ્યાના પસ્તાવા થાય, પરંતુ જો તેને નિવારે તા ઉપરના ન્યાય પ્રમાણે ચાગ્ય કેમ કહેવાય ? ૪

પ્રશ્ન ૧૩૭ :- માણસ ધનવાન દાય કે નિર્ધન હાય, પરંતુ તેની ક્રિયા અને આરાધના યાગ્ય સફળ કયારે અને?

ઉત્તર :– નમ્રતા અને વિશાળતા આદિ સદ્ગુણુ વિના ક્રોઈ પણુ સદ્કિયા સકલ નથી થતી. અશકત કે નિર્ધંન કંઇ નથી કરી શકતો તેના ખેદ કરવાને બદલે જે કરનારની નિંદામાં પડે, અને સશકત કે ધનવાન પાતાની કરણીના ગર્વ કરવા લાગે તા તે અન્નેમાંથી કાેને ઉત્તમ લેખવા ? ગધેડાનું માહું કૂતરાં ચાટે અને કૂતરાનું માહું ગધેડાં ચાટે તા ગંગાજી પવિત્ર થવા કાને માકલવા તેના જેવી લાત છે. અશકત કે નિર્ધ'ન નિંદા કરી નઅળા અને અને સશક્ત કે કે ધનવાન ગર્વ કરી નઅળા અને છે.

દાન, પુણ્ય, પરાપકાર તથા આરાધનાનાં અનુષ્ઠાના વગેરે આચરવાની શક્તિ ન હાેય, અથવા તેવા અનુકૂળ સંચાગા ન હાેય તેણે પાતાની અશકયતાના સમભાવે ખેદ કરવા અને ઉપરાકત આરાધનાની શક્તિ ધરાવનારે આચરતે સમયે ગવ° ન કરતાં સમભાવે નમ્ર અનવું. એટલે અન્ને સમાન રીતે પ્રગતિ સાધી શકે. પ

**પ્રશ્ન ૧૩**: - ધર્મતત્ત્વ આત્માને ફલઢાયી કયારે અને ?

**ઉત્તર :** ઊંચામાં ઊંચેા પણુ અનાજનેા દાણેા જો ખેડ કર્યા વગરની ભૂમિમાં નાખીએ તેા ધાન્યની નિષ્પત્તિ ન થાય. તેમ ઉત્તમમાં ઉત્તમ ધર્મકરણી પણુ સદ્દગુણુ વિના શુભ પરિ-ણુામ ન આપી શકે. **ફ** 

પ્રશ્ન ૧૩૯ :– પ્રાચીન સાહિત્ય જોતાં તેમાં એમ જણાવે છે કે શાસ્ત્રો–સિદ્ધાન્તાે વગેરે નવી નવી પધ્ધતિથી તૈયાર કરવાં અને તેના સંગ્રહ પણ કરવા તે પ્રાયશ્ચિત્તનું કારણ છે. તા તે વિધિ સાથે અત્યારે ચાલતી પ્રવૃત્તિની સંગતિ કેમ કરવી?

ઉત્તર : આપના પ્રશ્ન અનુસાર શાસ્ત્રો−સિધ્ધાન્તો આદિ પ્રગટ કરવા અને તેનાે સંગ્રહ કરવાે તેમાં સાધુ માટે પ્રાયશ્ચિત્ત આવતું હતું, પરંતુ આ પ્રાયશ્ચિત્તનું વિધાન ત્યાં સુધી જ ગણી શક્તથ કે જ્યાં સુધી શાસનતા ધુર ધર આચાર્યો તીવતમ ગ્રહ્યુ-શક્તિ અને ધારણા શક્તિને ધરાવતા હતા. પરંતુ જ્યારે ગ્રહ્યુ-શક્તિ અને ધારણા શક્તિની ખામી થઇ, ત્યારે શ્રી જિનેન્દ્ર પરમાત્માનાં વચનાના અને ગ્રાની દેવાના અનુભવના વિચ્છેદ નહિ થવા દેવા માટે, તેમ જ ચારિત્યની પ્રાપ્તિ, સ્થિતિ અને શુદ્ધિનું આલંજન વિચ્છેદ ન થાય તે માટે પાબ્ય ઘટતું કર-વામાં અને તેમ કરનારને અનુમાદન આપવામાં ઉપરાક્ત કારણે વાંધા ન કરતાં આરાધનામાં જેઠાવું જોઇએ. છ

પ્રશ્ન ૧૪૦ ઃ– પવિત્ર ભાવનાથી પણુ ચતુર્વિધ સંઘના ઉત્કર્ષ માટે જ્ઞાનાદિના સાધના તૈયાર કરનાર પ્રત્યે કાેઇ લાેકાે શા માટે અવર્ણવાદ કરે છે ?

ઉત્તર : સીંધરેહાલ કરતા, ઘરબાર વિનાના અને ઝૂંપડાંમાં વસતા દરિદ્રિએા વરસાદ આવે તો પણ ભીંજાવાને કારણે વરસાદને "રાંડના" કહે, અને વરસાદ ન આવવાને કારણે વસ્તુ માંઘી થતાં તે ખરીદવાની શકિતના અભાવે વરસાદ ન આવ્યા શા માટે ? તેમ કહીને પણુ કરી "રાંડના" કહે. એટલે ભિખારી લોકા વરસાદના આવવા અને ન આવવા એમ અન્ને સમયે આળા ભાંડે છે.

તેવી જ રીતે ઇર્ષાથી પ્રેરાયેલા ગ્રાનદરિદ્રિએા, વરસાદ સ્વરૂપી ગ્રાન ધનના નિર્માતાને પણ ઇર્ષાને લઇને ઇર્ષાથી પ્રેરા-ઇને અવગુણુ ગાય, તેવાં સાધનાની જરૂર પડે ત્યારે કાઈ તૈયાર નથી કરતું, તેમ માનીને અવગુણુ ગાય. એટલે જ કહેલ છે કે, અજ્ઞાનીના આરતા ન હાય. ૮ પ્રશ્ન ૧૪૧ :- અમુક માથુસાે એવા વિચિત્ર જોવા મળ્યા છે કે તેઓ શાસ્ત્રોનું નામ સાંભળતાં જ ઊકળી ઊઠે છે. તાે તેનું કારચ શું હોય !

ઉત્તર : વાંદરો કાચને બેઈ અત્યંત ચમકે છે અને નાક-કટ્ટો અરીસા બેઇ ક્રાધ કરે છે તેનું શું કારણ ? પાતાની બાત તેમાં હલકી દેખાતી હાઇ તેને અળતરા જ થાય. પાતાની બાતને સુધારવાને અદલે બ્યારે અવગુણુને પણ ગુણ માની લેવામાં આવે, ત્યારે આ પ્રમાણે થાય છે. ૯

પ્રશ્ન ૧૪૨ :- શિખામણ કાેને લાગી શકે ?

ઉત્તર :- હુદયમાં ધર્મ સંબંધી લાગણી હોય, અને જેને પાતાના દાેધાને દ્વર કરવાની ભાવના હાેય તેને જ શિખામણ અસર કરે. જે આત્મામાં માેહના અને પાપના ઉદય પ્રવર્તતા હાેય તેને અવગુણ અને નુકસાન જ વહાલાં લાગે છે. દ્વધના ટાેપમાં મેળવણ નંખાય, પરંતુ છાશના હાંડલામાં મેળવણ નાખવાના અર્થ શા ? જો દુશ્મનના ખપ હાેય તો અજ્ઞાનીન શિખામણ દેવા જજો. નહીં તર વાંદરાને શિખામણ દેવા જનાર સુઘરીના જેવી દશા થશે. ૧૦

પ્રશ્ન ૧૪૩ :- એક મનુષ્ય અશુભ કર્મ કે અશાતાથી ઘેરાયેલેા હાૈય અને પાતાના પૂર્વકૃત કર્મના પરિણામ વિચારી સમભાવે સહન કર્યે જતાે હાેય તે સમયે એક બૌંજો મનુષ્ય શકિતવાળા હાેવા છતાં વિચાર કરે કે તેને પાપના ઉદય છે તા બલે ભાેગવે, તે આપણાં ઉદયે ક્યાં દુ:ખી થાય છે કે

મક્ષપ્રદીપ

આપણુ તેને માટે મહેનત કરવી **કે આવી વીતે કે**ાઇ વિચારે તા તેને શું ગણવું કે

ઉત્તર :- આ એક કુતર્ક પાતાની કરણીની ખામીને ઢાંકવા માટેના જ છે. ખરેખર તા એમ વિચારલું બેઇએ કે પાપના ઉદય તેના છે કે મારા પાતાના ? સામાના ઉદય કરતાં પાતાના જ વધારે પાપના ઉદય ગણાય કે એક સારા સાત્ત્વિક પુરૂષને સહાયક થવાને સમયે, સ્વચ્છ દ છેાડવાને ખદલે, ખામીને ઢાંકવાના જ પ્રયત્ન કરે છે.

એ જીવને તાે પાપનાે ઉદય હાેવા છતાં ભાગ્યનાે ઉદય પથ્ સાથે જ છે કે જેથી તેઓ દુઃખ ભાેગવીને પણ પાપનાે ક્ષચ કરી રહેલ છે, પરંતુ અજ્ઞાનવશ આવી સ્વચ્છંદ પ્રવૃત્તિ કરનાર જીવા પાપ તાે કરે છે અને ઉપરથી અહંકાર કરતા હાેવાને કારણે પાપના પાટલા પણ સર્જે છે. ૧૧

પ્રશ્ન ૧૪૪ :– કાેઇપણુ ધાર્મિક અનુષ્ઠાનમાં પ્રારંભ સમયે તાે સમજ અનુસાર ઉત્સાહ અને પ્રસન્તતા રહે છે, પરંતુ કાળક્રમે તેમાં ઉત્સાહ ઐાસરતાે જતાે હાેય તાે તેનું કારણ શું ?

ઉત્તર :- માત્ર ધાર્મિંક ક્રિયાની જ કયાં વાત કરાે છેા? વ્યવહારિકમાં પણુ આવું જ ખને છે. કાેઇપણુ માણુસ જ્યારે કંઇપણુ સારી પ્રવૃત્તિમાં બેહાય છે ત્યારે જે ઉદ્દેશ--આશચથી કાર્ય પ્રારંભ થાય છે, તેનું સ્મરણુ થાેડા સમય રહે છે. કાર્યના ઉદ્દેશની જ્યાં સુધી સ્મૃતિ હાેય, ત્યાં સુધી તાે ગ્રહેશ્વુ કરેલ કાર્ય ઉત્સાહ અને વ્યવસ્થાપૂર્વક ચાલે, પરંતુ થાડા સમયમાં એવાવ્ય ત્ર જેવા અની જાય છે કે કાર્ય કરે અને તેના ઉદ્દેશને બૂલી જાય.

જેવી દ્વીતે બ્યાપાર વગેરેમાં બેડાયેલેા મનુષ્ય કાર્ય શરૂ કરતા સમયે તા એવું લક્ષ કરે છે કે મારા જીવન-નિવાંક અને વ્યધહારીક સગવડાની પૂર્તિ માટે કમાણી કરૂં, અને ધન ઉપાર્જન કરવાના ઉદ્દેશ પણ આવા જ છે. છતાં પાછળથી ધન કમાવાની ક્રિયા તા ચાલુ જ રહે, પરંતુ જીવન-નિવાંહના ઉદ્દેશ ભૂલાઇ જાય છે અને ધનસંચય કરવાના હલકા ઉદ્દેશે ચડી જાય છે. તેથી સર્વ ક્રિયાનું પરિણામ એ આવે કે ''સાપ ગયાને લીસોટા રહ્યા"

ઉદ્દેશની વિસ્મૃતિ એ જ ભૂલના પાયા છે. જો આપ**ણે** આપણું ભલું જાળવી રાખવું હાેચ તાે જ્યારે ઉદ્દેશ કરી જ**તા** જણાય, ત્યાં એ ઉદ્દેશના નાશ કરનાર નિમિત્તને જ દૂર કરીએ એટલે રાજના અનુભવવામાં આવતી જડાક્રયા ચૈતન્યથી ભરેલી દેખાશે, અને ધર્મ તથા વ્યવહાર એ બન્નેમાં તેજના પ્રાથ્ય પ્રશેશ. **૧૨** 

(૨૦) ત્યાગનું મૂલ્ય અને કર્મનું કાર્ય પ્રશ્ન ૧૪૫ :– ઉદય તેા જીવને બન્ને પ્રકારના હાેય છે. સુણ્યના અને પાયના. તાે હવે જે પચ્ચક્ષ્પાણ કરવાના હાેય છે તે બન્નેમાંથી કાેના ?

ં ઉત્તરઃ- ત્યાગ, નિયમ, વત, પચ્ચક્પાણ એ સર્વ પુષ્<mark>યના</mark> 9હેયના કરવાના હાેય છે. ધન, ધાન્ય, સુવર્ણ આદિ પુષ્ટેહિસે ં ઋવ્યું બેસવનેં ત્યાબ હાય, ચાયા ં મત્તમાં ∷ ચૈચુનના ત્યાગ ્ર કરવાનો હાય, પુથ્યોદયે અળનારી કોઈપજું વયતુના ત્યાબ ન કરીએ તાે ક્ષણે ક્ષણે આત્મા પ્યાપથીં વારાતો જોય છે.

પાપના કે અશુભ કર્મના ઉઠયે મળનારી વસ્તુના ત્યાગ ભાષાને કહેલ નથી. ઉપવાસના પચ્ચક્ ખાણ હોય, પરંતુ ૨૪ કલાક ખાતાં જ રહેવું તેવા નિયમ ન હાય. ક્ષુધાને પરિષ્ આવે, પરતું ભાજન પરિષહ ન મૂક્યા. શીલ-કંડીના પરિષહ કહેયા ખાંતુ ગાકડાં પરિષહ પરિષહ ન મૂક્યા. આશુભ કર્મના ઉદય ખાંતુ ગાકડાં પરિષહ પરિષહ ન મૂક્યા. આશુભ કર્મના ઉદય પળનારી વસ્તુને સહન કરવાનું હાય, તેના ત્યાગ ન કરાય. પુણ્યના ઉદયે મળનારી વસ્તુના ત્યાગ કરા તેા જ ધર્મ, અને પાપના ઉદયને મળનારી વસ્તુને સહન કરા તો જ ધર્મ, અને પાપના ઉદયને સહન કરા તા નવા ભાંધથી બચાય, અને પાપના ઉદયને સહન કરા તા નવા ભાંધથી બચાય, અને પાપના ઉદયને સહન કરા તા નવા માંધથી બચાય, અને પાપના ઉદયને સહન કરા તા નવા માંધથી બચાય, આને પાપના ઉદયને સહન કરા તા વધ્ય સ્ટ્રંચ્ય, અને પાપ ભાગવવામાં આસક્ત બના તો પુણ્ય સ્ટ્રંચ્ય, અને પાપ ભાગવવામાં સહન શક્તિ રાખા તા પાપ સ્ટ્રંચ્ય, અને પાપ ભાગવવામાં સહન શક્તિ રાખા તો પાપ સ્ટ્રંચ્ય સાય. વિપત્તિ સહન કરનાર કેવળજ્ઞાન પણ મામે, ત્યારે સંપત્તિ ભાગવનાર સાતમી નરક સુધી પહેાંચે. ભાટે વત, નિયમ એ સર્વ પુણ્યના ઉદયનાજ કરવાના હોય છે. ૧

**મક્ષ ૧૪૬ઃ**– સંસારની સમૃદ્ધિ ભાેગવવી એજ જો માેટું આપ લેખાતું હાેય તાે પછી ચક્રવતી<sup>°</sup> જેવા તદ્ભવે પણુ માેક્ષે ટેમ જાય ?

ં **ઉત્તર :** પુથયના લોગવટા એ ખરેખર તે**ા કાળા ઝેરી** ભાગ જેવા છે, પ્રરંતુ તે કાળાતસ નાગ પાસે એક અશિક્ષિત

and the second s

**પ્રેલા છે અને** એક ગારૂડી ઊલા છે, એમ અન્ને ઊલાલાને બળે આ નાળ વળગે તા લયંકર કાને માટે ?

છ ખંડની સવ સમૃદ્ધિને ભાગવનાર ચક્રવર્તીને દેખીતી નજરે કસામાથું કંઇ ઓછી નથી, પરંતુ ત્યાંગભાવે જે ભર્મકિયા કરી હાય અને તે સાથે શુભ ભાવના ચાંગે જે પુષ્ટ્ય ઉપાર્જન થાય, તે નિર્મમત્વભાવનું હાેવાને કારણે ભલે ગમે તેટલી પાયુ રિદ્ધિ–સિદ્ધિ મળે તા પાયુ તે સાકર ઉપર ગમે તેટલી પાયુ રિદ્ધિ–સિદ્ધિ મળે તા પાયુ તે સાકર ઉપર ગમેલ માખી જેવું છે. મીઠાશ ગ્રહણ કરે અને ભય આવ્યે ઊઠી પાયુ શકે. ગારૂડીને ગળે સર્પ વીંટાયેલા જોઇને તેને નિર્મય દેખી, કાઈ તેવું કરવા જાય તા વહેલા માત ભેગા અઈ જાય. ૨

પ્રક્ષ ૧૪૭ઃ– માંમાં મૂકેલ મીઠાશથી તુરત મધુરતા મળે છે, અને લીમડાે ખાવાથી મેં તુરતજ જેમ કડવું બને છે, તેમ પુષ્ય અને પાય આચરતાંની સાથે તુરતજ કેમ સુખ દુઃખ નથી આપતાં ?

ઉત્તરઃ - આ દુનિયાના નજરે દેખાતા પ્રત્યક્ષ વ્યવહારમાં તા મતલેદ ન હાેય, પરંતુ જરા લાંબા ગાળાની કે અમુક ગણીત્રી પૂર્વકના વ્યવહારનાે પ્રશ્ન આવે ત્યારે ભિન્ન-ભિન્ન અભિપ્રાયા અને અવનવા મતલેદા ઉભા થવાનાે સંભવ છે.

લોકિક રીતે પણ જુઓ ! બજારનાં સીધા–સાદા વેપારમાં લેવડ-દેવડ પ્રસ'ગે કંઇ મતલેદ જેવું ન હાેય, પરંતુ જરા લાંભાગાળાની વાત આવે ત્યારે હાજર માલમાં કે વાયદામાં ≄ાંગર તેજી મંદીમાં વેપારીના જીદા જીદા મત થઇ જાય છે. એવી સતે પુષ્ય-પાયના કળની વાતા અતીન્દ્રિય એકલે ઇન્દ્રિયાની શક્તિથી પર છે. તેથી તે સંખધના વિચારા જસ લાંબા ગાળાના હાઈ, તેમાં બુદ્ધિવાદનાં ડુંહાળાણુ અને મતાગ્રહની ગુંચાથી અવનવી જાળ ગુંથાય, તેમાં કંઈ નવાઇ નથી.

પુષ્ય-યાપ, જીભ ઉપર મૂકેલી મીઠાશ અને મેલની જેમ સારાં-ખાેટાં ફળને તુરત જ આપતાં નથી. કેમ કે પુષ્ય-પાપનાં ફળ તાત્કાલિક મળતાં હાેય તા દુનિયામાં કાેઇ પાપ કરી શકત જ નહિ. વ્યવહારમાં પણ ગુન્હાે કર્યા કે તુરત જ સજા નથી થતી, વ્યવસ્થિત કાયદેસર કામ ચાલ્યા પછી જ સજા મળે છે. સરકારી સજામાંથી કદાચ પૈસાને જેરે વકીલ ઊભા કરી અચી જાય, પરંતુ કુદરતની સજામાંથી લાંખા ગાળે ભલે પુષ્ય-પાપની સજા મળતી હાેય, પણ કાેઇ અચી શકતું નથી.

પુણ્ય-પાપના કળમાં જે વિલંખ થાય છે, તેનું ખરું શાસ્ત્રીય કારણુ એ છે કે કેાધ પણ શુભ-વ્યશુભ કર્મના જઘન્ય વિપાક (ઉદ્ધય) દશ ગણે৷ ભાેગવવા પડે છે. ''સવ્વ जદળ્ળો કરજો દય ગુષ્િત્રો " એટલે વર્તમાનકાળમાં કસતા પાપ-પુણ્ય વખતે પ્રથમના બાંધેલા કર્મા ભાેગવાતા હાેવાને કારણે, જ્યાં સુધી પૂર્વના બાંધેલા કર્મના ઉદયનું જોર ઓછું ન થાય, ત્યાં સુધી નવા પુણ્ય-પાપનું ફળ કેવી રીતે ભાેગવાય ? જ્યારે પૂર્વકૃત કર્મનું જોર ઘટે ત્યારે નવા કર્મનું ફળ ભાેગવાય.

ઝેવી રીતે અચપણમાં કંઇ વાગેલ હાેય તાે, જ્યાં સુધી જીવાનીનું બેમકાર ચડતું લાેહી હાેય, ત્યાં સુધી દેખાય નક્કિ પરંતુ વૃદ્ધાવસ્થામાં ઘટતા લાેહીને કારણે, વર્ષા પહેલાંનું વાગે**હ**ું પણુ તે સમયે પ્રગટ થાય છે. એટલે આ ઉપસ્થી સમજવાની વાત એ છે કે, જીના બાંધેલા કર્મા જ્યાં સુધી ઉદયાગત પ્રબલરૂપે ભાગવાતા હાેચ ત્યાં સુધી નવા કર્મ તુરત કળતા ન દેખાય તે સ્વા**ભાવિક છે. ૩** 

## (૨૧) શ્રી વીતરાગ ઉપાસના વિધિ

પ્રશ્ન ૧૪૮:– આપણા જિનશાસનના દેવ તાે વીતરાગ છે એટલે તેઓ રાગ–દ્રે ષથી મુક્ત હાેઇ, નમન કરનાર પ્રત્યે રાગ નથી ધરાવતા અને રાષ કરનાર પ્રત્યે દ્વેષ નથી ધરાવતા, તેા તેનું નામસ્મરણ આદિ કરવાથી આત્માને લાભ કઇ અપેક્ષાએ ?

ઉત્તર :- સાકર ખાનાર પ્રત્યે સાકરના કાેઈ એવા સ્નેહ નથી કે તેના ખાનારને તે મધુર સ્વાદયુકત અનાવે, અને અગ્નિને તેના અડનાર પ્રત્યે દ્વોધ નથી કે તેને ભસ્મ કરી નાંખે પરંતુ તેના સ્વભાવ જ તેવા છે. જેમ તે તે પદાર્થાંના સ્વભાવ ધર્મ જ એવા છે કે તેના નિમિન્તે આપણને તેવા તેવા પ્રકારના અનુભવ થાય, અને ઉચ્ચ-નીચ કળની પ્રાપ્તિ થાય-તેવી રીતે માત્ર સમજવા માટે ગ્રહણ કરેલ ઉપરના દર્ષાત અનુસાર જિનશાસનદેવ વીતરાગ છે, તેઓ કંઇ દેવલાક કે માક્ષ પાતાની પાસે ખજાનામાં રાખી, સેવા કરનાર પ્રત્યે પ્રસન્ન થઇ આપે છે તેવું નથી બનતું, પરંતુ તેઓની-વીતરાગદેવની ભક્તિ ગુણુચામ આદિથી થતી આપણી ભાવ-શુદ્ધિમાં આલંબન નિમિત્તરૂપે બની, તે તે આરાધક આત્માને આલંબનના જેટલા પ્રમાણથી લાભ લીધા, તેટલા પ્રમાણમાં નિર્જરા કે પુણ્યની પ્રાપ્તિ

પ્રક્ષપ્રદીપ

ચાય, તેા તેમાં વીતરાગ પ્રભુનીજ મુખ્યતા વ્યવહારથી કહેવાય છે. ૧

મક્ષ ૧૪૯ :- ગ્રાની દેવા પ્રસન્ન થઇને દેવલાક આપી તા દેવાના નથી, તા તેના ઉપકાર શું ?

ઉત્તર - આ પ્રશ્ન કરતાં પહેલાં એક વાતના ઉત્તર આપા કે પદાર્થી જોવા માટે આંખ છે તા પછી અજવાળાંની જરૂર શું ? આ શંકાર્નુ સમાધાન તદ્દન સ્પષ્ટ છે કે આંખ ભલે સારી હાય, અને વસ્ત પણ ભલે સ્પષ્ટ પઠી હાેય, છતાં અજ-વાળાં વિના તે દેખાય નહીં. જેમ પદાર્થોના અવલાેકનમાં પ્રકાશ આવશ્યક છે, તેમ સ્વર્ગ-મુક્તિ આદિનાં કારણા બતાવવામાં તેમજ સંવર–નિર્જરા–પ્રશ્ય આદિના ઉપાયે৷ અતાવવામાં શ્રી જિનેશ્વર દેવેાના ઉપદેશ આવશ્યક છે. પ્રકાશથી જેમ સારા પદાર્થો દેખાય છે, તેમ નઠારા પણ દેખાય છે. શ્રી વીતરાગ **દેવને**। ઉપદેશ જેમ સુકિતના કારણે। અતાવે, તેમ અધમગતિથી અચવા માટે નરકાદિના કારણે પણુ અતાવે. કાંટા વાગવામાં અજવાળું કારણુભૂત નથી, પરંતુ તેનાથી અચવામાં તે કારણુભૂત છે. જેમ દીવેા સર્પ અને રત્ન એ બન્નેને બતાવી આપે. પથ્યુ ગ્રહણ શું કરવું તેના આધાર પાતાની ચાગ્યતા ઉપર છે. ૨ પ્રશ્ન ૧૫૦ :- સૂર્યોદય થાય અને દેખતા પણ જો આંખ ન ખાેલી તે તેને અજવાળાના શા ઉપકાર ? તેવી રીતે ભવી આતમા પણ જો માહનિદ્રા ન ખાલે તા શા ઉપકાર ?

ઉત્તર ઃ– આપણાં આત્મામાં શકિત તો બે ઘડીમાં મેાક્ષ લેવા જેટલી છે. અત્યારે મિચ્યાત્વી હાૅય અને કાચી બે ઘડીમાં

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

100

સમાઉતાદિ સર્વ સામગ્રી પાઝી મોછે જઈ શકે છે. શાંકત ઓછી નથી, પરંતુ આંખની આડે એક પાતળી પાંપણ આવ-વાથી માઈ લાે સુધી જોવાની શકિત દ્રર થાય છે, તેવી રીતે પાંપણની જેમ કર્મ પુરૂજાલા (જાહ) આહાં આવી બાય તાે તેને કારણે તે શકિત વ્યર્થ નીપટ છે. મેરહકર્મના પુદ્ર થલાને કારણે આત્મામાં મેલ્લ પ્રત્યે અનુત્સાહ થણું આવી ભાય છે. અને તેથી તે દેખતા (યાગ્ય–ભવી) છેલ્લા છતાં પણ જિને વર દેવની વાણીના પ્રકાશને આજ્યાયે માર્થ માર્ગ પ્રતિ ગતિ કરવામાં અડી જાય છે. 3

(૨૨) વચન વિધિ અને ભાષાસભિતિના વિવેક પ્રશ્ર ૧૫૧ :- ગોનના ગોલિક આપે કેલ છે?

ઉત્તર :- મુખેથી ન એલવારૂપ મૌન તા સ્થાવરીને સ્હેજે હાેય છે, છતાં પણ તે મેહ્શમાર્ચની વ્યાસપનાતું અંગ નથી બની શકતું. ત્રણ ગુપ્તિનાં યથાર્થ પાલન વડે ત્રણ ચાેગનાં પુદ્રગલામાં પ્રવૃત્તિ થવા ન દેવી તે વાસ્ત્રપિક માત્ર છે. તેની ક્રમશ: બ્યાખ્યા આ પ્રમાણે છે :-

- (૧) મનનું મૌનઃ– આર્લ-રોદ્રના ત્યાગ કરી, વિકલ્પાથી સુક્તિ મેળવી, અને મનાગુપ્તિનું પાલન તે મનતું મૌન.
- (૨) વચનનું મૌન ઃ-વચનગુપ્તિને ધ્લેય બનાવી, ભ્રાષાસમિતિ પૂર્વંક શાસ્ત્રાજ્ઞાનુસારે વચનયાેગ પ્રવર્તાવવાે, તે વચનનું મૌન-
- (૩) કાયાનું મૌન ઃ- પુદ્ચલભાવ પાષક-પ્રવૃત્તિના ત્યાગ કરવે। તે કાયાનું મૌન. ૧

પ્રશ્નપ્રદીપ

110

<sup>ં</sup> પ્રશ્ન ૧પર :- કંઇપણ અયેાગ્ય થતું હાય તાે શું તે સહી લેવું <sup>શ</sup>

ઉત્તર ઃ- કાઇ પણુ સારી વસ્તુની અયાગ્ય રીતે નિંદા થતી દ્વાય તા તે સહી લેવું એ સહિષ્ણુતા નથી, પરંતુ કાયરતા છે. અપરાધ કાઇ કરે તા સહન કરી લેવા પરંતુ અન્યાય સહન કરે તે કાયર ગણાય. ૨

**પ્રશ્ન ૧પ૩** :– અન્યાય અને અપરાધની પરિભાષા શું છે ?

ઉત્તર :- શરીર અને સંચાેગો ઉપર બ્યાઘાત કરે તે અપરાધી ગણાવ, અને પાતાના સદ્ગુણુ તથા સંસ્કાર ઉપર ઘા કરે તે અન્યાય કહેવાય આત્માથી પુરૂષ અપરાધને અવશ્ય સહન કરે, પરંતુ અન્યાય કઠી પણ સહન ન કરે. ૩

પ્રશ્ન ૧૫૪ :– આ વાત તેવા કાેઈ શાસ્ત્રીય ઉદાહરણ વિના સમજવા જતાં ભૂલ થઇ બેસે તેવી છે માટે કંઇક ઢાખલા હાેવા જોઇએ !

ઉત્તરઃ-- મહાસતી રાજેમતીજી પ્રત્યે જ્યારે શ્રી રથનેમિ ચલિત થયા ત્યારે તેમણે કેવા શખ્દોથી પ્રતિકાર કર્યો તે જાણવા માટે દશ. અ. ર તથા ઉત. અ. ૨૨ મું બેઇ જવું. ૪

પ્રશ્ન ૧૫૫ ઃ– રથનેમિ જેવા ઉત્કૃષ્ટ આત્માને પણુ આવે। વિચાર કેમ આવ્યે। હશે ?

ઉત્તર ઃ- વિજળી ઘર બગડવાને કારણે પણ લાઇટ ચાલી જાય અને અંધારુ થાય, તેમજ ચાલુ લાઇને ગ્લોબ બગડી જવાને

#### พลุมยิง

કારણે પણું અધારું થાય છે, છતાં આ બન્ને અધારા વચ્ચે આંકાશ–પાતાળનું અંતર છે. જેને લાઈન ચાલુ હાેય અને માત્ર ગ્લાબ જ ગયા હાય છે તે શીઘ પ્રકાશ કરવા શક્તિમાન છે અને પેલા તેટલા જ પરાધીન છે.

જાગતા માણસને કદી ઝાેલું આવે જ નહીં તેવા કયા શાસ્ત્રોમાં નિયમ છે? ખરેખર તાે જાગતાને જ ઝાેલાના સચ હાય. થાર નિદ્રામાં ઘારતા હાય છે તેને માટે તા કાઇ પ્રશ્ન જ નથી દાતા. રસ્તે ચાલતા પડવાના લય જીવતાને હાય, મસા-શુના મડદાને તેવા લય ન હાય.

ચારિત્ર્યમાં ક્ષતિ થવાના ભય ચારિત્ર્યવાન હાેય તેને જ હાેય, અચારિત્ર્યવાનને તેવા ભય ન હાેય. પ

પ્રશ્ન ૧૫૬ :– અર્જુનમાળીએ પાતાની (જ્ઞાતા. અ.) - આ ખુધુમતી ઉપર બળાત્કાર કરનાર છ પુરૂષોને તા માર્યા, પરંતુ સાથે આને પણુ શા માટે મારી ?

ઉત્તર :- અન્યાય આચરવા જેમ ગુન્હાે છે, તેમ અન્યાયને મુંગે માઢ સહન કરી લેવા તે પણ ગુન્હાે છે. આ નિયમ પ્રમાણે અર્જુનમાળીને માટે જેમ છ ગાઠીલા પુરૂષા ગુન્હેગાર હતા, તેમ તેની સ્ત્રી બંધુમતી પણ ગુન્હેગાર હતી. એટલે જ છ પુરૂષાના નાશ સાથે તેની સ્ત્રીના પણ નાશ કર્યા હતા. ૬

પ્રશ્ન ૧૫૭ :- ખધુમતી સ્ત્રી કઇ રીતે ગુન્હેગાર ગણાય ?

ઉત્તર ઃ– જો કે આ પ્રક્ષનાે ઉત્તર ઉપર અપાઇ ગયાે છે કે–'અન્યાયને મૂંગે માઢે સહન કરવાે તે પણ ગુન્હાે છે.' તે વાત આ સાથે એવી શેતે ઘટે છે કેન્છ પ્રશ્નોએ અર્જન માળીને તે ખાંધીને પૂરી દીધેલા હતા, એટલે તા તે ખૂસા પાકીને મણ હેાઇને રક્ષણ અર્થે બેહલાવી શકે તેમ ન હતે. પરંતુ મંધુમતી સાથે તાે તેને દુરાચાર સેવવા હતા એટલે એકાંતે લઇ ગયા, ત્યાં કઠાચ દુરાચારથી બચવા માટે ભાગ-વાની શક્તિ ન હામ તાે યણ ખૂધા સાડી પાતાનું રસણ કરવા માટે નજીકમાં જ ફરતી રાજગૃહની પ્રજાને જરૂર બાલાવી શકત. અરે 1 તેટલી પણ શક્તિ ન હાય તેા, અન્યાયથી મગ્રવાનો જયારે એક પગુ ઉપાય ન હાેય ત્યારે શરીશના અંત કરવાની પણ શાસાણા તે છું પરંતુ લાકનીતિ પણ તેમજ કહે છે. તેા બંધુમતીએ તેમ શા સાટે ન કર્સું ? આવે ભૂસો. પાડી શા માટે દુરાચારના માર્ગ ત રાક્યા ? તેમજ શીલ માટે શરીરને। માહ કેમ ન જતા કર્યો ? मौन सम्मति व्क्षण એ વાત આવે જ સ્થાને ઘટે છે. અત્યાચાર સમયનું મીન અન્યાયના અનુમાદન સ્વરૂપે જ ગણાય છે. તે ગુન્હા બદલ જ અર્જુનમાળીએ સ્ત્રી બધુમતીને પણ છ ગાઠીલા પુરુષાની જેમ જ ગુન્હેગાર માની, તેની પચુ તે જ અવસ્થા કરેલ હતી. ૭

પ્રક્ષ ૧૫૮ :– રાજેમતીજ એ રથનેમિને સ્થિર કરવા અત્યંત કઠાેર રાષ્દા કહ્યા, અને ધન્નાજીએ શાલિભદ્રજીને કાયર કહ્યા, તાે ભાષા સમિતિ કેમ ગણવી ?

ઉત્તર : ઉન્માગે જતાંને જે શબ્દોથી રાકી શકાય તેવા શબ્દો બાલવા એ જ ભાષાસમિતિ. પગ્ર ઉન્માગે જતાંને રાકવા નહિ અને મીઠું બોલવું એ તો ભાષા સમિતિના ભાગ છે. છેાકરા સાપને પકડવા બૂધ દ્વારે માં કેવી ખૂમ મારે છે એવી કારમી ખૂમ મારે કે છેાકરું બડકી જાય, પટકાય પછ ખરું, અને હોય મારકાય સા બરડાયા કે પછ બાળકને અચાવે, એ તા સમજો છા ને ? બચાયવાથી ઉપાયી આપણું હિવ ચાલ્ટું જાય કે શહે ?

113

ધન્માજીએ શાલિલાડનો સાયર કાલા હાતા. સાલિલાર ચેલા ન વિચાર્સ કે ખાને કાયર કેલા આવી ! તેલે તો એમ જ વિચાર્સ કે હું કાયર લકું વાટે ફાયર કરશો, અને તે પણ સાવી કાયરતા દૂર કરવા માટે, અને કાયર કરવા માટે મહિ. મારાવાં શરવીરતા આવે માટે મને કાયર કરવા માટે મહિ. મારાવાં શરવીરતા આવે માટે મને કાયર કરવા માટે મહિ. મારાવાં શરવીરતા આવે માટે મને કાયર કરવા માટે મહિ. મારાવાં શરવીરતા આવે માટે મને કાયર કરવા માટે મહિ. મારાવાં શરવીરતા આવે માટે મને કાયર કરવા માટે મહિ. મારાવાં શરવીરતા આવે સારે માટે કાયર કરવા માટે મહિ. મારાવાં શરવીરતા આવે સારે કાયર કરવા માટે મહિ. મારાવાં સારે કહેવાય અને સાનગુક્ત સંયમ હેતુથી બાલે તો વધુ સાથે સમિતિ જ કહેવાય. ૮

પ્રશ્ન ૧પ૯ : કાઇ વ્યક્તિ એવું દાધ ચાગ્ય પ્રણાભ કારણ ઊભું કરી ગુસ્સા કરાવે તા ગુસ્સા કરનારને પાપ લાગે ? ઉત્તર :- દાધ કરવા છતાં પણ પાતાની જાત પ્રત્યે આંધળા વાતી પાતાના આત્માને દોષિત ગણવા જે તૈયાર નથી તે વ્યક્તિ ભલે ગમે તેમ ખાલે, પરંતુ જેનશાસન તો એમ જ માને છે કે કાઇના પ્રબળ કાસણે પણ થયેલા દાધાદિ સંબંધનું કર્મ કરનારને પણ લાગે જ છે. ''કાસણ પડ્યે કુળ આળળપાય." નિમિત્ત મળ્યે બે સમતા વ

#### પ્રશ્નપ્રદીપ

કાેઇ પૂછ્યુ કારણે કરડવા દાંડા તાે નાગ પણ કારણે જ કરડવા દાંડે છે તાે પછી બન્નેમાં ફેર શું ? ૯

મક્ષ ૧૬૦ ઃ– ગુસ્સાે કર્યા વિના આપણી ધારેલી ઇવ્છા પૂર્ણ જ થતી નથી તાે શું કરવું ?

ઉત્તર :- ક્રોધાદિ કષાયોના ગુલામ બની પોતાના મનથી લલે બાતને અહાદૂર માને, પરંતુ તે વાત જિનશાસનને માન્ય નથી. ઘરનું ઘાસ, લાકડાં, કાલસા વગેરે સળગાવીને ''હોળી માતા ઝંએ" કરીને ખુશ થવાનું નાના બાળકાને ભલે શાભતું હોય, પરંતુ સમજદાર તેમ કઠી પણ ન કરે.

કાષથી બીજાને નુકશાન થવાનું હાેય તાે પણુ પછી થાય, પહેલાં તાં પાતે જ સળગે છે. એટલે આત્માને સળગાવવા કેમ શાેલે કે ૧૦

**પ્રક્ષ ૧૬૧ ઃ-** જીવને સત્ય કરતાં ખુશામત સાંભળવી વધારે પ્રિય કેમ લાગે છે ?

ઉત્તર :- સત્ય હંમેશાં કડવું હાેય છે. અને આ જીવને કડવું સત્ય સાંભળવું ગમતું નથી. મીઠા કરતાં કડવું સાંભળવાના વધુ રસિયા બના ! તમારી ખામી કહેનારા મળે ત્યારે તમારા ઉદ્ધારની તૈયારી થઇ એમ માના ! તમને સારાં તા સૌ કહેશે કારણ જેને તમારી ચઇ એમ માના ! તમને સારાં તા સૌ કહેશે કારણ જેને તમારી ગરજ હાેય તે કદી તમને ખાટાં કહે ખરાં ? તમને કાેઈ ખાડ ન બતાવે તાે કઇ તાકાત છે કે તમે પાતાની ખાડ (પાતાની ભૂલ) જુઓ ? કાેઇ દિવસ ખાડના વિચાર કરા છા ? નિયમ કરા કે મારે મારી ખાડની તપાસ કરી તેને સુધારવા પ્રયત્ન કરવા છે. ખાેડ જેવી નહીં અને બીજા કહે તે સાંભળવી નહીં, તા પછી કલ્યાણ શી રીતે થશે ? ૧૧

પ્રશ્ન ૧૬૨ :- સત્ય આટલું કડવું કેમ છે ?

ઉત્તર :- જેમ તાવના જેરે ભાેજન, પાનાદિ વસ્તુઓ અને દવા વગેરે ખરાખ લાગે છે તથા અપથ્ય એવ રાગવર્ષક વસ્તુઓ સારી તેમજ સ્વાદિષ્ટ લાગે છે, તેવી જ રીતે કર્મ-રાગના પ્રભાવે સત્ય પ્રવૃત્તિઓ કડવી લાગે છે. એવું હાેવા છતાં પણ સમજદાર વ્યક્તિ અહિતકારક સ્વાદિષ્ટ વસ્તુ છાડીને હિતકારી કડવું સેવન કરે છે, તાે ધીરે-ધીરે રાગ શાંત થઇ જતાં તે નીરાગી અની જાય છે. તેવી જ રીતે ધર્માત્મા જીવ, રૂચિ ન હાેવા છતાં પણ પરાણે સત્યનું સેવન કરે છે તે ધીરે ધીરે કર્મ રાગથી રહિત થાય છે. ૧૨

# (૨૩) માત્ર મીઠા વચનથી નહિ, પરંતુ મધુર વ્યકિતત્વથી માનવ પ<mark>ર</mark>ીક્ષા કરાે.

પ્રક્ષ ૧**૬૩ :**– કેાઇપણુ વ્યક્તિના માત્ર આકર્ષક વચનાેનાં ડાેળમાં અંજાઇ જવાથી શું નુકશાન થાય?

ઉત્તર :- કાેઇપણુ માણુસના આવેશથી, દેખાવથી, ગળગળા ઉદ્દગારાથી આકર્ષાઈ જતાં ન શીખા. આખી વસ્તુને અરાબર સમજે. ઝેર આપનારા અણુઘડ હાેય તાે જ સીધું પડીકામાં આપે ને જરા હાેશિયાર હાેયતા દ્રધમાં ભેળવીને આપે. સત્ય ગ્રહુણુ કરતાં એમાં અસત્યનું (વષ ન ભળે તેની ખાત્રી કરાે ? ૧

પ્રશ્નપ્રદીપ

ુમદ્ભા ૧૬૪ ઃ– પ્રયાસા કરવા તથા સાંભળવામાં કેવી સાવધાની જરૂરી છે?

ઉત્તર :- ગુણાતુરાગના નામે ગુણાભાસની પ્રશાસાથી. આતમહિતની કતલ ન થઇ જાય તેની કાળજી રાખવી એઇએ. લાેલી વેપાંસીની ક્ષમા- સંખતા કદી ન લખાણતા. અસતં પ્યાલા પાય, હસીખે વાંસા કરે, લહું લાકું અલાવે, પણ ભાવી અ બતા મહીં, કારણ જે કચ્છિત લાંલ મેળવલાની એ કરાયલ છે. બ્રુણ એતાં પહેલાં વ્યક્તિની પરીક્ષા કરવાદું ન પૂછતા. ઉઠાવસીરાને અને ખાટું કહેનારાઓને તેમ જ મહું સ્થાપનારાઓને કુદ્રસ્તી સીતે જ શાંસી કેળવવી પડે છે, કારણ જે તેઓ ચાંતિ બ સામે તો એલમને સાલાળે કાેણ ? ગુસ્સા જાને આવે ? જો જાય તેને બે ? ૨

પ્રશ્ન ૧૬૫ :- તેા શું શાંસિ પંચ શેતાના લેરેલી હાઇ શકે ?

ઉત્તર : તમે દુકાન પર બેઠો હો અને દુકાનમાં કાઇ ઘુસી બય, તથા ઉપરથી તમાને આવી કહે કે, 'આમાં મારા ભાગ છે, મેં એ લાખ થીર્થા છે ને ? ' ત્યારે ગુસ્સા કાને આવે ? તમે એમ જ કહા કે, 'બા, બા, ઉઠાવગીર ! આબ્યા ક્યાંથી ? એ વખતે ગાંડા પરીક્ષક તા કહે કે, આ કેવા શાંત છે ? તમારે એને પણ કહેવું પડે કે, 'ભાઇ ! સમબ્લ્યા કર્યા વગર વચ્ચે ન પડા.' પેલા ઉઠાવગીર આંખમાં આંસુ પણ લાવે. કાના ભાપની ગુજરાત ? તમે તેને પગ મારા તાય ચાટે, અને સલામા ભરે એ વધારામાં. એ વખતે વળી બીજા ચાર આવીને તમને કહે કે, ' મૂર્પા ! આ શાંતિમાં બેઠો છે અને તું શુસ્સા કેમ કરે છે ? તમારે કહેલું પડે કે, એ શાંત કેવા છે તે હું જાણું છું. આવી સેતે શાંતિ શૈતાની ભરલી પણ હોઇ શકે છે, આને તેવા ઇમનાશક શાંતિને વખાણનારો પણ પાપી છે. ક

પ્રક્ષ ૧૬૬ :- સ્વાર્થી અને, સમ્યગ્દ્બ્ટિના ગુણુ વ<sup>ુ</sup>ચૈ આંતર શું હાઇ શહે ?

ઉત્તર: સ્વાધી આતમાંથી પાતાના સ્વાર્થ સાધવા ક્ષમાં સ્વય શીખોલા હ્યુય છે, સ્વાર્થ ને પાક્તાએ મૂકી, માત્ર આત્માંનાં ઉલ્ટર્સે લક્ષમાં રાખે સે સુસ્યગ્દ્રન્ટિ આત્મા કહેવાય. સમ્યગ્દ્રસ્ટિની ક્ષમા, સમતા, શાંતિ, મેદટાઈ, લઘુતા, બધુંએ. જીદ્રં, સમ્યગ્દ્રસ્ટિ એવા લઘુન અને કે જ્યાં ત્યાં શિર ઝુકાવે, જ્યાં ત્યાં હા જી હા-ભાષ્યા કરે, સમ્યગ્દ્રસ્ટિ અપે સારાં કહેવરાંવવાની ભાવનાવાળા હાય નહીં. સમ્યગ્દ્રસ્ટિ એમ વિચારે છે કે અયોગ્ય આત્માની દબ્ટિએ હું અયોગ્ય ન દેખાઉં તા સમ્યગ્દ્રશ્ટિ નહીં. ગાંડાની દબ્ટિએ હું આયોગ્ય ન દેખાઉં તા હું કાંદ્રાં શાના ? ગાંડાઓ બો મને પાતાના સાથી ગણે, તો તો હું મહ્ય ગાંડા. સમ્યગ્દ્રશ્ટિના ગુણુ, ભાવના, વિચારો, ખુધાએ અનુપન કોટીના બોઇએ. ૪

**પ્રક્ષ ૧૬૭**ઃ– લાેક અપવાકને કર્યા સુધ¢ેપ્રમાથું ગણવાે ?

ઉત્તર : ''લોક−વિરુદ્ધ'' અને ''લોક વિરોધ'' ઐે બે માં રહેલા સુદ્દાના લેદને સમજો. લાક જેના વિરોધ કરે તે કાર્યના ત્યાગ નહીં, પણ જે કાર્ય લાેકમાં વિરુદ્ધ હાેય તે કાર્યના ત્યાગ છે. શાસ્ત્ર કહે છે કે ધર્મીંએ લાેક વિરુદ્ધ કાર્યાંના ત્યાગ કરવા જાઇએ, નહીં કે સામાન્ય લાેક જેના જેના વિરાધ કરે તે સર્વના ત્યાગ કરવા, કારણકે લાેક એક સ્થિતિવાળા વથી. કાઇ આના વિરાધ કરે તા કાઈ એના વિરાધ કરે. ક્ષણમાં આના વિરાધ તા ક્ષણમાં એના વિરાધ. હવે એ અર્થ લઇને જો ત્યાગ કરવાનું કહે તા તા કાઈ એના વિરાધ કરે. ક્ષણમાં આના વિરાધ તા ક્ષણમાં એના વિરાધ. હવે એ અર્થ લઇને જો ત્યાગ કરવાનું કહે તા તા કાઈ એ સાત્માને ધર્મમાં સ્થિર કરી શકાય જ નહીં. અર્થ એ છે કે લાેકવિરુદ્ધ એટલે સમજી લાેકમાં જે જે કાર્ય નિંઘ હાેય તેના ત્યાગ. જો એ પ્રમાણે ન હાેય તા પાંચ આદમી એક વાતના વિરાધ કરે અને પાંચ આદમી બીજી વાતના વિરાધ કરે તા પરિણામ શું આવે ? જો એમ લાેક વિરાધના ત્યાગ હાેય તા ભગવાન શ્રી મહાવીર દેવને જેમ જિન કહેનારા હતા, તેમ વિપરિત કહેનારા પણ એમની જ હયાતીમાં હતા, તા ભગવાનને છેાડી દેવા ? પ

#### પ્રશ્ન ૧૬૮ :- વિતંડાવાદ એટલે શું ? 🕔

ઉત્તર ઃ– પાેતાની વાત રજી કર્યા વિના અથવા તાે પાેતાના અભિપ્રાય નક્કી કર્યા •વિના, અર્થાત્ સાચા–ખાેટાંનાે વિચાર કર્યા વિના જ સામાની વાતને તાેડવા મથે, તેનું નામ વિતડાવાદ કહેવાય છે. ૬

### પ્રક્ષ ૧૬૯ :- જે થવાનું હાેય તે થાય એમ માની મૌન રહે તાે શું વાંધા ?

ઉત્તર :- સુનિએ કાંઇ બાલવું નહિ, એવેા કદી આગ્રહ ન હાય. એટલા માટે તા વચન ગુપ્તિની સાથે ભાષાસમિતિ પણ રાખવી પડી. બેશક, સુનિ પાપકાર્યમાં વપરાતી વાણીને રાકે, સાવઘ વચન ન બાેલે. પણ જો લાભકારી ભાષા ન બાેલે તા વચનગુપ્તિ એ વસ્તુતઃ વચનગુપ્તિ નથી. રક્ષક જો રક્ષા નહીં કરે તાે કાર્ણ ભક્ષક રક્ષાં કરે ? કલ્પી લાે કે-ધર્મના સિદ્ધાંતના વિપ્લવ થાય તે પ્રસંગે મુનિ મૌન રહે અને તમને કુરસદ નહીં ! ત્યારે તેના પાલક અને રક્ષક કાેણુ ? સુનિ મોન ભજે, ગૃહસ્થ ઘર ભજે, તેા પછી તેને કાેણ ભજે ? માટે તાે કહ્યું કે, 'ગમે તેવી સમતાવાળા, ગમે તેવા સ્થિર, ગમે તેવા શાંત, ગમે તેવા તપરવી, પણ ધર્મધ્વંસ થતાે હાેય. ક્રિયાનાે લાેપ થતાે હાેય, તે વખતે જોયા ન કરે. કાેઇ ન પૂછે તાે પણ નિષેધ કરે. એ વખતે એ જરૂર બાેલે જ. છતી શક્તિએ એ એમ ન કરે તો વિરાધક દશા પામે. આપણી સમતા ગાંડાની સમતા જેવી ન ઘટે. શ્રી જિનશાસનની સમતા, શાંતિ, ક્ષમા વગેરેમાં ડહાપણ છે. ૭

પ્રશ્ન ૧૭૦ ઃ- મોન ધારે તે મુનિ કહેવાય આને**!** અર્થ શું?

ઉત્તર :- મૌનના અર્થ એ કે-પાપકારી વચન ન બાલે. સ્વ-પર ઘાતક વચન ન બાેલે. જ્યાં સ્વ-પર રક્ષા થતી હાેય અને ભલું થતું હાેય, ત્યાં ન બાેલે તે મૌન નથી પણુ મૂર્ખતા છે. મૌન રાખે તે સુનિ એ ખરું, પણુ એ મૌન એકેન્દ્રિયનું નહિ પરંતુ સુનિપણાને છાજતું મૌન-બી મેતાર્યસુનિ મૌન તેમ ! જે સાચું આવે તો કો ચ પર્ધાના છેવે જય, જે આવું આવે તો સ્વે-ઓતમાં હણાય. બોટે તેવા સ્થાને જે ચાંચ્ય ગણાય. પરંતુ જ્યાં ધર્મના વાત થતા હાય, તથા આત્મકલ્યાણકારા ક્રિયાના નાશ થતા હોય, અને સિદ્ધાતના સાપ થતા હોય, હતાથ સીન રાખવું એ સુનિપણાન છોજતું નથા: ૮

-

**્યક્ષ ૧**ઁ૭૧;:- ઉપ**સ**ર્ગ સહત્વ કરવાર ગ્રાની આવે **સમા**યે <u>સ્</u>રંવિચારે **દ** 

ઉત્તર :- ઉપમળે કર્શ્નાર તેને એમ જ વિચારે કે કોઢ જોઈ જિં! એટલે કે પૂર્વ લવે જે ગેટલે મારેશ ચાંધી વાંક તે છે જે! એટલે કે પૂર્વ લવે જે ગેશાતાવેદનીય કેમ ન બાંધેલ હાત તે આ પ્રમાણે બંનત નહિ. એટલે પહેલાના લવે અર્ધા લાંક રૂપે તેવા કેમ મેં ન કર્યા હાત તે વગર કારણની જેમાંતી આ આપત્તિ મને આવત શા માટે ! એટલું અવસ્ય યાદ રાખા કે આ પ્રમાણે તા ઉપસર્ગ સહનં કરનારને જ બિગ્રારવાનું હાય છે. ઉપમાર્ગ કરાવનાર, જોનાર કે વાંચનારે એમ ન જ વિચારવું બેઇએ. ૯

ુ મારુકા ૧૭૨ ઃ- 'દોઢ વાંક વગર આવું અને નહીં' તેમ જે -લોકોની કહેવલ છે તેમાં શુઃ તથ્ય છે ?

ઉત્તરઃ- સંગમે લગવાન મહાવીરદેવને અનેક ઉપસગે સ્થાપ્યા અને કમઠે લગવાન પાર્શ્વનાથને ઉપસગેં આપ્યા, તેમાં પ્રભુના કરોા દાષ ગણવા ? ઉપસગે કરનાર અને થતાે જેપ્સગે જેનાન લ્યા સાંભળનારે તે એમ જ વિચારવાતું હોય છે કે સાચા સાથે જૂસાએ જે વેસ રાખ્યું તે વગર ઉશ્કેરણીનું જે વેર છે. ૧ વ

પ્રેક્ષ ૧૭૩ઃ- સંજયનાની સાથે દુજ નાને વગર નિમિત્તે કેમ વેર થાય ?

ઉત્તર: - મુખ્યું નુકસાત કરવા માટે શરૂના ખંપ પડતા નથી, તે પોતાની મેળ જ અનેક આપત્તિ વહાસ હે છે. તે પોતાના કુલક્ષણ અને દુષ્ટ સ્વભાવને કારણે જ સ્મેથી હલકા પંડી, વિના કારણ દુનિયા સાથે વેર ખાંધે છે. સાચા સાથે બુધાને વગર ઉશ્કેરણીનું વેર હાય. સતી સાથે વેશ્યાને, સજ્જન સાથે દુજ્તને વગર સંખધનું વેર હાય. સતી સાથે વેશ્યાને, સજ્જન સાથે દુજ્તને વગર સંખધનું વેર હાય. સતી પોતાના સત્ય સ્વરૂપમાં ચાલ્યા કરે એટલે વેશ્યાને બળતરા થાય, સજ્જના ખાનદાનીથી વર્તે છે એજ કારણે દુર્જનના ડાળા ચડે છે.

પ્રક્ષ ૧૭૪ :- તેમ કરવામાં કેર્દા અજ્ઞાવી ખાટું કલંક આપે તે શું કરવું ?

ઉત્તરઃ- કાઇ ખેાટું કલંક દે તો ગલરાવું નહીં, પશુ તે કલંક હોવું ન ઘટે. દુજંનોના સ્વભાવ છે કે સંજર્ગનાને કલંક આપે. સંજ્ર્જનાએ વિચારવું કે કલંક છે ? હાય તા કાઢવું. ન હાય તા કહેવું કે– " જીવા તા કર્માધીન છે, ભલે ખાલે. આપણે ખાટા હાઇશું તા કાઇના સારા કહેવાથી સુક્તિ મળશે નહીં, અને સારા હેક્ટએ તાે ચિંતા પણ શી છે? એક કવિ કહે છે કે ખાેટું કહેનારાનેષ્ટ તાે ઉપકાર માના. એ તાે સાવધ રાખે, ચેતવે, ભલે એની ભાવના ગમે તે હાેય પણ તેમાં આપણને વાંધા શા ? ૧૨ પ્રક્ષ ૧૭૫ :– જ્ઞાન વગરના શાસનપ્રેમીના મંદભાગી વિદ્વાના દ્રરૂપયાગ કયારે કરે ?

ઉત્તાર : સેવાવતધારી પાસે જો સેવા અને કુસેવાના વિવેક ન હાેય તાે ઘણીવાર સેવાને નામે ખતરા ઊભાે કરી બેસે છે. સાવધાની લોકિક પક્ષમાં જળવવી તાે બહુ કઠિન નથી. પરંતુ લાેકાત્તર-જિન માર્ગે આ જગૃતિ કેળવવી અતિ મુશ્કેલ છે. કારણ કે જિનેન્દ્ર ભગવાનના તત્ત્વાે સુક્ષ્મ છે અને તેની જાણ-કારી માટે લક્ષ પણ પૂરતું અપાતું નથી. તેથી આવા જિન-માર્ગેના અજાણ એવા શાસન સેવાવ્રતધારીઓ પાસેથી શિથિલાચારીઓ પૂરતા લાભ ઉઠાવી જાય છે.

શાસન સેવા માટે જેના પગ ગમે તેટલા ગતિ કરવા માટે પણુ તૈયાર રહેતા હાેય, તેમજ શાસનસેવાના સ્વીકાર માટે જેના હાથ સદા બેડાયેલ રહેતા હાેય એવા ભક્તિ અને કર્તવ્ય પ્રધાન વ્યકિતમાં જ્યાં સુધી શાસનસેવાના સાચા અર્થને બાણવાના જ્ઞાન કિરણુ પ્રાપ્ત ન થાય, ત્યાં સુધી જ્ઞાનવિહિન ભક્તિ અને કર્તવ્ય શાસન સેવાના નામે શાસન આશાતના કરી બેસે છે. નેત્ર વિના નિર્વિધ્ન કેમ અનાય ? ૧૩

## (૨૪) રાગના સ્વરૂપની વિવિધતા

પ્રક્ષ ઃ~ ૧૭૬ રાગ-દ્વેષનું સ્વરૂપ શું છે <sup>9</sup> અને અવિરતિ સાથે તેના સંબંધ શું છે <sup>9</sup>

ઉત્તર : શાસ્ત્ર દ્વેષ કરતાં પણ રાગને વધારે અશાભ કહે છે. દ્વેષને હાથીની ઉપમા આપી છે અને રાગને કેસરીની (સિંહની) ઉપમા આપી છે. રાગ દેખીતાે સારાે લાગે, દ્રોષ તાે ગમે જ નહિ. દ્વેષ દેખાય ભયંકર અને શમે ઝટ. રાગને શમતાં પણ વાર અને પીડા માેટી. રાગ ગયે। એટલે દ્વેષ તેા ગયેા જ છે. દ્વેષની જડ રાંગમાં છે. તેથી જ પરમાત્મા '' વીતદ્રેષ " આ વિશેષણ કરતાં ''વીતરાગ" આ વિશેષણથી વધુ ઓળખાય છે. એ રાગ અવિરતિને આધારે જીવતાે રહે, અર્થકામમાં જીવતાે રહે, પ્રમાદમાં રાચતા-માચતા રહે, એવા રાગના સ્વામી તરે શી રીતે ? શ્રી જિનેશ્વર દેવના શાસનમાં આવેલાં અધાંએ અવિરતિ તજી જ દીધી છે એમ નથી, પણ એ તે৷ નક્કી હેાવું જ જોઇએ કે તેએ। અવિરતિને સારી તેા માને જ નહિ. આ શાસનમાં લાેભી નભે, પણ દાનને ધર્મ નહિ. માનનારાે ન નલે, કપણતા રાખવી જેઇએ એમ માનનારાે નહિં નલે. શીલનું પાલન ન થાય એ નિભાવી લેવાય, પણ શીલની જરૂર શું એમ કહેનારને ન નિભાવાય. તપ ન કરે એ નિભાવાય, પણ તપની જરૂર નથી એમ કહે એ ન નિભાવાય. ૧

**પ્રશ્ન ૧૭૭ :**– રાગના પ્રકાર કેટલા ? તેનું સ્વરૂપ શું ? અને તે કયા સૂત્રમાં આવે છે ? ઉત્તર :- ચોંબસાસમાં રાળના તેલું પ્રકાર વર્ણવેલ છે. તેનું ક્રમશા વર્ણન આવી રીતે છે. (૧) કામરાગ :- સી વગેરેને કારણે થતો રાગ જેને કામરાગ કહે છે. (૨) સ્નેક્સગ :- માત-પિતા, ભાઇ, પુત્ર-પુત્રી વગેરે કુટુંબ પ્રત્યે થનારા જે પ્રેમ તેમ સ્નેક્સગ્રંગ કહે છે. અમે (૩) દળ્ટિરાંગ :- તે ભિચ્યાત્વ, અજ્ઞાન, મોહાશિયા ઉદ્ધમે કારણે ઇર્ધાભાવથી ઇરાદ્ધપૂર્વ ક ગુણને લેષ માંને અમે દાર્થમાં ગુણ માને, તથા નિર્દોધમે દોષિત ગણે અમે દોષિતને નિકોધ માને, તેમ ગુણવાનને અવગુણી કહે અને અવગુણીને ગુણવાન કહે, તેનું નામ દબ્ટિરાંગ. આ રીતે ત્રથ પ્રકારના રાગ યોગશાસમાં આવે છે. ૨

પ્રક્ષ ૧૭૮ :- આ ત્રણું રાગમાં જેને જીતવા મુશ્કેલ હાય તેવા ભયકર રાગ કરી ગણાય ?

ઉત્તર :- ત્રીબે જે દબ્ટિશંગ કહેલ છે તે ભયે કર છે, અને તેમે જીતવા મુશ્કેલ છે. કારણ કે કામરાગ અમે સ્તેહરાગ ચારિગ્યમાહ કમેના ઉદયે છે, જ્યારે દબ્ટિશંગ મિશ્યાત્વ માહના ઉદયે થાય છે. તેબી તેની દબ્ટિ એટલી ઊંખી વળી જાય છે કે જેમ કાંગણા શરીર ઉપરના લાહ્યા નીકળતા ઘાને દેખે પરંતુ હીશની માળાને ન દેખે, તેવી રીતે કેર્ફ્રપણ સત્પુરૂષ કે ગુણવાનના ગુણની પ્રશાસાં અનુમાદન કરીને અપૂર્વ લાભ મેળવવાના વખત આવ્યા હાય ત્યાં પણ " અકમીંના પડીયાં કાણાં " ની માફક ગુણની અનુમાદનાના લાભ નહિ ઉઠાવતાં દાષ જોવાની ટેવ મુખ્ય કરીને અછતા દોષો કહી, કલ કે દેવાવાળા અને છે. તેના પરિણામે પોતાનામાં પણ જે ગુણનો અંશ હાય તેના પર દાવાનળ મુકે છે અને ભ્રવિષ્યુમાં પણ પ્રાપ્ત થનાર ગ્રુણરપી લક્ષ્મીને દેડા મારી ફોકી કાઢ છે. 3

પ્રશ્ન ૧૭૯ :- દર્ષિરાગની ભૂમંકુટ્રતા આર્થી પણ વધારે અધિક હાઇ શકે ?

ઉત્તર :- દબ્દિરાગ એટલે ગુથક મ. ઇપીમાં હ ગામાં અવળા ફાટા પડે છે. એટલે કે તેવા પાંમર જીવ 'બીમાના દુ: ખે પેતે સુખ માને છે. લોકોમાં કહેવત છે કે 'અષધડ માર્થિમાં આકારા કાળું ત્યારે જગત જીજળું અને ચાકારા ઊજાછું ત્યારે જગત કાળું " સદ્દગુણને પ્રાપ્ત કરવા જેઠાલા આવશ્યક છે, તેટલું જ સદ્દગુણી પ્રદ્યે સન્માનભાવ પણ સ્થાવશ્યક છે. આ લાભ દબ્દિરાસીને દ્વાતો જ નથી. જ

ુમક્રા ૧૮૦ :- સાઇ લ્યક્તિએ ફોઇ લપર ખાહું કુલુંક લગાવ્યું હ્યુય તો તેને કરી ઉદ્ય તે ગતિમાં જ શાય છે કે બીજ ગૃતિમાં ?

ઇત્તર :- કાઇએ ખાટું કલ ક લગાવ્યું, તેના ઉદય તે ગતિમાં તથા અન્ય ગતિમાં પણ થઇ શકે છે. પ્ર

(૨૫) હયા અને અહિંસાના અર્થની વિશેષતા

પ્રક્ષ ૧૮૧ :- અહિંસા એ જિનાગમાના પાયા છે અને સંયમ એ જિનશાસનના સાર છે, તા અહિંસા અને સંયમમાં ફેર શું છે ?

ઉત્તરઃ- હિંસા કરવાના પ્રવ્યૂક ખાણુ–ત્યાગ તેનું નામ અહિંસા અને સંયુમ એટલે ફાઇની પણ વિરાધના ન થઇ જાય તેવી જાગતિપૂર્વકની પ્રવૃત્તિ. ૧

પ્રશ્નપ્રદીપ

પ્રશ્ન ૧૮૨ઃ- શ્રી જિનશાસનના સમગ્ર જ્ઞાનનાે સાર જો દયા થાય છે, તાે દયાનાે અર્થ ઘણાે ગહન હાેવા જોઇએ, તાે તેનું સ્વરૂપ શું છે ?

**ઉત્તારઃ**⊸ લાેક વ્યવહારમાં પ્રાણી રક્ષાને દયા કહેવાય છે. પણ તે એક દયાના લોકિક અર્થ છે. લાેકાત્તર દબ્ટિથી દયાના અર્થ સંચમ થાય છે. ૨

પ્રશ્ન ૧૮૩ઃ– લાેકાત્તર દબ્ટિથી દયાના અર્થ સંયમ ચાય છે તેનું શાસ્ત્રીય પ્રમાણુ શું ?

ઉत्तर:- ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર અ. ૧૮ ગા. ૩૫માં સ્પષ્ટ છે કે- 'दयाયે परिनीव्बुढे' અર્થાત્ સાગર પર્ય'તનું સમગ્ર રાજ્ય છેાડી સગર ચક્રવતી દયાને માગે (સંયમ) સંચર્યા.

તે ઉપરાંત ઉત. સૂત્ર અ. ૨૦ ગા. ૪૮માં ''દ્દયા <sub>ચિંદુ</sub>ખેા' સંચમ વિહીન અવસ્થાને દયાહીન અવસ્થા કહેલ છે. આ રીતે અનેક પ્રમાણેા શ્રી આચારાંગ સૂત્રકૃતાંગ વગેરે શાસ્ત્રોમાં વિધાન આપે છે. ૩

પ્રશ્ન ૧૮૪:- 'પઢમં નાળં તઝો દય.' નેા અર્થ શું?

ઉત્તરઃ- પ્રથમ બ્યાપાર અને પછી લક્ષ્મી. બ્યાપાર વિના લક્ષ્મી નથી એ વાત સાચી, પરંતુ એવા બ્યાપાર શું કામના કે રાત દિવસની મહેનત કરવા છતાં રાતાે પાસા પણ જોવા ન મળે ! આવા વગર પ્રાપ્તિના બ્યાપાર તા અભવી પણ કરી શકે છે. એટલે પ્રથમ બ્યાપાર એ વાત તદ્દન સાચી, પરંતુ તે બ્યાપાર લક્ષ્મી માટે જ ! તેમ પ્રથમ જ્ઞાન અને પછી દ્રચા" તે લાત તદ્રન સાચી, પરંતુ તે જ્ઞાન, દયા માટે જ ! દયાની (આત્માનેા અહિંસક–નિર્દોષ નિર્મલભાવ) પ્રાપ્તિના લક્ષ વગરનું ઠેઠ નવ પૂર્વ સુધીનું જ્ઞાન અભવી પણ ભણી જાય તેથી શું થયું <sup>9</sup> કમાણીના લક્ષ વગરના વ્યાપાર જેમ નકામા તેમ દયાના (સંચમ) લક્ષ વગરનું જ્ઞાન પણ તેવું જ સમજવું. ૪

મશ્ન ૧૮૫ :- હિંસા કેટલી જાતની છે અને તે કયા સૂત્રના આધારે છે ? <sup>કાર્ડા</sup> છે કે લોધારે છે છે.

ઉત્તરઃ– હિંસા, દ્રવ્ય અને ભાવરૂપ એ ભેદથી હાવાના જીલ્લેખ ભગવતી સૂત્ર શતક−૧ ઉ. ૩ નાં અર્થ`માં છે. તે સિવાય વિવિધ પ્રકારે પણુ હિંસાના ભેદ હાેઇ શકે છે. પ પ્રક્ષ ૧૮૬ ઃ– ભાવ દયાનાે અર્થ શું ?

ઉત્તર : કર્મક્ષયની ઇ≈છાથી ધર્મ માગે જેડાવાની ભાવના ચાય તે ભાવ દયા કહેવાય. ૬

**પ્રશ્ન ૧૮૭ ઃ**– દ્રવ્ય–દયા એટલું શું **?** 

**ઉત્તર : કર્મના ઉદયથી આવી પડેલા દુ:ખાે દેખીને તેને** દ્વર કરવાનાે પ્રયત્ન કરવાે અને તે દુ:ખાે જોઇને તન, મન, પ્રેન વગેરે પણ અર્પણ કરવા તૈયાર થાય તેનું નામ દ્રવ્ય-દયા. ૭

(૨૬) હિંસા અને પ્રવૃતિ સાથે કર્મ બંધના સંબંધ પ્રશ્ન ૧૮૮ ઃ-- કાેઇ વ્યક્તિએ કાેઇપણ જીવને માર્ચા તાે તે મારનારને જે બંધ થયા તે મારવાની ક્રિયાથી, કે અંતરંગમાં તેને જે મારવાના ક્રૂર ભાવા થયા તેને કારણે કર્મ બંધ થયા ? ઉત્તર : ભંધનું કારણ અધ્યવસાયા જ છે. બાહ્યક્રિયા કર્મ બંધનું કારણ નથી, પરંતુ તેને અંતરગમાં જે વિકારી ભાવા થયા તે ખંધનું કા**રણ** છે. ૧

વેસ્ટ

સાથ ૧૮૯ - સારવા ગાદિની જિયા સવદ્ર પ્ સાથ ત્યવસ્તિ જો અંધનું કારવા નથી તો તેના નિયુધ શા માટે કરવામાં આવે છે ?

ઉત્તર : કર્મ બંધનું કારણુ નિશ્ચય નચથી ભ્રાધ્યવસાય જ છે, અને સારવા આદિની કિયા સ્વરૂપ બાહ્ય પ્રવૃત્તિ અધ્યવસાયનું આલંબન છે. તેની સહાયતાથી જ તેવા અધ્ય વસાય ઉત્પત્ન થાય છે. બાહ્ય નિમિત્તના આશ્રય વિના તેવા પરિણામ થતા જ નથી. તે માટે બાહ્ય અશુભ પ્રવૃત્તિના ત્યાગના ઉપદેશ અતિ જરૂરી છે, અને તેવા મિમિત્તો પણ ત્યાગવા અત્ય'ત આધરયક છે. ૨

પ્રશ્ન ૧૯૦ :- સ્થાવર છવા અને બેલાન છવા જીવતા છે કે મરેલા, તેની પૂરી પરીક્ષા વિના, ચાલતે સમયે, તેના પર પગ પડે અને તે જીધ મરી જાય, સા તેમું પાપ કેવું લાગે ?

ઉત્તર : અંધારે ચાલ્યા જતા માણસ સાથે પાતાના લાઈ ભટકાણા હાય અને ન દેખાવાને કારણે તેને લાકડા જેવી કાઇ વસ્તુ સમજી જેરથી પકડી ફેંકી દે તે સમયના મનાપરિભ્રામ, અને આ લાકડું નથી પરંતુ તે પાતાના લાઇ છે, તેમ જાણ્યા પછી પણ તેને જેરથી પકડી ફેંકી દે તે સમયના મના પરિણામ, વચ્ચે જેટલું અંતર છે તેટલું પાપના બંધનનું

પ્રશ્નપ્રદ્યુપ

્રસંતર સાપના પ્રક્ષ સન્તસાર ુકાર્ય કરતારને છે. પુરિણામ ્રસતુસાર જુબંધ પડેટુછે. ૩

પ્રકા : ૧૯૧ પાપ સ્થાનક તો, ૧૮ છે, છતાં તેમાંથ હિંસા આદિ પાંચ જે પ્રથસના પાપ છે, તેના ત્યાગ **્વિગેષ** બતાવાય છે, અને સાક્ષયના પ્રકારોમાં પણ તે પાંચને સુખ્ય ગણેલ છે તેનું કારણ શું **?** 

ઉત્તર : પાપ તો અદારે પાપ સ્થાનોના સેવનથી બધા છે, છતાં પાપના પ્રભળ પ્રભાવ પાડનાર અને આત્મ ભાવના નાશ કરતાર હિંસાદિ પ્રથમના પાંચ પાપા છે. તેવા ભાવેન શ્રી તીર્થ કરદેવાએ જ્ઞાનથી જોયા અને તેવી રીતે પ્રરૂપણા કરી. જેવી રીતે છરી-ચપુપુ-કહાડી-કાતર વગેરે નાના હથિયારા માત્રથી માટી લડાઇ નથી થઈ શકતી, તેથી વગર પરવાને પણ લોકો તેવા રાત્રો રાખે છે. પરંતુ સઇકલ, રિવાલ્વર, તલવાર વગેરે જીવલેણ શસ્ત્રો દ્વાય તેને માટે કાયદો વૃક્ષારે કડક રાખવા પડે છે. શસ્ત્રો તો ખધાં જ ગણાય છતાં જે જાનહાનિ કરનાર દ્વાય તેના ત્યાગ કર્યા એટલે નાને સાધને માટા પાપ થતાં નથી. સાર્થાત પ્રભલ નુકશાનકર્તાને પ્રથમ અટકાવા, જ

પ્રશ્ન : ૧૯૨ પાયના સામાન્ય રીતે લેક ડેટલા ?

ઉત્તર : પાપના સામાન્ય રીતે બે લેક છે. ઘાતી અને અઘાતી. જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય અને અંતરાય એ ચાર ઘાતી પાપા છે અને તે સિવાયના અઘાતી પાપા છે. પ

્રપ્રશ્ન ૧૯૩ :- લાવી પાપ અને અઘાવી પાપના <mark>અથ</mark> શા ?

ઉત્તર :- શરીર અને સંચોગેા જે પાપના ઉદયે દુઃખમય અને તેનું નામ અઘાતીપાપ અને કામ, ક્રોધ, અહંકાર આદિ દુર્શું છેુાથી આત્મા જ્યારે વિકેરી દુઃખમય બને ત્યારે તેને ઘાતીપાપના ઉદય કહેવાય છે. ૬

પ્રશ્ન ૧૯૪ :- પાપ અને કર્મમાં ફેર શું ?

ઉત્તર :– કર્મના બે પ્રકાર છે, એક શુભ કર્મ અને ષીજું અશુભ કર્મ. જે શુભ કર્મ છે તેને પુણ્ય કહેવાય છે. અને અશુભ કર્મને પાપ કહેવાય છે. ૭

પ્રક્ષ ૧૯૫ :- અર્થદંડ અને અનર્થદંડમાં ફેર શું ? ઉત્તર :-- સ્વાર્થ (ઘર, કુટું બકબીલા, પુત્રાદિ) પૂરતું કરવામાં આવે તે અર્થદંડ અને તે સિવાય કરે તે અનર્થદંડ. ૮ (૨૭) અભવીના જ્ઞાન-ગતિ અને સંખ્યા આદિ વિષે પ્રક્ષ ૧૯૬ :-- અભવીને સમક્તિ જેવી કંઇ વાત દ્વાય ખરી ?

ઉત્તર :- ઉત્તર સાંભળી એકદમ ચમકતા નહિ. પૂરી વાત સાંભળી પછી નિર્ણુય કરશા. આટલી વાત નક્કી થયે, પછી સાંભળા કે અભવીમાં સમક્તિ હાેય છે, અને તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે કે, સમક્તિના ત્રણુ પ્રકાર છે (૧) દીયક (૨) રાેચક અને (૩) કારક. પાછળના બે સમક્તિ તેને હાેતા નથી, પરંતુ દીપક સમક્તિ હાેય છે, તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે. દીપક સમક્તિ તત્ત્વને જણાવે, પરંતુ પાતાને કંઇ લેવા-દેવા નહીં. જેમ વકીલ કેસ લડે, કરાેડાેનું હૂકમનામું કરાવે. અજવણીમાં વકીલને શું મળે ? કેઢમાં જાય તાે પણ રડે અસીલ, વકીલને જવાબદારી કે જોખમકારી કંઇ નહીં. અસીલ માટે જેમ વકીલ બધું કરી છૂટે, તેમ અભવ્ય જીવા સંવર–નિર્જરા આદિતું સુંદર સ્વરૂપ રજુ કરે, સામાને સમજાવવા માટે ભરચક પ્રયત્ન કરે, પરંતુ એ બધું વકીલાતની દબ્ટિએ, પાતાને કંઇ લેવા દેવા નહીં. દીપક સમક્તિનું કાર્ય તત્ત્વના પ્રકાશ કરવા સંબંધે છે અને તે પ્રકાશના ઉપયાગ અભવી બીજા (પર) માટે કરે છે, પાતા માટે નથી કરતા.

ભવી જીવ પર-પ્રતિએાધ (અન્યને) કરતે સમયે પાેતાને પણુ પવિત્ર કરે. જેમ કપડાંનાે મેલ કાઢવા માટે હાથેથી સાણુ ઘસે તાે કપડાં સાફ થવા સાથે હાથ પણુ ચાેકખા થાય, પરંતુ આવડાં (કાેણીથી ઉપરનાે ભાગ) મહેનત ઘણી કરે છતાં ત્યાં સાણુની અસર ન પહેાંચે, તેમ અભવી માટે સમજવું. કરાેડાેની કિંમતના હીરા દીવે પરખાય, પરંતુ દીવાની કિંમત તાે કાેડીની. ૧

**પ્રક્ષ ૧૯૭ :**– આવું દીપક સમકિત અભવીને પણુ ઉ<sub>ત્કૃષ્ટ</sub> કેટલીવાર આવે ?

**ઉત્તર :**– અસંખ્યાતીવાર અને અનંત કા**લમાં અન**ંતીવાર પણુ આવી શકે છે. જેમ માછલી લાખાવાર દરિયાના કાંઠા સુધી આવે છે, પરંતુ બહાર ન આવી શકે, તેમ અભવી સંસાર સાગરથી બહાર ન આવી શકે. **૨** 

પ્રશ્ન ૧૯૮ :- રાેચક સમક્તિ કોને કહેવાય ?

ઉ<mark>ત્તર :-</mark> જયારે શ્રી જિનેશ્વરદેવ કથિત તત્ત્વેામાં વાસ્તવિક રૂચિ પ્રગટે ત્યારે રાેચક સમક્તિ કહેવાય. **૩** 

ź

ิ มีผู้หีรีเน

પ્રશ્ન ૧૯૯ :- કારક સમક્તિ કોને કહેવાય ? ઉત્તર :- શાસ્ત્રામાં કરમાવેલા સદુવ્યનુષ્ઠાનાની જેવી રૂચિ હાય તેવીજ ક્રિયા કરે, તેનું નામ કારક સમક્તિ કહેવાય. ૪ પ્રશ્ન ૨૦૦ :- મહેનત માટી છતાં કિંમત કોંડીની કેમ ? ઉત્તર :- કાઇ વ્યક્તિ કાઇને ત્યાંથી સ્ક્રમ લાવ્યા. અને ચાપડામાં જમે ખાજી લખવાને અદલે ઉધાર બાજી લખી નાખી. આ સમયે આંકડા, હિસાબ, અક્ષર કે ચાપડાના કંઇપણ કરક નથી. કરક માત્ર જમે ખાજ અને ઉધાર બાજાના છે. ડાબી તરક લખવાને અઢલે જમણી તરક લખી નાખ્યું, જેથી ગાટાળા **બેવડેા થયેા. રકમ ભૂ**લી જાય તેા હુજુ નુકશાન એાહુ**ં** અને અચવાના રસ્તા પણ નીકળી શકે. સહેજે પણ કચારેક રકમ યાદ આવી જાય. પરંત રકમ આજ કેર લખાઈ જાય તા નુકશાનના પાર નહીં. અણઘડ નામા લખનારના જેમ આંકડા. હિસાબ, અક્ષર અને ચાપડાં તાે સમાન જ હાેય, તેમ અસવીના પણ પ્રતિ**બેાધ, પ્રતિપાદન આદિ સમાન જ**ોહાય છે, તેમાં ફેર એટલેાજ કે જમે બાજીને બદલે ખાતે બાજ હવનારુહેાય તેની કિંમત કાે**ડીની છે. પ** 

પ્રશ્ન ૨૦૧ :- અભવી જીવ પણ ઘણીવાર હાંશથી ધર્મ કરતાે દેખાય છે, તાે શું તેને માક્ષ માર્ગની રૂચિ થઈ ગણાય ? ઉત્તર :- દવાનું નામ સંલળતાંજ લાગનારા છેાકરાને કંહેવામાં આવે કે જો તું દવા લઇશ તાે તને મનગમતી વસ્તુ આપશું ! આ વાકય સાંલળતાં જ તે દાેડીને આવે અને હેાંશથી દવા પી લે છે. આ સ્થાને છેાકરાએ જે દવા લીંધી તે આરાગ્ય મેળવવાના લક્ષે નહીં, પરંતુ મનુગમતું ખાવા મળશે તે લક્ષે લીધી છે. તેવીજ રીતે અભવી ધર્મ રૂપી ઔષધિ પ્રત્યે જે હળે છે, તેમ તેનું લક્ષ જન્મ-મરુષ્ મટાડવાનું નથી, પરંતુ દેવલાકના ભૌતિક સુપાના લક્ષે કરે છે. ૬

પ્રશ્વ, ૨૦૨ :- આવી અભિલાષ્ઠાએ તેા ઘણાં, ભવી આત્માએા પણ, ધર્મ પ્રત્યે ઢળે છે. તેા પછી ભવી અને અભવીમાં કેર, શું ?

ઉત્તર :- રેતીને પીલા તો પણ તેલ ન નીકળે અને તલને તાે નથી પીલ્યા ત્યાં સુધી જ તેલ ન નીકળે. અસ ! ભવી-અસવી વચ્ચે આટલું અંતર છે. સારા નિભિત્તો તાે તે ખન્નેને સાંપડે જ છે. તેમાંથી અભવીને સદા માટે આવરણ હાેય, એકમાં પણ તેનું લક્ષ થતું નથી. જયારે ભવીને આવરણ હાેય ત્યાં સુધી ધ્યાન ન જાય, પરંતુ જેલું આવરણ ઠીલું પડ્યું કે તુરત તે નિમિત્ત તેને માક્ષના મહામાગે પ્રયાણ કરાવનાર અની જાય છે. છ

પ્રશ્ન ૨૦૩ :- સંસારમાં ભવી વધારે કે અભવી ?

ઉત્તર :- પ્રજ્ઞાપના સૂત્રના ત્રીજ, બહુવકતવ્ય નામના પદમાં લગવાતે કરમાવેલ છે કે અલવી સપેક્ષા લવી વધારે હાય છે. ૮

પ્રક્ષ ૨૦૪ :- લવી અને અલવીને અર્થ શું ?

**ઉત્તર** ઃ- માક્ષે જવાની યાગ્યતા જેનામાં હાય તે ભવી અને ન હાય તે અભવી. હ **મક્ષ ૨૦૫** :- ને સર્વ લવી જીવેા માક્ષે જરો તાે શું અનંત કાળે આ સંસાર ખાલી નહીં થઈ જાય?

ઉત્તર :- જેને અંત ન આવે તેને જ અનંતકાળ કહે છે. એટલે જીવેાના અંતને જેવા માટે પ્રથમ કાળના અંત જેવા પડશે. આપના પ્રશ્નના શખ્દોને બરાબર જેશા. અનંતકાળ પછી આપને સંસાર ખાલી થવાના ભય છે, તા અનંત કાને કહેવાય તેના અર્થ વિચારા, એટલે તુરત ઉત્તર સમજાઈ જશે. ૧૦

**પ્રક્ષ ૨૦૬**:- માની લ્યેા કે સંસાર ખાલી થઈ ગયેા તો શું થશે ?

ઉત્તર :- અરે, ભાઇ ! આપને આ ચિંતા કેમ વળગી છે ? જેના અનંતીવાર જોડાં ખાધાં તેવા આયડી--છેાકરાં તમને પછી નહિ મળે તેની ચિંતા થાય છે ? અથવા શું એકલા પડી જવાના ભય છે ? સૌ અજર અમર અને એટલે કે મૃત્યુ કોઇને પણુ ન આવે, તેવી શુદ્ધ આત્મિક ભૂમિકા ખધાંને મળી જાય તા તમાને કયા વાંધા આવ્યા ? કાયટિયા (મુડદાં માટેના સામાન વેંચનાર)ને કદાચ વાંધા આવે, કારણુ કે તેને મરણુ ઉપર આજીવિકા ચાલે છે. ખધા અજર અમર અને તા કાયટિયાને ઘરે કલ્પાંત હાેય એટલે કે કર્મસ્વરૂપી કુટું બ કઠળાટ કરે. ધર્મી આત્માને તા આવા વિચારના કંકાસ ન હાેય.

કર્મના કાયટિયાને ઘરે ધર્મથી પતિત થયેલાનું નામ હાેય, જન્મેલાની નાંધ ત્યાં ન હાેય, તે તાે જાેષીને ત્યાં હાેચ. મસાણુના ગીધા જો કાેઈ મડદું આવે નહિ તાે ચારેબાજી ચક્કર મારે. મસાણુના ગીધા નાતના ભાેજન સમયે ન આવે. એને તા ત્યાં કાંઈ સ'અ'ધ જ નથી. ં પ્રશ્નપ્રદીપ

આખી પૃથ્વી અજર અમર બની જાય તેા ચિંતા કરવા જેવું નથી, પરંતુ તેમ કદી પણુ બને નહિ. એક નિગાદના શરીરમાં જેટલા જીવ છે, તેનાં અનંતમાં ભાગે પણુ જીવા માક્ષે ગયા નથી. ૧૧

પ્રક્ષ ૨૦૭ :- અનંત આત્માએ৷ મેાક્ષે ગયા અને આગળ જશે પણુ ખરા, છતાં સંસાર ખાલી નહિ થાય તે સમજવા કાેઇ તર્ક કે ચુક્તિ છે ?

ઉત્તર :- ઉદ્દાહરણુથી જ જો સમજી જવું હાેય તાે તેવા હેતુઓ પણુ આ જિનશાસનમાં અનેક છે. જેમ વિચારા કે દુનિયા પર થતા જળપ્રલયા દ્વારા પણુ પૃથ્વી પરની ઘણી વસ્તુઓ નદીના પૂરમાં તણાતી સમુદ્ર લેગી થાય છે તાે પણુ દરિયા કદી પૂરાઈ ગયા નથી અને પૃથ્વી ઉપર કદી તેવા ખાડા કે ખામી જોવામાં આવતાં નથી. તેમ નિર્વાણુ દ્વારા અનંત આત્માઓ માેક્ષે ગયા છતાં ત્યાં પૂર્તિ થઇ જતી નથી અને સંસારમાં તેટલી ત્રુટિ દેખાતી નથી. ૧૨

**પ્રક્ષ ૨૦૮ :**– પરમાધામી દેવેા ભબ્ય હાેય કે **અભબ્ય** હાેય ?

ઉત્તર ઃ– પરમાધામી દેવેા ભવ્ય પણ હાેય, અને અભવ્ય પણ હેાય. ૧૩

પ્રશ્ન ૨૦૯ :- અભવીને જાતિ સ્મરણુ જ્ઞાન થાય છે કે નહિ ? જો થાય છે તેા કાેને થયું ?

ઉત્તર ઃ– મેઘકુમારને હાથીનાં ભવમાં સમકિત પ્રાપ્તિની પહેલાં જ જાતિ સ્મરણુ થઇ ગશું હતું. આ વાત જ્ઞાતા સૂત્રની પ્રથમ અધ્યયનથી સ્પેઈ છે. જે રીતે મિચ્ધાત્વીને જાતિ સ્મરણ થાય છે, તેજ રીતે અલવીને પણ થઇ શકે છે. ૧૪

પ્રક્રા ૨૧૦ :- જાર્તિ સ્મરંથુત્રાન મિથ્યાદર્પ્ટિને પથું ગાઇ શકે શું ?

ું ઉત્તર ઃ⊢ બતિ સ્મરણ જ્ઞાન એ મતિજ્ઞાનના લેદ છે, એથી મિથ્યાદલ્ટિને પણ થઈ શકે છે. સમ્યગ્દલ્ટિનું જાતિ– સ્મરણુ મતિજ્ઞાનમાં અને મિથ્યાત્વદલ્ટિનું મતિ અજ્ઞાનમાં છે. ૧પ

**પ્રશ્ન ૨૧૧** ઃ- અત્યારે જીવને જાતિસ્મસ્યુજ્ઞાન થઈ શકે કે કેમ ? અને થાય તેા કેવી રીતે ?

ઉત્તર :– બતિ સ્મરણુજ્ઞાનનું સ્વરૂપ :– બતિ સ્મરણુ જ્ઞાન અર્થાત્ પૂર્વ જન્મનું સ્મરણુ. તે આ મતિજ્ઞાનના જ & છે. મતિજ્ઞાનમાં ધારણુાના જે ત્રીએ ભેદ બતાવ્યા છે, -તેમાં બતિ સ્મરણુ જ્ઞાનના સમાવેશ થાય છે.

પૂર્વ જન્મમાં જે જીવે સાધુપણું કે શ્રાવકપણું નિર્દોષ પાળ્યું હાેય, તે જીવને માહનીય કર્મની મંદતા હાેય છે. ઘણી વખતે તે માહનીય કર્મની મંદતાની અસરથી જ્ઞાનાવરણીય કર્મ પણ મંદ બને છે, અને તેથી જીવને જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન થાય છે.

પૂર્વ જન્મમાં જે સમ્યક્ત્વી પણું ન હતોં, અગર તા જેનામાં અન્ય ધર્મના કોઇ પણુ વિશિષ્ટ ગુણુ નથી, છતાં તેના સાનાવરણીય કેમેના સારા ક્ષચાપશામ હોય તો તેને પણુ જાતિ સ્મેરણું જ્ઞાન થઈ શકે છે. જેને પૂર્વ જન્મમાં સાનાવરણીય કર્મનો વિશિષ્ટ ક્ષયાપશમ્ ન હત્તા, પરંતુ જેની માત્ર ધરણ્ણાશક્તિ તીવ- હતા, તેને પણ આ જગ્મમાં જાતિ સ્મયણ સાન થઇ શકે છે?

કેશ્ઇને આ જન્મમાં પાંચું, જેમ વાદળાં કાર્ક વખતે ખાસ કારણ વગર વિખેરાઇ જાય છે, તેમ કેશ્ક વખતઃ ખાસ કારણ વગર ધારણા આવરણીય કર્મ વિખેરાતા જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન થઇ શકે છે. જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન આજ ભવમાં જે સાધુ પુરૂષ હાેય તેને જ થાય અને બીજાને ન થાય તેવા નિયમ કાઈ પણ કાંળે હાતા નથી. પુવે સારા આરામાં પવિત્ર આત્માઓને જાતિ સ્મરણ વધુ પ્રમાણમાં થતું હતું, પરંતુ આ કાળ પ્રતિકૂળ હેલાથી તેમ ઘણું કરીને અનતું નથી.

આ જન્મથી લઇને ગયા જેટલા જન્મ સંગ્રીના, અર્થાત્ ઋન સહિતના થયા હાેય તેટલા ભવ સુધીનું જાતિ સ્મરથુ ગ્રાન શકે છે.

એમ સાંલળવા મત્યું છે કે ૯૦૦ ભવ સુધીતું જાતિ સ્મરચ્ સાન થઇ શકે છે, પછીતા ભવતું નહિ. આ જ્ઞાન પચુ અત્યારે ઢોઈ શકે છે: ૧૬

(૨૮) તીર્થ કરદેવ અને કેવળી ભગવાન વિષે પ્રશ્ન :- ૨૧૨ તીર્થ કર દેવેા સ્વય સંબુદ્ધ એટલે કોઇના પથ્ ઉપદેશ વિના સ્વય બળે દીક્ષા ગહુણ કરે છે તો લોકાંતિક દેવેા

આવે છે તેનું શું ?

ઉત્તર : જેવી સેતે એક શેઠે ચાલવા તૈયાસે કરી, ત્યારે નાકર બાલ્યા કે પધારજો, અને શેઠ ઉઠયા, તાે તે ક્રિયા કંઇ નેાકરના વિદાય વચનાને આધારે થઇ તેમ ન ગણાય. તેવી જ રીતે જ્ઞાનના સ્વાયભળે ઘરમાંથી નિષ્ક્રમણુ કરવાને સમયે જ લેાકાંતિક દેવા પાતાના જિનાચારના નિયમ મુજબ કલ્ય (મર્યાદા) સાચવે છે. અર્થાત્ લાેકાંતિક કહે તા જ ભગવાન દીક્ષા ગ્રહણુ કરે તેવું નથી. ૧

પ્રશ્ન ૨૧૩ઃ- તીર્થ કર દેવ અને કેવળી મહારાજ અન્નેમાં અંતર શું ?

ઉત્તરઃ- કેવળજ્ઞાન તાે સમાનજ છે, તેમાં અણુમાત્ર પથ્ કેર નથી. અંતર માત્ર ઉત્કૃષ્ટ પુષ્ટ્યાઇને અંગે છે. જેમ વાય-રમાં વીજળીના પ્રવાહ સરખાે જ છે. પ્રવાહમાં ફેર નથી, પરંતુ અજવાળાના ફેર ગ્લાેબને કારણે છે. શ્રી તીર્થ કર લગવાનના પુષ્ટ્ય અનંતા છે. જગતમાં તેના જોટા નથી. સમવસરણમાં અસંખ્ય દેવા-મનુષ્યા વગેરે હાેય તેને કાેઇને પણ શંકા થતાંજ ભગવાનની વાણીથી વગર પૂછ્યે સમાધાન થાય. આ પ્રભાવ કેવળી મડારાજમાં હાેતા નથી.

સગડી (અગ્નિ) પાસે બેઠેલાે માણુસ ઠંડીથી ઠુંઠવાય નહિ. સગડીથી દ્વર ગયે ભલે ટાઢથી ધુજે, તેમ ગમે તેવા વાદીએા સમવસરણુ બહાર હાેય ત્યારે ભલે ગમે તેમ બાેલે, પરંતુ ત્યાં તાે તેની શંકા તુરત જ નિર્મૂળ થાય છે. ૨

પ્રક્ષ ૨૧૪ઃ– કેવળી ભગવાન જેટલા ભાવા જ્ઞાનથી જાણુ છે, જુએ છે, તે અધા ભાવા વાણી વડે શું તેઓ કહી શકે છે <u>ક</u> ઉત્તરઃ- કેવળી ભગવાન અધી વસ્તુઓને સંપૂર્ણ પથેુ જાણે છે, પરંતુ અધી વસ્તુઓના ભાવેાને વાણીથી કહી શકતા નથી, કેમકે પદાર્થ અને તેના ભાવેા અનંત છે, તેમાંથી કેટલાક તેા કહેવા માટે યાગ્ય પથુ નથી. આયુષ્ય મર્યાદિત અને ઓછું છે, સમજવા છતાં પથુ બીજા સમજવાવાળાઓમાં સમજવાની એટલી શક્તિ નથી હાેતી. આવા કારણાેને લઈને તેઓ બધા પદાર્થાનાં ભાવાને કહી શકતા નથી.

જે અનંત હાેય તે જાણી શકાય, પરંતુ ગણી ન શકાય. જેમ કીડીના સમુહને જાણવા જેવામાં એક પળની પણ પ્રતીક્ષા નહીં, પરંતુ ગણવી હાેય તાે ? ગણવામાં વાંધા પણ નથી, પરંતુ ગણનારનું આયુષ્ય અને સમજનારની જાણવાની બુદ્ધિ આ બન્નેની પણ અપેક્ષા તાે ખરી કે નહિ ? 3

આ બન્નના પણ અપક્ષા તા ખરા કનાહ ડ ૩ પ્રશ્ન ૨૧પ :- જેમ તીર્થકાળમાં કેવળજ્ઞાન-સિદ્ધ-બુદ્ધ થવાય છે, તેમ અતીર્થકાળમાં પણ થાય છે, તેા બન્નેમાં અંતર શું ?

ઉત્તર :– કેળ ક્રળે જરૂર, પરંતુ એક જ વખત. કેળાં ઊતર્યા પછી આગળ કંઈ નહિ. કેરી વાવવાથી આમ્રવૃક્ષ તૈયાર થાય, પરંતુ તે બન્ને વચ્ચે અંતર એ છે કે આમ્રવૃક્ષના અધાં કળા કળની પરંપરા ચલાવવાવાળા હાેય, જ્યારે કેળમાં તે ગુણુ નથી હાેતા.

તેવી રીતે અતીર્થકાળમાં કાેઈ વ્યક્તિ વિશેષ જાતિસ્મરથ્યુ આદિ વિશિષ્ટ જ્ઞાનના પ્રભાવે સ્વયં સંખુદ્ધ અની પ્રવ્રજ્યા સ્વીકારી કેવળજ્ઞાન પથુ પામી શકે છે, પરંતુ આમ્રવૃક્ષના એક એક કળની પણ જે રીતે પરંપશ ચાલે છે તેવી પરંપશ તેમાં નથી ચાલલી કેળની જેમ કળ ચાપીતદે પણ તેની પરંપશ તે ચાલે માટે જ અલીકપ્રમાં એક સમયે દશ્ય સિદ્ધ થાય તેમ ફેરમાવેલ છે અને લીશંકાળમાં તે એક સમયે ૧૦૮ સિધ્ધ ચઈ શકે છે. તેનું કારણ ઉપસંકત હેતુને આભારી છે. ૪

પ્રક્ષ ૨૧૬ :– તીર્થ'કર દેવના જન્મ મહાત્સવમાં દેવતા મૂળરૂપે આવે છે કે વૈક્ચિરૂપ બનાવીને ? જો મૂળરૂપે આવતા હાેય તા જ્યારે એક સાથે ચાર તીર્થ'કરાના જન્મ થાય છે, ત્યારે મૂળરૂપે કેવી રીતે આવે છે ?

ઉત્તરઃ- તીર્થ કરાના જન્મ મહાત્સવ આદિમાં કેઇ દેવ મૂળ રૂપે અને કાઇ દેવ વૈક્રિયથી આ રીતે બન્ને પ્રકારે આવી શકે છે. આ રીતે આવે તે પાછુ તેને ચારેય જગ્યાએ ઉપસ્થિત થવા માટે વૈક્રિયરૂપ બનાવવા પડે છે. તેનાં મૂળ તથા, ગીક્રય બન્ને પ્રકારનાં રૂપ સુંદર તેમજ સમાન દેખાય છે. એશી ક્યાંક મૂળ, અને ક્યાંક વૈક્રિયરૂપ માકલાવા છતાં પણ તે રૂપામાં ચર્માં ચર્દ્ય હાસ બિન્નલા દેખાતી નથી. પ

પ્રશ્ન ૨૧૭ :- પ્રથમ તીર્થ કરના કેવળી જે કયાંચ વિંહારમાં બીજા તીર્થ કરોના કેવળીને મળી જાય, તેા તેઓ આપસમાં શું શિષ્ટાચાર કરે ?

ઉત્તર :- વ્યવહાસિક વિનય પ્રવૃત્તિ સુચાર (સારપ) રૂપે આલવાનાં હેતુમ્પે ચાસ્ત્રિમાં જે માટાં હાસ તે કેવળી આેને જ્ઞ્મીજા કેમળીક હાથ જોડે, ગસ્તક જાણવે, વગેરે વિનય ગ્રાફન્સિએક ઙકરે છે જોવેહ સાંભવ છે. કર

પ્રશ્ન ૨૧૮ :- તીર્થ કરાને કેવળી વદન કરે છે કે નહિ ? . ઉત્તર :- ત્રીર્થના કાર્તા ત્રિક્તાં કર- ત્રીર્થતાથ છે. એથી તેમને હાથ જોઢવા, મસ્તક નમાવૃદ્ધ, લગેરે વિનય પ્રદ્વત્તિઓ કઠેવળી કરે છે. તીર્થના નાક્ષક હોવાથી હેના ગ્રતિ આ પ્રકારે વિનસભાવ કાદસિત કરવા હોગ્ય છે, અને ઉત્તરાધ્યયનની કથાથી ૨૫૫૮ પણ થાયક છે. છ

પ્રશ્ન ૨૧૯ : લીથ<sup>ું</sup>કરુવાને કેવળી સાવસ્થરીને ઉપવાસ કરે છે કે તનહિ ?

ઉત્સર :- તીર્થકેકર અને કેવળી સંવત્સરી સિવાય બીજા સમયે પણ ઉપવાસ કરે છે, સંચારા કરે છે. છલસ્થા માટે (મને પરિષહ સહન કરતા બેઇને ંઅન્ય છલસ્થ પણ સહન કરશે.-ઠાણાંગ ઠાણા પ ઉ. ૧) પરિષહ પણ સહન કરે છે. તથા વ્યવહાર રક્ષા માટે રાત્રે વિહાર આદિ પણ કરતા નથી. તેમના સાટે બનાવેલ આહારના પણ તે કાલાપાકની જેમ નિષેધ જ કરે છે. ઇત્યાદિ વાતા તે સંચમ વ્યવહાર અને મર્યાદાની રક્ષા માટે કરે છે. તેમ તેઓ સંવત્સરીના ઉપવાસ પણ કરે છે, એવી સંભાવના છે. ૮

પ્રક્ષ ૨૨૦ ઃ- તીર્થ કરદેવ અને કેવળી લગવાનને મૃત્યુની વેદના થાય છે કે નહિ ?

**ઉત્તર** ઃ–ંચોદમાં ગુષ્ણુસ્થાનમાં ન તેા કોઇ સસદ્વાત છે. અને ન કોઇ કમીની ઉભીરથાં છે⊱ તથા કેમેલ જ્વાં જીવનાં

×.**₹४**₹

ચ્માત્માના સર્વ પ્રદેશ સર્વાંગથી ચુગપત્ જ (એકી સાથે જ) નીકળે છે, એટલે કેવળી મહારાજને સૃત્યુવેદના થવાની સંભાવના નથી.

ચાર ગતિમાંથી કાેઈ પણ સ્થાને જનારના આત્મપ્રદેશા તે તે ગતિ અનુસારના અમુક અમુક અવયવાથી નીકળતા હાેવાને કારણું શરીરના અન્ય અન્ય ભાગા પર રહેલા આત્મ પ્રદેશાને તે સ્થાને પ્રથમ એકત્ર થવું પડે છે, અને આ રીતે એકત્ર થવાની ક્રિયા જ કર્મ અનુસાર મૃત્યુ વેદનાનું કારણ અને છે. શરીરમાં જે સ્થાને આત્મ પ્રદેશા છે, ત્યાંથી જ એક સાથે કેવળી ભગવાનને આત્મપ્રદેશા શરીરથી નિર્વાણ સમયે અહાર નીકળે છે, એટલે ત્યાં મૃત્યુ વેદનાનો કાેઇ પ્રશ્ન જ નથી.

[ દેવગતિમાં જનારના આત્મ પ્રદેશેા પ્રથમ મરતકના સ્થાને એકત્ર થાય, અને પછી ત્યાંથી સર્વ નીકળે. મનુષ્ય ગતિમાં જનારના સર્વ આત્મ પ્રદેશેા પ્રથમ નાભીથી છાતી સુધીના ભાગમાં એકત્ર થાય અને ત્યાંથી એક સાથે સર્વ નીકળે. તિર્ય ચ ગતિમાં જનારના આત્મ પ્રદેશેા ગેાઠણુથી કમર સુધીના ભાગમાં એકત્ર થઇને નીકળે, અને નરક ગતિમાં જનારના આત્મ પ્રદેશા પગની એડીથી ગેાઠણુ સુધીના ભાગમાં પ્રથમ એકત્ર થઇ ત્યાંથી સર્વ એક સાથે નીકળે. આ રીતે ચાર ગતિમાં જનારના આત્મ પ્રદેશાને મૃત્યુ સમયે શરીરથી બહાર નીકળવા માટે ગતિ અનુસારના શરીરના જુદા જુદા સ્થાને એકત્ર થવાનું હોવાને કારણે તે કિયા કર્મા અનુસાર મૃત્યુ વેદનાનું કારણુ બને છે. માક્ષ ગતિમાં પધારનાર કેવળી પ્રભુના મ્માત્મ પ્રદેશાને નીકળતાં પહેલાં ઉપરાકત રીતે શરીરના કાેઇ પણ એક સ્થાને સર્વ આત્મ પ્રદેશાને એકત્ર થવાપણું હાતું નથી, માટે વેદના હાેતી નથી.] ૯

(૨૯) દેવ ગતિના પુષ્ય ભાેગ અને નરક ગતિના પાપ ભાેગ માટેના શરીર અને જ્ઞાનના સાધના.

પ્રક્ષ : ૨૨૧ નારકીનેા ભવ નઅળાે ગણાય છે છતાં પણ તેને ગૈક્રિય શરીર મળ્યું કે જેમાં સડણ–પડણુ (જે કદી સડતું પણ નથી અને આયુષ્ય પુરૂં થયા વિના પડતું પણ નથી) નથી તાે તેનું કારણુ શું ?

ઉત્તર : કુદરતના એક એવા નિયમ છે કે સજા ગુન્હાથી અધિક હેાવી જોઇએ. સંચિત કરેલા અનેક પાપાના પરિણામા ભાગવતાં અનેકવાર કપાઇ, છુંદાઇ અને આવી ભવંકર સજા કર્મ અનુસાર પૂર્ણ પણે ભાગવે તેા પણ શરીરના અંત ન આવે તે માટે નારક જીવાને વૈક્રિય શરીર મબ્યું છે. જેમ પારાને ગમે તેટલી વખત જુદા જુદા કરા પણ જ્યાં તે સર્વ વિંદુઓ એકઠા થાય કે તુરત જ પાછા એક થઈ જાય છે. તેવી રીતે નારક જીવાના શરીરના ગમે તેટલા કટકા કરવામાં આવે તા પણ સજા ભાગવાઇ રહ્યા પછી પાછું તે શરીર બીજી સજા ભાગવવા લાયક તૈયાર થઇ જાય છે. જો આવું વૈક્રિય શરીર તેને ન હાય તા લાખા ગુન્હાની સજા એક ભવમાં કેવી રીતે ભાગવાય ? ૧

પ્રક્ષ ૨૨૨ ઃ– નારકીને અનેક પાપના બદલા અનેકગણા ભોગવવા માટે વૈક્રિય શરીર મળ્યું તેમ કહેા છે। તેા વૈક્રિય શરીર દેવેાને પણ મળ્યું છે તેનું શું કારણ **?**  ્ઉતાર ઃ- સમજો કે જેમ ગુન્કાથી સબ અતેકગણી હોય છે, તેમ શિરપાવ યણ ઉપકારથી સાધિક હોય છે. સા રોક કુદરતના ન્યાય પ્રમાણે સાહી સાચવેલ વ્યતિક કુલ કાર્યુના અનેકગણા શભ પશિષાનને ભાગવી શકે અને સુપી થાય તે

માટે દેવાને વૈક્રિય શરીર મળ્યું છે. ૨

પ્રશ્ન ૨૨૩ :- નરકગતિ હલકી છતાં ત્યાં જ્ઞાન ત્રણ કેમ ? ′**ઉત્તર**ઃ– ચાેજનાપૂર્વં ક ક્રુરતાથી કરેલા ખૂનના અપરાધીને કાંઇ કલાેરાેફાર્મ સુધાડીને કાંસી દેવામાં આવતી નથી. ઊલટો ખૂની બેલાન થયેલાે હાય તાે લેને લાનમાં લાવીને પછી જ ુસજ થાય છે. પકડેલા ગુનેગારની માવજત સરકારને કરવી પડે છે. અપરાધીને તેના ગુન્હાની સજા અવશ્ય મળવી જ જોઇએ. માટે સરકાર પ્રથમ ડ્રોકટર હાજર કરી પછી જ ફાંસી આપે. છે. કહેવાના સારાંશ એ છે કે સમ્રજણે કરેલા ગુન્હાની સજા સમજણમાં કરવાની હાેય છે. પાંચ જ્ઞાનમાંથી મનઃપર્યવ અને ુકેવળજ્ઞાન વિષે પાપબ ધને। પ્રશ્ન નથી. પણુ તે સિવાયના ત્રણ મતિ, શ્રત અને અવધિ આ ત્રણમાં પાયબ ધના અવકાશ છે, પાતાની જ્ઞાનશક્તિના દુરુપયાેગ આ ત્રણ અવસ્થામાં સંભવી શકે છે. આ ત્રણે અવસ્થામાં કરેલ રાક્તિના ગેરઉપયેાગના .પાપ અઠલાે ભાગવતી વખતે તે લા પુરતી (ત્રણ જ્ઞાન જેટલી) ુતાે સાવચેતી બેઇએ ને <sup>?</sup> સજા વખતે સાવચેતી જરૂરી જણાય છે. સજાનેા અમલ ભોંયરામાં પૂરી, બેભન બનાવી, પ્રછી ુકરવામાં આવતા નથી. જેવી સાવચેલી પૂર્વક પાપ કર્યું તેવાજ ભાનપૂર્વક તેના યાપના અદલા લોગવવા માટે જ નારકોને ત્રણ ગ્રાન કહેલા છે. 3

**પક્ષ :- ૨૨૪** દેવેાને પણુ ઉત્પન્ન થતાં જ ત્ર**ણુ** જ્ઞા**ન** હેાય છે તેનું કારણુ શું?

ઉત્તાર :- પુષ્ટ્યના ઉત્કૃષ્ટ કળ ભાેગવવા માટેનું સ્થાન દેવગતિ છે. અને પાપના ઉત્કૃષ્ટ કળ ભાેગવવા માટેનું સ્થાન નરકગતિ છે. જેવી રીતે સજા ભાંચરામાં પૂરી બેભાન બનાવીને પછી કરવામાં આવતી નથી, તેમ શિરપાવ ( ગુણુનાે શુભ અદલાે) પણ કંઇ નિદ્રામાં સૂતાલાના માથા નીચે મૂકી દેવામાં આવતાે નથી.

શુલ કે અશુલ કાેઈપણ કર્મ'કળ સમજણ વિના ન લાેગવાય. જેવી રીતે બુદ્ધિના દુરુપયાેગની ક્રુસ્તાથી બ ધાએલ પાપકળને લાેગવવા માટે અબુદ્ધિ નહિ પણ અશાંત બુદ્ધિ મળે છે, તેવી જ રીતે બુધ્ધિના સદુપયાેગે થએલી શુલ પ્રવૃતિના મધુર કળને લાેગવવા માટે તેવી જ વિસ્તૃત બુદ્ધિ (ગ્રાન) પ્રાપ્ત થાય છે. નારક–દેવાને મળેલા ત્રણે ગ્રાના તેમને પાતાના શુભાશુભ કર્મપરિણામાના લાેગવટા પૂર્તા હાેય છે. ૪

## (૩૦) જૈન ધર્મ અને વર્ણવ્યવસ્થા

પ્રશ્ન :- ૨૨૫ અત્યારે દેખાતી ભિન્ન મિન્ન જાતિ અને વર્ણુવ્યવસ્થા સંબંધે જેન શાસ્ત્રો શું પ્રકાશ પાડે છે?

ઉત્તાર ઃ- હા, જેન શાસ્ત્રાેમાં જંબુઢીય પ્રજ્ઞખ્તિ સૂત્ર-આવસ્યક સૂત્ર અને આચારાંગ સૂત્ર અ. ૧ નિર્શુંક્તિ ગાથા-૧૯ અધિકાર આવે છે. "क्षेका मणुरस आई, रज्जुप्पतीई दो कया उसड़े, तिष्णेव य सिप्प-वणि, सावय धम्मम्मि चतारि ।"

જ્યાં સુધી ઋષભદેવ (ભગવાન) રાજા થયા ન હતા, ત્યાં સુધી એક માત્ર મનુષ્ય (સુગલીયા) જાતિ હતી. પરંતુ જ્યારે સુગલીયાની વિનંતિ અને નાભિ કુલકર (પતાની સંમતિથી શ્રી ઋષભદેવ રાજા થયા, એટલે રાજ્યની ઉત્પત્તિ થઇ. તે રાજ્ય ઉત્પત્તિને આશ્રયીને જે રહ્યા તે ક્ષત્રીય કહેવાયા.

અકર્મ'ભૂમિ--ચુગલીક કાળ પૃરેા થાય ત્યારે સર્વ પ્રથમ બાદર તેજસકાય--અગ્નિની ઉત્પત્તિ થાય છે, અને કલ્પવૃક્ષ સમાપ્ત થયેલા હાેવાને કારણે ઉદરપૂર્તિ આદિ હેતુથી અન્ન પકાવવા માટે અગ્નિની ઉત્પત્તિ પછી ધાન્યની અપેક્ષા રહે છે. એટલે ધરાને ખેડી ધાન્ય નિપજાવનાર કૃષિકાર-કણુળી, તથા એાજાર, હથિયાર આદિ માટે સુતાર, લુહાર આદિ શુદ્ર થયા તે બીજો વર્ગ. વાણિજ્ય (વ્યાપાર) પ્રવૃત્તિ પ્રારંભ થઇ તેથી ત્રીજી વૈશ્ય જાતિની ઉત્પત્તિ થઈ.

શ્રી જ ણુદ્ધીપ પ્રજ્ઞપ્તિસૂત્રના કથન પ્રમાણે ભગવાન ઝષલદેવથી ત્રણુ જાતિ તૈયાર થઈ.

(૧) અસિ :- તલવાર, શસાદિથી જીવનાર સ્ત્રિય-પ્રથમ વર્ગ

- (૨) મસિ :– કલમથી વ્યાપાર કરનાર વાણિજ્ય-વૈશ્ય-ખીઓ વર્ગ
- (૩) કૃષિ :- ધાન્ય નિપજાવનાર શુદ્ર-ત્રીજો વર્ગ.

આ પ્રકારે અસિ, મસિ, કૃષિ એ બ્યવહારિક ત્રણુ તત્ત્વાની સ્થાપનાથી ક્ષત્રિય, ગેેસ્ય અને શુદ્રની ઉત્પત્તિ જૈન આગમાના મૂળ પાઠથી સિદ્ધ છે, અને આ રચના શ્રી ઋષભદેવના રાજ્યારંભથી શરૂ થઇ.

ચાર વર્ષ માંથી શેષ રહેતા પ્રાહ્મણ વર્ગની ઉત્પત્તિ વિષે-ને৷ પાઠ શાસ્ત્રે৷ ઉપરની નિર્શુકિત (જે ચૌઢપૂર્વધર ભદ્રભાહુ સ્વામી નિર્મિત છે.) ને આધારે એ પ્રમાણે છે કે જ્યારે ભગવાન ઋષભદેવે ચારિત્રના સ્વીકાર કરી કેવળજ્ઞાન-કેવળદર્શન પામ્યા, ત્યારે ભરત ચક્રવર્તી પ્રસંગને પામી સાધર્મિક ભક્તિનં મહાત્મ્ય સમજી, પાતાને રસાેડે જમવા આમંત્રેલા શ્રાવકાેને કાકીણી રત્નથી ચિદ્ધિત કર્યા, અને જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની શ્રદ્ધા કરાવી, તેમજ અહિંસાના પાઠ સ્વરૂપે '' मा हणे। '' કેાઇપણુ જીવને મારે। નહિ તેવે। ઉપદેશ કર્યાં. આ '' मा हणे।'' જ આગળ જતાં વિપરીત અની પ્રાહ્મણુ થયા. પ્રાહ્મણુ શખ્દનું અર્ધ માગધીરૂપ માહણા જ થાય છે. કાેઇપણ જીવને ન હણવાના ઉપદેશને પામેલા માહણા--પ્રાદ્યણા આગળ જતાં એક વર્ગ--જાતિ સ્વરૂપે જ અની ગયા. આ રીતે ચાર વર્ણુની સ્થાપના માત્ર આજથી નહિ, પરંતુ કર્મભૂમિના પ્રારંભથી જ છે. ઉપરાકત ચારે વર્ષોમાં અત્યારની સર્વજાતિના સમાવેશ થઇ જાય છે જેમ કે: (૧) અસિ :- એટલે રજપૂત-ગરાસીયા વગેરે સર્વ

ક્ષત્રિય વર્ગ.

(૨) મસિ :- કાગળ કલમથી વ્યવહાર કરનાર વ્યાપારી-વૈશ્ય વર્ગ.

પ્રશ્નપ્રદોપ

 (3) કૃષિ :- ખેડ કરનાર કઘુબી, કાેળી, લુહાર, સુતાર વગેરે શુદ્ર વગ<sup>°</sup>.

(૪) પ્રાહ્મણુ :- ઉપર દર્શાવેલ પ્રમાણે પાછળથી થયેલે ચાથેા વગ<sup>°</sup>.

ઉપર દર્શાવેલ ચારે વર્ષુ આર્યંકુલ ગણાય છે. હવે આપણે •લેચ્છ–અનાર્યંનેા વિચાર કરીએ કે જે જ્ઞાતિના ધારણમાં માંસ, મઘ, અખાઘ અને અપેય ગણવામાં આવતાં ન હાેય તે બધાં, સંસ્કૃતિનાં નિયમ પ્રમાણે, મ્લેચ્છ કહેવાય છે. ભારત દેશમાં આવી જ્ઞાતિ ખ્રિસ્તી, મુસલમાન આદિ કાેમા ગણાય દેા અને રાજકીય હિલચાલની અંતર્ગભિત દબ્ટિથી હાલ જેને હરિજન કહેવાય છે, તે મૂળ શાસ્ત્રીય શબ્દોમાં નિષાદ, ચંડાલ, વ્યપાક, ઢઠ વગેરે સર્વપણ '' મ્લેચ્છ " જાતિ કહેવાય છે.

આ રંતે ચાર વર્ણ અને પાંચમાે વર્ગ આજના નર્ડિ પરંતુ આદિ કાળનાં છે, અને તે ઉપરોક્ત રીતે જૈન શાસ્ત્રીથી પૂર્ણપણે સંમત છે. ૧

**પ્રક્ષ ૨૨૬ઃ**– મનુષ્ય પાતાનાં જીવનમાં મળેલી કાેઇ પણ શકિત કે ગુણુનું જે અભિમાન કરે તેા તેનું પરિણામ શુ<sup>\*</sup> આવે ?

ઉત્તર :– શ્રી ભગવતી સૂત્ર, શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર વગેરે સિદ્ધાંતામાં કરમાવેલ છે કે જીવ આ પ્રમાણે આઠ પ્રકારના મદ કરે છે. માત્ર ઘડી બેઘડી પૂરતું પણ જાતિ–કુળ વગેરેના અહંકાર કરેલ હેાય, તેને તે તે વસ્તુ સંબાંધી નીચ ગાેત્રનાે અધ થાય છે અને તે અનુસાર તેને શુદ્રકુળમાં જન્મ લેવેા પડે. બળનું અભિમાન કરેલ હાેય તાે નિર્બળ બને, રૂપનું અભિમાન કરેલ હાેય તાે તે કદરૂપાે બને, વગેરે આઠ મદાે છે. ૨.

પ્રશ્ન ૨૨૭:- શક્તિના મહ કરનાર નિર્બળ અને, રૂપના મદ કરનાર કદરૂપાે થાય, લાભનાે મદ કરનાર સર્વત્ર નુકશાન (અલાભ) પામે, જ્ઞાનનાે મક કરનાર અજ્ઞાની થાય, વગેરે આ સર્વ વાત સાચી, પરંતુ જાતિ અને કુળના મદ કરનારને ઉદય આવેલ કર્મ અનુસાર શુદ્ર જાતિ–કુળ મળે તે વિષે વિભાગ વિચારવાની ધર્મ શાસ્ત્રોને શું જરૂર ? તેને નીચ ગાેત્રના **ચ્ઞાપણે શા માટે માનવાે ? ક્ષત્રિય, વૈ**શ્ય (વ્યાપારી) અને પ્પ્રાહ્મણની જેમ શુદ્રને પણ સમાન ગણવામાં શું વાંધા ? ઉત્તર :- ઉચ્ચગાત્ર અને નીચગાત્રના વિભાગા કાઈ વ્યક્તિના કહેલા નથી. સર્વત્ત વીતરાગદેવે શ્રી ભગવતી સૂત્ર વગેરે અનેક શાસ્ત્રોમાં વર્ણવેલ છે. આ વાતને ન માની, વગર વચાયે<sup>૬</sup> સમાન ગણુવા જશે**ા અને શુદ્રને પણ** ઉચ્ચગાેત્રમાં ગણવા બેઠા, તેા તેના નીચગાત્રના ઉદય સ્વરૂપ, ગતસવના તેના કર્મના જ અપલાપ (વિરાધ) કર્યા ગણાય અને તેથી શાસ્ત્રાજ્ઞાના પણુ વિરાધ કર્યો ગણાય. શકિત, રૂપ, લાસ, જ્ઞાન તપ, અને ઐશ્વિર્યના મઢ કરનાર અધમફળ ભાેગવે છે, અને તે વાતના સ્વીકાર પણ ઉપરના પ્રશ્નમાં કરેા છેા, ઇતાં જાતિ–કુળનેા મદ કરનાર નીચગાત્ર ખાંધે, અને ઉદય આબ્યે ભાેગવે, તે વાત પણ માન્ય કરવામાં કરે વાંધા આવે છે? જો ઉચ્ચ-નીચ ગાત્ર

નહીં માને। તેા પછી આઠ કર્મની માન્યતા રહેશે નહિ. કર્મની માન્યતા ન હાેય તાે પછી જેન શાસન કેમ ગણાય ? 3 પ્રશ્ન ૨૨૮:- શું આવા શુભ-અશુભ ઉદયને પ્રભાવ સર્વત્ર છે?

ઉત્તર :- હીરાે અને કાેલસાે પત્થરની જ જત હાેવા છતાં 9ાંચ-નીચપણું છે કે નહિ ? ગટર અને ગંગાના પાણીમાં પણુ ભેદ સમજો છેં કે નહિ ? કાંટે અને કૂલ એ અન્ને વનસ્પતિની જ જાત હાેવા છતાં શું તેને સમાન માના છા ? ગધેડાે અને કુતરાની કાેઇને ઉપમા દેશાે તાે માર ખાવાે પડે, અને સિંહ કે હાથીની ઉપમા આપેા તેા સન્માન મળે છે, તેનું શું કારણ ? તેથી પણ વધારે વિચારા તાે એક જ શરીરના અંગાપાંગમાં પણ તેવા લેદ છે, કાેઈ અધિકારીને હાથથી સલામ ભરવાને અદલે જો પગ દેખાડા તા શું દશા થાય ? શુલ-અશુભ, ઉચ્ચ–નીચ ગાત્રની કર્મ-બ્યવસ્થા જયારે શાસ્ત્રકારને પણ માન્ય છે તેા પછી જમાનાના પ્રવાહમાં તણાઇને જાતિ અને કુળની પણ ઉચ્ચ–નીચ અવસ્થાને અવગણવી ન જોઇએ. ૪ પ્રશ્ન ૨૨૯ :- વર્ષાની ઉચ્ચ-નીચ અવસ્થા તેા માત્ર

બ્યવહારથી છે તેને નિશ્ચિત કેમ ગણાય ?

ઉત્તર :- કર્મનું ફળ જે નિશ્ચિત માનતા હેા તે વર્ણ્ય ભેઢને નિશ્ચિત માનેા. અને કર્મની નિશ્ચિતતા ન માનેા તેા આત્મા પાેતાના શુદ્ધ સ્વરૂપે તા સિદ્ધજ છે. અને તેમ સમજનારને તેા આ સર્વ બ્યવહાર છે તેમ વિચારવાને. અવકાશ જ નથી. પ

પ્રશ્ન ૨૩૦ ઃ– નીચ ગાેત્ર (શુદ્રવર્ણું) જા**તિ અને** કુળથી હાેય તે શું પ્રયત્ન કરી ઉચ્ચ ગાેત્ર ન પામી શકે **?** 

ઉત્તર :- મૂંગાને કેવળજ્ઞાન થાય તેા તેને જીલ નથી આવી જતી, આંખ વગરનાને કેવળજ્ઞાન થાય તેા તેને ડાળા નથી આવી જતા. કેવળજ્ઞાનીને પણુ પાતાના પૂર્વજન્મનું કર્માંકળ લાેગવવું પડે. કાેઈ કુબડાને કેવળજ્ઞાન થાય તાે શું તેનું શરીર સુધરી જાય ? અઘાતી કર્મના ઉદ્દયે થયેલી પરિણતા તે ઘાતી કર્મના ક્ષય થવા છતાં પણુ તે અઘાતી પ્રકૃતિ મટતી નથી. અરાઅર આ નિયમ પ્રમાણે જાતિ અને કુળથી શુદ્ર એવા નીચગાત્રના ઉદ્દયવાળા જીવ પણુ પાતાના નીચ વર્તનથી લ્ઉપાર્જન કરેલ નિકાચીત કર્મને પરિવર્તન કરી ઉચ્ચગાત્ર પ્રાપ્ત નથી કરી શકતા. €

## शुभं समाप्तं च इदम्ं प्रंथम्

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com