%न अंधभावा

# र चत्वारिंशत् शतक

[[ तपा-खरतर मेद प्रत्युत्तर ]



सपाद ह श्री बृद्धिसागर गणी

## श्री मन्मोहन यशःस्मारक ग्रंथमालाः ग्रंथांक-२२ મહાપાધ્યાય શ્રીમજજયસામજી ગણિવર રચિત

# प्रश्नोत्तर चत्वारिंशत् शतक

યાને આ. જંબ્રસૂરિ સે પાદિત (તપા ખરતર ભેદ પ્રત્યુત્તર)

#### સંપાદક :---

પરમસુવિહિત ખરતરગચ્છવિભૂષણ **શ્રીમાહનલાલજ મ.** ના પ્રશિષ્યરત્ન સ્વ • અનુયાગાચાર્ય શ્રીકેશરમુનિજી ગણિવર શિષ્ય **છાદ્ધિસાગર** ગણિ

#### પ્રકાશક :---

**થા**ણાતીર્થોદ્ધારાદિ અનેકવિધ શાસનપ્રભાવકાચાર્ય **શ્રીજિનદ્ધિ** સ**્રિટ્ઝ** મું ના વિનીત શિષ્યરતન **શ્રીગુલાયમુનિજી મ**ેના ઉપદેશ દ્વારા સંપ્રાપ્ત અનેક સદ્દગૃહસ્થાની દ્રવ્યસહાયથી મુંબઈ-પાયધુની મહાવીર સ્વામી જેન મંદિર ટ્રસ્ટ ફંડના

મેનેજીંગ ટસ્ટી :

શેર ઝવેરભાઈ કેસરીભાઈ ઝવેરી

વીર સંવત્

કિમ્મત

વિક્રમ સંવત

## નિ વેદન

પ્રસ્તુત ગ્રાંથના પ્રકાશનનું સંપૂર્ણ સૌભાગ્ય આ. જંબ્રસુરિને કાઉ જાય છે, કારણ કે જ્યારે એમણે તપાખરતર-બેદનું સંપાદન-પ્રકાશન કર્યું ત્યારે અમારે પણ વિવશ આતું પ્રકાશન કરવું પડે છે.

તપાખરતર-ભેદમાં જેવા શબ્દપ્રહારા અમારા ગચ્છના પૂજ્ય પૂર્વા-ચાર્યોપર કરવામાં આવ્યા છે તેવા અમારે પણ આમાં યદ્યપિ કરવા પડયા છે, છતાં તેમાં અમારૂં લક્ષ્ય કેવળ તપાખરતર–ભેદના સંપાદક કે તેના સહયોગિયા તરફજ છે. પણ બીજા ક્રાંધના તરફ નથી.

ગમે તે ગચ્છના ગમે તે મહાપુરૂષા કે જેમણે વીતરાગદેવની આતા:તે વધાદાર રહીને જે વિવિધ પ્રકારે શાસનસેવા બજાવવા સાથે ધમ પ્રભાવના કરી છે, તેમના પ્રત્યે અમારે કાંઇ જાતના દ્વેષભાવ નથી. એટલુંજ નહી, ખલ્કે તે તે મહાપુરૂષા પ્રત્યે અમારી પૂર્ણ સદ્દભાવના અને પૂજ્યભુદ્ધિ છે, માટે આ ગ્રંથ અવલોકી ખીજાઓએ પાતાની ચિત્તવત્તિને કાે**ઇ પણ નિમિત્તે ક્લુષિત ન કરતાં કેવળ** સત્યાન્વેષણમાં તત્પરતા દાખવવી.

આના ટિપ્પણા વિગેરે લખવામાં સ્વર્ગીય આચાર્ય શ્રીજિનરતન-સૂરિજી મ. અને વિ. પૂ. ઉપાધ્યાય શ્રીલબ્ધિમુનિજી મહારાજે મ્હને ખૂબ ખૂબ દિશાસૂચન કરી ભારે ઉપકાર કર્યો છે, તે કયારેય ભૂલાય તેમ નથી.

આ પ્રકાશન નિમિત્તે દ્રવ્યસહાયતા અપાવવામાં તેમ પ્રૃક્ વાંચ-વામાં થાણાતીર્થોદ્ધારક આચાર્ય<sup>ુ</sup>વર્ય<sup>ુ</sup> શ્રીજિનદ્ધિ'સૂરિજી મ. ના વિનીત શિષ્ય શ્રીમાન્ ગુલાખમુનિજીએ ભારે પરિશ્રમ કર્યો છે, તે નિમિત્ત એમને શતશ: ધન્યવાદ છે.

આના પૂક્ સંશોધનની ચીવટ રાખવા છતાંય છદ્દમસ્થસ્વભાવ તેમ પ્રેસની ગફલતના અંગે કેટલીએ અશુદ્ધિએા જે **દ**ષ્ટિગત **થ**ઇ છે. તેમાંથી ખાસ સહત્વની અશહિઓનું શહિપત્ર આપેલ છે. એ સિવાય કાનામાત્રા આદિની જે અશુદ્ધિએા નજરે આવે તે સુધારી વાંચવાની વાંચકાને નમ્ન પ્રાથ'ના છે. ઇતિશમ.

સં. ૨૦૧૨ મહા સુદ ૧૩ પાયધુની મ. દેરાસર, **મુંબઇ ઢ.** 

# દ્રવ્યસહાયકાેના શુભ નામ

- રૂા. ૧૦૦૧) શેઠ રાઘવજી માધવજી અને બીજાઓ. કચ્છભુજ હ. હર્ષદરાય એન્ડ વ્યધસ' મુંબઇ.
- ર૦૧) 🔒 કેશવલાલ દલપતભાઇ ઝવેરી, ખંભાત 99 હ. શ્રીસું દરલાલભાઇ ઝવેરી.
- ૧૫૧) ,, પૂનમચંદજ ગુલાયચંદજી, ફલાેદી (મારવાડ) "
- ૧૫૧) ,, માનમલજ ઉત્તમચંદજ, હાપુડ (યૃ.પી.) ,,
- ૧૦૧) લાલા કપુરચંદજ શ્રીમાલ, દખણ હૈદરાબાદ "
- ૧૦૧) શેઠ અશ્વિનકુમાર અચરતલાલ શાહ, રાધનપુર (ગુ.) "
- ૧૦૧) 🔐 મણિલાલ ચતરભુજ ગાંધી, ભાવનગર (હા.મુલુંડ) "
- ૫૧) ,, હીરાભાઇ રાયચંદ ભણસાલી, પાલણપુર (ગુ.) 77
- પર),, વેણીલાલભાઇ હકમચંદ, ખંભાત 77 હુ. સુંદરલાલભાઇ ઝવેરી. . .
- પર્) ... દામાદર ખાખરા, પારભંદર 77 હ. અમૃતબેન, મુલ્ડ
- પત્) ,. હંસાખેન તે સ્તનસી નરસી-કચ્છ લાયજા 77
- રુપ) ,, હુંસરાજજી જસરાજજી મહેતા, સાં ડેરાવ (મારવાડ 77
- ૨૫) ,, લૂણીયા બ્રધર્સ, હ. ભભુતમલજી લૂણીયા, 77 **ચાંચાડી** (મારવાડ)
- રુષ) ,, રૂપરાજજી માંગીલાલજી મૂતા, નાડાલ (મારવાડ) 17
- ૧૫) ,, મારારજ લાલજી, કચ્છ મુંદ્રા. 77
- ૧૧) ,, સાગરમલજ અચલાજી, ખીમેલ (મારવાડ) "

#### प्रस्तावना

वि. सं. २००७ में श्रीविजयप्रेमस्रिके शिष्य श्रीजंबूस्रिने सत्तरहवीं सदीके दो बोलसंप्रहोंका मूल और उसका गुजराती अनुवाद प्रकाशित करवाया, प्रथम बोलसंग्रहमें १४१ व दूसरेमें १६१ बोल हैं, दोनोंमें प्राय: वेही बातें हैं दोनों बोलसंग्रहोंकी भाषा अशिष्ट और द्वेषमुखक हैं।

श्रपने आचारका-समाचारीका समर्थन करना एक बात है परंतु येनकेन प्रकारेगा उसका औचित्य सिद्ध करना व दूसरोंके सिद्धान्तोंका खंडन करना भी किसी हद तक चम्य हो सकता है किन्तु दूसरोंके लिये यह लिखना कि 'खरतर जुठा छू, शास्त्ररहित छू, निन्हत्र मांहि छे, सूत्र उलंघे छे, 'यह जंगलीपन नहीं तो और क्या है ? दोनों ही बोलसंग्रहके लेखकोंने अपना नाम नहीं दिया है, लेखक लिखता है कि-" अत्र तो एता बोल काई दीठा, कोई सांभल्या पणि लख्या छे...कोई बोल अधिका ओछा पिए लिख्या होय ते पं. श्री मेरूबिजय गिएा आगे वांचियो." इस लेखसे स्पष्ट है कि लेखक कोई अधिकारी विद्वान नहीं था ऐसे अनिधकारी गुमनाम लेखककी पुस्तक प्रकाशित करके तथा अपनी द्वेषपूर्ण टिप्पिणयां लिखकर जंब सुरिने श्रपनी श्रागमप्रज्ञताका खोखलापन ही सिद्ध किया है।

प्रस्तावनामें लेखकने भी अपनी जिम्मेदारी नहीं समर्भी और असभ्य शब्दोंका प्रयोग करके इस पुस्तकको पूर्णतया द्वेषमय बना दिया है।

जैन इतिहासका एक सामान्य अभ्यासी भी यह भलीभांति जानता है कि सन्य लोगोंको जैन बनाकर जैन धर्मकी जितनी सेवा खरतर गच्छीय आचार्योनेकी है उतनी किसी भी गच्छके स्राचार्योने नहीं की, इसही लिये स्थान २ पर लोगोंने उन महापुरुषोंके चरगों की प्रतिष्ठा कराके 'दादाबाड़ीयें' बनवाई हैं, तीर्थाधिराज शत्रुंजय पर 'विमलवसहि'में भी • उनकी चरण उनका यशोगान कर रहे हैं।

महान इतिहास वेत्ता श्री जिन विजयजी लिखते हैं 🗴 कि 'श्वेता-म्बर जैन संघ जिस स्वरूपमें आज विद्यमान है, उस स्वरूपके निर्माणमें खरतर गच्छके आचार्य, यति और श्रावक—समृह का बहुत बड़ा हिस्सा है। एक तपागच्छको छोड़कर दूसरा और कोई गच्छ इसके गौरवकी बराबरी नहीं कर सकता । कई बातोंमें तपागच्छ से भी इस गच्छका प्रभाव विशेष गौरवान्वित है। भारतके प्राचीन गौरवको अक्षुएए। रखनेवाली राजपुतानेकी वीर भूमिका पिछले एक हजार वर्षका इतिहास ओसवाल जातिके शौर्य, औदार्य, बुद्ध-चातुर्य और वाणिज्य-व्यवसाय-कौश्ल ब्रादि महद् गुणोंसे प्रदीप्त है और उन गुर्गोंका जो विकाश इस जातिमें इस प्रकार हुआ है, वह मुख्यतया खरतरगच्छके प्रभाव।न्वित मूल पुरुषोंके सद्पदेश तथा ग्रुभाशिर्वादका फल है। इसिलये खरतरगच्छका उज्वल इतिहास केवल जैनसंघके इतिहासका ही एक महत्त्वपूर्ण प्रकरण नहीं है, बल्कि समग्र राजपुताने के इतिहासका एक विशिष्ट प्रकरण है।"

ऐसे महाप्रभाविक आचार्योंको भूठा और निन्हव, कहना बुद्धि हा दीवा लियापन व जंगलीपन नहीं तो और क्या है ?

तपागच्छनायक श्रीविजयदानसूरिजीने धर्मसागर उपाध्यायको इसही जिए गच्छ बाहर किया था कि उसने अन्य गच्छीयोंको निन्हव कहा था. श्रीहीरविजयसुरिर्ज:ने जो बारह बोल निकाले थे + उसमें आठवां बोल यह है कि 'शास्त्रों में सात ही निन्हव कहे हैं उनके अतिरिक्त जो अन्य गच्छीयों को निन्हव कहे उसमें समिकत नहीं रहता।'

इससे सिद्ध है इन बोलसंप्रहोंके लेखक अनुवादक व प्रस्तावक यह तीनों ही समिकित रहित व गुरुद्रोही हैं। लोकमत प्राय: चंचल होता है. लोग प्रवाहमें आ जाते हैं इसलिए इन बोलोंका उत्तर छपना त्रावश्यक समन्ता गया, इन बोलोंकी सारी सत्य हकीकत शुद्ध

<sup>×</sup> खरतर गरु पद्यावली संग्रह पृ० ग

जैन ऐतिहासिक रास संग्रह भाग ४ पृ० १४

हृदय सरल चित्त श्रीजयसोम उपाध्यायजी ने ऋपने प्रन्थकी आदि में ही दे दी है। उत्तर दनेका आशयभी कितना शुद्ध है, पाठक! उनका भी नमूना देखिए 'हमारी मति विपक्षियोंकी समाचारी दृषित करनेकी नहीं है किन्तु उनके लगाये हुए दूष्णोंको विच्छेद करने की हैं अर्थात आक्रमण करनेका भाव नहीं हैं, अपनी रक्तका प्रयत्न मात्र है, यही वीरता और शान्तिप्रियता है, प्रत्येक उत्तरमें उनकी अगाय विद्वता टपकती है । तपोमूर्ति श्रीवृद्धिमुनिजीने भी लेख के पदचिन्होंका अनुसरण करके अनुवादका कर्त्तब्य पालन किया है।

इस समय श्वेताम्बर मूर्ति पूजक संघमें मुख्यतया दो ही गच्छोंके अनुयायी है, इन दोनोंकी फूट्में संघकी हानि व सहिष्णुतामें जैन श्वेताम्बर मूर्ति पूजक संघकी उन्नति निहित है, समाजको चाहिये कि ऐसे कदाबही गच्छवादी साधुओंके प्रभावमें आकर अपने द्रव्य व शक्तिका इंदुरुपयोग न करें, ऐसे लोगोंका जमाना लद चुका है तो भी जैन प्रजा इनके प्रप्रचमें फँसहीजाती है।

धर्म वीतरागतामं है, रागद्वेषके त्यागमें है, जो मनुष्य हमें रागद्वेषसे विमुख करे वही पूज्य है, जो रागद्वेषकी ओर अग्रसर करे वह आदरणीय नहीं हो सकता, कसोटी पर कस कर जैन प्रजा को आचार्य उपाध्याय साधु व पुस्तकोंकी परिचा करनी चाहिये । गच्छ रागमें धर्म नहीं है गच्छ सहिष्णुतामें ही धर्म हैं।

आजकलका मानस विविधतामें एकता, भेद भावमें समन्वय खोजता है, जैन कवियोंमें आनन्दघनजी महाराजकी कविता पर लोग इस ही लिए मुख्य हैं कि वे अनेकतामें एकताकी भांकी करते हैं। उस महापुरुषने क्या ही उदात्ता भाव प्रदर्शित किये हैं। षट दर्शन जिन अंग भणीजे, न्यास ष**डंग के सा**धे रे । निम जिनवरना चरण उपासक, षड दर्शन आराधे रे ॥

त्रर्थात भगवान नमिनाथका चरण उपासक एक जैन व्यक्ति केवल जैन दर्शन ही क्या ? सांरव्य वेदान्त बौद्ध आदि छुओं दर्शनों

का ही श्रभ्यास करता है,- आराधना करता है, क्योंकि अनेकान्त का पोषक जैन दर्शन तो इत्ओं ही दर्शनोंको जैनदर्शनका अंग मानता है। विचार मूलक जैनदर्शनकी साधना तब ही संभव है जब वह ब्रात्मवादी सांरव्य और योग दर्शनको जाने, क्षागिकवादी बौद्ध तथा कियाबादी मीमांसक दर्शनका अभ्यास करें, एवं भौतिक बृहस्पति प्रणीत चार्वाक दशेनसे भी अनभिज्ञ न रहे।

भगवान महावीरके सचे उपासक इस सन्त कविने कितनी सन्दरतासे सब विरोधी दर्शनोंका समन्वय किया है ? वीर प्रभु ने हमें आचारमें अहिंसा और विचारमें अनेकान्त रूप अमृतका पान कराया है, विचारोंमें जब तक अनेकान्त भारा प्रवाहित नहीं होती. अहिंसाकी सची साधना हो ही नहीं सकती, इसही प्रज्ञाचक्ष पंडित सुखलालजीने अनेकान्तको 'बौद्धिक अहिंसा' कहा है, विचारोंमें जब तक प्रत्येक दृष्टिकोणको सममनेकी शक्ति नहीं है, झाचारमें ब्रहिंसा कैसे संभव है ? अस्तु !

'तपा सरतर मेद' नामसे पुस्तकका विषय स्पष्ट है। मेद दिखलाना कोई बुरी बात नहीं है, श्रीजुगलकिशोरजी मुख्तारने 'जैनाचार्योका शासन मेद' नामक पुस्तकमें खेताम्बर दिगम्बर आचार्योका ज़दी २ मान्यताश्ची पर सुन्दर रीतिसे प्रकाश डाला है। ऐसी पुस्तकें जिनशासनका मर्म सममनेमें बहुत उपयोगी होती है, किन्तु ऐसी पुस्तकोंमें जब सम्प्रदायवृत्ति प्रधान होकर पर निन्दा की जाती है तो वह विष बन जाती है।

'तपा खरतर भेद'के प्रत्येक प्रश्नका शास्त्रीय दृष्टिसे अत्यन्त सुन्दर व प्रमाणिक उत्तर प्रस्तुत पुस्तकमें दिया गया है। प्रस्ताबना लेखकके नाते कुछ प्रश्नों पर समन्वयं दृष्टिसे तथा कुछ मान्यताय साधारणदृष्टिसे कितनी असंगत व लोकविरुद्ध है इस पर अति संक्षेपसे प्रकाश दालना श्रपना कर्तव्य सम्भता हैं।

(1) खरतरगच्छी सामायिक लेकर इरियावही प्रतिक्रमते हैं तपा-

गच्छी इरियावही प्रतिक्रमके सामायिक लेते हैं. यह बात ठीक वसी ही है जैसे गुजराती लोग महिनेके श्रादिमें 'सुदि' मानते हैं, अन्य लोग महिनेके आदिमें 'वदि' मानते हैं।

- (२) त्रान्य भेद तिथी पक्खी व संवत्सरीका है जिसके लिए श्रीमद् राजचंद्रने कहा है कि 'धर्म आराधनाके लिए तिथियां नियत की गई हैं न कि तिथियों के जिए धर्मकी श्राराधना' उदाहरराके लिए यह दो ही नमूने बस होंगे अधिक के लिये यह स्थान अनुपयुक्त है । कुछ मान्यताये बड़ी विचित्र हैं, उनका उदाहरण आगे दिया जाता है।
- (३) जिस घरमें जनम या मरण हुआ हो उस घरका व्यक्ति भी स्नान करके प्रभु पूजा कर सकता है, उसे कोई सूतक आदि नहीं लगता, किन्तु आश्चर्य है कि साधु उस घर गोचरीके लिए १९ दिन नहीं जा सकता, ऐसी मान्यता इस पुस्तककी है। सागरानन्द सूरि आदि तपागच्छीय आचार्य इस मान्यताके विरोधी हैं, इन सबको आगम प्रज्ञजीने खरतरोंकी देखा देखी करने वाला कहा है।
- (४) पुरुषोंकी सभामें साध्वीयोंके ब्याख्यानका निषेध 'तपा खरतर मेद'में किया गया है, किन्तु इसी तपागच्छ में श्रीविजयवल्लभस्रिजी इस चीजका निषेध नहीं करते, जैन तीर्थंकर ही ऐसे हुए हैं जिन्होंने सर्व प्रथम क्रियोंको पुरुषोंके समान सब अधिकार माने हैं। नन्नताके आग्रहमें दिगम्बरोंने उनका जानेका हक छीना और उनके मोचके हिमायती इन तपागच्छियों ने व्याख्यान देनेके सामान्य अधिकारसे भी उन्हे वंचित कर दिया।
- (५) पृ० १७ तपा खरतर मेद की टिप्पणी में आगमप्रज्ञजी लिखते हैं कि 'जो श्रीदेवचंद्रजीकी स्नात्र भणाते हैं वे अवसे वीर विजय आदि तपागच्छियों ही भणावें लेखक अनुवादक और प्रस्तावक इन तीनोंकी प्रत्येक बातसे खरतरगच्छके प्रति अत्यंत द्वेषबुद्धि प्रगट होती है गुराष्ट्राहकताका तनिक भी भाव नहीं है, तब ही श्रीदेवचन्द्रजीकी स्नात्रका निषेध करते हैं। देवचन्द्रजीकी स्नात्र

सबसे पुरानी व सबसे श्रेष्ठ हैं, अन्य सब स्नात्र पूजायें उसकी नकल मात्र हैं, जो फरक हीरे व शाचमें होता है वही उनमें है।

एक बात और ध्यान देने योग्य है – यद्यपि खरतरगच्छीयों की भी अनेक शाखायें हैं पर समाचारी सबकी एकसी है, इससे सिद्ध होता है कि इनका कुछ मूल ब्राधार है, किन्तु तपागच्छके आचार्यों की समाचारी भिन्नर है इस लिए "अपनीर डफरी और अपनीर राग" वाली ऋहावत यहाँ पूर्णतया चरितार्थ होती है।

(५)प्रथम बोल संग्रह बोल १३६ में कहा है कि 'त्रभयदेव सूरि के गुरु श्रीजिनेश्वरसूरिको जो श्रीदुर्लभराज ने 'खरतर' विरुद दीया होता तो अभयदेवसूरि नवांग टीकामें इसका वर्णन अवश्य करते. उन्हें जाननः चाहिए कोई भी शिष्ट पुरुष अपने मुखसे अपनी (व अपने गुरु आदिकीभी) प्रशंसा नहीं करता । दूसरे अभयदेवस्रिने अपनी आगमों की टीकाका लेखन संशोधन चैल्यवासी आचार्य श्रीद्र गाचार्यसे कराया था, यदि वे उसमें खरतर विरुद्का उहेख करते तो आगमोंकी टीकाके लेखन व प्रचारमें चैल्यवासी आचार्योंका जो सहयोग प्राप्त हुआ था वह न होता ।

वे अपना उत्तराधिकारी किसी श्रत्यन्त शक्तिशाली विदान शिष्य को बनाना चाहते थे, उनके ब्रौपसंपदिक शिष्य जिनवल्लभ गणिमें ये सब गुणा थे, किन्तु वे प्रथम चैत्यवासी आचार्यके शिष्य थे, इनसे तो उन्हों ने सिद्धान्त वांचना व उपसंपदा पाई शी। उस समय चैत्यवासीयोंका बहुत जोर था, सुनिहित मुनिओ नाम मात्रके रहे थे अधिकांश मठाधिपती बने हुए थे । इससे कहीं वेलवासियोंको अपने प्रचारका मोका न मिल जाए ! श्रीअभयदेव सूरिजीने अपने अत्यन्त विश्वस्त शिष्य प्रसन्नचन्द्रसरिसे कहा कि- जब लोगों पर जिन वल्लभ गणिका प्रभाव प्रगट हो जावे, जन समुदास इसके महत्वको जान हैं. तो इस को गच्छ नायक बनाना अभी तो वर्धमान सरिजी को ही भेरा उत्तराधिकारी जानना

प्रसन्नचन्द्रसूरिने यह भार अपने सुयोग्य शिष्य देवभद्राचार्य पर छोड़ा और खर्ग सिधारे । उस समय देवभद्राचार्थ इस समुदाय में बहुत प्रभावशाली ब्राचार्य थे, उन्होंने वीर चरित्र पार्श्वनाथ चरित्र आदि कई ग्रन्थ बनाये थे।

इधर जिनवल्लभ गणिने पिंडविशुद्धि संघपट्टक आदि अनेक ग्रन्थ बनाये । वागड़ देशमें दस हजार नृतन जैन बनाये, उनकी महानता सब पर प्रगट हो गई, समुदाय उनका पूर्ण भक्त हो गया तब देवभद्राचार्यनें ११६७ में गच्छका नेतृत्व उनके हाथ सोंप कर दादा गुरु श्रीअभयदेवसुरिके त्रादेशका पालन किया। जिनवल्लभसुरिके स्वर्गारोहरा पश्चात इन्हीं देवभद्राचार्यने जिनदत्तासूरिको गच्छनायक बनाया ।

११६७ से १२११ तक युगप्रधान जिनदत्तासूरिजीका शासन काल था। 'खरतर' बिरुदसे चैत्यवासियोंकी पराजयका संकेत मिलता है। दूसरेका दिल दुखाना उचित न जानकर इन महापुरुषों ने स्क्यं इसका प्रयोग नहीं किया किन्तु जब भक्तिवश अन्य लोग बिरुदका प्रयोग करने लगे तो फिर इस बिरुदका प्रयोग होने लगा।

श्रीअभयदेवसरिजीको खरतरगच्छसे पृथक रखनेका विचार सबसे पहले तपागच्छी धर्मसागर उपाध्यायके दिमागमें आया। श्रीअभय-देवसूरिने नवअंग सूत्रोंपर टीकाकी थी, इसलिये इनका खरतरगच्छमें होना धर्मसागरको बहुत अखरता था । खोजनेपर उसको इसका कूट उपाय भी मिल गया, क्योंकि खरतरगच्छ पद्मवली-गणभर सार्द्धशतकवृत्तिमें जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है अभयदेवसूरिने वर्धमानसूरिको अपना उत्तराधिकारी निवत किया था। इस प्रथकी इस बातको तो ये लोग मान लेते हैं किन्तु प्रसन्नचंद्रस्रिको जो आदेश दिया गया था उसे नहीं मानते † इसे ही द्वेष बुद्धि कहते हैं । क्या एक आचार्य के २ पट्टथर नहीं हो सकते ? क्या जगचन्द्रसूरिजीके दो पट्टथर

तया खरतर भेद पृ० १७३।

नहीं हुए ? श्रीअभयदेवसूरिके ज्येष्ठ गुरुबंधु श्रीजिनचन्द्रस्रिने ऋपनी बनाई संवेगरंगशालाका संशोधन श्रीअभयदेवसूरि शिष्य जिनवल्सभ गिंगासे कराया था, इसका स्पष्ट उल्लेख उन्होंने किया है चित्रकृट प्रशस्ति में जिनवल्लभ गणि ने (१) प्रसन्नचंद्रस्रि (२) वर्धमानस्रि (३) हरिभद्रसूरि और (४) देवभद्रसूरिकी स्तुतिकी है।

इससे स्पष्ट है अपने गुरुबंधु वर्धमानसूरिके प्रति मी उन्हे काफी आदर था और श्रीजिनचंद्रस्रिजीने उन्हे अभयदेवस्रिजीका शिष्य कहा है।

इन सब बातोंसे यहभी स्पष्ट है जिनवल्लभसूरि इसी परंपरा में थे, उनके सब ग्रन्थोंमें उन्होंने श्रीअभयदेवसूरीको त्रापना गुरु माना है।

श्रीअभयदेवसूरिके पाट पर तो २ आचार्य थे इसलिए छिद्रान्वे-षीयोंको कुछ कहनेका अवसर मिल गया किन्तु जिनवहभसूरिके पाट पर तो एकमात्र युगप्रधान जिनदत्तास्रिजी थे, ऐसी अवस्थामें जिनवहम(स्रि)गगािको इस परंपरामें न मानना सिवा इतिहासके अज्ञानके क्या हो सकता है। ×

श्रीजगचन्द्रस्रिको उदयपुर दरबारने 'तपा' बिरुद दीया इसका उल्लेख केवल तपागच्छीय पट्टावितयों में है, फिर भी हम तो इसपे अब्राक्षेप नहीं करते. फिर श्रीजिनेश्वरस्रिको गुर्जरनरेश श्रीदुर्लराजने 'खरतर' बिरुद दीया इससे चिड क्यों है ? वीर वंशावली आदि अनेक स्थलो पर तपागच्छीय लोगोंने भी इस चीजको माना है पर द्वेषबुद्धि मनुष्य को अंा बना देती है । इसीसे उन्हें सत्यके दर्शन नहीं होते।

सूर्यसप्तमी सं० २०१२ ]

ि उमरावचन्द जरग**ड** 

<sup>🗴</sup> तपा खरतर मेद पृ॰ २ ।

# ત્રંથકારે, ને દિષ્પણકારે આપેલ પ્રમાણ ત્રંથાનું અકારાદિ અનુક્રમ

|               | પાના                               |      | Ŷ                               | પાનાં            |
|---------------|------------------------------------|------|---------------------------------|------------------|
| ٩             | અનુયાગદ્વાર સૂત્ર ૧૬૬              | ૧૫   | આચારવિધિ સા <b>મા</b> • :       | પ્ર. ૪૬,         |
| ર             | અનુયાગદ્રાર ટીકા ૧૬૭               |      | 41, 280, 92, 20,                | 934,             |
| 3             | <b>આવશ્યક મૂ</b> ળ                 |      | <b>484, 221, 328,</b>           | 388              |
|               | ( તાડપ. ત્ર. ) ૯૭                  | 15   | <b>ઇરિયાવહિ  <b>છ</b>ત્રીસી</b> | <mark>ህ</mark> ሄ |
| 8             | આવશ્યક બૃ. વૃ.                     | ૧૭   | ઉવવાઇ સ્ત્ર                     | ę                |
|               | કે, ૧૫, ૩૨, ૫૩, ૭૩,                | 12   | A -                             |                  |
|               | १०६, ३६०, (११, २६.)                | 96   | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર               | <b>۹</b> ٦,      |
|               | આવશ્યક લઘુવૃત્તિ ૫૬                |      | २०५,                            | २७६              |
|               | આવશ્યક ટિપ્પનક ૧૫, ૧૦૨             | २०   | <b>उत्तराध्ययन वृत्ति</b>       | २ ३              |
| 19            | આવસ્યક ચૂર્ણિ <sup>૧</sup> ૫૩, ૭૩, | : २१ | " ,, બૃ.                        | ષ્ટ.             |
|               | <b>&amp;3, 994, 934, 208.</b>      |      | <b>ર∙</b> ષ, <b>ઢઢ</b> ૩        | 399              |
|               | उपस्, ६३, ८४, १४२                  | २२   | ઉત્તરાધ્યયન સર્વાર્થસ           | २७४              |
| .(            | ચ્યાવ ∙ <b>બાલા •</b> (સાેમસું દર  | २३   | એાધનિયું કિત ટી.                | ٧o,              |
|               | સૂરિ ) ૯૩                          |      | હ૧,                             | 386              |
| Ŀ             | ુઆવ∙ સિત્તરી. ડી.  ૩૪૮             | 28   | કલ્પનિ <b>યુ</b> કિત            | २५६              |
| 10            | આચારાંગનિયું કિત ૨૬૩               | રપ   | કલ્પ <b>ઞૂ</b> િષ્              | <b>२.</b> ६४     |
| 19            | . આચારાંગ ટીકા ૧૫૮,                | २५   | કલ્પવૃત્તિ (સં દેહ વિ.          | )૨૫૪             |
|               | २, १४, ३४४                         | २७   | કલ્પટિ <sup>૫</sup> પન          | २५६              |
| 12            | આ <b>ચારાંગ બાલા</b> ૨૫૯           | २८   | કલ્પનિ <b>રક</b> ત              | २५६              |
| 9. <b>3</b> - | <b>આચાર દિતક</b> ર ૫૬,             | રહ   |                                 |                  |
|               | <b>૮૩,</b> ⊢૩૨૫ ⋅                  | 01   | ં, સ્ત્રિ)                      | २५७              |
| łΥ            | <b>આચાર પ્રદી</b> પ પક્, ૧૩,૨૪૨    | 3 •  | કલ્પટીકા (પ્રાચીન)              | ર ૫૭             |

|                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | પાના                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| કલ્પસૂત્રાંતર્વાચ્ય ર પછ          | .४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | જિનવલ્લભ સુ પ્રતિ. સામા.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| કલ્પ લઘુટીકા (આં. ઉદય             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 3 <b>3</b> ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| સાગર) ૨૫૮                         | ४७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | જયાતિષ્કર <b>ં</b> ડક ટી.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ક <b>લ્પ વૃ. ટીકા (આં. મા</b> ણિ- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૭૮, ૧૮૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| કર્ષિ લિ.) ૨૫૮                    | 84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | કાણાંગ સત્ર ટીકા પ, ૧૫૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| કલ્પ બાલાવખાેધ                    | ४५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | દાણા પ્રકરણ ૩૭, ૫૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| (કમલા ગચ્છીય) ૨૫૮                 | ૫૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ત-ત્વાર્થ ભાષ્ય વૃત્તિ ક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| કલ્પદીપિકા (ત. જયવિજ-             | પ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | તત્ત્વતરંગિણી વૃત્તિ ૪૦૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| યાેપા∙ ) રકર                      | પર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | તિત્થાેઆલિય પયન્નાે ૨૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| કલ્પકિરણાવલી ૨૧,૨૫૫               | \ પ૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | विक्य पंडुत्त स्ते।त्र उउट                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| કલ્પસુખાધિકા તેનું ટિ.            | પ૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | દશવૈકાલિક તિ. ટી. ૧૮૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>૨૧, ૨૫</b> ૪                   | પપ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | દ્રાદશકુલક ટી. પક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| કથાકાેશ (જિનેશ્વર સુરિ)           | પક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | નવયદ પ્રે. ખૃ. વૃ. ૬, ૫૫,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 383                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २०३, २०५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| કલ્યાણક સ્ત્રોત્ર ૩૬૫             | પુછ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ,, ,, લઘુવ, ૫૫, ૨૦૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ગુરૂતત્ત્વ પ્રદીપ ૨૧, ૨૫૫         | 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | નવત-ત્વસં વેદન પ્ર. ટી. ૫૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <b>ગુર્વાવલી–ત્રિદશતર</b> ંગિણી   | પૃષ્                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | નિશીથભાષ્ય ૯૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १६६, ३८३, <b>३८</b> ५, ४•७        | 50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | નિશ્લ <b>યગૃ</b> હ્યું ૭ <b>૯, ૧૭</b> ૪,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ચૈત્યવ દનાદિ ભા. વ. ૮૩            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>૧૭૯</b> , ૧૮૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ચૈત્યવ દન ભા. અવચૂર્ણિ            | 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | નિર્વાણ કલિકા ૨૪૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (જ્ઞાન સા. સ્.) રક                | 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | પયુ વણા કલ્પસત્ર ૬,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>ल भुद्दी</b> व पत्रसि दी,      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૧ <b>૭૭, ૨</b> ૧૦, ૨ <b>૬૨</b> , ૩ <b>૦</b> ૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २५३, ३५०                          | <b>§3</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | પ <sup>ર્</sup> ચક્ <b>ખા</b> ણુ ભાષ્ય ૮૫,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| or भुद्दीव-यं ह-सूरपन्निति ७८     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                   | કલ્પ લઘુટીકા (અાં. ઉદય સાગર) ૨૫૮ કલ્પ બૃ. ટીકા (આં. માણિકાપિ લિં.) ૨૫૮ કલ્પ બાલાવખાધ (કમલા ગચ્છીય) ૨૫૮ કલ્પદીપિકા (ત. જયવિજયાપા•) ૨૬૨ કલ્પકિરણાવલી ૨૧, ૨૫૫ કલ્પસભાધિકા તેનું દિ. ૨૧, ૨૫૪ કથાકાશ (જિનેશ્વર સરિ) ૩૪૩ કલ્યાણક સ્ત્રોત્ર ૩૬૫ ગુરતત્ત્વ પ્રદીપ ૨૧, ૨૫૫ ગુર્વાવલી—ત્રિદશતર ગિણી ૧૬૬, ૩૮૩, ૩૯૫, ૪•૭ ચૈત્યવંદનાદિ ભા. વ. ૮૩ ચૈત્યવંદન ભા. અવચૃર્ણિ (ત્રાન સા. સ.) ૨૬ | કલ્પસ્ત્રાંતર્વાચ્ય ૨૫૭ ૪૬ કલ્પ લઘુડીકા (આં. ઉદય સાગર) ૨૫૮ ૪૭ કલ્પ બૃ. ડીકા (આં. માણિકાર્ષિ લિં.) ૨૫૮ ૪૯ કલ્પ બાલાવખાધ (કમલા ગચ્છીય) ૨૫૮ કલ્પદીપિકા (ત. જયવિજ-પેર સાગા ) ૨૬૨ પર કલ્પકારણાવલી ૨૧,૨૫૫ પર કલ્પકારણાવલી ૨૧,૨૫૫ પક કથાકાશ (જિનેશ્વર સાર) ૫૫ પર કથાકાશ (જિનેશ્વર સાર) ૫૫ પર ગુર્વાવલી –િત્રદશતરંગણી ૧૬૬,૩૮૩,૩૯૫,૪૦૭ ચૈત્યવંદન ભા. અવચૂર્ણિ ૧૬૬,૩૮૩,૩૫૦ માર્ચ ૧૬૧ |

|           | પાના                                   |            | પાના                               |
|-----------|----------------------------------------|------------|------------------------------------|
| ξŸ        | પટ્ટાવલી (ધર્મસાગર) ૧૮૬                | 60         | <i>ૃ</i> યહત્સંગ્રહણી (જિનભદ્રીય)  |
| ६५        | પંચાશક પ્રકરણ ૨૬૪,૨૬૬                  |            | 255                                |
| 5 5       | પંચાશક ટીકા ૩૦, ૫૩,                    | ८२         | <i>ખૃહત્</i> શાંતિસ્તવ ૩૩ <b>૮</b> |
|           | ં <b>ક</b> રૂપ, ૩૫૪                    | ८२         | ભગવતીસૂત્ર ૩૧૧, ૩૩૩                |
| ६७        | પંચાશક <b>ચૂ</b> ર્ણિ પ૩,              | <b>/</b> 3 | ભગવતીસૂત્ર ટીકા                    |
|           | ૧૧ <b>૩ ૧૧</b> ૮, ૨૧૯, ૨૬,             |            | <b>૩૩</b> ૧– <b>૩૨</b> , ૩૪૨       |
|           | ८७, १९१, २४४, २५८,                     | <b>(</b> 8 | મહાનિશીથસૂત્ર પ૮,                  |
|           | २८५, ३०१                               |            | १४८, २४३                           |
| 51        | પંચવસ્તુક ટીકા ૩૨, ૭૩,                 | ८५         | મહાવીર પંચક. પૂજા                  |
| 56        | પિંડનિયુ <sup>૧</sup> કિત ટી. ૯૨       |            | (વલ્લભસૂરિ) ૨૬૫                    |
| 40        | પુણ્યસાર કથા પ્રશસ્તિ                  | 45         | યતિદિનચર્યા ૩૧૩, ૩૪૯               |
|           | <b>" የረ</b> ソ                          | ८७         | યતિદિનચર્ચા ટીકા                   |
| 197       | પ્રતિક્રમણ હેતુગર્ભ ૨૧૪,               | •          | . ૩૧૩, ૩૪૯                         |
|           | २७२, ३०२, ३१५                          | "          | યાેગવિધિ પ્રકરણ (પ્રાચીન)          |
| ૭ર        | પ્રતિક્રમણસત્ર ટી. (શ્રીચ દ્રસ્રિ)     |            | 13                                 |
|           | ે ૧૮                                   | 16         | યાેગશાસ્ત્ર મૂળ ૧ <b>૦૧</b>        |
| હ્ય       | પ્રતિષ્ફાકહપ (ઉમા.) ૨૪૦                | 60         | યાેગશા. બાલાવ. ૧૦૧                 |
| ওধ        | પ્રતિષ્ઠાવિધિ (સમુદ્ર) ૨૪૦             | ૯૧         | યાગશાસ્ત્ર ટીકા ૩૪, ૫૬             |
| ५७        | પ્રવચન સારાહાર મૂલ                     | હર         | લલિત વિસ્તરા ૩૩૫                   |
|           | ૧૨૯, ૮૪, ૮૬, ૨૪૪                       | ૯૩         | લધુ શત્રું જય મહાત્મ્ય ૨૪૦         |
| ५९        | પ્રવચન સારાષ્ધાર ટી. 🦈                 | ५४         | લધુ શાંતિસ્તવ ૩૩૮                  |
|           | હર, ૧૨૯, ૩૨૧, ३૪૫                      | હપ         | વસુદેવહિંડી રર૮                    |
| ૭૭        | <b>્રાહ</b> તકલ્પ <b>ચૂ</b> ર્ણિ ૧૮૭   | ૯૬         | वर्धभान विद्या ३१८                 |
| ৩८        | <i>ખૄહત્કલ્પ</i> ભાષ્ય <b>૯</b> ૩      | ৬৩         | वं द्वां ३ हित्त ४ १ ६             |
| <b>૭૯</b> | <i>ખૃહત્ક્ર</i> લ્પવિશેષ <b>ભા.</b> (૩ | 46         | વંદનક ભાષ્ય ૨૭૩                    |

પાના ૯૯ વિશેષાવશ્યક ભા. ૧, ૩૫૪ ૧•• વિધિપ્રપા ૨૮, પક, ૭૩ ૧૦૧ વિચારમૃત સંગ્રહ 48 ૧૦૨ વ્યવહાર ભાષ્ય ટી. २२८. २५० ૧•૩ ષડાવશ્યક ભાળાવબાધ (તરૂણ પ્રભ સૂ.) 80 ૧ • ૪ વડાવશ્યક બાળા (તપા-હેમહ સગણિ) 136. 180. 210,3 34 ૧૦૫ ષષ્ટિ શતક મૂળ 9 40 ૧૦૬ ,, ,, મૂ. બા. ૧૦૭ શત્રું જય મહાતમ્ય 286 ૧૦૮ શ્રાવક પ્રતમ્તિ વૃત્તિ પ, ૫૬ ૧૦૯ શ્રાષ્ધ્રપ્રતિ. વૃ. અર્થદી. 10. 346 ૧૧૦ શ્રાષ્ટ્રિક કલ્પ મૃત્રી ૪૬ **૧૧૧ ઋષ્ય પ્ર**તિ વ્યૂર્ણિ ૫૬,

પાન ૧૧૪ સમવાયાંગ સત્ર 92 ૧૧૫ સમવાયાંગ સત્ર ટીકા ૨૬૦ ૧૧૬ સચિત્તાચિત્ત વસ્તુકાલમાનસ૰ 384 ૧૧૭ સમ્યકત્વશલ્યાે ધ્ધાર 960 ૧૧૯ સંમાધ પ્રકરણ 2 5 5 ૧૨૧ સંધાચાર ભાષ્ય 180 ૧૨ • સામાચારી (તિલકાચાય<sup>°</sup>) પક ૧૨૧ સાધુદ્દિન ચર્યા (ઉક્રેશગ) ૭૩ ૧૨૨ સાધુદિનકૃત્ય 388 ૧૨૩ સીમ ધરજિન સ્તવન ૧૬૧ ૧૨૪ સલસાચરિત્ર २५२ ૧૨૫ સુબાધા સામાચારી 94, 999, 284 ૧૨૬ સૂયગડાંગ સત્ર ¥ ૧૨૭ સેન પ્રક્ષ 12, 10, 34. 46. 67. 197. 963. 101, 107, 140, 146. 969, 306, 306, 384 ૧૨૮ હીર પ્રક્ષ ६८. २२४ ૧૨૯ તાતાધર્મ કથાંગ સત્ર ૧૮૪ ૧૩૦ નાતાધર્મ કથાંગ ટીકા 304-49, 382

૧૧૨૨ શ્રાધ્ધવિધિ ૩૧૫, ૩૪૩

૧૧૩ શ્રાધ્ધવિધિ વિનિશ્વય ૧૩૯,

₹ 0 %, 3 5 0

## ॥ ॐ अर्ह नमः॥



नमोत्थुणं त्रविसंवाइणो समणस्स भगवत्रो महावीरस्स । नमोनमः परमगुरु श्रीमदभयदेव-जिनदत्त-कुशल-मोहन-यद्यो-ऋद्धिः-केशर पादपक्षेभ्यः ।

श्रीमन्मोहन-यशः स्मारक ग्रन्थालायां

वादिकन्दकुद्दाल-सकलसूरिशेखर-युगप्रधानाचार्यप्रवर-श्रीमज्जिनचन्द्र-सृरि साम्राज्यवर्त्ती वाचनाचार्यश्रीमत्प्रमोदमिणक्यगणिपुंगव-विनेयावतंस श्रीमदकब्बरसुलतानसंसहब्धजय महोपाध्याय श्रीमज्जयसोम गणिवर विनिर्मित रामबंधु जंबृसंपादित

'तपाखरतरभेद' प्रत्युत्तररूप—

# प्रश्नोत्तर चत्वारिंशत् शतक

श्रीवामेयममेय-प्रमेयपरिकलनकलितमितिवभवं । करणत्रययुतवन्दन-करणेनानम्य रम्यतमं ॥ १ ॥ श्रीमिज्जनदत्तगुरु-श्रीजिनकुशलसूरिगुरुराजौ । विम्नव्यूहविधात, कुरुतां सत्प्रीतिमाधाय ॥ २ ॥ ॥

<sup>🎙</sup> ઉપા૦ શ્રીસુખસાગરજીની પ્રતિમાં ર–૩ ને ૪ થા શ્લાેક નથી.

गुरवोऽपि दयातिलकाः, प्रभोदमाणिक्यवाचनागुरवः । विद्धतु बोधविकादां, विख्याताः चेमशाखायां ॥ ३ ॥ श्रुतदेवते ! प्रसादं, विधाय मिय बोधवृद्धिमाधाय । श्रुस्विलितयुक्तिविभवं, वितनु तनुकृत्य परपचं ॥ ४ ॥ विद्धति प्रश्नपदाना-मुत्तरवाक्यानि समयमयमत्या । युगवरिजनचन्द्राणां, वाक्याक्ष्मयसोमनामानः ॥ ५ ॥ श्रम्मकमसाम्भोगिक—सामाचारिषु दूषणे न मितः । तद्दत्तदूषणानां, विच्छेदाय प्रवृत्तिरियं ॥ ६ ॥ वातांविहितवाक्यानां, समाधानाय केवलं । वार्ताभिरेव तत्तेषा-मुत्तरं दातुमुद्यमः ॥ ७ ॥

ભાષા:-અપરિમિત પદાર્થોના ત્રાનયુક્ત મતિવિભવવાળા શ્રીપાર્ધા-પ્રભુતે મન વચન અને કાયાથી વંદન કરવા પૂર્વક સારી રીતે નમસ્કાર કરીને (પ્રશ્નપદ્દાના ઉત્તર લખીએ છીએ) ાશા શ્રીમજિજનદત્તસૂરિ અને શ્રીજિતકુશલસૂરિ આ બન્ને ગુરૂદેવા ઉત્તમ પ્રસન્નતા કરીને વિધ્ન-સમૂહના નાશ કરનારા થાંઓ ॥૨॥ ક્ષેમધાડ શાખામાં વિખ્યાત એવા ગુરૂમહારાજ દયાતિલક (ગણિ) તથા પ્રમાદમાણિક્ય વાચના ગુરૂ. આ બન્ને ગુરૂઓ પણ ધાધના વિકાસ કરનારા થાંઓ ॥ ૩ ॥ દુ શ્રુતદેવતે! (તમા) પ્રસન્નતા પૂર્વક મ્હારામાં બાધ સમ્યગ્રાન)ની વૃદ્ધિ કરી પરપક્ષને અલ્પ કરીને અસ્પલિત યુક્તિવિભવને વિસ્તારા ॥ ૪ ॥ (આવી રીતે નમસ્કારાદિ કરીને) યુગપ્રધાન આચાર્ય શ્રીજિનચન્દ્ર સૂરિજીના આદેશથી જયસામ નામના પાઢક સમયાનુસારિણી મતિએ પ્રશ્નપદ્દાના ઉત્તર વાક્યા રચે છે ॥ ૫ ॥ અમારી મતિ વિપક્ષિયાની સામાચારીને દૂષિત કરવાની નહીં, પણ તેણે આપેલ દૂષણોનો વિચ્છેદ કરવાને આ પ્રવૃત્તિ છે ॥ ६ ॥ ભાષામાં લખેલ વાકયોના સમાધાન માટે ભાષાથી તેઓના ઉત્તર દેવાના ઉદ્યમ છે ॥ ७ ॥

श्रीश्रहम्मद्।वादमांहे श्रीजेसलमेर वास्तव्य वहरा गोत्रीय साह सुजद्द संवत् १६२६ वर्षे ज्येष्ठसुद् ४ दिने ऋम्हारा गुरू वाचनाचार्य श्रीप्रमोदमाणिक्य गणिने श्रीमुखि श्रम्हज समीपि चर्चा करी १६ श्रावकां साथि समभी श्रीजिनपतिमा महामहो-च्छवपूर्वक जुहारी । पछइ वली ४८ बोल श्रीखरतरगच्छ सामा चारीना मर्वे गच्छना गीतार्थं यतियांनइ सिद्धांतनइ न्यायें पूछी तथा चर्चा करी ऋषि मेघजी प्रमुख २८ लुंका यतियां साथि श्रीखरतरगच्छनी सामाचारी सर्व शास्त्रसंमत जाणी. भादरतां थकां लुंका ऋषि मेघजीनइ पोथानइ मांमलड [ फ⊓ड़ै ] लुंकां श्रावकां ३४ साथि पोथाना फगडा करिवानइ निमित्ति तपेइं भगडाना बोल कबूल कीयइ थकइ श्रीखरतर मंघनायक मत्यवादी श्रीमारंगधर मुहुंतइ निषेधतां लुंका ऋषि मेघजी २⊏ ठागुइ तपामांहि गया । पछुइ १६ श्रावकां साथि श्रीखरतरगच्छनी सामाचारी वहरइ सूजइ श्राद्री । हिवे तेह वहरा सा० सूजाना पुत्र सा० राजसी, तिएइ पुरिए चरच! करी श्रीजिनप्रतिमा जुहारीनइ श्रीखरतरगच्छनी सामाचारी भावइं ऋ।दरी खरतर थयां, पछी मुलतांन मांहि किरणएकइ मेलि सरतर श्रावकां साथि मन अग्रामिलतां तपा श्रावकांनइ आदरइ अण्चच्यां खुणसइ (?) तपानी सामाचारी मुज्जतांनमांहि ते भइयइ

त्रादरी। पछी एतला बोल लिखी करी श्रीलाहोरि तपानां श्रांवकां-नइ खरतरां भणी पूछिवानइ कार्जि मूंक्या, लाहोरमध्ये ते बोल किण्ही चर्च्यां नहीं, पूछ्या नहीं, इमर्जि लिख्या रह्या। पछी ते बोल आपण्ड हाथि आञ्या, परं ते बोल लिखितां द्वेषनइ वाह्यइ घणा असंबद्ध बोल लिख्या छइ, ते बोल न लिखायइ। हिवइ श्रीजिनचन्द्रसूरि युगप्रधानजीनइ आदेशइ आचार्य श्रीजिनसिंहसूरिजीनइं कथनि आपण्ड कार्जि ऊतरसेती ते प्रश्रा बोल लिखीयइ छीइं।

ભાષા—શ્રીજેસલમેર નિવાસી શા. સૂજા વહારાએ શ્રીઅમદા-વાદમાં સંવત ૧૬૨૯ વર્ષે જેઠ સુદ ૫ ના રાજ અમારા ગુરૂ વાચનાચાર્ય શ્રીપ્રમાેદમાણિકય ગણિના સમક્ષ અમારી પાસે ચર્ચા કરીતે ૧૬ શ્રાવદા સાથે સમજીને મહામહાત્સવે શ્રીજિનપ્રતિમા જુહારી ( વાંદી ), ત્યાર બાદ ૪૮ બાલ ખરતરસામાચારીના સવ<sup>૧</sup> ગચ્છના ગીતાર્થ યતિયોને સિદ્ધાંત ન્યાયે પૂછી અને ચર્ચા કરી ૠપિ મેત્રજી આદિ લૂંકાના ૨૮ યતિએા સાથે ખરતર ગચ્છની સામાચારી સર્વ શાસ્ત્રસંમત જાણી આદરતાં થકાં લૂંકા ઋષિ મેઘજને પોથાને માંમલે (પુસ્તકાની બાબત) લૂકાના ૩૫ શ્રાવકા સાથે ઝગડા કરવા નિમિત્તે તપાએોએ ઝગડાના બાલ ( મેઘજીની ઇચ્છાતુકૂળ મદદ કરવા આદિ બાબત ) કખૂલ કરતાં શ્રીખરતર સંધનાયક સત્યવાદી શ્રીસાર ગુધર મુહું તાએ નિષેધવાથી ઋષિ મેધજ ૨૮ ઠાણા તપામાં ગયા, પછી ૧૬ શ્રાવકા સાથે ખરતર ગચ્છની સામાચારી સૂજ વહારાએ આદરી ) હવે તે સૂજા વહેારાના પુત્ર રાજસી, તેણે પણ ચર્ચા કરી બ્રીજિનપ્રતિમા જુહારીને ખરતર ગચ્છની સામાચારી ભાવે આદરી. ખરતર થયા, ત્યારપછી મુલતાંનમાંહી કાઈ કારણવશ ખરતર બ્રાવકા સાથે મનના મેલાપ ન રહેવાથી અને તપાશ્રાવકા તરફના આદરથી કાઇ પણ વાતની ચર્ચા કર્યા વગર તેણે મુલતાનમાં તપાની સામાચારી આદરી. પછી એટલાં (જે આગળ લખાય છે, તે) બાલ લખીને લાહારના તપા બ્રાવકા ઉપર ખરતરાને પૂછવા માટે માકલ્યા, પણ તે બાલ લાહારના તપા બ્રાવકાએ કાઇએ ચર્ચા નહીં તેમ કાઇનેય પૂછયા પણ નહીં, એમના એમ લખ્યા પદ્યા રહ્યા, પછી તે બાલ આપણા હાથે આવ્યા, પરંતુ તે બાલ લખતાં દેષના કારણે એવા અસંબદ્ધ રીતે લખ્યા છે કે જે લખાય નહીં છતાં હમણાં યુગપ્રધાન આચાર્ય શ્રીજિનચંદ્ર મૂરિજના આદેશથી અને આચાર્ય શ્રીજિનસિંહ સૂરિજીના કહેવાથી મહારા પોતાના નિમિત્તે ઉત્તર સહિત તે પ્રશ્નોના બાલ લખીએ છીએ !

( તપા. ખરતર ભેદ ગ્રાંથ ૧–૨, માેલ પહેલાે )

१ प्रश्न-तपा दिन दिन प्रति पोसह व्रत करइ, खरतर सदा पोसह न करइ, पर्वतिथिइंजि करइ, ते स्युं ?।

ભાષા-તપા પ્રતિદિન-દરરાજ પાસહ કરે, ખરતર સદા પાસહ ન કરે, પર્વા તિથિએજ કરે, તે શું ?

पडिपुर्ग्ण पोसहं सग्मं त्र्रणुपात्तेमार्गे विहरति" तथा 'उववाइ' उपांगमांहि श्रावक वर्णनाधिकारि तथा श्रीठाणांगमांहि च्यार विसामानइ ऋधिकारी विधिवादइ तथा श्रीऋावश्यक बृहद्वृत्तिमांहि तथा श्रावकप्रज्ञप्तिवृत्तिमांहि "पौषधोपवासातिथिसंविभागौ तु प्रतिनियतदिवसानुष्ठेयौ, न प्रतिदिवसाचरणीयौ " एहवे श्रदारे करी नियत नियत दिवसे पोसहन्नत लेवा श्रीहरिभद्रसृरिइं प्ररूप्या, व्यनई प्रतिदिनइ पोसहब्रत लेवा निषेध्या छइ. कल्याणक तिथिना पोमह श्रीदशाश्रुत(स्कंध-पर्यूषणाकल्प) सिद्धांतमांहि ''पाराभोयं पोसहोववासं पट्टविंसु'' इति पाठेन, तथा ''श्रद्रा-हियपज्जुसर्गो" इति गाथाये पजुसराना पोसह श्रीतत्त्वार्थवृत्तिइ तथा 'नवपद(पकरण) वृत्ति. मांहि कह्या, तथा 'सूयगडांगवृत्ति' मांहि श्रीशीलांकाचार्यइं "पूर्णमासिषु" इति वृत्तिइ १८ (मा) श्रध्ययने विधिवादइं कल्यागाकना पोसह प्ररूप्या छइ।

उपधानना पोसह जे श्रावक श्राविका पासि निरंतर-पर्व पाखई करावियइ छुद्द ते गीतार्थे त्रापांपणा सामाचारी प्रथांमांह उपधान वहतां पोसह लिख्याह्रे, तेह भगी श्राचरणाना पोसह कहीयइ छइ, तद्यथां-"येन प्राग्नमस्कारादिस्त्राग्यधीतानि तेनापि यथायोगं निर्विलम्बमेवेापधानानि यथाशिक्ततपसा पौषधग्रहणादिविधिनाऽवश्यं वहनीय।नि" इति तपा ( श्रीरत्न-शेखरस्रिकत) श्रीत्राचारप्रदीपप्रंथे (१९ पत्रे)। एतावता त्रागमे।क्त पोसह (व्रत) पर्वदिवसेजि करिवा, अपर्वदिवसे न करिवा। तथा ऋषिमतियां तपांरा गुरु श्रीदेवेन्द्रसूरिइं " अथ पौषधळत्तणं तृतीयं शिलावतमुच्यते-तत्र 'पोषं' पुष्टिं प्रक्रमाद्धर्मस्य 'धत्ते' करोतीति पौषधः श्रष्टमीचतुर्दशीपूर्णिमाश्रमावास्यादि पर्वदि वसानुष्ठेयो वतविशेषः ' इति धर्मरत्नप्रकरणपृत्ती। तथा श्रावकदिनकृत्यसूत्रमांहि " छुएहं तिहीण मज्झिम्मि, का तिही ? अउज वासरे । किं वा कल्लाणगं? ऋजज, ले।गनाहारा संतिम्रं ॥१॥ ''एहवइं पाठइं करि २ श्राठमी २ चवर्मि १ पुनिमं १ श्रमवासि, एवं छ तिथि तथा कल्याणकतिथि मर्व एतली तिथि पोसह लेवानी कही-वृत्तिमांहिवखाणी छड़, तउ आगमोक्त एह पोसह लेवानी तिथि थकी अधिकी पोसह लेवानी तिथि मानइं छड़ ते आगमे तथा आचरणा थकी विरुद्ध जािंगवं, राग-द्वेषना वाह्या कहइ प्रमाण न थाई, एतलइ आगमोक्त पोसह ब्रत पर्व तिथेजि सदा लेवड, परं पर्वतिथि पखड़ न लेवत, एवं शास्त्रनी हुंडीना पाठ विशेषार्थीयइं पोसहस्त्रत्रीसीनी वृत्ति थकी जाइवा ॥ १ ॥

ભાષા:-સિહાંતમાં 'પાેસહાેવવાસ ' નામના જે અગ્યારમાં વ્રત શ્રાવકના કહ્યો છે તે પાેષધાેપવાસ, આઢમ, ચાેદસ, પૃનમ અને અમાસ, આ પવ તિથિએ કરવાનું કહ્યું છે, જેમ કે સૂયગડાંગ સૂત્ર ( આગમાેદય સમિતિએ પ્રકાશિતના પાના ૪૦૮) માં લખ્યું છે કે " તે લેપ નામના શ્રાવક ચાેદસ આઢમ તથા ઉદ્દિષ્ટા તિથિ એટલે અમાસ અને તીથ કરદેવાની કલ્યાણકતિથિઓ, તથા પૂનમ. આ બધી

#### પવ<sup>દ</sup>તિથિઓએ સંપૂર્ણ એટલે આહારના ત્યાગ દેશથી કે × સવ<sup>દ</sup>થી

× જે વ્રતરૂપ પૌષધમાં ચાર પ્રકારના આહાર પૈકી એક દેશરૂપ માત્ર પાણીનાે આહાર વાપરવાતું છૂડું હોય તેવાે ત્રેવિહાર ઉપવાસ જે કરાય તે દેશથી આહાર પૌષધ અને જેમાં ચારે પ્રકારના આહારના ત્યાગ રૂપ ચાેવિહાર ઉપવાસ હાેય તે સવ'થી આહાર પાૈષધ કહેવાય.

આથી વિપક્ષિઓ જે આજે એકાસણાથીય વ્રતરૂપ પૌષધ કરવાનું માને છે, ને તે પ્રમાણે ચોસદ પહેારીયા પોસા એકાસણા આદિયી કરાવે છે તે શાસ્ત્રાનુસાર નહીં, પણ સ્વમતિકલ્પનાએ ધડી કાઢેલ ધરના આચાર છે. અને પંડિત વીરવિજયજીએ પૌષધ વ્રતની પૂજામાં જે " એકાસણ કહ્યું રે શ્રીસિદ્ધાંતમાં " એમ લખ્યું છે, તે શાસ્ત્રકારાેના અભિપ્રાયની અજાણતાએ તેમ સ્વગચ્છાચારના આગ્રહવશ લખ્યું છે, શાસ્ત્રકારાએ જે દેશથી આહાર પૌષધમાં એકાસણાને લીધું છે. તે વ્રતરૂપ ચારે પ્રકારના સંપૂર્ણ પૌષધમાં નહીં, પણ માત્ર આહારના ત્યાગરૂપ દેશપૌષધમાં લીધું છે, અને તેમાંય એકાસણાને લીધું છે. એટલું જ નહીં કિંતુ ભિચ્યાસણાને તેમ એકાદિ વિગયત્યાગને પણ શાસ્ત્રકારાએ દેશથી આહારપૌષધ કહ્યું છે, જુએા આ ગ્રંથકારે પ્રશ્તાેત્તર બીજામાં આપેલ આવશ્યક બૃહદ્દૃષ્ટત્તિ તથા તેના ટિપ્પણના પાઠ.

જ્યારે શાસ્ત્રકારાએ બિઆસણા અને વિગયત્યાગ માત્રને પણ દેશથી આહાર પૌષધ કહેલ છે ત્યારે, જોકે રામપંથી આગમપ્રત્રજી તથા તેમના પૂર્વ લેખકા તાે 'તપા ખરતર લેદ' પૃ૦ ૨ તથા ૯૬, અને ૧૨૫. બાેલ ત્રીજા તથા ૧૧૪ માં, દિવસમાં ગમે તેટલી વાર જમીને પણ રાત્રે પૌષધ કરવાની સ્પષ્ટ હિમાયતી કરી રહ્યા છે.

૮ અને સ્નાનાદિ વડે શરીરસત્કાર ૨, અબ્રહ્મચર્ય ક તથા સાંસારિક વ્યાપાર આ ત્રણના સર્વધી, ત્યાગ કરવા રૂપ ચારે પ્રકારના પૌષધ સારી રીતે પાલન કરતા વિચરે છે. " તેમજ ઉવવા⊍ ઉપાંગ સ્ત્રમાં

છતાં તેમના ટટ્ટુ ચાલે તેમ લાગતા નથી, કારણ કે એકાંત મતા-પ્રહની રાગાંધતા શિવાય આ વાત (ગમે તેટલી વાર જમાને રાત્રે પૌષધ કરવાની) કાઇનેય ગળ ઉતરે તેમ નથી, પણ આજના સાગરપંથી આદિ તપાઓ, જે એકાસણાએ બતરૂપ પૌષધ કરવાના પૂરા હિમ.યતીઓ છે, તેઓ બિયાસણાએ અને વિગયત્યાગ માત્ર કરી વતરૂપ પૌષધ કરવાનું કેમ નથી માનતા ? તેમ પૂજાની ઢાળમાં દેશથી આહારપૌષધ એકાસણા સુધીજ કેમ કહ્યું ? બિયાસણા અને વિગયત્યાગ કરીને પણ દેશથી આહારપૌષધ થઇ શકે એમ કહેવામાં શંવાંધો આવતા હતા ?

વસ્તુતઃ શાસ્ત્રકારાના અભિપ્રાયે અગ્યારમા વ્રતરૂપ પૌપધમાં નહીં, પણ માત્ર આહારના ત્યાગરૂપ દેશથી આહારપૌષધમાં એકાસણું બિયાસણું, ને વિગય ત્યાગ સુધાં લેવાનાં છે જો એમ ન ન હોય તા શાસ્ત્રકારાએ તા ચારે પ્રકારના પૌષધામાં દેશથી, ને સવેથી એવા બે બેદા રાખ્યા છે. છતાં પૌષધ દંડકમાં માત્ર આહારપૌષધ માટેજ 'देसच्चो सव्वओ वा' અને બાકીના ત્રણે પૌષધ માટે એકજ 'सव्वच्चो 'શબ્દ કેમ બાલાય છે? એનું કારણુ એ કે—અમુક અંશે શરીર સત્કાર, અધ્રહ્મચર્ય અને ઘર વ્યાપારના ત્યાગને શાસ્ત્રકારોના અભિપ્રાયે દેશથી તે તે પૌષધ કહી

શ્રાવકના ગુણવર્ણન પ્રસંગે તેમ કાણાંગ સૂત્રમાં ૪ વિસામાના અધિકારે તથા હારિભદીય આવશ્યકવૃત્તિમાં, તેમ શ્રાવકપ્રત્તપ્તિવૃત્તિમાં વિધિવાદથી કહ્યું છે કે–'' પૌષધાપવાસ અને અતિથિમ વિભાગ, આ બન્ને વ્રતા પ્રતિનિયત (અષ્ટમ્યાદિ પર્વ) દિવસાએ અનુષ્ઠેય– કરવાનાં છે, પરંતુ પ્રતિદિવસ–નિત્ય આચરવા યાગ્ય નથી." \* આવા અનેક શાસ્ત્ર પાઢાથી શ્રીહરિભદ્રસૂરિ જેવા મહાપુરૂષોએ

શકાવા છતાં જેમ વતરૂપ પૌષધમાં આહાર શિવાય ભાકીના ત્રણે પૌષધો સર્વધીજ કરાય છે તેમ આહાર પૌષધ દેશથી ત્રેવિહાર ઉપવાસે અને સર્વધી ચોવિહાર ઉપવાસેજ થવું યુક્તિયુક્ત કહેવાય, અન્યથા એનું નામ 'પૌષધોપવાસ' એ કેામ પણ રીતે સાર્થક ન બની શકે, એટલે અગ્યારમા વતરૂપ પૌષધમાં જમવું કે ગમે તેટલી વાર જમીને રાત્રે પૌષધ કરવું એ શાસ્ત્રોક્ત નહીં. પણ તપાઓની ગચ્છ રહી–શાસ્ત્ર નિરપેક્ષ સ્વમતિ કલ્પનાએ ધડી કાટેલ ધરનો આચાર છે. રાગ દ્વેષના પ્રભલાદયે તેમ મતાગ્રહના તીવ્ર અભિનિવેશથી તપા ધર્મકાર્તિ તથા રત્નશેખરસૂરિ આદિ, અને મોટે ભાગે અનુમાનતઃ સાગરનાજ પૂર્વભવીય ધર્મસાગરે શાસ્ત્રોકત સુવિહિત સામાચારીઓમાં ઘણા ફેરફાર કરી નાખ્યા છે.

\* રત્નશેખર સૂરિએ વંદિતુ સૂત્રની ટીકા અર્થદીપિકામાં પર્વાશવાયની દરેક તિથિએ પૌષધની સિદ્ધિ કરી બતાવવાને શ્રાવકની પાંચમી પડિમાને લગતા આવશ્યક વૃત્ત્યાદિના નામે '' दिवैंब ब्रह्मचारी, न तु रात्री'' આવા તદ્દન નવોજ કલ્પિત પાક ધડી કાઢતાં ભવભિરૂતાને તા સર્વાથા આભરાઇએજ મૂકી દીધી છે, આ કલ્પિત પાઠને અર્થ શ્રાય છે કે–' પાંચમી પડિમાધારી શ્રાવકે દિવસેજ

અષ્ટમ્યાદિ પર્વ દિવસે પાસહ લેવા પ્રરૂપ્યા છે, તે તે શિવાય પ્રતિદિન– દરરાજ લેવા નિષેધ્યા છે. કલ્યાણક તિથિઓના પૌષધ પર્યુ પણા– કલ્પસત્ર મૂળના " णराभोयं पोसहोववासं पट्ठविंसु " આ પાઠ્યી અને " श्रट्टाहियपज्जुमणे " આ ગાથાયે तत्त्वार्थ दृत्ति तथा नवपद-

ध्रह्मयारी रहेवुं पण् रात्रे न रहेवुं.' आवे। डिल्पत पार तैयार डरी ज्ञावामां रत्नशे जरस्रिने। आशय आवश्यड क्याहि प्रभाण्डि सर्वभान्य अंथामां पौषधना अंगे हिर सद्दिन जेवा समर्थ महापुर्शिओं से भेक्ष' पौषधोपवासातिथिसंविभागौ तु प्रतिनियतिवसान नुष्ठियौ, न प्रतिदिवसा(नुष्ठयौ)चरणीयौ " आ पार्टनी सभानता ज्ञाववानो छे. परंतु सुज्ञ वांयडाओं ध्यानमां राभवुं डे आवश्यड वित्त है जीका डांध पण् प्रभाण्डि सर्वभान्य अंथमां '' दिवेव ब्रह्मचारी, न तु रात्रौ " अवा पार्टनी नाम निशाण् सर्भुं भे नथी, त्यां (आवश्यड वित्त पाना ६४७ मां ) ते। पर्रे छे - दिया बंभयारी, रातीपरिमाण्ड प्रपोसहिए । पेसहिए रिलिम्म य, नियमेणं बंभयारी य। १॥ '

અર્થાત્-'પાંચમી પડિમાને વહન કરનાર શ્રાવક પૌષધ રહિત હોય ત્યારે દિવસે ક્ષસચારી, તે રાત્રે સ્ત્રીયોનો કે તેના ભોગોનો પ્રમાણ કરી રહેવું, અને પૌષધ સહિત હોય ત્યારે રાત્રે પણ ક્ષસચારી રહેવું ' આથી પાઠકાની જાણમાં આવી ગયું હશે કે–ઉપર લખેલ આવશ્યકવૃત્તિના વાસ્તવિક પાઠની અંદર સ્ત્તશેખરસ્રિશ્ના કહ્યા મુજબ પાંચમી પડિમાધારી શ્રાવક રાત્રિએ ક્ષસચર્ય ન પાળવું એવા અર્થનું સ્ચન સરખુંએ નથી. અને આ ઉપરાક્ત વાસ્તવિક પાઠના સમર્થન 'સેનપ્રશ્ન' કે જે જૈનેતરાને મને જેમ ગીતા તેમ આગમપ્રત્રજી આદિ બધાએ તપાઓને મન પરમપૂજ્ય,

પ્રકરણવૃત્તિમાં ( પર્યુ પણ + તિથિતા પોસક ) કહ્યા છે, તેમ સૂયગડાંગ ટીકા ૧૮ મા અધ્યયનમાં " **पूर्णमासीषु** " આ પાઠ્યી શ્રીશીલાંકા-ચાર્યે ( પૂર્ણિ માના, આ રીતે ) કલ્યાણક (આદિ તિથિઓના ) પાસહ વાિધવાદથી કહ્યા છે.

ને પ્રમાણભૂત ગ્રંથ છે, તેમાં આચાર્ય વિજયસેન સૂરિજી પણ કરે છે. જુએ৷-" श्राद्धप्रतिक्रमणसूत्रस्य वृ(त्तौ)त्त्यादौ तथा (?) त्रावश्यक वृत्त्यादौ च (?) श्राद्धपञ्चमपतिमाधिकारे 'दिवैव ब्रह्मचारी,न तु रात्रा'वित्युक्ततया लिखितमस्ति, परमावश्यकवृत्त्यादौ ताद्विलोक्य-मानं नोपलभ्यते तत्कथमिति प्रश्लोऽत्रोत्तरं-"दिया बम्भयारी राईपरिमाणकडे " इत्यत्तराणि त्रावश्यकवृत्तौ सन्तीति ॥ ६२ ॥ " ( સેન પ્રશ્ન પત્ર ૯ ) આ પાઠમાં આચાર્ય વિજયસેનસૂરિ આવશ્યક-वृत्तिभां '' दिया बम्भयारी राईपरिमाणुकडे '' अेक पार्ट है।वातुं સ્પષ્ટ કથે છે, આટલા વિચાર વિનિમયથી ક્લિતાર્થ એ થયું કે રત્નશેખર સૃરિએ યેન કેન (ગમે તેમ કરીને) અપર્વ પૌષધની સ્વમાન્યતાને અધશ્રહાળુ ભદ્ર જનતા સમક્ષ શાસ્ત્રસંમત સિહ ુકરવાનેજ "<mark>दिवैव ब्रह्मचारी, न तु रात्र</mark>ी " આ કલ્પિત નવે**। પા**ઠ આવશ્યકવૃત્તિના નામે ધડી કાઢેલ છે.

🛨 તપા ખબ્લેદ પૃત્રપત્રથા ૧૪૪ માં લખેલ બાલ નં 🚉 પછ અને ૫૯ તા ઉત્તર આ ગ્રાંથકારે પ્રશ્નાત્તર ૫૬માં યદ્યપિ સ્વતંત્ર આપેલ છે. છતાં પ્રસંગવશ આ શાસ્ત્રપ્રમાણાથી તે આશયનેજ સ્પષ્ટ કરતાં એ ખતાવવામાં આવે છે કે ખરતરગચ્છવાળાએ કલ્યાણક 'અને પજુસણની તિથિએ પણ પૌષધ તપાએાની માક્ક મતિ કલ્પનાએ નહીં, પણ શાસ્ત્રસંમતજ કરે છે.

ઉપઘાનના પાસહ શ્રાવક શ્રાવિકાએ પાસે નિત્ય પર્વવગર જે કરાવીએ છીએ. તે (બધાએ ગચ્છેના) ગીતાર્થીએ પાેતપાેતાના સામાચારી ગ્ર<sup>ે</sup>થામાં × ઉપધાનના પાેેસહ લખ્યા છે, એટલે (તે) **આચરણાના પાસહ કહે**વાય, તપા રત્નશેખરસૂરિકૃત આચારપ્રદીપમાં કહ્યું છે કે–" જેણે નવકારમંત્ર આદિ સૂત્રા ભણી લીધા હાેય. તેણે પણ સંયોગ મલ્યે કાઈ જાતના વિલંખ કર્યા (ટાઇમ ગમાવ્યા) વગર ય**થાશ**કિત તપસ્યા પૂર્વ ક પૌષધાદિ વિધિએ ઉપઘાન અવશ્ય વહન કરવા " એતાવતા આગમમાં વર્ણવેલ ( વ્રતરૂપ ) પોસહ પર્વાદવસેજ કરવા, પણ અપર્વાદિવસે ન કરવા, ઋષિમતિ તપાના ગુરૂ <mark>દેવેન્દ્રસ</mark>ૂરિ **ધર્મ** રત્ન પ્રકરણની ટીકામાં લખે છે કે–' હવે પૌષધરૂપ ત્રીજાં શિક્ષાવત કહેવાય છે, તેમાં જે ધર્મ ની પુષ્ટિ કરે તે પૌષધ, એટલે અષ્ટમી. ચતુદ શી. પૂનમ. અમાસ આદિ પવ દિવસે કરવા યોગ્ય વ્રતવિશેષ (ને પૌપધ કહે છે). એવીજ રીતે શ્રાવકદિનકૃત્યમાં

<sup>×</sup> यद्यपि श्रीमहानिशीथादौ उपधाने सदा पौपधग्रहणं नोक्तं तथापि सर्वगच्छीयगीतार्थाचरणया उपधाने पौषधप्रहण् प्रमाणीकृतमस्तीति दृश्यते ।" ( ये। गविधि प्रक्षरण् पूर्वायार्वकृत)

<sup>&</sup>quot; पौषधग्रहण्किया तु यदापि महानिशीथे साम्रान्नोक्ता तथापि यथा साधोर्योगेष्वतिशायिक्रियावत्त्वं सर्वप्रतीतं तथा श्राद्धाना-मप्युपधानेषु विलोक्यते । " ( आयार प्रदीप पत्र १६)

મતલભ બન્ને પાઢાના આ છે કે–ઉપધાનમાં સદા પૌષધ લેવું યદ્યપિ મહાનિશીથમાં સાક્ષાત્ કહ્યું નથી, છતાં સાધુઓને યાેગાેદ્રહનમાં જેમ વિશિષ્ટ ક્રિયા હાેય છે. તેમ શ્રાવકાને પણ ઉપધાનમાં હાેવી જોઇએ, એટલે બધા ગચ્છના ગીતાર્થાની આચરણાએ ઉપધાનમાં પૌષધ **લે**વાતું પ્રમાણ કયુ<sup>લ</sup> છે.

લખેલ " ह्रएहं तिहीए। " આ ગાથાથી એ આઠમ એ ચૌદસ, ને એક પ્રતમ. અમાસ, આ છ પર્વિતિથિઓ તથા તીર્થ કર ભગવં તોની કલ્યાણક તિથિઓ. આ બધી તિથિઓ પોસહ વત લેવાની કહી છે. વૃત્તિમાં પણ એજ વ્યાપ્યા કરી છે. એથી પોસહ વત લેવાની એ આગમોકત તિથિઓ કરતાં અધિક તિથિઓ પોસહ લેવાની (જે) માને છે તે આગમ તથા આચરણાથી વિરુદ્ધ જાણવા, રાગદ્વેષને વશ થયેલા કહે તે પ્રમાણ ન થાય, એટલે આગમોકત રીતિએ પોસહ વત પર્વિતિથએજ લેવા. પર્વશાવાય ન લેવા, + આ બાબતમાં શાસ્ત્રના નામ પાઠ (વિગેરે) વિશેષ જાણવાની ઇચ્છાવાળાએ 'પૌષધષદ્રત્રિંશિકા' સડીક જોઇ લેવી ( તેમ અનુ-વાદકના ગુરદેવ પંત્યાસપ્રવર શ્રીકેશર મુનિજી ગણિવર લિખિત હિંદી 'પ્રશ્નોત્તર વિચાર' જોવા લલામણ છે.)

(તપા ખરતર બેદ ગ્રંથ ૧–૨, બેાલ ૨ જો)

२ प्रश्न-तथा खरतर श्रांबिल नीवी एकासगाइ पोसह न करइ, ते स्यूं ?

लाधा—भरतर आंभिक्ष नीवी. ओडासणाओ पेासक न डरे, ते शुं? तत्रार्थे खरतरांने पुणि आचरणाना पोसह जे छड़ तेहमांहि आंबिल नीवी एकासणा करइजि छड़, जइ पोसहमांहि जिमिवउ न हवइ तश्रो किम जीमाइ?, तथा शास्त्रे देशत

<sup>+</sup> અરે અપર્વ દિવસે પૌષધના હિમાયતિઓ ! ખરતર ગચ્છ-વાળાઓ તો અપર્વ ના પૌષધનો નિષેધ કરે છે. છતાં, છે તે ઉપર બતાવ્યા પ્રમાણે શાસ્ત્રાનુસાર, પરંતુ તમા પોતાના પગતળ બળતીને કાંઈ જુઓ છેા ? લૌકિક પંચાંગ કે જેના આધારે આજે આખા જૈન સમાજ તિથિ આદિના વ્યવહાર માની રહ્યો છે. તેમાં તે જ્યોતિષના

श्राहार पोसहमांहि ब्यासणा पुणि कह्या छइ, तद्यथा—' श्राहार पोसहो दुविहो—देसे य सब्ते य, देसे अमुगा विगती श्रायं बिलं वा एकसिं वा दो वा ' इत्यादि श्रीत्रावश्यक बृहद्वृत्तौ (पत्र८३६)।'एकभक्तं द्विभक्तं वा करोती'ति टिप्पनके × (पत्र११६) परं तपानइ ब्यासणाना पोसहनी श्राचरणा नथी, एवं खरतरांनइ

મિંહુતાનુસાર થતી તિથિની વૃદ્ધિ પ્રસંગે સ્પોદયથી સંપૂર્ણ અહે!— રાત્રિના ભોગવટાવાલી સાઠ ઘડીની આઠમ કે ચૌદસ પર્વાતિથિને રામપંથિઓ ફલ્ગુ કહીને તેમ સાગરપંથિઓ પોતાની કપોલ કલ્પનાએ સાતમ કે તેરસ બનાવીને સંપૂર્ણ અહેારાત્રિ ૬૦ ઘડીની આઠમ કે ચૌદસ પર્વાતિથિએ પણ પૌષધાદિ ધર્મકાર્યોના નિષેધ છડેચાક કરી રહ્યા છા. એટલુંજ નહીં પણ તે તે પહેલી પર્વ— તિથિઓને ફલ્ગુ કે અપર્વાતિથિ માનીને કહીને અર્થાપત્તીએ ગૃહસ્થાને વનસ્પતિના છેદન ભેદનના તેમ અધ્યક્ષ સેવનના ઉપદેશ દઇ રહ્યા છા. આ તે કઇ જાતના તમારા ધર્માપ્દેશ ?

જો કહેા કે પર્વાતિથિઓ મહિનાની ખારજ શાસ્ત્રકારાએ કહી છે તે તેર કેમ કરાય? તો તમને પ્રશ્ન કરવાનું કે અપર્વ તિથિઓ ૧૮ ને ખદલે ૧૯ કરવાનું ફરમાન ક્યા જૈન શાસ્ત્રકારાએ તમને આપ્યું છે? લીલવણીના છેદન બેદન અને અધ્યહ્મસેવન માટે અપર્વ તિથિની વૃદ્ધિ થાય તો બલે થાય. પરંતુ તે સાવદ્યવ્યાપારના ત્યાગરૂપ ધર્મ—સાધન માટે એક તિથિની વૃદ્ધિ ન થવા દેવી આવું કથન ક્યા જૈન સિદ્ધાંતનું છે? મહાશયજી! પહેલાં પોતાનું ઘર તપાસી. પછી બીજાને કંઈ પણ કહેવું ઉચિત કહેવાય.

<sup>×</sup> આ ખે પાંઢાના વિવેચન માટે પ્રશ્નાે ૧ ની પહેલી કુટનાેટ જુઓ.

पिण जियइ तीयइ पोसहमांहि जिमता नथी. पोसहिवशेषई जिमिवउ सद्दरीयइ छइ, श्रीजिनवज्ञभ सूरिजीयइ पुणि बिहुं पोसहनइ (?) साधारणइ पोसहमांहि जिमिवानी विधि कही छइ, पुणि त्र्यागमोक्त पोसहनउ नाम नथी कह्यउ।

ભાષા:-ખરતરાને પણ (ઉપધાન આદિ) આચરણાના જે પાસહ છે, તેમાં આંબિલ. નીવી. એકાસણા કરેજ છે, યદિ પાેસ**હમાં** જમવાનું ન હોય તો કેમ જમાય ? અને શાસ્ત્રોમાં દેશત આહાર પાેસહમાં ભિયાસહ્યું પણ કહ્યું છે, તે આવી રીતે–'' આહાર પાેસહ **ખે પ્રકારતાે–દેશથી અને સર્વથી, દેશથી અમુક** વિગય અથવા આંબિલનાે આહાર એકવાર યા બે વાર (ખાય) " ઇત્યાદિ આવશ્યક બુહદ્વૃત્તિમાં, તથા 'એક ભક્ત (એકાસહ્યું) અથવા બે ભક્ત ( બિયાસહ્યું ) કરે " આ રીતે આવશ્યક ટિપ્પનમાં કહેલ છતાં તપાને ખીયાસ**ણાના પાેસહની આચર**ણા (જેમ) નથી, તેમ ખરતરાેને જે તે પાેસહમાં નથી જમતા પણ પાેસહવિશેષ( ઉપધાનાદિ )માં [જમવું માનીએ છીએ. શ્રીજિનવલ્લભસૂરિજીએ + પણ બન્ને પાસહને (?) સાધારણ પાેસહમાં જમવાની વિધિ કહી છે પણ આગમાેક્ત ( અગ્યા-રમા વ્રતરૂપ ) પાસહનું નામ નથી કહ્યું.

<sup>+</sup> તપા ખ. ભેદ પૃ. ર માં જંખ્વાચાર્ય લખે છે કે- " શ્રીજિન-વલ્લભસ્રિ (કૃત) 'પૌષધ વિધિ પ્રકરણમાં ઉપધાન વિના પાસહમાં જમવું કહ્યું (છે), ઉપધાનનું કાંઇ કહ્યું નથી" આના ઉત્તરમાં જણાવાનું **કુ જો ઉપધાન વિના પાસહમાં જમવાનું કહ્યું છે તાે તેના તે પા**ઠ 'કુમ ન મૂક્યાે <sup>?</sup> અને 'ઉપધાનતું કાંઇ કહ્યું નથી, **છતાં દરેક** પાેસહમાં

( તપા ખરતર ભેંદ ગ્રંથ ૧–૨, બાેલ ૩ જો )

#### ३ प्रश्न-तथा खरतर गच्छि श्रावक श्राविका वि पहर पछीइ जिमीने पर्वादनइ रातिनउ पोसह न करइ, ते स्युं १।

જમવાતું માની લેવામાં સ્વમતાશ્રહ શિવાય બિજી કાેઇ કારણ ન હાેઇ શકે, વળી એજ પૃત્ર ર માં જિનવલ્લભ સૂરિજીના નામ પર ટિપ્પણ લખતાં જંખ્વાચાર્ય 'સેનપ્રશ્ન 'નાં તે પ્રશ્નોત્તરને 'ઘણા સૂચક ' માની કહીતે ઉધ્ધૃત કરે છે કે જેની અંદર " પિંડવિશુદ્ધિના કર્ત્તા જિતવલ્લભ ગણિનું ખરતર ગચ્છીયપણું સંભવતું નથી ″ એવા કરમાન આચાર્ય વિજયસેનસૂરિ જાહેર કરે છે. એ બાબતમાં તેમણે લગાવેલ ખે હેતુઓ પૈકી પહેલા હેતુ આ છે કે–'' તેમણે ( જિનવલ્લભ ગણિએ ) કરેલ ' પૌષધવિધિ પ્રકરણ ' માં ' ઉપવાસ કરવાની શક્તિના અભાવે શ્રાવકાને [ પૌષધમાં ] જમવા-એકાસહ્યું વિગેરે કરવાતું કહેલ છે ″ આ ઉપરના અવતરણમાં ભાષાંતરકારનું જે લખવું કે " ઉપવાસ કરવાની શક્તિના અભાવે " એ કેવળ પાતાની મતિ કલ્પના છે. 'સેનપ્રશ્ન ' મૂળમાં એવી વાતજ નથી. ત્યાં તે<del>ા</del> પાઠ છે ''तत्कृतं पौषधविधिशकरणे श्राद्धानां पौषधमध्ये जेमनात्तरदर्शनात् " અર્થાત '' તેમણે ક્રરેલ ' પૌષધવિધિ પ્રકરણ ' માં શ્રાવકાને પૌષધમાં જમવાનું કહેલ છે. "

આથી સમજવાનું કે એક તો 'સેન પ્રશ્ન ' મૂળમાં "ઉપવાસ કરવાની શકિતના અભાવે " એમ આચાર્ય વિજયસેનસૂરિ લખતા નથી. છતાં ભાષાંતરકારે પોતાની કપેત્લકલ્પિત માન્યતાને પુષ્ટ કરવા ફાવે

ભાષા–ખરતર ગચ્છમાં શ્રાવક શ્રાવિકાએ છે પહર પછી જમીને પર્વાદિને રાતનું પાસહ ન કરે, તે શું ?

તેમ મતઘડંત ભાષાંતર કરેલ છે અને આગમપ્રત્ન જંબ્વાચાર્ય પણ સ્વમાન્યતાની સિદ્ધિ ખતાવવા ' સેનપ્રશ્ન ' મૂળને જોયા–તપાસ્યા વગર આંખો મીચીને માત્ર ભાષાંતરના અવતરણ લખીને ખુશ થઇ ગયા. પરંતુ આચાર્ય વિજયસેનસૂરિતું કથન '' ઉપવાસ કરવાની શકિતના અભાવે પૌષધમાં જમવાનું 'પૌષધવિધિ પ્રકરણ 'માં કહ્યું છે " એવું જરાએ નથી. તેમનું કથન તેા એટલુંજ કે " પૌષધ વિધિ પ્રકરણમાં શ્રાવકાને જમવાનું લખ્યું છે. " હવે 'પૌષધવિધિ પ્રકરણ 'માં એ બાબત કેમ છે? તે તપાસીએ, ત્યાં તે। '' जइ पारणइत्तो " એવું ચાેક્ખું પાઠ છે, એનાે મતલભ છે કે "જો પારણાવાલાે હાેય તા પચ્ચક્રખાણ પારે તે ભાજત કરે " આવાજ પાઠ પૌષધમાં જમવા <u>બાબતના તમારા તપાએાને માન્ય આચારવિધિ નામનું સામાચારી પ્રકરણ</u> કે જે સુરતના ઝવેરી માં છુભાઈ જવણચંદ તરક્ષ્યી સાગરાનં દે પ્રકાશિત કરાવેલ છે, તેના પાના ૧૨ માં તેમ સુખોધા સામાચારી, કે જે દેન લાલ ભાઇ પુ• ફંડ તરફથી પ્રકાશિત થયેલ છે, તેના પણ પત્ર ૩૬ માં **छे जुओ। '' जइ पारगाइत्तो तो परुवक्तागो पुरुगो लमासमगापुठ्यं** पुत्तिं पेहिय० " કત્યાદિ, આ બધા પાકામાં પારણાવાલાને પૌષધમાં ભોજન કરવાનું વિધાન છે. હવે વિચારવાનું એ છે કે પારણાવાલા કાેેે કહેવાય ? શું રાજના રાજ ગમે તેટલી વાર જમતાે હાય, ને પૌષધના દિવસે જે આંબિલ કે એકાસહ્યું કરે તેને પારણાવાલા કહેવાય ? ના ના, આગમપ્રત્રજી મહારાજ ! તેને પારણાવાલા કદાપિ ન કહી

#### तत्रार्थे-जिम्यां पछी पोसहब्रन रात्रिनड न थाइ, जे भणी

શકાય, કિંતુ પારણાવાલાે તેજ કહી શકાય કે જેને ઉપવાસના ખીજા દિવસે આંબિલ કે એકાસહ્યું વિગેરે હોય, એટલે નિશ્ચિત થયું કે પૌષધવિધિ પ્રકરણ અને આચારિવિધિ નામક સામાચારી પ્રકરણ વિગેરેનું કથન ઉષધાનના પૌષધમાં જમવા વિષયક છે <u> ઉપધાન શિવાયના પૌષધ માટે નથી. અને એની સાથે એ</u> પર્ણ િનિશ્ચિત થઇ ગયું કે આચાર્ય વિજય સેનસૂરિ જેમ પિંડવિશુદ્ધિના કર્તાને ખરતર ગચ્છના નથી માનતા તેમ પૌષધ ચિધિપ્રકરણના કર્ત્તાને પણ ખરતર ગ≃છના નથીજ માનતા**,** કારણ કે તેઓ પણ આ બન્ને ગ્રંથાના કર્તાતા એકજ માને છે. જ્યારે આમ છે તા પછી જેમ 'પૌષધવિધિ પ્રકરણ'માં કહ્યા મુજબ પૌષધમાં જમવાની સામાચારીને તેઓ માન્ય કરે છે. તેમ પૌષધવિધિ પ્રકરણમાંજ કહેલ બીજ બીજ સામાચારીઓને તેઓ કેમ માન્ય નથી કરતા ? જેમકે–પંચાશકચૂર્ણ આદિ પ્રાચીન સવ'– માન્ય શાસ્ત્રોના અભિપ્રાયાનુસાર જે શ્રાવકે વ્હેલી સવારે પૌષધ લીધો હેાય તેણે ઇત્વર સામાયિકનાે ઉત્કૃષ્ટ કાલ " उत्कृष्टतस्तु श्रहोरात्र-कालमानः " આ શ્રીચંદ્રસૂરિકૃત પ્રતિક્રમણ સૂત્ર ટીકાના કથનાનુસાર ૮ પહેારના પૂર્ણ થતા હાેવાને કારણે બીજી સવારના તે સમયે પૌષધમાંજ કરી સામાયિક લેવાની પૌષધવિધિ પ્રકરણમાં કહેલ સામાચારીને માનવાના તેએા ઇન્કાર ક્રેમ કરે છે? આ ફટનાટ વિસ્તીર્ણ થઇ જવાના ભયથી સેનપ્રશ્નના તે મૂળ પાઠ અને એના અર્થ અમાએ નથી લખ્યું, જાણવાની ઇચ્છાવળાએ સેનપ્રશ્ન મૂળ પાના ૮૧ માં ૩૧૯ મા પ્રશ્નોત્તર જોવા.

## इग्यारमा त्रतना नाम शास्त्रे 'पोसहोववास ' एहवा छइ, ते

એ શિવાય પૌષધવિધિ પ્રક**ર**ણમાં પચ્ચકૃખાણ પાર્યા પછી ચૈત્યવંદન તથા સજઝાય કરવાનું કહેલ છે અને એજ વિધિ પચ્ચક્રુખાણ પારવા માટે તપાએાને માન્ય આચારવિધિ નામના સામાચારી પ્રકરણ પત્ર ૧૨ માં તથા સુખાધા સામાચારી પત્ર ૩૬ માં કહેલ છે, જાઓ.

''तो पच्चक्लागे पुरुगे लमासमगं दाउं मुहपोत्तिं पडिलेहित्ता तस्रो खमासमग्रं दाऊग्। भग्रइ-पारावह पोरिसी पुरिमङ्ढो वा चउहाहारह (?) कत्रो आसि, निन्त्रिएएं अंबिलेएं एगासऐएएं पाणाहारेण वा, पारावेमि जा काइ वेला तीए, तस्रो सकत्थयं भिण्य वीसं सोलस वा सिलोगे सज्भायं काउं ऋहासंभवं श्चितिहसंविभाग दाउं मुहं हत्थपाए (य) पडिलेहित्ता नमोक्कारं पढिय ऋरत्तदुट्ठो जेमेइ।" (सुभे।धा साभायारी पत्र ३६-३७)

આ પારમાં પચ્ચક્ખાણ પારીને પછીથી શક્રસ્તવ (ચૈત્યવંદન) તથા સજઝાય કરવા ચોક્ખું કથન છે, છતાં આજના તપાએ જે ચૈત્યવંદ્વન-સજઝાય કરીને પછીથી પચ્ચક્ષ્માણ પારે છે. તે શાસ્ત્ર-વિરૂદ્ધ કપાલકલ્પિત તેમના ધરના આચાર છે.

હવે ખીજો હેતુ પિંડવિશુહિના કર્ત્તા જિનવલ્લસ ગણિ ખરતર ગચ્છીય હોવાના અસંભવ માટે આ વિજય સેનસૂરિ એ લગાવે છે ક્રે-" ( તેમણેજ રચેલ ) કલ્યાણક સ્તાત્રમાં વીર ભગવાનના પાંચ કલ્યાણકા જણાવ્યાં છે " આથી આ વિજયસેન સરિજીના આશય એ જણાયા કે ખરતર ગચ્છની માન્યતાનુસાર વીર પ્રભુના છ કલ્યાહ્યુંકા उपवास 🖒 पहर सीम त्रिविध तथा चतुर्विध ऋाहार छांड्यां थाइं,

કલ્યાણકસ્તોત્રમાં નથી ખતાવ્યા. એટલે જિનવલ્લભ ગણિનું ખરતર ગચ્છીયપણું નથી સંભવતું. પરંતુ આ વિજયસેન સુરિએ તેમ તેઓના પાશ્ચાત્ય વંશજો જંખ્વાચાર્ય તથા એમના સચોટ ઉત્તરદાતા અગ્રલેખકાએ દીર્ઘ વિચાર કરવું હતું કે–ભલે શાશ્વતા કલ્યાણકાની અપેક્ષાએ કલ્યાણક સ્તાત્રમાં ભગવાન મહાવીર પ્રભુનાં પાંચ કલ્યાણકાે કહ્યા, એથી શું થયું ? ધારાેક જૈન સાધુઓ પંચમહાવતધારી કહેવાય છે, એથી પક્ખી સૂત્ર તથા દશવૈકાલિક સૂત્રમાં વર્ણવેલ છટ્ટા રાત્રિભાજન વિરમણ વતને શું અવત કહી શકાય ? નજ કહી શકાય, જેમ એને અવન કહી ન શકાય, તેમ ભગવાન મહાવીર દેવનું ઇંદ્રની આગ્રાથી હરિણગમેપી દેવદ્વારા ગર્ભ હરણ થઇ. દેવાનંદાની કૂખથી રાણી ત્રિશલાની કૂખમાં જે આવવું થયું, જેના અંગે પાતાની કૃખમાં તીર્થ કર દેવના આગમનને સૂચવનાર કલ્યાણકારી ચૌદ મહાસ્વ<sup>પ</sup>નાએા ખરાખરના ત્રિશલાએ જોયા. અને ધનાદિની વર્ષા પણ તેના ધરમાં દેવતાઓએ કરી, તે ગર્ભાપહારને केम राम-सागरपंथीओता पूर्वाकोओ " यत्तेष्वेकमकल्यागां " ( गुइतत्त्वप्रधीप ), " श्रकल्याणकभूतस्य गर्भापहारस्य " ( ४९५-કिरणावसी ), " नीचैर्गोत्रविपाकरूपस्य अतिनिन्दास्य आश्चर्यरूपस्य गर्भोपहारस्य कल्याग्यकत्वं कथनमनुचितं '' ( ५६५२सुंभे।धि । ), '' गर्भापहारोऽशुभः '' ( हे. લા. જે. પુ. કું. મુદ્રિત કલ્પ સુ૦ ટિપ્શુ ), ઇત્યાદિ પ્રમાણાથી અકલ્યાણ-અકલ્યાણકભૂત-અત્યંત નિંદનીય આશ્રય<sup>°</sup>-રૂપ અને અશુભ કહીને અકલ્યાણક કહ્યું છે તેમ કલ્યાણકસ્તાેત્રમાં તે तउ जिम्यां पछी रातिनउ पोसह किम थाई? जिम्या पछी उपवास न पच्चक्खाइ । वली जइ जिम्यां पछी पुणि पोसह थात तउ शतकादिक श्रांवके पुणि जिमीने सांभिं कांइ पोसह न कर्येउ? तिणइ जाणीयइ-जिम्यां पछे पोसह न थाइ, वली संख श्रांवकने ऋधिकारि संख श्रांवकई शतकादि श्रांवक प्रतें कहाउं। जे आंपण जिमीनइ पोसह करिसुं. पंर इम कांइ न कहाउं? जे आंपण जिमीनइ चतुर्विध पौषध व्रत पछइ करीस्थं, तिणाइ जाणीयइ छइ जे जिम्यां पछी पोसहोववास व्रत न थाइ। वली "पोसहं दुहओ पक्खं, एगराइं न हावए।" एहवा

ગર્ભાપહારને અશુભ નિંદનીય કે અકલ્યાણક તો કહ્યું નથીને. જો તેમ અકલ્યાણક નથી કહ્યું તો ખરતર ગચ્છની છ કલ્યાણક માન્યતામાં કશુંએ બાધ આવતા નથી, ખરતર ગચ્છવાળાઓના વિરોધ સંખ્યા સામે નહીં, પણ અકલ્યાણકવાદ સામે છે, તમારા પૂર્વ જો ઉપરાક્ત અવતરણ પાદાથી ગર્ભાપહારને જે અકલ્યાણક—અશુભ. નિંદનીય કહે છે. તે તમારા તપ્યા—ગપ્યાઓના આચાર છે.

આટલા વિવેચનથી પાઠેકા સારી રીતે સમજ ગયા હશે કે— આ વિજય સેનસ્રિએ જે ખે હેતુઓ (એક તા પૌષધ વિધિ પ્રકરણમાં કહેલ પૌષધમાં જમવાના, ને ખીજો કલ્યાણક સ્તાત્રમાં કહેલ ભગવાન મહાવીરદેવનાં પાંચ કલ્યાણકા ) ને આગળ કરી પિંડવિશુદ્ધિના કર્ત્તા જિનવલ્લભ ગણિને ખરતર ગચ્છીયપશું અસંભવ ખતાવવા જે પ્રયાસ સેવ્યા છે. તે કેવળ પાણી વલાવા જેવુંજ કર્યું છે.

श्रीउत्तराध्ययन पाठना ए ऋथं छइ-जइ कोइ कार्य व्ययतानइ मेलि पर्वदिवसइ दीहनउ पोसह न कराण्ड हवइ तउ पर्व दिननी रातिई पोसह करइ, परं ते पर्वनी रात्रि पोसह पखइ न गमाडइ, एतलइ जिमीनइ पोसह न कहाउ. विमासिज्यो। श्री उत्तराध्ययनवृत्तौ यथा-'' पोषगां-पोषः, स च धर्मस्य, तं धत्ते इति पैौषधः, त्राहारपौषधादिस्तं 'दुहस्रो पक्खं'ति द्वयोरपि सितेतररूपयोः पत्तयोश्चतुर्दशीपौर्णिमाऽमा(वा)स्यादि-तिथिषु 'एगराय'ति श्रपेर्गन्यमानत्वादु एक रात्रमपि उपलक्तरात्वाच्चैकदिनमपि 'न हापयति ' न हानि प्रापयति, गित्रिप्रहणं दिवा व्याकुलतया कर्तुमशक्तुवन् रात्राविप पौषधं कुर्यात् इत्यादि ध्येयम् । " वली इम सद्द्तां सवारि जिमीनइ कोईएक पोसह करइ, त्रीजइ पर्हार वली पोसहमांहि जिमइ, एहवा पोसह करतां किम लोकमांहि शोभा पामीयइ? जेहभणी ऋषिमती जिम्यां पछी पोसह करिवड मानइ अनइ पोसह करीनइ पुणि जिमवड मानइ छड़ ते भणी विचारिवड ३।

ભાષા—જમ્યા પછી રાત્રિના પાેસહવ્રત ન થાય, કારણ કે અગ્યારમાં વ્રતનું નામ શાસ્ત્રમાં 'પાેષધાેપવાસ ' છે. તે ઉપવાસ આઠ પહેાર સુધી ત્રિવિધ કે ચતુવિ<sup>દ</sup>ધ આહારના ત્યાંગે થાય, × તાે જમ્યા પછી રાત્રિના પાેસહ કેમ થાય શકારણકે જમ્યાં પછી ઉપવાસ ન પચખાય, વળા જમ્યા પછી પણ પાેસહ થતાે હાેત તાે શતકાદિ શ્રાવકાએ

<sup>×</sup> જુએ પ્રશ્નોત્તર ૧ ની કુટનાટ પહેલી.

પણ જમીને સાંઝે કેમ પાેસહ ન કર્યા ? તેથી જણાય છે કે જમ્યા પછી પાસહ ન થાય. વળી શંખશ્રાવકના અધિકારે શંખશ્રાવકે શતકાદિકને કહ્યું કે-આંપણે જમીને પાસહ કરશું પરંતુ એમ ક્રેમ ન કહ્યું <sup>?</sup> કે આંપણે જમીને ચતુર્વિધ પૌષઘ વ્રત કરશું, િએટલેજ તો ખરતર ગચ્છ વિભૂષણ નવાંગ ટીકાકાર શ્રીઅભયદેવ સુરિજી મૃં સ્પષ્ટ કથે છે કે શંખ શ્રાવકે જમીને અવ્યાપાર પૌષધ યા તા પર્વ દિવસે ⊎ષ્ટજનાે (સાધમિ° કાે ) ને ભાજન દેવા રૂપ પૌષધ કરવાનું કહેલ છે. નહી કે ત્રતરૂપ ચતુવિ ધ પૌષધ કરવાનું ] તેથી જાણીયે છીયે કે જમ્યા પછી અગ્યારમાં પૌષધો પવાસવત ન થાય, વળી ' पोसह दुहस्रो पक्लं, एगराइं न हावए। " आ उत्तराध्ययन सूत्रना પાદના અર્થ એ છે કે-જો કાેઈ કાર્યની વ્યત્રતાને અંગે પર્વાદેવસે દિવસના પૌષધ ન થઈ શકે તો તે રાત્રિયે પૌષધ કરે, પરંતુ તે પર્વાદિવસની રાત્રિ એક પણ પૌષધ કર્યા વગર ગમાવેજ નહીં એટલે જમીને પાસહ કરવાનું નથી કહ્યું, વિચારજો. ઉત્તરાધ્યયનની ટીકામાં પણ લખ્યું છે કે–જે ધર્મની પુષ્ટિ કરે તે આહાર પૌષધાદિ ચાર પ્રકારનું પૌષધ શુકલ અને કષ્ણ પક્ષની ચતુર્દ શી પૂર્ણિ મા આદિ (પર્વ ) તિથિઓમાંથી એક પણ તિથિની રાત્રિ કે દિન પૌષધ કર્યા વગર જવા ન દે, મતલભ કે-કાર્ય કાર્ય'ની વ્યય્રતાના અંગે દિવસના પૌષધ ન કરી શકે તા રાત્રિએ પણ પૌષધ કરવાે. વળી જમ્યા પછી પૌષધ કરવાનું માનતાં સવારે જમીતે કાેઈ પોપધ કરે ત્યાર બાદ ત્રીજા પહારે કરી પાસહમાં જમે. એવા પાસહ કરતાં લાકમાં શાભા શું પામે ?

કારણ ? ઋષિમતી (તપા) જમ્યા પછી પાેસહ કરવું માને અને પાેસહ કરીને પણ જમલું માને છે માટે વિચારલું. + ૩ ।

+ અમારે ખરતર ગચ્છમાં જમ્યા પછી જે શ્રાવકને સાવદ્યતા ત્યાગ કરી આરંભ સમારંભથી નિવૃત્તિ મેળવવા હોય તે પાસહ ન ઉચરે પણ પાસહની માક્ક 'श्रहरूएं। भंते !' કત્યાદિ દેસાવગાસી દંડક ઉચરવાપૂર્વક આખી રાત્રિનાે દેસાવગાસી સામાયિક સહિત એકી સાથે ઉચરી લે છે, જેતાે કાળમાન સામાયિકથી અધિક અને પાસહથી કમતી જઘન્ય ખે ત્રણ અને ઉત્કષ્ટ પંદર સામાયિકના હાય છે, એટલે પાેસાની માક્કજ દરેક ક્રિયાએા કરી રાત્રિભરના માટે તમામ આરંભ સમારંભથી નિવૃત્ત થઈ સંવરભાવમાં રહે છે, એવં દિવસે પણ જેની શક્તિ યા ભાવના ઉંપવાસ કરવાની ન હોય તે આખા દિવસનાે દેસાવગાસી કરીને આંબિલ નીવી આદિ કરે છે, એથી તે આરંભાદિ સાવદાત્યાગના લાભ મેળવે છે. પરંતુ જેમ વિધમા એ અનેક જાતના માલ મલીદા ઉડાવીને ઉપવાસ કરે છે યા ઉપવાસ કરીને માલ-મસાલા ઉડાવે છે. તેમ વ્રતરૂપ પોસહમાં જમવાનું કે જમીને પોસહ કરવાનું શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ હેાવાના અંગે ખરતર ગચ્છવાળાએા નથી માનતા. અને તપાએોમાં પણ ત્રણ શુધ્યા અને નાગારીતપાએા આ રીતે ખરતરની માક્કજ 'श्रहरणां भंते !' દંડક ઉચરવાપૂર્વ ક દેસાવગાસી કરે છે. પરંતુ ગુજરાતના તપાએા આ રીતે દેસાવગાસી નથી કરતા, કેવળ **' देसावगसियं उवभोगं '** પચ્ચક્ષ્પાણ લઇને દિવસ રાત્રિમાં **છુ**ટા છુટા દશ સામાયિક કરી દે છે અને કહે છે–' અમાએ દેસાવગાસી કયુ<sup></sup>ં' પણ આવું દ**શ સામાયિકનું દેસાવગાસી** કયા શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે <sup>ક</sup>

(તપા ખરતર ભેંદ ગ્રંથ ૧-૨, બાલ ૪ ચાેથા.)

४ प्रश्न०—तथा खरतरांरइ हिवर्णा श्रावक श्राविकाए श्रावकनी ११ प्रतिमानऊ तप न वहीजइ छइ, ते स्युं ?

ખીજાું આવી રીતનું દેસાવગાસી એક દિવસમાં પ્રાયઃ તાે એક વાર અને વધારે ખેંચે તાે કદાચ ખે વાર થઈ શકે, એથી વધારે વાર ન થઈ શકે, જ્યારે શાસ્ત્રકારાે કથે છે. 'વારંવાર કરવાે' જાુઓ.

" तत्र प्रतिदिवसानुष्ठेये द्वे सामायिकदेशावकाशिके पुनः पुन-रुच्चार्ये इति भावना । " (ঙাহি৹ আব৹ ঠী. પાના ૮૩૯)

" तत्थ पइदिवसागुट्ठेयाणि मामाइयदेसावगासियाणि पुणो पुणो उच्चारिक्जंतित्ति भणियं होइ।" (पं याशक्ष्यूण्डिपाना १९७)

भतक्षण है-" हररोज हरवा येाज्य सामायिह अने हेसावगासी. आ जन्ने विता वारंवार ઉचरवा " भुह तपाना आचार्य श्रीहेवेंद्र सूरिक रचित लाष्यत्रयनी सावजूरिक प्रति वीस पानानी संवत् १७११ मां क्षेप्रकी लेधपुर (भारवाउ) मां हेसरीया नाथका लंडारमां छे. लेना ८ मा पाने " इति श्रीज्ञानसागरसूरिकृता चैत्यवन्दनभाष्यांवचूर्णिः समाप्तेति" आवे। ઉલ्लेभ छे, तेना प्रांते हशमां हेसावगासी वतना हंडक आ प्रभाषे छे-

श्रहराएं भंते ! तुम्हार्ण समीवे देसावगासियं श्रंगीकरेमि, दुविहं-तिविहेरां मर्गेगां वायाए काएगां, न करेमि न कारवेमि । तं देसावगासियं चडव्विहं-परागत्तं, तंजहा-दव्वश्रो सित्तश्रो कालश्रो भावश्रो, दव्वश्रोगां देसावगासियदव्वाइं श्रहिगिच्च ભાષા—હમણાં ખરતર શ્રાવક શ્રાવિકાએ શ્રાવકની અગ્યાર પ્રતિમાઓના તપ જે નથી વહેતા તે શું ?

तत्रार्थे-तित्थोग्गालीय पयन्नामांहि इम कह्यो कहीयइ छइ जे'साह्णमगोयरओ, बुच्छिन्ना दूसमाणुभावेणं। श्राउकाणं
पणवीसं, सावगधम्मो य बोच्छिन्नो ॥१॥" एहवा पाठ थकी
यतिधमं विच्छेद विण गयां 'श्रावकांना धमं विच्छेद जास्यइ' ए श्रार्थ
किम शास्त्रसुं मिलइ ? ते भणी तिहां श्रावकधमं शब्दइं श्रावक
प्रांतमा गीतार्थे वलाणो छइ, ते भणी श्रावकनी प्रतिमा विच्छेद
गई, श्रावकनी प्रतिमा श्रावके न वहणी, तपा वहइ छइ ते स्यूं ?
तथा जइ ए गाथा तित्थोग्गालीय पयन्नामांहि न लाधी तउ 'चउमासगपि इक्रमणं' ए गाथा तित्थोग्गालीय पयन्नामांहि किहां थकी
लाधी ? गीतार्थे विहुं गाथा लिखीछइजि । वली 'विधिप्रपा'

खित्तस्रोगं जाव पोसहसाले वा, कालस्रोगं जाव दिवसं, भाव-स्रोगं जाव दिसि(परिमाण) परिणामो न परिवडइ, तस्स भंते ! पडिक्कमामि निंदामि गरिहामि स्रप्पाणं वोसिरामि इति देशाव-काशिक दंडकं । त्रशु थुप्रया तपा अने नागासी तपाओ आ दंउडेक उथरे छे, ने ते दश साभायिङनुं नहीं पशु भे त्रशुथी सगावी पंदर साभायिङ सुधीनुं डरे छे. दश साभायिङनुं प्रभाशु ते। तपा पं० वीर-विकथळ पशु पूलमां नथी इहेता. अथी आकना तपाओ के उपरोड़त दंउड न उथरतां 'देसावगासियं दनमोगं०' आ पन्थङभाशु उथरे उथरावे छे ते शास्त्रविइद्ध अभना पोताना धरना आयार छे.

प्रंथमांहि श्रीजिनप्रभाचार्येइं ''इत्थ केइ ब्राइल्लाएं चउण्हं सावग-पिडमाणं पिडवित्तं इच्छंति, तं च न गुरूएं सम्मयं, जन्नो सपइ पडिमारूवं सावगधभं वोच्छिन्नं विति गीयत्था. अओ न तिवही भण्णाइ "इम लिख्युं छइ । वली पांचमी प्रतिमाइं श्रीउपासकदशानी वृत्तिमांहि चढुर्दशी प्रमुख ४ पर्वना पोसहनी रात्रिइं श्रावक च्यारि पहरि रात्रिना चडिक चाचरइ काउस्समा लेई रहइ इम लिख्या छइ। हिवर्णा तपारइ पंचम प्रतिमाधर श्रावक रातिइं उपासरामांहि पहरि पहरि लोगस्त २४ ना काउस्सग्ग करी सूई रहइ । एवं समस्त रातिइं ६६ लोगस्सनउ काल काउस्सग्गनउ थाइ, तउ ते प्रतिमातप किम कहवराइ? एतले त्रिहं प्रतिमा थकी आगिली ए साते प्रतिमाए आगुवहीए श्रावकनइ प्रतिमारूप पूरच तप न थयउं, जे पांचभी प्रतिमायइ काउरसम्गनी विधि ते तिमइजि आगली प्रतिमायइ वहिवीछइ, विचारिज्यो । तपांनइ सामाचारी प्रथांमांही पुरिष्-चारि प्रतिमाना उच्चारनउ पाठ छइ, परं श्रागिली प्रतिमा वहिवाना उच्चारिवाना पाठ नथी । तथा जे पंचाशक सूत्रमांहि इयइ कालइ दीहा प्राही गृहस्य श्रावक प्रतिमा वहिवानउ अभ्यास करइ, इम जि लिख्युं छइ तेहनउ ए भाव-जिम जिनकल्प विच्छेद गयांई थकां श्रीत्रार्यमहागिरि त्राचार्ये जिनकल्पनउ त्रभ्यास कर्यंड तिम प्रतिमाना श्रभ्यास श्रावक करइ, पुणि प्रतिमा तप वहइ नहीं, वली श्राविका पांहि प्रतिमा वहावइ छइ ते महा अनर्थ थाई छई.

मिद्धांतमांहि किण्इं श्राविकाश्चइं श्रावकनी प्रतिमा नथी वही, जे वहइ ते जाण्इ, जागतानइ किम जगावियइ ? ४।

ભાષા:-તિત્થાેગગાલીય પયન્નામાં એમ કહ્યું તે કહીએ છીએ જે " साह्रणमग्गोयरत्रो० " એ ગાથામાં "सावगधम्मो य वोच्छिन्नो" આ પાડ્રથી યતિધ**ર્મ તો** વિચ્છેદ થયા વગર 'શ્રાવક ધર્મ તો વિચ્છેદ થ(યા) શે (?)' આ અર્થ જો કરવામાં આવે તા તે શાસ્ત્રથી કેમ મલે ? એટલે ત્યાં 'શ્રાવક ધમ'' એ શબ્દથી ગીતાર્થોએ શ્રાવક પ્રતિમા કહીછે. ેતેથી શ્રાવકની (અગ્યાર)પ્રતિમા વિચ્છેદ ગઈ, એટલે શ્રાવકની પ્રતિમા श्रावंके न वहेवी. तथा वहें छे ते शुं? अने की 'साहणमगगीयरस्रोठ'' આ ગાથા તિત્થાેગગાલીય પયન્નામાં નથી મલી ? તા " चडमासग-पिडक्कमगां '' આ ગાથા ( કે જેના આધારે તમા પાખીને સદા કાળથી ચાૈદસની સ્થાપવા શુષ્ક પ્રયાસ કરાે છાે, તે) તિત્થાેગ્ગાલીય પયન્નામાં ક્યાંથી મળી ? ગીતાર્થોએ બન્ને ગાથાએા લખીછે. અને વિધિપ્રયામાં આ ગ શ્રીજિતપ્રભ સૂરિજીએ 'અહિં ( શ્રાવક ધર્મ તા પ્રસંગમાં ) ઉદ્રેટલાકા પહેલાની ચાર શ્રાવક પ્રતિમાંએા (વહન કરવા) ની સ્વીકૃતિ માને છે, તે ( અમારા ) ગુરૂઓને સમ્મત નથી, કારણ ? ગીતાર્થા કહે છે કે-હમણાં (પંચમ કાળમાં) પ્રતિમા વહન રૂપ શ્રાવકધર્મ વિચ્છેદ થયો છે, એટલા માટે તે(પ્રતિમા વહન)ની વિધિ નથી કહેતા. ' એમ લખ્યું છે, વલી પાંચમી પ્રતિમાએ ચતુર્દ શ્યાદિ ચાર પર્વા ના પાસહની રાત્રિએ શ્રાવક ચાૈક-ચત્વરાદિમાં ચારે પહેંાર કાઉરસગ્ગ લઈ ( ઉભેા ) રહે, એમ ઉપાસકદશાની ટીકામાં લખ્યું છે, ( પરંતુ ) હમણાં તપાના પંચમ પ્રતિમાધર શ્રાવક

રાત્રિએ ઉપાસરામાંહિ પહોરે પહોરે ૨૪–૨૪ લાગરસના કાઉસગ્ર કરી સુધ્ર રહે, એમ સમસ્ત રાત્રિએ ૯૬ લાગરસના કાલ કાઉસગ્રના થાય, તા તે પ્રતિમા તપ કેમ કહેવાય ? એટલે ત્રણ પ્રતિમાઓથી આગળની એ સાતે પ્રતિમાઓ વહા વગર શ્રાવકને પ્રતિમા તપ પૂરા ન થયા, જે પાંચમી પ્રતિમાએ કાઉસગ્ર કરવાની વિધિ છે તે તેમજ આગલી પ્રતિમાઓએ વહેવાની છે. વિચારજો, તપાના સામાચારી પ્રાંથોમાં પણ ચાર પ્રતિમા ઉચ્ચારણ પહે છે. પરંતુ આગલની પ્રતિમાઓ વહેવા. ઉચ્ચારવાના પાઠ નથી, તથા જે પંચાશક સ્ત્રમાં 'આ કાળે દીક્ષાગ્રાહી × ગૃહસ્થ શ્રાવક પ્રતિમા વહેવાના અલ્યાસ કરે '

× '' पत्रजितुकामेन प्रतिमाऽभ्यासो विधेयः '' ( પંચાશક ટીકા પત્ર ૧७६) આ તાઠમાં નવાંગ ટીકાકાર શ્રીઅભયદેવ સૃરિજી સ્પષ્ટ કહે છે કે–દીક્ષા લેવાની ઇચ્છાવાલાએ પ્રતિમાઓનો અભ્યાસ આ કાળમાં વિશેપતાએ કરવા જોઇએ. એટલે પૂછવાતું કે ' તપા ખરતર ભેદ 'ના પ્રકાશક આગમપ્રત્ત સૃચ્છિએ કેટલાઓને પ્રતિમાઓનો અભ્યાસ કરાવીને દીક્ષાઓ આપી છે?

તપા ખ બેંદ પૃં ૩ ની કુટનેાટમાં જંખ્વાચાર્ય છ લખે છે કે— '' ખરતર ગચ્છીઓ પૂજ્ય અભયદેવ સૂરિજીને પણ માને છે, છતાં આશ્ચર્ય છે કે તેમના પ્રમાણોને નથી માનતા " આના ઉત્તરમાં જણાવાનું કે—ખરતર ગચ્છીઓ તો સ્વગચ્છનાયક પૂજ્ય શ્રીઅભયદેવ સૂરિજી મહારાજના કથનાનુસાર જે વર્તન કરવું, તે દેશકાલને અનુસરી બનવા શક્ય હોય તેટલું કરેજ છે, પરંતુ તેઓશ્રીના એમ લખ્યું છે, તેતા ભાવાર્થ એ કે–જેમ જિતકલ્પું વિચ્છેદ થયાં છતાંએ આચાર્ય શ્રીઆર્યમહાગિરિએ જિત્**કલ્પના અભ્યાસ કર્યા** તેમ પ્રતિમાના અભ્યાસ બ્રાવક કરે 'પણ પ્રતિમા વહે નહી, ખીજું શ્રાવિકાએો પાસે પ્રતિમા વહેવરાવે છે તેમાં ( કેટલાંય) મહાન અનર્થો થાયછે. સિદ્ધાંતમાં ક્યાંય કાેેકપણ શ્રાવિકાએ પ્રત્તિમા વહેવાનાે ઉલ્લેખ નથી, (છતાં) જે વહે (ને વહેવરાવે) તે જાણે, જાગતાને કેમ જગાડિયે ? ( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧-૨, ખાલ ૫ મા )

४ प्रश्न-तथा खरतर यति त्र्यावश्यक करतां '' त्र्यायरिय-उबज्फाए " इत्यादि गाथा ३ न कहइ, ते स्युं <sup>१</sup>

**ભાષા**—- ખરતર યતિ આવશ્યક કરતાં '' आयरिय- उवज्जाए '' ઇત્યાદિ ત્રણ ગાથા નથી કહેતા, તે શું *?* 

तत्रार्थे-ए ३ गाथा श्रीत्रावश्यक सूत्रना मूल पाठमांहि नथी, किंतु खामणां करतां आचार्यादिकना क्रम जणाविवा भणी ए

કથન પ્રમાણને અમાન્ય જરાએ નથી કરતા, પણ જ<sup>ં</sup>ખ્વાચાર્ય પોતે ક્યાં અભયદેવ સૂરિજીને નથી માનતા ? બરાબર માનેજ છે, છતાં ભારે આશ્રર્ય છે કે પંચાશક ટીકા પત્ર ૨૩ માં તેમણે લખેલ 'સામાયિક ઉચર્યા બાદ ઇરિયાવહિયા પડિકમવા ' ના પ્રમાણને તેએા નથી માનતા. એટલંજ નહી બલ્કે અભયદેવ સૂરિજીના આ પ્રમાણને ઠાેકરે મારીને મહાનિશીથ સત્રાદિમાં. જ્યાં સામાયિક વિધિની શી વાત કરવી ? સામાયિક એવા શબ્દનોએ સર્વધા અભાવ છે. તેવા પાઠા અન્ન જનતાને કરી રહ્યા છે. એ એમના ધરતાજ આચાર છે.

त्रिण्हे गाथा टीकाकारइं तथा चूर्णिकारइं साखिभणी आणी छइ। " उक्तं च " इसे वचनइ करी टीकाकारइं श्रीहरिभद्रसूरिइं श्रीत्रावश्यक बृहद्वृत्तिमांहि, "सुत्तगाथा" इसे वचनइ करी श्रीन्मावश्यक चूर्णिकारइ ए तीनी गाथ। लिखी छइ, तथा '' परिकट्ढिऊण पच्छा, किइकम्मं काउ एविर खामन्ति । श्राय-रियाइ सब्वे, भावेण सुए जहा भिण्यं ॥ ४६८ ॥ श्रायरिय उवज्माए० ॥ ४६९ ॥ सन्बरस समग्रसंघरस० ॥४७०॥ सन्बरस जीवरासिस्स० ॥७१॥ एवंविहपरिग्णामा, भावेगां तत्थ नवरि श्रायरियं। खामिति सव्वसाहू, जइ जेट्ठो श्रन्नहा जेट्ठं ॥ ७२ ॥ श्रायरिय उवज्माए, काऊणं सेसगाण कायव्वं । उपरिवाडीकरणे, दोसा सम्मं तहाकरेंग ॥ ७३ ॥ व्याख्या-पर्याकृष्य प्रतिक्रमगां पश्चात्कृतिकर्म-बन्दनं कृत्वा, नवरं-चमयन्ति-मर्षयन्ति, कान् ? इत्याह-ब्राचार्यादीन् गुणवन्तः सर्वे साधवः 'भावेन ' सम्यक्प-रिएत्या, श्रुते तथा भिएतमेर्तादति गाथार्थः । " ( पत्र ७७) ( आयरिय० ) इत्यादि गाथात्रिकार्थः स्पष्ट एव । तदनु ' एवंविह-परिगामा ' गाहा । '' व्याख्या-एवंविधपरिगामास्तन्तो 'भावेन ' परमार्थेन, तत्र नवरमाचार्यं प्रथमं चमयन्ति सर्वे साधवो यदि ज्येप्ठोऽसौ पर्यायेगा, श्रन्यथा, ज्येष्ठे श्रसति ज्येष्ठमसावपि चमयति विभाषेत्यन्ये, शिष्यकादिश्रद्धाभङ्गनिवारणार्थं ऋदाचिदाचार्य-मेवेति गाथार्थ: ।। ७२ ॥ " इति पख्चवस्तुकवृत्तौ (पत्र ७८) एइ गाथा त्तिस्वी छइ, परं मूलगी आवश्यक सूत्रनी ए गाथा नथी, किंतु आउरपच्चक्लाण पयन्नानी गाथा छे, परं लमाविवाना अनुक्रम जणाविवा भणी ए ३ गाथा गीतार्थे लिखी है, ते भणी आगम तथा आचरणानई अभावई पिडकमतां ए ३ गाथा गाधु साध्वी न कहइ। वली ए त्रिण्हि गाथा छां,थां)इ आवश्यकमांहि सहहउ छउ ? वली ऋषिमित कहइ-जइ यति ए ३ गाथा न कहइ तउ आवक आविका ए ३ गाथा स्या भणी कहइ ? तत्रोत्तरं-श्रीजिनवल्लभसूरि कृत प्रतिक्रमण सामाचारी ग्रंथमांहि कहाउ जे ''सङ्ढो गाहातिगं पढइ'' एहवा पाठ थकी 'आद्ध' कहतां आवक, उपलच्चणइ आविका ए ३ गाथा भणइ। वली श्रीहेमाचार्यकृत श्रीयोगशास्त्रनी वृत्तिमांहि पिडकमणानी विधि कहिवानइ अधिकारि ''गाथात्रिकं पठित आद्धः'' एवइ पाठइ करी आवक आविकानइ एह ३ गाथा कहिवी कही छइ, एवं परिछिज्योप।

ભાષા—" आयरियउवज्माए " આ ત્રણ ગાથાએ આવશ્યક સત્રના મૂળ પાઠમાં નથી, કિંતુ ખામવાના ક્રમ બતાવવાને "उक्तं च" એ શબ્દ કહીને ટીકાકાર હરિભદ્રસરિજીએ આવશ્યક ખૃહદ્વૃત્તિમાં, અને ચૂર્ણિકારે " सुत्तगाथा " કહીને પ્રમાણ તરીકે મૂકી છે, અને પંચવસ્તુકની ટીકામાં " परियष्ट्रिक्तण " કત્યાદિ ગાથાએાની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્ય શ્રીહરિભદ્રસરિજ લખે છે કે—" પ્રતિક્રમણ સત્ર કહી રહ્યા પછી વાંદણા દઇને આચાર્યાદિ બધા ચુણવાન સાધુઓને શુદ્ધ ભાવથી ખમાવે. જેમ કે શાસ્ત્રોમાં આમ કહેલ છે" આમ કહી " आयरियउवज्माए" ઇત્યાદિ ત્રણે ગાથાએા મૂકી ને લખે છે કે " આ ત્રણે ગાથાએાનો અર્થ સ્પષ્ટજ છે" ત્યાર પછીની " एवं विह— परिणामा" આ ગાથાની ટીકામાં લખે છે કે—" ભાવથી એટલે પરમાર્થથી આવા શુદ્ધ પરિણામવાલા થઇ વંદન કરે, તેમાં સમજ-

વાતું કે જો દીક્ષા પર્યાયમાં આચાર્ય મોટા હોય ત્યારે તેા અધા સાધુએ પહેલાં આચાર્ય ને ખમાવે, પણ પર્યાયમાં આચાર્ય થી માટા બીજા હેાય તેા તે (મેાટા પર્યાયવાળા) ને આચાર્ય પણ ખમાવે. વિભાગથી ખમાવાનું કેટલાકાે કહે છે, કદાચિત્ નવીન શિષ્યાદિને મહાભંગનું કારણ જણાય તાે તેના નિવારણાથે આચાર્ય નેજ ખમાવે " આ રીતે આ ત્રણ ગાથાએા લખી છે. કિંતુ એ ગાથાએા આવશ્યક મૂળ સૂત્રની નથી. પણ આઉરપચ્ચક્ષ્પાણ પયન્નાની છે, છતાં <u>બાલવા માટે નહીં પણ ખમાવવાના ક્રમ બતાવવાને ગીતાર્થાએ આ</u> ત્રણ ગાથાએા લખી છે, એટલે આગમ ( આવશ્યક મૂળ સૂત્રની નથી ) તથા આચરણાના અભાવે પ્રતિક્રમણ કરતાં સાધુ–સાધ્વીએા આ ત્રણ ગાથાએ નથી કહેતા. બીજું તમા (તપાઓ ) પણ (શું) ' આ ગાથાએ৷ આવશ્યક મૂળ સુત્રની છે ' એમ સદ્દહેા (માનેા) છેા ? ( જો એમ માનતા હાે તાે સાબીત કરી બતાવાે ). વળા ૠષિ– મતીઓ કહે છે કે–આ ગાથાઓ જો સાધુ (સાધ્વી) એ ન કહે તાે શ્રાવક (શ્રાવિકાએા) શાને કહે છે? તેના ઉત્તરમાં માલમ થાય કે શ્રીજિનવલ્લભ સ્રિકૃત પ્રતિક્રમણ સામાચારીમાં " सड्ढो गाहातिगं पढइ " આવે। પાક છે. તેના આધારે શ્રાહ-એટલે શ્રાવક. અને ઉપલક્ષણથી શ્રાવિકા એ ત્રણ ગાથાએા કહે છે, બીજું શ્રીહેમાચાર્ય-કૃત યાેગશાસ્ત્રની ટીકામાં કહેલ 'गाथात्रिकं पठति श्राद्धः' × આ પાઠથી શ્રાવક-શ્રાવિકાને આ ત્રણ ગાથા કહેવાનું કહ્યું છે. આ હકીકત છે.

x ये।गशास्त्रनी रीक्षमां आवेश '' गाहातिगं पढई सङ्खों '' अेक પાદના સંસ્કૃત અવતરણ આ છે. પ્રતિક્રમણ હેતુગર્ભમાં તપ ગચ્છા-

(तपा भरतर लेह अंथ १, भेाल १ अने अंथ २ भेाल ७ मे।) ६ प्रश्न-तथा खरतर यति निष्कारणे मार्गे साधु-साध्वी एकठा विहार न करइ, ते स्युं ?।

यार्थ श्रीजययंद्र सुरिकें पण् आज गाथा मुश्रा छे, थीलुं आप्राप्ततमां विशेष प्रकाश पाउता 'सेनप्रस्त 'ने। नीयेने। प्रस्ते। त्तर भास वायवा जेवुं छे. " आयरिय उव उमाए " इत्यादि गाथात्रयं केचन न पठन्ति, वदन्ति च योगशास्त्रवृत्तौ 'काऊ ए वंद्णं तो ' इत्यत्र श्राद्धानामेव प्रोक्तमस्ति, न यतीनामिति शश्रोऽत्रोत्तरं योगशास्त्रवृत्ति जीर्णपुस्तक पट्कं विलोकितं, तत्र सर्वत्रापि 'काऊ ए वंद्णं तो ' इति गाथायाः पाठः 'सहो ' इति पदेनेव संयुक्तो दृश्यते, तत्र 'अशठा ' इति व्याख्यानेन साधु श्राद्धयोः समानमेवावश्यक कर्त्तव्यं दृश्यते, तथापि भावदेवसूरिकृत-सामाचार्या अवचूणांवेतद्गाथात्रयं केषांचिन्मते साधवो न पठन्तीति प्रोक्तमस्तीति, तन्मतान्तरम् ॥१४५॥ (सेनप्रस्त पत्र ६२)

આ ઉપરના પાઠથી નું પૂછવામાં આવ્યું કે-'કેટલાકાે" 'આયરિય-ઉવજ્ઝાએ ' ઇત્યાદિ ત્રણ ગાથાઓ નથી બાલતા, ને કહે છે કે-'યાંગશાસ્ત્ર ટીકા'ની '' **હાઝ્ર વંદ્યાં તો** '' આ ગાથામાં સાધુઓને નહીં, પણ શ્રાવકાનેજ બાલવા કહેલ છે. ( તે કેમ ? ) એના ઉત્તરમાં આચાર્ય વિજયસેનસૂરિ કહે છે કે-'' યાંગશાસ્ત્ર ટીકાની જર્ણ છ પ્રતિઓ જેઈ. તે બધીએ પ્રતિઓમાં ' **હાઝ્યા વંદ્યાં તો** ' આ ગાથા 'સહો' શબ્દયુક્તજ જોવાય છે. તેમાં ' **દ્યારા**' એવા વ્યાખ્યાન કરવાથી સાધુ-શ્રાવક બન્નેને બાલવાનું આવશ્યક કર્ત્તવ્ય સમાનજ ભાષા—ખરતર યતિઓ વગર કારણે માર્ગમાં સાધુ–સાધ્વી ભેગા વિહાર ન કરે, તે શું ?

જોવાય છે, છતાં ભાવદેવસૂરિ કૃત સામાચારીની અવચૃર્ણિમાં ' કેટલાકાના મતે આ ત્રણ ગાથાએા સાધુએા નથી બાેલતા ' એમ કહેલ છે, એથી એ મતાંતર છે. '' આ ઉત્તર કથનમાં આચાર્ય વિજય-સેન સૂરિએ કેવી સફાઈ કરી છે ? મૂળ ગાથામાં 'सड़ढो' શબ્દ છે. તેના બદલે સેનપ્રશ્નકારે લીધા છે 'सढो'. તેમાંએ 'सढो' શબ્દ એકવચનાંત હોવા છતાં પર્યાય શબ્દ ' જાશાઠા ' એમ જે બહુવચનાંત લખ્યું તે ખરેખર હુશ્યારીજ બતાવી છે, પરંતુ તે ગાથાને નિષ્પક્ષભાવે પૂર્વાપર વિચારતાં સ્પષ્ટ જણાય છે કે 'અશદ' નહીં પણ 'શ્રાહ્ધ' એ અર્થજ વાસ્તવિક, ને બંધ બેસતેા છે, બીજાું આ૰ વિજયસેન સૂરિના કહેવા મુજબ 'કેટલાંકાના મતે સાધુએા નથી બાેલતા ' એમ ભાવદેવ સૂરિકૃત સામાચારીની અવચૂર્ણિમાં લખેલ છે. તેના વિરાધ તો તે અવચૃર્શિકાર નથી કરતા, તેમ આચાર્ય વિજયસેન સૂરિ પણ ઉપરાક્ત પ્રશ્નોત્તરમાં કશુંએ વિરૂદ્ધતા નથી દર્શાવતા, છતાં ધમ સાગરાદિ ફલેશપ્રિયાનું અનુકરણ કરતાં આજના જંખ્વાચાર્ય અને તેમના અગ્રલેખકા, કાઇ પણ સર્વમાન્ય પ્રમાણ આપ્યા વગરજ શાસ્ત્રોના નામ માત્ર દઇને વિરાધ કરે તો તેની સુદ્ર સમાજમાં શું કિંમત છે ? અને આચાર્ય વિજયસેન સરિ '' काऊसा वंदर्ग तो " ચ્યા ગા<mark>યાના પાઠ " सढो '' શ</mark>ખ્દ યુક્તજ હોવાનું લખે છે. છતાં આજના મતાત્રહીએાએ ' योगशास्त्र ' છપાવતાં તે ગાથામાં ''सढो''

तत्रार्थे-निष्कारणइ विहार साधु-साध्वी एक ठा न करइ, कारणइ एक ठा साधु-साध्वी विहार करइ पुणि। इहां कारण ए जे साधु- माध्वीनइ चेत्रांतरि-वीजइ चेत्रि पहुचाविवा रूप निमित्ति, तिहां है साथनइ योगि साथसेती विहार करइ, जिहां भय न हवइ तिहां साध्वी पाछु थइ आवइ जिहां भय हवइ तिहां साध्वी सगलां यितयां आगइ अलगी थकी जाइ, सभय स्थानकई भयनइ कारणइ एकठाई जाइ, ए कारणि एकठा विहारनी जयणा, पहिली जयणा एकठा चालिवानी, बीजी ए जयणा जे साधू सभय स्थानकइ साध्वीनइ आगइ पाछुइ न मूंकई किंतु साथि

શખ્દ રાખ્યોજ નથી. જુઓ દિષ્ટરાગના માહાતમ્ય, દિષ્ટરાગના અંગે યું થકારાના સ્વયં લખેલા શખ્દાને ઉડાડી દેતાં ભવભારતા તા આબરાઇ એ મુકાઇ જાય છે, એટલાજ માટે તા શાસ્ત્રકારા કહે છે— "દિષ્ટરાગસ્તુ पापीयान, सतामिष हि दुस्त्यजः।" આતા એમના કુલાચારજ છે, કેમકે આ યું થના પ્રશ્નોત્તર ૧ ની પહેલી કુટનાટમાં જણાવ્યા મુજબ જ્યારે રત્નશેખર સૃશ્ચિ આવશ્યક વૃત્ત્યાદિના નામે નવા પાદળ કલ્પી કાઢયા, કલિકાલ સર્વત્ર શ્રીહેમચંદ્ર સૃશ્નિ ગુર શ્રીદેવચંદ્ર સૃશ્નિ રચિત 'દાણા પ્રકરણ'ની ટીકાના ' पिक्त्याई शि चड्सीए आयरियाणि" આ પાદના બદલે એવાજ કાઇએ "चाउस्मासियाणि चडह्सीए आयरियाणि" આવરિયાणि" આવે પાદના બદલે એવાજ કાઇએ નાખ્યા, ત્યારે તેમના વંશજો આજેય કાઇના યું થમાંથી પાતાની માન્યતાને બાધાકારક શખ્દને કાઢી કૃંકે તે કાંઇ આશ્ચર્યની વાત નથી, અસ્તુ.

थयां जाइ, तिहां साध्वीना स्थाचार्य तथा उपाध्याय २ ठागाइ ऋथ ३ ठाणइ साध्वीयांनइ तेहनइ चेत्रि पहुचावइ परं साध्वीयां साथि संघाडाबद्ध थई विहार न करिवउ, ऋथवा जे साध्वीयां-नइ चेत्रांतरि पहुचाविवा जाइ ते साध्वीनउ बाप तथा भाई साथि थकउ पहुचावइ, पुणि गृहवासना सम्बन्धी स्त्री भत्ती-रादिक जे यतिनइ थाइ ते यति साथि थइ न पहुचावइ, श्रथवा जे यति सहस्रयोधी थाइ ते साध्वीयांनइ चेत्रांतरि पहुचावइ, परं चोरादि मिल्यां थकां साध्वीनइ छांडी नासी जाइ ते किम साध्त्रीनइ च्लेत्रांतरि पहुचावइ ? श्रथवा जे यति वृद्धवय हवइ ते पहचावह, परं मोटीयार यति मोटीयार साध्वी तेह साथी विहार निषेध, एतलइ परिचय करी जेहनी मांहोमांहि एकठा रहिवइ करी लाज मिटी हवइ ते एकठा विहार न करइ, वली जे यति देखतां थकां साध्वी बीहइ ते यति साध्वीनइ चेत्रांतरि व्हुचावइ, परं जेहने देखी साध्वी हसइ साध्वी देखी यति हसइ ते साध्वीयांनइ च्लेत्रांतरि न पहुचावइ. एवं सिद्धांतमांहि घर्णी यातनाविधि कहीछइ परं हिवएां संघाडाबद्ध घरनइ व्यवहारइ श्रोलखः भगाः भगावः गुणावः वारवार उपासरः श्रावः जाः मांहोमांहि लाज भागी हवइ ते यतियां सध्वीयांनइ ( अन्य ) च्चेत्रह न पहुचावइ। स्त्राप राखी रिमस्यइ तेहनइ लाभ घणा थास्यइ, बीजाई गच्छांनी सांध्वी ऋापगाइ मेलि यतना करती सह विहार करइ छइ लोकापवाद टालइ छइ, संयम पुणि पालइ छइ एक मोटा साथनइ संयोगई खप करइ छइ। वली साध-साध्वी

उत्सर्गइं एक निर्गम प्रवेश चेत्रइ एकठा चउमासि न रहइ तउ एकठा निष्कारण विहार किम करिस्यइ ? विचारि जोज्यो, इहां श्रीबृहत्कल्पभाष्य (टीका) जोइवी i

''पडिलेहियं च खित्तं, संजइवग्गस्स आण्णा होइ। निक्कारण्मि मग्गन्त्रो, कारणे समगं हु पुरतो वा ॥ १ ॥ व्याख्या-एवं च वसतिविचारभूम्यादिविधिना प्रत्युपेचितं च संय-तीपायोग्यं चेत्रं, ततः संयतीवर्गस्यानयनं तत्र चेत्रे भवति, कथ-मित्याह-'निष्कारणे' निर्भये निराबाघे वा सति साधवः पुरतः स्थिताः संयत्यस्त 'मार्गतः' पृष्ठतः स्थिता गच्छन्ति, कारणे तु 'समकं वा' साधूनां पार्श्वतः 'पुरतो वा' साधूनामत्रतः स्थिताः संयत्यो गच्छन्ति ।" एतलइ ( अन्य ) चेत्रि पहुचाविवानउ एक कार्ण, तेहमांहि वली बीजड कारण जाणिवड ''निष्पचवायसंबंधि-भाविष गणहरोऽ-प्पबियतियत्रो । नेइ भए पुण सत्थेण, सर्दि कयकरण-सहितो वा ।। ११ ।। व्याख्या-निष्प्रत्यपाये संयतीनां ये सम्ब-न्धिनः स्वज्ञातीया 'भाविताश्च' सम्यक्परिएतजिनवचना निर्वि-काराः संयतास्तैः सहितो गणधर श्रात्मद्वितीय श्रात्मतृतीयो वा संयतीर्विविद्यतित्रेतं नयति, श्रथ स्तेनादिभयं वर्तते ततः सार्थेन सार्द्धे नयति, यो वा संयतः 'कृतकरणः' इषुशास्त्रे कृताभ्यासस्तेन सहितः संयतीस्तत्र नयति । स च गणधरः स्वयं पुरतः स्थितो गच्छति संयत्यस्तु मार्गत: स्थिताः, इत्यादि ज्ञेयं।" इति श्रीबृहत्कल्प-भाष्यवृत्तयो विशेषार्थिनाऽवलोकनीयाः। तथा 'पंचग्हं एगयरे'त्ति,

व्यःख्या-पंचानामाचार्योपाध्यायपवर्त्तकस्थविरगणावच्छेदकानामेक-तरः संयतीनैयति, ताश्च स्त्रीसार्थेन समं सविग्नेन परिगातवयसा नेतन्याः । " इति बृहत् स्पभाष्ये ४ उद्देशके ।

एतावता सामान्यसाधुसङ्घाटकेन सह साध्वीविहारनिषेधः

" पियधम्मे दढधम्मे, संविग्गोऽवज्जन्नो य तेयस्सी । संगद्वयगहकुसलो, सुत्तत्थविऊ गणाहिवइ ॥१॥ व्याख्या-पिय-इष्टो धर्मः श्रुतचारित्ररूपो यस्य स प्रियधर्मा, यस्तु तस्मिन्नेव धर्मे हढो-द्रव्यक्तेत्राद्यापदुद्येsपि निश्चलः स हढधर्मा, गज्ञ-दन्तादिवदुदृढशब्दस्य पूर्वनिपातः। संविग्नो द्विधा-द्रव्यतो भाव-तश्च, तत्र द्रव्यतो मृगः, सदैव त्रस्तमानसत्वात्, भावतो यः संसारभयोद्धिमः पूर्वरात्रापररात्रकाले सम्प्रेचते-किं मया कृतं ? किं वा शक्यमपि तपःकर्मादिकमहं न करोमि ? इत्यादि, 'वज्ज'त्ति श्रकारपरलेषाद्वद्यं-पापं, सूचनात्सूत्रमिति कृत्वा, तद्भीक्रवद्य-भीरः । त्रोजस्तेजश्चोभयमपि वद्यमाण्लच्चणं, स्तद्विद्यते यस्य स त्र्योजस्तेजस्वी चेति । सङ्ग्रहो द्रव्यतो वस्त्रादिभिभीवतः सूत्रार्थाभ्यां, उपप्रहो द्रव्यत श्रीषधादिभिर्भावतो ज्ञानादिभिः, एतयोः-संयती-विषययोः सङ्ग्रहोपग्रहयोः कुशलः । तथा सूत्रार्थवित् गीतार्थः । एवंविधो गणाधिपतिरार्याणां गणधरः स्थापनीय" इत्यादि । एता-वता जेहवइ (तेहवइ) यतियइं साध्वी साथि लेइ विहार न करिवड, थोडइ कहाइ घण्ड समिक्कियो, पोते जोइनइ रमिक्यो इत्यादि, ष्वं निशीथे भ्रष्ट्र(मोद्दशके)माध्ययने (?) विचारिवउ ॥ ६॥

ભાષા—વિનાકારણે સાધુ-સાધ્વી સાથે વિહાર ન કરે, અને કારણે કરે પણ ખરા, પરંતુ અહિં ક<del>ાર</del>ણ તે સમજવાતું કે જે સાધ્વીને એક ક્ષેત્રથી બીજે ક્ષેત્રે પહેાંચાડવી, તેમાં ( બીજાએોના સાથ વગર નહિં, પણ) સાથતે યાેગે સાથે વિહાર કરે, જ્યાં ( ચારાદિકના ) ભય ન હાેય ત્યાં સાધ્વી (સાધુથી) પાછળ રહે (અને) જ્યાં ભય હોય ત્યાં સાધ્વી બધા સાધુઓની આગળ રહે, (એવા) ભયવાલા સ્થાનક ભયના પ્રરણે ( આગળ પાછળ ન રહેતાં બધા ) એકત્ર ચાલે, આ કારણે એકત્ર વિહારની જયણા, પહેલી જયણા એકત્ર ચાલવાની (અને) ખીજી જયણા એ કે સાધુ ભયવાળા સ્થાનઉ સાધ્વીને આગળ પાછળ ન છોડે, કિંતુ સાથે રહી ચાલે, ત્યાં સાધ્વીના. આચાર્ય તથા ઉપાધ્યાય ખે અથવા ત્રણ ઠાણાથી સાધ્વીઓને તેના ક્ષેત્રે પહેાંચાડે, પરંતુ સંધાડાબહ થઇ ( સાધુએ ) સાધ્વીએાની સાથે વિહાર ન કરવા, અથવા જે ( સાધુ ) સાધ્વીને ક્ષેત્રાંતરે પહેાંચાડવા જ્તય તે સાધ્વીના (ગૃહસ્થપણાના) બાપ કે ભાઇ હોય, પરંતુ સાધ્વીના ગૃહસ્થપણાના પતિ આદિ સંબંધવાળા જે સાધુ થયેલ હોય તે સાધ્વીને ક્ષેત્રાંતરે ન પહેાંચાડે, તેમ જે સાધુ સહસ્રયાેધી હાેય તે સાધ્વીઓને ક્ષેત્રાંતરે પહેાંચાડે, પરંતુ (અટવીમાં ) ચાર આદિ મલ્યે (ભયના લીધે ) સાધ્વીઓને છોડી જે નાસી જાય તે સાધ્વીઓને ક્ષેત્રાંતરે કેમ પહેાચાડી શકે ? અથવા જે સાધુ વૃદ્ધાવસ્થાવાળા હાય તે (સાધ્વીને) પહેાંચાડે, પરંતુ યુવાન સાધુ અને યુવાને સાધ્વી. તેને સાથે વિહારના નિષેધ છે. એટલે પરિચયના અંગે એકત્ર રહેતાં આપસમાં જેમની લજ્જા તૂટી ગઈ હાેય તે (સાધુ સાધ્વીએ) એકત્ર વિહાર ન કરે.

વલી જે સાધુને જોતાં સાધ્વી ભય પામતી હાય તે સાધુ સાધ્વીને ક્ષેત્રાંતરે પહેાંચાડે. પરંતુ જે સાધુતે જોઈ સાધ્યી હસે તેમ સાધ્વીને જોઈ સાધુ હસે તે (સાધુ) સાધ્વીઓને ક્ષેત્રાંતરે ન પહેાંચાડે. એવી રીતે સિદ્ધાંતમાં ઘણી યતનાવિધિ કહી છે, પરંતુ હમણાં સંઘાડા-**બહ્લ ધરના વ્યવહારે ભણે ભણાવે ગુણાવે. (સાધ્વીએ**) વારંવાર ( સાધુના ) ઉપાશ્રયે આવ જાવ કરે, આપસમાં એક ખીજાની લજ્જા તૂટી હોય તેવા સાધુએા સાધ્વીએાને (અન્ય ) ક્ષેત્રે ન પહેાંચાડે, આપ રાખી રમશે તેને ધણો લાભ થશે, બીજા મચ્છોનીએ સાધ્યીઓ બધી પોતાની મેળે યતનાપુર્વ કુ વિહાર કરે છે લાકાપવાદ ટાળે છે (અને) સંયમ પણ પાલે છે. એક મોટા (સંઘાદિક) સાથના સંયોગે ખપ કરે છે, બીજાું ઉત્સર્ગ માર્ગથી જ્યાં જવા આવાના રસ્તે৷ એક હેાય તેવા ક્ષેત્રમાં સાધુ–સાધ્વીએ৷ એકત્ર ચાેમાસુંએ ન રહે તા પછી વગર કારણે એકત્ર વિહાર કેમ કરશે ? વિચારી જોજો. આ વિષયમાં બુહત્ કલ્પભાષ્યની (ટીકા) જોઇ લેવી.

" આવી રીતે ઉપાશ્રય તથા દલ્લામાતરાની ભૂમિ જોવી આદિ વિધિએ સાધ્વીયાગ્ય ક્ષેત્રની પ્રતિલેખના કરવી. ત્યાર બાદ સાધ્વીઓના સમુદ્ભાયને તે ક્ષેત્રમાં લાવવાનું હોય, કેવી રીતે લાવવું ? તે કહે છે— રસ્તામાં કાંઇ જાતના ભય કે બાધા ન હોય તા સાધુથી પાછળ, અને જો રસ્તામાં ચારેક જાનવરાદિકના ભય હાય તા સાધુની જોડે યાતા આગળ રહીને સાધ્વીએ ચાલે " એટલે (અન્ય) ક્ષેત્રે પહોંચાડવાનું એક કારણ (આ કહ્યું), તેમાં વળી બીજો કારણ એ જાણવાન" નિર્ભય રસ્તામાં સાધ્વીના ગૃડસ્થપણાનાં (જે સાધુ)

સગા સંખંધી હોય તે પણ ભાવિતાત્મા (ધર્મનિષ્ઠ ખુદ્ધિવાળા) અને નિર્વિકાર દષ્ટિવાળા હોય તેવા એક યા ખે ઠાણા સાધુઓની સાથે આચાર્ય પોતે સાધ્વીઓને ઇચ્છિત ક્ષેત્રે પહોંચાડે, અને જો રસ્તામાં ચોરાદિકના ભય હોય તા સથવારાની સાથે, અથવા જે સાધુ કૃતકરણ (ધનુર્વિદ્યાના અભ્યાસી) હોય તેની સાથે આચાર્ય પોતે આગળ અને સાધ્વીઓને પાછળ રાખી ઇચ્છિત ક્ષેત્રે પહોંચાડે, "ઇત્યાદિ વિશેષ જણવાની ઇચ્છાવાળાએ ખુહતકલ્પભાષ્યવૃત્તિ જોવી ા ખીજું સાધ્વીઓને ક્ષેત્રાંતરે પહોંચાડનાર આચાર્ય ઉપાધ્યાય. પ્રવર્ભક સ્થવિર અને ગણાવચ્છેદક. આ પાંચમાંથી કાઇપણ એક હાય, તે (સાધ્વી)ઓ. પણ સ્ત્રીસમુદાય સાથે હાય, એવી રીતે સંવિગ્ન અને પરિણત અવસ્થાવાળાએ પહોંચાડવી " ઇત્યાદિ બાબત ખૃહત્કલ્પભાષ્ય ઇ થા ઉ્રામાં છે.

ઐતાવતા સામાન્ય સાધુ સંધાડા સાથે સાધ્વીના વિહારના નિષેધ છે.
(સાધ્વીઓના આચાર્ય આવા પ્રકારના શાસ્ત્રકારોએ બતાવ્યા છે-)
" શ્રુતધર્મ તથા ચારિત્ર–ધર્મ જેને બહુ ઇષ્ટ હોય. અને ગમે
તેવી આપદામાં પણ તેજ શ્રુત–ચારિત્ર રૂપ ધર્મમાં પાતે નિશ્વલ હોય,
સંવિગ્ન (દ્રવ્યે અને ભાવે સંસાર ભયથી સદા ઉદ્વિગ્ન મનવાળા)
હોય, એટલે અડધી રાત્રે જગ્ગત થઇને શું મહેં કર્યું છે? અથવા
કરી શકાય તેવી પણ તપસ્યા આદિ હું શું નથી કરતા ? ધત્યાદિ
વિચારે. અને પાપથી બીહનાર હોય તેમ ઓજસ્વી (શરીર સૌન્દર્યયુક્ત) તથા તેજસ્વી (શરીરની કાંતિ યુક્ત) તથા દ્રવ્યથી વસ્ત્રાદિનું

અને ભાવથી સુત્ર તથાં અર્થના સંગ્રહ કરવામાં તથા દ્રવ્યથી ઔષધાદિ દર્ધને તેમ ભાવથી ગ્રાનાદિ આપીને (દરેકને) આશ્રય દેવા રૂપ ઉપગ્રહમાં કુશલ હોય અને સૂત્ર તથા અર્થાને જાણનાર ગીતાર્થ હોય, એવા પ્રકારના ગુણવાન આચાર્યને સાધ્વીઓને માટે ( ગણધર ) સ્થાપિત કરવા. " ઇત્યાદિ, એતાવતા જેવા તેવા સાધુએ સાધ્વીની સાથે વિહાર ન કરવા, થાડા કહ્યે ઘણા સમજ્જો, પાતે જોઇને રમજો. એવીજ રીતે નિશીય સૂત્રના આઠમા ઉદ્દેશામાં પણ જોઇ લેવા. ॥૬॥ +

+ તપા ખરતર ભેદના પ્રકાશક આગમાપ્રત્રજી લખે છે કે- : " કારણિક આવા વિહારોની વિધિ હાલમાં અનુસરાતી નથી " એટલે તેમને પૂછવામાં આવે છે આવાય વિહારાની વિધિતું અનુસરણ ન કરતાં તમા, શાસ્ત્રાજ્ઞાનાનું નહીં પણ પાતાના પૂર્વજો ધર્મસાગર જેવાઓની આત્રાઓનું સ્પષ્ટ ઉલ્લંધન કરી રહ્યા છો. કેમકે તે તમારા પૂર્વ જો આવા કારણિક વિહારના નિષેધને પણ ચાક્યું ઉત્સત્ર કહે છે. તેા તમા તેમના સુપુત્રા-સુશિષ્યા થઇને આવી રીતે ખરતરાતું તમારા મતે અનિચ્છનીય અનુસરણ કરી શા માટે ઉત્સુત્રભાષક ખના છે ! તમારા તે પૂર્વ જોની આજ્ઞાનુસાર, ને તપા(ગપ્પા)ની સામાચારી મુજબ વર્તાન કરી અજ્ઞ જૈનેનર જનતામાંયે બાબા–બાબીની સાદસ્યતાએ જૈન સાધુ-સાધ્વીએાની ખ્યાતિ કરી કરાવીને જૈન ધર્મના મહાન્ પ્રભાવક (?) કેમ નથી ખનતા, મહાશયજ ! વસ્તુતઃ ખીજાની સત્યતાદિ દ્વારા થતી ઉત્કર્ષ તાદિને જોઈ ન શકવાના કારણે થતી ઇર્ષા અદેખાઇના પરિણામે આવી અપવાદ માર્ગ'ની કારણિક બાબતાને પણ ઉત્સર્ગમાં નાખી દેવી એ તમારા તપાએાનાં ગપ્પાંજ છે, ધરના આચાર છે.

(તપા ખરતર ભેદ શ્રંથ ૧ ખાલ ૭, શ્રંથ ૨ ખાલ ૫૩ મા.)

७ प्रश्न-तथा तपा थापना मूलगी गुरुनी थापी आगली क्रिया करइ, पुणि दिहाडि दिहाडि नवीदा नवकार कही थापइ नहीं, श्चनइ खरतरांनइ थापनाचार्य वली थापीनइ किया करइ ते स्यं ?।

ભાષા:-તપા મૂળગી ગુરૂની થાપેલી થાપના આગળ ક્રિયા કરે. પણ દરરોજ નવા નવા નવકાર કહી થાપે નહીં, અને ખરતરાંને થાપનાચાર્ય વળી થાપીને ક્રિયા કરે, તે શું?

तत्रार्थे-तपाना कीधा 'श्रावकदिनकृत्य' प्रथमांहि श्रीदेवेन्द्र सूरि इम कह्या-''तम्त्रो पोसहसालं नु, गंतूग् तु पमज्जए। ठावित्ता तत्थ सूरिं नु, तओ सामाइयं करे ॥१॥" इहां टीका-कारइ सामायिक लेवानइ श्रधिकारइ-"ततो नमस्कारपूर्वकं स्थापियत्वैव तत्र 'सूरिं' स्थापनाचार्य, ततो विधिना सामायिकं करोति।" इति वचनात् स्थापनाचार्यनइ नवकार पूर्वक स्थापिनइजि श्रावकनइ सामायिक करिवड कहाउ छइ, तथा

આવા ધરના આચારાની પ્રવૃત્તિએા તપાએામાં પ્રચલિત ન થઈ હોત તાે આચાર્ય વિજયદેવ સુરિને સ્ત્રીદીક્ષા નિષેધની આગ્રા કરવાનું સમય ન આવતે. ખીજું જેટલા ગ્રંથાના નામમાત્ર તમાએ લખ્યા છે તેમાંથી એકમાં પણ એવા પાઠ તાે બતાવી દેવાે હતાે કે જેની અંદર ઉત્સર્ગથી ગમે તેવા સાધ્રુઓના વિહાર સાધ્વીઓની સાથે હોવાનું વિધાન હોય.

तपाकृत (श्राचारिविधि) समाचारी × ग्रंथमांहि—"गुरुसमीवे नमोक्कार पुट्यं ठवणायरियं ठावित्ता इरियं पिडक्किमय" इति वाक्यातू ठवणायरिय नवकारे करी थापिवड, वली—"ठवणगुरुम्मि श्रठविए, ठविए य कमा पयाइलग्गम्मिभिन्नलहु पडणाइसुः लहुगुरु तह

x આ ગ્રંથ સુરતથી ઝવેરી મંધુભાઇ છવણચંદ દ્વારા સાગરાનંદે પ્રકાશિત કરાવેલ છે. તેના પત્ર ૧૧માં તથા સુખાેધા સામાચારી પત્ર ૩૬ માં પણ \_ આ પાઠ છે, આમાં ગુરૂની પાસે અથવા નવકાર ગણવા પૂર્વ ક સ્થાપનાચાર્ય સ્થાપીને ઇરિયાવહિયા પડિકમવાનું ચાક્પું લુખ્યું છે. જો ગુરૂની પ્રતિષ્કિત સ્થાપના આગળજ શ્રાવકને પૌષધાદિ ક્રિયા કરવાનું હોત તો નવકાર ગણવાપૂર્વ ક સ્થાપનાચાર્ય સ્થાપવાનું ગ્રંથકાર કહેતજ નહીં, પરંતુ કહ્યું છે નવકાર ગણવાપૂર્વક સ્થાપનાચાર્ય સ્થાપવાનું, એટલે સ્પષ્ટ જણાય છે કે ગુરૂએ પ્રતિષ્ક્રિત યાવત્કચિક અક્ષાદિ સ્થાપના રાખીને ખન્ને ટાઇમ નિયમિત પડિલેહણ ન થઇ શકવાંથી આશાતનાના ભાગીદાર ગૃહરથે ન થવું, કિંતુ ક્રિયાના સમયે પુસ્તકાદિ ધર્મોપકરણની ઇત્વરિક (અલ્પકાળની) સ્થાપના રુથાપીને ક્રિયા કરવી. એથી સાખીત થયું કે આજના તપાએા ગામેગામ. **ઉ**પાશ્રયે ઉપાશ્રયે જે પ્રતિષ્ઠિત સ્થાપનાએા રાખે છે, તે તેની પડિલેહણ ટાઇમસર બરાબર ન કરી શકવાથી આશાતના દેાષના ભાગીદાર ખતે છે, એટલુંજ નહીં, પણ એવા પ્રચાર કરનાર જંળ્વાચાર્ય જેવાએ પોતાના ગુરૂઓનીએ આજ્ઞાનું ઉલ્લંધન કરીને જે પ્રતિષ્ઠિત સ્થાપનાઓ ગૃહસ્થાને રખાવે છે. તે પાતાની ગાંદનું ઉમેરે છે.

नासिए भिन्नं ॥ ६६॥ व्याख्या-स्थापनाचार्ये श्रस्थापिते-ऽकृत-मन्त्रन्यासे स्थापिते-कृतमन्त्रन्यासे (च) पादादौ लग्ने क्रमेण भिन्नलघु ( गुरु )मामश्च, तथा तयोईस्तात्स्थापनाचार्यस्थानाद्वा प्रमादेन पातने ऋादितोऽवज्ञामोचनादौ क्रमेगा लघुमास-गुस्मासी" इत्यादि श्रीश्राद्धजीतकल्पमाहे कहाउ छइ परं ऋषीमती मानउ तथा म मानउ । वली-पोसहशालामांहि जे स्थापनाचार्य हस्यइ ते यात्रत्कथिकजि हुस्यइ, एवं प्रीक्रेज्यो । वली जइ इरियावही श्र्यापुष्टिक्कम्यां श्रावकनइ कांइ क्रिया नज सूभाइ 🖔 तउ तेह श्रावकनइ वर्मातनउ पृंजिवउ काजानउ उद्धरिवउ श्रीस्थापना-चार्यन उम्थापिव उ, एतला धर्मना कार्य किम सूर्मिस्यइ ? ए बोल पिरा प्रसंगइ जोइवउ । श्रीतरुराप्रभसूरिइ इम लिख्यु छइ—''पंचपरमेष्ठि स्थापना निमित्ति स्थापनाचार्य श्रागइ मन वचन कायानइ सावधानता निमित्ति त्रिएिह पंचपरमेष्ठि नमस्कार कहियइ, श्रथवा जिनशासनि जे कार्य कीजइ ते त्रिरिह नमस्कक्ष गुर्णन पूर्वक कीजइ, इसाई कारमाइ पुरिष त्रिएह नमस्कार भिगायइ" एतलइ क्रिया करतां स्थापनाचार्य श्रागइ विराह नव-कार कहिवा । वली जे कहां—" जिनप्रतिमानइ मांडतां वली त्रिएह नवकार कही कांइ न मांडीयइ ?" तत्रार्थे-श्रीजिनप्रतिमा ते सद्भाव स्थापना छई, स्यउ भाव ? जिनप्रतिमा श्राकार श्रंगोपांग सहित छुइ, एतलइ श्रसद्भावस्थापना नवकार कहीनइ थापीयइ, जइ ऋण्थाप्यां क्रिया करइ ते प्रमाद अथवा कदाप्रह जागाीयइ छइ । वली ते आयरियांनी थापना जइ गुरुनीजि हवद् तउ तेह त्र्यागिल चैत्यवंदना किम कहीयइ ? तीर्थंकरनी स्थापना पखइ ते न कहीयइ ॥ ७॥

ભાષા–તપા દેવેંદ્ર સૂરિજી સ્વકૃત 'શ્રાવક દિનકૃત્ય' (ભા. ૨ પાના ६०)માં ''तत्रो पोसहसालं नु०'' ઇત્યાદિ ગાથાની ટીકામાં લખે છે કે-'ત્યાર બાદ. એટલે પૌષધશાળાનું પ્રમાર્જન કર્યા બાદ નવકાર ગણવા પૂર્વ કરથાપનાચાર્ય સ્થાપીનેજ વિધિએ સામાયિક કરે ' એથી નવકાર (ગણવાપૂર્વ ક સ્થાપનાચાર્ય સ્થાપિતેજ શ્રાવકને સામાયિક કરવા કહ્યો છે. તથા તપાકૃત (આચારવિધિ નામક) સામાચારી શ્રંથ(પાના ૧૧)માં પણ પડિકક્રમીને ' ઇત્યાદિ કથનથી નવકાર ગણી સ્થાપનાચાર્ય સ્થાપવાનું કહ્યું છે, તેમજ 'સ્થાપનાચાર્ય' સ્થાપ્યા વગર (ક્રિયા કરવાથી) તથા મંત્રન્યાસ કરી સ્થાપેલ સ્થાપનાને પગ વિગેરે લાગે તેા અનુક્રુમે ભિન્નલઘુ અને ગુરૂમાસ પ્રાયશ્ચિત્ત આવે, તથા હાથથી અથવા સ્થાપનાચાર્યના સ્થાનથી પ્રમાદના કારણે પડી જાય અથવા અવત્તાએ મુકાય તાે અનુક્રમે લઘુમાસ અને ગુરૂમાસ પ્રાયશ્ચિત્ત આવે ' ઇત્યાદિ શ્રાહ્મજીતકલ્પમાં કહ્યું છે, પરંતુ ઋષિમતીએા માને યા ન માને (એમની મરજીની વાત છે), બીજું પૌષધશાળામાં જે સ્થાપનાચાર્ય હશે તે યાવત્કથિકજ હશે ( એટલે તેને નવકાર ગણવાપૂર્વક સ્થાપવાની જરૂરજ શેની હોય ? ) એવં પૂછજો. વળી ઇરિયાવહી પડિક્કમ્યા વગર શ્રાવકને ક્રિયા ન સૂઝે (એમ કહેા) તેા (ઇરિયાવહી વગર) શ્રાવકને જો કાંઇ ક્રિયા ન સ્<sub>.</sub>ઝે ? તો તે શ્રાવકને ઉપાશ્રયમાં કાજેતે કાઢ**વે**ા તથા ઉદ્ધરવેા અને સ્થાપનાચાર્ય સ્થાપવા. એટલા (બધા) ધર્મ'<mark>ના કાર્યો ક્રેમ</mark>

સૂઝશે ? આ બાબત પણ પ્રસંગે જોવી. તથા તરૂણપ્રભ સૂરિજીએ આમ લખ્યું છે કે 'પાંચ પરમેષ્ટિતી સ્થાપના નિમિત્તે સ્થાપના-ચાર્યની આગળ મન વચન કાયાની સાવધાનતા નિમિત્તે ત્રણ નવકાર કહીયે, અથવા જિન શાસનમાં જે કાર્ય<sup>ું</sup> કરીયે તે ત્રણ નવકાર ગણવાપૂર્વ`ક કરીયે, આ કારણે પણ ત્રણ નવકાર ગણિયે 'એટલે ક્રિયા કરતાં સ્થાપનાચાર્ય આગળ ત્રણ નવકાર કહેવા । વળી જે કદ્યું કે–'જિનપ્રતિમાને સ્થાપતાં પણ ત્રણ નવકાર કહી કેમ નથી સ્થાપતા ? ' ઉત્તરમાં માલમ થાય કે–જિનપ્રતિમા તે સદ્ભાવ સ્થાપના છે, શું ભાવ ? જિનપ્રતિમાના આકાર અગાપાંગ સહિત છે, એટલે અસદ્ભાવ સ્થાપના નવકાર કહી સ્થાપીયે, અણથાપ્યે ક્રિયા કરે તે પ્રમાદ અથવા કદાગ્રહ જાણીયે છીએ. બીજાં તે આચાર્યની સ્થાપના જો ગુરૂનીજ હોય તેા તેની આગળ ચૈત્યવંદન કેમ કહેવાય ? તીર્થ કરની સ્થાપના સિવાય ( બીજે ) તે ન કહેવાય.

(તપા–ખરતર ભેદ પ્રાંથ ૧ બાલ ૮-૯, પ્રાંથ ૨ બાલ ૬–૧૩)

द प्रश्न-तथा खरतर श्रावकनइ सामायिक व्रत उचरावतां ३ नवकार ३ करेमि भंते ! उचरावइ, ते स्युं ?

ભાષા:—ખરતર શ્રાવકને સામાયિક વ્રત ઉચરાવતાં ત્રણ નવકાર ત્રણ કરેમિ ભંતે ! ઉચરાવે તે શું ?

तत्रार्थे-यतिनइ ब्रतोच्चार करावतां 'करेमि भंते ! सामाइयं'' इत्यादि सामायिक पाठ बार त्रण कहीयइ, जइ ३ वार ब्रतोच्चार न करावीयइ तड ब्यवहार भाष्य मध्ये चतुर्थोदेशके

प्रायश्चित कह्या छइ, तद्यथा-"सामाइय तिगुणमदृगहणं च" एहवा भाष्यना पाठ थकी टीकाकारइं श्रीमलयगिरिइं (पत्र ५८) " त्रीन् वारान् सामायिकमुच्चारयति त्रिकृत्वः सामा– यिकमुच्चारयति " एहवा वाक्योथी यतिनइ दीचा देतां त्रिग्हि वार साम।यिक दंडकनउ उच्चार कराविवड फलायउ छइ, तेह भणी यतिनी परइं श्रावकनइ पुणाि ३ वार सामायिक व्रत उच्चार करिवड, वली श्रीव्यवहार भाष्य ( उ. ४ पत्र ४८ ) मांहि टीकाकारइ इम लिख्युं छइ " श्रपत्ते श्रकहित्ता, श्चलहिंगय त्रपरिच्छ श्रतिक्रमे पासे। एक्केक्के चउगुरुया " इति व्यवहार भाष्यं, (गाथा ३११) व्याख्या-" 'से'तस्य उपस्थापयितोऽतिक्रमे-एकैकस्य व्रतस्य वारत्रय-मनुच्चारगे ××× प्रायश्चित्तं चत्वारो गुरूकाः " ४ उद्देशकेयतनइ व्रतोच्चार करावतां एक एक व्रत जूजूबा ३ वार जइ गुरु न उचरावइ तउ गुरुनइ चतुर्गुरु प्रायश्चित्त स्रावइ, तउ श्रावकनइ पुणि सामायिक नवमा त्रत उचरावतां ३ वार कांइ न उचरावीयइ? जे भिंग व्रतोच्चार सहुनइ सरीख़ुं जांगी श्रावकनइं ३ वार व्रतोच्च!र करिवुंज छइ, वली जिहां सामान्यइ सामायिकनड उच्चार कहाउं छइ, तिहांई सामायिक ३ फलाया छइ, जिम श्रीत्रोघनियुक्तिमांहि "सामायइ उभयकाय पडिलेहा" एहवा पाठनी व्याख्या मांहि "सामायइत्ति सामायिकं वारत्रयमाकृष्य स्विपति "इम वर्खाण्या छइ राईसंथारानइ श्र**धिकारि, वली राइसंथारानइजि श्र**धिकारि " **सामायिक**− दंडकं कहुइ " इति श्रावक प्रतिक्रमणचूर्णों, एतलइं दंडक शब्दइ ३ सामायिकना पूरा पाठ कहाइ, एतलइ व्रतोच्चार करतां सामायिक शब्दइं ३ सामायिक श्रावइ। एवं तिहां मांगिलक्य निमित्ति नवकार पुणि ३ किहयइ +, जिम तपाना कीधा (श्राचारिविध) सामाचारी ग्रंथ (पत्र ११) मांहि यतिनइ पाखीना पिडकमण सूत्र उभा भणावतां पिहला ३ नवकार किहवा कहा छइ, जोज्यो, एवं पाखीनइ पिडकमणइ ३ नवकार जइ वंदिनु गुणावतां कहीयइ तउ देवसीनइ पिडन्

<sup>+</sup> તપા ખરતર ભેદ પૃ. પ માં જંબ્વાચાર્ય લખે છે કે '' શ્રીજિનવલ્લભસૂરિ પૌષધવિધિમાં પંચમંગલ કહે છે, તઠે–ત્યાં પણ ' બહુ ' શબ્દ નથી " એટલે એમને પૂછવાનું કે, ઓઘનિયું ક્તિના ગ્યા ગ્રાંથકારે ઉપર આપેલ સંથારોપારસી વિષયક પાર્ટમાં એક વચન હોવા છતાં ટીકાકાર શ્રીદ્રોણાચાર્યજીએ ત્રણ વાર કરેમિ ભંતે ખાેલવાતું કેમ લખ્યું ? તેમ ખુદ જંખ્વાચાર્ય આદિ પણ ત્રણ વાર કેમ બાલે છે? એના ખુલાસા શાસ્ત્રાનુસારે જંગ્વાચાર્ય કરે, જેમ ત્યાં નિયુધિતમાં એક વચન હોવા છતાં ટીકાકારે પર પરાનુસાર ત્રણ કરેમિ ભંતે! **બોલવાનું કહ્યું, ને તે જ**ંખ્વાચાર્યાદિ પણ માને છે, તેમ પૌષધવિધિ પ્રકરણમાં ભલે ''પાંચ માંગલં'' આમ એક વચન કહ્યું છતાં એમ નથી કહ્યું કે 'એક નવકાર ને એક કરેમિ ભંતે ? બાલવા ' એટલે નવકાર, તે કરેમિ ભંતે ! યન્ને ૩–૩ જ બાલવા શાસ્ત્રાનુસાર છે, એકેક જ બાલવા એ તપાના ધરના આચાર છે.

कमण्ड १ नवकार कहावीयइ ए स्यइ मेलि १ जोज्यो, वली-श्रापणा गच्छाचार मणी जइ १ नवकार १ सामायिक दंडक उचरइ ते उचर्याजि करड, विशेषार्थीए २६ प्रश्नना उत्तर प्रंथ जोइवड८। एवं सामायिक पारतांई ३ नवकार जाणिवा, ९।

ભાષા—સાધુને વતાચ્ચાર કરાવતાં ત્રણ વાર સામાયિક દંડકના પાઠ ગુરૂ કહે એમ (શાસ્ત્રોમાં) કહ્યું છે, જો સાધુઓને ત્રણ વાર વતાચ્ચાર ન કરાવાય તાે શાસ્ત્રોમાં પ્રાયશ્ચિત્ત કહ્યું છે, તે આ પ્રમાણે— વ્યવહાર ભાષ્યના ચાથા ઉદ્દેશામાં ( આવેલ ) '' समाइयं तिगुण-मद्रगहुर्गं च'' આ ભાષ્યપાદની ટીકામાં (આચાય<sup>5</sup>) શ્રીમલયગિરિજીએ સાધુને દીક્ષા આપતાં ત્રણ વાર સામાયિક દંડક ઉચરાવવા કહેલ છે, માટે સાધુની માક્ક સાધુના અનુયાયી શ્રાવકને પણ ત્રણ વાર સામાયિક દંડક ઉચરાવવા ( જોઇએ ), વલી વ્યવહાર ભાષ્ય ચાથા ઉદ્દેશાના "ग्रापत्त अकहित्ता" ઇત્યાદિ પાઠની વ્યાખ્યામાં કહ્યું છે કે-સાધુને વર્તાચ્ચાર કરાવતાં એકેક વ્રત જુદા જુદા ત્રણ ત્રણ વાર જો ગુરૂ ન ઉચરાવે તા ગુરૂને ચતુર્ગુ પ્રાયશ્વિત્ત આવે, તાે પછી શ્રાવકને પણ સામા-યિક નામનાે નવમાે વત ત્રણ વાર કેમ ન ઉચરાવ<mark>વાે ? કારણ</mark> ? <mark>શ્ર</mark>તાેચ્ચાર (સાધુ−શ્રાવક ) બધાનાે સરખાે છે, એમ <mark>સમજ</mark>ને શ્ચાવકને ત્રણ વાર સામાયિક દંડક ઉચરાવવાજ જોઇએ, વલી જ્યાં સામાન્યે સામાયિક દંડક ખાલવાતું કહ્યું હાેય ત્યાંય પણ સામાયિક દંડક ત્રણુ વાર બતાવ્યા છે, જેમકે એાધનિર્યુકતના " **सामाइयं** जभय॰ " ઇત્યાદિ પાઠની વ્યાખ્યામાં "સામાયિક ( करेमि मंते !) ત્રણ વાર કહીને સુવે " એમ સંથારા પારસીને અધિકારે કહ્યું છે, તેમજ શ્રાવકપ્રતિક્રમણ ચૂર્ણિમાં પણ સંથારા પારસીના પ્રસંગે સામાયિક દંડક ત્રણ વાર ઉચરવા કહ્યું છે એટલે, વર્તાસ્થાર કરતાં સામાયિક શબ્દે ત્રણ સામાયિક આવે, અને ત્યાં મંગલ નિનિતે નવકાર પણ ત્રણ કહે. જેમ તપાના (આચારવિધિ નામક) સામાચારી પ્રથમાં સાધુને ઉભા પાખીસત્ર ભણાવતાં પહેલાં ત્રણ નવકાર ખાલવા કહ્યા છે: જોજો, તેમ (શ્રાવકને) પાખી પાડિકમણે (પાખી સત્રના સ્થાને) વંદિત્તુ ગુણાવતાં જો ત્રણ નવકાર ગુણાવીયે તા દેવસી પાડિકમણે (વંદિત્તુ કહેતાં) એક નવકાર કહે એ શું ? પાતાના ગચ્છાચારનાં લીધે એક નવકાર (એક) સામાયિક દંડક ભલેન ઉચરે, આ (બાયતની) વિશેષતા જાણવાને ૨૬ પ્રશ્નોના ઉત્તર પ્રથ જોવો ૮ ! એમજ સામાયિક પારતાં ત્રણ નવકાર જાણવા ॥ ૯ ॥

( તપા ખરતર બેદ ગ્રંથ ૧–૨, બાલ ૧૦ મા )

प्रश्न १०—तथा खरतर श्रावक सामायिक लेतां पहिलड सामायिक उचरी पछइ इरियावही पडिकमइ, ते स्युं ?

ભાષા—ખરતર શ્રાવક પહેલાં સામાયિક ઉચરીને પછી ઇરિયા-વહી પડિકમે, તે શું ?

तत्रार्थे-श्रीश्रावश्यकबृहद् वृत्ति १, श्रावश्यकचूर्णि २, पंचा-शकवृत्ति ३, पंचाशकचूर्णि ४, इत्यादि सर्वगच्छसम्मत जीर्ण प्रन्थांमांहि सामायिक व्रत लेवानइ श्रधिकारि श्रीपूर्वाचार्ये तथा सगलाइ गच्छांने गीतार्थे श्रांपापणां कीधां प्रन्थांमांहि निरविरोध

पगाइ करेमि भंते ! सूत्रना पाठ थकी पछइ इरियावही पडिक-मिवउ कहाउ छइ ''पछा इरियं पडिक्कमइ'' एहवइ वचनइकरी '' पञ्चा रीर्या रथिकां प्रतिकामति '' एहवा प्राकृत संस्कृत वचनइ करी वस्ताएयउ छइ वाची वचावी जोज्यो, जेहनइ जीयइ गुरुनी प्रतीति होवइ तेहनइ पूछिज्यो ! वली तपागच्छीय देवेंद्रसूरिकृत 'श्रावक दिनकृत्य' त्रन्थमांहि ''काउण य सामाइयं, इरियं पडि-क्रमिय गमण्(मालोए। वंदित्तु स्रिमाइ, सज्भयावस्सयं कुण्ई ।। १॥ ए गाथा तथा ए गाथानी टीका जोज्यो, एह प्रन्थमांहि तपागच्छीय श्रीदेवेंद्रसूरिइं निर्वारोधियइं सामायिक व्रत करतां करेमि भंते ! कह्या पृठइ इरियावही पडिकमिवी कही छड़ । तथा " नवमव्रतचूर्णौ हि सामायिकदंडकोच्चार ईर्यापथप्रति-क्र नएं गुरुचैत्यवन्दनञ्चोक्तानि सन्ति " इत्यादि प्रतिक्रमण् विचारे. एवं तपांनाई कर्या 'विचारामृतसंप्रह ' प्रन्थमांहि ५ (सामायिक) विचारे करेमि भंते ! कह्या पछी इरियावही पाइक्किमिनी कही छइ, परं कदायही मनुष्य आपणां गुरुना कह्य।इ हठ थकी न मानह तउ स्युं कहीयइ ? वली विशेषार्थीयइ श्रास्मत्कृत इरियावही छत्रीसीनी वृत्ति जोइवी, तिहां, पाठबद्धइ पळ्ळइ इरियावही पडिकमिवाना प्रन्थांना नाम (तथा) युक्ति लिखी छइ, परं दृष्टिरागी म थास्यउ ॥ १०॥

ભાષા— આવશ્યક ખહદ્દવૃત્તિ ( પત્ર ૮૩૨ ), આવશ્યકચૂર્ણ ં ( ઇત્તરાહ્ધ<sup>°</sup> પૃ૦ ૨૯૯ ), પંચાશક્વત્તિ ( પત્ર ૨૩ ) પં**ચાશકચૂર્સ્ટિ** (પત્ર ૯૩) ઇત્યાદિ સર્વ ગર્ચ્છસ મત પ્રાચીન ગ્રંથામાં સામાયિક શ્રત લેવાના

અધિકારે (સર્વ`માન્ય) પૂર્વાચાર્યાએ તથા બધાય ગચ્છાના ગીતાર્થાએ પાતપાતાના રચેલ શ્રંથામાં નિવિંરાધપણ કરેમિ ભંતે ! ઉચર્યા પછી ઇરિયાવહી પડિક્કમવાનું કહ્યું છે. "<mark>पच्छा इरियं पडिक्कमइ</mark>" ઇત્યાદિ तथा "पश्चादीर्यापथिकां प्रतिकामति" धत्याहि प्राकृत संस्कृत पाहे।थी ( સામાયિક ઉચર્યા પછી ઇરિયાવહી પડિક્કમવાનું) વ્યતાવ્યું છે, વાંચી વંચાવી જોજો, જેને જે ગુરૂની પ્રતીતિ હોય તેને પૂછિ જોજો, વલી તપાગચ્છીય દેવેંદ્રસ્રિકૃત શ્રાવક દિતકૃત્ય (ભા. ૨ પત્ર ક૨) માં ''काऊण य सामाइयं'' ઇત્યાદિ ગાથા તથા એ ગાથાની ટીકા જોજો, તેમાં દેવે દ્રસૂરિજીએ નિવિ'રાવપણે સામાયિક ઉચર્યા પછી પ્રસિયાવહી પડિક્કમવી કહી છે. તથા. તપાગચ્છના ( કુલમંડન સુરિએ ) કરેલા ' વિચારામૃત સંગ્રહ ' માં પ્રતિક્રમણ–સામાયિકના અધિકારે ' નવમા વતની (આવશ્યક) ચૂર્ણિમાં સામાયિક દંડક ઉચરવું ઇરિયાવહી પડિક્કમવી અને ગુરૂવ દના–ચૈત્યવ દના કરવી કહી છે ' આવા કથનથી કરેમિ ભંતે ! ઉચર્યા પછી ઇરિયાવહી પડિક્કમવી કહી છે. પરંતુ કદાત્રહી માણસ પાતાના ગુરૂના વચન પણ હૃદકદાત્રહથી ન માને તાે શું કહીયે <sup>ર</sup>઼વલી વિશેષ જાણવાની ઇ<sup>ત્ર</sup>છાવાલાએ અમારી રચેલ ઇરિયાવહી છત્રીસીની ટીકા ( તથા આ ગ્રંથ સંપાદકના પૂજ્ય ગુરદેવ પંન્યાસપ્રવર શ્રીમત્ક્રેશર મુનિજી ગણિવર લિખિત 'પ્રશ્નોત્તર વિચાર' નામની પુસ્તક) જોઇ લેવી. ત્યાં (સામાયિક ઉચર્યા બાદ) ઇરિયાવહી પડિક્કમવાના પાક (તથા) યુકિતએા લખી છે, + પેરંતુ દષ્ટિરાગી ન થશા ॥ ૧ • ॥

<sup>+</sup> ઉદ્દેશ (કમળા) ગચ્છના આચાર્ય શ્રીદેવગુપ્તસૃરિ રચિત 'નવપદ પ્રકરણ'ની સ્વાપત્રલઘુવૃત્તિ. પત્ર ૪૨, ૨ તેમના જ શિષ્ય ઉપાધ્યાય

११ प्रश्न-तथा सामायिक करतां तपा उभां ३ नवकारनी सज्माय करइ खरतर गच्छि सामायिक करतां उभां सज्माय प्र नवकारनी क़रइ, ते स्युं ? ।

ભાષા–સામાયિક કરતાં તપા ત્રણ નવકારની સજઝાય કરે અને ખરતર ગચ્છમાં આઢ નવકારની સજઝાય કરે, તે શું ?

શ્રીયશાદેવરચિત 'નવપદ પ્રકરણ'ની બૃહદ્દવૃત્તિ પત્ર ૨૪૩, ૩ આગમિક ગચ્છના શ્રીતિલકાચાર્ય કૃત સામાચારી પત્ર ૧૫, ૪ તેમની રચેલ આવશ્યક લઘુવૃત્તિ, ૫ ચાંદ્રગચ્છીય શ્રીવિજયસિંહાચાર્ય રચિત 'શ્રાહ્ય પ્રતિક્રમણ (વંદિત્તુ )'ની ચૂર્ણિ, ૬ તપા ગચ્છના ઉપાધ્યાય શ્રીમાન વિજયજી રચિત. અને ન્યાયાચાર્ય ઉપાધ્યાય શ્રીયશાવિજયજી સંશાધિત 'ધર્મ'સંગ્રહ ' પૂર્વાહ્ધ પત્ર ૮૪, ૭ યાકિની મહત્તરા ધર્મ પુત્ર આચાર્ય શ્રીહરિભદસૂરિ રચિત 'શ્રાવકપ્રજ્ઞપ્તિ ટીકા', ૮ ખૃહદ્ ગચ્છીય આચાર્ય શ્રીમાનદેવસૂરિ રચિત ' શ્રાવકધર્મ પ્રકરણ ટીકા ' પત્ર ૮૭, ૯ કલિકાલ સર્વજ્ઞ આચાર્ય શ્રીહેમચંદ્ર સૂરિ રચિત 'યાેગશાસ્ત્ર'ની સ્વાેપત્ત ટીકા પત્ર ૧૭૬, ૧૦ સુવિદ્ધિત ક્રિયા રૂચી શ્રાવક અંબપ્રસાદ કૃત 'નવતત્ત્વ સંવેદન પ્રકરણ ટીકા' પત્ર ૮, ૧૧ <del>ઉ</del>પાધ્યાય શ્રીજિનપાલગણિ રચિત 'દ્રાદશ કુલક ટીકા' પત્ર ૨૧, ૧૨ યવનસમ્રાટ મહમદ તુધલક પ્રતિખાધક આચાર્ય શ્રીજિનપ્રભસ્રરિ રચિત 'વિધિમાગ<sup>દ</sup> પ્રપા ' પત્ર ૬, ૧૩ રદ્રપક્ષીય ખરતર ગ<sup>ૂ</sup>છ વિભૂષણ આચાર્ય શ્રીવર્દ્રમાન સૂરિ રચિત આચાર દિનકર પત્ર ૩૧**૯,** ૧૪ અંચલ ગચ્છીય આચાર્ય શ્રીમાણુક્ય કુંજરસૂરિ રચિત 'શ્રાવક પ્રતિક્રમણ વિધિ ' ૧૫ ઉપાધ્યાય શ્રીક્ષમાકલ્યાણ ગણિરચિત 'શ્રાવક तत्रार्थे-उभयकालि ऊभा सज्माय करतां ३ नवकार मांगलिक निमित्ति श्रनइ ५ नवकार सज्मायनइ ठामि संभावीयइ, जे भएी साधुनइ पुणि जघन्यइ पांच गाथानी सज्माय करवी कही छइ,

વિધિપ્રકાશ '. ઇત્યાદિ પ્રાાતિ સર્વ માન્ય એવં અનેક બીજા પણ આચાર્યો પાધ્યાયોએ સ્વસ્વરચિત શ્રંથામાં સામાયિક વિધિ બતાવતાં સામાયિક ઉચર્યા પછીજ ઇત્યાવહિયા પડિકમવાનું કહ્યું છે. પણ કાઇય સર્વમાન્ય સુવિહિત આચાર્યો સામાયિક લીધા પહેલાં ઇરિયા વહિયા પડિકમવાનું કહેતા નથી.

યદિ કાેે કહે કે પૌષધમાં પહેલા ઇરિયાવહિયા કેમ પડિકમાે છે৷ ? તા એના ઉત્તરમાં જણાવવાનું કે શાસ્ત્રકારા કહે છે ''**द्यागाए धम्मो**" અર્થાત શાસ્ત્રકારાએ જે જે ક્રિયાઓ કરવામાટે જેવી જેવી વિધિ ખતાવી હોય તે બધી તથાવત કરીને તેમની આજ્ઞાનું પાલન કર-વામાંજ ધર્મ છે. નહીં કે આજ્ઞારહિત સ્વેચ્છાચારિતામાં. એટલે સ્વગચ્છ સામાચારીના દુરાબ્રહવાળા નહી, પણ સર્વ માન્ય પ્રમાણિક સુવિહિત આચાર્યોમાંથી કાઇએ પૌષધ લીધા પછી ઇરિયાવહિયા પડિકમવાનું કર્યું હોય તાે તે પ્રમારો કાેઇ બતાવે, જ્યારે શાસ્ત્રકારા કાેઇ પણ એમ કહેતા નયી તાે પછી માત્ર સામાયિક વિધિના આધારે દરેક ક્રિયાએામાં પાછળથીજ ઇરિયાવહિયા પડિકમવાનું એટાંત હ્યુ કરવાની શકિત ન્હોતી અમારા પૂજ્ય પૂર્વાચાર્યોમાં તેમ નર્યા અમારામાંય, આ તો જંખ્વાચાર્યજી તે તેમના પૂર્વ લેખકાનાજ ઘરના આચાર છે કે જે સર્વમાન્ય શાસ્ત્રકારાએ દર્શાવેલ સામાયિક ઉચર્યા

शास्त्रमाहि ३ नवकारनी सङ्काय नथी जागा, तथा पोसह लीयां पछी सङ्काय करतां ३ नवकार मांगलय निमित्ति (श्रनइ) श्रीतप-देशमालानी ३३ गाथा सङ्कायनइ ठामि छइ, तथा पोसहता

પછી ઇરિયાવહિયા પડિકમવાના વિધાનને અનેક જાતના તર્કવિતર્ક કરવારૂપ વિતાંડવાદ દ્વારા ઉડાડી દેવું. અને જ્યાં સ્નામાયિકનું નામ નિશાન સરખુંએ નથી, તેવા મહાનિશીય. દશવૈકાલિક ટીકા આદિના સામાન્ય બાબતા સંબંધી પાઠા બતાવી સામાયિકમાં પણ પહેલાં ઇરિયાવહિયા પડિકવાનું સિદ્ધ કરવા વ્યર્થ પ્રયાસ કરવું. મહાનિશી**થ**ના પાડ ઉપધાનના ક્રમ વ્યતાવનાર છે. દશવૈકાલિક ટીકાના પાડ સાધના ચ્માચાર સંબંધી છે. પંચા<mark>શક ચ</mark>ૂર્ણિ વિગેરેના કેટલાએ પાઠેા પૌષધવિધિના છે. નહીં કે સામાયિક વિાધના, વ્યામ સામાયિકમાં પહેલાં ઇરિયાવહિયા પડિકમવાના સમર્થન માટે જે જે પ્રમાણપાઠો રજ્યુ કરાય છે તે બધાય બીજા બીજા વિષયના હોવા છતાં સામાયિકમાં અપાય છે. અને જે મહાનિશીયના પાર્દને આગળ કરીને સામાયિકમાં પાંડેલાં પ્રસ્થિાવહિયા પડિકમવાની સિહિ કરવા મથી રહ્યા છે તે મહા-નિશીથના પારમાં નામનિર્દેશ કરાયેલ હોવા છતાં સજ્ઝાય કરતાં પહેલાં હરિયાવહિયા પડિકમતા નથી. અર્થાત્ મહાનિશીથ સૂત્રમાં ઇરિયા-વહિયા પડિકમ્યા વગર જે જે ક્રિયાએ અકલ્પનીય ખતાવી છે તેમાં સામાયિકનું નામ નધી, પણ સજઝાયનું તેા નામ ચાેકૃંખું લખેલ છે. જુએ৷-" गोयमा ! श्रप्पडिक्कंताए इरियावहियाए न कप्पइ चेव श्रावक तथा बीजाइ जे श्रावक मांिमतइ पडिकमणाइ जे ३ तव-वर कहर ते मांगिलिक्य निमित्ति जाणिवा, पोसहतानइ जे

काउं किंचि वि, चेइयवंदणसः काया (वस्तयाइयं) काणाइयं "
आ पार्मां हिरयाविधा पिटिन्या वगर सल्जाय इन्दी अहरपतीय
हिर्देश छतां सामायिक सीधा पछी उन्नती सल्जायनी छुटी हिरयाविद्या नथी पिटिक्मता, आ ते तथा ध्युश्मिना धरने। ज आयार छे. आ
स्थेण 'सेन प्रश्नन' ने। नीचे संभेस प्रश्नोत्तर भूभक विचारवा थे। ज्य छे.

पच्छा इरियाव हियाए-इति पाठानु।मारेण श्राद्धानां सामा-यिककरणान-तरमीर्यापथिकीप्रतिक्रमणं दृश्यते, तस्याथः प्रमाद्य इति प्रश्नोऽत्रोत्तरं-एतस्य विस्तरः सर्वोऽप्यावश्यकचूर्णिमध्येऽस्यन्ये प्रन्थास्तु सर्वे तदनुमारिणो वर्त्तन्ते । तथाऽऽवश्यकचूर्णिमध्ये इर्यापथिकी सामायिकसम्बद्धा नास्ति, यतो 'जइ चेइयाइं श्रद्धि' इत्यादिकस्तत्र पाठः कथितोऽस्ति, तस्माच्चेत्यगमनसम्बद्धाऽसौ झायते, श्वन्यस्तु सामायिककरण्विधिरीर्यापथिकीप्रतिक्रमणमुख्वस्त्रिका-प्रतिलेखनादिः सर्वः परम्परया झायते, तत ईर्यापथिकी प्रतिक्रम्यैव सामायिकं करणीयमिति ११२। (७. ३ ५२ ५८)

**ખા** ઉપર આપેલ પાઠમાં પ્રશ્તકર્ત્તા પૂછે કે —

(આવશ્યક ચૂર્ણિ તથા માટી ટીકાના) 'पच्छा इरियावहियाए' આ પાઠના અનુસારે શ્રાવકોને સામાયિક કર્યા પછી છારેયાવહિયા પડિકમવાનું હોય એમ જોવાય છે. એટલે આ ઉપરાક્ત પાઠનો અર્થ બતાવવા કૃપા કરશા ?'' ઉત્તરમાં આ વિજય સેન સ્ર્રિજ્ ક્રમાન જાહેર કરે છે કે '' આ બાબતના વિસ્તાર (વર્ષ્ણન) सज्कायनी खमासमण ते रात्रिनी सूत्रपौरुषी सार्चाववा निर्णित्त जाणीयइ छइ, राती पोसहता श्रावकनइ पहरतांइ जे स्तवन स्तुति सज्काय गुणिस्यइ ए सूत्रपौरुषी निमित्ति जाणीयइ छइ ॥११॥

આવશ્યક ચૂિલું માં છે, બીજા શ્રંથા તા બધાયે તેના અનુસરસ્તુ કરતારા છે, અને આવસ્યક ચૂિલું માં કહેલ ઇરિયાવહિયા સામાયિક સંબંધી તથી, કારસ્તુ કે–ત્યાં (આવ્ ચૂંબાં) ' ज्ञ**इ चेइयाइं द्यादिय**' ઇત્યાદિક પહે કહેલ છે, એથા એ (આવશ્યક ચૂિલું માં કહેલ) ઇરિયાવહિયા દેરાસર જવા સંબંધી હોય એમ જણાય છે, બીજી તા સામાયિક કરવાની વિધિ ઇરિયાવહિયા પડિકમવી મુહપત્તી પડિલેહવી આદિ બધી પરંપરાથી જાણવાની, માટે ઇરિયાવહિયા પડિકમીનેજ સામાયિક કરવું."

આ ઉપરતા કથનથી વાંચકાને જણાયું હશે કે–આ ઉત્તર આપતાં સ્વમાન્યતાની પુષ્ટિના આશયથી કેવી ચાલબાજી સાથે હુક્યારીના આશ્રય આચાર્યશ્રીએ લીધા છે?

આચાર્ય શ્રીએ માત્ર ''जइ चेइयाई द्यातिय" એટલા અધૂરા વાક્ય લખીને સહસા કરમાન જાહેર કરી દીધું કે આવશ્યકચૂર્ણિ માં ''પच्छા इरियावहियाए" આ વાક્યથી કહેલ ઇરિયાવહિયા સામાયિક સંખંધી નથી, કિંતુ દેરાસર જવા સંખંધી જણાય છે, પરંતુ થાડી સ્થિરતાએ વિચારપૂર્વ ક, ને પાતાની માન્યતાના આગ્રહ છાડી સરલ ભાવે જો ઉત્તર આપવાનું ધાર્યું હાત તા પ્રસંગ પૂરતા સંપૂર્ણ પાઢ જરૂર લખતે, પણ સંપૂર્ણ પાઢ લખતાં આચાર્ય શ્રીની માન્યતા

ભાષા:-બન્ને ટાઈમ (સામાયિકમાં) સજ્ઝાય કરતાં ત્રણ નવકાર મંગલ નિમિત્તે અને પાંચ નવકાર સજ્ઝાયના સ્થાને સંભાવિયે છીએ,

સિષ્ધ થઈ શકે તેમ ન્હોતી, એટલેજ મનકાવતું લખીને રાગગ્રસ્ત બકતાને તા યદ્યપિ સમજાવી દીધા, છતાં શાસ્ત્રનોની દર્જિએ તા બાળા-શતાજ જોવાય છે, કારણ કે આવશ્યકચૂર્ણિમાં સામાયિક લીધા પછી, ને ષ્ઠરિયાવહિયા પડિકમવાનું કહ્યા પહેલાં ચૃર્ણિકાર લખે છે કે '' ज**ફ** चेइयां अतिथ तो पढमं वंदति" એતા અર્થ થાય છે કે-'જો દેરાસર હાેય તાે **'વઢનં**' એટલે સામાયિક લીધા પહેલાં, પ્રભુ પ્રતિમાને વંદન કરે ' અહિં ઇરિયાવહિયા પડિકમીને નહીં, પણ સામાયિક લીધા પહેલાં પ્રભુ વંદન કરવાનું કહ્યું છે, એથી પાઠકા વિચારી શકે છે કે સામાયિક લીધા પછી કહેલ ઇરિયાવહિયા દેરાસર જવા સંબંધી કેવી રીતે માની શકાય ં એટલે આચાર્ય શ્રીએ કહ્યા મુજબ આવશ્યક-ચૂર્ણિ કથિત ઇરિયાવહિયા દેરાસર જવા સંખંધી નહીં પણ સામા-યિક સંબંધીજ છે, હાં ચૂર્ણિકારે 'जइ चेइया**इ श्रा**रिथ तो इरियं पडिकक्रमिय चेइयाइं वंदतिं अभ सप्युं होत ते। जरूर आयार्थ શ્રીની અભીષ્ટ સિહિ કંઇક અંશે થવી સંભવ હતી, પરંતુ તેમ લખ્યું નથી. એટલેજ અધૂરા વાક્ય લખીને સ્વભક્તાને સમજાવી દેવાના પ્રયાસ યદ્યપિ કરવા પડયા છે, છતાં તેમાં સફળતાતા પાણી વલાવનારને મળે. એથી વધારે જરાએ નથી મળી, અસ્તુ૰

क्रेबर विषयते क्षणता सेन प्रश्तना या भीन्त प्रश्ते।त्तर विषे પણ થાેડા વિચાર કરી લઇએ—

કારણ કે સાધુને પણ જઘન્યે પાંચ ગાથાની સજઝાય શાસ્ત્રમાં કહી છે. ત્રણ નવકારની સજઝાય શાસ્ત્રમાં કહી હોય તેવું જાણમાં નથી.

कत्मन शास्त्रे श्राद्धस्य सामायिककरणावसरे प्रथममीयां-पथिकीं प्रतिक्रम्य सामायिकमुख्विस्त्रकां प्रतिलेखयतीति उक्त-मस्ति ? तत्प्रमाद्यमिति प्रश्नोऽत्रोत्तरं-इरियाविहयाए श्रप्पिडिक्कं-ताए न किंचि कप्पइ, चेइयवंदणमञ्कल्यावस्त्रयाइ काउं इत्यचराणि महानिशीधप्रन्थे मन्ति, ततः सामायिकेऽपीर्यापथिकी पूर्वमेव प्रति-क्रम्यते इति ज्ञायते। तथा आवश्यकचूर्णौ ढड्ढग्श्रावको विभातकाले गृहाित्रस्त्रत्य शरीरचिन्तां विधायोपाश्रये ईर्यापथिकीं प्रतिक्रामन् कथितोऽस्ति, सा वेला सामायिकपतिक्रपणकरणस्येति ४६। ७. ४ (५८ १०७)

આમાં પૂ વામાં આવ્યું છે કે—'' શ્રાવકને સામાયિક કરતી વખતે પહેલાં ઇરિયાવહિયા પડિકમીને સામાયિક મુહપત્તી પડિલેહવી' એમ કયા શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે? '' આના ઉત્તરમાં આ• વિજય સેન સૂરિજી ક્રમાવે છે કે—'' મહાનિશીય સૂત્રમાં 'ઇરિયાવહિયા પડિકમ્યા વગર ચૈત્યવંદન સજઝાય આવશ્યકાદિ કાંઇ પણ કરવું નથી કલ્પતું 'એમ કહેલ છે, એટલે સામાયિકમાં પણ ઇરિયાવહિયા પહેલાંજ પડિકમવી એમ જણાય છે, તથા આવશ્યક ચૂર્ણિમાં ઢઢર શ્રાવક સવારના ટાઇમે ઘેરથી નીકળી શરીરચિંતા કરીને ઉપાશ્રયમાં ઇરિયાવહિયા પડિકમતા કહેલ છે, તે વેળા સામાયિક પ્રતિક્રમણ કરવાની છે. '' સુત્ર વાંચકા! જોયું ને. આચાર્ય શ્રી કેવ હશ્યારી વાપરે છે? વિચારવાની વાત છે કે—આવશ્યક ચૂર્ણિમાં ઢઢર શ્રાવક વાપરે છે? વિચારવાની વાત છે કે—આવશ્યક ચૂર્ણિમાં ઢઢર શ્રાવક

તથા પાસહ લીધાં પછી સજઝાય કરતાં ત્રણ નવકાર મંગલ નિમિત્તે (અને) ઉપદેશમાલાની તેત્રીસ ગાથા સજઝાયના સ્થાને છે, અને સવારે ઇરિયાવહિયા પડિકમી લખી છે, ને તે વેળા સામાયિક પ્રતિક્રમણની છે, તો શું ગુરવંદનની નથી ? અવશ્ય છેજ. પણ તે હડહરે ઇરિયાવહિયા પડિકમીને શું સામાયિક લીધું છે કે ગુરવંદન કર્યું છે? એની સ્પષ્ટતા તા આચાર્ય શ્રીએ જરૂર કરી ખતાવવી હતી. પણ કરે કેવી રીતે ? તેમ કરતા જતાં આચાર્ય શ્રીને પાતાની અભીષ્ટ સિહિમાં મંગળ પડીજવાની પૂરેપૂરી ધાસ્તી હતી. કેમકે ત્યાં ( આવશ્યક ચૂર્ણિમાં ) સામાયિક લેવાના નકોં, પણ ગુરવંદનનોજ પ્રસંગ છે. જુઓ-

'तत्थ ढड्टरसावत्रो, सो सरीरिचतं काऊण माधूण पिडस्सयं वच्चित, ताहे तेण द्रे ठितेण तिण्सि निसीहियास्रो कतास्रो, इरियादी ढड्ढरेण सरेण करेति। सो पुण मेहावी, तं उवधारेति, सोवि तेणव उवकमेणं उवागतो, सञ्वेसिं साधूणं कतं।" (अव० यू० ५० ४०३)

આ પાઠમાં ચૂર્િં કાર કહે છે કે – પંડિત આર્યરક્ષિત ( સાધુ અવસ્થામાં આર્યરક્ષિતસૂરિ) માતાની પ્રેરહ્યાને અંગે દિષ્ટિવાદ પૂર્વ ભણવાની અભિલાષાએ તાેસલિપુત્રાચાર્યના ઉપાશ્રયની બાહાર દરવાજા પાસે આવીને 'આચાર્ય મે પાસે જઇને શું વિધિ કરવી?' એ જાણવાની ઇચ્છાએ ઊભા રહ્યા છે, એટલામાં '' તેજ નગરના રહેવાસી ઢડઢર નામના શ્રાવક પાતાની શરીરશંકાથી નિવૃત્ત થઇ સાધુઓના ઉપાશ્રયમાં જાય છે, તે વખતે તે ઢડઢર શ્રાવકે દૂર રહે થકે એટલે

પાેસાતી તથા બીજા પણ શ્રાવક સાંજે પડિક્કમણમાં જે ત્રણ નવકાર કહે છે તે મંગલ નિમિત્ત જાણવા. પાેસાતીને જે સજઝાયના

ઉપાશ્રયના દરવાજામાં પેસતાંજ ત્રણ વાર 'નિસીહિ' કહી ત્યાર ભાદ ઇરિયાલહિયા આદિ એટલે ઇરિયાલહિયા પડિકમીને, સામાયિક નહીં, પણ ગુરૂવંદન, મોટા સ્વરે બે.લતો કરે છે, અને તે (આર્ય રક્ષિત) **બુદ્ધિશાળી હોવાથી બધો ક્રમ ધારીને તેના તે ક્રમે** આવી બધા સાધુએાને વંદન કર્યું " આ ઉપર ખતાવેલ ચૂર્ણિકારના કથનથી વાંચકાની સમજમાં આવી ગયું હશે કે ઢડઢર શ્રાવકના અધિકારમાં સામાયિકનું પ્રસંગ જરાએ નથી. છતાં આચાર્ય શ્રી સામાયિકમાં આ બધું તીત્ર દષ્ટિરાગના માહાત્મ્ય છે અસ્તુ.

ખીજું યુક્તિયી પણ સામાયિક ઉચર્યા પ<sup>રે</sup>લાં પરિયાવહિયા પાઉકમવી ઉચિત નથી, જેમકે ઘરના બારીબારણા બંધ કરવાવડે ાહારથી આવતા રજને રાષ્ટ્રયા શિવાય કર્વે ઘરમાંથી બર બર નીકળી શકતા નથી. જેમ કાદવમાં ખુંચાયેલ માણસ કાદવમાંથી બહાર નીકળ્યા શિવાય ગમે તેટલું ધૂ**વે** તેાય ખરાખર શુદ્ધિ **ચ**ઇ શકતી નથી, તેમ કરેમિ ભંતે ! ઉચરવા વડે સાવદા યાગના દ્વાર ખંધ કર્યા શિવાય કે તે સાવદાયાેગ રૂપ કાદવમાંથી બાહાર નીકળ્યા પહેલાં ારિયાવહિયા પડિકમવાની શૃહિ બરાબર થઇ નથી શકતી, અને જેમ ઔદરિક મળના ત્યાગ કર્યા બાદ, નહીં કે તે પહેલાંજ, જલ શુદ્ધિ કરવી યાગ્ય લેખાય. તેમ કરેમિ ભંતે! ઉચરવાવડે સાવદા યાગરૂપ મળના ત્યાગ કર્યા બાદજ જલગુદ્ધિરૂપ ઇરિયાવહિયા પડિકમવી યાેગ્ય લેખાય. છતાં પહેલાં **ઇરિયાવ**હિયા પડિકમવાના જે આગ્રહ રાખવા તે તા જલશુદ્ધિ કર્યા બાદજ ઔદરિક મળના ત્યાગનાે આગ્રહ રાખવા બરાબર છે. અસ્તુ.

ખમાસમણા છે તે રાત્રિની સ્ત્રપારિસી સાચવવા નિમિત્તે છે. (અને) રાત્રે (એક) પ્રહર સુધી પાસાતી શ્રાવક જે સ્તવન સ્તુતિ સજ્ઝાય ગુણે તે સ્ત્રપારિસી નિમિત્તે છે

( તપા ખરતર ભેંદ ગ્રંથ ૧-૨, બાલ ૧**૨** મા )

१२ प्रश्न-तथा प्रभाति खरतर श्रावक पोसह पखइ पडिकम्यां पूठइ पोसहतानी परि सूत्रपौरुषी निमित्ति सञ्कायनी खमासमण देइनइ सञ्काय न करइ, किंतु सामायिक लेतांजि सञ्कायनी खमासमण दीधी हुंती तिणइजि आदेशइ बइठा सञ्काय करइ, ते स्युं ? ।

ભાષા— ખરતર શ્રાવક પ્રભાતે પાસહ શિવાય પડિકમ્યા પછી પાસાતીની માફક સૂત્રપારસી નિમિત્તે સજ્ઝાયના ખમાસમણા દઇને સજ્ઝાય ન કરે, કિંતુ સામાયિક લેતાં સજ્ઝાયના ખમાસમણા દીધાં હતાં તેણેજ આદેશે ખેઠા સજ્ઝાય કરે, તે શું ?

तत्रार्थे-पिडकमणा थकी पिहलोकइ (?) सामायिक लेतां सिक्सायनी खमासमण दीधांईज छइ, जइ सिक्सायनी खमासमण वली देई सिक्साय करइ तड वली बइसणानी खमासमण कांइ न दाइ? ते खमासमण देता नथी जाएया, अनइ पोसहता श्रावक ते पिडलेहण करी वसति पूंज्यां पछइ सूर्य ऊगां थकां आगली सूत्रपोरिसीनइ साचिववा काजि सिक्साय संदिसावी सिक्साय करइ, परं सामायिकधरनइ सूत्रपौरुषी नथी जाणी १२।

ભાષા:–પડિકમણાથી પહેલાં સામાયિક લેતાં સજ્ઝાયનાં ખમાસમણ દીધાંજ છે, (એટલે ખીજી વાર ખમાસમણા દેવાની આવશ્યકતા નથી), યદિ સજઝાયના ખમાસમણ ક્રીથી આપીને સજઝાય કરાય તો ખેસણાના ખમાસમણા ક્રીથી કેમ ન દેવા ? (પરંતુ) તે ખમાસમણ દેતાં કાઇને જાણ્યા નથી. અને પાસાતી શ્રાવક પહિલેહણ કરીને વસતિ પૂંજયા બાદ સૂર્યોદય થયા પછી આગળની (દિવસની) સૂત્રપારસી સાચવવા નિમિત્તે (ખે ખમાસમણે) સજઝાય સંદિસાવી સજઝાય કરે, પરંતુ સામાયિક વાળાને સૂત્ર પારસી જાણી નથી. ×

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૧૩, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૧૫૩ મા.)

१३ प्रश्न-तथा तपा चविद्सइ पाली कहई, खरतर पूनिमे पाली त्रागमनी भाली कहइ, ते स्युं ?

ભાષા:-તપા ચૌદશે પાખી કહે, ખરતર પૂનમે પાખી આગમાકત કહે, તે શું ?

तत्रार्थे-आगमोक्त पाखी १४ परणरसीयइ हती, आचर-णानी पाखी १४ जाणिवी, श्रीठाणा प्रथमांहि श्रीहेमाचार्यनइ गुरु श्रीदेवचंद्रसूरिइं आचरणायइ चवदिसइ ऊघाडी पाखी लिखी छइ, आगमोक्त पाखी पनरसीइं लिखी छइ, तेहनो पाठ-

<sup>×</sup> તપા શ્રાવક સાંજે પડિકમણા બાદ સામાયિક પારતી વખતે ચઉફકસાયનું ચૈત્યવંદન કરતાં ખમાસમણ નથી દેતા તેમ આદેશ પણ નથી માગતા. તે કયા શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે ? કે ગુરૂના આદેશ વગર ચૈત્યવંદનાદિ ક્રિયાઓ કરવી. એનો ઉત્તર જંબ્વાચાર્ય જ આપે.

"[तव्वसेण य] पिकखयाईणि चउइसीए आयरियाणि, श्रम्नहा आगमुत्ताणि पुणिणमाए" तथा तपा गच्छना (कुलमंडनसूरिये) कीधा विचारामृतसंग्रह प्रन्थमांहि पुणि एहिज पाठ छइ, विशेषा- थीयइ अस्मत्कृत पोसहछत्रीसीनी वृत्ति जोइवी, अथवा गोलवच्छा ठाकुरसीना पूछ्या २६ बोलांरा उत्तरना प्रन्थ जोइवा तेहमांहि युक्ति लिखी छइ।। १३॥

ભાષા:-આગમાંકત પાખી પતરસીએ (પૂતમ-અમાસે) હતી. ચૌદસે આચરણાતી છે, ઠાણા પ્રકરણમાં આચાર્ય શ્રીહેમચંદ્ર સૂરિતા ગુરૂ શ્રીદેવચંદ્ર સૂરિએ આચરણાએ ચૌદસે અને આગમાંકત પૂતમ-અમાસે પાખી ખુલી લખી છે, તેના પાઠ-(तव्बसेण च) पिक्खिया० અર્થાત્ ચાથતી સંવત્સરી થવાના કારણે પાક્ષિકાદિ એટલે પાખી અને ચામાસી ચૌદસે આચરેલાં છે, અન્યથા આગમમાં પાખી-ચામાસી પૂતમ-અમાસે કહેલ છે, તેમ તપા ગચ્છના (કુલમંડન સૂરિએ) રચેલ વિચારામૃત સંગ્રહમાં પણ એજ પાઠ છે, વિશેષ જાણવાની ઇચ્છવાળાએ અમારી રચેલી પાસહછત્રીસીની ડીકા (સંસ્કૃત) જોવી અથવા ઠાકુરસી ગુલેછાએ પૂછેલા ૨૬ પ્રશ્નોના ઉત્તરના શ્રંથ જોવા. તેમાં બધી યુક્તિઓ લખી છે +

<sup>+</sup> તપા ખ૦ ભેદ પૃ. ૮ માં લખ્યું છે કે-'' ખરતર જિનપ્રભ સૂરિકૃત ' દુઃષમદંડિકા ' માં ચૌદસ પાખી કહી છે " તાે જંખ્વા-ચાર્ય જીએ તેના પ્રમાણ પાઠ કેમ ન લખ્યું ? કેવળ તે શ્રંથનું નામ માત્ર આપી દેવાથી કેમ માની શકાય કે ' દુઃષમાંદંડિકા'માં ચૌદશે પાખી કહી છે, જે જિનપ્રભ સૂરિજી જાતે ચૌદશના ક્ષયે પૂનમ-

(તપા ખરતર બેઠ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૧૪, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૧૬ મા )

१४ प्रश्न-तथा खरतर सांगरी बेकरीया बावलीया आबिली इत्यादि विदल करइ छइ, ते म्युं ?

અમાસની પાખી કરવા ચોક્ખી આતા લખે છે. તે પાતેજ સદાથી ચૌદસે પાખી લખે. એ બનેજ કેમ ? અને માને પણ કાણ ?

આ બાબતને લગતા ' હીરપ્રશ્ન ' ના નીચે લખેલ પ્રશ્નાત્તર ખાસ વિચારણીય છે-

यद्। चतुर्मासकं पूर्णिमायामभूत्तद्। प्रतिक्रमणानि पद्मविंश-ितरष्टाविंशतिर्वा बसुदुः ? तथा तानि शास्त्राचरबलेन विधीयमानानि परम्परातो वा ? शास्त्राद्यरबत्तेन चेत्तदा तदभिधानं प्रसाद्यमिति प्रश्नोऽत्रोत्तरं-वर्षमध्ये प्रतिऋणानि पञ्चविंशतिरष्टाः विंशतिर्वेति कापि ज्ञातं न।स्ति, शास्त्रमध्ये तु दैवसिक-रात्रिक पाचिक-चातुर्मासिकसांव-त्सरिकलचणानि पञ्च प्रतिक्रमणानि प्रतिपादितानि सन्तीति ॥१४॥ ( હીર પ્રશ્ન હં. વિ. લા. અમદા• પ્ર• પત્ર ૩• )

પ્રશ્નકર્ત્તા પૂછે છે કે '' જ્યારે ચામાસી પૂત્રમે હતી ત્યારે ( પાક્ષિ-કાદિ ) પ્રતિક્રમણા પચીસ હતા કે અઠાવીસ ? " ઉત્તરમાં <mark>આચાય</mark> ે શ્રીહીરવિજય સુરિજી મૃજ કરમાવે છે કે–'' વર્ષમાં પ્રતિક્રમણે। પચીસ કે અઠાવીસ જ્વણવામાં આવ્યા નથી, શાસ્ત્રોમાં તાે દેવસી રાઇ પાખી ચાંબાસી અને સંવત્સરી. આ રીતે પાંચ પડિકમણાએ કહેલા છે, " આર્યા સત વાંચકા જોઈ શકશે કે આ ઉત્તર આપતાં આચાર્ય શ્રીએ કેવી હુશ્યારી કરી છે ? પ્રસંગાગત બાબતને ઉડાડી **દ**ઇ**ને બીજોજ** 

ભાષા:-ખરતર સાંગરી એકરીયા (કુમડીયા) બાવલીયા. આંબલી ઇત્યાદિ વિદલ કરે છે. તે શ<sup>'</sup>?

तत्रार्थे-एहमांहि चीगट नथी जाएता, तेह भएी ए विदल जागाीयइ छइ, वली सांगरी प्रमुख शास्त्रे फलीनी पांतिमांहि गीतार्थे लिख्या ते भणी खरतर सांगरी तथा बावलिया विदल कहड छड, वली केवली भगवंत कहड ते प्रमाण, वली जेहनइ जेह गुरुना कह्यानी प्रतीति थाइ तेह तेह गुरुना कह्या मानउ १४

ભાષા –એ ( સાંગરી બાવલીયા આદિ ) માં ચિકાસ નથી જણાતું માટે એતે વિદલ માનીએ છીએ, ખીજાં શાસ્ત્રામાં ગીતાર્થીએ સાંગરી આદિને કળીની પંક્તિ(શ્રેણી)માં લખેલ છે. એટલે ખરતર

ઉત્તર આપી રહ્યા છે, પ્રક્ષકર્તાનું પૂછવું છે કે-" જ્યારે ચામાસી પૂનમે હતી ત્યારે પ્રતિક્રમણાે કેટલાં હતાં '' આનાે અર્થ' શું 'પાક્ષિકાદિ પ્રતિક્રમણો' ત લેતાં બીજા સામાન્ય પ્રતિક્રમણે લેવાના કાઇ પણ રીતે હોઇ શકે ખરાે ? કે જેથી ઉત્તર આપતાં આચાર્ય શ્રીને 'શાસ્ત્રોમાં પાંચજ પ્રતિક્રમણા ' હોવાનું કહેવાની કરજ પડે છે, વસ્તુતઃ હકીકત એમ છે કે આચાર્ય શ્રી જો પચીસ પડિકમણાં કહે તે৷ સદાથી ચૌદશે પાખીની સ્વમાન્યતા સિદ્ધ થઇ શકે નહીં, અને જો અઠાવીસ કહે તો પ્રશ્ન ઉદ્દુલવે છે કે 'હમણાં ત્રણે ચાેમાસીએા ચૌદરો કરીને ત્રણ પાખીએ। કમતી કેમ કરી નાંખી ? એથી 'इतो व्याघ्र इतस्तटी'ના ન્યાયે બન્ને બાજુની આપત્તિ ટાળવા ખાતર આચાર્ય શ્રીને આ રીતની હુક્યારી બતાવી ભક્તોને સમજાવવા પડયા છે. અસ્ત્ર.

ગચ્છ્વાળાએા સાંગરી-ખાવલીયા (આદિ)ને વિદલ કહે છે. છતાં કેવલી ભગવાનુ કહે તે પ્રમાણ (છે), બીજું જેહને જે ગુરૂના વચન ઉપર પ્રતીતિ હાેય તેઓ તે ગુરૂના કહ્યા (મુજબ) માના +

+ સર્વ માન્ય પ્રાચીન શાસ્ત્રોના એવા પ્રમાણ જંખ્વાચાર્ય ખતાવે કે જેમાં ' સાંગરી-- બાવળીયા કુમકીયા આદિ વિદલ નથી ' એમ ચોકુખું લખેલ હોય, અન્યથા ચોકુખા ખે દળ જુદા થાય છે અને તેલના જેવા ચિકાસ મુદ્દલે જોવાતા નથી. છતાં તેને જે વિદળ ન માતે તેના હુદયમાં ત્રસ જીવાનીય દયાને સ્થાન ક્યાં રહ્યાં? ખીજું તપા ખરતર લેદ ૫૦ ૮ માં લખ્યું છે કે-'એવું મહાજને સૌ સાંભળ્યું છે (કે) એમાં ચિક્ર્ણાઇ હોય છે, તેથી વિદલ ન થાય' એટલે પૂછવાનું કે તે સાંગરી બાવળીયા આદિમાં ચિક્રણાઇ હોવાનું ક્યા મહાજને સાંભળ્યું છે <sup>૧</sup> જંગ્વાચાર્ય છના પૂર્વ લેખકાએ અથવા એમના માની લીધેલ મહાજને સાંભળ્યું હોય અગરતા પક્ષપાત દર્ષ્ટિએ જોયું પણ હોય તો તેની ના ન કહેવાય. પરંતુ વિચારક માણસ તાે કદાપિ ન માની શકે કે સાંગરી આદિમાં ચિકાસ હાેય છે. પૃ૦ ૯ માં જ ંખ્વાચાર્ય જી લખે છે કે " **પ્રતિપક્ષિઓએ બનાવટી** ઉભા કરેલ ગ્રંથો ંગમે તે નામ નીચે માની શકાતા નથી″ એના ઉત્તરમાં જણાવાનું કે તમારા પ્રતિપક્ષી ખરતરાને તાે કાેઈ બનાવટી ત્રં'થા ખનાવવાની આવશ્યકતા નથી. જેમ કે તમારા પૂર્વ'જોને <mark>આ</mark> ત્રંથના પ્રશ્નાત્તર ૧ ની ફટનાટમાં બતાવ્યા પ્રમાણે આવશ્યક વૃત્ત્યાદિના નામે નવા પાઠ ઉભા કરવા પડયા તમારા સેનસ્ર્રિ**૭ને** આનંદસૂરિકૃત પ્રવચન સારાહારની ટીકા જોવામાં ન આવી અ**થવા** દમુણાં ન મળતી હાય તેથી તે ગ્રાંથનું સર્વથા અભાવ કેમ માની શકાય, માટે અમારા પૂર્વ જોએ ખતાવડી ગ્રંથનું નામ ક્યાંય નથી લખ્યું.

( તપા ખરતર ભેદ માં. ૧ ખાલ ૧૫, માં. ૨ ખાલ ૧૮ મા )

१४ प्रश्न – तथा खरतर पडिकमणा ठावतां तथा काउसग्ग धावश्यक करतां १ करेमि भंते ! कहइ अनइ पडिक्कमण ष्मावश्यक करतां ३ करेमि भंते ! कहीयइ, ते स्यं ?

ભાષા:-ખરતર પડિક્કમણો ઠાવતાં તથા કાઉસ્સગ્ગ આવશ્યકે એક અને પડિકુકમણા (વંદિત્ત) આવશ્યકે ત્રણ કરેમિ ભાંતે કહે, તે શું?

तत्रार्थे-नवकार सहित जिहां करेमि भंते ! कहियइ तिहां शास्त्रनइ न्यायइ ३ नवकार ३ करेमि भंते! कहियइ, तपानइ पुणि पडिकमणा त्रावश्यक करतां १ नवकार १ करेमि भंते ! कहइ श्रनइ पहिकमणा ठावतां वली काउसग्ग श्रावश्यक करतां १ नवकार न कहइ ते स्यूं ? काउसग्ग आवश्यकनइ नवकार कहीजता हक्इ तउ तिहां करेमि भंते ! पिए कहीयइ तथा एक [ए पुणि] विचारियइ पच्चक्लाण पारतां १ नवकार कहियइ छइ करेमि भंते ! न कहीयइ, एवंकारइ नवकार पखड़ करें। म भंते ! १ कहियइ तिम पडिकमणाइ ठावतां तथा काइसगा नाम त्रावश्यक करतां नवकार न कहीयइ, वली तपांरइ राती पोसहता रातइं सूवतां ३ नवकार ३ कमेमि भंते ! कहइ तथा श्रावकांनइ चउथउ व्रत उचरावतां ३ वार व्रत उचरावइ तथा यतिनइ महाव्रत उचरावतां ३ वार (महा)व्रत उचरावइ, तउ श्रावकांनइ सामायिक व्रत १ वार उचरावइ ते स्युं ? तथा यति जइ पा(खी)सूत्र गु(भ)-णावतां ३ नवकार कहइ तउ श्रावक पाखीसूत्र (नइ ठामइ) वंदित्तु गुणावृतां ३ नवकार न कहइ ते विचारिवउ ॥१४॥

ભાષાઃ--જયાં નવકાર સહિત કરેમિ ભંતે! કહેવાનું હેાય ત્યાં શાસ્ત્ર દર્ષ્ટિએ ત્રણ નવકાર અને ત્રણ કરેમિ ભંતે! કહેવા જોઇએ, તપાને પણ પ્રતિક્રમણ આવશ્યક કરતાં નવકાર ને કરેમિ ભંતે! ૧-૧ કહે છે અને વલી પહિકમણે હાવતા તથા કાઉસ્સગ્ગ કરતાં ૧ નવકાર નથી કહેતા ( ફકત કરેમિ ભંતેજ કહે છે ) તે શું ? કાઉસ્સગ્ગ આવશ્યકે નવકાર કહેવાતા હેાય તેા કરેમિ ભ'તે ! પણ ત્રણ કહેવાય, વલી એક આ પણ વિચારવાનું કે પચ્ચકૃખાણ પારતાં નવકાર કહીયે છીએ. પણ કરેમિ ભંતે! નથી કહેતા, એવી રીતે નવકાર વગર કરેમિ ભંતે! એક કહીયે, તેમ પાંડેકમણા ઠાવતાં તથા કાઉસ્સગ્ગ નામના આવશ્યક કરતાં નવકાર નથી કહેતા. <u>ખીજું તપાને રાત્રિપાેસાતી શ્રાવક રાત્રે સૂવાના ટાઇમે</u> ( પાેરસી ભણાવતાં ) ત્રણ નવકાર ને ત્રણ કરેમિ ભંતે ! કહે છે. અને શ્રાવકને ચોથા ત્રત ઉચરાવતાં તેમ સાધુને મહાવત ઉચરાવતાં ત્રણ વાર ઉચરાવે તા પછી શ્રાવકને સામાયિક વ્રત એક વાર ઉચરાવે તે શું ? તથા સાધુ પાખી સૂત્ર ભણાવતાં ત્રણ નવકાર કહે છે તેા શ્રાવક પાખી સૂત્રના ઠામે વંદિત્તુ ગુણાવતાં ત્રણ નવકાર ન કહે તે વિચારવું.

(તપા–ખરતર ભેંદ ગ્રંથ ૧ બાેલ ૧૬, ગ્રંથ ૨ બાેલ ૧૭)

१६ परन--तथा तपा सदा श्रुतदेवता-चेत्रदेवताना २ काउसमा करइ, श्रमइ लरतर पाखी-चउमासा पजूसणांनइ पडिकमणइ श्रुत-भवन-चेत्र देवताना ३ काउस्समा करइ, ते स्युं ?

ભાષા:—તપા શ્રુતદેવતા–ક્ષેત્રદેવતાના ખે કાઉસ્સગ્ગ સદા કરે, અને ખરતર પાખી ચામાસી અને સંવત્સરી પડિકમણામાં શ્રુતદેવતા– ભવનદેવતા, ને ક્ષેત્ર દેવતાના (એમ) ત્રણ કાઉસ્સગ્ગ કરે, તે શું ? //૧૫//

तत्रार्थे—" चाउम्मासियसंवन्छिरिए य सन्नाबिन्नेव-यार उम्सम्मं करेंति, केइ पुण चाउम्मासिए सिज्जादेवयाए वि काउस्समां करेंति " इत्यावश्यकबृहद्वृत्तौ । तथा "चाउमा सिए एगो उबस्सदेवताए काउस्सग्गो कीरति, संबद्छरीए खित्तदेवताए वि कीरति अब्भहिओ " इत्यावद्यव वर्षिः । संवच्छरीए चेत्रदेवता-भवनदेवताना काउरसमा श्रीश्रावश्यकवृत्ति तथा चूर्गिमांहि कह्या छइ अनइ श्रीजिनप्रभाचायेइ श्रीविधिप्रपा ग्रंथमांहि ते काउस्समा निषेध्या ते श्रमिपाय नथी जाएया, चउम्मासइ भवन**देवतानाः काउस्सगा** श्रीपंचवस्तुक वृत्ति ( पत्र ८० ) मांहि कद्या छड, तद्यथा—'' आयरणा सुयदेवय-माईणं होइ उस्सग्गो ॥ ४६॥ आचरणया इदानीं श्चतदेवतादीनां भवति कायोत्सर्गः । श्रादिशब्दात् स्त्र-भवनदेवतापरिश्रहः इति गाय थः। "तथा "चाउम्मानियवरिसे, उस्सम्गो खित्तदेवयाए उ । पिक्खयसेज्जसुराए, करेंति चडम्मःसिए वेगे ॥९१॥ चातुर्मासिके वार्षिके च, प्रतिक्रमणे इति गम्यते, कायोत्सर्गः क्षेत्रदेवताया इति, पात्तिके शय्यासुरायाः— भवनदेवताया इत्यर्थः चातुर्मासिकेऽप्येके मुनय इति गाथार्थः ।" इति पंचवस्तुकसूत्रवृत्तिः ( पत्र 🗝 ) बली पास्वी भवनदेवताना काउरसरग साधुदिनचर्या श्रोसवालगच्छनी कीधी. तेहमांहि ब्रइ, श्रनइ श्रीजिनवल्लभसूरिनी कीधी समाचारीमांहि भवनदेवताना काउस्समा छइ। तथा तपा त्रिहुं पर्वे श्रुतदेवताना काउरसमा (न करे अने) श्रुतदेवताना शुई जि (न) व हइ ते स्यं १६।

ભાષા:- 'ચોમાસી અને સંવચ્છરીએ શ્રુતદેવતા અને ક્ષેત્રદેવતાના કાઉસ્સગ્ગ કરે છે અને કેટલાકા ચામાપ્તીમાં ભવનદેવતાના પણ કાઉસ્સગ્ગ કરે છે ′ આવી રીતે આવશ્યક ળૃડદ્દૃત્તિમાં કહ્યું છે, તથા 'ચોમાસીમાં એક ભવનદેવતાના કાઉંસ્સગ્ગ કરે છે, અને સંવચ્છરીએ ક્ષેત્રદેવતાના પણ (કાઉસ્સગ્ગ) અધિક કરે છે' આ રીતે આવશ્યક ચૂર્ણિનો કથન છે ા સંવચ્છરીએ ક્ષેત્રદેવતા–ભવનદેવતાના કાઉસ્સગ્ગ શ્રીઆવશ્યક વૃત્તિ તથા ચૂર્ણિ માં કહ્યા છે, અને શ્રીજિનપ્રભસૂરિએ વિધિપ્રપામાં તે કાઉસ્સગ્ગ નિષેધ્યા છે, (પણ તેમનાે) અભિપ્રાય જાણ્યાે નથી. ચાેમાસીએ લવનદેવતાના કાઉસ્સગ્ગ પંચવસ્તુકની ટીકામાં છે, તે આ પ્રમાણે છે– **ંઆચરણાથી હમણાં શ્રુતદેવતાદિના, એટલે શ્રુત–**ભવન–ક્ષેત્ર **દે**વતાના કાઉસ્સગ્ગ કરવાનાં, તે ચાેમાસી અને સંવચ્છરીમાં ક્ષેત્રદેવતા તથા પાખીમાં ભવનદેવતાનાં કાઉસ્સગ્ગ કરવાં, કેટલાએક મુનિએા ચાેમાસીમાં પણ ભવનદેવતાના કાઉસ્સગ્ગ કરે છે' આ રીતે પંચવસ્તુક ટીકા (પત્ર ૮૦) માં કહ્યું છે. બીજું એાસવાળ (ઉકેશ) ગચ્છવાળાઓની રચિત સાધુદિનચર્યામાં તેમજ જિનવલ્લભ સુરિજી સ્વકૃત સામાચારીમાં પાખીએ ભવનદેવતાના કાઉરસગ્ગ કરવા કહે છે. ( એટલે ખરતર ગચ્છવાળાએા ત્રણે પવ<sup>૧</sup>માં ભવનદેવતાના કાઉસ્સગ્ગ કરે છે, પરંતુ ) તપાએો ત્રણે પર્વ માં શ્રુતદેવતાના કાઉસ્સગ્ગ નથી કરતા અને તેની સ્તુતિ પણ નથી કહેતા, (તે ક્યા શાસ્ત્રના આધારે ?) ×

<sup>×</sup> तपा-भरतर लेह पृ. १३० भे। १७ मां भूण क्षेभा क्षे के के-" खरतरनई पाखीदिने श्रुतदेवता काउसग २ करइ, भवन देवता, एवं ३ करइ॥" अना अनुवाहमां आगमाप्रता प्रश्

(તપા ખરતર ભેદ શ્રંથ ૧ ખાલ ૧૭, શ્રંથ ૨ ખાલ ૧૯ મા)

१७ प्रश्न-तथा भाद्रवइ वधतां खरतर पहिलइ भाद्रवइ पजूसणा करइ तथा श्रावण बधतां वीजइ श्रावणइ पजूमणा करइ, अनड तपा श्रावण वधतह भाद्रवइ पजूमणा करइ भाद्रवइ वधतइ अधिक मामनइ अगुगिणतां बीजइ भाद्रवइ पजूसण करइ, ते स्यं ?।

' માખીના સ્થાને માખી મૂકી દેવી ' એ લોકાક્તિનું અનુસરણ કરતા લખે છે કે–" ખરતર પખ્ખી દિવસે શ્રુતદેવતાના કાઉસગ્ગ મે અતે ભુવનદેવતાના એક, એ પ્રમાણે ત્રણ કરે છે." આ અનુવાદ લખતા એટલુંય વિચાર ન થયું કે–શ્રુતદેવતાનાંજ કાઉસગ બે એકી વખતે કેમ કરતા હશે ? અને એજ બાલની સરૂઆતમાં મૂળ લેખકે લખેલ '' श्रतदेवतादिक '' શબ્દનું પણ વિચાર ન આવ્યું. અને આ क्षेभक्षती लूक्ष के के "अतुरेवतादिक" ना अहते भाव 'श्रुतदेवता' આટલું લખીનેજ આગળ લખાણ ચલાવી દીધું એનુંય વિચાર ન આવ્યું. વાહ ધન્ય છે એમની આગમાપ્રત્રતાને, અરે!! એટલી અર્થ વિચારણાની વાત તેા આધી રહી, પણ પરમતાસહિષ્ણુતા-ઇર્ષા અને અહંપદના આ<mark>વેશ</mark>માં એટલું શબ્દ વિચાર પણ ન થયું કે . અહિં 'ભવન ' શખ્દ હોવું ઠીક કે 'ભુવન ' શખ્દ, શખ્દકાષોમાં ક્યા ક્યા અર્થીમાં 'ભવત' અને 'ભુવન' શબ્દો વપરાયાં છે ? મગજને કાસુમાં રાખીને શબ્દકાયના થાેડા પણ ઉપયાેગ દીધા હાેત તાે મૂળ લેખકે **'મવન દેવતા**' લખ્યા છતાં પાતાની વિદ્વત્તા બતાવતાં 'ભુવનદેવતા કદી ન લખતે. આ પણ આગમાપ્રતતાના એક પ્રદર્શન <mark>છે. અસ્ત</mark>ુ.

**ભાષા:-**ખરતર ભાદવા વધ્યે પહેલા ભાદવે અને શ્રાવણ વધ્યે ખીજા શ્રાવણે પુજાસણ કરે, (ત્યારે) તપા શ્રાવણ વધ્યે ભાદવે અને ભાદ્રવાે વધ્યે અધિ ક માસને ન ગણતાં બીજા ભાદ્રવે પજૂસણ કરે, તે શું<sup>?</sup>

तत्रार्थे--श्रावण वधतां तथा भाद्रवइ वधतां चडमासी पडि रम्या थकी ४० दिने सिद्धांतनइ न्यायइ पर्युषणा कीजइ **छ**इ, तथा ''वीसर्हिं दिगोहिं कष्पो '' त्राचरणान**इ** मेलि च उमासा थकी वीसे दिने पण पर्युषणा न की जइ, पंचक दिन हानि पुर्णि न करवी, ए आचरणा गच्छवासीनइ करिवी, वली श्रवाद् वधतां बीजइ श्रावादिइं चउमासानां पहिकमण करिवा. ए शास्त्रोक्त न्याय छइ, अधिक मास पुणि शास्त्रनइ न्यायइ गिणीजइ, ते भणी श्रभिवर्द्धित संवच्छिरिइं शास्त्रे २६ पर्व (पत्त ) कह्या, चंद्रसंवत्सरइं २४ पर्व (पत्त ) कह्या छुइ, अनइ पजुसगाना पडिकमगा थकी ७० दिने काती चउमासाना पडि-कमणा कीजइ, ते सहजइ एतले दिने पडिकमियइ, कारण विशेषइ अधिकेई दिने पडिकमणड चडमासानड संभावियइ, इहां दश पंचकनी विचारणा करिवी, निम जिम श्रोलइ श्रोलई पंचकइ पजुसरा करियइ तिम तिम आगिला ७० दिन ४-४ दिने वधता थाइ " इय सत्तरी जहन्ना " ए पाठ विचारिवड, वली श्रीकालकाचार्य युगप्रधानइ पइटारापुरना रहेणहार यतियांनइ इम कहाव्यउं-जे '' तुम्हे अम्ह आव्या पहिलाउं पर्युषणा म करिस्यड, अम्हे आव्यां पशुषणा करिस्यड," ते भणी इस जाग्गीयइ-भाद्रवा सुदि ५ थकी उरइई पर्युषणा पर्वे थातउ, उगारइ उरइ पर्युषमा थाइ त्यारइ पर्युषमा थकी चउमासः ७० दिवसां थकी ऋधिके दिने पडिकम।इ, ऋपरं पजुसगाः दं वाली की धां थकी पछइ चडमासा पडिकमवानी चालि छइ, जीयइ आषाढे ( विहुं थाते वीसे दिने करता तइस्रइं पज्रसणाधी ६०० दिने कातीच उमासा पडिक मिता, तथा 'बार मास च उवीस पद्म ३६० [रात्रि] दिन ' इत्यादि जे पाठ छइ ते चंद्र संवत्सरने मेलइ [ल्रइ] श्रन्यथा ऋभिवर्द्धित संवत्सरइ ३६० दिन पुण्लि वरसइ थाइ छइ, ३० दिनना कीधा पाप पुरुय ते नहीं गिराइ (तो ] छम्मासी योगवहतां ऋधिक मास थातां तेह मास लेखः श्रग्रिग्यतां साते मासे छम्मासी थास्यइ, एवं श्रधिक मासना श्रिधिक तिथिना कीधा तप संयम तथा नवकल्पी विहार किम थास्ये ? ए पुणि विचारिवड, एवं परिक्किज्यो ॥ १७॥

ભાષા:-શ્રાવણ કે ભાદવા વધ્યે ચામાસી પ્રતિક્રમણથી પચાસ દિને સિદ્ધાંત સમ્મત પજૂસણ કરીએ છીએ, તથા (તિત્થાગાલિય પયન્ના કथित) ''वीसिहं दिगोहिं कपो'' (આ) આચરણા સંમત ચામાસાયી વીસ દિવસે પણ પજસાણ ન કીજે, પંચક દિન હોનિ પણ ન કરવી, એ આચરણા ગચ્છવાસીએ કરવી, ખીજું આપાઢ વધ્યે ળીજા આપાઢમાં ચામાસી કરવી શાસ્ત્ર સંમત છે, અધિક માસ પણ શાસ્ત્રન્યાયે ગણત્રીમાં છે, + એટલા માટે તા શાસ્ત્રામાં અભિ-

<sup>+</sup> ખીજી બાબતમાં તેા કહેવાનુંય શું હોય ? પણ ખાસ પજૂસણના દિવસની સંપ્યામાંએ શાસ્ત્રકારોએ તેા અધિક માસને ગણત્રીમાં લીધા છે. જુએા નિશાયીચૂર્ણિ તથા બૃહત્કલ્પચૂર્ણિ, આ ખન્તે પ્રમાણપાડા આ ગ્રંથનાજ આગળના ટિપ્પણમાં આપ્યા છે.

વર્દ્ધિત (અધિકમાસવાળા) વર્ષે છવીસ અને ચંદ્ર (અધિક માસ વગરના) વર્ષ ચાવીસ પક્ષ × (શાસ્ત્રકારાએ સ્પષ્ટાક્ષરામાં) કહ્યા છે. અને સંવચ્છરી બાદ સિત્તેર દિવસે જે કાર્ત્તિક ચામાસી કરવી તે સહેજે ( વગર કારણે ) એટલા દિવસે ચાેમાસી પડિકક્રમવી, (પણ) કારણ વિશેષે ( સિત્તેરથી ) અધિક દિવસે (પણ) ચોમાસી કરવી સંભાવિત છે, અહિંદશ પંચકની વિચારણા કરવાની, જેમ જેમ પહેલે પહેલે પંચકે પજસાણ કરીએ તેમ તેમ આગળના સિત્તેર દિવસમાં પાંચ પાંચ દિવસ વધતા થાય, " इय सत्तरी जहन्ना " એ પાઠ વિચારવા. અને યુગપ્રધાન શ્રીકાલકાચાર્યે પઇઠાણપુરમાં ચામાસું રહેલા સાધુઓને કહેવરાવ્યું કે–' અમારા આવ્યા પહેલાં પજૂસણ ન કરશા, અમારા આવ્યા પછી કરજો ' તેથી એમ જણાય છે કે-તે સમયે ભાદવાસુદી પાંચમથી પહેલાં પજૂસણ પર્વ થતું હતું, જ્યારે પર્યુ પણ પહેલાં થાય ત્યારે પજૂસણથી ચામાસીના દિવસ સિત્તેરથી અધિક (અવશ્ય) થાય. <u>બીજાં પજુસણ (બાદ) દીવાલી કીધાં પછી ચામાસી પડિકકમવાની</u>

<sup>× &</sup>quot;गोयमा श्विभवड्ढियसंवच्छरस्स छ्वीसाइं पव्वाइं, चंदसंवच्छरस्स चउव्वीसाइं पव्वाइं।" ( ल' भुदीव-यं ६- सूरपन्नती ) ''पंचसंबच्छरिए जुगे बासदठी पुण्णिमात्रो बावट्ठी श्रमावसाश्रो।'' ( સમવાયાંગ સૂત્ર )

<sup>&</sup>quot;तेरम य चंदमासा, ए(वा)सो श्रभिवड्ढिश्रो उ नायव्वो।" ( જ્યાતિષ્કરંડક પથજો )

ચાલ (ીતિ છે, જ્યારે આષાઢ ખે થતા ‡ તીસદિવસે (પજુસણ) કરતા

‡ कैन पंथांगानी ह्याताना "श्रमिवह्हियमिम वीसा, इय-रेम् सवीसइमासो ।" (५६५१नि०), "श्रमिवह्हियवरिसे वीसित-राते गते गिहिणातं करेंति, तिसु चंदवरिसेसु सवीसितगते मासे गते गिहिणातं करेंति ।" ( निशीधयूष्ण्ि), आहि शास्त्राज्ञानुसार अलिवधि त वर्षभां आपाढ योभासीथी र० हिवसे सांवत्सिरेड प्रति-इम्म्णाहि कृत्ययुक्त गृहीज्ञात प्रकूस्ण् थता, गृहीज्ञात पस्रकूण् ते क्रहेवाय के केमां सांवत्सिरेड प्रतिक्ष्मण्णाहि कृत्ये। क्रश्वामां आवे, अेक वात तप्राय्का-यार्थ श्रीकुलमं उनस्रिक्ट स्वकृत क्रिपसूत्रनी अवयूरिमां लिभे छे, जुओ

"गृहिज्ञाता तु सा-यस्यां सांवरसरिकातिचारालोचनं लुख्यनं पयुषणाकल्पसूत्रकथनं चैत्यपरिपाटी अष्टमं तपः सांवरसिकं प्रतिक्रमणं च क्रियते ।" अर्थ-गृहिज्ञात प्रशूसि ते इहेवाय हे केमां वर्ष भरता अतियारे तुं आक्षीयन, क्षीय, इक्ष्मसूत्रनी वायना, चैत्य-प्रवाडी, अर्द्धभनुं तप अने सांवत्सरिक प्रतिक्रमण्, आ लक्षा कर्ष करेश इरवामां आवे छे."

અधिक्षभासने अध्याभां न क्षेत्राना हिभायती क्ष्यसुणे।धिक्षिति द्राक्षकाराये के "कश्चित् 'श्रमिवह्रिवंमि वीसा, इश्चरेसु सवीन सईमासो ' इति वचनवलेन मासाभिवृद्धौ विंशत्या दिनैरेव लोचादिकृत्यविशिष्टां पर्युषणां करोति, तदप्ययुक्तं, येन 'श्रमिनवह्रिवंमि वीसा दिति वचनं गृहिज्ञातमात्रापेच्चया।"

અર્થાત્-'જે 'શ્રમિવલ્દિયંમિ वीसा' આ પાઠથી અભિવર્ધિત વર્ષમાં વીસ દિવસે પજૂસણ કરવાનું કહે છે તે અયુક્ત છે, કારણ ! ત્યારે પજૂસણથી (પાછળ) સાે દિવસે કાત્તિ'ક ચાેમાસી પડિફકમતા, તથા ' બાર માસ, ચાેવીસ પક્ષ, ત્રણસે સાક દિવસ ' ઇત્યાદિ પાક જે છે તે ચંદ્રવર્ષને આશ્રિત છે, અન્યથા અભિવર્દ્ધિત સંવત્સરના ત્રણસે નેઉ દિવસ પણ થાય છે, + ત્રીસ દિવસના કીધા પાપ–પુષ્ય ન ગણાય

તે કથન તે৷ સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણાદિ કૃત્ય વિશિષ્ટ નહીં, પણ માત્ર ગૃહસ્થાને જણાવવા પુરતું ગૃહિજ્ઞાતમાત્રા નામની પજૂસણની ખપેક્ષાએ છે ' એમ જે લખ્યું છે, તે શાસ્ત્રસંમત નથી, કારણ કે શાસ્ત્રકારાેએ પજસાાના ગૃહિતાત અને ગૃહિઅત્રાત. આ ખે બેદાે ઉપરાંત ત્રીજો ભેદ ગૃહિજ્ઞાતમાત્રા નામના ક્યાંએ બતાવ્યા હાય તાે તે સર્વ માન્ય પ્રમાણ જ ંગ્વાચાર્ય બતાવે, અન્યથા શાસ્ત્રકારાની પ્રરૂ-પણાથી વિરુદ્ધ સ્વમતિ કલ્પનાએ ત્રી તે બેદ ઉભો કરી દેવા. એ તપાઓનાજ ધરના આચાર છે.

🛨 દરેકે દરેક ચામાસીમાં ૪ માસ ૮ પક્ષ અને ૧૨૦ રાત્રિદિવસ, તથા સાંવચ્છરીમાં ૧૨ માસ ૨૪ પક્ષ અને ૩૬૦ રાત્રિ દિવસજ બાેલવાનું ક્રાઇ પણ સર્વ°માન્ય શાસ્ત્રકારે કહ્યું હેાય તેા તે પ્રમાણ જંખ્વાચાર્ય યતા<mark>વે, અન્યથા આવશ્યક સ</mark>ૂત્રની માેટી ટીકામાં પાખીના ખામણા પ્રસ<sup>ં</sup>ગે આ • શ્રીહરિભદ્રસૂરિજી મહારાજાએ '<mark>એગસ્સ ષક્ષ્ખસ્સ પન્નરસણ્હ</mark>ં **દિવસાણ<b>ં પ**ન્નરસર્ણ્હ રાઇણ" બોલવાનું જે લખ્યું છે, તેનાજ અનુસારે જેમ ચાર માસની ચાેમાસીનાં ' ચઉણ્હં, અટ્ઠણ્હં **માસાણ**ં પક્**ખાણ**ં, **૧૨૦ રાઈદિવસાણ**ં ' તથા ભાર માસની સંવચ્છરીમાં **'બારસણ**હં માસાણું, ચાવીસણહં પક્ષ્પાણં, ૩૬૦ રાઈફિયાણંં'ની સદ્દ્યૂત તાે છમ્માસી યાેગ વહતાં વચમાં અધિકમાસ થાય અને તે ગણુત્રીમાં ન લેવાય તાે સાતે માસે છમ્માસી યાેગ પૂરા <mark>થશે. એવં અધિક મા</mark>સ

કલ્પના કરાય છે, અને તેમ કરતાં શાસ્ત્રાજ્ઞાને કાઇ જાતના બાધ નથી, તેમજ પાંચ માસની ચામાસીમાં 'પંચણહં માસાણં. દસણહં પકૂખાણં ૧૫૦ રાઈદિયાણં' તથા તેર માસની સંવચ્છરીમાં 'તેરસણહં માસાણં છવ્વીસણહં પકૂખાણં, ૩૯૦ રાઈદિયાણં' કહેવામાં કશુંએ દાેષના કારણ નથી, કિંતુ તીર્થ કરાકત સત્ય પ્રરૂપણાજ છે.

ખીજું અહિં એક વસ્તુ ખાસ વિચારણીય છે. અને તે એ કે દરેક દરેક પાખી પ્રતિક્રમણમાં પાક્ષિક અભુિદ ઓ ખામતાં ત્રણ ત્રણ વખત 'એગસ્સ પક્ષ્મસ્સ, પન્નરસષ્ટલં દિવસાણં પન્નરસષ્ટલં રાઇણં' કહીને એકેક પક્ષ અને તે દરેક પક્ષના ૧૫–૧૫ દિવસ–રાત્રિ ગણત્રીમાં ખાલી જવા છતાં તેનેજ જુઠા ઠેરાવવા ખાતર ચામાસી અને સંવ-ચ્છરીમાં ૧ માસ ૨ પક્ષ અને ૩• દિવસ–રાત્રિ ઉડાડી દઇ ચામાસી પ્રતિક્રમણમાં ચાર માસ આદિની તથા સંવચ્છરીમાં ખાર માસ આદિની તથા સંવચ્છરીમાં ખાર માસ આદિની મિથ્યા કલ્પના કરવા છતાં 'તપા શાસ્ત્રાનુસાર છે' એમ જે કહેવું–માનવું, તે તો 'ઉલ્ટા ચાર કાટવાળને દંડે' વાળી લોકાકતીને ચરિતાર્થ કરવાના આચાર તપાના ઘરનાજ છે.

યદિ કાઇ કહે કે–પાંચ માસે થતી ચામાસી ખામતાં જો 'પંચણહં માસાણં' ઇત્યાદિ બાલવું તા પછી અભુદિયા તથા વાંદણાના પાઠમાં 'ચામાસિયં'ના બદલે 'પંચમાસિયં' કેમ ન કહેવું? એના ઉત્તરમાં જણાવવાનું કે-જેમ સંવચ્છરીમાં કે માસ થવા છતાં અને માસ આદિની સંખ્યામાં 'તેરસણહં માસાણં' આદિ બાલવા અને અધિક તિથિના કીધા તપ સંયમ તથા નવકલ્પી વિહાર કેમ થશે ? એ પણ વિચારવા. આ હકીક્ત છે.

છતાંએ અભુદિયાના પાકમાં 'સંવચ્છરિયં'ના બદલે ખીજો કાેઇ પણ શબ્દ નથી ખાેલાતાે તેમ, તથા 'છકુભત્ત' એ શબ્દના અર્થાનુ-સાર યદ્યપિ ઉત્તરપારણે પાેરસી–સાઢ પે રસી આદિથી અને પારણે અવડ્ડથી એકાસહ્યું કરીને વચમાં લાગટ બે ઉપવાસ કરે તાેજ બરાબર છ ટંક આહારના ત્યાગ હોવાથી યથા<sup>ર્થ</sup> છઠ્લત્ત કહી શકાય. છતાં પારણે, ને ઉત્તર પારણે ગમે તેટલી વાર જમે તાેએ લાગટ બે ઉપવાસ કરતાં શાસ્ત્ર દૃષ્ટિએ જેમ એને છઠભત્ત કહેવાય. તેમ ચાેમાસી પણ પાંચ મહિતે થવા છતાંએ એનું નામ 'પંચમાસી' નહીં પણ 'ચોમાસી 'જ કહેવું અને અભુદિયો તથા વાંદણાના પાદમાં પણ '**ચોમાસિય**ં ' એમજ બાેલવું યુકિતસંગત છે**.** 

અથવા ઋષભુમાતાએ વૃષભુતું, તે વીરમાતાએ સિંહનું સ્વધ્ત પહેલું જોએલ છતાં બહુળતાની અપેક્ષાએ સ્ત્રકારે જેમ હાથીના સ્વપ્તનું વર્ણન પહેલાં કર્યું છે, તેમ પાંચ વર્ષવાળા એક યુગના ત્રીજા અને પાંચમા વર્ષે માત્ર એકેકજ ચેત્માસી પાંચ મહિનાની હાય, તે શિવાય બધીય ચામાસીએા ચાર મહિનેજ થતી હેાવાથી એતું નામાભિધાન 'ચો<mark>માસી</mark> ' અને અમુદિયાના પાઠમાં પણ **'ચોમાસિય**ં' બેાલવુંજ વ્યાજખી છે, એથી માસ– પદ્માદિની સંખ્યા બાેલવામાં સદ્ભૂત સંખ્યાને છાેડી દઇ મન:કલ્પિત અસદ્ભૂત સંખ્યા ખાલવાનું માની લેવું એ કાેષ્ઠ પણ રીતે વ્યાજબી નથી. કારણુંકે સર્વ માન્ય શાસ્ત્રકારામાંથી કાઇએ પણ દરેક ચામાસી કે સંવચ્છરીમાં નિયત સંખ્યાજ ખાલવાનું નથી કહ્યું, જો કહ્યું હાેય તા તે પ્રમાણ જંખ્યાચાર્ય બતાવે.

(તપા ખરતર ભેદ માંથ ૧ ખાલ ૧૮, માંથ ૨ ખાલ ૯-૩૫ મા )

१८ प्रश्न—खरतरांरइ श्रावक श्राविका पाणीना ६ त्रागार न अचरइ, ते स्यं ?

ભાષા:-ખરતર શ્રાવક શ્રાવિકા પાણીના છ આગાર ('पाग्रहस लेवेण वा' ઇत्याहि ) नथी ઉચરતा, ते शुं ? x

× તપા ખરતર ભેદ પૃ૦૧૩૬ બાલ ૩૫ માં મૂળ લેખકે લખેલ " खरतर श्रावक एकासगाइ तिविहारई ऋचित्त पाग्। लेवइ, ते किम ? श्रन्ति 'पाग्रस्स'न पचलइ ? " आने। २५४ अनुवाह " ખરતર શ્રાવક ત્રેવિહાર એકાસણામાં અચિત્ત પાણી લિએ છે, તે તેના અતે 'પાણસ્સ 'ના આગાર કેમ નથી ઉચરતા ? " એમ થાય છે, છતાં આગમપ્રત્રજ "ખરતર શ્રાવક એકાસણામાં તિવિહારે અચિત્ત પાણી લે છે, તે કેમ? છેડે પાણસ્સના આગારતા લેતા નથી" એમ લખે છે, આ પણ આગમપ્રત્તતાનાે એક પ્રદર્શન છે. અસ્તુ.

' પાણસ્સ ' ના આગારાે પ્રાચીન સર્વ માન્ય શાસ્ત્રોના કથનાનુસાર શ્રાવકને નહીં. પણ સાધુનેજ લેવાના છે. જુઓ " एए हु श्रागारा, साहूगां न पुगा सङ्ढागां।" ( णुड्डिस्पिविशेषलाष्य ) तेमक સંવત ૧૧૮૩ માં રચાએલ ચૈત્યવંદનાદિ ભાષ્ય વૃત્તિમાં લખ્યું છે કે– " एते पानकाकारा यतीनामेव, न तु श्राद्धानां, न खलु श्राद्धाः सर्वविरतय इति । " अर्थात्-" आ ' पाणुरसना 'ना आगारा સાધુએા માટેજ છે, શ્રાવકા માટે નથી, કેમકે શ્રાવકા સર્વાવરતિ નથી " એટલે સર્વ વિરતિ સાધુઓને ભિક્ષાવૃત્તિના અંગે ભિન્ન ભિન્ન જાતિના અચિત્ત પાણી લેવા પડે, એટલા માટે સાધુઓએ 'પાણસ્સ'ના આગારા લેવા. વલી આચારદિનકર પાના ૩૧૬ માં આ વહ માન સૂરિજી પણ લખે છે કે " एतत्प्रत्याख्यानं केवलं साध्वर्थमेव, नानाविधस्व-भावपासकजलपानात्" અર્થાત્-આ 'પાણસ્સ'ના પચ્ચકુખાણ

तत्राथं - जे तिविहार पच्चक्लाणमांहि श्रावक श्राविका धोवराना पार्गी अन्नना पार्गी उसावरा आइराना पार्गी लेवा-

કેવલ સાધુઓને માટેજ છે, કારણકે તેઓ નાનાપ્રકારના અચિત્ત પાણી પીનારાઓ છે, તે પણ ત્રેવિહાર પચખાણમાંજ લેવા શાસ્ત્રકારા **४६ छे, প্রুঞা-'' जइ तिविहस्स पच्चक्खाइ तो पाण्स्स छ স্থা**गारा हवंति " (आवर् शृर् ), तथा " यदि तु त्रिविधाहारस्य प्रत्याख्यानं करोति तदा पानमाश्रित्य षडाकारा ( भवन्ति ) " ( प्रव. सा॰ टीअ, પત્ર ૪૯), આવશ્યક વૃત્તિમાં પણ એમજ કથન છે, એથી આજના તપા સાધુ–સાધ્વીએા અને ઉન્હો પાણી પીનાર શ્રાવક શ્રાવિકાએા નમુક્કારસી આદિ ચાેવિહાર પચખાણમાં પણ 'પાણરસ'ના આગારાે જે લે છે તે શાસ્ત્રાનાબાહ્ય પાતાના ધરના આચાર છે, કારણ કે કાેઇ પણ ત્યાગ કરેલ વસ્તુને કારણવશ લેવી પડે તેને માટે રખાતી છૂટના નામ છે આગાર, જેમ કે સમ્યકૃત્વાદિ વૃતા ઉચરતાં 'રાયાભિયાગેણ' આદિ આગારા રખાય છે, તેમ ત્રેવિહાર એકાસણા આદિમાં એક વખત જમ્યા પછી અને ઉપવાસમાં આખા દિવસમાટે પાણી શિવાય ત્રણ આહારતા ત્યાગ હાવાથી પાણીમાં કાંઇ પણ અનાજના અંશ આવી જાય તાેએ પચખાણનાે ભંગ ન થવા માટે 'પાણસ્સ'ના ૬ <mark>આગા</mark>રાે ઉચરવા વ્યાજખી છે, પણ નમુકારસિ પારસી આદિ ચાેવિહાર પચન ખાણામાં તે તે ટાઇમ સુધીતા ચારે આહારના ત્યાત્ર છે, અને ત્યાર પછી આખા દિવસના માટે ચારે આહારની છૂટ છે, ગમે તેટલી વાર ગમે તે વસ્તુ ખાઇ શકે છે. છતાં 'પાણસ્સ'ના આગારા લેવા, એના અર્થ શું? કાંઇ સમજાતું નથી,

વળી એજ તપા ખ૦ લેદ ૫૦ ૧૨ માં જંબ્યાચાર્ય લખે છે કે-'' પ્રચ્ચપ્રખાણુભાષ્યમાં તથા આવશ્યકમાં 'પાણરસ લેવેણ વા'ના ૬

डीया बहता सिंसत्थ पाणी पीयइ तेहनइ ए श्रागार ऊचरणा, वली भिचावृत्ति थाई ते ए छ आगार ऊचरउ, ए पाणी पीयउ,

આગાર છે" તા એની ના કાેે છે કે પેચ્ચકૃપાણભાષ્ય અને આવશ્યકમાંજ શું પણ જે જે શાસ્ત્રોમાં પચ્ચક્રખાણના પ્રસંગ છે, તે બધામાં 'પાણસ્સ'ના આગાર છે, પણ તે સાધુ–શ્રાવક બન્નેને, અને તે પણ નમુક્કારસી આદિ ચોવિહાર પચ્ચકૃખાણામાં પણ લેવાનું કાઇ પણ શાસ્ત્રકારાએ કહ્યું હાય તા તે પ્રમાણ જંબ્વાચાર્ય બતાવે.

બીજું પચ્ચકૃખાણ ભાષ્યની "तह तिविहपच्चक्खांगः, भएएंति य पाएगरस आगारा । दुविहाहारे अचित्त-भोइएो तह य फासुजले ।।१०।। " आ गाथाने आगण धरीने ઉન्હા पाशी-વાળાને 'પાણસ્સ'ના આગારા લેવાનું સાંબીત કરવા જે પ્રયાસ કરવું તે કેવળ પાણી વલેાવવા જેવું છે, કારણકે એ ગાથાની અવચૂરિમાં આ • સામસુન્દર સુરિએ એના અર્થ " ત્રેવિઢાર પચ્ચકુ ખાણમાં અને અચિત્તભોજન કરનારને દુવિહાર પચક્ષ્પાણમાં પણ, તથા એકાસણ આદિ વિશેષ પચ્ચક્ર ખાણના અભાવે પણ પ્રાસુકપાણી પીવાના નિયમ-વાળાને 'પાણસ્સ'ના છ આગારાે ઉચરવાના " એવાે સ્વમતાગ્રહ વશે લખ્યો છે, પરંતુ વાસ્તવિક અર્થ એ ગાથાના " ત્રેવિહાર પચ્ચકુખાણમાં અને અચિત્ત ભોજન તથા કાસુ પાણીના નિયમવાળાને દુવિહાર પચ્ચકપાણમાં પણ 'પાણસ્સ'ના આગાર ઉચરવા " આ રીતે બરાબર થાય છે, એટલે પચ્ચક્ખાણ ભાષ્યની ઉપરાેકત ગાથાના કથનાનુસાર પણ નમુક્કારસી આદિ ચાેવિહાર પચ્ચક્રખાણમાં નહીં, કિંતુ ત્રેવિહાર કે દુવિહાર પચ્ચક્ખાણમાંજ 'પાણસ્સ'ના આગારા લેવાના છે, અને તે પણ પહેલાં બતાવ્યા મુજબ બહત્કલ્પવિશેષભાષ્ય જેવા સર્વ માન્ય પ્રમા**ન** ણાનુસાર કેવળ સર્વ વિરતિએમનેજ, નહિંકે દેશવિરતિ કે અવિરતિએમને.

११ मी पंडमाइं ऊचरड, परं जेहनइ भिन्नावृत्ति नहीं ते स्या
भणी ए पाणीनी श्रविरित राखह ?, लीनइ १ (रक)जि पाणी
श्रनइ राखीयइ सर्व पाणी, ए श्रत्यंत श्रघटतड छइ, तथा वर्णान्तरादिप्राप्त पाणी उष्ण पाणी ते इणि श्रागारे श्रणऊचर्येइ
दिवसचिरमं पच्चक्लाणमाहि सूभ्याजि करइ, दिवसचिरम
पच्चलाणमाहि सचितपरिहारीनइ तिविहार पच्चलाण करतां
मांभिद्धं ए पाणीना ६ श्रागार कोई ऊचरावता ऊचरता नही
जाग्या, इहां घणड विचारिवड छइ। तथा श्रणसणीया गृहस्थनइ
सांभाइ ए श्रागारे श्राणऊचर्याई राति प्रासुक-उष्ण पाणी पावीयइ
छइ, ए विचारिवड ॥ १८॥

ભાષા—જે શ્રાવક શ્રાવિકા તિવિહાર પચ્ચક્ર્માણમાં ધોવણના. અન્નના કે ઓસામણ—આછણના પાણી અથવા લેવાડીયા બહલીયા સિસિત્થિયા પાણી પીયે તેણે એ આગારા ઉચરવા, વલી જે ભિક્ષા— વૃત્તિવાળા હાય અથવા અગ્યારમી પડિમાધારક હોય તે એ આગારા ભલે ઉચરા અને એવા પાણી ભલે પીયા, પરંતુ 'જેને ભિક્ષાવૃત્તિ નથી તે આ લેવાડીઆ આદિ પાણીની અવિરતિ શા માટે રાખે ? પીયેતો એકજ પાણી અને (છૂટા) રાખે બધા પાણી, તે અત્યંત અઘિત છે. તથા વર્ણાન્તરાદિ પ્રાપ્ત યા ઉન્હા પાણી તે પાણસ્ત્રના આગારા ઉચર્યા વગર પણ દિવસચરિમ પચ્ચક્ર્માણમાં કલ્પે છે, તથા (પાણસ્ત્રના છે અગારો કાઇ ઉચરાવતા કે ઉચરતા જાણ્યા નથી. અહિં ઘણા વિચારવાના છે, તથા (પાણસ્ત્રના) આગારોથી અણસ્ત્રણવાળા ગૃહસ્થને સાંઝે એ આગારો વગર ઉચર્યા પણ રાત્રે (અસમાધિ આદિના કારણે) પ્રાસુક યા ઉન્હા પાણી પાણી શક્ષય છે, એ વિચારવા. ×

<sup>×</sup> અહિં પ્રવચન સારેષ્ધાર ટીકાના નીચેના પાઢ જોવો વિચાર**વા**– '' प्रत्याख्यातेऽप्याहारे परीषहपीडितो यद्यसौ कथमप्याहार-

## (તપા ખરતર બેદ પ્રંથ ૧ બાલ ૧૯મા)

१६ प्रश्न-तथा खरतरांरइ पच्चलाग् करावतां द्रव्य १ द्रव्य २ द्रव्य संख्या ३ इत्यादि वोश्सिइ पर्यंत पचचक्लाग् कराबीयइ छइ, श्रावश्यक सूत्रमांहि ए पाठ नथी, ते किम कराइ छइ ? ।

मभिलपति तदा मा कथब्बिद्मौ प्रत्यनीकदेवताऽधिष्ठितो याचते इति परीचार्थं प्रथमतस्तावत्प्रच्छ्यते, यथा-कस्त्वं ? गीतार्थो वा अगीतार्थो वा ? प्रतिपन्नानशन एवमेव वा ? इदानीं दिनं वर्त्तते ? रात्रिर्वेत्यादि । एवं च पृष्टे यद्यसौ प्रस्तुतं वक्ति तदा ज्ञायते न देवताधिष्ठितः किन्तु परीपह्पीडित इति ज्ञात्वा समाधि-सम्पादनाय किञ्चिदाहारो दीयते, ततस्तद्वलेन परिषहान् परिभूय प्रस्तुतपारगामी भन्नति, अथ वेदनार्दित आहारं न करोति तदाऽऽर्त्तध्यानोपगतस्तिर्येच्च भवनपतिव्यन्तरेषु वा समुत्पद्येत, प्रत्यनीकेषु च भवनपतिव्यन्तरेषुत्पन्नः कोपवशात्कदाचित्पाश्चात्य-यतीनामुपद्रवम्पि कुर्यादिति । ततश्चत्वारो मुनयस्तस्यानशनिन 'उचितं' येग्यं 'आहारं' 'निभायलन्ति' गवेषयन्ति ।'' पत्र १७७

" जइ कोइ छुहाए पिवासाए वा पीडिउत्ति भत्तं पाणागं वा मरगेजा, तत्थ किं पढमवीयपरीसहेहिं पीडित्रो श्रोभासइ किं वा पंतदेवयाहि द्विउत्ति जाएए शानिमित्तं सो भन्नइ-को तुमं ? किं गीयत्थो अगीयत्थो वा ? किं दिवसं अह राइ ?, ताहे जइ सो श्रवितहं भणइ तो नायव्वं न एम पंतदेवयाहि ्ठिश्रो, किन्तु ब्रुहादिकिलंतो श्रोभासइत्ति, तत्रो अं श्रोभासइ तं दायव्वं। एत्थ चोयगो भणइ-किं कारणं पच्चक्लाए पुणोवि दिज्जइ ?,

ભાષા—ખરતરા પચ્ચકૂખાણ કરાવતાં દ્રવ્ય ૧ દ્રવ્ય ૨ દ્રવ્ય-સંખ્યા ૩ ઇત્યાદિ વાસિરે પર્યન્ત પચ્ચક્ષાણ કરાવે છે, આવસ્યક સૂત્રમાં એ પાઠ નથી, + તે કેમ કરાય છે ? ।

इम जे लिख्या तत्रार्थे—आवश्यकना पाठ (जे) छइ ते यतियां ऊपरि छइ, परं श्रावकनइ शास्त्रोक्त चवदे नियम

उच्चते हे चोयग ! परीसहसे जं तेण जेयव्वं, तश्चो तप्पराजय-निमित्तं जोहरसेव कवयभूत्रो पच्चक्लाएवि तरस ब्राहारो दायञ्चो—'जम्हाऽऽहारेगा विणा, समाहिकामो न साहए तं तु । तम्हा समाहिहेर्ड, दायव्वो तस्स आहारो॥१॥ सरीर मुक्कियं जेए, को संगो ? तस्त भोयए। समाहिसंधए।हेउं, दिज्जए सो उ ( પંચાશકચૂર્ણિ પાના ૧૩**૬** ) श्रंतए ॥ २ ॥"

મા પાઠોમાં ચાકૃપું કહેવાયું છે કે-- મ્બલ્સલ્વાળાની પતિત મતાવૃત્તિતે સુધારવા ખાતર ગમે તે ટાઇમે પાણી શું ? આહાર પણ આપવું. ખીજું આવા પ્રસંગે તપાએ પણ પાણી આદિ આપે છે. છતાં પાતાના દેાષ ઢાંકવા આવા છળ પ્રપંચ કરવા એ તમારા ધરના આચાર છે.

+ આવશ્યકાદિ શાસ્ત્રોમાં બધે 'સૂરે ઉગ્ગએ અભત્તર્દ્રકં'ના પચ્ચ-કુ ખાણુ કહ્યા છે, પણ ' છ**્ઠભત્તાં -અઠ્ટમભત્તાં** ' આદિ પ<sup>ર્</sup>ચક્ ખાણુ કર્યા એ શાસ્ત્રમાં કહ્યા હોય તો તે પ્રમાણ જ ખ્વાચાર્ય ખતાવે, આઅશ્યક ચૂર્ણુિ તથા ડીકા અને તપા દેવેંદ્રસ્રરિકૃત<sub>્</sub>પ<sup>્</sup>ચક્ષ્માણ ભાષ્યમાં જેમ કહ્યું છે તેમ ઉપવાસ આદિના પચ્ચક્રખાણ ખરતર કરે છે, <mark>દેવેંદ્રસૂરિના સમય પછીથી</mark> નવા જોડી કાઢેલા છટ્ડઅટ્ડમા**દિ ભેગા** પચ્ચક્ષાણ તપા કરે છે, તે એમના ઘરનાે આચાર છે.

संभारिकानः काजि आगार सहित इम द्रवय संख्यादि पच्चकलाए। र्रातना पच्चक्लाण थकी अप्रम्हेशास्त्रनइ न्यायि कराबीयइ छड देशावकाशिक नाम व्रत सुचिवानइ काजि, जे भगी त्रावदयक बृहद्वृत्तिमांहि श्रावकनइ —" प्रतिदिवसानुष्ठेये द्वे-सामायिक देशाबकाशिके (पुनः पुनरुच्चार्ये) " ए वाक्य थकी सदा २ एगाइ विधइ देसावगासिक व्रत श्रावक साचवइ छइ, ते देशाव-का<mark>शिक त्रत गुरुमुखइ ऊचरीय</mark>इ, ते भ<mark>णी द्रव्यादिकना नियम</mark> गुरु ऊचरावइ, श्रावक सदा सदा ऊचरइ, ''सःश्चिक्त दश्व−विगइ, वाणह–तंबोल-वत्थ-कुसुमेसु । वहर -सयर -विलेबण-वंभः दिसि-न्हाण-भत्तेषु ॥१॥ " ए चवद् नियम श्रावकनइ सांकि सवारि संभारिवा श्रीत्रावश्यकचूर्णिमांहि छइ, तथा " स ने नः-द्व्वविगइ " प्रमुखना दिनःइया नियम संचेपीनइ ल्यइ ए देशाव-काशिक ब्रत," इलादि पाठ तपामः छना कीधा श्रीत्रावश्यकना बालबोधमांहि उघाड़ा छुड्, ऋषिमती मःनउ तथा न मानउ, तेहना पच्चक्लाण श्रीगुरु करावइ श्रावक करइ, गुरुमुखंड प्रचक्ताण श्राण अवर्या 'परचक्ताण फासियं' ए किम ४६ ? उभय काल वांद्रणा देई गुरुमुखि ऊचरीयइ ते 'पच्चव खास फासियं कहीयइ, पच्चक्लाण भाष्य जोज्यो ॥ १६ ॥

ભાષા:—આવશ્યકના પાર્ઠ (જે) છે તે સાધુઓના આશ્રિત છે. પરંતુ શ્રાવકને શાસ્ત્રોકૃત ચૌદ નિયમ સંભારવા નિમિત્તે આમ આગાગ-રહિત દ્રવ્યસંખ્યાદિ પચ્ચકૃખાણુ સાધુના પચ્ચકૃખાણ ઉપરથી અમે: Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com શાસ્ત્ર સંમત કરાવીએ છીએ (તે) દેશાવકા શેક નામના (દશમા) ત્રતનું સૂચન કરવાને છે, કારણ ? આવશ્યક બૃહદ્દવૃત્તિમાં શ્રાવકને '' પ્રતિદિવસ કરવા યાેગ્ય સામાયિક અને દેશાવકાશિક વારવાર કરવા '' એ વાક્યથી હમેશાં આ વિધિએ દેશાવકાશિક શ્રાવક સાચવે, તે દેશાવકાશિક વ્રત શુરુમુખે કેયરીય એટવા માટે દ્રવ્યાદિકતા નિયમ શુરૂ <mark>ઉચરાવે શ્રાવક</mark> सहासहा ઉपरे, "सचित्तदृब्द्वo" ઇત્યાદિ સૌદ નિયમ શ્રાવકને સાંજે સવારે સંભારવાનું આવશ્યક ચૂર્ણિ માં કહ્યું છે, તથા **' સचित्तदव्व** विगइ० ' ઇત્યાદિ 'દિવસના નિયમ સંક્ષેપીને લ્યે તે દેશાવકાશિક व्रत' ઇત્યાદિ પાઠ તપાગચ્છના આચાર્ય<sup>કુ</sup>ત આવશ્યક બાળાવબાેધમાં સ્પષ્ટ છે. ઋષિમતી માનાે યા ન માનાે (એની મરછના વાત છે), તેના પચ્ચક્રખાણ ગુરૂ કરાવે (અતે) શ્રાવક કરે, પચ્ચક્ર્પાણ ગુરૂમુખે ઉચર્યા વિના " पच्चक्लाण फासियं " કેમ હોય ? ઉભયકાલ વાંદણા દઇને શુઃષ્ખે ઉપરવું ત પચ્ચકૃખાણ કાસિય કહેવાય, પચ્ચ-કુખાણ ભાષ્ય જો તે ા

(તપા-ખરતર ભેદ શ્રંથ ૧ બાલ ૨૦, શ્રંથ ૨ બાલ ૧૪-૧૫ મા)

२० ११न — तथा खरतरांरइ त्रोघानी डांडी ऋांगुल २० फली आंगुल १२, तपांरइ ऋोघानी डांडी ऋांगुल २४ फली आंगुल ८, खरतर ऋोबा ऊपिर ल्एाडानी निसीउना करइ, तपा ऊननी निसीउना करइ, खरतरांनइ डांडीयइ चलवली घालीयइ तपांनइ चलवली डांडीयइ न घालीयइ, तथा खरतर ऋोघे २ बंध दाइ तपा १ बंध दाइ, खरतरांनइ स्त्रीने चलवलइ डांडी गोल करई तपांरइ चउलुणी डांडी स्त्रीयांनइ चलवलइ करइ, ते स्युं?।

ભાષા — ખરતર આંધાની ડાંડી રવ આંગળ અને ફ્લી ૧૨ આંગળની કરે. તપા દાંડી ૨૪ આંગળ અને ફ્લી ૮ આંગળની કરે, ખરતર ઓંધા ઉપર નિષદ્યા લૂગડાની કરે અને તપા ઉનની કરે, ખરતર (ઓંધાની) ડાંડીએ (અંદર) ચરવલી રાખે. તપા તે ન રાખે, ખરતર એાંધાને બંધ બે આપે તપા એક બંધ આપે, ખરતર સ્ત્રીને ચરવલે ડાંડી ગાળ રાખે તપા સાખૂણી રાખે, તે શું ?!

तत्रार्थे-श्रोघानी फली श्रनइ डांड़ी मिली श्रोघो ३२ श्रांगु-लनो जोइयइ, जइ १२ ऋांगुलनी फली तउ २० ऋांगुलनी डांडी जोइजइ, जउ २४ ऋांगुलनी डांडी तउ ८ ऋांगुलनी फली, एवं शास्त्रे डांडी-दसी मिली ३२ श्रांगुल रजोहरणा कह्या छइ, यदुक्तं निशीथभाष्ये त्रोघनिर्युक्तौ च ''बत्तीसंगुलदीहं, चड गीसं अंगुल इं दंडो से । ऋट्रंगुलदसाऋो, एगपरं हीणमहियं वा ॥१॥''इति होयं। तथा तपारइ स्रोघा जाडा करइ छइ ते विरुद्ध छइ, सिद्धांते तर्जनी (श्रांगली) श्रंगुठानइ मूलि लगावीयइ तितलइ प्रमाणइ श्रोघा जाडा जोइयइ, यदुक्तं तत्रैय-''एगं गयं श्रद्धसिरं, पोरायामं तिपासियं। व्याख्या—' एकाङ्गिकं ' तज्जातदशिकं सद्दिकः कम्बर्लाखण्ड-निष्वादितं, अञ्चलिरंति अग्रन्थिलादशिका निषदा च यस्य तदश्चिषरं,पोरायामंति--अंगुष्ठपर्वणि प्रतिष्ठितायाः प्रदेशिन्याः यावन्मात्रं शुषिरं भवति तदापूरकं कर्त्तव्यं, दिए इकःयुक्ता निषद्या थथा तःवन्मात्रं पूरयति तथा कर्त्तव्यं, त्रिःपाशितं-ज्ञीणि वेष्टितानि दवरकेण दत्वा पाशितं ·पाशवन्धेनेत्यादि।" तथा डांडीयइ गच्छवासी जे चलवली बांधइ छइ ते कारण विशेषइ श्रवरणा छइ ते कारणनी वात गरढा जाणइ, वली श्रीमलय-गिरि स्थिवर गर्वारइ ए चलवली स्रोघामांही डांडीयइं बांधीजती श्रीपिडनियुक्ति वृत्तिमाहि श्रीमलयगिरि लिखीछ इ दह सम्प्रति दिशकाभिः लंक या दागिडका क्रियते सा सूपनीत्या केवरूव भवति.न सद्दिका" इत्यादि । वली श्रीप्रवचनसारोद्धारनी बृह वित्तमांहि पुणि लिखी छुइ, यदुक्तं-- ''इह किल सभ्यति दशिकाभिः सहया दगिडका क्रियते सा सानीत्या केवलेव भवति, न सद्दिका" इति, ते भणी जःणीयइ छइ-तीयांरइ बारइ पुणि केतलेके गच्छे चलवली हती, र बाचरणानइ मेलि जाणीय ३ छइ, हिवणाइ वडगच्छां चित्रवाला इ संप्रदायइ डांडी-यइ चलवली बंधायइ छइ, अमहे जोई पूछी देखीनइ ए बोल लिख्या छुरु, ए वातनउ जे ऋथी हवइ ते पृत्रुज्यो, परं एह श्रवंभा थाइ छइ जे तपागच्छ कहीयइ छइ चित्रावलना संप्रदाय, ते चित्रवालनइ चलवली थाइ नइ तपांनइ रजोहरणइ चलवली न थाइ तउ ए तपा चित्रवाल गच्छनो संप्रदाय किम कहइ छइ ? ए पुछिवउ, वली तपानइ रजोहरण ऊपरि ऊननी निसीज्जा बांधीयइ छइ, ए वडगच्छा तथा चित्रवालना संप्रदाय नथी, तेहनइ श्रोघइ ऊपरि सूत्रनी निसीज्जा दीसइ छइ, तपानइ ऊननी निसीजा घातीजइ छइ, ते केहना संप्रदायनी आचरणा छइ? पूछीज्यो।

तथा रजोहरण ऊपरि सूत्री झनइ ऊननी बिन्हे ए निसीब्जा जोइयइ परं ऊननी जे तीजी निसीब्जा छइ ते पाउंछणउ छइ, जह तेह विञ्चाइनइ बहसीयह तेह करी गुरुना पग भाटकीयह वली गृहस्थंन इचलवला दि अग्राछतह किया करतां धरती पूंजिवा य पीएइ तउ वारु, पिए बहसिवान इकाजि पृंछणा जूआ करियह किया करतां ते ऊपरिली ऊननी निसीउजा न विछाइयह तथा गुरुजीना पग जह ऊननी निसीउजा साथि न पूंजीयह गृहस्थन इधरती पूंजिवान इकाजि न दीज इत तह ऊननी निसीउजान स्थउ प्रयोजन ते भणी बीजा गच्छांनी परि अधिक उपकरण जाणी अभेघा ऊपरि ऊननी निसीउजा नहीं बांधता, तथा वली ''छण्यइयपणगरक्खा'' इति बहत्कल्यवचन थकी ऊंनन उवस्त्र महलउ थाइ तिहां फूलिए। थाइ, एवं होयं।

हिवणां संवत् १६४४नइ टांणइ पासचंदीया नागोरी तपा तेहने यतिए पिण श्रोघा थकी ऊननी निसिज्जा छोडीनइ सूत्रनीज १ निसिज्जा श्रोघा ऊपरि बांधीयइ छइ, पूछी जोज्यो। तथा श्रावक किया करण कालइ रजोहरण न ल्यइ, किन्तु पूंजिवानी वेजाये यति पासि मांगी ल्यइ, ''साहुसगासाओ रयहरणं निसेज्जं वा मग्गइ'' इति श्रावश्यकचूर्णिवचनात्। श्रथवा चलवलइ करी घरे सामायिक करतां पूंजइ इम शास्त्रे छइ, श्रनइ श्रविमती किया करतां वांदणा देतां काउसगा करतां चलवला हावइ हाथि राखइ छइ पिण 'वांदणा देतउ श्रावक चलवलइ करी प्रमाजिवानउ कार्य करइ, पुणि महात्मानी परि मुख आगिछ धरइ नहीं " इति तपागच्छीय सोमसुन्दरसूरिकृत श्रीश्रावश्यक वालावबोधइं लिख्यउ छइ, तथा

पोसालीया जूना ते श्रावकनइ चलवलानो भालिवउ क्रिया करतां निषेधइ छइ, ५छीनइ जोज्यो ॥ २० ॥

ભાષા:-એ ઘાની કલી અને ડાંડી. બન્ને મળીને કર આંગળના એાધો હેાવાે જોઇએ, યદિ ૧૨ આંગળની કલી તાે ૨૦ આંગળની ડાંડી જોઇએ, અને જો ૨૪ આંગળની ડાંડી (હાય) તા ૮ આંગળની દર્શા ( હેાવી ), આવી રીતે ડાંડી દસી ( બન્ને ) મળીને બત્રીસ આંગળના ઓધા શાસ્ત્રોમાં કહ્યો છે, જેમકે નિશીથભાષ્ય તથા ઓધ-નિર્યુ'ક્તિમાં કહ્યું છે કે–બત્તીસ આંગળનાે લાંબાે એાઘાે હાેય, તેમાં ચોવીસ આંગળની ડાંડી અને આઠુ આંગળની દસીએો હોય, અથવા <u>ખન્તેમાંથી કાઇ એક હીનાધિક હોય, પણ તપાને એાઘા (ડાંડીના</u> ભાગમાં ) જાડા કરે છે. તે વિરુદ્ધ છે, સિદ્ધાંતમાં તર્જની (આંગળી) અંગુઠાના મૂળમાં લગાડીયે ( વચમાં ગાળાકૃતિ છ્લ્રિ જેટલા પ્રમાણના હાેય ) તેટલા પ્રમાણનાે જાડાે એાધાે કરવાે કહ્યાે છે, જેમકે પિંડ નિયુ`ક્ત્યાદિમાંજ કહ્યું છે કે–'' એાધેા એકાંગિક (ઊનના વસ્ત્ર ખંડમાંથી તાંતવા કાઢીને તેનીજ બનાવેલ દશીએાવાળા ) અશુપિર (વગર ગાંઠેલ) દશીએ અને નિષદ્યા (પાઠા) વાળા, પર્વાયામ (અંગૂડાનાં મૂળમાં તજેની આંગળી રાખવાથી ખતેલ ગાળિછદ્રમાં સમાય તેટલી જાડી ડાંડીવાળા), અને (ડાંડીના મધ્યમાં) ત્રણ પાશાના બંધનવાળા હેાય "। જે ગચ્છવાસીએા ડાંડીએ ચરવલી ખાંધે છે તે કારણવિશેષે ખાંધવાની આચરણા છે. શા કારણથી બંધાય છે? તે તા વૃદ્ધો જાણે, બીજાું આચાર્ય મલયગિરિજી વખતે પણ ડાંડીએ ચરવલી બંધાતી હતી.

જેમકે પિંડ નિયુધિતની ટીકામાં કહ્યું છે કે-" અહિં વર્તમાન કાળમાં એાધાની ડાંડી દશીએા સહિત કરાય છે. તે સૂત્રાનુસારે દશિએા સહિત નહીં પણ દશિએા રહિત હતી '' આવેાજ કથન પ્રવચનસારાહારની માેડી ડીકામાં છે. તે ભણી કહેવાય છે કે–તેમના સમયે પણ કેટલાક ગચ્છોમાં ચરવલી રખાતી હતી, તે આચચ્છાને મેવે રખાતી એમ જણાય છે, હમણાં પણ વડગચ્છવાળા તેમ ચિત્રવાલ ગચ્છવાળાએાના સંપ્રદાયમાં ડાંડીએ ચરવલી ખંધાય છે, અમાેએ જોઈ પ્રછીતે આ વાત લખી છે, આ જાણવાના મતલય જેને હાય તે પૂછી જાએ, પરંતુ આશ્વર્ય છે કે તપા કહેવાય છે ચિત્રવાળ ગચ્છના સંપ્રદાય, તે ચિત્રવાળ ગચ્છવાળાએાને ડાંડીયે ચરવલી હોય અને તપાને રજોહરણે ચરવલી ન હોય, તેા (પછી) એ તપા ( પાેતાને ) ચિત્રવાળ ગચ્છના સંપ્રાદાય ક્રેમ કહે છે ? તે પૃછવા. વલી તપાને રજોહરણ ઉપર ઊનની નિષદ્યા (એાધારીયું) ખંધાય છે. એ (થી તપા) વડગચ્છ તથા ચિત્રવાળ ગચ્છનો સંપ્રદાય નથી. (કારણ ?) તે (બન્ને ગચ્છવાળાએા)ને એાધા ઉપર સૂત્રની નિષદ્યા દેખાય છે. તપાતે ઊનની નિષદ્યા રખાય છે. (માટે) તે ક્રાના સંપ્રદાયની આચરણા છે ? પૂછજો.

તથા રજોહરણ ઉપર સૂતરની અને ઊનની. એ બન્ને નિષદ્યાએ જોઇએ (ખરી), પરંતુ ત્રીજી ઊનની નિષદ્યા જે છે તે પાઉંછણા છે, તેને જો નિષ્ઠાનો એસીએ તેનાથી ગુરૂમહારાજના ચરણ પ્રમાજિ એ તેમ ગૃહસ્થને ચરવલાના અભાવે પૂંજવા માટે આપીએ ત્યારે તેા સારૂં, પરંતુ ખેસવા માટે પાઉંછણા જીદા કરે, ક્રિયા કરતાં તે (ઓઘાના) ઉપર વાળી ઊનની નિષદ્યા ન વિષ્ઠાવે, તથા ગુરૂજીના

પગ તે ઊનની નિષદ્યાથી ન પૂંજીએ, અને ગૃહસ્થને ભૂમિ પૂંજવા માટે ન દેવાય, તા તે ઉનની નિષદ્યાના પ્રયાજન શું ! તે માટે બીજા ગચ્છોની પેરે અધિક ઉપગરણ જાઈને રોદ્યા ઉપર ઊનની નિષદ્યા નથી બાંધતા, બીજાું બૃહત્કદ્રપસ્ત્રન " જ્રાળદ્વપાળા તરવા" આ વાક્યથી ઊનના વસ્ત્ર મેના થાય અને તેમાં કૂલણ થાય, એ બધી હકીકત સમજવાની

હમણાં સંવત ૧૬૫૪ ને ટાલે પાસચંદીયા–નાગારી તપાના યતિએ પણ ઊનની છોડીને સૃતરનીજ એક નિષદ્યા ખાંધી છે. પૂછી <mark>જો</mark>જો. તથા શ્રાવક ક્રિયા કરવાના ટાઇમે રજોહરણ ન લે**,** કિંત્ પૂંજવાના ટાઇમે સાધ પાસે મળી લે. કારણકે આવસ્પક ચૂર્ણિમાં પાડ छे हे-" साहसगासात्रो रयहरणं निसेडजं वा मन्गइ " 'अथवा ધેર સામાયિક કરતાં (પાતાના ધરે) ચરવલાયી પૂંજે ' એમ શાસ્ત્રોમાં (કથન) છે, અને ઋષિમતી (તપા) એા ક્રિયા કરતાં વાંદણા દેતાં કાઉસ્સગ્ગ કરતાં ચરવલાે ડાખા હાથે રાખે છે પણ '' વાંદણા દેતાે શ્રાવક ચરવલે કરી પ્રમાર્જવાના કાર્ય કરે, પણ સાધુઓની પેરે મુખ આગળ ત ધરે " એમ તપા ગ<sup>2</sup>છીય સામસુન્દરસૂરિકૃત આવશ્યક <mark>ખાલાવખાેધમાં લપ્યું છે, તથા</mark> શ્રાવકને ક્રિયા કરતાં ચરવલાે રાખવાના જૂના પાસાલીયા નિષેધ કરે છે. (તે) પૂછી જોજો । (તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૨૧, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૨૦-૬૮ મા)

२१ प्रश्न-तथा खरतर यति ऋांबित्तमांहि २ द्रव्य न ऊचरइ अनइ श्रावक श्राविकानइ आंबिलमांहि २ द्रव्य उचरावइ, ते रयुं?

ભાષા:-ખરતર યતિ આંબિલમાં બે દ્રવ્ય ન ઉચરે અને શ્રાવક શ્રાવિકાને ખે દ્રવ્ય ઉચરાવે. તે શ ? +

तत्रार्थे-यतिनइ १४ नियम उचरिवा नथी. ते भणी दब्यनी संख्या यति न उचरइ, परं यति पुणि त्रांत्रिलना पच्चक्लाग्यमाहि सिद्धांतोक्त अन्न अनइ पाणी ए २ अवहार ल्यइ, यतिनइ जे कल्पनीक प ए। छड़ ते पाए। लयइ, जे अन्न प्राप्तक मिलइ ते ल्यर, जे भणी यतिनइ भिक्षावृत्ति छइ, ते भणी यतिनइ एक पाणी एक श्रन्न, ए नियम नहीं, श्रावकांनइ घरइ श्रशन १ पाणी (२) जे नीपजइ ते द्रव्य २ ल्यइ, एतलइ २ द्रव्य ऊचरइ छइ, वली जेसलमेरुना भंडारमांहि ताडपत्रनी पोथीमांहि संवतू १२१४नी लिखी श्रीत्रावश्यकसूत्रनी पोथीमांहि स्रांविल पच्च-क्लागाना पाठमांहि श्रावकनइ 'द्रव्य २ सेस सब्व नियम' ए पाठ छइ.

<sup>+</sup> તપા ખ બેદ પૃત્ર ૧૪માં લખ્યું છે કે—'આંબેલમાં ઓદન અથવા સાથવા અથવા ખાખરા. એટલા દ્રવ્ય લેવા કહ્યાં. એધી સાબીત થયું કે આજે આંબિલખાતાઓમાં હીંગ મરી શુંદ આદિની ચટણી, હિંગમરીના ઉકાળા, અનેકા જાતના પાપડા. ખીચડીએા, દાળઢાેકળાઓ, ખમણ ઢાેકળાઓ, આદિ આદિ પચાસાે વાનીઓ થાય છે, ને તે બધી, તથા સૂત્રોના યોગેાદ્વહનામાં છાસની કઢી, ને ઘેંસ સુધાં પણ જ બ્વાચાર્ય અને તેમના વડીલા તેમ અનુયાયિઓ જે લિયે લેવરાવે છે શાસ્ત્રોકત નહીં પણ શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ છે, એ બાબતમાં કાઇ પણ સર્વમાન્ય શાસ્ત્રના પ્રમાણ હોય તો તે જંબ્વાચાર્ય ખતાવે.

परं सं ठ मिरिचि प्रमुख स्वादिम पापड खीचीयादि द्रव्य तेह-मांहि न ल्यइ, किरियायता नींबादिं अनिष्ट अनाहारनी सीक करइ, एवं त्रावश्य म्वृत्ति जोइवी, वली उत्कृष्ट्ड कालि इग्यारभी प्रतिमा प्रतिपन्न श्रावकनइ भिज्ञावृत्तिपणा थकी यतिनी परि पात्रमांहि जे अशन पान मिलइ आंबिल श्रायोग्य तेहनउ आंबिल करइ, तिहां द्भव्य संख्या न करिवी "पाणस्स लेवाडेगा वा" ए पाठ थाइ।

ભાષાઃ-યતિ (સાધુ) તે ચૌદ નિયમ ધારવા નથી. માટે દ્રવ્યની સંખ્યા યતિ ન ઉચરે, છતાં યતિ પણ આંબિલના પચ્ચકૃખાણમાં સિદ્ધાંતમાં કહેલ અનાજ અને પાણી એ ખે આહાર લિયે, યતિને જે કલ્પનીય અને પ્રાસુક ( અચित्त ) અનાજ અને પાણી મળે ते લિયે, કારણ કે યતિને ભિક્ષાવૃત્તિ છે, એટલે યતિને એક પાણી એક અન્ન આ નિયમ નથી. શ્રાવક પાતાના ઘરે અશનપાન જે નીપજે તે દ્રવ્ય ખે લિએ એથી ખે દ્રવ્ય ઉચરે છે. ખીજું જેસલમેરનાં ભંડારમાં રહેલ સંવત ૧૨૧૫ની લખેલ આવશ્યક સત્રની તાડપત્રીય પુસ્તકની અંદર આંબિલના પચ્ચક્રખાણ પાઠમાં 'દ્રવ્ય બે, સેસ સવ્વ નિયમ ' એવે৷ પાઠ છે, પરંતુ સૂંઠ કાળામરી, પ્રમુખ સ્વાદિમ તથા પાપડ ખીચીયા આદિ દ્રવ્ય તેમાં ન લિયે, કિરિયાતા નીંબ આદિ અનિષ્ટ અનાહારની સીક કરે (?), આ રીતે આવશ્યક્ષ્ટત્તિ જોવી, વળી ઉત્કૃષ્ટ કાળે અગ્યારમી પ્રતિમા વહન કરનાર (શ્રાવકને ) ભિક્ષાવૃત્તિના અંગે યતિની પેરે પાત્રમાં આંબિલપ્રાયોગ્ય *જે* અ**શન** પાન મળે તેના આંબિલ કરે, ત્યાં દ્રવ્યસંખ્યા ન કરવી, (કારણ કે) " पासास्म लेवाडेसा वा " ने। पार क्षेताय छे.

(તપા ખરતર ભેંદ ગ્રાંથ ૧ બાલ ૨૨, ગ્રાંથ ૨ બાલ ૨૧ મા)

२२ प्रश्न-तथा लग्तर श्रावक पोसहमाहि सांभि पडिलेगानी वेलायइं सङ्भायनी २ खमासमण देइ सङ्भाय न करइ, ते स्यं?

ભાષા:-ખરતર શ્રાવક પાસહમાં સાંજે પડિલેહણની વેળાએ સજ્ઝાયના ખે ખમાસમણ દઇ સજ્ઝાય નથી કરતા, તે શું ?

तत्रार्थे — तिहां श्रावक मज्भाय संदिमाविषानी तथा उपिध-पिं लेह गानी थं हिला २४ पिंह लेहवानी पिण खमासमण चइ छइ, परं थंडिला पडिलेहस्यइ सांभइ, तिम सज्भायनी खमासमगा पहिली देइनइ थंडिला पडिलेहिवानी परि तीयइजि खमासमगाइ पछड़ श्रमहारइ सज्माय करइ छड़. परं पहिली ओहि(पडिलेहरा) पडिलेही पछइ तीयजि सज्भायनी खमासमण्ड सज्भाय करई, पछइ थंडिल्लानी खमासमणइ राती पोसहता श्रावक २४ थंडिल्ला करइ, ऋपरं किएाइ गच्छइ पछइ पहरतांइ जे श्रावक सज्जनाय करिस्यइ तेहनी खमासमण् तथा थंडिहानी खमासमण् पछइ तेहः करिवानी वेलायइ नथी आपता, "सूचीकटाहन्याये" श्रोहि-(पडिलेहरा) पडिलेही सज्भाय करी तीयइ खमासमगाइ थंडिला पुणि क्रमइ पडिलेहीयइ छइ, ए अम्हारा गच्छना संप्रदाय (छइ)। वली पीपलीया खरतरांरइ पांच गाथानी ओहि पडिलेह्यां पहिली सञ्कायनी २ त्वमासमण देइ ४ गाथारी सञ्काय करी पछइ श्रोही थंडिहानी समासमण चइ पुणि छइ, परं तपाना श्रावक ते सज्माय करी वस्त्र पडिलेही पञ्ची सज्मायनी खमासम्गा विशा दियां किम सज्भाय करइ छइ ? वली जइ यतिनइ ईयइ

लमासमणइ ते सञ्काय सूक्तइ तउ तपा श्रावक प्रभाति सामा-यिक लेतां थकां सञ्कायनी खमासमण देइनइ वली पिडकमणा कीधा पूठइ बीजी सामायिक विगा लियां खमासमण बे देइ सञ्काय संदिसावी कांइ सञ्झाय करइ छइ १, ए पुणि विचारिवड. यिततड अम्हारईइं सञ्काय पिहली २ लमासमणे संदिसावी ४ गाथानी सञ्काय करइजि छइ, श्रीजिनप्रस्तिइ सञ्काय करिवी कही पुणि छइ, परं वक्तमानगुरु जिम कहइ तिम प्रमाण करीयइ ॥२२॥

ભાષા:-ત્યાં ( પાસહમાં સાંજે પડિલેહણ સમયે ) શ્રાવક સજ્ઝાય સંદિસાવવાનાં ઉપધિપડિલેહણનાં અને ચોવીસ થંડિક્ષા પડિલેહવાનાં પણ ખમાસમણ આપે છે. પરંતુ (જેમ) થંડિલ્લા પડિલેહશે સાંજે. તેમ સજઝાયના ખમાસમણ પહેલાં આપીને (સાંજે) થંડિલ્લા પહિલેહવાની પેરે તેણેજ ખમાસમણે પછી સજ્ઝાય અમારે (સંપ્રદાયે) કરે છે, પરંતુ પહેલાં એાહિપડિલેહણ પડિલેહી પછી તેના તે સજઝાયના ખુમાસમણે સજઝાય કરે, પછી થંડિલ્લાના ખુમાસમણે રાત્રિપાસાતી શ્રાવક ચાવીસ થાંડિલ્લા પડિલેહે, ખીજું કાઇ એક ગચ્છે પુછી જે શ્રાવક પ્રહસ્સુધી સજઝાય કરશે તેના તથા થંડિલ્લાના ખમાસમણુ તે (સજઝાયાદિ) કરવાના સમયે નથી આપતા તેમ 'सूचिकटाह ' ન્યાયે ઓહિપડિલેહણ પડિલેહી સજઝાયં કરી તેજ ખમાસમણે અનુક્રમે થંડિલ્લા પણ પડિલેહિએ છીએ, તે અમારા ગચ્છનાે સ પ્રદાય (છે), વલી પીંપલીયા ખરતરને ચ્યાહિપડિલેહણ કર્યા પહુંલાં સજ્ઝાયના ખે અમાસમણ આપી પાંચ ગાથાની સજ્ઝાય કરીને

પછી ઓહિયંડિલ્લાના ખમાસમણ આપે પણ છે, પરંતુ તપાના બ્રાવક તે સજઝાય કરી વસ્ત્ર પડિલેહીને પછી સજઝાયના ખમાસમણ દીધા વગરજ સજઝાય કેમ કરે છે? વલી જો યતિને એજ ખમાસમણે તે સજઝાય સૃઝે? તો તપા બ્રાવક પ્રભાતે સામાયિક લેતાં સજઝાયના ખમાસમણ દઇને પડિકમણો કર્યા પછી બીજી સામાયિક વગર લીધે છે ખમાસમણે સજઝાય સંદિસાવી શા માટે સજઝાય કરે છે? એ પણ વિચારવું, યતિતા અમારે પહેલાં છે ખમાસમણે સજઝાય સંદિસાવી પાંચ ગાથાની સજઝાય કરેજ છે, બ્રીજિનપ્રભસૂરિજીએ સજઝાય કરવાનું કહ્યું પણ છે, છતાં વર્તમાન શરૂ જેમ કહે તેમ પ્રમાણ કરાય.

( તપા ખરતર બેંદ ગ્ર**ંથ** ૧–૨ બાેલ **૨**૩ માે )

२३ पश्र—तथा खरतर काचा दूध साथि बिदल अन्न जिमतां दोष न मानइ, ते स्युं ?।

ભાષાઃ-ખરતર કાચા દૂધ સાથે વિદલ અન્ન જમતાં દેાષ નથી માનતા, તે શું ?

तत्रार्थे—तपांरइ गच्छि जे काचा दूध साथि बिदल अन्न जिमतां दोष कहइ छह ते अनाभोगइ जणाइ छह, जे भणी 'आमगोरसम्पृक्तं, द्विदलं पुष्पितौदनम् । दध्यहद्वितयाः तीतं, कुश्चितान्नं च वर्जयेत् ॥१॥" एह श्रीयोगशास्त्रना वचतः नं अर्थ तपागच्छाधीश सोमसुन्दरसूरिइं आपणा कीधा योग शास्त्रना बालावबोधामांहि 'आमगोरस'नो अर्थ काचो दूध न कह्यो, किन्तु ''अणउकाल्या दही अणुउकाली छासि " इम पाठबद्ध फलाव्या छइ, एवं सगले ठामे 'आमगोरस' शब्दइ

अण् उकालीया दही तथा छास जाण्त्री, परं काचा दूध न कहिवा, वज्ञो किए ही मःन्य शास्त्रमाहि 'ब्रामगोरस' शब्दइ काचा द्व फताया हवइ तउ जोइयइ ॥ २३ ॥

ભાષાઃ-તપા ગચ્છમાં કાચા દૂધ સાથે બે દલવાળા (કઠોળ) અનાજ જમતાં વિદલનો દેઃપ અનાભોગથી કહેતા જ્ઞાય છે, કારણ ? યોગશાસ્ત્રના '' द्र्यामगोरसमम्पृक्तं '' આ શ્લોકના અર્થ કરતાં તપાચ્છાધીશ સામસન્દરસૂરિએ પાતે રચેલ યાગશલ્ત્ર બાલાવબાધમાં ' આમ ગારસ શખ્દતો અર્થ કાચો દૂધ નહીં. પણ ' અણ ઉકારયો **દ**હી. અણ ઉકાલી છાસ, " સ્પષ્ટ લખેલ છે, એમ બધે સ્થાને 'આમ ગોરસ ' શબ્દથી કાચા દહી–છાસજ લેવાના, પરં કાચો દૂધ નહી લેવાના, × ખી **ત્રું કાઇ પણ ( સર્વ**) માન્ય શાસ્ત્રમાં 'આમગોરસ' શબ્દથી જો કાચો દૂધ કહ્યો હોય તો ( તે ) જોઇએ.

x આવસ્યક વૃત્તિર્ટિપ્પણ ( પત્ર ૧૦૦ ) માં મલધારી આચાર્ય श्रीहेभयंद्रस्रि ''गोरसघोवणं नाम द्धिसंसृष्टस्याल्यादिप्रचालन नलं" અર્થાત 'ગારસધાવણ 'એટલે દહિથી ખરડાએલ થાલી આદિને ધાવાનું પાણી, આ પાકમાં 'ગાેરસ ' શબ્દથી કાચાે દૂધ નથી કહેતા, તેમ તપાના ખાસ પરમગુરૂએા પણ ' આમગારસ' શબ્દના અર્થ 'કાચા દૂધ ' નથી કરતા, એટલેજ ખરતર ગચ્છ્યાળા તેમાં વિદળ નથી માનતા. પણ સાંગરી બાવળીયા આદિ કે જેમાં તેલ જેવા ચિકાસના નામ તિશાણ તથી અને બે દલ સ્પષ્ટ જોવાય છે. તેમ ક્રાઇ પણ <mark>સવ<sup>°</sup>માન્ય</mark> રા સ્ત્રકારે એમ કહ્યું નથી કે 'સાંગરી–બાવળીયા આદિ વિ**દળ નથી. '** છતાં તેને વિદળ ન માનવું એતો તપાઓનાજ ધરના **આચાર છે.** 

( તપા ખરતર બેદ ગ્રં. ૧–૨, બાલ ૨૪ મા )

२४ प्रश्न - तथा खरतर श्रावकइ प्रभातइ पिंडकमणा कीधा हवइ, पछइ वली जइ तेहनइ पोसह लेवाना भाव उपजइ पोसह ल्यइ तउ ते वली पिंडकमणाउ करड, ते स्युं ?

ભાષા— ખરતર શ્રાવકે સવારે પડિકમહું કર્યું હોય. પછી જો તેની ભાવના થાય અને પાસહ લિયે તાે તે વલી પડિકમ હું કરે, તે શું ? +

तत्रार्थे—पोसह-पडिकमण बिन्हइ काल वेलात्र्यइ कीजइ, योग विण मिल्यां पोसह-पडिकमणा दिन ऊगांई कीजइ, परं

<sup>🛨</sup> અહિ તપા ખ૦ ભેદ પૃ૦૧૬ માં લખ્યું છે કે–'' બીજી વાર પ્રતિક્રમે (ત્યારે) કઇ રાત્રિની આલાેચના આલાેએ ? એમ પણ એક દિનમાં ત્રીજાું પડિકમહ્યું કરે તે ધરનાે આચાર છે, પણ શાસ્ત્રમાં નથી, તપા ન કરે ?'' એટલે લખવાનું કે–તપાએાએ પણ સવારના પડિકુકમણામાં 'રાઇયં આલેાઉં ' પાઠુ બાેલીને રાત્રિ આલાેચના તાે કરી લીધી, છતાં ગુરૂવંદન કરતાં તેએા કરી ખીછ વાર રાઇ આલાવે છે. તે કઇ રાત્રિની આલેાચના આલેાચે છે ? એમ એક દિવસમાં ત્રણ વાર, અને ઉપધાનવાહી શ્રાવકા જે ગુરૂથી અલગ પ્રતિક્રમણ કરતા હોય, તેએા, તેમ શ્રાવિકાએા દેવસી પણ ગુરૂ સમક્ષ આલેાચતાં એક દિવસમાં ચાર વાર આલેાચના કરે. એને પણ પાતાના ધરનાજ આચાર જં ખ્વાચાર્ય કેમ નથી માનતા ? જેમ આ પર પરા માન્ય છે. તેમ પાેસાે લીધા પછી ક્રીથી પ્રતિક્રમણ કરવાની પણ પર પરા અમારા સંપ્રદાયમાં માન્ય છે, શાસ્ત્રોમાં આવા કારણિક ખીજ વારના પ્રતિ ક્રમણનાે નિષેધ ક્યાંએ હાેય તાે તે પ્રમાણ જંખ્વાચાર્ય બતાવે.

'पहिलां पडिकमी मूकउं पछइ घरना काम काज करीनइ 'हूं पोमह करी सं ' पहवा श्राति प्रसंग दोष टालिवा भणी पहिला पडिक-मइ नहीं; श्रत्यंतापवादइ जइ किराएकइ मेलि पर्वदिवस जागी पडिकमगाउ कीधउ हवइ, श्रमइ जइ दिवस ऊगां पछी पोसह ल्यइ तउ तीयइ पिडकमणइ सारीयइ, परं पउण पहर नांहि जइ रूडइ मेलि अन्नर पद विशुद्ध पडिकमी सकइ तउ वीजी बार बली पडिक्रमीयइ, जइ पडिक्रमणुड करतां पउण पहरनी पिंडे ते इस वटी जासाइ तर पहिलोक राजि पांडिकम्यं श्रापनाद इ प्रमाण कीजः, परं गुरुजीने पगे वांदणा देई आलोई खामी वांदणा देइनइ पचचक्रल ए करइजि, अन्यथा न सूम्भइ, एतलइ लहुडा पडिक्रमणा थयाजि जाणिवा ॥ २४ ॥

ભાષા:-( વસ્તુતઃ ) પાેેેેેેેેેે (અને) પડિકમર્ણું એ બન્ને કાલવેેેેલા-એજ કરવાના (છે), ( તેવા ) સંયોગ ન મળે તા પાસહ પડિકમર્ણ દિવસ ઊગ્યા પછી કરે, પરંતુ પહેલાં પડિકમી લે અને પછી ઘરના કામ કાજ કરીને 'હું પોસહ કરીશ ' એવા અતિપ્રસંગ દોષને ટાળવા માટે પહેલા પડિકમે નહીં, અત્યંતાપવાદે કાેઇ સંયાેગ વિશેષના અંગે પર્વાદિવસ જાણી પડિકમણું કરી લીંઘું હોય અને જો દિવસ ઊગ્યે પાસહ લિયે તાે તેજ પડિકમણે ચલાવી લેવાય, પરંતુ ઉઘાડા પારસીના પહેલાં સારા સ યાેગ મલ્યે અક્ષર પદના ઉચ્ચારણથી વિશુદ્ધ પડિકર્મા શકે તેા બીજી વાર વલી પડિકમિયે, જો પડિકમર્ણ કરતાં ઉત્રાડા પેારસી વીતિ જત્રાના સંભત્ર હેાય તાે અપવાદે (પાેસહ લીધા) પહેલાના પડિકમ્યાે માંજૂર કરવાે, પરાંતુ ગુરના ચરણે વાંદણા દઇને અઃલે:ચી (ક્**રી વાંદણા દ**ઇ) ખમાવી વાંદ<mark>ણા દઇને પચ્ચક્રખાણ</mark> અવસ્ય કરે, અન્યથા ન સૂઝે, એટલે લઘુ પ્રતિક્રમણુ થયા જાણવા.

(તપા ખરતર ભેદ શ્રંથ ૧-૨, બાલ ૨૫ મા.)

२४ प्रश्न - तथा तपा छठु ऋठुमादि चउत्रीसमतांइ उपवास एकट्टा पच्चक्खइ, खरतर जूजूत्रा उपवास पच्चखे (ते स्युं ?)

ભાષા–તપા¦છઠ અઠમાદિ ચઉતીસમ (સાેળભત્ત) સુધી ઉપવાસ એકી સાથે પચખે, (અને) ખરતર (એકેક) જુદા જુદા પચખે, તે શું ? x

तत्रार्थे—दसां पच्चक्लागांमांहि 'अभत्तट्ठ' पच्चक्लागा पांच (सात)मो शास्त्रे कह्यो छइ, परं छट्ठ अट्ठमादि पच्चक्लाग ज्ञा नथी कह्या, शास्त्रांने न्याये बिहुं ऋभत्तद्ठे छट्ठ थाइ, जिम दुसे उपवासे पंचकल्लाणग तपो विशेष थाइ, पुणा पंचकल्लागु जुत्रव तप को नथी, जइ पहिलइ दीहाडइ छट्ठ पच्चक्खीयइ तउ बीजइ दिवसि दसां पच्चक्लागां मांहिल उस्यउ पच्चक्लाग पच्चक्खीयइ ? श्रथ छट्ठ पच्चक्क्खी एक उपवास करी पछइ जइ २ श्रांबित लगतां करइ तउ ते छट्ठ तप थाइ कि ?, न थाइ, घ्रथवा २ घ्रभत्तद्ठे थाइ, एवं ३ घ्रभत्तद्र्ठे घ्रद्वम कहीयइ, वली जइ छट्ट कर्या पछी त्रीजइ दिनइ उपवास करि-वानी वांछा हवइ तउ श्रटुम पच्चक्खइ किंवा श्रभत्तट्र पच्चक्खइ ? ए विचारिवउ, वली चउत्थनउ कोडीसहित पच्चक्लाण किम

<sup>×</sup> શાસ્ત્રોમાં જેમ છઠ અઠમાદિ તપ કહ્યા છે તેમ માસખમણ બે માસખમણ પણ કહેલા છે, એટલે તપાએા ચઉત્તીસમભત્ત (સોળ ઉપવાસ ) સુધીજ કેમ પચખાવે છે ? એથી વધુ ન પચખાવવાનું શું કારણ છે ? તે સપ્રમાણ જંળ્વાચાર્યે જાહેર કરવું.

थाइ ?, वर्ली '' चउत्थभत्तीओ छड्टमं वबसइ ? " इस्रादि श्रीत्रावश्यक टीका जोइवी, एवं इहां घणी युक्ति छइ, विशेषार्थी-यइ व्यस्मत्कृत २६ प्रदनोत्तर प्रन्थ जोइवड ॥ २५॥

ભાષા:-દશ પચ્ચકખાણામાં 'અભત્તટ્ક' પચ્ચકુખાણ સાતમા શાસ્ત્રે કહ્યો છે, પરંતુ છટ્ઠ અટ્ઠમાદિના જુદા પચ્ચક્ષ્માણા નથી કહ્યા, શાસ્ત્રાન્ના મુજબ બે અભત્તટ્ઠે છટ્ઠ થાય, જેમકે દશ ઉપવાસે પાંચકલ્યાણ તપ કહેવાય, પણ પાંચકલ્યાણ કંધ્ર જીદો તપ નથી, જો પહેલાજ દિવસે છટ્ક પચ્ચખીએ તેા ખીજે દિવસે દશ પચ્ચ-કુખાણમાંહેનાે શું પચ્ચકુખાણ પચ્ચખીએ<sup>ં</sup>? અને (એકી સાથે) છ્ટ્રક પચ્ચપ્પીને (પણ) એક ઉપવાસ કર્યા બાદ જો બે આંબિલ લાગટ કરે તાે કેમ તે છટ્ઠ ત**પ** થાય ? ન થાય, ( કિંતુ ખે ઉપવાસ કરવાથીજ થાય), અથવા (જુદા જુદા પચ્ચખીને પણ) બે અભત્તર્કે (ઉપવાસે છટ્ઠ) થાય, એવી રીતે ત્રણ અભત્તટ્ઠે અટ્ઠમ કહેવાય, વલી ( એકી સાથે પચ્ચખીને ) છટક કર્યા પછી ત્રીજા દિવસે ઉપવાસ કરવાની વાંછા થાય તેા અટ્દમ પચ્ચખે કે અભત્તટ્દ પચ્ચખે ? તે વિચારવું, વલી (એકી સાથે પચ્ચક્રખી લેવાથી) ચઉત્થતા કાેટીસહિત પ<sup>ર</sup>ચક્ખાણ કેમ થાય <sup>?</sup> એ બાબતની જાણં માટે આવશ્યક ટીકા જોવી. તેમાં " ચઉત્**ય ભત્તવાળા છઠના માટે** વ્યવસાય કરે" આમ લખેલ છે. એવી ઘણી યુક્તિએ**ા છે, વિશેષ જાણવાની ઇચ્છાવાળા**એ અમારા રચેલ ૨૬ પ્રક્ષોના ઉત્તર પ્રંથ જોવા.

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાેલ ૨૬, ગ્રં. ૨ બાેલ ૨૭ તથા ૧૨૦ માે )

२६ प्रश्न-तपा सामायिक पारतां १ नवकार कहइ, खरतर ३ नवकार कहइ, ते स्यं ?।

ભાષા–તપા સામાયિક પારતાં નવકાર એક કહે, ખરતર ત્રણ કહે, તે શું ! तत्रार्थे-मामायिक पारतां १ नवकार कहियइ इम कियेई सर्वमान्य प्रनथे होइ ? तउ पद्धे ३ नवकारना ऋत्तर दिखालीयइ, न्नापणां कीधा ग्रन्थ न्त्रापिज मानीयइ ॥ २६ ॥

ભાષા–સામાયિક પારતાં એક નવકાર કહેવા, એમ કાેેે સવ<sup>િ</sup>માન્ય ગ્રંથમાં હોય (તે ખતાવા), તા પછી ત્રણ નવકારના અક્ષર (શાસ્ત્ર પ્રમાણ) <u>ખતાવીએ, પાતાના રચેલા ગ્રાંથ પાતાનેજ માનવાના.</u>

( તપા ખરતર લેંદ ગ્રંથ ૧–૨ બાલ ૨૭)

२७ प्रश्न-तथा खरतर पोसह सामायिक जून्त्रा २ ऊचरइ पिरा पारतां बेऊं व्रत 'भयवं दसग्णभद्दो' कही एकठा पारइ, जुजूत्रा बिऊं व्रत पारइ, ए किम ?

ભાષા—ખરતર પાસહ તથા સામાયિક. બન્ને વર્તા જુદા જુદા ઉચરે અને પારતાં " ભયવં દસષ્ણભદ્દો " કહી એકઠા પારે, તપા બન્ને ત્રત જુદા **જુ**દા પારે +, તે કેમ ?

तत्रार्थे - खरतर पहिलुं पोसह पारतां थकां २ खमासमरा देई महपत्ती पिंडलेही 'पोसहं पारावह-पोसहं पारेमि' इस कही पद्धइ ऊभा थई ३ नवकार कहीनइ पोसह पारइ, वली सामायिक व्रत

<sup>+</sup> પાસહ પારતાં 'સાંગર ચંદા ' કહેલું અને સામાયિક પારતાં '**સામાઇયવય જીત્તો** 'કહેવું એવું કથત કોઈ પણ સવ<sup>°</sup>માન્ય શાસ્ત્રોમાં હોય તા તે પ્રમાણ જંખ્વાચાર્ય ખતાવે, અન્યથા એજ ખાલવું એ આજના તપાના ધરના આચાર છે.

पारिवा निमित्ति मुहपत्ती पिडलोही २ लमासमण देई ३ नवकार कही सामायिक पारइ छइ, एतलइ बिहूं त्रत पारिवानी जुजुइ विधि करइ, अनइ ''भयवं दसरणभदों '' इत्यादि गाथा. ते बिहं व्रत पाल्यानी ऋनुमोदिवानइ काजि कहीयइ छुइ, परं पारिवान उए पाठ नथी, परमारथ विशा जाएया घराउ न बोली-यइ । जिम उपधानतप वहतां श्रावक नवकारसी अनइ पोरिसी पारतां जूजूआ नवकार कहीनइ बेहुं पच्चक्लाण जूजूआ पारइ, पब्रइ तपांरइ 'कासियं पालियं' इत्यादि पाठ आंपणां बिहुं पच्च-क्लागानी अनुमोदना निमित्ति कहाइ छइ, एतलइ स्यूं बेहुं पच्च-क्रवाणांनउ एकठो पारिवउ थयउ ? ए विमासिज्यो ॥ २७ ॥

ભાષા–ખરતર પહેલાં પાસહ પારતાં એ ખમાસમણ દર્ક મુહપત્તી પડિલેહી 'પોસહં પારાવહ–પે.સહં પારેમિ ' એમ કહી ઉભા થઇ ત્રણ નવકાર કહીને પાસહ પારે, વલી સામાયિક પારવા નિમિત્તે મુહપત્તી પહિલેહી એ ખમાસમણ દઇ ત્રણ નવકાર કહી સામાયિક પારે છે. એટલે ખન્ને વ્રતાેને પારવાની વિધિ જુદી જુદી કરે છે, અને "ભયવં દસષ્ણભદ્દો " ઇત્યાદિ જે ગાથા છે. તે બન્ને વ્રત જે પાલ્યા તેની અનુમાદના નિમિત્તે કહેવાય છે. પરંતુ (પાસહ કે સામાયિક) પારવાના એ પાઠ નથી, વસ્તુસ્થિતિ જાણ્યા વગર ઘણું ન ખાલવું. જેમ ઉપધાનવાહી શ્રાવક નવકારસી અને પારસી પારતાં જાદા જાદા નવકાર કહીને બન્ને પચક્ખાણ જુદા જુદા પારે છે. પછી તપાને **'' ફાસિયં પાલિયં** '' ઇત્યાદિ પાઠ પાતાના બન્ને **પચ્ચકખાણની**  અનુમોદના નિમિત્તે કહેવાય છે, એટલે શું બન્ને પચ્ચફખાણોના પારવા એકત્ર થયા ? એ ( વાત ) વિચારજો.

( તપા ખરતર બેદ ગ્રંથ ૧ **બે**ાલ ૨૮, ગ્રાંથ **૨** બેાલ **૨**૬–**૯૨** )

२८ प्रश्न—तथा खरतर त्र्यावश्यक (सज्माय) करतां सहू जुत्रा जुत्रा त्रावश्यकना पाठ भगाइ, नमस्कार थुइ तवन ए सहू एक जए कहइ, बीजा सह सांभलइ, तपांनइ पडिकमणा करतां १ श्रावक गुर्णावइ, ते पूछीवउं ।

ભાષા:-ખરતર આવશ્યક (તથા સજ્ઝાય) કરતાં આવશ્યકના પાઠ ખધા જુદા જુદા ખાલે. નવકાર શુધ તવન એ સહુ એકજણ ક**હે. ખીજા** બધા સાંભળે. તપાને પડિકમણા કરતાં એક શ્રાવક ભણાવે, તે પૂછવું.×

तत्रार्थे-नमस्कार थुइ तवन पाखीसूत्र एतला वाना शास्त्रनइ मेलि त्रावश्यक चैत्यवंदना करणीयनइ विषइ गुरुनइ त्रादेशइ सदा एक जर्ण कहइ छइ, बीजा श्रावक सांभलइ, ए व्यवहार स्राम्हारई प्रवर्त्तइ छइ, परं जे वांद्**णा देतां एक ज**ण पुकारीने बोलइ बीजा न बोलइ तउ एक बोलतानइ ढड्ढर दोष लागइ, श्रम्बोलता वीजानइ मूक दोष लागइ छइ, ते भग्। श्रावश्यक

<sup>×</sup> તપાએા પાખી આદિ પડિકમણામાં બધા એકે અવાજે એટલા જોર**થી 'ઝંકારા'** ખોલે છે અને હાહુ કરી નાખે છે કે જેને સાંભળા પક્ષિએ અને બાલકા સુધાં ઝખકી ઉઠે, તે આવી રીતે બાલવું ક્યા શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે ? તે જંખ્વાચાર્ય ખતાવે. અન્યથા એ પણ એક જાતના તપાના ધરનાજ આચાર છે.

करतां मधुरइ स्वरइ अम्हारइ सहू आवक आवश्यकना पाठ कहइ छइ, इम करतां केहनइ अपध्यान शून्य मन दुध्यान नथी थातड, मन वचन कायानइ आपणा अतीचार आलोइवा छइ, तिहां वचनना अतीचार वचनइजि आलोइयइ, अणबोल्यां वचनना अतीचार किम आलोइयइ ै ते भणी आवश्यक करतां सहू मधुरिइं स्वरि बोलइ तड भलड छइ, विचारिज्यो ।। २८ ।।

ભાષા—નમસ્કાર ( ચૈત્યવં દન ) સ્તુતિ, સ્તવન, (અને) પક્ષ્મી સૂત્ર, એટલા વાના શાસ્ત્રાત્તાનુસાર આવશ્યક વા ચૈત્યવં દના કરવામાં ગુરૂના આદેશથી હંમેશા એક જણ કહે. બીજા શ્રાવક સાંભળે, એ વ્યવહાર અમારે પ્રવર્ત છે. પરંતુ જે વાંદણા દેતાં એક જણ જોરથી ખાલે અને બીજા બધા ન બાલે તા એક ( ખાલનાર )ને 'ઢડ્ઢર' દાપ અને બીજા ( નહીં બાલનાર )ને મૂક દાપ લાગે છે, એટલે અમારે બધા શ્રાવકા મધુર સ્વરે આવશ્યકના પાર બાલે છે. આમ કરવાથી કાઇનેય અપધ્યાન શ્રત્યમન દુધ્યાન નથી થતું, ( બીજું ) મેન વચન (અને) કાયા એ પાતાના અતિચારો આલાચવા છે. ત્યાં વચનના અતિચાર વચનથીજ આલાચવા જોઇએ, બાલ્યા વગર વચનના અતિચાર કેમ આલાચાય ?, એટલે આવશ્યક કરતાં બધા જણાએ ( મંદ ) મધુર સ્વરે બાલે તા સારા છે, વિચારજયા !

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧-૨ ખાલ ૨૯)

२९ प्रश्न-तथा पोसहमांहि प्रभाति सांिम पडिलेहण करतां खरतर श्रावक ३ वेला मुहपत्ती पडिलेहइ, तेह स्युं ?

ભાષા-પાસહમાં સવારે તે સાંજે પડિલેહણ કરતાં ખરતર ત્રણ વેલા મુહપત્તી પહિલેહે, તે શું !

तत्रार्थे --- तपानइ पोसहतानइ विवार मुहपत्ती पडिलेहवानड स्यउ प्रयोजन छइ १ ते जणावेज्यो, तेह जाएयां त्रीजी मुहपत्ती पडिलेह्याना भाव जणास्यइ । २६ ॥

ભાષા-તપા પાસાતીને ખે વાર મુહપત્તી પડિલેહવાના શું પ્રયાજન છે ? તે જણાવશા, તે જણ્યાં ( ખાદ ) ત્રીજી મુહપત્તી પડિલેહવાના ભાવ જણાશે + .

+ " खमासमणदुगेण पडिलेहणं संदिसाविय मुहणंतयं मकायं पिहलेहिय खमासमण्दुगेण श्रंगपिहलेहणं सिद्साविय काउं च तं मुहपोत्तिपेहण्-लमासमण्दुगदाण्पुव्वमुवहिं संदिसाविय वत्यकंबलाइपोसहसालं पमिजनय खमासमणदुरोण सज्भायं संदि-साविय पढइ सुणइ य " (पंथाशक शृष्टि पत्र १०७) आ अपरना पारमां भूर्शिकारे " लमासमसादुगेरा श्रंगपिड लेहरां संदिसाविय काउं च" आवा वाध्यथी तेमल " पढमणमासमर्गेग् श्रंगपडिलेहग्रं संदिसाविय वीयखमासमणेणं ऋंगपिडलेहणं करेमित्ति भणिय तत्र्यो त्रंगपिंडलेहरां करेइ "। (सुभोधा सा० पत्र ३७) ना भा પાડમાં સ્પષ્ટ સૂચન કર્યું છે કે—'પડિલેહણની મુહપત્તિ પડિલેહા પછી અને ઉપધિમુહપત્તિ પડિલેહા પહેલાં ખે ખમાર્ દઇ આદેશ માગીને અંગપડિલેહણની મુહપત્તિ પડિલેહવી. એટલે ખરતર ગચ્છના શ્રાવક અને સાધુ પણ ત્રણ વાર મુહ્રપત્તિ પડિલેહવી બરાબર શાસ્ત્રસંમત કરે

(તપા ખરતર બેદ શ્રંથ ૧–૨ બાલ ૩•)

३० प्रश्न—खरतर श्रावक राती पोसहता सवारे पडिकम्या पहिलं वली सामायिक करइ, ते किहां कह्या छुइ ?।

છે. પરંતુ તપાએ જે આ અંગ પડિલેહણના આદેશ નથી માગતા તેમ મુહપત્તિય નથી પડિલેહતા એ એમના ધરતો આચાર છે.

આ બાબતમાં 'સેનપ્રક્ષ ' નાં એક પ્રશ્નોત્તર વિચારવા જેવા છે—

" दिनचर्यादिषु श्रंगपिडलेहगां संदिसावेमीत्यादेशमार्गगां प्रातस्सायं च दृश्यते, आत्मनां तु न, तत्र किं निदानमिति प्रश्नो-ऽत्रोत्तरं-दिनचर्यादिषु ऋंगपिडलेहणं संदिसावेमीत्यादेशमार्गणं तु श्रीदेवसूरिकृत।यां दिनचयायां न।स्ति, गच्छान्तरीयदिनचर्यागतं सम्भाव्यते इति ॥ ३० ॥" ( सेन प्रश्न ७० ३ ५७ २२ )

પ્રશ્નકર્ત્તા પૂછે કે-'' દિનચર્યાદિકની અંદર સાંજ–સવારની પડિલે-દુણમાં 'અંગ પડિલેહણુ સંદિસાઉં ? ' એવા આદેશ માગવા લખ્યું છે. તે આપણાંમાં તા નથી માગતા, એનું શું કારણ ? " ઉત્તરમાં આ • વિજય સેનસૂરિ કરમાવે છે કે-અંગપડિલેહણ સંદિસાઉં ? આ આદેશ માગવાનું દેવસૂરિકૃત દિનચર્યામાં તાે નથી, ગચ્છાંતરીયકૃત દિતચર્ચામાં હેાવા સંભવ છે '' આથી આચાર્ય%ીનું આશ્વય એ જણાયું કે-દેવસૃરિ શિવાય અન્ય ગચ્છાંતરીયકૃત દિન**ચ**ર્યામાં **હો**ય તેા તે માન્ય નથી, પરંતુ આ તા ઉપર લખ્યા મુજબ પંચાશકચૂર્ણ જેવા સર્વ માન્ય પ્રાંથકારનું જે કથન, તેને પણ શાસ્ત્રાનુસારીપણાના દાવાે કરનારા તપાએે કેમ નથી માનતા ? એના યાેગ્ય ઉત્તર શાસ્ત્રીય પ્રમાણસાથે જંગ્વાચાર્ય આત.

ભાષા - રાત્રિપાેસાતી ખરતર શ્રાવક સવારના પ્રતિક્રમણથી પહેલાં વલી સામાયિક ઉચરે, તે કયાં કહ્યું છે ?

तत्रार्थे- श्रीपञ्चाशकचूर्णि(पत्र१०८)मांहि पूर्वाचार्य श्रीयशो देवसूरिइं कह्यं छइ, तद्यथा-''तओ राईए चरमजामे उट्टेऊण् इरियावहियं पडिक्कमिय पुट्वं व पोत्तिं पेहिय नमोक्कारपुट्व सा माइयसुत्तं कड्ढिय संदिसाविय सङ्झायं कुण्ड श्रप्पसदेणं " इति पाठ विचारी जोज्यो, चारित्रिया पुण्णि प्रभाति करेमि भंते! ऊचरइ छइ, श्रीत्रोधनियुक्तिनी वृत्ति जोइवी, सामायिक थकां बीजड सामायिक लेतां लोडी नहीं, इहां श्रापण्णि मित केलवीयइ नहीं ३०।

ભાષા-(રાત્રીપાસાતીને સવારે સામાયિક લેવાનું) પંચાશકની ચૂર્લ્ફિ(પાના ૧૦૮)માં પૂર્વાચાર્ય શ્રીયશાદેવસૃરિએ કહ્યું છે, તે આવી રીતે-'રાત્રિના અંતિમ પહારમાં ઉડીને ઇરિયાવહિયા પડિક્કમી પહેલાની માફક મુલપત્તી પડિલેહી નવકાર મંત્ર ગણવાપૂર્વ ક સામાયિક સ્ત્ર (ઉચરીને) કહીને 'સંદિસાઉં' આદિ આદેશા માગીને મંદ શખ્દે સજ્ઝાય કરે,' આ રીતના (શાસ્ત્ર) પાઠને વિચારી જોજો ચારિત્રિયા પણ પ્રભાતે કરેમિ ભંતે! ઉચરે છે. (એ માટે) એલકનિયું કિતની ટીકા જોવી, સામાયિકની અંદર બીજી સામાયિક લેતાં કાંઇ ખોટ નથી આવવાની. અહિં પોતાની મતિ કેળવવી નહીં ×.

<sup>×</sup> રાત્રિપોસાતી સવારે ક્રીથી સામાયિક કેવા સંયોગોમાં લિએ. એની તો જેને જાણ નથી, ને તપા ખ૰ નો ભેદ ખતાવવા ખાહાર પડ્યા છે. એવા તે જંખ્વાચાર્યને ધન્ય છે તેમ ખલિહારી છે એમની

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૩૧, ગ્રંથ ૨ બાલ ૩૨ મા) ३१ प्रश्न-तथा खरतर श्रावक श्राविका पहिलेहणनी खमास-मण विण दियां सामायिकमांहि मुहपत्ती पुंछणा पिडलेहइ, ते स्युं ?

આગમપ્રત્રતાની, મહાશય આગમ પ્રત્રજ ! જે શ્રાવકે વ્હેલી સવારના પરાહીએ અહારાત્રિના પાસા લીધેલ હાેય તેણે બીજ સવારે ફરીથી સામાયિક લેવું એ શાસ્ત્રકારાની આત્રા છે, કારણ કે ઇત્ત્વર સામા-યિકનું કાળ ઉત્કૃષ્ટ ૮ પહેારના તે ટાઇમે પૂર્ણ થઇ જાય છે. એટલે, પણ બધાય રાત્રિપાસાતીએાને કરીથી સામાયિક લેવાનું નથી અને તે આ ગ્રંથકારે બતાવેલ પંચાશક ચૂર્ણિતા આધારે ખરતર ગચ્છવાળાએા શાવ્ત્રસંમત કરે છે. પરંતુ તપાએાની માફક શાસ્ત્રોના કેવળ નામમાત્ર લખી દેવા. પણ પ્રમાણ પાઠ એકે ન મળે. એવા ગપ્પગાળા નથી ચલાવતા.

એક પંચાશક ચૂર્ણિ માંજ પૌષધમાં કરીથી સામાયિક લેવાના વિધાન છે. એમ નથી, કિંતુ 'સેનપ્રસ્ત' ૩૧૯ મા પ્રશ્નાત્તરના કથન મુજબ પ્રતિ-ક્રમણ ચૂર્ણિમાં આ૦ વિજયસિંહ સૂરિનું પણ એજ કથન છે, સેનપ્રશ્નના એ પ્રશ્નોત્તરમાં પૂછવામાં આવ્યું છે કે-" ખરતર પાેેેેસાતીએા રાત્રિના ચોાથા પહેારે ક્રીથી સામાયિક લિએ છે, અને તે માટે પ્રમાણ પ્રતિ-ક્રમણ ચૂર્ણિ'ના આપે છે. તેા આપણે કેમ સામાયિક નથી કરાવતા <sup>?</sup> " એના ઉત્તરમાં આ∘ વિજયસેનસૂરિ કહે છે કે–પ્રતિક્રમણચૂર્ણિના પ્રમાણ સામાચારી વિશેષનાે છે. એથી અમારે એમ કરાવવાની ક્રજ પડે તેમ નથી, કારણેક બધાએ સામાચારિવિશેષો બધાઓએ અવશ્ય કરવાજ જોઇએ. એવું કથન શાસ્ત્રોમાં નથી મળતું, ખીજાું ખરતર

ભાષા–ખરતર શ્રાવક શ્રાવિકા પડિલેહણના ખમાસમણ દીધા વગર સામાયિકમાં મુહપત્તી–કટાસણા પડિલેહે, તે શું ? +

ગચ્છવાળાએા ચૂર્ણિ'ના એક કથનને માને અને બીજા ક<mark>થનને ન માને</mark> એ યુક્તિયુક્ત નથી લાગતાે. જો તેમને ચૂર્ણિ માન્યજ છે તાે તેમાંની ખધીએ સામાચારી કેમ નથી માનતા ?"

સુત્ર વાંચકા ! જોયું કે, પાતાના ખચાવ કરવાને આ૦ શ્રીએ કેવી હુસ્યારી કરી છે ? જ્યારે કે ચૂર્ણિકારને પોતે શિષ્ટ માને છે, ત્યારે એમની બધીએ સામાચારી માનવામાં શું વાંધો છે ? તે કાંઇ જણાતા નથી, છતાં ન માને, એ એમની મરજીની વાત છે, પરંતુ લખે છે કે–ખરતરવાળાએા ચૂર્ણિગત બધી સામાચારી કેમ નેથી માનતા ?' તા આચાર્ય શ્રીએ સ્પષ્ટ ખતાવલું તા હતું કે 'અમુક સામાચારી ચૂર્ણિની ખરતરવાળા નથી માનતા ' જો એક પણ એવી સામાચારી કે જે ખરતરવાળા નથી માનતા, બતાવી હોત તેા આચાર્ય શ્રીની સત્યતા માની શકાત. અસ્તુ !

+ તપા શ્રાવક શ્રાવિકાએા સામાયિક, ને પાસહ લેતાં ગુરૂના આદેશ લીધા વગરજ બેસણા ઉપર બેસી જાય છે, અને ત્યાર બાદ સામાંયિક ઉચર્યા પછી ખેસણાના આદેશ લે છે, આ તે કયા શાસ્ત્રની આગ્રા છે? તપા ધણીઓના ધરનાે આચાર છે, જેો આદેશ લીધા પહેલાંજ **ખેસણાપર ખેસી જવું** ડીક માનાે છાે તાે પછી સામાયિકના આદેશ લીધા પહેલાંજ સામાયિક કેમ નથી ઉચરતા ? તેમ સજઝાય પણ આદેશ લીધા પહેલાંજ કેમ નથી કરતા ?

तत्रार्थे - सामायिकमांहि थेपाडा (धोती) तथा पांगुरणा पांडलेहवा नथी वावरिवा नथी. ते भणी पहिलेहिवानी २ खमास-म्ण सामायिकधर नापइ, पोसहता २ खमासम्ण 'पडिलेहणं संदिसावेमि-पडिलेहणं करेमि' इत्यादि रूप आपइ तेहनइ ए बेउं वावरिवा थास्यइ, ते भणी बेउं पडिलेहिवाजि, मामायिकमांहि उत्सर्गि पांगुरणा लेवा नथी थेपाडा पुणि लेवा नथी, ते भणी २ खमासमण न देवी, तपांनइ समायिकमांहि ए बेर्फ खमासमण नथी श्रापता तथा मामायिकधर श्रावक कीयइ गच्छि 'पडिले-हगां संदिमावेमि-पडिलेहगां करेमि' ए २ खमासमण आपता नहीं जाएया। 'भगवन ! पडिलेहण करूं' ए खमासमण न कहीयइ, विचारिज्यो । वली सामायिकधर पोसहसाला प्रमाजतां 'पोसहसालं पमज्जेमि' ए खमासमग् पुणि स्यइ नथी देता ? पोसहमां हि 'पोसहसालं पमञ्जेमि' ए खमासमण दिवरावइ छइ, ए पुणि विचारिवउ । स्रोढणा पडिलेहतां स्रोहिपडिलेहण्नी खमासमण् २ कां नथी देता ? थेपाडा पालटतां ऋंगपडिलेहण्नी खमासमण पुणि देवी थास्यइ, व्यापार करीयइ नइ दाण नागीयइ ए व्यापार किम करइ छई ? विचारिज्यो ॥ ३१ ॥

ભાષા –સામાયિકમાં ધોતી તથા પાંગરણા પડિલેહવા નથી તે વાવ-રવાય નથી, માટે પડિલેહવાના એ ખમાસમણ સામાયિકધર ન દિયે, (અને) પાસાતી એ ખમાસમણ 'પડિલેહણું સંદિસાવેમિ-પડિલેહણું કરેમિ' ઇત્યાદિ રૂપ આપે, તેને એ બન્ને વાપરવા થશે–કામ લાગશે માટે બન્ને અવસ્ય પડિલેહવા, સામાયિકમાં ઉત્સર્ગથી પાંગરણા લેવા નથી તેમ ધાતી પણ (બીજી) લેવી નથી માટે બે ખમાસમણ ન દેવા, તપાને પણ સામાયિકમાં એ બન્ને ખમાસમણ નથી આપતા, અને સામાયિકધર શ્રાવક કેાઇ પણ ગચ્છમાં 'પડિલેહણ સંદિસાઉં–પડિલેહણ કરૂં' એવા આદેશ ખમાદ પૂર્વ'ક માગતા હેાય તેમ જાણવામાં નથી આવ્યા, (બીજું) 'ભગવન્ પડિલેહણ કરૂં' એને ખમાસમણ ના કહેવાય વિચારજો વલી સામાયિકધર પાસહસાળા પ્રમાર્જતાં 'પાસહસાલ' પમજ્જેમિ ' એ ખમાસમણ પણ શા માટે નથી દેતા ? પોસહમાં ' પાેસહસાલ પમજ્જેમિ ' એ ખમાસમણ દિવરાવે છે, એ પણ વિચારવું, ઓઢણા પડિલેહતાં ઓહિપડિલેહણના બે ખમા૦ કાં નથી દેતા ? ધાતી પાલટતાં અંગપડિલેણના ખમાસમણ પણ દેવા પડશે. વ્યાપાર કરીયે અને દાણ ન આપીએ એ વ્યાપાર કેમ કરે ? વિચારજો.

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રં૦ ૧ બાેલ ૩૩, ગ્રં૦ ૨ બાેલ ૩૧–૩૩ માે )

३२ प्रश्र - तथा खरतर पोसहमांहि १४ नियम श्रावकनइ उचरावइ, ते स्यं ?

ભાષા–ખરતર પાસહમાં ૧૪ નિયમ શ્રાવકને ઉચરાવે છે, તે શું ! तत्रार्थे—श्रावकनइ पोसहमांहि १४ नियम संभारिवाजि, तिहां कितलाएक नियम निषेध रूप छइ, कितलाएक अंगीकार रूप छड़, ए नियम ऋहोरात्रिना छड़, तिहां सचित्तादि १० नियम प्रायड पोसहमांहि निषेध रूप छड़ ४ नियम श्रेगीकार करिवारूप पुरिए छइ, दिन संबंधइ तथा ऋहोरात्रि संबंधइ जािएवा, एवं जिमिवानइ पोसहमांहि विचारिवड, जे त्रिविहार उपवासि पोसह करइ तेहनइ पाणीना द्रव्य लेवा थाइ, जे पोसहमांहि जिमिस्यइ

तेहनइ द्रव्य विगइ तंबोलनी संख्या थाइ, वस्त्र नवा लेवानउ निषेध जयणा छइ, जे पोसह देसावगासिक व्रत करइ टेहनइ दिसिनउ पुणि मान वरिवड घटइ, जे भणी श्रीत्रावइयक्रवृत्ति-पंचाशकचर्षिा( पृ० १०३ )मांहि पोसह देवावगासिक साथि लेवा पुणि कह्या छइ, तद्यथा—'' तं सित्ततो करेज्जा. तवो य जो विराणओ समग्धम्मे। देसावगासिएण य, जुत्तो सामाइएएं वा ॥१॥" इत्यावश्यकचूर्णी, जे पोसहमांहि जिमइ छइ तेहनुं द्रव्ये विगइ तंबोल त्रासन साक प्रमुख द्रव्यनी संख्या जोइयइजि. ते भणी पोसहमांहि १४ नियम यथायोगइ करिवाजि, पोसहमांहि जेर् श्रात्रकतइ विगइ तंत्रोल पाणी आहारनी अवि-रति छइ, तेह श्रावकनइ काजि ऋत्र रंधाइ छइ पाणी फासू कराइ छ्रइ, घरयी भातपःगा गृहस्थ छूटा उपासरइ **ऋ।गा**इ छर् ते गृहस्थ यति सरीखउ किम कहीई ? श्रावकनी १२ प्रतिमात्र्र इं यति समानवेषइ कियाई थाइ ते देसावगासिक म उचिरस्यउ पृश्चि पासहता श्रावक देसागासिक वत पोसहमाहि उचरावइजि, एतज्ञइ पोसहमाहि १४ नियम सिद्धांतनइ न्यायइ उचरिवा, तथा तपागच्छनी सामाचारीनइ न्यायइ ऊचरिवा, तथा तपांना कीधा पडावश्यकना वःलावबे वनांहि इन लिखय उ छइ- ' जे सचित्तादि दिनाइया नियम संचेतीयइ ते देशावकाशिक कहीयइ " ए पुणि पाठ विचारिवर ॥ ३२ ॥

ભાષા–શ્રાવકને પાેસહમાં ચૌદ નિયમ સંભારવાજ ( જોઇએ ), કારણ ? તેમાં કેટલાએક નિયમ નિષેવ રૂપ છે અને કેટલાએક

અંગીકાર રૂપ છે. એ નિયમ અહારાત્રિના છે, તેમાં સચિત્તાદિ દશ નિયમ પાસહમાં પ્રાયે નિષેધરૂપ છે અને ચાર નિયમ અંગીકાર કરવા રૂપ પણ છે,(તે)દિન સંખંધી તથા અહેારાત્રિ સંખંધી જાણવા. આ રીતે જેમાં આહાર કરાય તે પૌષધમાં વિચારવું, જે ત્રેવિહાર ઉપવાસે પાસહ કરે તેહને પાણીના દ્રવ્ય લેવા કલ્પે, જે પાસહમાં જમશે તેહને દ્રવ્ય વિગઇ તંં બાેલ સંખ્યા થાય, વસ્ત્ર નવા લેવાના નિષેધ જયણાએ છે. જે પાેસહ દેસાવગાશિક વ્રત કરે છે. તેને દિશાતા પણ પ્રમાણ કરવા જોઇએ. કારણ કે આવશ્યક ટીકા અને પંચાશકચૂર્ણિમાં પાસહ દેસાવગાસી સાથે લેવા પણ કહ્યા છે, તે આ રીતે–'તપ કે જે શ્રમણ-ધમ<sup>°</sup>માં વર્ણ વ્યાે (પ્રશંસ્યાે) છે. તે શક્તિ અનુસારે દેશાવકાશિક યા સામાયિક યુક્ત કરેં' એમ આવશ્યકચૂર્ણિ માં કથન છે. જે (ઉપધાનના) પાસહમાં જમે છે તેને દ્રવ્યમાં વિગઇ તંંબાલ અશન શાક પ્રમુખ દ્રવ્યની સંખ્યા હાેવીજ જોઇએ. એટલા માટે પાેસહમાં ચૌદ નિયમ યથાયાેગે અવશ્ય સંભારવા, જે શ્રાવકને પાેસહમાં વિગઇ તંંબાલ પાણી આહારની અવિરતિ (છૂટ) છે. તેહના નિમિત્તે અન્ન રંધાય છે કૃાસ પાણી કરાય છે, આહારાદિ પણ છૂટા ગૃહસ્થ (પાતાના)ધેરથી ઉપાસરે લાવે છે. તે ગૃહસ્થ યતિ સરીખા કેમ કહેવાય 🧘 શ્રાવકાની અગ્યાર પડિમાએ યતિ સમાન વેષ અને ક્રિયા હાેવાથી તે ભલે દેસાવગાસી ન ઉચરશે, પણ પાેસાતી શ્રાવક પાેસહમાં દેશાવગાસિ વત ઉચરેજ, એટલે સિદ્ધાંતાનુસાર (તથા) તપાગચ્છની સામાચારી અનુસાર (પણ) પાસહમાં ચૌદ નિયમ ઉચરવાજ, તુથા તપાના રચેલા ષડાવશ્યક ભાલવભાષમાં એમ લુપ્યુ**ં છે**– 'જે સચિત્તાદિ દિનાઝયા નિયમ સંક્ષેપીયે તે દેશાવકાશિક કહિયે' એ પાઠ પગ વિચારવાે.

<sup>+</sup> તપા ખ૰ ભેદ પૃ• ૨૨ માં બ્લેક અક્ષરે લખ્યું છે કે–'' સવ<sup>િ</sup> ઉપવાસાદિક પચક્ખાણુ તેના (ખરતરના) શાસ્ત્રમાં પાતાના પાછળથી જોડેલા છે, તે મલતા નથી, શ્રીઅભયદેવસૂરિ–જિનવલ્લભસૂરિને વખતે

(તપા ખરતર ભેદ ગું૦ ૧–૨ બાે૦ ૩૪ માે) ३३ पश्च-तथा ख्रतरांनइ संप्रदायइ श्रीजिनप्रतिमानइ स्त्री पूजा न करइ, ते स्युं ?

હમણાં જેમ પચકૃખાણ ઉપવાસ આંખેલ આદિ કરીએ છીએ તેમજ (હતાં) '' તેમજ પૃત્ર ર૩ માં લખ્યું છે કે ખરતરને '' એમ પૂછજો–'શ્રીઅભયદેવસૂરિના વખતે ઉપવાસ આંબેલ આદિક કેવી રીતે ઉચ્ચરતા હતા ? તે શાસ્ત્રમાં દેખાડા 'તે નહિ દેખાડે, તપા પચ્ચ-ખ્ખાણ કરે છે તે સર્વ મલે છે, આવશ્યક ઉપર પચ્ચખ્ખાણ ભાષ્ય છે, તેની સાથે મલતું જાણજો " એટલે જણાવાનું કે– જો પૂજ્ય અભયદેવસૂરિ અને જિનવલ્લભસૂરિના વખતે જેમ હમણાં પચ્ચકૃખાણ ઉપવાસાદિકના તપાએો કરે છે તેમજ હતાં અને તપા જે પચ્ચકુખાણ કરે છે તે આવશ્યકગત પચ્ચકૃખાણ ભાષ્યાદિ સ**વે**ે શાસ્ત્રથી મળે છે તાે જે આજે તપાએા છદ અઠમાદિ યાવત્ ચઉત્તીસમભત્ત સુધી ના પચ્ચકુખાણા એકી સાથે પચ્ચકુખાવે છે તેમ નવકારસી આદિ ચાેવિહાર પચ્ચક્ખાણાેમાં પણ પાણસ્સના આગારાે ઉચરાવે છે તે શ્રીઅભયદેવસુરિ-જિનવલ્લભસૂરિએ કયા શાસ્ત્રમાં કહ્યા છે? તેમ આવ-સ્યકગત પચ્ચક્**ખાણ ભાષ્યની ક**ઇ ગાથામાં કહ્યા છે ? તે પ્રમાણ પાઠ સાથે જ ખ્વાચાર્ય ખતાવે. અન્યથા એકાંત દષ્ટિરાગને વશ થઇ એક પણ પ્રમાણ પાટ આપ્યા વગરજ કેવળ કલ્પનાના ધાેડા હાંકયે જવાથી જરા માત્ર પણ આત્મસિદ્ધિ કે મતસિદ્ધિ નથી. બલ્કે સંસારની અભિ-વૃદ્ધિ શિવાય બીજું કાંઇય લાભ નથી. બીજું એજ તપા ખરતર બેંદ પૃત્વારુપ માં મૂળ લેખકના 'पोसहि चारतरड मंगइज छइ' આ વાક્યના સીધા અર્થ 'પાસહ ચારિત્રના ભાંગા(ભેદ)જ છે ' એવા થાય છતા પાતાના વિદ્વત્તાના નશાથી મૂળ પાઠ **'पोसहि चारतर**ड भंग[ठ]इज छड़् आम લખીને જે અર્થ 'પોસહ ચારિત્રનો-ચાર પ્રકારેજ છે ' આમ લખ્યા છે, તે પણ આગમપ્રज્ઞતાના નમૃનાજ છે. અસ્તુ

ભાષાઃ-ખરતર સંપ્રદાયમાં જિનપ્રતિમાની પૂજા સ્ત્રી ન કરે, તે શું ? तत्रार्थे - देहरइ मूलनायक जिनप्रतिमानी मध्यमवय वर्त्तमान स्त्रीनइ विलेपनरूप अंगपूजा कालनइ योगइ श्रीजिनदत्तसूरि युगप्रधानइ लाभ छहुउ (१) जाएा निषेधी छइ, ब लक्तवय वृद्धवय वर्त्तमान सुविचारी स्त्रीनइ विलेपननी पूजा श्रीमूलनायक जिनः प्रतिमानी निषेधी नथी, अनइ मध्यम वय स्त्रीनइ पुणि अवमरइ श्चंगपूजा पलइ बीजी श्रष्टप्रकारी पूजा गीत नाटक धूप दीप नैवेद्य फल जल चैत्यवंदना प्रमुख पूजा निषेधी नथी, महु स्त्री घरि घरि पाटलीपुरनी पूजा वासचेप करी करइजि ल्रइ, घणी जीभ बाहतां गुण नथी, जे लिख्या – 'पुरुष थकी २७ गुणी अनइ २७ अधिक स्त्रीनइ प्रनाना अंतराय कीवा' ते घर्णु असंबद्घ अनार्य वचन बोल्यउ छइ ते(जे)भणी वैद्य तापवंत मनुष्यनइ जइ घी लेवउ निषेधइ तउ ते स्युं ऋंतरायी कहीस्यइ ? ते महा उपगारी, तेह-नइ मांद् निवर्त्यां पछी माता पिता तेहना उपगार मानी दान देई बहु मानइ, ए दृष्टांत इहां विचारिवड, वली तीर्थंकरे पुरुषां थकी २७ गुणी सत्तावीस श्रधिक स्त्रीनइ जे गोप्य सिद्धांत भणिवा वार्या तउ स्युं तीर्थंकर तेह सर्वे स्त्रीनइ ज्ञानांतरायी थया ? सह सरीखी पुणि नथी, परं प्रवृत्ति दोष वाश्विइ करी तेहनइ हित्त्र्या थाइ तिम ए भयां प्रवृत्ति दोष वारिवा भणी हितकारी जािंग्वा, एतलइ पुरुष थकी सत्तावीम गुणी स्त्रीनइ पूजांतरायना दोष तुम्हे विरते थके कह्या हता ते दोष फोक थया जाणिवा, घणी जीभ वाहतां लबाड लबाड तेहनइ सह कहिस्यइ,

गीतार्थे ए अ। चरणा कीधी छइ ते जिनशामनना तथा जिनप्रति-माना संघना भला भणी की घी छइ, वली द्रौपदी प्रभावती मृगांकलेखा प्रमुख श्राविकाए जे प्रतिमा पूजी ते तईयइ भला काल हता ऋथवा द्रौपदी कुमारी हती. प्रभावती गीत नाटक वादित्रनी पूजा करती देवतादत्त फूल कुमलाइ नहीं, जे निर्माल्य ऊतारी पूजाइ, मृगांकलेखा तथा दमयंतीइए आपणी थापी प्रतिमा पूजी, परं सूरिमंत्रधारीनी थापी सातिशय न हती, ए वात विचःरिग्गी, मूल प्रतिमा साधिष्ठायक प्रभावइ थाइ, जइ तेह्वी ब्रोति थाइ तउ त्र्यतिशय जाइ, जे गुरुनां कह्या नहीं करे ते पछड़ सही पछताविस्यइ, ऋतिप्रसंगइ पूजा करतां श्रीश्रहम्मद्श्वाद्मांहि श्रीजीरावला पार्श्वनाथजीनी प्रतिमा एहजि छोती करीनइ विलंब गी पछइ भगवंत जागाइ वली मोटे तीर्थे स्त्रीनी पूजाने कुगा वारइ? हितूत्र्यां गुरुजीना वचन करिस्यइ तेहनइ जय थास्यइ ॥ ३३ ॥

ભાષા:-દેરાસરમાં મૂળનાયક જિનપ્રતિમાની ( કેસરાદિ ) વિલેપન રૂપ અંગપૂજા કાળના યાંગે મધ્યમવયની (યુવાન) સ્ત્રીને યુગપ્રધાન શ્રીજિનદત્તસ્રિજીએ લાભાલાભ સમજી નિષેધી છે, (પરંતુ) બાલક (અને) સુવિચારવાન્ વૃદ્ધ સ્ત્રીને નિષેધી નથી. અને મધ્યમવયની (યુવાન) સ્ત્રીને પણ અવસરે અંગપૂજા શિવાય બીજી અષ્ટપ્રકારી પૂજા ગીત નાટક ધૂપ દીપ નૈવેદ્ય કળ જલ ચૈત્યવંદન પ્રમુખ પૂજા નિષેધી નથી, પાટલીપુર (પટના)ની બધી સ્ત્રીઓ ઘેર ઘેર વાસક્ષેપ પૂજા કરેજ છે. વધારે જીભ ચલાવતાં ગુણ નથી, જે લખ્યું કે — 'પુર્ય કરતાં સત્તાવીસ અધિક સત્તાવીસ ગુણી સ્ત્રીઓને પૂજાના અંતરાય

કર્યું ' તે ખહુ અવિચાયું અને અયોગ્ય કહ્યું છે. કારણ ? તાવવાળા મતુષ્યને વેદ્ય યદિ ઘી લેવાે નિષેધે તાે શું તે અંતરાય કરનાર કહેવાશે ? (નહીં), તે મહાઉપકારી (કહેવાશે), તેના મંદવાડ મટ્યા પછી તેના માતા પિતાઓ ઉપકાર માની દાન દઇ તે વેદ્યને બહુ માને (છે), એ દષ્ટાંત અહિં વિચારવાે, વલી તીર્થ કર ભગવંતાેએ પુરૂષાેથી સત્તાવીસ અધિક સત્તાવીસ ગુણી સ્ત્રીઓને જે ( છેદ મ્રંથાદિ ) ગોપ્ય સિહ્ધાંત ભણવાના નિષેધ કર્યું તાે શું તે તીર્થ કરદેવા બધી સ્ત્રીઓને જ્ઞાનાંતરાય કરનારા થયા ? ત્નહીં), તેમ બધી સ્ત્રીઓ સરીખી પણ નથી, છતાં પ્રવૃત્તિ દેાષ વારવાથી તેના હિતૈષી થાય તેમ એ (આચાય<sup>°</sup> મહારાજ ) પ્રવૃત્તિ દાેષને વારવાથી હિતકારી જાણવા, એટલે પુરૂપથી સત્તાવીસ અધિક સત્તાવીસ ગુણી સ્ત્રીને પૂજાંતરાયનું દોષ તમાએ (સર્વ) વિરતી થઇને કહ્યું તે નિ ર્થ'ક થયું સમજવું, ધણી જીભ ચલાવતાં બધા લાેકા તેને લખાડ લખાડ કહેશે, જે ગીતાથે<sup>ર</sup> આ આચરણા કીધી છે તે જિનશાશનના તથા જિનપ્રતિમાના ( તેમ ) સંધના હિત માટે (નહીં કે અહિત માટે) કીધી છે, વલી દ્રૌપદી પ્રભાવતી મૃગાંકલેખા પ્રમુખ શ્રાવિકાએ એ જે જિનપ્રતિમા પૂજી તે (સત્ય છે, પરંતુ) ત્યારે કાળ સારાે હતાે, ( તેમને ઋતુધર્મ અવવાના ટાઇમની અનિય• મિતતા ન્હોતી ), અથવા દ્રૌપદી કુમારી હતી, અને પ્રભાવતી ગીત નાટક વાદિત્રની પૂજા કરતી, ( તેમ ) દેવતાદત્ત કૂલ કમલાતા નહીં, જે ઉતારીને (તાજ ફૂલોથી ) પૂજા કરાય. મૃગાંકલેખા તથા દમયંતીએ પાતાના થાપેલી પ્રતિમા પૂછ છે. પણ સરિમ ત્રધારી ( આચાર્ય ) ની પ્રતિષ્ઠિત સાતિશય ( પ્રતિમા ) ન્હોતી. એ વાત

વિચારવાની. મૂળનાયક પ્રતિમા જે અધિષ્ઠાયકના પ્રભાવયુકત હોય તેને આવી છોત લાગવાથી અતિશય ચાલ્યા જાય છે ( તેથી શાસન–પ્રભાવના અટકી જાય છે ) જે ગુરૂના વચન ન માને તેને અવશ્ય પશ્ચાત્તાપ કરવા પડશે, અતિપ્રવૃત્તિએ પૂજા કરતાં અમદાવાદમાં જીરાવલા પાશ્વિનાથજીની પ્રતિમા આવી છોતના લીધેજ વિલંભાણી એટલે ખંડિત થઇ. પછી (સત્યાસત્ય) ભગવાન જાણે. + અને માટા તીર્થામાં

આનું કારણ વિચારતાં આશાતના શિવાય ખીજાં કાંઇએ સમજાતું

<sup>+</sup> હમણાં ગત વીસમી સદીનાજ તાજો દાખલા લઇએ-વિ૰ સં૰ ૧૯૭૧ યા ૭૨ ના વર્ષે લૌકિક ટિ<sup>પ્</sup>પણમાંની સંપૂર્ણ ૬૦ ઘડીની પહેલી આઠ્યતે સાતમ કરી ગૃહસ્થાને લીલવણીના છેદનભેદનાદિ, અને અષ્યુદ્ધ સેવન માટે એક તિથિની અભિવૃદ્ધિ કરી આપવાના પ્રખલ હિમાયતી અને એમાંજ ધર્મ તથા શાસન સેવા માનનારા તેમ અંત-રીખજી તથા ચારૂપ વિગેરેના ઝઘડાંઓ ઉભા કરી જૈન સમાજના લાખા રૂપિયાના પાણી કરાવી સારામાં સારી (?) નામના મેળવનાર નામાંકિત આચાર્ય સાગરાનંદ સરિએ પાટણના વ્યાખ્યાન પીઠપરથી સ્ત્રીયાતે જિતપૂજા કરવાના જોરદાર ઉપદેશ આપ્યા, ફલતઃ અનેકા સ્ત્રીયાએ ળાધા લીધી, ચૌમાસાળાદ પ્રત્યીન તીર્થ ભીલડીયાજીના સંધ નીકલ્યા, અને ગણત્રીના દિવસામાંજ તે સંધ તીથ<sup>°</sup>માં પ**હેાંચી ગયાે, પ**છી શું કહેવું ? એક તા ન્હાના સરખા ભાંયરા કે જ્યાં તાથ પતિ શ્રીભાલડિયા પાર્વ્યાનાથની સાતિશાયિની પ્રતિમા વિરાજમાન છે, તેમાં અનેકા સ્ત્રીપુરૂષા એકી સાથે ભરાણા, અને બહુ ઉલ્લાસભાવે અહમહમિકાથી પૂજા કરી રહ્યા હતા, એટલામાં તેા મૂળ ગંભારામાંથી કાળા ભમરા એવા છૂટ્યા ક જેના અંગે તરતજ બધા લોકોને બાહાર નાશી આવવું પડ્યું.

સ્ત્રીયાને પૂજા કરતાં કાહ્યુ રાેક ? અને રાેક્યા રહે કાેહ્યુ ? હિતાેપદેશક ગુરૂજીનેઃ કહ્યો જે કરશે તે જય પામશે. ★

નથી, બહાળા સમુદાયમાં એ જાણ થવું તાે અશક્ય છે કે-કાનાથી શું આશાતના થઈ, પરંતુ એટલું તાે અવશ્ય માનવું જોઇએ કે-કાઇને કાઈ આશાતના થયા વગર અધિષ્ઠાતાનું આવું કાેપ હાેઇજ ન શકે.

× તપા ખરતર ભેદ પૃ૦ ૨૪ માં લખ્યું છે કે–" લેાં કે તાે સવ<sup>°</sup> પૂજા નિષેધી. પરં ખરતરે પણ એાછી નિષેધી નહિં" ઉત્તરમાં જણાવાનું કે–કાળાનુભાવે ઋતુ ધર્મની અનિયમિતતાને અંગે શાતિશય મૂળનાયક જિનપ્રતિમાના અધિષ્યાતાના લાપ થઇ શાસન પ્રભાવનામાં હાનિ ન પહેાંચે એવા શહ અભિપ્રાયથી, બાલ કે વહોને નહિં કિંતુ માત્ર યુવાન સ્ત્રીયાતેજ મૂળતાયકની કેવળ અંગપૂજાતા તિષેધ કરનાર ખરતરાચાયાંને ભલે ન જ ખ્વાચાર્ય લેાંકાની સરખામણીમાં મૂકે, પરંતુ તપાંચ્યા તા લાંકા શું ? પણ તેરાપ થીઓથીય મુકા ચઢી જાય તેવા છે, કારણ ? પુરૂષોથી સત્તાવીસ અધિક સત્તાવીસ ગુણી સ્ત્રીયાેને દીક્ષાના નિષેધ જે લાંકા અને તેરાપ થીએાએ પણ નથી કર્યા, તે તપા વિજયદેવ સૂરિએ સ્વપ્રકાશિત 'સાધુમર્યાદા પટ્ક'ના ૩૩ મા બોલમાં " મુખ્ય વૃત્તિએ હમણાં શ્રાવિકાને દીક્ષા ન આપવી '' આવી આત્રા જાહેર કરીને છ કાયના પિયર સમા સર્વ વિરતિના માટા ખંધનાજ નિષેધ કરી નાખ્યા છે. અને એથી અનંતા તીર્થ કરાએ સ્થાપિત ચતુર્વિધ સંઘની પ્રણા-લિકાને ખંડિત કરીને દિગંબરાેની માક્ક ત્રિવિધ સંઘજ રાખી દાધાે, દિગંખરાતે તા અશક્યતાના કારણે સાધ્વીસંધના સ્વતઃ નિષેધ થયાે છે. (તપા ખરતર ભેદ શ્રંથ ૧ બાલ ૩૫, શ્રથ ૨ બાલ ૩૬ મા )

३४ प्रश्न-तथा जे सचित्त परिहारी छड़ तेहनइ रःती पाणी फासू पीतां त्रिविहार पचक्लाण भाजइ कि न भाजइ ?।

પરંતુ તપાઓએ તાે જાણી જોઇને ઇરાદાપૂર્વક સાધ્વીસંઘના નિષેધ કર્યા છે, એ ઘણાજ માઢા કેર પડે છે.

એજ બાલમાં આગળ લખે છે કે-" ખાસ જરૂર લાગે તા પણ ૩૫ વર્ષની અંદરની વયવાળીને ન દેવી " આ તમારા પરમ ગુરૂઓની આત્રાનું પાલન આજકાલના તમા તપ્પા–ગપ્પાએા જરાએ નથી કરતા ? અને ૧૦–૧૦ કે ૧૨–૧૨ વર્ષની બાલિકાઓને મૂંડવા ખાતર અનેકા જાતની ધમાલ કરી રહ્યા છેા, તેનું કાંઈ વિચાર આવે છે? અરે જેને કાલદિવસે થયેલ પાતાના પરમગુરૂએાની આત્રાનું એ ભંગ કરવામાં સંક્રાચ નથી તેને તીર્થ કર દેવાની આજ્ઞાનું ભંગ કરવામાં સંકાચ હોયજ ક્યાંથી?

વલી એજ તપા ખરતર ભેંદ પૃત્ર ૨૪ માં લખ્યું છે કે "સ્ત્રી અપવિત્ર છે તે માટે પૂજા નિષેધી છે, તાે ઋતુધર્મ સદા પહેલાં પણ આવતી, હમણાં પણ ઋતુ આવે છે" ઉત્તરમાં માલમ થાય કે– મહાશયજી ! એટલું તાે વિચારવું હતું કે–" ઋતુધર્મ × × આવતી " લખવું કે "આવતા " લખવું, કાઇ પણ કાષની અંદર 'ધમ' શુષ્કતે સ્ત્રી–લિંગમાં સાંભળ્યુંએ હતું ? અસ્તુ.

પહેલાં પણ સ્ત્રીયાે ઋતુધમ<sup>ર</sup>માં આવતી એની ના કાેેે છે ? પરંતુ જંખ્યાચાર્ય એતા ખતાવે કે સ્ત્રીયાને ઋતુધર્મ સદાથીય શું આજકાલના માફક અનિયમિત આવતાે હતાે ? ખી**જું જેમ**  ભાષાઃ-સચિત્ત પરિહારી શ્રાવકને ફાસ (અચિત્ત ) પાણી પીતાં તિવિહાર પચ્ચક્રખાણ ભાગે કે નહીં ?

આજના સમયની સ્ત્રીયા સિદ્ધાચલજી જેવા પરમપવિત્ર તીર્થધામમાં ખાસ આદીશ્વર દાદાની પૂજા કરતી કરતી ઋતુવવંતી થતી જોવાય સંભળાય છે, છતાં તેઓને એટલું ભાન નથી રહેતું કે—અમારી શારીરિક સ્થિતિ કેવી છે ? તેમ શું મહાસતી દ્રીપદી, પ્રભાવતી, મૃગાંકલેખા વિગેરે પણ શું આજની માફક ખેભાન હતી ? કે જેના દ્રષ્ટાંતા આપીને તમા તપાઓ દરેકે દરેક સ્ત્રીયાને જિનપૂજા કરવાની અત્યંત જોરદાર હિમાયત કરી કરીને પરમપવિત્ર તીર્થામાં પણ અધિષ્ઠાતાના પ્રભાવના નાશ કરી રહ્યા છો.

વળી એજ પૃ૰ ૨૪ માં આગળ લખે છે કે-"તે ખરતર બાલ-વૃદ્ધા સ્ત્રી. જેને ઋતુધર્મ આવતા નથી, તે પણ પૂજા કરતી નથી, એ ઘણા માટા ફેર પડે છે '' એટલે પૂછવાનું કે-એમ તા તપા– શ્રાવકા પણ ઘણાઓ પૂજા શું, પણ દર્શને નથી કરતા, તા શું તે તપાની માન્યતા કહી શકાય ! નજ કહી શકાય, એવીજ રીતે જે બાલ-વૃદ્ધા સ્ત્રીયા પૂજા નથી કરતી, એથી ખરતરાચાર્યાના શું દાષ બતાવવા તહેયાર થયા છા ! વાહ જંબ્વાચાર્ય મહારાજ! ધન્ય છે તમને અને તમારા અશ્રલેખકની વિચારધારાને.

વળી એજ ૫૦ ૨૪ માં મૂળ લેખકે–પુષ્પવતીને જિનપૂજાનિષેધ મુચક જે બે ગાથાએ લખેલ છે, તેમાં બીજ ગાથા આ પ્રમાણે છે—

''त्रालोयणा न पडइ, पुष्फवर्ड जं तवं करेइ'ई)य । नियमा पयरिण मुत्तं, ऋन्नं न गुणइ तिन्नि दिवसं(दिणं)॥२॥'' तत्रार्थे—जे दिवसइ उपवास ऋांबिल निवीना पञ्चक्लाण पञ्चक्ली सचित्तना नियम करी त्रिविहार पञ्चक्लइ ते रात्रि चडितहार करइ, ऋथ जेहनइ जावज्जीव सचित्त लेबाना पञ्च-क्लाण छइ तेहनइ राति फासू पाणी पीतां पञ्चक्लाणनो मंग न थाइ, राति पड्यां पाणी सचित्त थातउ नथी, जेह भणी ३ पहर वरसालइ, ४ पहर सीयालइ ४ पहर उन्हालइ फासू कीधां पछी फासू रहइ, एवं उच्ण पाणीना पुणि काल चूल्हा थका ऋलगा कीधां पूठइ जाणिवा, तथा छूटइ त्रिविहार पञ्चक्रलाणइ

આતે અર્થ જંખ્વાચાર્ય લખે છે કે—"ઋતુકાલમાં જે તપ કરે તે તે આલાયણમાં ન આવે, ત્રણ દિવસ નિયમે કરીને પ્રક્રીણું છાડીને અન્ય ન ગણે" યદ્યપિ આ ગાથા અમુક અંશે અશુદ્ધ છે. છતાં આગમ પ્રત્રનું માટું ટાઇટલ લગાવી આચાર્ય ખનેલા જં મુસૂરિએ આટલું વિચાર ન કર્યું કે "પ્રક્રીણું છાડીને અન્ય ન ગણે" તા શું પ્રક્રીણું (પયન્નાસૂત્ર અથવા પ્રકરણ પ્રંથ જીવવિચારાદિ) અટકાવવાળી પણ ગણ્યાજ કરે? વાહ જં ખ્વાચાર્ય જી! તમારી અગમાપ્રત્રતાની બલિહારી છે.

પૃત્ર ૧૫ માં લખ્યું છે કે—" અટકાવવાલી સ્ત્રીને પૂજા નિષેધી છે, બીજીને નિષેધી નથી" એતા બધાને માન્ય છે. કાઇનેય અમાન્ય નથી. પરંતુ ભલે ન પૂજા કરતી કરતી અટકાવવાલી થઇ જાય, ને એથી અધિષ્ઠાતાના ચમત્કાર ભલે નાશ થઇ જાય છતાં એવી ભાન વગરની સ્ત્રીયાએ પણ જિન પૂજા કરવાનું નજ છોડવું ' આવા સ્પષ્ટ વિધાન શું કાઇ પણ સર્વમાન્ય શાસ્ત્રમાં છે ? જો હોય તા તે પ્રમાણ જંબ્વાચાર્ય બતાવે, અન્યથા આ બધા તપાના ગપ્પપુરાણજ છે.

जइ गति सचित्त पाणी पीयइ तउही तिविहार पच्चक्खाण न भाजइ, त्रस जीवनी जयणा करतां घणालाभ, एवं परिक्रेज्यो ॥३४॥

ભાષા:-જે દિવસે ઉપવાસ આંબિલ નિવીના પચ્ચકખાણ તથ સચિત્તના નિયમ કરી તિવિહાર પચ્ચખે તે માણસ રાત્રે ચાૈતિહાર કરે. એટલે પાણાહારતા પચ્ચકુખાણ કરીતે ચારે આહારતા ત્યાગ કરે, જેતે યાવજ્જીવ સચિત્તના ત્યાગ હાેય તેને રાત્રે કાસ પાણી પાતા પચ્ચ કુખાણના ભંગ ન થાય કારણ શરાત્રિ પડવા (માત્ર) થી પાણી સચિત્ત થતો નથી, કારણકે વરસાલામાં ત્રણ પ્રહર, સીયાલામાં ૪ પ્રહર. અને ઉન્હાલામાં પાંચ પ્રહરસુધી કૃાસૂ પાણી અચિત્ત રહે + એવીજ રીતે

+ जायइ सचितया से, गिह्मम्त्रि पहर पंचगस्सुवरिं। चउपहरोवरि सिसिरे, वप्सःसु पुणो तिपहरवरि ॥८८२॥ व्या॰—'जाये'त्यादि, जायते-भवति मचित्तता 'से'त्ति तस्य उच्णोदकस्य प्राप्तुकजलस्य वा (प्राप्तुकं-स्वकायपरकायशस्त्रोप-हतत्वेनाचित्तिभूतं जल'मित्यस्याः पूर्वगाथाव्याख्यायां ) ग्लानाद्यर्थ ध्रतस्य 'ग्रीब्मे' उंब्लाकाले 'प्रहरपञ्चकस्योपरि' प्रहरपञ्चकादृर्ध्वं, कालस्यातिहत्त्वत्वाचिचरेणैव जीवमंमक्तिमद्भाषात्, तथा 'शिर्शशरे' शीतकाले. कालस्य स्निग्धत्वात्प्रहरचतुष्ट्यादृध्वं सचिनता भवति. वर्षास-वर्षाकाले पुनः कालस्यातिस्निग्धत्वात्वासुकीभूतमपि जलं भूयः प्रहरत्रयाद्ध्वं सचित्तीभवति, तद्ध्वंमि यदि घ्रियते तदा ज्ञारः प्रज्ञे• प्राचीयो येन भूयः सचित्तं न भवतीति ८८२ (प्रव.सा स पा.२२५-५५)

આ પાડમાં ઉન્હાપાણીથી જુદો જે ફાસુ પાણી કહ્યો છે તે प्र. सा. नीक ८८१ मा अधानी टीडाना "पासुकं-स्वकायपरकाय ઉન્હાપાણીને (પણ)કાળ ચૂલાથી નીચે ઉતાર્યા પછી જાણવા, તથા છૂટા તિવિહાર પચ્ચકૃપ્ય ગુમાં રાત્રે સચિત્ત પાણી પીયે તેાએ તિવિહા**ર** પચ્ચકૃ ખાણ ભાગે નહીં , (પરન્તુ) ત્રસછવની જયણા કરતાં વિશેષ લાભ (છે) આ રીતે બીના છે. ×

આ પાકાનસાર વસ્તસંયાગથી शस्त्रोपहतत्वेनाचित्तिभूतं जलं " **અચિત્ત થયેલ પાણી સમજવાનું**.

× તપા ખરતર ભેદ પૃત્ર ૨૫ માં આગમપ્રત્રાચાર્ય લખે છે કે– " છુટે પચ્ચકૃખાણે સાંઝે તિવિહાર કરે તેને ' ફાસુ પાણી વિના ખીજું વપરાય નહીં ' એવું કયાં કહ્યું છે ? તેના આધાર નથી, ગચ્છરૂઢ પાતાની મતિકલ્પના છે " એના ઉત્તરમાં જણાવાનું, કે 'છૂટા પચ્ચક્પાણ-વાલાને રાત્રે તિવિહાર પચ્ચક્રખાણમાં કાચું પાણી પીવું કલ્પે ' એવું તપાના જન્મ પહેલાંના કયા સવ<sup>ર</sup>માન્ય શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે? તે તાે આગમપ્રતાચાર્ય પ્રમાણ સાથે બતાવે, દિવસે ઉપવાસ તથા એકાસણા– બિયાસ**ણાદિના અને રાત્રે દિવસચ**રિમના તિવિડામાં શું તફાવત છે <sup>ક</sup> જે ત્રણ આહાર( અશન ખાદિમ અને સ્ત્રાદિમ ) તેા ત્યાગ દિવસે ઉપવાસાદિમાં કરાય છે તેના તે ત્રણ આહારનાે ત્યાગ રાત્રે દિવસચરિમમાં કરાય છે, તેા શું કારણ ? કે ઉપવાસાદિ તિવિહારમાં તેા કાચું પાણી **ન પી**તાય, ને દિવસચરિમ તિવિહારમાં પીવાય, વસ્તુતઃ ગમે તે તિવિહાર પચ્ચ-ફ્રુખાણમાં કાર્યું પાણી પીવાથી પચ્ચક્ માગુ દૂધિતજ કહેવાય, એટલેજ જેન' ુઉપવાસાદિ તિવિહારમાં કાે⊎ ગચ્છવાયી કાચું પાણી નથી પીતા 🥦 ુંનથી તેવાે ઊતાદેશ કરતા, એટલુંજ નહીં, પણુ તેમ કરતાં તે તે (તપા-ખરતર ભેદ શ્રંથ ૧ ખાલ ૩૬, શ્રંથ ૨ ખાલ ૩૭ મા )

३४ प्रश्न -तथा खरतर श्रावक ३ वार पोसहमांहि तिविहार पच्चक्खइ, ते स्यं ?

ભાષા:-ખરતર શ્રાવક પાેેેસહમાં ત્રણ વાર તિવિહાર પચ્ચકૃખે, તે શું? तत्रार्थे-प्रभाति जे तिविहार आपगाइ मेलि पचचक्खइ ते पचच क्लाण आवश्यक माचिववानइ काजि, पञ्जी वली श्रीगुरुनी मास्हि त्रालोयणा खामणा पच्चकवाण करिया भणी बीजीबार विविहार पच्चक्रवइ, पछी माशिनी पडिलेहण वेलाई जे वली तिविहार पच्चक्खइ, ते उपवासना जे आगार ऊचर्या हता तेहनइ टालिवा भगोः श्रीपञ्चवम्तुकवृत्तिमांहि क्षद्या छइ-जे तिविहार एकामगाः पच्चक्खीनइ जे जिम्यां पञ्चइ वली तिविहार पच्चक्खाए। करह ते एकासणाना त्रागार वारिवा भणी, तिम इहांई जाणिवउ. श्रथवा सांभिता छुट्ठा श्रावश्यक सावविवा भणी दिवनचरिम तिबिहार पचवक्लइ (अपावा) सांभित चउविबहार पचचकर्ली **ब्र**हुउ श्रावश्यक करइ, इहां ऋघटत र स्युं जः ए। ऋउ छउ ? वज्ञी

પચ્ચક્ ખાણાનું ભગ માને છે, તમ અમા દિવસચરિમ તિવિહારમાં કાચું પાણી પૌતાથી તે પચ્ચક્ષ્માણને દૂષિત માનીએ છીએ, હતાં અગમપ્રત્નજી એવા સર્વમાન્ય શાસ્ત્રપ્રમાણ પતાવી દે કે જેવી અંદર દિવસચરિમ તિવિહારમાં કાચું પાણી પીવાની સ્પષ્ટ છૂટ હાય, જો આવા પ્રમાણ જંખવાચાય બતાવી દે તો ખરતર ગચ્છવાળા માનવાને તાઝાર છે, પણ એવા પ્રમાણ છેજ કર્યા ? આતા આગમપ્રજ્ઞજી અને તેમના વડવ∘આતી ગ≃છરુ.⇒મતિકલ્પનાએ ઘડીકાઢેલ ઘરનો આ<mark>ચાર</mark> છે.

श्रावकांनइ 'ण्रुचक्च पांग्रहार' ए पाठ न कड़ीवड, जइ ए पाठ श्रावक तिविहार पञ्चक्खाग्रीता कहइ तउ तिविहार पञ्चक्खाग्रीता वीजाई छूटाई श्रावक तपांरइ 'पञ्चक्खुं पाग्राहार' इम कांइ न कहइ ? (वस्तुतः) ए पाठ यतियांनइ कहिवड छइ. श्रावक प्रभाति सूरे उग्गए पञ्चक्खइ सांभाइ (पाग्राहार) दिवनचरिम पञ्चक्खइ ए घटतउजि छइ ॥ ३४॥

ભાષા—સવારે જે તિવિહાર પર્મુખાણ પાતાની મેળ કરે તે પર્ચક્ર્માણ નામના આવશ્યક સાચવવા નિમિત્ત (છે). પછી વલી ગુરૂની સાખે (રાઇ) આલાયણા ખામણા પર્ચક્રમાણ કરવા માટે ખીજી વાર તિવિહાર પર્ચમે, પછી સાંજની પડિલેહણ વેલાયે જે વલી તિવિહાર પર્ચમે. તે ઉપવાસના જે આગારા ઉચર્યા હતા તેને ખંદ કરવા નિમિત્ત છે, પંચાસ્તુકની ટીકામાં કહ્યું છે કે—' તિવિહાર એકાસણા પર્ચમાને જે જમ્યા પછી વલી તિવિહાર પર્ચક્રમાણ કરે તે એકા-સણના આગારા ખંદ કરવા માટે છે ' તેમ અહિં પણ જાણવું, અથવા સાંજના છટ્ઠા આવશ્યક સાચવવાને દિવસચરિમ તિવિહાર પર્ચમે, અથવા સાંજે ચાવિહાર પર્ચમીને છટ્ઠા આવશ્યક કરે. અહિં અઘટિત શું જાણો છો ? +, વલી શ્રાવકાને 'પર્થમું પાણાહાર' આ પાઠ

<sup>+</sup> તપાએ સવારે ચોવિહાર એકાસણું પચ્ચક્ષ્મીને સાંજે શું પચ્ચક્ષ્માણ કરે ? તે જંબ્વાચાર્ય બતાવે, જો પાણહાર પચ્ચક્ષ્મે તો તે અઘટતું છે. કારણુંકે એક આસણું જમીને ઉદ્યા પછી ચારે આહારના ત્યાગ સવારે એકાસણું પચ્ચક્ષ્મતી વેળાએજ કરેલ છે. અને જો દિવસચરિમ ચાત્રહાર પચ્ચક્ષ્મે તો સતારે પચ્ચક્ષ્મેલ ચોવિહાર. જે

કહેવોય ન જોઇએ, જો એ પાઠ તિવિહાર પચ્ચક્ ખાણવાળા શ્રાવક કહે તો તિવિહાર પચ્ચક્ ખાણવાળા બીજ છૂટા શ્રાવક પણ તપાના 'પચ્ચક્ ખું પાણાહાર' એમ કેમ નથી કહેતા? (વસ્તુત:) એ પાઠ સાધુઓએ કહેવાના છે, (અને) શ્રાવક પ્રભાવે 'સરે ઉગ્ગએ' (તથા) સાંજે (પાણાહાર) દિવસચરિમ પચ્ચક્ ખે, એ ઘટિતજ છે.

ખીજા દિવસના સૂર્યોદય સુધીના છે, તે કયાં ગયાે ? એના ઉત્તર જંબ્વાચાર્ય શાસ્ત્ર પ્રમાણથી આપે.

બીજું આત્મસાક્ષિએ, ગુરૂસાક્ષિએ અને દેવસાક્ષિએ, એમ ત્રણ વાર પચ્ચક્ષ્માણ લેવાનું તો શાસ્ત્રોનાં સ્પષ્ટ વિધાન છે. તો શું તે શાસ્ત્રિવિરૃદ્ધ કહેવાય ! નજ કહેવાય. અને ખરતરવાળાએ તો લિયે છેજ, પરંતુ તપાએ પણ ઉપર બતાવ્યા પ્રમાણે ત્રણ વાર ઉપરાંત ચોથી પાંચમી વાર પણ પચ્ચક્ષ્માણ લિયે છે, જેમકે પહેલાં ગુરૂસાક્ષિએ પચ્ચક્ષ્માણ લેતાં કાઇ સામાન્ય સાધુપાસે લીધું હોય અને ત્યાર પછી જો કાઇ ઉપાધ્યાય પદઘર આવી જાય તો તેની પાસે ચોથી વાર લિયે, અને ત્યાર બાદ જો કાઇ આચાર્યનો આવાગમન થાય તો તેની પામે પાંચમી વાર પણ ખુદ તાએ લિયે છે. તો પછી આ રીતે એક દિવસમાં પાંચવાર લીધેલ પચ્ચક્ષ્માણ કેટલા દિવસે પૂરા કરશે !! આ વાતનો વિચાર થોડો પણ આવ્યો હોત તો પ્ર રેફ માં '' એમજ વલી વલી–ફરી ફરી પચ્ચખે તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે" આ મ વગર વિચાર્યે લખી દઇને આગમપ્રત્રતાનું પ્રદર્શન નજ કરાવતે

જો કહેવાય કે—સામાન્ય સાધુપાસે પચ્ચકૃપાણ લેવા છતાં **હ**પા-ખ્યાય કે આચાય`નો જોગ મળતાં તેમની પાસે કરી **પ**ચ્ચકૃપાણ ન લિયે તે ( તપા ખરતર બેર ગ્રંથ ૧ બેાલ ૩૭, ગ્રંથ ૨ બેાલ ૩૮ મેા )

३६ प्रश्न—तथा खरतर प्रभाति चडव्विहार उपवास पच्चार्खी सांभि वत्ती चडव्यिहार करइ, ते स्रुं ?

ભાષા:-ખરતર સવારે ચે:વિહાર ઉપવાસ પચ્ચક્રપીને સાંજે વલી ચે:વિહાર કરે, ત શું ?

तत्र थें-इमित वडिंग्ड्सिन प्रश्न उत्तर जाणिवड, ए विशेष-प्रभाति सूरे उग्गए चडिंग्ड्स करइ सांभि दिवसचरिम पच्च-क्रवामि कर्इ, अपरं तपांस यति चउिंग्ड्स उपग्रास पच्चम्खी सांभि स्युं पच्चक्ल ए करइ ? ते जणाविवड ॥३६॥

ભાષા:-એમજ (જેમ તિવિદારના કહ્યા તેમ) ચાવિહારના પ્રશ્નોત્તર જાગુવા, વિશેષ એટલું કે-સવારે 'સૂર ઉગ્ગબે' ચેહવિહાર કરે અને સાંજે દિવસચરિમાં પચ્ચકૃખામિ કહે, બીજું તપાના યતિ ચાવિહાર ઉપવહસ પચ્ચબી સાં / શું પચ્ચકૃખાણ કરે ! તે જણાવશા.

( તપા ખરતર બેદ ગ્રં**થ ૧** બેાલ ૩૮, ગ્રં. ૨ ળેાલ ૪૧ મેા)

३७ प्रश्न-तथा पच्चक्लाण पारतां खरतरा 'फासियं पालियं पूरियं तीरेयं कि ट्रियं' इत्यादि पाठ न कहइ, ते स्युं ?

તેમતે અવિતય થાય, ત્રાતીઓ ધર્મ વિતયમૂળ કહે છે, એટલે ઉપાધ્યાય કે આચાર્ય પાસે કરી શ પચ્ચક્ષ્માણ લેવું જ જો અમે, આમ વધારે વાર લેવાયી કાંઈ પચ્ચક્ષ્માણનું કાળ વધારવાતી જરૂર થોડો છે? તો ખરતર-વાળાએ પણ સવારે લીધેલ પચ્ચક્ષ્માણના આગારાનું સંવરણ કરવા નિમિત્ત સાંજની પહિલેહણ વખતે ત્રીજી વાર પચ્ચક્ષ્માણ લિએ. તેમાં કયા શાસ્ત્રને બાધ આવે છે? તે શાસ્ત્રપ્રમાણ સાંધ જંબ્વાચાર્ય બતાવે.

**ભાષા**–પચ્ચક્ષ્પાણ પાસ્તાં ખરતર 'કાસિયં પાલિયં પ્રૂરિયં– તીરિયં કિટ્ટિયં' ક્ષ્યાદિ પાઠ નથી કહેતા, તે શું ?

तत्रार्थे—'फामियं पालियं पूरियं' ए पाठ पच्चक्खाण पार्यां पछी कहिवत नथी जे खरतरांना श्रावक ए पच्चक्खाण पारतां कहइ, किन्तु ए पच्चक्खाण करिवानी विधि छइ, जे पच्चक्खाण कालवेला टाली गुरुनुं वांदणां विणा दियां पच्चक्खत ते फामित किम कहाइं? तिम विणा कर्यां 'फासियं' जे कहियइ ते मृपावादथी महादोषण लागइ छइं, एक न की जइ ते दोष बोलीयइ बी जउ खोटउ कहीयइ बे महादोष छइ, वली पृष्ठि जोज्यो ।। ३७॥

ભાષા-'ફાસિય' પાલિય' પૂરિય'' એ પાર પચ્ચક્ ખાલુ પાર્યા પછી કહેવાનું વિધાન નિથ કે જેના અંગે ખરતર શ્રાવક પારતાં કહે, કિંતુ એ પચ્ચક્ ખાલુ કરવાની વિધિ છે, જે પચ્ચક્ ખાલુ કાલવેલાને ટાળીને ગુરૂને વાંદણા દીધા વગર પચ્ચક્ ખ્યો તે ફાસિય' કેમ કહેવાય કં તેમ (પચ્ચક્ ખાલુ) કર્યા વગર 'ફાસિય' જે કહીયે તે મૃષાવાદથી મહાદોષ લાગે (છે), એક ન કીજે તે દોષ અને ખીજો ખાટા કહીયે એ બે મહાદોષ (લાગે) છે. વલી પૂછીજો !

(તપા ખરતર બેદ ગ્રં૦ ૧ બેાલ ૩૯, ગ્રં૦ ૨ બેાલ ૪૨ મેા)

३८ प्रश्न-तथा तपांरइ मृत यतिना कलेवर उपासरामां है वोसिरावइ खरतर थंडिलइ जाई वोसिशवइ, ते स्युं ?

ભાષા—તપા મૃત યતિના કલેવરને ઉપાસરામાં વાેસિરાવે +

<sup>+</sup> તપા ખ ભેર પૃત્ર ૨૮ માં લખ્યું છે કે-''આવશ્યકાદિકના વિષયે તે ઉપાત્રમાં વાસરાવવું કહ્યું છે" એટલે લખવાનું કે-જો આવશ્યદિકમાં

ખરતર સ્થાંડિલભૂમિએ જઇ વાસિરાવે, તે શું ?

ઉપાશ્રયમાં વાસિરાવવું કહ્યું હતું તા તે પ્રમાણ પાઠ જંખ્વાચાર્ય કે તેમના અશ્રલેખકે ંમ ન લખ્યું ! લખે કયાંથી ! હાેય ત્યારે ન, અરે આવશ્યકવૃત્ત્યાદિકમાં તા શું હાેય, પરંતુ એમના પૂર્વજોએ પણ ઉપાશ્રયમાં વાસિરાવવું નથી લખ્યું શ્મશાનમાંજ વાસિરાવવું અને સાધુઓને સાથે જવાનું અપ્લ હે, જુઓ —

"दंडधरो वायणयरिश्रो सरावसंपुढे केमराइं गिग्हइ, दुवे कप्पतिपत्थं श्रसंपठ्ठपाणं निति । जो पडिस्मए श्रम्छइ सो उच्चार-पामवणखेलमत्तए विगिचइ, वमहि पमज्जइ। जेण गया तेणित्र पहेण न निश्चत्तिश्चव्वं, तहा परिट्ठवणथंडिछं पमज्जिय तत्थ केसरेहिं श्रव्युच्छित्रधाराए विवरिश्रो 'क्रों' कायव्वो, वायणयिश्रो पुण 'एश्रस्म श्राईश्रो श्रमुगो श्रायरिश्रो, श्रमुगो श्राईश्रो उवज्काश्रो' संजईए 'श्रमुगा श्राईश्रा पवित्तिणी तिविहं तिविहेण वोमिरिश्रमेअंत' वारतिगं भणइ। परिट्ठविश्रस्म निश्चत्तंतिहं पयाहिणा न कायव्या, स्वस्थानादेव निवर्त्तितव्यं। परिट्ठविश्रस्म निश्चतंतिहं पयाहिणा महापारिट्ठावणिश्रवोमिरणात्थं काउस्मगं करिति, नमुक्कार चिंतित्ता मुहेण भणात-तिविहं तिविहेण वोमिरिश्रं,"

( આચારવિધિ સમાચારી, પત્ર ૩૦–૩૧)

આ પાઠમાં તપાના પૂર્વચાર્યજ સ્પષ્ટ કથે છે કે-સાધુના મૃત કલેવરની સાથે સાધુએ કમશાને જવું અને ત્યાંજ એને વાસિરાવલું, એવીજ હકાકત સુખાધાસાનાચારી પત્ર કપ માં આવ્ શ્રાચંદ્રસારિ પણ કહે છે. આ સામાચારીના ઉપક્રમમાં સાગરાન દે લખે છે કે-'' प्रस्तुता

## तत्रार्थे-यितनां कलेवर परिठवानइ काजि यति महाथंडिछइ-

च सामाचारी पमाणतमा, यतः श्रीमद्भियतिजितकल्पटीकाकारैः श्रीसाधुरत्नसूरिभिरेव स्ववृत्तौ प्रमाणतया निर्दिष्टा । " आथी सुरा વાંચકાને જણાયું હશે કે–ખાસ તપાના માન્ય પૂર્વાચાર્યો પણ ઉપાશ્રયમાં વાેસિરાવવું નથી કહેતા તાે પછી ઓવશ્યકવૃત્તિકાર વિગેરે તાે કહેજ કયાંથી ? આ તાે આવા મહાન્ શાસ્ત્રકારાના જુડા નામ લઇને ભદ્રજીવાેને જે ભ્રમણામાં નાખવા એ તપાએાના પરંપરાગત ઘરના આચાર છે.

વલી એજ પુરુ ૨૮ માં લખે છે-'' તપા ઉપાશ્રયમાં વાસરાવે છે " ત્યારે આગળ પ્ર• ૧૩૦ મા લખે છે કે–'' તપા ઉપાશ્રયના બારણો વાેસિરાવે " આ બે બાબતમાં સત્ય શું છે ? અને ઉપાશ્રયના બારણે વાેસિરાવે તાે શું મૃતકને કાઢતાં બારણામાં રાેકી રાખીને એની પાસે કાઉસ્સગ્ગ આદિ ક્રિયા કરે કે કેમ ? તે જંખ્વાચાર્ય પ્રમાણ પાઠસાથે ખતાવે. અને એજ ५० २८ માં મૂળ લેખકે લખેલ '' साधु मसाग्र-भूमि जाइ श्रारोगी ठाम पूंजी श्रापइ " आ वाध्यने। अर्थ-' मिज्ञकास्थाने मिज्ञकापातः ' કરતારા જ ખ્વાચાર્ય લખે છે કે–''સાધુ શ્મશાનભૂમિ જઇ આરાગી ઠામ પૂંજી દે છે " એમાં આવેલ 'આરાગી' શખ્દના અર્થ શું ? એતા જંખ્વાચાર્યે સમજાવલું હતું, સુત્ર વાંચકા ! 'આરાેગી ' શબ્દના અર્થ છે 'જમીને '. એમાં વિચારવાને અવકાશ છે કે–જ્યાં હળકા માણસા પણ જમવાના સંકાચ રાખે તેવા સ્થાન પ્રસંગમાં સાધુ કેવી રીતે આરાગતા હશે ? એનુંય વિચાર મૂળ લેખકે તેમ જંખ્વાચાર્યે પણ નથી કર્યું, કરે ક્યાંથી ? પરગુણ સહિષ્ણાતા સાથે વિવેક મુહિ હોય ત્યારે ન. અસ્તુ.

तांइ जाइ ते थंडिल्लानी धरती पूंजइ पडिलेहइ, तेह ऊपरि शास्त्रोक्त श्रक्तर विन्यास करी तिहां विधइ कलेवर परिट्ठवी वोसिरावी काउसग्ग करी बीजइ मार्गि नगरमांहि श्रावइ, ए विधि यतिनी श्रीत्रावश्यकवृत्ति श्रीत्रावश्यकचूर्णिमांहि घणुं विस्तार लिखी छइ, गीतार्थां निरविरोधीयां पासि वचाविज्यो सांभलिज्यो समिभस्यउं, परं उपासरइमांहिज कलेवर वोसिराविवड नहीं सही ॥ ३८॥

ભાષા-સાધુના કલેવર પરદેવા માટે સાધુ મહાસ્થં ડિલ (સ્મશાન) ભ્રમિએ જઇ સ્થં ડિલ ભૂમિને પૂં જે પડિલેહે. તે ઉપર શાસ્ત્રોકત અક્ષર વિન્યાસ કરી વિધિએ કલેવર પરદી વાસિરાવી (તે સંબંધી) કાઉસ્સગ્ગ કરી બીજે માર્ગે નગરમાં આવે, આ વિધિ સાધુની આયશ્યક ટીકા તથા ચૂર્ણિમાં ઘણા વિસ્તારથી લખી છે, તે નિષ્પક્ષપાતી પાસે વંચાવજો સાંભળજો. તેા સમજશા. પર ઉપાસરામાંજ કલેવર વાસિરાવવા નહીં એ નિશ્વિત છે.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૪૦, ગ્રંથ ૨ બાલ ૪૩ મા.)

३९ प्रश्न-तथा खरतर श्रावक स्रावश्यक किया करतां यतिनी परइ रजोहरण न राखइ तपा श्रावक रजोहरण हाथि राखड, ते स्युं ?

**ભાષા—** ખરતર શ્રાવક પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયા કરતાં સાધુની માફક રજોહરણ ન રાખે, તપા શ્રાવક રજોહરણ હાથે રાખે, તે શું ?

तत्रार्थे—श्रावक सामायिक करतां " साहुसगासाओ रय-हरणं निसेज्जं वा मग्गति " एहवा श्रीत्रावश्यकचूर्णिना पाठ यकी यति पासि उपप्रहिक रजोहरण मांगी पंजी सामायिक करह " अह घरे तो से उवग्गहियं रयहरणं श्रात्थि, तस्स श्रसति पोत्तस्स अंतेणं " एहवा श्रावश्यकचूर्णिना पाठ थकी घरे सामा

यिक करतां श्रावकनई ऋौपप्रहिक रजोहरण-चलवला (होय,ते) साथि पूंजी मामायिक करवुं. एवंकारिइ श्रावकनइ रजोहर्ग्युं पूंजीवा भणी छइ, पुणि किया करिवा भणी नथी, ते चलवलउ न हवइ तउपोतानइ क्रेहडइ करी पूंजइ, ए विधि श्रीत्रावदयकवृत्ति–चूर्गिमांहि कही छइ, तथा तपागच्छना कीधा श्रीश्रावश्यकना बालावबोध-मांहि इम लिख्या छइ "जे वांदणा देतां श्रावक चलवलइ करी प्रमाजिवानउ काम करइ पुणि यति महात्मानी परि मुख आगली धरइ नहीं " इहां त्राचरणाजि प्रमाण, तथा श्राविका-नइ मृतथकी चलवला राखिवा निषेध्या छइ, कोइएक गरढी श्राविका चलवला चउखुणा ल्यइ, इम छइ-जे त्र्यापणा हठ• वाद्यां त्र्यापणां मूलगा गुरुना कह्या नथी मानता तेह बीजाना कह्या किम मानिस्यइ ? तथा चोक्तं सोमसुन्दरसूरि शिष्य महोपाध्याय हेमहंसगिएकृते षडावश्यक बालावबोधे- '' वांदणा देतउ श्रावक चलवलइ करी प्रमार्जिवानउ काम करइ पिण महात्मानी परि मुख त्रागलि न धरइ " इत्यादि । एतलइ पं० हर्षभूष एकृत श्राद्धविधि(वि) निश्चय प्रन्थनइ मेलि पुणि चडुली दोष टाल्या—'' श्राविकाणां तु पूर्वदिशिताशठाचीर्ण-परम्परागतसामाचारीतो मनोविपर्यासहेतुकवृत्तदण्कोपे-तचरपलकग्रहणमपि निषिद्धयते, चरवलकस्थानीयप्रोञ्छन-कादिना ताः प्रमार्जयन्ति, वृद्धश्राविकास्तु वीतविकारत्वासमपि गृण्हन्तीति भावः " एतलइ वांदणाना दोष श्रंकुश श्रनइ श्रंबाह नामइ बेउं दोष श्रावक श्राविकानइ तपाना कीधा प्रन्थनइ

मेलि टाल्या जाणिवा, वली काउसग्गमांहि डाब्इ हाथि रजोहरण जिमगाइ हाथि मुहपोती ए विधि प्रवाहइ यतिनइ छइ, तथाहि-" नाही करवलकुष्पर-उस्सारिय पारियम्मि थुईए।" (इति) श्रीदेवेन्द्रसुरिकृत श्रावकदिनकृत्य सूत्रे, तस्य वृत्तौ "प्रायः सूत्रे सर्वमप्यनुष्ठानं साधुमुद्दिश्योक्तं, श्रतस्तद्विशेषमाह-नाभेर-धहताच्चत्वार्यंगुलानि चोलपट्टः, करयलत्ति दक्षिणेतर-पाशिभ्यां मुखवस्त्रिकां रजोहरणञ्च कूर्पराभ्यां चोलपट्टो धरणीय: ।" इत्यादि पाठ थकी तपागच्छीय देवेन्द्रसृग्हिं नाभि थकी च्यारि आंगुले नीचउ चोलवट्टउ १, तथा जिमगाइ हाथि महपत्ती डावइ हाथि रजोहरण २, तथा कुहर्गीए बिहुं करी चोलवट्टउ राखिवउ ३, ए त्रिग्ह वाना काउसग्गमांहि यतिनइ कह्या छइ, ते पुग्णि श्रीहेमहं समहोपाध्यायकृत पडावश्यकबालावबोध साथि ए ऋथे मिलतउ जाणिवउ, तथा " खलिण-कविट्रद्रगं पुण, श्रगीयसेहाइयाण संभवइ।संभवइ गिहत्थाण वि,कयाइ एंगुत्तभाविम ॥१॥" इम तपाकृत संघाचार प्रन्थ (प० ४२०) मांहि कह्या छड, जे काउसग्गना खिलन कविट्र नामइ २ दोष ते अगीतार्थ शिष्यनइ थाइ, गृहस्थनइ पुणि एकत्व भावइ ए २ दोष लागइ, इग्यारमी प्रतिमात्र्यं श्रमणभूत श्रावकनइ पुणि (ए) दोष . लागइ, जेह भणी इग्यारमी प्रतिमासइं रजोहरण स्नादरइ छइ, तेह भणी खलिनना दोष लागइ, वली इग्यारमी प्रतिमाए चोलपट्ट ब्रादरइ तेहभणी चोलपट्ट यूकादि भयइ एकतउ (?) पुणि करवाइ चोलपट्टा पखइ ठेपाडियइ पहियाँ एकतउ (?) दोष न लागइ, तेह भणी गृहस्थनइ चलवलइ अग्रालीधां ए २ दोष काउ-स्सग्गता न लागे, ११ प्रतिमाश्रइं रजोहरण चोलपट्ट. ए २ श्रावक ल्यइ ते भगा ११ प्रतिमा उरइ ए २ दोष न लागइ, एतले श्रीदेवेन्द्रसूरिकृत श्रावकदिनकृत्य तथा (तच्छिष्य धर्मकीर्ति कृत ) संघाचार यन्थ तथा हेमहंसोपाध्यायकृत पडावश्यक बालाव बोध तथा पं० हर्पभूषणऋत श्रावकविधि(वि)निश्चय, तपा-गच्छना कीथा ए प्रन्थ मांहोमांहि मिलता जाणिवा, एतलइ वांऱ्णां देतां काउरसग्गमांहि श्रावक श्राविकाए क्रिया करतां चलवला न ह्मेवा, एवं लहूडी पोसालना तपा श्रावक वडी पोसालना तपा श्रावक किया करतां चलवला घरतीयइ मूकइ, परं यतिनी परि हाथि न ल्यइ, तेहना यति पिए इमजि पूछ्यां कहइ, एवं मार्गि चालतां सामायिकधर तथा पोसहतानइ पुणि चलवला न लेवा, पुंजिवानउ कार्य निसेञ्ज स्थानीय पुंछणा उपगरएइ करिवड शास्त्रन्यायइ दीसइ छइ, चलवला जयणाना श्रंग छइ, उपासरा पोसहसाला घर तेह करी पूंज्याजि करउ तउई जि श्रीश्रावश्यक-चूर्शिमांहि कहाउ जे घरे सामायिक लेइ जइ यति पासि जाइ तउ साधु कह्ना रजोहरण मांगइ इम कहाउ पुणि रजोहरणइ साथिनइ लीयइ पूंजिवानउ न कह्यां स्या माटइ ? भांजीयइ भंजावियइं, चलवलर 🕏 जयगान अंग छइ. पुगि शास्त्रमांहि जिम कह्यं हवइ तिम करियइ, इम शास्त्रन्यायइ जाणीयइ छइ, वली जिम गीतार्थ गुरू कहइ ते श्रुतसाखी मानीयइ, परं मतानुराग न कीजइ, छद्मस्य चूकिवाल हवइ पुणि श्रद्धर दीठां कदाग्रह न कीजइ,

## विचारि जोज्यो, मिल्यां जनान पूरा थायइं ॥३६॥

लाषा— आवश्यक्ष्यूर्शि (उत्तरार्द्ध ५० २७६) मां पाह छे कि" साहुसगासात्रो रयहरणं निस्सेक्नं वा मग्गति, ब्रह घरे तो से
उवगाहियं रयहरणं ऋत्थि, तस्म श्रसति पोत्तस्स श्रंतेणं पमक्निते"
अर्थात्—'साधुनी पासे क्लेंडर्श् (यरविता) या निषद्या (पुंछ्शि) मांगे,
अने धेर सामायिक करे तो तेना पोताना औपश्रिष्ठिक क्लेंडर्श् होय
तेनाथी पूंछे, ते न होय तो उत्तरास्त्र् आहि खुगडाना छेडाथी पूंछे के
के रीते आवश्यक टीका तथा चूर्शिना कथनथी सामायिक करतां श्रावकने
यरविता पूंछ्या भाटे छे नहीं के साधुनी माइक हाथमां राभवाने, +

जो ऋग्णिड्ढिपत्तो सो चेइयघरे वा साहुसमीवे वा घरे वा पोसहसालाए वा जत्थ वा बीसमित अन्छिति वा ग्लिट्वावारो,

<sup>+</sup> તપા ખરતર ભેંદ પૃષ્ઠ રહેના ટિપ્પેંગુમાં 'સેનપ્રક્ષ'નો એક અવતરણુ આપેલ છે, એમાં આ વિજયસેનસૂરિ કહે છે કે "સાધુઓ પાસે કરે તો રજોહરણુ અથવા દં હાસણુ માંગી લે, અને ઘરે સામાયિક કરે તો તેનું રજોહરણુ હોય છે, ઇત્યાદિક આવસ્યક ચૂર્ણુ વિગેરમાં રજોહરણુના અક્ષરો છે" આમાં આચાર્ય શ્રીએ " સાધુપાસે કરે તો રજોહરણુ અથવા દં હાસણુ માંગી લે" એમ જે લખ્યું છે તે કેવળ 'ચરવલા વગર સામાયિકઘર આધી પાછા નજ થઇ શકે 'એવી મનઃ-કહિપત સ્વમાન્યતાની પુષ્ટિ નિમિત્તેજ લખ્યું છે, વસ્તુતા જે અનૃદ્ધિક (ગરીખ) શ્રાવક ઘેર સામાયિક લઇને સાધુઓ પાસે જાય. તે ત્યાં જઇને ગુરસાક્ષીએ કરીથી સામાયિક દં ક ઉચર્યા બાદ સાધુપાસે રજોહરણાદિ માગવાનું ચૂર્ણુ કાર કથે છે, જુઓ—

એવીજ રીતે તપગચ્છતા (ઉપાધ્યાય હેમહંસગણિએ) કરેલ પડાવશ્યક બાલાવએઃધમાં લખ્યું છે કે–"વાંદણા દેતાં શ્રાવક ચલવલે કરી

मन्वत्थ करेइ सन्वं, चउस ठाणेस णियमा कायन्वं, तं जहा — चेडयघरे साधुमूले पोसहसालाए वा घरे वा आवासगं करॅतोति. तत्थ जइ साहुसगासे करेइ, जइ परं परभयं गात्थि, धत्याहि यावत् एताए विहीए गंता तिविहेण साहुणो गमिऊण पच्छा साहुसक्खियं मामाइयं करेइ 'करेमि भंते ! सामाइयं, सावडजं जोगं पच्चक्लामि, दुविहं तिविहेणं, जात्र साहू पञ्जुत्रासामि' त्ति काऊणं, जइ चेइ-याइं ऋत्थि तो पढमं चेइयाइं वंदइ, साहूगां सगासात्रो रयहरणं णिसेडजं वा मगाति, ऋह घरे तो से उवगाहियं रयहरणं ऋत्थि, तस्म असित पोत्तस्म अंतेणं, पच्छा इरियावहिए पडिककमइ।" ( છપાએલ આવશ્યકચૃર્ણિ ઉત્તરાર્ષ્ટ પૃ• ૨૯૯)

અદિ સમજવાનું કે જો સામાયિકધર શ્રાવક ચરવલા વિના આંમ તેમ જવા આવવાનું ન કરી શકતા હાત તા આ ધેરથી સામાયિક લઇતે આવતાર શ્રાવક પાસે ચરવલાે અવશ્ય હાેત, અને જો ચરવલાે એની પાસે હોત તેા પછી સાધુની પાસે માગવાનું ચૂર્ણિ'કાર શામાટે કહેતા ? એટલે ચૂર્ણિકારના ઉપરાકત કથનથી સ્પષ્ટ સાખીત થાય છે કે–સામાયિકધરતે આમ તેમ જવા આવવામાં પણ ચરવલાે અવશ્ય હાવાજ જોઇએ એવા કાઇ શાસ્ત્રીય નિયમ નથી, હાં આવશ્યકતાનુસાર પુંજવા–પ્રમાજવા માટે ચરવલાની આવશ્યકતા છે જરૂર, પણ એકાંત એમ નથી કે–તેના વગર નજ ચાલે, સમય ઉપર તેની જોગવાઇ ન ખની શકે તેા વસ્ત્રના છેડાથીએ પૂંજવાનું ચૂર્ણિકાર પાતે ઉપર્યુકત

પ્રમાજિ<sup>લ</sup>ાનાે કામ કરે, પણ મહાતમા (સાધુ) ની પરિ મુખ આગલી **વરે નહી**ં' અહિં આચરણાજ પ્રમાણ છે, તથા શ્રાવિકાને ચરવલેા રાખવાના સાવ નિષેધજ છે, કાેઇ વૃદ્ધા શ્રાવિકા કદાચ રાખે તાે ચાે ખુણા ચરવલાે રાખે, હકીકત આ છે કે–જે સ્વાગ્રહથી પાેતાના ખાસ ગુરૂઓના કથત નથી માનતા તે બીજ્તના કથતને કેમ માનવાના ? જેમકે તપ ગચ્છાચાર્ય શ્રીસોમસુંદરસૂરિ શિષ્ય મહેાપાધ્યાય હેમહંસ ગણિકૃત યડાવશ્યક ભાળાવભાષમાં લખ્યું છે. (એના પાઠ ઉપર ભાલભાષમાં આપી દીધા છે.) તેમ પંજ હર્ષ ભૂષણકૃત શ્રાહ્મવિધિવિનિશ્ચય પ્રચના આધારે પણ ચડુલી દાેષ ટાલ્યા છે, (તે આ પ્રમાણે-) '' શ્રાવિકાઓને તાે પૂર્વ`દર્શિંત **અશ**ઠ (આત્મા**યી**`) આચાર્યોએ આચરેલ પર પરાગત સામાચારી અતુસારે મનની વિપરીતતાનાે હેતુભૂત હાેવાથી ગાેળ ડાંડીનાે ચર-વલા રાખવા પણ નિષેધ કરાય છે. એટલે તેએા ચરવલાના સ્થાને પ્રાંછનકાદિ (વસ્ત્રાદિ)થી પ્રમાજિત કરે છે, પરંતુ વૃદ્ધાવસ્થાવાળી કે જેઓની વિકાર-ખુદ્ધિ નષ્ટ શક ગઇ છે તેવીઓ ચરવલા રાખે પણ છે " આ રીતે તપાગ-ચ્છના પંડિત હર્ષભૂષણકૃત ગ્રંથમાં વાંદણાના ખે દેાષ 'અં કુશ' અને અંબાડ નામના છોડવાના કહ્યા છે. ા વળી કાઉસ્સગ્ગમાં ડાળા હાથે રજોહરહા અને જમણા હાથે મુહપત્તી રાખવાની વિધિ મુખ્યતયા યતિઓની છે.

પાઠમાંજ ' तस्स ऋसति पोत्तस्स ऋतेगां ' આ વાક્યથી સ્પષ્ટ કથે છે. છતાં આજે જે લાેકા સામાયિકધરને ચરવલા શિવાય ખસવાનુંય નિષેધ કરે છે તે શાસ્ત્રીય નહીં પણ ઘણીઓના ધરનાજ આચાર છે, સેનપ્રશ્ન ભાષાંતરકારે 'निस्सेडजं' શબ્દના અર્થ જે 'દં ગ્રસણ' કર્યો છે તે ક્યા શાસ્ત્રના આધારે છે? એના ખુલાસા જંબ્વાચાર્ય કરે.

જેમકે આચાર્ય દેવે દ્રસૂરિ (કે જેમને તપાએો સ્વગચ્છના માને છે, તેમણે) रियत श्रा६िहनकृत्यभां अभ्युं छे के-" नाहीकरयलकुप्पर-उस्सा-रि<mark>य पारियम</mark>्मि **शु**ईए । '' આ પાઠની ટીકામાં લખ્યું છે કે–'' **प्रायः** सूत्रे सर्वमध्यनुष्ठानं साधुमुद्दिश्योक्तं, अतस्तद्विशेषमाह-नाभेर-धस्ताच्चत्वार्यंगुलानि चोलपट्टः, 'करयल'ति द्त्रिणेतरपाणिभ्यां मुखबिस्निकां रजोहरणञ्च कूर्पराभ्यां चोलपट्टो धरणीयः।" धत्यादि પાડ્યી તપાગચ્છીય દેવેંદ્રસૂરિયે નાબીથી ચાર આંગળ નીચે ચાેળપદ્દો ૧, તથા જમરા હાથે મુહપત્તી અને ડાવા હાથે રજોહરણ (રાખવા) ર તથા બન્ને કૂણીએાએ ચાળપટ્ટો પકડી રાખવા ૩, આ ત્રણ ળાયતા કાઉસ્સગ્ગમાં સાધુને માટે કહી છે, અને આ હકીકત હેમહંસાે-પાધ્યાયકૃત ષડાવશ્યક બાળાવબાેધ સાથે પણ મળતી છે, તથા તપા (ધર્મ प्रीत्ति) કૃत संधाायार लाष्य (पाना ४२०)मां 'खलिए०' (धत्याहि ગાથા જે ઉપર બાલબાધમાં લખી છે) તેમાં કહ્યું છે–જે કાઉસ્સગ્ગના 'ખલિન' અને 'કવિટ્ક' નામના ખે દોષ તે અગીતાર્થ શિષ્યને લાગે છે, ગૃહસ્થને પણ એકત્વભાવે એ બે દેખ લાગે, અગ્યારમી પ્રતિમાએ શ્રમણભૂત શ્રાવકને પણ એ બે દોષ લાગે, કારણ ? અગ્યારમાં પ્રતિમાએ રજોહરણ સ્વીકારે છે તેથી 'ખલિન' નામના દાષ લાગે, વલી અગ્યારમા પ્રતિમાએ ચાળપટ્ટો રાખે. અને તે માટે ચાળપટ્ટો જૂ આદિના ભયથી એકતઉ ( છોડી દેવાનું ) પણ કરાય, ચાળપટ્ટા વગર ધાતીયું પહેરવાથી એકતઉ દેાષ ન લાગે, એટલે ગૃહસ્થને ચરવલાે લીધા વગર ઉપરાક્ત ખે દેાષ નથી લાગતા, અગ્યારમી પ્રતિમાએ રજોહરણ અને ચોળપટ્ટો આ બન્ને વસ્તુ શ્રાવક લિએ. એટલે અગ્યારમી પ્રતિમા પ**હે**લાં ઉપરાક્ત

ખે દોષ ન લાગે**,** એટલે શ્રીદેવે દ્રસૂરિકૃત શ્રાહ્રદિનકૃત્ય ત**થા** (તેમના શિષ્ય ધર્મ'ક⁄ોત્તિ'કૃત ) સંધાચાર ભાષ્ય તેમજ હેમહંસાેપાધ્યાયકૃત પડાવસ્યક ભાળાવખાેધ અને પંડિત હર્ષભૂષણકૃત શ્રાહ્કવિધિવિનિશ્ચય. ( આ બધા ) તપા ગચ્છ(વાળાએા)ના કીધા ગ્રંથા પરસ્પર મળતા છે, મતલબંકે વાંદણા દેતાં ( તથા ) કાઉસ્સગ્ગમાં શ્રાવક શ્રાવિકાએ ક્રિયા કરતાં ચરવલાે ન લેવાે, તેમ લઘુ અને વૃદ્ધ પાેશાળાયા તપાશ્રાવદા ક્રિયા કરતાં ચરવલા ભૂમીએ મ્ર્કે છે. પરંતુ યતિની માક્ક હાથમાં નથી લેતા, તેમના યતિએા પણ પૂછતાં એમજ કહે છે. એવ**ં** માર્ગ ચાલતાં સામાયિકઘર તથા પાસાતીને પણ ચરવલાે લેવાના નથા. પૂંજવાનું કામ નિષદ્મા સ્થાનીય પૂંછણાથી કરવું શાસ્ત્રન્યાયે જોવાય છે, ચરવલેા જયણાનું સાધન છે, તેનાથી ઉપાશ્રય પાેપધશાળા અને ઘર પણ પૂજવા જોઇએ, એટલેજ તેા આવશ્યક ચૃર્ણિ માં કહ્યું છે કે–' જે ધેર સામાયિક લઇને જો યતિપાસે જાય તાે સાધુ પાસેથી રજોહરણ માગે' એમ કહ્યું છે. પણ રજોહરણ તે સાથે લઇ જાય તેનાથી પૂંજવાનું નથી કહ્યું, શા માટે ?કે શાયત ભાંગે ભંગાવે, ચરવલાે એ જયણાંતા અંગ છે પણ જેમ શાસ્ત્રમાં કહ્યું હોય તેમ કરવું. એ શાસ્ત્રન્યાય છે એમ જાણીએ છીએ, વળી જેમ ગીતાર્થ ગુરૂઓ કહે તેમ શાસ્ત્રાનાએ માનીએ, પરંતુ મતાનુરાગ ન કરિયે, છદ્મસ્થ જીવ ક્યાં ને ક્યાં ચૂકનાર છે, પણ (શાસ્ત્રના) અક્ષર જોયા પછી કદાગ્રહ ન કરિયે, વિચારજો, (અરૂબરૂ) મળવાથી (બધા) જવાબ પૂરા થાય

(तपा भरतर लेह अंथ १ भेास ४१, अथ २ भेास ४४ भेा ) ४० प्रश्न-तथा खरतरांग्ड नवतत्त्व जीवविचार प्रमुख (प्रकरण) प्रनथ इरियावही विशा पिडकम्यां न भगाइ न भगावइ, ते स्युं १। ल.पा- भरतराने नवतत्त्व छववियाराहि (प्रक्ष्यु) अंथा धरियाविधी पिडिम्या वगर लाग्ने-लागावे नहीं. ते शुं १

तत्रार्थे—जीयां प्रकरणां गुणतां इरियावही पडिकिमवी छइ ते प्रकरणांरा नाम जीयां प्रन्थांमांहि श्रीहरिभद्रसूरि, श्रीत्रभयदेवसूरि श्रीजिनवह्मभसूरि, तथा बीजाइ निरिवरोधी गीतार्थांना कर्या प्रन्थमांहि हवइ तउ दिखालउ जिम तेह मानीयइ, श्रम्हारइ संप्रदायि श्रीजिनदत्तसूरि युगप्रधाननां कीधां प्रन्थांमांहि जीयां प्रक्ररणां गुणतां इरियावही पडिकिमिवी लिखी छइ ते तिम चलावां छां, वली तेह थकी पहिलोका प्रन्थ दिखालिस्यउतउ तेह मानिस्यइ, श्रापण इर्यह-मतानुराग नथी, परं तेह प्रनथ विण दीठे श्रपर मनाइ नहीं, जेह प्रकरण गुणतां प्रन्थांनइ श्रमुसारि इरियावही पडिकिमिवी ते जणावेज्यो ॥ ४० ॥

ભાષા:-જે પ્રકરણોને ગણતાં ઇરિયાવહી પડિકમવી જોઇએ તે પ્રકરણોના નામ શ્રીહરિભદ્રસરિ શ્રીઅભયદેવસ્તરિ શ્રીજિનવલ્લભસ્તરિ તેમ બીજ પણ નિવિ'રોધી ગીતાર્થાના કરેલા શ્ર'થામાં હોય તો તે બતાવા જેમ તે માનાય, અમારા સંપ્રદાયે યુગપ્રધાનાચાર્ય શ્રીજિનદત્તસ્તરિનાં રચેલા શ્ર'થામાં જે પ્રકરણા ગણતાં ઇરિયાવહી પડિકમવી લખી છે તે તેમ ચલાવીએ છીએ, જો તેથી પહેલાંનાં શ્ર'થા બતાવશા તા તે માનિશું આપણને કદાશ્રહ કે મતાનુરાગ નથી, પરંતુ તે શ્રંથ જોયા વિના બીજાં ન મનાય, જે પ્રકરણ ગુણતાં શ્ર'થાના અનુસારે ઇરિયાવહી

પડિકમવાની હાેય તે જણાવજો । + ( તપા ખરતર બેદ ગ્રાંથ ૧ બાેલ ૪૨, ગ્રાંથ ૨ બાેલ ૪૫ માે ) ४१ प्रश्न-तथा खरतरांरइ जिएाइ तिविहार उपवास ऋव(पुरिम)डढ

+ તપા ખરતર ભેંદ પૃ૦ ૩૦/૩૧ માં લખ્યું છે કે "ખરતર **ઇરિયાવહી પડિકમ્યા વિના નવતત્વ તથા છવવિચારાદિક પ્રકર**ણ ગણવા ભણવા ન સૂઝે એમ કહે છે, તે અક્ષર ક્યાં છે ? '' એટલે પૂછવાનું કે આ ગ્રેંથના પ્રશ્ન ૧૦ માં અને એની કુટનાટમાં ખતાવ્યા મુજબ અનેક પ્રાચીત અને પરમસુવિહિત સર્વ માન્ય આચાર્યો, જેવા કે આવશ્યકાદિ ચૂર્ણિ'કાર જિનદાસ ગણિ મહત્તરાચાર્ય, હિંગ્લદ્રાચાર્ય, નવાંગ ટીકાકાર અભયદેવસૂરિ, કાલિકાલસર્વનાચાર્ય હેમચ દ્રસૃરિ આદિ સર્વમાન્ય આચાર્યોના કથતાતૃસાર તત્રમા સામાયિક વ્રતના નામ સાથે વર્ણિત વિધિમાં સામા-મિક દંડક∙કરેમિ ભંતે ! ઉચર્યા બહ ઇરિયાવહિયા પડિકમવાનું વિધાન ચાેકુખું હોવા છતાં પાેતાના મતાશ્રહને પાેેેેેવા સારૂ જેમાં 'સામયિક' એવા શખ્દના નામ નિશાન સરખુંય નથી અને નવકારના પછી ધરિયાવહીના ઉપધાનનો હેતુમાત્ર ખતાવનાર મહાનિશીથ સૂત્રના જે '' गोयमा ! ऋष-डिककंताए इरियावहियाए न कप्पइ चेव काउं किंचिवि चेइयवंदरा-मज्भाय माणाइयं" आ पार्ने आगण डरीने ज्यारे पाडारी रह्या छे डे 'ઇરિયાવહિયા પડિકમ્યા વગર કાંઇ પણ ધર્માક્રિયા કરવી ન કલ્પે' ત્યારે એજ મહાનિશીય સૂત્રના ઉપરાેકત પાઠમાં નામ સાથે ખતાવેલ નવતત્વાદિ પ્રકરણ પ્ર'થાના ભણવા-ગણવા ૨૫ જે સ્વાધ્યાય, તે ધરિયાવહિયા પડિકમ્યા વગર કેમ કરી શકાય ? નજ કરી શકાય, છતાં તેમ કરવું એ શાસ્ત્રવિદિત નહીં, પણ શાસ્ત્રવિરૃદ્ધ તપા ધણીઓના ઘરનાે આચાર છે.

कर्ये इवइ ते त्रि(बि)हं पहरां पछइ न पारइ, ते स्यं ?

ભાષાઃ-ખરતરાેને જેણે તિવિહાર ઉપવાસ અવ(પુરિમ)ફઢે 🗴 કર્યો હોય તે ત્રણ પહોર પછી પારે નહીં, તે શું ?

तत्रार्थे-जिएइ अव(पुरिम)इंढनां पच्चक्लाए पोसहतइ कर्या छइ ते त्रि(बि)हुं पहरां पछइजि पाणी पारइ, जे भणी श्रमहारइ ए नियम नथी जे पछइ पार्या न सूमाइजि, तथा अवड्ढि त्रिहं पहरे गये थाइ, त्रिहुं पहरां पछी सर्व पिंडलेहिए। काल छइ, ते भएी अव ्ढ काल गयां पाणी पारी पडिलेहण करी दिवसचरिम पन्चकलाण करइ तउ वारू, पडिलेह्गाथी पहिली अवड्ढे पारीयइ तउ निरतउ संच मिलइ, अन्यथा पडिलेह्ग करतां दिवमचरिम पच्चक्रवाग स्यु करइ ? ते विचारिवउ छइ. तेह भर्गा ३ पहरे पूरे थये पिं लोहिंगा पिहिलां पारिये तउ विचारिवा मरिखंड न थाइ।।४१।।

ભાષા –જે પાસાતીએ અવ(પુરિમ)ડ્રહ્ના પચ્ચક્રૂ ખાણું કર્યા છે તે ત્રણ (ખે)પહોર પછીજ પાણી (પચ્ચકુખાણ) પારે, કારણ ? અમારે આ નિયમ નથી કે પછી પારવાે નજ કલ્પે, પહેલાનાં ત્રણ પહાેર વીત્યે અવડ્ડ થાય, ત્રહ્ય પહેાર પછી બધો કાળ પડિલેહણાના છે, માટે અવડૂઢના કાળ આવ્યે પાણી પારીને પડિલેહણ કરી દિવસચરિમ પચ્ચકૃષ્માણ

x તપા ખરતર ભેદમાં અવડૂઢનાે નહીં પણ પૂરિમડૂઢનાે પ્રક્ષ છે, એટલે તે તા એ પહારેજ પારી લેવાતુ, તેને ત્રીજા પહારે પારવાની શું આવશ્યકતા ? અને કદાચ ખપાેરે તૃષા ન લાગવાથી ન પારે, ને ત્રીજા પહેારે તૃષા લાગવાથી જો પારવા ચાહે તો તેને ન પારવાનું ખરતર ગુચ્છના કયા ગ્રંથમાં લખ્યું છે ? તે પ્રમાણ પાઠ જંખ્વાચાર્ય બતાવે.

કરે તે! સારૂં, પડિલેહણ્થી પહેલાં અવડ્ઢે પારીયે તેા બરાબર મળતું આવે. અન્યથા પડિલેહણ કરતાં દિવસચરિમ પચ્ચક્ષ્પાણ શું કરે ? તે વિચારવાતું, એટલે ત્રણ પહેાર પૂરા થયે પડિલેહણ પહેલાં પારીયે તેા વિચારવા સરખું ન હોય ા

(તપા ખરતર ભેંદ માંથ ૧ બાેલ ૪૩, ગ્રાંથ ૨ બાેલ ૪૬માે )

४२ प्रश्न-तथा खरतर पदिक वासना कोथला (भर्या) राखइ छइ, प्रस्तावइ गृहस्थांन**इ** चइ छइ, ते स्युं ?।

ભાષા–ખરતર પદવીધરાે વાક્ષેપના કાેથળા (ભરી) રાખે છે, અને પ્રસંગે ગૃહસ્થાેને આપે છે, તે શું ?

तत्रार्थे-तपनांदि दीचानांदि मम्यक्त्वोचचारनांदि व्रतोचचार-नांदि त्र्यालोत्र्यणा स्थापनाप्रतिष्ठा पुट पाटली प्रतिमाप्रतिष्ठा ध्वजा-प्रितिष्ठादि मांगल्य कार्य निमित्ति सूरिमंत्र तथा वर्द्धमानविद्याइ अभि-मंत्रीयइ धर्मध्यान साधन निमित्तइं वासत्तेपनो कार्य थाइ. जे भगाी गृहस्थ पासि वास थाइ न थाइ, ते भगाी यति वामचूर्ण पामइ पुरिए प्रस्तावद्द राखइ, धर्मनइ कार्यइ गृहस्थांनइ वासन्नेप यइ, पुणि संमार ऋर्थेइ ऋाहारनइ काजि चूर्ण यह तउ यतिनइ दोष थाइ, बली एक बोल विचारिवउ छइ-तुम्हारा पृक्या तुम्हे चितारिज्यो, जइ यति चूर्ण न राखइ तउ तेह गृहस्थनइ आपइ स्युं ? शास्त्रनइ न्यायि वली यति श्रावकनइ स्त्राहारनइ काजि तीर्थनिर्मालय नापइ पुणि गावइ छइ, एतलइ यति चूर्ण राखइ धर्मार्थेइ गृहस्थनइ दाइ तउ लाभ, आहारार्थि दाइ तउ दोष लागइ, परं 'वामरा कोथला राखइ' ए बोल लिख्या ते दृष्टिराग, सेर या

पासेग्ड कोथला किम कहीयइ? । वली ऋषिमतीयांग्ड सोनानी मुहर मुहम्मदी रूपई या प्रमुख लेडनइ (वा) गृहस्थनइ माथइ कवूला(ता) करावीनइ श्रावक श्राविका बालकनइ माथइ वासच्चेप करावइ तेहनउ विचार किइच्यो, ते केहइ शास्त्रनउ न्याय छइ ? तपा पृणि वाम गखइ छइ, वर्छमान विद्याना पुड पूजई छई, तपारी वडी लहुडी पोमालि ए चालि अजीम छइ, जइ ऋषिमतीए मूलगी ए चालि छोडी द्यइ तउ ते जाणइ, ध्याननउ नाम लेईनइ पडदइमांहि बइसीनइ पुडइ वासच्चेपपूजा करइ छइ । तउ ते जाणइ, लोकमांहि तउ 'पूज्य ध्यानइ बइठा' इम कहाइ छइ । तथा शास्त्र मध्ये बीजइ पहिंग ऋथेपौरुषी कहाइ पिण ध्यान पौरुषी न कहाइ, ए घगुं विचारिज्यो, दृष्टिगग घगुं भल नथी ॥४२॥

ભાષા:-તપસ્યા ઉચરાવાની દીક્ષાની સમ્યક્ત્વાદિ વ્રતોચ્ચારની નંદીમાં. આલે!અણા દેતાં તથા સ્થાપના. પટ. પાટલી. પ્રતિમા એવં ધ્વજાની પ્રતિષ્ઠા આદિ માંગલીક કાર્યંનિમિત્તે તેમ બીજા તેવા પ્રકારના ધમં ધ્યાન સાધનમાં સૃરિમંત્ર કે વર્દ્ધમાનવિદ્યાર્થી મંત્રિત વાસક્ષેપની જરૂરત પડે છે, અને ગૃહસ્થા પાસે વાસક્ષેપ હાય કે ન હાય, એટલે યતિઓ પણ પ્રસંગે વાસક્ષેપ પાસે રાખે અને ધમં કાર્ય નિમિત્તે ગૃહસ્થને આપે પણ ખરા, પરંતુ જો સંસારના કાર્યનિમિત્તે કે આહારનિમિત્તે ચૂર્ણ (વાસક્ષેપ) આપે તા સાધુને દાષ લાગે, વલી વાત વિચારવાની છે, તમારૂં પૂછ્યું તમા સંભારજો, યદિ સાધુ વાસક્ષેપ ન રાખે તા તે અવસરે ગૃહસ્થને શું આપે ! અને શાસ્ત્રના ન્યાયે આહાર નિમિત્તે બ્રાવકને તીર્યનિર્માલ્ય સાધુ ન આપે, પણ રાખે છે, એટલે યતિ વાસ

ચૂર્ણ રાખે અને ધર્મ'કાર્ય નિમિત્તે ગૃહસ્થને આપે તાે લાભ છે, આહારદિના નિમિત્તે આપે તેા દેાષ લાગે, પરંતુ 'વાસ(ક્ષેપ)ના કાથલા રાખે ' આ બાલ લિખ્યા તે દષ્ટિરાગના છે, સેર કે પાસેરે કેાથળા કેમ કહેવાય ? વલી ઋપિમતિએાને સાેનાની મુહમ્મદી મહાેર અને રૂપીયા આપી યાતો ગૃહસ્થાે પાસે કખૂલાત કરાવીને શ્રાવક શ્રાવિકાએા બાળકના માથે વાસક્ષેપ કરાવે છે તે ક્યા શાસ્ત્રના ન્યાય છે? સપ્રમાણ કહેજો, તપા પણ વાસક્ષેપ રાખે છે, વહ્લ<sup>°</sup>માનવિદ્યાના પટ પૂજે છે, તપાની માેડી તથા છાેડી પાેસાલે હજુ પણ એ ચાલ છે, ઋષિમતીઓએ તે અસલની ચાલને છોડી દીધી હોય તેા તેઓ જાણે (અને) ધ્યાનનું નામ લઇને પડદામાં ખેસી પટ ઉપર વાસક્ષેપ કરે છે તાે તે જાણે. લાકમાં તાે ' પૂજ્ય ધ્યાનમાં ખેઠા (છે)' એમ કહેવાય છે. તથા શાસ્ત્રોમાં ખીજે પહેારે અર્થ પૌરૂષી કહેવાય. પણ ધ્યાનપૌરૂષી નથી કહેવાતી, એ વિચારજો; ઘણું દષ્ટિરાગ સાર્ં નથી,

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૪૪, ગ્રંથ ૨ બાલ ૪૭ મા )

४३ पश्च-तथा खरतरांनइ श्रीमहिनाथ. श्रीनेमिनाथ श्रीमहार्वार ए तीर्थंकरनी प्रतिमा देहरासग्इ पूजाइ नहीं, तपानइ ब्रइ, ते स्यु ?

ભાષા:-ખરતરાતે મલ્લિનાથ, તેમનાથ અને મહાવીર પ્રભુ, એ તીર્થ કરાતી પ્રતિમા ધરદેરાસરે ન પૂજ્ય, તપાંતે પૂજ્ય છે. તે શું ?

तत्रार्थे—श्चम्हारइतउ (ए) तीर्थंकर पृजिवानउ निषेघ नथी. तथा "मिल्लिनाथ-नेमिनाथी, वीरो वैराग्य कारणम् ।" एहवा जे श्लोक कहिवरावइ छइ, ते श्लोक खग्तरानाकीधा नथी, किहां(इ) वास्तुक शास्त्रमाहि कहा हुवइ तउ तेहना करण हार जाणइ, **ऋम्**हनइ ए वातनउ स्युं ? जे कहइ ते जागाइ, जे इम कहिस्यइ णुंं राहिला थास्यइ, जागाीयइ छइ ते ऋग्हंतांनी ऋाशात-नाथी बीहता नथी, वली ए भाव ऋषिमतीयां जतियांनइ पृद्धेज्यो, खरतरांवतइ एवडा बोल न कहावइ, ए बोल श्रघटतड पृष्टयउ, हिवणां ऋषिमती बोलतां भूंडां करतां देखता नथी. रागद्वेपनइ जोरइ, वली म्लेच्छ थकी केतलांएक भलां यतियांनइ संयोगइं जैन नवा देहरा कराविवाना हुकम फुरमान करी न दाइ, ऋनइ केइक भारीकम्मा ऋषीमतीयांरा ऋषि देहरा पडावणना फुरमान कराविवा वांछइ छइ, वली केईएक ऋषिमतियांना श्रावक देहरा पडाविवा निमित्ति यतियांनइ दोकडा पूरइ छइ, राग द्वेषना वाह्या, वेषधारीयांना प्रेयी ए वात करतां करावतां रागद्वेषना वाह्या देखता नथी, वली ऋषिमतीयांरी प्रतिष्ठी प्रतिमा टाली बीजां गच्छवासीयांनी प्रतिष्ठी प्रतिमा श्रवंदनीक कहइ छइ, ए महा-जोर सबल थका जिनशासनमांहि करइ छइ, गुरुपिए जाणी तेहनइ स्युं नथी पालता ? जाग्गीयइ छुइ-तेहनइ ए वात सुहावइ छइ, अथवा ते कुशिष्य अपणा गुरुना कह्या नथी मानता, ए बोल विचारिज्यो ॥ ४३ ॥

ભાષા:-અમારા સંપ્રદાયે એ તીર્થ કરાને પૂજવાનું નિષેધ નથી, અને "म हिनाथनेमिनाथी, वीरो वै ાग्य कारणम्" આ શ્લોક જે કહેવાય છે તે ખરતરના રચેલ નથી, કયાં એ વાસ્તુશાસ્ત્રાદિમાં કહ્યો હોય તો તેના કરનારા જાણે, અમને એ વાતનું શું ? જે કહે તે જ્રાણ, (વાસ્તુસાર પૃ ૯૮ ના કહેવા પ્રમાણે ઉ સકલચંદ્રકૃત પ્રતિષ્ઠાકલ્પમાં આવા નિષેધ છે) જે આ પ્રમાણે કહે શે તે ઘણા દુ:ખી થશે, જણાય છે કે

આ પ્રમાણે કહેનારાએ અરિહ તાેની આશાતનાથી બીહતા નથી. વલી આ હકીકત ઋષિમતીએાના જતિએાને પૂછજ્યો, ખરતરાેથી આવા ખાલ ન કહેવાય, આ પ્રક્ષ અણઘટતા પૂછયા છે, હમણાં ઋષિ-મતીએ રાગદ્રેષના વશથી અયેાગ્ય ખાલતાં કે કરતાં જોતા નથી. અને કેટલાએક સારા યતિએાના સંયાગે જૈન દેરાસરાે નવીન કરાવતા હાેય તેમને યવનાથકી હુકમ કુમાન કરાવવા નથી દેતા, અને કાેકાેકતા ભારી-કર્મા<sup>°</sup> ઋષિમતીએાના ઋષિ દેરાસર પડાવાના કુરમાન કરાવવા વાંછે છે, તેમ ક્રેઇક ઋષિમતીએોના શ્રાવંકા રાગદ્રેષને વશ થયા દેરાસરાે પડાવવા નિમિત્તે યતિએાને દાેકડા પૂરે છે, વેષધારીએાના પ્રેરેલા રાગદ્વેષને વશ થઇ એવા કામ કરતાં કરાવતાં (ભાવી) જોતા નથી, વલી ઋષિમતીએા શિવાય ખીજા ગચ્છવાસીએાની પ્રતિષ્ઠિત જિન પ્રતિમાને અવંદનીય કહે છે. એ મહા જયરદસ્ત (ઉત્પાત) અલવાન થઇ જિનશાસનમાં કરે છે. ગુરૂઓ પણ જાણતા છતા તેને કેમ રાેકતા નથી ? જણાય છે કે તેમને એ વાત રૂચે છે અથવા તો તે કુશિષ્ય પાતાના ગુરૂનાે કથન માનતા નથી. આ વાત વિચારજો ા

( તપા ખરતર ભેંદ ગ્રાંથ ૧ બાેલ ૪૫, ગ્રાંથ ૨ બાેલ ૪૮ માે )

४४ प्रश्न-तथा खरतरांग पदिक वरसालइ पखइ वालाश वेलायइं बाजविट न बइसइ, ते स्युं ?।

ભાષા:-ખરતરના પદસ્થ વર્ષાકાળ શિવાય વ્યાખ્યાન સમયે બાજોટ (ચાેખુણા ન્હાના પાટલા) ઉપર ન ખેસે, તે શું ?

तत्रार्थे—ए वात इमजि-जे कारण पत्वइ वर्षाकाल टाली शेषकालइ यतिनइं पादपीठादि न कल्पइ, परं श्रीभट्टारक (जे)

स्रिनंत्रवारी ते गणधर स्थानीय छइ, ते भणी जिम गणधर राजायहं त्र्याएया सिहासण् तथा पादपीठ ऊपरि बइसीनइ विचा-लला वि पहर देसना चइ, लोकांना संदेह फेडइ, एहवा श्रीबृह-त्कल्पभाष्यचूर्रिएमांहि कह्या छइ, यत:—''रास्त्रोबर्क्षयसीहास **रो** निविद्वठो 🔊 कहति, तद्भावे तित्ययर पायवीढोपविदो कहति।" एतलइं तीर्थंकर देवछंदइ पधार्या गराधर काष्ठमय पादपीठ ऊपरि बइसइ, राजाश्रइं श्राएया सीहासगाइ बइसइं, एवं श्रीत्राचार्य पूर्गा गराधर स्थानीय थका पाटलइ वखारा करइ ॥ ४४ ॥

ભાષા:--આ વાત એમ છે કે જે કારણશિવાય વર્ષાકાળને છેાડી શેષકાળે યતિને ાદપીઠાદિ ન કલ્પે. પરંતુ આચાર્ય જે સૂરિમંત્રધારી (તે) ગણધર સ્થાનીય છે. માટે જેમ ગણધર મહારાજ રાજાના લાવેલા સિંહાસન ઉપર અથવા તીર્થ કરોના પાદપીડ ઉપર ખેસીને વચલા એ પહેાર <mark>દેશના આપે</mark> અને લેાકાના સંદેહ ટાળે એમ બુદ્ધકલ્પભાષ્ય ચૂર્ણિ'માં કહ્યું છે, જેમકે 'રાજાના આણેલા સિંહાસનમાં અથવા તીર્થ કરાના પાદપીડ ઉપર ખેસી ધર્મ દેશના દિયે ' એટલે તીર્થ કર દેવજું **દે પધાર્યા પછી ગ**ણધર કાષ્ઠ્રમય પાદપીઠ ઉપર ખેસે, અથવા રાજાના લાવેલા સિંહાસણ પર ખેસે, એવં આચાર્ય પણ ગણધર સ્થાનીય હેાવાથી પાટ ઉપર ખેસી વ્યાખ્યાન કરે. +

<sup>+</sup> તપા ખરતર ૫૦ ૩૪ તથા ૧૪૦ માં અનુક્રમે બાલ નં. ૪૫ અને ४८ માં બન્ને મૂળ લેખંકાએ "वलाणवेलायइं" આ શબ્દને સાવ ઉડાડી દઇને 'વર્ષાકાળના ચામાસા શિવાય હંમેશાં પાટ પાટલા ઉપર ખેસવા'તું જાડુંજ દેાષારાેપણ કર્યુ<sup>ડ</sup> છે, બારે માસ, ને વ્યાખ્યાન

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૪૬, ગ્રં. ર ખાલ ૪૯ મા ) ४४ प्रश्न - तथा 'सुद्धवियड' शब्दई श्रीकल्पसूत्रमांहि खरता

શિયાય પણુંપાટ પાટલાપર પદસ્થાે ખેસે એવી માન્યતા કે આમતરીકે ગચ્છમાં તેા છેજ નહીં, પરંતુ તમારા તપાએોમાં તેા પદસ્થ શિવાયના સામાન્ય સાધુએા પણ આખો દિવસ પાટપર પગઉપર પગ ચઢાવી ખેડેલા આજે ધણાએ જેવાય છે, અને વ્યાખ્યાન સમયે તો પાટપર ખેસવાની પ્રવૃત્તિ આજે ક્યા ગચ્છમાં કે સમુદાયમાં તથી ? શું આ બન્તે બાેલાના મૂળ લેખકા વ્યાખ્યાન સમયે પાટ પર ન્હાેતા બેસતા <sup>?</sup> કે હમણાં એના અનુવાદક અને પ્રકાશક અગમપ્રજ્ઞાચાર્ય નથી **ખેસતા** <sup>શ</sup>

આ પ્રશ્નોત્તર ગ્રાંથના આ ૪૮ માં પ્રશ્નોત્તરને બરાબર ધ્યાનપૂર્વ ક વાંચતાં સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે કે-યેન કેન ખીજાને ઉતારી પાડવા માટે ં વિપક્ષિએા કેવા જુડા કાવાદાવા કરે છે ? આવા આત્માઓપર ભાવદયા આવવા સાથે સાશ્રય વિચાર આવે છે-આત્મહિતૈષિતાની ખુદ્ધિએ ઘરખાર કુટું ખ પરિવાર અને ધન માલ મિલ્કતના ત્યાગ કરી સર્વ-વિરતિ સંયમ કે જેની અંદર સર્વથા પ્રકારે કૂડ કપટ પ્રયાંચ જાળ ત્યાગ કરવાનું જ ઉપદેશ પરમતારક વીતરાગદેવાએ કરેલ છે, તેને પ્રાપ્ત કરીને પણ જે આત્માંએા સ્વાતકર્ષાના વ્યામાહમાં ક્સાઇ જઇ આવા જાુઠા કાવાદાવા કરીને થાેડા કાળના જીવન માટે કેવા અશુભ કર્મા ઉપાઈ રહ્યા છે ? અને એના વિપાક કેવા પ્રકારે એ આત્માઓને ભોગવવા પડશે ? એના પરમાર્થ કેવળીગમ્યજ માની શકાય, અસ્તુ. શાસન દેવ એવા આત્માઓને સ્વહિત સાધવાની સદ્યુદ્ધિ અને મતાગ્રહ રહિત નિષ્પક્ષપાત વૃત્તિ અર્પે કે જેથી એવા અનુચિત કર્ત બ્યાેથી વિરમી પાતાનું આત્મહિત સાધે. આજ એક શુભે<sup>ર</sup>છા.

वर्णांतर प्राप्त कसेलादिकना पाणी कहइ छइ. तपा उष्णोदक 'सुद्धवियड' शब्दइ करी कहइ छइ, ते स्यं ?

ભાષા:-કલ્પસુત્ર સામાચારીમાંહેના 'સુદ્ધવિયડ' શબ્દથી ખરતરાે વર્ણા-ન્તર પ્રાપ્ત કસેલાદિકના પાણી કહે છે. ત્યારે તપા ઉષ્ણાદક કહે છે. તે શું ?

तत्रार्थे — 'सुद्धवियड' शब्दइ श्रीत्रभयदेवाचार्यइं उन्हा पाणी फलाया ते प्रमाण ठागांगवृत्तिमांहि इमजि ( छइ ), परं तिहां 'र्डामण्वियडे' ५ शब्द न छुइ, ते भणी उन्हा पाणी सुद्धवियड' शब्दि थाइ, परं श्रीकल्पसिद्धांतमांहि 'सुद्धवियडे' तथा 'उसिगावियडे' ए वि शब्द पाणीनइ आलावइ छइ, तिहां बिहुं शब्दांना जूजूआ ऋथे जोई-यइ, ते भगा श्रीत्रभयदेवाचार्यनत संतानीय परंपरागमधारी विधिप्रपाकारी श्रीजिनप्रभस्रि, तिएाई 'सुद्धवियडे'नड ऋर्थ विगातर प्राप्त पाणी 'उसिर्णावयडे'नउ अर्थ उष्णपाग्गी, ए बिहुं शब्दांना (ऋर्थ) जूजूबा परंपरागमने मेलि वलाण्या প্তঃ, श्रीत्र्याचारांग-मांहि (पुणि) 'उसिण्वियडे' ए पाठ नथी 'सुद्धवियडे' एहजि पाठ छइ, ते भग्गी 'सुद्धवियडे'ना ऋथे उष्ण(? फासु)पाणी कही श्रीशीलांगाचार्ये वर्णान्तर प्राप्त पाणी कह्या, तथा त्रिफलाना कीधा पाणी कल्पसूत्रनइं न्यायइं कीयइ पाणीमांहि कहीयइं ? ए जोज्यो, जिम बापनी सातीमीराती संतानीया जाणइ परं पारका पुत्र न जागाइ, तिम श्रीत्रभयदेवसूरि नवांगवृत्तिकारकना श्रमिप्राय जेहवा तेहना संतानीया जागाइ तेहवा परपची न जागाइ, वली जे जाणिवानी बांछा करइ ते पृछउ, जिम वहरइ सूजइ तुम्हारइ पितायई ऋहम्मदावादमांहि सर्वगच्छांनी सामाचारी जोई

चरचा करी सर्वगच्छांना गीतार्थांनी साखइ शास्त्रनइ मेली विचारि चरचीनइ श्रीखरतर गच्छनी गुरुपरंपरायात श्रीजिनवहभस्रि-भाषित सामाचारी आचरी तिम तमने पुग्ण गीतार्थांने पूछी समभी सामाचारी आदरिवी, एकल कह्णी सांभलतां नथी पडती, ते भगी हिवइई विचारिवउ, लोकमांहि प्रतीति ्रप्रामड, ते भणी विचारिज्यो ।। ४४ ॥

ભાષા—' सद्भवियंडे ' શખ્દના અર્થ શ્રીઅભયદેવ સુરિજીએ ઉન્હાે પાણી લખ્યો તે પ્રમાણ છે, કાણાંગવૃત્તિ (અવ્ ૩ ઉવ્ ૩ +) માં એમજ છે, પરંતુ ત્યાં 'इसिएावियडे' એ શબ્દ છે નધી, એટલે 'सुद्धवियडे' શખ્દતા અર્થ ઉન્હા પાણી થાય, પણ શ્રીકલ્પસત્રમાં પાણીના અધિકારે 'सुद्धवियडे' अने 'उसिण्वियडे' आ अन्ने शण्हा छे, अने ते अन्ने શબ્દોના અર્થેો જુદા જુદા હોવા જોઇએ, એટલા માટે શ્રીઅલયદેવ સૂરિના સ તાનીય પર પરાગમધારી અને વિધિપ્રપા શ્રંથના રચનારા શ્રીજિન-પ્રભસૂરિ, તેમણે ( કલ્પસૂત્ર ટીકા સંદેહવિષૌષધીમાં ) 'सुद्धवियडे'ના અર્થ વર્ણા તર પ્રાપ્ત પાણી 🗴 અને 'उसिम् वियडे'ના અર્થ ઉન્હાે

<sup>+</sup> त. भ. ले. ५० उप भां 'शुद्धविकटं-उध्गोदकम्' आ पार त्रीज દાણાના ખીજા ઉદ્દેશામાં હોવાનું લખ્યું છે, પણ છે ત્રીજા ઉદ્દેશામાં.

<sup>×</sup> આચાર્ય શ્રીજિનપ્રભસૂરિએ આ અર્થ સ્વમતિ કલ્પનાએ નહીં. પણ આચારાંગ શ્રુત ર અધ્યયન ૧ ઉદ્દેશા ૭ માની ટીકામાં ચાકૂખું પાદ છે કે-"ग्रुद्धविकटं-प्रासुकोदकम्" અર્थાત्-"ग्रुद्धविकट" એટલે ત્રિફળા - કસેલા આદિ કાઇ પણ વસ્તુના સંયાગથી તૈયાર થયેલ પ્રાસુક (ફાસુ) પાણી " આ પ્રાચીન શાસ્ત્રકારાેની વ્યાખ્યા ન માનતાં પાેતાના

પાણી, એમ બન્ને શબ્દોના જુદા જુદા અર્થો પરંપરાગમાનુસાર બતાવ્યા છે, શ્રીઆચારાંગ (શુ• ર અ• ૧ ઉ. ७) માં 'उसिस्वियंडे' મતાગ્રહવશ 'शुद्धविकट' શબ્દના અર્થ ફકત ઉન્હા પાણીજ કરવા એ શાસ્ત્રવિરહ તપાના ઘરના આચાર છે.

તપા ખરતર ભેદ ૫૦ ૩૬ માં મૂળ લેખકના લખ્યા મુજબજ 'माच्चिकास्थाने मच्चिकापातः'नी ઉક્તિने અક્ષર**શ**ः ચરિતાર્થ' કરતા આગમ-પ્રતાચાર્ય માત્ર શણાંગ વૃત્તિના '' शुद्धविकटं-उष्णोदकम् " આ પાઠને આગળ કરી લખે છે કે-" અભયદેવ સૃરિને વખતે, જેમ તપા માને છે, તેમ માનતા હતા (હાલ) ખરતરે નત્રા માર્ગ કાક્યા છે " પરં**તુ** જણાય છે કે અસયદેવ સૂરિથીય પ્રાચીન અને એમેને પણ માન્ય. એવા શીલાંકાચાર્ય રચિત આચારાંગ સૂત્રની ટીકાને અવલાેકવાની તસ્દી આગમપ્રત્રજીએ નથી ઉઠાવી, અગર તેને જોઇ હશે તાેય ' સ્વમતા-ત્રહના આવેશમાં એતું ભાન નથી રહ્યું ' એમ કહેતાં તેા જરા**એ** અતિશયોકિત થતી હોય તેમ નથી જાણતું, જો એમ ન હોત તો ' ખરતરે નવા માર્ગ' કાઢ્યા છે' એમ સહસા લખી ન દેતા, મ**હા**-શયજ ! ખરતરે તા નવા માર્ગ નથી કાક્યા, પણ તપાઓએજ જૈન મુનિઓને વેવા યાત્ર શાસ્ત્રવિહિત એકવીસ પ્રકારના પાણીઓ છોડી કઈ માત્ર એકજ ઉન્હા પાણી, કે જે પ્રાયઃ સાધુ-સાધ્વીએાના નિમિત્તેજ જીકાયના આરંભ ક<sup>ર</sup>ી ગૃહસ્થા તૈયાર કરે છે. તેનેજ લેવાના નવા **મા**ર્ગ કાક્યો છે. ઉન્હા પાણી શિવાય બીજા પ્રાસુક પાણીના કાળ માન સ્રોછા હ્યુંય છે એમ કહેવું તે ખોટું બચાવ છે. કારભકે પ્રવચનસારાષ્ધાર ઋૂળમાં આચાર્ય શ્રીનેમિચ દ્રસૂરિ અને તેની ટીકામાં આચાર્ય શ્રીસિધ્ધસેન એ શખ્દ નથી કિંતુ એકજ 'सुद्धवियडे' શખ્દ છે, એટલા માટે ટીકાકાર શીલાંકાચાર્યે 'સુદ્ધવિ**ચહે**' શખ્દના અર્થ વર્ણાતર પ્રાપ્ત

સૃરિ ઉન્હા અને ફાસુ. બન્ને પ્રકારના પાણીના ત્રણે ઋતુઓમાં સમાન કાળ-માન સ્પષ્ટતયા લખે છે. જુઓ તે પાઠ આ ગ્રંથ પૃત્ર ૧૨૯ ના ટિપ્પણ માં.

વલી એજ પૃષ્ઠ પર મૂળ લેખકે ઉધ્ધૃત કરેલ નેમિચંદ્ર ભંડારી रियत पष्टिशतक प्रकरिश्ती " जेह के वि सुकुलबहुणो, सीलं मइलंति कूलनामानं । मिच्छत्तमइमंतवि, विहरंत तेसु गुरुकेरत्तं ॥ १॥" આ ગાયા, કે જે ( જો કે અમાએ તા એમણે છપાવેલ શુદ્ધિપત્રમુજય શુદ્ધ કરીનેજ અહિં મૂકી છે છતાં ) ખહુલતાએ અશુદ્ધ છે, તેના વાસ્તવિક અર્થ ની ગમ પાતાને પડી ન હોવા છતાં આગમપ્રત્રતાના મદમાં ચકચૂર ખનતા લખે છે કે-" જે ક્રાઇ મિથ્યાત્વમતિવાલા શીલને મલિન કરતા કુલનું નામ ધરાવે છે, તેમાં ગુરૂપણું કેવું ? " આવા ઢંગ ઘડાવગરના ઉટપટાંગ મનફાવતા અર્થ લખીને પાેતાના એકાંત રાગાંધ ભકતામાં મહત્ત્વતા મેળવવાનું માનતા હશે, પણ નિષ્પક્ષ સુત્ર જનામાં તા આગમપ્રત્ઞતાના ખરેખર નમૂનાજ ખતાવ્યો છે, અમા સુદ્રા વાંચ-કાેની જાણ ખાતર એ ગાથાનાે શુદ્ધ પાડ અને એનાે વાસ્તવિક સત્ય અર્થ આ લખી ખતાવીએ છીએ—

" जह केवि सुकुलवहुगाो, सीलं मइलंति लिंति कुलनामं। मिच्छत्तमायरंतिवि, वहंति तह सुगुरुकेरतं ॥ १॥" અવ<sup>ે</sup>–જેમ કેટલીએક ઉત્તમ કુલની વધૂ(સ્ત્રી**)**એા શીલને મલિન કરતી છતી પણેઉત્તમ કુલનો અભિમાન ધરાવતી કુલ<mark>નું નામ લે છે,</mark> તેમ ુ મિથ્યાત્વ ( શાસ્ત્રવિરૂધ્ધ આચરણ ) તે આચરતા છતાએ કેવા

ફાસુ પાણી કહ્યો, બીજાં ત્રિફળાનાે પાણી કલ્પસ્ત્રોક્ત પાણીએામાંથી કયા પાણીમાં કહેવાય ? એ વાતના વિચાર કરજો, જેમ બાપની સાતીમીરાતી–એટલે તેના લેણ દેણ આદિ વ્યવહાર. તેના સંતાનીયા પરંપરાગત પુત્ર પૌત્રાદિકો જાણે. પરંતુ બીજાના પુત્રે ન જાણે, તેમ નવાંગ ટીકાકાર શ્રીઅભયદેવ સૃરિના અભિપ્રાય જેવા તેના સંતાનીયાએા જાણે તેવા પરપક્ષીએ। ન જાણે. જેને વિશેષ જાણવાની વાંછા હોય તેણે પૂછવું, જેમ તમારા પિતા સૂજા વહેારાએ અમદાવાદમાં બધા ગચ્છોની સામાચારી જોઇને તે બાબત ચરચા કરી બધા ગચ્છોના ગીતાર્થોની સમક્ષ શાસ્ત્રાનુસાર વિચાર અને ચર્ચા કરીને ગુરૂપર પાયાત શ્રીજિનવલ્લભસૂરિ ભાષિત ખરતર ગચ્છની સામાચારી આચરી (તેમ) તમાએ પણ ગીતાર્થાને પૂછી સમજીને સામાચારી આદરવી, એકતરફી કથત સાંભળતાં સમજ નથી પડતી, માટે હવેથીય વિચારવાે, (જેથી) લાેકમાં પ્રતાતિ પામાે, તે ભણી વિચારજો ા

સુગુરૂપણાને વહે છે ? " આ ઉપર લખ્યા મુજબ ગાથાના શુધ્ધ પાઠ અને તેના વાસ્તવિક સત્ય અર્થને વાંચી પાર્કા સમજી ગયા હશે કે આગમપ્રત્નજએ પાતાની વિદ્વત્તા બતાવવાને કેવા કપાેલ કલ્પિત અર્થો લખી નાખવાના આડંબર કર્યા છે? વસ્તુતઃ તપાએાની ધર્માક્રિયાએહ રાગદ્રેષ છોડી સમભાવે આત્મહિતને માટે નહીં, પણ કેવલ આડંબર માટેજ છે. આડં બરમાં એ લોકોએ ધર્મ માન્યો છે. જેમકે ન્યાયાચાર્ય ઉપાધ્યાય श्रीयशाविकयञ् सीम'धर किनना स्तवनमां <u>इ</u>हे छे. 'धर्म नामे धमाधम चली, ज्ञानमारग रह्यो दूर रे,' भक्षांश्य आगभप्रत्र ! आ ७५४ धत ગાથામાં વર્ણિત હકીકત વતુત: આપમાંજ ચરિતાર્થ થાય છે. ઇતિશમ્ ।

( તપા ખરતર ભેંદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૪૭, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૫૦ મા )

४६ पश्च-तथा खरतरांनइ पडिकमणा कीघा पछइ 'खुद्रोपद्रव-त्रोहडावगा'नउ काउस्सग्ग इहलोकार्थि करइ, ते स्यूं ?।

ભાષા-ખરતરાને પડિકમર્ણું કર્યા પછી 'ક્ષુદ્રોપદ્રવ એાહડાવણ'ના કાઉસ્સગ આલેાકાથે<sup>૧</sup> કરે છે, તે શું <sup>?</sup>ા

तत्रार्थे - तपांनइ 'दु:खत्तय-कर्मत्त्रय'नउ काउस्सग्ग करइ, ते स्युं ? ए सरिखुंजि छइ, दुःखनड च्चय ते इहलोकार्थि छइ, परं ए त्रापणा २ गुरुनी त्राचरणा छइ, गुरुनी त्राचरणानइ जे चर्चइ ते भोला कहीयइ, गुरुनी आचरणा ऊपर शास्त्र न जोईयइ॥४६॥

ભાષા-તપાને 'દુખક્ષય-કર્મ ક્ષય'ના કાઉસ્સગ્ગ કરે છે તે શું ? એ સરિખુંજ છે, 🗴 દુખના ક્ષય તે આ લાક નિમિત્તે છે, પરંતુ એ પાત-પાેતાના ગુરૂઓની આચરણા છે, ગુરૂઓની આચરણાને જે ચચે<sup>°</sup> તે ભાળા (સમજ વગરના) કહેવાય. તે ઉપર શાસ્ત્ર ન જોવાય ।

× આ કાઉસ્સગ જે તપાએા કરે છે તેના માટે તાે શાસ્ત્રપ્રમાણ આગમપ્રતાચાર્યે શાધીજ કાઢ્યું હશે, તાે તે અહિં પાઠકાને લખીને વ્યતાવ્યા કેમ નહીં ? વસ્તુત: આ કાઉસ્સગ્ગ કરવું એ શાસ્ત્રના નહીં પણ તપાના ઘરતાે આચાર છે. તે એમાં જે દુ:ખનાે ક્ષય માગવાે તે આલાક માટે નહીં તા બીજો શું છે? બીજું આજ કાલના તપાએા પાક્ષિક શિવાય હમેશાના પ્રતિક્રમણમાં શાંતિ અવશ્ય ખેલવાનું જે માની **બેઠા છે એ પણ શાસ્ત્રાનુસાર નથી તેમ જૂના તપાએોને પણ સમ્મત** નથી, કિંતુ આજકાલના તપાએાના ઘરનાે આચાર **છે, તપાના પરમપૂજ્યાચાય**ે શ્રીવિજયસેન સુરિ ' શાંતિ પાખીના દિવસે અવશ્ય અને ખીજા (દેવસીના)

(તપા-ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૪૮, ગ્રંથ ૨ બાલ ૫૧ મા)

४७ प्रश्न —तथा खरतरांनइ पजूसगाइ ७, चउमासइ ५, पाखीयइ ३ जगा पखइ न पडिकमइ, ते स्युं ?।

ભાષાઃ-ખરતરાને પજૂસણે સાત, ચામાસીએ પાંચ અને પાખીએ ત્રણ જણ શિવાય ન પડિકમે, તે શું ?

तत्रार्थे— उत्कृष्ट इतइ योगइ ए त्रिहुं पर्वे (अनुक्रमे) ७-४-३ यितयां साथि खामणा करवा छइ, तेतलाना योग न मिलइ तड अोछइई मेलावइ पिडकमइ, ए तपा यितयांनइ पुणि सिरेखुंजि छइ, बे ठाणइ त्रण ठाणइ संघाडइ किम पिडकिमस्यइ ? परं छतइ योगइ एतलां साथि खाम्युं जोई यई जि, अधिकां साथि खामियइ तड घणड लाभ थाई, परं एतलाथी ऊणा साथि न पिडकिमीयइ जि इम नथी जाणता ॥ ४७॥

ભાષા:- ઉત્કૃષ્ટપણે છતે યોગે એ ત્રણે પવે<sup>૧</sup> (અનુક્રમે) ૭-૫-૩ યતિઓ સાથે ખામણા કરવા (શાસ્ત્રાજ્ઞા) છે, તેટલાના યાગ ન મળે

દિવસે ખાલવાનું નિયમ નથી ' એવું સ્પષ્ટ કથે છે. જુઓ-

तथा संवैंः पाक्षिकप्रतिक्रमणे परम्परया शान्तिरवइयं कथ्यते, कश्चित्पुनरन्यस्मिन्दिनेऽपि कथ्यते, तित्कमस्तीति प्रश्नोऽत्रोत्तरं-पाक्षिकप्रतिक्रमणे परम्परया शान्तिरवश्यं कथ्यते, श्रन्यस्मिन्दिने तु कथनमाश्रित्य नियमो ज्ञातो नास्तीति ४७। से. प्र. ७ ०४, ५। १०७

જયાં ભાન તેં એટલું એ નથી કે પોતાના પરમગુરૂઓ શું કહી રહ્યા છે, ત્યાં દરેક ભાગત 'તપા સૂત્ર પ્રમાણે કરે છે' એમ નિ:સંકોચ ભાવે કહી દેવું. એ કેટલું ભારે દુઃસાહસ છે ? અસ્તુ.

તાે એાછા મેલે પણ પડિકમે, એ તપા યતિઓને પણ સરખૂંજ છે, એ કે ત્રણનાજ સમુદાયમાં (એટલાને ખામીને) કેમ પહિકમશે ! પરંતુ છતે યાેગે એટલા સાથે અવશ્ય ખામવું જોઇએ, અધિક સાથે ખામિયે તેા વિશેષ લાભ છે, પરંતુ એટલાયી એાછા સાથે નજ પડિકમીએ એમ નથી જાણતા. +

(તપા ખરતર લેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૪૯, ગ્રંથ ૨ બાલ પર માે )

४८ प्रश्न-तथा खरतर देहरइ चैत्यवंदन करतां 'भगवन ! चैत्यवंर्न करूं ?' ए खमासमग्ग नापइ, ते स्यं ?।

ભાષા:- ખરતર દેશસરે ચૈત્યવંદન કરતાં 'ભગવન્ ચૈત્યવંદન કરૂં ?' એ ખમાસમણ ન આપે, તે શું ? ×

तत्रार्थे-'भगवन ! चैत्यवंदन करूं ?' एतलइ कहाइ खमास-मगा न थाइ, किन्तु 'इच्छामि लमासमगो ! वंदिउं जाविगाउजाए निसीहियाए मत्थएण वंदामि' ए न्द्र श्रज्ञरे लगासमण् थाइ,

<sup>+</sup> ખામવાની વાતને પડિકમવામાં લગાડી દઇને મૂળ લેખકાએ પેતાની કલુપિત ચિત્તવૃત્તિનું, ને અનુવાદકે પાેતાની આગમપ્રજ્ઞતાનું ખરેખર પ્રદર્શનજ કર્યું છે, આવા સાવજ મિથ્યા દેાષારાપણ કરીને લેખેકાએ તે અનુવાદક પણ કેવા કર્મા અર્જન કર્યા હશે, ને તેના વિપાક કેવા ઓવશે ? એ તો જ્ઞાનીઓજ જાણી શકે.

<sup>×</sup> દેવસી પાખી આદિ ચારે પડિકમણાએા થયા પછી ખમાસમણ દીધા **.** શવાય, તે ગુરૂપાસે આ<sup>ે</sup>શ માગ્યા શિવાયજ તપાએો 'ચઉકકસાય'તે⊩ ચૈત્યવંદન કરે છે. તે કયા શાસ્ત્રના ન્યાય છે ? આ તપાના ઘરના ગપ્પા છે. શાસ્ત્રમાં ક્યાંએ એવું કથત નથી કે જેમાં ખમા৹ દીધા વગર, ને આદેશ માગ્યા શિવાય ચૈત્યવ દન કરી શકાય.

पछइ वली 'इच्छाकारेण संदिसह०' ए अन्तर कही आदेश मांगीयइं, जइ देववांदतां इम को न कहइ तउ ए खमासमण किम कहीयइ ?, वली देहरइ जइ 'भगवन् ! चैत्यवंदन करूं' इम किम कहीयइ ? 'भगवंत चैत्यवंदन करूं ?' इम घटइ, जइ गुरु त्रागिल लगाममण 🚾 अन्तरइ न दीजइ तउ लगासमणनउ कहीवउ स्युं ? विचारिज्यो । तथा देव भ्रागइ तथा गुरु श्रागइ 'भगवन्' सरीखउ शब्द ऋघटतउ छइ, बेऊं गुरु-देव एकइ शब्दि किम बोलाइ ? विचारिज्यो । जिननी स्थापना पखइ गुरु त्र्यागिल देववांद्या न सूभइ तड 'भगवन् ! चैत्यवंदन करूं ?' इम किम कहीयइ ? अनइ देहरामांहि थकां गुरुनइ ए खमासमण देतां देवनउ स्त्रविनय थाइ, उपासरामांहि पुणि चैत्यवंदना तीर्थंकरनी थापना त्रागित कीजइ छुइ तउही देवनी त्राशातना, थापनामांहि पंचपरमेष्टिनी थापना छइजि, तीर्थंकरनी थापना विगरि चैत्य-वंदना न थाइजि, ए जोज्यो ॥ ४८ ॥

ભાષા—'ભગવન્! ચૈત્યવંદન કરૂં શે' એટલું કહેવાથી ખમાસમણ નથી થતું, કિંતુ 'ઇચ્છામિ ખમાસમણો 'યાવત્ 'મત્થએણ વંદામિ' સુધી ૨૮ અક્ષરે ખમાસમણ થાય, ત્યાર પછી 'ઇચ્છાકારેણ સંદિસહ ' ઇત્યાદિ અક્ષર કહી આદેશ માંગીયે, યદિ દેવવાંદતાં કાઇ એમ ન કહે તો (એ ભૂલ છે, પણ) એ ખમાસમણ કેમ કહેવાય શવતી દેરાસરે જઇને 'ભગવન્! ચૈત્યવંદન કરૂં શે' એમ કેમ કહીયે શે 'ભગવંત! ચૈત્ય-વંદન કરૂં' એમ કહેવું ઘટે, જ્યારે ગુરૂની આગળ (પણ) ખમાસમણ પૂર્ણુ નથી દેવાતા ત્યારે (બીજે) તા ખમાસમણનું કહેવું એ શું શે

વિચારજો, તથા દેવ અને ગુરૂ. બન્નેની આગળ 'ભગવન!' એ એક સરખાે શબ્દ અણધટતાે છે, દેવ અને ગુરૂ. બન્ને એક શબ્દે કેમ . ખાલાય <sup>૧</sup> વિચારજો, જિનની સ્થાપના શિવાય ગુરૂ આગળ દેવવાંદવા ન સૂઝે તો 'ભગવન્! ચૈત્યવંદન કરૂં?' એમ કેમ કહેવાય ? અને દેરાસરમાં રહી ગુરૂને એ ખમાસમણ દેતાં દેવના અવિનય થાય. અપા-સરામાં પણ તીર્થ`કરની થાપના આગળ ચૈત્યવંદન કરાય છે. તે પણ દેવની આશાનના (એ માન્યતા હોય તા) થાપનામાં પંચપરમેછીની થાપના છેજ. તીર્થ કરની થાપના વિના ચૈત્યવંદના નજ થાય, એ જોજો.

(તપા ખરતર ભેદ શ્રંથ ૧ બાલ ૫૦, શ્રંથ ર બાલ ૫૪ માે. )

४६-तथा खरतर ऋचनी थापना न मांडइ, ते ग्युं ? ભાષા–ખરતર અક્ષ(શંખની એક જાતિ)ની થાપના ન માંડે, તે શું ?+

સદાને માટે પાતપાતાના સમુદાયમાં જે રાખવાની પ્રવૃત્તિ ચાલતી હોય તે એકજ રખાય. બધી કાંઇ ન રખાય, પરંતુ તપાઓ જેમ અક્ષશિવાયની થાપનાને અમાન્ય ખતાવે છે, અને તેની આગળ આવ-

<sup>+</sup> તપા ખ. ભેદ પૃત્ર ૩૮ માં અનુયાગદ્વાર સૂત્રના " શ્રक्खे वा बराडे वा " प्रत्याहि पार आगण हरीने अक्षनी थापनाक भान्य કરાવવા મથનાર આગમપ્રજ્ઞાચાર્ય અને એમના અનુયાયિએા એજ સૂત્રપાઠમાં તેમ પોતાના પૂર્વજ દેવે કસૂરિજીએ 'ચૈત્યવંદનભાષ્ય 'ની રહ મી ગાથામાં ' बराडे ' શબ્દથી ખતાવેલ ' વરાટક ' કાડીની થાપના કેમ નથી રાખતા ? અક્ષરિયાય બીજ કેાઇ પણ જાતની થાપના ન રાખી રાકાય, ખીજી સ્થાપના સામે આવશ્યકાદિ ક્રિયા કરવી ન કલ્પે એવા વિધાન કયા સર્વમાન્ય શાસ્ત્રમાં છે ? આગમપ્રત્રજી ખતાવે.

तत्रार्थे—'खरतरांनइ योगवहतां श्रद्धाथापना मांडइ छइं' तुम्हे ए बोल अगाजागापगाइ लिख्या (छइ, तथा कल्पवाचतां श्रद्धानइ मांडीयइ ते थापना निमित्त नहीं मांडतां बीजइ कार्यइ मांडीयइ छइ, ते बली पृष्ठ्यां लिहस्यउ, श्रम्हे श्रद्धानी श्रसद्भाव स्थापना मानीयइ छइ. जइ श्रद्धा उघाडा थाइ नवकार कहीनइ थाप्या होइ तउ इत्वरकालीन थापना थाइ, बली श्रद्धा चलाव्यां थापना

સ્યકાદિ ક્રિયા કરવાના નિષેધ કરે છે. તેમ ખરતર વાળાએ અક્ષની થાપનાને અમાન્ય નથી બતાવતા એને તેની આગળ ક્રિયા કરવાના નિષેધ પણ નથી કરતા, એટલું જ નહીં પણ શાસ્ત્રકારાએ 'कट्ठकम्मे वा पोत्थकम्मे वा' ઇત્યાદિ तथा ''श्रक्खे वा वराडे वा" ઇત્યાદિ પાઠદારા વર્ણિત સૂખડ આદિ ઉત્તમ કાષ્દ્રની, ચિત્રની અથવા વર ટક-કાડીની આદિ કાઈ પણ જાતની થાપનાને અમાન્ય બતાવનાર વ્યક્તિ, અમુક અંશે થાપના નિક્ષેપા ઉત્થાપનાર હોવાના અંગે, તેને દું દીયાના ભાઈ માને છે.

પૃત્વ ૧૪૨ માં મૂળ લેખના અનુવાદમાં લખ્યું છે કે-'અલ્લ' એટલે 'સ્થાપનાચાર્ય' આ અર્થ શાસ્ત્રથી તદ્દન ભરખિલાક છે અનુયાગદ્રાસ્તી ટીકામાં મલઘારી આચાર્ય શ્રીમાન્ હેમચંદ્રસૃતિ લખે છે કે "શ્રच-श्चन्दनकः" અર્થાત્ અલ એટલે ચન્દનક નામના એક જલચર બેઇદ્રિય જંતુ (એક જાતિના શંખ)ના કલેવર, કે જેના ઉપયાગ આજે તમામ તપાઓ થાપના તરીકે કરી રહ્યા છે અને બીજી શાસ્ત્રવિહિત થાપનાઓના નિષેધ કરી રહ્યા છે, હું ઢીયાઓએ તા સ્થાપના સાવજ ઉત્થાપી દીધી, પરંતુ તપાઓએ પણ ઓઇી નથી ઉત્થાપી દીધા છે

टली, साध्वीयांनइ अन्निषद्या शास्त्रे निषेधी छइ, ते अन्न न लयइ, इत्यादि बोल विचारिज्यो । तथा मोली मध्ये तपांरइ अन्न थापना राखड छइ ते जाएया, परं अदीठी थापना आगिलि क्रिया कीधी न सूमाइ, मोलीउं ते देखाइ परं थापनाचार्य नथी देखाता, वली विचारिज्यो, नागोरी तपा-पासचन्दीया तेही थापना उघाडी नइ मांडइ छइ, परं मोलीमांहि किएो गच्छि नहीं घालता, ए विचारिज्यो । मोलीमांहि अन्न समा तथा उपरांठा रह्या न जाणी यइ. उपरांठा गुरु अवंदनीक थाइ, इम कहीनइ पुणि केईएक मोलिमांहि राखी थापना अवंदनीक कहइ छइ, अम्हारइ वीटी थापना आगिलि किया नथी करता, एवं जोइवड ॥ ४६ ॥

ભાષા—'ખરતરાને યાગવહતાં અક્ષની થાપના માંડે છે' આ બાલ તમાએ અજ્બહાપણે લખ્યો છે, અને કલ્પ વાંચતાં અક્ષ માંડે તે થાપના નિમિત્ત નહીં, પણ બીજા કામે માંડે છે, તે (ખુલાસા) વલી પૂછવાથી પામશા, અમા અક્ષની સ્થાપના અસદ્ભાવ માનીએ છીએ, અક્ષ યદિ ખુલ્લા હાય અને તે અક્ષને નવકાર ગણીને થાપ્યા હાય તા છત્વર કાલીન થાપના થાય, અને તે અક્ષને ચલાવ્યાં થાપના ન રહે, અને સાધ્વીઓને અક્ષનિષદ્યા રાખવાના શાસ્ત્રમાં નિષેધ છે, તેઓ અક્ષ ન લિયે, હત્યાદિ બાલ વિચારજો, તથા તપાને અક્ષ થાપના એલીમાં રાખે છે, પરંતુ અદશ્ય થાપના આગળ ક્રિયા કરેલી શુદ્ધ ન કહેવાય, ( એલીમાં થાપના રાખવાથી ) તે એલીયું દેખાય છે. પણ થાપનાચાર્ય નથી દેખાતા તે વિચારજો. નાગારી તપા (પાસચંદીયા) તે પણ થાપના ઉઘાડીને માંડે છે. પરંતુ એલીમાં કે ઇ ગચ્છવાળા રાખતા નથી. એ

વિચારજો, એલીમાં રહેલા અક્ષ ઉંધા છે કે સીધા તે જાણી શકાય નહીં, એટલે 'ઉલ્ટા રહેલ ગુરૂ અવંદનીય થાય' એમ કહીને પણ કેટલાંકા એલીમાં રહેલી થાપના અવંદનીય કહે છે, અમારે (સંપ્રદાયે) બાંધેલ થાપના આગળ ક્રિયા નથી કરતા. આ રીતે જોવું (વિચારવું).

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૫૧, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૫૫ મા )

५० प्रश्न-तथा कांधीया आश्री सामायिक पोसह पूजा प्रमुख (अंध) राखिवाना भाव लिख्या ते तुम्हे अराजाएयां लिख्या, बीजा कांधीयानइ लोकब्यबहाग्इ बेहीया स्नान कीधां पुठइ पूजा कीधी सुमाइ, निश्चयबद्ध सदा सामायिक पडिकमणा नवकार गुगागा सर्वे मनमांहि करइ, त्रेहीया स्नान पछी सर्वथा ए मोकला थया, कांइ न करइ, तेह घरना देहरामर सूत्रा ऊतार्या पञ्जी घरना धर्मी घरनइ पाम्मीयइ पलालइ पूजइ, अनेरा श्रावक बीजा घरनइ पाणीयई पवित्र थई बीजा घरनइ पाणीयई करी पत्नाल पूजा करइ, बीजा घरनी ऋग्नि करी ध्रूप दीप प्रमुख पूजा करइ, इम अम्हारा गुरुना संप्रदाय लिखित छइ, ख्याल (न) हवइ तउ गीतार्थ निरविरोध गुरु पृञ्जीज्यो. जेहनइ आपणा गुरुनी प्रतीति थास्यइ ते मानीस्यइ, वली इम पुणि लोकोक्ति सांभलीयइ छइ, जे ऋषिमतीयांनइ ऋशुद्ध स्त्रीनइ हाथि यति सूमता एषणीय श्राहार विहरइ-ल्यइ छुइ, तेहनइ गच्छि ए श्राचरणाजि छुइ ४०

ભાષા:-કાંધીયા આશ્રિત સામાયિક પાસહ પૂજા આદિ (લંધ) રાખવા બાબત જે લખ્યું તે તમાએ અજાણતે લખ્યું છે. (ઘર શિવાયતા) બીજા કાંધીયાઓને લાેક્રગ્યવહારથી ત્રેહીયા (ત્રણદિવસતા.

નહીં કે ત્રણ સંખ્યાના) સ્તાન કર્યા પછી પૂજા કરવી સૂઝે, નિશ્ચયબદ્ધ સદા (નિયમવાળાએા)સામાયિક પડિકમણું નવકાર ગણવું આદિ સર્વ મનમાં કરે, ત્રેહીયા સ્તાન પછી એ બધા કાર્યો સવ<sup>૧</sup>થા ખુલ્લા ચાય. એટલે સુધી કાંઇ પણ ન કરે, તે ધરના દેરાસર સૂતક કાઢ્યા પછી ધરધણી (પાતાના) ધરના પાણીથી પખાલે પૂજે, ઘરધણી શિવાય અન્ય ગૃહસ્થ બીજા વરતા પાણીથી ( ન્હાઇ ધાઇ ) પવિત્ર થઇને બીજા ધરના પાણીથી પખાલ પૂજા કરે અને બીજા ધરનાજ અગ્નિથી ધૂપ દીપ પૂજા પ્રમુખ કરે, એમ અમારા ગુરૂના સંપ્રદાયથી લિખિત (નિયમ) છે, ખ્યાલ (ન) હોય તા તે નિષ્પક્ષપાતી ગીતાર્થ ગુરૂઓને પૂછજો, જેને પાતાના ગુરૂની પ્રતીનિ હશે તે માનશે. + વલી લાકવાયકા એમ પણ સાંભળીએ

+ તપા ખરતર ભેદ પૃ• ૩૮ માં કાંધીયાએોને પૂજા કરવા વિષે ઉત્કુષ્ટ ૨૪ પહેર ટાળવા બાયત લખ્યું છે કે "એ પણ શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ ધરના આચાર છે, તપા તે વેળાએ કરે છે " એટલે લખવાન કે મૃતકને બાળી આવ્યા કે તરતજ જલચંદનાદિ પૂજા કરવાના વિધાન કાેેકાે⊎પણ સવેમા-ય શાસ્ત્રમાં હાેય તાે તે જંબ્વાચાર્ય બતાવે. અન્યથા એ તપાના ધરનાે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ આચાર છે, એક માત્ર 'સેનપ્રશ્ન'કે જે, જેમ હિંદુઓને મન ભગવદ્ગીતા, ઇસાઇઓને મન બાઇબલ, સિક્ખોને મન પ્રાંથસાહાય અને મુશ્લીમાને મન કુરાનશરીક, તેમ તપાએાને મત એક પરમ માતનીય શ્રંથ લેખાય છે. તેના પ્રમાણ આપવા એતા સ્વમાતાના સતિત્વની સિદ્ધિ માટે પાતાના ભાઇની સાક્ષિ આપવા બરાબર છે, કારણકે 'સેનપ્રશ્ન'ની અંદર યેન કેનાપિ સ્વપ્રવૃત્તિઓને હઠાત્ શાસ્ત્ર-સંમત મનાવવાના ફાંફા મારવા શિવાય ખીજું છેજ શું ? દાખલા તરીકે–

છીએ કે ઋષિમતીઓને અશુદ્ધ સ્ત્રીના હાથે સ્ત્રુતો–એપણીય આહાર યતિએા વાહરી લ્યે છે. તેના ગચ્છમાં એ આચરણાજ છે.

'' ऋदूढाइब्जेसु दीवसमुद्देसु ित्त पाठे 'श्रक्खुयायार' इति 'श्रक्खयायार' इति वा पाठः कथ्यते ? इति प्रश्नोऽत्रोत्तरं–'श्रक्खु यायार' इति पाठ श्रार्षत्वात् श्रीतातपादेरादिष्टोऽस्तीत्यसावेव पठनीय इति २२⊏ । उ० ३ । (सेन प्रश्न पत्र ७१)

આ પાઠમાં પ્રક્ષકારે પૂછ્યું છે કે-' અડ્ડાઇજ્જેસુ' ના પાઠમાં 'અક્ખુયાયાર' બાલવું કે 'અક્ખયાયાર' ?, ઉત્તરમાં આચાય વિજયસેન સ્રિજી કરમાવે છે કે '' આર્ષ (ગણધર રચિત ) હોવાના કારણે પૂજ્ય ગુરૂદેવાએ કહેલ છે, માટે 'અક્ખુયાયાર' જ બાલવું '' આથી વાંચકા સમજ શકશે કે હારિભદીય આવશ્મક ટીકામાં ચાક્ષુ, 'અક્ખયાયાર' પાઠ હોવા છતાં તેને આર્ષ ન માનતાં પાતાની પ્રવૃત્તિ અનુસાર બાલાતા મનઃકલ્પિત પાઠ 'અક્ખુયાયાર'ને આર્ષ માની લેવું. એમાં છે કાંઇ રાગાંધતાની સીમા !

કદાચિત્ કાઇના મેંહેથી અકસ્માત્ નિકળી જવાના કારણે અક્ષ્મુ-યાયાર' બાલવાની પ્રવૃત્તિ પકડાઇ ગઇ હોય તો પણ જેમ અનુભૂતિ સ્વરૂપાચાર્યે સારસ્વત વ્યાકરણ રચીને 'પુંક્ષુ' શબ્દ સિદ્ધ કરી બતાવ્યું તેમ તપાઓએ 'અક્ષ્મુયાયાર' સિદ્ધ કરી બતાવ્યું હોત તો બહાદુરી કહેવાતી, પરંતુ એટલી તાકાત ન હોવા છતાં શાસ્ત્રવિહિત શુદ્ધ પાઠ છોડી ને મનઃકલ્પિત પાઠ બાલવાના આગ્રહ રાખવા એનાથી વધુ રાગાંધતા શું હોઇ શકે ?

એથીય અધિક જોઇએ તો એજ 'સેનપ્રક્ષ' (ઉ. ૪ પ્રક્ષ ૧૪)માં આચાય શ્રી મહાવિદેહના સાધુઓને દેવસી અને રાઇ પ્રતિક્રમણ હમેશાં

(तपा भरतर भेंद अंथ १ भे। तपर, अंथ र भे। त ७६ भे। ) ५१ प्रश्न-तथा खरतरांनइ जन्मनइ सूच्चइ अशुचिकर्म निवर्त्त्यइ पञ्चइ, एतलइ ११-१२ दिने गये थके घरना देहरामरनी

હોવાનું કહે છે, એના ઉપર ટિપ્પણ કરી સાગરાનંદ લખે છે કે– ' ખે પ્રતિક્રમણ પણ હમેશાં નહીં, કિંતુ કારણેજ હોય છે, એથી આગળ એજ ઉ. ૪ પ્રશ્નોત્તર ૬૩ માં ખાવીસ તીર્થ કરના સાધુઓને કારણે પાક્ષિકાદિક, અને હમેશાં રાઇ દેવસી પ્રતિક્રમણો હોવાનું લખે છે. એના ઉપર પણ ટિપ્પણ કરતાં સાગરાનંદ ખે પડિકમણાએ પણ હમેશાં નહીં, કિંતુ કારણયોગેજ હોવાનું કહે છે, વાંચકાની જાણ ખાતર એ ઉપ• રાક્ત ખન્ને પ્રશ્નોત્તરાનો મળ સંસ્કૃત પાઠ જેમનો તેમ ઉધ્ધૃતકરીએ છીએ.

- " महाविदेहेषु ये श्राद्धा देशत्रतिनस्ते उभयकालमावश्यकं कुर्वन्ति किंवा यतिवत्कारणे ममुत्पन्ने कुर्वन्तीति पश्नोऽत्रोत्तरं-'देसिश्चराइश्चपित्वश्च—चउमासिश्चवच्छरिश्चनामाश्चो। दुण्हं पण् पडिकमणा, मिक्सिमगाणं तु दो पढमा ॥१॥" इति सप्ततिशत-स्थानकस्थगाथाऽनुमारेण यदि यतीनां दैवसिक-रात्रिकप्रतिक्रमण्-द्वयकरणं प्रत्यहं दृश्यते, तर्हि श्रावकाणां कि वक्तव्यमिति १४। उ० ४। (सेन प्रश्न पत्र १०३)
- (१) "तं दुग्हमुभयकः। इयराणं कारणे इउ मुणिणो ।" इति पाठात् मुनीनां कारणे जाते प्रतिकान्ताविष श्रावकाणां न तथा, किन्तु मुनीनामेवेति कुर्वन्त्येवोभयसम्ध्यं श्रावकाः प्रति-क्रान्निमिति" (टिप्पितं सागरानन्देन तत्रैव)
  - '' द्वाविंशतितीर्थकरवारके 'कारणजाए पडिक्कमण'मित्युक्त-

पूजा घरनइ पाणीयइ तेह घरना माणस करइ ते घरना ऋाचार जाणी-यइ छुइ, परं शास्त्रइ कठेइ ए बात नथी, तउ ते पूजा न करइ, ते स्युं ?

ભાષા-ખરતરાને જન્મના સૂતક અશુચિ નિવર્ત્યાં પછી, એટલે ૧૧ તથા ૧૨ દિવસ ગયાં પછી પાતાના ઘર દેરાસરની પૂજા ઘરના પાણીથી ઘરના માણુસા કરે, તે ઘરના આચાર જાણીયે છીએ. પરંતુ શાસ્ત્રમાં ક્યાંએ એવી વાત નથી. તો પછી તે ( સૂતકવાળા ઘરના માણુસા) પૂજા ન કરે, તે શું !

त रार्थे-यतिनइ जन्मनइ सूत्रइ 'ने ज्वित्ति ए असुइजायकम्मकर गो, सं यत्ते वा साहे दिवसे' एहवा श्रीदशाश्रुतास्कंधादि सिद्धांतना पाठ-नइ न्यायइ १२ दिने ऋशुचिकमें निवर्त्तन कर्यां पछी ऋापणा मित्र झाति प्रमुख जिमाव्या, एतलइ जन्म दिन थकी १२ दिनइ घर शुचि थाइ, ११ दिनतां इ ऋशुचि थाइ, तउ ऋशुचिमांहि तियइ पाणीयइ किम पखाल पूजा थाइ ? तथा जात सूतकनइ घरइ यतिनइ जइ ऋाहारनइ निमित्त जाइवउ निषेध्यउ तउ जिनप्रतिमान तेहनइ घरइ पूजिवउ किम थाइ ? तथा चोक्तं ''जाय-

मस्ति तत्त्रक्कानां प्रतिक्रमणानां मध्ये कि नामकमिति प्रश्नोऽत्रोत्तरं. 'कारणजाए पडिक्कमणं' एतत्पात्तिकाद्याश्रित्य प्राह्यं, उभयकाल प्रतिक्रमणं तु सर्वेषां भवतीति बोध्यम्० ६३। उ०४। (सेन प्र.प.१०८)

<sup>(</sup>१) चित्यमिदं, द्वयोरिष कारणे एव विघेयत्वात् (टि० सागरा०) आधी विचारवानुं के के वात हरवर्षे कश्पसूत्र टीक्षिक्षां व चाय छे ते वातनुं य प्याक्षात करेने न होय तेवाओनो प्रभाख हरेक आणतभां आपवुं, अ केटली अधी भेहिराकानी प्रभणता १ अस्तु.

मयसूय गाइसु निज्जू हा " इत्यादि व्यवहार भाष्ये । व्याख्या-"जातस्तकं नाम जन्मानन्तरं दशाहानि यावत्, सृतसूतकं-मृतानन्तरं दशाहानि यावत ।" इति व्यवहारवृत्तौ । + 'सन्निरुद्धे से गामें इति श्रीपथमांगे। "पडिकुटुं कुलं न पविसे " इति श्री दशवैकालिके । निशीयभाष्य-निशीयचूर्णि × प्रमुख सर्व-मान्य प्रंथांमांहि जनमसूतकगृह ११ दिन ऋपवित्र थाइ, तउ तीर्थंकरनी प्रतिमा केम पूजाई ? मिद्धार्थ राजानइ ऋधिकारि पुष्प गंध धूप नैवेद्यादि श्रप्रपूजा संभावीयइं, जद्द तेहनइ घरइ लोक न जिमइ, यति न विहरइ, ते घर श्रशुचि थाइ, तउ तीयइ घरनइ पाणीयइ श्रीजिनप्रतिमानी श्रंगप्जां कहउ किम थाइ? ढोवणा प्रमुख ऋप्रपृता थाइ, पुणि जिम जन्मनइ स्ऋइ गुल सोपारी नालेर प्रमुख तेहनइ घरइना लांहणां लोक लियाजि करइ, तिम ढोवए। दि पूजा घटइ, हिवए।ई जन्मना घर थकी देहरइ घी नालेर सोपारी श्रालोत्रीथाल प्रमुख, जेहमांहि तेहना घरनउ पाणी न पडइ ते त्र्याणी ढोइयइ, यति पिण कारणविशेषइं जन्म सूतकनइ घरना

<sup>+</sup> लौकिकं द्विधा-इत्वरं यावत्कथिकं च, तत्रेत्वरं यत्सूतकं मृतकादि, (तद्)दशदिवसान् यावद्वज्येते इति, यावत्कथिक-वरूड-छिपकचर्मकार-दुम्बादि, एते हि यावज्जीवं शिष्टैः सम्भोगादिना वर्ज्यन्ते इति" ( વ્યવહાર ભા. ટી. ઉ. ૧ પત્ર ૧૦)

<sup>&#</sup>x27;'लोइस्रो दुविहो–इत्तरिस्रो स्रावकहिस्रो य, इत्तरिस्रो सूयगादिसु दसा(इ)दिवसपरिवन्जगं, आवकहि ओ जहा-नट्ट-वरुड़-हिपग-चम्मार-डुंबा य। (निशीय यूधि परिकार निक्षेपाधिकारे)

घी गुल प्रमुख लयइ छइ, ते भणी जन्म सूतकनइ घरइ तेहनइ पाणी साथि पूजा करिवी निषिद्ध पूर्वाचायइ शास्त्रनइ न्यायइ थापी प्रक्ति, ते प्रमाण करिवी, वास कपूर नैवेद्यादि पूजा निषिद्ध नथी, एवं गीताथानइ पूछीवड ॥ ४१॥

ભાષા-સ્તકવાલા ઘરે સાધુને આહાર પાણી વહારવું ન કલ્પે, કારણકે દશાશ્રુતરકંધ (કલ્પસ્ત્ર)માં લખ્યું છે કે— 'બારમા દિવસ સંપ્રાપ્ત થયે, (સ્તકસંબંધી) અશુચિકમે નિવર્ત્ત કર્યો છતે' (મતલબંક) બાર: દિવસે અશુચિકમે નિવર્ત્ત કર્યા પછી પાતાના મિત્ર ગ્રાતિ આદિને જમાવ્યા, એટલે જન્મ દિવસથી બાર દિવસે ઘર પવિત્ર થાય, અત્રાર દિવસ સુધી ઘર અપવિત્ર હોય છે, તો તે અપવિત્રતાવાળા ઘરના પાણીથી પ્રભુની પખાલ પૂજા કેમ થઇ શકે! તથા જન્મ સ્તકના ઘરે સાધુને આહાર નિમિત્તે જવાનું એ જયારે નિષિદ્ધ છે, ત્યારે તે (સ્તકવાળા)ના ઘરે (તેના પાણી વિગેરેથી) જિનપ્રતિમા કેમ પૂજાય! એજ બાબતે વ્યવહાર ભાષ્ય અને ટીકામાં લખ્યું છે કે—'જન્મસ્તક એટલે જન્મ પછી દશ દિવસપર્યન્ત અને મૃતકસ્તક એટલે મૃત્યુ થયા પછી દશ દિવસ પર્યન્ત (તે ઘર ત્યાજય કહેવાય). +

<sup>+</sup> વ્યવહાર ભાષ્યવૃત્તિમાંજ વલી લખ્યું છે કે-લીકિક સ્તાકના ખે પ્રકાર છે-એક ઇત્વરિક (થાડા કાળતું) અને ખીજું યાવત્કથિક (જાવજજીવનું), તેમાં જે મૃત્યુઆદિનાં સ્તાક તે ઇત્વરકાલીન છે, તે ઘર દશ આદિ દિવસપર્ય ન્ત છાડવાના, અને યાવત્કથિક તે બસ્ડ(ખિટિકાદિ) ચમાર. છીપા હું બ આદિ, એમની સાથે દરેક જાતના વ્યવહાર ઉત્તમ જાતિના લોકા યાવજ્જીવન પર્યન્ત વર્જિત માને છે.

એમજ આચારાંગમાં કહ્યું છે કે 'તે ગામ ( સ્તકાદિથી ) સન્નિર્**દ્ધ-**રાેકાયેલ છે ' તેમ દશવૈકાલિક ટીકામાં લખ્યું છે કે—'સ્તકાદિથા નિષિદ્ધ કુલામાં સાધુ ગાેચરી પાણીયે ન જ્તય' એવીજ રીતે નિશીથ-ભાષ્ય(તથા)ચૂર્ણિ માં × આહારાદિ નિમિત્તે જવાને અયોગ્ય ઘરાના વર્ણ નમાં સૂતકવાળાનાે ઘર પણ અયાેગ્ય કહેલ છે, એવી રીતે સર્વખાન્ય પ્રાચીન ત્ર થાના કથનથા સૂતકવાળાના ધર અગ્યાર દિવસ સુધી અપવિત્ર હાૈય છે (એટલે સાધુએાને આહાર નિમિત્તે તે સુતકવાલા ઘરમાં જવાના નિષેધ છે), તાે તેના ધરના પાણી આદિથી જિનપ્રતિમાં કેમ પૂજાય ? સિહ્લાર્થ રાજાના અધિકારમાં (તેણે) પુષ્પ ગંધ ધૂપ નૈવેદ્યાદિ અગ્રપૂજા (કરાવી હેાય. એમ) સંભાવિત છે, જ્યારે તેના ઘરે લોકા જમતા નથી. સાધુએા વર્હીરતા નથી. તે ધર (આખુંએ) અપવિત્ર છે. ત્યારે તે ધરના પાર્ણીથી જિનપ્રતિમાની અંગપૂજા કહેા કેમ થઇ શકે ? હાં નૈવેદ્યાદિ અગ્રપૂજા થઇ શકે, વલી જન્મસૃતકે તેના ઘરના ગોળ સાેપારી. નાળીએર આદિ લ્હાણા ( જેમ ) લાેકા લિયા કરે છે, તેમ નૈવેદ્યાદિ પૂજા ઘટે છે. હમણાં પણ જન્મ (સૃતકવાળા)ના ઘર થકા દેરાસરે ધી. નાળેર. સાપારી. અક્ષતથાળ આદિ કે જેમાં તે (સૃતક-વાળા)ના ધરનું પાણી ન પડયું હોય. તે વસ્તુ લાવી ચડાવે છે. સાધુએો પણ કારણ વિશેષે જન્મસૃતકના ઘરના ઘી. ગાળ પ્રમુખ લિએ છે. માટે પૂર્વાચાર્યાએ શાસ્ત્રાનુસાર જન્મસૃતકવાળાના ઘરના પાણીથી જિમપ્રતિમાની પૂજા નિષેધી છે તે (શાસ્ત્રાના) પ્રમાણ કરવી, વાસ કપૂર **નૈવેદ્યા**દિ પૂજા નિષિષ્ધ નથી. આ રીતે (સ્પષ્ટતાથી) ગીતા**ર્થા**ને પૂછવું.

<sup>×</sup> નિશિથ ચૂર્ણિ'નું પણ કથન વ્યવહારવૃત્તિથી અક્ષરેઅક્ષર મળતું છે.

( તપા ખરતર બેદ ગ્રંથ ૧ બેાલ પ**૩**, ગ્રં. **૨** બેાલ પ**ં મા**)

५२ प्रश्न-तथा पजूमणना दिनमान आश्री जे लिख्या, तत्रार्थे-श्रामाढ च उमासी पडिकम्यां पछी 'वासाएं सवीस इराए मासे विडक्कंते वासावासं पञ्जोसवेंति ××× अंटरावि य से कप्पइ मो से कप्पइ तं रयगिं। उवायणा वित्तप' इलादि दशाश्रुतस्कंध मिद्धांतना वचन थकी एहवा जाणीयई जे आषाढ चउमासी पडिकम्या पछी मास १ अनइ वीसे दिहाडे अतिक्रम्ये, एतलइ चडमासा थकी पंचासे दिने गये श्रीसंबत्सरी पर्वनं पिडकमगाउ करणुउ, एतलइ गृहिज्ञात संवत्मरी पडिकमणुइ कीधइ स्थित जाणिवी, एतलइ इहां मासना नाम नथी, किन्तु दिननी गणना छइ, एक मासना ३० दिन थाइ, तेह ऊपरि २० दिन थाइ, मास अनइ २० दिन मिल्यां पंचास दिन थाइ, ऋथवा पांचे दाहके गिरयां पुणि पंचास दिन थाइ, एतलइ चउमासी पडिकम्या थकी ४० दिन गिएतां बिहं लेखे त्रावइ, सिद्धांतमांहि मासना नाम नथी खार्या, इम गिणतां ( चंद्रवर्षेइ ) सहजइ भाद्रव मास त्र्यावइ, परं जइ सिद्धांतमांहि 'सवींसड राए मासे' इम न कहत भाद्रव मातना नामज खार्या होत, तथा पांच (दिवसना) दश(पंच)क निर्युक्तिकाग्इ न होत तउ पर्युषणा भाद्रवइ तथा श्रावण वधतइ ते मास काल-चृलिकानइ मेलइ अधिकमास अग्रागिग्रतां भाद्रवासुदि त्र्यावत, परं ५० दिननी गणनामांहि माम संचार न थाइ, जइ तिथि वधती हुवइ तउ तिथि कालचूलाइ न गिएाइ, एतल्यां तिथ्यांमांहि जइकांइ तिथि घटइ तउ 'अंतरावि य से कप्पइ' इणइ

मेलइ ज्यात, परं दिनगणनामांहि ३०दिन संकेलाइ नहीं, ऋतइ 'श्रभिवङ्गिदयम्मि वीसा' ए व्यवस्था श्राचरणानइ मेलइ न मनाइ, श्रापणइ गीतार्थांनी श्राचरणा मानिवी, पंचक दिन हानि न करवी, ते भगी चउमासा थकी ५० दिने पगुषणा गृहिज्ञात करिवीजि, अनइ श्रीजिनशासनइ न्यायइं आपाढ तथा पोस, ए २ मास टाली बीजा दश मास वधताइ नथी. तउ कालचूला किहां मानीयइ इह १ । तथा यतियइं भगवतीना छम्मासी योगवहतां कालचूला जुड़ें गिणाय छइ, एवं इहां पिएा लोकीक टीपणानइ मेलि श्रावण भाद्रवादि मास वधतां इं चउमासाथी १ मास तथा २० दिने. एतलइ ४० दिनं पर्युषणा करिवी, तथा संवच्छरी पिडकम्यां पछी जघन्यई ७० दिन तिहां रिहवड छइ तीयइ स्थानकनइ, एतलइ उत्क्रष्टइस्य कारण्विशेषइ ऋधिकाई दिन रही-यइ, श्रीकाती चउमासउ काती पसवाडइ श्रीछठइ अंगि श्रीज्ञाता-धर्मकथांगमांहि चउथइ ऋध्ययनि सेलक-पंथक यतियांनइ ज्ञातई नाम खारीनइ लिख्युं छइ, लोकव्यवहारइई दीवाली थकी १५ दिने कार्तिकी पूर्णिमा थाई । श्रीमहावीरना मोत्तकल्याग्एक वदी ३० थाइ, तेह थकी १४ दिने कार्तिक चतुर्मासक थाइ, वली जइयइ श्रासाढ चडमासाथकी वीसे दिने श्रधिक मासानइ मेलि पज्रमणा करता तिवारइ यति पजूनणाथी १०० दिनइ काती चउमासी करता कि न करता ? तउ ७० दिनथी ऋधिक उही यति पछइ रहइ तेगाइजि खेत्रइ, एवं इहां घगी विचारका छइ, कितली क इहां युक्ति लिखीयइ ? मुंहडाभुंहडइ मिल्यां युक्ति कहाइ, पुणि सर्वे

प्रश्न सर्व उत्तर न लिखाइ, तुम्हे डाहा छउ, इतलेजि लिख्या परील्रस्यउ, पहिलडही प्रश्नोत्तरमांहि ए युक्ति लिखी ल्रइ, जोज्यो।

ભાષા:-પજુસણના દિનમાન બાબત જે લખ્યું તે બાબતમાં એમ છે કે–આષાઢ ચાેમાસી પડિકમ્યા પછી 'વર્ષાકાળના એક માસ અને વીસ દિવસ વીત્યે પજુસણ કરે છે × × × કારણયાેગે પચાસ દિવસની અંદર પજીસણ કરવા કલ્પે, પણ તે પચાસમા દિવસની રાત્રિ પજાસણ કરર્યા વગર ઉલાંઘવી ન કલ્પે, ઇત્યાદિ દશાશ્રુત્તરકાંધ સિદ્ધાંન ( કલ્પસૂત્ર ) ના કથનર્થા જણાય છે કે આવાઢ ચાેમાસી પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી એક માસ અને વીસ દિવસ વીત્યે, એટલે ચામાસાથી પચાસ દિવસ ગયે સંવત્સરી પ્રતિક્રમણ કરવા, એટલી સ્થિતિ મૃહિજ્ઞાત સંવત્સરી પ્રતિક્રમણ કરવાની જાણવી. એટલે અહિં માસતું નામ નથી કિંતુ દિવસની ગણના છે, એક માસના ૩૦ દિવસ થાય તેના ઉપર ૨૦ દિવસ થાય, એક માસ અને વીસ દિવસ મળવાથી પચાસ દિવસ થાય, અથવા પાંચને દશથી ગુણ્યાં પણ પચાસ દિવસ થાય, બન્ને હિસાએ ચામાસી પહિકમણાથી પચાસ દિવસ આવે, સિદ્ધાંતમાં (પજુસણ માટે) માસનું નામ નથી લખ્યું. + (છતાં) ઉપરની ગણત્રીએ

<sup>+</sup> જે લોકા નિશ્મિથચૂર્ણિ માં શાળીવાહન રાજાની સમક્ષ કાલિકા-ચાર્યે કહેલ "भद्दवयसुद्धपद्धमीए पन्जोसविन्जइ" આ પાઠને આગળ કરીને સંવચ્છરી પ્રતિક્રમણયુક્ત ગૃહિજ્ઞાત પજીસણ કરવા માટે ભાદરવાે માસ નિયત કરવા મથી રહ્યા છે, તેમના તે પ્રયત્ન વ્યર્થ નાજ છે. કારણ કે નિશિથચૂર્ણિ કથિત હકીકત ચરિતાનુવાદની છે, ને તેને વર્ત્તનમાં લેવાની તપાએાના પરમગુરૂ આ. વિજયસેનસૂરિ પાતે મના કરે છે. જુએા–

(ચંદ્રવર્ષમાં) સહેજે ભાદ્રવમાસ આવે છે, પરંતુ સિહ્ધાંતમાં જો વીસ રાત્રિસહિત એક માસ ન કહ્યું હોત તથા ભાદ્રવ માસનું નામજ કહ્યું

तहत्त्रणं पुनरेकेन केनचिद्यत्कियाऽनुष्टानमाचरितं म चरिता-नुवःदः, सर्वेषपि यत्कियाऽनुष्ठानं क्रियते स विधिवादस्तु सर्वेरिप स्त्रीकर्त्तेव्य एव, न तु चरितानुवाद इति" ८। (सेनप्र.७. ३ पाना प४)

तेभक ''अयं चरितानुवादो, न तु विधिवादः, तेन नायं विधिस्ववैंरप्यमुष्ठेय एवेति" ४४ । (सेनप्रश्न ६. ३ पाना ४४)

'' તે (ચરિતાનુવાદ અને વિધિવાદ)નું લક્ષણ આપ્રમાણે છે, જે ક્રિયાઅનુષ્ટાન કોઇ એકે આચર્યું તે ચરિતાનુવાદ કહેવાય અને જે ક્રિયા-અનુષ્ટાન બધાઓએ કરવાનું હોય તે વિધિવાદ કહેવાય, તે વિધિવાદે <u>ખતાવેલ અક્રિયાઅનુષ્ઠાન બધાએોએ અવશ્ય કરવાનું, પણ ચરિતાનુવાદે કહેલ</u> ક્રિયાઅનુષ્ઠાન બધાઓએ કરવાનું નથી " એથી સ્પષ્ટ સાખીત થયું કે-નિશીથચૂર્ણિ કથિત હકીકત ચરિતાનુવાદની હોવાના અંગે વિ<mark>ધ</mark>િવાદમાં નાખવી સર્વાથા અયોગ્ય છે. એ શિવાય ખીજા કાેઇ પણ સિદ્ધાંતમાં પજુસણ માટે ભાદરવા નામ નથી કહ્યું, એટલેજ તાે જંખ્વાચાર્યના પરમગુરૂ આત્મારામજી પણ સમ્યકત્વ શલ્યોહારમાં લખે છે—

टुंढीआओतुं प्रअ−पंचमी छोडके चौथको संवत्सरी करते हो **?** उत्तर-हम जो चौथकी संवत्मरी करते हैं सो पूर्वाचार्यों की तथा बुगपधानकी परम्परासे करते हैं, श्रीनिशीथचूर्सिमें चौथकी संवत्सरी करनी कही है। श्रौर पंचमीकी संवत्सरी करनेका कथन सूत्रमें किसी जगह भी नहीं है, सूत्रमें तो आषाढ चौमासेके आरम्भसे एक महिना और वीस दिन संवत्सरी

હોત, અને નિર્યુ કિતકારે (પાંચ પાંચ દિવસના) દશ પંચક ન કહ્યા હોત તો ભાદરવા યા શ્રાવણ વધતાં (તપાઓની માન્યતાએ) તે માસને

करनी, श्रीर एक महिना वीस दिनके श्रन्दर संवत्मरी पडिक्क-मनी कल्पती है परन्तु उपरांत नहीं कल्पती है, श्रंदर पडिक्कमने वाले तो आराधक हैं उपरांत पडिक्रकमने वाले विराधक हैं, ऐसे कहा है, तो विचार करो कि-जैन पंचांग व्यच्छेर हुए हैं, जिससे पंचमीके सायंकालको संवत्सरी प्रतिक्रमण करते समय पंचमी है कि छट्ट हो गई है ? तिसकी यथा स्थिती खबर नहीं पडती है, ऋौंर जो छठमें प्रतिक्रमण करिये तो पूर्वोक्त जिनाज्ञाका लोप होता है, इस वास्ते उस कार्यमें बाधकका संभव है, परन्तु चौथकी सायंको प्रतिक्रमणुके समय पंचमी हो जावे तो किसी प्रकारका भी बाधक नहीं है, इस वं।स्ते पूर्वाचार्यों ने पूर्वोक्त चौथकी संवत्सरी करनेकी शुद्ध रीति प्रवर्त्तन करी है सो सत्य ही है, परन्तु ढूंढीये जो चौथके दिन सन्ध्याको पंचमी लगती होवे तो उसी दिन अर्थात् चौथको संवत्सरी करते हैं, न तो किसी सूत्रके पाठ से करते हैं श्रीर न युगप्रधानकी श्राज्ञासे करते हैं, किन्तु केवल खमित कल्पना से करते हैं" (सम्यक्त्वशल्योद्धार चौथी श्रावृत्ति, पाना १५८)

જ્યારે શાસ્ત્રોમાં કયાંએ વિધિવાદથી પ**જી**સણુ માઢે ભાદવા કહ્યોજ નથી તા પછી પહેલા ભાદવાના કે ખીજા શ્રાવણના વિચારે શું કરવાના ! એટલે પચાસ દિવસ જ્યાં પૂર્ણુ થાય ત્યાં, ગમે તા પહેલા ભાદરવા હાય અને ગમે તા ખીજો શ્રાવણ હાય, પજીસણ કરવા શાસ્ત્રસંમત છે. કાલચૂલા માની ગણત્રીમાં ન લેતાં ભાદરવા સુદી ચોથના રાજે પજુસણ આવતે. પરંતુ પચાસ દિવસની ગણનામાં (આખે ાએક) માસ સમાવી ન દેવાય, જો તિથિ વધતી હોય તેા કાલચૂલાએ ન ગણાય, ×

x કારણકે એક પક્ષમાં કાઇ પણ તિથિની વૃદ્ધિ થઇ તો બીજા યા ત્રીજ્ય પક્ષમાં હાનિ થઇને સરવાળે વર્ષમાં છ તિથિની ખાટજ રહે છે, એથી તિથિની વૃદ્ધિ થતાં સોળ દિવસ ખાલવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી, બીજાું વૃદ્ધિ પ્રસંગે જો સોળ દિવસ બાલવાનું સ્વીકારિયે તા તિથિક્ષય પ્રસંગે ૧૪ દિવસ ખાલવાનું પણ અવશ્ય સ્વીકારવું જોઇએ. જૈન પંચાંગાની હયાતીમાં પણ ળે મહિને એક તિથિની હાનિ થતાં વર્ષમાં છ પક્ષ ૧૪–૧૪ દિવસના આવતાજ હતા. છતાં પરમતારક તીથ<sup>ર</sup> કર દેવાએ જેમ ચંદ્ર અને અભિવર્દ્ધિત વર્ષના પક્ષ અનુક્રમે ૨૪ અને ૨૬ જુદા જુદા કહ્યા તેમ તિથિની હાનિવાળા પક્ષના ૧૪ દિવસ અને વગર દ્વાનિવાળા પક્ષના ૧૫ દિવસ. એમ જીદા જીદા ન ખતાવતાં વ્યવહાર नयना हिसाथे "गोयमा ! एगमेगस्स पक्लस्स परण्रस दिवसा पग्रगात्ता " એમ કહીને કેવળ પંદર દિવસજ દરેક પૃક્ષના ખતાવ્યા છે, એટલે સાળ દિવસ ખાલવાની કાંઇ જરૂરત નથી, પરંતુ તિથિની માફક માસની પણ હાનિ તેમ વૃદ્ધિ. બન્ને નિકટના સમયમાં થતા, હોય તા માનવાને કારણ મળે કે અધિક માસને ગણત્રીમાંથી કાઢી નાખવા. પરંતુ આમ થતું નથી, યદ્યપિ લોકિક જ્યાતિષના હિસાએ ઘણે લાંબે ટાઇમે ક્ષય માસ આવે છે ખરાે, પણ તે સાથે તેના તે વર્ષ માં અધિક માસ બે આવી જવાથી સરવાળે વર્ષ તો તેર **માસનાજ થાય છે**. જેમક વિરુ સંજ ૧૮૭૯ માં પૌષતા, તે સંજ ૧૮૯૮ માં માધતા ક્ષય

(અને) એટલી તિથિઓમાં જો કાઇ તિથિ ઘટે તો 'અંદર કરવું કલ્પે' આ હિસાળે જણાત, પરંતુ દિન ગણનામાં ૩૦ દિવસ ભેગા ન સમાવાય, અને 'અભિવર્દ્ધિત વર્ષે વીસ દિવસે ગૃહિત્તાત પન્નુસણ કરવા 'એ વ્યવસ્થા આચરણાને મેળે ન મનાય, આપણા ગીતાર્થાની આચરણા માનવી, પંચક દિનહાનિ ન કરવી, તે ભણી ચામાસાથી પચાસ દિવસે ગૃહિત્તાત પન્નુસણા અવશ્ય કરવી, અને શ્રીજિનશાસનના ન્યાયે આપાઢ તથા પૌપ એ બે માસ શિવાય અન્ય દશ માસ વધતાજ નથી. તા કાલચૂલા ક્યાંથી માના છો ? અને યતિયાને ભગવતીના છમ્માસી યાંગ વહતાં કાલચૂલા ન્યુલા બાદવાદિ માસ વધતાં ચામાસીથી એક માસ અને હિસાબે શ્રાવણ ભાદવાદિ માસ વધતાં ચામાસીથી એક માસ અને

થયા હતા. તે બન્ને વર્ષોમાં આસો અને ચૈત્ર. આ બે મહિનાઓ અધિક થયા હતા. સરવાળે બન્ને વર્ષો તેર માસ છવીસ પક્ષનાજ થયા હતા, જ્યારે અગ્યાર માસના વર્ષ કયારેય આવતાજ નથી ત્યારે ૧૭ મહિનાના વર્ષમાં પણ ૧૨ માસ ૨૪ પક્ષાદિ બાલવામાં સત્યતા કેટલી છે એના વિચારતા પાર્કાના ઉપરજ રાખવામાં આવે છે. આ બે ક્ષય માસની હકીકત જોધપુર (મારવાડ)ના રાજ દક્તરમાંથી અમાએ મેળવી છે.

\* કાલચૂલાને ગણત્રીમાં નહીં માનનારાઓએ ભગવતીના જોગ ૭ મહિના અવશ્ય વહેવા જોઇએ અને માસખમણના તપ બે મહિને તેમ બે માસખમણ ત્રણ મહિને પૂર્ણ કરવા જોઇએ, અન્યથા અધિક માસને ગણત્રીમાં ન માનવા રૂપ એમની માન્યતાના ભંગ સ્પષ્ટ છે, બીજાં જ્યારે કાલચૂલા ગણત્રીમાં નથી ત્યારે ભાવચૂલા પણ ગણત્રીમાં નજ માનવી જોઇએ, અને જો એમેજ હોય તા પછી દશવૈકાલિકના

વીસ દિવસે એટલે પચાસ દિવસે પજીસણ કરવાં તથા સંવત્છરી પડિકમ્યાં પછી (વગર કારણે તેજ સ્થાનમાં રહેવા માટે) જઘન્યે (ઓછામાં ઓછા) ૭૦ દિવસ પાછળ રહેવા જોઇએ, † કારણ વિશેષે અધિક દિવસ પણ રહેવાય, કાર્તિક ચામાસું કાર્ત્તિક માસના અંતે કરવાનું છટ્કા અંગ સત્ર શ્રીજ્ઞાતાલ મેં કથાંગમાં ચાથા અધ્યયને શૈલક-પંથક સાધુના વર્ણન પ્રસંગે નામ લઇને લખ્યું છે, ‡ લોક

જોગ એની બે ચૂલિકાઓના બે દિવસ ગિંહને જે પંદર દિવસના કરાય છે તેના બદલે તેર દિવસનાજ કરાવવા જોઇએ અને આચારાંગના . બીજો શ્રુતસ્ક ધ આખાય ચૂલિકારૂપ હોવાથી તેના જો**ગ** પચાસ દિવસ ન વહેતાં માત્ર ૨૪ દિવસજ વહેવા જોઇએ, એના વિચાર કરવા.

† केमें इ भरतर गर्छ विसूष्णु नवांगवृत्ति क्षार आयार श्रीय्मलयहेवसूरिक हाणांगसूत्र पांयमा हाणानी टीक्षमां लणे छे हे-"इय सत्तरिजहण्णा, ऋसिइंन उई वीसुत्तरसयं च । जइ वासमणिसरे, इसराया तिण्णि उक्कोसा ॥१॥ (मासिनत्यर्थः)। काऊण मासकणं, तत्थेव ठियाण तीतमणिसरे । सालंबणाण छम्मा-सिद्यो उ जिट्टो गाहो होइत्ति ॥२॥" हाणांगवृत्तिमां ७५५त करेल कल्पनियुं कितनी या जन्ने गाथायोमां श्रुनकेवली यायार्य श्रीलद्रणाहुस्वामी संवर्धरी पछी का. योमासी ७० हिवसे य्यवस्य करवानुं नहीं, किंतु का. योमासी सुधी क्षान्ये ७० हिवस याने उत्कृष्टे छ महिना ते क्षेत्रमां रहेवानुं स्पष्ट कहे छे. ते। शुं संवर्धरी आह छित्रुष्टे छ महिना ते क्षेत्रमां रहेवानुं स्पष्ट कहे छे. ते। शुं संवर्धरी आह छित्रुष्टे छ महिना ते क्षेत्रमां रहेवानुं स्पष्ट कहे छे. ते। शुं संवर्धरी आह छित्रुष्टे छ महिना ते क्षेत्रमां रहेवानुं स्पष्ट कहे छे. ते। शुं संवर्धरी आह छित्रुष्टे छ महिने का योमासी करवानुं कं ज्वायार्ष भानशे हे ?

‡ जुओ। आ रह्यों ते पार-"ततेणं से पंथए कत्तिय-चाउम्म!सियंसि कयकाउस्प्रागी देवसियं पडिककमणं पडिककंते चाउ- વ્યવહારે દીવાળીથી ૧૫ દિવસે કાત્તિ કી પૂર્ણિમા થાય, (તેમ) શ્રીમહાવીર

म्मासियं पडिक्किम् उं कामे सेलयं रायरिसिं खामण्टठयण् सीसेण् पाएस संघट्टेइ।" (જ્ઞાતા સૂત્ર પાના ૧૧૨)

આ પારમાં કાર્તિ'ક ચામાસં કહેલ હોવાથી કાર્તિ'ક મહિના જ્યાં મળી આવે ત્યાં ચાેમાસી પ્રતિક્રમણ કરવાતું, પરંતુ કાર્ત્તિક બે થતાં પહેલા કાત્તિ કમાં ચામાસી પડિકમતાં શાસ્ત્રની કઇ આગ્રાને બાધ આવે છે ? તે તો જ ંખ્વાચાર્ય ખતાવી આપે, શાસ્ત્રમાં પ્રભુસણની માક્ક ચાેમાસી પાંડકમવા માટે પણ દિવસ ગણત્રી જો બતાવી હાેત તાે જંખ્વાચાર્યના કહ્યા મુજબ બીજા આસોમાં પણ ચાેમાસી પ્રતિક્રમણ કરી શકતે, પરંતુ તેમ છેજ નહીં, પજાસણ શિવાયના ખધાય પર્વા માસ અને તિથિઓથી નિયમિત છે. એથી પહેલા કાત્તિ<sup>૧</sup>કમાં જ્યારે મહિના કાર્ત્તિક મળી રહે છે ત્યારે બીજા માસના આગ્રહ પકડીને સદાકાળથી ચાલી આવેલ ચાર માસનું વર્ષાકલ્પ માન-<mark>વાની સિદ્ધાંત પ્ર</mark>ણાલિકામાં વગર કારણે શા માટે કુઠારાધાત કરાય છે ? હાં શ્રાવણાદિ ત્રણ માસની વૃદ્ધિ થતાં તેા જે અનિચ્છાએ પાંચ માસના વર્ષાકલ્પ કરવા પડે છે તે અશક્યતાની વાત છે. કારણ કે ગમે તેવા પ્રતિકૃલ સંયાેગામાં પણ આસાેમાં ચાેમાસી પડિકમવાતું શાસ્ત્રકાર કહેતા નથી, એટલેજતા વાચના વિવેકસમુદ્રકૃત પુણ્યસારકથાની પ્રશસ્તિગત

" वर्षे त्रयोदशशते चतुरुत्तरे च, त्रिंशत्तमे (१३३४) प्रथमकार्त्तिकपूर्णिमायाम् । श्राग्वाचनागिणविवेकसमुद्र एतां, चित्रां कथां व्यधित जेसलमेरुदुर्गे ॥३४१॥ "

પ્રભુતો મોક્ષ કલ્યાણક કાર્ત્તિકની અમાસે થાય, તેથી ૧૫ દિવસે

આ શ્લોકના આધારે વિ૰ સં (૧૩૩૪)માં જ્યારે ખે કાર્તિ ક થયા હતા તે વર્ષે બીમપલ્લી (વર્તમાન બીલડીય તીર્થ)માં ચોમાસું **રહેલ** તપાએોના પરમમાન્ય પૂર્વાચાર્ય શ્રીસોમપ્રભસરિએ પહેલા કાર્ત્તિકમાં ચાેમાસી પ્રતિક્રમણ કર્યું હતું, જેનાે ઉલ્લેખ ખુદ મુનિસુંદરસરિએ અને ધર્મસાગરે પાતપાતાની પટાવલીમાં આ પ્રમાણ કરેલ છે— 'श्रुतातिशायी पुरिभीमपल्ल्यां, वर्षासु चाद्येऽपि हि कार्तिकेऽसौ। त्र्यगात्प्रतिक्रम्य विबु<sup>ः</sup>यभावि-भङ्गं परैकादशसूर्यबुद्धम् ॥१६३॥

( ગુર્વાવલી મુનિસ દરસૂરિકત )

"तथा भीमपल्ल्यां कार्तिके द्वये प्रथम एव कार्तिके एका-द्शान्यपत्तीयाऽऽचार्याऽविज्ञातं भाविनं भंगं विज्ञाय चतुर्मासि प्रतिक्रभ्य विहृत्वन्तः। '' (धर्भः सागरीय तपगन्छ प्र्टावसीवृत्ति)

અહિં જે લોકા કહે છે કે-'આતો તે નગરીના ભંગ થવાના હતાે. એટલે તેઓને આમ પહેલા કાર્તિકમાં ચામાસી પ્રતિક્રમવાની કરજ પડી હતી' આ તે એમના ખાટા ખચાવ છે, કારણ કે ગમે તેવા સંયોગામાં પણ પાતાની માન્યતાથી વિરુદ્ધ વર્ત ન કાંકથીએ નજ કરી શકાય, એથી જો તેઓશ્રીની માન્યતા ખીજા કાર્તિ કમાં ચોમાસી કરવાની હોત તા તેઓ વિહાર કરી જતે, પણ ચામાસી પ્રતિક્રમણ નજ કરતે, આજના સાધુઓ પણ પ્લેગ આદિના કારણે ચામાસામાં ધણાય વિહાર ુકરે છે, તો શું તેઓ ચાેમાસી પ્રતિક્રમીનેજ કરે છે ? નહીં, વગર પ્રતિક્રમ્યેય વિહાર કરે છે. એટલે આચાર્ય સામપ્રભસૂરિએ ચામાસી પ્રતિક્રમીને જે વિહાર કર્યો એથી સાખીત થયું કે એમની માન્યતાજ કાર્ત્તિક ચાેમાસું થાય, વલી જ્યારે અધિક માસના યાેગે આષાઢ

પહેલા કાર્તિ કમાં ચામાસી પ્રતિક્રમવાની હતી, પણ પાછળના ધર્મ સાગર જેવા આગ્રહી તપાએાએ બીઝ્ત ભાદરવામાં પજીસણ કરવાના આગ્રહને પાપવા ખાતરજ આ પ્રાચીન પ્રણાલિકાને બદલી છે. એ એમના ધરનો આચાર છે.

પહેલા કાગણમાં અને પહેલા આપાઢમાં તો ચામાસી પ્રતિક્રમણ ત્યારે કરી શકાત કે જ્યારે શાસ્ત્રકારાએ ૧૨૦ દિવસ ઉપરાંત ચામાસી પ્રતિક્રમણ કરવાના નિષેધ કર્યા હોત, પરંતુ તે તો છેજ નહી, જૈન પંચાંગાની હયાતીમાં પણ શીયાળા-ઉન્હાળાની ચામાસીઓ પાંચ મહિને થતીજ હતી, પરંતુ વર્ષાઋતુની ચામાસી તે સમયે ચાર માસે કાર્તિકમાં થતી હતી, એટલે પહેલા કાર્તિકમાં કાર્તિક માસ મળી રહેવા છતાં ખીજા કાર્તિકમાં ચામાસી પ્રતિક્રમવી એ તપાના ઘરનો આચાર છે.

બીજા ફાગણુમાં કે આપાઢમાં ચામાસી પ્રતિક્રમણ કરવાથી 'પહેલા માસ ગણુત્રીમાં નથી' એવી માન્યતા તાં શાસ્ત્રકારાની નહીં પણ તપાના ગપ્પપુરાણનીજ છે. શાસ્ત્રકારાતો પજીસણની દિવસ ગણનામાં પણ અધિકમાસને ભેગા લઇને જ પચાસ દિવસની પૂર્તિ કરે છે, જુઓ-

"ज(इ(ति श्रिधमासगो पिंडतो तो वीसितरायं गिहिस्सातं स्म कडजित, कि कारसं ? एत्थ श्रिधमासगो चेव मासो गिस्डिजित, सो वीसाए समं सवीसितरातो मासो भरस्मित चेव।"

( ખૃહત્કલ્પચૂર્ણિ ૩ જો ઉદ્દેશા )

तेभल "सीसो पुच्छति-क्रम्हा श्रभिवड्ढियवरिसं बीसितरातं चंदवरिसे सवीसितमासो ? उच्यते-जम्हा श्रभिवडढियवरिसे ચાેમાસાથી વીસ દીવસે પજુસણ કરતા ત્યારે સાધુએા પજુસણ્થી

गिम्हे चेव सो मासो अतिक्कंतो तम्हा वीसदिगा, इयरेसु तिसु चंदवरिसे सु सवीमतिमासो । " (निशीथयू धि १० मे। ७६ हेशा)

એથી સ્પષ્ટતયા સિદ્ધ થયું કે અધિકમાસને ગણુત્રીમાં નહી લેવાનું કથન જૈન સિધ્ધાંતકારાેનું નહીં પણ તપાએાના ગપ્પપુરાણનું હોવાના અંગે એ એમના ધરતાે આચાર છે. ખીજું જૈન શાસ્ત્રોના અલિપ્રાયાનુસાર અધિકમાસ પણ પહેલા કે વચલા નહીં પણ બીજોજ હોઇ શકે, જાએા—

"श्रइरित्ता श्रहिगमासा-टी०-'श्रतिरिक्ता' उचितकालाहमः मधिकाः ऋधिकमासकाः प्रतीताः" (६शवै० नि. तथा टीआ ६रि० इत)

આ પાઠમાં શ્રીભદ્રબાહુસ્વામી તેમ હરિવ્સ્ટ્રિક હે છે કે–'ઉચિતકાલ જે શ્રાવણ બાદ આવેલ પહેલા ભાદરવા. તેનાથી જે અધિક બીજો ભાદરવાે તેજ અધિકમાસ કહેવાય'. એથી સ્પષ્ટ થયું કે પહેલાે ભાદરવાે અધિક નથી, પણ સ્વાભાવિક છે. એવીજ રીતે—

''सद्विए ऋईयाय, हवइहु ऋधिमासगो जुगद्धिमा। बावीसे पन्त्रसए, हवइ बीत्रो जुगंतिमा ॥१॥ वृत्तिः- एकस्मिन् युगे प्राग्ट्यावर्णितस्वरूपे पन्नाणां पष्टावतीतायां-पष्टिसङ्ख्येषु पन्नेष्वति-कान्तेष्वित्यर्थः, एतस्मिन्नवसरे युगार्द्धप्रमाग्रे एकोऽधिकमासो भवति । द्वितीयस्त्वधिकमासकश्चान्द्रे द्वाविंशत्यधिके 'पर्वशते' पत्तशतेऽतिक्रान्ते 'युगस्यान्ते' युगस्य पर्यवसाने भवति।" (ज्ये।तिक्ररं उक्ष प्यन्ना टीक्ष)

આ પાઠમાં પણ સ્પષ્ટ કહેવાયું છે કે-'શ્રાવણ(ગુ૦ અશાડ)વદ ૧ મથી શરૂ થતા પાંચ વર્ષના યુગમાં સાઠ પક્ષો વીત્યા પછી યુગના

## ૧૦૦ દિવસે કાર્ત્તિ'ક ચોામાસી કરતા કે ન કરતા <sup>શ</sup>ે તો પછી ૭૦<sup>૦</sup>

અડધા ભાગમાં પહેલા અને એક્સા બાવીસ પક્ષ વીત્યા બાદ યુગના અંતે ખીજો અધિકમાસ થાય' એધીય શાસ્ત્રકારાએ ખીજા મામનેજ અધિક માન્યો છે, કારણ કે સાઠ અને એક્સો બાવીસ પક્ષો વીત્યા ત્યારેજ કહેવાય કે જયારે પહેલા પાસ અને આષાઢ વીતા જાય, અર્થાત પહેલા પાસ કે આષાઢ વીત્યા પહેલાં સાઠ અને એકસા બાવીસ પક્ષ વીત્યા કાઇ પણ રીતે ન કહી શકાય.

આ પ્રસંગે 'સેનેપ્રશ્ન'ના ખે પ્રશ્નોત્તરા વિચારણીય હોવાના અંગે ઉધ્ધત કરીએ છીએ -

''चैत्रमासबृद्धौ कल्याण् कादित्यः प्रथमे द्वितीये वा मासि कार्यते ? इति प्रक्तोऽत्रोत्तरं-प्रथमचैत्रासितद्वितीयचैत्रसितपन्नाभ्यां चैत्रमाससम्बद्धकल्याणकादितपः श्रीतातपादैः कार्यमाणं दृष्टिमस्ति, तेन तथैंव कार्यमन्यथा भाद्रपदवृद्धौ मासत्तपणादितपांसि कुत्र कियंत? इति ११७। उ०३।" ( सेनप्रश्न पत्र पट )

આ પ્રશ્નોત્તરમાં પ્રસ્તકર્તાએ પૂછ્યું છે કે–'' ચૈત્રમાસની વૃદ્ધિ થતાં કત્યાણકાદિ તપ પહેલામાં કરવું કે ખીજામાં ? " ઉત્તરમાં આ • વિજયસેન સુરિ કરમાવે છે કે ''ચૈત્રમાસ સંખ'ધી કલ્યાણકાદિ તપ-સ્યાએા પહેલા ચૈત્રવદમાં, ને ખીજા ચૈત્રસુદમાં કરાવતાં ગુરૂદેવાને જોયા છે, એટલે તેમજ કરાવવું, અન્યથા (એમ ન કરાય તા) ભાદરવાની વૃદ્ધિ થતાં માસખમણાદિ તપસ્યાએ ક્યાં કરાય ? " આમાં પહેલાં તાે વિચારવાનું એ કે–આચાર્ય શ્રીનું આ ઉત્તર કયા મહિનાના હિસાબે છે **? અમારી વિચાર ધારાએ** જયાં સુધી જણાયું છે ત્યાં સુધી આચાય<sup>ς</sup>.

દિનસથી અધિક દિવસ તેજ ક્ષેત્રમાં સાધુએા રહેતાજ. આ રીતે અહિં

શ્રીનું આ ઉત્તર ગુજરાત આદિમાં પ્રચલિત અમાસીયા મહિનાના હિસાએ નહીં પણ સિદ્ધાંતાેકત પૂનમીયા માસના હિસાએ છે, જેમકે ભગવાન ઋષભદેવ સ્વામીનું દીક્ષા કલ્યાણક ચૈત્ર વદ ૮ મનું છે તે પહેલા ચૈત્રવદમાં અને મહાવીર પ્રભુનું જન્મ કલ્યાણક તથા નવપદની એાળી ખીજા ચૈત્ર સુદમાં કરવાં. આ પ્રણાલિકા પ્રાયે બધાયે ગચ્છોમાં છે. એથી વચલાે માસ ( પહેલા ચૈત્રનાે સુદ અને બીજા ચૈત્રનાે વદ ગણત્રીમાંથી કાઢી નાખ્યાે છે, એમ માનવાને કાંઇ કારણ નથી, પણ ' देशप्रहर्णे सर्वप्रहर्णं ' એ न्यायानुसार अन्ते भासते गर्लामां राजवा માટેજ સર્વસ મત પ્રાચીન આચાર્યાએ આ ઉચિત પ્રણાલિકા સ્વીકારી છે.

હવે એધી આગળ આચાર્ય શ્રીનું જે કથન છે કે-'' અન્યથા ( ચૈત્ર માસના કલ્યાણકાદિ તપ જો પહેલા ચૈત્રવદમાં, ને ખીજા ચૈત્ર સુદમાં કરવાનું ન માનીયે તેા ) ભાદરવાની વૃદ્ધિ થતાં માસખમણાદિ તપસ્યાઓ ક્યાં કરાય ? " એના ઉપર ડું ક (વચાર કરિએ, આચાય બીએ પ્રશ્નકર્ત્તાના પ્રશ્નના ઉત્તર આપવા ઉપરાંત આ વિશેષતાનું કથન શા અભિપ્રાયથી કર્યું છે ? તે કાંઇ સમજાતું નથી, શું કલ્યાણકાદિ ખીજા તપાતી માકકજ માસખમણ પણ કરાવવાતું આશય છે? જો એમજ હોય તા તા આચાર શ્રીના અભિપ્રાયાનુસાર માસખમણ કરવાની ભાવના-વાળાએ સદાની માકક શ્રાવણ સુદયી સરૂ કરીને પહેલા ભાદરવા ( ગુ. શ્રાવણ ) વદ અમાસસુધી ઉપવાસ કરીને બાકી રહેતા ચાર કે પાંચ ઉપવાસો બીજા ભાદરવા સુદ ૧ મથી સંવચ્છરી સુધીમાં કરી માસખમણની પૂર્ણાતા કરવી જોઇએ, એમ કર્યા શિવાય કલ્યાણકાદિ

ઘણી વિચારણા છે, કેટલી યુક્તિએા લખીયે ? સામાસામાં મલ્યાં બધી

તપની સાથે સરખામણી થઇ શકે નહીં, તો શું આ રીતે માસખમણ કરવાની આત્રા આચાર્ય શ્રી કરમાવે છે? એ વાતનું ઉત્તર જંખ્વાચાર્ય જાહેર કરે. જો આવી આત્રા આચાર્ય શ્રીએ ઉપરાક્ત પ્રશ્નોત્તરમાં આપી હોય તો તે તપાગચ્છાચાર્યોનેજ શે.બે.

હવે ખીજા પ્રશ્નોત્તરને લઇએ તે આ પ્રમાણે છે -

'दिवकमासि कल्याग्यकानि पूर्वे पाश्चात्ये वा मासि क्रियन्ते ? केचन परपात्तिका वदन्ति-प्रथमश्रावग्यग्रुब्णपचे द्वितीयश्रात्रग्यग्रुक्ल पचे च कल्याणकतपो विधीयते, तत्सङ्गतं वितथं वेति प्रश्नोऽ शेत्तरं-देवकमासापेच्या वृद्धिप्राप्तं मासं विमुच्य कल्याग्यकतपःकरग्यं युक्तिमदिति १४१ ।।'' (७० ३ सेनप्रश्न पाना ६३)

આમાં પ્રશ્ન કરનાર પૂછે છે કે "દેવક (અધિક)માસના પ્રસંગે કલ્યાણકા પહેલા માસમાં કરવા કે બીજામાં ? કેટલાક પરપક્ષવાળાઓ કહે છે કે—પહેલા શ્રાવણ વદમાં, ને બીજા શ્રાવણ સદમાં કલ્યાણક તપ કરવું, તે યથાથે છે કે અયથાર્થ ?" ઓના ઉત્તરમાં આ વિજયસેન સૂરિ કથે છે કે "દેવક (અધિક) માસની અપેક્ષાયે વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત (વધેલા—અધિક) માસને છોડીને કલ્યાણક તપ કરવું યુક્તિયુકત છે"

આમાં વિચારવું એ છે કે જયારે આચાર્ય શ્રી વૃદ્ધિ પ્રાપ્ત (અધિક) માસને છે હીને કલ્યાણક તપ કરવું યુક્તિયુકત કહે છે, ત્યારે એ તે રપષ્ટ ખતાવવું હતું કે અધિક માસ કયા માનવા ? પહેલા કે બીજો ? શાસ્ત્રકારા તે પહેલાને કે વચલાને નહીં પણ પહેલાં ખતાવ્યા મુજબ જયાતિષ્કરંડક તથા દશવૈકાલિક ડીકાના કથનાનુસાર બીજોજ માસ અધિક કહે છે.

યુક્તિએા કહેવાય, પણ સર્વ યુક્તિએા લખી ન શકાય, તમાે ગ્રહ્થા છેા, આટલું લખ્યું પૂછશા, પહેલાના પ્રશ્નોત્તરમાં એ યુક્તિઓ લખી છે, જોજો.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૫૪, ગ્રંથ ૨ બાલ ૫૬ મા )

४३ प्रश्न-तथा खरतरांरइ बीनी तिथि तूटतां ते तिथिना पच्चक्लाग पाछिली तिथिमांहि करइ, चवदिसि तूटतां चवदिसि ना पच्चक्लागा पाछिली तिथि तेरिम इं न करइ, ते स्युं ?

ભાષા:-ખરતરાને બીજ તિથિ તૂટતાં તે તિથિના પચ્ચકૃખાણ પાછળની તિથિમાં કરે છે, જ્યારે ચઉદસ તૂટતાં ચઉદસનાં પચ્ચખાસ પાછળની તિથિ તેરસમાં નથી કરતા. તે શું ?

तत्रार्थे-सग्तर गच्छि चवदिसि तिथि तुरतां चवदिसिना जे पच्चक्लाग् हरिकायना विगइ लेवाना ब्रह्मव्रतना पच्चक्लाग् कर्या हता ते सर्वे तेर्रासिज पालइ, कल्याग्यकतिथिना उपवास वली जावज्जीवना जे पच्चक्रलाण ते तेरसिई पालइजि छई, पास्त्री सम्बन्धी जे पच्चक्खाए छइ ते चवदिसि तूटतां श्रागमोक्त पाखी पूर्णिमा ऋथवा श्रमावस्यायइं करियइ, पाखीना पोसह पाखीना पहिकमणा ते पूर्णिमा श्रमावास्याइ करइ, चवदिसि जे पाखी करीयइ छइ ते त्राचार्यांनी आचरणा छइ, ते भणी श्राचरणानी पाखी गयां थकां खरतरांनइ श्रागमोक्त ल्यइ, श्रनइ जइ स्राचरणानी पाखी चवदिसि तिथि उदीक हुवइ तउ १५ तिथिइं पास्ती पडिकम्णाउ न कीजइ, जेह भणी आगम तिथि

એટલે અધિક માસની સ્પષ્ટતા કર્યા વગરજ 'અધિક માસને છોડીને કરવું યુક્તિયુકત છે ' એમ જે કહેવું તે કાંઇ ઉત્તર કહેવાય ? નજ કહેવાય ?

थकी त्र्याचरणा तिथि बलवंत छइ, पोसह लेवा भणी चवदिसि तथा पनरसी तिथि ए बेउं तिथि पर्वे छइ, पोसह करतां लाभ छुइ, परं पाखी प**डिकमणुउ १४ करि**वउ. परं १३ न करिवउं, चवदिसि तूटतां १३ तिथि पिए पर्वे थाइ, जिम आठिम तूटतां सातमि पर्वे थाइतिम, श्रीठाणा प्रन्थमांहि, तपागच्छना त्राचार्यना कीधा विचारामृतसंप्रह प्रन्थमांहि " पिक्खयाईंगि चउइसीए त्रायरियाणि, त्रन्नहा आगमुत्ताणि पुरिणमाए " एह प्रन्थनइ अनुसारि तपानइं पुणि १४ तिथिइ पाखी आचीर्ण लिखी छइ, १४ पाखी आगमोक्त छइ, एवं पुछिज्यो, जेह दर्शनीनी प्रतीति तुम्हनइ हुवइ तेहनइ पूञ्जेज्यो, मत!नुरागी न (हो)इ, जोई पूजेज्यो, वली श्रीजिनप्रभस्रिइं श्रीविधिप्रपायन्थमांहि लिख्यउ ब्रइ जे चउमामानी चवदिसि तूटतां चउमासी पूनिमइ की जइ, ए भाव इहां जोइवड ॥५३॥

ભાષા:–ખરતર ગચ્છમાં ચઉદસ તૂટતાં ચઉદસના જે પચ્ચકૃખાણ લીલાતરી તથા વિગયાદિ ત્યાગ તેમ પ્યક્ષચય<sup>૧</sup> પાલનાદિ હાેય તે બધા તેરસનાજ પાલે. કલ્યાણક તપ આદિ તથા જાવજ્જવના જે પચ્ચકૃખાણ તે પણ તેરસનાજ પાલે, કિંતુ પાખી સંબંધી જે પચ્ચકૃખાણ છે તે ચઉદસ તૂટતાં આગમાેક્ત પૂર્ણિમા તથા અમાવાસ્યા પર્વાતિથિએ કરે છે, પાખીનું પાેસહ તેમ પડિકમર્ણું પૂર્ણ્યિમા અમાવાસ્યાએ કરે છે. કારણ કે ચઉદસે જે પાખી કરીએ છીએ તે આચાર્યાની આચ-રણા છે, માટે આચરણાની પાખી ન મળતાં ખરતરાને આગમાકત લિએ છે, અને જો આચરણાની પાખી ચઉદસ તિથિ ઉદયની હોય તાે પૂનમ. અમાવાસ્યાએ પાખી પડિકમહ્યું નથી કરતા, કારણ કે–

આગમતિથિ કરતાં આચરણા તિથિ બલવાન છે, પોસહ લેવાને ચઉદસ તથા પનરસિ. એ બેઉં પર્વતિથિ છે, પોસહ કરતાં લાભ છે પરંતુ પાખી પડિકમણું (ઔદિષક ચઉદસ ન હોય તા) પ્રનમ—અમાવાસ્યાએ કરવું પણ તેરસે ન કરવું. જેમ આઠમ તૃટતાં સાતમ પર્વ થાય તેમ ચઉદસ તૃટતાં તેરસ પણ પર્વતિથિ થાય ( પરંતુ પાખી પડિકમણું તેરસે ન થાય, કલિકાલસર્વદ્વાચાર્ય શ્રીહેમચંદ્રાચાર્યના ગુરૂ આ દેવચ દ્ર સૃરિરચિત) 'ઠાણા' પ્રંથમાં (તેમ) તપાગચ્છના (આચાર્ય શ્રીકુલમંડન સૃરિરચિત) 'લિચારામૃતસંગ્રહ' પ્રંથમાં લખ્યું છે કે 'પાખી આદિ ચઉદસે આચર્યા છે, અન્યથા આગમમાં પૂર્ણિમા—અમાવાસ્યાએ કહેલ છે" આ પ્રંથના ઉપરાક્ત કથનાનુસાર તપાને પણ ચઉદસે પાખી આચરણાની છે, પૃતમ—અમાવાસ્યાએ આગમોક્ત છે. + આ સત્ય હકીકત છે.

<sup>+</sup> તપાઓની માન્યતા મુજબ જો સદાકાળથીય પાખી ૧૪ નીજ નિયત શાસ્ત્રસંમત હોત તો આ ગ્રંથના (પૃ૦ ૬૮ )ઉપર ૧૩ મા પ્રશ્નોત્તરની ડિપ્પણમાં દર્શાવ્યા મુજબ પાયચંદગચ્છવાળાઓએ પૂછેલા 'પાખી આદિ પડિકમણાઓ પચીસ કે અઠાવીસ ?' આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં આચાર્ય શ્રીહીરવિજય સૃરિએ બેધડક થઇ નિશ્ચિત સંખ્યા ન બતાવતાં 'શાસ્ત્રોમાં પડિકમણા તા પાંચ સાંભલ્યા છે' એમ કહીને પ્રશ્નકારના ખાસ આશ્યને ઉડાવી કેમ દીધા ? એના ઉત્તરતા જંબ્વાચાર્ય આપે.

બીજું ચંકુ પંચાંગમાં ચૌદસ બે થતાં સંપૂર્ણ અહેારાત્રિ ૬૦ ઘડીની પકલી ચૌદસને રામપંથિએા કલ્શ કહીને અને સાગરાનુયાયિએા તેરસ માનીને–કહીને ગૃહસ્થાને લીલવણીના છેદન–બેદનાદિ તથા અધ્યહ્ય-સેવનાદિના ત્યાગમાટે નહીં, પણ તેની પ્રવૃત્તિ માટે એક દિવસની વૃદ્ધિ

તમને જે સાધૂની પ્રતીતિ હોય તેને પૂછજો, (પણ તે) મતાનુરાગી ત હોય(એ) જોઇને પૂછજો, વલી શ્રીજિનપ્રભ સૃરિએ 'વિધિપ્રપા ' ગ્રાંથમાં લખ્યું છે કે–ચામાસાની ચઉદસ તૂટે તા ચામાસી (પ્રતિક્રમણ) પૂર્ણિમાએ કરવું. એ સારાંશ અહિં જોવાનું.

કરી આપવા દ્વારા જેમ વિરાધે છે તેમ ખરતર ગચ્છવાળા વિરાધતા તો નથી, તેઓ ચૌદસના ક્ષયે સૂર્યોદયની તેરસના દિવસે આગમ કે આચરહ્યા. એકેના હિસાખે પાખીનું સ્થાન ન હોવાના અંગે પાખી પડિકમહ્યું અને ખાસ પાખી અંગેના પચ્ચક્ખાહ્ય આદિ નથી કરતા. પહ્ય ચૌદસ તિથિ નિમિત્તના ત્રત નિયમાદિ તથા પચ્ચક્ ખાહ્ય વિગેરેના નિષેધ તો નથીજ કરતા.

જૈન સિદ્ધાંતાનુસાર દરેક મહિને થતી અપર્વ તિથિઓ ૧ = ના બદલે ભલે ૧૯ થઇ જાય. લીલવણીના છેદનભેદનાદિ માટે ભલે એક દિવસની વૃષ્ધિ થાય, પરંતુ ગૃહસ્થાને લીલવણી છેદનભેદનના કે અધ્યક્ષ-સેવનના ત્યાગમાટે પર્વતિથિઓ ૧૨ ના બદલે ૧૩ નજ થવી જોઇએ, આવા ધર્માપદેશ (શ) તપાઓ શિવાય કાેે આપી શકે શવાહ જંખ્વાચાર્ય છે! ધન્ય છે તમારી અગમપ્રત્રતાને અને પુનઃ પુન: ધન્યવાદ છે તમારા અને તમારા વડવડાઓના એવા ધર્માપદેશ (શ) ને.

તપા ખ બેદ પૃ• ૪૭ માં લખે છે કે—" તત્ત્વાર્થભાષ્યમાં માસ તથા તિથિ વધે તો ખીજી લેવી કહ્યું છે, તે માટે તપા તેમજ લે છે" એટલે પૂછવાનું કે તત્ત્વાર્થભાષ્યમાં જો ખીજી તિથિ વિગેરે લેવાનું કહ્યું છે તો તે પ્રમાણ પાઠ કેમ ન આપ્યો ? મહાશયજી! શાસ્ત્ર પ્રમાણ વગર મોંઢાના ગપ્પાએનનું વિદ્વત્સમાજમાં કાંઇએ મૂલ્ય નથી (તપા ખરતર લેદ ગ્રંથ ૧ ળોલ ૫૫, ગ્રંથ ૨ બોલ ૮-૫૮ માે)

४४ प्रश्न - तथा खरतरांनइ १४ घटतां जिम पाखी १५ करीयइ तिमजि आठमि तिथि घटतां कल्याणकनइ मेलि-योगि पर्वतिथि भणी नवमी तिथइ मा पोसह कांइ न कीजइ ?।

ભાષા:-ખરતરાને ચઉદસ ઘટતાં જેમ પાખી પૂનમે કરાય છે. તેમજ આઠમ ઘટતાં કલ્યાણકના યાેગે પર્વાતિથિ હાેવાથી નવમીએ અષ્ટમીના પાેસહ કેમ નથી કરતા ?

तत्रार्थे - पहिली आगमनइ अमिपायइ १५ पाखी हती. तेह भणी १४ तृटतां १४ पाखी कीजइ, परं १४ नी परि कईयइई श्राठिम तिथि नविम तिथइ न हती जे 🗕 नूटतां श्राठमीन! करणीय नविम तिथई करइ, नविमनइ कल्याणिकइ पोसह करतां त्राठिम तथा कल्याणकना लाभ थास्य**इ** तिगाइ श्राठिम पर्व श्राराध्यां नवमिना कल्या**णक पुणि श्राराध्या, नवमि तिथि** जे श्राराध्य छइ ते कल्याग्यकनइ मेलि छइ, १४ तिथि ते श्राराध्य छइजि, परं गीतार्थे पाखी चउदसई श्राचरी ते भणी श्राचरणानी तिथिजि प्रमाण, श्राचरणा तिथि तूटतां श्रागमोक्त तिथि प्रमाण कीजइ, जिम पजुसणानी ४ तूटतइ पांचिम पर्युषणा पर्वे श्राराधी-यइ, खरतरांरइ तिथि वधतां पहिली पूरी तिथि ऋाराध्य छइ, देवानुप्रिय ! इम कहीयइ छइ-८ घटतां श्राठमिना काम सातमि-मांहि कीजइ परं नवमीमांहि न कीजइ, तथा चविद्सि तूटतां चवदिसिना काम १३ दिनि कीजइ, परं पाखीना काम श्राचर-णानी पाखी चवदिसि तुटतइ १४ की जह, एवं प्रीछिज्यो ४४। ભાષા:-પહેલાં આગમના અભિપ્રાયે પૂનમની પાખી હતી. તેથી ચઉદસ તૂટતાં (અમારે) પૂનમની પાખી કરે છે, પરંતુ પૂનમની પેરે આઠમ તિથિ નામમાં ક્યારેય ન્હાેતી. + કે જેથી આઠમ તૂટતાં આઠમના કર્ત્તવ્ય નામમાં કરાય. નામના કલ્યાણકના અંગે પાસહ કરતાં આઠમ તથા કલ્યાણકના લાભ થશે. એથી આઠમ પર્વ આરાધ્યાં નવમીના કલ્યાણક પણ આરાધ્યા. નવમી તિથિ જે આરાધ્ય છે. તે કલ્યાણકના

<sup>+</sup> તપા ખ. ભેદ બન્ને ખાલ સંગ્રહાના લેખકા અને અનુવાદક પણ કેટલા ભારે ખુષ્ધિશાળી અને વિચારવાન્ છે ? કયાં આઠમ નાેમ કે જેની સાથે ચૌદસ પૂનમની સરખામણી કરી રહ્યા છે, એટલું તા વિચારવું હતું કે પાખીના પાેેેેેેેેેેે હેમણાં આચરણાએ ચૌદસના કરાય છે, તે ચૌદસના ક્ષય થતાં પૂનમ અમાસે કરાય, કારણકે પૃનમ અમાસ પાખીનું શાસ્ત્રોક્ત સ્થાન છે, પણ આઠ્મના પાસહ નામમાં શા કારણથી કરાય ? તેતાે કહાે શું આઠમના પાસા નાેમમાં કાેઈ કાલેય થતા હતા! કલ્યાણક પર્વાને આરાધનાર તા જ્યારે આઠમના ક્ષય ન થયાે હાય ત્યારે જેમ આઠ્મ અને નાેમ. બન્ને દિવસ પાૈપધાેપવાસ કરે તેમ આઠ્મના ક્ષયે પણ સાતમ અને નાેમ. ખે દિવસ પાેસહ કરે, પરંતુ જે કેવળ આઠમ પર્વાના પાસહ કરતા હાય તેણે આઠમના ક્ષય પ્રસંગે ઉદય આઠમ ન મળતાં આઠમના ભાેગવટાવાળી સાતમ છોડી નાેમમાં કરવાનું કારણ શું ? તે તાે જંખ્વાચાર્યે બતાવવું હતું. તત્ત્વાર્થ ભાષ્યમાં માસ અને તિથિ ખીજી લેવા કહ્યું છે તો તેના તે પાઠુ જંખ્યાચાર્ય ખતાવે, અન્યથા આ રીતે ગ્રંથાના નામ મત્ર લખી મારવા એ આચાર્ય ને તાે શું? સામાન્ય સાધુનેય ન શાે છે.

અંગે છે. પૂનમ તિથિ તે આરાધ્ય છેજ પરંતુ ગીતાર્થાંએ પાખી ચઉદસે આચરેલી તેથી આચરણાની તિથિજ પ્રમાણ (મનાય), આચ-રણાની તિથિ જમાણ કરાય છે, જેમ કે પજૂસણની સાથ તૂટતાં આગમાફત તિથિ પ્રમાણ કરાય છે. ખરતરાને તિથિ વધતાં પહેલી તિથિ કે જે સંપૂર્ણ ૬૦ ઘડી (દિવસ રાત્રિના પ્રમાણ)ની હોય છે, તે આરાધ્ય છે, દેવાનુપ્રિય! એમ કહીયે છીએ કે-આડમ ઘટતાં આડમના કાર્યો સાતમમાં કરાય પરંતુ નામમાં ન કરાય તથા ચઉદસ તૂટતાં ચઉદસ(તિથિ)ના કાર્યો (ઉપવાસાદિ) તેરસના દિવસે કરાય પણ પાખીના (પ્રતિક્રમણાદિ) કાર્ય આચરણાની પાખી ચઉદસ તૂટતાં યુનમે કરાય છે. આ હકીકત છે. પૂછી જોજો !

( તપા ખરતર બેંદ ગ્રંથ ૧ બાલ પક મા )

४४ प्रश्न-तथा खरतर ८-१४-१४-३० स्त्रनइ कल्याग्यक तिथइ पोसह त्रत ल्यइ स्त्रनइ वीजीए तिथे पोसह न ल्यइ तउ उप-धानना ४० दिन पोसह करइ, ते स्युं ?

ભાષા–ખરતર આઠ્મ ચઉદસ. પૂનમ અમાસ અને કલ્યાણક તિથિએ પાસહ ત્રત લિએ છે. બીજી તિથિએ નથી લેતા તાે ઉપાધાનમાં ૪૦ દિવસ (સુધી નિરંતર) પાસહ કરે છે. તે શું ?

तत्रार्थे— द-१४-१४-३० इए तिथे विधिवादइ पोसह करिवा श्रावकांनइ सिद्धांति प्ररूपा, चिरतानुवादइ पुण्णि श्रावके इएजि तिथे पोसह व्रत कीधा, तथा जीए श्रावके श्रावकनी इग्यारह प्रतिमा ब्यादरी तेहनइ पुणि पोसह इएजि पर्वतिथे भीगणधरे प्ररूपा, श्रीदशाश्रुत तथा उपासकदशांगवृत्ति ब्यावश्यकवृत्ति-चूर्णि

प्रमुख प्रन्थ जोज्यो, गीतार्थ गुरु पूद्धेज्यो, श्रमइ पर्व पखइ जे उपधान तपो विशेषमांहि पोसह करावीयइ छइ ते सह आचार्य मम्मत पर्गाइ १४ पाखीना पडिकमगानी परि श्राचरणात्र्यड करावीयइ छइ, सगला गच्छनी तपोविधिमांहि उपधाने पोसह कह्या, ते भणी निरविरोधीनी आचरणा सह मानइ, पुणि किएाई गच्छनइ स्त्राचार्यइ पर्वे पखइ पोसह व्रत श्रावकनइ नथी लिख्या, तउ नित्य पोसह आचरणायइ किम मनाइ? निरती नजर राखी विच।रिज्यो । एवंकारइ व्रतरूप पोसह आगम प्रन्थनइ ऋभि-प्रायइं पर्वतिथइंजि श्रावक व्रतधारीनइ प्रकृप्यउ छइ, तथा भरत-चक्रवर्त्तिइं तथा कृष्णवासुदेवइं तथा अभयकुमारइं तथा विजयराजायइं जे देवता साधिवानइ काजि लघुगंधवनइ काजि तथा मेघवर्षानइ काजि तथा विजलीना उपद्रव टालिवानइ काजि ३ तथा ७ दिन लगता पोसह कर्या शास्त्रे लिख्या ते पोसह वत रूप नथी किन्तु अभिग्रह विशेष रूप छइ, जे भएी भरत अने कृष्ण ते बेऊं अविरति ४ गुणठाणइ, तेहनइ पोसह सामायिक देशावकाशिक व्रत घटइ नहीं, अभयकुमारि वरसाति निमित्ति पूर्वसंगत देवतानइ श्राराधिवा निमित्ति देवताना ध्यान करतां पोसह कर्या कह्या, ते पोसह व्रत किम कहाइ ? वली जिम त्राठ्रम एकठा कीधा तिम पोसह पुणि ३ एकठा ऊचर्या हस्यइ, पुणि ऋषिमतीयांनइ ३ पोसह एकठा न थाइ, ऋविधिइं पोसह लेतां देवता किम प्रसन्न थया ? ते भर्गा ए पोसह व्रत न थाई, ए पोसह पांचमइ गुणाठाणानउ न हुवइ, श्राठ्रम पुणि पच्च-

क्लागरूप न संभावियइ किन्तु पोसह शब्दइं इहां अभिब्रहरूप जाणीयइ, पोसहमांहि संसारार्थि ध्यान गुण्णा करतां तुम्हे मिध्यात्व जागाउ छउन, ए पुग्गि पोतानी सद्दहगा चितारिज्यो, तथा विजयराजा विजुलीनइ भयइं ७ दिन ऋभिग्रहकरी सातमइ दिनइ मध्याह्नि विजुली पृतला ऊपरि पड्यां थकां 'नमो ऋरिहं-ताणं' कहीनइ पोसहस्थानकथी नीकल्या, इम श्रीवसुदेवहिण्डिमांहि सविस्तर कह्या छइ, परित काढीनइ पाठ वचाई जोज्यो, एतलइ जइ विजयराजायइं सात दिनना पोसह पच्चक्ख्या तउ सातमइ दिनइ मध्यान्हि पोसह विगा पार्यां किम पोसहस्थानकथी नीकल्या ? एह सर्व पाठ वसुदेविहिडिना पाठ थकी जाणिवा ।। ४५॥

ભાષા-વિધિવાદથી આઠ્મ ચઉદસ અને પૂનમ અમાસ. આ ચાર પર્વાતિથિએ શ્રાવકને પાેેેસહ કરવાના શાસ્ત્રમાં વિધાન છે, ચરિતાનુવાદથી પણ શ્રાવકાએ એ ચાર પર્વાતિથિઓએજ પાેસહ કર્યા છે, તથા જેણે શ્રાવકની અગ્યાર પ્રતિમા વહન કરવી આદરી હોય તેને પણ આ ચાર પવ તિથિએજ પાસહ કરવાનું ગણધરાએ કહ્યું છે. શ્રીદશાશ્રુતસ્ક ધ. ઉપાસકદશાંગ ટીકા. આવશ્યક વૃત્તિ ( હારિભદ્રીયા તથા ) ચૂર્ણિ આદિ ત્રંથાને જોજો ગીતાર્થ ગુરૂને પૂછજો, અને ઉપધાનમાં + પર્વાશવાય

<sup>+</sup> મહાતિશીથ સૂત્રની અંદર ઉપધાનમાં પાસહ કરવાનું નથી કહ્યું છતાં તપા અને ખરતર. બન્ને ઉપધાનમાં પાસહ કરાવે છે, એને જો જંખ્યાચાર્ય ઉત્સૂત્ર માનતા હાેય તાે તેથી તપા ક્યાં છૂટી જવાના ? આવશ્યક વૃત્તિ. પંચાશક વૃત્તિ તથા ચૂર્ણિ વિગેરેમાં આહારાદિ <mark>ચારે પ્રકારન</mark>ું પાસહ દેશથીને સર્વધી મળી ૮ પ્રકારે કરવાનું કહ્યું છે એ વાત તાે

જે પાસહ કરાવીએ છીએ તે ચઉદસે પાખી પડિકમણાની માફક સર્વ સંમત આચાર્યોની આચરણાએ કરાવીએ છીએ. બધાએ ગચ્છાની

સોએ સો ટકા સાચી છે, પરંતુ આજના તપાએ પોસહ દંડકમાં કેટલા પ્રકારનું પોસહ ઉચરે છે ? આના તો વિચાર જંખ્વાચાર્ય અને તેમના પૂર્વ લેખકાએ કરવું હતું, પોસહ દંડકમાં તો કેવળ આહાર પોસહજ દેશથી, ને સર્વથી. એમ એ પ્રકારે અને બાકીના ત્રણે પોસહ માત્ર સર્વધીજ ઉચરાય છે, તો આવશ્યક વૃત્તિ આદિમાં ખતાવ્યા મુજબ ચારે પૌષધો દેશથી ને સર્વધી. એમ બન્ને પ્રકારે કેમ નથી ઉચરતા ? મહાનિશીથની અંદર ઉપધાનમાં નીવી, ને એકાસહ્યું કરવાનું હોય તો તે પાઠ જંખ્વાચાર્ય ખતાવે.

પૌષધવિધિ પ્રકરણ ડીકા જિનવલલ સૃરિની પોતાની રચેલી કાણે જોઇ હતી ? જંબ્વાચાર્ય કે એમના ગુરૂઓએ ? તેમ સંવત્ ૧૬૬૧ પાટણમાં નવી ડીકા એની કાણે રચી ? અને તે પ્રતિ ક્યાં કયા ભંડારમાં છે ? શું જંબ્વાચાર્ય કે એમના ગુરૂઓએ ક્યાંએ જોઇ હતી ? પ્રિય પાઠકા ! પૌષધવિધિ પ્રકરણપર નથી તા આચાર્ય શ્રીજિનવલ્લલ સૃરિની પોતાની રચેલી વૃત્તિ કે નથી ૧૬૬૧ માં કાઇએ નવી ડીકા રચી, કિંતુ સંવત્ ૧૬૧૭ ના વર્ષ પાટણમાં યવન સમાટ અકબરાપ-દેશક આષાઠીયાષ્ટાહિકા અમારી પ્રવર્તાપક સમ્રાટ અકબરપરપ્રદત્ત યુગપ્રધાન પદધારક આચાર્ય શ્રાંજિનચંદ્રસૃરિ રચિત એકજ ડીકા આજે અનેક જ્ઞાનલાં પ્રારામાં ઉપલબ્ધ છે, એના શિવાય પૌષધવિધિ પ્રકરણ પર કાઇ પણ ડીકા આજ દિવસ સુધી કાઇએ રચેલ જોઇ તો શું ? પણ સાંભળીએ નથી. છતાં તપા ખરતરભેદ પૃત્ર ૪૯ માં જે મનકાવતું લખ્યું છે તે કેવળ

તપોતિધિમાં ઉપધાનની અંદર પોસહ કહેલા છે. એટલે નિવિધ્રાધીના આચરણા સહુ કે!ઇ માતે**, પ**ણ કે!ઇએ ગચ્છના આચાર્યે પર્વાશવાય પાસહત્રત શ્રાવકને માટે નથી લખ્યું, તો પછી આચરણાએ નિત્ય પાેેેે કુ કેમ મ**ાય** ? એ વાત સમદ**્રિએ વિચારજો. એથી સા**ણીત થયું કે–આગમ ત્રાંથાના અભિપ્રાયે વ્રતધારી શ્રાવકને વ્રતરૂપ પાસહ પર્વા તિથિએજ કરવાનું છે. તથા ભરતચક્રવર્ત્તિએ દેવતાને સાધવામાટે. કુષ્ણવા હેવે લઘુ, ભાવવા પ્રાપ્તે કરોત્તે. અસયકુમારે અકાળે વર્ષા-નિમિત્તે અને વિજયરાજાએ વિજળીનાે ઉપદ્રવ ટાળવા સારૂ ત્રણ અને ૭ દિવા લાગટ પાેસહ કર્યા એમ શાસ્ત્રોમાં જે લખ્યું છે તે પાેસહ વતર્પ નથી કિંતુ અભિગ્રહ ૨૫ છે, કારણ કે ભરત અને કૃષ્ણ એ બન્ને જણ ચોથા અવિરતિ ગુણુસ્થાન કર્તા છે, (એટલે) તેમને સામાયિક દેશાવકાશિક અને પાસક વન હોલું ઘટતું નથી, અભયકુમારે વર્ષાત નિમિત્તે પૂર્વ સંગતિક (મિત્ર) દેવતાને આરાધવા સારૂ દેવતાનું ધ્યાન કરતાં પાસહ કહે કહ્યા છે. એકાં તે પાસહ વ્રત કેમ કહેવાય ? વલી જેમ અઠમ એક સાંો કર્યા તેમ પાેેેેેેેે પણ ત્રણ એક સાથે ઉચર્યા હશે. પરંક ઋષિમતીએાને પણ ત્રણ પાસહ એક સા**થે થ**તા નુયી. અવિધિ ત્રે પાસહ કરતાં દેવતા પ્રસન્ન કેમ થાય ? (એ વિચારવાનું) એટલે એ ભરત્વસ્વર્ત્તિ આદિતું જે પાસહ, તે પાંચમાં ગુણસ્થાનતું પાસહ વ્રત ન વાય. અઠમ પણ પચ્ચકખાણ રૂપ ન સંભવે. કિંતુ

જંગ્વાચાર્યના અને તેમના અપ્રક્ષેખક, કે જેના લીધે જંગ્વાચાર્ય તપા ખરતર ભેરતી પ્રસ્તાવના પૃ ૧૦માં લેખકની કૃતિઓ પૂર્ણ વિશ્વસનીય હેાવાનું લખે છે. તેમના ગ<sup>ા</sup>પાજ છે.

'પોસહ' શખ્દથી અહિં અભિગ્રહ વિશેષજ જાણવું. (બીજીં) પોસહમાં સંસારના નિમિત્તે ધ્યાન ગણણું કઃતાં તમા મિથ્યાત્વ જાણોજ છો. તે પોતાની માન્યતાને પણ સંભારજો. અને વિજયરાજા વિજળીના ભયથી સાત દિવસ અભિગ્રહ કરીને (પૌપધશાળામાં રહ્યા, અને) સાતમા દિવસે મધ્યાન્હ સમયે પૂત્તા ઉપર િજળા પડ્યા પછી 'નમા અરિહંતાણું' કહીને પોસહ શાળામાંથી નીકળ્યા, એમ વસુદેવ હિંડીમાં વિસ્તારથી કહ્યું છે, પ્રતિ કાઢીને વચાવી જોજો, એટલે જો વિજયરાજાએ સાત દિવસના પોસહ પચખ્યા (હતા) તો સાતમા દિવસના મધ્યાન્હે પોસહ પાર્યાવગર (કવલ, 'નમા અરિહંતાણું' કહીને બાહાર) કેમ નીકળ્યા ? આ બધું વિચાર વસુદેવહિંડીના પાઢથી જાણવું!

( તપા ખરતર બેદ ગ્રંથ ૧ બાલ 🕫, ગ્રં. ૨ બાલ ૫૯ મા )

४६ प्रश्न तथा जे लिख्या जिके चतुःपर्वी टाली वीजीए तिथे पोसह करिवड न मानइ ते पजूमण तिथइ पोसहन्नत किम करिस्यइ?

ભાષા:-જે લખ્યું કે જેઓ અષ્ટમ્યાદિ ચતુ:પર્વા શિવાય બીજી તિથિએ પાસહ કરવાનું નથી માનતા તેઓ પજૂસણની તિથિએ પાસહ કેમ કરશે ?

तत्रार्थे—श्रीनवपदप्रकरणवृत्ती (पत्र १७०) ''कायव्वो सो नियमा, अट्टमिमाईसु एट सु ॥१११॥ × '' व्याख्या—'पुष्' पुष्टाबित्यस्य धातोः पोषणं पोषः-पुष्टिः, प्रक्रमाद्धर्मस्य, तं 'धत्ते' करोती ते पौषधः, पर्वदिनानुष्ठेयं धर्मकर्म, तस्मिन् स एव (वा) उपवसनं-उपवासः-पौषधोपवासः × × × 'कर्त्तव्यो' विश्रेयः स 'नियमात्' नियमेन श्रष्टम्यादिषु पर्वसु-श्रष्टमी

<sup>× &#</sup>x27;कत्त्वयः पौषधोपवासः अष्टम्यादिपर्वदिवसेषु' (न.अ.स.१. ५७)

चतुर्दशीपूर्णिमादिषु उत्सवितिथिषु, यदुक्तं-'पोसह उववासो उण्, ब्रह्मिचाउद्दसीसु जम्मदिणे । नःणे निव्वाणे चाउ-मासअद्वाहियज्जूसणे ॥ १॥" इत्यादि जाणिवड, वली तत्त्वार्थे टीकामांहि ए पाठ जोज्यो ॥ ५६ ॥

ભાષા—નવપદ પ્રકરણની ટીકામાં લખ્યું છે કે-'પુષ્' ધાતુથી બનેલા 'પોષ' શખ્દના અર્થ છે પુષ્ટિ, તે અિં પ્રસંગવશ ધર્મની પુષ્ટિને ધારે-કરે તે પૌષધ, એટલે પર્વદિવસે કરવા યાગ્ય ધર્મ કાર્ય, તે ધર્મ ક્રિયાની સાથે ઉપવાસ કરવું તે પૌષધાપવાસ કહેવાય, અને તે અગ્યારમું વત પૌષધાપવાસ અષ્ટમી ચતુદર્શી પૂનમ આદિ પર્વ-તિથિએ નિયમિત કરવું, જેમ કે શાસ્ત્રાંતરામાં કહ્યું છે કે-પૌષધાપવાસ વન અષ્ટમી ચતુદર્શી પર્વતિથિએ તેમ તીર્થ કર ભગવંતાના જન્મ (દીક્ષા) જ્ઞાન નિર્વાણ (આદિ) કલ્યાણક દિવસોમાં અને ચામાસીના દિવસે તથા પજૂસણની અટ્કાહિના દિવસે કરવા જેઇએ' ઇત્યાદિ વિચાર જાણવા, વલી (વિશેષ વિસ્તાર) તત્ત્વાર્થ સ્ત્રની ટીકામાં એ પાક જોજો.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રાંથ ૧ બાેલ ૫૮, ગ્રાંથ ૨ બાેલ ૬૧ માે )

४७ प्रश्न—तथा जे लिख्या सिद्धांतमांहि नन्दमिण्यारनइ अध्ययनि "अन्नथा कयाइ श्रद्मभत्तं पोसहं पिगण्हई नन्दो " एतलइ पर्वपलइ नंदमिण्यारइ पोसह कीधड, ते स्युं ?

ભાષા—જે લખ્યું કે સિદ્ધાંતમાં નંદ મિણયારના અધિકારે 'અન્યદા કાઇક સમયે નંદમિણયાર નામના શ્રાવક અઠમ ભક્ત–પાસહ ગ્રહણ કરે છે' એટલે પર્વ શિવાયની તિથિયે નંદમિણયારે પાસહ કર્યું, તે શુ ?

तत्रार्थे-- " पव्यदियहम्मि कम्मि, अट्टमभत्तं पोसहं

पिगण्हइ नन्दो।'' इति श्रीद्यावश्यक प्रतिक्रमणचूर्णो, तपागच्छ (पूर्व सं. ११८० मां विजयसिंहाचार्य)नी कीधी ए चूर्णि जाणिवी, तथा ''नन्दमणिकारश्रावको प्रीष्मचतुर्दश्यां पोषधिको बभूव" इति नवपदप्रकरणवृत्तौ (पत्र ४४), ए टीका स्रोसवाल (उकेश-कमला)गच्छना गीतार्थ (यशोदेवोपाध्याय)नी कीधी, एह शास्त्रनइ न्यायइं नन्दमणियारइं १४ पर्वदिने स्रठमभत्त पोसह लीधा, १४ राति तृषा लागी इम जाणीयइ, स्रन्यथा ए शास्त्रनई मेलइं पर्वदिवसई पोमहनउ लेवउ किम सिलइ १ तथा उदायी राजानइ पुणि पोसह पाखीयइ कहाउ छइ, उत्तराध्ययनटीका वाची जोज्यो, सुबाहुनइ स्रध्ययनि ''अन्नया कयाइ चाउइसङ्गुद्दिहुपुण्ण-मासिणिसु '' एहवा पाठ छइ, एतलइ पर्वदिनेज पोसह कहा। ५७।

ભાષા:—'કદાચિત્પર્વદિવસે નંદમિણિયાર નામના શ્રાવક અઠમ ભક્ત પોસહ ગ્રહણ કરે છે' આ રીતનું કથન શ્રાવક પ્રતિક્રમણ (વંદિત્તુ સ્ત્રની) ચૂર્ણિમાં છે. તે ચૂર્ણિતપા ગચ્છથી પૂર્વ વિશ્સ ૧૧૮• માં વિજયસિ હાચાર્યની રચિત છે. તેમ ઉકેશ (કમલા) ગચ્છના ગીતાર્થ ઉપાધ્યાય યશાદેવ રચિત 'નવપદ પ્રકરણ વૃત્તિ'પત્ર પ૪માં કહ્યું છે કે—'નંદમિણિયાર શ્રાવકે ઉન્હાળાની ચઉદસના રાજ પૌષધ લીધા છે' આ ઉપર ખતાવેલ શ્રંથાના આધારે નંદમિણિયારે ચઉદસ પર્વદિવસે અઠમભકત પાસહ લીધા, અને ચઉદસની રાત્રે તૃષા લાગી એમ જણાય છે. અન્યથા 'ઉપર ખતાવેલ શ્રંથાના આધારે) પર્વદિવસે પાસહ લેવાનું કેમ મળે શત્યા ઉદાયી રાજાને પણ પાસહ પાપ્પીએ કહ્યો છે, ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રની ટીકા વાંચી જોજો, સુબાહ (રાજકુમર)ના અધ્યયને પણ ૨૭દસ–આઠમ અને ઉદ્દિષ્ટ (અમાસ એવં કલ્યાણક) તિથિ તથા પૃષ્ટ્િમા. એ તિથિઓજ પૌષધમાટે કહી છે. એટલે પર્વાદેવમજ પેસહ કરવા કહેલ છે ? +

+ નિત્ય પોષધના હિમાયતીએાનું કથન છે કે- પૌષધ એ એક ધર્મ કાર્ય છે, એટલે જેમ સાકર ગમે ત્યારે પણ ખાવાથી ખારી કે કડવી નથી લાગતી તેમ પૌષધ પણ પર્વાશિવાય પણ કરવામાં કાંઇ પાપ બ'ધન થાેકુંય થવાનું <sup>?</sup> કર્મ નિજ<sup>૧</sup>રા ३૫ લાભજ થવાતું, એના ઉત્તરમાં જણાવાતું કે પ્રતિ-ક્રુમણા રાઇદેવસી તે તે ટાઇમેજ અને પાખી આદિ તે તે દિવસેજ શા માટે કરવાં ? ગમે તે ટાઇમે, ને દિવસે કરવામાં શું દેાષાપત્તિ છે ? દરરાેજ જો પાખી આદિ પડિકમતા રહે તો કાંઇ પાપ બંધત થાેકુંય થવાનું છે? જે કાંઈ પણ પાપની આલાેચના કરતાં કર્મ નિર્જરાનું લાભજ થવાનું, ર્ટ ટલે દરરોજ પૌષધના હિમાયતીઓએ પાખી આદિ પડિકમણાએ હમેશાં કરવાની હિમાયત પ્ર્ અવશ્ય કરવીજ જોઇએ, જો કહે કે નહીં, પ્રતિક્રમણા તેા બધા તે તે ટાઇમે, ને તે તે દિવસેજ કરવા શાસ્ત્ર-કારોની આત્રા હોવાથી " च्यागाए धम्मो " આ સિદ્ધાંત મુજબ ते પ્રમાણેજ કરવાં જોઇએ, અન્ થા આજ્ઞાવિરૂદ્ધ હોવાથી લાભના બદલે નુકસાતજ સંભવિત છે, તેા એવીજ રીતે પૌષ**ધ પણ અષ્ટમ્યા**દિ પર્વ-દિવસેજ કરવા શાસ્ત્રકારાની આગ્રા છે, તેનાથી વિરુદ્ધ થઇ સ્વચ્છંદતાએ દરરાજ કરવામાં લાભના ખદલે નુકસાનજ સ્પષ્ટ છે, જેને ધર્મ'– સાધનજ ઇષ્ટ છે. તેને ક્યાં ખીજા કાર્યો સાસ્ત્રકારાએ નથી વ્યતાવ્યા ? પત્રશિવાયના દિવસે જો આરંભ સમારંભ છેહવું હાેય તાે આખા દિવસનાે દેસાવગાસી લઇ લે, શું તેમાં સાવઘ ત્યારતું લાભ નહીં થવાનું ? (તપા ખરતર બેંદ માંથ ૧ મોલ ૫૯, ગ્રાંથ રબોલ ૬૨મા )

५८ प्रश्न—तथा दशाश्चनस्कंधमांहि त्रीजइ उपवास पछइ उन्हउजि पाणी लेवउ कहाउ छइ, वीजउ न लेवउ कहाउ छइ, परं स्वरतर ३ उपवास पछी कसेलाना ताढा पाणी पीयइ, ते स्युं?

ભાષા:-દશાશ્રુતસ્કંધ (કલ્પસૂત્ર)માં ત્રીજ ઉપવાસ પછી ઉન્હેા પાણીજ લેવાનું કહ્યું છે, ખીજે પાણી લેવાનું નથી કહ્યું. છતાં ખરતર ત્રણ ઉપવાસ પછી કસેલાનું તાટું પાણી પીયે. તે શું ?

तत्रार्थे— उन्हा पाणी बिहुं उकालांतां कि मिश्र, त्रीजइ उकालइ फासु थायइ, तेह उपवासमांहि सचित्त परिहारी श्रावक तथा यति किम पीयइ ? श्रापणां जीव साथि विभासी जोजो, ४ उकालाना उन्हा पाणीज लेवाइ छइ, जइ इम तउ १ उपवासि यांते तथा श्रावक तुम्हारइ उन्हा पाणी लयइ ते स्युं ? पहिलइ उपवासना ३ पाणीयांमांहि २ उपवासना ३ पाणीयांमांहि उन्हा पाणी नर्थर कह्या, तुउ २ उपवास लगि उन्हा पाणी किमे लयउ छउ ? त्रीजइ उपवास पछइ त्रिएह उकाल्या वल्या हवइ तउ उन्हा पाणी लेवा छइ, श्रापरं गुजरातिमांहि बिपहरे जिमणवेलाना कर्या उन्हा पाणी—जरवाणी वीजइ दिहाडई जिमणवेलानांई वावरइ छइ, ते महा श्रानाचार दर्शनं करइ छउं। ४ पहरां उपरांति उन्हालइ,

અવશ્ય થવાનુંજ, માત્ર પૌષધતા તાલી લાભ નથી. કિંતુ રાગ દેષના અભાવે સાવદ્ય ત્યાગથી લાભ છે, એટલે અવકાશાદિના અભાવે પર્વદિવસે સંપૂર્ણ પૌષધ ન લઇ શંક અને અપર્વ દિવસે અવકાશના યોગે દેસાવગારી લઇને સાવગ્ર ત્યાંગે તેા શું ખોડું છે ? વિચારજો.

४ पहर उपरांति शीय।लइ, ३ पहर उपरांति वरसाति कालइ कालातिक्रांत प'ग्गी मचित्त थाइ, परं ६ पहर पाग्गी जे पीजइ छइ ते तिविहार पच्चक्लाग्गीतानइ सचिचपरिहारीनइ न कल्पइ, अनइं वर्णांतर प्राप्त पाग्गी पीतां वली वर्णांतर प्राप्त थयानइफास् कहाणा, कदाचित् यतिनइ रागइ अथवा आपनइ पीवानइ काजि फासू पार्गी कसेलादिनइ योगइ करइ तउ पुणि अपकायनउ श्चारम्भ थाइ, परं केवल यतिनइ काजि उन्हा पाणी करतां छका-यनी विराधना थाइ, वली जइ त्रिह्नि उकाला पूरा न थया हवइ तउ केतलाएक ऋपकाईया पर्याप्ता ऋपर्याप्ता उवरइई, तथापि मचित्त परिहारी यतिनइ तिबिहार पच्चक्खासना भंग भसी तेहवा पाणी न लेवा न पीवा, दृइणहारनइ पुणि देतां महादोष छइ, तथा कसेलाजा पाग्गी ममलेइ उपवासे सूम्मइ, त्रिहुं उपवासां पञ्जी विकिष्ट भत्तीयानइ जे उन्हा १ पाणीजि कह्या ते श्रीकल्प-सिद्धांतोक्त ६ पाणीयांनी ऋपेन्नायई छइ, ऋन्यथा तपांरइपोसह-मांहि उपवासिता त्रिफलाना पाणी लूगडा संघातइ पहिलउ छ।ग्रीतइ पीयइ छइजि, जइ ऋग्राछ।ण्या पीयइ तउ पच्चक्खाग्र भंग कह्या छइ, इम श्राद्धविधिविनिश्चय प्रकरणनी वृत्ति-षडा-वश्यकना बालावबोध तपांना कर्या ग्रन्थ जोज्यो, जिम ते तिम यतिनइ पिएा जाणीवउ ॥ ४८ ॥

ભાષા:–ઉન્હાે પાણી બે ઉકાળા સુધી મિશ્ર (અને) ત્રણ ઉકાળે કાસૂ (અચિત્ત) થાય, (તે પહેલાં અચિત્ત ન થાય) તે (ત્રણ ઉકાળા પહેલાના પાણી) સચિત્ત પરિહારી શ્રાવક તથા યતિ ઉપવાસમાં કેમ

પીએ ? પાતાના જીવ સાથે વિચારી જોજો, ચાથા ઉકાળાના ઉન્હાે પાણીજ લેવા યાગ્ય છે, જ્યારે આમ છે તા પછી એક ઉપવાસવાળા તમારા યતિ તથા શ્રાવક ઉન્હેા પાણીજ લિયે તે શું ? પહેલા ઉપ-વાસના ત્રણ પાણીઓમાં અને બીજા ઉપવાસના ત્રણ પાણીઓમાં ઉન્હાે પાણી નથી કહ્યો. તાે પછી ખીજા ઉપવાસ લગી ઉન્હાે પાણી કેમ લેો છેો ? જેને ત્રણ ઉકાળા આવી ગયા હેોય તે ઉન્હો પાણી ત્રણ ઉપવાસ પછી લેવાનું (શાસ્ત્રોક્ત) છે, બીજું ગુજરાતમાં બપારે બોજન વેળાએ કરેલાે ઉન્હાે પાણા **ખીજા દિવસે બોજનવેળા** સુધા વાપરે છે, તે મહા અનાચાર (ત્યાંના) દર્શનીએા કરે છે, અચિત્ત પાણીના ઉત્કૃષ્ટ કાળમાન ઉન્હાળે પાંચ પહેાર શીયાળે ચાર પહેાર ્ર અને વર્ષાળામાં ત્રણ પહોરતું હોય છે. + તે ઉપરાંત તેનું કાળમાન અતિક્રાંત થઇ જવાથી કરી સચિત્ત થઇ જાય, (એટલે તે કાળમાનની અંદર કલ્પે ) પરંતુ ૯ પહેાર સુધી જે ઉન્હેા પાણી પીવાય છે તે તિવિહાર પચ્કુ ખાણવાળા સચિત્તપરિહારીને ન કલ્પે, અને વર્ણાતર પ્રાપ્ત પાણી પીતાં તો વર્ણા તર પ્રાપ્ત થયોને ફાસ કહેવાણો, કદાચિત યતિના રાગથી યા પાતાને પીવા માટે કસેલાદિકના યાગથી કાસુ પાણી કરે તો પણ કેવળ અપકાયના આરંભ થાય, પરંતુ કેવળ યતિના નિમિત્તે ઉન્દેષ-પાણી કરતાં છએ કાયની વિરાધના થાય. વલી જો ત્રહ્ય ઉકાળા ન થયા હોય તા કેટલાએક અપકાર્ઠ્યા છવા પર્યાપ્તા કે અપર્યાપ્તા તેમના તેમ રહી જાય છે. એટલે પણ સચિત્તપરિહારી યતિને તિવિહાર પચ્ચ-કુખાણ ભંગના ભયથી તેવા પાણી ન લેવા ન પીવા, દેનારને પણ

<sup>+</sup> આતું પ્રમાણ પાઠ આ ગ્રંથના પૃત્વ ૧૨૯ પર ટિપ્પણમાં આપેલ છે.

તેવા પાણી દેતાં મહા દેાપ છે, તથા કસેલાના પાણી બધે ઉપવાસે કલ્પે, ત્રણ ઉપવાસ પછી વિગિઠભત્તીયાને એકજ ઉન્હેા પાણી જે કહ્યું તે કલ્પસૂત્રાક્ત ૯ જાતનાં પાણીની અપેક્ષાયે છે, અન્યથા તપાઓને પણ પાેસહમાં ઉપવાસિતા શ્રાવકાે ત્રિકળાનું પાણી લૂગડાથી છાણીને પીએજ છેતા, જો અરાજીયા પીએ તાે પચ્ચકૃખારા ભંગ કહ્યા છે, શ્રાહ્મવિધિ વિનિશ્ચયષ્ટત્તિ તથા પડાવસ્યક બાળાવબાેધ (આદિ) તપાના કર્યા શ્રંથ જોજો. જેમ તે (પાસાતા શ્રાવકને) તેમ યતિને પણ જાણવા.

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૬૦, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૬૩ મા )

५६ प्रश्न-तथा खरतर ऋग्रासग्रमांहि उन्हा पाग्री न पावइ. कसेलाना पाणी पावइ, ते स्यं ?।

ભાષા:-ખરતર અણસણમાં ઉન્હાે પાણી નધી પાવતા અને કસેલાનું પાણી પાવે, તે શું?

तत्रार्थे—ऋणसणीया यति तथा श्रावकनइ ''उस्सेइमं संसेइमं चाउलोदगं तिलोदगं तुसोदगं जवोदगं आयामं सो वीरं सुद्धविय इं " ए नवे पाणी न लेवा, उष्ण विकट पाणी लेवड, इतलइ शुद्धविकट अनइ उष्णविकटना जूजूत्रा अर्थ करिवा, तिहां 'उसिण्वियड'ना ऋर्थ उन्हा पाणी ऋने 'सुद्धवियड' ना ऋषे वर्णांतर-गंधांतर-रसांतर प्राप्त पाग्गी वलागाीया एतलइ फासू पाणी कसेलादिकना कीधा ते 'सुद्धवियड' थाइ। त्रपरं त्रमासणमांहि उन्हा पाणी त्रिग्ह वेला उकाल्या पछी चउथा उकालाना पाग्ही ऊतामला चींतवग्ही पखे नथी मिलता, अने वर्णांतर प्राप्त सहजइ मिलइ, ते भणी लाभ छेहउ जोईनइ कार-

ए।इ पाइयइ छइ, वली उन्हा पीतां पीतां उबका ऊक।सी त्रावइ, अनइ गोरमनइ ठामि अन्न रांधिवानइ ठामि यद्यपि उन्हा पाणी त्रिहं उकालां उरइही फासु थाइ, तथापि ते पाणी ऋणसणीया-नइ न आपीयई ते भग्गी ऋणमणीयानइ समाधि निमित्ति प्राप्तक वर्णान्तर प्राप्त पाणी छाणीनइ पाईयइ छइ, ऋम्हाग्ड मंद्रदायि उन्हा पाणीना मेल थोडा, गृहस्य फासू वर्णान्तर प्राप्त पाणी सहू पीयइ अनइ र्यात पण अम्हारा फासूजि पाणी पीयइ, एहजि ढाल छड, इम करतां जइ यति उन्हा पाणी पीता हवड तउ अम्हारइ काजि 'अवउल-दुपउल' नामइ उन्हा करीनइ गृहस्थ यतिनइ उन्हा पाणी त्रापतिज, परं इल्जि मेलि चित्तमांहि निरवद्य उन्हा पाणी यतिनइ दोहिला जाणीनइ अम्हारि गीतार्थे जे मचित्तपरिहारी गृहस्थ पीयइ तेहजि प्राप्तक पाणी यतिनइ वावरिवा भर्गी प्रवर्तीयउ ते भ ी उन्हा पागी त्रिदंडोत्कालित ऋर्णामलतां प्रासुक पाणी पीवानी ढाल भणी ऋरणमणीया यति गृहस्थनइ ऋणसण्मांहि समाधि निर्मित्त वर्णान्तर प्राप्निज पाणी पाईयइजि, जिम ांग इपहि लेडई उपवासइ उन्हा पाणी मिलत! जागा। शास्त्रविरुद्धि पीजइ छइ, विचारिज्यो, समी निजरि जोतां चित्तनउ संदेह मिटिस्यइ ॥ ४९ ॥

ભાષા:-અણસણવાળા યતિને તેમ શ્રાવકને કલ્પસ્ત્રોક્ત ઉત્સ્વેદિમ (લાટથી ખરડેલ હઃથ આદિ ધાયેલ પાણી) આદિ નવે પ્રકારના પાણી નથી લેવાનું કિંતુ 'ઉષ્ણ વિકટ' ઉન્હો પાણી લેવાનું, એટલે 'સુદ્ધ વિયડ' અને 'ઉસિણવિયડ' આ બન્નેના અર્થ જુદા જુદા હોવા જોઇએ. એધી 'ઉસિણ વિયડ' તેા અર્થ' ઉન્હાે પાણી. અતે 'સુદ્ધ વિયડ'ના અર્થ વર્ણાન્તર ગંધાંતર રસાંતર પ્રાપ્ત પાણી વખાણ્યા છે, એટલે કાસુ પાણી કસેલાદિકના કીધા તે 'સુદ્ધ વિયડ' થાય, ખીજાં અણસણમાં ઉન્હેા પાણી ત્રણ વેળા ઉકાળાે આવ્યા પછી ચાેથા ઉકાળાનાે ચેતવણી શિવાય જલ્દી મળતાે નથી. અને વર્ણાન્તર પ્રાપ્ત સહેજે મળી શકે છે. માટે લાભ-હાનિ જોઇને કારણે પાઇયે છીએ. વલી ઉન્હાે પાણી પીતાં ૨ (કાઇને) ઉત્પકા વિગેરે આવે. અને ગાેરસ ( દહી વિગેરે ) ના તથા અન્ન રાંધવાના ભાજનમાં ઉકાળેલા ઉન્હાે પાણી યદ્યપિ ત્રણ ઉકાળા પહેલાંએ અચિત્ત થઇ જાય. છતાં તે પાણી અણસણીયાને ન આપીએ. તે**યી અણસણવાળાને સમાધિ** નિમિત્તે વર્ણાન્તર પ્રાપ્ત પ્રાસુક પાણી છાણીને પાઇયે છીએ. અમારા સંપ્રદાયમાં ઉન્હા પાણીતા મેળ થાેડા (અતે) પ્રાય: બધા ગૃહસ્થા વર્ણાન્તર પ્રાપ્ત કૃાસુ પાણી પીએ અને યતિએા પણ અમારા કૃાસુજ પાણી પીએ. એવાે રિવાજ છે. એમ કરતાંય જો સાધુ ઉન્હાે પાણી પીતા હોત તો અમારા નિમિત્તે કાચો-પાકા ઉન્હો કરીને ગૃહસ્થા વહેરાવતે. પરંતુ આ રીતે નિર્દોષ ઉન્હો પાણી દુલ લ જાણીને અમારા ગીતાર્થાએ સચિત્તપરિહારી ગૃહસ્થ જે કૃાસ પાણી પીએ તેજ સાધુને પણ વાપર-વાની પ્રદત્તિ રાખી છે. તેથી એટલે ત્રણ ઉકાળાના ઉન્હાે પાણી નિર્પદ્ય જલ્દી ન મળતાં અને પ્રાસુક પાણી પીવાના રીવાજ હાેવાથી અણસણ-વાળા યતિ અને ગૃહસ્થને અણસણમાં સમાધિ નિમિત્તે વર્ણાન્તર પ્રાપ્તજ પાણી પાઇએ છીએ. જેમ તપાંને પહેલાજ ઉપવાસે ઉન્હાે પાણી મલતા જાણી શાસ્ત્રવિરૂદ્ધજ પીએ છે (તેમ અમારે નથી ) વિચારજો. સમી નજરે જોશા તા ચિત્તના સંદેહ ૮ળશે.

(तपा भरतर लेह अंथ १ भोल ६१, अंथ २ भोल ६४ मे।)

६० प्रश्न-तथा श्राणसणीयानइं रात्रिइं पाणी स्वरतरांनइ पाईयइ, ते स्यु?

लाषा:-अलुसल्वाणाने रात्रे पाणी भरतरे। पावे छे, ते शुं?

तत्रार्थे-सन्वममाहिवत्तियागारेणइ चित्तस्वास्थिनइ निमित्ति

श्रागाढकारणइ तिविहार पच्चक्खाणमांहि पाणी पाईयइ छइ।।६०॥

लाषा -'सन्वममाहिवत्तियागारेणं' ना आगारथी थित्तनी स्वस्थता
साइ भास डारलुसर तिविहार पच्यक्ष्मालुमां पाली पावीके छीके. +

(तपा भरतर लेह अंथ १ भोल ६२, अंथ २ भोल ६५ मे।.)

६१ प्रश्न-तथा स्वरतरांनइ 'भगवन' शब्द न कहीयइ, ते स्युं?

लाषा:-भरतरने (प्रतिक्ष्मल् इरतां) 'लगवन्' शण्द नथी इहेता, ते शुं प्र

× તપાના પરમગુર આચાર્ય જયચંદ્રસૂરિ પ્રતિક્રમણ હેતુગર્ભમાં પ્રતિક્રમણઢાવતાં, ને સમાપ્ત થતાં બન્ને વાર ચાર ખમાસમણ દઇને ભગવાન્

<sup>+</sup> પાણી ની શી વાત છે ? શાસ્ત્રકારો તો કારણ યોગે આહાર દેવાનું પણ કહે છે. જુઓ આજ ગ્રંથના પૃ૰ ૮૬ પર ટિપ્પણમાં આપેલ પ્રવચન સારોહાર સટીકના પાઠ. તેમાં સાધુનીજ અણસણ વિધિ છે.

તપા ખ. ભેદ પૃત્વ પાંચ માં પાંચા માં ખાંચા લાખા છે ગાથા લખી છે તે દેવેંદ્ર સૂરિકૃત હોવા છતાં લેખકે જિનવલ્લભ સૂરિકૃત લખી છે, એથી જણાય છે કે ભવભી રતાને લેખકે આ ભરાઇએ મૂકી દીધી છે. લેખકે એના તા ખુલાસા કરવા હતા કે જિનવલ્લભ સૂરિકૃત પાંચા માંએ ભાષ્યની પ્રતિ કયાં છે ! વસ્તુનઃ જિનવલ્લભ સૂરિકૃત ભાષ્યા કયાંએ સાંભળ્યાજ નથી. છતાં પ્રાથકર્ત્તાના નામ ભળતાજ લખી દેવા. એ એમના કુલાચારજ છે.

तत्रार्थे— संस्कृत भाषायइ 'भगवन्' थाइ, प्राकृत भाषायइ 'भयवं' इम थाइ, परं 'भगवान्' ए शब्द बिहुं प्रकारे विरुद्ध छइ, तथा च्यारि खमासमण देतां पहिली खमासमणइ 'भगवन वांटुं' एह खमासम्यामांहि 'भगवन्' शब्दइं तुम्हे स्यं भावउ छउ ?

આદિને નહીં, પણ આચાર્યાદિ ગુરૂઓને વંદન કરવાનું કહે છે, જુઓ–

'' देवान्वन्दित्वा चतुरादिक्तमाश्रमसैः श्रीगुरून्वन्दते, लोके-ऽपि हि राज्ञः प्रधानादीनां च बहुमानादिना स्वसमीहितकार्यसिद्धिभेवति, ऋत्र राजस्थानीयाः श्रीतीर्थकराः, प्रयानादिस्थानीयाः श्रीऋाचार्यादय ( પ્રતિ • હેતુ • પાના ૩, પાલણપુર ડાયરા ભાં • ની પ્રતિ )

'स्तवभणनान्तरं च 'वरकनवें दियादि पठित्वा चतुर्भिः चमान श्रमणै: श्रीगुर्वादीन्वन्दते ।" (प्रति ब्हेतु भाना ८, ७५रो अति)

''तद्नु चतुराद्चिमाश्रमग्रेः श्रीगुर्वादीन्वन्दित्वा चमाश्रमण्-पूर्वं राइय पडिक्कमणइ ठाऊं ? इत्यादि भिणित्वा भूनिहितशिराः 'सब्बस्म वि राइय' इत्यादिसूत्रं सकलरात्रिकातिचारवीजभूतं भिण्तवा (પ્રતિ હેતુ પાના ૧૦, ઉપરાક્ત પ્રતિ) ज्ञक्रस्तवं पठित ।"

આમાં મસ્તકભૂમિએ લગાવીને પડિકમણું ઠાવાનું કહ્યું છે, એથી આજના તપાએા પડિકમણું કાવતાં જે હાથ થાપી મસ્તક ઉંચું રાખે છે તે એમની શાસ્ત્ર વિરૂદ્ધ કુપ્રવૃત્તિ છે

' ततश्चतुर्भिः चमाश्रमसौः श्रीगुर्वादीन्वन्दते ।''(પ્ર.હે.પા.এ ભં.) 'ભગવન્' શખ્દ પૂજ્યાથ'ક છે પરંતુ વિશેષ્ય નહીં પણ વિશેષણ છે. એટલે 'ભગવન આચાય'વાંદું –ભગવનૂ ઉપાધ્યાય વાંદું' આ રીતે ખાલાય તા ર્ઘાટત કહેવાય. પરંતુ એકલા 'ભગવન્વાંદું' કહેવું ઘટતું નથી. स्रो मवालगच्छना कीधा प्रन्थमांहि 'भगवन्' शब्दइं तीर्थंकर वलाएया छइ, बीजे शास्त्रे 'स्राचार्यादीन्वन्द हे' इति लिलतिवस्तरा-वृत्तो वली 'भगवन् वांदुं' इत्यादि ४ लमासमण् देतां 'इच्छामि लमासमणो ! वंदिउं जार्वाण्डजाए' ए पाठमांहि वांदिवड स्रायउजि, तउ वली 'भगवन् ! वांदुं-स्राचार्यवांदुं' ए स्युं कहिवड ?, इम कहतां पुनकक्त दोष लागइ छइ, एवं विचारी बोलतां लाभ छइ ६१।

ભાષા – સંસ્કૃતભાષાએ 'ભગવન્!' અને પ્રાકૃતભાષાએ 'ભયવં' થાય છે, પરંતુ , 'ભગવાન્' એ શબ્દ બન્ને પ્રકારથી વિરુદ્ધ છે, અને ચાર ખમાસમણ દેતાં પહેલા ખમાસમણે ભગવન્! વાંદું' એ ખમાસમણમાં 'ભગવન્' શબ્દથી તમા શું વિચારા છે ? એાસવાલ (ઉકેશ–કંવલા)ગચ્છના કરેલા પ્રધામાં 'ભગવન્' શબ્દથી તીર્થ' કર વખાણ્યા છે. બીજા શાસ્ત્રોમાંથી 'આચાર્ય આદિને વાંદે' એમ લલિત-વિસ્તરાવૃત્તિમાં કહ્યું છે. બીજાં 'ભગવન્ વાંદું' ઇત્યાદિ ચાર ખમાસમણ દેતાં 'इच्छामि खमासमगो०' ઇત્યાદિ પાઠમાં વાંદવાનું આવી જાય છે. છતાં કરી 'ભગવન્ વાંદું – આચાર્ય' વાંદુ' એમ કહેવાનું શું પ્રયોજન ? એમ કહેતાં પુનરકત દોષ લાગે છે. એવં વિચારીને બાલવામાં લાભ છે,

(તપા-ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૬૩, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૬૬ મા)

६२ प्रश्न-तथा देववांदतां ऋम्हारइ 'जावंति चेइयांइं' ए गाथा कहीनइ विचालइ १ खमासमण देईनइ पछइ 'जावंत केवि साहू' ए गाथा कहीयइ छई, खरतरांनइ इम न करइ, ते स्युं ?

ભાષા–<mark>અમા</mark>રે (તપાને) દેવવાંદન કરતાં जा**વંતિ चેફળા**इં' કહ્યા પછી

એક ખમાસમણ આપીને '**जावंत केवि साहू**' કહે છે. ખરતરાને તેમ નથી કરતા, તે શું?

तत्रार्थे-ए प्रश्न ऋगाविचार्यां कर्यंड ब्रइ, श्रीखरतर गच्छइ पुणि ए लमासमण दिवरावइ ह्यइ, ए वातनी समाधि मानिज्यो ॥६२॥

ભાષા–આ **પ્ર**ક્ષ વગર વિચાર્ય<sup>ે</sup> કર્યું છે. ખરતર ગચ્છમાં પણ આ ખમાસમણ દેવરાય છે. એ વાતની સમાધિ માનજો ।

( તપા ખરતર બેદ ગ્રંથ ૧ ખેાલ ૬૪, ગ્રંથ ૨ ખેાલ ૬૭ મેા )

६३ प्रश्न-तथा खरतरांनइ तिविहार पच्चक्रकखाणमांहि कसेलाना कीधा फासू पाग्गी वावरइ छइ, ते स्यूं?

ભાષા—ખરતરાને તિવિહાર પચ્ચક્રખાણમાં કસેલાનું કરેલ કાસુ પાણી વાપરે છે, તે શું ?

तत्रार्थे—यद्यपि कसेला स्वादिम ब्रइ, तथापि तेहन! फासू पाणी छाणी तिविहार पच्चक्खाणमांहि शास्त्रे लइए। कहा। छइ, तपागच्छकृत श्रावकविधि प्रकरण वृत्तिमांहि जोज्यो, गीतार्थनइ पूर्ल्वीज्यो, तथा तिविहार पच्चक्लाणमांहि तुम्हे पुणि त्रिफलाना कीधा फासू पाणी ल्यउ छउ, तेह पाणीमांहि हरडे बहेडां आम-लांना न्हाना क्रण छइ ते स्वादिम छइ, जइ ते पाणी छाणीनइ पीजड तउ पाणाहारना तिविहार पच्चक्खा ग्राना भंग न थाइ, अन्यथा ते पाणी पीतां तिविहार पच्चक्खाणना भंग तिहां कह्या छइ, तद्यथा—''त्रिविधाहारे जलमेव कल्पते, तत्रापि फूकानीर-सीकरि-कपूर-पला-कच्छक-खदिरचूर्ण-कसेन्नक-पाडलाजलं नीतरितं गालितं वा, नान्यथा" इति तपा(हर्षभूषण्)कृत

श्राद्धविधिविनिश्चयप्रकरणे, तथा 'फूंकउनीर, सं करिवास्यउ, पाडतावास्यउ, सूंठिनउ पाणी, हरडइनुं पाणी, ए जइ नीता-रीने गाल्या हुवइ तउ स्वादिम नहीं, तिविहार पच्चक्खाणि सूझइ, इमइ स्वादिमजि जाणिवउ" इति तपागच्छनायक सोमसुन्दरसूरि शिष्य महोपाध्याय श्रीहेमहंसगणिकृते आवश्यक बालावबोधे, एहिज बालावबोधमांहि आमला अशनमांहि आएया छइ, तथा हरडइ स्वादिममांहि लिखी छइ, कसेलउइ स्वादिममांहि लिख्यउ छइ, तउ तिफला-हरडे,बहेडा, अनाहार किहां कह्या छइ ? ते शास्त्र जोईयइ, केण्डिक शास्त्रमांहि कसेला अनाहार पुणि मांभल्या छइ, तेई जोईस्यइ।। ६३।

ભાષા:—યદ્યપિ કસેલા સ્વાદિમ છે. તથાપિ તેનાથી કરેલ ફાસુ પાણી છાણીને તિવિહાર પચ્ચક્ ખાણમાં લેવાનું શાસ્ત્રે કહ્યું છે, તપા ગચ્છના આચાર્ય કૃત શ્રાવકવિધિ પ્રકરણવૃત્તિમાં જોજો. ગીતાર્થને પૂછજો. અને ત્રિક્ળાના કરેલા ફાસુ પાણી તમા પણ તિવિહાર પચ્ચક્ ખાણમાં લિયા છો, તે પાણીમાં હરડે બહેડાં અને આમળાના ન્હાના કણીઓઓ હોય છે અને તે સ્વાદિમ છે, જો તે ત્રિક્ળાનું પાણી છાણીને પીવાય તા પાણીની છૂટવાળા તિવિહાર પચ્ચક્ ખાણનો ભંગ ન થાય અન્યથા તે પાણી પીતાં તિવિહાર પચ્ચક્ ખાણમાં ફકત પાણીજ કલ્પે, તેમાંએ ફૂકાનીર. સીકરી. કપૂર. ઇલાયચી. કચ્છક. ખેરનો ભૂકા કસેલા અને પાડલા આદિ વસ્તુઓથી બનાવેલ પાણી નીતારેલ યા ગાળેલ હોય તા કલ્પે, અન્યથા ન કલ્પે, એમ તપાગચ્છના પંગ્હ હપંભૂષણકૃત શ્રાહ્વ

વિધિવિનિશ્વય પ્રકરણમાં લખ્યું છે તેમજ " ફૂંકાના પાણી. સીકરિ તથા પાડલાથી વાસિત પાણી અને સુંદ વા હરડેનું પાણી જો નીતારીને ગાળેલું હાય તા સ્વાદિમ ન હાય, તિવિહાર પચ્ચક્પાણમાં કલ્પે, વગર નિતાયું અને વગર છાલ્યું હાય તેને સ્વાદિમજ જાણવું " એમ તપાગચ્છનાયક આચાર્ય સામસું દરસૂરિ શિષ્ય મહાપાધ્યાય હેમહં સગિલુકૃત આવશ્યક બાળાવબાધમાં કહ્યું છે એજ બાળાવબાધમાં આમલાને અશનમાં ગલ્યા છે. અને હરડેને સ્વાદિમમાં લખી છે. ત્રિફળા–હરડે બહેડા અને આમળા એણાહાર ક્યાં કહ્યા છે? + તે શાસ્ત્ર જોઇયે, કાઈક શાસ્ત્રમાં કસેલા અણાહાર પણ કહ્યાે સાંભલ્યા છે તે પણ (ગ્રંથ મલ્યેથી) જોવાશે.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાેલ ૬૫, ગ્રથ ૨ બાેલ ૭૦ માે)

६४ प्रश्न—तथा खरतर पोसह(उपवास)मांहि श्रावकांनइ पार्णस्सना ६ त्रागार न ऊचरावइ, ते स्युं ?

**ભાષા**–પોસહમાં શ્રાવકાને પાણસ્સના છ આગાર ખરતર નથી ઉચરાવતા, તે શું <sup>?</sup>

तत्रार्थे — जइ श्रावक श्राविकानइ पोसह(उपवास)मांहि सर्व पानक सेवा हुवइ तउ पाग्रस्सना ६ श्रागार ऊचरावीयइ, ते

<sup>+</sup> ત. ખ. ભેદ પૃ• પપ માં લખ્યું છે. ''ત્રિક્લા શાસ્ત્રમાં અનાહારી કહ્યા છે" ભોલા ભકતોને સ્તમજાવવા મેાંઢાના ગપ્પગાળા ચલાવ્યે જવાથી શું લાભ થવાનું? ક્યા શાસ્ત્રમાં ત્રિફળાને અણા- હારી કહ્યા છે? તેના પ્રમાણ પાઠ તા આપવા હતા, વગર પ્રમાણે કેવળ માંઢાથી ગપ્પાઓ હાંકયે જવું આતા દેવાળીયાનું કામ છે.

श्रागार ऊचरी लेवाडीया घोवणवां(पा)णी, सीथ सहित पाणी, श्रच्छ पाग्। प्रमुख पाग्। कांइ नथी लेता ? यतिइ ए श्रागार ऊचरीनइ ए सर्वपाणी ल्यइ छइ, ते भगी पागीना आगार अचरइ छइ ''तह पाणागारेहिं, कपहिं एयाई हुंते कप्पाई। इहरा न हुं ते कप्या, मुत्तुं उसिणोदगाईयं ॥१॥ इति पञ्चाशक-चुर्णो । उत्हा पाणी प्रमुख पाणागार विण उत्चर्याई कल्पइ तड ऊन्हा पाणी कसेलावाणी प्रमुख पाणी लेतां पाणस्मना ६ श्रागार श्रावक श्राविकानइ कांइ ऊचरावीयइ ? यति भिन्नावृत्ति भगी सर्व पाणी यथालाभइ ल्यइ ते भणी ६ आगार ऊचर्याजि करइ, एवं जाणीवउ-यतिनइ भिचा सर्वसंपत्करी छइ, श्रावकनइ पौरुषध्नी छइ, ते भणी ११ प्रतिमा आदर्या पछइ श्रावकनइ ६ आगार कल्प्याजि करउ. ए श्रागार ६ ऊचरइ, श्रनइ तपा श्रावक सर्वे पाणी न पीयइ ए वांकु छइ, जइ न पीजइ तउ कांइ घणा पाणीयांनी अविरति राखीयइ ? खरतर श्रावक श्राविकानइ एक पाणीनी ऋविरति. बीजा सर्व पाणीनी विरति छइ, जे भणी द्रव्य १ जि ऊचरइ छइ, एतलइ श्रावकनइ १४ नियम ऊचरिवा श्रानइ पाग्तीना ६ श्रागार न ऊचरिवा ॥ ६४ ॥

ભાષા–જો શ્રાવક શ્રાવિકાએાને પાેસહ (ઉપવાસ)માં બધી જાતના અચિત્ત પાણી લેવા હાેય તાે પાણસ્સના છ આગાર ઉચરાવીએ, તે આગારા ઉચરીને લેવાડીયા–ધાવણ–પાણી ધાન્યાદિકના કણસહિત પાણી સ્વચ્છપાણી આદિ પાણીએા કેમ નથી લેતા ! યતિ એ આગાર ઉચરીને ઉપરાક્ત સર્વ પાણી લિયે છે એટલા માટે પાણીના આગાર

ઉચરે છે. (કહ્યું છે કે−) ' પાણીના આગારા લેવાથા એ (૨૧ પ્રકારના) પાણી લેવા કલ્પે. અન્યથા ઉન્હેા પાણી આદિ શિવાયના પાણીએા ન કલ્પે '' એમ પંચાશક ચૂર્ણિ<sup>૧</sup>માં લખ્યું છે, જ્યારે કે ઉન્હેા પાણી આદિ તા પાણીના આગારા ઉચર્યા વિનાએ કલ્પે છે ત્યારે ઉન્હાે પાણી કસેલા-વાણી આદિ પાણી લેતાં શ્રાવક શ્રાવિકાએોને પાણસ્સના છ આગારા શા માટે ઉચરાવવા ? યતિએ લિક્ષાવૃત્તિના કારણે યથાવસરે જે મળે તે પાણી લિયે છે. માટે પાણીના છ આગારા ઉચરેજ છે. મતલબંક યતિને ભિક્ષા સર્વસંપત્કરી છે ત્યારે શ્રાવકને પાેરૂષ<sup>દ</sup>ની છે માટે ૧૧ પડિમા વહન કરતાં શ્રાવકને છ આગાર લેવા કલ્પે. અને તપા શ્રાવકા એ છ આગારા ઉચરીને પણ <mark>બધા પ્રકારના પાણી પીતા નથી. તે</mark> વાત કીક નથી. કારણ ? જો ઉન્હા પાણી શિવાય બીજાં કાેઇ પાણી પીવું નથી તાે પછી ધણા (જાતના) પાણીની છૂટ શા માટે રાખવી <sup>૧</sup> ખરતર શ્રાવક શ્રાવિકાને એક (ઝતના) પાણીની અવિરતિ (છૂટ), બીજા બધા પાણીની વિરતિ (બ દી) રહે છે, કારણ ? એકજ દ્રવ્ય ઉચરે છે, એટલે શ્રાવકે ચૌદ નિયમ ઉચરવા. અને પાણીના છ આગારાે ન ઉચરવા

(તપા ખરતર બેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૬૬, ગ્રંથ ૨ બાલ ૭૧ મા) ६४ प्रश्न-तथा खरतर पीपलीमूलनइ अनाहार कहइ, ते स्यूं ? ભાષા:-ખરતર પીપળામૃળને અણાહારી કહે છે, તે શું ? तत्रार्थे - पीपलीमूल अनिष्टाहार भगी जिम किरियातड श्रगाहार तिम ए पिग श्रनाहार कहीयइ, जइ गुगाकारी भगी श्चनाहार न हबइ तड किरियातर्ड आहार कांइ न कहीयइ ? ते भएं। जिम गुएकारीयइ किरियातड अनाहार तिम अनिष्टा- हारपणा थकी पीपलीमृलइ श्रनाहार, वली जेह (सर्व) मान्य प्रन्थ छइ तेहमांहि जइ पीपलीमूल आहार कह्या हुवइ तउ जोइयइ ॥६४॥

ભાષા-પીપળામૂળ અનિષ્ટ આહારપણાના કારણે જેમ કરિયાતું અણા-હારી છે તેમ આ પણ અણાહારી કહીયે છીએ, યદિ ગુણકારી ્હોવાના અંગે અણાહારી ન હોય તેા કરિયાતું પણ (ગુણકારી હોવાના કારણેજ) આહારી કેમ નથી કહેવાનું ? માટે ( ગુણકારી હોવા છતાંએ અનિષ્ટા-હારપણાના અંગે) જેમ કરિયાતું અણાહારી છે. તેમ અનિષ્ટપણાને લઇને પીપળામૂળ પણ અણાહારી છે. બીજું જે ગ્રંથ સવ<sup>ર</sup>માન્ય હોય તેમાં પીપળામૂળને જો આહારી કહી હોય તા જોઇએ. +

(તપા ખરતર ભેંદ ગ્રંથ ૧ એાલ ૬૭, ગ્રંથ ૨ એાલ ૭૩ માે )

६६ प्रश्न-तथा खरतर पडिकमगावश्यक करतां श्रावकां पांहि 'तस्स धम्मस्स केवलीपन्नत्तस्म' ए बारह ऋत्तर न कहावइ, ते म्युं ?

<sup>+</sup> તપાએા ઝેરી ટાપરાને તેમ ચાપચિણીને અણાહારી શા કારણે માને છે ? કયા સર્વ માન્ય શાસ્ત્રકારે એને અભાહારી કહ્યા છે ? એમાં કયું અનિષ્ટ સ્વાદ પહ્યું છે ? કે જેના લીધે માેટી તપસ્યાવાળાએા આખાે દિવસ મોંઢો ચલાવતા ૨–૨ કે ૪–૪ તેાલા ખાઇ જાય છે. માંઢામાં નાખ્યા બાદ અમુક ટાઇમ પછી ઝેરી ટાપરાના સ્વાદ બરાબર ટાપરા જેવાજ જણાય છે. તેમ ચે ચિણી પણ કાંઇ અનિષ્ટ સ્વાદવાળી નહીં પણ પરમપુષ્ટિકારક હેાવાના અંગે દવાએામાં વપરાય છે. આવી સ્વાદિષ્ટ અને પુષ્ટિકારક વસ્તુઓ અહ હારી ત્યારેજ મનાય કે જ્યારે કાઈ પણ સર્વ માન્ય પ્રમાણિક શાસ્ત્રનાે પ્રમાણ જ બ્વાચાર્ય બતાવે, અન્યથા એ પણ એમના ગપ્પપુરાણજ છે.

ભાષા:-ખરતર વંદિતું ખાલતાં શ્રાવકા પાસે " **तस्म धम्मस्**म केवलीपन्नत्तस्स " એ બાર અક્ષરાે નથી કહેવરાવતા, તે શું?

तत्रार्थे — ए १२ अन्तर बइठां जे ४२ गाथा वंदित्तुनी कही-यइ छइ तेह मांहिला नहीं, वली ऊभा थाइने जे वंदित्तनी = श्रावक कहइ छइ तेह मांहिला पुणि नहिं, तेह भणी ऊठतां मनमांहि पाठभंगना दोष वारिवानइ काजि बारे श्रक्तर कहाइ छइ, परं ए बार श्रक्तर खरतर निषेधता नथी, खोट बोल्यानड 'मिच्छामि दुक्कडं' देख्यो, अण्हुंति वात न कहीयइ, श्रीतरुएपभ श्राचार्ये पुणि ए बार श्रज्ञर मनमाहि कहिवा प्ररूपा छइ, शास्त्र पाठ जोज्यो. पाखीनइ दिनइ पुग्गि श्रावक ऊमां पाखी-सूत्र भगावतां ए बार ऋचर न कहइ छइ. ऋ।गिली ८ गाथानउ कहिवउ न कहिवउ जे वर्त्तमान गुरु वहइ ते प्रमाण, एतलइ खरतरां इ श्रावकनउ पडिकमणा सूत्र पूरउ मानीयइ छइ, श्रावक श्राविका ए कहीयइ छइ, इम थे ढोल वाजते प्ररूपेज्यो ॥६६॥

ભાષા:-એ ખાર અક્ષરા વંદિત્તુની ૪૨ ગાથા જે ખેઠાં ખેઠાં કહેવાય છે તે માંહેલા નથી, તેમ ઉભા થઇને જે ૮ ગાથા કહેવાય છે. તે માંહેલા પણ નથી, એટલા સારૂ પાઠભ ંગના દેાષ ટાળવાને અથે અમારા શ્રાવકા એ ખાર અક્ષરાે ઉઠ્તા વખતે મનમાં કહે છે, પરંતુ એ ખાર અક્ષરા બાલવાના નિષેધ ખરતરા નથી કરતા, એટલે (તમા) જૂદુ બાલ્યાનું ' મિચ્છામિ દુકક<sub>ું</sub> ' દેજો. અણહુંતિ વાત ન કહેવી, તરૂણ પ્રભાચાર્ય<sup>૧</sup> પણ એ બાર અક્ષરા મનમાં બાલવાનું કહ્યું છે. શાસ્ત્રપાઠ ( એમના રચલ 'ષડાવશ્યક બાલાવખાષ') જોજો. પાખીના દિવસે

પણ ઉભાં પાખીસૂત્ર ભણાવતાં શ્રાવકા એ બાર અક્ષર નથી કહેતા, આગળની ૮ ગાથાએાનું કહેવું ન કહેવું, એતો આધાર વર્તમાન ગુરૂની આત્રા ઉપર છે. એટલુંજ શ્રાવકનું પડિકમણા સૂત્ર ખરતરાને પૂરું મનાય છે. શ્રાવક શ્રાવિકાઓ એ કહે છે. એમ તમા ઢોલ વાગતે ભલે કહેજો.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ મોલ ૬૮, ગ્રંથ ૨ મોલ ૭૪ મા )

६७ प्रश्न-तथा खरतर कल्पसूत्रनी वाचना ११-१३-१४-१७ पजुसएाइ करइ छइ, ते स्यं ?।

ભાષાઃ-ખરતર પજુસણુમાં કલ્પસૂત્રની વાચના ૧૧-૧૩-૧૫-૧૭ કરે છે. તે શું ?

तत्रार्थे—नव वाचना थकी जे श्रधिकी वाचना करइ छइ ते पुस्तकना वाचणहारना चन्द्रमा भद्रादि किराएकइ कारणइं थाइ छई, ऋन्यथा ममस्त संघसमत्त ए सिद्धांत वांचिवा नथी, सभासमत्त कारणइ वंचाइ छइ, मूलतउ संवच्छरी पडिकमणा कीधा पछी १ यति ऊभड थइ कहइ. बीजा सांभलइ, ए त्र्याचार शास्त्रे हता, परं हिवणां श्राचरणाइं पांच दिन सभासमत्त लाभ विशेष विचारी वंचाई छइ, कारणइ जयणाइ गीतार्थ जिम लाभ जागाइ तिम करइ, एवं परिद्धेज्ये, तथा पांचां दिनांमांहि जड़ कोइ एक तिथि वधइ तिवारइ कालचुलिकानइं न्यायइ ते दिन दशमा पंचकनी तिथि वाचनानइ मेलि गिए।इ, जइ ते दिन लेखइ न गिणीयइ तउ ११ वाचना थाइ, जइ तिथि ते गिणीयइ तउ पंचक मिटइं, छेहला पंचक पहिवा थकी थाइ, एतलउ विचारिवउ छइ, श्रिधिकी वाचना करिवानी वात जिम श्रीगुरुजी कहे ते प्रमाण ६८

ભાષા:–નવ વાચનાર્થી × અધિક વાચના જે કરાય છે તે વાચવા-વાળાને ચંદ્રમા ભદ્રા આદિ કાેઇ કારણને અંગેથાય છે, અન્યથા તાે સમરત સ ધસમક્ષ કલ્પસૂત્ર વાચવાનું છેજ નહીં, હમણાં જે સભાસમક્ષ વંચાય છે, તે કારણે વંચાય છે. મૂળ વિધિએતો સંવચ્છરી પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી રાત્રે એક સાધુ ઉભો થઇ કહે તે બીજા સાધુ બધા સાંભળે એ વિધિ શાસ્ત્રોકત હતી. પરંતુ હમણાં લાભવિશેષનું કારણ જોઇને આચરણાએ પાંચ દિવસ સુધી સભાસમક્ષ વંચાય છે, કારણે ગીતાર્થો જેમ લાભ સમજે તેમ જયણાએ કરે, આ હક!કત છે, તથા એ પાંચ દિવસમાં જો કાેઇ તિથિની વૃદ્ધિ થઇ જાય તેા કાલચૂલિકાના ન્યાયે વાંચનાના મેળે તે તિથિ દશમા પાંચકની ગણાય, જો તે તિથિને હિસાબમાં ન લઇએ તાે વાચના અગ્યાર થાય અને તિથિ ગાંણયે તાે પંચક મટી જાય છે. કારણ છેલ્લાે પંચક પડવાથી મનાય છે. એટલું વિચારવાનું છે, અધિક વાચના કરવાની વાત જેમ ગુરૂજી કહે તે પ્રમાણ.

६६ प्रश्न-तथा खरतर संवच्छरी पिडकम्या पछी कल्प वांचे ह्ये. ते स्यं ?

ભાષા–સંવત્સરી પ્રકિક્રમણ કર્યા પછી ખરતર કલ્પસૂત્ર વાંચે છે, તે શું?

× "कल्पसूत्रं नवच्चणैर्वाच्यते परम्परातः श्रन्तर्वाच्ये नव-**ज्ञाणविधानाज्ञरसद्भावाच्चेति"** (ढीरप्रक्ष, वेबर्षि कृत प्रक्ष १ ने। ७त्तर) આ પાઠમાં આ • હીરવિજય સૂરિ પણ નવ વાચનાના રિવાજ પરંપરાથી અને કલ્પાંતર્વાચ્ય, કે જે પાતાના ગચ્છવાળાઓના રચેલ છે, તે પ્રમાણથી **હે**ાવાનું કહે છે, પણ કાેઇ સર્વ માન્ય શાસ્ત્રપ્રમાણ નથી ખતાવ્યા

तत्रार्थे— मूलगइ न्यायइ संवच्छरी पडिक्रमणा करीनइ १ वेषधारी साधु सामाचारी कहइं, बीजा सर्व यति काउस्सग्ग करी सांभलइ, सिद्धांतमांहि ए भाव छे, ते सांभल्यां पछी 'कप्पसमप्पा-वणीय काउस्सग्ग' सह यति करइ, त्यार पछी मभावंध करी कल्प न वांचिवउ, पछइ कारणइ १-२ आगित जे कल्पसूत्र वंचाइ छइ ते युगप्रधानजी आदेशइ. ते प्रमाण ॥ ६८॥

ભાષા:-મૂળગે ન્યાયે સંવત્સરી પ્રતિક્રમણ કર્યા બાદ એક વેપધારી સાધુ સામાચારી કહે,ને બીજા બધા સાધુએા કાઉસ્સગ્ગમાં સાંભલે, આવી વિધિ સિદ્ધાંતમાં છે, તે સાંભલ્યા પછી 'કપ્પસમપ્પાવણી કાઉસ્સગ્ગ' બધા સાધુએા કરે, ત્યાર પછી સભાબંધ કરીને (સભાસમક્ષ) કલ્પસત્ર ન વાંચવા, (પણ ત્યાર) પછી કારણે ૧ ૨ જણની આગલે જે કલ્પસત્ર વંચાય છે તે યુગપ્રધાનજીના આદેશથી. તે (તેમની આજ્ઞા) પ્રમાણ છે.

(तपा भरतर लेह अंथ १ भेास ७०, अंथ २ भेास ७७ मे।)
इह प्रश्न-तथा खरतरनइ श्रावक पोसह पडिकमणा ठावइ छइ, ते स्युं?
लाधा:-भरतरना श्रावक पोसह पडिकमणा ठावइ छइ, ते स्युं?

तत्रार्थे—जिम पांचमीना तप तथा चवदिसि-पाखीना तप लेतां पुस्तक पूजा काउस्सग्ग करीयइ तिम ए पुणि स्नावश्यक सृत्रनी भक्ति छइ, ए करतां श्रुतज्ञाननी सेवा जाणिज्यो ॥६९॥

ભાષા:-જેમ પંચમીનું તપ ચઉદસ-પાખીનું તપ લેતાં પુસ્તક પૂજા તથા કાઉસ્સગ કરીયે તેમ આ પણ આવશ્યક સૂત્રની ભક્તિ છે. આ કરવામાં શ્રુતજ્ઞાનની સેવા જાણજો. ( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ માલ ૭૧, ગ્રંથ ૨ માલ ૭૯ મા )

७० प्रश्न—तथा खरतरांनइ गेवासूत्रनी गखडी श्रावकांनइ यति ऋापइ छुइ, ते स्युं ?

**ભાષા:**–ખરતરાને નાડાછડીની રાખડી યતિએા શ્રાવકાને આપે છે. તે શું ?

तत्रार्थे-खरतर ते राखडी श्राहारनइ निमित्ति तेहनइ श्रापता नथी, परं शांतिक पूजाना गेवासूत्रना दोरा पांणी सर्व संघ मिल्यां श्रीसंघ श्रावकांन इ शांति निमित्त श्रापइ छइ. शांतिकन उ पाणी श्रीदशरथ राजाय इं पिण राणीयां भणी मूक्यन छइ, श्रीवसुदेविहंडी मांहि कहाउ छइ, जोज्यो, श्राधक इ बोल्य इ गुण नथी श्रमहार इयति गांवडी करी गृहस्थन इश्रापता नथी, शास्त्रां मांहि यतिन इहलोकार्थि तीर्थ निर्मालय नवकारवाली मुहणत्ती प्रमुख न देवा, धर्मार्थ इयति श्रापणी निसेज तथा उपप्रहिक रजोह गण सामायिक करणहार श्रावकन इ पूंजिवा निमित्त दाइ, इम श्री श्रावक चूर्णिमांहि कह्या छइ, जोज्यो ॥ ७० ॥

ભાષા:-ખરતર યતિઓ તે રાખડી શ્રાવકાને આહાર નિમિત્ત નથી આપતા. કિંતુ શાંતિક પૂજાના ગેવાસત્ર(નાડાછડી)ના ડારા તથા પાણી શ્રીસંઘ એકત્ર થયે શ્રીસંઘની શાંતિ નિમિત્તે આપે છે, શાંતિક પૂજાનું પાણી દશરથ રાજાએ પણ રાણીઓને મુંકયા વસદેવહિંડીમાં કહેલ છે. દેખજો, અધિક બાલવામાં ગુણ નથી. અમારે પણ યતિઓ ગૃહસ્થને રાખડી કરી આપતા નથી. શાસ્ત્રોમાં યતિને આ લાક નિમિત્ત તીર્થ નિર્માલ્ય. નવકરવાલી. મુહપત્તી આદિ દેવા નિષિદ્ધ છે, પરંતુ ધર્મકાર્ય નિમિત્તે પાતાની નિષદ્યા (કટાસણું) તથા ઔપગ્રહિક રજોહરણ (દંડાસણ)

સામાયિક કરનાર શ્રાવકને પૂંજવા નિમિત્તે આપવાનું આવશ્યકચૂર્ણિ (ઉત્તરાર્ધ પૃ૦ ૨૯૯)માં કહેલ છે દેખજો. +

(તપા ખરતર બેદ માંથ ૧ બાેલ ૭૨, ગ્રાંથ ૨ બાેલ ૯૮ માે )

७१ प्रश्न-तथा खरतरांरइ जिनगुरु-जिनदेवनइ इहलोकार्थि मानणा करइ, ते स्युं ?।

ભાષા:-ખરતરાને ઇહલાક નિમિત્ત દેવ-ગુરૂની માનતા કરે છે. તે શું?

तत्रार्थे-जैन श्रावक केवल इहलोकार्थि मानणा ईंछणा देवनइ तथा गुरुनइ न करइ, जइ मननी श्रबलता हवइ तड मित्यात्वी देवनइ मानणा ईंछणा न करइ, किन्तु जैने सातिशय देव-गुरुनी स्थापना त्रागइ मानणा ईंछ्णा करइ तउ तेहनइ देवगत गुरुगत मित्यात्व न थाइ, श्रनइ तेहनइ तेतलउजि फल, वली जेतलउमान्युं छइ तेह थकी पूजा प्रणाम गीत गांन वादित्र भक्ति जे श्रधिकी करइ तेहनइ श्रनंता लाभ छइ, जिएइ पुढी तथा नालेर तथा परो जात्रा मानी छइ तेहनइ पुडी नालेरनी पूजाना तितलाजि लाभ, परं-स्तुति स्तवन देववंदना केशर सूकांड भोगादि माला धूप धीप दान तीथींद्वार नाटक गीत गानादि पूजाना तेह श्रावकनइ श्रनन्त लाभ थाइ, तिलकाचार्यइ पूनि(श्राग)मीया गच्छीयइ जे श्रीत्रावश्यकनी लहुडी वृत्तिमांहि मानणा ईँछ्णा कीजइ थंभणादि तीर्थेइ ते लोकोत्तर देवगत मिथ्यात्व कह्या ते श्चांपणी सद्दहणानइ मेलि अथवा कोईएक खरखसानइ मेलि जायीयइ छइ, अन्यथा श्रीत्रावश्यकनी २२ सहस्री टीकामांहि

<sup>+</sup> આ ગ્રંથના પૃષ્ ૧૪૩ પર પ્રશ્નોત્તર ૩૯ ની ટિંગમાં આના પાઠ જાઓ.

मिथ्यादर्शन शल्यतइ श्रधिकारि इम कांइ न लिख्यउ ?, परं दृष्टिराग घणूं भूंडा छइ, तथा स्वरत्र मेरुसुन्द्रोपाध्यायइं छुट। प्रश्नोत्तरमांहि लोकोत्तर मिध्यात्व प्ररूपतां श्रीतिलकाचार्यनी परि पाठ लिख्या छइ ते जागाीयइ २२ सहस्री श्रावश्यकनी बडीवृत्ति श्रग्णजोयां एहजि १२ सहस्री वृत्तिना पाठ दीघा, परं बीजा शास्त्रांना उपयोग न दीधा, तिहां वग्गुर सेठइ दीकरानइ काजि श्रीमल्लिनाथनउ देहरउ कराःयउ तेहनी भक्ति जागा शासन देवतायइ प्रमन्न थइ थकी तेहनइ दीकरउ दीधउ, ए मानगाउ जड़ मिथात्व थाइ तउ ते देवता ऋविधि पूजायइ किम प्रसन्न थाइ ? परं तीयइ भइयइ जेतलउ मांग्यउ तेहनइ देवतायइं तेतलर्जाज दीधउ, एतलइ ते मिध्यात्व न हवइ, वली श्रीवसुदेवहिडी (ল্ল০ १८ पृ० २६७)मांहइ कामपताका नाम श्राविकायइ एहवउ ईंछ्रणु अोजिनप्रतिमा आगलि कीध उ-'जइ इये नाटकइ हुं जीपूं तउ स्वामी ! हुं ताहरी महापूजा करूं पछड़ कामपताका श्राविका-यइ नाटक जीतउ महापूजा कीधी, ए श्राविकानी करणी कहणी ? जोज्यो, वली श्रीव्यवह।रभाष्यवृत्तिमांहे कह्या छइ जे व्यवहारीए श्रावके समुद्रमांहि प्रवहिंग बइठां थकां दुवाय जोगइ उत्पात थातां ए ईंछ्रगा कर्ये उ—'जइ श्रम्हे समुद्र थकी कुशलइं घरे पुहुचुं तउ एकइ(बेहुं)रत्नइ श्रीजिनप्रतिमा करावुं' पत्नी ते ममुद्र वांगीये तर्येड, रत्ननी जिनप्रतिमा करावी, यत उक्तं—''पडिमुप्पत्ती वणीए, उदही उप्पाय वायणं भीतो। रयणदुगे जिणविद्यमाउ, करेमि जइ उत्तरेऽविग्घं ।।१॥ उप्पाउवसम उत्तर-णमविग्घं

एकक पंडिमकरणं वा । देवयछं रेण तओ, जाया ति(? बी) एवि पिंडमा तो ॥२॥" इति व्यवहारभाष्ये (उ० ६ गा० ११५-१६), एह्वा ईंक्रणा शास्त्रांमांहि श्रावक श्राविकानइ लिख्या छइ, तेह्ना पाठ(मर्व)नथी लिख्या छइ. ऋथीं थाइ तउ पृषे उयो, वली ऋावश्यक-मांहि ''इट्रफलिसिद्धि-समाहिवरमुत्तमं दिंतु'' इसादि आसंमा पठ कहीयइ छइ तउ एहवा ईंछ्या मिध्यात्व किम होइ? एवं परिक्रेज्यो ७१

ભાષા:-જૈન શ્રાવક (નિશ્વળ મનવાળા) કેવળ આ લાેકનિમિત્તે દેવની કે ગુરૂની માનતા ન કરે, પરંતુ યદિ મનની નિર્બલતા હેાય તેા મિથ્યાત્વી દેવતાઓની માનતા ન કરતાં પ્રભાવશાળી જૈન દેવ કે ગુરૂની સ્થાપના આગળ માનતા કરે તે৷ તેમાં તેને દેવગત કે ગુરૂગત મિથ્યાત્વ નથી થતું અને તેને લાભ તેટલું જ ઘશે જેટલું માનતાથી માનેલું છે, વલી જેટલું માન્યું છે તેનાથી અધિક પ્રમાણમાં પૂજા પ્રણામ ગીત ગાન વાદિત્રાદિથી જે ભક્તિ કરે તેના લાભ અનંત છે, મતલખ કે-જેણે પુડી વા નાલેર ચઢાવવા યા પગેપાળા જાત્રા કરવાની માની છે તેને પુડી નાલેરની પૂજાના લાભતા માનતા પૂરતાજ થાય પરંતુ સ્તુતિ સ્તવન દેવવંદન તથા કેશર સુખડ નેવેદ્યાદિ તેમ માલા ધૂપ દીપ દાન તીર્થોધ્ધાર નાટક ગીતગાનાદિ પૂજાના લાભ તે શ્રાવકને અનંતા થાય, પૂત(આગ)મીયા ગચ્છીય તિલકાચાર્યે આવશ્યક લઘુવૃત્તિમાં સ્તંભનાદિ તીર્થામાં થતી માનતા આદિને જે લેાકાત્તર દેવગત મિથ્યાત્વ કહ્યું તે પાેતાની માન્યતાને લઇને યાતાે કાેઈ ઇર્ષા દ્વેષ આદિ કારણને લઇને જણાય છે, અન્યથા આવશ્યકની માેટી ટીકામાં મિથ્યા દર્શન શલ્યના અધિકારે એમ કેમ ન લખ્યો ? પરંતુ દષ્ટિરાગ બહુજ ખરાબ છે અને

ખરતર મેરુસુ દર ઉપાધ્યાયે છૂટા પ્રશ્નોત્તરમાં લોકાત્તર મિથ્યાત્વ ખતાવતાં તિલકાચાર્ય'ની માક્ક જે લખ્યું છે તેનું કારણ જણાય છે કે આવ-શ્યકની માટી ટીકા ૨૨ હજારી જોયા વગર આજ ૧૨ હજારી ટીકાના ાઠ લખ્યો છે. પરંતુ ખીજા શાસ્ત્રો તરફ ધ્યાન નથી દીધું, ત્યાં (આવશ્યક વૃત્તિ તેમ ચૂર્બિમાં પર્ણ ) વગ્ગુર શેઠે પુત્ર પ્રાપ્તિના નિમિત્તે મલ્લિનાથ સ્વામીનું દેરાસર નવું કરાવી આપવાની માનતા કરી અને તેની ભકિતના અંગે શાસન દેવતાની પ્રસન્નતા થવાથી પુત્ર પ્રાપ્તિ થઈ અને તેણે દેરાસર નવીન કરાવ્યા, એ માનતા હતી. તે જો મિચ્યાત્વ હોત તા શાસનદેવતા પ્રસન્ન કેમ થાત ? પરંતુ તેણે જેટલું માન્યું હતું તેટલું દેવતાએ દીધું, એટલે તે મિથ્યાત્વ ન હોય, વલી વસુદેવહિંડી (લંભક ૧૮ પૃત્ર ૨૯૭ ) માં અધિકાર છે કે કામપતાકા નામની શ્રાવિકાયે જિન્ય્રતિમાં આગળ એવી માનતા કરી છે કે-' હે પ્રભો! આ નાટકમાં જો હું જીતી જાઉં તેા આપની (અટ્ડાહિ મહાત્સવ રૂપ) મહાપૂજા કર્ં' એ ( માનતા કર્યા ) પછી તે કામપતાકા નાટકમાં છતી અને (અટફાહિ મહાેચ્છ્ય રૂપ) મહાપૂજા કરી. એ કરણી શ્રાવિકાની કહેવી કે નહીં? વિચારજો. બીજું વ્યવહારભાષ્ય વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે–સમુદ્ર વ્યવહારી શ્રાવકે સમુદ્રની અંદર વહાણમાં ખેઠે થકે પ્રતિકૂલ પવનના યાેગથી ઉત્પાત થતાં માનતા માની છે કે–જો કુશળે ખેમે સમુદ્રથી પાર ઉતરી ઘેર પહેાંચું તેા એક (એ) રત્નની જિનપ્રતિમા કરાવું ' ત્યાર પછી સમુદ્ર તરીતે ઘેર પહેાંચ્યાે. રત્નની પ્રતિમા કરાવી. જેમકે કહ્યું છે " વિણગૃદ્વારા પ્રતિમાની ઉત્પત્તિ, સમુદ્રમાં ઉત્પાતનું થવું, ભયના અંગે માનતા કરે છે કે–જો નિવિ<sup>૧</sup> ધ્નતયા સમુદ્ર પાર ઉતરી જાઉં તાે એ રત્નાેની

જિનપ્રતિમા કરાવું ૧, માનતા કરતાંજ ઉત્પાતનું ઉપશમવું અને તે વર્ણિકૃતું નિવિધ્ને પાર ઉતરવું થયું એટલે તેણે (લોભના અંગે) એક રત્નની પ્રતિમા યનાવરાવી. ત્યારે દેવતાના અનુભાવથી યીજા સ્તમાં પણ (દીપકના યાેગે) પ્રતિમા દેખાવા લાગી " આ હકીકત વ્યવહારભાષ્ય વૃત્તિમાં કહેલ છે, તો એવી માનતા તે મિથ્યાત્વ કેમ થાય. આ રીતે છે જોજો ! +

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખેાલ ૭૩, ગ્રંથ ૨ ખેાલ ૮૦ મેા )

७२ प्रश्न-तथा खरत्र मदा 'जय तिहुच्चगा' तथा 'जय महायस' ए नमस्कार कहइ, पारसनाथनाजि लहुडा तवन कहइ, ते स्युं ?

<sup>+</sup> તપા ખ. ભેદ પ્ર૦ કરા માં લખ્યાં છે કે-'' ખરતરના ધમ' એકાંતે આલાક તત્પર માંડેલા છે " એટલે પૂછવાનું કે તપા સાધુઓ પણ હમેશાં પ્રતિક્રમણમાં શાંતિ બાેલે છે. જેને સદા બાેલવા માટે અનિયમિતપાશું આ પ્રથના ૫૦ ૧૬૩ પર ટિપ્પણમાં આપેલ સેનપ્રશ્નના પાદ્યી સ્પષ્ટ સિદ્ધ છે. અને જેની અંદર ' दुष्ट्रग्रहभूतिपशाच-शाकि-नीनां प्रमथनाय " આદિ પદો દ્વારા દુષ્ટ્રગ્રહ ભૂત. પિશાચ. શાકિ-નીયોના પ્રમથન (વિનાશ) કરવાની પ્રાર્થના છે. તેમ પાખી આદિના પહેલા દિવસે એવીજ પ્રાર્થ નાવાળા સંતિકરં સ્તાેત્ર ખાલે છે, અને જેણે પ્રતિષ્ઠાના મુહુર્ત સુકાવીને પાતાના ગુરૂ શાસનના પરમ પ્રભાવકાચાર્ય શ્રીહેમચંદ્રસૂરિના તેમ પરમાર્હત નપતિ કુમારપાળના મરણ નિપન્નવી દીધા. એવા ગુરૂરોહી રાજદ્રોહી અને ધર્મદ્રોહી ખાલચંદ્રની ખનાવેલ ' स्नातस्या० ' થુઇ પાખી આદિના દિવસે જે બાેલે છે. તેમાં આશય આ લાકસંખંધા નહીં તા ખીજો શું છે ? તપાના આ ધર્મ કયા પરલાક તત્પર મંડાયા છે ? મહાશય ! જંગ્વાચાર્ય છ ! પહેલાં પગતળે બળતી બુઝાવા પછી ડુંગરા ઉપર બુઝાવા દાેડજો.

ભાષા:-ખરતર સદાએ 'જય તિહુઅણ ' તથા 'જય મહાયસ' એ ચૈત્યવંદન અને લધુસ્તવન પાર્શ્વ'નાથનાજ કહે, તે શું ?

तत्रार्थे — श्रीपार्श्वनाथ श्रीद्यभयदेवसूरिनइ कुछ रोगनइं गमाडिवइ करी उपगारी थया, ते भणी श्रीथंभणा पार्श्वनाथना नमस्कार तथा सांिमनइ पिंडकमणइ काउस्सग्ग कराइ छइ, सदा सांिमनइ पिंडकमणइ काउस्सग्ग कराइ छइ, सदा सांिमनइ पिंडकमणइ लहुडा तवन श्रीपार्श्वनाथना कहाइ छइ, तुम्हारइ पुणि पाखीयइ चडमासइ संवच्छरीयई 'स्नातस्या'ि धुई कहाइ छइ, तथा तवन श्रीजयसंता 'श्राजियं जिय०' कहाइ छइ, सज्माइ 'उवसग्गहरं' जि कहाइ छइ, तीर्थंकर सह सरखाजि छइ, बीजा तीर्थंकरांनी धुई तवन सज्माय न कहाइ, ते स्युं ? विचारिज्यो

ભાષા:—નવાંગ ટીકાકાર શ્રીઅભયદેવસૂરિજીને કુષ્ટરાગ મટાડવાના કારણે પાર્ત્યનાથ પ્રભુ (અમારે) ઉપગારી થયા. એટલે થંભણ પાર્ત્યનાથનું ચૈત્યવંદન અને કાઉસ્સગ્ગ સાંજના પ્રતિક્રમણમાં કરાય છે. તેમ સાંજના પ્રતિક્રમણમાં ન્હાના સ્તવન પણ પાર્ત્યનાથનાજ કહેવાય છે, તમારે (તપાઓમાં) પણ પાખી ચામાસી અને સંવચ્છરી પ્રતિક્રમણમાં 'સ્નાનસ્યા' શુઇ તેમ સ્તવન અજિસંતાજ કહેવાય છે, સજ્ઝાયમાં પણ 'ઉત્રસગ્ગહર''જ કહેવાય છે. તીર્થ' કરા તા બધાએ સમાન છે, તા પછી બીજા તીર્થ' કરાના સ્તુતિ સ્તવના કેમ નથી કહેવાતા ? અને સજ્ઝાય પણ 'ઉત્રસગ્ગહર' શિવાય બીજી નથી બાલતા, તે શું ? વિચારજો. +

<sup>+</sup> રાઇ પ્રતિક્રમણુમાં પ્રાયે બધાય ગચ્છવાસીઓ જે 'જયઉ સામિય' કે 'જગિચંતામણિ'નું ચૈત્યવંદન એકનું એક દરરાજ કરે છે. તે ક્યા શાસ્ત્રના આધારે છે ? કાઇ પણ શાસ્ત્રમાં તા આવું કથન નથી કે–

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૭૪, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૮૧ મા )

७३ प्रश्न-तथा खरतरांनइ सांभइ पडिकम्यां पछइ काउस्सगा करी किया वधारइ, ते स्यं ?

ભાષા:-ખરતરાને સાંજે પડિકમણું કર્યા બાદ કાઉસ્સગ્ગા કરી ક્રિયા વધારે [ છે. તે શું ?

तत्रार्थे-पडिकमणा पूरा कीधा पक्षी देवना गुरुना काउस्सगा करतां कांइ पहिकमणानी क्रिया वधती नथी, तपांरइ पिण देवसी पायच्छित काउरसगा कर्यां पञ्जी दुक्लखय-कम्मखय काउरसग़ा चैत्यवंदना (?) सज्क्काय श्रमुख करतां किम क्रिया वाधती नथी ? जे तुम्हे श्रम्हनइ क्रिया वाधतीना दृषण लिख्या, तथा मगले गच्छे पडिकमणानइ छेहड्इ आपांपणा इष्ट्रेव गुरुना काउस्समा

હેમેશાં અમુકજ ચૈત્યવ દેન નિયમિત કરવું, અને 'નમાેડસ્તુ વહ્લ'માનાય' આદિ પણ દરરોજ એકનું એક નિયમિત નહીં, પણ ગમે તે, વહ માન સ્તુતિ કહેવાનું શાસ્ત્રકારા કહે છે, છતાં દરરાજ એકનુંએક નિયમિત શા માટે કહેવાય છે? શ્રુતદેવના વિગેરેની શુધ્રએં દરરોજ તેની તે શા માટે કહેવાય છે ? જો કહેવાય કે વૃદ્ધ પર પરાના અંગે એ તેા એના એજ દરરાજ નિયમિત કહેવા જોઇએ, તાે પછી ર્અએ અમારા ગચ્છની વૃદ્ધ પરંપરા છે કે દરરાજ 'જય તિહુઅણ' ચત્યવંદન અને પાર્શ્વનાથના લધુ-સ્તવન કહેવું, અમારા ગચ્છમાં એ પરંપરા ચાલે. એથી તપા દિલમાં કેમ દુખાય છે ? પોતાની પર પરાને માન્ય કરવી-નિર્દોષ માનવી. અને ખીજાની પર પરાને દૂષિત ખતાવવી. એમાં પરાતકર્ષાસહિષ્ણાતા સાથે દ'ર્ષા અદેખાઈ શિવાય બીજું શું કારણ હેાઇ શકે ? અસ્તુ.

करावइ छइ, जिम श्रोसवालांनइ गच्छि श्रीरत्नप्रभसूरिना काउ-स्सग्ग कराइ छइ, जीराउलीयइ गच्छि जराउला पार्श्वनाथना काउस्सग्ग कराइ छइ, एवं थोड दीहां नवलां आप मतीयांरइ तेह्वउ जाणीतउ गुरु कोई नहीं जाणीतउ जेहनउ तेहना शिब्य नाम लेई काउरसमा करइ, तरतर तेहइ थास्यइ, तपइ गिक्छ श्रीचेमकीर्ति आचार्यइ 'गुरुतत्त्व पदीप' व्रन्थमांहि कह्या छइ-'किं ते मृतगुरोमृतिः, पूज्यते ? कुसुमादिभिः। ही यतः संयता-वस्था, सावदाद्विता मता ॥१॥' इति वाक्यइं पहिली गुरुपतिमा निषेधी हुंती, हिवइ ठामि ठामि देहरइ हीरविहार करी गुरुपतिमा सीरोही ऋहम्मदावादि पाटग्गी, ऊने खंभाइतइं प्रतिमा थूभ पूजाइ ब्रह्, इम पडिकमतां क्रमइं का उस्सग्ग पिएा करास्यइ, एवं जारोज्यो ७३

ભાષા:–પડિકમણું પુરૂં કર્યા પછી દેવના–ગુરૂના કાઉસ્સગ્ગ કરતાં પડિકમણાની ક્રિયા કાંઇ વધતી નથી, તપાએોને પણ દેવસિય-પાયચ્છિત્ત કાઉસ્સગ્ગ કર્યા પછી દુખખય–કમ્મખય કાઉસ્સગ્ગ ચૈત્યવંદન ( ? ) સજ્ઝાય આદિ કરતાં કેમ ક્રિયા નથી વધતી ? જે તમાેએ અમને ક્રિયા વધવાના દાેપ લખ્યા, ખીજું પ્રાયે બધાએ ગચ્છામાં પડિકમણાના અંતે ગચ્છમાં રત્તપ્રભસૂરિના અને જરાવલા ગચ્છમાં જરાવલા પાર્શ્વ**ાથના** કાઉસ્સગ્ય કરાય છે. એવં થાેડા દિવસના નવા આવ મતીયાએાને કાેઇ એવા જાણીતા ગુરૂ તથી થયા કે જેનું નામ લઇને તેના શિષ્યા કાઉસ્સગ્ગ કરે, પણ કાલાંતરે તેએ થઇ જશે, તપ ગચ્છના **ક્ષેમ** ક⁄ીર્ત્તિ સૃરિએ ' ગુરૂતત્ત્વ પ્રદીપ ' ત્ર થમાં કહ્યું છે કે–"તારા મૃત <mark>ગુરૂની</mark> મૂર્ત્તિ કૃલ આદિથી શા માટે પૂજ્ય છે ? કારણ કે સંયતાવસ્થા સાવદ્ય સેવન માટે નિશ્ચય અનુચિત માનેલ છે " આ (શ્લોકાકત) વચનથી પહેલાં ગુરૂમૃત્તિ નિષેધી હતી. છતાં હમણાં સ્થાને સ્થાને દેરાસરામાં 'હીરવિહાર' ખનાવી ગુરૂપ્રતિમાએ પૂજ્ય છે. જેમકે સીરાહી, અમદાવાદ, પાટણ. લાના. ખંભાત આદિ અનેક સ્થાનામાં પ્રતિમાઓ અને શ્તૂપા પૂજ્ય છે. અનુક્રમે પડિકમણામાં કાઉરસઅ પણ કરાશે આ રીતે જાણજો.

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રાંથ : બાેલ ૭૫ )

७४ प्रश्न-तथा पाखी चडमासी संवच्छरीना पडिकमणा मांडतां खरतरनइ देवगुरुना नाम लेतां क्रिया वधारइ छइ, ते स्यूं ?

ભાષા—પાખી ચામાસી અને સંવચ્છરી પાંડકમહ્યું સરૂ કરતાં ખરતરને દેવ ગુરૂના નામ લેતાં ક્રિયા વધારે છે, તે શું ?

तत्रार्थे-ऋजी पाखी चउमासी संबच्छरीना पडिकमणा करिवा मांड्या नथी, तेह मांडतां निरिविध्न पडिकमणा थावा निमित्ति जह कोई नवकार गुणतां तथा देवगुरुना नाम लेवह तड किसी किया वाधह ?, पाखी मुहपत्ती पडिलेह्यां पछी वात ऊपरी न कीजह, 'नासिका चिंतवणी करिज्यो, मधुर स्वरि पडिकमिज्यो, छींक म करिस्यड' इम कहतां दोष नथी, कोई श्रावक किया करतां चूकतड हवइ तेहनइ कहीयइ तेहना दोष नहीं, परन्तु संसारनी वातचीत न कीजह, एवं परिक्रेज्यो ॥ ७४॥

ભાષા:-હજુ પાખી આદિ પડિકમણા સરૂ થયા નથી, તે પહેલાં પડિકમણું નિવિ<sup>દ</sup>નપણે પૂર્ણ થવા નિમિત્તે જો કાઇ નવકાર ગણે અને દેવગુરૂના નામ લિએ તેમાં કઇ ફ્રિયા વધે છે ? પાખી (આદિ) મુહપત્તી પડિલેહ્યા પછી વાતચીત ન કરવી, 'નાસિકા ચિંતવણી કરજો, મધુર સ્વરે પડિકમજો, છીંક મ કરશા ' એમ કહેવામાં દોષ નથી. કાેે શ્રાવક ક્રિયા કરતાં ચૂકતાે હાેય તેને તેની ભૂલ ખતાવનાં દાેષ નથી કુપરંતુ સંસારની વાતચીત ન કરવી. આ રીતે છે.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૭૬, ગ્રંથ ૨ બાલ ૮૩ મા )

७५ प्रश्न-तथा खरतर कहइ छइ जे श्रीजिनद्त्तसूरिनइ योगीनीए वर दीया हता जे आज पञ्जी ताहरी साध्वीनइ ऋतु नहीं आवइ, ते आवती सांभलीयइ छइ, ते किम ?

ભાષા:-ખરતર કહે છે કે-શ્રીજિનદત્તસ્રિજીને યાેગનીઓએ વરદાન આપ્યા હતા કે-તમારી સાધ્યીને ઋતુધર્મ નહીં આવે. તે આવતું સાંભળીએ છીએ. તે કેમ ! +

तत्रार्थे-साधवीयांनइ पिण वय जोगइं ऋतु आवइ, ना निहं, परं देवतानइ वचनइ नावइ पुणि, हिवणां मंत्र दोरा राखडीनइ प्रभावइ टलती ऋतु आवइ देखीयइ छइ, ए वातनउ स्यउ अचंभउ ! साध्वीयांनइं पुणि गुरुजीयइ गुणणा तप प्रभुख करिवा कह्या हता, ते अणकरतां थकां ते योगिनी पिण वाचाथी

<sup>+</sup> तपा ખરવર ભેદ પૃત્ર ૧૫૧ માં મૂળ લેખક લખ્યું છે કે— 'खरतर० साध्वी २ तिनि वइं कहें छह ते किम ?' આના અનુવાદ જં ખ્યાચાર્યે કર્યો છે કે " ખરતર એ સાધ્વીને 'વઇ' કહે છે." એમાં માખીના સ્થાને માખી મૂકી દેવા બરાબર અનુવાદ કરી દીધું પણ એટલું તો સ્વષ્ટ જણાવવું હતું કે 'વઇ' એટલે શું ? ક્યાંથી જણાવે. પાતાને મમ પડી હાય ત્યારે ન. વાહ ધન્ય છે આગમપ્રત્રજી! તમારી વિચારશીલતાને.

चुकइ, इस वातनउ स्यउ दोष, परं तुम्हारइ चित्तमांहि द्वषनइ परिगामइ ए तमासउ त्रावइ छइ, परं रागनइ मेलि ए श्रनाहृत वात नथी आवती, जे भगवंतनइ वारइ ए वात न हुइ न हवइ. ते हिवणां खरी कि खोटी वात थई सांभलीयइ छइ जे ऊना गामइ श्रीही । विजयसूरि नाम ऋषिमतीयांना भट्टारक दिवंगत थातां स्माशाननी ऋागनी भाल लागतां श्रांबाना वृत्त बल्या नहिं, दव माल्या नहि, सूका नहिं विशेषइं वली ततकाल अकाल मजर्या फल्या, इम मतानुरागी ऋषिमतीयांनइ मुखइ कहतां सांभल्या, कागले एह बात गुरुना ऋतिशय लिख्यांगा, ए बात तुम्हे पिण सांभाली हुस्यइ, तउ ततकाल तुम्हारइ चित्तमांहिं एहवा गुरुना श्रतिशयनी वात आवी हुस्यइ, श्रनइ श्रीजिनदत्तसूरि युगप्रधान गुरुना ए वर तुम्हारइ चित्तमांहि नाव्या,ते स्युं ? 'श्रांपगाउ देव श्चनइ पारकउ फोटिंग' ए न्याय थाइ छइ, समी दृष्टि जोतां सर्व बोल ठामि पडिस्यइ, परं विरता माणसांनउ वेसास न पडइ ७४

ભાષા:— સાધ્વીએાને પણ અવસ્થાને યાેગે ઋતુધમ<sup>°</sup> આવે એની ના નહીં, પરંતુ દેવતાના વચનથી ન પણ આવે. હમણાંય મંત્રિત ડાેરા–રાખડી વિગેરેના પ્રભાવથી ઋતુધર્મ ટળા જતાે દેખીએ છીએ. એ વાતનું શું આશ્વર્ય છે? (ખીજું) સાધ્વીઓને પણ ગુરૂજીએ (જે) ગુણણા તપ વિગેરે કરવા કહ્યા હતા તે ન કરતાં તે યાેગિનીએા પણ વાચાથી ચૂકી જાય તેમાં તેનાે શું દાેષ ? પરંતુ તમારા ચિત્તમાં દ્વેષ પરિણામથી આ તમાસો લાગે છે, અને રાગના કારણે આ વાત અણ્હું તી નથી લાગતી કે જે વાત તીર્થ કર ભગવં તાના

વારે પણ ન્હેઃતી થઇ તેમ થતી પણ નથી. તે વાત હમણાં, ખરી -ખાેડી ત્રાની જાણે, થએલી સાંભળીએ છીએ કે-ઊના ગામમાં ૠપિ-મતીઓના ભટ્ટારક શ્રીહીરવિજયસ્રિર દેવગત થતાં સ્મશાન ભૂમિમાં અગ્નિસંસ્કાર કરતાં અગ્નિતી જ્વાળાએા લાગવા છતાં આંબાના વૃક્ષો દાવ્યા નહીં દવ લાગ્યા નહીં તેમ સુકાણા નહીં એટલુંજ નહીં બલ્કે તત્કાલ વિશેષપણે અકાલે માર્યા અને કલ્યા, એમ મતાનુરાગી ઋષિ-મતીઓના મુખે કહેતાં સાંભલ્યા છે, કાગળામાં ગુરના એવા અતિશયની વાતા લખાણી, તમા પણ જો આ વાત સાંભલી હશે તા તરતજ તમારા ચિત્તમાં ગુરૂના એવા અતિશયની વાતથી આનંદ થયેા હશે અને યુગપ્રધાન ગુરૂ શ્રીજિનદત્તસૂરિના વરદાનની વાતથી તમારા ચિત્તમાં આનંદ નથી થતેા. તે શું ? 'પોતાનો માનેલ દેવ અને બીજાનો માનેલ ઝોટી ગ' આ ન્યાય દુનિયામાં ચાલે છે. સમદ્દષ્ટિએ જોતાં બધીવાત કામે પડશે. પરંતુ વિસ્તાં (દષ્ટિરાગી) માણસનો વિશ્વાસ ન પડે. (તપા-ખરતર ભેદ શ્રંથ ૧ માલ ૭૭, શ્રંથ ૨ માલ ૮૪-૧૦૧ મા )

७६ प्रश्न-तथा खरतरांनइ श्रांधा तथा श्रपुत्रीया श्रावकनइ सुपर्वदिवसि तवन धुइना श्रादेश न दीजइ, ते स्युं ?

ભાષા—ખરતરાેને આંધળા અને અપુત્રીયા શ્રાવકને સ્તવન કે યુષ્ટના આદેશ નથી આપતા, તે શું ?

तत्रार्थे-तथा जे आंधा भणी थापनानइ तथा गुरुनइ न देखइ तेहनी किया कीधी तेहनइजि सूम्भइ, इम तपानइ पिण कहतां सांभलीयइ छइ, ते भणी घरमांहि सोभ करीनइ ए पृष्ठिवड घटइ, इम ऋंधनइ वीजे दिहाडेई जइ तेहनड आदेश विचारिवड तड तेहने पर्वदिवसनं स्युं विचारिवं ? वली सर्व गच्छवासी लोक इहलोकार्थी छंड तुम्हे डाहा छता इम स्युं पृछंड ?, अपुत्रीयानइं तवनना निषेध खरतरांना कीधा प्रन्थांमांहि किहांई नथी, हिवइ तपानइ पर्वदिवसइं जह द्यांधानइ द्यादेश दीधा तड तुम्हे साचा थास्यउ, पिएा इम थास्यइ नहीं, ए कहिवानी वात छंड, परं करिवानी वात नथीं, वली तवन धुइना द्यादेश गुरुनइ हाथि छंड, परं गृहस्थनइ हाथि नथीं, तथा ऋपिमतीयांरइ सदा यतियांरइ उपासरइ चेला भिएवानइ काजि दीवा कराइ छंड ते जोज्यो, तेहनइ समकावी सकड तड समकावेज्यो, परं सही कहीं न सकड, ईयइ वातइं गच्छवासी मतीयांमांहि घर्णुं लाजइ छंड ७६।

ભાષા: - જે આંધળા હોવાના અંગે થાપના તેમ ગુરૂને જોતા નથી (એટલે) તેની કરેલી ક્રિયા તેનેજ સૂઝે. એમ તપાઓને પણ કહેતાં સાંભળીએ છીએ, એટલે ઘરમાં તપાસ કરીને બીજાને પૂછવું યાત્ર્ય ગણાય. આ રીતે આંધળાને અન્ય દિવસે પણ આદેશ દેવાનું વિચાર- ણીય હોય છે તા પછી તેને પર્વદિવસનું શું વિચારવું? વલી સર્વ ગચ્છવાસી લોકા ઇહલાકાથી છે, તમે ગ્રહ્યા છતા આમ શું પૂછા છા? અપુત્રીયાને તવનના આદેશના નિષેધ ખરતરના કીધા શ્રંથામાં ક્યાંએ નથી. હવે તપાને પર્વદિવસે આંધળાને જો આવેશ અપાશે તા તમા સાચા થશા પણ એમ થઇ શકશે નહીં, એ વાત કહેવાની છે પણ કરવાની નથીતા, વલી સ્તવન શુક્તા આદેશ દેવા ગૃહસ્થાના હાથે નથી પણ ગુરૂના હાથે છે. બીજાં ઋપિતાઓને યતિ(સાધુ)ઓના ઉપાશ્રયે ચેલાઓને લણવા ખાતર સદા દીવા કરાય છે. તે જોજો.

તેને સમજાવી શકા તાે સમજાવજો. પરંતુ સત્ય કહી શકાય તેમ નથી. આ વાતથી ગચ્છવાસીમતીએામાં ઘણું શરમાવવું પડે છે

( તપા ખરતર બેદ ગ્રંથ ૧ બાેલ ૭૮, ગ્રંથ ૨ બાેલ ૯૫ માે )

७७ पश्र--तथा खरतगंरइ प्रतिमानी प्रतिष्ठा मालारोपण श्रीसूरिमंत्रधारी करइ, बीजा यति न करइ, ते स्युं ?

ભાષાઃ - ખરતરાને જિનપ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા. માલારાપણ આદિ સૂરિમ ત્રધારક (આચાય') શિવાય ખીજા યતિ ન કરે, તે શું?

तत्रार्थे - शास्त्रे प्रतिमानी प्रतिष्ठा सूरिमंत्रधारीनई कही छइ, यथा-''रूप्यकच्चोलकस्थेन, शुचिना मधुसर्पिषा। नयनो-न्मीलनं कुर्यात्, सूरिः स्वर्णशलाकया॥१॥" इति श्रीउमास्वा-तिवचः तपागच्छीय सामाचारीयन्थे च (पत्र ३१) । ''सदसेंग धवलवत्थेण वेढियं वासधूववत्थूहिं। ऋभिमंतिउं तिवारं, सूरिणा सूरिमंतेणं ॥१॥" इति श्रीसमुद्राचार्यवचः । तथा ''सूरिः प्रतिष्ठां कुर्यात् " इति निर्वाणकालिकायन्थे । तथा 'प्रतिष्ठामहेतां यो हि, कारयेत्सूरिमन्त्रतः ॥१॥ इति शतुञ्जयमाहात्न्ये। "वासा-क्षताः सुरिमन्त्रे-णाभिमन्त्रय पवित्रिताः। क्षिप्ताः ( क्षेप्या) ध्वजेषु दण्डेषु, चैत्यबिम्बेषु सूरिभि: ॥१॥ " इति लघुरानुख्रयमाहात्म्ये विक्रमात् ४७७ वर्षनिष्पन्ने । इत्यादि पूर्वीचार्य परम्पराश्चई श्रीसूरिमंत्रइ करी सूरिमंत्रधारीनी प्रतिष्ठा जाग्गीवी, बीजा पांहि जे प्रतिष्ठा करावइ ते जागाइ, मालारोपगा पुग्गि सूरिमंत्रधारी श्रमहारइ करइ, श्रीपूज्यजीनइ श्रादेशइं बीजाई पदिक मालारोपण करइ छुइ, परं जिम ऋषिमतीयांग्इ उपधान तप ऋणवह्यां ऋनुज्ञानी नांदी श्रागकीधइ जेहवा तेहवा मालारोपण करइ, ते स्युं ? ७७।

ભાષાઃ-શાસ્ત્રોમાં જિનપ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા સૃરિમ ત્રધારીને કહી છે. જેમ કે ઉમાસ્વાતિ વાચક કહે છે કે--'' રૂપાના વાટકામાં રહેલ પવિત્ર ુમધુ અને ઘીથી સ્વર્ણમય શક્ષાકાવડે આચાર્ય જિનપ્રતિમાને નેત્રાંજન કરે " એમજ તુપા ગચ્છની સમાચારીમાં પણ કહેલ છે, સમુદ્રાચાય<sup>©</sup>કત પ્રતિષ્કા કલ્પમાં કહ્યું છે કે-'' છેડાવાળા સફેદ વસ્ત્રથી આચ્છાદિત જિનપ્રતિમાને આચાર્ય મહારાજ સૂરિમ ત્રવડે અભિમંત્રિત કરિ ધૂપ આદિ સહિત વાસક્ષેપ કરીને સ્થાપિત કરે " અને નિર્વાણ કલિકામાં (આચાર્ય પાદલિપ્ત સૃરિ ) કહે છે કે–'' આચાર્ય પ્રતિષ્ઠા કરે" (ધનેશ્વરસૂરિકૃત) શત્રું જય માહાત્મ્યમાં કહ્યું છે કે '' જે (આચાર્ય') સૃરિમંત્રવડે અહર્દ્ બિંબોની પ્રતિષ્ટા કરાવે છે " તેમજ વિક્રમ સંવત ૪૭૭ માં રચાયેલ લઘુશત્રું જય માહાત્મ્યમાં લખ્યું છે કે " સૂરિમ ત્રથી અભિમંત્રિત કરીને પવિત્ર કરેલા વાસક્ષેપ મિશ્રિત અક્ષતોના નિક્ષેપ ધ્વજાઓ. ધ્વજદંડાે. અને જિનપ્રતિમાંએ ઉપર આચાર્ય મહારાજે કરવા " કત્યાદિ ( ખરતર ગચ્છથી પહેલાના પણ ) પૂર્વાચાર્યાની પર પરાએ સુરિમ ત્રે કરી પ્રતિષ્ઠા સુરિમંત્ર ધારક આચાર્ય કરાવે. એમ જાણવું. (છતાં) ખીજા પાસે કરાવે (તા) તે (કરાવનાર) જાણે, માલારાપણ અમારે સૂરિમંત્ર ધારક આચાર્ય કરાવે છે, (અને પ્રસંગે) આચાર્યના આદેશથી માલારાપણ ખીજા પણ પદવીધરા કરાવે છે. પરંતુ ઋષિમતીઓને ઉપધાન તપ વહા વગર તેમ તેની અનુત્રાનંદી કર્યા વગર જેવા તેવાએો માલારાપણ કરે છે, તે શું?

(तथा भरतर लेह अंथ १ भेास ७८, अंथ २ भेास ८६ भेा) ७⊂ प्रश्न-तथा खरतरांनइ यति उपधान वहीनइ माला पहिरइ, ते स्युं ?

ભાષા:-ખરતરાને યતિઓ ઉપધાન વહીને માળા પહેરે, તે શું?

तत्रार्थे— खरतर यति सातइ उपधान तप वहइ "जोगवं उदहाणवं" इति उत्तराध्ययन (श्र० ११ गा० १४) वचनात, जो माला तप छइ ते छांई उपधानानां समुदेश तथा श्रनुज्ञानी नांदि छइ, समुदेश तथा श्रनुज्ञा विशा कीधां भिणवं तथा भेगाविवं न सूमाइ, ऋषिमतीयांनइ उपधान न वहइ तउ माला किम पहिरइ १ परं तपाना कीधा श्राचारप्रदीप प्रनथमांहि ज्ञाना-चारनइ श्रिधकारि (मुद्रिते पत्र १९) यतियांनइ पुणा उपधान तप विह्वा कह्या छइ, थथा "तदेवं साधुभिः श्राक्षें इचोपधानतपो-ऽवइयक्त्यतया समस्तान्यतपोभ्यः प्रथममेव सम्यगाराध्यं" इत्यादि (लि०) २७ पत्र जोइवंड ॥ ७८॥

ભાષા:-ખરતર યતિ સાતે ઉપધાન તપ વહે છે, ઉત્તરાધ્યયન (સૂત્ર અ. ૧૧ ગા. ૧૪) માં કહ્યું છે કે '' સાધુ જોગવાન અને ઉપધાનવાન હોય.'' (એમાં સાતમા ઉપધાન) જે માળા તપ છે તે છએ ઉપધાનાના સમુદ્દેશ તથા અનુત્તાનંદી છે, સમુદ્દેશ તથા અનુત્તા કાધા વગર ભણવું ભણાવવું સૂંઝે નહીં, ઋષિમતીઓને ઉપધાન વહેતા નથી તા માળા કેમ પહેરે ? પરંતુ તપાના કાધેલા આચાર પ્રદીપ શ્રંથ (મુદ્રિત પત્ર ૧૯)માં ત્તાનાચારની આરાધનાનાં અધિકારે યતિઓને પણ ઉપધાન વહેવાનું કહ્યું છે. જેમકે '' એ રીતે સાધુઓએ અને શ્રાવકાએ અવશ્ય કૃત્યપણે સમસ્ત અન્ય તપાયી પહેલાંજ ઉપધાન તપ સારી રીતે આરાધવું '' ઇત્યાદિ જોવું.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ માલ ૮૦, ગ્રંથ ૨ માલ ૮૭ માં)

७६ प्रश्न - तथा खरतरांनइ इरियावही विगा पडिकम्यां राई पायच्छित्तना काउसग विगा कीधां सवारे कियाकालि पंजिबड न सूम्भइ त्र्यनई मांभिद्ध इरियावही विरा पडिकम्यांजि उपासरा पूंजइ, तथांरइ मवारे तथा मांभई इरियावही पडिकम्यांजि पूंजइ ए स्युं?

ભાષા–ખરતરાેને સવારે ( પડિલેહણાની ) ક્રિયા વખતે ઇરિયાવહી પડિકમ્યા વગર અને રાઇ પાયચ્છિત્તનું કાઉરસગ્ગ કર્યા શિવાય (ઉપાશ્રય) પૂંજવું નથી કલ્પતું અને સાંજે ઇરિયાવહી પડિકમ્યા વિનાય ઉપાશ્રય પૂંજે છે. તપાંને સવારે ને સાંજે ઇરિયાવહી પડિકમીનેજ પૂંજેછે. એ શું?

तत्रार्थे—तुम्हे ए प्रश्न अग्रापरिच्छ्यड कर्यड जाग्रीवड, इहां तपां भग्री माम्हड पृष्ठिवड छइ. जइ इरियावही आग्रपिडकम्यां पूंजीवड न स्माइ! तड 'इरियावही अग्रपिडकम्यां कांई किया कीधी थकी न स्माइ' इम कहीयइ छइ, श्रावकदिनकृत्यमांहे—''तओ पोसहसालं नु, गंतूणं तु पमञ्जद। ठावित्ता तत्थ रिं नु, तओ सामाइयं करे ॥१॥'' इयइ गाथामांहि सामायिक लेइ पछइ इरियावही कही, अनइ अम्हारइ प्रभाति पूंजतां जे इरियावही पिडकमीयइ छइ पूंजिवानी वेलायइ ते राईप्रायिखत करिवानइ काजि, परं पूंजिवानइ काजि नथी पिडकमता, ते काउसग कर्येड न स्माइ, एवं प्रीक्षेज्यो॥ ७६॥

ભાષા — તમાએ આ પ્રશ્ન વગર વિચાર્ય કર્યા જાણવા, અહિં તપાએ તે સામા પૂછવાનું છે કે—જો ઇરિયાવહી પડિકમ્યા વગર પૂજવું નથી સૂઝતું તા 'વગર ઇરિયાવહી પડિકમ્યે કાંઇ પણ ક્રિયા કરવી નથી સૂઝતી' એમ + કહેવાય છે, (છતાં) શ્રાવક દિનકૃત્યમાં ''तच्चो पोसह•

<sup>+</sup> भढानिशीथ सूत्रना 'श्रपिडिक्कंताए इरियावहीयाए न कप्पइ चेव काउं किंचि(वि) चेइयवंदणसज्मायाइयं' आ पारना आधारे.

सालं नु" આ ગાથાથી (ઇરિયાવહી પડિકમ્યાવગર) સામાયિક લઇને પછી (ની ગાથામાં) ઇરિયાવહી (પડિકમવી) કહી છે. 🗴 અને અમારે સવારના

🗴 તપા ખ. ભેદ પૃત્ર ૬૮ માં મૂળ લેખકે સાંજ-સવાર બન્ને ટાઇમની પડિલેહણ પછી ઇરિયાવહિયા પડિકમીને કાજો કાઢવું અને કાજો પરહવ્યા પછી કરી ઇરિયાવહિયા પહિક્કમવી આ તપગચ્છની સામાચારી શાસ્ત્રસંમત બતાવવા નિષ્ફળ પ્રયત્ત કર્યો છે, તેની નીચ ટિપ્પણની આઠ લીટીમાં જંખ્યાચાર્ય તરફથી એમ સાળીત કરવા પ્રયાસ સેવાયા છે કે-આજે કાજો કાઢતાં જે ત્રણ વાર ઇરિયાવહી પડિકમાય છે તે તપગચ્છની સિદ્ધાંત સામાચારીથી વિરુદ્ધ છે. ખે વખત દરિયાવહી પાઉકમવાનું તપગચ્છની સામાચારી કહે છે, પરન્તુ પ્રાચીન શાસ્ત્રકારા અને ખાસ તપગચ્છને માન્ય આચાર્યો પણ પોતપોતાના સામાચારી ત્રાંથામાં સવારે સંપૂર્ણ પડિલેહણ થઈ રહ્યા પછી, ને સાંજે ઉપધિ મૃહપત્તી પરિલેહ્યાં પહેલાં કાજો કાઢવા કહે છે. જુએન—

'' पडिलेहिऊण उवहिं, गोर्माम्म पमन्जणा उ वसहीए। अवर एहे पुरा पढमं, पमञ्जाला तयसा पडिलेहा ॥ ४६ ॥ " ( પ્રવ. સા. સટીક, પાના ૧૬૬)

छोभावंदगं काउं 'इच्छाकारेण संदिसह पडिलेहगं करेमि' पुणो वंदिय 'पोसहसालं पमञ्जेमि' ति भणिय तत्रो (श्र)भत्तद्री इयरो य दोवि मुह्एंतगं सकायं (च) पडिलेहिंति । पच्छा अभत्तद्रीश्रो लमासमण्दुगेण अंगपडिलेहणं संदिसावेइ । तस्रो पोसहसालं पमज्जेइ। तत्रो दुःखमासमणपुरुवयं मुहणंतयं पडिलेहिय अपपणो उवहिं थंडिले य संदिसाविय वत्थकंबलाइ जाव कडिपट्टं पडिलेहेइ।" (પંચા૰ ચૂ. પૃ૰ ૧૦૭)

િ ઉપાશ્રય) પુંજવાની વેલાયે જે ઇરિયાવહી પડિક્રમીએ છીએ તે રાઇ પાયચ્છિત્ત (કાઉસગ્ગ) કરવા માટે પડિક્રમીએ છીએ, પરંતુ પૂંજવા

''मुह्पे त्तियं पिडलेहित्ता खमासमगादुगेगं उविहें संदिसाविय वत्थकं बलाइ पिडलेहेइ । तत्रो पोसहसालं पमिडिजय तत्रो खमासमग्रेगं संदिमाविय बीयलमासमग्रेगं 'सडम्प्रायं करेमि'त्ति भिगता पच्छा पढइ गुगाइ पोत्थयं वा वाएइ साहुसमीवे वा सिद्धंत-सवगं वा करइ। '' (सुभोधा साभा० पाना ३६. सवारनी पिड० विधि)

"लमासमणपुरुवं उविहमुहपुत्तिं पेहिश्र लमासमण दुगेण संदिसाविश्र वत्थकंबलाइ पिडलेहेइ, तश्रो पोसहसालं पमिष्ठिश्य कडनयं उद्धिश्य परिट्ठविश्य ईरिश्रं पिडकिमिश्र गमणागम-णमालोएइ, लमासमणपुरुवं मंडलीए साहुव्व सङ्मायं करेइ, तश्रो पढइ गुणइ पुत्थयं वा वाएइ जाव पोरिसी, तश्रो लमासमणपुरुवं पुत्तिं पेहिश्र तहेव सङ्मायाइ जाव कालवेला, जइ देवा वंदिश्यव्वा हुंति तो श्रावस्स्यापुठवं चेइहरे गंतुं देवे वंदेइ।"

(સુખાધા સા૦ પાના ૩૦, સાંજની પડિલેહણ વિધિ )

तत्रो पोसहसालं पमिष्ठित्रय उद्धरिय कञ्जयं ठवणायरियं पिडलेह-णापुन्वयं ठिवय स्वमासमणं दाउं मुहपोत्तिं पेहिय सञ्मायं करिय स्वमासमण्ढुगेण उविद्यंडिले संदिसाविय वत्यकंबलाइ पिडलेहिऊसा पुन्वरहेव सञ्मायाइ कुणमाणो श्रच्छइ ताव जाव कालवेला।

( સામાચારી પ્ર. પાના ૧૨. સવારની પહિલેહણ વિધિ. )

''तत्र्यो ठवण्यरियं पेहिश्च पोसहसालं पमन्जित्र खमास-

માટે નથી પડિકમતા, (ઇરિયાવહી પડિકમ્યા વગર ) તે કાઉસઅ કર્યો સૂઝે નહીં. એ રીતે હેકીકત છે.

मगोगा उवहिम्हपत्ति पेहित्र ××× उवहिं संदिमाविय वत्थकंबलाइ 

"प्रातः प्रेच्चाद्वितये, विहिते वसितः प्रमुख्यते प्रकटम् । श्रंगप्रेचानंतर-मपराण्हे मृज्यते वसति: ॥४४॥" ( હેમપ્રભસૂરિકૃત સાધુદિનકૃત્ય )

આ ઉપર આપેલ બધા પાઠા સવારે પડિલેહણ સંપૂર્ણ થયા પછી. અને સંધ્યાએ ઉપધિમુહપત્તી પડિલેહ્યાં પહેલાં કાજો કાઢવાનું સ્પષ્ટ કહે છે. છતાં આજના તપાએો બન્ને ટાઇમ પડિલેહણ સંપૂર્ણ થઈ રહ્યા પછીજ કાજો લેવાનું જે એકાંત હૃદ પકડે છે તે એમના મહાન્ દુરાગ્રહ છે, તેમ કાજો લેવામાં ત્રણ કે બે ઇરિયાવહી પડિકમવાની ખેંચ પણ તદ્દન શાસ્ત્રવિરુદ્ધ મનધડંત છે, કારણ કે એજ ઉપરાક્ત પાંઠામાં કાજો પરહવી વાસિરાવીને પછી એકજ ઇરિયાવહી પડિકમવાન સ્પષ્ટ વિધાન છે.

ખીજું આ પાઠામાં દેવવંદન પણ એકજ મધ્યાન્હ સમયના કહ્યા છે. સવારે પડિલેહણ પછી દેવવંદન કર્યા વગરજ સજઝાય કર-વાતુ . તે સંધ્યાએ પડિલેહણ પછી દેવવંદન કર્યા વિનાજ પ્રતિક્રમણ કરવાતું ચાકુખું કહેલ છે, તેમ અતિચારમાં " કાલવેલાએ દેવ ન વાંદા " આવું ખાલવા છતાંય આજના તપાએા સવારના કાલવેલા વીતી જવા પછી અને સાંજે પાખીના દિવસે કાલવેલા આવતાં પહેલાંજ જે દેવવાંદન કરે છે તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ મનકલ્પિત પાતાના ધરના આચાર છે.

(तपा भरतर लेह अंथात भीत ८६, अंथार भीत ८८ भी) प्रकार प्रश्न-तथा जे स्वरतर श्रावक पोसह लेतां ठेपाडा पडिलेहइ, स्वरूप श्रावक सामायिक लेतां पहिलां ठेपाडा न पडिलेहइ, ते स्युं ?

ભાષા–ખરતર શ્રાવક પાેસહ લેતાં પહેલાં કેપાડા (ધાતીયું) પડિલેહે છે અને સામાયિક લેતાં નથી પડિલેહતા, તે શું !

तत्रार्थे - सामायिकनी क्रिया ठेपाडा विण पिडलेह्यां सूमाइ
पिण पोमहनी क्रिया ठेपाडा विण पिडलेह्यां न सूमाइ, जिम
ऋषिमतीनी श्राविका सामायिक करतां खोढणा पहीरणा कांचली
प्रमुख न पिडलेह्इ. पूंछणा मुहपत्ती पिडलेह्इ. ख्रानइ तेहिज
श्राविका पोमह लेतां सर्व उपकरण पिहरणा खोढणा कांचली प्रमुख
पिहलुं पिडलेह्इ, एतलइ सामायिक करतां ठेपाडा न पिडलेहीयइ,
खनइ पोसह करतां ते पिडलेहीयइ, विचारी जोज्यो। तथा
स्त्रीनइ १ खोढणा श्रोटणा खोढहा ते सामायिक लेतां न
पिडलेहइ परं बीजा खोढणा खोढह तउ ते विण पिडलेह्यां खोढ्या
न सूमाइ, श्रावकनइ सामायिक खोढणा खोढी न करिवा, कारणइ
पांगुरणा संदिसावी पिडलेहीनइ ओढिवा।। ८०।।

ભાષા: – ઠેપાડા પડિલેહ્યા વગર સામાયિકની ક્રિયા સૂઝે. પણ પાેસહની ક્રિયા ન સૂઝે, જેમ ઋષિમતીની શ્રાવિકા સામાયિક કરતાં ઓઢવા પહેરવાનાં લુગડાં ન પડિલેહે પરંતુ કટાસહ્યું મુહપત્તી પડિલેહે છે, અને તેજ શ્રાવિકા પાેસા લેતાં ઓઢવા પહેરવાના વસ્ત્રાદિ ખધા ઉપકરણા પહેલાં પડિલેહે છે, તેમ સામાયિક લેતાં ઠેપાડા ન પડિલેહે અને પાેસહ લેતાં પડિલેહે છે, વિચારી જોજો, ખીજું સ્ત્રીને ઓઢવાનું એક લુગડું

જે શરીર સંલગ્ન (એાટેલ) હોય તે ન પડિલેહે. પરંતુ ખીજા વધારાના લુગડા એાઢવા હોય તેા તે વગર પડિલેહ્યાં એાઢવા ન કલ્પે, તેમ શ્રાવકને સામાયિકમાં એાઢવાનું નથી છતાં કારણ યાેગે એાઢવાનું લેવું હાેય તાે પાંગુરણા સાંદિસાવી પડિલેહીને એાઢવાં. +

( તપા ખરતર ભેદ શ્રંથ ૧ બાલ ૮૨, શ્રંથ ૨ બાલ ૮૯ માે )

८१ प्रश्न-तथा खरतर यति तथा श्रावक मध्याहि ५ शक-स्तवे करीनइ जिम देवचांदइ छड तिम पहिकमगानी वेलायइं सांिक सवारे ५ शक्रस्तवे देव न वांद्इ, ते स्युं ?

ભાષાઃ-ખરતર યતિ અને શ્રાવક જેમ મધ્યાન્હે પાંચ શક્રસ્તવે દેવવાંદન કરે છે. તેમ સાંજે તે સવારે પડિક્રમણાની વેળાએ પાંચ શક્રસ્તવે દેવવાંદન નથી કરતા. તે શું?

तत्रार्थे - छूटा श्रावक तपोविशेषइं त्रिकाल ५ शकस्तवे देव वांदइ छइ, परं पोसहमांहि २ पांडकमणा करता देव वांदइ, बिपहरे देहरइ पांच शक्रस्तवे वांदइ, ए विधि छइ। जउ पोसहमांहि श्रावक त्रिकालुड ५ शकस्तवे देव वांदइ तउ यति सदा तथा तपोविशेषइं त्रिकालइ ४ शक्रस्तवे देव कांइ न वांदइ ? देव वांदि-वउ सहनइ सरीखंड छइ, एवं होयं ॥ ८१ ॥

ભાષા–પાસહવગર છૂટા શ્રાવકા તપસ્યાએામાં ત્રણ કાળ પાંચ–

<sup>+</sup> તપા શ્રાવકા પાસહ અને સામાયિકમાં ગુરૂની આજ્ઞા લેવા નિમિત્તે 'પાંગરણા સંદિસાઉં'ના આદેશા લીધા વગરજ મન ફાવતું એાઢી લે છે તેા પછી ખેસણાના આદેશા શા માટે લિયે છે ? એના ઉત્તર શાસ્ત્ર પ્રમાણથી જંગ્વાચાર્ય આપે.

રાક્રસ્તવે આડ થાયે દેવવાંદન કરે છે, પરન્તુ પાસહમાં બે વેળા પડિકમણું કરતાં દેવ વાંદે અને અપારે દેરાસરમાં પાંચ શક્ષ્ટતવે દેવ વાંદવાની વિધિ છે +, જો પાેસહમાં શ્રાવક ત્ર**રહે કાળ પાંચ શક્રસ્તવે દેવ વાંદે** તાે પછી સાધુઓ સદા અને તપસ્યાઓમાં ત્રણ કાળ પાંચ શક્રસ્તવે દેવવાંદન કેમ ત કરે ? દેવવાંદન બધાને સરખું છે. એમ જાણવાનું.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૮૩, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૯૦ મા )

प्रस्थ−तथा स्वरतरांना यति पुड (पट) राखइ छ**इं** तेह उपरि वासच्चेप कर्इ, ते द्रव्यस्तव यति किम करइ ? श्रीमहानि-शीथमांहि तेहनइ द्रव्यस्तव निषेध्यउ छइ।

ભાષાઃ-ખરતરના યતિ પટ રાખે છે ને તેનાપર વાસક્ષેપ કરે છે. તે ડ્રવ્યસ્તવ યતિ કેમ કરે છે ? શ્રીમહાનિશીથમાં યતિને દ્રવ્યસ્તવ નિષેધ્યો છે.

तत्रार्थे-तेह पुडनइं विषइं जिनप्रतिमा न थाइ, वर्द्धमान विद्याना मंत्र छइ, तेह उपरि वासच्चेप कर्या द्रःयस्तव न थाइ, तथा तीर्थंकर भगवंत श्रीगणधरस्थापना करतां वसन्तेपचूर्ण इंद्रना श्राण्या जे छइ तेहमांहिथी मुट्टी भरीनइ मस्तकीं नाखइ, एतलइ स्युं ते द्रव्यस्तव थया ? वली जिनप्रतिमा तथा स्थापनाचार्यनी स्थापना करतां वासत्तेप करइ छइ तड स्युं ते द्रव्यस्तव थया ?ं एवं विचारिज्यो, वली योगवहतां यातयांनइं वासच्चेप करिवड ब्रइ, यदुक्तं श्रीव्यवहारभाष्ये-''नंदी भासग्रचुग्ले, य विभासा

<sup>+</sup> મુખોધા સામાચારી તથા આચારવિધિ નામક સામાચારી પ્રકરણમાં પણ એકજ મધ્યાન્હના દેવવંદન કહ્યા છે, સાંજ સવારના નથી કહ્યા, જુએા પૃ• ૨૪૪–૨૪૫ પર ટિ<sup>૧</sup>પણમાં આપેલ આ ખન્તે શ્રંથાેના પાકાે.

होइ श्रेगसुयखंधे। मंगलसद्धाजगणं, अरुभयणागं तु वोच्छेदो १ व्याख्या-अङ्गे श्रुतस्कन्धे च भवति अनुज्ञायां कर्त्तव्यायां नन्दी, भाषणं- ज्ञानपाठोच्चारणं, चूणे विभाषा, यदि भवन्ति वासाः शिरसि चिप्यन्ते तदभावे केसराग्यपि, कस्मादे-वमनुक्षा क्रियते ? इति चेत् त्र्रत त्राह नन्दिभाषणे वासनिशेषे च मङ्गलं भवति, ज्ञानपश्चवस्य मङ्गालत्वात् )लं ? वासनिक्षेपस्य च द्रव्यमङ्गलत्वात् । तथाऽन्येपां परमश्रद्वाजननं, यथैको त्रमुकस्याङ्गस्याङ्गश्रुतस्कन्धस्य(वा) पारगत त्राचार्येण चैवं सकलजनसमक्षं पृज्जितः तस्माद्वयपि गाढतरमुत्साहं कुर्मः इति । तथा चाध्ययनानां चाव्य-वच्छेदो, अन्यथा ना(न)नुज्ञातमन्येषां दीयत इति तेषां व्यवच्छेदः स्यात्।" इति व्यवहारटीकायां। तथा श्रावक श्रावि-कानइ माथइ सह गच्छवासी वासचेप करइ छइ ते ग्युं द्रव्यस्तव थयउ ?, इवं जोज्यो ॥८२॥

ભાષા:–તે પટની અંદર જિનપ્રતિમા નથી હેોતી. વહુંમાન વિદ્યાના મંત્ર લખેલ હોય છે, તે ઉપર વાસક્ષેપ કરતાં દ્રવ્યસ્તવ**ા** હોય. તીર્થ કર ભગવંતો ગણધરસ્થાપના કરતાં ઇન્દ્રના લાવેલા વાસક્ષેપના થાળમાંથી મુટ્ડી ભરીને ગણધરાેના મસ્તકપર નાંખે છે. એટલે શું તે દ્રવ્યસ્તવ થયું ? વલી જિનપ્રતિમા તથા સ્થાપનાચાર્ય ની સ્થાપના કરતાં વાસક્ષેપ કરે છે તાે શું તે દ્રવ્યસ્તવ થાય ? એમ વિચારજો, વલી યાગવહતાં સાધુએાને વાસક્ષેપ કરવાનું શાસ્ત્રકારા કહે છે. જેમ કે વ્યવહાર ભાષ્યની " नंदी भासण चुएण " ઇत्याहि ગાથાની ટીકામાં

કહ્યું છે કે–' અંગ અને શ્રુતસ્ક ધની અનુત્રા કરવામાં નંદી કરવાની હેાય છે. ભાષણુ એટલે ભણવાના પાકેના ઉચ્ચારણ કરવું, વાસક્ષેપ હાેય તાે મસ્તકે નાંખે. અન્યથા કેસરાઓથી પણ ચલાવાય, આ પ્રકારે અનુત્રા શા માટે કરવી ? એવી શંકા કાઇ કરે તાે કહે છે કે-ભણતાં વાસનિક્ષેપ કરવું મંગલ છે. જ્ઞાનપંચક ભાવમાંગલ અને વાસનિક્ષેપ દ્રબ્યમાંગલ કહેવાય છે. તેમ ખીજાઓને અત્યંત શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન કરવી છે. જેમ કે એક કાઇ સાધ અમુક અંગ કે શ્રુતસ્ક ધને પૂરાે ભણી ગયાે ને આચાર્ય મહારાજે બધા જતાની સમક્ષ એના સત્કાર કર્યા. માટે અમા પણ (યાગાપધાન તપમાં) અત્યંત ઉત્સાહ કરિયે, અને આવી રીતે અનુજ્ઞા કરવાથી અધ્યયનોના વિચ્છેદ ન થાય, અન્યથા અનુત્રા વગર તાે બીજાઓને અધ્યયનની વાચના દેવાય નહીં, એટલે તેનાે વિચ્છેદજ થાય' એમ વ્યવહારસત્રની ડીકામાં કહ્યું છે. ખીજું બધાય ગચ્છવાસીએા શ્રાવક શ્રાવિકાએોને મા<mark>થે</mark> વાસક્ષેપ નાંખે છે, તે શું દ્રવ્યસ્તવ થયું ? આ બધી વાત જોજો-વિચારજો.

(तपा भरतर लेह अंथ १ भोस ८४, अंथ २ भोस ८१ मे।)

= प्रश्न-तथा खरतर श्रीमहावीरना ६ कल्याणक मानइ छइ, ते स्युं ?

श्रीभा:- भरतर भहावीर सगवानना इस्याण्ड छ भाने छे, ते शुं ?

तत्रार्थे—श्रीकलपसिद्धांतमांहि "पंच हत्युत्तरे होत्था ××× साइणा परिनिव्बुडे भयवं" एहवा पाठनइ श्रनुसारि श्रीजिन- वह्नभसूरिंइ श्रीमहावीरस्वामिना ६ कल्याणक लिख्या, गर्भापहार कल्याणक दिनपण्ड गिण्या, तथा श्रीहरिभद्रसूरिकृत पंचाशकनइ मेलि गर्भापहार कल्याणक ते श्रच्छेरानइ मेलि श्रण्गिणतां पांच कल्याणक पुणि लिख्या छइ, परं सगले गच्छवासीए तथा

मतीए श्रीमहावीरना ६ कल्याएक मान्या, ब्रांपर्गा त्र्यांपर्गा कोधा प्रन्थांमांहि ६ कल्याएक लिख्या छइ, जिम श्रीपृथ्वी-चन्द्रसूरिकृत कलग्टीकामांहि तथा श्रीकल्पवृत्तिकार श्रीजिनप्रभसूरि थकी पहिलाउ श्रीविनयेंदुसूरिकृत कल्पनिकक्तमांहे तथा तपागच्छीय श्रीकुलमंडनसूरिकृत श्रीकल्पावचूर्रिंगमाहि तथा स्रांचर्लयानी कीधी कल्पावचू रमांहि ''बहुव वनं बहुक ल्याणकापेक्षं'' एहवे वचने गभीपहारनइ कल्याणक नाम कहाउ, तथा श्रागमीयानइ गच्छि श्रीजयतिलकसूरिकृत सुलसा श्राविकानइ चरित्रमाहे 'सिद्धार्थ-राजाङ्कगज! देवराज!, कल्याणकैः पड्भिगिति स्तुतस्त्वम्।" इति वाक्येन महावीर चरित्र छए कल्याग्यके करी सहित जागिवड, तथा ''प्रमित्थि वद्धमाणं, सुवद्धमाणं सिरीहिं पउराहिं। बहुविहमहस्रकस्राण-कारणं वद्धमाणं व ॥१॥" इति श्रीधर्मग्स्न प्रकरणवृत्ती श्रीतपागच्छीय देवेंद्रसूरिकृतायां एकोनविंशतितम श्रावकगुण्वर्णनायां विमलकुमारचरित्रे, एतलइ तपइ देवेन्द्रसृतिई इं ए वचने श्रीमहावीरने घणा कल्याणक कह्या छइ, जोज्यो । तथा ''श्चिसु कत्थाणकेषु हस्त उत्तरो यासां ताः हस्तोत्तरः-उत्तराफालगुन्य:" इति तपागच्छीय कुलमंडनसूरिकृत कल्पवृत्ती, इम श्रीमहावीरना अ कल्याणक घणा शास्त्रन्यायइ गच्छांतरी यकुत् व ल्पनी टीका तथा कल्पनिरुक्तनइ न्यायइ मतीयांनइन्यायइं जाणिवा।

तथा श्रीसमवायांग सूत्रमांहि १३४ समवायइं देवनंदाना गर्भ यकी जे महावीरस्वामी त्रिशलानइ गर्भेइ आंग्या तेहवइ वचनइ त्रिशलानइ गर्भेइ ऊपना ते श्रद्वावीममर भव गिरयर छइ,

छेहलड भव ते जन्म कहीयइ, ते कल्याणक कहीयइ, श्रासोज विद १३ दिनइ श्रीमहावीर देवानंदानी कूिल थकी त्रिशलानी कूिल श्राव्या, ते भणी ए तिथि कल्याणकनी थाइ, सहू गच्छनइ गीतार्थ पिण ६ कल्याणक श्रीमहावीरना मान्या छइ ते विचारि नइजि मान्या छइ।

श्रपरं जे श्रादीश्वरनइ श्रिधक रि श्रीजंबुदीवपन्नत्ती मांहि 'पंच उत्तरासाढे-श्रभीइ छट्टे × × परिनेव्बुढें' एहवा पाठ छइ तिहां कल्याणकना श्रर्थ मिलइ नहीं, जे भणी कल्याणक श्राराधीयइ ते तिथइ थाइ परं नत्तत्रन श्राराधिवड कल्याणक न होइ, इहां उत्तरापाढा नत्त्रत्र कहाउ परं तिथिनं नाम न खार्ये तड स्यइ तिथि श्राराधीयइ ? श्रभिषेक दिनइ श्रितंत भगवंतना श्राराध्य छइजि परं ते दिन न कह्या, श्रीश्राचारांग निर्युक्तिमांहि दर्शन भावनानइ श्रिधकारि तीर्थंकरनी जन्माभिषेक भूमिका मान्य कही छइ, तिहां जे पहूंचइ ते सम्यक्त्व श्रुद्ध करइ, जइ जन्माभिषेक भूमिका श्राराध्य तड राज्याभिषेक दिन किम श्राराध्य न थाइ ? पुर्शिण ते दिन न जागाइ तड स्युं श्राराधीयइ ?

तथा 'पंच हत्थुत्तरे होत्था' एहना ऋथे करतां पांच स्थानक ए पुणि थाइ, परं सगले गच्छे सगले गीतार्थे इहां पांच कल्याणकि कही वालाएया छइ, पछे लोकां चच्यां हिवइ न मानाइ, ए अर्थ सगले गीतार्थे गच्छवासीए मान्या छइ, ए अर्थ इमेजि धर्मार्थीए सहिवा, श्रीजिनवछभाचार्येइ श्रीमहावीर (पर्यंत सगला तीर्थंकरो)ना १२० तथा १२१ सर्व कल्याणक कह्या, सगले गच्छे सगले गीतार्थे

१२१ जिम मांन्या छइ तिम श्रम्हे पिए १२१ सर्व कल्याएक महावीर (पर्यंत ना मानीयइ, रागद्वेषना वाह्या पल्लवन्नाही जे न मानइ ते जाणइ परं त्रापमती न थईयइ, एवं जोज्यो ॥ ५३॥

ભાષા: – કલ્પસ્ત્રના "पंचहत्थुत्तरे होत्या × × × माइणा परि-निट्युडे भयवं" એવા પાકના અનુસારે શ્રીજિત્વલ્લભસૃરિએ શ્રીમહાવીર સ્વામીના છ કલ્યાણક લખ્યા. ગર્ભાપહાર(ના દિવસ)ને કલ્યાણક દિવસ ગણ્યો. અને શ્રીહરિભદ્રસ્રિકૃત પંચાશક શ્રંધના અનુસારે આશ્ચર્યના કારણે ગર્ભાપહાર કલ્યાણકને ભેગા ન ગણતાં + પાંચ કલ્યાણક પણ લખ્યા છે

''नी चैर्गोत्रविपाकरूपस्य द्यतिनिन्दास्य त्राश्चर्यरूपस्य गर्भापहा-रस्यापि कल्यागाकत्वं कथनमनुचितं।'' ( ५६५सुभे।धिक्ष ) ''गर्भागहारोऽश्चभः'' ( ५६५ सु॰ टिप्पशी सागरानंह )

<sup>+</sup> કારણ કે એ શાશ્વત (સદાકાળ થતું) નથી. અને ત્યાં પંચા-શકમાં ભગવાન મહાવીરના દષ્ટાંતથી ભૂત અને ભાવી તીર્થ કરોના પણ કલ્યાણકા આચાર્ય શ્રીહરિભદ્રસૃતિ ખતાવી રહ્યા છે, એટલે વિચારવાનું કે જો ગર્ભાપહારને ભેગા લઇને પંચાશકમાં ભગવાન મહાવીરના છ કલ્યાણકા ખતાવે તા ભૂત અને ભાવિ તીર્થ કરોના કલ્યાણકા કેમ મળે ? કારણ કે તેઓને એ માતાની કૂખમાં આવવાનું થાડુંએ કાંઈ થયું કે ઘવાનું છે ? એટલે ત્યાં (પંચાશકમાં) ભગવાન મહાવીરના પાંચ કલ્યા ણકા કહ્યા છે, પણ એથી ગર્ભાપહારદ્વારા દેવાનંદાની કૂખથી ત્રિશાલાની કૂખે ભગવાનનું આવવું જે થયું તેને નીચગાત્રવિપાકરૂપ અત્યંત નિંદનીયરૂપ આશ્ચર્યરૂપ. અશુભ. અકલ્યાણક. અકલ્યાણકભૂત વિગેરે તા નથી કહ્યુંને ? જેમ કે તપાના પૂર્વ જો વિગેરે કહે છે. જાુઓ—

પરંતુ પ્રાયઃ બધાય ગચ્છવાસી અને મતવાળાઓએ શ્રીમહાવીર ભગવાનના છ કલ્યાણકા માન્યા છે. અને તે મુજબ પાતપાતાના ગ્રંથામાં

'करोषि ? श्रीमहावीरे, कथं कल्याग्यकानि षट् । यत्तेष्वेकमकल्याग्यं, विप्रनीचकुलत्वतः ॥१॥" (गु३तत्त्र प्रदीप) ''त्रकल्याग्यकभूतस्य गर्भापहाग्स्य'' ( ४४५ ४२०॥वसी )

આ ઉપરાક્ત પ્રમાણા જોતાં સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે કે સૌધર્મે ન્દ્રના આદેશથી હરિણગમેષિ દેવની મારકૃતે મહારાણી ત્રિશાલાની કૂખે ભગવાન્ મહાવીરના આગમનને તપાએ નીચગાત્રવિપાકરૂપ અતિનિંદનીય આશ્ચર્ય રૂપ, અશુભ, અકલ્યાણક અને અકલ્યાણકભૂત માને છે. ત્યારે ખરતર ગચ્છવાળાએ એને ઉચ્ચગાત્રવિપાકરૂપ અતિપ્રશંસનીય મંગલભૂત કલ્યાણકરૂપ અને શુભ માને છે, આ બન્ને માન્યતાઓના યાગ્યા–યાગ્યતાના નિર્ણય તે વાંચકા સ્વત: કરી લે. સાથે સાથ આગળ બતાવવામાં આવતી બાબતાના વિચાર પણ કરવા પરમાવશ્યક છે—

ભગવાન્ મહાવીર દેવનું શ્રાહ્મણી દેવાનં દાની કૂખથી ગર્ભાપહાર થઇ ઉચ્ચકુલીન ક્ષત્રિયા ણી ત્રિશલાની કૂખે જે આવવું થયું તે જો નીચગાત્રવિપાકરૂપ મનાય તા જયાં સદાય નીચગાત્ર કમેં નાજ ઉદય છે. એવી નરક ગતિમાંથી નિકળી રાજકુળમાં તીર્થં કરપણે જે ઉત્પન્ન થવું. એને પણ નીચગાત્રવિપાકરૂપ શા માટે ન માનવું ?

ખીજું આશ્રય રેપ હોવાના અંગે ગર્ભાપહારને જો કલ્યાણક ન મનાય તો જેમ કૃષ્ણવાસુદેવના અપરકંકાગમનાંતર્ગત વાસુદેવ વાસુદેવનું શંખ-શખ્દ્રથી મળવું, યાતા જેમ હરિવંશ કુલાત્પત્ત્યંતર્ગત યુગલિયાઓનું નરક-ગમન. દેહાયુ: સંકાચન આદિ પ્રાસંગિક છે. તેમ ગર્ભાપહાર પણ પ્રાસં- છ્એ કલ્યાણુકા લખ્યા છે, જેમકે શ્રીપૃથ્વીચંદ્રસૃરિ કલ્પિટિપ્યનમાં +, તથા કલ્પટીકા ( સંદેહ વિષોષધી ) ના કર્ત્તા જિનપ્રભસૂરિજીથી પહેલાં (સં• ૧૩૨૫) શ્રીવિનયેન્દુસૃરિકૃત કલ્પિનિર્કતમાં x તેમ તપાગચ્છીય શ્રીકુલમંડનસ્રિકૃત કલ્પાવચૂર્ણિમાં †, તથા આંચલ ગચ્છવાળાઓની

ગિક છે, ખાસ તો ''लोगच्छेरयभूए" ઇત્યાદિ કલ્પસ્ત્રના કથનાનુસાર દેવાનં દાની કૂખે આવવું જ આશ્વર્ય છે. તેને કલ્યાણક શા માટે માનવું ? અને એને કલ્યાણકતો ખાસ હરિભદ્રસૃરિજી સ્વરચિત પંચાશકમાં કહે છે. એજ પાઠને આગળ કરી તપાઓ પાંચ કલ્યાણકાની સિદ્ધિ કરવા તેમ એકને અકલ્યાણક—અમંગલીક મનાવવા જમીન આસ્માન એક કરવા જેવું પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે, એવીજ રીતે એક સમયે ૧૦૮ સિદ્ધ થયેલ ભગવાન્ ઋપભદેવ સ્વામીનું નિર્વાણ કલ્યાણક શા માટે માનવું ? તેમ ભગવાન્ મલ્લીનાથ સ્વામી આશ્વર્ય રૂપ સ્ત્રીપણ અવતર્યા એટલે એનાતા પાંચે કલ્યાણકા શા માટે માનવા ?

- + 'हस्त उत्तरो यासां ताः, बहुवचनं बहुकल्याणकापेत्तं' इत्यत्र पक्रम् पक्रम, स्वातौ षष्टमेव ध्वन्यते।
- × 'इस्त उत्तरो यासां ता हस्तोत्तरा-उत्तरफलगुन्यो, बहुवचनं बहुकल्याणकापेचं, तस्यां हि विभोश्च्यवनं १, गर्भाद्गर्भसंकांतिः २, जन्म ३, व्रतं ४, केवलं ४ चाभवत् । निर्वृतिस्तु स्वातौ ६ ।'

† 'पंच हत्थुत्तरे होत्थित्त हस्तादुत्तरस्यां दिशि वर्त्तमानत्वाद्ध-स्तोत्तरा, हस्त इत्तरो यासां वा ता हस्तोत्तरा-उत्तरफाल्गुन्यः। पञ्चसु-च्यवन १, गर्भापहार २, जन्म ३, दीचा ४, ज्ञान ४, कल्याग्यकेषु हस्तोत्तरा यस्य सः तथा, निर्वागस्य स्वातौ जातत्वादिति' ( ४४५१४२थूरि-तभार्धसभे उनस्रि )

## કરેલી કલ્પાવચૂરિમાં 🙏 ''बहुवचनं बहुकल्याणकापेत्तं'' એવા વાક્યથી

श्राषाढे सितषष्ठी १, त्रयोदशी चाश्विने २ सिता चैत्रे ३। मार्गे दशमी ४ सितवै-शाखे सा ४ कार्त्तिके च कुहू: ६ ॥१॥ इति वीरस्य पट्कल्याणकदिनानीति ।'

(તપા જયસું દરસૂરિકૃત કલ્પાંતરવાસ્ય, સંવ ૧૫૩૮માં લખેલ પ્રતિ પાલીતાણા. આ. ક. નાે. ભાંડાર )

જોધપુર (મારવાડ)માં કેસરીયાનાથજીના ભંડારમાં કલ્પસ્ત્રની એક પ્રાચીન પ્રતિ ૮ મી વાચના સુધીની ડાભડા નં∙૧૮ માં છે, તેમાં પણ–

'श्रीवर्द्धमानतीर्थाधिपतेः पंचकल्याग्यकानि हस्त उत्तरो-ऽमे यस्मात् एवम्भूते उत्तराफाल्गुनीलक्षग्रे नचत्रे जातानि, मोच्चक्रल्या-ग्यकस्य स्वातौ जातत्वादिति।' आभां थे।५ूणा ७ ४८थालुके। अण्या छे.

'श्रमण्-तपस्वी 'भगवंत' ज्ञानवंत श्रीमहावीरदेव, तेहना पांच कल्याण्क उत्तराफाल्गुनी नद्धत्रे हुन्ना × × × स्वाति नद्धत्रे मोद्ध पहुंता श्रीमहावीर देव । ( ५६५ सूत्र ८५५०० व्यांतर्वास्य सं० १५६७ लाढे। २भां (तपा) पं० शांतिविक्य गिष्किप्ति, क्ले धपुर डेशरीयानाथ छना क्षांतरमां अ० नं० २० पे।० नं० ६)

‡ 'हस्त उत्तरो-ऽत्रेसरो यासां ताः उत्तराफाल्गुन्यः, बहुवचनं पश्चकल्याणकापेत्तया 'होत्था' त्रासीत् । हस्तोत्तरायां प्राणतनाम दशमदेवलोकाच्च्युतः, च्युत्वा गर्भे 'व्युक्तान्तः' संक्रमितः १, हस्तोत्तरायां गर्भाद्गर्भं संहृतः-गर्भाद्गर्भान्तरसंक्रमणमभूत् २, उत्तराफाल्गुन्यां भगवान् जातः—भगवतो जन्म बभूव ३, हस्तोत्तरायां मुण्डोऽभूत, द्रव्यभावमुण्डितः, द्रव्यतः केशलुञ्चनाद्भावतो

ગર્ભાપહારને કલ્યાણક કહ્યું છે, અને આગમિક ગચ્છના શ્રીજયતિલક स्रिके स्वरियत सुक्षसा श्राविक्षना यरित्रमां 'मिद्धार्थराजाङ्गज! देव-

बाह्यान्तरारिलोपानमुण्डो भूत्वा 'ऋगाराद्' गृहान्निष्क्रम्य-निस्सृत्य 'श्रनगारतां' यतित्वं 'प्रव्रजितः' प्रकर्षेण गत इत्यर्थः ४, 'हस्तोः त्तरायां' उत्तराफ।ल्गुन्यां भगवतः केवलवग्ज्ञानदर्शनं समुत्पन्नं××४, स्वातीना नत्त्रतेगा 'परिनिर्वृतः' निर्वागा प्राप्तः ६ ।'

( આંચલગચ્છીય આ બધર્મશેખરસુરિ શિષ્ય ઉદયસાગર રચિત કલ્પસૃત્ર ટીકા સંવત્ ૧૫૧૧ જેઠસુદ ૧૫ સાેમ )

'पंचसु च्यवन।दिकल्यागाकेषु हस्तोत्तरा–हस्त।दुत्तरस्यां दिशि वर्त्तमाना यद्वा हस्त उत्तरो यासां ताः उत्तरफाल्गुन्यो यस्य स पंच-हस्तोत्तरो भगवान् 'होत्थ'त्ति श्रभूत् ।' धत्याहि (५०८१० अति पत्र १५०)

સંવત્ ૧૭૬૬ વર્ષે કાર્તિ કવદિ ૧૪ શનૌ શ્રીઅંચલગચ્છે વાચના-ચાય' વાચક શ્રી પ શ્રીમહાવજી ગણિ શિષ્ય મુનિ માણિકર્ષિ લિખિતં । (અંચલગચ્છ ભં૦ કચ્છમાંડવી)

'उपाध्यायादिपदचतुष्ट्रयेन नवपदस्थापनादिनप्रतिपन्नषट्स्वपि महावीरकल्यागाकेषु यावज्जीवं विशेषतपः कार्यम्।' (धत्यांयिक्षः મેરૂતુંગસૂરિ રચિત સૂરિમંત્રકલ્પની આગળ લખેલ વહ્લ°માન વિદ્યાકલ્પ)

'ए श्रीकल्पसूत्र तगाइ शरम्भि जगन्नाथ श्रीमहावीर तगाां छ कल्याणिक बोलीयइ, तद्यथा-तेग्एं कालेग्एं तेग्एं० पंच हत्थुत्तरे हुत्था–तिराई कालि तिराई समइ श्रमरा भगवंत श्रीमहावीररहई पंच कल्याग्णिक उत्तराफाल्गुनि नक्षत्रि चंद्रमा तगाइ संयोगि प्राप्त हुंतइ हूत्र्यां, तंजहा × × × साइग्गा परिनिब्बुए भयवं ।

राज ै, कल्याग्रकैः षड्भिरिति स्तुतस्त्वम् ' એવા વાક્યથી મહાવીરપ્રભુનું ચરિત્ર છ કલ્યાણુંકા યુક્ત જણાવ્યા <mark>છે, તથા તપાગચ્</mark>છીય (આચાર્ય શ્રીમાન્) દેવે દ્રસૃરિ પણ (સ્વરચિત) 'ધર્મ રતન પ્રકરણ' ની ટીકામાં શ્રાવ-

उत्तराफाल्गुनि नक्त्रि तगाइ संयोगि जगन्नाथरहइं च्यवन-कल्याणिक हुउं १, उत्तराफाल्गुनि नत्त्वत्रि श्रीमहावीररहइं गर्भापहार कल्याणिक २, उत्तराफाल्गुनि नत्त्रत्रि जन्म कल्याणिक ३, उत्तराफाल्गुनि नर्चात्र दीचा कल्याणिक ४, उत्तराफाल्गुनि नच्चत्रि ज्ञान कल्याणिक ४, स्वाति नत्तत्र तण्इं भंयोगि जगन्नाथरहइं निर्वाण कल्याणिक हुउं—र्मुाक्तपद प्राप्त हूत्र्या, ए संचिप्त वाच-नाइं जगन्नाथतणां छ कल्याणिक जाणिवा।' (भर्छेशाला ઉपाश्रयना ભાંડારમાં સાંવત્ ૧૭૨૪ માં ઉકેશ (કમળા) ગચ્છીય ઉપા૰ રામતિલક શિષ્ય ગણપતિ લિખિત ૯૧ પાનાની કલ્પસૂત્ર બાળાવએાધ પ્રતિના પાના ૪ થામાં ઉપર લખ્યા મુજબ પાઠ છે.

'श्रीमहावीर, तेहना पंच कल्याणिक हस्तोत्तरा नन्तत्रमांहि हुआ, जििए उत्तरा नत्तत्र आगिल हस्त छे, ते हस्तोत्तरा कहिये, एतले उत्तराफाल्गुनी नत्तत्रमांहि पंच कल्याणिक हुत्रा, ते कल्या-ि कहे हैं के नहस्तोत्तरा नन्तत्रमांहि स्वामी चन्या, चवीने गर्भि ऊपना १, हस्तोत्तरा नत्तत्रमांहि गर्भथकी बीजे गर्भि साहर्या २, हस्तोत्तरा नत्तत्रमांहि स्वामी जन्म पाम्या ३, हस्तोत्तरा नक्तत्रमांहि ××× 'केवल' एकलो 'वर' प्रधान ज्ञान ऋने दर्शन, ते ऊपनो, स्वामी केवली हुआ ४। साइग्ण-स्वातिन त्त्रते भगवंत श्रीमहावीर निर्वाणपदिइ पहुता।'(आयारांग पासुपाणा, पाना २३८-४२) इना એક वीसमा गुज्यज् न प्रसंगे विभण हुमारना यरित्रमां "पुरमित्य वद्धमागं" आ गाथाथी श्रीमहावीर प्रसुना घणा इत्याज् है। जतावे छं, हे भंजो, तथा तपाग व्छना आयार्थ श्री हुस मं उनस्रि हृत इत्यावयू जि मां पार छे हे 'पञ्चसु (च्यवन १, गर्भा पहार २, जन्म ३, दी सा ४, ज्ञान ४) कल्या एके पु हस्त उत्तरो यासां ता हस्तोत्तरा - उत्तराफाल्गुन्य: " ( अर्थात् - जेना पांय इत्याज् हे। सा उत्तराहात्यो नक्षत्र छे, सेवा सगवान् महावीर ), आ रीते घणा शास्त्रन्याये, गव्छांतरी यहत इत्पस्त्रनी शिक्षा वा इत्यान्य अवं अन्यान्य मतवाणा सेवानुसार श्रीमहावीर प्रसुना छ इत्याज्य ज्ञाल्या.

બીજું સમવાયાંગ સૂત્રના એકસાે ચાત્રીસમા સમવાયમાં ભગવાન મહાવીરને દેવાન દાના ગભ<sup>૧</sup>થી ત્રિશલાના ગભે<sup>૧</sup> જે આણ્યા તે અઠા-વીસમાે ભવ ગણ્યાે છે. + છેલ્લાે ભવ જે તીર્થ કરપણે જન્મ થયાે તે

+ મતલભકે ભગવાનનું દેવાન દા અને ત્રિશલાની કૂખે જે આવવું. આ બન્તેને જુદા ભવા ગણ્યા છે. જુઓ સમવાયાંગસૂત્ર અને ટીકાના તે પાઠ–

"समणे भगवं महावीरे तित्थगरभवग्गहणात्रो छद्ठे पोट्टिल-भवग्गहणे एगं वासकोडि सामरणपरियागं पाउणित्ता सहस्सारे कप्पे सञ्बद्घविमाणे देवसाए उक्वन्ने ।"

ज्याख्या—किल भगवान् पोट्टिलामिधानो राजपुत्रो बभूव, तत्र च वर्षकोटि प्रव्रज्यां पालितवानित्येको भवः १, ततो देवोऽभू-दिति द्वितीयो भवः २, ततो नन्दनामिधानो राजसूनुः छत्राप्रनगर्यां जज्ञे इति तृतीयो भवः ३, तत्र भवे वर्षलच्चं सर्वदा मासच्चप्र्योन तपस्तहवा दशमे देवलोके पुष्पोत्तरप्रवरपुरुडरीकाभिधाने विमाने કહીયે, (અને) તે કલ્યાણક કહીયે, આસો વિદ તેરસે શ્રીમહાવીર દેવા-નંદાની કૂખથી ત્રિશલાની કૂખે આવ્યા એટલે આ કલ્યાણક તિથિ કહેવાય, બધાય ગચ્છના ગીતાર્થોએ પણ શ્રીમહાવીર પ્રભુના જે છ કલ્યાણકા માન્યા છે તે વિચારીનેજ માન્યા છે.

वली आहीश्वर પ્રમુના અધિકારે श्रीજ अद्दीवपन्नत्ति सूत्रमां ''पंच-उत्तरासाढे × × अभीइछट्ठे'' એવે। પાઠ છે, ત્યાં (રાજ્યાભિષેક

देवोऽभवदिति चतुर्थो भवः ४, ततो ब्राह्मणकुण्डमामे ऋषभदत्तस्य ब्राह्मणस्य भार्याया देवानन्दाभिधानायाः कुत्तावुत्पन्न इति पञ्चमो भवः ५, ततस्त्रयश्चीतितमे दिवसे त्तित्रयकुण्डमामे नगरे सिद्धार्थ-महाराजस्य त्रिशलाभिधानभार्यायाः कुत्ताविन्द्रवचनानुकारिणा हरिणोगमेषिनाम्ना देवेन संहृतस्तीर्थकरतया च जज्ञे इति षष्टा भवः ६, उक्तभवमहणं हि विना नान्यद्भवमहणं पष्ठं श्रयते भगवतः, इत्येतदेव षष्ठभवमहण्तया व्याख्यातं, यस्माच्च भवमहणादिदं षष्ठं तद्येतस्मात्षष्ठमेवेति सुष्ठूच्यते तीर्थकरभवमहणात्षष्ठे पोट्टिल-भवमहणे इति ।" ( था० स० भु० स० स० पाना १०५ )

આ પાઠમાં ભગવાનનું દેવાનં દાની કૂખે આવલું પાેટિલના ભવથી પાંચમા અને ત્રિશલાની કૂખે આવલું છટ્ઠાે ભવ ગણ્યા છે, એના (દેવાનં દા અને ત્રિશલાની કૂખે આવવાના જીદા ભવ ગણ્યા) શિવાય અન્ય કાેઈ છટ્ઠાે ભવ શાસ્ત્રોમાં સંભળાતું નથી. આ રીતે ખરતર ગચ્છવિભૂષણ નવાંગડીકાકાર શ્રીઅભયદેવસૂરિજી સ્પષ્ટ કહે છે, જ્યારે કે ત્રિશલાની કૂખે આવ્યા એજ તીર્થકર ભવ શાસ્ત્રકારા કહે છે, ત્યારે માટે) કલ્યાણક (આરાધવા)ના અર્થ મળતા નધી, કારણકે કલ્યાણકનું આરાધન નક્ષત્રે નહીં, પણ તિથિએ થાય જયારે તિથિનું નામ કહ્યું જ નથી ત્યારે કર્ણ તિથિ આરાધીયે ? યદ્યપિ અરિહ ત ભગવ તાના અભિષેકના દિવસાે પણ આરાધ્યજ છે પરંતુ તે દિવસ કહ્યો નથી. શ્રીઆચારાંગ (ભાવનાધ્યયનની) નિર્યુ કિતમાં દર્શ નભાવનાના અધિકારે અરિહ ત ભગ-

ગર્ભાપહાર એટલે ગર્ભનું હરણ માત્રજ નહીં, પણ "गर्भस्य श्रीवर्द्ध-मानरूपस्य हरणं-त्रिशलाकुत्तौ सङ्कामणं-गर्भहरणं।" आ तथाना પૂર્વ જ ઉ. જયવિજયજીકૃત કલ્પદીપિકાના કથનાનુસાર ભગવાન મહા-વીરનું દેવાન દાની કૂખથી ત્રિશલાની કૂખે આવવારૂપ જે ગર્ભાપહાર તે પંચાશકની " गब्भे जम्मे य तहा " આ ગાયા અને એની ડીકામાં કહ્યા મુજય પાંચ કલ્યાણકા પૈકી ગર્ભ–ગર્ભાધાન કલ્યાણકજ છે. એટલેજ ते। ४९५सूत्रनी "एए चउद्स सुमिए, सन्वा पासेइ तित्थयरमाया । जं रयणि वक्तमई, कुच्छिसि महायसो अरहा ॥१॥" આ ગાથામાં કહેલ નિયમાનુસાર ત્રિશલા માતાએ ચૌદ સ્વપ્ત જોયાં અને એનું જ વિસ્તૃત વર્ણન શ્રુતકેવળી ભદ્રભાહુ સ્વામાએ કર્યું, તેમ એનાજ સ્વપ્ન ઉતારવા નિમિત્તે હજારાની ખાલી દર પજાસણે. ને દર ઉપાશ્રયે બાલાય છે, છતાં એ ગર્ભાપહારને કલ્યાણક ન માનતાં અશુભ નિંદનીય અને અકલ્યાણકભૂત માનનારા તપાઓના મતે સમ-વાયાંગ સૂત્રના કથનાનુસારે ક્ષત્રિયાણી ત્રિશલાની કુખે અવતરવારૂપ તીર્થ કર ભવતી અપેક્ષાયે મહાવીરના પાંચ કલ્યાણકા કેવી રીતે થઇ શંકે ? તે જંખ્વાચાર્ય શાંબીત કરી ખતાવે.

વંતાની જન્માભિષેકભૂમિ માન્ય કહી છે, + ત્યાં જનાર ભવ્યાત્મા પાતાના સમ્યકત્વને શુદ્ધ કરે છે, જ્યારે જન્માલિષેક ભૂમિ આરાધ્ય છે. ત્યારે રાજ્યાભિષેક દિવસ આરાધ્ય કેમ ન થાય ? (થાય) પણ તે દિવસ જાણ્યાવગર શું આરાધિયે ? †

+ ''जम्माभिसेयनिक्लमण्-चरणन।गुप्पया य िव्वाणे। दियलोयभवणमंदर-नंदीसरभोमनगरेसु ॥ ।। " ''श्रद्रावयमुजिंतते, गयग्गपयगे य धम्मचक्के य। पासरहावत्तं चिय, चमरूपायं च वंदामि ॥३॥" (आयारांग नि०)

† બીજું ઋષભદેવ સ્વામીનું ચરિત્ર વર્ણન કરતાં જ ખુદ્દીવપન્નત્તીમાં રાજ્યાભિષેકને ભેગા ગણીને જેમ 'पंच उत्तरामाढे' કહ્યું કિંતુ કલ્પ-સ્ત્રમાં તેમજ ન કહેતાં "चडउत्तारामाढे" કહ્યું છે, એટલે શાસ્ત્ર-કારાના અભિપ્રાયે રાજ્યાભિષેકને જો કલ્યાણક માનવાનું હાેત તાે બધે સ્થળે એક સરખાજ પાઠ "पंचउत्तरासाढे" કહેતા, પણ જંસુદ્રીવ पन्नतीमां "पंचउन्।रामाढे" बहेवा छतां ब्रह्मसूत्रमां "चउउन्।रामाढे" કહેવાનું કારણ રાજ્યાભિષેકને કલ્યાણક નહીં માનવુંજ છે, જેમ રાજ્યાભિષેકને કલ્યાણક ન ખતાવવા માટેજ કલ્પસૂત્રમાં ''चउउन्।रामाहे'' અને જં છુદ્દીવપન્નત્તિમાં ફકત નક્ષત્ર સામ્યતા ખતાવવા માટેજ સ્ત્રકારે ''पंचउत्तारामाढे " લખ્યું છે, તેમ મહાવીરપ્રભુનું ચરિત્ર વર્ણન કરતાં આચારાંગ સૂત્ર ( ભાવના ) અધ્યયનમાં ઠાણાંગ (પાંચમા ઠાણા)માં અને કલ્પસૂત્ર. આ ત્રણ સૂત્રામાંથી કાેઈમાં પણ '' चउहत्थ्रनारे " ન લખતાં બધામાં એકજ " पंचहत्थुत्तरे " લખ્યું, એથી સ્પષ્ટ છે કે ભગવાન્ મહાવીરપ્રભુનું દેવાન દાની કૂખથી ત્રિશલાની કુખે આવવા

ખીજું "पंचहत्थुत्तरे" તા અર્થ કરતાં ( આચારાંગ વૃત્તિના અભિપ્રાયે) પાંચ સ્થાત \* પણ થાય છે. પરન્તુ બધાય ગચ્છતા

રૂપ ગર્ભાપહાર શુભ પ્રશંસનીય કલ્યાણકારી કલ્યાણકજ કહેવાય. પણ તેને અશુભ નિંદનીય અકલ્યાણક કે અકલ્યાણકભૂત માનવું એ શાસ્ત્ર-વિરૂદ્ધ તપાના ઘરના આચાર છે.

\* "हस्त उत्तरो यामामुत्तरफालगुनीनां ता हस्तोत्तरास्ताश्च पंचमु स्थानेषु गर्भोधान-संहरण-जन्म झानोत्पत्तिरूपेषु संवृत्ताः, श्चतः पंच-हस्तोत्तरो भगवानभूदिति ।" (आयारांगरीका लावनाध्ययन) अवीक वित हशाश्चतरक्षंध (६६५) यूणि (पाना १०५)ना "जो भगवता उसभ-सामिणा सेसतित्यगरेहि य भगवतो वद्धमाणमामिणो चवणादीणं ख्वरहं वत्थूणं कालो णातो दिद्ठो वागरिद्यो य ।" आ पार्शं वर्णु व्या भुकल व्यवनाहि पांच वरतु पण् क्रहेवाय छे, पण् पंचाशकता "मुवण्डिक्केरयभूया, कहाणकता य जीवाणं।" आ क्थनानुसार स्थान या वस्तु पण् अक्ष्यं भूत अशुक्त के निंहनीय निक्षं, िक्षंतु "क्षवन (क्रभन) मां आश्वर्यकृत अशुक्त के निंहनीय निक्षं, िक्षंतु क्रमा आपनार होवाथी तीथि इर हेवानुं भातानी कृष्ममं आववु क्ष्याणु श्रेय मंगक्षत्रप्त भनाय,

डस्थाणुड शण्डनी व्युत्पत्ति डरतां शास्त्रडारे। डेढे छे हे-'कल्यः' श्रात्यन्तं नीरुक्तया मोद्धः, तमानयति (श्रण्ति) प्रज्ञापयतीति कल्याणः-मुक्तिहेतुः'' (उद्गगि वृष् वृष् प्रवृ रद्धः), " कल्यं— श्रारोग्यं श्रण्ति-शब्द्यन्तिति कल्याणाः" (स्थानांग टीका बह्धभव मु० पाना ४४०) तथा "कल्याणानां श्रुभसमृद्धिविशेषाणां हेतुत्वा-

ગીતાર્થોએ અહિં (શાસ્ત્રોમાં આદીશ્વર પ્રભુના) પાંચ જ કલ્યાણુકા કહ્યા છે. પછીથી લોકાની ચર્ચાએ હવે ન મનાયે, આ હૃક્ષીકત બધાય ગચ્છવાસી ગીતાર્થોએ માની છે. એટલે ધર્માર્થી સજ્જનાએ તે એમજ સદ્દહવી. શ્રીજિનવલ્લબસુરિએ શ્રીમહાવીર (પર્ય ન્તના બધા તીર્થ કરેા)ના (નિયમિત થનારા) ૧૨૦ તથા (સદાને માટે અનિયમિત ગર્ભાપહારને ભેગા ગણીતે) કર ૧ સર્વ કલ્યાણકા કહ્યા છે બધા ગચ્છના બધાય ગીતાર્થાએ જેમ ૧**૨૧** માન્યા તેમ અમા પણ શ્રીમહાવીરપર્ય<sup>-</sup>ન્ત બધા તીર્થ કરોના ૧૨૧ સર્વ કલ્યાણક માનીએ છીએ, રાગ દ્રેષના કારણે પલ્લવગ્રાહીએ ન માને તો તેઓની તે જાણે, પરંતુ (શાસ્ત્રાગ્ઞાવિરૂદ્ધ) આપમતી ન થવું. + એ રીતે જોજો.

दथवा 'कल्यं ' नीरोगतामण्डित-गमयन्तीति कल्याणाः " तथा नाम सुख जानीये, ऋगुक बुलाना तास।" અર્થાત્ કલ્યાણા એટલે કે સુખસમૃદ્ધિ વિશેષોના હેતુ, અથવા કલ્ય નામ સુખ અને નીરાેગતાને પ્રાપ્ત કરાવનાર હાેવાના અંગે તીર્થ કર ભગવંતાના ચ્યવનાદિ કલ્યાણકા કહેવાય, ભારે આશ્વર્યની વાત છે કે ભગવાન્ મહાવીરનું દેવાનંદાની કૂખથી ગર્ભાપહારદ્વારા ત્રિશલાની કૂખે આવવું જે થયું તેને અકલ્યાણકભૂત માનનારાએોને શું દુ:ખ કે રાેેેગના ભૂત વળગી ગયાે છે? તે કાંઈ સમજાતું નથી.

+ તપા ખરતર ભેદ પૃ૦ ૭૧ માં મૂળ લેખકે આચાર્ય શ્રીજિત-वस्त्रलसूरिकृत क्रियालक स्तात्रनी प्रथम गाथा-'' सम्मं निमऊण जिएे, चडबीसं तिस चेव पत्तेयं । वुच्छं चुयजम्माण-दिक्खनाणनिव्वाण कहारो ॥१॥" આ લખીને ત્રિશલાની કૂખે ભગવાન મહાવીરના આગમન

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૮૫, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૯૩ મા ) ५४ पश्र—तथा ऋतिथिसंविभाग व्रत ऋाश्री जे पृच्या तत्रार्थे—जूने त्रावश्यक प्रमुख शास्त्रे प्रतिनियत दिवसई पोमह

રૂપ ગર્ભાપહારને અકલ્યાણક અશુભ સાધીત કરવા વ્યર્થના કૃંફા માર્યા છે. આ લખી ખતાવેલી ગાથા કેટલી શુદ્ધ કે અશુદ્ધ છે એના ખ્યાલાત તા જંખ્યાચાર્યે જરાએ કીધા હાય તેમ લાગતું નથી. પાઠ-કાેની જાણ માટે અમાે તે ગાથાનાે શુદ્ધ પાઠ 'આચાર દિનકર' પાના ૩૩૯ માંથી અહિં આપીએ છીએ. ''सम्मं निमऊण जिए, चउव्वीसं तेसि चेव पत्तेयं । वुच्छं चुइजम्मगादिक्खानागिनिव्वाग्कहागे ॥१॥"

આ ઉપરાક્ત પ્રથમ ગાથાવાળા કલ્યાણક સ્તાેત્રમાં બધા તીર્થ'-કરાૈના પાંચ પાંચ કલ્યાણકાૈના હિસાખે ૧૨૦ જ કલ્યાણકા બતાવ્યા પરન્તુ ભગવાન મહાવીરનું ગર્ભાપહાર કે જે પંચાશકની ''गब्भे जम्मे य तहा " આ ગાથાના કથન મુજબ 'ગલિ' અને ટીકાકારના કથના-નુસાર 'ગર્ભાધાન ' તેમ આચાર્ય શ્રીજિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણકૃત णृહત્સં ગ્રહણીની ''श्रवयर गाजम्मनिक्लमगा" એ ગાથા મુજબ 'અવ-તરણ' કહેવાય, તેને જેમ દશ આશ્વર્યોના ઉત્પત્તિ ક્રમાનુસાર 'અસંયતિ-पूज्न ' नुं नंभर यद्यपि दशभुं नथी. છતાં ''सूत्रस्य विचित्रा गतिः'' આ નિયમાનુસાર ગણધર ભગવંતે દાણાંગ સૂત્ર દરામા દાણાની " उवसगगब्भहरणंं " આ ગાથામાં દશમા નંખરે મૂકયું છે, અને એથીજ આચાર્ય શ્રીહરિભદ્રસૂરિજી પણ 'સંખાધ પ્રકરણ'ના 'કુગુરૂવર્ણ'ન' नाभक्र भीका अधिक्षरनी 'दसमगमक्केरमिणं, श्रसाहुणो साहुणुव्व पुञ्जंति । होहिंति तप्पसाया, दुव्भिक्खद्रिइडमरगणा ॥१५७॥ "

वतनइ पारणइजि ए व्रत साचिववा कह्या छइ, सहू गच्छवासी पिए। पोसहनइ पारणइ ए व्रत मानइ छइ, श्रन्य दिनइ संविभाग कहीयइ परं व्रत न कहीयइ, श्वन्यथा पोसहमांहि यतिनई पाणी देइं करीनइ पाणी पीजइ तउ एही ऋतिथिसंविभाग कहीजता, तेहनइ संविभाग कहीयइ छइ, पुणि श्रविथिसंविभाग( त्रत ) गच्छवासी कोई नथी कहता, एवं विचारिवउ ॥ ८४॥

ભાષા:-અતિથિસંવિભાગ વત આશ્રી જે પૂછ્યું તે બાબતમાં જ્ઞાવાનું કે–આવશ્યક વૃત્ત્યાદિ જૂના શાસ્ત્રોમાં પ્રતિનિયત દિવસે પાેસહ ત્રતના પારણેજ આ ત્રત સાચવવા કહેલ છે, બધા ગચ્છ્વાસીઓ પણ પાસહના પારણે આ વ્રતને માને છે, અન્ય દિવસે સંવિભાગ કહેવાય પણ વત ન કહેવાય, અન્યથા પાસહમાં સાધુને પાણી વહેા-રાવીને પાતે પીયે, તા એ પણ અતિથિસ વિભાગ વ્રત કહેવાત. પણ

આ ગાથામાં ચાેકૂખું દશમાશ્ર્ય કહે છે, તેમ ચ્યવન-ગર્ભ - ગર્ભ ધાનાદિ પાંચ કલ્યાણકા જે દરેક તીર્થ કરોના નિયમિત થાય છે તેથી અતિરિક્ત હોવાના અંગે છ્ટ્રકું કહેવાય તે (ગર્ભાપહાર)ને ભેગાે ગણિને ૧૨૧ કલ્યાણકાે ભલેને નથી ખતાવ્યા, પણ તપાએાની માક્ક એ બર્ભાપહાર)ને અકલ્યાણકભૂત વિગેરે તેા નથી ખતાવ્યાને.

તા. ક. આ સ્તાત્રની ગાથા ૨૬ હાવા છતાં લેખક જે વીસજ ગાથા લખે છે. એથી વ્યક્ત થાય છે કે મૂળ લેખક યા અનુવાદક. **ખેમાંથી એકે પણ આ સ્તાત્રની ખાસ નકલ જોવાની** તા તસ્દી ઉ<u>દ્ય</u>વીજ નથી અને અહંભાવ, ને ઇર્ષાના આવેશમાં મનકાવતું ભરડી નાખ-વામાંજ મહત્ત્વતા સમજી છે. અસ્ત.

એને ગચ્છવાસી કાઇએ અતિથિસંવિભાગ વ્રત કહેતા નથી. માત્ર સંવિભાગજ કહે છે. એવાં વિચારવાં. 🗙

( તપા ખરતર બેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૮૬, ગ્રંથ ૨ બાલ ૯૪ મા )

प्रश्न - तथा पहिरावणी श्राश्री प्रश्न कर्या, तत्रार्थे— पहिरावणीनी पूजा शास्त्रे कही छड़, सिद्धांते पिण वस्त्रयुगलनी पूजा त्रीजी की जइ छड़, एक वस्त्र पहिरवान उ कल्पीयइ एक वस्त्र श्रोढिवा भणी कल्पीयइ, एतलइ वस्त्रयुगल नामइ पूजा थाइ, वली '' परिधापनिकां पुण्यां, पट्टसूत्रादिगुम्फिताम् । कारये-द्यस्तु सोऽत्र स्या–द्विशुद्धः स्त्रर्गकारणम् ॥४३८॥" इति राज-गच्छीय श्रीधनेश्वरसूरिकृत शत्रुंजयमाहात्म्ये प्रथमसर्गे । ए पूजा थोड दीही ऋषिमतीए निषेधी छइ, पूजाना अंतरायना फल लाभांतराय भोगांतरायादि कह्या छइ, जोज्योः दृष्टिरागी म थास्यउ प्र

ભાષા–પહેરામણીના વિષયમાં જે પ્રશ્ન કર્યો તે ખાબતમાં જણાવાનું કે પહેરામણીની પૂજા શાસ્ત્રોકત છે. સિદ્ધાંતમાં વસ્ત્રયુગલની પૂજા ત્રીજી કહી છે.

x अरे शास्त्रानुसारीओना हेशहारे।! " जं च किर साहूगां न दिन्नं तं सावगेण न भोत्तव्वं । " ( पंथा व्यू व्यापा ११२) અર્થાત્ પૌષધના પારણે જે વસ્તુ સાધુને ન વહેારાવી હાેય તે વસ્તુ શ્રાવકે ત ખાવી, આમ શાસ્ત્રકારા ચાેકખું કહે છે તાે પછી બતાવાે કે જંખ્વાચાર્યના ભક્તામાં દરેક પૌષધના પારણે આ રીતે અતિથિ સંવિભાગ વ્રત કરનારા કેટલા છે ? અને પૌષધના પારણા શિવાય અન્ય દિવસે જે શ્રાવકા મુનિઓને દાન આપે તે કયા વતમાં લેખાય ? આના પણ જળાળ જંગ્વાચાર્ય સર્વમાન્ય પ્રાચીન શાસ્ત્રપ્રમાણ સાથે આપે.

તેમાં એક વસ્ત્ર પહેરવાનું અને એક વસ્ત્ર ઓહવાનું કલ્પવું, એટલે વસ્ત્રયુગલ નામે પૂજા હેાય છે, વલી ''જે ભાવિક પટ્સૂત્રાદિકની ગું થેલ પવિત્ર એવી પરિધાપનિકા કરાવે છે તે ભાવિક આ ભવમાંય વિશુદ્ધ હોય છે ને ભવાંતરમાં એ પરિધાપનિકાનું કરાવવું એના માટે સ્વર્ગ તું કારણ ખને છે '' આ રીતે રાજગચ્છીય શ્રીધનેશ્વરસૂરિકત શત્રું જયમાહાત્મ્યના પ્રથમ સર્ગમાં પરિધાપનિકા (પહેરામણી)ની પૂજા કહી છે. આ પૂજા થાેડા દિવસથી ઋષિમતાઓએ નિષેધી છે. પૂજાના અંતરાય કરવાનું ફળ શાસ્ત્રામાં લાભાંતરાય કહ્યો છે. એ જોજો. દષ્ટિરાગી મ થાસો.

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૮૭, ગ્રંથ ૨ બાલ ૯૫ મા )

६ प्रश्न—तथा खरतरांनइ श्रावक श्राविका पच्चक्खाग्रा श्रावश्यक साचवतां सांभि सामायिक लेतां चडविहार उपरांत दुविहार तिविहार ए पच्चक्लाण करइ, ते स्यूं ?।

ભાષા:-- ખરતરાને શ્રાવક શ્રાવિકા સાંજે સામાયિક લેતાં પચ્ચ-કખાણ આવશ્યક સાચવતાં ચાવિહાર ઉપરાંત દુવિહાર તિવિહારનું પચ્ચફખાણ કરે, તે શું ?

तत्रार्थे – दिवसचरिम पच्चक्लागा चडव्विहार तिविहार दुविहार थाइ, ते भणी सामायिक करतां ए पच्चक्लाण बि श्राहार छांडिवा भणी त्रिग्हि त्राहार छांडिवा भणी सहू गच्छ-वासी करइ छइ, परं सामायिकतांई च्यारि त्र्याहार छांडिवानइ काजि अविरति दोष वारिवानइ काजि सामायिकतांइ चडव्विहार पच्चक्रवाण करइ 'श्रन्नतथऽणाभोगेणं' इत्यादि च्यारि श्रागारसेती ए चडव्विहार तिविहार दुविहार. ए ३ पच्चक्लाग् करइ, पच्च-

क्लाणना आवश्यक साचिववान काजि, सामायिकमांहि पाणी पीवान विषेध नथी जाण्य जं कडसामा ओ उहिंदुक होपे भुंज हं है बि श्रीनिशीथभाष्यचूर्मिना पाठ थकी सामायिकमांहि चयार आहार श्रावकन कल्प हि, ते भणी सामायिकमांहि सामा यिकतां के च विवहार ए पाठो च्चार चिरम पच्च क्लाण इ कराइ छइ, मवार न हं सामायिकन इं नवकार सी पच्च क्लाण च विवहार छइजि, वली पोरिसीतां है पच्च क्लाण ४ आहारना छइजि, ते भणी सामाई च विवहार न करीय इ, सां िमय इ चिरम पच्च क्लाण सामा इ इम पच्च क्लाण की ज इजि, विचारी जो जे यो। मि ।।

ભાષા:-દિવસચરિમ પચ્ચક્રખાણ ચાેવિહાર. તિવિહાર અને દુવિહાર એમ ત્રણે પ્રકારે થાય છે, માટે (સાંજે) સામાયિક કરતાં એ ( તિવિહાર દુવિહાર) પચ્ચક્રુખાણ (સમગ્ર રાત્રિ) ત્રણ યા બે આહાર છેાડવા નિમિત્તે બધાય ગચ્છવાસીએો કરે છે. પરન્તુ સામાયિકના ટાઇમ સુ<mark>ધી</mark> ચ્યારે આહાર છોડવાને તેમ અવિરતિ દેાષ ટાળવાને 'અન્નત્થડણાભાેગેણં' <sub>ઇત્યાદિ</sub> ચાર આગારાયી ચાેવિહાર પચ્ચકૂખાણ માત્ર સામાયિકના કાળનું કરાય છે. ચાેવિહાર તિવિહાર અને દુવિહાર એ ત્રણે પચ્ચક્ખાણો પચ્ચક્રુખાણ આવશ્યક સાચવવાને ( યથાયાેગ્ય ) કરાય છે. સામાયિકમાં પાણી પીવાતું નિષેધ નથી જાણ્યું, કારણ કે નિશીયલાષ્ય ચૂર્ણિતું કથત છે કે '' સામાયિકવાલા શ્રાવક ઉદ્દેશિક આહાર પણ ખાય " આથી સામાયિકમાં શ્રાવકને ચારે આહાર કલ્પે, માટે સાંજે સામા-યિકમાં તેના ટાઇમ સુધીનું દિવસચરિમ ચેાવિહાર પ≃ચક્**ખા**ણ કરાય છે, સવારના સામાયિકમાં તાે નવકારસી ચાેવિહાર છેજ, અને ( પાેરસી વાળાને પણ) પારસી સુધી ચારે આહારના પચ્ચક્ષ્પાણ છેજ. માટે સવારની સામાયિકમાં ચાેવિહારનું પચ્ચક્ષ્પાણ નથી કરતા અને સાંજના દિવસચરિમ ચાેવિહાર કરાય છે. વિચારિ જોજો.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૮૮, ગ્રંથ ૨ બાલ ૯૭ મા )

८० प्रश्न-तथा खरतर श्रावक प्रभाति सामायिक करतां पहिलां सकरथा(शकस्तव)करी पछइ राईप्रायश्चित काउस्सग्ग करइ, ते स्युं री

ભાષા—ખરતર શ્રાવક સવારે સામાયિક કરતાં પહેલાં શક્રસ્તવ (ચૈત્યવંદન) કરીને પછી રાઇય પાયચ્છિત્ત કાઉરસગ્ગ કરે, તે શું ?

तत्राथं — प्रभातइ श्रावक पिडकमणा पिहलड जाग्यानड सकरथड (शकस्तव) करइ तथा प्रभाति पिडकम्यां पछी बीजड सकरथड कहइ, पिहलइ सकरथइ विग्र कीयइ वीजड सकरथड किम की जह ? अनइ राईपायि चित्रत काउसग पिडकमणाथी पिहि लाई की जह पछइ की जह, अनइ राति जाग्या हुवइ तउ गइपाय चित्रत्ता काउस्सग्ग न की जह पुणि, ते भणी पिहला सकरथा कहिवाजि, तथा यित तथा रातीपोसहता श्रावक पाछिली रातिई जागइ राईपाय चित्रत्तना काउस्सग्ग करइ, पछइ सकरथा कहइ, ए श्री अोचिनियुक्ति टीकामांहि तथा पञ्चाशक चूिणामांहि यितन इतथा श्रावक नइ इमिज पिहला राईपाय चित्रत्तना काउस्सग्ग करी पछइ शकरतव कहइ इमिज पिहला राईपाय चित्रत्तना काउस्सग्ग करी पछइ शकरतव कहइ इमिज पहिला राईपाय चित्रत्तना काउस्सग्ग करी पछइ शकरतव कहइ इमिज पहिला राईपाय चित्रत्तना काउस्सग्ग करी पछइ शकरतव कहइ इमिज पहिला राईपाय चित्र विश्वी अम्हारा पूर्वाचार्य पिग्रा इमही आचरई छइ ॥ ८०॥

ભાષા –શ્રાવક સવારે પડિકમહ્યું કર્યા પહેલાં જાગવાનું શક્રસ્તવ કહે અને પડિકમહ્યું કર્યા પછી (પ્રતિક્રમણ સમાપ્તિના) બીજો શક્રસ્તવ કહે, પહેલા રાક્રસ્તવ કહ્યા વગર ખીજો શક્રસ્તવ કેમ કહેવાય ? અને રાઇપાયચ્છિત્તનો કાઉ-સ્સગ્ગ પડિકમણા પહેલાં તથા પછી પણ કરાય + અને જો રાત્રે જાગતા રહ્યા હોય તો રાઇપાયચ્છિત્તનો કાઉસ્સગ્ગ ન પણ કરે, માટે (પડિકમણા) પહેલાં શક્રસ્તવ કહેવાજ તથા યતિ અને રાતપાસાતી શ્રાવક (બન્ને) પાછલી રાત્રે જાગે (ત્યારે) રાઇપાયચ્છિત્તના કાઉસ્સગ્ગ કરીને પછી શક્રસ્તવ કહે. એમ એાઘનિર્યુક્ત ટીકા તથા પંચાશકચૂર્ણિમાં યતિ અને શ્રાવક બન્નેને રાઇપાયચ્છિત્તના કાઉસ્સગ્ગ કર્યા બાદ શક્રસ્તવ

+ જેમકે 'દેવસિયપાયચ્છિત્ત'ના કાઉરસગ્ગ આજે બધાય ગચ્છ વાળાએા દેવસી પડિક્કમણાના અંતેજ કરે છે, છતાં તપાના પૂર્વજ આચાર્ય જયચંદ્રસૂરિ સ્વરચિત પ્રતિક્રમણહેતુગભ'માં દેવસી પ્રતિ-ક્રમણથી પહેલાં પણ કરવાતું સામાચારીના વશથી લખે છે. જુઓ—

''श्रयं च कायोत्सर्गः सामाचारीवशेन कैश्चित्प्रतिक्रमण्स्यांते कैश्चिच्चादौ कियते इति ।"

તેમ રાઇ પાયચ્છિત્તના કાઉસ્સગ્ગ પણ યથાઽવસરે પડિક્કમણાથી આગળ કે પાછળ કરવામાં કયા શાસ્ત્રને બાધ આવે છે ? તે જંખ્વાચાર્ય બતાવે.

આ પાઠ જોતાં પ્રશ્ન થાય છે કે-કયા સામાચારી ગ્રંથના આધારે દેવસી પ્રતિક્રમણથી પહેલાં 'દેવસિયપાયચ્છિત્ત'નો કાઉરસગ્ગ કરવાનું જયચંદ્રસૂરિએ લખ્યું છે ? તે પ્રમાણ જંખ્વાચાર્ય ખતાવે, અને એજ જંખ્વાચાર્ય પ્રભૃતિ તપાઓએ પોતાના પરમગ્રરૂઓની આ અહ્યાને ઉડાડી દઇ માત્ર દેવસી પડિકક્ષ્મણાની પાછળજ એ કાઉરસગ્ગ કરવાનું એકાંત કેમ પકડી લીધું છે ? એનાય ઉત્તર જંખ્વાચાર્ય આપે

કહેવાતું લખ્યું છે, તે દેખીને અમારા પૂર્યાચાર્યો એમજ આચરે છે. ×

× તપા ખરતર ભેંદ પૃબ્ ૭૪ માં મૂળ લેખકે વદન ભાષ્યની " इरियाकुसुमिण उरसगो, चियवंदण पुनिवंदणाऽऽलोए। वंदण खामण वंद्रण, संवर चउत्थोभ दुसःभात्रो ॥ ६८ ॥ २५ ॥ १५ ॥ ટાંકીને તેમ જંબ્યાચાર્યજીએ પણ પુરી ગાથાના અર્થ ન લખતાં મન ફાવતુ**ં** લખીને કુસુમિણ∘ કાઉસ્સગ્ગ કર્યા પછીજ ચૈત્યવંદન કરવાનું એકાંત આગ્રહ કર્યું છે, પણ સ્વસ્થ ચિત્તે થોડા વિચાર કરવા હતા કે 'આ ગાથામાં કહ્યા મુજબ બધીય વિધિ અમા (તપાએા) કેમ નથી કરતા ? આ ગાથામાં કહ્યા મુજબ તેા ઇરિયાવહી, કુસુમિણ કાઉસગ અને ચૈત્યવ દન કરીને સીધી મુહપત્તી પડિલેહી વાંદણા દેવા જોઇયે અને ત્યાર પછી પણ આલાચના રૂપ વંદિતા કહીને વાંદણા અબ્ભુઠિએક અને વાંદણા દેવા આદિ કરતાં છેલ્લે ૪ ખમાસમણ દીધા પછી બે સજગાય કરવા કહે છે, તે પ્રમાણે જ બ્વાચાર્યાદિ તપાએા કેમ નથી કરતા ?

ખીજું સેનપ્રશ્ન ઉ૦ ૩ પ્રશ્ન ૧૯૨ માં પૂછવામાં આવ્યું છે કે– રાઇપડિકમણામાં કુસુમિણ કાઉસગ. ચૈત્યવંદન અને સજઝાય કર્યા પછી ૪ ખમાસમણાં દેવાનું પ્રતિક્રમણ હેતુગર્ભમાં કહ્યું છે, તેવી તેરી તેા આપણામાં કરાતું નથી તેનું શું કારણ ? ઉત્તરમાં આચાર્ય વિજયસેન સૂરિજી કરમાવે છે કે–યતિદિનચર્યાદિમાં સંજઝાય પછી ૪ ખમાસમણાં કુજ્ઞાં છે અને શ્રાહ્ધદિનકૃત્યવૃત્તિ તેમ વંદારવૃત્તિ આદિમાં સજઝાય પછી પડિકમહ્યું ઢાવાનું કહ્યું છે. તેથી તે (ખમાસમણાં) સજ્ઝાય થી પહેલાં જણાય છે, કેવા વિચિત્ર ઉત્તર ? અરે !!! શ્રાહ્ધદિનકૃત્ય વૃત્તિ આદિમાં સજઝાય પછી પડિકમણું હાવાઇ કહ્યું છે પણ ૪ ખમાસ-

(તપા ખરતર બેંદ શ્રંથ ૧ બાેલ ૮૯, શ્રંથ ૨ બાેલ ૯૯માે)

== प्रश्न-तथा खरतरांनइ गुरुनी प्रतिमा त्र्यागइ पादुका त्र्यागइ य्यति इरियावही पडिकमइ नमोत्थुएं कहइ, ते स्युं ?।

ભાષા:-ખરતરાતે ગુરૂની પ્રતિમા તથા પાદુકા આગળ યતિ ઇરિયાવહી પડિકમે અને નમુત્યુણ કહે છે. તે શું ?

तत्रार्थे—तेह गुरु स्त्रागइ तथा गुरुनी थापना स्त्रागइ नमोत्थुएं। स्त्रमहारइ कोइ नथी कहता, इरियावही गुरुनी स्थापना स्त्रागर्ला पिडकम्याजि कीजइ, गुरुना काउस्सग्ग पिण कीजइ, ए वात कांइ विरुद्ध नथी, यतियांना थूम ते पहिलाइ थाता "धूमसय भाउयाएं " इति वचनात् । ४ लोगस्मना १०० सास प्रमाण काउमग की नइ 'लोगस्स उन्नोस्त्रगरे' कहीयइ, जेह भणी गुरु स्नागइ इरियावही पहिकमीयइ छइ ॥ ८८ ॥

ભાષા - તે ( સાઢ્યાત્ ) ગુરૂ યા ગુરૂની થાપના ( પ્રતિમાદિ ) આગળ નમૃત્યુણં અમારે કાેંં કાેં નથી કહેતા, અને કોરિયાવહી ગુરૂ (યા તેમની સ્થાપના) આગળ પડિકમાય છે. ( પ્રતિક્રમણમાં ) ગુરૂના કાઉસ્સગ્ગ કરાય છે. અને સાધુઓના યુભો પહેલાં પણ થતાં હતાં, ભરત ચક્રવર્ત્તિએ પાતાના સા ભાઇઓના યુભ બનાવ્યાના ઉલ્લેખ શાસ્ત્રામાં છે,(બી.જીં)ચાર લાેનસ્સ-એકસા ધાસાધાસના કાઉસ્સગ્ગ કરી પ્રકટ લાેગસ્સ

મણાં દેતાનું સજઝાયથી પહેલાં તા નથીને કહ્યું ? તા પછી યતિદિનચર્યા વિગેરેથી વિરુદ્ધ થઇ સજઝાયથી પહેલાં ૪ ખમાસમણાં દેવાનું કયા વિશેષ માન્ય શાસ્ત્રના આધારે આચાર્યબ્રીએ કરમાવી દીધું ? એના ઉત્તર જંબ્વાચાર્ય સર્વપાન્ય શાસ્ત્ર પ્રમાણ સાથે આપે.

કહેવાય છે કારણ ? ગુરૂની આગળ ક્ષિત્રયાવહી ( ખધાય ગચ્છોમાં ) પડિકમાય છે. (જેમ તેમાં કાઉસગ્ગ લાેગસ્સનાે તથા પ્રકટ લાેગસ્સ કહેવાનું થાય છે. તેમ ગુરૂના કાઉસ્સગ્ગમાં પણ લાેગસ્સનાે ચિંતન કથન કરવામાં શું હરકત છે?)

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ યોલ ૯૦, ગ્રંથ ૨ બાલ ૧૦૦ માે )

द्ध प्रश्न-तथा खरतरांरइ पर्वदिवसि वइरागि गीत चडपी न गाईयइ, ते स्युं ?

ભાષા–ખરતરાેને પર્વાદેવસે વૈરાગના ગીત ચૌપાઇ આદિ નથી ગાતા તે શું ?

तत्रार्थे—अम्हारइ गचिल्ल सर्व पर्वदिवास वयरागी गीत च उपई गावतां पालता नथी. अत्रक ऋांपण्य मेलि वैरागना गीत तथा च उपई गावउ अथवा म गावउ, जिम दाइ आवइ तिम कर उ, परं तपांरइ प्रभाति गौतमस्वामीन उरास भाम गीत कवित्त गावतां आवक आविका दीस इ छइ, पुण्णि गयसुकुमाल-ढंढणा- कुमार धन्ना अण्यगारना गीत कां नथी गावता? ते भणी तिहांई इहलोकार्थेजि धम दीसइ छइ, प्रभाति जिम गौतमस्वामीनी नव-करवाली गुण्उ छउ तिम तुम्हांई धन्ना अण्यगारनी नवकरवाली गुण्ता हुस्यउ? परं तितलुं बोलीयइ जितल उ आपमांहि न वहइ, आप राखी रमीयइ ॥ ८९॥

ભાષા:-અમારા ગચ્છમાં બધાય પર્વે દિવસે વૈરાગના ગીત. ચોપાઇ ગાતાં નિષેધતા નથી, શ્રાવક શ્રાવિકાએા પોતાની મેળે ગાવા ન ગાવા. મન આવે તેમ કરાે, પરન્તુ તપાના શ્રાવક શ્રાવિકાએા સવારે ગૌતમ સ્વામીના રાસ ભાસ ગીત કવિત્ત ગાવતા સંભળાય છે. પણ ગજસુકુમાલ કે ઢંઢણકુમાર ધન્નાઅણગારના ગીત કેમ નથી ગાતા ? માટે ત્યાં પણ આ લોકાર્થેજ ધર્મ દેખાય છે, અને સવારે જેમ ગૌતમસ્વામીની નવકરવાલી ગણો છે৷ તેમ તમા ધન્ના અણગારની પણ નવકરવાળી ગણતા હશા ? ( મનુષ્યે વિચારપૂર્વક ) તેટલું બાલવું કે જેટલું બાલવાથી પાતાના ઉપર રેલાે ન આવે. (એટલે) પાતાનું બચાવ કરીને રમવું. + (તપા-ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૯૧, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૯૮ મા )

६० प्रश्न - तथा खरतर श्रावक श्राविका प्रभातइं सामायिक

+ તપા ખ. ભેદ પૃ૦ ૭૫ માં લખ્યું છે કે-" ખરતર, જેમાં વૈરાગ્ય લાવ્યા હોય તેવા વૈરાગી સાધુ મહાત્માનાં ગીત સઝાય ચાપાઇ વિગેરે ચામાસી પર્યુ પણ વિગેરે માેટા પર્વ દિવસે પણ ગણતા નથી તે ક્યાં કહ્યું છે ? તપા માટે પર્વે પણ વિશેષ વૈરાગી સાધુની જેનેડાે કહે છે, ખરતર નથી કહેતા, તેમના ધર્મ દ'હલૌકિક ઉપર માંડેલા છે " એટલે પૂછવાનું કે તપાએ તા પાખી આદિના દિવસે અજિયસંતા શિવાય હરકાઈ સ્તવન કહેતા હશે ? અને સજ્ઝાયમાં પણ 'સંસારદાવા' અને ·ઉવસગ્ગહર<sup>·</sup>' શિવાય હરકાઇ મુનિ માહાત્માંઓની સજઝાયેઃ કહેતા હશે *?* પાખી આદિના પહેલા દિવસે 'સંતિકર' શિવાય બીજો ક્રાઇ પણ સ્તવન કે સ્તાત્ર ન ખાલવા. આ તે તપાના ધર્મ ક્યા લાેક ઉપર મંડાયેલાે છે ? શું ખીજા હર કેાઇ ભગવાનનું સ્તવન કે સ્તાેત્ર તે દિવસે ખાલવામાં તપાઓને કાંઇ પાપ-દાષ લાગી જાય છે ? કે એમના કાંઇ ગ્રાસ લૂટાઇ જાય છે ? તે કાંઇ સમજાતું નથી. પાતાની આચરણા–પ્રવૃત્તિઓ તા બધીએ સારી શાસ્ત્રાનુસારી અને ખીજાની બધીએ શાસ્ત્રવિર**હ** ખાેટી ખતાવવી એ તપાના પર પરાગત કુલાચાર છે.

करीनइ त्र्याचार्योदि ४ खमासमग्ग न द्यइ, सङ्काय संदिमायां पखइ सङ्काय करइ, ते स्युं ?

ભાષા:-ખરતર શ્રાવક શ્રાવિકાઓ સવારે સામાયિક લઇને આચાર્યાદિ ચાર ખમાસમણાઓ નથી દેતા અને સજઝાય સંદિસાઉં આદિ આદેશા માંગ્યા વગર સજઝાય કરે છે તે શું?

तत्रार्थे - आचार्यादिकन उवादिव उस्कायन। खमासमग्र सामायिक करतां वर्या छइ, पछइ वली ४ खमासमण्नउ देवउ ए सामायिक क्रियामांहि नथी. जे भगी वेला जागी आचार्या-दिक पडिकमणा ठावता हवइ तउ श्राचार्यादे वांदानड, तथा तेहीज श्राचार्यादि साथि पडिकमणा ठ वइ तउ श्रावक्रनो श्रीत्राचा-र्यादिकनइ वांदिवानर स्याउ प्रयोजन थाइ ? विचारी जोज्यो. चारित्रीया पुणि प्रभाति ऊभा सङ्क्षय करी पछइ वली सङ्कायना खमासमण नही देता, पहिलोकेइजि खमाममणे बइसी सब्काय करह छइ, पूछी जोज्यो, तथा श्रीत्राचार्यांदे यति विद्यमान थाइ तउ वली वांदी बइसीयइ, पहिलोकी सङ्भायनी खमासमणइजि बइसीनइ पडिकमणवेला जइ सवार हुवइ तउ सज्भाय नव-कारादि गुर्ीयइ, अनइ जइ पडिकम्यां पछी सामायिक पारइ तउहीं सज्माय संदिसाव्यानउ काम कोइ न थाइ, एवं विचारिज्यो ९०।

ભાષા–આચાર્યાદિકને વાંદવું એને સજ્ઝાયના ખમાસમણ દેવાં એ સામાયિક લેતાં કર્યું છે. પછીથી વલી ચાર ખમાસમણ દેવાં સામા-યિકની ક્રિયામાં નથી, કારણ <sup>શ</sup> (પ્રતિક્રમણની) વેલા જાણીને આચાર્યાદિ પડિકમણું ઢાવતા હોય તેા આચાર્યાદિ વાંદવાનું તથા તેજ આચાર્યા- દિકની સાથે પડિકમાશું કાવે તો શ્રાવકને આચાર્યાદિ વાંદવાનું શું પ્રયોજન હોય ? વિચારી જોજો, સંયમી સાધુએ પણ સવારે ઊભા સજઝાય કરીને વલી સજઝાયના ખમાસમણા નથી દેતા. પહેલાનાજ ખમાસમણે ખેસીને સજઝાય કરે છે, પૂછી જોજો. શ્રીઆચાર્યાદિ યૃતિ વિદ્યમાન હોય તો વલી વાંદીને ખેસે અને પહેલાના (સામાયિક લેતી વેલાએ આપેલ ખમાસમણે ખેસીને જો સવારના પ્રતિક્રમણની વેલા હોય તો સજઝાયના નવકાર આદિ ગણે અને જો પડિકમ્યાં પછી સામાયિક પારે તોય સજઝાય સંદિસાઉ આદિ આદેશ લેવાની કાંઇ જરૂરત નથી. આ રીતે વિચારજો.

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાેલ ૯૨, ગ્રંથ ૨ બાેલ ૧૦૨ માે )

६१ प्रश्न-तथा खरतर यति सदा सदा विगइ विहरे, अनइ तपा यति सदा सदा न विहरइ, ते स्युं ?

ભાષા:-ખરતર યતિ હમેશાં વિગઇ વહેારે છે. અને તપા યતિ હમેશાં નથી વહેારતા, તે શું ?

तत्रार्थे— अम्हारइ पुणि सदा सदा कारण पखइ यति विगइ नथी विहरता, जे खप करी विगइ सदाई ल्यइ ते पाप-श्रमण न कहाइ, निपट दृष्टिराग न कीजइ ॥ ६२ ॥

ભાષા:-અમારે પણ યતિઓ વગર કારણે સદા વિગય નથી વહેારતા અને કારણ વિશેષના અંગે ખપ કરીને જે સદા વિગય વહેારે તે પાપશ્રમણ નથી કહેવાતા. + એકાંત દષ્ટિરાગ ન કરવું.

<sup>+</sup> તપા ખ. ભેદ પૃત્ર ૭૭ માં ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ૧૭ મા પાપ-શ્રમણીય અધ્યયનની ૧૫ મી ગાથા કે જેમાં દૂધ આદિ વિગઇએો

(तपा भरतर लेह श्रंथ १ के। ८३, श्रंथ २ के। १०३ मे। ) ६२ प्रश्न-खरतर यति चिवेला गोयरचरी करइ तपा न करइ, ते स्युं ? लापा:-भरतर यति के वेणा गे। यरी जय. अने तपा न जय, ते शं ?

વારંવાર લેનારને પાપશ્રમણ કહ્યો છે, તે ટાંકીને લખ્યું છે કે-" તપા-તિથિએ કારણ વિના છ વિગઇઓ લેતા નથી, ખરતર સદાય લે છે" એથી લેખક અને સાથેજ અનુવાદક જંખ્વાચાર્યના પણ હાર્દ એ જણાય છે કે 'વિગઇઓ સદા લેવાના અંગે ખરતર સાધુઓ પાપશ્રમણ અને તપાસાધુઓ નિથિશિવાય તા ભલેને ગમે તેમ લિએ, પણ નિથિએ કારણ વગર નથી લેતા એટલે સુશ્રમણ છે" પરંતુ આપવામાં આવેલ ગાથામાં 'તિથિએ વગર કારણે છ વિગઇઓ ન લેવી' આવા વિધાન છેજ ક્યાં ! તે ગાથામાં તા પર્વ કે અપર્વ, ગમે તે દિવસે પણ વારંવાર વિગઇઓ લેનારને પાપશ્રમણ કહ્યો છે, જાુઓ—

" दुद्ध-दही विगइस्रो, श्राहारेइ श्रमिक्खणं । श्ररह य तवोकम्मे, पावसमणित्ति बुच्चइ ॥१४॥" (७त्तराध्यः अध्यः १७)

'व्याख्या—दुःधं च द्धि च द्धि-दुःधं, प्राकृतत्वात्सूत्रे व्यत्ययः, विकृतिहेतुत्वाद्विकृती, उपलक्षणाद्घृताद्यशेषविकृतिपरिम्रहः, आहारयत्यभीद्यां वारंवारं, तथाविधपुष्टालंबनं विनाऽपीति भावः, अत एवारितश्चा-प्रीतिमांश्च तपःकर्मणि यः, म पापश्रमण इत्युच्यते' ( उत्तर सर्वार्थसिद्धिनार पाना १०५)

આ પાઠને અવલાકતાં સ્પષ્ટ જણાય છે-કાઇ પણ ખાસ કારણ વિના જે સાધુ વારંવાર છએ વિગાઇઓનું ભક્ષણ કરે છે, ને એથીજ તપસ્યા ઉપર અરૂચિ રાખે છે, તે પાપશ્રમણ છે ' એમ સૃત્રકાર અને ડીકાકારના સ્પષ્ટ અભિપ્રાય છે. પણ 'તિથિએજ વગર કારણે વિગઇઓ

तत्रार्थे—यति गोयरचरी १ वार २ वार ३ वार जिवारइ खप हुवइ तिवारइ जायाजि करइ, जिवारइ आहार ल्यइ तिवारइ

ન લેવાન તો સુચન સરખુંય નથી, છતાં જ બ્વાચાર્ય પોતેજ હંમેશા કે પર્વ તિથિએ કેટલી વિગઇએા ત્યાંગે છે ? તે સાચા હૃદયે જાહેર કરી દે, શું તેઓ સાદાએ નિવી કરે છે કે જો નથી કરતા તાે શું કારણ ? શું તેઓ સદાય બિમાર રહે છે ? જે સદા બિમાર નથી રહેતા તા પાતાના પૂર્વજોના તેમ પાતાના પણ કથનને કાેકરે મારી શા માટે સદા નિવી નથી કરતા ? આતા '' આપ ગુરૂછ ખાય કાંદા, ને બીજાને દિયે બાધા '' તી લોકોક્તિને ચરિતાર્થ કરવીજ છે.

બીજું સાધુ-સાધ્વીયોને સુત્રોના જોગ, જે <u>શ્</u>રુતત્તાનની આરાધના નિમિત્ત કરાવાય છે, તેનાં હૃષ્ટ પુષ્ટ યુવાન બલવાન્ સાધુ–સાધ્વીયાને પણ વગર કારણે જયાં આધાકર્મા આહાર સાધુ સાધ્વીયા માટે શાસ્ત્રકારા સદ્મય ગામાંસ તુલ્ય વર્જ નીય ખતાવે છે. ત્યાં ખાસ એાર્ડર મુજબ ગૃહસ્થાેએ નિયુજાવેલ અએ વિગ્રુષ્ટ્રઓના આધાકર્મા ૩૦ નિવિઆતાએ સાધ-સાધ્વીયા લિયે છે આ તે કાંઈ જોગ કે ભાગ ? ઉપધાનવાહીયાને પણ નિવિના પચ્ચક્ષ્પાણ કરાવીને વિવિધ માલ મસાલાએા ખવરાવાય છે, જે બ્રાવકને વર્હ માન તપની ઓળી ૭૦ લગભગ થઈ ગઈ હોય. તેને પણ છાસ કે તેનાથી બનેલ ધેંસ લેવાની સખ્ત મનાઇ કરાવાય અને સાધુ–સાધ્વીયાને જોગમાં પહેલાજ દિવસે ખાસ તેનાજ નિમિત્તે બનાવેલ ઘેંસ વિગેરે આંબિલમાં દેવરાવાય, આ તે કયા શાસ્ત્રના આચાર છે? એથીય વધૂ નવપ્રસૃતા (નવી વ્યાએલી) ગાયના દૂધની ખલહી કે જે **છૂ**ટા સાધુને શું ? શ્રાવકનેય અભદ્દય મનાય છે, તે જોગવાહીયાને લેવાન તપાની જોગવિધિમાં કહેલ છે, જાઓ—

गोयरचरी **करइ, ए मार्ग** छइ, च उत्थभ नीया यतिनइ एक गोयरचरिनउ काल, जइ तेतलइ न सरइ तउ२ गोयरचरी काल, छट्रभत्तीया यतिनइ २ गोय<sup>्</sup>चरीना काल, ऋट्रम्भत्तीया यतिनइ ३ गोयरचरीना काल, विकिठभत्तीया यातनइ "सटवे गोयग्वाला "कह्या छइ, जिवाग्इ जोइयइ तिवारइ गोयग्चरी करइ, पुर्ण एक टंक विहरीनइ बीजा टंकनइ जागाि श्राहार गुलइ नहीं, जे एक टंकना विहरी राखीनइ बीजइ टंकि जिमइ तेहनइ कालातिक्रांत नामइ दोष श्रीभगवतीमांहि कह्या छइ, तपां-रइ प्रभाति सहू पढमाली तढउ स्त्राहार ल्यइं, बिपहरइ गोयर-चरीनी हींडी कग्इ, वला थाकतउ आहार राखी सह ऋांगंपग्रइ मेलि त्राहार करइ छइ, खरतगंनइ जइ त्राहार जोइयइ तर वली मांभिइ जाइ एषणाशुद्धइ विह्री ऋाहार ल्य्इ, वली तपांरइ जालोरी साचोरी देममांहि २ वेला गोयरचरी करइ पुणि छइ, करीनइ स्रोलवीयइ ते महादोष छइ, पूछी जोज्यो, परमार्थइ शास्त्रनइ न्यायइ राखीनइ आहार लीयानउ दोष छइ, बीजइ

આ પ્રકરણ ઝવેરી માં છુલાઇ જવહુલાઇ સુરતવાળા તરફથી સાગરાન દે પ્રકાશિત કરેલ છે. આ ઉપર બતાવેલ બાબતા કયા શાસ્ત્રના આધારે કરે છે તે સર્વમાન્ય પ્રાચીન શાસ્ત્રના પ્રમાણ જંબ્વાચાર્ય બતાવે. નહીં તો તપાના ધર્મ બધા દેહપાયણ ઉપરજ મંડાએલ છે.

<sup>&</sup>quot; दिन त्रयष्ट्रसूतगोदुग्धादि (प्रहर गर्गाने लीजे )" ( आयार विवि नाभक सामायारी प्रकरण, पाना ३८)

टंकइ विहरी जिम्यां दोष नहीं, इस जाणिज्यो, कारण्ड जयणा करिवी ए मूल मार्ग छड़ ॥ ६२ ॥

ભાષા:- યતિ ગાચરી એક ખેંક ત્રણ વાર. જ્યારે ખપ હોય ત્યારે જાવાજ કરે. એટને કે જ્યારે આહાર લિયે ત્યારે **ગાચરી જાય.** એ માર્ગ છે, એકાંતરે ઉપવાસ કરતાર ચઉત્થભત્તીયા સાધુતે ઉત્સર્ગ એક વેળા ગાેચરી જવાતું, જો એક વાર જવાથી ન સરે તેા ખીજી ત્રેળા ગાચરી જાય. બખે ઉપવાસ આહાર લેનાર છઠભત્તીયા સાધુને ખે વેળા અને ત્રણ ત્રણ ઉપવાસે આહાર લેનાર અઠમભત્તીયા સાધુને ત્રણ વેળા ગાચરી જવાતું, અને ત્રણ ઉપવાસથી વધુ ચાર ચાર ક પાંચ પાંચ આદિ ગમે તેટલા ઉપવાસે આહાર લેનાર વિગિલ્ભત્તીયા સાધુને " सब्वे गोयरकाला " અર્થા १ જયારે તેની ઇચ્છા આહાર કરવાની કાય ત્યારે તેને ગાચરી જવાનું કહ્યું છે, પરંતુ એક ટંક વહાેરીને ખીજા ટંક માટે અહાર રાખી ન મૂંકે, જે એક ટંક વહોરીને રાખી મૂંક અને ખીજા ટંકે વાપરે તેને કાલાતિક્રાંત નામના દોષ ભગવતી સત્રમાં કહ્યો છે. તપાએ!ને સવારે બધાય (સાધુ–સાધ્વીએા) પઢમાલીએ તાઢો આહાર લિયે અને બપારે ગાંચરી જાય. (તેમાં) વલી (વધારે લાવીને) વધેલ આહાર રાખી મુકે, તે સાં 🤡 પાતપાતાને મેળે (મંડળા વગર) આહાર કરે છે. ત્યારે ખરતરાને સાંજે જો આહારની ખપ હાેય તાે વલી સાંજે એપણાની શુદ્ધિએ વહેારીને આહાર લિયે છે. તેમ તપાએાને પણ જાલાેરી–સાચાેરી પ્રાંતમાં બે વેળા ગાેચરી કરે પણ છે. પૂછી જોજો. કરીને છુપાવવું. મહાદે ૫ છે. વસ્તુત: શ સ્ત્રરીતિએ રાખી મૂ**કા**ને આહાર લેવામાં દેાષ છે પરંતુ ખીજા ટઉક વડ્ડોરીને આહાર કરતાં

होप नथी. + એમ જાણવા કારણે જયણા કરવી એ મૂલ માર્ગ છે. (तपा ખરતર ભેદ શ્રાંથ ૧ બાલ ૯૪, શ્રાંથ ૨ બાલ ૧૦૪ મા ) ९३ प्रश्न तथा खरतरांनइ रातइं ऋथेपौंरणी यति न भणावइ, ते स्तुं ? ભાષા:-ખરતરના યતિ રાત્રે અર્થા પારસી નથી ભણાવતા, તે શું ?

+ ખે વખત ગાચરી જવામાં જે દોષ હોત તો શ્રુતકેવળી શ્રીભદ્ર-બાહુસ્ત્રામી કલ્પસૂત્રમાં ચઉત્થભત્તીયા સાધુતે એક વેળાથી અણસરતે ખીજી વેળા. તેમ છટ્ઠ-અટ્ઠમભત્તીયાને ઉત્સર્ગે બે ત્રણ વેળા ગાચરીના કાળ શા માટે ખતાવ્યા ? અને વિગ્રિ/ડેલનીયા માટે '' सब्वे गोयर-काला " કહીને જ્યારે પણ વાપરવ ની હચ્છા થાય ત્યારે ગૃહરથના ઘેર ગાચરી જવાનું શા માટે ખતાવ્યું ? 'એકજ વખત લાવીને રાખી મુકવી અને જ્યારે ઇચ્છા થાય ત્યારે એમાંથીજ વાપરી લેવું ' એમ કેમ ન કહ્યું ? જેને જેટલી વાર વાપરવું હોય તેણે તેટલી વાર ગૃહસ્થના ધેર ગાચરી જવાતું કહેવાથી સ્પષ્ટ છે કે સાધુને ખીજી વાર ગૌચરી જવામાં દેષ નથી, ખીજું લાેકમાં એક વખત ગાેચરી લાવવાનું ખતાવવું કહેવું અને ખાવું એ ત્રણ વખત. આ તે કાંઈ સુવિહિત મુનિઓનો આચાર કહેવાય ? ના જરાય નહી , આ તા યથા છંદા પાસત્થાઓના યા તા તેરાપંથિઓના છે, જેમ તેરાપંથીઓ એક વેળા ભરી લાવીને સાંજસુધી ખાતા રહે છે તેમ તપાંચોના પણ આ ઢંગ છે ઉપરના બાલને તેમ આધુનિક સાધુઓની રહેણી કહેણીને જોતાં જાણે તપાઓનાજ વારસા તેરાપ થીઓએ લીધા હાય એમ ભાસ થાય છે. બીજા સ્હાય દેવીના ખાસ ઉપાસક બનેલા આજના સાધુ–સાધ્વીઓના તરપણા ગૃહસ્થાેના ધેર દિવસમાં કેટલી વેળા પહેાંચે છે ? એના પ્યાલાત તાે

तत्रार्थे - सांभिता आवश्यक कर्या पद्ध सता जे 'सन्भायं संदिमावेमि' इरादि खमाममण दीजइ छुइ ते सूत्रपौरपी भगा।विवानी खमामगा छइ, परंतपा पहर राति गर्या पूठइ, 'बहु पडिल्ला पोरिसी' ए शब्द पलइ वीजी ऋर्यपौरुषीनी किसी लमाममण अपी अर्थपौरुसी भणावः छः ? ते जणा-विवय, ऋम्हाः इ पुरा पहर राति गयां पृठइ यति सदा 'बहु पडिद्राणा पोरिसी' एहवड कहइ छइ, जइ तपानइ किराएकइ बीनइ शब्दइ करी अर्थपौरुषी भरणावता हवड तड विचारीयइ। श्चनइ जड दीहइ 'उग्बाङा पोरिसी' तथा 'बहुपिडपुरुसा पोरिसी' ए अर्थपौरुपीन उसमासमण छइ तउ पहर राति गयां पृठइ ए पाठ किम कहाइ छइ ? परं जागाीयइ छइ 'उग्घाडा पोरिसी' श्चनइ 'बहुपिड पुण्णा पोरिसी' परमार्थेइ एवजि छड़, दिनड् पत्रण पोरिसीण्ड तुम्हारइ 'बहुपिड्याणा पोरिसी' कही भणा-

આ ઉપરના બાલતા અનુવાદ કરતાં જંબ્વાચાર્યે જરાસરખાય નધી કર્યો, કામે શું ? ખ્યાલાત કરવાનું, જેમ ત્યિલાડી દૂધતરફ નજર રાખે છે પણ ખડેપગે ઉભા રહેલ દૂધમાલિકના હસ્તગૃહીત લટ્ટની તરફ નજર થાેડીય રાખે છે ? તેમ યેન કેનાપિ ખરતરાેને જીઢ્ઠા નિન્હવ બતાવવાના મતારથામાં ગરકાવ બનેલા જ ંખ્વાચાર્ય પણ આગમપ્રજ્ઞતાની ધૂનમાં શા માટે ખ્યાલાત રાખે ? કચ્છ માંડવીમાં જ ખ્વાચાર્યના વડીલાચાર્ય રામસૂરિના ચામાસા દરમ્યાન અમુક સંભાવિત શ્રાવકાના ઘેર નિયમિત તરપણીએા દેાડની હતી, અને નિત્ય વ્યાખ્યાન પહેલાં નિયમિત રસોાઇ તાગ્યાર થતી હતી, જે હજાય માંડવીના શ્રાવકા સંભારે છે.

वीयइ छइ श्रम्हाग्इ 'उग्वाडा पोरिसी' कही भगावीयइ छइ, परं पच्चक्लासामाब्यमाहि - भाहुवयसं उग्राडा पो<sup>र</sup>रसी'इम क्**ह्या** छइ, ते तुम्हे हठना वाह्या जइ गुरुना कह्या नथी मानता तर श्रम्हारा कह्या किम मानिस्यउ ? श्रथपीरुषीना खोटा आडम्बर करी उपासरामांहि श्रावक शाविकारा मेला थाइ छड्, घर्णा असमंजस थाता सांभलीयइ छह्, अन्ह जह तुम्हारइ दीहई अर्थपौरुषीनइ भगाविवा भगी वीजउ शब्द नथी तउ ए प्रश्न तुम्हे कर्यत्र ते स्युं ? परमार्थेइ 'उग्घाडा पोरिसी' तथा 'बहुपडि-पुराणा पोरिसी' ए बिहुं शब्दनउ ए ऋर्थ-जे सूत्र पौरुषी पृरी थइ छइ । वली तुःहारा भगवन् दीटइ ऋर्थपौरुषी भणावीनइ यतियां भगी किसी राथानड ऋर्थ कहइ छइ ? जे रातिह गुरु कन्हालि यति गाथा वसाणावइ ए वात पृद्धीनइ माबती करीज्यो, ए वात नउ आडम्बर घणाउ कराइ छाइ पुर्ण उत्तरनी वेलायइं जगाम्यइ। ऋपरं राति अर्थपौरुषी मांभलिवान्इ मिसई भार्व क श्राविका पुणि आवती सांभलीयइ छड़ ऊंची नीची रही ऋर्थपौरुषी सांभलइ छड़, वली तिहां मोटा पदिक आगिति अर्थपौरुषीना मेलावा करनां भला भूंडा मनुष्य जाणिवानइ काजि कर्या दीवानइ योगिइ अग्निकाय-नड आरम्भ महािषद्ध जे इञ्जीवनिकायना महारास्त्रभृत, ते थाइ छड़, तपांनी पोमांल ए महारम्भ नथी, ऋषमतीयांनइ पिण हिवणां श्रीहीरविजयसूरिनइ परिवारमांहि ए अनर्थ प्रवर्नड छइ, परं दृष्टिगगना वाह्या तुन्हां सितधः थि पुणि देखता नथी. डाहा थकाई इहां भोला थाउ छउ, ए गच्छवासीयां यतियांमांह

परगच्छीयांसांहि मतीयांमांहि लोकांमांहि महा अपवाद शाइ छइ, एहवी अर्थपौरुषीनउ स्यउ लाभ ? एवं जागोज्यो ॥६३॥

ભાષા:-સાંજે હમેશાં પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી 'સજઝાયં સંદિસાવેમિ' ઇત્યાદિ જે ખમાસમણ દેવાય છે તે સ્ત્રપારસી ભણાવવાના ખમાસમણ છે, પરંતુ તપાએ પહેાર રાત ગયા પછી 'બહુપડિપુણણા<sup>5</sup>પારિસી' અ શબ્દ શિવાય અર્થપારસીના બીજો કર્યા ખમાસમણ દઇને અર્થપારસી ભાગાવે છે ? તે જણાવશા. અમારે પણ પહેાર રાત વીત્યે સાધુઓ હમેશાં 'બહુ પડિપુષ્ણા પાેરિસી ' કહે છે, આ શિવાય જો કાઇ બીજો શબ્દ કહી તપાએ અર્થ પારસી ભણાવતા હાેય તાે વલી વિચારીયે. અને જો દિવસે 'ઉગ્લાડા પારિસી ' તથા 'બહુપડિપુણ્ણા પારિસી ' એજ અર્થ પારિસીના ખમાસમણ છે તો પછી પહોર રાત વીત્યે આ પાર્ કેમ કહેવાય છે ? પરંતુ જણાય છે કે 'ઉગ્લાડા પારિસી' અને 'બહુ-પડિપુષ્ણા પારિસી 'એ પરમાર્થે એકજ અર્થમાં વપરાયા છે. દિવસે પાણી પારસીએ તમારે 'બહુ પડિપુષ્ણા પારિસી' અને હુમારે ' ઉગ્લાડા પારિસી ' કહીને ભણાવાય છે, + પરંતુ પચ્ચક્રૂ ખાણ ભાષ્યમાં પાઠ છે કે " साहुवयणं उग्राखा पोगिसी " તમા જ્યારે સ્વહૃદ્રના વશે પાતાના ગુરૂનાય કથન નથી માનતા ત્યારે અમારા કથન કેમ માનશા ? આ અર્થ પારસીના ખાટા આડં બર કરીને અપાસરામાં શ્રાવક

<sup>+</sup> પંચવસ્તુક ટીકા પાના ૮૩ માં પાર્ઠ છે કે-'मःहुवयणेणं माहुणो भणंति उग्घडा पांरमी '' વિચારવાનું કે બધી જગાએ જો 'બહુ પડિપુષ્ટ્ણા પારિસી' કહેવું તા પછી ઉપરના પાઠમાં કહ્યા મુજબ 'ઉગ્ધાડા પારિસી ' કયાં કહેવું ! એના જુવાબ જંબ્વાચાર્ય આપે.

બ્રાવિકાએોના મેળા થાય છે. અને ઘણા અતૃચિત વર્ત<sup>દ</sup>નો થતા સાંભ-ળીએ છીએ, અને જો દિવસે અર્થપોરસી ભણાવવા માટે તમારે ખીજો શબ્દ નથી તે**ા પછી આ પ્રક્ષજ શા માટે કર્યુ<sup>ડ</sup> ?** વસ્તુત: 'ઉઘાડા પોરિસી ' અને 'બહુ પડિપુષ્ણા પાેરિસી ' આ બન્ને શબ્દના અર્થ એકજ છે કે–સૂત્રપારસી સમાપ્ત થઇ છે, વલી તમારા પૂજ્યા દિવસે અર્થ પારસી ભણાવીને યતિઓને કંઇ ગાંથાના અર્થ કહે છે ? જે રાત્રે ગુરૂપાસે યતિએ! ગાથાના વખાહ્ય કરાવે, એ વાત પૃછીને નકી કરજો. એ (અર્થપોરસીની) વાતના આડંબર ઘણા કરાય છે પણ ઉત્તરની વેલાયે જણાશે, બીજું રાત્રે અર્થ પારસી સાંભળવાના બહાને ભાવિક શ્રાવિકાએ৷ પણ આવતી સાંભળીએ છીએ, ઉપાશ્રયમાં ઉપર નીચે રહીતે અર્થ પારસી સાંભળે છે. અને તેમાંય માટા પદવીધરાની આગળ અર્થ પારસીના મેળાવડા કરતાં ભલા ભૂંડા મનુષ્યોની તપાસ માટે કર-વામાં આવતા દીપકના યાેગે અસિકાયના આરંભ કે જે છ જીવ નિકાયનાે મહાન્ શસ્ત્રભૂત હાેવાના અંગે સર્વ થા નિષિદ્ધ છે. તે થાય છે, તપાએાની પાસાળે આ મહારંભ નથી, ઋષિમતીએાને પણ હમણાં શ્રીહીરવિજય સરિના પરિવારમાં એ અનર્થ ચાલી રહ્યો છે. પરંત દષ્ટિરાગના વશે તમા સ્વચ્છ ધર્માથી હોવા છતાં દેખતા નથી. ડાહ્યા થકા પણ આ બાબતમાં ભાેળા થાંએા છેા. એના અંગે ગચ્છવાસી યતિઓમાં, પરગચ્છીઓમાં, તેમ મતીઓમાં અને લોકામાં મહા અપ-વાદ થઇ રહ્યો છે. એવી અર્થપારિતીનું લાભ શં? એમ સમજ્જો.

(तपा भरतर लेह अंथ १ भे। ७५ भे। अंथ २ भे। १०६ भे। ) ६४ प्रश्न—तथा खरतर श्रावक श्राविका सामायिक लेतां ११ स्वमासमण दाइ, तम ६ समासमण दाइ, ते मृं ? **ભાષાઃ-**ખરતર શ્રાવક શ્રાવિકા સામાયિક લેતાં અગ્યાર ખમાસમણ આપે છે ત્યારે તપા આકે ખમાસમણ આપે છે. તે શું ?

तत्र थें-खमासमण देई 'माणवक'नइ न्यायइ आदेश पांमी वली खनाममण देई वांदइ, जिम ठाकुरां कन्हालि जुहार करी श्राज्ञा मांगीनइ जातां वली जुहार करीयइ तिम मामायिक मुहपत्ती पडिलेहवानी २ लमासमण, मामायिक संदिरावतां ३ लमाममण इरियावही पडिकमवानी १ खमासमग्रा, सःमाय संदिमावग्रानी ेर खमाममण्, बइमण्ड संदिमावणनी ३, एवं सांभि ११ खमाममण् थाइ, प्रभाति सामायिक लेतां १० खमासमण् थाइ, अपवाद्इ पांगुरण नी ३ खमाममण देतां तेहथी ३ खमासमण सांभिद्रं तथा सवारइं सामायिक करतां ऋधिकी थाइ छइ, इम पासहमाहि पिण १६ खमासमण थाइ हुई श्रीजिनवह्नभसूरिजीनी सामाचःरीनइ मेलि, तथा तुम्हारइ 'पोसह संदिसाउं' तथा 'पोसह ठाउं ए खमामभग आपइ छइ ते स्यूं ? तपानी सामाचारी त्रन्थमांहि 'पोसहं संदिसावेमि-पोसहे ठामि' एह्वा पाठ छइ, श्चन्यथा 'इरियावहियं पडिक्कमामि' एहवा पाठ कहउ छउ परं 'इरियावही पडिवकमुं' ए पाठ नथी कहता, ए विचारी जोज्यो, एवं 'सामाइय संदिसाउं' सर्व लमासमग्ग लोटी दिवराइ छइ ।।६४॥

ભાષા:—માણાવક ત્યાયે ખમાસમણ દઇને આદેશ લીધા પછી ફરી ખમાસમણ દઇને વાંદે, જેમ રાજાદિકને પાસે તમસ્કાર કરી આગ્રા માંગીને જાતાં ફરીથી તમસ્કાર કરે. તેમ સામાયિક મુદ્ધપત્તી પડિલેહવાના એ ખમાસમણ, × અને સામાયિક સંદિસાવતાં ત્રણ, ઇરિયાવહી પડિ-કમવાના એક સજ્ઝાય સંદિસાવવાના ત્રણ ને ત્રણે એસણે સંદિસાવવાના.

× ૈોષધવિધિના પ્રસરંગ પંચાશક્ચૃર્ણિ પાના ૧૦૪ માં પાઠ છે કે '' छोभवंदगुणुं वंदिय 'इच्छा० सं० पोत्तियं पडिलेहेमि'त्ति भणिय समा० पुरुवयं पोत्तियं पडिलेहिय समासमणेण पोसहं संदिमाविय बीयखमासमग्रेण पोसहे ठः मित्ति भिण्ता खमानमग्रं दाउं उद्घद्विश्रो इंमि ख्रे ग्ययकात्र्यो गुरुवयग्रमगुप्तम संतो नमोक्कःरमुच्चरिय भग्रइ करेमि भंते ! पोसहं० " आ पारमां भभासभा पूर्वा सुद्धपत्ति પડિલેહવાના આદેશ માગ્યા બાદ ફ્રુરીથી બીજો ખમાર્ગ દઇને મુહપત્તિ પડિલેહવાનું અને ખમારુ પૂર્વ દજ 'પોસહું સંદિસાવેમિ' તથા 'પાેસહે કામિ' કહ્યા બાદ કરી ત્રીજો ખમા૦ દઇને નવકાર ગણી પાેસહ દંડક ઉચરવાનું ચાેકૃખું કથન છે, અને પાૈાધ દંડક ઉચર્યા બાદ સામા-ાયેક લેવા માટે પણ ખ<mark>માસમ</mark>ણ પૂર્વ'ક **મુ**ડપત્તિ પડિલેહવાના આદેશ માગી કરી બીજો ખમાસમણ દરને મુહપત્તિ પડિલેહવાનું તેમ ખમાન પૂર્વ કજ 'સામા • સંદિ • સામાઇએ કામિ' આ મે આદેશા માંગી કરી ત્રીજો ખમા • દઇ નવકાર ગણીને સામાયિક ઉચરવાનું કહેલ છે. જાઓ— 'पुर्गो पोसहविहिंगा सामाश्यमुहपोत्तिं पेहित्ता समासमग्रेग् संदि-माविय वीयखमासमण्पुञ्चं सामाइए ठामित्ति भणिता खमा० पुञ्चं श्रद्धावण्यगत्तो पंचमंगलं कर्ज्जृहित्ता भण्ड-करेमि मंते ! सामाइयं०'

આ ઉપર ટાં કેલ પાઠાથી સ્પષ્ટ જણાય છે કે દરેક દરેક ક્રિયાના આદેશા માગવા પહેલાં તે પછી. બન્તે તરફ ખમાસમણ અવશ્ય દેવા જોઇયે, એપી તપાએા જે આદેશ માગવા પહેલાંજ માત્ર એક એવં સરવાળે ૧૧ ખમાસમણા સાંજની સામાયિક વિધિમાં હોય છે અને સવારના ૧૦ ખમાસમણા હોય છે, અપવાદે (તાઢ આદિના કારણે) પાંગર ણાના ત્રણ ખમાસમણ **દેતાં સવારે ને સાંજે ત્રણ ત્રણ ખમાસમ**ણા અધિક હોય, એટલે સવારતા ૧**૩** અને સાંજના ૧૪ ખમાસમણા થાય છે, તે શ્રીજિતવલ્લભ સ્રિજીની સામાચારીના અનુસારે છે. પણ તમારા શ્રાવકા ખમાસમણ દઇને " પોસહ સંદિસાઉં–પોસહ ઠાઉં ' જે કહે છે તે

ખમાસમણ દિએ છે, ને પાછળના ખમાસમણ નધા આપતા તે એમના શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ કપાેલકલ્પિત ધરના આચાર છે. આ રીતે તપાએો જ્યાં ત્યાં ઉજાજ ધરયે જાય છે. શાં ત્રમાર્ગે ચાલવાની તો નિયત છેજ નહીં.

તપા ખ ભેદ પૃત્ર ૮૧ માં લખ્યું છે કે ' ખરતર પાસહ લેતાં છ ખમાસમણ દે છે ××× તપા ચાર આપે છે" એના ઉત્તર પણ ઉત્તર ટાંકલ ચૂર્ણિ પાઠ્યી સ્પષ્ટ મળી આવે છે કે ખરતર શ્રાવકા છ ખમાસમણ જે અપે છે તે તો ચૂર્ણીના પ્રમાણથી આપે છે, પણ તપાએો ચારજ ખમાસમણ કયા સર્વ`માન્ય શાસ્ત્રતા પ્રમાણ4ી આપે છે ? તે જંખવાચાર્ય સાખીત કરી ખતાવે. વળી એજ પૃત્ર ૮૧ માં આગળ ચાલતાં લખે છે કે '' ખરતરા ત્રણ ખમાસમણ સામાયકમાં વધારે અને બે પાેસહમાં વધારે કરે છે, તેના અધિકાર બિલ્કલ નથી " આ લખાણથી આ બાલના મૂળ લેખકને તેમ એના અતુવાદકાગમાપ્રત્ જંબ્વાચાર્યને પંચાશક ચૂર્ણિનું સાવ અનિભિત્ત-પણુંજ જાહેર કરે છે. જો ઉપલક દર્ષ્ટિએ એનું અવલાકન માત્ર પણ એમણે કર્યું હોત તો ' તેના અધિકાર બિલ્કુલ નથી " આવા હડહડતું જાટ કંસહસા લખી ન નોખતા. અસ્તુ.

શું છે ? અર્થાત્ કયા શાસ્ત્રાનુસાર છે ? ( આ તમારા ઘરતા કે ઘાટતા એકથી રહિત આચાર છે ) કારણ કે તપાના સામાચારી શ્રંથોમાં 'પાસહ' ર દિસાવેમિ–પાસહે કામિ ' એવા પાઠ છે. અન્યથા ' ઇરિયાવહિય' પડિક્કમામિ, એમ કહાે છાે પણ ' દરિયાવહી પડિકમું ' એમ તા નથી કહેતા. આએ વિચારી જોજો, આવી રીતે ' સામધ્ય સંદિસાઉ' ઇત્યાદિ બધા આદેશા ખાટા કહેવાય છે (સમાચારી શ્રંથામાં ક્યાંય નથી કિંતુ તમારા ઘરતા કપોલકલ્પિત આચાર છે.)

(તપા ખરતર બેદ શ્રંથ ૧ બેાલ ૯૭, શ્રંથ ૨ બેાલ ૧૦૦મા )

६५ प्रश्न—तथा जे श्रावक दिन ऊग्यां पछइ पोसह ल्यइ ते तपांरइ पोसह लेइ पछइ पच्चक्लाण करी पछइ पडिकमणा कग्इ, श्रानइ खरतरांना श्रावक पोसहता पहिलुं पांडकमी पछइ पच्चक्लाण करइ, ते स्युं ?।

ભાષા:-જે શ્રાવક દિવસ ઉગ્યા બાદ પોસહ લિયે છે તે તપાઓને પોસહ લીધા પછી પચ્ચક્ષ્પાણ કરીને પડિકમહ્યું કરે છે, ને ખરતરાના શ્રાવક પાસાતી પહેલા પડિકમહ્યું કરીને પછી પચ્ચક્ષ્પાણ કરે. તે શું?

तत्रार्थे -श्रीमहावीरनइ शामिन छम्मासी तपमाहि काउमिंग जे तप करिवड संभाव्यड हवइ ते तप २ वांदणा देईनइ करिवड छइ, पहिलां तप करीनइ स्यउ तप चितारीयइ? श्रमइ स्यउ तप करीयइ? श्रमइ छ श्रावश्यक माहि जे छेहलड श्रावश्यक पच्चक्लाख ते पहिलुं वांदणा विण दीधां किम कराइ?, येगो-पधानमाहि पुणि नवकारसी पच्चक्लाण वेला स्चिव्यानइ कर-गाइ पहिलुं पडिकमतां करीयइ, मूलगा पच्चक्लाण वांदणा देई पछइ कराइ छइ, अपरं जइ पहिला गुरुमुखि वि वांद्रणा देई परुचक्खाण कर्या तउ पीछलोका परुचक्खाण वांद्रणा छम्मासीतप चितवणा निर्धा थया. सांभिनइ आवश्यक परुचक्खाण ध्यावश्यक पहिलाजि जिवारइ दिवमचिरम परुचक्ख्या तिवारइजि थया, वीजा पांच आवश्यक क्रमइं पछइ कर्याजि करउ, प्रभाति पछइजि वांद्रणा देइ परुचक्खाण मनमांहि त्रेवङ्या जे छइ ते करिवा, परुचक्खाण जे छठा आवश्यक कहीयइ ते प्रभातना आवश्यकना मेलि लिख्या छइ, सांभिनइ आवश्यकइ पहिला कालवेला भणी परुचक्खाण आवश्यक कराइ छइ, सांभिनइ पिहकमणइ जे छेहला २ वांद्रणा दिवराइ छइ ते मंगल निवेदना निर्मित्त छइ, पुरिण परुचक्खाण आवश्यक भणी नथी, जोज्यो ९४।

ભાષા:-શ્રીમહાવીર પ્રભુના શાસનમાં છમ્માસીતપમાંથી જે તપ કરવા કાઉસગ્ગમાં વિચાર્યો હોય તે તપ બે વાંદણા દઇને કરવાનું છે. પહેલાં તપ કરીને શું તપ ચિતારે? અને શું તપ કરે? અને છ આવશ્યકામાં જે છેલ્લા આવશ્યક પચ્ચક્રપાણ છે તે વાંદણા દીધા વગર પહેલાં કેમ કરાય ? યાગ તથા ઉપધાનમાં પણ નવકારસી પચ્ચક્રપાણ વેળા સચવતાને કારણે પહેલાં પડિકમશું કરતાં કરાય છે. પરંતુ મૂળગા પચ્ચક્રપાણ લાંદણા દઇને કરાય છે. બીજું જો પહેલાં ગુરૂમુખે બે વાંદણા દઇને પચ્ચક્રપાણ કર્યા તા પાછળના. પચ્ચક્રપાણ વાંદણા છમ્માસી તપ ચિંતવના નિઃર્થક શઇ, સાંજના આવશ્યક પચ્ચક્રપાણ આવશ્યક પહેલાં જન્યારે દિવસચરિમ પચ્ચપ્યા ત્યારેજ થઇ ગયા, બીજા પાંચ આવશ્યક અનુક્રમે પછીથી કર્યાજ કરા, સવારે

પડિકમણા પછીજ વાંદણા દઇતે મનમાં ધ રેલ પરચક્ષ્માણ કરવં, પરચ્યખાણ જે છકા આવશ્યક કહેવાય છે તે સવારના આવશ્યકના હિસાબથી કહેવાય છે, સાંજના આવશ્યક કાલવેલાના કારણે પરચક્ષ્માણ આવશ્યક પહેલા કરાય છે, અને સાંજના પડિકમણામાં જે છેલ્લા ખેવાંદણા દેવાય છે. તે મગલ નિવેદન માટે છે પણ આવશ્યક માટે નથી, જોજો (તપા ખરતર ભેંદ શ્રંથ ૧ ખાલ ૯૮, શ્રંથ ૨ ખાલ ૧૦૮ માં)

९ प्रश्न-तथा तपांनइ श्रावक दिन ऊग्यां प्रज्ञी पोमह लेतां पहिलां बहुवेलंना खमांसमण देई पछइ पांडकम् गाुं करइ, खग्तगां-नइ पडिकमणा करी पछइ बहुवेलंना खमासमण द्यइ छइ, ते स्यु ?

ભાષા–તપાના શ્રાવક દિન ઉગ્યા બાદ પાસિલ લેતાં પહેલાં બહુ વેલંના ખમાસમણા દઇને પછી પડિકમણું કરે છે. તે ખરતરના શ્રાવક પડિકમણું કરીને બહુવેલંના ખમાસમણ દિયે છે. તે શું ?

तत्रार्थे—जइ यति प्रभाति पांडकमणा कीधां पछीजि बहु-वेलंना खमाममण चइ तउ श्रावकनइ स्युं १ छिवउ ? अन्यथा यति पुणि पांडकमणा थकी पहिलांजि ए खमाममण कां नथी देता ? तथा श्रावक पुणि पहिला पांडकमणा करी बहुवेल संदि-सावी पछइ पोसह कांइ नथी लेता ? पर जेहना जे प्रस्ताव थाइ तिवारइ ते खमासमण दिवराइ, एवं घणाउ विचारिज्यो ॥६६॥

ભાષા: — જ્યારે યતિએ સવારે પડિકમણું કર્યા પછીજ બહુંવેલંના ખનાસમણા દિયે છે ત્યારે શ્રાવકને શું પૂછવાનું ? અન્યથા (શ્રાવક જો પડિકમણા પહેલાં બહુવેલંના ખનાસમણા દિયે તો) યતિ પણ પડિકમણાથી પહેલાંજ એ ખનાસમણા કેમ નથી દેતા ? + તેમ શ્રાવક

<sup>+</sup> સાગરાત દે છપાવેલ ' આચારવિધિ ' નામક સામાચારી પાના

પણ પહેલાં પડિકમણું કરી બહુવેલંના ખમાસમણા દઇને પછીથી પાસહ કેમ નથી લેતા ? પરંતુ જેના જે અવસર હાય તે અવસરેજ તે ખમાસમણાએ દેવરાય. આ રીતે ખૂબ વિચારજો.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૯૯, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૧૦૯ મા ) ६७ प्रश्न-तथा खरतर पोसह-सामायिकमांहि पांगुरणा संदिसावइ छुई, ते स्यूं ?

१२ भांना ''तस्रो पडिक्कमणं करिश्र खमासमण्डुगेण बहुवेलं संदिमाविय'' આ પાડ્યી तेभજ ''एवं रात्रिकप्रतिक्रमण्ं विधाय साधु: कृतपौषध: श्राद्धश्च समाश्रमणद्वयेन 'भगवन् ! बहुवेलं संद्रिमावेमि-बहुवेलं करेमि' इति भएति" आ पार्शा ५७॥ भुज्य परिक्षभधं ५र्था પહેલાં નહીં પણ પધ્9ીથીજ બહુવેલંના આદેશા માગવા ચાેકખું કહે છે ?

તપા ખ. ભેદ પૃત્ર ૮૪ માં લખ્યું છે કે–''તપા દિવસ ઉગ્યા પહેલાં કાલવેલાએ જ્યારે પ્રતિક્રમે ત્યારે અનુક્રમે પ્રતિક્રમ્યા પછી બહુવેલ સ દિસાવે, દિવસ ઉગ્યા પછી કરે તેા પહેલા સ દિસાવે છે '' એટલે પૂછવાનું કે આવું કયા શાસ્ત્રકારનું કથત છે ? તે સવ'માન્ય શાસ્ત્ર–પ્રમાણ જ ખ્યાચાર્ય ખતાવે, અન્યથા પડિક્કમર્ણ કર્યા પહેલાં બહુવેલ ના ખમાસમણ આપવા શાસ્ત્રાનુસાર નહીં પણ તપાના ઘરના આચાર છે. પાતાની સામાચારી બાબત પાતાને માન્ય અને તે પણ અમુદ્રિત નહીં કિંત છપાઇને જાહેર થઈ ગએલ સામાચારી શ્રંથામાં શું લખ્યું છે ? એનું ય જેમને ભાન નથી. એવા જ ખ્વાચાર્ય આગમપ્રત્નનું માટું ટાઇટળ લગાવીને તપા ખ. ભેદ બતાવવા બાહાર પક્ષા છે. એનાે અ**થ**ે શું ? એ તાે વાંચકા સ્વયં વિચારી લે.

ભાષાઃ-ખરતર પાેસહ અને સામાયિક લેતાં પાંગરણાના આદેશ લિયે છે. તે શું ?

तत्रार्थे - ते ठेपाडा पूंछाए। इहपत्ती थकी अधिका उपगरण कारण विशेषइ लेवा भणी श्रोढणा कांदलां कांबली प्रमुख लेवानी लमासमग्र त्रापद छइ, ए लमासमग्र जइ न दीधी हवइ तड ऋधिक उपगरण सामायिकमांहि-पोसहमांहि लेवा न सुफद्द, 'यावारग माई वोसिरइ' इति वचनात्, कुंडकोलीयइ माम।यिक लेतां पावारग-वस्त्र मृंक्या पुणि छइ, अपरं कारणइ सामायिकमांहि पृश्चि ए खमासम् दिवरावइ छइ, तथा सामायिकधर ठेपाडा न पालटइ, जइ पालटइ तउ अंगपिडलेहरा पुराए संदिसाइवी थाइ तथा तपाना सामाचारी प्रन्थमांहि पहिर्ग्णु संदिमावगानी लमासमण पोसहविधिमांहि लिखी छइ "जइ वासारत्तो तो कट्टासणं सेसऽटउमासेसु पाउंछणगं-पहिरणगं संदिमाविय खमासमण्डुगेण सज्भायं करेड्" इत्यादि पाठ जोडवड, पांगुरणा-पहिरणां सरलाजि छइ ए ऋधिकी लमासमण किहांथी श्रावी १ एतलइ पांगुरणानी खमाममण विण दियां जे पोसह-मामायिकमांहि ठेपाडा पालटइ छइ त्रोढइ छइ तेहनइ दोष छइ. पांगुरणानी समासमण दीयइ ते सर्व देष टलइ ॥९७॥

ભાષા-સામાયિકમાં ઉત્સર્ગથી લેવાતા ઉપકરણો, જેવા કે ધાતીયું કટાસણું મુહપત્તી. શિવાય અધિક ઉપકરણાે કારણ વિશેષે વાપરવાને લેવા સારૂ પાંગરણા એટલે દુપટ્ટો કાંબલા કાંમતી વિગેરે લેવા ખાતર પાંગરણાના ખમાસમણા દેવાય છે, એ ખમાસમણા જો ન દીધા હોય તા સામાયિકમાં ઉયરાેકત ધાતીયું કટાસહ્યું અને મુહપત્તી શિવાય

અધિક ઉપકરણ લેવા ન કલ્પે ( કારણ ૧ આવશ્પક ચૂર્ણિ વગેરેનું ) '' पात्रागमाई वोस्मिरई '' ( ओढवा आहिना वस्त्रो छोडी हे ) आवुं કથન છે તેમ કુંડકાેલિક નામના શ્રાવકે સામાયિક લેતાં એાઢવાના વસ્ત્રો છે**ાલ્યા પણ છે. ખીજાું કારણે સામાયિકમાં** તે વસ્ત્રો લિયે પણ <mark>ખરા, કારણ</mark> ? પાસહમાં સામાયિક વ્રત પણ છે, માટે કારણે સામાયિકમાં પણ એ ખમાસમણાઓ દેવરાય છે. બીજું એ પણ છે કે સામાયિકમાં ( લીધા પછી ) ધોતીયું બદલવું નથી, જો બદલે તેા અંગપડિલેહણના પણ આદેશા લેતા પડે, તથા તપાના સામાચારી ગ્રાંથમાં પહેરહાં સાંદિસાઉં આદિ આદેશા લેવા પાસહવિધિમાં લખ્યા છે, (જેમકે) ' જો વર્ષાૠતુ હોય તાે કઠાસણું સંદિસાઉં આદિ અને શેષ કાળના આઠ માસમાં બેસણું તથા પહેરણું સંદિસાઉં આદિ આદેશા લઇને બે ખમાસમણ દુક સજ્ઝાય કરે ' ઇત્યાદિ પાઠ તપાની સામાચારીમાં જોઈ લેવા, પાંગરણાં ને પહેરણાં સરખાંજ છે. આ અધિક ખમાસમણ ક્યાંથી આવ્યેઃ ? એટલે પાંગરણાના આદેશ લીધા વગર પાસહ કે સામાયિકમાં જે કાઇ ધાતીયું બદલે કે વસ્ત્ર કંબલાદિ એાઢે તેને (ગુરૂ અદત્તાદિ ) દાેષ છે ને પાંગુરણાના અહેરા લેવાથી તે બધા દોષો ટળી જ્તય છે. ‡

<sup>‡</sup> તપા ખ બે લે પૃ ૮૪ માં લખ્યું છે કે-' ખરતર સામાયક પાસહમાં બે ખમાસમણ દર્દ 'પગરણા સંદિસાઉં-પગરણા ઢાઉં' એમ ગુરના આદેશ માગી વસ્ત્ર ઓહવા માટે લે છે" આ લખાણ લખનારાઓને ખરતર સામાચારીનું તો પુરં જ્ઞાન છે નહીં અને બેદ ખતાવવા ખાહર પછા એ વિચારણીય છે, વાંચકાને જણાવાનું કે-જેમ સાધુ એને ઓહવાનું ન્હાનું કપકું 'પાંગરણી' કહેવાય છે તેમ પાસામાં એહવા

(तपा भरतर भेह अंथ १ भे। १००, अंथ २ भे। १९० भे। ) ९८ प्रश्न-तथा खरतरांरइ साधु-साध्वी श्रावक श्राविका पडिकमण्ड ठावतां देवसी प्रमुख पडिकमिण उठाउं ए खमासमण न द्ये, ते स्युं?

સારૂ લેવાતા કપડાને 'પાંગરણું ' કહેવાય છે, તે માટે બે ખમાસમણ દઇ આદેશા લેવાય છે, તેમાં બીજા ખમાસમણામાં 'ઠાઉં' નહીં પણ 'પડિગ્ગહું' કહેવાય છે, બીજાું લજ્જનીય અંગને ઢાંકવા ખાસ ઉપયોગી ધાેતીયું તેમ મુહપત્તિ કટાસહ્યું આદિ ઉપકરણાે શિવાય ટાઢ આદિથી શરીસ્ની રક્ષા માટે લેવાતા કપડા કાંબળી આદિ વાપરવા માટે પાંગરણાના આદેશા લેવાની જરૂરત જો ન હેાય તેા પછી તપાએાએ બેસણાના આદેશા શા માટે લેવા જોઇએ ? બીજું એ પણ વિચારવાનું કે તપાશ્રાવકા પહેલાંથીજ કટાસહ્યું બિછાવી તેનાપર ખેસી જાય છે અને તે પછી ઇરિયાવહિયા પડિકમવા પૂર્વ ક સામાયિક ઉચર્યા પછી ખેસણાના આદેશા લે છે તે <u> બહુજ અધટિત છે, કારણ કે ગુરૂની આત્રા પ્રાપ્ત કરવા માટેજ આદેશો</u> માગવાના છે, એથી જો કટાસણાપર ખેસી ગયા પછી ખેસણાના આદેશા માગવા યાગ્ય ગણાતા હોય તા પછી તપાએ સજ્ઝાય કર્યાવાદ સજ્ઝાયના, અને સામાયિક ઉચર્યાબાદ સામાયિકના આદેશા શા માટે નથી માગતા ? ખરતર તાે બધે એકસરખુંજ કરે છે. એટલે જેમ સામાયિકના આદેશા માગીને સામાયિક ઉચરે અને સજ્ઝાયના આદેશા માગીને સજઝાય કરે છે તેમજ ખેસણાના પણ આદેશા માગ્યા પછીજ કટાસહ્યા ઉપર ખેસે છે. તપાએા તાે એમ પણ ઉજડ ચાલવા જેવું જ કરે છે, ઘટતું કરવાની તેા નિયત રાખતાજ નથી.

તપા ખ. ભેદ પૃ• ૧૫૮ માં લખ્યું છે કે ' તપા કહે છે–પગરણા

ભાષા –ખરતરાેને સાધુ~સાધ્વી શ્રાવક શ્રાવિકાએા પડિકમણું કરતાં દેવસી કે રાઇ પડિકમણું ઠાઉં એમ નથી કહેતા, તે શું ?

तत्राथं-माधु साध्वी श्रावक श्राविकानइ ए खमाममण देवी न घटइ, जइ ठाविवानी खमाममण देखउ तत्र पहिलुं सामाइयं-पामहं-बइसणं संदिसावेमिनी परि 'पिडकमणं संदिमावेमि' ए पुणि खमासमण देवी पिडस्यइ, ते तत्र तपांरइई खमासमण नहीं दिवराती, तत्र ए खमासमण किम दिवरास्यइ? वली भगवंतांनइ 'देवसी पिडकमणं संदिमावह' ए जवाब 'सामाइयं संदिमावह'नी परइ देवड पिडस्यइ, ते तत्र उत्तर नथी अपातत्र, वली पछइ पाखी चत्रमासी संबच्छरी पिडकमणं ठावऊं ए खमासमण नथी दिव-गती, वली 'इच्छामि ठाइऊं जो मे देवसिओ श्रद्धयारो कओ'' इस्यादि पाठ देवसी पिडकमणा ठाविवाना आदेश मांगिवानत थाइ कि न थाइ ? एवं विचारीनइ बोलतां लाभ छे ॥६८॥

ભાષાઃ-સાધુ સાધ્વીને તેમ શ્રાવક શ્રાવિકાને ખમાસમણ દઇ 'પડિકમણે ઠાઉં' આ આદેશ લેવું ઘટતું નથી. યદિ ઠાવાનું ખમાસમણ દઇને આદેશ માગશા તાે સામાયિક–પાેસહ–એસણાની માક્ક ખમાસ-

કટાસણા સર્વ ઉપધિમાં આવે " તો શું જ ખ્યાચાર્ય સ્વભક્તોને સામા-યિક-પોસહ લેતાં " ઉપધિ સંદિસાઉં-ઉપધિ પડિગ્ગહું" એ આદેશો લેવરાવે છે ? કે જેના અંગે ઉપધિમાં પાંગરણા–કટાસણાના સમાસ થઈ જવું કહે છે, વાંચકા ! જોયું ને કેવી સરસ વિચારધારા જંખવા-ચાર્યની ? પોતાના સમાજમાં શું પ્રવૃત્તિ ચાલી રહી છે ? ને શું ખીજાને લખી રહ્યા છે ? જયાં એટલું ય ખ્યાલ નથી ત્યાં ખીજી બાળતોનું શું કહેવું ?

મણ દઇને 'પડિકમણું સંદિસાઉં' એ આદેશ પણ પહેલાં માગવું પડશે, તે તો તપાને પણ મગાવતા નથી. તો પછી આ આદેશ કેમ મગાય ? ખીજું ગુરૂઓને પણ 'દેવસી પડિંગ્ સંદિસાવહ' એ ઉત્તર 'સામાયિક સંદિસાવહ' ની પેરે દેવા પડશે, તે તો ઉત્તર નથી અપાતા, વલી (દેવસી પડિકમણું દાયા) પછી પાખી ચોમાસી કે સંવચ્છરી 'પડિકમણે ઢાઉં' એ આદેશા નથી માગતા, વલી (જેમ 'દેવસિય' આલેાઉં' કહીને 'ઇચ્છ' આલેાએમિ જોમે દેવસિએમ ' કહેવાય છે. તથા 'પરિખયં પડિકમું' કહીને 'ઇચ્છામિ પડિકમણું ઢાવાનો આદેશ માંગ્યા ખાદ 'ઇચ્છામિ ઢાઇઉં જો મે દેવસી પડિકમણું ઢાવાનો આદેશ માંગ્યા ખાદ 'ઇચ્છામિ ઢાઇઉં જો મે દેવસિએમ અઇયારો કએમ ' ઇત્યાદિ પાઢ ખાલનવાનું હોય કે નહીં ? આ રીતે વિચારીને ખાલતાં લાભ છે. +

+ તપા ખ. ભેદ પૃગ્દ માં લખ્યું છે કે-"ખરતરા જ્યારે વળી પખ્ખી ચામાસી સંવચ્છરી પ્રતિક્રમે છે ત્યારે પહેલાં ગુરૂના આદેશ લઇ મુહપત્તી પહિલેહી પછી પ્રતિક્રમણ સ્થાપે છે" એટલે પૂછ્યાનું કે પાખી આદિ પ્રતિક્રમણ સ્થાપવાના વિધાન ખરતરના કયા સામાચારી પ્રચાન જંબ્વાચાર્યે જોયું હતું? તે પ્રંથના પ્રમાણ જાહેર કરે, અન્યથા આ અસત્ય લખાણનું મિચ્છામિ દુક્કડં આપે, વગર જાણ્યે કાવે તેમ ભરડયે જવામાં શું મહત્વતા મળવાની હતી? અસત્ય પ્રલાપ કરતાં થાડું તો ભય રાખવું હતું, અસ્તુ,

વળી એજ પૃત્ર ૮૬ માં આગળ ચાલતાં લખ્યું છે કે " ખર-તરની સામાચારી પોતાની મનની કલ્પિત લાગે છે " એટલે પૂછ્યાનું કે-જે તપાઓ રાઇ–દેવસી પડિક્કમણાં ઠાવાના આટલા આગ્રહ કરે છે (તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૧૦૧, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૧૦૯ મા )

९९ प्रश्न- तथा खरतरांरइ वर्षा कालइं श्रावक श्राविका सामायिक तथा पोसहमांहि छतइ योगि 'कठासणं संदिसावेमि-कठासणं ठाएमि' ए खमासमण चइ, शेषकालइ 'पुंछणं संदिसावेमि-पुंछणं ठाएमि' ए खमासमण चइ, तपांनइ न चइ, ते स्युं ?

ભાષા:-ખરતરાને શ્રાવક શ્રાવિકા વર્ષાકાળે સામાયિક પાસહ લેતાં છતે યે ગે 'કઠાસહ્યું સંદિસાઉં-કઠાસહ્યું ઠાઉં' એમ આદેશ માગે અને શેવાકાળે 'પુંજહ્યું સંદિસાઉં-પુંજહ્યું ઠાઉં' એમ આદેશ માગે, તપાને એમ ન માંગે. તે શું?

तत्रार्थे—तपांरा कीधा 'श्रायारमयं वीरं' ए गाथा मूलक समाचारी प्रन्थमांहि श्रावक श्राविकानइ वरसाति कठासणा शेषकालि पुंद्रणा संदिसाविवा लिख्या छइ, वचावी जोज्यो । हिवइ गीतार्थे

તેજ તપાઓ પાતે પાખી આદિ પડિક્કમણાઓ કેમ નથી હાવતા ? પાતે કરવું નહીં, તે બીજપર અસદ્દોષારાપણ કરવું આવા માયા મૃષાના આશ્રય શા માટે લેવાય છે ? પ્રતિક્રમણ હાવાના આદેશા ખે પ્રતિક્રમણમાં માંગવા. તે ત્રણમાં ન માગવા. આ તપાની સામાચારી કેવી ઘટતી અને શાસ્ત્રથી મળતી છે ? કાઇ પણ શાસ્ત્રની આવી આત્રા હાય કે હાવાના આદેશા ખે પડિક્કમણામાં માગવા, તે ત્રણમાં ન માગવા, તા તે પ્રમાણ જંબ્વાચાર્ય બતાવે, પરંતુ યાદ રહે કે પાતાનાજ પૂર્વજોના પ્રમાણ પ્રમાણભૂત મનાશે નહીં, એટલે આચાર્ય શ્રીહરિભદ્રભૂરિ. નવાંગડીકાકાર શ્રીઅભયદેવસ્તરિ તેમ હેમચંદ્રસૃરિ જેવા સર્વપાન્ય પ્રમાણિક આચાર્યોનું પ્રમાણ ખતાવવું.

'बइसणं संदिसावेमि' इत्यादि पाठइ करी कठासणा तथा पुंछणा ए बेउं सूचित्र्या जाणिवा, यति पुणि अम्हारइ सहू आषाढ चउमासानइ पडिकमणइ 'पीठफलक संदिसाउं ?' ए खमासमण २ आपी कठासणउ ल्यइ, ते भणी शावकने पुणि कठासणइ लेतां उच्चासणनी आशातना न थाइ, एवं परिक्षेज्यो ॥ ९६॥

ભાષા:—તપાના રચેલા " આ ચારમ ચં વીરં" એ ગાથાથી શરૂ થતા સામાચારી ગ્રંથ (પાના ૧૨)માં શ્રાવક શ્રાવિકાને વર્ષાકાળે 'કઠાસાલું' અને શેષકાળે 'પું છહ્યું' સંદિસાવાનું લખ્યું છે, × વંચાવી જોજો. હવે ગીતાર્થોએ 'બેસાલું સંદિસાલું' ઇત્યાદિ પાઠ કરીને ' કઠાસાલું' અને 'પું છહ્યું' બન્ને સ્વલ્યા જાલ્યા, અમારે સાધુઓ પણ આષાઢ ચોમાસીના પહિકમણે બે ખમાસમણ દઇ 'પીઠક્લગ સંદિસાલું' કહીને કઠાસણ (પાટ–પાટલાઓ) લિએ છે. એટલે શ્રાવકાને પણ કઠાસણના આદેશ લેતાં ઉચ્ચાસણની આશાતના ન લાગે આ હકીકત છે.

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાેલ ૧૦૨, ગ્રંથ ૨ બાેલ ૧૧૧ માે )

१०० प्रश्न— तथा देवसी तथा राई पडिकमणा ठावतां सहू गच्छवासी ४ समासमण आपइ छइ, पुणि सरतरांनइ पहिली

<sup>×</sup> आ रह्यो ते पार "जइ वासारत्तो तो कदृठासगां, सेसऽ-दृठमासेसु पाउंछ्रणगं संदिसाविद्य " धत्यादि, तेभक पं याशक्ष्यृष्णि पाना १०५ मां "वासारत्ते कदृठासगां, उउबद्धे पाउंछ्रणगं वा पमिंडजय" धत्यादि, आ अन्ते पाठाथी साभीत थाय छे हे—वर्षाक्षणमां क्रांसण्ना आदेशा अवश्य क्षेत्रा, छतां तपाओ ते आदेश नथी क्षेत्रा એटके तेओ प्राचीन आयार्थीना क्थनने उत्थापे छे.

स्वमासमणि 'भगवन् वांदुं' इम न कहीयइ, ते म्युं ?

ભાષા:-દેવસી, ને રાઇ પડિકમેહાં ફાવતાં બધાય ગચ્છવાળા ચાર ખમાસમણાઓ આપે છે, પણ ખરતરા પહેલા ખમાસમણે 'ભગવાન્ વાંદું ' એમ નથી કહેતા, † તે શું ?

तत्रार्थे—श्रीश्राचार्य ते साधु, उपाध्याय ते पुणि साधु, जे वर्त्तमान गुरु ते पुणि साधु, एवं सर्दमाधु एतलइ मुनिवंदन थ।इ. जिनबंदन ते चैत्य वांद्या, परं 'भगवान् वांदुं' ए पहिली खमाममगा तपा जे आपइ छाइ ते केहा यतिनइ बांदइ छाइ? ते पूञ्जेज्यो, स्राचार्य उपाध्याय साधुर्थी उपरांत कोइ यति नथी जेहनइ वांद्र छउ, जिन मुनि सगला वांद्या छइ, वली तपांरइ मुर्खिविहारियां यतियांनइ 'भगवन् ' कहीनइ बोलायइ

ખીજું એજ પ્રતિક્રમણ હેતુગર્ભના '' श्रावकस्तु तदनु इच्छ-कारी समस्तश्रावको वांदु '' આ પાઠમાં કહ્યા મુજબ શ્રાવક શ્રાવકને વાંદવાનું ઉડાડી દઇ પાતાના પરમગુરૂઓનીય આજ્ઞાને આજના તપાએા કુમ ઢાેકરે મારી રહ્યા છે <sup>?</sup> આ રીતે તપાએાની સામાચારી <mark>બધીએ</mark> કપાલકલ્પિત છે.

<sup>†</sup> આજના તપાંચો તો 'ભગવાનહં' કહે છે. પણ એમના માન્ય આચાર્ય જયચંદ્રસૂરિ 'પ્રતિક્રમણ હેતુગર્ભ'માં આચાર્યાદિ ગુરૂઓને વાંદવાનું ચાર્પું લખે છે, જુઓ આ પ્રાથના પ્રક્ષ ૬૧ ની ટિપ્પણમાં આપેલા પ્રમાણપાઠેા, તે પ્રમાણપાઠેામાં ભગવાનને નહીં પણ આચાર્યાદિ ગુરૂઓને વાંદવાનું કહ્યું છે, એથી આજના તપાએા જે 'ભગવાનહ'' કહીને વાંદે છે તે કપાલકલ્પિત એમના ઘરના આચાર છે.

छइ परं ते आचार्य उपाध्याय थकी पहिलाउ तेहनइ किम बंदाइ? एवं घरां, विमासेज्यो १००॥

ભાષા:-આચાર્ય તે સાધુ છે, ઉપાધ્યાય પણ સાધુ છે અને જે વર્તમાન ગુરૂ તે પણ સાધુ છે, એવં સર્વસાધુ (તે પણ સાધુ) છે, એટલે ( આ ચાર ખમાસમણથી ) મુનિવંદન થાય છે, અને જિનવંદન તે (ચૈત્યવંદન કરી દેવ) વાંઘા છે, પરન્તુ 'ભગવાન વાંદુંં' કહી પહેલા ખમાસમણા જે તપાંચા આપે છે તેથી કયા યતિ-મુનિને વાંદે છે ? તે પૂછજો, આચાર્યોપાધ્યાય અને સાધુથી અધિક કાઇ યતિ–મુનિ નથી કે જેને વાંદો છો, જિન અને મુનિ બધાને વાંદ્યા છે, વાલી તપાઓને મુખ્યવિહારી બધાય યતિયાને 'ભગવન્' કહીને ખાેલા**વે** છે. (એટલે સાંભવ છે કદાચ તેને 'ભગવન વાં<u>દુ</u>' શબ્દથી વાંદતા હો ) પરંતુ આચાર્ય ઉપાધ્યાયથી પહેલા તેને કેમ વંદાય ? એમ ખૂખ વિચારજો.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રાંથ ૧ ખાલ ૧૦૩, ગ્રાંથ ૨ ખાલ ૧૧૩ માે)

१०१ प्रश्न-तथा खरतरांनइ जिएाइ गुरुथी जुदा त्र्यालोया ते मांडलीमांहि न मिलइ, ते स्यं ?

ભાષા-ખરતરાેને જેણે ગુરૂથી જુદા આલાેયા હાેય તે માંડલીમાં ન મળે, તે શું ?

तत्रार्थे- आलोयगा, पडिकमगाः वामगा, ए श्रीगुरुजीनी माथि करवा, तेहनइ गुरुजी आलोवतां 'आलोयह-पडिक्कमह स्वामह, इत्यादि कहइ, ते एक मंडली आवश्यक मंडलीमांहे थाइ, जे जुदा ऋालोवइ ते एक मांडली किम थाइ ? विचारिज्यो, जिएाइ ऋ।वश्यक जूऋा पडिकम्या हुवइ ते श्रावक पडिकम्यां पछी

६ वांद्रणां देइ ऋालोई स्वामि पच्चक्खारण करइ, ए व्यवस्था छइ १०१

ભાષા:-આયલાં પડિકમણા અને ખામણા. એ ગુરૂમહારાજની સાથે કરવાના છે, તે ( સાથે કરનાર ) ને આલાવતાં પડિકમતાં અને ખામતાં ) ગુરૂમહારાજ 'આલાયહ પડિકમહ ખામહ ' દૃત્યાદિ કહે છે. તે એક મંડલી આવશ્યક મંડલીમાં હાય છે જે જુદા આલાવે તે એક મંડલી કેવાય ? તે વિચારજો, જેણે આવશ્યક (પ્રતિક્રમણ) જુદું કર્યું હાય તે શ્રાવક ( તેમ સાધુ પણ) પડિકમણું પૂરૂં કર્યા ખાદ છ વખત વાંદણા દઇ આલાવી ખામીને પચ્ચક્ખાણું (ગુરૂ મુખે) કરે, એ વ્યવસ્થા છે.

(તપા–ખરતર ભેદ ગ્રં**થ ૧** ખાેલ ૧૦૪, ગ્રંથ ૨ બાેલ ૧૧૨ માે )

१०२ प्रश्न-तथा खरतरांनइ बेला तेला २-३ उपवासांनइ कहीयइ, छट्ट श्रष्ट्रम न कहीयइ, ते स्युं ?

**ભાષા**–ખરતરા **ખે તે** ત્રણ ઉપવાસોને છઠ અઠમ ત કહેતાં ખેલા તેલા કહે, તે શું ?

तत्रार्थे—उपवासना नाम अभत्तद्व छ १० पच्चक्लाणमांहि, परं छट्ठ श्रष्टम पच्चक्लाण नथी. एक अभन्तद्व चडत्थ कहीयइ कि अभन्तद्व कर्यां छट्ठ कहीयइ, त्रिहुं अभन्तद्वे श्रद्धम कहीयइ, ४ उपवासनुं दशम कहीयइ, जिम बि पैसानइ टंकड कहीयइ पांचे पीरोजीए टंकड कहीयइ, परं कोइ टंकड नागड नथी, एवं जागोज्यो । "चतुर्थेतीयं चोपवासस्य संज्ञा, एवं षण्डादि-रुपवासद्वयादेशित " श्रीज्ञाताधमकथावृत्ती, ते भगी छट्टभन्तं अद्वयभन्तं-इशमभन्तं एच्चालामि एम पच्चक्लाण न करिवड, इम अग्रुग्वच्छ्यां युगलीयांनइ शास्त्रे चडत्थ-छट्ठ श्रद्धम वह्या

छइ, एकंतर दिनइ जे जिमइ ते चउत्थ बि(दिननइ)अंतरे जे जिमइ तेहनइ छट्ट कहा। छइ, त्रिहुं दिनांनइ द्यांतरइ जे जुगलीया जिमइ तेहनइ ऋटूम कह्या छुइ, एलइ ते युगलीया स्युं पचलाणीया थया ? सिद्धांतमांहि युगलीया ''निष्पच्चक्खास–पोमहोववासा'' कह्या छइ. ते भगो चउत्थ छट्ट श्रट्रम ए पच्चक्खाग पचलगा नहीं, किन्तु 'सूरे उग्गर ऋभत्तद्वं पच्चखामि' इम पचखीयइ. जइ 'छट्टभत्तं पच्चक्लामि' एम पचलाग करी छट्ठ पचलीयइ तर 'च उत्थभत्तं पच्चक लामि' इस कही १ उपवास कांइ न पचलउ ? शास्त्रामांहि दशमा पचलाण 'श्रमत्तद्व' कह्या छइ पुणि 'चउत्थ छट्ठादि' नथी कह्या, तपा श्रीदेवेन्द्रसूरिना कीधा पच्चक्लाग्रमाध्य जोज्यो, 'अंबिल ६ ऋभत्तट्ठ १० चरिम य' इति भाष्य पाठः । तथा चउत्थभत्ती ते कहाइ जे च्यारि भक्त छेद्इ, यथा पारणइ उत्तरवारणइ १ वेला जिमइ, उत्तर वारगाइ १ भक्त छेदइ उपवासइ २ भक्त छेदइ पारगाइ १ भक्त ब्रेदइ ते चउत्थभत्ती कहीयइ, चउत्थभत्ती ब्रट्टभत्ती यतिनइ २ वार त्राहार लेवड दशाश्रतम्बंधमांहि कह्यउ छइ, ते किम घटइ ? ते भग्गी चउत्थ छट्ठादि संज्ञामात्रजि छइ, परं पचलाण ते अभत्तद्ठ जाणीवउ, जिम बिहुं क्यांबिले 'आयंबिल **छट्ठ**' कहीयइ तिम बि उपवासे 'छट्ठ' कहीयइ, श्रीभगवती प्रांते तथा श्रीउत्तराध्ययनवृत्तौ चतुर्थाध्ययने ''जइ ग्रायंबिल-छट्ठेणं एगोवि आलावगो एइ ब्रायरिएहिं भएणइ जइ न उट्ठेइ ता ऋज्मयणं श्रसंखयमगुण्णविज्जद्दः'' इत्यादि, एतलइ जइ बिहुं आंबिलांनइई छट्ठ कहीयइ तउ २ उपवासांनइ छट्ठ कांइ न कहीयइ? आंबिल २ जिम जूजूआ पच्चखीयइऽनइ छट्ठ कहीयइ तिम जूए बिहुं अभत्तट्ठे छट्ठ कांइ न कहीयइ? जोज्यो । बीजानइ वियष्ठउ शास्त्रे कहाउ छइ 'डिल्लस्अर्थे' इति प्राकृत सूत्रात्, ते भणी बियल्रओ—तियल्रओ कहाइ छुइ, एवं साच जाणिवड, जहा एगल्लश्रो ॥ १०२ ॥

ભાષા: - દશ પર્મ્યાણામાં 'અભત્તટ્દ' પરચક્ષ્માણ છે, જે એક ઉપ-વાસનું નામ છે, પરન્તુ છટ્ઠ-અટ્દમ ઓદિ પરચક્ષ્માણો નથી એક અભ-ત્તટ્ઠે ચઉત્થ કહિયે, બે અભત્તટ્ઠે છટ્ઠ અને ત્રણ અભત્તટ્ઠે અટ્દમ અને ચાર અભત્તટ્ઠે દશમ કહિયે, જેમકે બે પઇસાના ટક્કો કહેવાય અને પીરાજ્યા (તે સમયના એક નાણા) પાંચના (પણ) એક ટક્કો કહેવાય, પરન્તુ ટક્કો એ કાઇ નાણા નથી, એવીજ રીતે એમાંય જાણી લેવું. ગ્રાતાધર્મકથાંગની ટીકામાં કહ્યું છે-' ચઉત્થ એ ઉપવાસની સંગ્રા (નામ) છે, ‡ એમજ બે આદિ ઉપવાસોની સંગ્રાઓ 'છટ્દ' આદિ છે'.

<sup>‡</sup> આગમાદય સમિતિદ્વારા પ્રકાશિત જ્ઞાતાસૂત્ર પાના ૭૩ માં ખરતર ગચ્છ વિભૂષણ નવાંગ કાકાર શ્રીઅભયદેવસૂરિજી મહારાજ લખે છે કે " चत्वारि भक्तानि यत्र त्यज्यन्ते तच्चतुर्थे" અર્થાત 'જેમાં ચાર ભક્તાના ત્યાગ કરાય તે ચતુર્થ ભક્ત કહેવાય'. આ અર્થ કેવળ 'ચતુર્થ' ભક્ત' એ શ્રુષ્ટની વ્યુત્પત્તિ માત્રના છે, વાસ્તવિક રીતે તા હમેશાં એકાસણા સાથે એકાંતરે ઉપવાસ કરનારને પણ લાગડ ચાર ભક્તના નહીં, કિંતુ ત્રણ ભક્તનાજ ત્યાગ થઈ શકે છે. હાં જો ઉત્તર પારણે પારસીથી અને પારણે અવડ્ડથી એકાસણું કરે તા જરૂર ચાર

એટલા માટે 'છટ્ઠ ભત્તં-અટ્ઠમ ભત્તં-દસમ ભત્તં 'એમ પચખાણ

ભક્તના ત્યાગ થઇ શકે ખરૂં, પણ એમ કરવા જતાં ચતુર્થ ભક્ત નિત્ય નથી બની શકતું, અને કલ્પસૂત્ર સામાચારીમાં એકાંતરે ઉપવાસ કરનારને ચતુર્થ ભક્ત ચાક્પું કહેલ છે, એટલુંજ નહીં પણ તેને માટે ગાચરીના કાળ પણ ખે ખતાવ્યા છે, જુઓ—

"वासावासं पञ्जोसिवयस्स चडत्थभत्ती अस्स भिक्खुस्स अयं एवइए विसेसे-जं से पात्रो निक्खम्म पुन्वामेव वियडगं मुच्चा पिच्चा, पडिग्गहगं संलिहिय संपमन्जिय से य संथितिन्जा, कष्पइ से तिह्वसं तेणेव भत्तट्टेगं पञ्जोसिवत्तए, से य नो संथिरिज्जा, एवं से कष्पइ दुच्चंपि गाहावइकुलं भत्ताए वा पागाए वा निक्खमित्तए वा पविसित्ताए वा ॥२१।"

અર્થાત 'જે સાધુ ચતુર્ય ભક્ત (એકાંતરે ઉપવાસ) કરતા હોય તેના માટે અપવાદથી ખીજો ટાઇમ પણ ગાંચરીના ઉપરના પાઠમાં સ્પષ્ટ કહેલ છે, તેમ છતાં તેને ચતુર્ય ભક્કિક' કહેલ છે, વસ્તુત: એક ઉપવાસનું નામજ ચતુર્ય ભક્ત છે. એટલેજ તા જ્ઞાતાસત્ર પાના ૭૩ માં આ • અભયદેવન્સિર મહારાજજ લખે છે કે "इयं चोपवासस्य संज्ञा, एवं षष्ठादिरूप-वासद्वयादे दिति" અર્થાત 'ચતુર્ય એ ઉપવાસનું નામ છે અને એવીજ રીતે છઠે' આદિ ખે આદિ ઉપવાસોના નામા છે, પણ એથી કાંઈ ચઉત્ય-છઠ આદિ પચખવાના નથી, કારણ કે આવશ્યકચૂર્ણિ તથા તેની માટી ટીકા. પંચવસ્તુક ટીકા. પંચાશક ટીકા, અને આચાર્ય યશાદેવસરિકૃત 'પ્રત્યાખ્યાન સ્વરૂપ' તેમ ખાસ દેવે દ્રસૂરિ રચિત 'પ્રત્યાખ્યાન ભાષ્ય'માં પણ અભક્ત (ઉપવાસ) નાજ પચ્ચક્ષાણ

ન કરવાં, (કિંતુ રાજના રાજ અભત્તર્ઠં ના પચખાણ લેવું,

કહેલ છે, પણ ચઉત્થભત્ત-છટઠ ભત્ત આદિ પચ્ચક્ષ્પાણા શાસ્ત્રોમાં કયાંએ જોવાતા નથી, એટલેજ તાે આચાર્ય શ્રીવિજયસેન સૃરિજીને લખવુ પડ્યું છે કે—

"यदा एकाशनसहितोपवासं करोति तदा 'सूरे उग्गए चउ-त्थभत्तं स्रभत्तद्रं' प्रत्याख्याति, यदा पुनरेकाशनरहितं करोति तदा 'सूरे उग्गए स्रभत्तद्रं' पत्याख्यातीद्दग्विच्छिन्नपरम्पग दृश्यते, पष्ठप्रमुखप्रत्याख्याने तु पारणके उत्तरपारणके चेकाशनं करोत्यथवा न करोति तथापि 'सूरे उग्गद छट्ठभत्तं-अट्ठमभत्तं' इति प्रत्याख्यातीयमध्यविच्छिन्नपरम्परा दृश्यते । तथा पारणके उत्तर-पारणके चैकाशनकं विनाऽपि 'चउत्थभत्तं-छट्ठभत्तं-श्रद्धमभत्तं' इति कथ्यते, तद्वराणि तु श्रीकल्पसूत्रमामाचारीमध्ये सन्तीति बोध्यम् ४० (सेन प्रश्न ७० ४ पाना १०७)

આ પાઠમાં આચાર્ય શ્રી કરમાવે છે કે ''જ્યારે પારણે ને ઉત્તર પારણે એકાસણું કરે ત્યારે 'સૂરે ઉગ્ગએ ચઉત્થભત્તં અભત્ત્રદ્ધં' પચખે અને જ્યારે એકાસણું ન કરે ત્યારે 'સૂરે ઉગ્ગએ અભત્તર્દં' પચખે આવી (તપાની) અવિસ્છિત્ર પરંપરા છે, અને છઠ આદિ પચ્ચખાણમાં તા પારણે ઉત્તરપારણે એકાસણું કરે યા ન કરે, તો પણ ' છટઠભત્તં અભત્તર્દં' પચખે, આ પણ (તપાની) અવિસ્છિત્ર પરંપરા છે' આ કથનથી એક બાજુ આચાર્યશ્રી પાતાના પૂર્વ જોની પ્રવૃત્તિરૂપ સામાચારીના સમર્થનમાં કાઇ પણ શાસ્ત્ર પ્રમાણ ન મળતાં અવિસ્છિત્ર પરંપરાના નામે પણ તે પ્રવૃત્તિઓને ટકાવી રાખવા જ્યારે

મથી રહ્યા છે. ત્યારે ખીજી ખાજા ખીજા ગચ્છોની પ્રવૃત્તિઓને આવ-શ્યકચર્ષ્યા તેની માેટી છોટી ટીકા. પંચાશક ટીકા, યાેગશાસ્ત્ર ટીકા. આદિ પ્રાચીન તેમ સર્વ માન્ય અનેક શાસ્ત્રોથી સમર્થન મળવા છતાં એના તરફ પાતાની સર્વધા અરૂચિ બતાવી રહ્યા છે. જુઓ —

'' खाद्यस्तानकादीनां प्रतिक्रमणकरणोदीरणा कियते त्रिवारं सामायिकदंडकं चोच्चार्यते, तद्युक्तमयुक्तं वा इति प्रश्नोऽत्रोत्तरं-ख। चस्तानक। दीनां प्रतिक्रमणकरणोदीरणाकरणं तुन युक्तं, यदि च ते स्वयं प्रतिक्रमणं कुर्वन्ति पौषधादिदंडकं त्रिवारमुच्चरन्ति तदा द्रव्यचेत्रकालभावानुमारेणानुकूलादिगुणसंभवः स्यात्तदोच्चार्यते, यम्माच्छाम्त्रेऽप्येवं दृश्यते-'जम्हा सन्वागुन्ना, सव्वनिसेहो य पवयर्ग नित्थं इति ४२०।" (सेन प्रश्न ७०३ पाना ५३)

આ પ્રશ્નોત્તરમાં આચાર્ય શ્રી કરમાવે છે કે " ખરતરવાળા આદિ-એાને પ્રતિક્રમણ કરવાની પ્રેરણા ન કરવી, કદાચિત્ તેઓ પાતાની મેળ (આપણી સાથે) પ્રતિક્રમણ કરે, તે પૌષધાદિ દંડક ત્રણ વાર ઉચરે તાે દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવ જોઇ અનુકૂળતાના સંભવ હાેય તાે ઉચરાવવા " અર્થાત્ અનુકૂળતા એટલે આપણી માન્યતામાં ભળી જવાના સંસવ ન હોય તેા ન ઉચરાવવા, જ્યારે આચાર્ય શ્રી પૌષધાદિ દંડક ત્રણવાર ઉચરાવવામાંય દેાષ માને છે. ત્યારે પાતે નિત્ય સંથારા પારસીમાં સામાયિક સૂત્ર–કરેમિ ભંતે ! ત્રણ વાર શા માટે બોલે છે ? અને જો દ્રવ્ય ક્ષેત્રાદિની અનુકૂળતાના સંભવે પૌષધાદિ દંડક ત્રણ વાર ઉચરા-વવામાં દેાષ નથી તેા પછી તેવીજ દ્રવ્ય ક્ષેત્રાદિની અનુકૂળતાના શાની હોય. પણ ) શાસ્ત્રોમાં વગર પચખાણેય યુગલીયાને ચઉત્થ છટ્ઠ અઠમ કહ્યા છે, એકાંતરે જમનારને ચઉત્થ. બે દિવસને આંતરે જમનારને છટક. અને ત્રણ દિવસના આંતરે જે યુગલીયાએ। જમે છે તેમને અટઠમ<sup>9</sup>કહ્યા છે, એટલે શું તે યુત્રલીયાએક પચ્ચકૃખાણી થયા ? શાસ્ત્રમાં યુગલીયાઓને 'અપચ્ચખાણી અપૌષધાપવાસી (અવિરતી )' કહ્યા છે, માટે ચઉત્થ છટ્ઠ અટ્ઠમ એ પચ્ચકૃખાણ પચ્ચખવા નહીં, કિંતુ 'સૂરે ઉગ્ગએ અભત્તટ્દં પચ્ચકુખામિ ' એમ પચ્ચકુખવા, જો 'છટ્ડુલત્તાં પચ્ચકૃખામિ ' એમ કહીને છટ્ઠ પચખીયે તે**ા** 'ચઉત્થ ભત્તં પચ્ચકખામિ 'એમ કહીને ૧ ઉપવાસ કેમ નથી પચખતા ? શાસ્ત્રોમાં (અધ્ધા પચ્ચખાણોના અધિકારે) દશમા પચ્ચખાણ 'અભત્તટ્ટ'

સંભવે કલ્પસૂત્ર પણ ખીજ ત્રીજી વાર ખીજાઓને સંભળાવી દેવામાં દેષ શા માટે મનાય છે ? આને દેષ માનવાના એકાંત હૃદના કારણેજ ગયા (ગુ૰ ૨ • ૦૮ ને) વર્ષે કચ્છ માંડવીમાં ચામાસું રહેલ જંખ્વા-ચાર્ય ના ભ્રાતૃવ્ય શિષ્ય ઉ૦ ધર્મ વિજયજી આદિ સાધુઓને ખે ત્રણ કલાકની નજર કેદની માક્ક મેડી ઉપર ખેસી રહેવું પડ્યું એટલુંજ નહીં કિંતુ તેમની હયાતીમાં એકજ ધર્મશાળામાં અંચલ ગચ્છવાળા-એાએ પાતાના ગ છની સાધ્વીએ પાસે કલ્પસૂત્ર (બારસા) સાંભલ્યું, એમાં તે સાધુઓનું શું મહત્વ રહ્યું ? અને એથી શાસનની ક્રષ્ટ મહાન પ્રભાવના કરી દીધી ? લાભ એ પ્રાપ્ત કર્યો કે કચ્છના અમુક ક્ષેત્રામાં કરવાની ઇચ્છા હોવા છતાંએ રણ ઉતરીને દેશપાર થવું પડ્યું. એના શિવાય એવા હઠાગ્રહ પકડવામાં બીજો શું લાભ છે? તે તા જંખ્યાચાર્ય કે તે એમના પૂર્વજો જાશે.

કહ્યો છે. પણ ચઉત્થ છટ્ડાદિ તથી કહ્યા, તપગ≃છાચાર્ય દેવે દ્રસ્રિસ્છિ રચિત પચ્ચક્ ખાણભાષ્ય જોજો. ત્યાં 'અભત્તરૃઠ 'ને છેલ્લાે (દશમાે) પચ્ચકૃખાણ કહ્યો છે, બીજું 'ચઉત્થભત્તિ' તે કહેવાય કે જે ચાર ભક્ત ( ભાજનના ટાઇમ ) ને છેદે, મતલભ કે પારણે અને ઉત્તરવારણે એક વેળા જમે, એટલે ઉત્તરવારણે એક ભક્ત. ઉપવાસે બે ભક્ત અને પારણે પણ (એકાસર્શ્વ કરી) એક ભક્ત જે છેદે તે 'ચઉત્થભ્રત્તી' કહેવાય. અને એમ કરતાં ચઉત્થભત્તી જ્ટુકભત્તી સાધુને ખે વાર આહાર લેવું દશાશ્રુતરકંધ ( આઠમું અધ્યયન કલ્પસૂત્રની સામાચારી ) માં જે કહ્યું છે, તે કેમ મળે ? માટે ચઉત્થ છટ્ઠ આદિ સંજ્ઞા (નામ) માત્રજ છે, પરન્તુ પચ્ચખાણ તેમાં અભત્તટ્રદેજ જાણવા, જેમ બે આંબિલે આંબિલનું છટ્ટ કહેવાય છે તેમ એ ઉપવાસે ઉપવાસનું છટ્ટ કહેવાય. શ્રીભગવતી સૂત્રના પ્રાંતે તથા ઉત્તરાધ્યયન ટીકા ૪ થા અધ્યયનમાં भार्र छे हे "जइ ऋायंविलझ्ट्ठेगं एगो वि ऋलावगो एइ ऋायरिएहिं भएगाइ, जइ न उर्देड ता ऋज्भयगं ऋसंखयमगुज्जविङ्जइ" એમાં આંબિલનાે છટ્ઠ સ્પષ્ટ કહેલ છે) એટલે જો બે આંબિલના **છ**ટ્ઠ કહેવાય તેા એ ઉપવાસનાે છટ્ઠ કેમ ન કહેવાય <sup>?</sup> જેમ આંબિલ એ ઉપવાસે **ઉ**પવાસનું છટ્ઠ કેમ ન કહેવાય ? જોજો શાસ્ત્રોમાં બીજાને ' બિયલ્લએ। ' કહ્યો છે, '' डिझ्ड्इस्वार्थें '' આ પ્રાકૃત સ્ત્રથી જેમ **એગ¢લએા સિદ્ધ થા**ય છે, તેમ બિયલ્લએા તિયલ્લએા આદિ પ્રયોગાે સિ**દ્ધ** થાય છે. એનેજ ભાષામાં ખેલા તેલા કહે છે. એ સત્ય જાણવું.

(तपा भरतर लेह अंथ १ भे। १०४, अंथ २ भे। १ १४ भे। ) १०३ प्रश्न—तथा छम्मासी तप चितविवानी वेलाइयं खर-तरांग्इ २४ नवकार चितवइ जेहनइ तप चितवतां नावइ, अनइ तपांरइ ४ लोगस्स चितवइ, ते स्यं ?

ભાષા:-તપ ચિંતવણીના કાઉસ્સગ્ગમાં ખરતરાને જેને છમાસી તપ ચિંતવવું ન આવડતું હોય તેં ૨૪ નવકાર ચિંતવે છે. ને તપાને ૪ લાગસ્સ ચિંતવે છે. તે શું?

तत्रार्थे—तपांनइं ४ लोगस्स चिंतविवाना अच्चर पूछिज्या, परं अचर नहीं नीकलइ, तड स्युं पूछीयइ ? जेहनइ जेह गुरुनी प्रतीति थाइ तेहनइ तेहना कह्या करिवा, छम्मासी तप चितविवानी वेलानइ काजि २४ नवकार तथा ४ लोगस्स छइ, वली जइ खप हुवइ तउ छम्मासी तप चितवग्रानी वेला साथि (४) लोगस्स तथा (२४) नवकार गुग्गी वेलानी निरित करेज्यो निरिवरोध पण्ड, ते वली वेला जे पहुंचइ ते प्रमाण, आखर छम्मासी तप चिंतविवाउ छइ, अथवा ४ लोगस्स १०० स्वासोस्वास थाइ, तथा २४ नवकारे १६२ स्वास थाइ, ते जोज्यो. तप चिंतविवा माथि मेलविज्यो, छेहडइ ए परमार्थ-गुरु पार्या पृठइ पारीयइ॥१०३॥

ભાષા: -૪ લાેગસ ચિંતવવાના શાસ્ત્ર પ્રમાણ તપાએાને પૂછજે. પરન્તુ શાસ્ત્ર પ્રમાણ મળવાનાય નથી તાે પૂછવાનું શું ? જેને જે ગુરૂની પ્રતીતિ હાેય તેણે તે ગુરૂના કહ્યા મુજબ કરવું. વસ્તુતા ૪ લાેગસ કે ૨૪ નવકાર ગણવા એ છમાસી તપ ચિંતવવાની વેલા પૂર્ણ કરવા માટે છે. છતાં વિશેષ નકી કરવાની ઇચ્છા હાેય તાે છમાસી તપ ચિંતાવવાના ટાઇમ સાથે ૪ લોગસ્સ તથા ૨૪ નવકાર ગણિને નિર્વિકાધ પણે નિશ્ચય કરી લેજો, તેમાં જે ટાઇમ બરાબર હોય તે પ્રમાણ (કરવું જોઇએ). આખરે છમાસી તપ ચિંતવવું છે, અથવા તો ૪ લોગસ્સે એક્સો શ્વાસોશ્વાસ થાય અને ૨૪ નવકારે ૧૯૨ લાસોશ્વાસ થાય, તેના હિસાબ જોજો, તપ ચિંતવવા સાથે મેળવજો, અંતે પરમાર્થ એ છે કે –કાઉસ્સગ્ગ ગુરૂના પાર્યા પછી પારવાનું. +

" श्रीवर्द्धमानविहितं षायमासिकतपो यतिरेवं चिन्तयित हे प्राणिन् ! श्रीवर्द्धमानतीर्थे वर्त्तमान[त्रात]स्तद्विहितं षाण्मासिकं तपः कर्त्तुं समर्थो न वा श्राणी प्राह-न शक्नोमि, तर्हि एकेन दिनेनोनं

<sup>+</sup> જેને જમાસી તપ ચિંતવવાની વિધિ ન આવડતી હોય તેણે જ લોગસ્સ અને ૨૪ નવકાર ગણવા રૂપ લિક્ષ માન્યતા તો તપા—ખરતર ગચ્છની છે. પણ છમસી તપ ચિંતવવાની વિધિમાંય બધા આચાર્યો એકમત નથી, જેમ કે લાવદેવસૃરિ કે જેઓ " सिरिका- लियसृरिगं, वंसुष्टमवमावदेवसृरिहि ।" આ ગાથાર્ધથી પોતાને કાલિકાચાર્યના સંતાનીય કહે છે, તેમણે રચેલ 'યતિદિનચર્યા'ની ટીકામાં છમાસીમાંથી એક દિવસ ઓછો કર્યા પછી એકી સાથે 'બે—ત્રણ—ચાર અને પાંચ' એમ કહી ચાર દીવસ કમતી કરે, ને ત્યાર પછી ક થી ૧૦, ૧૧ થી ૧૫, આ રીતે ૫-૫ દિવસની હાનીએ આખો મહિના ઘટાડે, એવીજ રીતે પાંચ—ચાર—ત્રણ અને બે માસીમાં ૫-૫ દિવસની હાને કરતાં છેલ્લે એક માસીમાં ૧૩ દિવસની હાનિ કરીને ૩૪ લકતાદિના ક્રમથી એકેક દિવસના બબે લકત છોડવાનું કહેલ છે, જાઓ આ રહ્યો તેના પાક—

(तपा भरतर लेह अंथ १ भे। स १०६, अंथ २ भे। स ११५ भे। ) १०४ प्रश्न—तथा खरतर श्रावक प्रभाति सामायिक पडि-कमणुड करी पछुइ सामायिक पारतां सज्काय विन संदिसायां

षारामासिकं कर्न्तुं शक्नोऽसि ? प्राग्गी प्राह-न शक्नोमि, तर्हि-द्वित्रिचतुःपञ्चदिनोनं षाण्मासिकं तपः कर्त्तुं शक्नोषि ? पुनर्वदिति-न शक्तोऽस्मि । तर्हि षद्भप्तःष्ट्र-नवदशद्नोनं षारमासिकं कर्न्त शक्तोऽभि ?, पुनर्वद्ति-न शक्तोऽस्मि, एवमेकादशादि । ततः पञ्चपञ्च दनवृद्धधा क्रमेगा मासं यावच्चिन्तनीयं, ऋथ पुनः पंचमे मासे सैव युक्ति:, श्राद्यमासविचन्तनीयं, एवं चतुर्थे मासे सैव युक्तिः, एवं तृतीये द्वितीयेऽपि, ततः पथमे मासे ततस्रयोदशदिनं यावत्, त्रयोद्शद्नांनं मा । कर्त्तुं शक्तोऽसि न वा ? तत्रापि वदनि-न शक्तोऽस्मि, ततस्रयोदशदिनोर्ध्वं चतुस्त्रिशदादि ऊनं चिन्तयेत्, कथं ? द्वयहान्या द्वयहान्या, यथा-चतुस्त्रिशत् द्वात्रिशत् त्रिंशत अष्टाविंशतिः षड्विंशतिः चतुर्विशतिः द्वाविंशतिः, एवं चतुर्थं याविचनतयति, ततोऽप्याचाम्लादि नमस्कारसितं यावत् यत्तपः तद्दिने कर्त्तुमुद्यतः तत्तपः चेतिस निधाय पश्चाद् गुरुसमन्तं श्रागारश्रद्धचा प्रत्याख्याति।" ( યતિદિનચર્યા પૃ૦ ૧૦ )

જયારે ભાવદેવસૂરિકૃત 'યતિદિનચર્યા'માં ઉપરાકત રીતિ બતાવી છે ત્યારે તપગચ્છાચાર્ય શ્રીજયચંદ્રસૂરિ સ્વકૃત ' પ્રતિક્રમણહેતુગર્ભ' પાના ૨૦ માં પ્રાચીન શાસ્ત્રાંતરની ચાર ગાથા ટાંકીને બરાબર ખરતરગચ્છનોજ અનુકરણ કરતા થકા પહેલાના પાંચે મહિનાઓમાં એકેક દિવસના ક્રમથી ૨૯–૨૯ દિવસ અને છેલ્લા એક માસમાં પણ ૧–૧ ના मञ्माय विशा कीधां सामायिक पारइ, ते स्युं ?

ભાષા:-- ખરતર શ્રાવક સવારે સામાયિક પડિકમહ્યું કરીને

ક્રમયીજ ૧૩ દિવસ ઘટાજા બાદ ચોત્રીસ ભકતાદિ વિચારવાનું કહે છે, જોઇલા આ રહ્યો તેના પાઠ—

"तत्थ य चिंतइ संजम-जोगाण न होइ जेण मे हाग्।।
तं पडिवज्जामि तवं, छम्मासा ता न काउमलं ॥१॥ "
"एगाइगुणतीसूणि-ऋं पि न सहो न पंचमासमिव ।
एवं चउ-ति-दुमासं, न समत्थो एगमासंपि ॥ २ ॥ "
"जा तंपि तेरसूणं, चउतीसमाइ तो दुहाणीए ।
जाव चउत्थं तोश्चं-विलाइ जा पोरिसी नमो वा ॥३॥ "
"जं सक्कइ तं हियए, धरित्तु पारित्तु पेहए पुत्ति ।
दाउं वंदणमसदो, तं चिय पच्चक्खए विहिणा ॥४॥ "
(श्राह्विधि पा० १४५ भां रत्नशेभरस्रहि प्रश् स्थेक शाथाको टांडेके).

આ પાર્કમાં કાઉરસગ્ગમાં ધારીને નિર્ણિત કરેલ પચ્ચક્ ખાણ પણ છકા આવશ્યકની મુદ્ધપત્તી પહિલેહી વાંદણા દઇને તે સમયે ધારી રાખવાનું જ નહી પણ કરી લેવાનું સ્પષ્ટ કહેલ છે, તેમ જયચંદ્રસૂરિ પાતે પણ પ્રતિક્રમણ હેતુગર્ભ પૃ ર ર માં એ વાતનેજ ટેકા આપે છે— " मुखबिसकादिप्रतिलेखनापूर्व वन्द्रनकं दत्वा मनिश्चांन्ततं प्रत्या ख्यानं विधत्ते" એથી સમજવાનું કે આજના તપાએ જે રાઇ પ્રતિક્રમણમાં પચખાણ પચખી ન લેતાં 'પચખાણ ધાર્યું' છેજી' એમ કહે છે. તે શાસ્ત્રોકત નહીં. પણ એમના ઘરના કલ્પિત આચાર છે જયારે આ ઉપરાક્ત બન્ને પ્રંથકારા એક બીજાથી ભિન્ન રીતિએ

સામાયિક પારતાં સજ્ઝાયના આદેશા લીધા વગર અને સજ્ઝાય કર્યા વગર સામાયિક પારે છે, તે શું?

त्प यिंतवन विधि भतावी रह्या छे त्यारे '' इदं तृतीयं " से न्यायने। અનુસરણ કરતા આજના તપાએા ભિન્ન રીતિએજ કરી રહ્યા છે, એમની રીતિ આ છે કે પહેલાં છમાસીમાં તાે એક્રેકના ક્રમથી રહ દિવસ ઘટાડે. ને ત્યાર પછી પાંચ-ચાર-ત્રણ અને બે માસીમાં ૧ થી ૫, ૬ થી ૧૦, ૧૧ થી ૧૫, આ રીતે દરેક દિવસના માત્ર ખ્યાંકડા બાેલીને ૫–પં દિવસ ઘટાડે છે, અને ત્યાર પછી બાકી રહેલ એક માસીમાં કરી એકેક દિવસના ક્રમથી ૧૩ દિવસ ઘટાડીને ચાત્રીસમ ભક્તાદિ ચિંતવે છે. આ ત્રણ પ્રકારાેમ!થી કયાે પ્રકાર યાેગ્ય અને સર્વ માન્ય શાસ્ત્ર સંમત છે ? એના ઉત્તર જંખ્યાચાર્ય આપે.

ખીજું એ પણ વિચારવાનું કે યતિદિનચર્યાની ટીકાના કથન મુજબ પહેલાં ૧ દિવસ, ને પછી ૪ દિવસ ઘટાડવા, અને તે પછી પાંચે મહિનામાં બધે ૫–૫ દિવસ ઘટાડવા, તેમ આજના તપાઓની પ્રવૃત્તિ મુજબ પહેલા છમાસીમાં એકેક કરીને ૨૯ દિવસ ઘટાડવા અને ત્યાર બાદ પાંચથી ખેમાસી સુધી યતિદિનચર્યામાં દર્શાવેલ રીતિએ પુ-્ય દિવસ ઘટાડીને છેલ્લે એકમાસીમાં કરી એકેક દિવસ ઘટાડવા. એનું કારણ શું છે ? જ્યારે કે સમય થાડા લાગવાને માટે પ-પ દિવસના વર્ગજ ઘટાડવા છે તા પછી દરેક દિવસના આંકડા ખાલવાની જરૂર શું છે ? સીધા ૫–૫ દિવસજ કેમ ન ઘટાડવા ? અને આ ત્રણમાંથી કઈ તપ ચિંતવન વિધિ પ્રાચીન અને સર્વામાન્ય એવા કયા શાસ્ત્રમાં છે ? આ બધી બાળતોના યાેગ્ય ઉત્તર શાસ્ત્રપ્રમાણુ સાથે જંબ્યાચાર્ય <mark>આપે.</mark>

तत्रार्थे — सःभाय विरा कीधां सामायिक न पारीयइ ए नियम नथी, सूर्य विण उत्गां पडिलेहण विण कीयां काजड विण उद्धर्यां कालवेलायइं श्रावक सञ्माय किम करइ ? ए विचारिवड, जड मामायिकधर सवारे सञ्काय पोरुषी यतिनी परि करइ तउ सांकि पूर्णि सङ्भाय पिंडलेहण वेलान्त्रई जितनी परि खमासमण २ देइनइ सङ्काय करिस्यइ ? इम करता नथी जाएया, वली खबरि करिज्यो, पोसहधर श्रावक सवारइ तथा सांभि सज्काय संदिसावी सङ्भाय करेजि छइ, वली पूछी निरति करेज्यो ॥ १०४॥

ભાષા:-સજઝાય કીધા વગર સામાંયિક ન પારીયે એવા નિયમ ત્યી, સૂર્યાના ઉદય થયા વગર અને પડિલેહણ કર્યા વિના તેમ કાજો ઉદ્ધર્યા શિવાય કાલવેલાયે શ્રાવક સજ્ઝાય કેમ કરે ? એના વિચાસ કરવા, જો સામાયિકધર શ્રાવક સવારે યતિની માક્ક સજ્ઝાય (સૂત્ર) પારસી કરે તાે સાંજે પણ પડિલેહણાના ટાઇમે યતિની માકક <mark>બે ખમાસ</mark>ન મણ દઇને સજઝાય કરશે કે ? એમ કરતા જાણ્યા નથી, છતાં તપાસ કરજો, પાસહધર શ્રાવક સવારે તે સાંજે ખન્તે ટાઇમ સજ્ઝાયના આદેશા લઇ સજ્ઝ ય કરેજ છે, વલી પૂછી ને નિશ્ચય કરજો. +

<sup>+</sup> તપા ખરતર ભેદ પૃબ્ હર માં મૂળ લેખકે લખેલ '' जेथ तेथ उम्मड धमे. परं सासत्रे नीत नथी " એ વાકયના વાસ્તવિક અનુવાદ '' જયાં ત્યાં ઉજડ ઘસે ( ચાલે ) છે, પરંતુ શાસ્ત્રમાર્ગે ચાલ-વાની નીત (ભાવના ) નથી '' એવા હાવા જોઇએ, એના ખદલે જંગ્વાચાર્યે '' જેમ સુઝે તેમ આંખા મીચી કરે છે, પણ શાસ્ત્રમાં આવી નીતિ નથી " આવા અનુવાદ કર્યો છે, એ જોતાં જણાય છે કે

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રાંથ ૧ બોલ ૧૦૭, ગ્રાંથ ૨ બોલ ૧૧૬ માે)

१०४ प्रश्न−तथा तपा श्रावक पाखी चउमासी संवच्छरीना पहि∙ कमणा करइ त्यारइ १२ व्रतांना १२४ श्रतीचार विस्तारनं त्रालोवइ, लरतर श्रावक विस्तर पग्रइ सर्वे अतीचार आलो अइ नहीं, ते स्युं?

ભાષા–તપા શ્રાવક પાખી ચેતમાસી અને સંવચ્છરી પડિકમણું કરે ત્યારે ૧૨ વર્તાના ૧૨૪ અતિચાર વિશ્તારથી આલેાવે છે, ખરતર શ્રાવક વિસ્તારથી સર્વ અતિચાર નથી આલોવતા. તે શું ?

तत्रार्थे—खरतर श्रावक १२४ ऋतीचार आलोऋगा दंडकनड् पाठइजि करी आलोअइ छइ, तथा आवश्यकमांहि आवकनइ विस्तर आलोअएना पाठ 'पिक्लयं आलोएमि' एह अकी जुदा नथी लिख्या, कीये गच्छवासी स्थावरे पाखीसूत्रना पाठना परि लिख्या पिंग नथी, जे पाठ भगीनइ श्रावक त्रालोत्राइ पडिक्क-मइ, श्रावकनइ वंदिचु जि पाखीस्त्रनइ ठामि छइ, जइ ऋधिका

એમને મૂળ લેખની ગતાગમે નથી પડી એથી જેમ મનમાં આવ્યું તેમ ભરડી નાખ્યું છે, એટલુંજ નહીં, પણ પાતાના ગચ્છની ચાલુ પ્રવૃત્તિનું પણ ખ્યાલાત નથી રાખ્યું, શું વર્ત્ત માનમાં તપા શ્રાવકા સવારની સામાયિક પડિલેહણ અને સજ્ઝાય કરીનેજ પારે છે ? અને જો 'શાસ્ત્રમાં આવી નીતિ નથી ' તાે કેવી નીતિ છે ? તે ખતાવવી તાે હતી, કયા શાસ્ત્રમાં આ નીતિ લખી છે કે ? 'પડિલેહણ, ને સજ્ઝાય કર્યા વગર સવારની સામાયિક નજ પારી શકાય ' એ બાબતના પ્રમાણ જં ખ્વાચાર્યે તેમ એમના પૂર્વજોએ ખતાવવાતા હતા, ખતાવે ક્યાંથી ? હ્રાય તા તે, ક્રેવળ માંઢાના ગપ્પા મારતાં શું જોર પ્રવ્યાનું હતું ?

श्चांपणा मनना मान्या जे श्चालोवइ पडिवक्स हते नागोरी लूंकानी परि नवा पाठ कल्पी श्चालोयाजि कर उ, जगतन उ को इ पटू नथी, वली जइ वंदित्तु गण्यांई श्रावक जूशा श्वतीचार श्चालोवइ तउ यित पुणि पाखीसूत्र थकी जूशा पांच श्वाचारना श्वतीचार कांइ न श्वालोवइ ? परं श्वालोवता को ई यित दीसता नथी १०५

ભાષા:—ખરતર શ્રાવક ૧૨૪ અતિચાર આલોઅણ દંડકના પાદ્યીજ આલોવે છે, અને આવશ્યક સૃત્રમાં શ્રાવકને વિસ્તર આલો-અણાનો પાદ 'પફિખયં આલોએમિ' એનાથી જુદો નથી લખ્યો, કાઈ ગચ્છવાસી સ્થવિરે પણ પખીસત્રના પાદની માફક નથી લખ્યા કે જે પાદ ભણીને શ્રાવક આલોવે પડિકમે, શ્રાવકને પાખી સત્રના દામે વંદિત્તુ છે. છતાં જે પોતાના મનમાન્યા અધિકા આલોવે પડિકમે. તે નાગારીલૂંકાઓતી માફક નવા કલ્પીને આલોયાજ કરો, જગતને કાઇ રેકિનાર નથી, બીજું વંદિત્તુ ગણવા છતાંય શ્રાવક જો જુદા અતિચાર આલોવે તો યતિ પણ પાખીસત્રથી જુદા પાંચ આચારોના અતિચાર કેમ ન આલોવે ? પરન્તુ આલોવતા કાઇ યતિ દેખાતા નથી. (તપા ખરતર બેદ શ્રંથ ૧ મોલ ૧૦૮, શ્રંથ ૨ મોલ ૧૧૭ મો)

१०६ प्रश्न—तथा तपा श्रावक पाखी पडिकमतां पाखीसूत्र-वंदित्तु गुणावी छेहडइ 'सुयदेवया भगवई' ए गाथा कहइ, खरतर श्रावक न कहइ, ते स्युं ?

ભાષા;-તપા શ્રાવક પાખી પડિકમતાં પાખી સૂત્ર વંદિતુ ગણ્યા ભાદ 'सुयदेवयामगवई' એ ગાથા કહે છે ने ખરતર શ્રાવક નથી કહેતા, ते शुं? तत्रार्थे—ए गाथा वंदित्तु मांहिली नथी, वली किनेही शास्त्रे कहिवी पिए नथी कही, जइ कही हुवड तड वली जोड़-यइ, तथा तपा पाखीनइ श्रुतदेवताना काउसग्ग न करइ थुड़ पुरिए न कहइ, ते स्युं ?

ભાષા–' સુયદેવયા ' એ ગાથા વંદિત્તુમાંહેની નથી, બીજાું એ ગાથા કહેવાનું કાેે શાસ્ત્રમાં કહ્યું પણ નથી, જો કહ્યું હોય તો વલી જોઇયે, † તથા તપા પાખી (આદિ ત્રણે) માં શ્રુતદેવતાના કાઉસગ્ગ નથી કરતા તેની થુઇ પણ નથી કહેતા, તે શું?

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાેલ ૧૦૯, ગ્રંથ ૨ બાેલ ૧૧૮ માે )

१०७-प्रश्न-तथा पाखीयइ समाप्ति खामण्ड करतां ३ नवकार खरतर श्रावक कहइ, तपा १-१ नवकार ४ वार कहइ ते स्युं ?

ભાષા-પાખીએ સમાપ્તિ ખામણા કરતાં ખરતર શ્રાવક ત્રણ નવકાર કહે અને તપા એક એક નવકાર ચાર વખત કહે, તે તાં?

तत्रार्थे—ए त्रांपणा त्रापणा संप्रदायह पामीयइ, परं एहवा त्राचर न लाभइ, श्रानह यतिना खामणाना जे पाठ छइ ते श्रावकनइ कहतां मिलइ नहीं, तेह भणी यतिना खामणा करवानी वेला श्रातिक्रम करिवड छड़ ॥१०७॥

ભાષા:-એ બધી બાબતા પાતપાતાના સમુદાયથી મળે, પરન્તુ

<sup>† &#</sup>x27;તપા કહે છે ' એટલા માત્રથી કાંઇ પ્રમાણભૂત ન માની લેવાય, કિંતુ જો કાઇ સવ માન્ય શાસ્ત્રકારે એ કહ્યું હોય કે 'શ્રવકે પાખીસ્ત્રના સ્થાને વંદિત્તુ કહીને ઉપર 'સુયદેવયા ' શુઇ કહેવી ' તો તે પ્રમાણ જંખવાચાર્ય ખતાવે, અન્યથા આય તપાના ઘરના આચાર છે.

એતા ભાટે શાસ્ત્ર પ્રમાણ ન મળે, ‡ અને સાધુના ખામણાતો જે પાઠ છે તે શ્રાવકને કહેવું ઘટે તેમ નથી, માટે (ગમે તો ત્રણ, ને ગમે તો ૧ નવકાર મણી) સાધુના ખામણા કરવાની વેળા ઉલ્લંઘવી છે.

(તપા ખરતર ભેં<mark>દ ગ્રંથ ૧</mark>, બાેલ ૧૧૦ માે )

१०८ प्रश्न-तथा तपा पोसहता सतघडीयइ जिवारइ देव वांदइ तिवारइ पहिला इरियावही पडिक्कमइ, ते स्युं ?

ભાષા–તપા પાસાતી સાતઘડીએ જ્યારે દેવવાંદે ત્યારે પહેલા ઇરિયાવહી પડિફ્રુકમે. તે શું ?

तत्रार्थे—" सक्कत्थओ य इरिया, हुगुीय चियवं णा य तह तिरिणा। थुन-पिएहाण-सक्क-त्थन्नो य इय पंच सक्कत्थया ॥१॥" इति तपागच्छीय सोमसुन्दरसूरिकृत चेत्य-वंदनाभाष्यवृत्तौ । इये श्रद्धारे तपांग्इ शास्त्रि इरियावही शक्रस्तव थकी पछइ पडिकमिवी कही छइ, विचारी जोज्यो ॥१०८॥

ભાષા:—તપા ગચ્છીય આ શ્રીસામસું દરસૂરિએ ચૈત્યવં દન ભાષ્યની ટીશમાં " सक्कत्यन्त्रो य०" ઇત્યાદિ ગાથાથી શક્કસ્તવ ( નમૃત્યુણં ) કહીને પછીથી ઇરિયાવહી પડિકમવી કહી છે × વિચારી જોજો.

<sup>‡</sup> ओड नवडार गण्यानुं डेार्घ सर्वभान्य प्रभाणु कंण्यायार्थ भतावी हे. ते। पछी त्रण् नवडारने।य प्रभाणु भताववा प्रयत्न डराशे.

× प्रवयन सारे। द्वारनी टीडा पाना २० भां आयार्थ सिद्धसेनस्रि पण् धिरियावि पिडिस्था पहेला शहरतव डहेवानुं डहे छे, जुओ-''योगमुद्रया जिनमम्मुखं शक्रखनमस्वितादिगुर्गोपेतं पठति, तदनु ऐर्या-पथिकी प्रतिक्रमणं करोति, ततः पञ्चविद्यात्युच्छ्वासमानं कायोहसर्गं

(ં તપા ખરતર બેંદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૧૧૧, ગ્રંથ ૨ બાલ ૧૨૧ માે )

१०६ प्रश्न—तथा खरतर कल्याग्णक तपर १७= उपवास करइ, तपा १२० उपवास करइ, ते स्यूं 🖁

ભાષાઃ–કલ્યણિક તપમાં ખરતર ૧૭૮ અને તપા ૧**૨**૦ ઉપવાસ કરે, તે શું ?

तत्रार्थे—जइ कल्याएक दिन स्राराधइ तउ १२१ दिन उप-वाम करइ, जइ कल्याएक तप श्राराधइ तउ जइ शक्ति थाइ तउ २२ तीर्थंकरांना २२ मासखमण करइ, ग्राहिनाथना मोच चवद्सम तिप, एवं महावीरना छट्ट तपइं मोच्च थया, ए तप करउ, जइ शक्ति न थाइ तउ मासनइ ठामि १-१ उपवास करउ, बीजा जिम जेतले उपवासे, (इम) करतां उपवास सर्वे एतला थड, इम यथाशक्ति तप करीयइ, परं दृष्टिरागई पारकड ऋधिकउइ तप चित्तमांहि नावइ, श्रांपणउ त्रोछउइ तप चित्तमांहि त्रावइ तउ स्यं कहीयइ ? जिम ऋषिमतीयांनइ पांचमी श्रावकनी प्रतिमा वहतां हिवर्णा राति ४ पहरांनां काउस्सग्गनइ ठामि पहरि पहरि

कृत्वा पारयित्वा 'लोगस्सुज्जोयगरे' इत्यादि परिपूर्णं भणित्वा जानुनी च भूमौ निवेशय योजितकरकुशेशयस्तथाविधसुकविकृत-जिननमस्कारभणनपूर्वं शक्रस्तवादिभिः पञ्चभिदेग्डकैर्जिनमभिवंदते, चतुर्थस्तुतिपर्यन्ते पुनः शक्रस्तवमभिधाय द्वितीयवेलं तेनैव क्रमेण वन्दते, तद्नु चतुर्थशकस्तवभगानानन्तरं स्तोत्रं पवित्रं भणित्वा 'जय वीयराय' इत्यादिकं च प्रिण्धानं कृत्वा पुनः शक्रस्तवमिभधत्ते इति । એથી સ્પષ્ટ જણાય છે કે શક્રસ્તવ કહ્યા વગર પહેલાંજ ઇરિયાવહી પડિકમવી શાસ્ત્રાધારે નહીં પણ તપાના <mark>ધરનાે આચાર છે</mark>.

लोगस्म २४ ना काउस्सम्म श्रावकनइ करावइ छइ, ते प्रतिमानइ लेखइ पडइ, परं मामनइ ठामि १ उपवास लेखइ न घालीयइ, जोवउ द्रष्टिगम एहवा दीप्या छइ ॥ १०९ ॥

ભાષા—જ્યારે કલ્યાણુક દિવસ આરાધે ત્યારે ૧૨૧ દિવસ ઉપવાસ કરે છે. + અને જ્યારે કલ્યાણુક તપ આરાધે ત્યારે શક્તિ હોય તો (નિર્વાણમાં) બાવીસ તીર્થ કરોના બાવીસ માસખમણ અને આદીશ્વર ભાગવાનના ૬ ઉપવાસ, તેમ મહાવીર સ્વામીના બે ઉપવાસ કરે અને જો શક્તિ ન હોય તો માસખમણના બદલે ૧-૧ ઉપવાસ કરે. ×

<sup>+</sup> કારણ કે ભગવાન મહાવીર દેવ ખે માતાના ગર્ભમાં ગર્ભપણે આવ્યા, ખન્ને માતાઓએ તીર્થ કર ભગવાતનું આગમન સચક કલ્યાણ—મંગલકારી ચૌદ સુપનાઓ જોયા છે, તેમ ખીજી માતા ત્રિશલાની કૂખમાં આવવાનું દિવસ પણ આસો ( ગુ૦ ભાદરવા ) વદ ૧૩ કલ્પસૃત્ર તેમ આચારાંગમાં સ્પષ્ટ કહેલ હોવાથી તેને કલ્યાણક દિવસ માનવોમાં કાઇ શાસ્ત્રકારના નિષેધ નથી. એટલે "कल्याणानां—શુમसमृद्धि- विशेषाणां हेतुत्वात्" આ સિહાંત નિયમાનુસાર 'કલ્યાણક' શુભ સમૃદ્ધિઓના હેતુ હોવાના અંગે દેવાનંદના ગર્ભથી ત્રિશલાના ગર્ભમાં આવવાના દિવસને ગર્ભાધાન કલ્યાણક દિવસ તરિ કે માનવાથી ૧૨૧ કલ્યાણકા ખરાબર થાય છે.

<sup>×</sup> જેમ કે સાગરાન દસૂરિએ છપાવેલ ' આચાર વિધિ ' નામક સામાચારી પ્રકરણમાં એકેક માસખમણના ૩–ઢ ઉપવાસ કહેલ છે તેમ અમારા પૂર્વાચાયાની સામાચારીથી ૧–૧ ઉપવાસ કરાય છે, એમાં ક્રઇ શાસ્ત્રાજ્ઞાને બાધ આવે છે શે તે તો જ બ્વાચાર્ય બતાવે.

બીજા ( દીક્ષા અને જ્ઞાન ) કલ્યાણકા જેમને જેટલા ઉપવાસે ( થયા હ્રાય તેમ ) કરતાં સર્વ ઉપવાસ એટલા થાય, † એમ યથાશસ્ત્રિત તપ

† અર્થાત્ દીક્ષા ત્રાન અને નિર્વાણ કલ્યાણકાના ૧૩૦ ઉપવાસ થાય છે, તેની સાથે ચ્યવન અને જન્મના, જોકે તીર્થ કર ભગવં તાને એ સમયે કાંઈ પણ તપ હોતું નથી. છતાં પાંચે કલ્યાણકાની આરાધના થવા નિમિત્ત પૂર્વાચાર્યોની પરંપરાએ એકેક ઉપવાસ લેતાં ૪૮ ઉપવાસ થાય, તેને ૧૩૦ ની સાથે ભેળવતાં ૧૭૮ ઉપવાસ ખરાબર થાય છે, અને આમ કરવામાં કઇ શાસ્ત્રાત્રાને બાધા આવે છે ? તે જંબ્વાચાર્ય બતાવે.

ખીજું આ કલ્યાણક તપની વિધિ ભિન્ન ભિન્ન શાસ્ત્રોમાં ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે બતાવી છે, જેના વાસ્તિવિક અનુભવ જં ખ્વાચાર્યને તા શું? પણ એમના પૂર્વ લેખકાનેય નથી. જુઓ એક વિધિતા ૧૭૮ ઉપ-વાસની આ ગ્રંથકારેજ ઉપર બતાવી છે, એ શિવાય બીજી વિધિ છે સાગરાન દસ્ફરિએ છપાવેલ 'આચાર વિધિ' નામક 'સામાચારી પ્રકચ્ણ' પાના કમાં બતાવેલ ૨૨૬ ઉપવાસ, ને એક એકાસણની, જુઓ આરહ્યો તેના પાક—

" उपवास २४ च्यवनतपः ३९ । उपवास २४ जन्मतपः ४० । सुमतेर्दीचादिने एकासनं १, वासुपूज्यस्य उपवास १, महेः उप० ३ पार्श्वस्य उप० ३, शेषतीर्थकृतां प्रत्येकं उप० २, एवं उप० एकासनं १, दीचातपः ४१ । ऋषभनेभिमल्लिपार्श्वाणां प्रत्येकं उप० ३, वासुपूज्यस्य उप० १, शेषतीर्थकृतां उप० २, एवं उप० ४१ उद्यापने जिनपूजा, केवल (०तपः) ४२ । ऋषभस्य उप० ६, वीरस्य उप० २, शेषतीर्थकृतां प्रत्येकं उप० ३, उद्या० तिलक

થાય છે, પરન્તુ દષ્ટિરાગના કારણે બીજાનું અધિક તપ પણ નજરમાં નથી આવતું અને પોતાતું થાહુંય ઘણું દેખાય તેનું શું કહેવું !

## २४ जिनानां संघपूजा च, निर्वाणतप: ४३ "

આ વિધિમાં માસખમણના બદલે ૩ ઉપવાસ જે કહ્યા છે. તે પણ અમુક સર્વમાન્ય શસ્ત્રાધારે કહ્યા હેાય તેમ નહીં પણ સ્વપૂર્વા ચાર્યોની પરંપરાએજ કહ્યા છે.

આચારિદનકર કે જે અનેક વિધિવિધાનોનો એક મહાન ખજાનો છે, તેમાં ઉપગાકત બન્ને વિધિઓથી ભિન્ન બે પ્રકારની વિધિઓ બતાવી છે, તેમાંની પહેલી વિધિએ તો દરેક દરેક કલ્યાબુક એકાસાશું અને બીજી વિધિએ સ્થવન તથા જન્મ કલ્યાબુક એકેક ઉપ અને દીક્ષાદિ ત્રણમાં જે જે કલ્યાબુક જે જે તપ તીર્થ કરે ભગવંતોએ કર્યું હોય તજ તપ કરવા કહેલ છે, જોઇ લો આ રહ્યો તેના પણ પાઠ —

"यस्यां यस्यां तिथौ आगमवचनेन जिनानां कल्याणकमा-याति, तच्च च्यवन-जन्म-दीचा-ज्ञान-निर्वाणलच्चगं, तर्हिने एकस्मिन् कल्याणके एकभक्तं, द्वयोर्निर्विकृतिकं, त्रिष्वाचाम्लं, चतुर्षूपवामः, पञ्चकल्याणकमङ्गमे प्रथमदिने उपवासो द्वितीयदिने एकभक्तं । 'एग उववासो दो अं—बिलाइं निव्वियाइं तेरस हवंति। एगासणाइं चुलसी, कल्लाणगतवस्स परिमाणं ॥१॥' एवं वर्षं सम्पूर्य वर्षमप्तकमेवमेव कुर्यात् । × × अथवा जिनानां च्यवन-जन्मदिनेषु प्रत्येकमेकैकोपवासः. दीचा-ज्ञान-निर्वारेषु येन तीर्थ-करेण यादक्तपो रचितं तादगेवैकान्तरोपवासरीत्या विधीयते, इयं द्वितीया कल्या अक्तपोरीतिः।'' (आयार दिनधर पाना ३४०) જેમકે હમણાં ઋષિમતીઓને શ્રાવકની પાંચમી પ્રતિમા વહતાં રાત્રે ચાર પહોરના કાઉસગના બદલે દરેકે દરેક પહોરે ચોવીસ ચોવીસ લોગસ્સના કાઇસ્સગ્ગ કરાય છે, તે તો પ્રતિમાના હિસાળે ગણત્રીમાં આવી જાય પરન્તુ માસખમણના બદલે એક ઉપવાસ ગણત્રીમાં ન આવે. જાઓ તો દષ્ટિરાગ કેવા વધ્યા છે.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાેલ ૧૧૨, ગ્રંથ ૨ બાેલ ૧૨૨ માે)

११० प्रश्न-तथा खरतरांनइ एकासणा चउविहार घी खांड सेती करीयइ छइ तेहने अमृतआंबिल कहीयइ, ते स्युं ?

. ભાષાઃ–ખરતરાેને ધી. ખાંડથી ચાેવિહાર એકાસણા થાય છે. તેને અમૃતઆંબિલ કહે છે. તે શું ?

तत्रार्थे—ते चडिवहार एकासगाजि कहीयइ, थोडा द्रव्य थोडी विगइ ल्यइ एहजि लाभ, पछी चडिवहारना लाभ थाइ, ते पच्चक्रवाग् कांइ न मानीयइ, ऋनइ केवल इहलाकार्थि तेह करतां तेहनाजि लाभ ॥ ११०॥

ભાષા:-તે ચોવિહાર એકાસણોજ કહેવાય છે, થાડા દ્રવ્ય લેવા અને વિગઇ પણ થાડી લેવી એજ એને લાભ છે. પછીથી ચાવિહારના લાભ થાય, (પણ જેમ તપાએ + છાસની ધેંસ ખાઇતેય આંબિલના

એથી ફલિતાર્થ એ થયું કે માસખમણના સ્થાને ૧–૧ ઉપવાસની ગણત્રીએ પાંચે કલ્યાણકાના મલી ૧૭૮ ઉપવાસના તપને શાસ્ત્રાવરૃદ્ધ ખતાવવના પ્રયાસમાં સફળતા જંખ્વાચાર્ય અને તેમના પૂર્વ લેખકા પાણી વલાવવા જેટલીજ મેળવી શકયા છે. અસ્તુ.

<sup>+</sup> આંખિલ માટે હારિભદ્રીય આવશ્યક વૃત્ત્યાદિ સર્વ માન્ય પ્રાચીન Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

અને સીરા પુડી લાડવા ઘેવર દુધપાક વાસુંદી શ્રીખંડ આદિ માલ– મલિદા ખાઇનેય નીવીના પચ્ચક્રુખાણ માને છે તેમ અમારે) તે પચ્ચખાણ (આંબિલના) કાંઇ નથી માનતા. અને તે પણ કેવલ ઇહ-લોકાર્થે કરતાં લાભ પણ તેટલૂંજ છે.

શાસ્ત્રોમાં સર્વત્ર એક દ્રવ્ય અનાજના અને બીજો દ્રવ્ય પાણીના, એમ બે દ્રવ્યો શિવાય અધિક દ્રવ્યા લેવાના વિધાન અંશ માત્રથીય નથી. તેમ નિશીયચૂર્ણિમાં " दोहिं द्व्वेहिं श्रंबिलं " એવા સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ છે. અને પરમસુવિહિત ખરતર ગચ્છવિભૂષણ સર્વમાન્ય નવાંગ ડીકાકાર શ્રીઅભયદેવસરિ રચિત અનુત્તરાપપાતિ સ્ત્રની ડીકામાં " श्रायंबिलं शुद्धौदनादि " આવા સુસ્પષ્ટ કથન છે. એ બધીય શાસ્ત્રાજ્ઞાએને ડાેકરે મારીને આંબિલમાં સે કડા વાનીએ અનાજની તેમ શ્રહ લૂલ્ (મીડુ) કાળામરી હીંગ આદિ રસાત્પાદક અનેક વસ્તુએ ખાવી—ખવરાવવી. એ તપા(ગપ્પા)એના ઘરના આચાર છે.

વર્દ્ધ માન આયં બિલ તપની ૭૦ા૮૦ થીય ઉપરની ઓળીઓમાં પણ ગૃહસ્થને તેા છાસની કઢી કે ઘેંસ લેવી ન કલ્પે અને સાધુ સાધ્વીઓને વડી દીક્ષાના માંડલીયા જોગ. કે જે માત્ર મહિના ભરનાજ હોય છે, તેમાંય છાસની કઢી ને ઘેંસ લેવી કલ્પે. આએ તપાના ઘરના આચાર છે.

સાધુ સાધ્વીયાને સૂત્રાના જોગામાં અને શ્રાવક શ્રાવિકાઓને ઉપધાનમાં નીવીના પચ્ચખાણ કરાવીનેય પ્રત્યક્ષ આધાંકમાંદિ વિવિધ દાષાથી દૂષિત અનેકા પ્રકારના માલ મસાલા ખાવા, ખવરાવવા સર્વ માન્ય શાસ્ત્રે ક્યાંય નથી. જો કયાંએ શાસ્ત્રોમાં હોય તા તે પ્રમાણ જંખ્વાચાર્ય બતાવે. અન્યથા આએ તપાના ઘરના આચાર છે.

(તપા– ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ મોલ ૧૧૩, ગ્રંથર બાલ ૧૨૩ મા )

१११ प्रश्न-तथा तपांरइ मामायिकमांहि वली बीजइ मामायिक करतां श्रावक सङ्भायनी खमासमण न द्यइ अनइ बइसणानी खमासमण द्यइ, अनइ खरतरांनइ सङ्भाय तथा बइसणानी बेउं खमासमण द्यइ, ते स्यूं ?

ભાષા–તપાના શ્રાવકા અક પછી તેમાંજ બીજી સામાયિક લેતાં સજઝાયના આદેશા નથી માંગતા, તે ખેસણના માગે છે. ત્યારે ખરતરના શ્રાવકા સજઝાય અને ખેસણા. બન્ને આદેશા માગે છે. તે શું ?

तत्रार्थे—ए घण् अघटतउ छइ, वीजइ सामायिकइ जइ बेसणानी खमासमण वली दीजइ तउ सङ्क्रायनी खमासमण वली कांइ न दीजइ? वली जइ तिण्इिज सङ्क्रायनी खमासमण्ड मण्डि सङ्क्राय कीजइ तउ तिण्इिज बइसण्डानी खमासमण्ड बइसिवउ कांइ ने कीजइ? वली जइ बइसण्ड विण ठायां बइसवउ न सूफइ तउ सङ्क्राय विण संदिसायां वली सङ्क्राय किम सूक्तिस्यइ? ओछी सामायिकनी किया करतां ते वीजां सामायिक किम थाइ?, एवं दृष्टिराग छांडी समीनजिर करी जोज्यो सही समिक पिडस्यइ॥ १११॥

ભાષા:-( બીજી સામાયિકમાં સજઝાયના આદેશા ન માગવા ) એ બહુ અઘિટત છે. બીજી સામાયિક લેતાં જયારે બેસણાના આદેશા મગાય છે ત્યારે વલી સજઝાયના કેમ ન મગાય ? વલી જો પહેલી સામાયિકમાં માગેલા આદેશાયીજ સજઝાય કરાય તા પછી બેસણાના પણ તેજ આદેશાયી બેસણાપર બેસવાનું કેમ નથી કરતા ? બીજી જો ખેસણા દાયા વગર ખેસવું નથી કલ્પતું તાે સજ્ઝાયના આદેશા લીધા વિના સજ્ઝાય કરવાે કેમ કલ્પશે ? (પહેલી) સામાયિકની ક્રિયા પૂર્ણ કર્યા વગર ખીજી સામાયિક કેમ થઇ શકે. આ રીતે દ્રષ્ટિરામ છોડીને સમી દર્ષિએ જોજો, બરાબર સત્ય સમજાશે.

(તપા ખરતર બેદ પ્રંથ ૧ બાેલ ૧૧૪, ગ્રંથ ૨ બાેલ ૧૨૪ માે ) ११२ प्रश्न-तथा खरतरांनइ जिमिनइ पोसह न ल्यइ, ते स्यं ? ભાષા:-ખરતરાતે જમ્યા બાદ પાસા નથી લેતા, + તે શું?

+ આ પ્રશ્ન પુતરૂકત છે. કારણ કે આ ગ્રંથમાં તેમ તપા ખરતર ભેદમાં સંપ્રહીત બન્ને બાલે સંપ્રહના ત્રીજા બાલમાં એજ બાબત પૂછાઈ છે, એટલે એના વિશેષ વિવેચન અહિં ન કરતાં આ શ્રંથમાં પ્રશ્નોત્તર ૧ ની પહેંલી કૃટનેહ જોવા વાંચકાને ભલામણ છે. છતાં એટલું લખી દેવું અયોગ્ય નકીં ગણાયકે તપા ખરતર ભેદ પૃ૦ ૯૬ માં લખ્યું છે કે ''જે ખરતર દિવસે જમ્યા હોય તે ચતુષ્પવી' પણ રાત્રિ પાસહ લેતા નથી, અને શ્રીઉત્તરાધ્યયનમાં ભગવાને એમ કરમાવ્યું **છે** કે 'જો શ્રાવક દિવસે પાસહ ન લઇ શકે તાે પણ રાત અફલી. અર્થાત્ પાેસહ લીધા વિના ગુમાંવે નહીં " એટલે જ બ્વાચાર્યને પૂછવાનું કે ' ઉત્તરાખ્યયનના કરમાન મુજબ જો એક પણ રાત પૌષધ વિના શ્રાવક ન ગુમાવે ' તેા શંતપા શ્રાવકા દરરાજ પાસહ વર્ત્ત માનકાળમાં કરે છે ? કે ભૂતકાળમાં કરતા હતા ? એનાે ઉત્તર શાસ્ત્ર પ્રમાણ સાથે જંખ્વા-ચાર્ય આપે. અને ત્યાં ઉત્તરાધ્યયનમાં શું ગમે તેટલી વાર જમીને પણ રાતે પાસહ કરવાનું ભગવંતે કરમાવ્યું છે કે ? જો કરમાવ્યું હોય તાે તે પ્રમાસ જંખ્વાચાર્ય બતાવે, અન્યથા આય આચાર તપાના ઘરનાે છે.

तत्रार्थे - पौषधोपवास नाम ११(मो) व्रत जे की जइ ते उप-वास कीधइजि थाइ, जइ दिनइ उपवास तिविहार तथा चउठिवहार करइ तउहीज ते पोसह व्रत थाइ, अनइ जइ दीहइ जिम्यांई पोसह व्रत थाइ तउ शतकादि श्रावके पाखीनइ दिहाडइ जिमीनइ पोसह व्रत कांइ न कीधउ ? तेही श्रावक 'लद्धऽट्टा गहीयऽट्टा-पुच्छियऽट्रा विशािच्छियऽट्रा' हता, तथा वली जइ जिमीनइ पोसह लेवड थात तड शंख श्रावकइं शतकादि सावत्थी नगरीना साहम्मीयांनइ इम कांइ कहाउ ? जे आज जिमतां साहम्मीयांनइ पोसिवारूप-साहम्मीवात्मल्यरूप पोसह करिस्यां, अथवा भोजन कर्यां पछी चतुर्विध पोमह्मांहिला ऋव्यापारपोमह करिस्यां, परं पूरा पो मह लेस्यां इम कांइ न कहाउ ? एवं जइ जिम्यां पछी पोमह ब्रत(न) लेवाइ तउ जिमीनइ पोमह किम लीजइ ? ५वं पिच्द्रेज्यो, शतका(शंखादि)दि श्रावकांनइ जीमतां त्रिष्टि काम थात-पोमह थात-जिमगा थात-पर्वतिथि पूर्गिमा आगधी थात, वली शंखादिकसं मिच्छामि दुक्कडं देवो न थान, ते पिएा डाहा हता, जइ इमइ पोसह बत थात तउ स्यइ न जिम्या ? परं जिमीनइ पोसह न लीजइ, तेह भगी पोसह न कीधा जाणीयइ छुइ। तथा 'पोसहं दुहओ प<del>क्</del>षं, एगरा**इं** न हायए' इति श्रीउत्तराध्ययननीवृत्तिना व्याख्यानन्यायइ जइ उपवासीतानइ कामकाजनइ मेलि पर्वदिवमइं दिनइं पोमह न कर गाउ पर्वनी रातिनंत्र पोमह श्रावक करइ, ए भाव जाणिवड, वली उपवासीतउ श्रावक सांभि पोसह वत चउविहार करीनइ ल्यइ

ए कुए शास्त्रनड न्याय छइ ? इहां आचरणाजि प्रमाण छइ, अन्यथा पोमह ऊचर्या जद्द जिमीयइ तड पाणी पीधानड स्यड वांक ? वली जइ जिमी पोसह करीयइ तड नडकारसी करी पऊण पहिर जिमी पछइ सवारे आहोरात्रिना पोसह कांइ न कीजड ? एवं झेयं ॥ ११२॥

ભાષા-અગ્યારમાં વ્રતનું નામ જે પૌષધોપવાસ છે તે ઉપવાસ કર્યાંથીજ થાય. વગર ઉપવાસે (પૌષધોપવાસ) ન ધાય, મતલબ કે જો દિવસે તિવિહાર કે ચાેવિહાર ઉપવાસ કરે તાેજ તે ( આહાર શરીર સત્કાર. અધ્યક્ષચર્ય<sup>૧</sup>. અને વ્યાપાર. એ ચાર બાબતોના ત્યાગરૂપ અગ્યારમા) પાસહ વ્રત થાય. અને જો દિવસે જમ્યા છતાં પાસહ વ્રત થઈ શકે <sup>?</sup> તા શતકાદિ શ્રાવંકાએ પાખીના દિવસે જમીને પેસહ વ્રત કેમ ન કર્યો ? તે પણ શ્રાવકા 'લહ્રટ્ઠા ' આદિ ચાર વિશેષણે৷ યુકત તત્ત્વના જાણકાર હતા, ( એટલે જો જમીને પાેસહ વત શાસ્ત્રાના મુજબ થતા હાેત તાે તેઓ અવશ્ય કરત ), વલી જો જમીને પોસહ વ્રત લેવાનું થઇ શકતા હોત તા શંખ શ્રાવકે સાવત્થી નગરીના શનકાદિ સાધમી શ્રાવકાને એમ કેમ કહ્યું કે-આજે આપણે જમતા છતાં સાધમી એોને પોષવારૂપ-સાહમ્મી વચ્છલ રૂપ પાેસહ કરીયું અથવા ભાજન કર્યા પછી ચતુર્વિધ પાેસહમાંહેલા અવ્યાપાર પાેસહ કરીશું <sup>?</sup>. × અને 'પૂર્ણુ' (ચારે પ્રકારે)

x नवांगरीक्षाक्षत्र श्रीत्रालयदेवस्रिक्ष भक्षास्तर लगवती सूत्र श॰ १२ ६० पहेलामां लागे छे हे—" पत्त-ऋद्मासि भवं पात्तिकं 'पौषधं' श्रव्यापारपौषधं 'प्रतिजामतः' श्रनुपालयन्तः 'विहरिष्यामः' स्थास्यामः " भतलण—'पक्षे એटले अध'मासे (१५ दिवसे) आवनार

પાેસહ લઇશું ' એમ કેમ ન કહ્યું ? આ રીતે જો જમ્યા પછી પાેસહ વત ( શાસ્ત્ર દર્ષ્ટિએ ન ) લેવાય તેા પછી જમીને પાેસહ કેમ લીજિયે <sup>?</sup> આ હકીકત પૂછજો, શતકા(શંખા)દિ શ્રાવકાને જમીને પાેસહ લેવાથી ત્રણ કામ થાત, એક તેા પાેસહ વ્રત ખીજાું જમવાનું અને ત્રીજાું પર્વ તિથિ પૂનમની આરાધના થાત, અને શતકાદિકથી મિચ્છામિ દુક્કડં દેવું ન પડત, તેઓ પણ ડાહ્યા (સમજદાર) હતા એટલે એમ (જમીને) પણ જો પોસહ વ્રત થતું હોત તો (શંખ શ્રાવકે) જમવાનું શા

ંઅમાવસ્યાએ અને પૂર્ણિમાએ જે કરાય તે પાક્ષિક, પૌષધ એટલે આહારાદિ ચાર પ્રકારનાે નહી, પણ અવ્યાપાર પૌષધનાે પાલન કરતા वित्रिशुं, अथी आगण ६री सभे छे हे " अन्ये तु व्याचन्नते-इह किल पौषध-पर्वदिनानुष्ठानं, तुच्च द्वधा-इष्टजनभोजनदानादि-रूपमाह रादिपीषधं च, तत्र शंख इष्टजनभोजनदानरूपं पौषधं कर्तु गामः सन् यदुक्तवांस्तद्दर्शयतेद्मुक्तं 'तएगां अम्हे तं विडलं अभ्यापाणाखाइमसाइमं आस्ताएमाणां इत्यादि '' आ पार्टनी મતલભ છે કે " ખીજા આચાર્યો કહે છે કે—પર્વાદિવસે કરવા યોગ્ય જે અનુષ્ઠાન તે પૌષધ કહેવાય, તેના ખે ભેદ છે—પહેલા ઇષ્ટજનાને ભોજન દેવા રૂપ અને બીજો આહારાદિ ચતુવિ<sup>૧</sup>ધ પૌષ**ધ, તેમાં**થી **ષ્ઠપ્રજનોને ભોજન દેવારૂપ પૌષધ કરવા ચાહતા શંખ** શ્રાવકે શતકાદિને કહ્યું છે કે–'આપણે બધા ચારે પ્રકારનાે આહાર કરતા છતા (*ઇ*પ્ટજન ભોજન દાનરૂપ) પાક્ષિક પૌષધનું પાલન કરતા વિચરશું" એમ શતકાદિ શ્રાવકાને કહ્યા પછી સંવેગભાવનાની વિશેષતાના કારણે ઇષ્ટ જન ભોજન દાનરૂપ પહેલા પૌષધથી જેના મન નિવૃત્ત થઇ ગયાે છે.

માટે ન કર્યું ? પસ્ન્તુ (શાસ્ત્રાગ્રા મુજબ ) જમીને પાસહ ન લેવાય એટલેજ (શતકાદિ શ્રાવકાએ) પાસહ નથી કર્યા એમ જણાય છે. (अते) अत्तराध्ययनना ''पोमहं दुइस्रो पक्खं, एगगइं न हायए " આ પાદની ટીકાના અભિપ્રાય મુજબ ' ઉપવાસીતાે શ્રાવક કામકાજ (ની વ્યયના) ના કારણે અષ્ટમ્યાદિ પર્વાતિથિના દિવસે જો પાસહ ન કરી શકયા હાય તા તે પર્વાતિથિની રાત્રિના પાસહ (અવશ્ય) કરે (પરન્તુ બન્ને પક્ષની અષ્ટમ્યાદિ પર્વાતિથિએ) માની એક તિથિને પાસહ વગર ન જવા દે) એ મતલબ જાણવાે, વલી ઉપવાસીતાે શ્રાવક સાંજે ચોવિહાર કરીને પાસહ વત લિયે. એ કયા શાસ્ત્રના ન્યાય છે ? અહિં

એવા શંખ શ્રાવકજ વિચારે છે કે "આજે પાખીના દિવસે મ્હારે જમીને ઇષ્ટજન ભાજન દાન રૂપ પાસહ ન કરતાં પૌષધશાળામાં જઇ (સર્વ થા) આહારના ત્યાગ. પ્રક્રાચર્ય ના પાલન કરવા વડે તેમ ભૂષણાદિ તથા શસ્ત્રાદિના ત્યાગ વડે. ચતુવિ'ધ પૌષધ વ્રત કરીને વર્ત્ત'વું યાેગ્ય છે " જાઓ આ રહ્યો ભગવતીસૂત્રના મૂળ પાડ્---

"तए गां तस्म संवस्य समग्गोवासगस्स अयमेयारूवे श्रद्भत्थिए जाव समुपिजतथा-नो खलु मे सेयं तं विडलं श्रसगं० जाव साइमं ऋगस्माएमाग्रस्म ४ पिक्खयं पोसहं पिडजागरमाग्रस्स विहरित्तए । सेयं खलु मे पोमहमालाए पोसहियस्स बंभयारिस्स उम्भुक्कमिसुवरुणस्म ववगयमालावन्नगविलेवणस्म निक्लित्त-सत्थमुमलम्म एगम्म अवीयस्म दब्भसंथारोवगयस्म पिक्खयं प सहं पडिजागरमाग्रम्म विहरित्तर्णत्त कट्टु एवं संपेहेति।" ( ભગવતીસૂત્ર શ• ૧૨, ઉ૦ ૧ પાના ૫૫૩ )

આચરણાજ પ્રમાણ છે, અન્યથા પાસહ ઉચરીનેય જો જમે તા પાણી પીત્રાનું શું કસૂર ? વલી જો જમીને પાસહ કરાય તા નાકારસી કરીને પાણા પહારે (?) જમ્યા પછી સવારના અહારાત્રિના પાસહ કેમ નથી 'કરતા ? એમ સમજવાનું.

(तपा भरतर लेंड श्रंथ ६ भेांस ६६५, श्रंथ र भेांस ६२५ में।) ११३ प्र -ऋपरं पोसहमांहि १ द्रव्य उचराव्यां ऋफीण किम ल्यइ?

ભાષા:-પાસહમાં એક દ્રવ્ય ઉચરાવ્યા છતાં અફીણ કેમ લિએ છે ?

तत्रार्थे—तेहनइ २ द्रव्य कारणइ ऊचरावीयइ, श्रफीण श्रणा-हार छइ श्रनिष्ट्रपणा थकी, किरियातानी परि कारण जोइवड, तथा जेहनइ जे सदइ तेह जइ श्राहार कहीयइ तउ तपांनइ तिविहार उपवासमांहि श्रफीण किम लेवाइ छइ?, श्रणसण-मांहि पिण श्रफीण किम दिवराइ छइ, जोज्यो ॥ ११३॥

ભાષા:-અફીણ લેનારને કારણના અંગે ખે દ્રવ્યો ઉચરાવીએ છીએ, અનિષ્ટપણાના અંગે અફીણ અણાહાર છે, (પણ) કિરિયાતાની માફક કારણ જોવું, ખીજું જે વસ્તુ જેને સદતી (અનુકૂલ) હોય તે જો આહાર કહેવાય તે તપાઓને તિવિહાર ઉપવાસમાં અફીણ કેમ લેવાય છે ? જોજો.

(તપા ખરતર ભેંદ ગ્રંથ ૧ બાેલ ૧૧૬, ગ્રંથ ૨ બાેલ ૧૨૬ માે )

११४ प्रश्न-तथा जे लिख्या खरतरांनइ पोसहधर तथा सामायिकधर देहरा-उपासरामांहि इहलोकाथि गुण्णा करइ वली स्रांबिल करइ करावइ, ते स्युं ?

ભાષાઃ-ખરતરાને પૌષધ અને સામાયિકવાળા દેરા-ઉપાસરામાં આલાક નિમિત્ત ગણણા ગણે છે તેમ આંબિલ કરે કરાવે છે, તે શું ?

तत्रार्थे – श्रावक श्राविका केवल संमागर्थि गुण्णा तथा कुगुरु कुदेवना ध्यान न करइ, धर्मार्थइं गुराएा।दिक करइ पिरा, तथा कृष्णइं पोसहशालामांहि इहलोकार्थइई भाईनइ काजि अट्टम तपइ देवतानउ ध्यान कीघड, तथा श्रभयकुमारइ पोसहमालामांहि मेहनइ काजि ऋट्रम तपइ ध्यान कीधउ, ऋभयकुमारना पोसह, पुणि तपा रत्नशेखरसूरिइं प्रतिक्रमणसूत्रनी वृत्तिमांहि पोसह व्रत करी लिख्या छइ, ए पोसहमांहि इहलोकार्थि तप ध्यान कह्या छइ, विचारिज्यो, आंपण्ड बेटउ पारकड भोटींग न कहीयइ, तथा चायिक सम्यक्त्वधारीयइ कृष्ण्इ द्वारिकाना उपद्रव वारिवानइ काजि तप त्र्यांबिल जिनपूजा श्मुख कराया श्रीउत्तराध्ययन टीका मांहि कह्या छइ, ए इहलोकार्थि छइ, वली श्रीभद्रबाहुस्वामीयइ संघना उपद्रव वारिवा भौग संघनइ 'उवसग्गहरं पासं' एह श्रीपार्श्वनाथस्तवन करी दीधा कह्या छइ, अनइ श्रीमानदेवाचार्थइ संघना उपद्रव वारिवानइ काजि शांतिस्तवन शांतिमंत्र गर्भित गुण्णा निमित्त करी दीधा छइ, ए पिण इहलोकार्थ जाणिवा, तथा श्रीहरिभद्रसूरिकृत ललितविस्तरा वृत्तिमां ह (अनइ) श्रीश्रभयः देवसूरि श्रीपंचाशकवृत्तिमांहि "इद्वफल सिद्धि " एह पदनी व्याख्यानइ अधिकारि " इष्ट[फल]सिद्धि-रभिमतार्थनिष्पत्ति-रैह्यलैकिकी, ययोपगृहीतस्य चित्तस्य स्वास्थ्यं भवति, ततश्च धर्मदृद्धिः" इति पंचाशकर्शना तथा "इट्रफलसिद्धी-इहलोऋ जीएइ छतइ ऋाजीविकाना ऋाइट दोहट गाढा न हवइ ते धनादिकनी प्राप्ति थाज्यों "ए तपा श्रीसोम-

सुभ्दरसूरि शिष्य महोपाध्याय हेमहंमगणिकृत षडावश्यकना बालावबोधमांहि छइ। एक नवकार स्त्रने एक उवसगाहरं इम करी जे गुणीयइ ते खीचडी कहीयइ, तथा संमारिक निमित्त मानगा ईंछ्रगा करतां मिथ्यात्व न थःइ, तथा दुःखखयनइ काजि काउसग करतां तुम्हनइ मिथ्यात्व किम न थाइ? (केवल) कर्मच्चय निमित्त काउसग स्यइ नथी करता ? हियामांहि घगुं विमासिज्यो, अम्हेइ इमजि कहीयइ छइ, केवल संसारजनइ अर्थि गुगागा पोमहमांहि न करणा, विजयराजायई आंपणा उपद्रव टालिवानइ काजि ७ दिन ऋभिग्रह करी ऋग्यापार (पोमहमां) ऋाहार परिहार करी रह्या छइ; तेहनइ पोसह व्रत तपा कहइ छइ, श्रम्हे तेहनइ पोसह व्रत. न कह्यउं, तउ तुम्हे त्र्यापणा घर राखी कांइ नहीं रमता ? घरना सोभ करिज्यो, ए सील तुम्हे सा० सूजा वहराना बेटा ते भणी दीजइ छइ, परं ए कहणीमां साहस पाच्चीयांनी छइ, कहणा जुदा छइ करणा जुदा छइ, जोज्यो ॥ ११४॥

ભાષા:-કેવળ સંસારના અથે ગણહું તથા કુદેવ કુગુરૂના ધ્યાન શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ ન કરે અને ધર્મ નિમિત્ત કરે પણ ખરા, બીજાં કૃષ્ણ વાસુદેવે આલાેકના કાજે ભાઇની પ્રાપ્તિ માટે પાેસહસાલામાં અટ્ટમના તપથી ( દેવતાનું ) ધ્યાન કર્યું છે, અભયકુમારે વર્ષાદ માટે પાેસહસાલામાં અટ્દમના તપથી (દેવતાનું) ધ્યાન કર્યું છે, તે અભય-કુમારના પાેસહને પણ તપા સ્ત્નશેખર સ્ર્રિએ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિમાં પાસુક વૃત તરીકે લખ્યા છે, આ પાસુકમાં આલાક નિમિત્તજ તપ અને ધ્યાન કહ્યા છે, વિચારજો, 'પોતાનું છોકરૂં બીજાનું ઝોટીંગ' એ ન્યાયનું અનુસરણ ન કરવું. તથા ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વધારી કૃષ્ણ– વાસુદેવે દ્વારિકાના ઉપદ્રવ ટાળવા માટે આંબિલનું તપ અને જિનપૂજા આદિ કરાવાનું ઉત્તરાધ્યયનની ટીકામાં કહ્યું છે, આએ આલોકાર્થે છે, વલી ભદ્રભાહુસ્વામીએ સંઘના ઉપદ્રવ ટાળવા ખાતર પાર્શ્વનાથ પ્રભુના સ્તાત્ર 'ઉવસગ્ગહરં' બનાવી સંઘને ગણવા આપ્યાનું કથન ( શાસ્ત્રોમાં ) છે. અને માનદેવાચાર્ય<sup>ે</sup> સંઘનાે ઉપદ્રવ નિવારવાને શાંતિ મંત્રથી ગર્ભિત શાંતિસ્તવ ખનાવી સંઘને ગણવા આપ્યા છે, આએ આલોક નિમિત્તેજ છે, તથા શ્રીહરિભદ્રસૃરિકૃત લલિતવિસ્તરાવૃત્તિમાં અને શ્રીઅભયદેવ સ્રિજીએ પંચાશકની ટીકામાં " इट्टठफलिसिद्धि " એ પદની વ્યાખ્યાના અધિકારે " ષ્રષ્ટકલસિદ્ધિ એટલે આ લાેકસંબ ધા ઇચ્છિત કાર્ય'ની પ્રાપ્તિ થાય છે. જેના લીધે ચિત્તની સ્વસ્થતા હોય છે. અને તેથી ધર્મ વૃદ્ધિ થાય છે '' આ રીતે પંચાશકની ટીકામાં કથન છે, તથા ''इट्ठफलांसिद्धि " જેના હોવાથી આલેોકમાં આછવિકાના દુઃખ સંતાપ અધિક ન હોય તે ધનાદિકની પ્રાપ્તિ થાજો " એમ તપા-ગચ્છીય આચાર્ય શ્રીસામસું દરસૂરિ શિષ્ય મહાપાધ્યાય હેમહંસ ગણિકૃત ષડાવશ્યકના બાળાવબાેધમાં લખેલ છે, (એક મણકા ઉપર ) એક નવકાર, ને એક ઉવસગ્ગહરં. એમ જે મહાવું તે ખીચડી કહેવાય છે. તથા સંસારિક ઇચ્છાનિમિત્તે માનતા કરતાં મિથ્યાત્વ ન થાય, (જો એમ હોય તેા ) દુઃખના ક્ષય નિમિત્તે કાઉસ્સગ્ગ કરતાં તમને મિથ્યાત્વ કેમ નથી થતું ? (કેવળ) કમેં ક્ષય નિમિત્તે કાઉસ્સગ્ગ શા માટે નથી કરતા ? હુદયમાં ખૂબ વિચારજો, અમા પણ એમજ કહીયે છીએ, કેવળ સંસારતાજ કારણે ગણણા પાસહમાં ત કરવા, વિજય રાજાએ પાતાના

ઉપદ્રવ ટાળવા માટે સાત દિવસનાે અભિગ્રહ કરીને અવ્યાપાર (પાેસહમાં) આહારના ત્યાગ કર્યો છે. તેને પાસહ વત તપાએા કહે છે. અમા તેને અભિગ્રહ કહીયે (પણ) પાેસહ વ્રત ન કહીયે. ત્યારે તમાે પાેતાનાે ઘર રાખીને કેમ નથી રમતા ? એટલે ધરની સોઝ + કરજો, તમા શાહ

+ તપા ખરતર ભેદ ૫૦ ૯૯ માં લખ્યું છે કે "આમ કરી ગુરૂ પાતાના ઘટાટાપ. આડંબર વધારે છે, પરંતુ જિન શાસનમાં આવા આંધળાં લાેકસમાધી ગણણાં ભણવાં તે કયાંય કહ્યાં નથી, જો કદાચ કાઇ કરે તા 'દુ:ખ ક્ષય કર્મ' ક્ષય ખાેધિ લાભ નિમિત્તે' કરે, પરન્તુ નિયાણાં આશંસા કરે નહિં અને આવાં ગણણાં આલાક સમાધિમાટે <u>યાેસહ સામાયકમાં કરવાં પણ નહિ.'' તાે પછી સામાયિક પાેસહમાં</u> શ્રાવકા તેમ યાવજ્જીવની સર્વ'વિરતિ સામાયિકમાં રહેલ સાધુ સાધ્વીએા પણ નિત્ય પ્રતિક્રમભુમાં જે ન્હાની શાંતિ ખાલે છે, તેમાં ''दुष्ट प्रहमूत-पिशाच-शाकिनीनां प्रमथनाय ॥४॥ " એवा पाढाथी, तथा पाणी આદિમાં માટી શાંતિ ખાલે છે, તેમાં "ॐ प्रहाश्चन्द्रसूर्याङ्गारकः बुधबृहस्पतिशुक्रशनैश्चरराहुकेतुसहिताः सलोकपालाः सोमयमवरुख-कुबेरवासवादित्यस्कंदविनायकोपेता येचान्येऽपि प्रामनगरचेत्रदेव-तादयस्ते सर्वे प्रीयंतां प्रीयंतां, श्रज्ञीणकोशकोष्ठागारा नरपतयश्च भवंतु स्वाहा । ॐ पुत्रमित्रभ्रातृकलत्रसहस्त्वजनसंबंघिबंधुवर्गसहिता नित्यं चामोद्प्रमोद्कारिणो भवंतु, ऋस्मिश्च भूमंडलायतननिवासि-साधुसा वीश्रावकश्राविकाणां रोगोपसर्गव्याधिदुःखदुर्भिच्नदौर्मन-स्योपशमनाय शांतिभेवतु ।'''×××शत्रवः पराङ्मुखा भवंतु स्वाहा ।" અત્યાદિ પાઠાથી ક્રમ્મ પરલાક-માક્ષની આશ સાએ કરાય છે?

સૂજા વહેારાના ખેટા છેા એટલે આ સિખામણ દઇએ છીએ, પરન્તુ આ કથનમાં પક્ષવાળાએાનાે સાહસ છે કહેવું જીદું ને કરવું જીદું છે, જોજો.

अशेथ वधु शांति स्तात्र लाखावतां साधुओ पखु "ॐ भवण-वहवाणवंतर—जोइसवासी विमाणवासी य। जे केवि दुद्ठदेवा, ते सव्वे उवसमंतु ममं स्वाहा ॥१२॥" आ गाथा कोरशारथी भांक्षीते इध परले। इ—मे। क्षशांतिनी प्रार्थना इ.रे छे ? नवस्भरखे। गखुतां 'संति इरं'नी "इम्र तित्थरक्रत्वण्या, म्रन्नेवि सुरासुरी य चड-हावि। वंतरजोइणिपमुहा, कुण्तु रक्तं मया म्रम्हं ॥११॥" तेभ तिकथपखुत्तनी "०। गहभू मरक्त्वमाइणी—घोरुवसग्गंपणासेउ॥३॥" "०। वाहिजलजलण्हरिकरि—चोगरिमहाभयं हरउ॥४॥" "०। रक्तंतु मे सरीरं, देवा सुरपण्मिया सिद्धा॥४॥" आ गाथाओभां तथा इत्याखुइभंदित्ना "न्नायस्व देव! करुणाहृद्द! मां पुनीहि, सीदंतमद्य भयद्व्यमनांबुराहोः ॥४१॥ आ श्लोडाधंभां आले। इनी आशंसा शिवाय थीको शुं छे ?

કહેા જંખ્વાચાર્ય અને મહારાજ ! આ ઉપરમાં કહ્યા મુજબ 'દુષ્ટ પ્રહ ભૂત પિશાચ અને શાકિનીયોના મથન કરનાર ' એવા વિશેષણ પ્રભુને લગાડવાનું શું પ્રયોજન ! નવગ્રહ તથા લાેકપાલા સહિત ગામ નગર અને ક્ષેત્ર દેવતાઓને સંતાેષિત થવાની પ્રાર્થના, રાજાઓને ખજાના અને ધાન્યના કાેઠારાથી અખૂટ થવાની અભ્યર્થના અને તેમનેજ પુત્રાદિ પરિવારસહિત હમેશાં આમાદ પ્રમાદ કરનારા થવાની યાચના, અને ભૂમંડળપર રહેતા સાધ્વાદિ ચતુર્વિધ સંઘના માટે રાેગાદિકની શાંતિ થવાની તેમ શત્રુઓને શત્રુભાવથી રહિત થવાની પ્રાર્થના કરવી. ( તપા ખરતર ભેદ ગ્રાંથ ૧ ખાલ ૧૧૭, ગ્રાંથ ૨ ખાલ ૧૨૭ મા ) ११५ प्रश्न-तथा खरतर रोटी वासी ऋण चोपडी ल्यइ, ते स्युं ? ભાષાઃ-ખરતર વાસી રાેટલી વગર ચાેપડેલી લિયે છે. તે શંં?

આ બધા લાેકસમાધિના ગણણા આંધળા છે કે સુત્રતા ? આપના લખવા મુજબ તેમ આપની માન્યતા મુજબ આ બધા પ્રત્યીન આચાર્યાના કથન શં શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ છે કે ? જો એમજ હોય તા પછી આજના તમાે તપાએા, જે કહેવા માત્રથી આ લાેકને માટે કાંઇય નહીં જ કરવાના ઈજારાે લઇ ખેઠા છા. શા માટે ઉપરાક્ત સ્તાત્રાદિ ગણાે છાે ? પુત્ર મિત્ર કલત્રાદિના સર્વા થા ત્યાગ કરીને સર્વાવરતિ સ્વીકાર્યા છતાં દરરાેજ તેમની શાંતિ પ્રાર્થવા દ્વારા શા માટે વ્યામાેહ વધારાે છેા ? પાક્ષિકાદિ પર્વદિવસે નરપતિએાને અક્ષીણ કાશ કાષ્ટાગારપણાની **પ્રાર્થના** કરવાથી શું આત્મકલ્યાણ થવાનું ? સવારે કલ્યાણમંદિર અને સાંજે ભક્તામર ન ગણવાની માન્યતા તપાએોની શા માટે છે ? શું તે તે સમયે તે તે સ્તાત્રો ગણવાથી કાંઇ અકલ્યાણ થાય છે કે ?

આ ઉપરના અવતરણોમાં ખતાવ્યા મુજબ તમામ આલેોકની સુખશાંતિની પ્રાર્થ નાગર્ભિત ગણણા કરતા તપાએાની જે પ્રવજ્યા છે તે તપા ખરતર ભેદ પૃ• ૯૮ માં ઠાણાંગ સૂત્રનાે પાઠ ટાંકીને બતાવેલ ૪ પ્રકારની પ્રવજ્યાએ પૈકી પહેલા ન બરની કેવળ ઇઢલાક પ્રતિબહા પ્રવજ્યાજ છે એમ બધા વિચક્ષણોથી સ્પષ્ટ જોવાય છે. એટલે ભાગ્ય-શાળાઓ ! પગમાં બળતીને મુઝાવ્યા વગર ડુંગરાની મુઝાવા દેહવા જેવું ' ન કરતાં પહેલાં પાતાની સામાચારી–પ્રવૃત્તિઓને સુધારાે. પછી ખીજાઓને કહેવા તખયાર થાઓ. ઇતિશમ.

तत्रार्थे—सिद्धांतमांहि यति विरसहारी कह्या छुइ, वासी श्राहार लेता कह्या , पंताहारी कह्या, पंताहार वाल चिएा रात्रिना वस्या, एतलइ जइ विंगठा न हवइ तउ रातिना वस्या वाल चिगा। पुर्गि लियाजि करइ, ए सिद्धांतनो न्याय छइ, वासी ठूंबरथि सिकरीया चावलादि तपाइ ल्यइ छइ, कुह्या श्र**ण**कुह्या पूछता नथी जोता नथी, ए ऋाचार नहीं, ते भगा वासीनड विशेष नहीं, जइ आहार विषठा हवइ तउ न लीजइ, जइ विषठा न हवइ तउ लीयांजि कीजइ, तथा वासी रोटीमांहि त्रसजीवनी संसक्ति जाणीयइ तउ न लीजइ अन्यथा लेतां दोष को नथी, ते वासी बाटी सचित्त न कहीयइ जेहनउ संघट्टउ टालीयइ, जं इयइ विठी न लीजइ, गीतार्थे पिंडनिर्युक्तिमांहि त्रससंसक्त मातू प्रमुख आहार लेवानी विधि (कही छइ), जेह यतिनी प्रतीति श्रावइ तेहनइ एकांते लेई सिद्धांतना पाठ वचाविज्यो, सर्व समिक पडिस्यइ 'वा सीयपिडं पुराण्कुम्मासं' ए सिद्धांत वाक्य विचा-रिज्यो, उडद ते कठउलमां थाइ, जइ तेई वासी विन्ठा न हवइ तड पहिलोंका यतितउ लेता, एवं विचारिज्यो, मतानुरागी मत थाउ, समिक्कियो, तपाना कीधा योगिविधि प्रनथमाहि चोपडी-वासी रोटी तप योगमांहि यतिनइ ऊघाडी लेगी कही छइ. श्चनइ २२ श्रभच्यांमांहि विन्ठा श्राहार श्रभच्य कह्या पुणिवासी श्राहार श्रभद्य नथी कह्या, जोज्यो ॥ ११४ ॥

ભાષા:-સિદ્ધાંતમાં યતિને વિરસાહારી પંતાહારી કહ્યા છે. વાસી આહાર લેતા કહ્યા છે, પંતાહાર તે કહેવાય કે જે વાલ કે ચણા

રાત્રિયે રહેલ હેાય. એટલે જો ખરાબ થયા ન હાય તા રાત્રે રહેલ વાલ ચણા પણ સાધુઓ લિયા કરે. આ સિદ્ધાંતના આદેશ છે, ×

× 'વંતાहારે'ના અર્થ શાસ્ત્રકારા 'પયું'ષિત(રાત્રિવાસી)અન્ન' એવા કરે છે, ભુઓ-"શ્રંતાहारेत्ति, श्रन्ते भवमन्त्यं-जघन्यधान्यं बल्लादिः, पंताहारेत्ति-प्रकर्षेगान्त्यं वल्लाचेव, भुक्तावशेषं पर्यपितं वा" ( विववार्ध सूत्र टीक्ष भाना ४०), तथा "श्रंतेहियत्ति-श्ररसतया सर्वधन्यान्तवर्तिभिवेञ्चचनकादिभिः, पंतेहियत्ति-तैरेव भुक्तावशेषत्वेन पर्युषितत्वेन वा प्रकर्षेगान्तवर्तित्वात्प्रान्तै: " (अगवतीसूत्र टी ध भाना ४८६), तेभव्य " अन्तेहियत्ति-अन्तैवेझचनकादिभिः, प्रान्तै-स्तैरेव मुक्तावशेषैः पर्युषितैर्वा " (ज्ञातासूत्र टीक्ष पाना ११३)

આ પ્રમાણેના પાઠા અનેક શાસ્ત્રોમાં છે, એથી ફલિતાર્થ એ થ્યું કે–સાધુએાને રાત્રિવાસી આહાર બધાય અકલ્પનીય નથી. કિંતુ જેમાં જીવાત્યત્તિની સંભાવના હાય તેવા આહાર ન લેવા, પરન્તુ આજના જીવા કેવા છે ? ગૃહસ્થ ગમે તેવી વસ્તુની નિમંત્રણા કરે છે કે તરતજ સાધુ કલ્પ્યાકલ્પ્યના વિચાર કરનારતા કાઇ વિરલાજ હાય, ને વધારે ભાગ તેના વિચાર કર્યા વગરજ લેવા તક્ષ્યાર રહેનાર હાય છે, એટલે પ્રાય: આ ખાયે મૃત્તિ પૂજક જૈન સમાજમાં હમણાં વાસી રાેટલી આદિ લેવાની પ્રવૃત્તિ યદ્યપિ બિલ્કુલે નથી, છતાં પૂર્વ કાળના ગીતાર્થો યું જેઓ શાસ્ત્રન અને ભવભીર હતા તેઓ ગવેષણાશુદ્ધિથી તપાસ કરીને જીવસ સક્તિઆદિના અભાવે લેતા હોય તેને આકાંતે દૂષિત માનવાને કરોા પ્રમાણ છે ? જો કાે પણ શાસ્ત્રમાં આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિ જેવા પ્રમાણિક અને સર્વામાન્ય આચાર્યો એમ લખ્યું હાય કે 'રાેટલી વિગેરે કાેઈ વાસી હું ખરથી (ખાંડેલ બાજરી આદિની ધેંસ) સિક્રીયા (દહી છાસ આદિથી સંસ્કારિત) ચાવલ આદિ તપાએા પણ લિએ છે, કોલા

પણ પર્યું પિત ( રાત્રિવાસી ) આહાર સાધુએ સર્વાયા નજ લેવા ' તા તે પ્રમાણ જંખ્વાચાર્ય બતાવે.

शास्त्रोभां वासी आहारना निषेध अयांय क्षेवाता नथी, अत्युत लगवान भहावीरहेवे य हनणाणा पासेथी उडहना जाउणा वासी लीधाना उद्देश शास्त्रोभां स्पष्ट कोवाय छे, क्युओ--''दिद्ठा पञ्जिसिया कुम्मासा, ते य सुष्पकोणे पिक्लिनिय समिष्या तीसे ××× उत्तम-गुणबहुमाणातो जं पुण होइ तं होउत्ति चिंतयंतीए भिण्यं-'भयवं! कष्पइ? भगवया पाणी पसारिक्रो, दिन्ना तीए, पारियं भगवया।"

( આ ૰ જિનેધ્વરસૂરિ રચિત કથાકાેશ પાના ૭ઃ-૭૧)

भागं यं दिन्याणां भे लगवान महावीरप्रसुने खिडिना वासी याडणा वहीराज्यानो स्पष्ट डयन छे, तेम शास्त्रोभां यारे मास डार पख् प्रधारनो वासी आहार लेवानो को अंडांत निषेधक होत ते। तपाग्र्यं मास डार पख् आडारनो वासी आहार लेवानो को अंडांत निषेधक होत ते। तपाग्र्यं मारा १५८ मां "पर्युषितद्विद्वित्तपूषि माप्पटवटकादिशुष्कशाकतन्दुत्तीयकादिपत्रशाक-दुष्परकलारिकीलर्जूरलण्डशुगुरुचादीनां फुल्लिकुं थ्वित्तकादिसंसिक्तिन सम्भवात्त्यागः, श्रोषधिकार्ये तु सम्यक्त्रोधनादियतनयेव तेषां ग्रह्णां।" आ पार्थी योभासी अलिग्रह, नहीं डे यारे भासने भाटे, अने ते पख् भमे ते प्रधारनी नहीं, पख् विद्य (डिडास) नी पुरीं आहिना त्यां भिक्रह डरवा शा भाटे डहेता ? यारे भास वासी आहार भाननो ओंडांत निषेध डेम न डयुं ? ओंनो उत्तर कं ज्वायार्थ आपे.

અણકોહ્યા (બગશ્રા-અણબગશ્રા) પૃછતા કે જોતા નથી, એ સાધુના આચાર નથી. માટે વાસીની વિશેષતા નથી. જો આહાર બગક્યો હોય તાે ન લેવા. અને બગક્યો ન હાેય તાે લિયાજ કરાે. વાસી રાેટલીમાં ત્રસજીવની સંસક્તિ જણાય તેા ન લઇએ અન્યથા લેતાં કાઇ દોષ નથી, તે વાસી રાેટલી સચિત્ત નથી જેનાે સંઘટાે ટાલીયે, જોઇએ બગડી ન હાેય તાે લઇયે, ગીતાર્થાએ પિંડનિર્યુક્તિમાં ત્રસજીવથી સંસક્ત સાતુ આદિ આહાર લેવાની વિધિ ( ખતાવી છે ), જે યતિની પ્રતીતિ આવે તેની પાસે એકાંતમાં સિહાંતના પાઠવંચાવી લેજો. બધી સમજ પડશે. " वा सीयपिंडं पुराणकुम्मासं " આ સિદ્ધાંત પાદને વિચારી જોજો. + ઉડદ કડોળમાં હોય છે તે જો વાસી બગક્યા ન હોય તા પહેલાના યતિઓતો લેતા. આ રીતે વિચારજો. મતાનુરાગી મત થાએ સમજજો તપાના કીધા યાેગવિધિ ત્રંથમાં ચાેપડેલી વાસી રાેટલી યાેગની તપસ્યામાં યતિને લેવી સ્પષ્ટ કહેલી છે. × અને

<sup>+</sup> ટીકાકાર શ્રીશીલાંકાચાર્ય મહારાજ લખે છે કે-'शीतिविग्र**ं** वा पर्यूषितभक्तं तथा 'पुराण्कुल्माषं वा 'बहुदिवमसिद्धस्थितकुल्माषं" ા આચારાંગટીકા પાના ૩૧૩ ) આ પાઠમાં શીતપિંડના અર્થ રાત્રિ-વાસી આહાર અને 'પુરાણ કુલ્માય' નાે અર્થ ધણા દિવસના ર ધાઇ રહેલ ઉડદ કર્યો છે, तेभજ परिजुसियत्ति 'पर्युषितं' रात्रिपरिव(सितं)सनं, तेन सम्पन्नः पर्युषितसम्पन्नः इड्ड्रिकादिः " (क्षणांगटीक पाना २१८) અર્થાત્ રાત્રિવાસી રહેલ જે ઇડ્ડારિકાદિ તે પર્યુ પિત આહાર કહેવાય.

 <sup>&#</sup>x27;'वासी मोइत्रमिक्वयमंडय-मोइश्रमत्त्यकुल्लरि घोलिसहरिंग् तिलबद्रिकरंबाइ छुटुठजोगात्र्यो त्र्यारत्र्योवि कप्पइ।" ( આચારવિધિ સામા૰ પ્ર૦ પાના ૨૫)

**બાવીસ અભક્ષ્યામાં બગડેલ આહારને અભક્ષ્ય કહ્યો છે.** પણ **વાસી** આહારને અબદય નથી કહ્યો. † જોજો.

ખીજુ<sup>\*</sup> તપાના ખાસ માન્ય આચાર્ય વિજયદાન સુરિજીના શિષ્ય वीर विभण कृत सल्जायनी ''रांध्युं बिदल रहइ पुहर च्यार, श्रोदन आठ पोहर चितधार। सोळ पहुर दिधकांजि छामि, विरास्यइ प्रहिं जीवनी रामि ॥४॥" आ गाथामां यावणने। अण आढ પહાર ચાફુખું કહ્યું છે. તાે પછી દરેક વસ્તુ રાત્રિવાસી નજ લેવાનું કયા શાસ્ત્રકાર કહે છે ? તે પ્રમાણ જ<sup>ં</sup>ખ્વાચાર્ય **બતાવે**.

† "तुच्छफलं २१ चितयरसं २२, वज्जइ वज्जाणि बावीसं २४६"

टीका-"तुच्छं-असारं फलं-मधूकविल्वादेः, उपलच्चात्वाच्च पुष्पमरिणशियुमधुकादेः पत्रं पावृषि तराडुलिकादेः बहुजीवसम्मि-श्रत्वात्, यद्वा तुच्छफलं-अर्धनिष्पन्नकोमलचवलकशिम्बादिकं, तद्भच्चे हि तथाविधा तृप्तिरिप नोपजायते दोषाश्च बहवः सम्भः वन्ति । तथा चित्तितरसं कुथितान्नं, उपलच्चणत्वात्पुष्पितौदनादि, दिनद्वयातीतं च द्धि वर्जनीयं, जीवसंसक्त्या प्राणातिपातादिल न्या-दोषसम्भवात्।" ( પ્રવ∘ સા∘ ટીકા પાના પ૮ )

આમાં બાવીસમાે અભક્ષ્ય 'ચલિતરસ' કહ્યો છે. એટલે જેના વર્ણાદ **ખગડી ગયા હાેય તેવા આહાર, ભલે રાત્રિવાસી ન હાેય**. સવારનાે સાંજે પણ નજ લેવા. પરંતુ 'રાત્રિવાસી આહાર ન લેવાે' એમ નથી કહ્યું, કા<mark>ેે પણ પ્રમાણિક શાસ્ત્રમાં આમ કહ્યું હ</mark>ાેય તાે જંખ્વાચાર્ય બતાવે એજ બાબતને લગતાે સેનપ્રશ્નનાે નીચે લખેલ પ્રશ્ન વિચારવા જેવો છે-

तथौपपातिकसूत्रे 'पंताहारे' इत्यस्य वृत्तौ पर्यूषितं वहाचगा-

(તપા ખરતર લેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૧૧૮, ગ્રંથ ૨ બાલ ૧૨૮ મા ) ११६ प्रश्न-तथा खरतर श्रावक वघारी राब तथा वघारीया सालगा वासी लेवइ, तपा न लेवइ, ते स्युं ?

काद्याहारयन्तीति व्याख्यातमस्ति, तत्र 'पर्युषित' शब्देन किमुच्यत इति प्रश्नो Sत्रोत्तरं-प्रभातराद्धवल्लचणकादिद्विद्तं मध्यान्हादिषु शीतलं नीरसं विनष्टं च भवति तत्पर्युषितशब्देनोच्यते, कोऽधैः ? शीतलं विनष्टं वल्लचणकादि पयुषितमित्यर्थः । यदुक्तं बृहत्कल्प-भाष्ये 'निष्फावचणगमाइ, श्रंतं पंतं च होइ वावन्नं।' एतद्वृत्तौ 'वावन्नं' विनष्टमिति व्याख्यातमस्ति । तस्माद्नताहारादौ सर्वत्र स्वाभिनिवेशं मुक्त्वा सभ्यग् विभाव्यार्थयोजना कार्येति ज्ञेयम ५८ उ० ३ । पाना ४२ ।

શાસ્ત્રોમાં આવેલ पंताहारे શબ્દના પર્યાય ટીકાકારોએ જે पर्युषित भ्કें छे. तेना स्थाने आ प्रश्नोत्तरमां आयार्थ श्रीविजय-સેનસ્ર્રિજી બુહત્કલ્પભાષ્યનું 'निष्फावचर्णगमाइ, श्रंतं पंतं च होइ वावन्तं । आ गाथार्ध टां ४१ ते पर्युषितने। अर्थ विनष्ट थयेल आहार કહ્યું છે. એટલુંજ નહીં બલ્કે **પર્યુષ્ટિત શબ્દના અર્થ** રાત્રિવાસી કરનારાઓને અભિનિવેશ છેાડવાનું ઉપદેશે છે. પરંતુ અભિનિવેશ કાના છે <sup>શુ</sup> તેતા તે ગાથાધ<sup>ર</sup>ના ટીકાપાઠ લખ્યાે **હાેત તાે જ**ણાઇ આવતે. જુઓ આ રહ્યો તે પાઠ—

'निष्पावा' वञ्चाश्चर्णकाः-प्रतीताः, त्र्यादिशब्दात्कुल्माषादिकं, श्रान्तमित्युच्यते । प्रान्तं पुनस्तदेव 'व्यापन्नं' विनष्टं कुथितमित्यर्थः । ( બૂહત્કલ્પ૦ ભાગ ૨ પાના ૪૧૪ )

ભાષા:-વધારેલી રાખ તથા વધારેલા સાલણા વાસી ખરતર લે છે, ને તપા નથી લેતા, તે શું ?

तत्रार्थे—वासी सभोला वघार्या सालगाः वासी वघारी राब लेतां शस्त्रनइ न्यायइ दोष नथी जाएया, कांजीना वडा घारडा लेवा, २४ पहर उपरांति न लेवा ॥ ११६ ॥

ભાષા–(છાસ આદિના) ઝાેલ (રસ) વાલા વધારેલા સાલણા (શાક) તથા વધારેલી રાખ વાસી લેતાં શાસ્ત્રના ન્યાયે દેાષ હેાય તેમ જાણ્યું નથી. કાંજીના વડા, ને ધારડા લેવાય છે, ચોાવીસ પહોરના ઉપરાંત તે ન લેવાય.

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૧૧૯, ગ્રંથ ૨ ખાલ ૧૨૯ મા )

११७ प्रश्न-खरतरांरइ प्रभाति 'उग्घाडा पोरिसी' कहीयइ. मांि बहु-पडिपुरुणा पोरिसी' कहीयइ, पहर राति गयां 'बहुपडिपुरुणा पोरिसी' कहीयइ, तपांनइ त्रिहुं ठामे 'बहुपिडपुण्णा पोरिसी' कहीयइ ए स्युं ? ભાષાઃ-- ખરતરાને સવારે પારસી ભણાવતાં ' ઉગ્લાહાપારિસી ' કહે, ને સાંજે પડિલેહણની શરૂઆતમાં તથા રાત્રે સંથારાપાેન્સિ ભણાવતાં 'બહુપડિપુષ્ણા પાેરિસી ' કહે છે, અને તપાએા ત્રણેય સ્થાને 'બહુપુડિપુષ્ણા પારિસી' કહે, તે શું?

तत्रार्थे- 'साहुणो भणंति, उग्घाडा पोरिसी' इति आव-

આ પાઠેથી સ્પષ્ટ જણાય છે કે **પંતા**हારેના અર્થ પર્શ્વાવત માં લગાડી દેવું એ આચાર્ય શ્રીનું પાતાનું અભિનિવેશ અને એક પ્રકારે છેતરપિંડીજ છે. એથી રાત્રિવાસી કાઇ પણ આહાર નજ લેવું એવું કથત ક્રેષ્ઠ પણ સર્વમાન્ય શાસ્ત્રકારનું નથી. કિંતુ આહાર બગડ્રુયા ન **હો**ય તે જોઇ તપાસીને લેવું એ સિદ્ધાંત છે.

श्यकवृत्तौ. श्रीत्रावश्यकचूर्णि(साग २ को पाना ३१६)मांहि पुणि इमजि कहाउ छइ। तथा 'साहुवयणं-उग्घाडा पोरिसी' इति श्रीदेवेन्द्रसूरिकृत पच्चक्खाणभाष्ये । तथा तपा मुनिचन्द्रसूरिकृत श्रावश्यकसत्तरीवृत्ति ' उग्घाडापोरिसी-जाव राई आवस्सय-चुण्गीप् । ववहाराभिष्पाया पुण, जाव पुरिमद्ढं-उद्याह्यतेsर्थोऽस्यासित्युद्घाटा-द्वितीयः प्रहरः, तां मर्यादीकृत्य, न पुनर्भिन्याप्य इति' एतलइ पहिलइ पहिर उग्घाडा पोरिसी थाइ, तथा स्रोधिनिर्युक्तिवृत्तिमांहे पहर रात्रि गयां 'बहुपिटपुराणा वोरिती' कही छेंइ, पाठ:-'आचार्यस्य समीपे मुखवस्त्रिकां प्रतिलेखियत्वा भगति-बहुपिडपुरागा पोरिसी, संदिशत संस्तारके तिष्ठामि ' इम श्रज्र जोडं विचारिवड, सगले ठामे 'वहुपडिदुरागाः' शब्द किम कहाइ ? एतलइ 'बहुपिटदुरागा।' राति भणावीयइ, पुणि दिवसइ ए शब्द न कहीयइ ॥११५॥

ભાષા:-આવશ્યક ટીકામાં કહ્યું છે કે '' સાધુઓ ઉગ્લાડા પેરિસી કહે '' આવશ્યક ચૂર્ણિ માં ( તેમ પંચવસ્તુક ટીકા પાના ૮૨ માં ) પણ એમજ કહ્યું છે, તથા પચ્ચક્ ખાણભાષ્યમાં દેવેંદ્રસૃરિજી કહે છે કે- '' સાધુઓનો વચન ઉગ્લાડાપોરિસી '' ( એવા સાંભળીને પેરિસી આવી ગઇ સમજી લે ), અને તપા મુનિચંદ્રસૃરિ પણ આવશ્યકસત્તરીની '' उग्લાडાપોરિસી '' ઇત્યાદિ ગાથાની ટીકામાં ''उद्घाट्यतेऽथेंस्यां'' ઇત્યાદિ પાઢથી દિવસના પહેલા પહેારે બહુપડિપુષ્ણા નહીં કિંતુ ઉગ્લાડાપારસી થાય એમ કહે છે, તથા એલનિયું કિતની ટીકામાં પહેર રાત્રિ ગયે સંથારા પેરસી ભણાવતાં '' બહુપડિપુષ્ણા પેરિસી'' કહેવાનું

કહ્યું છે + (તેમજ અન્ય શ્રંથાંતરના) श्चाचार्यस्य समीपे '' ઇત્યાદિ ઉપરાક્ત પાઠ જોઇને વિચારવા, બધે સ્થાને 'બહુપડિપુષ્ણા' શબ્દ કેમ કહેવાય ? એટલે રાત્રે 'બહુ પડિપુષ્ણા' (કહીને સંથારા પારસી) ભણાવીયે પણ દિવસે એ શબ્દ ન કહીયે. ×

+ ''पढमपोरिनिं काऊगं बहुपडिपुरागाए पोरिसीए गुरु सगासं गंतूण भगंति-इच्छामि समासमगो । वंदिउं जाविणाउजाए निसीहियाए मत्थएगा वंदामि समासमणा । बहुपडिपुरागा पोरिसी'' ( ओध नि• पाना ८३ )

x સવારની પારસી ભણાવિને સૂત્રના અર્થ ઉધાડવામાં આવે છે. અર્થાત્ આચાર્ય મહારાજ શિષ્યોને અર્થની વાચના આપે છે. એથી એનું નામ 'ઉધાડા પારિસી ' છે. આ વાત પ્રસ્તુત શ્રંથકાર મહારાજે આપેલ આવશ્યક સત્તરીના ટીકા પાદથી સ્પષ્ટ જાણવા મળે છે, તેમ ओधनियुं कित पाना ७४ ना ''पादोनपौरुष्यां पात्रकाणि स्ट्रमाह्य" આ પાઠથી પાત્રાઓને પડિલેહવા માટે ઉધાડવા(ખાલવા)માં આ**વે છે**. એથી પણ એનું નામ ઉધાડાપારિસી કહેવાય છે. ખીજાં એનું કાળમાન પણ એક પહેાર નહીં, પણ પાેણા પહેાર દિવસ ચઢ્ઢા આવે છે. એટલેજ એનું નામ પાદાન( પાણી )પારસી પણ શાસ્ત્રકારા કહે છે. નુઓ-ઓધનિયું કિતના પાઠ જે ઉપર આપેલ છે. તેમ '' **હદુ ઘાટ-**पौरुष्यां-पादोने पहरे 'पात्रांनर्योगः' पात्रपरिकरः सप्तविधः प्रतिलेखनीयः ।' ( યતિદિનચર્યા. ભાવદેવસૂરિ. પાના २० ) તેમ 'तस्रो पउणपोरिसीए समासमणेण संदिसाविय समासम्णपुट्यमेव

(તપા ખરતર ભેદ માંથ ૧ બાેલ ૧૨૦, ગ્રાંથ ૨ બાેલ ૧૩૧ માે ) ११८ प्रश्न-तथा सांिकनइ कालि सामायिक लेतां खरतर श्रावक

षडिलेहणं करेमिनि भणिय मुहणंतगं पडिलेहित्ता संभवि भंडो-( પંચાશક<mark>ચ</mark>ૂર્ણિ<sup>૧</sup> પાના ૧૦૬ ) वगरणं पडिलेहेइ i'

ઉપર દર્શાવેલ શાસ્ત્રપ્રમાણોના કૃલિતાર્થ એ થયા કે સવારની પારસી પાણા પહેાર દિવસ ચઢ્યે જ્યારે ભણાવવી ત્યારે 'બહુપડિપુષ્ણા ' પાેરિસી' કહેવું કાેઈ પણ રીતે યાેગ્ય નથી, કારણ 'કે શાસ્ત્રકારાેએ દરેક સ્થળે 'બહુપડિપુણ્**ા' શબ્દનાે પ્રયાે**ગ અમુક અંશે પૂર્ણુતામાં નહીં, કિંતુ સર્વથા પૂર્ણુતામાં કરેલ છે केभ हे इल्पसूत्राहिमां पार छे हे-" नवगहं मासाएं बहुपहि-पुरुगागं ग्रहट्ठमागं राइंदियागं विइक्तंतागं " अर्थात् ' नवमिहिना સર્વા ચા પરિપૂર્ણ થયે, ને ઉપર સાડાસાત દિવસ વિત્યે છતે ભગવાનના જન્મ થયા " અહિં જો 'બહુ' શબ્દ ' પ્રાય ' અર્થ'ના સ્ચક હાેત ते। श्रद्धट्ठमागं राइंदियागं विइक्कंतागं " કહेवानी कर्रत शुं હતી ? 'પ્રાય' અર્થ ત્યારેજ થઇ શકે કે જ્યારે નવમહિના ઉપર કાંઇ પણ દિવસ ન હેાય, કિંતુ ઉપરના દિવસાે હેાવા છતાં જે 'બહુ' શબ્દ લગાડવામાં આવે છે તે કેવળ પ્ર:કૃત યા સૂત્ર રચનાની શૈલિએ વાક્ય શાેભા નિમિત્ત છે, ને એનાે અર્થ 'બહુળતાએ પરિપૂર્ણ' નહીં પણ ' સર્વાં શે પરિપૂર્ણજ ' ઘટી *શ*કે, આ ઉપર **દર્શાવેલ '**બહુપડિપુષ્ણા' શખ્દના અર્થ માત્ર અનુમાન કે કલ્પનાનુંજ નથી, કિંતુ તપાગ<sup>ર</sup>છના ઉપાધ્યાય શાંતિચ**ં**દ્રજી સ્વકૃત ' જ <mark>ં</mark> અુદ્દીવપન્નત્તી'ની ટીકા પાના ૧૫૮ માં સ્પષ્ટ લખે છે કે-'' एकं पूर्वलत्तं 'बहुप्रतिपूर्णं ' देशेनापि न न्यून **भिति यावत् ''** અર્थात् ભગવાન ઋપભદેવ પ્રભુએ કિંચિત્ માત્ર

सामायिकनी क्रिया ऋाधी मूकी विचालइ मुह्पत्ती पडिलेही वांदणा देइ पच्चवलाण करी पछइ वली थाकती क्रिया करइ, ते स्यूं ?

ભાષા-સાંજે સામાયિક લેતાં ખરતર શ્રાવક સામાયિકની ક્રિયા અધૂરી છોડીને વચમાં મુહપત્તી પડિલેહી વાંદણા દિયે ને પચ્ચકૃખાણ કરે. ત્યાર પછી બાકી રહેલ સામાયિકની ક્રિયા કરે, તે શું?

तत्रार्थे—जेतलइ मुहपत्ती पडिलेही सामायिक संदिमावी सामा-यिक दंडक ऊचर्या एतलइ मामायिकनी क्रिया, पछी जे इरियावही पडिकमीयइ देते आगिली क्रिया, सज्कायनइ करिवड वांद्गानड (देवउ) पच्चक्लाणनउ किरिवड बइसिवादिकनइ काजि, तपांनइ पुणि पहिलउ सामायिक लेतां इरियावही पडिकमइ ते सामायिक क्रियामांहि नथी घालता, करेमि भंते ! ऊचर्या पछइ सामायिक गिणइ छइ. जिम पोसह त्रित पोसह दंडक ऊचर्येड ए पोसहनी क्रिया थइ, पछी सामायिकनी क्रिया, पोसह लेतां जे पहिली इरियावही पडिक्कमी ते पडिलेहरा क्रिया निमित्ति, एवं सामा-यिक दंडक ऊचर्यां सामायिकनी किया पूरी थई, पञ्जी सांकिना

પણ ન્યુનતા (ઓછાસ) રહિત, એટલે કે સર્વાથા પરિપૂર્ણ એક લાખ પૂર્વ વર્ષ<sup>ર</sup>નાે શ્રામણ્ય પર્યાય પાલ્યાે. આ પરિસ્થિતિમાં પૂર્ણ <mark>પહોર</mark> રાત્રિ વીત્યે સંથારાપારસી ભણાવતાં તેમ ખરાખર પહેાર દિવ**સ શેષ** રહેતે પડિલેહણુ કરતાં ' બહુપડિપુણ્ણા પાેરિસી ' કહેવું વ્યાજબી કહેવાય પણ જે ઉધાડાપારસી પાેણા પહાેર દિવસે <mark>ભણાવાય, તેમાંય</mark> 'બહુપડિપુરહા પાેરસી 'કહેવું કેવી રીતે વ્યાજબી કહી શકાય ? એતા સમાધાન જંખ્યાચાર્ય કરે.

पच्चक्लाण त्रावश्यक साचिववा भगी वांद्गा देई पच्चक्लाण करइ, जिम्या न हुवइ तउही जघन्य वांद्णइ वांदी परुचक्खाण करइ पछइ, सज्कायनी खमासमण देइ ऊभां प नवकारनी सज्माय करइ, पछइ बइसणा संदिसावी वेला जागाइ तर सज्माय बइसी करइ, एतलइ करतां सामायिकनी किया विचालइ सी बीजी किया थई ? जे तुम्हे चर्चेड छउ, विमासिज्यो। श्रीदेवेन्द्रसूरि नाम तपइं आचार्यई 'श्रावकदिनकुत्य'मांहि कह्यं जे " वंदिच सूरिमाई, सज्भायावस्सयं कुण्ड्। " एतत्तइ सामायिक किया कीर्घा पञ्जी सांभिनइ श्रावश्यकि सूरि प्रमुख भगी विस्तर वांदगाइ तथा जघन्य वांदगाइ वांदी सज्माय करी आवश्यक करइ, घरनी सोक्ती करिज्यो ॥ ११८॥

ભાષા:-મુહપત્તી પહિલેહી ખે આદેશ લઇને સામાયિક દંડક ઉચ-રવા સુધી સામાયિકની ક્રિયા છે, પછી જે ઇરિયાવહી પડિકમવી તે આગળની **ક્રિ**યા છે, (તેમ ) સજ્ઝાય કરવી. વાંદણા દેવા. પ<sup>ર</sup>ચખાણ કરવું ( આદિ ક્રિયાએા ) બેસવા આદિને માટે છે, તપાને પણ સામા-યિક લેતાં પહેલાં જે ઇરિયાયહી પડિકમે છે તે સામાયિકની ક્રિયામાં નથી ગણતા, કરેમિ ભંતે ઊચર્યાં પછી સામાયિક ગણાય છે, જેમ પાસહ વ્રતમાં પાસહ દંડક ઉચર્યાં પાસહની ક્રિયા થઇ, પછી સામા-યિકની ક્રિયા (કહેવાય) અને પાસહ લેતાં પહેલાં જે ઇરિયાવહી પડિકમા તે પડિલેહણ ( ? ) ક્રિયા નિમિત્તે છે, એ રીતે સામાયિક દંડક ઉચર્યાં સામાયિકની ક્રિયા પૂરી થઇ, પછી સાંજે પડિકમણ આવશ્યક સાચવવાને વાંદણા દેત પચ્ચખાણ કરે, જમ્યા ન હોય તેા પણ (ખમાસમણ દેવારૂપ)

જઘન્ય વંદનાએ વાંદીને પચ્ચખાણ કરે, પછી સજઝાયના આદેશા માંગી ઉભા થકા આઠ નવકારની સજઝાય કરે, પછી બેસણાના આદેશો● લઇને ટાઇમ હાય તા ખેસીને સજ્ઝાય કરે, આ રીતે કરતાં સામા-યિકની ક્રિયા વચે બીજી ક્રિયા શી થઈ ? જે તમા ચર્ચો છો, વિચારજો, તપા ગચ્છાચાર્ય श्रीदेवे दसूरि 'श्रावકદિનકૃત્ય'માં કહે છે કે–'' वंदित्तु सूरिमाई, सज्भायावस्तयं कुणइ। " आ प्रभाश्यी साभायिकती ક્રિયા પછી સાંજના આવશ્યકમાં આચાર્ય આદિને વિસ્તાર કે જઘન્ય વંદનાએ વાંદીને સજ્ઝાય કરે, ને તે પછી સજ્ઝાય તથા આવશ્યક (પ્રતિક્રમણ) કરે, ધરની સોઝ કરજો. +

+ તપા ખરતર બેદ પૃત્ર ૧૦૨ માં લખ્યું છે કે 'સઝાય સંદિસાવા **ઠાવાનાં** ખમાસમણ તથા ખેસણે સંદિસાવા ઠાવાનાં ખમાસમણ પણ દે છે " એના ઉત્તરમાં જણાવાનું કે ખરતરમાં તેા શું ! પરન્તુ ખીજે ક્યાંય પણ સજઝાય ઠાવાનું ખમાસમણ દેતાં જોયા કે સાંભલ્યા નથી છતાં જ ખ્વાચાર્ય દેતાં દેવરાતા હોય તો એએા જાણે. ફરી એજ પૃષ્ટમાં લખ્યું છે કે '' તપા તાે સામાયિક પૂરી લઇને તેની સઘળી ક્રિયા કરીને પછી વાંદણા દઇ પચ્ચકૃખાણ કરે છે. પરન્તુ સામાયિક અધુરી લઇને વચમાં ક્રિયા કરતા નથી. જેએો સામાયિકની એક ક્રિયા છોડીને વચ્ચે ખીજી ક્રિયા કરે છે તેમને વિરાધ આવે છે" એટલે જણાવાનું કે કેાઇ પણ શાસ્ત્ર પ્રમાણ આપ્યા વગર પાેતાની ગચ્છ **રૂઢીએ કરાતી જે સામાયિક વિધિ. એજ પૂરી છે** એમ કેમ માની લેવાય <sup>શ</sup> અને સજઝાય આદિના આદેશા માગ્યા શિવાય પ<sup>ર</sup>ચકૂખાણ આદિ કરવાના નિષેધ માટે પણ ક્રાેઇ સવ<sup>૧</sup>માન્ય શાસ્ત્ર પ્રમાણ આપ્યા વગર કેવળ જ બ્વાચાર્ય'ના માેંઢે કહેવા માત્રથી કાણ માની લેવાનું ?

(તપા ખરતર બેઠ ગ્રંથ ૧ બાલ ૧૨૧, ગ્રંથ ૨ બાલ ૧૩૩ માે)

११६ पश्र-तथा खरतरांरइ पोसहमांहि करेमि भंते ! ऊचरतां 'जाव पोसहं पज्जुवासामि' इम पाठ न कहइ, ते स्युं ?

ભાષા:-ખરતરને પાસહમાં 'કરેમિ ભંતે ' ઉચરતાં ''જાવ પાસહ પજ્જાવાસામિ" એમ નથી કહેતા, તે શું ?

तत्रार्थे-पोसहमांहि पिए सामायिक दंडक ऊचरतां 'जाव नियमं पज्जुवासामि' पहवोजि मृलगउ सामायिक पाठ कहीवउं, श्रन्यथा देहरइ सामायिक ऊचरतां 'जाव चेइयं पज्जुवासामि' यतियां पासि सामायिक लेतां 'जाव साह पज्जवासामि' पाठ थाइ, घरे सामायिक करतां 'जाव नियमं पज्जुवासामि' ए पाठ नियत छइ, पिएा 'जाव पोसहं पज्जुवासामि' ए पाठ शास्त्रे नथी दीसतउ, तिहां 'नियम' शब्दइं सामायिकनउ काल जघन्यइ मुहूर्त-२ काची घडी, उत्कृष्टउ जां सीम सोपयोगी थकउ न पारइ तां सीम 'नियम' शब्दइ कहा ३, ''तत्सामायिकं छिन्नका लं द्विघटिकादिमानं" इति विशेष!वश्यकवृत्तौ । तथा 'सामायिकं तदित्वरं मुहूर्त्तादिमानं 'गृहिणः' श्रावकस्ये'ति दशमप्रश्राह्यक वृत्ती, एवं परिद्धिवड, जइ 'नियम' शब्दइं काची २ घडी-नउहीज मान आवइ तउ पोसह पखइ जे सामायिकधर आवक पिंडकिमिवा भिगा त्राच्या छइ ते पजूमिणा पर्वना पिंडकमणा करतां कितलीवार फेरी २ सामायिक व्रत ऊचरिस्यइ ? श्रनइ विधिस्युं संवच्छ्ररीनइ पडिकमण्ड करतांनइ सामायिक तीननड काल माजनइ सइ लागइ छाइ तउ विचालइ विचालइ ३ वार

सामायिक व्रत ऊचरिवानी क्रिया ते कांइ न करे ? जे भणी तेहनइं सामायिकनड काल २ घडीजि छइ, जिम वरिसालइ फास फाणीनड काल ३ पहर छइ, ते भणी ३ पहर पछइ नवीदा वली फासू पासी करइ छुइ, ते भागी सामायिक ऊचरतां 'जाव नियमं' कहतां जितली वेला सामायिकमांहि रहइ पारइ नहीं तां सीम सामायिक छइजि, श्रान्यथा 'जाव संवच्छरीं पडि-क्कमामि' कहिवड थास्यइ, ते भगी पोसहमांहि जे सामायिक दंडक ऊचरीयइ तिहां 'जाव नियमं' कहीयइ, जइ वली 'जाव पोसहं पज्जुवासामि' इम कहतां पोसह पार्यां सामायिक पारागाउ, तउ वली सामायिक जुदा पारइ ते स्युं ? वली पोसह ऊचर्या छइ 'जाव दिवसं' तउ दिवस ऋाथम्यइ पोसह पूरा थया, ऋनइ सामायिक लीजतां जे कहीयइ छइ 'जान पोसहं पज्जुवासामि' तउ पोसह पूरड थयइ सामायिक पूरड थयउ तेंंडे वली जुदा किम सामायिक पारइ ? एतलइ ऊचरतां 'जाव पोसहं पञ्जु-वासामि' ए पाठ किम कहाइ ? विमासी जोज्यो । 'जाव नियमं' कहतां किसउई विरोध न थाइ, ऋम्हारइ तउ जां सीम सामायिक न पारइ तां सीम सामायिक तेहनइ छड़जि, पछड़ छतउ सामायिक पारइ छड़।

ભાષાઃ-પાસહમાં પણ સામાયિક દંડક ઉચરતાં સામાયિકના મૂળ પાદ " જાવ નિયમં પજ્જાવાસામિ" એજ કહેવા. + અન્યથા દેરાસરે

<sup>+</sup> છાપેલ પંચાશક ચૂર્ણિના પૃત્ર ૧૦૪ માં પૌષધ વિધિના અધિકારે સામાયિક દંડકમાં 'જાવ નિયમં' એવાજ પાઠ છે. અને બીજા આચાર્યોના મતાંતરે 'જાવ પાસહં' કહેવા કહેલ છે. નહિંક

સામાયિક લેતાં " जाव चेइयं पज्जुवामामि " સાધુએ। પાસે લેતાં माहू पञ्जुवासामि " अने धेर क्षेतां "जाव नियमं पज्जुवसामि " अेवा पाही शास्त्रोमां नियत छे परन्तु " जाव पोसहं पज्जवासामि " अवे। पार शास्त्रोभां नथी देणाता, त्यां नियभ ' શખ્દથી સામાયિકના કાળ જધન્યે એક મુહુર્ત (કાચી ખે ઘડી) અને ઉત્કૃષ્ટે જ્યાં સુધી ઉપયોગસહિત રહ્યો થકા પારે નહીં ત્યાં સુધી કહેવાય. વિશેપાવશ્યક વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે–' તે સામાયિકનાે છિન્ન (છૂટા) ક્રાળ એ ઘડી આદિ પ્રમાણવાલો છે ' તથા દશમા પંચાશકની ટીકામાં લખ્યું છે કે-' તે ઇત્વર (થાડા ટાઇમના) સામાયિક મુહુર્ત્તાદિ પ્રમાણના બ્રાવકને છે" આ રીતે શાસ્ત્રોના કથન છે. (એટલે કે <sub>ઇત્વર</sub> સામાયિકના કાળમાન એકજ મુહુત્ત ના નહીં કિંતુ મુહુર્તાદિ વધારે ટાઇમ પણ 'નિયમ' શખ્દથી લેવાય છે ). યદિ 'નિયમ' શખ્દથી કાચી એ ધડીનાજ કાળમાન લેવાય તા પાસહ શિવાય જે સામાયિક ધર શ્રાવક પડિકમણું કરવા આવેલ હોય તે સંવચ્છરી પડિકમણું કરતાં કેટલી વખત કરી કરીને સામાયિક ઉચરશે ? અને વિધિથી સંવચ્છરી પડિકમર્ણ કરતાંને તીન સામાયિકના કાળ સહેજે સદા લાગી જાય 🗞 તાે પછી વચે વચે ત્રણ વાર સામાયિક વ્રત ઉચરવાની ક્રિયા ક્રેમ નથી કરતા ? કારણ કે તેની સામાયિકનું કાળ (નિયમ શબ્દથી) બે ઘડીજ છે, જેમ વર્ષાઋતુમાં ફાસુપાણીનું કાળ ત્રણ પહેારનું છે. તેથી ત્રણ પહેાર બાદ નવેસર ફાસ પાણી કરીએ છીએ. એટલા માટે

સિદ્ધાંતના મત પ્રમાણે, જુએ। તેજ ચૂર્ણિના પાઠ—" श्रने पुरा इह ठाणे 'जाव पोसहं पञ्जुवासामि ' भणावेति " पृ० ११४।

સામાયિક ઉચરતાં 'જાવ નિયમ' ' કહેવાથી જેટલી વેલા સુધી સામા-યિકમાં રહે અને પારે નહીં, તેટલી **વે**લા સુધી સામાયિક છેજ, જો એમ ન માનીએ તેા (સંવચ્છરી પડિકમણા અવસરે) 'જાવ સંવચ્છરી' પડિક્કમામિ ' કહેવું પડશે, એટલે પાસહમાં જે સામાયિક દંડક ઉચરીએ તેમાં 'જાવ નિયમં' કહીયે, વલી જો 'જાવ પાસહં પજ્જાવાસામિ' કહીયે તે પોસહ પારવાની :સાથે સામાયિક પારાઈ ગયું તે વલી સામાયિક જુદાે પારે તે શું ? વલી પાસહ ઉચર્યા છે 'જાવ દિવસ'' તાે દિવસ અસ્ત થયે પાેેેેેેેેેેે પૂરા થયાેે. અને સામાયિક લેતાં કહે છે ' જાત્ર પાેસહં પજ્જીવાસામિ ' તાે પાેસહ પૂરાે થયાં સામાયિક (પણ) પૂરા થાય, તા પછા સામાયિક જુદાે કેમ પારે છે ? એટલે સામાયિક ઉચરતાં 'જાવ પાેસહ**ં પજ્જા**વાસામિ' એ પાઠ કેમ કહેવાય*?* વિચારી જોજો. ' જાવ નિયમ ં' કહેતાં કેાઇ પણ જાતનાે વિરાધ નથી આવતા, અમારે તા જ્યાં સુધી સામાયિક ન પારે ત્યાં સુધી તેને સામાયિક છેજ અને પછી છતાે સામાયિક પારે છે.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્ર**ંથ** ૧ માલ ૧૨૨ મા )

१२० प्रश्न — तथा खरतर पर्वेजि पोसह श्रावकांनइ करिवड मानइ तउ दिहाडि दिहाडि 'सामाइय पोसह संठियस्स' ईयइ गाथायइं सामायिक पारतां पोसह श्रागहुंतुउ कांइ पारइ ?

ભાષા-ખરતર શ્રાવકને પવે<sup>જ</sup> પાસહ કરવાનું માને છે તા પછી હમેશાં સામાયિક પારતાં ''સામાઇય પાસહ સંક્ષ્યિસ્સ " આ ગાથાયે પાસો અહાહુંતા શા માટે પારે છે. +

<sup>+</sup> ખુદ આગમપ્રત્નજીનાં પૂજ્ય પૂર્વજ આચાર્ય २તનશેખરસૂરિજી સામાયિક પારવાની વિધિમાં 'सामाइय पोसह संठियस्स ' ઇત્યાદિ

तत्रार्थे—'सामाइयपोसह संठियस्स' ए गाथा सामायिक पोसह पारिवानी नथी, किन्तु सुकृत-पुरुय अनुमोदननी छइ, न उकार कहा ते पच्चक्लाग पारिवाना सूत्र छइ × बीजाई

ગાથાએ ખાલવા કહે છે. તો એમણે આ ગાથાથી અણહુંતા પાસહ પારવાનું શા માટે કહ્યું ? એના ખુલાસા આગમાપ્રત્નજી કરે. ખીજું એજ રત્નશે ખરસૂરિજી '<mark>'सामायवयजुत्तो</mark>'' આ ગાથા ખાલેવાનું નથી કહેતા છતાં તપાએ પોતાના એ પૂ. પૂર્વ જોની આત્રાનું ઉલ્લંઘન કરવા સાથે तेभर्भे भासवा भतावेस 'ब्रुडमत्थो मृढमगाो' अने 'सामाइय पोसह संठियस्म' आ भे गाथाओ। ઉડावी ६४ने 'सामाइयवयजुत्तो' એ ગાથા ખાલે છે તે ખરેખર આજના તપાઓના ધરનાજ આચાર છે.

× પંચાશકચૂર્ણિ પૃષ્ટ ૧૦૯ માં પાઠ છે કે-'जया पुरा पोसहं पारिउकामो तया लमासमगादुगेगा मुहपोत्ति पडिलेहिऊए। लमासमण्डुगेण सामाइयं व पोसहं पारेइ, पुण मुहपोत्तिपेहण-पुन्वं सामाइयं पारित्ता 'छउमत्थो मृढमणो' इच्चाइ गाहात्रो भणइ।" આ પાઠમાં પાસહ પારતાં ''સાગરચંદાે'' તેમ સામાયિક પારતાં ' સામા-<sub>ઇયય</sub>જુત્તો " કહેવાનું કહ્યું નથી. પણ પાેસહ પાર્યાં <mark>પછી ક</mark>ાેઈ પણ ગાથા કહ્યા વગરજ સામાયિક પારીને '' સામાઇયવયજી તો '' નહીં, કિંતુ '' છઉમત્થા મૂઢમણા '' ઇત્યાદિ ગાથાએ બાેલવાતું કહ્યું છે, તપા રત્નશેખરસૂરિ પણ ઉપર આથી પહેલાની ટિપ્પણમાં જણાવ્યા મુજબ શ્રાહ્ધવિધિમાં એજ ગાથાએા બાલવા કહે છે. એથી આજના તપાઓ જે આ ગાથાએ। નથી કહેતા અને 'सामाइयवयजुत्तो' आहि <u>ગાથાએ</u> કહે છે, એ એમના ધરના આચાર છે.

पच्चक्लाण तथा पोसह नवकार गुरुयइ पूरा थाइ, विचारी जोज्यो, जिम विजयराजा 'नमो श्ररिहंगाणं ति निरमओ' ए श्रचर जोइवा, जिम नवकार गुणी सामायिक पोमह लीधा हता तिम पारतां नवकार गुण्यां सामायिक पोसह पार्या कहीयइ, एहलइ जइ 'सामाइय पोसह संठियस्स' ए गाथा पारिवानी नथी तड स्युं पूछर ? वली जइयइ सागरचन्द्र दशार्णभद्र सुदर्शन थूलभद्रादि न हता तइयइ पोसह सामायिक किम पारता ? ते भणी नवकारइजि पारिवानउपाठ छइ, अनुमोदनानड पाठ जे महानुभाव थया तेहना नाम लेई अनुमोद्याजि करउ, वली 'सब्वेसु कालपब्वेसु, पसत्थो जिएमर तवोजोगो। ऋट्टमिपन्नरसीसु य, नियमेए हवज्जि पोसहिन्नो ॥१॥' ए गाथा त्रावश्यकचूर्णि (लाग रुले पाना ३०४) मांहि छइ परं 'अटुमी चउइसीसु य' ए पाठ नथी, जेह भगी श्रीउत्तराध्ययननी शांत्याचार्यकृत वृत्तिमांहि नवमइ अध्ययनि 'सर्वेष्वपि तपोयोगाः, प्रशस्ताः कालपर्वसु । श्रष्टग्यां पञ्च-दश्यां च, नियतं पौषधं वसेत् ॥१॥' इति श्रीत्राससेनकृतः श्लोकः पौषधाधिकारे लिखितोऽस्ति, परं तपा रत्नशेखरस्ररिकृत वंदित्तुनी वृत्ति (पाना १३६) मांहि 'श्रद्वमी चउदसीसु य, नियमेण हविज्ज पास हिओ ॥१॥' ए पाठ निर्मूल लिख्यो छइ, बीजाई गीतार्थ पूछि जोज्यो, प्रन्थ पूर्वाचार्यकृत जोज्यो,तत्त्वार्थ भाष्यनइ विषइ पौषधोपवास शब्दइं 'पौषध' कहतां पर्वे, तेहनउ उपवास ते पौपधोपवास, ते पौषधोपवास-पर्वदिवसनउ उपवास ते अष्टम्यादि पर्वेनइ विषइ नियतपण्ड करिवुंजि, वीजीए तिथिए

प्रतिपदादिके कीजइ न कीजइई, पर्वतिथिनउ उपवास पर्वतिथिए करिवड, बीजीए तिथिए उपवास करतां पाल्यड नथी, ए ऋर्थ, तत्त्वार्थवृत्तिकारे पौषधोपवासना ऋर्थे पर्व दिने पोसह नाम ब्रतनुड करिवड कह्यउ, एतलइ वृत्तिकारइ श्रनइ भाष्यकारइ 'पौषघोपवास' शब्दना ऋथे जूजूऋा लिख्या, ठाणांग सूत्रमांहि ४ ऋासासानइ ठामि सूत्रमांहि तथा वृत्तिमांहि इमइजि पौषघोपवासना जूजूआ अर्थ कही कही श्रासास कह्या, एतलइ व्रतरूप पोसह पर्वतिथिए करिवड, बीजड उप-वास रूप पोसह पर्वतिथिए करिवड वीजीए तिथिए उपवास करतां कोइ पालतं नथी. ए तस्त्रार्थभाष्यकारनं ऋभिप्राय छड्, ते प्रन्थनं पाठ लिख्य उनधी प्रन्थ गौरव भय धकी, यतिनइ 'पिक्खय-पोसहिए समाहिएताणं एतलइ यतिनइ पोसह ते उपवास जाणिवा, एकला ब्रह्मचर्यनइ पुणि पोसह कहीयइ 'जया एनस्स वंभ वेरपोसहो इयरस्स पारणञ्जो इति श्रीत्रावश्यकबृहदुवृत्तौ । वर्ला इहां तुम्हे लिख्या जे सुबाहुनइ ऋपर्वेइ ऋटुम पोसह वहाउ छड, तत्रार्थे-तिहां श्रठम पोसह करतां चतुर्दशी प्रमुख पर्वना नाम लिया छइ, तथा नन्दमिखायारनइ ऋधिकारि प्रतिक्रमण-चूर्णिप्रांहि 'पटबदियहम्मि कम्मि, श्रठमभत्तं पगिपहइ नन्दो' एहवइ पाठइं नंदमिण्याग्इं पुणि शास्त्रनइ न्यायइ पर्वनउइजि पोसह कीधउ, तथा नवपदप्रकरणवृत्ति स्रोसवालांनी कीधी छइ, तिहां नंदनइ ब्री६म वालइं चउदसिनी रात्रि तृषा लागी कही छाइ, एतलाइ पोसह दिन पर्वनिष्ठ छाइ इम नियम थया उदायिन राजानइ ऋधिकारि उत्तराध्ययननी वृत्तिमांहि पास्तीनइ दिनई उदः-

श्यित राजाइं तीर्थंकरनं आगमन पोमहमाहि वांड्यं एहवइ पोमह पर्वतं थयं छइ। अभयकुमारइं मेघवर्षांनइ काजि अभिप्रह कर्यं उ, परं ते पोमहन्नत न थाइ. मोत्तार्थ नहीं । एवं विजयराजाना कृष्णना भरतना आवरती इहलोकार्थ भणी पोसह (त्रत) न कहणा, वली तपा पोमहमाहि इहलोकना गुणणा ध्यान करतां मिध्यात्व मानइ तड भरत कृष्ण अभयकुमारादि सर्व मिध्यात्वी थाइ, मिध्यात्वीनइ पोगह किम थाइ? जोज्यो, एतड तुम्हारइ कथन उपर लिख्यंड छइ, मिल्यां युक्ति पूछाइ कहाइ पुणि, एवं ममिक्तं यो, एह प्रश्ननं विस्तरविचार पोमहछ्त्री-सीनी वृत्ति थकी जोइवड, समी दृष्ट जोवतां जिम वहरा मूजानइ समिक थइ तिम थाइ, घरे विचारिज्यो ॥ १२०॥

ભાષા—" मामाइय पोसह संठियस्स" આ ગાથા સામાયિક પારવાની નથી, કિંતુ સુકૃત-પુષ્ય અનુમાદનની છે, નવકાર ગણ્યા તે પચ્ચખાણ પારવાના સત્ર છે, ખીજા પણ પચ્ચખાણ તથા પાસહ નવકાર ગણ્યેજ પૂરા થાય છે, વિચારી જોજો. જેમ વિજય રાજા " નમાં અરિહ તાણ" કહી (પોષધ શાળાથી બાહાર) નીકલ્યા" એવા શાસ્ત્રાક્ષરા (વસુદેવહિંડી આદિના) જોવા, ખીજાં જેમ નવકાર ગણીને સામાયિક—પાસહ લીધા હતા (તેમ) પારતાં નવકાર ગણ્યે. સામાયિક પાસહ પાર્યા કહેવાય, મતલબ કે જયારે ' सामइय पोसह सંઠियस्स " એ ગાથાઓ પારવાની છેજ નહીં ત્યારે પૃછા છા શું ? વલી જયારે સાગરચંદ્ર દશાર્યું ભદ્ર સુદર્શન અને ચૂલભદાદિ થયા નહાતા ત્યારે સામાયિક વા પાસહ કેમ પારતા હશે ? માટે વસ્તુતઃ પારવાના પાર નવકારજ છે, અનુમાદનના

પાઠ ( ભૂતકાળમાં જે ) મહાનુભાવ થયા તેહના નામ લેઇ અનુમાદ્યાજ अद्रुमिपन्नरसीस य. नियमेण हविष्त पोसहिन्नो ॥ १॥" आ ગાથા આવશ્યક ચૂર્ણિ (ભા. ૨ પાના ૩૦૪) માં છે, પરંતુ ''શ્રદ્દદમિ-चउइसीस य " એवे। पार नथी, डारख हे शांत्यायार इत उत्तराध्ययन टीકાના નવમા અધ્યયનમાં (પણ) "सर्वेध्विप तपोयोगा; प्रशस्ताः काल-ं पर्वस् । ऋष्टम्यां पद्भदर्श्यां च, नियतं पौषधं वसेत् ॥१॥" आ કવિ આસસેન કૃત શ્લોક પૌષધના અધિકારમાં લખેલ છે. ( જે ઉપરાક્ત આવશ્યકચૂર્ણિની ગાથાથી અક્ષરે અક્ષર મળતા છે) છતાં (દષ્ટિરાગને વશ પ્રાચીન પાડને ફેરવી દઇને ) તપા રત્નશેખરસ્રિકૃત વંદિતુ સ્ત્રની ટીકા ( પાના ૧૬૫) માં '' अट्ठिम चउद्दसीसु य, नियमेण हिवज्ज पोसहित्रो ॥१॥ " આવે। નિર્મુલ પાઠ લખી દીધા છે, બીજા ગીતાર્થાન પણ પૂછળે, પૂર્વાચાર્ય કૃત ગ્રંથાને જોજો, તત્ત્વાર્થ ભાષ્યમાં પાષધાપ વાસ શબ્દથી 'પૌષધ' એટલે પર્વ', તેના ઉપવાસ તે પૌષધાપવાસ, તે પૌષધાપવાસ–પર્વાદવસના જે ઉપવાસ તે અષ્ટમ્યાદિ પર્વાને દિવસે નિયતપણે કરવાજ, બીજી પ્રતિપદાદિ (અપર્વ) તિથિએ કરવા ન કરવા (અનિયત છે), પર્વાતિથિના ઉપવાસ પર્વાતિથિએ કરવા, (પણ) બીજી તિથિએ ઉપવાસનું નિષેધ નથી, મતલબ કે તત્ત્વાર્થવૃત્તિકારે પૌષધોપવાસના અર્થ'થી પર્વ'દિવસે પાેસહવત કરવું કહ્યું, એટલે વૃત્તિકારે અને ભાષ્યકારે ' પૌષધાપવાસ ' શબ્દના અર્થ જુદા જુદા કર્યા. કાણાંગ સૂત્રમાં ચાર આસાસાના અધિકારે મૂળમાં તથા ટીકામાં એમજ જુદા **જુદા અર્થ** ' પૌષધોપવાસ ' **શ**બ્દના કરીને આસાસા કહ્યા છે,

એટલે (અગ્યારમા) વ્રતરૂપ પાસહ (અષ્ટમ્યાદિ) પર્વાતિથિએ કરવા (અતે) બીજો ઉપવાસરૂપ પાસહ પર્વ તિથિએ કરવા (પણ, બીછ (અપર્વ) તિક્ષિએ ઉપવાસ કરતાં કાેે રાેેકતા નથી. એ તત્ત્વા**ક** ભાષ્યકાર (તેમ વૃત્તિ-કાર)નાે અભિપ્રાય છે. ય્રાંથ વિસ્તૃત થવાના ભયથી તેનાે પાઠ નથી લખ્યાે, સાધુના અધિકારમાં "पविख्यपोसहिए समाहिपत्तागां" આવા પાડ્યી સાધુને પાસહ તે ઉપવાસ સમજવાના, એકલા બ્રહ્મચર્યાને પણ શાસ્ત્રોમાં પાસહ કહેલ છે. જેમ કે આવશ્યક બહદ્દૃૃૃૃદૃત્તિમાં પાઠ છે કે '' जया एगरम बंभचेरपोमहो इयरस्स पारणुत्रो " (अर्थात् ज्यारे એકને બ્રહ્મચર્ય પૌષધ હોય ત્યારે ખીજાને પારણો હોય. ) વલી તમાએ જે લખ્યું કે સુબાહુકુમારને માટે અપર્વમાં અઠ્ઠમથી પાસહ કહ્યું છે. તેના ઉત્તરમાં સમજવાનું કે–ત્યાં અઠમથી પાેસહ કરતાં ચતુર્દશી પ્રમુખ પર્વાના નામ લીધા છે. તથા નંદમણિયારના અધિકારમાં પ્રતિક્રમણ খুডিনি '' पञ्चदियहम्मि कम्मि श्रदठमभत्तं पगिरहइ नंदो " આ પાર્કથી નંદમણિયારે પણ શાસ્ત્રદષ્ટિએ પર્વાતિથિએજ પાસહ કર્યો છે, તથા ઉકેશ ગચ્છવાળાએાની કરેલી નવપદ પ્રકરણની ટીકામાં ' ઉન્હાળાની સીઝનમાં ચઉદસની રાત્રિએ ન દમણિયારને તૃષા લાગી ' એમ કહેલ છે. એટલે 'પાેસહના દિવસ પર્વ છે' એમ નિશ્ચિત થયું, ઉદાયન રાજાના અધિકારે ઉત્તરાધ્યયનની ટીકામાં કથન છે કે–પાખીના દિવસે પાસહમાં ઉદાયન રાજાએ તીર્થ કર ભગવાન શ્રીમહોવીર દેવનું આગમન વાંછયું, એથી તેના (પણ) પાસહ પર્વ દિવસે થયા છે. અભયકુમાંરે મેધવર્ષા નિમિત્તે અભિગ્રહ કર્યો છે. પરન્તુ તે પાસહ વ્રત ન હેાય, ( કારણ ? ) માક્ષનિમિત્તે નથી, આ રીતે વિજયરાજાનાં કૃષ્ણ-વાસુદેવનાં

ભરત ચક્રવર્ત્તિ તાં (પોસહ તે) અવિરતિપણાને અંગે તેમ આલે!ક સંબંધિયા (મનારથ) નિમિત્તે હોવાથી પોસહ (ત્રત) ન કહેવા, વલી તપા પોસામાં આલે!ક સંબંધિ ગણ્ણું કે ધ્યાન કરતાં મિથ્યાત્વ માને છે તો (તપાની માન્યતા મુજબ) ભરત ચક્રવર્ત્તિ કૃષ્ણ વાસદેવ અને અભયકુમારાદિ બધા મિથ્યાત્વી થાય, અને) મિથ્યાત્વીને પોસહ કેમ થાય ? તે વિચારજો તમારા કથન ઉપર (સ્ચન માત્ર) આટલું લખ્યું છે, (અરૂ બરૂ) મળવાથી યુક્તિ પ્રયુક્તિ પૂછાય અને કહેવાય પણ, એમ સમજજો. આ પ્રયુનો ઉત્તર વિસ્તારથી જોવું હોય તો પોસહછત્રીસીની શિકાથી જોવું, સમદષ્ટિએ જોતાં જેમ સૂજા વહેારાને સમજ થઇ તેમ (તમને પણ) થશે. (માટે) ઘરમાં (સ્થિર ચિત્તે) વિચારજો. +

<sup>+</sup> તપા ખરતર ભેદ પૃત્ર ૧૦૬ માં લખ્યું છે કે '' શાસ્ત્રોમાં પૌષધ દેશથી અને સવ'થી કહ્યા છે (પણ 'અપવી'એ ન થાય' એમ ક્યાંય કહ્યું નથી) આમ છતાં જે પૌષધ ઉત્થાપે છે તેને વિરોધ આવે છે" એટલે પૂછવાનુ કે-લોકિક પંચાંગ કે જેનાપર આખાય જેન સમાજની તિથ્યાદિ માન્યત ના આધાર છે, તેમાં લોકિક જ્યાતિષના દિસાએ થયેલ પાંચમ—આઠમ આદિ પવ'તિથિઓની વૃદ્ધિ પ્રસંગે સ્પર્યના ઉદય અને અસત ખન્નેના ભાગવટાવાળી ૬૦ ઘડીની પરિપૂર્ણ પહેલી પાંચમ-ઓઠમ આદિ પવ'તિથિઓને 'નહીં ઘરના કે નહીં ઘટના' એ ન્યાયાનુસાર જ ખ્વાચાર્યના પૂર્વ જો એ ચોથ-એ સાતમ આદિ કરીને તેમ જ ખ્વાચાર્ય પણ તે પહેલી પાંચમ આઠમ આદિને પહેલી પાંચમ આઠમ આદિ માનવા કહેવા છતાં તેને ફલ્સ કહીને પોંધને યું ? પણ લીલવણીના છેદન ભેદનાદિના ત્યાંગ અને ધ્રહ્મ-

(તપા ખરતર ભેઠ ગ્રથ ૧ બોલ ૧૨૩ મા)

१२१ प्रश्न-वली लिख्या खरतरांनइ इग्यारमा व्रत पोसह तथा बारमा वत त्रातिथिसंविभाग, ए बेउं व्रत जे पर्वतिथियइं तथा पर्वतिथिरइ पार्गारइ दिनइ करिवा अनेरी निथिए न करिवा तउ सदाई गात्रिइं तथा दीहइं पडिकमगा करतां इयां बिहुं व्रतांना ऋतिचार ४ ४ स्या माटइ आलो अइ छइ ?।

ભાષા - ખરતરાતે અગ્યારમા તથા બારમા વર્ત પાસહ તથા અનિધિસ વિભાગ. આ બન્ને ત્રતા પર્વાતિથિએ અને પર્વાતિથિના પાર-ણાના દિવસે કરવા અને બીજ તિ**યિ**એ ન કરવા (એમ માન્યતા છે) તા હમેશાં રાત્રે અને દિવસે પ્રતિક્રમણ કરતાં આ બન્ને વ્રતાના પાંચ પાંચ અતિચાર શા માટે આલાવે છે ક

तत्रार्थे-- सह तपांरा श्रावक रातिनइ पडिकमणइ करतां अतिथिसंविभागना अतिचार ४ स्या भणी आलोवइ छइ ? गत्रिइंतउ श्रितिथिसंविभाग नथी थातउ, तथा संलेखनाना दोष

ચર્મ ના પાલન સુધાંને જે ઉત્થાપે છે. તે કયા શાસ્ત્રથી અવિ-રાેધી છે? બીજું દેશથી અને સવ<sup>જ</sup>થી ક્યાં માત્ર આ**હા**રપો<mark>ેષધજ</mark> કહ્યું છે <sup>?</sup> શાસ્ત્રોમાં તાે ચારે પૌષધા દેશથા અને સર્વ**ધા કહેલ છે** તા પછી પાસહ દંડકમાં માત્ર આહારપૌષધજ 'દેસએા સબ્વએા વા'થી અને ખીજા ત્રણે પૌષધો 'સબ્વએા'થીજ ઉચરવાનું શું કારણ ? તેમ પીયાસણા તથા એકાદિ વિગયના ત્યાગસુધાંને પણ શાસ્ત્રકારોએ **દેશથી** આહાર પૌષધ કહેલ છતાં તપાએા પૌષધમાં એકાસણા સુધીજ કરવાનું માને છે. તેનું શું કારણ ? એના ઉત્તર સવ<sup>°</sup>માન્ય પ્રાચીન શાસ્ત્રપ્રમાણા સાથે જંગ્વાચાર્ય આપે.

स्या भणी कहइ छइ ? ए विचारिज्यो, ममिक पहिस्ये, तिहां पूछ्या माटइ कहीयइ छइ-एकतड आवश्यक सूत्रना पाठभंग वारिवानइ कांजि तथा अमहहणा-विपरीत प्ररूपणानइ मेलि सदाई अतिचार लागइ छइ तेह आलोवतां लाभ छइ, इम करतां वतना दोष टलइ ए महालाभ विचारिवड, अम्हे तुम्हने डाहा जाणता, एहवी निपगी भांजघिड करता जाणीनइ इम जाणां छां तुम्हे ब्युद्याह्या छउ, अथवा धमेथकी ऊभगा छउ, जे देखताई अदेखता थाअउ छउ, ते भणी विचारिज्यो, एवं दिन प्रति समेकित महित बार वतना १२४ अतिचार आलोवतां घणा लाभ थास्यइ १२१।

ભાષા-તપાના બધાય શ્રાવંકા રાઇ પડિકમાં કરતાં અતિથિ સંવિભાગતા પાંચ અતિચાર શા માટે આલોવે છે ? કારણ ? રાત્રે તા અતિથિ સંવિભાગ થતા નથી, વલી સંલેખનાના દોષ શા માટે કહે છે ? એ વિચારજો. સમજ પડશે, ત્યાં (તમાએ) પૂછ્યું એટલે કહીએ છીએ કે-એક તા આવસ્યક સત્રના પાટભંગ નિવારવા માટે તેમ અસદ્દલ્ણ તથા વિપરીત પ્રરૂપણાના અંગે અતિચાર સદાય લાગે છે, તે આલાવતાં લાભ છે. એમ કરતાં ત્રતના દોષા ટળે એ મહાલાભ (છે તે) વિચારવા, અમા તમને હાલા જાણતા હતા (પરંતુ) એવી વગર પગની ભાંજગડ કરતા જાણી એમ જાણીએ છીએ કે તમા વ્યુદ્યાહિત થયા છે અથવા ધર્મથી ઉભગ્યા છે જે દેખતાય વગર દેખતા થાઓ છો, માટે વિચારજો આ રીતે હમેરાં સમકિત સહિત બારેય ત્રતાનાં ૧૨૪ અતિચારે આલોવતાં ઘણા લાભ થશે +

<sup>+</sup> તપા ખરતર ભેદ પૃષ્ ૧૦૮માં પર્વાશિવાયના દિવસોએ

(તપા ખરતર ભેદ શ્રંથ ૧ બાલ ૧૨૪ મા )

१२२ प्रश्न-तथा तपांनइ पडिकमणा ठाया पछइ 'इच्छामो ऋगुसिट्ठें' तांरे क्रिया करतां न बोलइ, खरतरांनइ विचालइ बोलइ, ते स्युं ?

ભાષાઃ—તપાને પડિકમણું ઠાયા પછી 'ઇવ્છામા અણુસર્ટ્ડિ કહેવા સુધી વચમાં ખાલતા નથી અને ખરતરને વચે ખાલે છે, તે શું?

तत्रार्थे — जे तपांग्इ पडिकमता आलोवणानउतथा खामणान नउपाठ पच्चक्क्षाणनउपाठ अण्वोल्यां गुरुनइ अण्संभलायां कीजइ छइ, ते महादोष छइ, गुरु पुर्ण 'आलोयह-खामह'

પોષધ અને અતિથિસ વિભાગ ન કરવાથી આ બન્ને વ્રતાનાં અતિચારા આલાચવામાં જે વિરાધ દર્શાવ્યું છે તે તા વ્રત રહિત એવા બધાને સમાન છે, કારણ કે તેમને તા એક વ્રત છે નહીં, તા પછી તેવા અવ્રતધારી તપાઓ બારે વ્રતાના અતિચારા શા માટે આલાચે છે? તેમ વ્રતધારીઓ પણ રાત્રે તા અતિથસ વિભાગ કરતા નથી છતાં રાઇ પડિકમણામાં એના અતિચારા આલાચે છે તે શા માટે? જે ગામેન જવું તેના રસ્તા પૂછવા જેવું આ હાસ્યાસ્પદ કામ તપાઓ શા માટે કરે છે? આના ઉત્તર સર્વમાન્ય શાસ્ત્રમમાણથી જ બ્વાચાર્ય આપે.

બીજું પૃ• ૧ • ૯ માં લખ્યું કે - '' ખરતર પાસહ અતિથ સંવિભાગ ઉત્થાપે છે '' એટલે લખવાનું કે - ખરતર તે જરાએ ઉત્થાપતા નથી કિંતુ શાસ્ત્રકારાની આજ્ઞાનુસારજ બધુંય કરે છે, પરંતુ આ શ્રંથના પૃ• ૧૫–૧૬ તથા ૩૬૪ ની ટિપ્પણમાં દર્શાવ્યા મુજબ પહેલી આઠમ ચૌદસ આદિ પર્વતિથિઓમાં પૌષધાદિ ધર્મસાધન માત્રને તપાએ જ ઉત્થાપે છે. તે શા માટે ? આનો ઉત્તર સર્વમાન્ય શાસ્ત્રપ્રમાણથી જંબ્વાચાર્ય આપે.

प्रमुख शब्द न कहइ तउ गुरुनइ पुरिए ए दोष छइ। 'मृक' नाम वांदणानं दोष छइ, ते अणबोलतांनं लागइ, ते भणी पडिकमतां मधुरस्वरि पहिकमीयइ परं एक जगा आवश्यकना पाठ गुगावइ बीजा न गुगाइ ए दोष छइ, नमस्कार धुइ तवन गुरुनइ त्रादेश इश्रीशास्त्रनइ न्यायइ एक जगा कहइ बीजा काउमगमांहि तथा वात विकथा विनोद प्रमाद ऋगाकरता जिनमुद्राऋइं योग-मुद्रात्र्यं मुत्तासुत्तिमुद्रात्र्यं त्र्याबोल्यां सांभलइ, परं मर्वे क्रिया मौनइ करइ इम शास्त्रे नथी । कोइ क्रिया करतां भूले तेहनइ समभावीयइ संमारिक वात न करीयइ अनइ आवश्यंक सूत्रपाठ ऊत्ररीयइ, जइ न बोलीयइ तड "पडिक्कमे वाइयम्स वायाए।" ए पाठ किम मिलइ ? ते भगी आवश्यक पाठ मधुरस्वरि वोलीनइ ऊचरीयइ ॥ १२२ ॥

ભાષા:-તપાંચોને પડિકમણું કરતાં આલાયણા, ખામણા તથા પચ્ચકૃ ખાણના પાઠા વગર બાલ્યાં તેમ ગુરૂને સંભળાવ્યા વિના જે (પડિકમણું) કરે છે તે મહાદાષ છે, ગુરૂ પણ " આલાયહ–પડિક્કમહ– ખામહ " આદિ શબ્દો જો ન કહે તેા ગુરૂને પણ દેાષ છે, વાંદણાના દાેષ 'મૃક' નામના જે છે, તે વગર બાેલતાં ને લાગે છે, માટે પડિ-કમહ્યું કરતાં મધુરસ્વરથી પડિકમે પરન્તુ એકજણ પડિકમહ્યું ભણાવે, ને ખીજા મનમાં ન ગણે તે મહાદેાષ છે, નમસ્કાર શુધ સ્તવન ગુરૂના આદેશથી અને શાસ્ત્રના આધારે એક જણ (બાલે તે બીજા) કાઉસગમાં રહ્યા થકા (તથા કાઉસગ વગરના) વાત વિકથા વિનાદ પ્રમાદ ન કરતા છતા જિત્તમુદ્રા યાેગમુદ્રા કે મુક્તાશુક્તિમુદ્રાએ વગર બાલ્યે સાંભળે, પરંતુ બધી

ક્રિયાએા મૌતથી કરે એવું કથત શાસ્ત્રમાં તથી, ક્રિયા કરતાં બીજા કાેે ભૂલતા હાેેેય તાે તેને સમજ્તવીયે, સંસારિક વાત વિકથા ન કરીયે, અને આવશ્યક સુત્રા ઉચારીયે, જો નજ ખાલીયે તા ''પડિક્કમે વાઇયસ્સ વાયાએ " ( અર્થાત્ વચન સંખંધી અતિચારાથી વચનવડે પાછે৷ નિવતુ<sup>લ</sup>) આ પાઠ કેમ મળે ? માટે આવશ્યક **સ્**ત્રો મધુરસ્વરે **બાેલીને પ**ડિકમર્ણ કરીયે.

(તપા ખરતર બેદ ગ્રંથ ૧ બોલ ૧૨૫મા )

१२३ प्रश्न—तथा खरतर प्रभाति पडिकमणानइ प्रांति जिम 'कम्मभूमिहिं' (कही) तीर्थंकर साधु चैत्य सर्व वांदइ, तिम सांिकनइ पडिकमण्ड की घां पञ्जी तीर्थं कर चैत्य न वांदइ, ते स्यं ?

ભાષા –ખરતર રાઇ પ્રતિક્રમેણના અંતે "કમ્મભૂમિહિ" કહી જેમ બધા તીર્થ કર સાધુ ચૈત્યાને વંદન કરે છે તેમ સાંજે દેવસી પ્રતિક્રમણના અંતે તીર્થ કર ચૈત્યાને નથી વાંદતા, તે શું ?

तत्रार्थे-शास्त्रे कह्या छइ जे सांभि पडिकमणाथी पहिलुड प्रभाति पहिकमणाथी पछड चैत्य न वंदइ तट दोष, ते भणी तिम वांदीयइ छइ, तपांरइ पुणि सांभिनइ पांडकमणानइ प्रांति 'ऋड्ढाइज्जेस्' इत्यादि पाठमांहि पुणि सर्वे तीर्थंकर सर्वेजिन-प्रतिमानी वंदना नथी दीसती, समस्त साधु वांदतां श्रीम्राचार्य श्रीउपाध्याय सर्वसाधु ए यति वंदाइ हुइ, ए क्रिया खरूप सगले गच्छे सरीखड छइ, वली जीयइ पाठइ करी तपांरइ मांिकना पडिकमणाः कीधा पछी श्रावक तथा यति जिन तथा जिनना चैत्य-जिनप्रतिमा समस्त वांदइ ते पाठ जगाविज्यो.

श्रापांपणा गच्छनी किया करीयइ पुणि केहनइ श्रन्तरां(शास्त्रपाठ) पख हीलीयइ नहीं, तपा यति सांमाइ पिंडकमणा करी ए पाठ छेहडइ कहइ छइ कि नहीं कहता? ते जणावेज्यो, घरनी सोमा करीनइ बीजानइ पूछीयइ, वली जीयइ प्रन्थमांहि कह्या हवइ जे सांमा यति श्रावक इंयइ पाठइ सर्व चैत्य जिन यतियांने बांदिवा ते जाणावेज्यो॥ १२३॥

ભાષા-શાસ્ત્રોનું કથત છે કે-સાંજે પડિકમણાથી પહેલાં અને સવારે પડિકમણાથી પછી (જો) દેવવ દન ન કરે તો દોષ છે, એટલે તે મુજબ વાંદીએ છીએ. તપાએાને પણ દેવસી પડિકમણાના અંતે (ખાેલાતા) '' અડ્ઢાઇજ્જેસુ '' ઇત્યાદિ પાદમાં પણ બધા તીર્થ'કર કે જિન**પ્ર**તિ-માની વંદના નથી દેખાતી, સમસ્ત સાધુને વાંદતાં આચાર્ય ઉપાધ્યાય અને સર્વ`સાધુ. એ (બધાએ) યતિએા વંદાય છે, આ ક્રિયાની હકીકત બધા ગચ્છામાં સમાન છે, વલી જે પાડ્યી તપાને દેવસી પડિકમહ્યું કર્યા પછી શ્રાવક તથા સાધુ તીર્થ કર તથા જિનપ્રતિમાઓને વાંદે તે પાડુ ખતાવજો, પાતપાતાના ગચ્છની ક્રિયા કરિયે પણ શાસ્ત્રપ્રમાણ વગર કાઇનીય નિંદા કરવી નહીં, તપા યતિએા દેવસી પડિકમહ્યું કર્યા પછી છેલ્લે આ ( અડ્ઢાઇન્ન્જેસ) પાદ કહે છે કે નથી કહેતા ? તે જાણવર્ભે, (પહેલાં) ઘરની તપાસ કરીને પછી ખીજાને પૂછવું જોઇયે, ખીજાં જે ગ્રંથમાં કહ્યું હેાય કે 'દેવસી પડિકમણાના અંતે સાધુ શ્રાવક બન્નેએ આ ( અડ્ડુઢાઇજ્જેસુ યા ખીજા કાેેે પણ ) પાઠથી સર્વ જિન ચૈત્ય અને સાધુઓને વાંદવા તે જણાવજો. 🗴

<sup>×</sup> તપા ખરતર બેદ પૃ૰ ૧૧૦ માં લખ્યું છે કે-'' ખરતર સવારના

(ત્તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૧૨૬ મા)

१२४ प्रश्न-तथा खरतर सांमाइ तथा सवारइ पंडिकमण्ड ठावतां त्राचार्यादि ४ खमासमण चइ, वली बिहुं पडिकमणा पूरा करतां ३-३ खमासमण दीजइ, वर्त्तमान गुरु वांदिवानी स्वमासमण न चइ, ते स्यं ?।

ભાષાઃ-ખરતર રાઇ તથા દેવસી પડિકમહું ઠાવતાં આચાર્યાદિ ૪ ના ખમા• આપે છે, ને આ બન્ને પડિકમણાં પૂર્ણ થતાં ત્રણ ત્રણ ખમા• આપે છે, વત્ત માન ગુરૂ વાંદવાના ખમા નથી આપતા, તે શું?

પ્રતિક્રમણને છેકે પૂરું કર્યા પછી 'કમ્મભૂમિ' કહી તીર્થ કર, સાધુ. પ્રતિમા વાંદે, પણ સાંજને પ્રતિક્રમણે 'કમ્મભૂમિ' કહેતા નથી, તપા દેવસી–રાઈ **અન્ને પ્રતિક્રમ**ણ**માં કહે છે**, ખરતર સાંઝના પ્રતિક્રમણમાં ન કહે તેને પૂછજો- 'કેમ નથી કહેતા ?' સવારે પ્રતિક્રમણે કહેા, સાંજે ન કહેા તે કયા શાસ્ત્રના ન્યાય છે ? તે દેખાડા, તપા બેય વખત 'કમ્મભૃમિ'ના સ્થાને 'અડ્ઠાઇજેસુ દીવસમુદ્દેસુ' કહે છે તે એજ માટે " આ લખાણમાં ઉપરતા કહે છે કે–'કમ્મભ્રમિ'ના પાઠ તપા '' બન્ને પ્રતિક્રમણમાં કહે છે " અને નીચે કહે છે કે– " કમ્મભૂમિના સ્થાને 'અડ્ઢાઇજ્જેસુ દીવસમુદ્દેસુ' કહે છે " આ રીતે એકજ સ્થળે પાતાના કથનમાં આવતા વિરાધનાય જેને ખ્યાલાત નથી. તેમ 'કમ્મભૂમિ' નાે પાઠ રાઇ પડિકમણાના પ્રારંભમાં તાે પ્રાયે બધાય **બાલે છે. કિંતુ અંતે તાે ખુદ તપાએા પ**ણ નથી ક**હે**તા, એનુંય જેને ભાન નથી. એવા ભાગ્યશાળીએા પણ સ્વપર માન્યતાના ભેદ કેવા ખતાવી શકે ? એનેઃ નિર્ણય કરવાતું કામ તાે સુત્ત વાંચકાને સાંપીએ છીએ.

तत्रार्थे—बिहुं पडिकमेण ठावतां वर्त्तमान गुरुनइ वांदिवानउ श्रालोवतां खामतां प्रयोजन विशेषे हतउ, परं पडिकमणा पूरा थयां पछी सर्वेसाधु वांद्या जोइयइ, ते सर्वेसाधु श्राचार्य उपा-ध्याय सर्वेसाधु थकी जूत्रा को नथी, जे छइ ते ईयांजि त्रिहुं-मांहि छुइ, ते भणी ए ३ खमासमण बेउं पडिकमणांनइ छेहडइ दिवराइ छइ, ए भाव जागीयइ छइ, वली श्रीयुगप्रधानजी कहइ ते प्रमाण, परं तपांने भगवन् वांदुं एहवइ मेलि पडि-कमणा करतां ४ खमासमण त्रापइ ह्यइ ते स्यूं ? शास्त्रे 'श्राचार्या रीनबन्दते' इम ललिविस्तरा नाम प्रन्थमांहि छुइ, परं 'भगवानादीन्वन्दते' इति कीयइ प्रन्थइ नहीं ते स्यूं ? स्राचार्य थकी तीर्थंकर पखड़ बड़ड को नथी जेहनइ पहिला वांदीयइ, वली चैत्यवंदना करी जिन वांद्या पछी मुनि वांद्या जोइयइ 'जिणमुणिवंद्गे' इत्यादि भाष्यकारना पाठ थकी, ए बोलना उत्तर दीधा जोइस्ये, ए ४ खमासमण विचारीनइ कहिस्यइ तड सर्वसमिक पडिस्यइ, तपांनइ गच्छइ सहू यतिनइ 'भगवन' नामइ करी बोलावीयइ छइ, तेने ऋाचार्यां थकी पहिला नहीं वांदीजता, विचारीनइ ए वात ठामि पाडिज्यो ॥ १२४॥

ભાષા:-ખન્ને પડિકમણા ઠાવતી વખતે વર્તમાન ગુરૂને વાંદવાનું પ્રયોજન આલાવતાં ખામતાં વિશેષતયા હતું, પરંતુ પડિકમણા પૂરા થયા પછી સર્વ સાધુ વાંદવા જોઇએ, અને સર્વ સાધુ તે આચાર્ય ઉપાધ્યાય તથા સર્વ સાધુથી જીદા કાઈ નથી, જે છે તે એ ત્રણમાંજ છે, એટલા માટે ખન્ને પડિકમણાના અંતે (વર્ત્ત માનગુરૂ શિવાયના)

આ ત્રણે ખમાસમણાએા દેવરાય છે, આ મતલભ જણાય છે. વલી યુગપ્રધાન (શ્રીજિનચંદ્રસૃરિ∖છ (મ∘) કહે તે પ્રમાણ, પરંતુ તપાને પડિ-કમહ્યું કરતાં 'ભગવન્ વાંદુ'–(હમણાં 'ભગવાનહ'') આ રીતે (જે) ચાર ખમાસમણા આપે છે તે શું ? (એટલે ક્યા શાસ્ત્રાનુસારે છે ?), શાસ્ત્રમાં તા 'આચાર્યાદિકને વાંદે' એમ લલિતવિસ્તારા ( વૃત્તિ તથા પ્રતિક્રમણહેતુ ગર્ભ ) માં કહ્યું છે, પરન્તુ 'ભગવાન આદિને વાંદે' એમ કાઇ પણ પ્રથમાં કહ્યું નથી તે શું ? આચાર્યાદિકથી માેટા તીર્થ કર શિવાય ખીજો કાઇ નથી કે જેને પહેલાં વાંદીયે. વલી '' जिरामुणि वंदरे " ઇત્યાદિ ભાષ્યકારના પાઠ થકી દેવવ દન કરી જિનેશ્વરને વાંદ્યા પછી મુનિને વાંદવા જોઇએ, આ વાતના ઉત્તર દેવા જોઇશે. આ ચાર ખમાસમણા વિચારીને કહેશા તા બધી સમજ પડ**શે.** તપા ગચ્છના બધા સાધુએોને 'ભગવન્' નામથી બાેલાવાય છે (પણ) તેઓ આચાર્યાથી પહેલાં નથી વંદાતા, વિચારીને આ વાત ઠામે પાડજો.

(તપા–ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૧૨૭ મા )

१२५ प्रश्र—तथा खरतर श्रावक पोसह तथा सामायिक पारतां लमासमण ऋणदीधां मुहपत्ती पहिलेहइ, ते स्यूं ?

ભાષા-ખરતર શ્રાવક પાસહ તથા સામાયિક પારતાં ખમાસમણ દીધા વગર મુહપત્તી પડિલેહે, તે શું?

तत्रार्थे—खमासमगा देइ मुहपनी पिडलेहीयइ ते श्राचार, जे सभासमण न चइ ते प्रमाद छइ, प्रमाद वरजइ ते भला, लमासमण्सेती वंदना करिवीजि, परं 'सामायिक पारिवा मुहपोत्ति पिं लेहे मि' इम न कही यह ॥ १२४॥

ભાષા-ખમાસમણા દઇને મુહપત્તી પડિલેહીયે તે આચાર છે. અને જે ખમાસમણા ન દિયે તે પ્રમાદ છે, પ્રમાદ છોડે તે સારૂં, ખમાસમણા દઇને વંદના કરવીજ જોઇએ પરંતુ 'સામાયિક પારવા મુહપત્તિં પડિલેહેમિ ' એમ ન કહે. +

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૧૨૮ મા )

१२६ प्रश्न-तथा खरतर (श्रावक) प्रभाति सामायिक लेतां बइसए। नी लमासमण देइ पछइ सङ्भायनी लमासमण पडिलेहण पछी पहिली सज्मायनी खमासमण देई पछी बडस-गानी स्वमासमण चइ, ते स्यं ?

ભાષા:-ખરતર (શ્રાવક) સવારે સામાયિક લેતાં બેસણાના આદેશા લઇને પછી સજઝાયના આદેશા લિએ. સાંજની) પડિલેહણ પછી પહેલાં સજઝાયના આદેશા લીધા બાદ ખેસણાના આદેશા લિએ, તે શું?

तत्रार्थे - सामायिक करतां जां सीम सज्माय करिवानी वेला जागाइ तां सीम बइसगाउ संदिसावी सज्माय करइ, सज्माय करवानी वेला वटती जागइ तड पहिली बहसगाउ संदिस।वीनइ

<sup>+</sup> તપાએ સામાયિક પારવાના નવકાર ગણ્યા પહેલાંજ 'સામાયિક પાર્યું' કહીતે જે ભૂતકાળના નિર્દેશ કરે છે તે ક્યા શાસ્ત્રના આધારે કરે છે ? જ્યાં સુધી હાથ થાપીને સામાયિક પારવા નિમિત્તે નવકાર ગુણ્યા નથી ત્યાં સુધી 'સામાયિક પાયુ<sup>ડ</sup>' એમ કેવી રીતે કહી શકાય ? સામાયિક પાર્યા વગરજ 'સામાયિક પાર્યું' કહેતાં સામા• યિકવાળાને મૃષાભાષણનું દેાષ લાગે કે નહીં <sup>?</sup> એનાે સમાધાન સ્વ<sup>ર</sup>માન્ય શાસ્ત્ર પ્રમાણાયી જંબ્વાચાર્ય કરે.

बइस्रण्ड ठाइनइ पद्धइ सज्माय करइ, एतलइ जइ वेला वटती (न) जाणइ तउ बइसण्ड संदिसावी सङ्काय संदिसावइ अनइ जड सङ्काय ेवेला वटइ तर पहिलंड सञ्माय करइ पछड बइसण्ड ठाइ ॥१२६॥

ભાષા:-સામાયિક કરતાં જ્યાં સુધી સજઝાય કરવાની વેલા જાણે ત્યાં સુધી ખેસણાના આદેશ લઇને સજ્ઝાય (ના આદેશા લિયે અને સજઝાય ) કરે, ( પરન્તુ ) સજઝાય કરવાની વેળા વીતતી જાણે તે પહેલાં ખેસણાના આદેશા લઇ ખેસણા ઠાઇને પછી સજ્ઝાય કરે, મતલબ કે જો ટાઇમ હોય તો ખેસણાના આદેશ લઈ બિછાવીને સજઝાયના આદેશ લિયે અને જે સજઝાયની વેલા વીતી જતી હોય તાે પહેલાં સજઝાય કરે પછી બેસહાં ઠાવે. 🗴

(તપા ખરતર ભેદ શ્રંથ ૧ ખાલ ૧૨૯ મા )

१२७ प्रश्न-तथा खरतर श्रावक जिम्यां पछी सामायिक करतां जे शकस्त्व कहइ, ते स्यव शकस्तव कहीयइ ?

ભાષા:-ખરતર શ્રાવક જમ્યા પછી સામાયિક કરતાં જે શક્કરતવ કહે છે તે શા માટે કહે છે ?

तत्रार्थे-सामायिक करतां राई पायिन्छत्तना काउस्सगा साथि जे जिम्यां पहिला सकरथा कहइ ते जाग्यांना शक्रस्तव १ श्रनइ देव जुहारतां जिम्यां पहिला सकरथा कहइ ते देहराना

<sup>×</sup> તપાએ બેસણાપર બેસી જઇને બેસણાના આદેશા લિએ છે. તે ક્યા શાસ્ત્રના આધારે છે ! જે બેસણાના આદેશા પછી લિએ છે ત્તેજ તપાએા સામાયિક અને સજઝાયના પણ આદેશા તે તે ફ્રિયાએન ક્ર્યા પછીજ કેમ નથી લેતા?

बीजा सकरथा, जिम्यां पहिला पच्चक्खाण पारी सकरथो जे कहीयइ ते भोजनना त्रीजा सकरथा कहीयइ, पछइ जिमीनइ सकरथा कहीयइ ते संवरणनउ ४, पछइ उभयकालि पहि-कमवानउ ४-६, पछी सुइवानउ ७, एवं, ते भर्गी जिम्यां पछी पहिलइ सामायिक करतां सकरथा कहणा, पछइ सामायिक करतां सांभता पडिकमणा सीम शक्रस्तव न कहणा, जे कहइ सकरथा कह्णा तेहनइ पुछियइ-ते शकस्तव ७ शकस्तवां माहिला केहना शक्रस्तव कहीयइ ? वली जइ अवड्ढना पच्चक्रखाण किया हवइ तउ सांफिनी पडिलेहण पछइही संवरणना सकरथा करीयइ, इहां सांभिनी पडिलेहराना नियम नथी, पडिलेहरा पछड्ई सकरथा जिम्यां पछी थाइ, एवं परीक्चिज्यो "प**डिक्**कमरो १ चेइहरे २, भोयणसमयम्मि ३ तह य संवर्णे ४ । पडिक्कमण ४ सुयग् ६ पडि-बोह ७ वंदणं सत्तहा जइगो ॥१॥ पडिक्क मत्रो गिहि हो। विद्वुं '' इत्यादि शास्त्र वचन थकी श्रावकनइ यतिनइ सात शकस्तव करिवा छइ, एवं विचारीज्यो ॥१२७॥

ભાષા-(સવારે)સામાયિક કરતાં રાઈ પાયચ્છિત્તના કાઉસ્સગ કરીને જે શક્રુસ્તવ કહે છે તે નિદ્રા ત્યાગનું શક્રસ્તવ, અને જમ્યા પહેલાં મંદિરમાં દેવવ દન કરતાં જે શક્રસ્તવ કહે તે ખીજાું દેરાસરનું, જમ્યા પહેલાં પચ્ચક્ ખાણ પારીને જે શક્રસ્તવ કહે તે ત્રીજાું ભોજનતું, જમ્યા પછી ( ચૈત્યવંદન કરીને ) જે શક્રસ્તવ કહે તે સંવરણ (ભાજન ત્યાંગ)નું, ચોશું, બન્ને ટાઇમ પડિકમણના અંતનું ૫–૬, (અને સંથારા પાેરસી ભણાવતાં ) સુવાનું ૭ ( આ રીતે દિવસ અને રાત્રિમાં સાત ચૈત્યવ દન

સાધુ શ્રાવકને કરવાના છે ), એટલે જમ્યા બાદ પહેલી સામાયિક કરતાં શક્રસ્તવ કહેવા. પછી ખીજી ત્રીજી સામાયિક કરતાં સાંજના પડિકમણા સુધી શક્રસ્તવ ન કહેવા. જે ( ખીજી ત્રીજી સામાયિકમાં પણ ) શક્રસ્તવ કહેવાનું કહે તેને પૂછવું કે-તે શક્કસ્તવ સાત શક્કસ્તવામાંથી કર્યું કહેવાય ? વલી જો અવડ્ડતું પચ્ચકૃખાણ કર્યું હોય તે৷ સાંજની પડિલેહણ કર્યા પછી પણ શક્ષસ્તવ કહે, અહિં સાંજની પડિલેહણના નિયમ નથી (એટલે પડિલેહણ કર્યા ખાદ જમે તા શક્રસ્તવ ન કહેવું એમ નહીં, કિંતુ ) પડિલેહણ કર્યા પછી પણ જમીને શક્રસ્તવ થાય, આ હકીકત છે, (સાત ચૈત્યવંદના શાસ્ત્રોમાં આપ્રમાણે ખતાવ્યા છે) 'पडिक्समगोठ' (ઇત્યાદિ ગાથા, અર્ધ- સવારે પડિકમણાના અંતે પચ્ચ-કુખાણ કરીને 'परमसमय०' તું ૧, મંદિરમાં ૨, આહાર કરવાના ટાઇમે પચ્ચકુ ખાર્ણ પારવાનું ૩, આહાર કર્યાબાદ આહાર સંવરણનું ૪, સાંજે પડિકમણાના અંતે ' नमोऽस्तु० ' નું પૃ સંથારા પારસી ભણાવતાં " चउकक्साय० " તું ६, સવારે પડિકમણાની સરૂઆતનું ७, આ રીતે સાત ચૈત્યવંદન સાધુઓને તેમ પ્રતિક્રમણ કરનાર ગૃહસ્થાને પણ થાય) આ પ્રકારના શાસ્ત્રવચનાથી સાધુશ્રાવક ખન્નેને સાત વાર ચૈત્યવ દન કરવાના છે. આ હકીકત છે.

(તપા ખરતર ભેદગ્રંથ ૧ બાેલ ૧૩૦, ગ્રંથ ૨ બાેલ ૧૧૯ માે)

१२८ पश्च-तपा साम्चात गुरुन संयोग विना वांदणा देतां श्रावक चलवला ऊपरि तथा [चरवलाना स्वभावे कटासणा उपर] श्राधी त्राठवडी स्वाधी चउवडी मुहपत्ती ऊपरि वांदणा द्यइ, खरतर श्रावक चउवडी मुहपत्ती ऊपरि वांदणा द्यइ, ते स्युं ?।

ભાષા–સાક્ષાત ગુરૂના અભાવે વાદણા દેતાં તપા શ્રાવક ચરવલા ઉપર રાખેલી અડધી આક્વડી અને અડધી ચાવડી મુહપત્તી ઉપર વાંદણા દિયે અને ખરતર શ્રાવક ચાેવડી મુહપત્તી ઉપર વાંદણા દિયે, તે શું <sup>?</sup>

तत्रार्थे - अविषम कूर्माकार समश्रेणिस्थित बिहुं गुरुजीना पगां उपरि वांद्गा देवा, ते भगी समी (ऋाधी)चउवडी मुहपत्ती ऊपरि खरतरांने संप्रदायइ वांदणा दिवराइ छइ, मुहपत्ती ते गुरुजीना चरण युगल करी जाणीयइ, जइ बिवडी मुहपत्ती ऊपरि वांद्रण। द्यइ तर विषमस्थित पद थाइ, विचालइ मुहपत्तीनइ सलइ करी बिहं पगांना ऋंतराल पिएा जए।इ, जिम यतिनइ रजोहरए। विचालइ दोरडइ करी बिहुं गुरुना पगांनी कल्पना थाइ, तेहजि भगी श्रावकनइ चलवला ऊपरि वांद्रणा (तपानी) वडी पोसालना लहुडी पोसालना यति न दिवरावइ छुइ, एवं परिछिज्यो ॥१२८॥

ભાષા:-અવિષમ કૂર્માકાર સમશ્રેણિસ્થિત ગુરૂના બન્ને ચરણોપર વાંદણા દેવાના છે, માટે ખરતર સંપ્રદાયમાં સમી રાખેલ ( અડધી ) ચાેવડી મુહપત્તી ઉપર વાંદણા દેવરાય છે, મુહપત્તીના ખે વિભાગને ગુરૂછના **ળે ચરણ કરીને જાણીએ છીએ, અને જો બેવડી (અડધી** ચોવડી ને અડધી આઠ્વડી) મુહપત્તી ઉપર વાંદણા દઇએ તેા ચરણેાવિષમસ્થિત થાય છે, (અને એમ રાખેલ) મુહપત્તીના વચગાળે સળ હોવાના અંગે બન્ને ચરણોના અંતરાલ પણ જણાઇ આવે, જેમંકે સાધુએાના એાધાની વચગાળે **ળાંધેલ ડાેરાથી ગુરૂના બે ચર**ણાેની કલ્પના થાય છે**, એ**જ કારણને લઇને (તપાની) ન્હાની તથા મોટી પાેેેેસાળના યતિએા શ્રાવકને ચરવલા ઉપર વાંદણા નથી દેવરાવતા, એ રીતે તપાસ કરજો.

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૧૩૦ મા)

१२६ प्रश्न – मुहपत्ती पडिलेहतां संहारइ खरतर पडिलेहइ ? जे इम लिख्या ते स्यइ मेलि लिख्या ? ते सममातउ नथीजि, समजीनइ उत्तर लिखीयइ, वली पूछ्यां ज़गास्यइ, श्रभ्हे प्रवचन सारोद्धारनी वडी टीका जोइ, तिहां विस्तार पगाइ मुहपत्तीनी २४ पडिलेहरा तथा शरीरनी २५ पडिलेहरा छइ, जिम तेहमांहि लिखी छइ तिम श्रीखरतरनइ कराइ छइ, वली थेइ जोज्यो ॥१२६॥

ભાષા–' મુહપત્તી પડિલેહતાં ખરતર સંહારે પડિલેહે' એમ જે લખ્યું તે શું અભિપ્રાયથી લખ્યું છે? તે કંઇ સમજાતુંજ નથી. સમજીતે €ત્તર લખાય, વલી પૂછ્યેથી જણાશે, અમાેએ પ્રવચન-સારે હારની માેડી ડીકા જોઇ છે, ત્યાં મુહપત્તી અને શરીરની ૨૫–૨૫ પડિલેહણના વર્ણન વિસ્તારથી છે, તેમાં જેમ પડિલેહણની વિધિ લખી છે તેમ ખરતરને કરાય છે. વલી તમા પણ જોજો. +

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ માલ ૧૩૧, ગ્રંથ ૨ માલ ૧૪૭ મા)

१३० प्रश्न-तथा तपांरइ श्राविका यांतयांनइ जीमगाइ छेह-डइ करी वांद्इ, अनइ खरतरांनइ श्राविका डावइ छेहडइ करी यतियांनइ वांदइ, ते स्युं ?

ભાષા—તપાની શ્રાવિકા યનિયોને જમણા છેડાથી વાંદે છે, ને ખરતરની શ્રાવિકા ડાવા છેડાથી યતિયાને વાંદે છે, તે શું?

<sup>+</sup> તપા ખર બેંદ પૃ ૧૧૪માં લખ્યું છે કે-" ખરતર મુહપત્તી જમણા પાસેથી લઈ પચીસ ખાેલે પડિલેહણ કરતાં ડાખે ઋંગે સષ્ટિવિરૂદ્ધ–ઉંધું ઉતારે છે '' એટલે પૂછવાનું કે–આ રીતે ઉંધું ઉતારવાનું ખરતરના કયા સામાચારી ગ્રંથમાં લખ્સું છે ? તે પ્રમાણ જંબ્વાચાર્ય બતાવે.

तत्रार्थे- उत्तरासंग करतां श्रावक सगले जिम वांद्इ छइ तिम श्राविका पुणि यतियांनइ डावउ छेहडउ लेइ वांदइ देव जुहारइ, ए विधिवंदना कहीयइ, तथा गुजरातिनइ देशइ श्राविका सहूत्र्यइ एकलंग त्रोढणा पहिर्णा पहिरइ, तेहवइ त्रोढणइ त्रोढतां डावड स्रोढणानड क्रेहडड पहिरणा साथि मेली राखइ, तिगाड जिमगुर्जि त्रोढगानर छेहडर हाथि लागइ, ते भगी डावइ क्रेहडइ वांदी न मकइ. पिए। सदहरा। समी जोइयइ ॥ १३०॥

ભાષા — બધા ગચ્છામાં ઉત્તરાસંન કરતાં શ્રાવક જેમ વાંદે છે તેમ શ્રાવિકા પણ / એાઢણાના ) ડાવાે છેડાે લઇને યતિએાને વાંદે. દેવજાહારે.એ વિધિવંદના કહેવાય તથા ગુજરાત દેશમાં બધીય શ્રાવિકાએા એાઢવા–પહેરવાને એક સંલંગ સાડી રાખે છે, તેવા એાઢણા એાઢતાં એાઢણાનાે ડાવાે છેડાે પહેરવાના ઘાઘરી સાથે મેલવા રાખે છે, એટલે એાઢણાતા જમણાજ છેડા હાથમાં આવે, માટે ડાવા છેડાથી વાંદી ન શકે. પણ સદ્દહણા સીધી જોઇયે. 🗴

x તપા શ્રાવિકાએાનું જમણા છેડાથી વાંદવું શાસ્ત્રસ મત ત્યારેજ મતાય કે જયારે એના સમર્થ નમાં કાઇ પણ સર્વ માન્ય શાસ્ત્ર પ્રમાણ આપ્યા હાત, પરન્તુ તે તા આપવાને મલ્યા નથી. તા પછી કકત માંઢાની વાતાનું મૂલ્ય શું ? ખીજાું મારવાડ આદિની ખરતર શ્રાવિકાએોનું ડાવે છેડેથી વંદન જો શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ છે તેા પછી તમામ દેશાના શ્રાવંકા ઉત્તરાસનના ડાવા છેડાથી વંદન શા માટે કરે છે ? અને ગુજરાત આદિની માક્ક મારવાડ આદિની પણ તપા શ્રાવિકાએો જમણા છેડાથી વંદન કરે છે કે કેમ ? એતા ઉત્તર જંબ્વાચાર્ય આપે.

( તપા ખરતર બેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૧૩૨ મા )

१३१ प्रश्न-तथा तपा श्रावक तथा श्राविका गुरुवांदतां श्रनइ थापनानइ वांदतां खमासमण २ द्यइ, खरतर थापनानइ खमासमण देइ वांदइ नहीं, गुरुना ३ खमासमण द्यइ, ते किहां कह्या छइ?

. ભાષા–તપા શ્રાવક શ્રાવિકાએો ગુરૂને તથા થાપનાને વંદન કરતાં એ ખમાસમણુ દિયે છે, ને ખરતર થાપનાને ખમાસમણુ દઇને વાંદતા નથી તેમ ગુરૂને (વાંદતાં) ત્રણુ ખમાસમણુ દિયે છે, તે કયાં કહ્યા છે ?

तत्रार्थे—खरतर गुरु त्रागित तथा थापना त्रागित २ खमासमग् देइनइ सामायिक मुहपत्ती पिंडलेहइ छइ, खमासमग् २ नी सदहणा पुणि छइ, जे भणी सामायिकना करणहार श्रावक पहिलंड स्थापनाचार्यनइ नवकार ३ कहण पूर्वक ठवी ''इच्छामि खमासमणो०'' ए पाठ २० श्रचर प्रमाण खमासमग् देइ वांदइ छइ, परं थापनाचई 'इच्छकारि सुहराइ—देवसी' प्रमुख विद्यमान गुरुनी परइं नहीं कहता, तथा बीजाइ किणि गच्छि नथी पूछीजतउ, एवं परी छेज्यो ॥ १३१॥

ભાષા -ખરતર ગુરૂ તથા થાપના, બન્નેની આગળ બે ખમાસમણ દઇને સામાયિક મુહપત્તી પડિલેહે છે (અને આ બન્ને) ખમાસમણ દેવાની સદ્દહણા પણ છે, કારણ કે સામાયિક કરનાર શ્રાવક પહેલાં ત્રણ નવકારથી સ્થાપનાચાર્ય સ્થાપીને " ઇચ્છામિ ખમાસમણો" ઇત્યાદિ અડ્યાવીસ અક્ષર પ્રમાણ ખમાસમણ દઇને વાંદે છે, પરન્તુ વિદ્યમાન ગુરૂની પેઠે સ્થાપનાચાર્યની આગળ " ઇચ્છકારિ સુહરાઈ" આદિ નથી કહેતા, તેમ બીજા પણ કાઇ ગચ્છમાં નથી કહેતાતા, આ રીતે છે.

(તપા ખરતર ભેંદ ગ્રંથ ૧ બોલ ૧૩૩ મા)

१३२ प्रश्न—तथा दुःलर्भा कालि २००४ यूगप्रधान ऋाश्री लिख्या ते जाएया, परं तत्रार्थे — श्रीसमिस्वामी श्रादि देई दुप्पमह सूरितांई युगप्रधान तुम्हाग्इ गुरु श्रीदेवेन्द्रसूरिइं लिख्या ते जाएया, परं एहवा विचार किएाइई जूने भाष्य चूर्णि वृत्ति प्रमुख प्रन्थे हरिभद्रसूरि श्रीशीलांकाचार्य प्रमुख गीतार्थे लिख्या हवइ तउ मनाइ. ऋन्यथा तेहना जे संतानीया हुवइ ते मान्याजि करइ, तथा श्रीमहावीरना प्रथम गराधरनइ ईयइ 'दूसमदंडिका' प्रन्थनइ मेलि युगप्रधान कहीयइ कि न कहीयइ ? श्रीमहाबीर मोच पहुंता पञ्जी १८ वर्ष श्रीगौतमस्वामिइं तीर्थ चलाव्यउ शास्त्रे कह्मउ छई, ए भाव विचारिवउ । श्रपरं श्रीसुधर्मास्वामि तथा श्रीवयरस्वामि पखइ ईयइ दूसमदंडिकानइ मेलि जि कोइ युग-प्रधान जाएया हवइ तउ नाम लेइ जए।वेज्यो जिम तेहनइ युग-प्रधानांनी ख्रोलिमांहि गिग्णीजइ, तेहवड श्रतिशयवंत आचार्य ज्ञानी कोई ईयइ खेत्रि नहीं जाणीत उ, जे केहनइ श्रापण मानीयइ ते ऋतिशयवंत कहाइ सद्द्या ।

वली कोइ समिकतिधारी देवता आराध्य अकड युगप्रधान नाम लारी आचार्यनइ कहइ तड मनाइ, आंपण विशेषइ न जाणीयइ अनइ युगप्रधानना विरह पुणि आंपणवतइ कह्या न जाइ, ज्ञान तप चारित्र आतिशयना घणा २ फेर दीसइ छइ तड किम समिस पडइ ? तथा वयरस्वामीना शिष्य श्रीवयरसेन तेहनी इन्द्र चन्द्र नागेन्द्र निर्वृतिक नामइ च्यारि शाला थई तेहमांहि कोई युगप्रधान किएाई अतिशयवंत यतियह तथा किएाइ एक देवता श्राह कहाउ हवइ तउ जोईयइ, बीजाना कहा कोइ मानता नथी, जिम श्रीजिनदत्तस्रिजीना नाम श्रीयुगप्रधान गुरुना गवेषक श्रांबड (नागदेव) श्रावक भएी श्रष्टम तपइं श्राकर्षायह देवताश्राई युगप्रधान एहवइ शब्दइ करी कहा, परं ते श्रहंकारना वाह्या घर्णा मानता नथी श्रावह बीजा केहनइ देवताश्राई युगप्रधान एहवइं नामइं कहा। पुणि जाएया नथी, जह कहा। हउत तउ तेहनाइ चेला श्रमहारी परइ श्रांपांपणा गुरुनइ युगप्रधान कही बोल।वत, श्रांपांपणी पट्टावलीमांहि तेहना नाम लिखत, परं न कीयइ देवताश्राई कहा। न लिख्या इम संभावीयइ छुइ।

सह शिष्य श्रांपणा २ गुरुना रागीजि थाइ, परं निराधारी विद्या न चालइ, वली 'त्रिशतरंगिणी' नामि तपागच्छना कीधा प्रन्थमां ह २०० मा) इलोके 'श्रीदेवसुन्दरयुगोत्तमस्रिराजाः' तथा तत्रैव प्रन्थे ३१०(मा) श्लोके 'पद्माख्यदंडपरिकर-िन्हें म्पलक्ष्य स्रयो वन्द्याः। भवता युगप्रधानाः, शिवदा इत्यादितद्वयनमम्॥ ३१०॥' इत्यादि वचननइ मेलि तपारइ गच्छइ पुणि श्रांपणा गुरुनइ युगप्रधान करी बोलाव्या छइ, परं जाणीयइ छइ तुम्हनइ ए शास्त्रन सांभलीवड न थयड जइ ए शास्त्र सांभल्या होत तड इम न पृछत, सह्यइ रमतड श्राप राखी रमइ, एवं श्रांपां-पणा श्राचार्यानइ रागना वाह्या तहना रागी युगप्रधान कही बोलावइ छइ तड तुम्हे इहां युगप्रधान कहतां कांइ दोहिला।

थाश्रद छुउ ? जे भणी श्रीहेमाचार्यनइ 'कल्कितालकेवली' ए बिरुद कहाइ छइ, एवं परीछे उयो।

हिवणां श्रीलाहोरमांहि श्री अकवर जलालदीन वादमाहि श्रीबृहत्खरतरगच्छनायक श्रीजिनमाणिक्यसूरिपट्टालंकार श्रीजिन-चन्द्रसूरिजीनइ योग्यता जाणी खुसी थइनइ युगप्रधान नामइं करी बोलाव्या, श्रीकर्मचन्द्र मन्त्रीश्वरइ याचकांनइ नव हाथीना दान ऋ।प्या, ४०० घोड़ा दान ऋ।प्या, नव गाम सवा कोडिना दान सर्वे याचकांनइ दीघा, महामहोत्सव कीघा, लाहोरमांहि श्रमारि घोषणा गजावी, पातीसाही नवपति वजाई, श्रीयुगप्रधान नाम देतां श्रीपातिसाहिजीनइ श्रीकर्मचन्द्रमुहृतइ १२००० रूपईया १२ हाथी १२ घोडा २७ कसवीना नुक्कस पेस कीघा, तेहमांहि थकी श्रीजीयइ १२ रूपईया खुसी थई लेई बीजा सर्व कर्मचंद्र मुहुतानइ बकस्या, इत्यादि महोच्छव करी सर्व लोक समन्न श्रीयुग प्रधान नाम थया, तउ तेहना शिष्य जइ तेहना श्रावक तेहनइ युगप्रधानइ कहुइ तउ स्यउ दोष थाइ ? देवताना दीधा नःम महावीर माता पिताना दीधा नाम वर्द्धमान, गुरुना दीधा नाम कुमुद्चन्द्र टाकुरना दीधा नाम नगद्तमितक रायराणा महता प्रमुख मनाइ छइ, बालकांना दीधा कोणिक तथा पिताना दीधा श्रेिणिकना नाम भंभासार इत्यादि नाम सहु मानइ छइ, ते भग्गी <sup>श्र</sup>ीयुगप्रधाननइ नामि तुम्हे दूहवात्र्यउ ते स्युं ?

वली आज प्रभु श्रीमहावीररइ शासिन कियइई आचार्यना 'जगतगुरु' एहवा नाम कह्या हव**इ** तउ जोइयइ, तउ तुम्हारा ऋषिमतीना भट्टारकनइ 'जगतगुरु' एहवइ नामइ बैरां गीतांमांहि गावइ छइ त्यारइ तुम्हारइ चित्तमांहि हर्ष थाइ छइ, ऋनइश्रीजिन-चन्द्रसूरिना नाम 'युगप्रधान' सांभली तुम्हे दूहवान्न्यड ते स्युं ? श्रीपातिसाहि पखइ बीजानइ दरीखानइ 'जगतगुरु' कही न बोला-वीयइ, जइ साहिब ए नाम सांभलइ तउ तेहनइ फजीत करइ, श्रीशेख श्रब्दुल फजल हजूर श्रम्हारइ 'जगतगुरु' नामना (उपिर) ऋषिमती पं० भानुचन्द्र साथि जबाब थया छइ, शेखइ जिम गुस्सा-मांहि कह्या ते भानुचन्द्र जाणइ छइ, वली लोकांना कह्या 'तपा' एहवा नाम कांइ मानड छउ ? एवं विचारतां तुम्हनइ ए प्रश्न पूछतां श्रजाणपण्ड जणाइ छइ, जोज्यो ॥ १३२ ॥

ભાષા-પંચમ કાળમાં ળે હજાર અને ચાર યુગપ્રધાન બાબત જે લખ્યું તે જાણ્યું, ઉત્તરમાં જણાવાનું કે-તમારા પૂર્વ ગુરૂ શ્રીદેવ દ્રસૂરિએ શ્રીસુધર્માસ્તામીથી લઇને દુપ્પસહસૂરિપર્ય તે (જે) યુગપ્રધાન લખ્યા તે જાણ્યા, પરંતુ એવા વિચાર ભાષ્ય ચૂર્ણિ દૃત્તિ આદિ કાઇ પણ પ્રાચીન પ્રંથામાં હરિભદ્રસૂરિ શ્રીશીલાંકાચાર્ય પ્રમુખ ગીતાર્થોએ લખ્યા હોય તે મનાય અન્યથા જે તેના સંતાનીયા હોય તે માન્ય કરે, તથા એજ દૂષમદંડિકા પ્રંથના હિસાએ શ્રીમહાવીર પ્રભુના પહેલા ગર્ણુધરને યુગપ્પધાન કહેવા કે નહીં ? શ્રીમહાવીર પ્રભુન નિર્વાણ પછી બાર વર્ષ સુધી શ્રીગૌતમસ્ત્રામીએ તીર્થ ચલાવ્યા એમ શાસ્ત્રોમાં કહેલ છે, આ બાબત વિચારવી, બીજું આ 'દૂષમદંડિકા'ના હિસાએ શ્રીસુધર્મા સ્ત્રામી તથા શ્રીવજસ્ત્રામી શિવાય બીજા કાઇ યુગપ્રધાન જાણવામાં આવ્યા હોય તો તેના નામ બતાવજો જેથી તેમને યુગપ્રધાનોની શ્રેણીમાં

ગણી શકાય, તેવાે¦અતિશયવંત જ્ઞાની આચાર્ય કાેઇ આ ક્ષેત્રમાં જણાતાે નથી. જે કાેઇને આપણે માનીયે અતિશયવંત કહ્યાજ સદ્દહ્યા છે.

વલી આરાધેલ સમક્તિઘારી દેવતા કાેઇ આચાર્યાને યુગપ્રધાન તરીકે કહે તો માની શકાય, આપણે વિશેષ ન જાણીયે અને યુગપ્રધાનના વિરહ પણ આપણાથી ન કહેવાય, ગ્રાન તપ અને ચારિત્ર સંબંધી અતિશયોના તફાવત ધણા જોવાય છે એટલે શું સમજ પડે ? તથા વજસ્વામીના શિષ્ય વજસેનસૂરિના ચાર શિષ્યો (નામે) ઇન્દ્ર ચન્દ્ર નાગેન્દ્ર અને નિર્વિતના નામથી ચાર શાખાએા (કુલા) પ્રવૃત્ત થઈ, તેમાં કાઇ અતિશયવંત યુગપ્રધાન થયા એમ કાેઇ અતિશયવંત સાધુએ લખ્યું હેાય અથવા કાેે દેવતાએ કહ્યું હાેય તાે જોઇયે, બીજાના કહ્યા પ્રમાણે કાઇ માનતા નથી, જેમકે યુગપ્રધાન ગુરૂના ગ**વેષક અં**બડ (ઉકે<sup>ર</sup> નાગદેવ) શ્રાવકને અટ્રકમની તપસ્યાથી આકર્ષિત થએલ (ગિરનાર–નેમિજિના-ધિષ્ઠાતૃ અંભિકા) દેવીએ શ્રીજિનદત્તસૂરિજીનું નામ યુગપ્રધાન તરીકે કહ્યું, પરન્તુ અભિમાનના વશથી કેટલાકા તે વાતને નથી પણ માનતા. અને બીજા કાઈ આચાર્યને દેવતાએ યુગપ્રધાન કહ્યા હોય તેવું જાણવામાં નથી આવ્યું, યદિ કહ્યા હોત તેા તેમના ચેલોએા અમારી માક્ક પાતપાતાના ગુરૂઓને યુપ્રપ્રધાન કહીને ભાેલાવતા પાતપાતાના પટ્ટાવલીઓમાં તેના નામ યુગપ્રધાન તરીકે લખતા, પણ કાેઇ દેવતાએ ન કહ્યા એટલે કાેેેએ લખ્યા નહીં એમ સંભવિત છે.

બધાએ શિષ્યા પાતપાતાના ગુરૂઓના રાગીજ હાય પરન્તુ નિરા-ધારી વિદ્યા નથી ચાલતી, તપગચ્છના આચાર્ય મુનિસ દરસૂરિ રચિત 'ત્રિદશતર ગિણી ( ગુર્વાવલી )' ના શ્લોક ૩૦૦ માં ''શ્રી देवसुन्दर- युगोत्तमसूरिराजा " ( आ पध्यी ) तेम तेल अंथना ''पद्माख्यदंड-परिकर-चिन्हैरुपलच्य सूरयो वंद्या: । भवता युगप्रधानाः, शिवदा इत्यादि तदुव्यनमम् ॥३१०॥ श्लोके । ઇત્યાદિ પ્રમાણથી તપા ગચ્છમાં પણ પાતાના ગુરૂને યુગપ્રધાન કહીને બાલાવ્યા છે. પરંતુ જણાય છે કે તમને તે ત્રંથનું સાંભલવું નથી થયું, જો થયું હોત તાે એમ ન પૂછતા. રમ્મત રમતાં બધાએ પોતાના બચાવ કરીને રમે છે, એ રીતે પાતપાતાના આચાર્યોને તેએાના રાગીએા રાગવશે યુગપ્રધાન કહીને એાલાવે છે **ત્રાે** તમા તેમાં શા માટે દુહાવાે છાે <sup>?</sup> જે ભણી (ભૂતકાળમાં થએલ ) શ્રીહેમચંદ્રાચાર્ય ને 'કલિકાલ કેવલી 'એ બિરદ કહેવાય છે, હમણાં શ્રીબૃહત્ ખરતરગ<sup>2</sup>છનાયક શ્રીજિનમાણિક્યસ્રુરિ પટ્ટાલ કાર શ્રીજિનચંદ્રસૂરિજીને લાહેારમાં અકખર ખાદશાહે યાેેેેેે યાે જાણી ખુશી થઇને 'યુગપ્રધાન ' નામ કહી ખાેલાવ્યા અને તે નિમિત્તે મંત્રીશ્વર શ્રીકર્મચંદ્ર વચ્છાવતે યાચકાને નવહાથી. પાંચસો ધોડા અને નવગામ. એવં સવાક્રોડના દાન આપી ભારે એાચ્છવ કર્યો હતા. લાહાર આખામાં અમારી ધાષણા કરાવી. બાદશાહે નૌબત વગડાવી. તેમ આ પ્રસંગે બાદશાહતે પણ મંત્રી કર્મચન્દ્રે ૧૨૦૦૦) રૂપીયા ૧૨ હાથી ૧૨ ધોડા ૨૭ કસખીના નુક્કસ ભેટ કર્યા તેમાંથી માત્ર બાર રૂપીયા બાદશાહે ખુશી થઇતે લીધા, બાકીની બધીએ વસ્તુએા મંત્રી કર્મચન્દ્રને પાછી બક્સીસ કરી, એવા મહોચ્છવની સાથે સવ<sup>્</sup>લોક સમક્ષ યુગપ્રધાન પદ થયે**ા એટલે** તેમના શિષ્યા તેમ શ્રાવકા તેમને યુગપ્રધાન કહે તા શું દાષ છે ?

દેવતાનું દીધું નામ મહાવીર (અને) માતાપિતાનું દીધું વહ્લ<sup>°</sup>માન, ગુરૂએ દીધેલ નામ કુમુદચન્દ્ર, ઠાકુરના દીધા નગદલમિલક. રાય રાણા મહેતા આદિ નામ મનાય છે, બાળકાએ આપેલ નામ કાેિણફ તથા પિતાએ દીધું (અશાેક તથા) શ્રેણિકરાજાનું નામ ભાંભાસાર. કત્યાદિ ખધાય માને છે. માટે યુગપ્રધાનના નામે તમાે દુહવાએા છો, તે શુ**ં** ઼ +

+ તપા ખરતર ભેંદ પૃબ્ધલય માં દુષ્યમાસ્તાત્રની ૧૬–૧૭ અને ૧૮ મી ગાથાએ ટાંકીને પૃત્ર ૧૧૬ માં લખ્યું છે કે–" યુગપ્રધાન સર્વ એકાવતારી તથા પ્રાવચનિકાદિક આઠ ગુણના ધરનારા કહ્યા છે. અને યુગપ્રધાન હોય ત્યાં અઢી યોજનમાં સાત ઇતિ. ઉપદ્રવા ન થાય. યુગપ્રધાન તેા શાસ્ત્રમાં આવા કહ્યા છે. હમણાંના સમયે જે ખરતર ું હું છે તે ખે હુજાર ને ચાર માંહેના નહીં, પણ કાઈ **બીજાજ** છે " એટલે પૂછવાનું કે ત્રેવીશે ઉદયોના બધા ૨૦૦૪ યુગપ્રધાનાના નામા આ ત્રણ ગાથાઓમાં તાે શું હોય? પણ આખા દુધ્યમાસ્તાેત્રમાંએ છે ખરા કે <sup>?</sup> જેના આધારે ખરતર ગચ્છના યુગપ્રધાનાચાર્યાને ખે હત્તર ને ચારથી જુદા માની શકાય, ખીજું આ ત્રણ ગાથાએોમાં વર્ણવેલ યુગપ્રધાનના અતિશયા ખરતર ગચ્છના યુગપ્રધાનાચાર્યામાં ન્હોતા એમ માનવાને ક્યા સર્વ માન્ય પ્રમાણભૂત ગ્રંથના આધાર છે ? તે જંબ્બતાવે.

ખરતર ગચ્છવાળાએ જેમને ૨૦૦૪ માંહેના યુગપ્રધાન માને છે તેમના ચરિત્રનું અવલાકન કરનારને સારી રીતે જાણમાં છે કે એ યુગપ્રધાનાચાર્યોના એકાવતારીપણાની સાક્ષિ દેવતાએોએ આપેલ છે. તેમ એમના વિહાર પ્રદેશામાં કેવા કેવા ભય કર મહામારી આદિ ઉપદ્રવા. કે જેનું યથાસ્થિત વર્ણન કરવું આ ક્ષુદ્ર બેખિનીની શક્તિ બાહારના વિષય છે, તે પણ નાબૂદ થઈ ગયાં છે. તેમ એમના જીવનકાળમાં અપવાદ રૂપે એકાદ પણ એવાે દાખલાે નથી જડતાે કે જેમાં ક્યાંએ

વલી આ પંચમકાળના સમયે પ્રભુ શ્રીમહાવીરના શાસને કાઇ પણ આચાર્ય ને 'જગતગુરૂ' ના નામથી કહ્યા હોય તાે જોઇએ, (એટલે

પણ એ યુગપ્રધાનાચાર્યાના વિહાર દરમ્યાન આજની માક્ક ક્લેશાગ્નિનો જ્વાલામુખી કાટી નીકલ્યાે હાેય,

ખીજું <u>દુષ્</u>યમાસ્તાત્રની ગાથા ૧૮ મીમાં વર્ણવેલ પ્રાવચનિકત્વ ધર્મ કથિકત્વાદિ પોતાના ૮ પ્રભાવક ગુણોના અંગે એ યુગપ્રધાનાચાર્યોએ હજારા જૈનેતરાને અનેક પ્રકારે પ્રભાવિત કરીને વિશુદ્ધ જૈનધર્મા ખનાવ્યા, એટલુંજ નહીં ખલ્કે તેને વિધમી<sup>૬</sup> જાતિએા સાથેના તમામ સંબંધ છેાડાવીને ખીરનીરની માફક જૈનજાતિમાં સંમિલિત કરી દીધા કે જેથી તેઓ પાતાની વંશપરંપરા સુધી પણ જૈન ધર્મથી વિમુખ ન થઈ શકે, જેમકે આચાર્ય શ્રીજિનદત્તસૂરિજી કે જેમના યુગપ્રધાન પદ અંબિકા દેવીએ પ્રસિદ્ધ કર્યાના નિર્દેશ આ ગ્રંથકારે સ્વયં ઉપરના પ્રશ્નોત્તરમાં કર્યો છે, તેમ એમના ચરિત્રામાં પણ વર્ણિત છે, એમણે એક લાખ અને ત્રીસ હજાર જૈનેતરાને પ્રતિબાધી ઓસવાળ જાતિમાં ભેળવીને ગુલેછા. ભૂરા. બાક્ણા. ભણસાળી પારેખ આદિ એનેકો ગાેત્રપણે સ્થાપિત કર્યા છે. ચૈત્યવાસીએાના મતના પ્રખર ઉચ્છેદક અકલ્યા<mark>ણક-</mark> વાદનિમુલક આચાર્ય શ્રીજિનવલ્લભસૂરિએ લગભગ દશ હજાર જૈનેતરાને જૈનધર્માવલ બી બનાવ્યા, આચાર્ય જિનપતિસૂરિજી કે જેમણે અનેકા ઉદ્લટવાદીએ સાથેના વિવાદામાં રાજસભા સમક્ષ વિજય પ્રાપ્ત કરી જૈતેન્દ્ર પ્રવચનની અતિશય મહાન્ પ્રભાવના કરી. આવા મહાન્ **શા**સન પ્રભાવક આચાર્યોમાં પણ યુગપ્રધાનના ગુણોના અભાવ માનવા એતા ચન્દ્રમંડળમાં શીતલતાના અને સૂર્ય મંડળમાં ઉષ્ણતાના અભાવ માનવા

પૂર્વાચાર્યોને કેાઇનેય 'જગતગુરૂ' નથી કહ્યા) તેા તમારા ઋષિમતીના ભટ્ટારકને 'જગતગુર' નામથી (જ્યારે) ખૈરાએા ગીતાેમાં ગાવે છે ત્યારે તમારા ચિત્તમાં હર્ષ થાય છે, અને શ્રીજિનચન્દ્રસૂરિતું નામ 'યુગપ્રધાન' એવું સાંભળી તમાે દુહવાએ તે શું ? (બીજું) બાદશાહ શિવાય બીજા ક્રાેેઇનાય દરીખાને 'જગતગુરૂ' કહીને ન બાેેલાવાય, જો સાહિબ ( તે દરીખાનાના માલિક ) સાંભળે તાે તેની ક્જેતી કરે, શેખ અબ્દલ ક્ઝલને ત્યાં અમારી સમક્ષ 'જગતગુરૂ' નામની (બાબતમાં) ઋષિમતી ૫ં૦ ભાનુચન્દ્ર સાથે (સવાલ) જવાય થયા છે, શેખે ગુસ્સામાં આવીને જે શખ્દાે કહ્યા છે તે ભાનુચન્દ્ર જાણે છે, વલી લાેકાના કહેલ 'તપા' એ નામ કેમ માનાે છાે ? આ રીતે વિચાર કરતાં જણાય છે કે આ પ્રશ્ન પૂછતાં તમને એ બાબતનું અજાણપણું છે, જોજો.

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૧૩૪ મા )

१३३ प्रश्न-तथा खरतर यति कांड दोरा न वांधइ, ते स्यं ? ભાષા:- ખરતર યતિએા કંબરે કંદારા નથી બાંધતા, તે શું ?

तत्रार्थे-कारए विशेषइ इयइ कालि खरतरांनइ पुणि कण्दोरा बांधीयइ छइ, मानीयइ छइ, निकारणइ कणदोरा बांधइ तउ दोष छइ, 'बंधइ कडिपट्टमकज्जो' इति वचनात् । श्रावकांनइ कण्दोरा शरीरसंलग्न छइ, श्राविका अनइ साध्वीयांनइ कणदोरा नथी, दृढ बंधन छुइ, पहिलु यति चोलपट्टुड न बांधता 'श्रम्गोयरओ'

ખરાખરજ છે તેમ એમનામાં અસદ્દોષારાપણ કરી જે અવગુણ ખતાવવા એ છે. દુધમાં પાેરા બતાવવા બરાબર, એમ કરવામાં કાળાનુભાવે બહુળતાએ વૃદ્ધિ પામેલ પરાત્કર્ષાસહિષ્ણુતા દેવીના સામ્રાજ્યના મહાન્ પ્રભાવ છે.

यति करता, हिवरां कित लेके गच्छे दोरडइ करी चोलपट्ट बंधाइ छड़, केतलेके गच्छे कसुंटी खोइयइ छड़, ए वातनउ स्युं पूछिवउ ? १३३

ભાષા -કારણ વિશેષે આ પંચમ કાળમાં ખરતરાતે પણ કંદારા **બધાય છે તેમ ખાંધવાનું મનાય છે, વગર કારણે કંદાેરા ખાંધવામાં** होप छे, शास्त्रना " बंधइ कडिपट्रमकउजो " आवा वाउयाेथी आ વાતનું સમર્થન થાય છે. શ્રાવકાને કંદારા શરીરસંલગ્ન હોય છે. શ્રાવિકા અને સાધ્વીઓને કંદાેરા નહીં પણ મજખૂત ભંધન હોય છે, પહેલાં યતિઓ ચાલપટ્ટો બાંધતા નહીં કિંતુ 'અગ્ગાયરઓ ' કરતા. એટલે બન્ને કૃણીએાથી ચાલપટ્ટાને ધારણ કરતા, હમણાં કેટલા એક ગચ્છાેમાં ડાેેેેેેેેે ચાેલપુટાે બંધાય છે અને કેટલા એક ગચ્છાેમાં કસુંટી ખાંસાય છે એટલે પાટલી દેવાય છે. એ વાતનું પૂછવું શું ? 🗴

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાેલ ૧૩૫ માે )

१३४ प्रश्न-तथा खरतरांनइ पाखी चौमासी संवच्छरीना तप चउत्थ छट्ट श्रद्रम समित लामगाइ कीयां पछइ कहइ, पाखी चडमासी संवच्छरीनी त्रालोत्रणानी वेलात्रइं न कहइ, ते स्यं ?

ભાષા—ખરતરાને પાખી ચામાસી અને સંવચ્છરીના ચઉત્થ છટ્ઠ

<sup>×</sup> તપા ખરતર ભેદ પૃ૦ ૧૧૬ માં લખ્યું છે કે " શ્રીજિનપ્રતિ-માને પણ કન્દોરા હોય છે " એટલે પૂછવાનું કે જિન પ્રતિમાંને કંદોરા હોય છે કે કછોટા ? જો કન્દાેરા હાેય તાે શું કન્દાેરાથી પુરૂષચિન્હ ઢંકાય ખરૂં કે ? જો ન ઢંકાય તેા પછી 'જિન પ્રતિમાને પણ કન્દોરાે હોય છે ' એમ ક્યા આધારે માની શકાય ? એના ઉત્તર પ્રમાણિક ગ્રંથના આધારે જં**ખ્વાચાર્ય આપે**.

અને અટ્રકમ તેની આલોઅણાની વેલાએ ન કહેતાં સમાપ્તિ ખામણાના ટાઇમે કહે છે, તે શું ?

तत्रार्थे — खरतरांनइ त्रिहुं पर्वना तप आलो आणानी वेलायई 'चउत्थेणं पिडक्रमह' इम पाखीनइ दिनइ, 'छट्टेगं पिडक्रमह' इम त्रिहुं चउमासे कहइ, संवच्छरीयइ 'अटुमेणं पिडक्रमह' इम कहाइ छइ, समाप्ति खामणानी वेलाअई पइंठ वली चितारिवा भणी अशक्तने जणाविवा भणी १ उपवास अथवा २ आंबिल अथवा त्रण नीत्री. ४ एकासणा (बेबियासणा) अथवा २ सहस्र सञ्माय करी ते पइंठि विधि पूरिज्यो. इम कहीयइ छइ एवं परी छिज्यो, विण पूच्यां ए भाव किम जणाइ ? ॥१ ४॥

ભાષા-ખરતરાતે ત્રણે પર્વાતા તપ આલે અણાતી વેલાએ પાખીના દિવસે ''ચઉત્થેણ પડિકકમહ'' ત્રણે ચોમાસીઓએ 'છટ્ઠેણં પડિકકમહ' સંવચ્છરીએ ' અટ્ક્મેશું પડિકકમહ' એમ કહેવાય છે, અને સમાપ્તિ ખામણાતી વેળાએ પેઠતે ફરીથી સ્મરણ કરવા તેમ અશકતને જાણ કરવા માટે ''એક ઉપવાસ, બે આંખિલ, ત્રણ તીવી ચાર એકાસણા ( આઠ બિયાસણા) અને બે હજાર સજ્ઝાય કરી તે પેઠ પૂરજો" એમ કહીયે છીએ. † આ રીતે છે. વગર પૂછયે એ હકીકત કેમ જણાય !

<sup>†</sup> તપાએ પાખી આદિ પડિક્કમવાના ટાઇમેજ એક ઉપવાસ આદિ કહે છે તે જો કાઇ સર્વમાન્ય પ્રમાણિક પ્રંથતા આધારે હોય તો તે પ્રમાણ જંખ્વાચાર્ય બતાવે અન્યથા આવા રાંડોલીઓના ઝગડા કરીને સમય બરબાદ અને કર્મબંધન તથા જૈન સંઘના પઇસા બરબાદ કરવા શિવાય શું લાભ થવાનું? તે જંખ્વાચાર્ય સમજાવે.

( તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ ખાલ ૧૩૭, ગ્રંથ ૨ ખાલ \*૬૦ મા )

१३४ प्रश्न-श्रीजिनशासिन वइरागइ दीचा दीजइ अनइ खरतरां-नइ खरीद-मोलना लीधा चेला दीखाइ छइ, ते स्युं ?

ભાષાઃ-શ્રીજિનશાસનમાં વૈરાગ્યથી દીક્ષા દેવાય છે અને ખરતરાને મૃશ્યથી ખરીદી લીધેલાએાને દીક્ષા દેવાય છે તે શું ?

तत्रार्थे—श्रीजिनशासनमांहि भाव पखइ दीवा न दिवराइ. हिवइ ते दीन्नाना भाव वइरागइं थाइ तथा त्र्याहारादिनइ ऋर्थि पुर्शि संप्रति राजाना जीव पूर्वभवना रांकनी परइ भूख संताव्यां पुरिए दीचाना भाव थाइ, श्रीगुरु पुरिए लाभ जाएी दीचा त्रापइ, एवं लाजइ भयइ भावइ (દીક્ષા)थाइ, श्रीठाणांगसूत्रमांहि 'भूत्रावइत्ता ब्रुयावइत्ता दियादि दीचा देवाना विशेष कह्या छइ, शुद्धप्ररूपक गीतार्थनइ पृक्किज्यो, ते भली परि सह किहस्यइ, ते भाव लिखा-श्रइ नहीं, मुहामुह मिल्यांजि कह्या जाइ, शिष्यनइ नसाइ दीन्ना दीजइ ? पीडा ऊपजावी दीचा दिवराइ ? एवं परिश्चेज्यो, तथा गृहस्थे श्रापण्ड काजि खरीद कीधा हवइ तेहनइ जइ भाव थाइ तउ तेहनइ चारित्रीया दीचा दीयाजि करइ, चन्दनबालानइ भगवंतइ दीचा दीधी, छेहडइ लेग्सहारनइ दीचाना भाव जोइयइ, दीचाना भाव पत्वइ न दीखीयइ, परं भली शुद्धजाति जोइ दीखीयइ, वली इम सांभलीयइ छइ श्रीत्राणंदविमलसूरि नवइ गच्छ करतां परिवार थोडा जाणी चारण कनडा रजपूत प्रमुख शिष्य दीख्या, वडी पोसालना यतियांनइ तेहना नाम जाति प्रमुख विस्तर लिख्या छइ, नवी प्ररूपणा तेहनी कीधी लिखी छइ, जइ भाव हवइ तउ

पूक्केज्यो, ऋषिमितियांने पुणि माता पितानइ निर्वाह निर्मित्तं श्रावक श्राविका द्रव्य देईनइ तेहना दीकरानइ दीसा दिवराइ छड़, दृष्टिराग छांडिनइ जोज्यो, शुद्धि लहिस्यउ ॥१३४॥

ભાષા-શ્રીજિનશાસનમાં ભાવ વગર દીક્ષા નથી દેવાતી, હવે તે દીક્ષાના ભાવ વૈરાગ્યથી થાય તથા આહારાદિના નિમિત્તે સંપ્રતિરાજાના જીવ પૂર્વ ભવના રાંકની પેરે ભૂખથી સંતાવ્યાં પણ દીક્ષાના ભાવ થાય, ગુરૂમહારાજ પણ લાભ જાણીને દીક્ષા આપે, એવં લજ્જાથી ભયથી અને ભાવથી (દીક્ષા) થાય, શ્રીદાણાંગ સૂત્રના મૂળ પાદમાં " मूब्राव-इत्ता ब्यावहत्ता " धत्याहि विशेष ( प्रशर ) हीक्षा हेवाना अल्ला छे. તે શુદ્ધ પ્રરૂપક ગીતાર્થને પૂછજો, તે સારી રીતે બધી હુકીકત કહેશે, તે હુકીકત લખાય નહીં અરૂબરૂ મલ્યેજ કહેવાય, (બીજીં) શિષ્યને નસાડી ભગ ડી (તેમ લાગતા વળગતાઓને) પીડા ઉપજાવીને દીક્ષા દેવાય કે ? આ રીતે હકીકત છે, તથા ગૃહસ્થે પોતાને માટે જે ખરીદેલા હોય તેના જો ભાવ થાય તાે તેને સંયમીએા દીક્ષા આપેજ છે ચંદનભાળાને ભગવંતે દીક્ષા દીધી છે, અંતે લેનારના ભાવ દીક્ષા લેવાના હોવા જોઇએ. લેનારના ભાવ શિવાય દીક્ષા ન દેવાય, પરન્તુ જાતિ શહતા આદિ જોવી જોઇએ, વલી એમ સાંભળીએ છીએ કે શ્રીઆ-ણંદવિમલસૂરિએ નવીન ગચ્છ (સ્થાપન) કરતાં પરિવાર **ચે**ાડો જાણી ચારણ–ભાટ-રજપૂત વિગેરેને દીક્ષિત કરી શિષ્ય કર્યા હતા, (જે) વડી પાસાલનાં યતિઓએ તેના નામ જાતિ આદિ વિસ્તારે લખ્યા છે. નવી પ્રરૂપણા પણ તેની લખી છે. જો (જાણવાના) ભાવ હોય તા પૂછી જોજો, ઋષિમતીઓને પણ માતા પિતાને નિર્વાંહ નિમિત્તે શ્રાવક

શ્રાવિકાએ દ્રવ્ય આપીતે તેના છોકરાઓને દીક્ષા દેવરાવે છે, + દષ્ટિરાગ છોડીને જોજો. સત્ય હકીકત જડશે.

+ આજે પણ દીક્ષા લેનારના માતા પિતા યા સ્ત્રિયાદિના નિર્વાંહ નિમિત્તે યા કરજદારી ફિટાવવા નિમિત્તે ભક્તજના દ્વારા ચેલાઓના લાભવશે હજારા રૂપિયા તપાએ શું નથી અપાવતા ? એના વિચારમાં ભવભીરૂતા ધારણ કરીને અન્યત્ર ક્યાંય ન જતાં સ્વસમુદાયનાજ વિચાર સ્વસ્થચિત્તે જંખ્વાચાર્ય કરી લે.

બીજું શાસ્ત્રોમાં કરજદારને દીક્ષા દેવાની સખ્ત મનાઇ છે. છતાં વિજયચન્દ્ર કે જે વસ્તુપાલ તેજપાલના ગુમાસ્તા હતા અને નામામાં ઘોટાળા કરવાના અંગે કરજદાર હાવાથી જેને વસ્તુપાલે કેદ કર્યો હતા, તેને તપાના મૂળપુરૂષ જગચ્ચન્દ્રસૂરિએ દીક્ષા દઇને આચાર્યપદ અર્પણ કર્યાના ઉલ્લેખ આ મુનિસુન્દરસૂરિ ગુર્વાવલીમાં આ રીતે કરે છે—

पुरा विजयचन्द्रोऽभू-द्वस्तुपालस्य मन्त्रिणः।
सचिवो लेख्यके देये, चिप्तः कारागृहेऽन्यदा ॥११॥
देवभद्रगणीनां स, द्विधा शिच्चाकृतेऽपितः।
नाम्ना विजयचन्द्रोऽभूत् , प्राक्तदाऽप्याप्तशास्त्रवित् ॥१२३॥
(देवभद्रगणीन्द्रैः स, बोधितो मन्त्रिगजतः।
विमोच्य श्रीजगच्चन्द्र-सूरिपार्श्वेऽप्रहीद्त्रम् ॥१२३॥ पाठांतर)
श्रीजगच्चन्द्रगच्छेद्रैाः, शिष्यवात्सल्यशालिभिः।
न्यस्तः सूरिपदे देव-भद्रगण्युपरोधतः॥१२४॥

આ રીતે કરજદારને. તે પણ કેદીને દીક્ષા દેવાનું કયા શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે ?

(તપા ખરતર બેઠ ગ્રંથ ૧ માલ ૧૩૯, ગ્રંથ ૨ માલ ૮૨ મા )

१३६ प्रश्न-खरतर श्रीमहावीरनइ जन्मनइ ऋधिकारि गुली श्राणावइ छइ. ते चडावा करी लयइ पुराण छई, ते पूछिवउ छइ?

ભાષા:-શ્રીમહાવીર પ્રભુના જન્મ વાંચનના પ્રસંગ ખરતરાતે ગુળી અણાવે છે અને તે ચઢાવા કરીને લિએ પણ છે, તે પૂછવાનું છે?

तत्रार्थे – तपांरी वडी पोसालि तथा तपांनी लहुडी पोमालि हिवणांई मह।वीरनइ जन्मि परम्परा ऋइलां (?) गुली वधारी लिवरावइ छइ, परं ऋषिमतीए नवइ गच्छि मांडनां ते छांडी, जिम नै।गोरीतपाना पोमालीया महातमानइ जन्मइ गुली लीजइ छइ, अनइ पासचंदइ नवी प्ररूपणा करतां गुली निषेधी छइ तिम इहां पिए। ऋ।पमतीपए। दीसइ छइ, विचारी जोज्यो, वली गुलीनी परि ऋषिमतीयांनइ पाखीयइ चडमासइ संबच्छरीयइ श्रजियसंता माहोमांहि चडावउ करी वेचाइ छइ, महारागद्वेषना मूल जाणीयइ छइ, परं कियइई वती ते वात मिटती नथी. यतिनइ एहवड ठामि मौन करी रहिवउ घटइ, वली विचारिज्यो, तथा तपां ऋषिमतीयांनइ ऋल्पपोथाना रातीजगा न थाता, हिवइ देखादेखी कल्पपोथाना रातीजगा (करिवा लागा स्रइ, वली) कल्पपोथा घर थकी गाजावाजा करी नासता, हिवइ तेइ थाइ छइ, तपांरइ राति कियइई महातमानी पोसालि दीवा न कीजता, हिवणां राति उपासरामांहि दीवा की जइ छइ, श्रावक जे छइ ते पृश्णि नाथीया बलद्नी परि कांइ कही सकता नथी, ए कलि-कालना दोष, प्रवृत्ति दोष कियइवतइ वार्यो न जास्यइ.

दीहे एही धोलपंथमांहि पडिस्यइ, एवं विचारिज्यो, जड़ मूलगो गच्छ मूंकी कुमत कुसद्रह्णा मूंकी धर्मार्थ प्रवस्या तउ कोइ एक सद्दर्णा सूत्री राखड तड लोकांमांहि धर्मनी निन्दा टलइ, एवं विचारिज्यो ॥ १३६ ॥

ભાષાઃ-તપાની ન્હાની તથા માટી પાસાળમાં પર પરાચ્યે મહાવીરના જન્મપ્રસંગે હમણાં પણ ગુલી વધાવીને લેવાય છે, પરંતુ ઋષિમતીએ નવા ગચ્છ ચલાવતાં તે છાડી દીધી છે. જેમ નાગારીતપાના માહાત્માઓને વીર જન્મપ્રસંગે ગુલી લેવાય છે, અને પાર્શ્વચન્દ્રસૂરિએ નવી પ્રરૂપણા કરતાં ગુલી નિષેધી છે, તેમ અહિં પણ આપમતીયાપણું દેખાય છે, વિચારી જોજો, બીજું ગુલીની પરે ઋષિમતીએોને પાખી ચામાસી અને સંવચ્છરીએ અજિતશાંતિસ્તવ પણ આપસમાં ચઢાવા કરી વેચાય છે. તે મહા રાગદ્વેષના મૂળ બને છે છતાં કાેઇ પણ રીતે તે વાત મટતી નથી, યતિને આવા પ્રસંગે મૌન રહેવું ઘટે, વલી વિચારજો, તથા તપા ઋષિમતીઓને કલ્પપુસ્તકનું રાત્રિજાગરણ પહેલાં ન્હેાતું થતું, પણ હવે દેખાદેખી કરવા લાગ્યા છે. અને પહેલાં કલ્પપુસ્તક ઘેરથી વાજાગાજા કરી ન્હોતા લાવતા, હવે તે પણ થાય છે, તપાઓને કાેેક પણ યતિના ઉપાશ્રયે રાત્રિનાં દીવા પહેલાં ન્હોતા થતાં. હમણાં તે થાય છે, શ્રાવકા પણ નાથીયા બળદની માક્ક કાંઇ કહી શકતા નથી, આ કલિકાળના દાેષ છે, પ્રવૃત્તિ દાેષ કાેેેક્થીએ રાેેકાશે નહીં અને જતે દહાડે એજ ધોખપંથમાં પડી જશે, આ રીતે વિચારજો, જો મૂળ ગચ્છને મૂકી તેમ કુમત–કુસદ્દહણા મૂકી ધર્મ નિમિત્તે પ્રવર્ત્યા છે। તો કાઇ પણ એક સદ્દહણા સુધી રાખો તો લોકામાં ધર્મની નિંદા ટળે. આ રીતે વિચાર**ે** 

(તપા ખરતર ભેદ ગ્રંથ ૧ બાેલ ૧૩૮, ગ્રંથ ૨ બાેલ ૧૫૨ માે)

१३७ प्रश्न-जे खरतरगच्छि पंचनदी साधइ छइ ? च्नेत्र-पाल योगिनी नदी धर्मार्थिनइ साधग्गी नहीं कही, इहां घगा जीवांरी विराधना थाइ छइ, ते भग्गी ए खरतरांरइ भट्टारक ४ नदी साधइ छइ, ते स्युं ?

ભાષા-ખરતર ગચ્છમાં પંચનદી સાધે છે, પણ શાસ્ત્રોમાં ક્ષેત્રપાલ યાગિની નદી વિગેરે સાધવી ધર્માર્થિને માટે મના કરી છે, કારણ કે એમાં ઘણા જીવાની વિરાધના થાય છે. અને ખરતરાને ભદૃારક પંચનદી સાધે છે, તે શું?

तत्रार्थे-श्रीसंघनइ समाधान निमित्ति श्रीयुगप्रधान श्रीजिन-दत्तसूरिजीए पांचां नदीयांना देवता सूरिमंत्रनइ गुण्णाइ करी तपसंयम्इ करी संतोष्या हता, देवताए पुणि संतुष्ट थये थके वाचा लीधी हती जे इयेइ देशमांहि जे तुम्हारा सूरिमंत्रधारी गच्छनायक आवइ ते इहां नदीनइ एकठइ मेलि थयइ सूरिमंत्र जाप करइ, ऋम्हे पुणि संघना विध्न निवारिस्यां, एतलइ वर दीधइ थकइ श्रावक श्राविका लोकइ तेह देवत्।नइ बलिबाकुलनी पूजा साहम्मी भणी कीधी, एतलइ मेलइ हिवणांइ ए पंचनदी सधाइ छइ, संघनइ कार्यइ गुरु पुणि ५ नदीनइ मेलइतांडे प्रवहरात्र मेलि पहुंचइ, गुरागा पांचां नंदीना ऋधिष्ठायकनइ मेलि जूजूत्रा करइ, एक एक जूजूत्रा ऋधिष्ठायक एकठा गुण्णा न मानइ, ए चालि छइ, अनइ श्रीठाणांग सिद्धांतमांहि पाचिमइ ठाण्इ पांच महानदीनइ विषइ कारणविशेषइं जाइवड कहाड

छड़, 'उत्तरित्तए वा संतरित्तए वा ' एहवा पाठइं करी तेहनइ विषइ तरिवड वारम्बार तरिवउ कारण विशेषइ कहाउ छड़, तिहां पुरिण नीलफूलिण संभवइ त्रसजीव पुरिण हुवइ वा लहइ, तेह ऊतरिवाना प्रायश्चित्त इरियावही प्रमुख जे त्रागममांहि कहा हवइ ते विचारीयइ, ऋसंबद्ध बोल न बोलीयइ।

वली चेत्रदेवता तथा भवनदेवता प्रमुख देवताना काउ-सग्ग सांभिनइ पडिकमण्ड तथा पाखी चउमासी संवच्छरीनइ पडिकमणइ करतां देवताना काउसरग शुइ प्रमुख सहू गच्छवासी करइ छइ, एवं दृष्टिराग छांडि विचारिज्यो, जागाीयइ छइ समिक पडिस्यइ, किवारएक गुण्णा समा न थाइ तउ उपद्रव पुण्णि ते देवता जणावइ, जे भणी लोक कहावतुइ सांभलीयइ छइ-तपां ऋषिमतीयांनइ गच्छि थोडदीहा श्रीहीरविजयसूरिइं संघनइ गच्छ-नइ उदय निमित्ति उच्छिष्टचंडालिनी देवता मइलइ प्रकारइ साधिवी मांडी हती. परं किएाई कइ मेलि देवता न सधाणी किन्तु कोपित थइ, पछी यति शत २ तथा घढीशत शत (१) यतिना यान कीधा, पछइ वली फेरीनइ उच्छिष्टा देवता रूडइ मेलि नवीदा साधी, पछी ते भईयानी गच्छनी प्रतिष्ठा विशेषइ वाधी, इहां पछइ अधिका श्रोछा कृड साच केवली जागाइ, एवं गीतार्थ गुरु संघनइ उद्यनइ निमित्ति देवतानइ साधइ श्राराधइ, एवं कूडी मति साथि विचारीनइ एहवा कुबोल न बोलीयइ. जे चितवीयइ पर ते पड़इ घरि, एवं जाणी समक्ती बोलीयइ तड लाभ थाइ।

वली 'धाणधार' देसइ 'मगरवाड' गामि पाल्ह्णपुरनइ

प!सि 'माणिभद्र' नामि लोकप्रसिद्ध चेत्रपाल छः, सिन्दूर तेल ति्तविटेइं पूजाइ छइ, तिहां लहुडी पोसालना तपा श्राचार्य पद्स्थापनानइ ऋधिकारि सवा मण्नी गुलपापडी करी पूजी एकराति गुण्णा करी तेहनइ आराधः छः । पातिसाह पासि जातां श्रीहीरविजयस्रिइं पुणि तेतली गुलपापडी पाल्हरापुरना श्रावकां पांही करावी पूजा गुएएए। करी श्रीपातसाहजी पासे पहुंता समहत थीया, ए वात मांहिला माणस पासि जाणि सांभली, ए वात सहू जागाइ छइ, ए दोष लोकमांहि प्रसिद्ध छइ, वली जे गरजू हवइ ते पाल्हणपुरना तपा यतियांनइ पूछेब्यो, ए वात बगाईनइ कहिस्यइ, परं दृष्टिरागवतइ पूछास्यइ नहीं, एवं प्रीक्षेज्यो ॥ १३७ ॥

ભાષા-શ્રીસંઘના સમાધાન નિમિત્તે યુગપ્રધાન શ્રીજિનદત્તસૂરિજીએ સૂરિમંત્રના જાપથી તેમ તપ સંયમના પ્રભાવથી પાંચે નદીઓના દેવતાઓને સંતાષ્યા હતા, દેવતાઓએ પણ સંતુષ્ટ થઇને વચન લીધા હતા કે જે કાે તમારા ગચ્છનાયક સુરિમાંત્રધારક આ દેશમાં આવે તે અહિં પાંચે નદીઓના સંગમસ્થાને સરિમંત્રના જાપ કરે, અમે પણ સંઘના વિ<sup>દ</sup>ત નિવારણ કરશું. એવા વર દેવાથી શ્રાવક શ્રાવિકાઓએ સાધમી<sup>ડ</sup> તરીકે તે દેવતાઓની **બલિબાકુલ દઇને પૂજા** કીધી, એટલા માટે હુમણાં પણ પંચનદી સધાય છે. સંઘના કાર્યે ગુરૂપણ પંચનદીના સંગમસુધી જહાજમાં બેસી જાય અને પાંચે નદીઓના અધિષ્ઠાયકા નિમિત્તે એક્રેકના જુદા જુદા ગણણા કરે છે, જુદા જુદા અધિષ્ઠાયકા એકજ ગણણા ન માતે. આ રિવાજ છે, અને શ્રીકાણાંગ સ્ત્રના પાંચમા

કાણામાં પાંચ મહાનદીઓ વિષે કારણવિશેષે જવું કહ્યું છે, ''उत्त-रित्तए वा संतरित्तए वा" આવા પાઠ્યી કારણવિશેષે એક કે અનેક વાર ઉતરવું કહ્યું છે, ત્યાં પણ નીલકૂલ સંભવે છે તેમ ત્રસ છવા પણ હાય છે, તેને ઉતરવાના પ્રાયક્ષિત્ત ઇરિયાવહી આદિ જે શાસ્ત્રમાં કહ્યા હાય તે વિચારિયે, અસંબહ ખાલ ન ખાલીયે.

વલી ક્ષેત્રદેવતા ભવનદેવતા આદિના કાઉસ્સગ્ગ તથા થુઇ કહેવાનું દેવસી તથા પાખી આદિ પડિકમણાએામાં બધાય ગચ્છવાસીએા કરે છે. આ રીતે દષ્ટિરાગ છોડી વિચારજો. જાણીએ છીએ કે સમજ પડશે. કાેેકા વાર ગણહાં બરાબર ન થાય તાે ઉપદ્રવ પણ તે દેવતા કરી બેસે, જેમ કે લાકવાયકાએ સાંભલીએ છીએ કે-તપા ઋષિમતીઓનાં ગચ્છમાં થાેેેડા દિવસ (પહેલાં) શ્રીહીરવિજયસૂરિએ સંઘ તેમ ગચ્છતા ઉદય નિમિત્ત ઉન્ષ્ષ્ષ્ટિયાં હાલિની દેવતાને તેવા પ્રકારે સાધવા માંડી હતી પરન્તુ કાઈ કારણને અ ગે તે દેવતા સિદ્ધ ન થતાં કાપિત થઇ ગઇ એટલે ખસોથી અઢીસા યતિઓના યાન કીધા, ત્યાર પછી કરીથી તે દેવતાને ખરાખર વિધિએ સાધી એથી **ભા**ઇસાહેબના ગચ્છની પ્રતિષ્ઠા વિશેષ વધી, આ રીતે લાેકવાયકા સાંભળેલ છે. પછી એમાં ઓછાઅધિકાનું યા સત્યાસત્યનું જ્ઞાની જાણે. પરન્તુ સંધના ઉદય નિમિત્તે ગીતાર્થ ગુરૂઓ દેવતાનું સાધન આરાધન કરે, એ કંઇ અનુચિત નથી, એ રીતે અયોગ્ય-મતિએ વિચારીને એવા અનુચિત ખાલ ન ખાલીએ, જે બીજાને માટે વિચારીએ તે પાેતાના ઉપર પડે, એમ સમજીને બાેલીયે તાે લાભ છે.

વલી પાલણપુર પાસે મગરવાડા ગામમાં 'માણિભદ્ર ' નામે લેાક-પ્રસિદ્ધ ક્ષેત્રપાલ છે, જે સિંદૂર તેલ તલવટીથી પૂજાય છે, ત્યાં ન્હાની પોસાળના તપા આચાર્ય પદસ્થાપનાના પ્રસંગે સવામણની ગાળપાપડી કરવા પૂર્વ ક પૂછને એક રાત્રિ ગણણું ગણીને તેને આરાધે છે. બાદશાહ પાસે જતી વખતે શ્રીહીરવિજયસૃરિએ પણ પાલણપુરના શ્રાવંકા પાસે તેટલી ગાળપાપડી કરાવીને પૂજા અને ગણણું કરી બાદશાહપાસે ગયા મહત્વતા પામ્યા, આ વાત અંદરના ખાનગી માણસા પાસે સાંભળી જાણી છે, બધાય લોકા ઘણેભાગે જાણે છે, તેમ લાકમાં પ્રસિદ્ધ છે, જેને જાણવાની ઇચ્છા હાય તેણે પાલણપુરના તપા યતિઓને પૂછવું તેઓ વાત બનાવીને બરાબર કહેશે, પરન્તુ દષ્ટિરાગના કારણે (તમારાથી) પૂછારોજ નહીં, આ હકીકત છે.

(તપા ખરતર બેદ માંઘ ૧ બોલ ૧૪૦, ગ્રાંથ ૨ બોલ ૧૫૦ માે)

१३८ प्रश्न-तथा खरतरांरइ पाखी चौमासी संवच्छरीय दिनि नमस्कार थुई स्तवन प्रमुख जे कहइ छड़ तेईजि कहइ, बीजा न कहइ, तपांरइ जेहनइ श्रीगुरुजी आदेश खड़ ते कहइ, ए किम छड़?

ભાષા - ખરતરાને પાખી ચામાસી અને સંવચ્છરીના દિવસે ચૈત્યવંદન શુઇ સ્તવનાદિ જે કહે તેજ કહે. એટલે હમેશાને માટે જે નિયત વ્યક્તિઓને આદેશ આપેલ હાેય તેજ કહે, બીજા ન કહે, તપા-એાને ગુરૂજી જેને આદેશ આપે તે (અનિયત વ્યક્તિઓ ) કહે, તે કેમ છે?

तत्रार्थे — खरतरांनइ पुणि श्रावक तवन थुई प्रमुख सर्व श्रीगुरुजीनइ आदेशइजि कहइ छड़, आपणइ मेलि को नथी कहता, पहिलोके गुरुनी आज्ञा लोपी नहीं, समस्त संघइ पुणि गुरुना बोल कबूल कीया, पछइ तेहना कुटुम्ब गोत्रमांहि जेहनइ दर्तमान गुरु आदेश दाइ ते श्रावक गुरुना आदेशइ तवन थुई कहइ ते भणी वातनं विचारिवा सरीखं कांइ नथी, पर जे श्रावक गुरुना त्रादेश पखंइ केसर वधारी साहिम्मयां साथि वहस करी जेतवन थुई प्रमुख कहइ ते श्रमहे घणुं श्रयुक्त जाणी-यइ छइ, वली जेहनइ जे चित्तमांहि श्रावइ ते जाणइ ॥१३८॥

ભાષા—ખરતરાને પણ શ્રાવક સ્તવન શુધ આદિ બધુંય ગુરૂ-મહારાજના આદેશથીજ કહે છે, પોતાની મેળે કાઇ નથી કહેતા, તેમ પહેલાના ગુરૂની આત્રા લાપી નથી, સમસ્ત સંઘે પણ ગુરૂના વચન કખૂલ કીધા, પછી તેના કુટુંખ યા ગાત્રમાંથી જેને વત્ત માન ગુરૂ આદેશ દિએ તે શ્રાવક ગુરૂના આદેશથી તવન શુધ કહે, એટલે આ વાતમાં વિચારવા જેવું કાંઇ નથી પરન્તુ જે શ્રાવક ગુરૂના આદેશ વિના કેસર વધારીને. એટલે ધી વિગેરેની ખાલી ખાલીને, સાધમી ઓ સાથે હહ્વાદ કરીને તવન શુઇ વિગેરે કહે છે. તેને અમા બહુ અયુક્ત સમજીએ છીએ. વલી જેના ચિત્તમાં જે આવે તે જાહે.

( તપા ખરતર બેદ ગ્રંથ ૧ બાલ ૧૪૧ મા)

१३९ प्रश्न-तथा तपांरइ वांदणा देतां खमासमण देईनइ मुहपत्ती पडिलेहइ, खरतरांरइ मुहपत्ती पडिलेहतां खमासमण न द्यह, ते स्युं?

ભાષા:-તપાને વાંદણા દેતાં ખમાસમણા દઇને મુહપૃત્તી પડિલે હે છે, અને ખરતરાને મુહપત્તી પડિલેહતાં ખમાસમણા નથી દેતા, તે શું?

तत्रार्थे — जिम तपांरइ वांदणां देतां स्वमासमण देईनइ मुहपत्ती पडिलेही वांदणा सह छइ तिम अम्हारइ पुणि पच्च-क्खाणना वांदणा देतां स्वमासमण देइ मुहपत्ती पडिलेहीनइ वांदणा दीजइ पच्चक्रसाण कीजइ, इम सहहणा छइ, पछी प्रमादना वाह्या समाममण कोइ न दाई ए प्रमादपंथ सहूनइ सरीखउ छई, परं सद्दरणा समी जोईयइ, पूछीयां समउ कहीयइ. करीवउ ते वीर्यांतराय कमनइ चयोपशमनइ हाथि छइ, एवं परिक्रेज्यो।

ભાષા-જેમ તપાને વાંદણા દેતાં ખમાસમણા દઇને મુદ્ધપત્તી પડિલેહી વાંદણા દિએ છે તેમ અમારે પણ પચ્ચક્ષ્માણના વાંદણા દેતાં ખમાસમણા દેઈ મુદ્ધપત્તી પડિલેહીને વાંદણા દેવા. પચ્ચક્ષ્માણ કરવા એમ સદ્દહણા છે, પછી પ્રમાદના કારણે દેવા પણ દિયે, આ પ્રમાદ પાંચ બધાને સરખા છે, પરન્તુ સદ્દહણા બરાબર જોઇએ, પૂછ્યાં સાચું કહીયે, કરવું તે વીર્યાન્તરાય કર્મના ક્ષયાપશ્મના હાથે છે, આ રીતે હકીકત છે.

(તપા ખરતર બેંદ ગ્રાંથ ૧ બાલ ૧૩૬, ગ્રાંથ ૨ બાલ ૧૩૬–૧૪૫ માે)

१४० पश्च —तथा तुम्हे लिख्या जे श्रीत्रमयदेवसूरिइं श्रीनवांगीवृत्ति तथा पंचाशकनी वृत्ति(मांहि) द्यांपणा गुरु गुरुभाइ वृत्ति कगवण उत्तरसाधकना नाम लिख्या, परं द्यांपणा गच्छना नाम खरतर न लिख्या, ते स्युं ?

ભાષા-તમાએ લખ્યું જે અભયદેવસૂરિએ નવાંગસૂત્રો તથા પંચાશક વૃત્તિમાં પોતાના ગુરૂ ગુરૂભાઇ અને વૃત્તિકરાવતાં ઉત્તરસાધક(સહાયક)ના નામા લખ્યા પણ પોતાના ગચ્છનું નામ ખરતર ન લખ્યું, તે શું?

तत्रार्थे—चन्द्रकुल वैरीशाखा श्रीवर्द्धमानसूरि श्रीजिनेश्वरसूरि श्रीबुद्धिमागरसूरि इत्यादिकना कहीवइ करी श्रीश्वभयदेवसूरि श्रीसुधर्मास्वामिनी परम्पराना जाणणा, त्यार पछी कुल शाखा गणनइ मेलि पूर्वपरम्परायइ साबता (<sup>१</sup>) थया श्वनइ श्रीवर्द्धमान- सूरि अ।रएयक थया तेहना शिष्य (श्रीजिनेश्वरसूरि तथा श्रीबुद्धि सागरसूरि शिष्य) श्रीत्रभयदेवसूरि पुणि त्रारण्यक थयाजि जाणिवा, पछी श्रीत्र्यणहिल्लवाडइ पाटणमांहि पंचारसइ पाडइ मठपतियां साथि १०८० संवच्छरइ श्रीदुर्त्तभराजा समच श्रीसुवि-हित यतिना आचारनी मांहोमांहि शास्त्रसंमत विचारणा करतां यतियांनइ चैत्यवास निषेधीनइ श्रीजिनेश्वरसूरिजीए वसतिवास थाप्यउ, श्रीदुर्छभराजा संतोषाणा, पछी यति राज समच वसति-वासी थया, चैत्यवासपण्ड राजसमत्त निषेधाण्ड, राजाऋई श्रीजिनेश्वरसूरिजीनइं किया श्राचार करीवा थकी (खरतर) श्रात त्राकरा कही वलाएया, पद्घी लोके पुणि श्रीगुरुजीनइ स्वरतर बोलाया, मठपतियांनइ कुंला कहागा, इम प्रवाद सांभलीयइ छइ।

पछइ श्रीजिनेश्वरसूरिनइ बीजे सगले गच्छवासीए वसति-वासी सुविहित खरतर एहवइ बिरुद्इं करी वोलाया, ते भणी बीजां गच्छवासीयांना कह्या श्रीखरतर विरुद् श्रीत्रभयदेवसूरिजीए नवांगीवृत्ति करतां न लिख्या, परं वीजे गच्छवासीए गच्छना प्रभाविक श्रीत्राचार्यांनी गणनामांहि विशेषपणइ श्रीखरतरगच्छ वलाएया, वली श्रीजगच्चन्द्रसूरि विशिष्ट तपोविशेषइ करी लोकां-मांहि तपागच्छनड नाम बिरुद् लाधड, परं श्रीदेवेन्द्राचार्य नवा यन्थ करतां श्रीचित्रावालगच्छना नाम आएया, पुणि लोकांना कह्या तपा नाम प्रन्थांमांहि लिख्या नहीं, पञ्जी तरतर (?) तुम्हारइ तपागच्छ चम्हारइ श्रीलरतरगच्छ कहाणा, तिहां पहि-लोके तपांने गच्छवासीए आपणा २ प्रन्थांमांहि

श्रीलरतरगच्छ तथा श्रीलरतरगच्छना त्राचार्य श्रीत्रभयदेवसूरि श्रीजिनवहमसूरि. श्रीजिनदत्तसूरि. श्रीजिनप्रभसूरिना नाम लेड वखाएया छइ, तद्यथा :--

"पुरा श्रीपत्तने राज्यं, कुर्वाणे भीमभूपती । श्रभूवन् भूतले ख्याताः, श्रीजिनेश्वरसूरयः ॥१॥" "सूरयोऽभयदेवाख्या<del>-स्तेषां पट्टे दिदीपिरे</del> । येभ्यः प्रतिष्ठामायन्त्रो, गच्छः खरतराभिधः ॥२॥"

इति तपागच्छीय श्रीसोमसुन्दसूरि शिष्य उपाध्याय श्रीचारित्ररत्नगणि शिष्य प्रज्ञांश सोमधर्म (गणि) विरचित उप-देससत्तारि प्रन्थे, एतलइ श्रीत्रभयदेवसूरि नवांगीवृत्तिकारक श्रीखरतरगच्छमांहि उद्योतकारी कह्या, एतलइ 'श्रीखरतर बिरुट लाधां पछी श्रीस्त्रभयदेवसूरि थया ' इम तपागच्छना गीताथं कह्युं, वर्ला तपागच्छीय हेमहंससूरिकृते कल्पांतरर्वाच्ये ''खरतगच्छे नवांगी वृत्तिकारक श्रीश्रभयदेवसूरि थया, जिये शासनदेवीना वचनथी श्रीयंभणा प्रामइ श्रीसढीनदीनइ उपकंठि श्रीपारवनाथतणी स्तुति 'जयतिहुऋण्ं' बत्तीसी नवीन स्तवना करी श्रीपारवेनाथजीनी मूर्ति प्रगट कीथी, श्रीधर ऐन्द्र प्रत्यत्त कीथड, शरीरनड कोढ रोग उपशमाञ्यत, नवस्रंगनी टीका कीधी, तेहना शिष्य श्रीजिनवस्मभसूरि थया, जिये निर्मल चारित्र सुविहित संवेगपच धारण करी श्रनेक यन्थ तगाउ निर्माण कीधउ, तच्छिष्य युगप्रधान श्रीजिनदत्तसूरि थया. जिये उउजैनी-चित्तोडना मंदिरथी विद्यापोथी प्रगट कीघी, देशावरोमां विहार करी राजपूतादिकने प्रतिबोधीने सवा लाख जैनी श्रावक कीधा, इएइ अनुक्रमइ श्रीखरतर पत्ते मृरिवर अनेक मातिशय थया " इत्यादि जोज्यो, वली—

" व्याख्याताऽभयदेवसृरिरमलप्रज्ञो नवांग्याः पुनः, प्रौढिं श्रीजिनवज्ञभो गुरुरधःद् ज्ञानादिलद्य्या पुनः। भव्यानां जिनदत्तसृरिग्ददादीत्तां सहस्रस्य तु, ग्रन्थान् श्रीतिलकश्चकार विविधांश्चन्द्रप्रभाचार्यवत्॥१॥"

इति श्रीतपागच्छीय श्रीमुनिसुन्दरसूरिकृत त्रिदशतरंगिणी प्रन्थे श्रीपूर्वाचार्यवर्णनाधिकारे २०/२१ तरंगे। तथा श्रीनवांगी वृक्तिकारक श्रीत्रभयदेवसूरिना शिष्य श्रीजिनवह भसूरिना कीधा ए दउढसइया कमेंग्रन्थ, तेहनी वृक्ति श्रीचित्रावाल गच्छीय श्रीधने-श्रासूरिनी कीधी, श्रीदउढसइया कमेंग्रन्थनी टीकाना पाठनउ वार्त्तिक करी लिख्यउ छइ। तथा दीवालीकल्प ग्रन्थमांहि (जिनसुन्दरसूरिए) लिख्यऊ छइ ''जे वर्द्धमानस्वामीयइ इम कहाउ छइ-श्रीखरतरगच्छ १२०४ वर्षद थास्यइ" ए भावार्थ छइ, तउ खरतर गच्छनइ तुम्हे धमेसागररा किया बाहीरसूंदा प्रन्थांनी साखि लेहं कांद्द दृषवउ छउ ? विचारी जोज्यो, घणड स्यु लिखीयइ?

वली तत्त्वतरंगिणीनी वृत्तिमांहि दृष्टिरागइ करी भूलइ थकइ तपइ धर्मसागर उपाध्यायइ बिहुं ठामे जूजूबा इम लिख्या बइ—"श्रीग्रभयदेवसूरिमुखात् परमानन्दनाम्ना विनेयेन खरतर सामाचार्या पौषधाधिकारे प्रथमपत्रे" एतलइ श्रीश्रभयदेवसूरिनइ वारइ परमानन्द नाम शिष्यनइ खरतर नाम कह्या छइ, विचारी जोज्यो, ए तपइ धर्मसागर उपाध्यायनइ एतला भोलपणा थया, ारं परमाथइ तेह साभाचारी प्रन्थना करणहार लरतर न हवई, चणाइ गच्छि गच्छि स्रभयदेवसूरि थया छइ, परं ते भइयइ बिडालनी परि दही दीठउ पुणि लगुडना प्रहार न दीठा, सामाचारी खग्तगंनी ए जाणी स्रभयदेवसूरिनइ खरतरपण अस्रणगमत अस्वयं न जाएयड, वर्ली—

स्वस्ति श्री सं० १६१७ मिते कार्त्तिवसुदि ७ दिने शुकवारे श्रीपाटणनगरे श्रीखरतरगच्छनायक वादिकंदबुद्दाल भट्टारक
श्रीजिनचन्द्रसूरि चौमासी कीधी । तिवारइ ऋषिमती धर्मसागर
कूडी चरचा मांडी, जड अभयदेवसुरि नवांगीवृत्तिकर्ता श्रीथंभणा
पार्श्वनाथ प्रगटकर्ता, ते खरतरगच्छे, न हुआ । एहवी वात
सांभली तिवार श्रीजिनचन्द्रसूरि समस्त दर्शन एकठा कीधा, पछ
समस्त दर्शननइ पूछ्यों जे श्रीश्रभयदेवसूरि नवांगी वृत्तिकर्ता
थंभणा पार्श्वनाथ प्रकटकत्तो किसे गच्छइ हुआ ? तिवार समस्त
द्रीन मिली अने घणा प्रन्थ जोया। पछ इम कह्यो—जे श्रीअभयदेवसूरि खरतरगच्छे हुआ मही सत्यं समस्त दर्शन घणा प्रन्थ
जोइनइ सही कीधी, सही वार १०८ । अत्र साखि—

भट्टारक श्रीक(ध)मैसुन्दरसूरि मतं १, सिद्धांतीया वडगच्छ। श्रीथिरचन्द्रसूरि मतं २, जावडीया गच्छे श्रीहर्षविनय मतं ३, निगमीया तपागच्छे श्री भ० कल्याग्यरत्नसूरिमतं ४, बृहत्तपागच्छे श्रीसिद्धसूरिमतं ५, विवंदग्रीक बारेजिया खडखडता तपागच्छे श्रीपरमानंदसूरि मतं ६, सिद्धांतीया वडगच्छा श्रीमहीसागर-सूरि मतं ७, काछेला पूनमीयागच्छे उदयरत्नसूरि मतं ६,

पीर्पालयागच्छे विमलचन्द्र मतं ६, त्रांगडीया पुनमीयागच्छे श्रीविद्याप्रभसूरि मतं १०, ढंढेरिया पूनमीयागच्छे श्रीसंयमसागर-सूरि मतं ११, कुतुबपुरा तपागच्छे श्रीविनयतिलकसूरि मतं १२, बोकडीयागच्छे देवानन्दसूरि मतं १३, सिद्धांतियागच्छे पंन्यास प्रमोदहंस मतं १४, पाल्हणपुरागच्छे वा० विनयकीर्ति मतं १४, पाल्हगापुरीशाखा तपागच्छे वाचक रंगनिधान मतं १६, अंचल-गच्छे पं॰ भावरत्न मतं १७, छापरिया पुनमीयागच्छे पं॰ उदयराज मतं १८, साधुपूनमीयागच्छे पं० वाचक नगा मतं १६, मलधारी-गच्छे पं० गुण्तिलक मतं २०, श्रोसवाल(उकेश-कमला)गच्छे पं० रत्नहर्षे मतं २१, धवलपर्वीया ऋांचलीयागच्छे पं० रंगा मृतं २२, चित्रवाल गरुके वा० चेमा मतं २३, चिन्तामणीया पाडा वा० गुण-माणिक्य गणि मतं २४, श्रागमीया उपाध्याय श्रीसमितिशेखर मतं २४, बेगडा खरतर (गच्छे) पं० पद्ममाणिक्य मतं (उ० धर्ममेरु मतं) २६, बृहत्त्वरतर (गच्छे) वा० मुनिरत्न मतं २७, चित्रवाल जोगी-वाडई पं॰ राजा मतं (मुनि जयराज मतं) २८, कोरंटवालगच्छे चेला हांसा मतं २६, बिवंदनीक खिरालुक्रा चेला मोकल मतं ३०, श्रागमीया मोकल मतं ३१, खरतर उपाध्याय श्रीजयलाभ मतं ३२।

एवं कार्त्तिक सुदी ७ शुक्रवार दिने सर्व द्र्शनी मिली सर्व संघ समुदायइं मजलस करी, धर्मसागर तेडाव्यड, पुणि द्र्शनमांहि नाव्यड, वार तीन मजलस करी धर्मसागर तेडाव्यड, पुणि नाव्यड, पछइ कार्त्तिक सुदि १३ दिने सर्व दर्शन मिली चरचाये खोटड कीधड, जिनद्र्शन बाहिर कीधड, सर्व द्र्शन सम्मत श्रीश्रभयदेव सूरि नवांगी वृत्तिकारक ते खरतर गच्छइ हूआ समस्त दर्शनीने मार्खि सही पत्तानीय समस्तद्शीनिभिः विचार्य मतं लिखितं।

( त्र्या वातनो समर्थन करता ग्रंथो )—श्रीतपागच्छीय श्रीहेम-हंमसूरिकृत कल्पांतर्वाच्ये १, भ!वहडा कृत गुरुपरेप्रभावकप्रन्थे २, श्रीतपापच्च लघुशाला पट्टाबल्यां ३, कुतुबपुरा तपा कृतांतर्वाच्ये ४, तपाकृत श्राचारप्रदीपग्रन्थे संदेहदोलावली ग्रन्थ खरतरकृत, तेह्नी साखि दीधी छुइ ४, श्रीजिनवहभसूरिकृत दुउढमइया कर्मग्रन्थवृत्तौ श्रीचित्रवालगच्छीय श्रीधनेश्वरसृरिकृतायां परम्परा तपा कल्यागाग्त्नसूरिप्रबन्धग्रन्थे ५, तपा श्रीकल्यागारत्नसूरिवराणां चिरंतन टिप्पनक्कद्वये ⊏−६, साधुपूर्गिमा ( गुर्वावली ) प्रन्थे पट्टावल्यां २०, द्वापरीया पूनमीया पट्टावल्ल्यां ११, श्रीगुरूपर्वावलीयन्थे १२, तपाकृतोपदेशसप्ततिकायां १३, प्रभावकचरित्रे (प्रभाचन्द्रसूरिकृते) १४ (१३) सर्गे श्लोक ५४ थकी ९४ रलोक लगइ श्रीत्रभयदेवसूरिचरित्रं १४, श्रीपलीवालगच्छीय भट्टारक श्रीत्रामदेवसुरिकृते प्रभावकचरित्रे गद्यमये १५, पीपलीया श्रीउद्यरत्नसूरि प्रारं(मितायां)भेगा (?) श्रीजीवानुशासनवृत्तौ १६ ।

मूल स्वत समस्त दर्शनन जिल्य अीपाटणन संडारि छड़, तेह उपरि यथास्थित नव्य जिल्य करी लिल्य छड़. एतल इस्मले जैन दर्शनीए श्रीनवांगी वृत्तिकार श्रीश्रमयदेवसूरि सग्तर गन्छनायक कहा। तउ तुम्हे नथी विचारता ? जे एतला गन्छना गीतार्थ तथा तपागन्छीय गीतार्थना लिल्या नथी मानता ते म्युं ? वली तपा श्रीसोम मुन्दरकृत साठि स्या श्रंथना बालावबोध मांहि श्रीजिन-

वहभसूरिना गुण पाठबंधइ करी लिख्या छइ ते जोज्यो ×। श्रीरस्तु. ભાષાઃ–ચંદ્રકુલ વધરિશાખા (આદિ તેમાં) શ્રીવહ માનસૂરિ. ધર્માસ્વામીની પરંપરાના જાણવા, ત્યાર પછી કુલ શાખા અને ગણના

× श्रज्जवि गुरुणो गुणिणो, सुद्धा दीसंति तडयडा केवि। पुग् जिग्रवह्रहसरिसो, पुग्गेवि जिग्रवह्रहो चेव ॥१०७॥ श्रजी इएइं कालि केतलाएक सुगुरु गुएवंत तपनियमिइं करीइं कडकडा दीसइं ल्रइं, पुगा प्रभु श्रीजिनवल्लभसूरि सरीखउं जिनवल्लभइजि हूउ, बीजू एव्हउ सुद्धप्ररूपक चारित्रिउ न हूउ। वयणे वि सुगुरु जिण-वल्लहस्स केसि न उल्जसई सम्मं। श्रह कह दिएामणि तेत्रां, उलुत्राणं हरइ ? त्रांधत्तं ।।१०८॥ एव्हाइ श्रीजिनवल्लभसूरि सुगुरुनइं वचनइं केटलाइंनइं सम्यक्त्व न ऊपजइं, श्रथवा सूर्यनूं तेज उल्कून-घूयडरइं श्रंधपगां किम फेडइ ?, जिम सूर्ये ऊगइं घूत्रड न देखई तिम केतलाईनइं

दिट्टावि केवि गुरुणो, हियए न रमंति मुणियतत्ताणं। केवि पुरा अदिद्ठुच्चिय, रमंति जिखवह्रहो जेम ॥१२६॥

केतलाएक गुरु दीठाइ हूंता तत्त्वना जाग्पनइ हीइं न रमइ, जागा हुइ कांइ हर्ष न करइ, केतलाएक अग्रादीठाइ हूंता हीई हर्ष करइ, जिम श्रीजिनवल्लभसूरि ।

(षष्टिशतक टबार्थ १५६१ वर्षे. तपा रत्नशेखरसूरि प्रशिष्य प्रशिष्य इन्द्रशील गिष्ण लिखित् )।

एव्हाइं गुरुनइं वचनिइं धर्म न उझसइ ।

## प्रश्नोत्तरचत्वारिंशत् शतक

હિસાએ પૂર્વ પર પરાગત શ્રીવ**હ**ેમાનસૂરિ આરણ્યક (વનવાસી) થયા, તેના શિષ્ય [શ્રીજિ'નેશ્વરસૂરિ, તથા ખુદ્ધિસાગરસૂરિ તેના શિષ્ય] શ્રીઅભયદેવસૂરિ પણ આરણ્યક થયાજ જાણવા, પછી અણહિલપુર પાટણ પંચાસરાપાડામાં સંવત્ ૧૦૮૦ માં મહારાજા દુલ<sup>૧</sup>ભરાજની સમક્ષ સુવિહિત યતિઓના આચાર બાબતમાં મકુપતિ(ચૈત્યવાસી)એા સા**થે શાસ્ત્રસ**ંમત વિચારણા (શાસ્ત્રાર્થ) કરતાં શ્રીજિનેશ્વરસૂર્દિએ સુવિદિત યતિયોને માટે ચૈત્યવાસ નિષેધીને વસતિવાસ થા<sup>પ્</sup>યો, એથી દુલ<sup>જ</sup>ભરાજા સંતુષ્ટ થયા, ત્યાર પછી યતિએા રાજસમક્ષ વસતિવાસી થયા, ચૈત્યવાસીપર્શ્વ નિષેધાર્શ્વ, દુર્લ°ભ રાજાએ શ્રીજિનેશ્વરસૂરિજીને આચાર ક્રિયાએ અતિ આકરા હાેવાથી ખરતર કહી વખાણ્યા એટલે લાેકાએ પણ ગુરૂમહારાજને ખરતર કહી **ખાેલાવ્યા, મ**કવાસીએા કવલા (ઢીલા)ના નામથી કહેવાણા એમ પ્રવાદ સાંભળીએ છીએ.

ત્યારથી ખીજ બધાય ગચ્છવાસીઓએ શ્રીજિનેશ્વરસરિજીને વસતિ-વાસી સુવિહિત ખરતર એવા બિરૂદથી બાેલાવ્યા, એટલે (રાજ તથા) ખીજા ગ<sup>ર</sup> છવાસીઓએ કહેલ ખરતર બિરૂદ શ્રીઅલયદેવસુરિજીએ નવાંગી વૃત્તિ કરતાં નથી લખ્યા પરન્તુ ખીજા ગચ્છવાસીઓએ ગચ્છના પ્રભાવિક આચાર્યાની ગણનામાં ( શ્રીઅભયદેવસૂરિજીના પ્રસંગે ) ખરતર ગમ્જને વિશેષપણે વખાણ્યાે છે, વલી શ્રીજગચ્ચ દ્રસૂરિએ વિશિષ્ટ તપસ્યા કરીને લાેકામાં 'તપાગચ્છ ' નામનાે બિરૂદ પ્રાપ્ત કર્યાે પરન્તુ (તેમના શિષ્ય **)** શીદેવેંદ્રસૂરિજીએ સ્વરચિત ગ્રંથામાં શ્રીચિત્રવાલ ગચ્છ લખ્યા છે, +

<sup>+ &#</sup>x27;तत्र क्रमेण 'चित्रा-वालक'गच्छो बभूव भुवि विदितः। 'श्रीमुवनचन्द्रसृरि'-स्तत्राभूद्भव्यपग्ररविः ॥६॥ तच्छिष्यरत्नमभवद्-

પણ લાેકાના કહેલ 'તપા'એ નામ સ્વકૃત ગ્રંથામાં નથી લખ્યું, ત્યાર

मुत्रनप्रसिद्ध-श्चारित्रपात्रमित्वलश्चतपारमाप्तः । गाम्भीर्यमुख्यगुण-रत्नमहासमुद्रः, 'श्रीदेवभद्र'गिणिमिश्रसुनामधेयः ॥७॥ त्त्पादाम्बुज-रोलम्बा, निरालम्बा वपुष्यपि । स्रभूवन् भूरिभावाढ्याः, श्रीजग-च्चन्द्रसूरयः ॥८॥ देवेन्द्रसूरिसंज्ञ-स्तेषामाद्यो बभूव शिष्यलवः । श्रीविजयचन्द्रसूरि-स्तथा द्वितीयो गुणैस्त्वाद्यः ॥९॥ चक्रे भव्याव-बोधाय, सम्प्रदायात्तथाऽऽगमात् । सच्छाद्धदिनकृत्यस्य, वृत्ति-देवेन्द्रसूरिभः ॥१-॥ "

''क्रमशश्चेत्रावालक-गच्छे कविराजराजिनभसीव । श्रीभुवन-चन्द्रसूरि-गुरुरुदियाय प्रवरतेजाः ॥४॥ तस्य विनेयः प्रशमे-कमिन्दरं देवभद्रगिण्पूच्यः । शुचिसमयकनकिकषो, बभूव भुवि विदितभूरिगुणः ॥४॥ तत्पादपद्मभुङ्गा, निस्सङ्गाश्चङ्गतुङ्गसंवेगाः । संजनितश्चद्वबोधा, जगति जगच्चन्द्रसूरिवराः ॥६॥ तेषामुभौ विनेयौ, श्रीमान् देवेन्द्रसूरिरित्याद्यः । श्रीविजयचन्द्रसूरि-द्वितीय कोऽद्वैतकीर्त्तिभरः ॥७॥ स्वान्ययोरुपकाराय, श्रीमद्देवेन्द्रसूरिणा । धमरत्नस्य टीकेयं, सुखबोधा विनिर्ममे ॥८॥" (धभीरत्न प्रव्टीका)

"चित्तावालयगच्छि—ककमंडणं जयइ मुवणचंदगुरू । तस्स विणेश्रो जाश्रो, गुणभवणं देवभइमुणी ॥०॥ तप्पयभत्ता जगचंद-सूरिणो तेसि दुणिण सीसा। सिरिदेविन्दमुणिन्दो, तहा विजयचन्दसूरिवरो ॥८॥ इय सुदरिसणाइ, कहा णाणतवचरण-कारणं परमं। मूलकहाश्रो फुडऽत्या, लिहिया देविन्दसूरिहिं॥९॥" (सुद्दंस्राध्यिय) પછી ધીરે ધીરે–કાલક્રમે તમારે 'તપા ગ≈છ ' અને અમારે ' ખરતર

આ ત્રણે ત્રંથોની પ્રશસ્તિમાં સત્યકથક આચાર્ય શ્રીદેવેન્દ્રસૂરિએ પોતાના ગુરૂ જગચ્ચન્દ્રસૂરિજીને ચિત્રાવાલક ગચ્છના આ**૦** શ્રીભુવનચન્દ્ર મૂરિના શિષ્ય વાર્બ્લાસ્ત્રાણિના શિષ્ય લખ્યા છે, પણ 'તેઓ મણિ-રત્નસૂરિના શિષ્ય હતા ' કે તેમને તપા બિરૂદ મલ્યાના નામનિશાણે નથી, अने के अभे अंथनी अशस्तिना " क्रमात्प्राप्ततपाचार्ये-त्यभिख्या भिच्च-नायकाः । समभूवन् कुले चान्द्रे, श्रीजगच्चन्द्रसूरयः ॥४॥ " आ ક્લાેકથી એમને તપા બિરૂદ મલ્યાના સમર્થન કરાય છે, તે નિષ્ફળ છે, કારણ કે બીજી કાઇ પણ કૃતિમાં એમ ન લખતાં માત્ર એકજ કૃતિમાં ને તે પણ દરેકે દરેક પ્રકરણમાં આમ લખવું એમનું (દેવેન્દ્રસૂરિનું) સંભવતું નથી, કિંતુ પાછળના કાેઇ આગ્રહીએ લખેલ હાેય તાે કાંઇ અસંભવ જેવું નથી, કારણ એ છે કે–આ એકજ શ્લાક કમ વિપાકાદિ છએ પ્રકરણા કે જે એકજ કર્મગ્રંથના પેટાવિભાગા છે, તે દરેકના પાછળ લખેલ છે. એટલેજ આ શ્લોક લખનારના હૃદયગત આગ્રહ, ગચ્છની પ્રાચીનતા સાળીત કરવાના યા અન્ય કાઇ પણ ભાબતના સચિત કરે છે.

અગર કાઇ કહે કે 'શ્રાહ્કદિનકૃત્ય'ટીકાદિ શ્રંથા રચ્યાબાદ તપાબિરદ મલ્યા હશે. એટલે તે તે શ્રંથામાં તેના ઉલ્લેખ ન કરતાં કમ્ શ્રંથમાં કર્યા છે' તા એના પણ બાધક મૌજૂદ છે કે–દેવેંદ્રસૂરિનાજ ન્હાના ગુરૂભાઇ વિજયચન્દ્રસૂરિના શિષ્ય ક્ષેમકીર્તિસૂરિ પણ જગચ્ચન્દ્રસૂરિને તપાબિર્દ મલ્યાના સૂચન સરખાય ન કરતાં ચિત્રાવાલક ગચ્છના ઉપાધ્યાય દેવભદ્ર ગણિનાજ શિષ્ય લખે છે, જુઓ આ રહ્યો તે પ્રમાણ પાક—

"श्रीजैनशासननभस्तलतिग्मरिमः, श्रीसद्मचान्द्रकुलपद्मविकाश-कारी । स्वज्योतिरावृतदिगम्बरडम्बरोऽभूत् , श्रीमान् धनेश्वरगुरुः મચ્છ ' કહેવાણા, ત્યાં પહેલાંના તપાગચ્છીય મુનિઓએ પાતપાતાના

प्रथितः पृथिव्याम् ॥७॥ श्रीमच्चैत्रपुरैकमग्रडनमहावीरप्रतिष्ठाकृत-स्तस्माच्चैत्रपुरप्रबोधतरेणः श्रीचैत्रगच्छोऽजनि । तत्र श्रीसुवनेन्दु-सूरिसुगुरुभूभूषणं भासुर-अयोतिः मद्गुणरत्नरोहणगिरि: कालक्र-मेगा भवत् ॥८॥ तत्पादाम्बुजमग्डनं समभवत् पत्तद्वयीशुद्धिमान् , नीर-चीरसटचद्षण-गुणत्याग-प्रहैकब्रतः । कालुष्यं च जडतोद्भवं परिहरन् दूरेण सन्मानस-स्थायी राजमरालवदुगिणवरः श्रीदेवभद्र-प्रभुः ॥६॥ शस्याः शिष्यास्रयस्तत्पद्सरसीरुहोत्सङ्गशृङ्गारभृङ्गा, विध्वस्तानङ्गसङ्गाः सुविहितविहितोत्तुङ्गरङ्गा वभुवुः । सच्चरित्रानुमतिकृतमतिः श्रीजगच्चन्द्रत्तरः, श्रीमद्देवेन्द्रसूरिः सरततरत्तसच्चित्तवृत्तिर्द्वितीयः ॥१०॥ तृतीर्याशेष्याः श्रुतवारिवाद्धयः, परीषहाचोभ्यमनस्समाधयः । जयंति पूज्या विजयेन्दुसुरयः, परोपकारादिगुर्गोघभूरयः ॥११॥ × × × तत्पागिपङ्कजरजःपरिपृत-शीर्षी:, शिष्यास्त्रयो द्धति सम्प्रति गच्छभारम् । श्रीवज्रसेन इति सद्गुरुरादिमोऽत्र, श्रीपद्मचन्द्रसुगुरुस्तु ततो द्वितीयः ॥१६॥ तार्तीयीक्रस्तेषां, विनेयपरमाग्गुरनगुप्तास्त्रेऽस्मिन् । श्रीचेमकीर्तिसूरि-विनिमेमे विवृतिरल्पमतिः ॥१७॥ श्रीविक्रमतः क्रामति, नयनामि-गुर्गोन्दुपरिमिते(१३३२)वर्षे । ज्येष्ठश्वेतदशम्यां, समर्थितैषा च हस्तार्के । ( ખૂહત્કલ્પસૂત્ર ટીકા )

આને મળતીજ હકીકત તપા ગચ્છની એક ખીછ ૩ પાનામાં લખેલ સ્લાેકબહ પદ્દાવલી, કે જે આ∙ વિજયવીરસૂરિ જૈન જ્ઞાનમંદિર રચેલા ગ્રંથામાં શ્રીખરતર ગચ્છના આચાર્ય શ્રીઅભયદેવસૂરિ શ્રીજિન-

રાધનપુરમાં સુરક્ષિત છે, અને જેમાં કેટલાક પદ્યો બૃહત્કલ્પ પ્રશસ્તિનાંજ અમુક પરિવર્ત્ત કરીને જેમનાંતેમ ઉદ્ધૃત કરેલ છે, તેમાંએ મળી આવે છે, જુઓ—

"श्रीमच्चैत्रपुरेकमण्डनमहावीरप्रतिष्ठाकृत-स्तरमाच्चैत्रपुर-प्रबोधनकृतः श्रीचैत्रगच्छोऽजिन । तत्र श्रीभुवनेन्दुसूरिसुगुरुर्भूषा-मणिभासुरं, ज्योतिः सदुगुण्यत्नरोहण्गिरिः कालक्रमेणाभवत् ॥२२॥ तत्पादाम्बुजमंडनं ममभवत्पच्छयीशुद्धिमानः, नीर-चीर सद्चदूषण-गुण्यागप्रहेकव्रतः । कालुष्यं जडतोद्भवं परिहरन् दूरेण् संमानम-स्थायी-राजमरालवद्गणिवरः श्रीदेवभद्रस्ततः २३ तिच्छष्या गुण्यिनस्त्रयः समभवन गीश्चित्तकाया इव, श्रेयःश्रीपरिरम्भमम्भव-कृतस्यक्तप्रमादाः सदा । तत्राद्यो जगचन्द्रसूरिरपरो देवेन्द्रसूरिः चितौ, स्यातः श्रीविजयास्पदं विजयचनद्राख्यस्तृतीयोऽभवन् ॥२४॥"

આ રીતે જેમ આજના તપાએ માને છે, તેમ આચાર્ય જગ-સ્યન્દ્રસૃરિને આંબિલની તપાસ્યાના નિમિત્તે અમુક રાજા કે રાણા દ્વારા તપા બિરૂદ મલ્યા અથવા મણિરત્નસૃરિના શિષ્ય હતા. આ વાત ઉપરાક્ત પ્રમાણાથી જરાએ સાળીત થતી નથી, છતાં આજના તપાએ જગ-સ્યન્દ્રસૃરિને તપા બિરૂદ મળવું અને મણિરત્નસૃરિના શિષ્ય હોવાનું કયા પ્રમાણ્યી માને છે ? તે સર્વમાન્ય અતિહાસિક પ્રમાણાથી જંબ્વાચાર્ય સાબીત કરી બતાવે પણ એવા પ્રમાણ મળવાનાજ ક્યાં છે ?

મુનિસુન્દરસૂરિર્રાચત ગુર્વાવલી, કે જે વિ૰ સં• ૧૪૬૬ માં, એટલે આજના તપાએાની માન્યતા મુજબ તપાની ઉત્પત્તિથી વીસ કમ વલ્લભસૂરિ, શ્રીજિનદત્તસૂરિ. શ્રીજિનપ્રભસૂરિ આદિના નામ લઈ વખાણ કર્યા છે. તે આવી રીતે—

**ઋસ્સાે વર્ષ પછી રચાએલ છે, તેના સિવાય ખીજુ**ં કાઇ પ્રમાણ **હો**ય તેમ લાગતું નથી. અને ગુર્વાવલીનું કથન પ્રમાણભૂત માની શકાય તેમ નથી, કારણ કે ગુર્વાવલીમાં પહેલાં તા " **શ્રીદેવમદ્રામિધવાच-**केन्द्रं, तं श्रीजगच्चन्द्रगुरुः प्रबुद्धः। ऋथोपसम्पद्विधिना प्रपद्य, स तद्द्वितीयो धुरमस्य द्धे ॥८८॥ " आ श्लोडथी 'क्रगन्यन्द्रसूरिके વાચક દેવભદ્ર ગણિ પાસે ઉપસંપદા લેવા'નું કહ્યું છે, ઉપસંપત્ શબ્દના અર્થ કરતાં નવાંગ**ીકાકાર શ્રીઅભયદેવસૃરિજી મહારાજ** કહે છે કે– " उपसम्पत्-इतो भवदीयोऽहमित्यभ्युपगमः" ( ઠાણાંગ ટીકા પાના પર્વા) અર્થાત્ 'આજથી હું તમારા છું એમ સ્વીકારવાનું નામ ઉપસંપદા છે ' એથી કૃળિતાર્થ એ થયું કે-ગુર્વાવલીના કથના-નુસાર જગવ્યન્દ્રસૂરિ પણ ઉપસંપદા લઇને વાચક દેવભદ્ર ગણિના શિષ્ય થયા, છતાં આગળ ચાલતાં એજ ગુર્વાવલીમાં '' देवभद्रगणीन्द्रोऽपि, संविग्नः सपरिच्छदः। गर्गान्द्रं श्रीजगच्चन्द्र-मेव भेजे गुरुं मदा ॥१०३॥ " આ શ્લોકથી કહે છે કે–'સંવિગ્ન ભાવનાવાળા વા • દેવભદ્ર ગણિ પણ પાતાના શિષ્યાદિ પરિવારસહિત ગણનાયક શ્રીજગ-ચ્ચન્દ્ર ગુરૂનેજ સહર્ષ ભજવા લાગ્યા એટલે એમના આશ્રય લીધા " અહિં વિચારવાનું કે-જે માણસ ઉપસંપદા લેવાવડે પાતાના શિષ્ય વ્યન્યા તેની નિશ્રામાં ઉપસંપદા દેનાર પાતે પાતાના શિષ્યાદિ પરિવાર સહિત રહે એ વાત સંભવેજ કેમ ? ગમે તેવા અલ્પન્ન પણ પાતાના આશ્રય લેતારની નિશ્રામાં રહેવા કદી પણ તઇયાર થાય ખરા કે ? કદીય નજ થાય.

'' પહેલાના સમયે. એટલે સંં∘ ૧૦૮૦ માં, (અણહિલપુર) પાટણમાં (જ્યારે) રાજા ભીમદેવ રાજ્ય કરતાે હતાે. ત્યારે આચાર્ય

તાે પછી જે મહાન્ સમર્થ પુરૂષ કે જેના માટે ખુદ ગુર્વાવલીકાર પણ– '' संवेगरङ्गाम्बुधि धौतबुद्धि, जिनागमात्क्लुप्रचरित्रशुद्धिम् । विधीयमानाहेतधर्मवृद्धि, शुद्धैरीुँगैः प्राप्तजगत्प्रसिद्धिम् ॥८६॥ श्रधीतिनं सारजिनागमानां, सूत्रेषु चार्थेषु च वेदिनं च । श्राम्ना-तिनं साधुविशुद्धमामा-चार्याः प्रवृत्तं च यथावदस्याम् ॥ ८७॥ " આ કલાકા વડે ' જેના છુદ્ધિ સંવેગર ગરૂપ સમુદ્રમાં ધાવાઇને નિર્મલ થએલ છે. જિનાગમથી કરી છે ચારિત્રની શુદ્ધિ જેણે, જેઓ આહ<sup>ર</sup>ત ધર્મની વૃદ્ધિ કરી રહ્યા છે, પાેતાના શુદ્ધ ગુણા વડે પ્રાપ્ત કરી છે જગતમાં પ્રસિદ્ધિ જેમણે. જિનાગમના સાર–તત્ત્વને જાણ્યાે છે જેમણે, સૂત્રથી તે અર્થ'થી સમગ્ર સિદ્ધાંતના જેએા ગ્રાતા છે, તેમ વિશુદ્ધ સાધુ સામા-ચારીને ગુર્વામ્નાયથી જેમણે જાણી છે અને તે મુજબ પ્રવૃત્તિને કરનાર છે'' આવા વિશેષણા લગાડી જે દેવભદ્ર ગણિની પ્રશંસા કરી છે, તેને પણ જગુચ્ચન્દ્રસૂરિ કે જે ઉપસંપદા લઇ પાતાના શિષ્ય બનેલા છે, તેની નિશ્રામાં રહેવાનું લખવું એ કેટલું વાહ્યાત અસમંજસ–અનુચિત છે ! આવા મહાન્ ગુણી પ્રસિદ્ધિપાત્ર હોવા છતાં તેમને શું ખામી હતી કે જેના લીધે જગચ્ચન્દ્રસૂરિની નિશ્રામાં રહેવાની જરૂરત પડી ? કેવળ પાતાના પૂર્વજોની મહત્ત્વતા બતાવવાના ઇરાદાથી નરી મનઘડંત કલ્પ <mark>ાથી ઉપજાવી કાઢેલ ઉપરાેકત ગ</mark>ુર્વાવલીનું કથન કૃત<sup>દ્</sup>તતા ભર્યું છે. એમ માનવામાં લેશમાત્ર પણ કાંઇ વાંધા નથી.

थीलुं वंदा३१तिना ७५६भमां सागरानंद के सभे छे हे -'' श्रीमद्भियंदा श्राद्धदिनकरवृत्तिधर्मगरनवृत्त्यादयः कृतास्तदा नावान्तं

શ્રીજિતેશ્વરસૂરિજી ભૂતલમાં ખૂબ પ્રસિદ્ધ થયા ૧, તેમના પાટે (નવાંગી

तपोबिरुदं ततो नोल्लेखस्तस्य तयोः, परं श्रीमद्भिरेव विहितायां स्वोपज्ञकमेप्रनथिववृत्तौ 'क्रमेणाप्ततपाभिरूये 'ति प्रशस्तिवाक्यं हष्ट्रवा को हष्टिमान् न श्रद्दधीत श्रीमतां तपोगण्वर्त्तितां, न चैव-मलीकालापेन खरतराणामसद्भूतां श्रीजिनेश्वरसूरेशत्पत्तिमनुमन्येत कोऽपि तपोगगाीयोऽन्योऽपि ने(चे)ति तदामहरसिकैरालोच्यं, यतो विहाय जिनवल्लभीयान् न कोऽपि श्रीजिनेश्वरसूरिपरम्परागतः श्रीजिनेश्वरसूरिणां खरतरतामाख्याति" એ तेमना दुराग्रह अने देष ખુદ્ધિનાજ પરિચાયક છે, કારણ કે વંદારૃष्टत्ति પ્રશस्तिना " इत्येव-मल्परुचिसत्त्वविबोधनाय, श्राद्धप्रतिक्रमण्सूत्रविवृत्तिरेषा । किचि-न्मया ं प्रकटिताऽत्र च विस्तरार्थी, ज्ञेयो बृहद्विवृतितो वरचूर्णि-त्रख्न ।|१।।'' આ શ્લોકથી વૃત્તિકારે કાઇ ગચ્છાદિનું નામસુધાં ન કહેવા છતાં " श्रीमत्तपागग्तिपथगाप्रवाहहिमवत्सानुप्रभ " केवुं विशेष्ण લખતાં લેશમાત્ર ન સંકાચાવું અને સ્વયં જિનવલ્લભસૂરિજી સ્વકૃત ત્રંથામાં અભયદેવસૂરિજીની ચારિત્રાપસંપદા લેવાનું સ્વીકારવા છતાં અને ખુદ અભયદેવસુરિજીએ લખેલ સ્વપર પરા ખરતરગ**ચ્છની** પટાવલીમાં મળતી હોવા છતાં તેના અપલાપ કરવાે એથી વધુ ધષ્ટતા શું હોઇ શકે ? એજ એમના દુરામ્રહ અને દ્વેષ્ણુહિનું પ્રદર્શન છે. અસ્તુ.

તપા ખ. લેદ ૫૦ ૧૧૮ માં લખ્યું છે કે-'' શ્રીજિનેશ્વરસૂરિયી ખરતર બિરદ મલ્યાનું જે કહે છે તે સંવત ૧૨૦૪ સુધી તા નથી, પછી જિનવલ્લભસૂરિ કે જિનદત્તસૂરિએ પણ કહ્યું નથી, ગણુધર સાધ શતકની ટીકામાં પણ નથી, છતાં જે કહે છે તે જાણે, તે પહેલાં ડીકાકાર) શ્રીઅભયદેવસૂરિજી દીપ્તિમંત થયા, જેમનાથી (નવઅંગ-

ખરતર બિરફ હોત તો કહેત." એના ઉત્તરમાં લખવાનું કે–એક તો જ્યારે જિનવલ્લભસૂરિજીના અસ્તિત્વ કાળજ સંગ ૧૧૬ પસુધીના છે ત્યારે '૧૨૦૪ પછી જિનવલ્લભસૂરિ કે જિનદત્તસૂરિએ પણ નથી કહ્યું" એમ લખનાર જંખ્વાચાર્ય એવં એમના પૂર્વજોમાં કેટલી વિચારશીલતા ઉભરાઈ રહી છે ? એના વિચાર પાઠકા સ્વયમેવ કરી લે.

ખીજું ખુદ યુગપ્રધાનાચાર્ય શ્રીજિનદત્તસરિજ પાતાના રચેલ ગુરૂ-भारतंत्र्य स्ते।त्रनी "पुरस्रो दुल्लहमहिच-ल्लहस्स श्रग्राहिल्लवाडए पयडं । मुक्का वियारिक्रणं, सीहेण व दृव्वितिगिगया ॥ १०॥ " આ ગાથાથી દુલ ભરાજાની સમક્ષ દ્રવ્યક્ષિંગી-ચૈત્યવાસીઓને હરાવ્યાનું કહેવા દ્વારા આચાર્ય જિનેશ્વરસૂરિજીના વિજય સ્પષ્ટ **સ્ચવે** છે. તે સાથે તેમને ખરતર બિરૂદ મલ્યાનું સૂચન પણ અર્થાપત્તિંએ અવશ્ય કરેલ છતાં પક્ષપાતના ઉપનેત્રા<mark>થી</mark> આવત નેત્રવાળા જંગ્વાચાર્યને ૧૨૦૪ સુધીમાં ખરતર બિરૂદ મલ્યાનાે ઉલ્લેખ જોવા ન મલ્યાે તાે કાંઇ નહીં, પણ વીસ કમ બસ્સાે વર્ષ પછીની લખાયેલ ગુર્વાવલી સિવાય યા તાે સં• ૧૩૩૨ સુધીમાં કાેઇ પણ પ્રમાણભૂત વિશ્વસનીય તાત્કાલિક પ્રમાણ ન હોવા છતાં દેવેન્દ્રસૂરિ જેવા મહાન સમર્થ થ્રન્થ-કાર અને બૃહત્કલ્પસૂત્ર જેવા મ<mark>હાન્ ગંભીરાર્થ શાસ્ત્રના</mark> ટીકાકાર ક્ષેમકીર્તિ સૂરિ જેવા મહાન્ આચાર્યાના નામે પાતાના ગચ્છની મહત્વતા ખતાવવાના લાભવશ જ **ખ્વાચાર્યાદિજ લગભગ ખસ્સાે વર્ષ** પછી રચાએલ ગુર્વાવલીના આધારે જ્યારે એ વાતને નક્કર સત્ય તરીકે માને છે અભયદેવસૂરિ જિનવલ્લભસૂરિ વિગેરેએ ન લખ્યું. છતાં

સુત્રાની ટીકા કરવાના અગે તેમ શાસનદેવીના આદેશથી 'જયતિહુઅણુ' સ્તાત્રની રચના વડે સ્તંભનપાર્ધાનાથની સાતિશાયી પ્રતિમા પ્રકટ કરીને પાતાના કુષ્દરાગ મટાડવાના અંગે) ખરતર ગચ્છ પ્રતિષ્દાને પામ્યા ર" ×

ખરતરગચ્છની પાછળની પટ્ટાવલીઓમાં લખ્યા મુજબ સં ૧૦૮૦ માં આચાર્ય જિનેશ્વરસૂરિને ગૂજેરનરેશ દુલ ભરાજ તરફથી ખરતર બિરફ મહ્યાની વાતને સત્ય માનતાં જંખ્વાચાર્ય તેમ એમનાં પૂર્વજોનું પેટ શા માટે દુખે છે ?

ખીજું એ પણ વિચારવાનું કે—જેમ દેવેં દ્રસૃરિ અને ક્ષેમકીર્તિ સૂરિએ સ્વય્ર-થામાં પરંપરા પણ મિણરતનસૂરિની ન લખતાં ચિત્રાવાલગચ્છની લખી, તેમ જિનદત્તસૂરિ વિગેરેએ ગણધર સાધ શતકાદિમાં ઉદ્યોતનસૂરિ વર્ધ માનસૂરિ, જિને ધરસૂરિ, છુદ્ધિસાગરસૂરિ, જિનચંદ્રસૂરિ, અભયદેવ- સૂરિ જિનવલ્લભસૂરિ જિનદત્તસૂરિ પર્ય તની પરંપરા ખીજી નથી લખી, પરંતુ જં ખ્વાચાર્યના પૂર્વ જ ગુર્વાવલીકારે તા દેવેંદ્રસૂરિ આદિની લખેલ સત્ય પરંપરાનેજ ઉડાવી દઇને મનઘડંત કલ્પિત પરંપરા ખડી કરી દીધી. આ કેટલું અસત્ય પાષ્ણ ? છે કાંઇ મહાવતનું ડેકાલું કે ભવભીરતા !

× સં ૧ ૧ ૦ ૮ ૦ માં ખરતર બિરૂદ પ્રાપ્ત ન થવાના કારણામાં તે સમયે દુર્લ ભ રાજ રાજગાદી ઉપર ન હોવાનું બતાવવું વજૂદ વગરનું છે. કારણ ? યદ્મપિ દુર્લ ભરાજા સં ૧ ૧ ૦ ૭ ૮ માં ભીમદેવને રાજગાદીએ ખેસાડી પોતે તીર્થયાત્રાએ ગયાના ઉલ્લેખ પ્રબ'ધિયંતામણુ આદિ ઐતિહાસિક ગ્રંથામાં મળે છે, પરન્તુ એવા તા ઉલ્લેખ ક્યાંય નથી જડતા કે સં ૧ ૧ ૦ ૭ ૮ માંજ તેમનું અવસાન થઇ ગયું, કે જેના આધારે તેમની હયાતી ૧ ૦ ૮ ૦ માં પાટણમાં સવ'થા ન્હોતી એમ માની

આ રીતે તપા ગચ્છીય આચાર્ય શ્રીસામસુંદરસૂરિ શિષ્ય ઉપાધ્યાય શ્રીચારિત્રરત્નગણિ શિષ્ય પ્રज્ઞાંશ સાેમધર્મ ગણિ વિરચિત ઉપદેશસપ્ત-

શકાય, પ્રત્યુત રાયભહાદુર હાથીભાઇ ગાવિંદભાઇએ લખેલ ' ગુજરાતના પ્રાચીન ઇતિહાસ 'ના કથન મુજબ સંગ્૧૦૮૦ માં સામનાથના ભંગ કરી જ્યારે પાટણ ઉપર મુસલમાનાએ આક્રમણ કર્યું ત્યારે ભીમરાજા રાજગાદી છોડી ભાગી છૂટ્યો, એટલે મુસલમાનાએ સત્તા જમાવી. ને જ્યારે પાછા ગિજની જવાને તઇયાર થયા ત્યારે પાટણની રાજગાદીએ દુર્લ ભરાજા મૌજૂદ હતા છતાં કદાચિત એમ માની લઇએ કે સં ૦ ૧૦૮૦ માં પાટણની રાજગાદી ઉપર દુર્લ ભરાજા નહીં, પણ ભીમરાજા હતા, તાય હરકત નથી, કારણ કે 'દુલ ભરાજ તીર્થયાત્રા કરીને પાછે પાટણ આવ્યોજ નહીં ' એમતા કાઇ પણ ઇતિહાસકાર કહેતા નથી, એટલે સંભવ છે કે તીર્થ યાત્રાથી પાછા આવ્યા બાદ રાજચિંતામાં ન પડતાં પાતાનું પાશ્ચાત્ય જીવન ધર્મારાધનમાંજ વીતાવવાનું નિશ્ચય કર્યું હોય. અને રાજગાદીનાે અધ્યક્ષ ભલેને ભીમરાજા હોય, છતાં આ ધાર્મિક વિવાદના પ્રસંગે તેણે આ સભાનું અધ્યક્ષ પદ સ્વીકારીને રાજસિંહાસનને અલે કૃત કર્યું હોય તાે શું અસંભવ છે ?

આ રીતે જ્યારે સં ૦ ૧૦૮૦ માં પાટણની રાજગાદીએ દુર્લ ભ રાજાની હયાતી સિદ્ધ થાય છે ત્યારે તે સમયે રાજા દુલ ભ તરકથી આચાર્ય જિનેશ્વરસૂરિજીને ખરતર બિરૂદ મળવાનું અસંભવ કેમ માની શકાય ?

પાછળના કેટલાએક લેખકાના પ્રમાદ યા અનાભાગાદિ ગમે તે કારણે પાછળની કેટલીએક પટ્ટાવલી તથા પ્રશસ્તિએામાં લખાએલ ૧૦૨૪ યા ૧૦૮૪ ના સંવતને આગળ કરી સત્ય વસ્તુને ઉડાવી દેવાના

તિકા પ્રાંથમાં આવેલ આ ખે શ્લાેકાની અંદર નવાંગી ટીકાકાર શ્રીઅભય-દેવસરિજી ખરતર ખિરૂદ મહ્યા પછી થયા અને તેઓ શ્રી ખરતર ગચ્છના

પ્રયત્ન કરવા એ માહરાજાનું જ માહાત્મ્ય છે. કાઈ એક બે વ્યક્તિઓએ લખેલ સંવતની અબ્યવસ્થિતતાના અંગે બહુલતાએ લખાએલ ૧૦૮૦ તેા સંવત્ અસત્ય ન મનાય, સેંકડાે વર્ષના આંતરે લખાતિ બાબતાેમાં તાે આવા પાઠબેદ વિભિન્ન કૃતિઓમાં થઇ જવા કાંઇ આશ્વર્યકારક નથી. પણ તપાની ગુર્વાવલીમાં તેા એકજ કૃતિમાં વિદ્યાન દસ્રિના સૃરિપદ મહાત્સવના સંવતા ૧૩૦૩ અને ૧૩૦૪ આમ ખે લખ્યા છે. અને त्यार पछी अभे छे हे '' विशेषनिर्णायं तु विशेज्ञा विदंति " अर्थात् ' વિશેષ નિર્ણય તા વિશેષત્તો જાણે ' એમ કહીને પાતાને માટે જ્યારે સમાધાન કર્યું છે. ત્યારે ખરતર બિરૂદ પ્રાપ્તિના સંવત માટે પણ એજ સમાધાન લેવાને જંખ્વાચાર્યના મન કેમ તર્ધયાર નથી થતું ?

વળી એક વાત ખાસ વિચારવા જેવી છે તે એ કે–ખરતર બિરૂદ તાે મેળવતાર આચાર્ય જિનેશ્વરસૂરિ અને આપનાર રાજા દુર્લ<sup>ા</sup>ભ આ એકજ હુકીકત બધીય પટ્ટાવલીએા તેમ પ્રશસ્તિએામાં મળે છે, આ ત્યાત્રતમાં ખરતર ગ²છના બધાય લેખકા એકમત છે, પણ તપાએોમાં તો એ બાબતમાંય અનેક મત છે, જેમકે મુનિસુન્દરસૂરિ સ્વકૃત ગુર્વાવલીમાં '' तदादिबार्गाद्विपभानु (१२⊏४) वर्षे, श्रीविकमात्प्राप तदीयगच्छ: । बृहद्गणाव्होऽपि तपेति नाम, श्रीवस्तुपालादिभिर्च्यमानः ॥९६॥" આ શ્લોકમાં સં ૧૧૮૫ માં આંબિલની તપસ્યાના અંગ સ્વત: 'તપા' એવા નામની પ્રસિદ્ધિ થયાનું લખે છે, પણ અમુક રાજાએ કે રાણાએ દીધાનું સૂચન સરખૂંય નથી, પ્રત્યુત ચાેથા પદથી સ્પષ્ટ કહે છે કે

<mark>ઉદ્યોત કરનાર થયા એમ કહ્યું</mark> છે, એટલે ખરતર બિરદ મલ્યા પછી શ્રીઅભય દેવસૂરિ થયા ' એમ તપાગચ્છના ગીતાથે<sup>°</sup> કહ્યું છે<sub>.</sub> વલી તપાગચ્છીય

'તપાગચ્છ મંત્રિ વસ્તુપાલાદિકથી પૂજિત છે' જો કાેઈ પણ રાજા કે રાણાએ તપા બિરફ આપેલ હોત તો મંત્રિ વસ્તુપાલાદિકથી પૂર્જિત લખવાનું કાંઈ કારણ ન્હેાતું.

એ સિવાય બીજી અનેકો પટ્ટાવલી આદિમાં ઉદયપુરના રાણાએ તપા બિરૂદ આપ્યાનું લખેલ છે, પણ અમુક રાણાએ આપ્યું એવા નામનિદેશ તો કાઈ પણ પટ્ટાવલી યા ઐતિહાસિક ગ્રંથમાં લખેલ હોય એમ આજ દિવસ સુધી સાંભળવામાંય ન્હ્રોતું આવ્યું છતાં આજે જાહેર પેપરામાં રાણાનું નામ સ્પષ્ટતયા જાહેર કરવામાં આવે છે તે કયા ઐતિહાસિક પ્રમાણના આધારે કરાય છે? એતાે કરનારાએા જાણે.

ત્રીજાં એવા પણ ઉલ્લેખ. જોકે હમણાં હાજર ન હોવાના અંગે તેના પાઠ ઉપ્ધત નથી કરી શકતા, છતાં ભાષાની એક છાપેલ પુસ્તકની અંદર વાંચવામાં આવ્યું નિશ્ચિતતયા સ્મરણમાં છે, જેની અંદર કાેષ્ટ રાજા–રાણાએ નહીં, પણ અમુક રાણીએ તપા બિરદ આ પાનું ઉલ્લેખ હતા, એ સિવાય મહેશાણા શહેરના માટા ઉપાશ્રયના ભંડારમાં એક તપા ગચ્છની પટ્ટાવલી ૧૪ પાનાની છે, જે સં ૦ ૧૮૮૧ માં ચન્દ્રવિજયે લખેલી છે તેમાં ચાેકૃખું લખ્યું છે કે–" એણે આચાર્ય જાવજીવ આંબિલ તપ કર્યા, બારે વરસે વિહાર કરતાં માંડવગઢને વિષે રાણી દેખી 'તપા ' બિરૂદ દિ<sup>ષ્</sup>ધો. વિક્રમાત્ સંવત્ ૧૨ પ<sup>ં</sup>ચ્યાસી વરસે " તેમ બીજી એક પુસ્તકમાં એમ પણ વાંચેલ સ્મૃતિમાં છે કે–રાણાએ 'મહાતપા' કહીને બોલાવ્યા ત્યારે મંત્રિએ તેમાં<mark>થી 'મહા'શબ્દ કહાવી ન</mark> ખાવ્યાે. ને કકત 'તપા' ના નામથીજ બાલાવ્યા.

આવ હેમહ સમૂરિ કૃત કલ્પાંતર્વાવ્યમાં લખ્યું છે કે (ખરતર ગચ્છમાં) નવાંગીવૃત્તિકારક શ્રીઅભયદેવસૂરિ થયા, જેમણે શાસન દેવીના કહેવાથી (ખેડા માતરની પાસે ) થાંભણા ગ્રામે સેઢી નદીના કાંઠે 'જય તિહુઅણ'

श्रे ७ परांत येथे। ७ द्वेभ श्रेवे। भणे छे हे जेनी श्रंहर हे। ४ पण् राष्ट्र-राष्ट्रा हे राष्ट्रीश्रे नहीं तेम जगय्यन्द्रस्रिने पण् नहीं, हिन्तु वायह देवलद्रगिष्ट्रिने पद्मावती देवीश्रे तपा शिव्ह आप्यानुं सभेस छे, जुश्री—' वर्षे सप्तराराच्चन्द्रगिणिते (१५४७) चैत्रस्य चाद्ये दिने, सद्योगे भृगुरेवतीभुवि बलाच्छ्रीदेवगुर्वो गिरः। मंदेनापि मया ममर्थितिमदं वैघेयधिहेतवे, विज्ञैद्दचेदिह दूषणं मयि कृपां कृत्वैव तच्छ्रोध्यताम् ॥४०॥ म्वच्छ्रे श्रीचन्द्रगच्छ्रेऽजनियत परमाः पाठका रचैत्रशाखा-विख्याता देवभद्राः सुविहितशिरिस स्फारकोटीरतुल्याः। आचामान्तानि कृत्वा सततमिभरतैरागमोक्तिक्रयायां, पद्मावत्या पदनं स्फुटमिह बिरुदं यैगृहीतं तपेति ॥४१॥

( તપા ઉદયસાગરસ્રરિશિષ્ય લબ્ધિસાગરસ્રરિ ર્રાચત પૃથ્વીચન્દ્ર ચરિત્ર )

એની પ્રતિ સં∘ ૧૫૬૮ ભાદરવા વદ ૧૩ શુક્રવારની લખેલ કેસરીયાનાથજીને ભંડાર જોધપુરમાં છે. એજ મતલભના એક બીજો પણ ઉલ્લેખ મળે છે, હુકમમુનિ જ્ઞાનભંડાર સુરતમાં એક ફુટકર પાનામાં એક ગાથા જોઇ. જેની અંદર લખ્યું છે કે-" तबोमयं देवमदास्त्रो " અર્થાત્ 'તપા મત દેવભદ્રથી થયા '.

પ્રિય પાઠકા ! જોયું કે ? તપા બિરૂદની પ્રાપ્તિના ભિન્ન ભિન્ન ઉલ્લેખા, તપાની પોતાની પટ્ટાવલિએામાંજ કેવા વિભિન્ન પ્રકારનાં ઉલ્લેખા છે ? આવા વિભિન્ન ઉલ્લેખા ખરતર ગચ્છની પટ્ટાવલિએામાં નથી.

સ્તોત્રની નવીન રચના કરી ભગવાન પાર્શ્વાય પ્રભુની સ્તુતિ કરી સ્તાંભન પાર્શ્વાયની મૂર્ત્તિ (ભૂમિમાંથી) પ્રગટ કીધી, ધરણેન્દ્રને પ્રત્યક્ષ કીધો, પોતાના શરીરના કાઢ રાગ ઉપશમાવ્યા, નવઅંગ (સ્ત્રો)ની ટીકા કીધી, તેમના શિષ્ય શ્રીજિનવલ્લભસૂરિ થયા, જેમણે નિર્મલ ચારિત્ર [(પાલનાર્થ આ• શ્રીઅભયદેવસૂરિજીની ઉપસંપદા લઇતે) સુવિહિત સંવેગપક્ષ ધારણ કરો અનેક પ્રંથા નિર્માણ કર્યા, તેમના શિષ્ય યુગપ્રધાન શ્રીજિનદત્તસૂરિજી થયા, જેમણે ઉજ્જૈન અને ચિતાડના મંદિરમાંથી (ગુપ્ત રહેલ) વિદ્યાપુસ્તક પ્રગટ કરી. દેશવિદેશમાં વિચરી (જૈન ધર્મના તત્ત્વાપદેશવડે) અનેક રાજપૂતાદિને પ્રતિભાધી સવા લાખ (એક લાખ ત્રીશ હજાર નવા) જૈનધમી શ્રાવક કીધા, આ અનુક્રમે શ્રીખરતર ગચ્છમાં અનેક સાતિશય સુરિવરા થયા '' ઇત્યાદિ જોજો. વળી-

"નવઅંગના વ્યાખ્યાતા અને નિર્મલ મુહિવાલા શ્રીઅભયદેવસૂરિ થયા, તેમના શિષ્ય આચાર્ય શ્રીજિનવલ્લભસૂરિ ગુરૂ–જ્ઞાનાદિ લક્ષ્મી વડે પ્રીઢતાને ધારણ કરનારા થયા, તેમના પાટે લક્ષ્મીના તિલક સમાન આચાર્ય શ્રીજિનદત્તસૂરિ થયા કે જેમણે હજારા ભવ્યાત્માઓને દીક્ષા આપી તેમ ચન્દ્રપ્રભાચાર્યની માકક વિવિધ પ્રંથાની રચના કરી?"

આ રીતે તપાગચ્છીયાચાર્ય મુનિસુન્દરસૂરિ કૃત 'ત્રિદશતરંગિણી' પ્રાંથમાં પૂર્વાચાર્ય વર્ણુનાધિકારે રગર૧ મા તરંગમાં કહ્યું છે, તથા તવાંગડીકાકાર શ્રીઅસયદેવસ્તરિના શિષ્ય શ્રીજિનવલ્લભસૂરિના રચેલા 'સુક્ષ્માર્થ વિચારસાદ્વ'શતક ' નામના કર્માત્ર ંથની ડીકા કે જે (તપા ગચ્છના પૂર્વાચાર્ય) ચિત્રવાલ ગચ્છીય ધનેશ્વરસારેની રચેલ છે, તેને ખાલાવખાધ કરેલ છે. તેમાંય અભયદેવસારિજીને ખરતરગચ્છના અને

તેમના શિષ્ય જિનવલ્લભસ્રસ્થિને લખ્યા છે. તથા દીવાલીકલ્પમાં (જિનસુન્દરસ્રિએ લખ્યું છે જે 'ભગવાન્ મહાવીર સ્વામી કહે છે કે—સં જ ૧૨૯૪ માં ખરતર ગચ્છ થશે ' (એવા ગચ્છતા પૂર્વે વ્યનેક થયા છે) તા પછી તમા (કલેશમૃત્તિ ) ધર્મ સાગરના રચેલા શાસ્ત્રભાદ્ય શ્રંથા (ક જે શ્રંથાને કલેશનું મૂળ સમજી તેના શરૂઓન્ એજ સંઘસમક્ષ પાણીમાં બાળી દીધા, તે) ની સાક્ષિ લઇને ખરતર ગચ્છને દૂષિત શા માટે કરા છા ! વિચારી જોજો. વધારે શું લખીએ !

વલા તત્ત્વતરં ગિણીની ટીકામાં દર્ષિરાગના કારણે ભૂલ કરીને તપા ધર્મ સાગર ઉપાધ્યાયે જુદા જુદા બે સ્થાને શ્રીઅભયદેવસ્રિના શિષ્ય 'પરમાનંદ' નામના ને ખરતર નામ લખ્યા છે વિચારી જોજો. આ તપા ધર્મ સાગર ઉપાધ્યાયનું એટલું ભોળાપણું થયું છે, પરન્તુ પરમાર્થયી તે સામાચારી પ્રંથના કરનારા (પરમાનંદ) ખરતર ન હોય, ગચ્છેગચ્છમાં ઘણાય અભયદેવસ્ર્રિ થયા છે, પરન્તુ તે ભાઇસાહેબે જેમ બિલાડી દહી કે દૂધને જુએ છે પણ માથે પડતા લાકડીના પ્રહારોને નથી જોતી, તેમ આ સામાચારી ખરતરની જાણીને અભયદેવસ્ર્રિને પણ ખરતરપણું પોતાને અણગમતુંય આવ્યું ન જાણ્યું. +

<sup>+</sup> તપા ખરતર ભેદ પૃગ્ ૧૧૮ ના ટિપ્પાણમાં જંખવાચાય'લખે છે કે—'' શ્રીઅભવદેવસૂરિજી મહારાજને ખરતરગચ્છમાં ખેંચી જવા માટે ખરતરગચ્છીઓ જે અનેક ફૂટ પ્રયાસ કરે છે, તેના આ જીવાબ છે.'' એટલે જણાવવાનું કે શ્રીઅભયદેવસૂરિજી મહારાજને ખરતરગચ્છમાં ખેંચી જવાની ખરતરગચ્છવાળાઓને જરાય આવશ્યકતા નથી, કારણ કે જે પરમ્પરા ગુરૂશિષ્યાદિની શ્રીઅભયદેવસૂરિજીએ પાતે નવાંમ

વલી સંવત્ ૧:૧૭ ના વર્ષે જ્યારે યુગપ્રધાનાચાર્ય શ્રીજિન-

ડીકા આદિમાં લખી છે તેની તે પરંપરા ખરતરગચ્છવાળાઓ લખી માની રહ્યા છે. તેા પછી એમને એ માટે ફૂટ પ્રયાસ કરવાની જરૂરત શું છે એવા કૂટ પ્રયાસો તેા જંખ્વાચાર્યના પૂર્વ જોતે મમત્વવશ કરવા પક્ષા છે, જેના અંગે દેવેંદ્રસૂરિ અને ક્ષેમકીર્તિ સારે જેવા સમર્થ આચાર્યોને તપામાં ખેંચી જવાના મમત્વથી દેવે દ્રસૂરિ અને ક્ષેમકીર્તિ સુરિએ લખેલ ચિત્રાવાલ ગચ્છની ગરૂપર પરા છાડી દર્યને કલ્પિત પર પરા ઉભી કરવી પડી. એટલું જ નહીં. કિંતુ જગચ્ચંદ્રસૃરિને ઉપસંપદા આપવા વહે પરમાપકારી દેવ-ભદ્રગણિના ગુરૂપદને ઉડાવી દઇ ઉલ્ટા ગુર્વાવલીના ''देवभद्रगणीन्द्रो-Sfq. संविरतः सपरिच्छदः । गगोन्द्रं श्रीजगच्चन्द्र-मेव भेजे गुरुं मुदा । १०३ ।" આ શ્લોકમાં દેવભદ્દગણિને જગચ્ચદ્રસૂરિના આત્રાનુયાયી બનવાનું લખી દીધું, પાઠકા ! જુઓ તાે ખરા. છે કાંઇ કુટ પ્રયાસ કરવામાં એાછાસ <sup>ર</sup>, અરે આવા કૃતઘ્રતા ભર્યા પાતાના ્ પૂર્વ°જોના કૂટ પ્રયાસોને ખીજાના ઉપર ઢોળી દેતાં થાેડાય કાંઇ વિચાર જં ખ્યાચાર્ય ને આવે છે ? જયારે જં ખ્યાચાર્યના પૂર્વ જોનાંજ આવા <sub>ફૂટ</sub> પ્રયાસા પ્રમાણ સિદ્ધ છે ત્યારે "ખરતરગચ્છીયા જે અનેક ફ્રુટ પ્રયાસા કરે છે. તેના આ જુવાબ છે'' આ વાકયા જ બ્વાચાર્ય ક્યા માંઢે કહી રહ્યા છે ? અને આમાં જુવાબ શું આપ્યા છે ? શું કાઇ શાસ્ત્રીય પ્રમાણ એવું એક પણ આપ્યું છે ? કે જેના આધારે અભયદેવસ્રિજીની પરંપરાથી ખરતર ગચ્છવાળાઓની પરંપરા ભિન્ન માની શકાય, જ્યારે ભિન્ન પર પરા સામીત કરનાર કાે**ઇ પ્રમા**ણ છે નહીં, ત્યારે જવાબ શું આપ્યા ? એતા જંબ્વાચાર્ય સમજાવે !

ચન્દ્રસૂરિજીએ પાટણમાં ચામાસું કર્યું ત્યારે ઋષિમતી ધર્મસાગરે જુડી ચરચા ઉભી કરી કે-નવાંગી વૃત્તિકાર અને થંભણપાર્શ્વનાથની પ્રતિમા પ્રગટ કર્તા આ બ શ્રીઅભયદેવસારિજી ખરતર ગચ્છમાં નથી થયા ' આ વાત સાંભળતાં યુગપ્રધાન શ્રીજિનચન્દ્રસૂરિજીએ કાર્ત્તિક સુદ ૭ ના દિવસે તે સમયના બધા ગચ્છવાસીઓની સભા ભરીને બધાની સમક્ષ અનેક પ્રંથાના પ્રમાણ આપીને સાખીત કરી ખતાવ્યું હતું કે–નવાંગી ટીકાકાર અભયદેવસૂરિજી ખરતર ગચ્છમાંજ થયા છે, તેમ તેમની <u>ગ</u>ુર શિષ્ય પરંપરા ખરતર ગચ્છમાંજ મળે છે. એ વાત બધા ગચ્છવાસીઓએ મંજૂર કરીને સર્વ સંમતીએ એક લખત કર્યું, તેમાં-' અભયદેવસ્રિજી ખરતર ગચ્છમાં નથી થયા ' આ વાતની ચર્ચાના ખાસ ઉત્પાદક ધર્મ'-સાગરને ત્રણ ત્રણ વાર ખાલાવ્યા છતાં સભામાં ન આવવાથી તેને ખાટા દેરાવ્યાે. અને તે લખાણના નીચે બધાય ગચ્છવાસી <mark>આચાય' ઉપા</mark>ન **ખ્યાયાએ પાતાના હરતાક્ષરા કર્યા છે. તે લખતની અસલ નકલ પાટણના** ભંડારમાં રાખી. તે લખાણની ઉપરથી જેમની તેમ ખરાબર નકલ કરીને આ ગ્રંથકારે (તથા સામાચારીશતકકારે પણ ) મૂકી છે. ×

<sup>×</sup> આ લખાણની બાબતમાં તપા ખ બેદ પૃ ૧૧૮ નીજ ટિપ્પણમાં લખે છે કે—' વિચાર પૂર્વક તપાસી જોતાં એ આખું મ ખતપત્ર બનાવટી હોવાનું માલુમ પડયું છે. અને એવા કેઇ બનાવટી ઉદ્દેલેખા પાતાના ગચ્છમમત્વથી ખરતરાએ કરેલા છે, માટે તે માનવા લાયક નથી" આવીજ હડીકત કંઇક વિસ્તારથી 'શાસન સુધાકર'ના સંચાલક હંસસાગરજીએ પણ ખૂબ જેરશારથી લખી છે, એટલે લખવાનું કે—કાઇ પણ વસ્તુને બનાવટી કહેવામાં કેવળ જબાની

સાક્ષિ તરીકે અપાએલ ગ્રંથાની યાદી નીચે આપવામાં આવે છે-તપા ગચ્છીયાચાર્ય હેંમહંસસૂરિ કૃત કલ્પાંતર્વાચ્ય ૧, ભાવહડા કૃત

જમાખર્ચી કામ ચાલતું નથી, પરંતુ ખેદની વાત છે કે-તેવું એક પણ પ્રમાણ નથી તેા મળ્યું જંખ્વાચાર્ય ને કે નથી મળ્યું હંસસાગરને. તો પછી 'આ ખતપત્ર બનાવટી છે, એમ કહેવાની ધષ્ટતા કેમ કરાય છે.

આવી રીતે બનાવટી ઉલ્લેખા બનાવી દેવાના વારસાતા તમારા તપા–ગપાનાજ છે, જેમકે રત્નશેખકસ્રિસ્એ પર્વસિવાયના પૌષધની स्वभान्यताना भभत्ववश आवश्यक्षत्रीतना नाभे "दिवैव ब्रह्मचारी न त गन्नी" આવે। तद्दन કલ્પિત પાઠ વંદિતૃતી ટીકા અર્થદીપિકામાં લખી દીધું છે, તેમ સદાથી પાખી ચઉદસની સાયીત કરવાના મમત્વથી ''सठत्रेसु कालपठवेसु'' ઇत्यादि गाथानी अंदर आवश्यक्रयृिख् ભાગ ૨ ૫૦ ૩૦૪ માં ''<mark>ब्राट्टमी पन्नरसीसु य'' એવે</mark>। સ્પષ્ટ પાઠ હોવા છતાં તેને ફેરવીને "श्रद्रमी चडद्दसीसु य" કરી દીધું છે, એવી રીતે હેમચંદ્રાચાર્યના ગુરૂ દેવચન્દ્રસ્રિરિચિત 'ઠાણા પ્રકરણ'ની ટીકામાં "पक्स्बीयाईगि चउद्दसीए आयरियागि" એवे। पाठ प्रतिनेशभां માજૂદ હાેવા છતાં કાેઇએ પાેતાની માન્યતાનાજ મમત્વથી તેને देशी ६५ने " चाउम्मासियाणि चउइसीए आयारियाणि" ५री દોધું આવી રીતે પાતાના પૂર્વ જો અનેક કુટ પ્રયાસા કરી ગયા છે તેન વર્ત માનમાં પાતે પણ કરી રહ્યા છે છતાં તે નજરમાં નથી આવતા અને બીજાના ઉપર કાેઇ પણ પ્રમાણ કે સાળીતિ વગરજ કેવળ મેાંદ્રાયીજ જેમ કાવે તેમ અસદ્દોષારાપણ કરતાં જંખ્વાચાર્યે<sup>ડ</sup> થાડી તા ભવભારતા કે લજ્જા રાખની હતી. અસ્તુ.

**ગુરૂપર્વ પ્રભાવક ત્ર**ંથ ૨, તપા લઘુપાેશાલિક પટ્ટાવલી **૩**, કુતુબપુરા તપા કૃત(કલ્પ)અ તર્વાચ્ય ૪, તપા રત્નશેખરસૂરિ કૃત આચારપ્રદીપ શ્રંથમાં 'સંદેહદેાલાવલી '' ખરતર કત " એમ તેની સાક્ષિ આપેલ છે પ, શ્રીજિનવલ્લભસૂરિ રચિત સુકમાર્થ વિચાર સાર્હ્યશતક વૃત્તિમાં ચિત્રવાલ ગચ્છીય ધનેશ્વરસૂરિએ એજ પરંપરા લખી છે ૬, તપા કલ્યાણરતન સૂરિ કૃત પ્રેયન્વ ગ્રાંથમાં ૭, તપા કલ્યાણરત્નસૂરિના ચિરાંતન થે ટિપ્પેનામાં ૮, સાહ્<sup>ર</sup>પૂનમાૈયાની સુર્વાવલી–પટાવલીમાં ૯-૧૦, છાપરીયા પૂનમીયા પટ્ટાવલીમાં ૧૧. ગુરૂપર્વાવલી ગ્રાંથમાં ૧૨, તપા સાેમધર્મ ગણિકૃત ઉપદેશસપ્રતિકામાં ૧૩, પ્રભાચંદ્રસૂરિ કૃત પ્રભાવકચરિત્ર સર્ગ (૧૩) ૧૫ ફુલ્લોક ૫૫, થી ૯૫ લગે, અભયદેવસૂરિ ચરિત્રમાં ૧૪, પક્ષીવાલ ગચ્છીય ભટ્ટારક આમદેવસૂરિ રચિત ગદ્યબદ્ધ પ્રભાવક ચરિત્ર ૧૫, પીપલીયા ઉદયરત્નસૂરિ પ્રારંભિત જીવાનુશાસનવૃત્તિ ૧૬. વગેરેમાં, જ્યારે આટલા બધા જૈન ગચ્છવાસીઓએ શ્રીઅલયદેવસૂરિને ખરતર ગચ્છનાયક કહ્યા. ત્યારે તમા નથી વિચારતા અને આટલા ગચ્છોના ગીતાર્થી તથા તપાગચ્છના ગીતાર્થી નું લખ્યું નથી માનતા તે શું ? વલી તપાગચ્છના આચાર્ય સામસુંદરસૂરિએ ષષ્ટિશતકના ખાલાવખાધમાં જિનવલ્લભસૂરિના ગુણવર્ણ વિસ્તારથી કર્યા છે. તે <u>જોજો. ઇતિશમ ।</u>

(તપા ખરતર ભેદ પૃ૦ ૧૨૩ માં પહેલા બાલ સંગ્રહના ઉપસંહાર કરતાં મૂળલેખકના લખાણ મુજબ જંબ્વાચાર્ય લખે છે-" આટલા વાનાં ખરતર જીશ છે. શાસ્ત્રરહિત છે. નિન્હવમાં છે, સૂત્ર ઉલ્લંધે છે. તપા સૂત્રપ્રમાણે કરે " એટલે લખવાનું કે-જો તપાઓ

**ળધા** વાના સૂત્ર પ્રમાણે કરે છે તેા પજુસણની દિન ગણનામાં અધિક માસને ગણત્રીમાં ન લેવું, ઇરિયાવહિયા પડિકર્માનેજ સામાયિક ઉચરવાનું, ભગવાન મહાવીર પ્રભુનું દેવાન દાના ગભ°થી ત્રિશલાના ગભ°મા આવવું જે <mark>થ</mark>યું તે રૂપ ગર્ભાપહારતે અકલ્યાણકભૂત અશુભ નિ<sup>:</sup>દનીય માનવું કહેવું, સ પૂર્ણ અહારાત્રિ (૬૦ ઘડી)ની પર્વાતિથિ ને અપર્વાતિથિ વ્યનાવી અથવા તે! કલ્યુ કહીને તે પર્વાતિથિએ પણ પૌષધાદિ તમામ ધમ કાર્યોનો નિષેધ કરવાવડે વિરાધવા અથવા જૈન સિદ્ધાંતાનુસાર, ૧૮ અપર્વ તિથિઓના બદતે ભલેને ૧૯ થઇને ગૃહસ્થાેને આરંભાદિ સેવન માટે કિ તિથિ વધે. પણ તે ગૃહસ્થાેને આરંભાદિના ત્યાગ માટે પર્વાતિથિઓ ૧૨ ના બદલે ૧૩ ન થવા દેવી. આદિ આદિ પોતાની કપાેલ કલ્પિત માન્યતાએા શાસ્ત્રસંમત સિદ્ધ કરી ખતાવવા એક પણ પ્રાચીન અને સવ'માન્ય શાસ્ત્રના પ્રમાણ પાક તાે રજા કરવાે હતાે, પ્રમાણ તેા એકે મળે નહીં અને કેવળ જબાની માત્રથી કહી દેવું કે " તપાસત્ર પ્રમાણે કરે છે " એની કિંમત શું છે ! અસ્તુ )

🦈 શાંતિ: શાંતિ: શાંતિ:

## अनुवादक-प्रशस्ति-

गच्छे सरतरेभूवन , सत्तियोद्धारकारकाः । श्रीमनूमोहनलालाख्या, वाचंयमपुरंदगः ॥१॥ वद्विनेयविनेयानां, मुख्याणां साधुधमेसु । श्रीकेशरभुनीशानां, शिष्येण बुद्धिसिन्धुना ॥२॥ विहितोऽनुवादोऽयं, प्रन्थे पश्नोत्तराभिषे । निधित्वशून्ययुग्मेऽब्दे, भुजद्रंगे प्रमोदतः ॥३॥

## પરિશિષ્ટ

તપા ખરતર ભેદમાં સંગ્રહીત ખાલસંગ્રહ પહેલામાં લખેલ ૧૪૧ <u>ભોલો અને ખીજામાં લખેલ ૧૬૧ બાલો તે પૈકી ૧૪૧ બાલો</u> કે જે બન્ને સંગ્રહમાં એકોંક્ષરખા છે, તે બધાનાે ઉચિત ઉત્તર પ્રાયઃ વ્યતિક શાસ્ત્રપ્રમાણો સાથે મહાપાધ્યાય શ્રીજયસામજી ગણિએ પ્રસ્તુત શ્રંથમાં ૧૪૦ પ્રશ્રોત્તરથી સચોટ આપી દીધો છે. એના સિવાય ખીજા ખાલસંત્રહમાં જે વધારાના ખાલા લખ્યા છે. જો કે તે બધાય પુનરૂકત પ્રાયઃ હોવાના અંગે પિષ્ટપેષણ જેવા છે, અને તે બધાના ઉત્તરાે પણ આ ૧૪૦ પ્રશ્નોત્તરામાં આવી જાય છે. છતાં પાઠકાની िज्ञासा પૂર્તિ નિમિત્ત તે તે વિશેષ ખાલાના સામાન્ય ઉત્તરા પ્રશ્નોત્તર પદ્ધતિએ આ પરિશિષ્ટમાં અપાય છે.

પ્રશ્ન-તપાં ખે એક પૂર્વ ૧૪૮ એાલ ૭૨ માં 'ખરતર શ્રાવક તિવિહાર ઉપવાસના પચ્ચખાણમાં રહી પાણી છોડે ત્યારે ચોવિહાર કરે, તેમના યતિ પાણાહાર કરે તે કેમ ?" એમ લખે છે, તે કેમ ?

ઉત્તર-તપાઓને પૂછવાનું કે જેમ ચાવિહાર એકાસહ્યું કર્યા બાદ સાધુ-શ્રાવક બધાએ સાંજે આગારાના સંવરણ માટે દિવસચારેમ પચ્ચખે છે. તેમ, અથવા જેમ તિવિહાર એકાસહ્યું કરીને ઉદ્દર્તા વેળાએ **ક્રીયી તિવિહાર પચ્ચખવામાં આવે છે**. તેમ તિવિહાર ઉપવાસમાં પણ **ત્ર્યાગારાના સંવરણ માટે શ્રાવકા દિવસચરિમ**ં ચાેવિહારના પચ્ચકૃપ્પાણ લિએ તેમાં ક્યા શાસ્ત્રને **બાધ આવે છે**? તે જંબ્વાચાર્ય બતાવે.

પ્રક્ત-તપા ખ ભેદ પૃત્ર ૧૬૬ ળાલ ૧૩૨ માં 'ખરતર

સવારે કાલવેલાની નવકારશી કર્યા પછી સૂર્યોદય પહેલાંની ઘડી ૧ તથા સૂર્ય ઉગ્યા પછી ઘડી એક. એમ બે ઘડી કાચી રાખે છે, તપા સવારે કાલવેલા પચ્ચક્રુખાણ કરી સૂર્ય ઉગ્યા પછી બે ઘડી રાખે' એમ લખે છે, તે કેમ ?

ઉત્તર—આમાં લેખકે પરતા ઉપર અસદ્દોષારાપણની પોતાની સ્વાભા-વિક કર્ષા શુદ્ધિનાજ પરિચય ઓપેલ છે, કારણ કે આવી રીતે ખેંચી તાણીને પચ્ચક્ ખાણ મેળવવાની પ્રથા ખરતરનાં બિલ્કુલ જે તનહી. પણ તપાઓ ઉપધાનવાળાઓને નીવીનું પચ્ચક્ ખાણ કરાવી એકાસણાથીએ મુડી ચઢી જાય એવા માલ મલીદા ખવરાવીને, તેમ તે નીવીમાં કરાતા પુરિમઢને જુદું ગણી નવકારના ૧૨ ઉપવાસની પૂર્તિ કરી માને છે, એવી રીતે ખેંચીતાણીને ઉપધાન તપસ્યાની પૂર્તિ કરવી તે ક્યા સર્વમાન્ય શાસ્ત્રના આચાર છે ? તે જંબ્વાચાર્ય બતાવે.

પ્રશ્ન–તપા ખબ્ ભેદ પૃ• ૧૬૭ બેાલ ૧૩૫ માં "ખરતર 'જય વીયરાય' 'આભવ~' સુધી કહે, તપા પૂરી કહે છે'' એમ લખે છે તેના શું !

ઉત્તર-આવસ્યકસ્ત્ર, તથા આચાર્ય હરિભદસ્તરિ રચિત લલિત-વિસ્તરાવૃત્તિ તથા પંચાશક પ્રકરણ, એવં કલિકાલ સર્વદ્ર આચાર્ય હેમચંદ્રસ્તરિસ્ચિત યાેગશાસ્ત્ર ટીકામાં 'જય વીયરાય ' આભવમખંડા સુધીજ પૂર્ણ બતાવેલ છે, તેમ તપાઓના માન્ય આચાર્ય દેવેંદ્ર-સ્તરિજીએ પણ 'ચૈત્યવંદનભાષ્ય'માં 'જાવંતિ ચેક્યાઇ'-જાવંત કેવિસાહુ' અને 'જય વીયરાય' આ ત્રણે પ્રણિધાન સ્ત્રોના ૧૫૨ અક્ષર બતાવ્યા છે. એથીય 'જય વીયરાય' આભવમખંડા' સુધીજ સંપૂર્ણ છે એમ સ્પષ્ટ જણાય છે. 'વંદારૂવૃત્તિ'માં ટીકા પણ એટલાનીજ કરી છે. એથી સાખીત થાય છે કે–'જય વીયરાય' એસલથી 'આભવમખંડા' સુધી પુરૂં જ થાય છે. છતાં તેને અડધું કહેવું અને સ્વેચ્છાએ વધારેલી ગાથાઓને મેળવીને પૂરું કહેવું કે માનવું, એ પ્રત્યક્ષ માયામુષાવાદનું સેવન છે.

પ્રશ્ન-તપા ખ૦ ભેદ પૃ૦ ૧૬૭-૬૮ માં અનુક્રમે બાલ ૧૩૭-૧૩૮ અને ૧૪૦ માં "ખરતર મધ્યાન્હના કાજો કાઢીને 'કાલ કાઢ્યો' કહે છે, સ્થાપના પડિલેહીને 'સ્થાપનાચાર્ય' જયણા કરી ' કહે છે, સાધુને પહેલાં ઘીનું જ દાન આપે, પછી અન્ન બહારાવે" એમ લખે છે, તેનો શું?

ઉત્તર-ખરતરના કયા ગ્રંથમાં લખ્યું છે કે-'મધ્યાન્હના કાજાને કાલ કહેવું, સ્થાપનાચાર્ય પડિલેજ્ઞાને 'જયણા કરી' કહેવું, અને 'સાધુને પહેલાં ઘીનું જ દાન આપવું, અને પધ્ગીથી અન્ન વહારાવવું' તે જંખ્યાચાર્ય બતાવે, અન્યથા ખીજા પર અસદ્દોષારાપણ કરવું એતા એમના કુલક્રમથી આવેલ આચાર છે.

પ્રશ્ન તપા ખ બેદ ૫૦ ૧૬૮. ખાલ ૧૩૯ માં 'ખરતર શ્રાવક સ્થાપના પડિલેહતાં ઉસા થાય. તે ક્યાં કહ્યું છે ?' એમ લખે છે તેના શું ?

ઉત્તર-સ્થાપના પડિલેહતાં ઉભાથવામાં કાઇ દાષ અથવા ઉભાથવાનું નિષેધ કાઇ શાસ્ત્રકારે કર્યું હોય તા તે પ્રમાણ જંખ્વાચાર્ય બતાવે.

પ્રશ્ન—તપા ખ∙ બેદ પૃ∘ ૧૬૮ એાલ ૧૪૧ માં 'ખરતર પાંચમા આરામાં નવક¢પી વિહારને નિષેધે છે' આમ લખે છે તેના શું ?

ितर- पंयवस्तु । श्रंथ २७६ भी गाथानी टीकाना " आवलं-बिऊषा कःजं, जं किंचि समायरंति गीयत्था । श्रोवावराहबहुगुण, सन्वेसि तं पमाणं तु । २७९ ।। न्याख्या— आवलम्ब्याश्रित्व यत्किंख्रिदाचरन्ति-सेवन्ते, गीतार्था-आगमविदः, स्तोकापराधं

बहुगुणं मासकल्पाविहारवत्, सर्वेषां जिनमतानुसारिणां तत्पमा-ग्रमेव, उत्सर्गापवादरूपत्वादागमस्येति गाथार्थः । " आ पार्रथी આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિજી માસકલ્પના અવિહાર કહે છે. જ્યારે માસકલ્પના અવિદ્વાર છે. એટલે કે માસ કલ્પના અભાવ છે ત્યારે નવકલ્પી વિહાર રહ્યોજ ક્યાં ? ફલિતાર્થ એ થયું કે નવકલ્પી વિહારને ખરતર નથી નિષેધતા. કિંતુ ઉપર લખેલ પાઠ મુજબ આ હરિભદ્રસૂરિ જેવા પ્રમાણિક આચાર્યો નિષેધે છે, છતાંય તેના હિમાયતી તપાએ આજે કેટલા નવકલ્પી વિહાર કરી રહ્યા છે ? વસ્તુતઃ શાસ્ત્રકારાેએ નવકલ્પી વિદ્વાર તે કહેલ છે કે એક ક્ષેત્રમાં માસકલ્પ કરી વિદ્વાર કર્યા બાદ કરી તે ક્ષેત્રમાં એ મહિના સુધી ખિલ્કુલ આવવું જ નહીં, અરે એકજ ક્ષેત્ર અને ઉપાશ્રયમાં કેટલાએ ચામાસાએા લાગટ કરતા રહેવું, એટલુંજ નહીં ખરંક સ્થાનના મમત્વથી મુંખઇ-લાલખાગ જેવા સ્થાનને આજે ૨૦/૨૦ વર્ષો થયા એક દિવસ પણ રામસેનાના સાધુએ વગર ખાલી રહેન વાજ ન દેવું, અને ખાેટી હિમાયત કરવી બરાબર માસકલ્પ કરવાવડે નવકલ્પી વિહારની, આતા શાસ્ત્રના નહી, કિંતુ તપાનાજ ધરના આચાર છે.

પ્રશ્ન-તપા ખ. ભેદ પૃત્ ૧૬૮-માલ ૧૪૨ માં "ખરતર સાધ્વી પુરૂષ આગળ વ્યાખ્યાન કરે છે. તપાની ન કરે" એમ લખે છે તેના શું! હત્તર-પહેલાં તા 'તપાની ન કરે' એમ લખવું તદન અસત્ય છે. એ વાત જનતાના ધ્યાન બહાર નથી કે આજે તપાની અનેક સાધ્વીએ જાહેર વ્યાપ્યાના કરી રહી છે. આ ગયા ચામાસાની અંદર કલકત્તામાં રામસરિની હયાતીમાંજ તપાની સાધ્વીજી શીલવતીશ્રીજી મુગાવતીશ્રી જીએ હજારાની મેદિની વચ્ચે પાતા સાધ્યા તેમ બીજા દિવસામાં પણ

व्याण्याने। वांयेक्षा कणकहेर छे, थीलुं तप गण्छना भान्य भायाय श्रीहीर विकथसूरि 'हीर प्रश्नोत्तरमां स्पष्ट इये छे हे— ''दशकैं जातिकवृत्तिप्रमुखप्रन्थमध्ये 'यतिः केवलश्राद्धीसभामे व्यख्यानं न करोति, रागहेतुत्वादित्युक्तमस्ति, एतदनुसारेण साध्व्यपि केवलश्राद्धसभाऽमे व्याख्यानं न करोति, रागहेतुत्वादिति ज्ञायते।'' (हीर प्रकार प्रश्नारः)

અર્થાત્: રાગના હેતુ હાંવાના અંગે કેવલ શ્રાવિકાએની સભા આગળ સાધુ વ્યાખ્યાન ન કરે., એમ દરાવૈકાલિક ટીકા આદિ શ્રંથામાં કહેલ છે, એના અનુસારે સાધ્વી પણ 'રાગના હેતુ હાંવાના અંગે કેવળ શ્રાવેકાની સભા આગળ વ્યાખ્યાન ન કરે' એમ જણાય છે. હીરિનિજયસ્રિજીના આ કથનનું ફલિતાર્થ એ થયું કે—શ્રાવિકામિશ્રિત શ્રાવેકા (પુરૂષા) ની સભા આગળ સાધ્વીનું વ્યાખ્યાન શાસ્ત્રવિરદ્ધ નથી, આ રીતે પોતાના પરમગુરૂઓના કથનને પણ ઠાકરે મારીને પુરૂષમાત્રનાય આગળ સાધ્વીના વ્યાખ્યાનના જે એકાંત નિષેધ કરવા, તે કર્ષા મહાદેવીના જ મહાત્મ્ય છે.

વળા એજ બાલપર ટિપ્પણ કરી જંબ્વાચાર્ય લખે છે કે ''તપગચ્છમાં સાધ્વી વ્યાખ્યાનના નિષેધ છે, ખરતરગચ્છવાળા કરે છે, તે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે, આના સમર્થનમાં જીઓ હીરપ્રશ્નોત્તર ત્રીજા પ્રકાશના પ્રશ્ન ૧૩" એના ઉત્તરમાં જણાવવાનું કે જો તપગચ્છમાં સાધ્વી વ્યાખ્યાનના નિષેધ છે. અને ખરતરગચ્છવાળાઓ કરે છે તે શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ છે. તેમ હીરપ્રશ્નોત્તર ત્રીજા પ્રકાશના ૧૩મા પ્રશ્નોત્તરથી જો એ વાતનું સમર્થન થતું હોય તા પછી હીરવિજયસ્થરિ જેવા

તપગ<sup>2</sup>છનાજ માન્ય આચાર્ય ઉપર દર્શાવેલ પ્રશ્નોત્તરથી સાધ્વી વ્યાપ્યા-નની અનુમતિ કેમ આપે છે ?

પ્રશ્ન-તપા ખ. બેદ પૃત્વ ૧૬૯ માલ ૧૪૩ માં ''ખરતરમાં પખ્ખી દિવસે સજઝાયમાં 'ઉવસગ્ગહર'' ગુણધર ગાત્રના શ્રાવક કહે, સાધુ ન કહે, તે પૂછવું, તપામાં ગુરૂ કહે" એમ લખે છે તે કેમ?

ઉત્તર—આ લખવું તદ્દન અસત્ય છે, કારણ કે ખરતર શ્રાવકને કાં પણ પ્રતિક્રમણમાં સજઝાય કહેવાનું છે જ નહી, તા પછી સાધુની વિદ્યમાનતામાં તા તેને ખાલવાનું હાય જ કયાંથી ? અને સાધુને પણ પાખીના દિવસે 'ઉવસઅહર'' નહી, કિંતુ ' ધમ્મા મંગલ'ની સજઝાય કહેવાની છે, વગર જાણ્યે આવા ઉટપટાંગ ખાલો લખીને લેખકે, ને અનુવાદકે પાતાના હૃદયની કલુષિતતાજ જાહેર કરી છે.

પ્રશ્ન-તપા ખરતર ભેદ પૃ૰ ૧૬૯ માલ ૧૪૪ માં "ખરતર ચન્દ્ર ગચ્છી ન હોવા છતાં પોતાને ચન્દ્રગચ્છી કહેવડાવે. તે પૂછવું, 'ચન્દ્ર-ગચ્છી' તે કહેવાય કે જેમની પટ્ટાવલીમાં વજસ્વામી, પછી વજસેન, પછી ચન્દ્રસૂરિ થયા હોય, ખરતરની તે નથી " એમ લખે છે, તે ક્રેમ ?

ઉત્તર–લેખકે, ને અનુવાદકે ક્યા પ્રમાણથી જાણ્યું કે 'ખરતર ચંદ્ર ગચ્છી નથી, અને વજસ્વામી, વજસેનસૂરિ તેમ ચન્દ્રસૂરિ ખરતર ગચ્છની પટ્ટાવલીમાં નથી, વગર પ્રમાણે મન કાવતું ભરડયે જવું એ તો જંખ્વાચાર્ય જેવાઓના કુલાચારજ છે.

પ્રશ્ન–તપા ખરતર ભેદ ૫૦ ૧૭૦ બાલ ૧૪૬ માં " ખરતર સ્નાત્રવિધિ શાસ્ત્રથી જુદી કરે ' એમ લખે છે, તે કેમ?

ઉત્તર∸ અમુક સર્વ માન્ય શાસ્ત્રમાં સ્તાત્રવિ**ધિ આ** રીતે ક**હેલ** 

છે, તેનાથી ખરતરની સ્નાત્રવિધિ વિરુદ્ધ છે' એમ પ્રમાણ સાથે જંખ્યાચાર્યે સાખીત કરી ખતાવ્યું હોત તો લેખક અને અનુવાદકની ખહાદુરી કહેવાતે, તેમ ન હોવા છતાં એજ બાલપર ટિ<sup>પ્</sup>પણ કરી જંખ્વાચાર્ય લખે છે કે ' આથી જેઓ શ્રીમદ દેવચન્દ્રજીતું સ્તાત્ર ભણાવતા હાય તેઓએ હવેથી તે છાડીને શ્રીવીરવિજયજી આદિનું તપાગચ્છીય ભણાવવા લક્ષ આપવું " આ ટિપ્પણમાં જેમ દેવચન્દ્રજીનું સ્નાત્ર ભણાવતા હોય તે છોડીને તપા ગચ્છીય ભણાવવા સલામણ કરવામાં આવી છે. તથા જેમ અનેકા સ્થળે પ્રતિક્રમણમાં દેવચન્દ્રજીના સ્તવના ખાલતાને તપાસાધુએા વિગેરે તરક્થી હઠાત્ અટકાવવામાં આવે છે. તેમ ખરતર ગચ્છવાળા નથી કરતા. રામપંથી આદિ તપા-એોના આમ કરવામાં શું હેતુ છે ? તે કાંઈ સમજતું નથી, શું દેવચન્દ્રજી કત સ્નાત્ર તથા સ્તવનામાં પાતાના કે પાતાના ગુર્વાદિકાના મનધડંત અસદ્ભૂત ગુણ્યામ છે ? કે જેના લીધે એમને હઠાત અટ-કાવવાની કરજ તપાએાને પડે છે? જૂઓતા સહી. છે કાંઇ અભિનિવેશનની સીમા મર્યાદા ? અસ્તુ

પ્રશ્ન–તપા ખરતર ભેદ ૫૦ ૧૭૦ બાલ ૧૪૮ માં " ખરતર યુરૂના કરેલા ઘીસહિત ચૂરમાના પીંડ નીવીમાં યુરૂ આપે તે સાધુ લે, સાધુને કલ્પે ખપે (એમ માને) " એમ લખે છે, તે કેમ ?

ઉત્તર-ક્રાઇ પણ ખાસ કારણ વગરતા ગુરૂ આપેજ નહીં, પણ સંયોગે ગુરૂએ આપતાં છતાંએ સાધુએ ન લેવાનું કયા શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે? તે જંખ્વાચાર્ય બતાવે, અન્યથા 'પારિટ્ઠાવિશ્યાગારેશ' વિગેરે આગારા ખાસ સાધુનાજ નિમિત્તે શા માટે રાખવામાં આવ્યા છે?

પ્રશ્ન-તપા ખરતર ભેદ પૃત્વ ૧૭૦ માલ ૧૪૯ માં '' ખરતર શ્રાવકે યોજેલું જોડેલું ઘૃતભાજન નીવીમાં વાપરે!" એમ લખે છે તે કેમ ?

ઉત્તર-ખરતરતા એવા ધૃતભાજન નીવીમાં કદીય લેતા નથી, પણ તપાઓ યાગાદ્રહન અને ઉપધાનની નીવીમાં એક ઘતભાજન શું પણ છએ વિગઇઓનું ભાજન જે લે છે તે જગજાહેર છે, એટલુંજ નહીં, કિંતુ આંખીલમાં પણ છાસની ઘેંસ અને કઢી છડેચાક લે છે, તેના માટે કયા સર્વમાન્ય શાસ્ત્રના આધાર છે ? તે પણ જંખ્વાચાર્ય ખતાવે.

પ્રશ્ન-તપા ખ. ભેદ પૃત્વ ૧૭૧ માલ ૧૫૧માં લખે છે "ખરતર સાધુ સવારમાં સજ્ઝાય સર્વે મંડલીમાં નથી કરતા, તે પૂછવું " એના શું?

ઉત્તર-સજ્ઝાય તે સાધુઓને ચાર વેળા કરવા શાસ્ત્રકારા કહે છે, તા પછી એક સવારનીજ સજ્ઝાય માંડલીમાં કરવી, ને ખીજી ત્રણ સજ્ઝાયો માંડલીથી બાહાર સ્વેચ્છાએ કરવી એવા કયા શાસ્ત્રના લેખ છે? તે જંખ્વાચાર્ય બતાવે. ખીજી સવારની પણ સજ્ઝાય આજના તપાએ! બધાએ માંડલીમાંજ કરતા હશે ને ? એ તો બધી દુનીયા જોઈ રહી છે.

પ્રશ્ન-તપા ખરતર બેંદ પૃ ૧૭૨ ખાલ ૧૫૪ માં " ખરતર એક કાર્ટિક ગણ, ગીજી વૈરીશાખા, ત્રીજાં ચન્દ્રકુલ, આ ત્રહ્યુ પ્રકારથી ખહાર છે, કારણ ? ખરતર પટાવલીમાં એ ત્રણના સ્વામી-શ્રીસુસ્થિત સૂરિ કાર્ટિક ગણના, શ્રીવજસેન વૈરીશાખાના, શ્રીચન્દ્રસૂરિ ચન્દ્રકુલના, એ ત્રણ નથી '' એમ લખે છે તે કેમ ?

ઉત્તર-આ ઉપરનાે લખાણ સ્પષ્ટ કહી આપે છે કે જંખવાચાર્ય તાે શું. પહ્યુ તેમના પૂર્વ લેખકે પણ ખરતરની પટ્ટાવલી નજરે જોઇય નથી. જો થાેડું ઘણું પણ ખરતર પટ્ટાવલીનું ગ્રાન હોત તાે સહસા એમ લખી ન મારતે, કેવળ માંઢે કહેવા માત્રથી કાઇ કાઇથી બહાર થઇ શકતું નથી. જંખ્વાચાર્યે કાેઇપણ સર્વ માન્ય પ્રમાણ આપ્યું હોત તાે તેનાપર વિચાર થાત, પરંતુ ગમે તેમ મન કાવતું <mark>ભરડી મારવ</mark>ું એ એમના કુલાચાર છે. અસ્તુ.

પ્રશ્ન—તપા ખરતર બેદ પૃત્૧૭૩ બાલ ૧૫૫ માં ''શ્રીઅલયદેવ-**સૂરિની પાટે** શ્રીવર્ધ માનસૂરિ છે, ખરતર 'જિનવલ્લભ સૂરિ' કહે છે, <mark>તે અસત્ય</mark> છે, કારણ શ્રીગણધર સાર્ધાશત<mark>કની ટીકામાં (વર્ધ</mark>ભાનસૂરિ **હે**ાવાનું) કર્જ્યું છે, અતે જે 'પ્રસન્નચન્દ્ર સૂરિને કાનમાં કહ્યું' એમ કહે છે, તે કલ્પિત જાણવું " એમ લખ્યું છે. તેનું શું ?

ઉત્તર—અમે પણ કહીએ છીએ કે તપાના મૂળ પુરૂષ જગ-**ચ્ચન્દ્રસૂરિ** ચિત્રવાલ ગચ્છીય દેવભદ્રોપાધ્યાયના **પા**ટે છે. આજના તપાએક જે મણિરત્નસ્રિના પાટે કહે છે તે તદ્દન અસત્ય છે, કારણ જગ-<del>ચ્ચન્દ્રસૂરિના</del> ખાસ<sup>્</sup>શિષ્ય શ્રીદેવે દ્રસૃરિએ 'શ્રાહ્મદિનકૃત્ય ટીકા' <mark>આદિમાં</mark> <mark>તેમજ તેમ</mark>ના પ્રશિષ્ય ક્ષેમકીતિ સૂરિએ બહત્કલ્પસૂત્રની ટીકામાં **એમજ (ચિ**ત્રવાલગચ્છીય દેવભદ્રોપાધ્યાયના **પાટે હેાવાનું)** કહેલ છે, મુનિસું દરસૂરિ કૃત ગુર્વાવલી આદિતું જે કહેવું કે 'ઉપસંપદા લઇને <mark>પાતાના શિષ્ય</mark> ળતેલા જગચ્ચંદ્રસૂરિને દેવભદોપાષ્યાય <u>શ</u>રૂ તરીકે **માનવા લાગ્યા**' તે તદ્દન કલ્પિત જાણવું.

પ્રશ્ન–તપાખર. ભેદ પૃ. ૧૭૩ બાલ ૧૫૬ માં "આટલા બાલ મહસ્યા થકી મે જાણ્યા તે લખ્યા, ખીજ યોગની વિધિ. ચોગની ક્રિયા વિધિ, ઉપધાન ક્રિયા વિધિ, તેના શાસ્ત્રથી ઘણા ફેર છે, સ્યુને તપાસ્યું પણ તેના મને પૂરા નિર્ણય નહિંમાટે લખ્યા નથી, પ્રવીસ **મસ્છ લે જો** " એમ લખ્યું છે, તે ક્રેમ **!** 

ઉત્તર-ભારે આશ્વર્ય છે, એક બાજુ તો લેખક લખે છે કે 'શાસ્ત્રથી ઘણા ફેર છે' અને ખીજી બાજુ લખે છે કે 'મને પૂરા નિર્ણ્ય નહી' આ બન્ને વાતા કેમ સંભવે ? જો ''શાસ્ત્રથી ઘણા ફેર છે' એમ સમજાયું તા પાતાને પૂરા નિર્ણ્ય કેમ નહીં ! અને જો પાતાને પૂરા નિર્ણ્ય કેમ નહીં ! અને જો પાતાને પૂરા નિર્ણ્ય નથી તા પછી 'શાસ્ત્રથી ઘણા ફેર છે' એમ કેવી રીતે સમજાશું ? વસ્તુત: અજ્ઞ જનતાને બ્રાંતિમાં નાખવાની આ બધી પ્રપંચજાળ છે.

પ્રશ્ન-તપા ખર. ભેદ પૃ. ૧૭૪ માલ ૧૫૭ માં "ખરતર કહે-'અમે શ્રીઅભયદેવસ્તિના છીએ' અને રદોલીયા-રદ્રપક્ષીય છે, તે પણ કહે-અમે શ્રીઅભયદેવસ્તિના છીએ' પણ તેમની પટાવલીમાં ફેર ધણો છે, રદોલીયાને શ્રીઅભયદેવરિયી પહેલાં સઘલી ક્રિયા ચંદ્રગચ્છની મંડાઈ છે, ખરતરને એજ ક્રિયા જીદી મંડાઈ છે" એમ લખે છે તે કેમ !

ઉત્તર—આ બાલ લખનારની અહિ ભારે અલીકિક છે, આજના ખધાએ ગચ્છવાસીઓ શું સુધર્માસ્વામીના કે ઉદ્યોતનસૂરિના ન કહી શકાય? અવશ્ય કહી શકાય, તો એવીજ રીતે રદ્રપલ્લીય કે ગમે તે પણ ખરતર શાખાના સાધુઓ અભયદેવસૂરિ, જિનવલ્લભસૂરિ, જિનદત્તસૂરિ આદિ એક પરંપરાના હોવાથી બધાએ અભયદેવસૂરિના કેમ ન કહી શકાય? એમની પદાવલીમાં શું ફેર છે? તે કાંઇ પણ ખતાવ્યું હોત તો જંબવાચાર્યની હુશ્યારી માલમ શાત, રદ્દાલિયા (રદ્દપલ્લીય) ને અભયદેવસૂરિયી પહેલાં કઇ સઘલી ક્રિયા ચંદ્રગચ્છની મંગ્રઇ છે? એને ખરતરને કઈ એજ ક્રિયા જુદા મંગ્રઇ છે? તેની સ્પષ્ટતા તો કરી બતાવવી હતીને! કે જેથી તેના પર કાંઈક વિચાર

કરી શકાત. તફાવત ખતાવ્યા વગર શું વિચાર કરી શકાય ?

પ્રશ્ન-તપાખર, ભેદ પ્ર. ૧૭૪ માલ ૧૫૮ માં " ખરતર સાધ કાસ સંથારા સાંજે ગૃહસ્થને આપે, તે કવા તલાવે ધાલી સચિત્ત પાણીમાં ધાલી ધાવે" એમ લખે છે. તે કેમ?

ઉત્તર-કાસ સંથારા કેવા હાય છે? અને તે ગૃહસ્થાને આપ-વાનું કારણ શું ? કે જેથી તે ગૃહસ્થા તેને કુવે તળાવે સચિત્ત પાણીમાં ધાવે. આ બાબતને ખુદ જ બ્વાચાર્ય પણ ય**ચાવત્ સમજ્**યા હ્યાય તેમ જણાતું નથી, જો સમજ્યા હોત તાે આવી રીતે માખીના સ્થાને માખી મૂકવા જેવું ન કરતાં બરાબર સ્પષ્ટતા કરી બતાવતે, અને એમ સ્પષ્ટતા કરી બતાવી હોત તો તેના પર ઉચિતાનચિતતાના કાંઇપિઅ વિચાર કરી શકાત.

પ્રશ્ન–તપા ખર બેદ પ્ર ૧૭૪ બાલ ૧૫૯ માં "ખરતર સાધ પડલાં ન માને, ન રાખે, વહેારવા જતાં હાથ ઉપર ન નાખે, તપા સાધુ રાખે-વાપરે. શાસ્ત્રે ચૌદ ઉપકરણમાં કહ્યાં છે" એમ લખે છે. તે કેમ ક

ઉત્તર–'ખરતર સાધુ પડલાં ન માને' આ લખવું હડહડતું અસત્ય છે. કાના દિનમાન ઉડી ગયા છે? કે જે સાસ્ત્રકારાએ **સાક્ષાત્ ખતાવેલ પ**ડલાંએોને ન માને, પરંતુ લાભાલાભાના વિચાર કરી કાળાનુભાવે આત્મ(સ્વદેહ)પ્રમાણ કલ્પ (ચદ્દર આદિ) થી **નિભાવ ન થવાના અંગે કલ્પનું પ્રમા**ણ વધારીને જે કામ ઝોલી પાત્રા ઢાંકવાનું પડલાએાથી કરાતું તે કલ્પથીજ પતાવી લઇને **ઉપકરણ લધુતાને માટે પડલાં નહીં રાખવાની આચરણા** ગીતા**ર્થી**એ કર્યાંના ઉલ્લેખ પંચલિંગી ટીકામાં સ્પષ્ટ છે. જાએા—

"गीतार्थैं प्रमादबाहुल्यकालादिदोषादागमोक्तमि 'प्रतिषिद्धं' निवारितं यतीनां सम्प्रति मासविहारात्मादिप्रमाणकल्पधारण-पटलादिग्रहणप्रभृति, मासकल्पप्रायोग्य त्राद्यभावेन यतीनां धृति-संहननादिवैकल्येन शैच्चामीतार्थादीनां भिच्चादिषु मर्यादालोपेन च गीतार्थेद्रव्यतो मासकल्पविहारादि प्रतिषेधेनाचरणाकल्पव्यवस्थापनात्।

આ પાઠમાં કહ્યું છે કે–આગમાેકત હોવા છતાં પ્રમાદની બહુલતા તેમ ક્રાળાદિ દેાષના અંગે હમણાં સાધુઓને માસકલ્પથી વિહાર, આત્માદિ પ્રમાણ કલ્પધારણ અને પડલાં આદિ ગ્રહણ કરવાનું ગીતા-ર્થોએ નિષેધ કર્યો છે, અર્થાત્ માસકલ્પ કરવા યાેગ્ય ક્ષેત્રાદિના અભાવે. ધૃતિ સંહવન આદિ ન હોવાના અંગે, તેમ અગીતાર્થ શિષ્યાદિકાને ભિક્ષાચર્યાદિમાં મર્યાદા લાેપના કારણે ગીતા<mark>ર્થ</mark>ોએ <mark>માસકલ્પાદિનાે નિષેધ</mark> કરી આ ચરણાને કલ્પતયા સ્થાપન કરેલ છે' એથી સાભીત થયું કે પડલાં નુ રાખવા એ ગીતા**ર્**યાની આચરણા છે, એટલેજ તે શાસ્ત્ર-વિરુદ્ધ નથી, કારણુ ? તે સમયના શાસન ધુર ધર ગીતાર્થામાંથી કાઇએ પણ એ આચરણાના વિરાધ નથી કર્યો, છતાં ચારસા વર્ષ પછી થએલ અને સ્વગુરૂઆદિથીએ બહિષ્કૃત થવાતું સન્માન પામેલ ધર્મસાગર જેવા ક્લેશપ્રિયા પાતાના ઇર્ષાલુ સ્વભાવે જો ખાટા વિરાધ કરે તા સત્રજનામાં તેની શું કિંમત છે?

બીજું પડલાં શાસ્ત્રોકત હોવાથી 'ન રાખવા' એને <mark>જો એકાંત દૂધિત</mark> મનાય તેા કલ્પ (ચદ્દર–કાંબળી) આત્મપ્રમાણુ ન રાખતાં સ્વેચ્છા મુજબ રાખવું કેમ દૂધિત નથી મનાતું <sup>કુ</sup>

પ્રશ્ન—તપા અરતર એદ પૃત્ર ૧૭૪ માલ ૧૬૦ માં " ખરતર

સાધુ ગુચ્છા પાત્રસ્થાપનિકાન રાખે, તપા રાખે, દશવૈકાલિકમાં કહ્થાં છે " એમ લખે છે, તે કેમ !

®ત્તર—લેખકે કયા પ્રમાણ્યી લખ્યું છે ? કે 'ખરતર સાધુ ઝુ≈છા પાત્રસ્થાપનિકા ન રાખે' કાઇ એકાદ વ્યક્તિ પોતાના પ્રમાદને લેઇ ન રાખે તેા તે દૂષણુ આખા સમાજપર કેમ લગાડી દેવાય ?

પ્રશ્ન—ત∘ ખ∘ ભેદ પૃ• ૧૭૫ બાલ ૧૬૧ માં " ખરતર ઉપદેશ માળાની પહેલી ગાથા ન ભણે, તે પૂછવું " એમ લખે છે તેના શું ક

ઉત્તર-આ લખવું તદ્દન અસત્ય છે, પહેલી ગાથા ભણવાના નિષેધ ખરતર જરાએ નથી કરતા, પણ 'સજઝાયમાં નથી ગણતા' એમ કહે તા વાસ્તવિક છે, પરન્તુ સજઝાયમાં પહેલી ગાથા ગણવાની આવશ્યકતાજ શું છે? કારણ કે તેમાં મંગલ નિમિત્તે પ્રભુને નમસ્કાર તથા પ્રથમા અભિધેયાદિ માત્રનું જ કથન છે, અને મંગલ તા સજઝાય કરનારે પ્રારંભમાં નવકાર ગણિને કરી લીધું છે. એટલે પહેલી ગાથા નથી ગણતા, એમ છતાં પહેલી ગાથા ન ગણવામાં દાષ માનતા હા તા દશવૈકાલિક ૧૯ ગાથાની સજઝાય કરતાં ત્રીજા અધ્યયનની એકજ ગાથા કેમ કહેવાય છે? એનો ખુલાસા જ બ્વાચાય કરે, ઇતિશમ !

| યૃષ્ટ | લી.         | અશુ <sup>દ</sup> ધ | શુ <sup>દ્</sup> ધ      |
|-------|-------------|--------------------|-------------------------|
| ૪૫    | 9           | પુર                |                         |
| ૫૬    | ૧૩          | •ધર્મ પ્ર <u>.</u> | ધમ <sup>°</sup> વિધિપ્ર |
| ૧૧૭   | ૧૨          | , 33               | <b>32</b> —33           |
| ঀ ৩৩  | ٩           | ૫૭                 | ્રપછ-૯૬                 |
| २४०   | <b>3</b> .  | ૯૫                 | , <b>૬૯</b> – <b>૯પ</b> |
| २४२   | <b>૨</b> ૦, | <b>८</b> ७         | २८–८७–१३४               |
| 380   | ૧           | ૧૨૭                | ૧૨૦–૧૨૭                 |

આ સિવાય **પ્ટ. ૫૬ માં લીટી ૧ લી (ેતપા. ખ. ભેદ** પ્રંથ ૧–૨ ભાલ ૧૧ મા ) તેમ પૃ. ૨૨૪ માં લીટી ૧૪ મી (તપા ખ. ભેદ ગ્રંથ ૧ **એાલ ૬૯, ગ્રાંથ ૨ એાલ ૭૫ મા**ં) આમ સુધારીને વાંચવું.

पून्योपार्जन से प्राप्त कीया हुआ धनका दान, सुपात्र दान देने-के लोगे अवश्य

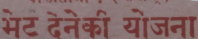
## श्री जिनदत्तसूरि ब्रह्मच

₹.

पार्जीताणा : (सीराष्ट्)

श्री यशोह

1014BK



- ५०१ देनेवालेकी ओरसे उस रकमके ब्याजमेसे नियत तिथिको मिष्टाच भोजन दिया जायगा।
- ३१ देनेबाडेको ओग्स उस रकमके व्याजमेसे 'नयत तिथिको दो टेकका सादा भोजन दिया जायगा।
- १५१ देनेवालेकी ओरसे उस रक्षमके व्याजमेसे नियत तिथिको पक टंकका सादा भोजन दिया जायगा।
- २५१ संज्यादा रक्तम देनेवाले सद्गृहस्थका नाम आरसकी तख्ती पर लिखा जायेगा।
  - ४१ प्रतिवर्ष देनेवाळेकी ओरसे नियत तिथिको मिष्टाश भोजन दिया जायगा।
  - ३१ प्रतिवर्ष देनेवालेका आरसे नियत तिथि हो दे हका सादा भीजन दिया जायेगा।
  - २५ प्रतिवर्ष देनेवालेकी ओर ने नियत तिथिको एक दंकका सादा भाजन दिया जायेगा।
  - ११ प्रतिवर्ष देनेवालेके नामके नियत तिथिका सुबह दूध और खाखरा दिण जायेगा।

वाइन्डोंग करनार : कीर्तिकुमार हालचंद वोरा थराद्वाला