श्रेव श्रंथभाणा हाहासाहेल, लापनगर. इ)न : ०२७८-२४२५३२२

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

શ્રી વર્દ્ધ માન-સત્ય-નાતિ-હર્વસૂરિ જૈન ચન્થમાલા-પુષ્પ ક

લેટ

ૐ અહિમાા

સુવિહિત આચાર્યશ્રી વિજયનીતિસૂરી ધરપાદપદ્મે ભ્યાે નમઃ શ્રીમદ ચિદાન દજ મહારાજવિરચિતા

## પ્રશ્નોત્તરરત્નમાલા

વિવેચતકર્તા-સન્મિત્ર કર્પૂરવિજયજ મહારાજ

દ્રવ્યસહાયક-

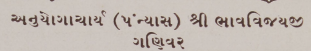
શ્રેષ્ઠી માહનલાલ સાંકલચંદ્ર શેરદલાલ અમદાવાદ

प्रधाशक-

શ્રી વર્ધ**માન–સત્ય**–નીતિ–હર્ષસૂરિ જૈન ચન્યમાલાના વ્યવસ્થાપક શ્રેષ્ઠી ભાેગીલાલ સાંકલચંદ રીચીરાેડ-અમદાવાદ.

પ્રથમાવૃત્તિ ] મૂલ્ય પઠનપાઠન [પ્રત ૧૦૦૦ વીર સં. ૨૪૬૬ ] સત્ય સંવત્ ૨૪૦ િવિ. સં. ૧૯૯૬

મુદ્રક**ઃ શેઠ દેવચૅદ દામજ** આનંદ મુદ્રણાલય**–ભાવનગર.** 





જન્મ દીક્ષા પંન્યાસપદ સ્વર્ગવાસ સં. ૧૯૦૦ સં. ૧૯૩૨ સં. ૧૯૫૮ ૧૯૭૯ કા.શુ.૮ મા.શુ.૨ કા.વ.૨ શ્રા.શુ. ૩ પાટણ પાટણ સુરત પાટણ श्री तपागच्छ-संविग्नशाखाप्रवर्त्तक योगीश्वर अनुयोगाचार्य पंन्यास सत्यविजयगणि-पदृक्रमानुगत-अनुयोगाचार्य पंन्यास श्री भावविजयगणि-

### स्तुत्यष्टकम्

तारुण्ये जयिना स्मरं विजयिनं जित्वाऽपि भोगाईके । द्घे येन महौजसाऽतितरसा जैनेश्वरी आद्ता ॥ दीक्षाऽक्षाश्वबलप्रसारयमने सुप्रग्रहपोपमा । पंन्यासप्रवरः स भावविजयो भ्रुयाद् भवोत्तारकः ॥ १ ॥ आत्मोत्कर्षनिरोधिनोऽगुणगणा यं वीक्ष्य शोकाकुलाः । जाताः श्रीकलिताङ्गमीक्ष्य मदनः शुष्यन्मदो लज्जया ॥ तारुण्योद्भवकामकेलिरचना संत्यज्य रागिस्थिता। पंन्यासप्रवरं सुभावविजयं वन्दे सदा भावतः प्रज्ञोन्मेषवञ्चादवापि सहसा सिद्धान्तमार्गो दृढः। येनाऽकारि तपोऽन्तरं च विविधं बाह्यं च कृच्छाधिकम् ।। प्राप्त्वाऽलाभि मनुष्यजन्मसुफलं संप्रोज्झता दुष्कथाः । पंन्यासप्रवरेण भावविजयेनाऽदायि बोधामृतम् दुर्ध्यानोज्झितचेतसे गुणभृते कर्माष्टनारोच्छवे । सम्यग्दर्शनशुद्धबोधविरतेराराधिनेऽसङ्गिने ॥

संसाराब्धितितीर्षवे निजगुणानादित्सवे साधवे। पंन्यासप्रवराय भावविजयायाहं नमामि ध्रुवम् यस्माद् बोधमयीं महोदयवतीं धर्मामृतस्यन्दिनीम् । संसाराणवतारणैकतरणीं दुःखौघप्रध्वंसिनीम् ॥ जीवानन्दविधायिनीं भवमृतिरोगापहन्त्री गिरम् । श्रुत्वा शान्तरसप्रदां भविगणाः शान्ति परां लेभिरे ॥५॥ संसृत्यर्णवदुःखचक्रमकरैः संत्रस्यमाना जनाः । हस्तालम्बनमाप्य पोतसदशं भव्यावतंसा बुधाः ॥ आत्मोत्थानपथप्रवृत्तमहतो विघ्नोरगात् पारगाः । यस्योदग्रयशोवितानमधुना विस्तारयन्त्यादरात् ॥ ६ ॥ मुन्युद्यानविकाशनोद्यमजुषि सद्देशनाशालिनि । सद्भावावलिभारनिभरभृति प्रज्ञादृशा शोभिनि ॥ विश्वानन्दविधायिनि स्मरमदोन्मादव्यथाध्वंसिनि । पंन्यासप्रवरेऽत्र भावविजये भक्त्या न के के नताः ॥ ७ ॥ कथं मुने ! विश्वजनीनवृत्ते ! घृणार्णवेन्दो ! जनतार्चिताङ्घे ! गुणान् प्रगुण्यानघमर्षिणस्ते ब्रुवेऽखिलान् वन्द्यपदारविन्दे!८ भावाष्टकमिदं भक्त्या मुलचन्द्रेण गुम्फितम् ॥ कान्ताचरणमयानां कुर्यात् कल्याणमञ्जसा

### शेठ मेा इन सां अस्त्र से शेरहसास



लन्म सं. १७३८ अरतक शुह २—**२५महावाह** स्मानंह श्रेस-भावनभर

### પ રિચ ય

કેટલાક જીવન એવા હોય છે કે જે પોતાના જીવન-પ્રવાહ નિરંતર મોનપણે લાેકકલ્યાણના કાર્યા તરફ યથાશક્તિ વહેતા રાખે છે. એમની સેવા મૂંગી અને કાેઇ પણ જાતની માેટી જાહેરાત વિનાની હાેય છે.

શેઠ માેહનલાલ સાકળચંદભાઈનું જીવન આવા જ પ્રકારનું ગણાય. તેઓ શ્રીએ ધીમે ધીમે શેર બજારમાં એક પ્રમાણિક વેપારી તરીકે નામના કાઢી છે તેમ લક્ષ્મીની સાર્ધ કતાના મંત્ર જીવનમાં યથાર્થ પણે ઊતારી એક ધનવાન તરીકેના ધર્મ જરા પણ ભૂલ્યા નથી- પંચાવન વર્ષના આરે પહેાંચેલી તેઓ શ્રીની જીવનયાત્રા યશસ્વી અને પ્રેરાણાદાયી છે અને હજુ પણ જીવનની સુવાસ તેઓ શ્રી ફેલાવતા રહ્યા છે.

દર્દથી પીડાતી દુનિયાના દુ:ખ એમને હૈયે વસ્યા અને પાંચ હજાર જેવી રકમ એક દવાખાના માટે તેઓશ્રીએ કાઢી. આજે અમદાવાદમાં તેઓશ્રી તરફથી ખાલવામાં આવેલ આ દવાખાનાના અનેક દરદીએ લાભ લઇ શેઠની ઉદારવૃત્તિ માટે મૂંગા આશીર્વાદ વરસાવી રહ્યા છે.

જૈન ધર્મ ની પ્રભાવના, ગરીબાને મદદ, અભ્યાસપિપાસુ-ઓને પાતાના વિકાસમાં આવતી આર્થિક મુશ્કેલીનું નીવારણ અને આવા આવા જનકલ્યાણના ધાર્મિક અને લાેકાપયાેગી કાર્યો માં તેઓ શ્રીના દાનપ્રવાહ હંમેશાં કાેઈ પણ જાતની જાહેરાત વિના વહેતા જ હાય છે.

આત્મકલ્યાણના માર્ગોની પ્રેરણા કરતું સાહિત્ય જન-તામાં પ્રચાર પામે, જ્ઞાન-પિપાસુએ તેના વધારે ને વધારે લાભ લેતા થાય, અને એ રીતે સંસ્કૃતિના સગીન પ્રચાર થતા રહે એવી શુભ ભાવના પણ તેઓશ્રી અવારનવાર ભાવતા આવ્યા છે. અને એ દિશામાં પણ પાતાની લક્ષ્મીની સાર્થકતા કરવાની તક તેઓશ્રીએ જાતી કરી નથી.

આવું જ એક 'પ્રશ્નોત્તર રતનમાલા ' નામક ઉપયાગી સાહિત્ય આજે જિજ્ઞાસુએા સમક્ષ રજૂ થાય છે તેમાં પણ તેએાશ્રીના જ સહકાર નાેંધવાપાત્ર છે.

તેએાશ્રીના કુટુંબમાં પણ શ્રીમંતાઇની સાર્થકતા અને જીવનની સાધનાના પરમ માર્ગ પ્રકાશતા આવા સદુકાર્યો કરવાની ભાવના જાગૃત થતી આવે છે. તે વધુ ને વધુ ફ્લેફાલે એટલું આ સ્થાને ઇચ્છીએ છીએ.

-પ્રકાશક



### શ્રી ચિદાન દજફૃત

# પ્રશ્लोत्तररत्नमाणा

પ્રસ્તાવના.

### 

ચિદાનંદ <sup>૧</sup>૫૬કજ નમી, ચિદાનંદ <sup>ર</sup>સુખહેવ; ચિદાન દ સુખમાં સદા, મગન કરે તતખેવ. ૧. ચિંદાનંદ પ્રભુની <sup>૩</sup>કળા, કેવળ બિજ <sup>૪</sup>અનપાય; જાણે કેવળ અનુભવી, કિણ્યી કહી ન જાય. ચિદાન દ પ્રભુની <sup>પ</sup>કૃતિ, અર્થ ગંભીર અપાર; મંદમતિ હું તેહના, પાર ન લહું નિરધાર. 3. તાે પણ મુજથી મંદમતિ, તેહ તણે હિતકાજ; તેમજ સ્વહિત કારણે, ચિદાન દ મહારાજ. કૃતિ તેહની નિરખી, 'ઉત્તરમાળ ઉદાર; તાસ વિવરણ કરવા લણી, આત્મ થયા ઉજમાળ પ. યુદ્ધિવિકળ પણ લક્તિવશ, બાહું સુખકર બાેલ; કાલું બાલે બાળ જે, કુણ આવે તસ તાેલ. ૬.

શ્રી કૃપુરચંદજ અપરનામ શ્રી ચિદાન દજ મહા-રાજ આ વીસમી સદીમાં જ વિદ્યમાન હતા, એમ તેમની અનેક

૧ **ચરણકમળ. ૨ સુખ**ને **હેતે. ૩ જીવનકળા–રેખા. ૪ કેવળ**-ज्ञानना अभे। ध ઉપાયરૂપ. પ પ્રાથરચના. १ प्रश्ने। त्तरभाण.

કૃતિએા પરથી જણાય છે. **આનંદઘનજ**ે મહારાજની પેઠે તેએાશ્રી પણ અધ્યાત્મશાસ્ત્રના રસિક અને અધ્યાત્મતત્ત્વમાં નિપુણ હતા, એ વાતની તેમની કૃતિએ। સારી રીતે સાક્ષી પૂરે છે. તેમણે અનાવેલી કૃતિઓમાં ચિદાન દ ખહેાંતેરી, સ્વરાદય, પદ્દગળ ગીતા, છૂટક સવૈયા તેમજ આ પ્રશ્નાત્તરરત્નમાળા મુખ્ય છે. તેમની બધી ્ર કાવ્યરચના સરલ અને અર્થગ'ભીર જણાય છે. દરેક કૃતિમાં કાવ્યચમત્કૃતિ સાથે અર્થગૌરવ અપૂર્વ હેાવાથી તેમની સકળ કૃતિ હુદયંગમ છે. તેમના પ્રત્યેક પદ્યમાં અધ્યત્મ માર્ગને ઉપદેશ સમાયેલાે છે. તેઓશ્રી અષ્ટાંગ યાેગના સારા અભ્યાસી હતા, તેથી તેમનામાં હત્તમ પ્રકારનું ચાેગખળ હતું, તેમજ કાેઇ અજબ પ્રકારની શકિત–સિધ્ધિ વિદ્યમાન હતી, એમ સંભળાય છે. તેઓ તીર્થપ્રદેશમાં વિશેષે વાસ કરતા હાય એમ અનુમાન થાય છે. શત્રુંજય અને ગિરનારમાં તેા અમુક ગુફા કે સ્થાન તેમના પવિત્ર નામથી એાળખાય પણ છે. શ્રી સમેતશિખરજી ઉપર તેમના દેહાંત થયાે છે. એવી દંતકથા સંભળાય છે તેએા નિઃસ્પૃહી હતા, એમ તેમના સંબ'ધી સાંભળવામાં આવતી કેટ લીક દ'તકથા ઉપરથી સિધ્ધ થાય છે. લાકપરિચયથી તેએા અલગા રહેતા અને પાતે જ્ઞાની અને સિધ્ધિસ'પન્ન છે એમ લાક ભાગ્યે જ જાણી શકે એવી સારી રીતે પાતાનું જીવન ગાળતા હતા, તેમ છતાં કાકતાલીય ન્યાયે જ્યારે કાઇને તે વાતની જાણ થતી ત્યારે પ્રાયઃ પાતે તે સ્થાન તજી જતા હતા. તેમને અનેક સત્શાસના પરિચય હતા એમ તેમની કૃતિનું સૂક્ષ્મ દર્ષિથી અવલાકન કરનાર સમજ શકે તેવું છે. તેમની વાણી રસાલ અને અલ'કારિક છે. અધ્યાત્મ લક્ષ્ય સાથે શાસ્ત્ર અભ્યાસમાં તેમની હાેડ કરી શકે એવા કાેઇ પ્રખળ પુરુષ તેમની પાછળ ભાગ્યે જ થયેા લાગે છે. આધુનિક છતાં તેમની ગ્રંથશૈલી એવી તા અર્ઘબાયક સાથે આકર્ષક છે કે આનંદઘનજીની બહાતોરી સાથે ચિદાન દ બહાંતેરી અનેક અધ્યાત્મરસિક જેતા મુકત કંડથી ગાય છે. વિશેષમાં ચિદાન'દજીતી કૃતિમાં શબ્દરચના એવી તા સાદી છે કે તે ગાવી બાળ જીવાને પણ બહુ સુલભ થઇ પડે છે. તે કૃતિમાંની **'પ્રશ્નાેત્તરરત્નમાળા'** પણ એક છે. મૂળ પ્ર**ંથ** લઘુ છતાં તેમાં અર્થગૌરવ એટલું બધું છે કે તેમાંનાં એક એક પ્રશ્નના ઉત્તર માર્ટે એક એક સ્વતંત્ર ગ્રાંથની યોજના સમર્થ વિદ્રાન કરી શકે. મારી જેવા મ'દમતિથી તેમ બનવું અશકચ છે, પણ તેનું સહજ સ્પષ્ટીકરણ કરવા માટે યથામતિ ઉઘમ કર્યા છે**.** તેમાંથી સારમાત્ર ગ્રહણુ કરી ભવ્ય 🕪 સ્વપરહિતમાં વૃદ્ધિ કરા એ જ મહાકાંક્ષા અને એ જ કત્ત્વવ્યરૂપ સમજી પ્રસ્તુત પ્રસ્તાવના સમાપ્ત કરુ છું.

ચિદાનદેપદ રસિક કપૂરવિજયછ



### श्री बर्द्धमान-सत्य-नीति-हर्षसूरि जैनग्रन्थमाला-पुष्प ६

### अर्हम्

જિનાગમતત્ત્વવિશારદ સુવિહિતાચાર્ય શ્રી વિજય– હર્ષ સુરીશ્વરપાદપદ્દમેહ્યા નમઃ



श्रीमत् चिदानंदजी कृता.

પ્રશ્નોત્તરરત્નમાળા.\* (વિવેચન સમેતા.)

( મંગલાચરણ—દાહા. )

પરમ જ્યાતિ પરમાત્મા, પરમાનંદ અનૂપ; નમા સિદ્ધ સુખકર સદા, કલાતીત ચિદ્દ-રૂપ. પુંચ મહાવત આદરત, પાળત પંચાચાર; સમતારસ સાયર સદા, સત્તાવીશ ગુણુધાર. 2 પંચ સમિતિ ગુપતિધરા, ચરેણ કરેણ ગુણુધાર; ચિદાનંદ જિનકે હિયે, કરુણા લાવ અપાર. 3 સુરગિરિ હરિ સાયર જસે, ધીર વીર ગંભીર; અપ્રમત્ત વિહારથી, માતું અપર સમીર. X.

<sup>\*</sup> આ પ્રશ્નોત્તરરત્નમાળા શ્રી ચિદાન દજી ઊં<sup>ફે°</sup> ક**પૂરચંદ**જી મહારાજે શ્રી ભાવનગરમાં રહીને સંવત ૧૯૦૬ માં ખનાવી છે, એમ છેલા કાવ્ય પરથી જણાય છે.

**ઇત્યાદિક ગુણ્યુક્ત જે, જંગમ** તીરથ જાણુ; તે મુનિવર પ્રણુમું સદા, અધિક પ્રેમ મન આણુ. પ લાખ બાતકી એક બાત, પ્રશ્ન પ્રશ્નમેં જાણ; એકશત ચૌદે પ્રક્ષકો, ઉત્તર કહું વખાણ, ٤ પ્રશ્નમાળ એ કંઠમેં, જે ધારત નર નાર; તાસ હિચે અતિ ઉપજે, સાર વિવેક વિચાર. 9

વિવેચન-અનંત ગ્રાન, દર્શનરૂપ જયાતિ જેમને જાગી છે, તેમજ રાગ,દ્રેષ, માહાદિક સકળ દાષ માત્રના સંપૂર્ણ ક્ષય કરવાથી જેમને અન'ત ચારિત્ર-સ્થિરતા ગુણ પ્રગટથો છે અને તેથી જ જેમની સમાન આખા જગતમાં ખીજી કાેઇ વ્યક્તિ જણાતી નથી એવા નિરૂપમ શ્રી **અરિહ**ંત પરમાત્માને હું પ્ર<del>થુમું</del> છું, તથા કર્મ–કલંકથી સંપૂર્ણ રીતે **મુક્ત થયેલા** હિંાવાથી એટલે દેહાદિક સંપૂર્ણ ઉપાધિથી રહિત થયેલા હાવાથી કાયમને માટે સહજ સ્વાભાવિક આત્મસ્વરૂપને સંપ્રાપ્ત થયેલા અને આત્માર્થી ભવ્ય જનાને એવું જ સ્વાભાવિક સુખ પ્રાપ્ત કરાવી શકે એવા સિદ્ધ પરમાત્માને પ્ર<del>ણામ ક</del>રું છું. ૧.

વળી જે અહિ'સા, સત્ય, અસ્તેય, ખ્રદ્દાચર્ય અને અસંગતારૂપ પાંચ મહાવતાને સેવે છે; જ્ઞાનાચાર, દર્શનચાર, ચારિત્રાચાર, તપાચાર અને વીર્યાચાર રૂપ પાંચ આચારને પાળે છે; મહાસાગરની જેમ અગાધ સમતારસથી ભરેલા છે, તથા સાધુ યાગ્ય સત્તાવીશ ગુણાને સદા ધારી રાખે છે; ઇર્યા, ભાષાદિક પાંચ સમિતિ અને મન, વચન, કાયાની ત્રણ ગુમિને, તથા ચરાણુસિત્તરી ( મૂળ ગુણુ વીષયક ૭૦ લેદ ) અને કરણસિત્તરી( ઉત્તરગુણ સંબંધી ૭૦ લેદ )ને જે સેવે છે; તેમજ જ્ઞાન અને ચારિત્રથી પૂર્ણ એવા જેના હૃદયમાં અત્યંત

કરુણાભાવ વર્તે છે; વળી જે મેરુપર્વતની પેરે ધીર-નિશ્ચળ છે. એટલે મહુણ કરેલી ઉત્તમ પ્રતિજ્ઞાથી કદાપિ ચલાયમાન થતા નથી; સિંહની જેવા પરાક્રમી છે; એટલે કર્મ શત્રુએાનેા નાશ કરવામાં કેશરીસિંહ જેવા છે. અને સાગરની જેવા ગ′ભીર છે, એટલે રતનાગરની જેમ અનેક ગુણરતનાથી પરિપૂર્ણ છતાં લગારે છલકાઇ નહિ જતાં યત્નથી તેમને સાચવી રાખે છે; તેમજ પવનની પેઠે અપ્રતિઅ ધપણે એક સ્થળથી અન્ય સ્થળ એકાંત હિતને માટે અટન કરતા રહે છે-ઇત્યાદિક સાધુ યાગ્ય ગુણાવડે અલંકૃત હાવાથી સમાગમમાં આવનાર લવ્ય જેનાને જે પાવન કરે છે એવા જંગમ તીર્થરૂપ શ્રેષ્ઠ **સુનિજનાેને** મનના અત્યંત પ્રેમભાવથી હું પ્રણામ કરું છુ. ર<sup>ે</sup>થી પ.

આવી રીતે અભિષ્ટ દેવ, ગુરુને પ્રશ્મવારૂપ મંગળાચરશુ કરીને હવે આ ગ્ર'થમાં જે વાતનું કથન કરવાનું છે તે (અભિધેય), તેનું પ્રયોજન તથા તેનું ફળ સંક્ષેપથી ગ્રંથકાર જણાવે છે.

વિવેચન-જેમાં લાખા ગમે વાતાના સમાવેશ થઇ શકે એવી અતિ અગત્યની-મહત્વની વાત દરેક પ્રશ્નમાં આવે એવા ૧૧૪ પ્રશ્નોના આ **પ્રશ્નોત્તર** નામના ગ્રંથમાં હું વખાણ કરીશ.**૬**.

આ **પ્રશ્નોત્તર રત્નમાળા** નામના ગ્રંથ જે આત્માર્થી સ્ત્રી-પુરુષા કંઠે કરશે અને તેનું સારી રીતે મનન કરશે તેમના હૃદયમાં અત્ય ત હિતકારી વિવેકવિચાર ઉપજશે, જેથી તેમને પાતાને માટે માેક્ષમાગ ઘણા જ સરલ થઇ શકશે. ૭.

પ્રથમ ગ્રાંથકાર **પ્રક્ષસસુદાય** કહે છે.

### પ્રશ્ન.

દેવ ધરમ અરુ ગુરુ કહા, સુખ દુ:ખ ગ્રાન અગ્રાન; દેયાન દેયેય ધ્યાતા કહા, કહા માન અપમાન.

જીવ અજીવ કહાે કહા, પુષ્ય પાપ કહા હાેય; આશ્રવ સંવર નિર્જરા, ખંધ માેક્ષ કહાે દાય. ૨ હૈય ત્રેય કુનિ હૈ કહા, ઉપાદેય કહા હેાય; બાેધ અબાેધ વિવેક કહા, કુનિ અવિવેક સ**માે**ય. ૩ કૈાન ચતુર મૂરખ કવણ, રાવ રંક ગુણવંત; જોગી જતિ કહેા છકે, કે<sub>ં</sub> જગ સંત મહંત. શૂરવીર કાયર કવણ, કાે પશુ માનવ દેવ; **પ્રાહ્મણ ક્ષત્રિય વૈશ કા, કહા શૂદ્ર કહા લેવ.** કહા અથિર થિર હે કહા, છિક્ષર કહા અગાધ; તપ જપ સંજમ હે કહા, કવણ ચાર કાે સાધ. ૬ અતિ દુર્જય જગમેં કહા, અધિક કપટ કહાં હાય; નીચ ઊંચ ઉત્તમ કહા, કહાે કૃપા કર સાય. અતિ પ્રચંહ અગ્નિ કહા. કાે દ્વરદમ માતંગ; વિષવેલી જગમેં કહા, સાયર પ્રબળ તુરંગ. કિણથી ડેરીએ સર્વદા, કિણથી મળીએ ધાય; કિણકી સંગત ગુણ વધે, કિણ સંગત પત જાય. ચપળા તિમ ચંચળ કહા, કહા અચળ કહા સાર; કુનિ અસાર વસ્તુ કહા, કાે જગ નરક દુવાર ૧૦ અંધ બધિર જગ સૂક કેા, માત પિતા રિપુ મિત; પંડિત મૂઢ સુખી દુઃખી, કેા જગમાંહે અલીત. ૧૧ મ્હાેટા લય જગમેં કહા, કહા જરા અતિ ઘાર; પ્રણળ વેદના હે કહા, કહા વક્ર કિશાર.

કલ્પવૃક્ષ ચિંતામણિ, કામગવી શું થાય; ચિત્રાવેલી હે કહા, શું સાધ્યાં દુઃખ જાય. શ્રવણ નયન મુખ કર ભુજા, હૃદય કંઠ અરુ ભાળ; ઇનકા મંડન હેં કહા, કહા જગ મ્હાેટા જાળ. ૧૪ પાપ રાેગ અરુ દુઃખના, કહા કારણ શું હાેય; અશુચિ વસ્તુ જગમેં કહા, કહા શુચિ કહા જોય. ૧૫ કહા સુધા અરુ વિષ કહા, કહા સંગ કુસગ; કહા હૈ રંગ પતંગકા, કહા મછઠી રંગ.

૧૧૪ પ્રક્ષો સૂચક ૧૬ દુહાના અર્ધ.

" દેવ, ધર્મ અને ગુરુ કાેને કહીએ? સુખ, દુઃખ, જ્ઞાન, અજ્ઞાન, ધ્યેય, ધ્યાતા, માન, અપમાન, જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, સ'વર, નિર્જરા, બ'ધ, માેક્ષ, હેય, રોય, ઉપાદેય, બાધ, અબાધ, વિવેક, અવિવેક, ચતુર, મૂરખ, રાય, રંક, ગુણ-વંત, જોગી, જતિ, સંત, મહંત, શરવીર, કાયર, પશુ, માનવ, દેવ, પ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય, શૂદ્ર, અથિર, થિર, છિલ્લર, અગાધ, તપ, જપ, સંજમ, ચાર અને સાધુ કાેને કહીએ ? જગતમાં અતિ દુર્જય (દુઃખે જીતી શકાય) એવું શું છે? અધિક કપટ કયાં છે ? તેમજ નીચ, ઊંચ અને ઉત્તમ કેાણુ છે ? અતિ આકરા અગ્નિ કરોા ? નિરંકુશ હાથી કરોા ? જગતમાં (ઉગ્ર) વિષવેલી કઇ ? પ્રેમળ તરંગ(માજાં)વાળા સાગર કરા ? સદા ય કાનાથી ડરતા રહેવું ? અને વેગે જઇને કાેને મળવું ? વિજળી જેવી ચપળ વસ્તુ કઇ ? વળી જગતમાં અચળ, સાર, અને અસાર વસ્તુ કઇ છે ? નરકદ્રાર કર્યું છે ? અધ, ખ્હેરા, મુંગા કાેેેે છે ? માતા, પિતા, શત્રુ, મિત્ર, પંડિત, મૂર્ખ, સુખી, દુ:ખી અને ભય રહિત કાિ છે ? જગમાં સહુથી માટા ભય કરાે છે ? અતિ

આકરી જરા કઇ છે? ખહુ આકરી વેદના કઇ છે? અને અતિ વાંકાે ઘાડા કરાે છે ? કલ્પવૃક્ષ, ચિ'તામણિ, કામધેનુ અને ચિત્રા-વેલી કાને કહીએ ? દુ;ખ માત્ર ટાળવાના ખરા ઉપાય શાે ? કાન, આંખ, મુખ, હાથ, ભુજા, હદય, કંઠ અને ભાલ (લલાટ) એ દરેકનું ભૂષણ શું? જગતમાં મ્હાેટી જાળ કઇ? પાપ, રાેગ અને દુઃખના કારણ કચાં ? જગતમાં પવિત્ર અને અપવિત્ર વસ્તુ કઇ ? અમૃત અને વિષ કશું ? સંગ અને કુસંગ કરો ? પતંગના રંગ કરો અને મજીદી રંગ કરા ? "

> આ સર્વ પ્રશ્નસમુદાય કહ્યો. હવે તેના ઉત્તર અનુક્રમે કહે છે—

અઠયાવીશ પ્રશ્નોના ઉતર નીચે પ્રમાણે.

દેવ શ્રી અરિહંત નિરાગી, દયા મૂળ શુચિ ધર્મ સાેેેલાગી; હિત ઉપદેશ ગુરુ સુસાધ, જે ધારત ગુણ અગમ અગાધ.

ઉદાસીનતા સુખ જગમાંહી, જન્મ મરણુ સમ દુઃખ કાેઇ નાંહી; આત્મબાેધ ગ્રાન હિતકાર. પ્રબલ અજ્ઞાન બ્રમણ સંસાર.

ચિત્તનિરાધ તે ઉત્તમ ધ્યાન. ધ્યેય વીતરાગી ભગવાન; ંધ્યાતા તાસ મુમુક્ષુ બખાન, જે જિનમત તત્વારથ જાન.

લહી ભવ્યતા મ્હાેટા માન. કવણુ અભવ્ય ત્રિભુવન અપમાન; ચેતન લક્ષણ કહીએ છવ. રહિત ચેતન જાન અજીવ. પરઉપગાર પુષ્ટય કરી જાણ. પરપીંડા તે પાપ વખાણ; આશ્રવ કમ<sup>ે</sup> આગમન ધારે. સંવર તાસ વિરોધ વિચારે. નિર્મળ હંસ અંશ જિહાં હાેય, નિજેરા દ્વાદશવિધ તપ જોય: ેવેદ લેંદ બંધન દુઃખરૂપ, ખંધ અભાવ તે માસ અનુપ. <sup>્</sup>પરપરિણતિ મમતાદિક હેય, સ્વસ્વભાવ જ્ઞાન કર જ્ઞેચ; ઉપાદેય આતમ ગુણ્ટું દ, **જાણા લવિક મહાસુખકંદ.** પરમળાધ મિથ્યાદક રાેધ, મિથ્યાદગ્ દુઃખ હેત અબાધ; આતમ હિત ચિંતા સુવિવેક,

**૧. દેવ શ્રી અરિહંત નિરાગી**—રાગ દ્વેષ અને માહાદિક દાષ માત્રથી મુક્ત થયેલા સર્વજ્ઞ સર્વદર્શી ઉત્કૃષ્ટ ચારિત્રવ'ત તથા સર્વશક્તિસ'પન્ન એવા અરિહેત ભગવાન જ

તાસ વિસુખ જહેતા અવિવેકે.

દેવા<mark>ધિદેવ છે. જે સ'પ</mark>ૂર્ણ અતિશયવ'ત છતાં અમૃત સમાન વચનાથી ભવ્ય જેનાના ત્રિવિધ (મન, વચન અને કાયા સંબંધી ) તાપને ઉપશાંત કરે છે.

- **ર. દયા મૂળ શુચિ ધર્મ સાેલાગી**—કાેઇનું કંઇ પણ અનિષ્ટ—અહિત મનથી, વચનથી કે કાયાથી નહીં કરવાર્પ અને સર્વ કાેઇનું એકાંત હિત કરવારૂપ સર્વ જીવને સુખદાયી અને વ્હાલું નિપુણ દયાનું તત્ત્વ જેમાં સમાયેલું છે એવા અહિંસા, સંયમ અને તપલક્ષણ ખરા ધર્મ છે.
- ૩. હિત ઉપદેશ ગુરૂ સુસાધ, જે ધારત ગુણ અગમ અગાધ—ફાન, વૈરાગ્ય, ક્ષમા, મૃદુતા, ઋજુતાદિક અનેક ઉમ'દા ગુણાને પાતે સેવન કરતા છતાં જે ભવ્ય જના પ્રત્યે તેમની યાેગ્યતાનુસારે હિત ઉપદેશ દેવામાં તપ્તર રહે એવા સુસાધુ નિર્બ્ર યુરુષા ગુરૂપદને લાયક છે.
- **૪. ઉદાસીનતા સુખ જગમાંહી**—જગતમાં જીવાની. વિધ વિધ કર્મ અનુસારે જે વિચિત્રતા પ્રતીત થાય છે, તેમાં મુંઝાઇ નહિ જતાં જ્ઞાનદષ્ટિવડે તેથી નિરાળા રહી સ્વ સ્વરૂ પમાં સ્થિતિ કરવી એટલે નિજ કર્તવ્યરૂપ ચારિત્રમાં રમણતા કરવી એમાં જ ખરૂ' સુખ સમાયેલું છે. દુનિયામાં દશ્ય થતી ખાેટી માચિક વસ્તુએામાં કર્તૃત્વ અભિમાન કરી તેમાં મુંઝાઇ જનારા જનાે તેવા સુખથી બેનશીબ જ રહે છે.
- પ. જન્મ મરણ સમ દુ:ખ કાઇ નાંહી—મહા-<mark>દુર્ગ ધમય સ'ડાસમાં ક</mark>ોઇને પરાણે બેસાડી રાખતાં અથવા કાઇને અન્યાયથી કેદખાનામાં પુરી રાખતાં જે દુઃખ થાય તેથી બેશુમાર દુઃખ જીવને ગર્ભાવાસમાં થાય છે, કેમકે ગર્ભાવાસમાં જીવને મહાદુર્ગ ધી અને પરત ત્રતાના પુરતા

ખ્યાલ હરહમેશ આવ્યા કરે છે. તેથી તે મૂર્ચ્છિતપ્રાય અવસ્થા ભાગવે છે. સંડાસમાંથી તાે માણુસ <mark>ને</mark> નેરથી પણ નાસી જઇ શકે છે, અને કેદખાનામાંથી પણ કાેઇની અનુક પાવડે છૂટી શકે છે અથવા દુઃખને કમી કરી શકે છે, તેવું ગર્ભાવાસમાં નથી; એટલું જ નહિ પણ તેમાં અતિ ઘણી હુર્ગ'ધી અને પરત'ત્રના પૂરતા અનુભવ કરવા પડે છે. તેવા ગર્ભાવાસના દુઃખ કરતાં પણ માતાની ચાૈનિદ્વારા બહાર નીકળતાં જન્મસમયે જીવને ભારે દુ:ખ થાય છે. તે વખતનું દુ:ખ ખરેખર કમકમાટી ઉપજાવે એવું છે. એથી પણ અન**ંતું દુઃખ** જીવને મરણસમયે પ્રતીત થાય છે. આ વાતની કંઇક ઝાંખી અન્ય જીવાને તે તે સમયે અનુભવવાં પડતાં દુઃખ નજરાનજર જેવાથી થાય છે. આ તે**ા એક જ વખત જન્મ મરણનાં દુઃખની** વાત કહી, પરંતુ એવા અનંત જન્મમરણના ફેરામાં જવા કર્યા જ કરે છે. જ્યાંસુધી જન્મમરણનાં ખીજભૂત, રાગ, દેવ, માેહ, અજ્ઞાન પ્રમુખ દેાષને દ્વર કરવા જીવ પ્રયત્ન કરે નહીં ત્યાંસુધી એવા અનંત દુઃખમાંથી તેનાે છુટકાે થઇ શકે જ નહીં; અને રાગ, દ્રેષાદિક દાેષાને નિર્મૂળ કર્યા કે તરત જ જન્મ-મરણનાં અનંત દુઃખના અંત જ આવ્યા જાણવા.

**૧. આત્મળોધ જ્ઞાન હિતકાર**—જેથી આત્માનું સ્વરૂપ એાળખાય, આત્માને હિતકારી ગુણ અને અહિતકારી દાષનું ભાન થાય, જેથી હિતકારી વસ્તુના જ આદર અને અહિતકારી વસ્તુના ત્યાગ કરવા લક્ષ્ય જાગે તેવું તત્ત્વજ્ઞાન આત્માને અત્યંત હિતકારી છે. સંત-સુસાધુ જનાની યથાવિધિ ઉપાસના કરીને એ પ્રાપ્ત કરવા યેાગ્ય છે, એથી વિજ્ઞાન-વિવેક જાગે છે. કહ્યું છે કે–" સાે કહિયે સાે પુછિએ, તામેં ધરીએ રંગ; ચાતે મિટે બાધતા, બાધરૂપ વહેરંગ." જેથી રાગ; દ્રેષ અને માહાદિકના તાપ ઉપશમ

અને ઉત્તમ સ'યમનું સેવન કરી સહજ શીતળતા અનુભવાય એવું આત્મન્નાન જ અત્યંત હિતકર છે.

- **૭. પ્રબળ અજ્ઞાન ભ્રમણ સંસાર**—જેમ શુકર (ભુ'ડ) વિષ્ટામાં જ રતિ માને, તેને તે જ પ્રિય લાગે પણ ખીજી ઉત્તમ ચીજ પ્રિય લાગે નહિ તેમ ભવાભિન'દી જીવને ક્ષુદ્રતા, તૃષ્ણા, દીનતા, મત્સર, ભય, શકતા, અગ્નતા અને સ્વ<sup>ચ્</sup>ઇ દર્વીત્ત વિગેરે દાેષાને લીધે દીર્ઘ કાળ સંસારપર્યટન કરવું પડે તે પ્રિય <mark>લાગે, પણ જે</mark> સદ્દુરાણાથી જન્મ–મરણુના ભયથી મુક્ત થવાય તે પ્રિય ન જ લાગે, તે પ્રખળ અજ્ઞાનતાનું જ જોર જાણવું.
- ૮. ચિત્ત નિરાેધ તે ઉત્તમ ધ્યાન—જ્યાં સુધી જીવને પંચ વિષયાદિક પ્રમાદ જ પ્રિય છે ત્યાં સુધી ચિત્તના પ્રવાહ ( વ્યાપાર ) તે જ દિશામાં વહ્યા કરે છે. આત્માને પરિણામે અનર્થકારી દિશામાં વહેતા મનના પ્રવાહ રાકીને એકાંત હિત-કારી દિશામાં તે પ્રવાહને વાળવા–વાળવા પ્રયત્ન કરવા તે ઉત્તમ ધ્યાન કહેવાય છે. આર્તધ્યાન અને રાૈદ્ર ધ્યાનનાં કારણા ટાળી ધર્મધ્યાન અને શુકલ ધ્યાનનાં કારણા સેવવાના અભ્યાસ કરવા એ જ આત્માને એકાંત હિતકારી છે, ચિત્તના વેગ વિષયાદિકમાં વધતા જાય એવાં માઠાં કારણા સેવવાથી વાર'વાર સ'કલેશ પેદા થાય છે તેના સમ્યગૂ વિચાર કરી તેવાં માઠાં કારણાથી થતા સંક્લેશ અટકાવવા માટે અરિહંતાદિક પદાેનું સ્વરૂપ સમજી તેમાં મનને જેડવું અને તેમાં જ તલ્લીન થઇ રહેવું એજ આત્માને એકાંત હિતકારી છે.
- ૯. **ધ્યેય વીતરાગી ભગવાન**—જેને <sub>આત્મા</sub>– પરમાત્માનું સ્વરૂપ સમજાયું છે એવા અંતરઆત્મા ધ્યાતા હાઇ શકે છે અને જેમના સમસ્ત દાેષ માત્ર દ્વર થઇ ગયા છે એવા વીતરાગ પરમાત્મા ધ્યાન કરવા ચેાગ્ય–ધ્યેય છે. પરમાત્માનું

<sup>દ્</sup>યાન કરનાર <sup>દ્</sup>યાતા ધ્યાનના પ્રભાવથી કીટ (ઇલ) ભ્રમરીના દર્શાંતે પાેતે જ પરમાત્માના રૂપને પામી શકે છે. તેથી જેના સમસ્ત રાગાદિક દેાષાે વિલય પામ્યા છે, અને સમસ્ત ગુણુગણ પ્રગટ થયેલા છે એવા અરિહ ત-સિ**ધ્ધ** પરમાત્મા**નું જ** ધ્યાન કરવું આત્માર્થી જીવાને હિતકર છે.

- ૧૦. ધ્યાતા તાસ મુમુક્ષુ બખાન,જે જિનમત તત્વારથ જાન-જેમણે રાગ દ્વેષાદિક સંતર'ગ શત્રુઓને સંપૂર્ણ રીતે જીતી લીધા છે એવા જિનેશ્વર ભગવાને કથન કરેલા તત્ત્વને સારી રીતે જાણી સમજીને જેને જન્મમરણાદિક દુઃખના સર્વથા ક્ષય કરી માેક્ષ સ'અંધી અક્ષય અવિચળ સુખ મેળ-વવાની તીવ્ર અભિલાષા જાગી છે એવા મુમુક્ષુ જના જ ખરેખર પૂર્વોકત વીતરાગ પરમાત્માનું ધ્યાન કરવાના અધિકારી છે.
- ૧૧. લહી ભવ્યતા મહાટા માન—જન્મ જરા અને મરાચુના દુઃખથી સર્વથા મુકત થઇ માેક્ષ સંખંધી અક્ષય સુખ પામવાને અધિકારી બનવું, એટલે તેની યાગ્યતા મેળવવી એ જ ખરેખર આત્મ સકતર (Self respect) સમજવા.
- ૧૨. કવણ અભવ્ય ત્રિભુવન અપમાન <sup>પૂર્વો-</sup> કત ભવ્યતાથી વિપરીત અભવ્યતા માક્ષ સંબ'ધી શાધ્ધત સુખથી સદા બેનશીબ જ રહેવાય એવી અયાગ્યતા એ જ ખરે-ખર જગતમાં મ્હાેટામાં મ્હાેટું અપમાન જાણવું; કેમકે તેથી જીવ જ્યાં ત્યાં જન્મ, જરા અને મરણ સ'ળ'ઘી અન'ત દાવા-નળમાં પચાયા જ કરે છે.
- ૧૩. ચેતન લક્ષણ કહીએ છવ —ચેતના એ જીવનું સામાન્ય લક્ષણ છે. ચેતના એટલે ચૈતન્ય-સજીવનપાયું. ખાકી જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, લીર્ય અને ઉપયોગ એ જીવનાં વિશેષ લક્ષણા છે. એવાં લક્ષણા જીવમાં જ લાભી શકે.

- ૧૪. રહિત ચેતન જાન અજવ જેનામાં પૂર્વોકત ચેતના-ચેતન્ય-સજીવનતા વિદ્યમાન નથી તે અજીવ અથવા નિર્જીવ કહેવાય છે. નિર્જીવ વસ્તુમાં સામાન્ય લક્ષણ ચૈતન્ય જ નથી તા વિશેષ લક્ષણ જ્ઞાનાદિક હાય જ કયાંથી ? એ વી રીતે જીવ અને અજીવ વસ્તુના નિર્ણય કરવા સુગમ પડે છે.
- ૧૫. પરઉપગાર પુણ્ય કરી જાણુ—જેમ અન્ય જીવાતું હિત થાય એમ મન, વચન અને કાયાના સદ્દપયાગ કરવા, અન્ય જીવાને શાતા–સમાધિ ઉપજે એવાં કાર્ય પરમાર્થ-દર્ષિથી કરવાં, કરાવવાં કે અનુમાદવાં; કદાપિ સ્ત્રપ્નમાં પણ કાઇ જીવને પીડા-અશાતા-અસમાધિ-અહિત એવું મનથી પણ નહીં ઇ<sup>ર</sup>છતાં સદા સર્વદા સર્વનું એકાંત હિત-વાત્સલ્ય થાય તેવું જ મનથી ચિ'તવવું, તેવું જ વચન વાપરવું અને તેવું જ કાયાથી પ્રવર્તન કરવું; એવા પવિત્ર માર્ગથી કદાપિ સ્ખલિત ન થવાય એટલા માટે સાવધાન રહેવું. એવાં હિતકારી કાર્ય કરી તેના ખદલા નહીં ઇચ્છવા. યશકીતિ પ્રમુખના લાભ નહીં રાખતાં સ્વકર્તાવ્ય સમજીને સહુની ઉપર સમદષ્ટિ રાખીને એટલે રાગ દ્વેષથી થતી વિષમતા ટાળીને અને મૈત્રી પ્રમુખ ચાર ભાવનાના અંતઃકરણથી આશ્રય કરીને સ્વપરહિતને માટે પ્રવર્તવું એ જ ખરેખર પુષ્યના માર્ગ છે. પૂર્વ મહાપુરૂષાએ એજ પુષ્યમાર્ગ આદરેલા છે અને ઉપદિશેલા છે, સ્ત્રપરની ઉન્નતિ ઇચ્છનારે એ જ માર્ગ અવલ બવા યાગ્ય છે.
- ૧૬ પરપીડાને પાપ વખાણ—કોધથી, માનથી, માયાથી કે લેાભથી રાગદ્રેષને વશ થઈ, આત્માના નિષ્કષાય નિર્મળ સ્વભાવ ભૂલી જઇ, પરભાવમાં પરિશુમીને 'સહુ જીવને આત્મ સમાન લેખવા 'એ મહાવાકયને વિસારી દઇ, પરજીવાને બનતી સહાય કરવાને બદલે ઉલડી પીડા કરવા

મનથી, વચનથી કે કાયાથી પ્રવૃત્તિ કરવી, કરાવવી કે અનુમાદવી **એના જેવું** બીજું પાપ—અન્યાયાચરણુ શું હાેઇ શકે ? પરભવ જતાં જીવને પાપના વિપાક ભાગવવા પડે છે. પાપાચરણથી જ જીવને નરક તિર્ય ચ ગતિમાં કડવાં દુ:ખની કાેટીએા ખમવી પડે છે. તેથીજ લવભીરૂ જનાે તેવાં પાપાચરણથી સદ'તર દૂર રહે છે. સહ્ને આત્મ સમાન લેખી કાઈ જીવને કંઇ પણ પીડા ઉપજે તેવું કહાપિ તે કરતા કે કરાવતા નથી. જે પાતાને જ પ્રતિકૂળ-દુઃખકારી લાગે તેવા અખતરા પારકા ઉપર નજ અજમાવવા જોઇએ. ઠ'ડા મગજથી સામાની સ્થિતિના વ્યાજળી વિચાર કરી લેવામાં આવે તે৷ તેને પીડવાની ઇચ્છા થાય જ નહીં. વિવેક વિના મિથ્યા અહેતા અને મમતામાં મુંઝાઇ પરને પીડા ઉપજાવવા જીવ પ્રવૃત્ત થાય છે, અને વિવેકવડે સ્વપરનું યથાર્થ ભાન થતાં સ્વપરને અહિતકારી માર્ગથી પાછે। નિવતે છે. ક્ષમાવંત વિવેકી જીવ જ અહિંસા ધર્મનું યથાર્થ યાલન કરે છે.

- ૧૭. આશ્રવ કેમ<sup>ે</sup> આગમન ધારે—જેથી નવનવાં કર્મ આત્માને આવીને વળગે એટલે આત્મા સાથે શુભાશુભ કર્મનું મિશ્રણ થવાનાં જે કારણ તેને શાસ્ત્રમાં આશ્રવ કહેવામાં આવે છે. ઇંદ્રિયાના વિષયાનું સેવન, ક્રોધાદિક કષાયને વશ થવું, અવિરતિપણે રહેવું, મન, વચન તથા કાયાના વિચિત્ર વ્યાપાર કરવા, અને નવતત્ત્વપ્રક**રણ**માં કથન કરેલી પચીશ પ્રકારની ક્રિયાનું સેવન કરવું એવડે શુભાશુભ કર્મનું આવાગ-મન થાય છે.
- ૧૮. સંવર તાસ વિરાધ વિચારે—ઉપર કહેલા આશ્રવને અટકાવવા એટલે, ઉપર જ્યાવેલી વિવિધ કરણીવડે **આત્મા સાથે મિશ્રણ થતાં શુભાશુભ કર્મને રાેકવાં તે સ**'વર

કહેવાય છે. સમિતિ (સમ્યક્ પ્રવર્તન) ગુપ્તિ (મન વચન અને કાયાનું ગાપન), પરિસહ (અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ ઉપસર્ગા દિક) અને ક્ષમાદિક દશ મહા શિક્ષાનું પાલન કરવું, દ્રાદશ ભાવના અને સામાયકાદિક ચારિત્રવહે પૂર્વોક્ત આશ્રવ ટાળી શકાય છે.

૧૯. નિર્મળ હંસ અંશ જિહાંહાેય, નિર્જશ દ્વાદશિવધ તપ જોય-જેમ હંસ ક્ષીર-નીરની વહેંચણ કરી શકે છે, તેમ જેના ઘટમાં નિર્મળ ગ્રાન વૈરાગ્ય પ્રગટ્યાં છે તે બાહ્ય અને અભ્યંતર તપવડે નિર્જરા–પૂર્વભવનાં સંચેલાં કર્મના ક્ષય કરી શકે છે. ખાનપાન વિના નિરાહાર રહેવું, આહારમાં એાછાશ કરવી, નિયમિતપણે ખાનપાન વિગેરે કરલું, નાના પ્રકારના રસના ત્યાગ કરવા, સમજીને સ્વાધીનપણે શીત તાપાદિકને સહવાં, અને નાના પ્રકારના આસનજય પ્રમુખધી દેહને દમવું, એ સર્વ ખાદ્ય તપરૂપ છે. એ ખાદ્ય તપ ઉત્તમ લક્ષ્યથી કરવામાં આવે તા તે અભ્યાતર તપની પૃષ્ટિને માટે થાય છે. જાણતાં અણુજાણતાં ગુપ્ત કે પ્રગટ કરેલાં પાપની નિષ્કપટપણે ગુરુ સમીપે શુધ્ધિ કરવી, ગુણી જનાેનું બહુમાન સાચવવું, સદ્દગુણીની સેવા–ચાકરી બજાવવી, અભિનવ શાસ્ત્રનું પઠન-પાઠનાદિક કરવું, અરિહ તાદિક પદનું સ્વરૂપ સમજ તેમાં પાતાની વૃત્તિ સ્થિર કરવી, અને દેહમૂચ્છાના ત્યાગ કરીને પર-માત્મસ્વરૂપમાં તહ્લીન અની સૂવું, એ અભ્ય તર તપ કહેવાય છે. સમતામૂલક શાસ્ત્ર આગ્ઞાનુસારે પૂર્વાક્ત તપ કરવાથી અનેક જન્મનાં સંચેલાં કઠણુ કર્મ પણુ ક્ષય પામે છે, માટે માક્ષાર્થી જનાએ આત્મવિશુધ્ધિ કરવા માટે ઉક્ત ઉભય પ્રકારના તપ અવશ્ય સેવવા યાગ્ય છે. તીર્થ કરાએ પણ ઉક્ત તપના આશ્રય લીધેલેા છે.

- ૨૦. વેદ ભેદ બ**ંધન દુઃખરૂપ**—વેદ ભેદ એટલે ચાર લેદવાળું બંધન (બંધ) દુઃખદાયક જ છે. પરમાર્થ એવા છે કે નવતત્ત્રમાં અનુક્રમે કહેલાે બધ ચાર પ્રકારનાે છે. તે બધા માેક્ષના વિરાધી હાેવાથી દુઃખદાયક જ છે. ૧ **પ્રકૃતિબ ધ,** ર સ્થિતિખ'ઘ, 3 રસખ'ધ ને ૪ પ્રદેશખ'ઘ. આત્માના જ્ઞાના-દિક ગુણને આવરવાના સ્વભાવવાળા **પ્રકૃતિ બંધ**, દીર્ઘ કે હુસ્વ કાળની સ્થિતિના નિશ્ચય કરનાર **સ્થિતિઅ'ધ**, ૧-૨– ્રે ૩–૪ ઠાણીએા અથવા તીવ્રમંદાદિક શુભાશુભ રસ જે વિપાક-કાળે વેદવા પડે તે **રસખ'ધ અને તે ત્રણેના સં**ગ્રહરૂપ જે કર્મના પ્રદેશના સંચય તે **પ્રદેશળ ધ.** આ કર્મખ**ધ** શુભ તેમજ અશુભ બન્ને પ્રકારનાે હાેઇ શકે છે. તેના વિશેષ અધિ-કાર કર્મ ગ્રંથાદિકથી જાણી લેવા. તે શુભ અધ પણ સુવર્ણની બેડી જેવા અને અશુભ ખંધ લાેહાની બેડી જેવા છે. તે ઉભય પ્રકારના બ'ધ ભારભૂત-દુ:ખદાયક જાણી મુમુક્ષુએાએ વર્જવા ચાેગ્ય છે
- ર૧. **બંધ અભાવ તે માક્ષ અનુપ**—મિષ્યાત્વ. અવિરતિ, કષાય, યાેગ પ્રમુખ કર્મભ'ધના સામાન્ય હેતુઓ છે, અને તેના વિશેષ હેતુએ। પણ પ્રથમ કર્મ પ્ર'થમાં ખતાવેલાં છે. તે લક્ષ્યમાં લઇ તેવા બ'ધહેતુએાથી પાછા એાસરતાં આત્મા અનુક્રમે અનુપમ એવા માેક્ષસુખના અધિકારી થઇ શકે છે. રાગદ્વેષ પ્રમુખ ભાવકર્મ છે, એટલે તે કર્મળ ધને બહુ પુષ્ટિ આપે છે; તેથી આત્મા સ્વસ્વરૂપથી ચ્યૂત – જાષ્ટ થઇ પરભા-વમાં ખુબ પેસારા કરે છે; અને એમ કરવાથી સંસારસ તિની વૃદ્ધિ થયા કરે છે. વડના ખીજની પેઠે તેના અંત આવી શકતા નથી. પરંતુ જો રાગ, દ્વેષ પ્રમુખ પાષક પદાર્થ મળે નહીં તા તેના તરત જ અંત આવી જાય છે. આથી જ તત્ત્વ-

ત્રાની અધ્યાત્મી પુરુષા રાગ દેષાદિકને જ નિર્મૂળ કરવા મથે છે.

- રર. પરપરિ**ણતિ મમતાદિક હાૈય** પાતાના આત્માને સારી રીતે એાળખી શકાય અને તેમાં જે અન'ત-શક્તિ-સામર્થ્ય રહેલું છે તેની જેથી દઢ પ્રતીતિ થાય એવાં સર્વજ્ઞ વચન કે વીતરાગ ભગવાનની પરમ તત્ત્વંબાધક પ્રતિમાનું અંતર લક્ષ્યથી આલંબન લેવું અને તેમાં જ એટલે સ્વરૂપમાં જ રમણ કરવું એવી પરિણતિ આત્માને અત્યાંત હિતકારી છે. પરંતુ તેવી આત્મપરિણતિ તેા પરપુદ્દગલિક વસ્તુમાં અનાદિ અન તકાળથી લાગી રહેલી પ્રીતિ-મમતાને પરિહરવાથી જ જાગે છે. તેથી આત્માર્થી જનાએ તેવી પાેદ્રગલિક પ્રીતિ તજવી અને આત્માના અંતરંગ જ્ઞાનાદિક ગુણામાં પ્રીતિ જોડવા પ્રય-ત્ત કરવા યાગ્ય છે. જ્યાં સુધી જીવ નકામી પરવસ્તુઓામાં મમતાબુધ્ધિ ધારે છે ત્યાં સુધી ગમે તેટલું કાયાકષ્ટ કરે તેા પણ તે તેના આત્માને હિતકારક થતુ નથી, અને મમતા**ણધ્ધિ** તજી કે તરત તેની સકળ કરણી તેના આત્માને એકાંત હિત-કારક થાય છે; માટે મુમુક્ષુ જનાેએ પરવસ્તુએામાંથી મમતા-**અધ્યિ ઉખેડી નાંખી આત્માના સ્વાભાવિક સદ્દગુણામાં જ** મમતાસુદ્ધિ ધારવી ઉચિત છે અને એ જ કર્તવ્ય છે.
- ર૩. સ્વપરભાવ જ્ઞાન કર જ્ઞેય—સ્વ એટલે ચ્યાતમદ્રવ્ય અને પર એટલે આત્મા સિવાયના બીજા દ્રવ્યા તેનું જેમ યથાર્થ જાણપણું થાય તેમ બની શકે ત્યાંસુધી ગુરુગમ્ય અભ્યાસ કરવા ઉચિત છે. આત્મા, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગળ અને કાળ એ ષડ્ દ્રવ્યાે તેમના ગુણપર્યાયયુક્ત હાય છે. તેના વિશેષ અધિકાર નવતત્ત્વાદિક ગ્ર'થાથી જાણવા. આત્મા ચૈતન્યયુકત ચેતન દ્રવ્ય છે, ત્યારે બાકીના બધાં ચૈતન્યરહિત જડ દ્રવ્યાે છે. તેમને ગુણપર્યાય યુકત સારી રીતે એાળખી આત્માને અનુપયાગી એવા

પુદ્દગળ પ્રમુખ પરદ્રવ્યોથી નિવૃત્ત થવું અને આત્માના જ ગુ<mark>ણ</mark>માં મક્કમપણે પ્રવૃત્ત થવું. ત્રેય એટ<mark>લે</mark> જાણવા ચાેગ્ય સર્વ દ્રવ્યા જાણીને તજવા યાગ્ય તજવા અને આદરવા યાગ્ય જ આદરવા, એ જ સાર વિવેકનું ફળ છે; બાકી પાપટની પેઠે કેવળ મુખપાઠ માત્રથી તે! આત્માનું કંઇ વળે તેમ નથી જ.

ર૪. ઉપાદેય આતમગુણ વૃંદ, જાણા સવિક મહા સુખકંદ-આત્માના અનંત ગુણાના વૃંદ એટલે સમુદાય એ જ ઉપાદેય એટલે આદરવા-આરાધવા યાગ્ય છે, અને એજ આત્માને પરમ સુખકારી છે. સ્વગુહાવ દની ઉપેક્ષા કરી અને આત્મગુષના વિરાધી અવગુણાને પાષી પાતે જ પાતાના શત્રુ ખને છે. તેથી જ તેને સંસારચંકમાં અનંત કાળ પર્યન્ત રઝળવું પડે છે. આવી મહાખેદકારક અને ગંભીર ભૂલ સુધાર્યા વિના તેના છૂટકા જ નથી. તે વિના પાતે પાતાના આત્મામાં જ સત્તાગત રહેલ અનંત સુખના આસ્વાદ-અનુભવ કરી શકવાના નથી. અન ત કાળથી ચાલી આવતી આ પાતાની ભૂલ સુધારી સ્વદેાષમાત્રનું ઉન્મૂલન કરી નાખવા જ યત્ન કરવે: જરૂરના છે કે જેથી આત્મામાં સત્તાગત રહેલા સકળ ગુણવૃદ સહજ જાગૃત થઇ પ્રકાશિત થઇને રહેશે.

**૨૫. પરમ બાધ મિથ્યા દગરાધ**—મિથ્યાદગ એટલે મિશ્યાત્વ-વિપર્યય-વિપરીત વાસના, તત્ત્વમાં અતત્ત્વસુધ્ધિ અને અતત્ત્વમાં તત્ત્વબુધ્ધિ, ગુણુમાં દેાષબુદ્ધિ અને દેાષમાં ગુણુખુષ્ય, હિતમાં અહિતખુષ્યિ, અને અહિતમાં હિતખુદ્ધિ, સુદેવમાં કુદેવભુષ્યિ અને કુદેવમાં સુદેવભુષ્યિ, સુગુરુમાં કુગુરુભુષ્યિ અને કુગુરુમાં સુગુરુખુષ્ટિ, તેમજ સુધર્મમાં કુધર્મખુષ્ટિ અને કુધર્મમાં સુધર્મણહિ, આવી મિથ્યામતિ એ જ મિથ્યાત્વ, તેના રાષ્ટ્ર એટલે અટકાવ કરે તે જ પરમ બાધ છે. ઉપર કહેલું મિથ્યાત્વ અનાદિ કુસંગયાેગે પ્રભવેલું છે, તેના રાેધ કરવા આત્માર્થી જેનાએ સુસંગ સજવા સાવધાન થવું ઘટે છે. મહા-સમર્થ જ્ઞાની પુરુષોના નિષ્પક્ષપાતી વચન ઉપર પુરતા વિશ્વાસ વિના તે અનાદિ અનંત રાગ ૮ળવાના નથી, અને અનંત -અબ્યાબાધ અક્ષયસુખ થવાનું નથી.

૨**૧. મિથ્યાદૃગ દુઃખ હેત અળોધ—જે**થી મિથ્યા-त्वजन्य अनंत अपार हु: भ उपके तेज अधाध या अज्ञान છે. મિશ્યાત્વ એ મહાશલ્ય, મહાવિષ, મહાવ્યાધિ અને મહા-દુઃખરૂપ છે, જે તેની મહાવ્યથાને ન મટાઉ તે જ્ઞાન જ નહીં કિંતુ અજ્ઞાન જ સમજવું. જે પાતે જ પૂર્વોક્ત મિથ્યામતિથી મિશ્યા વાસનાથી ભરેલા છે તે આપડા પરના મિશ્યાત્વને શી રીતે મટાવી શકે ? જે પાતે જ ભવાદધિમાં અનેકશઃ ડુખતા હાય તે બીજાને શી રીતે તારી શકે? જેમને પાતાને જ સમ્ય-ગુદર્શન-સમ્યક્ત્વ પ્રગટ્યું નથી તે બીજા અર્થા જેનાને શી રીતે સમ્યગુદર્શન પ્રગટાવી શકે ? જે યાતે જ નિરંતર નિર્ધન–દુઃખી સ્થિતિમાં સબહ્યા કરે છે તે બીજાને શાધ્વત સધન સુખી સ્થિતિમાં શી રીતે મૂકી શકે ? આથી જ મિથ્યાવાસના દ્વર કરવા અ'તઃકરણથી ઇચ્છતા હાેય તેમણે એવા સમર્થ નિષ્પક્ષ-પાતી સંત–સુસાધુ જનાની હિતશિક્ષા હૈયે ધરી, તેનું મનન કરી, સ્વઆચારવિચારમાં બનતા સુધારા કરવા મેદાને પડ**ુ**ં એ જ આત્માને એકાંત હિતકારી માર્ગ છે અને એ જ ઉપાદેય છે.

ર૭, આત્મહિત ચિંતા સુવિવેક—જેથી આત્માનુ હિત. કલ્યાણ થઇ શકે એવું અંતરમાં સદા ય ચિંતવન (લક્ષ્ય) બન્યું રહે તેજ સુવિવેક એટલે ખરા વિવેક છે. બાકીના વિવેક તા કેવળ કૃત્રિમ યા નકામાે છે. આત્મા એ શી વસ્તુ છે ? તોનું સ્વરૂપ શું છે ? તેની કેટલી શક્તિ છે ? તે કેમ હ'કાઇ

ગયેલ છે ? તે શી રીતે પ્રગટ થઇ શકે ? તેમાં અંતરાયભૂત કાષ્ણું છે ? તે અંતરાય કેમ દ્વર થઇ શકે ? તેનાં કચાં કચાં સાધન છે? તે તે સાધનના કેવી રીતે ઉપયોગ કરવા જોઇએ ?' **અ**ા મનુષ્યભવ કેટલેા અમૂલ્ય છે? તેને એળ કેમ ગમાવી દેવામાં આવે છે એ વિગેરે આત્મા સંબંધી ચિતવન સાથે હવે કર્ધ સવિશેષ જાગૃત થઇ રહેવું ખહુ જરૂરનું છે. જેમને આત્માના અનુભવ જાગ્યાે છે એવા સંત જનાની સેવાભક્તિ ખહુ-માન કરવા હવે ઉજમાળ થવાની જરૂર છે. સ્વહિત કાર્થમાં ગફલત કરવાથી જીવને અત્યાર સુધી બહુ ખમવું પડ્યું છે અને આગળ ખમવું પડશે, માટે હવે વધારે વખત સ્વહિત સાધનની ઉપેક્ષા નહીં કરતાં જેમ અને તેમ જલદી ખ'તથી અને પ્રેમથી સત્સંગતિ સેવીને સ્વહિત સાધી લેવા પૂરતું લક્ષ્ય રાખવું. તેમાં ગફલત કરવી એ સાેનેરી તક ગુમાવવા જેવું કામ છે, કેમકે સ્વહિત સાધવા અ'તર લક્ષ્યર્પ સુવિવેક જાગવા જીવને ખહુ ખહુ દુષ્કર છે.

**૨૮. તાસ વિસુખ જહતા અવિવેક-**ઉક્ત પ્રકારનું આત્મલક્ષ્ય ત્યજી કેવળ જડ એવી પૌદ્દગલિક વસ્તુમાં જ પ્રીતિ **ધરવી, તેમાં નિમગ્ન થઇ રહેવું, એથી ઉપરાંત** બીજું કંઇ કર્તવ્ય અવશિષ્ટ (બાકી ) નથી; ખાનપાન એશંઆરામ કરવા એ જ આ દુનિયામાં સાર વસ્તુ છે અને એ જ પ્રાપ્ત કરવા અહાનિશ ઉદ્યમ કર્તવ્ય છે-આવા એકાંત અજ્ઞાનગભિત કુવિ-ચાર તે જ અવિવેક છે. એવા અવિવેકથી જ મિશ્યા વાસના વૃષ્ધિ પામે છે, અને એથીજ જીવ સંસારચર્કમાં ભ્રમણ કરે છે, જન્મ, જરા, મૃત્યુ, આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ અને સંચાગિવયાગજન્ય અનંત દુઃખ દાવાનળમાં પચાયા જ કરે છે, અને તેમ છતાં માહમદિરાના પ્રબળ વેગવિકારથી તે પાતાને સુખી લેખે છે અથવા એવા જ કલ્પિત ક્ષણિક સુખની આશા રાખ્યા કરે છે.

**આવા અયાે અ છવતું કલ્યા**ણ શી રીતે થાય ?

રહ્**થી** ૫૭ સુધીના રહ્ પ્રશ્નોના <del>ઉ</del>ત્તર પરભવ સાધક ચતુર કહાવે, મુરખ જે તે બંધ બહાવે: ત્યાગી અચળ રાજ પદ પાવે. જે લાભી તે રંક કહાવે.

ઉત્તમ ગુણુરાગી ગુણુવ ત, જે નર લહત ભવાદધિ અંત: જોગી જસ મમતા નહિ રતિ, મન ઇદ્રિ છતે તે જતિ. ૧૦.

સમતા રસ સાગર સા સંત, તજત માન તે પુરૂષ મહંત; શૂરવીર જે કંદ્રપ વારે, કાયર કામઆણા શિરે ધારે. ૧૧.

અવિવેકી નર પશુ સમાન, માનવ જસ ઘટ આતમ જ્ઞાન; દિવ્ય દષ્ટિ ધારી જિનદેવ, કરતાં તાસ ઇદ્રાદિક સેવ. ૧૨.

બ્રાહ્મણ તે જે બ્રહ્મ પિછાણે. ક્ષત્રી કર્મારિયુ વશ આણે; વૈશ્ય હાણિ વૃદ્ધિ જે લખે. શદ્ર ભક્ષ અભક્ષ જે લખે.

અથિર રૂપ જાણા સંસાર, થિર એક જિન ધર્મ હિતકાર; ઇદ્રિ સુખ છિક્ષર જલ જાણે શ્રમણ અતિ દ્રિ અગાધ વખાણે. ૧૪

ઇચ્છારાેધન તપ મનાેહાર, જપ ઉત્તમ જગમેં નવકાર; સંજમ આતમ થિરતા ભાવ, ભવસાયર તરવાકાે નાવ. ૧૫.

છતી શક્તિ ગાેપવે તે ચાેર, શિવસાધક તે સાધ કિશાેર; અતિ દુજેય મનકી ગતિ જોય, અધિક કપ્દ નારીમેં હાેય. ૧૬.

રહ. પરભવ સાધક ચતુર કહાવે — બાળકને સ્ત-નપાનની સહજ વાસના પરભવની સિદ્ધિ કરી આપે છે તે અને તેના જેવા અનેક પુરાવાથી પરભવની પ્રતીતિ કરીને આ ક્ષણિક દેહ તજ્યા બાદ જે પરભવમાં પાતાને અમુક પ્રયાણ કરવાનું છે તેને માટે પ્રથમથી શુભ સાધન કરી રાખવા કટીબધ્ધ રહે તેને જ ખરા ચતુર સમજવા; કેમકે તે પાતાની ચતુરાઇના સદ્દપયાગ પાતાનું હિત સાધવામાં કરે છે. વળી કેટલાક મુખ્ય-જના લાકરજન કરવા માટે જ સ્વચતુરાઇ અતાવે છે પરંતુ તે તેના સદ્દપયાગ નથી પણ દુરુપયાગ છે.

**૩૦. સુરખ જે તે બંધ બહાવે**— મિશ્યાત, અવિ-રતિ, કષાય અને યાેગ, દુ:પ્રણિધાન કે રાગદ્રેષાદિક દાેષા જે વડે જીવ વિવિધ કર્માળધન કરી સસારચક્રમાં ભમ્યા જ કરે

છે તે આત્મગુણના વિરાધી દાેષાને સેવનાર અને આત્મગુણને હુણનાર આત્મદ્રોહી મૂર્ખ છે. ' સુદ્ધિ પાસીને તત્ત્વના **િવચાર કરવા જોઇએ** ' એ મહાવાકયને અવગણી બુદ્ધિના અવળાે ઉપયાેગ કરનાર દુર્બું દ્ધિ વિવેકહીન મૂર્ખ જ ગણાય, દુલ એવા માનવદેહને પામીને વીતરાગપ્રણીત **વતિયમ પાળવ!** એ મહાવાકયની ઉપેક્ષા કરી તુ<sup>2</sup>છ અને ક્ષણિક એવાં વિષયસુખમાં જ મગ્ન થઇ જવું તે માેડી મુર્ખાઇ છે. લક્ષ્મી પામીને પાત્રદાનવડે તેના લ્હાવા **લેવા** એ મહાવાકયના મર્મ ભૂલી જઇ પામેલી લક્ષ્મી કેવળ એશઆરામમાં જ ઉડાવી દેવી અથવા કૃપણતા દેાષથી તેના ઉપર ખાેટી મમતાબુધ્ધિ રાખીને તેના કંઇ પણ સદુપયાેગ ન કરવા એ પણ મૂર્ખાઇ નહિં તા બીજાં શું? અને જિહુવા પામીને પરને પ્રીતિ ઉપજે એવું પ્રિય અને પથ્ય વચન **ખાલવું** એ મહાવાકયને લાેપી જેમ આવે તેમ જીભની લવરી કરવી એ ઉન્મત્તતા નહીં તેા બીજીં શું ? ચ્યા ઉપર જણાવેલાં મહાવાકયામાં જ બહુધા બધા સાર સમાયેલાે છે. જે તેનાે સાર સમજીને તે મુજબ વર્તન કરે છે તેને સંસારચક્રમાં વધારે વખત રઝળવું પડતું નથી. તત્ત્ર-રહસ્ય સમજને તત્ત્વશ્રદ્ધા નિશ્ચલ રાખી જે તત્ત્વરમણતા આદરે છે, એટલે કે જડ ચેતનને સારી રીતે સમજ લઇ -સ્વચેતન દ્રવ્યમાં રહેલી અનંત અગાધ શક્તિ—સામર્થ્યની દઢ પ્રતીતિ કરી જે પાતાના આત્મામાં જ સત્તાગત રહેલી અન'ત અપાર શક્તિને પ્રગટ કરવાની પવિત્ર ખુદ્ધિથી જ વીત-રાગ વચનાનુસાર પ્રવૃત્તિ કરે છે તે ભાગ્યશાળી ભવ્ય જનને ંબહું ભવભ્રમણ કરવું પડતું જ નથી. પણ ઉપર જણાવ્યું તેથી અવળી રીતે આપમતિવડે જશ-કીર્તિની ઇચ્છાથી કે ગતાન-

ગતિકતાથી કે ખીજા કાેઇ જાતના અદલાની ઇચ્છાથી દાનાદિક ધર્મક્રિયા કરે છે તે મૂર્ખ આત્મહિત સાધી શકતા નથી, માટે માેક્ષાર્થી જનાેએ જે કંઇ ધર્મ અનુષ્ઠાન કરવું તે કેવળ આ ત્મકલ્યાણ કરવા માટે જ કરવું. કેમકે એવા પવિત્ર આત્મલક્ષ્યથી આત્મા નિર્મળ થાય છે અને વિપરીત લક્ષ્યથી આત્મા મલિન થાય છે, એમ સમજ વિવેક્ષ્યુધ્ધવડે વિચારી સ્વહિત આદરવું.

**૩૧. ત્યાગી અચળ રાજપદ પાવે**—સદ્વિવેકવડે तत्त्वातत्त्वने। निश्चय કરી જે સત્પુરુષ તજવા ચાગ્ય તજી हे છે અને આદરવા યાગ્ય આદરી લે છે, તે અ તે અવિચળ એવી માેક્ષપદવીને પામે છે. જે કારણા સેવવાથી જીવને નાહક ભવ-ભ્રમણ કરી અનંત ૬ ખ સહેવાં પડે છે તે અધાં કારણા તજવા યાગ્ય છે, અને જે કારણા સેવીને જીવ સર્વ કર્મળધ-નથી મુક્ત થઇ અંતે પરમપદને પામે છે તે સેવ્ય છે. મત-લખ કે સર્વ પાપસ્થાનકા સમજીને પરિહરવા ચાગ્ય છે, અને વીતરાગ સર્વજ્ઞકથિત સર્વ ગુણસ્થાનકા અનુક્રમે સેવવા યાેગ્ય છે, એમ વિવેકયુક્ત ત્યાગ–વૈરાગ્યને સેવનાર અનુક્રમે અક્ષય સુખના લાગી થઇ શકે છે. પાતપાતાના અધિકાર મુજબ ધર્મસાધન કરી અનુક્રમે ઊંચી પાયરી ઉપર ચઢનાર સુખે સ્વઉન્નતિને સાધી અક્ષય અબાધિત સુખને પામી શકે છે.

**૩૨. જે લાભી તે રંક કહાવે**—ગમે તેટલી ભાગ-સામગ્રી પ્રાપ્ત થયાં છતાં જે લાેભાંધ થઇ અધિકાધિકની તૃષ્ણા કર્યા કરે છે તે જ ખરેખર દીન–દુઃખી છે, અને પ્રાપ્ત સામગ્રી માં સ'તુષ્ટ રહી જે પ્રસન્નતાથી પરભવને માટે સત્ સાધન સેવવા ઉજમાળ રહે છે તે જ ખરેખર સુખી છે. ' न तृष्णायाः परो व्याधिः न तोषात् परमं सुख्य ' ओ ओ भडावाध्ये। ઉપરની વાતને પૂરેપૂરા ટેકા આપે છે, એમ સમ્છ શાણા જનાએ સંતાષવૃત્તિ ધારવી ઉચિત છે.

૩૩. ઉત્તમ ગુણરાગી ગુણવંત, જે નર લહત **ભવાદધિ અંત—જે** પાતે સદ્દગુણી છતાં બીજા સદ્દગુણીના રાગી હાય છે તેવા પુરુષ જલદી સંસારના અંત પામી શકે છે. જે પાતે ગુણી હાેઇ ખીજાના સફગુણાને સહન કરી શકતા નથી અને તેથી તેમના ઉપર અકૃત્રિમ પ્રેમ ધરવાને બદલે દ્વેષ, ઇર્ષા કે મત્સર ધારણ કરે છે તે પાતે સ્વગુણથી <sup>સ્</sup>યુત (બ્રષ્ટ) થઇને ભવ અટવીમાં જ ભટકે છે, મતલબ કે દ્વેષ દેાષથી ગમે તેવા ગુણ વિણસે છે અને ઉત્તમ ગુણાનુરાગથી ગુણહીન પણ ઉન્નતિને પામે છે. શ્રીમદ્ર યશાવિજયજ ઉપા-ધ્યાચે ૧૮ પાપસ્થાનકની સજઝાય પૈકી દ્રેષની સઝાયમાં દ્રેષ-દેાષથી થતી મહાહાનિ અને ગુણાનુરાગથી થતાે એકાન્ત **અ**ાત્મલાભ સારી રીતે સમજાવેલ છે; તેથી તે સ'ખ'ધી વિશેષ મનન કરી કુષ્ણ વાસુદેવની પેઠે સદ્દગુણ્યાહી થવાના ખપ કરવા ઉચિત છે.

3૪. જોગી જસ મમતા નહિ રતિ—જેને રચ-માત્ર પણ પરપાૈફગલિક વસ્તુમાં મમતા વર્તતી નથી તે જ ખરા જેગી કહેવાય છે. ઉત્તમ પ્રકારના યાગળળથી જેમણે મમતા ગાળી નાખી છે તે જ માેક્ષના અધિકારી થઇ શકે છે. મમતા મૂચ્ર્બ એ જ ખરેખર પરિગ્રહ રૂપ છે અને પરિગ્રહવઉ ઉન્મત્ત અનેલા આપડા જીવાની કેવળ દુર્દશાજ થાય છે; તેમાં પણ જે સાધુવેષ ધારીને પરિગ્રહને ધારે છે તેમની તે! સર્વત્ર મહા વિટંબના થાય છે, કેમકે તે સાધુના વેષે જગતને ઠગે છે એટલે ધર્મદગ બની જગતને ધૂતે છે અને સર્વજ્ઞ ભગવાનની પવિત્ર આજ્ઞાના ભંગ કરે છે. સર્વજ્ઞ ભગવાને સાધુને દ્રવ્યભાવથી નિર્ગ્રથપણું ધારવા કરમાવેલું છે. દ્રવ્યથી સુવર્ણ વિગેર અને ભાવથી મૂર્ચ્છા પરિહરવા પ્રભુએ કરમાવેલું છે, તે

સુજબ પ્રતિજ્ઞા કર્યા છતાં પુનઃ પ્રતિજ્ઞાભ્રષ્ટ થઇ મમતા ધારવી -અત્ય'ત અનુચિત છે. કહ્યું છે કે ''મમતા થિર સુખ શાકિ<mark>ની, નિર</mark> મમતા અનુકૂળ; મમતા શિવ પ્રતિકૂળ હૈ, નિરમમતા અનુકૂળ."

૩૫. મન ઇંદ્રી જતે તે જતિ—મનને અને ઇંદ્રિ-યવર્ગને વશ કરી વીતરાગ પરમાત્માએ કરમાવેલી દશ શિક્ષાને સારી રીત સમજીને જે આરાધે છે તે જ ખરા યતિ છે. અને એથી ઊલટા ચાલી એટલે મનને અને ઇ દ્રિયાને માકળાં મૂકી જે કેવળ સ્ત્રચ્છ દેપણે આજ્ઞા વિરુધ્ધ વતે છે તે તેંા કેવળ યતિનામને કલ'ક લગાડનાર છે, એમ ચાક્કસ જાણવું. જે ઉત્તમ પ્રકારની દશ શિક્ષા સર્વજ્ઞ ભગવાને આત્માના એકાંત હિતને માટે કરમાવેલી છે તે આ પ્રમાણે છે-

૧ ક્ષમાગુણુ ધારી સહનશીલ થવું, ૨ મૃદુતા-કાેમળતા ચ્યાદરી સદ્દગુણી પ્રત્યે નમ્રતા ધારવી, ૩ ઋજીતા એટલે સ**ર-**ળતા આદરી નિષ્કપટવૃત્તિ સેવવી, ૪ લાભ તજને સંતાષવૃત્તિ સેવવી, પ યથાશાક્તિ બાહ્ય અભ્યંતર તપવડે આત્મવિશાધ્ય કરવી, է સંયમ ગુણવડે આત્મનિગ્રહ કરવા અને સર્વ જંતુ-ચોાને આત્મા સમાન લેખી કાેઇના પ્રતિ પ્રતિકૂળ આચરણ ન જ કરવું, ૭ પ્રિય અને પશ્ય એટલે હિતકારી એવું જ સત્ય વચન બાલવું, ૮ અન્યાયાચરણ તજને પ્રમાણિકપણે એટલે શુદ્ધ અ તઃકરણથી વ્યવહાર સેવવા, મમતાદિક પરિ-ગ્રહને અનર્થરૂપ સમજ–નિર્ધારી નિર્મમત્વપ**ણ**'–નિઃસ્પૃહપ**ણ**' સેવલું. ૧૦ મન, વચન અને કાયાની પવિત્રતા જાળવી રાખીને ગમે તેવા વિષયભાગથી વિરક્ત રહેવું. ઉકત દશ મહાશિશાને યથાર્થ રીતે અનુસરનારા યતિએા જગતને મહાઆશીર્વાદરૂપ છે, અને તે પરમ પવિત્ર માર્ગને ઉલ્લ'ઘી કેવળ આપમતિથી સ્વચ્છ દેપણે કરનાર યતિએ તા જગતને કેવળ શ્રાપરૂપ જ છે.

- **૩૬. સમતા રસ સાયર સાે સત**—રાગ, દ્વેષ અને માહજન્ય મમતાદિક વિકારોને તજ જે સદા સમતા રસમાં ઝીલ્યા કરે છે તે જ ખરેખર સંત પુરુષ છે. એવા સમતાવંત સાધુએા ખરેખર વિશ્વવંદ્ય છે દુનિયામાં એવી કોઇ વસ્તુ નથી કે જેની તેમને ઉપમા આપી શકાય. તેથી તેવા સમતાસેવી સંત સાધુજના ઉપમાતીત કહેવાય છે. જ્ઞાનસા-રમાં કહ્યું છે કે " જેમના સમતારસ સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રની સાથે સ્પર્ધા કરે છે અને નિર'તર વૃધ્ધિ પામતા જાય છે એવા મુની<sup>શ્વ</sup>રાને જેની સાથે સરખાવી શકાય એવી કાેઇ ઉપમા આ ચરાચર જગતમાં જણાતી જ નથી. " તેમ છતાં ચંદ્ર, સુર્ય, સાયર, ભારંડ પ્રમુખની જે ઉપમા આપવામાં આવે છે તે એક દેશીય સમજવી.
- ્ર**૩૭. તજત માન તે પુરુષ મહ**ંત—જે માન માન-વીઓમાં સામાન્ય નિયમ મુજબ જેવામાં આવે છે, અને જેના ચાેગે જીવાને ખહુધા જેખમમાં ઉતરવું પડે છે, તેમજ જેથી યરિણામે નરકાદિક દુર્ગતિમાં પણ જવું પડે છે. તે દુઃખદાયી માન-અભિમાનને તજે તે મ્હાટા મહત પુરુષ છે. અભિમાન તજવાના ઉપાય નમતા જ છે. જ્યાંસુધી આપણે પૂર્ણતા પામ્યા નથી, ત્યાંસુધી અભિમાન કેમ કરી શકાય ? તેમજ પૂર્ણતાને પામેલાને અભિમાન કરવાની શી જરૂર હાય ? મતલબ કે પૂર્ણને કે અપૂર્ણને અભિમાન કરવાના અવકાશ જ રહેતા નથી. તેમાં પણ જે તત્ત્વથી પૂર્ણતા પામેલા છે તે તેા કદાપિ પણ અભિમાન કરતા જ નથી, એટલું જ નહિ પણ અભિમાન તજને નમ્રતા ગુણને સેવવાથી જ પૂર્ણતા પમાય છે, અને જે અપૂર્ણ છતાં અભિમાન—મિચ્યા અભિમાન સેવે છે તે પૂર્ણતા પામી શકતા નથી, એટલું જ નહીં પણ હાય તે પણ હારીને પાયમાલ થઇ જાય છે; માટે સહુથી શ્રેષ્ઠ માર્ગ એ છે કે જેમ જેમ ગુણની

વૃષ્ધિ થતી જાય તેમ તેમ નમ્રતાની વૃષ્ધિ થવી જોઇએ -જેમ જેમ નમ્રતા અધિક તેમ તેમ ગુણવૃધ્ધિમાં ગતિ શીઘ્ર અને જેમ જેમ તેમાં ખામી તેમ તેમ ગુણવૃષ્ટિમાં પણ ખામી સમજવી. 'લઘુતા ત્યાં પ્રભુતા ' અને 'પ્રભુતાથી પ્રભુ દ્વર ' એવા નિયમ છે. તેથી જ રાવણ અને દુર્યોધન જેવાના પણ ેબેહાલ થયા, અને રામચંદ્ર તથા પાંડવાના અભ્યુદય થયા 🦙

**૩૮. શરવીર જે કંદ્રપ વારે**—જે કામવિકારને નિવારે અને વિષયવાસનાના નિર્મૂળ કરે તે જ ખરેખર શૂરવીર એટલે અહાદ્વર છે. અને જે કામવિકારને વશ થઇ સ્વપરહિતથી ચુકે છે તે ડરપાેક યા કાયર છે. લાખાે માણસની સામે રહી રણમાં સુધ્ધ કરનાર કઇક સુભટા હાય છે, પણ એક અબળા-સ્ત્રીના નેત્રકટાક્ષને તે સહી શકતા નથી, સ્ત્રીની પાસે કેવળ કાયર અની જાય છે. વળી કામવિકારને વશ થયેલ અધના જેવે৷ અધ બની જાય છે તેથી તે મર્યાદા મૂકી જ્યાં ત્યાં ભટકે છે અને અનેક સ્થળે માર તથા અપમાન પામે છે. વળી પ્રાંતે મલિન વાસ-નાથી મરીને નીચ ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે, માટે દરેક સ્ત્રીપુ -રુષે કામવિકારને વશ કરી સ્વમર્યાદા સાચવવા સાવધાન રહેવું જોઇએ. કામવિકારને વશ કરનાર સ્ત્રીપુરુષનું જ શીલરતન દીપી નીકળે છે. શીળરતન એ જ મનુષ્યજાતનું ખરૂં ભૂષણું છે. સંતાષી સ્ત્રી પુરૂષાજ શીલરતનને આદરો શકે છે. પૂર્વે એવાં અનેક સ્ત્રી– પુરુષ રત્ના હતાં. કે જેમનાં પવિત્ર નામ અદ્યાપિ પર્ય'ત પ્રભાતમાં ગવાય છે. તેવા પવિત્ર સ્ત્રી પુરુષાનું અનુકરણ કરી મન, વચન, કાયાની શુષ્ધિથી શીલરત સાચવવા અને અનુક્રમે વિષયવાસનાને નિર્મૂળ કરવા આત્માર્થી સજ્જનાએ ચત્ન કરવા જોઇએ.

૩૬. કાયર કામ આણા શિર ધારે—વિષયવિકારને

વશ થઇ વિવેકસ્તન ગુમાવી નાંખી જે સ્વમયાદાથી ચુકે છે તે જ કાયરનું લક્ષણ છે. આવા કાયર માણુસા સ્ત્રપરનું જીવન બગાઉ છે. કામાંધ બની પાતે જ મર્યાદા મૂકી બીજાને પણ ઉન્માગે દાેરે છે અને એમ કરીને ઉભયના અધઃપાત કરાવે છે. કામાંધ **અનેલી માતા પાતાના પતિને કે પુત્રને ગણતી નથી.** પાતાનો કલ્પિત સ્વાર્થ સાધવાને તેમના કિંમતી પ્રાણને પણ હરી લે છે, અને ગમે તેવા નીચ નાદાનની સાથે પણ ગમન કરે છે. તેમજ કામાંધ ખનેલા પુત્ર પાતાની કુળમર્યાદાને મૂકી માતા, ભગિની કે પુત્રીની સાથે પણ ગમન**ું કરતાં ડરતાે નથી તેને કાય**ર એટલા માટે કહીએ છીએ કે તે મૂર્ખ પાતાના પ્રખળ દાેષના કારણથી પાતાને ભવિષ્યમાં થનારી આપદાથી બચવાને ક'ઇ પણ પુરુષાર્થ ફારવતા નથી તેવા કામાંધ સ્ત્રીપુરૂષાને પ્રખળ કામ વિકારથી આ લાેકમાં પણ અનેક પ્રકારના અનર્થ સંભવે છે. અને ભવાંતરમાં નરકાદિકનાં મહા ત્રાસદાયક દુઃખની પર'પરા તેમને ખહુ પ્રકારે વેઠવી પડે છે. તેમ છતાં મનુષ્યજન્મમાં સ્વ-પર્રાહત સાધી લેવાની સાનેરી તક ગુમાવેલી પાછી મળી શકતી નથી. કદાચ ઘણે કાળે ઘણા કષ્ટે મનુષ્યજન્મ મળે તેા પણ સાંઢની જેમ સ્વ<sup>ચ્</sup>ઇ દપણે સેવેલા વિષયભાગથી પુષ્ટ થયેલી વિષયવાસના જાગૃત થતાજ જેવાને તેવાજ જીવ વિષયવમળમાં પડી જાય છે, માટે જેમ અને તેમ સમજુ શાણા માણસાેએ ઉત્તમ સાધનવંડે વિષયપાસથી છૂટી નિવિકારીપણું પ્રાપ્ત કરવા પ્રબળ પુરુષાર્થ ફારવવા પુરતા પ્રયત્ન કરવા નોર્કેએ.

૪૦. અવિવેકી નર પશુ સમાન—જેનામાં વિવેક જાગ્યા નથી તેમજ જે વિવેકરતન પેદા કરવા પુરતા પ્રયત્ન કરતા નથી તે મનુષ્ય છતાં પશુ જેવા જ ગણાય છે. કેમકે આહાર, ભય, મૈશુન અને પરિશ્રહ રૂપ સંજ્ઞા ચતુષ્ટય તાે ઉભયને સમાનજ છે. કૃત્યાકૃત્ય, હિતાહિત, ભક્ષ્યાભક્ષ્ય, પેયાપેય કે

ગુણદાેષ યથાર્થ સમજી શકાય એવો વિવેક ઘટમાં પ્રગટ થાય તે। જ મનુષ્યજન્મની સફળતા છે. પશુમાં પ્રાયઃ એવું વિજ્ઞાન હાઇ શકતું નથી, ત્યારે મનુષ્ય ધારે તા બુધ્ધિખળથી તત્ત્વા-તત્ત્વના વિચાર કરી, નિશ્ચય કરી અતત્ત્વને તજી તત્ત્વને ગહણ કરી શકે છે. જે બુધ્ધિબળ પામ્યા છતાં તેના ઉપર કહ્યા મુજબ ઉપયોગ નહિ કરતાં નાના પ્રકારની વિષયવાસનાને પાષવા માટે જ તેના અવળા ઉપયાગ કરવામાં આવે,તેમજ દુર્લભ માનવદેહ, લક્ષ્મી અને વાણીના પણ તેવો જ માઠા ઉપયાગ કરવામાં આવે તાે તે પામેલી શુભ સામગ્રીને હારી જાય છે, અને તેવી શુભ સામગ્રી અન્ય જન્મમાં પણ એવો ઉદ્યમ નહિ કરવાથી ફરી મેળવવી મુશ્કેલ જ છે. માટે ઉત્તમ સ્ત્રીપુરૂષાએ માહ, અજ્ઞાન, અવિવેકને તજી જેમ અને તેમ શીઘ સત્સંગ મેળવી નિર્મળ જ્ઞાન અને વિવેક પ્રાપ્ત કરવા અચુક પ્રયત્ન સેવન, કરવાથી આ માનવ ભવ સફળ થઇ શકે!

૪૧. માનવ જસ ઘટ આતમજ્ઞાન—જેના હૃદયમાં વિવેક જાગૃત છે તેજ ખરા માનવ છે. કેમકે તેમનાજ જન્મ સકળ છે. આત્મજ્ઞાનવડે સ્વપરના, જડ ચૈતન્યના, ત્યાજ્યાત્યા-જયના, કૃત્યાકૃત્ના, હિતાહિતના, ભક્ષ્યાભક્ષ્યના, પૈયાપેયના તેમજ ગુણું દેવના નિશ્ચય થઇ શકે છે. એવી રીતે તત્ત્વ નિશ્ચય થવાથી (નશ કપણે સ્વપર હિત સાધી શકાય છે, અને તેમાંથી ચલાયમાન નહિ થતાં સુખે સાધ્ય સિધ્ધિ મેળવી શકાય છે. આથી સમજ શકાશે કે આત્મહિત સાધવા માટે આત્મન્નાન કેટલું અધું ઉપયોગી છે. આત્મામાં જે અનંતી શક્તિ સત્તાગત રહેલી છે તેની પૂરેપૂરી શ્રધ્ધા કરાવનાર આત્મજ્ઞાન જ છે, અને એવી ૯ઢ આત્મશ્રદ્ધો થતાંજ સત્તાગત રહેલી આત્માની અનંતી શકિતને વ્યક્ત (પ્રગટ) કરવાને નિઃશ'કપણે સાધનક્રમ સેવી શકાય છે, એટલે અનુક્રમ આત્મરમણતા યાગે અવિચળ એવું માક્ષસુખ મેળવી શકાય છે.

૪૨. દિવ્યદિષ્ટિધારી જિન દેવ, કરતા તાસ ઇંદ્રાદિક સેવ—જેમણે રાગ દ્રેષ અને માહાદિક દોષોને દ્વર કર્યા છે અને પરમ શાંતદશાના જેમને સાક્ષાત્ અનુભવ થયા છે એટલે જેમને પરમ દિવ્ય દૃષ્ટિ પ્રગટ થઇ છે અને તેથી જ ઇંદ્રાદિક દેવા જેમની સેવા કરવા ઉજમાળ રહે છે એવા જિન અરિહ ત તીર્થ કર ભગવાન જ ખરા દેવ છે, એટલે તે જ દેવાધિદેવ છે એવા નિશ્ચય થાય છે, એમ સ્વબુધ્ધિયી તત્ત્વનિશ્ચય કરી કલ્યાણાર્થી જનાએ ઉક્ત જિનેશ્વર ભગવાનને જ આત્માની સંપૂર્ણ વિભૂતિના સાક્ષાત્કાર કરવાને માટે દૃઢપણે (નિશ્ચલપણે) અવલંખવા યોગ્ય છે. જેમને સંપૂર્ણ સ્વરૂપ સાક્ષાત્કાર થયેલ છે એવા જિનેશ્વર ભગવાનને અનન્ય ભાવે અવલંખનાર પણ આત્મસાક્ષાત્કાર અનુભવી શકે એમાં કંઇ આશ્ચર્ય જેવું નથીજ.

૪૩. બ્રાહ્મણ તે જે બ્રહ્મ પીછાણે—બ્રહ્મ જે પરમાતમાં તેનું સ્વરૂપ સારી રીતે સમજે તે બ્રાહ્મણ; અથવા બ્રહ્મ જે જ્ઞાન—જરોતિ, તેમાં જ સ્નાન કરે, જ્ઞાનમાં નિમન્ન રહે, અજ્ઞાનાચરણ ન કરે તે બ્રાહ્મણ; અથવા બ્રહ્મ તે બ્રહ્મચર્ય—શીલ, સંતોષાદિક સદ્દગુણા, તેમનું સદા સેવન કરે તે બ્રાહ્મણ. ઉપર કહેલા શખ્દ પરમાર્થ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે સમ્યગ્ જ્ઞાન અને સમ્યગ્ આચરણ એ ઉભયને સાથે સેવવાથી જ બ્રાહ્મણ થવાય છે. જેમાં સમ્યગ્ જ્ઞાન પણ નથી અને સમ્યગ્ આચરણ પણ નથી તે ખરા બ્રાહ્મણ નથી. આવા ઉત્તમ આશયથી અન્યત્ર કહ્યું છે કે 'સર્વ જાતિમાં બ્રાહ્મણે ખાલા ઉત્તમ આશયથી અન્યત્ર કહ્યું છે કે 'સર્વ જાતિમાં બ્રાહ્મણે જાતિમાં પણ ચંડાળા છે, અને ચંડાળામાં પણ બ્રાહ્મણ છે, એ મહાવચન ઉપરની વાતને પૂરતા ટેકા આપે છે. મતલબ કે નિર્મળ બ્રાધ્ધ અને નિર્મળ—નિર્દલ આચરણવડે જ ખરા બ્રહ્મણ હાઇ શકે છે.

૪૪. **ક્ષત્રી કમ**-રિપુ વશ આણું—રાગદ્વેષ અને માહદિક કર્મશત્રુએાનાે નિગ્રહ કરી તેમને સ્વવશ કરે તે જ ખરા ક્ષત્રી સમજવેા. ક્ષત્રીકુળમાં પેદા થવા માત્રથી કંઈ કાર્યસિષ્ધિ નથી. ખરું ક્ષત્રિયપણું કર્મશત્રુઐાને વશ કરવામાં જ સમાયેલું છે, એમ ઉપરના વચનથી સ્પષ્ટ થાય છે, ખાકી જે ક્ષત્રી નામ-ધારી રાગ, દ્વેષ અને માહાદિક કર્મશત્રુઓને વશ કરવાને બદલે ઊલટા તેમને વશ પડી દીન, અનાથ અને નિરપરાધી એવા જાન-વરાેને શાેખની ખાતર અથવા જીભની લાેેેલુપતાથી શિકારમાં હુણે છે કે હુણાવે છે તે પાતાના ક્ષત્રીનામને કેવળ કલાંકિત કરે છે. ખરા ક્ષત્રીપુરુષરત્નામાં તાે ઉત્તમ પ્રકારની ક્ષમા, મૃદુતા, સરળતા સત્ય, સંતોષ અને સંયમાદિક ઉત્તમ પ્રકારના સદ્યુણા હાવા જોઇએ. શુષ્ધ શીલ–અલંકારને ધાર**ણ** કરી, પરદારાસહાેદરપણ ઉત્તમ નીતિ અને ન્યાયની ધુરાધારીને અનીતિ કે અન્યાયને દેશનિકાલ દેવાપણું અને વિવેકરત્ન જાગૃત કરીને માંસ મદિરા-દિક દુષ્ટ વ્યસનાને મૂળથી ઉખેડી નાંખવાનું વિગેરે વિગેરે સદ્દગુણા પણ અવશ્ય આકરવા જોઇએ. જે જે જના ગમે તે જાતિમાં ઉક્ત સદ્દગુણાનું સંસેવન કરે તે તે સજ્જના તે તે જાતિમાં ઉત્તમ પ્રકારના દુષ્ટાંતરૂપ થઇને અનેક દીન-અનાથ જનાના ઉષ્પાર કરવા શક્તિવાન થાય, તેમ જ શીધ સ્વદેશના ઉધ્ધાર કરવામાં પણ પ્રખળ સહાયબૂત થઇ શકે!

૪૫. વૈશ હાણિ વૃદ્ધિ જે લખે — જે લાભ-તાટાના વિચાર કરીને જેમાં અચૂક લાભ સમાચેલાે હાય તે કાર્ય જ કરે અને જેથી અચૂક તાટા સંભવતા હાય તે કાર્ય નજ કરે એજ ખરા વૈશ્ય સમજવા. ગમે તે અદ્રશ્ય કારણાથી જેમ બ્રાહ્મણ અને ક્ષત્રિયામાં સ્થિતિના વિપર્યય થયેલા જણાય છે એટલે જેવી તેમની પરમાર્થી સ્થિતિ હાવી ઘટે તેથી બહુધા વિપરીત જ દેખાય છે, તેમ વૈશ્યામાં પણ દેખાય છે. જડ ઘાલીને એઠેલા

ખાટા વહેમા, ખાટા રીત–રિવાનો, ખાટા ઉડાઉ ખર્ચા, મિથ્યા આડંબર, અને તેમાં જ પાત, પાતાની જાતની ખડાઇ સમ-જવા ઉપરાંત દેશની દુર્દશા યા વિનાશ કરનાર મહાઅનિષ્ટ ઇર્ષા–અદેખાઇ, દ્વેષ અને મત્સર આદિ દુર્ગુણે৷ બહુ મજબુત ચઇ સ્વપરના વિનાશ કરવા તૈયાર થયેલા છે. તેવા જીવલેણ દાેષાને દ્વર કરવા અને તેમને જડમૂળથી ઉખેડી નાખવા શું હવે વધારે વખત વિલંબ કરવાની જેરૂર છે? હવે તો અવશ્ય કુંભકરણની નિદ્રામાંથી જાગવું જ જરૂરતું છે. અન્યથા ખહુજ ખેદકારક પાયમાલી દિનપ્રતિદિન વધતી જ સંભવે છે. જાગતા **ને ભય નથી**. એ મહાવાકય વૈશ્યવગે<sup>ર</sup> હવે ક્ષ<del>ણે</del> ક્ષણે સંભારી રાખવાની જરૂર છે. 'ગઇ સા તા ગઇ' હવે રહી તેની સંભાળ લેવાની છે તેમાં જેટલી ઉપેથા એટલી જ ગંભીર હાનિ સમજ લેવાની છે. સમજૂને વધારે શું કહેવું ?

**૪૬ શુદ્ર ભક્ષ અભક્ષ જે ભખે**—જેને ભક્ષ્યાભક્ષ્યના કંઇ પણ નિયમ જ નથી, જે પરજીવેાના કિંમતી પ્રાણનાે વિનાશ કરી–કરાવીને રાક્ષસાની જેમ માંસભક્ષણ કરે છે, સુરાપાન કરે છે, મૃગયાની રમતમાં સંખ્યાળંધ જીવાના સંહાર કરે, કરાવે જે અને એવાં જ અનર્થકારક કાર્યોમાં ક્ષણિક કશ્યિત સુખ-સ્વાર્થ ખાલુર થતી પારાવાર જીવહિંસાની લગારે દરકાર કરતા નથી તેવા નીચ નાદાન જનાને જ્ઞાની પુરુષા શુદ્ર જનાની કાેટીમાં જ લેખે છે. ઉત્તમ પુરુષા તા સ્વપ્નમાં પણ પરજીવને પીડા . કરવા ઇચ્છે નહિ, શાણા સજ્જન પુરુષાે તાે સહુના પ્રા**ણ** પાતાના પ્રાણ સમાન કે તેયા પણ અધિક લેખીને પાતાના પ્રાણ્યા પણ પરપ્રાણની અધિક રક્ષા કરે છે; અને તેયા જ તેઓ મિથ્યા માજશાખને વશ નહિ પડતાં જેમ સ્વપરનું અધિક શ્રેય સધાય તેમ દિનરાત યત્ન કર્યા કરે છે. સજ્જન પુરુષા કદાપિ પણ નીતિ–ન્યાય–પ્રમાણિકતાનાે માર્ગ મૂકીને અનીતિ–અન્યાય–

અપ્રમાણિકતાને આદરતા જ નથી અને તેમાં જ તેમની ઉત્તમતા સમાયેલી છે; ત્યારે શુદ્ર જેના પાતાના કલ્પિત તુચ્છ સ્વાર્થ ખાતર પરના પ્રાણ લેતા પણ ડરતા નથી. એવા અનાર્ય આચરણ કરનાર શુદ્ર જેના પાતાના આ લવ અને પરલવ બગાઉ છે અને દુનિયાને શ્રાપરૂપ થઇ અનેક અજ્ઞાની જનાને ઉન્માર્ગે ચઢાવા દ્ર:ખભાગી કરે છે.

૪૭. **અથિર રૂપ જાણા સંસાર**— સંસાર, સંસા– રની માયા, સંસારનું સુખ માત્ર અથિર–અશાશ્વત છે. ક્ષણમાં એક ગતિમાં તા ક્ષણમાં ખીજી ગતિમાં કર્મવશ જીવ ભટકચાજ કરે છે. નાથેલા સાંઢની જેમ જીવને કર્મ જયાં ખેંચી જાય ત્યાં જવું જ પડે, તેમાં તેનું કંઇ ચાલે નહિ. એટલે કે કર્મવશ જુવાના સંસારમાં અનિયત વાસ છે, તેમાં પણ જેવા મતિ <mark>તેવા ગતિ એ શાસ્ત્રવચનને અનુસારે સારા મતિથા શુ</mark>ભ કરણી કરનારની શુભ ગતિ–દેવ મનુષ્ય રૂપ થાય છે અને કૂડી મતિથા અશુભ કરણી કરનારની માઠી ગતિ-નરક તિર્થ ચર્પ થાય છે. પણ જ્યાંસુધી તેના મૂળ રૂપ રાગ દ્રેષ માહાદિક સમૂળના ક્ષય પામ્યા નથી ત્યાંસુધી સંસારપરિભ્રમણ કરવું જ પર્કે છે, અને ત્યાંસુધી વિકારને વશ થઇ સંસારની માયામાં મુંઝાય અને પરિષ્ણામે અતિ દુ:ખદાયી એવા કલ્પિત ક્ષણિક સુખમાં સુખ-અુષ્ધિ રાખી મધુબિંદુના દર્ષાતે તેમાં મુંગ્રાઇ મરે! આવી રીતે. માહવશ વિષયવાસનાના જેરથી એક ભવમાંથી ખીજા ભવમાં અને બીજામાંથી ત્રીજા ભવમાં એમ ભવપર પરા કરી પાતાની જ **ગંભી**ર ભુલથી ભવચક્રમાં ભમ્યા જ કરે છે.

૪૮. **થિર એક જિન ધર્મ** હિતકાર—આ અસ્થિર સંસારમાં જો કંઇ પણ સ્થિર, સાર અને હિતકર વસ્તુ પ્રાપ્ત - શાક શાકતી હાેય તાે તે જિને ધર લગવાને લાખેલા ધર્મ જ છે.

મતલખ કે દરેક આત્મદ્રવ્યમાં જાતિવંત રત્નની જ્યોતિની જેમ સત્તાગત વ્યાપી રહેલા શુષ્ધ સનાતન જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રાદિક ધર્મ સહા સ્થિર, સારરૂપ અને એકાંત હિતકર છે: તેમજ ઉક્ત આત્મધૂર્મને વ્યક્ત—પ્રગટ કરવા માટે સર્વજ્ઞ પરમાત્માએ નિર્મિત કરેલા સાધન પણ પ્રવાહરૂપે સદા વિદ્યમાન વર્તે છે. નિર્માળ સ્કૃટિક રતની જેમ આત્માના મૂળ સત્તાગત સ્વભાવ નિષ્કષાય એટલે કોધાદિક કષાયવજિત છે, પણ જેમ ઉપાધિ ( ઉપર મૂકેલાં રાતાં કાળાં ફૂલ ) સંબંધથી સ્ક્ટિક પણ રાતું કાળું માલેમ પડે છે, તેમ આત્મા પણ પુષ્ય પાપના ચાેગથી રાગદ્ભેષરૂપ પરિણામને પામે છે, એટલે સંક્રષાયી જણાયછે. જેમ સ્કૃટિક રત્ન ઉપર મૂકેલ ફૂલરૂપ ઉપાધિસંબંધ દ્વર કરવાથી સ્કૃટિક રત્ન જેવું ને તેવું ઉજ્જવળ પ્રતીત થાય છે,તેમ આત્માની સાથ લાગેલાં પુષ્ય પાપથી થયેલ રાગદ્રેષ રૂપ પરિણામને દ્વર કરવાથી આતમાં નિર્મળ-નિરાવરણ-નિષ્કષાય-નિવિકલ્પ બની રહે છે. ત્યારે તરંગ વિનાના રતનાગરમાં રતનની રાશિની જેમ અનંત જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રાદિક સદ્દગુણુાના સમૂહ આત્માના સ'પૂર્ણ પ્રદેશમાં ઝળકી રહેલાે વ્યક્ત-પ્રગટ થાય છે. આત્મપ્ર– દેશમાં સદાસત્તાગત વ્યાપી રહેલા સદ્ગુણસમુદાયને જે રાગદ્વેષા-દિક કર્મ આવરણ પ્રગટ થવા દેતા નથી તે રાગદ્વેષાદિકને સમૂ-णगा हर **अरवा सहा सावधान** पशे सर्व ज्ञहेशित सत्साधनाने સેવવા સંદુધમ કરવા એજ આત્માર્થી સજ્જનાતું મુખ્ય કર્તાવ્ય છે, અને એ જ જિનેશ્વર પરમાત્માએ પ્રરૂપેલી શુદ્ધ સનાતન શૈલી છે.

૪૬. ઇંદ્રિસુખ છિકલર જળ જાણાે —જેમ એક મહાસાગુર અથવા અગાધ જળવાળા સરાવર પાસે છિકલર જળ-વાર્ણ ખાર્જાત્રિશું કંઈ ડ્રિસાખમાં નથી, તેમ શુધ્ર નિષ્કષાય આ-ત્માના અતીંદ્રિય સ્વાભાવિક સુખ પાસે ઇદ્રિયજન્ય વિષય સુખ કસ્ત ખાબાચિયા જેવું અલ્પ અને તુચ્છ છે એમ જાણવું. આત્માનું શુધ્ધ સ્વાભાવિક સુખ નિરુપાધિક–ઉપાધિવર્જિત છે ત્યારે ઈંદ્રિયજન્ય સુખ સાપાધિક એટ**લે** ઉપાધિશુકત**ું છે. આત્માનું** સહજ સુખ નિર્વિકલ્પરૂપ છે, અને ઇદ્રિયસુખ સવિકલ્પરૂપ છે. આત્માનું સુખ સ્થિર-ચિરસ્થાયી છે અને ઇદ્રિયસુખ અસ્થિર-ક્ષણિક છે. આત્માનું સુખ સંપૂર્ણ છે, અને ઇંદ્રિયસુખ અપૂર્ણ છે. આત્માનું સુખ અકૃત્રિમ છે અને ઇંદ્રિયસુખ કૃત્રિમ–કલ્પિત છે. આત્માનું સુખ એકરૂપ છે અને ઇંદ્રિયસુખ નાના રૂપ છે, તેમજ આત્મસુખ શાશ્વત્ છે, અને ઇંદ્રિયસુખ છેહવાળું છે. ઉકત ઉભય જાતના સુખમાં આવે৷ પ્રગટ પટાંતર સમજીને આત્માર્થી સજ્જનાએ આત્માનું સહજ શુષ્ધ અખેંડ અક્ષય નિર્વિકલ્પ નિરુપાધિક અકૃત્રિમ એકાંત અજરામર એવું શાશ્વત સુખ સંપ્રાપ્ત કરવા માટે જ અહાનિશ ઉદ્યમ કરવા ઘટે છે. ઇદ્રિયસુખના માહ તજી મનને સ્થિર કરવાથી તે મેળવવું સુલભ છે.

૫૦. શ્રમણુ અતિ દિ અગાધ વખાણા— શ્રમણ એટલે તપસ્વી મુનિરાજ તેમના વહે અનુભવાતું જે સહજ અતીંદ્રિય આત્મિક સુખ તે જ ખરેખર અગાધ-અપાર-નિ:સીમ છે અને ઇ દ્રિયજન્ય વિષયસુખના આશી એવા અવિરતિ જનાેનું ક્ષિણુક અને કલ્પિત સુખ તે છિલ્લર જળસમાન અલ્પ અને તુચ્છ છે એમ ઉભયને પરસ્પર સરખાવતાં સમજાશે. એમ સમજ ઉભયમાં જે અધિક હિતકર પ્રતીત થાય તેવા સુખને માટે જ ઉદ્યમ કરવા ઉચિત છે.

પ્વ. ઇચ્છારાે ધન તપ મનાહાર—ભિન્ન ભિન્ન વિષ-ચાેમાં અટન કરતી ઇ દ્રિયાને અને મનને દમી તે તે વિષયામાં થતા રાગદ્વેષાદિક વિકારાને નિવારવા માટે આત્મનિગ્રહ કરવા એ જ

ખરેખર સુંદર મનોહર તેય છે, અને ઉક્ત અનિષ્ટ વિકારોને વારવા માટે જ સમર્થ જ્ઞાની પુરુષોએ નાના પ્રકારના બાહ્ય અને અભ્યંતર તેય કરવા ઉપદેશ આપેલા છે. એ ઉભય પ્રકારના તેયનું સ્વરૂપ વિસ્તારપૂર્વક અનેક સ્થળે બતાવેલું છે ત્યાંથી સમજી બની શકે તેટલા તેના આદર કરવા ખપ કરવા જરૂરના છે. તપથી વિકાર માત્ર બળી જાય છે, અનેક પ્રકારની લબ્ધિએા અને સિધ્ધિએા સંપજે છે તેમજ પરિપૂર્ણ કર્મમળના ક્ષય કરીને આત્માને ઉજ્જવળ કરી અક્ષય અનંત એવા શાધ્વત માક્ષ- સુખના લાકતા બનાવે છે, માટે જ તેમાં પૂર્ણ પ્રયત્ન કરવા જરૂરના છે.

પર. જપ ઉત્તમ જગમાં નવકાર — જેથી ઉત્તમ કેાટિવાળા આત્માનું સંસ્મરણ થાય તે જપ કહેવાય. તેવા જપ જગત્માં નવકાર મહામંત્ર જેવા કાઇ બીજો ઉત્તમ નથી, કેમકે નવકાર મહામંત્રમાં અરિહંતાદિક પંચ પરમેષ્ઠીના સમાવેશ થાય છે, તેમાં જે અરિહંતાદિક પંચ પરમેષ્ઠીના સમાવેશ થાય છે, તેમાં જે અરિહંત અને સિદ્ધ ભગવાન અનંતગુણના આગર છે. આચાર્ય મહારાજ નિર્મળ અખંદ બ્રહ્મચર્યાદિક ૩૬ ગુણાવડે, ઉપાધ્યાય મહારાજ ઉત્તમ પ્રકારના વિનય સહિત સત્શાસના પઠનપાઠનાદિરૂપ ૨૫ ગુણાવડે અને મનુષ્યલાક વર્તી નિર્ગ્ર'થ મુનિસમુદાય અહિંસાદિક ઉત્તમ ૨૭ ગુણાવડે જગત્તયનને પાવન કરે છે, તેમજ જે અનંત જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રા-દિક ધર્મવડે અરિહંતાદિક વિબૂષિત છે તેવા શુધ્ય આત્મધર્માનો પણ નવકાર મહામંત્રમાં સહેજે સમાવેશ થાય છે. આત્મસાફાત્કાર કરવા પ્રથળ ઇચ્છાવાળા ભવ્યજનાએ ઉક્ત મહામંત્ર વારંવાર જપવા યાગ્ય છે; એથી આત્માની શોધ્ર ઉન્નતિ સાધી શકાય છે.

## પર્ક સંજમ આતમ થિરતા ભાવ, ભવસાયર

તરવાકા નાવ—આત્મપ્રદેશમાં રત્નજયાતિની જેમ સહજે વ્યાપી રહેલા જ્ઞાન-દર્શન–ચારિત્રાદિક સદ્દગુણુસમુદાય, તેમાં જ અકૃત્રિમ પ્રેમભાવે રમણ કરવું તેજ સંયમ છે. જેમ બાટવડે ભવસાગર સુખે તરી શકાય છે તેમ ઉક્ત સંયમને સેવવાવડે આત્મા સુખે જન્મ, જરા અને મરણ સંખંધી અનંત અને અગાધ દુઃખરૂપ જળથી ભરેલા આ સંસારસમુદ્રના પાર પામી શકે છે. હિંસા. અસત્ય, અદત્ત, અબ્રદ્ધા અને પરિગ્રહથી નિવર્તી, ઇંદ્રિયા ઉપર કાળૂ રાખી, મન, વચન અને કાયાના કૃત્સિત (માઠા) વ્યાપારને તજી, અહિંસાદિક ઉત્તમ સાધનસંતતિને પરમાર્થ ભાવે સેવવી, એ આત્મસ્થિરતારૂપ સંયમગુણની આરાધના માટે જ છે અને તેથી જ ભવસમુદ્રને તરી માલપુરીમાં પહોંચવું સુલભ થાય છે; એથી વિપરીત હિંસા અસત્યાદિક અમાં યમને અનન્યભાવે સેવવાથી આત્મભાવ અત્યંત અસ્થિર થઇ મલીનતાને પામે છે, અને તેથી તે અરહટઘટિકાના ન્યાયે ભવચક્રમાં ભટકયાજ કરે છે.

પ૪. છતી શક્તિ ગાપવે તે ચાર—ઉક્ત સંયમ ગુણને સેવવા માટે અને અસંયમથી નિવર્તવા માટે જે પાતાની છતી શક્તિના સદુપયાંગ ન કરે, તેના ગેરઉપયાંગ કરે તે જ ખરે-ખર ચાર સમજવા. લાકપ્રસિધ્ધ ચાર અન્યને અધારામાં છેતરી પરદ્રવ્ય સંહરે છે, અને તે ગુપ્ત સ્થળે ગાપવે છે. પરંતુ આ આત્મચાર તા પાતાના જ અંતઃકરણને છેતરી આત્મસાધનની અમૂલ્ય તકથી પાતાને જ વચિત રાખીને અજ્ઞાનવઢ પાતે પાતાના જ સર્વસ્વ ગુમાવી દે છે, અને તે અમૂલ્ય તક ગુમાવી દીધાથી પુનઃમહાપરિશ્રમે પણ તે ખાટને પૂરી પાડી શકતા નથી. આનું નામ આત્મવંશકતા.

પપ. શિવસાધક તે સાધકિશાર —પ્રમાદ તજી

ચ્અપ્રમત્તપણે સિ'હની જેમ શૂરવીર થઇ સ'યમ આચ**ર**ણવડે જે માક્ષમાર્ગ સાધે છે તે જ ખરા સાધુની ગણનામાં આવે છે. બાકી સાધુવેષ ધારણ કરી પવિત્ર સ'યમાચરણ સેવવાને બદલે જે અસ'યમવડે વેષવિડ'બના કરે છે તે સાધુનામને કલંકિત કરે છે. ઉત્તમ પુરુષા જે જે પ્રતિજ્ઞા કરે છે તેના પ્રથમથી જ પૂરતા વિચાર કરી જેના સુખે નિર્વાંહ થઇ શકે એમ હાય તેવી જ પ્રતિજ્ઞા પાતે જ અંગીકૃત કરે છે, અને તે પ્રાણાંત સુધી પાળા છે, તેમાં કદાપિ પણ પાછીપાની કરતા નથી; તેવી રીતે સકળ મુમુક્ષુ જનાએ સંયમ પાળવારૂપ જે પ્રતિજ્ઞા પાતે સુંઘ સમક્ષ અંગીકૃત કરી છે તેના વિવકથી જીવનપર્યં ત નિર્વાહ કરવા, તેમાં લગારે પ્રમાદ ન કરવા એ તે મહાશયાનું મુખ્ય કર્તવ્ય છે, અને એમાં જ સ્વપરનું હિત સમાયલું છે.

પક અતિ દુજ્ય મનકી ગતિ જોય—જેમ ખધી ઇદ્રિયામાં જિલ્લા ઇદ્રિય છતવી મુશ્કેલ છે, સર્વ **વ**તામાં જેમ પ્રદ્ભાચર્ય પાળવું દુષ્કર છે. તેમ ચાેગમાં મનયાેગ જીતવાે ક્ડણ છે. મન જીતવું કઠણ છે, એ વાત ખરી પણ તેને જીત-વાના શુભ ઉપાયા શાસમાં અતાવેલા છે, તેના ગુરુગમ્ય બાધ ંમેળવીને મનને સ્થિર કરવા પ્રયત્ન કરવા જરૂરનાે છે. પારાની જેવા ચપળ મનને મારવા માટે બહુ પુરુષાર્થની જરૂર છે, અને તેનું ફળ પણ કંઇ એાછા મહત્ત્વનું નથી કહ્યું છે કે " મન પારદ મૂર્છિત ભયે, અ તરંગ ગુણવૃદ, જાગે ભાવ નિરા-ગતા, લગત અમૃતકે બિ'દ્દ. " એટલે મનરૂપી પારા, નિરા-ગતારૂપી અમૃતના સ્પર્શ થતાં મૂછિત થઇ જ્યારે મરી, જાય છે ત્યારે આત્માના અંતરંગ ગુણુનાે સમુદાય સજીવન થાય છે. મતલબ કે મનના પૂરા જય કરવાથી જ સંકળ સદ્દગુણા પ્રગટ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. તેથીજ અતિ ચપળ મનને વર્શ કરવાની ઃઆવશ્યકતા સિ**ધ્ધ થાય છે. વળી કહ્યું છે** કે મનને મારવાશી

ઇ દ્રિયા સ્વતઃ વશ થાય છે, અને તેમ થવાથી કર્મશત્રુઓના ્ક્ષય થઇ જાય છે, માટે મનને જ મારવું જરૂરતું છે. વળી મન જીત્યું તેણે સઘળું જત્યું એમ આનંદઘનજી કહે છે, આથી વધારે શું જોઇએ?

પછ. **અધિક કપટ નારીમેં હાેય**—પુરુષ કરતાં સ્ત્રીજાતિમાં સ્વાભાવિક રીતે અધિક કપટ હાય છે. આ એક સામાન્ય નિયમરૂપે વાત છે. બાકી તેા અપવારૂપે પુરુષથી પણ ન્યૂન કપટવાળી અથવા નિષ્કપટ પ્રવૃત્તિવાળી સ્ત્રીઓ પણ મળી આવે, એ વાત સુસંભવિત છે. કપટબહુલ સ્ત્રીઓનાં ચરિત્ર નાંધવા જવા પડે તેમ નથી, કેમક એવાં ચરિત્રાવાળી સ્ત્રીએા જ **બહુધા નજરે પડે છે, તેમજ શાસ્ત્રથી પણ એ વાતને** પૃષ્ટિ મળે છે. તેવી જ પુષ્ટિ શાસ્ત્રથી અપવાદરૂપે થયેલી સ્ત્રીએા માટે પણ મળે છે, પરંતું એના પ્રગટ પુરાવા મળે એવા નિષ્કપટ આચરણને સેવનારી સ્ત્રીએ અત્યારે ભાગ્યે જ મળી શકે છે. તેવા પ્રગટ પુરાવા નહિ મળવાનું અથવા બહુ જ એાછા મળ-વાનું કારણ સ્ત્રીઓના જાતિસ્વભાવ જ જણાય છે. કહ્યું છે કે ' અસત્ય ભાષણ, સાહસ ખેડવું, માયા–કપટ સેવવું, મૂર્ખપણું– અજ્ઞાનાચરણ, અતિ લેાલ-તીવ **વિષયભાગરૂપ** નિર્દયતા ( વિષય ભાેગરૂપ સ્વાર્થમાં અંતરાય થતાં સ્વાર્થ સાધવા માટે હૃદયની કઠારતા ) અને અશુચિતા-અપવિત્રતા એ ગણાવેલ દાેષા સ્ત્રીજાતિમાં સ્વાભાવિક હોાય છે. ઉક્ત બાખતમાં અપવાદરૂપે પ્રાયઃ એવી જ ઉત્તમ સત્તીએા કે મહાસતીએા હાેઇ શકે કે જે ઉત્તમ પ્રકારની શીલસ'પત્તિથી વિભૂષિત છે, તેમજ જેમણે સ્વપતિમાં કે સ્વગુરુમાં જ સર્વશ્વ આરાપેલું છે.

## નીચ સાેઇ પરદ્રોહ વિચારે, ઉંચ પુરુષ પરવિકથા નિવારે;

:: x3 ::

ઉત્તમ કનક કીચ સમ જાણે, હરખ શાેક હૃદયે નવિ આણે, ૧૭ અતિ પ્રચંડ અગ્નિ કે કોધ. દુદ<sup>ર</sup>મ માન મતંગજ જોધ; વિષવક્ષી માયા જગમાંહી, લાભ સમા સાયર કાઇ નાંહિ. નીચ સંગથી ડરીએ ભાઇ. મળીએ સદા સંતકુ જાઇ; સાધુસંગ ગુણવૃદ્ધિ થાય, નારીકી સંગતે પત જાય. ચપળા જેમ ચંચળ નર આય. ખિરત પાન જબ લાગે વાય: છિજ્ઞર અંજળિ જળ જેમ છીજે. ઇણવિધ જાણી મમત કહા કીજે. ચપળા તિમ ચંચળ ધનધામ. અચળ એક જગમેં પ્રલુનામ; ધર્મ એક ત્રિભુવનમેં સાર. તન ધન ચાેવન સકળ અસાર. ૨૧. નરકદ્વાર નારી નિત જાણાે. તેથી રાગ હિયે નવિ આણા; અંતર લક્ષ રહિત તે અંધ. જાનત નહિ માેક્ષ અરુ બંધ.

જે નવિ સુણુત સિદ્ધાંત વખાણ, અધિર પુરુષ જગમેં તે જાણ; અવસર ઉચિત છેાલી નવિ જાણે. તાકું જ્ઞાની મૂક વખાણે 53 સકળ જગત જનની હે દયા. કરત સહુ પ્રાણીકી પાલન કરત પિતા તે કહીએ, તેનાે ધર્મ ચિત્ત સદહિયે. २४

**પ૮. નીચ સાેઇ પરદ્રોહ વિચારે—**પરજીવતું અનિષ્ટ કેમ થાય, સામા કેમ બેહાલ થાય, સામા કેમ સુખથી જાષ્ટ થાય, સામાની ઉપર કેમ આપદા આવી પડે, એવા પ્રકારની વિચારજાળ ગુ'થી કેવળ દુધ્ર્યાનમાં જ પાતાના કાળ નિર્ગમન કરે, સૂતાં ઉઠતાં, જતાં આવતાં કેવળ એવું જ ખાેટું ચિંતવન કર્યા કરે અને સામાનું સાક્ષાત્ અનિષ્ટ કરવાની તક શાધ્યા કરે, તક મળે તેા કરવા ચૂકે નહિ, બીજાને પણ એવી જ ખાટી સલાહ આપી પાતાના કલ્પિત સ્ત્રાર્થ સાધવા બનતું કરે, એક ક્ષણ પણ શુભ વિચારને અવ-કાશ ન આપે તે પરદ્રોહકારી જ ખરેખર નીચ પાપી સમજવા. જો કે સામાના પ્રભળ પુષ્યયોગે કે<sub>!</sub>ઇ દુષ્ટ ફાવી શકે **નહિ,** યાવત તેના વાળ પણ વાંકા કરી શકે નહિ, તા પણ દુષ્ટ જન તા પાતાની દુષ્ટ વૃત્તિથી અવશ્ય નીચગતિંગામી થાય છે જ. પરદ્રોહકારી દિનરાત દુષ્ટવૃત્તિથી દુઃખી જ રહે છે; ત્યારે સહ્નુ ભલું ઇચ્છનારા સજ્જના સદા મુખમાંજ મગ્ન રહે છે. શાર્યત સુખના અર્થી જેનાએ સ્વપ્નમાં પણ પરદ્રોહ ચિ'તવવા નહિ.

પ૯. ઊંચ પુરુષ પરવિકથા નિવારે—જે વાત

કરવામાં નથી પાતાનું હિત કે નથી પરનું હિત તેવી નકામી વિકથા ઉત્તમ પુરુષા કરતા નથી. કુથલી કરનાર પાતાનું અને પરનું બગાડે છે. પ્રાપ્ત થયેલી સામગ્રીના કંઇ પણ લાભ તે પાતે લઇ શકતા નથી તેમ બીજાને પણ લેવા દેતા નથી. વિકથા સેવનાર કાઇ વખત નિંદાદિકમાં ઉતરીને સ્વપરની પાયમાલી કરે છે, તેથી જે વાતમાં કંઇ માલ જેવું જ નથી, તેમજ કંઇ લાભ પણ નથી તેવી વાત કરવા કરતાં પાતાથી બની શકે તેવા કાઇ સદુદ્દમ સેવીને સ્વપરનું હિત સાધવું એ જ શ્રેય છે.

- દંગ ઉત્તમ કનક કીચ સમ જાણે, હર ખ રાક કૃદયે નિવ આણે ઉદારદિલના નિઃસ્પૃહી પુરુષા આ દુનિયાના દશ્ય પદાર્થામાં માહાઇ જતા નથી. સમ્યગ્ જ્ઞાન-દિષ્ટથી જડ ચૈતન્યનું સ્વરૂપ ઓળખી જેમ બને તેમ જડ વસ્તુથી ન્યારા રહે છે. તેમને સાનાના હગ લાભાવી શકતા નથી, કેમકે નિઃસ્પૃહતાથી તે સુવર્ણને કીચ સમાન લેખે છે, તેથી જ સુવર્ણ સદશ પરવસ્તુઓના સંચાગથી તેમને હર્ષ ઉત્માદ થતો નથી, તેમજ તેના વિચાગે દુઃખ-દીનતા પણ થતી નથી. ઇષ્ટાનિષ્ટ સંચાગવિયાગમાં તે તત્ત્વદૃષ્ટિ સમાનભાવ રાખી શકે છે અને તેથી જ તે સદા પ્રસન્ન ચિત્તથી સંતાષસુખમાં નિમન્ન રહે છે. આવા તત્ત્વજ્ઞાની પુરુષાને સ્વપ્નમાં પણ દુઃખના સ્પર્શ સંભવતો નથી. તેમને પાતાના આત્મામાં અકૃત્રિમ અનહદ્ સુખના અનુભવ હાઇ શકે છે. આવી ઉત્તમ વૃત્તિ જેના ઘટમાં દિનરાત જગી છે તેનું અહાભાગ્ય છે, અને તેવી ઉત્તમ વૃત્તિથી શીઘ ભવના પાર પામી શકાય છે.
- **૧૧. અતિ પ્રચંડ અગ્નિ હૈ ક્રોધ** દ્વેષ, ઇર્ષા, અસ્**યા,** મત્સર, પરદ્રોહ, વેર, શ્રાપ અને હિ'સાદિક સર્વે ક્રોધનાં

રૂપ છે. તે મહાભય કર અગ્નિસમાન છે તે અગ્નિની પેરે પ્રથમ તા જેના મનમાં પ્રગટ થયાે હાેય તેને જ સંતાપે છે અને પછી જેના તરફ વરાળ કાઢવામાં આવે છે તેનામાં ઉપશમ રસનું બળ ન હાય તા તેને પણ પ્રજાળે છે, અને એમ અનુક્રમે અનેક જનાને ઉપતાપ કરે છે. બીજો અગ્નિ જળના યાગે શમી ્જાય છે ત્યારે ક્રોધાગ્તિને શમાવવાને પૂરતા શમ, પ્રશમ, ઉપરામ, ક્ષમા, શાંતિ, પ્રશાંતિ, ઉપરાંતિ જેવા ઉપચારની જ જરૂર રહે છે. અગ્નિથી દગ્ધ થયેલી ભૂમિમાં વાવેલાં ષીજનાં અંકૂરા તેા ઉગી નીકળે છે ત્યારે ક્રોધાગ્નિથી દગ્ધ થયેલી હૃદય -ભૂમિમાં પ્રેમાંકૂર પ્રગટતા જ નથી. આમ અનેક રીતે વિચારતાં ક્રોધ અત્યંત અહિતકર છે, તેથી તે સર્વથા વજર્ય છે.

**દર. દુઈમ માન મત્તંગજ જોધ**—અત્ર માનને મદ્દોન્મત્ત હાથીની ઉપમા આપવામાં આવી છે. તેવા હાથીને ુમહાકષ્ટે દુમી શકાય છે. આવા મદાન્મત્ત હાથીને રણસંગ્રામમાં આગળ કરી રાખવાના રિવાજ સાંભળવામાં આવે છે. તે પાતાના ્મદમાં ઉન્મત્ત થયેા છતાે નગરના મજખૂત દ્વારને પણ ભાંગી નાંખે છે. 'અહંતા અને મમતા' રૂપી માહમદિરાથી મત્ત થયેલ વ્યાહ'કાર પણ તેવા જ છે. તેના પણ ક્રોધની પેઠે જડતા, મદ, અભિમાન વિગેરે અનેક અનિષ્ટ પર્યાયાે છે. મદાન્મત્ત હાથીની પેઠે તે પણ દુ:ખે દમી શકાય છે, એટલે મિશ્યા અભિમાનીને વશ કરવા સુશ્કેલ છે. મિથ્યાભિમાનવડે જીવા નહિ કરવા ચાેગ્ય ુકાક અગમ્ય કાર્ય કરવાને સહસા મેદાને પડે છે. તેમાં તે કવ-િગ્રિત જ ફાવે છે. ખાકી તેા અતિ ઉન્મત્તપણે આદરેલાં સાહસ-વાળાં કાર્યનાં કડવાં ફળ તેમને જીવિતપર્યં ત લાેગવવાં પડે છે. રાવણુ અને દુયાધન જેવાનાં દર્ષાત આ બાબતમાં પ્રસિધ્ધ છે. તેવા દુષ્ટ અભિમાનથી જે વેગળા રહે તેમને ધન્યવાદ ઘટે છે. અભિમાનથી વિનય ગુણનાે લાેપ થાય છે માટે અભિમાન ત્યાજ્ય

છે અને વિનયગુણુ આદેય છે. વિનયથી વેરી પણ વશથઇ જાય છે.

₹3. વિષવેલી માયા જગમાં લિ—આખા જગતમાં ફેલાયેલી કાઇ પણ વિષવેલી હાય તા તે માયા—છળવૃત્તિ-રૂપ છે. જેમ વિષવેલીનાં મૂળ, પત્ર, ફૂલ, ફળ અને છાયા સર્વે વિષરૂપ જ છે અને તેનું સેવન કે આશ્રય કરનારને વિષ વ્યાપે છે, તેમજ માયા આશ્રી પણ સમજવું. તફાવત એટલા જ છે કે વિષવેલીથી દ્રવ્યપ્રાણના વિનાશ થાય છે, ત્યારે માયાથી ભાવપ્રાણના લાપ થાય છે. માયાવી જનાની હરેક કિયા વિષમ્ય હાય છે, અને તે પ્રત્યેક કિયાથી સ્વપરના જ્ઞાનદર્શન ચારિત્રાદિક અમૂલ્ય ભાવપ્રાણના નાશ થાય છે. મતલખ કે માયાવીની ધર્મકિયા પણ નથી તેને સુખદાયી, તેમ નથી અન્યને સુખદાયી; પણ તે સ્વપરને એકાંત દુઃખદાયી જ નિવેડ છે. એથીજ એ હેય છે અને નિષ્કપટવૃત્તિ ઉપાદેય છે. કપટ રહિત મન, વચન અને કાયાથી કરાતી વ્યવહારકરણી કે ધર્મ-કરણી જીવને દુર્ગતિથી ખચાવી સદ્દગતિમામી બનાવે છે.

ક્ઝ લાભ સમા સાયર કાય નાંહ—લાભને અત્ર સાગરની ઉપમા આપવામાં આવી છે. તે એવી રીતે કે જીવને જેમ લાભ મળતા જાય છે તેમ લાભ વધતા જાય છે, અને તે અનુક્રમે વધીને સાગર જેવા વિશાળ થાય છે; પરંતુ જામમૃજાનિ દુઃखાનિ એ ન્યાયે લાભમાં દુઃખની પરંપરા રહેલી છે, તેને લાભાંધ એઇ શકતા નથી, તેથી જ તેમાં એ'ચાયા જાય છે. કહ્યું છે કે 'કાઉ સાય'ભૂરમાણુકા, જે નર પાવે પાર; તે પણ લાભસમુદ્રકા, લહે ન મધ્ય પ્રચાર. ' 'આગર સાબહી દાષકા, ગુણુ ધનકા બહ ચાર; વ્યસનવેલીકા કંદ હે, લાભ પાસ ચિહું એાર. '

એમ સમજ સુખના અથી જનોએ સંતાષવૃત્તિને આદરી લાેલ-वृत्तिने। त्यांग अरवे। घटे छे.

- **૬૫. નીચ સંગથી ડરીએ** ભાઇ-<sub>સા</sub>ની પુરુષાએ માેટામાં માેટું દુઃખ નીચ સંગતિનું કહ્યું છે. નીચ સંગતિથી પ્રાણી નીચવૃત્તિ શીખે છે, અને નીચ વૃત્તિથી નરકાદિક નીચ ગતિને પામે છે. એવી રીતે નીચ સંગતિથી ઘણું માઠું પરિણામ આવે છે માટેજ શાસ્ત્રકાર નીચ સંગતિના ત્યાંગ કરવા કહે છે, અને ઉત્તમ સંગતિ આદરવા ઉપદેશે છે. ઉત્તમ સંગતિથી આપ-ણામાં ઉત્તમતા ∶ આવે છે. જેમ સુગંધી કૂલના સંગથી તેલ ફલેલ સુગંધી બને છે, મલયાચળના સુગંધી પવનના સંગથી વૃક્ષ પણ ચંદનના ભાવને ધારે છે, અને મેરુપર્વતના શિખર ઉપર વળગેલું તૃષ્યુ પણ સુવર્ણપણાને પામે છે, તેમ ઊંચ સંગ-તિથી આત્મા ઉચ્ચ સ્થિતિને પામે છે-ઉત્તમ ગુણાને મેળવે છે; ત્યારે નીચ સંગતિથી પ્રાણી નીચ સ્થિતિને પામે છે. જેમ સ્વા-તિજળ સર્પના મુખમાં પડીને વિષરૂપ થાય છે, તપ્ત લાહ ઉપર પડવાથી વિનાશ પામે છે, તેમ ઉત્તમ આત્મા પણ નીચની સંગતિથી હીનતાને પામે છે. એટલા માટે નીચની સંગતિ તજી ઉચ્ચ સંગતિ આદરવાનું કહેવામાં આવે છે.
- ં**૬૬. મળિયે સદા સ**ંતકું જાય—દુનિયાની ખટપટ વૈરાગ્યરસમાં ઝીલી રહેલા સંત–સુસાધુ જનાની જ સાેબતથી **અ**ાતમાને પારમાર્થિક લાભ સંપજે છે. તેમની આંતરવૃત્તિ અત્યંત નિર્મળ–નિષ્પાપ થાય છે, તેએા અત્યંત ગુણાનુરાગી થાય છે, તેથી તેમનું દર્શન પણ પાપહર થાય છે, તેા પછી તેમની સેવાભક્તિ અને અહુમાનાદિકનું તો કહેવું જ શું! સંતસેવા-દિકથી તો કાેટિ ભવનાં પાપ ટળે છે અને અપૂર્વ આત્મલાભ મળે છે. દુનિયામાં એવી કાઇ ઉત્તમ વસ્તુ નથી કે જે સંત-

સેવાથી લભ્ય નથાય. અરે ઐહિક સુખ તો શું પણ માેક્ષસુખ પણ સંતજનાની સેવાદિકથી સુલભ થાય છે, માટે સંપૂર્ણ સુખના ઇચ્છક જેનાએ અવશ્ય સંતસેવા આદરવી ઉચિત છે.

- ૬૭ સાધુ સંગ ગુણુવૃદ્ધિ થાય—હિંસા, અસત્ય, અદત્ત, અપ્રદ્યા અને પરિશ્રહને તજી, આમવચનાનુસાર અહિંસાદિક ઉત્તમ મહાવતાને આદરી, તેના યથાવિધ નિર્વાહ કરી આત્મહિત સાધે તે સવે<sup>લ</sup> સાધુની પંક્તિમાં લેખાય છે. તેવા સાધુજનોના પરિચય કરવાથી ગુણમાં વધારાે થાય છે અને અવગુણમાં ઘટાડા થાય છે. વિનય ( મૃદુતા–નમ્રતા ) જે સકળ ગુણનું વશી-કરણ છે તેના ઉપયાગ સાધુપરિચયમાં અવશ્ય કરવા જરૂરના છે. જેમ જેમ ઘઉના લાેટને વધારે કૃષ્ણવવામાં આવે છે તેમ તેમ તેમાં મીઠાશ વધતી જાય છે; તેવી જે રીતે સદ્દગુણનિધિ સંત– સુસાધુના જેમ જેમ અધિક વિનય સેવવામાં આવે છે તેમ તેમ આત્માને અધિક લાભ થતા જાય છે. વિનયથી વિદ્યા-વિજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે, અને ઘટમાં વિવેક્દીપક પ્રગટે છે તેથી આત્માને વસ્તુસ્વરૂપનું, જડ ચૈતન્ય હિતાહિતનું તેમજ ગુષ્યદેષનું યથાર્થ ભાન તથા શ્રધ્ધા જાગે છે; અને નિર્મળ જ્ઞાન તથા શ્રધ્ધાના ચાેગે સ્વચારિત્રની શુષ્ધિ કરી શકાય છે, એવા રીતે રત્નત્રયીની સહાયથી આત્મા અક્ષયસુખને સાધી શકે છે. આમાં સાધુ-સંગતિ પુષ્ટ આલંબનરૂપ છે, માટે જ તે ઉપાદેય છે.
- **દ. નારીકી સંગતે યત જાય**—પરનારીના પરિ-ચય કરવાથી પાતાની પ્રતિષ્ઠાના લાેપ થાય છે. જેને સ્વસ્ત્રીથી કે સ્વપતિથી સંતાેષ વળતાે નથી તેને જ પરસ્ત્રી કે પરપુરુષ સાથે પરિચય કરવા ઈ<sup>ચ</sup>છા થાય છે. વળી તેનાથી સંતાેષ ન થાય તાે બીજો પરિચય કરવા મન દાેડે છે. એમ હરાયા ઢારની જેમ

જ્યાં ત્યાં લજ્જા વિવેક રહિત રખડતાં દેખી તેમની પાપી વૃત્તિ લાેકના કળવામાં આવા જાય છે, અને તેથી કામાંધ બનેલ સ્ત્રી પુરુષ પાતાની આખરૂ ગુમાવે છે. વળી કુળખાંયણ, કુળઅંગારક વિગેરે ઉપનામ પણ પામે છે. વિવિધ પ્રકારના ચાંદી, પ્રમેહ પ્રમુખ ભય'કર વ્યાધિએામાં સપડાઇ જાય છે, અને પ્રાંતે નર-કાર્દિક દુર્ગતિ પામે છે; તેથી સકળ સ્ત્રી પુરુષાને ઉચિત છે કે અધિક વિષયલાલસા તજી સ્વપતિ કે સ્વદારાસંતાષી જ થવું. એ વાત ગૃહસ્થઆશ્રી કહી, સાધુઆશ્રી તેા તેમને સ્ત્રીસંગતિ સર્વથા ત્યાજય હાેય છે; કેમકે સ્ત્રીપરિચયથી વિષયવાસના જાગૃત થાય છે, અને પરિણામે વ્રતભંગ, લાેકાપવાદ અને નીચ ગતિરૂપ વિપાક લાગવવા પડે છે.

**કલ્. ચપળા જેમ ચંચળ નર આય,** ખિરત પાન જળ લાગે વાય; છિલ્લર અંજલિ જળ જેમ છીજે, ઇણુ વિધ જાણી મમત કહા કીજે. ચપળા તિમ ચંચળ ધન ધામ—ચપલા એટલે વિજળી તે લાણ-વારમાં અદ્દર્ય થઇ જાય છે, કેમકે તેના સ્ત્રભાવ જ ચપળ છે; તેમ મનુષ્યનું આયુષ્ય અને લક્ષ્મી પણ ચપળ છે, એટલે માસુષ્ય કે લક્ષ્મી નષ્ટ થતાં વાર લાગતી નથી. જેમ વાયરા લાગવાથી ઝાડનાં પાન ખરી પડે છે અને અજલમાં રહેલ અલ્પ જળ જેમ તરત ૮૫૬ી જાય છે. તેમ આયુષ્ય અને લક્ષ્મી પણ કારમા છે, તેમના અંત આવતાં વાર લાગતી નથી. એમ સ્વ્યુષ્ટિથી સમજ્યા છતાં સંસારની ખાેટી માયામાં કેમ મુંઝાય છે ? પરવસ્તુમાં ખાેટી મમતા કરવાથી જ દુ ખી થાય છે, અને પાતાનું ખરૂં સ્વરૂપ તથા ખરું કર્ત્તવ્ય ભૂલી જઇ ખરા સુખથી વંચિત રહે છે. એટલી જ મમતા જે પાતાના જ્ઞાન દર્શન ચારિ-ત્રાદિક આત્મગુણમાં જ રાખવામાં આવે અને નિર્મળ સ્ક્ટિક

રત્ન જેવા ઉજજવળ આત્મસ્વરૂપમાંજ અહંતા ધારવામાં આવે તા અલ્પ સમયમાં સમસ્ત દુ:ખના અંત આવી જાય. અજ્ઞાની જીવા પરવસ્તુમાં દેહ, સ્ત્રી, લક્ષ્મી પ્રમુખમાં જ અહંતા અને મમતા કરે છે ત્યારે જ્ઞાની વિવેકી જના 'શુષ્ધ આત્મદ્રવ્ય એ હું, શુષ્ધ જ્ઞાન ગુણુ એ જ મારું ' એવીજ સાચી અહંતા અને મમતા ધારે છે; તેથી હંસની માફક દુઃખ માત્રને તજી સુખ માત્રના આસ્ત્રાદ લઇ શકે છે, અને એજ પરમ કર્ત્તવ્ય છે.

૭૦. **અચળ એક જગમે**ં પ્ર**લુ નામ**—આ ફાની દુનિયામાં શ્રી ઋષભાદિક પ્રભુનું જ નામ અચળ છે, કેમકે તે પૂર્ણ પદવી પામેલા પરમાત્માં છે. પૂર્ણતાને નહીં પામેલા બીજા દેવ, દાનવ અને માનવાદિકનાં નામ અચળ નથી; કેમકે તેએ! જે જે સ્થળે ઉપજે છે ત્યાં ત્યાં તેમનાં નામ જીદાં જીદાં હાવા ઘટે છે. તે પણ એક વખત સારું તા બીજી વખત માઠું, સ્વસ્ત્ર શુભાશુભ કર્માનુસારે હાય છે અને તેથી જ તેમનાં નામ અચળ કહી શકાતા નથી; ત્યારે જેમણે પૂર્વલા ત્રીજા ભવમાં અતિ નિર્મળ અધ્યવસાયયાગે તીર્થ કર નામકર્મ બાંધ્યું છે, તેથી જેમના અનુક્રમે આ મનુષ્યલાકમાં, આર્ય દેશમાં, ઉત્તમ કુળમાં અવ-તાર થાય છે, ત્યાં તેમનું ઉત્તમ ગુષ્યુનિષ્પન્ન સાર્થક નામ રાખવામાં આવે છે, અને તેમને નિશ્ચે તેજ ભવમાં માક્ષ જવાનું નિર્મિત છે, તેથી પુનર્ભવ થવાના નથીજ. એવાં એવાં કારણાથી પ્રભુનું જ નામ અચળ કહી શકાય 🕏 એટલું જ નહીં પણ પ્રભુનું ગુષ્યુનિષ્પન્ન મંત્રરૂપ નામ નિર્મળ શ્રદ્ધાંથી સમસ્થ કરનાર પણ અનુક્રમે કર્મકલ કર્ને દ્વર કરી. અપુનર્ભવી થઇ, સિષ્ધ યુષ્ય અને મુક્ત થાય છે. તેથી પ્રભુના પવિત્ર નામને એકનિ-ષ્ઠાથી સ્મરણું કરનારનાં નામ પણુ એવીજ રીતે અચળ થઇ શકે છે; કેમકે ફરી તેમને જન્મ લેવાની જરૂર રહેતી નથી.

હ૧. ધમ એક ત્રિલુવનમેં સાર--જે સત્ સાધન-

વંડે આત્મા અવિચળ સુખ પામે એટલે જન્મ, જરા, મરણ, આધિ, વ્યાધિ તેમજ સંયોગ-વિયાગજન્ય અનંત દુઃખાદિધ તરી અનંત અક્ષય અવ્યાખાધ અપુનર્ભવ એવું અચળ માક્ષ-સુખ પામે તે સાધન, દાન, શીલ, તપ, ભાવના, દેશવિરતિ યા સર્વવિરતિરૂપ ધર્મ જ જગત્રયમાં સારભૂત છે. જો જીવને જન્મ-મરણના દુઃખથી ત્રાસ છૂટતા હાય અને નિરુપાધિક સુખની જ ચાહના હાય, તા જગત્વત્સલ શ્રીજિનરાજ ભગવાને ભગ્યજ-નાના એકાંત હિતને અર્થ ભાખેલા પૂર્વોક્ત સાધનરૂપ ધર્મનું સ્વરૂપ યથાર્થ ગુરુગમ્ય જાણી નિર્ધારી તેના યથાશકિત આદર કરવા પ્રમાદરહિત પ્રવૃત્તિ કરવી જ જોઇએ.

૭૨ તન ધન ચાેવન સકળ અસાર--શ<sup>રીર</sup>, લક્ષ્મી અને ચૌવન એ બધાં અસાર એટલે ક્ષણિક અને ભય-**ઝુક્ત છે; શરીર અશુચિ**થી ભરેલું, ક્ષણમાં વિણસી જાય એવું અને રાગાકુળ એટલે રાગથી ભરેલું છે. લક્ષ્મીનું બીજાં નામ ચપલા છે. તે જાતે જ ચપલસ્વભાવી છે, તે સ્થિર રહેશે જ એવેન ભરાસા રાખવા જેવા નથી. તેમજ તેના સ'યાગે માહાદિક કઇક ઉન્માદ ઉપજવા સંભવ રહે છે. વળી ચાર પ્રમુખના પણ ભય કાયમ રહે છે. ચાૈવનની પાછળ જરા અવસ્થા જેર કરતી ચાલી આવે છે. તેમજ ચાવનવયમાં વિષયલાલસાદિક કઇક વિકારા ઉપજે છે, તેથી જ તેમાં વિશેષે કાળજી રાખી રહેવા ગ્રાની ફર-માવે છે. ચાવનવય જે નિષ્કલ ક રીતે પસાર કરે છે અને તેના સ્વપરહિત અર્જ્ય જ ઉપયોગ કરે છે તે મહાભાગ્યવાન ગણાય છે. તેવીજ રીતે લક્ષ્મી અને શરીરઆશ્રી પણ સમજવાનું છે. જ્યાંસુધી પૂવકૃત પુષ્યનાે પ્રભળ ઉદય હાેય છે ત્યાં સુધી જ લક્ષ્મી સ્થિર રહે છે. તેટલા અરસામાં જો તેના સદુપયાગ થઇ શકે તેા જ સ્વપરહિતરૂપ થાય છે, નહિતા તેની કેવી ગતિ ચરો તે કંઇ કળી શકાતું નથી; પરંતુ એટલું તેા ચાક્કસ છે કે

કૃપણતા દેષવાળાને તો તે કંઇ પણ હિતકર નથી, પણ કેવળ ક્લેશરૂપ જ થાય છે; કેમકે તે દીન અનાથ છતા સદા ય તેની રક્ષા માટે સચિત રહે છે, તેમ છતાં તેના પૂર્વપુષ્યના ક્ષય થતાં જ તે લક્ષ્મી હતી ન હતી થઇ જાય છે, અને ત્યારે વળી તે બાપડા શાકસાગરમાં ડુબી જાય છે. શરીરનાે સ્વભાવ જ વિશ્-સવાના છે. તેવી વિશ્વસન સ્વભાવવાળી વસ્તુ માટે માહ રાખી આત્મ સાધનની અમૂલ્ય તક હારી જવી અને અંત વખતે તેને માટે ઝૂરી મરવું એ કેવળ અઘટિત છે. યુક્ત વાત તા એ છે કે માટીરૂપ શરીરમાંથી આત્મસાધનરૂપ સુવર્ણ શાધી લેવું, એ જ ખરું કિમિયાપણું છે મતલબ કે ઉકત સર્વ વસ્તુ-ચ્યાની અસારતા શાસ્ત્રયુક્તિ અને અનુભવપૂર્વક નિર્ધારી તેમાં લાગી રહેલાે મિથ્યા અધ્યાસ નિવારી સ્ત્રપરહિત અર્થે તેના સદુપયાગ કરે તેને જ ધન્યવાદ ઘટે છે. જો કે આવાં સ્ત્રી પુરુષ-રત્તાે વિરલ જ હાય છે; પરંતુ એવી નિર્મળ પરિણતિ વિના કલ્યાણુ નથી જ.

૭૩. નરકદ્વાર નારી નિત જાણો, તેથી રાગ ંહિ**યે નવિ આણો** – જે સ્ત્રીજાતિના સ્ત્રાભાવિક દુર્ગુણે! શાસ્ત્રમાં વર્જવેલા પ્રથમ પ્રસંગાેપાત અતાવ્યા છે તેવી સ્ત્રીને ન્નરકના દ્વારરૂપ—નરકમાં જવાના સાધનરૂપ સમજીને તેમાં રાગ, માહ, આસક્તિ થવા ન પામે તેમ સદા ય સાવધાન થઇ રહાે. તે એટલા માટે કે જો તમે એક ક્ષણભર ગફલત કરી તો પરિષ્ણામે તમારે નરકનાં અનંત દુ:ખ દાવાનળમાં પચાવ પડશે ! સ્ત્રીજાતિમાં પણ અપવાદરૂપે કઇક સ્ત્રીરતના પ્રથમ પાકચાં છે, અત્યારે પાંકે છે, અને ભવિષ્યમાં પણ પાકશે.

**૭૪. અંતર લક્ષ રહિત તે અંધ, જાનત** નહીં માેલ અરુ બંધ-કયા કયા કારણાથી આત્મા કર્મથી

મૂકાય છે અને ક્રયા કયા કારણાથી આત્મા કર્મથી બ'ધાય છે તેને યથાર્થ જાણવા રૂપ અંતરલક્ષ્ય જેને નથી તે ખરેખર અધ છે. તેવા અંતરલક્ષ્ય વિનાના અધ જનાે ક્રિયા કરતાં છતાં બધા-ય છે અને સંસારચક્રમાં અટન કરે છે; ત્યારે અંતરલક્ષ્ય સહિત સત્કિયા કરનાર જલદી સંસારના અંત કરી માેક્ષપદને પામી શકે છે. જેમ અંધ માણુસ આંખના અભાવે ગમનકિયા કરતા છતાે અરહાેપરહાે અથડાય છે, પણ ઇચ્છિત સ્થાને પહેાંચી શકતા નથી; તેમ આંતરલક્ષ્ય વિના ઉપયાગશુન્ય ધર્મકરણી કરનાર આશ્રી પણ સમજવું. જેને સ્વપરનું, જડ ચૈતન્યનું, કે ગુણકોષનું યથાર્થ ભાન થયું છે તે અંતરલક્ષ્યથી આત્મ-હિત સાધવા ઉજમાળ રહેનાર શીઘ શિવસુખ સાધી શકે છે, માટે સ હુકાઇ માેક્ષાથી જનાએ અંતરલક્ષ્ય જગાવવાની જરૂર છે.

૭૫. જે નવિ સુણત સિધ્ધાંત વખાણ, બધિર **પુરુષ જગમેં તે જાણ--**જે સર્વજ્ઞવીતરાગપ્રણીત સિદ્ધાંત વચન શ્રવણે સાંભળતા જ નથી અથવા સાંભળ્યું તા નહીં સાંભાજ્યા જેવું કરે છે, મતલખ કે જે આપ્તવચનની ઉપેક્ષા કરે છે અથવા કદાચ દૈવવશાત્ તે સાંભળવા પ્રસંગ મુખ્યા તા તેને તેના રહસ્યાર્થને હૃદયમાં ધારતા નથી, એવી **રીતે જે સાંભાવ્યું ન સાંભાવ્યા જેવું કરે છે તેને જ જ્ઞાની** પુરુષા અધિર (ખંહેરા) કહીને બાલાવે છે; કારણ કે આ મવચના મૃત આસ્વાદવાની અમૂલ્ય તક મળ્યે છતે તેમ જ શ્રવણે દ્રિય સાબિત છતે તે મ'દભાગી જના પ્રમાદવશાત તેવા અપૂર્વ લાભ લેવા ગુમાવી દે છે. જે ખાપડા મૂળથી જ બધિર હાવાથી જિનવાણી સાંભળી શકતા નથી તે દૈવહત જનાના આકરા અપરાધ નથી, કેમકે તેમના દિલમાં શાસ્ત્રશ્રવણ કરવાની લાગણી કવચિત્ જ હાઇ શકે છે, પણ જે છતી સામગ્રીએ તેના સદુપયાગ કરી

ः: ५५ ::

આગમવાણીના અપૂર્વ લાભ મેળવતા નથી તેવા ભાવખધિર જના જ ખરેખર અપરાધી ઠરે છે; કેમકે તેમને તા આખા જન્મ નકામા ગમાવવાથી ભવાંતરમાં પણ તેવા લાભ મળવાના સંભવ પ્રાપ્ત થતા નથી.

૭૬. અવસર ઉચિત બાેલી નવિ જાણે, તાકું **ગ્રાની મૂક વખાણે – જે** અવસરે જે બાલવું ઉચિત હાય, હિતકર હાય, સ્વપરને લાભદાયી હાય, અનુચિત, અહિતકર કે સ્વપરને નુકશાનકારક ન જ હાય એવું સમય અનુકૂળ વચન રણતા નથી, બાલી શકતા નથી અથવા બાલવાની ઉપેક્ષા કરે છે, તેને જ જ્ઞાની પુરુષા મૂક [મુંગા] કહે છે. અવસર ઊંચત એક પણ વચન અમૂલ્ય થઇ પડે છે એટલે લાખા વચનની ગરજ સારે છે ત્યારે 'અવસર ચૂકયા મેહલા' ની જેમ ખરી તક વીત્યા પછી કહેલાં ગમે તેવાં અને ગમે તેટલાં સારાં વચન પણ નિષ્ફળ જાય છે. જેને મૂળથી જ જીભ નથી અથવા તો જે જન્મથી કે કેાઇ રાગાદિકથી મૂંગા થઇ ગયાે છે, અને તેથી જે વચનનાે ઉ<sup>ચ</sup>ચાર કરી શકતાે જ નથી તેના ક'ઇ આકરા અપરાધ નથી; કેમકે તે દૈવહત છે છતાં તેના મનમાં કાેઈ અનુકૂળ પ્રસંગે અવસર ઉચિત વચન બાેલવાની લાગણી તેા થાય છે; પણ તે બાપડા બાલી શક્તા નથી. અને જે છતી જીલે અવસર ઉચિત બાલી જાણતા નથી પણ વગર વિચાર્યું અનુચિત પ્રતિકૃળ ભાષણ કરી રંગના ભંગ કરે છે તે જ ખરેા અપરાધી ઠરે છે. પ્રિય, પથ્ય અને સત્ય વચનજ સ્વપરને હિત કરી શકે છે, તેથી વિપરીત વચન ઊલડું નુકશાન કરે છે. કડુક બાલા માણસ અન્યમાં અળખામણા થાય છે, માટે સ્વ-પર ઉભયતું હિત સચવાય તેવું મિષ્ટ અને સત્ય જ બાલવાની ટેક રાખવી ખહુ જ જરૂરની છે.

૭૭. સકળ જગત જનની હે દયા, કરત સહ પ્રાણીકી મયા—દયા, રહેમ, જયણા અને અહિંસા એકાર્થ રૂપ છે. દયા જગતવત્સલા જનની (માતા)છે. દુનિયામાં જે દેવ, માનવ કે પશુ પર્યંત સુખ પ્રતીત થાય છે તે દયાના જ પ્રતાપ છે. દયાના મહિમા અચિત્ય અપાર છે, દયા જ ઇંદ્રનાં, ચક્રવર્તીનાં કે એવાં જ ઉત્તમ ઐહિક સુખ અપે છે, અને પ્રાંતે દયા જ આત્માને શાશ્વત સુખના ભાકતા ખનાવે છે. દેહ લક્ષ્મી પ્રમુખ જડ વસ્તુ ઉપરના માહ તજ પરમ દયાળ શ્રી વીર પરમાત્માનાં પવિત્ર વચનાનુસારે નિઃસ્ત્રાર્થપણે અહિંસા ધર્માનું આચરણ કરવા જે જે સદ્દઉદ્યમ સેવવામાં આવે છે તે મહાકલ્યાણકારી થાય છે. જગત્ના જવા જે જે સુખશાંતિના અનુભવ કરે છે તે તે પૂર્વજન્મમાં આચરેલા અહિંસા ધર્મનું જ ઉત્તમ ફળ સમજવું. તેવી જ રીતે વર્તમાન કાલમાં અહિંસા ધર્મને સાક્ષાત્ સેવે છે અને ભવિષ્યકાળમાં જે તેની સેવા કરશે તે સવે<sup>લ</sup> અહિંસા ધર્મના પસાયે સંસારમાં પણ પ્રગટ સુખ અનુભવી અનુક્રમે અક્ષયસુખના ભાેકતા થઇ શકશે આવી **રી**તે સર્વ પ્રકારનાં સુખને પ્રગટ કરનારી, તેનું પહ્લનપાેષણ કરનારી અને એકાંત અમૃત વૃષ્ટિને કરનારી જગદંખા જનની અહિંસા જ છે. એમ સમજ સુખના અર્થી સકળ જનાએ તેનું જ આરાધન કરવા અહાનિશ ઉજમાળ રહેવું. તેનું કદાપિ પણ કુપુત્રની પેરે વિરાધન તો કરવું જ નહિ. જે ઉક્ત માર્ગને ઉદ્ઘં-ઘરો નહીં તે અવશ્ય સુખી થશે.

૭૮. પાલન કરતા પિતા તે કહિયે, તે તા .**ધુમ<sup>િ</sup> ચિત્ત સદ્દહિયે**—જે આપણું પાલનપાષ**ણ** કરે છે તે પિતા કહેવાય છે. તે તે ા એક ભવગાશ્રી જ પ્રાયઃ હાય છે, પણ જે આપણને ભવભવમાં નિવાજે, આપણું સમીહિત સાધે,

આપણને આનંદમાં રાખે, લગારે દુ:ખના સ્પર્શ થવા ન આપે અને પરિણામે આપણને દુર્ગતિના દાવમાંથી બચાવી સદ્દગતિમાં જોડે અને અનુક્રમે અક્ષય સુખસમાધિના ભાગી ખનાવે એ ધર્માપિતાના જ પરમ ઉપગાર છે. એ અમાપ ઉપગાર કદાપિ વિસારી ન શકાય એવા છે. નીતિ-અનીતિના લેદ ખતાવીને, અનીતિ–અન્યાયના માર્ગથી નિવતાવી આપણને નીતિ–ન્યાયના માર્ગે દાેરી સત્ય, અસ્તેય, શીલ અને સંતાેષાદિકનાં ઉત્તમ તત્ત્વ સમજાવી, સર્વ પાપથી વિમુખ કરી, નિર્મળ ચારિત્રયુક્ત બનાવે છે અને તેમાં જ આપણા ઉપયોગને એાતપ્રાત પરાવી આપણને પરમાન દમાં નિમગ્ન કરી દે છે તે પુજ્ય ધર્માપતા જ સદા શરણ્ય (આશ્રય કરવા યાગ્ય) છે. દુનિયામાં કહેવાતા પિતા ભ્રાતાદિક સંબંધીએા સ્વાર્થી હેાય છે. તે સ્વાર્થ સિદ્ધ થયા બાદ અથવા સ્વાર્થમાં અંતરાય પડવાથી છેહ દે છે ત્યારે ખરેા ધર્મ અને ખરા ધર્મી જેનાના સંબંધ કેવળ નિઃસ્વાર્થ અને એકાંત સુખદાયી છે. એમ ચિત્તમાં દઢ શ્રદ્ધાન રાખી કલ્પિત સંબંધમાં નહિ મુંઝાતાં ધર્મના અવિહડ સંબંધને માટેજ યત્ન કરવે**ા** ંઉચિત છે.

૭૯ થી ૧૦૧ સુધીના ૨૩ પ્ર'નાેના ઉત્તર નીચે પ્રમાણે—

> માહ સમાન રિપુ નહીં કાેઈ, દેખા સહુ અંતરગત જાેઇ; સુખમેં મિત્ત સકલ સંસાર, દુઃખમે મિત્ત નામ આધાર. રપ

હરત પાપથી પંહિત સાેઇ, હિંસા કરત મૂઢ સાે હાેઇ;

સુખિયા સંતાષી જગમાંહી, જારૂં ત્રિવિધ કામના નાંહી. २६ જારૂં તૃષ્ણા અગમ અપાર. તે ગ્હાેટા દુઃખિયા તનું ધાર; થયા પુરુષ જે વિષયાતીત, ેતે જગમાંહે પરમ અભીત. २७ મરણ સમાન લય નહીં કાેઇ. પંથ સમાન જરા નવિ હાૈઇ: પ્રબળ વેદના ક્ષુધા વખાણા, વકુ તુરંગ ઇંદ્રિ મન જાણા. 24. કલ્પવૃક્ષ સંજમ સુખકાર, અનુભવ ચિંતામણિ વિચાર;

કામગવી વર વિદ્યા જાણ, ચિત્રાવેલિ સક્તિ ચિત્ત આણ. ₹€-

સંજમ સાધ્યા સવિ દુ:ખજાવે, દુઃખ સહુ ગયાં માેક્ષપદ પાવે; શ્રવણશામા સુણીએ જિનવાણી, નિર્મળ જીમ ગંગાજળ પાણી.

નયન શાભા જિનળિ બ નિહારાૈ. જિનપહિમા જિન સમ કરી ધારા; સત્ય વચન મુખ શાેેેલા સારી, તજ તંબાળ સંત તે વારી.

30.

કરકી શાેલા દાન વખાણા, ઉત્તમ ભેદ પંચ તસ જાણો; ભુજાળળે તરીએ સંસાર, **ઇ**ણવિધ ભુજ શાેેેે શાે ચત્ત ધારે. ૩૨ નિર્મ<sup>ા</sup>ળ નવપદ ધ્યાન ધરીજે. હ્રદય શાેેે કાંગા કાંગાવિધ નિત કીજે; પ્રભુગુણ મુક્તમાળ સુખકારી, કરાે કંઠ શાલા તે લારી. 33

૭૯. માેહ સમાન રિપુ નહિ કાેઇ, **દે**ંખે સહુ **અંતરગત જોઇ:**—માહ જેવા કાઇ પણ કટ્ટો શત્રુ દુનિયા-માં નથી એ વાત આત્મામાં જ ઊંડા આલાચ કરતાં સમજ શકાય એવી છે. રાગ, દ્વેષ, કષાય, વિષયલાલસા, અહંતા અને મમતાદિક સર્વ માહેના જ પરિવાર છે. તે જીવને જુદી જુદી રીતે ઘેરી તેની વિધવિધ રીતે વિડ બના કરે છે.' હું અને મારું ' એવા મંત્રથી માહે આખી આલમને અ'ધ કરી દોધેલ છે. અને એ જ મંત્ર જગતના જીવેા સુખબુદ્ધિથી ગણે છે; પણ તેથી પરિષામે કેટલું બધું દુઃખ થાય છે તે તેા કાઇક વિરલાજ સમજી શકે છે. જો અનંતી વાર જન્મમરણના ફેરામાં ફરવાનું કંઇ પણ સબળ કારણ હાેય તાે તે રાગ, હેષ અને માેહ જ છે. તેના અંત (ક્ષય) થયે છતે જન્મમરણ સંબંધી સમસ્ત દુ:ખના સહેજે જ અંત થઇ જાય છે. એ વાત શાસ્ત્રથી, ગુરુગમથી કે જાતિઅનુભવથી જ સારી રીતે સમજી શકાય એવી છે. આપણે! આત્મા પ્રમાદવશાત્ માહાદિક શત્રુઓના પાશમાં સપડાઇ ગયા છે તેમાંથી મુક્ત થવાની તેને પૂરેપૂરી જરૂર છે, અને તે ઉપેક્ષા કરવા યાેગ્ય નથી જ. જો આપણને આપણા શુદ્ધ સ્વરૂપનું

એટલે આપણી આત્મશક્તિનું યથાર્થ ભાન(ગ્રાન) અને યથાર્થ શ્રધ્ધાન (પ્રતીતિ) થાય તેં આપણને પાતાને પૂર્ણ ખાત્રી થાય કે આપણે આપણા કદૃા શત્રુએોના પાશમાં આપણી જ ભૂલથી સપડાયા છીએ; અને આપણે જાગૃત થઇ આપણી ભૂલ સુધારીને તે શત્રુએાની પુંઠ પકડીએ તો તેમના ભાર નથી કે તે આપણને વધારે વખત પજવી શકે. મતલખ કે આપણને આત્મજાગૃતિની ખરી જરૂર છે. એટલે કે આપણે આપણું ચરિત્ર બહુ ઉંચા પ્રકારે સુધારી લેવાની જરુર છે, અને એમ થયે માહાદિક શત્રએા આપાઓપ આપણાથી ત્રાસ પામીને પલાયન કરી જશે.

૮૦. સુખમેં મિત્ત સકલ સંસાર, દુ:ખમેં ચિત્ત નામ આધાર — પૂર્વ પુષ્યયોગે જ્યારે સકળ સુખ-સામગ્રી સંપ્રાપ્ત થઇ હોય છે ત્યારે તેા બધા યમિત્ર થવા માગે છે, પણ જ્યારે કાેઇ અંતરાયયાેગે સખસામગ્રીના વિયાગ થાય છે ત્યારે આપદા સમયે આવી ઊભા રહેનાર, તેમાં મદદગાર થનાર યાવત્ તે આપદાથી મુક્ત કરવા પાતાથી **બન**તી દરેક કાેશીશ કરનાર જે સખાચો નીકળે તે જ ખરા મિત્ર છે. પ્રશ્નોત્તર રત્નમાલિકામાં આ પ્રશ્નના આપેલા ઉત્તર મનન કરવા ચાત્ર્ય છે, અને તે એ છે કે ' જીવને ભવિષ્યમાં ભયંકર દુ:ખ આપે એવા પાપથી આપણને અળગા કરે, સદુપદેશવડે થનારાં દુ:ખની સમજ આપી આપણને પાપ આચરણથી નિવ-તાંવે અને સન્માર્ગમાં સ્થાપે, યાવત્ સન્માર્ગમાં જ સ્થિત કરે એ જ આપણા ખરા મિત્ર સમજવા. ' જ્યારે બીજા મિત્ર આ ભવમાં જ સહાયભૃત થાય છે ત્યારે ઉપર જણાવેલા સન્મિત્ર પરલાેકમાં પણ સહાયભૂત થાય છે; માટે માક્ષાર્થી જનાેએ भित्र કरवा ते। आवा જ भित्र કरवा सक्ष्य राभवुं. यतः किं क्रित्रं यन्निबत्तयति पापात्।

:: ६१ ::

**૮૧. ડરત પાપથી પંડિત સાઇ**—જે પાપ આચ-**રહ્યુ**થી ડરતો રહે અને <u>શ</u>ુભાચરણમાં આગળ પગલાં ભરે તે પંડિત. પ્રશ્નોત્તરમાલિકામાં આ પ્રશ્નના આવા ખુલાસા છે કે कः पंडिता ? विवेकी એટલે પંડિત કાહ્યુ ? જેના હૃદયમાં વિવેક પ્રક્રક્યો છે અને તે વિવેકના બળયા જેને જીવ, અજીવ, ( જડ, ચૈતન્ય ) પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, ખંધ, માેક્ષ અને નિજરા-**૩૫ નવ તત્ત્વનાે** યથાર્થ નિશ્ચય થયાે છે, યથાર્થ તત્ત્વનિર્ણય થવાથી જેના હૃદ્દયમાં નિશ્ચલ તત્ત્વશ્રધ્ધા થઇ છે અને તેથી જ આગામી કાળમાં આત્માને અનર્થકારી થાય તેવી પાપવૃત્તિથી જે અત્યાંત ડરતા રહે છે, તેમજ આત્માને ભવિષ્યમાં એકાંત હિતકારી માર્ગમાં આનંદથી પ્રવૃત્તિ કરે છે, યાવત્ અન્ય યાેગ્ય જનાને એવા જ સદ્ભપદેશ આપે છે તે જ ખરા પંડિત છે.

૮૨. હિંસા કરત મૂઢ સા હાઇ—જગત માત્રને એકાંત સુખ દેનારી આમ ઉપદિષ્ટ દયાની વિરોધિની હિંસક વૃત્તિને પોષે છે એટલે પરમકૃપાળુ પરમાત્માએ જગત્જંતુઓના એકાંત હિતને માટે ઉપદિશેલી ડહાપણ ભરેલી દયાના માર્ગ મરડીને જે આપમતિથી વિપરીત વૃત્તિ આદરે છે તે ગમે તેવા સાક્ષર ગણાતા હાય તાેપણ તત્ત્વદષ્ટિ જનાે તાે તેમને મહા મૂર્ખની કાેટિમાં જ મૂકે છે; કેમકે તે શુષ્કજ્ઞાની માહવશાત્ એટલા પણ ઊંડા આલાચ કરી શકતા નથી કે ' સહુ કાઇ છવિત વાંછે છે, કાેઈ મરણ વાંછતા નથી ' ' જેવું આપણને દુઃખ થાય છે તેવુંજ સહુ કાેઇને થાય છે. ' તા પછી જે આપણને પ્રતિકૂલ જણાય તેવા દુઃખ દાચી પ્રયોગ બીજા પ્રાણી ઉપર શા માટે અજ-**માવવા જોઇએ** ? આટલી બાબત જ જો ક્ષણભર સામ્યભાવ રાખીને વિચારવામાં આવે તેા નિર્દય કામથી પાછું એાસરી

શકાય, અને જેમ જેમ તે વાત વધારે દયાદ્ર લાગણીથી વિચા-·રવામાં આવે તેમ તેમ નિર્દય કામ કરતાં ક'પારી છૂટે, અને : છેવટે નિર્દય કામ કરી શકાય જ નહિ. જે મૂઢ માનવીએો રાક્ષ-સાની પેઠે રસનાની લાેલુપતાથા માંસભક્ષણ અને આખેટક ( મૃગયા-જીવવધ ) કરે છે તે કઠાર દિલવાળા નરપશુઓ પાતાની સમીપે મરણને શરણ થતા જાનવરાની દુઃખભરી લાગણીએા શું જોઇ શકતા નથી ? શું તે દીન અનાથ જાનવરા પાેેેેેેેે પાં ુ બાળબ≈ચાંને મૂકી તે નર<sup>ે</sup> દેત્યાેને અથે° પાતાની ખુશીથી મર-ણુને શરણ થવા ઇ<sup>≈</sup>છે છે ? જેમ- નિર્દયતાથી તેમને તેમની ઇવ્છાવિરુષ્ય રીબાવીને મારી નાખવામાં આવે છે, તેમ આ નરદૈત્યાને તેમનાં બાળબચ્ચાંને કે તેમના વ્હાલા બીજા સંબં-ધીએાને મારી નાખવામાં આવે તેા કેટલાે બધાે ત્રાસ જ્ણાય ? તેટલા જ બલકે તેથા પણ અધિક ત્રાસ ઉક્ત પશુઓને નિર્દય-પણ મારતાં થવા જ જોઇએ. તેની દયાજનક અપીલ કાની પાસે જઇ કરવી ? આ ભારતભૂમિ દયાના પ્રતાપથી આગળ જેવી દયાર્ક અને પવિત્ર હતી તેવી જ અત્યારે નીચ સંસર્ગથી નિર્દય અને અપવિત્ર અની ગઇ છે. કુકત નિર્દયતા ( નિરપરાધી પ્રાણીએ! ઉપર ગુજરતું કૂર શાસન-ઘાતકીપાશું ) જ અંગ નિયામક છે. તેને જ દ્વર કરવા પૂરતા પુરુષાર્થ સેવવામાં આવે તા પુન: આ આર્યભૂમિ જેવી ને તેવી દીપી રહે. એમ સમજ પાતાની માતૃ–ભૂમિના ઉષ્ધાર માટે દરેક ભારતવર્ષી જને હિંસા–પ્રતિખધ સાટે દઢ પ્રતિજ્ઞા કરવી નેઇએ.

૮૩. સુખિયા સંતાષી જગમાંહી જાકું ત્રિવિધ કામના નાંહિ—જેને કાઇ પણ પ્રકારની વિષય-વાંછા રહી નથી એવા સંતાેષી સંત સુસાધુજના જ જગતમાં ખરા સુખીયા સમજવા. વિષયવાંછા એ જ દુઃખરૂપ છે. જેમ ક્ષુધા, તૃષા વિગેરે હુઃખરૂપ છે અને તેને શાંત કરવાને અન્ન-

પાનાદિકના ઉપચાર કરવામાં આવે છે. તે ઉપચાર જો યથાવિધિ ્લક્ષ્યપૂર્વક કરવામાં આવે તો તે **દુઃખ ઉપશાંત થાય છે, પરં**તુ જો તેમાં અતિમાત્રાદિક અવિધિદાષ સેવવામાં આવે છે તો વ્યાધિ પ્રમુખથી ઊલટી નવી ઊપાધિ ઉસી થાય છે અને તેને ટાળવા માટે અનેક પ્રકારના ઉપચાર કરવા પડે છે; તેમ ભિન્ન ભિન્ન જાતની વિષયવાંછના પણ દુઃખરૂપ જ છે અને તે દુઃખને<sup>ક</sup>ઉપ-∷ શમાવવા તેના યાત્ર પ્રતીકાર શાસ્ત્રનીતિયા સ'ભાળપૂર્વ'ક કર-વાની જરૂર રહે છે; અને જે તેમાં અતિચાર થાય તે તે દુઃખ શમવાને બદલે વધવાના જ સંભવ રહે છે. મન, વચન અને કાયાના નિખિલ વિકારોને વશ કરવાને શાસ્ત્રકારે સમિતિ-ગુપ્તિ, રૂપ મુનિધર્મ અને સ્વદારાસંતાષાદિ રૂપ ગૃહસ્થધર્મ અતાવ્યા છે. તેની સદ્દગુરુ સમીપે સારી રીતે સમજ મેળવા તે પ્રમાણે આચરણ કરનાર આત્માર્થી જન અવશ્ય અનુક્રમે ત્રિવિધ કામનાથી મુક્ત થઇ શકે છે; અને એ જ સુખ–સંતાષની પરાકાષ્ટા હાવાયા શાશ્વત સુખના અર્થી જનાએ આદરવા ચાેગ્ય છે. કહ્યું પણ છે કે ન તાવાત્ परमं सुखं એટલે સંતાપ જેવું श्रेष्ठ भुभ नथी अने 'न तृष्णायाः परो व्याधिः ' विषय-તુષ્ણા સમાન કાંઇ વ્યાધિ નથી. અથી જ શાસકારે જણાવ્યું છે કે ' વિષય–ઇંદ્રિયાને માકળી મૂકવી એ આપદાના માગ છે અને તેને કાળમાં રાખવી એ સુખ–સંપદ્દાના માર્ગ છે. એ બેમાંથી તમને જે માર્ગે પસંદ પડે તે માર્ગ ગમન કરેા. '

૮૪. જાકું તૃષ્ણા અગમ અપાર, તે મ્હેંાટા દુ:ખીયા તનું ધાર—જેની તૃષ્ણાના પાર જ નથી અર્થાત્ જેની તૃષ્ણા અનંત અપાર છે તેના દુ:ખના પણ પાર નથી, એટલે તેનું દુ:ખ પણ અનંત અપાર હાય છે. જ્ઞાની પુરુષાએ લાભને અગ્નિની અને તૃષ્ણાને તેની જવાળાની ઉપમા આપી

છે એટલે જેમ જેમ ઇંધનાદિક યેાગે અગ્નિ પ્રણળ થતા જાય છે તેમ તેમ તેની જવાળા પ્રખર પરિતાપકારી **થતી જાય** છે. એવી જ રીતે લાેેેલી માણુસને જેમ જેમ લાલ મળતાે જાય છે તેમ તેમ લેાભાંધતા વધીને તેની તૃષ્ણાને અમર્યાદિત ખનાવે છે અને તે લાભાવિષ્ટને કેવળ દુઃખી દુઃખી કરી મૃકે છે. આવા અનંત અપાર દ્રઃખ દાવાનળના સતત પરિતાયથી ખચવાને જેની પ્રબળ ઇ<sup>ર</sup>છા હાય તેણે લાેભાંધતા મૂકી તૃષ્ણાને સ'કુચિત ( મર્યા-(દત ) કરી સંતાષવૃત્તિ સેવવા અભ્યાસ કરવાે એ જ ઉચિત છે.

૮૫. થયા પુરુષ જે વિષયાતીત, તે જગ-માં હે પરમ અલીત—જેમણે સંતાષવૃત્તિ ધારીને અલ્યા સયાગે અનુક્રમે વિષયવાસનાને જ નિર્મૂળ કરી છે તેમને જગતમાં કુંઇ પણ ભૂય રહેતા નથી. જેમણે રાગદેષાદિક વિકાર માત્રના વિનાશ કર્યો છે તેમને વિષયવાસના હોતી જ નથી એટલે તે જીવનમુક્ત છે, તેથા તેમને પુનર્જન્મ લેવા પડતા જ નથી. છેવટે આ ન<sup>શ્</sup>વર દેહને અહીં જ તજી દેહાતીત થઇ, અક્ષય, અનત અને અવિચળ એવા માક્ષસુખને પામે છે. એટલે જન્મ, જરા અને મરણુ સંબંધી સર્વ ભયથી સર્વથા મુક્ત થાય છે. જ્યાંસુધી જીવમાં રાગદ્વેષાદિક વિકારાને વશ થઇને વિષયવાસના જાગે છે ત્યાંસુધી તેને જન્મ, જરા, મરણ સંબ'ધી ભય માથે ઝઝૂમી રહે છે; ત્યારે વિષયાતીતને કાઇ પણ જાતના ભય રહેતા જ નથી. એમ સમજ પ્રાજ્ઞ જનાએ મન અને ઇંદ્રિયાને જ્ઞાની પુરુષાના વચનાનુસારે દમી, શુષ્ય સંયમ પાળી, વિષયાતીત નિર્ભયપદને પ્રાપ્ત કરવા માટે વિષયવાસના ટાળવા પ્રતિદિન ઉદ્યમ કરવા ઉચિત છે.

૮૬. મરણ સમાન ભય નહિ કાઇ—જગત્ના જીવાના મનમાં જે માટામાં માટા ભય કાયમ નિવાસ કરી રહે છે તે મરખુનો છે, અને તે વાસ્તિવિક છે; કેમકે તેની પાછળ બીજા પણ જન્મ, જરા, સંચાગ, વિચાગ, આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિના ભય સાથે લાગ્યા રહે છે. જો મરખુના મહાભયથી સર્વથા મુક્ત થવાય તા બીજા સાથે લાગેલા ભય તા આપા-આપ શમી જાય. એ મરખુના મહાભયથી મુક્ત થવાને માટે જ સર્વજ્ઞ પરમાત્માએ સમ્યગ્ર દર્શન, જ્ઞાન, આરિત્રના ઉત્તમ માર્ગ અતાવ્યા છે; અને તે રત્નત્રયીનું યથાવિધિ આરાધન કરનાર આત્માર્થી જના અવશ્ય જન્મમરખુ સંખંધી સકળ ભયથી મુક્ત થઇ શકે છે. તેથી નિર્ભય સુખ ઇચ્છનારને માટે એ જ કર્તવ્ય છે.

- ૮૭. પંચ સમાન જરા નિવ હાઇ—જેમ જરા અવસ્થાથી શરીર ખાખરું થઇ જાય છે, તેથી યોવન વયની જેવું સામર્ચ્ય અને ઉદ્ઘાસ ટકી શકતા નથી; તેવી રીતે માટી મજલ કરવાથી માણસ એટલા ખધા થાકી જાય છે કે તેનાથી કઇં પણ અગત્યનું કામ હાંશભર કરી શકાતું નથી, અને જે કંઇ અણુછુટકે કરવું પહે છે તેમાં પણ તેમને કંટાળા આવે છે; માટે જ અનુભવી લાકા કહે છે કે ગમે તેવડી માટી મુસા-કરી પગે ચાલીને કરવાની હાય ત્યારે ' ચાર ચાર ગાઉ ચાલતાં, લાંખા પંચ કરવાની હાય ત્યારે ' ચાર ચાર શરીરથી સીઝે એટલા જ પંથ કરવા કે જેથા ભવિષ્યમાં વધારે સહન કરવું પહે નહીં. તેમજ આપણી વ્યાવહારિક તથા ધાર્મિક કરણીમાં પણ ખલેલ પહેાંચે નહિ.
- ૮૮. પ્રભળ વેદના ક્ષુધા વખાણાે—બીજી બધી વેદના કરતાં ક્ષુધાની વેદના વધારે પ્રમળ કહી છે. બીજી વેદ-નામાં પ્રાય: મનમાં વૈરાગ્ય જાગે છે, પ્રભુનું નામ યાદ આવે

છે, કે પરભવનું સાધન કરવા મનમાં પ્રેર**ણા** થાય છે; જય ક્ષુધાના પ્રભળ ઉદય વખતે એ બધું હાેય તે પણ પ્રાયઃ સુકાઇ જાય છે. એ ક્ષુધા પરિસહને સહન કરનાર કાઇ વિરલ જ્ઞાની તપસ્વી સાધુ જેના જ હેાય છે. તેવા સમતાવંત તપસ્વી સાધુએા શિરસાવંદ્ય છે. શાસ્ત્રનિર્દ્ધિ તપસ્યા ઉક્ત વેદના**ને શમા**વવાના क्तिम विषाय छे.

૮૯. વક તુરંગ ઇદ્રિ મન જાણાે—શાસ્ત્રમાં ઇદ્રિયાે-ને તથા મનને અવળી ચાલના ઘાડા જેવા કહ્યા છે. જેમ અવળી ચાલના ઘાડા અધારને અણધારી વિષમ વાટમાં ખે'ચી જઇ વિડંબનાપાત્ર કરે છે, પણ જો તેને કેળવનાર કાેઇ કુશળ (અશ્વિવિદ્યામાં નિપુષ્ણ) પુરુષ મળે તે તેને એવા સુધારી શકે છે કે તે જ વાંકા ઘાડા અલ્પ વખતમાં તેના સ્વામીને ધારેલા સ્થાને પહેાંચાડી દે છે; તેમ અણુકેળવાયેલી અશિક્ષિત ઇદ્રિયાે તથા મન સ્વ<sup>ર</sup>છ′દપણે માજમાં આવે તેવા વિષયપ્રદેશમાં દાેડીને આત્માને અનેક પ્રકારે દુઃખી કરે છે અને છેવટ દુર્ગ-તિમાં લઇ જઇને નાંખે છે; પણ જે સર્વજ્ઞ પ્રભુના વચનાનુસાર તેમને સારા કેળવ્યાં હાેય તાે તે સન્માર્ગમાં ચાલે છે અને સન્માર્ગમાં ટેવાઇ તે પાતાના સ્વામી-આત્માને સદ્દગતિના ભાેકતા બનાવે છે; માટે શાસ્ત્રકાર ઉપદિશે છે કે ' જો તમે ભવભ્રમણુનાં દુઃખથકી ડરતા હેા અને અચળ અવિનાશી અક્ષય અનંત અજરામર એવા માક્ષસુખની ચાહના કરતા હો તાે ઇંદ્રિયાને વશ કરવાને પ્રખળ પુરુષાર્થ ફાેરવા. ' ' ને વિષય-સુખના જય કર્યો તાે સર્વ દુઃખના અંત આવ્યા જાણવાે. ' આથી સમજાય છે કે સકળ સુખ સ્વાધીન કરવાની ખરી કુંચી મન અને ઇંદ્રિયાને શાસ્ત્રયુક્તિથા સ્વવશ કરી તેમને સન્માર્ગમાં જ દ્વારવામાં–ટેવવામાં સમાએલી છે; તેથી એ જ કર્તવ્ય છે.

- **૯૦. કેલ્પવૃક્ષ સંજમ સુખકાર**—જેમ સર્વ વૃક્ષામાં કલ્પવૃક્ષ ઉત્તમ દેવતરુ ગણાય છે અને તેની છાયા, મૂળ, પત્ર, પુષ્પ અને કૂળ સર્વે ઉત્તમ છે; તેમ ' સંયમ સુખ ભંડાર ' સર્વજ્ઞદેશિત સંયમ સર્વ સુખનું નિધાન છે. વીતરાગ પ્રલુના નિષ્પક્ષપાતી વચન ઉપર અચળ આસ્થા એ સંયમનું મૂળ છે, યમ નિયમ વિગેરે તેનાં પત્ર છે, સહજ સમાધિરૂપ તેની શીતળ છાયા છે, ઉત્તમ દેવ મનુષ્ય ગતિ તેનાં સુગ'ધી યુષ્પ છે અને માેક્ષરૂપ તેનું સર્વોત્તમ ફળ છે. આવા એકાંત સુખદાયી સંયમની કાેને ચાહના ન હાેય ? પરંતુ અનાદિ કાળથી આત્મક્ષેત્રમાં ઊગી નીકળેલાં મિથ્યાત્વ, અજ્ઞાન અને અવિરતિરૂપ ( Weeds demerits ) દુર્ગુ છે ! રૂપી નકામા હાનિકારક રાેપાએાને ઉખેડી નાખી, પ્રથમ હૃદયભૂમિની શુધ્ધિ કરવા અક્ષદ્રતાદિક યાગ્યતા સંપાદન કરી, અનુક્રમે સર્વજ્ઞદેશિત સંયમના યા અધ્યાત્મના અવંધ્ય બીજરૂપ શુષ્ધ શ્રધ્ધાન રાેપી, તેમાં નિર્મળ જ્ઞાનરૂપ અમૃતનું સિંચન કરવામાં આવે છે, તા તેમાંથી પરમ સુખદાયક યમ નિયમાદિક સંયમયાેગના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે, અને તેથી સ્વર્ગનાં તથા માેક્ષનાં ઉત્તમાત્તમ સુખ સંપ્રાપ્ત થઇ શકે છે, એમ સમજી આત્માર્થી જેનાએ ઉક્ત દિશામાં વિશેષે ઉદ્યમ કરવા ઉચિત છે.
- લ્૧. અતુલવ ચિંતામણિ વિચાર—અતુલવજ્ઞાન ચિંતામણિ રત્ન એવું અમૂલ્ય છે, તેથી ચિંતિત સુખ સાધી શકાય છે. તેનું ગ્રંથાકારે એવું લક્ષણ બતાવ્યું છે કે **વસ્તુ** વિચારત ધ્યાવત, મન પાવે વિશરામ; રસ સ્વા-દન સુખ ઉપજે, અનુભવ યાકાે નામ' અથાત અમુક ધ્યેય વસ્તુને વિચારતાં કે ધ્યાવતાં મન શીતળતાને પામ અને તે વસ્તુના રસનું આસ્વાદન કરવા રૂપ સહજ સ્વાભા-

વિક સુખ જેથી વેદવામાં આવે તેનું નામ અનુભવ.'' શાસ્ત્ર તા વસ્તુની દિશા માત્ર ખતાવે છે, ત્યારે તેના પાર તાે અનુ-ભવજ પમાઉ છે. ' 'અનુભવજ્ઞાન કેવળજ્ઞાનરૂપી સૂર્ય-**ના અરૂણાદય** છે.' 'કાેની કાેનો કલ્પનારૂપી કડછી શાસ્ત્ર-રૂપી ક્ષીરમાં કરતી નથી, પરંતુ અનુભવરૂપી જીભવડે તે શાસ્ત્રક્ષીરનું આસ્વાદન કરનાર કાઇક વિરલા જ હાય છે. ' આ અધાં સૂક્ત વચના અનુભવજ્ઞાનના અપૂર્વ મહિમા પ્રદર્શિત કરે છે, એમ સમજી જેથી પાતાના શુદ્ધ આત્મતત્ત્વના સંપૂર્ણ સાક્ષાત્કાર થાય તેવા અનુભવજ્ઞાન માટે જ યતન કરવા ઉચિત છે.

લ્ર કામગવી વર વિદ્યા જાણ—અત્ર સદ્વિદ્યાને કામધેનુ જેવી સુખદાયી કહી છે. જેમ કામધેનું સહુ જાતની મન-કામના પૂરે છે તેમ સદ્દવિદ્યા પણ પૂરે છે.' 'તત્ત્વધીવિ'દ્યા' એ વચનાનુસારે વસ્તુને વસ્તુસ્વરૂપે જેથી જાણી શકાય, એટલે वस्तुनुं यथार्थ स्वरूप कोाणणावनारी विद्या सहविद्या अंडेवाय છે, અને તેથી વિપરીત વિદ્યા અવિદ્યા કહવાય છે, તે **અવિદ્યા**નું સ્પષ્ટ લક્ષણ આવું કહ્યું છે કે 'અનિત્ય, અશુચિ અને પરવ-સ્તુને નિત્ય, પવિત્ર અને પાતાની માનવી.' આવી અવિદ્યા, મિથ્યા ભ્રાંતિ યા અજ્ઞાનને પરિહરવા પ્રયત્ન કરવા એ પ્રથમ જરૂરતું છે. તે વિના કામધેતુ સમાન શ્રેષ્ઠ વિદ્યા પ્રાપ્ત થઇ શકતી જ નથી, અને તે વિના આત્મકલ્યાણ પણ સાધી શકાતું નથી; માટે આત્માર્થી જેનાએ સદ્યુરુ સંગે સદ્દવિદ્યા જ પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન કરવાે ઉચિત છે.

લ્૩. ચિત્રવેલી ભક્તિ ચિત્ત આણ—અત્ર ભક્તિને ચિત્રાવેલી સાથે સરખાવી છે. જેમ ચિત્રાવેલીથી સુવર્ણસિદ્ધિ થાય છે તેમ ભક્તિથી પણ ભવ્ય જનાની મનકામના પૂર્ણ થાય છે, એટલ'જ નહિ પણ તેથી સ્વર્ગ અને અપવર્ગ(માક્ષ)ની પણ પ્રાપ્તિ

ચઇ શકે છે. ખીજાં સાધન કરતાં ભક્તિનું સાધન સુલભ છે એટલું જ નહિ પણ સંગીત સુખ આપનારું પણ છે. જ્ઞાનાદિક અન્ય સાધનમાં મદ આવવાના ભય છે ત્યારે ભક્તિમાં એવા ભયને અવકાશ જ મળતા નથી. ભક્તિથી તા નમ્રતાદિક સદ્દ્યુ-ણશ્રેણિ દિનપ્રતિદિન વધતી જ જાય છે. ભક્તિની ધુનમાં મચેલ। ભદ્રિક જીવ પાતાનું ભાન ભૂલી જઈ ભગવંત સાથે એકમેક થઇ જાય છે; તેથીજ અનેક ભક્ત જનાે ભક્તિના સુલભ માગે<sup>૧</sup> વળેલા જણાય છે.

૯૪. સંજમ સાધ્યાં સવિ દુઃખ જાવે, દુઃખ સહુ ગયાં માક્ષપદ પાવે-સંયમ એટલે આત્માના નિગ્રહ કરવાે. તે આવી રીતે કે–અનાદિ અવિદ્યાના યાેગે જી**વ** જે ઉન્માર્ગે ચડી ગયેા છે—હિંસા, અસત્ય, અદત્ત, અબ્રદ્ધ અને પરિગ્રહમાં લુખ્ધ અન્યાે છે, પાંચે ઇદ્રિયાને પરવશ પડ્યો છે, ક્રોધાદિક કષાયને સુખ**ખુદ્ધિ**થી સેવે છે અને મન, વચન ત<mark>થા</mark> કાયાના યથે<sup>ચ્</sup>છ વ્યાપારમાં જ સુખબુધ્ધિ માની બેઠા છે તે તેની અનાદિની ભૂલ સુધારી તેને સન્માર્ગમાં જોડવા, એટલે અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય અને અસંગતા(નિ:સ્પૃહતા) રૂપ મહા-વતાનું યથાવિધ સેવન કરવું, વિષય-ઇંદ્રિયાને કાળમાં રાખવી એટલે શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પરીરૂપ પંચ વિષયમાં થતી વિકારખુષ્યિને ટાળવી, ક્ષમા, મૃદુતા, સરલતા અને સંતાષ વૃત્તિથી ક્યાયના જય કરવા અને જ્ઞાન, ધ્યાન, તપ, જપ-વડે મન, વચન તથા કાયાના દુષ્ટ વ્યાપારના રાધ કરવા, એવી રીતે ૧૭ પ્રકારે સંયમને યથાર્થ પાળનારનાં ભવભ્રમણ સંબ'ધી સકલ દ્વ:ખ દ્વર જાય છે; એટલે તેને ભવલ્રમણ કરવું પડતું જ નથી, અને સકળ કર્મમળના સંપૂર્ણ ક્ષય કરીને તે અજરામર સુખને પામે છે.

૯૫. શ્રવણ શાેલા સુણિયે જિનવાણી, નિમ<sup>જ</sup>ા જેમ ગંગાજલ પાણી—જેમ ગંગાજળ નિર્મળ મલ– રહિત છે તેમ જિનેશ્વર પ્રભુની વાણી રાગ, દ્વેષ અને માહ-રૂપ મળથી સર્વથા મુક્ત છે, કેમકે સર્વજ્ઞ પરમાત્મામાં ઉક્ત દાષના સર્વથા અભાવ જ હાય છે, અને તેથી જ તેમની વાણી નિર્મળ કહી છે. એવી નિર્મળ જિનવાણીનું કર્ણપુટથી પાન કરવું એ જ શ્રવણ ઇદ્રિયની ખરી શાભા છે. અજ્ઞાની જના પાતાના કાનને કલ્પિત સુવર્ણાદિક ભૂષણાથી શાભાવવા પ્રયત્ન કરે છે, ત્યારે તત્ત્વરસિક જેના પાતાનાં કર્ણુંને સહજ નિરુપા-ધિક સુવર્ણ(ઉત્તમ વર્ણ–અક્ષરાત્મક વચનપંક્તિ)વડે સુરોાભિત કરે છે, અને એમ કરીને પાતાની સુકર્ણતા સાર્થક કરે છે.

૯૬ નયન શાેેેલા જિનબિંબ નિહારાેે, જિન-પહિમા જિન સમ કરી ધારા-જેવી રીતે જિનવાણીનું શ્રવણ કરવું એ કર્ણની શાેભા છે, તેવી જ રીતે જિનમુદ્રા–– જિનપડિમાનાં દર્શન કરવાં એ નયનનું ભૂષણ છે. જેમ જિન-વાણીથી હૃદયમાં વિવેક પ્રગટે છે તેમ જિનદર્શનથી પણ વિવેક પ્રગટે છે. તે એવી રીતે કે પ્રલુસુદ્રા જેતાં પ્રલુનું મૂળ સ્વરૂપ સ્મરણમાં આવે છે, અને પ્રભુના સ્વરૂપનું યથાર્થ ભાન થતાં તેવું જ આપણું પાતાનું આત્મસ્વરૂપ સત્તાગત રહેલું છે તેની ઝળક પડે છે અને સ્થિર અભ્યાસે પ્રલુસ્વરૂપના સાનિધ્યથી આપણે પણ પ્રભુ સદશ થવાને શીખીએ છીએ. જેમ જેમ આપે પ્રલુમુદ્રાથી પ્રતીત થતા ગુણના અભ્યાસ કરતા જઇએ છીએ તેમ તેમ આપણે આપણા અંતરમાં ઢંકાઇ રહેલા ગુણોને પ્રગટ કરવામાં સફળ થઇએ છીએ; અને એવી રીતે અંતે પ્રસ સાથે અભેદભાવે મળી જતાં પ્રભુ સદશ અસાધારણ પુરુષાર્થ ફાર-વતાં આપણે પ્રભુરૂપ થઇ શકીએ છીએ. આવી સર્વેોત્તમ પદ્ધવી પ્રાપ્ત કરવાનું શ્રેષ્ઠ સાધન જિનવાણી અને જિનમુદ્રા છે અને તેથી જ તેને સાક્ષાત્ જિનેશ્વર સદશ ગણેલ છે એવા નિર્ણય થાય છે.

૯૭. સત્ય વચન મુખશાેેેેેેેેે ભારી, તજ તં છોાળ સંત તે વારી—જેમ નયનની શાલા જિનિખંબને નિહાળી જોવામાં કહી તેમ મુખની શાભા મિષ્ટ, પથ્ય અને સત્ય વચન બાલવામાં જ કહી છે. કેટલાક મુગ્ધ જેના તંબાળ ચાવવાથી મુખની શાેેેલા વધે છે એમ માને છે અને તે પ્રમાણે કરે છે, પણ, જ્યાં તે શાેભા કેવળ કૃત્રિમ અને ક્ષણિક છે. ત્યારે સત્-શાસ્ત્ર અનુસારે સત્ય વચન ઉચ્ચારથી થતી મુખશાેભા સહજ અને ચિરસ્થાયી છે. તેથી જ **ઉપદેશમાળા કારે** વચન બાલતાં આ પ્રમાણે ઉપયોગ રાખવા સૂચવ્યું છે કે ' મધુર વચન બાલવું, પણ કટુક નહિ, ડહાપણભરેલું છેાલવું પણ મૂર્ખવત્ નહિ, થાેડું બાલવું પણ ઘણું નહિ, પ્રસ'ગ પૂરતું બાલવું પણ અતિ પ્રસંગ થાય તેવું નહિ, નમ્ર વચન વદવું પણ ગર્વયુક્ત નહિ, ઉદાર વચન ઉચ્ચરવું પણ તુચ્છ નહિ, આ વચનનું કેવું પરિ-ણામ આવશે એમ પ્રથમ વિચારીને બાેલવું પણ વગરવિચાર્યું નહિ, અને જેથી સ્વપરને હિત થાય તેવું સત્ય વચન બાલવું પણ અસત્ય અહિતકર એવું અધર્માયુક્ત નહિં. વિવેકી પુરુષો એવું જ વચન વદે છે અને એ જ મુખતું મંડન છે. પ્રશ્નોત્તર **રત્નમાલિકાકારે** પણ કહ્યું છે કે कि 'वाचां मंडनं ? सत्यं' એટલે વાણીની શાેભા શી ? ઉત્તર–સત્ય. આ વાત ઉપર વધારે ભાર મૂકીને કહેવા ચાગ્ય છે કે આજકાલ કારણે કે બેકારણે લાકા સત્ય ઉપર પ્રહાર કરે છે–પ્રહાર કરવા ટેવાયેલાં છે. તેમણે સ્વપરના હિત માટે અસત્ય પક્ષ તજીને સત્ય પક્ષ અંગીકાર કરવા જ યત્ન કરવાે ઉચિત છે. એમ કરવાથી જ સ્વપરનાે ઉદય थशे. यतः सत्यमेत्र जयति.

- ૯૮. કરકી શાભા દાન વખાણા, ઉત્તમ ભેદ **પંચ તસ જાણાં** – જેમ મુખની શાભા સત્ય બાલવામાં છે તેમ હાથની શાેભા દાન દેવામાં છે. તે દાનના શાસ્ત્રમાં પાંચભેદ **અતાવેલા છે. અભયદાન, સુપાત્રદાન, અનુક પાદાન,** કીતિદાન અને ઉચિતદાન તેના પણ દ્રવ્યભાવથી બે બે ભેદ થઇ શકે છે. લક્ષ્મી પ્રમુખ દ્રવ્ય સાધનથી દાન તે દ્રવ્ય દાન છે, અને જ્ઞાનાદિક ભાવ સાધનથી દાન તે ભાવદાન છે. જે લક્ષ્મી પ્રમુખના દુર્વ્યસનામાં વ્યય કરવા તે દુર્ગતિનું કારણ છે, અને તે જ લક્ષ્મી પ્રમુખના સપ્ત ક્ષેત્રાદિક શુંભ માર્ગે વ્યય કરવા તે સદ્દગતિનું કારણ છે. તેમાં પણ સહવિવેકયાેગે જે જે સ્થળે દ્રવ્ય–વ્યય કરવાની વિશેષે જરૂર જણાય તે તે સ્થળે તેનાે વ્યય કરવામાં અધિક લાભ છે. જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર પ્રમુખનું દાન તે ભાવદાન કહે-વાય છે, અને તેવું ભાવ દાન દ્રવ્યદાન કરતાં ઘણું જ ચહિયાતું છે; તેથી તે ઉભય પ્રકારનું દાન અનુક્રમે આરાધવા ચાગ્ય છે, અને એ જ સદભાગ્યયોગે પ્રાપ્ત થયેલી શુભ સામ-ગ્રીનું ઉત્તમ કળ છે.
- ee. ભુજા **બળે તરીએ સંસાર, ઇ**ણ વિધ ભુજ શાભા ચિત્ત ધાર-લુજાબળે એટલે નિજ પરાક્ર-મંથી–પુરુષાર્થથી જ સંસારસમુદ્ર તરી શકાય છે. તેવી ઉત્તમ લુજા પાંમીને જો પાતાનું પરાક્રમ સમ્યગ્ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ રત્નત્રયીનું આરાધન કરવા માટે ફારવવામાં આવે તે৷ તેથી સંસારસમુદ્ર તરવે৷ સુકર પડે છે આ દુનિયામાં સ્પર્ધા, દ્વેષ, ઇર્ષા અને માહને વશ થઇ રચુસ ગ્રામ વિગેરેમાં પાતાની ભુજાના ઉપયાગ કરનાર અનેક જના નીકળે છે, પરંતુ પૂર્વાકત કોષસમૂહને દળી પવિત્ર રત્નત્રયીનું યથાવિધ આરાધન કરવામાં સ્વવીર્થના સદુપયાગ કરનારા કાેઇ વિરલા જ નરરત્ના નીકળી

આવે છે, અને એજ ખરું ભુજાબળ શાભાકારી અને પ્રશંસ-નીય છે. આત્માર્થી જનાએ પાતાના લુજબળના સદુપયાગ કરવા ઉચિત છે.

૧૦૦. નિર્મળ નવપદ ધ્યાન ધરીજે, હુદય **રોાભા ઇણવિધ નિત કીજે**—હૃદય એ વિવેકનું સ્થાન છે. જે એ દૃદયને કેળવી જાણે છે તેનામાં સદ્દવિવેક જાગે છે, અને તેથી તે હિતાહિતના નિશ્ચય કરીને અહિતના ત્યાગ કરી, હિત ભણી પ્રવૃત્તિ કરે છે. જ્યારે માહવશ જગત્ અસત્પ્રવૃત્તિ પસંદ કરે છે ત્યારે વિવેકી હૃદય સત્પ્રવૃત્તિ અથવા નિવૃત્તિ જ પસંદ કરે છે. તે સત્પ્રવૃત્તિને પણ નિવૃત્તિને માટે જ સેવે છે. નિવૃત્તિમાં જ સાચું સુખ, શાંતિ યા સમાધિ સમાયેલ છે. તેથી જ જેમણે સંપૂર્ણ સુખ-શાંતિ–સમાધિને સ્વાધીન કરેલ છે એવા અરિહ તાદિક નવપદનું વિવેકવંત નિજ હૃદયમાં અપૂર્વ શાંતિના સાક્ષાત્ અનુભવ કરવા એકાગ્રપણે ચિંતવનરૂપ ધ્યાન કરે છે, અને દઢ અભ્યાસયાેગે અરિહંતાર્દિક નિર્મળ નવપદમાં લયલીન થઇ આત્માની અપૂર્વ શાંતિના સાક્ષાત્ અનુભવ કરી શકે છે. હૃદયક્રમળ ધ્યાન કરવા માટે એક નિમિત સ્થાન છે, તેમાં અરિહ તાદિક ધ્યેયનું વિવેકપૂર્વક ધ્યાન કરવાથી અનુક્ર**મે** દઢ અભ્યાસથી તે ધ્યાનની સિષ્ધિ થાય છે. એટલે ધ્યાતા, ધ્યેય અને ધ્યાનના લેદભાવ મટી તેમાંથી સમરસી ભાવ પ્રગટે છે. એ સમરસી ભાવનું સુખ સમરસીભાવવેદી જ જાણે છે, અર્થાત્ તે અનુભવગમ્ય હાવાથી વચનઅગાચર છે. પણ તેની પ્રાપ્તિના ખરાે ઉપાય નિજ હૃદયકમળમાં નવપદને સમજપૂર્વક એકાગ્ર-પણું ધ્યાવવા એ છે; તેથી આત્માર્થી જનાએ બીજી બધી ધમાલ મૂકીને શાંતવૃત્તિથી પાતાના દૃદયમાં એ જ ધ્યાવવા યાગ્ય છે.

૧૦૧. પ્રભુગુણ સુક્રતમાળા સુખકારી, કરાે

કં ઠેશાલા તે લારી—મુક્તમાળ એટલે માતી તેની માળા (માતીની માળા) જેમ કંઠે ધરવામાં આવે છે તા કંઠ સારી શાભાને પામે છે, તેમ જે જિનેશ્વર પ્રભુના કેવળ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર પ્રમુખ અન'ત ઉજવળ ગુણરૂપી મુક્તાફળની માળા કંઠે ધરવામાં આવે છે, એટલે જે પ્રભુના સદ્દગુણાનું જ રટન કરવામાં આવે છે અથવા મધુર કંઠથી પ્રભુના પરમ ઉજજવળ ગુણાનું ગાન કરવામાં આવે છે તેા તેથી કંઠની સાર્થકતા થાય છે. સ્વાર્થવશ જીવ કાેની કાેની ખુશામત કરતાે નથી **? જેનામાં**ં સદ્યુણની શ્રેણિ પ્રગટી નથી અને જે દેષમાં ડુબેલા છે તેવાની ખુશામતથી કંઇ વળતું નથી. જે ખરી પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત થયેલા છે તે કાઇની ખુશામત ઇચ્છતા પણ નથી, એવા પૂર્ણાનંદ પ્રભુના જ ગુણ્યામ અહાેનિશ ગાવા ઉચિત છે કે જેના ગુણ્-ગાન કરવાથી એવા જ ઉત્તમ ગુણની આપણને પ્રાપ્તિ થઈ શકે. કહ્યું છે કે 'જિન ઉત્તમ ગુણ ગાવતાં, ગુણુ આવે નિજ અંગ'–ઉત્તમ લક્ષ્યથી પ્રભુના ગુણુ ગાનાર પાતાના સકળ દેષોના અંત કરીને પ્રભુના પવિત્ર પદને પામી શકે છે. એમ સમજ કૃષણ અને નીચ–નાદાન જનાની સંગતિ તજ સત્સંગથી પ્રલુનું સ્વરૂપ યથાર્થ એાળખી, પ્રલુલક્તિમાં પાતાનું ચિત્ત જોડી દર્છ, પરમોત્મ ગુણુંાનું સ્મરણ, ચિંતવન, રટણું કરવાના દઢ અભ્યાસ પાડી તેવા જ અનંત અપાર સદ્દગુણુંા આપણામાં જ પ્રકટે એવા અચળ પ્રયત્ન કરવા ઉચિત છે.

૧૦૨ થી ૧૧૪ સુધી (૧૩) પ્રશ્નાેના ઉત્તર નીચે પ્રમાણે—

સતગુરુ ચરણુરેણુ શિર ધરીએ, ભાળ શાભા ઇણવિધ ભવિ કરીએ; માહજાલ ગ્હાેટા અતિ કહીએ, તાકું તાેહ અક્ષયપદ લહીએ. ૩૪

પાપકા મૂળ લાેેેલ જગમાંહી, રાેગ મૂળ રસ દુજા નાંહી; દુઃખકા મૂળ સનેહ પિયારે; ધન્ય પુરૂષ તેનાથી ન્યારે. ૩૫

અશુચિ વસ્તુ જાણા નિજ કાયા, શુચિ પુરુષ જે વરજિત માયા; સુધા સમાન અધ્યાતમ વાણી. વિષ સમ કુકથા પાપ કહાણી ૩૬

જિહાં બેઠા પરમારથ લહીએ, તાકું સદાય સુસંગતિ કહીએ: જિહાં ગયા અવલક્ષણ આવે, તે તેા સદા ય કુસ**ં**ગ કહાવે. **૩**૭

રંગ પતંગ દુરજનકા નેહા, મધ્ય ધાર જે આપત છેહા; સજજન સ્નેહ મજીઠી રંગ, સર્વ કાળ જે રહત અલંગ. ૩૮

પ્રશ્નાેત્તર ઇમ કહી વિચારી, અતિ સંક્ષેપ બુદ્ધિ સનુસારી; અતિ વિસ્તાર અરથ ઇણ કેરા, સુણત મિટે મિથ્યાત અ'ધેરા. ૩૯

#### કેળશ —

રસપૂર્ણું ન દસુચ દસ વત (૧૯૦૬),માસ કાર્તિ'ક જા**ણીએ,** પક્ષ ઉજ્જવળ તિથિ ત્રચાદશી,વાર અચળ વખાણીએ; આદીશ પાસ પસાય પામી, ભાવનગર રહી કરી, ચિદાનંદ જિણુંદ વાણી, કહી ભવસાયર તરી. ૪૦

૧૦૨. સતગુરૂ ચરણુરેણુ શિર ધરિએ, લાલ **રાાેલા ઇણ્વિધ લિવિ કેરીએે--**સદ્યુરુની ચરણ જ મસ્તક ઉપર ધારી ગુરુઆજ્ઞા પ્રમાણુ કરવી એ સુજ્ઞ જનાનું કર્તવ્ય છે. ભાલ(લલાટ)માં તિલક કરવાના પણ એ જ ઉત્તમ ઉદ્દેશ સ'ભવે છે. 'પાતે તત્ત્વના જાણકાર સતા ભવ્ય જનાના હિત માટે સતત ઉજમાળ હેાય, જે નિષ્પાપવૃત્તિને સેવનાર હાેય અને અન્ય આત્માર્થી જનાેને પણ નિષ્પાપ માર્ગ બતાવનાર હાય, પાતે ભવસમુદ્રથી તરે અને અન્યને પણ તારી શકે એવા હાય તે 'સદ્ગુરૂનેજ આત્મહિતૈષી જનાેએ સેવવા.' કહ્યું છે કે 'પવિત્ર કરીજે છહા તુઝ ગુણે, શિર વહિયે તુઝ આણુ; મનથી કદીએ રે પ્રભુ! ન વિસરિયે. લહીએ પરમ કલ્યાણ ' એવા પરમ ગુરુના ગુણગામથી જિહ્વા પાવન થાય છે, તેમની પવિત્ર આજ્ઞાને વહુન કરવાથી આપણું ઉત્તમાંગ દીપા<sup>′</sup>નીકળે છે અને તેમનું સદા ય સ્મરણ કરવાથી અંતઃકરણુ ઉજજવળ થાય છે; યાવત્ તેથી જન્મમરણની સર્વ વ્યથા ટળે છે અને અક્ષય અનંત એવું માક્ષસુખ મળે છે.

૧૦૩. માહજાળ મ્હાેટા અતિ કહીએ, તાકું **તાેડ અક્ષયપદ લહીએ**—આપણને મુંઝાવે તે માેહ. ઉત્તમ પ્રકારના જ્ઞાન–દર્શનનું આ<sup>ર</sup>છાદાન કરનાર અને અશુદ્ધ વૃત્તિને પેદા કરનાર જ માહે છે. રાગ, દ્વેષ, ઇર્ષા, ખેદ, મત્સર

એ સર્વે એના જ ઘરના છે. જાૃદા જાૃદા રૂપ ધારનાર કાેધ, માન, માયા અને લાભરૂપ તેના ગાઢા પરિવાર છે. દુર્ગતિના કારણુરૂપ ૧૮ પાપસ્થાનકામાં પ્રવૃત્તિ કરાવનાર માહ જ છે. તે મ્હાટામાં મ્હાેટા જગજાહેર ચાર છે. તે ધાળે દહાડે ધાડ પાડી પ્રાણીએાનું સર્વસ્વ હરી જાય છે. જે ક'ઇ પણ આત્મસાધન કરવા ઇ<sup>ચ્</sup>છે છે તેને તે જાતે પજવે છે અથવા પાતાના પરિ-વારને તેને પજવવા કરમાવે છે. તેમાં પણ કાઇ ધર્માત્માનું તાે છિદ્ર દેખી બહુજ ખુશી થાય છે. માહ આવી વિવિધ રીતે જગતની વિંડખના કરે છે. 'હું અને મારું' એવા મંત્ર ભણાવી સહુને અ'ધ કરી નાંખે છે. એવા અતિ દુષ્ટ અને પ્રબળ માહને હણ્યા વિના કાેઇ માેક્ષપદ પામતા નથી, અને તે માહના ક્ષય કયા પછી માક્ષપ્રાપ્તિ અતિ શીઘ થાય છે. તેના અમાેઘ ઉપાય આત્મશ્રદ્ધા અને આત્મરમણરૂપ રત્નત્રયીનું યથાર્થ આરાધન કરવું એ જ છે. ' આત્મજ્ઞાનવડે પાતાનું સ્વ-રૂપસામર્થ્ય યથાર્થ રીતે એાળખી શકાય છે એટલે પાતાની રાક્તિનું યથાર્થ ભાન થઇ શકે છે, આત્મશ્રદ્ધાવડે પાતાની પૂર્ણ શક્તિની પૂરેપૂરી પ્રતીતિ આવે છે, અને આત્મરમણ-વડે પાતાની પૂર્ણ શક્તિ પ્રકટ કરવામાં આધકભૂત રાગ, દ્વેષ, માેહ પ્રમુખ અંતર'ગ શત્રુએાને દ્વર કરવા અને સાધકરૂપ સત્સંગ પ્રમુખ અનેક સદ્યુણાને સંચવાને પાતે સાવધાન રહે છે. એવી રીતે ઉજ્જવળ રત્નત્રયીનું યથાવિધિ આરાધન કરીને અ'તે સકળ કર્મમળના ક્ષય કરી આત્મા અવિચળ એવી માક્ષ-પદવીને પ્રાપ્ત કરે છે.

૧૦૪. પાપકા મૂળ લાેેેે જગમાંહી—દુનિયામાં સર્વ પાપનું મૂળ લાેભ જ જણાય છે. લાેભ નુદી નુદી જાતના હાય છે. કદાચ એક જાતનાે. તાે કદાચ બીજ જાતનાે, લાેભ **અ**ંતરમાં પેસી નહિ કરવા<u>તું</u> કામ કરવા પ્રેરણા કરે છે, અને

એમ આત્માને પાપથી મલિન બનાવે છે. સ્ત્રી લક્ષ્મી પ્રમુખના લાેભ માટે તાે લાેકાે કઇક પ્રકારના યુદ્ધાદિક અનર્થા કર<sup>ે</sup> છે તે પ્રકટ વાત છે, પણ ચશકીર્તિના લેાલથી પણ કાેઇ કાેઇ પ્રસંગે અજ્ઞ જેના બહુ અનર્થ સેવે છે, છતાં પાતાના ભૂલ લાેભાંધ-તાથી પાતે સમજી શકતા નથી. વળી દુનિયામાં પણ માટે ભાગે આ દેાષ વ્યાપેલા હાય છે, તેથી ભાગ્યે જ કાઇ કાેઇ**ની** ભૂલ સુધારવા કહી શકે છે. કેવળ નિઃસ્પૃહી સંત સુસાધુ જેના જ આવી ભૂલ સુધારી શકે છે, તેમનું અવસર ઉચિત હિતવચન લાેબા ઉપર પણ સારી અસર કરી શકે છે; તેથી જેમને લાેબનું ઔષધ મેળવવા પ્રખળ ઇચ્છા હાય તેમણે તેવા નિઃસ્પૃહીની જ સેવા કરવી

૧૦૫. રાેગ મૂળ રસ દુજા નાંહી—'रसम्लाश्च **द्याधयः** ' જાૃદી જાૃદી જાતના રાગ પેદા થવાનું ખાસ કારણ વિષયવૃષ્ધિ-વિષયાસક્તિ-વિષયલાેલુપતા છે. દરેક ઇંદ્રિયાના વિષયોમાં અત્યાસક્તિ અવશ્ય દુઃખદાયી થાય છે. આ ભવમાં પ્રગટ વ્યાધિ પ્રમુખ આપદા ઊભી થાય છે, અને પરલવમાં નરકાદિક યાતના સહવી પહે છે; તેથી જ્ઞાની પુરુષા વિષયસુખ-ને વિષવત્ લેખી તે વિષયસુખથી વિમુખ રહે છે; અને જે વિષયાસક્રિતથી દૂર રહે છે તે જ ખરા ગ્રાંની છે, તેમજ ગ્રાની પુરુષાના પવિત્ર માર્ગે ચાલવું એ આપણું પણ પરમ કર્ત્તવ્ય છે એમ વિચારી જેમ ખને તેમ વિષયાસક્તિ ટાળવા પ્રયત્ન સેવવા.

૧૦૬. દુઃખકા મૂળ સનેહ પિયા રે, ધન્ય પુરુષ તેનુથી ન્યારે—' સ્તેદમૂઝાનિ દુઃखાનિ' દુઃખનું મૂળ સ્તેહ છે. સ્તેહ કરતાં સહેલા લાગે છે, પણ તેના નિર્વાહ કરવામાં ું કષ્ટના અનુભવ થાય છે. સ્નેહ કરવામાં પણ ઘણી વખત જીવ ઠગાઇ જાય છે. અસ્થાને સ્નેહ કરવાથી ઊલડી ઉપાધિ ખડી થાય

: يون : :

છે. જો કાેઇ ઠેકાણે સ્નેહ થયેા હાેય તાે તેના વિયાગ ન થાય તેની ચિંતા રહે છે, અને ૈવવશાત્ વિયોગ થયેા તેા અત્યંત કલેશ પેદા થાય છે, તેથી સાંસારિક સ્નેહ માત્ર સાપાધિક ગણાય છે. જેને નિરુપાધિક સુખની ચાહના હાય તેને એવા રનેહ કરવા કે વધારવા ઉચિત નથી; તેમને માટે તા શ્રીમદ્દ ઉપાધ્યાયજીના વચન અતિ ઉપયાગી થઇ પડશે. શ્રીમાન્ કહે છે કે ' રાગ ન કરજો કાેઇ નર કાેઇશું રે, નવિ રહે-વાય તાે કરજો સુનિશું રે; મણિ જેમ ફણી વિષનાે તેમ તેહાે રે, રાગનું ભેષજ સુજસ સનેહાે રે.' તેના પરમાર્થ એવા છે કે 'કૃત્રિમ સુખ માટે તા કાઇ સાથે રાગ કરવા ઉચિત જ નથી અને જો કાેઇ સાથે રાગ કરવાની જ ઇ<sup>ચ્</sup>છા થાય તે**ા શમદમાદિક સદ્**ગુણુસંપન્ન મુનિરાજ સાથે જ ઉચિત છે. જેમ મણિથી કૃણુધરેનું ચઢેલું વિષ દૂર થઇ જાય છે તેમ મુનિજન ઉપરના પ્રશસ્ત નિઃસ્વાર્થ રાગથી અનાદિ અપ્રશસ્ત રાગનું વિષ દ્વર થઇ જાય છે. ' એવે৷ સદ્વપદેશ દિલમાં ધારી અપ્રશસ્ત રાગને દ્વર કરવાને માટે ઉક્ત ઉપાયને સેવવા વિશેષે ખપ કરવા ઉચિત છે. એમ દઢ અભ્યાસયાોો આત્માને અધિક લાભ થવા સંભવ છે. વળી જેમણે સંપૂર્ણ રાગના જય કરીને વીતરાગ દશા પ્રગટ કરી છે તેમની તા **બલિહારી જ છે.** 

૧૦૭. અશુચિ વસ્તુ જાણાે નિજ કાયા—અશુ-ચિમાં અશુચિ વસ્તું આપણી કાયા છે. તે વાતની પ્રતીતિ સ્ત્રી-પુરુષના શરીરમાંથી નીકળતા દુર્ગ'ધી પદાર્થો ઉપરથી થઇ શકે છે. એક અન્નનાે કવળ પણ અલ્પ કાળમાં કાેેેેહાઇ જાય છે તાે જેમાં પ્રતિદિન અન પ્રક્ષેપવામાં આવે છે તેવા શરીરનું કહેવું જ શું ? એ વાત શ્રી મલ્લિકુમારીએ પાતાના પૂર્વ ભવના

મિત્ર રાજાઓને પ્રતિબાધવા ચુક્તિથી સિધ્ધ કરી બતાવી છે, અને આપણે આપણા જાતઅનુભવથી જાણી શકીએ છીએ. પ્રથમ તા આ શરીર અશુચિથી જ ઉત્પન્ન થયેલું છે. પિતાનું વીર્ય અને માતાનું રુધિર એ બેનું જ્યાં મિશ્રણ થાય છે ત્યાં આ શરીરની ઉત્પત્તિ થાય છે. પાંછું પણ તે શરીર માતાએ ભક્ષણ કરીને રસરૂપે પરિણુમાવેલા અને અશુચિરૂપ થયેલા પદાર્થથી જ પ્રતિદિન પાષાય છે. આવી રીતે અશુચિથી ઉત્પન્ન થયેલા, અશુચિથી વૃદ્ધિ પામેલા અને પવિત્ર વસ્તુને પણ અપવિત્ર કરી નાખનારા અશુચિમય દેહને જળ પ્રમુખથી શુદ્ધ કરવું જોઇએ, એવા આકરા લમ કેવળ મૂઢ પુરુષને જ હાવા ઘટે છે, તત્ત્વર્જ્ઞને એવા લમ હાઇ શકતા જ નથી. આ અશુચિમય દેહમાં કર્મવશાત્ વ્યાપી રહેલું ચેતન–રત્ન યુક્તિથી કાઢી સમતા રસમાં બાળી સાફ કરી લેવું જરૂરનું છે. કહ્યું છે કે 'જે સમતા રસના કુંડમાં સ્નાન કરીને પાપરૂપી મળને ધાઇ નાંખી ફરી મલિનતાને પામતા જ નથી તે અંતર આત્મા જ પરમ પવિત્ર છે. ' આ અશુચિમય દેહમાંથી ઉપર કહેલી આગમ-સુક્તિથી આત્મતત્ત્વ શોધી લેવાની જ જરૂર છે. પછી પુન-**ર્જન્મ મરણની ભીતિ રાખવાનું કંઇ પ**થ કારણ નથી.

૧૦૮. શુચિ પુરુષ જે વરજિત માયા—જેમાહ માયા રહિત નિર્માયી-નિષ્કપટી-નિર્દ લી છે તે જ ખરા પવિત્ર પુરુષ છે. માહ માયાવડે જ જીવ મલિન થયેલા છે. તે માહ-માયા ટાળવાના ખરાે ઉપાય આત્મજ્ઞાન, આત્મશ્રધ્ધા અને આત્મરમણરૂપ ચારિત્ર છે. પાયા વિનાની ઇમારતની પેરે તત્ત્વન ગ્રાન અને તત્ત્વશ્રધ્ધા વિનાની લાકરંજન અર્થે પૂજાવા મનાવા અર્થે અથવા સ્વદેષ છૂપાવવા અર્થે આડં ખરરૂપે કરવામાં આવતી માયામય ધર્મ કરણી કંઇ પણ હિતરૂપ થતી નથી; માટે પ્રથમ આત્માની ઉન્નતિમાં કેવળ અંતરાયરૂપ એવી માહમાયાને પરિ-

હરવા પુરતા પ્રયત્ન સેવવા જોઇએ. આત્મજ્ઞાન અને આત્મ-શ્રુષ્ધા યોગે તે પ્રયત્ન સફળ થાય છે. 'સરલાશય નિર્માયીનું જ કલ્યાણ થઇ શકે છે. ' જેની મન, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિ સરલ–માયા રહિત છે તે જ પ્રભુની પવિત્ર આજ્ઞાને આરાધી અક્ષય સુખ સાધી શકે છે; તેથી જેમને જન્મમરણનાં અન'ત દ્રઃખથી ત્રાસ લાગતાે હાય અને અક્ષય અન'ત એવાં નિર્ભય માેક્ષસખની ખરી ચાહના હાેય તેમણે માયા–કપટ તજી નિષ્ક-પટ વૃત્તિ આદરવા પૂરતી કાળજી રાખવી જરૂરની છે. ઉ**દય-**રત્ન <sup>કહે છે કે</sup> ' સુક્તિપુરી જાવાતણાે છરે, એ મારગ છે શુદ્ધ રે પ્રાણી! મ કરીશ માયા લગાર.' જેમ કાજળથા ચિત્ર કાળું થઇ જાય છે તેમ માયાથી ચારિત્ર મલિન થઇ જાય છે, એમ સમજ શાણા આત્માર્થી જનાએ માહમાયાના સર્વથા ત્યાગ કરવા પુરતું લક્ષ્ય રાખવું.

૧૦૯. સુધા સમાન અધ્યાતમવાણી—અધ્યાત્મ શાસ્ત્રના ઉપદેશ અમૃત સમાન કહ્યો છે, તેથી પ્રગટ આત્મામાં પરમશાંતિ અનુભવાય છે અને અનુક્રમે માેક્ષસુખની પ્રાપ્તિ થઇ શકે છે. અધ્યાતમ માર્ગ બતાવે તે અધ્યાત્મ વચન છે. જે વચન એકાંત આત્મહિતને જ અર્થે પ્રવતે છે, જે વચન રાગ દ્વેષાદિક વિકારવજિત વીતેરાગ પ્રલુની અમૃતમય વાણીના અનુવાદક હાૈય છે, જે વચન જ્ઞાન કે ક્રિયાનાે એકાંત પક્ષ ખેંચતા નથી, જે વચનથી જ્ઞાન અને ક્રિયાને સાથે જ પુષ્ટિ મળે છે, અને જે વચનવડે શુધ્ધ સમજપૂર્વક શુધ્ધ ક્રિયા સેવવા જ પ્રવર્તાય છે તેનું નામ 'અધ્યાત્મ વચન ' કહી શકાય છે. જેમ પંખી બે પાંખાવડે જ ઊડી શકે છે અને જેમ રથ બે ચક્રવડે જ ચાલી શકે છે. તેમ 'અધ્યાત્મ ' પણ શુષ્ધ જ્ઞાન ક્રિયાના સંમેલનથી જ પ્રવતે<sup>િ</sup> છે. તે વિના અ<sup>દ્</sup>યાત્મ કહી શકાય**ૂજ નહીં.** વસ્તુતત્ત્વની યથાર્થ સમજ મેળવી હિતાહિતના યથાર્થ વિવેક કરી જે સ્વહિત-સાધનમાં પ્રવૃત્ત થાય છે અને અહિત કાર્યથી નિવૃત્ત થાય છે તે જ અંતે સ્વઇષ્ટ સિષ્ધિ કરી શકે છે, તે વિના એકાંત જ્ઞાન કે ક્રિયાના પક્ષમાં પડી સ્વપરને ભારે નુકશાનીમાં ઉતારવામાં આવે છે. અધ્યાત્મમાર્ગ આત્મકલ્યાણના અમાઘ ઉપાય છે, તેથી તેમાં જે ક′ઇ કર્તવ્ય કરવામાં આવે છે તે લાેકદેખાવ માટે નહિ. પણ કેવળ પાતાના જ આત્માને લક્ષી તેની શુધ્ધિ અને તેની જ ઉન્નતિ અર્થે કરવામાં આવે છે. આવી અ તરદૃષ્ટિ જેને જાગી છે તે 'અધ્યાત્મદષ્ટિ ' વા 'અધ્યાત્મી ' કહેવાય છે. આનું વિશેષ વર્ણન ' પ્રશમરતિ 'માં અધ્યાત્મ સંબ'ધી ઉલ્લેખઘી સમજ શકાય તેવું છે.

૧૧૦. વિષ સમ કુકથા પાપ કહાણી-–રાજકથા, દેશકથા, સ્ત્રીકથા, અને ભક્ત( ભાજન )કથા એ ચાર વિકથા પ્રસિધ્ધ છે. જે કથા કરતાં, નથી તેા ક'ઇ સ્વહિત થવાનું કે નથી તેા કંઇ પરહિત થવાનું; એવી નકામી નિ'દાદિક પાપ-ગર્ભિત યા શાસ્ત્રવિરૂધ્ધ સ્વકપાેલકલ્પિત કુકથા કરવી એ કેવળ પાપને જ પુષ્ટિ આપનારી અને દુર્ગતિદાયક હેાવાથી વિષ સમાન જાણી વર્જવી જ ચાગ્ય છે. સ્વપર હિતઇ અછક ભવ્ય જેનાએ એવી વિકથામાં પાતાના અમૂલ્ય વખત નહિ ગુમાવતાં તેના સદુપયાગ થાય તેમ હિત આચરણ પ્રતિ ઉદ્યમ કરવા ઉચિત ે. છે. વિકથાવડે તેા હિત આચરણુથી વિમુખ થવાય છે અને પ્રમાદને પુષ્ટિ મળે છે. પ્રમાદની પુષ્ટિથી અનેક જના આપદા-ના મુખમાં આવી પહે છે એમ સમજ પ્રમાદના અંગભૂત વિકથા નિવારી જેમ સ્વપરહિતાચરણમાં અધિક વૃષ્ધિ થાય તમ કરવું ઘટે છે.

૧૧૧. ાજહાં બેઠા પરમારથ લહીએ, તાકું સદાય સુસંગતિ કહીએ--જેમની સંગતિથી પરમાર્થ-

:: (3 ::

તત્ત્ર પામીએ તે જ ખરી સત્સ'ગતિ સમજવી, અને એવી સત્સંગતિ જ સદા ય સેવવા યાત્ર્ય છે. સત્સંગતિને શાસ્ત્રકારે **' શીતલ સદા સંત સુરપાદપ**' વિગેરે પદેાથી કલ્પવૃ-ક્ષાદિકની ઉપમા આપી છે, અને તે તેમને યથાર્થ છાજે છે. જેમ કલ્પવૃક્ષની છાયા શીતલ હેાય છે, તેની નીચે બેસનાર શાંતિ પામે છે તેમ સંત–સુસાધુ જનાની સંગતિથી ભવ્ય જનાના ત્રિવિધ તાય ઉપશમેં છે, અને સહજ શાંતિ-સમાધિના લાભ થાય છે. वणी "सत्संगतिः कथय कि न करोति पुंसाम्" એ વચનાનુસારે સત્સ'ગતિથી કયા કયા લાભ નથી સંભવતા ? સત્સંગતિથી સવે<sup>૧</sup> ઉત્તમ લાભ સંપજે છે. ' બુધ્ધિની જડતા હરે છે, વાણીમાં સત્યનું સિંચન કરે છે, એટલે સહુને પ્રિય લાગે એવું મિષ્ટ અને હિતકર સત્ય શીખવે છે, પ્રતિષ્ઠાની વૃષ્ધિ કરે છે અને પાયના એાઘ દૂર કરે છે' એ વિગેરે અનેક ઉત્તમ લાભ સત્સંગતિ યેાગે સાંપડે છે, એમ સમજી કુબુધ્ધિ વધાર-નારી કુસંગતિના ત્યાગ કરી, સુખુષ્ધિને જગાડી, સદાચરણ શીખવી, સદ્દગતિ મેળવી આપનારી સત્સંગતિનેજ સેવવા સદાય લક્ષ્ય રાખવું.

૧૧૨. જિહાં ગયાં અપલક્ષણ આવે, તે તા સદા ય કુસ ગ કહાવે -- જેની સંગતિથી કંઇ ને કંઇ અપ-લક્ષણ-અવગુણ શિખાય તેને શાસ્ત્રકાર કુસંગ કહે છે, અને તેવા કુસંગનાે સદા ય ત્યાગ કરવા ઉપદિશે છે. કુસંગથી કચા કચા અવગુણ જીવમાં આવતા નથી ? મતલબ કે અવગુણ માત્ર કુસં-ગથી જ ઉપજે છે, અને તેથી જ શાસ્ત્રકાર સર્વથા તેના ત્યાગ કરી સત્સંગતિને અનન્યભાવે સેવે છે તે અંતે સર્વ ઉપાધિથી મુક્ત થઇ નિરુપાધિક અને નિદ્ધ'દ્ર એવું મુક્તિનું સુખ પામે છે, એમ સમજ શાણા જનાએ નીચ નાદાન જનાની સંગતિથી દ્ભર રહેવા તેમજ તેવાં નબળાં કાર્યોથી પણ દ્ભર રહેવા સદા સાવધાન રહેવું!

૧૧૩. રંગ પતંગ દુરજનકા નેહા, મધ્ય ધાર જે આપત છેલા—જે ઉત્તમ પુરુષાનાં પણ છિદ્ર જુએ છે, સહુતું અનિષ્ટ ચિંતવે છે, પ્રસંગે અન્યને અપાય–અહિત કરવા ગર્મે તેવું જેખમ ખેડે છે, તેમાં દૈવયાગે ફાવે તા ખૂબ પુલાય છે અને કદાચ ન ફાવે તેા દિનરાત તેની ચિ'તા કરો ત**ં**દુલીયા મચ્છની જેમ દુર્ગતિનાં ભાતાં 'આંધે છે, તેવી કનિષ્ટ કાેટિના જીવા ક્ષુદ્ર–દુર્જન કહેવાય છે. તેમના સ્નેહ કેવળ કૃત્રિમ–પતંગ-ના રંગ જેવા જ હાય છે. પાતાનું ઇચ્છિત કાર્ય સાધવા માટે જ તે ઉપરઉપરથી રાગ અતાવે છે, ખુશામત કરે છે, સેવા ખજાવે છે અને સામા માણુસ ન કળી શકે એવી દરેક કળા કેળવવા પ્રયત્ન કરે છે, પણ પાેતાનાે કલ્પિત સ્વાર્થ સાધવા તે દરેક તક શાેધતાે રહે છે અને તેમ કરવાને કદાચ કાેઇને કુવામાં કે દરિયામાં નાંખવા પ**ે** તાે પણ તે ડરતાે નથી. મતલેખ કે પાતાની ક્ષુદ્ર–સ્વાર્થ વૃત્તિને પાષવા તે દરેક નીચ કાર્ય કરવા તત્પર રહે છે, અને તેમ કરતાં તે મનમાં કંઇ શરમાતા નથી. આવા માણસોના વિશ્વાસ કરવા એ કાળા નાગના વિશ્વાસ કરવા કરતાં પણ વધારે જોખમવાળા છે. ઝેરી નાગને બે જ જીલ હાય છે ત્યારે દુર્જનની જીભની સંખ્યા કાેઇ કહી શક્યું નથી. મત-લળ કે તે લાગ મેળવીને અનેક ઉત્તમ જનાને અનેક રીતે અનેક વાર દંશ દેવા પ્રવર્તે છે. જો કે દુર્જનની વિષમય ઊર્મિએા સજ્જન પુરુષાેનું શુધ્ધ ચૈતન્ય હરવા–નષ્ટ કરવા સમથે થઇ શક્તી નથી. સજ્જન પુરુષાે સદાય સ્વકર્તવ્ય કર્મમાં સાવ-ધાન હાય છે. તેથી તેમને દુર્જન લાેકાેના કંઇ ડર નથી તેમ-નામાં તા અપૂર્વ અપૂર્વ જાગૃતિથી ઉલદું નવનવું ચૈતન્યખલ રેડાતું જાય છે. સજ્જનાનું દિલ દુઃખવાનું જો કંઇ પણ સબળ કારણું હાય તા તે એ છે કે દુર્જના નિષ્કારણ પાતાના આત્માને મલિન કરીને દુરંત દુર્ગતિગામી થાય છે. સંજ્જન અને દુર્જન- ના સા<mark>ચા અને</mark> ખાટા સ્નેહ સરખાવવાને શ્રીપાળકુમાર અને ધવલ શેઢનું દર્ષાત પ્રસિષ્ધ છે,

૧૧૪. સજ્જન સ્નેહ મછઠી રંગ, સર્વકાળ જે **રહત અલંગ**—જ્યારે દુર્જનના સ્નેહ પતંગના રંગ જેવા ફીક્કો, કારમાે અને કૃત્રિમ છે, ત્યારે સજ્જનના સ્નેહ ચાળ મજીઠના રંગ જેવે৷ ઉમદા, અવિહડ અને અકૃત્રિમ એટલે સ્વાભાવિક છે. તેથી તે ગમે તેવા સમવિષમ સંયોગામાં ગમે તેવી કસાેટીના વખતે પણ બદલાતાે નથી, તેમ ફિકકાે પડતાે નથી. સજ્જન પુરુષાના સ્નેહસમાગમ ગ'ગાના પ્રવાહ જેવા પવિત્ર છે, તેમની દૃષ્ટિ અમૃતમય હાેય છે, તેમની વાણી મધુર હાેય છે, તેથી તે યાેગ્ય જીવાેને અનેકધા ઉપકારક થાય છે. અત્યંત અયાગ્ય જનાનું હિત સાધી ન શકાય તેમાં સજ્જનાન ના લેશ માત્ર દેાષ નથી, કેમકે તેમની દૃષ્ટિ તા સહુનું હિત કરવા લગ્ગી જ વળેલી હાય છે; પણ તેવા જીવા પાતાના દુર્ભા-ગ્યથી સજ્જનાના લાભને મેળવી શકતા નથી. જ્યારે ઝળહળતા સૂર્ય દેશે દિશાએાને દીપાવી જગત માત્રનું સમીહિત સાધે છે ત્યારે ઘુવડની આંખાે મીચાય છે, વર્ષામાં જ્યારે ખધાં વૃક્ષા નવપક્ષવ થઇ રહે છે ત્યારે જવાસા સૂકાઇ જાય છે, વસ'ત ઋતુમાં જયારે સકળ વનરાજી ખીલી નીકળે છે ત્યારે કરીર વૃક્ષ (કેરડા) કરમાઇ જાય છે, અને જયારે ચંદ્રથી સહુ કાઇ શીતળતા મેળવી શકે છે ત્યારે વિરહી જનાને વિરહાર્જિ વ્યાપે છે. તેમાં કોના દેાષ ? શું સૂર્ય, વર્ષા, વસંત કે ચંદ્રનાે તેમાં દાેષ છે ? નહિ જ. કિંતુ સામાના દુર્ભાવ્યના જ દેાષ છે, એમ સમજવું. એવી રીતે સજ્જન પુરુષાથી આપણે ઉત્તમ લાભ મેળવી ન શકીએ એમાં સજ્જનાના લેશ માત્ર દેાષ નથી, પણ આપણા જ દેાષ છે. સજ્જન પુરુષા તા પૂર્વોકત ઉત્તમ ઉપમાને જ લાયક છે. તેમના જન્મ, તેમના સ્વભાવ, તેમના સમાગમ અને તેમની કૃતિ જગત્જંતુઓના એકાંત હિતને અર્થે જ હાય છે. તેમના સ્નેહ-પ્રેમ-વાત્સલ્ય અભંગ અને અલોકિક હાય છે. ફક્ત તેમના ઉત્તમ સમાગમના લાભ લેવાને આપણે યાગ્યતા સપાદન કર-વાની જ જરૂર છે. જો ક્ષુદ્રતાદિક દેાષ ટાળી અક્ષુદ્રતાદિક ઉત્તમ યાગ્યતા પ્રાપ્ત થઇ શકે તા સર્વ સમીહિત સધાઇ શકે છે અને સજ્જનાની કૃપાના પણ પૂર્ણ લાભ મળી શકે છે. એવી સદ્દવૃત્તિ સહુ કાઇ આત્મહિતૈષીજનાના અંત:કરણમાં સ્પુરાયમાન થાએ! અને તેના યથેચ્છ લાભ મેળવવાને તેઓ ભાગ્યશાળી થયો!

तथास्तु.



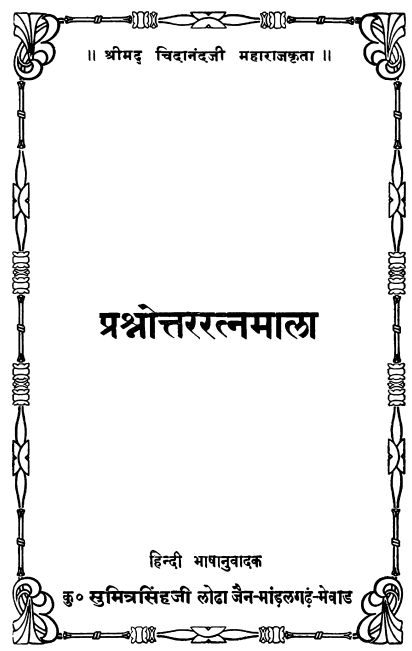
#### ઉપસંહાર.

હવે ગ્રંથની સમાપ્તિ કરતાં શ્રી ચિદાન'દજ મહારાજ કહે છે કે-આ પ્રશ્નોત્તરસ્તમાળા ગ્રંથ સંક્ષેપ રુચિવંત જેનાના હિતને માટે ઉચિત વિચારીને સ્વબુધ્ધ અનુસારે સંક્ષેપમાં રચ્ચેા છે. તેના અર્થ અતિ ગ'ભીર છે. તે વિસ્તારથી રુચિપૂર્વક ગુરુ મુખે સાંભળવાથી હૃદયમાં વિવેકરૂપ દીપક પ્રગટે છે. એટલે અનાદિ અજ્ઞાનરૂપ અંધકાર આપાંઆપ નાશ પામી જાય છે.

આ ગ્રંથનું વિક્રમ સંવત ૧૯૦૬ના કાર્તિક માસ**ની** ઉજ્જવળ ત્રચાેદશીને દિવસે અચળ (શનિ) વારે શ્રી આદી ધર તથા પાર્શ્વપ્રભુના પસાચે ભાવનગરમાં રહીને ભવસાગરથી તરવા માટે નાકા સમાન શ્રીજિનવાણીને અનુસારે રચેલાે છે.

આ ગ્રંથનું વિવેચન લખતાં જે કાંઇ વીતરાગની વાણીથી વિરુદ્ધ લખાયું હાેય અથવા કર્ત્તાના આશય નહીં સમજાવાથી મતિકલ્પનાપૂર્વક લખાણું હાય તેને માટે સજ્જના પાસે ક્ષમા યાચના છે.

ઇતિશ્રી કર્પુરચંદછ અપરનામ ચિદાનંદછ કૃતા प्रश्लोत्तररत्नभाणा विवेशन સહિતા સમાપ્તા. શ્રી ચિદાન દપદરસિક.



### श्रीमद चिदानंदजीकृत

## प्रश्रोत्तररत्नमाला

#### प्रस्तावना

चिदानंद पदकर्जं नमी, चिदानंद सुंखदेव । चिदानंद सुखमां सदा, मगन करे ततखेव ॥ १ ॥ चिदानंद प्रभु की कँला, केवल विज अँनपाय । जाने केवल अनुभवी, किससे कही न जाय।। २ ॥ चिदानंद प्रभु की कृति, अर्थगंभीर अपार । मंदमति हुं तेहनो, पार न लहुं निरधार ॥ ३ ॥ तो पण मुझथी मंदमति, तेह तणे हितकाज। तेमज स्वहित कारणे, चिदानंद महाराज ॥ ४ ॥ कृति तेहनी निरखी. उँत्तरमाल उदार । तासु विवरण करवा भणी, आत्म थयो उजमाल ॥ ५॥ बुद्धिविकल पण भक्तिवश, बोल्जं सुखकर बोल । काछुं बोले बाल जे, कुण आवे तस तोल?॥ ६ ॥

१ चरणकमल । २ सुख के लिये । ३ जीवनकला-रेखा । ४ केवलज्ञान के अमोघ उपायरूप। ५ प्रंथ रचना। ६ प्रश्नोत्तरमाल।

श्री कपूरचन्दजी उपनाम श्री चिदानन्दजी महाराज इस बोसर्वी सदीमें विद्यमान थे ऐसा अनेक कृत्यों से जान पडता है। आनन्द्घनजी महाराज के समान वे भी अध्यातम शास्त्र के रसिक और अध्यात्म तस्व में निपुण थे, ऐसा उनकी कृतियों से भलीभाँति विदित है। उनकी वनाई हुई कृतियों में चिदानन्द बहोतरी, स्वरोदय, पुद्गलगीता, क्रुटक सबैया इसी प्रकार यह प्रश्लोत्तररत्नमाळा मुख्य है । उनकी सब काव्यरचना सरल पर्व गंभीर है। प्रत्येक कृति में काव्य चमत्कृति के साथ साथ अर्थगौरव अपूर्व होने से उनकी सारी कृति हृद्यंगम है । उसके प्रत्येक पद्य में अध्यात्म मार्ग के उपदेश का समावेश हैं। वे अष्टांग योग के अच्छे अभ्यासी थे। इससे उनमें उत्तम प्रकार का योगबळ था तथा अजब प्रकार की शक्ति-सिद्धि विद्यमान थी ऐसा भो सुना जाता है। ऐसा अनुमान होता है कि वे तीर्थप्रदेश में विशेषतया वास करते थे । शत्रुंजय और गिरनार में तो अमुक गुका या स्थान उनके पत्रित्र नाम से भो प्रकारी जाती है। ऐसी दंतकथा प्रचलित है कि श्रीसमेतिशिखरजी पर उनका देहान्त हुआ था। उनके सम्बन्ध में प्रचलित कई दन्तकथात्रों से यह सिद्ध होता है कि वे नि:स्पृहो थे। लोगपरिचय से वे ग्रलग रहते थे और वे ग्रपना जीवन पेता सादा रखते थे कि लोग भाग्य से ही जान सकते थे कि वे ज्ञानी ग्रौर सिद्धिसम्पन्न थे, तिस पर भी काक-तालीय न्याय से जब किसी को उस बात का पता चल जाता तो उस समय प्रायः वे उस स्थान को छोड़कर चल देते थे। उनकी कृति को सूच्म दृष्टि से अवलोकन करनेवाले समक सकते है कि वे भ्रानेकों सत्रास्त्र से परिचित थे। उनकी वाणी रसाल एवं अलंकारिक है। अध्यात्म लच्य के

साथ साथ शास्त्राभ्यास में उनकी समता करनेवाला कोई प्रबल पुरुष भाग्य से ही उनके बाद हुआ होगा ऐसा जान पड़ता है। आधुनिक होने पर भो उनकी प्रन्यशैलो ऐसी अर्थवोधक एवं आकर्षक है कि आनन्द्धनजी की बहोतरी के साथ साथ अनेक अध्यात्मरसिक जन चिदानन्द बहोतरी को मुक्त कंठ से गाते हैं। विशेषतया चिदानन्दजी को कृति में शब्दरचना इतनी सादी है कि उनका गाना बालजीवों के लिये भी बहुत सुलभ हैं। उन सब कृतियो में से 'प्रश्नोत्तररत्नमाला' भी एक है। मूछ ग्रन्थ छोटा होने पर भी उसमें अर्थगौरव इतना बड़ा है कि उसके एक एक प्रश्न के उत्तर के लिये समर्थ विद्वान एक एक स्वतंत्र प्रत्य की योजना कर सकता है। मेरे जैसे मन्दमति से ऐसा करना तो अशक्य है, परन्तु उसका सहज स्पष्टीकरण करने के लिये यथामति उद्यम किया है। उसमें से सार मात्र प्रहण कर के भव्यजन स्वपरहित में वृद्धि करें, ये ही महाकांत्रा और ये ही कर्त्तव्यरूप समभ कर प्रस्तुत प्रस्तावना समाप्त करता हुं । इस व्रंथपर श्रोमान् कर्पूरविजयजी महाराज माहे-बने गुजराती भाषा में विवेचन लीखा था और वह श्रेयस्कर मंडल की तरफ से ऋप गया है उस पर सें मेने हिन्दी भाषा में अनुयाद लीखा है।



### श्रो वर्द्धमान-सत्य-नीति-हर्षसूरि जैन प्रन्थमाला-पुष्प ६ अहंम

जिनागमतत्त्वविशारद-सुविहिताचार्य श्री विजयहर्षसूरीश्वर-पादपद्मेभ्यो नमः। श्रीमद् चिदानंदजी कृता

# प्रश्नोत्तररत्नमाला

#### विवेचन समेत

( मंगलाचरण—दोहा )

परम ज्योति परमात्मा, परमानन्द अनूप । नमो सिद्ध सुखकर सदा, कलातीत चिद्रूप 11 2 11 **पंच महाव्रत आदरत,** पालत पंचाचार । समता रस सायर सदा, सत्तावीश गुणधार ।। २ ॥ पंच समिति गुपति धरा, चरण करण गुणधार । चिदानन्द जिनके हिये, करुणा भाव अपार 11 3 11 सुरगिरि हरि सायर जीसे, धीर वीर गंभीर। अप्रमत्त विहारथी, मानुं अपर समीर 11 8 11

इत्यादिक गुणयुक्त जे, जंगम तीरथ जाण । ते मुनिवर प्रणमुं सदा, अधिक प्रेम मन आण ॥ ५ ॥ लाख बात की एक बात, प्रश्न प्रश्न में जाण। एक शत चौदे प्रश्न को, ऊत्तर कहं बखाण ।। ६ ।। प्रश्नमाल ए कंठ में, जे धारत नर नार। तास हिये अति उपजे. सार विवेक विचार ॥ ७ ॥

विवेचन--- जिनके हृदय में अनन्त ज्ञान, द्रशनरूप ज्योति का प्रकाश हुआ है, जिनको राग,द्वेष, मोहादिक सर्व दोषमात्र का सम्पूर्ण क्षय करने से अनन्तचारित्र-स्थिरता गुण प्रकट हुत्रा है, और जिनके सदृश सम्पूर्ण संसार में दुसरा कोई व्यक्ति दृष्टिगोचर नहीं होता ऐसे निरुपम श्री अरिहंत भगवान को में नमस्कारकरता हूँ। तथा कर्म-कलंक से सम्पूर्णतया मुक्त होने अर्थात् दैहिक सम्पूर्ण उपाधि से रहित होने से हमेशां के लिये सहज स्वामाविक आत्मस्वरूप को संप्राप्त हुए त्र्यौर त्र्यात्मार्थी भन्यजनों को ऐसा ही स्वभाविक सुख प्राप्त करानेवाले ऐसे सिद्ध परमात्मा को में प्रणाम करता हुँ ॥१॥

जो अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य श्रौर असंग-ताक्रप पांच महावतों का सेवन करते हैं, ज्ञानावार, दर्शना-चार, चारित्राचार, तपाचार त्र्यौर वीर्याचारह्य पांच आचारों का पालन करते हैं, महासागर के सदश अगाध समतारस से परिपूर्ण हैं, तथा साधु योग्य सत्तावीश गुर्णो को सदैव धारण करते हैं; ईर्या, भाषादिक पांच समिति और मन, वचन, काया की तीन गुतियों का तथा चरणिसत्तरीः ( मूळ

गुए विषयक ७० भेद ) और करनसित्तरी (उत्तर गुण सम्बन्धि ७० भेद ) का जो सेवन करते हैं, इसी प्रकार ज्ञान और चारित्र से पूर्ण ऐसे जिनके हृद्य में अत्यन्त कहणाभाव का संचार है, अपितु जो मेरुपवर्त समान धीर-निश्चल है श्रर्थात् जो प्रहण् की हुई उत्तम प्रतिक्षा से जो चलायमान नहीं होते हैं, जो सिंह के समान पराक्रमी हैं, अर्थात् कर्म शत्रुओं का नाश करने में जो केसरीसिंह के सदश हैं, और सागर के समान गंभीर हैं अर्थात् रत्नाकर जैसे अनेक गुग्र-रानों से परिपूर्ण होनेपर भी अपनी मर्यादा का उहुंघन न कर यन्नपूर्वक उनका संग्रह रखते हैं। इसी प्रकार वायु के सहुश अप्रतिबन्धनरूप से एक स्थान से दुसरे स्थान को ऐकान्त हित के लिए प्रयाग करते रहते हैं इत्यादि साधु योग्य गुगों से अलंकृत होनेसे अपने समागम में आये भव्यजनों को पावन करते हैं। ऐसे जंगम तीर्थरूप मुनिजनों को मन के अत्यन्त प्रेमभाव से मैं प्रणाम करता हुँ ॥ २ से ५ ॥

इस प्रकार अभिष्ट देव,गुरु को चःदनारूप मंगलाचरण कर के अब इस प्रन्थ में जिस बात का कथन करना है उसको (अभिधेय), उसके प्रयोजन तथा उसके फल को संक्षेप से प्रन्थकार बतलाते हैं।

विवेचन:--जिसमें छ।खों बातों का समावेश होस के ऐसी अति इगाय की-महत्त्व की बात प्रश्येक प्रश्न में आवे ऐसे १६४ प्रश्नों का इस प्रश्नोत्तर नामक प्रन्थ में में **ब्यान करंगा ॥ ई ॥** 

इस प्रश्लोत्तररत्नमाला नामक ग्रन्थ को जो आत्मार्थी स्त्री-पुरुष कंटस्थ करेंगे और अच्छी तरह से मन न करेंगे उनके हृदय में अत्यन्त हितकारी विदेक विचार उत्पन्न होगें,

जिससे उनको अपने लिये मोक्षमार्ग बहुत सरल हो जीयगा ॥ ७ ॥

सर्वप्रथम ग्रन्थकार प्रश्न समुदाय का वर्णन करते हैं-प्रश्न

देव धरम अरु गुरु कहाँ, सुख दुःख ज्ञान अज्ञान । ध्यान ध्येय ध्याता कहाँ, कहाँ मान अपमान जीव अजीव कहो कहाँ, पुण्य पाप कहाँ होय। आश्रव संवर निजरा, बंध मोक्ष कहाँ दोय 11 7 11 हेय ज्ञेय पुनि है कहाँ, उपादेय कहाँ होय। बोध अबोध विवेक कहाँ, पूनि अविवेक समोय ।। ३ ।। कौन चतुर मुरख कवण, राव रंक गुणवंत । जोगी जित कहो जीके, को जग संत महंत 11811 शूरवीर कायर कवण, को पशु मानव देव। ब्राह्मण क्षत्रिय वैश को, कहो शद कहा भेव 11 4 11 कहाँ अथिर थिर है कहाँ, छिल्लर कहाँ अगाध। तप जप संजम है कहाँ, कवण चोर को साध ॥ ६ ॥ अति दुर्जय जगमें कहाँ, अधिक कपट कहाँ होय। नीच ऊंच उत्तम कहाँ, कहो कृपा कर सोय 11 0 11 अति प्रचंड अग्नि कहाँ, को दूरदम मातंग। विषवेली जग में क्हाँ, सायर प्रवल तुरंग

किणथी डरीए सर्वदा, किणथी मलीए घाय। किणकी संगत गुण वधे, किण संगत दत जाय ॥ ९ ॥ चपला तिम चंचल कहाँ, कहाँ अचल कहाँ सार । पुनि असार वस्तु कहाँ, को जग नरक दुवार ॥ १०॥ अंध बधिर जग मुक को, मात पिता रिपु मित । पंडित मूढ़ सुखी दुःखी, को जगमां है अभीत ॥ ११ ॥ म्होटा भय जग में कहाँ, कहाँ जरा अति घोर। प्रवल वेदना है कहाँ, कहाँ वक्र किशोर 11 82 11 कल्पवृक्ष चिन्तामणि, कामधेन को कहाय। चित्रावेली है कहाँ, क्या साध्यां दुःख जाय ॥ १३ ॥ श्रवण नयन मुख कर भुजा, हृदय कंठ अरु भाल । इनका मन्डन है कहां, कहां जग मोटा जाल ॥ १४॥ पाप रोग अरु दुःखना, क्या कारण से होय। अञ्चचि वस्तु जग में कहाँ, कहाँ ञुचि कहां होय ॥१५॥ कहां सुधा अरु विष कहाँ कहाँ संग कुसंग। कहां है रंग पर्तग का, कहां मजीठी रंग ।। १६ ।।

११४ प्रश्न सूचक १६ दोहों का अर्थ

देव, धर्म और गुरु किसको कहना चाहिये? सुख, दुःख, ज्ञान, अज्ञान, ध्येय, ध्याता, मान, अपमान, जीव, अजीव, पुण्यं, पाप, आश्रव, संवर, निर्जरा, बंध, मोक्ष, हेय, क्षेय, उपादेय, बोध, अबोध, विवेक, अविवेक, चतुर, मुर्ख,

राय, रंक, गुणवंत, जोगी, जित, संत, महन्त, श्रुरवीर, कायर, पद्यु, मानव, देव, ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैदय, शुद्र, अथिर, थिर, क्विल्लर, अगाध, तप, जप, संजम, घोर और साधु किसे कहना चाहिये ? जगत में अति दुर्जय (दु:ख से जीता जानेवाला ) कौन है ? अधिक कपट क्या है ? इस प्रकार नीच, ऊंच ग्रीर उत्तम कीन है ? अति आकरा अग्नि कीन ? निरंकुश हाथी कौन ? जगतमें (उन्र) विषवेली कैसी ? प्रवल तरंग-वाला सागर कौनसा ? सदैव किन से डरते रहना चाहिये ? और भग कर शिव्रतया किन से मिलना चाहिये ? विजलो के सदश चपल वस्तु कोनसी ? अपितु संसार में अवल, सार और असार वस्तु कौनसी हैं? नरक द्वार कौनसा हैं? अंध, बेहरा, गूगा कीन है ? माता, पिता, रात्रु, मित्र, पंडित मूर्ख, सुःखो दुःखो अार भय रहित कौन है ? संसार में सब से बड़ा भय कौनसा है ? अति आकरी जरा कौनसी है ? बहुत आकरी वेदना कौनसी है ? श्रौर अत्यन्त बांका घोडा कौनसा हैं ? कल्पवृक्ष. चिन्तामणि, कामधेतु और चित्रा-वेली किसे कहना चाहिये ? दुःखमात्र को हटाने का सचा डपाय कौनसा हैं ? कान, आंख, मुख, द्वाथ, भुजा, हृदय, कंठ ब्रार भाल ( ललाट ) इन प्रत्येक का मृषण क्या है ? ससार में मोटी जाल कौनसी हैं ? पाप, रोग और दुःखों का कारण क्या ? संसार में पवित्र ग्रीर ग्रपवित्र वस्तु कीनसी है ? अमृत ग्रीर विष कीनसा ? संग और कुसंग कैसा ? पतंग का रंग कै।नसा और मजीठ का रंग कै।नसा ?

इन सब प्रश्न समुदाय का वर्णन किया, अब इन के उत्तर अनुक्रम से बतलाते हैं।

२८ प्रश्नों का उत्तर निम्न लिखित प्रकार हैं देव श्री अरिहंत निरागी, दया मूल शुचि धर्म सोभागी। हित उपदेश गुरु सुसाध, जे धारत गुण अगम अगाध ॥१॥ उदासीनता सुख जगमांही, जन्म मरण सम दुःख कोई नांही। आत्मबोध ज्ञान हितकार, प्रबल अज्ञान भ्रमण संसार ॥२॥ चित्तनिरोध है उत्तम ध्यान, ध्येय वीतरागी भगवान । ध्याता तासु मुमुक्षु बखान, जे जिनमत तत्वारथ जान ॥३॥ लही भव्यता मोटो मान, कवण अभव्य त्रिभ्रुवन अपमान । चेतन लक्षण कहीए जीव, रहित चेतन जान अजीव ॥४॥ परउपकार पुण्य करि जान, परपीड़ा ते पाप बखान। आश्रव कर्म आगमन धारे, संवर तास विरोध विचारे ॥ ५ ॥ निमल हंस अंश जहां होय, निर्जरा द्वादश्विध तप 🛮 जोय । वेद भेद बन्धन दुःखरूप, बंध अभाव ते मोक्ष अनूप ।। ६ ।। परपरिणति ममतादिक हेय, स्वस्वभाव ज्ञान कर ज्ञेय । उपादेय आत्म गुण वृंद, जाणो भविक महासुखकंद ।। ७ ॥ परम बोध मिथ्यादृक् रोध, मिथ्याद्य दुःख हेत अबोध। आत्महितचिन्ता सुविवेक, तास विमुख जड़ता अविवेक ॥८॥

१. देव श्री अरिहंत निरागी—राग, द्वेष और मोहादिक दोष मात्र से मुक्त हुए सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, उत्कृष्ट चारित्रवंत तथा सर्वशक्तिसंपन्न ऐसे अरिहंत भगवान ही देवाधिदेव हैं, जो सम्पूर्ण अतिशयवंत होते हुए भी अमृत तुरुष वचनों से भव्य जनों के त्रिविध (मन, वचन श्रौर काया सम्बन्धी) ताप को उपशान्त करते हैं।

- २. द्या मूल शुचि धर्म सोभागी-किसी का कोई भी अनिए-अद्दित मन, वचन श्रौर काया से नहीं करनेरूप और सबों का ऐकान्त हित करनेरूप सर्व जीवों को सुख-दायी प्रिय निपुण दया का तस्व जिन में समाया हुआ है ऐसा अहिंसा संयम और तप लक्षण सच्चा धर्म है।
- 3. हित उपदेश गुरु सुसाध, जे धारत गुण अगम अगाध-ज्ञान, वैराग्य, क्षमा, मृदुता, ऋजुतादिक अनेक भले गुणों को स्वयं सेवन करते हुए भी जो भन्य जनों के लिये उनके योग्यतानुसार हितोपदेश देने में तत्पर रहेनेवाले ऐसे सुसाधु निर्शय पुरुष गुरुपद के योग्य हैं।
- 8. उदासीनता सुख जगमांहि—संसार में जीवों की भिन्न भिन्न कर्मों के अनुसार जो विचित्रत्ता प्रतीत होती है, उनमें छिप्त न होकर ज्ञानदृष्टि द्वारा उनसे परे रह कर स्वस्वरूप में स्थित रहना अर्थात् निज कर्तव्यरूप चारित्र में रमणता करना इसी में सच्चे सुख का समावेश है। संसार में दृष्टिगोचर होनेवाली खोटी मायिक वस्तुओं में कर्तृत्व अभिमान कर उनमें लिप्त होजानेवाले जीव ऐसे सुख से बेनसीब ही रहते हैं।
- ५. जन्म मरणसम दु:ख कोई नांही—महादुर्गधमय पाखा-ने में किसी को बिठाने पर अथवा किसी को अन्याय-पूर्वक कैदखाने में डालदेने पर जो दु:ख उसे होता है उससे भी बेसुमार दु:ख जीव को गर्भावासमें होता हैं; क्योंकि

गर्भावास में जीव को महादुर्गेश्री और परतंत्रता का पूरा ख्याल दिनप्रतिदिन होता रहता है। इससे वह मूर्कित प्राय अवस्था भोगता है और कैदलाने में से भी किसी की अनुकम्पा से मुक्त हो सकता है, श्रथवा दुःख को कम कर सकता है, किन्तु पेसा गर्भावास में नहीं हो सकता; इतना हो नही परन्तु उसमें अति दुर्गधी श्रीर परतंत्रता का पूरा पूरा अनुभव करना पडता है। ऐसे गर्भावास के दुःख से भी माता की योनीद्वारां बाहर निकलते हुए जन्मसमय जीव को अत्यन्त दुःख होता है। उस समय दुःख सच-मुच रोंगटे खडे कर देनेवाला है। इससे भी अनन्ता दुःख जोव को मरणसमय प्रतीत होता है। इसकी सुद्म झांखी अन्य जीवों को भी उस समय श्रनुभव करते दु:ख के। अपनी आंखों से देखने पर नजर आती है। यह तो निर्फ एक समय के दुःख की बात है, किन्तु पेसे अनन्त जन्म-मरण के फेरे में जीव घूमता ही रहता है। जब तक जन्म-मरण के वीजभूत, राग, द्वेष, मोह, अज्ञान प्रमुख दोष को दूर करने का जीव प्रयत्न नहीं करता तब तक ऐसे अनना दुःखों में से उसका छुटकारा होना ग्रसम्भव है श्रार राग, द्वेषादिक दोषों को निर्मूल किया कि तुरन्त हो जन्म-मरण के ग्रानन्त दुःखों का अन्त होना निश्चय समझ लेना चाहिये।

६. आत्मबोध ज्ञान हितकार-जिलसे आत्मा का स्वरूप प्रकट हो, आत्मा को हितकारी गुण और अहितकारी दोष का भान हो, जिससे हितकारी वस्तु का ही ब्रहण आर अहितकारी वस्तु को त्याग करने का छद्दय जगे, वो तस्त्व-ज्ञान आत्मा को अत्यन्त हितकारी है। संत साधुजनों की यथाविध उपासना कर के यह प्राप्त करने योग्य है, इस से विज्ञान-विवेक जागृत होता है। कहा है कि " सो कहिये सो

पुछिये, तामे धरिये रंग । चाते मिटे अबोधता, बोधरूप बहे रंग ॥ " जिससे राग, द्वेष और मोहादिक का ताप उपशमें और उत्तम संयम का सेवन कर सहज शीतलता का अनुभव हो ऐसा भ्रात्मज्ञान ही अत्यन्त हितकारक है।

- ७. प्रवल अज्ञान भ्रमण संसार जिस प्रकार गदुसरा विष्टा में रति मानता है, उसको वो ही प्रिय छगता है परन्तु दूसरी उत्तम बस्तु प्रिय नहीं लगती उसी प्रकार भवाभिनन्दी जीव को श्रद्भता, तृष्णा, दीनता, महसर, भय, शठता, ग्रज्ञता और स्वच्छंदवृत्ति विगेरे दोषों के कारण जो दीर्घकाल तक संसार पर्यटन करना पडुता है वह प्रिय लगता है, परन्तु सद्गुणों से जन्म-मरण के भय से मुक्त हो सकते हैं उनका प्रिय नहीं लगना भी प्रवल अज्ञानता का ही कारण है।
- ८. चित्तनिरोध ते उत्तम ध्यानः—जबतक जीव को पंच विषयादिक प्रिय है तब तक चित्त का प्रवाह (ब्यापार) उसी दिशा में बहता रहता है। आत्मा को अन्त में अनर्थ-कारी दिशा में बहते मन के प्रवाह को रोक कर एकान्त हित-कारी दिशा में उस प्रवाह को लगाना-लगाने का प्रयत्न करना उत्तम ध्यान कहलाता है। आर्त्तध्याभ और रौद्र ध्यान के कारणों को टालकर धर्मध्यान और शुक्ल ध्यान के कारणों के सेवन करने का आदर करना ही श्रात्मा के लिये एकान्त हितकारी है। चित्त का वेग विषयादिक में बढ़ता रहे ऐसे बुरे कारणों के सेवन से बारंबार संक्लेश पेदा होता है। इसका सम्यग् विचार कर उन बुरें कारणों से होनेवाले संक्लेश को रोकने के लिये अरिहंतादिक पदों का स्वरूप समभ कर उनमें मन को लगाना और उसीमें तल्लीन होजाना ही आत्मा को पकान्त हितकारो है।—

- ९. ध्येय वीतरागी भगवान:— जिसने आहमा-परमा-त्मा का स्वरूप समभ लिया है ऐसा ग्रन्तराक्ष्मा ध्याता हो सकता है और जिसके समस्त दोषमात्र दूर हो गये हैं ऐसे वीतराग परमात्मा ध्यान करने योग्य ध्येय है। परमात्मा का ध्यान करनेवाले ध्याता ध्यान के प्रभाव से कीट (पेल) अमरी के द्रष्टांतानुसार स्वयं हो परमात्मा के रूप को प्राप्त कर सकते हैं, अतः जिसके समस्त रागादिक दोष विलीन हो गये हैं श्रीर समस्त गुणगण प्रकट हो गये हैं ऐसे अरिहंत-सिद्ध परमात्मा का ही ध्यान करना आत्मार्थी जीवों को ग्रहतकर है।
- १०. ध्याता तासु मुमुक्षु बखान, जे जिनमत तत्त्वारथ जान--जिन्होंने रागद्वेवादिक अंतरंग शत्रुओं को सम्पूर्ण-तया जीत लिया है ऐसं जिनेश्वर भगवान द्वारा कथन किये तत्त्व को भलो भांति जान कर-समझकर जिसको जन्ममर-णादक दुःख को सर्वथा त्तय कर मोक्ष सम्बन्धो भ्रक्षय-अविचल सुख प्राप्त करने की तीव अभिलाषा जगी है ऐसे मुमुश्च जन ही सचमुच पूर्वोक्त वीतराग परमात्मा का ध्यान करने के अधिकारी हैं।
- ११. लही भव्यता मोटो मान--- जन्म, जरा और मरण के दुःख से सर्वथा मुक्त होकर मोक्ष सम्बन्धी अत्तय सुख प्राप्त करने का अधिकारी बनना अर्थात् उसकी योग्यता प्राप्त करना यह ही सचमुच आत्मसत्कार (Self respect) समभना चाहिये।
- १२. कत्रण अभव्य त्रिभ्रुवन अपनान—पूर्वोक्त भव्यता-से विपरीत ग्रभव्यता मोत्त सम्बन्धो शाश्वत सुख से सदा

बेनसीन ही रखे ऐसी अयोग्यता यह ही जगत में सन से बड़ा अपमान समझना चाहिये: । क्यों कि इसीसे जीव जहाँ तहाँ जन्म, जुरा और मरण सम्बन्धी भ्रातन्त दावानल में जला हो करता है।

- १३. चेतन लक्षण कहिये जीव—चेतना यह जीव का सामान्य लत्तण है। चेतना अर्थात् चैतन्य-सजीवनपन। रोष ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप, वीर्ष और उपयोग ये जीव के विशेष लक्ष्म हैं। ऐसे लक्ष्मण जीव में हा मिल सकते हैं।
- १४. रहित चेतन जान अजीय--जिसमें पूर्वोक्त चेतना-चैतन्य-सजीवनता विद्यमान नहीं होती वह अजीव अथवा निर्जीव कहळाता है। निर्जीव वस्तु में सामान्य लक्षण चैतन्य ही नहीं तो विशेष छक्षण ज्ञानादिक तो हो ही कैसे? इस प्रकार जीव और वस्तु का निर्णय करना सहरू है।
- १५. परउपकार पुण्य करी जान—जिससे अन्य जीव का हित हो वैसे मन, वचन और काया का सदुवयोग करना, अन्य जावों को शाता-समाधि उत्पन्न हो ऐसे कार्य परमार्थ दृष्टि से करना, कराना या अनुमोदन करना, कभी स्वप्न में भी किसी जीव को पीडा-अशाता-असमाधि-अहित ऐसा मन से भी इच्छा नहीं करते हुए सदा सर्वदा सबों का एका-न्त हित-वात्सहय हो ऐसा ही मन से विचारना, ऐसा ही वचन वोलना और ऐसा ही काया से प्रवर्तन करना, हो ऐसे पवित्र मार्ग से कदापि विचलित न हो इसके लिये सावधान रहना चाहिये। ऐसे हितकारी कार्य करके उसके वदले की इच्छा नहीं करनी चाहिये। यश कीर्त्ति प्रमुख का लोभ न कर स्वकत्तंव्य समभ कर सब पर समदृष्टि रखकर अर्थात् रागद्वेत्र से होनेवाली विषमता को छोड़ कर और मैत्रो प्रमुख

चार भावनात्र्यों का अन्तःकरण से आश्रय ब्रह्मा कर स्वपर-हित के लिये प्रवर्तन करना यह ही सचा पुण्य का मार्ग है। पूर्व महापुरुषोंने भी इसी को पुण्यमार्ग माना है और उपदेश किया है। स्वपर की उन्नति चाहनेवाले को इसी ही मार्गः का अवलम्बन करना योग्य है।

१६. परपीडा ते पाप वखान—क्रोधसे, मानसे, माया से या लोभ से राग-द्वेष के वशीभूत होकर, आत्मा का निष्कषाय-निर्मल स्वभाव भूल कर, परभाव में पड कर "सव जीवों को ब्रात्म समान समभना '' इस महावाक्य को भूला कर परजीवों को यथायोग्य सहायता देने के स्थान में ऊलटी पीडा पहुंचाने निमित्त मन से, वचन से, कायासे प्रवृत्ति करना, कराना या श्रनुमोदन करना, इसके समान दुसरा पाप-अन्यायाचरण क्या हो सकता है ? परभव में जीव को पाप के विरुवा विपाक भोगने पडते हैं। पापाचरण से ही जीव को नरक तिर्यंच गति में कंठिन दुःख की यातना सहनी पडती है। इसीसे भवभीरु जन ऐसे पापाचरण से सदैव दुर रहते हैं। सब को आत्मवत् समझ कर किसी भी जीव को किसी भी प्रकार का दुःख हो ऐसा कार्य कभी भी न ता स्वयं करते हैं, न करवाते हैं। जो बात खुद को प्रतिकूल दुःखकारी जान पडे उरो दूसरो पर नहीं श्रजमाना चाहिये। शान्त चित्त से यदि दूसरों की स्थिति का उचित विचार कर जाय तो उसे दुःख पहुंचाने की कभी इच्छा हो ही नहीं सकती । विना विवेक के जीव मिथ्या अहंता और ममता में बेभान होकर दूसरे को दुःख पहुंचाने के लिये उद्यत होजाता है और विवेकद्वारा स्वपर का यथार्थ भान हो जाने पर वह स्वपर के अदितकारी मार्ग से पिछा

जाता है। क्षमावंत विवेकी जीव हो ग्रहिंसा धर्म का यथार्थ पालन कर सकता है।

- १७. आश्रव कर्म आगमन धारे-जिससे नये नये कर्म आकर आतमा से मिले अर्थात् आत्मा के साथ शुभा-क्रुभ कर्म का मिश्रण होने का जो कारण है उसे शास्त्र में श्राश्रव कहते हैं। इन्द्रियों के विषयों का सेवन, कोधादिक कषाय के वश होना, अविरतपन से रहना, मन, वचन श्रौर काया के विचित्र व्यापार करना, धौर नवतस्य प्रकरण में कथित पचीश प्रकार की किया का सेवन करना इनसे शुभा-श्रम कर्मों का आवागमन होता है।
- १८. संवर तास विरोध विचारे—उपरोक्त आश्रव को अटकाने अर्थात् ऊपर बतलाई हुई विविध करणी द्वारा आत्मा के साथ मिश्रण होनेवाले शुभाशुभ कर्म को रोकना सम्बर कहलाता है। समिति (सम्यक् प्रवर्तन), गुप्ति (मन, वचन श्रौर काया का गोपन ), परिसह ( श्रनुकृल या प्रतिकृल उपसर्गादिक ) और अमादिक दस महाशिक्षा का पालन करना, द्वादश भावना और सामायिकादिक चारित्रद्वारा पूर्वोक्त आश्रव टाले जा सकते हैं।
- १९. निर्मल इंस अंश जहां होय, निर्जरा द्वादशविध तप जोय- जैसे हंस श्लीर-नीर को पृथक् पृथक् कर सकता है, उसी प्रकार जिसके घट में निर्मल ज्ञान-वैराग्य प्रकट हुआ है वह बाह्य और अभ्यंतर तप द्वारा निर्जरा-पूर्वभव के संचित कर्म का क्षय कर सकता है। खानपान बिना निराहार रहना, आहार में कभी करना, नियमित रूप से

खानपान वगेरे करना, नाना प्रकार के रस का त्याग करना, समझकर स्वाधीनरूप से शीत, तापादिक को सहना, और नाना प्रकार के आसन जप प्रमुख से देह का दमन करना, ये सब बाह्य तपरूप हैं। यह बाह्य तप उत्तम लक्षण से किया जावे तो इससे अभ्यन्तर तप की पुष्टि होती है। जाणता अजाणता गुप्त या प्रकटरूप से किये पाप की निष्कपटरूप से गुरु के सभीप शुद्धि करना, गुणीजनों का बहुमा**न** करना, सदगुणो की सेवा-चाकरी करना, श्रभिनव शास्त्र का पठनपाठनादिक करना, अरिहंतादिक पद का स्वरूप समम कर उसमें अपनी वृत्ति स्थिर करना श्रीर देहमूच्छी का त्याग कर परमात्मस्वरूप में तल्लोन होजाना ये श्रभ्यन्तर तप कह-लाते हैं । समतापूर्वक शास्त्र, आज्ञानुसार पूर्वोक्त तप करने से अनेक जन्म के संचित कठिन कमें भी क्षेय होजाते हैं। अतः मोत्तार्थी जनों को आत्मविशुद्धि करने निमित्त उक्त उभय प्रकार के तप अवश्य सेवना योग्य है। तीर्थंकरोंने भी उत्तम तप का भाश्रय लिया है।

२०. वेदमेद बंधन दुःखरूप-विद्भेद अर्थात् चार भेदवाला बंधन ( बंध ) दुःखदायक ही है। परमार्थ ऐसा है कि नवतत्त्व में अनुक्रम से कथित बंध चार प्रकार का है। वह सोक्ष का विरोधी होने से दुःखदायक ही है। १ प्रकृतिबंध, २ स्थितिबंध, ३ रसबन्ध और ४ प्रदेशबंध । आस्मा के ज्ञानादिक गुण को आवरने का स्वभावाला प्रकृतिबन्ध, दीर्घ या हस्य काल की स्थिति का निश्चय करनेवाला स्थितिबंध, १-२-३-४ ठाणियों अथवा तीव्र मंदादिक शुमा-शुभ रस जो विपाककाल में वेदना पडे **वह रसवंध** द्यौर

इन तीनों के संप्रहरूप जो कर्म के प्रदेश का संवय होता है चह प्रदेशबन्ध । ये कर्मबन्य श्रुभ तथा अशुभ दोनों प्रकार के हो सकते हैं । इसका विशेष अधिकार कर्मग्रन्थादिक से जाना जा सकता है। यह शुभ वन्ध भी स्वर्ण की बेड़ी के सहश और प्रश्रुभ बन्त्र छोहें की वेड़ी के सदृश है। इन दोनों प्रकार के बन्धों को भारभूत-दुःखदाई समझकर मृत्श्च को त्याग करने योग्य हैं।

२१. बंध अमाव ते मोक्ष अनुप--- मिध्यात्व, अविरित कषाय, योग प्रमुख कषाय के सामान्य हेतु हैं और इनके विशेष हेत भी कर्मप्रन्थ में बतलाये गये हैं। उनका लक्ष्य रखकर उन बन्ध हेतुओं से बचते रहने से प्राथमा अनुक्रम से अनुपम ऐसे मोत्तसुख का अधिकारी हो सकता है। राग-द्वेष अनुख भावकर्म हैं अर्थात् ये कर्मवन्य की बहुत पुष्टना करते रहते हैं। इससे आत्मा स्वस्वरूप से च्यूत-अष्ट होकर परभाव में ही ख़ुब ालप्त रहती है त्रीर ऐसा करने से संसारसंतित की वृद्धि होती रहती हैं। वट के बीज के समान उनका अन्त नहीं आ सकता है, परन्तु यदि राग-द्वेष प्रमुख पोषक पदार्थ नहीं मिले तो उसका तुरन्त हो अंत होजाता है। इसिलये तत्त्वज्ञानी अध्यातमी पुरुष राग-द्वेषादि को हो निर्मूल करने का प्रयत्न करते हैं।

२२. परपरिणति ममतादिक हेय-अपनी आत्मा को श्राच्छो तरह से पहचान लेना और उसमें जो अनन्त शक्ति सामर्थ्य समाया हुआ है उसकी जितनी दढ प्रतीति हो ऐसे सर्वन्न वचन या वीतराग भगवान् की परम तस्ववोधक प्रतिमा का ग्रन्तर लक्ष्य से आलम्बन होना ग्रीर उसमें ही अर्थात् स्वस्वरूप में हो रमण करना ऐसी प्रशृति अत्ना को

श्चत्यन्त हितकारक है। परन्तु ऐसी आत्मपरिणति तो पर-पुदुर्गालक वस्तु में अनादि अनन्तकाल से लगी हुई प्रोति-ममता को छोड़ने पर ही जागृत हो सकती है। श्रदः आत्मार्थी जनों को ऐसी पौदुगलिक प्रीति क्वोड़कर आत्मा के अंतरंग ज्ञानादिक गुणों से प्रीति जोड़ना योग्य है। जब तक जीव नकामी परवस्तुओं में ममता बुद्धि रखता है तब तक चाहे जितना काया कष्ट सहे फिर भी वह उसकी आत्मा के लिये हितकारक सिद्ध नहीं हो सकता, किन्तु ममता बुद्धि के नष्ट होते ही शीघ्र ही उसकी सकल करणी उसकी आत्मा के लिये एकान्त हितकारक हो जाती है। अतः मुमुख्य जीवों को परवस्तुओं पर से ममता बुद्धि को हठाकर आत्मा के स्वाभाविक सद्गुणों में ही ममताबुद्धि रखना उचित हैं: आर यह हो कर्त्तव्य है।

२३. स्वपरभाव ज्ञान कर ज्ञेय—स्व अर्थात् आत्म द्रव्य और पर अर्थात् आत्मा सिवाय अन्य द्रव्य इनका जिस प्रकार यथार्थ ज्ञान हो तब तक ही अपनी शक्तिभर गुरुगम्य अभ्यास करना उचित है। श्रात्मा, ्धर्मास्तिकाय, अधर्मा-ांस्तकाय, आकाशास्तिकाय, पुद्गल श्रोर काल ये छ द्रव्य उनके गुणपर्याययुक्त होते हैं । इनका विशेष ऋधिकार नव-तस्वादिक ग्रंथों में पढ़िये । आत्मा चैतन्ययुक्त चेतन द्रव्य है जब कि रोष सब चैतन्य रहित जड़ द्रव्य है । उनको उनके गुणपर्याय युक्त अच्छीतरह से समभक्तर आत्मा के श्रनुपर्यागी पेसे पुद्गल प्रमुख परद्रव्यों से निवृत्त होना चाहिये। ज्ञेय अर्थात जानने याग्य सर्व द्रव्यों को जानकर तजने योग्य को तजना श्रौर त्राद्रने योग्य को ग्राद्रना, यह हो उत्तम विवेक का फल है। रोष तोते के सदश केवल मुखपाठ मात्र से तो आत्मा का कहिये वरना वैसा नहीं।

ः: २१ ::

२४. उपादेय आतमगुण बृंद, जाणा भविक महा सुख केंद्र-आत्मा के अनन्त गुणों का वृन्द अर्थात् समुदाय यह <sup>-</sup>ही उपादेय अर्थात् आदरने-ग्राराधने योग्व हैं । और य**ह ह**ा आत्मा के लिये परम सुखकारी है । स्वगुगवृन्द की उपेक्षा कर और आत्मगुण के विरोधी अवगुणों का पोषण कर जीव घ्रपने आपका स्वयं ही शत्रु बनता है। इसी से उसे संसारचक्र में अनन्तकाल पर्यन्त भटकना पड़ता है। ऐसी महाखेदकारक श्रौर गंभीर भूल सुधारे विना उसका छुटकारा होना अशक्य है। उसके विना वह खुद के आत्मा के ही सत्तागत रहे अनन्त सुख का ग्रास्वाद-अनुभव नहीं कर सकता । अनन्तकाल से चली आती ऋपनी इस भूल को सुधार कर स्वदोष मात्र को जड़ से उखाड़ फैकने का यत्न करना अत्यन्त जरूरी है कि जिससे ब्रात्मा के सत्तागत सकल गुणवृन्द आसानी से जागृत होकर प्रकाशित हो सके।

२५. परमबोध मिध्यादगरोध—मिध्यादग अर्थात मिष्यात्व-विपर्यय-विपरीत वासना, तस्व में अतस्वबुद्धि श्रीर ञ्चतत्त्व में तत्त्वबुद्धि, गुण में दोषबुद्धि द्यौर दोष में गुणबुद्धि, हित में अहितवुद्धि और अहितमें हितबुद्धि, सुदेव में कुदेव-बुद्धि और कुदेव में सुदेवबुद्धि, सुगुरु में कुगुरुबुद्धि ग्रीर कुगुरु में सुगुरुवुद्धि, इसी प्रकार सुधर्म में कुधर्मबुद्धि और कुधर्म में सुधर्मबुद्धि, ऐसी मिध्यामति हो मिध्यात्व कहलाता है। इसका रोध अर्थात् रोक करना ही परम बोध है। उपर लिखित मिथ्यात्व अनादि कुसंग के योग से उत्पन्न हुआ है। उसको रांकने के लिये आत्मार्थी जनों को सुसंग ्रपाप्त करना उचित है। महासमर्थ ज्ञानी पुरुषों के निष्पत्त-पाती वचनों पर पूर्ण विश्वास किये बिना वह अनादि अनन्त

रोग मिटना कठिन है छोर विना इसके मिटे अनन्त अव्या-बाध अक्षयं सुख मिलना भी ग्रसम्भव है।

२६. पिथ्यादग दुःख हेत अबोध—जिससे मिथ्यात्व-जन्य अनन्त अपार दुःख पैदा हो वह ही अबोध या अज्ञान है। मिथ्याःव यह महाशब्य, महाविष, महाव्याधि श्रीर महादुःखरूप है। उसको तथा उसकी महान व्यथा को जो न मिटा सके उसे ज्ञान नहीं किन्तु अज्ञान ही समझना चाहिये। जो स्वयं ही पूर्वोक्त मिध्यामित एवं मिध्याबासना से भरे हुए हैं वे बेचारे दूसरों के मिथ्यात्व को क्योंकर मिटा सकते हैं ? जो स्वयं ही भवोदिध में अनेकशः डूबते हो वे दूसरों को कैसे तार सकते हैं। जिनको खुद को भी सम्यग्-दर्शन सम्यक्ष्व प्रकट नहीं हुआ वे दूसरे अथीं जनों को किस प्रकार सम्यग्दर्शन प्रकटा सकते हैं ? जो स्वयं ही **निरन्तर निर्धन दुःखी स्थिति में दुःख भोगते रहते** हैं वे दूसरों को शाश्वत सधन सुखी स्थिति किस प्रकार प्राप्त करा सकते हैं ? द्यत: जिसकी मिथ्यावासना दूर करने की श्रन्तः करण से इच्छा हो उसको ऐसे समर्थ निष्पक्षपाती संत सुसाधुजनों की हितशिज्ञा मानकर, उसपर मनन कर, आचार-विचार में भरसक प्रयत्न करना चाहिये। यह ही आत्मा के लिये पकान्त हितकारी मार्ग है श्रीर यह ही उपादेय है।

२७. आत्महित चिन्ता सुविवेक-जिसमें आत्मा का दित कल्याण हो सके उसका हृदय में सदैव चिन्तवन (छत्त्य) बना रहे इसे ही सुविवेक प्रार्थात् सद्या विवेक कहते हैं। शेष विवेक तो केवल कृत्रिम या निरर्थक है। आत्मा क्या चस्तु है ? इसका स्वरूप क्या है ? इसके क्या गुण हैं ? इसकी शक्ति कितनी है ? उस पर किस प्रकार आवरण आ

गया है ? वह किस प्रकार प्रकट हो सकती है ? उसमें अन्त-रायभूत कौन है ? वह भ्रन्तराय क्यों कर दूर हो सकता है ? उसके साधन कौन कौनसे हैं ? उन साधनों का किस प्रकार उपयोग करना चाहिये ? यह मनुष्यभव कितना अमृत्य है ? इसको किस प्रकार निरर्थक खो रहे हैं इत्यादि आत्मा सम्बन्धी चिंतवन के साथ साथ अब विशेषतया जागृत होना बहुत जरूरी है। जिसको आत्मा का अनुभव हुआ है ऐसे संतजनों की सेवा भक्ति बहुमान करना बहुत ही आवश्यक है। स्वहित कार्य में गफलत करने से जीव को श्रवतक अनेको यातनाएं सहनी पड़ी है और भविष्य में भी सहनी पड़ेगी, अतः ग्रब और ग्राधिक स्वहित साधन की उपेक्षा न कर जैसे बने वैसे जल्दी उत्साहपूर्वक एवं प्रेम से सत्संगति कर स्वहित साधन का पूरा लक्ष्य रखना चाहिये। इसमें गफलत करने से बड़े भारी दुःख की संभावना है, क्योंकि स्वहित साधने के लिये अन्तर लच्यरूप सुविवेक प्रकट होना जीव के लिये अत्यन्त दुष्कर है।

२८. तास विमुख जड़ता अविवेक-<sub>उक्त प्रकार</sub> का आत्मस्रक्ष्य छोड़ कर केवल जड़ ऐसी पौद्गलिक वस्तुओं में ही प्रोति रखना, उसी में निमग्न हो जाना, इस के उप-रान्त दूसरा कोई कर्त्तव्य अविशष्ट (शेष) न जानना, खान-पान, ऐश-आराम करना यह ही इस दुनियां में सार वस्तु है और इसी को प्राप्त करने का अहर्निश उद्यम करना ही कर्तव्य है। ऐसे ऐकान्त अज्ञान गर्भित कुविचार ही प्रविवेक है। ऐसे अविवेक से ही मिथ्यावासना की वृद्धि होती है और इसीसे जीव को संसारचक में भ्रमण करना पड़ता है। जन्म, जरा, मृत्यू, आधि-न्याधि-उपाधि और संयोग-वियोग जन्य अनन्त दुःख दावानल में जला ही करता है और ऐसा होने पर भी मोह-मदिरा के प्रवल वेग विकार से वह अपने आप को सुखी प्रतीत करता है अथवा ऐसे ही कल्पित क्षिणिक सुख की आशा रखता है। ऐसे त्र्रयोग्य जीव का कल्याग कैसे हो सकता है ?

२९ से ५७ तक २९ प्रश्नों का उत्तर परभव साधक चतुर कहावे, मुरख जे ते बंध बढ़ावे। त्यागी अचल राज पद पावे, जे लोभी ते रंक कहावे ॥ ९॥ उत्तम गुणरागी गुणवंत, जे नर लहत भवोदधि अंत । जोग जस ममता नहिं रति, मन इन्द्रि जीते ते जित ॥१०॥ समता रस सायर सो संत, तजत मान ते पुरुष महंत । सुरवीर जे कंद्रप वारे, कायर काम-आणा सिर धारे ॥११॥ अविवेकी नर पश्च समान, मानव जस घट आतम ज्ञान । दिव्य दृष्टि धारी जिनदेव, करतां तास इन्द्रादिक सेव ॥१२॥ ब्राह्मण ते जे ब्रह्म पिछाणे, क्षत्री कर्म-रिप् वश आणे। वैश्य हाणि वृद्धि जे लखे, ग्रुद्ध भक्ष् अभक्ष जे भखे ॥१३॥ अथिर रूप जाणो संसार, थिर एक जिन धर्म हितकार । इन्द्रि सुख छिह्नर जल जाणो, श्रमण अर्तिद्रि अगाध वखाणो॥१४॥ इच्छारोधन तप मनोहार, जप उत्तम जग में नवकार।

संजम आतम थिरता भाव, भवसायर तरवा को नाव ।।१५॥

:: २५ ::

छती शक्ति गोपवे ते चोर, शिवसाधक ते साध किशोर। अति दुर्जय मनकी गति जोय, अधिक कपट नारी में होय।।१६॥

- २९. परभव साधक चतुर कहावे बालक को स्तन-पान की सहज वासना परभव की सिद्धि प्राप्त कराती है। उस ग्रौर उसके सदृश ग्रानेक पुरावा से परभव की प्रतीति कर के इस क्षणिक देह को छोड़ने के पश्चात् जो परभव में खुद को श्रमुक प्रयाण करना है उसके लिये पहिले से ही शुभ साधन कर रखने के लिये तैयार रहे उसी को सचा चतुर समभाना चाहिये, क्योंकि वह अपनी चतुराई का सदुपयोग अपने हितसाधन में करता है। अपितु कितने ही मुग्धजन तो लोकरंजन करने के लिये ही स्वचतुराई बत-लाते हैं किन्तु वह उसका सदुपयोग न होकर दुरुपयोग है।
- ३०. मुरख जे ते बन्ध बढ़ावे--मिश्यात्व, अविरति, कषाय और योग, दुःप्रशिधान के राग-द्वेषादिक दोष जिनके कारण जीव विविध कर्मबन्धन कर संमारचक्र में फिरता रहता है उन आत्मगुर्गों के विरोधी दोषों को सेवन करने-वाला और आत्मगुणों को नाश करनेवाला आत्मद्रोही मूर्ख 🚼 । बुद्धि प्राप्त कर तत्त्व का विचार करना चाहिये। इस महावाक्य के गृढार्थ को न समभ कर इसका विरुद्ध उपयोग करनेवाला दुर्बुद्धि विवेकहीन मूर्ख ही कहलाता है। दुर्रुभ मानव देह को प्राप्त कर वीतरागप्रणीत व्रत--नियम का पालन करना इस महावाक्य की उपेक्षा कर तुच्छ एवं त्रणिक ऐसे विषयसुखों में ही मग्न होजाना बड़ी <sub>म्युखंता है ।</sub> लक्ष्मी प्राप्त कर सुपात्रदान द्वारा <mark>उसका लाभ</mark>

उठाना ईस महावाक्य का मर्म भूल कर प्राप्त की हुई छक्ती को केवल एश-ब्राराम में ही उड़ा देना अथवा कृपग्रता दोष से उस पर खोटी ममता बुद्धि रखकर उसका कुछ भी सदुपयोग न करना इसे भी मुर्खता न कहें तो और क्या ? और जिहा पाकर दूसरों से प्रीति उत्पन्न हो ऐसे प्रिय एवं पथ्यवचन बोलना इस महावाक्य को भूला कर जैसे तैसे बकर्वीद करते रहना यह उन्मतत्ता नहीं तो श्रीर क्या ? इन ऊपर लिखे महावाक्य में ही बहुधा सब सार का समावेश है। जो इनका सार समझ कर उसके अनुसार व्यवहार करते हैं उनको संसारचक में श्राधिक काल तक नहीं भट-कना पड़ता है। तत्व रहस्य समभ कर, तत्वश्रद्धा निश्चल रख कर जो तत्त्वरमणता करते हैं, अर्थात् जड़ चेतन को अच्छी प्रकार समझ कर स्वचेतन द्रव्य स्थित श्रनन्त अगाध शक्ति-सामर्थ्य की दृढ़ प्रतीति कर जो स्वआत्मा के ही सत्तागत रहनेवाली अनन्त अपार शक्ति को प्रकट करने की पवित्र बुद्धि से वीतराग वचनानुसार प्रवृत्ति करते हैं उन भाग्यशाली भव्यजनों को **अधिक भवम्रमण न**हीं करना पड़ता। किन्तु ऊपर लिखी रीति के विपरीत अपनी इच्छानुसार यश कीर्ति की इच्छा से या गतानुगतिकता से दूसरे किसी प्रकार के बदले की इच्छा से दानादिक धर्मिकया करते हैं वे मूर्खजन आत्मिहत नहीं साध सकते, अतः मोक्षार्थीजनों को यदि कोई धर्म-अनुष्ठान करना हो तो केवल आत्मकल्याम के लिये ही करना चोहिये, क्योंकि ऐसे पवित्र आत्मलक्ष्य से आत्मा निर्मल होती है ख्रौर विपरीत लक्ष्य से आत्मा मलिन हो जाती है ऐसा समझ कर विवेकवृद्धि द्वारा विचार कर स्वहित आदरना चाहिये।

- ३१. त्यागी अचल राज पद पावे—सदु विवेकद्वारा तत्त्वातत्त्व का निश्चय कर जो सत्वपुरुष तजने योग्य को तज देते हैं और आदरने योग्य को आदरलेते हैं। वे अन्त में अवि-चल मोक्ष पदवी को प्राप्त करते हैं। जिन कारगों के सेवन से जीव को नाहक भवश्रमण कर अन्तदुःख सहने पड़ते हैं वे सब कारण त्याज्य हैं और जिन कारणों के सेवन से जीव सर्वकर्म बन्धनों से मुक्त हो कर अन्त में परमपद को प्राप्त करते हैं वे ब्रह्मण करने योग्य हैं। अर्थात् सर्व पापस्थान को समझ कर परित्याग करने योग्य हैं और वीतराग सर्वञ्च-कथित सर्व गुणस्थान अनुक्रम से ग्रहण करने योग्य हैं। इस प्रकार विवेकयुक्त त्याग वैराग्य को सेवन करनेवाले अ**नु**-क्रम से अक्षयसुख को भोग सकते हैं। अपने अपने अधि-कारानुसार धर्म साधन कर अनुक्रम से ऊंची सिढ़ी पर चढ़नेवाले सुखपूर्वक स्वउन्नति को साधकर अत्तय अवाधित सुख को प्राप्त कर सकते हैं।
- ३२. जे लोभी ते रंक कहावे-यथायोग्य भोगसामबी के प्राप्त होने पर भी जो लोभान्य होकर अधिकाधिक की तृष्णा करते रहते हैं वे ही सचमुच दीन-दुःखी हैं और प्राप्त सामग्री में सन्तुष्ट रह कर जो प्रसन्नतापूर्वक परभव के लिये सत्-साधन का सेवन करने को उद्योगवंत रहते हैं वे ही सचमुच-सुखी हैं। "न तृष्णायाः परो व्याधिः, न तोषात् परमं सुखम् ' यह महावाक्य उपरोक्त बात का समर्थक है। ऐसा समकः कर सममदार व्यक्ति को संतोषवृत्ति धारण करना चाहिये।
- ३३. उत्तम गुणरागी गुणवंत, जे नर लहत भवोद्घि अन्त-जो स्वयं सद्गुणी होते हुए भी दूसरे सद्गुणी का रागी होता है वह पुरुष शिव्र ही संसार का अन्त पा सकता

है। जो स्वयं गुणी हा कर दूसरे के सद्गुणों को सहन नहीं कर सकता ख्रौर इसांलये उसके ऊपर अकृत्रिम प्रेम रखने के स्थान में द्वेष इर्षा या मत्सर धारण करता है वह स्त्रयं स्वगुण से च्युत हो कर भव ब्राटवी में ही भटकता रहता है। अर्थात् द्वेय दोष से अच्छे गुणों का भी नाश हो जाता है चौर उत्तम गुणराग से गुणहीन भी उन्नति को प्राप्त करता है । श्रोमदु यशोविजयजी उराध्यायने १८ पापस्थानक की संज्ञाय में द्वेष की संज्ञाय में द्वेष दोष से होनेवाली महा-हानि ग्रौर गुगाराग से होनेवाला पकान्त आत्मलाभ का भली. भांति वर्णन किया है, अतः उससे उस सम्बन्ध में विशेष मनन कर कृष्ण वासुदेव के समान सदुगुणग्राही बनने का प्रयत्न करना उचित है।

३४. जोगी जस ममता नहीं रति--जिस को रंचमात्र भी परपुद्गल वस्तु में ममता नहीं होती वह ही सचा योगी है। उत्तम प्रकार के योग से जिसने ममता का नाश कर दिया है वह ही मोक्ष का आधकारी हो सकता है। ममता मुच्छो हो सचमुच परिव्रहरूप है ग्रेगर परिव्रह से उन्मत्त हुए बेचारे जीवों की केवल दुईशा ही होती है। तिस पर भी जो साधुवेष धारण कर परिग्रह्म धारण करते हैं उनकी तो सर्वत्र महा विटम्बना हाती है। क्योंकि वे साधु वेष में जगत को ठगते हैं अर्थात् धर्मठग बन जगत को ठगते हैं ख्रार र्सवज्ञ भगवान की पवित्र आज्ञा का भंग करते हैं । सर्वज्ञ भगवान ने साधु को द्रव्य भाव से निर्श्रन्थपन धारण करने का आदेश दिया है। द्रव्य से स्वीग आदि श्रीर भाव से मुर्का का परित्याग करना भगवानने फरमाया है। उस प्रकार ्त्रतिज्ञा करने पर भी पुनः प्रतिज्ञा अष्ट हो कर ममता धा**रणः** करना अत्यन्त अनुचित है। कहां भी हैं कि " ममता धिर

सुख शाकिनी, निरममता अनुकूल, ममता शिव प्रतिकूल है, निरममता अनुकूल ॥ "

- ३५. मन इन्द्रि जीते ते जित-मन को और इन्द्रिय वर्ग को वश में कर वीतराग परमात्मा द्वारा आदेशित दश शिक्षा को अच्छी प्रकार समझ कर जो श्राराधना करते हैं वे ही सब यात हैं और इसके विपरीत आचरण कर अर्थात मन श्रीर इन्द्रियों को स्वतंत्र छोड़ कर जो केवल स्वच्छन्द्पन से आज्ञा विरुद्ध आचरण करते हैं वे तो केवल यति नाम को कलंकित करनेवाले हैं यह सच समझना। जो उत्तम प्रकार की दश शिक्षा सर्वज्ञ भगवानने आत्मा के पेकान्त हित के लिये फरमाई है वे इस प्रकार हैं:-
- १. त्तमागुण धारण कर सहनशील वनना. २. मृदुता-कामलता धारण कर सद्गुणी प्रत्ये नम्रता धारण करना. इ. ऋजुता श्रर्थात् सरलता धारण कर निष्कपट वृत्ति रखना. ध. लोभ होडकर संतोषवृत्ति रखना ५. यथाशक्ति वाह्य अभ्यन्तर तप द्वारा आत्मविशुद्धि करना ६. संयम गुण द्वारा आत्मनिग्रह करना और सर्व जंतुत्रों को आत्म ममान समझ कर किसी के प्रति प्रतिकृत आचरण कदापि नहीं करना. ७. प्रिय और पथ्य अर्थात् हितकारी सत्य<sup>्र</sup>भाषण करना. ८.. अन्यायाचरण होड़कर प्रमाणिकपन से अर्थात् शुद्ध ग्रन्तः करण से व्यवहार करना. ९. ममतादिक परिग्रह को अनर्थरूप समझ कर-निर्धारीत कर निर्ममत्वपन-निःस्पृहपन धारण करना. १०. मन, वचन और काया की पवित्रता कायम रख कर चाहे जैसे विषयभोग से विरक्त रहना। उक्त दश महा-शिक्षा को यथार्थ रीति से अनुसरण करनेवाले यति जगत

के लिये महा आशीर्वादरूप हैं, और वे परम पवित्र मार्गः का उल्लंघन कर केवल आपमति से स्वच्छंदपन से फिरने-वाले यात तो केवल जगत में श्रापरूप ही हैं।

३६. समता रस सायर सो संत--राग, द्वेष और मोह-जन्य ममतादिक विचारों को छोड़कर जो सदा समता रस में ही लोन रहते हैं वे ही सचमुच संत पुरुष हैं ऐसे समतावंत साधु सचमुच विश्ववंद्य हैं। संसार में ऐसी कोई भी वस्तु नहीं है जिस को उनकी उपमा दी जा सके, अतः ऐसे समता वंत संत साधु जन उपमानीत कहलाते हैं। ज्ञानसार में कहा है कि " जिसका समता रस स्वयंभूरमण समुद्र की स्यर्था करता है और निरंतर वृद्धि प्राप्त करता जाता है ऐसे मुनोश्वरों की उपमा योग्य इस चराचर जगत में कोई भी वस्तु दृष्टिगोचर नहीं होती " तिस पर भो जो चन्द्र, सूर्य, सायर, भारंड प्रमुख पदार्थों की जो उपमा दी जाती है उसको एक-देशीय समभना चाहिये।

३७. तजत मान ते पुरुष महन्त—जो मान मनुष्यो में सामान्य नियमानुसार दांष्टगोचर होता है और जिसके कारण जीवों को बहुधा ध्रानेकों कछों का सामना करना पडता है तथा जिसके परिणामस्वरूप नरकादि दुर्गत में भी जाना पड़ता है उस दुःखद्ग्यी मान-ग्रमिमान को जा छोड देता है वह हो बड़ा महन्त पुरुष है। श्रमिमान स्याग का उपाय नम्रता है। जब तक हम पूर्णता प्राप्त न करलें तव तक अभिमान क्यों कर करे ? तथा पूर्णता प्राप्त कर ः लेनेवाले को भी अभिमान करने की क्या आवश्यकता है ? ब्रार्थात् पूर्ण एवं अपूर्ण के ब्राभिमान करने के लिये कोई कारण ही नहीं रहता । तिस पर भी जो तस्य से पूर्णता प्राप्त

कर चुके हैं वे तो कभी भी अभिमान नहीं करते, अपितु श्रमिमान कोड़कर नम्नता गुण की प्राप्ति से हो पूर्णता प्राप्त होती है श्रोर जो अपूर्ण होने पर भी श्रमिमान-मिथ्या अभि-मान करते हैं उनको पूर्णता प्राप्त हो ही नहीं सकती, श्रिपतु थाड़ी बहुत प्राप्त की हुई पूर्णता भी नष्ट हो जाती है । अतः सब से श्रेष्ठ बात यह है कि जिस जिस प्रकार गुण की चृद्धि होती जाय वैसे ही वैसे नम्रता की भी वृद्धि होनी चाहिये। जिस जिस प्रकार नम्नता में वृद्धि होगी वैसे ही गुणवृद्धि में गति शीव्रतया होगी त्रौर जैसे नम्रता में त्रुटो होगी वैसा हो गुणबृद्धि में भो कमी होती जायगी " छघुता तहां प्रभुता " " द्यौर "प्रभुता से प्रभु दूर " ऐसा नियम है। इसीसे रावण श्रौर दुर्योधन जसों का भी बेहाल हु ना भ्रौर रामचन्द्र तथा पांडवों का अभ्युद्य हुम्रा।

३८. ध्रवीर जो कन्द्रप वारे-- जो कामविकार का निवारण करे और विषयवासनाओं को निर्मूल करे वे ही सचमुच श्रुरवीर अर्थात् बहादुर हैं और जो कामविकार के वशीभूत होकर स्वपरिहत से वंचित रहता है वह ही डर-पोक या कायर है। लखों पुरुषों का सामना कर रण में झझनेवाले अनेकों सुभट होते हैं, परन्तु एक श्रवळा-स्त्रो के नेत्र कटाक्ष को वे भा सहन नहीं कर सकते, स्त्री के सामने केवल कायर बन जाते हैं। अपितु कामविकार से अंधे होकर अंघे बन जाते हैं। अपनी मर्यादा से मुंह मोड़ कर जहां तहां भटकते रहते हैं श्रीर अनेक स्थानों पर मार-भर्सना एव अपमान के शिकार बनते हैं तथा अन्त में मिल्लन वासना से मर कर अन्त नीच गति में उत्पन्न होते हैं। श्रतः प्रत्येक स्त्री-पुरुष को कामविकार को वस में कर

श्रपनी मर्यादा को निष्कलंक बनाये रखने का उद्योग करना चाहिये। कामविकार को वश में करनेवाले स्त्री-पुरुष का ही शीलरत्न जगमगा उठता है। शीलरत्न ही मनुष्यजाति का सचा भूषण है। संतोषी पुरुष ही शीलरत्न को प्राप्त कर सकते हैं। पूर्व काल में ऐसे अनेकों स्त्री-पुरुष रतन थे कि **ंजनके पवित्र नाम का आज**तक प्रभातकाल में स्मरण किया जाता है । ऐसे पवित्र स्त्रापुरुषों का अनुकरण कर मन, वचन और काया की शुद्धि से शीलरत्न की प्राप्ति र्थौर अनुक्रम से विषयवासनाओं के निर्मूल करने का आत्मार्थी सज्जनों को प्रयत्न करना चाहिये।

३९. कायर काम आणा शिर धारे-विषय-विकार के वश होकर दिवेकरत्न को खो कर जो स्वमर्यादा से विमुख हो जाते हैं वे ही कायर हैं। ऐसे कायर पुरुष स्वपर का जीवन नष्ट करते हैं। कामांध होकर खुद मर्यादा अष्ट होते हैं और दूसरों को भी उन्मार्गगामी वना दोनों का अधापात कराते हैं। कामांध माता को अपने पति एवं पुत्र का मान नहीं रहता, अपना कल्पित स्वार्थ सिद्ध करने के छिये वह उनके अमृह्य प्राणों की भी आहुती दे देने में नहीं हिचक-चाती और अष्ट से अष्ट नीच नादान के साथ भी चली जाती है। इसी प्रकार कामांध पुत्र भी अपनी कुलमर्यादा को ताक में रख श्रापनी माता, भगिनी पर्व पुत्री के साथ भी दुर्व्यवहार-दुष्टाचार करने से बाज नहीं आता । उसको कायर इसलिये कहा गया है कि वह मुर्ख अपने प्रवल दोषों के कारण उसको भविष्य में होनेवाले करों से वचने के लिये किसी भा प्रकार का उद्योग नहीं करता। ऐसे कामान्ध स्त्रो-पुरुषों के लिये प्रबल काम विकार से इस संसार में भी अनेक प्रकार के अनर्थों का होना संभव है और भवान्तर में

भी नरकादिक के महान त्रासदायक दुःख की परंपरा उसको बहुत बार भोगनी पड़ती है । तिस पर भी मनुष्यजन्म से **₹वपर हित साध लेने** का सुवर्ण अवसर खो देनेपर उसे फिर से नहीं मिल सकता है। कदाचित बहुत समय पश्चात् श्रानेको कष्ट सहने पर उसे फिर से मनुष्य जन्म भी प्राप्त हो जाय तो भी सांढ के सद्श स्वच्छन्दरूप से भोगित विषय भाग से पुष्ट हुई विषयवासनी के फिर से जागृत होते ही वह जीव फिर से विषय वमल में पड जाता है। अतः जैसे तैसे सममदार प्राणी को उत्तम साधनद्वारा विषय पास से मुक्त हो कर निर्विकारपन प्राप्त करने का प्रवल पुरुषार्थ करना चाहिये।

४०. अविवेकी नर पशु समान-जिन में विवेक जागृत नहीं हुआ तथा जो विवेक रत्न प्राप्ति के लिये भरसक प्रय-त्न नहीं करते वे मनुष्य होते हुए भी पशु तुल्य ही हैं। क्योंकि आहार, भय, मैथुन और परिव्रहरूप चार संज्ञा तो दोनों के लिये समान हो है। जिससे कृत्याकृत्य, हिताहित, अक्ष्याभद्य, पेयापेय के गुणदेश यथार्थक्प से समज में आसके पेसा विवेक घर में प्रकट हो तब ही मनु-ष्य जन्म की सफलता है। पशु में प्रायः ऐसा विज्ञान हो ही नहीं सकता तब यदि मनुष्य चाहे तो बुद्धिवल से तत्या-तस्व का विचार कर, निश्चय कर धतस्व को छोड़कर तस्व को प्रहर्ण कर सकते हैं। जो बुद्धिबळ के प्राप्त होने पर भी उसका उपरोक्त लिखेअनुसार उपयोग नहीं कर नाना प्रकार की विषयवासनाम्रों के पाषण के निमित्त ही उनका ऊलटा उपयोग करते हैं, तथा दुर्लभ मानवदेह, लक्त्मी और वाणी का भी उसी प्रकार विपरीत उपयोग करते हैं, वे प्राप्त की हुई शुभ सामग्री को भी खो बैठते हैं कि जिस शुभ सामग्री

कों उनके लिए अन्य जन्म में भी ऐसा उद्यम नहीं करनेसे किर से मिलना मुक्तिल हो जाता है। अतः उत्तम स्त्री पुरुषों को मोह, अञ्चान, ग्राविवेक को छोड़कर जैसे हो सके वैसे सत्संग प्राप्त कर निर्मल ज्ञान और विवेक प्राप्त किरने का अञ्चक प्रयत्न करना चाहिये कि जिससे यह मानव भव सफल हो सके।

- ४१. मानव जस घट आतमज्ञान-जिनके हृदय में विवेक जागृत है वे ही सच्चे मानव हैं, क्योंकि उन्हीं का जन्म सफल है। श्रात्मज्ञान द्वारा स्वपर का, जड़ वैतन्य का. त्याज्यात्यज्य का, कृत्याकृत्य का, हिताहित का, भच्या-भद्य का, पेयापेय का तथा गुणदोष का निश्चय हो सकता है। इस प्रकार तत्व निश्चय होने से स्वपरहित की निशंकतया सिद्धि हो सकती है। और उससे चळायमान नहीं होने पर सुखपूर्वक साध्य की सिक्ति हो सकती है इससे प्रत्यन्न है कि आत्महित की सिद्धि के लिये आत्मज्ञान कितना उपयोगी है। द्यात्मा में जो अनन्त शक्ति विद्यमान है उस पर पुरे पुरी श्रद्धा करानेवाला आत्मज्ञान ही है श्रीर पेसी दह श्रात्म श्रद्धा होंने पर हो स्व आत्मस्थित अनन्त शक्ति को व्यक्त (प्रकट) करने का निशंक तया प्रयत्न किया जा सकता है कि जिससे अनुक्रम से आत्मरमणता के योग से श्रविचल मोक्षस्य प्राप्त हो सका है।
- ४२. दिव्यदृष्टिधारी जिन देव, करता तास इन्द्रादिक सेव जिन्हों ने राग द्वेष एवं मोहादिक दोषों की दूर कर दिया है ग्रीर जिनको परम शान्त दशा का अनुभव हो गया है प्रार्थात् जिन को परम दिव्यदृष्टि प्राप्त हो गई है कि जिससे इन्द्रादिक देवता भी उनकी सेवा करने को लाला-

यित रहते हैं। पेसे जिन अरिहत तीर्घेकर भगवान सच्चे देव हैं, अतः यह निश्चय है कि वे ही देवाधिदेव हैं। इस प्रकार स्वबुद्धि से तत्त्वनिश्चय कर कल्याण श्चर्या जनों को उक्त जिनेश्वर भगवान का हो भ्रातमा की सम्पूर्ण विभूति का साज्ञातकार करने निमित्त दृढपन (निश्चिलपन) से अवल-म्बन करना योग्य है। जिन्होंने सम्पूर्ण स्वरूप साहात्कार कर लिया है ऐसे जिनेश्वर भगवान को अनन्य भाव से अवलम्बन करनेवाला भी आत्मसाक्षात्कार का अनुभव कर सकता है इसमें कोई आर्श्वय नहीं है।

४३. ब्रह्मण ते जे ब्रह्म पिछाने --- ब्रह्म जो परमात्मा उस का स्वरूप प्रदर्श प्रकार से समके वह ब्राह्मण; अथवा ब्रह्म जो झान-ज्योति, उसी में स्नान करे, झान में निमन्त रहे, अञ्चानाचरण न करे वह ब्राह्मण, अधवा ब्रह्म वह जो ब्रह्म-चर्य-शील, संतोषादिक सद् गुणों का सदा सेवन करे वह ब्राह्मण । उपरोक्त शब्द परमार्थ से स्रष्ट है कि सम्यग् ज्ञान चौर सम्यग् ब्राचरण इन दोनों के साथ साथ सेवन से ही ब्राह्मण होता है। जिसमें सम्यग् ज्ञान भो नहीं और सम्पग् आचरण भो नहीं वह सचा ब्रह्मण नहीं। इस उत्तम ग्राशय से अन्यत्र कहा है कि " सर्व जाति में ब्राह्मणान भो है तथा सर्व जाति में चान्डालपन भी है और चान्डालों में भो ब्राह्मण है यह वचन उपरोक्त बात की पृष्टि करता है। अधांत निर्मल बोध ग्रौर निर्मल-निर्देभ, आचरण से ही ब्राह्मण हो सकता है।

४४. क्षत्री कर्म रिपु वश आणे - राग, द्वेव और मोहा-दिक कर्म शत्रुओं का नित्रह कर उनको अपने वश में करनेवाला हो सचा क्षत्री है। केवल त्रत्री कुछ में जन्म लेने मात्र से हो कोई कार्य सिद्धि नहीं हो सकती। सचा क्षत्रीयपन तो कर्म शतुओं को वंश में कर लेने में ही समाया हुआ है पेसे उपरोक्त शब्दों से स्पष्ट है। शेष सत्री नामधारी राग, द्वेष घ्रौर मोहादिक कर्म शत्रुश्रों को वश में करने के बदले ऊलटे उनके वशीभूत हो दीन, अनाथ श्रीर निरपराध जानवरों को शोक के छिये अथवा जीभ की छोलु-पता से सिकार करते हैं वे तो स्वज्ञत्रिय नाम को केवल कलंकित ही करते हैं। सचे चत्री पुरुषरानों में तो उत्तम प्रकार की समा, मृदुता, सरलता, सत्य, संतोष ग्रीर संयमा दिक उत्तम प्रकार के सद्गुण होने चाहिये। शुद्ध शील-अलंकार को धारण करना, परदारा सहोदरपन रखना, उत्तम नीति और न्याय की धुरा को धारण करना, ग्रानीति और अन्याय को देशनिकाल देना, विवेकरत को जागृत कर मांस-मदिराके दुष्ट व्यसनों को निर्मूल करना आदि सद गुणों को अवदय धारण करना चाहिये। जो जो जन चाहे जिस जाति के क्यों न हो ? यदि वे उक्त सद्गुगों को धारण करें तो वे सज्जन उस उस जाति में उत्तम प्रकार के दर्शन्त-क्षप बन अनेक दीन-अनाथ जनों का उद्धार करने में समर्थ हो सकते हैं तथा शीव्रतया ही स्वदेशोद्धार करने में सहाय-भूत सिद्ध हो सकते हैं।

४५. वैश हाणी वृद्धि जे लखे - जो हानि लाभ का विचार कर जिस में भ्राचूक लाभ हो वह कार्य करे भ्रौर जिसमें प्रचूक हानि होना संभव हो वह कार्य्य कभी न करे उसे ही सबा वैद्य समझना चाहिये। चाहे जिस श्रद्र्य कारणों से जैसे ब्राह्मण और त्रित्रयों में स्थिति का विपर्यय होना जान पड़ता है अर्थात् जैसी उनकी परमार्थी स्थिति होनी चाहिये उससे बहुधा विपरीत ही दिखाई देती है उसी

प्रकार वैदय्य छोगों में भी विखाई प्रडती है, गहरी जड जमा कर बैठे द्वप हैं, क्षुठे वहम, खोटे रीत-रिवाज, खोटे उडाउ कर्च, मिथ्या प्राडम्बर घौर उसी में अपनी, अपनी जाति की बढाई समुक्तने के उपरान्त देश की दुईशा या विनाश करने-वाली महा अनिष्ठ इर्षा-श्रदेखाई द्वेष और मत्सर श्रादि दुर्गुण बहुत मजबुत होकर स्वपर का विनाश करने को तैयार रहते हैं। ऐसे बातक दोषों का दूर करने थ्रौर उनको जड-मुल से नष्ट करने में अब अधिक विलम्ब करने की क्या आवश्यकता है ? श्रव तो कुम्मकरण की निद्रा से जगना ही जरूरी है । अन्यथा बहुत खेदकारक विनाशकाल दिनप्रति-दिन नजदीक आना ही संभव है। जगते को कोई भय नहीं होता-इस महावाक्य को वैदेशवर्ग को श्रव त्रण क्षणः स्मरण रखना चाहिये। 'बीती तांहि विसार के, आगे की सुधि लेय' इसमें जितनी उपेना होगी उतनो ही अधिक द्वानि होगी। समसदार को अधिक बया कहें।

४६. क्षुद्र मक्ष अभक्ष जे भरवे — जिसके भस्यामस्य का कोई नियम नहीं, जो पर जीवों के किमती प्राणों का नाश कर-कराकर राक्षसों के समान मांसभक्षण करते हैं, सुरापान करते हैं, मृगया के शोक में संख्याबंध जीवों का संहार करते हैं, कराते हैं और ऐसे अनर्थकारक कार्यों में त्तणिक किएत सुख-स्वार्थ के लिये असंख्य जीवहिंसा की कोई परवाह नहीं करते ऐसे नीच नादानजनों को झानी पुरुष शुद्रजनों की कोटि में गिनते हैं। उत्तम पुरुष तो स्वप्त में भी परजोव को कष्ट पहुंचाना नहीं चाहते। समझदार सज्जन पुरुष तो सभी के प्राणों को अपने प्राण के समान या उससे भी अधिक समक्रकर अपने प्राण से भी परप्राण की अधिक रत्ना करते हैं। ग्रतः वे मिथ्या मोजशोक के वशो-

भूत न होकर जिस प्रकार स्वपर का ग्राधिक हित हो उस प्रकार दिन रात प्रयत्न करते रहते हैं। सज्जन पुरुष नीति-न्याय-प्रमाणिकता के मार्ग को छोडकर अनैति-अन्याय-ग्राप्रमाणिकता के मार्ग का कभी अवलम्बन नहीं करते। इसी में उनकी उत्तमता का समावेश है; जब कि शृद्रजन अपने कल्पित तुच्छ स्वार्थ के लिये दूसरों के प्राण लेनेसे भी बाज नहीं आते। ऐसे अनार्य आचरण करनेवाले शुद्र-जन अपने इस भव और परभव को बिगाइते हैं च्रौर दुनियां में श्रापरूप होकर अनेकों अज्ञानीजनों को उन्मार्ग-गामी बना कर दुःखभागी बनाते हैं।

४७. अथिररूप जानो संसार-संसार-संसार की माया, संसार का सुख, सब ग्रांचर-अशाध्वत है। क्षण में एक गति में तो सण में दूसरी गति में कर्मवश जीव भटकता ही रहता है। नाथे हुए सांड के सदश जीव की कर्म जहां खींचकर ले जाये वहां जाना ही पडता है। इसमें उसका कोई बस नहीं चलता है। अर्थात् कर्मवश जीवों का संसार में अनियत वास है। फिर भी "जैसी मित वैसी गित " इस शास्त्रवचनानुसार अच्छी मति से शुभ करणी करनेवाले को शुभ गति-देव मनुष्यक्रण होती है ख्रौर बूरी मांत सें अशुभकरणी करनेवाले को बूरी गति-नरक तिर्येचरूप होती है। परन्तु जब तक उनके मुलरूप राग द्वेष मोहादिक सब नष्ट नहीं हो जाते तब तक संसार परिश्रमण तो करना ही पडता है भ्रोर तब तक विकार के वशीभूत होकर संसार की माया में फंसकर परिगाम में अति दुःखदायी ऐसे किंदिपत त्रिणिक सुख में सुखबुद्धि रख मधुविन्दू के रहा-न्तक्रप उनमें फँसकर प्राणत्याग करता है। इस प्रकार के विषयवासना के कारण एक भवसे दूसरे भव में और दूसरे

भव से तीसरे भव में इस प्रकार भवपरम्परा का अपनी ही गंभीर भूल से भवचक में परिश्रमण किया ही करता है।

४८. थिर एक जिन धर्म हितकार—इस संसार में यदि कोई स्थिर, सार धौर दितकर बस्तु प्राप्त हो सकती है तो वह जिनेश्वर भगवान द्वारा भाषित धर्मही है। अर्थात् प्रत्येक प्रात्मद्रव्य में जातिवंत रत्न की ज्योति के सदृश मत्तागत व्याप्त शुद्ध सनातन श्रान दर्शन चारित्रादिक धर्म सदास्थिर, सारहर और ऐकान्त हितकर है। इसी प्रकार उक्त आत्मधर्म को व्यक्त-प्रकट करने के जिये सर्वेत्र परमाः त्मा से निर्मित किये साधन भी प्रवाहरूप से सदा विद्यमान है। निर्मेल स्फरिक रत्न के सदश आत्मा का मूल सत्तागत स्वभाव निष्कषाय अर्थात् क्रोधादिक कषाय रद्दित है, किन्तु जिस प्रकार उपाधि (उपर रखे राते काले पुष्पों) के सम्बन्ध से स्फटिक भी राता काला मालूम पड़ता है, उसी व्रकार आत्मा भी पुण्य पाप के योग से रागद्वेषरूप परिणाम को प्राप्त होती है ग्रार्थात् सकषायी बनती है। जैसे स्फटिक रत्न ऊपर रखे हुए पुष्परूप उपाधि सम्बन्ध को दूर करने से स्फटिकरत्न जैसा का तैसा उज्ज्वल प्रतित होता है, उसीप्रकार आतमा के साथ जंगे हुए पुण्य पाप से हुए रागद्वेषह्य परि-णाम को दूर करने से आत्मा निर्मल-निरावरण-निष्कषाय-निर्विकल्प बना रहता है। उस समय तरंग रहित रत्नाकर में रत्नकी शाद्य के सदश अन्तज्ञान दर्शन और चारित्रादिक सद्गुणों का समूह आतमा के सम्पूर्ण प्रदेश में जलकित व्यक्त-प्रकट हो जाता है। आत्मप्रदेश में सदा सत्तागत व्याप्त सद्गुणसमु-दाय को जो रागद्वेषादिक कर्म श्रावरण प्रकट नहीं होने देते हैं उन रागद्वेषादिक को समुख दूर करने के छिये सदा सचेत रह कर सर्वन्न देशित सत् साधनों को ग्रहण करना-सदुद्यम

करना हो आत्मार्थी सज्जनों का मुख्य कर्त्तव्य है, छौर यह ही जिनेश्वर परमात्माद्वारा प्रह्मयोत शुद्ध सनातन शैली है।

४९. इन्द्रिसुख छिल्लर जल जाणे — जिस प्रकार एक महासागर अथवा अगाध जलवाले सरोवर के सामने छिक्ठे जलवाला गड्डा किसी गिनती में नहीं होता, उसी प्रकार शुद्ध निष्कषाय आत्मा के अतींद्रिय स्वाभाविक सुख के सामने इन्द्रियजन्य विषयसुख केवल गढ़ के समान अल्प एवं तुच्छ हैं ऐसा समक्तना । आत्मा का शुद्ध स्वाभाविक सुख निरुपाधिक-उपाधिवाजत है जनके इन्द्रियजन्य सुख सोपाधिक अर्थात् उपाधियुक्त है। श्रात्मा का सहज सुख निर्विकल्पक्र है श्रोर इन्द्रियसुख सविकल्पद्भप है। भ्रात्मा का सुख स्थिर-चिरस्थायी है द्यौर इन्द्रिय सुख अस्थिर-क्षणिक है। श्रात्मा का सुख सम्पूर्ण है त्रीर इन्द्रिय सुख अपूर्ण है। आत्मा का सुख अकृत्रिम है श्रोर इन्द्रिय सुख कृत्रिम-कृत्रित है। आत्मा का सुख एकरूप है च्रीर इन्द्रिय सुख नानारूप है तथा आ-त्मिक सुख शाश्वत है और इन्द्रिय सुख क्षणिक है। उक्त उभय जात के सुख में पेता प्रकट पटान्तर समभ कर श्रात्मार्थी सज्जनों को आत्मा का सहज शुद्ध श्रखंड अभय निर्विकल्प निरुपाधिक अकृत्रिम पेकान्त त्रातरामर ऐसा शाश्वत सुख संप्राप्त करने के लिये ही ग्रहोनिश उद्यम करना चाहिये। इन्द्रियसुख का मोह छोड़कर मन को स्थिर करने से उसका मिलना सुलभ है।

५०. श्रमण अतिन्द्रि अगाध वखाणों—श्रमण तपस्वी मुनिराज को कहना चाहिये कि जिनके द्वारा अनुभवित सहज अर्तीद्रिय आत्मिक सुख ही सञ्चा अगाध-अपार-निःसीम है श्रीर इन्द्रियजन्य विषयसुख के ग्राशक ऐसे अविरितजनों का श्राणिक और कल्पित सुख यह गहु के जल के सहश अल्प और तुच्छ है इस पर विचार कर दोनों में से जो अधिक हितकर प्रतीत हो उस सुख के लिये ही उद्यम करना उाचित है।

५१. इच्छारोघन तप मनोहार—भिन्न भिन्न विषयों की ओर दौडती हुई इन्द्रियों का और मन का दमन कर उन उन विषयों में होने बाले राग द्वेषादिक विकारों के निवारणार्थ आत्मनिम्नह करना ही सच्चा सुन्दर मनोहर तप है भौर उक्त अनिष्ठ विकारों के दमनार्थ ही समर्थ ज्ञानी पुरुषोंने नाना प्रकार के बाह्य पवं अभ्यंतर तप करने का उपदेश किया है। इन उभय प्रकार के तप का स्वरूप विस्तार-पूर्वक अनेक स्थान पर बताया गया है, वहां से समझकर यथा- जिस्त तप करना आवश्यक है। तप से विकारों का नाश हो जाता है, अनेक प्रकार की लिब्धएं एवं सिद्धियों की सिद्धि होती है, तथा परिपूर्ण कर्ममूल का क्षय हो जाता है, आत्मा उन्जवल हो कर अक्षय अनन्त ऐसे शाश्वत मोन्न सुख का भोका बन जाता है, अतः इसके लिये पूर्ण प्रयत्न करना भ्रत्यन्त भ्रावद्यक है।

५२. जप उत्तम जग में नवकार-जिससे उत्तम कोटि-वाले आत्मा का संस्मरण हो यह जप कहलाता है। वैसा जप संसार में नवकार महामंत्र जैसा कोई दूसरा उत्तम नहीं, क्योंकि नवकार महामंत्र में अरिहंतादिक पंचमेष्ठो का समावेश होता है। उसमें श्रारिहंत और सिद्ध भगवान जो अनन्तगुणों के श्रागार है, आवार्य महाराज निर्मल अखंड़ खहावर्यादिक १६ गुणों सहित, उपाध्याय महाराज उत्तम

प्रकार के विनय सिंहत सत्शास्त्र के पठनपाठनादिकप २५ गुणों सहित और मनुष्य लोकवर्ती निर्शय मुनि समुदाय अहिंसादिक उत्तम २७ गुणों सहित जगत्त्रय को पावन करते हैं, उनका समावेश होता है। तथा जो प्रानन्त ज्ञान, दर्शन और चारित्रादिक धर्मद्वारा अरिहंतादिक विभूषित हैं वैसे शुद्ध द्यात्मधर्म का भी नवकार महामन्त्र में सहज ही में समावेश हो जाता है। अतः आत्मसात्तात्कार करने की प्रबल इच्छा रखनेवाले भव्यजनों को उक्त महामंत्र का वारं-वार जप करना चाहिये। इससे आत्मा की शिद्यातिशिद्य उन्नात होती है।

५३. संजम आतम थिरता भाव, भवसायर तरवा को नाव-अात्मप्रदेश में रत्नक्योति के सदश सहज व्यापी ज्ञान, दर्शन, चारित्रादिक सद्गुण समुदाय में ही अकृत्रिम प्रेम-भावसे रमण करना ही संयम है। जैसे बोट (Boat) की सहायता से सागर आनन्दपूर्वक तैरा जा सकता है उसी प्रकार उक्त संयम द्वारा आत्मा आनन्दपूर्वक जन्म, जरा घ्रौर मरण सम्बन्धी अनन्त भ्रौर अगाध दुःखरूप जल से भरे हुए इस संसार समुद्र से पार हो सकती है। हिंसा, असत्य, अदत्त, अबह्म और परिप्रह से निवर्ती होकर, इन्द्रियों पर काबू रख कर मन्। वचन और काया के कुरिसत व्यापार को क्रोडकर, अहिंसादिक उत्तम साधन-संतति का परमार्थ-भाव से ऋवलम्बन कर, यह आत्मस्थिरतारूप संयमगुण की आराधना के लिये ही है और इसीसे भवसमुद्र को तैरकर मोत्तपुरी में पहुचना सुलभ है, इससे विपरीत हिसा अस-त्यादिक असंयम का अनन्यभाव से अवलम्बन करने से आत्मभाव अत्यन्त अहियर होकर मिलनता को प्राप्त हो

जाते है और इसीसे वे अरहटघटिका न्याय से भवचकः में भटकते ही रहते हैं।

५४. छति शक्ति गोपे ते चोर-उक्त संयम गुण को प्राप्त करने और असंयम से निवृत्त होने में जो अपनी शक्तिः का सदुपयोग नहीं करते एवं उसका गेरउपयोग करते हैं वे ही सबे चोर हैं। लोकप्रसिद्ध चोर दूसरों को अंधेर में घेर कर पर द्रव्य संहार करते हैं और वे गुप्तस्थल में छिप जाते हैं परन्तु ये ग्रात्म चोर तो अपने ही अन्तःकरण को घेर कर आत्मसाधन के अमृत्य अवकाश से भ्रपने आप को ही वंचित रखकर अजान द्वारा स्वयं स्वयंका ही सर्व-स्व खो देते हैं श्रौर उस अमृल्य अवसर के हाथ से निकल जाने पर पुन: महापरिश्रम करने पर भी वह श्रपनी भूल को नहीं सुधार सकता उसका नाम श्रात्मवंचकता है।

५५. शिवसाधक ते साधिकशोर-प्रमाद का त्याग कर अप्रमत्तरूप से सिंह के सहश श्रुरवीर बन संयम आचरण द्वारा जो मोक्षमार्ग की सिद्धि प्राप्त करते हैं वे ही सबे साधु कहलाते हैं । रोष साधुवेष धारण कर पषित्र संयमाचरण का पालन करने के बदले जो असंयम द्वारा वेष विडंबना करते हैं वे साधु नाम को कलंकित करते हैं। उत्तम पुरुष जो जो प्रतिज्ञा करते हैं उसका प्रथम से ही पुरा विचार कर जिसका सुखपूर्वक निर्वाह हो सके ऐसी हो उसी प्रतिज्ञा को स्वयं श्रंगीकृत करते हैं, और उसका प्राणान्त तक पालन करते हैं, उसमें कदापि बाधा नहीं आने देते, इसी प्रकार सर्व मुमुक्षु जीवों को संयमपालनरूप जो प्रतिज्ञा खुदने संघ समक्ष अगीकृत की है उसका विवेकपूर्वक जीवन पर्यंत निर्वाह करना, उसमें प्रमाद नहीं करना, उने महाशयों का मुख्य ् कर्त्तव्य है श्रार इसी में स्वपर के हित का समावेश होता है।

५६. अति दुर्जय मन की गति जोय—जिस प्रकार सब इन्द्रियों में जिह्ना इन्द्रिय का वश में करना बड़ा कठिन है, सर्व वर्तों में जिस प्रकार ब्रह्मचर्य पालना दुष्कर है उसी प्रकार योग में भी मनयोग जीनना कठिन हैं। मन जीतना कठिन है यह बात सच है लेकिन इसके जीतने के भी शुभ उपाय शास्त्र में बताये गये हैं। उसका गुरुगम्य बोध प्राप्त कर मनको स्थिर करने का प्रयत्न करना आवश्यक हैं। पारा के समान चपल मन को मारने के लिये बहुत पुरुवार्थ की जरूरत है, और इसका फल भी कम महत्त्व का नहीं है। कहा है कि " मन पारद मूर्छित भये, अन्तरंग गुणवृन्द, जागे भाव निरागता, लगत श्रमृत के बिन्द ॥ " श्रर्थात् मनस्पी पारा, निरागतारूपी अमृत के स्पर्श होते: ही मूर्जित होकर जब मर जाता है तब भ्रात्मा के अन्तरंग गुणों का समुदाब सजीवन होता है। मतलब कि मन के जय होने पर ही मकल सद्गुणों की प्राप्ति हो सकती है। अत: अति चपल मन को वश में करने की आवश्यकता सिद्ध होती है। फिर कहा है कि मन को मारने से हो इन्द्रिय स्वतः वशीभूत हो जाती है; श्रौर उनके वश में होने से कर्म शत्रुश्रों का चय होजाता है, अतः मन को ही मारना आवश्यक है। अपितु मन जीता उसने सब कुछ जीता ऐसा आनंद्यनजी कहते हैं इससे प्रधिक क्या चाहिये ?

५७. अधिक कपट नारी में होय — वुरुष से भी स्त्रो जाति में स्वामाविकतया अधिक कपट होता है। यह एक सामान्य बात है, बाकी तो श्रापवादका से पुरुष से भी न्यून कपटवाली अथवा निष्कपट प्रवृत्तिवाली भी क्षिपे मिल सकती हैं, यह बात सुसंभवित है। अत्यन्त कपटवाली कियों

के चरित्र लिखने की ग्रावश्यकता नहीं है क्यों कि ऐसे .चरित्रवाली स्त्रियें बहुत नजर पड़ती है तथा शास्त्र से भो इस बात की पृष्टि होती है वसी हो पृष्टि शास्त्र से श्रपवाद रूप से कथित स्त्रियों की भी मिलती है, किन्तु इसका प्रगट सबूत मिले ऐसे निष्कपट आचरणवाली क्षिये तो इस समय में भाग्य से ही लभ्य हैं। इसका पूरा सबूत नहीं मिलने अथवा बहुत कम ।मलने का कारण स्त्रियों का जातिस्वभाव 'ही है। कहा है कि '' असत्य भाषण, साहस, माया-कपट, मुर्खपन-श्रज्ञानाचरण, अतिलोभ-तीव विषयभोगरूप निर्दयता (विषयभोगरूप स्वार्थ में अन्तराय होने पर भी स्वार्थ साधने के लिये हृदय की कठोरता ) और अशुचिता-अपवि-त्रता आदि दोष स्त्रीजाति में स्वाभाषिकतया होते हैं। उक्त कथन के अपवादरूप प्रायः वे ही उत्तम सतियें या महा-सतीयें हो सकती है जो उत्तम प्रकार की शील सम्पत्ति से विभूषित हैं तथा जिन्होंनें स्वपति में या स्वगुरु में ही सर्व स्य समज रक्खा है।

नीच सोई परद्रोह विचारे, ऊंच पुरुष परविकथा निवारे।
उत्तम कनक कीच सम जाणे, हरख शोक हृदये निव आणे।।१७
अति प्रचंद्र अग्नि हे क्रोध, दुर्दम मानमतंगज जोध।
विषवल्ली माया जगमांही, लोम समो सायर कोई नांहि॥१८
नीच संगथी डरीए भाई, मिलये सदा संतक्कं जाई।
साधु संग गुण वृद्धि थाय, नारी की संगते पत जाय।।१९॥
चपला जैम चंचल नर आय, खिरत पान जब लागे वाय।
छिल्लर अंजलि जल जैम छीजे, इणविध जाणी ममत कहा
कीजे॥ २०॥

चपला तिप्र चंचल धन धाम, अचल एक जग में प्रभु नाम । धर्म एक त्रिभ्रुवन में सार, तन धन योवन सकल असार ॥२१ नरकद्वार नारी नित जाणों, तेथी राग हिये नवि आणो। अंतर लक्ष रहित ते अंध, जानत नहि मोक्ष अरु बंध ॥२२ जे निव सुणत सिद्धान्त वखाण, बिधर पुरुष जगमें ते जाण। अवसर उचित बोली नवि जाणे, ताकुं ज्ञानी एक वखाणे॥२३ सकल जगत जननी हे दया, करत सहु प्राणी की माया। पालन करत पिता ते कहीए, तेनो धर्म चित्त सद्दृहिये ।। २४।।

५८. नीच सोई परद्रोह विचारे-पर जीवन का द्यानिष्ट कैसे हों, वह कैसे बेहाल हो, वह सुख से अष्ट कैसे हो, उस पर आपत्ति किस प्रकार आवें इस प्रकार की विचारधारा गुंध कर केवल दुर्ध्यान में हो अपना समय निर्गमन करते रहते हैं। सोते-ऊठते, जाते-श्राते केवल ऐसा ही बुरा चित-वन करते रहते हैं श्रीर दूसरों का अनिष्ट करने का श्रवसर ंढूंढा करते हैं, मोका मिलने पर नहीं च्कते, दूसरों को भी पेसी ही बुरी सलाह देकर अपना कल्पित स्वार्थ साधने की कोशिश करते हैं, एक क्षण भो शुभ विचार के लिये अव-काश नहीं देते, उस परद्रोहकारी को सचमुच नीच पापी सम-झना । यद्यपि दूसरों के प्रश्त पुण्ययोग से कोई दुष्ट उसका कुछ नहीं विगाड़ सकता, यहां तक कि उसका बाल भी बांका नहीं कर सकता, तिस पर दुष्ट जन तो अपनी दुष्ट वृत्ति से अबस्य नीचगति गामी होता हैं। परद्रोहकारी दिनरात दुष्ट वृत्ति से दुःखी ही रहता हैं, अब कि सब का भला चाहनेवाला सज्जन तो सदा सुख में हो मग्न रहता है।

शाश्वत सुख के अर्थी जन को स्वप्न में भी परद्रोह का विचार तक नहीं करना चाहिये।

५९. ऊँच पुरुष परविकथा निवारे-<sub>जिस बात के</sub> करने में न तो अपना हो दित हो, न दूसरे का हो ऐसी नकामी विकथा उत्तम पुरुष नहीं करते हैं। विकथा करने-वाला अपना एवं दूसरों दोनों का बिगाड करता हैं। प्राप्त हुई सामग्रो का न तो वह स्वयं ही कोई लाभ छे सकता हैं न दूसरों को ही लेने देता हैं। विकथा करनेवाला किसी समय निन्दादिक में उत्तर कर स्वपर का बड़ा भरी अहित कर बैठता हैं। ग्रातः जिस बात में न तो कोई सार ही है।, न कोई लाभ ही है। ऐसी बात करने के बनिस्बन तो अपने भरसक कोई सदुद्यम कर के स्वपर का हिन साधना ही श्रेय हैं।

६०. उत्तम कनक कीच समजाणे, हरख श्लोक हृदय

नवि आणे-उदार दिलके निःस्पृह पुरुष इस दुनिया के दृश्य पदार्थों से नहीं लुभाते । सम्यग् ज्ञानदृष्टि से जड़ चैतन्य का स्थरूप समझकर जहां तक बन सके बहांतक उस जड़ वस्तु से अलग रहे ते हैं। सुवर्णराशी उनको नहीं लुभा सकती, क्योंकि निःस्पृहता से वे सुवर्ण को कीचवत् समझते है, अतः सुवर्ण सहरा पर वस्तुओं के संयान से उनको हर्ष उन्माद नहीं होता, उसी प्रकार उसके वियोग से भी दुःख दीनता भी नहीं होती । ईष्टानिष्ट संयोग वियोग में वे तस्वद्षि समभाव रख सकते हैं और इसीलिये वे सदा प्रसन्नवित्त से संताय सुख में निमन्न रहते हैं। ऐसे तत्त्वज्ञानी पुरुषों को स्वप्न में भी दुःख का स्पर्श मात्र नहीं होता है। उनको अपने ऋ।स्मा में प्रकृतिम अनहद सुख का त्रानुभव हो सकता है। ऐसी

उत्तम वृत्ति जिनके घट में दिनरात जागृत है उनका अहो-भाग्य है और उस उत्तम वृत्ति से वे शीव ही इस भवसा-गर से पार पा सकते हैं।

६१. अति प्रचन्ड अग्नि हैं क्रोध—द्वेष, ईर्षा, असुया, मत्सर, परद्रोह, वर, श्राप और हिंसादिक सब कोधरूप हैं। ये महाभयंकर श्रम्नि सहश हैं। ये आंग्न के समान प्रथम तो जिसके मन में प्रकट होते हैं उन्हों को कष्ट देते हैं-जलाते हैं क्रौर फिर जिस तरफ लपट लगतो है उसमें यदि उपराम रस का बल न हो तो उसको भी भस्म कर देते हैं और इसी प्रकार अनुक्रम से अनेक जनों को कष्ट पहुचाते हैं। दुसरा जिस प्रकार श्राग्ति जरू के योग से शान्त हो जाती है उसी प्रकार कोधाग्नि भो पूर्ण शम, प्रशम, उपशम, क्षमा, शान्ति, प्रशान्ति, उपशांति आदि उपचारों से शान्त हो जाता है। अग्नि से दग्ध हुई भूमि में तो बोपे हुए बीज श्रंकुरित हो जाते हैं किन्तु कोधाग्नि से दग्ध हुइ हृदय-भूमि में तो प्रेमांकूर कभी प्रगट नहीं हो सकते। इस प्रकार भ्रानेक पहलू से विचारने से ज्ञात होता है कि क्रोध अत्यन्त अहितकर हैं, अतः वह सर्वथा वर्ज्य है।

६२. दुर्दम मान मत्तंगज जोध-यहां मान को मदो-नमत्त हाथी की उपमा दी गई हैं। ऐसे हाथी को बड़ी कांठ-नता से वश में किया जा सकता है। ऐसे मदोन्मत्त हाथी को रग्रसंत्राम में सब आगे रखने की रीति होना सुना जाता है। वह अपने मद् में उन्नत्त होने पर भी शहर के द्रढ द्वार को भी तोड़ डालता है। ग्रहंता ग्रौर ममतारूपी मोह मदिरा से मन हुआ श्रहंकार भी पेसा ही है। उसके भी कोध के समान बहुता, मद, अभिमान आदि धनेक धानिष्ट पर्याय हैं। मदोन्मत्त हाथी के समान यह भी आपत्त दुःख से वश में किया जा सकता है, अर्थात् मिथ्या ग्रमिमान को वश में करना कठिन है। मिथ्याभिमान द्वारा जीव कई नहीं करने योग्य अगम्य कार्य को भी करने के लिये सहसा मैदान में कूद पडते 🖁 । उस में वे बहुत ही कम सफल होते हैं। बाकी तो भ्राति उन्मत्तपन से किये साइसवाले कार्य के कडुवे फल तो उनको जीवनपर्यंत भोगने पडते है। इस विषय में रावण पवं दुर्योधन के इष्टान्त प्रसिद्ध है। ऐ से दुष्ट अभि-मान से जो बचते रहे वे धन्यबाद के पात्र है। अभिमान से विनयगुण का लोप हो, जाता है अतः अभिमान त्याज्य है श्रौर विनयगुण श्रादेय हैं। विनय से वैरी भी वशीभूत हो जाता है।

६३--विष वेली माया जग माँही—सम्पूर्ण संसार में फैलो हुई यदि कोई भी विष वेली हो तो वह माया-छल वृत्तिरूप है। जिस प्रकार विषवेली के मूल, पत्र, फल, पुष्प और द्वाया अगदिसब विषक्षप हो है श्रीर उसको सेवन एवं ग्राश्रय लेनेवाले को विष व्याप्त हो जाता है, इसी प्रकार माया आश्वी भी समक्तना चाहिये। ग्रन्तर इतना ही है कि विषवेजी से तो केवल द्रव्य प्राण का विनाश होता है, परन्तु माया से भाव प्राग् तक का नाश हो जाता हैं। मायावी जनों की प्रत्येक किया विषमय होती है, और उस प्रत्येक क्रिया से स्वपर के ज्ञान-दर्शन-चारित्रादिक अमूल्य भाव प्राण का नाश हो जाता हैं। अर्थात् मायावी की धर्मिकया भी न तो उसको ही सुखदाई होती है न दुसरों को ही, किन्तु वह स्वपर के छिये एकान्त दुःखदाई ही सिद्ध होती है। इसीसे यह द्वेय हैं श्रीर निष्कपट

वृत्ति उपादेय है। कपट रहित मन, वचन ग्रीर काया से हे।नेवाली व्यवहारकरणी या धर्मकरणी जीव को दुर्गति से बचाकर सदुगतिगामी बनाती हैं।

६४-लोभ समो सायर कोई नाहि-लोम को यहां सागर की उपमा दी गई हैं यह इस लिये कि जीव को जैसे जैसे लाभ मिलता जाता है वैसे वैसे लोभ बढ़ता जाता है और वह अनुक्रम से बढ़कर सागर जैसा विशाल हों जाता हैं, परन्तु लोभमृलानि दुःस्वानि इस न्याय से लोभ में दुःख की परम्परा हैं, उसको लोभा-न्ध देख नहीं सकता हैं, इस छिये उससे खिचा जाता है। कहाँ हैं कि " कोउ सर्यभुरमण को, जो नर पावे पार। तो पण लोभ समुद्र की, लहे न मध्य प्रचार ॥ आगर सब ही दे। को गुग धन को बड़ चोर, व्यसनवेली को कंद हैं, लोभ पास चहुँ और ॥ ऐसा समझकर सुख के अर्थी जनों को संतोषवृत्ति प्रहणकर लोभवृत्ति का त्याग करना चाहिये।

६५-नीच संग से डरिये भाई- जानी पुरुषोंने सब से बड़ा दुःख नीच संगति कहां है। नीच संगति से प्राणी नीच वृत्ति सीखता है और नीच वृत्ति से नरकादि नीच गति को प्राप्त होता है। इस प्रकार नीच संगति का परिणाम बहुत बुरा होता है, अतः शास्त्रकार नोच-संगति त्याग करने का उपदेश करते हैं और उत्तम संगति में रहने को कहते हैं। उत्तम संगति में हमारे में उत्तमता आती हैं। जिस प्रकार खुगंधित पुष्प के संग से तेल-फुलेल सुगंधित होता हैं, मलयाचल के सुगंधित पवन के संग से वृक्ष भो चन्रन के भाव को प्रहण करते हैं छौर मेरुपर्वत के शिखर पर उंगा हुन्ना तृग भो सुवर्णपन प्राप्त करता हैं, इसी प्रकार

उच संगति से आत्मा उच स्थिति को प्राप्त करती हैं, उत्तम गुण प्राप्त करती है; जबकि नीच संगति से प्राणि नीच स्थिति को प्राप्त करतः हैं । जिस प्रकार स्वाति जल सर्प के मुख. में पडकर विषरूप हो जाता हैं, तप्त लोह पर पडने से विनाश हो जाता हैं, उसी प्रकार उत्तम आत्मा भी नीच की संगति से होनता को प्राप्त होती है, ग्रतः नीच संगति का त्याग कर उच संगति प्राप्त करने का उपदेश किया गया हैं।

६६-मिलिये सदा संत से जाई---दुनिया की खट-पट ह्योड़कर वैराग्य रस में रत्त संत-सुताधु जनों की ही संगति से प्रात्मा को पारमार्थिक लाभ प्राप्त होता हैं। उन-की आन्तरिक वृत्ति अत्यन्त निर्मेल निष्राप हो जाती है। वे श्रत्यन्त गुणानुरागी होते हैं, अतः उनका दर्शन भा पाप-हर हे।ता हैं तो फिर उनकी सेवामिक और बहुमानादिक का तो कहना ही क्या ? संतसेवादिकसे तो कोटि भव के पाप रजजाते हैं और अपूर्व आत्मलाभ प्राप्त होता है। दुनिया-में ऐसी कोई भी वस्तु नहीं हैं कि जो संतसेवा से लम्य न है। ऐहिक सुख तो क्या पर मोश्रसुख भी संतजनों की सेवादिक से सुलभ हा जाता हैं। अतः सम्पूर्ण सुख के इच्छुक जनों को अवस्य संतसेवा करना उचित हैं।

६७-साधु संग गुण दृद्धि होय-हिसा, असरय, अदत्त, ग्रब्रह्म ग्रीर परिव्रह को छोड़कर ग्राप्त वचनानुसार श्राहिंसादि उत्तम महावर्ती को प्रहणकर उनका यथाविधि निर्वाह कर ग्रात्महित की साधना करें वे सब साधु की पंक्ति में गिने जाते हैं। ऐसे साधुजनों के परिचय से गुण में वृद्धि होती हैं और अवगुण में कमी । विनय ( मृदुता-नम्रता ) जो सब गुणों का बशीकरण हैं, उसका उपयोग साधु परिचय

में करना ग्रावइयक हैं। जैसे जैसे गेहुं के छोट को ग्राधिक अधिक गुन्धा जाता है वसे वैसे उसमें मिठास बहुती जातो हैं उसी प्रकार सद्गुणनिधि संत-सुसाधु की जैसे जैसे अधिक विनय कीया जाता हैं वैसे वैसे आत्मा को अधिक लाभ हाता जाता हैं। विनय से विद्या-विज्ञान प्राप्त होता हैं श्रीर घट में विवेक दीपक प्रगट होता है। इस से ग्राक्ष्मा को वस्तुः स्वरूप का, जड चेतन्य का, हिताहित का और गुणदोष का यर्थाय भान तथा श्रद्धा होती है और निर्मल ज्ञान तथा श्रद्धा से स्वचारित्र की शुद्धि होती है। इस प्रकार रतनत्रय की सहायता से आत्मा अक्षय सुख को प्राप्त कर सकती है। इसमें साधुसंगति पुष्ट आलम्बनरूप है अतः यह उपादेय है ।

६८-नारी की संगते पत जाय-परनारी के परि-चय से अपनी प्रतिष्ठा का ले। पहो जाता हैं। जिसको स्वस्नी से या स्वपति से संतेष नहीं हे।ता उसीको परस्त्री या परपुरुष से परिचय करने की इच्छा होती है; प्रापित यदि उससे संताप न है। तो फिर किसी दूसरे से परिचय करने की इच्छा होती है इस प्रकार पथ अमे पशु के समान जहां तहां लज्जा विवेक रहित इधर उधर भटकते देखकर उसकी पापवृत्ति का पत्ता लोगों को लग जाता है श्रीस जिससे कामांध स्त्री-पुरुष अपनी प्रतिष्ठा से हाथ धो बैठते हैं। अपितु कुल घातक, कुलांगार आदि उपनाम से पुकारे जाते है। अनेक प्रकार के चांदी, प्रमेह ग्रादि भयंकर व्याधियों के शिकार होकर अन्त में नरकादि दुर्गति को प्राप्त होते हैं; अतः समस्त स्त्री पुरुषों को उचित है कि अधिक विषयलालसा छोड़कर स्वदारासंतावी ही रहना ! यह बात गृहस्थों के िये है। साधुद्रों को स्त्रीसंगति सर्वथा देय है। क्योंकि :: ५३ ::

परिचय से विषयवासना जागृत होती है श्रौर परिणाम में व्यतभंग, होकापवाद और नोच गति सब विपाक भोगने पडतेहैं।

६९-चपला जिम चन्चल नर आय-खिरत पान जब लागे वाय, छिह्नर अंजिल जल जिम छीजे, इण विध जाणी ममता कहा कीजे ॥ चपला जिम चंचल धन धाम-चपला अर्थात् विजलो जो क्षण भर में घ्रदृश्य हो जातो है, क्योंकि उसका स्वभाव चपल है। इसी प्रकार मनुष्य आयुष्य और छक्ष्मी भी चपल है अर्थात् आयुष्य श्रीर लहमी को नष्ट हाते देर नहीं लगती। जिल प्रकार हवा के फोके से वृक्ष के पत्त खिर जाते हैं और श्रंजुलीस्थित अस्य जल शिव्र टपक जाता है, उसीप्रकार आयुष्य श्रीर लक्ष्मी भी श्रव्य स्थायी है इनका अन्त आते देर नहीं लगती। इस प्रकार स्वबुद्धि से विचार करने पर भी संसार को सुठो माया में कैसे फैस जाते हैं ? पर वस्तु में फूठी ममता करने से हो जीव दुःखी होता है और अपना सञ्चा स्वरूप तथा सञ्चा कर्त्तव्य भूल कर सच्चे सुख से वंचित रहता है। इतनी ममता यदि श्चपने ज्ञान, दर्शन और चारित्रादिक आत्मगुण में रखी जाय ओर निर्मल स्फटिक रत्न सहश उज्जवल आत्मस्वरूप में ही अहंता रखी जाय तो अहा समय में ही समस्त दुःख का अन्त हे। सकता हैं। अज्ञानी जीव परवस्तु, देह, स्त्री, लह्मी प्रमुख में ही अहिंसा आर ममता रखते हैं; जबिक झानी विवेकी जन " शुद्ध घ्रात्मद्रव्य ही, शुद्ध :क्वान गुण ही मेरे है " पेसी सची घहंता आहर ममता रखते है, अतः वे हंस के सद्ग दुःख मात्र को छोड़ कर सुख मात्र का ही स्वाद ले सकते हैं और यह ही परम कर्त्तव्य है।

७०. अचल एक जग मे प्रभु नाम—इन नारावान

संसार में श्री ऋषभादिक प्रभु का ही नाम अवल हैं, क्यों कि वे पूर्ण पदवी पाये हुए परमात्मा हैं। पूर्णताहीन दूसर देव, दानव और मानवादिक का नाम अचल नही है; क्योंकि वे जिस जिस स्थान पर पैदा हुए वहां उनके नाम पृथक् पृथक् थें। वे एक वक्त अछे तो दुसरी वक्त बूर, स्वस्व शुभाशुभ कर्मानुसार थे और इसीलिये उनके नाम अचल नहीं कहला शकते । जबकि जिन्होने पूर्व तीसरे भव में अति निर्मल अध्यवसायद्वारा तीर्थकर नामकर्म बांधा हैं, जिससे उनका श्रमुकम से इस मनुष्य लोक में, श्रार्थ देश में, उत्तम कुल में अध्वतार होता है, वहाँ उनका उत्तम गुण निष्पन्न सार्थक नाम रखा जाता है श्रीर उनका निश्चयरूप में उसी भन्न में मोक्ष जाना निर्मित देाता हैं, इससे पूनर्भव देा ही नहीं संकता । इन इन कारणों से प्रभु का ही नाम अचल कहलाता हैं। इतना ही नही अपितु प्रभुका गुणनिष्पन्न मंत्ररूप नाम निर्मल श्रद्धा से स्मरण करनेवाला भी अनुक्रम से कर्म कलंक को दूर कर अपुनर्भवी बन सिद्ध बुद्ध और मुक्त होता है। अतः प्रभू के पवित्र नाम को एकनिष्ठा से स्मरण करनेवाले का नाम भी इसी प्रकार अचल हो सकता है क्योंकि फिर उसको जन्म लेने की आवश्यकता नहीं रहती।

७१-धर्म एक त्रिभुवन में सार-जिस सत् साधन-द्वारा आत्मा अविचल सुख को प्राप्त करती है अर्थात् जन्म, मरण, द्याधि, व्याधि तथा संयोगवियोग जन्य अनन्त दुःखोद्धि पारकर ग्रानन्त अक्षय श्रव्याबाध अपुनर्भव पेसा अचल मोत्तसुख प्राप्त करे वे साधन, दान, शील, तप, भावना, देशविरति या सर्विचरतिरूप धर्भ ही जगत्रय में सार-भूत है। यदि जीव को जन्म मरण के दुःख से त्रास उत्पन्न होता हो और निरुपाधिक सुख की ही चाहना हो, तो जगत्-

बत्सल श्री जिनराज भगवान द्वारा भव्यजनी के ऐकान्त दित के लिये भाषित पूर्वोक्त साधनरूप धर्म का स्वरूप यथार्थ गुरुगम्य जानकर निर्धार कर उसको यथाशक्ति प्रहण करने के लिये प्रमाद रहित होकर प्रवृत्ति करना ही उचित है।

७२--तन, धन, योवन सकल असार--शरीर, लद्दमी और यौवन ये सब असार अर्थात् क्षणिक और भययुक्त हैं, शरीर श्रश्चि से भरा इुआ, ज्ञण में विनाश होनेवाला, श्रौर रोगा-कुछ प्रार्थात् रोग से भरा हुआ है। लच्मा का दूसरा नाम चपला है, वह जात से ही चपल स्वभावी है। वह स्थिर रहेगो पेसा भरोसा करना ही वृथा है। तथा इसके संयोग से मोहादिक कई उन्मादों का उत्पन्न होने की संभावना है अपितु चोर प्रमुख का भी भय बनाही रहता यौवन के पश्चात् जरावस्था अत्यन्त वेग से चली आती है, तथा यौवनवय में विषयलालसादिक कइ विकार पैदा होते हैं अतः इसमें विशेष सावधान रहने के लिये ज्ञानी पुरुष उपदेश करते हैं । यौवनवय को निष्कलंकरूप से व्यय करते है और उसका स्वपरिंत के छिये ही उपयोग करते हैं वे महाभाग्यवान हैं। यही दशा लच्मी श्रीर शरीर की भी समझनी चाहिये। जब तक पूर्वकृत पुण्य का प्रबल उदय होता है तब तक ही छत्त्मी स्थिर रहती है। उस समय में यदि उसका सदुपयोग हो सके तब ही स्वपर हितसहए हो सकती है, अन्यथा उसकी क्या गति होगी उसका दिग्दर्शन कराना अशक्य है परन्तु इतना तो प्रत्यत्त है कि कृपणता दोषवाले को तो वह किसी भी प्रकार द्वितकर नहीं हो सकती, परन्तु केवल क्लेशरूप है। क्योंकि वह; दीन अनाथ होने पर भी सदैव उसकी रक्षा निमित्त हो उसका संचय करता है, तिसपर भी उसके पूर्व पुण्य के त्तय होते ही वह लच्मी हुई न हुई हो जाती है, और तब वह बेचारा छौर भी अधिक शोकसागर में दुव जाता है। शरीर का स्वभाव ही विनाश का है। पेसी विनाशकारी वस्तु पर मोह रख आत्मसाधन का स्वर्ण अवसर खोदेना धौर अन्त समय में उसके ढिये रोना चिल्लाना व्यर्थ ही है, युक्त बात तो यह है कि मिट्टी रूप शरीर में से आत्म साधनरूप सुवर्ण खोज लेना ही सचा किमिया-पन है। अर्थात् उक्त सर्व वस्तुओं की असारता शास्त्रयुक्ति से और अनुभवपूर्वक निर्धारकर उसका मिथ्या अध्यास होड़कर स्वपरहित निमित्त उसका उपयोग करनेवाले ही धन्यवाद के पात्र हैं। यद्यपि पेसे स्त्री पुरुषरत्न विरले ही होते हैं; परन्तु बिना ऐसी निर्मल परिणति के कल्याण होना भी कठिन है।

७३-नरकद्वार नारी नित जानो, तेथी राग हिये नहीं आनो—जिस स्रो जाति के स्वाभाविक दुर्गुण शास्त्र वर्णित प्रथम प्रसंग में बताये गये हैं उस स्त्री को नरक का द्वार सम-नरक में जाने का साधनरूप समझकर उस में राग, मोह, ग्रासिक न हो इसके छिये सदा सावधान रहना चाहिये। यह इस लिये कि यदि तुम एक क्षण भर भी गफलत कर लुभा गये तो परिणाम में तुम्हें नरक के अन्त दुःख दावानल में जलना पडेगा। स्त्री जाति में भी अपवाद-रूप से कईक स्त्री रतन प्रथम हो चुके है, अब हैं स्त्रीर भविष्य में भी होगी।

७४-अन्तर लक्ष रहित ते अंध, जानत नहीं मोक्ष अरु बंध - किन किन कारणों से आत्मा कर्मबन्धक होती है और किन किन कारणों से आत्मा कर्ममुक्त होती है इस को यथार्थ रूप से जानने योग्य अन्तर लक्ष्य जिसमें नहीं बह ही सद्या ग्रंथ है। पेसे अन्तर लक्ष्य रहित अध जन किया

करते हुए भी बन्धन में फँस जाते हैं श्रीर संसारचक में मटकते रहते है, जब कि अन्तर लच्य सिंहत सत् किया करनेवाले शीघ्र ही संसार का अन्त कर मोक्षपद को प्राप्त कर सकते हैं। जिस प्रकार ग्रंध पुरुष ग्रांख के अभाव से गमन किया करता हुआ भी इधरेडधर चक्र लगाता रहता है परन्तु इञ्जित स्थान पर नहीं पहुँच सकता इसी प्रकार श्रन्तरलक्ष्य रहित उपयोगश्रुन्य धर्मकरणो करनेवाले के लिये भी समझना चाहिये। जिस को स्वपर का, जड़ चैतन्य का, गुण दोष का यथार्थ भान हो गया है वह अन्तर छत्त्य से आत्महित साधने का उत्सुक शीघ्र ही शीघ्र सुख प्राप्त कर सकता है। ग्रातः प्रत्येक मोक्षार्थी पुरुष को अन्तर रुस्य ंजगाना आवश्यक है।

७५-जो नर्हि सुनत सिध्धान्त बलान, बिधर पुरुष जग में सो जान-जो सर्वज्ञ-वीतरागप्रणीत सिद्धांत वचनों को श्रवण नहीं करता अथवा सुना अनसुना कर देता है अर्थात् जो प्राप्त वचन की उपेहा करता है अथवा कदाच दैववशात् उनके सुनने का अवसर प्राप्त हो गया तो उन तथा उनके रहस्यार्थ को हृद्यंगम नहीं करता इस प्रकार जो सुने हुए को भी प्रनिद्धना कर देता है उसीको ज्ञानी पुरुष बिधर कहते हैं; क्यों कि आप्त बचनामृत आस्वाद लेने का ध्रमृख्य अवसार मिलने पर भी तथा श्रवणेंद्रिय के उपस्थित होने पर भो वह भंदभागी जन प्रमादवश उसका अपूर्व लाभ लेना भूल जाता हैं। जो बेबारे जन्म से ही बधिर होने से जिनवाणी नहीं सुन सकते उन दैवहत प्राणी का कोई अप-राध नहीं हैं क्यों कि उनके हृदय में तो शास्त्रश्रवण करने की क्विचत् इच्छा हो सकती हैं; किन्तु जो सब सामग्री के उपस्थित होने पर भो उसका सदुपयोग कर क्रागमवाणी

का अपूर्व लाभ नहीं ले सकते वे भावविधर जन ही सच-मुच अपराधी हैं, क्योंकि उनको तो अपना समस्त जन्म व्यर्थ खोदेने से भवान्तर में भी ऐसा लाभ मिलना ग्रासम्भव हो जाता है।

७६--अवसर उचित बोलि नहीं जाने, ताको ज्ञानी मुक बखाने — तिस अवसर पर जो बोलना उचित है, हित-कर है, स्वपर को लाभदायी है, अनुचित, अहितकर या स्वपर को हानिकारक नहीं है ऐसा समय अनुकूल वचन जो नहीं बोलना जानता, बोल नहीं सकता अथवा बोलने की उपेक्षा करता है उसको ज्ञानी पुरुष मूक (गूंगा ) कहते हैं। उचित अवसर पर कहाँ एक भी वचन ग्रमूल्य सिद्ध हो 'सकता है अर्थात् लाखों बचन की समता करता है जर्वाक " श्रवसर चूक्या मेवला " की तरह सुअवसर जाने बाद कहें चाहे जितने और चाहे जैसे अच्छे बचन भी क्यों न हो परन्तु सब निष्फल होते हैं। जिसके मूल से ही जीभ न हो अथवा जो जन्म से या किसी रोगादिकसे गुँगा हो गया हो श्रौर उससे बोल नहीं सकता हो उसका कोई अपराध नहीं है क्योंकि वह दैवहत हैं फिर भी उसके मनमें किसी अनुकूल प्रसंग पर अवसर उचित वचन बोलने की इच्छा तो होती है परन्तु वह बेचारा बोल नहीं सकता है। और जो जीम के मोजूद होते हुए भी अवसर उचित नहिं बोल सकता प्रन्तु बिना सोचे-समझे श्रमुचित प्रति-कुल भाषण कर रंग में भंग करता है वह ही संचमूच अप-राधो है। प्रिय, पथ्य भ्रौर सत्य वचन स्वपर का हित कर सकता है, जबकि इसके विपरीत वचन ऊल्टा नुकसान करता है। कटुक वचन बोलनेवाला प्राणी अन्य लोगों में

भ्रापमानपात्र होता है, अतः स्वपर दोनों का हितहो ऐसा मिष्ट पर्व सत्य वचन ही बोलना आवश्यक है।

७७--सकल जगत जननी है दया, करत सभी प्राणीः की मया—दया, रहम, जयणा त्रौर अहिंसा ऐकार्थरूप हैं। दया जगत्वत्सला अननी (माता) है। दुनिया में जो देव, मानव या पशु पर्यंत सुखी प्रतीत होते हैं यह दया का हो प्रताप है। दया की महिमा अचिन्त्य ग्रापार है। दया ही इन्द्र के, चक्रवर्ती के या ऐसे उत्तम ऐहिक सुख प्रदान करती है, और अन्त में द्या ही आत्मा को शाश्वत सुख की भोका बनाती है। देह लक्ष्मी प्रमुख जड़ बस्तुओं का मोह छोड़कर परमद्याल भी वीर परमात्मा के पवित्र वचनानुसार निःस्वार्थ मन से अहिंसा धर्म का श्राचरण करने के लिये जो नो सद्उद्यम किये जाते हैं वे सब महाकल्याणकारी होते हैं। जगत के जीव जो जो सुखशान्ति का अनुभव करते हैं वह पूर्व जन्म में किये अहिंसा धर्म का ही फर्ल है। उसी प्रकार वर्तमान काल में भी जो ग्राहिसा धर्म का साक्षात् पालन करते हैं और भविष्य काल में जो उसका पालन करेगें वे सब अहिंसा धर्म के कारण संसार में भी प्रकट सुख का श्रानुभव करेगें व बाद में अनुक्रम से अक्षयसुख के भोका बनेगें। इस प्रकार सर्व प्रकार के सुखों को प्रकटः करनेवाली, उसका पालनपोषण करनेवाली, थ्रार पेकान्त अमृतवृष्टि करनेवाली जगदंबा जननी अहिसा ही है। ऐसा सममकर सुखार्थी सब प्राणियों को उसीकी आराधना करने को अहोनिश उद्यत रहना चाहिये। उसकी कभी भी कुपुत्रवत् विराधना नहीं करना चाहिये। जो उक्त मार्ग का उहुं बन नहीं करेगें वे अवस्य सुखी होगें।

ं ७८-पालन करत पिता ते कहिये, ते तो धर्म चित्त

स<sup>द्</sup>हिये—जो हमारा पालनपोषण करता है वह पिता कहलाता है, वह तो केवल एह, भवाश्रो ही प्रायः होता है, परन्तु जो हमारी भव भव में रत्ना करे, हमारा समीहिन साधे, हमको आनन्द में रक्खे, लेश मात्र भी दुःस का स्पर्श न होने दे और परिणाम में हमको दुर्गति के दाव में से बचाकर सद्गति में लावे और श्रानुक्रम से अज्ञय सुख समाधि के भागी बनावे यह धर्म पिता काही परम उपकार है। यह असीम उपकार कदावि भूलाया नहीं जासका। नोति अनीति का भेद बताकर अनीते-श्रन्याय के मार्ग से बचाकर हमको नीति-न्याय के मार्ग में लगाकर सत्य. ग्रस्तेय, शील और संतोषादिक के उत्तम तन्त्र ममझा कर सर्व पापों से विमुख कर निर्मल चारित्रयुक्त बनाते हैं और उसी में हमारे उपयोग को ख्रोतप्रोत मिला कर हमको परमानश्द में निमग्न कर देते हैं वे पूज्य धर्म पिता हो हमेशा शरण्य (आश्रय करने योग्य ) हैं। संसार में कहलानेवाले पिता चातादिक सम्बन्धो स्वार्थी होते हैं। वे स्वार्थ सिद्ध होजाने पर या स्वार्थ में प्रस्तराय पड़जाने पर छोड़ देते हैं जब कि सद्या धर्म और सद्य धर्मी जनों का सम्बन्ध केवल निःस्वार्थ और एकान्त सुखदायी है। इस प्रकार चित्त में दढ़ श्रद्धा रख किटान सम्बन्ध से नहीं लुभा कर धर्म के स्थाई सम्बन्ध के लिये ही उद्योग करना उँचित है।

७९ से १०१ तक के २३ प्रश्नों का उत्तर निम्न लिखित है-मोह समान रिपु नहीं कोई, देखो सहु अन्तरगत जोई। ्सुख मित्त सक्क संसार, दु:ख में मित्त नाम आधार ॥२५॥ डरत पापथी पंडित सोई, हिंसा करत मृद् सो होई। सुखिया संतोषी जगभाहीं, जाकुं त्रिविध कामना नाहीं ॥२६॥ जाक़ं तृष्णा अगम अपार, ते म्होटा दुःखिया तनं धार । भये पुरुष जो विषयातीत, ते जगमांहे परम अभीत ।। २७॥ मरण समान भय नहीं कोई, पंथ समान जरा निव होई। प्रवल वेदना क्षुधा वखाणो, वक्र तुरंग इन्द्रि मन जाणो।।२८॥ कल्पवृक्ष संजम सुखकार, अनुभव चितामणि विचार । कामगवी वर विद्या जाण, चित्रावेली भक्ति चित्त आण ॥२९॥ संजम साध्या सवि दु:ख जावे, दु:ख सह गया मोक्षपद पावे । श्रवण श्रोभा सुणीये जिनवाणी, निर्मल जिम गंगाजल पाणी।३०।। नयन शोभा जिनविंब निहारो. जिनपडिमा जिन सम करी धारो। सत्य वचन मुख शोभा सारी, तज तंबील संत ते वारी ॥३१॥ करकी शोभा दान वखाणो. उत्तम भेद पंच तस जाणों । अजाबले तरिये संसार, इण विध अज शोभा चित्त धार ॥३२॥ निर्मल नव पद ध्यान घरीजे, हृदय शोभा इण विध नित कीजे। प्रभुगुण मुक्तमाल सुखकारी, करो कंठ शोभा ते भारी ॥३३॥

७९-मोह समान रिपु नहीं कोई, देखे सहु अन्तरगत जोई मोह समान कोई भी कहर (दुसरा) शत्रु दुनियां में नहीं यह बात आतमा में ही उंडां विचार करने से प्रकट हो सकती है। राग, द्वेष, कषाय, विषयतालसा, ग्रहंता और ममतादिक सब मोह का ही परिवार है। यह जीव को भिन्न

िभिन्न प्रकार से घेर कर उसकी ग्रानेक प्रकार से विडम्बना करते हैं। "मैं और मेरा " इस मंत्र से मोह सब जगत को अंधा बना देता है **ग्रौर इसी मंत्र को सांसारिक जोव सु**ख-बुद्धि से गिनते हैं, परन्तु इस से परिणाम में कितना ग्राधिक दुःख होता है यह तो कोई विरहे ही समक्त सकते हैं। यदि श्रनन्तीवार जन्ममरण के फेरा फिरनेका यदि कोई भी सबस्र कारण हो तो वह राग, द्वेष और मोह ही है। इनका अंत (क्षय) हो जाने पर जन्ममरण सम्बन्धी स**व**ेदुःखों का सहज ही में घंत हो जाता है। यह बात शास्त्र से, गुरुगम से या जातिअनुभव से भलीभांति समझी जा सकती है। हमारी आत्मा जो प्रमादवश मोहादिक शत्रुश्रों के पाश में बन्ध गयी है उसको मुक्त करने की पूरी द्यावश्यकता है और चह उपेता करने योग्य नहीं है। यदि हम को अपने शुद्ध स्वरूप का अर्थात् हमारी आत्मशक्ति का यथार्थ भान (ज्ञान) और यथार्थ श्रद्धान (प्रतीति) हो जाय तो हमको पूरा विश्वास हो जाता है कि हम हमारे कट्टर शत्रु के पाश में हमारी ही भूल से फंसे हुए हैं और अगर हम जाव्रत होकर हमारी भूल को सुधार कर उस शत्रु का सामना करें तो उसकी रहेमत नहीं कि वह हमको श्रधिक काल तक कष्ट पहुंचा सके। अर्थात् हमको आत्मजागृति की बड़ी ग्रावश्यकता है। हमको हमारा जीवन बहुत उच प्रकार सुधार लेने की जरूरत हैं और पेसा होने पर मोहादिक शत्रु अपने आप हम से डर कर भग जायेगें।

८०. सुख में मित्त सकल संसार, दुःख में मित्त नाम अधारा--पूर्व पुण्य के योग से जब सकल सुखसामग्रो प्राप्त हो जाती है तब तो बहुत से भित्र होने को उत्सुक रहते

हैं किन्तु जब किसी श्रन्तराय योग से सुखसामप्रो का वियोग होजाता है तब आपत्तिकाल में आकर खड़े रहनेवाले, उसमें सहायता देनेवाले या उस आपदा से मुक्त करने को श्रपने भरसक प्रयत्न करनेवाले जो मित्र निकले वे ही सच्चे मित्र हैं। प्रश्नोत्तर रत्नमालिका में दिये गये इस प्रश्न**ेक** उत्तर पर मनन करना अत्यन्त आवश्यक है और वह यह है कि " जीव को भविष्य में भयंकर दुःख मिले ऐसे पाप से हमको अलग करे, सदुपदेश द्वारा पाप से होनेवाले दुःखों का विचार करा के हमको पापाचरण से अलग रक्खे श्रीर सन्मार्गगामी बनावे तथा सन्मार्ग में स्थित करे उसे ही अपना सचा मित्र समझना चाहिये।" जब दूसरे मित्र तो केवल इस भव में ही सहायभूत होते हैं तब उपरोक्त सन्मित्र पर लोक में भी सहायभूत होते हैं, अत: मोत्तार्थी जीव यदि मित्र करें तो ऐसे ही मित्र बनाने का लच्य रक्खे। यतः कि मित्रं यन्निवर्त्तयति पापात् ।

८१. डरत पापथी पंडित सोई—जो पांप आचरण से डरता रहे थ्रौर शुभाचरण में कदम उठावे वह ही पंडित है। प्रश्नोत्तरमालिका में ईस प्रश्न का ऐसा खुलासा है कि " कः पंडितो ? विवेकीं अर्थात् पंडित कौन ? जिसके हृदय में विवेक प्रकट हुआ हो श्रीर उस विवेक के बल से जिसकी जीव, अजीव, ( जड़, चैतन्य ), पाप, आश्रव, संवर, बंध, मोत्त श्रीर निर्जराहर नव तत्त्व का यथार्थ निश्वय हो गया है, यथार्थ तस्वितर्णय होने की जिस के हृदय में निश्चल तत्त्वश्रद्धा हुई है और जिस से श्रागामो काल में श्रात्भा को ग्रनर्थ हो ऐसी पापवृत्ति से जो अत्यन्त डरता रहता है, तथा आत्मा को भविष्य में एकान्त हितकारी मार्च में

आनन्द से प्रवृत करता है ग्रीर ग्रन्य योग्य जनों को ऐसाही सदुपदेश करता है वह ही सञ्चा पण्डित है।

८२. हिंसा करत यूढ सो होई-जगत मात्र को ऐकान्त सुख देनेबाली आप्त उपदिष्ट दया की विरोधिनी हिंसकवृत्ति को धारण करते हैं अर्थात् परम कृपालु परमात्मा द्वारा जगत्जंतुओं के पेकान्त हित के लिये उपदेशित विद्वतापूर्ण द्या का मार्ग छोड कर जो स्थमति से विपरीत बृत्ति धारण करता है वह चाहे जितना विद्वान् हों परन्तु तत्त्वदृष्टि जन तो उसको महामूर्ख की कोटि में ही गिनते हैं, क्योकि वह शुष्क ज्ञानी मोहवशात् इतना गहराभी श्रालोच नहीं कर सकता कि " सब को जीवन प्यारा है, कोई भी मृत्यु की इच्छा नहीं करता। जैसा हमको दुःख होता है वैसा ही सब को होता है। "तो फिर जो हम को प्रतिकूल प्रतीत हो पेसे दुःख का प्रयोग दूसरे प्राणी पर क्यो करना ? इतनी सी बात भी यदि कोई क्षणभर के लिये साम्य भाव रख कर विचार करे तो वह निर्दय काम से पिछा हठ सकता है श्रीर जैसे जैसे इस बात को अधिक द्यार्द्र लग्न से विचारा जाय वैस वैसे निर्दय काम करने में कम्प-कंपी छूटने लगती हैं श्रौर श्रन्त में निर्दय काम हो ही नहीं सकता। जो मृढ मानव राक्षसों के समान रसना की लोल्लपता से मांसभक्षण और घाखेट (मृगया-जीववध ) करते हैं वे कठोर हृदय नरपशु अपने समीप मरण की शरण आये जानवरों की दुःसमरी लग्न क्या देख नहीं सकते ? क्या वे दीन अनाथ जानवर अपने बालबचों को रोते बिलबिलाते छोड़कर उन बरदैत्यों के लिये अपनी खुशी से मृत्यु की शरण लेना बाहते हैं ? जिस प्रकार इनको उनकी इच्छा विरुद्ध निर्देयता

से घेर कर मार दिया जाता है, उस प्रकार यदि इन नर-दैत्यों को, इनके बालबचों को, या इनके ग्रन्य प्रिय सम्बधियों को मार दिया जाय तो उनको कितना बड़ा दुःख होगा। उतना ही दुःख या उससे भी अधिक दुःख उक्त पशुओं को निर्दयतापूर्वक मारने में होता है। इसकी दयाजनक अपीलः किसके पास आकर करें ? यह भारतभूमि दया के प्रताप से पहिले जितनी दयाई और पवित्र थी उतनी ही अब नीच संसर्ग से निर्दय भ्रौर अपवित्र हो गई। केवल निर्देयता (निरपराधी प्राणियों पर बनता कृर शासन−घातकीपन) हीः यहां नियामक हैं। उसीको दूर करने के लिये भरसक पुरुषार्थ किया जाय तो पुनः यह आर्यभूमि जैसी की तैसी बन सकती है। ऐसा समभ कर अपनी मातृभूमि के उद्धार निमित्त प्रत्येक भारतवर्षी जन को हिंसा प्रतिबंध निमित्त दृढ प्रतिज्ञा करनी चाहिये।

८३—सुखिया संतोषी जगमांही, जाको त्रिविध कामना नाहीं--जिसको किसी प्रकार की विषयवांछा नहीं पेसे सुसाधु संतोषी संतजनों को ही संसार में सब सुखी सममना चाहिये । विषयवांछा ह्री दु:खरूप है । जिसप्रकार क्षुघा, तृषा आदि दुःखरूप है श्रीर उसे शान्त करने को **ग्रप्नपानादिक का उपचार किया जाता है। वह उपचार** यदि लक्ष्यपूर्वक किया जाय तो वह दुःस उपशांत हो जाता है, परन्तु यदि उसमें अतिमात्रादिक प्रविधिदोष हो जावे तो व्याधि प्रमुख से उद्धी नई उपाधि खड़ी हो जाती है और उसको दूर करने के छिये अनेक प्रकार के उपचार करने पड़ते हैं, इसी प्रकार भिन्न भिन्न प्रकार की विषयवांद्रा

भी दुःखरूप ही हैं श्रौर उस दुःख को मिटाने के लिये उसका योग्य प्रतिकार शास्त्रनीति से सावधानतया करनेकी आव-इयकता है श्रीर यदि उसमें अतिचार हो जाय तो उस दुःख का मिटने के स्थान में अधिक बढ़ना ही संभव होता है। मन, वचन और काया के निखिल विकारों को वश में करने के लिये शास्त्रकारने समिति गुप्तिरूप मुनि धर्म श्रीर स्वदारासंतोषादिहर गृहस्थधर्म बताया है। उसका सद्गुरु समीप भलिभांति ज्ञान प्राप्त कर उसके श्रनु-सार ब्राचरण करनेवाले ब्रात्मार्थी जन अबस्य अनुक्रम से त्रिविध कामना से मुक्त हो सकते हैं और यह ही सुख-संतोष की पराकाष्टा होने से शाश्वत सुख् के अर्थीजनों को प्रहण योग्य हैं। कहा भी है कि 'न तोषात् परमं सुंखं' संतोष जैसा श्रेष्ठ सुख नहीं और न तृष्णायाः परो व्याधिः ? विषयतृष्णा समान कोई व्याधि नहीं। इसासे शास्त्रकारने कहा है कि " विषयइन्द्रियों को स्वतंत्र छोड़ना आपदा का मागै है और उनको वश में रखना सुख-संपदा का मार्ग है भारता लगे उसे ग्रहण करो।"

८४—जाको तृष्णा अगम अपार, ते म्होटा दुःखिन्ना-तंत्रुघार- जिनकी तृष्णा का पार नहीं अर्थात् जिनकी तृष्णा अभन्त अपार है उनके दुःख का भो पार नहीं है याने उनका तुःख भी अनग्त अपार होता है। झानी पुरुषों ने लोम को ग्रंमि की और तृथ्णाको उसकी स्थाला की उपमा दी है अवित जैसे जैसे ईंघनादिक योंग से श्रीमि प्रवस होती जाती है वैसे वैसे उसकी ज्वाका भी प्रखर परितापकारी होती अप्ती है। इस प्रकार लोभी पुरुष को जैसे जैसे लाभ मिलता जाता है वैसे वैसे खोभांघता बढ़ कर उसकी तृष्णा को अभ- र्यादित बना देती है और वह लोभाविष्ट को केवल दुःखी दुःखी ही वनाकर छोड़ती है। ऐसे अनन्त श्रपार दुःख दाबा-नल के सतत परिताप से बचने के लिये जिसकी प्रवल इच्छा हो उसे लोभांधताको छोडकर, तृष्णा को संकुचित (मर्यादित) कर संतोष वृत्ति धारणकरना हो उचित है।

८५-भये पुरुष जो विषयातीत, ते जगमांहि परम अभीत-- जिन्होने संतोषवृत्ति धारण कर अभ्यास द्वारा अनुक्रम से विषयवासना को निर्मृत बनादी है उनको संसार में कोई भय नहीं रहता । जिन्होत्रे रागद्वेषादिक विकार मात्र का विनाशकर दिया है उनको विषयवासना हो हो नहीं सकती, अतः वह जीव मुक्त है, इससे उसको पुनर्जन्म लेना नहीं पहता । अन्त में इस नश्वर देह को यहीं क्रोड़कर देहा-तीत हो श्रज्ञय, अनन्त श्रीर अविचल मोक्षसुल को प्राप्त करता है अर्थात् जन्म, जरा और मरण सम्बन्धी सर्व भय से सर्वथा मुक हो जाता है। जबतक जीव में राग द्वेषादिक विकारों के बश में होने से विषयवासना जागृत रहती है तबतक जन्म, जरा, मरण सम्बन्धि भय उसके सिर पर मंढराते रहते हैं; जबिक विषयातीत को किसी भी प्रकार का भय नहि रहता, ऐसा समझकर प्रान्न जनों को मन और इन्द्रियों को झानी पुरुषों के वचनानुसार दमकर, शुद्ध संयम का पालन कर विषयातीत निभेच पर को प्राप्त करने के जिये विषयमासना से दूर रहने को प्रतिदिन उद्यम करना चाहिये।

८६-मरण समान भय नहीं कोई--जगत के जीवों के मन में जो बड़े से बड़ा भव बना रहता है वह मृत्यु का है ै ब्रौर वह वास्तविक भो है; क्यों कि उसके साथ दूसरे भी जन्म, जरा, संयोग, वियोग, आधि, व्याधि श्रौर उपाधि के

भय साथ लगे रहते हैं। यदि मरण के महाभय से सर्वधा मुक्त हो सकें तो ग्रन्य साथ लगे भय तो अपने ग्राप पला-यमान हो जाते हैं। इस मरण के महाभय से मुक्त होने के छिये ही सर्वज्ञ परमात्माने सम्यम् दर्शन, ज्ञान, चारित्र का उत्तम मार्ग बताया है कि जिन रत्नत्रय का यथाविध आराधन करनेवाले प्राणी प्रवश्य अन्ममरण सम्बन्धी सब भय से मुक्त हो सकते हैं। अत: निर्भय सुख की इच्छ। करनेवाले प्राणी के लिये यह ही कर्त्तव्य है।

८७-पंथ समान जरा नवि कोई--जिस प्रकार जरा अवस्था से शरीर जरनरित हो जाता है, इस से उसमें यौवन वय के समान सामर्थ्य एवं उल्लास नहीं रहता, इसी प्रकार बड़ी यात्रा कर लेने से मनुष्य इतना प्रधिक थक जाता है कि उससे कोई भी अगत्य का काम उत्साहपूर्वक नहीं हो सकता श्रीर जो बाध्यरूप से किया भी जाता है उस में भी उनको कठिनता मालूम<sup>े</sup>होती है। अत: अनुभवी पुरुष कहते हैं कि चाहे जितनी लम्बी यात्रा पग चलकर करना हो लेकिन " चार चार कोश चलने पर लाखों मील मार्गगमन कर सकते हैं " इस बचन के अनुसार शरीर से हो सके उतना ही कार्य करना कि जिससे मविष्य में अधिक न सहना पड़े तया हमारी व्यवहारिक एवं धार्मिक करणी में भी बाधा न पडे।

८८-प्रबल वेदना क्षुधा वखानो--अन्य सब वेद-नाओं में क्षुधा वेदना अधिक प्रवल है। अन्य वेदनाश्रों से मन में वैराग्य उत्पन्न होता है, प्रभु का नाम याद आता है या परभव का साधन करने की मन में प्रेरणा होती है, तब शुधा के प्रबल उदय समय ये सब उपस्थित होने पर भी प्रायः भगजाती हैं। इस श्रुधा परिसद्द को सहन करनेवाला

विरला ही ज्ञानी तपस्वी साधु जन ही होता है। वैसे समता-यंत तपस्वी साधु शिर से वन्द्रना करने योग्य है। शास्त्र-निर्दिष्ट तपस्या उक्त वेदना को नष्ट करने का उत्तम उपाय है।

८९-वक्र तुरंग इन्द्रि मन जानो-शास्त्र में इन्द्रियों को तथा मन को ऊल्टी चाल के घोड़े से उपमा दी है। जिस प्रकार ऊल्टी चाल का घोड़ा स्वार को विपरीत मार्ग में लेजा कर विडम्बना पात्र बना देता है परन्तु यदि उसको कोई ठीक करनेवाला कुराल ( श्रश्वविद्या में निपुण ) पुरुष मिल जाय तो उसको ऐसा सुधार सकता है कि वह ही घोडा अल्प समय में उसके स्वामी को निश्चित मार्ग पर पहुँचा सकता हैं। इसी प्रकार वेवश अशिक्षित इन्द्रिया तथा मन भी स्व-च्छुन्द्पन से अपने इच्छानुसार विषयप्रदेश में प्रयाग कर च्रात्मा को अनेक दुःख पहुंचाते हैं और अन्त में दुर्गति में लेजा कर डालती हैं, परन्तु जिन्होंने सर्वन्न प्रभू के वचनानुसार उनको ठीक प्रकार बशीभूत किया हों तो वे सत्मार्गानुसारी बनती हैं और सतुमार्ग में स्थित रह कर अपने स्वामी आत्मा को सदुगति भोक्ता बनातो हैं। ऋतः शास्त्रकार उप-देश करते हैं कि "यदि तुम को भवभ्रमण के दुःख का भय हो, और अचल, अविनाशी, अक्षय, अनन्त, श्रजरामर मोक्षसुख की चाह हो तो इन्द्रियों को बश में करने के लिये प्रबद्ध पुरुषार्थ करना चाहिये। " " यदि विषयसुख पर जय हो गई तो समभा चाहिये कि सब दुःखों का श्रंत हो गया है " इससे स्पष्ट है कि सकल सुख स्वाधीन करने की सञ्ची चावी मन चौर इन्द्रियों को शास्त्रयुक्ति से स्ववश कर सन्मार्गगामो बनाना है, अतः यह ही हमारा कर्चव्य है।

९०--कल्पवृक्ष संजम सुखकार-जिस प्रकार सर्व

वृक्षों में कल्पवृक्ष उत्तम देवतरु गिना जाता है और उसकी छाया, मूल, पत्र, पुष्प भ्रोर फल सब उत्तम हैं, उसीप्रकार "संयम सुख भंडार" सर्वज्ञ देशित संयम सर्व सुख का निधान है। वीतराग प्रभु के निष्पक्षपाती वचनों पर अचल आस्था रखना संयम का मूल है, यम नियम आदि उसके पत्र हैं, सहज समाधिरूप उसकी शीतल छाया है, उत्तम देव मनुष्य गति उसके सुगंधित पुष्प हैं द्यौर मोक्षरूप उसका सर्वीत्तम फल है। ऐसे ऐकान्त सुखदायी संयम की चाह किसे नहीं होती ? परन्तु अनादि काल से आत्मन्नेत्र में श्रंकुरित मिथ्यात्व, अज्ञान और अविरतिरूप (weeds demerits) दुर्गुणरूप निरर्थक हानिकारक पौधों को उखाड़ कर, सर्व प्रथम हृदयभूमि को शुद्ध करने के लिये ब्रक्षुद्रतादिक योग्यता संपादन कर, अनुक्रम से सर्वज्ञदेशित संयम के या अध्यातम के प्रावंध्य बीक्षरूप शुद्ध श्रद्धान रोप कर, उसमें निर्मल ज्ञानरूप अमृत का सिचन किया जाता है, तो उसमें से परम सुखदायक यम नियमादिक संयम योग का प्रादुर्भाव होता है, और उससे स्वर्ग के तथा मोक्ष के उत्तमो-त्तम सुख प्राप्त हो सकते हैं। पेसा समक्त कर आत्मार्थी अनों को उक्त दिशा में विशेष उद्यम करना उचित है।

९१--अनुभव चिन्तामणि विचार-अनुभवज्ञान चिन्तामणिरत्न के समान अमूल्य है उससे चितित सुख साधा जा सकता है। उसका ग्रन्थकारने ऐसा छक्षण बताया है कि "वस्तु विचारत ध्यावत, मन पावे विश्राम; रस स्वादन सुख उपजे, अनुभव याको नाम। " अर्थात् ग्रमुक ध्येय वस्तु को विचारते या ध्यान करते मन को शीतलता प्राप्त हो घ्रौर उस वस्तु के रस का आस्वादन करनेरूप सहज स्वाभाविक सुख जिससे प्राप्त हो उसका नाम अनुभव है।

शास्त्र तो वस्तु की केवल दिशा मात्र ही बताता है जब कि उसका पार तो अनुभव ही पटकता है। अनुभवज्ञान केवछ-झानक्षी सूर्य का अरुणोद्य है। किस किसकी कल्पनारूप करुको शास्त्ररूपी क्षीर में नहीं फिरती, परन्तु अनुभवरूपी जीभद्वारा उस शास्त्रक्षीर का आस्वादन करनेवाले तो कोई विरले ही प्राणी होते हैं। ये सव स्कू वचन अनुभवज्ञान की अपूर्व महिमा प्रदर्शित करते हैं, ऐसा समझ कर जिससे अपने शुद्ध ग्रात्मतस्य का सम्पूर्ण साद्तात्कार हो वैसे अनु-भवज्ञान के जिये ही यत्न करना उचित है।

९२ — कामगवी वर विद्या जान सद्विद्या को काम-घेनु सदश सुखदायी कहां गया है। जिस प्रकार कामधेनु सर्व प्रकार की मन कामना पूरी करती है वैसी ही विद्याभी। '' तत्त्वधीर्विद्या '' वस्तु को वस्तुस्वरूप से जिससे जाना जाय, अर्थात् वस्तु का यथार्थ स्वरूप बतलानेवाली विद्या सद्विद्या कहलाती है भ्रोर इससे विपरीत विद्या अविद्या कहलाती है। उस अविद्या का स्पष्ट लक्षण यह है "अनित्य, अञ्जचि और परवस्तु को नित्य, पवित्र अपनी मानना" पेसी अविद्या, मिथ्या भ्रांति या अज्ञान: को हटाने **का** प्रयत्न करना हमारा प्रथम कर्तव्य है। इसके बिना कामधेनु सदश श्रेष्ठ विद्या का प्राप्त होना अशक्य है ब्रार उसके बिना आत्मकल्याण होना भी कठिन है अतः आत्मार्थी प्राणियों को सद्गुरु समीप सद्विद्यात्राप्तकरने का प्रयत्न करना चाहिये।

९३ चित्रावेली मिककित आन—मिक को चित्रावेली से उपमा दी गई है। जैसे चित्रावेली से स्वर्णसिद्धि होती है वैसी ही भक्ति से भी भव्यजनों की मनकामना पूर्ण होती है, इतना ही नहीं अपित इससे स्वर्ग ग्रौर ग्रापवर्ग—योक्ष

की भी प्राप्ति हो सकती है। अन्य साधनों से भक्ति का साधन सुलभ है इतना ही नहीं परन्तु संगीत सुख देनेबाला भी है। ज्ञानादिक अन्य साधन में मद आने का भय है जबिक भक्ति में ऐसे भय का अबकाश भी नहीं रहता। भक्ति से तो नम्रतादिक सद्गुणश्रेणी दिनप्रतिदिन बढ़ती ही जाती है। भक्ति की धुन में मस्त भद्रिक जीव अपना भान भूल कर भगवंत के साथ एकरूप हो जाते हैं। इससे ब्रनेक भक्तजनोने भक्ति के सुलभ मार्ग में ही प्रयाण किया है।

९४ संजम साध्यां सब दुःख जाय, दुःख सब गयां मोक्षपद पाय—संयम अर्थात् आत्म निव्रह करना । यह इसिल्ये कि अनादि अविद्या के कारण जीव जो उन्मार्गगामा हो गया है-हिसा, असत्य, अद्त्त, अब्रह्म और परिव्रह में लुब्ध हो गया है, पांचो इन्द्रियों के परवश बन गया है, क्रोधादिक कषाय को सुखबुद्धि से सेता है और मन, वचन तथा काया के यथेच्छ व्यापार में ही सुखबुद्धि मान बैठा है। उसकी उस अनादि भूल को सुधार कर उसे सन्मार्ग-गामी बनाना चाहिये प्रार्थात् अहिंसा, श्रसत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य त्रोर असंगता ( निःस्पृहता )रूप महाव्रत का यथा-्विधि सेवन करना चाहिये। विषय-इन्द्रियों को वश में रखना त्रर्थात् शब्द, रूप, रस, गंध और स्पर्शरूप इन पांच विषय में होनेवाली विकारबुद्धि को डालना, समा, मृदुता, सरलता और ज्ञान, ध्यान, तप, जप द्वारा मन, वचन तथा काया के दुष्ट व्यापार कों रोकना, इस प्रकार १७ प्रकार के 'संयम के यथार्थ पालन करनेवाले। के भवश्रमण सम्बन्धी सकल दुःख दूर हो जाते हैं अर्थात् उसको भवश्रमस् नहीं करना पडता और सकल कर्ममल का सम्पूर्ण त्तय कर के वह अजरामर सुख को प्राप्त करता है।

९५-श्रत्रण शोभा सुनिये जिनवाणी, निर्मल जैम गंगाजल पाणी—जिस प्रकार गंगाजल निर्मल-मेल रहित है, उसी प्रकार जिनेश्वर प्रभु की वाणी राग, द्वेष और मोह-रूप मल से सर्वथा प्रक हैं; क्योंकि सर्वज्ञ परमातमा में उक्त दोष का सर्वधा ग्रामाव ही रहता है और इसीसे उनकी वाणी निर्मल कही गई है। ऐसी निर्मल वाणी का कर्णपुर से पान करना श्रवण इन्द्रिय की सची शोभा है। श्रवानी जन अपने कानों को किएत सुवर्णादिक भूषणों से भूषित करने का प्रयत्न करते हैं, जब कि तत्वरसिक प्रयने कर्ण को सहज निरुपाधिक सुवर्ण (उत्तम वर्ण-अक्षरात्मक वचन-पंक्ति ) द्वारा सुशोभित करते हैं, और इस प्रकार अपनी सकर्णता सार्थक करते हैं।

९६ — नयन शोभा जिनर्बिय निहारो, जिनपडिमा जिन सम करी धारो—जिस प्रकार जिनवाणी का श्रवण करना कर्णशोभा है उसी प्रकार ज़िनमुद्रा-जिनप्रतिमा का दर्शन करना नयनशोभा है। जैसे जिनवाणी से हृदय में विवेक प्रकट होता है उसी प्रकार जिनदर्शन से भी विवेक प्रकट होता है। यह इस प्रकार कि प्रभु-मुद्रा के देखने से प्रभु के मूल स्वरूप का स्मरण हो जाता है, और प्रभु के स्वरूप का यथार्थ भान हो जाने पर उसी प्रकार जो हमारा आत्मस्वरूप सत्तागत है उसकी झांकी नजर आती है और स्थिर अभ्यास से प्रभुस्वरूप के सानिष्य से हम भी प्रभु 'सदश होने का प्रयश्न करते हैं। जिस जिस प्रकार इम प्रभुमुद्रा से प्रतीत होनेवाले गुण का अभ्यास करते रहेंगे उस उस प्रकार हमें हमारे अन्तर में छीपे गुर्गो के प्रकट करने में सफलता प्राप्त होगी श्रीर श्रन्त में प्रभू के संग श्रभेद-

भाव से मिल जाने पर प्रभु सददश ग्रसाधारण पुरुषार्थ कर लेने पर हम भी प्रभुद्धप हो सकते हैं। पेसी सर्वोत्तम पदवी प्राप्त करने का श्रेष्ठ साधन जिनवाणी तथा जिनमुद्रा है और इसीलिये उसको सात्तात् जिनेश्वरतुख्य गिना जाना संभव है।

९७--सत्य वचन मुखशोभा भारी, तज तंबोल संतते वारी--जिस प्रकार नयन की शोभा जिनविव देखना कहां है उसी प्रकार मुख की शोभा मिष्ट, पथ्य और सत्य वचनोचारण में है। कितने ही मुग्ध जन तम्बोल चाबने में मुख की शोभा समकते हैं धीर करते हैं परन्तु बह शोभा केवल कृत्रिम एवं त्रणिक है। जब कि सत्शास्त्रानुसार सत्य-वचनोद्यार से होनेवाली मुखशोभा सहज श्रीर चिरस्थायी है। इसीलिये उपदेशमाला के लेखकने वचन बोलते समय यह बात ध्यान में रखना कहा है कि " मधुर वचन बोलना परन्तु कडुवे नहीं, बुद्धियुक्त बोलना परन्तु मूर्खवत् नहीं, थोड़ा बोलना पर विशेष नहीं, प्रसंग युक्त बोलना परंतु अति प्रसंग युक्त नहीं, नम्र बचन परन्तु गर्वयुक्त नहीं, उदार बचन उच्चारण करना परन्तु तुच्छ नहीं, इन वचनों का क्या परिणाम होगा इसका प्रथम विचार कर बोलना परन्तु बिना विचारे नहीं, और जिस से स्वपर का हित हो ऐसा सत्य वचन बोछना परन्तु असत्य-अहित कर, अधर्मयुक्त नहीं। "विवेकी पुरुष, ऐसे ही वचन बोलते हैं ग्रीर यह ही मुखमंडन है। प्रश्लोत्तर रत्नमाला के कर्त्ताने भी कहाँ है कि ' कि वाचां मंडनं सत्यं ' अर्थात् वागी की शोभा क्या ? उत्तर सत्य । यह बात विशेष जोर से कहने का कारण यह है कि द्याजकल कारण या श्रकारण ही लोग सत्य पर प्रहार करते हैं या उन में प्रहार करने की टेव पड़ गई है। उनको स्वपरिहत निमित्त श्रसत्य पक्ष छोड़कर सत्य पक्ष श्रांगीकार करने का यत्न करना चाहिये। ऐसा करने मात्र से ही स्वपर का उदय होगा श्रतः सत्यमेव जयिति।

९८-कर की शोभा दान बखानो, उत्तम भेद पंच तस जानी - जिस प्रकार मुख की शोभा सत्य भाषण है उसी प्रकार हाथ की शोभा दान देने में हैं। उस दान के शास्त्र में पांच भेद बताये हैं । अभयदान, सुपात्रदान, अनुकम्पादान, कीर्ति-दान और उचितदान। इन के भी द्रव्य भाव से दो दो भेद श्रौर हो सकते हैं। लक्ष्मी प्रमुख द्रव्य साधन से दान करना द्रव्यदान श्रीर ज्ञानादिक भाव साधन से दान करना भावदान कहलाता है। जिस लक्ष्मी प्रमुख का दुर्व्यसनों मे व्यय करना दुर्गति का कारण है, उसी लक्ष्मी प्रमुख का सप्त क्षेत्रा-दिक शुभ मार्ग में व्यय करना सद्गति का कारण है। इस में भी सटुविवेक द्वारा जिस जिस स्थान पर द्रव्य व्यय करने की अधिक आवश्यकता है उस उस स्थान पर उसका व्यय करना अधिक लाभदायक है। ज्ञान, दर्शन, चारित्र प्रमुख का दान भावदान कहलाता है और ऐसा भाव प्रधान दान द्रव्य दान से बहुत बढ़कर है, अतः ये दोनों प्रकार के दान अनुक्रम से आराधने योग्य हैं और यह ही सद्भाग्य द्वारा प्राप्त हुई शुभ सामग्री का उत्तम फल है।

९९-अुजाबले तिरये संसार, इण विध अुज शोभा चित्त धार— भुजा द्वारा अर्थात् निज पराक्रम से-पुरुषार्थ ही से संसारसमुद्र तैरा जा सकता है। ऐसी उत्तम भुजा पा कर यदि अपना पराक्रम सम्यग् ज्ञान, दर्शन श्रीर चारित्ररूप रत्नत्रयी के प्राप्त करने में लगाया जाय तो इस से संसार-

समुद्र का तैरना सुलभ हो जाता है। इस संसार में स्पर्धा, द्वेष, ईर्षा ग्रीर मो<mark>ह</mark> के वश हो कर रण-संग्राम आदि में अपने भुजाओं को अजमानेवाले तो अनेकों प्राणि होते हैं किन्तु पूर्वोक्त दोषसमूह का नाश कर पवित्र रत्न की प्राप्ति में स्ववीर्थ का उपयोग<sup>े</sup>करनेवाले तो कोई विरले ही नर-रत्न देखे जाते हैं थ्रौर यह ही सच्चा भुजाबल शोभाकारी एवं प्रशंसनीय है। आत्मार्थी जनों को ग्रपने भुजबल का सदुपयोग करना आवश्यक हैं।

१०० निर्मल नवपद ध्यान धरीजे, हृदय शोभा इण विध नित कीजे —हृद्य विवेकका स्थान है। जो इस हृद्य का सदुपयोग करना जानते हैं उन्हीं में सद्विवेक जागृत होता है भ्रीर उसीसे वे हिताहित का निश्चय कर अहित का त्याग कर हित ही में प्रवृत्ति करते हैं। जब मोहवश जगत असत् प्रवृति पसन्द करता है तब विवेकी हृद्य सत् प्रवृत्ति अथवा निवृत्ति ही पसन्द करता है। वह सत् प्रवृत्ति को भी निवृत्ति के छिये ही ब्रह्म करता है। निवृत्ति में ही सचा सुख, शान्ति या समाधि को स्वाधीन करली है ऐसे अरिहंतादिक नवपद का विवेकवंत निज हृदय में अपूर्व शान्ति का साक्षात् अनुभव करने के लिये एंकाब्ररूप से चितवनरूप ध्यान करते हैं और इढ ग्रम्यास द्वारा अरिहंता-दिक निर्मेळ नवपद में लयलीन होकर च्रात्मा की अपूर्व शान्ति का साक्षात् अनुभव कर सकते हैं। हृदयक मल ध्यान करने निमित्त एक निर्मित स्थान है, उसमें अरिहतादिक ध्येय का विवेकपूर्वक ध्यान करने से अनुक्रम से दृढ अभ्यास द्वारा उस ध्यान की सिद्धि हो जाती है। अर्थात् ध्याता, ध्येय चौर ध्यान का भेडभाव मिटकर उसमें से समरसी

भाव प्रकट होता है। इस समरसी भाव का सुख समरसी भाववेदी ही जान सकते हैं अर्थात् वह अनुभवगम्य होने से वचन अगोचर है, परन्तु इसकी प्राप्ति का सचा उपाय निज हृद्यकमल में नवपद का समझपूर्वक एकाप्रहपूर्वक ध्यान करना ही है। ग्रतः ग्रात्मार्थी जनों की दूसरी सब वातों को छोड़कर शान्तवृत्ति से अपने हृदय में इसी का ध्यान करना योग्य है।

१०१-प्रभ्रुगुण मुक्तमाल सुखकारी, करो कंठशोभा ते भारी—मुक्तमाल कर्थात् मुक्ताफल जो मोती उसकी माला ( मोती की माला ) जिस प्रकार कंठ में धारण की जाती है तो कंठ अत्यन्त शोभा को प्राप्त होता है उसी प्रकार यदि जिनेश्वर प्रभु के केवलज्ञान, दर्शन, चारित्र प्रमुख अनन्त उज्ज्वल गुणरूपी मुक्ताफल की माला कंठ में धारण की जाय श्रर्थात् यदि प्रभुके सद्गुणों का ही रटन किया जाय अथवा मधुर कंठ से प्रभुके परम उज्ज्वल गुणों का गान किया जाय तो उसमें कंठ की सार्थकता है। स्वार्थवश जीव किस किसकी खुशामद नहीं करता ? जिस में सद्गुणश्रेणी का प्राविभाव नहीं हुआ और जो दोषोंसे परिपूर्ण हैं उनकी खुशामद से कोई छाम नहीं होता । जिनको पूर्णता प्राप्त हो गई है वे किसी की ख़ुशामद की इच्छा नहीं रखते, ऐसे पूर्णानन्द प्रभुके गुगान ही अहोनिश गाना उचित है कि जिन के गुगान करने से पेसे ही, उत्तम गुणों की हम्हे प्राप्त हो सके। कहां भी है कि " जिन उत्तम गुण गावतां, गुण आवे निज़ अंग " उत्तम लच्य से प्रभू का गुणगान करनेवाला अपने सब दोषों का अन्त करके प्रभुके पवित्र पद को प्राप्त कर सकता है। पेसा समभकर कृपण और नीच-नादान जनों की संगती

छोड़कर सत्संग से प्रभु का स्वरूप यथार्थरूप से पहचान कर प्रभुभक्ति में अपना मन लगाकर परमात्मा के गुर्गो का स्मरण, चितवन, रटन करने का इढ अध्यास कर वैसे ही अनन्त अपार सद्गुए प्रयने में पैदा करने का अचल प्रयत्न करना चाहिये।

१०२ से ११५ तक (१३) प्रश्नों का उत्तम निम्न लिखित है — स्तगुरु चरण रेण शिर घरिये, भारू शोभा इणविष भवि करीए । मोहजाल मोटी अति कहिये, वाकुं तोड़ अक्षय पद लहीये ॥३४॥ पाप मूल लोभ जगमांही, रोग मूल रस दुजा नांही । दुःख मूल सनेह पिपाये, धन्य पुरुष तिन हू ते न्यारे ॥३५॥ अञ्चचि वस्तु जानों निज काथा, ञुचि पुरुष जो वरजित माथा। सुधा समान अध्यातमवाणी, विष समकुकथा पाप कहाणी ॥३६॥ जहां बैठा परमार्थ लहीए, ताकुं सदाय सुसंगति कहीए। जहां गया अपलक्षण आवे, ते तो सदाय कुसंग कहावे ।।३७।। रंग पतंग दुरजनका नेहा, मध्यधार जो आपत छेहा । सञ्जन रनेह मजीठी रंग, सर्व काल जे रहत अभंग ॥ ३८ ॥ प्रश्नोत्तर इम कही विचारी, अतिसंक्षेप बुद्धि अनुसारी । अति विस्तार अरथ इणकेरा, सुनत मिटे मिध्यात अंबेरा ॥३९॥

## कलश

रस पूर्णनंद सुचन्द संवत ( १९०६ ) मास कार्तिक जानिए, पक्ष उजवलतिथि त्रयोदञ्जी, नार अचल वसानिए ।

आदीश पास पसाय पामी, भावनगर रही करी, चिदानन्द जिणंद वाणी, कही भवसागर तरी ॥ ४० ॥ इति प्रश्लोत्तररःनमाला समाप्त

१०२-सतगुरु चरण रेणु शिर धरिये, भाल श्लोमा इण विध भवि करिये-सदुगुरु की चरणरज मस्तक पर धारण कर गुरुश्राञ्चा प्रमाण करना सुञ्जजनों का कर्त्तन्य है। भास्र (ललाटे) पर तिलक करने का भी यह हो उद्देश्य होना संभव है। स्वयंतस्य के जानकार होते हुए भी जो भव्यजनों के हित निमित्त सतत उद्योगवन्त हों, निष्पापवृत्तिवाले हों और ऋन्य आत्मार्थी जनों को भी निष्पाप मार्ग बतानेवाले हों, स्वयं भवसमुद्र से तैरनेवाले जार अम्बजनों की भी तार सकने-वाले हों पेसे सद्गुरु की ही आत्मिहितेषी जमों को सेवा करनी योग्य है। कहाँ भी है कि-" पवित्र करिये तुझ गुणे क्षिर बहिये तुझ आण; मन से कमी मी रे प्रसू ! - न विसारि ये, लहिये परम कल्याण । " ऐसे परम गुरु के गुगुत्राम से जिहा पवित्र होती है, उनकी पवित्र आज्ञाओं का पालन करने से हमारा उत्तमांग चमक पडता है ग्रीर उनका सदैव स्भरण करने से अन्तःकरण उज्ज्वल हो जाता है; अवितु उससे जन्ममरस की सब व्यथाओं का नाश हो कर शक्त्य अनन्त मोक्ससुख की प्राप्ति होती है।

१०३-मोहजाल मोटी अति कहिये, वांकु तोड अक्षय-पद लहिये हमको मोहित करे सो मोह। उत्तमप्रकार के झान दर्शन को प्राच्छादन करनेवाला, और अग्रुद्ध वृत्तिको पेदा करनेवाला मोह ही है। राग, द्वेच, ईर्चा, खेद मत्सर आदि ये सब इसीकी संतित हैं। भिन्न भिन्न रुप धारण करने वाले कोघ, मान, माया ध्रीर लोभरूप ईसका वडा परिवार है। दुगर्ति के कारणरुप १८ पापस्थानों में प्रवृत्ति कराने वाले मोहही हैं। यह सबसे बड़ा जगत् प्रसिद्ध चोर है। यह दिन दहाड़े धाड़ा पटक कर प्राणियों का सर्वस्व हर छेता है। जो कोई आत्मसाधन करने का इच्छुक होता है। तो उसकी भो कठिन परीचा लेता है तथा श्रपने परिवार को भी उसकी कांठन परीक्षा करने का छादेश करता है। किसी धर्मात्मा का तो छिद्र देख कर यह बहुत ख़ुश होता है।मोह पेसी विविध प्रकार से जगत विडंबना करता है। " मैं श्रीर मेरा " ऐसा मंत्र पढ़ा कर सब को अंधा बना देता है। ऐसे अति दुष्ट एवं प्रवल मोह का नाश किये बिना कोई भो मोक्ष प्राप्ति नहीं कर सकता, श्रोर उस मोह का त्रय होनेपर मोक्ष प्राप्ति सुलभ हो जाती है। उसका अमोघ उपाय आ-त्मश्रद्धा ग्रौर आत्मरमण्हेप रत्नत्रय का यथार्थ ग्राराधन करना है। श्रात्मज्ञानद्वारा श्रपना स्वरुप-सामर्थ्य ययार्थ-रुप से जाना जा सकता है अर्थात् अपनी शक्ति का यथार्थ भान हो सकता है। आरमश्रद्धा से अपनी पूर्ण शक्ति प्रकट करने में बाधक भूत राग, द्वेष, मोह, प्रमुख प्रान्तरेग रात्रुओं को दूर करने साधकरूप सत्संग प्रमुख अनेक सद्गुगों को प्राप्त करने के लिये स्वयं सावधान हो जाता हैं। इस प्रकार उक्वल रत्नत्रय का यथाविधि द्याराधन कर द्यन्त में सर्व कर्म मल का क्षय कर ग्रात्मा ग्राविचल मोक्ष पद्वी प्राप्त कर सकता है।

१०४-पाप मूल लोभ जग मांहि- दुनियां मे सर्व पाप का मूल लोभ हैं। लोभ कई प्रकार का होता है। कभी एक प्रकार का तो कभी दूसरी प्रकार का, लोभ अन्तर में,

प्रवेश कर नहीं करने योग्य काम करने की प्रेरणा करता है और इस प्रकार प्रात्मा को पाप से मलिन बनाता है। स्त्री लच्मो प्रमुख के लोभ के लिये तो लोग कई प्रकार के युद्धा-दिक अनर्थ करते हैं; परन्तु यश-कीर्त के लांभ से भी किसी प्रसंग पर अझ जन अनेकों भ्रमर्थ कर डालते हैं, फिर लोभान्धता से अपनी भूल स्वयं नहीं समभ सकते । अपितु दुनियां में भी बहुधा यह दोष व्याप्त है। अतः भाग्य से ही कोई किसी की भूछ सुधारने को कह सकता हैं। केवल निःस्पृद्दो संत साधु जन ही ऐसी भूल सुधार सकते हैं। उनका श्रवसरोचित हित वचन लोभी उपर भो श्रष्ट्या ग्रसर कर सकता हैं। अतः जिनको लोभ से निवृत्ति की प्रबल इच्छा हो उनको ऐसे निःस्पृही की सेवा करनी चाहीये।

१०५-रोगमूल रस दुजा नांही---''रसमूलाश्च व्याधय'' भिन्न भिन्न प्रकार के रोग पैदा होने का मुख्य कारण विषय-वृद्धि-विषय।सक्ति-विषयलोद्धपता ही है। प्रस्येक इन्द्रियों के विषय में अत्यासिक अवदय दुःखदाई है। इस भव में प्रगट न्याधि प्रमुख आपदा मिलता है और परभव में नरका-दिक यातना सहनो पडती 🖏 अतः ज्ञानो पुरुषों विषयसुख को विषवत् समभ कर उस विषयसुख से विमुख रहते हैं और जो विषयासिक से दूर रहते हैं वे ही सबे ज्ञानी हैं। **ज्ञानी पुरुषों के पवित्र** मार्ग में चलना हो हमारा परम कर्तव्य है ऐसा विचार कर जैसे हो सके वैसे विषयासकि से दूर रहने का प्रयत्न करना चाहिये।

१०६-दुःखमूल स्नेह पियारे, धन्य पुरुष तिन्हु से न्यारे--- '' स्नेहमूलानि दुःखानि " दुःख का मूळ स्नेह है।

स्नेह करना सहज है परन्तु उसका निर्वाह करने में कष्ट का अनुभव होता है। स्नेह करने में भी बहुधा जीव धोखा खाता है। अस्थानपर स्नेह करने से उस्टी उपाधि उपस्थित हो जाती है। यदि अच्छे स्थान पर स्नेह हो गया हो तो भी इस बात की चिन्ता बनी रहती है कि कहीं इसका वियोग न हो जाय घ्रौर कहीं देववशात् वियोग हो गया तो अत्यन्त क्केश होता है। द्यतः सांसारिक स्नेहमात्र सोपाधिक है। जिसको निरुपाधिक सुख की चाहना हो उसको ऐसी स्नेह करना चाहिये कि जिसे बढाना उचित न हो। इसके लिये तो श्रीमदु उपाध्यायजी के वचन अति उपयोगी है। श्रीमान् का कहना है कि " राग न करजो कोई नर कोईसुं रे, निब रहवाय तो करजो मुनिशुं रे। मणि जेम फणी विषनो तेम तेहो रे, रागनुं भेषज सुजस सनेहो रे । '' इसका यह अर्थ है कि ' कृत्रिम सुख के लिये तो किसी के साथ राग करना ही अनुचित है और यदि किसी के साथ राग करने की ही इच्छा हो तो शम दमादिक सद्गुणसम्पन्न मुनिराज के साथ ही करना उचित है। जिस प्रकार मणि से फग्रीधर का चढा हुआ विष दूर हो जाता है उसी प्रकार मुनिजन के प्रशस्त निःस्वार्थ राग से अनादि अप्रशस्त राग का विष दर हो जाता है। " ऐसा सदुपदेश हृदय में अंकित कर अप्रशस्त राग को दूर करने निमित्त उक्त उपाय को काम में लाने की विशेष ग्रावश्यकता है। इस प्रकार दृढ अम्यास से आत्मा के अधिक लाभ होना संभव है। अपितुः जिन्होने सम्पूर्ण राग को जीतकर वीतरागदशा प्रगट की है उनकी तो बलिहारी है।

१०७-अशुचि वस्तु जाणों निज काया-अशुचि में अशुचि वस्तु अपनी काया है। इस बात की प्रतीति स्त्रो-

पुरुष के शरीर में से निकले दुर्गधित पदार्थों से हो सकती है। एक अन्न का कवल तक अल्पकाल में सड़ जाता हैं तो जिसमें प्रतिदिन अन्न प्रत्नेपन हो उस शरीर का तो कहना हो क्या ? यह बात मल्लोकुमारीने भ्रापने पूर्वभव के मित्र राजाओं को प्रतिबोध देने के लिये युक्तिपूर्वक सिद्ध कर बताई है और हम हमारे स्वानुभव से जान सकते है कि प्रथम तो यह शरीर अञ्चित्त ही उत्पन्न हुन्ना है। पिता का वीर्य और माता का रुधिर इन दोनों का जब मिश्रण होता है तब इस शरीर की उत्पत्ति होती है। पश्चात भी इस शरीर का माता द्वारा भक्तण किये रस बनाये द्यौर अशुचिरूप पदार्थों से ही प्रतिदिन पोषण होता है। इस प्रकार अञ्चित से उत्पन्न हुए ग्रशुचि से बढे हुए ग्रीर पवित्र वस्तु को भी अपिवत्र कर देनेवाले अशाचमय देह को जल-प्रमुख से शुद्ध करना च।हिये ऐसा भुठा श्रम केवल मृढ पुरुष को ही होता है। तत्वज्ञ को ऐसा अम कभी होता ही नहीं है। इस प्राश्चिक्षप देह में कर्मवशात व्याप्त चेतन-रत्न युक्ति से निकाल कर समता रस से घोकर साफ कर लेगा उचित है। कहा भी है कि जो समतारस के कुंड में स्नान कर पापरूपी मल को घोकर फिर मलिनता को प्राप्त नहीं होते वह अन्तरम्रात्मा परम पवित्र है। इस अञ्चिमय देह में से उपरोक्त प्रागमयुक्ति से आत्मतत्त्व खोजकर लेने की ष्प्रावश्यकता है। फिर पुनर्जन्म मरण का भय होने का कोई कारण नहीं रहता।

१०८-श्चिपुरुष जे वरजित माया—जो मोहमाया रहित निर्मायी-निर्देभी है वह ही सचा पवित्र पुरुष है। मोह माया से ही जीव मिलन हो गया है। उस मोह माया को हटाने का सचा उपाय आत्मज्ञान, आत्मश्रद्धा और ब्रात्म-रमणरूप चारित्र है। विना नींव की इमारत के समान तत्त्वः ज्ञान घ्रोर तत्त्वश्रद्धा रहित लोकरंजन निमित्त पूजे जाने-मान किये जाने भ्राथवा स्वदोष क्रुपाने के लिये आडम्बरहर से की हुइ मायामय धर्मकरणी किसी प्रकार से हितरूप सिद्ध नहीं हो सकती है। अतः प्रथम आत्मा की उन्नति में केवल अन्तरायरूप पेसी मोहमाया को छोड़ने के छिये भरसक प्रयत्न करना चाहिये । आत्मज्ञान ग्रौर आत्मश्रद्धा द्वारा बद्धप्रयत्न सफल हो सकता है। सरलाशय निर्मायी का ही कल्याण हो सकता है ''। जिसकी मन, वचन और काया की प्रवृत्ति सरल-माया रहित है वह ही प्रभु की पिषत्र आज्ञा का त्र्याराधन कर अत्तयसुख प्राप्त कर सकता है, श्रतः जिसको जन्ममरण के श्रनन्त दुःख से भय हो श्रीर अक्षय, अनन्त, निर्भय मोक्षसुख की सची चाह हो उसे माया-कपट छोड़ कर निष्कपटवृत्ति धारण करने का पूरा प्रयत्न करना चाहिये। उदयरान कहते हैं कि " मुक्ति पुरी जावा तगोजी रे, ए मारग छे शुद्ध रे प्रागी ! म करीश माया लगार। '' जिस प्रकार काजल से चित्र काला हो जाता है उसी प्रकार माया से चारित्र मिलन होजाता है, पेसा समक्त कर बुद्धिमान आत्मार्थी जनों को मोहमाया का सर्वथा त्याग करने का पूरा लच्य रखना चाहिये।

१०९—सुधा समान अध्यातम वाणी-अध्यातम शास्त्र का उपदेश अमृत समान है। उससे ऋात्मा को परम शांति का अनुभव होता है और अनुक्रम से मोक्ष सुख की प्राप्ति हो सकती है। अध्यातम मार्ग बतलावे यह अध्यातम वचन है। जो वचन ऐकान्त आत्महित ही के लिये है, जो वचन राग द्वेषादिक विकारवर्जित वीतराग प्रभु की अमृतमय वाणी के

अनुवादक हैं, जो वचन ज्ञान या किया का ऐकान्त पक्ष नहिं खींचते हैं, जिन वचनों से ज्ञान और किया की साथ ही साथ पुष्टि होती है च्रीर जिन वचनोंद्वारा शुद्ध समभः-पूर्वक शुद्ध किया करने की इच्छा होती है उन्हे अध्यात्म बचन कह सकते हैं। जिस प्रकार पक्षी दो पंखद्वारा ही उड़ सकता है और जिस प्रकार रथ दो पहियोंद्वारा ही चल सकता है उसी प्रकार अध्यातम भी शुद्ध ज्ञान किया के संमेळन से ही होता है। उसके विना अध्यातम नहीं कहा जा सकता। वस्तुत्तत्व की यथार्थ शिक्षा प्राप्त कर हिता-हित का यथार्थ विवेक कर जो स्वहित साधन में प्रवृत्त हो और ग्राहत कार्य से निवृत्त हो वह ही अन्त में स्वईष्ट सिद्धि कर सकता है। उसके बिना पेकान्त ज्ञान या किया के पक्ष में पड़ स्वपर को बड़ा भारी नुकशान किया जाता है। अध्यात्म मार्ग अध्यातम कल्याग का अमोघ उपाय है, अतः इस में जो काई कर्तव्य किया जाता है वह लोकदेखाव के लिये नहीं है परन्तु केवल अपने ही आत्मा का लह्य लेकर केवल उसीकी शुद्धिव उसीकी उन्नति के लिये किया जाता है। ऐसी अन्तरदृष्टि जिसकी हो गई है वह "अध्यात्मदृष्टि" या "ग्रध्यात्मी" कहलाता है । इसका विशेष वर्णन 'प्रशम-रति" में अध्यातम सम्बन्धी उल्लेख से जाना जा सकता है।

११०—विषसम कुकथा पाप कहाणी-राजकथा, देश-कथा, स्त्रीकथा और भक्त(भोजन)कथा ये चार विकथा के नाम से प्रसिद्ध है। जिस कथा के करने से न तो कोई स्वहित हो सकता है और न कोई परहित ही हो सकता है ऐसी नकामी निन्दादिक पापगर्भित या शास्त्रविरुद्ध स्वक-पोंळकल्पित कुकथा करना केवल पाप की ही पुष्टि करनेवाली श्रौर दुर्गतिदायक होने से विष समान जानकर वर्जना ही

योग्य हैं। स्वपरहित इच्छुक भव्यजनों को ऐसी विकथा में **श्रपना अम्**ल्य समय न खोकर उसका **स**दुपयोग ही इस प्रकार दित आचरण प्रति उद्यम करना उचित है। विकथा द्वारा तो हित आचरण से विमुख हो जाते हैं और प्रमाद की पुष्टि होती हैं। प्रमाद की पुष्टि से अनेक प्राणी आपदा में फँस जाते हैं, अतः प्रमाद के ग्रंगभृत विकथा को छोड कर जिससे स्वपरहित में अधिक वृद्धि हो पेसा कार्य करना उचित है।

१११—जहाँ बैठा परमारथ लहीये, ताहुँ सदाय सुसंगति कहिये−जिसकी संगति से परमार्थ−तस्व मिले वहीं सच्ची सत्संगति है, और ऐसी सत्संगति ही सदैव करना योग्य है। सन्संगति को शास्त्रकारोंने "शीतल सदा संत सुरपादप " आदि पदों से कल्पवृक्षादि की उपमा दी हैं और वह उसके बिलकुल उपयुक्त हैं। जैसे कल्पवृक्ष की छाया शीतल होती **है उ**सके नीचे बैठनेवाले को शांति मिलती है, उसी प्रकार सुसाधु जनों की संगति से भन्यजनों का त्रिविध ताप मिट जाता है, छौर सहज शान्ति-समाधि का लाभ होता है। ग्रापि तु सत् संगतिः कथय किन करोति पुंसाम् ? इस वचन के अनुसार सत्संगति से कौन कौन से लाभ नहीं होते? सत्संगति से सब उत्तम होते हैं " बुद्धि की जड़ता का हरण करती है, वाणी में सत्य का सिचन करती है अर्थात सब को प्रिय जान पड़े ऐसा मिष्ट ध्रौर हितकर सस्य सिख-लाती है, प्रतिष्ठा की वृद्धि करती है और पाप पुन्य दूर करती है ' आदि अनेक उत्तम लाभ सत्संगति से होते हैं पेसा समक्त कर कुबुद्धि पैदा करनेवाली कुसंगति का त्यांग कर, सुबुद्धि जागृत कर, सदाचरण सीख कर सद्गति प्रदान

करानेवाली सत्संगति को ही प्राप्त करने का हमेशा लक्ष्य रखना चाहिये।

११२–जहां गया अपलक्षण आवे, ते तो सदाही कुसंग कहावे-जिस की संगति से कोई न कोई अपलक्षण-श्रवगुण प्राप्त हो उसे शास्त्रकार कुसंग कहते हैं और वैसे कुसंग का सदैव त्याग करने का उपदेश करते हैं। कुसंग से कौन २ से द्यवगुण जीव को प्राप्त नहीं होते ? सब अवगुण मात्र कुसंग से ही पैदा होते हैं और इसी लिये शस्त्र कार सर्वथा उसका त्याग करने को फरमाते हैं। जो निकटभवी जन कुसंगति का सर्वथा त्याग कर सत्सगति का भ्रादर करते हैं वे अन्त में सर्व उपाधि से मुक्त हो कर निरुपाधिक, निद्धेद्व मुक्तिसुख प्राप्त करते हैं । अतः विचारशील प्राणियों को नीच, नादान, जनों की संगति तथा बुरे कामों से दर रहने को सर्वदा सचेत रहना चाहिये।

११३-रंग पतंग दुर्जन का नेहा, मध्यधार जो आपत छेहा – जो उत्तम पुरुषों के भी किंद्र ढूढ़ता है, सब का द्यनिष्ट चाहता है, प्रसंग के उपस्थित होने पर दूसरों का अपाय-अहित करने के लिये चाहे जैसी मुसिबत सहने को तैयार रहता है, यदि उसमें सफल हो जाता है तो फूला नहीं समाता है और कदाच असफल होता है तो दिनरात उसी की चिन्ता कर तंदुलिया मच्छ के सदश दुर्गति के कर्म-बंधन करता है, पेसे कनिष्ठ कोटि के जीव क्षुद्र-दुर्जन कहलाते हैं। उनका स्नेह केवल कृत्रिम-पर्तग के रंग सदश होता है। स्व इच्छित कार्य की सिद्धि के लिये है वे उपर से राग बतलाते हैं, खुशामद करते हैं, सेवा करते हैं, ग्रार हर प्रकार से खुश करने का प्रयत्न करते हैं परन्तु अपना

कल्पितस्वार्थ सिद्ध करने का वह प्रत्येक अवसर द्वढते रहते हैं और उसको सिद्ध∶करने में किसी को कूऐं या नदी में र्फेक देने से भी नहीं डरते। अर्थात् वे अपनी क्षुद्र स्वार्थ बुद्धि के पोषण निमित हरपक नीच कार्य करने को तत्पर रहते हैं, और ऐसा करने मे उन्हें मन में कोई लज्जा उत्पन्न नहीं होती ऐसे पुरुषों पर विश्वास करना काले नाग पर विश्वास करने से भी ृष्ट्राधिक खतरनाक है। विषधर सर्प के तो दो जीमें होती हैं लेकिन दुर्जन पुरुष की जीम की संख्या कोई नहीं बतला सकता । अर्थात् वे मोका पड़ने पर अनेक उत्तम पुरुषों को ध्यनेक रीति से ध्यनेक बार कष्ट पहुंचाने का प्रयत्न करता रहता है। यद्यपि दुर्जन जन की विषमय उर्मिएं सज्जन पुरुषों के शुद्ध चैतन्य को हरने—नष्ट करने में असमर्थ ही रहती हैं। सज्जन पुरुष सदैव स्वकर्त्तव्य कर्भ में सावधान होते हैं इस से उनको दुर्जन लोगों का कोई डर नहीं रहता । उनमें तो अपूर्व अपूर्व जागृति से उसका नया नया चैतन्य बल उत्पन्न होता जाता है।सज्जन्नों के दिल को दुःखाने का यदि कोई सबल कारण हो तो वह यह हैं कि दुर्जन निष्कारण ही अपने आत्मा को मलिन कर के दुरंत दुर्गितिगामी बनता हैं। सज्जन ग्रीर दुर्जन का सच्चे पर्व झुठे स्नेह की तुलना करने को श्रीपालकुमार और धवल सेठ का द्रष्टांत प्रसिद्ध हैं।

११४-सज्जन स्नेह मजीठ रंग, सर्व काल जो रहत अभग-- जिस प्रकार दुर्जन स्नेह पतंग के रंग के समान फीका, ग्राचिरस्थायी और कृत्रिम है उसी प्रकार सज्जन का स्तेह चोल मजीठ के रंग के समान उमदा, अविहड़ श्रौर अफूत्रिम ग्रर्थात् स्वाभाविक है। अतः वह चाहे जैसे सम-

विषम संयोगों में चाहे जैसी कसोटी पर भी नहीं बदलता, तथा फीका नहीं पड़ता। सज्जन पुरुषों का स्नेहसमागम गंगा नदी के प्रवाह के सदृश पवित्र है, उनकी दृष्टि अमृतमय होती है, उनकी बाणो मधुर होती है इससे वे योग्य जीवों को श्रनेक प्रकार से उपकारक सिद्ध होती है। अत्यन्त अयोग्य जनों का यदि हित न हो सके तो इसमें सज्जनों का लेश मात्र भी दोष नहीं है, क्यों कि उनकी दृष्टि तो सब का हित करना चाहती है परन्तु वे जीव अपने दुर्भाग्य से सज्जनों से लाभ प्राप्त नहीं कर सकते। जैसे प्रकाशमय सूर्य तो अपने प्रकाश से दश दिशाओं को प्रकाशित कर जगत्मात्र का सभी हित सौधता है परन्तु उस समय भी उहलू की आंखें बन्द हो जाती है, वर्षा में जब सब मुक्ष नवप्लवित हो जाते हैं तब जवासा सुख जाता है, वसन्त ऋतु में जब सब वनश्री खिल उठती है तब करीर का वृक्ष मुर्जा जाता है त्र्यौर जब चन्द्र से सब को शीतलता प्राप्त होती है तब विरही जनों को विरहाग्नि जलाया करती है तो इसमें किसका दोष ? क्या सूर्य, वर्षा, वसन्त या चन्द्र का इसमें दोष है ? कदापि नहीं; किन्तु उन दुर्भागियों का ही दोष है। इसी प्रकार यदि सज्जन पुरुषों से इम उत्तम लाभ नहीं उठा सकते तो इसमें सज्जनों का लेशमात्र भी दोष नहीं है परन्तु हमारा ही दोष है। सज्जन पुरुष तो पूर्वीक उपमा के ही योग्य हैं। उनका स्वभाष, उनका समागम श्रीर उनकी कृति तो जग-ज्जन्तुओं के पेकान्त हित के ही लिये हैं। उनका स्नेह-प्रेम-वात्सस्य अभंग और अलौकिक होता है। केवल उनके **उत्तम समागम का लाभ लेने के लिये हमको** योग्यता प्राप्त करने की भ्रावश्यकता है। यदि हम शुद्रतादिक देाषों को ह्योड़ कर अशुद्रतादिक उत्तम योग्यता प्राप्त कर सकें तो सर्व

समीहित की सिद्धि हो सकती है और सज्जनों की कृपा का भी पूर्ण लाभ मिल सकता है। ऐसी सद्वृति सब कोई श्चात्महितेषी जनों के अन्तःकरण में श्रंकुरित हों और उसका यथेच्छ लाभ उठाने में वे भाग्यशाली वर्ने।



## उपमंहार

अब ग्रन्थ की समाप्ति करते हुए श्रीचिदानन्दजी महाराज कहते हैं कि—यह प्रश्लोत्तरस्नमाला प्रन्थ संत्रेप रुचिवंत जनों के लिए ऊचित समझ कर स्वबुद्धि अनुसार संत्रेप में रचा है। इसका अर्थ अत्यन्त गम्भीर है। उसको विस्तार से रुचिपूर्वक गुरुमुख से सुनने से हृदय में विवेकरूप दीवक पैदा होता है जिससे अनादि अज्ञानकप श्रंधकार अपने आप नाश हो जाता है।

यह प्रनथ विक्रम १९०६ के कार्तिक मास की उज्ज्वल त्रयोदशी के दिन अचल ( शनी ) वार को श्री आदी श्वर तथा पार्श्वप्रभु की कृपा से भावनगर में रह कर भवसागर से तरने के लिये नौका समान श्री जिनवागी के अनुसार रचा गया है।

इस ग्रन्थ के विवेचन में यदि कोई बात वीतराग की बाजी से विरुद्ध लिख दी गई हो अर्थात कर्ता का आशय नहीं समभाने से मतिकल्पनापूर्वक लिखा गया हो तो उसके लिये सज्जनों से क्षमा याचना करता हूँ।

## श्री चिदानन्दपदरसिक

|            | इति श्री कपूरचन्दजी अपरनाम चिदा- |             |
|------------|----------------------------------|-------------|
| 떮          | नन्दजी कृता प्रश्लोत्तर रत्नमाला | 껉           |
| <b>አ</b> አ | विवेचन सहिता समाप्ता             | <b>EX</b> 3 |
| 氲          | KAKAKAKAKAKAKAKAK                |             |

