क्षेत्र अंधापक्ष्यश्चर क्षेत्र अंध्यभाणा हाहाआहेल, लावनभर. क्षेत्र ०२७८-२४२५३२२

प्रेम, प्रवृत्ति."

લેખક, પ્રસિદ્ધ વક્તા મુનિ મહારાજશ્રી ચારિત્રવિજયજી.

ઉદ્દાર ચરિત એક સુશીલ બેનની આર્થિક સહાયથી છપાવી પ્રસિદ્ધ કરનાર, શ્રી મહાવીર જૈન ચારિત્ર રતનાશ્રમ.

सानगढ. ( डाहीयावाड.)

डींभत इा. ०<del>-१०-०</del> १-४-०

संवत् १६६३.

**४ स्वीसन** १७३७.

# " પ્રેમ, પ્રવૃત્તિ."

લેખક, પ્રસિદ્ધ વક્તા મુનિ મહારાજશ્રી ચારિત્રવિજયજી.

ઉદાર ચરિત એક સુશીલ બેનની આર્થિક સહાયથી છપાવી પ્રસિદ્ધ કરનાર,

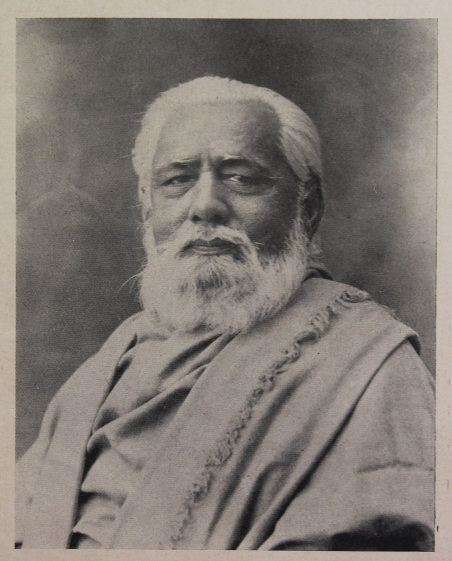
શ્રી મહાવીર જૈન ચારિત્ર રત્નાશ્રમ. સાનગઢ. (કાડીયાવાડ.)

> **કીં મત રા. <del>⊴્ર</del>ા ૧-૪-૦** ઇસ્વીસન ૧૯૩૭.

સંવત્ ૧૯૯૩.

### **ાં પાલીતા**ણા—શ્રી બહાદુરસિંહજ પ્રીં. પ્રેસ મુદ્રકઃ—શા. અમરચંદ બહેચરદાસ.

# આ પુસ્તકના લેખક:—



प्रसिद्ध वड्ना सुनिमहाराजश्री चारित्रविकथ्छ.

#### પ્રસ્તાવના.



પ્રેમથી મુક્તિ અને પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ એ બન્ને પુસ્તકા પ્રસિદ્ધ-વક્તા મુનિમહારાજ શ્રી ચારિત્રવિજયજી મહારાજની કલમથી લખા-એલાં છે. બન્ને પુસ્તકાના ઉપાદ્ધાત પણ મહારાજશ્રીએ પોતેજ લખેલ છે. દરેકના ઉપાદ્ધાત તે તે વિષયના આગલા ભાગમાં દાખલ કરવામાં આવેલ છે. વાચકાને અમા ખાસ ભલામણ કરીએ છીએ કે દરેકના ઉપાદ્ધાત પહેલાં વાંચી જવા, કેમકે પુસ્તકના વિષયની સ્પષ્ટતા ઉપાદ્ધાત વાંચ્યાં પછી વાંચનારને વધારે સરળ ઘઇ પડશે.

આ બન્ને પુસ્તકા પહેલાં છપાઈ ગએલાં પણ એની માંગણી એટલી બધી થઇ પડેલી કે તેની નકલા તરતજ અપી ગઈ. આ પુસ્તક આ જમાનાને અનુકુલ હોવાથી અમારા સમયધર્મના ગ્રાહકાને ભેટ તરીકે આપવા અમાએ ખાસ વિચાર પૂર્વક પસંદ કરેલ છે. બન્ને પુસ્તકનું એક નામ પ્રેમ પ્રવૃત્તિ રાખવામાં આવેલ છે.

હાલમાં વાર્તાઓનાં પુસ્તકા ભેટ તરીકે આપવાના રિવાજ વધારે પ્રચલિત છે એ અમા જાણીએ છીએ પણ અમારા ઉદેશ છે કે વાચકામાં તાત્ત્વિક ભાવના જાગે એ વધારે યાગ્ય છે, એમ લાગવાથી અમાએ આ પુસ્તક પસંદ કર્યું છે. અમારા સમયધમ માંના અપ્ર લેખા પણ નુતન પ્રકાશ પાડનારાજ અમા આપી રહ્યા છીએ એ વાચકાને સુવિદિત છે.

## લિ. પ્રગટ કર્ત્તા,

પ્રેમ એ ઉષ્મા, પ્રજ્વલન્ત આન્તર જ્યોતિ છે. પ્રેમ બે આત્માઓનો આષ્યાત્મિક સંયોગ છે. પ્રેમ કલ્પનાત્મક અથવા તો. કર્યો કરાય એવો હોતો નથી, પણ પોતે જતે જન્મે છે; અને તેથી તે એટલા ખધા તા કીંમતા છે કે, એની કીંમત પ્રેમ સિવાય ખીજી કાંઇજ આંકી શકતું નથી. પ્રેમ એવા તા સ્વતંત્ર છે કે એના ઉપર કાંઈ શાસન ચલવી શકતું નથી, માત્ર પ્રેમનીજ સત્તા પ્રેમ ઉપર અમલ ચલવી શકે છે. પ્રેમ સ્વભાવે એવા તા સરળ અને ઉદાર છે કે જ્યાં એની કૃપા થાય ત્યાં તે સ્વ—સમર્પણ કરી દે છે.

**બેન્ જોન્**સન.

 $\times$   $\times$   $\times$ 

પ્રેમના સુવર્ષ સાથે ડહાપણના ત્રાંખીઆની કિંમત કદાપિ સરખાવી શકાય તેમ છેજ નહીં. દુનિયા તો ભપકાદાર રીતે શણ-ગારાયલી એક કુમારિકા જેવી છે. અને જે પોતાના જાન કુરભાન કરે છે (પ્રેમમાં સ્વ-સમર્પણ) કરે છે તેનેજ એ આધીન થાય છે. પ્રેમના સાગર એ એક એવા સાગર છે કે જેને સીમાજ નથી. પ્રેમના શબ્દો એ એવા શબ્દો છે કે જેને પુરેપુરી રીતે વાણીમાં મૂર્તા સ્વરૂપ આપી શકાય નહીં. જીવનમાં તેજ ક્ષણ ધન્ય છે કે જે ક્ષણે હૃદયનું પ્રેમને સમર્પણ થાય છે પ્રેમના રસ્તા તો અજાયમ છે, અને તે અન્તર દૃષ્ટિ વિના જાણી શકાતા નથી. જેઓ માત્ર તક શક્તિ, કલ્પના, વાદવિવાદ, કે છટાથીજ પ્રેમની વાતા વિષે બાલે છે તેમને તા કશંજ કહેવાનું નથી–તેમને અમારી છેલ્લી સલામ છે.

દિવાન ઈ. હાફિજ.

# ઉપાેફઘાત.

કારણ વિના કાઇ પ્રવૃત્તિ સંભવતી નથી. આપણે પાણી પીએ **છીએ શા માટે? આપણને પ્યાસ લાગે છે**. શરીરમાં રહેલા રસ અને ધાતુઓ પાણી માગી લે છે તે માટે, ભાજન જમીએ છીએ **શા માટે? આપણતે ભૂખ લાગે છે. શરીરના નિત્યના** ધસારાતે **ખારાકથી પરવાની અગત્ય છે** તે માટે. નિત્ય છ સાત કલાક પ્રશાંત **રીતે નિક્ષ લઇએ છીએ શા વાસ્તે? એટલાજ માટે** કે શરીરના શ્રમિત તંતુકણા તેમ કરવાની-વિશ્રાંતિ લેવાની આપણને કરજ પાડે છે. તુરત સર્વ પ્રસંગામાં તે તે લાગણીએાનું જ્ઞાતા મન આપણને **તે તેના અનુભવ કરાવી તે તે પ્ર**વૃત્તિમાં નિયોજે છે અને અવિલ<sup>ં</sup>ખે આપણે તે કરવીજ પડે છે; કેમકે નહિ તો આપણે ભૂખથી, તર-શથી. થાકથી. ઉજાગરાથી પીડાઇએ છીએ. શરીરની આ સહુ થતી પ્રવૃત્તિ આપણને જરા પણ અસ્વાભાવિક લાગતી નથી અને આ-પણે તે આચરીએ છીએ. ઇંદ્રિયાના વિષયા પ્રતિ છવા આકર્ષાઈ તદ્દતદ્ વિષયક ભાગ વિલાસાદિ ચેષ્ટામાં જોડાય છે અને એ પણ તેઓને પ્રકૃત જણાય છે. તો પ્રશ્ન કરવામાં આવે છે કે મુમુલતા **માેક્ષ તેમાં પ્રીતિ એ પ્રમાણે સહુની થાય છે** ખરી? નહિજ શા માટે? ખાવું, પીવું, ઉંધવું, ઇત્યાદિ આપણને અપ્રકૃત જણાતાં **નથી અને કરીએ છીએ. શું મુમુક્ષતા એ અપ્રકૃત છે** ? શું માનવ જન્મની ખાવું, પીવું, ઊંધવું, ઇંદ્રિયાદિની વિલાસાદિ ચેષ્ટા કરવી

એટલાજ ઉદ્દેશમાં પરિસમાપ્તિ થાય છે? જો તેમજ હાય તા કાઇ નીતિકારનું વાકય છેંકઃ—

## " आहार निद्रा भय मैयुनं च । सामान्यमेतत्पशुभिनेराणां॥

અર્થાત્ મનુષ્યાના અંગે ઉપર કહી આહાર, નિકા, ભય અને મૈયુન; એ ચારે હાજતામાં પશુઓના જીવનની પણ પરિસમાપ્તિ થાય છે તા શું મનુષ્યાને પશુ સમાનજ ગણવા? તે ઉભયમાં કાંઇજ તકાવત નહિ. મનુષ્યામાં મનુષ્યત્વ તરીકેનું આધિકય કાંઈ નહિ? તે વાતના સ્પષ્ટીકરણમાં એજ નીતિકાર ઉપરનાજ શ્લાકના ઉત્તરાર્ધમાં કહે છે કે:—

## " एके। विवेके। हाधिके। मनुष्ये। विवेकहीनः पशुभिः समानाः॥

અર્થાત્ એક વિવેક મનુષ્યોમાં અધિક છે. જેઓ તે રહિત છે તેઓને પશુ ખરાખરજ સમજવા. અરતુઃ ઉક્ત નીતિકાર વિવેકને મનુષ્યોમાં એકવાર અધિક વર્ણવી પુનઃ તે વિનાના પશુ સમાન જાણવા એમ વદે છે. તેથી શંકાને અવકાશ મળે છે કે વિવેક કાઈને મળે છે અને કાઈને નથી મળતા શું? તેનું તાતપર્ય જૂદું છે. વિવેક માનવ સમાષ્ટમાં સત્તારૂપે રહે છે, પણ જેઓમાં તેના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે અને તેના જેઓ ઉપયાગ લે છેતે તેથી યુકત મનાય છે, અને જેનામાં તે પ્રાદુર્ભ્ય થતા નથી અને તેથી કરી તેના ઉપયાગ લેવા જેઓ ખેનસીખ રહે છે તે વિવેક રહિત એનળ ખાય છે. ઉકત વિવેકના મનુષ્યે માનવદેહ ધરવાની સફળતા જે

માક્ષાભિલાવાદેહથી અતિરિકત ચૈતન્ય જે આત્મા તેના પરિચયમાં એાળખાણમાં કરવાના છે. પણ અક્સોસ! પ્રાયશઃ કાળખળના પ્રાવ્યલ્યે મનુષ્યાની મુમુક્ષતા ઉપર તાે શું પણ સામાજીક, ધાર્મિક પ્રકૃત્તિ અને નિયમામાંથી પણ આદર ખુદ્ધિ ઉઠાડી મૂકી છે. સુશ્રદ્ધા સમ્યકત્વ ભક્તિ, ઇમાન, દીન, એ સહુ વાણીના કથન માત્રજ ય**દ્વાતદ્વા ધણા ભાગે બાલાય છે**. પણ તેમાં એકાગ્રતા તેમ બાલ-નારાએામાંથી પ્રાયશઃ ધણા થાેડાનીજ હાેય એમ દર્ષ્ટિએ પડે છે. **આવી સ્થીતિ આજકાલ સર્વ સંસ્થાએોમાં** પ્રાયશઃ દષ્ટિગોચર થાય છે. પણ હું તાે કથન માત્ર અમારા જૈન અનુયાયીએા પરત્વેજ કરીશ, કારણ, દૂષિત સમાનમાંથી પાતાને પશ્ચાત રાખી પ્રથમ અત્યના દુષણા ખાળવાની પ્રવૃત્તિ મને આદરણીય નથી. અમારા કેટલાએક જૈન શ્રાવકા તરકથી મને અનેકવાર પ્રશ્નોની કાેટીઓ પુછવામાં આવે છે કે મુનિ મહારાજ અમે પ્રતિક્રમણ કરવા ખેસીએ **છીએ, પુજા કરીએ છીએ**, નવકારવાળી ગણીએ છીએ, પણ કેમ **જાણે અમારૂં મન તેમાં પરાવાતું નથી, ઠરતું નથી, એકા**ત્રતા પા-મતુ નથી, નિરાળુંજ રહે છે, યત્રકુત્ર ચિત્ત ભટકયાં કરે છે. ઉકત સહુ ક્રિયાએ કરવી એવું ધાર્મિ'ક કરમાન છે માટે તે કરવીજ જોકએ. માત્ર એટલીજ સમજણથી અમે તે કરીએ છીએ. આપ જો અમારા બાલવાના અર્થ અવિનયના રૂપમાં ન લ્યા તા અમને તે પરિશ્રમ અને વેઠરૂપજ થઈ પડે છે. આમ થવાનું શું કારણ હશે તે અમે સમજ શકતા નથી તાે આપ કૃપા કરી સમજાવશા. આ કથનના ધ્વન્યાશયે મને એવા અર્થ સમજાયા કે જેટલી પ્રીતિ જેટલા પ્રેમ સંસારના સ્ત્રીસ તાન ઇત્યાદિ એહિક સુખામાં તેમને

ઉદ્દભ**વે** છે તેટલાજ પ્રેમ પારલૌકિક સુખામાં તેમના પ્રાદ્ભર્યું ત થતા નથી અને તેથીજ તેઓને પ્રભુ વિષયક, મોક્ષવિષયક, આત્મ-કલ્યાણવિષયક, શ્રહા, ભક્તિ, પ્રેમ પ્રતીતિ જણાતાં નથી. અને તેમ નહિ થવાનું કારણ તેઓને સંસાર વિષયક સુખા કરતાં તે સુખ ઉચ્ચ પ્રકારનું છે. એમ સમજાયું નથી એજ છે અને समानशीले व्यसनेषु सरूयं અર્થાત્ પ્રીતિ સમાન ગુણ સાથે સ્થિતિ કરવા-વાળી હોવાથી, તેએોની પ્રીતિ ઉચ્ચ કાેટીના સુખ પ્રત્યે સમાનતા-વાળી નથી અને ઐહિક સુખા સાથે વધારે બધ્યમેસતી હોવાથી, તે સાથે વિશેષ પ્રવૃત્તિ કરે છે એમ સમજાયું. સમાનતા એજ હ મેશાં સ્વાસ્થ્યન મૂળ છે. ત્રેગુણ્ય પ્રકૃતિની સમાનાવસ્થા એજ મનઃસ્વા-સ્થ્યનું પરમ કારણ છે. કિંચિત પણ એકનું ન્યૂનાધિકય, મનાેભાંગ કિંવા માનસિક અવ્યવસ્થા ચ્યાણી મુકે છે. દોષત્રયી શરીરમાં જ્યાં પર્યાત એક સાપે રહી સમાન વર્તા છે, ત્યાં પર્યાત શરીર યાત્ર સ્વસ્થ રહે છે. પણ તેમાંથી એકનું ન્યૂનાધિકય થતાંની સાથે શરીર સ્વચ્ચ સ્થીતિમાંથી કથળી અટકી પડે છે. વ્યવહારમાં પણ સર્ભા-ધમાં આવતી વસ્તુએ৷ કિંવા વ્યકિતએોના પરીચયનાે વિવેકથી ઉ-પયાગ લેવામાં આવે છે તાજ તે તે પ્રત્યે સ્તેહ, પ્રીતિ, આદર, મુંબ ધ એ સર્વ સુવ્યવસ્થા જળવાઈ રહે છે, નહિ તો તુરત તેમાં ન્યુનતા કિંવા હાનિ પહેાંચે છે અને એ વિધિ સર્વત્ર સમજવું. આથી એ કલિત થાય છે કે જે દિશામાં મનની અધિક પ્રવૃત્તિ તેથી વિરુદ્ધ દિશામાં તેની અલ્પ પ્રવૃત્તિ પ્રત્યુત સમુળગીજ નહિ કહીએ તા ચાલે કે નિવૃત્તિજ સમજાય છે. આ પ્રમા**ણે એકમાં** આધિકય અને અન્યમાં પ્રીતિના અસદ્દભાવ જન મનને માહજ

કરાવે છે. પ્રાયશઃ પ્રભળ આસકિત અંતમાં દુઃખન કારણ થર્ઝ **પડે છે. સંસારી જીવે**ા પુત્ર, સ્ત્રી, માતા, પિતા સહાેદર ઇત્યાદિમાં સુખ**ણહિને સ્થાપી આસકિતમાં** બંધાઇ રહેછે. પણ ખરૂં સુખ શું **છે તે ખાેળતા નથી અને નાશપરિણામી પદાર્થના સં**ભ′ધ ઢાેવાથી **તેવાએા એક અન્યના વિયોગે માહમાં** પડી રડયા કરે છે. ચિરઃસુ-ખનું સાધન ઇષ્ટ શરણાનુત્રહને તેઓ શોધતા નથી. તેવાઓના આ સંસારના નશ્વર સુખ પ્રત્યેના માેહ દૂર થઈ સત્ય અને સ્થીર સુખમાં આદર થાય એવીજ કાેઈ પ્રત્યળ ઇચ્છાના આ વિષય લખવાની પ્રવૃત્તિ એ પરિણામ છે.

પૂર્વે ગ્રહિઓની ગ્રહસ્ય સ્થીતિ જ્ઞાનના પાયાવાળી હતી. તેઓ ત્ર**હસ્થાશ્રમમા રહ્યા છતાં** પણ શ્રી ઇષ્ટ શરણાભિમુખ વૃત્તિમાંજ તત્પર રહેતા હતા. ડુંકામાં કહીએ તો તેઓ ત્યાગમય બ્રહસ્થાશ્રમ જ ગાળતા હતા અને ચતુર્થાશ્રમકાળની વયમંધિએ સંયમાદિ સ્વી-કારી, સંસારથી નિવૃત્ત થતા હતા. અર્વાચીન ગ્રહસ્થાશ્રમ કાઈ એારજ પાતાનું રૂપ દર્ષ્ટિ આગળ રજી કરે છે. સંસારીએાની હાલની સ્**થીતી મહા માેહ નિમ**ગ્ન નિહાળવામાં આવે છે. તેઓ પાર્થિવ સુખા ઐહિક વાંછાએાના લાેભમાં નાના પ્રકારના દુઃખે કરી નિરત દર્ષ્ટિએ પડે છે. તેઓની રૂચી ઇષ્ટ શરણાનુત્રહ આત્મિક કલ્યાણ તરક ભાગ્યેજ વળતી હોય એમ દેખાય છે. આ સહુનું મુળ <mark>તેઓનુ અન્નાનજ, તેઓમાં રહેલાે પદાર્થ</mark> વિષયક પ્રાણી વિષયક માહજ હાય એમ સમજાય છે. તેઓના આ માહજ-આજ આઉદ અત્રાન તેમની અવનતિનું મૂળ છે. આત્મિકકલ્યાણ તરફ પ્રીતિ ઉત્પન્ન નહિ થવા દેવાનું પરમ કારણ છે. આ માહ પ્રેમનું ખરૂં

સ્વરૂપ સમજાવી, ટાળવા તેમજ પ્રીતિના વિષય સત્ય શું હાઇ શકે અર્થાત્ ઇષ્ટ શરણાલિમુખ વાળવા પ્રેમથી મુક્તિ એ વિષય નિયાજ પ્રતિપાદન કરેલા છે ત્યાં પ્રેમ એ મુક્તિના સાધક છે. એમ સિદ્ધ કરવા જૈન અને જૈનેતર શાસ્ત્ર તેમજ પ્રાચીન અર્વાચીન પંડિતાના મત પ્રમાણા આપવા પણ બનતા પ્રયત્ન કર્યો છે. પ્રારંભમાં જીવમાત્રના મુક્તિ એ લક્ષ્ય છે. મુમુંક્ષતા એ માનવના સ્વભાવ છે. બંધ એ વિભાવ છે, એ માહકૃત છે. કહીએ તા અત્રિયોક્તિ નથી કે પ્રાયશ ભવ્ય જીવ માત્ર મુમુક્ષુ છે. વિકાસક્રમ સર્વાને પ્રિય છે. મુક્તિ એ વિકાસક્રમની પરાકાષ્ટા છે. અહીંયાજ મનુષ્યોને શાસ્ત્રતિ શાંતિ છે એ પ્રતિપાદન કર્યું છે.

યદ્યપિ આ મેહિતા અસંખ્ય યોગા સત્શાસ્ત્રોએ કહ્યા છે, તેમાં એ પ્રેમના પણ સમાવેશ આવી જાય છે એ સમજાવવા પણ સપ્રમાણ પ્રયત્ન સેવ્યા છે. શ્રી શંકરે કેવલાદૈતરૂપે, વલલે શુદ્ધાદૈત રૂપે, રામાનુજે વિશિષ્ટાદૈત રૂપે. મધ્વે દૈતાદૈતરૂપે પરપ્રદ્ધા સાથેના પ્રેમનેજ પ્રતિપાદન કર્યા છે. તા સત્ર વાકય તરીકે એાલતાં લેશ પણ પ્રતિબંધ નથી કે પ્રેમનેજ લઇને સમસ્ત પ્રવૃત્તિ છે, નિવૃત્તિ પણ પ્રેમથીજ છે. ધ્યેયમાં એક લયતા તે અનાહદ નિત્રત્તિનું પ્રથમ પગથીયું છે અને તદન તર ધ્યાનની નિર્વિકલ્પાવસ્થા એ એ મુક્તિનું અપર સાધન છે. આ લેખકે અત્રસ્થાને મુક્તિના અન્ય યાગોને ગૌણતા અર્પી મુક્તિના સાધક પ્રેમ કહી તેનેજ પ્રમુખસ્થાને વર્ણવ્યો, કિંવા મુક્તિના યાગમાં અન્ય કાઇજ યાગ નહિ અને પ્રેમને કાં પસંદ કર્યો છે? એવા પ્રશ્નને સહજ અવકાશ મળે છે. પ્રિય વાયકા! તેનું એક કારણુ તા અગાઉ દર્શાવી ગયા છીએ,

વિશેષમાં એ છે કે યદ્યપિ મુકિતના અસંખ્ય યોગા છે પણ તે અધિકારાદિલેદે સર્વથા સર્વનાથી અશકય છે. પ્રેમના સર્વ કોઇ અધિકારી છે. પ્રેમમાં સદુ ઓતપ્રાત છે. પ્રેમજ સર્વની પરાકાષ્ટા છે, સર્વદા સર્વથી પ્રેમ પાષાય છે. પશુઓમાં અપત્યસ્તેહ, સુપુત્રામાં પ્રસસેવા, કુલદારમાં કંતભક્તિ, કંતની પ્રિયતમામાં પરમાવધિ લગની, સ્વામી પ્રત્યે સેવકની સેવ્યછુદ્ધિ, સ્વામીની સેવક ઉપર દયા–ઉદારતા, રાજાને વિષે પ્રજાની પ્રભુણુદ્ધિ, રાજાની પ્રજામાં સ્વસંતાન સદશ દષ્ટિ, પ્રજારાધન—લોકરંજન તત્પરતા ઇત્યાદિ ઇત્યાદિ જયાં જ્યાં નિઢાળીએ ત્યાં ત્યાં અચળ પ્રેમનીજ ઝાંખી થાય છે. લિજ લિજ વ્યક્તિઓમાં જીદા જીદા સ્વરૂપમાં વ્યવહરતો એ રંગીલા પ્રેમજ પોતાની અજબ ચટક બનાવી રહ્યો છે.

યાગીઓએ યાગઃ શિવાય, ભકતાએ ભક્તિ શિવાય, જ્ઞાનિઓએ જ્ઞાન શિવાય, ત્યાગીઓએ ત્યાગ શિવાય, રાગીઓએ પાતાના રાગના વિષય શિવાય, ટુંકામાં એ સર્વ કાઇએ એક નિજઇષ્ટ શિવાય અન્યમાં ઉપેક્ષા કરી છે. પણ ત્રેય, ધ્યેય ઇત્યાદિના સ્વરૂપામાં પ્રેમને તો લક્ષ્યોજ છે. પ્રેમને સર્વ કાઇએ પાષ્યો છે. તેની અદ્યાવધ કાઇએ ઉપેક્ષા કરી નિહાળા નથી. આથી સર્વ સામાન્ય અને વ્હાલો એવાજ વિષયને સર્વાત્મભાવમાં માક્ષના માર્ગમાં પણ ઉપયાગી સમજાવવા અને તે સર્વને સામાન્ય હોઈ સહ્યા શક્ય છે, એ દઢાવવા આ લેખક અનતો પ્રયાસ ઉઠાવ્યો છે. અને આ પ્રેમથી મુક્તિ એ વિષય લખવાની પ્રવૃત્તિના દિતીય હેતુ છે.

અધ્યાત્મ વિષયમાં પ્રેમના અર્થાત્ અસલ મુક્તિના પ્રેમના

અધિકારી થતા પૂર્વે ગૌણાધિકારીઓ, મધ્યમાધિકારીઓ, જેઓ મેહ્લના પ્રેમને પોતાના પ્રીતિ વિષયક પ્રેમ ન કરી શકે તેઓને માટે પ્રથમ વિશુદ્ધ દાંપત્ય પ્રેમનું મંડન કર્યું છે અને તેવા પ્રેમ પણ પરિણામે તેના સાધક દંપતીને મેહ્લના સાધક નીવડે છે એ રાજીલ નેમનાથના ભવાંત્રથી ચાલ્યા આવતા આત્મિક પ્રેમનું કથન કરી યથાશકય પ્રતિપાદન કર્યું છે.

પુરાણકાર વ્યાસે ગાપાંગતાએાના કૃષ્ણ પ્રત્યે અધ્યાત્મ પ્રેમજ જણાવ્યા છે, અને ગાપાંગનાઓને માક્ષના પરમ અધિકારી-મુકતજ વર્ણ વેલી છે. પંડિતા વદે છે કે શાસ્ત્રીય વાતના માત્ર વાચ્યાર્થજ સ્થૂલ રીત્યે અવલોકાય છે અને વ્યાસ, પ્રેમાનંદ, દયારામ, ઇત્યા-દિઓએ ગાેપાંગનાએાના શ્રી કૃષ્ણ પ્રત્યે વર્ણવેલા પ્રેમ વિષયા, નિંદનીય પ્રેમ પ્રાકૃત મનુષ્યો અવલોકે છે અને કૃષ્ણ પ્રત્યે પરદાર લંપટ ઇત્યાદિ કલંકા અને આક્ષેપા મૂકે છે. ગમે તે હા આપણે તે તકરારી વિષયને ભાજુ ઉપર મૂકી <mark>તેઓના ક્રભજામાં રહેલા રહ</mark>-સ્યાર્થનું કેવી રીતે વિદ્વાના તારણ કાઢે છે તે અવલાેકીએ. તેઓ એમ કહે છે કે ભલે કૃષ્ણને તેમજ પતિએાને તરછોડી તેના પ્રત્યે જતી ગાપાંગનાએાને પ્રાકૃત જના વ્યભિચારી પાત્રો માના, પણ કાેઈ કેકાણે વ્યાસે ગાેપાંગનાએાના મુખમાં અમારા <mark>યાર. અમારા આશક</mark> એવા અર્થ થાય, એવા શબ્દો વ્યવહરાવ્યા નથી. રાસમંડળની રાત્રાએ કૃષ્ણના વેહ્યુનાદથી આકર્ષિત બનેલી ગાપાંગનાએ તેના પ્રત્યે દાેડી આવી છે તે વખતે તેઓની પાતાના પ્રત્યે અચલ ભક્તિ નિષ્ટા પ્રેમ-નિષ્ટાની પરીક્ષા લેવા કૃષ્ણ અંતષ્યાન થયા તે વખતે ગાપાંગનાએ પ્રેયસ્ત રીતે આવા જ શબ્દાે ઉચ્ચાર્યા છે.

## नख्ळु गेापिका नंदनो भवान्। अखिळदेहिना मंतरात्मदृग्॥

અર્થાત્ હે વિભુ આપ ગાપિકા—યશાદાના નંદન નથી પણ સમસ્ત પ્રાણીના દષ્ટારૂપે અંતરાત્મા છો; આવી રીતે કૃષ્ણને પ્રભુ રીતે એાળખતી જેતી એ ગાપાંગનાએામાં વિષય વાસનાના—વ્યભિ-યારી સંખંધના લેશ પણ કયા છુલ્લિમાન સ્વીકારી શકે? આમ તેઓનું મંતવ્ય છે. આથી અમે એમ માનીએ છીએ એમ કાઇએ સ્વીકારવાનું નથી. અમે ભિન્ન ભિન્ન શાસ્ત્રકારોએ વર્ણવેલા રહસ્યને રજી કરી અળગા રહીશું. શું માનવું એ સહુ સહુની રૂચી ઉપર આધાર રાખે છે. ઉકત પ્રેમથી મુક્તિ એ વિષયને અમારાથીજ પ્રાદુર્ભાવ મળ્યો છે એમ નથી, પણ તેને જૈન તેમજ જૈનેતર શાસ્ત્રોએ તેમજ પ્રાચીન અર્વાચીન ભક્તાએ, કવિઓએ, પંડિતાએ પણ અનુમાદ્યો છે. જાઓ પ્રવીણસાગરમાં પ્રેમના સંબંધમાં નીચે પ્રમાણે લખવામાં આવે છે.

#### કવિત.

પ્રેમહીમે પરતીત રસરીત પ્રેમહીમે, પ્રેમહીમે રાજનીત હારજીત જ ગ હૈ; પ્રેમહીમે હાવભાવ સહિત સમૂહ પ્રેમ, પ્રેમહીમે રાગરંગ ઉમંગ અનંગ હૈ; પ્રેમહીમે ધ્યાતાધ્યેય જ્ઞાતાજ્ઞેય પ્રેમહીમે, પ્રેમહીમે જોગભાગ પંચલૂત અંગ હૈ;

પ્રેમકા પ્રકાશ સાે તાે કર્તાકી કરામાત, જહાં દેખા તહાં એક પ્રેમકા પ્રસંગ હૈ.

અર્થાત્ એક પ્રેમમાં સર્વ પ્રકાલની પ્રતિતી સમાયલી છે, તેમજ રસની રીતિ પણ પ્રેમમાંજ આવી રહી છે. રાજનીતિનું હારવું, જીતવું તેમજ રાડ, જંગ પણ પ્રેમમાંજ છે. હાવભાવ આદિ સર્વ સમૂહ પ્રેમમાંજ છે. રાગરંગ, ઉમંગ તેમજ અનંગ–કામદેવ પણ પ્રેમમાંજ છે. ધ્યાન ક**ર**નારાે ધ્યાતા, ધ્યાન કરવાનું –ધ્યેય, જ્ઞાતા– જાણનારા, જેને જાણવાનું છે તે ત્રેય, એ સકળ પ્રેમમાંજ આવી રહ્યું છે. જોગભાગ તેમજ પંચમહાભૂતાના અંગા પણ પ્રેમમાંજ છે. માટે જે પ્રેમના પ્રકાશ છે તે તેા જગત્ કર્તાનીજ કરામત-લીલા **છે. અર્થાત્** જ્યાં ભુએા ત્યાં પ્રેમનાેજ પ્રસંગ છે. આ આશયને લગતું અમારું મૂળ વિષયમાં '' હૈ નાહ હરગિજ સવાહે પ્રેમ કાદ્વડી હયાતિ " એ પદ્મ નિહાળા. પ્રિય વાચકા ! આથી સમજવામાં આવ્યું **હ**શે કે પ્રેમ સર્વવ્યાપક છે. કાઇમાં તે વ્યક્ત, કાઇમાં અવ્યક્ત, કાેઇમાં લક્ષ્ય, કાેઇમાં અલક્ષ્ય રૂપે પ્રેમ સર્વત્ર અને સર્વમાં છે અને તેથી પ્રેમથી મુક્તિ એ વિષયની અમારી પસંદગી પ્રશસ્ત છે, એમ સહુને લાગશે. આથી તે માટે અન્ય પ્રમાણ પછી કેવું આણવું જોઇએ ?

ભક્તિ એ શું છે તે પ્રેમજ છે ઇષ્ટની પ્રેમવાળી ઉપાસના છે તેની વ્યાખ્યા નારદ ભક્તિસત્રમાં એ सा कस्म परमप्रेमरुपा અર્થાત્ તે કાઇ પ્રભુ પ્રત્યે પ્રેમરૂપ છે, એ પ્રમાણે વ્યાખ્યા કરેલી છે. તે પ્રેમમય ભક્તિ કેવી જોઇએ તે બાળત નારદ ભક્તિ સ્ત્રના બીજા

અનુવાદમાં લખ્યું છે કેઃ ॐ सा न कामयमाना निरोधरुष स्यात्" અર્થાત્ તે ભકિત કામનાને અર્થે નહિ જોઇએ. કેમકે તે નિરોધ રૂપી છે એટલે તે કાયિક, વાચિક કે માનસિક સુખાર્થે પ્રેમવાળી નૃિક હોવી જોઇએ. એ તો ઉપકાર પ્રત્યુપકાર કિંવા લેવડદેવડના સ્વાર્થી વ્યવહાર છે. શુદ્ધ પ્રેમ સર્વદા કામના શત્ય હોય છે. આથી વિષય જન્ય પ્રેમનું પણ નિવારણ થાય છે. જે મનુષ્યા સંસારના વિષયોના કિંવા જેઓ ઇદિય જન્ય સુખ કિંવા અભિલાષાના લાભથી પ્રેમ સેવે છે અને વળા અમે પ્રેમ આચરીએ છીએ એવું કહે છે, તેઓ પ્રેમની હાંસી કરનારા છે એમ ગ્લાનીની સાથે કહેવું પડે છે. આ બાબત અમે વિકૃત, કૃત્રીમ પ્રેમના નિરૂપણમાં યથાશકય બતાવી ગયા છીએ તે સંબ'ધે:—

" વ્યર્થ વિષયી જેના પ્રેમનીજ વાતા કરે માતું નહિ સહ્ય હું જેરા ખાટી વિતંડા કરે " એ પદ્ય વિષયમાંથી નિહાળા.

આદર્શ પ્રેમમાં અમે શુદ્ધ દાંપત્ય પ્રેમ ગણાવ્યા છે અને તેની વ્યવસ્થા પણ માયિક પ્રેમમાં થઈ જતાં મૂળ માયિક અને શુદ્ધ એ બે સ્વરૂપેજ જણાય છે. પણ માયિકનું ખરૂં સ્વરૂપ સમજાવતાં તેમાંથી ઉદ્દભવતા વિકૃતકૃત્રીમ અને શુદ્ધ દાંપત્યસ્ને એવા ત્રણવિભાગા અમે લીધેલા છે. આદર્શ પ્રેમ જો કે માયિક છે છતાં તે મુક્તિના સાધક છે કેમકે તેવા પ્રકારના સ્નેહમાં એકાંગી ઉપાસના રહેલી છે અને તેનાં તેનાં પાત્રો તદિતર સર્વ કામના શ્રન્ય હોવાથી એકદેશિય મુક્તિ તેમને સહજ પ્રાપ્ત હોય છે અને તે એકદેશિય પ્રેમ ઉદી જતાં તેનાં

પાત્રા મુકતજ બની રહે છે એમ પ્રતિપાદન કર્યું છે. એના સમર્થનમાં સાક્ષરાત્તમ અબેદ માર્ગ પ્રવાસી મણીલાલ નભુલાઇએ લખેલા પ્રેમ છવનમાંના શબ્દો અત્રે લેવા અનુપયાગી નહિ ગણાય તેઓ " પ્રેમ એજ વ્યલરૂપ છે અથવા સર્વત્ર વ્યલરૂપે જે સમજ્ય તેજ ખરા પ્રેમ એમ જણાવી લખે છે કે " પ્રેમ અર્થાત્ માયિક પ્રેમ તે પણ ખરેખરા કયારે થયા ગણાય છે કે જ્યારે પૂર્ણ અબેદ કાઇ બે વ્યક્તિના થઇ રહે ત્યારે આવા અબેદનું રહસ્ય એ છે કે એક વ્યક્તિ પાતાનું જીવિત ધનમાલ સર્વત્ર્વ બીજી વ્યક્તિમય સમજે છે અર્થાત્ સ્વ અથવા અહંભાવ નીકળીને કેવળ નિર્મળ થઈ જાય છે આ સાક્ષરવર્ષના કથનને મળતું.

હે ખામુખા આપસમેં ખરી દમનકી પ્રેમ, દેખે ન દાેસ્તી બીચમેં સગાઈ તનકી પ્રેમ.

એ અમારં પદ્ય નિહાળા. વળી ઉપરાકત માયિક પ્રેમની વાતના કથનમાં એ સાક્ષરવર્ષ મણીલાલ નયુભાઈ આગળ વધીને લખે છે કે '' ખુખી એ છે કે આવું થવા માંડયું એટલે બ્રહ્મભાવની છાયા પડવા માંડીજ. બ્રહ્મભાવનાને પહેલે પગથીએ ચડાયુંજ. શ્રીમદ્ વિદ્યા-રણ્ય સ્વામીએ પંચદશીમાં કહેલું છે કે यद्यत् सुखं भवेत्तद् तद्व्वद्येव प्रतिबंबनात् तेम विषयानं ६ પણ બ્રહ્માનં દના અંશ છે એટલે આવા અબેદ પ્રેમ સમજાવા માંડયા કે બ્રહ્મ સમાધિનું પ્રાણાયામ હાથ આવ્યું જાણવું. આવી ભક્તિ થવી એ એક રીતિના વિરાગજ છે, કેમકે વિરાગમાં પણ ત્યાંગ માત્ર સ્વસંખંધનાજ છે. એક વ્યક્તિનિષ્ટ પ્રેમ ધીમે ધીમે સવ' વિશ્વને સમાન ગણવા યાંગ્ય

ખની ષ્રદ્ભભાવમાં પર્યવસિત થાય છે. આપણા ધર્મશાસ્ત્રમાંની મૂર્તિપૂજા, સૂપ્રી ધર્મમાંની માશુકની ભક્તિ, વેદાંતશાસ્ત્રમાંની ગુરૂ-ભક્તિ એ સવે આવાજ કાઇ વિચારનાં રૂપાંતર છે,, ઇસાદિ.

પ્રિય વાચકા ! આવા અબેદ વ્યવહાર શુદ્ધ દાંપત્ય પ્રેમમાં હાઇ શકે એ નિર્વિવાદ છે અને તેવું યુગલ પરમ માહ્લના માર્ગ ઉપર મુક્તિનું જ અધિકારી ગણાય એમ અમે પ્રતિપાદન કર્યું છે તે સ્વપરતઃ શાસ્ત્ર તેમજ સાક્ષરાના શબ્દાનુભવ પ્રમાણથી સિદ્ધ થાય છે.

આકર્ષ ણયુક્ત અને આવરણ રહિતજ હંમેશાં પ્રેમ મનાયા છે. યુંખક અને લાહશ્ચિને આકર્ષણ સંબંધ છે, પણ જો તે ઉભયના આકર્ષણ સંબંધને ખાળનારી તૃતીય વસ્તુ વચમાં આવી તા ખેંચાણ અટકી પડશે. સરસિજ સૂર્યને નિહાળી પ્રષ્ટુલિત ખેને છે પણ તે ઉભયના વિધ્નરૂપ રાત્રી આવી કે કમળ બીડાઈ જશે. સૂર્ય અસ્ત પામશે. પ્રેમીએા પાતાના સંબંધમાં એક બીજાને ઉપા-ધિરૂપ તૃતીય વસ્તું *ઇચ્*ઝતાજ નથી. પ્રેમીએાએ પાતાના પ્રીતિપા-ત્રાના વિષયમાં હમેશાં ઉપાધિરહિત પ્રીતિ માગી છે. શય્યાવાસમાં અથવા એકાંતમાં વધલ અને વિલાસીની પરસ્પર જેવી અમર્યોદ સ્તેહથી પ્રેમના હાવભાવાથી મુદ્દમુદ્ગાષ્ટિ કરે છે, જેમ વિલાસાદિ ચેપ્ટા કરે છે તે સમૃહમાં કરી શકશે નહિ. કારણ તે સમૃહ એ પાતાના **ઇષ્ટ પ્રત્યેની સ્વેચ્છા વિદ્વારી પ્ર**વૃત્તિમા આવરણરૂપ ઉપા-ધિરૂપ તેમને જણાયા છે. પ્રેમીઓના પરસ્પરના આમ તૃતીય વસ્તુ-રૂપ ઉપાધિના કાળે આવે৷ સંકુચિત વ્યવહાર જોઇ તેમના બાધક-રૂપે વચમાં આવેલી તૃતીય વસ્તુ ખાળે છે એમ સમજાય છે, પણ

પ્રેમને ખાળવાને કાેેકજ સમર્થ નથી. તેવા પ્રસંગામાં પ્રેપીઓનું એ ખળાવું પાતાના *ઇષ્ટ* પ્રત્યેના તેના યાેગના અધૈય<sup>ર</sup>માં કુયાેગથી યાેગ અનિચ્છિ તથા યાેગ થઇ જવાથી ભય કિંવા વિવેકથી અને છે. આને વ્યવહારે પાેતાની સત્તા–મર્યાદા માની છે, ધર્મકર્તાએ પાતાની દદતા ટેક કહી છે અને પ્રેમીઓએ પાતાનું પ્રેમ નિર્વાહ-પણ અથવા પ્રિયેતરના પરિચયથી અળગા રહેવાના વિવેક માન્યાે છે. આપણા આય<sup>ર</sup>ધર્મ શાસ્ત્રમાં વિવાહિત પતિપત્નિએ એક ખીજાથી અનન્ય ભાવે ખની રહેવાની આજ્ઞા, દંપતિઓને માટે નાેખા નાેખા શય્યાવાસની વ્યવસ્થા, સંપ્રદાયાેના સંસ્થાએાના અમુક ગચ્છા, તડાં, ભિન્ન ભિન્ન દેવ મંદિરા એ વિગેરે વ્યવસ્થાના હેતુ, એક ખીજાથી સેળસેળ નહિ ખની જવાના તેમજ એકાંગી ભક્તિના વિચારનાજ પરિણામા છે. એમ લાગે છે કે ત્યાં ભક્તા–પ્રેમીએા પાતાના ઇષ્ટિને પ્રેમાપચારથી પુજવાના તેમજ ભજ્યમાનની ભક્તિના નિરૌપાધિક સુખ તેમજ સમય મેળવી શકે. અમારા જૈનાએ પાંચ પ્રકારના ચૈત્યા ગણાવેલાં છે તેમાં ભક્તિ ચૈત્યને પણ વર્ણવેલ છે. ભકિત ચૈત્ય એટલે પાતાની ખાસ સગવડ-અનુકુળતાને માટે ધેર દેરાસરની વ્યવસ્થા સ્.ચવેલી છે. આવા પ્રેમની ભક્તિની સત્તામાં મસ્ત પ્રેમીઓ લકતાએ રવર્ગની પણ સ્પષ્ટ વાણીમાં અવગણના કરી કાઢી છે. પોતાના ભન્યમાન પ્રત્યેની પ્રેમમય ભક્તિ ઉપાધિ રહિત કરવા મળે તા જન્માજનમ માક્ષ પ્રાપ્તિ પર્ય'ત એવી લ-કિતજ માગેલી છે. વૈષ્ણવાેએ તાે પ્રેમના મત્તપણામાં મુક્તિની પણ અવગણના કરી છે. આ પ્રસંગે ગાેપાંગનાએાના મુખમાં વ્યવહરાવેલાં કવિવર દયારામના વચના વાચકાને યાદ દેવડાવીએ તાે અનુચિત

નહિ ગણાય. '' ત્રજ વહાલુંરે વૈકુંઠ નહિ આવું, ત્યાં નંદલાલા કયાંથી પાવું. " ગુજરાતના પ્રસિદ્ધ ભકત નરસિંહ મહેતાની આ મતલયની અપાર વાણી છે. કૃષ્ણ ગીરધરલાલની અનન્ય ભક્ત પરમ વૈષ્ણવી મીરાંએ ભક્તિ રસના પ્રેમના આવેશમાં આવાં સેં-કડાે પદ્યો ગાયાં છે. અંતઃકરણનાે વિશુદ્ધ પ્રેમ પ્રિયેતરથી ઉદાસીન ખનાવે છે, પણ કાઇનુ અપમાન કિંવા અનાદર કરતો જોયા નથી, પણ અન્યને ઉલટા પ્રેમના રસ્તા તરફ વાળે છે. રાગદેષના દુંદ્રથી રહિત વિરાગ દશામાં જળહળતા એ પ્રેમ જણાય છે. એવાથી જુદા સ્વરૂપમાં દર્શ'ન આપતાે પ્રેમ તે પ્રેમ નહિ પણ માહ–બ્રાંતિ છે. પરમવૈષ્ણવી મીરાંનું રાણા તરકનું વર્તન ઉન્મતના રૂપમાં વર્ણવી પ્રેમને નામે માહને સેવતા પ્રાકૃત પંડિતાએ સમાજની દબ્ટિમાં ઉતરતું અથવા સ્વચ્છંદાચારના ધડા મળે એવું ચીતરી ખતાવ્યું थे. यद्यदाचरित श्रेष्टस्तत्तदेवेतरे। जनः એ क्षेष्ठ संश्रह्मा નિયમને મીરાં જેવી પરમ સાધ્વી ભૂલી જાય અને રાણા પ્રત્યે વિવેક રહિત વર્ત ન ચલાવી, સ્ત્રી સમાજને પતિવિરક્ત બની પ્રભુમાં ભક્તિ લેવાના ધડા આપે તેમ ખનેજ નહિ. સ્ત્રીની ઉન્મતતા અને અપમાનને આપણા આર્ય સંસાર આશ્રય આપેજ નહિ, તેમજ અનન્ય ભક્તિ રસમાં ભીં જાયલી મીરાં રાષ્ટ્રાની મનાવૃત્તિ અવિવેકી ખની દુઃખાવેજ નહિ; છતાં સ્વચ્છંદાચારને સેવવા સ્વચ્છંદાચારિએ**ા** ક્રાેઇ મહાન્ એાઠું આગળ ધરવા મીરાંને ધરગતુ મતના મેળે તેવી માનતા મનાવતા હેાય તાે લાેકાને તેથી લેશ પણ ગ્લાનિ નથી. પરમ જ્ઞાનિએા તાે ત્યાં પણ મીરાંના એાંઠે પરમ વેગમાં ઉલરાતી તે ઉચ્છૃંખલાનીજ ઉચ્છૃંખલતા માને છે. મીરાની પાતાનીજ કૃતિરૂપે મનાયલા પદ્યોમાં પણ જો એવું કાઇ પદ્ય હાય તા તેને પણ અમે તાે તેવા સ્વચ્છંદાચારીએાએજ પાછળથી ઘુસાડી દીધેલાં માનીએ છીએ. મને કાેે કવિનું કથન યાદ છે અને તે એ છે કે વ્યર્થ મીરાંને વિશ્વે ભકતાણી માની લીધી છે, તે તેા સાધુઓના ટાળાંને એકત્ર કરી વ્યભિચાર કરતી હતી. કેમ જાણે એ વાત પાતે જોઈ આવ્યા હાય અથવા પાતે કેવળી હાય! આવા કવિશિરામણી મીરાંની કાેઈ આખ્યાયિકા ચરિત્ર કિંવા નાટક લખવા ખેસે તાે શું લીલું ઉકાળે ? અવશ્ય તે પાતાના જેવીજ તેને ઉન્મત્ત ચીતરી ખતાવે. પાતાની ઉદ્ધતાર્ધને મહાનના વિચારાનું વર્ત નનું રૂપ આપવું એ પણ એક દેાષાપત્તિમાંથી **ખચવાની ઉન્મત્તોની યુકિત છે. ધર્મ**. કર્ત<sup>°</sup>વ્ય. વિવેક, પ્રેમ એ સહુ નિકટનાજ શબ્દો છે. કહિએ તો ઉચિત છે કે શબ્દાંતરે તેએ એકજ છે. ધર્મ કિંવા કર્તવ્યનું ત્રાન અને પ્રવૃત્તિ એ પ્રેમજ કરાવે છે. પ્રેમ રહિતાજ કર્તાવ્યભ્રષ્ટ ધર્મ બ્રષ્ટ, વિવેકભ્રષ્ટ જોવામાં આવે છે. પ્રસુ પણ પ્રેમ ને લક્તિને આધિન બની રહે છે. તેા શું વ્યકિતનું એટલું બધું સામ<sup>શ્</sup>યું છે કે તે પોતાના પ્રેમ પાયા કાઇને આપી શકે નહિ પણ ઉલદું અ-પમાન કરે ? મીરાં સમજતી નહેાતી કે મારા પ્રત્યે રાણાની જે કાંઇ પ્રવૃત્તિ છે તે માત્ર મારાે તેમના પ્રત્યે પ્રેમ થાય તે માટે **છે**–હું તેમને ચાહું તે માટે છે. પણ તે શુદ્ધ અસલ પ્રેમની અધિકારી હતી અને તેથી રાણા સાથે દાંપત્ય સ્નેહમાં જોડાવા તે અશકત નીવડી, તેથી પોતાનું તેમના પ્રત્યે વિવેક રહિત વર્તન ચલાવી દાંપત્ય સ્ત્રેહને ખૂરા દાખલા ખેસાડે તે કદી બનેજ નહિ. ભકિતની ઘેલછામાં ઘેલી બની પતિસેવા પતિપ્રત્યેનું કર્ત<sup>ે</sup>વ્ય **બૂલતી અ**ન્નાન ભાળાઓતે આ પ્રસંગ ખરેખર ધડા લેવા જેવા છે. મનમાં પતિ પુત્રવિષયક અનેક કામનાઓ ભરેલી હાય અને પતિ- સેવા ત્યાગી, મીરાં ખની ખેસવું કાઇ પણ રીતે આર્ય ભાળાઓને ઉચિત નથી, હંમેશાં ભક્તિ નિરાધવાળી વર્ણવેલી છે. અનેક સંસારવિષયક લાલસાઓ—કામનાઓ આવી મનને રાધતી હાય અને ભક્ત ખનવા પ્રયત્ન કરવા એ ઉભય ભ્રષ્ટ વ્યવહાર તેમજ પરમાર્થથી પતિ—વ્યુત થવા જેવું છે. પ્રથમ આડે અવળ ભટકતા પ્રેમને એક પતિકેન્દ્રાપગામી કરા અને એ આરંભથી માંડી અધિ-કારી થયે પ્રભુભકત ખનતાં શીખા.

પ્રેમના સંબંધમાં ભકિત માર્ગીય વલલાચાર્ય પાતાના નિરાધ લક્ષણ નાથના પ્રથમાં લખે છે કેઃ–

> अहं निरुध्धो रोधेन निरोधपदवी गत: निरुद्धानां तु रोधाय निरोधं वर्णयामि ते॥ हरिणा ये विनिर्भुक्ता ते मग्ना भवसागरे ये निरुद्धास्त एवात्र मोदमायांत्यहर्निशं॥ १॥

ભાવાર્થ –હું રાેધથી નિરૂદ્ધ છું અને પદવીને પહેાંચેલાે છું. પરંતુ નિરાધના અધિકારીઓને વાસ્તે નિરાધનું લક્ષણ વર્ણન કરું છું. જેમના હરીએ ત્યાગ કર્યા છે તે આ ભવસાગરમાં ડૂખેલા છે અને જેમને નિરૂદ્ધ કર્યા છે તે અહર્નિંશ પરમાન દ ભાગવે છે.

અહા કેવાં સુંદર વચનામૃતો છે! સર્વદા અમાધ સત્ય, જ્યાં જુઓ ત્યાં શબ્દાંતરે, પ્રકારાંતરે, પર્યાયરૂપે, પણ એકનું એકજ નીકળી આવે છે. ગમે તે સમાજ કે ધાર્મિક સંસ્થા નિહાળા તો પ્રેમ ઉપરજ તે મંડિત છે એમ જણાયા વિના નહિ રહે. પ્રેમરૂપી સ્ત્રા પરાવેલા એ સૌ જુદા જુદા મણકાએા છે; આવિધિ આખા વિશ્વના ખેલ પ્રેમ ઉપરજ મંડિત છે. શ્રી વલ્લભાચાર્યના '' જેઓના હરીએ ત્યાગ કર્યો છે, તે આ ભવસાગરમાં ડૂખેલા છે અતે જેમને નિરૂદ્ધ કર્યા છે તે અહર્નિંશ પરમાનંદ ભાેગવે છે. " એ વચનાંના રહસ્યાર્થ અવલાેકીએ. અને તે એવાે છે કે જેમનાે હરીએ ત્યાગ કરેલાે છે, એટલે પ્રભુના પ્રતિના પ્રીતિના જેઓના ક્રદયે ઉચ્છેદ– નિરાદર કર્યો છે, એ વ્યાંગ અત્ર સૂચબ્યા છે. વાસ્તવિકરીતે હરી કાેઇને તજતાજ નથી, અને હરિથી અતિરિકત અન્ય પદાર્થોની કામનામાં આસકિતવાળું તેવાનું હૃદય આ સંસારના ઇંજાનિષ્ટ ભલા ભુંડાના સંયોગ, વિયોગ, જન્ય સુખ દુઃખમાં પચ્યમાન રહે, અને તેવા સ**વે<sup>ડ્</sup>ધરની** માયા જે સંસાર તેમાંજ પરાેવાયલા–ડ્રુખેલા રહે તે દેખીતુંજ છે; અને જેમને નિરૂદ્ધ કર્યા છે એટલે સાક્ષાત્ પ્રભુપ્રત્યેના પ્રેમની પરવશતાએ જેમને તે હરિથી અતિરિકત કામનાના વેગથી અટકાવ્યા છે તે પરમાનંદ ભાગવે છે. એ અક્ષરશઃ સત્ય છે. જ્યાં હૃદયના પ્રેમ, જ્યાં આત્માના અખંડ પ્રેમ તેની પ્રવૃત્તિ એમાં શું અાશ્ર<sup>4</sup>ે! હરિને, ઇષ્ટિને–ધ્યેયને, પળ વાર છેાડે ત્યારે તેવા નિરૂદ્ધ ભકતાનું હૃદય અન્ય કામનાનાં વિષયમાં આકર્ષાય, અને આથીજ અમે અમારા વિષયમાં પ્રતિપાદન કર્યું છે કે પ્રેમના પ્રવાહ અખંડ છે. તે વિભાગરહિત છે, અને તેને વિભક્ત કરવાથી ઉભય બાજામાં વિકત અનાવવાથીજ મનુષ્યને જન્મ મરણની ખેડી પ્રાપ્ત થાય છે. સાથેજ આપણા આધુનિક આર્ય ગૃહસંસાર પ્રાયશઃ પ્રેમ શ્રત્ય છે, પ્રેમાતિશયથી રહિત છે, અને તેથીજ માક્ષ-આત્મિક કલ્યાણના માર્ગથી દૂર છે, એ પણ મંડન કર્યું છે. આદર્શ પ્રેમ એક વ્યક્તિ નિષ્ટ પ્રેમ જે મુક્તિના હેતુ છે, તેથી ભિન્ન વિકૃત કૃત્રિમ ઇત્યાદિ પ્રેમનું ખંડન કરી સીતા અને રામ, રાજીલ અને નેમનાથના આદર્શ પ્રેમનું ચરિત્ર ચિત્ર આંકી તેવા પ્રેમ પ્રત્યે દંપતિઓની રૂચી જગાડી છે, એ વગેરે ભિન્ન ભિન્ન કક્ષાએ નિ-રીક્ષણ કરી પ્રેમનું સ્વરૂપ સમજાવવા પ્રયત્ન ઉઠાવ્યા છે.

ત્રેમના રાજ્ય આદશ્યમાં, પ્રત્યેક પરિસ્થીતિમાં ઉદ્દભવતા પ્રેમ કર્યા નિહાળવા ખેસીએ ? જો એમ કરીએ તો પાર પણ આવે નહિ. માત્ર પ્રેમથી મુકિત એ આપણા વિષયના પ્રતિપાદનમાં પ્રેમ મુક્તિના કેવી રીતે સાધક છે. તે દઢાવવા પૂરતું વર્ણન કર્યું છે અને તેમાં પ્રેમ છે એમ સિદ્ધ કરતા હૃદયથી, તેના પરિચય મેળ-વતા, માનવ પ્રેમનું સવિશેષ અવલ ખન લીધું છે અને એ પ્રેમનેજ ઉદાહરણ રૂપે મૂકી પ્રેમથી મુકિત એ વિષય સમજાવ્યાે છે અને તે પ્રયત્ન પણ મનુષ્યોને સમજાવવા માટે હોઈ, ત્યાં માનવ પ્રેમનું જ અવલ'ખન લેવું યયારથાને છે. એક વ્યક્તિ નિષ્ટ પ્રેમપાત્રા વાસનાનું ખળ નિમ્જળ કરી. વિરકત ખની રહે, અને મોક્ષના માર્ગ ઉપર સુલભતાથી વહે છે. એ સમજવ્યું છે. નિરાધના એ ઉત્તમ રસ્તાે છે. વાસનાને જોઇતા વિષય અર્પી તૃપ્ત નહિ કરવી તે ફીક છે. પણ વિષયથી એકદ્દમ તેને દૂર રાખી નિરોધ મેળવવા એ પણ દુર્લભ છે. વાસનાના, તેની તૃષ્ણાના વિષયને સમીપ રાખી વિવે-કથી નિરાધ સાધવા, એ સલામતી ભરેલું છે. આમ નહિ કરવાથોજ ધણીવાર ત્યાગીએ - વિરાગીએ ત્યાગથી – વૈરાગ્યથી પતિત થાય છે. ક્રેમકે દ્રભાવેલા નેતરની પેઠે તૃષ્ણાના વિષયને નિહાળતાં જ વાસના

તેના ઉપર ચાેટી ખેસે છે. છેવટ આવી ભાવનાને છતી ઇષ્ટના–મુ-કિતના અસલ પ્રેમમાં મસ્ત ખની ગયેલા મસ્ત વિરક્તાે–ફકિરાે, પ્રેમીઓની દશા ખતાવી છે. આ દશાને પ્રદર્શિત કરતું પ્રથમ જૈન પરમભકત આનંદઘનછનું ઋષભદેવનું સ્તવન નિહાળાએ.

#### સ્તવન.

ઋડેલ જીનેવાર પ્રિતમ માહારારે, એાર ન ચાહું રે ક'ત; રીઝયા સાહેળ સંગ ન પરિહરેરે, ભાગે સાદિ અન'ત-ઋષભ

ભાવાર્થ --- શુદ્ધ ચેતના-શ્રદ્ધા સખીને પોતાના ધરની વાતાને દેખાડતી કહે છે કે, હે સખી! શ્રહા! મારા ભર્તાના વૃત્તાંત સાંભ-ળવાથી મારા ધરતે! સર્વ વૃત્તાંત તું પોતાની મેળે સમજી જઇશ, ક્રેમકે પાતાના ભર્તા સ્ત્રીના કથનમાં હાય, તા બીજા તા હાયજ, અતે બીજા સર્વ મારા કથતમાં એક ભર્તાતે પછવાડે છે. રાગાદિકે શૂત્ય એવા ઋષભદેવ ભૂતો પામીને રાગાદિ પરિભૃતિએ પરિ**ભ્રમ્યા** ં એવા દેવાને ભર્તાપણે વાંદું નહિ; તે મારા ભર્તાના એવા સ્વભાવ છે કે મારા વિના ખીજા કાેઇથી એનું મન રંજન થાયજ નહિં, એટલે જે દિવસથી મારા સાથે એ રીઝયા છે. તે દિવસથી આજ પર્ય'ત મારા સાહેએ મારા સંગ કયારે પણ મૂકયા નથી, તેમ આવતે કાળે મૂકશે પણ નહિ. કેમકે અભેદરૂપે મળ્યો, ક્યારેય પણ ભિન્ન થાય નહિ, આ**ર્થાજ મારા સાહે**ળનું રીઝવું ભાંગે સાદિ અનંત પ્રવચનમાં કહ્યું છે. શુદ્ધ સ્વભાવ પ્રગટયા તે સાદિ અતે તે રવભાવ ત્રિકાળે અક્ષય્ય માટે અનંત, અથવા વીતરાગપણે પ્રતીત કર્યો તે સાદિ અને તત્સ્વભાવ સ્વરૂપતા ભાવિ તન્મયિભાવ

આચરણ હેતુએ કરી થયેા, તે અનંત, તેથી મારા સાહેબ રીઝયા પછી વિછાેડવામાં સમજેજ નહિ.

# પ્રીત સગાઇરે જગમાં સહુ કરેરે, પ્રીત સગાઇ ન કેાય; પ્રીત સગાઇ નિરૂપાધિક કહીરે, સાેપાધિકધન ખાેય—ૠષભ.

ભાવાર્ય — હવે લોકોત્તર પ્રીતિ, તેને લોકિક પ્રીતિપક્ષ દઢ કરતો કહે છે કે, જગતમાં અન્યોન્ય પ્રીતિ વધારવા માટે સમસ્ત જગતના જીવ પુત્ર પુત્રીની સગાઈ સંબંધ કરે છે, પરંતુ તે પ્રીતિના મિલાપને વિચારી જોઉં છું, તો હે શ્રહા સખી! મારા ભતોની પ્રીતિની રીત, તેમાં એવી સગાઈ સંબંધ માત્ર કાઇ નથી, કેમકે મારા ભતોની પ્રીતિ તે સ્વભાવના મિલાપ છે, માટે તે નિરૂપાધિક પ્રીતિ છે, અને સિહાંતમાં પણ પ્રીતિ નિરૂપાધિક કહી છે, તો હે શ્રહા! વિભાવી છતાં સ્વભાવની પ્રાપ્તિ સંબંધી ઋષભજીનની પ્રીતિ કરવા વાંચ્છતા, સ્વભાવની પ્રાપ્તિ સંબંધી ઋષભજીનની પ્રીતિરૂપ પરમધનને ખાવે એટલે કે આતમ શ્રણના નાશ કરે.

## કાૈ કંત કારણ કષ્ટ ભક્ષણ કરેરે, મળશું કંથને ધાય; એ મેળા નિવ કહિયે સંભવેરે, મેળા ઠામ ન ઠાય—ૠપભ.

ભાવાર્થ — કરી સાેપાધિક પ્રીતિપક્ષના દષ્ટાંતથી નિરૂપાધિક પ્રીતિપક્ષ દઢ કરે છે. હે શ્રહા! કાેઈ સ્ત્રી ભર્તાને મળવા વાસ્તે કાેષ્ટ ચહે, એટલે સતી થાય, અથવા પક્ષાંતરે કાેષ્ઠ કુમતવાદી નિરંજન ભર્તાને મળવા સારૂ પંચાિસ જંપાપાત કરે. એ માટે કે કંથને ધાઇને દાંડીને ભેટશું – મળશું, તથા ધરતીમાં પેસવું ઇત્યાદિ મહા કલ્ડા કરવાથી નિરંજનથી તરત મળીશું, પરંતુ એવી રીતે

ભર્તાના મિલાપ ત્રણ કાળમાં સંભવતા નથી, કેમકે અમુક ગતિમાં તું પણ જજે અને હું પણ તેજ ગતિમાં તેજ સ્થાનક આવીશ. એવા વિચારથી અગ્નિમાં ભસ્મ થઇ ખળી મરવું, એ મિલાપનું દામસ્થાન નથી, તેમજ મિલાપ નિશ્વય થાય નહિ, તથા પંચાત્રિ જંપાપાતાદિક મરણ પામે તેપણ બાળ-અત્તાન મરણ છે, માટે સિહસ્થાનક નિશ્વયથી તેને નહિજ મળે.

# કાઇ પતિ ર'જન અતિઘણું તપ કરેરે, પતિ ર'જન તન તાપ; એ પતિર'જન મે નિવ ચિત ધર્યું રે, ર'જન ધાતુ મિલાપ ઋ.

ભાવાર્થ — વળી હે શ્રહા! મારા ઋષભ ભર્તાથી મળવા માટે કાઇ ક્રિયાર્ચ્ય જીવ તે મારા પતિને રંજન–રાજી કરવા માટે અત્યંત તપ કરે તો, તેથી પણ મારા ભર્તા રાજી થાય નહિ, કેમકે જે એકાંત તપશ્ચર્યાદિ ભાદ્ય કરણી, એ મારા પતિને રાજી કરવું, તે હે શ્રહા સખી! મેં ચિત્તમાં ન ધર્યું –ઠરાવ્યું નહિ, કારણ કે મારા ભર્તાને રાજી કરવાની રીતિ તો ધાતુ મિલાપ જેવી એટલે તેની ધાતુ પ્રકૃતિ છે, તો તેવી પ્રકૃતિવંત થઈ મળે, તેથી રાજી થાય.

# કાઈ કહે લીલા અલખ અલખ તણી, લખ પૂરે મન આશ; દાષ રહિતને લીલા નવિ ઘટે, લીલા દાષ વિલાસ-ઋષભ.

ભાવાથ — વળી કઈ ઈશ્વરવાદી એમ કહે છે કે, અલખ જે ઇશ્વર તેની લીલા અલખ – લખી જાય નહિ – જાણી જાય નહિ તે પાતાની શક્તિ ફારવીને લીલાની પરમ કારૂણીબૂત્ત માયા સ્ત્રી તે સર્વ જગતનું યટનવિયટન રૂપ લીલા લખવી – જાણવી, અને તે જનમનની લક્ષાવધિ આશા પૂરે છે, પણ હે શ્રદ્ધા સખી! એ તો બાધક વચન છે, કેમકે રાગાદિ દાેષે રહિત ન હાેય તેને અલખ કહેવાય નહિ, અને અલખ કહી, કરી તેને વળી લીલા કહેવી એ ઘટિત નથી. લીલા એ તાે દાેષાના વિલાસ-લહરી છે. રાગાદિ દાેષ વિના લીલાના વિલાસ નજ હાેય, તાે અલખ કહી વળી પરમેશ્વરને લીલા છે, એમ કરાવવું એ તાે ઘેલીનું પહેરહ્યું સાચું એવું થયું.

# ચિત્ત પ્રસન્નેરે પૂજન ફળ કહ્યું રે, પૂજા અખહિત એહ; કપઢ રહિત થઈ આતમ અરપણારે, આનંદઘન પદ રેહ. ૠ.

ભાવાર્થ — તેથી હે શ્રહા! તપ, સંયમ, નિયમ, વત પાલન એ તારી લીલા છે. અથવા તું તપ સંયમાદિ કીધા વિનાજ લક્ષા-વધિના મનની આશાના પૂરણહાર છે, એવી અધીનતાનું ભાખવું તે પૂજા નથો; પણ ચિત્તની પ્રસન્નતા આહલાદપણું, તેજ પૂજનની સફળતા છે. જો અખંડ તંડુલ, વસ્ત્ર, ઘૂપ, દીપ, નૈવેદ્ય, કૂળ, જળ, કૂલ, કેસર ચંદનાદિ સર્વ સામગ્રી અખંડ છતાં. ચિત્તની પ્રસન્નતા જે શુભ ભાવે તેના અભાવે તે અખંડ પૂજા નથી. જે શુભભાવ તેજ અખંડિત પૂજા જાણવી. તેથી હે સખી!જે પ્રાણી આનંદધન પદ પામવાની ચિત્તમાં અભિલાયાં કરે, તે પ્રાણી મારા ઋષભ ભર્તાથી કપટ રહિત–નિષ્કપટી થઇ, બહિરાત્માપહું મૂકી.. અંતર આત્માવંત છતા સ્થિર સ્વભાવે પરમાત્મ સ્વરૂપને પાતાના આત્મામાં ચિંતવે. એ રીતે ઋષભ પરમેશ્વરથી આત્માનું અપેશ કરે. તે પ્રાણી આનંદ શબ્દે ન્રાનાનંદ પદ–મુક્તિ પદ તેની રેહ રેખા-મિલાપ કરી સિલ્લ ખને.

દેવચંદજી કૃત ચાેવીશીમાથી પણ ઋષભદેવજીનું સ્તવન નિહાળાએ.

રૂષભ જાણંદશું પ્રોતડી, કીમિ કીજે હો, કહા ચતુર વિચાર; પ્રભુજ જઇ અળગા વસ્યા, તિહાં કિણે નવિ હો કાઇ —વચન ઉચાર—ૠષભ.

ભાવાર્થ —વીતરાગ ઋષસ પુરૂષોત્તમ સાથે શા રીતે પ્રીતિ કરવી ! વીતરાગથી પ્રીતિ મારા આત્માએ પૂર્વે કયારેય અનુભવી નથી; તે પરમેશ્વરથી પ્રોતિના અર્થી પ્રીતિની ચાલને અન્નર્સા પૂછે છે કે, હે ચતુર માયા જ્ઞાની પુરૂષો અથવા પોતાના આત્મા જે ચતુર છે તેને પૂછે છે કે, તે પ્રીતિના વિચાર કહેા. જે નજીક હોય તેથી તાે પ્રીતિ , ખને, પણ પ્રભુજી તાે સર્વ રીતે અળગા રહ્યા છે, અળગા કેવી રીતે ! ત્યાં પ્રથમ દ્રવ્યથી હું અશુદ્ધ પરિ-ણતિ વિભાવ કર્માનુભવિ પુદ્દગલ ભાવ ભાગી તેથી અશુદ્ધ છું, અને શ્રી ભગવાન તો શુદ્ધ પરિણામી, નિરાવર્ણ સ્વભાવી, નિષ્કર્મી, અનંત અક્ષય્ય ત્રાનાદિ સ્વગુણભાગી છે. તેથી શદ્ધ દ્રવ્ય છે. ખીજું ક્ષેત્રે કરી હું સંસાર ક્ષેત્રી, શરીરાવગાહી છું, અને શ્રી ૠષભ પ્રભુ તો લાેકાંતર ક્ષેત્રે રહ્યા છે, અશરીરી સ્ત્રપ્રદેશાવગાહી છે. તેથી ક્ષેત્રથી પણ ભિન્ન છીએ. અને ભાવથી હું રાગી દ્વેપી તથા અહાર પાપ સ્થાનંક ભર્યો છું, અને શ્રી દેવાધિદેવ તો નિરાગી સર્વ પાપ-રથાન રહિત છે. એમ શ્રી પ્રભુછ હમણાં તેા સર્વ રીતે મારાથી વેગળા છે. વળી અળગાને પણ વચનાદિથી **મળીએ પ**ણ એ તો સિદ્ધ થયા. સિદ્ધાવસ્થામાં કાેે વચનનું ઉચ્ચારવાપર્સ્થ નથી, ત્યારે તે પ્રીતિ કેમ કરાય!

કાગળ પણ પહેાંચે નહિ, નવિ પહેાંચે હાે, તિહાં કાે પરધાન જે પહાેંચે તે તુમસમા, નવિ ભાખે હાે, કાેઇનું વ્યવધાન-ૠષસ. ભાવાર્ય — વળી એક બીજો પણ પ્રીતિના ઉપાય છે. તે કાગળ વડે પ્રીતિ થાય છે. પણ સિંહ વિષે કાગળ પણ પહેાંચે નહિ. વળી કાગળ ન પહેાંચે તો માણસ મૂકીએ; પણ ત્યાં સિંહાવસ્થાને વિષે કાઈ પ્રધાન પણ પહેાંચે નહિ. કે જેની સાથે વિનંતિ કરાવીએ. અહીં કાઈ છવને શંકા થાય કે રત્નત્રથી આરાધીને અનેક છવ માસે જ્વય છે, તો કાઈ ન પહેાંચે એમ કેમ કહો છો! ત્યાં સમાધાન કે ત્યાં સિંહાવસ્થાને વિષે જે પહેાંચે, તે તમારા જેવા પ્રભુતામય, વીતરાગ, અયાગી, અસંગી, સકળત્તાયક પણ વચન રહિત, એટલે તે પણ પરમ પૂજ્ય, એટલે તે પણ કાઇના વ્યવધાન—આંતરા—ભેદ કહે નહિ, તેથી પ્રીતિના આ ત્રણે ઉપાયા નિષ્ફળ છે. તો શ્રીયુગાદિ દેવ સાથે પ્રીતિ કેમ કરવી?

## પ્રીત કરે તે રાગીયા, જીનવરજી હેા, તમે તેા વીતરાગ; પરમ પુરૂષથી રાગતા, ભેળવી તે હેા, લાકાતર માગ-ૠષભ.

ભાવાર્થ—વળી કહે છે કે મુજ સરીખા સંસારી જીવ સમ્ય-કદિષ્ટ પણ જેથી સર્વન્ન ત્રૈલોક તિલકથી પ્રીતિ કરવા ચાહે, તે તો રાગવાળી રાગ સહિત છે, અને હે જીનવરજી? તમે તો વીતરાગ છો, રાગ રહિત છો, રાગીને અનેક રીતે રીઝવીએ, પણ જે પાતે રાગી નહિ, તે કેમ રીઝે! અહીં કાઇ જીવ કહે જે તે વીતરાગથી પ્રીતિ ન કરવી, ત્યાં સમાધાન કે તે શ્રી પ્રભુ અરાગી અર્થાત્ રાગ રહિત છે, તેથી તેમનાથી પ્રીતિ મેળવવી તે લોકાત્તર માર્ગ છે. એટલે કે રાગીથી રાગી થયે તે મળે, પણ કશા રાગાંશ જેનામાં નથી, તેનાથી પ્રીતિ કરવી તે લોકાત્તર માર્ગ જાણવા, અર્થાત્ અરાગીથી રાગ કરવા તે આશ્ચર્ય જાણવા.

# પ્રીતિ અનાદિની વિષભરી, તે રીતે હો કરવા મુજ ભાવ; કરવી નિરવીષ પ્રીતડી, કિણભાંતે હો, કહેા બનેબનાવ-ૠષભ.

ભાવાર્થ — સંસારી છવ મધ્યે પ્રીતિની પરિણતિ અનાદિ છે, તે પુદગલના વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ, મનાજ સંયોગ ઉપર ઇષ્ટતા છે તે એ પ્રીતિ અપ્રશસ્ત છે, નવા કર્મ'ના બંધનું કારણ છે,તેથી એ અનાદિની પ્રીતિ વિષ ભરી છે. જેમ ઐશ્વર્યાદિ દેખીને પુદ્દગલ અશહતા ઉપર જે ઇષ્ટતાને સ્વજન કુટું બ પરિગ્રહ ઉપર રાગ છે, તે રીતે પ્રભુજી તમારા ઉપર રાગ કરવાને મારા ભાવ છે, પણ તે રાગ કામના નથી, મમકાર-કુલાચારે જે અરિહ ત ઉપર રાગ, તે માેલ માર્ગમાં નહિ. શા માટે ? જગતમાં મમકારે કાે**ણ** રાગ ક**ર**તાે નથી ? એ સંસાર હેતુ છે, કેમકે અપ્રશસ્ત છે. માટે અરિહ્નંત ઉપર જે રાગ કરવા, તે નિર્વિષ કરવા. એટલે પ્રશસ્ત કરવા. જેમાં વિષયાભિલાય નથી. વર્ણાદિકની રીઝ નથી, તથા ઇહલાેક પરલાેક ઇંદ્રિય સુખાભિલાય નથી. પ્રભુના જ્ઞાનાદિ ગુણ છે, તે મને આપે, એવી અભિલાષા નથી. એક અરૂપી, અજ, અવિનાશી અકૃત્રીમ, શુદ્ધ જ્ઞાનાદિ સકળ ગુણ વ્યક્ત થયા છે જેના, સ્વરૂપભાેગી, સ્વરૂ-પરમણી, સ્વરૂપાશ્રિત, એવા ગુણોનો રાગ, અર્થાત એકલા ગુણ પ્રગટ કરવા વાસ્તે જે રાગ કરવાે. તે નિર્વિષયા જાણવાે. તે નિ-ર્વિંષયા પ્રોતિ કરવાની મારામાં તાે શકિત નથી, તે માટે હવે એ બનાવ કેમ બનશે. હે ઉપકારી પુરૂષો ! તે તમે કહો.

પ્રીત અન'તિ પરથકી જે તાે કહા, તે જોડે એહ; પરમપુરૂષથી રાગતા, એકત્વતા હાે, દાખી ગુણ ગેહ—રુષભ. ભાવાર્યં—હવે ચતુર પુરૂષ ઉપાય ખતાવે છે કે પ્રીતિ કહેતાં રાગ અનંતો પરથકી એટલે પુદ્દગલ ભાવથી અથવા શરીરી જીવથી તે સર્વ જે જીવ તોડે—ટાળે, તે અગુણી અરિહ તાદિથી પ્રીતિ જોડે, એટલે કે સર્વ પર ભાવથી રાગ તજે, ને ગુણી રાગ કરી શકે. ત્યાં કાઇ પૂછે જે ગુણી અરિહ તાદિથી ગુણ મળે, પણ રાગ તો પાપસ્થાન છે તે ષા માટે કરવા ? ત્યાં કહે છે જે પરમપુરૂષ વીત-રાગથી રાગતા—રાગીગહ્યું તે પણ ગુણનુ ઘર કહ્યું છે, અને શ્રી અરિહ તાદિ થકી ગુણ એકત્વધ્યાને મળવું તે ગુણનું ગેહ માન્યું છે, માટે પ્રથમ એ શ્રી અરિહ ત ઉપર રાગ કરવા, તેહીજ વીત-રાગનું કારણ છે.

# પ્રભુજને અવલ ખતાં, નિજ પ્રભુતા હેા પ્રગટે, ગુણ રાસ; દેવચ દની સેવના આપે, મુજ હેા અવિચળ સુખવાસ-ૠષભ.

ભાવાર્ય —એ રીતે પ્રભુજીને અવલં ખતાં-આશ્રયતાં નિજ-પો-તાની પ્રભુતા અનંત ગુણ પર્યાય રૂપે પ્રગટે, નિરાવરણ થાય, ગુણની રાશી-સમૃદ્ધ વ્યક્ત થાય, તે માટે દેવ જે ચાર નિકાયના દેવતા અથવા નરદેવાદિમાં હિ ચંદ્રમાં સમાન શ્રી અરિદ્ધંત દેવ, તેમની સેવા ભક્તિ દ્રવ્યથી તથા ભાવથી કરવી. તે આપે-દે મને અવિચળ અવ્યાખાધ સુખ તેના વાસ અર્થાત્ રહેવું, ભાવાર્થ એ કે શ્રી પ-રમાત્મા પરમ પુરૂષોત્તમની એ સેવના, અસંયમ-આશ્રવત્યાગ તથા સંયમ સંવરરૂપ પરિણ્મન કહીએ. ત્યાં અરિદ્ધંત પ્રભુ પાતે તો પોતાની સેવાના અર્થી નથી પણ સર્વ જવાએ સ્વદ્ધિત કરવા માટે તે કરવાની છે. અરિદ્ધંતની કાઇને આજ્ઞા હુકમ મનાવાની નથી. પણ શ્રી પ્રભુજીએ કેવળત્તાને દીકું કે છત્ર માત્રને પાતાનું ત્રાન, દર્શન, ચારિત્ર પરમાન દેના હેતુ છે તે માટે જે રીતે ત્રાનદર્શન ચારિત્ર ઉત્પન્ન થાય તે માર્ગ ઉપદેશ્યા છે, માટે પ્રભુની સેવા તે અવિચળ સુખ આપે. તે કારણ સર્વ ભવ્ય જીવાને સકળ સંસાર કાર્ય તજી, એટલે પરભાવથી નિસ્પૃહ ખનીને, એક પરમાપકારી શ્રી અરિહ તદેવની સેવના કરવી, તે પ્રમાણે વર્તતાં તે અરિહ તની સેવા કરતાં નિશ્ચય સર્વ ઉત્તમ જીવ માક્ષપદને પામે. આ શિવાય પ્રેમને પાપનારાં અનેક જૈન ભકતોનાં કાવ્યા છે, પણ સ્થળ અને સંકાચને લીધે આ બે કાવ્યાથીજ સંતાપ સેવ્યા છે.

નઝીરનામના કાઇ ભક્ત કવિ મસ્ત ક્ષ્કીરાના હાલ આ પ્ર-માણે વર્ણવે છે.

હૈ આશક ઐાર માશક જહાં વહાં શાહ વજરીહે, બાબા-ના રોના હે, ના ધોના હે, ના દર્દ અસીરી હૈ, બાબા-દિનરાત બહારે એ હેલી હૈ, ઐાર ઇશ્ક સગીરી હૈ, બાબા-જો આશક હોવે સા જાને યહ, ભેદ ફકીરી હૈ, બાબા-હરઆન હેંસી હરઆન ખુશી, હર બાત અમીરી હૈ બાબા-જબ આશક મસ્તફકીરી હૈ, ફિર ક્યા દિલગીરી હૈ, બાબા-હૈ ચાહ ફકિર એક દિલબરકી, પેર ઐાર કિસિકી ચાહ નહિ, બાo એક રાહ ઉસીસે રખતે હૈ, પેર ઐાર કિસીસે રાહ નહિ, બાo હ્યાં જીતના ર જો તરદુદ હૈ હમ, એક સેલી આગાહ નહિ, બાo કુઇ મરનેકા અફસાસ નહિ, કુઇ જીનેકી પરવાહ નહિ, બાo હરઆન હેંસી, હરઆન ખુશી, હરબાત અમીરી હૈ, બાo જખ આશક મસ્ત ક્કીરી હૈ, ફિર ક્યા દિલગીરી હૈ, ખા૦ કું કુંદમ નહિ, કું જૈર નહિ, કું પાપ નહિ, ક્રિયાદ નહિ. કું કેંદ નહિ, કું ખ'દ નહિ, કું સખર નહિ, આઝાદ નહિ. શાગીદ નહિ, ઉસ્તાદ નહિ, વીરાન નહિ, આખાદ નહિ. હૈ જીતની ખાતે દુનિયાકી, સખ ભૂલ ગયે કું યાદ નહિ. હરચ્યાન હૈંસી, હરચ્યાન ખુશી, હરખાત અમીરી હૈ, ખાખા. જખ આશક મસ્ત કુંકીરી હૈ, ફિર કયા દિલગીરી હૈ. ખાખા.

ભાવાર્થ — જ્યાં આશક અને માશુક અર્થાત ખૂદા અને તેના ખંદાના અભેદ વર્તી રહ્યો છે, ત્યાં પરમાનંદ છે. એ વાતનું પ્રતિ-પાદન કરે છે. આવાજ વિચારને મળતું 'પ્રેમી મસત કડીર" અને 'નહિ પરવા કશાની જેહની માસે બની પ્રીતિ 'એ અમારાં પદ્યો નિહાળો. કવિ નઝીરે જણાવેલા '' જો આશક હોવે સો જાને યહ ભેદ કડીરી હૈ બાબા " એને લગતાં અમારાં કથના મૂળ વિષયમાં વાંચા. આવીજ સ્થીતિ અનુભવના કથનની છે. પ્રેમીએ પ્રેમ જાર્યો. માણ્યો, નાણ્યો બસ મસ્ત બની ગયો. સવે તેના હાદ સમજશે, કહી શકશે નહિ. જે પ્રેમી હોય તેજ તે પિછાણી શકશે. ઇત્યાદી.

પ્રવીણસાગરમાં પણ એ પ્રેમના મસ્તોનું નીચે પ્રમાણે વર્ણન કર્યું છે.

સવૈયા.

શાધ સમાધિ લગી સુલગી રહે, ગૈબકી અંગ પ્રકાશ ઉજ્યારી; આશબિલાસ ઉદાસ અહાનિશ, નેકી બુરીકી કહે તા કહારી. આપકી આપસબે સમજે, સિગરે જગકી ગતિસેંગતિ ન્યારી; સ્નાગર પ્રેમ વિદેહી કે પંચકી, રમ્મત હૈ ન કરામત ભારી.

ભાવાર્થ — શોધની સમાધિ લાગી તે લાગીજ રહે છે, અર્થાત નિરંતર મુમુક્ષુ આત્મતત્વના ચિંતનમાં ખાળામાંજ લાગ્યાે રહે છે, અને શરીરમાં ગુજ્ઞ ઉજ્યાર પ્રકાશ પ્રકટી રહે છે. એટલે એ શાધને પરિષ્ણામે પરમતત્વના પ્રકાશ પડવા માંડે છે, પછી રાત્રી દિવસ વિલાસ ક્રીડાની આશામાં અને આશામાં દશ્ય સંસારના અન્ય વિષયો પ્રતિ ઉદાસીન ખની રહે છે. સહોદર કે પર નેક્રીની યા ક્ષુરાઇની વાત કહે. તાપણ તે ભલે કહે, તેને તે લેખતા નથી. ખ્યાન પરાવતા નથી અને મનમાં સમજી રહે છે. અર્થાત એવાજ સંસારના હાલ છે, એમ સમજી મસ્ત રહે છે, એમ આ સંસારની ગતિ -રસ્મથી તેની ગતિ -રશ્મ ન્યારી છે. એમ પ્રેમ વિદેહિઓના પંચની ઓળખાણ કાઈ રમતની વાત નથી, પણ ભારે કરામત એટલે ખરાખરીના ખેલ છે, મુકતના સ્થીતિને આ વિધિ પ્રેમી પ્રાપ્ત હોય છે. એના પ્રતિપાદનમાં આથી અધિક પ્રમાણની અગત્ય રહે છે ખરી!

મસ્ત કવિવર ખાલાશંકર ઉલ્લાસરામ કંથારીયા પ્રેમ પંચદ-શીમાં પ્રેમીને જીવનમુકત કહેતાં લખે છે કેઃ—

> થયા જે ત્રેમમાં પૂરા, થયા છે મુક્ત સર્વે થી; મહા મસ્તાન જ્ઞાનીના, મગજમાં તાર જીદા છે.

ભાવાર્થ – વળી મહાત્તમા ઇંગ્રેજ કવિ મિલ્ટન પણ પોતાના સ્વર્ગ ત્યાગ (Paradise lost) ના આઠમા સર્ગમાં પ્રેમને માક્ષરૂપ ગણી લખે છે કે:—

In Loving thou dost well, in passion not,

wherein true love consists not, Love reflues the thought; and heart enlarges; hath his seat in reasen, and is Judicious is the scale by which to heavenly love thou mayst ascend, not sunk in carnal pleasure, forwhich cause Among the beasts no mate for thee was found.

ભાવાર્થ — જો તું પ્રેમ સમજે તો તો સારું કરે છે પરંતુ વિકા-રરૂપ માયિક માહ, જ્યાં સત્ય પ્રેમ રહ્યો નથી, તે કરવામાં તો ખાંઢું કરે છે. પ્રેમતા વિચારને નિર્મળ કરે છે, અને અંતઃકરણને ઉદાર ખનાવે છે. પ્રેમમાં વિવેક છે, અને તે મનુષ્યને વિવેક્ષી કરે છે. પ્રેમતો ઇશ્વર પદને પહેાંચાડનારું પરમ સાધન છે. જો ઇદિય તૃપ્તિને અર્થે પ્રેમ હોય તો તો હીણામાં હીછું છે. જો મનુષ્ય થઇ તું ન સમજે તો પછી પશુ વર્ગમાં પણ તારી જોડ મળશે નહિ.

કુલ દેવ પણ પ્રેમને ભૂલી ગયા નથી. તેઓ નિર્વાણ પ્રાપ્તિને માટે કહેલા તૃતીય સાેપાનમાં જણાવે છે.

ત્રીજાં ઉચ્ચ પગથીયું અનગામીનું છે. અનાગામી એટલે જેણે કરી જન્મ લેવાના નથી તે પુરૂષે આ સ્થાનમાં વિષયાપનાગ પ્રતિની આસકિતના સર્વાં શે ત્યાગ કરવા જોઇએ. ક્રોધ અથવા દ્વેષ અને તેના સંખંધી પુરૂષોની ઉપાધિ પ્રત્યેના રાગને વાસ્તે તેના હૃદયમાં કાંઈ પણ સ્થાન મળવું જોઇએ નહિ. રાગના ત્યાગ કરવા તે ઉપરથી શુદ્ધ અને ઊત્તમ પ્રકારના પ્રેમ જે જ્વાતમાઓ વચ્ચે

સાંકળ રૂપ છે, અથવા જે પ્રેમ વિશાળ સર્વગત અને સર્વ પ્રાણી પ્રત્યેના છે, તેના ત્યાગ કરવાના નથી.

પ્રિય વાચકા ! " मितिमे सच्च भूषसु" સર્વે પ્રાણીઓ સાથે મને મૈત્રી છે, એમ જૈના અહિનિંશ સ્વાનુષ્ટાનમાં ખાલે છે, અને માને છે. કરણા, પ્રમાદ, માધ્યસ્થ અને મૈત્રી, એ ચાર ભાવ-નામાં મૈત્રી ભાવના પણ લીધી છે, એ ચારે ભાવના પ્રેમનેજ સ્વવે છે.

પ્રિય વાચકા! પ્રસ્તાવનાને પ્રમાણની ખહાર કેટલું ક ખાદ્દલ્ય અર્પી શકાય! કારણ એ વિષયનું સમર્થન પર્યાલાચના છે, તેમાં પ્રમાણાથી ખનતું દિગૃદર્શન કરાવી સંતાષ માનવાજ જોઇએ. અમે મૂળ વિષયને જૈન તેમજ જૈનેતર ભિન્ન ભિન્ન મતવાદિઓના પ્રેમના સંખંધમાં મંતવ્યાના પ્રમાણા આપી ખનતું પ્રતિપાદન કર્યું છે. તેથી ઉપસં હારમાં લખવાનું કે માનવ હૃદયમાં સહજ ઉદ્દભવતો પ્રેમ ખાલા નિમિત્તોમાંજ ખહું વા નિયુકત રહે છે, તેના તેઓ આંતર વિવેક કરી, આત્મામાં પ્રીતિ જોડે. સ્વસં ખંધ ત્યાગી, સર્વાત્મભાવે પ્રેમને નિહાળે અને પ્રેમને મુક્તિના હેતુ કહ્યો છે તેથી માત્ર દુનિયાદારીનાજ પ્રેમમાં પડી રહેવાથી મુક્તિ છે, એવા કથનાશય નથી, પણ પૂર્વે તેવા પ્રેમને પણ અવલં બી, ઉત્તરાત્તર શુદ્ધ પ્રેમમાં પ્રીતિ સજવી, એથીજ મુક્તિ છે, એમ પ્રતિપાદન કરી વિષયને સમાપ્ત કર્યો છે.

સુત્ર વાચકા ! ઉક્ત લેખ સંસારની રમતીયાળ વાર્તા નથી, પણ મહાન વિચારા છે, સિહાંત છે, અને સહુ સહુના વિચારા પાનેજ વિશેષ સમજી શકે એવા પ્રવર્તતા નિયમ લઇને લેખક આ વિષય સંખેધ પોતાના વિચારા પૂર્ણ કળામાં પ્રગટ-સ્પષ્ટ ન કરી શક્યા હોય તો ક્ષમા અપેશા, તેમજ સંકળનામાં કયાંઈ સખલન અથવા પૂર્વાપર વિચારમાં વિરાધ, કિંવા અર્થ અસંગતિ થતી કવચિત જોવામાં આવે. તો હંસવત નીરક્ષાર ન્યાયે સુધારી વાંચી લેશા, અને જે જે ખામીઓ તમાને અવલાકતાં-નિહાળવામાં આવે તો તે જણાવવા કૃપા કરશા, તો હવે પછીની ખીજી આ- વૃત્તિમાં સુધારી લેવા ખનતો પ્રયત્ન કરવામાં આવશે.

અત્ર સૂચના—હાલમાં ખહુ વખતથી લખાતા છપાતા અને અને પ્રસિદ્ધ થતા પ્રાંથાની પ્રસ્તાવનામાં ખહુલતાએ અમારી ભુલ હોય તે સુધારી વાંચશા અને તે જણાવવાની કૃપા કરશા તો બીજી આવૃત્તિમાં સુધારી લેઈશું, આમ લખવાના પ્રખ'ધ ચાલે છે અને તે પ્રવાહરૂપે અથવા તો દરેક લેખકને અતુકરણ થઇ પડયું હોય તેમ માનવાને કેટલાક કારણા મળે છે. પ્રથમ તો વાચકાએ અને ત્રંથાવલાકનકારાએ સ્વહદયમાં વિચારવું જોઇએ કે હદયસ્થ વિચારા ભાષામાં લેખિનીદ્વારા જાહેર સ્પષ્ટ કરવા કેટલાક દુષ્કર છે. અને તેમ કરતાં અવશ્ય યત્ર કુત્રચિત ક્ષતિ થવા સંભવ પણ રહે છે. તો તે ક્ષતિને સુધારનાર ક્ષતિ કરનાર પાતેજ હાય છે, અને તે વાચક અને અવલાકનકારાથી સારા શબ્દામાં પ્રાંથ લેખકને સચવ-વામાં આવે તો તે ઉપકારાર્થ થઇ પડે છે. અને લેખકાના ઉત્સાહ આગળ વધે છે. પણ કેટલાક પંડિતમાનીઓ ત્રંથમાં સારૂં કેટલું છે, તે બા**જુ ઉપર રાખી, માત્ર ભુલથી થયે**લી ભુલને માેટું રૂપ આપી પ્ર**ંથ લેખકતે** વાગુબાણથી પ્રહરે છે; વ્યંગમાં ર્નિંદે છે અતે ઉપહાસ્ય કરે છે. સાથે સાથે પોતાની અવલાકન શકિતની મહત્તા

જનસમૂહમાં ખતાવવા પ્રયત્ન સેવે છે. જેને લઇને કેટલીકવાર લે-ખકાને અવલોકનનું પણ અવલોકન કરવું પડે છે, જેથી મૂળ વાત દળાઈ જાય છે અને લાભ થતો નથી, કેટલાક લેખકાને તો ત્યાં સુધી ખને છે કે આવા અવલોકકાભાસાથી શ્રંથ લેખનમાં કંટાળા પામી નિરત્સાહ ખની તે પ્રવૃત્તિ છોડી કાઈ ઇતર સ્વીકારવી પડે છે, તો અવલોકનકારે લેખકને સૂચના કરવામાં શખ્દોના વિવેક રાખ-વાની જરૂર છે.





# પ્રેમથી મુકિત.

વિચારશીલ મનુષ્યાને મનન અને વિચાર કરવાની ટેવ-સ્વભાવ હાેવાથી અને તે સાથે જગત્ની સ્થિતિ, જગતમાં રહેલા મનુષ્યા તેમજ જગદાતીત મનુષ્યાનું વર્તન ચિતવતાં તેઓને અનેક વિચારા સ્કરે છે. પૃથક પૃથક વ્યક્તિઓની અવર્ણનીય અને જ દગીના છેડા સૂધી સુદઢપણે ટકી રહેલી સ્થિતિમાં અ'તર્ગ'ત ઉ'ડા કાેઇ ગ'ભીર હેતુએા રહેલા હાય છે; જેનાે વિચાર કરતાં ખુદ્ધિ અનુસાર તે સમજી શકાય છે. જે આ નિબંધ પરત્વે લખવાની ઇચ્છા થઇ છે તે નિખ'ધમાં કથેલી હકીકત હૃદયમાં સ્કુરેલા વિચાર રૂપે છે. જગત્ મનુષ્ય માત્રને શિક્ષણની શાળા છે, માણુસાેના હુદયમાં ઉત્પન્ન થયેલા વિચારા જગત્ના સ'મુખ મૂકી દેવાથી ઘણી વખત નવું શિક્ષણ મળે છે, કેટલીકવાર સ'કુચિત વિચારના મનુષ્યેા શાસ્ત્રોના શખ્દોની

સાથે આશયને સરખાવે છે અને તેથી ઘણીવાર દુનિયામાં ખળલળાટ અને કાેલાહલ ઉત્પન્ન થાય છે. શખ્દાેની મારામારી તરફ દુલ લા રાખી આશયથી આશય મેળવવામાં આવે તાે જગત્માં અનેક વિચારાની એકતા થઈ શકે છે.

મહર્ષિઓએ પણ એક નિયમ એવા સ્વીકારેલા છે કે અમુક આત્મિક વિષય બીજાને સમજાવવા હાય તા તેને માટે જગતને પ્રચલિત ઉપનયાેથી હૃદયસ્થ ગંભીર વિચારાને સમજાવે છે. અમુક લખાણા તે એક હૃદયમાં ઉપજતા વિચારા છે એમ વાચકાેએ સમજવાનું છે. લખ-નાર કાંઇ પણ લખે તેથી એ તેના ાસદ્ધાંત છે કિંવા સ્વીકાર છે અથવા તાે એજ માન્ય છે એમ માનવામાં કેટલીકવાર માેટી ભૂલ થાય છે. વિચારકાે અને લેખકાે કેટલાએક વિષયામાં–વિવેચનમાં તટસ્થ–દૃષ્ટા તરીકે રહીને પણ કાર્ય કરે છે. જેઓ પાતાની સંકુચિત પરિસીમામાંજ આનંદ માને છે, તેવાએાને માટે આ કથન નથી એટલા ઉપાેદ્ઘાત પછી લેખક જાદા જાદા રૂપે એાળખાયલા વિષયને એક રૂપમાં મૂકે છે.

મુક્તિની સર્વાને અભિલાષા છે એ વાતનું સમર્થાન. છંદ હરિગીત.

મુખથી સહુ હરવાર, માનવ બ'ધુએા બાલી કહો, ઇચ્છા અમાને માક્ષની, ભેદુ ખતાવે માર્ગ કાે; નહિ એ પ્રલાપ યદી મનારથ, મનતણા છે સત્ય જો, આવા ખતાલું માર્ગ એમજ, આ કહે નિષ્યંધ તાે.

મતુષ્યાે ! માનવ ખધુઓ ! આપણે ઘણીવાર કહીએ છીએ નહિ વારૂ કે અમને મુક્તિની-માક્ષની અભિલાષા છે ? આ જન્મ મરણુતું ખંધન અમારી પાછળ લાગ્યું છે, અમારે તે નથી જોઇતું, કાેઇ અમારા બેલી, સાચાે ઉત્સાદ–સદ્દ્યુરૂ મળી જાય કે તેથી અમે છુટકારા મેળવી શકીએ એવા માર્ગ'–રસ્તા અમને બતાવે, અમે તે બંધન– તે જાળને છેદી મુકત થઇએ એવી ચુકિત અમને પ્રબાેધે. ભાઇએા ! તે પ્રલાપ ન હાેય, મનાેરથના હવાઇ કિલ્લા ન હાેય, અર્થાત્ સત્યજ મનાેરથ હાેય તાે આ નિખ'ધ નિનાદ-ઘાષા-ગજેના કરી કહે છે કે આવા તમને તે હું ખતાવું, મારી અભિમુખ થાએા, મારી સમિપે વૃત્તિને સ્થાપા, મને લક્ષ પૂર્વંક અવલાકા, મને લઈ મનનપૂર્વંક વાંચા. તમને તે રસ્તાે, તે યુક્તિ, તેની કુંચી, જડી આવશે.

કાઈ કહેરો આ જમાનાની પણ કાંઈક અજબ બલિ-હારી છે. વર્તમાનપત્રો અને છાપાઓ મનુષ્યાને ધંધા મેળવી આપવાની, નાેકરી ઇત્યાદિની જાહેર ખબરા આપ-વાનાેજ ધંધા અને ઉદ્યમ લઇ બેઠાં છે. આ નિબધ વળી માક્ષની જાહેર ખબર આપે છે. ગાેળખાેળ સબ બરાબર. ૮કે શેર ભાજી ૮કે શેર ખાજાં. માેક્ષ પણ ધંધા અને નાેકરી જેવાે સુલભ અને સલબાે કે એનીએ જાહેર ખખર! આ વિક્રમની વિસમી સદીના કાંઈ અજબજ રંગ છે! તેમાં પાખંડા ન અને તેટલા થાડા. છાપાંચા અને પેપ-રામાં જયાં જોઇએ ત્યાં આજ વાંચવામાં આવશે "પણ તમારે જોઇએ છીએ શું? નાકરી કે બીજું કાંઈ? તા ફાંફાં શાને મારાે છાે ? લખાે અમને કિંવા રૂખરૂ મળાે !" ખસ પત્યું ? નાકરી ધ'ધા સહુ તા જાણે ગજવામાંજ. આ નિખધ પણ જાહેર ખખર આપે છે કે તમારે મુક્તિ જોઇએ છીએ નહિ વારૂ! તેા આવેા, મને વાંચા, તેના રસ્તાે તમને મળી આવશે. તમે તે મેળવી શકશાે કેમ? જાણે માક્ષ એ તાે કાંઇ નાની સૂની ચીજ હાેય. ભાઇએા! કહાે, ભલે કહાે ? અભિપ્રાય સહુ સહુના મનની રૂચી ઉપર છે. યદ્યપિ પેપરા અને છાપાંઓ ધંધા નાેકરી ઇત્યા-દિને પાતાના ગજવામાં નથી રાખતા એ વાત નિવિવાદ છે પણ તે ઘરગત જાહેર ખબર આપતાં નથી અને તે જાહેર ખબરદ્વારા તમે જાણી તેમાં પ્રણાધ્યા પ્રમાણે અરજી કરી કિંવા જેના તરફથી તે જાહેર ખબર પ્રગટ કરવામાં આવી છે તેને એાળખી રૂખરૂ મળી નાેકરી મેળવી છે! ધંધે લાગ્યા છાે, અને યદ્યપિ એવું ઉતાવળીયુ ઉચ્ચરાે છા તથાપી તમારામાંના તે છાપાંચ્યા કિંવા પેપરાના

ગ્રાહક ખની તેમને મંગાવી આદર પૂર્વંક અવલોકા છા, ધારીધારીને વાંચા છા. કાલના 'સાંજ ' પેપરમાં એક એડવરટાઇઝમેન્ટ હતી. 'ગુજરાતી'ના આ અંકમાં અમુક ખાતામાં એક કલાંકની જરૂર છે એવી જાહેર ખબર છે. મીસ્ટર તમે એવી અરજી આપા, અવશ્ય ટીકી લાગી જશે. આવિધ ધંધા અને ઉદ્યમના બે નસીખ તમારામાંના ઘણા-એક પ્રબાધા છા ત્યાં તેવી અશકયતા, અસંભવિતપણું કે ખાટી ગય તમે માનતા નથી, તા આ નિખંધને સાં-ગાપાંગ અવલાકયા પહેલાં એકદમ તેવા અભિપ્રાય આપનાર તમે ઉતાવળીઓ અપૂર્ણ વિચાર બાંધનાર નહિ ગણાઓ શું?

तभारामांना धणाओओ छापानी लाहेरणणरा द्वारा रेक्यार डिंवा ने। इरी में ज्ञार छे. आ वस्तु अपिरियित छे, तहुपरांत ने। इरी डिंवा रेक्यारनी केम ओ मे। क्ष ओ डांड नानी सूनी वात नथी, तेथी तेवी अप्रतीति प्रगटे ते स्वालाविड छे. पण डिंडत निण घंड छे हे ओडवार मने बक्ष दर्ध अवबे। डे। अने ले छापाओनी लाहेर अपरे। वांची ने। इरीनी कर्रवाणा तमारामांथी डे। डं निर्विवाद छे, ते। आ निण घं पण्ड डहें छे हे मानवे। ! मारा अवबे। डनथी संघणामांथी डे। अपनित्ती लाजने

છેદી અજરામરતા–મુક્તિ સુંદરીની વિજયમાળ ઉરને વિષે ધારણ કરવા ભાગ્યશાળી ખનશેા.

જેમ એ જાહેરખખરા અને એડવર્ટાઇઝમેન્ટા જણાવે છે કે અમુક ધધામાં, અમુક રાજગારમાં, અમુક આવા માણસની જરૂર છે, તેમ આ નિખધ મુક્તિને માટે કેવા પુરૂષની માગણી કરે છે, અને તેને મેળવવામાં કયા માર્ગની અપીલ કરે છે, એમ કાઇ પૂછશે તા એ તે માર્ગમાં પ્રેમની અપીલ કરે છે અને મુક્તિને માટે પ્રેમીને પસંદ કરે છે.

કાઈ કહેશે કે મંડન તો માટું માટું કરી દીધું પણ માક્ષની ઇચ્છા વિનાનાઓને તેશા કામનું છે? કાઇ સ્ત્રી, સંતાનના કિંવા એવાજ બીજા દુઃખથી કંટાળી ગયેલા બે ચાર તેમ બાલતા હશે તેથી બધાનેજ માટે તે ઇચ્છાના વિષય કાં ઘટાવી દેવામાં આવે છે? અમારે તા સંસારમાંજ સઘળા માક્ષ છે. સ્ત્રી, પરિવાર, સહાદરના સંનેહ, સુખ, એ સહુ અમારે માક્ષનુંજ મંદિર છે. નાના પ્રકારના ખાનપાનમાં, સુંદર વસ્તાભરણામાં અને એ વિધિ, વૈભવ અને સાહીબીમાંજ અમને તા માક્ષનું સુખ જણાય છે. એથી વધીને વળી માક્ષમાં તે કેવું સુખ હશે કે પ્રાપ્ત સુખ, જેમાં અમે સંતુષ્ટ છીએ, તેને છાંડી અપ્રાપ્ત સુખ,

કે જેમાં સાપ કિવા દો અર્થાત સુખ છે કે શું છે તેના કાં**ઇજ નિશ્ચય નથી; તેની અ**ભિલાષા–તેની ઇચ્છા કરીએ ? ઠીક છે. આપણે તેની સહુનેજ અભિલાષા છે, એ વાત સિદ્ધ કરીએ. કાેઇ બેચાર સ'સારથી ક'ટાળી ગયેલા તેમ **બાલતા હશે એમ તમે** કહેા છા નહિ વારૂ ? તાે તમારા <mark>બાેલવાથી પણ એ</mark>ટલું તાે સિદ્ધ થાય છે કે સ'સારથી સર્વ કાઈ તા સંતુષ્ટ સુખી નથી. અને જે સર્વને માટે સુ**ખમય નથી** તે વાસ્તવ સુખજ નથી. તમારૂં તે બાેલવું સમજણથી ઉલડું ખને છે. વાસ્તવ જેને તમે સુખ માની એઠા છે। તેજ તમારા મુક્તિના માર્ગમાં દુઃખરૂપ છે, કંટક–વિધ્ન રૂપ છે, તેંણે તમને ભૂલાવ્યા છે. પણ જે જ્ઞાને તેમ બાલનારા આવ્યા છે તેજ જ્ઞાને સહુને વહેલું માેડું આવવાનું છે. પ્રિયતમ, બે ચારના અપવાદે સહૂ કાેઇને તેવી અભિલાષા નથી એમ તમે કહાે છાે તાે અમે કહીએ છીએ કે અસંખ્યાેની મુક્તિ તરકૃની ઉપેક્ષા **બુધ્ધિએ–અપ**વાદે સંસારના સુખામાં ખરૂં સુખ પણ નથી, અને માક્ષમાં સહની અભિલાષા છે; એ શાસ્ત્રમાન્ય સર્વ-માન્ય સિધ્ધાંતને હાનિ પણ પહેાંચતી નથી. પાણીની તુષાવાળાનેજ માટે પાણી છે, ભૂખ જેને લાગી હાય તેનાજ માટે ભાજનની અપેક્ષા છે. વ્યવહાર છે એવું કાંઈ **હાતું નથી. તરસ્યાે પાણીના તુરત ઉપયાેગ કરે છે**,

ભૂખ્યાે તુરત અન્નને આરાેગા ઉદર ભરે છે, તૃષા રહિત કિંવા ક્ષુધા રહિત ક્ષણેક પાણી કિંવા અન્નની ઉપેક્ષા કરે તાે તેથા તેને પાણા વિના કે ભાજન વિના ચાલવાનું છે એમ કહીજ શકાય નહિ. તૃષા રહિતને પણ તરસ લાગે, ગળે કાંટા પડયે, છભ, હાઠ અને તાળવું સૂકાવા લાગે, પાણીની ઉપયોગીતા જણાવાથી પાણીને માટે ફાંફાં મારવા દાેડલુંજ પડવાનું, ભૂખ્યાં રહીને પણ ભૂખ લાગ્યે, પેટમાં મણમણના ખાડા પડેયે, પેટમાં ભુખ્યાં બીલાડાં બાલવા લાગ્યે, અન્ન વિના અવયવા-ગાત્રા ક'પવા-ધ્રજવા લાગ્યે, આંખા ચડી ગયે અને માહું ખાલી લાટની કાથળીની માક્ક ઉતરી ગયે, ભાજનને માટે ભુરાંટા-હાંફળા-ફાંફળા અનવુંજ પડવાનું. તેમ હાલ તમે મુક્તિના સતૃષ્ણ નથી, સંસારના વિષય ખાનપાન ઈત્યાદિ મિથ્યા સુખાના આહા-રથી–સેવનથી તમને ખાદિના–મુક્તિ તરફ પ્રમાદના વ્યાધિ થયાે છે, તમારી મુક્તિ તરફની રૂચી ઉડી ગઈ છે અને તેથીજ આ કાળે તમે તેની ઉપેક્ષાએ તે તરફ દુર્લક્ષ કરી રહ્યા છેા, પણ સદ્ગુરૂ, સત્શાસ્ત્રરૂપી વૈદ્યોના ઉપદેશનું અને વિશેષે સ્વાનુભવનું ઔષધ આવી મળ્યે એ બાદી ઉડી જવાની. તમારી મુકિતમાં રૂચી ઉપજવાનીજ. માેક્ષની મસ્તી જાગવાનીજ.

ઉગવું તે બીજના સ્વભાવ છે, તેમ માક્ષમાં રૂચી

ઉંપજવી તે ભવ્ય મતુષ્યનાે પ્રાયશઃ પ્રાણીનાે સ્વભાવ છે. જે ઉગવાના બીજના સ્વભાવ ન હાય તા તેવા મનુષ્યને માેક્ષની પણ અભિલાષા ન હાેય. વહેલાં વેરવામાં આવેલાં ખીજ વહેલાં ઉગી બહાર આવે છે, અને માેડાં વેરવામાં આવેલાં બીજ માેડાં ઉગી બહાર આવે છે; તેમ વિવેધીને, વહેલા સમજનારને માેક્ષમાં વહેલી રૂચી પ્રગટે છે, ગાક્લને રહી રહીને જન્મ જન્માંતરે તે જાગે છે. બીજી ચુકિતવડે **બાેલીએ તાે** સમજુ, ઉદ્યોગી, સમયની કીંમત સમજનારાે વહાણામાં વહેલાે જાગે છે. ઉઘણશી, આળસ, એદી, ્રપ્રમાદી, ગાફલ પહેાર દહાડાે ચડતાં પર્ય'ત નસકાેરાં ઘસડતાે પડયાે રહે છે. ઉંઘા રહે છે. પણ તેથા તે જા-ગતાેજ નથી એમ થાેડું છે ? ઉભયે જાગે છે. વિવેકી– ઉદ્યોગી વહેલા જાગે છે, વહેલા પ્રવૃત્તિએ વળગે છે. મૂર્ખ, ગાકલ, અજ્ઞાની માેડા માેડા આંખા ચાળતા ઉઠે છે. માેડા માેડા અને રસળતાે પ્રવૃત્તિએ વળગે છે. સમજણના, જ્ઞાનના, વિવેકના, વહેલા ઉત્થાને માક્ષમાં–મુક્તિમાં, સ્વ-સ્વરૂપાનુભવમાં વહેલી માેડી રૂચી ઉપજવી તે વાત સંભવી શકે છે પણ તેની ઇચ્છા–અભિલાષા તેા સર્વને જ છે અને તેથી માેક્ષની–મુક્તિની અભિલાષા સર્વ કાેઇને છે એ વાત સિદ્ધ છે.

ખંધન કાેઇને પ્રિય નથી. મુકિત સર્વ ને અભિલષિત

છે. જાણે કિંવા અજાણે ભૂત માત્ર તે તરફજ પ્રવૃત્તિ– ધાવન–ગતિ કરી રહ્યાં છે. પરમાણુંએાનાે કલહ પરતં-ત્રતાની બેડી તાેડવાના, તેમાંથી મુકત થવાનાજ છે. એકે દ્રિયથી પંચે દ્રિય પર્ય ત કાઇને દ્વ:ખ નથી જોઇતું. સુખની અભિલાષા છે શાને માટે ? દુઃખના ખંધનની નિવૃત્તિને માટે, તેમાંથી મુકત ખનવાને માટે. વિકાસક્રમ, ઉત્રતિક્રમ, ઉધ્વ'ગતિ ઇષ્ટ તરફજ સવ' કાેઇનું આકર્ષ'ણ-ખેં ચાણ-પ્રવૃત્તિ છે. સૂર્ય ને નિહાળી કમળ વિકસિત થાય છે, જળ–જલીય પરમાણુ તે સૂર્યની ઉષ્ણિમાંથી વરાળ ખની ઉધ્વ ગતિ ધારણ કરે છે. ભ્રમર ગુંજતો **ઇષ્ટ** કમળ પ્રત્યે દાેડયા જાય છે, જળચર મીન જળ પ્રત્યે વિહરે છે. ચંદ્રકાત ઇષ્ટ ચંદ્રદર્શનના આલ્હાદથી દ્રવે છે, નલિની ચકાેર વિકસિત આલ્હાદિત ખને છે. આ વિકાસક્રમ, ઉન્નતિક્રમ, ઉધ્વ'ગતિ, ઈષ્ટ સીમાની મુક્તિ એ પરાકાષ્ટા છે. સંપૂર્ણ અંતિમ હદ છે. ઉત્તરાત્તર પાેતાની પ્રવૃત્તિમાં આગળ વધતાં વધતાં સર્વ કાઇને અહીંજ આવી અટકવાનું છે. અહીંજ વિરમવાનું છે, અહીં પહોંચ્યેજ તેમના શ્રમના છેડાે છે. અહીંજ શાશ્વત સુખ, શાશ્વતી શાંતિ છે.

પારમાથિક કાર્યોમાં, સત્કાર્યોમાં, શુભ પ્રવૃત્તિમાં, સુનીતિ ઇત્યાદિમાં એ વિકાસક્રમ, ઉન્નતિક્રમ, ઉર્ધ્વ ગતિના કહેવા દ્યો કે મુક્તિની અભિલાષાના–તે તરફના આકર્ષ ખુનાજ સંકેત નજરે પહે છે. કેટલાએક પુષ્યના—પરમાર્થના કાર્યમાં દ્રવ્યના વ્યય કરે છે, પાઠશાળા, કૂપ, વાપિકાઓ બંધાવે છે, અન્નક્ષેત્રો બાંધી અભ્યાગતાને, અનાથાને અન્નવસ્ત્રની ખૈરાત કરે છે. શાને માટે? ઉન્નતિને માટે—પારલોકિક કલ્યા ખુને માટે. કાઈ શ્રીમાના હજારા લાખા રૂપીઆ ખરચી દેરાસરા, ઉપાશ્રયા, જૈન-શાળાઓ, પાંજરાપાળા કત્યાદિ બંધાવે છે. શાને માટે? આ સઘળીજ પ્રવૃત્તિ માક્ષનોજ રસ્તા અને તે તરફની આપણી પ્રવૃત્તિને પ્રતિપાદે છે. એકે દ્રિયથી પંચે દ્રિય પર્ય ત સહુની પ્રકારાંતરે પણ એજ પ્રવૃત્તિ છે. એનીજ પાછળ ધાવન છે—ગતિ છે અને તેથી માક્ષની અભિલાષા સર્વને છે. એ વાત પૂર્વપર સિદ્ધ થાય છે.

## ત્રેમ એ મુક્તિના માર્ગ છે-મુક્તિના યાેગ છે.

આ મુક્તિના, શાસ્ત્રોએ અનેક નિરાળા નિરાળા રસ્તાએ પ્રબાધ્યા છે. તેમાંથી જેને જે પસંદ આવે, જે સુલભ જણાય તે માર્ગ શ્રહે છે. આ પ્રેમ પણ તેના એક માર્ગ અને તે સહુને પસંદ આવે તેવા સહુથી બને તેવા સુલભ માર્ગ છે. ફરી કહું કે એ પ્રેમથીજ મનુષ્ય મુક્ત અને છે, શખ્દાંતરે સહુએજ પ્રેમને સ્વીકારેલા છે. પ્રેમ વિના તા માેલ પણ નથી. માેલ ઉપર જો આપણને અભિરૂચિ પ્રેમ છે તાજ તેને માટે પ્રયત્ન છે. ચાેગીએન યાેગમાં મસ્ત રહે છે, તપસ્વીએા તપથી કાયાને શાેષી નાખે છે, ભક્તો–ભક્તિની લયમાં દેહનું–દેહના વ્યવહા-રાેનું ભાન ભૂલી જાય છે, શાને માટે? તે માેક્ષને માટે. એ મુક્તિને માટે, પ્રયત્ન શાને માટે ? કારણ તેના ઉપર પ્રેમ છે-પ્રેમથીજ પદાર્થ સાથે યાેગ બને છે, તેજ યાેગ કરાવે છે. મુકિતમાં મુમુક્ષુએાનાે યાેગ પણ પ્રેમજ કરાવે છે. આ વિધિ જેતાં પ્રેમજ મુકિતનું આદિ કારણ છે. એ પ્રેમ સહિતજ એ મુકિતના અન્ય અનુષ્ટાનાે–માર્ગો સફળ છે. એ પ્રેમ વિના તેા એ મુકિતને માટે અનુષ્ટાનજ નથી તો તેની પ્રાપ્તિના અન્ય માર્ગો છાડી તેનેજ કાં, ન વળગીએ ? એ પ્રેમનેજ તેની પ્રાપ્તિના પ્રયત્નમાં કાં ન પ્રયાે છએ ?

યઘિપ આપણે જૈનો પ્રભુને અકર્તા માનીએ છીએ. તેઓ તો માેક્ષમાં ગયા છે, છતાં ' બાંદ્ય ગ્રહ્યાની લાજ ' ઈત્યાદિ આપણે બાેલીએ છીએ, તેમની પ્રતિમાને સ્થાપી પૂજા ફળ, નૈવેઘ ગંધાક્ષતે કરી સેવીએ છીએ, શાને માટે? માેક્ષ આપણને આપનાર તા આપણા—સ્વપ્રયત્નજ છે પણ ત્યાં પૂજય પ્રત્યેના પ્રેમનું આપણે અવલંબન લઇએ છીએ. અહીંઆ પૂજકામાં—ઉપાસકામાં એક પ્રકારની બ્રાંતિ થાય છે. પ્રતિમામાં આપણી પ્રભુ બુદ્ધિ તાં છે

પણ તે તેમની પ્રતિમાના રૂપે છે. તે સાક્ષાત પ્રભુ નહિ પણ પ્રભુની પ્રતિમા છે એવું આપણી દેષ્ટિમાં ભાન રહે છે. આ પ્રેમ છે પણ ભેદ બુદ્ધિવાળા પ્રેમ છે. આપણને કેાઇ આવી ખબર આપે કે તીથ'કર મહારાજ અમુક વનખ'ડમાં આવી સમાસર્યા છે તો એ વાત સાંભળી આપણે એટલા બધા આન'દના આવેશમાં આવી જઇશું કે ગમે તેવા વ્યવસાય, ગમે તેવું કાર્ય, ગમે તેવી પ્રવૃત્તિ છાંડીને પણ તુરત ત્યાં ઉલટભેર દાેડયા જઇશું. આવાજ પ્રેમ એ તીથ'કર મહારાજની પ્રતિમામાં ઉપજે ત્યારેજ એ પ્રેમ, એ અભેદ પ્રેમ, એ યજન, એ પૂજન આપણને માક્ષનું સાધક બની શકે.

## વ્યવહાર પણ પ્રેમથીજ મંડિત છે.

વ્યવહાર પણ પ્રેમથીજ મંડિત છે. પુત્ર પિતામાતાની આજ્ઞા પાળે છે, સ્ત્રી સ્વામીસેવાભિમુખ વૃત્તિ ધરી રહે છે, રાજા પ્રજાના હિતમાં તત્પર રહે છે, પ્રજા રાજાના યશ, કીર્તિ, કલ્યાણ ઈચ્છે છે, રાજાની વફાદારી ઉઠાવે છે, સમાજ સમાજના આગેવાનની આમન્યા ઉઠાવે છે, ઓગેવાન સમાજનું હિત મનમાં ધરાવે છે, નાકર શેઠની પરિચર્યા ઉઠાવે છે, શેઠ તેના ઉપર પ્રસન્ન રહે છે. એક દેશ બીજા દેશથી વ્યવહરે છે.

આ સર્વનું મૂળ કારણ પ્રેમ છે, વિક્રમ રાજા એટલાે **બધા પ્રજાહિત તત્પર હતાે, એટલાે બધા પ્રજાનાે ર**જ-નશીલ હતા કે તે પાતાની પ્રજાના આરાધનમાં-તેના દુઃખાેની નિવૃત્તિના કાર્ય'માં ટાઢ, તડકાે, ભૂખ, તુષા, નિદ્રા કશાનીજ પરવા કરતેા નહિ. તે પાેતાના પ્ર<mark>જારાધન</mark> વૃત્તમાંજ સચ્ચેા રહેતાે તાે તેને પર ઉપકારી પરદુઃખભ'જન વિક્રમ આપણે કહીએ છીએ. તે વખતની પ્રજા તે৷ તેને ચાહતી પણ અદ્યાવધિ આપણે પણ એ વિક્રમના સંવતને માન આપીએ છીએ. સંસારનાે સકળ સુવ્યવ્યસ્થિત વ્ય-વહાર આ પ્રેમવડેજ ચાલે છે. જેટલે અંશે પ્રેમના અભાવ તેટલે અંશે પિતા, પુત્ર, રાજા, પ્રજા, સમાજ, સમાજના નાયક વિગેરેમાં કુસંપ-કંકાસ અને અવ્યવસ્થા નજરે પડે છે. પ્રેમ ત'તુથીજ આખા જગત્ના લોકિક અને લાેકાત્તર વ્યવહાર ચાલી **શ**કે છે.

ત્રેમના ફળા, પ્રેમના પર્યાયા, પ્રેમના કાર્યો પ્રેમજ પરમ ધર્મ છે, પ્રેમથીજ સર્વ કાેેેઇની હયાતિ છે ઇત્યાદિ

મુક્તિ, વૈકુંઠ, બેહેસ્ત, સ્વર્ગ ઇત્યાદિ પ્રેમનાંજ કૂળા છે; અને દીન, ઈમાન, ગોકીન-શ્રદ્ધા, આસ્તા, ભક્તિ, વિશ્વાસ એ સહુ પ્રેમનાજ પર્યાયા છે, પ્રેમથીજ તેઓ પાષાય છે. જો પ્રેમ નથી તાે એમાંનું કાંઈજ નથી. વક્ષા- દારી, શીયળ, સ'૫, સત્ય એ સહુ શખ્દાંતરે પ્રેમજ છે. પતિ સ્ત્રી પ્રત્યે, સ્ત્રી પતિ પ્રત્યે વકાદાર કાનાથી રહે છે. પતિ એક પત્નિવૃત, સ્ત્રી પાતિવૃત્ય શાથી પાળે છે ? એ પ્રેમજ તે પળાવે છે. જો પ્રેમ નથી તેા પતિને ઇંદ્રિયાના વિકારાને પાષવા સ્ત્રીઓ ખહુ છે. સ્ત્રીને જારા ઘણા છે. ઉત્તમ ઘરસ'સાર–ગ્રહસ્થાશ્રમને અવકાશજ નથી. સત્યને આપણે ચાહિએ છીએ, અસત્યને ધિક્કારીએ છીએ, શાને માટે ? સત્ય ઉપર આપણને પ્રેમ છે તે માટે. આ સઘળું જોતાં આપણે કહી શકીએ કે " प्रेम परमो धर्मः" અર્થાત્ પ્રેમ એજ પરમ ધર્મ છે, પ્રેમથીજ સર્વ મંડિત છે, પ્રેમથી અતિરિકત કાંઈજ નથી. પ્રેમમાંજ સહુ એાતપ્રોત છે, પ્રેમજ સહુ**ની પ**રાકાષ્ટા છે, પ્રેમથીજ સહૂની હયાતિ– અસ્તિત્વ છે.

#### ગઝલ.

હૈ નહિ હરગિજ સિવાહે પ્રેમ કાફૂકી હયાતિ; હૈ બની ઉન પ્રેમદૂકે નેમસે સબકો હયાતિ. હૈ નહિ. સાંસ સંગેં દેહકા યહ નહેકા નાતા બન્યા હૈ; જો ગઇ નિકલી તા ફિર ઉનકો હુઇ ખતમે હયાતિ. હૈ. આગિકા લકડીકો સંગ નિતકા હુવા હૈ નહ યારા; ના મિલી તા ખાક જલ હા જાયગી ન રહે હયાતિ હૈ. કુષ્ઠ કિયા ઐશાન દે ચંદા સુરજ જગકા ઉજાલા; હા નિદ્ધિગિકી હરગિજ કાનું કુદ્રત હયાતિ. હૈ. ઇમાનદારી તર્ફદારી યા વર્ફાદારી કહા; હા ન ઉનપર પ્રેમતા ઉનકી કહાંસે હા હયાતિ. હૈ. દિલદાર અપના હરઘડી નહિ આંખી દેખનકા ખડા હૈ. રહેં નાર દામનપે સચી કયા પ્રેમકી ના હા હયાતિ. હૈ. શુરબીર દુશ્મનકી કહા કયાં કત્લકા બીડા ઉઠાવે, જો ન હા શુરબીરતાપે પ્રેમકી સચ્ચી હયાતિ. હૈ. હું ગિના શુનકી કહા ચાંહે વહી સબકી અજલ; હાન જય ચારિત જ'હ ઉન પ્રેમકી પૂરી હયાતિ. હૈ.

અર્થાત્—હરગિજ પ્રેમ વિના કાઇ વસ્તુની હયાતિ— અસ્તિત્વજ નથી. બીજા શખ્દામાં બાલીએ તા એવી કાઇજ હયાતિ ધરાવનાર વસ્તુ નથી કે જેમાં પ્રેમ ન હાય. એ પ્રેમના નેમથીજ સહુની હયાતિ છે. ધાસની સાથે દેહના—શરીરના પૂરા પ્રેમ છે. તે જો ચાલ્યા ગયા કે બસ મુરદુંજ સમજો–તેની પણ હયાતિ ખતમ થઇ સમજો. અગ્નિના લકડી—કાષ્ટ્રની સાથે નેહચારા છે. જો લાકડી–ઇંધણાં મળ્યાં તા અગ્નિ જીવશે, નહિ તા બળી રાખ થઇ જશે. વળી કાંઈ એશાન કર્યા છે કે ચંદ્ર અને સૂર્ય જગત્ને અજવાળું પ્રકાશ અપે ? જો તેઓની કુદ્રતના કાતુનાથી દિક્ષગી, દાેસ્તાની, પ્રેમની હયાતી છે તાેજ પ્રકાશ આપે છે. ઈમાનદારી, તર્કદારી, વકાદારી ઇત્યાદિ જે જે કહાે તે તે**ની** હયાતિના જે તેમના ઉપર પ્રેમ ન હાેય તાે કર્યા સ'ભવ છે! અર્થાત્ પ્રેમ ન હાેય તાે એમાંનુ કાંઇજ નથી. ઓરત પાતાના દામનશીલ ઉપર સાણત રહે છે તે શું તેના ઉપર તેના માલિકે પાતાની આંખના પેરા મૂકયા છે ? તાત્પર્ય કે હરઘડી નિહાળવા બેઠાે છે ? નહિજ. એ પ્રેમજ તેને શીલ પળાવે છે. શુરવીર મરવું અંગીકાર કરી દુશ્મનની કત્લનું બીડું ઉઠાવે છે, કેશરીયાં કરી રણમાં ઉતરી પહે છે, શાથી ? જો તેની શુરવીરતાપરના પ્રેમની હયાતી છે તાજ. ચારિત્રવિજય કહે છે કે ગુણની કિ'વા જે કહાે તે બધાની જ્યાં પ્રેમ નથી ત્યાં બેહ્યાતી. હયાતિજ નથી તેની અજલ, અંત, છેડાજ છે.

## પ્રેમના ઉલય પ્રકાર જણાવી તેના ચાર વિલા-ગામાં વિષયની સમજણ માટે વહેંચણી.

ઉક્ત પ્રેમ ઉભય-બે પ્રકારના છે. એક મલિન, બીજો શુદ્ધ પ્રેમ. શુદ્ધ પ્રેમને સૂરી મતવાળા ઇશ્ક હિકિકી ખુદાઇ-પ્રભુ સંબ'ધી ઇશ્ક-પ્રેમ કહે છે. અન્ય મજહખ-નાઓ તેને ભકિત, ભજન, સેવા, સુશ્રદ્ધા (સમ્યકત્વ) ઇત્યાદી નામાથી એાળખે છે. તદિતર મલિનને સુક્રિઓ

ઇરિકમિજા છ, આશક માશુકનાે ઇશ્ક-પ્રેમ કહે છે. બીજાએા તેને દુનિયાદારીનાે સંસારી--વ્યવહારી ઈશ્ક–પ્રેમ કહે છે. ખન્નેમાં લક્તિ તેા અંતર્ગત્ રહેલી છે. એકમાં સાત્વિક, **બીજામાં મલિનરૂપે રહેલી છે; પણ સુવર્ણ જેમ** તાપ**થી** તેજાળથી શુદ્ધ હેમ–કુંદન ખની રહે છે તેમ એ મલીન પ્રેમ પણ ઉત્તરોત્તર શુદ્ધ સાત્વિક બની રહે છે. સૂપ્રી મતવાળાઓના પ્રથમ ઇશ્ક મિજા છના અવલ ખનના ક્રમ કાંઇક ઠીક લાગે છે. કેમકે હંમેશા જનમનના સ્વભાવ એવા હાય છે કે તેના પ્રેમવિકાર, આકર્ષણ, ખેંચાણના વિષય વિના એકદમ સંત્વ ઉપર ચાંટતા નથી. ગમે તેમ હાે. આપણે અત્રસ્થાને પ્રેમથી મુક્તિના આપણાે વિષય સમજાવવા પ્રચલિત દુનિયાના વ્યવહાર પ્રમાણે જુદાે ક્રમ **ગ્રહણ કરીશું. આપણે પ્રેમને સમજાવવા ચાર વિભાગામાં** વહે ચીશું. પ્રથમ આદર્શ પ્રેમ, બીજો વિકૃતિ, ત્રીજો કૃત્રિમ ચાર્થા વિશુધ્ધ સાહ્વિક પ્રેમ, એવા ક્રમ લેઇશું. આદર્શ પ્રેમમાં આત્મિક પ્રેમને આપણે અંગીકાર કરીશું. પછી તે દાંપત્યઅર્થાત્ દંપતિ પ્રત્યેના હાે કિંવા આશક માશુક પ્રત્યેના હાૈ: વિકૃતમાં પરકીય પ્રેમ–ઇંદ્રીએાના મનના માેહજન્ય વિકાર જન્ય પ્રેમને લેશું. કૃત્રિમમાં કેવળ પિંડ અને પણ્યના પ્રેમ લેશું. આ પ્રેમમાં વેશ્યા અને તેના જારાના સમાવેશ થાય છે. ચાેથા શુદ્ધ સાત્રિક પ્રેમમાં તેા કાેેેઇના બે મત છેજ

નહિ, તે તા પ્રભુની ભક્તિના-સ્વસ્વરૂપના અનુભવના મુક્તિના પ્રેમ તરીકે સર્વત્ર પ્રચલિત છે. આટલું પ્રતિપા- દન કરી તે તે પ્રેમ મુક્તિના વિષયમાં કેવીરીતે વ્યવહરે છે—કરો મુક્તિના સાધક છે તે તે, તે તેના સ્થાને ખતાવવા ઉદ્યમ સેવીશું.

## પ્રેમી મુક્તિની સીમામાં પ્રથમ ચરણ આરોપે છે.

આપણા વિષય પ્રેમથી મુક્તિ છે; તેનું પ્રતિપાદન થવું જોઇએ. પ્રેમથી મુક્તિ-પ્રેમી માક્ષના ભાગ્યશાળી કેવી રીતે? તે ખતાવવું જોઈએ. યાેગીએાનું ધ્યાન કહાે, જ્ઞાનીઓનું જ્ઞાન કહેા, ભક્તાની ભક્તિ કહેા, યાને પ્રેમી-ચોાના પ્રેમ કહેા સર્વ કાઈ નિરનિરાળા નામામાં પ્રેમ-નાજ રૂપાંતરા છે. અને તે તે પ્રત્યેકના ઉપાસક જુદા જુદા પણ પ્રેમીઓજ છે. નવ તારૂણ્યવતી કાેઈ સ્ત્રીને અંબર એાઢાડવામાં આવે તાપણ તે સુંદરીજ છે. રેશમી સાડી કિંવા ઘરચાળું કે ખાંધણીના સાલ્લા એાઢાડવામાં આવે તાેપણ તે સુંદરીજ છે. પાશાકના બદલાથી તે સુંદરીજ છે. પાેશાકના અદલાથી તે સુંદરીનું અદલવાપણું છેજ નહિ. તે તેા જે છે તેની તેજ રહે છે, તેમજ ચેા-ગીઓ ધ્યાનથી, જ્ઞાનીએા જ્ઞાનથી, ભકતા ભકિતથી વિભૂષિત પ્રેમીઓજ છે. સહુના ગ્રેય અને ધ્યેય ભકિતના

વિષયમાં પ્રેમ છે. માત્ર ઉપકરણાેજ **જુદાં જુદાં** છે. ઉપ-કરણાેની સ્થિતિ વસ્તુના લાભ પર્ય'તજ રહે છે. ચાેગી-એાએ–જ્ઞાનીઓએ જ્ઞેય અને ધ્યેયની સીમામાં ચરણને સ્થાપ્યા–આરાપ્યા. જ્ઞેય અને ધ્યેયાકાર બની ગયા પછી ज्ञान અને ધ્યાન નિરૂપયાગી છે. તે માત્ર જ્ઞેય અને ધ્યેય-ની સમિપે લઇ જનારાં ઉપકરણા, સાધના, માર્ગા છે. અહીંઆ પણ આપણા પ્રેમી સહ્થી પ્રથમ ચરણ આરાપે છે. તે પ્રેમીના રસ્તાે યદ્યપિ વિકટ પણ બહુજ ડુંકાે છે. જ્ઞાનીઓને, યાગીઓને, ત્યાં પહેાંચતાં વખતે જન્માના જન્મા વહા જાય છે. અર્થાત એક જન્મ કે જન્માંતરે તે સાધે છે. આપણા મસ્ત પ્રેમી પ્રથમ એકજ એજ જન્મે તેને લેટે છે; કારણ અન્યાેએ લક્તિના યાેેગના ઇત્યાદિના લેખાશમાં-પાશાકમાં પ્રેમને પાષ્યા છે, પ્રેમીએ પ્રેમનાજ લેખાશમાં–પાશાકમાં પ્રેમને પાેષ્યાે છે, સુષ્દુ સમજાવવા માટે:---

### શાદૂ લિફ્રીડિત વૃત.

ર્ત્તેય ધ્યેય સ્વરૂપ બેય, સમજો રૂપાજ અગ્નિ તર્ણાં, જ્ઞાની ચાગીજ જ્ઞાન ધ્યાન, સહિતે એના ગણા ઇંધણાં; છે સંચાગી તથાપિ, કાષ્ટ બળતા એમાં કશી વાર લે, છે પ્રેમી ઘૃત મધ્ય આવી પડતાં જ્વાળા મહી જઇ મળે. ભાવાર્થ— જ્ઞેય અને ધ્યેય ઉભય અગ્નિનું સ્વરૂપ છે એમ સમજો. યાગીઓ અને જ્ઞાનીઓ જ્ઞાન અને ધ્યાન સહિત તેનાં ઇંધન—ઇંધણાં છે એમ સમજો. યદ્યપિ ઇંધન કાષ્ટ્ર અગ્નિનું સંયોગી છે પણુ તેમાં પ્રજ્વલતાં કાંઇક પણ વાર—વખત લે છે. પ્રેમી તો ઘૃતરૂપ છે. મધ્યે પડ- તાની સાથે જ્વાળામાં અર્થાત્ સ્વરૂપમાં મળી જાય છે. શમી જાય છે. યોગીઓ અને જ્ઞાનીઓને ધ્યાન અને વિચાર સ્વરૂપે હૃદયમાં પ્રેમ—આસકિત વિના શુષ્કતા રહે છે. પ્રેમીનું હૃદય પ્રેમથી પીગળી રહેલું હોય છે, દ્રવેલુંજ હોય છે. માત્ર સંયોગ થવાનીજ વાર છે. થયો કે મળી ગયું—મુકત અન્યું.

પ્રાયશઃ જેથી બંધન એથીજ મુક્તિ અને જેટહું તે પ્રબળ તેટલી તેથી મુક્તિ સત્વર.

પ્રેમથી મુકિત અને પ્રેમી માક્ષના અધિકારી તો સિદ્ધ કરી ગયા, પણ પ્રેમીઓને સત્વર સ્વસ્વરૂપની સાથે યાગ કેાણું કરાવે છે તે નિહાળીએ. માક્ષ શું છે? બધલી નિવૃત્તિ એનું જ નામ માક્ષ કહેવાય છે. એ બધ તે આપણી જનિવૃત્તિ; તેનું ૮ળલું અને સ્વરૂપમાં ભળલું તેનું નામજ મુકિત. પ્રાયશઃ જે બધનું કારણુ તેજ મુકિતનું કારણ પણ કલ્પી શકાય-કહી શકાય, અને કહેવાય પણ છે કે '' मन एव मनुष्याणां कारणं बंध माक्षया: '' अर्थात् भतु-ષ્યને મનજ એક પ્રકારતું રાગદ્રેષાદિકતું બંધન કરાવે છે. એ મનજ તેથી મુકત થતાં પાછું આપણને માેક્ષની સીડીએ લઈ જાય છે. શૂળની શૂળથીજ નિવૃત્તિ, એ કથન પર'પરા છે. દેહ આપણને બ'ધન પ્રાપ્ત થયું છે, એ દેહ-નાજ પ્રયત્ને આપણે પાતે તરી પણ જઈ શકીએ. જેટલું પ્રુખળ ખ'ધન તેટલીજ તેથી સત્વર મુકિત એ સિદ્ધાંત સમજવાે, કારણ તેમાં તેને તાેડવાના ઉદ્યમનું આધિકય રહે છે. ખહું બાજે સાથમાં હાય તા દાંડી ઝટ ઘર લેળું થવાય છે. પ્રેમીએામાં બ'ધનતું પ્રબળપણું રહે છે અને તેથીજ જ્યાં ત્યાં પ્રેમી સત્વર તરી પાર–કિનારે ગયાના દાખલાએ મળી આવે છે. પ્રેમીના બંધનના સંબંધ નીચેની કવિતા નિહાળીએ:—

ગઝલ.

ત્રેમી ત્રેમીથી અતિરિકત અન્યને નહિ પેખતા છે, આખા જગતમાં એક નિજના ત્રેમીને એ પેખતા છે. ત્રેમી. સંસાર મધ્યે એક એ એથી વશ્યા સંસાર સહુ, એના વિના આ વિધાને એ શુન્ય સઘળા પેખતા છે ત્રેમી. એક એ નિજના સગા નિજની સગાઇ એહથી, ના અવરની આંખથી ત્રેમી સગાઇ પેખતા છે. ત્રેમી. અજાયબી અભિનવપર્હ્ય સુખ સંપત્તિ કે સાહિબી, જે કહેા તે સહુ સનમમાં યાર નિજનાં પેખતાે છે. પ્રેમીન **અાવે નજરમાં ના કશી દિલખર વિના દનિયા વિ**ષે, ચડતી ન એકે ચીજ એ પ્રેમી નિગાહે પેખતા છે. પ્રેમી. છાડી સનમના પેખતા પ્રેમી અવર કાેઇ પ્રભુ, ત્રેમી સનમ પાતાનીને પ્રહ્યુની પ્રતિમા પેખતા છે. ત્રેમી. વર્ષા કે આતપ શીતમાં અટતાં નિશા અધારીમાં, નહિ વ્યાલ વીંધ્રુના લગારે પ્રેમી ભયને પેખતા છે. પ્રેમી. કર પદ છતાં પંચુ લુલાે ચશ્માે છતાં એ આંધળાે, કર પદ પાતાના માશુકા દિલદારને દ્ગ પેખતા છે. પ્રેમી. ના તુચ્છ સેવક સેવ્યની મર્યાદના સ'કાચ ત્યાં, માલીક સનમ નિજને પાતાના નાજ નાકર પેખતા છે. ત્રેમી. ના હયાતિ ત્રેમોની જળથી વિખુડા મીન જ્યમ, ચારિત્રવિજય પ્રેમીની એવી દશાને પેખતા છે. પ્રેમી.

ભાવાર્થ—પ્રેમી પ્રેમીથી અતિરિકત અન્યને પેખ-તાજ નથી, અર્થાત્ પ્રેમના કેન્દ્ર તરીકે પિછાણતાજ નથી. બીજા શખ્દામાં કહીએ તાે પ્રેમી પાતાના પ્રીતિ-પાત્રના શિવાય બીજામાં નફરતજ રહે છે, આખા વિશ્વમાં પાતાના પ્રેમીનેજ તે નિહાળે છે; અર્થાત્ એ મય આખા વિશ્વ નિહાળે છે. સંસાર મધ્યે તે એકજ અને એથીજ

આખા સ'સાર વસેલા તે નિહાળે છે, પાતાના પ્રીતિના પાત્ર વિના આખા વિશ્વને તે શૂન્યવત પેખે છે, એ પ્રેમીને એક પાતાના પ્રેમીજ સગા છે, એક એનાથીજ સગાઇ છે. અન્યની સગાઇ તે દ્રષ્ટિમાં લેખતાજ નથી, અર્થાત્ તે દુનિયાના, વ્યવહારના, સગાંના, સ્ત્રી, પુત્ર, સહાેદર પરિવાર કશાના એ સગા રહેતા નથી. એ પ્રેમી અજાયળી, આશ્ચર્ય, અભિનવતા, નવલતા, માહકતા, સુખ સંપત્તિ, સાહિઓ જે કહાે તે પાતાની માશુક કિ'વા પ્રીતિપાત્રમાંજ **દેખે છે. અને પાેતાની દિલખર વિના તે પ્રેમી કાે**ઈ ચડતી વસ્તુ વિશ્વમાં નિહાળતાે નથી, અર્થાત્ આખા વિશ્વને અરે પાેતાને પણ તેના પેરંની ધૂળ સમાન લેખે છે. તેની દ્રષ્ટિમાં મહદ્ કાેઈ વસ્તુ હાેય, તેને કશામાં પ્રભુતાનું દર્શન થતું હેાય, તેા પાતાના પ્રીતિપાત્રજમાં થાય છે. તે પાતાની સનમનેજ-પ્રીતિના પાત્રનેજ પભુની પ્રતિમારૂપે નિહાળે છે. એ મસ્ત ક્કીર એવા તા નિડર હાય છે કે પાતાના પ્રીતિપાત્રને–પાતાની માશુકને મળવા– ભેટવાના આહુલાદમાં વર્ષા, ઘામ, ઠંડ કે મેઘલી **અધારી** રાત્રીમાં, અડવાણે પગે અટતાં સર્પ વિંધુ કશાના ભયને લેખવતા નથી, ત્યાં તુચ્છ સેવ્ય સેવકની મર્યાદાના સંકાચ પણ નથી, પ્રેમી પાેતાની સનમને પાેતાની માલિક અને પાતાને તેણીની જ જૂતીના નાેકર સમજે છે. હાથ પગ છતાં તે પ્રેમી લૂલાે છે-પંગુ છે, ચસમ છતાં આંધળાે છે, હાથપગ તેના માશુક અને માશુકનાજ દગ ચશ્મથીજ તે દેખે છે-નિહાળે છે. અર્થાત્ એટલું બધું તેમાં પ્રબળ બંધન, પ્રબળ રાગ તેને હાેય છે કે દેહાના વ્યવહારાના પાતે સ્વતંત્ર ચાલસ રહેતાજ તથી. બધાજ પરાધીન-પાતાના પ્રીતિપાત્રનેજ સ્વાધીન બની રહે છે, જળથી વિખ્રા મીનની પેઠે પાતાની હયાતિ પણ પ્રીતિપાત્રના વિયાગે એ પ્રેમી જેતા નથી. ચારિત્રવિજય પ્રેમીની આ દશા નિહાળે છે.

જયાં વફાદારી રહે છે ત્યાં પ્રેમ રહે છે; બેવફાઈ પ્રેમ રહિતપણાની પરિણતિ છે. આપણે ત્યારેજ પાતાનાથી વફાદાર રહી શકીએ છીએ, જયારે આપણું પ્રેમીથી અનિતિરેકત—અપૃથક્ત્વ જોઇ શકીએ છીએ. પ્રેમીમાંજ આત-પ્રોત બની જઈ પાતાના સ્વત્વને વીલાવી દઈએ છીએ. પાતાને બેવફા બન્યા કાઇને કયારે સાંભળ્યા છે? પ્રેમીઓ દેહથી જાદા છતાં પણ અદિતિયજ, ઓતપ્રોતજ, નિજમયજ, એક બીજાના ચાલક, નહિ કે સ્વતંત્ર ચાલક બની રહે છે. આ પ્રમાણે બાહ્યાભ્યંતર પ્રેમીની ઇંદ્રિઓ પાતાના પ્રેમીને આધીન બની જતાં તે ઇંદ્રિઓ સ્વતંત્ર કાંઈ પણ કિયા કરી શકતી નથી અને તેમ હાતાં તેઓને અન્ય વિકારનાં સાધના તરફ આકર્ષવાના અવકાશ રહેતા નથી, અને

એવા પ્રેમી પાતાના પ્રેમી શિવાય અન્યવિશ્વમાં રહેલા લાલચના વિષયાેથી સદા વિરકત રહે છે; તેને એક દેશીય મુક્તિ સ્વતઃ સિદ્ધ થયેલી હેાય છે. આખેા વિશ્વ ખરા વિરકતની માફક પાેતાની દાષ્ટમાં જૂઠાે ઠરી ગયાે હાેય છે. વિરકતથી જે કેાઇ વાતે તે ઉતરતાે હાેય તાે માત્ર એક પગથીયું, તે પાેતાની મુક્તિના માર્ગથી નીચા પાતાની પ્રીતિપાત્રથી અનુરકતપણાના બધનને લીધે છે. તેજ છે; એ બધન ઉપરથી રાગ-પ્રેમ ઉઠાવી લીધા અને પ્રભુમાં સ્થાપ્યા કે તે મુકતજ છે; તેની મુક્તિમાં એટ-લાેજ વિલ'અ છે. તેનાે તે રાગ−તે આસક્તિ ઉઠી જાય છે, અને તે એથીજ કે તેની પાતાના અધનમાં અત્યંત પરિણામી પ્રવૃત્તિ હેાય છે; તેણે ખંધન માત્રમાં અભાવ આણી એકજ એ બંધનમાં આસક્તિ જોડી હાેય છે. આ-સકિતનું પ્રત્યેક નાનું નાનું એ બંધન પણ મનથી તાેડી શકાતું નથી, તેવાં અસંખ્ય કહીએ કે સર્વ બધન તાડ-વાનું જેણે સામથ્ય'–પરાક્રમ કર્યું' છે તે એક ગમે તેવા પ્રભળ ખંધનને પણ તાેડી શકવા સશકત ખની શકે છે; આપણા એ પ્રેમીની તેના ખંધનમાંની અત્યંત પરિણામિ પ્રવૃતિ તેના માેક્ષમાં પણ ઉપયાેગ આપે છે. મૂષળધાર વૃષ્ટિ પડતી હાેય તાે આપણા કાર્યના વેગને રાેકી, લક્ષિત સ્થળે જવાની પ્રવૃત્તિને અટકાવી, આપણે ક્ષણેક ઉભા

રહીએ છીએ. કયાંક પ્રયાણ કરવું હાય તાે મેઘલી તમરા **ઈત્યાદિના શાેર જેર**થી ગા*જ* રહેલી અને ઉડીને ખાવા આવતી રાત્રીમાં આપણે તે કરતા નથી, દિવસ થતાં સુધી તેને મુલતવી રાખીએ છીએ; પ્રેમીએા તેમ કરી શકતા નથી. તેઓ નથી ગણતા વૃષ્ટિને, નથી ગણતા ટાઢ તડ-કાને, ભુખ તૃષા કિ'વા ઉંઘને, નથી ગણતા રાત્રીના ચાેર, શત્રુના કે કશાના ભયને. વ્યાલ, સર્પ, વિછિઓના ઉપર પગ મુકતા એ મસ્તાે સર્વ ભાન શૂન્ય એક પાતાના લક્ષ તરફ પ્રધાવન કરે છે. આવી અત્યંત પરિણામી પ્રવૃ-ત્તિનું આખર એ પરિણામ આવે છે કે ચામાસાના તાેફાન પછી સાગર અને સરિતાએાનાં નીર જેમ પડયાં અને પ્રશાંત બની રહે છે, તેમ એ પ્રેમીઓની મસ્તી પણ શાંતિમાં શમી જાય છે. પ્રશાંતની શાંતિ અને નિશાની ખુમારી પછીની શાંતિમાં તફાવત હેાય છે. મદ્યપી નિશાના ઉતાર પછી કાંઇ એારજ અત્યંત શાંતિ અનુભવે છે, અને આવી સ્થિતિમાં પાતાની સહૂ ભૂલ પ્રેમીને સૂઝે છે. અને જેવી ભૂલવાળી પ્રવૃત્તિમાં પ્રયત્નની અત્ય તતા તેની હાય છે. તેવીજ તેથી અધિક પ્રયત્નની અત્યંતતા પાતાની સુધારણા તરફ ઉઠાવી શકે છે. જે જેવું જેર ચલ સ્વ-ભાવનું-પ્રિયના વિરહે અકળાઇ ઉઠવાનું હાેય છે, તેવું જ નિગ્રહનું જામે છે. જેવી આસકિત પ્રીતિપાત્રમાં પાતાની

હતી તેવીજ આસકિત પ્રભુમાં-માક્ષમાં લાગે છે. જેવા ઉપાસક પાતાની માશુકના હાય છે, તેવાજ-પ્રભુના-મુ-કિતનાે અની જાય છે. સુકત અની જાય છે. કાેેેે સામાન્ય લંપટ-ઉપલકીએ પ્રેમી, પાતાની એકજ ક્ષણમાં લંપટતા તજવાનું અને પુનઃ લંપટતામાં દ્રષ્ટિ જતાં પાતાના ચ-ક્ષુએા ફાેડી નાખવાનું શોર્ય, સૂરદાસ જેવા અસાધારણ લંપટ આદર્શપ્રેમી જેવું ખતાવી શકે તેમ છે! સામાન્ય વિષયાંધાનું લાંપટયપ્રેમ પણ સામાન્ય હાય છે, ચલિત હાેય છે, હુદયની સમજણ પણ ચલિત હાેય છે; અર્થાત્ અંતરંગ નથી હાેતાં, તેવાએા ક્ષણે વિરાગી પણ અની શકે છે, પુનઃ લાલચ તેમને લ'પટતામાં ઘસડી ફે'કી દે છે. ''कम्मे सरा धम्मे सरा" એ વાકય આપણા અંત-રંગ અસામાન્ય મસ્ત પ્રેમીએાએજ પ્રચલિત કર્યું છે. સામાન્યાનું તા કર્મ પણ મંદ છે, ધર્મ પણ મંદ છે, આથીજ તેઓ બેય બાજુથી લટકે છે. તેઓ આસકિત કિંવા વિરાગ બન્નેને વિકારના રૂપમાંજ અનુભવે છે, અર્થાત્ તેમનાં મન ક્ષેત્રમાં તે અ'તર'ગ જામતાં નથી. માટીના ઢેફા જેવું તેમનું મન ગમે તે જળથી ભીંજાય છે. આવા ઉપલકી આએાનાે ભવાેભવ મુક્ત થવા વારાે નથી. શુભ કર્મા ક્ષણેક ઉદયમાં આવે છે, પુન: લાલચમાં વિચલિત અની ખપાવી **દે છે. આપણી** 

ઉભયભ્રષ્ટ સ્થિતિમાં વિશેષ આજ કારણ હેતુભૂત છે. આપણે માેક્ષને પુકારીએ છીએ, પણ આપણી પ્રવૃત્તિ માેક્ષ તરફ પણ બળવત્તર નથી, અર્થાત્ બધા અને માે-ક્ષની વચમાં અટવાયાજ કરીએ છીએ, જન્મીએ છીએ અને મરી જઈએ છીએ. એ વિધિ બધા અને માેક્ષના આરો કયારેય પણ આવતાજ નથી. આપણે બધા કિંવા માેક્ષને માથા સાટે કરી લેતા નથી, બધાનમાં પણ રહેતા નથી. અધાતા નથી, માેક્ષ માટે પણ મચતા નથી, બધુંય ઉપલકીયુંજ કરીએ છીએ તેનું પરિણામ પણ ઉપલકીયું કિંવા નહિવત્જ હાય છે.

પ્રેમના વિભાગ હેાતા નથી, તે આદશ<sup>્</sup>રૂપ એકજ હેાય છે; તેથી અન્ય તેા વિકારજ છે.

આપણને જે ખંધનું કારણ, તેજ માેક્ષનું કારણ. તે ખંધન જેટલું ખળવત્તર તેટલી તેથી સત્વર મુક્તિ. અંતરંગ પ્રેમીઓમાં તેવું ખંધન ખળવત્તર રહે છે અને તેથીજ તે સત્વર તરી મુક્ત બને છે. ઉપલકીઆપણુંજ મુક્તિમાં ખાધક થાય છે. એ વીગેરે યથાશક્ય સિદ્ધ કરી ગયા. હવે પ્રથમના સમજણને ખાતર પાડેલા પ્રેમના વિભાગા તરફ લક્ષ કરીએ. તેમાંના કયા મુજબ આદર્શ સાધક છે તે તપાસી પ્રથમ આપણે કહ્યા મુજબ આદર્શ

પ્રેમને અવલાેકીએ. જે કે પ્રકારાંતરે અર્થાત્ આશક માશુકના પ્રેમના પ્રતિપાદનમાં તેનું કેવું સ્વરૂપ હાય છે તે સમજાવવા પ્રયત્ન કરી ગયા છીએ, પણ આપણે પ્રેમની **આ**ગતમાં–તેના પ્રતિપાદનમાં આશુક માશુકના વ્યવહાર સાંભળવા જાણવા કરતાં, દ'પત્તિઓના શુદ્ધ પ્રેમ શુદ્ધ વ્યવહારનું પ્રતિપાદન સાંભળવા વિશેષ ઇચ્છીએ છીએ. વ્યવહારની દેષ્ટિમાં યદ્યપિ તે પ્રેમ આદર્શ છે, આત્મિક છે, અને યદ્યપિ એકદેશીય છે, તે છતાં તે પર-કીય હાેઇ તેનું કથન શ્રવણ ગહિંત લાગે છે; આપણે પણ આદર્શ પ્રેમમાં દંપતીના વ્યવહારનેજ પ્રધાન માનશ. જે પ્રેમ આત્મિક છે, અંતરંગ છે, એકદેશીય છે તે આદર્શ પ્રેમ કહેવાય છે. આવા પ્રેમીએા આદર્શ પ્રેમીએા, આદર્શ યુગલા, આદર્શ દંપતિએા ઇત્યાદી નામાથી એાળખાય છે. નળ અને દમય'તી, રામ અને સીતા, નેમનાથ અને રાજુલ ઇત્યાદિ યુગલાેના, આદરા<sup>હ</sup> યુગ-લાેમાં સમાવેશ થાય છે. એ આદ**રા** યુગલાેના પ્રેમ એકજ સતત અસ્ખલિત પાતાની પ્રિયા-પ્રિયતમની તરફજ વહે છે, પ્રિયા પ્રિયતમને, પ્રિયતમ પ્રિયાને આ-ત્માના–હૃદયના અસાધારણુ પ્રેમથી ચાહે છે, એકખીજાના સુખે સુખી અને દુઃખે દુઃખી રહે છે. એકબીજાથી વિખુટા પડ્યે પ્રાણા તજવાની અણી ઉપર આવી જાય છે, અને

અવશ્ય વિચ્છેદ નથી મટતા, સંયાગ નથી સધાતા તા મરી પણ જાય છે. જેની હૃદય અને મનની સાથે ગાંઠ પડી નથી જતી તે પ્રેમજ નથી; કિંચ—

> પરે નહિ ગાંઠિ હિયે મન સાથ, ન પ્રેમ ઉસી ઉચરે મતિનાથ; ખરે બિછુરે પર જાય રહ્યા, નહિ પ્રેમ ઉસી પરછીન કહ્યા. યહ નેહીકી રીત હમે નિરખી, નિજ નેહિ હજીર ચહે હરખી; ભલમાતિંગની ઉનકું ભજહૈ, નહિ નેહિકાે સ'ગ કભી તજહૈે• યહ સાંસથી દેહ સનેહ દિખા, ઉખર્યા દમતા મુરદા પરખા: જલસાં પુનિ મીન સનેહ જીડયા, મરી જાત ન જીવત હૈ વિછુડ્યા. પુનિ જાનહુ નેહિ જીરાફકી જેરી, જતે લગી સંગ સકે નહિ છારી: ઉસે ઇક સાથ ભુવિ જનમે, પુનિ એકહ્રી સાથ મરી બિરમે. જનકા બીન માત દુજા પ્રતિકાર,

**બિજોગ ભાગે નહિ પ્રેમ બિકાર:** 

# જ્યું હિ અસ્ત્ર ફંટે વિઘટે નહિ પાત ત્યું પ્રેમ ન ત્યાગે અક દુર હોત.

ભાવાર્થ —જેની ગ્રંથી હુદય અને મન સાથે પડતી નથી. અર્થાત્ જે હૃદય અને મનથી પાેષાતા નથી તે પ્રેમજ નથી, પ્રેમીથી વિછુડતાં વિચ્છેદ થતાં પણ જ્યાં જીવનની સ્થિતિ છે તેને પ્રવિણા–પ્રમીએા પ્રેમ વ્યવહર-તા-એાળખતા નથી. નેહી જે પ્રેમીઓ તેના એક આ અચળ નેમ છે કે તેઓ નિરંતર પાતાના પ્રેમીને પાસે જ-નજરની સમીપેજ ઇચ્છે; પ્રેમીએ માતને શ્રેષ્ટ ગણી તેને લજશે–અ'ગીકાર કરશે, પણ પ્રેમીના વિચાેગે જવ-નને રાખી વિચાગ સહી શકશે નહિ. આ દેહ અર્થાત્ શરીર તેના ધાસ-પ્રાણાની સાથે ખરા પ્રેમ છે, તે દમ ઊખડી ગયા-ચાલ્યા ગયા કે એ પણ મુડદુંજ બની રહેવાના; જળથી મીનના-માછલાના સ્નેહછે તેના વિછાહ થયેા કે તુરત મરી જશે, જીવનને ધારી શકશે નહિ. વળી ખરા પ્રેમી તેા જુરાફ પક્ષિની જેડી છે કે છવતાં સુધી સંગ છાડતાંજ નથી. ઉભય એકજ સાથે (સંલગ્ન) ભૂમિ ઉપર જન્મે છે અને સાથેજ મરી અળપાય છે. પ્રેમીનાે વિચાગ થયે જેના જીવિતના અંત નથી, પ્રેમી વિખું પડયે જે છવિતને ધારણ કરી રહે છે, તેના પ્રેમ તે ખરા પ્રેમ નથી, માત્ર એ તાે ઇંદ્રિઓની ઇચ્છાએ ને-

વિકારાને પાષનારા શરીર સંબંધ છે. વસ્ત્ર ક્!ટે પણ પોત જે રંગ પાકા તે ઉપટતા નથી, તેમ સ્નેહીના વિ-યાગે શરીર તજી શકાય પણ પ્રેમ તજી શકાતા નથી એનુંજ નામ પ્રેમ છે. શિવાય તે પ્રેમના પવિત્ર નામને વગાવવા તુલ્ય આ લેખક માને છે.

આવા આદર્શ પ્રેમીઓના પ્રેમ જે દિશામાં વહોા તે વહ્યો, જામ્યા તે જામ્યા, જે કદીજ ઉખડવાના નહિ. કિંવા ઘટવાના નહિ, તે એકજ અવિચ્છિન્ન રહેવાના, કેન્દ્રગામીજ રહેવાનાે. અનેક કિ'વા નાેેબે નાેબે સ્થાને પ્રોદ્ભૂત નહિ થવાના, એવા પ્રેમ એ તા વિકાર છે, એ વિકારને તેા લ'પટા પાષે છે, કામુકાજ શરીરના ઇંદ્રિ-એાના વિકારજન્ય પ્રેમના ઉપાસક હાેય છે. લંપટા આજ એકમાં સુંદરતા નિહાળી પ્રીતિ સજે છે, કાલે ખીજુ ચડિયાત સૌન્દર્ય નિહાળતાં પહેલાંને તજી અન્યથી લપટાય છે. ખરા પ્રેમીઓ-આત્મિક પ્રેમીઓ પાતાના આત્માથી વસેલાં પ્રિયા કે પ્રિયતમ એકનેજ સુંદર, એ-કનેજ શ્રેષ્ટ, એકનેજ સુશીલ, એકનેજ શુરવીર, એક-નેજ સર્વ કાંઈ, દ્ર'કામાં સર્વ'સ્વ માને છે. અને તેથી અતિરિકત સુરૂપને પણ કુરૂપ, દિવ્યને પણ અદિવ્ય, શ્રેષ્ટને પણ નેષ્ટ, સુશીલને પણ દુશીલ, શુરવીરને પણ કાયર નિહાળે છે. પ્રેમીથી અતિરિકત અન્યમાં નિરાદાર

વિના તેના પ્રેમમાં જોઇએ તેવી સ્થિતિ રહેવી અસંભવિત છે. આવા પ્રેમીએા–પુરૂષાે વિશ્વ અધા પુરૂષમય અર્થાત્ પાતાની પ્રિયતમાથી ભિન્ન–અતિરિકત નારીઓની સ્થિતિ હ્યાતિથી રહિત નિહાળે છે. સ્ત્રી-વદ્યભા પાતાના વદ્યભથી વિશ્વના તમામ પુરૂષ વર્ગ ને પુરૂષત્વથી રહિત કલખ–ન-પુંસકાે વ્યંડળાજ કિંવા નિજના સ્વરૂપે અર્થાત્ નારીમય જ નિહાળે છે. પ્રેમીએા પ્રિયતમા કિ'વા પતિ, પાતપા-તાથી ભિન્ન જાતિરૂપે કાઇને પેખતાંજ નથી. એટલે કે પતિ પત્નિમાં સમસ્ત નારી જાતના વિલય કરે છે, પત્નિ પતિમાંજ અધી પુરૂષ સંસ્થાના વિલય કરે છે, બીજા શબ્દેામાં કહીએ તેા સ્ત્રીની દૃષ્ટિમાં સ્વામી વિના અપર કાેઇ પુંરૂષજ નથી, સ્વામીની દષ્ટિમાં પાેતાની સ્ત્રી વિના અપર કેાઇ સ્ત્રીજ નથી. સંસાર મનુષ્યેાથી વસ્યેા છે, **્યવહાર મનુષ્યાે વડે કરીનેજ છે. મનુષ્યાેથીજ વિશે**ષે કરી વ્યવહારીને વ્યવહરવાનું છે, તેથી તેમનાથી બાેેેેલવા, ચાલવા વ્યવહરવા માટે જુદાં જુદાં નામનું–વ્યવહારનું પૃથકત્વ અંગીકાર કરવું પહે છે; તેથી બાઇએા, બહેના, માતાએા; ભાઇએા, પિતાએા ઈત્યાદિ સ્વામી ભાવના સ્ત્રી ભાવના પરિચય અને એાળખાણ બન્યાં રહેવા તેવા જૂદાં જુદાં નામા વ્યવહરાયાં છે, પૃથક ધર્મ, પૃથક વ્યવહાર નિયાજાયા છે, અને તે તે પ્રત્યેકને અનુકુળ ધર્મ પ્રમાણે

વર્ત વાના વિવેક સમારાપિત કરવામાં આવ્યા છે. વિશુદ્ધ વ્યવહાર, વિશુદ્ધ પ્રેમ વિના સંભવતાજ નથી, અને આ-પણે નિહાળીએ છીએ કે કેટલાક પ્રેમની પિછાણ રહિત લંપટ કામુકામાં જેની સાથે ન શાેલે, ન ઘટે તેવા ગ-હિત વ્યવહારાં સેવવામાં આવે છે. ગમે તેમાં યથેચ્છ વિપરીત આચરણ સેવાતું જેવામાં આવે છે. ધર્મ માત્રના પાયા શીલ છે. ધર્મના અનુષ્ટાનના ક્લિતાર્થ શીલ આ પ્રેમથીજ હૈંયાતી ધરાવે છે. આ પ્રેમથીજ પ્રાણાંત સંકધ્**ટા** પડતાં છતાં પણ પુરૂષાએ–પત્નિઓએ પાતાના શીલનું સંરક્ષણ કર્યું છે; આ પ્રેમથીજ સ્વામીભકત પતિભકત પ્રમદાએાએ પાતાના પ્રિયતમ સ્વામીના પરલાેકગમને જ્યાં વૃક્ષ ત્યાં છાયા, જ્યાં ખ્રહ્ય ત્યાં તેની માયા, જ્યાં જીવિતનાથ ત્યાં જાયા, એ નિયમના સ્વીકાર કરી તેને માન આપી સ'સારની, સગાંની, સહાેદરની, સ'તાનાની માયા અને મમતાના ત્યાગ કરી, સતીત્વને પ્રકટાવી. તેઓની સાથે ચિતા પ્રવેશ કરી સહગમન કર્યું છે. આ પ્રેમથીજ પ્રિયતમાના વિયાેગે પ્રેમાળ પતિએાએ હૃદય**છિન્ન** આકંદ−રૂદન કર્યું છે. સ્થાવર જ'ગમ માત્રને પાેતાના સકરૂણ રૂદના–લાપથી દયામાં–કરૂણામાં દ્રવીભૂત કર્યા છે. પીગળાવી દીધાં છે. મનુષ્યા, પ્રાણીએા, પશુએા, વના, વૃક્ષા, લતાઓ, પર્વતાને રૂદનથી ગજાવી મૂકયાં છે. આ-

કંદના આક્રોશથી ગદ્દગદ્દ ગીરાથી સ્થ'ભિત–કંપિત કર્યો છે, દયાથી–કરૂણાથી ડેાલાવ્યાં છે. ( આના પુરાવામાં– સાળીતીમાં રઘુવંશમાં અજવિલાપ સુપ્રસિદ્ધ છે. ) પ્રિયા વિના વિશ્વને શુન્ય સમજી આત્મવિસર્જન કરી જીવિતના છેડા આથ્યા છે, કિંવા નિરાસકત વિરકતની જેમ શુન્ય-તામાંજ આખી જ દગીને ગાળી છે; કેટલાંક પ્રેમી યુગ-લાેએ ભવાંતરના–આત્માનાં પ્રેમીના સંચાેગ માટે <mark>ખી</mark>જાથી નકરત ખતાવી છે, કોમારવત્ત ધારણ કરેલ છે, પાતાના આત્માના પ્રેમી શિવાય બીજાને પસંદ કર્યો નથી. તે તે પ્રાપ્ત થયેજ તેમને વર્યાં છે. આવા આદર્શ પ્રેમ, આવા અંતરંગ પ્રેમ, આવા આત્મિક પ્રેમ, આવા વિભાગ રહિત અર્થાત સ્થાને સ્થાને રૂચિ-આસકિત નહિ સમજનારા-એકદેશીય પ્રેમ, એજ ખરા અધ્યાત્મ પ્રેમ છે. અને એ પ્રેમજ મુકિતના સાધક છે.

ગૃહસ્થાશ્રમને જે સર્વ આશ્રમનું શિરામણી, વિના ત્યાગ, વિના યાગ, વિના તપશ્ચર્યાની પ્રવૃત્તિ, જે મુક્તિનું સાધક માનવામાં આવ્યું છે, તે સકારણ છે, નિરથંક અમથું જ તેમ માનવામાં આવ્યું નથી. તેમાં વિકૃત પ્રેમ-ના ત્યાગ છે. ગૃહિ ગૃહિણીથી, ગૃહિણી ગૃહિથી, કિંવા પતિ પત્નિથી, પત્નિ પતિથી, આત્મસંતુષ્ટ રહે છે, કૃતકૃત્ય રહે છે; તેમના ઇષ્ટથીજ પ્રેમના યાગ અન્યા રહે છે. પતિના આરાધનાર્થ-અનુરજનાર્થ પત્નિ પ્રાણ કે પિંડ કશાની પરવા કરતી નથી. પ્રાણાંત કષ્ટો સહીને પણ અ-નુકુળ સેવાથી–પરિચર્યાથી પાેતાના હૃદયેશ્વરને પ્રસન્ન રાખે છે, પતિ તેનું લાલનપાલન કરે છે, ઈત્યાદિ તેમાં પ્રેમના ઉપચારા ઉગ્ર તપશ્ચર્યા છે. અતિથિ સત્કાર જેવા ઉત્તમ યાેગ પણ ગૃહિઓનેજ સાંપડયાે છે, અને તેથીજ તે મુકિતનું સાધક છે. ગૃહિએા ? ગૃહિણીએા ? આવા ગૃહસ્થાશ્રમ ચલાવતાં તમારે મુકિતને માટે, આત્મિક ક-લ્યાણ–આત્માના ઉદ્ધારને માટે; નથી તેા યાેગની અગત્ય, નથી તેા તપશ્ચર્યાની અગત્ય, નથી ત્યાગની અગત્ય કે નથી વિરાગની અગત્ય. તમે એ સહુના આધારભૂત પ્રેમના ચાેગથી, પ્રેમની તપશ્ચર્યાથી પાેતાના અનુસ'ગી વિના અ-ન્યમાં પ્રીતિ–વિકારના ત્યાગ–રહિતપણાથી–વિરકતપણાથી સ્વયમેવ માક્ષનાજ માર્ગ ઉપર છા.—

# ज्ञानस्यैव माहात्म्यं वैराग्य स्यैव वा पुनः। यत्के।ऽपि कर्मभिः कर्म भ्रंजाने।ऽपि न बध्यते॥

ભાવાર્થ—આ તે જ્ઞાનનું માહાત્મ્ય છે કે વૈરાગ્યનું કે કાઇ કમ'થી, કમ'ને ભાગવતાં છતાં પણ ખંધનને પ્રાપ્ત થતા નથી. ઉકત સુભાષિત જ્ઞાનીઓએ-અનુભવી-ઓએ ગૃહિઓની સ્થિતિને લક્ષીનેજ ઉચાર્યું છે. ગૃહિઓ! સ્ત્રી પતિમાં સુખ દેહના વિલાસાદિક કર્મોથી કર્મને ભાે-ગવતાં છતાં, પણ તે ગૃહસ્થ ધર્મના યથાર્થ પરિપા-લનવડે તેના અધનને પ્રાપ્ત થતા નથી, અને મુકિતના-માક્ષના માત્ર અધિકારીજ રહે છે. પાતાને પ્રાપ્ત ધર્મના યથાર્થ પાલનનુંજ આ માહાત્મ્ય છે. તે જ્ઞાનનું કિંવા વૈરાગ્યનું કશાનુંજ માહાત્મ્ય નથી, અને ખરું કહીએ તેા યથાર્થ ગૃહસ્થધર્મ તું પાલન કરનારા ગૃહિએા જ્ઞાની અને વિરકતજ છે. વિચાર એ જ્ઞાનનું સ્વરૂપ છે. ખરા ગૃહિ-એામાં દાંપત્ય કર્ત'વ્યના વિચાર રૂપે જ્ઞાન, અને પાેતાને દાંપત્ય વ્યવહારમાં મળેલાં શરીરાે શિવાય અન્યમાં આ-સક્તિના ત્યાગરૂપે વૈરાગ્ય ઉભય રહેલાં છે, અને આથીજ તે જ્ઞાની અને વિરક્ત હેાઈ માેક્ષને–મુક્તિને પાત્ર છે. યદિવા કેવળ પ્રાથમિક કર્મના અભાવે મુક્તિ–માેક્ષ હાેય તા જ્ઞાનીઓના વિચાર, વિરક્તાના વૈરાગ્ય એ કર્મ નથી તાે બીજું શું છે ? એ પણ કર્માજ છે. પ્રત્યેક સ્થિતિનાં આશ્રમના ધર્મા વ્યવહારના રૂપે સ્થુળ કિંવા સૂક્ષ્મરૂપે કર્મ તા તેમાં રહ્યું જ છે. કેવળ કર્માભાવ તા ત્યારેજ થાય છે કે જ્યારે જીવ સુકત ખને છે, સુકિતની પ્રાપ્તિ પર્ય'ત તેા કર્મ' રહેલુંજ છે, પછી તે જ્ઞાનીએાના વિચાર રૂપે હા, વિરકતાંના ત્યાગ રૂપે હા, તપસ્વીઓના તપરૂપે હા, ભકતાની ભકિત રૂપે હાે કિ'વા ગૃહસ્થાના દાંપત્ય વ્યવહાર રૂપે હાે, પાતપાતાને પ્રાપ્ત ધર્મીનું-કર્તવ્યનું યથ થ પાલન એ કર્મ છતાં અકર્મ-કર્મ રહિતપા જે. <mark>જો એમ ન હ</mark>ાેય તાે જ્ઞાનીએા સ્વસ્વરૂપનાે વિચાર કરતાં ત્યાગીએા ત્યાગના ધર્મોના અંગીકાર કરતાં, પણ કર્મથી લેપાવા જોઇએ. એ પણ તેટલું કર્મ આચરે છે. ભાઇએા ! તેનું રહસ્ય એ નથી. એનું રહસ્ય આ છે કે તદ્દતદ્ વિ-ષયક જે વિધિ અને નિષેધના જ્ઞાન રહિત કર્મ'રૂપે જે અકર્મ-વિરુદ્ધ કર્મ તેને બંધનનું કારણ માન્યું છે. સ્પષ્ટજ છે કે સ્વસ્વરૂપના વિચારમાં ભ્રાંતિ રૂપ વિચારને આદર આપે અર્થાત જ્ઞાની ભૂલે, વિરકત ત્યાગી ત્યાગની સ્થિતિને તેને ઉચિત કર્મોને ચુકે તેા, યદ્યપિ તે જ્ઞાની અને વિરક્ત છતાં ઉલટાં ખધનને પ્રાપ્ત થાય છે. તેમજ ગૃહિએા પાેતાના ગૃહસ્થ ધર્મને–દાંપત્ય શુદ્ધ વ્યવહારને ચુકે, એક બીજા પ્રત્યે વફાદાર રહેવા, અને અન્યથી નિરાસક્ત ભાગના વાંચ્છા રહિતપણાના ત્યાગરૂપ કર્મ; અર્થાત અ-કર્મ એટલે કે ગૃહસ્થ ધર્મથી વિરૂદ્ધ કર્મને કરે તેા તે **બધ'નનેજ પ્રાપ્ત કરાવે છે.** જ્ઞાનીએા અનુભવીએા આ-પણા જેવા અલ્પ મતિવાળા નથી હાતા કે કર્મના નિ-યમમાં, તેના સ'કેતમાં એટલું ખધું અજ્ઞાન−જ્ઞાન રહિત-પણું અતાવે. અને '' એ તે જ્ઞાનનું કિંવા વૈરાગ્યનું મા-હાત્મ્ય છે કે શું ? " તેવી શ'કાના ગુ'ચવાડામાં પડે. તેએાએ પ્રશ્ન રૂપે એ સુભાષિત ઘડી–ઉપજાવી તમને પ્ર-બાે <sup>દ</sup>યાં છે કે ભાઇએા! ગૃહીએા! તમારા જેવા કાેેેે ભાગ્યશાળી છે કે જે સ્થિતિ અર્થાત બધરહિતપણ જ્ઞાનનું કિંવા વૈરાગ્યનું માહાત્મ્ય છે, જેના માટે અમારે વિચારની-ત્યાગની પરાકાષ્ટાએ પહેાંચવું પડે છે, તેને તમે સદ્દશુરૂએ સત્તશાસ્ત્રે, વ્યવહારે ખતાવેલા સામાન્ય નિય-માનેજ અ'ગીકાર કરી–પાળી તે પ્રમાણે વતી' સુલભતાથી પ્રાપ્ત કરી શકાે છાે. અમારી પેઠે તમારે વિચારની કિંવા ત્યાગ અને તેની કષ્ટપર પરાવાળા ધર્મોની કાંઈજ ખટપ-ટમાં પડવાનું નથી, તમારે વિચારને માટે મતિને શ્રમ આપવાના નથી, ત્યાગના વિષમ નિયમાનું કષ્ટ સહવાનુ ઉઠાવવાનું નથી. તમારા માટે જ્ઞાનિએા–અનુભવિએા એ બધું કરતા ગયા છે, તેમના બાેધેલા માગે<sup>૧</sup> તમારે માત્ર વર્તાવાનું છે, અને તે પણ કષ્ટરહિત બની શકે તેવા, અણગમતા નહિ પણ મનને રૂચે તેવા છે. તમને તેઓએ ગુહુ ખાંધી બેસવાની છૂટ આપી છે, પરણવાની ખ્રહ્મચર્ય ધર્મ પાળી**ન શ**કાે માટે પતિ પત્નિ કરવાની છૂટ અાપી છે, નિયમિત રીતે પાતાને પ્રાપ્ત સ્વામી કિંવા સ્ત્રીની સાથે ભાેગવિલાસાદિક દેહના સુખાેની પણ છૂટ આપી છે. આથી અધિક પછી તમારે શું જોઇએ ? અને આથી સુલભ નિયમ પણ કેવા હાય ? એટલું પણ તમે ન પાળી

શકા . છટમાં વિશેષ છટ લઇ દેહના-ઇંદ્રિઓના સુખમાં અત્યંત આસકત બની જઇ ઉન્માગે વહુન કરાે, પરસ્પર પતિપત્નિએ પાળવા જોઇતા ધર્મ ક્ષાપા તા, તમે માક્ષના નહિ પણ અંધનનાજ અધિકારી છેા, મણિ નહિ પણ મેશનાજ ગ્રાહક છાે, સુખ નહિ પણ દુઃખનાજ અભિલાષી છેા. અમે જ્ઞાનીઓ–ત્યાગીએા કેવી કષ્ટ પર'પરા સહીએ છીએ, તમારે તેમાંનું કશુંજ સહવાનું નથી. બેઠાબેઠાજ એળેસેળે બંધન રહિત થવાનું છે. અમારી સ્થિતિ જેતાં તમને સુખની-સરલતાની પર'પરા છે. તેના ઉપયોગ ન સેવાે અને પ્રાપ્ત સુખમાં પણ એાછપ–ન્યૂનતા–ખામી નિહાળા તા અમે કહીએ છીએ કે તમે આંખા છતાં પણ આંધળા છા, મતિ છતાં પણ મૂઢ છા, જ્ઞાન છતાં પણ જ્ઞાન રહિત ગમારાે છાે, વિવેક છતાં પણ વિવેક રહિત પશુએા છાે.

ગૃહિઓ! આવા માેક્ષના સાધક ઉત્તમ ગૃહસ્થાશ્ર-મનું યથાર્થ પાલન કરા, વિકાર નહિ પણ પ્રેમને ભળે, શરીરમાં નહિ પણ સ્વરૂપમાં-આત્મામાં પ્રીતિ સળે, આત્મામાં-આત્માના ગુણામાં અનંત સો દય, અનંત તૃષ્તિ રહેલી છે. તમે શરીરમાં સો દય, શરીર વ્યવહા-રામાંજ સુખ અને તૃષ્તિના ભૂલાવામાં પડયા છા, તમે આત્મિક પ્રીતિને અનુભવવા તેનું સો દય, તેનું સુખ, તેની તૃષ્તિ અનુભવવા પ્રયત્ન કર્યો નઘી. તે અનુભવ્યાં નથી, અને તેથીજ શરીરમાં પ્રીતિને સજને બેઠા છા, ઇંદ્રિઓ અને તેના વિકારાને પાષી રહ્યા છા, પ્રયત્ન કરા અને તે અનુભવા. પ્રીતિના-પ્રેમના સ્વસ્વરૂપમાં ઉપયાગ એજ ક્લિતાર્થ છે. નહિ કે દેહમાં. કિંચઃ—

### માલિની **ટુ**ત.

જરૂર પ્રીતિ સજે છે, દેહમાં કામ અધિ, સ્વરૂપ થકી રહે છે, શ્રેષ્ટના રે સંખધ; ગણતી ન કદી પ્રેમે, નેમના દેહ નેમ, તજ્યું જગ નિજ નેમે, રાજીલે કીધું તેમ.

યિંદ શરીરજ હાયે, જો સંબંધે પ્રમુખ, મળતુંજ કદી હાયે, નિત્ય એનાથી સુખ, કયમ નથી સુખ થાતું, બાેલીએ સ્નાન લાગે, જરીક સ્પરશી જાતાં, ચેતને પિંડ ત્યાગે.

સુખ ગણી બહુ જેને, સાંડમાં લેઇ સૃતા, નિરખી રજ ભરાણી, પાંપણે નિજ લૂતા, પ્રિયતમ વપુ એવું; પ્રાણથી મુક્ત થાતાં, બહુ જન નિરખ્યું છે, વાયસે ફાલી ખાતાં. તદ્દપિ કયમ જણાએ, એ થકી લગ્ન પ્રાંતિ, નથી વિલય જણાયા, ત્યાં સુધી પ્રેમ ભ્રાંતિ;

3

મરીજ અળગું થાયે, આયુની દારી ખૂંટે, નિજ ચુક નિરખાયે, માહનાં ચશ્મ ફૂટે. મુરખ સમજીનું છે, અંતિમ જ્ઞાન એક, સમજી કરી લીએ છે, પ્રાયશાઘે વિવેક; મુરખ હૃદય ભ્રાંતિ, માહમધ્યે પડે છે, પ્રથમ થવું જ જોઈએ, જ્ઞાન છેડે જડે છે.

ભાવાર્થ—કામુકાે, વિષયાંધાનીજ પ્રીતિ શારીરિક અર્થાત દૈહિક હાય છે, શરીરનાજ ઉપલાગમા તેને તુષ્ટિ સમજાતાં તેના પ્રેમની સ્થિતિ એટલામાંજ અર્થાત શરી-રમાંજ રહે છે. શ્રેષ્ટાે–આદર્શ પ્રેમીઓ–આત્મિક પ્રેમીઓના વિહાર-પ્રેમાપચાર આત્મિકજ હાેય છે, રાજુલના નેમનાથ પ્રત્યેના પ્રેમ આત્મિક પ્રેમ હતા, દૈહિક નહિ હતા; તા નેમનાથે સંસાર તજી ત્યાગ અંગીકાર કર્યો, તેણે પણ ત્યાગ અ'ગીકાર કર્યો. જે શારીરિક તેનાે પ્રેમ હાેત તાે, ઉપભાેગના ્સુખની લાલચ તે મૂકી શકત નહિ, અને નેમનાથને ભૂલી ્બીજાને વરત–પરણત; પણ નહિ, તેણે તેા બાહ્ય ઉપ-ભાેગઇદ્રિએાની પશુ ચેષ્ટાવાળી કાસુકાેની—વિષયાંધાેની સ્થિતિને ધિક્કારી છે; નેમનાથના નાના ભાઈ રથનેમી તે ાગુલના શરીર ઉપર, તેના રૂપ ઉપર માેહિત હતાે, તેનાથી ્શરીર સંખંધના એચ્છુક હતા, પણ આપણી નેમનાથના આત્માની પ્રેમીએ-મસ્ત યાેગિનીએ તેને ધિકારી-તિરસ્કારી

કાઢયા હતા. વિકારીઓ ? પ્રેમના વિષયમાં જે શરીરના સંબંધજ મુખ્ય હાય, એથીજ ખરા પ્રેમનું અને નિત્યનું સુખ મળતું હાેય તાે, એ શરીરને ચૈતન્ય-આત્મા છાડી ચાલ્યાે ગયે પછી કેમ જણાતું નથી ? અને ઉલટા તેને જરાક સ્પર્શો જતાં સ્નાન લાગે, અલડાઇએ એમ બાેલાે છાે ? તમારી એ પ્રવૃત્તિ પણ જણાવી આપે છે કૈ પ્રીતિના–પ્રેમનાે શરીર સાથે દાવાે નથીજ; પણ આત્માની સંગે છે, અને તેની સંગે એ પ્રીતિ-એ પ્રેમ પણ સિધાવી જાય છે. એ દેહમાંજ પ્રેમના દાવા હાય તા જેને ઉમર પર્ય'ત સાેડમાં લઇને વ્યવહરતા–સૂતા એવું માશુકનું શરીર પ્રાણાથી મુક્ત થતાં એ આશકાેએજ બાળી ભસ્મ કીધું છે, કિંવા વાયસ, ગીધ, શુંગાલાેએ ફાેલી ખાતાં જોયું છે, ચૈતન્ય રહિત ખન્યે ઉપલાગને માટે સંગ્ર**હી** શકાયું નથી, એ પણ બતાવી આપે છે કે પ્રેમ આત્માના ઉપભાેગી છે, શરીરનાે નથી. કાેઈ કહેશે ત્યારે તેમાં લગની–પ્રીતિ કેમ લાગે છે ? પ્રેમ કેમ જેવામાં આવે છે ? એનાે એટલાેજ ઉત્તર કે જ્યાં સુધી વિલય જેવામાં તેના આવ્યા નથી–નિત્ય મનાઈ ગયું છે. ત્યાં એવી પ્રેમની ભ્રાંતિ મનાયેલી છે; જ્યારે એજ મરી અળગું થાય છે ત્યારે તેના વિરદ્ધિઓ-વિયાગી આશકા વિચા-રની–જ્ઞાનની–સમજણની દૃષ્ટિ ઉપર આવે છે, તેમના

માેહના પડળ ટૂટે છે, અને ભાન ઠેકાણે આવે છે. પછીજ તે નશ્વર શરીરના પ્રેમના–પ્રીતિના પણ નશ્વરપણાના ખ્યાલ લાવે છે. શાધત આત્માથીજ પ્રેમ હાવા નોઇએ, એવાે વિવેક કરી શકે છે. મૂર્ખ અને સમજી–વિવેકીનું આ વિધિ તો અ'તિમે એકજ જ્ઞાન હાય છે. અર્થાત્ જે સમજણ ઉપર વિવેકી છે, તેજ સમજણ ઉપર મૂર્ખ પણ વહેલા માેડા અનુભવની ઠાેકર ખાતાં જન્મ જન્માંતરે પણ આવે છેજ. વિવેકી પ્રાયશઃ આ સમજણની સ્થિતિના પહેલાે વિવેક કરે છે; મૂર્ખ માહ કિંવા ભ્રાંતિમાં પડી જઈ તે વિવેકને ભૂલી જાય છે-વિસારી દે છે, અને આમ થતાં પ્રથમ જે જ્ઞાન થવું આવશ્યક હતું; તે રહી રહીને છેડે–અંતે મળે છે, મૂખ' અને સમજુ કિંવા આદ**શ'** પ્રેમીએ৷–આત્મિક પ્રેમીએ৷ અને કામુક–વિષયાંધા, ઇંદ્રિ-યાેના વિકારાેને પાેષનારાએામાં, તેમની સમજણમાં આટલાે ્તફાવત છે. ગૃહિએા ! નરનારીએા, આત્મામાંજ પ્રીતિ– સાૈંદર્ય એ સમસ્તને દેખા. શરીરમાં નિહાળા નહિ. તમને ુએજ શરીરની પ્રીતિ ઉન્માર્ગ ઉપર ચડાવે છે, <mark>ખરા</mark> . પ્રેમના−મુકિતના પ'થથી વિચલિત બનાવે છે; દાંપત્યધ-∙ મેંશીલ, તમારી પ્રિયા અને પ્રિયતમ તરફની સચ્ચાઇ, વકાદારીની કરજથી તમને નષ્ટભ્રષ્ટ અનાવે છે. જેતું સ્થિત્ય તર છે, જેનું પરિવર્ત્ત છે, જેને જરા મૃત્યુ, વ્યાધિ

ઉપાધિ લાગેલાં છે, જે મૂત્ર પુરિષ જેવા <u>દુ</u>ગ"ધી પદા-ર્થાનું આલય છે, જે અસ્થિ, ચર્મા, રકત, માંસ, મેદ, મજળ, શ્લેષ્મ, કરૂ, વાત, પિત્ત જેવા ગહિત પદાર્થોનું ખનેલું છે એવું શરીર પ્રીતિમાં મુખ્ય, લલચાવવામાં સુંદર આકર્ષક કેમજ હાેઇ શકે? આજે તે સુંદર છે. કાલે ૦યાધિ, ઉપાધિ, ચિ'તાથી કિ'વા કિ'ચિત્ કાળે વૃધ્ધ વયે કુરૂપ અને બેડાળ બને છે, તે ઘડીએ તેમાં પ્રીતિ તા શાની ઉપજે ? પણ તેને જેવું એ ગમતું નથી. આપણે તેના સામુંએ જોતા નથી. તે ઘડીએ, તે પ્રત્યે આપણાજ તે નક્રતવાળા વ્યવહાર સાખીત કરી આપે છે કે, પ્રીતિમાં એ શરીર મુખ્ય નથી, સુંદર નથી, આકર્ષક નથી. પણ અક્સોસ! આપણે પ્રારંભે તે જ્ઞાન ભૂલી જઇએ છીએ, તેમાં જુવાનીના–તારૂષ્યના લાેહીના મદમાં પ્રીતિને સજઐ છીએ. આત્મિક પ્રીતિ, આદરા પ્રેમ, શીલ ઈત્યાદિને ભૂલી જઇ હુદયમાંથી દેશવટા દઇએ છીએ, પાપની યાતનામાં પીંડને નાખીએ છીએ. માનવ જન્મ જે મુક્તિને મેળવ-વાના ફલિતાર્થ માટે મળ્યાે છે તેને તુચ્છ જારીમાં પડી - જન્મ મરણુની યાતનામાં નાખી દઇએ છીએ. આત્મામાં, આત્માના ગુણામાં પ્રીતિને ભૂલાવી ઇંદ્રિએાજ-તજજન્ય-વિકારજ અસત્ય–જૂઠા પ્રેમમાં તમને જોડે છે. ઢું દા કિવા લુલા અથવા તદ્દન હાથ કિંવા પગ રહિત, કશીજ

હાથની, કે પગની પ્રવૃત્તિ કરી શકે છે? નહિજ. માના કે તમે પણ ઠુંઠા કિ'વા લુલા અથવા તાે હાથ કિંવા પગ રહિત છા. આંધળા કાંઈજ નિહાળી શકે છે? નહિ. તેની ચક્ષુઇંદ્રિયનાે અભાવ હાેતાં, તેની દેખવાની પ્રવૃત્તિ ટળી જતાં, તેની દષ્ટિમાં આ સારૂં, આ નરસું, આ સુરૂપ, આ કુરૂપ અને તજુન્ય રાગ, માહ, વિકાર કિંવા નિરાદર એ સમસ્તના અભાવ છે અર્થાત્ તેને તા શ્રેષ્ટ કિ'વા નેષ્ટ, સુરૂપ કે કુરૂપ, સુંદર કે બેડાેલ બધુંજ સરખું છે: તમે પણ આંધળા બની જાએા. માહના, આકર્ષણના. विधारना अने तेना पेषिणना क्षेत्रभां नाणे तेवा विष-યાને નહિ નિહાળવા કટીબદ્ધ થાએા, આંખાે મીચી જાએા, તમને પછી તેમાંનું કશુંજ જણાશે નહિ. તમે કશી વસ્તુ નિહાળા તા તેમાં શ્રેષ્ટતા–સુંદરતાનું ભાન થઇ તમારી ખુધ્ધિને વિકાર-માહ થાયને ! ખસ નિહાળાજ નહિ.

આંધળા તેમ કરી શકે. દેખતા છતી આંખે દેખતા છતાં એવું નિરાધનું કષ્ટ પર'પરાવાળું વત્ત શી રીતે પાળી શકે ? એવી તમારામાં અશક્તિ—સામર્થ્યના અભાવ, નિ-ખળતા તમને લાગતી હાય–જણાતી હાય તા ભલે નિહાળા –જીઓ ! પણ તે તમારા પતિપત્નિનાં શરીર જે તમારા પ્રેમના કેન્દ્રો છે તેનેજ નિહાળા, તેનેજ જીએા, તેનેજ સુંદર નિહાળા, તમારી દબ્ટિમાં તેનેજ શ્રેષ્ટ સર્વ કાંઇ

અને તેમાંજ તમારૂં સમસ્ત છે એમ નિહાળા. બીજે ત્રીજે જેવાની–લલચાવાની પ્રવૃત્તિ કરતાં, ધુમાડાથી ખાચકા ભરતાં ઝાંઝવાના નીરથી તરસને છીપાવાની મિથ્યા લાલ-સાને પાષવા રૂચી જોડતાં તા તમે અવશ્ય વિરમા. ઉપલાગ રહિત પણ ઉપલાગની તુષ્ટિ, ઉપલાગના આનંદ ભાેગવા શકાે ત્યારેજ તમે ખરા આત્મિક પ્રે**મી**એા–આદ**શ**' પ્રેમીએા છેા. ચર્મ ચેષ્ટામાં સુખને નિહાળા નહિ. અને એ તમારી ચર્મચેષ્ટામાં પણ સુખ ખુદ્ધિનું ભાન શું એ વિધિ નિયાજાયેલી ચર્મે ન્દ્રિયા કરાવે છે? નહિજ. એ તાે જડ છે, સુખનું ભાન કરવા તેા શું પણ સ્વત**ંત્ર પ્રવૃત્તિ કરવા** પણ તે સશકત નથી, આત્માજ તેના ચાલક છે; એજ સુખનું ભાન કરાવે છે. વિકારમાંથી <mark>રાગ ટળી ગયેા,</mark> ઇંદ્રિએાના નિગ્રહ સિઘ્ધ થયા, પરવાંચ્છા કિંવા દેહમાંજ પ્રીતિનું ભાન ભુલાયું, આત્માથી પ્રેમ **જામ્યાે કે એવાં** દંપતિએા, આગકિત રહિત દેહના શુધ્ધાચાર–શુધ્ધ વ્યવહાર કરતા છતાં પણ મુકિતના માર્ગ ઉપર <mark>છે. કેાઇ</mark> કહેશે કે મુકિતના માર્ગ અવરાધે એવું તે ઇંદ્રિઓનું જોર અને એ ઇદ્રિએા તે શું છે? તાે સાંભળા. તમા**રી** ધીરજ, દઢતા નિગૃહ તમારા આત્માના પ્રેમને એાળ**ખવા** મુક્તિએ તે કસાેટીઓ મૂકી છે; તે દ્વારા તમારી તે પરીક્ષા કરે છે. તે કહે છે કે તે પરીક્ષામાં-તે કસાેટીમાં

જે ધીરવીર વિજયી નીવઉ છે તેનેજ સ્વસ્વરૂપના અનુ-ભવ હું કરાવું છું. હું મુક્તિ તે વિરલની દાસી બની તેને વરૂ છું. તમે આત્મામાં પ્રીતિને ભૂલી જઈ ઇંદ્રિએા અને તેના વિકારના વ્યવહારમાં-ઉપભાગની આસક્તિમાં <mark>જોડાએા છે! અને મુક્તિની</mark> એ કસાેટીમાં મૂકેલી ઇંદ્રિ-ચ્યાના નિગ્રહથી ઉપયાગ કરવાના છે, તેને વિકારાથી તપ'વાના દુરૂપયાગ કરી; તેની પરીક્ષામા-કસાેટીમાં-વિ-જય મેળવવાના પરિણામમાં નિષ્ફળ નીવડા છા. મુક્તિ કહે છે કે તમને ઇંદ્રિએા વિકારને માટે, તેના પાશવ ઉપયાગને માટે નહિ પણ તેના નિશ્રહને માટે યાજવામાં આવી છે. તમે કેટલા દરજજે એ સંકેતને સમજ શકા છા, તે સમજણના ઉપયાગ કરા છા, તે હું બેઠી બેઠી ્નિહાળ્યા કરૂ છું-તપાસ્યા કરૂ છું, તમારી કિંમતને આંકયા કરૂ છું, અને તેના ઉપર નિગ્રહ કરનારને મારી ્ર**કસાેટીમાં પસાર થયા** સમજી એ વિજયશાળીઓને કહુ**ં** છું કે પ્રિયતમ, આવા અને મને ભેટા; અને એ વિધિ એ વરેપ્સુઓને લેડી–આલિંગી મુક્ત બનાવું છું.

આદર્શ પ્રેમના કથનમાં આપણે બહુ લખી ગયા. હવે એ પ્રેમ જે મુક્તિના માર્ગ છે, મુક્તિના સાધક છે તે ગૃહિઓની સ્થિતિમાં, આજના દ'પતિઓમાં કેવા રૂપે દર્શન આપી રહ્યો છે? તેનું દિગ્દર્શન કરાવી પશ્ચાત્ તેમની મતિને એ આદર્શ પ્રેમને માટે ઉચ્ચ ભાવના પ્રગટે, એ માટે એકાદ બે આદર્શ પ્રેમીઓના દુષ્ટાન્તને કથી એ વિષયના ઉપસંહાર આણીશું.

## આજના જમાનાના ગહસ્થાશ્રમ–દાંપત્ય વ્યવહાર.

ગૃહિઓના આજના ગૃહસ્થાશ્રમ, ગૃહ વ્યવહાર, દાંપત્ય વ્યવહાર અનેકશઃ પ્રેમશન્ય જોવામાં આવે છે. તેએા પ્રેમના વિભાગ જે સંભવતા નથી તે પ્રેમને અનેક બાજુમાં વ્હે<sup>-</sup>ચી દઇ વિકૃત બનાવે છે. **પરલ'પ**ટ બની વ્યભિચાર ઇત્યાદિ કુકર્મા કરે છે. માત્ર પ્રેમના નામે પ્રેમની તેા ભ્રાંતિના–અજ્ઞાનના પરિચય આપે છે. જે પ્રેમ સૂરદાસ જેવા આશકે-લંપટે ચિંતામણી નામની સ્ત્રીમાં અને ચિ'તામણી જેવી પષ્યાંગનાએ સૂરદાસમાં પાષ્યા; વિચારા, તેવા પ્રેમ-તેવું અંધન, પાણી ગૃહિત-પવિત્ર લગ્નની ગ્રંથીથી જોડાએલા દ'પતિઓમાં પણ આજ જોવા-માં આવે છે? પતિદેવ, પત્નિના તેના પાતાના ઉપરના વકાદારીના પવિત્ર લગ્નના હકને હૃદયમાંથી હાંકી મૂકી પાંચ સાત કે તેથી વધીને પચીસ પચાસ લલનાએાના લાલ અન્યા હાય છે, પત્નિ વળી જુદીજ રીતે જારાને જીવન અર્પી પતિવ'ચના કરી રહેલી હેાય છે. આથી ગુ-હસ્થાશ્રમ જે સ્વર્ગનું મંદિર કહેવાય છે, તે નક ના આ- **લય-નર્કની** યાતનામય અની રહ્યું છે. દંપતિએામાં જ્યાં **ત્યાં પ્રેમાભાવજ નજરે પ**ડે છે. આમ થવાનું કારણ ખાળલગ્નંથી. વૃદ્ધ લગ્નથી, કિંવા પ્રેમ સૂત્રથી જોડાયા વિના એક બીજાની પસંદગી વિના, મનની રૂચીના મેળ વિના આજના ગુહસ્થાશ્રમ મંડાય છે એજ લાગે છે. **આથી માત્ર મનના મેળ વિનાના** ઉપલકીઆ જોડાયેલા લગ્નાથી પ્રેમણીજ નષ્ટભ્રષ્ટ થયું છે; જેટલા અનાચારા જગતમાં વેશ્યાએાથી-વારસ્ત્રીએાથી નથી થયા તેટલા **બલકે તેથી વધીને અનાચાર આવા પ્રેમરહિત** લગ્નાેથી થતા હશે અને થાય છે એમ મનાય છે. જ્યાં ત્યાં આ-જકાલ આવા પ્રેમરહિત ઘર સ'સાર સમજણી સ્ત્રીને કિવા **પતિને રગસી**યા ગાડાની પેઠે પરાણે જેમ તેમ ઘસ**ડી** પૂરા કરવા પડે છે. એવુંજ દુષ્ટિગાચર થાય છે. પતિ એક સ્ત્રીની હયાતિમાં બીજી અથવા ઉપરાછાપરી બે ત્રણ <mark>ળૈરીએા પરણે છે. જુએા આ પ્રેમ!</mark> સ્ત્રી વળી પતિનું **ઘરજ નહિ** ટાેળી, પરષ્યાે માટે પાલવ કહી, ખાેરાકી પાેશાકી લઈ, પતિથી વિખુટી–નાેખી પડે છે. જુએા આ પ્રેમ! કહેવાય છે કે સૂરદાસ અને ચિંતામણી જેવા જારાે તરી ગયાં. આજના આવા પ્રેમરહિત, પાણી ગૃહિત ચુગલાે તરી પાર જશે કે? પ્રેમની શુદ્ધ ભાવના વિના તે ખનવું અશકયજ છે. આજ જ્યાં જોઇએ ત્યાં પ્રેમની 'ખામી−પ્રેમનાે અભાવજ દ'પતિએામાં દ•િટગાેચર **થાય** છે. પ્રેમરહિતાેએજ પુન**લ**ંગ્ન, પ્રેમરહિતાેએ**જ નાતરાના** રીવાજો પેદા કર્યા છે, એ પ્રેમના ખામીજન્યજ કનિષ્ટ બનાવાે છે. હૃદયમાં વસેલી એક વસ્તુ નાશ પામતાં–ખાે-વાઇ જતાં આખી ઉમ્મર ખટકે છે, તેના અભાવે બીજી વસ્તું વડે પણ હૃદયથી સંતાષ સેવાતા નથી. આખી ઉમર તેના વિના ચલાવી લેવાય છે અને વિધવા અને વિધુરા પતિ કિ<sup>.</sup>વા પત્નિ મરી ગયે તેને–તેના સ્ને**હ**ને ભૂલી જઇ અન્ય પતિની, અન્ય પત્નિની ઇચ્છા કરે તે શું પ્રેમને પુરવાર કરે છે? જ્યાં ખરા પ્રેમ હાેય છે ત્યાં અન્યાભાવજ રહે છે; કરહાદે બિચારે શિરી શૂન્ય જગત્ ભાળ્યું. અન્યમાં શિરીંભાવ સ્થાપિ મન ન વળાયું. શિરીં જ તેનું જીવન હતી, શીરીજ તેનાે પ્રેમ હતી, તેને મૃત જાણી પાતે દેહના વિલય આષ્યા-આત્મ વિસર્જન કર્યું.

સત્ય પ્રેમમાં અન્યાભાવ તેા શું પણ તિરસ્કારથી, મારથી, તાડનથી, પણ અભાવ પેદા થતા નથી. દમયં-તિને વનમાં છાંડી નળ ચાલ્યા ગયા. તે બિચારીને અ-રણ્યમાં મહા કબ્ટાની પરંપરા સહેવી પડી, પારાધીના યાગ થયા, તેનાથી મહાકબ્ટે છૂટનું પડ્યું, વળી વિટંખ-ણાથી માસીને ઘરે રડી રાટલા ખાધા. એ વિધિ કબ્ટા તે નળની પ્રેમી પત્નિ દમયંતિએ સહ્યાં, નળની ભકિત નહિ છોડી. સીતાને દુર્મ'તિઓના, દુજંજનાના નિંદા-અ-પવાદથી રામચંદ્રે દુલ્યાં; પરંતુ આખર સુધી હૃદય રામમયજ રહ્યું. આનું કારણ તપાસીએ તા તે પ્રેમ વિના અન્ય કશુંજ નથી. તેઓમાં પ્રેમ હતા તે શાથી હતા? તેમનાં પ્રેમમય લગ્ના-સ્વયંવર લગ્ના હતાં, કાઇએ તાણી તુંસીને મેળવ્યાં નહાતાં, તેઓ હૃદયથી રીઝીનેજ એક બીજાને વર્યા હતા. આપણે બાધીએ કે સન્નારીઓ? શીલને સાચવા, પુરૂષા? એક પત્નિવૃત પાળા, બધાંજ તુંખડીમાં કાંકરા, બધીજ દુરાશા, પ્રેમથી મન-હૃદય ખરીદાયા વિના એ સવે આશા ફાેકટજ છે-વ્યર્થ જ છે. કિંચઃ-

ખેત.

હૈ ખામુખાં આપસમે ખરીદ મનકી પ્રેમ, દેખે ન દાસ્તી બીચમે સગાઇ તનકી પ્રેમ; ના પરવાહકી નિગાહ પ્યારે હેત ધનકી પ્રેમ, ધનમાલ દોલત દેખે જાન પ્યારે જનકી પ્રેમ, હઁસે દેખ દાસ્ત નિજકા કીકી દગનકી પ્રેમ, અઁખીઆઁ ન ચાહ રખ્ખે ઔરે દરસનકી પ્રેમ; લય એક લગી રહેવે પ્યારેમે લગનકી પ્રેમ, ઘડીઆં ન બીતે લખપે ખિના રડનકી પ્રેમ, લગમદ યેક મનમે પ્યારેકાં મિલનકો પ્રેમ, નફરત જો કાઉ હોતા ઉનકે બીછુડનકી; પ્રેમ

જહાં ચાહ વફાદાર પ્યારેકાં બનનકી પ્રેમ, ચારિતવિજય સબસે સબ્રુતી દામનકી\* પ્રેમ.

ભાવાર્થ—જયાં ખામુખાં આપસમાં હુદય–મનની ખરીદ થઇ છે એજ પ્રેમ છે, અર્થાત્ હૃદય અને મન સ્વાધીન કરી દેવામાં આવ્યા છે એજ પ્રેમ છે. દાસ્તીમાં શરીરની સગાઈ અર્થાત પ્રીતિ નહિ તેજ પ્રેમ છે. પાતાના પ્રિયતમના માટે શરીર ધન કશાની પરવા નહિ એજ પ્રેમ છે; ધન, માલ, દાૈલત જે કહાે તે પાેતાના પ્રીયતમ**ની** જાનમાંજ રહ્યા છે એવા ભાવ એજ પ્રેમ છે. પાતાના દાેસ્ત-પ્રિયતમને નિહાળી આંખની ક્રીકી હસે અને અન્ય દર્શ નની લાલસા નહિ એજ પ્રેમ છે. પાતાની લગન–જે પ્રીતિ તેની પ્રિયતમમાં લય લાગી રહે, જીભાન ઉપર તેના ઉચ્ચાર–ર૮ણ વિના એક પણ ઘડી ન જાય એજ પ્રેમ છે; એક પાતાના વ્હાલાનેજ મળવાની ઉમેદ, અને નકુરત–તિરસ્કાર જે કેાઇ વાતમાં હેાય તેા પાતાના પ્રિયતમથી વિછડવા–નાેખા પડવાનીજ વાતમાં છે એ**જ** પ્રેમ છે; જ્યાં પ્રિયતમને વકાદાર રહેવાનીજ ચાહ છે; એ પ્રેમ છે લેખક જણાવે છે કે શીલની સાબુતિ એ **સૌથી** માેટા પ્રેમના પુરાવા છે.

<sup>\*</sup> શીલ-ત્ર**લચ**ય<sup>°</sup>.

અનુભવગમ્ય વાર્તા છે. એક સ્ત્રી કિંવા પુરૂષમાં પર-મ્પર પ્રેમી હૃદયથી—પ્રેમથી જેડાયા વિના એક બીજા પ્રત્યે વકાદાર અને પાકદામન—શીલના સંરક્ષણવાળાં રહેવાની આશા વ્યર્થ છે. શું પુરૂષ પોતાના કામ ધંધા છાંડી એારતની ચેદા જેવા બેસી રહ્યો છે? અથવા સ્ત્રી પોતાના સ્વામી અન્યથી ન ખગડે એટલા માટે તેને પોતાની પાસે બેસારી રાખી કિંવા ઘરમાં પૂરી રાખી શકે છે? અને તેમ કરવામાં આવે તા પણ જેનું મન ઇતર—જૂદ પ્રેમ રહિત છે તેને ખગડવાના હજારા રસ્તા છે. માત્ર પ્રેમથીજ તેનું સંરક્ષણ થાય છે. પ્રેમજ એના પહેરેગીર છે. એજ ઉભયને અવળે રસ્તે ચડવા દેતા નથી—વકાદાર રાખેછે.

જયારે પ્રેમભાવે રક્ષણના ઉપાયા પણ નિષ્ફળ નિવડે પછે ત્યારે પ્રેમની હયાતિએ, અબળા પણ પ્રબળા બની ગમે તેવા સંજોગામાં પણ નર-પિશાચાના હાથથી પાતાના દામનનું-શીલનું પરિપાલન-સંરક્ષણ કરે છે, પાતાના પ્યારાની સાચી વફાદાર રહે છે. સીતાને કાણે શૌર્ય આપ્યું હતું? સીતામાં શું શરીરબળ હતું કે દેવાને ધ્રુજાવનાર દમ દાંધ-કામના મદાંધ-વિષયાંધ રાવણથી પાતાના શીલનું સંરક્ષણ કરવા શક્તિમતી બની શકી? તેનું સતિત્વ એજ તેનું બળ હતું. તેના રામ ઉપરના પ્રેમ, રામમય હૃદયના પ્રેમ એજ તેનું બળ, એજ તેનું શૌર્ય હતું. એણેજ એ

અબળ, અલ્પવયસ્ક બાલિકામાં ઉગ્રપણ મૂક્યું હતું કે જેના ભયના પ્રતાપે એ કામકાતર રાવણને ધૂળથી પણ ઢગ બનાવી દીધા હતા, અબળાથી પણ અબળ બનાવી દીધા હતા. તેના મુખને ગહિત ભાષણ-ઉચ્છિષ્ટ ઉચ્ચાર કરતું રાેધવા, એ રામના પ્રેમ વજનું તાળું બન્યા હતા: એ દુષ્ટના વિષયના નિશાવાળા લાલસા–પ્યાસવાળા નેત્રાે ઘણા પિપાસિત હતાં પણ વિકારભર્યો કટાક્ષપાત કરતાં તેને અટકાવવા એ દશરથ–કૌશલ્યાન'દનના સી-તાના હૃદયમાં જાગતા પ્રેમે નિનિધ્મિષ ખીલી લીધાં હતાં. ભુજો ખાથમાં લઈ આલિ ગવા અત્યંત આતુર હતા પણ એ સતિના શાપના ભયે સ્થાનચ્યુત થવા શક્તિવાન ન-હાતા, ખભે ચાેટીજ રહેલા નિષ્ક્રીય બની રહ્યા હતા. તે રાક્ષસના રાક્ષસ ગુણરકતને રામમય પ્રેમની અગ્નિની આંચે એ સતિએ પાણી તુલ્ય બનાવી મુક્યું હતું. સજવ છતાં જીવરહિત-મુડદું એ જલિમને ખનાવી દીધા હતા. માત્ર કામકાતરા જેમ મનાેરથમાં આવેલી તરૂણીની કૃપા ઇચ્છે છે, તેમ કૃપાનીજ યાચના કરતા રાવણને અનાવી દીધા હતા. પણ શું સતિઓની-સાધ્વીઓની એવી કૃપા એવી તુષ્ટિ કયારેય હાય છે? અલબત્ત, સીતાની તે અ-ધમના ઉપર કૃપા હતી કે દુર્મુખ જીવતા હતા. તે સ્વામીભક્ત સતિએ-રામમય રતિએ તેને શ્રાપના સ્વાદ

ચખાડયા નહાતા, સો સૌના વ્યવહાર સૌ સૌના હાથમાં હાય છે. તે દુષ્ટ ગમેતેવી નીચ લાલસા હૃદયમાં પાેષી રહ્યાે હાેય પણ આપણી સીતા પાકદામન–શુદ્ધ શીલવતી હતી. પાતાની પ્રીતિના વિષયમાં રામનીજ પ્રીતિની પ્ર-તિજ્ઞા–ટેક ઉપર પગભર હતી, તે રામમય હતી, એ કેાણે રાખી હતી ? તેના રામે, રામના પ્રેમે. રામ કહા, દેવ કહાે, પ્રભુ કહાે, જે કહાે તે સ્ત્રીના પતિજ છે. કેમ સૌ કાેઇ સીતા વિગેરે સદેશ આદર્શ સતિએા કહાતી નથી. ઘેરે ઘેરે દંપતિએા છે પણ એ રામ સીતા ઇત્યાદિ આ-દર્શ ગૃહિઓની પેઠે આદર્શ દંપતિએા તરીકે કેટલાંક ખહાર આવ્યાં, તે કાેઇ અતાવશાં ? કયાંથી આવે ? વિશેષે કરીને સર્વથા યુગલામાં પ્રેમાભાવજ વર્તે છે; સીતાએ ્રાવણને કહ્યું:–'' એા પિતાતુલ્ય રાવણુ ? '' અહા ! સતિના માહામાં એજ ઉચ્ચાર શાેલે છે. વાચકાે સતિના એ ઉ-ચ્ચાર વાંચી રાેમાંચ નથી ઉદ્દભવતાં શું ? સત્ય છે, સતિ નારીને સ્વામી શિવાય અન્ય પુરૂષ પાતાના પુત્ર સહાે-દર કે પિતાતુલ્યજ છે. સતિએ કહ્યું, " એા મારા અપર જનક રાવણ! મને તું અહીં શામાટે લઇ આવ્યા છે? હું સતિ છું, આ હૃદય રામનું છે, રામમય છે, મારે કહેવું જોઇએ કે તું કાંઈ અન્ય ઇરાદાે રાખી રહ્યાે હાેય તો એ તારી દુરાશા છે. પણ નહિ, હું ભૂલું છું. તું મારી, મારા રામ પ્રત્યેના પ્રેમની કસાેટી કરે છે. પ્રિય તાત? તે આમ નજ અને. તેના હું તને ઉચિત રસ્તાે ખતાવું."

ગઝલ.

જો ખુશીથી હું પરીક્ષા પ્રેમની તુજને ખતાલું, હેમ પીત્તળના દશાનન હું તફાવતને અતાલું. ∙ જો. પાંચે ન સરખી આંગળી સદૂકાે ન સ્ત્રીએા હશે સતિ, હું તા તને મુજ રામ પ્રત્યેની વફાદારી ખતાવું. જો. તાત એ તુજને વળી રહી જાત મનમાં એારતા, સુઝી તને એ બેશ બુદ્ધિ ખાપ જો તુજને ખતાવું. જો. આ હ્રદય છે રામનું એ રામ એમાં રાજતા, આતિવાણીથી કહે તા આ ઘડી તેડી ખતાવું. જો. લીધી હશે તે' અહુ પરિક્ષા લેજે હવે જો લાભજો, જો કરી જબરાઈ એના સ્વાદ મીઠા હું ખતાલું. જો. આવ3 નહિ તાત, આમ નહિ લહાયે એ પરિક્ષા, આપ ખંજર હાથમાં ખાલી છગર પ્રોતિ ખતાવું. જો.

"ંં એ તાત રાવણ! તું ખુશીથી પરિક્ષા જો, દશા-નન ? હું તને સાના અને પિત્તળનું, અર્થાત્ ખરા અને ખાટાનું પારખું કરી બતાવું. પાંચે આંગળીએ સરખી નથી, તેમ ુસી કોઈ સ્ત્રોઓ સતિ નહિ હશે, વખતે કાઈ નખળીએ હશે. ગમેતેમ હા, પણ હું તને મારા રામ પ્રત્યેની વફાદારી અતાવી આપું. તાત ? એ વળી તારા મનને એારતા રહિ જાત, એ તને ઠીક ખુદ્ધિ સૂઝી! ખૂશીથી પરિક્ષા ને ? હું આપવાને તૈયારછું. શ્રુરવીર રણમાં શત્રુને ભેટયા, પાતાના દુશ્મનના રક્તનું પાન કરવા તેની તલવાર મ્યાનથી ખહાર ન નીકળી તાે તે શૂરવીર નથી, પણ કાયર છે; ભીરૂ છે. અસિના ઉપયાગ કરવાના ઉચિત સ્થાને ઉપયોગ ન થયા તા અસિનું પ-રાક્રમ શું? તૃણને–ઘાસને કાપવા કામે લગાડવાનું છે? નર્તાં કી સભામાં નૃત્ય કરવા આવી, પછી પગને ચારે તાે તે નત'કીજ નથી; ત્યાં નહિ તે৷ તેનું નૃત્યકૌશલ્ય શું ઘરના ખુર્ણાને અતાવવાનું હતું ? તેમ સતિ પણ નરા-ધમાના–કામ પિશાચાના પંજામાં આવી તે વખતે પાતા નું સતિ પરાક્રમ ન દેખાઉ તેા પછી શું ષ'ઢ–નપુ'સકે। પાસે દેખાડવાનું છે? એજ ખરા-તેની કિ'મત અને શીયલની-પ્રતિજ્ઞાની પ્રતીતિ આપવાના સમય છે. તું પુરૂષ છે, પ્રબળ છે, હું સી છું, અબળ છું. એ દેષ્ટિએ જોતાં મારૂ<sup>:</sup> તારી પાસે કાંઇજ **ખળ નથી, જોર** નથી, ગજું નથી; પણ હું સતિ છું, શીલના મારામાં પ્રતાપ છે, રામના પ્રેમનું શોર્ય છે. તું જરાક જખરાઇનાે ઉપ-યાેગ કરી જો, અને હું તેના ફળના સ્વાદ ચખાડું. અરે શઠ! આમ તે પરીક્ષા લેવાતી હશે કે? આ ખડ્ગ મારા

હાથમાં આપ ? હું મારા જીગરને છાતીને ખાેલી મારા રામના પ્રેમની સાબીતી તને આપું, રામની મૂર્તિ'થી ુઅંકિત મારું ભીતર ખાેલી અતાવી તને ખાત્રી કરી આપું. " એમ કહી આવેશમાં આવી જઇ રાવણની કમરમાં લટ-કતું ખરૂગ-કૃપાણ, તેમ કરી ખતાવા લેવા હાથ લાંબા કર્યો. ક્ષણેક તાે દુષ્ટ રાવણ પાતાની દુષ્ટતાને વિસ**રી** જઈ એ સતિના પ્રભાવમાં અંજાઇ ગયા. ચિત્ર લિખિતની પેઠે નિશ્ચેષ્ટ–શ્તષ્ધ બની ગયેા. પશ્ચાત મૌન ત્યજી તે બાલ્યાઃ– " જનકનંદિની, રામ ઉપર તારી આટલી બધી · ભક્તિ–આટલી બધી પ્રીતિ છે, એનું શું કારણ ? શું એણે કાંઇ તને જાદુ કર્યું છે ? નક્કી એ જાદુગર હાવા જોઇએ." સીતા બાલી હા, " તાત રાવણ! મારા રામ, હૃદયેશ્વર રામ, તું કહે છે તેવા જાદુગરજ છે, તેણે મને પ્રેમના જાદુ કર્યો છે. તેણે એકજ પત્નિ અને તે પણ આ તારા સમિપે ઉભેલી મંદભાગિનીમાંજ પાતાના પ્રેમનું કેન્દ્ર સ્થાપ્યું છે. આ મંદભાગિની શિવાય જે સ્વપ્નમાં પણ અન્ય સ્ત્રીને નિહાળતા નથી, એ એક પત્નિવૃત્તપણાના મને તેણે જાદુ કર્યો છે, અને પિતા! એ ખુલાસા તા . તારા ઘરથી પણ સ્પષ્ટ થાય તેવા છે. પણ તે તને આવી તારી દુરાશામાં જાણવાની કયાં પુરસદ છે? તુંજ કહે તું મારી માતાતુલ્ય મંદાદરી સતિમાં શું જાદુ કીધા છે,

કે તારા જેવા અન્યમાં આસક્તને તે પણ એકજ–અદ્ધિ-તીયજ નિહાળે છે. કામાંધ ? તારામાં એક સ્ત્રી જેટલું પણ હૃદય નથી, શૌર્ય નથી, પ્રેમ નથી. મારી માતાતુલ્ય મંદાેદરી, તેના પતિના વિશેષણને લજાવનાર, તારી પર-લંપટ પ્રવૃત્તિથી; હૃદયને પ્રજાળે-અહારાત્ર હૃદયને ઉકાળે ું છે, પણ તારા પ્રત્યેના સત્ય પ્રેમને પાળે છે. બાેલ, તે' કયાે **જાદુ કર્યો છે? અધમ ? ધર્મની વાતમાં જાદુ કેવાે ? પતિએ** પત્નિને, પત્નિએ પતિને ચાહુવું એ તો ધર્મ છે. એ પતિ-ધર્મમાં પ્રેમવાળી સતિ તને પ્રાથ્-સર્વસ્વ માને છે; ભજતાને ભજવાની રીતિને તેા ભગવાને પણ માન આપેલું છે. એ સતી જે તને મન વચન અને શરીરથી ભજી રહેલી છે તેના પ્રત્યે **બેવ**ફાનું સાહસ તેા તુંજ શુરવીર કરી શકે, અને એ કાર્ય તનેજ શાેલે ! મારા રામ, હું નિઠુર પ્રત્યે પણ પાેતાની ભક્તિને સ્થાપી મારા ઉપર ઉપકારી છે, તેના ઉપકારની હું ભવાેભવ અનૃણી થઈ શકું તેમ નથી તેનાે પ્રેમ હું **કે**મ ત**૭ શકું! અને** પ્રેમમાં જાદુ કેવાે? એ પ્રેમજ પાતે સ્વયમેવ જાદુ છે. કિ'ચઃ—

#### ગઝલ.

ત્રેમમાં જાદુ કશા એ, ત્રેમ છે પાતેજ જાદુ, જોપામવા અભિલાષ તાે, પ્રીતે પઢા એ સર્વ જાદુ. ત્રેમ, રયામા ચહે નિજ શ્યામને, ને શ્યામ ચાહે શ્યામિની; ખસ મંત્ર એવશિકાર, જાણા એહ જાણા જ'ત્ર જાદુ. પ્રેમ. સાધવા એ ના જવું પડતું, સ્મશાને રાનમાં; ખેસી ઘેર પાતા તણે, શીખી શકાએ એહ જાદુ. પ્રેમ. નિજ અકલના અધિકારમાં, મતિથી અગમ્ય નહિ જરા; જાવા નથી પડતા ગુરૂગમ, શીખવાને એહ જાદુ પ્રેમ. પ્રેમીઓ નહિ જાદુ એને, પ્રેમનું પ્રતિબિંબ દેખે; ચારિત્રવિજય પ્રેમરહિતાને, જણાયે એહ જાદુ. પ્રેમ.

ઉક્તપદના ભાવાર્થ સ્પષ્ટજ છે.

પ્રેમીઓને પાતાના પ્રેમી ઉપર માત્ર પ્રેમ રહે છે. અન્યથી રાગદ્વેષ રહિત તે ઉદાસીન રહે છે. આવા પ્રેમીઓ વિશ્વ અને તેના વિષયથી ઉદાસીન ઓળખાય છે, આવા પ્રેમીઓ ઉક્તવિધિ ખંધન માત્રથી સહજ મુક્ત થતાં તેમને માત્ર પાતાના પ્રેમીના ખંધનથીજ મુક્ત થવાપણું રહે છે. એ ખંધના વિલયે પુર્ણુ મુક્ત અની કૈવલ્યજ્ઞાન મેળવી શકે છે. શ્રી મહાવીર ઉપર ગાતમસ્વામીને પ્રેમ હતા તે તે સિવાય આખા જગત્થી તેઓ વિરકતપ્રેમ રહિત હતા. એ કશું ખંધન હતું તો તે શ્રી મહાવીર ઉપરના પ્રેમજ—એક ખંધન હતું, તે મહાવીરના અભાવે નાશ પામ્યું અને તેમ થતાં કૈવલ્યજ્ઞાનનું રાધક અન્ય આસક્તિનું તો કશું

કારણ હતું નહિ, માત્ર મહાવીર ઉપરના પ્રેમ એજ એક કારણ હતું; તે ટળી જતાં તેઓ કૈવલ્યજ્ઞાનને પામ્યા અને વિતરાગ બન્યા.

રાજુલને નવ ભવથી માત્ર નેમનાથના આત્મા સાથેજ પ્રેમ હતા. નેમનાથના ભવમાં તેમણે તેને નહિ પરણતાં દીક્ષા અંગીકાર કરી તાે રાજુલે પણ તેમની પાછળ વ્યવહાર સ'સાર તજ્યા. આ રાજુલને બાધ કરનાર કર્યું જ્ઞાન, કયા જ્ઞાનિના ઉપદેશ હતા ? અન્ય કાેઇજ નહિ પણ તેના પાેતાના હૃદયમાં રહેલાે નેમનાથનાે પ્રેમજ બાેધક હતાે. અને તેથી હવે મારે સ'સારમાં રહી શું કરવું છે, કાને માટે રહેવું છે? એ પ્રમાણે નેમનાથના પ્રેમ પાછળ મસ્ત ખની, રથનેમી જેવા કામુકાને ધિક્કારી–તિરસ્કારી વિરકત ચાેગિની ખની દીક્ષા અંગીકાર કરી. પરિણામે નેમનાથ પ્રત્યેના પ્રેમ પણ નાશ પામ્યા. બીજે ક્યાંઇ તાે પ્રેમ તેના હતા નહિ અને તેથી સહજ કૈવલ્યજ્ઞાનને મેળવી મુક્તિને પામી. આ રાજીલને માેક્ષે લઇ જનાર નેમનાથ પ્રત્યેના પ્રેમ અને પશ્ચાત પ્રેમાભાવજ હતા. સર્વથા સત્ય પ્રેમ, આદશ પ્રેમ, વિભાગ વિનાના પ્રેમ, અર્થાત એકાંગીપ્રેમ, નહિ કે જૂદા જૂદા સ્થાને રૂચી જોડનારા વિકાર, તેના પાત્રને અવશ્ય વહેલાે માઉા પણ સુકિતના **ઉપદેશક-સાધક** ખને છે આવું પ્રેમી, પાત્રના અસાવે

અન્યમાં પ્રેમને સ્થાપી શકતું નથી અને તેથી પાત્રના વિલયે કિંવા પ્રેમના ઉત્થાને વિરકત અનતાં પાતાના પ્રેમને તેની પાછળ તિલાંજલી આપી દે છે, પ્રેમશ્ર્ન્ય, ઉદાસીન–મસ્તવિરાગી અની રહે છે. વાંચનાર, જે વિકારને પાષનારા, એક વસ્તુના વિરહે બીજાથી મનને વાળનારા પ્રેમરહિતા, પાત્રના નષ્ટ થયે અથવા તો વિયાગે, પાતાના સહુ મનારથા નષ્ટ થતાં પુનઃ તેના ઉપાય–પ્રતિકાર પણ ન રહેતાં ખરા પ્રેમીઓની શી દશા–શી સ્થિતિ થાય છે, તેના યથાર્થ અનુભવ કયાંથી આણી શકે ? કિંચઃ—

### હરિગીત છંદ.

ભૂખે પીડાતું પેઠ ભરવા, અન્નના આધાર છે, નિવૃત્ત કરવા વ્યાધિને, ઔષધ તણા ઉપચાર છે; શ્રમ ભૂલવા પ્રવૃત્તિના, નિદ્રા પ્રયાગ પ્રકાર છે, પ્રેમી ખરાને પાત્ર વણશે, નવ કશા પ્રતિકાર છે.

અર્થાત ભૂખે પીડાતા પેટને અન્નથી પણ શાંતિ અપ'વી તે તેના ઉપાય છે. રાગની નિવૃત્તિ માટે ઓષધના પણ ઈલાજ છે, આખા દિવસની પ્રવૃત્તિ ભૂલવાના નિદ્રા– ઉંઘ એ ઉપચાર છે, ખરા પ્રેમીને પાત્રના અભાવે અન્ય કશાજ પ્રતિકાર નથી. હાય તા આત્મવિસજ'ન કિંવા પ્રભુમાં લગની-પ્રીતિજ છે. સ'યાંગ વિયાગ કાળના નિયમ

<del>છે, મૃત્યુથી, વિયેાગથી</del> કિ'વા સ'સાર ત્યાગથી અનેક રીતે વિયાગ થાય છે, જે વિયાગ સ'યાગમાં પરિણમી શકે તે શિવાયના સંસાર ત્યાગ અને મૃત્યુવાળા વિયાગ અત્યંત વિયાગ છે. આવા વિયાગ પ્રેમીઓને વજઘાત સદશ ખને છે. તેનું હૃદય ફટકી જાય છે, એ પ્રેમનાે મસ્ત ફકીર ખરેખર ક્કીર ખની જાય છે. અહા હા! નેમનાથની પાછળ **જાનની નિછાવર કરતી રાજુલે, જે ઘડી ને**મનાથ તાેરણ આવ્યા કર્યા, પાતાને પરણવાની ઘડીઓ જાય છે, એવામાં માત્ર પશુના આતે શખ્દથી વિરાગ ઉપજતાં સંસારથી રૂચી ઉઠાડી ચાલ્યા ગયા-ત્યાગ અગીકાર કર્યો, તે વારે એ બાળા રાજુલે જે જટીયાં પીખ્યાં છે, જે રૂદન-જે-પ્રેમ-પ્રલાપ કર્યો છે. તે પ્રત્યક્ષ તે৷ સાંભળવા આપણે હતા નહિ; પણ તેનું વર્ણન સાંભળીને પણ કાેણ એવા પાષાણ હૃદય છે કે જેનું હૃદય શાકથી, કરૂણાથી પીગળે નહિ? ેકાણ એવા નૃશ'સ છે કે જેના ચક્ષુઓમાંથી ચાધાર આંસુ ન પડે? કેાણ એવા વજાતમા છે જેનું વર્ણન કરતાં ગદ્દગદ્ ગિરા ન થાય ? કેાણુ એવા લેખક કિંવા કવિ છે કે જેની કલમ લખતાં કંપે નહિ ? તેણે રૂદન કર્યું છે કેઃ-

## રાગ સારંગની છાયા.

સાણી જાયારે રાણી જાયા, રઢ લગાડી ગયા રાણી જાયા;

નારી નવ જેપ્યના તે પણ, રાજીલશી રાચનારી તમનેજ રાયા, પુરૂષ નહિ પ્રભુ તમને વખાણું, બીજા પુરૂષે મુકાય નહિ માયા . રાણી૦

કાંતા પુરૂષના હાથ હૃદય નહિ, ભાળવાઇ જાય ભરમાવ્યા; માતું નકી મુજ વેરણ ઠગણી, મુક્તિ નારીના કઠાક્ષે માહાયા. રાણી૦

વરવા ખન્યા એને એવડા ઉતાવળા, રથને તુરત ખેડાવ્યા; ચાલ્યા નહિ ઘડી એક પણ ઠાકુર, નથી નેણે ધરાઇ નિરખાયા. રાણી૦

પાંખી જમાઇને પુરા કાેડ કરી, માંડપયાં ન પધરાવ્યા; પરણાવી દુહિતા પાતાની મુજ માવતર, મનખામાં નાથ નહિ આવ્યા. રાણી૦

મુજ તણી કથની શું કર્;, દુઃખ જીસે ન જા્ય વર્ણીયા; સ્વામી સકળ હતભાગી, રાજીલના મનાર્થ મનમાં શમાયા. રાણી૦

ખાંતે ચડયા નહિ સાજન મધ્યમાં, ચારીમાં લાલ હરખાયાં; જમી ન કંચ કરથી કંસાર નહિ, કરથી કવલ આરાગાવ્યારે. રાણીગ

દાન દિએ કરથી દાનશાળી લે છે, ગરીબ લલચાયા; હાથ ઉપર નાથ હાથ જેતા હતા, ગયા એમાંથી એ યદુરાયા. રાષ્ટ્રી૦ **સાચી રાજીલ તવ સમજે પ્રિયતમ, ભલે તજી મને તા તમે વાહ્યા;** ચારિત્રવિજય દીક્ષા સમે કરાવું, શિરે અભય હસ્ત છાયારે. રાણી૦

ભાવાથ સ્પષ્ટજ છે.

વાચકા, આદર્શ પ્રેમના પ્રતિપાદનમાં, તે મુક્તિના સાધક છે, તે દાખલા દલીલાથી સાખીત કરવા યથાશકય પ્રયત્ન કરી ચુકયા છીએ. આદર્શ પ્રેમને વિકાર પ્રેમથી જૂદા એાળખાવા બન્યું તેટલું વિકારવાળા અર્થાત્ આપણે ગણાવેલા વિકૃત પ્રેમનું પણ સ્વરૂપ તેની સાથે લખાયું છે. સ્પષ્ટ સમજણને માટે સ્વલ્પ રીતે નિરાળા તે વિષય ચર્ચીએ.

# વિકૃત પ્રેમ.

વિકૃત પ્રેમ એટલે દેહના, ઇંદ્રિઓના, મનના વિ-કારાને પાષવા માત્રમાંજ જેની પરિસમાપ્તિ થાય છે, તે બહુરાગી, સ્પષ્ટાક્ષરમાં બાલીએ તા પરકીય પ્રેમ છે. આ પ્રેમને સાહિત્યવાળાઓએ પણ રસાભાસ માન્યા છે, અર્થાત્ રસના—ખાનંદના આભાસ માત્ર તે આપે છે. તેમાં ખરી આત્માની તુષ્ટિ, આત્માના આનંદ નથી. માત્ર ઇંદ્રિયજન્ય આનંદ—ઉપલાગજન્ય સુખજ તેમાં રહેલું છે. આ પ્રેમ લાપટ છે, છિનાળું કિંવા વ્યભિચાર ઇત્યાદિ

આ વિકૃત પ્રેમના કાર્યો છે. આ વિકૃત પ્રેમને સેવનાર ઇંદ્રિઓના પાશવ સુખમાં મગ્ન સ્ત્રી પુરૂષ રૂપે પણ પશુ-ઓજ છે. આ પ્રેમ મુક્તિના સાધક નથી પણ તેના ઉલટા **ખાધક કિંવા નરકની–જન્મ મર**ણના દ્વઃખાની યાતનાના કરાવનાર છે. આ અધમ પાત્રા આત્માના પ્રેમને ઓળ-ખતા નથી, માત્ર દેહમાંજ પ્રેમને ઓળખે છે. લગ્નની પવિત્ર શ્રંથીમાં જોડાયા છતાં પરલ પટપણું સ્વીકારી પતિ પત્નિના પવિત્ર ધર્મ ને લાેપે છે. એક બીજાથી વિરકત ખની સ્નેહ-પ્રેમ **ઇત્યાદિને ખદલે ઇ**ષ્યાં, પ્રેમાભાવ ઇત્યાદિ દુર્ગુ હોને પાષે છે, એક બીજાને ઠંગે છે, છેતરે છે, એ વિગેરે અનેક તેના કનિષ્ટ બનાવા છે. આવા પ્રેમરહિતા કેમ જાણે ખરા પ્રેમીઓ-આદર્શ પ્રેમીઓ ન હાેય, એવાે વર્તાનમાં પાતાનું દ્વષણ ઢાંકવા દંભ વ્યવહાર સેવે છે. દુનિયાને માઢ પ્રેમની ડાહી ડાહી માટી માટી વાતા કરે છે, તેમનાજ આચારમાં શુન્ય હાેય છતાં ખીજાને પ્રેમ સમજાવવા જાય છે, પણ તે વ્યર્થ છે. કિંચઃ—

રાગ **માલકાેસ**.

વ્યર્થ વિષચી જેના પ્રેમનીજ વાતા કરે, માનું નહિ સત્ય હું જેરા ખાેટી વિતંડા કરે. વ્યર્થ. પ્રેમના સ્થાને ઇંદિએા તણા વિકાર પાેષે, કહે મુખથી વળી ગમાર એહ પ્રેમ કરે. વ્યર્થ. અજાયબ પામું એ પતરાજોની પતરાજ સુણી, કરે નહિ પ્રેમ એહ પ્રેમનીજ હાંસી કરે. **૦યથ**ે. કરી નવ જાણ્યા તે છતાં હું કરી જાણ્યા માતું, જાઠા પતરાજખાર પ્રેમની જો વ્યાખ્યા કરે. **વ્ય**થ. રમે પરદારથી સ્વદાર સૃતિ ત્યાગી ધરે, કિંવા ભરથાર વાર સ્ત્રીથી વ્યભિચાર કરે. વ્યથ<sup>°</sup>. વળી ભરથાર નિજ દેવ તુલ્ય દાર તજી, **જાગારી ચાર જાર સંગ નીચ જારી** કરે. વ્યથ°• અરે વ્યભિચારીઓ તમે શું આને પ્રેમ કહાે છા, એતા વ્યવહાર ઇંદ્રિઓના ઇંદ્રિઓજ કરે. દ્યશ<sup>ર</sup> કરે છે એવી તાે પશુએા પણ ચર્મચેષ્ટા, કહી શું શકાય એથી એએા શુદ્ધ પ્રેમ કરે. **વ્ય**થ<sup>ે</sup>. વિશુદ્ધ પ્રેમ એહને વાણી થકી વખાર્હ્ય, સદા જે સ્વરૂપ સંગ નિજના વિહાર કરે. લ્યર્થ. ગણે નહિ પ્રેમ રૂપ કે કુરૂપ ગણનામા, પ્રેમસુરૂપ કુરૂપને અદિવ્ય દિવ્ય કરે. વ્યથ. નહિ ઉપભાેગના સતૃષ્ણ શુદ્ધ પ્રેમીએા છે, વિના ઉપભાગ માત્ર પ્રેમથીજ તૃપ્તિ કરે. વ્યથ<sup>°</sup>. તમા શી હોત જો રાજીલ નેમનાથ ગયે, ખીજાથી નિજના નકી વિવા કરેજ કરે.

વિવાહ્યા આત્મા હતા એણે નેમ આત્મા થકી, વધુ બને કેાણની પાતાના કેા વિહારી કરે. વ્યર્થ. ચારિત્રવિજય પ્રેમમાં શરીર મુખ્ય માની, પ્રેમના નામને કામુકાે કલ'કિત કરે. વ્યર્થ.

ભાવાર્થ — વિષયીઓ-કામાંધા પ્રેમની વ્યર્થ વાતોજ કરે છે. હું તેને જરાપણ સત્ય માનતો નથી, તેઓ ખાેટી વિત'ડાનેજ કરે છે, તે પાપાત્માએા પ્રેમના સ્થાને ઇંદ્રિ-ઓના વિકારનેજ પાેષે છે. અને વળી તે ગમાંરા બાલતા કરે છે કે અમે પ્રેમ સમજીએ છીએ, પ્રેમ ઓળખીએ છીએ, પ્રેમ કરીએ છીએ. હું તેવા પતરાજ**ે** ખારાની પત-રાજી સાંભળી અજાયબ પામું છું. તેઓ પ્રેમ નહિ પણ પ્રેમની હાંસીજ કરે છે, પ્રેમ તેઓએ કરી નહિ જાણ્યાે તે છતાં કરી જાણ્યાે છે એમ હું માનું, જો જૂઠા પત-રાજખાર પ્રેમની વ્યાખ્યાજ કરી અતાવે તા. અધ-વિ-ષયી પતિઓ સ્વદારને પાતાના આવાસમાં સૂતી છાડી પરદારઘી રમતા કરે છે અથવા તા વારસી જે વેશ્યાએા, તેથી વ્યભિચાર કરતા રહે છે; તેા ખીજી ખાજી દેવતુલ્ય સ્વામીને છાડી પુંર્શ્વલી, જુગારી, ચાર ઇત્યાદિ દુર્ગુણી-એા-જારાની સાથે નીચ જારી કરે છે. અર્થાત્ પાતાની ઇંદ્રિઓના વિકારાને સંતુષ્ટ કરે છે, તે પ્રેમ નથી. એની ચર્મ ચેષ્ટા તા પશુઓ: ધાપદા પણ કરે છે, તેથી શું એ

વિશુદ્ધ પ્રમ કરે છે એમ કહી શકાશે! એવાે શું પ્રેમ વિવેક રહિત છે કે જ્યાં ત્યાં રૂચીવાળાે રહે છે? નહિજ. તેનું એકજ કેન્દ્ર હાય છે. વિશુદ્ધ પ્રેમ એ છે કે જે સ્વરૂપના સ'ગે વિહાર કરે છે, અર્થાત પ્રેમીઓ શરીરમાં પણ પ્રીતિ સજતાં આત્મામાં પ્રીતિવાળા હાય છે, અને તેના પુરાવા દેખીતાજ છે. પ્રેમપાત્ર સુરૂપ હાે કિવા કુરૂપ ગમેતેલું હેા; તેની કાંઇજ પૃચ્છા તેએા કરતા નથી, અર્થાત કુરૂપને પણ વિશ્વમાંના સ્વરૂપવાનથી પણ સ્વરૂ-પવાન જુએ છે; તેઓના આત્મસ્થ પ્રેમ કુરૂપને સુરૂપ, અદિવ્યને પણ દિવ્ય નિહાળે છે. વળી કામુકાે ? તમારી જેમ શુદ્ધ પ્રેમીએા ઉપલાગ-ઇંદ્રિએાના ઉપલાગના સતૃષ્ણ હાેતા નથી, તેેએા ઉપલાેગ વિના માત્ર પ્રેમથીજ તૃપ્તિ અનુ-ભવે છે, પુર્ણ તૃપ્ત રહે છે. તમારા જેવી તુચ્છ ઇં દ્રિએાના ઉપ-ભાેગની તૃષ્ણાવાળી જાે રાજુલ હાેત, તાે નેમનાથ તેણીનું પાણી ગ્રહ્યા વિના છાેડી ચાલ્યા જતાં જરૂર બીજાથી પાતાના વિવાહ કરત. પણ તેણીએ તમારી જેમ વિવાહમાં શરીરને સંબંધ સાચા જોયાે નહિ હતાે તેણે પાતાના આત્મા ંનેમના આત્માથી વિવાહ્યા હતાે. કહાે પછી તે કાેની વધુ ખને ? કાેને પાતાના વિહારી કરે? કામીઓની **રચી** શરીરમાં હાય છે, અને તેના ઉપલાગના સાધન તરીકેના ઉપયોગજ તેઓ સમજે છે. ચારિત્રવિજય-લેખક કહે છે કે કામુકા પ્રેમમાં શરીરના સંખધને મુખ્ય માની અર્થાત્ ઇંદ્રિઓને પરિતાષવામાંજ પાતાને કૃત્યકૃત્ય માની, અમે પ્રેમ કરીએ છીએ, પ્રેમને જાણીએ છીએ, પ્રેમને પિછાણીએ, એમ કહી પ્રેમના પવિત્ર નામને કલ કિત કરે છે. આ વિકૃત પ્રેમને સેવનારાં પાત્રા—સ્ત્રી પુરૂષા, આત્માના પ્રેમથી—આદર્શ પ્રેમથી વંચિત છે. બીજા શખ્દામાં બાલીએ તા આત્માનાં વંચકો છે; મુક્તિના અનિધકારીઓ છે; તેઓના મૂળ પ્રેમજ મિથ્યા ત્યાં સ્વસ્વરૂપાનુભવની—આત્માના સ્વરૂપને નિહાળ-વાના મુક્તિના પ્રેમની તેમને કૃપાપ્રસાદિ કેવી? વિકૃત પ્રેમનું સ્વલ્પ દિગ્દર્શન કરાવ્યું. હવે સંક્ષેપે કૃત્રિમ પ્રેમને કહીએ.

## કૃત્રિમ પ્રેમ.

માત્ર ઇં દ્રિઓની હવસોને માર્ગ આપવાના જે પ્રકાર તે કૃત્રિમ-ઇંદ્રિય પ્રેમ છે, તેના ઉપાસકા બધા કૃત્રિમ પ્રેમીઓ છે. વેશ્યાઓ અને તેના જારાના આમાં સમાવશ થાય છે. આ પ્રેમ વિકારથી પણ હલકા દરજ્જાના છે. વિકારમાં તા એકમાંથી બીજામાં મન વિકૃત-આસક્ત બનતાં સુધી પણ ચિત્તની આસક્તિ બધાય છે. કૃત્રિમમાં કેવળ ભૌતિક સ્વાર્થમય પિંડ અને પણ્યનાજ સંબંધ છે. વિકાર એ પ્રેમના હલકા-ઉતરતા પ્રકાર છે-કૃત્રિમ-અ-

ધમ વ્યાપાર છે; ગુણી, નિગુ'ણી ગમેતેવાને પણ્યના યાગે વેશ્યા નિહાળતી નથી. જારાે દ્રવ્ય આપી, તુચ્છ જારી માટે દેહના ક્રયને પ્રમાદે છે; જેટલા દરજજે આ પ્રેમમાં જારા ખાનારા થાય છે તેટલી તે વારવેશ્યા થતી નથી, કારણ તેને અર્થ'ના પણ યાેગ રહે છે. વાસ્તવ બધું ખાેયા પછી તેને ખાેવાપહું શું રહ્યું છે? આપણે જારાની તે સ્થિતિ નિહાળીએ. તેંએા પૈસા આપી, નીચ જારી કરી **બહાર આ**વ્યા, ન તાે તે પૈસાંના યાેગ તેમજ ન તાે જેને માટે તે ખરચ્યા છે. તે શરીરના યાેગ. તાત્પર્ય કે જારાે વિત્ત-વીર્ય સમસ્તના ખરચમાંજ રહે છે; એવા જારાને ઉપદેશ કે ભાઇએ ! પ્રેમ એ અમૂલ્ય વસ્તુ છે; તેનું મૂલ્ય હેાતુંજ નથી, તેનું મૂલ્ય ખરચી ક્રય કરવા જતાં તમે તમારૂંજ મૂલ્ય કરાવા છા અર્થાત દુનિયામાં, **૦યવહારમાં મૂ**લ્ય વિનાના લેખાએા છેા, પૈસાનું ૦ય**થ**ે પાણીજ કરાે છાે, અને વળી ઇંદ્રિએાની ક્ષણિક તૃષ્તિ અનુભવી તે લેખે ખરચ્યાે માના છા. સામાન્ય વાતમાં જેટલા તમારા પૈસાના, ઉદ્યમના, ઇત્યાદિના તેના લેખે-પણાના નિયમ-સંકેત સમજો છા; તેટલીજ ખરી સમ-જણની વાતમાં-ખરા પરમાર્થના સુખની દિશામાં ઉપેક્ષા કરાે છાે. ઇંદ્રિઓની તૃષ્તિ કયારે કાેઇને થઈ છે? તેનાે સ્વાદ ખારા નીરના જેવાે છે. જેમ જેમ તે પીશાે તેમ

તેમ તરશ્યા અને તરશ્યાજ. ઘરના માત્ર શાક અને રાેટલા જેવી તૃપ્તિ કયારેય વીશીઓના, દુકાનાેના પકવા-વાનાથી થઈ છે? ઘરની સ્ત્રી એ ઘરતું ભાજન છે, વેશ્યા અને પરાઇ દારા, દુકાનદારાની મીઠાઇ અને વીશીના જમણ તલ્ય છે. એકને આરાગવું-જમવું કહેવાય છે; અન્યને એ કે ચાટવી કહેવામાં આવે છે; એક જ્યારે સર્વાગ તૃપ્તિ આત્મતૃપ્તિ અપે છે, ત્યારે અન્ય ઇ દ્રિએાને કેવળ સ્વા-દનાજ ચટકા લગાડે છે, તેને માટે ભૂખ્યા અને ભૂખ્યાજ રાખે છે, ઇન્દ્રિઓના આસ્વાદમાં ઇન્દ્રિઓનુંજ સુખ હાઈ શકે. પૈસાથી ખરીદેલી પ્રીતિમાં પૈસા જેટલુંજ અલકે તેથી પણ નિર્માલ્ય પ્રીતિનું સુખ મળી શકે. આત્મિક પ્રેમ, ઇન્દ્રિઓના ઉપલાગની લાલસા રહિત છે. તેથીજ તેમાં આત્મતૃપ્તિ–નિત્ય તૃપ્તિ છે. આત્મિક પ્રેમીએા વગર ઉપલાગે સંતુષ્ટ રહી શકે છે, ચક્ષુએા જોઇનેજ ધરાય છે, કટાક્ષપાતની તેને અગત્ય નથી, હૃદય હૃદયના ભાવથી રીઝવાર રહે છે, પરસ્પર આલિ ગનના ઉપચારની ત્યાં અગત્ય નથી. ઇન્દ્રિયસ્વાદ આપા અને લ્યા તાપણ ભલે, નહિ તાપણ ભલે, તેની લેશપણ તુષા–તુષ્ણા તેમને હાતી નથી. ભાજય અને ભાકતાના એવા પ્રેમમાં અલેદ ખને છે, ત્યાં ઊપલાેગ લેવા દેવાપણું કયાં રહ્યું ? આત્માથી આત્માના ચાેગ બને છે, ત્યાં ગહિત શરીરાના સંબંધ

મળમૂત્ર અને રૂધિર માંસના બનેલા શરીરના સંબંધ કયાં રહ્યો ? અકસોસ. આ લક્ષ વિષયાંધા, વેશ્યાના જારા, તેએાની પટાવવાની માયાજાળમાં પડી તેમના વિલાસ– હાવભાવ સ્વભાવ ઇત્યાદિ કૃત્રિમ પ્રેમાપચારમાં અંજાઇ જઈ ભૂલી જાય છે, અને તેઓની સાથે તુચ્છ જારીમાં પડી આત્માના સુખથી–મુક્તિના સાેપાનથી–પથથી ઉન્માગે વહે છે; એ અર્થદાસી, વિત્તદાસી વેશ્યાઓ, આવા હૃદય રહિતાને–કાળજાા વિનાનાએાને પૈસા પડાવી લેવાની ખાતર કૃત્રિમ પ્રેમજાળમાં નાખી, માવતરથી, સ્ત્રીથી, વ્યવહારથી, વિશ્વથી વિમુખ ખનાવી, સર્વ અને સર્વસ્વ બ્રષ્ટ ખનાવે છે અને વિત્તના સ્વાર્થ વ્યવહાર બ'ધ પડતાં ધક્કો મૂકે છે; અને એવા દુર્ભાગીએા વ્યવહારથી, પરમાર્થથી ઉભય ખાંજીથી લટકે છે; વાચકાને જણાવવાની અગત્ય નથી ્રહેતી કે આ પ્રેમથી મુક્તિ નથી, પણ ઉલડું જન્મમરણ ઈત્યાદિ નાનાવિધ દુઃખાેની યાતનાનું બધન છે. પ્રેમની ,ખરી કિંમત સમજનારા, ખરા પ્રેમના પથમાં વહનારા, અમારા કેટલાક વાચકાને આ વિષયથી આનંદ મળ્યાે હશે: ત્યારે અન્યથા પ્રેમમાં પ્રેમને સમજનારા કેટલાકને .આ લાંબા લાંબા હિતશિક્ષાના કડવા બાેધથી અરૂચી-ુક'ટાળા પણ છૂટયા હશે. વાચકા તે લેખકની પ્રજા છે. .સહુને ચાગ્યરીતે આનંદ અર્પી પ્રસન્ન રાખવા એ તેનું

કર્તા વ્ય છે, તેથી સ્વલ્પ, મસ્તપ્રેમી અને વિરક્ત-માેક્ષના પ્રેમીની તુલનાની રૂચે વિષયાંતર કરી સહુના ચિત્તને પ્રમાેદવા ક્ષણેક ઉદ્યમ સેવીશું. ત્યારપછી શુદ્ધ સાત્વિક પ્રેમ-મુક્તિના પ્રેમનું યથાશકય વાચકાને દિગ્દર્શન કરાવી આ લેખના ઉપસંહાર આણીશું.

### મસ્ત પ્રેમી અને વિરક્તની તુલના.

મસ્ત પ્રેમી અને વિરક્ત ઉભય તુલનામાં કેટલા મળતા છે તે સંબ'ધેનું નીચેનું પદ નિહાળીએ.

#### રાગ ધનાશ્રી.

પ્રેમી મસ્ત ફ્કીર જાણા, પ્રેમી મસ્ત ફકીર; પ્રેર ગણા નહિ પ્રેમી ફકીરમાં, લાયક મનથી લગીર. જાણા. ફકિર બન્યા તજને જગ ફક્ષડ, પ્રેમી તજ્યા જગ પીડ. જાણા. નહિ ફકિર સમ પ્રેમી ધરે પરવા, માનાધાતા કે હાે અમીર. જાણા.

એક અચળ મન પ્રભુથી ફકીરતું, પ્રેમીતું પ્રેમીની તસબીર. જાણે.

ક્કિર ફિંઢા નિજ ક્કિરી વિભવમાં, પ્રેમી પ્રેમની લકીર. જાણા. નિ'દે સ્તવે જગ ફિક્રના ક્કિરને, હિલે નહિ પ્રેમી દિલગીર. જાણા.

ઉલડા કહે મુખ મસ્ત એ, અમે બન્યા જગ અપવાદના **અમીર. બ્**લા.

હૈાય પરવા કશી તાે પ્રેમીના, વિષયમાં પડે નહિ કાંઇ તકસીર, જાણા, આવી પડે સ્તેહિ ભેરતાં, સંકર સહવા ન એકે છે અધીર. જાણા. ન લેખે વિરકત સમ ઇષ્ટે, વિહરતાં શીત તાપ વર્ષાસમીર. જાણા. ખહિરા કકિર સુણવા જગ ચર્ચા, પ્રિયાલાપ વિષ્ પ્રેમીએ **બધીર**. જાણા. વસવા સદન વન જેમ કકિરને, પ્રેમીને પ્રેમીતું મ'દિર. જાણા. પાન પાત્ર કદી હાૈય કૃકિરને, કરે કર તલપાત્ર પ્રેમી વીર. જાણા. પહેરવા અજન એહવા ક'બલ યાગીને, પ્રેમીને પ્રેમીનું શરીર. જાણા. વધ્યા સરખાવતાં એ વિધિ, વિરકતથી મસ્ત પ્રેમી મહા ધીર. જાણેા. કથતાં બૂલ્યા કહું ચારિત્રવિજય કરી, પ્રેમી ફકિરના ફકિર.

ભાવાર્થ — મનુષ્યા, પ્રેમીને મસ્ત ફકીર જાણા, ફકીર અને પ્રેમીમાં તમે, લાયકા, કશા પણ તફાવત ન જાણા. તેઓ ઉભય પાતપાતાની દિશાના ફકિરાજ છે. ફકિર જગતને છાડી ફક્કડ અને છે, પ્રેમી પણ જગતની પીડા ત્યજી દે છે. માનધાતા કે અમીર ગમે તે હા તેની વિસ્કૃત

જાશા.

ફકીરની જેમ પ્રેમી પણ મનમાં પરવા ધરાવતાે નથી. એક પ્રભુમાંજ–મુક્તિની દિશામાંજ ફકિરનું અચલ મન રહે છે. પ્રેમીનું પ્રેમીની તસખીર–પાતાના પ્રીતિપાત્રમાંજ ·લાગેલું રહે છે. અર્થાત્ કૃકિરને જેમ ખાહ્ય વ્યવહારામાંથી <sup>્દે</sup>યાન છૂટી એક પ્રભુમાંજ–ધ્યેયમાંજ ચિ'તન *રહે છે* તેમજ ંપ્રેમીનું પણ પ્રિયતમના વિષયમાંજ ચિંતન રહે છે. કૃકિર પાતાના કુકિરીના વિભવમાંજ અર્થાત્ કુકીરી હાલમાંજ મસ્ત-ફીદા-કૃતકૃત્ય રહે છે, તેમ પ્રેમી પ્રેમની લકીર-જે લહર તેમાં ડાલતા રહે છે, જગત્ નિ દે કે સ્તવે; ફકીર જેમ તેની કાંઈજ ફીકર-પરવા ધરાવતા નથી; તેમ પ્રેમી પણ પાતાની ખીજાથી થતી સ્તુતિ કિંવા નિંદાથી દિલમાં હર્ષ કે શાકને સ્થાન આપતા નથી. ઉલટા એ બન્ને મસ્તા ્રઅમે જગઅપવાદના અમીરા ખન્યા એમ મુખથી બાેલે ∙છે. સ્નેહી–ઇષ્ટ સમિપે જતાં ગમે તે સ'કટ આવી પડે તે સહવાને તેઓ ખન્ને શસ્ત્રસજ્જ રહે છે, અધીર-કાતર નથી હાતા. ઇષ્ટે વિહરતાં જેમ વિરકત, શીત, તાપ, વર્ષા, સમીર ઇત્યાદિના ભયને ક્ષેખવતા નથી-એ કશાં દુ:ખા તે મસ્તવિરકતની ઇષ્ટવિહારી પ્રવૃત્તિમાં કશુંપણ સ્ખલન નાખી શકતાં નથી; તેમ પ્રેમી પણ પ્રિયાને લેટવાના ઉદ્યમમાં મસ્ત, શરદી, તાપ, વૃષ્ટિ કશાના ભયને લેખ-વતા નથી. ધ્યેયમાં લીન ક્કીર જેમ ખાદ્ય ચર્ચા સુણુવા ખહેરા હાય છે, પ્રિયાલાપ વિના આપણા પ્રેમી પણ **પીછ** વાત સાંભળવા તરફ અધિર–અહેરા હાેય છે. ક્કીરને વસવાને માટે વન-ઉપવન ઈત્યાદિ સદન જે ગૃહ હેતુ<mark>ય છે, પ્રેમીને</mark> વસવા માટે આખી સબ્ટિમાં એક પ્રે-મીનું મ'દીરજ હાય છે. અર્થાત એની એકલામાંજ સૃષ્ટિ વસે છે. ક્કીરને કદી પાનપાત્ર, ભિક્ષાપાત્ર પણ હેાય છે, પ્રેમી–વિરકત કરતલપાત્રથીજ ચલાવી છે, પહેરવા અજીન, એાંહવા કંખલ, બિછાલા તૃણના ઘાસના સાથરા પણ વિરકતને હાય છે. પ્રેમીને એ સહુ સાધનામાં પ્રે<mark>મીનું શરીરજ છે.</mark> તે નગ્ન–દિગ'બર સ્થિતિથી પણ લજાતાં નથી. કારણ તેઓ પાતાને પ્રેમી શિવાય નિંહાળનાર કાઇ દેખતાંજ નથી. આમ જેતાં તાે પ્રેમી વિરક્તથી ચડી જતાે જેવામાં આવે છે. ચારિત્રવિજય કહે છે, હું કહેતા ભૂલ્યા. કરીથી કહું કે પ્રેમી તાે ક્કી-રનાે પણ ક્રકીર છે, આવાે પ્રેમ છે તેજ ક્લિતાર્થના સાધક છે, પછી તે આ દિશા કે ખીજી દિશામાં હાય.

શુદ્ધ, વિકૃત અને કૃત્રિમ પ્રેમના સ્વરૂપા કથાઇ ગયાં. હવે યાેગીઓના–મહાત્માઓના સ્વસ્વરૂપાનુભવ– મુક્તિના અસલ પ્રેમ ઉપર આવીએ, તેને નિહાળીએ.

પ્રેમની ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ લહરી કાઇ હાય તા તે સ્વસ્વરૂપના અનુભવમાં-મુકિતમાં રૂચિ પ્રકટાવી તે છે, એ

પ્રેમનું અ'તિમમાં અ'તિમ ઉત્કૃષ્ટ સ્વરૂપ છે, તેથી આગળ વધીને પછી પ્રેમની હદ નથી. જ્ઞાનિઓને, ચેાગીઓને ત્રેય અને ધ્યેયના વિચારમાં રમતાં કયારે એ **લહ**રી લા**ગી** જાય છે, યદિવા તે લાગીને વહી જાય; પણ તેની લય મૂકતી જાય છે. પછી તેના એજ વિચારમાં-એજ ચિંતનમાં સમય જાય છે, અન્ય બધાથી ઉદાસીન–નિરાસકત બની જાય છે. તેને અન્ય કશુંજ રૂચતું નથી, એ ધ્યાને-એ લહરીએ સ્થિર કયારે થવાય એજ વિચાવ, એજ ઉદ્યમ તેનાે રહે છે, એમાંજ મસ્ત ખની ડાેેલતાે રહે છે. ક્યારેક નૃત્ય કરે છે, કયારેક ચેષ્ટા કરે છે, કવચિત્ ગાવા માંડે છે, કવચિત રાેવા માંડે છે. અહા**હા! સહજ નિજાન'દની** લહરી લાગી ગઇ તેમાં આટલા આનંદ; તા સંપૂર્ણ મુકિતના સુખનું તેા કહેલુંજ શું ? **બસ એનાજ એ**ચ્છુ**ક** ખની જાય છે. એનાજ પ્રેમી ખની જાય છે. સ'સાર**ને** શુન્યવત્ સમજી ગસ્ત વિરકત અની નિકળી જાય છે. મુક્તિનાજ સુખ–મુક્તિના વિચારમાં મશગુલ અને છે. અરહ્યમાં, ગિરિ ક દરામાં, ગુફાએામાં, સ્મશાનમાં કશા પણ ભયને ન ગણકારતાં શીત, આતપ, વર્ષા, સમીરથી ઉત્પન્ન થતા દેહાના દુઃખાને વિસારતા મસ્ત, મુક્તિની પાછળ ખનેલા ફકીર, મુકિતનાજ અલક જગાવે છે, મુકિત-નીજ ધૂણી ધીખાવી બેસે છે, સ્વસ્વરૂપના વિચારમાં વિદ્ધરે

#### ११५

છે, બાહ્ય ભાન માત્ર ભૂલી જાય છે. તેને નથી રહેતું ભૂખનું ભાન, નથી રહેતું નિદ્રાનું ભાન, નથી રહેતું દેહ કે તેના વ્યવહારનું ભાન, નથી રહેતું પીડાનું ભાન; તેમજ શસ્ત્રથી તેને વિંધા તા પણ પીડા નહિ અનુભવે, પુષ્પથી પૂજે આહ્લાદ પણ નહિ અનુભવે, સર્પા આવી શરીરને દંશ દે, શૃંગાલા, ગીધા, વાયસા, માંસાહારી પશુઓ દેહની ગમે તે દુઃસ્થિતિ કરે; એની, એ માંસાભિલાષી કાંઇજ પૃચ્છા નહિ કરે. મુકતના ઉપાસક-પિપાસની સ્થિતિને ખતાવનાર, નિચેનું પદ નિહાળીએ:-

નહિ પરવા કશાની, જેહની માક્ષે ખની પ્રીતિ; ન લેખે એ કશાને, છે સ્વરૂપાન દમાં પ્રીતિ. નહિ સ'સારની પરવા, નહિ ઘર દારની પરવા; નહિ પરિવારની પરવા, તજી દે સર્વ ની પ્રીતિ. સુસુક્ષુ સુકિત સ'ગે, તાન લાગ્યું સર્વ ને ત્યાંગે; નકામી માહમાયામાં, નહિ ઘાલે પછી પ્રીતિ. તનક ના દેહની દરકાર, તજે કે ભલે તાડે; ખીજાઓ મસ્ત સુકિતના, તજે ના માક્ષથી પ્રીતિ. ભલે કા પુષ્પ લઇ પૂજે, ભલે કા શૂળથી વીધ; ન એથી દુ:ખ કે આનંદ, સહજાન દમાં પ્રીતિ. કયહાંથી ખાદ્ય વ્યવહારા, તાં વર્તાય એને ભાન; ખનાવી ધ્યાન જયાં બેઠા, લગાવી ધ્યાન જયાં પેઠા,

મુમુક્ષુ જ્ઞાનના યેાગે, વધુ વિયાગને ઇચ્છે; દુ:ખી વિષપાન યાેગે, જેમ વધુ તજવા ધરે પ્રીતિ. વપુએ આવીને વિંદળાય, વ્યાલાે વિંધુએા ડંખે; શુંગાલા ગીધ ફાલી ખાય, તાેયે આત્મમાં પ્રીતિ. મુમુક્ષુ એકલા હાે ને, બધા સંસાર હાે સામા; ન ઉપસર્ગો થકી પ્રતિકૂળ, ચૂકે ઇષ્ટમાં પ્રીતિ. પ્રભુ મહાવીર કેરા, કાનમાં ખીલા ખલે ઠાકયા; તથાપિ એ રહ્યાં'તા ખેલી, સમ પટરાણીથી પ્રીતિ. મુનિ ખધક તણી જીવતાં, ખળે કાેઈ ખાલ ખેંચી લીધ; ભર્યો ના ૬ઃખના દમને, નહાેતી દેહમાં પ્રીતિ. વળી ખંધક મુનિ શિષ્યા, પીલ્યા પાપીએ ઘાણી મધ્ય; ન વિસર્યા દેહના દુ:ખે, તનક પણ ટેકમાં પ્રીતિ. સહ્યાં છે સર્વ સંકષ્ટા, સહી છે કઠીન ચર્ચાંગા; મુનિ ચારિત્રવિજય જેહની, મુક્તિ વ્રતે પ્રીતિ.

ભાવાર્થ:—જેની માેક્ષમાં પ્રીતિ અની-લાગી છે તે કશાની પરવા કરતા નથી, તે કશાને લેખતા નથી. તેની સ્વરૂપાન દમાંજ પ્રીતિ-લગની લાગી રહેલી હાય છે. તેને નથી સંસારની પરવા. નથી વળગતી ઘરદારની પરવા કે નથી લાગતી પરિવારની પરવા. તે સર્વ ની પ્રીતિ મનથી ઉતારી દે છે. મુમુક્ષુ જેનું મુકિતના સંગે તાન લાગ્યું છે, તે સર્વ કાઇને તજી સંસારથી ચાલી નીકળે છે. નકામી માેહ કે માયામાં તે પછી પ્રીતિ ધરતા નથી,

તેને પાતાના દેહની પણ દરકાર રહેતી નથી. ભલે કાેઈ તજે, ભલે કાેઇ તાઉ; તેથી મુંઝાઇ મુક્તિના મસ્ત માેક્ષથી પ્રીતિને તજતા નથી. ભલે કાેઇ પુષ્પ લઇ પૂજે. કિંવા શૂળથી વિધે, એના આનંદ કિંવા દુઃખ કાંઇજ તેને લાગતું નથી. પાતાના સહજાન દમાં –સ્વરૂપના આનંદમાં તે સર્વ'કાળ મસ્ત રહે છે. તેને બાહ્ય ચેષ્ટાનું ભાન કયાં-થીજ હાેય ? તે તાે ધ્યાનને ખનાવી, ધ્યેયમાં પ્રીતિ લગાવી-લયલીન બની ગયા હાય છે. શરીરે સપા આવીને વિ'ટળાય, વિ'છુએા ડ'એ, શિયાળ કિંવા ગીધા ફાેલી ખાય, પણ દેહને વિષે દુઃખનું ભાન તે ધરતા નથી, તેની આત્મામાંજ પ્રીતિ બની રહે છે. મુમુક્ષુ જ્ઞાનના ચાેગથા વપુ–જે શરિર તેના વિચાેગને ઇચ્છે છે, જેમ કાેઇ દુઃખી, વિષપાનથી વપુને તજવા પ્રીતિ કરે છે. મુમુક્ષુ ભલે એકલા હાય અને આખા સ'સાર સામા હાય ્તથાપિ શું થયું ? તેના પ્રતિકુળ ઉપસગેોથી ઈષ્ટમાં તે કદીજ પ્રીતિ ચુકવાનાે નહિ. મહાવીર પ્રભુના કાનમાં અલાે−૬ષ્ટાેએ ખીલા ઠાેકયા, પણ એ મુક્તિને વિષે સ**ંલગ્ન મન**વાળા ભગવાન સમતા પટરા**ણીથીજ પ્રીતિને** ખેલી રહ્યા હતા; અર્થાત્ રાગદ્વેષ રહિત રહ્યા હતા. ખધક મુનિની કાેઈ ખળે જીવતાં ખાલજ ખેંચી લીધી હતી. પણ એ ધીરવીર મુનિવરે એક પણ ઉંઢું એવા

દુ:ખના દમ ભર્યા નહાતા; કારણકે તેમના દેહમાં પ્રી-તિજ નહિ હતી. વળી અન્ય ખંધક મુનિના શિષ્યાને એક માલીક પાપીએ ઘાણીમાં ઘાલી પીલ્યા હતા, પણ દેહના દુ:ખે પાતાના મુક્તિ વ્રતની ટેકને વિસર્યા નહાતા. એવી એવી કઠિન ચર્યાઓ, એવાં એવાં અનેક સંકષ્ટા, ચારિત્રવિજય કહે છે; જેની મુક્તિમાં પ્રીતિ થઈ છે, તેઓએ સહ્યાં છે, પણ પાતાની ટેકને નિર્વાહી છે.

આવા મુમુક્ષુ યાેગીઓ ખાદ્ય ચેષ્ટા ભૂલી તત્વના પરમ આનંદમાં લીનજ ખની રહે છે, અને એ લીનતા-થી દિધા ભાવ–દૈત ટળો હું અને મારા દેહ, આ દેહ અને અન્ય દેહ યાને કહાે કે સઘળા પ્રપંચ–દશ્ય સં-સાર ટળી જાય છે. પૂર્ણ એકત્વ ભાસે છે.

શુકલ ધ્યાનના એક પ્રકાર છે. આ ધ્યાનની સ્થિ-તિમાં ધ્યેયમાં પ્રથમ સવિતર્ક, અને સવિચારવાળી સ્થિ-તિમાં ધ્યાતાના વ્યવહાર થાય છે. પૃથક્ત્વ, વિતર્ક અને વિચાર વિરમી, અવિતર્ક અને અવિચારની સ્થિતિમાં ધ્યાતા પહેાંચે છે, ત્યારે કૈવલ્યજ્ઞાનને મેળવે છે. યદ્યપિ મુક્તિના અસંખ્ય યાગા છે, લેખકની દૃષ્ટિમાં પ્રેમ એ પણ મુક્તિના યાગ જણાયા છે અને તેથીજ બન્યું તેટલું તે વાતનું પ્રતિપાદન કરવા પ્રયત્ન સેવ્યા છે, એ

લખવાના હેતુ એજ કે અનુભવનું કથન વાણીથી પર છે. વાણીના ઉપયોગ અનુભવની વાતમાં નિષ્ફળ છે. કાેઇ કવી કહે છે કે " જાણ્યું કેમ આવેરે માણ્યાને પરમાણે " અક્ષરશઃ સત્ય છે. મુંગે સાકર ખાધી, તેના સ્વાદ જાણ્યાે પણ માહેથી કહી હકશે નહિ; આવીજ સ્થિતિ અનુલ-વના કથનની છે. પ્રેમીએાએ પ્રેમને જાણ્યાે, માણ્યાે, નાણ્યાે. ખસ મસ્ત ખની ગયાે. સર્વ તેના હાદ સમજશે, કહી શકરો નહિ. પ્રેમી હાય તેજ તેના આનંદ પિછાણી શકે; તાેપણ બનતાે પ્રયત્ન સેવ્યાે છે, વાંચનાર; પ્રેમના અ-નુભવથી જેનું હૃદય અનુભવાપન્ન છે, એવા પ્રેમીએા આ-નંદ મેળવી શકે એ આ લેખ લખવાના હેતુ છે. અને યદ્યપિ પ્રેમ રહિત તા કાઈ પ્રાણી વિશ્વમાં છે નહિ, પણ જેઓ તેવી પ્રવૃત્તિ પાતાથી થાય છે પણ તે કાેણ્ કરાવે છે, તે કાેની પ્રેરણાથી થાય છે તે અ'તમું ખ દિષ્ટિના અભાવે સમજ શકતા નથી, અને શ'કામાં પડી ખાહ્ય व्यवहारीमां-णाह्य निभित्तोमांक तेवी प्रवृत्तिने धारी रहे છે; તેનેજ પાતાના હુદયના સંધાનનું મૂળ માની લે છે, આ સારૂ, આ દિવ્ય, આ અનુકુળ, આ ગમતું એમ ખાદ્ય પ્રેમના તત્વામાંજ ગુંચવાઇ રહે છે, તેના આભ્ય-તર તેઓ વિવેક કરી શકે. શરીરમાં નહિ પણ આત્મામાં આત્માના ગુણામાં પીતિને નેડી શકે. દિવ્યાદિવ્ય, પ્રિય

અપ્રિય, સુરૂપ કુરૂપ ઈત્યાદિ રાગદેષવાળી પ્રવૃત્તિ ટાળી, સર્વાત્મભાવે પ્રેમને નિહાળી શકે. એ સમજાવવા, તેથીજ કાેઇ કહે છે કે અમે જીનમંદિરમાં જઈએ છીએ, અમાર્ ત્યાં મન લાગતું નથી; કાઇ કહે છે તીથ યાત્રામાં અમે જઇએ છીએ ત્યાં અમને પૂરા જોઇએ તેવા આનંદ મ-<u>ળતાે નથી; અમે વ્યાખ્યાન સાંભળવા આવીએ છીએ</u> પણ તેમાં અમારી રૂચી ઉત્પન્ન થતી નથી. આ સહ્ પ્રેમની ખામી છે, પ્રીતિરહિતપ્ણું છે, એ દઢાવવા. યદ્યપિ પ્રેમને મુક્તિના હેતુ કહ્યાે પણ તેથી એમ નથી સમ-જવાતું કે દુનિયાદારીના પ્રેમમાંજ ગુંચવાઈ રહેવાતું છે અને એથીજ મુકિત છે. એ પ્રકારના મલિન પ્રેમને અ-વલંખી તેને શુદ્ધ સંસ્કારના–શુદ્ધ ભાવનાના પુટ આપી વિશુદ્ધ બનાવી, ઉત્તરાત્તર આત્મામાં –સ્વસ્વરૂપના અનું ભવમાં પ્રેમને-પ્રીતિને સજવાની છે, અને આખર એજ પ્રેમ, એવીજ પ્રીતિ એવીજ પ્રેમમય ભક્તિથી સુકિત છે. એ આ લેખકના કથિતાર્થ અને મથિતાર્થ છે.



# ઉપાદ્ધાત.

स्वलाव अने विलाव, अ प्रत्येक्षमां प्रवृत्ति निवृत्ति अलयने। સમાવેશ થાય છે. સ્વાભાવિક પ્રવૃત્તિ તે વિભાવની નિવૃત્તિ છે. વિભાવની પ્રવૃત્તિ તે સ્વાભાવિક પ્રવૃત્તિની નિવૃત્તિ છે. વિભાવની પ્રવૃત્તિને આપણે પ્રવૃત્તિ કહીએ છીએ. સ્વાભાવિક પ્રવૃત્તિને આપણે નિવૃત્તિ કહીએ છીએ. આવી નિવૃત્તિ ઉપર આપણા રાગ હોવાથી આપણે વિભાવની પ્રવૃતિથી નિવૃત્તિ સ્વીકારી છે. સ્વભાવમાં વિભા-વનું મિશ્રણ રહેજ છે. આ મિશ્રણ તે મન છે. એ મન નાના પ્રકારના બાહ્યાભ્ય'તર કરણા સાથે જોડાઇ સ્વભાવને આવરિત કરી વિભાવની દિશા તરફ પ્રવૃત્તિને વહેવડાવે છે. એ વિભાવથી મનને રાેકી સ્વભાવ તરફ તેની વૃત્તિને વાળવી, એટલાેજ નિવૃત્તિના કથિ-તાર્થ અને મથિતાર્થ છે. જો આમ છે તો ઉભયે પ્રવૃત્તિજ છે. એકમાં પ્રવૃત્તિ અને અન્યમાં નિવૃત્તિ, એમ અપેક્ષાએ કહી શકાય. વત માન રૂપે તાે કાેઇને કાેઇ પ્રવૃત્તિજ છે.

ભુત માત્ર વિભાવ પ્રવૃત્તિના હ્રાસસ્વભાવસિંહ પ્રવૃત્તિના સ્વીકાર અને ભવિષ્ય પર્ય ત તેના નિર્વાહ એમાં પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિની ચર્યાના અવસાન આવી રહે છે.

અહીં હવે વિજ્ઞાન, સાયન્સના જડવાદ, ભૌતિક પ્રવૃત્તિવાદ અને પૂર્વના નિવૃત્તિમાર્ય — આસ્તિકવાદ — આત્મવાદ સામ સામાં ખડાં રહે છે.

વિજ્ઞાનવાદીએ। કહે છે કે પ્રત્યક્ષ તેટલુંજ અમને તેા પ્રમાણ અને આ દુરાત્રહથી જે અપ્રત્યક્ષ છે અને જે નિવૃત્તિ માર્ગનું શરણ લીધા વિના અપ્રત્યક્ષજ રહેવાનું છે. તેને પાતાના વિજ્ઞાનથી અન-નુભુત માની જીવ, આત્મા, ચૈતન્ય ઇત્યાદિમાં નહિ માનતાં નાસ્તિકતા તરક વહે છે. સાયન્સથી જેટલું સિદ્ધ તેજ પ્રમાણ અને સત્ય તેએ। માને છે. ચૈતન્ય તા પરમાહ્યુઓના સંયાગથી આવતું સ્વીકારે છે. આવા જડવાદથી ભૌતિક પ્રવૃત્તિમાં શાધ ખાળ ઇત્યાદિ આર્થિક ઉન્નતિમાં અને વ્યષ્ટિભાવનામાંજ તે રીઝવાર છે. આ વિજ્ઞાનવાદિઓએ જાણવું જોઇએ કે સત્યની આગળ હજી સત્ય છે, સત્યની અમુક આજ સીમા એવા નિર્ણય તેમનાથી થઈ શકયા નથી, એજ તેમના વિજ્ઞાનની અપૂર્ણતાના પુરાવા છે. સ્થાપિત સ્વસિદ્ધાંત વિનાજ તેમણે પૂર્વના નિવૃત્તિમાર્ગ સામાે જડવાદ ઉભાે કર્યા છે અને તેથી તે અધુરા વાદ છે. આવી ભૌતિક પ્રવૃત્તિથી ઐિંહકામુષ્મિક કેટલાક લાભ છે પણ પૂર્વ વાસીઓ-નિવૃત્તિ માર્ગાવલ બીએ – આસ્તિકવાદિઓ. પાપ પુન્ય ઇશ્વર આત્માનું અસ્તિત્વ ઇત્યાદિમાં માને છે અને તેથી સાંસારિક પ્રવૃત્તિ સવિશેષ ભૌતિક હેાવાથી પાપ ઇત્યાદિ કર્મોની ખંધનકર્ત્રી માની તેને ગૌણતા અર્પી સવિશેષ નિવૃત્તિ માર્ગમાં વહે છે.

છેક આસ્તિકપર્ણું અને છેકજ નાસ્તિકપર્ણું ઉભયે એક બીજાના વિરાધી છતાં, સત્યની ખ્યાતિને માટે એક બીજાનાં સહકારી છે. ઉભયથી સત્યની સીમાએ આવી શકાય છે. એકમાં - અ'ધ શ્રહા રહે છે બીજામાં અશ્રહા રહે છે. એક, અમુકમાં શ્રહા ધરી તેને અનુસરે છે, એક અશ્રહા આણી પ્રથમ અસ્વીકાર કરે છે; પુનઃ અજમાવી, અનુભવી સ્વીકાર કરે છે. એક ગુણ્થી ચારિત્ર ઉદ્દલવે છે. અન્યથી ખુદ્ધિ ઉદ્દલવે છે. પણ ખુદ્ધિતે છેવટ તક વિતક થી વળાને ચારિત્રના આધાર લેવા પડે છે. ચારિત્ર, ખુદ્ધિને સ્વતઃ આણે છે. આથીજ અવિતક પણ શ્રદ્ધાનું અવલ ખન કર-નારા પૂર્વ વાસીઓ આસ્તિકવાદ ઉપર તટસ્થ છે, ન્યારે ચારિત્ર વિના ખુદ્ધિના વિલાસમાં અવટાતું પશ્ચિમ અનંત શાધખાળાથી પણ સત્યની પરાકાષ્ટાને પામ્યું નથી.

સાયન્સની–વિજ્ઞાનની પાર પૂર્વ વાસીઓ પહેાંચી શકયા છે અને તે અનુભવના ગ્રંથાના પુષ્કળ વારસા અર્પતા ગયા છે. હાલના વિજ્ઞાનને પણ તેઓનીજ વિદ્યા આભારી છે. પૂર્વવાસીઓ તે સર્વ જાણતા છતાં તેમાં પડવાથી આત્મિક-પ્રવૃત્તિમાં-નિવૃત્તિમાં ભંગ પડે છે, તે જાણતા હોવાથી તેમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી ઉદાસીન રહ્યા છે. છતાં નાસ્તિકવાદીઓને ઇશ્વરના - આત્માના વિષે આસ્તિક સુદ્ધિનં ભાન કરાવવાને એ અમૂત્ય વારસાના ભંડાળ મૂકતા ગયા છે. મૂકતા ગયા છે એટલુંજ નહિ પણ કાેઈ કાળે જડવાદ અને ચૈતન્યવાદના ઉત્થાન વખતે તેઓએ ચમત્કારથી જડવાદીઓને આશ્વર્યમાં ચકિત કરી નાંખી, ચૈતન્ય વિષે અાસ્થાનું ભાન કરાવ્યું છે. આવા અનેક પ્રસંગા શાસ્ત્રો, પુરાણા, તેમજ ઇતિહાસ પર પરાથી આપણને મળી આવે છે. પાશ્ચાત્યા નિવૃત્તિમાર્ગને નાના પ્રકારની તંગી. દુઃખ જરૂરીઆત ઇત્યાદિના ઉત્પાદક માને છે. પણ તે તેમની ભૌતિક દર્શિથી છે. તેઓની અતિ કામનાને અંગે તેમ જણાય તે સ્વાભાવિક છે. વિશેષમાં તેઓએ જાણવું જોઇએ કે જે કાંઇ તેવું જણાય છે તેમ થવામાં નિવૃત્તિના નામે આળસજ મુખ્ય કારણ છે. પ્રાચીનથી ભારતવર્ષની પર પરા નિવૃત્તિ માર્ગાવલ બી હોવા છતા, કળા, શિલ્પ,

વિભવાદિમાં ઉન્નત હાલત હતી અને એકથી વધારે પશ્ચિમની પ્રજાનાં તેણે મન આકષ્યાં છે. એજ તેના પ્ર**બલ પુરાવાે છે; આવી** ઉત્રત હાલતમાં પણ રાજાએ। અને શ્રીમાના ભૌતિક સુખ-વિલા-સના નિરાદર કરી નિવૃત્તિના સુખને માટે મસ્ત ક્રકીરા ખની સર્વ તજી ચાલી નીકળતા અને ચાલી નીકળ્યા છે, જે હાલના ભૌતિક ક્રષ્ટિના વિજ્ઞાનને બ*દ્દજ દુધ*ેટ દેખાશે. પૂર્વવાસીએા મેળવતા, પણ તેમને જે અંતિમ મેળવવાનું છે તેની આગળ તેમને તે મિટી સમાનજ લાગતું, જે પશ્ચિમમાં ભાગ્યેજ ખનવું સંભવિત છે. પ્રવૃત્તિની ઉપાધિથીજ, નિવૃત્તિના સૌષ્ઠવનાે ભ'ગ થવાના ભયથીજ પૂર્વે શત્રુની સામે નિઃશસ્ત્ર, ક્ષમા, સ્તેહ, અપકારની સામે ઉપ-કાર, શાઠેયની સામે સરલતા; ઇત્યાદિ ઉદાર ગુણોના પરિચય આપ્યાે છે. સમષ્ટિ ભાવનાજ પૂર્વ નું લક્ષ્ય છે. **પૂર્વે આદિથી અ**તઃ પર નિવૃત્તિને જાળવવાજ પ્રયત્ન કર્યો છે. જે કાંઈ સમ વિષમતા ३૫ દાેષ ઉદ્દભવ્યાે છે તે પણ એ વિજ્ઞાન અને જડવાદ તથા આસ્તિ-કવાદના સંઘદમાંથીજ ઉદ્દભવ્યાે છે. છલ–પ્રતારણા–દંભ ઇત્યાદિ પણ એ ઉભયના સંઘદનીજ સંતતીએ છે. અવ્યવસાયના દાષ પણ પૂર્વ ઉપર પાશ્ચાત્યાના અતિ ત્યવસાયને મુકાયલેજ આવી લાગ્યા છે. અત્યાવશ્યકતા પણ સર્વ'થા ઉણપ અને અગત્યનીજ પશ્ચિમની દર્ષ્ટિમાંથી પેદા થઇ છે. પૂર્વીના નિવૃત્તિ માર્ગ સંતાષ અને અપરિ-ત્રહને પશ્ચિમના સંસર્ગથી આજ પણ મૂકી શકયો! નથી. જડવાદને ભૌતિક ઉત્રતિનાં લાેભમાં આજ પણ પશ્ચિમ સ્વીકારી **શક્યું ન**થી. પણ આથી યત્રકુત્રચિત દુઃખ, પુકાર, દુષ્કાળ, ભૂખમરા, આ<mark>થિ<sup>૧</sup>ક</mark> પ્રતિકૃળતાના પૂર્વવાસીએ બાગ થઈ પડયા છે. આવા દ્રશ્યથી કમ-

કમાડી ખાઈ, પશ્ચિમના જડવાદમાં-પ્રવૃત્તિ માર્ગમાં વાસ્તિવિક તો નિવૃત્તિ નથી, છતાં તેમાં પણ કાંઇક નિવૃત્તિ ખતાવી જે જેની પ્રતિકૃળતા તે તેની ઉપલબ્ધિ જેટલી પ્રવૃત્તિ કરવામાં પશ્ચિમનું ઉદાહરણ લેવા પૂર્વને ડેકાર કરવી પડી છે, પૂર્વવાસીઓ ઉપર અવ્યવસાયના દાેષ આરોપ્યા છે. છતાં છેકજ તેને ઉતારી પાડયા નથી. માત્ર પૂર્વ પશ્ચિમના અમુક વિનિમય અને ઉભયમાં કાંઇક કાંઇક હયા પાદેય નિર્દેશવા યત્ન કર્યો છે.

આમ બન્યું પણ છે. તથાપિ ઉભય બ્રપ્ટ બન્યું છે. હંમેશાં ઉભય પ્રત્યળના યુદ્ધમાં ઈદં તૃતીયંનું રૂપાંતર થાય છે. વ્યવહારમાં, વ્યાપારમાં, ધર્મ માં, સમાજમાં અપ્રમા**ણિકતા, અતિ લે**ાભ, વિશ્ર**હ**, કુસું પ-સ્વાર્થ એવું મિશ્રણ થયું છે. વ્યાપારી જોઈશું તાે અપ્રમા-**ર્ણિક, વ્યાપારનું તાે નામ. વસ્તુ આપીને વિત્ત લેવાનું, પણ સ્થિતિ** થાેડા ધણા અંશે ગજવા કાતરૂની, પેલા છપા અને આ ઉધાડા એટલા તફાવત. આ વિધિ વ્યક્તિ, કુટુંબ, ગ્રામ, દેશ, પ્રજા, રાજા સર્વમાં મિશ્ર વ્યવહાર દર્શન આપી રહ્યો છે. પરમાર્થમાં ત્યાગીએા. મહામ્તાયા. સંપ્રદાય સંપ્રદાયના આચાર્યા, મંદિરા, ગાદિઓ, યતિઓ. ગામા, ગિરાસા દુકાના ખાંધી ખેઠા છે. પ્રાચીન અર્વાચીન સંઘટે આવું સાંકર્ય પેદા કર્યું છે. અર્વાચીન વિચારનું પશ્ચિમ પણ આવા સાંકર્યથી મુક્ત રહ્યું નથી. જેવા ગંધ પૂર્વને પશ્ચિમના, તેવા પશ્ચિમને પૂર્વાના પણ લાગ્યાે છે. થીએાસાેપીકલ સાેસાઇટીનાે ઉદ્દ-ભવ, કેટલાક પાશ્રાયામાં, જૈન, અદ્ભૈત, બૌહાદિ સિહાંતાના સ્વીકાર એ પૂર્વના પરિચયના પરિણામા છે. પચાસ માઇલની સ્પીડથી ચાલતું એન્જીન, ત્રીશ માર્bલનો સ્પીડવાળા એન્જીનથી આગળ

જાય, પણ સીમાએ તો જઇને ઉભયને ઉભૂંજ રહેવાનું. તેમજ પાશ્ચાત્ય વિચારે પૂર્વમાં સાંકર્ય વિશેષ પ્રગતિમાં મૂકાયું છે તેટલું પશ્ચિમના સંબંધમાં થયું નથી; અને ઉદાહરણથી પોતાની અસર કરવામાં પૂર્વ પશ્ચિમ કરતાં પછાત છે, પણ એથી તા પૂર્વના નિવૃત્તિ માર્ગનું ભુષણ જળવાઇ રહે છે. સ્વતઃ આદર્શ રૂપે પરિચિત થતાં પાશ્ચાત્ય પ્રજ પૂર્વના સંસ્કાર ગૃહે તા તેની પૂર્વને દરકાર એઇ જે પણ તેણે પાતાનું મીશન સ્થાપવા પશ્ચિમની પેઠે જ્યાં ત્યાં બીશપા–મીશનરીઓ દાહાવ્યા નથી.

અમેરિકા વિગેરેમાં જૈન-જૈનેતર ફિલાસાકરાએ જે કાંઇ તે તેના સિહ્ધાંત તરફ પાશ્વાત્યાેની રૂચી વાળી છે, તે પણ આદર્શ રૂપે પોતાનાે સિહાંત વિચારના રૂપમાં રજી કરીને, અનુકરણરૂપ આમ**ં**-ત્રણ કરીને નહિ. એકનું ખંડન કરીને નહિ પણ સ્વસિદ્ધાંતનું સમર્થ'ન–મંડન કરીને–ઉત્કૃષ્ટ સમજાવીનેજ. નિષ્કારણ એટલે સાહ-જીક પ્રવૃત્તિ એ ખરી પ્રવૃત્તિ છે. અને તે કાંક અજય જાદુઇ અસર કરે છે, જે ઉપચારથી –પ્રયત્નથી થવી મુશ્કેલ છે. પૂર્વની પશ્ચિમ ઉપર થયેલી સાહછક અસર છે, અને તેથી જ્યાં જ્યાં તે અસર થઇ છે તે નિર્મળ અને આદર્શ રૂપે પ્રતીત થાય છે. પશ્ચિમની પૂર્વ ઉપર કત્રિમ અને ઔપચારિક અસર છે અને તેથી તે વિર્-પતામાં નજરે તરી આવતી દેખાય છે. રૂદ્રાક્ષમાળા અને લલાટમાં ભસ્મરેષાથી અંકિત, પૂર્વના શાસ્ત્ર સિષ્ધાંતાને અભિવંદતી, તે તે એ કથેલા માર્ગે વહતી, અન્યને તે તરફ આકર્ષીતી, અનુમાદતી, વિદુષી અંગ્રેજ બાનુ એનીખીસાંટ, અહિંસાથી વિસ્તરતા જૈન મતના સ્વીકાર કરતા હમ નજેકાળી જેવાના દર્શાંતા ક્રીશ્રિયન થતા

પૂર્વના ભાલકાએ નિહાળવા, મનન કરવા તથા પોતા તરક અને તેમની ભાજી તરક તુલના કરી જોવા જેવાં છે.

પાશ્વાત્ય વિચારાના સંપર્ક થતાં જે જે વિચારાએ પૂર્વમાં આચાર વિચાર સાંકર્ય કર્યું છે, વર્ણાશ્રમ વિભિન્નતા એ મિશ્યાત્વ છે, વિધવા પુનર્લ ન ઇસાદિ સુધારા આવશ્યક છે, એવા જડવાદના વિચારે પાતાના સત્ય સિધ્ધાંતને મૂર્જિત કર્યો છે. પ્રવૃત્તિનું વૈલ-ક્ષણ્ય વધાર્યું છે. મિશ્યા પ્રવૃત્તિમાં પ્રવૃત્તિ, ઉચિત પ્રવૃત્તિમાં નિવૃત્તિ ઇસાદિ દાષાને જન્મ આપ્યા છે; તેની નિવૃત્તિને અર્થે પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિના વિવેક કરવા આ વિષયને ચર્યા પડયા છે.

આયાંવર્તે સ્વીકારેલા નિવૃત્તિ માર્ગ એ સ્વાભાવિક આત્માની પ્રવૃત્તિ છે, એ વિધિ સિલ્લ કરવા પ્રથમ તો એ નિવૃત્તિ માર્ગના પરિણામ કેવા રૂપમાં આવ્યા છે, એ બતાવવા નિવૃત્તિ શું એ વિષયને ઉક્ત વિષય લખતા પહેલાં હાથમાં ધર્યો છે. અને ત્યાં વિભાવની પ્રવૃત્તિના હ્રાસ કરવા સચવી સ્વાભાવિક—આત્મિક પ્રવૃત્તિ એજ નિવૃત્તિ; એમ સમજાવવા જીદી જીદી કક્ષાએ ઉહાપાહ કર્યો છે. તેમ કરતાં મનની નિર્વિકલ્પાવશ્થા એ નિવૃત્તિનું લક્ષ્યબિંદુ કરી જયાં પર્ય ત વિકલ્પાની સ્થિતિ મનમાં છે, ત્યાં પર્ય ત પ્રવૃત્તિના નિરાદાર એ તા દ ભ—અનુદ્યોગ ઇત્યાદિ દુર્ગુ છોનું જન્મસ્થાન છે; એમ સપ્રમાણ યથાશકય બતાવવા પ્રયત્ન સેવ્યા છે અને તત્સંબ ધે વિસ્તરશઃ ચર્ચાના અ તે શુલ પ્રવૃત્તિ એજ નિવૃત્તિ એવું કલિત કાલ્યું છે.

આમ કરતાં પ્રવૃત્તિમાંજ નિવૃત્તિ શાધવાના સર્વ<sup>૧</sup>માન્ય સિદ્ધાં-

તને લક્ષ્યો છે. એ સિદ્ધાંત તે ફલાસક્તિ રહિત-યથાપ્રાપ્ત પ્રવૃત્તિના નિર્વાદજ કહી શકાય.

તૃતન એવી વસ્તુ-વિષય તો કાંઇજ છે નહિ. અનંત એવી નિસર્ગની કળામાં સર્વ કાંઈ સંગ્રહિત અને સ્થાપિત રૂપે રહેલૂંજ છે. માત્ર જે જે કાળ વિચારક હૃદયમાં એ નિસર્ગના પડદામાં અગમ્ય રૂપે રહેલા તત્વરહસ્યના મનનશીલાને દીર્ઘમનનના પરિણામે સાક્ષાત્કાર થાય છે, ત્યારે ત્યારે તે પાતાને સ્જેલા એ વિવેકને લાકહિતાથે જનપ્રભૃતિ સમક્ષ મૂકી દે છે. અને લાકા પાત પાતાની રૂચી અનુસાર તેમાંથી તત્ત્વને ગૃહણ કરે છે. આને તૃતન કહેવાતું હોય તો ભલે.

નિવૃત્તિ માર્ગ (પેસીમીઝમ)ના સંભ ધમાં અનેક વિદ્વાનાનો લેખો છે તેમાં આ પણ એક ઉમેરાયા એથી કાંઇ અધિકતા? આવા આક્ષેપ કરતાં પહેલાં હું મારા વાચેકાને તેમાં યથાર્થ પ્રવેશ કરવા સચવું છું અને તેમ કરતાં તેમને જણાશે કે તેના અ તિમ નિર્ણયને માટે એ કાંક વિશેષ હોઈ શકે. પછી એને દીર્ધ મનનનું પરિણામ કહા, શાસ્ત્રના નિરીક્ષણના–વાંચનના પરિપાક કહા, કિંવા સર્વ વિદ્વાનાના તત્સંભ ધી નિશ્ચયના એક નિર્ણય કહા, ગમે તે કહા.

આ એક અળાધ સિહાંત છે કે પરમ સત્ય સર્વદા એકજ હોય છે અને તેના અનુભવ પણ એકજ રૂપે મનનશીલે તે થાય છે. આમ થવાથી અમુક સિહાંતમાં પરસ્પર વિચાર સામ્યતાથી, અમુકના અનુકરણરૂપ અમુક પ્રસ્તાવ છે, એવા આક્ષેપઉતાવળીઓ અભિપ્રાય ળાંધવા કેટલાકની પ્રવૃત્તિ થતી જોવામાં આવે છે. તેમણે

વિચારવું જો**ઇએ** કે સત્ય સત્યરૂપે ખતાવતાં, **કથતાં**, વર્ણવતાં, તેા એમજ બને. જો એકને દ્વિતીયરૂપે અર્થાત્ સત્યને અસત્ય રૂપે કહેવાનું હોય તાે તેમ બને નહિ. આવા સંજોગમાં મનનશીલાેની સ્વીકારેલી કહ્યાજ સ્વતંત્ર ઉદ્દગારના પુરાવા માટે આધારભૂત બની શકે છે. કાઈ અમુક વ્યક્તિને કિવા વસ્તુને અમુકની ઉપ્તત્તિ કહી વર્ષાવે છે, કાર્ક તે તેને અમુકની ઉત્પાદકરૂપે વર્ષાવે છે. વર્ષાવે છે તાે ઉભયે એકનેજ, માત્ર કક્ષા ભિન્નતાથી તે તેના ભિન્ન ભિન્ન પ્રણેતા છે એમ મનાય છે. ઉકત વિષયમાં આટલાે ઉદ્ઘાપાદ કર-વાના હેતુ એછે કે પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ એ કાંઇ નૂતન વિષય નથી. અનેક વિદ્રાનાએ તેને ચચ્ચો છે. મેં પણ તેને ચચ્ચો છે. સિદ્ધાં-તરૂપે તેમાં સામ્યતા છે. તૂતન સિદ્ધાંત તદ્દવિષયક મેં કાર્ષ્ટ ધડી કાઢયા નથી. જે છે તે તે છે. માત્ર તેના સંભ'ધમાં કાઈ યથા**થ**ી વિવેક વાચકને થાય એવા આશયથી મને સ્પુરેલી કક્ષાથી તેના સંબંધમાં વિસ્તરશઃ ઉદ્ધાપાદ મેં કરેલા છે અને એમાં સફળતા મળે તાે હું મારા તદ્વિષયક પશ્ચિમને તેના અભિલાષિઓ પાસે એક તૂતન સાધન રૂપે રજી કરૂં છું એમ સમજી આનંદ માનીશ.

આત્માની શુદ્ધ પ્રવૃત્તિ એ નિવૃત્તિનું ફલિત કાઢી તે માટે પ્રથમ શુભ પ્રવૃત્તિ—યોગમાં જોડાવું અને ક્રમાધિકયે તે તેથી નિવૃત્તિને પ્રાપ્ત કરતાં કરતાં આત્માની શુદ્ધ પ્રવૃત્તિના અધિકારી થવું, એમ સમજાવવા પણ યત્ન કર્યો છે. ત્યાં પ્રાપ્તના નિવાદમાંથી જવું એ નિવૃત્તિ નથી એમ નિર્દે શ્યું છે. જાુઓ પદ્ય "પેળા પંથ પોતાના સહુકા." વળી, ઉત્તરોત્તર નિવૃત્તિ સાધવાના સંભધમાં પ્રવૃત્તિ ને પ્રવૃત્તિમાં, માનવા ? નિવૃત્તિ શાધા. આ પદ્યમાં પ્રવૃત્તિ

ને પ્રકૃત્તિમાંજ નિવૃત્તિ કેમ શાધવી તેના સંખંધે ભિન્ન ભિન્ન યુક્તિ-એાથી સમર્થ'ન કરવામાં આવ્યું છે. ચાર પુરૂષાર્થ, ચાર આશ્રમા એ વિગેરે તે પ્રવૃત્તિમાંજ નિવૃત્તિ શાધવાનાં સાધના છે.

વ્યવહાર અને શાસ્ત્ર એક ખીજામાં એાતપ્રાત છે. શાસ્ત્ર તેજ વ્યવહાર કહી શકાય—તે વ્યવહારનાજ નિર્ણય કરે છે. વ્યવહારથીજ તે ઉદ્દભવ્યાં છે. વ્યવહારને શાસ્ત્રથી જુદું પાડી શકાય. શાસ્ત્રને વ્યવહારથી જીદું પાડી શકાશે નહિ. ઇસ્લામનું કુરાન, ક્રિશ્રયનાનું ખાઇખલ. મનુસ્મૃતિ એ વિધિ વ્યવહારે શાસ્ત્રથો જુદા પડી શાસ્ત્ર ભિન્નતા કરી છે. પણ તે તે પ્રત્યેકે તેા કાઇને કાઇ પ્રકારે વ્યવહાર નિશ્વયજ વર્ણવેલાે છે, આ વ્યવહાર શબ્દમાં વ્યવહાર તેમજ પરમાર્થ બન્ને સમજી લેવાં, કેમકે વ્યવહાર તેમજ પરમાર્થ ૄેવ્યવહારના તેમાંજ નિર્વાહ થાય છે. વ્ય-વહારતા જે સંક્રચિત અર્થ આપણે કરીએ છીએ તે સમજવાતા નથી. વ્યવહાર એટલે પ્રવૃત્તિ એટલેાજ અર્થ સમજવાના છે. આ પ્રવૃત્તિ વ્યવહાર તેમજ પરમાર્થ ઊભયની છે. ત્યારે વ્યવહાર એટલે પ્રવૃત્તિ એમ કલિત થયું. એ પ્રવૃત્તિનેજ આગમા પ્રતિપાદતાં આવ્યાં છે. ત્યારે નિવૃત્તિ રહી કયાં! ખરૂં કહીએ તેા શાસ્ત્રોએ નિવૃત્તિના જે ખ્યાલ અધુના નિર્વાહવામાં આવે છે તેવી નિવૃત્તિ વર્ણવીજ નથી. તેમણે પ્રવૃત્તિનેજ નિરૂપી છે. માત્ર જે વ્યવહાર જે પ્રવૃત્તિ કરતાં જે તદાતીત વ્યવહાર—પ્રવૃત્તિ છે તેની નિવૃત્તિ કહી છે અને તે એની મેળજ હાય છે. ખેઠા હઇએ, એ ચાલવાના વ્યવહારની નિવૃત્તિ જ છે. કાઈને કાઇ સ્વરૂપે તા તે પ્રવૃત્તિજ છે. આમ સહજ નિ-હત્તિને શાસ્ત્રાએ પ્રતિપાદન કરી છે. પ્રવૃત્તિને-વ્યવહારને નિરાધ્યા

નથી. માત્ર કહ્યું છે કે તે સંક્રચિત કરો, આશક્તિ રહિત કરો, પ્રવૃત્તિના ભાગદાર શાેધા. અને એ વિધિ પ્રવૃત્તિમાં જ નિવૃત્તિ શાેધા. નિવૃત્તિ એટલે અપ્રવૃત્તિ સમજવાની નથી. આ રીતે શાસ્ર-માન્ય પ્રતિપાદન યથાશકય કર્યું છે. અપ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિના સ્થાને ભરાઇ ખેરી છે તે હેય છે. તદન તર મિથ્યા પ્રવૃત્તિ અપ્રવૃત્તિની સહચરી છે. ઉભયતા એકજ પરિણામ છે એમ નિષ્કર્ષ કાઢ્યો છે. આ વાતને માર્ગીઓ, વૈષ્ણવા, શૈવ, રામાનુજ, જૈન તેમજ પાશ્ચાત્ય વિજ્ઞાન ઇત્યાદિના ઉદા**હર**ણથી ખતાવી આપ્યું છે. ટ્ર**ં**કામાં નિવૃત્તિ એટલે શું એ બત્તાવવા જેમાંથી નિવૃત્ત થવું જોઇએ તે બતાવી, જેમાં પ્રવૃત્તિ કરતાં જે નિવૃત્તિ આપણને અભિલપિત છે તેનું દિગૃદર્શન કરાવ્યું છે; અને તેમાં વ્યવહારને યાેગ્ય પ્રવૃત્તિમાંથી પણ જવાથી જે દિશા ખગાડી છે તેને લઇનેજ આર્યોવર્ત ની અવનતિ છે એમ દેખાડી આપ્યું છે. વિભાવના વિલાસમાંજ ધસડાતી પા-શ્રાત્યાેની વ્યવહારની ઉન્નત સ્થિતિ–ઉદ્યોગ કળાનું દર્શન કરાવ્યું છે. તેમના ઉદ્યોગમાં નિવૃત્તિના અવકાશ ખતાવી, અવ્યવસાયી સુદ્ધિ જે નિવૃત્તિ માર્ગના નામે ભારતવાસીએામાં ઘર કરી બેડી છે તેના ખ્યાલ આપવા ખનતું કર્યું છે. છતાં પાશ્ચાત્યાને ચડાવી નિવૃત્તિ માર્ગના પૂર્વવાસીઓને ઉતારી પાડવામાં આવ્યા નથી. પ્રવૃત્તિનિવૃ-ત્તિ, વ્યવહાર પરમાર્થ, ગૌણ મુખ્ય પ્રમાણે પ્રત્યેકે તે તેમાં પ્રવૃત્તિ ક્રિયા-ગતિ કરવી એટલીજ ટકાર કરી છે અને તે નિવૃત્તિ માર્ગના નામે દુઈશાના ભાગ થઈ પડેલા આર્ય ભાઇઓને માટે હિત કત<sup>્</sup>વ્યની વાર્તા છે.

સાથેજ ગૌણ દિશા તરક ગૌણ પ્રવૃત્તિના પણ અનાદરથી

આપણે અપ્રમાણિક બનીએ છીએ. હલ, પ્રતારણા, દંભ ઇત્યાદિ દૂર્યું છોને આપણામાં સ્થાન મળે છે અને નિવૃત્તિ માર્યનાં નામે આપણે કુસંપ, વિરાધ, ધર્માભિમાન, ધર્મ કલહામાં મચી પડયા છીએ. નિવૃત્તિ— આત્મિક પ્રવૃત્તિ તો કયાંય પડી રહી છે અને આવા પ્રકારની મિથ્યા પ્રવૃત્તિ તે વગર સમજી અપ્રવૃત્તિના પરિણામ છે. નિવૃત્તિ એટલે વ્યવહાર પ્રવૃત્તિને ઉજ્વિન કરીને ખેસવું એ સમજણ ભૂલ ભરેલી છે. વ્યવહારમાં રહી પ્રવૃત્તિ કરતાં તેના દષ્ટા રહેવું ત્યાંજ નિવૃત્ત છે. જો તેમ રહેવાય તા ધર તેજ અરણ્ય, અરણ્ય જેવુંજ ધર છે; આવી વ્યાજનાથી વગર સમજ્યા ત્યાગને પણ નિરાષ્ટ્રિયો છે. પ્રકારાંતરે ત્યાગના સંખધમાં પણ કર્મના અનારંભથી કિંવા ક્રિયા ત્યાગથી સિદ્ધિ સમધિગત નથી. મૂર્જાના ત્યાગ એજ ખરા ત્યાગ છે એમ નિર્દે રયું છે.

સ્વભાવ—આતમા સ્વગુણાનુરાગી છે. વિભાવ મન વિગુણાનુરાગી છે—સ્વભાવ સાનિષ્ય પ્રવૃત્તિ તે વિભાવાતીત પ્રવૃત્તિ છે. વિભાવ સાનિષ્ય પ્રવૃત્તિ તે સ્વભાવાગત પ્રવૃત્તિ છે. પણ ખૂબી એ છે કે વિભાવમાં સ્વાભાવિક નિવૃત્તિ નથી હોતી. જળને ઉષ્ણ કરવામાં આવ્યું તે ધડીએ તેની સ્વાભાવિક શીતળતા હયાત છે. સ્વભાવની સત્તામાં વિભાવની નિવૃન્તિજ રહે છે, વિભાવનું બળ એવું છે કે સ્વભાવને પોતાની સત્તામાં પ્રૃષ્ઠિત કરે છે, સંહરી શકતો નથી. વિભાવના સ્વભાવ સંહાર કરે છે. આવા કારણથીજ કેટલાક નારકીઓ પણ સ્વભાવાદયે તરી પાર–કીનારે પહોંચી ગયા છે. એ સ્વભાવે સ્વસ્વરૂપે રમવા વિભાવના કંટકાહાર કરવા વ્યવ- હાર એટલે પ્રવૃત્તિના નિશ્ચય કરવા આવશ્યક છે. તેમ કરતાં શુભ

પ્રવૃત્તિનું અવલ બન ગ્રહી અશુભને દૂર કરી પશ્ચાત શુભથી પણ સ્વર્તાત્ર બનવું એમ શાસ્ત્ર નિશ્વય સમીક્ષ્યો છે.

વ્યવહાર નિશ્રય એવી વસ્તુ છે કે જેથી મનુષ્ય અંતર્ભિ સ્વપરતઃ એક રૂપે રહી શકે છે. દિધા પ્રવૃત્તિ અર્થાત્ અંતરમાં કાંઇક, બહાર કંઇક એ વ્યવહાર અનિશ્રયનું પરિણામ છે. વ્યવહાર જેના નિશ્રય નથી તેના પરમાર્થ નિવૃત્તિ પણ અનિશ્ચિતજ સમજવી. અને એ દેખીતું જ છે. સ્વલ્પ વાર પતિના સત્વાદયે વ્યલિ- ચારી વિષયલાલસાને તિલાંજલી અર્પા એકા. પુનઃ દુર્મતી થઇ આવી પ્રતિજ્ઞા ભુંસાઈ ગઇ. અને પાછા તે એના એ, આવા નિરાધ કાતરાથી કાંઇજ બની શકવાનું નહિ, તે બહુ કરે તા દંભ કરી શકે એથી વધીને બીજાં તેમનાથી કાંઇજ બની શકવાનું નહિ. તેવાના સંબંધમાં અમાર્ર "દેખા એ દર્પણમાં" એ પદ્ય નિહાળા.

દંભ મહત્વાકાક્ષામાંથી જન્મે છે. જે પાતામાં નથી તે દેખા-ડવા જગત-દુનિયા બહુ હાંશીલી દેખાય છે, પણ તે દેખાડી શકાતું નથી. પીતળના ચળકાટ કયાં સુધી! પાણી અડતાં પર્ય તે અગ્નિ સ્પર્શતાં સુધીજ સ્પરર્યાં કે શ્યામજ બની રહેવાનું. કવચિત આમ પણ બને છે કે જેવા નથી એટલે શ્રેષ્ટ નથી તેવા બની બતાવી આપવું. પણ ચપલ મનનું શું કેકાણું! તે નિરાધને તાડી નાંખે છે અને પછી પ્રતિજ્ઞા લાપની શર્મથી લજ્જાઇ માણસ ખાટા દંભ સ્વીકારે છે. આવે સ્થાને '' મન જાય તા જાન દે તું મત જાય શરીર " એ સિદ્ધાંતને રહસ્યપૂર્વ ક અવલાકી ઉદ્ધાપાદ કરવામાં આવ્યા છે અને મનના નિરાધજ શરીર નિશ્રદ્ધ થઇ શકે એમ તાત્પર્ય શાધી તે પક્ષને ગૌણ દ્વાય એમ અમે તા અવલાકયા છે. કેમકે વિચાર નિરાધથીજ આચાર નિરાધ સિદ્ધ થતા મનાય છે. પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિના સંભ'ધમાં અમે ત્રણ કથાએ અવલાેકી છે. પ્રવૃતિ એટલે શું! નિવૃત્તિ એટલે શું! અને પશ્ચાત બન્નેનું અ'તિમ બિંદુ એક છે. એ પ્રમાણે.

હ્રહ્મનિષ્ટ પંડિત મણીલાલ નભુભાઈ 'પૂર્વ' અને પશ્ચિમ ' એ નામના પાતાના સમુલ્લેખમાં લખે છે કે—

'' રાજધર્મ', વ્યવહાર, કેળવણી, ગૃહશાળા, ચતુષ્પથ પ્રત્યાદિ વિભાગા કરી આપણે સામાન્યરીતે નિરીક્ષા કરી જોઈ કે પૂર્વ અને પશ્ચિમ એટલે હિંદુસ્તાન અને ઇંગ્લાંડના સંખંધ થવામાંથી આ દેશની સ્થિતિ ઉપર કેવી અસરા થઈ છે. સાત આઠસા વર્ષથી ઉત્નતિને માર્ગે ચડી હજી ભૌતિક ઉત્નતિનાજ સ્થૂળ કેન્દ્ર ઉપર આવી ચટેલું ઇંગ્લાંડ અને પાંચ હજાર કરતાં વધારે વર્ષથી અનેક અસ્તાદય ભાગવતાં છતાં આત્માન્નતિની સમતાના માર્ગને જાણનારૂં હિંદુસ્તાન એ ખેના યાગ થવામાંથી શી અસર થાય એ સમજવું કઠિન નથી.

પશ્ચિમના વિચારા હજી પ્રાપંચિક વિશ્વની રમતાને વળગી રહેલા છે. ધીમે ધીમે સદ્ભમ અને સદ્ભમતર ભાવનાના પ્રદેશ ઉપર વળવાના પણ તેમના સમય આવશે. પૂર્વના વિચારા પ્રાપંચિક તેમ સદ્ભમ અને સદ્ભમતર એવા વિશ્વમાત્રની રમતામાં રગદાળાઇ છેવડ કાઇ વિલક્ષણ પ્રકારની જિન્નભિન્ન જણાતે સતે પણ અંતરમાં અસુષ્ધ એવી સ્થિતિમા પહેલા છે. એકને જગત પ્રવૃત્તિમય છે. બીજાને પ્રવૃત્તિ સતે નિવ્રતિમય છે. એક કેવળ રાજસી કહેવાય તા બીજાને સાત્વિક અથવા તામસી કહેવાય. પશ્ચિમના ઇતિહાસ

तेनी रीती कृति, वियार, लावना, लाषा, लेकिकित णंधुत्व अने स्वसुणनी पाछण्य विटायक्षं अने व्यक्तिना प्राधान्य ઉपर रया-यक्षं छे. पूर्वना छितिहास, धर्म, व्यवहार, क्ष्या, वार्ता, रीतरीवाय, वाष्ठी ते सवे प्रपंथनी पार के लाव उपर आधार राणता अने समष्टि लावनाने वणगता य्याय छे. समष्टि प्रधान नीतिना निवृत्तिमार्गवाणा लेकि उपर व्यष्टि प्रधान नीतिना प्रवृत्तिमार्गवाणा लेकि, राज्य लोगवे अमां कं छ आश्यर्भ नथी पण अस्तिर अपर थह शक्षे छे. वियार, मन, हृद्य, लावना, आत्मा तेना उपर असे राज्य स्थपातं नथी.

વિદેશીય અને સ્વદેશીય રાજ્ય વચ્ચે જે માટે! અંતર છે તે-થીજ આ દેશના રાજતંત્રની અનેક અસરે આપણા ધરના છાના ખૂણા સુધી પણ કાઇ વિચિત્ર જાતના ફેરફારા કરી દીધા છે. એથીજ આપણા વ્યવહારમાં, આપણા શિક્ષણમાં, આપણી નીતિમાં આપણી ભાવનાઓમાં, આપણા ધમેમાં, આપણી સમૃદ્ધિમાં અને-કાનેક અનુકૂલ પ્રતિકૂલ વ્યવસ્થાએ દાખલ થતી જાય છે. કવચિત્ રાજા પ્રજાનું એક મત થાય છે, કવચિત્ વૈમત્ય થાય છે.

કાઇપણ સુધારા કરવા હાય, કાઇપણ નવા માર્ગ ઉપર કાઇને દારી જવું હાય ત્યારે તે વ્યક્તિ કે તે દેશના પાછલા ઇતિહાસમાંથી જે સામગ્રી ઉપલબ્ધ થતી હાય તેના ઉપયોગ કરી, તેની સાથે અનુસંધાન રાખી અને નવીન માર્ગ યોજવા એ વધારે સતર અને અને શાંતિકારક ઉપાય છે, એમ ઘણાક ઇતિહાસ વેત્તાઓનું માનવું છે. વિભિન્ન પ્રકૃત્તિ અને વિભિન્ન ઇતિહાસ પરંપરાવાળા બે દેશના યાગ બેમાંથી એકને હાનીકારક થાય છે. તેમાં પણ જયારે

ઉપરી સત્તાવાળા કેવળ કલ્યાણ માત્રની ભાવનાનેજ અનુસરે છેત્યાં સુધી કીક રહે છે પણ જેમ જેમ જનસ્વભાવ સુલભ વૃત્તિઓના આવિર્ભાવ થતા જાય છે તેમ તેમ વિક્ષેપના સંભવ આવે છે. પાશ્ચાત્ય પ્રજા પાસેથી આપણે થાેડું શીખવાનું નથી તેમ આપણી પાસેથી તેમને પણ થાેકું શીખવાનું નથો. આપણા ભૂતમાંથી તેમને શીખવાનું છે. તેમના વર્ત્તમાનમાંથી આપણે શીખવાનું છે. પ્રવૃત્તિ એજ જીવનનાે હેતુ અને કલ નથી. અનંત પ્રવૃત્તિ પણ આત્માના અભેદ ભાનથી ઉપજતી સમતા એ સર્વ છવનના મુખ્ય ઉદેશ છે, આટલું પશ્ચિમે ગ્રહણ કરવા જેવું છે. આ દેશમાં તે તેમને અનુ-પદે જણાશે. પૂર્વે એટલું સમજવાનું છે કે નિવૃત્તિરૂપ જે આ આત્મભેદ ભાવનાની સમતા તે કેવળ જડતા, આલસ્ય, સ્વાર્થ આદિ જે તામસી વૃત્તિએા તેમાં રહેલી નથી. અનંત પ્રવૃત્તિમાંથીજ એક અનાદિ સમતા ઉદ્ભવે છે, ને કૃષ્ણે અજુ નને ગીતામાં સમ-જાવ્યું છે તેમ કર્મ<sup>૧</sup>યોગમાં આપણા જીવનનું સાકલ્ય અને કલ્યાણ છે. એમ લાગે છે કે ગીતામાં ખતાવેલી ભાવના જેવી કાઇ ભાવના પૂર્વ અને પશ્ચિમ ઉભયના કલ્યાણના પરમ માર્ગ પ્રસક્ષ છે.

વત માન સંમયમાં એવાં સુચિન્હ પણ થાડાં નથી. અનેક પ્રકારે અનેક રથળે, આવી પ્રવૃત્તિમાં નિવૃત્તિની ભાવના પાદુર્ભાવ પામી, સખલ થતી જાય છે, માણસ જાતના હદુ યને આકર્ષ વા લાગી છે. એ ભાવના જે રીતે અધિક વિશ્તર પામે, એને જે રીતે અધિક સમર્થન થાય તે રીતિના આશ્રય કરવામાંથી આપણું તેમ આપણા રાજકર્તાઓનું ને આખી સુધરેલી દુનિયાનું કલ્યાણ થવાના સંભવ છે. ઇસાદિ."

ભગવદ્ગીતા, ઉપનિષદ્, બ્રહ્મસૂત્ર એ પ્રસ્થાનત્રયના સમન્વય કરી-એક વાકયતા કરીને જ શ્રી શ કર, રામાનું જ, વલલ, ઈત્યા-દિઓએ પાતપાતાનાં ભિન્નભિન્ન દર્શના સ્થાપ્યાં છે. પ્રસ્થાનત્રયમાં અત્રગણ્ય સ્થાન ગીતાએ પ્રાપ્ત કર્યું છે અને તેમાં તા પ્રવૃત્તિમાં બિન્નિત્ત, વ્યવહારમાં જ પરમાર્થના માર્ગ બાષ્યા છે અને તે ઉપ-દેશત તેમજ વેદમાર્ગાનુયાયા અન્યાચાર્યાને માન્ય છે તેથી પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિના સંખંથમાં સિદ્ધાંત, ગીતાર્થ ઉપરથીજ એ સર્વના નિવૃદ્ધિ છે. તેઓના સંગંધ પ્રથક્ કથનની કાંઈજ આવ-સ્યકતા નથી.

પાશ્ચાત્યામાં પેસીમીઝમ—નિવૃત્તિમાર્ગ માત્ર પ્રવૃત્તિના દ્વંદ માટેજ –તેના વિરાધી તરીકે એાળખાવવા માટેજ–માત્ર વ્યવહરાયા હોય એમ તેઓની ભૌતિક ઉન્નત્યથેજ થતી પ્રવૃત્તિથી સમજી શકાય છે.

સ્વૈન્સરના ભૌતિકવાદ, ડારવિનના 'સર્વાઇવલ ઓક્ધા પીટેસ્ટ' ઇત્યાદિમાં નિવૃત્તિ માર્ગના લેશ પણ કઇ રીતીએ સ્વીકારી શકાય? ઉભય જડવાદને જ વિસ્તારે છે એમ કહી શકાય. સર્વાઇવિલ એાક્ધા પીટેસ્ટ—એટલે ઉત્કૃષ્ટનાજ ઉત્કર્ષ. આ ઉત્કૃષ્ટ કચું ઉત્કૃષ્ટ? કેટલા પ્રમાણમાં? હંમેશાં ઉલ્કૃષ્ટ નિકૃષ્ટ બન્ને બાજીમાંથી એકના નિષ્કર્ષ કાઢવા ઉભયની પરાકાષ્ટા જોઇએ જે આપણા તત્ત્વદર્શનામાં મળા આવે છે. સપ્રીએાનું કના ફિલશેહ, જૈનાની કૈવલ્ય સ્થિતિ સુદ્ધનું નિર્વાણ વેદાંતિએનનું અદ્ભૈત, હ્રલ—ભૂમી એ પરમાત્કૃષ્ટતાની પરાકાષ્ટાએ છે, અને એને સિદ્ધાંત રૂપે સ્થાપી નિકૃષ્ટથી પાયા લેતાં લેતાં ત્યાં

પર્ય તમાં તે ભવ્ય મંદીર બંધાઇ રહ્યું છે. અંતિમ શિખર રૂપે તે તે પ્રત્યેક દર્શનમાં શાભી રહ્યાં છે. સર્વાઇવલ એાક ધી પીટેસ્ટની જેમ અનવસ્થાને ત્યાં અવકાશ નથી. જ્યાં તેને અવકાશ છે, તેવા ડાર્વીનના સિદ્ધાંત કઈ રીતિએ નિવૃત્તિમાર્ગને પ્રમાણ ગણી શકાય?

મણીલાલ નથુભાઈ, તે ડાર્વીનના સંખંધમાં લખે છે કે '' માણસા વાનરમાંથી થયા એમ માનવાનું કયાંથી પ્રાપ્ત થયું ! આખું જગત જડમય છે, જડના ક્રમિક વિકાસમાંથી જંતુ, માછલાં, પક્ષી, પશુ, વાનર મનુષ્ય એમ ક્રમે ક્રમે ઉદ્ભવ્યું. ચેતન એવું કાંઇ છેજ નહિ. એમ માનવામાંથી એ વિચાર પેદા થયેા છે. છતાં ડાર્વીન જેણે ઇવાલ્યુશન અથવા પરિણામના આ વાદ ઉપજાવ્યા, તેના પરમ મિત્ર અને ભક્ત તથા તે વિષયમાં પ્રમાણભૂત પ્રાેફેસર હક્ષલી જે કહે છે તે તેા આપણે જોયું કે ગમે તેવા પરિણામ માનાે, પણ ચેતન કાઈ એારજ વાત છે. એને જડમાંથી ઉપજાવી શકાવાનું નથીજ. પણ આમ કહેવાથી ડાર્વીનની મહત્તા શું એાછી થાય છે? લેશ પણ નહિ. એક પરમાહ્યથી તે માેટા ભવ્ય મનુષ્ય સુધી જેણે અભેદની સાંકળ જોડી આપી છે, જેણે આખા બ્રહ્માંડના બ્રહ્માંડને સાંકળાને છેડે જોડી દીધાં છે. જેણે પ્રાચીન ધર્મ પુસ્તકાના બંધ-નમાંથી વિચારને છાડાવી, અગાધ-અનન્ત જીવનનું ભાન કરાવ્યું છે. જેણે સ્વતંત્ર વિચાર, સ્વતંત્ર ઐકય અનુભવવાના માર્ગ કર્યો છે; તેના કામને નાનું કહેવાની કાેની તાકાદ છે? પણ એ બધા જડના નહિ, અનંત, અભેદમય, નિર્વિકાર, એકાકાર ચેતનના વિલાસ છે એટલાજ સુધારા કરવાની નાની સરખી અપેક્ષા છે. "

અમારૂં પણ એજ માનવું છે. જો એમ હોય તા મહાત્મા ત

ડાર્વીનના સિદ્ધાંત સાર્ય છે. જડના નહિ પણ ચેતનના એ વિલાસ છે, એટલાજ સુધારાની આવશ્યકતા છે. આથીજ પાશ્ચાત્યાના નિવૃત્તિ માર્ગ માની શકાય નહિ. અને અપ્રવૃત્તિ કિંવા મિશ્યાપ્રવૃત્તિને પણ ભુલથી સ્વીકારી ખેડેલા આર્ય વાસીઓના નિવૃત્તિ માર્ગ કહી શકાય. કારણકે એકનું પર્ય વસાન ભૌતિકવાદમાં છે. ખીજાનું પર્ય વસાન આસ્તિકવાદ—ચૈતન્યવાદમાં આવે છે. માત્ર કેવા પ્રકારની નિવૃત્તિ એટલાજ વિવેક પૂર્વ ક ભુલ્યું છે. પશ્ચિમ તા તેમાં અંત-મુંખજ થતું નથી. જો આમ છે તા પછી તે સંખંધે પાશ્ચાત્ય પ્રમાણાના પરિશ્રમ નિરપેક્ષ છે.

જૈનો અશુલ પ્રવૃત્તિને અવિરતિના નામથી ઓળખાવે છે. અને શુભ પ્રવૃત્તિ ખે જાતની માને છે. એક પુષ્યાશ્રવ, ખીછ સંવર. સંવરમાં વળી દેશવૃત્તિ અને સર્વવૃત્તિ એવા બે ભાગ પાડે છે. સર્વ ત્રત્તિમાં પણ ખે ભાગ એક ભાગ પ્રમત્ત અને બીજો અપ્રમત્ત. તદુપરાંત એ જાતની શ્રેણીએ। માને છે. તે ઉપશમ અને ક્ષાયક. ઉપશમ શ્રેણીના અ.રાેહણમા શુભ પ્રવૃત્તિના સમાવેશ થાય છે. અને પતન અવતરણમાં અશુભ પ્રવૃત્તિ મનાય છે. ક્ષાયક શ્રેણીમાં પતન માનતા નથી, એટલે તે શુભતર પ્રવૃત્તિના અંતે કેવળત્તાન થાય છે. મતલબ જૈના ચૌદ ગુણ સ્થાનક માને છે, તેના આરાહણમાં કર્મ સત્તાની મંદતા. અભાવ અગર ઉપશમ માને છે. અને પતનમાં કર્મોદય માને છે. કેવળત્તાન તેરમા ગુણ સ્થાનકે હોય છે પણ તે સયોગી એટલે ત્યાં યાગની પ્રવૃત્તિ મનાય છે. ચૌદમું ગુણસ્થાનક અયાગી એટલે <mark>છેવટની નિવૃત્તિ રૂપે મનાય છે. તે ચૌદમાની</mark> પ્રાપ્તિ પહેલાં અને <sup>-</sup>તેરમાને અંતે શૈલેષિકરણ અ!ત્મા ક**રે છે** અને તેથી યોગ રૂધન

કરી એટલે યાેગજન્ય પ્રવૃત્તિને અટકાવી – બ'ધ કરી અયાેગા ગુણ સ્થાનક પ્રાપ્ત કરે છે. આ બધી પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિજ છે.

પ્રિય વાચકા, પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિના ઉપાદ્ધાત હવે અમે પૂર્ણ કરીએ છીએ. મુળ વિષય સાથે તેના સમન્વય કરી જોવાથી તેના સદ્ભમ રહસ્યના મનનશીલાને આનંદ મળશે. સ્વલ્પ લેખના આટલા ઉપાદ્ધાત હાય નહિ પણ વિષયની સાથે તુલના કરવા એક વસ્તુ-સ્થિતિના નિર્ણય વાચકાને દઢાવવા તેને આટલું બાહુલ્ય અપ્યું છે.

હિપાદ્ધાત પ્રવેશક પાથી છે. તેમાં સારી રીતે પ્રવેશ થયો હોય તો વાચક જીત્તાસને મૂળ વિષયના માર્ગ સુતર પડે છે; એટ-લાજ હેતુથી ભિન્ન ભિન્ન રીતિએ ઉપાદ્ધાતમાં યુક્તિ પ્રયુક્તિ-ઓથી તેમજ વિદ્વાનાના અનુભવ પ્રમાણે યોજ વિષયને સમજાવવા પ્રયત્ન સેવ્યા છે.

અપૂર્ણતા વ્યક્તિજન્ય સદ્દગુણ છે. સમષ્ટિ તેમાં પૂર્ણતા આણે છે, આ સમુલ્લેખમાં રહેલી અપૂર્ણતા પણ સુધારી લેવા હું તેને સમષ્ટિની સેવામાં સમપુ' છું. તથારતુ.

કત્તાં.





## ત્રવૃત્તિ અને ાનવૃત્તિ.

પ્રવૃત્તિ શખ્દ ની વ્યાખ્યા કરતાં પહેલાં, કાંઇક વિશેષ સ્કુટ ખુલાસા કરવાની આવશ્યકતા છે. અનેક તત્ત્વાના જેમાં સમાવેશ થાય છે તેવા, આપણે બે પદાર્થે સ્વીકારીએ. એક આત્મા. બીજો જડ. પદાર્થ તેનેજ કહેવામાં આવે છે કે, જેમાં અર્થક યાકારિત્વ હાય. આત્માની સ્વતંત્ર સ્વસ્વરૂપમયિ પરમાન દાનુભવ રૂપ જે કિયા તે આત્માની શુદ્ધ ક્રિયા કહેવાય છે, અને તેને બીજા શખ્દામાં આત્મિક પ્રવૃત્તિ કહી શકાય. જડની જડાત્મક ક્રિયા તે જડ પદાર્થની સ્વતંત્ર ક્રિયા–પ્રવૃત્તિ છે. હવે આત્મા સાથે રહેલ જડના —કર્મના સંબંધ અને તેનાથી આવ્છાદિત થયેલ આત્મ- ગુણને લઇને, આત્મા કર્માધીન બની, જે ક્રિયા એટલે

પ્રवृत्ति કરે છે, તેને વિકારી પ્રવૃત્તિ કહી શકાય. અહીં આપણે, તે વિકારી પ્રવૃત્તિના બે ભેદ પાડીએ. એક કર્મ પ્રાધાન્ય, કર્મોન્મુખ પ્રવૃત્તિ. બીજી આત્મ પ્રાધાન્ય, આત્માન્મુખ પ્રવૃત્તિને આત્મ પ્રાધાન્ય, આત્માન્મુખ પ્રવૃત્તિને આપણે શુદ્ધ પ્રવૃત્તિથી આળખશું; અને તદિતરને અશુભ પ્રવૃત્તિથી બાલાવશું.

તે શુભાશુભ પ્રવિૃત્તિનું ઉત્ત્થાન કેવા રૂપે થાય છે તેની શરૂઆત, અમા અત્રે પ્રથમ તા કરીએ છીએ, અને તેથીજ પ્રવૃત્તિની નીચલી વ્યાખ્યા શરૂઆતમાં અનુકુળ થઇ પડશે. વૃત્તિ એટલે આત્માના પરિણામથી મનાેેેલાવ, તેના પ્રકર્ષ એટલે પ્રકટ વ્યાપાર, વાણિથી કે કમ'થી તેનું નામ પ્રવૃત્તિ છે, અને તેજ વૃત્તિ મનાભાવાના, તેના કારણ–મનમાં નિઃશેષ વિરામ, તે સર્વધા નિવૃત્તિ છે. આથી સ્પષ્ટ થયું હશે કે એ મનના ભાવાના નિ:શેષ વિરામ પર્વત-અપુનરૂદ્દભવ પર્વત, પ્રકટ કિ'વા અપ્રકટ મન પ્રવૃત્તજ રહે છે, અને ત્યાં પર્ય'ત, નિવૃત્તિના અભાવજ છે, એટલે કે પ્રકટ વાણિથી કે ક્રિયાથી, પ્રવૃત્તિમાન થયા વિના પણ જ્યાં પર્યાત, એ ઉઠતા વિકલ્પાેની મનમાં સ્થિતિ છે, ત્યાં પર્ય'ત, તે પ્રવૃત્તિજ છે, નિવૃત્તિ નહીં. અને એવા પ્રકારની નિવૃત્તિને નિવૃત્તિ માની ઇચ્છવી, એ તા દ'લ, અનુઘોગ, અક્ત'વ્ય કિ'વા પ્રમાદને પ્રશસ્ય રીતે પ્રિય કરી તેડું કરવાના પરમ ૬૭'ણ છે.

કાઈ અતે શંકા કરશે કે, આપણા ભારતવર્ષના નિવૃત્તિ માર્ગ એજ પરમ માનનીય માર્ગ છે, તેને તર- છાંડી તોડી પાડી, તમે તા પ્રવૃત્તિ માર્ગ જે પ્રતિપાદન કરવા જેવા આ કાંઇક ઉદ્યોગ કરા છા. અલખત, આ મારા તેજ ઉદ્યોગ છે, કેમકે તે વિષયમાં જે જખરા અજ્ઞાને આપણી ઉન્નતિના—ખરી નિવૃત્તિના માર્ગ આડા કંટકા વેર્યા છે, તેને સાફ કરી, તેની સત્યતાના—યથાર્થતાના, મને જ્યાં પર્યંત વિવેક સૂજે છે, ત્યાં પર્યંત તે આર્ય ખંધુઓને કરાવવા, એને હું મારી ઉજવલ ફરજ સમળું છું.

लारतवर्ष, तेना दशंना अने ऋषि महिष्यों भे निवृत्ति मार्गंने मान्ये। हाय ता, ते मननी निविडल्पा-वस्थाने मान्ये। छे; अने तेवी स्थिति केने सुप्राप्त हाय तेने ते स्वीडारवानी छूट छे. पण मननी विडल्पात्मड स्थिति छतां, मात्र प्रवृत्तिने छाडी, भेसी रहेवान ते को के डह्युं नथी. केवा प्रडारनी निवृत्तिने ते। ते को के बाज्जी डाज्जी हंल, आंक्स्य, अनुद्योग केवा हुगुं णु इपेक वणुं वेदी छे. आपणे अधुना के निवृत्तिमार्गंने स्थाने के हंल, आंक्स्य, अनुद्योग अद्याहि अप्रवृत्तिइप हुगुं णुंने

પ્રાયઃ પાેષી રહ્યા છીએ, અને તેથી ખરી નિવૃત્તિના મા-ગંથી દૂર-અતિદૂર જતા જઇએ છીએ.

વિવેક એ આપણા આર્યશાસકારાનું પરમ ભૂષણ છે. જેટલા ઉકત પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિના વિષયમાં આપણા શાસ્ત્ર-કારાએ વિવેક કર્યા છે, તેટલા કાઇ જ કરી શકયા નથી. પણ અક્સાસ, આપણે હાલ તેઓનીજ સંતતિ એ વિવેક-દીપ આપણી સન્નિધિમાં છતાં, આંખા મીંચી, અજ્ઞાન-કૂપમાં પડવાના દુર્ઘોગ કરી રહ્યા છીએ. પ્રત્યુત અન્ય પ્રજાને આપણા પૂર્વ જેની, તે વિષયમાં અજ્ઞાનતાના પ-રિચય આપી રહ્યા છીએ.

આપણા પ્રાચીન શાસકારાએ નિવૃત્તિમાર્ગની આ-ધારભૂત જે નિવૃત્તિને સંકેતરૂપે સ્વીકારી છે, તેજ આપણે નહિ સમજવાથી, નિવૃત્તિના ખ્હાને હાથ પગ જેડી બેસી રહેનાર દંભી, આળસુ, અનુદ્યોગીના પીર અની બેઠા છીએ. એટલે કે છતી આંખે આંધળા, છતી જીલે અવાક, છતા હાથ પગે ઠુંઠા અને લૂલા, છતા જીવે સુડદાલ-જનની જન્મભૂમિને ભારભૂત, અની ગયા છીએ. નિસર્ગ આપણને દયા આણીનેજ નિભાવે છે, પૃથ્વી દયા આણીનેજ પાક અપે છે. પર્જન્ય દયા આણીનેજ વૃષ્ટિ-પાણી અપે છે, વાયુ આપણા પ્રાણ તત્ત્વને દયા આણીનેજ પાતે છે,

આપણે તેના આપણા છવન, વ્યવહાર, ઇત્યાદિમાં ઉપ-ચાેગ લેવામાં બીલકુલ બેદરકાર છીએ. આપણે નિસ્પૃહી એદરકાર નથી; અર્થી એદરકાર છીએ. વિનિમય–આપ–લે જે પરસ્પરના ગુણ-ધર્મ છે; તેમાં લેવામાં આપણે ઉદાર છીએ, દેવામાં-આપવામાં કંબ્રુસ=કૃપણ છીએ. આથી એ નિસર્ગાદિની દેનગી પણ આપણને કંબ્રુસાઇ ભરેલી થાય છે; છતી સામથીએ આપણે ટાેટામાં ને ટાેટામાં–ત'ગીમાં મરીએ છીએ. વિનિમયના નિયમને, લીધા પ્રમાણે દીધામાં પ્રત્યુત વિશેષ દીધામાં ફલિત રાખતા હઈએ તેા, આપ-ણને તંગી નજ રહે, ઉલડી અધિક ઉપલબ્ધિ થાય. તે સાથે આપણી પ્રવૃત્તિમાં પણ તેટલા પ્રમાણમાં વિરામ પ્રાપ્ત થાય: નિવૃત્તિની કુંચી પણ ઉત્તરાત્તર હસ્તગત થતી જાય. આ એક અખાધિત સિદ્ધાંત છે કે, જેટલી પ્રવૃત્તિના ફળને આપણે ઉત્કૃષ્ટતા અર્પીએ તેટલી, આપ-ણને તે નિવૃત્તિ અપે. જેવું દઈએ તેવું લઈએ, એ વ્યવહારીક કથન પણ નિવૃત્તિની પરંપરા સુધી સાર્થ છે સ્વલ્પ આપીને સ્ત્રહપ લઇએ. વિશેષ આપીને વિશેષ લઈએ. કાંઇજ નહિ આપીને કાંઇજ ન મેળવીએ.

નિવૃત્તિને પણ પ્રવૃત્તિ આપવી જોઇએજ, અને તે આપણને નિવૃત્તિ અપે'. જો આપીએ નહિ તા સમુળગીજ

કયાંથી મેળવીએ ? આપણા શાસકારાએ નિવૃત્તિના આધા-રભૂત સ્વીકારેલી નિવૃત્તિ તે આ જ પ્રવૃત્તિ છે; એટલે કે આપણી સત્ય નિવૃત્તિને બાધક નહિ એવી ઉચિત-યથાર્થ પ્રવૃત્તિને તેઓએ નિવૃત્તિ સ્વીકારી છે. બીજા શખ્દામાં બાલીએ તા એ નિવૃત્તિને બાધક—અયાગ્ય—અયથાર્થ—અ શુદ્ધ પ્રવૃત્તિમાંથી નિવૃત્તિ, એને નિવૃત્તિ માની છે. ત્યારે શુધ્ધ પ્રવૃત્તિ એજ નિવૃત્તિ એમ ફ્લિત થયું અને તેના યથાર્થ લાભ માટે અયથાર્થ પ્રવૃત્તિમાંથી છુટવા તેવી શુદ્ધ પ્રવૃત્તિ આપણે સ્વીકારવી જોઈએ. તે ન સ્વીકારીએ તા, નિવૃત્ત્તની આપણે જે ઉચિત વ્યાખ્યા કરી, તેની આપણા ઉપર કૃપા—પ્રસાદી—તૃષ્ટિ કેવી ?

અર્થીને ઇપ્ટના લાભ એજ નિવૃત્તિ, અલાભ અને તેની અગત્ય ત્યાંજ પ્રવૃત્તિ, એટલું હું તા સમજું. જેટલી ધાન્યની જરૂર, તેટલી તે માટે કૃષિની જરૂર. જેટલી પ્રાણુ તત્ત્વને પાષવાની જરૂર તેટલીજ પ્રાણુવાયુની પણ જરૂર. જેટલી ઊંઘ તેટલી નિદ્રાની જરૂર. જેટલી ભૂખ તેટલા ભાજનની જરૂર. જેટલી પ્યાસ તેટલા પાણીની જરૂર. પ્રત્યેકના યથેચ્છ લાભ પર્યાંત પ્રવૃત્તિ અને તેના લાભ એજ તેથી નિવૃત્તિ. જેવી અને જેટલી નિવૃત્તિની અાવશ્યકતા, તેવી અને તેટલી તે માટે પ્રવૃત્તિની પશુ

આવશ્યકતા. અને તેની પ્રાપ્તિ તેટલી નિવૃત્તિ. અપેક્ષા-જન્ય ઉભયે પ્રવૃત્તિજ છે. અંતિમ નિવૃત્તિનું પણ આમાં-થીજ ક્લિત છે, પણ અધુના તેનાં અજ્ઞાને આપણામાં ઉલટી અપ્રવૃત્તિ ઘર કરી બેઠી છે.

અપરિગ્રહ એટલે જરૂરીયાત નિયમવી એ પણ નિ-વૃત્તિને પ્રાપ્ત કરવાની કળા છે, પણ તે સર્વાથા પ્રવૃત્તિ-માંથી નિવૃત્તિ–અપ્રવૃત્તિ નહિ સમજવી. જરૂરીયાતને નિ-યમવી એમ સમજલું એજ ગૌરવ છે. આપણે જરૂરીયાતને તા નિયમતા નથી, તેને તા વધારતા જઈએ છીએ; પ્રવૃત્તિ તેના પ્રમાણમાં સ્વલ્પ, પ્રત્યુત નહિવત્ કરીએ **છીએ. હાંસલ તાે પ**ડ્યું રહ્યું પણ મૂડીમાજ ખાટ આવે છે. મૂડી ખાઈને વેપાર કરવા જેવી નિવૃત્તિના ગ્રહણમાં આપણી મૂર્ખતા પ્રતીત થાય છે. પાશ્ચાત્ય પ્રજા શું કરે છે ? જરૂરીયાતને વધારતી જાય છે-પ્રવૃત્તિ પણ વધારતી જાય છે. એક અપ્રવૃત્તિથી નિવૃત્તિના લાભમાં યથાવત્ विकथी नथी. अन्य कामनाओने वधारती प्रवृत्तिना ६६-તમ બંધનમાં અધિકતર બંધાતી જાય છે. આ બન્ને અયથાર્થ છે. બન્નેમાં નિવૃત્તિના અંતિમ બિંદુ માટે સુધારણા આવશ્યક છે, તથાપિ અપ્રવૃત્તિ કરતાં અત્યંત પ્રવત્તિ તરફ આદર ખુદ્ધિ ઘટે છે. કેમકે કામનાના આ-

ધિકયના સરવાળેજ તેમને ખાટ છે, જે નહિવત છે. પણ જ્યાં અવ્યવસાયે—કિયાના અનારંભે માત્ર નિવૃત્તિના પુકારજ ઉઠે છે, તે દેશ કયારેય પણ નિવૃત્તિ સાધી શકવાનો નથી. આરંભ્યું પૂર્ણ થશે, અને ગ્રહ્યું મૂકાશે. અનારંભને માટે, ત્યાગ સ્વીકારને માટે આ સૂત્રા સમજવાં જેવાં છે. ભગવદ્ ગીતામાં આવાજ વિવેક અર્જુનને કરાવતાં શ્રી કૃષ્ણ સમજાવે છે કે:—

## "न कर्मणामनारंभा नष्कम्यं पुरुषेशश्रुते न च संन्यसना देव समाधि मधिगच्छति"

ભાવાર્થ:—અર્જુન ? કર્મ ન આરંભવાથી, પુરૂષ નૈષ્કમ્યેનું સુખ ભાેગવી શકતાે નથી. તેમજ સંન્યાસ માત્રથીજ સિદ્ધિ પામી જતાે નથી. હવે ઉપર કહેલાં સૂત્રાના શ્રી કૃષ્ણવાકય સાથે સમન્વય કરી જુએા.

આરંભવિના—પ્રવૃત્તિમાં જોડાયા વિના, અર્જુન ? કાઈ પુરૂષ નૈષ્કમ્યં—પ્રવૃત્તિથી અપ્રતિબદ્ધ—સ્વતંત્ર બની શકતા નથી, નિષ્કમં થઈ શકતા નથી. નિષ્કમંતા કર્તાવ્ય પ્રવૃત્તિની પૂર્ણુ સાર્થતામાં છે. જો તે આરંભાશે, તેમાં પ્રવૃત્ત થવાશે, તા કાઇને કાઈ કાળે તેથી છુટકારા પણ થશે. બાકી અનારંભે ત્યાગી બેસતાં તા તે કૃત્યકૃત્ય નહિ બની શકે. ત્યાગશે તાપણ તેને આરંભમાં જોડાલું

પડશે. તેના ત્યાગ પણ ગ્રહણમાં પરિણુમશે. આથી જ વ્યંજનાથી કૃષ્ણ સમજાવે છે કે અર્જૂન ? તું પણ અક્ષ્મીથી નિષ્કમે થઇ શકીશ નહિ; અને જે પ્રાપ્તને નહિ નિર્વાહતાં પ્રવૃત્તિ ત્યાગી બેસીશ તા તારા એ અનારંભે ત્યાગ—આરંભ વિનાના ત્યાગ, તને બલાત્કારે ચાગમાં પ્રવૃત્તિમાં જેડશે. આનાજ સમર્થનમાં વળી કૃષ્ણ કહે છે કે:—

"नहि कश्चित् क्षणमि जातु तिष्ठत्य कर्मकृत् कार्यते ह्यवशः कर्म सर्वे प्रकृतिजेशुँणैः ॥ कर्मेन्द्रियाणि संयम्य य आस्ते मनसा स्मरन्। इन्द्रियार्थान् विमूढात्मा मिथ्याचारः स उच्यते ॥ यस्तिन्द्रियाणि मनसा नियम्या रभतेऽर्जुनः कर्मेन्द्रियैः कर्मयोग मसक्तः सिवशिष्यते नियतकुरु कर्मत्वं कर्मेज्याये। ह्यकर्मणः शरीर यात्रापि च तेन प्रसिध्येद कर्मणः

ભાવાર્થ;—કાઈ, એક ક્ષણ પણ કર્મ કર્યા વિના રહી શકતું નથી. કેમકે સવે ને બાંધીરુંધીને, પ્રકૃતિના ગુણા, કર્મમાં પ્રેરેજ છે. જે મહામૂઢ, કર્મે ન્દ્રિઓને વશ કરી, મનથી તા ઇન્દ્રિઓના વિષયનું સ્મરણ કરતા રહે છે, તે મિથ્યાચારી ઢાંગી કહેવાય છે. જે ઇન્દ્રિઓને મનવહે વશ રાખી કર્મધાગ કરે છે, તે અસકત હાેવાથી શ્રેષ્ઠ છે. નિરંતર તું કર્મ કર. કર્મ, અકર્મ કરતાં વધારે ઠીક છે. તારી શરીર યાત્રા પણ અકર્મથી સિદ્ધ થશે નહિ.

ઉકત, કૃષ્ણે અર્જુન પ્રત્યે ઉચ્ચારેલા સુભાષિતાનું મનુષ્ય છુદ્ધિપૂર્વંક મનન કરે તા, પ્રવૃત્તિ—નિવૃત્તિનું સ્વરૂપ, તેને હસ્તામલકવત્ સ્પષ્ટજ છે. આપણે એ મનનના આયાસમાંથી, વાચકના પરિશ્રમ સ્વલ્પ કરવા, અહીંયાજ તેનું યથાશક્ય સ્પષ્ટીકર**ણ** કરીએ.

ગ્રાનમાત્રને અવલંબી, કર્મ (ક્રિયા)ની પંચાત— માથાકુટમાં ન પડવાથી, શા દાેષ છે? એવી અર્જુનની શંકાને આગળથીજ જાણી લઈ, કૃષ્ણુ તેને કહે છે કે, કર્મ નહિ કરવાથી એટલે કે તેના અનારંભથી નૈષ્કમ્ય રૂપ માક્ષદશા પ્રાપ્ત થતી નથી. તેમ સર્વ કર્મત્યાગ રૂપ સંન્યાસમાંજ, જ્ઞાનની પરિસમાપ્તિ નથી.

ક્ષુધાતુરની અન્ન જમ્યા વિના ભૂખ જતી નથી. તૃષિતની જળ પીધા વિના તૃષા મટતી નથી. તે તેએ જમવું અને પીવું, એજ ને તેથી નિવૃત્તિ સાધવાના માર્ગ છે. આવા ધ્વન્યાશયે તે સમજાવે છે કે, તું પણ સાંપ્રત કાળે, જે પ્રવૃત્તિ તને પ્રાપ્ત થઈ છે તેને નહિ આદરે તા, તેથી નિવૃત્ત થઈ શકવાના નથી. એ નિવૃત્તિ પ્રવૃત્તિની અંચ્છુક છે. આમ છતાં, જો તું તેના નિર્વાહ નહિ કરે અને ત્યાગ કરીશ તા એ નિવૃત્તિના પ્રશ્ન સદા તારા માટે ઉભાજ રેહેશે. નિવૃત્તિ તું મેળવી શકીશ નહિ. તે મનાર્થ તારા હૃદયને મથ્યાજ કરશે. અતઃ કે અતઃપર તું તેને માટે પ્રવૃત્તિ-યુક્ત થઇશ, ત્યારેજ તારા તે મનાર્થ સરશે.

કાઈ જ્ઞાન, જે વિદ્યમાન છે; તેના અસ્તિત્વકાળે અન્ય જ્ઞાનાભાવ રહે છે. એટલે કે પહેલાંની સત્તામાં, **બી**જું આચ્છાદિત થઈ જાય છે. શૈત્યની સત્તામાં, ઉષ્માનું જ્ઞાન આચ્છાદિત અને છે, ભૂખના પ્રખળ ભાનની સત્તામાં, તૃપ્તિનું જ્ઞાન આવરિત ખને છે. ભૂખ્યા અન્ન જમ્યા વિના ત્રપ્તિ નહિ અનુભવી શકે. જયારે તે જમશે ત્યારેજ તેવા અનુભવ થશે. અને તેથીજ ક્રિયારૂચિ છતાં; કર્મત્યાગરૂપ સંન્યાસમાં જ્ઞાનની પરિસમાપ્તિ નથી. વળી કર્મ કાેેેકી ત્યજાવું જ મુશ્કેલ છે; કેમકે તે સ્વભાવસિદ્ધ છે. જ્ઞાનિ-એાને પણ કર્માક્ષય થતા પર્વાત, કાઇને કાઈ કર્મમાં (ક્રિયામાં) પ્રવૃત્ત થવાની જરૂર પડે છે. ખરા ત્યાગ માનસિક ત્યાગ છે, અને તે થતા પર્ય ત, લૌકિક કિંવા ક્ષાેકાત્તર, ક્રિયામાં પ્રવૃત્તિની જરૂર છે પછી કાેઇ વાક, પાણી, પાદ, વાયુ, ઉપસ્થ ઇત્યાદિને કબજે રાખી, મોન ધારણ કરી, પ્રવૃત્તિશ્નન્ય બની બેસી રહે, અને મનમાં

તા તે તે છિંદ્રિઓના વિષયને ઈચ્છતા રહે, તા તે અન્યને છેતરવારૂપ પાપ વ્હારનાર ઢાંગી છે. તે કરતાં તાે, ઇદ્રિ-ઓને મન સહિત વશ કરી, ક્રિયા કરવાથીજ, એટલે કે નિરાસકત–ફલાસક્તિ રહિત ક્રિયા કરવાથીજ સિદ્ધિ છે.

અકર્મ કરતાં કર્મશ્રેયસ્કર છે. કર્મ સાધનથીજ, માેક્ષ સાધન રૂપ શરીરના પણ નિર્વાહ છે. તેથી કર્મ ત્યાગ, ખાદ્યા ત્યાગ, મનની સવિકલ્પ સ્થિતિ છતાં અપ્ર- • વૃત્તિ, એ મિથ્યા તકરાર છે.

આથી, નિવૃત્તિનું સ્વરૂપ, અને તેની પ્રાપ્તિ પર્ય'ત, પ્રવૃત્તિ આવશ્યક છે એમ સમજાયું હશે.

માત્ર ફ્લાસક્તિ રહિત ક્રિયા કરવી—કર્મધાગમાં પ્રવૃત્ત રહેવું, એ દિષ્ટિબિંદુને છાેડી, તેમાંથી પણ આપણે નિવૃત્તિ સ્વીકારી બેઠા છીએ.

કર્મ અંધનના ભયે તેમાં ફલાભિમુખ-ખુદ્ધિપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરવી નહિ તે વાસ્તિવિક છે. પણ તેનું ફળ શું મળ્યું તે તેા તપાસવું ઉચિત છે. "कर्मण्ये स्वाधिकारस्ते न फलेषु कदाचन" એ કથન પહેલું ફળ મેળવી ક્રિયામાં પ્રવૃત્તિ કરવાના મિતના પ્રક્ષાેભન સામે ઉચ્ચારવામાં આવ્યું છે. ક્રિયાની પ્રથમજ, ફળના વિચાર કરવામાં આવે તા; વિકલ્પા, ફળની ખાબતમાં શંકામાં નાંખી,

ક્રિયાથી અટકાવી દે છે. નાકરે, શેઠ મારા કામની કદર **ખુ**ઝે તોજ, હું સારા અને પ્રમાણિક વત્તું, નહિ તા મારૂં પ્રમાણિક વર્ત્તન પણ શા ઉપયાગનું! આવા વિકલ્પાને છાેડી, સેવકેાચિત પ્રવૃત્તિ કરવી; અને શુધ્ધ કર્ત્તવ્ય પરા-યણતા, ફળને એની મેળે તાણી લાવશે, કર્ત વ્યને ખાતર જ કર્તાવ્ય (Duty for duty's sake) એ ખુધ્ધિ રહે, કૂળની લાલચમાં ખુધ્ધિ લપટાઈ શુભાશુભ રીતે પછી કુળ ઉપરજ દૃષ્ટિ કરતી રહે, કર્ત'વ્ય વિસ્મરાય, તે નહિ થવા દેવા, એ હિત સુભાષિત શિક્ષણ રૂપે છે. સર્વથા નિષ્ફળ ક્રિયા તેા કેાઇજ કરતું નથી. આવી રીતે ફ્લાસકિત રહિત, કર્મધાગમાં પ્રવૃત્ત થવાય, તા તેના પરિણામને પણ એાળખાય. પણ તે રીતિના અનાદર ્યૂર્વંક પ્રવૃત્તિજ છેાડીદેવા ઇચ્છે, એ તેા અનુચિત છે. દુર્ગું ્ણમાં દુર્ગું ્ણ વધે, એ મુજબ એ અપ્રવૃત્તિમાં કર્યાંચિત્ પ્રકારની પ્રવૃત્તિ પણ ભેળવાઇ ગઇ છે. આતે અશુલ-અયથાર્થ પ્રવૃત્તિ છે. આ પ્રવૃત્તિ અપ્રવૃત્તિ ્સદેશજ પરિણામી છે. તેમાં વિશેષમાં માત્ર મનની સાથે વાણી અને શરીરનું વૃથા દમન થાય છે, એટલું છે. એટલે તે વૃથા વાક્કાય કલેશનીજ ફળ પ્રદાત્રી છે. .શુધ્ધ પ્રવૃત્તિમાં, નિષિધના સર્વથા પ્રતિઅ**ધજ** સમજવા જોઇએ, આ દોષ અપ્રવૃત્તિજન્ય છે. વગર સમજે અપ્રવૃ

ત્તિને નિવૃત્તિ માની બેસવામાંથીજ, આવા દાષા ઉદ્દલવે છે. વિભાવના સ્વભાવજ વિકલ્પાત્મક છે. તે વિકલ્પા છૂટયા વિના પ્રવૃત્તિના નિરાધથી વિરાધી–ખળ પ્રકટી ઉન્માર્ગ તરફ ગતિ કરાવે છે. જ્યાં અધિકારના પ્રમાણમાં શુધ્ધ પ્રવૃત્તિ સ્વીકારી પ્રવૃત્ત થવાય છે ત્યાં કદી આમ ખનતું નથી.

દેશમાં કુસ'પ, વિગ્રહ, મારફાડ, ધર્મા'ધપણું, ધર્મ-કલહ, પ્રતારણા ઇત્યાદિ આ વગર સમજ નિવૃત્તિ મા-ગ'નાજ પરિણામા છે.

શૂળની શૂળથી નિવૃત્તિ એ અર્થ સંદર્ભનો લક્ષ કરવામાં ભૂલ થાય છે. શુળરૂપે સંકલ્પ વિકલ્પાત્મક મનની પ્રવૃત્તિના શુભ પ્રવૃત્તિથી પરિહાર કરવાને અદલે, એટલે કે વાગેલી ફાંસ કાઢવાને અદલે બીજી ફાંસ જે તેને કાઢવાને ગ્રહવામાં આવેલી છે, તે પણ તેમાં ખાશી દેવામાં આવે છે. એક શુળની તા વેદના હતી, સાથે બીજીની પણ વારી લેવામાં આવે છે. પાર્વાત્ય અને પાશ્ચાત્ય ઉભયમાં આ સંખધમાં ખામી છે. એક વિભાવ છતાં અનારંભ કિવા મિચ્યારંભથી નિવૃત્તિથી દુર છે. અન્ય પ્રજા જે શસ્ત્ર, વિભાવના તેના કારણમાં લય કરવાના ઉપયાગમાં વાપરવાનું છે, તે શસ્ત્ર ઉલદું વિભાવના

હાથમાં સૂપ્રત કરવામાં આવે છે, અને તેથી તેના લય થવાને ખદલે ઉલટા એ વિભાવ, આત્માને પ્રવૃત્તિબધ્ધજ રાખવામાં વિજથી નિવડે છે, નિવૃત્તિ–આત્મિક પ્રવૃત્તિને ઓળે પણ આત્માને ઉભા રહેવા દેતા નથી.

નાના પ્રકારની કલાએા, ચમત્કૃતિએા, શાધા, ખાળા, એવા વિભાવના વિલાસમાંજ આત્માને ઘસડી જાય છે. '**समत्वं योग उच्यते**-सभत्व એજ ये।गनु:-प्रवृत्तिनु: रहस्य છે, એ ઉભયને સમજતું આવશ્યક છે. અયથાર્થ અને અત્યાંત પરિણામી પ્રવૃત્તિ તે ચાેગનું-પ્રવૃત્તિનું સમત્વ નથી. જુએા ઉદાહરણ:–માર્ગીએાએ નિવૃત્તિના માર્ગની ખાળમાં અહ તાને લુલી જવું, એ લક્ષને 🖁 છાેડી દઇ, ઉલટા વ્યભિચાર રૂપ જુગુપ્સાને જન્મ આપ્યા–અહેતાને વૃધ્ધિગત કરી. પુષ્ટિ માર્ગીંં ઓએ ભક્તિરૂપ પ્રવૃત્તિથી નિવૃત્તિમાં પુષ્ટ થવાને સ્થાને, અપરિમિત શ્રૃ ગારને પાષ્યા અને એક શુલની સાથે અન્ય અશુલ પ્રવૃત્તિને જોડી. શૈવાએ, શિવ એટલે પરમ કલ્યાણ જે નિવૃત્તિ, તેની ખાળમાં અશૈવાથી અખડા અખડી કરવા રૂપ અપ્રવૃત્તિ અશિવ-અકલ્યાઅને વાેયું. જૈનોએ પાતામાં યથાર્થ દક્ષિના સ્વીકાર ઉપરાંત મિથ્યા દક્ષિના અન્યામાં આક્ષેપ-રૂપ, અપ્રવૃત્તિને વ્હારી. તેજ મુજબ તદ્દ અભિન્ન જૈનોમાં

શ્વેતાં અર, દિગં ખર, સ્થાનક વાસીઓ માં પણ પરસ્પર કેટ-લાક પ્રકારની અપ્રવૃત્તિ પ્રવૃત્તી. આવા પ્રકારની સ્થિતિ આર્યાવર્તાની છે. હવે પાશ્ચાત્યાની સ્થિતિનું નિરીક્ષણ કરીએ. વિજ્ઞાનવાદીઓએ, નિસર્ગમાંથી ખાળ કરતાં તત્ત્વ નિશ્વય ઉપર આવવું પડ્યું મુકી જડવાદને જગાડ્યા, અને અધ્યાત્મ વિદ્યાની સામે લડાઇ ઉભી કરી.

આ વિધિ પ્રાપ્તના નિર્વાંહ કરી, તેમાંથી પરમ રહસ્ય રૂપે રહેલા પરમ તત્ત્વને ખાળવાની યથાર્થ પ્રવૃ- ત્તિને લક્ષમાંથી ચુકી અન્યમાં ઉપેક્ષા-તિરસ્કાર અથવા તુચ્છ દૃષ્ટિરૂપ અપ્રવૃત્તિ-અયથાર્થ પ્રવૃત્તિને, એક અન્ય સાથે યાજ. એક નવાજ વ્યાપાર ઉભા કર્યા. નિવૃત્તિ નિવૃત્તિ એવા શખ્દ તા માત્ર વાણીના પ્રલાપ રૂપેજ રહ્યો. સરિતાઓ માત્ર વહેતી વહેતી જેમ મહા સમૃદ્રમાં મળે છે, તેમ પ્રવૃત્તિ માત્રનું તારતમ્ય-છેડા નિવૃત્તિમાંજ છે, પ્રવૃત્તિ માત્ર નિવૃત્તિમાંજ જઈ મળે છે. કિંચ:—

પળા પ'થ પાતાના સહુકા એના છેડે નિવૃત્તિ, નવ ચુકા નિજ પરની ઉપેક્ષા મધ્ય ખરેખરી પ્રવૃત્તિ. ૧ ભુખ્યા તમે અન્ન આરાગી પ્રથમ ઉદ્દર પાતાનું ભરા, હશે પેટની પરવા જમશે પરની નહિ પ'ચાત કરા. ૨ પ્રથમગ્રહે નિજ પ્રગટી દીપક તિમિર તમે નિજનું ટાળા, કરી અન્યની પીડા પ્રિયતમ અધારે નવ ભવ બાળા 3

ભર્યું સરાવર જળનું સુંદર મરા ન તરશ્યા પરમીષે, નથી આંધળા અન્ય હશે પ્યાસા તા નિજ મેળે પીશે. ૪ પડી સુધાની પ્યાલી નિકટે પીને અજર અમર થાએા, રહાે ન લાયે રાતા પરનાે હાથતમે નથી અટકાવ્યાે. પ મતિનું શસ્ત્ર મળ્યું સરવેને, શી ચિંતા પછી શું કરશે, તમે વાવરા હશે શૌર્ય તા બીજાઓ પણ વાવરશે. દ ચારિત્ર વિજય મને સમજાયે નિવૃત્તિની ખરી યુક્તિ, પ્રાપ્ત તણા નિર્વાહ વિના નહિ કાેઇ કાળ સાચી મુક્તિ. ૭ પ્રાપ્તના નિર્વાહમાંથી પણ જતું, એજ જો નિવૃત્તિના આશય હાય તાે, બહુ વાંધા આવી પડશે. પ્રજા રાજા પ્રત્યેની રાજા પ્રજા પ્રત્યેની, સ્વામી સ્ત્રી પ્રત્યેની, સ્ત્રી સ્વામી પ્રત્યેની, ભુત્ય શેઠ પ્રત્યેની શેઠ ભૃત્ય પ્રત્યેની, પ્રાપ્ત ફરજ ધર્મોના અનિર્વાહથી તાે, ઉલટી અવ્યવસ્થા ખની રહેશે: અને વળી સહ્થી માેટી વાત તાે એ છે કે, આ શરીરના અનિવાંહથી તાે જીવનજ અટકી પડશે. એવી નિવૃત્તિ હાય નહિ. જો તેમ હાય તા, રાગાત્ત થતાં તુરત ઔષધા-પચાર કરવા કેમ ઉતાવળા થઇ જઇએ છીએ ? ભૂખ્યાપ્યાસા હુઇએ તો, ખાનપાનથી ભૂખપ્યાસને નિવૃત્ત કરવા, આ કળ વ્યાકૂળ કેમ થઇ જઇએ છીએ ?

આરાગ્ય પ્રાપ્તિને માટે જેમ ઔષધાપચાર છે; ભૂખ શમાવવા, જેમ અન્ન એ પ્રતિકાર છે; તેમ નિવૃત્તિ મેળ-વવા પણ પ્રવૃત્તિની જરૂર છે. તેને તેના ઉચિત રસ્તે વહુવા દેવામાંજ નિવૃત્તિ છે.

निवृत्ति એट अप्ति अत्विष्ट्रिमांथी निवृत्ति, ओवा सिद्धांत वणी अया शास्त्रे वर्णु व्या छे? माथा ઉपर लाले छे, ते लाले विश्रांति क्षेवा क्षे खेड नीचे उतारी भूडी शडाशे. विश्रांति क्षेप्र पुनः तेने घरे पहेडंचतां अरवाधील निवृत्ति मणशे. तेने रस्तामां पउता भूडी चाक्षतुं निष्ट थवाय. मात्र लहु तो ओट खं लनी शडशे हे, ते लाले उचाया. मात्र लहु तो ओट खं लनी शडशे हे, ते लाले उचाया. महद्द्रणार उला इरी शडशे. अने अहीं आलानवृत्तिनुं रहस्य छे. ओनेल शास्त्र तेमल व्यवहार प्रतिपादन हरतां आव्यां छे. प्रवृत्तिना लाग हरनार तैयार हरा. सहुसहुना माथे सहुसहुने येज्य प्रवृत्ति नांणी दो अने ओ प्रमाखे प्रवृत्तिमां निवृत्ति शोधा.

## રાગ સાહિની

પ્રવૃત્તિને પ્રવૃત્તિમાં માનવા નિવૃત્તિ શાેધા, પ્રવૃત્તિ છાેડી સરવથા ના તમે નિવૃત્તિ શાેધા. ધ્રુવપદ.૧ એવી નિવૃત્તિ અધે નિપાત ચાેખા વર્ણવી છે; દ'ભ આળસ દુર્ગું હોાની ના સગી નિવૃત્તિ શાેધા. ૨ નિવૃત્તિ એટલે ન સમજો અપ્રવૃત્તિ સર્વધા, અશુભ પ્રવૃત્તિ તણી નિવૃત્તિ એ નિવૃત્તિ શાેધાે. પુદ્દગલ સ્થિતિ પ્રાણથી ત્યમ પ્રવૃત્તિએ નિવૃત્તિ છે; એકેક અન્યાેન્યે રહ્યાં બેય જાય જે નિવૃત્તિ શાેધાે. ૪ સ્વ સ્વરૂપે પ્રવૃત્તિ જે શાસ્ત્ર એ નિવૃત્તિ વર્ણે; શાેેેેધવા છે સંમતિ તથા કહી નિવૃત્તિ શાેેધા. પ સમજો એ પણ સર્વથા પ્રકારાંતર છે પ્રવૃત્તિ; મા**નતા ના લેશ** એને સર્વથા નિવૃત્તિ શાેધાે. Ę મેળવા વળી એ નિવૃત્તિ માર્ગમાં સાચા મદદગાર: પ્રવૃત્તિ વિશેષતાની એ વિધિ નિવૃત્તિ શાેધા. (9 આશ્રમા ચારે કહ્યાં છે એ નિવૃત્તિ સાધવાને: એકથી નિવૃત્તિ થઇને અન્યથી નિવૃત્તિ શાેધા. દાર પરણીને ગૃહ સંસારમાં સહકાર રાખી; અધિકાર નિર્મી આપમાં વ્યવહારમાં નિવૃત્તિ શોધા. ૯ દાર પરણાવી વળી સુતને રૂડા ગેહી ખનાવી; તે પછી સંસારથી બન્ને જણા નિવૃત્તિ શોધા. ૧૦ એ વિધિ પણ પ્રાપ્ત કર્ત બ્યાે અધાં નિર્વાહતાં: પૂર્ણતાએ ક્રમે ક્રમે જઈ એ થકી નિવૃત્તિ શાધા. રાજા તા યાજી કારભારી ને અધિકારી રૂડા; પહેલી પ્રવૃત્તિ ભારથી એટલી નિવૃત્તિ શાેધા.

તૈયાર રૂડા રાજકર્તા તે પછી સુતને અનાવી; રાજના પણ ભારથી પછી સર્વથા નિવૃત્તિ શાેધા. ૧૩ બાહ્ય પ્રવૃત્તિ શમાવી યાે આત્માભિમૂખ એને; કહાે પછી એને સ્વયં પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ શાેધા. ૧૪ આ વિધિ ક્રમથી જનાે સાચી નિવૃત્તિને સધાયે; ચારિત્ર વિજય બેય ચુકાે સામટી નિવૃત્તિ શાેધા. ૧૫

ભાવાર, — મનુષ્યા ? પ્રવૃત્તિમાંજ નિવૃત્તિ શાધાઃ સર્વથા પ્રવૃત્તિ છાડી નિવૃત્તિ શાધા નહિ. એવી નિવૃત્તિને તો સઘળે ચાપ્પા નિપાત રૂપેજ વર્ણવી છે. દ'ભ આળસ ઇત્યાદિ દુર્ગું છોની સગી એવી નિવૃત્તિને શાધા નહિ. નિવૃત્તિ એટલે સર્વથા અપ્રવૃત્તિ એમ ન સમજો, પણ અશુભ પ્રવૃત્તિની નિવૃત્તિ, એ નિવૃત્તિ શાધા. પુદ્દગલની સ્થિતિ જેમ પ્રાણાથી છે, તેમ પ્રવૃત્તિથીજ નિવૃત્તિ છે. પુદ્દગલ અને પ્રાણાની જેમ એ બન્ને અન્યાન્યાશ્રય કરી રહ્યાં છે. બન્ને એક બીજાના સહગામી છે. એકની નિવૃત્તિ શાધા ઉભયે જવાનાં. સ્વ સ્વરૂપે પ્રવૃત્તિ એનેજ શાસો નિવૃત્તિ કહે છે; તેવા પ્રકારની નિવૃત્તિ તમે શાધા

આ વિધિ પ્રાપ્ત કર્તા બ્યાને નિર્વાહતાં તેની પૂર્ણ-તાએ કમે કમે પહેાંચી, તે થકી નિવૃત્તિ શાધા. રાજા હાે તાે કારભારી તેમજ રૂડા અધિકારીઓ યાેજી, પહેલી તાે

પ્રવૃત્તિના ભારથી એકલી જ નિવૃત્તિ શાેધા. તદન તર પુત્રને પણ અનુપમ રાજકર્તા બનાવી, રાજના ભારથી પછી સ-વંથા નિવૃત્તિ શાેધા. આ પ્રમાણે ખાદ્ય પ્રવૃત્તિ શમાવી, તેને આત્માભિમુખ ચાેેે પછી સ્વયં પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ શાેધા છે৷ એમ કહેા. આ પ્રમાણે ક્રમે થકી મનુષ્યાેથી સાચી નિવૃત્તિને સાધી શકાય છે, પણ સામટી નિવૃત્તિજ <mark>જો શાેધવા જા</mark>એા તાે ચારિત્રવિજય−લેખક કહે છે કે ઉભયે ચુકવાના. આવી યુક્તિએજ, નિવૃત્તિને શાસ્ત્ર તેમજ વ્યવ-હાર ઉભય, પ્રતિપાદન કરતાં આવ્યાં છે. નિસર્ગ પણ એજ કૌશલ્યને દાખવી રહી છે. બે ચક્ષુ, બે કર, બે પગ શા માટે ? એક બીજાની સહાયને માટે. દ્વંદ્રનું મળી કાર્ય એકજ થશે. નિરનિરાળું પણ એકજ થશે. ચક્ષુએ৷ ખન્ને પ્રવૃત્ત છે, તો પણ દેખશે. નિવૃત્ત છે તાેપણ દેખશે. પગ ચાલતા છે તાેપણ પ્રવૃત્ત છે, ઉભા છે તાેપણ પ્રવૃત છે. હાથ કાર્યાતત્પર છે તા પ્રવૃત્ત છે, નિશ્ચેષ્ટ તાપણ પાતાનું સ્થાન જાળવી રહેવાની પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા છે. પ્રવૃત્તિ ખાહ્ય નિવૃત્તિજ નથી. ખન્ને એક ખીજામાં એાતપ્રાત છે, અદ્ધિ-તીયજ છે. પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ માગે સમસ્ત પ્રવૃત્તિજ કરી રહ્યું છે. અપ્રવૃત્ત–પ્રવૃત્તિ શૂન્ય કેાણુ છે ? જે છે તે માત્ર નિવૃત્તિએ–આત્મિક પ્રવૃત્તિ–સ્વસ્વરૂપે રહેવા, પ્રવૃત્તિ–બાહ્ય પ્રવૃત્તિ સંકુચિત–સ્વલ્પ કરતા જવાનું છે. માથે લીધું વહ્યું અને ચાેગ્યના શિરે નાખી દીધું, તેથી નિવૃત્તિ મેળવી ચાર આશ્રમા, ચાર પુરૂષાર્થ એ શું છે! એકને લ્યાે, વહાે. ખીજાને ચાેગ્ય થાએા, વહાે; અને એ વિધિ.

માથે લીધું એટલેજ પત્યું, કિંવા તે તેને માથે જ રાખીને કરવું એજ કૃતકૃત્યતા છે; એમ સમજવાનું નથી. તથાપિ તેમજ પ્રાયઃ અનતું જોવાય છે. ગૃહસ્થાશ્રમ સ્વી-કાર્યો કે એટલેથી જ તેના અર્થ સરી ચૂક્યા. વાનપ્રસ્થા-શ્રમ કિંવા ત્યાગ સ્વીકાર્યો એટલે કૃતકૃત્યતા થઇ ચૂકી. તે તેના કર્ત'વ્યમાં નિયુક્ત થવાય વા નહિ, અથવા તે તેમાં જ પ્રવૃત્તિને આદ્યંત નિર્વાહવાથી જ સિદ્ધિ છે. એકથી અન્યમાં ન જ પ્રવેશાય એવા દુરાગ્રહમાં જ જગત મર્શુ છે. દુરાગ્રહ રહિત અન્યમાં યાગ્યતા છતાં એકના પાલ નથી નિષેધ નથી. અત્રે પણ પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિના દુરાગ્રહમાં જ આગ્રહ છે. પ્રવૃત્તિ માર્ગના અનુયાયીએ પ્રવૃત્તિ માર્ગે વહાે, નિવૃત્તિ માર્ગના અનુયાયિએા નિવૃત્તિ માર્ગે વહાે. જેના જે અધિકાર તે સ્વીકારા, પણ પ્રવૃત્તિ સ્વીકારનારાથી નિવૃત્તિના સ્પર્શ પણ ન થાય, કિંવા નિવૃત્તિવાળાથી પ્રવૃત્તિ જ ન થાય, આ ખાડું છે. ઉભયમાંથી એકે નિ-વત તા નથી જ-પ્રવૃત્ત જ છે, ત્યારે પ્રવૃતિ શા માટે ન કરવી ? શામાટે હાથ પગ જેડી એસી **રહેવું ? આપ**ણા

દેશમાં એમ જ થતું જોવામાં આવે છે. લીધું કે છૂટયા એટલી જ પ્રાયઃ સમજણ જેવામાં આવે છે. રાજા રાજ-સિંહાસને બેઠાે કે રાજ પ્રાપ્તિના કર્તાવ્યથી મુક્ત થઇ ગયા, પ્રજા પ્રત્યેની પાતાની રાજકર્તાની રીતિ અદા કરશે નહિ. પ્રજામાં કહેવાયા એટલે પ્રજા તરીકેના કર્ત'વ્યથી છૂટયાં. આ વિધિ શેઠ, નાેકર-સ્વામી-દારા, પ્રશુ, સંતતિ ર્કા કરવે માં કેટલેક અંશે જેવામાં આવે છે: એટલે કે નિવૃત્તિ જે પ્રવૃત્તિ અનંતરનું પરમ લક્ષબિંદ્ર છે. તેને બદલે સત્ય કર્તાવ્યમાં પણ નિવૃત્તિ, એવા દુરૂઘોગ વધી પડયાે છે. અને તે નિવૃત્તિ નથી, પણ માત્ર પ્રવૃત્તિવિપ-ર્યંયજ છે. આથી તેા ઉલટા વ્યવહાર અને પરમાર્થ ઉભય કહેગા રૂપમાં મૂકી દેવાયાં છે. પ્રવૃત્તિને સંકુચિત કરવી અને ક્રમાધિકયે નિવૃત્તિ લેતા જવી. રાજાએ પ્રજા-રાધનવતમાં પ્રવૃત્ત રહેતાં તેથી નિવૃત્તિ સાધવી. એટલે કે નિવૃત્તિમાં પ્રવૃત્તિના અધિકારી થલું. અને એ વિધિ સવે એ જો તેમ ન હાય તા એક અન્યથી જોડાવું શું કરવા ? એક ખીજાને જોવા રાવા ? માશું ફાડવા ? તેમ કરવામાં આવે તે৷ પણ પ્રવૃત્તિજ છે. નિવૃત્તિ તેમ પણ ્રક્યાં છે ? માત્ર એવા અકમ'માં—અપ્રવૃત્તિમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે અને માેઢેથી વ્યર્થ બાલાય છે કે અમે નિવૃત્ત ્માર્ગના અનુયાયિએા છીએ. નિવૃત્તિ એટલે આત્માભિમુખ

પ્રવૃત્તિ, તે કયાં છે ? નિવૃત્તિના નામે છલ, પ્રતારણા, મારામારીમાં દેહે દેહાની મિથ્યા અથડામણી થાય છે. સુઅન્નની જગ્યાએ કદન્ન ભરાય છે. સુપાનની જગ્યાએ તરશ્યા મરાય છે. નિવૃત્તિને નામે સર્વ શ્રેષ્ઠ—ઉત્કૃષ્ટને નિકૃષ્ટતાના દાવ ઉપર મૂકાય છે.

આવી અનર્થ મૂલક નિવૃત્તિને નિવૃત્તિ માનવામાં રૂચિ થઇ છે તા જન્મનું શું કરવા જોઇએ ? એ પણ કર્મજ છે. પણ તે તેા હાથમાં કયાં છે? અ તા પ્રકૃત્તિ સિદ્ધ છે, તે થયાજ કરવાનું; ત્યારે પ્રકૃતિ અસિદ્ધ શું છે ? પ્રવૃત્તિ, કેમકે તે કરાતી નથી. અહેા પાંડિત્ય ! આવી સમજણથી આપણે જીવન મૃત, નહિ તાે પ્રવૃત્ત-નહિ તા નિવૃત્ત, એવા એકે હાલના નથી. ભુખ્યા છતાં તરશ્યા છતાં ખાન પાન કેમ ત્યજતા નથી! આર્લ - રાગાર્લ થતાં ઔષધાપચારમાં કેમ પ્રમાદ કરતા નથી ! વાયુની જીવનમાં અગત્ય છતાં દશે દ્વાર ૩'ધી **એસ**લું એ તાે મરવાનાજ ઉદ્યોગ. આવું તાે આપણે બાલીએ છીએ. લુખ્યા થતાં જમીએ છીએ. તરશ લાગતાં જળ પીએ છીએ. રાગની ચિકિત્સા કરીએ છીએ. વાયને પણ જીવન માટે લઇએ છીએ. આમાનું કર્યું આપણે નથી કરતા ? ત્યાં નિવૃત્તિ માર્ગ ના ખાદ કેમ આવતા નથી ?

અને નિવૃત્તિ એટલે કર્તાવ્યનાે છેડાે કૃત કૃત્યતા સમછ કર્તા વ્યને તિલાજલી અર્પી બેસીએ છીએ. જન્મથીજ કર્ત-૦યથી વિમુખ ખની બેસી રહેવાથીજ જો નિવૃત્તિ હેાય તેા જન્મવું, જનની ઉદ્દરમાં ગર્ભસ્થ જ શા માટે થવું ? અને નહિ થવાય કે એની મેળેજ નિવૃત્તિ છે માેક્ષ છે જન્મતું ટળી જાય તે માેક્ષ જ છે; પણ તે આવી રીતે ટળવું અસંભ-વિત છે. જ્યાં પર્ય'ત અને જેટલી ભૂમિકા આ સંસારની જવનિકામાં આપણે ભજવવાની છે, ત્યાં પય ત એના અં-તિમ કિનારા વિના એનાે નિરાધ થઈ શકવાનાે નથી. જન્મલું અને મરલું નિર્માયલું જ છે. અને જયાં પર્ય'ત તે છે ત્યાં પર્યાત પ્રવૃત્તિ કર્ત્તવ્ય પણ નિર્માયલુંજ છે. તે જો નહિ આચરીએ તા પ્રવૃત્તિ અટકવાને ખદલે બેવડાવાની. આપ-ણાથી શું તજારો! ખાવું તજારો? પીવું તજારો? ઉઘવું તજારો ? શું તજારો ? કાંઇ જ નહિ ત્યજી શકાય, સવે કરવું જ પડશે અને કરીએ પણ છીએ, પણ તે લજ્જત કરીએ છીએ–એટલે લજ્જા ભરેલું ખાઈએ છીએ. જાત મહેનતથી નહિ કમાઇ ખીજાના ઉપર ભારભૂત અની માે-ઢામાં કાળીએા અને માથામાં હું બા એવા રાટલા ખાઇએ છીએ. યીએ છીએ, પણ તે પારકાના ભરાસે રહી, તર-કડીઆં મારી, ગળે અને તાળવે કાંટા પડયે પીએ છીએ. ઉધીએ છીએ પણ અનુદ્યમીની પેઠે, જાગવા નહિ. જાઞીએ છીએ તો સર્વસ્વ ગુમાવ્યા પછીજ. જન્મીને આ સહુ પીડા વારી ખરી! જન્મજ ન લીધા હાત તા અધી પીડા ટળી જાત. પણ તે તા શક્યતા અહારની વાત છે. જન્મ તા લેવાજ પડે છે, એ જન્મ ધરવાની પરમ સાક્લ્યતા મેળવી એજ નિવૃત્તિ છે. તેને છાડી કર્તવ્યને અજાવી તેથી મુક્ત થવાને અદલે કર્તવ્યમાંથી જ કાં મૂક્ત અનીએ!એ તા અમણી પ્રવૃત્તિમાં જેડશે. પ્રવૃત્તિના રથ તેને નિયત સ્થાને લઈ ગયા વિના છૂટકા જ નથી. આજ નહિ તા કાલ, કાલ નહિ તા પરમ દહાડે, આ જન્મે કે જન્માં તરે પણ જયાંથી અટકયા ત્યાંથી આગળ વહવું પડશે અને નિયતસ્થાને—તેની પરાકાષ્ટાએ પહાંચાશે ત્યારેજ નિવૃત્તિ મુક્તિ લેટશે.

જે નિયત છે તેને તો અનુસર્યા વિના છુટકાજ નથી, ત્યારે નિવૃત્તિ રહી ક્યાં ? માત્ર ફલમાં, ફલાભિસંધિ, ફલાસક્તિ જ બંધન કરાવે છે. પ્રાપ્ત કર્તા વ્યમાં ફલાસક્તિ રહિત બની પ્રવૃત્ત થવું એજ પ્રવૃત્તિનું સુરહસ્ય છે. નિવૃત્તિને સ્થાનજ ક્યાંઇ નથી. ભ્રમથી આપણે અકર્મ થવા જઇશું, કમંથી નિવૃત્ત થવા જઇશું તો પ્રથમ શરીર યાત્રાજ કર્મ છે, પ્રવૃત્તિ છે. બેસશું તોપણ પ્રવૃત્તિ છે, ઉભા રહેશું તો પણ પ્રવૃત્તિ છે. શ્વાસોશ્વાસ લેશું તો પણ પ્રવૃત્તિ છે.

અપ્રવૃત્તિ–સુસ્થતામાં પણ પ્રવૃત્તિ છે. વ્યવહારમાં વ્યવહા-રને લગતા વ્યવહાર પ્રવૃત્તિ છે. ત્યાગમાં ત્યાગને લગતા વ્યવહાર પ્રવૃત્તિ છે. દરેકની પ્રવૃત્તિ છે. મૂકાચું તેની નિ-વૃત્તિ કહા તા ભલે કહા. સર્વથા મૂકા તેવું તા કાંઈજ નથી. કાઇને કાઈ સ્વરૂપે પ્રવૃત્તિજ છે. બ્રાહ્મણે બ્રાહ્મણા ચિત પ્રવૃત્તિ નિર્વાહવાની છે. શુદ્રે શુદ્રોચિત પ્રવૃત્તિ નિર્વા-હવાની છે. એ પ્રકારની ગ્રહીએ ગ્રહીની, વાનપ્રસ્થે વાન-પ્રસ્થની, યતિએ યતિની, ભક્તે ભક્તની, જ્ઞાનિએ જ્ઞાનિની પ્રવૃત્તિ નિર્વાહવાની છે, જેવા જેવા અધિકાર તેવી તેવી પ્રવૃત્તિ જ લઇ બેસવાની છે અને એટલાજ પ્રવૃત્તિના હાદે સમજવાના છે. પ્રવૃત્તિ રહિત ખની બેસવાનું નથી અને તેમ બેસાતું પણ નથી. અધિકારની વૃદ્ધિમાં પ્રવૃત્તિ કરવાની છુટ છે. ત્યાં પર્ય'ત તેા જેટલાે અધિકાર, તે પ્રમાશે પ્રવૃત્તિ જાળવી રાખવાની છે. અધિકાર આગળ વધ્યે આગળ વધવાને અપ્રતિવાય છે. રાગીએ તા પથ્ય સેવનમાં પ્રવૃત્ત રહેવું જોઇએ, અને જો તે પથ્ય નહિ સેવશે તા મરવાનાજ. એ પ્રવૃત્તિ તેના અધિકાર બાહ્યની છે. આરાગ્યની સંપૂર્ણ પ્રાપ્તિ થયેજ તેવી છુટના તે અધિ-કારી છે. લાેબીએ, ચાેરે, ધનના રાશીથી તે લેવા થતી અનિવાર્ય લાલસા પ્રગટતી રહે ત્યાં સુધી દુરજ રહેલું **નેઇએ.** સ્ત્રીએ પાેતાના શીલ ઇત્યાદિના સ્વતઃ સંરક્ષણ

ના સામથ્ય રૂપ અધિકારને પ્રાપ્ત થતાં પર્ય'ત વડિલા-દિની પરત ત્રતામાં રહેવું જોઇએ. બાળક પિતાની વયમાં આવ્યા પહેલાં પિતા થઈ શકતાે નથી. છાકરી માતાની વયમાં–સ્ત્રી ધર્મમાં આવ્યા પહેલાં, માતા થઈ **શ**કતી નથી. સુવાન, ઠરેલપર્શું ઇત્યાદિ વૃદ્ધોચિત ગુણા આવ્યા વિના વૃદ્ધસદશ અનુભવી અને વિશ્વસનીય થઈ શક્તાે નથી. તે સ્થિતિ પ્રાપ્ત થતાં એની મેળે તેવી પ્રવૃત્તિમાં આદર થશે. અને અન્ય પણ તેવી સ્થિતિએ આદર કરશે. અધિકાર બાહ્ય પ્રવૃત્તિના આદર કરતાં, બાળક બાળકીઓ જેમ વર વહુની રમત રમે છે, પિતા-માતા અની ઢી'ગલા હીંગલી રૂપે છાકરાં છાકરી પરણાવે છે, એવી તમારી પ્રવૃત્તિ પણ ઉપહાસાસ્પદ ઠરવા જશે. લાેેેલી હઇએ અને **બીજાને નિલોભ રહેવાની**, દયા આણી દીનાને દાન આ-પવાની, પ્રવૃત્તિ કરવી અનુચિત છે. ચાર હાઇએ, અન્યને ચાર નહિ અનવાની અને તેવા અસ્તેયના ઉપદેશ આપ વાની પ્રવૃત્તિ કરવી અનુચિત છે. વ્યભિચારનિરત હઇએ અને શીલ પાલનના બાેધરૂપ પ્રવૃત્તિને આદર આપવા અનુચિત છે. અસત્ય–જૂઠા હઇએ અને બીજાને સત્યની હિમાયત કરવા પ્રવૃત થવું તે અનુચિત છે. આવા પ્રકારની અધી પ્રવૃત્તિ વિક્ળ-નિષ્ફળ છે. જ્યાં પર્ય'ત આપણે જે કહીએ છીએ તેવા નથી, ત્યાંસુધી આપણી એ પ્રવૃત્તિ

ક્ષાર ભૂમિમાં ખીજ નિશ્વેપ જેવી નિષ્ફળ છે. આપણા કથનને સાંભળનારના હૃદય, આચારમાં ઉતારવા નિર્ભળ ક્ષારભૂમિ જેવાંજ રહેશે. આપણા તે દંભાચાર–દંભપ્રવૃત્તિજ સિદ્ધ ઠરવા જશે.

આપણે દંભી છતાં, સત્યાકાંક્ષીને દંભી મનાવવાની, ચાર છતાં સાહુકારને ચાર ખનાવવાની, વ્યભિચારી છતાં, શિલવાનને વ્યભિચારી ઠરાવવાની, અને તેના જેવીજ કરે અની પ્રવૃત્તિ ન આચરા. યથ થે પ્રવૃત્તિ અને યથાર્થ અધિકાર એનેજ સિદ્ધ કરા. જૈન હા તા અહિંસા—જીવ દયા જેના હૃદયમાં ઉચિત ન ઉતરતી હાય, તેમને જૈના-ભાસ કહેવા, તેમને તે યથાર્થ હૃદયમાં ઉતારવા, ઉભા ન થાઓ. આપણેજ તે યથાર્થ સિદ્ધ કરા; શૈવહા તા યથાર્થ શિય કરા; શૈવહા તો યથાર્થ શૈવ ખના, અશૈવાને શૈવ કરવા દુરાગ્રહમાં પડી પાતાનું શિવ—કલ્યાણ ન ખિગાડા. આ વિધિ વૈષ્ણવા રામાનું એ ઈત્યાદિ સવેં એ સમજવાનું છે.

આટલે સુધી ખરી નિવૃત્તિ કેવી હોવી જોઇએ, અને તેને સ્થાને કેવી નિવૃત્તિને આર્યાવર્તમાં બહુ અંશે સ્થાન મળ્યું છે તે સમજાવ્યું. હવે પ્રવૃત્તિ શું એ વિષય ઉપર

૧ છળ.ં

આવીએ, અને તે પછી પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ ખંનેનું અ'-તિમ ખિ'દુ એકજ છે, તેના અવિરાેધજ છે, તે સમજાવીશું.

પ્રવૃત્તિ એટલે જેમાં પ્રવૃત્ત થયા વિના, આપણાથી છુટી નજ શકાય–નિવૃત્ત નજ થવાય, તેટલાે અર્થ સમ-જવાના છે. અને એજ જો યથાવત્ સમજાય તાે પછી પ્રવૃત્તિમાં જોડાવા માત્રથીજ, નિવૃત્તિનાે ભંગ થાય છે, એવું જે ભૂત ભરાઈ બેઠું છે, તે આપાેઆપ એની મેળે નીકળી ચાલતું થાય અને નિવૃત્તિની પ્રાપ્તિને માટેજ પ્રવૃત્તિમાં આદર–રૂચિ ઉદ્દભવે. હશે શેમાં પ્રવૃત્ત થયા વિના આપણાથી છુટ્રી નજ શકાય, નિવૃત્ત ન જ બની શકાય, એ પ્રશ્ન સહજ ઉદ્દલવે છે. ત્યાં ઉત્તર એજ કે જેમાંથી નિવૃત્તિ આપણે માગીએ છીએ, તેમાં પ્રવૃત્ત થયા વિના યથાર્થ જોડાયા વિના. વળી નિવૃત્તિ અાપણે શામાંથી માગીએ છીએ એ પ્રશ્ન ઉદ્દર્ભવે છે. આનાજ ઉત્તરમાં શ'કાનું ખધું ગુંચવાઇ ગયેલું કાેકડું ઉખળી જાય છે. આપણે વસ્તુસ્થિતિએ તેા સંસ્તિનું ભાન બુલાવું, જન્મ મરણની યાતના ટળવી, અને કંઠ મણિ ન્યાયે નિજાન દમાં ઉપસ્થિત થતું, એવા પ્રકારની નિવૃત્તિ આપણને અભિ-લિષત છે. પુન: યાદ આપું છું કે એ પણ પ્રવૃત્તિજ છે. નિવૃત્તિ તેા જે ટબ્યું તેની સમજવી, અસ્તુ. ત્યારે જ્યાં

સુધી આપણે જન્મીએ છીએ મરીએ છીએ, નિજાનંદ આપણને ઉપસ્થિત નથી, જ્યાં સૂધી હ્યાં-ગ્લાની, સુખ-દુઃખ ઇત્યાદિ હંદો આપણી વૃત્તિમાં વિલસે છે, સંસાર આપણી દષ્ટિમાં ભાન ધરાવે છે, ભૂલાયા નથી ત્યાં સુધી તે નિવૃત્તિના ગ'ધ પણ આપણે લઇ શકવા સમર્થ નથી. તે વિનાની નિવૃત્તિ, નિવૃત્તિ નથી. હેતુ રહિત પ્રવૃત્તિ આ પ્રવૃત્તિજ છે. સાત્ર હાથ પગ નહિ ચલાવવાની, ચક્ષુ કાન ળંધ કરી બેસવાની, અ<mark>ન્નપાન નહિ લઇ ઉપવાસાે કરી,</mark> વૃથા દેહને દમવાની, વ્યવહારને છાેડી ત્યાગને ગ્રહવાની, અપ્રવૃત્તિ—મિથ્યા પ્રવૃત્તિજ કરીએ છીએ. એકની પૂર્ણતા વિના તેને છેાડી અન્યને આદર આપી ઉભય ભ્રષ્ટ થઇએ છીએ. પ્રવૃત્તિના વિસ્તૃત પ્રદેશને એટલે કે મ્છાના મહેા-દયને, એક કેન્દ્રમાં સ્થાપી અધિકારાનુસાર, કર્તાવ્યના એક પ્રદેશ મુકરર—સ્થાયિ કરવાે, અને તેમાં પ્રવૃત્ત થતાં થતાં વિરમવું એટલે કે તેને એવા પરિણામે લઇ જવા કે આપણને તે તેમાંથી નિવૃત્તિએ સ્થાપે. એજ નિવૃત્તિના ઉચિત માર્ગ છે.

ગૃહિ હો, ગ્રહસ્થાશ્રમને યથાવત પાળા. ગૃહિ છતાં ગૃહસ્થાશ્રમમાં મુર્છા છતાં, ત્યાગમાં રૂચી ન ઘાલા; તેમાં અધિકાર નથી. છતાં સ્વીકાર્યો તા ગૃહસ્થાશ્રમમાં, ત્યાગ-

દશામાં પણ વૃત્તિ ખેંચી જશે અને વ્યવહાર અને ત્યાગ ઉભયભ્રષ્ટ બનશોા. અપરિપકવ વૃત્તિએ–મ્છાના સદ્દભાવે એકને છેાડી અન્ય નહિ ગ્રહાે. જે કરાે તે તેનાઉપર વૃત્તિના પૂરા પરિપાક સ્થૈય થયેજ કરા-અને એના પરિપાક એ નિવૃત્તિ છે. એવા પ્રકારે કર્તાવ્યના—યાગના પરિણામને કેળવવાની ચુક્તિ વિનાજ પ્રવૃત્તિ અટકી છે. અપ્રવૃત્તિમાં નિવૃત્તિનું ભૂત ભરાઈ છેઠું છે. નિવૃત્ત થતાં આવડતુંજ નથી. જે કરાય છે તે ઉપલકીયુંજ કરાય છે, પૂર્ણુ તાએ-પરાકાષ્ટાએ પહેાંચી શકાતું નથી. છાંડી દેવાય છે, અન્ય ગ્રહાય છે, તે પણ છાડી દેવાય છે, વળી અન્ય તૃતીય ગ્રહાય છે, અને એ વિધિ, ગ્રહણ–ત્યાગ–ત્યાગ–ગ્રહણ ના, રે'ટ ઉપર ચડયાં ઉતર્યા કરાય છે. સમજને શ્રહાતું નથી. સમજને ત્યજાતું નથી. અમે એમ નથી કહેતા કે વ્યવહારમાંજ જકડાયલા રહેવું, ઠેઠ સૂધી એલની પેઠે ધૂસરૂં વદ્યાંજ કરવું. પણ સ્થુળ રીતે ચાેગાને અળથી અધિક પ્રમાણમાં વહવામાં આવે છે, તાે તેને નિયત સ્થાને લઈ જતા પહેલાં થાકી જવાય છે; તેને ત્યાં લઈ જવા તા જોઇએ એમ મનમાં રહે છે. અને થાકી જઈ પ્રવૃત્તિ છાડી દેવામાં આવે છે, અને આટલેથીજ પ્રવૃત્તિના છેડા માની લેવામાં આવે છે. ત્યાગ સ્વીકારાય છે. પણ તે

મૂર્કોના ત્યાગ થઇ અંતરંગ જામેલા નહિ હાતાં, વિરા-ગમાં આરૂઢ રહેવા દેતા નથી. ક્ષણે ક્ષણે વ્યવહાર તરફ વૃત્તિને દાેરી જાય છે.

એકના ત્યાગ, ને અન્યના સ્વીકાર એ પ્રવૃત્તિજ છે. જ્યાં ત્યાગ કરવાપણું રહ્યું ત્યાં ત્યાગજ કેવાે? જ્યારે કાેઇ એક પણ પ્રવૃત્તિ થતાં થતાં સ્વતઃજ ત્યજાય તેજ ખરા ત્યાગ સમજવા. તેજ તેટલે અંશે નિવૃત્તિ પણ ખરી, પણ આમ તાે ચાેગતા સૃક્ષ્મ રીતે કેળવ્યા વિના થવાનું નહિ, ખમણું વૈતરૂંજ વધવાનું. આગળ વધતાં વધતાં પરાકાષ્ટાએ આવી વિરામ પ્રાપ્ત થવાના નહિ, પણ અધવચ અટકી પડી પુનઃ આગળ વધવાનું. અને જેટલાે સમય વૃથા ખાેયા તેના સરવાળા સરખા જ આણ્વાને અમણી મનુરી-અમણું અળ ચાજવું પડવાનું, જે હાેવાની અશક્યતા છે. પછી થાકયાના ગાઉ ગણવા પડવાના–થા-કવાના અને થાકયા એટલે નિવૃત્તિ—એજ નિવૃત્તિ એમ માની લીધું. રળતાં—કમાતાં વિગેરે પ્રવૃત્તિ કરતાં થાક્યા એટલે નિવૃત્તિ, ગૃહસ્થાશ્રમ ચલાવતાં કંટાળ્યા—થાકયા એટલે ત્યાગ, એવી સ્થિતિ જેવામાં આવે છે, પણ તે તેના અ'તિમ ઉદેશને પાર પાડવા રૂપ નિવૃત્તિ એજ નિ-વૃત્તિ સમજવાની, એ લક્ષમાં રહેતું નથી. યાગાની સૂક્ષ્મ

કલાને સિદ્ધ કરવી. હજાર ગજનું કપડું હેાય તેને ૨૪ તસુનાં ગજથી ભરવા એસતાં હજાર ગજ લાંખુ લાગવાનું; પણ ૯૬ તસુના ગજથી તે શ્રમ પાંચસે ગજ ભરવામાંજ પડવાના. આ વિધિ ઉત્તરાત્તર જેમ અને તેમ ઉપાધીને કર્તા વ્યને સૂક્ષ્મરીતે નહિ પહેાંચી વળતાં, સ્થુળ ઉપલકીયા રીતે વળગી રહેવાય છે; જેથી પરિશ્રમની પરાકાષ્ટાએ પણ લાભમાં તેા સરવાળે પરિશ્રમજ રહે છે. સ્થુળ, સ્થુળ, ઉપર ઉપરની, આપણી જરૂરીઆતથી આપણને મુક્ત કરે છે પણ ઠેઠ સુધી આપણને સૂક્ષ્મ; સૂક્ષ્મતર, સૂક્ષ્મતમ ખાબતમાં, એક પછી એક જન્મ જન્માંતર પર્ય'ત પ્રતિ-**બ**હ્ન રાખે છે. આપણે તે તેથી મુક્ત થઇ શકતા નથી. જો તેમાં રહેતા નથી, ત્યજી દઇએ છીએ તાે, અપૂર્ણ વાસનાએ તે તે ત્યાગ ખલાત્કારે કાેઇને કાેઇ પ્રવૃત્તિમાં જોડે છે. અહીં કે તહીં આપણે પ્રવૃત્તિજ સ્વીકારીએ છીએ, જે નિવૃત્તિ સ્વસ્વરૂપે પ્રવૃત્તિનીજ ઉપલક્ષક છે તેમાં પણ ઇતસ્તતઃ અન્ય પ્રવૃત્તિ લઇ બેસીએ છીએ.

રાજાએ પ્રજારાધન વૃતમાં અનન્ય બનવું. એથી પ્રજા આબાદ અને સુખી બનશે, અને જેમ જેમ.તે આબાદ સુખી અને નિશ્ચિંત બનતી જશે તેમ તેમ તેટલા તે ચિંતાથી-તે કર્તવ્ય-તે પ્રવૃત્તિના દબાણથી મુક્ત થવાશે. જેટલી પ્રવૃત્તિ મૂકાતી જશે તેટલે અંશે નિવૃત્તિ સિધ્ધ થતી જશે. ગૃહીએ યથાર્થ ગૃહી અનવું પાતાની સ્ત્રી પ્રત્યેની, સંતાના, સહાદરા, કુટું બીએા પ્રત્યેની, પ્ર-વૃત્તિ–કર્ત વ્યમાં અનન્ય નિષ્ટાવાળા અનવું. ઘરમાં દારિદ્રય હાેય તાે વ્યાપાર, કુષી કે અન્ય ઉદ્યમાે ખેડી, દ્રવ્ય સંચય કરવાે, ઘરમાં કુસ'૫ હાેય તાે સુસ'૫ સ્થાપવાે. સહ્ સહુને સહુ સહુની પ્રવૃત્તિમાં-કર્ત વ્યમાં નિયાજવાં. એટલે કે યથાર્થ ગૃહી ખનતાં શીખવવું, અને એની મેળે સહુ સહુ પાેતપાેતાના કર્ત વ્યમાં, નિયુક્ત થયે, એને મેળે તે પ્રવૃત્તિ-તે કર્ત વ્યની જવાબદારીથી મુક્ત થવાશે. આત"રાગથી પીડિતે ચિકિત્સા કરવી. ઔષધ <mark>લેવું, એકથી આરામ ન મળે તેા અન્ય બદલવું. અને</mark> એ વિધિ રાગથી મુક્ત બનવું. ભુખ્યાએ અન્ન જમવું, ન હાેય તાે ઊદ્યમ કરી મેળવવું. પાતાનું કાર્ય કરવાના સમય હાય તે છાડી નવરા બેસી બે ચાર મિત્રોની જેડે વાતાના ગપાટા હાંકવા ન એસવુ'. જે કરવુ' તે, તેના ઉચિતકાળે કરવું, અને તેનાે સમય થઇ રહે કે તુરત તે છેાડી દેવં.

ફરવા જવાની વખતે ફરવા જવું. સૂવાને વખતે વિશ્રાંત સૂઈ જવું. આ વિધિ નિયંતૃણા પૂર્વંક નિયમિત પ્રવૃત્તિ કરવાથીજ પ્રવૃત્તિના ઉદ્દેશ પાર પડશે. એક દિવસ આળસમાં કાર્ય છાંડી દઇ બેસી રહેવું, બીજે દહાં બેમણું કરવું, એ પ્રવૃત્તિનું ઔચિત્ય નથી. તેથી આરાગ્ય બગડશે, પ્રવૃત્તિ સમૂળગી અટકશે. સમયની કીંમત સમજવી. સમયને અપ્રવૃત્તિમાં ગાળવાથી તે આપ- ખુને હસે છે; અને એવા આળસુના વિચારમાં ને વિચારમાં દહાડા ગણતાં, દિવસા ભરાઇ પ્રા થઇ રહે છે. અપૂર્ષ્ કર્તા ગો તેને છાંડી ચાલી નકળવું પડે છે.

યૂરોપીય, અમેરીકન તેમજ જાપાનની પ્રજા ઉદ્યોગથી જ-સમયના સદુપયાગથી જ-સમયને નકામાં નહિ જવા દેવાથી જ, ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ ઉન્નતિ ઉપર વિરાજે છે. જ્યારે આપણે સમયનામૂલ્યની સમજણુ રહિત, ભારત-વાસીઓ અવનતિના ઉંડા પ્રદેશમાં દિન પર દિન ઉતરતા જઇએ છીએ. સમયના સદુપયાગ કરી તે સાથે પ્રવૃત્તિમાં જોડાઈ, યૂરોપીય અમેરિકન પ્રજાએ યંત્રો, અમિરથા, તાર, ટેલીફાન વિગેરે શાધખાળા કરી ખલુના ઉડાવી, ટેલેસ્કાપ-દુર્ખીન વડે આકાશ મધ્યેના થહા, તેની ગતિઓ વિગેરે શાધી, આપણને આશ્વર્યમાં નિમગ્ન કર્યા. નોકા સૈન્ય માટે દરિયામાં છુપાઈ રહે તેવી મનવારા આંધી. આ દેશ કે અન્ય દેશ સાથે જળબાટોથી ઉતરી વ્યાપાર

સંબંધ જોડી, પુષ્કળ દ્રવ્ય સંચય કર્યો, અને કરે છે. મુદ્રણકળા–છાપખાનાએા શાેધી જે ગ્રંથાે સાે–રૂપીએ કે તેથી અધિક મૂલ્ય ખરચતાં પણ આપણને પ્રાપ્ત ન હોતા, તે આજ અબે ત્રણ ત્રણ રૂપીએ આપણને પ્રાપ્ત છે. પેદલ ચાલી જે સ્થાને, આપણે પંદર દહાઉ પણ પહેાંચી શકવા સમર્થ નહિ હતા, તે આપણે અગ્નિરથાદિ દ્વારા એક દહાડામાં પહેાંચી શકીએ છીએ. દૂર દેશાવર પત્ર પહેાં-ચાડવા કાસદાને, માં માગ્યા દામ આપી દાેડાવવા પડતા હતા. તે આજે એક પૈસા કે બે પૈસાના પત્રથી તરતજ થાેડા સમયમાં ૮પાલ દ્વારા થાય છે. તારથી અહીંથી હજારા ગાઉ દ્વરની સાથે, આપણે ઘેર બેઠાં વાતા કરી શકીએ છીએ. એક બીજાના કુશળ સમાચાર જાણી નિર્શ્ચિત **ળનીએ છીએ. આ સહુ શું સૂચવે છે** ? પ્રવૃત્તિના યાેગાેની સુક્ષ્મ કળાનુંજ એ પરિણામ છે. જે પ્રવૃત્તિ કરતાં પંદર દહાડા કે તેથી અધિક સમય લાગતા, તેને એક, તેથી અધિક દહાડામાં આટાપી, નિવૃત્ત થઇ શકીએ છીએ. અને બાકીના દહાડા આપણને ખચે છે, આ વિધિ પ્રવૃત્તિના કાળ, દ્રવ્ય–પરિશ્રમના આપણને કેટલાે બચાવ જડે છે ? બે કાે સ્થાપી જે નાણાઓને ઘર આગળ જાળવવા આપણે પુષ્કળ પહેરેગીરા રાખવા પડતા, તેની પાછળ પગાર ઇત્યાદિમાં પૈસાનાે વ્યય કરવાે પડતાે, તે ઉલટાં વ્યાજ આપી આપણા

નાણાતું રક્ષણ કરે છે; આ અધી નિવૃત્તિજ છે. પ્રવૃત્તિને જેમ અને તેમ જલદીથી પહેાંચી વળવાના સાધનાે–યુ-ક્તિઓ–એ તે નિવૃત્તિના સહાયકાે–સાધનાે છે. હજપણ તે પ્રજા, શાેધા આગળ શાેધા, હજી આગળ વધા, હજી કાંઈક ઊંચું છે, એજ ઉદ્યોગમાં છે, અને જે ઈમારતા ખાંધતાં વર્ષો પ્રતિ લાગે તે એક દહાડામાં ઉ<del>લી કરવા</del>-ની, તાર-દોરડા વિના સંદેશા પહેાંચાડવાની, અને એ વિગેરે અનેક ભવિતવ્યતાની આગાહિએા આપણને આપી રહી છે. આ બધી નિવૃત્તિજ છે. પ્રવૃત્તિના બચાવ માટે ઉદ્યમ એ નિવૃત્તિનાજ ફળદાતા છે. અને તેથીજ તે દેશ આ અધી હળ ફળ, આ અધી પ્રવૃત્તિના છેડે, નિવૃત્તિના શિખર ઉપર વિરાજવાના છે. જ્યારે આપણે પ્રવૃત્તિને હાથમાં ધર્યા વિના નિવૃત્તિ નિવૃત્તિના પુકાર કરતાજ રહેવાના, અને જે ઘડીએ તે નિવૃત્તિ સાધશે તે ઘડીએ આપણે પ્રવૃત્તિ સાધવા આંખાે ચાળતા ઉભા થવાના. આપણને જણાવવાનું કે નિવૃત્તિ, પ્રવૃત્તિના આરંભ અને ખંચાવ કરવાની કળામાંજ રહેલી છે. આપણને જે નિવૃત્તિ આપણા પૂર્વ જોએ અનુમાદી છે, તે પ્રવૃત્તિના પ્રકારાંતરજ છે. ચાેગમાં આરૂઢ થવું તે પ્રવૃત્તિજ છે. પ્રાણાને ખળ અર્પી જે શરીર યાત્રા માેલ માટે છે, પરમ નિવૃત્તિ મેળવવાને માટે છે, તેને આપણે મેળવવાના ક્રમને જેમ ખને તેમ સ્વલ્પ કરી શકીએ એજ યાેગ છે.

ભક્તિ, અધ્યાત્મ ચિંતન, એ સમસ્ત પ્રવૃત્તિજ છે. અને તેમાંથીજ સ્વસ્વરૂપે પ્રવૃત્તિરૂપ નિવૃત્તિજ કૃળે છે.

પાશ્ચાત્યાએ અધ્યાત્મ વિચારને ગૌણતા અર્પી, ક્રિયારૂચિને આદર આપ્યાે છે, પૂર્વવાસીઓએ ક્રિયારૂચિ વ્યવહારને ગૌણતા અર્પી પરમાર્થ-નિવૃત્તિ માર્ગ-અધ્યાત્મ વિચારને પ્રમુખ રાખ્યાે છે. ઉભયમાં તફાવત આટલાે છે. પણ પાશ્ચાત્યાેએ, ગૌણને ગૌણ રહેવા દઇ પ્રમુખને સંપૂર્ણ પ્રવૃત્તિમાં મૂકેલ છે. આપણે ગૌણને અતિગૌણ કરી દઇ, પ્રમુખને ગૌણ કરી મૂકેલ છે. એટલે કે ઉભયને અવન તિમાં મૂકેલ છે. આથી વ્યવહાર તેમજ પરમાર્થ ઉભયે આપણા ઉપહાસાસ્પદ ઠરવા જાય છે. વ્યવહાર પણ અસ્તવ્યસ્ત; પરમાર્થ, તે પણ અસ્તવ્યસ્ત. એટલે વ્યવ-હાર અવ્યવહાર રૂપે, ધર્મ—ધર્માભિમાન, ધર્મ કલહા-દિએ અધર્મ રૂપે **દર્ષ્ટિગાેચર થાય છે. અહીંજ આપ**ણી નિષ્ફળતા છે. અધિકારાનુસાર, રૂચિ અનુસાર પ્રમુખ ગૌણ ઉભય પક્ષમાંથી એટલે પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિમાંથી ગમેતે હાય. પણ તેમાં અભિનિવેશ તા તેવા તેવા પ્રકારે થવાજ જોઈએ. એટલે કે વાતાનું ડહાપણ ન જોઇએ. **ઉભયમાં**થી ગમે તેમાં રૂચિ અનુસાર ક્રિયા-ગતિ જોઇએ, તાેજ સિદ્ધિ મળે. પણ નિવૃત્તિ માર્ગમાં તેા માત્ર વાતાનું આપણું

ડહાપણ હેાવાથી, અને પ્રવૃત્તિ તરફ ગૌણ રૂપેપણ લક્ષ નહિ કરવાથીજ, વ્યવહારમાં આપણે અપ્રમાણીક અન્યા છીએ. વ્યવહારમાં રૂચિની ગૌણતા પ્રમાણે પણ આપણી તેમાં ક્રિયા–ગતિ નહિ હેાવાથી, સંતાેષ પૂર્વંક નિવૃત્તિ મા-ર્ગમાં રહી શકાય તેટલા સાધનની પણ વ્યવહારમાં આપણને અપેક્ષા રહેતાં, તેની પ્રાપ્તિ આપણે અપ્રમાણિક રીતે કરવા ઉદ્ધકત થઇએ છીએ. અપેક્ષા જન્ય પ્રવૃત્તિ સાથે પણ આપણે અપ્રમાણિક બનીએ છીએ. એટલે કે બીલકુલ હરામ હાડકાના અની જઇએ છીએ. પછી હરામ દાનત, હરામ બુદ્ધિ વધે એ સ્વાવિક છે. ચારી કરતાં શીખીએ છીએ, વ્યાં ે ગહીએ છીએ, બમણાના ત્રમણાં કરી ગરી-બાનાં ગળાં રે'સીએ છીએ. આ વિધિ અનેક અવિ**હિ**ત સાધનાથી કર્તાવ્ય મુકિત આપણે મેળવીએ છીએ. શરીરમાં સ્કૂર્તિ'-બળ---ઉત્સાહ છતાં મહેનત કરી, ઉદ્યમ કરી, પાતાની જરૂરીયાત પ્રમાણે કમાવામાં તાે અળ પઉ. ભીખ માંગતા ક્રીએ છીએ, ન સાંભળવાના શખ્દાે માત્ર ખૈરા-તના ટ્રકડા માટે, દેનારના દ્વારે ઉભા રહી, તેઓના મુખથી સાંભળીએ છીએ, રામ પણ તેથી કુંઠિત થતું નથી. કેટ-લાક ભીખારીઓના જૂલમે હિંદુસ્તાન હેરાન-પરેશાન થઈ રહ્યું છે. વ્યાપારીની દુકાને, પરણે, મરણે જયાં જોઇએ ત્યાં ભીખારીઓના લાગા—અડંગા. અક્સાસ, નિવૃત્તિ

માર્ગના નામે તાે ઉલટા નફટાઇ અને નિર્લજતા વધ્યાં છે. શું નિવૃત્તિ માર્ગ આવેા હાેય છે ? નિવૃત્તિની ખાજુમાં આપણા દંભજ સિદ્ધ ઠરવા જાય છે. પરમાર્થ—ત્યાગ કે રૂચિ માત્ર નામનીજ ઠરે છે, પરમાર્થ-ત્યાગ દિશામાં પણ વ્યવહાર ગળે વળગે છે. આ મારા ભક્તા, આ મારા સેવકાે, તેંચ્યાની પાસેથી મારાં બૈરી છાેકરાં ભૂખે મરે છે, દરિદ્રતાએ પીડાય છે, તેમને દ્રવ્યની મદદ કરાવવી જોઇએ. આ વિધિ ત્યાગમાં પણ સ્પૃહા સુકત વ્યવહાર—જીવન, ત્યાગમાં પણ સંસારીએાની યાદ—ચિંતા. આવા ત્યાગ લેવાથી પણ શું કળ ? મૂર્છા મૂકાઇને ન અવાયું તેા व्यवहार शुं भाठा हता ? आ निवृत्ति ! आ निभ भत्व ! વ્યવહારમાં તાે સ'કુચિત વ્યવહાર હતાે. ઉલટા ત્યાગ દિશામાં વિસ્તૃત વ્યવહાર લઈ બેસાયેા. પ્રાયે દરેક સંપ્ર-દાય, દરેક દર્શનના નિવૃત્તિ માર્ગાલ બીએા, વિરક્તા, યતિએા—સંન્યાસીએામાં આવુંજ જોવામાં આવે છે. અમુક મારા રાગીએા, અમુક ખીજાના, અમુક મારી આ-મ્નાય, અમુક બીજાની, અમારામાં બીજાથી પાદસ્પર્શ પણ ન થાય. ખીજામાં અમારાથી જઈજ ન શકાય. આ વિધિ નિવૃત્તિ માર્ગમાં–પરમ પરમાર્થ માર્ગમાં, ઉલટા અભેદાનુભવને બદલે ભેદ-ગચ્છા-તડાંઓ-ભિન્ન મતા-ભિન્ન ભિન્ન રૂચિએા, કલહા ઇત્યાદિ પ્રવત્તિને જન્મ મળે છે:-

## કવિતા.

એક મજબના ત્યાગીને પણ, એક મજબના નવ માને; ત્યાં પણ મારૂં તારૂં એવા મુરખા મમતાને તાણે. ૧ ત્યાગી પણ સઘળા નિજ, મત આશ્રિતને સરખા નવ જાણે; આ શિષ્યા આ સેવક મારા, એમ અહંવૃત્તિ આણે. ૨ આપસ આપસ મધ્યે એ વિધિ, જાાલમ થઈ ઝગડા રાપે; પરમ સત્ય મારગ પાતાના, તેના મહત્વને લાપે. ૩ સાધુનું કર્તાવ્ય સહુ પર, સમદષ્ટિની નજર દાખે; સાધું એ શાના જે મનમાં, રાગદ્રેષ પર રૂચિ રાખે. ૪ અનુયાયી એ સહુ પૂજયામાં, આદર છુદ્ધિ વહે જોવે; સેવી તફાવત નહિ સ્વપરમાં, નિજ અનુયાયી પણું ખાવે. પ અલેદ જોવા નિજ પર મધ્યે, ચારિત્રવિજય એ નિવૃત્તિ, દિશા ન આ પ્રકરી તા, નહિ એ નિવૃત્તિ પણ પ્રવૃત્તિ. દ

આવા પ્રકારની નિવૃત્તિ, એ નિવૃત્તિ નહિ પણ પ્ર-વૃત્તિજ છે. અંતર એટલા કે એકને મુકી અન્યને ગ્રહાય છે. ભલે આપણા અધ્યાતમ ચિંતન નિવૃત્તિ માર્ગ પ્રમુખ અને વ્યવહારની દિશા ગૌણ રહી, પણ તેથી ગાણને ગૌણ રાખવા, ગમે તે દિશા ગ્રહણ કરી પ્રવૃત્તિને ઉચ્છિન્ન કરવી એઇએ નહિ, એમ તા શાસ્ત્રો પણ ડિંડિમ્ ઘાષા કરીને કહે છે; તથાપિ તેમ કરવા જશું તા તે પણ વ્ય-વહારિક પ્રવૃત્તિજ ઠરવા જશે. નિવૃત્તિને ગ્રહણ કરવી એટલે પ્રવૃત્તિ કરવીજ નહિ, પરણવુંજ નહિ, ગૃહસ્થાશ્રમ માંડવાજ નહિ, સર્વ કાઇએ લંગાેટી વાળી ત્યાગ અં-ગિકાર કરી નીકળી જવું, એમ નથી. વ્યવહારમાં સતે–પ્ર-વૃત્તિ કરતે સતે નિવૃત્તિના તટસ્થ દેષ્ટા રહેલું. પ્રવૃત્તિ તા નિર્વાહવી અને તે પણ ઉચિત માર્ગે. ઉચિત માર્ગે તે નિર્વાહાય તાેજ તટસ્થ-દૃષ્ટા રહી નિવૃત્તિને જેતા રહેવાય. નહિ તાે નિવૃત્તિ—પરમાર્થ પ્રવૃત્તિ પડી રહે, અને બંધનમાં ઉત્તરાત્તર સુદઢ બંધાતા જવાય. જો પ્ર-वनं वनमेव गृहम् अर्थात् घर तेल वन अने वनना लेवु જ ગૃહ છે. એટલે કે ત્યાંજ પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ છે. એકને એકથી નાેખું પાડતાં, એકે વ્યવહાર સિદ્ધ થશે નહિ. જ્યાંસુધી ગૃહ અને વન જૂદાં પ્રતિત થાય છે, ત્યાંસુધી વનમાં પણ સિદ્ધિ નથી, ગૃહનેજ અવલ બવામાં ફળ છે, જ્યારે તે ખન્ને એકજ જોવાય, ત્યારે બેમાંનુ કાંઈજ નથી અને છે તો તે પણ આ છે, અને આ પણ તેજ છે. આવી દિશા પ્રગટી પછી ગ્રહણ–ત્યાગ અર્થાત પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ શેમાં રહી ? કશામાં આપણે પ્રવૃત્ત નથી, કશામાંથી નિવૃત્ત નથી. છીએ તેા પ્રવૃત્તિમાં પણ નિવૃત્ત છીએ, અને નિવૃત્તિમાં પણ પ્રવૃત્ત છીએ. પાઘડીમાં માથું અને માથામાં પાઘડી, એ વાળા પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિના

ખેલ છે. આમ કહાે તાેપણ તેજ છે. તેમ કહાે તાેપણ તેજ છે. જ્યારે પ્રવૃત્તિ નથી તેમ નિવૃત્તિ નથી ત્યારેજ કૈવલ્ય છે, તૃષિત તેમજ અતૃષિત, ભૂખ્યાે તેમજ જમેલાે, ઉભયને માટે જળ અને અન્ન આવશ્યક છે. તૃષિત–ક્ષુ-ધાર્તાની તેમાં પ્રવૃત્તિ. છે, તે કાળે અતૃષિત અને જમેલાે તેથી નિવૃત્ત છે. ઉપયાગની દિશા તાે ઉભયની સરખીજ છે. જે કાળે એક પ્રવૃત્ત ત્યારે અન્ય નિવૃત્ત છે. જે કાળે એક નિવૃત્ત છે, ત્યારે અન્ય પ્રવૃત્ત છે. તે તે વ્ય વહાર નિવૃત્તિ અને વ્યવહારાતીત પ્રવૃત્તિ એમ કહી શકાય. જ્યારે સર્વથા ક્ષુધા નથી, તુષા નથી ત્યારે અન્ન પણ નથી પાન પણ નથી. જયારે પ્રવૃત્તિ નથી, નિવૃત્તિ પણ નથી, ત્યારે જ નિવૃત્તિ છે. જ્યાં છે એવા ભાવ છે, ત્યાં નથી કેવીરીતે સંભવે છે. અર્થાત છે તેા ઉભયે છે. આ છે, તે તેજ છે, તે છે તેજ આ છે; નથી તે৷ એક નથી. એટલે કે પ્રવૃત્તિ છે તેા નિવૃત્તિ પણ છે. પ્રવૃત્તિ તેજ નિવૃત્તિ છે, નિવૃત્તિ તેજ પ્રવૃત્તિ છે. નથી તે৷ પ્રવૃત્તિ નથી, નિવૃત્તિ નથી–એકે નથી, ખાપ છે તો તે કાઇના દ્દીકરા પણ છે, દીકરા છે તા કાઇના આપ પણ છે. જો છે તા અન્ને એકજ સ્વરૂપે છે. નથી તેા બાપ પણ નથી, દીકરાે પણ નથી. તાત્પર્ય એકના અધિકારી છેા, તેા અન્યના પણ છેા. કુમ્મર છેા તેા રાજા પણ છેા. શિશુ છેા તેા પિતા

પણ છેા, રાજા પણ કુમાર હતા, પિતા પણ શિશુ-ભાળક હતા. જેમ કુમાર અને રાજા શિશુ અને પિતાવસ્થા એકની છે, એકજ તે બન્નેના છે, તેમજ પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ તમને છે, તમે તે બન્નેના છા. અવાંતર એટલા જ કે જે કાળે જેના હતા તે કાળે અન્યના ન હતા. ન હતા નહિ, થવાના નિર્મિત થઇ ચુક્યા હતા.

राका पेतानी है। भारावस्थाने, पिता शिशु अव-स्थाने नथी जेता! अने कुमार तेमक शिशु पेति राका तेमक पिता थया छी अभ नथी जाणुता! तेमक निवृत्तिमां प्रवृत्ति जुओ, प्रवृत्तिमां निवृत्ति जुओ. है। भार अने राक्यपणुं, शिशु अने पितापणुं ओक्षमांक छे. काण-लेहे ते अन्ने जूहां छे, तेम प्रवृत्ति अने निवृत्ति तमारामांक छे–तमे ओक्क ते अन्नेना छो, आ स्वरूपे के ते स्वरूपे अन्ने ओक्क जुओ. शैश्वाबस्थानी—है। भारावस्थानी येष्टा, पिता अने राजा अनी, शिशु तेमक कुमारे छोडी हीधां छे. तेम ओक ओक्षी अपेक्षाओं ते व्यवद्धार निवृत्ति अने व्यवद्धारतीत प्रवृत्ति ते क्षी शक्षाय.

આ વિધિ, પ્રવૃત્તિના સંબંધમાં માત્ર વિવેક સમજવાની આવશ્યકના છે. વિવેકથી પ્રાપ્ત પ્રવૃત્તિને નિર્વાહવી, અહીં જ સઘલા પ્રવૃત્તિના તારતમ્ય રહ્યો છે. વ્યસન, આલસ્ય, ચારી, વ્યભિચાર, પ્રતારણા, તાચ્છિલ્ય ઇત્યાદિ પ્રવૃત્તિએા છે પણ તે અશુભ પ્રવૃત્તિએા છે. તેમાંથી નિવૃત્તિ, શિષ્ટાે કહી ગયા છે. એ પુનઃ પુનઃ પ્રકારાંતરે કહેવાયું છે. તેમાં જતાં વિભાવને તેથી ઉલટી શુભ પ્રવૃત્તિમાં વાળવા પ્રવૃત્તિ સેવવી એજ તેનાે હેતુ છે. યથાથ વિવેક જ્યાં સૂધિ થતાે નથી. ત્યાં સૂધી અયથાથ′–અશુભ પ્રવૃત્તિ છૂટતી નથી, યથાથ'માં પ્રવૃત્તિ થતી નથી. જગત્માં જે કાેઈ આશ્ચર્યમાં ચકિત કરી નાખે એવી કશી વાત હાય તાે, એજ હાેય એમ જણાય છે કે, પ્રાયે આ પાપ છે, એમ મનુષ્ય સમજે છે; છતાં તે મ્કી શકતાે નથી, અને અમુક ઉત્તમ–શુભ છે, એમ સમજે છે. તે છતાં તેમાં જેડાતાે નથી. અહીં વિભાવની સાથે અનાદિ અ'ધાતા સ'સ્કારાજ કારણ રૂ**પ** થાય છે. વ્યવહાર–પ્રવૃત્તિ નિશ્ચય થવા દેતા નથી. અને તેથી ક્ષણે ક્ષણે મનુષ્ય શુભાશુભમાં ડાેલતા પ્રવૃત્ત રહે છે. અહિં સંસ્કારનાે પ્રતિકાર નૃતન સંસ્કાર હેાવાથી, શુલના આદર અને અશુલના નિરાદર માટે નિરાધના ખળને કેળવલું એ હાથમાં છે.

> अनिग्रहित मनाविद्धत्परां; न वपुषा वचसा चश्रभिक्रयां, गुणग्रुपेती विराधनया नया, बतंंदुरंत भवभ्रम मंचति.

` ભાવાર્થઃ—કાેઇ નિરાેધશીલમન વિના, વાણીથી અને ક્રિયાથી અતિ ઉત્કૃષ્ટ ક્રિયા કરતા હાેય, તથાપિ ગુણને પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, પણ ઉલટી આવા પ્રકારની તેની વિરાધના કરવાથી, ખેદની વાત છે, કે તે દુર'ત એવા ભવભ્રમણુમાં પડે છે. પ્રવૃત્તિમાં−શુદ્ધ વ્યવહારમાં, જેનાે નિરાધ આવશ્યક છે, તેમાં તેને અવકાશ આપવાે એ, ઉલટાજ ફળનાે દાતુ છે. અશુભ વિચારવાળી ઘટ-નામાં મનને શુભ ક્રિયામાં જોડવાથી યથાવત્ અર્થ સરતા નથી. અસ્તેયમાં પ્રવૃત્તિ અને ચારીમાં મન, સત્યતામાં પ્રવૃત્તિ અને છલ∸અસત્યમાં મન, વિરાગીની સ્થિતિ અને રાગમાં આકર્ષણ; એવા હસવા લાયક ઉદ્યમ એ સમ-જાય છે. એથી અર્થ સરેજ શી રીતે? તેવા મનુષ્ય યથાર્થ અસ્તેય, શીલ, સત્ય, વિરાગ ઇત્યાદિને કેમજ સિદ્ધ કરી શકે ? અહિયાં તે તે કરનારની જો ઉક્ત શુભ ક્રિયા પ્રત્યે, મનની રૂચિ ન હેાય તેા પ્રવૃત્તિ સ**ંભવતીજ** નથી. પણ અશુભ વિચારા સાથે પુનઃ મનને જોડાતાં અટકાવી શકવાના નિરાધ રૂપ સામશ્ય ના અભાવ હાેવાથી, પુનઃ પુનઃ તે તેમાં આવી ભરાય છે, અને તે તે ગુણોને યથાર્થ સિદ્ધ થવા દેતા નથી. અને તે સાથે તાદાત્મ્ય રહિત માત્ર ક્રિયાથી શુભ ક્રિયા પણ ભવભ્રમણથી મુકત કરવાના કળને આપનારી થતી નથી. એ આશય સમ- જવાના છે. નગ્રહનું-નિરાધનું ખળ વધારતાં તે શુભ ક્રિયાઓ સાથે તાદાત્મ્ય પામવું, અશુભને ક્રિયામાંથી ભૂલ્યા, મનમાંથી ભૂલી જવું એ હેતુ છે.

> अनिगृहित मनाःकुविकल्पतो, नरकमृच्छति तंडुलमत्स्यवत्; इयमभक्षणजा तदजीर्णता, नुपनतार्थे विकल्प कदर्थना.

અનિગ્રહિત મનાના વિકલ્પ માત્રથીજ, તેંચો તંદુલ મત્સ્યની પેઠે કરકમાં જાય છે. અને તે પદાર્થની અપ્રાપ્તિ છતાં એવા વિકલ્પની કદર્થના છે. આ સુભાષિત પ્રવૃત્તિના માનસિક સૌષ્ઠવને પ્રતિપાદે છે. અને તે એ કે જેમાં અર્થાવાપ્તિ નથી એવા અશુભ વિકલ્પને ઉદાર ચિત્તથી છાેડવાે, સ'કુચિત્ત ચિત્તથી દબાઇને છાેડવાે નહિ. દબાઇને છાેડવા એનું નામ છાેડવું કહેવાતું નથી. દખાઇને છાેડવું એટલે શકયતા હાય તાે, તે છાેડલું નહિ એમ થયું. અને તેમ હેાતાં તે છેાડશું કહેવાય નહિ, એ તે। <mark>अज्ञक्तिमान</mark> भवेत्साधुः से भुक्ष भात्र प्रवृत्ति छूटी. इसी छूटी नि , તે તેા રહી ગઈ. માત્ર સંજોગાની પ્રતિકુળતા ઉપર વૃત્તિ લટકી રહી. એટલે કે સંજોગા આવી મળ્યા તાે, તાે ત્રહ્યું, ચાેર્યું, ચાટસું સર્વ કર્યું.

મન જાય તા જાન દે તું મત જાય શરીર, બિના ચડાઈ કામઠી કયું લગેગા તીર.

આમ પણ કેટલાક વદે છે, પણ અમને તા એમ **લાગે છે કે, જ્યાં મન ગ**ચું ત્યાં શરીર પણ ગયૂંજ છે. સુંદર પરસ્રી નિહાળી તેને ઉપલાેગવાના કુસ કલ્પ થયા; શરીર પ્રવૃત્તિ ભલે ન થઇ, પણ તે થયા ખરાખરજ છે. બલ્કે ન થઇ તે કરતાં થાય તે શ્રેષ્ટ છે. કેમકે સંજોગાના અભાવે, તે થતું અટકયું છે. શકયતાએ તાે જ્યાં સંકલ્પને અવકાશ છે, ત્યાં તેના ભાેગમાં સાેએ નવાશું ટકા જોડાવાના સંભવ છે. જ્યાં મનની રૂચી અને તદનુકુળ પદાર્થની પ્રાપ્તિ થઈ, પછી "મન જાયતા જાન દે તું મત **જાય શ**રીર;." એ બાલવું અમને તા લાઘવ-વાળું લાગે છે. ધનના રાશી જોઇ મન ચળી જાય છે, ઘડી ઘડી એમ થાય છે કે જાણે એમાંથી લઇ જઈ શકાય, તેટલું લઈ જઈ પેટી પટારામાં ભરી દઇએ, પણ લેવાની અનુકુળતા નથી-લાગ નથી, તેા એની મેળેજન લેવાયું. ે**તેમાં નહિ લેના**રે ખહાદુરી શી કરી <sup>9</sup> લાગ હેાય–અનુ-કુળતા હાય અને "મન જાય તા જાન દે તું મત જાય **શરીર '' એ સિદ્ધાંત કથન ક**યા ન્યાયપુરઃસર છે ? શું કદી એવા દ્રવ્ય લાેબા તેવે ટાણે તેને લીધા વિના રહી

શકે ખરા ? આ વિધિ લિપ્સા માત્રની સામે સમજવાનું છે. જેની લિપ્સા તેની સુલભતાએ શરીર પ્રવૃત્તિ, એ તાે નિઃસંશય છે. સંશય છે તાે શકયતા નહિ હાેવાના છે. શકયતા હાેય અને તેમ રહે તે સંભવતું નથી. વળી 'મન જાય તાે જાન દેતું મત જાય શરીર,' એ ખલાત્કાર નિરાેધ છે. તેમાંથી તાે પછી દંભ ઉદ્દભવે છે—

मनसि लें।लतरे विपरीतता, वचननेत्रकरेंगित गापना; व्रजति धूर्ततया ह्यनयाखिलं, निविड दंभ परे मुषितं जगत्।

તાત્પર્ય કે ચંચલ મન છતાં, વચન, નેત્ર, કર ઇંગિત—ચેષ્ટા વહે ગાપનાથી તેઓ વિપરીતતાને પ્રાપ્ત થાય છે. અને આવા પ્રકારની ધૂત તાથી ઘાટા દંભે, જગત્ને ઠગ્યું છે. સાનુકુળતાએ, એ નિરાધ પ્રાયઃ ટકતા નથી. નિરાધના રૂપમાં આપણને તે સમજાય છે, તેમાં બાહ્ય દળાણા કારણભૂત છે. તેમ ન હાય તા ઇચ્છા શક્તિના વશવર્તીઓએ જગત્ને અનર્યનું આસ્પદ બનાવી મૂક્યું હાત. ઢામુકા, કુલવધુના શીલ ઉપર તરાપ મારત, ચારા સ્વચ્છંદે ખાતર પાડત. બળવાનનું સામ્રાજ્ય સ્થપાત. આ નિરાધ યદ્યપિ ઇચ્છા શક્તિના નથી. અહીં આ વ્ય-

વહાર મર્યાદા, મનના દખાણને રાેકી યથેચ્છ પ્રવૃત્તિથી નિરાધે છે. એટલે આવા નિરાધમાં વ્યવહારની સત્તા-મ-ર્યાદા હેતુ છે. પણ તેથી પ્રતારણાને-દંભને જન્મ મળે **છે. ઢાંગ શિખાય છે. મન** છતાં–સુયાેગ છતાં અપ્રવૃત્તિએ આશ્વર્યમાં ચકિત કરનારી વાત સમજાય છે. અને તેવાં સંજોગમાં મનનાજ તેમાં અપ્રવેશ—નિરાધ માનવા સમજણ ભરેલાે છે. નહીં કે "મન જાય તાે જાન દે તું મત જાય શરીર." કેટલાક શંકા કરશે કે, શું આ **વિધિ લિપ્સા** સામે સુચાેગ છતાં, ટકી રહેવાના પ્રસ**ં**ગા આપણામાં નથી અનતા? અને પણ છે. પણ તેમાં એ જેટલા અંશમાં મનના નિરાધ તેટલાજ પ્રમાણમાં આ-પણાથી તે સાથે પ્રવૃત્તિમાં જોડાતાં અટકી શકાય છે. અપ્રીણના ખંધાણી તેને છાડી દેવું, અને ન ખાવું એના જેટલા દરજજે નિરાધ સાધી શકયા હાય છે, તેટલે દરજજે તે અપ્રીણને ડાખલીમાંથી કાઢી માંમાં મૂકવાની લાલચમાંથી મનને ખાળી શકે છે. નિરાધ અને લાલચના યુદ્ધમાં જેનું અધિક બળ, તેનાજ જય થાય છે, એ વાત ખુદ્યીજ છે, એટલે 'मन जाय ते। जान हे तुं भत जाय शरीर' એ નિરાધ અને લાલચને યુદ્ધમાં યાજવાં અને નિરાધને કેળવવા માટે કહેવામાં આવ્યું હોય તેા ભલે, પણ ત્યાં પણ વિશેષ જય અમને તા લાલચનાજ દેખવામાં આવે

છે. કેટલાક સંજોગામાં શરીરનાં અભ્યાસથી—ટેવથી મનને જે ટેવ પડી જાય છે, તે ટેવ છાડાવવામાં " મન જાય તા જાન દે તું મત જાય શરીર " એ કેટલેક દરજજે સાચું છે. ચાહ, કેાફી, મઘ ઇત્યાદિ કેટલાક વ્યસનામાં <mark>શરીરની</mark> ટેવથી મનને ટેવ પડી જવાથી પુનઃ પુનઃ મન તેમાં જાય છે, ત્યાં શરીર તેના ઉપયાગ નહિ કરવાથી, કિંચિત કાળે તે મૂકાઈ જાય છે. અને તેવા સંજોગામાં મન છતાં શરી-રને રાેકવાથી કેટલેક દરજ્જે લાભ છે. શરીર દ્વારા જે મનને આદત પડેલી તે છુટી શકે છે. આવા સંજોગામાં પણ કેટલીક વખત શરીરની પડેલી ટેવની અસર મન ઉપર સજજડ ચાંટી જાય છે. અને **શરીરને** રાેકવાથી ઉલટા વ્યાધ અને એવાજ ઉપદ્રવા આવી પડે છે. પુનઃ પુનઃ તેને તે કરવુંજ પડે છે. તાત્પર્ય કે શરીરને નિરૂદ્ધ રાખી નિરાધ સિદ્ધ કરવામાં તે થાય છે પણ ખરા, અને નથી પણ થતા. જયારે મનના નિરાધ થયે સ્વતઃજ વિકલ્પ અટકતાં, શરીરની પ્રવૃત્તિ ઉપર નિરાધ આવી જાય છે. येगाश्चित्वृत्तिनिरोधः ચित्तवृत्तिने। निरेष એજ ચાગ, એ કથન પ્રસિદ્ધ છે. મન જાય તો જાન દે તું મત જાય શરીર, એ પક્ષ ગૌણ છે, ઉત્તમ નથી. ઉપ-ભાગનું સાધન મનને તેનામાં ખે'ચી જાય છે, તેથી જેમ ખને તેમ દુર રાખવું એ ક્રમશઃ તેને મૂક્વાના રસ્તો કહી

શકાય. પણ સર્વધા તેવી પ્રવૃત્તિ રાેકવાના, તે પ્રતિકાર કહી શકાય નહિ. વ્યસન, સફ, ચંદન, વિષયાદિમાં મનના દખાણને લીધે જોડાતું શરીર તેથી અતિ દ્વર રાખવું, એ માત્ર અત્યંત પ્રવૃત્તિની આવૃત્તિ અટકાવવાને માટે હાેઈ શકે, પણ સર્વધા તે મુકવામાં પ્રતિકાર રૂપ હાેઇ ન शके. ते ते। मनना ते तेथी अत्यंत निरोध इप साम-ર્થ્યથી જ સિદ્ધ થઇ શકે. બહુ વાર તેા એમ પણ બને છે કે જેટલાે આસક્તિના વિષયથી વિચાગ, તેટલી જ અલકે તેથી દ્વિગુણ તેમાં પ્રવૃત્તિ સંચાગ કાળે થાય છે. જયારે આમ બને છે ત્યારે એ નિર્જળતાને ઢાંકવાને દંભના ઉપયોગ થાય છે. નિરાધ સિદ્ધિના બળજોરી એ ઉચિત રસ્તા નથી. મનની નિર્ભળતા પર્ય'ત નિરાધ પ્રાપ્તિ યથેચ્છ થતી જ નથી. અત્યંત ધનાકાંક્ષા, તિવતર રાજ્ય વિસ્તાર લાેભ, અધિકાર વિભવાદિની વૃદ્ધિની એષણા, વનિતાદિ ઉપભાેગની લાલસા, લાેકૈષણા, સર્વથા સર્વ સાનુકૂળતા-પ્રિયતા, પ્રતિકૂળતાપર દ્વેષ ઇત્યાદિ સવે નિર્ભળ મનની સંતતીએ છે. સંતાષ, નિસ્પૃહતા ઇત્યાદિ સુદઢ મનની સંતતીએ છે. માટેજ ખલશીલ મન વિના નિરાધ સિદ્ધિ ક્રમશઃ કરવી આવશ્યક છે. સામથ્ય'થી અનિધિક તદ્દ તદ્દ વસ્તુઓના લાભાલાભથી, જેટલા દરજજે મન સરલતા પૂર્વંક રહી શકે, ત્યાં પર્યંત સમતાેલપણ

જાળવી શકે, ઉત્પાતમાં ન મૂકે; ત્યાં પર્યંત, નિરાધ સેવવા, અને "મન જાય તા જાન દે તું મત જાય શરીર" એના હેતુ કાંઇક એ સમજાય છે કે, જ્યાં પર્યંત મન જાય છે પણુ તે શરીરમાં અસ્વસ્થતા—ઉત્પાત—બેચેની નથી પ્રકટાવતું, ત્યાં પર્યંત તું શરીરથી ન જા, અને તેમ થતાં કામઠારૂપી પદાર્થ ઉપર રૂચિ માત્રે જ અવલે અતાં શરીર નિરાળું રહેશે, પણ સર્વથા તા તેના રૂચિ છતાં નિરાદર કરતાં, કામઠારૂપી પદાર્થ મળ્યા કે રૂચી રૂપી તીર ચાંટયા, અને તીર અને કામઠું બન્ને ટૂટી અવસન્ન થઇ પડવાના. આથી જ કહેવામાં આવ્યું છે કે:—

प्रथमते। व्यवहारनयस्थिता, शुभविकल्प निष्टत्तिपरे। भवेतः शुभविकल्प मथा व्रत्त सेवया, हरति कंटक एवहि कंटकम्.

પ્રથમ તા વ્યવહારરૂપી નયમાં સ્થિત રહી, અશુભ વિકલ્પાથી નિવૃત્તિ પરાયણ થવું, અને એ પ્રકારે શુભ વિકલ્પમય વતના સેવનથી કંટક જેમ કંટકના ઉદ્ધાર કરે છે, તેમ તેથી પણ ઉદ્ધાર મેળવે છે.

અત્યંત અયથાર્થ રૂપે આવત થતા અશુભ વિક-

લ્પથી, શુભ વ્યવહારમાં જોડાઇ, દ્વર રહેવું, એથી અધિક શુભને અવલ'બવું, અને એ પ્રમાણે અશુભથી પ્રથમ તા ક્રમશઃ નિવૃત્તિ સાધવી.

શુલને મન, કર્મ, વાણીમાં દઢાવવા અને સંપૂર્ણ દૃઢયા કે, તેને નિર્વાહતાં પગમાં જેમ કાંટા વાગ્યા હાય છે તેને, બીજા કાંટાથી દ્વર કરી બન્ને ફેકી દઇએ છીએ, તેમ શુભને શુભ, શુભતર, શુભતમ એ વિધિ ઉત્તરાેત્તર દ્વર કરતાં-શ્રહતાં આપાઓપ મુકાઇ જશે. પણ તે પ્રવૃત્તિ ચથાવત જોઇએ, જેમ કાંટા જ્યાં વાગ્યાે હાેય ત્યાંજ કાંટાે ભાંકી તેને ખાતરી અળગા કરવામાં આવે છે પણ તેથી બીજે પગે કિંવા જ્યાં વાગ્યાે હાેય ત્ચાંથી બીજે ખાતરવામાં આવતા નથી, કિંવા તેથી બીજે પગે ખાત-રવામાં આવ<u>તું</u> નથી, પણ જ્યાં વાગ્યાે હાેય ત્યાંજ ખાતરવામાં આવતાં, કાંટા નીકળે છે. વળી એક વાગેલાે કાંટાે યથાવત્ પ્રયત્ન કરતાં પણ જ્યાં પર્ય'ત નીકળતાે નથી, ત્યાં પર્ય તે બીજા કાંટાના સ્વીકાર રહેજ છે. જ્યારે તે નીકળે છે, ત્યારેજ અન્ને નકામાં થઇ રહે છે, અને તે છાેડી દેવામાં આવે છે. કાંટા અદ્યપિ અશુભ છે પણ એક વાગેલાે છે તેને, કાઢવાને માટે તાે તે શુભ છે. અને તેને લઇએ ત્યારેજ વાગેલાની પીડાથી, નિવૃત્ત <mark>થવાય છે.</mark> તેમ શુભ પ્રવૃત્તિને પણ અશુભના પરિહાયે લઇએ, તે શુભને તે માટે યથાવત્ યાજીએ, અશુભના પરિહાર પય તિ નિર્વાહીએ, તાજ શુભ પ્રવૃત્તિ નિર્વાહાય, અશુભને કાઢી દૂર મૂકાય, અને પશ્ચાત્ શુભથી પણ સ્વત'ત્ર થઇ શકાય એમ સમજવાનું છે.

જેમ વાગેલા કંટક કાઢી કંટકને નાંખી દેવામાં આવે છે, તેમ અશુલ પ્રવૃત્તિને, શુલના ગહણથી દૂર કરી અને શુલને મૂકી દેવી એ તાે નિવૃત્તિ ખરીને ? એમ કાેઈ કહેશે, તા ત્યાં તારતમ્ય એ છે કે, તે તેનાથી સ્વતંત્ર છે, શુભ તેને ખાધક નથી રહેતી. કાંટાે કાઢી નાંખ્યા પછી તેને કાઢવાને ગ્રહેલાે કાંટા, તે કાઢનાર હાથમાં રાખે તા પણ સ્વતંત્ર છે; નીચે મૂકે, નાખી દે, તાેપણ સ્વતંત્ર છે. તેમ શુભથી અશુભની નિવૃત્તિ કર્યા પછી શુભ તેને કાેઇરીતે ખાધક નથી. શુભથી પણ તે પ્રતિખદ્ધ રહેતા નથી. એમ સમ-જવાનું છે. પ્રતિખદ્ધ રહેતાે નથી, એમ બાેલી નિવૃત્તિ નથી, એ સિદ્ધ કરવાના તથા પ્રકારે સુક્તિવાદ કરાે છાે. હવે તા નિવૃત્તિજ છે, એમ શકા જેને થાય તેણે તેનું સમાધાન અતઃપર કરવામાં આવ્યેથી જોવું. અત્યારે તા શુભથી પણ તે સ્વત ત્ર–અપ્રતિબદ્ધ છે, એટલુંજ સમજણમાં નિર્વાહવાનું છે, અને એમ કહેવામાં હજી કાંઇક સુરહસ્ય છે. અને તે લાક સંગ્રહના હેતુથી છે. તેમજ દંભે કરી મિથ્યા આચારના ઢાંગ કરનારને, જગત તેનાથી ઓળખી શકે છે. ત્યાંથીજ જગત્, દંભે આપણને ઠગ્યું છે, વસ્તુસ્થિતિ કાંઈ છતાં, કાંઈ ખની ખેસવાના આ માત્ર દંભ છે, એમ સુશિક્ષીત થાય છે. તે અપ્રતિખદ્ધદંભને ઓળખાવતા નથી. માત્ર આદર્શરૂપે ખડા રહે છે. એથીજ તે ખતાવી આપે છે કે આ દંભ આ તે આદર્શ. આદર્શ એટલે અરીસા, જેમાંથી સ્વસ્વરૂપ જાણી શકાય તે તાં—

ે દેખાે એ દર્પણમાં નિજનું ખરૂં રૂપ નિરખાશે. દંભ સત્યની ખરી પરીક્ષા એની મેળે થાશે. સૌષ્ઠવ સુંદરતા સુવ્યવસ્થા સદ્ય નજર સંમજારો, દાગ વકતા કર્કશતા વ્યવહાર તણી દેખાશે. ૨ ધ્યાન લગાવી બેસાે આંખાે મીંચી પાંપણ ઢાળી **જુએ** કરે છે રહે ન ઢાળી રૂપવતીને ભાળી. 3 માળા કરમાં કરે મૂખથી મ'ત્ર ઇષ્ટના જાપા; ં અંતરમાં છે જાપ કવણનાે તે એમાં જાેઈ માંપાે. X વૃદ્ધ વામ આવે દર્શન તાે કહેશા માઇ ખાઈ, સુંદર સુવતિ નિરખી જાશે સિદ્ધાઈ સંતાઈ. આવે વંદવા વિત્ત પાત્ર તાે આવકારની વૃષ્ટિ, દીનતણા સામું નહિ દેખા કયહાં ગઇ સમદષ્ટ.

સ્વાદ રૂચિ નહિ અમે સદા મનના સંતાષી સાધુ, રસીલીએ રસવંતી વારાવી ખાંત ધરીને ખાધું. ૭ નશ્વર દેહ શી જતના એની જ્યારે ત્યારે બાલા, સુગંધ દ્રવ્યા તા પછી ઉત્તમ શું કરવાને ચાળા. ૮ ઠગવા ઘટે દંભને ઉલટા ઠગ્યા તમાને એણે, સત્યાદશે વિના સન્મિત્રા તમે જાણશા શાે છે. ૯

દેખીને દર્પાણમાં દ્રષણ દ્રષણ રૂપે તાેળા, ચારિત્રવિજય દ'લને છાડી ખરા ભૂષણને ખાેલાે. ૧૦

દ'ભીઓ જગતને ઢગે છે, એ કહેવું લાઘવવાળું છે. દ'ભેજ જગતને ઢગ્યું છે, એમ બાલવું જ ઉચિત છે. આ દ'ભ પ્રથમ તા કિયારૂચીમાંથી ઉદ્દભવે છે. પણ તેવા નિરાધના દાર્બં લ્યે સત્યાચારને દેશવટા મળે છે. દ'ભના પડદામાં મનના તાચ્છિલ્યનીજ પ્રવૃત્તિ રહે છે. તેવાઓને બે બાધ વચન કે:—બ્રાતૃઓ! એવા આદર્શરૂપ દપ'ણમાં નિહાળી પાતાનું સ્વરૂપ અવલાકા! એવા આદર્શાને કયાં ખાળીએ? એ પ્રશ્ન અસ્થાને છે. તીર્થકર મહારાજો, ગણ-ધરા, પૂર્વાચાર્યાના ચરિત્રો એ સહુ આદર્શાજ છે. તેમાં પાતાની સ્થિતિને સરખાવા. સૌષ્ટવ જણાય તે સાચવા, દ'ભરૂપે ભળી ગયેલ હાય તેને

विषम धीत्य पदानि शनै शनैः हरति मंत्र पदाविष मांत्रिकः भवति देश निष्टत्ति रिपस्फुटा गुणकरी प्रथमं मनसस्तथाः

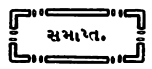
જેમ માંત્રિક (સર્પ વિં છુ આદિના) વિષને મંત્રના પદાથી શનૈઃ શનૈઃ મંત્રના પદાવધિ પર્ય તમાં ઉતારે છે, તેમ પ્રથમ ગુણ કરનારી એવી પ્રવૃત્તિથી મનની શનૈઃશનૈઃ દેશ થકી નિવૃત્તિ થાય છે. શનૈઃ શનેઃ એટલે સામટી નહિ. પદાવધિ થઇ રહેતાં પર્ય ત પદે પદે કમશઃ વિષ ઉતરતું જાય છે તેમ દેશની નિવૃત્તિથી પણ પદે સર્વ નિવૃત્તિ ફળે છે.

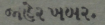
અહીં આ ઉત્તમ રહસ્ય ખડું થાય છે. જનમનમાં રહેલી રસવૃત્તિજ પ્રવૃત્તિમાં જોડાઈ પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. એ રસવૃત્તિ એકની એક હોતાં નિરસતા લાગે છે. એ નિરસતાને જૂદા જૂદા પ્રવૃત્તિના પુટ આપી રસનિષ્પન્ન કરવામાંજ પ્રવૃત્તિએ અસંખ્ય પ્રવૃત્તિના રૂપા ધરેલાં છે. એકના એક પરિચિત અપ્રિય થઈ પડતા રસને, રસાતકર્ષ-રસાતકૃષ્ટતાએ સ્થાપવામાંજ નિરસતાની રસમયતા મનાઇ છે. પણ તે રસમયતા કયાં લગી? એક પૂર્ણ થઇ કે નિવેલ ઉભાજ છે, અન્ય પૂર્ણ થઇ કે તેમાં નિવેલ તૃતીયમાં રૂચી ઉભાજ

છે. ત્યારે જેમાં પ્રવૃત્તિથી નિરસતા ન લાગે એવું પ્રવૃત્તિ સાધ્ય સુખ કયું છે? હમેશાં એક રૂપે છતાં પ્રતિક્ષણ રમણીય–સુરસ પ્રતીત થાય! તેા તે આત્મસુખ–આત્મિક પ્રવૃત્તિ, જ્ઞાતા પાતે જ પાતાને અવલાકે. હવે નિરસતા નહિ આવે. તે રમણીય જ પ્રતીત થવાની. જેને આત્મ-દર્શન થયું છે, તેને પ્રવૃત્તિનું નાનાત્વ અને તજજન્ય પરિચયાદિના નિવે દ-નિરસતા કેવી! અને કયાંથી! તે પછી પ્રવૃત્તિ માત્રના તટસ્થ દેષ્ટા થઇ રહ્યો. આથી પ્રવૃત્તિ તેને માટે નિર્મુલ નથી થતી. તે જડવત બની જતાે નથી. તે સર્વાના દુષ્ટારૂપે તે તેને અનુભવતા, સર્વ રૂપે સાક્ષીવત્, આનંદમગ્ન, પ્રશાંત, જ્ઞાનમય બની રહે છે, અનંત પ્રવૃ-त्तिने। १४। એક ३५ रहेवाथी निरसताने। पुनइद्दलवक કયાં રહ્યા ? સર્વાથા પ્રવૃત્તિના અ'ત આવવાનાજ નહિ. આત્માની પ્રવૃત્તિ તો અટકવાનીજ નહિ.

ત્યારે પ્રવૃત્તિ ચાર જાતની હાેઇ શકે. કાચિક, વાચિક, માનસિક, અને આત્મિક. આ ચારેના આપણે શુભ અને અશુભ એ વિભાગ કરીએ. સ્થુળ બુધ્ધિના મનુષ્યાને ઉચ્ચ શિખરે આરાહેણુ કરાવવાના હેતુથી, મહેવિએા અશુભ પ્રવૃત્તિના ત્યાગને ભલે નિવૃત્તિ કહી ગયા હાેય, પણ તેથી ઉચ્ચ વિચાર શ્રેણીએ, આરૂઢ થયેલાઓ, શુભ પ્રવૃત્તિ કે

જેને સામાન્યા નિવૃત્તિના નામથી ઓળખે છે, તે પણ પ્રવૃત્તિજ છે. ગમે તેટલી શુધ્ધતર, શુધ્ધતમ કાચિક, વાચિક, અને માનસિક, પ્રવૃત્તિ હાેય તે યદ્યપિ સંકુચિત-સૂક્ષ્મ-તર–સ'યમિત, સ'ગાપ્ય હાય, તાપણ તે પ્રવૃત્તિજ છે. માત્ર જેટલે જેટલે અંશે અશુભના વિરામ થયેલ હાેય. તેટલે અંશે તેને નિવૃત્તિ કહેવી જોઇએ, અને તે પણ એવી શરતે કે, કદાપિ પણ વિરામનું ઉત્થાન થવું ન જોઇએ. ત્યાગ ભાગને પુનઃ ગ્રહાય તે વિરામનું ઉત્થાન સમજવું. અર્થાત્ અવશિષ્ટ એ પ્રવૃત્તિ ત્રય સ્વતઃ વિરમી-ત્યજાઇ આત્મિક પ્રવૃત્તિ રૂપે બની રહે એજ તે નિવૃત્તિની અંતિમ સ્થિતિ અને આત્મસ્વરૂપમાં જે રમણતા જે અનવચ્છિન્ન, અક્ષય, અવિનાશી પ્રવૃત્તિ. આત્મસ્વરૂપમાં રમણુતાને પ્રવૃત્તિ ન કહીએ તેા આત્મામાં શન્યતા આવી જાય છે અને તે શુભ આત્મિક પ્રવૃત્તિ છે તે અમે પહેલાં લખી ગયા છીએ. એટલે જડાત્મક–જડજન્ય–જડવિકારી જે પ્રવૃત્તિ છે તે અશુભ છે. અશુભ છેવટ હેય છે, અને શુધ્ધ આત્મ પ્રવૃત્તિ ઉપાદેય છે. હેય શબ્દ અહિં અંતિમ નિવૃત્તિ વાંચી સમજવા.







પ્રસિદ્ધ વક્તા મુની મહારાજ ? મહારાજશ્રીની કલમથી લખાયલાં તથા જુદા જુદા સ્થળાએ બુદી બુદી વખતે આપેલાં ભાષણના સંગ્રહેરપે નીચેના પુસ્તકા અમારે ત્યાંથી મળે છે.

વ્યાખ્યાનસંગ્રહ.

\$1. 2-0-0.

षट पुत्रश चरित्र साषांतर. इा. ०-८-०.

प्रेम, प्रवृत्ति.

૪ લેખસંગ્રહ પ્રથમ લાગ. 31. 0-92-0.

પ લેખસંથહ દ્રીતિયભાગ.

क्ष्याय छे.

મળવાનું ઠે૦-

સમયધર્મ ઓકીસ. है० श्री भडावीर कैन यारित्र रत्नाश्रम. સાનગઢ.

