



चला लक्ष्मीश्चलाः प्राणाश्चले जीवितयौवने । चलाचले च संसारे धर्म एका हि निश्चलः॥



अशाश्वतानि गात्राणि विभवे। नैव शाश्वतः नित्यं सन्निहिता मृत्युः कर्तव्या धर्मसत्रहः विक्रम संवत्सर, १९४४ — 🎇 खीस्ताब्दः १५२८.

प्रकाशक,

श्रीसनातनधर्मप्रवर्तकमंडळ.

भावनगर.

॥ ॐ तत्सत्परमात्मने नमः॥

ોસનાતનધર્મ પ્રવર્ત કમંડળ ગ્રંથમાળા–અંક. પ

પુનર્લગ્ન નિષેધ અને

સ્પૃશ્યાસ્પૃશ્ય વિવેક.

મકાશક,

શ્રીસનાતનધર્મ પ્રવત કમંડળ, ભાવનગર

॥ "यतो धर्मस्तत्नो जुन्नरे"।।

પ્રત, 🖠 ૦૦૦

મૂલ્ય રૂ. -3-



### લેખક.

પુનલ પ્રાનિષેત્ર + સહમ ભાસ્કર, શ્રીયુત લક્ષ્મી-શંકર નરાત્તમ વૈદ્યરાજ.

રેપ્રશ્યારપૃશ્યવિવેક ધર્માલંકાર, સ્વધર્મધુરંધર, સના-તનધર્મ ભૂષણ, શ્રીયુત ચુનીલાલ છોઠમલાલ બાહુરા.

+ જગદ્દગુરૂ, પૂજ્યપાદ, શં કરાચાર્ય શ્રીમાન્ રાજરાજે ધરાશ્રમ મહારાજ તરકથી મળેલી પદવી

- શ્રી ભારતધર્મ મહામંડળ હરક્થી મળેલી પદવી.
- × જગદ્દગુરુ, પૂજ્યપાદ, શંકરાયાર્ય, શ્રામાન્ રાજરાજેશ્વરા-શ્રમ મહારાજ તરકૃથી મળેલી પદવી.
- ÷ ભાવનગરની સનાતનધર્માભિમાની પ્રજા તરક્રથી મળેલી પદવી

ધર્મ. અર્થ, કામ અને માક્ષ, એ પુરુષાર્થ ચતુષ્ટય છે, તેમાં ધર્મ એ પ્રથમ અને મુખ્ય પુરુષાર્થની સિદ્ધિયીજ અવશિષ્ટ પુરુષાર્થત્રય-અર્થ કામ અને મોક્ષ સિદ્ધ થાય છે, એ અતિ મહત્વના વિષય આપણા પ્રાચીન ત્રિકાલક્ષ ઋષિમુનિઓએ આપણાં આર્યધર્મશાસ્ત્રોમાં નિર્વિવાદરીતે અને નિઃસંદેહરીતે સુસિદ્ધ કરેલ છે. અર્થાત કે ધર્મની ઉન્નતિયીજ અર્થ, કામ અને માેક્ષ ઉન્નત સ્થિતિમાં આવે છે. આ કરાલ તથા ધાર કલિયુગના ૬ષ્ટ, ૬સ્તર અને ૬વંટ સમયમાં જનસ-મૂહમાં સનાતનવૈદિકધર્મ ના દ્વાસ અને અવનત દશા તેમજ ઇતર અવૈદિકધર્મ, પંચ, મતમતાંતર, સમાજ, સોસાઇટી આદિની અભિવૃદ્ધિ દિન**પ્ર**તિદિન આપણા નયનગાચર થતાં જાય છે. તેવા અંત્યત દારૂણ અને હૃદયવિદારક સમયમાં જનસમુદાયમાં વૈદિકધર્મના તે થતા દ્વાસના સત્વર નિરોધ કરવા તેમજ અંત્યત વિસ્તારપૂર્વક જનમંડળમાં તે ધર્મના આચારવિચારના પ્રસુર પ્રચાર કરવા વિક્રમ સંવત્સર, ૧૯૬૫ના માધમાસના કૃષ્ણપક્ષની પ્રતિપદા ખીરતાબ્દ. તા. ૬–૨–૧૯૦૯ મદવારે આ ભાવિક અને ધાર્મિક નગરમાં-''શ્રીસનાતનધર્મ પ્રવેત ક્રમ ડળ''-નામે એક વૈદિક સંસ્થાની સ્થાપના કરવામાં આવી હતી. સર્વેશક્તિ-માન પરમાત્માના પરિપૂર્ણ અનુપ્રહવશાત્ તેમજ આ નગરની સનાતન ધર્મનું અભિમાન રાખનારી ચાતુર્વ ૬ર્ય પ્રજા તરફથી દ્રવ્યની ઉચિત

સહાયતાથી આ ''મંડળને'' અઢારમું વર્ષ સમાપ્ત થતાં હાલમાં એાગણીશમું વર્ષ ચાલે છે. ધર્મ તથા નીતિ આદિના સદ્દખોધ આપે એવા અપૂર્વ ગ્રંથા મંડળ તરફથી ધર્મપ્રચાર તથા ધર્મની જાર્ગાત નિમિત્તે પ્રસિહ કરાવી મંડળતે વાર્ષિક લવાજમ આપનારા સભાસદોને વિના મૃહ્યે ભેટ આપવામાં આવે છે અને અન્ય પુરૂષોને મૃહ્ય લઇ તે પ્રસ્તકાના લાભ આપવામાં આવે છે. આ રીતે મંડળ તરફથી જે ચાર પુસ્તકા–" જન્મથી જાતિનિર્ણય ", "સદ્દચન સુધા," " સ્વધર્મ-સર્વસ્વ " તથા " આત્મનિરૂપણ " પ્રસિદ્ધ કરાવવામાં આવ્યાં છે, તે પૈકી વિજ્ઞાનશાસ્ત્ર ( સાયન્સ ) ના અતિગૃઢ અને ગહન રહસ્યોથી પરિપૂર્ણ-" સ્વધર્મસર્વસ્વ " ની પ્રસિદ્ધિના સંબંધમાં ભારતવર્ષની ચારે દિશાએામાં મુબંક્તિ થતાં દૈનિક સમાચાર પત્રા, સાપ્તાહિક પત્રા, માસિકપત્રો તથા ત્રિમાસિક પત્રો સમાલાયનાથે આ પુસ્તક માેકલતાં-''શ્રી ભાવનગર સનાતનધર્મ પ્રવર્ત કમ ડળ'' ની અતિરત્રિપાત્ર કીતિ મુક્તક કે ચારે દિશાએામાં ગજાવી રહ્યાં છે. ભારતભૂમિમાં સનાતન વૈદિકુધર્મને હાનિ પહેાંચાડનારી જાહેર પ્રવૃત્તિએક સામે ધર્મની રક્ષા-નિમિત્તે ધર્મોપદેશક પુરૂષપ્રવરાના પ્રમુખપદનીચે સમર્થ વિદ્વાન વ્યા• ખ્યાતાએ৷ દ્વારા સનાતનધર્માવક્ષંખી પ્રજાની મંજાવર સભાએ৷ એકત્રિત કરવામાં આવે છે: દષ્ટાંત તરીકે શારદાપીકની ખાલી પડેલી ગાદીપર સનાતનધર્મના સુદઢ અભિમાતી અને અનુરાગી પુરૂષ-વર્યની યોજનાના સંગંધમાં, મી. પઠેલના વર્ણસંકરતાજનક લગ્નના ખરડાની વિરૂદ્ધતાના સંબંધમાં, આર્ધ સમાજની આર્ય પરિષદ્ સામે સ્વામીદયાન દના કુતકોનું સમૂલ ખંડત્ર કરી સનાતનધર્મના અચલ સિદ્ધાંતાનું પ્રતિપાદન કરવાના સંબંધમાં તથા ભાવનગર–કાઠીયાવાડ

રાજકીય પરિષદના સંમેલન પ્રસંગે ગાંધીજીના અત્યજસ્પર્શના શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ કેવલ કપાલકહ્પિત અસત્ મંતવ્ય સામે તીવ્ર, ઉત્કટ અને ઉग्रतम विरोध दर्शायी तेमना पूर्ण पराजय करवामां समस्त लारत-વર્ષમાં આ મંડળે જે પ્રથમ અને અગ્રેસર પદ લીધુ હતું, તે માટે જે અસંત પ્રસંશાપાત્ર પ્રવૃત્તિઓ આ મંડળ કરી હતી, તે સંબંધે ભારતભૂમિના અસંખ્ય સમાચારપત્રો તેમજ સુવિખ્યાત માસિકપત્રો– '' શ્રીભાવનગરસનાતન**ધર્મ પ્ર**વર્ત કર્મ ડળ''નું મુકતક*ં*ઠે યશાગાન કરી રહ્યાં છે; આ મંડળ દ્વારા સ્થાનિક તેમજ વિદેશી વિદ્વાન વકતાઓનાં વ્યાખ્યાનામૃતાના અપૂર્વ અને અલભ્ય લાભ પણ આ નગરની પ્રજાને અપાય છે; આ મંડળતે અંગે એક ભવ્ય પુસ્તકાલયની યાજના પણ કરવામાં આવી છે, જેને અનેક પરાપકારી સંજૂના પુસ્તકા અર્પણ કરેછે અને જેનાં પુસ્તકાના લાભ આ નગરની સમગ્રપ્રજા કંઇપણ લવાજમ આપ્યા સીવાય લે છે, ઇત્યાદિ સનાતની પ્રજાની સેવારૂપ અનેક પ્રકારની પ્રવૃત્તિએં ધર્મના સંરક્ષણાર્થે આ મૅડળ યથાશક્તિ કરે છે

ગાંધીજીની સત્તાના પ્રખરશ્રીષ્મઋતુના મધ્યાન્હના પ્રચંડ માર્ત ડ સંતપ્ત થઈ રહ્યોં હતા, તેવા અતિ વિકટ સમયમાં પણ-શ્રી''ગુજરાતી'' પત્રન અધિપતિમહાશય, સનાતન**ષ્મ મ**ંડનપત્રકારશિરામણિ, રા. રા. શ્રીયુત મણિલાલ ઇચ્છારામ દેસાઇએ–પાતાના વિશ્વવિખ્યાત ''ગુજરાતી" સમાવ્યાર પત્રમાં-"સ્પૃશ્યારપૃશ્યવિવેક" આદિ સનાતનધર્મના સિહાતાનુંજ પ્રતિપાદન કરનારા અમારા લેખોને નીડરપણે યોગ્ય સ્થાન આપી અમારા આર્ષસિંહાતાને સમગ્ર હિંદુપ્રજાસમક્ષ નિવેદન કરવા રૂપ અમાને જે અસાધારણ આશ્રય આપ્યા હતા અને અદ્યાવધિ પણ તેવાજ અજ્ઞય આપી રહ્યા છે. તે નિમિત્તે તેઓશ્રી સર્વાં શે ધન્યવાદ, પ્રશંસાવાદ,

સાધુવાદ તથા અભિનંદનવાદને પાત્ર છે. એમ અત્ર સ્થલે સસ્પષ્ટ રીતે લખી દર્શાવવામાં કાેેકપણ પ્રકારની અતિશયાક્તિ કરી ગણાશે નહિં તેમજ તે નિમિત્તો અમે તેમના અનિર્વચનીય મહાન ઉપકાર પ્રદર્શિત કરીએ છીએ. સાંપ્રતસમયમાં ધર્માવરાધી લેખાતે વિના વિલંખે તથા વિનાસ કાચે સ્થાન આપવા માટે અહર્નિશ સર્વ સમાચાર પત્રા તત્પર, સાવધાન અને જાગ્રત જ હાવાથી તેમજ જે કેટલાએક શાસ્ત્રીય વિવાદાસ્પદ વિષયા પ્રત્યેક સ્થલે ચર્ચાઈ રહ્યા છે. તે સર્વ-વિષયોને ''ગુજરાતી" સમાચાર પત્ર સીવાય અન્ય ક્રાઇપણ સમાચાર પત્ર સ્થાન નહિં આપતું હોવાથી શ્રીકાર્યવાહકમંડળની સંમતિ અનુસાર શાસ્ત્રોનાં પ્રબલ પ્રમાણાપૂર્વંક તે લેખાને પુસ્તક રૂપે આ મંડળ તરફથી પ્રતિવર્ષ પ્રસિદ્ધિમાં લાવી સમગ્ર ચાતુર્વ પર્ય હિંદુપ્રજ્સમસ ઋષિમૃનિપ્રાકત-અકાટય અને અખંડનીય સિદ્ધાંતાને નિવેદન કરવાનું અમતે ઉચિત અને પરમ આવશ્યક લાગ્યું છે: જેથી "પુનર્લગ્નનિષેધ" અને ''સ્પ્રશ્યાસ્પ્રશ્યવિવેક'' નામે ખંતે લેખા એક પુસ્તકરૂપે પ્રકટ કરી અમે સનાતની હિંદુપ્રજાના કરકમલમાં અપંચ કરવા પરમ ભાગ્યશાળી થયા છીએ. તે ખંને લેખા નિષ્પક્ષપાત અહિથી આદાંત વાંચી, તેનું સંપૂર્ણ અને સમ્યક મનન કરી તદનુસાર વર્તન કરવા કરાવવા જો પ્રત્યેક હિંદુવ્યક્તિ કટિખદ્ધ થશે, તો આ મંડળે પુસ્તકપ્રસિદ્ધિનિમત્તો લીધેલ સર્વશ્રમ તથા તેને અંગે થયેલ સર્વ ખર્ચ સર્વાંશ સાર્થક થઈ ચુકયા, એમ આ મંડળ સ્વતઃ માનીલેશે. આ પુસ્તકના વિશેષ વિસ્તારમાં પ્રચાર કેમ થાય, તેવા અતિશુભ ઉદેશથીજ આ પુસ્તકનું મૂલ્ય ખર્ચ પુરતુંજ રાખવામાં આવ્યું છે, એ હકીકત અમે સનાતની પ્રજાને નિવેદન કરી દેવાની અનુતા લઇએ છીએ. મંડળની દ્રવ્યસંપ<sup>ા</sup>ત્ત અત્યંત અલ્પ

હોવાથી મંડળ તરફથી આવાં પુસ્તકાની પ્રસિદ્ધિ માટે એક "પુસ્તક-પ્રસિદ્ધિકંડ"ની યોજના કરવામાં આવી છે,તા અમે આશા રાખીએ છીએ કે આ નગરના તેમજ પરદેશના ઔદાર્યશીલ સનાતની સર્જુના પાતપાતાની શક્ત અનુસાર આવાં પરાપકારી કાર્યોમાં એક સારી દ્રવ્યની રકમ અર્પણ કરવા જરૂર કૃપા કરશે અને તેમનાં મુખારક નામા પુસ્તકામાં પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવશે.

વિક્રમાબ્દ. ૧૯૮૪. દ્વિતીય શ્રાવણ. શુકલપક્ષ પ્રતિપદા શુક્રવાર તા. ૧૬–૮–૨૮ સંયુક્ત મંત્રીઓ, ચુનીલાલ છે:૮મલાલ બાહુરા. નાનાલાલ કાળીદાસ પંડ્યા. છગનલાલ ગારીશ કર પંડ્યા. છગનલાલ માણેકલાલ ખક્ષી.

શ્રી સનાતનધર્મ પ્રવર્તકમંડળ, ભાવનગર,

## ॥ विज्ञातिः ॥

दृष्टं किमिप लेकिऽस्मिन्न निर्दोषं न निर्गुणम् । आवृणुष्वमता दाषान्विवृणुष्यं गुणान्बुधाः ॥ गुणदेषौ बुधो गृहन्निन्दुक्ष्वेडाविवेश्वरः । शिरसा श्वाघते पूर्वे परं कंठे नियच्छति ॥

## ॥ आशीर्वचनम्. ॥

सर्वे वै मनुजा भवंतु सुखिनो हौश्वर्ययुक्ताः सदा पूर्णारेष्यसमन्विता नयपरा दीर्घायुषः शीयुताः । सद्धर्माचरणे सद्देव निरता धैर्यानुकंपान्विताः सत्यक्षांतिविवेकदानविमलाचारप्रभासंयुताः॥

અર્થ:-સર્વ મનુષ્યા નિરંતર સુખી, ઐશ્વર્યયુક્ત, પૂર્ણ આરાગ્યવાન, નીતિપરાયણ, ચિર છુતી, ધનાઢય, સહર્મનું અનુષ્ટાન કરવામાં સર્વદા તત્પર, ધૈર્યધર, દયાળ, સત્યવાદી, ક્ષમાવાન, વિવેકી, દાનપરાયણ, શુદ્ધઆચારીનુક તથા તેજસ્વી થાએો.

> श्रीस्नातनधर्मस्यप्रवृत्तिकारिमंडल- । मंत्रिणश्चनिलालस्य छे।टालालांगजस्य वै ॥ ब्रह्मवर्णाभिजातस्य बोहावटंकघारिणः । एवं शुभाशिषः संति समस्तपुरुषान्त्रति ॥

અર્થ:-એ પ્રમાણે શ્રીસનાતનધર્મ પ્રવર્ત કમ ડળના મંત્રી, પ્રાહ્મ-ણવર્ણોત્પન્ન, ચુનીલાલ છોટમલાલ **બાહરાના સર્વ મનુષ્યાપ્રતિ** શુભ આશીર્વાદ છે.

👺 भद्रं कर्णेभिः शुणुयाम देवा भद्रं पश्येमाध्रभिर्यजत्राः। स्थिरैरगैस्तुष्ट्रबा×सस्तनृभिव्धेशेम देवहितं बदायुः ॥

અર્થ:-હે યજન કરવા યાગ્ય દેવા! કાનાવડે અમે કલ્યાણને સાંભળીએ, નેત્રોવડે અમે કલ્યાણને જોઇએ અને દઢ અંગા તથા શરીરાે વડે સ્તવન કરતા છતા અમે દેવે નિર્માણ કરેલું જે આયુષ છે તેને પામીએ. **इति शिवम्**.



# પુનર્લગ્નીનેષેધ.

॥ मंगलम् ॥

निधये सर्वविद्यानां भिषजे भवरोगिणाम् । गुरवे सर्वलोकानां दक्षिणामूर्तये नमः ॥

न जातु कामान्नभयात्रलोभाष्टर्मत्यजेज्जीवितस्यापि हेर्तोः धर्मो नित्यो सुखदुःखे ह्यनित्ये जीवोनित्यस्तस्यहेतुरनित्यः।

**અર્થ**—કાઇ દીવસ સુખતે માટે ધર્મના સાગ કરવા નહીં.. તેમજ ભયથી, લાેભથી અને જીંદગીને ખચાવવા ખાતર પણ **ધર્મનાે** ત્યાગ કરવા નહીં. કેમ કે ધર્મ નિત્ય છે એટલે મરવા પછી પણ આપણી સાથે આવે છે અને સુખ તથા દુઃખ અનિસ છે એટલે કાયમ રહેનારાં નથી, તેમજ છવ નિસ્પ છે અને તેનું કારણ અજ્ઞાન્ અનિસ છે. માટે અનિસ એવા સુખને મેળવવા માટે અને દુઃખને નિવૃત્ત કરવા માટે નિસ્પ એવા ધર્મના સાગ કરવા નહીં. કારણક સુખ અને દુઃખ તા પ્રારબ્ધયાગે પાતાની મેળ આવે છે અને જ્ય છે તેને માટે ધર્મના સાગ કરવા એ મેહી મૂર્ખાઇ છે.

દરેક દેશની પ્રજા પોતાના ધર્મને અનુસરીને ચાલે છે અને દરેક ધર્મને માટે તે તે ધર્મનાં પુસ્તકા છે, તેમાં કહ્યા પ્રમાણે તે તે ધર્મનાં અનુયાયીએ। વર્ત્તે છે, તેમ સનાતન વૈદિક ધર્માન્યાયી પ્રજ્ત પણ આજ **ી**દવસ સુધી વેદ અને ધર્મશાસ્ત્રરૂપ પાેતાનાં ધર્મશાસ્ત્રા પ્રમાણે વર્તાતા ચ્યાવી છે તોપણ તે માંહેના કેટલાએકને પશ્ચિમની પ્રજ્<del>ય</del>ના સંસર્ગને લીધે અને તેના શિક્ષણના કુમંત્રકારને લીધે પોતાનાં ધર્મશાસ્ત્રામાં કહેલા ધર્મોમાં સંદેહ ઉત્પન્ન થયેા છે તેથી તેઓ પોતાના મંતવ્ય પ્રમાણે <mark>ધર્મના સ્વરૂપને ફેરવીને પાેતાની સગવડ સચવાય અને પાેતાના 'વ્યવ-</mark> હારકાર્યમાં, ખાનપાનમાં તેમજ વિવાહના સંબધમાં પણ કાંઇ પ્રતિ-ખંધ આવે નહીં તેવા કરવા માગે છે અને તેને માટે ઠેકાણે ઠેકાણ સભાએા ભરે છે. દરેક દૈનિક, સાપ્તાહિક અને માસિક છાપાઓમાં લેખા લખે છે. પુસ્તકાદ્વારા કે નાટકાદ્વારા લાેકામાં તેવા ઉપદેશ કરવા અનેક **રીતે પ્ર**યત્નાે કરે છે. પરિણામને અને ધર્માધર્મને નહીં જાણીને લોકા તેને અનુમાદન આપતા જાય છે પણ તેઓ તેના પરિણામને કે હિતા-હિતને જાણતા નથી તેમ વિચાર પણ કરતા નથી એ અસંત શાયનીય છે.

વધારે ખેદની વાતતા એછે કે ધર્મશાસ્ત્રામાં કહેલા ધર્મો અને આવરણા દરેક મનુષ્યને હિતકારક અને સુખકારક છે તેને અહિતકારક

<sup>ુ</sup>અને દુઃખકારક માનીને જેઓ ધર્મશાસ્ત્રને, તેના મર્મને અને તેના પરિણામતે નહીં જાણનારાએ કે જેઓ માત્ર અર્થ અને કામનાજ ઉપાસકા છે તેનાં વચના અને તેના આડંબરથી માેહ પામીને **ઉ**પરથી સુંદર દેખાતા પણ પરિણામે ભય કર પરિણામને પમાડનારા ખનાવડી · ( કૃત્રિમ ) ધર્મને ખરા ધર્મરૂપ અને સુખરૂપ માને છે. જેને આજે સુધારા કહેવામાં આવે છે તે સુધારાના વિચારા પ્રાચીન સમયમાં ્ચાર્વાકમતના લોકોજ કરતા હતા, અને કહેતા હતા કે લોકાનાં મુખ<del>ા</del>-દિક અવયવાે સમાન છે. માટે સર્વ પ્રજા સમાન છે, વર્ણાશ્રમ કૃત્રિમ છે. સ્ત્રીપુરૂષોના સરખા હક છે માટે બન્નેને કરી લગ્ન કરવાની છુટ હોવી જોઇએ, અર્થ અને કામ ખેજ પુરૂષાર્થ છે. સ્વર્ગ, નર્ક નથી, ગુણ છે. આ લાેકમાં માત્ર કામસુખ ભાેગવવું એજ જીવનની સાર્થ-કતા છે. દરેક ઇંદ્રિયોને પાતપાતાના વિષય છુટથી ભાગવવા દેવા એ કુદરતી ધર્મ છે અને તેને રાેકની એ અધર્મ છે. એ વિચારા ઘણું કરીને લાેકસ્વભાવને અનુકળ હાેવાથી તે તરફ સર્વ પ્રજાનું વલણ થાય એ સ્વાભાવિક છે. પરંતુ એનું આચરણ તે પશુધર્મ છે અને તે પશુ-ધર્મને અટકાવવા દીર્ઘદર્શી અને પ્રજાના હિત ઇચ્છનારા પ્રાચીન મહ-ર્ષિઓએ પ્રજાતે તેથી અટકાવી છે અને મનુષ્યધર્મ શીખવ્યો છે અને તેજ આપણને પરિણામે હિતકારક છે.

પ્રાચીન ચાર્વાકમતને અનુસરનારા નવીન સુધારકા ક્રીયી ચાર્વા-કનાજ શબ્દોમાં પ્રજાતે ઉપદેશ કરે છે કે "પુરૂષો જ્યારે ખીછ, ત્રીજીવાર પરણી શકેછે ત્યારે સ્ત્રીએ। પણ ખીજી ત્રીજીવાર શામાટે ત પરણે <sup>શ</sup> તેના પણ પુરૂષના જેટલાજ **હક હાે**વા જોઇએ ". આ કહેવાં ઉપલક દષ્ટિએ તો ધર્મ રૂપ જણાય પણ વિચારવાથી ધર્મ પરાયણ અને ન્યાયી પુરૂષોને તો તે અવશ્ય અધર્મ રૂપ અને અન્યાય યુક્ત જણાશે.

વેદધર્માનુયાયી સઘળી પ્રજા પોતાનાં ધર્મશાસ્ત્રો અને ગૃહ્યસૂત્રો પ્રમાણે લગ્ન વિધિ કરે છે તે સૌને સંમત છે તેમાં કાઇએ કાંઇ ફેરફાર કર્યો નથી અને કરવા માંગતા પણ નથી. પુનર્લગ્નના હિમાયતીએા પણ એજ લગ્ન વિધિયી લગ્ન કરે છે. તે વૈદિક વિધિયી થતા લગ્ન વિધિમાં કન્યાનું દાન છે એટલે વરતે કન્યાનું દાન કરવામાં આવે છે તેથી ક્રન્યાના પિતાના અને કન્યાના પાતાના અધિકાર (સત્તા) ઉડી જાય છે તેથી કન્યાના પિતા તે કન્યા વિધવા થાય તાેપણ તેનું ક્રીયી દાન કરી શકતા નથી તેમજ કન્યા પાતે પણ દાન વસ્તુ રૂપ હાેવાથી પાતાના સ્વતંત્રતાથા ખાજે પરણા શકતા નથા જેમકે એક માણસ એક ગાયનું દાન ખીજા પુરૂષને આપે તાે તેથી ગાય આપનારની ગાય ઉપરથી સત્તા ઉડી જાય છે અને તે ગાયનું તે દાતા ખીજે દાન કરી શકતા નથી તેમજ ગાય પણ દુર્ગુણવાળી હાેઇને પાતાના પ્રથમના ધણીને <mark>ધેર અથ</mark>વા અન્યને ત્યાં જતી રહે તો તે ધણી તેને રાખી શકતાે નથી કારણુ કે દાન વસ્તુ ઉપર તેના ગ્રહણ કરનારનીજ સત્તા રહે છે. એ સર્વને વિક્તિ છે. એજ પ્રમાણે દાનમાં અપાએલા ગામ, ગરાસ, ધર કે ખેતર આજપર્ય ત પ્રતિગ્રહકરનાર ધ્રાહ્મણોનાજ અધિકારમાં છે અને તેઓ તેના ભાગવટા કરે છે. બ્રિટિશ સરકારે પણ તેના ફેરફાર નહીં કરતાં તેને કાયમ જાળવી રાખેલ છે. માત્ર પાતાના ધર્મને અને ન્યાયને નહીં સમજુનારા કેટલાએક રજવાડાઓએ તે ધર્મના અનાદર કર્યા હાયતા

તેઓની માેટી ભૂલ છે તે અત્યંત શાચનીય છે, અને ન્યાયથી વિરૃદ્ધ છે. વળી ધર, ક્ષેત્ર કે ગાય વગેરે વસ્તુનું દાન લીધા પછી તે વસ્તુના ત્રતિત્રહકાર ખીજાતે દાન આપી શકે છે પણ કન્યાનું દાન લેનાર તે કન્યાનું ખીજાને દાન કરી શકતા નથી, એ અધર્મ છે એમ શાસ્ત્રકાર याजवरहय हुई छे. सकृत प्रदीयते कन्याहरंस्तां चोरदंडभाकु। आ. विवाह. शुत्रो. ६५ ॥ કન્યાનું દાન એકજ વખત થાય છે તેનું હરણ કરનાર ચારનાર દંડને પાત્ર છે. મનુ ભગવાન પણ અધ્યાય ૯ ના <sup>ુર</sup>લાેક ૭ માં ક**હે** છે કે **સ**જીત્**પ્રદીયતે જ્વન્યા**કન્યાનું એકજ વખત દાન કરાય છે. માટે કન્યાનું દાન લેનાર તેના પતિ પણ તેનું ક્રીથી દાન કરી શકતા નથી અને કન્યા તાે દાન વસ્તુ હાેવાથી પાતાની જાતે ખીજાને પરણી શકતી નથી એટલુંજ નહિં પણ ભગવાન મનુ નવમા અધ્યાયના શ્લોક ४६ માં કહે છે કે न निष्क्रयविसर्गाभ्यां भर्तु-र्भार्या विमुच्यते । एवं धर्मे विज्ञानीमः प्रजापतिविनिर्मितम् ॥ વેચવાયી તથા કાઢી મુકવાયી સ્ત્રી પેાતાના પતિયી છુટી થઇ શકતી નથી (પણ તેનીજ સ્ત્રી રહેછે અને ખીજે પરણી શકતી નથી) એમ પ્રહ્માએ નિર્માણ કરેલા ધર્મને અમે જાણીએ છીએ. આ વચન અને યાત્રવલ્ચના વચનથી એ પણ સિદ્ધ થાય છે કે ક્રોઇ હિંદુ સ્ત્રી કે જેનાે વિવાહ હિંદુ શાસ્ત્ર પ્રમાણે થયેા છે તે પોતે પાતાની જાતથી, પાતાના પિતાની આત્રાથી કે પતિના કાઠી મુકવાથી કે કેાઇ જોર જીલમથી તેને વટલાવે કે પરણે તાેપણ તે પાેતાના પૂર્વના પતિની સ્ત્રી મટી શકતી નથી. હાલમાં કેટલાએક જુલમી અને ધમદ્રેષી પુરૂષો હિંદુ સ્ત્રીઓને વટલાવીને પરસ્યા છે તે દીલગીરી ભર્યું અને અન્યાય યુક્ત થયું છે. પણ માત્ર ભાવનગરના ન્યાયી રાજ્યમાં તેવા દુષ્ટોને શિક્ષાએ પહોંચાક્યા છે, એ દાખલા તાંધવા જેવા છે.

સંસાર સુધારાના હિમાયતીઓના કહેવા પ્રમાણે સ્ત્રીઓને પણ પુરૂષા પ્રમાણે પરણવાના હક હાેવા જોઇએ એમ તેઓ વગર સંકાેચે માનતા હેાય તેમણે પુરૂષા જેમ એક સ્ત્રી હયાત છતાં બીજી અથવા ત્રીજી સ્ત્રી પરણી શકે છે તેમજ સ્ત્રીઓને પણ એક પુરૂષ હયાત હેાવા-ષ્ઠતાં બીજો અને ત્રીજો પતિ પણ કરવાની છુટ આપવી જોઇએ અને દરેક પુરૂષને ત્યાં જવા વખત મુકરર કરવાે જોઇએ, અને તેમાં દાેષ માનવાે જો⊎એ નહીં. કારણ કે તેઓ સ્ત્રીઓને પુરૂષના જેવીજ હકદાર ગણે છે₊

સ્ત્રીઓને કેટલી ઉમ્મર સુધીમાં પુનર્લગ્નની છુટ આપવી તે પણ વિચારવા જેવું છે. સુધારકા ડહે છે કે–" જ્યાંસુધી પુરૂષ સંબંધ થયો. ન હાેય અથવા કાંઇ પણ પ્રજ્ત થઇ ન હાેય ત્યાંસુધી પુનર્લગ્ન કરી. શકાય એમ છુટ આપવી. " પરંતુ એમ કરવાથી મોટા અન્યાય થાય છે કે તેઓ એમ માને છે કે-" પુરૂષો જીવે ત્યાંસુધી એક સ્ત્રી મરે અથવા જીવતી હાય તાપણ બીજ સ્ત્રી પરણી સંસાર સુખ ભાગવે ત્યારે સ્ત્રીઓને તે સુખ ભાગવવાના પ્રતિખંધ શામાટે હોવા જોઇએ ?' એટલે એ સુધારકાનું માનવું એવું છે કે લગ્ન કરવાનાે હેતુ સંસાર સખ છે અને તે પતિ શિવાય મળી શકતું નથી માટે પુરૂષોની પેકે સ્ત્રીએને પણ સંસાર સુખ મળવું જોઇએ એજ ન્યાય છે, એમ કહે-નારાએને અમે પુછીએ છીએ કે પુરૂષોને જેમ સંસાર સુખની વાસના છ દેગી સુધી નિવૃત્ત થતી નથી તેથી તેઓ એક સ્ત્રી મરે ત્યારે ખીછ અને ખીજી મરે ત્યારે ત્રીજી એમ જીંદગી સુધી પરણ્યા કરે છે તાપછી સ્ત્રીઓ પણ સંસાર સુખની વાસના જ્યાંસુધી થાય ત્યાંસુધી તેને પર-શ્વાની છુટ ન આપવી એ પણ અન્યાય છે કારણ કે સંસાર સુખની વાસના તૃ'ત કરવા માટેજ જે પુનર્લ અ કરવામાં આવે છે તો પછી જ્યાંસુધી તેની વાસના તૃ'ત ન થાય ત્યાંસુધી તેને પરણવાની છુટ આપવી જોઇએ. સ્ત્રીઓને ચાલીશ ૪૦ વર્ષ સુધી પ્રજ થયા કરે છે એ ઊપરથી એ સિદ્ધ થાય છે કે ત્યાંસુધી પણ સંસાર સુખની વાસના સ્ત્રીઓને નિવૃત્ત થતી નથી અને તે 'ઊપરાંતના વર્ષો પણ તે વાસના રહેતી હશે; પણ તેના પ્રત્યક્ષ પુરાવા ન હાવાથી અમે કહી શકતા નથી. માટે એક પ્રજ થાય ત્યાંસુધી પુનર્લગ્નની છુટ આપવી અથવા એકજવાર છુટ આપવી એ પણ સુધારકાના મત પ્રમાણે માટે અન્યાય છે. માટે પુનર્લગ્નની હદ કેટ્યુલાં વર્ષ સુધી રાખવી ન્યાયયુકત છે એમ તેઓને નક્કી કરવું એ કર્કન છે

वणा पुनर्क्ष अन्त अने अने काहेर व्यक्तियार છે. કારણ કे धर्मशास्त्रोनुं मंतव्य એવું છે જે એક પુરૂષના જીવતાં અથવા મરણુ પછી પણ જે સ્ત્રી બીજા પુરૂષ પાસે જાય તે વ્યक्તિયાર રૂપ હોવાથી તે અધર્મ રૂપ છે પછી તે ગુપ્ત હોય કે જાહેર હોય માટે તેમ નહીં કરનાર સ્ત્રીની પ્રશંસા યાજ્ઞલ્વકય મુનિ કરે છે અને કહે છે કે मृते जीवित वा पत्यौ या नान्यमुपगच्छित । सेह कीर्तिमवामोति मोद्ते चोमया सह ॥ જે સ્ત્રી પોતાનો પતિ મરવા પછી અથવા જીવતાં અન્ય પુરૂષ પાસે જતી નથી તે સ્ત્રી આ લોકમાં ક્રીર્તિ પામે છે અને મૃત્યુ પછી ઉમાની સાથે કૈલાસમાં આનંદ પામે છે. વળી યાજ્ઞવલ્કય સ્મૃતિમાં વિવાહ પ્રકરણના પ્રારંભમાં પર મા શ્લોકમાં अनन्य-पूर्विकां कान्तामसिणडां यवीयसीम् । પ્રથમ બીજા પુરૂષને આપેલ ન હોય, રૂપાળી હોય, અસપિંક હોય તેમજ પોતાનાથી નાની

લ્હાય તેવી કન્યાને પરણવી એમ કહે છે. કાઇ બૂલ**યી ચર્વાચર્સા** પદનો અર્થ યુવાવસ્થાવાળી એમ કહે છે તે બૂલે છે કેમકે તેના અર્થ -નાની એવોજ થાય છે.

ક્રાેઇ એમ માને કે વિધિથી પરણ્યા શિવાય બીજા પુરૂષ પાસે જવામાં <del>વ્યભિચાર</del> દેાષ ગણાય પણ પરણેલ પતિ પાસે જવામાં દેાષ નથી પરંતુ એમ માનવામાં તે ભૂલ કરે છે કારણ કે જે શાસ્ત્રકારોએ પરણવા માટે વિધિયુક્ત પરણવાની આત્રા કરી છે તેજ ધર્મશાસ્ત્રકાર ३७ ४ नेाद्वाहिकेषु मंत्रेषु नियागः कीर्त्यते क्विचित्।न विवाह **ंविधावुक्तं विधवावेद्नं पुनः ॥** विवादना मंत्रोमां क्यांध पशु બીજા પુરૂષ સાથે જોડાવાનું કર્યુ નથી તેમ વિવાહના વિધિમાં પણ વિધવાને કરીથી દાન આપવાનું કહ્યુ નથી એમ કહીને પછી મનુ **ભગવાન મનુસ્મતિના અધ્યાય ૯ ના સ્લેાક ૬૬, ૬૭, ૬૮, શ્લેાક**થી તેની નિંદા કરતા કહે છે કે આ ફરીથી લગ્ન કરવા રૂપ પશુધર્મ વિદ્વાન પ્યાક્ષણોએ વખોડી કાઢેલ છે પણ વેતરાજાના રાજય સમયમાં **તે**ણે મનુષ્યોને માટે એ ધર્મ પ્રવર્તાવ્યો હતો. તે માેટા ચક્રવર્તિ રાજા **હતા.** પરંતુ તે અત્યંત કામી હેાવ⊦થી આ પશુધમ<sup>6</sup>વડે પ્રજામાં વણસંકરતા **ઉ**ત્પન્ન કરી હતી. માટે માેહથી જેઓ એ પશુધર્મ આચરણ કરે તેને સત્પુરૂષો ધિકકારે છે. કારણ કે એક પુરૂષને છોડીને બીજા પાસે જેવું ૐ પશુધર્મ છે કારણ કે પશુઓમાં તેવાે સ્વાભાવિક ધર્મ છે પર**ં**તુ ઋતુષ્ય કે જે ઉત્તમ કાેટીતું છે તેને તેમ કરવું યાેગ્ય નથી.

પશુંઓ ગમે તે વખત પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે ગમે તે ખાય છે એટલે તેને કાઇ અલક્ષ્ય પદાર્થ નથી. ગમે તે સ્ત્રીમાં પ્રજા ઉત્પન

કરે છે તેમાં તેને કાઈ જાતના પ્રતિબધ નથી અને વખતના પણ પ્રતિખંધ નથી. એ સ્વચ્છંદતા રૂપ પશુધર્મને અટકાવવા મનુષ્યોને તેમના હિતને માટેજ ત્રિકાલત્ત અને દીર્ઘદર્શા મહર્ષિઓએ આહારમાં અને વિવાહમાં પ્રતિખંધ મુકયો છે. જે મતુષ્યોએ એક દીવસમાં **ખે**જ વખત ભોજન કરવું વધારે વખત જમવું નહીં અને તેમાં પણ લસણ, પલાંડુ, ગાજર, મદ્ય, માંસ વગેરે ધર્મને હાનિ કરનારા પદાર્થો કદી ખાવા નહીં તેમજ પરણવામાં પણ પોતાના કુટું બની ગાત્રીની, મામાની માશીની, કઇની તેમજ ત્રિ ખંધુની કન્યા પરણવી નહીં કારણ કે તે અધર્મ રૂપ છે. વળી સર્વ પદાર્થોનું ભક્ષણ કરવું અને ગમે તે સ્ત્રી પરણી તેમાં પ્રજા ઉત્પન્ન કરવી તે પશુ ધર્મ છે. માટે તે ધિક્કારવા યાેગ્ય છે. સત્પુરૂષો તેની નિંદા કરે છે. આ લે!કમાં પણ પરિણામે અહિતકારક છે. જેઓની જાતિમાં ધરગરહ્યું ( પુનર્લગ્ન ) કરવાના રિવાજ પડ્યા છે તેમાં પણ સારા માણસા અને ધાર્મિક સ્ત્રીઓ તેમ કરતાં નથી અને જેઓ કરે છે તેઓ પણ ઘરગરણું નહીં કરનાર જાતિના કરતાં સુખી નથી. તેમજ તે અધર્મ હેાવાથી પરલાેકમાં સદ્દગતિને પામતા નથી.

મનુષ્ય જન્મનું મુખ્ય કર્તવ્ય આ જન્મ મરણરૂપ દુ:ખમય સંસારથી મુકત થઈ અવિચલ, નિત્ય સુખમય પ્રભુપદને પામલું એજ છે અને તેના મુખ્ય ઉપાય આ સંસારના વિષય સુખના ત્યાગ કરી પ્રભુનું ભજન કરી તેમાં તન્મયતા કરવી એજ છે. વિષય સુખતા પશું પક્ષીઓને પણ અનાયાસ પ્રાપ્તજ છે. તેને માટે રત્ન તુલ્ય મનુષ્ય- છંદગીને વૃથા ખાઇ નાંખવી એ માટામાં માટી ભૂલ છે, અને એજ

भाटे श्रीभइ ભાગવતમાં રાજર્ષિપ્રવર ઋષભદેવજીએ પોતાના પુત્રોને ઉદ્દેશીને પોતાની ચાતુર્વ હર્ય પ્રજાને ઉપદેશ કર્યો હતો જે नार्य देहों देहमाजां नुलोके कष्टान्कामाञ्चाईते विद्यमुजां ये॥ આ મનુષ્ય લોકમાં મનુષ્યના દેહ કષ્ટ આપનારા વિષયા ભાગવવાને યાગ્ય નથી કે જે વિષયા વિષ્ટા ખાનાર કાગડા, કૃતરા, અને ગીધ વગેરે પ્રાણીઓને પણ વગર શ્રમે પ્રાપ્ત થાય છે. માટે હે પુત્રો! ઇંદ્રિયનિગ્રહરૂપ તપ કરા કે જેથી અંત:કરણ શુદ્ધ થાય અને અનંતકાળ સુધી નિત્ય સુખ મળે.

કાઇ કાઇ માણસો પુનર્લગ્ન કરવાના કારણમાં એક એવું કારણ ખતાવે છે કે પુનર્લગ્ત નહીં કરવાથી કેટલીએક સ્ત્રીઓ દુરાચાર કરી ગર્ભાહત્યા કરે છે અને તે માટે પુનર્લગ્નની જરૂર છે. તેમ કહેનારાઓને અમારૂં એમ કહેવું છે જે ધણી વિધવાઓમાંથી કાઇએક એવું પાપાચરણ કરતી હોય તેનેજ માટે તેના પ્રતિખધક ઉપાયા યોજવા અથવા તેને ધર્મનું તત્વ સમજવવું કે તેને સારી સ્ત્રીઓના સહવાસમાં રાખની કે જેથી તેના મનની વિષયાસિકત દુર થઇ જાય અને ધર્મપરાયણ થઇ ધ્યહ્મચર્ય પાળી પ્રભુ ભક્તિમાંજ પોતાની જીંદગી ગુજારે એમ કરવું એ હૃદાપણ ભરેલું અને પરિણામે હિતકારી છે. પણ કાઇ એકાદ પાપાચરણ કરનારી દેખાય તેથી સ્ત્રીઓને પુનર્લગ્નની છુટ આપવી એ ધર્મથી અને ન્યાયથી વિરૃદ્ધ છે અને પરિણામે અહિત-કારક પણ છે.

દુનીઆંની સર્વપ્રજામાં ચાેરી, લુટ, વ્યભિચાર, ખુન, વગેરે ગુન્હા નહીં થવા દેવા માટે અને સર્વ પ્રજાનું રક્ષણ કરવા માટે પાેલીસ રાખવામાં આવે છે અને તેવા ગુન્હા કરનારને માટે સખત શિક્ષાએા પણ કરાવવામાં આવીછે તાપણ આવા સુધારાના સમયમાં પણ અને સુધરેલા દેશામાં પણ તેજ ગુન્હાએા થયા કરેછે તે પ્રસિદ્ધ છે. તેથી કાેઈપણ સુહિમાન પુરૂષ એમ કહેશે નહીં કે પ્રજામાં ચાેરી, લુટ, વગેરે ગુન્હા થયા કરેછે માટે પોલીસા રાખી તેનુ ખર્ચ રાખવું એ ખાેટું છે. પણ એમ કહેશે કે હજાુ પણ પાેલીસમાં વધારાે કરવાે અને <u>યુન્હાને માટે સખત શિક્ષા કરાવવી કે જે શિક્ષાના ત્રાસથી લોકા ચુન્હા</u> કરતાં અટકે અને એવીજ રીતે હાલમાં ધ્યિટિશ સરકાર પણ ઉચ઼્ંખલ ગુન્હેગારાને દાખી દેવા માટે કાયદાવડે સખત શિક્ષા કરી તેવા ગુન્હા કરનારાઓને અટકાવે છે. પણ ગુન્હાએા થાય છે માટે તેમને તેમ કરવાની છુટ આપવી એવા ભૂલભરેલા વિચાર પણ સરકારને આવતા નથી તેજ પ્રમાણે ધર્મશાસ્ત્ર પ્રમાણે ન્યાયથી સ્ત્રીઓને પુનર્લગ્ન કરવાની છુટ મળી શકતી નથી માટે વિધવા થયેલ સ્ત્રીઓને માટે સારામાંસારા ઉપાય એજ છે કે તેમને હિંદુધર્મશાસ્ત્ર પ્રમાણે વિધવા સ્ત્રીઓને ભ્રહ્મચર્ય પાળી ઇધરારાધન કરવું અને આ નિત્ય તેમજ દુઃખમય સંસાર ક્રીથી પ્રાપ્ત ન થાય એટલે જન્મમરણરૂપ દુ;ખ પ્રાપ્ત ન થાય તે માટે આ દુર્લભ મનુષ્ય શરીર વડે ઈશ્વરને મેળવી કૃતાર્થ થવું એજ અત્યાંત હિતકારક છે માટે ધર્મના ઊપદેશ કરવા અમે દુરાચારી કે વિષયાસકત મનુષ્યાેથી દુર રહેવું. વિષયાસકિત વધારે એવાં કાેેેેેે પણ વાંચન વાંચવા નહીં, તેવાં નાટકાે પણ જોવા નહીં અને જેથી આ સસા-રતું દુઃખમય ભાન થાય એવાં અને જ્ઞાન, વૈરાગ્ય અને ભકિત ઉત્પન્ન થાય તેવાંજ ભાષણા સાંભળવાં છતાં જેઓ તેને નહીં સ્વીકારીને ગુપ્ત રીતે પણ અનાચાર કરતી જણાય તેના તિરસ્કાર કરવા. સારાં મંડળા-માંથી તેને દુર રાખવી અને શિક્ષાપણ કરાવવી જેથી તેના અનાચાર ખંધ થઈ જશે.

નાની ખાર વર્ષની વયની ઉમ્મરમાં કન્યાને પરણાવવાથી વિશેષ વિધવાએા થાય છે એવા વિચારથી ૧૮–૨૦ વર્ષે° કન્યાએાનાં લગ્ન કરનારાએ<mark>ો વિધવા</mark>એાની સંખ્યામાં કાેેેેેેેેેે <mark>ઘટાડાેે જો</mark>ઇ શક્યા નથી કાંઇ પણ વધારા જોયા છે. તેમજ જે પ્રજામાં ઘરગરણું થાય છે, <mark>તેમાં પણ વિધવાએ</mark>ાની સંખ્યા તેા તેટલીજ છે. **યૂ**રાપ અમેરીકા વગેરે દેશામાં જ્યાં છુટાછેડા કરવાના પણ રીવાજ છે તે દેશામાં પણ કુંવારી રહેનારી અને વિધવા રહેનારી સ્ત્રીએા ઘણી છે એટલુંજ નહીં પણ તેવી સ્ત્રીએ!ને પણ પ્રજ્ય ઉત્પત્ર થાય છે અને તે પણ આપણા દેશ કરતાં વણા પ્રમાણમાં થાય છે એમ વર્તમાન પત્રો પરથી જણાવામાં અવિક્ષ **છે.** માટે પુનક<sup>્</sup>રથી દુરાચાર બંધ થઈ જશે અને દુરાચા<mark>ર</mark> **ષ્યંધ કરવા માટે પુન**હીસ એ ખાસ ઉપાય <mark>છે એમ માનવું એ</mark> પણ મોડી બૂલ છે. વળી પરણેલી સ્ત્રી અને પરણેલા પુરૂષે৷ એ દોષથી મુકતજ રહે છે તેઓ દુરાચાર કરતા નથી એમ કહેવામાં શું આધાર છે ? કાંઈજ નહીં. માટે ખરેખરી રીતે પાપાચરણ અટકાવવું હાેય અને સદાચરણ પળાવવું હોય તો દરેક સ્ત્રી અતે પુરૂષોને અને વિશેષ કરીને વિધવા સ્ત્રીએાને ધર્મની અંદર ભકિત જ્ઞાન અને વૈરાગ્યનું શિક્ષણ આપવું અને તે આચર્ણમાં ઉતરાવવાને કાશિશ કરવી પણ પાડ માત્ર કરતાં (શખવવું નહીં. માત્ર વાચિકત્તાનથી કાંઇ ફળ થવાનું નથી એમ વિચારશીલ દીર્ઘદર્શી પુરૂષોને જણાયા વિના રહેશ નહીં.

વિધવા વિવાહ વૈદિક છે એમ દરાવવા માટે અપાતા મંત્રાનો સત્યાર્થઃ–

उदीर्घ्व नार्य्वीभ जीवलोकं गतासुमेतमुपरोषपहि, हस्तग्राभस्य विधिषोस्तवेदं पत्युर्जनित्वमभिसंबभूथ । ऋ० । भंड० । १० । अ० २ सु० १८ मं० ८ । स्वामी द्यानंदे करेल अर्थ ।

હે વિધવા સ્ત્રી ! તું **एતં ગતાસું** આ મરી ગએલા પતિની આશા છોડીતે **રોષે** બાકી પુરૂષોમાંથી **अभिजीवलाकं** જીવતા બીજા પતિને उपैहि प्राप्त કर અने उद्दीर्घ्व એ वातने वियार अने निश्चय राज्य है નિયુક્ત પતિના સંખંધતે માટે નિયોગ થશે તે। **इह जनित्वं** આ જન્મ પામેલા બાળક એ નિયુકત **પ**ત્ચુઃ પતિના થશે અને જે તું પાતાને માટે નિયાગ કરશે તે સંતાન **તવ** તારા થશે. એવી નિર્ભયવાળા થશે.

ઉપરના મંત્રનાે ખરા અર્થ-–હે મૃતક પુરૂષના સ્ત્રી જે તે गतासुमेतमुपशेषे પ્રાણરહિત આ તારા પતિની સંમીપમાં શયન કર્યું: છે. ત્યાંથી उदीर्घ्व ઊડીને ઉભીથા અને जीवलोकं अभि एहि એટલે જીવતા પુત્રાદીકનું જે સ્થાન જે ધર તેના સન્મુખ મુખ કરી તું આ સ્થાનથી આગમન કર જે હેતુથી **हस્तग्રામસ્ય દિધિષો**ઃ તારૂં ુપાણી ગ્રહ્ણ કરવાવાળા અને ગર્ભાધાન કરવાવાળા જે પતિ છે તેના સંબંધથી પ્રાપ્ત થયેલું જે **દૃદં जनિત્વં** સ્ત્રીત્વ તેનો **अમિ મનમાં** વિચાર કરીને તું **સંવમુ**થ આ પતિના મરવા પછી પાતાના મરવાનો નિશ્ચય કરે તે હેતુથી હું કહું છું કે તુ આ સ્થાનથી ઉઠી ધરમાં જા. આ મંતની કહેવાની મતલખ એ છે કે જ્યારે સ્ત્રી રૂદન કરતી મૃત– પતિની સમીપમાં સુતી હોય ત્યારે તેને કહેવું કે ઘરમાં જઇ છાકરાં-એાની રક્ષા કર અને આ સ્થાનને છેાડ અને એજ પ્રમાણે લાેકમાં પણ વિધવા સ્ત્રીને આશ્વાસન આપવામાં આવે છે. પરંતુ સ્વામિ દયા-નંદે અત્ત પુરૂષોને ખાેડું સમજાવી પ્રતારણ કર્યું છે. વળી એવો દે**ાણ** કુપુત હોય કે જે પાેતાની વિધવા માતાને તું નાતરે જા તેમ કહેવા તૈયાર થાય અને વેદ પણ એવો ઉપદેશ કેમ કરે! નજકરે.

इमां त्वमिन्द्रमीदः सुपुत्रां सुभगां रुणु, द्शास्यां पुत्राना धेहि पतिमेकादशं कृधि । ऋग् मं १० अ. ७ सू. ८५ मं. ४५.

સ્વામી દયાનંદીય અર્થ–ઇશ્વર આત્રા આપે છે કે હે વિવા-હિત પુરૂષ ! તું આ સ્ત્રીમાં દશ સંતાન ઉત્પન્ન કર અને હે સ્ત્રી તું પણ આ પતિના ભરાંસે ન રહે કિંતુ દરા વિવાહ બીજા કરી અગિ-યાર સુધી પહેાંચ. આવેા ધિક્કારવા ચાગ્ય અર્થ કાઇપણ અહિમાન અને પ્રજાનો હિતૈષિ પુરૂષ કરેજ નહીં પણ પ્રજાને પાપાચરણમાં પ્રેરનાર મંદમતિ પુરૂપજ એવા ખાટા અર્થ કરે.

ઉપરના માંત્રેના સાચા અર્થ−**हે इंद्र** પરમૈક્ષ્યય્યુકત પરમેશ્વર આ સ્ત્રીને શુદ્ધ પુત્રવાળી આપ કરો **हે મીટ્ટવ**ઃ સર્વ પુરૂપાર્થનું સેવન કરવાવાળા જગદીશ્વર त्वं तमे इमां सुभगां कृणु आ स्त्रीने सौलाभ्यवती કरे।. અતે **ઝાસ્યાં** આસ્ત્રીમાં **દ્દરા પુત્રાનાધેદિ** દશ પુત્રાને ધારણ કરાે. અર્થાત એવું ભાગ્ય કરા કે એને દશ પુત્રો થાય. અને **एकादરાં** पार्ते कृषि અગિયારમા પતિને પણ સૌભાગ્યવાન કરો. અર્થાત દશ પુત્રાતે અને અગિયારમા પતિને છવીત કરી આ સ્ત્રીને સૌભાગ્યવતી કરાે. એ પ્રમાણે સાયણ ભાષ્ય પ્રમાણે ખરાે અર્થછે. તેને ખાેડી રીતે અર્થ કરીને સ્વામિદયાન દે પ્રજાને ખાટે રસ્તે દોરી છે.

> सामः प्रथमा विविदे गन्धर्वो विविद उत्तरः तृतीयाऽ मिन्दे पतिः तुरीयस्ते मनुष्यजाः 🕱. मे. १०

્રવામીદયાનંદ કૃત અર્થ —હવે પતિઓની સંજ્ઞા કરે છે. એમાં જે પ્રથમ વિવાહિત પતિ હોય છે. એની સોમ સંગ્રા કારણ કે તે સુકુમાર હૈાવાથી મૃદુ વગેરે ગુણ યુકત છે અને જે બીજો પતિ હાેય છે તે ગંધર્વ સંત્રક અર્થાત ભાગમાં અભિત્ર અને ત્રીજો જે નિયાગવાના પતિ હેાય છે તે અગ્નિસંત્તક અર્થાત તેજસ્વી અધિક ઉમરવાળા અને ચાથાથી દશ પર્યન્ત જે નિયુક્ત પતિ હાેય છે તે સર્વે મનુષ્ય માંત્રક કહેવાય છે કેમકે તેઓ મધ્યમ છે.

હવે આ સ્થળે પ્રથમ એ વિચારવાનું છે કે ''ચાેથાથી દશ સુધી'' એ કયા પદના અર્થ છે. <sup>શ</sup> કેમકે **તુરીય**ઃ એ પદ એકવચનાંતની સાથે સમાનાધિકરણ થવાથી **મનુષ્યત્તા**: એ પણ એકવચનજ <mark>છે. પછી ખ</mark>હુ ેકેવી રીતે થઇ શકે ? હવે ઉક્તમ ત્રના અર્થ નિરક્તમાં કહ્યો છે તે પ્રમાણે કહીયે છીએ.

દેવજાત્યુત્પન્ન સૂર્યાનામની સૂર્યની ભાર્યા આ મંત્રના ૠષિ છે અને વિવાહમાં આ મત્રના વિનિયાગ છે. તેથી વિવાહ વખત આ મત્ર ભણવાના છે. હે કન્યે પ્રથમ સૌમ્યક્રમારાવસ્થામાં તમને સામ નામના દેવતા પ્રાપ્ત થયા જયારે મનાહર અંગ પ્રત્યંગ થયાં અને મધુર સ્વર થયાે તથા યતકિંચિત અનંગથી ચિત્ત આલિંગિત થયું ત્યારે તે અવસ્થામાં વિશ્વાવસુ નામનાે ગંધર્વ પ્રાપ્ત થયેા અને હમણાં આ વિવાહ કર્મમાં તારા ત્રીજા પ<sup>ા</sup>ત અગ્નિ છે અને વિવાહ પછી મનુષ્ય તારા ચાેથા પ<sup>ા</sup>ત છે.

આ મંત્ર પછીના મંત્રના અર્થ જાણવાથી સ્પષ્ટ જણાશે કે સ્વામિ દયાન દુના કરેલ અર્થ કેવળ અસત્ય છે.

### सोमा ददद्वंधर्वीय गंधर्वी दददग्नये । रियञ्च पुत्राश्चादाः द्ग्निर्मह्ममथे। इमाम् । ऋ० म० १०

<sup>{</sup>નર્કતમાં આ મંત્રનાે અર્થ એવાે **છે** કે સૌમ્યાખ્ય દેવતા આ કન્યા**ને પ્રથમ** કુમારાવસ્થાથી **अમ્યુ**ह્મ સર્વથા સુંદર અંગવાળી કરીને વિશ્વાવસુ ગંધર્વને આપતા હોવો. અને વિશ્વાવસુ ગંધર્વ પણ એને યૌવનાધિકારથી સર્વથા સંપન્ન કરી અગ્નિને આપતા હવાે, હવે અગ્નિ દેવતા પણુ આ વિવાહ કર્મમાં એને સંસાર યુકત કરી મને એ સ્ત્રી આપતા હવા, અતે એ અગ્નિ દેવતા મને પુત તથા ધનપણ આપે. અહીં વિચાર કરા જે સામ નામના પતિ પાતે જીવતા છતાં પાતાની સ્ત્રીને ખીજા ગંધર્વ નામના પતિને કેમ આપે તેમજ ખીજો પતિ પણ ત્રીજા પતિને કેમ આપે ? નજ આપે. એબધા અર્થ અસંગત અને કર્લપત અને અસત્ય છે માટે નિરૂક્તમાંજ કહેલજઅર્થ ખંત્રે મંત્રનાે છે અને તેજ સત્ય છે. એજ મંત્રાર્થને અનુસરીને યાજ્ઞવલ્કય મુનિ કહે છે કે

#### सामः शौचं ददावासां गन्धर्वश्च शुभां गिरं । पावकः मर्व मेध्यत्वं मेध्या वै योषितो हातः॥

સાેમ દેવતા આ સ્ત્રીઓને પવિત્રતા આપે છે. ગુધર્વ દેવતા સુંદરવાણી આપે છે. અગ્નિદેવતા સર્વથા શહિ આપે છે માટે સ્ત્રીઓ પવિત્રજ છે.

વળા સ્વામી દયાન દે લોકાને સુદ્ધિપૂર્વક અસત માર્ગે દોર્યા છે. તેમણે મંત્રના એકજ પાદ આપ્યા છે अन्यमिच्छस्य सुभगे पति मत्। જ્યારે સંતાનાત્પત્તિ કરવામાં પતિ અસમર્થ થાય ત્યારે પાતાની સ્ત્રીને આત્રા આપવી કે હે સુભગે તું મારાથી અન્ય ખીજા પતિની ઇચ્છા કર. અહિં ચાલાક સ્વામિએ પુરા મંત્ર આપ્યા **નથી એજ** તેમની ચતુરાઈ છે. પરંતુ સપૂર્ણ મંત્ર નીચે પ્રમાણે છે અને તેના અર્થ તદન ઉલટોજ છે. મંત્ર:---

आघाता गच्छान् उत्तरा युगानि यत्र जामयः कृण्वन् अज्ञामि, उपबर्वृहि बृषभाय बाहुमन्यमिच्छस्व सुभगे पति मत्। ऋ. मं. १० सू. १० मं. १०

નિરકત અને દુર્ગાચાર્યીય ભાષ્યમાં આ મંત્રના અર્થ એ છે કે– યમરાજ અને યમરાજની ભગિનીના સંવાદના આ મંત્ર છે જયારે યમીએ યમને કહ્યું કે '' આપણે બન્ને મૈથુનને માટે સંગમ કરીએ " ત્યારે ધર્મરાજ યમ, એ સંગમતે કુકર્મ જાણીતે યમીતે કહેવા લાગ્યા કે

### यत्र जामयः कुण्वन् अजामि ता उतरा युगानि आगच्छन् ।

અહીં হ્યા એ નિપાત અનર્થ છે: હે ભગિની જે યુગમાં ભગિનીઓ અયાગ્ય ભાતૃસંગમ કરશે તે યુગ આગળ આવશે અર્થાત કલિયુગના અંતમાં એવા કુકર્મના પ્રચાર થશે હમણાં તાે કલિયુગના આરંભ પણ નથી. કેમકે હમણાં સુધી પ્રજા પાતપાતાના વર્ણાશ્રમ ધર્મ પર આરૂઢ છે. તેથી હું કહું છું કે અન્ય જે **વૃષમ** અન્ય ફુલોત્પન્ન યોગ્ય સમર્થ પુરૂષ તેને માટે તુ બાહુનું **ઉ**પધાન કર, પતિ થવા માટે ગમે તેટલી તું મારી પ્રાર્થના કરશે તાપણ એ કુકર્મના સ્વીકાર કદી પણ હું કરીશ નહીં માટે કહુછું કે—

अन्यमिच्छस्व सुभगे पतिं मत्- हे अलगे लगिनी भत्-મારાથી બિન્ન કાઇપણ યોગ્ય પતિનું અન્વેષણ કર.

. એ પ્રમાણે <mark>प्रांषिता धर्मकार्यार्थम् प्रतिक्ष्ये।ऽष्ट्रो नरः समाः</mark> મા મનુ વચનથી સ્વામો દયાન<sup>ા</sup> નિયોગ સિદ્ધ કર્યો છે તેપણ વંચનાજ કરી છે કારણ કે તે પહેલાના **विधाय वृति भार्यायाः** वगेरे વચનાથી સિદ્ધ થાયછે કે સ્વામિ ત્યાન દે લોકાની વચનાજ કરી છે.

विधाय वृतिं भार्यायाः प्रवसेत् कार्यवान्नरः । अवृत्तिता-कर्षिता हि स्त्री प्रदुष्येत स्थितिमत्यपि ॥ मनु अ. ९ । ७४ विधाय प्रोषिते वृत्ति जीवेन्नियममास्थिता । प्रोषिते त्ववि-धार्येव जीवेच्छिट्पैरगर्हितैः॥ ७५ ॥ प्रोषिते। धर्मकार्यार्थ प्रतिक्ष्ये।ऽष्टौ नरः समाः। विद्यार्थ षड्यशोऽर्थे वा कामार्थ त्रींस्त् वत्सरान् ॥ ७६ ॥

અર્થ - કાઇપણ કામ માટે વિદેશ જવું હાેયતા પુરૂષે પાતાની પત્નીના અન્ન, વસ્ત્ર માટે તજવીજ કરીને જવું. નહીં તો શીલવાળી પણ ≽ી ક્ષુધાથી પીડાઇને વ્યભિચારિણી થશે. ૭૪. ભાજનાદીનાે પ્રખંધ કરી પતિના વિદેશ જવા પછી સ્ત્રીતે ઉચિત છે કે નિયમમાં રહેવું અને ભાજનાદિની વ્યવસ્થા કદાચ ન કરી હોય તા પણ સુતર કાંતવા વગેરેતે৷ અનિંદ્ય ધંધાકરીને છવવું ૭૫. ધર્માર્થે જો પતિ વિદેશ ગયા હેયુયતા સ્ત્રી આઠ વર્ષ સુધી તેની વાટ જાવે અને ત્યાર પછી જો ન આવે તા માતા પિતા ગુરૂની આતાથી પતિની પાસે ચાલી જાય તેમજ વિદ્યા માટે અથવા કીર્તિનાં કાર્ય માટે પરદેશ ગયા હાય તા છ વર્ષ અને અન્ય કાેઇ કાર્ય માટે ગયાે હાેયતાે ત્રણ વર્ષ વાટ જીવે અને પછી પતિ પાસે ચાલી જાય. જોકે પતિની પાસે ચાલી જાય એ પદનું એાધકપદ આ <sup>શ</sup>લાેકમાં નથી તથાપિ **પ્રોપ્તિપત્ની અપ્ટી વર્ષાપ્યુપા** 

सीतेष्ट्वं पतिसकाशं गच्छेत् ઇત્યાદિ વસિષ્ટ વચનના અનુરોધથી આ સ્થળે પણ પતિની સમીપ જવું એ અર્થ કરવા.

હવે જાવો કે સ્વામિ દયાન દે એવો અર્થ કર્યો છે કે આઠ વર્ષ વાટ જોયા પછી સ્ત્રીએ બીજો પતિ કરી લેવો અને જ્યારે પહેલો પતિ વિદેશથી આવે ત્યારે તેને છોડી પ્રથમના પતિ પાસે જવું. આ અર્થ સ્વામિએ કયા પદનો કર્યો છે કે બસ સ્વામિ એમજ સમજયા છે કે સંસ્કૃતવિદ્યાશન્ય મૂર્ખાને જેમ સમજાવશું તેમ તેઓ ક્યુલજ કરવાના અને મારા અર્થને આકાશવાણી તુલ્ય સમજી મારા મતનેજ અન્ક-સરનારા છે.

ઉપર પ્રમાણે સ્વામિ દયાન દે જે જે વેદમ ત્રના અર્થો પુનર્વિ વાહના પ્રમાણ રૂપે અથવા નિયોગના પ્રમાણ રૂપે આપેલ છે તે બધા અર્થો પાતાના મનઃકલ્પિત અસત્યજ છે એ જણાવવા માટે ઉપરનાં થાડાં ઉદાહરણા લખ્યા છે.

ઉપરનાં કહેલાં સર્વ પ્રમાણા ઉપરથી નિશ્ચય થાય છે કે સનાતન-वैદિક ધર્મ પ્રમાણે સ્ત્રીઓને પુનર્લસ થઇ શકતું નથી કારણ કે લગ્ન વખત બાલાતા મંત્રોમાં તથા લગ્ન વિધિમાં કાઇ ઠેકાણે સ્ત્રી-ઓને કરીથી લગ્ન કરવા કહેલ નથી એમ મનુ ભગવાન સ્પષ્ટ જણાવે છે ત્યારે કાઇને એમ શંકા થાય છે કે ત્યારે પુરૂષોને પણ એક્જ વખત લગ્ન કરવાં જોઇએ તેને કરીથી લગ્ન કરવાની છુટ શા માટે હોવી જોઇએ તેમાં ધર્મશાસ્ત્રકારા શું કહે છે ? એ શંકાના સમાધાન માટે મનુ ભગવાન અધ્યાય કે. શ્લાક ૩૫ માં કહે છે કે ऋणानि त्रीण्यपाकृत्य मनो मोक्षे निवेदायेत्। अनपाकृत्य मोक्षं तु सेवमानो व्रजत्यधः॥

**દ્રિજ વર્ણે ત્રણ ઋણ (ઋષિઋણ, દેવઋણ, પિતૃૠણ** ) નિવૃત્ત કર્યા પછી માેક્ષ માર્ગમાં મનને લગાડવું એ ત્રણ ઋષ્ણ નિવૃત્ત કર્યા શિવાય માક્ષ માર્ગને સેવનાર પુરૂષનું અધઃપતન થાય છે. અર્થાત્ તેને માેસ મળતા નથી એ વચનથી તેમજ શ્રુતિ પણ કહે છે के जायमानो वै ब्राह्मणिक्सभिर्ऋणवान् जायते ब्रह्मचर्येण ऋषिभ्यो यज्ञेन देवे-ल्यः प्रजया पितुभ्यः ॥ तै. सं. ६. ३. १. ५. ७८५२ थतांत्र **પ્યાસ**ણ ત્રણ \*ઋણવાળા જન્મે છે અને તે પ્રસચર્ય પાળવાથી ઋપિ-યોના ઋણથી યજ્ઞ કરવાથી દેવોના **ઋણથી અને પ્ર**જ્ત ઉત્પન્ન કર-વાથી પિતૃૠણથી મુકત થાય છે. અને એટલા માટે પુત્ર પ્રજા ઉત્પન્ન કરી પિતૃ ઋષ્ણથી મુકત થવા માટે પુરૂષને શાસની આગ્રા હોવાથી જ્યાં સુધી પુત્ર ન હોય ત્યાં સુધી કરી પરણવાની ઘર્મશાસ્ત્ર પુરૂષને છુટ આપે છે. પણ જેઓને પુત્ર પ્રજા હાેવા છતાં ફરીયી કેવળ વિષય વાસના તૃ'ત કરવા લગ્ન કરે છે તેઓને માટે ધર્મશાસ્ત્ર લગ્ન કરવાની છુટ આપતું નથી. જેને માટે આપસ્તંબ મુનિ કહે છે કેન્

#### धर्मप्रजासंपन्ने नान्यां कुर्वीतान्यतराभावे कार्या॥

ધર્મ સંપત્તિ એટલે શ્રાૈત સ્માર્ત કર્માતુષ્ટન અને પ્રજા સંપત્તિ એટલે પુત્રવત્વ એ બે વરતુ એક સ્ત્રીવડે સિલ્લ હાય તા ખુીજ સ્ત્રી પરણવી નહીં પણ બે માંથી એકની ખામી હોય તો બીજી સ્ત્રી પરણવી અને એ પ્રમાણે યાત્રવલ્કયમુનિ પણ આચાર પ્રકરણના વિવાહ પ્રકરણમાં लोकानन्त्यं दिवः प्राप्तिः એ वाडय वर्डे જણાવે છે. એ प्रभाशे વંશના ઉચ્છેદ ન થવા દેવા માટે પુરૂષને બીજી વખત લગ્ન કરવાની છુટ ધર્મશાસકારાેએ આપી છે પણ સ્ત્રીયાેને બીજી વખત લસ કરવાની છુટ આપી નથી કારણ કે પુત્રવડે પુરૂષનાજ વંશ કહેન

યાય છે. પણ સ્ત્રીના વંશ કહેવાતા નથી તેજ કાર**ણથી** પિતાના વારસો પુત્રનેજ મ**ે છે પણ સ્ત્રી તે**ા માત્ર ખારાકી પાશાકી**નીજ** હકદાર રહે છે એમ ધર્મશા બ્રકારા કહે છે અને એજ પ્રમાણે આજે પણ ન્યાય મંદીરમાં ન્યાય અપાય છે. આપણાજ દેશમાં નહીં પણ બધા દેશામાં પ્રજા પિતાનીજ ગણાય છે. પણ માતાની ગણાતી નથી તે તે**. માત્ર**ે પાષક છે અને તેથી દરેક દેશમાં પિતૃ, પિતામહ વગેરે નામ ઉપરજ વંશો વિસ્તાર કહેવાય છે પણ માતા, માતામહી ઉપર વંશ ગણાતા નથી. એ પ્રણાણે સ્ત્રી-એાને પુત્ર ઉત્પન્ન કરવાની આગ્રા શાસ્ત્રકારોએ આપી નથી તેથી તેને ખીછ વખત પરણવાની છુટ પણ ધર્મથી થતી નથી અને એટલા માટે જે શુદ્ર વર્ગમાં કરીથી પરણે છે ત્યાં પણ કરીથી લગ્ન વિધિ થતા નથી પણ નાતરાની રીતે ધીના દાવા કરીને પરસ્પર માં જોઇને તેના ચુડલા પહેરે છે અને ચુંદડી એાઢે છે. માટે જેમને કામની વાસના હાેય તેમણે નાતરૂં કરવું એ જ યાેગ્ય છે કેમ જે લગ્ન વિધિના મંત્રોમાં ક્રીથી મંત્રો ભણવાનું કહ્યુ નથી તેમજ કન્યાનું દાન ફરીથી થઇ શકતું નથી. એ પ્રમાણે કહી આવ્યા છીએ તેથીજ શદ્ધ વર્ણમાં નાતરે જવાના રીવાજ પડ્યા છે. અને તેપણ એક જાહેર વ્યભિચાર છે.

ભગવાન મનુ મનુરમૃતિના અધ્યાય ત્રીજાના શ્લોક ૧૭૪માં કહેછે કે परदारेषु जायेते द्वौ सुतौ कुंडगोळको । पत्यौ जीवित कुंडः स्यात्मृते मर्तरि गोळकः ॥ પરश्लीमां भे प्रકारना પુત્ર ઉત્પન્ન થાય છે. એક "કુંડ" અને ખીજો "ગાલક." તેમાં પતિ જીવતા હાવા છતાં ખીજા પુરૂષથી ઉત્પન્ન થનાર પુત્ર "કુંડ" જાતિના કહે- થાય છે અને પતિ મરીજવા પછી ખીજા પુરૂષથી ઉત્પન થનાર "ગાલક" કહેવાય છે અને એ ખન્તે પુત્રો અધર્મજન્ય છે. તે

ભન્ને સવર્જી જન્ય હેાય તેાપણ અધર્મજન્ય હેાવાથી અભાજયાત્ર છે તેમજ પંકિતમાં એસવા લાયક નથી તેમજ હવ્ય કવ્યના નાર્સ કરનાર છે. એમ મનુભગવાન કહે છે. તેથી પુનર્લગ્ન અધર્મરૂપ છે અને તેથી ઉત્પન્ન થનાર પ્રજાપણ અધર્મરૂપ છે પણશુદ્ધ ધર્મ રૂપ નથી.

હિંદુ શિવાયની ખીજી પ્રજાએાની પરણવાની રીતી જુદી હેાવાથી **ને જાતીમાં કદાચ સ્ત્રીઓને ક્**રીથી લગ્ન કરવામાં દેાષ જણાતાે નહીં હાૈય, પરંતુ હિંદુએાને તાે કન્યાદાન વિધિથી લગ્ન થાય છે તેથી દાનવિધિથી પરણેલ કાઇપ**હ** સ્ત્રી કરીથી લગ્ન કરી શકે નહીં એજ સનાતન ધર્મનું રહસ્ય છે અને તેથીજ આજ પર્યંત કાઇપણ દ્વિજ વર્ણની સ્ત્રી કરીથી લગ્ન નહીં કરતાં વૈધવ્ય ધર્મ પાળીને પાતાની **છ**ંદગી પૂર્ણ કરે છે અને તેમાંજ હિંદુ પ્રજાતું ક**લ્યા**ણ અને ગૌરવ સમાયું છે. એમ સર્વ ધર્મનિષ્ઠ પુરૂષોને સફ્દવિચારથી જણાયા વિના રહેશે નહી. કારણ કે આર્ચ મહર્ષિઓ એમ માતે છે કે સર્વથા વિષય વાસના ત્યાગ કરીને ઇશ્વર પરાયણ રહેવું એજ મનુષ્ય જન્મનું મુખ્ય કત<sup>ે</sup>વ્ય <mark>છે. મા</mark>ટે પશ્ચિમની વિષયભાેગેકપ્રધાન પ્રજાનું અનુકરણ કરવું અથવા અંન્ય અનાર્ય પ્રજાતું અતુકરણ કરવું એ આર્ય **પ્ર**જાતે યાેગ્ય નધી એમ કહીને મારા લેખ સમાપ્ત કરું છું.



## સ્પૃશ્યાસ્પૃશ્ય-વિવેક

**! श्रीमंगलाचरणम् ॥** 

॥ शार्दूळिवक्रीडितम् ॥

यस्पादिश्विपदं प्रजातमित्वलं नित्यं स्वयंज्योतिषः यनैवं नित्रां सुरक्षितमहो ह्यानंदरूपेण वै । यस्मिन्नेव विकीनतासुपगतं सिचत्स्वरूपे विभौ नत्वा तं जगदीश्वरं सविनयं लेखो मया लिख्यते ॥

અર્થ: –જે નિત્ય સ્વયંજયોતિ જગદીશ્વરમાંથી આ અખિલ વિશ્વ ઉત્પન્ન થયું છે, જે આનંદસ્વરૂપ જગદીશ્વરવડે અરે ! આ અખિલ વિશ્વ આ રીતે સર્વદા સુરક્ષિત થઇ રહ્યું છે, જે વિભુ અને સચ્ચિત્સ્વરૂપ જગદીશ્વરમાંજ આ અખિલ વિશ્વ લય પામી જાયછે, તે જગદીશ્વરને સાષ્ટાંગ પ્રણિપતન કરીને હું આ લેખ લખું છું.

#### स्पृक्ष्यापृक्ष्यविचाराय भक्ष्याभक्ष्यस्वरूपिणे । नमा लग्नविवेकाय धर्म त्रयविभूषिणे ॥

શ્મૃતિકાર શ્રીછાગલેયમુનિ પાતે શક્તિના ઉપાસક હોવા છતાં પાતાના સ્મૃતિના ઉપરના મગલાચરણના સ્લાેકમાં ઇષ્ટદેવી શ્રીજગદંખાની સ્તૃતિ નહિં કરતાં તેઓએ ધર્મ ભગવાનનીજ સ્તૃતિ કરી છે. આનું કારણ માત્ર એટલુંજ છે કે ધર્મભાવના સુરક્ષિત રહેતાં ઇબ્ટિદેવ પ્રત્યેની તેમજ સદ્દવિચાર અને સદાચારની ભાવના પણ જેવીને તેવીજ સુરક્ષિત *ર*હેવાની. વળી આ મંગલ સ્તવનના <sup>શ્</sup>લાેકમાં તેમણે એવાે પણ ભાવ આણ્યો છે કે ધર્મ અતેક પ્રકારનાં આભૃષ્ણોથી અલંકૃત થયેલ છે. કિંતુ ધર્મનાં ત્રણ આભૂષણો–'' સ્પૃશ્યાસ્પૃશ્ય વિચાર", " ભક્ષ્યાભક્ષ્ય-સ્વરૂપ" તથા " લગ્નવિવેક "–મુખ્ય હેાવાથી તેઓનીજ આ ક્લાેકમાં યે<mark>ાજના કરી છે. અર્</mark>થાત ''આ સ્પૃશ્ય છે કે અસ્પૃશ્ય છે," એ સંખં<sup>ધ</sup>ી વિસ્તારપૂર્વક જેમાં વિચારાે કરવામાં આવ્યા છે, '' આ ભક્ષ્ય છે કે અભક્ષ્ય છે"–એ છે સ્વરૂપ જેનું તેમજ " લગ્ન સંખંધી જેમાં વિસ્તાર પૂર્વક (વવેચન," કર્યું છે, એવાં ત્રણ વિશિષ્ટ આભૂષણાથી સુમંડિત એવા હે ધર્મ! તતે નમસ્કાર છે; અર્થાત્ "સ્પૃશ્યાસ્પૃશ્ય" એ ધર્મતા મહાન્ અને મુખ્ય સેતુ છે, માટે તેને આ શ્લોકમાં પ્રથમ સ્થાન આપ્યું છે. આ મુખ્ય સેતુ તુડી જવાથી અર્થાત્ કે-' અસ્પૃશ્યના વિશ્વારશક્તિ હોતી નથી. એ ન્યાયે અભદ્ધ્યનું ભક્ષણ, અપેયનું

પાન આદિ અનેક અનાચારામાં પ્રવૃત્તિ થવાનીજ અને આથી "ભદ્ધા-ભદ્ધ " ને આ શ્લોકમાં દ્વિતીય સ્થાન આપેલું છે. આ રીતે સંપૂર્ણ પ્રકારે આચારભ્રષ્ટતાથી પટેલખીલ તથા ગૌરખીલના વર્ણાંતર લસદ્વારા આપણા અલૌકિક " લગ્નવિધિ " ને પરિણામે અવશ્ય મહાન્ હાનિ પહેાંચવાની અને પર્યવસાને પ્રજ્યમાં વર્ણસંકરતાની વૃદ્ધિ થવાની, એ વાત નિર્વિવાદ છે. આ રીતે ઉપરના શ્લોકનું ભાવપ્રવચન આ પુસ્તકના સુત્ર વાચકનુંદસમક્ષ નિવેદન કરી હું આ લેખ લખવાના આરંભ કર્ફાંછું.

ભારતવર્ષની સમસ્ત સુદઢ સનાતનધર્માભિમાની હિંદુપ્રજા તરફથી "સ્પૃશ્યાસ્પૃશ્ય " સંખંધી શાસ્ત્રમાં પ્રખલ પ્રમાણાપૂર્વક એક લેખ લખવાની મને સૂચના થયાથી ધર્મની અલ્પસેવા ખજાવવાનું જે કાર્ય મેં હસ્તગત કર્યું છે, તે કાર્ય-"નમઃ પતંત્યાત્મસમં પતિત્રિण"ઃ॥ આ વિશ્વમાં અનેક પ્રકારની ઉડવાની શક્તિ ધરાવનારાં પક્ષીએ છે, પરંતુ જેની જેવી શક્તિ તે શક્તિના પ્રમાણમાં તે પક્ષી આકાશમાં ઉડી શકે છે—એ ભાવાર્થ અનુસાર મારી યથામતિ તેમજ યથાશક્તિ ખજાવવા હું અત્યંત ઉતસાહપૂર્વક પ્રસ્તુત થયા છું. તેમાં જો કાઇપણ પ્રકારના દોષ નયનગાચર થાય તા શ્રીમદ્દવેદવ્યાસછના કથનાનુસાર:—

#### प्राज्ञो हि जल्पतां पुंसां श्रुत्वा वाचः शुभाशुभाः। गुणवद्वाक्यमादत्ते हंसः श्लीरमिवांभसः॥

અર્થ:-પુરૂષોથી બાલાતી ગુણુ તથા દાષ્યુકત વા**ણીને શ્ર**વણ કરીતે, હંસ જેમ નીર અને ક્ષીરના **મિશ્રશુમાંથી નીરતા પરિ**લાગ કરી ક્ષીરનુંજ ગ્રહણ કરે છે, તેમ સુગ્ર પુરૂષોએ આ **લેખમાંની દાષ**- **લુક્ત વાણીના પરિત્યાગ કરી ગુણલુક્તવાણીનુંજ** ગ્રહણ કરલું. વળી મુખ્ય વિષય પ્રારંભ કર્યાપૂર્વે વાચકવર્ગસમક્ષ મારે સ્પષ્ટ કહી દેવું •ેતેઇએ કે પ્રતિપા**દ્ય** વસ્તુની સ્તુતિ કરતાં જે કંઈ નિંદાત્મક કહેવામાં આવે તે દેષભુદ્ધિ, ઇર્ષ્યા અથવા વિરોધથી કહેવામાં આવ્યું છે. એમ નહિં માની લેવા મારૂં સર્વને નમ્ર નિવેદન છે: કારણ કે–

#### न हि निंदा निंदं निंदितं प्रवर्तते अपि तु विधेयं स्तोतुम् ॥

આ ન્યાય અનુસાર નિંદા નિંદિતવસ્તુની નિંદા કરવા પ્રવૃત્તથતી નથી, કિંતુ વિધેય વય્તુ–અર્થાત્ આપણા શુદ્ધ સનાતનવૈદિક ધર્મ તું મંડન અર્થાત્ કે સ્તુતિ કરવામાં પ્રવૃત્ત થાય છે.

પ્રથમ સનાતનવૈદિકધર્મની વ્યાખ્યા, તેનું લક્ષણ તથા સ્વરંપ વાચક્રષ્ટંદની સેવામાં નિવેદન કરવાની હું આજ્ઞા લઉ છું. પૂર્વ -મીમાંસાકાર શ્રીજેમિનિ મુનિએ એક સ્ત્રમાં ક**હ્યું** છે કે∽

#### नोवनालक्षणोऽर्थे। धर्मः ॥

અર્થ:-જે વેદનાં વિધિવચનાથી ભાગાપવર્ગસાધનસમૂહની પ્રેરણા કરે છે, એજ ધર્મતા હેતુ હાવાથી ધર્મ કહેવાય છે. વૈશેષિક-દર્શનકારે પણ કહ્યું છે કે-

#### यतोऽभ्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः॥

અર્થ:–જેનું આચરણ કરવાથી ઐહિક તથા પારલૌકિક ઉભય પ્રકારનું શ્રેય સંપાદન કરાય છે. તેનું નામ ધર્મે. ધર્મની વ્યાખ્યા કરતાં વૃદ્ધ પરાશર<u>મ</u>ુનિ પણ કહે છે કે~

#### धार्यते यत्रभावेण ब्रह्मांडं सचराचरम् । नियम्बते यतस्तस्माद्धर्म इत्यभिधीयते ॥

અર્થ:-જે ધર્મના પ્રભાવથકી આ સચરાચર પ્રક્ષાંડ ધારણ થઇ રહ્યું છે, અને જેના પ્રભાવથીજ તે નિયમમાં રહ્યું **છે**. તેથી તેનેજ ધર્મ કહેવામાં આવે છે. આ સ્મૃતિવચનના સમર્થનમાં ભગવતી શ્રુતિ પણ કહેછે કે:–

## भीषास्मात्पवते वायुर्भीषोदेति दिवाकर; । भीषास्मादग्निरिंद्रश्च मृत्युर्घावति पंचमः॥

અર્થાત્ સૂર્ય, નક્ષત્રો, ગ્રહા, તારાગણ, ચંદ્રમા, ધ્યક્ષા, વિષ્ણ, મહેશ. ઇંદ્ર. મૃત્યુ આદિ દેવતાગણ; પંચમહાભૂતો તથા અન્ય સર્વ સ્થાવરજ ગમાત્મક પદાર્થો જગન્નિય તાથી ભયત્રસ્ત અની સૃષ્ટિના આરંભથી માંડી અદ્યાપિ પર્યંત પાતપાતાનાં કાર્યાે, તેમને માત્ર એકજવખત દર્શાવી દીધેલી ધર્મમર્યાદા પ્રમાણેજ કરી રહ્યાં છે. એટલે કે તેઓએ આજ દિવસ સુધી તે તે ધર્મમર્યાદાઓનું લેશ માત્ર ઉ**લ્લંધન કર્યું નથી. અત્ર સ્થલે સાથાેસાથ** એ પણ દર્શાવી દેવાની આવશ્યકતા પ્રતીત થાય છે કે પરમેશ્વરની સમગ્ર સૃષ્ટિમાં મૃનુષ્ય-વ્યક્તિ એક અતિ સ્વચ્છંદી, વિલક્ષણ, નિરંક્શ તેમજ ઉચ્છં ખલ પ્રાણી હોવાથી તેમના પરમ કલ્યાણને અ**ર્થ**ે તેમને યાગ્ય ધર્મ-મર્યાદામાં રાખવા માટે–

#### श्रतिस्मृती ममैवाज्ञे यस्ते उद्घंच्य वर्तते। आज्ञाच्छेदी मस द्वेषीन स भक्तोन वैष्णवः ॥

અર્થ-શ્રુતિ અને સ્મૃતિ-આ ખંતે મારીજ આત્રા છે, જે પુરૂપ તે ખંન્નેમાં દર્શાવેલી ધર્મમર્યાદાએાનું ઉલ્લંઘન કરી વર્તે **છે**. તે પુરૂપ મારી આજ્ઞાના ભંગ કરનાર છે. મારા દેષી છે, મારા ભક્ત નથી તેમજ તે વૈ**ષ્થ**વ પણ નથી—પરમાત્માના સાક્ષાત કાયદા કાનુનરૂપ શ્રુતિએા, સ્મૃતિએા, પુરાણા આદિ અનેક સત્તશાસ્ત્રોની યોજના ચ્માપણા પરમ કારૂણિક પવિત્ર ત્રિકાલદર્શી ઋષિમુનિએોને કરવી પડી છે. છતાં તેઓ કાયદા કાનુતાને તાડી તેમજ ધર્મમર્વાદાઓના ભંગ કરી આગળ અને આગળ ધસ્યે જાય છે.

ધર્મના લક્ષણસંબંધે મહર્ષિ શ્રીમનુભગવાને લખ્સું છે કે:-

वेदः स्मृतिः सदाचारः स्वस्य च प्रियमात्मनः । एतचतुर्विधं प्राहुः साक्षाद्धमस्य स्रक्षणम् ॥

અર્થઃ-વેદ, સ્મૃતિ, સત્પુરૂષોના સદાચાર અને જે સદાચાર કરવાથી પાતાનું મન પ્રસન્ન થાય તે, આમ ચાર પ્રકારનું ધર્મનું સાક્ષાત્ લક્ષણ કહેલું છે

> धृतिः क्षमा दमोऽस्तेयं शौचिमिद्रियनिग्रहः। धीर्विधा सत्यमकोधो दशकं धर्मलक्षणम् ॥

અર્થઃ-ઘૃતિ, ક્ષમા, દમ, અસ્તેય, શાચ, ઇંદ્રિયનિગ્રહ, વિજ્ઞાન, વ્યક્ષવિદ્યા, સત્ય અને અક્રોધ, આ દશ ધર્મનાં લક્ષણ છે. **ધર્મના** સ્વરૂપસંખંધે શ્રીમનુભગવાન્ લખે છે કે:--

> बुषो हि भगवान्धर्मस्तस्य यः कुरूते ह्यलम् । वृषकं तं विदुर्देवास्तस्माद्धमे न लोपयेत्॥

અર્થ:-સર્વ પ્રકારની કામનાઓને આપવાવાજા ધર્મ સાક્ષાત ભગવાનનું સ્વરૂપ છે અને જે પુરૂષ ધર્મ ભગવાનના નાશ કરે છે. તેને દેવા " વ્રપભ " નામે કહે છે, માટે મનુષ્યે ધર્મના નાશ કરવા નહિં કારણ કે–

#### धर्म एव हतो हित धर्मी रक्षति रक्षितः॥

અર્થ: -ધર્મને જે આપણે હણીએ તો તે આપણને જરૂર હણે છે અને ધર્મનું જે આપણે રક્ષણ કરીએ તો તે આપણું રક્ષણ કરેછે, માટે ધર્મના નાશ નહિં થવા કેતાં ધર્મની રક્ષા માટે સમસ્ત ચાતુર્વપર્ય હિંદુપ્રજાને કટિબહ થવું જોઇએ; કારણુંકે શ્રીવિશ્વામિત્ર મુનિએ કહ્યું છે કે:--

## धर्माद्वै प्राप्यते हार्थः कामो मोक्षश्च सर्वदा। एतस्मात्कारणानित्यं धर्मासको भवेन्नरः॥

અર્થ:-ધર્મથકીજ નિત્ય અર્થ, કામ, અને મેાક્ષ-સ્વારાજ્ય પ્રાપ્ત થાય છે, તેજ કારણથી મનુષ્યે સદા ધર્માસકત રહેવું જોઈએ, વર્તમાનસમય " **ક્રાંદિસા પરમો ધર્મ:**" ॥ એ સત્રના મિષથી બૌદ- મત્તના પાખંડ અને નાસ્તિક સમયના આપણને યથાર્થ સાક્ષાત્કાર કરાવી રહ્યો છે. શ્રીમાન્ આદ્ય શંકરાચાર્યના સમયમાં-

#### धर्म ब्युन्छित्तिमिन्छतो येऽधर्मस्य प्रवर्तकाः। हतव्यास्ते दुरात्मानो देवैदैत्या ईवोल्बणाः॥

અર્થઃ–જેઓ, ધર્મના વ્યુચ્છેદ કરવાની ઇચ્છા રાખી અધર્મના પ્રદુત્તિ કરે છે, તેઓ, દેવાથી મદોન્મત્ત દૈત્યાની જેમ વધ કરવા યાગ્ય છે; એ શ્રીમદ્દવેદવ્યાસછની આત્રા અનુસાર તેમજ

#### " शस्त्रं द्विजाति।भेर्याह्यं धर्मी यत्रोपध्यते " 🛭

અર્થ:-" ધર્મ ઉપર જ્યાં ધાડ આવતી હોય ત્યાં દિ જોએ પણ શસ્ત્રો ગ્રહણ કરવાં "-એ શ્રીમનુભગવાનની આજ્ઞા અનુસાર આચા-યશ્રીએ પ્યાહ્મણોચ્માદિદ્વારા શસ્ત્રોવડે બાહ સાધુઓના તથા તેમના અસંખ્ય અનુયાયીઓના શિરચ્છેદ કરાવી બેહ્કમતના તેમજ અન્ય નાસ્તિક મતમતાંતરાેના ભારતવર્ષમાંથી સમૂલ પ્રધ્વંસ કર્યો હતાે, તાે પછી હાલના દુષ્ટ, દુર્ઘટ અને દુસ્તર કલિયુગના અતિત્રાસજનક અને હૃદયવિદારક સમયમાં ધર્મના થતા નાશ અટકાવી ધર્મરક્ષામાંટે અમે સાક્ષાત્ શસ્ત્રવિનાના હાવા છતાં-

# " वाक्रांस्त्र वै ब्राह्मणस्य तेन हन्याद्रीन्द्वजः " ॥

એ મહર્ષિ શ્રીમનુમહારાજની આગ્રા અનુસાર અમારી વાણી-રૂપી શસ્ત્રોવડે ચાલતા ધર્મવિરાધી અનાચારાના વિષ્વંસ કરવા અત્ર રથલે અમે બહુપંરકર થઇએ, તો તે અસ્થાને ગણાશે નહિં. વળી શેમાં રહેલું છે, તે શાસ્ત્રપ્રમાણેાદ્રારા તેમને દર્શાવી આપવું તથા ''<mark>વર્</mark>ળા**નાં** ब्राह्मणो गुरुः "॥ '' ચાતુર' પ્રયુ પ્રજાના ગુરૂ ધ્રાક્ષણ છે. ''

# ब्राह्मणो जायमानो हि पृथिव्यामधिजायते। ईश्वरः सर्वभूतानां धर्मकोषस्य गुप्तये ॥

અર્થ:-પ્રાહ્મણ ધર્મના ભંડારની રક્ષા કરવામાટે જન્મથીજ પૃથ્વીના અધિપતિ થઇને જન્મે છે અને સર્વ પ્રાણીઓના તે પ્રભુ છે.

> तपस्तप्तवासृजद्वह्या ब्राह्मणान्वेदगुप्तये । तप्त्यर्थे पितृदेवानां धर्मस्रकाय च ॥

અર્થઃ-પ્રકાએ વેદની રક્ષામાટે, પિતૃ તથા દેવોની તૃપ્તિ માટે તેમજ ધર્મની રક્ષામાટે તપ કરીને પ્રાદ્મણોને ઉત્પન્ન કર્યા હતા.

એ શાસ્ત્રવચના અનુસાર અમે ભ્રાક્ષણા ચારે વર્ણના ગુરૂ હેવાથી તેમજ ધ્રાક્ષણોજ ધર્મરૂપી ખજાનાના સંરક્ષકા બની આ મૃત્યુલોકમાં જન્મ ધારણ કરનારા હેવાથી ધર્મની રક્ષા નિમિત્તે તથા અધર્મના પ્રધ્વંસાથે પ્રાહ્ણેત્કમણપર્યં ત ધર્મદ્રોહી પુરૂષોને તોડીપાડવા, એ અમારૂં મુખ્ય અને ઉત્તમ કર્તવ્ય સમજી જીવિતપર્યં ત અમે અમારી આ પ્રવૃત્તિ ચાલુજ રાખીશું, એ વિષય આ પુસ્તકના વાચ-કવર્ગસમક્ષ નિવેદન કરવાની હું એનુત્રા લઉં છું.

ભારતવાસી સમક્ર હિંદુપ્રજાતે ઉત્તિના ઉચ્ચ શિખરપર પહેંા-ગાડી દેવાના કુલ દાવો ધરાવનારા હાલના સુધારકમન્યાંએ તથા તેમના શાસ્ત્રસંસ્કારહીન વ્યનુગામીઓએ વર્લાબ્રમધર્મોચિત પાતપાતાનાં શાસ્ત્રવિહિત કર્મો કરવાના તો અતિ દીર્ધસમયથયાં પરિત્યાય કરી દીધા છે એડલું જ નહિં, કિંતુ ''અસ્પૃશ્યના સ્પર્શ, અભક્ષ્યનું ભક્ષણ, અપેયનું પાન " આદિ કવલ શાસ્ત્રનિષિદ્ધ કર્મો કરવા લાગી ગયા છે; થાગી શ્રીયાત્રવલ્કયે કહ્યું છે કે:-

# विहितस्याननुष्ठानाश्चिदितस्य च सेवनात्। अनिग्रहाचेंद्रियाणां नरः पतनमृच्छिति॥

અર્થ, - શાસ્ત્રવિહિત કર્મા નહિં કરવાથી, શાસ્ત્રનિષિદ્ધ કર્મો કરવાથી તથા ઇંદ્રિયાને નિગ્રહમાં નહિં રાખવાથી મનુષ્યોના અધ:પાત-અવનીત થાય છે. શ્રીમનુમહારાજે પણ આ વિષયની પુષ્ટિમાં લખ્યું છે કે:-

## अकुर्वन्विहित कर्म निद्ति च समाचरन् । प्रसर्जादंदियार्थेषु प्रायिश्वत्तीयते नरः ॥

અર્થઃ--શાસ્ત્રવિહિત કર્મા નહિં કરનાર, શાસ્ત્રનિંદિત કર્મો કરનાર અને વિષયામાં આસકિત રાખનાર પુરૂષ પાપભાગી થાય છે. શ્રીકૃષ્ણ-પરમાત્માએ પણ કહ્યું છે કેઃ--

## यः शास्त्रविधिमुतस्त्र्य वर्तते कामकारतः । न स सिद्धिमवाशोति न सुखं न परां गतिम्॥

અર્થ: -જે પુરૂષ શાસ્ત્રિવિધિના પરિત્યાગ કરી પાતાની ઇચ્છાનુસાર વર્તે છે, અર્થાત્ શાસ્ત્રનિષિદ્ધ કર્મા કરે છે જેવાં કે અરપૃશ્યરપર્શ ઇસાદિ, તે પુરૂષ સિદ્ધિને, સુખને તેમજ ઉત્કૃષ્ટ ગતિને પામતા નથી. આ શ્રીકૃષ્ણ-પરત્માનું વચન જો સર્વથા સત્યજ હોય તા ગાંધી છે, અન્યદેશનેતાઓ અને તેમના અનુયાયોઓ ધર્મપર પાદપ્રક્ષેપ કરી શાસ્ત્રની આદ્યાએ નો ભંગ કરી રહ્યા છે, તેથી તેમને ઇપ્ટર્સિદ્ધ-સ્વરાજ્ય પ્રાપ્તિ, સુખ તથા ઉત્રતિ ત્રણે કાળમાં પ્રાપ્ત થવાનાંજ નથી, એ વાત નિર્વિવાદ છે. આ રીતે આપણા પરમપવિત્ર ત્રિકાલદ્ય ઋષિમુનિઓ—

#### पुण्यस्य फर्लामच्छंति पुण्यं नेच्छंति मानवाः । न पापफर्लामच्छंति पापं कुर्वति यस्ततः॥ श्रीव्यासः

હાકી પાકારીને ધર્માચરણરૂપી પુષ્યથી ઉત્પન્ન થનાર જે સુખ, તેનાં સાધના દર્શાવી ગયા છે, છતાં સુખની પ્રખલ ઇચ્છા રાખો પુષ્યાચરણ નહિં કરતાં દુઃખનાં સાધના જે અધર્માચરણરૂપી પાપ, તેનીજ મનુષ્યા શુહિપૂર્વકજ પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા છે, તા પછી મનુષ્યાને

પરિણામે સુખ પ્રાપ્ત નહિં થતાં દુ:ખજ પ્રાપ્ત થાય તેમાં કાંઇ શંકાજ નથી; અર્થાત ધર્મને પાદાકાંત કરી ભારતવાસી હિંદુ પ્રજાને સ્વપ્નમાં પણ સ્વરાજય, સુખ, શાંતિ, ઉન્નતિ, નિવૃત્તિ આદિ પ્રાપ્ત થનારજ નથી, એટલુંજ નહિં, કિંતુ અનેક પ્રકારની વીટંબણાએ અને દુઈશા ભાગવવાના અતિ ભયંકર પ્રસંગ આવશે, એ વાત નિ:સંશયં અર્થાત્ કે અધર્મીઓ તથા વિધર્મીઓના હાથથી થતાં નિષિદ્ધ કર્મોનું કલ ધર્મીઓને–નિરપરાધીઓને ભાગવવું પડશે, આ વિષયની પુષ્ટિમાં શ્રી વાલ્મિક રામાયણમાં લખ્યું છે કે:-

#### खलः करोति दुर्वृत्तं नूनं फलति साधुषु । द्शाननोऽहरत्सीतामभूद्वद्वो महोद्धिः ॥

અર્થ:-અધર્મી પાપાચરણ કરે છે અને તેનું ફળ સાધુ પુરૂષોને ભાગવવું પડે છે, રાવણે સીતાનું હરણરૂપી :દુરાચાર કર્યો અને તેનું ફળ એ આવ્યું કે સમુદ્રને ખંધન પ્રાપ્ત થયું. વળી શ્રી મહાભારતમાં પણ કહ્યું છે કેઃ-

# यत्र धर्मो ह्यधर्भेण सत्यं यत्रानृतेन च । हन्यते प्रेक्षमाणानां हतास्ते ह्येव पूरूषाः ॥

અર્થ:-જ્યાં પ્રેક્ષકાનાં દેખતાં અધર્મથી ધર્મના નાશ થાય છે અને અસત્યથી સત્યના નાશ થાય છે, તે પ્રેક્ષક પુરૂષો પાપના ભાગી-દાર થાય છે. માટે હાલમાં સર્વત્ર પ્રસરેલા વર્ણાશ્રમધર્મમર્યાદા છિન્ન ભિન્ન કરનાર અનાચારા સામે પ્રખલ, પ્રકટ અને પ્રચંડ વિરાધ ઉપ'સ્થત કરવામાં સ્વરાજય પ્રાપ્તિના મહાન પ્રલાભનથી મૌન,

<del>ચ્</del>યવલંખન કરી ખેસી રહેનારા ધર્માભિમાની ધર્માચાર્યો, વિદ્વાના તેમજ અન્ય સર્વ પુરૂષા શાસ્ત્રદષ્ટિએ પાપભાગી થાય છે અને તે તે અનાચારાને ઉત્તેજન આપવામાં સહાયતા કરનારી વ્યક્તિએા પણ શાસ્ત્રદ્દષ્ટિએ પૂર્ણ પ્રત્યવાયના ભાગી છે, એ વાત નિ:સંશય છે.

મુસલમાની રાજ્યપ્રસંગે મુસલમાન રાજ્યઓ તરફથી ધર્મ બ્રષ્ટ કરવા માટે થયેલા અનિર્વચનીય મહાન્ અને ધાર અત્યાચારામાંથી સુદૈવવશાત્ છૂટી નાશી જવા પામેલા આપણા ધર્મસુસ્ત પૂર્વજો માસોના માસોપર્ય ત હિંસ્ત્રકપ્રાણીઓના નિવાસવાળા ભયંકર નિર્જન અરણ્યમાં કળ, કુલ, પાંદડાં આદિ ઉપર પાેતાનું જીવન ટકાવી રાખી. તથા તાપ, શીત, જલવૃષ્ટિઆદિ અનેક આપત્તિએા સહન કરી, પર્વ-તાેની .ગુકાએામાં ગુપ્તરીતે સંતાઇ રહી પાેતાના સ્વધર્મનું રક્ષણ કરી રહ્યા હતા, કિંતુ ધર્મભ્રષ્ટ થયાજ ન હતા, તેમજ વળી તેજ મુસ-લમાની રાજ્યના અતિ ત્રાસદાયક પ્રસંગોએ, અસંત ચાકચકય-યુક્ત ખડ્ગની અતિ તેજસ્વી ધારાએોને પણ સુકામળ પુષ્પની માળાએ સમાન પાતાના કંડમાં આનંદપુર:સર આરાપણ કરી લઇ. અતિ દેદી પ્યમાન અને સુપ્રજ્વલિત અગ્નિના લાલચાળ ધગધગતા અંગારાએોને પણ શીતલ ચંદન સમાન વધાવી લઇ અને ગગનતલસ્પર્શી પર્વતાના ઉચ્ચ શિખરાેપરથી પડવાનું પણ અતિ હર્ષપૂર્વક સ્વીકારી લઇ, જે આપણા ધર્મ ચુસ્ત પૂર્વ જોએ મહાતમા શ્રીભતૃહરિ લખેછે તેમ:-

सपदि विलयमेतु राज्यलक्ष्मीरुपरि पतंत्वथवा ऋपाणधाराः। अपहरतुतरां शिरः कृतांतो मम तु मितर्न मनागपैतु धर्मात्॥

અર્થ:-રાજ્યલક્ષ્મી ભલે સત્વર નાશ પામે, મારા ઉપર ભલે

તલવારની ધારાઓ પડે, યમરાજા ભલે મારૂં મસ્તક લઇ જાય, પરંતુ મારી બુદ્ધિ ધર્મમાંથી લેશમાત્ર દૂર ન ખસો; આ ન્યાયે આપણાપૂર્વ જોએ પોતાના અમંખ્ય અમૃહ્ય દેહોની આફ્રતિઓ આપી દીધી છે; કિંતુ કદાપિકાલે ઘર્મભ્રષ્ટ થયાજ નથી. એવા આપણા ધર્મનિષ્ઠ પૂર્વજોનાં આપણે શુદ્ધ સંતાનાએ શાસ્ત્રવિહિત ધર્મની મર્યાદાએોનું લેશમાત્ર ઉલ્લ'ધન નહિ કરતાં, પવિત્ર ભારતભૂમિમાં ઉત્પન્ન થયેલ દેપહિતૈષી વ્યક્તિઓના હા**થથી ધમ**ના નાશ **થ**વા <sup>દેવા</sup>માં મન, વાણી તથા કર્મથી ઇષન્માત્ર સહાયતા નહિ આપતાં ધર્મ તો થતો નાશ અટકાવવા સારૂ સત્વર કટિબહ થવું જોઇએ; કારણકે અધર્માચરણરૂપી અવિનયનાે પ્રચાર કરનાર અને કરાવનારા ક્ષત્રિય રાજા મહારાજાએાની તેમજ તેમની સમગ્ર પ્રજાની કેવી ધાર દુદર્શા થઇ છે ? તે સંબંધમાં વેન, નહુષ, પિજ્વનના પુત્ર સુદાસ, સુમુખ અને નિમિઆદિ રાજાઓનાં ચરિતા, શ્રીમદ્દભાગવત તથા શ્રીમહ:ભારતઆદિ ગ્રંથામાંથી જરૂર સવિસ્તર વાંચી જવા હું ગ્યા પુસ્તકના સુત્ર વાચકવૃંદને સવિનય વિન્નપ્તિ કરૂં છું; આ વિષ-યના સમર્થનમાં શ્રીમનુમહારાજ લખે છે કે:-

#### वेनो विनष्टांऽविनयान्नहुषश्चेव पार्थिवः । सुदाः पैजवनश्चेव सुमुखो निमिरेव च ॥

અર્થ:-વેન, નહુષ, પિજ્વનના પુત્ર સુદાસ, સુમુખ અને નિમિ-આદિ રાજાએ અધર્માચરણરૂપી અવિનયથી પાતાની પ્રજા સહિત નાશ પામ્યા છે.

વળી નામદાર પ્લીટીશ સરકારના કેવળ અભય રાજ્યમાં ધાર્મિક વિષયમાં ક્રેષ્ઠ પણ પ્રકારનાે અળાત્કાર તથા ત્રાસ આપણને નહિ, હાેવાને લીધે, પાેતપાેતાંના ધર્મ પાળવાની સર્વ ને સંપૂર્ણ સ્વતંત્રતા હેાવા છતાં દેશકાલને વ્યર્થ નિમિત્તભૂત અને કલંકિત કરી આપણે પાતેજ **ખુદ્ધિ**પૂર્વ ક શાસ્ત્રાનિષ**દ** આચરણોમાં પ્રવિષ્ટ થઇ અધર્માચરણ કરીએ છીએ, એ કેટલું બધું ખેદજનક છે ?

" विषकुंभः सुधामुखः "॥ એ ન્યાયે સ્વરાજ્યરૂપી અમૃતની પછવાડે '' અસ્પૃશ્યના સ્પર્શ કરવા, '' એ અધાર અનાચારરૂપા દાર્ણ હાલાહલ વિષ રહેલું હેાવાયી, જેના શરીરની શિરાએ 'શિરાએામાં આપણા પૂર્વજ ઋષિમુનિએાના શુદ્ધ રકતનાે પ્રબલ પ્રવાહ અપ્રતિ– હત ગતિથી નિરંતર વહા કરે છે. તેમજ જેમને નખથી શિખાપય ત અખિલ શરીરના રામેરામમાં ધર્મામિમાનરૂપી દિવ્ય જ્યાેતિ અહનિંશ જાજવલ્યમાન થઇ રહ્યું છે, તેવા સુસ્ત ધર્માસકત પુરૂષોને તેવા પ્રકા-રનું સ્વરાજ્ય કાેઇ પણ કાળે તેમજ કાેઇ પણ પ્રકારે ઇષ્ટ હાેઈ શકેજ નહિં, એટલુંજ નહિં કિંતુ કાેઇ અન્ય પ્રભાવશાળી પુરૂષ ' અપેયનું પાન કરાવરાવી " સાક્ષાત્ કરામલકવત્ " મુકિત–સ્વારાજ્ય" અર્થાત " ત્રૈલાકચનું આધિપત્ય " અપાવવા સુસજ્જ થાય, તાે તેવા અના-ચાર કરવાથી મળનારી " મુકિત " ને પણ ઉપર દર્શાવી ગયા તેવા ચુસ્તધર્માભિમાની પુરૂષા પાદપ્રહારથીજ વધાવી લે, તેમાં ક્રાઇપણ પ્રકારે શંકા લેવાનું કારણ છેજ નહિં; કારણ કે આપણા ધર્મગ્રેપી સર્વસ્વનું હરણ અથવા હનન થઈ ગયા પછી, આપણને "મુક્તિ" પણ શા **ઉપયોગની હાેઇ શકે** ? ધર્મ રક્ષા માટે આવાજ પ્રકારની સુદઢ ભાવના સમસ્ત ભારતવાસી હિંદુપ્રજાએ ધારણ કરવી અને મહાત્મા શ્રીભાઈ હરિલખે છે તેમ—

#### विवेकभ्रष्टानां भवति विनिपातः रातमुखः ॥

અર્થ:-વિવેકભ્રષ્ટ પુરૂષોના હજારા પ્રકારે નાશ થાય છે: એ ન્યાયે ચ્યનાચારાેની પરંપરાથી વર્ણાશ્રમધર્મમર્યાદા છિન્ન**લિન દશાને પ્રાપ્ત** થતાં મળનાર '' સ્વરાજ્ય '' ની સ્વ<sup>ર</sup>નમાં પણ ઇ<sup>ટ્</sup>છા રાખવી **ન**હિં, એવી આપણા સર્વ દેશખંધુએા પ્રતિ મારી નમ્ર પ્રાર્થના છે.

શ્રીમદ્દ વેદવ્યાસજએ કહ્યું છે કેઃ—

#### आहारनिद्राभयमैथनं च सामान्यमेतत्पद्मभिनराणाम् । धर्मी हि तेषामधिको विशेषा धर्मेण हीनाः पशुभिः समानाः॥

અર્થ:-આહાર, નિદ્રા, ભય અને મૈયુન, એ પશુઓમાં તથા મનુષ્યામાં સમાન છે; પરંતુ મનુષ્યોમાં ધર્મ અધિક છે કે જે પશુઓમાં નથી. જેથી ધર્મ વિનાના મનુષ્યા પશુતુલ્ય ગણાય છે. આ <sup>શ્</sup>લાકના ભાવાર્થ અનુસાર જેમ જેમ મનુષ્યા ધર્મના પરિત્યાગ કરતા જશે. તેમ તેમ મનુષ્યોના સર્વ વ્યવહાર, પશુતુલ્ય ખનતા જાયછે અને જશે, એ વાત સર્વાં શે શાસ્ત્રસંમત હોવાથી નિઃસંશય છે અને તેમના પુનર્જન્મ પ્રખલ પાપકર્મોના પરિપાકને લીધે પાેેેેેેેેેેેેેેે અથવા પશુરાે**નિમાં થ**શે. એવાત નિર્વિવાદછે: વિષ્ણુધર્મોત્તર તથા ઉમામહેશ્વર સંવાદમાં લખ્યું છે કે:—

#### श्वपाकपुल्कसादीनां कुत्सितानामचेतसाम् । कुलेषु तेऽभिजायंते ह्यधर्मोन्नतिकारकाः॥

અર્થ:-અધર્મની ઉન્નીત કરનારા પુરૂષોના જન્મ, કુકર્મ કરનારા તેમજ **િ**વચારબુદ્ધિ વિનાના શ્વપાક, ચાંડાલ, પુલ્કસ આદિ અધમ યાે**નિમાં ચા**યછે. આથીજ કેટલાકને પાતાના આગામી જન્મ અંત્યજયાનિમાં થવાન ભાવિ સૂચન થઇ રહ્યું છે. વહારાતાતપ મુનિ પણ કહેછે કે:—

## श्वसूकरखरेाष्ट्राणां गाजाविमृगपक्षिणाम् । चांडालपुकसानां च धर्महा यानिमृच्छति॥

અર્થ:-ધર્મધાતક મનુષ્યના જન્મ, કૃતરાની, ભુંડની, ગર્દ ભની, ઉષ્ટની, ખળદની, ખકરાની, ઘેટાની, હરણની, પક્ષીની, ચાંડાલની અને પુક્કસની યોનિમાં થાયછે. આ વિષયનું સમર્થન છાંદોગ્ય ઉપનિષદની શ્રુતિ પણ સર્વાં શે કરે છે કે:—

तद्य इह रमणीयचरणा अभ्याशें। ह यत्ते रमणीयां यानिमापद्येरन् ब्राभ्रणयेर्ति वा क्षब्रिययेरानि वा वैद्ययेरानि वा । अथ य इह कपूयचरणा अभ्याशे। ह यत्ते कपूर्या यानिमापद्येरन् श्वयोनि वा सुकरयोनि वा चंडालयोनि वा॥

અર્થ:-આ લાકમાં જેઓ શાસ્ત્રવિહિત કર્માતુષ્ઠાન કરેછે, તેઓના જન્મ ઉત્તમયોતિ-પ્રાહ્મણયોતિ, ક્ષત્રિયયોતિ અથવા વૈશ્યયોતિમાં થાયછે અતે આ લાકમાં જેઓ શાસ્ત્રનિષિદ્ધ આચરણા કરેછે, તેઓના જન્મ અધમ પાપયાનિ–કુતરાનીયાનિ, ભુંડનીયોનિ અથવા ચાંડાલયોનિમાં થાયછે. શ્રીમદ્દભગવદ્દગીતામાં પણ લખ્યું છે કેઃ—

"येऽपि स्युः पापयोनयः" ॥ अर्थात् हे येऽपि पापयोनयः स्युनि-कृष्टजन्मानाऽन्त्यजाद्या भवेयुः॥ आ प्रभाशे टीक्ष करतां "पाप-ग्रानयः" તે। અર્થ નીચયોનિમાં જન્મ લેનારા અંત્યજ, ચાંડાલ, પુલ્કસ, પુક્કસ આદિ અસ્પૃશ્ય પાપી-અધમ જાતિઓ ગણાવી છે.

હવે આવી અધમ પાપયોનિમાં જન્મ ધારણ કરનાર "અંત્યજ, ત્રાંડાલ " આદિ સાથે આપણે કેવા પ્રકારના વ્યવહાર કરવા જોઇએ, તે સંખંધે શાસ્ત્રમત શું છે ? તેના આપણે વિચાર કરીએ.

कृते तु मानवा धर्मास्त्रेतायां गैातमाः स्मृताः । द्वापरे शंखलिखिताः कलौ पाराशराः स्मृताः॥

અર્થ:–સત્યયુગમાં મનુસ્મૃતિ, ત્રેતાયુગમાં ગૌતમસ્મૃતિ, દ્વાપરયુગમાં શંખ તથા લિખિતસ્મૃતિ, અને કલિયુગમાં પરાશરસ્મૃતિ પ્રમાણભૂત ગણાય છે; તો કલિયુગમાં મુખ્ય પ્રમાણભૂત મનાનારી પરાશર સ્મૃ-તિમાંજ [લખ્યું છે કે:—

युग युगद्वयं चैव त्रियुगं च चतुर्युगम् । चांडालस्तिकाद्क्यापतितानामधःक्रमात् ॥ अतः संनिधिमात्रेण सचैलं स्नानमाचरेत् । स्नात्वावलेकयेत्सूर्यमञ्जानात्स्पृशते यदि ॥

અર્થ:-પતિતથી ચાર હાય, રજસ્વલા સ્ત્રીથી આઠ હાથ, સ્તિકાસ્ત્રીથી ખાર હાથ અને ચાંડાલ-અંત્યજથી સોળ હાથ દૂર રહેવું. ઉપરની ચાર અસ્પૃશ્ય વ્યક્તિઓની માત્ર નજદીકમાંજ, સ્પર્શ ન થાય તેમ, અજાણતાં એટલે અખુદ્ધિપૂર્વક આવી જવાય, તો પણ મનુષ્યે સચૈલ સ્નાન કરવું અને અજાણતાં જો તે ચાર અસ્પૃશ્ય વ્યક્તિઓના સ્પર્શ થાય, તો સચૈલ સ્નાન કરી વિધિપૂર્વક સૂર્યનિરીક્ષણ કરીલેવું.

# स्पृष्ट्वा तान्बुद्धिपूर्व वे सचैलं जलमाविशेत् । पंचगव्याशनं ऋत्वा शुद्धये सांतपनं चरेत्॥

અર્થ:-અહિપૂર્વ ક અર્થાત્ જાણીજોઇને એમના સ્પર્શ કરીને બાહ્યશુહિ માટે સચૈલ જલમાં પ્રવેશ કરવા; તદન તર આભ્ય તર શુહિ માટે પંચગવ્ય પ્રાશન કરી સાંતપન વ્રત કરવું. મનુસ્મૃતિમાં પણ લખ્યું છે કે:—

## दिवाकीर्तिमदक्यां च पतितं स्रतिकां तथा। शवं तःस्पृष्टिनं चैव स्पृष्टा स्नानेन शुद्धयति ॥

અર્થ:–ચંડાળ, રજસ્વલા સ્ત્રી, પતિત, સુવાવડી અને શખ, **અ**ાટલાના સ્પર્શ કરનારા તથા તેના સ્પર્શ કરનારા સ્નાન કરવાથી શુદ્ધ થાય છે.

અત્યાંત વિસ્તાર ભયથકો અત્રસ્થલે અસ્પૃશ્યના સ્પર્શ કરવાના સ્પષ્ટ નિષધ કરનારાં શ્રુતિએાનાં, મનુસ્મૃતિયી આરંભી પરાશર સ્મૃતિપર્ય તની સર્વે સ્મૃતિએાનાં, પુરાણાનાં, મહાભારત, રામાયણ આદિગ્રંથાના સર્વ પ્રમાણા નહિં લખતાં એટલું ૨૪૮ લખી દર્શાવૃછ કે ચંડાલ આદિ અસ્પૃશ્ય વ્યક્તિઓના સ્પર્શ થત સર્વ શાસ્ત્રો તેના પ્રાયશ્ચિત્ત રૂપે સચૈલ સ્નાનથીજ શુદ્ધિ થાય છે. એજા સુસ્પષ્ટ દર્શાવે છે. ચંડાલ આદિ અસ્પૃશ્ય વ્યક્તિઓના સ્પર્શ કરી ખાજ્ઞ તથા આભ્યંતર શુ<sup>દ્ધિ</sup> માટે આપણા ત્રિકાદર્શા ઋષીમુનિઓએ જે પ્રાયશ્ચિત્ત કરવાનું દર્શવ્યું છે, તેમાં કેવળ સ્થૂલ–માભાત્રઅહિવાળાઓથી ન સમજાય તેલું અતિગૂઢરહસ્ય સમાએલું છે અને તે એકે અધમ પાપયાનિમાં જન્મ લેનારા ચાંડાલ આદિ અસ્પૃશ્ય વ્યક્તિઓના સ્પર્શ આદિ કરવાથી તેમનું પાપ તેમની સાથે સંયાગમાં આવનાર પુરૂષમાં રીતસર ચાલીને જાય છે: આ સંખંધે ગર્ગમુનિએ કહ્યુ છે કે:--

#### संलापस्परीनिः श्वाससहयानासनारानात् । याजनाध्यापनाद्योनात्पापं संक्रमते नृणाम् ॥

અર્થ:–ભાષણથી, સ્પર્શથી, નિ:ધાસથી, વાહનમાં સાથે બેસવાથી, સાથે ભાજન લેવાથી, યજન કરાવવાથી, અધ્યયન કરાવવાથી, અને

યાનિ સંબંધથી પ્રક્ષોનું યાપ ખીજામાં જાય છે. શ્રીપરાશરમુનિ પણ આ વિષયની પુર્ષંટ કરે છેઃ—

#### आसनात् शयनाद्यानात् संभाषात् सहभाजनात् । संक्रामंति ।हे पापानि तैलविंदारेवांभिस ॥

અર્થ:--એક આસુનપર ખેસવાથી, સાથે શયન કરવાથી, વાહનમાં સાથે ખેસવાથી, ભાષણ કરવાથી અને સાથે ભોજન કરવાથી, જલમાં જેમ તેલનું બિંદુ સર્વત્ર પ્રસરી જાય છે. તેમ પાપ બીજામાં પ્રવેશ કરે છે: અર્થાત પાપી પુરૂષોના સમાગમમાં આવતાં તેમના શરીરનાં મલિન–પાપી પરમાર્થ્થએા સત્વર ખીજાના શરીરમાં ન દેખી શકાય તેવી રીતે પ્રવેશ કરે છે અને તેમની અુહિમાં દુષ્ટ વિચારા તથા વિકારા ઉત્પન્ન કરી તેમનું વર્ત*ન* પણ દુરાચારી બનાવી **દે છે.** આ વાત સસ્ય છે કે અસસ્ય છે; તેની દઢ પ્રતીતિ કરવા માટે કાેેેએક મનુષ્યે વ્યભીચારી પુરૂષાના સમાગમમાં અમુક સમય પર્ય ત રહેવું અને તેમની ભાષણ આદિ અનેક ક્રિયાએાથી તે મતુષ્યના હૃદયમાં કામની દુષ્ટ વાસના અવશ્યમેવ પ્રદીપ્ત થશે, એમ તેને સ્વતઃ અનુભવપરથીજ જણાઇ આવશે. ઉત્તમ, મધ્યમ અને અધમ મુણ સંસર્ગથીજ પ્રાપ્ત થાય છે. એના સંબંધમાં મહાતમા શ્રીભઈ હરિએ લખ્યું છે કે:---

संतप्तायसि संस्थितस्य पयसो नामापि न बायते मुक्ताकारतया तदेव निलनीपत्रस्थितं राजते । स्वात्यां सागरशक्तिमध्यपतितं तन्मौकिकं जायते प्रायेणाधममध्यमोत्तमगुणः संसर्गतो जायते **॥** 

અર્થ:∸તપાવેલા લોઢાપર પડેલા જલના બિંદુનું નામ તૈમજ નીશાન પણ રહેતું નથી, તેજ જલનું બિંદુ જો કમલના પાંદકાપર પડ્યું હેાય તેા તે માેતીના આકાર જેવું દીપી રહેછે અને સ્વાતી નક્ષત્રમાં જો. તેજ જલનું બિંદુ છીપમાં પડ્યું <mark>હોય તો તે બિંદુ મ</mark>ાતી બની જ્યયછે; માટે ઉત્તમ, મધ્યમ અને અધમ ગુણ સંસર્ગધીજ થાયછે.

અહિં જેમ અધમ તધાવેલા લોઢાના સ્પર્શમાત્રથીજ, જલના ર્બિંદુનું નામનીશાન રહ્યુ**ં નહિં, તેમ અધમ ચાંડાલાેના સ્પર્શ**થીજ આપણું પણ પરિણામે નામ નીશાન રહેવાનું નથી, અર્થાત્ કે વર્ણાન શ્રમધર્મ નષ્ટપ્રાય થઇ જતાં. ધર્મપ્રાણ ભારતવર્ષ જગતના ઇતિહાસમાં માત્ર નામશેષ રહી જશે. કેમકે ધર્મને તિલાંજલિ આપી જે જે વિદેશી મહાન્ પ્રજાઓએ દેશાન્નતિ માટે પ્રદત્તિ કરીછે, તે તે પ્રજાઓનં આ જગતમાં નામનીશાન રહ્યું નથી, એ અત્યંત વિચારણીય વિષય ઐતિહાસિક શ્રંથાથી સર્વને સુવિદિત છે.

મહર્ષિ શ્રીમનુમહારાજ કંહે છે કેઃ—

विद्वद्भिः सेवितः सद्भिर्नित्यमद्वेषरागिभिः। हृद्येनाभ्यनुकाता या धर्मस्तं निवाधत ॥

અર્થ:-વેદ તથા શાસ્ત્રને જાણનારા અને નિત્ય રાગદેષથી રહિત એવા ધર્મનિષ્ઠ પુરૂષા જે ધર્મને પાળછે અને અંત: કર્ણથી જેતા કલ્યાણનાં સાધન તરીકે સ્વીકાર કરેછે. તેનું નામ **ધર્મ જાણ**વા અને તે ધર્મતમે સાંભળા.

આ રીતે શાસ્ત્રન, રાગદ્રેષ રહિત એવા અને યથાવિધિ શાસ્ત્ર-મર્યાદા પ્રમાણે વર્તન કરનારા આપણા નિષ્પાપ ધર્મનિષ્ઠ પૂર્વજો માત્ર ચાંડાલ–અંત્યજજાતિને નહિં, પરંતુ પાતાની રજસ્વલા અથવા સૃતિકા એવી જન્મ આપનારી માતા અને ભગિનીને પણ તેમજ મરણાશૌત્ર દશામાં પાતાની જાતને સુદ્ધાંત સૃષ્ટિના આરંબે સત્યયુગથીજ અસ્પૃશ્ય માનતા આવ્યા છે, છતાં અસ્પૃશ્યતા માનવા મનાવવામાં તિરસ્કારની ભાવના છે, એમ શાસ્ત્રસંસ્કારહીન હિંદુ પ્રજાને વ્યર્થ ભ્રમમાં નાખી અને અંત્યજોને ઉન્મત્ત ખનાવી દુધ, સમસ્ત પ્રજાજનને માત્ર નિ:સ્વા-ર્ચ વૃત્તિથીજ કેવલ પરાેપકાર ભાવે પાેતપાેતાના ઐહિક તથા પારલાૈકિક શ્રેયનાં સાધના અસાધારણ પરિશ્રમપૂર્વક શાસ્ત્રોમાં દર્શાવનારા આપણા નિર્દોષ અને પવિત્ર શાસ્ત્રપ્રણેતા ઋષિમુનિઓને સેતાન, પાખંડી અને રાક્ષસ એવા ઉપનામથી શિવ! શિવ!! શિવ!!! વિના કારણે હર્ષપૂર્વક વધાવી લેવામાં આપણે આપણી કઠોર કૃત<sup>દ્</sup>નતા અને ક્રુરતા, બુદ્ધિની લધુતા અને જડતા, વિચારાની વિષમતા, ક્ષુદ્રતા, નિર કશતા અને ઉચ્છું ખલતા, ચિતવૃત્તિની વિલક્ષણતા અને ઉન્મત્તતાં, હૃદયની દુર્ખલતા અને ક્ષુલ્લકતા, મનની મૃદ્ધતા અને મલિનતા તેમજ દુર્જનતા સીવાય ખીજાું શું દર્શાવી રહ્યા છીએ ? કારણકે અંત્યજ સ્પર્શથી સ્વરાજ્યતા પ્રાપ્ત થયું નહિં અને કાલત્રયમાં થવાનું પણ નથી, કિંતુ આથી દિનપ્રતિદિન સમગ્ર હિંદુ પ્રજામાં વિયારબ્રષ્ટતા, આચારબ્રષ્ટતા તથા ધર્મ બ્રષ્ટતા અતિ વિસ્તારમાં પ્રસરતી ગઇ. એ વાત આપણને સર્વને અનુભવ સિદ્ધ થતી જાયછે. એ અતિ મહત્વના વિષયને આ પુસ્તકદ્વારા પ્રજાજનસમક્ષ હવે સ્પષ્ટ રીતે કાેેકાેપણ પ્રકારના સંકાેેંચ-વિના સખેદ નિવેદન કરી દેવામાં મને ક્રાઇપણ રીતે દેાષપાત્ર નહિં ગણવા મારી સર્વને નમ્ર પ્રાર્થના છે.

શ્રીમદ્દ ભગવદ્દગીતામાં લખ્યું છે કે:---

#### स्वे स्वे कर्मण्यभिरतः संसिद्धिं लभते नरः॥

અર્થઃ-પુરૂષ પાતપાતાના કર્મમાં નિષ્ઠાવાળા થઈ સંસિદ્ધિને પામેછે. ચાંડાલયાેનિમાં જન્મ ધારણ કરી જો તે ચાંડાલ પાેતપાેતાનાં શાસ્ત્રવિહિત કર્મા શુદ્ધ નિષ્ઠાથી કર્યા કરે, તો તે ચાંડાલ દેહાંતે અન્ય જન્મમાં અસત શદ્રયાનિ કરતાં કંઇક દરજ્જે ઉચ્ચ એવી સત શદ્ર-ચા<mark>ેનિમાં તેના જન્મ થવાથી</mark> સ્પર્શકરવાને યાેગ્ય બની શકેછે: પરં<u>ત</u> **જો** તે ચાંડાલ તેનાથી ઉચ્ચ જાતિના સ્પર્શ કરી તેને ભ્રષ્ટ ખનાવવા રૂપ શાસ્ત્રનિષિદ્ધ આચર**થ** કરે, તાે તે ચાંડાલ દેહાંતે તે કરતાં પણ હીન યાનિમાં જન્મ લે છે. આ વિષયના સમર્થનમાં વૃદ્ધપરાશર-મુનિ લખે **છે** કે:—

#### अमत्याप्यंत्यजे। जातिमृत्कृष्टां स्पृशते यदि । देहं त्यकाविलंबेन हीनयेानि प्रयाति सः॥

અર્થ: - અંત્યજ ખુદ્ધિપૂર્વ ક પણ જો ઉત્તમજાતિના સપર્શ કરે તા મરણપછી તેના જન્મ સત્વર નિકૃષ્ટયાેનિમાં થાયછે. શ્રીછાગલેય-મૃતિ પણ લખે **છે** કે:—

# अस्पृक्ष्यः खलु चांडालः श्रेष्टवर्ण स्पृत्तेचिद् । अज्ञानादिप लेकिऽस्मिन्प्रेत्य स्थावरतां वजेत्॥

અર્થ:--અસ્પૃશ્ય ચાંડાલ આ લાેકમાં અભુદ્ધિપૂર્વક પણ જો **ઉચ્ચ વર્ણીના સ્પર્શ કરે, તા તે ચાંડાલ મરણપ**શ્ચા**ત્ સ્થાવરયાેનિમાં** જન્મ લે છે. આ શાસ્ત્રપ્રમાણાથી સિદ્ધ થાય છે કે અંત્યજોના ઉદ્ઘાર

કરવા મથી રહેલા દેશનાયકા તેમના ઉદ્ધાર કરવાને બદલે તેમની કેવલ અધાગતિ કરી રહ્યા છે. આવા પ્રકારની શાસ્ત્રીય સદ્દભાવના અત્યારે-પણ હાલની અનિષ્ઠ ઉશ્કેરણીઓથી લેશમાત્ર નહિં ઉશ્કેરાર્ષ ગયેલા તેમજ મદાન્મત્ત નહિં બની બેઠેલા અસંખ્યાત અંત્યજવર્ગમાં પ્રત્યક્ષ દષ્ટિ ગાચર થાયછે.

વળી કેટલાએક અમારી દષ્ટિએ ધૃણાપાત્ર ખનેલા શાસ્ત્રમંરકાર-હીન પુરૂષા ધર્મના યથાર્થ મર્મ જાણ્યા વિના એવા શુષ્ક કુતર્ક કરેછે કે અંત્યજો આદિ હલંકા ધંધા કરતા હોવાથી તેમને શાસ્ત્રકારાએ અસ્પ્રશ્ય ગણ્યા છે. આ તેમનું કહેવું કેવળ મિથ્યા છે; કારણ કે જે મલિન પાપી સુક્ષ્મ પરમાણુઓથી તેમના અદશ્ય લિંગદેહ ઘડાયછે. તે મલિન સુક્ષ્મ પરમાહ્યુઓ તેની આસપાસના સ્થલનું વાતાવરણ અનિષ્ટ અને અશુદ્ધ ખનાવતું હેાવાથી, તે ચાંડાલ આદિ જાતિથી દૂર રહેવાનું આપણા સુક્ષ્મદર્શી ઋષિમુનિઓએ લખ્યું છે. કલિયુગમાં અસ્પૃશ્ય વ્યક્તિઓથી અમુક અમુક માપનું અંતર રાખી ચાલવાનું શ્રીપરાશરમુનિએ જે લખ્યું છે, તેનું એક બીજાું કારણ એ છે કે પુરૂષોમાં શાસ્ત્રવિદ્વિતકર્મોના લાેપ થવાથી. પુષ્ય **બહુજ એા**છા અંશમાં તેમનામાં હાેયછે, એટલુંજ નહિં કિંતુ અનાચારાની પ્રવૃત્તિ અધિક હાેવાથી, તેમનામાં પાપ અધિક અ શમાં હાયછે. જેથી અસ્પૃશ્ય વ્યક્તિઓના મલિન સુક્ષ્મ પરમાણુઓ ત્તેમનામાં સત્વર પ્રવેશ કરી તેમને સર્વાંશે ભ્રષ્ટ બનાવી દેછે. વળી વિશેષમાં હાલમાં પ્લેગ, કાલેરા, ઈન્ફલુએ ઝા આદિ દુષ્ટ ચેપી રાગાનાં પરમાણુઓ સ્યૂલદરિએ નહિં જોઈ શકાય તેવી રીતે, એક પુરુષમાંથી બીજા પુરૂષમાં જાયછે. તે બાબતના સર્વેને વર્ષાનાં વર્ષા **થ**યાં પ્રત્યક્ષ

અનુભવ થઇ રહેલ હોવાથી, તે સંખંધી વિશેષ ચર્ચા કરવાની આવ-શ્યકના રહેતી નથી. આ વિષયની પુષ્ટિ આપણે આયુવે દ પણ કરી રહેલછે:-

> प्रसंगाद्वात्रसंस्पर्शान्तिःश्वासात्सहभाजनात् । एकशय्यासनाचापि वस्त्रमात्यानुरुपनात् ॥ कंड्रकुष्ठोपदंशाश्च भूतोन्मादवणज्वराः । औपसर्गिकरागाश्च संकामति नरान्नरम् ॥

અર્થ:-પ્રસંગથી, શરીર સ્પર્શથી, નિઃશ્વાસથી, સહભોજનથી, એક શય્યામાં સુવાથી, એક આસને ખેસવાથી, વસ્ત્રધારણ કરવાથી, પુષ્પમાલાથી, લેપથી ખસ, કુષ્ડ, ઉપદંશ, ભૂતોન્માદ, ત્રણ અને જ્વર આદિ સંસર્ગથી થનારા રાગા એકના શરીરમાંથી ખીજ નાશરીરમાં પ્રવેશ કરેછે.

આ રીતે શાસ્ત્રદર્શએ પાપ પણ સ્પર્શમાત્રથીજ સંક્રમણ કરેછે, એ વાત પણ આપણે નિર્વિવાદરીતે માનવીજ પડશે. યદ્યપિ સનાતત- ધર્મનું પ્રતિપાદન કરનારાં આપણાં સર્વ શાસ્ત્રો—"અસ્પૃશ્યતા સ્પર્શ કરવાના સુરપષ્ટ રીતે સર્વાં શમાં નિષેધ કરેછે," તથાપિ અસ્પૃશ્ય વ્યક્તિઓના સ્પર્શ કરવા કરાવવામાં અસદાગ્રહ રાખવા, એ માત્ર ખુદ્ધિનાજ ભ્રમ છે. એ વાત પણ નિ:શંકરીતે સર્વને સુવિદ્યાત છે કે આ નીચ પ્રવૃત્તિ આપણા સામાન્ય લાકવ્યવહારના પણ સર્વાં શે વિરૃદ્ધ છે, જેથી તે સંખંધે પણ કંઇ વિશેષ મર્ચાની આવશ્યકતા નથી. યાગી શ્રીયાદ્યવદ્ધયે પણ કહ્યું છે કે:—

# अस्वार्थे लाकविद्विष्टं धार्यमप्याचरेन तु ॥

અર્થ:-ધર્માચરણ પણ જો લોકદિષ્ટએ નિંદાપાત્ર હોય, તો તે કરવું નહિં, કારણકે તે ઉત્તમ ગતિને આપતું નથી. તા પછી અધર્મા ચરણ તો સર્વાં શે લાકવ્યવહાર વિરુદ્ધ હાઇ, કરવાનું શેનુંજ હાય ક નીતિશાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે કે:—

#### यद्यपि शुद्धं लेकिबिह्दं मा करणीय मा चरणीयम्॥

અર્થ: -શુદ્ધ કાર્ય પણ જો તે લાકિવરૃદ્ધ હાય, તા તે કરવું નહિં તેમજ આચરવું નહિં. વળા અત્ર સ્થલે એક મહત્વની બાબત દર્શાવ• વાની આત્રા લઉ છું કે કાશીક્ષેત્રમાં એક દિવસે શ્રીમાન્ આદ્ય શંક• ધાયાર્ય આન્હિક કર્મ કરવાની ઇચ્છાથી પાતાના શિષ્યા સહિત ગંગા નદીપર જતા હતા તેવામાં:—

## सेांऽत्यजं पथि निरीक्ष्य चतुर्भिर्भीषणैः श्वभिरनुदुतमारात्। गच्छ दूर्रामित तं निजगाद प्रत्युवाच च स शंकरमेनम्॥

અર્થ:—માર્ગમાં શ્રીશંકરાચાયે ચાર ભયાનક કુતરાઓથી ઘેરા-એલા ચાંડાલને જોઇ ને તેમણે સ્પષ્ટ કહ્યું કે "અરે ચાંડાલ, દૂરજા." શ્રીશંકરાચાર્ય જેવા અદૈત માર્ગના પ્રવર્તક તેમજ <del>પ્રહ</del>ાતાની પ્રુર્ય પણ-

## लेकसंग्रहमेवापि संपर्यन्कर्तुमर्हसि ॥

અર્થઃ–લાકસંગ્રહને વિચારીને પણ તું કર્મ કરવાનેજ યાગ્યછે,તેમજ

#### यद्यदाचर्रात श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरा जनः॥

અર્થ:–શ્રેષ્ઠ પુરૂપ જે જે કર્મને કરેછે, તે તે કર્મનેજ બીજાં માણુસ કરેછે;–એ ન્યાયે અર્થાત્ કે અન્ય અજ્ઞાની પુરૂષોને–''અંત્યજો અસ્પૃશ્ય છે," એવા દર્શાંત ખેસાડવા માઢે ઉપર પ્રમાણે ચાંડાલને દૂર

ખસવાનું કહ્યું હતું. વળી ધર્મશાસ્ત્રની દષ્ટિએ જોતાં–''અસ્પૃશ્યતા સ્પર્શ• કરવો," એ મહાન અધર્મ સ્વરાજ્યપ્રાપ્તિના માર્ગમાં અનેક પ્રકારનાં 

**૭૫૨ દર્શાવી ગયા તે પ્રમાણે શાસ્ત્રપ્રમાણે**, શાસ્ત્રાનુકૂલ યુક્તિએ। તેમજ લાેકવ્યવહાર– આ ત્રણે ખાખતા અસ્પૃશ્યના સ્પર્શ કરાવનારી દ્રાત્રહીપ્રવૃત્તિની કેવલ વિરૂદ્ધ હેાવાથી, આ પ્રવૃત્તિને નીચ કહેવામાં આવીછે. વળી આ પ્રવૃત્તિ નીચ છે, એ ખાબત આપણે પદ્મપુરાણના શ્લાેકથા સિદ્ધ કરીશઃ—

#### वजत्यधः प्रयात्युचैर्नरः स्वैरेव चेष्टितैः । अधः कूपस्य खनकः अर्ध्वे प्रासादकारकः॥

અથ:-મનુષ્ય પાતપાતાનીજ ચેષ્ટાઓથી નીચે જાયછે અથવાતા ઉંચે જાયછે, કુવાના ખાદનાર તેનાંજ કાર્યોથી નીચે જતા જાયછે અને મહેલના ચર્ચનાર તેનાંજ કાર્યોથી ઉંચે જતા જાયછે. આના ભાવ એવા છે કે ઉત્તમાત્તમ પ્રકારના આદર્શો છે જેના, એવા આપણા પરમુપવિત્ર ત્રિકાલત્ત ઋષિમુનિએાનાં જેવાં આપણાં ચરિતા આપ**ણે** ખનાવવા પ્રવૃત્તિ કરતા હેાઇએ, તેા આપણી પ્રવૃત્તિ ઉત્તમજ છે, એમ સર્વ ક્રાઈ કહી શકે: પરંતુ નીચ પાપયાનિમાં જન્મ લેનારા અંત્યજોને <mark>બેટી અંત્યજ બનવા બનાવવાની આપણી પ્રવૃત્તિ હોવાથી</mark> તે પ્રવૃત્તિ પૂર્ણારો નીચજ છે, એ વાત સર્વ કાઇ વિના વિલંખે સ્વી-કારી લે તેમ છે.

વસ્તુસ્થિતિ ઉપર પ્રમાણે સસ્પષ્ટ રીતે વિશ્વમાન હોવા છતાં, નિરક્ષરા તા તેમને શાસ્ત્રનાન નહિં હાવાંથી અનેક પ્રકારની કુત્સિત શંકાએે ઉઠાવે તેમાં કાંઇ અધ્યર્થ નથી; કિંતુ વિપરીતભાવને પ્રાપ્ત થયેલા સાક્ષરો, દેશનેતાએાના અભિપ્રાયોને વ્ય**ર્થ** તેમજ અસત્ય અનુ-માદન આપવા તથા તેમની પ્રસન્નતા **પ્રા**પ્ત કરવા માટે ઇત**સ્તત:શાસ્ત્ર**-પ્રમાણો ખાળા કાઢી સિદ્ધ કરવા લાગી ગયાછે <mark>કે હાલના દેશકાલાનુસાર</mark> જે જે વ્યવહારા તથા અનાચારાની પ્રવૃત્તિ ચાલી રહીછે, તે સંખ્ધે આપણા શાસ્ત્રકારા પ્રથમથીજ લખી ગયાછે, માટે તે સામે પ્રતિવાદ ઉપસ્થિત કરવા, એ કાઇપણ પ્રકારે ઉચિત નથી.

કેટલાક સાક્ષરા નીચેના ધ્લાેકનું પ્રમાણ આપી સિદ્ધ કરેછે કે હાલના દેશકાલમાં અસ્પૃશ્યના સ્પર્શ કરવાની જે પ્રવૃત્તિ ચાલી રહીછે. તેમાં કાેેે પણ પ્રકારના બાધ નથીઃ—

# <sup>ै</sup>तीर्थे विवाहे यात्रायां संप्रामे देशविप्लवे । नगरप्रामदाहे च स्पृष्टास्पृष्टिर्न विद्यते ॥ अत्रिः

અર્થઃ–તીર્થમાં, વિવાહમાં, યાત્રામાં, સંપ્રામમાં, દેશવિપ્લવમાં, તથા નગર અથવા ગામના દાર્હપ્રસંગે સ્પૃશ્યાસ્પૃક્ષ્ય દોષ મનાતો નથી. પાતપાતાની સ્વતંત્ર અને સ્વચ્છંદી કલ્પના પ્રમાણે **હાલમાં "દે**શ-વિલ્પવ " છે એમ આપહર્મ માની લઇ ઉપરના શ્લોક પ્રમાણ તરીકે શાેધી કાઢી લખી દેવામાં આવ્યો છે; પરંતુ ''દેશવિપ્લવ" ના અર્થ– ''શત્રુઓ તરફથી દેશસંહારમાટે દેશપર થતું આક્રમણ–હલ્લાે"–એમછે અને આવા બીષણ પ્રસંગે સર્વ મનુષ્યા પાતપાતાના પ્રાણત્રાણમાટે સત્વર પોતાના દેશમાંથી ભાગી નાસી જતાં અસ્પશ્ય જાતિઓ સાથે અજાણે સ્પર્શ થઈ જવાના સંભવ છે, તા તેવા આપત્પ્રસંગે અસ્પૃ-મ્યરપર્શદાષ મનાતા નથી; કિંતુઆવા આપત્પ્રસંગાએ પણ અસ્પૃશ્ય વ્યક્તિઓના જે સાક્ષાત ભુદ્ધિપૂર્વક સ્પર્શ થઇ જયતા તે સ્પર્શ દેશ મનાય છે. ઉપર દર્શાવ્યા પ્રમાણે હાલમાં ''દેશવિપ્લવ" નહિં હેાવા છતાં સ્મૃતિપ્રમાણ આપી જનસમાજમાં ભ્રમ ઉત્પન્ન કરવાે. એ ક્રાઈ રીતે <del>યુક્ત</del> ગણાય **નહિં. આ**વા અનિષ્ટ વિચારાેના સર્વત્ર પ્રચાર કરીદેવાથી **હાલમાં કાેઇપણ** પ્રકારનાે આપત્કાલ નહિં હાેવા છતાં અસંખ્ય મનુષ્યાે અને તજ્જન્ય પ્રાયશ્ચિત્તના બોક્તા શાસ્ત્રપ્રમાણા આપ્રનારા પાેતેજ છે. **ઉપર દર્શાવી ગયા તે પ્રમા**ણે વર્તમાન િયતિ એ શાસ્ત્રોક્ત રીતિથી આપહર્મ છેજ નહિં, એ વાત સ્વતઃસિદ્ધ છે.

વળી કાઇએક સાહ્યરે અંગિરાસ્ધૃતિનું પ્રમાણ આપી એમ સિદ્ધ કર્યું છે કે અસ્પૃશ્ય વ્યક્તિએાના સ્પર્શ થતાં આચમનથીજ શુદ્ધિ થઇ **જાયછે.** તા પછી:—

#### दिवाकीर्तिमुद्कयां च पतितं स्तिकां तथा। शबसंस्पर्शने चैव स्पृष्टा स्नानेन शुद्धयति ॥ अंगिराः

અર્થ:-ચાંડાલ, રજસ્વલા, પતિત, સતિકા તથા શળના સ્પર્શ કરીતે સ્તાનથી શુદ્ધિ થાયછે. આ રીતે એકજ અંગિરા ૠષિનાં પ્રમાણવચનામાં '' વદતા વ્યાધાતદેષ " આવી જાયછે, માટે ચાંડાલ આદિ અસ્પૃશ્ય વ્યક્તિઓના સ્પર્શ કરી કેવલ આચમનથીજ શહિ થતી નથી, પરંતુ સ્નાનથીજ શુદ્ધિ થાયછે, એ વાત નિર્વિવાદ છે. અત્રસ્થલે એ પણ દર્શાવવું પડે છે કે નામદાર ધ્યીટીશ સરકાર તરક્યી ધર્માવિષયમાં આપણને કાઇપણ પ્રકારના ત્રાસ નહિં હાવાયા ઇંગ્રેજી રાજ્ય મુસલમાની રાજ્ય કરતાં હજાર દરજ્જે સારૂં અને નિર્ભય છે,

એમ સર્વ કાઇ ત્વીકારી લેશે. આગગાડીમાં હાલમાં વટાળ મનાતો નથી ઇત્યાદ આંનષ્ટ વિચારા પ્રસરાવી મનુષ્યાને બ્રષ્ટ ખનાવવાની નિંદાપાત્ર પ્રવૃત્તિઓ ચાલી રહીછે. આગગાડીમાં ખેસી ઇંદ્રિયાને નિત્રહમાં નહિ રાખતાં દુર્વ્યસનાને આધીન થઇ ઇરાની હાેટલાની ચા વીગેરે અપેયનું પાન તેમજ અભક્ષ્યનું ભક્ષણ આપણે પાતેજ ભુહિપૂર્વક કરી લઇએ અને તેના મિથ્યા આરાપ—''હાલમાં અંગ્રેજ રાજ્ય એજ માડી આપત્તિ છે," એમ લખી કાઢી હાલના દેશકાલ ઉપર મુકીએ, એના કરતાં ખીજું શાકકારક શું હાેઇ શંક ? આ પુસ્તકના સુત્રવાચકવૃંદને એ પણ જણાવવાની આત્રા લઉંઘું કે હાલમાં પણ એવા અસંખ્ય સ્નાતક—આચારનિષ્ઠ પુરૃષા વિદ્યમાન છે કે જેઓ ટ્રેનમાં જલપાન સુહાંત કરતા નથી તો પછી અન્ય પેય અને ખાદ્ય પદાર્થીનું તો કહેવુંજ શું ???

વળા વર્ત માન સ્થિતિ એ મહાન આપત્કાલના પ્રસંગ છે, એમ સ્વતઃ માની લઇ અભક્ષ્યભક્ષણ આદિની પુષ્ટિમાં કે.ઇએક સાક્ષર નીચેનાં મનુસ્ષ્ટતિનાં પ્રમાણા આપી લખેછે કેઃ—

#### श्वमांसमिच्छ्यार्तोऽतुं धर्माधर्मविचक्षणः । प्राणानां परिरक्षार्थं वामदेवा न लिप्तवान् ॥

અર્થ:-ધર્મને તથા અધર્મને જાણુનારા વામદેવઋષિ ક્ષુધાથી પીડાવા લાગ્યા ત્યારે તેણે પ્રાણાની રક્ષા કરવા માટે કૃતરાનું માંસ ખાવાની ઇચ્છા કરી હતી, પરંતુ તેને પાપ લાગ્યું ન હતું.

#### क्षुघार्तश्चात्तुमभ्यागाद्विभ्वामित्रः श्वजाघनीम् चंडालहस्तादादाय घर्माधर्मविचक्षणः ॥

અર્થ:-ધર્મ તથા અધર્મને જાણવામાં કુશળ એવા વિધામિત્ર જ્યારે ક્ષુધાથી પીડાવા લાગ્યા, ત્યારે તે ચાંડાળના હાથમાંથી કતરાની જંધા છીનવી લઇ ખાવાને તૈયાર થયા હતા. તેા આ સંબંધે લખવાનું કે:–

#### अनुष्ठितं तु यदैवैर्झनिभियंदनुष्ठितम् । नानुष्ठेयं मनुष्यैस्तद्कं कर्म समाचरेत्॥ बौधायनः

અર્થ:-દેવાએ આચરેલું તેમજ ઋષિમૃનિઓએ આચરેલું મન-ખોએ કરવું નહિ; કિંતુ તેઓએ જે કહ્યું હાય તે કરવું; કારણ કે ઉપ્રતપશ્ચરણના પ્રભાવથી તે તે આપત્પ્રસંગાએ થઈ ગયેલ પાપન નિવારણ કરવાનું અદ્દભુત સામર્થ્ય તે દેવામાં તથા ઋષિમુનિએામાં હતું અને અન્ય મનુષ્યોમાં લેશમાત્ર તે શક્તિ નહિં હાવાથી મનુષ્યોએ ઋષિમુનિઓના આચરણનું અનુકરણ કરવું નહિં. વળી પ્રાણાત્ક્રમણ થવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતાં ઇતરતતઃ અન્ન પ્રાપ્ત કરી લઈ જીવન-ધારણ કરી રાખવાથી ઋષિમુનિઓ પાતાનું આત્મશ્રેય તેમજ જન-સમાજતું પણ એહિક તથા પારલોકિક કલ્યાણ કરતા; કિંતુ સામાન્ય મનુષ્યનું જીવન ઉપરાક્ત રીતે ટેકી રહેવાથી પાતે આચારભ્રષ્ટ ખનતાં અન્ય અતેકતે પણ અચારભ્રષ્ટ ખેતાવે છે, જેથી સામાન્ય મનુષ્યે આપત્કાલમાં પણ આચારતા પરિત્યાગ કરવાજ નહિં. કારણ કે ધર્મા-ચર**ણુમાં આ**પત્કાલ એ મનુષ્યવૃત્તિની પ્રધાન અને મુખ્ય કસોટી દ્વાવાથી ઉત્તમ પુરૂષે આપત્કાલમાં પણ ત્રાણાત્ક્રમણપર્યં ત ધર્મભાવ-નાને લેશમાત્ર શિથિલ થવા દેવી નહિં. આ વિષયની પુષ્ટિમાં એક સમર્થ સભાવિતકાર લખે છે કેઃ—

# घृष्ठं घृष्टं पुनरपि पुनश्चंदनं चारुगंधम्

# छिन्नं छिन्नं पुनरपि पुनः स्वादु चैवेश्चुकांडम् । दग्धं दग्धं पुनर्राप पुनः कांचनं कांतवर्णम् न प्राणांते प्रकृतिविकृतिर्जायते चात्तमानाम् ॥

ંઅર્થ:--ચંદનને પુનઃ પુનઃ ધુનવાથી તે વિશેષ સુગધ આપતું જ્યયછે, શેરડીને પુન: પુન: છેદવાથી તે સ્વાદિષ્ઠ ખનતી જાયછે અને સુવર્ણને પુનઃ પુનઃ અગ્નિમાં નાખવાયી તેના વર્ણ અતિ સુંદર બનતા જાયછે, આ**થી** સિદ્ધ થાયછે કે ઉત્તમ વસ્તુઓને વારંવાર આપત્કાલ પ્રાપ્ત થયા છતાં તેમની પ્રકૃતિ તે તે આપત્પ્રસંગોએ મરજાપર્વ ત પણ કરાપિ વિકૃતિને પ્રાપ્ત થતી નથી, એટલુંજ નહિં કિંતુ પૂર્વની પ્રકૃત દશા કરતાં ઉત્તરાત્તર અતિ ઉત્કૃષ્ટ રિયત ધારણ કરતી જાયછે.

વળી દશદશહજાર મનુષ્યાની મેદિની વચ્ચે સનાતનધર્મનાં જાહેર ભાષણો આપનાર કાઇએક સાક્ષરે તાઃ—

# करारविदेन पदारविदं मुखारविदे विनिवेशयंतम् ॥

ં અર્થઃ-''હસ્તકમલવહે મુખક્રમલમાં ચરણક્રમલને દાખલ કરતા,"– આ બાલમુક દેના સ્વરૂપના આવતે સચવનારા <sup>શ્</sup>લાકતે (ब्राह्मणाऽस्य मखमासीत-परभात्भानुं भुभाके धाला ते) धालाधेना तथा (पद्भयां शुद्धो अजायत-પરમાતમાના પાદરૂષ જે શ્રદ ભંગી) તે ભંગીના યોગ અથવા એકતા સ્**ચવવારૂપે જાહેર<sup>ુ</sup> સભામાં ધટાવી દઇ** શાસ્ત્ર-પ્રમાણોના અર્થોના અનર્થો કરી જનસમૃદ્ધમાં વૃથાબ્રમ ઉત્પન્ન કરી દીધોછે.

વળા ગાંધીજીને પ્યાક્ષણાપ્રત્યે પરિપૂર્ણ તિરસ્કાર તથા અવમાન-બુદ્ધિ હોવાથી તેમજ અંત્યજ–દેડાએા તેમને પ્રાણથીપણ અધિકપ્રિય

હેાવાથી, ''એક વૈષ્ણવ ભક્ત અત્યજ (ઢેંઢ) એક નાસ્તિક પ્રાક્ષણ કરતાં શ્રેષ્ઠ છે," એમ શ્રીમદ્ ભાગવતપુરાણના નીચેના શ્લાકનું પ્રમાણ આપી એક સાક્ષર સિદ્ધ કરેછે કેઃ—

## विप्राद्विषड्गुणय्तादरार्वेदनाभपादारार्वेद्विमुखाच्छ्वपर्च वरिष्ठम्। मन्ये तद्गितमने।वचनेहितार्थप्राणं पुनाति संकुछं न तु भूरिमानः ॥

અર્થ:-ભલે પ્રાહ્મણ જાતના અને વળા તેમાં ઉપર કહેલા-(ધન, ઉત્તમકુળમાં જન્મ, રૂપ, તપ, પંડિતપણું ઇંડિઓની નિપુણતા, કાંતિ, પ્રતાપ, ખળ, ઉદ્યમ, અહિ અને અષ્ટાંગયાેગ) બારગુણાથી સંપન્ન હાેય, તાપણ જે ભગવાનના ચરણારવિંદથી વિમુખ દ્રાય, તેના કરતાં જે ચાંડાળ જાતના છતાં પણ પાતાના મન, વચન, કર્મ, ધન અને પ્રાણને ભગવાનમાં અર્પણ કરી રહ્યો હોય, તેને શ્રેષ્ઠ માનુંછું; ક્રેમકે એવા ચાંડાળ સધળા કુળને પવિત્ર કરેછે અને ધણા ગર્વવાના ધ્યાક્ષણ તા પાેતાને પણ પવિત્ર કરી શકતાે નથી. ભક્તિનું ગૌરવ અને માહાત્મ્ય દર્શાવનાર આ વચન ભક્તશિરામણિ શ્રીપ્રલ્હાદ શ્રીનૃર્સિંહભગવાનના પ્રચંડ ક્રાપ શાંત કરવા સારૂ ખાલેલ છે, જેને શાસ્ત્રકારા અર્થવાદ વાક્ય માનેછે, જેથી તે કેાઇપણ સ્થાને પ્રમાણભૂત ગણી શકાયજ નહિં જે અસ્પૃશ્ય—અંત્યજ જાતિને આજ સ્પૃશ્ય માનવા મનાવવાના <sub>કેટલા</sub>એક દેશનેતાએા ભગીરથ પ્રયત્ના કરી રહ્યાછે, તે ભારત**વર્ષ**ની સમસ્ત અંત્યજન્મતિમાંથી એક પણ અંત્યજ વ્યક્તિ ઉપર દર્શાવેલ ગુજાવાળા અત્યજની ત્રજુનામાં આવી શકશે ખરી ? ઉપરતું શ્લોક-પ્રમાસ આપનાર સાક્ષરસમક્ષ આ પ્રશ્ન મુકતાં તેના પ્રત્યુત્તર સુરપષ્ટ રીતે નકારમાંજ આવશે, એ વાત નિઃસંશય છે; તેમ છતાં અંત્યજ-

રપર્શ સંબંધે જનસમાજને વૃથા બ્રમમાં નાખવા જે તે પ્રમાણા લખી નાખવામાં તે તે સાક્ષરાની ઇશ્વરને ત્યાં કેટલીબધી જવાબદારી રહેછે ! ત્રેનું તેમને ગ્રાનજ રહેતું નથી. એ પણ અત્યંત ખેદની વાત છે.

શ્રીમદ્દ ભાગવતપુરાણના કર્તા શ્રીવેદત્યાસજી પાતેજ પ્રાદ્મણોની શ્રેષ્ટતા અને મહતા માટે લખે છે કે:—

> नन्वस्य ब्राह्मणा राजन्कृष्णस्य जगदात्मनः । पुनंतः पादरजसा त्रिलोकीं देवतं महत्॥

અર્થ:-હે રાજન ! ત્રૈલાક્યને પાતાના પાદરજથી પવિત્ર કરનારા **પ્રાહ્મણો. વિશ્વના આત્મારૂપ આ શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્માનું ખરેખર મહાન્** <sup>દૈ</sup>વત છે. માટે પ્યાક્ષણ આરિતક હોય અથવા નાસ્તિક **હો**ય તે**ા** પણ ત્રીકૃષ્ણનું પરમ દૈવત હોવાયી શ્રદ્ગતિશદ્ધ—દેઢ કરતાં સર્વથા તથા સર્વદા શ્રેષ્ઠજ છે.

વળી એક સાક્ષર તા દેશકાલાનુસાર આચારવિધિઓને ઋતુ પ્રમાણે **ખદલાતા પાશાકની પેઠે ખદલવાના આપણને સદ્દબોધ આપી રહ્યા**છે. પણ ''कलो पाराशराः स्मृताः' ॥ કલિયુગમાં પરાશરસ્પૃતિમાં દર્શા-વેલા આચારાનું પરિપાલન કરવું. એવી સ્પષ્ટ આજ્ઞા છે, કારણ કે દેશકાલાનુસાર જ પરાશરમુનિએ તે સ્મૃતિમાં અ!ચારાનું નિરૂપણ કર્યું છે. જેથી તે તે આચારાતે ખલ્લવાના અધિકાર કાઇને હાઇ શંકેજ નહિં. છતાં દેશકાલાનુસાર આચારવિધિઓને આપણે સ્વચ્છ**ં**દે (બદલતા રહીશું, ત્તા ભવિષ્યમાં સર્વત્ર આચારભ્રષ્ટતા પ્રસરતાં પ્રસરતાં એક પ્રસંગ એવા આવશે કે જ્યારે ભારતવર્ષના વણાખરા ભાગામાં મ**દ્ય**પાન, માંસ-

ભક્ષણ , વ્યભિચાર આદિ ધાર અનાચારાના પ્રચાર થશે. ત્યારે મનુ-સ્મૃતિના પ્રમાણથી એવું પણ સિદ્ધ કરી આપનાત સાક્ષરો દેશકાલા-નુસાર નીકળી આવશે કે:-

#### न मांसभक्षणे देखो न मद्ये न च मैथुने ॥

અર્થ:-માંસ ભક્ષણ કરવામાં, મદ્યપાનકરવામાં અને વ્યભિચાર કરવામાં પાપ નથી.

કાેઇએક સાક્ષર દેશનેતા પ્યાહ્મણ અને ભંગીની એકતા સિદ્ધ કરવામાં નિમ્નિલિખિત શ્રીમદભગવદ્દગીતાના શ્લોકનું પ્રમાણ આપે છે કે:–

# विद्याविनयसंपन्ने ब्राह्मणे गवि हस्तिनि । शुनि चैव श्वपाके च पंडिताः समदर्शिनः ॥

અર્થ:-વિદ્યાવાળા તથા વિનયવાળા ધ્યાહ્મણમાં ગાયમાં હાથીમાં તથા કુતરામાં અને કુતરાને રાંધી જમનાર ચાંડાલમાં પંડિતા– ज्ञानिओ समहर्शनवाणाल है।य छे; અथात् हे धह्मज्ञानी सर्वत्र सम એટલે જ્રદ્ધાને જેવાવાળા સ્વભાવનાજ દ્વાય છે. આ પંડિતા પણ ''સમદર્શિનઃ" હ્રાેય છે, પરંતુ "સમવર્તિનઃ" હાેતા નથી. વળી ''પંડિત" કાને કહેવા, તેનું લક્ષણ શ્રીમદ્દભગવદ્દગીતામાંજ આપેલું છે:-

# यस्य सर्वे सभारंभाः कामसंकल्पवर्जिताः। ज्ञानाग्निद्ग्धकर्माणं तमाहुः पंडितं बुधाः ॥

અર્થ:- જેનાં સર્વ કર્મા ઇચ્છાથી તથા સંકલ્પથી રહિત છે તથા જેનાં કર્મ નાનરૂપી અગ્નિથી ખળી ગયાં છે, તેને તત્વનપુરૂષા પંડિત કહેછે; અને તેજ ''પંડિતા" ''સમદર્શિન:" હાેઇ શકેછે, અન્ય નહિ. પ્યાક્ષણ અને ભંગીની એક્તા માનનારા પુરૂષો પૈકી એકપ**શ** પુરૂપ ઉપર દર્શાવેલ ''પંડિત''ના લક્ષણની કાેટિમાં આવી શકશે ખરાે ? આ પ્રશ્ન પણ સહજ ઉપસ્થિત થતાં તેના પ્રત્યુત્તર આપણને નકારમાંજ મળશે, એ વાત નિ:શંક છે. ઉપર દર્શાવેલ શ્લોકના પ્રમાણથી પ્યાદ્મણ અને ભંગીની એકતા સિદ્ધ કરનાર "પંડિત" અર્થાત "ધ્યક્ષદર્શી" પુરૂષ-समळो**ष्टाइमकांचनः ॥ "**જેતે માડીતું હેપું, પત્થર અને સોતું એ સર્વે સમાન છે"–એવા રૂ. ૧૨૫૦૦૦૦૦) એક કરાેડ અને પચીસ લાખ રૂપૈયા એકડા કરવા તનતાડ મહેનત કરે ખરાે ? અર્થાત્ કે તેવા ''પાંડિત'' કાલત્રયમાં આવી કૃત્સિત પ્રવૃત્તિ કરેજ નહિં. માટે જે પુરૂષ ''સમદર્શી'' અર્થાત્ કે ''પ્યહ્મત્તાની" હાયછે તેને માટેજ ઉપ-રતા શ્લાક ઘટી શકેછે.

અત્રસ્થલે દેશકાલસંખંધે યતિંકચિત નિરૂપણ કરવાની મને પૂર્ણ આવશ્યકતા પ્રતીત થાયછે. જેમ એક મદ્યપાન કરનારનું મસ્તિષ્ક ચકુવત પરિભ્રમણ કરતું હાેઇને, તેને સૃષ્ટિની સર્વ વસ્તુઓ પરિભ્રમણ કરતી હેાય એમ ભાસેછે, તદ્રત્ જે કંઈ પરિવર્તન થયુંછે, તે મનુષ્યોની માનીસકવૃત્તિએા દુષ્ટ વિચારાયી, દુષ્ટ આચારાયી તથા દુષ્ટ સંયોગોયી અત્યંત કલુષિત થઈ જવાને લીધે તે વૃત્તિઓમાંજ પરિવર્તન થયુંછે, જેને લઇને મનુષ્યો દેશકાલ ઉપર પરિવર્તનનાે વૃથા સારાય મુકી રહ્યાછે. આપણા ત્રિકાલદર્શી ઋષિમુનિઓએ મનુષ્યોની વૃત્તિઓપર સંપૂર્ણ લક્ષ આપીનેજ યુગાનું નિર્માણ કર્યું છે. મહર્ષિ શ્રીમનુમહારાજે કહ્યું છે કે:–

# कृतं त्रेतायुगं चैव द्वापरं कलिरेव च । राज्ञो वृत्तानि सर्वाणि राजा हि युगमुख्यते ॥

અર્થ:-સત્યયુગ, ત્રેતાયુગ, દ્વાપર અને કલિયુગ, આ સર્વે યુગા રાજાની વૃત્તિ (વર્તાન) ઉપર આધાર રાખેછે; કારણકે રાજાજ સાંરા• નરસા સમયનું કારણ છે.

#### किलः प्रसुतो भवति स जात्रद्वापर युगम् । कर्मस्वभ्युद्यतस्त्रेता विचरंस्तु कृतं युगम् ॥

અર્થ:--રાજા જ્યારે આળસ. અજ્ઞાન અને ઉંઘમાં પાતાનું રાજ્ય ચલાવે ત્યારે કલિયુગ જાણવા, જ્યારે સાવધાન થઇને રાજ્ય ચલાવે ત્યારે દાપરયુગ જાણવા, જ્યારે પાતાનાં કાર્યામાટે તત્પર થાય ત્યારે ત્રેતાયુગ જાણવા અને જ્યારે શાસ્ત્રાનુસાર કર્મો કરવા માંડે ત્યારે સત્યયુગ જાણવા. શ્રીમહાભારતમાં પણ સુરપષ્ટ લખ્યું છે કે:—

## कालो वा कारणं राज्ञो राजा वा कालकारणम् । इति ते संशयो माभूद्वाजा काळस्य कारणम् ॥

અર્થ:--કાલ એ રાજાનું કારણ છે કે રાજા એ કાલનું કારણ છે, એમ તને શંકા થાએ। નહિં. કારણ કે રાજા એજ કાલનું કારણ છે. ઐતરેય પ્રાહ્મણમાં ઇંદ્રે શુનઃશેપને આ પ્રમાણેજ ઉપદેશ કર્યાછે. શ્રીવાહ્મિકિ રામાયણમાં પણ લખ્યું છે કે–<mark>यथा राजा तथा प्रजा ॥</mark> જેવા રાજ્ય તેવીજ પ્રજા. ઉપરનાં પ્રખલ પ્રમાણવચનાેપરથી સિદ્ધ થાયએ કે દેશકાલને સારા અથવા નરસા ખનાવવામાં રાજાથી માંડીને આપણે સર્વે પાતેજ મુખ્ય કારણભૂત થઇએ છીએ:

એક સભાષિતકાર લખે છે કેઃ—

विद्यया विनयावाप्तिः सा चेदविनयावहा । कि कुर्मः कं प्रति ब्रुमो गरदायां स्वमातरि । અર્થ:–િવદ્યાથી વિનયની પ્રાપ્તિ થાયછે, તથાપિ તે વિદ્યા અવિ-નય આપનારી થાયતા પછી જો પાતાની માતા પુત્રને ઝેર આપવા તત્પર થાય, તાે શું કરીએ ? અને તે હકીકત ક્રાની પાસે જઇ કહીએ ?

આવી દશા આજકાલ આપણા સાક્ષર બંધુઓની થઈ રહીછે, માટે માહનની માહક–મારક મુરલીના મધુરમંત્રપર મતાહર તેમજ અકાંડતાંડવ કરી રહેલા આપણા સાક્ષર બંધુઓને એકજ પગભર ટકી રહેલ ''ધર્મ'' ને પૂર્ણ માત્રાએ એકી સાથે ટેકાવી રાખવા માટેજ મમભેદી વચનાૈદ્રારા સાવધાન તેમજ જાગરૂક કરવા સારૂ મારે અત્ર સ્થલે કાેઇએક સુભાષિતકારના સ્પષ્ટ શબ્દોમાં લખવું પડે છે કેઃ—

#### साक्षरा विपरीताश्चेद्राक्षसा एव केवलम् । सरसो विपरीतश्चेत्सरसत्वं न मुंचाते ॥

અર્થ:—"સાક્ષરા:"—આ શબ્દને ઉલટી રીતે બોલીએ તો તે શબ્દ ''રાક્ષસા:" એમજ બોલાય છે; અથવા તો બીજો અર્થ—''સાક્ષરો જો વિપરીત થાય તો તેઓ રાક્ષસોજ બને છે," અર્થાત્ કે તેમની વિદ્વત્તાના દુરૂપયાગ કરતાં—''વિધવાવિવાહમંડન," ''નિયાગપ્રતિપાદન," ''અવતાર-વાદખંડન," ''અસ્પૃશ્યસ્પશં પ્રતિપાદન." ''મૂર્તિપૂજનસમૂલો-મૂલન," આદિ શાસ્ત્ર વિરૃદ્ધ વિષયા સિદ્ધ કરવા તત્પર બની જાયછે; અર્થાત્ ધર્મના રક્ષક બનવાને બદલે ધર્મના ભક્ષકજ બની જાયછે; અને ''સરસ" એ શબ્દ જો વિપરીત થાય અથવા તો ઉલટી રીતે બાલાય તો તે ''સરસ"નું ''સરસ"જ બની રહેછે; તો જ્યાં જોઇએ ત્યાં ધર્મવિરૃદ્ધ વિચાર તેમજ આચારરૂપી પ્રચંડ દાવાનલ સર્વત્ર પ્રકટી રહેલ છે, તેવા હદયવિદારક દારૂણ સંયોગામાં અમે અમારા સાક્ષર બંધુઓને, ધર્મ-

ઉપર કઠાર કુકારના પ્રહારા નહિં નાખતાં, "સરસ" રૂપે અની રહેવા સવિનય નમ્ર વિજ્ઞપ્તિ કરીએ છીએ.

અધર્મી, વિધર્મી તથા પરધર્મીઓ તરફથી થઇ રહેલા અમારા સનાતનવૈદિક્ધર્મ ઉપરનાં ભયંકર આક્રમણપ્રસંગોએ જ્યાં અમે અમારા દેશનેતાએ આદિ તરફથી ધર્મ રક્ષણનિમિત્તે સંપૂર્ણ સહાયતાની પ્રયલ ઇચ્છા રાખીએ, ત્યાં એકલા દેશનેતાએ જ નહિં કિંતુ નગરનેતાએ, ગ્રામનેતાએ, સમાજનેતાએ, જ્ઞાતિનેતાએ, કુટું ખનેતાએ આદિ જનનાયકા ધર્મ વિમુખ તેમજ ધર્મ બ્રષ્ટ ખનીએસી અમારા સનાત્તનધર્મનું હનન કરવા પૂર્ણ પારશ્રમ લઇ રહ્યાં તો પછી:—

सस्यानि स्वयमित चेद्वसुमती माता स्रुतं हित चेत् वेलामंबुनिधिर्विलंघयित चेद्भूमि दहेत्पावकः । आकाशं जनमस्तके पर्तात चेदन्नं विषं चेद्रवेत् अन्यायं कुहते यदि क्षितिपतिः कस्तं निरोध्धुं क्षमः॥

અર્થ:-પૃથ્વી પાતેજ જો અન્ન ખાવા લાગી જાય, માતા પાતેજ જો પાતાના પુત્રને મારી નાખે, સમુદ્ર જો મર્યાદા મુક્રોદે, અગ્નિ પાતેજ જો ભૂમિતે બાળવા લાગી જાય, આકાશ જો મનુષ્યાના મસ્તકપર પડે, અન્ન પાતેજ વિષ બની જાય, રાજા પાતેજ જો અન્યાય કરવા લાગી જાય, તા તેને અટકાવવા કાેેે સમર્થ છે? આ રીતે એક સમર્થ સુભાષિતકાર લખેછે તેમ હાલના આવા અત્યંત ત્રાસજનક પ્રસંગોએ અમારે સાક્ષાત્ ચતુર્દશપ્તાદાંડના ન યક અને નિમાયક-એવા બ્રીજગદીધર સીવાય અન્ય કાેનું શરે અને આશ્રય લેવા ? તેમજ.

## यदा यदा हि धमस्य ग्लानिर्भवति भारत ।

## अभ्युःथानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यहम् ॥ परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे ॥

અર્થ:—''હે ભારત! નિશ્વય જ્યારે જ્યારે ધર્મની હાર્ન થાયછે અને અધર્મની વૃદ્ધિ થાયછે, ત્યારે ત્યારે હું શરીરને ઉત્પન્ન કરું છું અર્થાત્ અવતાર લઉછું. સત્પુરૂષોનું સારી રીતે રક્ષણ કરવા માટે તથા પાપીઓના નાશ કરવા માટે અને ધર્મનું સંસ્થાપન કરવા માટે હું યુગયુગને વિષે અવતાર ધારણ કરું છું;" ગાઢ સુષ્યું તમાં શયન કરી શયેલા સાક્ષાત્ ત્રૈલાકયના અધિપતિ શ્રીકૃષ્ણપરમાતમાને અત્યંત ઉચ્ચ આર્ત નાદથી જાગરૂક અને સાવધાન કરી મહાભારતની સંગ્રામભૂમિ ઉપર ઉપર પ્રમાણે કરેલી પરંતુ કેવલ વિસ્મૃત થઇ ગયેલી—સત્ય અને અચલ પ્રતિજ્ઞાને સત્વર યથાર્થરીતે પરમ સાર્થક કરાવવા શ્રીજગદીશ્વર સીવાય અન્ય કાની પાસે વિદીર્ણ અને વ્યથત હૃદયે અતિ દીનતા પૂર્વક અમારે નમ્ન અભ્યર્થના કરવી ? ? ?

કારણ કે આ વિશ્વમાં મહાન્ આક્રોરાપૂર્વક કહેલું-ભારતવાસી હિંદુ પ્રજા માટેનું પરમકલ્યાણકારક-અમારૂં રદનઃ—

#### अर्घ्व**षादुर्वि**राम्येष न च कश्चिच्छुणेति मे। धर्मादर्थश्च कामश्च स किमर्थ न सेन्यते॥

અર્થ:-આ હું ઉંચા હાથ કરીને પાકાર કરૂં છું, તાપણ મારૂં કાઇ સાંભળતું નથી, કે-"ધર્મ થકી અર્થ અને કામ મેળવાય છે, તા પછી તે ધર્મનું શામાટે સેવન કરાતું નથી" <sup>ક</sup>. એ શ્રીમદ્દવેદવ્યાસ

લખેછે તેમ હર ! હર !! મહાદેવ !!! કાઇ શ્રવણપથપર લેતુંજ નથી. માટે **पतनांताः समुच्छ्याः॥** "પરમ ઉંચાઇએ પહેાંચેલ વસ્તુનાે જરૂર અધ:પાત થવાનાજ." એ ન્યાયે આપણે અધાગતિની પૂર્ણ પરાકાષ્ટાએ પહેાંચી વત્યા પહેલાં જ શુદ્ધિપર આવી જઇએ તાે વધારે સાર્ર, નહિતા પછી-**बलम**डो भवितव्यतायाः॥ ભાવીનું ખલ અપા-રજ હાયછે; અર્થાત્ કે ભવિષ્યમાં આપણા ઉપર અનેક પ્રકારની આપત્તિએ આવવાની હોવાથી આપણી સદ્દ્રસુદ્ધિ કયાંથી જ થાય ? આ વિષયના સમર્થનમાં એક સુભાષિતકાર લખે છે કેઃ—

पौलस्त्यः कथमन्यदारहरणे देविं न विश्वातवान् रामेणापि कथं न हेमहरिणस्यासंभवा लक्षितः। अक्षेत्र्यापे युधिष्टिरेण सहसा प्रातो हानर्थः कथम् प्रत्यासन्नविपत्तिमृद्धमनसां प्राया मितः क्षीयते ॥ न भृतपूर्वी न च केन दृष्टो हेम्नः कुरंगा न कदापि वार्ता। तथापि तृष्णा रघुनंदनस्य विनाशकाले विपरीत्बृद्धिः ॥

અર્થ:-''સંપૂર્ણ વેદત્તાતા, લંકાધિપતિ, રાજા રાવણને પરસ્ત્રીનું હરણ કરવાથી અનિષ્ટ પરિણામજ આવે, એ વાતનું જ્ઞાન કેમ થયું ન હતું ? અયોધ્યાધિપતિ, દશરથનંદન, ઇશ્વરાવતારધા<sup>ત</sup>ી, મહારાજા-ધિરાજ, શ્રીરામયંદ્રજીતે સુવર્ણના મૃગતાે સર્વદા અસંભવજ છે. એ વાતનું જ્ઞાન કેમ થયું ન હતું ? તેમજ અજાતશત્રુ, ધર્મરાજ, યુધિ-**ષ્ટિરતે દાત રમવાથી સત્વર મહાન્ અનર્થજ થાયછે,** એ વાતનું જ્ઞાન કેમ થયું ન હતું ? ઉપરના દર્શાતાપરથી એ નિશ્વય થાય છે કે પાસેજ આવી પહેાંચેલ વિપત્તિઓને લીધે મનુષ્યોની ચિત્તવૃત્તિઓ મૃઢ બની જતાં પ્રાયઃ તેઓની ખુદિ ક્ષીણ થઇ જાયછે." "સુવર્ણમૃગ પૂર્વે થયે। પણ નથી, કાઇએ જોયાે પણ નથી તેમજ તે વિષેની ક્યાંઇ વાર્તા પણ નથી, છતાં શ્રીરામચંદ્રજીની સુવર્ણમૃગની પ્રા<sup>!</sup>પ્તની ઇચ્છા **થ**તાં અનેક પ્રકારની આપત્તિઓ આવી પડી, માટે વિનાશનાે સમય આવ-વાના થાય, ત્યારે ખુહિ વિપરીતગામીજ ખતે છે " તેજ પ્રમાણે અધર્મમાં ધર્મભાવના રાખી તદનુસાર વર્તન કરી કરાવી સ્વરાજ્યપ્રાપ્તિ આદિ માટે ઇતરતત: દોડધામ કરી રહેલા હાલના આપણા નેતાએાના સંબં-ધમાં ખન્યું છે. જેથી હાલમાં સર્વત્ર ચાલી રહેલી સાહસિક, નિરંકુશ, ઉચ્છું ખલ, અધાર્મિક, નિંઘ તેમજ કું ત્સત પ્રવૃત્તિઓને સત્વર અટકાવી દેવા આપણા નેતાઓને સર્વશક્તિમાન્ પ્રભુ સન્મતિ<sup>.</sup> સમપણ કરે, એવી પરમાત્મા પાસે મારી નમ્ર પ્રાર્થના છે.

ગાંધીજીએ કેટલીએક જાહેર સભાઓમાં ગુરૂપર પરાપ્રાપ્ય શાસ્ત્ર-સંસ્કારહીન તેમના અનુયાયીઓસમેત પ્રજાજનને વ્યર્થ બ્રમમાં નાખવા અસ્પૃશ્યતાનિવારણમાટે કાઇપણ જાતના પ્રમાણ અને આધાર વિનાના કેટલાએક ક્રેવલ મનઃકલ્પિત જે ઉદ્દગારા કાઢ્યા છે. તેના પૂર્શાં શે પરિહારનિમિત્તે તે ભ્રમને સર્વાં શે દૂર કરવા અત્રસ્થળે યતિકંચિત્ લખવાની સંપૂર્ણ આવશ્યકતા મને પ્રતીત થાય છે.

ગાંધીજી કહે છે કે :-- '' આપણને ભંગી વિગેરેને ન અડકવાની ઢેવ પડી છે, વળા તેને ધર્મનું રૂપ અપાયું છે, એટલે હવે તેઓને અડકવાની ઈચ્છા થતી નથી. તેથી ગમે તે પ્રકારે આપણી આદતનું સમર્થન કરવાનું આપર્ણને ગમે છે." આ સંખંધે લખવાનું કે ભંગીતે ન અષ્કવાની ટેવ પડી જવાનું કારણ ગાંધીજીએ જણાવ્યું નથી. વળી

તેને ધર્મનું રૂપ પણ આજકાલ અપાયું નથી. એ ટેવ પડવાનું કારણ હજારા વર્ષપૂર્વે જેમને સત્યની અને અહિંસાની પ્રતિષ્દા થઈ હતી, તેમના રચેલા ધર્મપ્રંથનાં વયન ઉપરની દઢ શ્રદ્ધાને લઇને તે ટેવ પડી છે અને તે ટેવનું સમર્થન કરવું, એ કાઇ પણ રીતે નિંદ્ય નથી, પરંતુ ધર્મશાસ્ત્રોનાં વચનાના અનાદર કરી ભંગીના સ્પર્શ કરવા કરાવવા માટે દુરાગ્રહપૂર્વક ઉપદેશ કરવા, એતા અવસ્યમેવ નિંદનીય છે. ભંગીના સ્પર્શ કરવા, તે અધર્મ છે, એમ ઉપદેશ કરનાર અને તેને ધર્મનું રૂપ આપનાર પણ તેજ કાર્યનિધ, સત્યપ્રિય અને અહિંસાપ્રિય મહર્ષિઓજ છે.

ગાંધીજી કહે છે કે:— "મારી અલ્પમતિપ્રમાણે તો ભગીતે જે મેલ ચઢે છે, તે મેલ શારીરિક છે અને તે મેલ તુરત દૂર કરી શકાય છે, પણ જેઓને અસત્ય, પાખંડ ઇત્યાદિના મેલ ચઢે છે, તે એવા સહમ હાય છે કે તેને કહાડવાજ મુશ્કેલ પડે છે, ઇત્યાદિ." આ સંખંધે લખવાનું કે આ વિષયના નિર્ણયકરવામાં ગાંધીજી પાતાની મિતને અલ્પ માને છે, તે યથાર્થજ છે; કારણંક આ વિષયનું તલસ્પર્શા જ્ઞાન મેળવવામાં ત્રિકાલજ્ઞ ઋષિમુનિઓની અપાર તેમજ અગાધ ખુદ્દિજ કામ કરી શંકેછે. અંત્યજઆદિના મહિન ધંધાને અંગે અંત્યજોને શાસ્ત્રકારાએ અસ્પૃશ્ય ગણ્યા નથી, પરંતુ જન્મજન્માંતરાનાં ધોર પાપાચરણાને લીધે તેઓના નીચ પાપયાનિમાં જન્મ થવાથી તેમને અસ્પૃશ્ય ગણ્યા છે; જેથી:—

#### स्नापिताऽपि बहुद्देश नदीजलैर्गर्दभः किमु हया भवेत्कचित्॥

. આ ન્યાયે, જેમ ગંગા આદિ નદીના પવિત્ર જલથી ગધેડાને

ખહુબહુવાર સ્નાન કરાવવામાં આવે તેા પણ તે ગધેડા ધાડા થતાજ નથી, તેમ અંત્યજ આદિ અસ્પૃશ્ય ન્નતિ બહુ બહુ સ્નાન કરવાથી પણ સ્પર્શ કરવાને યાગ્ય થતીજ નથી. તેમજ વળી અસત્ય અને પા ખંડરૂપ પાપાચરણ કરનારાને શાસ્ત્રકારાએ કેાઇપણ સ્થલે અસ્પૃશ્ય ગુરુયા નથી. શુખરપુશે તથા શસ્ત્રક્રિયા આદિ મુલિન કાર્ય કરી રહ્યા પછી ડાકટરામાં કેવળ શારીરિક આગંતુક મલિનતા આવેલ હાેવાથી તે મલ સ્નાનથી દુર થઇ શકેછે, તેથી શાસ્ત્રકારાેએ અંત્યજોની માક્ક તેમને અસ્પ્રશ્ય ગણ્યા નથી.

ગાંધીજી કહે છે કે:-"ભંગીની મલિનતા તાે હાડ નથી ઘાલતી;" તાે આ સંબધે લખવાનું ક્રે પ્રબળ પાપપુંજનાજ પરિપાકને લીધે અતિ-શુદ–ચાંડાલયોનિમાં જન્મ થવાથી મલિન પાપી પરમાણ્રએાથી ચાંડાલ આદિ અસ્પૃશ્ય જાતિના દેહ ધડાએલ છે, જેથી ચાંડાલ આદિની મલિ-નતા તેના શરીરના રસ, રૂધિર, માંસ, અસ્થિ આદિ સપ્તધાતુઓમાં એાતપ્રોત થઇ ગએલ હોવાયી, તે મલિનતા અનેકાનેક વખત સ્નાન કરવાથી પણ નીકળી શકતી નથી, જેને પરિણામે તે ચાંડાક્ષ મરણપર્ય ત અસ્પૃશ્યજ રહેછે. પરંતુ ચાંડાલયાેનિમાં જન્મ ધારણ કરી જો તે પાતપાતાનાં શાસ્ત્રવિહિત કર્મા શુદ્ધ નિષ્ઠાથી કર્યા કરે, તા તે ચાંડાલ દેહાંતે અન્ય જન્મમાં અસત શ્રદ્ધોનિ કરતાં કંઇક દરજ્જે ઉચ્ચ એવી શ્રદ્રયાેનિમાં તેના જન્મ થવાથી સ્પર્શ કરવાને યાગ્ય ખની શકેછે.

ગાંધીજી કહેએ કે:–''ભંગીને ! ધંધા આખા જગતને ઉપકારક છે:" એટલુંજ નહિં પરંતુ અમારી તાે એવી દઢ માન્યતા છે કે શાસ્ત્રદ્ધિએ સમગ્ર ચાતુર્વપર્ય પ્રજાતે৷ પાતપાતાના શાસ્ત્રવિહિત ધુધા એજ રીતે આખા જગત્તે ઉપકારક છે.

ગાંધીજી કહે છે કે:–''અસ્પૃશ્યતાના પાપથી આપણે સાધ્રાજ્યના અસ્પૃશ્ય ભંગી બન્યા છીએ એટલુંજ નહિં પણ તે પાપને અંગે આપણે રાેગાેના ભાગી બન્યા છીએ." આ સ'બ'ધે લખવાનું કે બ્રિટિ-શ સરકાર સામે વિરાધ, સત્યાપ્રહ અને અસહકારના ઝંડા ઉઠાવવાથી તે બ્રિટિશ સરકાર આપણી તરફ તિરસ્કાર અને અવમાનની દષ્ટિએ જાએછે, નહિં કે અસ્પૃશ્યતારૂપ ધર્મ, જેતે ગાંધીજીએ કલ્પી લીધેલ પાપંચી તેમજ વળી અસ્પૃસ્વતા સ્વર્શ, અધેવનું પાન, અસદ્ધવનું સદ્ધાણ આદિ અનેક ધાેર અનાચારાેને લીધે દૈવની પૂર્ણ અવકૃષા થતાં જલ. અન્ન, પવન, વનસ્પતિ, ઔષધિઆદિ પદાર્થો અત્યંત વિકૃત થઈ જવાથી આપણે રાગાના ભાગી બન્યા છીએ; નહિંકે અસ્પૃશ્યતારૂપ સદાયાર, જેને ગાંધીજીએ માની લીધેલ પાપથી!!

ગાંધીજી કહે છે કે:-''હું હિંદુ શાસ્ત્રોને માનનારા છું. હિંદુધર્મના અભિમાની છું." આ સંબંધે લખવાનું કે જેમ ધર્માધર્મના નિર્ણય કરવામાં મુસલમાના કુરાનને અને પ્રીસ્તીએા બાઇબલને સર્વાંશમાં પ્રમાણ માનેછે તેમજ હિંદુશાસ્ત્રોને માનનાર તથા હિંદુધર્મનું અભિમાન ધરા-વનાર ગાંધીજીએ તથા અન્ય કાેેે પણ વ્યક્તિએ હિંદુધર્મગ્રંથા–"સ્મૃતિ" આદિને ધર્મ તથા અધર્મના નિર્ણાયક પ્રમાણ માનવાંજ ઘટેછે. આ વિષયના સમર્થનમાં મનુસંહિતાના ટીકાકાર શ્રીમેઘાતિથિ કહે છે કેઃ–

#### धर्मलक्षणश्चार्था न लेकावगम्यः शास्त्रैकगोचराऽयम् ॥

અર્થ:-ધર્મરૂપી પદાર્થ લૌકિક પ્રમાણાથી જાણવામાં આવતા નથી. પરંતુ એક શાસ્ત્રથીજ જાણવામાં આવેછે; તેમજ માનવધર્મ-શાસ્ત્રના ટીકાકાર કુલ્લુકભદ પણ લખે છે કેઃ—

#### प्रमाणांतराऽसिन्निकृष्टस्य स्वर्गापवर्गादिसाधनस्य धर्मस्य शास्त्रीकगम्यत्वात् ॥

અર્થ: -- સ્વર્ગ તથા અપવર્ગ આદિના સાધનરૂપ ધર્મ કાઇપણ પ્રમાણાથી સિદ્ધ થઇ શકતાજ નથી, માત્ર એક શાસ્ત્રપ્રમાણથીજ સિદ્ધ થઇ શકેછે. વસ્તુસ્થિતિ આ પ્રમાણે હોવા છતાં ગાંધીજી પાતાની છુદ્ધિના પ્રભાવથી તથા કેવલ કુતકોવડે ધર્મશાસ્ત્રાનું અસહા અપમાન કરી રહ્યાછે; કારણ કે તે સર્વ ધર્મશાસ્ત્રોમાં ચાંડાલસ્પશંના સર્વથા સ્પષ્ટ નિષેધ હોવા છતાં ગાંધીજી ચાંડાલસ્પર્શને દુરાપ્રહપૂર્વક ઉપદેશે છે.

વળી તેઓ ''અસ્પૃશ્યતા''ને ''સેતાનીયત'' કહેએ, જેથી અન્ય શખ્દાેમાં કહીએ તાે અસ્પૃશ્યતાનાે ઉપદેશ કરનાર ધર્મશાસ્ત્રોના પ્રણે-તાએા–ભગવાન્શ્રીવેદવ્યાસ, મહાત્માશ્રીમનુમહારાજ, યાગીશ્વર પ્રક્ષનિક શ્રીયાજ્ઞવલ્ક્ય પ્રભૃતિ મહર્ષિએા ''શયતાન" હતા, એવો આશય સ્પષ્ટ રીતે પ્રતીત થાયછે, તેા એ સંબંધે લખવાનું કે ઋતંભરાપ્રગ્રાસમાધિમાં શ્રતિએા તથા સ્મૃતિએાનું જેમને કાેેેેપણ પ્રકારની બ્રાંતિ વિનાનું યથાર્થ ત્રાન પ્રાપ્ત થયેલ છે. તે કરૂણાનિધિ, સત્યપ્રિય તથા અહિંસાપ્રિય ઋષિમુનિઓને વાર વાર "શયતાન" કહેવા, એ દેશનેતાએ માટે કાઇ પણ રીતે યાગ્ય ગણાયજ નહિં. તેથી અત્ર સ્થલે પારાવાર ખેદપૂર્વક વિના સંક્રાચે લખવું પડે છે કે "અસ્પૃશ્યનાે **સ્**પર્શ કરવામાં ખાધ નથી"–એ પાતાના કેવલ અસત્ય આગ્રહ–દુરાગ્રહ સિંહ કરવા માટે પરમાત્માની સાક્ષાત્ આત્રા રૂપ શ્રુતિ તેમજ સ્મૃતિએાની આત્રાતં ७१४ धन ५री-पश्यति पित्तोपहृतः शशिशुश्चं शंखमपि पीतम्॥ ''જેને કમળા થયા હાય તે ચંદ્ર જેવા ધાળા શંખને પણ પીળાજ દેખેછે:" એ ન્યાયે તેએ ''શયતાનીયત"ના મિથ્યા આરાપ ખીજાઓમાં મુકી રહ્યાછે.

ગાંધીજી કહે છે કે:–''ક્રેટલાક વૈષ્ણવા માને છે કે હું તા વર્ણા• શ્રમધર્મના લાપ કરી રહ્યોછું;" તા એ સંબંધે લખવાનું કે એ વાત પૂર્ણાં શે સત્ય છે; કારણ કે ''સ્પૃશ્યાસ્પૃશ્ય" એ ધર્મના મહાન અને મુખ્ય સેતુના ભંગ થવાથી આચારભ્રષ્ટ થયેલાને વિચારણુક્રિ નહિં હાેવાને લીધે પરિષ્ણામે ક્રમે ક્રમે અસ્પૃશ્યા સાથે જલવ્યવહાર, ભાજનવ્યવહાર તેમજ લગ્નવ્યવહાર પણ શરૂ થતાં વર્ણાશ્રમધર્મના સર્વા'શમાં લાેપ થઇ જતાં ભારતવર્ષની અધાગતિજ થવાની એ વાત નિ:સંશય છે: જેથી ગાંધીજી વર્ણાશ્રમધર્મના સમૂલ પ્રધ્વંસકરવા પૂર્ણમાત્રાએ પરિશ્રમ લઈ રહ્યા છે, એમ સર્વ સુત્ર પુરૂષો સહજ સ્વીકારી લેશેજ.

ગાંધીજી કહે છે કે:-''રજસ્વલામાં રહેલી ખહેનને અડી જઇએ તાે તેને આપણે પાપ નથી માનતા પણ આપણે તેને અડી જઇએ તા શારીરિક શૌચના નિયમનાે ભંગ થયાે જાણી આપણે નાહી નાંખી સ્વચ્છ થઈ લઇએ છીએ." એ સંબંધે લખવાનું કે જે શાસ્ત્રપ્રમાણથી રજસ્વલા ખેતના ૨૫ર્શ કરવામાં શૌચના ભંગ થયા મનાય છે અને તજ્જન્ય પાપ પણ મનાય છે, તેજ શાસ્ત્રપ્રમાણથી ચાંડાલના સ્પર્શ કરવામાં શૌચના નિયમના ભંગ થયા મનાયછે અને તજજન્ય પાપ પણ મનાય છે. જેમ રજસ્વલા અશુચિ છે, તેમ ચાંડાલ પણ અશુચિ છે, જેથી શાસ્ત્રની આત્રાનુસાર જેમ રજસ્વલા સ્ત્રીના સ્પર્શ કરી સ્નાન કરવામાં આવેછે. તેમજ ચાંડાલના સ્પર્શ કરી સ્નાન કરવુંજ જોઇએ. ગાંધીજી શ્રીમદ્દભગવદ્દગીતા, શ્રીમદ્દ ભાગવત આદિ પ્રંથા પૈકી કયા કુયા ગ્રંથાને ધર્માધર્મના નિર્ણયમાં પ્રમાણભૂત માનેછે, તે હુકીકત ગાંધીજી જો અમતે જરૂર દર્શાવવા પરિશ્રમ લેશે તા ગાંધીજીતે માન્ય

કાઇપણ શ્રંથમાંથી હું તેમને દર્શાવી આપવા તૈયાર છું કે ચાંડાલ આદિ **અ**ત્રપૃશ્ય છે અને તેના સ્પર્શ કરવામાં પાપ પણ છે.

ગાંધીજી કહે છે કે:-''આપણે અંત્યનોના તિરસ્કાર કરી જગતના તિરસ્કારતે પાત્ર બન્યા છીએ.'' આ સંબંધે લખવાનં કે ધર્મશાસ્ત્રની ખાત્રાનુસાર આપણે અંત્યજોને અસ્પૃશ્ય માનીએ છીએ, જેથી તેમાં તિરસ્કારની ભાવનાને લેશમાત્ર અવકાશ રહેતા નથી; કારણ કે એજ રીતે આપણી રજસ્વલા માતા અથવા ભગિની આદને પણ અસ્પૃશ્ય માનીએ છીએ. જેથી ગાંધીજીના મંતવ્ય પ્રમાણે તેમ કરવાથી આપણે **થ્યાપણી રજસ્વલા માતા અથવા ભગિની પ્રત્યે તિરસ્કારની ભાવના** રાખીએ છીએ, એમ ક્રાઇપણ કહી શકેજ નહિં. કિંતુ મૌલાના મહમદ અલ્લીએ જેમ એક ધર્મનિષ્ઠ અધમ મુસલમાન કરતાં સ્વધર્મથી ચલા-યમાન થયેલ ગાંધીજીને હલકા ગણ્યા છે. તેજ રીતે હાલમાં આપણે હિંદ પ્રજ્ય સ્વરાજ્યપ્રાપ્તિ આદિના મહ'ન પ્રલાભનથી સ્વધમ ભ્રષ્ટ થયેલ હોવાથી જગતની દષ્ટિએ તિરમ્કારને પાત્ર ખન્યા છીએ અને હજીપણ વિશેષ ખનતા જર્દશું. એ વાત સર્વ ક્રાેક સહજ સ્વીકારી લે તેવી છે.

ગાંધીજી કહે છે કેઃ∸'અસ્પૃશ્યતાને છુદ્ધિ ≯હણ કરી શકતી નથી." આ સંખંધે લખવાનું કે આ તેમનું કથન અક્ષરશ: સર્વાં શમાં સત્ય **છે**; કારણ કે "અસ્પૃશ્યતા" એ ધાર્મિક અતિ સુક્ષ્મ વિષય હાેવાથી જે ધર્મ-વિષયમાં ત્રિકાલત્ત ઋષિમૃતિએાની સુદ્ધિ પણ મહાન કષ્ટે કરીતે પ્રવેશ કરી શકીછે. તેા પછી ધર્મ જેવા ગહન અને ગૃઢ વિષયમાં ગાંધીજીની છાહિ તો કયાંથીજ પ્રવેશ કરી શકે <sup>ફ</sup>

ગાંધીજી કહે છે કે:--''અસ્પૃશ્યતા અહિંસાના વિરાધી ધર્મ છે;" આ સળ'ધે લખવાતું કે અસ્પૃશ્યતા એજો અહિંસાના (વરાધી ધર્મ હેાત, તાે જે ત્રિકાલદર્શા ઋષિમુનિએાએ પાતાનું સમગ્રજીવન અહિંસા-મંય રીતિથી વ્યતીત કર્યું છે. તે મહર્ષિએા કદાપિ કાલે અસ્પૃશ્યતા સ્પર્શ કરવાના સ્પષ્ટ નિષેધ કરતજ નહિં; વળી ગાંધીજીએ મુસલમાન સાથે તેમજ અંત્યજ સાથે ભોજનવ્યવહાર શરૂ કરી, જે હિંદુધર્મનું અપમાન કર્યું છે, તે ''હિંદુધર્મના હું અભિમાની છું અને હિંદુશાસ્ત્રોના હું માનનારાે છું, " એમ કહી ધર્માધર્મનાે નિર્ણય કરવા કટિબદ્ધ થાય તેમજ જે ઋષિમુનિઓએ યાેગ, સમાધિ, ઉગ્રતપશ્ચર્યા આદિ અનેક પ્રકારનાં દારૂણ પરિશ્રમા તથા ધાર કષ્ટા કેવળ નિ:સ્વાર્થવૃત્તિથીજ વેડી લાેકકલ્યાણને અ**ર્થે ધર્મ**શાસ્ત્રોમાં પ્યાક્ષણ, **સ્ર**ત્રિય, વૈશ્ય, શદ્ર તથા અતિશદ્ર–ચાંડાલ આદિના ઉદ્ધાર માટે પાતપાતાની જાતિવિહિત કર્માનુષ્ઠાનદ્વારા અસંખ્ય ઉપાયા દર્શાવ્યા છે, તે કરૂણાસાગર હિંદુ-ધર્મશાસ્ત્રોના પ્રણેતાએા ઋષિમુનિએાને શયતાન કહી અધર્મને ધર્મ મનાવે. એનાથી ખીજાં ખેદમૂલક, આશ્ચર્ય જનક, મર્મવેધક તેમજ હૃદય-ભેદક શું હોઇ શકે ?

ગાંધીજી તેા જન્મ એક સુસ્ત વૈષ્ણુવકુઢું બમાં હેાવા ખ્ર્તાં તેઓએ + માંસભક્ષણ તથા × ઇંડાનું સેવન કર્યું છે. તેથી તેમના સમગ્ર વૈષ્ણવકુટું ખતે એ એક ભારેમાં ભારે અપક\ર્તિ તથા લાંછન લાગ્યું છે, એ વાત સહેજે સૌ ક્રાઇ સ્વીકારીલે તેમાં કાંઈ વિસ્મય નર્થી. આથી ગાંધીજીને શ્રીનૃસિંહ મેતા આદિની ઉપમા આપનાર તથા મહાત્મા–એ ઉપનામ આપનાર પુરૂષો સંપૂર્ણ

રીતે પાપના ભાગી બને છે, અમે અત્ર ત્ર્થળે હું વિનાસ કે.ચે શ્પષ્ટ લખી દર્શાવું છું.

ગાંધીજી કહે છે કે:—"વર્ણા શ્રમધર્મમાં ઉચ્ચનીચ ભાવનાને અવકાશ નથી" તો એ સંખંધે લખવાનું કે રાજ્યપ્રજા, પિતાપુત્ર પતિપત્ની, માતાદુહિતા, સેવ્યસેવક, પૂજ્યપૂજક, ઉપાસ્યઉપાસક આદિના પરસ્પરના સ્વાભાવિક ઉચ્ચનીય ભેંદ તેમજ ભાદાલુ ક્ષત્રિય કરતાં, ક્ષત્રિય વૈશ્ય કરતાં, વૈશ્ય શદ્ધ કરતાં અને શદ્ધ અતિશદ્ધ અર્થાત્ ચાંડાલ આદિ કરતાં ઉચ્ચ હાવાથી આ પણ ઉચ્ચનીચ ભેદ પાતપાતાનાં સત્ અથવા અસત્ કર્માનુસાર દેવથીજ નિર્માણ થયેલ છે, જેને કાઇપણ મનુષ્ય વ્યક્તિ તો શું પણ પ્રદ્માદિ દેવા પણ અન્યથા કરવા સમર્થ નથી અને આ ઉચ્ચનીચ ભેદ સૃષ્ટિના આદિકાલથી તે પ્રલયપર્યં તરહેવાનાજ

ગાંધીજી કહે છે કે:-'હિંદુઓ પણ જો પોતાના ઉદાત અને ઉજ્જવલ ધર્મને આ અસ્પૃશ્યભાવનાના કલંકથી છોડવી ન લેતાં આમને આમ કલંકિત રાખશે તો તેઓ કદિપણ સ્વતંત્રતાને લાયક ગણાશે નહિં;" તે સંખંધે લખવાનું કે ભારતવર્ષનો સમસ્ત ધર્માભિમાની પ્રજા આવા અધમપ્રકારથી પ્રાપ્ત થનારી સ્વતંત્રતાની ત્રણ કાલમાં પણ ઇચ્છા કરે નહિં, એટલુંજ નહિં પરંતુ આ રીતે મળનાર સાલાત્ ગૈકું દેપદ કિંવા માલ્લપદની પણ ત્રણે કાલમાં ઇચ્છા કરે નહિં.

વળા અસ્પૃશ્યતાનિવારણ માટે અતિ ડહાપણ ભરેલી એક માેડી સંગીન દલીલથી શાસ્ત્રોનાં નામે ગાંધીજી પાેતે હાકી પાેકારીને

કહે છે કે:–''ણ્રાહ્મણ અને ભંગી વચ્ચે ભેદ ન હેાય, ખંતેને આત્મા છે, બંનેને પાંચ ઇંદિય છે, બંનેને આહાર નિદ્રાદિ સામાન્ય છે;" તા એ સંબંધે લખવાનું કે એજરીતે અમે ગાંધીજીને પ્રશ્ન પુછીએ છીએ કે:–''માતા અને પરણેલી સ્ત્રીને પણ આત્મા, ઇંદ્રિયા આદિસમાન છે, છતાં પોતાની માતા અને પોતાની પરણેલી સ્ત્રી ખંતે એકજ છે, એમ કેમ કહી શકાય ? અમે તાે એમજ માનીએ છીએ કે ખુદ્ધિવિનાનાે મનુષ્ય પણ એમ નહિંજ કહીશકે.

સ્વામી દયાન દ તથા એની બીસાંટ આદિ વ્યક્તિઓએ અંત્યન્ને-હાર માટે અનેક પ્રકારની કુપ્રવૃત્તિએા કરી ભાળા હિંદુપ્રજ્તના હૃદયમાં કુસંસ્કારા નાખ્યા હતા અને તે કુસંસ્કારાની ગાંધીજી તરફથી પૂર્ણાશે યોગ્ય પાેષણ મત્યું એટલુંજ નહિં પણ તેઓ. અંત્યજોદ્ધાર માટેના તીવ્ર જવલનપૂર્વક અંત્યજયોનિમાં જન્મ લેવા તત્પર થઇગયા અર્થાત્ કે અંત્યજોને સ્પૃશ્ય ગણી સત્વર ઉચ્ચશ્થાને મુકી દેવા તૈયાર થયા છે, કે જે કાર્ય કરવાને સાક્ષાત્ શ્રીજગદીશ્વર પણ પાતે કેવલ કર્મક્લ-દાતાજ હેાવાથી અસમર્થ છે. અનાચારપરાયણ જનસમુદાયને આ અનાચાર પણ રૂચતાજ હાવાથી તેઓએ ધારાસભાના બહિષ્કાર, રેડીયા પ્રવૃત્તિ, ખાદી પ્રચાર, વિદેશીવસ્ત્રોને બાળી નાંખવા, અદાલતા, ક્રકલાે તથા કાલેજાેના પરિત્યાગ ઇત્યાદિ ગાંધીજીનાં કેવલ કલ્પિત મંતવ્યોના સ્વીકાર નહિં કરતાં ગાંધીજીના અંત્યજશ્પર્શની વાત સત્વર હશ્તગત કરીલીધી એટલુંજ નહિંકિંતુ હાલમાં તેજ અત્યજસ્પર્શના દુષ્ટ વાતાવરણે અત્યજોને પવિત્ર હિંદુ મંદિરામાં ધુસાડવા તથા અંત્યજ-કપર્શથી જલાશયા અપવિત્ર ખનાવવા આદિનું અતિ ભયંકર ઉન્માદ<del>નું</del> શ્વરૂપ ધારણ કર્યું છે. જેને પરિણામે હિંદુજનસમાજમાં પરસ્પર

વૈમનરય, વિરોધ ,િવદ્રેષ, શરૂતા, કલહ, કલેશ, અશાંતિ તેમજ મહાન્ ક્ષોભ આદિના પ્રચાર થતાં થતાં માહેામાંહેના દારૂણ યુ**દ્ધ**પ્રસંગે રૂધિરની નદીએા વહેવાના અતિ ત્રાસદાયક ભીષણ પ્રસંગ જરૂર પ્રા<sup>પ</sup>ત થશે, એ અતિ મહત્વના મનનીય નિષયપર, અંત્યજસ્પર્શથી નષ્ટ બ્રષ્ટ **થ**ઇ ગઇછે **બુદ્ધિ જે**એાની, એવા ગાંધીજ, માલવીયાજ પ્રભુતિ દેશનેતાએાનું ખાસ ધ્યાન ખેંચવાની હું **પ્ર**'મલ ઇચ્છા રાખું છું∙

અસ્પૃશ્યતાની ભાવના હિંદુશાસ્ત્રોમાં એાતપ્રોત થઇ રહેલી છે. એ હપ્ટીકત ગાંધીજીને માન્ય એવા કેાઇપણ હિંદુશાસ્ત્રમાંથી સિદ્ધ કરી આપવા મેં ગાંધીજીને "ગુજરાતી" સમાચાર પત્રમાં ત્રણવાર જાહેર ચ્યાવ્હાન આપ્યું હતું, પરંતુ તેમના તરફથી **પ્ર**ત્યુત્તર નહિં મળતાં ચતુર્થ આવ્હાન ભાવનગર મુકામે નીચે પ્રમાણે આપ્યું હતું:–

# ॥ ॐ तत्सत्परमात्मने नमः ॥ ॥ यतो धर्मस्ततो जयः ॥ ગાંધીજીપ્રતિ ચતુર્થ આવ્હાન.

#### ગાંધીજીઃ—

શ્રી સનાતનધર્મસંરક્ષક "ગુજરાતી" પત્રના તા. રક્-ક્-ર૧ના, તા. ૧-૧૧-૨૧ ના તેમજ તા. ૨૮-૧૨-૨૪ ના અંકોમાં સ્પૃશ્યા-સ્પૃશ્ય સંબંધે તમારી પ્રતિ મારા તરફથી અપાયેલ પ્રથમ, દ્વિતીય તેમજ તૃતીય આવ્હાનાના પ્રત્યુત્તર તમારી તરકથી મને મળેલ નહિં હાેવાથી

ભારતવર્ષ, પ્રકારેશ, આદ્રિકા આદિ અન્ય સ્થળાએ નિવાસ કરનાર સનાતનીઓ તરફથી મારાપર સ્પશ્યાસ્પ્રશ્ય સંબંધે કંઈ લેખ લખવા અનેક પત્રો આવતાં તા. ૬-૬-૨૩, તા. ૧૩-૬-૨૩, તા. ૨૦-૬-૨૩ તથા તા. ૨૭—૬—૨૩ ના " ગુજરાતી " પત્રના અંકોમાં **स्पृद्यास्पृद्यविवेक** એ નામે એક લેખ કાશીમાં મળેલી "હિંદુમહાસભા" ના ઠરાવા વિરુદ્ધ તા. ૨૫–-૧૨–-૧૯૨૩ ના "ગુજરાતી" पत्रना अं अभां विद्वत्परिषद्योजनादिविचार એ नामे એ अ લેખ, તા. ૧૫–૩–૨૪ ના સાંજ વર્તમાનના અંકમાં અસ્પ્રશ્યતા-નિવારણ માટે તમારા કલ્પિત મન્તવ્યો વિરૂદ્ધ તા. ૧૧–૫-૧૯૨૪ ના '' ગુજરાતી " પત્રના અંકમાં **ઝસ્દ્રફ્યતા गાંધીजी** એ નામે લેખ એ રીતે અન્ય અનેક વર્તમાન-પત્રોમાં તેમજ મા<sup>!</sup>સઢ પત્રોમાં અસ્પૃશ્યતાસિહિ માટે અનેક લેખા <sub>ઇ</sub>શ્વરપ્રેરણા <mark>થતાં પરમાત્મકૃપાથી મેં યથામ</mark>ીત લખ્યા છે; જેના ખંડન અથવા પ્રતિવાદરૂપે કાઇપણ લેખ અદ્યાપિપર્યંત કાઈ સાક્ષર તેમજ નિરક્ષર તરકથો પ્રસિદ્ધિમાં આવેલ નથી અને એથીજ અમારા સનાતન વૈદિકધર્મના સર્વા શમાં વિજય છે અને પરિણામે તમારા પરા-જય છે, એમ અમાને સુસ્પષ્ટ સૂચન થાય છે; કારભુંકે આજરીતે **ખુદ્ધ**, ચાર્વાક આદિના અનેક નાસ્તિક મતમતાંતરા સમ્<u>લોન્મ</u>્લન દશાને પ્રાપ્ત થયા છે.

સાંપ્રત સમયમાં તમે કાકીયાવાડ રાજકીય પરિષદ્ના કાર્યપ્રસંગે ભાવનગર આવ્યા છા. આ પ્રસંગ શાસ્ત્રચર્ચામાટે અતિ ઉત્તમ અને અનુકૂલ છે. આથી તમારી પ્રતિ ચતુર્થઆવ્હાન સકારણ મુકવાની

પરિપૂર્ણ આવસ્યકતા મને પ્રતીત થાય છે કે આ નગર ધર્મધુર ધર રાજા મહારાજાઓની એક પવિત્ર ભૂમિ હેાવાથી, આ નગરમાં આસ્તિક ભૂદેવાની સંખ્યા અધિક હાેવાથી તેમજ આચારશીલ વૈષ્ણવાેની સંખ્યા પણ અધિક હેાવાથી સ્વૃક્યાસ્વૃક્ય સંખંધે તમાને તેમજ તમારા અનુયાયીઓને થયેલ વ્યામાહ તથા ભ્રમ દૂર કરવા માટે સનાતનધર્મા-ભિમાની સમગ્ર પ્રજાની એક જાહેર સભા *ધશ્વ*રપ્રેરણાથી અત્ર સ્થલે ભરવા મારા દઢ વિચાર છે. કારણકે તા. ૧૨-૬-૧૯૨૧ ના કાડી-આવાડ ટાઇમ્સના અંકમાંના તમારાજ શખ્દો હું તમારી સન્મુખ મુકું છું કે–" આપણે અંત્યજતે ન અડવું એવું ધર્મમાં ધુસાડી દીધું છે. હું એને હિંદુ ધર્મન કહી શકું પણ આ પાખંડ ધર્મ રાક્ષસી ધર્મ છે એમ માનું છું. અમારી ભગવદ્દગીતાએ**ા અને ખી**જાં ધર્મ પુરતકા અમને આવા ધર્મ કયાંય પણ શાખવતાં નથી, તમાને હું આના રાક્ષસી ધર્મમાંથી વેગળા રહેવા વિનંતિ કરૂં છુ." વળી "શી આશા એ" એ મથાળાવાળા 'નવજીવન'ના અંકમાં તમેં લખ્યું છે કે:– હિંદુધર્મમાં અસ્પૃશ્યતા નથી, જે ધર્મમાં અસ્પૃશ્યતા હેાય તે ધર્મ નથી પણ અધર્મ છે. " આ પ્રમાણે " હિંદુધર્મમાં અસ્પૃશ્યતા નથી " તથા " આપણે અંત્યજને ન અડવુ એવું ધર્મમાં ધુસાડી દીધું છે. " એવું કેવલ હડહડતું અસત્ય પ્રકટ કરી તેમજ ધર્મ તથા અધર્મની કપોલ કલ્પિત વ્યાખ્યાએા ઘડી કાઢી અંધપર પરાન્યાયે તેમજ ગતાનુગતિકન્યાયે ચાલનારી ગુરૂપર'પરાપ્રાપ્યશાસ્ત્રસંસ્કારહીન ભાળા હી દુપ્રજાતે તમેં વ્યર્થ બ્રમપાશમાં નાખી રહ્યા છો, વળા ''મે**ં** ધર્મનાં શાસ્ત્રો જોયાં છે" એમ પણ તમેં લખાે છા, તાે તમે કયાં ક્યાં ધર્મશાસ્ત્રો જોયાં છે તે પણ લખી દર્શાવશા. જેથી જાહેર સભામાં

શ્રુતિ, સ્મૃતિ, પુરાણ, મહાભારત, રામાયણ, શ્રીમદ્દભાગવતઆદિ તમાને માન્ય એવા કાઇપણ શાસ્ત્રગ્રંથમાંથી ' અસ્પૃસ્યતા " હું તમાને સિદ્ધ કરી આપીશ તેમજ ધર્મશાસ્ત્રનાં અસંખ્ય પ્રમાણાથી. શાસ્ત્રાનુકૂલ અનેક યુકિતપ્રયુક્તિઓથી તેમજ લાેકગ્યવહારથી 'અસ્પૃશ્યના સ્પર્શ કરવો' એ સર્વોશમાં નિષિદ્ધ અને નિન્દિત છે એટલુંજ નહિં કિન્તુ સ્વરાજ્યપ્રાપ્તિના માર્ગમાં પણ મહાન્ વિ<sup>દ્</sup>નરૂપ છે, જેથી અસ્પૃશ્યના સ્પર્શ કરવામાં પાપ તથા અનર્થ છે, એ અતિ મહત્વના વિષય પણ હું તમારી તથા સમસ્ત સભાસમક્ષ તમારા મનના સંતાેપ-પૂર્વક ઇશ્વરના અનુત્રહવશાત્ નિર્વિવાદરીતે સિદ્ધ કરો આપીશ. આવી શાસ્ત્ર/વરૂદ્ધ અનેક અધાર્મિક પ્રવૃત્તિએાવડે પરમાત્મસ્વરૂપ ધર્મ ભગવાનની કતલ ચલાવી ભારતવાસી પ્રજાની તમા શાસ્ત્રદર્ષ્ટિએ અધાગતિ તથા દુર્દર્શા કરી રહ્યા છેા. આ વિષયના સમર્થનમાં તેા તમારી દષ્ટિએ રાક્ષસ, પાખંડી તેમજ શયતાન કરેલા અમારા પરમપવિત્ર ત્રિકાલદર્શી ઋષિમું નેઓનાંજ વચના અમારે પ્રમાણ તરીકે લખવાં રહે છેઃ–પ્રત્મિક્ વેદવ્યાસ લખે છે કે---

#### अप्रामाण्यं च वेदानां शास्त्राणां चाभिलंघनम् । अव्यवस्था च सर्वत्र तद्वैनाशनमात्मनः ॥

વેદાને પ્રમાણતરીકે નહિં માનવા, શાસ્ત્રમર્યાદાએાનુ ઉલ્લંઘન કરવું અને સર્વ સ્થાને કાઇપણ પ્રકારની વ્યવસ્થા ન હેાવી આ સર્વે પોતાના નાશનાં કારણો છે. શ્રીવસિષ્ટમુર્ીન પણ લખેછે કે:—

#### अप्रामाण्यं च वेदानामार्षाणां चैव कुत्सनम् । अव्यवस्था च सर्वत्र एतन्नाद्यानमात्मनः॥

વેદાનું અપ્રમાણપણ, ઋષિમુનિપ્રોક્ત વચનાની નિંદા અને સર્વ-સ્થાને અવ્યવસ્થા આ સર્વે પાતાનાં નાશનાં કારણા છે. વર્તમાન દુષ્ટ, દુઘંટ તથા દુસ્તર સમયમાં જનસમાજની સ્થિતિ ઉપરનાં ઋષિમુનિપ્રોકત પ્રમાણવચનાના આપણને યથાર્થ સાક્ષાત્કાર કરાવી રહી છે જેથી ભારત્વાસી હિંદુ પ્રજાના ઉપર દર્શાવેલ શાસ્ત્રવચનાનુસાર થતા નાશ અટકાવવા માટે ઉપરાક્ત આવ્હાનને તમા અત્યંત હર્પપૂર્વક વિના વિલંખ સ્વીકારી લઇ તેના યાગ્ય લિખિત પ્રત્યુત્તર દિન એકમાં સત્વર આપશા એવી આશા છે. કારણ કે આ રીતે ધર્મની હાની અને ક્રમે અધર્મની વૃદ્ધિ થતાં પ્રજાને ખહુ ખહુ દારણ દુઃખ સહન કરવું પડેછે. મનુમહારાજે સ્પષ્ટ લખ્યું છે કે:—

#### धर्म एव हते। हिति धर्मी रक्षति रक्षितः । तस्माद्धर्मी न हेतन्ये। माने। धर्मी हतोऽवधीत्॥

ધર્મને જો આપણે હણીએ તો તે ખચીત આપણને હણે છે અને ધર્મનું જો આપણે રક્ષણ કરીએ તો તે આપણું રક્ષણ કરે છે માટે હણેલા ધર્મ અમારા નાશ ન કરે, એમ જાણીને ધર્મના નાશ કરવા નહિં.

#### नाधर्मश्चरिता लेके सद्यः फलति गौरिच । शनैरावर्तमानस्तु कर्तुर्मुलानि कृन्तति ॥

ભૂમિમાં વાવેલું બીજ જેવી રીતે તત્કાલ કળ આપતું નથી તેવી રીતે આ જગતમાં અધર્મ પણ તે કરતાંની સાથેજ કળ આપતો નથી કિંતુ જેમ બીજ ધીરે ધીરે અંકુરરૂપ થઇને કાલે છે અને પછી કળ આપેછે તેમ અધર્મ પણ ધીરે ધીરે વૃદ્ધિ પામીને અધર્મ કરનારનાં મ્ળાને કાપી નાંખે છે. શ્રીમદ્દવેદવ્યાસ લખે છે કે:—

#### माधर्मः खङ्गमद्यम्य शिरः कृतति कस्यचित् । अधर्मबलमेतावद्विपरीतार्थदर्शनम् ॥

અધમ તરવાર ઉગામીને કાેે ખત્તક કાપતા નથી, અધર્મનું એવું ખળ છે કે અધર્માચરણ કરવાથી સર્વત્ર વિપરીતાર્થજ દષ્ટિગાેચર થાય છે. દપ્ટાન્ત તરીકે તમારા તથા તમારાજ અનુયાયી દેશનેતાએાના અભિપ્રાયામાં પરસ્પર મહાન્ મતભેદ, હીંદુ મુસલમાનનું એક્ય સાધતાં લાખા હીંદુઓના મુસલમાનાના હાથથી સંહાર તથા દેવમંદિરાના નાશ. અધર્મ માર્ગથી ચાલીશ લાખ અંત્યજોને સ્વપક્ષમાં લઇ મિત્રરૂપ ખના-વતાં ચાવીસ કરાેડ સુસ્ત સનાતનીએાનું વિરૂદ્ધ પક્ષમાં ખડા થઈ જઇ કટા શત્રુરૂપ ખનવું, વિદેશી કાપડના ખહિષ્કાર કરી સર્વત્ર ખાદી પ્રચા-રના પ્રયાસમાં તે બંને પ્રકારની કાર્યસિદ્ધિ તો થઇ નહિ, કિંતુ આપણા અને આપણાજ લાખાે હિંદુ કાપડના વ્યાપારી ભાઇએાની પેઢીએાની પાયમાલી થવી ઇત્યાદિ ઇત્યાદિ.

આ રીતે અત્પૃશ્યસ્પર પશ વિવેક્ષ્યુદ્ધિ કેવલ નષ્ટબ્રષ્ટ થઈ જતાં પરાપકારક જીવન વ્યતીત કરનાર નિર્દોષ ત્રિકાલદર્શી ઋષિમનિઓને શયતાન કહી તેમજ હિંદુઓના પવિત્ર મંદિરામાં અંત્યજોને ધુસાડવા અને હિંદુઓના પવિત્ર જલાશયાને અંત્યજસ્પર્શથી અપવિત્ર ખનાવવા ર્પ્રત્યાદિ શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ ધાર અનાચારાને સંપૂર્ણ ઉત્તેજન આપી, ગાંધીજી પાતે કાયિક, વાચિક તથા માનસિક હિંસાદ્રારા લાખાે તથા કરાેડાે **ધર્માભિમાની હિદ્એાની પવિત્ર લાગણીને પારાવાર રીતે અસ**હ્ય દુઃખ આપી રહેલ છે. જેના સાક્ષી કેવલ અંતર્યામી જગદીશ્વર પાતેજ છે. તેથી ભારતવર્ષની સમસ્ત પ્રજાની જાહેર જાણ માટે અત્ર સ્થલે સ્પષ્ટ

ક્ષખવાની જરૂર પડે છે કે ગાંધીજી પાતેજ અહિંસાત્મક વ્રતનું સેવન કરી રહ્યા છે. તે નિર્વિવાદ રીતે સર્વાશમાં મિથ્યાજ છે.

વળી સર્વ મનુષ્યોએ આવી અધર્મની પ્રવૃત્તિ જ્યાં થતી હોય त्यां तेता निरोध करवाता यथाशस्ति तेमक यथासाध्य प्रयास करवीक જોઇએ, નહિં તાે તેઓ પાપભાગી બને છે એધી અમારા ઋષિમુનિઓની અમને સ્પષ્ટ આગ્રા છે: શ્રીમદ વેદવ્યાસજી લખે છે કે:—

#### यत्र धर्मो हाधर्मेण सत्यं यत्रानृतेन च । हन्यते प्रेक्षमाणानां हतास्ते होव पृक्षाः॥

જે પુરૂષોની સમક્ષ જ્યાં અધર્મથી ધર્મના નાશ થાય છે અને અસત્યથી સત્યના નાશ થાય છે. તે પ્રેક્ષક પુરૂષા પાપના ભાગીદાર થાય છે. તેા આ પાપપ્રસક્તિમાંથી મુક્ત થવા માટે તેમજ વ્યાસ ભગવાન લખે છે કે:—

#### धर्मे विनश्यमानं हि यो न रक्षेत्स धर्महा ॥

વિનાશ પામતા જતા ધર્મની રક્ષા કરવા જે પુરૂષ પ્રયત્ન કરતા નથી. તે પુરૂષ ''ધર્મધાતક " કહેવાય છે; તો આ ''ધર્મવિઘાતક"ના મહાન્ દેષમાંથી મુક્ત થવા માટે ઉપરની પ્રવૃ'ત્ત મેં આરંભી છે. નહિંકે કાેષ્ઠપણ પ્રકારનાે દ્રેષ, ∀ર્ષ્યા કે વિરાધપૂર્વક આ મારી પ્રવૃત્તિ છે. એ વિષય તમે તેમજ જે પુરૂષો સુદ્ર હશે તે તા સહજ સમજી शक्शे. क्षरेख के-**हितं मनोहारि च दुर्लभं वचः॥** हितकारी तेभन्न મનાહર એવું વચન દુર્લભજ હાેય છે, અર્થાત્ કે જે વચન હિતકારી હાય છે તે મનાહર હાેતું નયી અને જે વચન મનાહર હાેય છે તે હિતકારી **હે**ાતું નથી, આ એક સમર્થ કવિ ભારવીના સદ્દવચનપર સર્વ

સુત્ર સજ્જનાે સંપૂર્ણ લક્ષ આપશે, એવી આશા છે. હાલમાં આ ધાર્મિકનગરમાં તા. ૮ તથા ૯–૧–૨૫ દિનાએ રામવાડી આદિ સ્થલાએ અમારી સનાતનધર્મસભાએામાં " અસ્પૃશ્યતા સિહ્ધિ " એ વિષયપર સ્થાનિક તેમજ બહારના વિદ્વાનાનાં વ્યાખ્યાના ચાલુ રહેશે, એ વિષય તમાને સુવિદિત કરી હું મારી લેખિનીને વિરામ આપું છું.

ഭിം

ચુનીલાલ છેાટમલાલ બાહુરા મંત્રી, સનાતનધર્મ પ્રવર્તક મંડળ, ભાવનગર.

ઉપર લખેલા ચતુર્થ આબ્હાનનાે પ્રત્યુત્તર મને ગાંધીજ તરકથી નહિ મળતાં ''ગાંધીજીને પવિત્ર સંદેશ'' એ નિમ્નલિખિત શીર્ષ કવાળા લેખની ત્રણ નકલા મેં સુપ્રસિદ્ધ '' ગુજરાતી '' પત્રમાં, '' સનાતન-ધર્મ કેસરીમાં" તથા ''સ્વધર્મ સ્વરાજ્યમાં" પ્રસિદ્ધ થવા માેકલી હતી:–

## ગાંધીજીને પવિત્ર સંદેશ.

અસ્પૃશ્યતાસિદ્ધિ માટે ગાંધીજી પ્રતિ ચતુર્થ આવ્હાન છપાવી. કાડીઆવાડ રાજકીય પરિષદ્દના સંમેલનપ્રસંગે ભાવનગર મુકામે તખ્તે-શ્વર પ્લાટ ઉપર ગાંધીજીના નિવાસ સ્થાને તે આવ્હાનની પચીશ પ્રતા તા૦ ૮–૧–૨૫ દિને સવારે સનાતનધર્મપ્રવર્તકમંડળના નાેકર દ્વારા ગાંધીજીને માેકલવામાં આવી હતી, કિંતુ ખંગલાના કાેઇ પણ પુરૂષે મંડળના નાેકરને ગાંધીજીને રૂખરૂ થવા દેવાનાે અવકાશ પણ આપ્યા ન હતા, તેમજ બંગલામાં કાેેે પણ મનુષ્યે ગાંધીજીને તે

અાવ્હાનની પ્રતા પહેાંચતી પ**ણ** કરી ન હતી. તેજ દિને બપાેરે પરિ-પર્કના મંડપ બહાર પણ જ્યારે આ આવ્હાનની છાપેલ પત્રિકાએન ધુટથી વ્હેંચવામાં આવતી હતી, ત્યારે પણ પરિષ**દ્ના મંડપમાં** આ પ′ત્રકાએઃ ગાંધીજને ક્રાઇએ પહેાંચતી કરી ન હતી. જેથી તા. ૮-૧-૨૫ દિને આવ્હાનની પચીશ પ્રતાે રજસ્ટર્ડ છુકપાેસ્ટ દ્વારા ગાંધીજીને માકલી દેવામાં આવી, જેની પહેાંચ અમૃતલાલ દલપતરામ શેઠની સહી વાળી તારુ ૧૦-૧-૨૫ દિને મને મળી હતી. તારુ ૧૧-૧-૨૫ દિને ખપાર સુધીમાં પણ મને ગાંધીજી તરફથી પ્રત્યુત્તર મળ્યાે ન હતાે. તેથી તેજ દિને સાંજે દીવાનપરામાં એક નાગર ગૃહસ્થને ત્યાં જ્યારે ગાંધીજી આવ્યા હતા. ત્યારે પણ મંડળના નાેકરે આવ્હાનની પત્રિકાએા ગાંધીજીને પહેાંચાડવાની ખહુ ખહુ પ્રવૃત્તિએા કરી હતી, પરંતુ ત્યાં પણ તે પ્રવૃત્તિઓ નિષ્કલજ ગઇ હતી. આ રીતે આ આવ્હાનના કાંઇ પ્રત્યુતર અદ્યાપિ પર્ય તે મને મળેલજ નથી. અત્ર સ્થલના સનાતનધમે પ્રવત કમંડળ તરફથી અસ્પૃશ્યતાનિવારણ સામે પ્રચંડ તેમજ ઘાર (વરાધ દર્શાવવા તા૦ ૬, ૭, ૮ તથા ૯-૧-૨૫ દિનાએ રામવાડીમાં એક્રત્રિત થયેલી ચુસ્ત સનાતનીઓની જાહેર ગંજાવર સભાઓમાં મુંખઇની વિદ્વતપરિષદ્દના અત્રગણ્ય નેતા પાંડિત શ્રીરમાપતિ મિશ્રજી. અમદાવાદની સનાતનધર્મસભાના મંત્રી શ્રીયુત નગીનદાસ પુરૂષોત્તમદાસ સંધવી તેમજ અપ્રતિહત ઉત્સાહ અને અસામાન્ય પરિશ્રમવડે સમસ્તભારત-વર્ષમાં સ્થળે સ્થળે સનાતનધર્મની અલોકિક તથા અપૂર્વ જાર્ગાત કરી મુકનાર મું બઇની સનાતનધર્મ હિંદુસભાના મંત્રી શ્રીયુત નારણજી પુરૂષોત્તમ સાંગાણી આદિ સુપ્રસિદ્ધ વકતાએ ખાસકરીને પંધાર્યા હતા. અસ્પ્રસ્થતા સંબંધે ગાંધીજીના મનના સંદેહ પૂર્ણાં શે દૂર થવાના આ

એક અમૃત્ય પ્રસંગ હતે।; પરંતુ અત્યંત ખેદપૂર્વક મારે લખી દર્શા-વલું પડે છે કે તા૦ ૧૩–૧–૨૫ દિન તેઓ અહિંથી સાયંકાલે મીકરડ ટ્રેનમાં ખેસી કાેઇ પણ પ્રકારના પ્રત્યુત્તર મને આપ્યા વિના *ખારસદ તરફ પ્રયા*ણ કરી ગયા હતા**.** આ ઉપરથી બે અનુમાન કરવાનાં સખલ કારણા મને જણાઇ આવે છે તે એ કે અમૃતલાલ દલપતરામ શેઠે આવ્હાનની પ્રતા ગાંધીજીને પહેાંચતી કરી નહિં હોય અથવા તા ગાધીજીને પાતાના મનમાં પૂર્ણ રીતે ખાત્રી થઇ ગયેલી હેાવી જોઇએ કે આ રીતે મારાે પાતાનાે પરિપૂર્ણરીતે **પ**રાજયજ થશે. હિંદુ મુસલમાનનું ઐક્ય લેશ માત્ર નહિં સધાતાં ગાંધાછની અંત્યજસ્પર્શની કેવલ ધર્મવિરાધી પ્રવૃત્તિવહે ખુદ હિંદુઓમાં એકતા થવાને ખદલે સર્વ જ્ઞાતિઓમાં, સર્વ કુટુંબામાં, સર્વ સંસ્થાઓમાં, ઘરધરમાં તેમજ વ્યક્તિવ્યક્તિમાં પરસ્પર કુસુંપ, કલેશ, કલહ તથા શત્રુતા વધતાં જાય છે. એ વાતના ભાવનગર આદિ અનેક સ્થળાએ ગાંધીજીએ પાતે પ્રત્યક્ષ અનુભવ કર્યો છે. જેથી હું ઇચ્છું છું કે ગાંધીજીએ હવે અંત્યજસ્પર્શની દુષ્ટ અને અધમ હિવચાલને વિના કારણે ઉત્તેજન આપતાં અટકી જવું જોઈએ, તેમજ જયારે પંડિત માલવીયાજીએ પણ હમણાં હમણાંમાં છેવટે તા• ૧૧–૧–૨૫ ના " ગુજરાતી " ના અંકમા સનાતની પંડિતા સાથેના સંવાદમાં હિંદુ ધર્મમાં અસ્પૃશ્યતા છે, એમ સાક સાક સ્વીકારી લીધું છે. તેા પછી ગાંધીજીના શાસ્ત્રવિરૂદ્ધ અસ્પૃશ્યતાનિવારણરૂપી કેવલ પોતાના કલ્પિત અને ક્રાઇપણ પાયા વિનાના મંતવ્ય પછવાડે ગતાનુગતિકન્યાયથી વિના વિચારે ધસતા પાતાના અનુયાયાઓને ગાંધીજીએ સત્વર અટકાવી દેવા જોઇએ. કારણ કે અસ્પૃશ્યતાનિવારણથી મહાન ધર્મહાનિ થતાં

ભારતવાસી પ્રજાતે સ્વરાજય આદિ ક્રાઇપણ પ્રકારના શ્રેયની આશા રાખવી, એ વંધ્યાપુત્રસમાન, આકાશકુસુમસમાન, મગતૃષ્ણિકાસમાન, શશશૃંગસમાન, ગગનગંધર્વનગરસમાન તેમજ સિકતાતૈલસમાન છે—અર્થાત્ કે સર્વાશમાં મિથ્યા છે અને પૂર્ણાશે નિરર્થક છે, એટલું જ નહિં કિંતુ પરિણામે પ્રજાના એકદમ અધઃપાત અને દાર્ણ દુદશા થશે. આ મારા શુદ્ધ હૃદયના પવિત્ર સંદેશ કાઇપણ સર્જુનવીર ગાંધીજીના કાનાકાન લઈ જવા જરૂર પરિશ્રમ લેશે, એમ હું આશા રાખું છું તથા તેમના તરફથી મળતા પ્રત્યુત્તરની પણ હું સાથાસાથજ આશા રાખું છું.

વિ. સં. ૧૯૮૧ માઘ શુકલ ) દશમી. તા૦ ૩–૨–૨૫ ભૌમવાર. ભાવનગર.

# ચુનીલાલ છેાઠમ<mark>લાલ</mark> બાહરા.

આ ''પવિત્ર સંદેશ"ના પણ અદ્યાપિપર્યંત મને ગાંધીજી તરફથી પ્રત્યુત્તર નહિં મળતાં અત્ર સ્થલે પુનઃ લખી દર્શાવવાની આવશ્યકતા મને પ્રતીત થાય છે કે મધ્યાન્હના માર્ત ડેના પ્રકાશ જેવી સ્પષ્ટ આ લેખ માંહેની અત્યજસ્પર્શના નિષેધ કરનારી સર્વ હકીકત નિષ્પક્ષ—પાતપણે એકાત્રચિત્તથી જાણી લીધા પછી પણ અંત્યજસ્પર્શના હીમા-યતીઓ જો અંત્યજસ્પર્શ કરવા કરાવવાના અસદાગ્રહ—દુરાગ્રહના પરિસાગ કરશે નહિં તો આ રીતે અનેક શાસ્ત્રનિષિદ્ધ આચરણ દ્વારા ક્રમશઃ ઉત્તરોત્તર સર્વ ધર્મ મર્યાદાઓના લાપ થતાં થતાં મહાતમા બ્રીલર્તદરિ લખે છે તેમઃ—

शिरः शार्वे स्वर्गात्पति शिरस्र तिर्क्षातधरम् महीव्रादुर्त्तुगाद्वनिमवनेश्चापि जलिधम् अधा गंगा सेयं पद्मुपगता स्ताकमथवा विवेकभ्रष्टानां भवति विनिपातः दातमुखः॥

અર્થ:- ઉત્તમ વિષ્ણપદ્ધી નીકળેલી ગગા સ્વર્ગથી પ્રથમ મહા-દેવજીના મસ્તક ઉપર પડે છે. તે મસ્તકપરથી હિમાલય પર્વતપર પડેછે, તે હિમાલયપર્વંતપરથી પૃથ્વીપર પડેછે અને પૃથ્વીપરથીહજારા મુખે સમુદ્રમાં પડે છે; આ પ્રકારે અધમાહારિણી નેમજ પતિતપાવની સાક્ષાત ભગવતી ભાગીરથી પણ માત્ર એકજ પગથીયું સુકતાં ઉત્તરાત્તર નીચા નીચા પદને પ્રાપ્ત થયાં છે, તા પૃછી થાેડાપણ વિવેકથી ભ્રષ્ટ થયેલા પુરૂષોની પણ હજારા પ્રકારે ક્રમે ક્રમે કરીને અધાગતિ–અવનતિજ થાય છે. અત્રસ્થલે વાચક્રવૃંદસમક્ષ નિવેદન કરવાની પૂર્ણ આવશ્યક્તા મને જણાય છે કે દેશનેતાએા આદિના શુરૂપર પરાન્યાયે આપણાં ધર્મશાસ્ત્રોમાં લેશમાત્ર પ્રવેશ નહિં હેાવાથીજ સાસ્ત્રવિરૃદ્ધ કૃત્સિત અને અધમ વિચારા જનસમાજમાં સર્વત્ર પ્રસરાવી અધર્મ તેજ ઉત્તેજન આપી વર્તમાન પ્રભજનનું ધાર અનિષ્ઠ તેએા કરી રહ્યાછે, એટલુંજ નહિં કિંતુ ભારતવર્ષની નિર્દોષ ભાવીપ્રજાને માટે પણ મહાન અનર્થ અને દારૂણ આપદ્દરપી સદ્ય:પ્રાણઘાતક હાલાહલ વિષકૃક્ષાનાં ખીજોનું આરાપણ તેઓ કરી રહ્યા છે. એ વાત નિઃસંશય છે.

યદ્યપિ આથી તે તે દેશનેતાએ આદિ લેશમાત્ર અટકે તેમ નથી તથાપિ એક વધુ પ્રયાસે તેમને ધર્મ વિરાધીપ્રવૃત્તિએા કરતા કરાવતા અટકાવવા કેવલ શુભ હેતુથી વ્યથિત અને વિદીર્ણ હૃદયે હું નીડરપણે

હદયના શુદ્ધઆશયપૂર્વક લખી દર્શાવવાની પૂર્ણ હિંમત ધરૂં છું કે તે તે દેશનેતાએાના વચનાનુસાર ગતાનુગ(તકન્યાયે *જે જે અ*ધર્માચરણ ભાળાભલી હિંદુપ્રજ્ન કરી રહીછે**.** તે તે અધર્માચર**્જન્ય કુલ પ્રત્ય**વાય-ના સંપૂર્ણ ભાકતા શાસ્ત્રસિદ્ધાંત અનુસાર તે દેશનેતાએાજ હોવાયી આ અનિર્વયનીય અને અસાધારણ પાપફલ ભાગવવા તેઓને ચતુર્દશ પ્યસાંડમાં સ્થાન નહિં મળતાં વિશ્વકર્માતે તેમને માટે એક તદન નાેખુંજ સ્થાન નિર્માણ કરવું પડશે, એ હૃદયવિદારક ખાબત ઉપર હું સર્વ દેશ-નેતાઓ આદિનું ખાસ ધ્યાન ખેચું છું.

આ સમમ્ર લેખપરથી ક્રાઇપણ વાચકમહાનુભાવે એમ માની લેવાનું નથી કે લેખકે આ સર્વ પાતાની વિદ્વત્તા દર્શાવવા લખ્યું છે; પરંતુ આથી માત્ર એટલું તેા જરૂર દર્શાવવા ધાર્યું છે કે સર્વ ક્રાઇ ''તરવારની ધાર"થી તાે પાતાનું ઇચ્છિતકાર્ય સિદ્ધ કરે તેમાં કાંઇ નવાઇ નજ હોય, કિતુ આપણા દેશનેતાએા આદિ તેા માત્ર ''સાંબેલાની ધાર ' થીજ પાતાનું કચ્છિત કાર્ય કર્યે જાયછે અર્થાત કે હાલમાં માત્ર અંત્યજ∽ રપર્શથી નહિં અટક્તાં–''વિધવાવિવાહપ્રતિપાદન, વર્ણાં તરલસ્ત, જાત્યં-તરખાનપાનવ્યવહાર ઇત્યાદિ અનેક શાસ્ત્રનિષિદ્ધ આચરણોમાં પ્રવૃત્તિ કરવા કરાવવા લાગી ગયાછે અને આ સર્વ, આપણીજ મૂર્ખતા, મૃઢતા, ભીરતા, દીનતા, મૂક્તા–અસ્થાને ધીરતા, શાંતતા, સહિષ્ણતા, ક્ષંતવ્યતા, દયાલુતા તેમજ સજ્જનતા,∸પ્રમાદ, ઉપેક્ષા, આલસ્ય અને કુંભકર્ણની ગાઢ નિદ્રા તથા પરસ્પર વૈમનસ્ય, વિદ્રેષ તેમજ વિરાધ આદિ અસંખ્ય મહાન દાષાનુંજ પરિણામ છે, એમ કાઇપણ પ્રકારના સંકા-ચલિના હું અત્ર સ્થલે સર્વની અનેકાનેકવાર ક્ષમા માગી લઈ સુરપષ્ટ રીતે લખી દર્શાવું છું અને હછપણ ઉપરના સર્વ દેષોના સાગ નહિં

કરતાં દિનપ્રતિદિન ધર્મ નું હનન થવા દેવામાં ઇશ્વરને ત્યાં પૂર્ણ પ્રત્યવાયના ભાગી બની આપણે મૌન અવલંબન કરી બેસી રહેશું તેા આપણે માટે અા કરતાં પણ કેવું અને કેટ<u>લું</u> વિષમ પરિણામ આવશે. તે તેા માત્ર શ્રીવિશ્વ ભરજ જાણી શકે; માટે ધર્મનું અભિમાન રાખનારા–"સર્વધર્મા-ચાર્યો, ગુરૂપદ ધારણ કરી બેઠેલા મહાત્માએા, સંપ્રદાય તથા પંચપ્રવર્ત કા પવિત્રસ્થાનાત્રે ત્થા મંદિરામાં વ્યાસપીકપર આરૂઢથઇ મનાર જક શાસ્ત્રીય, પ્રવચનાે કરનારા શાસ્ત્રીત્યાવાએા, વાદ્યયંત્ર તેમજ મધુર સંગીતસમેત ભિન્નભિન્ન પ્રકારના હાવભાવા કરી રાયક અને મનાહર કથાએાદારા હરિકીર્તાન કરનારા છુવાએા, મંત્રતંત્રપ્રભાવશાલીપુરૂષા, ઇપ્ટેક્વના ઉપાસંકા, યાેગીએા, સાધુ સંન્યાસીએા પ્રક્ષચારીએા, ક્ષત્રિય રાજા મહા-રાજાએા, પંડિતા, વિદ્વાન્ વ્યાખ્યાતાએા, મઠાધીશ મહંતા, ધનસંપન્ન વૈષ્ણવા તેમજ સ્માર્તા અને અન્ય સંપ્રદાયના અનુયાયીએા, સનાતનધર્મ સભાના નેતાએા તેમજ સમસ્ત ભારતવાસી હિંદુઓ"!!! જાગા !ઉઠા ! અને સંપૂર્ણ સાવધાન થઇ નિર્ભયપણે ધર્મત્રાતા–શ્રીજગદીશ્વરનું અનન્ય-શરણ લઇ ધર્મદ્રોહી તથા ધર્મવિરોધીએા સામે રણસંત્રામમાં-પરસ્પર મતભેદને કેવલ ભૂલી જઇ સમૂહાત્મક એકતાના પૂર્ણ અને પ્રખલ વેગથી યા હામ કરી સત્વર ઝંપલાવા અને મારા પરમપ્રિય ધર્મખંધુએા! પર્યાવસાને ધર્મપક્ષનું સમર્થન કરનાર-દૈવીસંપત્સમન્વિત પુરૂષોનોજ સર્વા શમાં વિજય છે. એમ નિશ્વયપણે માની લેજો

કલિયુગમાં થનાર ધાર અનાચારાની આગાહી સંબંધે આપણા ત્રિકાલત્ત ઋષિમુનિઓ જે લખી ગયા છે, તે આપણને નાેટીસ અર્થાત સ્ચના તરીકે, તે તે અનાચારાના ક્લાદેશ જાણી લઇ, તેમાં નહિ પ્રવૃત્તિ કરવા તથા અન્યતે પણ તે પ્રવૃત્તિ નીહ કરવા દેવામાટેજ લખી

ગયા છે. નહિંક તેમાં કાર્યક, વાચિક તથા માનસિક ઉત્તેજન દ્વારા પોતે પ્રવૃત્ત થઈ અને અન્યને પ્રવૃત્તિ કરતી પાપ ભાગી ખનવા ખના-વવા દર્શાંત તરીકે-''વિવાહ સંસ્કારાનંતર પતિપત્નીના મહાન્ સમા-રંભપૂર્વક જતા સમારાહને જોઈને. યમી તેણીના ભાઈ યમને પુછે છે કે હુે ભાઈ! આ સભારંભ શાનાે છે ? ત્યારે યમ યમીને ઉત્તર ચ્યાપે **છે કે પશુવૃત્તારૂપે ઇતસ્તતઃ પરિભ્રમ**ણ કરતી કામવાસનાને એકજ વિવાહિત સ્ત્રીમાં સંનિરૂદ્ધ કરી, તે સ્ત્રીમાંજ તે કામવાસનાની તૃષ્તિ કરવા માટે, આ પુરૂષ વૈદિકવિધિથી આ સ્ત્રીનું પાણિત્રહણ કરી ગૃહસ્થાશ્રમી થયેલ છે. કાર્માવષ્યની આવા પ્રકારની વાત શ્રવણગાેચર થતાંજ યમીમાં કામવાસના તત્કાલ જાગરૂક થઇ અને યમને કહ્યું કે– અપાપણે ખં**ને કામવાસનાની તૃષ્તિમાટે સંગમ કરીએ,** ત્યારે ધર્મરાજ યમે એ સંગ્રમને ધાર કુત્સિત કર્મ જાણી પાતાની બેન યમીને કહ્યું કે:–

#### आ घा ता गच्छान् उत्तरा युगानि यत्र जामयः कृष्यन् अजामि । उपबर्वृहि वृषभाय बाहुमन्यीमच्छस्व सुभगे पति मत्॥ ऋग्वेदसंहिता

અર્થ:-હે ભાગતિ ! જે યુગમાં ભાગતિઓ પણ અયોગ્ય બાતૃ-સંગમ કરશે. તે યુગ આગળ આવશે, અર્થાત્ કે કલિ**યુગમાં** આ **ધાર** અનાચારતા પ્રચાર થશે. હાલમાં એ યુગ નથી: તેથી હું કહું છું કે-અન્ય કુલોત્પન્ન યાેગ્ય વીર્યસેચન સમર્થ પુરૂષ માટે તું બાહુનું ઉપધાન કર અતે હે ખેત ! મારાથી ભિન્ન કાઇપણ યાગ્ય પતિનું તું અન્વેષણ કર." કલિયુગમાં ખેન ભાઇ સાથે અયોગ્ય સંગમ કરશે. એમ આ મંત્રમાં સ્પષ્ટ લખ્યુ છે, તેથી તે પ્રમાણે હાલમાં બેને ભાઇ સાથે તેવું દુષ્ટ વર્તન કરવું, એવા આ મંત્રના ભાવ નથી, પરંતુ કામવાસના એક એવી દુષ્ટ અને પ્રખળ વસ્તુ છે કે ખેનને ભાઇ સાથે પરસ્પર અંથાગ્ય

સંગમમાં પ્રવૃત્તિ કરાવી દે, તેથી તેઓને પણ પરસ્પર સંપૂર્ણ સાવધાનીથી ચેતીને ચલાવવામાંજ આ મંત્રનું તાત્પર્ય છે, નહિં કે તે ધાર કુકર્મને ઉત્તેજન આપવામાં. એટલા માટેજ શ્રી મનુમહારાજે પણ લખ્યું છે 🕻:-

#### मात्रा स्वस्ना दृहित्रा वा म विविकासना भवेत्। बलवानिद्रियप्रामो विद्वांसमपि कर्षति॥

અર્થઃ— પુરૂષે, માતા, ખેન અથવા દીકરી સાથે એકાંતમાં <sup>જો</sup>સવું નહિં; કારણકે ઇંદ્રિએાનાે **ખળવાન સમૂહ વિદ્વાનને પણ** માેહિત કરી દે છે.

વિશેષમાં વળી એક અત્યંત મહત્વની બાબત આ પુસ્તકના સુત્રવાચક્રષ્ટંદ સમક્ષ દર્શાવાની હું અનુત્રા લઉં છું કે — " જે પ્રકારે શિષ્ટ, વિચારશીલ, ધર્માનુષ્ઠાનયુકત તેમજ રાગદ્દેષ અને નિષિદ્ધાચારથી રહિત તથા સત્યહિતમિતભાષણશીલ ધર્મકામવાળા મહર્ષિમનુમહારાજ, યાેગીયાત્તવશ્કય પ્રભૃતિ ત્રિકાલત્ત ઋષિમુનિએાએ શાસ્ત્રગ્રંથામાં જે જે સદાચારાેનું નિરૂપણ કયું છે, તે તે આચારાેનુંજ મનુષ્યે સેવન કરવું. પાતાની ક્ષુદ્ર અને તુચ્છ **ઝુ**દ્ધિના પ્રભાવથી—

#### स्रक्ष्मात्स्रक्ष्मतरे। धर्मस्तस्मात्स्रक्ष्मं न किंचन । दुर्विभाव्यस्तते। धर्मः कविभिः सूक्ष्मदर्शिभिः॥

અર્થ:-ધર્મ સૃક્ષ્મવસ્તુથી પણ અતિસૃક્ષ્મ છે અને તેનાથી અન્ય કાેઇપણ વસ્તુ સુક્ષ્મ નથી; આથી ધર્મ સુક્ષ્મક્શિ ઋષિમુનિઓથી પણ મહામુશ્કેલીથી જાણી શકાય તેવા છે.

#### न कल्माचा न कपिले। न ऋष्णा न च लेाहितः। अणीयान्श्चरधारायाः के। धर्म वकुमर्हति ॥

અયે:-ધર્મ ક્રાળસચિત્રો નથી, માંજરવર્ણો નથી, કાલા નથી, તેમજ લાલ નથી; ધર્મ સજ્યાની ધાર કરતાં પણ અત્યંત સક્ષ્મ છે, માટે ધર્મનું વિવેચન કરવાને ક્રાેષ્યુ યાગ્ય છે ?

ધર્મ જેવા સહમાતિસહમ ગહન વિષયપર કેવવ યુકિતપ્રયુક્તિઓથી કદાપિ કાલે મનુષ્યે હસ્તપ્રક્ષેપ કરવા નહિં તેમજ શાસ્ત્ર પ્રમાણાના અર્થાના અનર્થો કરવા નહિં. માટે આ કરવા યાગ્ય છે કે આ કરવા યાગ્ય નથી, એવા પ્રકારના સંશય દાલામાં જયારે મનુષ્યનું મન દાલાયમાન થતું જોવામાં આવે, ત્યારે તે મનુષ્યે પાતાની અહિંએ કરેલ નિર્ણયપર લેશમાત્ર વિશ્વાસ નહિં રાખતાં, શ્રીકૃષ્ણભગવાને અર્જુનને કહેલા શ્લોકનું સંપૂર્ણ અનુશર**ણ** લેવું:–

# तस्माच्छास्रं प्रमाणं ते कार्याकार्यव्यवस्थितौ । बात्वा शास्त्रविधानाकं कर्म कर्तुमिहाईसि ॥

અર્થ:-આ કરવા યાગ્ય છે કે આ કરવા યાગ્ય નથી-અર્થાત્ કે આ સ્પર્શ કરવા યાગ્ય છે કે આ સ્પર્શ કરવા યાગ્ય નથી,આ ભક્ષણ કરવા યાગ્ય છે કે આ લક્ષણ કરવા યાગ્ય નથી, ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારના ધાર્મિક વિષયાના નિર્ણય કરવામાં મનુષ્યે સુદ્ધિખલ, યુક્તિ તથા અન્યપ્રમાણાના આશ્રય નહિં લેતાં કેવળ શાસ્ત્રનેજ મુખ્ય પ્રમાણભૂત માનવું અને આવા વિષયામાં ધર્મશાસ્ત્રો શું આજ્ઞા આપેછે, તે ખરાખર જાણી લંઇ, તે આજ્ઞાનુસારજ મનુષ્યે સર્વદા વર્તવું. ધર્મશાસ્ત્રનું

લેશમાત્ર જ્ઞાન નહિંધરાવનાર તેમજ દેશકાલાનુસાર શાસ્ત્રવચનાેના અર્થનાે અનર્થ કરી નાખનાર કાેઇપણ અનધિકારી વ્યક્તિએ ધામિક વિષયમાં આપેલ કપાેલકલ્પિત નિર્ણયને ગતાનુગતિક તેમજ

#### श्रुतिरमृती हाभे नेबे द्विजातीनां प्रकीर्तिते । एकेन विकलः काणा द्वाभ्यामधः स उच्यते॥ बृद्धगौतमः

અર્થ:--''શ્રુતિ અને સ્મૃતિ-એ દ્વિજોનાં બે નેત્રા છે. શ્રુતિ તથા રમૃતિ–એ ખેમાંથી જો દ્વિજના માા એકમાંજ પ્રવેશ હાેય, તાે તેને એકજ નેત્ર હેાવાથી તે કાણા કહેવાય છે અને જો ખંનેમાં પ્રવેશ ન હાેયતાે ખંને નેત્રાે નહિં હાેવાથી તે અંધ કહેવાય છે:" આ ખંને દિવ્ય નેત્રા હાલમાં આપઅને ગુરૂપર પરાપ્રાપ્ત નહિં હેાવાથી અધપર પરા ન્યાયે કાેં કાં પણ ધર્માભિમાની પુરૂષે કાર્યિક, વાચિક તથા માનસિક કાેેકાે પણ પ્રકારનું અનુમાદન તથા ઉત્તેજન આપવું નહિ તેમજ ધર્મનું અભિમાન ધરાવનાર ભારતવર્ષની સમસ્ત સનાતની પ્રજાએ, દેશનેતાએ। તથા સુધારકવૃત્તિના **કહે**વાતા આચાર્યો કે જે ધાર્મિક વિષયોમાં હસ્ત-પ્રક્ષેપ કરવા લાગી ગયાછે, તેએાની સામે ઉત્ર તેમજ ઉત્કટ વિરાધ ઉપસ્થિત કરી દેવા સત્વર ખહ્મપરિકર થઈ જવું, એજ નમ્ર વિન્નિત.

#### ઉપસંહા**ર**.

આપણા પરમપવિત્ર ઋષિમુનિએ જેએ નિર્જન અરણ્યમાં કંદ, મૂલ, કૂલ, પુલ આદિ કેવલ સાત્વિક પદાર્થોના આહાર કરીને પાતાનું નિર્દોષ, નિર્ભય અને નિર્મલ જીવન વ્યતીત કરતા હતા, જેઓ ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાન–કાલગયનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન ધરાવતા હતા તેમજ

યાેગવિદ્યાના પ્રભાવથી અનેકવિદ્ય અદ્દભુત શક્તિએા ધરાવતા હતા, જેઓની અહિંસાત્રતની પ્રતિષ્ટાને લીધે નૈસર્ગિક રીતે પરસ્પર વૈરભાવ ધારણ કરનારાં પ્રાણીઓ પણ જેઓની સાન્નિધ્યમાં પોતાના વૈરભાવના પુરિત્યાગ કરી પરસ્પર મિત્રતાથી વર્તો સ્વચ્છંદે આનંદથી વિચરતાં હતાં, જેઓના સત્યવ્રતની પ્રતિષ્ઠાને લીધે જે જે વચન તેઓ ખાલતા. તે તે વચન પ્રમાણેજ થતું હતું, જેઓએ અસામાન્ય પરિશ્રમ આદિ ઉઢાવી કેવલ પારમાર્થિકવૃત્તિથીજ ઋતં ભરાપ્રન્ના સમાધિદ્વારા પરમાત્માની સાક્ષાત્ આત્રા–કાયદાકાનુનરૂપ શ્રુતિએ! તથા સ્મૃતિએ!તે!, સમગ્ર ચાતુ-ર્વા પ્રજાતા એહિક તથા પારલૌકિક શ્રેયને માટે, સાક્ષાત્કાર કર્યો હતા, જેઓનાં પ્રાતઃસ્મરણીય નામાનું મંકીર્તન કરી અઘાપિ પણ ઉપર કરેલી અનિવ ચનીય ઉપકારપર પરારૂપી મહાન્ ઋણમાંથી આપણે ગણકાલમાં કાર્ડિ ઉપાયે પણ મુક્ત થઇ શકીએ તેમ નથી, જેઓએ કરેલા અનંત ઉપકારાના પ્રત્યુપકારનિમિત્તો ચાતુર્વ હર્ય પ્રજા તર્પ અ આદિ નિત્યકર્મોદ્રારા તેઓના ઋણમાંથી માત્ર યર્તિક**ચિદરો** મુક્ત થવા પ્રખલ પ્રયાસ કરેછે, જેઓનાં ચરણકમલનાં રજક્ણાથી પવિત્ર થયેલી આ ભારતભૂમિમાં જન્મ લેવાને સ્વર્ગીયસુખના પણ પરિત્યાગપૂર્વક અક્ષ-રધામની પ્રાપ્તિ માટે સ્વર્ગના દેવતાએ। પણ અહિનશ જપ જપી રહ્યા છે, જેઓના અકાટય, અચલ અને અખંડનીય સિદ્ધાંતા અનુસાર વર્તન કરી અમંખ્ય મહાપુરૂષા આ અપાર તથા અગાધ સંસારસાગર ઉત્તીર્ણ કરી ગયાછે, જેઓએ રચેલાં શાસ્ત્રોનાં વિધિનિષેધવચના પ્રમાણે નહિં વર્તવાથી સમરત હિંદુ પ્રજા આજ અનેક પ્રકારની દારૂણ દૈવી આપત્તિઓ ભાગવી રહીછે, એટલુંજ નહિં કિંતુ દિનપ્રતિદિન ધાર

અવનિત તરફ પ્રયાણ કરતી જાયછે. જેઓની અપૂર્વ અને અલોકિક અનેકાનેક કૃતિઓમાટે પાશ્ચાત્યપંડિતા તેમજ મહાન્ તત્ત્વવેત્તાએા પાતાના પુસ્તકામાં મુક્તકં કે સ્તુતિ કરીગયા છે, જેઓની અદ્દભુત દૈવીશક્તિએા માટે વિદેશી વિદ્વાના પોતાના પ્રથામાં જેઓના ગુણા-તુવાદાનું યશાગાન કરી ગયાછે, જેઓના આદર્શભૂત રાગદ્રેષ રહિત શહ ચારિત્ર્યાને લીધેજ એક સમય પ્રાચીન કાલમાં ભારતવર્ષ ઉન્નતિના <sup>©ચ્ચ</sup> શિખરપર પહેાંચી સમગ્ર ભૂમ**ં**ડલમાં વિશ્વવિખ્યાતિને પામ્યાે હતાે. જેઓના અવર્શનીય ઉપકારાના પ્રત્યુપકારમાં ગાંધીજ હિંદુ– જા<sup>1</sup>તમાં ઉ<sub>ત્</sub>પન્ન થયા છતાં જેઓને વિના વિચારે શયતાન, પાખંડી તથા રાક્ષસ કહી નાંખી ભારતવર્ષની અસંખ્ય સનાતનધર્માભિમાની પ્રજાની માનસિક વૃત્તાિએાપર કઠાેર કુઠારના પ્રહારાે કરી એક હિંસાનું અસાધારણ મહાન્ કાર્ય કરી રહ્યાછે, તે આપણા પરમ કારૂણિક ઋષિમુનિઓએ ધર્મશાસ્ત્રોમાં દર્શાવેલ હિતકારક માર્ગીનુંજ આપણે અતુશરણ લેવું યાગ્ય છે; મનુમહારાજ આ વિષયના સમર્થનમાં લખેછે કે:–

#### येनास्य पितरे। याता येन याताः पितामहाः । तेन यायात्सतां मार्ग तेन गच्छन्न रिष्यते ॥

અર્થ:-જે વેદાકત માર્ગનું આપણા પૂર્વજ વ્યાસાદિ મહાન્ ઋષિ-એાએ રથાપન કર્યું છે અને જે સન્માર્ગનું પિતા અને પિતામહ પાલન કરતા હાય. એજ શભ માર્ગે સર્વ મતુષ્યોએ હમણાં પણ ચાલવું ઉચિત છે; પિતા, પિતામહ આદિથી સેવિત **શુભ માર્ગનું જે** સેવન કરેછે, તેની કદાપિ કાલે અધાગતિ ચતીજ નથી.

આ પ્રમાણે ઉપર દર્શાવેલ મહાત્મા મનુ ભગવાનના અમૃતસમાન ઉપરેશ ગ્રહણ કરી સનાતનધર્મના અદ્વિતીય છત્ર નીચે નિયુક્ત થયેલ સમસ્ત ચાતુવ હ્યું પ્રજા પાતપાતાના વર્ણાશ્રમુધૂર્મ પર આરઢ થઇ શાસ્ત્રવિહિત કર્મોનું સમ્યક આચરણ તથા શાસ્ત્રનિષિદ્ધ કર્મોના સર્વથા પરિત્યાગ કરવાના સત્વર આરંભ કરી દે, તા પ્રાચીન ઋષિમુનિઓના વૈદિક સમયમાં એક વખત પરમાત્માના પરિપૂર્ણ અનુગ્રહથી વિવિધ વૈભવભાગસંપન્ન આપણા આ ભારતવર્ષ તત્વન્નાન, યાેગસામર્થ્ય, તપાેખલ, ભક્તિ વૈરાગ્યાદિ માહાત્મ્ય, અલો કક દિવ્ય પ્રભાવ, અગાધભુદ્ધિચાતુર્વ તેમજ વિવિધ કલાકોશસ્યઆદિથી વિશ્વવિખ્યાતિને પામી ઉન્નતિના ઉચ્ચ શિખરપર પહેાંચ્યાે હતાે, તેજ પ્રમાણે આજ પણ આપણી આ પરમ-પાવત્ર ભારતભૂમિ અનેક પ્રકારની ચાલી રહેલી દેવી આપત્તિઓથી તથા દુઈશાથી દૂર થઇ, ધર્મશાસ્ત્રની દીષ્ટએ વિવિધ પ્રકારની ઉન્નતિ, સંપૂર્ણ શાંતિ, અનિવંચનીય સુખ તથા સંપત્તિના સંપૂર્ણ ઉપભાગ કરવા પરમ ભાગ્યશાલી ખની શકે તેમ છે, એટલુંજ નહિં પરંતુ કાેઈ-**પ**ણ પ્રકારના આયાસવિના પરમકૃપાળુ પરમાત્માની સંપૂર્ણ કૃપાથી રવરાજ્ય પણ કરામલકવત્ જ પ્રાપ્ત થઇ શકે તેમ છે, એ અત્યંત મહત્વના ાવષય આ લેખના સુત્રવાચકવૃદસમક્ષ નિ સંક્રાચપણે અત્યંત હર્ષપૂર્વક નિવેદન કરૂં તો તે કાેઇપ**ણ** રીતે અસ્થાને ગણાશે નહિં.

> अपृष्टोऽपि हितं ब्र्याद्यस्य नेहेत्पराभवम् । एष एव सतां धर्मा विपरीतमते।ऽन्यथा ॥ द्युभं वा यदि वा द्वेष्यं प्रियं वा यदि वाप्रियम्। अपृष्टोऽपि हितं वस्येद्यस्य नेहेत्पराभवम् ॥

અર્ધ:-''જે પુરૂષના પરાભવ થતા જોવાની ક<sup>ટે</sup>ળ ન હોય, તેને પુછયાવિના પણ હિતકારક ખાખત કહી દેવી; આ સત્પુરૂષોના ધર્મ છે અને હિતકારક બાબત ન કહેવી, એ અસત્પુરૂષોના ધર્મ છે. શુભ હોય અથવા અશુભ હોય તેમજ પ્રિય હોય અથવા અપ્રિય હોય. તાેપણ જે પુરૂષનાે પરાભવ થતાે જોવાની ઇચ્છા ન હાેય. તેને પુછ્યા વિના પણ હિતકારક બાપત કહી દેવી."

ઉપરનાં ખાધદાયક નીાંતશાસ્ત્રોનાં વચનાનું સંપૂર્ણ મનન કરી. દર્શાવી દેવા આ લેખ કાેઇપણ પ્રકારના અસદાશયથી રહિત કેવલ શુદ્ધ ખુદ્ધિથી મેં લખ્યો છે, એ યથાર્થ અને સ્પષ્ટ હકીકત આ ગ્રંથના સુત્ર વાચકવર્ગસમક્ષ નિવેદન કરવાની હું અનુત્રા લઉંછું. છતાં પણ આ ધુર્મીવષયક લેખાે સંખ'ધે નિંદા કરવામાં કેટલાએક સુધારક નાસ્તિકા જરૂર તત્પર થશે, તા તેના પરિહાર નિમિત્તે લખવાનું કે: -

#### नास्तिकाः प्राक्तनं धर्म निदंतु किंमु तावता । न हि ध्रालेचयः कापि भास्करोऽभास्करो भन्नेत्॥

અ**ચ**ઃ—''નાસ્તિકા સનાતનધર્મ'ની ભલે નિંદા કરે; તેટલાથી શું ? ધૂળના ઢગલાથી અર્થાત્ સૂર્યની આડે વંટાળીયાે આવવાથી સૂર્ય કયાંઇ પ્રકાશ નહિં આપનારાે થતાે નથી; અર્થાત કે વંટાળાયાે પાછાે છિત્ર-ભિન્ન દશાને પ્રાપ્ત થતાં સૂર્ય જેવાને તેવાજ પ્રકાશે છે." આ રીતે આપણા સનાતનધર્મપર અનેક પ્રકારનાં આક્રમણા થઇ ગયાં, છતાં પણ આજ સતાતનધર્મ અખિલ વિશ્વમાં પાેતાનું અવિચલ સાર્વભાૈમપદ ભાગવી રહ્યોછે, એ અતિ મહત્વના વિષયને પ્રજ્જનસમક્ષ નિવેદન કરી હું આ લેખ સમાપ્ત કરૂંછું**. इति शिवम्**.

# ॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥

# पुनर्रुग्निवेधनुं परिशिष्ट.

કન્યાના વિવાહ એકજ વખત થાય છે ખીજી વખત થઇ શકતા નથી તેતું મુખ્ય કારણ કન્યાના દાનનાે વિધિ છે જેને માટે મતુ-ભગવાન અધ્યાય ૫ ના શ્લોક ૧૫૧માં કહે છે કે

#### यस्मै दद्यात्पिता त्वेनां भ्राता चानुमते पितुः॥ तं शुश्रुषेत जीवन्तं संस्थितं न च छघयेत्॥१५१ ॥

ં પિતા કન્યાને જેની સાથે પરણાવે અથવા તા પિતાની અનુ-મતિથી ભાઈ કન્યાને જેની સાથે પરણાવે તે પતિ જીવતા હાય ત્યાં સુધી સ્ત્રીએ તેની સેવા કરવી અને તેના મરી ગયા પછી પ્રક્રાચર્ય પાળવું અને તેની શ્રાહ્મદિક ક્રિયા કરવી.

#### मंगळार्थ स्वस्त्ययनं यज्ञश्चासां प्रजापतेः ॥ प्रयुज्यते विवाहेषु प्रदानं स्वाम्यकारणम् ॥ १५२ ॥

વિવાહામાં પ્રજાપતિને ઉદેશીને જે યત્ર કરવામાં આવે છે તે સ્ત્રીઓના મંત્રળને માટે અને કલ્યાણને માટે છે. પરંતુ સ્વામિપણામાં તા વાગ્દાનજ કારણ છે.

કારણ કે વાગ્દાનથી અમુક પુરૂષતું અમુક કન્યાપર સ્વામીપર્હ્ય તિહ્ર થાય છે, અને તે વાત ધ્યાનમાં રાખીને મનુભગવાને વાગ્દત્તા કન્યાનું મરણ થાય તાે તેના પતિના સંપિડાને ત્રણ રાત્રિનું આશૌન્ચ કહ્યું છે. પરંતુ વિવાહ વિધિ થયા વિના તે કન્યાનું ભાર્યા પહ્યું સિદ્ધ થતુ નથી. તેમજ પરાશર સ્મૃતિમાં પણ

#### नध्टे मृते प्रवृज्ञिते क्लिबे च पृतिते पतौ । पंचस्वापत्सु नारीणां पतिरन्या विधीयते ॥

વાગ્દત્તા કન્યાના પતિ ખાવાઇ ગયા હાય, મરી જાય, ત્યાગી થઇ જાય, નપુંસક નિવડે અથવા તા પતિત એટલે વટલાઈ જાય, તા તે કન્યાનું ખીજે ઠેકાણે વાગ્દાન થઇ શર્ક છે. એમ કહેલ છે પરંતુ કેટલાએક અજ્ઞ પુરૂષા તે વચન વિવાહિતા કન્યા પરત્વ માને છે. તે તેમની કેવળ અત્તતાજ છે. કેમ જે આ વચનને વિવાહિતા કન્યાપર માનશું તો જે સ્ત્રીના પતિ ત્યાગી થઈ ગયા હોય અથવા જેના પતિ યુરાપ અમેરિકા જઈ વટલી ગયાે હાેય તેવી વિગ્રહિત સ્ત્રીએાને પણ પુનર્સસ કરાવવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે. પરંતુ પુનર્લમના હિમાયતીએા તેમ કરવા ઇચ્છતા હોય એમ જણાતું નથી અને ધર્મશાસ્ત્રકારોતો સ્ત્રીઓને કાર્કપણ સ્થિતિમાં પુનર્લમ કરવાના નિષેધજ કરે છે અને એવાજ હેતુથી ભગવાન મનુ અધ્યાય ૫ ના શ્લોક ૧૫૬ માં કહે છે કે

#### पाणिब्राहस्य साघ्वी स्त्री जीवते। वा मृतस्य वा । पतिलेकमभीप्सन्ती नाचरेत्किंचिद्रियम्॥

પતિની સાથે ધર્માચરણ કરીને મેળવેલા સ્વર્ગલાકમાં જવાની ⊎ચ્છા <mark>હોયતા પતિવતા સ્ત્રીએ પોતાના પાણિગ્રહણ કરનાર</mark>ો પતિ જીવતા હાયક મરી ગયા હાય તાપણ તેને અણગમતું કાંઇપણ કાર્ય કરવું નહીં.

#### कामं तु क्षपयेदेहं पुष्पमूलफलैः शुभैः । न तु नामापि गृह्वीयात् पत्यौ प्रेते परस्य तु ॥

સારીરીતે ખાવા પિવાનું હેાય તાેપણ વિધવા સ્ત્રીએ સત્વગુણી પુષ્પ, કળ અને મૂળ વડે અલ્પ આહાર કરીને શરીરને ક્ષી**શ** કરવું તથા પતિના મરી જવા પછી વ્યભિચાર ખુદ્ધિથી પર પુરૂષનું નામ સુદ્ધાંત લેવું નહીં.

आसीतामरणाःक्षान्ता नियता ब्रह्मचारिजी । या धर्म एकपःतीनां कांक्षन्ती तमनुत्तमम् ॥ मनु. अ ५. १५८

એક પતિની સેવા કરનારી તથા વરદાન, શાપદાન વગેરે શકિત મેળવવાની ઇ<sup>⊋</sup>છાવાળી પતિવ્રતા સ્ત્રીએ વિધવા થયા પછી મનની કામનાને શાંત પાડી દેવી. નિયમા પાળવા અને મરણ પર્ય ત પ્રક્ષચર્ય – વત પાળવં.

વિધવા સ્ત્રીતે છંદગી પર્યાંત પ્રક્ષચર્ય પાળીને રહેવાથી કેવં ઉત્તમ ફળ પ્રાપ્ત થાય છે તેના સંખંધમાં ભગવાન મનુ. અ**. પ.** <sup>હ</sup>લેા. ૧૫૯ માં કહે છે

> अनेकानि सहस्राणि कुमारब्रह्मचारिणाम् । दिवं गतानि विप्राणामकृत्वा कुलसंत्रतिम् ॥

હુજારા અને લાખા પ્યાહ્મણો કુળની વૃદ્ધિ માટે સંતતિ ઉત્પન્ન કુર્યા વિના ખાલ્ય વયથીજ પ્રક્ષચર્ય વત પાળીને સ્વર્ગમાં ગયા છે. અર્થાત પુત્રવિના પ્રહ્મચર્યથી પણ સ્વર્ગ મળે છે. તે પ્રમાણે

मृते भर्तरि स्वाध्वी स्त्री ब्रह्मचर्थे व्यवस्थिता। स्वर्भ गच्छत्यपुत्रापि यथा ते ब्रद्धचारिण ॥ मनु. अ. ५. १६० ॥ પતિ મરી ગયા પછી જે પતિવતા સ્ત્રી પ્રક્ષચર્ય પાળીને રહે છે તે પુત્ર વિનાની હોય છે તોપણ પ્રક્ષચારીએાની પેઠે સ્વર્ગમાં **ભ**ય છે.

पति या नामिचरित मने।वाग्देहसंयता। सा भर्तृ कमामीति सिद्धः साध्वीति चे।च्यते ॥ म. अ. ५. ऋ १६५

પરપુરૂષનું સ્મરણ ન કરવું એનું નામ મન:સંયમ, પોતાના પતિના ગુણા કરતાં પરના ગુણાનાં વખાણ ન કરવાં તેનું નામ વાક્-સંયમ અને પર પુરૂષના સ્પર્શ ન કરવાં તેનું નામ શરીરસંયમ. આ ત્રણ પ્રકારના સંયમ પાળી જે સ્ત્રી મન, વાણી અને કાયાથી પતિનીજ સેવા કર્યા કરે છે તે સ્ત્રી પતિના લાેકમાં જાય છે અતે સત્પુરૂષામાં તેને સાધ્યી એટલે પતિવ્રતા સ્ત્રી કહે છે.

अनेन नारी वृत्तेन मनावाग्देहस्यता । इहाप्र्यां कीर्तिमाप्नोति पतिलेकं परत्र च ॥ म. अ. ५. श्रुो १६६

ઉપર પ્રમાણે મન, વાણી અને કાયાથી નિયમમાં રહેનારી જે સ્ત્રી સદાચાર પ્રમાણે વર્તે છે તે સ્ત્રી આ લાકમાં ઉત્તમ કીર્તિ મેળવે છે અને મરશુ પછી પતિના લાકમાં જાય છે.

पाणिग्रहणिका मंत्राः कन्यास्वेव प्रतिष्ठिताः। नाकन्यासु क्वचित्रृणां लुप्तधर्मिक्रया हि ताः॥ मनु. अ. ८. श्लो२२६

પાણી ગ્રહણ સંબંધી વૈદિક મંત્રો કન્યાએને વિષેજ લાગુ પડે છે. પરંતુ અકન્યાને (પરણેલી) માટે લાગુ પડતા નથી, કારણકે તેના કન્યાપણાના ધર્મના લાપ થયા છે.

पाणिग्रहणिका मंत्रा नियतं दारस्रह्मणम् । तेषां निष्ठा तु विश्वेया विद्वद्भिः शप्तमे पदे ॥

પાણી પ્રહણના મંત્રો કન્યામાં ભાર્યાપણું લાવવા માટે નિયમ કરનારા છે, તે મંત્રોની પરિપૃર્ણતા તા સપ્તપદી થયા પછી થાય છે. એમ વિદ્વાનોએ જાણવું અને તે ઉપરથી એ પણ નિશ્વય થાય છે કે વિવાહના મંત્રાવડે વિધિથી પરણેલી સ્ત્રીજ ભાર્યા મનાય છે. પણ વિધિ વિના માત્ર અનાર્યોની પેઠે પરણેલી સ્ત્રી ધર્મ પતની નથી, અને તેનાં સંતાન પણ ધર્મ્ય પ્રજા રૂપ નથી, તેમજ આ વચનથી એપણ સિદ્ધ થાય છે જે જ્યાં સુધી સુપ્તપદી થઈ નથી, ત્યાંસુધી તે સ્ત્રીમાં ભાર્યાપણું થતું નથી તેથી તે પહેલાં જે સ્ત્રી વિધવા થાય તેનું કરીથી લગ્ન થઈ શકે છે પરંતુ સપ્તપદી થઇ રહ્યા પછી તેનું બાર્યાપણું સિદ્ધ થએલું હોવાથી તેનું કરી લગ્ન થઇ શકતું નથી તેમણું જે સ્ત્રી યાવતજીવ ધ્યદ્મચર્ય પાળીને રહે છે તેને ઉત્તમ લોકની ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે, પણ કાઈપણ અચિહાત્રાદિક મહસ્થ ધર્મ નહીં આચરીને કેવળ વિષયસુખ માટેજ લગ્ન કરે છે તેઓને ઉત્તમ લોકની પ્રાપ્તિ થતી નથી.

વિષયવાસના તો પ્રાણીમાત્રાને સ્વાભાવિક પ્રાપ્તજ છે તેનું જીંદગી સુધી સેવન કરવું તે તો પશુઓની સમાન હોવાથી પશુધર્મ રૂપ છે માટે નિંદા છે તે માટે તે વિષયવાસનાને ધીમે ધીમે અડ- કાવવા માટે એ છ શું ઓને વશ કરવા ઇચ્છતા હોય તે લું પ્રથમ ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ કરીને સ્ત્રી પરણી તેને વશ કરવાના યત્ન કરવા. જેમકે કિલ્લાના આશ્રય કરીને યુદ્ધ કરનાર રાજા પાતાના પ્રભળ શું ઓને પણ જીતી શકે છે. પણ શત્રુઓ નખળા પડે ત્યારે કિલ્લાના ત્યાગ કરી ડાહ્યા પુરૂષે વિચરવું. કહેવાની મતલમ એ છે કે કામવાસના સ્વાભાવિક હોવાથી તેના એકદમ ત્યાગ કરવા સર્વ મનુષ્યાને અશકય છે એમ ધારી શાસ્ત્રકારોએ એક સ્ત્રી પરણી તેમાં યુક્તિથી કામવાસનાનો ધીમે ધીમે ઓછી કરતાં જવી અને છેવડ તેના સમ્ળગા ત્યાગ

કરી વાનપસ્થ અથવા સંન્યાસ ત્રદુણ કરવો. કારણ કે કામવાસનાના ત્યાગ કર્યા શિવાય કલ્યાણ થઈ શકતું નથી એવા હેતુથીજ ગીતામાં પણ કદ્યું છે કે કામ, ક્રોધ અને લાભ એ ત્રણ નરકનાં દાર છે અને આત્માના નાશ કરનારાં છે માટે એ ત્રણના ત્યાગ કરવા. એવા ગંભીર શૂઢ હેતુને નહીં સમજનારાએા લગ્ન કરવાના હેતુ વિષયભાગ છે એમ સમજીતે कामी स्वतां पश्यति એ ન્યાય પ્રમાણે બધાં મૃતુષ્યાને વિષયવાસના વધારવાના પ્રયત્ન કરી પશુધર્મ ફેલાવવાના પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે એ ધણું શાયનીય છે.

જે ભારતવર્ષની પ્રજા હજારા વર્ષથી પાતાના ધર્મશાસ્ત્રોના ઉપદેશ પ્રમાણે વિષયવાસનાના અને આસુર સંપત્તિના સ્થાગ કરવા યત્ન કરી રહીછે તેને તેમાં ખાેટા દાેષા ખતાવી પશ્ચિમની પ્રજાની પેઠે વિષયાસકત ખનાવવા પ્રયત્ન કરી રહેલ છે અને સત્સંગનાે. શાસ્ત્રત્ત પંડિતાના અને શાસ્ત્રીયશ્રવણના વ્યાસંગ છુટી જવાથી અનભિત્ત પ્રજા તે કામવાસનાના ઉપદેશને આદરથી શ્રવણ કરી રહી છે અને તે પશુધર્મનું આચરણ કરવા કરાવવા પ્રતિદિન પ્રયત્ન કરી રહેલ છે તે માત્ર કલિકાલનાજ મહિમા છે અને તે પ્રજાનું ભાવી અનિષ્ટનંજ સુચન કરે છે જે માટે વિદુર કહે છે કે

#### यस्मै देवाः प्रयच्छन्ति पुरूषाय पराभवं । बुद्धि तस्यापक्षर्वित साऽवा चीनानि पश्यति ॥

જે પુરૂષના દેવા પરાભવ કરવા ઇચ્છેછે તેની ભૂદિ ખેંચી લેછે અને તે પુરૂષ અવળા માર્ગનેજ જાવે છે. જેથી તેના વિનાશ થાયછે.

પુરૂષે એક સ્ત્રી પરણવી અને સ્ત્રીએ એક પુરૂષ સાથે લગ્ન કરવું. એ પ્રમાણે લગ્નથો જોડાએલાં સ્ત્રી પુરૂષે ધીમે ધીમે કામવાસનાને શાંત કરવી અને તે માટે નિયમા પાળવા જેને માટે મનુ ભાગવાન અ, ૩ શ્લા ૪૫, ૪૬, ૪૭, માં કહે છે કે:—

ऋतुकालाभिगामी स्यास्वदारिनरतः सदा । पर्दवर्ज वजेखेनां तद्वता रितकाम्यया ॥ ऋतुस्वाभाविकः स्त्रीणां रात्रयः षाड्या रसृताः । तासामाद्याश्चतस्रस्तु निदितैकाद्यी च या । त्रयोद्यी च शेषास्तु प्रशस्ता द्यागाद्यः ॥ ४७ ॥

ઋતુકાળ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે પોતાની સ્ત્રી પાસે જવુંજ, સદાય પોતાની સ્ત્રીને વિષેજ પરાયણ રહેવું તથા સ્ત્રી રતીની કામનાથી પાર્થના કરે તો પુરૂષે પર્વાને છોડીને સ્ત્રી પાસે જવું, સ્ત્રીઓનો ઋતુકાળ સોળ દીવસ ગણાય છે, તેમાં પ્રથમની ચાર રાત્રિઓ એટલે રજોદર્શનના ચાર દિવસ, અગ્યારમી રાત્રી અને તેરમી રાત્રી એ રાત્રીઓ નિ દાછે. તેમાં સ્ત્રી પાસે જવું નહિં. રાત્રીઓ કરીછે માટે દિવસે જવું નહિં. ખાડીની દશ રાત્રીઓ પ્રશસ્ત મણાય છે તેમાં પણ પૂર્ણિમા અમાવાસ્યા પર્વના ત્યાગ કરવા. એ પ્રમાણે વિષયવાસનાને અટકાવવા માટે નિયમ કરેલ છે. એજ પ્રમાણે પોતાના કુલ ગાત્રની કન્યાને પરણવી નહીં એમ કહેવામાં પણ વિષયવાસનાને અટકાવવાનોજ હેતુ સમા-એલા છે માટે શ્રીમદ્દભાગવતમાં પ્રિયમત રાજાને ઉપદેશ આપતાં ભગવાન પ્રદર્શા કહે છે કે:—

यः षद् सपत्नान्विजगीषमाणः रहेषु निर्मित्वय यतेत पुर्वम् । अत्याति दुर्गश्चित उर्जितारीन् क्षीणेषु कामं विचरेहिपश्चित्॥

જે પુરૂષ પાંચ ઇંદ્રિયા અને છઠું મન એ સર્વને જીતવા કચ્છતા હાય તેણે પ્રથમ ગૃહગ્યાત્રમમાં પ્રવેશ કરીને તેને વશ કરવા યત્ન કરવા. જેમ રાજ્ય કિલ્લાના આશ્રય કરીને ખળવાન શત્રુએાને પણ જીતે છે, તેમ પછી શરુઓા નખળા પડે ત્યારે વિદ્વાન પુરૂષ ગૃહ-સ્થાશ્રમ છેાડીને ત્યાગી **ચ**ઇને યથેચ્છ વિચરે. પરમાત્મા પાસે અંતઃકરણ પૂર્વક માગીએ છીએ કે ભારતવાસી પ્રજાતે પ્રભુ સદ્-**ખુદ્ધિ આપે અને વિષયવાસના વધારનારી અધાર્મિક અસત્ પ્ર**વૃત્તિએા જેવી કે સ્ત્રીએાનાં પ્રુનર્લગ્ન, વર્ણાતરલગ્ન, અસ્પૃશ્યધમાંના સાગ, ભક્ષ્યાભક્ષ્યધમ તા ત્યાગ, અને વર્ણવ્યવસ્થાના વિનાશ વિગેરે સના-તન વૈદિક ધર્મને નાશ કરનારી પ્રવૃત્તિએ તેમનાં ચિત્તમાં ઉત્પન થવા પામે નહીં. છેવટમાં એટલું સ્મરણ આપવાની રજા લઉંઘું કે પ્રત્યેક વ્યકિતું કે સમગ્રદેશનું રક્ષણ પાતપાતાના ધર્મજ કરે છે કાઇ મનુષ્ય કરી શકતા નથી. માટે ધર્મનુંજ રક્ષણ કરા અને ધર્મ તે છે કે જે પ્રાચીન મહર્ષિઓએ શ્રુતિ અને સ્મૃતિ રૂપે ઉપદેશ કર્યો છે અને જે ઘણા કાળથી ભારત વર્ષની પ્રજા પાતે પર પરાથી પાળતી આવીછે પરંતુ હાલના અર્થકામાસકત અને અલ્પન્ન મનુષ્યા પાતાની કલ્પનાવડે માનેલાે તે ધર્મનથી અને તેથી પ્રજાહિતપણ થનાર નથી. પણ જેઓએ તપ અને ત્રાનના બળવડે નિઃસ્વાર્થપણે માત્ર પ્રજાના હિત માટેજ કહેલ છે તેજ ધર્મ રૂપ છે અને તેજ પ્રજાનું હિત કરનાર થશે.

#### सर्वेऽपि सुखिनः संतु सर्वे संतु निरामयाः। सर्वे भद्राणि पश्यंतु मा कश्चिद्दुःखमाप्तुयात्॥

સર્વે મનુષ્યા સુખી થાએા, સર્વે જેના સારાગ્ય ભાગવા, સર્વનું કલ્યાણ થાએા અને કાઇ પણ મનુષ્ય દુઃખ ન પાસા **રાતે શિવન્**.

# શુદ્ધિપત્ર

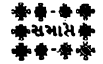
# ભૂમિકા

| પૃષ્ઠ                       | પંકિત      | અશુદ્ધ                 | <sup>િ</sup> શુ <b>હ્</b> |
|-----------------------------|------------|------------------------|---------------------------|
| ٩ `                         | ૧૭         | પત્રન                  | પત્રના                    |
| ۷                           | (          | क्चचित्                | क्वचित्                   |
| ૧૦                          | ૯          | પુનર્લ <b>ગ્ત</b>      | પુનર્લ <b>મ</b>           |
| 9 <b>\$</b><br>- 9 <b>Z</b> | ્ર૧૮       | ્યમૃત                  | અસત્                      |
| 97                          | પ          | अवृत्तिताकर्षिता       | <b>अवृत्ति</b> कार्षिता   |
| २०                          | \$         | देवेल्यः               | देवेभ्यः                  |
| રર                          | 9 \$       | અં <i>ન્</i> ય         | અન્ય                      |
| રહ                          | 3          | <b>વૃષ</b> ભ           | વૃષલ                      |
| <b>૩</b> ૨                  | ٩          | विह्ति                 | विहितं                    |
| ४०                          | <b>ે</b> ૧ | ઐેણ                    | એમ                        |
| ४०                          | 93         | ત્રિકાદશી <sup>૧</sup> | ત્રિકાલદશી <sup>૧</sup>   |
| X٥                          | የሄ         | દર્શ વ્યુ <b>ં છે</b>  | દર્શાવ્યું છે             |
| ્યર                         | 8          | यक्च                   | युद्देवै                  |
| પ્રહ                        | 4          | મમભેદી                 | મમ્ બેદી                  |
| ६०                          | ૧૩         | ्निरो <b>ध्धुं</b>     | निराद्धं                  |
| <b>६</b> ९                  | ૧૩         | વ્યથત                  | વ્યચિત                    |
| ६ ३                         | 90         | સમપણ                   | <b>સ</b> મર્પણ            |

| પ્રેક      | પંકિત | અશુ <b>દ્ધ</b> | શુંહ             |
|------------|-------|----------------|------------------|
| ६७         | •     | અહિતે          | <b>ચ્યા</b> દિને |
| ૭૧         | ٩     | સંક્રાચે       | સ'કાચે           |
| હર         | ٩٥    | પૃર્ણાશે       | પૂર્ણાંશે        |
| <b>હ</b> ફ | 96    | પ્રકારની       | પ્રકારની         |
| ረህ         | 93    | કિતુ           | ક્રિંતુ          |
| ૯૧         | مَ ع  | અનેકવિદ્ય      | અનેકવિધ          |
| ૯૪         | ્ ૧૨  | किंमु          | किमु             |

# પુનલ<sup>ુ</sup>ગ્નનિષેધનું પરિશિષ્ટ

| ٩        | ٩٧   | <b>આ</b> શૌન્ચ | આશૌચ         |
|----------|------|----------------|--------------|
| 3        | २०   | ब्रह्मचारिण    | ब्रह्मचारिणः |
| X        | ٩    | भर्त् कमा      | भर्तृछेाकमा  |
| 8        | २ ०  | शप्तपदे        | सप्तपदे      |
| ય        | ય    | સુપ્તપદી       | સપ્તપદી      |
| <b>પ</b> | 9 \$ | શ , એાને       | શત્રુએાને    |



# विज्ञापन.

# શ્રીભા**વનગર**સનાતનધર્મ પ્રવર્ત કમંડળ તરફથી પ્રસિદ્ધ થયેલ અપૂર્વ ગ્રંથાની નામાવલી,

|    | <b>←</b> .                                               | રૂ. આ. પા.         |
|----|----------------------------------------------------------|--------------------|
| ٩. | જન્મથી જાતિનિર્ણય 🗥                                      | o— <b>₹—</b> 0     |
| ₹. | સહ્રચન સુધા                                              | o                  |
| з. | સ્વધમ સર્વસ્વ                                            | ₹—८—•              |
| ٧. | <b>અ</b> ાત્મનિરૂપણ                                      | o                  |
| પ. | પુનલ <sup>૧</sup> ગ્નનિષેધ <b>અને</b> સ્પૃક્યાંસ્પૃક્યવિ | વેક ૦ <b>—૩</b> —૦ |

હપરનાં પુસ્તકા મળવાનું સ્થાન શ્રીયુત ચુનીલાલ છાેઠમલાલ બાહેરા, મંત્રો, શ્રીસનાતનધર્મ પ્રવર્ત કમંડળ, ભાવનગર. ઢે• શ્રીનીલક ઠેમહાદેવની શેરી.

धनानि भूमौ परावश्च गोष्ठे भार्या गृहद्वारि जनः इमरााने । देहश्चितायां परलेकमार्गे धर्मानुगे। गच्छति जीव एकः॥

ભાવનગર:-ધી ઇન્ડીયન પ્રોન્ટીંગ વર્ક સમાં ચુનીલાલ જાદવરાએફ છાપ્**યું**.

