## श्री यशोपिश्यश्र श्रेन ग्रंथभाणा हाहासाहेज, लावनगर. होन : ०२७८-२४२५३२२

# રાસલીલા

ત્ર

આધ્યાત્મિક રહસ્ય તથા પ્રશ્નાત્તર

લેખક: **શિષ્ય** 

પ્રકાશક :— વે**ણીશંકર ગાવંજનરામ ભટ્ટ** મંત્રી, ગુજરાત–કાઠિયાવાડ યીઍાસાપીકલ ફેડરેશન **ભાવનગ**ર.

કીંમત ૦-૩-૦ (ત્રણ આના)

#### બે બાલ

" રાસલીલા 'ના લેખ ' જીજ્ઞાસુ ' અને ' જ્યાેતિ ' બન્ને માસિકામાં પ્રગટ થઇ ગએલ છે. તે પુસ્તિકા રૂપે પણ અગાઉ પ્રગટ થએલ. 'પ્રશ્નોત્તર', 'જ્યોતિ'માં પ્રગટ થએલ છે.

આ પુસ્તિકા છપાવવામાં ગાધરાના ઇનામદાર ળારાેટ રા. રાઃ ભાઇશ્રી કનકસિંહ સાેમાભાઇએ તેમના સ્વર્ગસ્થ પિતાના પુષ્યાર્થે આર્થિક સહાય કરી છે તે માટે તેમનાે ઉપકાર માનવામાં આવે છે.

લિ૰ ગુર્પૂર્ણિમા તા. ૬-૭-૪૪ ભાવનગર. ગુકા. થીએાસેાપ્રીકલ ફેડરે ગુ કા. થીએાસાપીકલ ફેડરેશન.

( આધ્યાત્મિક રહસ્વે

[ આ લેખ લખવામાં કાઈ કાઈ જગ્યાએ જો સંવાદ પ તત્ત્વ ' તથા રા. પૂર્જેન્દ્ર નારાયખૃસિંહ કૃત 'સ્ટડી એાક ધી ભાગવત પુરાણ ' નામના પુસ્તકાના આથય લીધા છે. ]

મિય ભારતવર્ષના સંતા અને સાધ્વીએા! કૃષ્ણુનામપર વારી જનારા સુજ્ઞ નર નારીએા! મધુર ભાવમાં તરબાળ થવાની લાલસા ધરાવનારા વૈષ્ણવ ખંધુએા અને ભગિનીએા! વિશ્વની પ્રત્યેક વસ્તુ વિકાસક્રમને આધીન થઇ પૂર્ણતામાં લીન અને છે. માનવીઓ પ્રભુના માર્ગ પર વિહરતા શીખે તેટલા માંટે અનેક સંતા–સાધુજના–ભક્તો–મહાત્માએા ભિન્ન ભિન્ન કાળે, ભિન્ન ભિન્ન પ્રદેશામાં, તે તે સમયના સ'યાેગાેને યાેગ્ય શિક્ષણ–પ્રદ્યાન– ઉત્ક્રષ્ટજ્ઞાન–આત્મજ્ઞાન–તત્વજ્ઞાન–જે જ્ઞાનદીપની જ્યેાતિ પ્રગટ થવાથી અજ્ઞાન–અંધકારમાં ગાેથાં ખાતાં બંધ થવાય તે જ્ઞાન, પરમાત્માના–તાતના–વિભુના ભુવન તરફ માનવીનાં પગલાં વળે અને જન્મમરણના ચક્રાવાનું ઉદ્ઘાંઘન કરી શકાય તે જ્ઞાન, અનંત શાંતિના ઉપલાેગ થાય અને પાતે પાતાને જોઇ શકે તે જ્ઞાન, આત્માન દ અને પક્ષાન દેના અનુભવ થાય તેવું જ્ઞાન– માનવજાતને આપે છે. માત્ર સંતા, સાધુજના, ભક્તા કે મહા-ત્માએા ઉપદેશ આપવાનું અને આદ**ર્શ છવન ગાળવાનુ**ં કહે છે એટલું જ નહિ પણ ભગવાન પાેતે પાેતાના **ઉચ્ચપદના** ત્યાગ કરી આપણા જ કલ્યાણ માટે માનવ**દેહ ધારણ કરી. આદ**શ<sup>દ</sup>-જીવન ગાળી, આદર્શજીવન ગાળવાને શિખવે છે, ઉપદેશ કરે

છે. અહાહા! મહાન્ પ્રભુની આપણા ઉપર કેટલી બધી અનુ-કમ્પા! કેવું કામળ હુદય! કેટલા બધા આત્મભાગ! પણ અકસાસ! માનવજાત, તેવા પ્રભુના અવતારને, અરે! કહાને પ્રભુને પાતાને અજ્ઞાનથી નિંદે છે, પ્રભુએ પાતે માનવજાતના શ્રેય માટે અનેક વાર અવતાર કર્યા છે પણ તે બધા અંશાવ-તાર હતા; પૂર્ણ કલાએા તા શ્રીકૃષ્ણમાં પ્રગટી નીકળી હતી. શ્રીકૃષ્ણનું જીવન એટલું બધું આદર્શપૂર્ણ છે કે તે બાબત માટે લેશપણ શંકા રહે નહિ.

ભારતવાસીઓના શુદ્ધ પ્રેમનું કેન્દ્ર, ગાપ-ખાલાઓનું ભક્તિ-સ્થાન, ગાંડીવધારી અર્જુનનું સખ્ય સ્વીકારનાર ત્રિભંગી શ્રી કૃષ્ણુનાં ગુણુગાન વર્ણુવતાં પ્રાણીમાત્ર થાકી જાય છે. તેના આદર્શ જીવનની અત્યંત પ્રશંસા થાય છે; પરન્તુ તેના જીવનમાં રાસક્રીડા, વસ્ત્રહરણ, અને યુધિષ્ઠર અસત્ય કથન એ બાબતનું ખરૂં રહસ્ય નહિ સમજતાં, માનવીઓ તેના આદર્શ જીવનપ્રતિ શંકાની દિષ્ટિએ જુએ છે. પરંતુ રાસલીલા, વસ્ત્રહરણુ આદિ આખતા બહુજ ગુઢ રહસ્યવાળી છે. તેમાં અધ્યાત્મરસ એટલા અધા સમાએલા છે કે તેનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન પ્રેમના પરમ અનુ-ભવ વિના પ્રાપ્ત થવું મુશ્કેલ છે.

#### આક્ષેપ

શ્રી કૃષ્ણની જીવનરેખા ઉપર એક કલ ક એ સુકવામાં આવે છે કે તે પરદારાગામી હતા–કામી હતા. તે સંબંધમાં દાખલા એ અપાય છે કે તે મહા પુરૂષે ગાપબાલાઓને યસના નદી-માંથી નગાવસ્થામાં બહાર આવવા કહ્યું હતું, તથા ગાપસુન્દરીઓ સાથે વિહાર કર્યો હતા–હીલા કરી હતી. પ્રિય વાંચનાર! શું કૃષ્ણ ઉપરના આ આક્ષેપ તું સત્ય ગણે છે? શું શ્રીકૃષ્ણ જેવા પવિત્ર માણસ એવું અયાગ્ય આગ્રરણ કરે એવું તારી ખુહિ માને છે? આદર્શ જીવન ઉમરત્ય તે આક્ષેપા તદ્દન અસત્ય છે;

હડહડતા જીઠા છે; માત્ર અજ્ઞાનીઓનું તે અજ્ઞાન જ છે. પ્રિય જન! શ્રી કૃષ્ણ પવિત્ર હતા કે અપવિત્ર હતા તે જોવા માટે નીચે આપેલી દલીલા ધ્યાન દઇને વાંચ અને તેના પર વિચાર કર.

#### દ્રલીવ

પ્રિય વૈષ્ણવજન! પ્રથમ દલીલ તા એ છે કે જ્યારે શ્રીકૃષ્ણે રાસલીલા કરી ત્યારે તે યુવાવસ્થાને પ્રાપ્ત થએલ નહેાતા, પણ નાના નવલકીશાર બાળક હતા. આવા એક નાના નવલકીશાર ખાળકને અનેક સુન્દર યુવતિયાના જાર ઠરાવવા તે કેટલું બધું મૂર્ખાઇ ભરેલું છે? બીજી દલીલ એ છે કે પવિત્રતાના અને નીતિના જે નિયમા તેણું આપેલા છે તેજ નિયમાના, તે પાતે ≈યારે વ્યક્ત થાય−માનુષી સ્વરૂપ ધારણ કરે, ત્યારે ભંગ કરે તેવું કદિ પણ અને નહિ. ત્રીજી દલીલ એ છે કે ગાપીઓ કાંઈ સાધારણ સ્ત્રીએા નહાતી. પરન્તુ મહાન ઋષિ–મુનિયાના અવન તારરૂપ હતી. તેમજ શ્રીકૃષ્ણ પાતે પણ કાંઇ સાધારણ માણસ નહાતા પણ સ્વત: પ્રભુ પાતે પવિત્રતાના મૂર્તિ હતા. ચાથી દલીલ એ છે કે જ્યારે ગાપીએા ગૃહ ત્યજી શ્રીકૃષ્ણ પાસે ગઇ **ત્યારે શ્રીકૃષ્ણે જે વચનાે કહ્યાં** તેના ઉપર વિચાર કરવાે જોઇએ. શ્રી ભગવાને કહ્યું હતું કે, "હે પવિત્ર ગાેપીઓ! તમે અહિંયા નહિ ઉસાં રહેતાં ગૃહ પ્રતિ જાએા. સ્ત્રીએાના ધર્મ પતિસેવા છે. હે કુલીન કાન્તાએા! સંસારમાં રહી યથાર્થ સ્વધર્મ બજા-વતાં મારામાં ચિત્ત રાખા, મને શુદ્ધ સાત્વિક પ્રેમથી ચાહા, એ જ હું ઇચ્છ છું. હે કલ્યાણી સ્ત્રીએ ! મારી લીલા સાંભળવાથી, મારાં દર્શન કરવાથી, મારૂં ધ્યાન ધરવાથી તથા મારૂં કીર્ત ન કરવાથી મારે વિષે જેવા ભાવ રહે છે. તેવા ભાવ અંગસંગ કરવાથી રહેતાે નથી. '' શ્રીકૃષ્ણના જીવનપર કલંક મુકનાર એ અજ્ઞાની જન! વિચાર કર કે શ્રીકૃષ્ણ ગાપીકાએાને **સ્વધ**ર્મ બજાવવાનાે ઉપદેશ કરે છે, અંગસંગને તિરસ્કારી નાખે

છે અને શુદ્ધ, નિર્દોષ તથા સાત્વિક પ્રેમની ભિક્ષા માગે છે, નહિ કે ગાપીકાને અયાગ્ય આચરણમાં દારે છે. પાંચમી દલીલ એ છે કે જે મહાન્ પુરૂષે પાતાના પૂર્વ અવતારમાં–રામાવતા-રમાં-એક પત્નીવૃત્તના ઉપદેશ કર્યો હતા તેજ મહાન્ પુરૂષ અન્ય સમયે તેથી વિચિત્ર ઉપદેશ કરે, પરસ્રીઓને અનીતિ તરફ દાેરે તે કેટલું અસંભવિત છે! અંતીમ દલીલ એ છે- કે પૃથ્વીપરના જીવન દરમિયાન શ્રીકૃષ્ણુના અનેક કટ્ટા રિપુએા હતા જેઓએ તેના ઉપર ગાળાના વરસાદ વરસાવ્યા હતા. જેઓએ તેઓના પર અનેક આરાપ મૂક્યા હતા, તેવા તેવા કટ્ટા વૈરી જનામાંના કાેઇએ પણ પરસ્ત્રી સાથેના અનીતિવાન સંબન્ધ-વ્યભિચાર-માટે તેના પર દેાષ મૂક્યા નથી. રાજસૂય યજ્ઞમાં પૂજ્ય ભીષ્મપિતામહની આજ્ઞાનુસાર, સભામાં વિરાજેલ સર્વ જનામાં શ્રેષ્ટ અને પૂજનીય એવા શ્રીકૃષ્ણનું પૂજન જ્યારે સુધિષ્ઠિરે કર્યું ત્યારે શિશુપાલે ( તેના કટ્ટા દુશ્મને ) શ્રીકૃષ્ણને અશ્લીલ શબ્દો કહેવામાં કંઇ કચાશ રાખી નહોતી. પરંતુ તે સંબંધને તેના જેવા કઠ્ઠા વૈરીએ પણ તેનાપર પરદારાગમનના આરાપ મૂક્યા નથી. ગાપીએા સાથેના તેના સંબંધને તેના શાત્રએ તિરસ્કાર ન કર્યી તે વિચિત્ર વાત છે! જો કદાચ તે **બાબત બની હાત તા શત્રુઓએ તેના પર તે આક્ષેપ વિશેષે** કરીને મૂકયા હાત. દિલગીરીની બાબત એ છે કે શત્રુઓએ જે ખાખતના આરાપ ન મૂકયા, તે બાબત, જે દેશમાં શ્રીકૃષ્ણે અવતાર લઇ, તે દ્વારા આખી પૃથ્વીનું હિત કર્યું તેજ દેશના લાૈકાએ તેના પર આવા ગંભીર આરાપ મૂકયા અને તેના આદર્શ જીવનને અસત્ય રીતે કલ કિત માની લીધું એ કેટલું સત્ય છે તે વિચારા. કલ ક મૂકનાર અજ્ઞાની જન ! તને વિશેષ શું કહું ? વિશેષ દલીલા શા આપવા ? જેની આંખમાં કમળા હાય તેં સર્વત્ર પીળું પીળું દેખે છે. જે અપવિત્ર છે તેને સર્વત્ર અપવિત્રતા દેખાય છે; જે શુદ્ધ છે તે સર્વત્ર શુદ્ધતા દેખે છે. માટે તારૂં અજ્ઞાન પડળ દૂર કર અને સત્ય નોતાં શીખ એજ તને પ્રાર્થના હવે આપશે ગાપીઓ કાલ હતી, શ્રીકૃષ્ણ કાલ્યુ હતા, સ્ત્રીદેહની શી આવરયકતા હતી તેના પર વિચાર કરીએ.

### ગાેપીઓ કાેેેે હતી ?

પ્રિય છજ્ઞાસુએ ! હવે રાસલીલામાંની વ્યક્તિયા કેવા પ્રકાન રની હતી તેના વિચાર કરીએ. શું તેઓ સંસારમાં મશ્યુલ ધએલી, માયાના નૃત્યમાં નાચતી, ભેદભાવમાં રમણ કરતી, કામ, ક્રોધ, લાેેેબ, માેહ, મદ અને મત્સર આદિ દુર્ગણાને આધિન રહેતી, પ્રવૃત્તિ માર્ગ પર ગાેથાં મારતી, ચૈતન્યને વિસરી ચામ-ડીના ચળકાટ પર માહ પામનારી, ખાદ્ય વિષયામાં લુખ્ધ રહેનારી અને આંતર સત્ય સુધી નહિ પહેાંચનારી આપણા જેવી માનુષી વ્યક્તિયા હતી ? નહિ જ. તેઓ ઉચ્ચ કાેટીની દૈવી વ્યક્તિયા હતી. અભેદ માર્ગ પર પ્રવાસ કરનારી, વિકાસક્રમની જ્યાેતિમેંય અને કલ્યાણુમય પન્થના ઉ<sup>ચ્</sup>ચ ભાગાેપર વિહરનારી, શુદ્ધ, સાત્વિક પ્રેમની લાલસા રાખનારી. ભક્તિમાર્ગ તું અવલમ્બન કરનારી મહાન્ **દૈવી** વ્યક્તિયા હતી. ગાેપીએા સાધારણ સ્ત્રીએા ન હતી. તે શંકાના નિવારણુ માટે આપણુ પદ્મપુરાણના પાતાલખંડના એક-તાળીશમા અધ્યાય નેવા નેઇએ. તેમાં લખેલું છે કે, "ગાપીઓ કંઇ સાધારણ સ્ત્રીએ ન હતી, પણ ઋષિ મુનિજનાના અવ-'તારરૂપ હતી. તે ઉ<sup>ચ્</sup>ચ કાૈટિના આત્મા હતા. " સુનન્દા નામની ગાપી એ ઉત્રતપસ ઋષિ હતા; ભદ્રા નામની ગાપી એ સત્ય-તપસ ઋષિ હતા; રક્તવેણી નામની એ હરિદમા ઋષિ હતા; ચિત્રગન્ધા નામની ગાપી એ જાળાલી ઋષિ હતા; ગાપ સુવીરની પુત્રીએા સુચિશ્રવસ અને સુવર્ણ હતા; ઉપનન્દની પુત્રી એ ગત કદ્દપના વ્યાસ દીર્ધ તપસના પુત્ર શુક હતા; ખાલાવનની પુત્રી એ શ્વેતકેતના સતનુ હતા; ગાપ વીરગ્રમની ખાલા એ રાજિષ

ચંદ્રપ્રભાના પુત્ર ચિત્રધ્વજ હતા. " આવી રીતે પ્રત્યેક ગાેપી અને ગાયબાલા ઋષિ, મુનિ જનાના અવતાર હતા.

#### શ્રી કૃષ્ણુ કાેેેેેે હતા ?

શ્રી કૃષ્ણ પણ પ્રાકૃત માનવી ન હતા; સંપૂર્ણ રીતે દૈવી હતા; સ્વયં પરમાતમા હતા. જે ઇશ્વર-પરમાત્મા સાધુજનાના રક્ષણ માટે તથા પાપીઓને સંહારવા માટે યુગે યુગે અવતાર **લે** છે તે તે હતા. આ અવતાર પહેલાં તેમના અનેક અવતાર થઇ ગયા હતા, પણ તેમાંના દરેક અંશાવતાર અથવા કલાવતાર હતા: પરન્તુ માત્ર આજ પૂર્ણાવતાર હતા. ઐશ્વર્ય ભાવ પ્રસરા-વવાની શક્તિ પ્રત્યેક અવતારમાં હતી, પરન્તુ મધુરભાવ-પ્રેમ-ભક્તિના સ્વાદ આપવા માટે "कृष्णस्त भगवान् स्वयम् " જાતે અવતર્યા. આ સમયે છવને ખ્રદ્યાન દમાં-પૂર્ણ રસમાં તરબાળ કરવાની આવશ્યકતા હતી, અને તેટલા માટે પૂર્ણ રૂપે પ્રગટ્યા. ઉચ્ચ સ્થિતિના અનુભવ પ્રાપ્ત થાય તે માટે સાધ્રજીવાએ તેને આમંત્રણ કર્યું હતું; માતા પૃથ્વીએ વિનતિ કરી હતી અને દેવગણ પ્રાર્થના કરી હતી માટે જ તે પૂર્ણ રૂપે પ્રગટ્યા. પ્રભુને સહાય કરવા માટે વૈકુ ઠમાંના નિત્યમુક્ત ભક્તાએ રાસલીલામાં ભાગ લીધા હતા, અને દેવગણ ઐશ્વર્યલીલામાં ભાગ લીધા હતા. ते लक्ती तथा देवा अधा साधारण જવથી श्रेष्ट હता; સર્વ આદર્શ રૂપ હતા.

પ્રિય અન્ધુએ અને લગિનીએા! ત્રજગાેપીએા નિત્યમુક્ત છવ હતા; આપણા જેવા ખંધાએલા છવ ન હતા. અન્યનું શ્રેય કરવાની લાલસાવાળા, અનેક આત્માઓને કલ્યાણ પંચ પર દારવાની શક્તિ ધરાવનારા, તે ઉચ્ચ કાેટિના આત્માઓએ મુખ્યુને લીલામાં મદદ કરી આપણા પર અનુગઢ કર્યો અને **ક્ષામણા આદર્શ બન્યા સીકુજો અને** તેના સ્વજનાએ મૃત્યુ- લાકપર અવતરી આયણા જેવા ક્ષુદ્ર છવા માટે ધર્મ સંસ્થાપના કરી. શ્રી કૃષ્ણે શ્રીમદ્ભાગવૃત ૧૦–૧૩–૩૭, માં કહ્યું છે કે:—

> " बनुब्रहाय मकानां मानुषं देहमाश्रितः। मजते तारशीः कीडा याः श्रुत्वातत्परोमवत्॥

ભક્તોપર અનુગ્રહ કરવા માટે માણસનું શરીર ધારણ કરીને હું એવી ક્રીડા કર્વું છું કે જે સાંભળીને છવ તે પરાયણ થાય. " ·સ્ત્રીએાની આવશ્યક્તા.

રાસક્રીડાનાે વિષય વાંચતાં વાંચનારના મગજમાં એકદમ એવા પ્રશ્ન ઉઠે છે કે શ્રી કૃષ્ણને મધુરભાવ પ્રસરાવવા હતા તેમાં ગાેપાેઓની–સ્ત્રાેઓની શાે આવશ્યકતા હતા ? ઋષિ−મુનિજનાેએ સ્ત્રીદેહ શા માટે ધારણુ કર્યા ? હવે આપણે તે બાબત પર વિચાર કરીએ. વિકાસક્રમ માટે જીવેને પુરૂષદેહ તેમ જ સ્ત્રીદેહ બન્ને ધારણ કરવા પડે છે. જે ગુણા પુરૂષદેહે ખીલવાય તે ગુણા સ્ત્રીદેહે ન ખીલવી શકાય, તેવીજ રીતે જે ગુણા સ્રોદેહે ખીલવાય તે ગુણા પુરૂષદેહે ન ખીલવી શકાય. પુરુષદેહે તેમજ સ્રીદેહે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના અનુભવા મળે છે, ભિન્ન ભિન્ન ગુણા ખીલવાય છે, અને ભિન્ન ભિન્ન દુર્ગુ છો ત્યજ દેવાય છે. જીવ પુરૂષદેહે પરાક્રમ, સાહસ, ખંત આદિ ગુણા ખીલવે છે અને સ્ત્રીદેહે દયા, મીઠાશ, સહનશી-ળતા, પ્રેમ આદિ ગુણા ખીલવે છે. પ્રેમરસ-પ્રીતિરસ-મધુરરસ માટે સ્ત્રોદેહની આવશ્યકતા છે. સ્ત્રીના હૃદયમાં જેટલે અ શે પ્રીતિના ધ્વનિ ગાછ ઉઠે છે તેટલે અંશે પુરુષના હૃદયમાં ગાછ ઉઠતા નથી. સ્ત્રી જેટલે અંશે પ્રેમાનુરક્ત ખને છે, દયા ખતાવે છે, મધુરરસ ચાખે છે અને ચખાઉ છે તેટલે અંશે પુરૂષથી તે આંબતા બનતી નથી. ઘણેખરે ભાગે પુરૂષા શુષ્ક જ્ઞાનમાં તકે-વિતર્ક કરનારા છે; જ્યારે ઓએા નૈસર્ગિક રીતે ધમ પરાયણ છે. આધુનિક કાળમાં ને આર્થગૃહામાં શે ખનાદ થતા હશે.

ધૂપ દીપ સળગાવાતા હશે, વ્રત નિયમાદિનું પરિપાલન થતું હેશે તથા માંસ મદિરા આદિ અભાજય પદાર્થી ગૃહમાં નહિ તૈયાર થવાનું થતું હશે તો તે આય વનિતાએાના ગુણાને લીધેજ, તેઓની ધર્માધીનતાને લીધેજ. એ તા નિ:સ'શય છે કે સ્ત્રી એ મહામાયાના અંશ છે, સ્ત્રી પતિને સર્વસ્વ અર્પણ કરી દે છે તેથી તે સ સારને પાતાના માની તેમાં લુવ્ધ થતી નથી અને તેથી કૃષ્ણુપ્રેમમાં-રસભાવમાં સહજ લીન થાય છે અને પુરૂષાથી પૂજાય છે. આ કારણથીજ તંત્રામાં સ્ત્રીની પૂજાની વ્યવસ્થા કરેલી છે. પુરૂષા જ્યારે હું પણ ત્યજ દઇ સ્ત્રીના જેવું હુદય કરી શકશે ત્યારે ગાપીપ્રેમના મધુરા માર્ગપર વિહરવાને શક્તિવાન થશે. સ્ત્રી, પુરૂષને ધર્મના માર્ગપર દાેરે છે, તેને મધુર રસમાં તરબાળ કરી મધુર બનાવે છે અને ત્યાર-પછી બન્ને એક થઇ ઇશ્વર સાધનમાં તત્પર બને છે. જે સમયે શ્રીકૃષ્ણે રાસલીલા કરી તે સમયે જગત્માં શુષ્કન્નાન પ્રસરી રહ્યું હતું; યજ્ઞયાગાદિકના શુષ્ક વ્યાપારમાં સર્વ લિપ્ત હતાં. જ્યારે ગાપખાલકા શ્રીકૃષ્ણુના કહેવાથી ખ્રાદ્માણા પાસે અન માગવા ગયા ત્યારે તે શુષ્ક વેદાન્તી ખ્રાદ્માણાએ કંઇ નહિ આપ્યું તેથી તે સમયે પ્રસરી રહેલા શુષ્કજ્ઞાનનું દિગૃદર્શન થાય છે, પણ જ્યારે બ્રાક્ષણીએા પાસે ગાપબાલકા ગયા ત્યારે તે સીએાએ તેએાને અન્ન આપ્યું. માનવીએાને મધુર રસને માગે લેવા હાય તા ધર્મમાં મદદ કરનારી સ્ત્રીઓને આકૃષ્ટ કરવી જોઇએ. આટલાજ માટે ઋષિમુનિજના સ્ત્રીદેહે અવતર્યો અને શ્રીકૃષ્ણે ગાેપીએા સાથે રાસલીલા કરી.

#### મધુરરસ.

મધુરરસ–આદિરસ પ્રસરાવવા માટે શ્રીકૃષ્ણે ગાેપીઓની– સ્ત્રીઓની સહાય શા માટે લીધી હતી તે આપણે ઉપર જોઇ ગયા; પરંતુ કેટલાકા મધુરસ્ય-શું ભારસ્ય નિંઘ ગણું છે; શું ગા-

રરસ નિ**ંવ છે** તે વાત ખરી; પણ કેવા પ્રકારના શૃંગારરસ નિંધ છે અને કેવા પ્રકારના નથી તે આપણે જોવું જોઇએ. શૃંગાર-રસની શારીરિક ક્રિયા નિંઘ છે, પણ તેથી રસ પાતે નિંઘ નથી. વિશ્વના મધુરરસ શુંગાર રસમાંજ સમાએલાે છે. કવિત્વ કહાે, આનંદ કહાે, ઉદ્દીપન કહાે, વ્યગ્રતા કહાે કે આત્મસમ-પંભ કહેા, એ બધું શૃંગારરસમાં જ છે; માટે શૃંગારરસ સર્વ રસમાં શ્રેષ્ટ છે. અન્યને પાતામાં લુગ્ધ કરી દેવાના શક્તિ તથા અવરને માટે આત્મસમપં છા કરવાની શક્તિ ફક્ત આ રસમાંજ સમાએલી છે. ભુત્યના ભુત્યત્વમાં, મિત્રના મિત્રત્વમાં, જનનીના વાત્સસ્ય ભાવમાં આટહું અધું આત્મસમર્પણ નથી; માટે જ સર્વ કરતાં મધુરરસ અમૃતમય છે; બધા રસોનું સત્વ આમાં સમાએલું છે. વૈષ્ણવ શાસ્ત્રમાં આ રસને ઉજવળ રસ કહે છે. " એ રસમાં જો કામનું-વિષય વાસનાનું-અંગસંગ ભાવનું મિશ્રણ થાય તાે એ રસ અપવિત્ર થાય, નિંદા ગણાય, ત્યજવા યાેગ્ય કહેવાય અને આત્માની ઉન્નતિને બદલે અધાગતિ કરાવનારા કહેવાય; પણ જો પદાર્થમાં અંતર્ગત રહેલાં ચૈતન્ય તરફ દષ્ટિ રખાય તા તા મધુરરસ પરમ પવિત્ર છે અને તેનાથીજ પૂર્ણ અખંઠ આનંદમય શ્રીકૃષ્ણચંદ્રની પ્રાપ્તિ થાય છે. ગાેપીઓએ પણ તે રસ દ્વારા શ્રીકૃષ્ણ્વચંદ્રને પાતાના ખનાવ્યા–તેનામાં ત-મય થઇ ગઇ અને તેથી કરીનેજ તેમના સંખંધ વિષેના અધ્યાયા શ્રીમફભાગવતમાં શુંગારિક ભાષામાં લખાયા છે. તે શુંગાર શુદ્ધ છે પણ મલિન નથી એ દૃષ્ટિ રાખને. આપણે તે અધ્યાયા વાંચીએ તા કૃષ્યગાપી પ્રેમનું સત્ય દર્શન આપણને થાય; બાકી તા ફાંફાં મારવાનાં.

#### સત્ય પ્રેમ.

પ્રિય વાંચનાર! ગાેપીપ્રેમતત્ત્વ સમજવા માટે પ્રથમ તાે સામાન્ય પ્રેમનું **લક્ષ**ણ જાણવું જોઇએ. " વિનાશનું કારણ

<u>વિદ્યમાન હાેય, તાેપણ જે સર્વ રીતે નાશ રહીત છે, એટલે કાેઇ</u> મણ રીતે જેના નાશ થતા નથી, એવા યુવક–યુવતિના સરળ ભાવને પ્રેમ કહે છે; એટલે કે પ્રિયજનનું રૂપ નાશ પામ્યું હાય, શુણ નાશ પામ્યા હાય, આદરસત્કાર નાશ પામ્યા હાય, પ્રિયજનતું હુદય બીજા માટે હાય, તે સે કડા દેાષથી ભરેલા હાય, તાપણ જે પ્રેમ નાશ પામતા નથી, તેજ ખરેખરા પ્રેમ છે; જેનાથી ચિત્ત સ પૂર્ણ સ્નેહમય થાય છે, અને પ્રિયપાત્ર ઉપર અતિશય મમતા ઉત્પન્ન થાય છે, તે ગાઢ ભાવનેજ પંડિતા પ્રેમ કહે છે. કામ અને પ્રેમ એ બન્નેને સંબંધ છે, એ બન્ને એક બીજાની પાસે રહે છે, પણ કામનું ખેંચાણ કામના નીશા થાડીવારજ સ્થિર રહે છે. તે ક્ષણની રમત છે. રૂપનાે નીશા ઉતર્યો, ઇંદ્રિયાે પરિતૃપ્ત થઇ, પ્રિયજનના અનાદર થયા એટલે તે ખેંચાણ જતું રહે છે. લાહા અને સાનામાં જેટલા ભેદ છે તેટલા ભેદ કામ અને પ્રેમમાં છે. પાતાના સુખની ઇચ્છા તે કામ, અને ઇશ્વરની પ્રીતિની ઇ<sup>ર</sup>છા તે પ્રેમ. પાેતાના સુખમાં તત્પરતાના ભાવ તે કામ અને ઇશ્વરી સુખમાં તત્પરતાના ભાવ તે પ્રેમ. કામ આંધળા છે; પ્રેમ પવિત્ર સૂર્ય છે. ગાેપીપ્રેમ પણ તેવાજ છે ગાેપીઓના શુદ્ધ પ્રેમનું નામ કામ હાેવા છતાં પણ તે ખરેખરા કામ નથી, પણ માત્ર વિશુદ્ધ પ્રેમ જ છે, ગાેપીએા પાેતાના સુખને માટે કાંઇપણ કરતી ન હતી, કૃષ્ણનું સુખ એજ તેમનું લક્ષ્ય અને આનંદ હતા. કૃષ્ણને સર્વ અર્પણ કર્યું હતું, ગાપી હૃદયના એ ભાવ જીવનના ઉન્નત ધર્મ છે. "

જો ગાપીસાવની આપણને ઝાંખી થાય તા આપણે રાસ-લીલાનું તત્ત્વ કંઇક સમજી શકીએ. પરમ ભક્ત નરસિંહ મહેતાજીએ પણ પાતાના એક લજનમાં ગાયું છે કે "નર ભન્યા નારી રૂપ; " એટલે કે કાઇપણ જે નારી ભાવ-ગાેપી ભાવ **ક્ષારણ કરે દોજ તેને કૃષ્ણ મળે. આવી રીતે** ગાેપીઓ સાધારણ સ્ત્રોએ ન હતી, પણ ઋષિસુનિના અવતારરૂપ હતી. તેઓના શ્રેમ અને શું ત્રાર સાધારણ ન હતા; પણ ઉત્કૃષ્ટ હતા. એ બધું એ આપણું કે ઇક સમછએ સ્થળ દરિથી એવું ત્યછ દર્ધ સ<del>્રદ</del>્મ દિષ્ટિથી તપાસીએ-તા શાઉ અંશે આપણે રાસલીલાની દિવ્ય ખૂળી સમજી શકીએ.

પ્રિય છજ્ઞાસુ અન્ધુઓ અને લગિનીઓ! આપણે ઉપર વાંચી ગયા કે, પ્રત્યેક ગાપી કાેઇ મહાન્ ઋષિ–મુનિના અવતાર-રૂપ હતી, શ્રીકૃષ્ણ પાતે પરમાત્મ સ્વરૂપ હતા, અને તેઓના શું ગારરસ-પ્રેમરસ-ઉજવળરસ તે સાધારણ-પાર્થિ વરસ ન હતા, પરંતુ કાેઇ દિવ્ય અલાૈકિકરસ હતાે. રાસલીલામાં આધ્યાત્મિક અર્થ શું સમાએલાે છે તે જોવા હવે જો આપણે પ્રયત્ન કરીશું તાે કંઇક સમજણ પડશે ખરી. અગર જો કે સ્વાનુભવ વિના તે પ્રકાશ કેટલા ખધા ઝળહળતા અને સખદાયી હાય તે કહી શકાય તેમ નથી; માત્ર કલ્પનાના ખળવડે બુદ્ધિ જે કંઇ યત્કિ ચિત્ **ગહણ કરી શકે તેટલુંજ પ્રાપ્ત કરી શકાશે.** 

#### આત્મા અને પરમાત્મા.

ગાપા તે આત્મા છે; શ્રીકૃષ્ણ પરમાત્મા છે. આત્મા, પરમાત્મામાં કેવી રીતે લીન થઇ જાય છે; છવ છવપાસું ત્યછ દઇ શીવ કેવી રીતે બને છે; દ્વેતભાવને ત્યજી દઇ અદ્વૈતાન દના અલભ્ય લાભ શી રીતે લઇ શકાય છે; ગાપી કૃષ્ણમય કેવી રીતે **બની જાય છે તે ખધું** રાસલીલામાં છે. આત્માં સત્યલાકપરથી, પરમાત્મામાંથી વિશ્વના અનુભવ લેવાને જાદા પડે છે; તે તપલાક, જનલાક, મહર્લીક, સ્વર્ગલાક, ભૂવલેકિમાંથી પસાર થઇ, તેમાંના અનેક અનુભવાને મેળવતા મેળવતા, પાતાના ચૈતન્યરૂપ પ્રકાશને અનેક ભૂમિકાએાના પદાર્થીના રસમાં લુષ્ધ થવા દર્ધ, તે ભૂર્લાકપર આવે છે. આ લાકપર તે વિશ્વમાના પ્રત્યેક પ્રકારના અનુભવ લેવા માટે જડ તેમજ વનસ્પતિ આદિ પદાર્થીમાં ભળી

જાય છે; એટલે કે પત્થર, ગિરિ, નદી, વૃક્ષ આદિ જડ તેમજ વનસ્પતિ પદાર્થીમાં તે દાખલ થાય છે, વિધવિધ પ્રકારના આનં દ એળવવા તે વિધવિધ પ્રકારના પદાર્થીને બાઝે છે. તેનું ચૈતન્ય, તેની આત્મજ્યાતિ–જડ પદાર્થીના આંદ્રાલનામાં દખાઇ જાય છે. તે પાતાનું આત્મભાન વિસરી જાય છે અને બહિમુ<sup>લ</sup>ખ બને છે. જડ પદાર્થીમાં આત્મા કેટલાક કાળ વીતા છે; ત્યાંના અનુભવ-આનંદ લેવાઇ રહ્યો એટલે ત્યાંથી કંટાળી, પ્રાણી દેહમાં દાખલ -થાય છે; ત્યાં પણ કેટલેાક સમય વીતાઉ છે, અનુભવ મેળવે છે; તે દેહમાં મળતાં આનંદ અને દ્વ:ખ ભાેગવે છે, અંતે તે માનવદેહમાં પ્રવેશે છે. જીવ પ્રથમ માનવદેહમાં સુખ મેળવવાની આશા રાખે છે; તે સુખ મેળવવા અનેક પદાર્થી પ્રાપ્ત કરવાના પ્રયત્ન કરે છે; પદાર્થી પ્રાપ્ત કરવામાં અનેક દુ:ખાે સહન કરે છે; લાલસા તૃપ્ત કરવા માટે નિશદિન મચ્ચાે રહે છે; ખાદ્ય પદાર્થીથી પ્રથમ તા ક્ષણિક આનંદ થાય છે. પરન્તુ અન્તે દુઃખના વર્ષાદ વરસે છે; નિત્યાન દ મળતા નથી, તેથી ખાદ્ય પદાર્થી પરની પ્રીતિ ન્યુન થાય છે. 'આ બાહ્ય પદાર્થી મને કદિ આનંદ આપી શકે તેમ નથી. ' તે પ્રમાણે સમજી પાેતે ૈપાતાપણું જોવા માટે, અંતરના આનંદ લેવા માટે, પદાર્થાથી કંટાળી જઇ, પાતાના સત્યસ્વરૂપનું શાધન કરવા ઇ<sup>ર</sup>છે છે. આ સ્થિતિએ જ્યારે છવ પહેંચે છે, એટલે કે જ્યારે પૃથ્વીની કાઇપણ વસ્તુ, નિત્યાન દ કે જેની તે શાધ કરે છે, તે આપી ્શકતી નથી; અને જ્યારે ચૈતન્યને જોવા માટે-આત્મજયાતિ પ્રગટાવવા માટે-છવ આતુર અને છે, તેને તે પ્રકારની તાલાવેલી લાગી રહે છે ત્યારે તેના પ્રવૃત્તિ માર્ગના અંત આવે છે અને ્નિવૃત્તિ માર્ગની શરૂઆત થાય છે. હવે ખહિમુ<sup>ર</sup>ખ મટી તે **અંતમું ખ ખને છે; હવે તે પાતાના અંતરના** આનંદ શાધવા પ્રયાસ કરે છે. હવે તેનું આંતર છવન બદલાઇ જાય છે; તે વિચાર કરે છે, પણ ઉત્કૃષ્ટ; તે ઇચ્છા રાખે છે, પણ શુલ, તે કર્મ કરે છે, પણ સારાં, પાતાના કર્મ, ઇચ્છા અને વિચારનું શું પરિણામ આવશે તેની તેને દરકાર રહેતી નથી; માત્ર કર્મ કરવાં જોઇએ તે માટે તે કર્મ કરે છે, પણ તેનાં પરિણામ–ફળ માટે તે ખંધાતા નથી. તે સર્વ શ્રીકૃષ્ણાપંણ કરે છે. તેની <del>ઇ</del>ચ્છા અહિંયા રહેવાની નથી. પુનઃ <mark>તાતના</mark> લુવનમાં–પવિત્ર **પિતાના ગૃહ** તર**ક્** જવાની તેની ઇચ્છા છે, પ્રભુને પાકાર પાડી બાલાવે છે, એટલે તાત-પિતા-પ્રભુ-કૃષ્ણ ખંસી નાદ કરે છે-વેભુગીત aaકારે છે-આત્મધ્વનિ થાય છે. ગાેપી-જીવ ગાંડા ગાંડા અની જાય છે, પ્રભુને-શ્રીકૃષ્ણુને મળવા ગાપી ગૃહકાર્ય ત્યછ દે છે અને ઘેલી ઘેલી અની રાધા રમણને મળવા વનમાં દાેડી જાય છે<del>-છ</del>ત્ર ખા**દ્ય ક્રિયાએ**ા ત્યછ દે છે અને ઘેલાે ઘેલાે ખની પ્રકૃતિના પતિને, પરમાત્માને <mark>શ</mark>ોધવા હૃદય વનમાં નીકળી પડે છે. વ્હાલા ભક્તજના ! કૃષ્ણુ નામપર વારી જનારા રસીલાએા ! પરમાત્મામાં લીન થઇ જવાની જીવની વૃત્તિની આ સ્થિતિ તે રાસક્રીડાના પ્રારંભની સ્થિતિ છે. શ્રીકૃષ્ણના જન્મ પર્ચતથી રાસક્રીડાના પ્રારંભ તથા સમયની સ્થિતિ તે, જીવના પ્રવૃત્તિ માર્ગ ને ત્યજી દઇ આત્મશોધન માટેના પ્રયાસની સ્થિતિ છે. આત્મશોધન કરવામાં કેટલી કેટલી મુશીબતા વેઠવી પડે છે. કૈવા કેવા માઠા પ્રસંગા આવે છે તેનું જો વર્ણન કરવા જઇએ અને શ્રીકૃષ્ણની બાળક્રીડાના પ્રસંગા–પૂતનાવધ, અઘાસુર, ખકાસુર આદિ અસુરાના વધ, ગાવધ નનું તાળવું, વસહરથ આદિ−નું વર્ણુ ન કરી તેના આધ્યાત્મિક રહસ્ય સાથે તેના **મુ**કાબલા કરતાં જઇએ તા રાસ**ક્રી**ડામાં રહેલું સર્વ આધ્યાત્મિક રહસ્ય સહજ સમજાઇ જાય; પણ લેખ અત્યન્ત લાંબા થઇ જાય અને પ્રસ્તુત વિષયને ત્યછ દઇ આઉ રસ્તે દારવાઇ જવાય તેટલા માટે તે બાબતને પડતી મૂકી દઇએ અને રાસક્રીડાની **બાબતપર વિચાર કરીએ**.

#### આ<sup>દ્</sup>યાત્મિક રહસ્ય

શ્રીકૃષ્ણે-પરમાત્માએ બ સીનાદ-આત્મધ્વનિ કર્યો; ગાેપીને-<del>ચ્યાત્માના ચમકારા થયાે; ગાેપી હર્ષાશ્રુ પાડવા લાગી–આત્મા</del> આનં દથી અશુ સારવા લાગ્યા; ગાેપીએ ગૃહકાર્ય ત્યછ દીધું – આત્માએ બાદ્ય ક્રિયાઓના ત્યાંગ કર્યો; ગાપી વનમાં દાેડી ગઇ, રાધારમણને માટે-આત્મા હુદય વનમાં દાેડી ગયા, પ્રકૃતિ પતિને માટે. ' હે કનૈયા, હે કનૈયા. ' પાકાર કરતી ગાપી કૃષ્ણપ્રતિ દાૈડવા લાગી. 'હે પરમાત્મા, હે પરમાત્મા ' પાેકાર કરતાે **આત્મા પ્રભુને શાધવા લાગ્યાે. વૃંદાવનની કુંજગલીમાં શ્રીકૃષ્ણને** મળવા-લેટવા ગાપી મુરલી નાદને આધારે આધારે દાડી ગઇ; હુંદય વનની દિવ્ય, પ્રેમ ગલીમાં પરમાત્માને મળવા–સેટવા આત્મા પ્રક્ષાન દને આધારે આધારે દોડી ગયા. ગાપી કૃષ્ણને સ્નેહ વર્ષાવતી જોવા લાગી; આત્મા પરમાતમાને દિવ્ય સ્નેહ-ઝરણાંમાં સ્નાન કરાવતા તેને નિરખવા લાગ્યા. કૃષ્ણે ગાપીની ચિકિત્સા કરવા માટે, પાતાના સંગ ત્યજી દઇ, વૃજમાં પાછા જવાને કહ્યું. પરમાત્માએ જીવની ચિકિત્સા કરવા માટે, દિવ્ય સંગ ત્યજી દઇ, વિશ્વની ખાહ્ય વસ્તુઓમાં પાછા જવાને કહ્યું. ગાેપી ગળગળી થઇ ગઇ, વૃજમાં ગઇ નહિ પણ કૃષ્ણને વળગી પડી, બાઝી પડી. આત્માંએ વિશ્વની બાહ્ય વસ્તુઓમાં પુન: લીન થવાનું પસંદ ન કર્યું, પણ પરમાત્માને વળગી પડ્યો–તેનામય થઇ ગયા. શ્રીકૃષ્ણ ભગવાન્ ગાેપીને રમાડવા લાગ્યા તેથી ભગવાન તરકુર્થી સન્માન મેળવતી એવી ગાપી પૃથ્વી ઉપર પાતાને સર્વ સ્ત્રીએા કરતાં ઉત્તમ માનવા લાગી એટલે પ્રદ્યાને ત્તથા રૂદ્રને પણ વશ કરનારા ભગવાન્ તે ગાપીના સ્વતંત્રપણાના મદને તથા અભિમાનને જોઇને, તે ઉતારવા માટે તેઓના પર મસા થવા માટે, ત્યાંજ અંત માન થઇ ગયા; પરમાતમાના ખાબામાં ગેલ કરતા આત્મા અન્ય આત્માઓ કરતાં પાતાને

શ્રેષ્ઠ માનવા લાગ્યા; આત્માના અહંભાવના નાશ થાય અને તેને શીખવી રહેલા એક ઉત્તમ પાઠ શીખે, તેવા શુલ આશ-મથી પરમાતમા પણ અંતર્ષ્યાન થઇ ગયા—પ્રકાશવા માંડેલી આત્મજ્યોતિ બંધ પડી ગઇ, અદશ્ય થઇ ગઇ; અને ગાપીની જેમ આત્મા પણ એકલા થઇ રહ્યો.

અધ્યાત્મજ્ઞાનની તુષાથી પીડાતા છજ્ઞાસુએા ! શ્રી કૃષ્ણ પ્રેમની ઝાંખી કરવાની લાલસા ધરાવનારા સન્તાે અને સાધ્વીએા! ગાૈપી પૂર્ણ રીતે કૃષ્ણુમય બની જાય, આત્મા સંપૂર્ણ રીતે પરમાત્મ સ્વરૂપ બની જાય, તે પહેલાં આ પ્રકારની ચિકિ-ત્સાની, પરીક્ષાની આવશ્યકતા રહે છે. શ્વેત મંદિરના પુજારીએ। (Brothers of the White Lodge) ১ও ও ই মুথেচ દિક્ષા (Initiation) લીધેલા સન્ત વા સાધ્વીનું ( પવિત્ર મંદિ-રમાં આવે તે પહેલાં, વિશ્વમૂર્તિની ઝાંખી થાય તે પહેલાં ) ત્રિલાકીનું અંધન તાેહવા માટે, માેક્ષના માર્ગ ખુલ્લા થાય તે માટે, ઉચ્ચ પદ પ્રાપ્ત થાય તે માટે, ' આત્મવત્ સર્વ ભૂતેષુ 'નું યથાર્થ જ્ઞાન, અનુસવ સહિત થાય તે પહેલાં, દિક્ષિતની ચિકિત્સા થાય છે, પરીક્ષા લેવાય છે. જો તે પરીક્ષામાં વિજયી નીવડે તાે તેને માટે વિશ્વમ દિરનાં દ્વાર ખુલ્લાં થાય, માેક્ષ-પ્રાપ્તિના માર્ગ સરળ ખને, ઉ<sup>ચ્</sup>ચપદ પ્રાપ્ત કરે, ત્રિલાેકીનું અંધન ત્રુટે, જન્મ મરણના ચક્રાવામાં ગાેથાં મારવાનું ખંધ થાય અને વિશ્વના સર્જનહાર સાથે એકતાર થવાય, પ્રભુમય થવાય.

#### છવની ક્સેાટી.

મહાન્ ઋષિ સુનિનાં સંતાના ! આત્મા માટે તે સમય કેવી કટાકટીના છે તેનું વર્ષુ ન શી રીતે થાય! તેવા કટાકટીના સમ-યમાં અનેક આત્માઓ નિષ્ફળ નીવડ્યા છે; આત્મશાધન ત્યજી ક્રીધું છે; યાગભ્રષ્ટ થયા છે; નિર્જળતાને લીધે પુન:સંસારમાં ગાયાં ખાવા લાગ્યા છે. આ પરીક્ષા કેટલી બધી દુસ્તર છે તેને માટે શ્રી લગવાને પાતે શ્રીમદ્ લગવત્ ગીતામાં કહ્યું છે કે મને પામવાને અસંખ્ય માનવીએામાંથી થાેડાજ પ્રયત્ન કરે છે અને તે પ્રયત્ન કરનારા થાેડાએામાંથી કાેઈ વિરલ આત્મા મને પ્રાપ્ત કરે છે. ભાવાર્થ કે દુનિયાપરના અસંખ્ય આત્માઓમાંથી થાેડાજ આત્મા પ્રવૃત્તિ માર્ગ પરના બહારથી શુલ દેખાતા પણ અંતે અશુભ કરનારા પદાર્થીપરના માહ ત્યજ દે છે. ક્ષરને ત્યજી દઇ અક્ષરને માટે પ્રયત્ન કરે છે અને તેવા પ્રયત્ન કરનારા-ચ્યામાંથી આવી કટાેકટીની કસાેટીને સમયે અનેક ભ્રષ્ટ થાય છે. નિષ્ફળ નિવડે છે; માત્ર કાેઇ વિરલ આત્મા જ તે પરીક્ષાને પસાર કરી પરમાત્માને પ્રાપ્ત કરે છે; ગાેપીની–આત્માની, કૃષ્ણ માં તધ્યનિ થઈ ગયા-આત્મજયાતિ અંદશ્ય થઈ ગઇ, તે સમ-યની સ્થિતિનું યથાર્થ વર્ણન કરવું, તે મારા જેવા ક્ષુલ્લક પ્રાણીની કલમથી અની શકે તેમ નથી. મહા સુશીઅતે શાધીને હાથમાં આવેલા હીરા જ્યારે ચાર લુંટી જાય, અતિ તૃષાથી પીડાએલને જળના પ્યાલા મળે અને પ્યાલામાંનું જળ પીવાને ભાગ્યશાળી ખને તે પહેલાં જળ ઢાળાઇ જાય, સાત દિવસ સુધી જેને સુકા રાેટલાના કકડા પણ ન મળ્યા હાય તેને દુધપાક, મીઠાઇ આદિથી ભરપૂર થાળ મળે અને ખાવાનું શરૂ કરે તે પહેલાં અમૃત અન્નમાં કાઇ છેર ભેળવી જાય, આંધળાને લાંબા સમયથી ખાએલ ચક્ષુ પાછી મળે અને ચક્ષુવડે સૃષ્ટિસાદય જોવાના **આનંદ લ્યે,** તે પહેલાં ચક્ષુને કાેઇ કટારવ**ે લે**ાંકી નાંખે, ત્યારે તે માનવીની જે પ્રકારની **દું:ખમય સ્થિતિ થાય છે** તેના કરતાં પણ લાખાે ગણી, અરે! કરાેડા ગણી દુ:ખમય સ્થિતિ ગાેપીની– આત્માની છે. જેને માટે સંતાન ત્યજ્યાં, ઘરખાર છાડી દીધાં, પતિસ્નેહ વિસારી દીધા, તે કુષ્ણ હાથમાં તાળી દઇ, આનંદ આપી, અંતધ્યીન થઇ જાય ત્યારે ગાપી રડવા લાગેજ, તેને દ્ર:ખ થાયજ. જે આત્મજયાતિ માટે સ'સારના અનેક લાગા

ત્યછ દીધા, અનેક સુશીબતા વેઠી, કામ, ક્રોધ, અનેક આંતર્ રિયુએાને સંહારવામાં અનેક પ્રકારની મુંઝવણા વેડી, તે આત્મ-જ્યાતિ જ્યારે પ્રકાશ આપી આત્માને પુન: અંધકારમાં છાેડી દે ત્યારે આત્માને ગ્લાનિ થાયજ. ગાપી કનૈયાના નામના પાકાર કરતી કરતી ઘેલી થયેલી તે વૃક્ષને, નદીને, મૃગબાળને, લતાને, યશાદાન દન માટે પૂછતી : પૂછતી વનમાં ફરવા લાગી; લગ-વાનના માર્ગને શાધતી ગાેપીએ ભગવાનનાં પગલાંને કાેઇ સ્ત્રીનાં પગલાંની સાથે સેળભેળ થયેલાં દીઠાં તે જોઈ ગાેપી આતુર થઇ બાલી ઉઠી કે, અરેરે ! ગાવિંદ ભગવાન મારા ત્યાગ કરીને તે ગાેપીને લઇ એકાંતમાં ગયા છે, આ ગાેપીએ ભગવાન શ્રીહરિની ખરેખર આરાધના કરેલી હાવી નેઇએ. " શ્રી કૃષ્ણ ભગવાન પાતાથી જ પ્રસન્ન થનારા પાતાના વિષે રમનારા અને સ્ત્રીઓથી લલચાય નહિ તેવા હતા. તાપણ કામી પુરુષાની દીનતા દર્શા-વવા માટે તે સ્ત્રીની સાથે રમતા હતા. ભગવાન જેને એકાંતમાં લઇ ગયા હતા તે ગાપી ખીજી ગાપીએ કામનાવાળી છતાં પણ તેઓના ત્યાગ કરીને 'આ પ્રિય કૃષ્ણ મને અનુકૂળ રહે **છે.** ' એવા વિચાર કરીને તે સર્વ સ્ત્રીઓમાં પાતાને ઉત્તમ માનવા લાગી. પછી વનપ્રદેશમાં આગળ જઇને તે ગર્વિષ્ટ સ્ત્રીએ શ્રીકૃષ્ણને કહ્યું, ' હું ચાલી શક્તિ નથી. જ્યાં આગળ તમારી રૂચિ હાય ત્યાં મને લઇ જાંએા. ' આ પ્રમાણે કહ્યું એટલે શ્રી કુ<mark>ં ધ્</mark>રે તે પ્રિયાને કહ્યુ**ં કે, 'મારા ખ**બા ૃઉપર<sup>ે</sup> બેસ. ' પછી **અ**રો જેવી શ્રીકૃષ્ણના ખલા ઉપર બેસવા ગઇ કે શ્રીકૃષ્ણ અંતધ્યીન થઇ ગયા અને પેલી ગાેપી મનમાં પશ્ચાતાપ કરવા મંડી. ' & નાથ! હે રમણ! હે પ્રિય! હે મહાભુજાવાળા! તમે ક્યાં છે৷ ? દ્ધે સખા! તમારી આ રાંક દાસીને સમીપમાં દર્શન આપાે. ' એટલામાં ભગવાનના માર્ગની શાધ કરતી પેઢી ગાપીઓ વનમાં

ેફરતી ફરતી આવતી હતી; તેઓએ પાસેના ભાગમાં પ્રિયના 'વિરહ્યા ગલરાએલી અને દુ:ખી થયેલી પાતાની સખીને દીઠી. દુ:ખી થયેલી સખીએ લગવાનુ શ્રીકૃષ્ણ પાસેથી પાતાને મળેલું માન તથા દુષ્ટતાથી મળેલું અપમાન કહી અતાવ્યું. તે સાંભળીને ગાેપીએા ઘણું આશ્ચય<sup>ુ</sup> પાસી. " છવ પરમાત્માના નામનાે ં**પાે**કાર કરતાે કરતાે હુદયવનની ભક્તિરૂપ કુંજલડીમાં તેને શાધવા લાગ્યા. તે જીવે પાતાના જેવા અનેક જીવાને પરમા-ત્માની શોધ કરતા જોયા. દિક્ષિત થએલા જીવા તે લક્તિરસમાં તરબાળ થએલા એક જીવને આધ્યાત્મિક પ્રદેશના મહાનુ માર્ગ પર આગળ વધતા જોઇને વિચાર કર્યો કે ખરેખર! તે આત્માને પરમાત્મામાં લગની લાગી છે. પરંતુ અક્સોસ ! દિક્ષાનું અમુક દ્વાર એાળંગી તે આત્મા પાછળ રહેલાં છવ કરતાં પાતાની જાતને શ્રેષ્ઠ માનવા લાગ્યા, " પરમાતમા–ગુરુની મારા પર સંપૂર્ણ કૃપા છે, બીજા પર નહિ, હું તેને વિશેષ વહાલા છું, હું સત્ય ભક્ત છું, જ્ઞાનયાગી છું, કમેંયાગી છું; મારા યાગ ઉત્તમ છે. " ખસ, થઇ રહ્યું; અહું કાર તત્ત્વે તેનું પતન કર્યું; આત્માની દ્રષ્ટિથી પરમાત્મા-ગુરૂ અ તધ્યીન થઇ ગયા અને આત્માનું અધ:-પતન થયું અને તે જીવ તરફની સ્થિતિ સાથે સ્થિતિના અનુ-ભવ કરવા લાગ્યા, તેને પરિતાપ થવા લાગ્યા. પરમાત્મા–ગુરુ તરફથી મળેલી કુપા તથા પાતાના અઢંકાર વડે પરમાત્માના વિચાગ થયા તે કહી ખતાવ્યા તે સાંભળીને ગાપાઓ-જવા ઘણું આશ્વર પામ્યા. તેને પણ પાતાની બૂલની-દાષની સમજ પડી, પાતે બીજા છવા કરતાં શ્રેષ્ઠ છે, એ વિચારે મને પ્રલુધી-પરમા-તમાથી અળગા કર્યા છે તેનું તેને ભાન થયું; તેને પરિતાપ થવા **લાગ્યા; પાતેજ પાતાના પગપર કુહા**ઢા માર્યો છે તેનું તેને ભાન થયું, ગાપીને-આત્માને સ્વદાષતું ભાન થયું. આત્મા (મન) આત્માના મિત્ર છે તેમજ રિપુ પણ છે તેનું યથાર્થ અનુભવ સહિત જ્ઞાન થયું; એક વખત ઠેસ વાગી, હવે પુનઃ તે પ્રકારની ભૂલ ન થાય તે માટે, અહંકાર–અભિમાન–મદ ન આવી જાય તે માટે ' હું બીજા કરતાં શ્રેષ્ટ છું, મારાપર ગુરૂની–પ્રભુની કૃપા વિશેષ છે. ' એવી વિચાર સ્કુરણા પુનઃ ન થાય તે માટે દઢ નિશ્ચય કર્યી.

ગાપી-આત્મા મુરલીનાદ-ગુપ્ત નાદ ( Voice of the Silence ) સાંભળવા માટે, માર્ગ પરના પ્રકાશ ( Light On The Path ) જોવા માટે, શ્રીકૃષ્ણને પરમાત્માને-ગુરૂને ચરણે ( At The Feet Of The Master ) બેસવા માટે, તલપાપડ થવા લાગ્યા; પુન: કૃષ્ણુદર્શન–પરમાત્માના દર્શન માટે પ્રબળ ઇ<sup>ચ</sup>છા થવા લાગી

ગુણ્યિલ ગુજરાતના કર્મમાર્ગ, જ્ઞાનમાર્ગ કે લક્તિમાર્ગપર પ્રવાસ કરનારા સ્નેહાળ સાધુજના અને સાધ્વીએા ! કદાચ આપના હસ્તમાં જે ગુરૂ કૃપાથી અમૃતથી બરેલાે સુંદર પ્યાલાે હાય તાે તેમાં અભિમાન-અહંકારનું વિષ ન ભળી જાય તેની સંભાળ રાખજો, નહિ તો તમને ગાપીની જેમ પરિતાપ કરવાના સમય આવશે. શ્રીકૃષ્ણના દિવ્ય મુરલીનાદ-પરમાત્માના પ્રદ્યા-નાદ શ્રવણ કરવાને આપણે કયારે ભાગ્યશાળો થઇશું!!!

#### સ્વદેાષ સાન.

પ્રિય જીજ્ઞાસુ બન્ધુએા અને ભંગિનીએા ! ગાેપીને–આત્માને સ્વદાષનું ભાન થયું; ઠેસ વાગી. અહ ભાવથી ( Egoism ) પ્રભુ-કૃષ્ણ દૂર રહે છે, માન અપમાનથી પરમાત્મા વેગળા રહે છે. તે પ્રકારના જ્ઞાનના ચથાર્થ અનુકાવ જીવને–ગાેપીને થયાે. સુરલીનાદ–ગુપ્તનાદ માટે, માર્ગ પરના પ્રકાશ માટે પ્રિયના ચર**ણ** પાસે બેસી પ્રિય મૂર્તિ<sup>૧</sup>નું ધ્યાન ધરવા માટે તિવ્ર છજ્ઞાસા ઉત્પન્ન થઇ; વિરહારિનમાં ગાેપી ખળવા લાગી. સુખ, દુઃખ, માન, અપમાન, હર્ષ, શોક, આનંદ, પરિતાપ આદિ હંદ્રના પાઠા શીખતા શીખતા માનવી પ્રભુને પહેાંચે એવી કંઇક વિશ્વની

**અલૈ**ાકિક ર**ચના છે, અગર જોકે સુખ, દુ:ખ, માન, અપમાન,** હર્ષ, શાક, આનંદ, પરિતાપ એ એકજ વસ્તુની બે બાજુ છે, सिन्न लिन्न वस्तुओ। नथी. એ એક થતું જ્યારે ભાન થાય ત્યારેજ માનવી સત્વર પ્રભુના રસ્તાપર આગળ પ્રયાણ કરે; અને ત્યાંસુધી અજ્ઞાન અંધકારમાં ગાેથાં ખાધાં કરે, અનેક ભૂલાે કરતા રહે. " શ્રીકૃષ્ણ-પરમાત્મા પ્રતિનું માર્ર માન કેવું કે અપમાન કેવું ? " એ વિચાર હવે ગાેપી-જીવના હૃદયમાં ઉપસ્થિત થયા અને તેની ચિત્તભૂમિપર હવે સત્યજ્ઞાનના પ્રકાશ પડવાની તૈયારી થવા લાગી.

#### હુદયસંગીત.

સુવર્ણ ઉત્તમ પ્રકારનું છે કે નહિ તે માટે તેને અગ્નિમાં નાંખવામાં આવે છે; હીરાે ઉત્તમ પ્રકારનાે છે કે નહિ તે માટે <mark>તેની ચિકિત્સા કુશ</mark>ળ ઝવેરી પાસે કરાવવી પડે છે; ચ**ં**દન સારૂં છે યા ખરાબ છે તે જોવા માટે તેને ઘસવું પઉં છે; કાેઇપણ વસ્તુ તેવી ઉત્તમ પ્રકારની છે કે નહિ તે નિશ્ચય કરવા ચિકિત્સા-<mark>પરીક્ષા કરવાની આવશ્યકતા છે. ગાેપીના પ્રેમ, શુદ્ધ,</mark> સાહ્ત્વિક, ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારના છે કે નહિ તે જોવા માટે તેને વિરહાનલમાં નાંખી દેવામાં આવી; આત્માને આત્મજયાતિ માટે ખરેખરી ધૂન મચી રહી છે કે નહિ તે માટે માયાની ભઠ્ઠીપર નાખવામાં **ચ્યાવ્યાઃ, પરન્તુ ગાપી કૃષ્ણને વિસ**રી ગઇ<sup>ઁ</sup>નહિ, આત્મા જ્યાતિને વિસરી ગયા નહિં. એક સમયના મિષ્ટ ફળના ઉત્તમ સ્વાદ, મનાર જક સંગીતના દિવ્ય નાદ, રંગબેરંગી ચિત્રનું શુભ દર્શન, નાજીક કાેેેમળ પુષ્પનાે સુગંધીમય પમરાટ કે પ્રિય જનનું હુદયપૂર્વ કનું લોટલું તે પણું કદિ વિસરાતું નથી તા ગાપી કૃષ્ણના આનંદ વિસરી જાય, આત્માના સ્મરણપટ પરથી જયાતિ દ્વર થાય તે કેમ અને ? એક સમયની લાગી ગયેલી લગની-તાલાવેલીના આનંદ તે કેમ વિસરાય ? વિરહા- નલથી બળતી ગાપીએ ગીત લલકાર્યું, કૃષ્ણના નામના, કનૈયાના નામના પાકાર કરવા લાગી. અરે ! તે ગાપીકાગીતમાં કેટલા અધા ગૃઢ અર્થ સમાયેલા છે! ગાપી પાકાર કરે છે અથવા મીઠડું ગીતડું ગાય છે કે " હે અચ્યુત! અમે, પતિ, પુત્ર, સંખંધીઓ, ભાઇઓ તથા નાતિલાઓનું ઉલ્લંઘન કરીને તમારી પાસે આવ્યા છીએ; તમારાં ગીત ઉપર માેહિત થયા છીએ તે તમે અમારા આવવાનાં કારણને જાણા છા. અરે કપિટ ! રાત્રિને વખતે તમારા વિના <mark>ખીજ</mark>ો કે**યા પુર્**ષ સ્ત્રીએાના ત્યાગ કરે ? એકાંતમાં થયેલી સંકેતની વાતચીત, તેથી થયેલા પ્રેમના ઉદય, તમારૂં હસતું મુખકમળ, પ્રેમપૂર્વક જોવું અને લક્ષ્મીના સ્થા-નરૂપ તમારું માંદું ઉરસ્થળ, આ સર્વ તરફ દષ્ટિ કરતાં અમને વાર વાર અત્યન્ત ઇચ્છા થાય છે અને અમારૂં મન માહ પામે છે,...પાતાના ભક્તાના હૃદયના રાેગને જે ઔષધ નાશ કરે છે તે ગુપ્ત **ઔષધ** તમેજ જાણા છા: " અર્થ:–આત્મા પરમાત્મા પ્રતિ પાેકાર કરે છે અથવા પાેતાનું હૃદયસંગીત લલકારે છે કે–હે પરમાત્મન્! <mark>હે વિભુ! હે</mark> પિતા <sup>™</sup> હે તાત ! હું, ૰હા**લી** સ્ત્રી, પ્રિય બાળક, પ્રેમીલાં સ્વજના આદિના ત્યાગ કરી આપની પાસે આવ્યા છઉં; તમારી મારલીના ઘેરા ષ્ટ્રહ્મનાદ પર હું માહિત થયા છર્લં; શ્યામવર્જી માયા રાક્ષસીના સપાટામાંથી છટકી, નિવૃત્તિ ;માર્ગના શાંત પંથપર આપના અનંત ધામ પ્રતિ **મા**વવાના કારણને તમે સારી રીતે જાણા છા. હે પિતા ! અજ્ઞાન અધકારમાંથી બહાર નીકળવાને ફોંફાં મારનાર અને અને માયાસ્ત્રીના માહપાશમાંથી છૂટવાને વલખાં મારનાર જીવ, આપ સિવાય બીજા કયા પુરૂષને વેળગી રહે ? શું આપ મારા ત્યાગ કરશા ી સમાધિસ્થ દશામાં બેસીને હૃદયની કુંજગલીમાં મએલી એકરૂપ થવાની સંકેતની વાતચીત, તેથી મારા અંત:-કરણમાં થએલા પૂર્ણ પ્રેમના ઉદય; એ બધું જ્યારે જ્યારે હું

સંભારૂં છું, ત્યારે ત્યારે હું શાંતિ રસમાં તરબાળ થાઉ છું, પ્રસ્નુતુ પૂર્ણ શાંતિ કયાં છે ? હે પ્રિયજન ! મારા હૃદયના રાગના ગુપ્ત ઔષધને આપ સારી રીતે જાણા છા; ગુપ્તનાદ કરા- પ્રશ્નનાદ કરા-મીઠી મધુરી વાંસળી વગાડા એટલે હું તમારી પાસે આવી પહેાંચુ. પરન્તુ પ્રભુ શું તેમ સત્વર આવે તેમ હતા અને કૃદિ પણ સત્વર આવે છે ખરા! માનવીને હૃદયમાં પાતાને માટે સંપૂર્ણ શ્રહા છે એવી જ્યારે પૂર્ણ ખાત્રી પ્રભુને થાય છે, ત્યારે જાતે આવે છે. દુર્યોધનના ભયથી ધુજતી, સિંહ જેવા પરાક્રમી પણ વચનને ખાતર–સત્યને ખાતર મૃગલાં જેવા દેખાતા પાંચ પાંડવા પ્રતિ નજર કરતી, કાૈરવાની સભામાં સહાયને માટે પાેકાર કરતી, દુ:શાસનથી જેનાં વસ તાણવામાં આવતાં હતાં તેવી નગ્ન થઇ જવાથી લજ્જા જશે તેવી ભીતિથી **અ**ાંસુડાં પાડતી, પાંચાલી-દ્રુપદસુતા-કૃષ્ણાને પ્રભુએ કયારે સહાય કરી ? જ્યારે પાંચાલીની દઢ શ્રદ્ધા જોઈ, જ્યારે કૃષ્ણાના સહાય માટે અંતરનાે નાદ ગાજ રહ્યો, જ્યારે દ્રુપદસુતાએ બીજા ક્રાેં પર પણ અડગ શ્રદ્ધા રાખી નહિ, પણ માત્ર કૃષ્ણ પર સંવેસ્વ મૂકી દીધું ત્યારેજ કૃષ્ણ સહાય થયા, ત્યારેજ દ્રાપદીને વસ્ત્ર પૂરાં પાડ્યાં અને ત્યારેજ લજ્જા રહી. પ્રભુ સત્વર આવતાજ નથી. કુરૂઢ્યેત્રમાં લડવાને તત્પર થયેલી ખન્ને સેનાએાની વચમાં ઉભા રહેલા રથમાં બેઠેલ અર્જુનને પ્રભુએ કયારે ખરી સહાય કરી-ક્યારે સત્ય (જ્ઞાનનું દાન કર્યું -કયારે ગુપ્ત જ્ઞાનના ખજાના भुद्धा કરી દીધા ? જ્યારે ગાંડીવધારીએ " शिष्यं स्तेहं शाघि मां त्वां प्रपन्नम् । "એ શખદા ઉચ્ચાર્યા; જયારે ગુડાકેશે શ્રીકૃષ્ણ <del>પર સર્વ બાબતા મૂકી દીધો, જ્યારે</del> તેના પર સ'પૂર્ણ વિશ્વાસ મૂકયા ત્યારે જ શ્રીકૃષ્ણે સહાય કરી. જયારે હૃદયના નાદ નીકળે છે, અંત: કર્ણના ધ્વનિ ગાછ ઉઠે છે, પ્રભુ પર સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા થાય છે ત્યારે જ પ્રભુતાં કર્શન થાય છે, અરે! પ્રભુ પાતે પણ દેહિયા આવે છે.

#### અંતીમ પરીક્ષા.

આતમા પ્રકાશ તથા અંધકાર વ<sup>ચ્ચે</sup> ગાેથાં ખાવા લાગ્યાે; માયાના પ્રદેશમાં પુન: વિહરવાની તેની વૃત્તિ થઇ નહિ; કાળા મેઘમાંથી અલુધાર્યો વીજળીના ઝૂખાકા આવ્યા ન આવ્યા એમ **અ**લાપ થઈ જાય તેવા સૃષ્ટિના સંખંધ સાથે હૃદયની લગની **લાગી નહિ;** વાયુના વેગથી જલધિના જળમાં સું દર વમળ ગું થાય છે અને પુન: અનિલના સપાટે ક્ષણમાત્રમાં ચુંથાઇ જાય છે <mark>તેવી વિશ્વની માહનીપર માહ આવ્યાે</mark> નહિ; રૈતીના ગંજમાં જેવું જળબિંદુ છે તેવાં પાર્થિવ સુખ છે એવું માની લીધું. પાર્થિવ દુ:ખા અધકારના ઉદરમાંના ભ્રમણાના ભૂતા છે એવું રપષ્ટ માની લોધું; અલખની પૂન મચાવવા હૃદયમાં તાલાવેલી લાગી રહી; યુન: આ(મજ્યોતિ-પ્રદ્માજ્યાતિનાં દર્શન કયારે થાય–આવા ગાઢ અંધકારમાંથી કયારે છૂટકારા થાય તે માટે તેના છવ તલપાપડ થવા લાગ્યાે. હવે તેની ચિત્તભૂમિપર માહનું સામ્રાજ્ય નહેાતું, પરંતુ વિવેકનું સામ્રાજ્ય હતું; કામરૂપી નાગ કરતા ન હતા પણ શુદ્ધ સાત્વિક પ્રેમના કલાપી કૈકારવ કરતાે હતાે; અનેક દુર્ગુણોની લતાએા નષ્ટ પામી હતી અને તેની જગ્યાએ દયા, આશા, મધુરતા અને પ્રીતિની વેલા ઉગી હતી; કપટ, અજ્ઞાન, ક્રોધ અને લાભના ગંદા ખાણાચીઆં પડતાં ન હતાં પણ સરળતા, શાંતિ, ઉદારતા દ્રષ્ટ્રિએ અને જ્ઞાનનાં ઝરણાં વહેતાં હતાં; કામદેવનું સંગીત બંધ થયુ' હતું અને પ્રશ્નનાદ ગવાતા હતા; હવે માયાદેવીના માહાત્પાદંક સિતાર ખંધ થયા હતા અને દૈવી પ્રકૃતિરૂપી કાયલડીના ટાકારના પ્રારંભ થયા હતા. અત્યારે ગાપીની-આત્માની સ્થિતિ અંધકાર અને પ્રકાશ વ<sup>ર</sup>ચેની હતી; એક બાજુ ક્ષણભંગુર દુનિયા અને **ખીછ** બાજુ કૃષ્ણ-પરમાતમા પરના પ્રેમ; મત્ય લાક અને ચિર છ-વહાૈક વચ્ચે, ક્ષર અને અક્ષર વચ્ચે, પ્રકૃતિ અને પુરૂષ વચ્ચે. ક્ષણિ

કાનંદ અને નિત્યાનંદ વચ્ચે લટકતી સ્થિતિ હતી. આ પરીક્ષાના-ચિક્તિસાના કટાકટીના સમય હતા. પરીક્ષા સમયે ઘૈર્ય રખાય, પાતાના અતામ ઉદ્દેશ ન મૂકાય, કરેલી મહેનત વ્યર્થન જાય તે માટે ગાેપી–આત્મા તપ્તર હતા. ( આ સમયની સ્થિતિનું વર્ણન લાંઈ લીટને તેના સુંદર "Zanoni" નામના નાવેલમાં કર્યું છે તથા આપણા પવિત્ર પુરાણુ રચનારાએોએ કેટલીક કથાએોમાં વાર્તારૂપે કર્યુ<sup>ર</sup> છે. ) અનેક<sup>ે</sup> પ્રકારથી વિલાપ કર્યા છતાં પણ કૃષ્ણનાં દશ<sup>ર</sup>ન ન થયાં તાે પણ ગાેપી ગૃહ તરફ ગઇ નહિ, યમુના તટપર કૃષ્ણના પ્રિય નામના મીઠડા પાકાર કરતી બેઠી, કેટલા બધા વિશુદ્ધ પ્રેમ !!! અનેક પ્રયત્ના કર્યા છતાં પણ **પ્રકા**જ્યાતિનાં દર્શન ન થયાં તાપણ આત્માએ સંશાધનના ત્યાગ ન કર્યી. વિશ્વ તરફ હુદય ન વાત્યું, પણ સચ્ચિદાનંદ स्रिताना तटपर " अहं ब्रह्मास्म "ना नामने। भूड अवाक डरते। કરતા બેઠા; કેટલી બધી અત્યુત્તમ જીજ્ઞાસા!!! વિશ્વના જેણે ત્યાગ કર્યો છે :અને પરમાત્માએ જેના ત્યાગ કર્યો છે એવી <mark>છે</mark> અવસ્થા વચ્ચે લટકતા આત્માએ સચ્ચિદાન દ સરિતાના તટ પર " यहं ब्रह्मास्मि "ના નામના મૂક અવાજ કરતા કરતા બેસી, હુદયની અધારી ગુહામાં પ્રદ્યાજ્યાતિનાં દર્શન કરવાને ઝંપ-લાવ્યું. અ ધારી ગુહામાં ઘણું આગળ નીકળી જતાં પણ પ્રદ્યા-જ્યાતિનાં દર્શન ન થયાં; તેના પાતાના પગના અવાજના પડઘા માત્ર સ ભળાવા લાગ્યા; અહિંયા વિશ્વ નથી, પરમાત્મા નથી, ત્યારે અહિંયા–આ અંધારી હૃદય ગુહામાં કાેેેે છું છે ? તે પ્રશ્ન થયા. હૃદયગુઢાના દ્વાર આગળ ઉભેલાં માયાદેવીના કિંકરાએ તેને તેમાંથી અહાર નીકળવા માટે, તેને ખ્હીવડાવવા માટે અનેક પિશાચી અવાજો અને ભયંકર નાદા કર્યા; ગુફાના અ ધકારમાં માયાદેવીએ પાતાનું કાતીલ ઝેર રેડયું, તાેપણ - આતમાં માતાનું સંશાધન પડતું ન સુકર્યું. તાતને શાધવાનું

કાર્ય ત્યલ્સું નહિ. અંતમાં માયાદેવીએ પાતે અનેક પ્રકારના ભયંકર વેશા ધારણ કરી તેને ખ્દીવડાવ્યા. અરે! તેના પાતાના પડઘા તેને બહુ ખીહવડાવવા લાગ્યા; તેના પાતાના વિચારા અને વાસનાએં અનેક રૂપાે ધારણ કરી તેની દૃષ્ટિ આગળ ઉભાં રહ્યાં, તાપણ તેના પર તેણું જરાપણ લક્ષ આપ્યું નહિ, તેમજ તેને લેશમાત્ર પણ ભીતિ લાગી નહિ, અહં• ભાવે (Egoism) તેને પાકાર પાડી બાલાવ્યા તેના પ્રતિ દર્ષિ પણ કરો નહિ, એક વખત ઠેસ લાગેલી તેથી પ્રતિ ઉત્તર આપ્યા નહિ. પરમાત્માપર–કૃષ્ણુપર અચલ શ્રદ્ધા રાખી આત્માએ–ગાેપીએ આ સર્વ સહન કર્યું અને અંતની પરીક્ષામાં સકળતા પ્રાપ્ત કરી. ગાઢ એકાંતમાં–અંધકારમાં આત્માએ **પ**રમાત્માએ તાત-પિતા-**પ્રદ્યા**જ્યાતિ કાેેેે છે, કયાં છે તેનાે પાકાર કર્યા અને એકાએક ગેખી અવાજ થયા કે, તું પાતેજ તે છેા–**તત્** ત્**વમસિ**–તું અને તારા પિતા બન્ને એકજ છેા– You and Your Father are One, ઓંકાર સર્વત્ર છે, He is everywhere, આત્માના અનેક પ્રયત્ના પછી, ગાેપીએ અનેક આંસુડા પાડ્યા પછી**, પ્રદ્યા**જ્યાેતિ–શ્રીકૃષ્ણ પાતે પ્રગટ થયા. હવે આત્માના લેદબાવ ટળી ગયા; बहं वद्यास्मिना યથાર્થ અનુ-ભવ થયા, તે સર્વત્ર પાતાને-પરમાત્માને જોવા લાગ્યા, પરમા-ત્માને વળગી પડ્યો. ઘેલુડી, ગાંડી, પ્રેમાળ ગાેપી કૃષ્ણને વળગી પડી; ગાપી કૃષ્યુને અધે ઠેકાણે जेवा લાગી. कृष्णमयं जगत् तेने ભાસ્યું. આતમાં અને જયાતિના, ગાપી અને કૃષ્ણના પ્રથમ સમયના મેળાપ તે વ્યષ્ટિસંયાગ (Individual union) હતા, પરન્તુ જ્યાતિને-કૃષ્ણને, આત્માને-ગાપીને સમષ્ટિસંયા-મના ( Universal union ) પાઠ શીખવવાના હતા તે હવે શ્રીખવાઇ રહ્યો. હવે ગાપી "મારા કૃષ્ણ, મારા કનૈયા, મારા નાથ " એમ કહેતી બંધ થઇ; હવે કુષ્ણ સર્વના છે. સર્વત્ર

છે એમ બાલવા લાગી. નૃપતિમાં અને કિંકરમાં, શ્રીમન્તમાં અને રંકમાં, સંતમાં અને પાપીમાં, ખ્રદ્યાને જાણનારમાં અને ચારડા-લમાં, પવિત્રમાં અને અપવિત્રમાં, સુખીમાં અને દુઃખીમાં, વૃક્ષમાં અને ષ્રીજમાં, શાખામાં અને પાંદડામાં, પર્વતમાં અને કાંકરામાં, વિશાલ સમુદ્રમાં અને પાણીના એક નાનકંડા બિ'દુમાં, તારામાં **અને** તરણામાં, વિશ્વમાં અને અણુમાં, સર્વત્ર, સર્વકાળે, પ્રભુ⊸ કૃષ્ણ **ખિરાજેલા હતા, છે અને હશે. એવા અનુ**લવ ગાેપીને– આત્માને થયા. હવે ખરેખરા રાસની શરૂઆત થઇ. એક ગાેપી અને એક કૃષ્ણુ; એટલે શું<sup>?</sup> જ્**યાં ગાેપી ત્યાં કૃષ્ણ-જ્યાં** આત્મા ત્યાં પરમાત્મા.

સત્યજ્ઞાનની શોધ કરનારા રસિકજના ! પ્રદ્યનાદ શ્રવણ કરવાની લાલસા ધરાવનારા પ્રિય બન્ધુએા અને ભગિનીએા! આ સમયના ગાેપીના આત્માના આનંદનું યથાર્થ વર્ણન શી રીતે થઇ શકે **?** વિરહાનલમાં તપતી ગાેપીને કૃષ્ણે પાેતે આવીને, દુઃખ પામતાં આત્માને પરમાત્મા ખાળામાં લ્યે તેમ તેને આશ્વાસન આપે, તેના પ્રેમપ્યાલા પીતાં ધરાય નહિ, તે નામપર વારી જાય તેને માટે ગાંડા, ઘેલા ખની જાય એ શું અનહદ આનંદની પરાકાષ્ટા નથી ? એથા ગાપીનું – આત્માનું વિશેષ અહાભાગ્ય શું હાઇ શકે !!! મારા વ્હાલા વાંચનાર! તું સ્નેહક્ળ ચાખતા પુરુષ હા કે પ્રીતિવેલને છાંયઢે બેસનાર સ્ત્રી હા કે ગમે તે હા, પણ તું તારા જીવનમાં કાઇ એવી મીઠીપળ આવી હાય તેને યાદ કર એટલે તને ગાેપીના આનંદનાે કંઇક અનુભવ થશે. મારી **વેલડી ગ્હેન !** તારા પતિના વિચાેગથી અળીઝળી રહેલી, નિશ-દિન જાગરણ કરતી, અનજળના ત્યાગ કરી રહેલી, લાંખા સમય પછી પણ પતિના મેળાપ થશે કે નહિ તે માટે શંકાના દોલામાં હીંચાળા ખાતી, કામને બિક્કારતી અને શુદ્ધ પ્રેમતૃષાથી તલસતી, તારી છાતીપર, તારા સનેહાળ પતિના ફાટાગ્રાફ રાખી, તેના

તરફ જોઇ કંઇ કાલાવેલાં મીઠાં સ્નેહના ઉચ્ચાર કરતી, ક્ષણમાં **માકાશ ભણી, ક્ષણમાં ચિત્ર ભણી નજર કરતી,** ઉંડા નિ:ધ્યાસ નાંખતી, ચંદ્રની ચાંદ્રનીને, અનિલની લ્હેરીને, પુષ્પના પમરાટને, સિતારના નાદને તુચ્છ ગણતી, માત્ર પતિનું જ સ્મરણ કરતી, પતિના મેળાપની આશા લઇ દીધેલી એવી તને એકાએક તારા પતિ આવી લેટી પડે, તારા તરફ સ્નેહની દૃષ્ટિએ બ્લુએ, ત્યારે તને કેટલા ખધા આનંદ થાય ! તું સંસારને સ્વર્ગ ગણે, તું તારા ગૃહને વૈકું દેધામ ગણે ખરી કે નહિ ? તું તેથી વિશેષ આનંદની ઈ-છા રાખે ખરી કે ? ખ્હેન! તારા તે સમયના કેટલાે બધા આનંદ હાય છે. હે ભાઇ! તું તારી પ્રેમાળ સ્ત્રીથી વિખૂટા પડેલા હાય, તારાં માતપિતાની લંજળ ત્યછ દઇને તારા વાંચન ગૃહમાં પડેલી તારી પત્નીની છખી તરફ જોઇ તારા નયન-<mark>માંથી</mark> ચાેધાર આંસુડાં ખરતાં હાેય, કાન્તાની પ્રત્યેક વસ્તુ જાેઇ તારૂં દ્રુદય ભરાઇ આવતું હાય, ગાંડાની પેઠે-ઉન્મત્તની પેઠે પક્ષીને, વાદળાંને, પશુને, દેવને, ખુરશીને, કલમને તારી વ્હાલુડી ઘેલુ-ડીને માટે તું પુછતા હાય તેવે વખતે તારી સ્નેહમૂર્તિ-તારી પ્રેમપ્રતિમા નૂ પુરના રહ્યકારા કરતી, પગલે પગલે કામને-વિષય વાસનાને ઠેખું મારતી અને શુદ્ધ સ્નેહના કળશ ઢાળતી, પ્રેમના શુલાબ ખેરવતી, છાનીમાની આવી તારી પાછળ ઉભી રહી તારા નયનાને દાખી દે, તારા કર્ણમાં કંઇક હાસ્યાત્પાદક નાદ કરે ત્યારે તું આનંદગિરિના કેટલા બધા ઉંચા શિખર પર ચડી **જાય છે,** તારા હૃદયઉદધિમાં આનંદની કેટલી અધી છાેળા થઇ રહે છે. એ ખ્હેન ! એ બાંધવ! એ પ્રેમીલા દ'પતીએ! તમારા તેવા સમયના આનંદ યાદ કરા, એટલે તમને-આત્માના આનં-દની કંઇક ઝાંખી થશે ખરી. તે દેહના આનંદ હાેતા નથી પણ આત્માના આનંદ હાય છે.

વેશુનાદ

અન્તે રાસાત્સવના આર'ભ થયા; શ્રીકૃષ્ણે ગાપીનું મનર જન

કરનારી મારલીના નાદ કર્યો; વેશનાદની શી અલૌકિક અસર ચઇ ? સરિતાના જળ સ્થ ભી ગયાં, વૃક્ષપરના પાંદડાએા જાણે કંઇ ધ્યાનપૂર્વક શ્રવણ કરવા લાગ્યાં; અનિલ લહેરીઓપર ઝુકતા ઝુકતા ખંધ થયા અને મારલી નાદ સાંસળવા લાગ્યા; ગાયાએ ચરવું છાેડી દીધું; વાછરડાંએાએ ધાવવું છાેડી દીધું; પર્વતના શું ગા ડાલવા લાગ્યા; કાયલડીએ પાતાના મીઠા ટૌકાર અંધ કર્યો; ખુલખુલે પાતાનું સંગીત ત્યછ દીધું; આખું વિશ્વ આનંદ-સાગરમાં ડાલવા લાગ્યું; ગાપી જડ જેવી કાતરી કાઢેલી પુતળી સમાન **અની ગઇ અને તેના આત્મા કૃષ્ણુનું દિ**વ્ય દર્શન કરતાં ધરાણા નહિ; દુંકામાં શ્રીકૃષ્ણચંદ્રના વેશુનાદની એટલી અધી અલાૈકિક અસર થઇ કે જડે ચૈતન્યનું રૂપ ધારણ કર્યું. અહાહા! તે મધુરી ળંસીમાં ગવાતા વેદમંત્રાને, તેમાંથી નીક-ળતા क्लीं क्लीं ना મધુરા નાદને, ગવાતા કામબીજ મંત્રને, ગાેપી જેવા પવિત્ર આત્મા, ભક્તિરસમાં તરબાળ થએલા આત્મા. " ईश्वर: सर्वभूतानां इदेशे अर्जुन तिष्ठति " ने। स पूर्ण् અનુસવ થયા છે એવા જ્ઞાની આતમા, શ્રીકૃષ્ણને ખાતર સર્વ કર્મમાં પ્રવૃત્ત થનાર કર્મચાગી આત્મા સિવાય, કાેેેે સમજ ચાકે! અહાહા!!! તે સમયના હર્ષ, આનંદ, મીઠાશ, મધુરતા, દિવ્યતા, અખંડ શાંતિને કઇ કલમ વર્ણવી શકે! માત્ર શ્રીમદ્-્**ભાગવત્ના રચનાર મહાન્ વેદ**્યાસ જ વર્ણ્યી શકે. તે પવિત્ર ંઋષિએ લખેલું રાસલીલાનું વર્ણન વાંચનારે શ્રીમદ્ ભાગવત્-માંથી વાંચી લેવું અને જનસમૂહના વિચારા જે કંઇ સમજાવે તેને એક બાર્જીએ મૂકી પાતાનું હુદય પાતાની નિર્મળ ખુદ્ધિ (Intuition) જે સમજાવે, જે પ્રકાશ પાઉ તે પકડી લેવા; . કારણ કે રાસ**લીલાનું વર્ણન અને ત્યારપછી ગાપી**થી ગવાયેલું સુગલગીત, એ ખનેના ગૂઢ અર્થ શું છે તે લખવું તે શક્તિની **ળહારનું** કાર્ય છે.

#### રાસલીલાનાે ઉદેશ.

અલખના તારમાં, ભક્તિની વીણામાં, માનવજાતિના શ્રેય માટે નિઃસ્વાર્થ કાર્ય કરવામાં, લીન થવાની આતુર છજ્ઞાસા ધરાવનાર સંતા અને સાધ્વીએા ! શ્રીકૃષ્ણુના **રાસલીલા** કર-વાના ઉદ્દેશ કામના નાશ કરવાના અને વિશુદ્ધ દિવ્ય **અખંડ પ્રેમ સ્થાપવાના હતા,** અને જેમ સાધારણ માન-**વી**એા સમજે છે તેમ નહિ કે કામને પ્રદીપ્ત કરવાના હતા. ઉપ-રથી સુંદર દેખાતા સુંદર <sup>શ્</sup>વેત ચળકાટ મારતી ચામંડીથી મઢેલાં પણ અંદર રક્ત, માંસ, હાડકાં આદિ દુર્ગ ધ પદાર્થીથી બનેલા દેહમાં, વિષય વાસનાના ગંદા ખાછાેચીઆમાં શ્રીકૃષ્ણ ભગવાન્ **ગાયાં** ખાય તે આળતજ કેટલી અધી અસંભવિત છે!!! વિશે-ષમાં એક નવલકિશાર બાળકને અનેક સુંદર યુવલીઓના જાર કરાવવા તે પણ કેટલું બધું મૂર્ખાઇ ભરેલું છે! અક્સાસ જેની આંખમાં કમળા હોય તે સર્વત્ર પીળું પીળું દેખે તેમાં શી નવાઇ! પવિત્ર ખંધુએા અને ભગિનીએા! આપણે ઉપર વાંચી **ગ**યા તેમ શ્રીકૃષ્ણ અને ગાેપીઓના સંબંધ–પ્રેમ, દેહના પ્રેમ નહાતા, નાશવંત વસ્તુ પરના પ્રેમ નહાતા; (કારણ કે તેવા તે પ્રેમને પ્રેમ શખ્દજ ન અપાય તેને કામ કહેવાય, વિકાર કહેવાય., માત્ર અજ્ઞાની જના તેવા કામને પ્રેમ કહે છે. ) પરન્તુ તેઓના સંબંધ-પ્રેમ, આત્માના પ્રેમ હતા, દિવ્ય પ્રેમ હતા, સદાકાળ સવેત્ર રહેનારી પવિત્ર અખંડ ઝળહળતી પ્રદ્યાન્યોતિ પરના પ્રેમ હતા, તેથી અન્તે ગાપી કૃષ્ણમય બની ગઇ, આત્મા પરમા-ત્મામય બની ગયા. અખંડાનંદ પ્રાપ્ત થયા.

#### ઉપસંહાર.

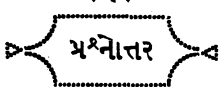
પ્રિય વાંચનાર ! સત્ય રીતે તેા આટલા નાના લેખ માટે €પસ હારની આવશ્યકતા રહેતી નથી. જે દ્વૃદયમાં હતું તે વ્યક્ત-રૂપમાં કહેવાઇ શકાર્ય તેટલું લખ્યું છે. એક નાના બાળકને

અનેક વનિતાઓના જાર ઠરાવવા; એક મહાન્ આદર્શ-દૈવી વ્યક્તિપર, અજ્ઞાન પડળને દ્વર કર્યા સિવાય, અયાગ્ય આક્ષેપ મૂકવા; રાસલીલામાં આધ્યાત્મિક રહસ્ય શું સમાયેલું છે તે સમ-જવાના પ્રયાસ ન કરવા; એ સજજન માટે તા ઉચિત નથી. કૈટલાક જેના એમ ધારે છે કે રાસલીલા અનીજ નથી, તે તા માત્ર શ્રીકૃષ્ણના જીવનમાં પાછળથી કલ્પના કરીને ઉમેરા કર-વામાં આવ્યા છે; અથવા શ્રી ભાગવત પુરાણના લેખકે માનવી એોના આત્માના પ્રેમીજન તરીકે શ્રીકૃષ્ણનું વર્ણન કરવાની લાલ-સાથી આ બાબતને માત્ર એક ઉક્તિ તરીકે કહી અને ત્યારપછી તે બનેલી હાેય તેમ ઇતિહાસ તરીકે માનવામાં આવી. વળી અજિઓ કહે છે કે, શ્રીકૃષ્ણ ઇશ્વર હતા અને ગાેપીઓ તેની કીંકરીએ હતી અને તેથી કરીને તેએ પતિની સત્તામાં હાવા કરતાં **શ્રીકૃષ્ણની વિશેષ સત્તાતળે હતી. કેટલું બધું મૂ**ર્ખાઇ ભરેલું અને હસી કહાડવા યાગ્ય વચન!!! વળી કેટલાકને શ્રીમદ્-ભાગવતમાં વપરાયેલી ભાષા ઇંદ્રિયવિકારજન્ય, મનાેહર અને રસીક શબ્દોમાં લખાયેલ છે તે બાબત વાંધા ભરેલી લાગે છે અને પાતાની દલીલ સગળ કરવામાં આ બાબતને સાબીતી માટે લે છે; પરંતુ ભાષા લેખકની છે; અનહદ પ્રેમ દર્શાવવામાં રસીક અને કર્ણપ્રિય ભાષા લેખકે વાપરી છે એમ સમજવાનું છે. પ્રિય વાંચનાર! આ સંવે બાબતામાં સત્યાંશ કેટલા છે તે લેખકને લખવાના ઇરાદા નથી, તેથી તે બાબત પડવી મૂકે છે; પરન્તુ એટલું તા લખવું પડશે કે રાસલીલામાંના સાંકેતિક સંખંધનું વર્ણન કરવા શ્રીમફ ભાગવતના લેખકે માનુષી ભાષાના રસીક અને રમણીય રીતિમાં ઉપયોગ કર્યો છે અને સર્વ કાળમાં, સર્વ ધર્મમાં, એવા સંખંધ વર્ણવવા માટે એવાજ પ્રકારની ભાષાના ઉપયોગ કરવામાં આવેલ છે. ખ્રીસ્તી લાકના ધર્મ પસ્તક બાઇબલમાં ' સાંગ ઑક સોલામન 'માં પણ આવાજ

પ્રકારની ભાષાના ઉપયાગ કરવામાં આવ્યા છે. આધુનિક કાળમાં માનવીએ એમ પ્રશ્ન કરશે કે આવી ભાષાના ઉપયાગ કરવા એ ડહાપણ ભરેલું છે કે નહિ ? પરંતુ વસ્તુત: આટલી તેા सत्य भाषत छे हे अपिक्त विचारी हैदाववाना तेमक स्थ्ण બાબતા ચર્ચવાના લેખકના ઉદેશ જરાપણ નહાતા. સુક્રમ આબતાનું ચિત્ર સ્થળરૂપે દારવું એ કેટલું બધું મુશ્કેલ છે તે પ્રત્યેક કવિ, લેખક, ચિત્રકાર, શિલ્પશાસ્ત્રી, ગાયક અને તત્ત્વજ્ઞાની જાણતા હશે. ગમે તેટલા પ્રયત્ન કરવા છતાં સૂક્ષ્મ ચિત્ર પૂર્ણ રીતે ચિત્રી શકાતું નથી.

પૂજ્ય ધર્માચાર્યા ! મંદિરાના પુજારીએ ! કુશળ લેખકે ! સારા પુરાણ વાંચનારાએા ! ભ્યાખ્યાનકારાે ! કઘાકારાે ! જન-સમૂહને શ્રીકૃષ્ણના પવિત્ર-આદર્શ જીવનનું આધ્યાત્મિક રહસ્ય સમજાવવું, સત્ય જ્ઞાનના દ્વાર ખુલ્લા કરવા, પ્રભુના માર્ગ પર પ્રકાશ નાંખવા, ગુપ્ત હૃદયસંગીત સુંભાવવું એ તમારૂં કાર્ય છે. એ પવિત્ર કાર્ય કરવાની પ્રભુએ આપને તક આપી છે તો ં તે શુભ તકના લાભ લઇ પ્રભુ અર્થે કાર્ય કરા છા અને કરશા 🗃 લેખકની નમ્ર વિનંતિ છે, છગરની પ્રાર્થના છે, અંત:કરણ પૂર્વ ક વિજ્ઞસિ છે.

શ્રી કૃષ્ણ નામ પર વારી જનારાં રસીલાએ ! બક્તજના ! સાધુએા ! સન્તા ! સાધ્વીએા ! સન્નારીએા ! વૈષ્ણવ નરનારીએા ! શ્રી સક્સુર્ફેવની અમર કૂપાથી, શ્રી કૃષ્ણચંદ્રની દેવી દયાથી. 🛩 ારે આપણે પ્રેમના માર્ગ પર ચડીએ ત્યારે આપણામાં અભિમાન ન આવી જાય, અહેભાવ ન આવી જાય, અંતીમ परीक्षामां निष्कृण न थवाय, ते माटे परिपूष्ट प्रदाने हुं प्रार्थना કરું છું, તથા **શ્રી કૃષ્ण રારળં મમ**ના પવિત્ર મંત્ર જપતાં જપતાં અનેક આત્માઓ કૃષ્ણુ મય બની જાય એજ વિન તિ ४३ g. ॐ शांतिः शांतिः शांतिः



**૧ પ્રશ્ન:—** જયારે હું સં<sup>દ</sup>યાવ દન–પ્રાર્થ ના–પરિક્રમણુ–નીમાઝ કે આવા ખીજા કાઇ પવિત્ર કાર્યમાં રાકાઉ છું ત્યારે વિઘ્ન નાંખે તેવા વિચારા આવે છે તેને કેમ દ્વર કરી શકુ ?

9 ઉત્તર: — શ્રી કૃષ્ણે કહ્યું છે તે મુજબ આ માટે ' અલ્યાસ અને વૈરાગ્ય ' સિવાય બીજો કાઇ ઉપાય નથી. મનને સ'યમમાં રાખવું મુશ્કેલ છે, પણ દરરાજ જે કંઇ કાર્ય—નાનું કે માેડું— તે એકાગ્રચિત્તે કરતાં શીખવાના પ્રયત્ન કરા; તા સમય વહેતાં માલૂમ પડશે કે ચિત્ત સ્થિર થતું જાય છે; વિભ્ન કરનારા વિચારા એછા થતા જાય છે. મનના પૂર્ણ સંયમ દુષ્પ્રાપ્ય છે. એવા સંયમ સત્વર થઇ શકતા નથી.

ર પ્રક્ષ:—વિકાસક્રમ માટે જુદી જુદી કક્ષાએ આપણી આસપાસ જોઇએ છીએ તે દરેકમાંથી શું આપણે પસાર થવું પડતું હશે ?

ર ઉત્તર:—હા. સંજોગા તેવા જ ન હાય; પણ તેવા પ્રકારના હાય. જેમ જેમ વિકાસમાં આપણે આગળ વધતા જઇએ છીએ, તેમ તેમ બીજાના અનુભવા દ્વારા આપણે વધારે સત્વર શીખીએ છીએ અને તેથી સમય ડુંકા થાય છે.

3 પ્રશ્ન:— પ્રદ્મા અરૂપ છે અને જીવ, અંત:કરણમાં પહેલી તેની મૂર્તિ-પ્રતિકૃતિ-પડછાયા છે. અરૂપની પ્રતિકૃતિ કેમ હાઇ શકે?

3 ઉત્તર: —જે અર્થમાં ખ્રદ્યા અરૂપ કહેવાય છે તે અર્થમાં છવ અરૂપ છે. પણ જ્યારે સમાન સદ્દગુણા –સ્વભાવા એક– ખીજામાં હાય છે; ત્યારે ભાષામાં – બાલવામાં નાના એ માટાની

પ્રતિકૃતિ રૂપ કહેવાય છે, બ્રહ્મ, સત્, ચિત્, આનંદ, કહેવાય છે; તેના પડછાયા રૂપે, ક્રિયા, જ્ઞાન, ઇંચ્છા, જીવંમાં કહેવાય છે; અને તેથી જીવ બ્રહ્મની પ્રતિકૃતિ કહેવાય છે.

**૪ પ્રક્ષ:**—શ્રી કુષ્ણ માટેની ભક્તિ સ્વાભાવિક હાય છે કે वहेवाउ हाय छे ? जो वहेवाउ हाय ते। तेवी लिक्त डेवी रीते **જાગૃત કરી શકાય ? તેમ કરવા માટેના સ**હેલા ઉપાય શા છે ?

**૪ ઉત્તર:**—પવિત્રમાં પવિત્ર; ઉ<sup>ર</sup>ચ પ્રકારના, દઢ પ્રેમ તેનું નામ ભક્તિ. જો ગત જન્મામાં આપણે ઉદાર, ઉ<sup>ર</sup>ચ પ્રકા<sup>્</sup> **રનાે, અચલ પ્રેમ રાખ્યાે હશે,** તાે આ જન્મમાં ભક્તિ વધારે કે એક્કે ભાગે સ્વાસાવિક ખને છે. જો એવા પ્રેમવાળી જ દગી ભૂતકાળમાં ન પસાર કરી હાય તાે તેવા પ્રેમના વિકાસ માટે વર્તમાનમાં પ્રયત્ન કરવા, અને પરિણામે ભવિષ્યમાં તેવા પ્રેમ સ્વાભાવિક અનશે. ભક્તિ જાગૃત કરવાની રીતિયા નીચે મુજબ છે:— (૧) આપણી આસપાસનાંઓમાં દેાષ જેવાં કરતાં ગુણ જેવાની ટેવ પાડવી; તેમજ આપણા મિત્રા અને સગાં, સંબંધીઓ માટે સ્નેહ સવિશેષ રાખતા શીખવું. (૨) કાેઇ પ્રેમમૂર્તિને આદર્શ ખનાવી દરરાજ સવારમાં થાેડા સમય તે પર ધ્યાન કરવું, તેની સાથે તકૂપ ખનવું. (ઢ) સંતાના સમાગમ અને ઇષ્ટદેવના જીવનના પ્રસંગા તથા ઉપદેશામૃતાનું વાંચન ભક્તિને જાગૃત કરે છે.

**પ પ્રશ્નાઃ**—શરીરના **અમુ**ક અંગાે પર ભસ્મ **ચાે**પડવાથી કંઇ ફાયદા થાય છે, અને જો થતા હાય તા શા ફાયદા થાય છે?

પ ઉત્તર:—હામમાંથી–યજ્ઞમાંથી મેળવેલ લસ્મમાં અમુક પ્રકારના પવિત્ર આંદાેલના હાય છે. યજ્ઞ કરનારાઓમાં જ્ઞાન અને પવિત્રતાના પ્રમાણમાં આંદેાલના હાય છે–સારી અસર 💰ાય છે. આગળ વધેલ આધ્યાત્મિક વ્યક્તિ, કાેેઇ પણ પદાર્થને **મેમ્ને**ટાર્ષઝ કરે છે–પવિત્ર આંદેાલનાની ગતિ આપે છે, તે *તે* 

પદાર્થ-વસ્તુ પહેરનારની સુંદર રીતે રક્ષા કરે છે. સામાન્ય ભસ્મમાં રક્ષણ કરવાની શકિત નજીવી હોય છે.

**૬ ગ્રક્ષઃ—મૃ**ત્યુના 'કાળ મૃત્યુ ' અને 'અકાળ મૃત્યુ ' એવા શું બે પ્રકાર હાય છે?

**૬ ઉત્તરઃ**—' કાળ મૃત્યુ ' એટલે એ દેહતું વ્યાજળી સમયે **મૃ**ત્સુ<sup>ં</sup>થાય તે. તે શરીર દ્વારા ભાગવવાનું કર્મ ખલાસ થાય તેવે સમયે મૃત્યુ થાય તે. એ સમય આવે તે પહેલાં મૃત્યુ થાય તે 'અકાળ મૃત્યું '. વ્યક્તિગત કર્મના નિયમને બદલે બીજા કાેઇ નિયમાનુસાર 'અકસ્માત 'થી મૃત્યુ થાય તે 'અકાળ મૃત્યુ '. ઘણીવાર એવું અને છે અમૂક સમૂહકર્મમાં પાતે ભાગ **લીધા હાય અને તેને પરિ**ણામે જે કમ<sup>િ</sup> ભાગવવાનું હાય તે કર્મ ખલાસ કરી જવાની તક જે જીવાત્માને પ્રાપ્ત થાય તા જીવાત્મા તેવી તક ઝડપી લે છે, અને દેહનું મૃત્યુ થાય છે. આવા દાખલાએામાં દેહદ્વારા જે કર્મ ભાેગવવાનું હતું તે અધુર**ં** રહે છે અને તે અધૂર રહેલું કર્મ સૂક્ષ્મલાક પર ભાગવવું પડે <mark>છે. જ્યાંસુધી અધૂર્વ કર્મ પુરેપુર્</mark> ભાગવાઇ રહેતું નથી ત્યાં-સુધી નિયમસરનો મૃત્યુ પછીની સ્થિતિમાંથી પસાર થવાતું નથી.

**૭ પ્રશ્નઃ**—કયા દેહથી દુષ્ટ માણુસાે નકે ભાેગવે છે અને સારાં માણસા સ્વર્ગ ભાગવે છે?

**૭ ઉત્તર:**—સ્થૂલ દેહનાં પરમાણુઓ ખરી પડે છે-સ્થૂલ દેહના ંનાશ થાય છે ત્યારપછી જીવાતમાને કારણ અને સૂક્ષ્મ શરીરાે હજી **હાય છે. સૂક્ષ્મ શરીરના નીચલા ભાગ** પુન: વ્યવસ્થિત થાય છે. અને તેને પ્રેતદેહ કહેવામાં આવે છે. એ પ્રેતદેહની લાલસાઓ અતૃપ્ત રહે છે અને તેને દુ:ખ થાય છે. જ્યારે સૂક્ષ્મ શરીરના સ્થલ-જડ પરમાણુઓ ખરી પડે છે ત્યારે સૂક્ષ્મ શરીરના સૂક્ષ્મ ભાગ સુખ ભાગવે છે. અતૃપ્તિ એટલે દુ:ખ એટલે નકે. તૃપ્તિ એંટલે સુખ એટલે સ્વર્ગ. સું દર ખાબતની તૃપ્તિ એ સુખ-સ્વર્ગ.

- **૮ પ્રશ્ન:**—મૃત્યુ અને સુષુપ્તિ વ<sup>ર</sup>ચે શાે તકાવત છે ?
- ૮ ઉત્તર:—મરશુ સમયે જીવ અન્નમયકાષ સિવાયનાં બધા કાષો સહિત સ્યૂળ દેહ કાયમ માટે છાડે છે; જેથી જીવ અને દેહ વચ્ચેના સંબંધ જળવાઇ રહેતા નથી, તે સ્યૂળદેહમાં પાછા કરતા નથી. સુધિ કાળ દરમિયાન બે ઉપલા કાષો અને મનામય કાષના સ્ક્ષ્મ ભાગમાં પરિધાન થઇને સ્યૂળ દેહ કાયમ માટે છાડતા નથી; પરંતુ નીચેના કાષો સાથે સંબંધ જાળવી રાખે છે, અને તેથી તે તેને યાગ્ય લાગે ત્યારે સ્યૂળદેહમાં પાછા કરી શકે છે.
- ૯ પ્રશ્ન:—માનવી પાતાનાં શુભ કાર્યાના બળથી ' મુક્તિ ' મેળવી શકે કે નહિ ? અથવા કાઇ ગુરૂ જેવી વ્યક્તિની જરૂ-રિયાત રહે છે ?
- હ ઉત્તર:—એ મુક્તિના અર્થ સ્વર્ગ કરતા હા તો માનવી પાતાનાં શુભ કાર્યોના અળથી તે મેળવી શકે છે; પરંતુ એ મુક્તિના અર્થ માક્ષ કરતા હા તા, માનવી હુજા વિકાસ-ક્રમની એટલી કક્ષાએ પહાંચ્યા નથી કે તેને ગુરૂની જરૂરિયાત ન રહે; તા તેને ગુરૂના અંગુલિનિદેશની જરૂર રહે છે. તેથી તે પાતાનું કાર્ય સત્વર કરી શકે છે.
- **૧૦ પ્રક્ષઃ—**જે મા<mark>લુસ હુદયથી થી-ઑસ</mark>ાપ્રીસ્ટ હેાય તો પછી સાસાયટીના સભ્ય તરીકે નાેંધાવવાની શી જરૂર રહે છે ?
- ૧૦ ઉત્તર:—બધા ધર્મોને એકત્ર કરવાના, બ્રાતુભાવની ભાવનાના પ્રચાર કરવાના, મહાન્ સંસ્કૃતિ લાવવાના કાર્યમાં માખે ઉભા રહેવાના કાર્યમાં તે પાતાના હિસ્સા આપી શકે. ઘેર બેઠા દરેક જણ એકલા કાર્ય કરે તેના કરતાં સબ્યા અની એકત્ર થઇ એક કેન્દ્ર સ્થાપી કાર્ય થાય તા કાર્ય વધારે સુંદર અને સત્વર થાય.
  - ૧૧ પ્રક્ષ:—જ્યાતિષના નિષ્ણાતા જે ભવિષ્ય કહે તે હ મેશાં

સાચું હાય છે ! માનવીના જીવન અને ગ્રહા વચ્ચે શા સંખંધ હૈાય છે ?

**૧૧ ઉત્ત**રઃ—ભવિષ્ય કહે તે હમેશાં સાચું હાતું નથી; કારણકે નિષ્ણાત પણ, માનવીની અધી પરિસ્થિતિથી વાકેફ થઇ શકતા નથી. દરેક પ્રહને પાતપાતાની વ્યક્તિગત અસર હાય **છે; ખધા ગ્રહેા અમુક રીતે એક બીજા સાથે** સંકળાએલા પણ રહે છે. માનવીના દરેક દેહના ખંધારણ મુજબ અમુક ગ્રહની અસર અસુક પ્રમાણમાં થાય છે અને અસુક ગ્રહની અસર જરા પણ થતી નથી. નિષ્ણાત એમ કહી શકે કે અમુક બનાવા અને અમુક સંયોગાની પરીસ્થિતિ ઉભી થશે. પરંતુ માનવી તે ખનાવા ખને અથવા સંયોગા ઉભા થાય ત્યારે તે કેવી રીતે વર્તા શે તે, તે કહી ન શકે. એટલે કે માનવી કઇ રીતે પ્રત્યાઘાત કરશે તે સાચું ન કહી શકે. અમુક સંભવિતતા છે તેમ કહી શકે. કારણ કે માનવી ઇચ્છાશક્તિથી સ્વતંત્ર છે. નિષ્ણાત એક શક્તિને-શ્રહની અસરને જાણે છે, પણ ખીજી શક્તિને-માનવીની ઇચ્છાશક્તિને જાણતા નથી. માટે બે શક્તિ વચ્ચેનું પરિણામ ચાહ્કસ રીતે શં આવશે તે તે ન કહી શકે.

૧૨ પ્રશ્ન:--શ્રી રામના શેરીરના રંગ કાળા અને લક્ષ્મણના શરીરના રંગ <sup>શ્</sup>વેત હતા, તેમ શા માટે ?

૧૨ કત્તર:—કાળા નહિ પણ ઘનશ્યામ-આસમાની, શ્રી કુષ્ણના જેવા. ભગવાન વિષ્ણુના અવતારના રંગ તેવા હાય છે. **આકાશ–આસમાન બધે વ્યાપી રહ્યું છે**; ભગવાન વિષ્ણુ બધે ouાપી રહ્યા છે. માટે આસમાની ર'ગ એ સાંકેતિક છે. લક્ષ્મણના રંગ માત્ર એકલા ધાળા નહિ પણ તેમાં પીળા રંગની છાયા પાલું ખરી; જેથી બન્ને લાઇઓના શરીરના રંગા એકત્ર થાય એટલે તેમાં બધા રંગાના સમાવેશ થઇ જાય. જયારે વિષ્ણુ **લંગલાનુના વ્યવસાર સાર દેહા કારા વ્યક્**ત થાય છે ત્યારે દરેક

જોડીમાં–યુગલમાં, એકનાે રંગ સ્થામ અને બીજાનાે ^વેત હાેય છે. જે દ્વારા દૈવી અંશનાે દ્વિભાવ (Dual nature) પ્રગટ થાય છે.

૧૩ પ્રશ્ન:—મહાદેવના શરીર પરની વિધવિધ વસ્તુએ શું અર્થ સમજાવે છે !

૧૩ ઉત્તર:—સર્પ એ ગ્રાનનું ચિદ્ધ છે. વ્યાઘ્રચર્મ એ વિકારા પરના સંયમનું ચિદ્ધ છે. ગજનું ચામડું એ સામર્થ્યનું ચિદ્ધ છે. ગજનું ચામડું એ સામર્થ્યનું ચિદ્ધ છે. શરીર મૃતવત્ છે–ભસ્મ એ દગ્ધવાસનાએ અને પવિત્રતાનું ચિદ્ધ છે.

૧૪ પ્રશ્ન:—ઉત્તમ સુખ પ્રાપ્ત કરવાને માણુસે કયાં કર્ત બ્યા ખજાવવાં જોઇએ ?

**૧૪ ઉત્તર:**—વય, સ્થિતિ અને વિકાસક્રમની કક્ષા પર કર્ત°વ્યાના આધાર હાય છે. એ તા માણુસ પાતે વિચાર કરી શકે. સ્વધર્મ બજાવવા એ ઉત્તમ સુખ પ્રાપ્ત કરવાના સરળ ઉપાય છે.

**૧૫ પ્રશ્ન:—હિંદુએ**ા હનુમાનની–વાનરની પૂજા શા માટે કરે છે ! વાનર માનવી કરતાં તાે વિકાસક્રમમાં ઉતરતાે છે.

૧૫ ઉત્તર:—કાઇ અન્ય ધર્મીએ તમને પૃછેલા આ પ્રશ્ન લાગે છે. જે અજ્ઞાનતા અને સામાના દિલને દુલવવાની ઇંચ્છા પ્રગટ કરે છે. હનુમાન એ તો એક દેવતા હતા. શ્રી રામચંદ્રને તેના અવતારકૃત્યમાં સહાય કરવા માટે તે વખતે વાનરરૂપની જરૂરિયાત હતી માટે તે રૂપ ધારણ કરી તેમણે તેવી રીતે સહાય કરી. બાકી હિંદુઓ માને છે કે માનવરૂપ એકલું એવું નથી જે દ્વારા દેવા કાર્ય કરે, અન્ય રૂપાદ્વારા પણ કાર્યની જરૂરિ-યાત હાય તો તેવાં રૂપ ધારણ કરી સેવા કરી શકાય.

**૧૬ મક્ષ:—કે**ાઇનું ધ્યાન કરવું હાય તા તે કઇ રીતે કરવું ! દર્શાત તરીકે કૃષ્ણચંદ્રનું ?

**૧૬ ઉત્તર:**—ધ્યાન કરવાના પ્રકાર ધ્યાન કરનારમાં જ્ઞાનના

વિકાસ કેટલે અંશે થયાે છે તેના પર આધાર રાખે છે. શરૂ-આતના ધ્યાનની પદ્ધતિ અહિંયા કહી અતાવું. શ્રીકૃષ્ણુના જીવનના એક પ્રસંગ વાંચા, પછી પુસ્તક અંધ કરાે. આંખા ર્મીચા. વાંચેલા પ્રસંગ તમારી કલ્પનાવડે તમારા મન આગળ ખંડા કરાે. આસપાસનાં દશ્યાેને વિગતવાર પૂર્ણ રીતે ચીતરવા પ્રયત્ના કરાે. એ દરયાેના વચમાં શ્રી કૃષ્ણને ઉલેલા–રમતાં ખડા કરાે. પછી તેના પર જ તમે એકાર્ય થાઓ. તેનું જ્ઞાન તેની દયા, તેના પ્રેમ, વિગેરે તેના અનેક સદ્ગુણાના વિચાર કરાે. તેનાે જે સદ્યુણ તમને વધારે આકર્ષ્યતા હાય તેના પર વિશેષ વિચાર કરાે. આ પ્રમાણે વિચાર કરતાં ધ્યાન કરનારાનાે પ્રેમ વધતા જાય છે અને તે શ્રીકૃષ્ણની સાથે વધારેને વધારે એકતાર થાય છે. આમ ધ્યાન કરા ત્યારે સાથાસાથ શ્રી કૃષ્ણનું નામ જેમાં હાય તેવા કાઇ મંત્રના જપ ચાલુ રાખા.

**૧૭ પ્રશ્ન:—ગી**તામાં કહ્યું છે કે જીવાતમા જીર્ણ શરીરના ત્યાગ કરી નવું શરીર ધારણ કરે છે; તાે પછી જીવાનનું સા માટે મરણ થાય છે ?

**૧૭ ઉત્તર:—ગીતા**માં એ નિયમ આપેલાે છે તે. સામાન્ય નિયમ છે. વૃદ્ધાવસ્થા સિવાય છવાત્મા શરીર કદી ન છાેઉ તેમ ક ઇ ગીતામાં કહેલું નથી. **ખીજાં** કારણા પણ ધ્યાનમાં લેવા જોઇએ.

૧૮ પ્રશ્ન:—સામાન્ય માનવી શ્રી રામચંદ્રનું અનુકરણ કરી શકે, અને તેના જેવું છવન ગુજારી શકે?

ે**૧૮ <del>ઉત્તર:</del>—સામાન્ય માનવી શ્રી રામચંદ્રના જેવું** પૃર્ણ આદર્શ જીવન ગુજારી ન શકે. પણ તેનું અનુકરણ કરવાના ખનતા પ્રયત્ન કરી શકે, અને તે રીતે પાતાના ચારિત્રને પવિત્ર ખનાવી શકે. જ્યારે એક શિક્ષક એક વિદ્યાર્થી પાસે પાતે લખેલ હાય તે પ્રમાણ એક વાંક્ય લખના મૂકે છે, ત્યારે વિદ્યાર્થી શિક્ષક

જેટલું સુંદર વાક્ય ન લખી શકે તે સ્વાભાવિક છે; પરંતુ તે તે પ્રમાણે લખવાના પ્રયત્ન કરવામાં પાતાના અક્ષર હાય તેનાં કરતાં તા વધારે સુંદર લખી શકે છે; અને પરિણામે તે અમુક સમય વીત્યા બાદ સુંદર રીતે લખી શકશે.

**૧૯ પ્રશ્નઃ—માટાં માણુસા જે માર્ગ ગ્રહણ કરે** તે માર્ગ માપણે ગ્રહણ કરવા તેમ કહેવામાં આવે છે. પ્રહલાદજ એક માટા માણુસ–સક્તરાજ ગણાય છે; તેણું પાતાના પિતાની આજ્ઞાને માન ન આપ્યું. આપણે આપણા વડીલાની આજ્ઞા ન માનવામાં તેમનું અનુકરણ કરીએ તા કેમ !

૧૯ ઉત્તર:—અર્જુન એક મહાન વ્યક્તિ હતા, તેમણે અનેકના સંહાર કર્યા, એ ઉપરથી એમ સમજવાનું નથી કે આપણે પણ અનેકના સંહાર કરવા. કથા પ્રસંગા વચ્ચે અમુક કાર્ય કરવામાં આવ્યું છે તેના ખાસ વિચાર કરવા જોઇએ; નહિ તો અનંત ભ્રમણા ઉભી થશે; તેવી જ રીતે કાર્ય કરનારના ચારિત્ર અને જ્ઞાનને પણ લક્ષમાં રાખવાં જોઇએ, કારણકે ચારિત્ર અને જ્ઞાનના પ્રમાણમાં ધર્મ-કર્ત વ્યની કક્ષા ખદલાય છે. જે સંયોગા સમાન હાય, તેમજ કાર્ય કરનારનાં જ્ઞાન અને ચારિત્ર અમુકના જેવા સમાન હાય, તોજ સામાન્ય નીતિનાં કાન્ન વિરુદ્ધ અમુકનું અનુકરણ સાવધાનતાપૂર્વક કરી શકાય.

**૨૦ પ્રક્ષ:**—એક બાજી મારે મારા દેશના કલ્યાણની વાત કર-વાની હાય અને બીજી બાજી મારે મારા પિતાના કલ્યાણની વાત કરવાની હાય તાં એવે વખતે મારે કેમ વર્તવું ?

**૨૦ ઉત્તર:**—સામાન્ય રીતે તો નજદીકના ધર્મ પહેલા ભજાવવા જોઇએ, અને એક આળક–વિદ્યાર્થી માટે તાે પાતાના પિતા તરક્ષનું કર્ત વ્ય એ અગત્યની બાબત છે. પાતાના દેશના ક્લ્યાણ કરવાના વિદ્યાર્થીના વિચાર આધાર મૂકવા લાયક હાતા નથી પણ આ સામાન્ય નિયમને અપવાદ હાેઇ શકે; જેમકે

**બીજા બધા ધર્મો** મૂકી દેશધર્મની જરૂરિયાત વધારે હાય. પરંતુ આવા પ્રસ**ે**ગા વચ્ચે સુવકે ખીજાઓને પૂછવું ન જોઇએ કે 'હું શું કરૂં ?' જો હૃદયમાંથી સાચી હાકલ પડી હશે, હ્રદેયના સાચા નાદ હશે, તા તે બીજાને પૂછવા નહિ જાય. જેમના સ્વભાવમાં શૌર્ય વ્યાપી રહ્યું હશે તેઓ અપ-વાદવાળે પંથે ગયા સિવાય રહેતા નથી. પરંતુ આવા સ્વભાવ-વાળા જે પંથ–માર્ગ-રાહ સ્વીકારે તે પાતાની જવાબદારી પર તે રાહ સ્વીકારે, તેઓને બીજાની સલાહની જરૂર રહેતી નથી. બીજાની સલાહ શાેધતા સામાન્ય માનવી કદાચ શુરવીરના પંચ પર આવેગને વશ થઇ જાય છે, તો થાડા સમય ખાદ તેને લાગે છે કે તે પંચ પર જવાથી તેની શક્તિ નથી અને તે પાછેા પઢે છે. પાતાની આંતર્શક્તિ, ઉત્સાહ, સંચાેગ, વિવેક-શક્તિ વિગેરેના વિચાર કર્યા વગર-સાચી તુલના કર્યા સિવાય-જે **ખીજે પ<sup>ં</sup>થે જાય છે,** તે ચાેક્કસ પાછા પડે છે. અસાધારણ **માદમી જ અપવાદને પાંચે પાેેે** પાેેે પાેેે પાેંે સુદયના નાદને અનુસરતાે આગળ ધપે છે. માટે જ કહેવામાં આવ્યું છે કે નીતિના સામાન્ય નિયમને અનુસાર ' મારે કરોા માર્ગ લેવા ? ' એ પ્રશ્ન જ સાબિત **કરે છે કે પ્રશ્ન પૂછનારમાં અંદરથી હાકલ** પડતી પ્રતીતિના અભાવ છે. આવેશ અને આંતર્સ્કુરણા એ બે વચ્ચેના વિવેક કરતાં આવડવા જોઇએ. આવેશ-આવેગને વશ થનારના પરા-જય થાય છે. આંતર્સ્કુરણાને સ્વીકારનારના જય થાય છે.

**ર૧ પ્રશ્ન:—આપણી નિર્દોષતા સાળીત** કરવાને, કાઇએ આપણા પર ખાટા આરાય સૂક્યા હાય તા, તેના યાગ્ય વિરાધ કરવા કે નહિ ?

**૨૧ ઉત્તર:-- જો કાઇ પણ મનુષ્યે** ગૃહસ્થાશ્રમી પર ખાટા આરામ સૂકયા, હાય તા તેણે તેના યાગ્ય રાતે વિરાધ 🚜 તે સાળીત કરવાને તત્પર થવું જોઇએ. બધા દષ્ટિ- બિદ્ધએાથી વિચાર કરીને, પછી પાતાને માટે શું ઉત્તમ છે, તે એઇ પગલાં લેવા એઇએ. સંન્યસ્તાશ્રમમાં જે વ્યક્તિ હાય-સંન્યાસી બન્યા હાય, તેણે નિયમાનુસાર, પાતાના બચાવ કરવાની માથાફાડમાં પડવું ન જોઇએ-પડવું નહિ; પણ કર્મના મયદાને તે વસ્તુ સાંપી દેવી. પ્રવૃત્તિ માર્ગ પર જે વ્યક્તિ હાય, **તેને** માટે સ્વરક્ષણ–પાેતાના ખચાવ, એ વાસ્તવિક વસ્તુ છે. નિવૃત્તિમાર્ગ પરની વ્યક્તિ માટે, બીજાઓને ખાતર, ખચાવ કરવા હાય તે સિવાય, પાતાને ખાતર ખચાવ, એ અયાગ્ય વસ્તુ છે.

**૨૨ પ્રશ્ન:—ને** આપણે પવિત્ર જીવન ગુજારીએ તા પ્રયત્ન કર્યા સિવાય આપણી જરૂરિયાતા પ્રભુ પૂરી પાડશે ?

**૨૨ ઉત્તર:**—કુદસ્તના કાયદા છે કે માનવી જે બાબત માટે **યા**ગ્ય હાય તે તેને મળે છે. સર્વા શે પરા<sup>શે</sup> આપું જીવન ગુજા-રનારને પણ જરૂરિયાતા પૂરી પાંડે છે. અમસ્થા નહિ. જો માનવી પવિત્ર જીવન પાેતાની મુક્તિ ખાતર, દુનિયાની પરવા કર્યા સિવાય ગાળે છે, તાે કુદરત એટલે કે ઇશ્વરનું બાહ્ય સ્વરૂપ–સાધન, તેવી વ્યક્તિની સંભાળ રાખશે નહિ.

**રે૩ પ્ર<sup>શ્</sup>ન:**—યમલાેક જેવું કાેઇ સ્થાન છે ખરૂં અને ચિત્રગુપ્ત જેવી કાેર્ધ વ્યક્તિ છે ખરી ?

રે૩ ઉત્તરઃખમૃત્યુ થયા ખાદ-સ્થળ શરીર છેાડ્યા ખાદ માનવી જે સ્થાનમાં જાય છે-વસે છે તેને યમલાક કહેવામાં આવે છે, સ્થૂળ શરીર છેાંડે એટલે માનવીના નાશ થતા નથી. તેણે પાતાનું સૌથી ઉપલું વસ્ત્ર ખાન્નુ પર મૂક્યું. તે સૂક્ષ્મ શરીરમાં હાય છે; જેની પ્રકૃતિ સ્થળદેહ કરતાં સૂક્ષ્મ હાય છે. હજુ તે પ્રકૃતિથી નેડાએલ છે, અને પ્રકૃતિ અમુક સ્થાનમાં તા હાય છે, એટલે અમુક સ્થાન. લાેક એટલે સ્થાન, અને યમ એટલે **મૃત્યુ**ના દેવ. આ દુનિયા છાેડી જ્યાં જઇએ છીએ-જે સ્થિતિમાં વસીએ છીએ-તેને યમલાક એવું નામ આપવામાં આવેલ છે. ચિત્રગુપ્ત એ અમુક વ્યક્તિનું નામ નથી; એ અમુક પદ્ધિનું નામ **છે. ચિત્રશુપ્તનુ** કામ અનેક વ્યક્તિયા કરે છે અને તે ખધાને **યા નામાલિધાન આપવામાં આવે છે. રાજા એટલે એક** વ્યક્તિ નહિ, પણ જે જે રાજ્ય કરે તે રાજા કહેવાય.

**૨૪ પ્રશ્નઃ**—સતી એટલે શું ? સતીત્વનાે હેતુ શાે ? એ વસ્ત કેમ ઉપસ્થિત થઇ ? શાસ્ત્રો આ બાબત માટે શું કહે છે?

**૨૪ ઉત્તર:**—સતીના મૂળ અર્થ એ નારી જે પાતાના પતિને પાતાના પૂર્ણ ભક્તિ-પાતાનું સર્વસ્વ અર્પણ કરે. **નૈ**સર્ગિક રીતે એના અર્થ એ થયા કે પાતાના પતિથી વિખ્ટા નહિ પડનારી–અવિભાજ્ય. એ પ્રેમ, એ સ્નેહ, એ અર્પણ-ભાવના એવી કે પતિ સ્થૂળ દેહ છેાં હતા પાતે પણ પાતાની ઇચ્છાશક્તિ (Will-Power) વડે પાતાના સ્થૂળ દેહને રાજી ખુશીથી છેાડે. જેઓમાં **દ**ઢ ઇચ્છાશક્તિ એટલી બધી વિકાસ પામેલી ન હતી કે પાતાની મેળે પાતાના સ્થળ દેહ છાડે. તેઓ સમજપૂર્વક, પ્રેમપૂર્વક, પાતાના રાજીખુશીથી પતિના ચિતામાં સાથે બળતી. સ્થળ લાેકમાં પણ સાથે, સૂક્ષ્મ લાેકમાં પણ સાથે, .એ પ્રેમ એટલે મડાગાંઠ, એ પ્રેમ નામના નહિ. એ પ્રેમ પર કાૈઇના જુલમ નહિ. એ પ્રેમ સ્વેચ્છાપૂર્વક પાવકને લેટે. વખત વહેતાં પ્રેમ નહિ હાવા છતાં માત્ર રિવાજને ખાતર-પ્રેમને ખાતર નહિ-વિધવા થઇ એટલે બળી મરવું પડતું. શાસ્ત્રો આ ખાબતમાં કંઇ સંમતિ આપતા નથી.

૨૫ પ્રશ્ન:—તુલસીમાલા રૂદ્રાક્ષમાલા પહેરવાના ખરા હેત શા છે ? ગમે તે માણસ તે માલા પહેરી શકે ?

રૂપ ઉત્તર:—તત્વા (Elements) અને વિશ્વદેવા(Kosmic Dovas)ની સંખ્યા પ્રમાણે ખંધી વસ્તુઓ—ખનીજ, વનસ્પતિ, પ્રાથી અને માનવીની સાત વિભાગમાં (Groups) કુદરતથી જ રચાએલી છે. દરેક વિભાગને પાતાના રંગ ( Colour ),

ધ્વનિ ( Sound ) મેગ્નેટીઝમ—ચુંબકત્વ ( Magnetism ), પાતાના પ્રધાન ગુણુ પ્રમાણે હાય છે અને તે પ્રમાણે દરેકની ખાસિયતા (Properties) ઉદ્દુલવે છે. તુલસી અને રૂદ્રાક્ષ બન્નેના પ્રધાન ગુણુ જુદા જુદા છે. તુલસી સમાધાન અને જ્ઞાન પ્રગટાવે છે. રૂદ્રાક્ષ શાંતિ અને આનંદ પ્રગટાવે છે. જે કાેઈ અધિકારી એ માલામાં પાતાનું ચું બકત્વ અને આશીર્વાદ રેડીને આપે છે <mark>તાે પહેરનારને તે ગુણ</mark>ા વિકસાવામાં સહાયરૂપ થાય *છે*. પહેરનાર પાતે જે વિભાગના હાય તે વિભાગની વસ્તુ તે પહેરે છે તાે તેને વિશેષ મદદરૂપ થાય છે. વધારે સમજવા માટે સાત ગાેત્રાના ( Rays ) અલ્યાસ જરૂરી છે.

# 

સુની નગરીયાં-રાસ-સંભારછા.

એ......સુની નગરીયાં,—શ્યામવિના, નૈતામાં નાવે નીંદરીયાં. એ સુની • સ્મરણ શ્યામનાં હૃદય છુપાયાં, પ્રગટ નેત્રથી થાતાં, **ખની રાતાં, વિલપાતાં, દીનરાત અંશુયે ન્હાતાં,** જારો એ એકલી સુંદરીયાં. એ સુ**ની** ૦

હદયના સરાેવરનાં ભાવામૃત ટપક્તાં.

અમુલ અયુ ઉજ્વળ યે મૌક્તિ શાં ચમકતાં,

નિર્મળ ઉર આત્મન અંજનીયાં. એ સુતી • દાવાનળ દીક્ષકે સળગ્યા છે. જવાળા નથી જસાતી.

અકળાતી. અમુઝાતી, બને પળપળ વિરદ્ધે છાતિ.

કાને કદેવાય જઇ કથનીયાં. એ સની

કારમાં વિયાગ બાબુ, પ્રાણા પીંખી રક્ષાં, માગી રહી માત આજ તેય જાણે દુર ગયાં,

> વિલપી રહી વજની સંદરીયાં. એ સુની ' સીતારામ '

#### **પ્રણવ ધ્યાન**—ગરખી.

રતે હે રમરૂં હું શબ્દ પ્રદ્ધા એામ્કારને, પ્રેમે પ્રહ્યુવનું ધરૂ ધ્યાન રે, એામ્ધૂન લાગી અંતરમાં—ટેક. રવે રવે એના રણકારા રાજતા, પ્રાણમહીં ગુંજન યે ગાન રે. ઓામ્ધૂન અહ્યુયે એના ધળકારા ધ્રુજતા, પ્રદ્ધાંડે ભરપુર એ ભાન રે. એામ્ધૂન અ્યુર્ય ચંદ્ર તારામાં તેજ એનાં ઝગમગે, વાદળમાં વિદ્યુતનાં તાન રે. એામ્ધૂન અ્સચરાચર માંહી સર્વ રૂપા રળીયામણાં, નયન નયન ઝળકે નિશાન રે. એામ્ધૂન બ્રું તું તે ભાવભેદ, સાહે માંહે શમ્યાં, સચ્ચિદાન દ રનેહ સાન રે. એામ્ધૂન બ્રું તું તે ભાવભેદ, સાહે માંહે શમ્યાં, સચ્ચિદાન દ રનેહ સાન રે. એામ્ધૂન બ્રું તું તે ભાવભેદ, સાહે માંહે શમ્યાં, સચ્ચિદાન દ રનેહ સાન રે. એામ્ધૂન બ્રું તું તે ભાવભેદ, સાહે માં સ્વાર્યા, સચ્ચિદાન દ રનેહ સાન રે. એામ્ધૂન બ્રું તે ભાવભેદ, સાહે માં સ્વાર્યા, સચ્ચિદાન દ રનેહ સાન રે. એામ્ધૂન બ્રું તે ભાવભેદ, સોહે માં સ્વાર્યા, સચ્ચિદાન દ રનેહ સાન રે. એ માં મુન બ્રું તે ભાવભેદ, સોહે માં સ્વાર્યા, સ્વાર્યા માં સ્વાર્યા, સ્વાર્ય, સ્વાર્યા, સ્વાર્ય, સ્વાર્યા, સ્વાર્યા

### એાશીયાળાે—લજન.

અનુભવ વિનાના આતમ એાશીયાળા, ભીરૂ ભાળે ભયના ભણુકાર, અજ્ઞાની ચઢ્યો રે માયાના ચાકડે, સુઝે અવળા વ્યાપાર. અનુભવ૦ સૂર્ય ખરે અંગાર થઇ, નવખંડ ધરણી માઝાર, સમુંદર માઝા મુકીને, કરે જળ બંળાકાર; જેણે રે ઉગાક્યાં તે ઉગારશેજી. અનુભવ૦

મુશ્વળધારે વરસે મેહુલાેજી, થાય વિજળી ઝખકાર, પ્રલય તહ્યા રે પ્રવાહમાં, પરખાયે જીવનધાર; જેલે કે વાલ્યા તે વિશ્સાવશેજ

જેણે રે વાવ્યા તે વિકસાવશેજી. અનુભવ•

રામનાં રખાપાં આખા વિશ્વને, પીકરની કર ખાખ, નિર્ભય ઉરે જીવન ખેલજે, અજરામર છેા તું તાત;

જેણે રે જન્માવ્યાં તે જીવાડશેજી. અનુભવ

' સીતારામ '

## થીઑસાંશીકલ સાસાયડી

#### ઉદ્દેશા:—

- ૧. કાર્મ, ધર્મ, નતિ, વર્ષ અને રંગના ભેદ રાખ્યા સિવાય મનુષ્ય-**ન્નતિના વિશ્વખ**ંધૃત્વનું એક કેન્દ્ર સ્થાપતું.
- ર. સરખામણીની દેષ્ટિએ ધર્મીના અભ્યાસ, તત્ત્વવિદ્યાના અભ્યાસ અને विज्ञानशःस्त्रना अल्यासने इत्तेलन आपत्रं.
- ંક. કદરતના નહિ સમન્નયેલ નિયમાની શોધ કરવી અને મનુષ્યમાં રહેતી આધ્યાત્મિક શક્તિઓને વિકસાવવી.

'સત્ય એ જ સૌથી પરમ ધર્મ છે', એ આ સાેસાયટીના મુદ્રાલેખ છે.

ઉપરના ત્રણ ફદેશોની સાથે સહાનુબૂતિ દર્શાવવાયી અને માત્ર વિધ-ખ યુત્વના પહેલા ઉદ્દેશ જ સ્વીકારવાથી યીએાસાપ્રીકલ સાસાયટીના સભાસદ યઈ શકાય છે. આ સાસાયટીમાં દાખલ થવા માટે પાતાના ધર્મ છાડવા પડતા નથી. તેમ જ નવા ગ્રહણ કરવા માટે કહેવામાં આવત નથી, પણ નીએાસાકીના સંસર્ગથી મનુષ્ય પાતાના ધર્મ સારી રીતે સમજે છે. સેવા દ્વારા સહાય કરવા હત્સુક એવા શખ્સાને માટે આ સાસાયટીના સભાસદ યવા દ્વાર ખુલ્લા છે. વિચારસ્વાતં ત્ર્યને આ સાસાયટીમાં મહત્ત્વનું સ્થાન · છે. કાં**ઇની** માન્યતા કે વિચાર પર દબાણ મૂકવામાં આવતું નથી. દરેક વ્યક્તિ, તેને જેમ સારૂં લાગે તેમ વર્તી શકે છે. અત્રે નાસ્તિક અને આસ્તિક બંનેને માં ટે સ્થાન છે. માત્ર તે વિશ્વાભંધાવમાં કરજીઆત માન્યતા ધરાવે એટલું જ ખસ છે. માત્ર સત્ય માટે શાધ સાથે જ સાસાયટીને સંખંધ છે અને વ્યક્તિ પાતાની રીતે શાધ કરવાને સ્વતંત્ર છે.

આ સાસાયટી દુનિયાના જુદા જુદા ૪૪ દેશામાં પ્રસરેલી છે. હિંદના દરેક પ્રાંતમાં તેની શાખા છે. આંતર-રાષ્ટ્રિય મહામંયક ( હૈડકવાંદેર ) અદ્યાર–મદ્રાસ છે. હિ'દનું હેડકર્વે:ઈર ખનારસમાં છે. ગુજરાત કાઠિયાવાડના ઘણા શહેરા અને ગામડાઓમાં તેની શાખા છે અને તેતું મુખ્ય મથક ભાવનગરમાં છે.

કૃષ્ણનગર, વેહાટ નં. ૧૮૫૭ ભાવનગર.

વધુ માટે લખા યા મળા:-હરિશાલ લહ્સભાઈ **ઠે**ક્ષર સહમ ત્રી. ગુ. કા. થી. કેડરેશન.



ે મુદ્રક : શાદ્ધ ગુલાબચ'દ લલ્લુભાઇ : શ્રી મહેાદય પ્રી. પ્રેસ–ભાવનગર.

