

### श्री देशभूषण स्याद्वाद प्रन्थमाला प्रन्थांक १

# र्नाइहर श्रतहा

# रत्नाकराधीश्वर शतक

#### प्रथम भाग

श्रनुवादक श्रीर सम्पादक :-स्वस्ति श्री १०८ आचिर्य देशभूषण महाराज

सहायक सम्पादक :-ज्योनिषाचार्य पं० नेमिचन्द्र शास्त्री, न्यायतीर्थ, साहित्यरस, श्रारा ।



बी० सं० २४७६।

### श्री देशभूषण स्याद्वाद प्रनथमात्वा प्रनथांक १

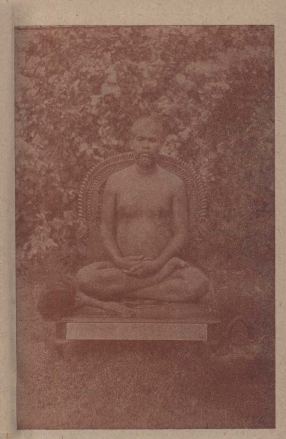
### प्रकाशक-श्री स्याद्वाद प्रकाशन मन्दिर, श्रारा।

# प्रथमा वृत्ति



मूल्य २॥)

वि० सं० २००६ पौष शुक्ता द्वितीया श्री सरस्वती प्रिटिंग वर्कस् वि०, श्रारा।



े... स्वस्तिश्री १०८ स्राचार्य देशभूषण महाराज

# **ग्रामुख**

वर्तमान युग साहित्य प्रकाशन का युग है । आज सभ्य कहलानेवाले सभी देशों में साहित्य निर्माण की होइ-सी लगी है। रोज हज़ारों नहीं, बल्कि लाखों अन्थ छप रहे हैं । भारत में भी स्वतन्त्रता प्राप्ति के बाद से प्रतिदिन एक न एक नयी पुस्तक अवश्य प्रकाशित हो जाती है। नयी-नयी पत्रिकाएँ भी निकल रही हैं। इस प्रकार साहित्यिक दोत्र में घुडदौड़ मची है।

जैन समाज का घ्यान भी साहित्य प्रकाशन की श्रोर इधर कुछ समय से गया है। रवेताम्बर श्राम्नायवालों ने दिगम्बर श्राम्नाय-वालों की श्रपेत्ता इस च्लेत्र में पहले प्रवेश किया, जिससे श्राज के श्रिषिकांश श्रम्वेषक विद्वान् रवेताम्बर साहित्य से श्रिषक परिचित हैं। इस श्राम्नाय का समग्र प्राचीन साहित्य प्रकाशित हो ही गया है, नवीन साहित्य का निर्माण भी हो रहा है। पर हम दिगम्बर श्राम्नाय के श्रनुयायी इतने पिछड़े हुए हैं कि हमारे समृद्धशाली प्राचीन साहित्य के प्रकाशन में श्रभी कई दशक लगेंगे, नवीन साहित्य का निर्माण कब होगा ? इसका पता नहीं।

हमारे इस पिछड़ने का प्रमुख कारण हमारी श्रमैक्यता श्रौर उदासीनता ही है । बहुत समय तक तो हम इसी शंका में पड़े रहे कि ग्रन्थ छापने से श्रशुद्ध हो जायँगे । श्रतः हमने श्रपने

#### २ रत्नाकर शतक

उच्च सैद्धान्तिक श्रौर दार्शनिक अन्थों को भएडारों में छिपाकर रखा। फलतः श्रमेक अन्थराज प्रकाश श्रौर धूप के न मिलने से दीमकों के पेट में चले गये।

दिगम्बर समाज काफी समृद्धशाली है । इस समाज में प्रति वर्ष सहस्रों रुपये का दान होता है, पर इस दान का वास्तविक सदुपयोग कम ही लोग करते हैं। साहित्य किसी मी देश, समाज श्रोर धर्म को जीवित रखने का साधन है । यदि किसी देश, धर्म या समाज को नष्ट करना है, तो उसका सरल उपाय उसके साहित्य को नष्ट कर देना है । दि० जैन समाज के नेताश्रों ने दीर्घकाल तक इस श्रोर दिष्ट नहीं डाली, जिसका परिणाम यह हुआ। है कि श्राज इम श्रोर लोगों से बहुत पीछे हैं । यद्यि श्रव सौभाग्य से दि० जैन संघ मथुरा, बीर-सेवा-मन्दिर सरसावा, जैन साहित्योद्धारक कार्यालय श्रमरावती, भारतीय ज्ञानपीठ काशी श्रादि संस्थाएँ दि० जैन साहित्य के प्रकाशन में कटिबद्ध हैं, तो भी हमें इतने से संतोष नहीं करना चाहिये। इस श्रवनी इस मन्धर गित से श्रमी कम से कम कई दशकों में श्रवने मून ग्रन्थों का हा प्रकाशन कर पार्थेगे।

जिस प्रकार श्वेताम्बर साहित्य गुजराती भाषा में उपलब्ब है, इसी प्रकार दिगम्बर साहित्य कन्नड़ भाषा में । इस भाषा में सुद्धान्तिक एवं दार्शनिक अन्थों के ऋतिरिक्त ज्योतिष, ज्याकरण,

### ऋामुख

ş

वैद्यक, नीति, शिल्पशास्त्र, साहित्य स्त्रादि विषयों के भी सैक ज़ें अन्य हैं। इन अन्यों के प्रकाशन से जैन साहित्य के स्त्रनुपम रत्नों की जगमगाहट समस्त साहित्यिक जगन् को चमत्कृत किये विना न रहेगी। स्त्राज स्त्रावश्यकता इस बात की है कि ये कलड़ भाषा के अन्थरत्न हिन्दी में स्त्रनृदित होकर जनता के समक्त रखे जायँ ?

वर्षों से मेरा तथा मेरे दो-चार मित्रों का विचार था कि लोक भाषाओं में लिखित दिगम्बर साहित्य को हिन्दी में अनुवाद कर प्रकाशित किया जाय। परन्तु समुचित सहयोग न मिलने से मेरा श्रीर मेरे साथियों का उक्त विचार पूरा न हो सका। सौमाग्य से श्री सम्मेद शिखर की यात्रा करते हुए गत मई मास में श्री १००० त्र्याचार्य देशमृष्णा महाराज ससंघ यहाँ पधारे। श्राप कन्नड़ भाषा के श्रच्छे विद्वान् हैं तथा साहित्य से श्रापको विशेष अभिरुचि है। यहाँ के श्री जैन-सिद्धान्त-मवन के विशाल संग्रह का श्रापने अवलोकन किया तथा श्री पं० नेमिचन्द्र शास्त्री से परामर्श कर धर्मामृत एवं रत्नाकर शतक का हिन्दी श्रमुवाद करने का विचार स्थिर किया।

दोनों प्रन्थों का श्रनुवाद कार्य पूर्ण हो गया है तथा इनका प्रकाशन किया जा रहा है। प्रकाशन व्यवस्था के लिये मुनि संघ के श्राहार दान के समय उदार दानी श्रावकों ने दान में जो रकम ĸ

#### रत्नाकर शतक

दी तथा अन्य प्रकाशन के निमित्त जो रकम मिली है उसीसे इस अन्य-माला का कार्य प्रारम्भ किया गया है। हम लोगों ने स्थाचार्य महाराज के नाम पर उनकी स्मृति सर्वदा कायम रखने के लिये इस-अन्य माला का नाम 'श्री देशमूष्ग स्याद्वाद अन्यमाला' रखा है। तथा इस अन्यमाना के अन्यों के प्रकाशन के लिये 'श्री स्या-द्वाद प्रकाशन मन्दिर स्थारा की स्थापना की है।

इस अन्यमाला का सर्व प्रथम अन्य रत्नाकर रातक है, जिसका प्रथम माग हम पाठ कों के समन्न रख रहे हैं । यह अन्य चार भागों में प्रकाशित होगा । इसके प्रकाशन का पूरा व्यय श्रीमती चम्पामणि देवी धर्मपत्नी स्वर्गीय श्रीमान् बाबू भानुकुमार चन्द जी ने प्रदान किया है, जिसके लिये हम अन्थमाला की स्रोर से इस दान की पेरणा करनेवाले श्रीमान् बा० नरेन्द्रकुमार जी जैन मैनेजर वैंक स्वर्गक विहार तथा दान कर्जी श्रीमती चम्पामणि देवी को धन्यवाद प्रदान करते हैं। श्राशा है श्राप श्रागे भी जैन साहित्य के सम्बद्धन के लिये ऐसी ही उदारता दिसलायेंगीं।

हम इस सम्बन्ध में विशेष न लिख कर इतना ही श्रीर कह देना चाहते हैं कि दि० समाज में श्रीमान् श्रीर धीमानों की कमी नहीं। यदि इन दोनों का सहयोग हमें मिलता रहा तो हम श्रपने उद्देश्य में श्रवश्य सफल होंगे। स्याद्वाद प्रकारान मन्दिर श्रारा का ध्येय केवल दिगम्बर जैन श्राम्नाय के प्राचीन अन्थों का हिन्दी श्रान-

#### श्रामुख

¥

वाद शकाशित करना तथा युग के श्रनुसार इस श्राम्नाय के श्रनुकूल नवीन साहित्य का शकाशन करना है। हमें विश्वास है कि यदि प्र्य श्राचार्य महाराज का श्राशीवीद मिलता रहा तो इस प्रकाशन मन्दिर से प्रति वर्ष दो-चार ग्रन्थ श्रवश्य प्रकाशित होते रहेंगे।

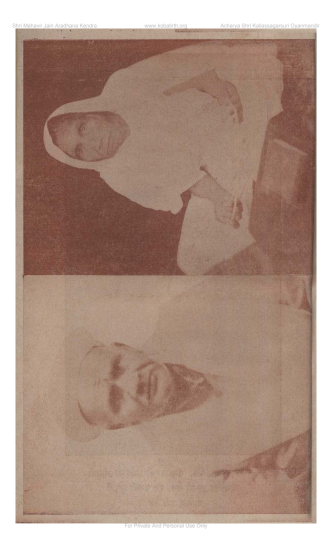
जैनन्द्र भवन २५ दिसम्बर १६४६ जिनवाणी-भक्तः— देवेनद्रकिशोर जैन मंत्री

श्री देशभूषण् स्याद्वाद प्रन्थमाला, श्रारा





श्री नरेन्द्र कुमार जैन, तथा उनकी धर्मपत्नी श्रीमती प्रेमकता कुमारी जैन, एवं उनकी सुपुत्री प्रीति कुमारी जैन



### इस ग्रन्थ के प्रकाशन-व्ययदात्री का परिचय

त्राज मे कब समय पूर्व त्रारा नगरी में श्रीमान बा॰ विष्णा-चन्द्र जी नामक एक धार्मिक एवं उदार धनी-मानी श्रावक रहते थे। श्राप को एक लड़की के सिवा श्रीर कोई सन्तान नहीं थी। श्रापका विचार एक धार्मिक टप्ट करने का था पर श्रचानक मृत्य के कारण आप ऐसान कर सके। आप की बहन श्रीमती मैना-सुन्दर मा बड़ी धार्मिक प्रकृति की देवी थी। इन्होंने ऋपने जीवन में ऋ।रा में एक धर्मशाला और एक मन्दिर बनाने के लिये अपनी सारी चल और अचल सम्पत्ति का ट्रष्ट बनाकर अपने पूज्य आता श्रीमान बा० विष्णाचन्द जी को मतवली बनाया ।

श्रीमान बाठ विष्णाचन्द के मरने के उपरान्त आपकी सम्पत्ति की उत्तराधिकारिया। श्रापकी धर्मपत्नी श्रीमती लालमनी बीबी हुई। श्रापने भी शक्ति श्रनुसार दान-पुराय किया। श्राप-की मृत्यु के पश्चात् सब सम्पत्ति स्त्रापकी सुपुत्री श्रीमती चम्पा-मनी बीबी श्रीर दामाद श्रीमान ब० भानकुमार चन्द जी को मिली। श्रामान बार्र भानकुमार जी ने श्रपने जावन में स्वर्गीय मैनाश्चन्दर का मन्दिर बनाकर श्रापने रुपयों से उसकी प्रतिष्ठा कराई तथा मैनालन्दर धर्मशाला (मैनालन्दर भवन) त्रारा औ श्वापके समय में ही तैयार हुई। इन सब धर्म कार्यों का श्रेय श्रीमान बा० भानकुमार

ख

चन्द जी को है। आप की मृत्यु भी अचानक हुई इस कारण अन्यान्य धर्म कार्य जो आप चाहते थे. नहीं कर सके।

श्रीमती चम्पामनी बीबी धार्मिक श्रीर उदार प्रकृति की है। श्रापने पावापुरी धर्मशाला में कमरा बनाने के लिये तीन हजार रुपयों का दान किया है। श्रापने रलाकर शतक के मुद्रण का पूरा सर्च देना स्वीकार किया है। श्रीमान बा० नरेन्द्रकुमार जैन मैनेजर विदार बैंक बा० भानुकुमार जी के एकमात्र भतीजे हैं श्रीर इस समय सारा कारोबार श्रापके देख-भाल में है, श्राप लगन के व्यक्ति हैं श्रापके हृदय में जैन साहित्य के प्रकाशन की प्रवल श्राकांद्या है। श्राप उक्त माताजी को सर्वदा सुयोग धर्म-कार्यों में दान देने की प्रेरणा करते रहते हैं। श्राप निरंतर यही कहते रहते हैं कि जैसे हो सके जैन धर्म श्रीर जैन साहित्य का प्रचार एवं प्रसार हो। श्री वीरमभु की भक्ति एवं श्री १०० श्राचार्य देशमूराण महाराज का श्राशीवाद श्रापकी भावना को सवल बनार्येंगे।



संसार के सभी पाणी ऋहर्निश सुख प्राप्ति के लिये प्रयत्न कर रहे हैं । सुख के प्रधान साधन धर्म, अर्थ और काम इन तीनों पुरुषार्थों का सेवन कर मनुष्य सुखी हो सकता है। पर श्राज भौतिकबाद के युग में धर्म पुरुषार्थ की श्रवहेलना कर मानव केवल अर्थ और काम पुरुषार्थ के अवाध सेवन द्वारा सुखी होने का स्वम देख रहा है। निर्धन घन के लिये छट होते हैं तो धनवान सोनेका महल बनाना चाहते हैं, वे रात-दिन धन की तृष्णा में ड्वे हुए हैं । करोड़ों श्रीर ऋरवों भूख, दरिद्रता, रोग श्रीर उत्पीडन-चक्र में नियमितरूप से पिसकर नष्ट हो रहे हैं। एक श्रीर कुछ लोग श्रपनी वासनाश्रों को उद्दाम एवं श्रसंयत बनाते जा रहे हैं तो दूसरी स्रोर फुल सी सुकुमार देवियाँ नारकीय जीवन व्यतीत कर रही हैं। प्रत्येक व्यक्ति अपनी तृष्णा श्रीर श्रमिलाषा को उत्तरोत्तर बढाता जा रहा है । आवश्यकताएँ उत्तरोत्तर बढती जा रहीं हैं श्रीर श्रावश्यकताश्रों के श्रनुसार ही संचय-वृत्ति श्रानि-यन्त्रित होती जा रही है। इस प्रकार कोई श्रभाव जन्य दुःस से दुःली है तो कोई तृष्णा के कारण कराह रहा है। एक संसार में सन्तान के अभाव से दुःखी होकर रोता है, तो दूसरा कुसन्तान

₹

#### रत्नाकर शतक

की बुराईक्रों से त्रस्त होकर; इस प्रकार क्षर्य क्रौर काम पुरुषार्थ का एकांगी सेवन सुख के स्थान में दु:खदायक हो रहा है।

मनुष्य को वास्तविक शान्ति धर्म पुरुषार्थ के सेवन द्वारा ही पास हो सकती है। अर्थ और काम पुरुषार्थ आंशिक सुख दे सकते हैं, पर वास्तविक सुख धर्म के धारण करने पर ही मिल सकता है। जैनाचार्थों ने वास्तविक धर्म आत्मधर्म को ही बताया है। इस आत्मा को संसार के समस्त पदार्थों से भिन्न अनुभव कर विवेक शांत करना तथा आत्मा में ही विचरण करना धर्म है। इसी धर्म के द्वारा शान्ति और सुख मिल सकता है। जैन साहित्य में आध्यात्मिक विषयों को निरूपण करनेवाले अनेक अन्य हैं। समयसार, शवचनसार, पद्धास्तिकाय, परमात्म प्रकाश, समाधितन्त्र, आत्मानशासन, इप्टोपदेश आदि आपं अन्यों में आत्मतत्त्व का स्वरूप, संसार के पदार्थों से भिन्नता एवं उसकी प्राप्ति की साधन प्रक्रिया विस्तार पूर्वक बतायी है। कन्नड़ भाषा में भी आत्मतत्त्व के उत्पर कई अन्थ हैं।

किवंदर बन्धुवर्मा और रत्नाकर वर्णी जैसे प्रमुख आध्यात्म-प्रेमियों ने कलड़ भाषा में अध्यात्म विषयक अनेक रचनाएँ लिखी हैं । यों तो प्राचीन कलड़ साहित्य को उच्च एवं पीड़ बनाने का सारा श्रेय जैनाचार्यों को ही है । जैनाचार्यों ने कलड़ भाषा का उद्धार और प्रसार ही नहीं किया है, बांलक पुरास्प, दर्शन,

3

श्राध्यातम, व्याकरण्, साहित्य, ज्योतिष, वैद्यक, गणित पमृति विषयों का शृंवलाबद्ध प्रतिपादन कर जैन साहित्य के भागडार को भरा है। दिगम्बर जैन साहित्य का श्रिधकांश श्रेष्ठ साहित्य कत्र का माण में है। पम्प, रल, पोल, जल, नागचन्द्र, कर्णगर्य, श्रमाल, श्रावरण्, बन्धुवर्मा, पार्श्वपंडित, नयमेन, मङ्गरस, भास्कर, पद्मनाभ, चन्द्रम, श्रीधर, साल्व, श्रमिनवचन्द्र श्रादि किन श्रीर श्रावार्यों ने श्रमेक श्रमुल्य रचनाश्रों द्वारा जैन साहित्य की श्रीवृद्धि में योगदान दिया है। देशी भाषाश्रों में सबसे श्रधिक जैन साहित्य कलड़ भाषा में ही उपलब्ध है। यदि इस भाषा के श्रमुल्य श्रम्थ-रल श्रनूदित कर हिन्दी भाषा में रखे जार्ये तो जैन साहित्य के श्रमेक ग्रुप्त रहस्य साहित्य प्रेमियों के सम्मुल उपस्थित हो सकते हैं।

प्रस्तुत अन्य रत्नाकर शतक एक आध्यात्मिक रचना है। किंव रत्नाकरवर्णी ने कन्नड़ भाषा में तीन शतकों का निर्माण किया है—रत्नाकराधीश्वर शतक, अपराजित शतक और त्रैलोकेश्वर शतक। इन तीनों शतकों का नाम किंव के नाम पर रत्नाकर शतक रखा गया है।

पहले रत्नाकराधीश्वर शतक में वैराग्य, नीति श्रीर श्राहम तत्त्व का निरूपण है। दूसरे श्रापराजित शतक में श्राध्यात्म श्रीर वेदान्त का विस्तार सहित प्रतिगादन किया गया है। तीसरे त्रै तोक्येश्वर

#### रत्नाकर शतक

8

शतक में भोग श्रीर त्रैलोक्य का श्राकार-प्रकार, लोक की लम्बाई चौड़ाई श्रादि का कथन किया गया है। प्रत्येक शतक में एक-सी श्रष्टाईस पद्य हैं।

### रत्नाकराधीश्वर शतक का विषय निरूपण

इस शतक में १२ = पद्य हैं; जिनमें से प्रथम भाग में केवल ५० पद्य ही दिये जा रहे हैं। यों तो इस समस्त ग्रन्थ में आस्म तत्त्व श्रीर वैराग्य का प्रतिपादन किया गया है, पर यहाँ पर इस प्रथम भाग में श्राये हुए पद्यों का संन्तिस सार ही दिया जायेगा। यह अन्थ श्रात्म-तत्त्व के रसिकों के लिये श्रत्यन्त उपादेय होगा, कोई भी साधक इसके श्रध्ययन द्वारा श्रात्मोत्यान की प्रेरसा। प्राप्त कर सकता है।

प्रथम पद्य में बस्नाभरणों द्वारा शरीर को खलंकृत करने की निस्सारता का निरूपण करते हुए रत्नत्रय के घारण करने पर जोर दिया है । यह शरीर इतना अपवित्र है कि सुन्दर, सुगन्धित वन्तुएँ इसके स्पर्शम,त्र से अपितात्रत हो जाती हैं। अतः बस्नाभृषण इसके अलंकार नहीं; किन्तु सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र ही इसे सुरोभित कर सकते हैं। ये ही आत्मा के सच्चे कल्याणकारी अलंकार हैं। दूसरे पद्य में रत्नत्रय—सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र के स्वरूप का कथन किया है।

K

"ज्ञान, दर्शन, मय एक ऋविनाशी ऋात्मा ही मेरा है। शुभाशुभ कर्मों के संयोग से उत्पन्न हुए शेष सभी पदार्थ बाह्य हैं—मुभ्र से भिन्न हैं, मेरे नहीं हैं'' पर विशेष जोर दिया गया है।

तीसरे पद्य में सात तत्त्व, छः द्रव्य, पाँच ऋस्तिकाय श्रीर नौ पदार्थी का स्वरूप विस्तार सहित बताया गया है। चौथे पद्य में बताया है कि आत्मा की स्थिति को ज्ञान के द्वारा देख सकते हैं। जिस प्रकार स्थल शरीर इन चर्म चत्नुत्रों को गोचर है, उस प्रकार त्रात्मा गोचर नहीं है । स्थल के पीछे सूदम इस प्रकार विद्यमान है जिस प्रकार पत्थर में सोना, पुष्प में पराग, दूध में सुगन्ध तथा घी ऋौर लकडी में आग । शरीर के अन्दर आत्मा की स्थिति को इस प्रकार जानकर श्रभ्यास करने से श्रात्मा की प्रतीति होने लगती है। पाँचवें पद्य में बताया है कि आत्मा शरीर से भिन्न ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्थ आदि गुणों का धारी होने पर भी कमों के बन्धन के कारण इस शरीर में निवास कर रहा है. इसकी अनुभूति भेद विज्ञान द्वारा की जा सकती है। छटवें पद्य में बताया है कि जैसे कनकोपल के शोधने पर सोना, दुध के मधने पर नवनीत और लकड़ी के घर्षण करने पर श्रमिन उत्पन्न होती ह. उसी प्रकार 'शरीर अलग है और मैं अलग हूँ' इस भेदावज्ञान क अभ्यास द्वारा श्रात्मा की उपलब्धि होती है। सातवें पद्य में प्रत्येक आत्मा को परमात्मा की शक्ति का धारी तथा समस्त शरीर

#### ६ रत्नाकर शतक

में श्रात्मा का श्रविष्ठान बताया है । श्राठवें में बताया है कि यह श्रात्मा कभी धूप से निस्तेज नहीं होता, पानी से गलता नहीं, तलवार से कटता नहीं, इसमें भूख-प्यास श्रादि बाधाएँ भी नहीं हैं। यह बिल्कुत्त सुद्ध, शान्त, सुखस्बरूप, चैतन्य, ज्ञाता, द्रष्टा है।

नौर्ने पद्य में बताया है कि अनादिकालीन कर्म सन्तान के कारण इस आरमा को यह शरीर प्राप्त हुआ है। शरीर में इन्द्रियाँ हैं, इन्द्रियों से विषय अहण होता है, विषय अहण से नवीन कर्म बन्धन होता है, इस प्रकार यह कर्म परम्परा चली आती है। इसका नाश आरमा के प्रथक्त्व चिन्तन द्वारा किया जा सकता है। इसका नाश आरमा और शरीर के सम्बन्ध का कथन करते हुए उन दोनों के मिन्तरव को बताया है। ग्यारहवें पद्य में बताया है कि भोग और कषायों के कारण यह आरमा विकृत और कर्मरूपी धूल को प्रहण कर भारी होता जा रहा है। स्वभावतः यह शुद्ध, बुद्ध और निष्कलंक है, पर वैभाविक शिक्त के परिण्यमन के कारण योग-कषाय रूप प्रवृत्त होती है, जिससे द्वन्यकर्म और भाव कर्मों का संवय होता जाता है।

बारहवें पद्य में भेदिवज्ञान की दृष्टि को स्पष्ट किया है। तेरहवें पद्य में शरीर, धन, कुटुम्ब स्त्रादि की द्यागंगुरता को बतलाते हुए इन पदार्थों से मोह को दूर करने पर जोर दिया है। चौदहवें पद्य में बताया है कि यह मनुष्य शरीर नाशवान है, इसे प्राप्त कर

9

श्रात्मकल्याण की श्रोर प्रवृत्त होना चाहिये। जो व्यक्ति श्राह्म-कल्याण के लिये श्रवसर की तलाश में रहता है, उसे कभी भी मौका नहीं मिलता, वह श्रसमय में ही इस संसार को छोड़कर चल देता है। श्रतः श्राह्मकल्याण जितनी जल्दी हो सके, करना चाहिये। पन्दहवें पद्य में नाना जन्म-मरणों का कथन करते हुए उनके सम्बन्धों की निस्सारता का कथन किया है। सोलहवें पद्य में बताया है कि जिस व्यक्ति ने कभी दान नहीं दिया, जिसने कभी तपस्या नहीं की, जिसने समाधिमरण नहीं किया उसके मरने पर सम्बन्धियों को शोक करना उचित है, क्योंकि उसका जन्म ऐसे ही बीत गया। श्राह्मकल्याण करनेवाले व्यक्ति का जीवन सार्थक है, उसके मरने पर शोक नहीं करना चाहिये; क्योंकि ऐसा व्यक्ति श्रपने कर्त्तव्य को पूरा कर गया है। सत्रहवें पद्य में मृत्यु की श्रानवार्यता का कथन करते हुए पुनर्जन्म पर जोर दिया है।

श्रठारहवें पद्य में पंचपरमेष्ठी के चिन्तन श्रीर स्मरण की श्रावरयकता बतायी गयी है। उन्नीसवें में संसार के पदार्थों की श्रात्मा से भिन्नता बताते हुए श्रात्म तत्त्व को प्राप्त करने के लिये विशेष जोर दिया है। बीसवें पद्य में धन,वैभव श्राद्यि की निस्ता-रता बतलाते हुए रत्नत्रय की उपलब्धि को ही कल्याणकारी बताया है। इकीसवें पद्य में बताया है कि नरक, तिर्थेश्व, मनुष्य, देव पर्योय में श्रनादिकाल से चक्कर खाता हुश्रा यह जीव नारावान

\_

#### रत्नाकर शतक

शरीर के ऊपर प्रेम रखकर शाश्वत त्र्यात्मस्वरूप को मूल गया है, जिससे यह श्रपने इस दुर्लभ नरभव को यों ही बिताना चाहता है। इन्द्रियाँ ऋौर मन को ऋाधीन कर विषयों की प्रवृत्ति को रोकने में ही नरभव प्राप्ति की सार्थकता है। बाईसवें पद्य में स्त्रावागमन के चक्र का कथन करते हुए प्रभुभक्ति करने के लिये संकेत किया तेईसवें पद्य में बताया है कि यह जीव अनेक प्रकार के प्राणियों की कृत्ति से जन्म लेकर आया है । नाना प्रकार के श्राकार श्रीर वेष धारण किये हैं. शरीर के लिये नाना कार्य किये हैं। त्र्याहारादि करते करते श्रानेक जन्म बिता दिये हैं. तो भी इच्छा की पूर्ति नहीं हुई। अतएव भगवान् जिनेन्द्र की पूजा करना, उनके गुणों में तल्लीन होना कर्मबन्ध को छेदने का सुगम मार्ग है। चौबीसवें पद्य में इस शरीर की अशुद्धता का कथन करते हुए श्रात्मकल्याम के लिये जोर दिया है । पचीसवें में च्चिणिक वैराग्य का दिग्दर्शन कराते हुए स्थायी वैराग्य पाष्त करने के लिये संसार-स्वरूप का निरूपण किया है। छन्बीसवें पद्य में बताया है कि विपत्ति या संकट के स्त्राने पर हाय हाय करना ठीक नहीं. इससे आगे के लिये अश्म कमों का आखन ही होता है। श्रतः संकट के समय पंचपरमेष्ठी के गुणों का चिन्तन करना चाहिये।

सत्ताईसर्वे में मृत्यु के समय मोह त्याग करने के लिये कहा

3

है। मरण-समय परिणामों में समता रहने से आत्मा का श्रिधिक कल्यामा हो सकता है। अतः समाधिमरमा करना जीव का एक श्रावश्यक कर्त्तव्य है। श्रद्राईसर्वे श्रीर उन्तीसर्वे पद्य में सांसारिक नाते-रिश्तों के छीछालेदर को प्रकट करते हुए जन्म-मरण की सन्तिति श्रीर उसके दुःखों को बतलाया है । तीसवें पद्य में बताया है कि श्रात्मा का कोई वंश, गोत्र श्रीर कुल नहीं है। यह वीज चौरासी लाख योनि में जन्मा है, तब इसका कौनसा वंश माना जाय ? इकत्तीस ऋौर बत्तीसवें पद्य में आरमा को कुल, गोत्र त्रादि से भिन्न सिद्ध करते हुए विकारों को वश करने के लिये बताया है । तेतीसवे पद्य में आत्म-हितकारी चारित्र को ग्रहसा करने के लिये जोर दिया है । चौचीसवें में ग्रात्मा की श्रचिन्त्य शक्ति का कथन करते हुए उसे श्रजेय, बताया है। पेंची-सवें में बताया है कि पाप जीव को नरक की श्रोर श्रीर पग्य स्वर्ग की श्रोर ले जाता है। पाप श्रीर पुरुष दोनों मिलकर चतर्गतियों में जीव को उत्पन्न करते हैं, पर यह सभी अनित्य है। छत्तीसर्वे पद्य से लेकर इकतालीसवें पद्य तक पुरुष श्रीर पाप के फलों का विवेचन किया है तथा पुरायानुबन्धी पुराय, पुरायानुबन्धी पाप पापानुबन्धी पुरुष, पापानुबन्धी पाप, इन चारों का वर्शन किया है। पुराय श्रीर पाप ये दोनों ही श्रात्मा के स्वरूप नहीं हैं, इनका आत्मा से कोई सम्बन्ध नहीं। आत्मा शुद्ध है, निष्कलंक

#### रत्नाकर शतक

है, इसमें ज्ञान, दर्शन, सुख, बीर्य त्र्यादि गुणों के सिवा स्रौर कुछ नहीं है।

व्यालीसवें पद्य में द्या धर्म की श्रेष्ठता बतायी गयी है। तेतालीसवें में श्रावक की श्रपने धन की किन किन कार्यों में व्यय करना चाहिये तथा कौन-से कार्य उसके करणीय हैं, बताया है। चवालीसवें पद्य से लेकर पचासवें पद्य तक दान श्रोर प्रभुमक्ति का वर्णन किया है। संसार के दुःखों से संतप्त मानव की प्रभुचरणों में ही शान्ति मिल सकती है। यद्यापे प्रभुमक्ति रागस्वरूप है, फिर भी इसके द्वारा मानव शान्ति पाप्त कर सकता है। शान्ति श्रोर सुख के भएडार प्रभु की मूर्ति देखने से, उनके गुणों का समरण करने से शाला को शुद्ध करने की पेरणा मिलती है। श्रानदि कालीन कर्मों से बद्ध श्रात्मा श्रपनी मुक्ति की पेरणा प्रमुमक्ति से पाप्त कर सकती है। इन पद्यों में इसी भक्ति का खुन्दर वर्णन किया है।

# रत्नारकाधीश्वर शतक और अन्य आध्यात्मिक ग्रन्थ

रत्नाकराधीश्वर शतक में समयसार, प्रवचनसार, त्रात्मानुशासन श्रीर परमात्म-प्रकाश की खाया स्पष्ट मालूम होती हैं। किव ने इन त्राध्यात्मिक मन्त्रों के त्राध्ययन द्वारा अपने ज्ञान को समृद्ध-शाली बनाया है तथा अध्ययन से प्राप्त ज्ञान को अनुभव के साँचे

88

में ढाल कर यह नवीन रूप दिया है । इस अन्य में अनेक आध्यात्मिक अन्यों का सार है। इसके अन्तरतल में प्रवेश करने पर प्रतीत होता है कि किव ने वेदान्त और उपनिषदों का अध्ययन भी किया है तथा अध्ययन से प्राप्त ज्ञान का उपयोग जैन मान्यताओं के अनुसार आठवें, नौवें और दसवें पद्य में किया है। अपराजित शतक में कई स्थानों पर वेदान्त का स्पष्ट वर्णन किया है। किव की इस शतकत्रयी को देखने से प्रतीत होता है कि संसार, आत्मा और परमात्मा का अनुभव इसने अच्छी तरह किया है। इसके प्रत्येक पद्य में आदिसरस खलकता है, आत्मज्ञान पिपासुओं को इससे बड़ी शान्ति मिल सकती है। अकेले रत्नाकर शतक के अध्ययन से अनेक आध्यात्मिक अन्यों का सार ज्ञात हो जाता है। जाता है।

रत्नाकर रातक का श्राध्यात्मवाद निराशावाद नहीं है। संसार से घनड़ा कर उसे नश्वर या च्हिंगक नहीं बताया गया है, बिल्क वस्तुस्थित का प्रतिपादन करते हुए श्रात्मस्वरूप का विवेचन किया है। संसार के मनोज़ पदार्थों के श्रान्तरंग श्रीर बिहरंग रूप का साचात्कार कराते हुए उनकी बीमस्सता दिखलायी है। श्रात्मा, के लिये श्रापने स्वरूप से भिन्न शरीर, स्त्री, पुत्र, घन, घान्य, पुरजन, परिजन सभी हेय हैं। ये संसार के पदार्थ बाहर से ही मोह के कारण सुन्दर दिखलायी पड़ते हैं, मोह के दूर होने पर इनका वास्तविक रूप सामने श्राता है; जिससे इनकी घृणित

#### रत्नाकर शतक

अवस्था सामने त्राती है। त्राज्ञानी मोही जीव अमवश ही मोह के कारण अपने साथ बन्धे हुए घन, सम्पत्ति, पुत्र कलत्रादि को अपना समभ्तता है तथा यह जीव मिध्यात्व, राग, द्वेष, कोधी आदि विभावों के संयोग के कारण अपने को रागी, द्वेषी, कोधी, मानी, मायावी और लोभी समभ्तता है, पर वास्तव में बात ऐसी नहीं है। ये सब जीव की विभाव पर्याय हैं, पर निमित्त से उत्पन्न हुयी हैं, अतः इनके साथ जीव का कोई सम्बन्ध नहीं। आस्मिक भेदिबज्ञान, जिसके अनुभव द्वारा शरीर और आत्मा की भिन्नता अनुभृत की जा सकती हैं, कल्याण का कारण है। इस भेदिबज्ञान की दृष्टि प्राप्त हो जाने पर आत्मा का साह्मात्कार इस शरीर में ही हो जाता है तथा भौतिक पदार्थों से आस्था उट जाती है। अतएव रस्ताकर शतक का अध्यात्म निराशाबाद का पोषक नहीं, बल्कि कृतिम आशा और निराशाओं को दूर कर एक अद्भुत ज्योति प्रदान करनेवाला है।

रत्नाकराधीश्वर शतक की रचना शैली और भाषा
यह शतक मत्तेभिवकीड़ित और शार्दू लिकिनेड़ित पद्यों में
रचा गया है। इसकी रचना—शैली नसाद और माधुर्यगुण से
श्रोत-भोत है। भरयेक पद्य में श्रंग्र के रस के समान मिठास
वर्त्तमान है। शान्तरस का सुन्दर परिपाक हुआ है। किव ने

#### प्रस्तावना

श्राध्यात्मिक श्रौर नैतिक विचारों को लेकर फुटकर पद्य रचना की है। वस्तुतः यह गेय काव्य है, इसके पद्य स्वतन्त्र हैं, एक का सम्बन्ध दूपरे से नहीं है। संगीत की लय में श्राध्यात्मिक विचारों को नवीन ढंग से रखने का यह एक विचित्र कम है।

कवि ने रताकराधीश्वर---जिनेन्द्र भगवान को सम्बोधन कर संसार, स्वार्थ, मोह, माया, क्रोध, लोभ, मान, ईर्ष्या, घृणा, श्रादि के कारण होनेवाली जीव की दुर्दशा का वर्णन करते हुए आत्म-तत्त्व की श्रेष्ठता बतायी है। ऋनादिकालीन राग-द्वेषों के श्राधीन हो यह जीव उत्तरोत्तर कर्मार्जन करता रहता है। जब इसे रत्नत्रय की उपलब्धि होजाती है, तो यह इस गम्भीर संसार समुद्र को पार कर जाता है। कवि के कहने का ढंग बहत ही सीधा-सादा है। यद्यपि पद्मार्थ गृढ़ है, राब्दविन्यास इस प्रकार का है जिससे गम्भीर ऋर्थ बोध होता है, पर फिर भी ऋध्यात्म विषय के प्रतिपादन की प्रक्रिया सरल है। एक रतोक में जितना भाव कवि को रखना अभीष्ट था. सरलता से रख दिया है। कविवर रलाकर ने इस बात का परा ध्यान रखा है कि मानव की ब्याकर ग्रात्मक चित्तवृत्ति रसदशा की उस भाव भूमि में पहुंचने में अध्याहत न हो, जिसमें आत्मा को परम तृप्ति मिलती है। कवि ने इसके लिये रत्नाकराधीश्वर सम्बोधन का मबुर त्राकर्षण रखकर पाठक या श्रोतात्रों को रसा-स्वादन कराने में पूरी तत्परता दिखलायी है। कवि को यह शैली

#### रत्नाकर शतक

मर्जूहरि आदि शतक निर्माताओं की शैती में भिन्त है। इसमें भगवान की स्तुति करते हुए आत्मतस्य का निरूपण किया है।

जिस प्रकार शारिरिक बन के लिये व्यायाम की आवश्यकता होती है, उसी प्रकार आसिक शक्ति के विकास के निये भावों का व्यायाम अपेक्तित है। शान्तरस के परिपाक के लिये तो भावनाओं की उत्पत्ति, उनका चैतन्यंश, उनकी बिकृति एवं स्वाभाविक रूप में परिग्राति की प्रक्रिया विशेष आवश्यक है, इनके विश्लेषण के बिना शान्तरस का परिपाक हो हो नहीं सकता है। मुक्तक पद्यों में पूर्वापर सम्बन्ध का निर्वाह अन्विति रक्तामात्र के लिये ही होता है। किव रलाकर ने अपनी भावधारा को एक स्वाभाविक तथा निश्चित कम से पवाहित कर अन्विति को रक्ता पृण्येशित से की है। अतः मुक्तकपद्यों में धूँधली आत्म-भावना के दर्शन न हो कर जाता, द्रष्टा, शास्वत, निष्कलं क, सुद्ध, बुद्ध आत्मा का साक्तात्कार होता है। किव के काव्य का केन्द्रविन्दु विरन्तन, अनुरम एवं अक्तय सुख-प्राप्ति ही है, यह रलत्रय की उपलव्धि होने पर आत्मस्वरूप में परिग्रात हो वृत्ताकार बन जाता है।

इस रातक की भाषा संस्कृत मिश्रित पुरातन करनड़ है। इसमें कुछ शब्द अपभ्रंश और पाकृत के भी मिश्रित है। कवि ने इन राब्द रूपों को कन्नड़ की विभक्तियों को जोड़ कर अपने कनुकृत ही बना लिया है। ध्विन परिवर्तन के नियमों का कवि ने संस्कृत से

१५

कन्नड़ शब्द बनाने में पूरा उपयोग किया है। छदन्त और तद्धित प्रत्यय प्रायः संस्कृत के ही यहणा किये हैं। इस प्रकार भाषा को परिमार्जित कर श्रपनी नई सुभा का परिचय दिया है।

# रताकर शतक का रचयिता कवि रताकर वर्णी

ईस्वी सन् १६ वीं शताब्दी के कर्गांटकीय जैन किवयों में किवियर रलाकर वर्गी का अग्रगस्य स्थान है। यह आशु किव थे। इनकी अग्रितम प्रतिमा की ख्याति उस समय सर्वत्र थी। इनका जन्म तुलुदेश के मूडविदी माम में हुआ था। यह स्यवशी राजा देवराज के पुत्र थे। इनके अन्य नाम अग्रग्, वर्गी, सिद्ध आदि भी थे। वाल्यावस्था में ही काव्य, बन्द और अलंकार शास्त्र का अध्ययन किया था। इनके अतिरिक्त गोम्मटसार की केशव वर्गी की टीका, कुन्दकुन्दाचार्य के अध्यात्ममन्थ, अमृतचन्द्र सूरि इत समयसार नाटक, पद्मनिन्द कृत स्वरूप-सम्बोधन, इष्टोपदेश, अध्यात्म नाटक आदि अन्थों का अध्ययन और मनन कर अपने ज्ञान भाग्रहार को समृद्धशाली किया था। देवचन्द्र की राजावली कथा में इस कवि के जीवन के सम्बन्ध में निम्न प्रकार लिखा है—यह किव मैरव राजा का समापारेखत था। इसकी ख्याति

यह कवि मैरव राजा का समापिएडत था। इसकी ख्याति श्रीर काव्य चातुर्य को देखकर इस राजा की लड़की मोहित हो गयी। इस लड़की से मिलने के लिये इसने योगाभ्यास कर दस बायुश्रों का साधन किया। बायु धारणा को सिद्ध कर यह योग

#### रत्नाकर शतक

किया द्वारा रात को महल में भीतर पहुंच जाता था और प्रतिदिन उस राजकुमारी के साथ कीड़ा करता था। कुछ दिनों तक उसका यह गुप्त कार्य चलता रहा। एक दिन इस गुप्त काएड का समा-चार राजा को मिला। राजा ने समाचार पाते ही रत्नाकर किंव को पकड़ने की आजा दी।

किव रहाकर को जब राजाज्ञा का समाचार मिला तो वह अपने गुरु देवेन्द्रकीर्ति के पास पहुंचा और उनसे अगुवनदीन्। ली । किवने नत, उपवास और तपरचर्यां की श्रोर अपने ध्यान को लगाया । आगम का अध्ययन भी किया तथा उतरोत्तर श्राहम-चिन्तन में अपने समय को व्यतीत करने लगा।

विजयकीर्ति नाम के पट्टाचार्य के शिष्य विजयएए ने द्वादशानु-भेचा की कलड़ भाषा में संगीत मय रचना की थी। यह रचना अत्यन्त कर्ग्यपिय स्वर और ताल के आधार पर का गयी थी। गुरु की आज्ञा से इस रचना को हाथी पर सवार कर गाजे बाजे के साथ जुलुस निकाला गया था। इस कार्य से जिनागम की कीर्ति तो सर्वत्र फैली ही, पर विजयएए की कीर्ति गन्ध भो चारों और फैल गयी। रलाकर किन ने भरतेश वैभव को रचना की थी, उसका यह काव्य प्रन्थ भी अत्यन्त सरस और मधुर था। अतः उसको इच्छा भी इसका जुलुस निकालने की हुयी। उसने पट्टाचार्य से इसका जुलुस निकालने की स्वीकृति माँगी। पट्टाचार्य

१७

ने कहा कि इसमें दो-तीन पद्य त्रागम विरुद्ध हैं, त्रातः इसका जुलूस नहीं निकाला जा सकता है। रत्नाकर किन ने इस बात पर बिगड़कर पद्माचार्य से बादविवाद किया।

पट्टाचार्य ने रहाकर किव से चिड़कर श्रावकों के यहाँ उसका श्राहार बद करवा दिया। कुछ दिन तक किव श्रापनी बहन के यहाँ श्राहार लेता रहा। श्रान्त में उसकी जैनधर्म से रुचि हट गयो, फलतः उसने शैव धर्म को प्रहण्ण कर लिया। इस धर्म की निशानी शिवलिंग को गले में धारण कर लिया। सोलहवीं शताब्दी में दिल्लिण भारत में शैवधर्म का बड़ा भारी प्रचार था, श्रातः किव का विचलित होकर शैव हो जाना स्वभाविक था।

कवि ने थोड़े ही समय में रीवधर्म के मन्थों का अध्ययन कर लिया और वसवपुराण की रचना की । सोमेश्वर शतक भी महादेव की स्तुति करते हुए लिखा है। जीवन के अन्त में कर्मी का स्वरोपशयम होने से उसने पुनः जैनधर्म धारण किया।

# रत्नाकर कवि के सम्बन्ध में किम्बद्न्ती

रलाकर ऋल्पवय में ही संसार से विरक्त हो गये थे। इन्होंने चारुकीर्त्ति योगी से दीचा ली थी। दिनसत तपस्या श्रीर योगाभ्यास में श्रपना समय व्यतीत करते थे। इनकी प्रतिभा ऋत्भुत थी, शास्त्रीयज्ञान भी निराला था। थोड़े ही दिनों में स्लाकर की प्रसिद्धि सर्वत्र हो गयी। श्रनेक शिष्य उनके उपदेशों

#### 8=

#### रत्नाकर शतक

में शामिल होने लगे। रत्नाकर प्रतिदिन पातःकाल श्रपने शिष्यों को उपदेश देते थे। शिष्य दो घड़ी रात रोष रहते ही इनके पास एकत्रित होने लगते थे। किव-प्रतिमा इन्हें जन्म जात थी, जिससे राजा-महाराजाओं तक इनकी कीर्त्ति कौमुदी पहुँच गयी थी।

इनकी दिगदिगन्त व्यापिनी कीर्ति को देखकर एक कुकि वि के मन में ईप्यो उत्पन्न हुई और उसने इनकी प्रसिद्धि में कलं क लगाने का उपाय सोचा। एक दिन उसने दो घड़ी रात शेष रहने पर चौकी के नीचे वेश्या को गुप्तरीति से लाकर छिगा दिया। और स्वयं छद्मवेष में अन्य शिष्यों के साथ उपदेश सुनने के लिये आया। उपदेश में उसी धूर्त ने 'यह क्या है' ? कहकर चौकी के नीचे से वेश्या को निकालकर स्लाकर कि का अपमान किया। फलतः कविको अपना स्थान छोड़कर अन्यत्र जाना पड़ा। यद्यपि अनेक लोगों ने उनसे वहीं रहने की प्रार्थना की, पर उसने किसीकी बात नहीं सुनी।

कुछ दूर चलने पर किव को एक नदी मिली। इसने इस नदी में यह कहते हुए डुक्की लगायी कि मुक्ते जैन धर्म की श्रावश्यकता नहीं है, मैं श्राज इसे जलाञ्जलि देता हूँ। किव स्वान श्रादि से निवृत्त होकर श्रागे चला। उसे सस्ते में हाथी पर एक शैवमन्थ का जुलूस गाजे-बाजे के साथ श्राता हुआ

38

मिला। किन ने इस मन्य को देखने को माँगा श्रीर देखकर कहा इसमें कुछ सार नहीं है। लोगों ने यह समाचार राजा को दिया, राजा से उन्होंने कहा कि एक किन ने सार रहित कहकर इस मन्य का श्रपमान किया है। राजा ने चर मेजकर रत्नाकर किन को श्रपमी राजसभा में बुलाया श्रीर उससे पृष्ठा कि इसमें सार क्यों नहीं है ? तुमने इस महाकाव्य का तिरस्कार क्यों किया ? हमारी सभा के सभी पंडितों ने इसे सर्वोत्तम महाकाव्य बताया है, फिर श्राप क्यों श्रपमान कर रहे हैं ? श्रापका कौनसा रसमय महाकाव्य है ?

रत्नाफर किव — महाराज ! नौ महीने का समय दीजिये तो में श्रापको रस क्या है ? यह बतलाऊँ । राजा से इस प्रकार समय माँग कर किव ने नौ महीने में भरतेशवैभव प्रन्थ की रचना की श्रीर सभा में उसको राजा को खुनाया । इसे खुनकर सभी लोग प्रसन्न हुए, राजा किव की श्रप्रतिम प्रतिभा श्रीर दिव्य सामर्थ्य को देखकर बहुत प्रसन्न हुआ श्रीर किव से शैव धर्म को स्वीकार करने का श्रनुरोध किया । किव ने जैनधर्म छोड़ने का निश्चय पहले ही कर लिया था, श्रतः राजाके आग्रह से उसने शैवधर्म ग्रहण कर लिया ।

मरस्यकाल निकट स्त्राने पर कवि ने पुनः जैनवर्ष ऋस् लिया। उसने स्पष्ट कहा कि मैं यद्यपि ऊपर से शिवलिंग धारस्य

#### रत्नाकर शतक

किये हूँ पर श्रम्तरंग में में सदा से जैन हूँ। श्रतः मरने पर मेरा श्रन्तिम संस्कार जैनाम्नाय के श्रनुसार किया जाय।

उपर्युक्त दोनों कथात्रों का समन्वय करने पर प्रतीत होता है कि कवि जन्म से जैनधर्मानुयायी था। बीच में किसी कारण से शैवधर्म को उसने प्रहण कर लिया था, पर श्रम्त में वह पुनः जैनी बन गया था।

# कवि का समय और गुरू परम्परा

इस किन ने अपने त्रिलोकशतक में ''मिएएशेलंगितइन्दुशाली-शतकं'' का उल्लेख किया है, जिससे ज्ञात होता है कि शालिवाहन शक १४७६ (ई० १५५७) में शतकत्रय की रचना की है। मरतेश्वेमव में एक स्थान पर उसका रचनाकाल शक सं० १५०२ (ई० १६६०) बताया है। पर यह समय ठीक नहीं जँचता है। पहली बात तो यह है कि त्रिलोकशतक और भरतेश वैभव के समय में १०३ वर्ष का अन्तर है, अतः एक ही किन १०३ वर्ष तक किनता कैसे करता रहा होगा। इस्स्मिंगे दोनों अन्थों में से किसी एक अन्थ के समय की प्रमाग्र मानना चाहिये अथवा दोनों के स्वियता दो मिन्न किन होने चाहिये।

रचनाशैली श्रादि की दृष्टि से विचार करने पर प्रतीत होता है कि भरतेशवैभव में लगभग ५० पद्य प्रच्चिप्त हैं, जिन्हें लोगोंने

२१

भ्रमवश रत्नाकर किव का समभ्र लिया है। उपर्युक्त समय भी प्रित्तिस पद्यों में ही श्राया है, अरतः यह प्रक्तिस पद्यों का रचना समय है, भरतेश वैभव का नहीं। त्रिलोक शतक तथा सोमेशवर शतक में दिये गये समय के आधार पर यह स्वष्ट कहा जा सकता है कि इस किव का समय ईस्वी सन् की सोलहवीं शताब्दी का मध्य है।

इस कवि के दो गुरु प्रतीत होते हैं । एक देवेन्द्रकीर्चि और दसरे चारुकी ति । इस कवि की विरुदाविल में शृंगार कवि राज-हंस ऐसा उल्लेख श्राता है, जिससे कुछ लोगों का श्रनमान है कि शंगार कवि राजहंस यह कोई स्वतन्त्र कवि है, इसका गुरु देवेन्द्र-कीर्ति था तथा रत्नाकर का गुरु चारुकीर्ति था । पर विचार करने पर यह ठीक नहीं जंचता. श्रंगार कवि राजहंस यह विरुद्धावली कवि रत्नाकर की ही है। क्योंकि भरतेश वैभव श्रंगार रस की खान है. अतः 'श्रंगार कवि राजहंस' यह उपाधि कवि को मिली होगी। राजाबली कथा के श्रनुसार देवेन्द्रकीर्त्ति श्रीर महेन्द्र-कीर्त्ति एक ही व्यक्ति के नाम हैं। रत्नाकरशतक में किन ने श्रपने गुरु का नाम महेन्द्रकी तिं कहा है। देवेन्द्रकी तिं नाम की पट्टावली हुम्बुच्च के भट्टारकों की है श्रीर चारुकीर्त्ति पट्टावली मुडबिद्धी के भट्टारकों की थीं। कवि ने प्रारम्भ में चारुकीचि भट्टारक से दीचा ली होगी। मध्य में शैव हो जाने पर वह

#### रत्नाकर शतक

कुछ दिन इधर-उधर रहा होगा। पश्चात् पुनः जैन होने पर हुम्बुच्च गहीं के स्वामी महेन्द्र कीर्ति या देवेन्द्र कीर्ति से उसने दीचा ली होगी। जैनधर्म से विरत होकर शैवदीचा लेने पर इसने सोमेश्वर शतक की रचना की है। इस शतक में समस्त सिद्धान्त जैनधर्म के हैं, केवल अन्त में 'हरहरा सं.मेश्वरा' जोड़ दिया है। नमृने के लिये देखिये—

> वर सम्यत्त्वसुधर्मजैनमतदोळतां पुट्टियादीत्त्रयं । धरिसीसन्तुतकाव्यशास्त्रगळतुं निर्माणमं माडुतं ॥ वररत्नाकर योगियेंदु निरुत वैराग्य वंदेरलां । इरदीज्ञात्रतनादेनै इरहरा श्रीचेन्न सोमेश्वरा ॥

इससे स्पष्ट है कि किव ने ऋपने जीवन में एक बार रीव दीत्ता ली थी, पर जैनधर्म का महत्व उसके हृदय में बना रहा था, इसी कारण अन्त समय में उसे पुनः जैन बनने में विलम्ब नहीं हुआ।

### प्रस्तुत सम्पादन

इस अन्थ का सम्पादन श्री शान्तिराज शास्त्री द्वारा सम्पादित रत्नाकर शतक के श्राधार पर किया गया है। इसकी हस्तिलिखित दो-तीन प्रतियाँ भी हमारे सामने रहीं हैं। इसके श्राध्यात्मिक विचारों ने हमें श्राकुष्ट किया, जिससे इसका हिन्दी श्रनुवाद श्रीर विस्तृत विवेचन लिखने का हमारा विचार हुआ। आरा में श्रीजैन-

२३

सिद्धान्त-भवन के विशाल संब्रह ने हमारे इस विचार को प्रोत्साहन दिया, जिससे इस चातुर्मास में हमने इसका अनुवाद कर दिया। समय अन्थ एक साथ नहीं छप सका; क्योंकि पृष्ठ संस्था इतनी अधिक हो जायगी जिससे पाठकों को असुविधा होगी। अतः इसे चार भागों में प्रकाशित किया जा रहा है। इसके विवेचन में संस्कृत, प्राकृत और हिन्दी के उपलब्ध जैन वाङ्मय का उपयोग किया गया है। इने स्वाध्याय योग्य बनाने में शक्तिभर प्रयत्न किया है।

### आभार और आशीर्वाद

जिन पूर्वाचार्यों के ग्रन्थों का सारांश लेकर विवेचन लिखा गया है, उन सकता मैं हृदय से श्राभारी हूं। श्री जैन-सिद्धान्त-भवन, श्रारा का भी श्राभारी हूँ क्योंकि इस भएडार के ग्रन्थ रस्तों से मुक्ते ज्ञानवर्द्धन में पर्याप्त सहायता मिली है। मैं इस ग्रन्थ के सहसम्पादक पं० नेमिचन्द्र ज्योतिषाचार्य, बालाबिश्राम की संचालिका श्रीमती ब्र० पं० चन्दाबाईजी, सरस्वती शेस के संचालक श्री देवेन्द्रिश्शोरजी, श्रीमती चम्पामिण धर्मपत्नी स्व० बा० भानु-कुमारजी जैन एवं समस्त दि० जैन समाज श्रारा को श्राशीवीद देता हूँ, जिनके सहयोग से यह ग्रन्थ पूर्ण किया गया है।

 शुभाशीर्वोद— मनि संघ. श्रासः

## विषय-सूचो

## १ पद्य

₹-\$

मोहोदय का प्रभाव, मनुष्य पर्याय की सार्थकता पर जोर, श्रास-कल्याय के लिये स्वत्रय का धारण करना, धर्थान्तर द्वारा मंगलाचरण।

#### २ परा

e9-3

संसार रूपी रोग का निदान—सम्यग्दर्शन, उपशम-सम्यन्त्व, क्षायिक सम्यन्त्व, क्षायोपशमिक सम्यन्त्व की भ्याख्याएँ, सम्यग्ज्ञान श्रीर सम्यक् चारित्र की व्यख्याएँ ।

#### ३ पद्य

१८-३४

द्रव्य की परिभाषा, गुस्त और पर्याय की व्याख्या, जीव, ग्रुट्गज, धर्म, अधर्म, आकाश और काल द्रव्य के विवेचन, सात ताव, जीव के साथ कर्म सन्तःन का अनादि सम्बन्ध निरूपस, आस्त्रव, बन्ध, सवर, निरा और मोक्ष का विवेचन।

## ४ पदा

३५-४२

श्रात्मा चीर रारीर का पृथक्त, इत्य और बुद्धि के कार्य, नाना प्रमाणों द्वारा श्रात्मा की सिद्धि ।

### ४ परा

୪**२**–୪६

शरीर और श्रात्मा के उपकार एवं भ्रपकार, शरीर को आत्मा मान लेने का परिखाम, विषय भोगों से विरक्ति का उपदेश।

### ६ पद्य

80-48

श्रातमा श्रीर शरीर हन दोनों के स्वरूप चिन्तन द्वारा भेद विज्ञान की प्राप्ति, शुद्ध श्रातमा की श्रनुसूति का निरूपणा।

#### ७ परा

४१-४६

न्नात्मा का हैसंकोच श्रीर विस्तार शक्ति का निरूपण श्रात्मा के परमाध्म स्वरूप का विचार ।

⊏ पद्य

४६–६७

धारमा का निरुपाधि स्वरूप, शुद्धारम तत्त्व की प्राप्ति के जिये ध्यान की आवश्यकता, आत्तं, रीद्द, धर्म और शुक्त ध्यान का स्वरूप, धर्म ध्यान के भेद—पिग्रहस्थ, पदस्थ, रूपस्थ और रूपातीत पिग्रहस्थ ध्यान की पार्थिवी, आरनेय, वायवीय, जाजीय और तत्त्वरूपवती धारणाएँ

९ पद्य

20-23

श्रनादि काल से चली श्रायी जन्म सन्तित को नाश करने में सहायक मनुष्य जन्म ।

१० पद्म

श्रात्मा श्रीर कर्म का सम्बन्ध, कर्मों के मूल श्रीर उत्तर भेद कर्मों की श्रवस्थाएँ-बन्ध उत्कवण, श्रवकर्षण, सत्ता, उदय, उदीरणा, संक्रमण, निवति श्रीर निकावना की व्याख्याएँ।

११ पद्य

**=3-€**₹

संसार की उपमाएँ, विरक्त होने के जिये स्रिनिस्य, श्रशरण, संसार एकत्व, स्रन्यस्व, स्रिशुचि, स्रास्त्रव, संवर, निर्जरा, जोक, बोधिटर्जन स्रौर धर्म भावना का विवेचन ।

१२ पद्य

€3-€=

निश्चय धर्म-श्चात्म धर्म का विवेचन।

१३ पद्य

६०१-३३

वस्तु विचार के दो प्रकार—प्रमास और नय, नय भेद--निश्चय और व्यवहार, व्यवहार के सद्भृत और श्रसङ्गृत भेद, निश्चय नय का विषय |

#### १४ पहा

203-80€

श्रकाल मरण, मनुष्य शरीर प्राप्ति का मुख्य ध्येय---भारमोध्यान ।

१४ पद्य

१०८-११३

११३-११६

पंच परिवर्तन—दृब्ब, क्षेत्र, काला, भव ऋौर भाव । १६ पदा

सांसारिक वैभव की श्रनित्यता, दान की श्रावश्यकता श्रीर उसका फल, संयम बृद्धि के खिये द्वाद्दर त्यों का यथा-शक्ति पालन करना।

१७ पद्य

११६-१२=

मरण के भेद — पंडित परेष्ठत मरण, पंडित मरण, बाल पंडित मरण, बाल मरण और बाल-बाल मरण, मरण का महस्त्र, समाधि मरण के भेद और उसके करने की विधि, समाधि मरण के दोष।

१८ परा

१२८-१३१

द्रव्यप्राण श्रीर भाव प्राणों का निरूपण, प्रवृति मार्ग के साधक के लिये शुभ प्रवृत्तियाँ ।

१६ पद्य

१३१-१३७

मिथास्त्र की महिमा, आरमा में क्षुधादि,दोर्घो का अभाव, पर पदार्थों से आरमा की प्रथक्ता।

३० परा

१३७-१३६

जीव की श्रशान्ति के कारण—राग-द्वेष श्रीर तृष्णा, स्वभाव च्युति के कारण श्रात्मा के लिये गर्भवास, नर्कवास ग्रादि दु:खों का भोगना।

| २१                                                           | पद्य                                  | <b>१</b> ४०–१४ <b>५</b> |
|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------|
| पाँचों इन्द्रियों के मोह के विषयों का निरूपण,                |                                       |                         |
| इन्द्रियों की पराधीनता श्रीर उससे छुटकारा पाने का उपाय।      |                                       |                         |
| २२                                                           | पद्य                                  | १४५–१४⊏                 |
| जीव के सुख-दुःख का कर्ता ईश्वर नहीं, ग्रात्मा स्वयं          |                                       |                         |
| कर्त्ता और भोक्ता है, आत्मा में परमात्मा बनने की योग्यता है। |                                       |                         |
| २३                                                           | <b>पं</b> द्य                         | १४८-१५४                 |
|                                                              | भक्ति का स्वरूप श्रीर उसका रहस्य ।    |                         |
| २४                                                           | पद्य                                  | १५४–१५७                 |
|                                                              | शरीर ॐर आत्माकी भिन्नता।              |                         |
| २४                                                           | पद्य                                  | १५७–१६०                 |
|                                                              | विषय भोगों की निःसारता।               |                         |
| २६                                                           | पद्य                                  | १६०-१६६                 |
|                                                              | संकट के समय विचलित होना और परिणामों व | ो                       |
| ग्रशुभ करने का पत्न ग्रसाता बन्ध, ग्रसाता का विशेष विवेचन ।  |                                       |                         |
| . ૨૭                                                         | पद्म                                  | १६६-१६९                 |
|                                                              | धर्म की ह्या श्यकता और उसका महत्त्व।  |                         |
| २⊂                                                           | पद्म                                  | १६९–१७२                 |
|                                                              | सांसारिक स्वार्थ का निरूपण ।          |                         |
| ₹€                                                           | पद्य                                  | १७३–१७५                 |
|                                                              | गुरा श्रौर पर्यायों का विदेचन।        |                         |
| 80                                                           | पंच                                   | १७६–१७६                 |
|                                                              | श्रहंकार श्रौर ममकार का निरूपण ।      |                         |
| ३१                                                           | पद्य                                  | ∖હ€–₹⊂₹                 |
|                                                              | सांसारिक सम्बन्धों की श्रनित्यता ।    |                         |

३२ पद्य १⊏२−१⊏४ निश्चय नय और ज्यवहार नय की उपेक्षा जीव का निरूपरा। ३३ पद्य \$ = B - 5 = = वीतराग और सराग चारित्र का विवेचन । ३४ परा 855-858 श्रात्मा की यनन्त शक्ति यौर कर्मी की श्रनन्त शक्ति काकथन । ३४ पदा 839-839 प्रवय-पाप की ब्याख्याएँ। ३६ परा 628-850 धातमा के लिये पुराय-पाव की धनुपादेयता। ३७ पद्य १८७–२०० प्रयासव और पापास्त्रव का निरूपश । ३८ पद्य २००-२०३ श्रात्मा की शुद्धोवयोग, शुभोवयोग और अक्षकोवयोग रूप परिणतियों का निरूपण। ३६ पद्य २०३-२०६ पूर्वकृत पुराय-पाप के फल तथा इन्हें बदताने के िन पुरुषार्थ ।

४० पद्य २०६-२०६ पुरुव-पाप के संयोगी भंग—पुरुवानुभन्धी पुरुवा, पुरुवा-

पुराय-पाप के संयोगा भग—पुरायानुबन्धी पुराय, पुराय तुबन्धी पाप, पापानुबन्धी पुराय और पापानुबन्धी पाप का विवेधन । ४१ पद्य

२०६-२१२

मानव प्रवृत्ति का विश्वेषया।

४२ पद्य

२१२--२१६

द्या के स्वरूप श्रीर उसके भेद-द्वय दया, भाव दया, स्वद्या, पर दया, स्वरूप दया, श्रनुबन्ध दया, व्यवहार दया श्रीर निश्चय दया का विवेचन।

४३ पद्य

२१६--२१६

प्रमपद प्राप्ति के दोनों मार्गों का विवेचन ।

४४ पद्य

२१६-२२२

प्रत्येक कार्य के आरम्भ में भगवान की पूजा, अर्चा करने का विधान ।

४५ पद्य

२२२-२२४

त्राहार, स्रभय, भेषज श्रीर शास्त्र दान की श्रावश्य-कता श्रीर उनके स्वरूप का विवेचन ।

४६ पद्य

२२४--२२⊏

शुभोपयोग के कारणों का विवेचन।

४७ पद्य

**૨૨**⊏--**>**3 શ

जन पूजा का माहात्म्य और उसकी आवश्यकता।

४⊏ पहा

२३२**–२३**४

विविध दृष्टियों द्वारा जीव के भोत्तत्व का विचार ।

४६ पद्य

२३४--२३७

विचित्र कर्न विपाक का बर्णन ।

५० पद्य

**२३७-२४०** 

मन्द कषाय, सन्तोष, समता और वैर्च वारक करने की महत्ता का विवेचन !

## श्रीवीतरागाय नमः

# रत्नाकर शतक

(सानुवाद, विस्तृत विवेचन सहित)

श्रनुवादक का मंगलाचरण सम्पूर्ण्विश्वैकपरावरज्ञं संसारकल्याण्विवेचकं तम् । तीर्थक्करखाद्य सदा महान्तं श्रीमन्महावीरमहं नमामि॥१॥ शान्तिसागरशर्मदं सुमनोहरखरणाम्बुजम् । सौम्यकमेठचकवर्त्तिनमाभजे सुनिधमेदम् ॥२॥ पायसागरपूज्यस्य शान्तिदं पदपंकजम् । श्रग्मामि सदा भत्त्या संयतो देशभूषणः ॥३॥ जयकीर्त्तिमहाराजं गुरुं नत्वा करोम्यहम् । रत्नाकरस्य पद्यस्य भाषाञ्चैव मनोहराम् ॥१॥ पूर्वाचार्यकृपाचात्र फलतीवावलोक्यते । विशेषज्ञं न मां बुद्ध्वाज्ञत्वं मे क्षम्यतां सदा ॥५॥

#### रत्नाकर शतक

श्री रागं सिरि-गंपुमाले मिण्हारं वस्त्रमंगक्कलं-कारं हेयमिवात्मतत्वरुचिवोधोष्यच्यरित्रंगळी॥ त्रैरत्नं मनिसंगे सिंगरमुपादेयंगळेंदित्ते शृं-गार श्रीकविहंसराजनोडेया रत्नाकराधीश्वरा॥श॥

## हे रताकराधीश्वर &!

सुगन्य युक्त खेपन दृष्य, परिमल युक्त पुष्पों की माला, बहुमृत्य रलों का हार तथा नाना प्रकार के वस्त्राभूषण केवल शरीर के श्वलंकार हैं; इसलिये वे सर्वथा त्याज्य हैं। श्रात्म स्वस्त्य के प्रति श्रद्धा, उत्कृष्ट ज्ञान श्रीर चारित्र ये तीन रल श्रात्मा के श्वलंकार हैं। इसलिये ये तीनों रत्न स्वीकार के योग्य हैं श्रीर ऐता समम्म कर ही श्रापने सुमे इन रखों को दिया है।

विषेचन--- मोह के उदय से यह जीव भोग-विलास से भेम करता है, संसार के पदार्थ इसे पिये लगते हैं। नाना प्रकार के सुन्दर वस्त्राभूषण, ऋलंकार, पुष्पमाला खादि से यह श्रपने को सजाता है, शरीर को सुन्दर बनाने की चेष्टा करता है, तैलमर्दन, उबटन, साबुन आदि सुनन्वित पदार्थों द्वारा गरीर को स्वच्छ करता है; वस्तुत: ये क्रियाएँ मिथ्या हैं। यह शरीर इतना अपवित्र है कि

<sup>\$</sup> इस ग्रन्थ में प्रत्येक पद्य के ग्रन्त में "रत्नाकराधीश्वर" पद ग्राया है जिसके तीन ग्रर्थ हो सकते हैं—्३) सम्यग्दर्शन, सम्यग्नान ग्रीर सम्यक् चारित्र जैसे रत्नों के स्वामी,(२) सनुद्राधिपति ग्रीर (३)रत्नाकर स्वामी—जिनेन्द्र ग्रम् ।

इसमें स्वच्छता किसीभी बाह्य साधन से नहीं आ सकती। केशर, चन्दन, पुष्प, सुगन्धित मालाएँ शरीर के स्पर्शमात्र से अपवित्र हो जाती' हैं। अतः यह शरीर सुन्दर बालाभूषण धारण करने से अलंकृत नहीं हो सकता। बाहतव में शरीर की शोभा सम्यय्दर्शन, सम्यग्जान, और सम्यक्चारित्र के धारण करने से ही हो सकती' है। क्योंकि अनित्य पदार्थों के द्वारा इस अनित्य शरीर को अलंकृत नहीं किया जा सकता। यह भयास इस मकार व्यर्थ माना जायगा जैसे कि की बड़ लगे पाँव को पुनः पुनः की बड़ से घोना। अतः इस मक्तवाही अनित्य शरीर को शाप्त कर आत्मकल्याण के सावनी-मूत रत्नत्रय को धारण करना परयेक जीव का कर्त्वय है। जो साधक सांसारिक विषय-कथायों का त्याग करना चाहता है, उसे मौतिक ऐश्वर्य, यौवन, शरीर आदि के बास्तविक स्वरूप का विचार करना आवश्यक है। इनका यथार्थ विचार करने पर

१—केशरचन्द पुष्प सुगान्धित वस्तु देख सारी। देह परस तें होय अपावन निस-दिन संजजारी॥

२—काना पींडा पड़ा हाथ यह चूसै तो रोबै । फलै ब्रनन्त जु धर्मध्यान की भूमि विषे बोबै ॥ —मंगतराय—हादश भावना

मोक्ष श्रात्मा सुखं नित्यः शुभः शरगामन्यथा । भवोऽस्मिन् वसतो मेऽन्यत् किं स्वादित्यापदि स्मरेत् ॥

<sup>--</sup>सागार घ० ५, ३०

विषय-कषायों की निस्सारता प्रत्यत्त हो जाती है, उनका खोखलापन सामने त्रा जाता है क्रीर जीव के परिएामों में विरक्ति व्या जाती है। जब तक संसार के पदार्थों से विरक्ति नहीं होती, तब तक उनका त्याग संभव नहीं। भावावेश में त्राकर कोई व्यक्ति च्यागिक त्याग भले ही कर दे पर स्थायी त्याग नहीं हो सकता है।

श्रज्ञानी प्राणी संसार के मनमोहक रूप को देखकर मुग्ध हो जाता है, उसके यथार्थ रूप को नहीं समम्प्रता है, इससे अपने इस मानव जीवन को व्यर्थ खो देता है। यह मनुष्य पर्याय बड़ी कठिनता से प्राप्त हुई है, इसका उपयोग आत्म कल्याण के लिये अवस्थ करता चाहिये। किवार बनारसीदास ने अपने नाटक समय सार के निम्नप्य में विषय-भोगों में अपने जीवन को लगाने-वाले व्यक्तियों की अज्ञता का बड़ा सुन्दर चित्रण किया है—

ज्यों मितिहीन विवेक बिना नर, साजि मितिङ्ग जो ईंघन ढोवे । कंचन-माजन घूरि भरें शठ, मृद्द सुघारस सों पग घोवे ॥ वे-हित काग उड़ावन कारन, डारि उदिष मिन मूरख रोवे । त्यों नर-देह दुर्लभ्य बनारिस, पाय अजान अकारथ खोवे ।

जो व्यक्ति श्रात्मकल्यास के लिये समय की प्रतीचा करता रहता है, उसे कभी भी श्रवसर नहीं मिलता। उसके सारे मनसूबों को मृत्यु समाप्त कर देती है, श्रौर वह कल्पता हुश्रा संसार से चल बसता है। संसारी जीव का चिन्तन सदा सांसारिक पदार्थों के संचय के लिये हुआ करता है, पर यमराज उसे बीच में ही दबोच देता है।

श्रतः संसार में से मोह को कम करना तथा सदा यह चिन्त-वन करना कि ये संसार के सभी पदार्थ जिनको बड़े यल श्रीर कष्ट से संचित किया है, यहीं रहने वाले 'हैं। ये एक कदम भी हमारे साथ नहीं जायँगे, रत्नत्रय प्राप्ति का साधन है। लच्मी, यौवन, स्त्री, पुत्र, पुरजन, परिजन, सभी च्राग् मंगुर हैं; विनाशीक हैं। मरने पर हमारे साथ पुरय-पाप के श्रातिरिक्त कोई वस्तु नहीं जा सकती है, सभी भौतिक पदार्थ यहीं रह जायँगे, सोचना श्रात्मिक ज्ञान प्राप्ति में सहायक है। जीव च्या्णिक ऐश्वर्य प्राप्त करता है तथा अपने को ही सर्वगुग्यसम्पन्न समस्तता है, पर उसे यह पता नहीं कि एक दिन उसका श्रभमान चूर-चूर हो जायगा। वह साली हाथ आया है और साली हाथ जायगा, श्रपने साथ

--स्वा० का० घ० गाँ० २१

क्रर्थ-यह मोही प्राची पानी के दुलदुत्ते के समान क्षयाविध्वंशी धन बीवन, ऐस्वयं स्नादि को नित्य मानता है, महान् स्नास्च्यं है।

३—जन वुन्बयसारित्थं धराजुन्वय जीनियंपि पेच्छंत। । मरागंति तो वि शिक्षं ष्रहयतिको मोहमाहप्यो ॥

एक चिथड़ा भी नहीं ले जा सकता है। अप्रतएव आत्मकल्याण के कारण रत्नत्रय को धारण करना प्रत्येक व्यक्ति का कर्तव्य है।

किन ने इस पद्य में मंगलाचरण भी शकारान्तर से कर दिया है। उसने श्रन्तरंग, बहिरंग लच्मी के स्वामी, रत्तत्रय के धारी, तीर्थंकर भगवान् को नमस्कार कर रत्नाकर शतक को बनाने का संकल्प किया है। इस रत्नाकर शतक में संसार में होनेवाले दुःखों से छुटकारा प्राप्त करने के साधन सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान श्रीर सम्यक्चारित्र का वर्णन किया जायगा, जिससे यह प्राणी श्रपना कल्याण भली शकार कर सकेगा।

तत्वं श्रीति मण्कके पुट्टलदुसम्यग्दर्शनंमत्तमा, तत्वार्थंगळनोळ्दु भेदिपुदुसम्यग्वामा बोधदि । सत्वंगळ्किडदंतुटोवि नडेयल्सम्यक्चारित्रं सुर— त्नत्वंमृरिवु मुक्तिगेंद रुपिदे ! रत्नाकराधीश्वरा ॥२॥

## हे स्वाकराधीइवरा !

जीवादि तस्वों के प्रति मन में श्रद्धा का उत्पन्न होना सम्यग्दर्शन, उन तस्वों को प्रेम पूर्वक पृथक पृथक जानना सम्यग्जान और उस ज्ञान से प्राधीमात्र की रक्षा करना सम्यक् चारित्र कहलाता है। श्रापने ऐसा समस्ताया है। जिस प्रकार रक्ष का रवामी किसी को रक्ष देकर उस रक्ष के स्वरूप का वर्णन कर देता है उदी प्रकार स्वीकार करने योग्य इस रक्ष-त्रय के आप श्रविपति हैं; इन्हें देकर आपने इनके स्वरूप का वर्णन कर दिया है।।३॥

विवेचन — जिस प्रकार रोग की श्रावस्था श्रीर उसके निदान के मालूम होजाने पर रोगी रोग से निवृत्ति श्राप्त करने का प्रयस्त करता है, उसी प्रकार साधक संसार रूपी रोग का निदान श्रीर उसकी श्रावस्था को जान कर उससे छूटने का प्रयस्त कर सकता है। संसार के दु:खों का मूल कारण मिथ्यादर्शन, मिथ्याज्ञान श्रीर मिथ्याचारित्र है।

श्रात्मा के श्रस्तित्व में दृढ़ विश्वास न कर श्रतत्वरूप श्रद्धा करना मिथ्यादर्शन है। इसके प्रभाव से जीव को स्वपर का विवेक नहीं रहता है, यह जीव जड़ शरीर को ही श्रात्मा समभ्क लेता है तथा स्त्री, पुत्र, घन, घान्य में मोह के कारण लिस हो जाता है, उन्हें श्रयना समभ्क कर उनके सद्भाव श्रीर श्रभाव में हर्षविषाद उत्पन्न करता है।

निश्यादर्शन के निमित्त से यथार्थ वस्तु-स्वरूप का ज्ञान न होना मिथ्याज्ञान है। कवाय और असंयम के कारण संसार में भ्रमण करनेवाला आचरण करना मिथ्याचारित्र है। मोह के कारण विषय प्रहण करने की इच्छा होती है। इच्छाएँ श्रनन्त हैं, इनकी तृष्ति न होने से जीव को दुःख होता है। मिथ्यात्व के कारण यह जीव इच्छा तृष्ति को ही सुख समभ्तता है, पर वास्तव में इच्छाएँ कभी तृष्त नहीं होती हैं। एक इच्छा तृष्त होती है, दूसरी उत्पन्न हो जाती है, दूसरी के तृष्त होने पर तीसरी उत्पन्न हो जाती है, इस प्रकार मोह के निमित्त से पञ्चेन्द्रिय सम्बन्धी विषय ग्रह्मा की इच्छाएँ निरन्तर उत्पन्न होती रहती हैं; इससे इस जीव को व्याकुलता सदा बनी रहती हैं। भोग द्वारा इच्छाश्रों को तृप्त करने का प्रयत्न करना बड़ी भारी भूल है। भोग करने पर इच्छाएँ कभी भी शान्त नहीं हो सकती हैं।

चारित्र मोह के उदय से क्रोधादि कषाय रूप श्रथवा हास्यादि नोकषाय रूप जीव के भाव होते हैं, जिससे यह कुकार्यों में प्रवृत्ति करता है। क्रोध के उत्पन्न होने पर श्रपनी तथा पर की शान्ति भंग करता है, मान के उत्पन्न होने पर श्रपने तथा पर को घोखा समभ्रता है, माया के उत्पन्न होने से श्रपने तथा पर को घोखा देता है श्रीर लोभ के उत्पन्न होने से श्रपने तथा पर को लुब्धक बनाता है। इस प्रकार कषायों के निमित्त से यह जीव निरन्तर द:स उठाता है, श्रीर इस द:स को सुख समभ्रता है।

जब समस्त दुखों के मूल मिथ्यादर्शन, मिथ्याज्ञान श्रौर मिथ्याचारित्र के दूर होने पर सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान श्रौर सम्यक् चारित्र की प्राप्ति होती है तभी मानव शान्ति प्राप्त कर सकता है। इसलिये रत्नाकर कवि ने संसार के उक्त दुःख को दूर करने के लिये रत्नत्रय धारणा करने का उपदेश दिया है। क्यों कि रत्नत्रय ही श्रात्मा का वास्तविक स्वरूप है, यह श्रात्मा से भिन्न नहीं है कोधादि कवार्ये, वासनाएँ तथा श्रन्य विकार श्रात्मा के स्वरूप नहीं हैं; क्योंकि ये सब परिवर्तन शील हैं। जो श्रात्मा का स्वभाव होत है, वह सदा विद्यमान रहता है श्रथवा किसी न किसी श्रंश के श्रवश्य पाया जाता है। श्रतः विकार श्रादि श्रात्मा के स्वभाव नहीं, किन्तु विभाव हैं। इन विभावों के यथार्थ रूप को समभ कर वैसा श्रद्धान करना तथा श्रात्मस्वरूप का श्रद्धान करना सम्यन्दरोंन हैं।

मनोविज्ञान बतलाता है कि मानव की श्रानन्त शिक्यों में श्रद्धा या संकल्प की शक्ति प्रधान है। जब तक विश्वास या संकल्प किसी कार्य का नहीं होता तब तक उसमें सफलता नहीं मिल सकती है। क्योंकि संकल्प या श्रद्धा के हद होने पर ही मनुष्य काम, कोध श्रादि कुभावनाश्रों से बच सकता है। कोई भी लौकिक या पारलौकिक कार्य श्रद्धा या विश्वास के बिना सम्पन्न नहीं हो सकता । श्रात्मकल्याया के लिये सहायक सम्यक्श द्धा या सम्यक् विश्वास है, कि ने इसीका नाम सम्यम्दर्शन कहा है। यह श्रात्मा स्वभावसे ज्ञाता, द्रष्टा, श्रानन्दमय एवं श्रानन्त शक्तियों से युक्त है, इसका इसी रूप मैं विश्वास करना सम्यक्शन है।

उपशमसम्यत्त्व • — मिथ्यादृष्टि जीव के दर्शन मोहनीय कर्म की एक या तीन; श्रनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, लोभ इन पाँच या सात प्रकृतियों के उपशम से जो तत्त्व श्रद्धान उत्पन्न होता है उसे उपशम सम्यत्त्व कहते हैं। सीधे साधे शब्दों में यों कहा जा

१—जीवाजीवादीनां तस्वार्थानां सदैव कर्त्तव्यम् । श्रद्धानं विपरीता-भिनिवेश विविक्तमात्मरूपं तत् ॥ — प० सि० श्लो० २२

२—श्रद्धानं परमार्थानामाप्तागमतपोश्रुताम् । त्रिम्ढापोढमष्टांगं सम्बग्दर्शनमस्मयम् ॥ —र० श्रा० इत्तो० ४

३—-श्रनन्तानुबंधिनः कषायाः क्रोधमानमायाज्ञोभाश्चय्वारः चारित्र-मोहस्य मिथ्याय्व-सम्यङ्मिथ्याय्व-सम्यक्तानि त्रीणि दर्शनमोहस्य । श्रासां सक्षानां प्रकृतिनामुपशमादौपशमिकं सम्यक्तमित ।

सस्वार्थ गठ २-3

सकता है कि कषाय श्रोर विकारों के दबा देने पर जी श्रास्मा में निर्मलता या विमल रुचि उत्पन्न होती है, वह उपराम सम्यत्त्व है। यहाँ यह स्मरण रखने योग्य है कि विकार दबा देने से श्रिष्ठिक समय तक या चिर काल तक दबे नहीं रहते; कालान्तर में पुनः उद्बुद्ध हो जाते हैं, जिससे श्रास्मा की निर्मलता मिलनता के रूप में बदल जाती हैं।

क्षायिकसम्यस्व म्— अनन्तानुबन्धी की चार और दर्शन मोहनीय की मिध्यात्व, सम्यङ्मिध्यात्व तथा सम्यस्व इन सात प्रकृतियों के सर्वथा विनाश से जो निर्मल तस्व प्रतीति होती है, उसे लायिक सम्यस्व कहते हैं। अभिपाय यह कि प्रमुख विकारों के दूर करने पर जो निर्मल आत्मा की रुचि होती है, उसे लायिक सम्यस्त्र्शन कहा गया है। यह सम्यम्द्र्शन या आत्म-विश्वास प्रमुख विकारों के नाश से उत्पन्न होता है, इसलिये आत्म-साधन का बड़ा भारी कारण है। इसके उत्पन्न होते ही प्राणी कंचन और कामिनी की रुचि से दूर हट जाता है।

<sup>2---</sup>तत्रकषायवेदनीयस्य भेदा अनन्तानुबन्धिनः क्रोधमानमायाः क्रोभाश्चन्द्रारः दर्शः मोहस्य त्रयो भेदाः सभ्यन्तं, सम्यङ्मिध्यात्वमिति, ब्रासां सन्तानां प्रकृतिनां खायन्तक्षयात्क्षायिकं सभ्यन्त्वम् ।

<sup>-</sup>स० सि० पु० ९१

क्षायोपश्चमिक । सम्यत्त्व—श्रनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, लोभ, मिथ्यात्व, सम्यङ्मिथ्यात्व इन छः शकृतियों में किन्हीं के उपराम श्रीर किन्हीं के स्तय से तथा सम्यत्त्व प्रकृति के उदय से जो श्रात्मरुचि उत्पन्न होती है उसे सायोपश्मिक सम्यत्त्व कहते हैं।

श्रात्मा को शुद्ध चैतन्य स्वरूप, ज्ञाता, द्रष्टा समम्भता तथा श्रपने को समस्त संसार के पदार्थों से मिन्न समम्भ कर वैसा श्रद्धान करना निश्चय सम्यग्दर्शन है । संसार के पदार्थ श्रात्मा से भिन्न हैं, श्रात्मा का उनसे कोई सम्बन्ध नहीं श्रीर न उनका श्रात्मा से कोई सम्बन्ध है; क्योंकि वे पर हैं । ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्य के श्रातिरक्त श्रन्य पदार्थ जिनका प्रतिक्त् ग्रा श्रनुभव होता है, वे श्रात्मा से सर्वथा जुदे हैं । स्त्री, पुत्र, मित्र, धन वैभव एवं ऐरवर्य श्रादि पर पदार्थों में जो श्रपनत्व की प्रतीति हो रही है, वह मिथ्या है । जब तक प्राणी इन पर पदार्थों को श्रपना समम्भत

१---- प्रनन्तातुवंधीकषायचतुष्टयस्य मिथ्यात्वसम्यक् मिथ्यात्वयोश्चोदयक्षयाः स्मदुपरामाञ्च सम्यक्तस्य देशघातिस्पर्ककस्योदये तत्वार्थश्रद्धानं क्षायोः पक्षमिकं सम्यक्त्वम् ॥ ---स० सि० पृ० ६२

पहासक सम्बन्धन्य ॥ — स्व राज हु ८५ तासामेव केसांचिदुपशमात् अन्यासां च क्षयादुपजातं श्रद्धानं क्षायोपशमिकं ---विजयोदया ३ १

<sup>---ा</sup>वजयादया ३ १

२-परद्वव्यनतें भिन्न भाप में रुचि सम्यक्त भन्ना है।

<sup>-</sup>सहस्राका ३ प०२

रहता है, तभी तक उसे संसार में दु:ख श्रीर श्रशान्ति मेलनी पड़ती है; या जब उसे श्रपना वास्तविक स्वरूप ज्ञात हो जाता है तथा जिन पर पदार्थों के बीच वह रहता है, छनका सम्बन्ध भी मालूम हो जाता है तो वह श्रशान्ति से छुटकारा प्राप्त कर सकता है।

श्रात्म-रोोधक को श्रपनी आत्मा, उसकी सरावियों, सरावियों के निदान श्रीर उनके दूर करने के उपाय जब श्रवगत हो जाते हैं तथा श्रपने ज्ञान की सत्यता पर उसे दृढ़ श्रास्था हो जाती हैं तो निश्चय वह श्रपनी श्रात्मसिद्धि में सफल होता है। नियमसार में दु:खों से स्थायी छुटकारा पाने के लिये बताया गया हैं—

> एगो मे सस्सदो अप्या णाणदंसणलक्खणो । सेसा मे बाहिरा भावा सच्चे संजोगलक्खणा ॥

> > —नि० सा० गा० १०२

अर्थ — ज्ञान, दर्शन मय एक ऋविनाशी त्यारमा ही मेरा है। शुभाशुभ कर्मों के संयोग से उत्पन्न हुए शेष सभी पदार्थ बाह्य हैं — सुम्प से भिन्न हैं, मेरे नहीं हैं।

त्र्यात्मविकास का प्रधान साधन सम्यग्दर्शन हैं; सम्यक् श्रद्धा ही साधना की भूमिका तैयार करती है त्रातः प्रत्येक व्यक्ति को आस्मा का विश्वास कर परपदार्थों से वैराग्य प्राप्त करना चाहिये। सम्यग्ज्ञान — नय श्रीर प्रमाणों द्वारा जीवादि पदार्थों को यथार्थ जानना सम्यग्ज्ञान है। हद श्राहम विश्वास के श्रनन्तर ज्ञान में सम्यक्षना श्राह्म है। यो तो संसार के पदार्थों को कम या श्रिषक रूप में प्रत्येक व्यक्ति जानता है, पर उस ज्ञान का यथार्थ में श्राह्मविकास के लिये उपयोग कम ही व्यक्ति करते हैं। सम्यग्दर्शन के पश्चात् उत्पन्न हुआ ज्ञान श्राह्मविकास का कारण श्रवस्य होता है। स्व श्रीर पर का मेदिवज्ञान ही वस्तुतः सम्यग्ज्ञान है। इस सम्यग्ज्ञान की बड़ी भारी महिमा बतायी गयी है।

ज्ञान समान न ञ्चान ज्ञ्चात में सुखको कारन ।
इह परमामृत जन्म-जरा-मृत्यु रोग-निवारन ॥
कोटि जन्म तप तपे, ज्ञान बिन कमे फरें जे ।
ज्ञानी के छिन माहि, त्रिगृप्ति तैं सहज टरें ते ॥
मिनित्रत धार अनन्तवार ग्रीवक उपजायो ।
पै निज आतमज्ञान बिना सुख लेश न पायो ॥

--- बहढाला आ० ४ प० २-३

नयप्रमासिकक्लपूर्वको जीवाद्यर्थयाथान्यावगमः सम्यग्ज्ञानम् ।
 स् व् व् श्रः १ सू० १
 येन येन प्रकारेस जीवादयः पदार्थाव्यवस्थितास्तेन तेनावगमः
 सम्यग्ज्ञानम् ।

अर्थ — संसार में सम्यग्नान के समान और कोई सुख देनेवाला पदार्थ नहीं है। जन्म, जरा और मृत्यु इन रोगों को दूर करने के लिये ज्ञानरूपी अमृत ही महान् औषि है। ज्ञान के बिना जो कर्म करोड़ों जन्मों तक तपस्या करने पर नष्ट होते हैं, उन्हें ज्ञानी मन, बचन, काय को वश कर गुश्चियों द्वारा च्लागमर में ही नष्ट कर देता है। अनन्त बार नव शैवेयकों में पैदा होने पर भी आत्मज्ञान के बिना इस जीव को कुछ सुख नहीं मिला।

रुपया, पैना, कुटुम्बी, हाथी, घोड़े, मोटर, महल, मकान आदि कोई भी काम आनेवाला नहीं है; सब यहीं पड़े रह जायँगे। आत्मज्ञान ही कल्याण करनेवाला है। विषय-वासनारूपी आग को ज्ञानरूपी जल ही शान्त कर सकता है। क्योंकि स्व-पर मेर विज्ञान द्वारा यह जीव शुद्ध आत्मस्वरूप का अनुभव कर सकता है।

निश्चय सम्यम्ज्ञान अपने आत्मस्वरूप को जानना ही है। जिसने आत्मा को जान लिया उसने सबको जान लिया; जो आत्मा को नहीं जानता है वह सब कुछ जानता हुआ भी अज्ञानी है। इसी दृष्टिकोण को लेकर स्याद्वादमंजरी में कहा गया है—

ऐको मानः सर्वथा येन दृष्टः सर्वे माना सर्वथा तेन दृष्टाः। सर्वे मनाः सर्वथा येन दृष्टाः, एको मनः सर्वथा तेन दृष्टः॥ अर्थ — जिसने आत्मा को सब दृष्टिकोगों से जान लिया है, उसने सब पदार्थों को सब प्रकार से ज्ञात कर लिया है। जिसने सब प्रकार से सब भावों को देखा है वही आत्मा को अच्छी तरह जानता है। अतः निश्चय सम्यन्ज्ञान द्वारा अपने आत्मस्वरूप को अच्छी तरह जाना जा सकता है।

सम्यग्दर्शन श्रौर सम्यग्ज्ञान सहित वत, गुप्ति, समिति श्रादि का श्रनुष्ठान करना. उत्तम ल्मादि दस घर्मों का पालन करना, मूलगुरा श्रौर उत्तर गुर्गों का धारण करना सम्यक् चारित्र है। श्रभवा विषय, कषाय, वासना, हिंसा, भूठ, चोरी, कुरील श्रौर परिमहरूप कियाश्रों से निवृत्ति करना सम्यक् चारित्र हैं। चारित्र वस्तुत: श्रात्मस्वरूप है, यह कषाय श्रौर वासनाश्रों से सर्वशा रहित है। मोह, च्लोभ से रहित जीव की जो निर्विकाररूप प्रवृत्ति होती है, जिससे जीव में साम्यभाव की उत्पत्ति होती है, चारित्र

१--पंचाचारादिरूपं दगवगमयुतं सच्चरित्रं च भाक्तमित्यादि

<sup>—</sup>ऋ० क० मा० श्लो० १३

<sup>---</sup>द्र० सं० गा० ४४

साम्यं तु दर्शन-चारित्रमोहनीयोदयापादितसमस्तमोहक्षोभा-भावादत्यन्त निर्विकारो जीवस्य परियामः ।

<sup>---</sup>प्रवचनसार टी० ७

है। प्रत्येक व्यक्ति अपने चारित्र के बल से ही अपना सुधार या बिगाड़ करता है, अपतः मन, बचन और काय की प्रवृत्ति को सदा अच्छे रूप में रखना आवश्यक है। मन से किसी का बुरा नहीं सोचना, बचन से किसी को बुरा नहीं कहना तथा शरीर से कोई बुरा कार्य नहीं करना सदाचार है।

विषय-तृष्णा श्रौर श्रहंकार की भावना मनुष्य को सम्यक् श्राचरण करने से रोकती हैं। विषय-तृष्णा की पूर्ति के लिये ही व्यक्ति प्रतिदिन श्रन्याय, श्रस्याचार, बलात्कार, चोरी, बेईमानी, हिंसा श्रादि पापें को करता हैं। तृष्णा को शान्त करने के लिये वह स्वयं श्रशान्त हो जाता है तथा भयंकर से भयंकर पाप कर डालता है। श्रतः विषय निवृत्तिरूप चारित्र को धारण करना परम श्रावश्यक है। गुराभद्राचार्य ने तृष्णा का बड़ा सुन्दर वर्णन किया है—

> आशागर्तः प्रतिप्राणि यस्मन् विश्वमणूपमम् । तिरुक्तयद् कियदायाति वृथा वै विषयेर्षिता ॥

अर्थ-भत्येक प्राम्मी का त्राशास्त्रपी गड्डा इतना विशाल है कि उसके सामने समस्त विश्व का वैभव भी त्रमुमु के तुल्य है। इस स्थिति में यदि संसार की सम्पत्ति का बटवारा किया जाय तो प्रत्येक प्राम्मी के हिस्से में कितनो त्रायमी ? त्रातः विषय-तृष्णा व्यर्थ है। स्तत्रय ही सच्ची शान्ति देनेवाला है, यही सच्चा सुखदायक है। मिगे षड्द्रव्यमनस्तिकाय मेनिपैदं तत्ववेळ मनं। बुगलोंवत्तु पदार्थमं तिळिदोडं तत्रात्मनी मेथ्य दं॥ दुगिंदं वेरोडलेन चेतनमे जीवं चेतनं झानरू। पिडिगायेंद्रिदिर्दने सुस्वियला ! रत्नाकराधीश्वरा ॥३॥ हे स्लाकराधीश्वर !

जीन, पुद्रगल, धर्म, अधर्म, आकाश, और काल ये छः दृश्य हैं। जीवास्तिकाय, पुद्रगलास्तिकाय, धर्मस्तिकाय, अप्रमास्तिकाय, और आकाशास्तिकाय, पुद्रगलास्तिकाय, धर्मस्तिकाय, अप्रमास्तिकाय, और आकाशास्तिकाय, ये पाँच अस्तिकाय हैं। जीवतत्त्व, अजीवतत्त्व, आश्रवतत्त्व, बंधतत्त्व, संवरतत्त्व, निर्जरातत्त्व, और मोक्षतत्त्व, ये सात तत्त्व हैं। इन मं पुष्य और पाप के मिलने से नौ पदार्थ बन जाते हैं। इन सभी वातों को भलीमाँति जानकर जो श्रद्धा करता है तथा श्रपनी आत्मा को शरीर से प्रथक् सममता है वही अपना कस्याया करता है। शरीर श्रचेतन है, जीव चैतन्य और शान स्वरूप। जो मनुष्य ऐसा जानता है वही सुखी रह सकता है, अर्थात इस भेद का जाता ही सुखी होता है।।।।

विवेचन — पाँच ऋस्तिकाय, छःद्रव्य, सात तत्त्व ऋौर नौ पदार्थों का जो श्रद्धान करता है, वही सम्यग्दृष्टि श्रावक होता है। जैनागम में जीव, पुद्गल, धर्म, श्रधमं, श्राकाश, काल इन द्रव्यों के समूह का नाम लोक बतलाया है। ये द्रव्य स्वभाव सिद्ध, श्रानादिनिधन, त्रिलोक के कारण हैं। द्रव्य की परिभाण "गुण-पर्ययवत् द्रव्यम्" श्रर्थात् जिसमें गुण श्रीर पर्याय हों वह द्रव्य है,

इस रूप में बतायां गयां है। प्रत्येक द्रव्य का स्वभाव परिग्णमनशील है तथा द्रव्य में परिग्णाम—पर्याय उत्पन्न करने की जो शक्ति है वही गुण श्रीर गुण से उत्पन्न श्रवस्था पर्याय कहलाती है। गुण कारण है श्रीर पर्याय कार्य है। प्रत्येक द्रव्य में शक्तिरूप श्रवन्तगुण हैं तथा प्रत्येक गुण के भिन्न भिन्न समयों में होनेवाले त्रैकालिक पर्याय श्रवन्त हैं। द्रव्य स्वभाव का परित्याग न करता हुआ उत्पत्ति, विनाश श्रीर धौव्य से युक्त है। जैन-दर्शन में द्रव्य को कूटस्थ नित्य या निरन्वय विनाशी नहीं माना गया है, बल्कि परिग्णमनशील उत्पत्ति, विनाश श्रीर धौव्यात्मक माना गया है। जीव, पुद्गल श्रादि छः द्रव्यों से प्रथक् संसार में कोई वस्तु नहीं है, जितने भी जह, चेतनात्मक पदार्थ दिखलायी पड़ते हैं, वे सब इन्हीं द्रव्यों के श्रवनर्गत हैं।

जिस प्रकार श्रान्य दर्शनों में द्रव्य श्रीर गुए। दो स्वतंत्र पदार्थ माने गये हैं, उस प्रकार जैन दर्शन में नहीं। जैन दर्शन में गुए। श्रीर गुए।विकार—पर्याय इन दोनों के समुदाय का नाम इव्य बताया है। कुन्दकुन्दाचार्य ने गुए। श्रीर पर्यायों के श्राश्रय का नाम ही द्रव्य बतलाया है

> दव्वं सल्लक्साणियं उप्पादव्यधुनत्तसंजुत्तं । गणपञ्जयासयं वा जं तं भण्णाति सव्यण्हं ॥

## उप्पत्तीवविणासो दब्बस्स य णित्थ अत्थि सन्भावो । विगमुप्पादधुवत्तं करोंति तस्सेव पज्जाया ॥

प्रा० सा० गा० ३०–३३

अर्थ — द्रव्य का लक्ष्म सत् या उत्पाद, व्यय ध्रीव्यात्मक ध्रथवा गुण छीर पर्यायों का ध्राश्रयात्मक वताया गया है। द्रव्य की न उत्पत्ति होती है श्रीर न विनाश, वह तो सत्त्वरूप है; पर उसकी पर्यायों सदा उत्पत्ति, विनाश ध्रीव्यात्मक हैं। श्रर्थात् द्रव्य न उत्पन्न होता है श्रीर न नष्ट, किन्तु उसकी पर्यायें उत्पन्न श्रीर विनाश होती रहती हैं। इसीलिये द्रव्य को नित्यानित्यात्मक माना गया है।

जीव — आत्मा स्वतंत्र द्रव्य है, श्रनन्त है, श्रमूर्त है, ज्ञान-दर्शनवाला है, चैतन्य है, ज्ञानादि पर्यायों का कर्ता है, कर्मफल भोक्ता है, स्वयं प्रभु है। यह जाव श्रपने शरीर के प्रमाण है। कुन्दकुन्दाचार्य ने जीव द्रव्य का स्वरूप बतलाते हुए लिखा है —

अरसमरूवमगंधं अव्वत्तं चेदणागुणमसद्दं ।

जाय अलिंगग्गहणं जीवमणिहिंडसंठाणं।।—प्रा० सा० २,८० अर्थे—जिसमें रूप, रस, गन्ध न हों, तथा इन गुगों के न

रहने से जो श्रव्यक्त है, शब्दरूप भी नहीं है, किसी भौतिक चिन्ह से भी जिसे कोई नहीं जान सकता है, जिसका न कोई निर्दिष्ट श्राकार है उस चैतन्य गुरा विशिष्ट द्रव्य को जीव कहते हैं । व्यवहार नय से इन्द्रिय, बल, श्रायु श्रीर श्रासोच्छवास इन चार प्रार्गो द्वारा जो जीता है, पहले जिया था ऋौर ऋागे जीवेगा उसे जीव द्रव्य कहते हैं। निश्चय नय से जिसमें चेतना पायी जाय वह जीव है। जीव द्रव्य के शुद्ध ऋौर ऋशुद्ध या भव्य श्रीर श्रभव्य ये दो मेद हैं! जीव द्रव्य के साथ जब तक कर्म-रूपी बीज का सम्बन्ध है तब तक भवाङ्कर उत्पन्न होता रहता है श्रीर जन्म-मरण श्रादि नाना रूप से विभाव परिणामन होता रहता है । यही जीव की अशुद्ध अवस्था है। इस अवस्था को दूर करने के लिये जीव संयम, गुप्ति, समिति चरित्र श्रादि का पालन करता है तथा संवर त्र्यौर निर्जरा द्वारा घातिया कर्मी का चीएा करके **राद्धावस्था पाप्त करता है।** यह त्र्यवस्था मी जीव की विल्कल शुद्ध नहीं है, क्योंकि अधातिया कर्म अभी शेष हैं। अतः पूर्ण शुद्ध त्र्यवस्था मोत्त होने पर होती है। त्रशुद्ध जीव संसारी श्रीर शद्ध जीव मुक्त कहलाता है।

जैन-दर्शन में प्रत्येक जीव की सत्ता स्वतंत्ररूप से मानी गयी है, ऋतः यहाँ जीवों की ऋनेकता है।

पुद्रलद्रव्य — ''स्परीसगन्धवर्णवन्तः पुद्गताः' अर्थात् जिसमे रूप, रस, गन्ध और स्परी ये चार गुरा पाये जायँ उसे

दो या ऋधि क परमागुष्त्रों के बन्ध से जो द्रव्य तैयार होता है, उसे स्कन्ध कहते हैं। स्कन्ध द्रव्य के आगम में तेईस मेद बताये गये हैं। पुद्गल द्रव्य की पर्यायें निम्न बतायी गयी हैं—

सही बंधी सुहुमी थूली संठाण भेद तमछाया।

उज्जोदादवसिहया पुगगलदव्यस्स पज्जाया ॥—द्रव्य सं० गा० १६

अर्थ---शब्द, बन्ध, स्ट्मता, स्थूलता, श्राकार, खगड, श्रन्ध-कार, खाया, चाँदनी श्रीर धप ये सब पुद्राल दृश्य की पर्यायें हैं।

प्रकारान्तर से पदल के छः भेद हैं——बादरबादर, बादर. बादरसूचम. सूचमबादर, सूचम श्रीर सूचमसूचम । जिसे तोड़ा-फोड़ा जा सके तथा दूसरी जगह ले जा सकें उसे बादरबादर स्कन्ध कहते हैं; जैसे पृथ्वी, काष्ठ, पाषामा त्रादि । जिसे तोड़ा-फोड़ा न जा सके, पर श्रन्यत्र ले जा सकें उस स्कन्ध को बादर कहते हैं. जैसे जल. तैल श्रादि। जिस स्कन्ध का तोडुना, फोडुना या श्रन्यत्र लेजाना न हो सके, पर नेत्रों से देखने योग्य हो उसको बादरसूच्म कहते हैं: जैसे छाया, श्रातप, चॉदनी श्रादि। नेत्र को छोड़कर शेष चार इन्द्रियों के विषय भूत पुद्गल स्कन्ध को सूच्म-स्थूल कहते हैं; जैसे शब्द, रस, गन्ध ऋ।दि। जिसका किसी इन्द्रिय के द्वारा प्रहण् न हो सके उसको सुद्दम कहते हैं, जैसे कर्म । जो स्कन्ध रूप नहीं हैं ऐसे ऋविभागी पुदुगल परमागुत्रों को सूच्म-सूच्म कहते हैं। इस प्रकार भाषा, मन, शरीर, कर्म आदि भी पदगल के अन्तर्गत हैं।

धर्म द्रव्य – — इसका अर्थ पुगय नहीं है, किन्तु यह एक स्वत-न्त्र द्रव्य है, जो जीव और पुद्गलों के चलने में सहायक होता है। ह्रहों द्रव्यों में कियावान् जीव और पुद्गल हैं, रोष चार द्रव्य निष्क्रिय हैं, इनमें हलन-चलन् नहीं होता है। यह द्रव्य गमन करते हुए जीव और पुद्गलों को सहायक होता है, पेरिशा करके नहीं चलाता। यह त्रमूर्तिक द्रव्य समस्त लोकाकाश में व्याप्त है यद्यपि चलने की शक्ति द्रव्यों में वर्त्तमान है, पर बिना धर्म द्रव्य की सहायता के गमन किया नहीं हो सकती है।

अधर्म द्रव्य—इसका द्रार्थ भी पाप नहीं है. किन्तु यह भी एक स्वतन्त्र द्रम्पूर्तिक द्रव्य है। यह ठहरते हुए जीव श्रीर पुद्ग्गलों को ठहरने में सहायक होता है। यह भी भेरणा कर किसी को नहीं ठहराता, पर ठहरते हुए जीव श्रीर पुद्गलों को सहायता देता है। इसकी सहायता के बिना जीव, पुद्गलों की स्थिति नहीं हो सकती है। बलपूर्वक भेरणा कर यह किसीको नहीं ठहराता है, इसका श्रस्तित्व समस्त लोक में वर्तमान है।

अकाश द्रव्य — जो सभी द्रव्यों को ख्रवकाश देता है, उसे ख्राकाश कहते हैं। यह अमृत्तिक और सर्व व्यापी है। आकाश के दो मेद हैं — लोकाकाश और ख्रलोकाकाश। सर्वव्यापी आकाश के बोच में लोकाकाश है, यह ख्रकृतिम, ख्रनादि-निधन है और इसके चारों ओर सर्वव्यापी ख्रलोकाकाश है। लोकाकाश में छहों द्रव्य पाये जाते हैं और ख्रलोकाकाश में केवल ख्राकाश ही आकाश के इस विभाजन का कारण धर्म और ख्रधमें द्रव्य हैं। इन दोनों के कारण ही जीव और पुद्गल लोकाकाश की मर्यादा से बाहर नहीं जाते।

काल— नक्तुश्रों की हालत बदलने में सहायक काल द्रव्य होता है। यद्यपि जैन दर्शन के श्रमुसार सभी द्रव्यों में पर्याय बदलने की शक्ति वर्त्तमान है, फिर भी काल द्रव्य की सहायता के बिना परिवर्त्तन नहीं हो सकता है। यह परिग्मनशील पदार्थों के परिवर्त्तन में सहायक होता है। काल के दो भेद हैं — निश्चय काल श्रीर व्यवहार काल।

लोकाकाश के मत्येक भदेश पर जुदे-जुदे कालाग्रुपिथत हैं, ये रस्तों की राशि के समान श्रालग-श्रालग हैं, इन कालाग्रुश्रों को ही निश्चय काल कहते हैं, तथा इन कालाग्रुश्रों के निमित्त से ही प्रति लग्ग परिग्मन होता रहता है। श्राचार्य नेमिचन्द सिद्धान्त-चक्रवर्ती ने निश्चयकाल को सिद्ध करते हुए लिखा है—

कालोविय ववएसो सन्भावपरुवओ हवदि णिचो । उप्पाणाप्पद्वंसी अवरो दीहंतर द्वर्क् ॥—गो॰ जी॰ गा॰ ५७९

अर्थ——काल यह संज्ञा मुख्यकाल की बोधक है, क्योंकि बिना मुख्य के गौगा अथवा व्यवहार की प्रवृत्ति नहीं हो सकती। यह मुख्यकाल द्रव्यार्थिक नय की अपेक्ता नित्य हैं तथा पर्यायार्थिक नय की अपेक्ता उत्पन्नध्वंसी है। व्यवहार काल वर्तमान की उपेक्ता उत्पन्नध्वंसी है और भृत भविष्यत् की अपेक्ता दीर्घोन्तरस्थायी है। समय, श्रावली, श्वासोच््वास, स्तोक, घटी, प्रहर, दिन, रात सप्ताह, पक्त, मार, वर्ष श्रौर युग श्रादि को व्यवहार काल कहते हैं। व्यवहार काल की उत्पत्ति सौर-जगत से होती है श्रतः व्यवहार काल का व्यवहार मनुष्य त्तेत्र—ढाई द्वीप में ही होता है। क्योंकि मनुष्य त्तेत्र मैं ही ज्योतिषी देवों का गमन होता है, मनुष्य त्तेत्र के बाहर ज्योतिषी देव स्थिर हैं।

उपर्युक्त छः द्रव्यों में से जीव, पुद्गल, धर्म, श्रधम श्रीर श्राकाश ये पाँच द्रव्य श्रस्तिकाय हैं; काल को श्रस्तिकाय नहीं गाना जाता है। क्योंकि श्रागम में बहुप्रदेशी द्रव्य को श्रस्तिकाय बताया गया है। काल के श्रग्रा श्रसंस्थात होने पर भी परस्पर में श्रवद्ध हैं। जिस प्रकार श्राकाश के प्रदेश एकत्र सम्बद्ध श्रीर श्रस्तर हैं या पुद्गल के प्रदेश कभी मिलते हैं श्रीर कभी विश्रुइते हैं, उस प्रकार काल द्रव्य के प्रदेश नहीं हैं। वे सदा स्तराशि के समान एकत्र रहते हुए भी श्रवद्ध रहते हैं। इसीलिये काल को श्रस्तिकाय नहीं माना जाता।

तत्त्व सात बताये गये हैं। इन सातों में जीव श्रीर श्रजीव दो मुख्य हैं, क्योंकि इन्हीं दोनों के संयोग से संसार चलता है। जीव के साथ श्रजीव—जड़ पौद्गलिक क्षमीं का सम्बन्ध श्रनादिकाल से चला श्रा रहा है। जीव की प्रत्येक किया श्रीर उसके प्रत्येक विचार का प्रभाव स्वतः श्रापने ऊपर पड़ने के साथ कर्म वर्गगाश्रों — बाह्य भौतिक पदार्थों पर जो त्र्याकाश में सर्वत्र ब्याप्त हैं, पड़ता है जिससे कर्म रूप परमाग्रु श्रापनी भावनाश्रों के श्रमुसार खिंच त्र्याते हैं त्रौर श्रात्मा के साथ सम्बद्ध हो जाते हैं।

श्राचार्य श्रमृतचन्द्र सूरि ने इस कर्मबन्ध की प्रक्रिया का बड़े सुन्दर ढंग से वर्णन किया है—

> जीवक्रतं परिणामं निभित्तमात्रं प्रपद्य पुनरन्ये । स्वयमेव परिणमन्तेऽत्र पुद्गलाः कर्मभावेन ॥ परिणममानस्य नितरिचदारमकैः स्वयमपि स्वकैर्मवैः । भयति हि निामित्तमात्रं पौद्गलिकं कर्म तस्यापि ॥

अर्थ--जीव के द्वारा किये गये राग, द्वेष, मोहरूप परिग्रामों को निमित्त पाकर पुद्गल परमाग्रा स्वतः कर्मरूप से परिग्रत हो जाते हैं। जीव अपने चैतन्य रूप भावों से स्वतः परिग्रत होता है, पुद्गल कर्म तो निमित्तमात्र हैं। जीव और पुद्गल परस्पर एक दूसरे के परिग्रमन में निमित्त होते हैं। अभिप्राय यह है कि अनादि कालीन कर्म परम्परा के निमित्त से आत्मा में राग-द्वेष की प्रवृत्ति होती है, जिससे मन, बचन और काय में अद्भुत हलन-चलन होता है, तथा राग द्वेष रूप प्रवृत्ति के परिमाण और गुग्रा

के अनुसार पुद्गल द्रव्य में परिगामन होता है श्रीर वह श्राहमा के कार्मागा—वासनामय स्ट्म कर्म शरीर में श्राकर मिल जाता है। इस प्रकार कर्मों से रागादि भाव श्रीर रागादि भावों से कर्मों की उत्पत्ति होती है।

सारांश यह है कि राग-द्वेष, मोह, विकार, वासना श्रादि का पुद्रगल कर्मबन्ध की धारा के साथ बीजबृच्च की सन्तति के समान श्रनादि सम्बन्ध चला श्रा रहा है तथा जब तक इस कर्म सन्तान को तोड़ने का जीव प्रयत्न न करेगा यह सम्बन्ध चलता ही चला जायगा । क्योंकि पूर्वबद्ध कर्म के उदय से राग द्वेष. मोह. श्रादि विकार उत्पन्न होते हैं, इनमें श्रासक्ति या लगन हो जाने से नवीन कर्म बन्धते हैं। जो जीव अपने पुरुषार्थ द्वारा विकारों के जन्मन होने पर श्रासक्त नहीं होता श्रथवा विकारों को ही उत्पन्न करने वाले कर्म को उदय में आने के पहले ही नष्ट कर देता है. त्रवश्य बूट जाता है। पर जो कुछ भी पुरुषार्थ नहीं करता, कर्म के फन्दे में पड़कर उसके फल को सहता रहता है, वह श्रपना उद्धार नहीं कर सकता। कमों के उदय से विकारों का उत्पन्न होना स्वाभाविक है, पर पुरुषार्थी व्यक्ति उन विकारों के वरा में नहीं होता, तथा उन्हें श्रपना विभाव रूप परिगामन समभ्र कर भिन्न समभ्तता है।

कोई कोई अबुद्ध साधक विकारों को उत्पन्न करनेवाले कर्मी को ही नष्ट कर देते हैं, पर यह काम सबक लिये संमव नहीं। इतना पुरुषार्थ तो गृहस्थ और स्थागो प्रत्येक व्यक्ति ही कर सकता है कि विकारों के उत्पन्न होने पर उनके आयोग नही और पररूप समक्त कर उनकी अबहेलना कर दे। कविवर दौलतराम ने राग और विराग का सुन्दर वर्णन किया है, उन्होंने समकाया है कि राग के कारण ही संसार के भोग विलास सुन्दर प्रतीत होते हैं, जब पाणी उन्हें अपने से मिन्न समक्त लेते हैं, तो उसे वे भोग विलास भयंकर विषेत्र साँप के समान प्रतीत होने लगते हैं।

राग उदै भोग-भाव लागत सुहावने से,

विना राग ऐसे लागें जैसे नागकारे हैं ! राग ही सौ पाग रहें तन म सदीव जीव,

राग गये आवत गिलानि होत न्यारे हैं । राग सौं जगत रीति झठी सब सांच जाने.

रांग मिटे सूक्षत असार खेल सारे हैं। रांगी विन रांगी के विचार में बडों ही भेद.

जैसे भटा पथ्य काहु काहु को वयारे हैं।

अर्थ--मोह के उदय से यह जीव भोग विलास से प्रेम करता है, उसे भोग विलास श्रच्छे लगते हैं। राग रहित जीव की ये भोग विलास काले साँप के समान भयंकर प्रतीत होते हैं। राग के कारण यह जीव शरीर हो हां सब कुछ समभता है, किन्तु राग के नष्ट होने पर शरीर से म्लानि हो जाती है तथा शरीर को आत्मा से भिन्न समभत्ने लगता है जिससे पाप, अरुयाचार श्रीर अनीति श्रादि कार्य करना बिल्कुल बन्द कर देता है। राग के कारण ही यह जीव दुनिया के भूठे नाते, रिश्ते और रीति रिवाजों को सत्य मानता है, पर राग के दूर होने पर दुनिया का खेल श्रांखों के सामने प्रत्यन्त दिखलायी पड़ने लगता है। रागी (मोही) विरागी (निर्मोही) के विचार में बड़ा मारी श्रन्तर है; मंटा (बैगन) किसी को श्रपथ्य।

श्रतएव जीव तत्त्व श्रौर श्रजीवतत्त्व के स्वरूप श्रौर उसके सम्बन्ध को जानकर प्रत्येक भव्य को श्रपनी श्रात्मा का कल्याण करने की श्रोर प्रवृत्त होना चाहिये। श्रागे के तत्त्वों में श्रास्रव श्रौर बन्ध तत्त्व संसार के कारण हैं तथा संवर श्रौर निर्जर। मोत्त के।

आसव—कर्मों के द्याने के द्वार को श्वासव कहते हैं। श्रात्मा में मन, वचन त्रौर शरीर की क्रिया द्वारा स्पन्दन होता है, जिससे कर्म परमाग्रु त्राते हैं, इस त्राने का नाम ही त्रास्नव है। त्रथवा मिथ्यात्व, श्रविरति, प्रमाद, कषाय श्रौर योग इन बन्ध के कारगों को आस्रव कहते हैं। आस्रव के मूल दो मेद हैं— भावास्रव और द्रव्यास्रव । जिन भावों द्वारा कमें का आस्रव होता है उन्हें भावास्रव और जो कर्म आते हैं उन्हें द्रव्यास्रव कहते हैं। कमों का आगा और उनका आस्म प्रदेशों तक पहुँचना द्रव्यास्रव है। भावास्रव के ५७ मेद हैं—५ मिथ्यास्व १२ अवि-रति १५ प्रमाद २५ कषाय ।

मिश्यादृष्टि जीव अपने आत्मस्वरूप को मूल कर शरीर अर्धि परदृत्यों में श्रात्मबुद्धि करता है, जिसमे उसके समस्त विचार और कियाएँ शरीराश्रित होती हैं। वह स्वपर विवेक से रहित होकर लोक मूहताओं को धर्म समस्ता है। वासना और कषायों को पूर्ण करने के लिये अपने जीवन को ज्यर्थ खो देता है। ज्ञान, शरीर, बल, बैभव, आदि का धमंड कर मदोन्मत्त हो जाता है, जिससे इस मिध्यादृष्टि जीव के संक्लेशमय परिणामों के रहने के कारण अशुभ आस्रव होता है। प्रत्येक आत्मकल्याण के इच्छुक जीव को इस मिध्यात्व अवस्था का त्याग करना आवस्यक है। मिध्यात्व के लगे रहने से जीव शराबी के समान आत्मकल्याण से विमुख रहता है। अत्युव आत्मतत्त्व की दृढ़ अद्धा करने पर ही जीव कल्याणकारी रास्ते पर आगे कदम बढ़ा सकता है।

श्रवती सम्यग्दिष्ट श्रावक श्रात्मविश्वास के उत्पन्न हो जाने पर भी श्रसंयम, कषाय, प्रमाद, योग के कारण कर्मों का श्रगुभ श्राप्तव मिथ्याद्दष्टि की श्रपेत्ता कुछ कम करता है। ब्रती जीव प्रमाद श्रीर कषायों के रहने पर श्रवती की श्रपेता कम श्रगुभ श्राप्तव करता है। श्रात्मा के शान्त श्रीर निर्वकारी स्वरूप की श्राप्तन श्रीर विकारी कोध, मान, मत्या, एवं लोभ कषायें हो बनाती है। कषाय से युक्त श्राप्तव संसार का कारण होता है। प्रमाद एवं कषायों के दूर हो जाने पर योग के निभित्त से होनेवाला श्राप्तव श्रीर भी कम होता चला। जाता है। श्राप्तव --क्रमों के श्राने की दुःल का कारण बताया है।

बन्ध—दो पदार्थों के मिलने या विशिष्ट सम्बद्ध होने को बन्ध कहते हैं। बन्ध दो प्रकार का होता है—भावबन्ध श्रोर द्वव्यवन्ध। जिन राग-द्वेष श्रादि विभावों से कर्म-वर्गणाश्रों का बन्ध होता है, उन्हें भाव बन्ध श्रोर जो कर्म वर्गणाएँ श्रास्म प्रदेशों के साथ मिलती हैं, उन्हें द्वव्यवन्ध कहते हैं। कर्म-वर्गणाश्रों के मिलने से श्रास्मा के परिग्णमन में विलक्षणता श्रा जाती है तथा श्रास्मा के संयोग से कर्म स्कन्धों का कार्य भी विलक्षण हो जाता है। कर्म श्रास्मा से मिल जाते हैं, पर उनका तादात्म्य सबन्ध नहीं होता। दोनों—जीव श्रोर प्रदुगल का स्वभाव भिन्न-

भिन्न है। जीव का स्वभाव चेतन है, श्रौर पुद्गत का स्वभाव श्रचेतन, श्रतः ये दोनों अपने श्रपने स्वभाव में स्थित रहते हुए भी परस्पर में मिल जाते हैं।

बन्ध चार प्रकार का माना गया है प्रकृतिबन्ध, प्रदेशबन्ध, स्थितिबन्ध श्रनुमागबन्ध । प्रकृतिबन्ध स्वमाव को कहते हैं, जैसे नीम की पक्षति कड़्रवी और गुड़ की मोठी होती है उसी प्रकार बन्ध को प्राप्त हुई कार्माण वर्मगाओं में जो ज्ञान को रोकने, दर्शन को त्रावरण करने, मोह को उत्पन्न करने, सुख-द:ख देने श्रादि का स्वभाव पड़ता है इसका नाम प्रकृतिबन्ध है। अभिपाय वह है कि आयी हुई कार्माण वर्गणाएँ यदि किसी के ज्ञान में बाधा डालने की किया से ऋायी हैं तो ज्ञानावर्गा का स्वभाव: दर्शन में बाबा डालने की किया से त्रायी हैं तो दर्शनावरण का स्वभाव, सुख, दुख में बाधा डालने की किया से आयी हैं तो आता, श्रसाता वेदनीय का स्वाभाव पड़ेगा। इसी प्रकार श्रागे-अपने भी कर्मों के सम्बन्ध में समभ्तना चाहिये। आत्मा के अदेशों के साथ कार्माण वर्गणात्रों का मिलना अर्थात् एकद्मेत्रावगाही होना प्रदेशवन्य है। स्वभाव पड़ जाने पर त्रामुक समय तक बह आप्रांसा के साथ रहेगा, इस प्रकार की काल मर्यादा का बनना क्षितिबन्ध है। फल देने कीशक्ति का पड़ना अनुमागबन्ध है।

संवर—— आसव का रोकना संवर है। आसव मन, वचन आरे काय से होता है अतः मूलतः मन, वचन तथा काय की प्रवृत्ति को रोकना संवर है। चलना, फिरना, बोलना, आहार करना, मल-मूत्र विसर्जन करना आदि कियाएँ नहीं रुक सकती हैं इसलिये मन, वचन, और शरीर की उद्द्युड प्रवृत्तियों को रोकना संवर है। संवर के गुप्ति के साथ समिति, धर्म, अनुप्रेत्ता, परीषहजय और चारित्र भी हेतु बताये गये हैं। यह संवर मोत्त का कारण है।

निर्जरा---कमों का महना निर्जरा है। इसके दो मेद हैं, सिवपाक और श्रविपाक। स्वामाविक कम से अतिल्लाण कमों का श्रपना फल देकर मह जाना सिवपाक और तप श्रादि साधनों के द्वारा कमों को बलात् उदयमें लाकर बिना फल दिये महा देना श्रावेशक निर्जरा होती है। सिवपाक निर्जरा हर ल्लाण अत्येक संसारी जीव के होती रहती है तथा नूतन कमें भी बन्धते रहते हैं, पर श्रविपाक निर्जरा कमें नाश में सहायक होती है। क्योंकि संवर द्वारा नवीन कमों का श्राना रुक जाने पर पूर्वबद्ध कमों की निर्जरा हो जाने से कमशः मोल की शाप्ति होती है।

मोक्ष —समस्त कर्मीं का खूट जाना मोक्त है। ज्ञानावर-ग्रीय, दर्शनावरग्रीय, ऋन्तराय श्रीर मोहनीय इन चार पातिया कर्मों के नाश होने पर जीवन मुक्त अवस्था — अर्हत अवस्था की प्राप्ते होती है। यह जीव कर्मों के कारण ही पराधोन रहता है, जब कम अलग हो जाते हैं तो इसके अपने ज्ञान, दशन, सुख और बार्य पुष् मकट हो जाते हैं। जीवन मुक्त अवस्था में कर्मों के अपना के कारण आहार प्रहण करना और मज-मून का त्याग करना भी बन्द हो जाता है, कैवल्य पासि हो जाने से सभी पदार्थों का ज्ञान प्राप्त हो जाता है। पश्चात् शेष चार कर्म आह्य, नाम, गोंच और वेदनीय के नाश हो जाने से मोज्ञ की पासि होती है।

इस प्रकार द्रव्य, तत्त्व और पदार्थी के स्वरूप परिज्ञान द्वारा प्रत्येक व्यक्ति को अपना आस्मिक विकास फरना चाहिये। तत्त्वों के स्वरूप को समम्मे बिना हेयोपादेय रूप प्रवृत्ति नहीं हो सकती है। श्रतः चैतन्य, ज्ञान, श्रानन्द रूप आस्मतत्त्व की प्राप्ति के लिये सबेदा प्रयत्न करना चाहिये।

श्चरिविदी ज्ञिसलक्कुमात्मिनस्वं देहंबोली करगेतां। गुरियागं शिलेयोळ्सुवर्णं मरलोळ्सोरभ्यमा ज्ञीरदोळ्॥ नस्र नेयुकाष्ट्दोळिम यिर्पतेरिदिदी मेयोळोंदिर्पनें— दरिदभ्यासिसे करगुमेंदरूपिदै! रत्नाकराधीश्वरा॥॥॥ हे स्वाकसधीश्वर!

आत्मा की स्थिति को ज्ञान के द्वारा देख सकते हैं। जिस प्रकार स्थृत शरीर इन चर्म चक्षुओं को गोचर है उस प्रकार आत्मा गोचर नहीं है।

#### रत्नाकर शतक

स्थूल के पीछे वह सुक्ष्म शक्ति उस प्रकार विद्यमान है जिस प्रकार पत्थर में सोना, पुष्प में पराग, दूध में सुगन्ध तथा वी ग्रीर लकड़ी में श्राग । शरीर के श्वन्दर श्राप्ता की स्थिति को इस प्रकार जानकर श्राभ्यास करने से इसकी प्रतीति होगी। श्रापने ऐसा कहा ॥४॥

विवेचन---आत्मा शरीर से भिन्न है, यह अमूर्तिक, सूदम, ज्ञान, दर्शन, श्रादि चैतन्य गुणों का धारी है। श्राह्मणी होने के कारण आँखों से इसका दर्शन नहीं हो सकता है। स्थूल शरीर ही हमें आँखों से दिखलायी पड़ता है, किन्तु इस शरीर के मीतर रहनेवाला आत्मा अनुभव से ही जाना जा सकता है, आँखों उसे नहीं देख सकतीं। कविवर बनारसीदास ने नाटक समयसार में आत्मा के चैतन्यमय स्वह्मण का विश्लेषण करते हुए बताया है—

जो अपनी दुति आपु विराजत है परधान पदारथ नामी । चेतन अंक सदा निकलंक, महासुखसागर को विसरामी ॥ जीव अजीव जिते जगमें, तिनको गुन ग्यायकअतरजामी ॥ सो शिवरूप यसै शिवनायक, ताहि विलोकन में शिवगीमी ।

अथित्— जो आतमा अपने ज्ञान, दर्शनरूप चैतन्य स्वभाव के कारण स्वयं शोभित हो रहा है वही प्रधान है। यह सदा कर्ममल से रहित, चेतन अनन्तसुख का भएडार, ज्ञाता, द्वष्टा है। युद्ध आरमा ही संसार के सभी पदार्थों को अपने अनन्त ज्ञान द्वारा जानता है, अनन्तदर्शन द्वारा देखता है, यह मोक्त स्वरूप हे, इसके शुद्धरूप के दर्शन करने से मोक्त की शाप्ति हो जाती है। अभिश्राय यह है कि आत्मा का अस्तित्व शरीर से भिन्न है यह शरीर में स्वरूप और गुर्णों से अबूता है।

विश्व में प्रधानतः दो प्रकार के पदार्थ हैं — जड़ और चेतन । आत्मा विश्व के पदार्थों का अनुभव करनेवाला, ज्ञाता, द्रष्टा है । जीवित प्राणी ही इन्द्रियों द्वारा संसार के पदार्थों को जानता, देखता. सुनता, छृता, सूंघता, और स्वाद लेता है, तथा वस्तुओं को पहचान कर उनके भले बुरे रूप का विश्लेषण करता है । इसीमें सुख, दुःख के अनुभव करने की शक्ति वर्तमान है, संकरूप-विकरूप भी इसीमें पाये जाते हैं, काम, कोध, लोभ, मोह आदि भावनाएँ; इच्छा देष प्रभृति वासनाएँ भी इसी में पायी जाती हैं। अतः मालूम होता है कि शरीर से भिन्न कोई आत्मतत्व है । इस आत्मतत्व की अनुभृति प्रत्येक व्यक्ति सदा से करता चला आ रहा है । चाहे अज्ञानता के कारण कोई व्यक्ति भले ही भौतिक शरीर से भिन्न आत्मा के अस्तित्व को न माने, पर अनुभव द्वारा उसकी प्रतीति सहज में प्रतिदिन होती रहती है ।

हृदय का कार्य चिन्तन करना श्रीर बुद्धि का कार्य पदार्थों का निश्चय करना है। अब अरन यह उत्पन्न होता है कि हृदय श्रीर बुद्धि के द्वारा जो विभिन्न व्यापार होते हैं, इन दोनों के व्यापारों का एकत्र ज्ञान करने के लिये जो प्रत्यभिज्ञा करनी पड़ती है, उसे कौन करता है तथा उस प्रत्यभिज्ञा द्वारा इन्द्रियों को तदनुकूल दिशा कौन दिखलाता है। इन सारे कार्यों को करनेवाला मनुष्य का जड़ शरीर तो हो नहीं सकता; क्योंकि जब शरीर की चेतन किया नष्ट हो जाती है, अस्मा शरीर से निकल जाता है, उस समय शरीर के रह जाने पर भी उपर्यंक्त कार्य नहीं होते हैं।

कल जिसने कार्य किया था, श्राज भी वहीं मैं कार्य कर रहा हूँ, इस प्रकार का प्रत्यभिज्ञान जड़ शरीर से उत्पन्न नहीं हो सकता; क्योंकि जड़ शरीर में प्रत्यभिज्ञान उत्पन्न करने की शक्ति नहीं। यह प्रत्यभिज्ञान की शक्ति शरीराधिष्ठित केतन श्रारमा के मानने पर ही सिद्ध हो सकती है। श्रतिच्चण श्रत्येक कार्य में 'मैं' या 'श्रहं' भाव की उत्पत्ति भी इस बात की साच्ची है कि शरीर से भिन्न कोई चेतन पदार्थ भी है जो सदा 'श्रहं' का श्रमुभव करता रहता है। संभवतः कुछ भौतिकवादी यहाँ यह प्रश्न कर सकते हैं कि हुस्य, बुद्धि, मन, इन्द्रियाँ,श्रीर शरीर इनक समुद्याय का नाम ही 'श्रहं' या 'मैं' है; इनके समुद्याय से किल कोई 'श्रहं' या 'मैं' नहीं। पर विचार करने पर यह गतन मालूम होगा; क्योंकि किसी मशीन के भिन्न भिन्न कल पुजी क एकत्रित करने पर भी उसमें गति नहीं स्त्राती है। जो गुगा पृथक् पृथक् पदार्थों में नहीं पाया जाता है, वह पदार्थों के समुदाय में कहाँ से त्रा जायगा ? जम चेतन किया के कार्य इन्द्रियाँ, बुद्धि, हृदय और रारीर में पृथक् पृथक् नहीं पाये जाते हैं, तो फिर ये एकत्रित होने पर कहाँ से स्ना जायँगे ?

तर्क से भी यह बात साबित होती है कि शरीर बुद्धि, हृदय श्रौर इन्द्रियों के समुदाय का व्यापार जिसके लिये होता है, वह इस संघात से भिन्न कोई श्रवश्य है, जो सब बातों को जानता है। वास्तव में शरीर तो एक कारखाना है, इन्द्रियाँ, बुद्धि, मन, हृदय प्रभृति उसमें काम करनेवाले हैं; पर इस कारखाने का मालिक कोई भिन्न ही है जिसे श्रातमा कहा जा सकता है। श्रतएव प्रतीत होता है कि मानव शरीर के भीतर भौतिक पदार्थों के श्रातिरक्त श्रान्य कोई सूक्त्म पदार्थ है, जिसके कारगा वह विश्व के पदार्थों को जानता, तथा देखता है। क्योंकि यह शक्ति प्राणी में ही पायी जाती है। यद्यपि श्राजकल विज्ञान के द्वारा निर्मित श्रनेक मशीनों में चलने फिरने, दौड़ने श्रौर विभिन्न प्रकार के काम करने की शक्ति देखी जाती है; पर उनमें भी सोचने, विचारने श्रौर श्रमुभव करने की शक्ति नहीं पायी जाती।

सचेतन प्राची ही लाभ, हानि, गुए, दोष श्रादि का पूरा-पूरा

#### रत्नाकर शतक

विचार करता है, भौतिक पदार्थ नहीं। इसीलिये अनुभव के आधार पर यह डंके की चोट से कहा जा सकता है कि शरीर से मिन्न चेतन स्वरूप, अमूर्त्तिक अनेक गुर्गों का धारी आत्मतत्त्व है। यदि इस आत्मतत्त्व को न माना जाय तो स्मरण, विकार संकल्प, विकल्प आदि की उत्पत्ति नहीं हो सकतो है। सज्ञानी प्राणी ही पहले देखे हुए पदार्थ को देख कर कह देता है कि यह वही पदार्थ है जिसे मैंने अमुक समय में देखा था। मसीन या अन्य प्रकार के एंजिनों में इसका सर्वथा अभाव पाया जाता है। यह स्मरण शक्ति ही बतलाती है कि पूर्व और उत्तर समय में देखने वाला एक ही है, जो आज भी वर्तमान है। इसी प्रकार ज्ञान, संकल्प, विकल्प, राग-द्रेष प्रमृति भावनाएँ, काम-कोध-मान आदि विकार भी आत्मा के अस्तित्व को सिद्ध करते हैं। प्रमेय-रल-मालाकार ने आत्मा की सिद्धि निम्न प्रकार की है —

तदहिजस्तनेहातो रक्षोदृष्टेभेवसमृतेः । भूतानन्वयनारिसङः प्रकृतिज्ञः सनातनः ॥

अर्थ — तस्काल उत्पन्न हुए बालक को स्तन पीने की इच्छा होती है; इच्छा प्रत्यभिज्ञान के बिना नहीं हो सकती; प्रत्यभिज्ञान स्मरण के बिना नहीं हो सकता आरोर स्मरण अनुभव के बिना नहीं होता है। आतः आनुभव करनेशला

श्रात्मा है। श्रनेक व्यक्ति मरने पर व्यन्तर हो जाते हैं, वे स्वयं किसीके सिर श्राकर कहते हैं कि इम श्रमुक व्यक्ति हैं, इससे भी श्रात्मा का श्रस्तित्व सिद्ध होता है। श्रनेक व्यक्तियों को पूर्व जन्म का स्मरण भी होता है, यदि श्रात्मा श्रनादि नहीं होता तो फिर यह पूर्व भव—जन्म का स्मरण कैसे होता ? पृथ्वी, श्रप, तेज, वायु श्रीर श्राकाश इन पंच भूतों के साथ श्रात्मा की व्याप्ति नहीं है; श्रतएव शरीर से भिन्न श्रात्मा है।

यह श्रात्मा स्वसंवेदन प्रत्यक्त के द्वारा जाना जाता है, श्रपने प्राप्त शरीर के बराबर है तथा समस्त शरीर में श्रात्मा का श्रास्तित्व है; शरीर के किसी एक प्रदेश में श्रात्मा नहीं है, श्राविनाशी है, श्रात्मन द्वारा है तथा लोक और श्रात्मक को देखनेवाला है। इसमें संकोच श्रीर विस्तार की शक्ति है, जिससे जब शरीर खोटा होता है, तो यह छोटे श्राकार में व्याप्त रहता है और जब शरीर बड़ा हो जाता है तो यह बड़े श्राकार में व्याप्त हो जाता है। किवद बनारसीदास ने श्रात्मा का वर्णन करते हुए कहा है—

चेतनवंत अनंत गुन, पर्यय सकल अनंत । अरुख अखंडित सर्वगत. जीव दरव विरतंत ॥

अर्थात----यह श्रात्मा चेतन है, श्रनन्त गुण श्रीर पर्यायों का धारी है। यह श्रमुर्तिक है, जिससे कोई इसे नहीं देख सकता है. यह ऋखंडित है. सभी प्राणियों में इसका ऋस्तित्व है। इस प्रकार ऋ।त्मा के स्वरूप का श्रद्धान करने से विषयों से विरक्ति होती है तथा त्र्यात्मक उत्थान की त्र्योर पाणी ध्रयसर होता है।

कल्लोळतोर्प पोगर्सुवर्णद गुर्ण काष्टांगळोळतोप के-च्चेल्ला किच्चिन चिन्हवा केनेयिरल्पालोळ्यत्रस्लायेयें।। देल्लर विरागपरंतुरी ततुविनोळ चैतन्यमुं वोघमुं। सोल्लं जीवगुरांगळेंदरूपिदै ! रत्नाकराधीश्वरा ॥४॥ हे उत्नाकराधीक्वर !

पत्थर में जो कॉति दिस्ताई पड़ती है वह सोने का ग्या है। वृक्षों में श्राप्ति का श्रस्तित्व है। खोलते हुए दूध में जो मलाई का अंश दिस्ताई पहता है वह घी का चिन्ह है। सब कोग ऐसा जानते हैं। ठीक इसी प्रकार इस शरीर में चेतन स्वभाव, ज्ञान और दर्शन जीव के गरा हैं। श्रापने ऐसा समभाया । ५॥

विवेचन-इस शरीर में ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्थरूप शक्ति श्रात्मा की है। अतः श्रात्मिक शक्ति का यथार्थ परिज्ञान कर बाह्य पदार्थी से ममत्व बुद्धि का त्याग करना चाहिये। कविने कहा है----

> आतम हित जो करत हैं. सो तकको अपकार 1 जो तनका हित करत है. सो जिय का अपकार 11

अर्थात्—जो तप, ध्यान, त्याग, पूजन द्यादि के द्वारा श्रात्मा का करवाण किया जाता है, वह शरीर का द्यावार है। क्योंकि विषय निवृत्ति से शरीर को कष्ट होता है; धनादि की वांद्या का परित्याग करने से मोही पाणी कष्ट का श्रमुभव करता है। तात्य्य यह है कि तप, ध्यान, वैराग्य से श्रात्म-कल्याण किया जाता है, इनसे शरीर का हित नहीं होता, श्रतः शरीर को पर वस्तु समभ कर उसके पोषण करनेवालों को धन, धान्य की वांद्या नहीं करनी चाहिये। धन, धान्य श्रादि परियह तथा विषय-वासनात्रों द्वारा शरीर का हित होता है, पर ये सब श्रात्मा के लिये अपकारक हैं, श्रतः श्रात्मा के लिये हितकारक कार्यों को ही करना चाहिये।

इस प्राय्ती का त्र्यात्मा के श्रांतिरिक्त कोई नहीं है, यह श्रशुद्ध श्रवस्था में शरीर में उस प्रकार निवास करता है, जिस प्रकार लकड़ी में श्रांग, दहीं में घी, तिलों में तैल, पुष्पों में सुगन्ध, पृथ्वी में जल का श्रास्तित्व रहता है। इतने पर भी यह शरीर से विल्कुल भिन्न है। जिस प्रकार वृद्ध पर बैठनेवाला पद्धी वृद्ध से भिन्न है, शरीर पर धारण किया गया वस्त्र जैसे शरीर से भिन्न है, उसी प्रकार शरीर में रहने पर भी श्रात्मा शरीर से भिन्न है। इसी प्रकार पर्मी के संयोग से बद्ध श्रांत्मा भी शरीरस्थ मालम प्रकार कमीं के संयोग से बद्ध श्रात्मा भी शरीरस्थ मालम प्रकार कमीं के संयोग से बद्ध श्रात्मा भी शरीरस्थ मालम प्रकार

रत्नाकर शतक

है। वास्तविक विचार करने पर यह आत्मा शरीर ने भिन्न प्रतीत होगा। इसके स्वरूप, गुण आदि आत्मा के स्वरूप गुण की अपेन्ना विल्कुल भिन्न हैं, आत्मा जहाँ चेतन हैं, शरीर वहाँ अचेतन; शरीर विनाशीक है, आत्मा नित्य है, शरीर अनित्य; अतः शरीर में सर्वत्र व्यापी आत्मा को समभ्क कर अपना आध्यात्मिक कमिक विकास करना चाहिये।

यदि श्रम वश कोई व्यक्ति लकड़ी को श्रवि समभ्त ले, पत्थर को सोना मान ले, मलाई को बी मान ले तो उसका कार्य नहीं चल सकता है; इसी प्रकार यदि कोई शरीर को ही श्राहमा मान ले तो वह भी श्रपना यथार्थ कार्य नहीं कर सकता है तथा यह प्रतिमास मिथ्या भी माना जायगा। हाँ, जैसे लड़की में श्रवि का श्रस्तित्व, पत्थर में सोने का श्रस्तित्व, फूल में सुगंध का श्रस्तित्व सदा वर्तमान रहता है उसी प्रकार संसारावस्था में शरीर में श्राहमा का श्रस्तित्व रहता है। प्रबुद्ध साधक का कर्तव्य है कि वह शरीर में श्राहमा के श्रस्तित्व रहता है। प्रबुद्ध साधक का कर्तव्य है कि वह शरीर में श्राहमा के श्रस्तित्व रहता है। प्रबुद्ध साधक का कर्तव्य है कि वह शरीर में श्राहमा के श्रमित्व रहता है। प्रबुद्ध साधक का कर्तव्य है कि वह शरीर में श्राहमा के श्रमित्व रहता है। प्रबुद्ध साधक का कर्तव्य है कि वह शरीर में श्राहमा के श्रमित्व के रहने पर भी, उससे भिन्न श्राहमा को समभे । शरीर को श्रानित्य, ज्ञाहमा ही उपादेय है; श्रतप्व लोभ, मोह, माया, मान, कोध श्रादि विकारों को तथा वासनाश्रों को बोहना चाहिये।

जब जीव शरीर को ही आहमा मान लेता है तो वह मृत्यु पर्यन्त भी भोगों से निवृत्ति नहीं होता; कविवर भर्तृहरि ने अपने वैराग्य शतक में बताया है—

> निवृत्ता भोगेच्छा पुरुष्यहुमानो विगलितः समानाः स्वर्याताः सपदि सुहृदो जीवितसमाः । शर्निर्थष्टयोत्यानं घनतिभिररुद्धे च नयने अहो धृष्टः कायस्तदपि भरणापायचाकितः ॥

अर्थ-बुद्धापे के कारण भोग भोगने की इच्छा नहीं रहती है, मान भी घट गया है, बराबरीवाले चल बसे—मृस्यु को पास हो गये हैं, जो घनिष्ट मित्र खबरोष रह गये हैं वे भी अब बुद्दे हो गये हैं। बिना लकड़ी के चला भी नही जा सकता, आँखों के सामने अन्धेरा छा जाता है। इतना सब होने पर भी हमारा स्रारेर कितना निर्ले के हैं कि अपनी मृस्यु की बात सुनकर चौंक पड़ता है। विषय भोगने की बांछा अब भी शेष है, तृष्णा अनन्त है, जिससे दिनरात सिर्फ मनस्रवे बांधने में ब्यतीत होते हैं।

यह जीवन विश्वित्र है, इसमें तिनक भी युख्त नहीं। बाल्यावस्था खेलते-खेलते बिता दी, युवावस्था तरुणी नारी के साथ विषयों में गवाँ दी श्रीर बृद्धावस्था श्राने पर श्रांख, कान, नाक श्रादि इन्द्रियाँ बैकाम हो गयी हैं; जिससे घर बाहर का कोई भी श्रादर नहीं करता है, बुडापे के कारण चला भी नहीं जाता है। इस मकार की श्रसमर्थ श्रवस्था में श्राहमकल्याण की श्रोर पट्टित करना कठिन हो जाता है। शरीर में रहते हुए भी श्राहमा को शरीर से भिन्न समम्म उसे प्रथक् शुद्ध रूप में लाने का प्रयत्न करना प्रस्थेक मानव का कर्तव्य है। जैसे श्रशुद्ध, मिलन सोने को श्राग में तपा कर सोहागा डालने से शुद्ध किया जाता है, उसी प्रकार इस श्रशुद्ध श्राहमा को भी त्याग श्रीर तप के द्वारा निर्मल किया जा सकता है। जो प्राणी यह समम्म लेता है कि विषय भोग श्रीर वासनाएँ श्राहमा की मिलनता को बढ़ाने वाली हैं वह इनका त्याग श्रवश्य करता है। यह जाब श्रमाहिकाल से इन विषयों का सेवन करता चला श्रा रहा है, पर इनसे तिनक भी तृष्टित नहीं हुई; क्योंकि मोह श्रीर लोभ के कारण यह श्रपने रूप की मृते हुए हैं। कविवर दौलतरामजी ने कहा है।

मोह-महामद वियो अनादि । भूल जावको भरमत बादि ।।
अर्थ---संसारी जीव मोह के वश में होकर मनुष्य, देव, तिर्यंच
ऋौर नरक गति में जन्म-मरगा के दुःख उठा रहे हैं, इन्हें अभने
स्वरूप का यथार्थ परिज्ञान नहीं । अतः विषय भोगों से विरक्त
होने का प्रयत्न करना चाहिये ।

मत्ताकञ्जने सोदिसस्कनकमं काष्यंते पालं क्रमं-वेत्तोळ्पं मथनंगेयल् घृतसुपं काष्यंते काष्ठगळं ॥ त्रोत्तंयं पासेद्धि काष्यदेरिंदि मेय्वेरे वेरानेतु । त्तित्तभ्यासिसेजेन्न काष्युद्धिदे १ रत्नाकराबीश्वरा ॥६॥

### हे रत्नाकराधीश्वर !

जिस प्रकार पत्थर के शोधने से सोना, दूध के कम पूर्वक मंबन से नवनीत तथा काष्ठ के वर्षण से अग्नि उत्पन्न होती है उसी प्रकार 'शरीर श्रतग है श्रीर में अलग हूँ' इस भेद विज्ञान का अभ्यास करने से क्या श्रपने आप आप्राप्ता को देख सकना असाध्य है ? ॥६॥

विवेचन — श्रात्मा श्रीर शरीर इन दोनों के स्वरूप-चिन्तवन द्वारा मेद विज्ञान की प्राप्ति होती है, यह श्रात्मा पूर्वोपार्जित कर्म परम्परा के कारण इस शरीर को प्राप्त करता है, 'शरीर श्रीर श्रात्मा' इन दोनों के प्रथकत चिन्तन द्वारा श्रानादि बद्ध श्रात्मा शुद्ध होता है। जीव जब यह समफ लेता है कि यह शरीर, ये सुन्दर वस्त्राभूषण, यह दिन्य रमणी, यह सुन्दर पुस्तक, यह सुन्दर कुरसी, यह सुन्दर भन्य प्राप्ताद — मकान, चमकते हुए सुन्दर वर्तन, यह बिह्मा टेबुल प्रभृति समस्त पदार्थ स्वभाव से जड़ हैं, इनका श्रात्मा से कोई सम्बन्ध नहीं है, तो यह श्रपने चैतन्य सत स्वभाव में स्थित हो जाला है।

श्रज्ञानी मोही जीव मोह के कारण श्रपने साथ बन्धे हुए शरीर को श्रोर नहीं बन्धे हुए धन, समात्ति, पुत्र, कलत्रादि को श्रपना समभता है तथा यह जीव मिथ्यात्व, राग, द्वेष, कोध, मान, माया, लोभ श्रादि विभावों के संयोग के कारण श्रपने को रागी द्वेषी, कोधी, मानी, मायावी श्रीर लोभी समभता है, पर वास्तव में यह बात नहीं है। ये शरीर, धन, सम्पत्ति, वैभव, स्त्री, पुत्र, परिजन श्रादि पदार्थ श्रात्मा के नहीं, श्रात्मा का इनसे कीई सम्बन्ध नहीं है। पुद्गल जीव रूप नहीं हो सकता है। श्रात्मा शरीर से भिन्न श्रम्तुर्तिक, शुद्ध, बुद्ध ज्ञाता, दृष्टा है।

देह और आस्मा के भेद ज्ञान को जानकर तथा मोहनी कर्म के उदय से उत्पन्न हुए विकल्प जान को त्याग कर, विकार रहित चैतन्य चमत्कारी श्रात्मा का श्रमुभव करना भेद विज्ञान है। मेद विज्ञान है तथा श्रम्तह हि द्वारा श्रात्मा को देखता है। जो संसार में भ्रमण करने वाले जीव हैं उनकी दृष्टि और प्रवृत्ति इस देह की श्रोर होती है। इसीलिय किसीको धनी, किसीको दिद्दी, किसीको मोटा, किसीको दुवला, किसी को बलवान, किसीको कमजोर, किसीको सचा, किसीको भूठा, किसीको ज्ञानी, किसीको श्रजानी के रूए में देखते हैं। पर ये सब श्रात्म के धर्म नहीं: यह व्यवहार केवल

शरीर, घन त्रादि बाख पदार्थों के निमित्त से होता है। जिसकी दृष्टि जैसी होगी, उसे वस्तु भी वैसी ही दिखलायी पड़ेगी। एक ही वस्तु को विभिन्न व्यक्ति विभिन्न दृष्टिकोणों से देख सकते हैं। जैसे एक सुन्दर स्वस्थ गाय को देखकर चमार कहेगा कि इसका चमड़ा सुन्दर है, कसाई कहेगा कि इसका मांस अच्छा है, ग्वाला कहेगा यह दूध देनेवाती है, किसान कहेगा कि इसके बछड़े बहुत मजबूत होंगे। कोई तस्वज्ञ कहेगा कि आत्मा की कैसी विचित्र-विचित्र पृष्टियाँ हैं, कभी यह मनुष्य शरीर में आवद्ध रहता है तो कभी पशु शरीर में।

पुद्गल पदार्थों पर दृष्टि रखनेवाले को अनन्त शिक्तशाली आसा मो देहरूप दिखलाई पड़ता है। आध्यात्मिक भेद विज्ञान की दृष्टिवाले को अत्यन्त दिखलाई देनेवाला यह शरीर भी वैतन्य आत्मशक्ति की सत्ता का धारी तथा उसके विलास मन्दिर के रूप में दिखलायी पड़ता है। भेद-विज्ञान की दृष्टि प्राप्त हो जाने पर आत्मा का सालात्कार इस शरीर में ही होता है। भेद विज्ञान द्वारा आत्मा के जान लेने पर भौतिक पदार्थों से आत्था हट जाती है, स्वामा कुन्दकुन्द ने समयसार में भेदविज्ञानी की दृष्टि का वर्णन करते हुए लिखा है—

अहार्मिको खलु सुद्धो य गिम्ममो णाणदंसणसमग्गो । तक्षि ठिदो तचित्तो सन्वे एदे खयं गामि ॥७८॥ अर्थ—में निश्चय से शुद्ध हूँ, ज्ञान, दर्शन से पूर्ण हूँ।
मैं अपने आत्मस्वरूप में स्थित एवं तन्मय होता हुआ भी इन सभी
काम, कोधादि आसव भावों को नाश करता हूँ। जीव के साथ
बन्धरूप कोधादि आसव भाव चिएक हैं, विनाशीक हैं, दुःसरूप हैं,
ऐसा समभ्र कर मेद-विज्ञानी जीव इन भावों से अपने को हराता
है। मेद विज्ञान द्वारा एक मैं शुद्ध हूँ, चैवन्य निधि हूँ, कर्मों से
मेरा कोई सम्बन्ध नहीं, मेरा स्वागव जिकाल में भी किसीके द्वारा
विक्रत नहीं होता है।

मोह के विकार से उत्पन्न यह शरीर अथवा अन्य बाह्य पदार्थ जिनमें ममस्व बुद्धि उत्पन्न हो गयी है, मेरे नहीं हैं। पोद्गिलिक भाव मुमसे बिलकुल भिन्न हैं, मेरा इनसे कोई सम्बन्ध नहीं। मेरा स्वभाव इनके स्वभाव से विलक्षण हैं। मेरी शिक्त अच्छेच और अमेच हैं। प्रस्यक्त से अनन्त एवं अनुपम सुख का भाएडार यह आत्मा प्रतीत हो रहा है, वर्णादि या रागादि इससे पृथक् हैं जैसे घड़े में घी रखने पर भी घड़ा घी का नहीं हो जाता है या घी घड़े का रूप नहीं धारण करता है; उसी प्रकार आत्मा के इस शरीर में रहने पर भी पुद्गल का कोई भी रूप, रसादि गुरण इसमें नहीं आता है और न आत्मा का चैतन्य गुण ही इस शरीर में पहुँचता है और न आत्मा का चैतन्य गुण ही इस शरीर में पहुँचता है। आत्मा और शरीर कर्मबन्धन के कारण साथ रहते हुए भी

मिथ्या सोह से मोहित त्र्यास्मा जनतक त्रपने को नहीं पहचानता है, तबतक कर्मबद्ध रहता है तथा कषाय श्रीर विकार रूपी चोर श्रात्मधन को चुराते रहते हैं। किन्तु जब यह श्रात्मा सजग हो जाता है तो चोर श्रपने श्राप भाग जाते हैं। श्रात्माधीन जितना एख है वही वास्तविक है। पराधीन जितना सुख है, वह सब दु:बरूप है, श्रतः सुख को श्रात्माधीन करना चाहिये। मेर विज्ञानी श्राप्मा को सदा सजग, श्रमोही, निर्विकारी, शुद्ध, बुद्ध, श्रक्षएड, श्रविनाशी समम्मता है।

अगुष्टं मोदलागि नेत्तिवरेगं सर्वांग संपूर्ण नु-तुंगज्ञानमयं सुदर्शनमयं चारित्र तेजो मयं ॥ मांगल्यं महिमं स्वयंभु सुखि निर्वाधं निरापेत्ति नि-म्मंगंबोल्परमात्मनेंद् कृपिदे ! रत्नाकराधीश्वरा ॥७॥ हे स्वाकराधीश्वर !

चरण के अँगूढ़े से लेकर मस्तिष्क तक शरीर के प्रत्येक श्रवयव में परमाध्मा विद्यमान है। वह ज्ञान—सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन सम्यक- चारित्र या तेजस्वरूप; श्रतिशयवात्वा कर्मबद्ध होकर श्रपने स्वरूप में स्थित श्रनन्त शक्ति, श्रनन्त सुख श्रादि गुर्णों का धारी तथा विषय की श्रासक्ति रहित हैं । श्रापने ऐसा समकाया ॥७॥

विवेचन——आसमा संकोच विस्तारकी शक्ति के कारण समस्त शरीर में है। यह जिस प्रकार के छोटे-बड़े शरीर में पहुँचता है, उतना ही बड़ा हो जाता है। जब यह हाथी के शरीर में पहुँचता है, तो हाथी के शरीर के बराबर हो जाता है। जब चीटी के शरीर में पहुँचता है तो चीटी के शरीर के बराबर हो जाता है। जब चीटी के शरीर में पहुँचता है तो चीटी के शरीर के बराबर हो जाता है, वैसे आत्म-प्रदेश भी विकसित होते जाते हैं। बच्चा जब छोटा रहता है तो आत्मा के प्रदेश उसके उस छोटे से शरीर में ज्याप्त रहते हैं पर जब बही बच्चा बड़ा हो जाता है तो आत्मा के प्रदेश विकस्तित होकर उसके बड़े शरीर के प्रमाण हो जाते हैं।

श्रात्म-प्रदेश शरीर के किसी एक हिस्से में नहीं हैं, किन्तु समस्त शरीर में हैं। कुछ दार्शनिक श्रात्मा को वट बीज समान लघु मानते हैं तथा वे कहते हैं कि इस श्रात्मा की गति बड़ी तेजी से होती है जिससे शरीर के जिस हिस्से में सुख-दु:ख के श्रनुभव करने की श्रावश्यकता होती है, वहाँ यह पहुँच जाता है। हर एक च्ला यह श्रात्मा घूमता रहता है, एक च्लाए के लिये भी इसे विश्राम नहीं । श्राचार्य ने इस मिथ्या धारणा का खगड़न करने के लिये त्रात्मा को समस्त शरीर व्यापी बतलाया है। जैसे दूध में घी, तिल में तैल श्रीर पुष्प में सुगन्ध सर्वत्र रहती हैं, उसी प्रकार यह श्रात्मा भी शरीर के प्रत्येक श्रवयव में वर्तमान है। यह वट-किणिका के समान कभी नहीं हो सकता; क्योंकि किसी भी प्रिय वस्तु के मित्र जाने पर सर्वाङ्गीण सुख के श्रवुभव का श्रभाव हो जायेगा। प्रसन्नता होने पर सर्वाङ्गीण सुख एक ही त्त्रण में श्रवम्य गम्य है, श्रतः श्रात्मा को शरीर व्यापी मानना चाहिये।

त्रात्मा के निवास के सम्बन्ध में दूसरा सिद्धान्त है कि त्रात्मा व्यापी त्रोर विराट् है। यह कहता है कि त्रात्मा एक त्राख्य ह त्राम् प्रिक पदार्थ है, जो मनुष्य के समस्त शरीर में व्याप्त है तथा शरीर से बाहर भी समस्त ब्रह्माएड में व्याप्त है। एक ही विराट् ब्रह्म संसार के सभी पाणियों में वर्तमान है।

यदि उपयुक्ति सिद्धान्त पर विचार किया जाय तो प्रतीत होगा कि त्रात्मा शरीर से बाहर नहीं रहता है तथा सभी पाणियों के शरीर में एक ही त्रात्मा नहीं है। यदि सभी के शरीर में एक ही स्नात्मा होता तो जिस समय एक व्यक्ति को सुख होता है, उस समय सभी व्यक्तियों को सुख होना चाहिये; क्योंकि सभी के शरीर में सनुभव करनेवाला शाला एक ही है। यदि एक व्यक्ति को

दु:ल होता है तो सभी को द:ल होना चाहिये; क्योंकि सभी का श्राहमा एक है। परन्तु सभी को एक साथ दु:ख या सुख नहीं देखा जाता है, स्रतः एक विश्व व्यापी विराट् स्रात्मा की स्थिति बुद्धि नहीं स्वीकार करती है। इसलिये आत्मा एक अखरड, अमु-तिक पदार्थ है यह समस्त शरीर में व्याप्त है. शरीर से बाहर इस-की स्थिति नहीं है और नयह शरीर के किसी एक भाग में केन्द्रित है।

प्रत्येक शरीर स्थित आत्मा शुद्ध निश्चय नय की अपेद्धा से परमात्म स्वरूप है। उसमें सम्यग्दर्शन, सम्यग्जान श्रीर सम्यक-चारित्र वर्तमान हैं। कर्म बन्ध के कारण ये गुण छात्मा के श्राच्छादित हैं. इसलिये परमात्म-पद की प्राप्ति नहीं हो। रही है । जैन दर्शन के अनुसार पत्येक व्यक्ति के श्रात्मा में परमात्मा बनने की योग्यता वर्तमान है। इसलिये यहाँ एक परमात्मा नहीं हैं, अनेक परमात्मा हैं। श्राहमा के बास्तविक गुगों की श्रमिव्यक्ति हो जाने पर यह स्त्रात्मा परमात्मा वन जाता है।

दर्शन, ज्ञान, चारित्र का घारी त्र्यात्मा जब निर्विकल्प समाधि में स्थित होकर श्रारमा में लीन हो जाता है, उस समय उसके कमी का बन्ध नहीं होता। यदि यह निर्विकल्पक समाधि श्रन्तर्मु हुर्त्त काल (२४ मिनट) सक ठहर जाय तो फिर इस जीव को परमारमा

बननेमें देर न लगे। किविदर बनारसीदास ने निम्न पद्य में बड़ा ही सुन्दर श्राध्यात्मिक चित्रण किया है। किविने यह बतलाने का प्रयास किया है कि ज्ञान, दर्शन का श्रमुमव करनेवाला श्रात्मा परमात्मा किस प्रकार बन जाता है तथा उसकी दृष्टि किस प्रकार की हो जाती है। सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र श्रादि की प्राप्ति हो जाने पर परपरिग्णति बिल्कुल हट जाती है, मनवाञ्चित्रत भोगोपभोग उसे विनाशीक, श्रहित कारक दिखलायी पड़ने लगते हैं। वह सब कुछ करता हुश्रा भी संसार से प्रथक रहता है। किव कहता है—

ज्ञान उदै जिनके घट अन्तर, ज्योति जगी मिति होय न मैली । बाहिज दृष्टि मिटी जिन्हके हिय, आतमध्यान कलाबिधि फैली।। जे जड़ चेतन भिन्न लखै सु बिवेक लिये परस्वै गुन थेली। ते जगमें परमारथ जानि गहै राचि मानि अध्यातम सैली।।

निर्वाण प्राप्ति में साधक रखत्रय को जो कि आहमा का गुण है, अपने में जाअत करना चाहिये। नानापकार के संक्लेश सहने से, कषायों में लिप्त रहने से, श्रज्ञानता पूर्वक तपस्या करने से परमास्म पद को प्राप्ति नहीं हो सकती है। प्रत्येक मनुष्य दुःख से पवड़ाकर सुख की अभिलाधा करता है, यह सुख कहों बाहर नहीं है अपने आहमा में ही है; जब आहमा अपने स्वरूप को पहचान सेता हैं, तो इसके सभी दुःख मिट जाते हैं। अपने स्वरूप को

विसित्ति कंदद वेंकियं सुडद नीरं नांददुष्रासि भे-दिसत्तुं वारद चिन्मयं मरेदु तन्नोळ्पं परध्यानिदं ॥ पिसर्विदी वहुवाधेयिं कजेगळ केडागुवीमैय्गेसं-दिसिदं तन्नने चितिसल्सुखियता ! रत्नाकरा धीश्वरा ॥=॥

## हे स्वाकराधीस्वर !

से ऋपूर्व ऋानन्द की पाष्ति होती है।

भूप से कभी निस्तेज न होतेवाला, श्रीन से भस्म न होनेवाला, पानी से कभी विगलित न हो सकने वाला, सीक्ष्ण तकवार से न कटने वाला ज्ञान और दर्शन स्वरूप आत्म तस्व है। वह परवस्तु की चिन्ता से राहत है। मनुष्य, अपने स्वरूप को ज्ञात कर, भूख-प्यास श्चादि बाषाओं से युक्त नाशवान् शरीर को प्राप्त कर भी, यदि अपने स्वरूप का ध्यान करे तो क्या सुख नहीं हो सकता ? ॥८॥

विवेचन — यह त्रात्मा त्रमर है। यह त्रनादि, स्वतः सिद्ध, उनिवि हीन एवं निर्दोष है। इसिलिये तीन्ए राखों से इसका छेद नहीं हो सकता। जलप्लावन से यह भींग नहीं सकता और न त्राग इसको जला सकती है। पवन की रोषक राक्ति इसे सुखा नहीं सकती। धूप कभी निस्तेज नहीं कर सकता है। यह त्रविनाशो, स्थिर, त्रौर शास्वत है। ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्य सम्यन्त, त्रगुरु लघुत्व त्रादि त्राठ गुएए इस त्रात्मा में विद्यमान हैं। ये गुएए इस त्रात्मा के स्वभाव हैं, त्रात्मा से त्रात्मा की साधना करता है। जो व्यक्ति इस शरीर को शास कर त्रात्मा की साधना करता है, ध्यान करता है वह इसे त्रवस्य शोष्ट कर सकता है।

शरीर के नाश होने पर भी यह आहमा इस प्रकार नष्ट नहीं होता जैसे मकान के अन्दर का आकाश जो मकान के आकार का होता है, मकान गिरा देने पर भी मूल स्वरूप में ज्यों का स्वी अविकृत रहता है। ठीक इसी प्रकार शरीर के नाश हो जाने पर भी आत्मा निस्य ज्यों का स्वों रहता है। इसलिये आवार्य ने इसका, वीतराग, चिदानन्द, श्रास्एड, श्राम् चिंक, सम्यक्ष्रद्धान ज्ञान, श्रानुभव रूप श्रमेद रस्त्रत्यं, लल्लाण बताया है। मनोगुष्टि श्रादि तीन गुष्ति रूप समाधि में लीन निश्चयनय से निः श्रात्मा ही निश्चय सम्यन्त्व है, श्रान्य सब व्यवहार है। अत श्रात्मा ही ध्यान करने योग्य है। जैसे दास चन्दन, इलायची, बादाम श्रादि पदार्थों से बनायी गयी ठंढाई श्रमेक रस रूप है, फि भी श्रमेदनय की श्रपेत्ता से एक ठंढाई ही कहलाती है, इसी प्रकार शुद्धारमानुभूति स्वरूप निश्चय सम्यन्दर्शन, ज्ञान, चारित्रादि श्रमेक भावों से परिण्यत हुत्रा श्रात्मा श्रमेक रूप है, तो भी श्रमेदनय की विवन्ना से श्रात्मा एक है।

निर्मल आत्मा का ध्यान करने से ही अन्तमुहूर्त में निर्वास-पद की प्राप्ति हो जाती है। जब समस्त शुभाशुभ विकल्प-संकल्मों को छोड़ आत्मा निर्विकल्पक समाधि में लोन हो जाता है, तो समस्त कर्मों की शृंखला टूट जाती है। यद्यपि इस पंचम काल में शुक्ल ध्यान की प्राप्ति नहीं हो सकती है, फिर भी धर्म ध्यान के द्वारा आत्मा को शुद्ध किया जा सकता हैं। ध्यान का बास्तविक अर्थ यही है कि समस्त चिन्ताओं, संकल्प-विकल्पों को रोक कर मन को स्थिर करना; आत्म स्वरूप का चिन्तन करते हुए पुद्माल द्वट्य में आत्मा को भिन्न विचारना और आत्म स्वरूप में स्थिर होना । विशुद्ध ध्यान के द्वारा ही कर्मरूपी ईन्धन को भस्म कर स्वयं साल्चात् परमात्मस्वरूप व्यास्म तस्व की प्राप्ति हो जाती है। आत्मा के समस्त गुण ध्यान के द्वारा ही प्रकट होते हैं। ध्यान करने से मन, वचन और शरीर की शुद्धि हो जाती हैं। मन के आधीन हो जाने से इन्द्रियाँ वश में ध्या जाती हैं। श्री शुभचन्द्रचार्य ने ज्ञानार्णव में मन के रोकने पर विशेष जोर दिया है—

एक एव मनोरोध सर्वाभ्युदय साधकः । यमेवालम्ब्यः संप्राप्ता योगिनस्तत्त्विश्वयम् ॥ मनःशुद्धयैव शुद्धिः स्याहेहिनां नात्र संज्ञयः । वृथा तद्व्यतिरेकेण कायस्यैव कदर्थनम् ॥ ध्यानशुद्धिं मनःशुद्धिः करोत्येव न केवलम् । विच्छिनस्यपि निःशङ्कं कर्मजालानि देहिनाम् ॥

अर्थ--एक मन का रोकना ही समस्त अभ्युदयों को सिद्ध करनेवाला है; क्योंकि मनोरोध का त्रालम्बन करके ही योगीश्वर सस्वनिश्चयता को प्राप्त होते हैं। स्वात्मानुभूति द्वारा मन की धंचलता रोकी जा सकती है। जो मन को शुद्ध कर लेते हैं, वे अपनी सब प्रकार से शुद्धि कर लेते हैं। मन की शुद्धि के बिना शरीर को कष्ट देवा या नपक्षरण द्वारा कुश करना व्यर्थ है।

साधन है।

मन की शुद्धता केवल ध्यान की शुद्धता को ही नहीं करती है, किन्तु जीवों के कर्म-जाल को भी काटती है। जिसका मन स्थिर हो कर स्रात्मा में लीन हो जाता है, वह परमात्मपद को स्रवस्य प्राप्त हो जाता है। मन को स्थिर करने के लिये ध्यान ही

रत्नाकर शतक

जैन-दर्शन में ध्यान के चार भेद कहे गये हैं--- ग्रार्चध्यान. रौद्रध्यान, धर्मध्यान श्रीर शक्तध्यान । इनमें से पहले के दो ध्यान पापास्रव का कारण होने से अधशस्त हैं तथा आगेवाले दो ध्यान कर्म नष्ट करने में समर्थ होने के कारण प्रशस्त हैं। आर्च-ध्यान के चार मेद हैं। द:खावस्था को प्राप्त जीव का जो ध्यान (चिन्तन) है. उसको श्रार्चध्यान कहते हैं । श्रनिष्टपदार्थी के संयोग हो जाने पर उस ऋर्थ को दूर करने के लिये बार-बार विचार करना श्रनिष्टसंयोग नाम का श्रार्त्तध्यान है। स्त्री, पत्र, धन, धान्य श्रादि द्रष्ट पढार्थों के नष्ट हो जाने पर उनकी प्राप्ति के लिये बार-बार विचारना इष्टवियोग नाम का दूसरा आर्त्तध्यान है। रोगादि के होने पर उसको दूर करने के लिये बार-बार विचार करना सो **बेदनाजन्य ततीय ऋ**र्तिध्यान है। रोग के दोने पर ऋधोर हो जाना, यह रोग मुक्ते बहुत कष्ट दे रहा है इसका नारा कब होगा. इस प्रकार सवा रोगजन्य दःख का विचार करते रहना तीसरा

श्रार्त्तध्यान है। भविष्य काल में भोगों की प्राप्ति की श्राकांत्ता को मन में बार-बार लाना निडानज नाम का चौथा श्रार्त्तध्यान है।

हिंसा, मूठ, चोरी, विषयसंरक्षण — विषयों में इन्द्रियों की प्रश्नि इन चार के सम्बन्ध में चिन्तन करने से रौद्र ध्यान होता है। इस ध्यान के भी चार मेद हैं — जीवों के समूह को श्रयने तथा श्रन्य द्वारा मारे जाने पर, पीड़ित किये जाने पर एवं कष्ट पहुँचाये जाने पर जो चिन्तन किया जाता है या हर्ष मनाया जाता है उसे हिंसान्द नामक रौद्रध्यान कहते हैं। यह ध्यान निर्देशी, कोषी, मानी, कुशील सेवी, नास्तिक एवं उद्दीप्त कथायवाले के होता है। शत्रु से बदला लेने का चिन्तन करना, युद्ध में प्राण्यात किये गये दृश्य का चिन्तन करना एवं किसीको मारने, पीटने, कष्ट पहुँचाने खादि के उपायों का विचार करना भी हिंसानन्द नामक रौद्रध्यान है। इस ध्यानवालों नरकगामी होता है।

भूठी कल्पनाश्रों के समूह से पापरूपी मैल से मिलन चित्त होकर जो कुछ चिन्तन करता है, वह मृषानन्द रौद्रध्यान कहलाता है। मैं श्रपनी श्रयत्य की चतुराई के प्रभाव से नाना प्रकार से धन ग्रहण करूँ गा, ठगविद्या के प्रभाव से श्रपने कार्य की सिद्धि कर लूँ गा, दुश्मनों को धोखा देकर श्रपने श्राधीन कर लूँ गा, श्रपने प्रयोजन की सिद्धि के लिये मूड जनों को संकट में डाल दूँगा, इत्यादि मनसूबे बांधना, दिन रात चिन्तवन करना मुपानन्द रौद्रध्यान है।

चोरी करने की युक्तियाँ सोचते रहना, परधन या सुन्दर पर-वस्तु को हड़पने की दिन रात चिन्ता करते रहना चौर्यानन्द नामक रौद्रध्यान हैं। सांसारिक विषय भोगने के लिए चिन्तन करना विषय भोगने की सामग्री एकत्रित करने के लिये विचार करना एवं धन-सम्पत्ति श्रादि को प्राप्त करने के साधनों का चिन्तन करना विषय संरत्ताण नामक रौद्रध्यान होता है। श्रार्त श्रोर रौद दोनों ही ध्यान श्राध्म कल्याण में बाधक हैं। इनसे श्राध्म-स्वरूप श्राच्छादित हो जाता है तथा स्वपरिणति लुप्त होकर पर-परिणति उत्पन्न हो जातो है। ये दोनों ही ध्यान दुध्यान कह-लाते हैं, ये श्रनादि काल से संस्कार के विना भी होते रहते हैं, श्रतः इनका त्याग करना चाहिये।

धर्मध्यान के चार मेद बताये हैं। जिनागम के अनुसार तत्त्वों का विचार करना आज्ञविचय; अपने तथा दूसरों के राग, द्वेष, मोह आदि विकारों को नाश करने का उपाय चिन्तन करना अपाय विचय; अपने तथा दूसरों के सुल-दुल देखकर कर्म प्रकृतियों के स्वकृष का चिन्तन करना विषाक विचय एवं लोक के स्वरूप का विस्तृत विवेचन सहित

विचार करना संस्थान विचय नाम का धर्म ध्यान है। इस संस्थान विचय नामक धर्म ध्यान के चार मेद हैं—पिराडस्थ, पदस्थ, रूपस्थ श्रीर रूपातीत।

शरीर स्थित आत्मा का चिन्तन करना पिएडस्थध्यान है। इसके लिये पाँच धारणाएँ बतायी गयी है, पार्थिवी, आगनेय, वायवी, जलीय और तत्तक्ष्यवती। पार्थिवी धारणा में एक बड़ा मध्यलोक के समान निर्मल जल का समुद्र चिन्तन करे। उसके मध्य में जम्बू-द्वीप के समान एक लाख योजन चौड़ा एक हजार पत्तेवाले तपे हुए स्वर्ण के समान रंग के कमल का चिन्तन करे। उस प्रमेवाले के उपर पारडुक वन में पारडुक शिला का चिन्तन करे। उस पर स्फटिक मणि का आसन विचारे तथा उस आसन पर पद्मासन लगा कर अपने को ध्यान करते हुए कर्म नष्ट करने के लिये विचारे। इतना चिन्तन बार-बार करना पार्थिवी धारणा है।

आग्नेंथी धारणा— उसी सिंहासन पर बैठा हुआ। यह विचारे कि मेरे नामि कमल के स्थान पर भीतर ऊपर को उठा हुआ। सोलह पर्चों का एक सफेद रंग का कमल है। उस पर पीत रंग के सोलह स्वर लिखे हैं। श्राशा इहिउ क ऋ ऋ छ खुए ऐ त्रो त्रो त्रं त्रः बीच में 'हैं' लिखा है। दूसरा कमल हृदय स्थान पर नाभि कमल के ऊपर त्राठ पर्तों का त्रोंघा विचार करना चाहिये। इस कमल को ज्ञानावरणादि त्राठ पत्तों का कमल मानना चाहिये।

परचात नामि कमन के बीच में जहाँ 'हैं' लिखा है. उसके रेफ से धुँआ निकलता हुआ सोचे। पुनः अनि को शिखा उठती हुई सोचे। यह ली उपर उठकर आठ कर्मों के कमल को जलाने लगी। कमल के बीच से फुटकर अब्बिकी ली मस्तक पर आ गयी, इसका आधा भाग शरीर के एक तरफ और शेव श्राधा भाग शरीर के दसरी तरफ निकल कर दोनों के कोने मिल गये। श्रिक्षमय त्रिकोण सब प्रकार से शरीर को वेष्टित किये हुए है। इस त्रिकोण में रररररर र श्रवरों को श्रक्षिमय फैने हए विचारे अर्थात इस त्रिकोण के तीनों कोण अभिमय र र र श्रवारों के बने हुए हैं। इसके बाहरी तीनों को गों पर श्रिक्षमय साथियां तथा भीतरी तीनों कोगों पर ऋशियय ॐ हैं लिखा सोचे । पश्चात सोचे कि भीतरी श्रमि की ज्वाला कर्मी को श्रीर बाहरी श्रामि की ज्वाला शरीर को जला रही है। जलतेजलते कर्म श्रीर शरीर दोनों ही जलकर राख हो गये हैं तथा अभिकी ज्वाला शान्त हो गयी श्रथवा पहले के रेफ में समा गयी है, जहाँ से वह उठी

# थी। इतना अभ्यास करना अभि धारणा है।

वायु-धारणा --फिर साधक चिन्तन करें कि मेरे चारों श्रोर बड़ी प्रचएड वायु चल रही है। इस वायु का एक गोला मएडलाकार बनकर मुक्ते चारों श्रोर से घेरे हुए है। इस मएडल में श्राठ जगह 'स्वाय स्वाय' लिखा है। यह वायु मंडल कर्म तथा शरीर की रज को उड़ा रहा है, श्रात्मा स्वच्छ व निर्मल होता जा रहा है। इस प्रकार का चिन्तन करना वायु-धारणा है।

जल-धारणा — पश्चात् चिन्तन करे कि आकाश में मेघों की घटाएँ आ गर्धां, बिजली च मकने लगी, बादल गरजने लगे और खूब जोर की वृष्टि होने लगी है। पानी का अपने ऊपर एक अर्षचन्द्राकार मराउल बन गया है, जिस पर प प प प कई स्थानों पर लिखा है। ये पानी की धाराएँ आत्मा के ऊपर लगी हुई कमें रज को घोकर आत्मा को साफ कर रही हैं। इस प्रकार चिन्तवन करना जल धारणा है।

तरवरूपवती धारणा—वही साधक चिन्तवन करे कि श्रव मैं सिद्ध, बुद्ध, सर्वज्ञ, निर्मल, कर्म तथा शरीर से रहित, चैतन्य श्रात्मा हूँ। पुरुषाकार चैतन्य धातु की बनो शुद्ध मूर्ति के समान हूँ। पूर्ण चन्द्रमा के समान ज्योतिरूप दैदीप्यमान हूँ। कमराः इन पाँचों घारणात्रों द्वारा पिगडस्थ ध्यान का अभ्यास करना चाहिये। तथा ध्यान के अनन्तर कुछ समय तक शुद्ध धारमा का अनुभव करना चाहिये। यह ध्यान आहमा के कलंक-पंक को दूर कर उसके ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्य गुगों को विकसित करता है।

पदस्थ ध्यान----मन्त्र पदी के द्वारा अरहंत, सिद्ध, आचार्य उपाध्यायः साधु तथा त्र्यात्मा का स्वरूप विचारना पदस्थ ध्यान है। किसी नियत स्थान--नासिकाय या भूकृटि के मध्य में मन्त्र को विराजमान कर उसकी देखते हुए चित्त को जमाना तथा उनका स्वरूप चिन्तन करना चाहिये । इस ध्यान में इस बात का चिन्तन करना भी आवश्यक है कि शुद्ध होने के लिये जो शुद्ध आत्माओं का चिन्तन किया जा रहा है, वह कर्मरज को दूर करने वाला है। इस ध्यान का सरल और साध्य रूप यह है कि हृदय में त्राठ पत्तों के कमल का चिन्तन करे। इन अगाठ पत्तों में से पाँच पत्तों पर कमशः 'गामो ऋरिहंतागां, गामोसिद्धागां, गामो श्राइरियागां, गामो उवज्भायागां, गामो लोए सञ्बसाहुगां लिखा चिन्तन करे तथा शेष तीन पत्तों पर क्रमशः सम्यन्दर्शनाय नमः, सम्यन्ज्ञानाय नमः श्रीर सम्यक् चारित्राय नमः लिखा हुन्त्रा सोचे । इस प्रकार एक-एक पत्ते पर लिखे हुए मन्त्र का ध्यान जितने समय तक कर सके, करे।

रूपस्थ ध्यान---- श्रारहिन्त भगवान् के स्वरूप का विचार करे कि वे समवशरण में द्वादश सभाश्रों के मध्य में ध्यानस्थ विराज-मान हैं: वे श्रानन्त चतुष्टय सहित परम वीतरागी हैं। श्रथवा ध्यानस्थ जिनेन्द्र भगवान् की मूर्ति का एकाग्र चित्त से ध्यान करे, पश्चात् उसके द्वारा शुद्धात्मा के स्वरूप का चिन्तन करे।

रूपातीत—सिद्धों के गुणों का विचार करे कि सिद्ध अमूर्तिक, चैतन्य, पुरुषाकार, कृतकृत्य, परम शान्त, निकलंक, अष्ट कर्म रहित, सम्यच्वादि आठगुण सहित, निर्लेप, निर्विकार एवं लोकाश्र में विश्वमान हैं। पश्चात् अपने आपको सिद्ध स्वरूप सम्भक्त कर ध्यान करे कि मैं ही परमात्मा हूँ, सर्वज्ञ हूँ, सिद्ध हूँ, कृतकृत्य हूँ, निरञ्जन हूँ, कर्म रहित हूँ, शिव हूँ इस प्रकार अपने स्वरूप में लीन हो जावे।

शुक्त ध्यान — त्राक्ष्मा में कषायों के उपशम या स्तय होने से उत्पन्न होता है। इस ध्यान के उत्पन्न होने पर भ्यान, ध्याता, ध्येय का भेद मिट जाता है।

ध्यान पातःकाल, मध्यान्हकाल श्रौर सायंकाल में ४८ मिनट तक करना चाहिये। ध्यान के लिये स्थान एकान्त, कोलाहल से रहित, वेश्यार्श्वों, स्त्रियों, नपुंसकों के श्रागमन से रहित होना चाहिये। इस स्थान के श्रास पास गायन, वादन, नृत्य, संगीत श्रादि का संचार न होना चाहिये। डास, मच्छर श्रिधिक न होने चाहिये तथा अन्य किसी प्रकार की बाधा भी न होनी चाहिये। चटाई या पाषागा की शिला पर अथवा स्वच्छ भूमि में पद्मासन लगा कर ध्यान करना चाहिये।

प्रसन्न मन से एकाम चित्त होकर नासिकाम भाग की श्रीर टिप्ट रखकर ध्यान करना श्रावश्यक है। ध्यान करने के पूर्व शरीर को पवित्र कर संसार के कार्यों से विरक्त हो पूर्व या उत्तर की ऋोर मुँह करके खड़ा हो जाय श्रीर हाथ नीचे किये हुए नौ बार एमोकार मंत्र का जाप कर उस दिशा में मूमि से मस्तक लगा कर नमस्कार करे। मन में यह प्रतिज्ञा करले कि जब तक इस आसन से नहीं हटूंगा, मेरे शरीर के ऊपर जो वस्त्रादि हैं, उन्हें छोड समस्त परिग्रह का त्याग है। पश्चात एमोकार मंत्र पढ़कर तीन छ।वर्त श्रीर एक शिरोनित करे। इसका श्रमिपाय यह है कि इस दिशा के जितने भी वन्दनीय तीर्थ, भर्मस्थान, श्ररिहन्त, साधु श्रादि हैं उन्हें मन वचन, काय से नमस्कार करता हैं ।

इस विधि से रोष तीनों दिशाश्रों में भी खड़े हो कर गामोकार मन्त्र का नो बार जाप करे तथा प्रत्येक दिशा में तीन त्र्यावर्त स्त्रीर एक शिरोनित करे। पश्चात् जिधर मुख करके खड़ा हुन्ना था,

उधर ही त्राकर बैठ जाय श्रीर ४८ मिनट तक ध्यान करता रहे। पारम्भ में ध्यान करते समय उपयोग स्थिर नहीं रहता है, पर पीछे कुछ दिनों के श्रभ्यास के बाद उपयोग स्थिर हो जाता है। इस प्रकार ध्यान द्वारा श्रात्मा की स्वरूप प्राप्ति का श्रभ्यास करना चाहिये। ध्यान वस्तुतः कर्म नाश करने में प्रधान कारण है।

वडलेंबी जडनं लयप्रकरनं निश्चेष्ठनं दुष्टनं।
पडिमातें पेरानं महात्मनहहा तन्नोंदु सामर्श्येदि॥
नडेबिप्पं रिथकंबोलें नुडियिपं मार्देगिकंबोल्विसुविळडुवं जोहिट गंबोलें कुशलनो ! रत्नाकराधीश्वरा॥१॥
हे स्वाकराधीश्वर !

नाश के ज्यापार की परस्परा से रहित होकर भी जड़ शरीर को प्राप्त कर यह चेतन आत्मा उसका संचालक है, जैसे चेतन सारथी जड़ रथ में बैठकर उसका संचालन करता है उसी प्रकार आत्मा ही इस शरीर का संचालन कर रहा है अर्थात् आत्मा शरीर के सम्बन्ध से नाना प्रकार के कार्यों को करता है ॥९॥

मनुष्य भव में पञ्चेन्द्रिय शरीर बड़े सीमाग्य से आत हुआ है। इस शरीर को प्राप्त कर आत्म-कल्याण करना चाहिये। इस पौद्गलिक शरीर का संचालक चैतन्य आत्मा ही है जब तक इसके साथ आत्मा का संयोग है, तब तक यह नाना प्रकार के कार्य करता है। आत्मा के अलग होते ही इस शरीर की संज्ञा मुर्दा हो जाती है।

शरीर के भीतर रहने पर भी आतमा अपने स्वभाव को नहीं छोड़ता है, उसका ज्ञान, दर्शन रूप स्वभाव सदा वर्तमान रहता है। परमात्म प्रकाश में बताया है कि यह जीव शुद्ध निश्चय की अपेन्ना से सदा चिदानन्द स्वभाव है, पर व्यवहार नय की अपेन्ना से बीत-राग-निर्विकल्प-स्वसंवेदन-ज्ञान के अभाव के कारण रागादिरूप परिणमन करने से शुभाशुभ कमों का आसव कर पुण्यवान् और पापी होता है। यद्यपि व्यवहार नय से यह पुण्य-पाप रूप है, पर परमात्मा की अनुभूति से बाह्य पदार्थों की इच्छा को रोक देने के कारण उपादेय रूप परमात्मपद को पुरुषार्थ द्वारा यह शास कर लेता है।

संसारी जीव शुद्धात्मज्ञान के श्रमाय से उपार्जित ज्ञानावरणादि शुभाशुभ कर्मों के कारण नर नरकादि पर्यायों में उत्पन्न होता है, बिनशता है और स्थाप ही शुद्ध ज्ञान से रहित होकर कर्मों को बांधता है। किन्तु शुद्ध निश्चय नय की श्रपेत्ता शक्ति रूप में यह शुद्ध है, कमों से उत्पन्न नर नरकादि पर्यायें नहीं होती हैं और स्वयं भी यह जीव किसी कमें को नहीं बांधता है। केवल व्यवहार नय की श्रपेत्ता से जीव में कमों का बन्ध होता है, संसार चलता है। जब तक व्यवहार के ऊपर दृष्टि रहती है तब तक यह जीव संसार में अमण् करता है, पर जब व्यवहार को छोड़ निश्चय पर श्रारूढ़ हो जाता है, उस समय संसार छूट जाता है। यों तो व्यवहार और निश्चय सापेत्त हैं। जब तक साधक की दृष्टि परिष्कृत नहीं हुई है तब तक उसे दोनों दृष्टियों का श्रवलम्बन करना श्रावस्थक है।

जब श्रास्मा की दृढ़ श्रास्था हो जाती है, दृष्टि परिष्कृत हो जाती है श्रोर तस्वज्ञान का त्र्याविर्माव हो जाता है; उस समय साधक केवल निश्चय दृष्टि को शाप्त कर श्रात्मा को सुद्ध बुद्ध, चेतन समभक्ता हुश्रा इस कर्म सन्तित को नष्ट कर देता है। मनुष्य शरीर की शाप्ति बड़े सौगाग्य से होती है, इसे शाप्त कर साधना द्वारा कर्म सन्तित को श्रवश्य नष्ट कर स्वतंत्र होता चाहिये। यह मनुष्य शरीर श्रात्मा की शाप्ति में बड़ा सहायक है।

बीळिदर्पं ततुर्वेव पंदोवल कूर्पासंगळ तोहुना-नेळिदर्पं ततुर्ग्र्डि संचरिपना मेय्ग्र्डि तन्नोळुपुमं ॥ केळ्विप्पं ततुगृिङ तत्ततुगे जीवं पेसि सुझानित् । पोळ्टिप्पं शिवनागियें चटुरनो ! रत्नाकराधीश्वरा ॥१०॥ हे स्वाकराधीक्ष्वर !

आत्मा शरीर रूपी गीले चमड़े के कवच को धारण किए हुए है; क्योंकि कर्मों के कारण आत्मा शरीर के साथ संचरण करता है। अपने रूप का विचार करने एवं शरीर की जुगुप्सा करने से सज्ज्ञान में प्रवेश करता है। इस आत्मा की शक्ति अपरिगणनीय है॥३०॥

वियेचन — आत्मा के साथ अनादि कालीन कर्म प्रवाह के कारण सूच्म कार्माण रारीर रहता है, जिससे यह रारीर में आबद्ध दिखलायी पड़ता है। मन, वचन और काय की क्रिया के कारण क्षाय — राग, द्रेष, कोध, मान आदि भावों के निमित्त से कर्मपरमाणु आत्मा के साथ बंधते हैं। योग राक्त जैसी तीन या मन्द होती है वैसी ही संख्या में कम या अधिक कर्मपरमाणु आत्मा की और खिंच कर आते हैं। जब योग उल्क्रष्ट रहता है उस समय कर्मपरमाणु अधिक तादाद में और जब योग जचन्य होता है, उस समय कर्मपरमाणु कम तादाद में जीव की और आते हैं। इसी पकार तीन क्षाय के होने पर कर्मपरमाणु अधिक समय तक आत्मा के साथ रहते हैं तथा तीन फल देते हैं। मन्द कथाय के होने पर कम साथ तक रहते हैं और मन्द ही कि देते हैं।

योग श्रीर कषाय के निमित्त से ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेद-नीय, मोहनीय, श्रायु, नाम, गोत्र श्रीर श्रन्तराश्र ये श्राठ कर्म बन्धते हैं तथा इनका समुदाय कार्माण शरीर कहलाता है। ज्ञानावरण कर्म जीव के ज्ञान गुण को घातता है. इसी वजह से जीवों के ज्ञान में तारतम्यता देखी जाती है; कोई विशेष ज्ञानी होता है तो कोई श्रन्त्वज्ञानी। दर्शनावरण जीव के दर्शन गुण को पकट होने में रुकावट डालता है। न्ययोपशम से जीव में दर्शन गुण की तारतम्यता देखी जाती है। वेदनीय के उदय से जीव को सुख श्रीर दु:ख का श्रनुभव होता है; मोहनीय के उदय से जीव मोहित होता है, इसके दो भेद हैं—दर्शन मोहनीय श्रीर चारित्र मोहनीय।

दर्शन मोहनीय के उदय से जीव को सच्चे मार्ग की प्रतीति नहीं होती है, उसे आत्मकल्याएकारी मार्ग दिखलायी नहीं पड़ता है। यही आत्मा के सम्यग्दर्शन गुए को गेकता है आत्मा और उसमें मिले कमों के स्वरूप की हद आस्था जीव में यही कमें नहीं होने देता है। चारित्र मोहनीय का उदय जीव को कल्याएकारी मार्ग पर चलने में रकावट डालता है। दर्शन मोहनीय के उपराम बा स्वय होने पर जीव को सच्चे मार्ग का भान भी हो जाय तो भी यह कमें उसको उस मार्ग का अनुसरए। करने में बाधक बनता है।

श्रायु कर्म जीव को किसी निश्चित समय तक मनुष्य, तिर्यञ्च देव श्रीर नारकी के शरीर में रोके रहता है। उसके समाप्त या बीच में खिल हो जाने से जीव को मृत्यु कही जाती है। नाम कर्म के निमित्त से जीव के श्रन्छा या बुरा शरीर तथा छोटे-बड़े सम-विषम, सूक्म-स्थूल, हीनाधिक श्रादि नाना प्रकार के श्रंगोपांग की रचना होती है। गोत्र कर्म के निमित्त से जीव उच्च या नीच कुल में पैदा हुआ कहा जाता है। श्रन्तराय के कारण इस जीव को इच्छित वस्तु की प्राप्ति में बाधा श्राती है। इस प्रकार इन श्राठों कर्मों के कारण जीव शरीर धारण करता है, इस शरीर में किसी निश्चित समय तक रहता है, सुख या दुल का श्रनुभव भी करता है। इसे श्रमीष्ट वस्तुओं की प्राप्ति में नाना प्रकार की रकावटें भी श्राती है। संसार में इस तरह कर्मों का ही नाटक होता रहता है।

पुरुषार्थी साधक इस कर्म लीला से बचने के लिये अपनी साधना द्वारा उदय में आने के पहले ही कर्मों को नष्ट कर देते हैं। इस कर्म प्रक्रिया के अवलोकन से यह बात मी सिद्ध हो जाती है कि इस संसार का रचयिता कोई नहीं है, किन्तु स्वभावा-तुसार संसार के सारे पदार्थ बनते और बिगड़ते रहते हैं।

ु जैनागम में मूलतः कर्म के दो मेद बताये हैं — द्रव्य श्रीर भाष । मोहः के निमित से जीव के राग, द्वेष, क्रोधादि रूप जो पिरकाम होते हैं, वे भावकर्म तथा इन भावों के निमित्त से जो कर्मरूप परिण्मन करने की राक्ति रखनेवाले पुद्गल परमाणु खिंचकर आत्मा से चिपट जाते हैं वे द्रव्यकर्म कहलाते हैं। भावकर्म और द्रव्यकर्म इन दोनों में कार्य-कारण सम्बन्ध है। द्रव्यकर्म के निमित्त से भावकर्म और भावकर्मों के निमित्त से भावकर्म और भावकर्मों के निमित्त से द्रव्यकर्म बंधते हैं। द्रव्यकर्म के मूल ज्ञानावरण, दर्शनावरण आदि आठ मेद हैं। उत्तर मेद ज्ञानावरण के पाँच, दर्शनावरण के नौ, वेदनीय के दो, मोहनीय के खट्टाईस, खायु के चार, नाम के तिरानवे, गोत्र के दो और अन्तराय के पाँच मेद हैं। उपर्युक्त आठ कर्मों के भी वातिया और अवातिया ये दो मेद हैं।

घातिया कमों के भी दो भेद हैं — सर्वघाती और देशघाती। जो जीव के गुणों का पूरो तरह से घात करते हैं, उन्हें सर्वघाती और जो कमें एक देश घात करते हैं, उन्हें देशघातो कहते हैं। ज्ञानावरण की ५ पक्वतियाँ, दर्शनावरण की ६ पक्वतियाँ, मोहनीय की २० पक्वतियाँ और अन्तराय की ५ पक्वतियाँ इस प्रकार कुल ४७ पक्वतियाँ घातिया कमों की हैं। इनमें से २६ देशघाती और २१ सर्वघाती कहलाती हैं। घातिया कमें पाप कमें माने गये हैं। इन कमों का फल सर्वदा जीव के लिये अकस्याणकारी ही होता है। इनके कारण जीव सदा उत्तरी सर

कर्मबन्ध को करता ही रहता है। अधातिया कर्मों में पुराय और पाप दोनों ही प्रकार की प्रकृतियाँ होती हैं!

जीव की ख्रोर आक्रप्ट होनेवाले कर्म परमासुद्रों में प्रारंभ से तेकर श्रन्त तक मुख्य दश क्रियाएँ — अवस्थाएँ होती हैं। इनके नाम बन्ध, उटकर्षस, श्रपकर्षस, सत्ता, उदय, उदीरसा संक्रमस, निधति श्रीर निकाचना हैं।

बन्ध—जीव के साथ कर्म परमाग्राओं का सम्बद्ध होना बन्ध है। इसके प्रकृति, पदेश, स्थिति और अनुभाग ये चार मेद हैं। यह सब से पहली अवस्था है, इसके बिना अन्य कोई अवस्था कर्मों में नहीं हो सकती है।

इस प्रथम अवस्था में कर्म बन्ध होने के परचात् योग और क्षाय के कारण चार बातें होती हैं। प्रथम ज्ञान, सुल आदि के घातने का स्वभाव पड़ता है, द्वितीय स्थित —काल मर्यादा पड़ती है कि कितने समय तक कर्म जीव के साथ रहेगा। तृतीय कर्मों में फल देने की शक्ति पड़ती है और चतुर्थ वे नियत तादाद में ही जीव से सम्बद्ध रहते हैं। इन चारों के नाम क्रमशः प्रकृति-क्ष्म —स्वभाव पड़ना, स्थितिबन्ध —काल मर्यादा का पड़ना, अनुभागवन्ध — फलदान शक्ति का होना और प्रदेशवन्ध —नियत रिमाण में रहना है। अनुभागवन्ध की अपेक्षा कर्मों में अनेक

विशेषताएँ होती हैं। कुछ कर्म ऐसे हैं जिनका फल जीव में होता है, कुछ का फल —िवपाक रारीर में होता है और कुछ का इन दोनों में। कुछ कर्म ऐसे भी होते हैं जिनका फल किसी विशेष जन्म में मिलता है, तथा कुछ का किसी चोत्र विशेष में विपाक — फल होता है। इस दृष्टि से जीव विपाकी, शरीर विपाकी, भव विपाकी और चोत्रविपाकी ये चार भेद कर्मों के हैं।

उत्कर्षण---- प्रारम्भ में कमों में पड़ी स्थित --- समय मर्याद। श्रीर श्रनुभाग --- फलदान शक्ति के बढ़ने को उत्कर्षण कहते हैं। जीव श्रपने पुरुषार्थ के कारण कितनी ही बन्धी कर्म प्रकृतियों की स्थिति श्रीर फलदान शक्ति को बढ़ा लेता है।

अपकर्षण——पुरुषार्थ द्वारा कर्मों की स्थिति और फलदान शिक्त को घटाना अपकर्षण है। यदि कोई जीव अशुभ कर्म बांध कर शुभ कर्म करता है तो उसके बन्धे हुई अशुभ कर्म की स्थिति और फलदानशक्ति कम हो जाती है, इसी का नाम अपकर्षण है। जब यही जीव उत्तरीत्तर अशुभ कर्म करता रहता है तो उसके बन्धे हुए अशुभ कर्म की स्थिति और फलदान शिक्त बजाती हैं। अभिनाय यह है कि उत्कर्षण और अपकर्षण इन दो कियाओं के द्वारा किसी भी बुरे या अच्छे कर्म की स्थिति और फलदान शिक्त कीर फलदान शिक्त घटायी या बहायी जा सकती हैं।

कोई जीव किसी बुरे कर्म का बन्ध कर ले, तो वह अपने शुभ कर्मों द्वारा उस बुरे कर्म के फल और मर्यादा को घटा सकता है। और बुरे कर्मों का बन्ध कर उत्तरोत्तर कलुषित परिगाम करता जाय तो बुरे भावों का असर पाकर पहले बन्धे हुए बुरे कर्म की स्थिति और फलदान शक्ति और बढ़ जायगी। कर्मों की इन कियाओं के कारगा किसी बड़े से बड़े पाप या पुगय कर्म के फल को कम या ज्यादा मात्रा में शीघ्र अथवा देरी में भोगा जा सकता है।

सत्ता—कर्म बंधते ही फल नहीं देते । कुछ समय पश्चात् फल उत्पन्न करते हैं, इसीका नाम सत्ता है । जैनागम में इस फल मिलने के काल का नाम आवाधा काल बताया गया है । इस काल का प्रमाण कर्मों की स्थिति—समय मर्यादा पर आश्रित है । जिस प्रकार राराव पीते ही तुरन्त नशा उत्पन्न नहीं करती है, किन्तु कुछ समय बाद नशा लाती है उसी प्रकार कर्म भी बन्धते ही तुरन्त फल नहीं देते हैं, किन्तु कुछ समय पश्चात् फल देते हैं । इस काल को सत्ता या आवाधा काल कहते हैं । उदय—विपाक या फल देने की अवस्था का नाम उदय है । इसके दो मेद हैं—फलोदय और प्रदेशोदय । जब कोई भी कर्म अपना फल देकर नष्ट होता है तो उसका फलोदय और

उदीरणा — पुरुषार्थ द्वाग नियत समय से पहले ही कर्म का विपाक हो जाना उदीरणा है। जैसे श्रामों के रखवाले श्रामों को पक्षने के पहले ही तोड़कर पाल में रखकर जल्दी पका लेते हैं, उसी प्रकार तपश्चर्या श्रादि के द्वारा श्रसमय में ही कर्मों का विपाक कर देना उदीरणा है। उदीरणा में पहले श्रपकर्षण किया द्वारा कर्म की स्थिति को कम कर दिया जाता है, जिससे स्थित के घट जाने पर कर्म नियत समय के पहले ही उदय में श्राता है।

संक्रमण -- एक कर्म शक्कित का दूसरी सजातीय कर्म शक्कित के रूप में बदल जाना संक्रमण है। कर्म की मूल शक्कितियों में संक्रमण नहीं होता है; ज्ञानावरण कभी द्वर्शनावरण के रूप में नहीं बदलता और न दर्शनावरण कभी ज्ञानावरण के रूप में । संक्रमण कर्मों की अवान्तर शक्कितियों में ही होता है। पुरुषार्थ द्वारा कोई भी व्यक्ति असाता को साता के रूप में बदल सकता है। आयु कर्म की अवान्तर शक्कितियों में भी संक्रमण नहीं होता है।

उपग्रम — कर्म पकृति को उदय में आने के श्रयोग्य कर देना उपराम है। इस अवस्था में बद्ध कर्म सत्ता में रहता है, उदित नहीं होता।

निषाति — कर्म में ऐसी किया का होना जिससे वह उदय स्रोर संक्रमण को प्राप्त न हो सके निष्ठति है।

निकाचना — कर्म में ऐसी किया का होना, जिससे उसमें उत्कर्षण, अपकर्षण, संक्रमण श्रीर उदय ये अवस्थाएँ न हो सकें, निकाचना है। इस अवस्था में कर्म अपनी सत्ता में रहता है तथा अपना फल अवस्य देता है।

इस प्रकार कर्मों के कारण त्रात्मा इस रारीर में बद्ध रहता है यह स्वयं कर्मों का कत्ती त्रीर उनके फल का भोका है। अन्य कोई ईश्वर कर्म फल नहीं देता है। जब इसे तस्वों के चिन्तन से रारीर की अपविज्ञता का ज्ञान हो जाता है तो यह अपने स्वरूप को समभ्म कर अपना हित साधन कर लेता है। जो रारीर के अनित्य और अशुचि स्वरूप का चिन्तन करता है, बह विरक्ति पाकर आसा की निजी परिण्याति को भास हो जाता है। वास्तव में यह रारीर हाड़, मांस, रुधिर, पीव, मल और मूत्र आदि निन्ध पदार्थों का समुदाय है। नाना प्रकार के रोग भी इसे होते रहते हैं। यदि कुछ दिन इसे अन्न-पानी न मिले तो इसकी स्थिति नहीं रह सकेगी। शीत, आतप आदि की बाधा भी यह नहीं सह सकता है।

इस ऋपवित्र शरीर को यदि समुद्र के जल से स्वच्छ किया जाय तो भी यह शुद्ध नहीं हो सकता है। समुद्र का जल समाप्त हो जायगा पर इसकी गन्दगी दूर नहीं सकेगी। कविवर भूगरदास ने शरीर के स्वच्छप का वर्णन करते हुए बताया है— मात-पिता रज वीरज सों उपजी सब सात कुधात भरी है। मासिन के पर माफिक बाहर चामके बेटन बेढ़ धरी है। नाहि तो आय छगें अब ही बक बायस जीव बचैं न धरी है। देह दशा यहि दिखत स्रात िषनात नहीं किन बिद्ध हरी है।

अर्थ — यह शरीर माता के रज और पिता के वीर्य से मिलकर बना है, इसमें अस्थि, मांस, मज्जा, मेद आदि भरे हुए हैं। मिलक्यों के पंख जैसा बारीक चमड़ा चारों ओर से लपेटा हुआ है, अन्यथा बिना चमड़े के मांस पिएड को क्या कौवे छोड़ देते ? कभी के खा जाते। शरीर की इस घिनौनी दशा को देखकर भी मनुष्य इससे बिरत नहीं होता है, पता नहीं उसकी बुद्धि किसने हर ली है ?

यह शरीर ऐसा श्रपवित्र है कि इसके स्पर्श से कोई भी सुगन्धित ऋौर पवित्र वस्तु श्रपवित्र हो जाती है। इस बात की पृष्टि के लिये शास्त्रों में एक उदाहरण त्राता है, जिसे यहाँ उद्धृत कर उक्त विषय का स्पष्टीकरण करने की चेष्टा की जाती है।

एक दिन एक श्रद्धालु शिष्य गुरु के पास दीचा महस्य काने के लिये त्राया। गुरुने उससे कहा कि में त्रापको तभी दीचा दूँगा, जब त्राप संसार की सबसे त्रपवित्र वस्तु ले त्रात्रोंगे। शिष्य गुरु के त्रादेश को महस्य कर त्रपवित्र वस्तुओं की तलाश में चला। उसने त्रपने इस कार्य के लिये एक मित्र से सहायता ली। सर्व १थम वे दोनों बाजार में जहाँ शराब त्रौर मांस बिकते थे, गये; पर वे वस्तुएँ भी उन्हें त्रपवित्र न जँची। त्रानेक खरीदनेवाले उन्हें खरीद खरीद कर त्रपने घर ले जा रहे थे।

वे दोनों बहुत विचार-विनिमय के पश्चात् टट्टी घर में गये श्रौर मनुष्य का मल लेने लगे। मल ग्रहण् करते ही दीचा ग्रहण् करनेवाले शिष्य के मन में विचार श्राया कि यह तो सबसे श्रपवित्र नहीं है। मनुष्य जो सुन्दर-सुन्दर सुस्वादु भोजन ग्रहण् करता है, जो कि संसार में पवित्र, भच्य, सुगन्धित माने जाते हैं, यह उन्हीं का रूपान्तर है। इस शरीर के स्पर्श श्रौर संयोग होने से ही उन सुन्दर दिव्य पदार्थों का यह रूप हो गया है। श्रतः जिस शरीर में इतनी बड़ी श्रपवित्रता है कि जिसके संयोग से ही दिव्य पदार्थ भी श्रस्प्रश्य हो गये हैं तो फिर इस शरीर से बड़ा श्रपवित्र श्रीर निन्ध कौन हो सकता है ? यह मल श्रपवित्र नहीं, बल्कि श्रपवित्र यह शरीर है, जिसके संयोग से दिव्य पदार्थों की यह श्रवस्था हो गयी है ?

इस प्रकार बड़ी देर तक सोच-विचार कर वह मल को छोड़कर गुरु के पास खाली हाथ श्राया श्रौर नत मस्तक हो बोला— गुरुदेव, इस संसार में इस शरीर से श्रपवित्र श्रौर निन्ध कोई वस्तु नहीं। मैंने श्रनुभव से इस बात को हृदयंगम कर लिया है, श्रतः श्रव शुद्ध श्रौर पवित्र बनानेवाली दीचा दीजिये। गुरु ने प्रसन्न होकर कहा कि श्रव तुम दीचा के श्रविकारी हो, श्रतः मैं दीचा दूँगा।

इस उदाहररा से स्पष्ट है कि शरीर के स्वरूप चिन्तन से बोधवृत्ति जायत होती है, श्रतएव इसके वास्तविक रूप का विचार करना चाहिये।

वूरं वारियोळळ्दियूर्ध्वंगमनंगेट्डुर्वियोळ्विळ्दु दू-ळ्वारे सल्सुळिगाळियिंदुरुळ्ववोल्कर्मंगळि नांदु मे ॥ य्भारंदाळ्दुरे कर्ममोय्देडेगे सुत्तित्तिर्पेनंतल्लदा-नारी संस्रतियारो मोत्तकने नां रत्नाकराधीश्वरा ! ॥११॥

## हे रत्नाकराधीश्वर !

कपास को पानी में डुवा देने से उस की उपर उठनेवाली शक्ति नष्ट हो जाती है। कपास हवा के साथ उपर उठने का प्रयक्त करता है पर होता यह है कि उस पर भूल आकर और जम जाती है। इसी प्रकार योग-कपायों के कारण यह आक्सा विकृत हो कर्मस्पी भूल को प्रहण कर भारी हो जाता है, जिससे शरीर प्राप्त कर नीचे की और दवता चला जाता है। मावार्थ यह है कि शुद्ध, बुद्ध और निष्कलंक आत्मा में वैभाविक शक्ति के परिणमन के कारण योग-कषाय रूप प्रवृत्ति होती है, जिस से दृष्य कर्म ज्ञान वरणादि और नोकर्म शरीर की प्राप्ति होती है। यह शरीर पुनः संसार परिवर्तन का कारण बन जाता है अतः इस परिवर्तन को दूर करने के लिये सोचना चाहिये कि में कौन हूँ, कहाँ से आया हूँ और यह संसार क्या है? क्या इस प्रकार मोक्ष की प्राप्ति नहीं हो सकती ? ॥ 3 ॥

विवेचन — प्रत्येक व्यक्ति को प्रातः या सायंकाल एकान्त में बैठकर श्रापने सन्बन्ध में विचार करना चाहिये कि मैं कौन हूँ ? मेरा क्या कर्तव्य है ? यह संसार क्या है ? मुम्मे जन्म-मरण के दुःख क्यों उठाने पड़ रहे हैं ? इस प्रकार विचार करने से व्यक्ति को श्रापना यथार्थ रूप ज्ञात हो जाता है। वह कर्मों से उत्पन्न विकार श्रीर विभाव को श्राच्छी तरह जान लेता है। शास्त्रों में संसार की चार प्रकार की उपमाएँ बतायी गयी हैं, जिनके स्वरूप चन्तन द्वारा कोई भी व्यक्ति सज्ज्ञान लाभ कर सकता है।

पहली उपमा संसार की समुद्र के समान बतायी है। जैने समुद्र में लहरें उठती हैं, वैसे ही विषय वासना की लहरें उत्पन्न होती हैं। समुद्र जैसे ऊपर से सपाट दिखलायी पड़ता है, पर कहीं गहरा होता है और कहीं श्रपने मँबरों में डाल देता है उसी प्रकार संसार भी ऊपर से सरल दिखलायी पड़ता है, पर नाना प्रकार संसार भी ऊपर से सरल दिखलायी पड़ता है, पर नाना प्रकार के प्रपंचों के कारण गहरा है, और मोहरूपी मँबरों में फसाने वाला है। इस संसार में समुद्र की बड़वाम्न के समान माया तथा तृष्णा की ज्वाला जला करती है, जिसमें संसारी जीव श्रहाँनश अलसते रहते हैं।

संसार की दूसरी उपमा श्राम्न के समान बतायी हैं, जैसे श्राम्न ताप उत्पन्न करती हैं, श्राम से जलने पर जीव को बिल-बिलाइट होती हैं उसी प्रकार यह संसार भी जीव को त्रिविधि— दैहिक, दैविक, भौतिक ताप उत्पन्न करता है तथा संसारिक तृष्णा से दम्भ जीव कभी भी शान्ति श्रोर विश्राम नहीं पाता है । श्राम्न जैसे ईंधन डालने से उत्तरोत्तर प्रज्वित होती हैं उसी प्रकार श्राधकाधिक परिमाइ बढ़ाने से संसारिक लालसाएँ बढ़ती चली जाती हैं। पानी डालने से जिस प्रकार श्राम शान्त हो जाती हैं, उसी प्रकार सन्तेष या श्राहम-चिन्तन रूपी जल से संसार के संना प्रदूर हो जाते हैं।

तीसरी उपमा संसार को श्रान्यकार से दी गयी है। जैसे श्रान्यकार में प्राणी को कुछ नहीं दिखलायी पड़ता है, इधर- उधर मारा-मारा फिरता है, श्रांखों के रहते हुए भी कुछ नहीं देख पाता है वैसे ही संसार में श्राविवेक रूपी श्रान्यकार के रहते हुए पाणी चतुर्गतियों में श्रामण करता है, श्राहमा की शक्ति के रहते हुए मोहान्य बनता है।

संसार को चौथो उपमा शकटचक—गाड़ी के पहिये से दी गयी हैं। जैसे गाड़ी का पहिया बिना घुरे के नहीं चलता है, उसी प्रकार यह संसार मिथ्यात रूपी घुरे के बिना नहीं चलता है। मिथ्यात के कारण ही यह जीव जन्म-मरण के दुःख उठाता है। जब इसे सम्यत्त्व की प्राप्ति हो जाती है तो सहज में कमों से खूट जाता है।

जीव को संसार से विरक्ति निम्न बारह भावनाओं के चिन्तन से भी हो सकती है। संसार का यथार्थ स्वरूप इन भावनाओं के चिन्तन से अवगत हो जाता है। शरीर और आस्मा की भिन्नता का परिज्ञान भी इन भावनाओं के चिन्तन से होता है। आचार्यों ने भावनाओं को माता के समान हितैषी बताया है। भावनाओं के चिन्तन से शान्ति सुख की प्राप्ति होती है, आस्म-कल्याया की पेरणा मिलती है।

अनित्य भावना—शारीर, बैभव, कुटुम्ब, लच्मी, महल-मकान, परिवार, मित्र, हितेषी सब विनाशीक हैं। जीव सदा श्रविनाशी है, इसका स्वभावतः इन पदार्थों से कोई सम्बन्ध नहीं। इस प्रकार संसार की श्रवित्यता का चिन्तन करना, श्रवित्य भावना है।

असरण भावना — जब मृत्यु त्राती है तो जीव को कोई नहीं बचा सकता है। केवल एक धर्म हो इस जीव को शरण दे सकता है। कविवर दौलतरामजी ने इस भावना का सुन्दर निरूपण किया है—

सुर-असुर खगाधिप जेते । मृग ज्यों हिर काल देल ते । माणि मंत्र तंत्र बहु होई । मरते न बचावें कोई ।।

अर्थ—इन्द्र, नागेन्द्र, विद्याधर, चक्रवर्त्तीं, त्रादि सभी मृत्यु रूपी सिंह के मुँह में हरिया के समान त्रमहाय हो जाते हैं। मिया, मंत्र, तंत्र, त्रमोघ श्रीवध तथा नाना प्रकार के दिव्यो-पचार मृत्यु श्राने पर रच्चा नहीं कर सकते हैं। इस प्रधार का बार-बार चिन्तन करना श्रशरण भावना है। श्राभिपाय यह है कि बार-बार यह विचारना कि इस जीव को मृत्यु-मुख से कोई नहीं बचा सकता है। यह सुख, दु:ख का भोगनेवाला श्रकेला ही है।

संसार भावना — द्रव्य श्रीर भावकर्मों के कारण श्राह्मा ने इस संसार में चौरासी लाख योनियों में श्रमण किया है। संसार रूपी शृंखला से कब मैं छूटूँगा। यह संसार मेरा नहीं, मैं मोह्म स्वरूप हूं। इस श्रकार चिन्तन करना संसार भावना है। श्राचार्य शुभचन्द्र ने इस भावना का वर्णन करते हुए बताया है —

खग्ने गूलकुठारयन्त्रदहनक्षारक्षुर व्याहतैः

तिर्वेधु श्रमदुःखपावकशिखासंसारभस्मीकृतैः । मानुष्येऽप्यतुलप्रयासवशगैदैवेषु रागोद्धतैः

संसारे ऽत्रदुरन्तदुर्गमातिमये वम्भ्रम्यते प्राणिभिः ॥

अर्थ—इस दुर्गतिमय संसार में जीव निरन्तर ध्वमण करते हैं। नरकों में तो ये शूली, कुल्हाड़ी, धानी, श्रमिन, त्वार, जल, छूरा, कटारी श्रादि से पीड़ा को प्राप्त हुए नाना प्रकार के दुःखों को भोगते हैं श्रीर तिर्यक्ष गति में भूल, प्यास, उप्ण श्रादि की बाधाओं को सहते हुए श्रमिन की शिखा के भार से भस्मरूप खेद और दुःख पाते हैं। मनुष्य गित में श्रतुल्य खेद के वशीभूत होकर नाना प्रकार के दुःख भोगते हैं। इसी प्रकार देव गित में राग भाव से उद्धत होकर कष्ट सहते हैं।

तास्पर्य यह है कि संसार का कारण अज्ञान है। अज्ञान भाव से परद्रक्यों में मोह तथा राग-द्वेष की प्रवृत्ति होती है, इससे कमें बन्ध होता है और कमें बन्ध का फल चारों गतियों में श्रमण् करना है। इस प्रकार श्रज्ञान भाव जन्य संसार का स्वरूप बार-बार विचारना संसार भावना है।

एकत्व भावना----यह मेरा श्रात्मा श्रकेला है, यह श्रकेला श्राया है, श्रकेला ही जायेगा श्रीर किये कर्मों का फल श्रकेला ही भोगेगा। इसके सुख, दुःख को बांटने वाला कोई नहीं है। कहा भी है---

एकः श्वाप्तं भवति विवुधः स्त्रीमुखाम्मोज मृङ्गः
एकः श्वाप्तं पिवति कालकं छिद्यमानः कृपाणैः
एकः कोघाद्यनलकलितः कर्म बच्नाति विद्वान्
एकः सर्वावरणविगमे ज्ञानराज्यं गुनक्ति ॥

अर्थ---यह आतमा आप अकेला ही देवांगना के मुखरूपी कमल की सुगन्धि लेने वाले अमर के समान स्वर्ग का देव होता है और अकेला आप ही तलवार, छुरी आदि से छिन्न भिन्न किया हुआ नरक सम्बन्धी रुधिर को पोता है तथा अकेला ही कोधादि कषाय रहित होकर कर्मों को बांधता है और अकेला ही ज्ञानी, विद्वान, पंडित होकर समस्त कर्म रूप आवरण के अभाव होने पर ज्ञानरूपी राज्य को भोगता है। कर्मजन्य संसार की श्रानेक श्रावस्थात्रों को यह त्रातमा श्राकेला ही भोगता है, इसका दूसरा कोई साथी नहीं; इस प्रकार बार-बार सोचना एकस्व भावना है ।

अन्यत्वभावना—यह त्रात्मा परपदार्थों को अपना मान कर ससार में भ्रमण् करता है जब उन्हें श्रपने से भिन्न समभ्र श्रपने चैतन्य भाव में लीन हो जाता है तो इसे मुक्ति मिल जाती है। श्रमिषाय यह है कि इस लोक में समस्त द्रव्य श्रपनी श्रपनी सचा को लिये भिन्न भिन्न हैं। कोई किसी में मिलता नहीं है किन्तु परस्पर में निमित्त नैमित्तिक भाव से कुछ कार्य होता है, उसके भ्रम से यह जीव परपदार्थों में श्रहंभाव श्रीर ममत्व करता है। जब इस जीव को श्रपने स्वरूप के प्रथक्त का प्रतिभास हो जाता है तो श्रहंकार भाव निकल जाता है। अतः बार बार समस्त द्रव्यों से श्रपने को भिन्न भिन्न चिन्तवन करना श्रन्यत्व भावना है।

अशुनि भावना----यह शरीर अपवित्र है, मल-मूत्र की खान है, रोगों का घर है, वृद्धावस्था जन्य कष्ट भी इसे होता है, मैं इससे भिन्न हूँ, इस मकार चिन्तवन करना अशुचि भावना है। आत्मा निर्मल है यह सर्वदा कर्ममल से रहित हैं, परन्तु अशुद्ध अवस्था के कारण कर्मों के निमित्त से शरीर का सम्बन्ध होता है। यह शरीर अपवित्रता का घर है, इस प्रकार बार बार सोचना

## श्रशचि भावना है।

आसन भावना---राग, द्वेष, श्रज्ञान, मिथ्यात्व श्रादि श्रास्रव के कारगा हैं। यद्यपि शुद्ध निश्चय नय की श्रपेत्ना श्रात्मा श्रास्तव रहित केवल जान स्वरूप है. तो भी श्रनादि कर्म के सम्बन्ध से मिथ्यात्वादि परिग्राम म्बरूप परिग्रात होता है. इसी परिसाति के कारमा कर्मी का आखब होता है। जब जीव कर्मी का स्त्रासन कर भी ध्यानस्थ हो ऋपने को सब भावों से रहित विचारता है तो त्रासव भाव से रहित हो जाता है। श्राचार्य शभचन्द्र ने त्रासव भावना का वर्णन करते हुए बताया है:--

> कषायाः कोधाद्याः स्मरसहचराः पञ्चविषयाः प्रमादा मिथ्यात्वं वचनमनसी काय इति च ॥ द्धरन्ते द्रर्ध्याने विरतिविरहश्चेति नियतम् । स्रवन्त्ये पंसां दुरित पटलं जन्मभयदम ॥

अर्थ----प्रथम तो मिध्यात्वरूप परिगाम, दूसरे क्रोधादि कषाय. तीसरे काम के सहचारी पञ्चेद्विय के विषय चौथे प्रमाद विकथा. पाँचवे मन-वचन-कायरूप छठै वत रहित अविरति रूप परिग्राम श्रीर सातव श्रार्त, रौद्रध्यान ये सब परिग्राम नियम से पाप रूप भ्रास्त्रव को करनेवाले हैं। यह पापास्रव श्रास्यन्त

संवर भावना—-जीव ज्ञान, ध्यान में प्रवृत्ति होने से नवीन कर्मों के बन्धन में नहीं पड़ता है, इस प्रकार का विचार करना संवर भावना है। राग, द्वेष रूप परिग्णामों से त्राक्षव होता हैं, जब जीव त्रापने स्वरूप को समभ्क कर राग-द्वेष से हट जाता है त्रौर स्वरूप चिंतन में लीन हो जाता है, संवर भावना होती है।

निर्जरा भावना---ज्ञान सहित क्रिया करना निर्जरा का कारण है ऐसा चिन्तन करना निर्जरा भावना है।

ठोक मावना—लोक के स्वरूप की उत्पत्ति, स्थिति श्रीर विनाश का विचार करना लोक भावना है। इस लोक में सभी द्रव्य श्रपने-श्रपने स्वभाव में स्थित रहते हैं। इनमें श्रात्मद्रव्य प्रथक् है, इसका स्वरूप यथार्थ जानकर श्रन्य पदार्थी से ममता छोड़ना लोक भावना है।

बोधिदुर्लभ भाषना—-इस श्रमणशील संसार में सम्यश्चान या सम्यक् चारित्र की प्राप्ति होना दुर्लभ है। यद्यपि रत्नत्रय श्राप्ता की बस्तु है, परन्तु अपने स्वरूप की न जानने के कारण यह दुर्लभ हो रहा है, ऐसा विचारना बोधिदुर्लभ भाषना है। धर्म भावना --- वर्मों पदेश ही कल्यागाकारी है, इसका मिलना कठिन है, ऐसा विचारना धर्म भावना है अथवा आत्मधर्म का चिन्तन करना धर्म भावना है।

तनुवे स्फाटिक पात्रेथिद्रियद् मोत्तं ताने सद्वतिं जीवनवे ज्योतियद्के पज्जित्तित्रा सुझानमे रस्मियि ॥
तिनितुं कूडिदोडेनो रस्मियोद्विमें देव ! निन्नेन्न चिंतनेगळ्नोडे घृतंबोलेण्णे बोलला ! रस्नाकराधीश्वरा ! ॥१२॥
हे स्वाकराधीका !

इस शरीर की उपमा दीपक से दी जा सकती है। इन्द्रियाँ इस दीपक की बत्ती हैं श्रीर सम्यग्दर्शन इस दीपक की जी। इस दीपक का प्रयोजन क्या प्रकाश करना—मेद-विज्ञान की दृष्टि प्राप्त करना नहीं है ? क्या इस प्रकार का मेरा चिन्तन दीपक के स्नेह (तेज या घी) के समान नहीं है ? ॥१२॥

विवेचन---तत्त्व चिन्तन द्वारा भेदविज्ञान की दृष्टि उपलब्ध होती है। इस दृष्टि की शाप्ति का प्रधान कारण रत्नत्रय है, यही रत्नत्रय---सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान श्रीर सम्यक् चारित्र वास्तविक धर्म है। वस्तुतः पुराय-पाप को धर्म, श्रधर्म नहीं कहा जा सकता है। मोह के मन्द होने से जीव जिनपूजन, गुरुभक्ति, एवं स्वाध्याय श्रादि में प्रवृत्त होता है, इससे पुरायास्रव होता है; पर राग परगाति भी हेय है।

परसम्बन्ध और चिंिक पुराय-पाप के भाव से रहित अन्तय सुख के भागडार आत्मा की प्रतीति करना ही धर्म है। धर्मात्मा या ज्ञानी जीव को पराश्रय रहित अपने स्वाधीन स्वभाव की पहले प्रतीति करनी होती है, पश्चात् जैसा स्वभाव है उस रूप होने के लिये अपने स्वभाव में देखना होता है। यदि कोई शुभाशुभ भाव आजाय तो उसे अपना अधर्म समन्त छोड़ना बाहिये। परवस्तु और देहादि की कियाएँ सब पररूप हैं, ये आत्मरूप नहीं हो सकतीं। पुराय-पाप का अनुभव दुःख है, आकुलता है, चिंक लिये आत्मा को पर की आवश्यकता नहीं। पर से भिन्न अपने स्वभाव की श्रद्धा न होने से धर्मात्मा स्वयं ही ज्ञानरूप में परिग्रत होता है, उसे कोई भी संयोग अधर्मात्मा या अज्ञानी नहीं बना सकता है।

जैसे पुद्गल की स्वर्ण्ह्रप श्रवस्था का स्वभाव की चड़ श्रादि पर पदार्थों के संयोग होने पर भी मलिन नहीं होता, उसी प्रकार श्रात्मा का धर्म ज्ञान, बल, दर्शन श्रीर सुखहूप है, त्रिण्क राग इसका धर्म कभी नहीं हो सकता। जब जीव ध्रपने को झुखी श्रीर स्वाधीन समभ्र लेता है श्रीर पर में सुख की मान्यता को त्याग देता है तो उसकी धर्मरूप परगाति हो जाती है। जीव जब पापभाव को छोड़कर पुगयभाव करता है तो रागरूप परिगाति ही होती है, जिससे कर्मबन्ध के सिवा श्रीर कुछ नहीं होता। भले ही पुगयोदय से देव, चक्रवर्ती हो जाय, किन्तु स्वस्वभाव से च्युत होने के कारगा श्रधमीत्मा ही माना जायगा।

जबतक जीव श्रपने को पराश्रय श्रीर विकारी मानता है तबतक उसकी दृष्टि पुराय-पाप की श्रीर रहती है, पर जब तिकाल श्रमंग स्वभाव की श्रतीति करता है तो विकार का स्तय हो जाता है श्रीर ज्ञानानन्द स्वरूप श्रात्मा श्रामासित होने लगता है। पर द्रव्यों से राग करना, उनके साथ श्रपना संयोग मानना दु:खरूप है श्रीर दु:स कभी भी श्रात्मा का धर्म नहीं हो सकता है।

यह मी सत्य है कि श्रातमा को किसी बाह्य संयोग से मुख नहीं मिल सकता है। यदि इसका मुख परवस्तु जन्य माना जायगा तो मुख संयोगी वस्तु हो जायगा, पर यह तो श्रातमा का स्वभाव है, किसीके संयोग से उत्पन्न नहीं होता। पर पदार्थों के संयोग से मुख की निष्पत्ति श्रातमा में मानी जाय तो नाना प्रकार की बाधाएँ श्रायेंगी। एक वस्तु जो एक समय में मुख-

कारक है, वही वस्तु दूसरे समय में दु:खोत्पादक कैमे हो जाती है ? पर संयोग से उत्त्रन सुखामास दःखरूप ही है। खाने, पीने, सोने, गप्प करने, सैर करने, सिनेमा देखने, नाच-माना देखने एवं स्त्री-सहवास त्र्यादि से जो सुखोत्पत्ति मानी जाती है, वह वस्ततः दःख है। जैसे शगवी नशे के कारण करों के मूत्र की भी शरबत समभ्तना है. उसी प्रकार मोही जीव खमवरा दःख को सुख मानता है। प्रवचनसार में कुन्दकुन्द(चार्य ने कहा है-

> सपरं बाधासाहिदं विच्छिणां बंधकारणं विसमं । जंइंदिएहि लद्धं तं सोक्खं दक्खमेव तथा ॥

अर्थ -- जो इन्द्रियों से होनेवाला सुख है, वह पराधीन है, बाधा सहित है. नाश होनेवाला है. पापबन्ध का कारगा है तथा चंचल है, इसलिये दुःसहूप है।

श्रात्मिक सुख श्रद्धाय, श्रनुपम, स्वाधीन, जरा-राग-मरण श्रादि से रहित होता है। इसकी श्राप्ति किसी श्रान्य वस्त के संयोग से नहीं होती है। यह तो त्रिकाल में ज्ञानानन्दरूप पूर्ण सामर्थ्यवान है। अज्ञानता के कारण जीव की दृष्टि जबतक संयोग पर है. दुःस को सुस समभ्रता है; किन्तु जिस क्ष्मा पराश्रित विकारभाव हट जाता है, सुखी हो जाता है। यह सुख कहीं बाहर से नहीं श्राता, बल्कि उसके स्वरूप स्थित सुख का श्रद्धाय भएडार खुल जाता है।

जीव का सबसे बड़ा श्रपराध है श्रात्मा से भिन्न सुख को मानना, इस श्रपराध का दरह है संसाररूपी जेन । जीव में जब यह श्रद्धा उत्पन्न हो जाती है कि 'मेरा सुख सुक्त में हैं; ज्ञान, दर्शन, चारित्र भी सुक्त में ही हैं, मेरा स्वरूप सर्वदा निर्मल है. तो वह सम्यग्हिप्ट माना जाता है । पर से भिन्न श्रपने स्वतन्त्ररूप को जानतेने पर जीव सम्यग्जानी श्रीर पर से भिन्न स्वरूप में रमग्र करने पर सम्यक् चारित्रवान् कहा जाता है । श्रत्यव श्राध्यात्मिक शास्त्रों के श्रनुसर स्वतन्त्र स्वरूप का निश्चय, उसका ज्ञान, उसमें लीन होना श्रीर उससे विरुद्ध इच्छा का त्यागना ये चार श्राह्म-प्राप्ति की श्राराधनाएँ हैं श्रीर निर्दोष ज्ञानस्वरूप में लीन होना श्राह्मा का व्यागर है ।

तात्पयं यह है कि श्रारमा सामान्य, विशेषस्वरूप है, श्रमादि, श्रमनतज्ञान स्वरूप है। इस सामान्य की समय-समय पर जो पर्यायें होती हैं, वे विशेष हैं। सामान्य घोठ्य रहकर विशेषरूप में परिगमन करता है। यदि पुरुषार्थी जीव विशेष पर्याय में श्रपने स्वरूप का रुचि करे तो विशेष शुद्ध श्रीर विपरीत रुचि करे कि 'जो रागादि, दे।षादि हैं, वह मैं हूँ' तो विशेष श्रप्द होता है। मेदिज्ञानी जीव कमबद्ध होनेवाली पर्यायों में राग नहीं करता, श्रपने स्वरूप की रुचि करता है। सभी दल्यों की

श्रवस्थाएँ कमानुसार होती हैं, जीव उन्हें जानता है पर करता कुछ नहीं है। जब जीव को श्रपने स्वस्त्य का पूर्ण निश्चय हो जाता है, श्रपने ज्ञाता-द्रष्टा स्वभाव को जान लेना है तो श्रपनी खोर कुक जाता है। निमित्त या सहकारी कारण इस आत्मा को श्रपने विकास के लिये निरन्तर मिलते रहते हैं। श्रतः मेद-विज्ञान की श्रोर श्रवश्य प्रवृत्त होना चाहिये।

तनुर्वे ताम्र नियासमो मळल वेट्टोळ्तोडि वीडं वर-ळमनमोहिर्पे वोलिंदो नाळेयो तोडकॅ नाळिदो ईंगळा ॥ घन दोड्डॅवबोलोड्डियोड्डळिवमेय्योळ्मोसा वेकिर्देपे । नेनेदिजींबने मेलेनेंदरुपिदै ! रत्नाकराधीश्वरा ! ॥१३॥ हे स्वाकराधीश्वर !

यह शरीर क्या ताम्बे के द्वारा निर्मित घर है ? बाल्द्र के पहाड़ पर मकान बनाकर यदि कोई मनुष्य उस मकान से ममता करे तो उसका यह पागलपन होगा! इसी प्रकार नाश होनेवाले बादलों के समान इस क्षयाभंगुर शरीर पर मोहप्रस्त जीव क्यों प्रेम सरता है ? मोह को छोड़ कर जीव बादम तस्व का विन्तन करें, है प्रभो ! अपने ऐसा सममाया॥ ३ ॥

विवेचन—इस संसारी पाएगी ने श्रपने स्वभाव को भूलकर पर पदार्थों को श्रपना ससभ्क लिया है, उससे यह श्री, पुत्र, धन, दौलत श्रीर शरीर से प्रेम करता है, उन्हें श्रपना समभ्कता है। जब मोह का पर्दा दूर हो जाता है, स्वरूप का प्रतिभास होने लगता है तो शरीर पर से श्रास्था इसकी उठ जाती है। मोह के कारण ही सारे पदार्थों में ममस्व बुद्धि दिखलायी पड़ती है।

जैन दर्शन में वस्तु विचार के दो प्रकार बताये गये हैं — प्रमाणात्मक श्रीर नयात्मक : नयात्मक विचार के भी द्रव्यार्थिक श्रीर पर्यायार्थिक ये दो मेद हैं। पदार्थ के सामान्य श्रीर विशेष इन दोनों श्रंशों को या श्रविरोध रूप से रहनेवाले श्रानेक धर्मयुक्त पदार्थ के। समग्रद्भ से जानना प्रमाण ज्ञान है। यह वही है, ऐसी प्रतीति सामान्य श्रीर प्रतित्तण में परिवर्तित होनेवाली प्रयोगे की प्रतीति विशेष कहलाती है। सामान्य श्रीव्य रूप में दिखलायी पड़ता है। श्रमाणात्मक ज्ञान दोनों श्रंशों को युगपत् ग्रहण करता है।

नय ज्ञान एक-एक अंश को पृथक्-पृथक् अहरा करता है।
पर्यायों को गौरा कर द्रव्य की सुख्यता से द्रव्य का कथन किया
जाना द्रव्यार्थिक नय है। यह नय एक है, क्योंकि इसमें मेद
प्रमेद नहीं है। अंशों का नाम पर्याय है, उन अंशों में जो
प्रमेदित अंश है, वह अंश जिस 'नय का विषय है, वह पर्यायाथिक नय कहलाता है। पर्यायार्थिक नय को ही व्यवहार नय

कहते हैं। व्यवहार नय का स्वरूप 'व्यवहरगां व्यवहारः' वन्तु में मेद कर कथन करना बताया है। यह गुगा, गुगां का मेद कर वस्तु का निरूपण करता है, इसलिये इसे अपरमार्थ कहा है।

व्यवहार नय के दो भेद हैं -- सद्भूत व्यवहार नय श्रीर श्रसद्भूत व्यवहार नय। किसी द्रव्य के गुरा उसी द्रव्य में विवित्तित कर कथन करने का नाम सद्भूत ब्यवहार नय है। इस नय के कथन में इतना श्रयथार्थपना है कि यह ऋखंड वस्तु में गुण-गुणी का भेद करता है। एक द्रव्य के गुणों का बलपूर्वक दूसरे द्रव्य में त्रारोपण किये जाने को त्रासदभूत व्यवहार नय कहते हैं। इस नय की ऋषेत्वा से क्रोधादि भावों को जीव के भाव कहा जायगा। शुद्ध द्वव्य की श्रपेत्ता से कोधादि जीव के गुरा नहीं हैं. ये कमीं के सम्बन्ध से श्रात्मा के विकृत परिसाम हैं। इन दोनों नयों के अनुपचरित और उपचरित के दो भेद हैं। पदार्थ के भीतर की शक्ति को विशेष की अपेला से रहित सामान्य दृष्टि से निरूपण किये जाने को अनुपचरित सदभूत व्यवहार नय कहा जाता है। श्रविरुद्धता पूर्वक किसी हेतु से उस बस्त का उसीमें परकी श्रपेता से जहाँ उपचार किया जाता है. उपचरित सद्भूत व्यवहार नंय होता है।

श्रवुद्धिपूर्वक होनेवाले कोधादि भावों में जीव के भावों की

विवक्ता करना, असद्भूत अनुपवरित व्यवहार नय है। औदियिक कोधादि भाव जब बुद्धिपूर्वक हों, उन्हें जीव के कहना उपचरित सद्भूत व्यवहार नय है। उदाहरण —कोई पुरुष कोध या लोभ करता हुआ, यह समक्त जाय कि मैं कोध या लोभ कर रहा हूँ, उस समय कहना कि यह कोधी या लोभी है।

व्यवहार का निषेध करना निश्चय नय का विषय है। निश्चय नय वस्तु के वास्तविक स्वरूप पर प्रकाश डालना है। जैसे व्यवहार नय जीव को ज्ञानवान् कहेगा तो निश्चय नय उसका निषेध करेगा—जीव ऐसा नहीं है, क्योंकि जीव अनन्तगुणों का अखंड पिएड हैं, इसलिये वे अनन्तगुण श्रमित्र पदेशी हैं। अभिन्नता में गुण-गुणी का भेद करना हो मिथ्या है, श्रतः निश्चय नय उसका निषेध करेगा। यदि वह किसी विषय का विवेचन करेगा तो उसका विषय भी मिथ्या हो जायगा। द्रव्यार्थिक नय का ही दूसरा नाम निश्चय नय है। निश्चय नय निषेध के द्वारा ही वस्तु के अवक्तव्य स्वरूप का प्रतिपादन करता है।

जीन का इस शरीर के साथ सम्बन्ध न्यवहार नय की दृष्टि से है, इसी नय की ऋषेत्ता देव-पूजा, गुरुमक्ति, स्वाध्याय, दान आदि धर्म हैं। एकान्तरूप से न केवल न्यवहार नय प्राह्म है ऋषेर न निश्चय नय ही। श्राचार्य ने उपर्युक्त पद्य में ल्गण विश्वंसी श्रिश के साथ जीव सम्बन्ध का संकेत करते हुए निश्चय नय की दृष्टि द्वारा अपने स्वरूप-चिन्तन का प्रतिपादन किया है। व्यवहार नय की अपेन्ना से मोह आत्मा का विकृत स्वरूप है, निश्चय की अपेन्ना यह आत्मा का स्वरूप नहीं। अतः व्यवहारी जीव मोह के प्रवन् उदय से श्रिश को अपना समभ लेता है; किन्तु कुछ समय पश्चात् उसके इस समभने की निम्सारता उसे मालूम हो जाती है। जैसे बालू की दीवाल बन नहीं सकती या बनाते ही तुरत गिर जाती है, अथवा सुन्दर रंग विरंगे मेष पटल न्या भर के लिये अपना सन मोहक रूप दिखलाते हैं, पर तुरन्त विलीन हो जाते हैं, इसी प्रकार यह श्रीर भी शीघ्र नष्ट होनेवाला है, इससे मोह कर पर भावों को अपना समभना, बड़ी अज्ञता है।

निध्य नय द्वारा व्यवहार को त्या ज्य समभ्क्कर जो आत्मा के स्वरूप का मनन करता है तथा इतर द्वव्यों और पदार्थों के बक्दप को समभ्ककर उनसे इसे अलिस मानता है, इसे अपने ज्ञान दर्शन, सुख, बौर्य, आदिगुणों से युक्त अखगड समभ्कता है, अनुभव करता है वह इस शरीर में रहते हुए भी रागादि परिणामों को छोड़ देता है, अपने आत्मा में स्थिर निर्वाण को प्राप्त कर लेता है कोध, मान, माया लोस, आदि विकार व्यवहार नय के विषय हैं, अतः इनका आस्मा से कोई सम्बन्ध नहीं। मोह इन सब विकारों में प्रबल है, इसीके कारण श्रम्य विकारों को उत्पत्ति होता है तथा श्रमिकेकी ब्यवहारी श्रपने को इन विकारों से युक्त समक्षते हैं।

नय और प्रमाण के द्वारा पदार्थों के स्वरूपों की अवगत हर आतम-द्रव्य की सत्ता सबसे भिन्न, स्वतन्त्र रूपमें समभानी चाहिये। व्यवहार और निश्चय दोनों प्रकार के कर्म आरम्भिक साधक के लिये करणीय है, तभी वह शरीर के मोह से निवृत्त हो सकता है।

डंब्ट्रं मिगिलागे येरुव हयं वेच्चल्के नीर्मूणिनो-इत्वंबल्पोगुते मुग्गियुं मरणमक्कुं जीवको देहवे ॥ इटं वाळ्दण्टदु लाभवी किडुव मेय्यं कोट्दु नित्यत्ववा-दिवं धमदे कोंववं चदुरने ! रत्नाकराधीश्वरा ॥१४॥

#### हे रक्षकराधीश्वर !

भोजन श्रिक करने से, घोड़े पर बैठकर चलते समय ठोकर लगने से, बाक में पानी जाने से, बात समय ठोकर लगने से यह जीव श्रकास सृत्यु को प्राप्त होता है। श्रत: जीवासमा ऐसे श्रनिश्चित शरीर से जितना काम सेगा उतनाही श्रच्छा समका जायगा; श्रधांतु जो स्थिक हस नाशवान शरीर को देखकर शाश्चन भाव को प्राप्त होता है वही चतुर है क्योंकि पद पद पर इस शरीर के लिए मृत्यु का भय है। श्रतः इस स्थामंगुर शरीर को प्राप्त कर प्रत्येक व्यक्ति को श्रारमकल्याण् की धोर प्रवृत होना चाहिये॥ १४॥

विवेचन----मनुष्य गति में श्रकाल मरण बताया गया है। देव, नारकी श्रीर भोगमूमि के जीवों का श्रकाल मरण नहीं होता है, श्रायु पूर्ण होने पर ही श्रात्मा शरीर से पृथक् होता है। मनुष्य श्रीर तिर्यञ्च गति में श्रकाल मरण होता है, जिससे बाह्य निमित्त मिलने पर कभी भी इस शरीर से श्रात्मा पृथक हो सकता है।

रारीर प्राप्ति का मुख्य ध्येय त्राहमोत्थान करना है। जो व्यक्ति इस मनुष्य रारीर को प्राप्त कर अपना स्वरूप पहचान लेते हैं, अपनी त्राहमा का विकास करते हैं, वस्तुतः वे ही इस रारीर को सार्थक करते हैं। इस त्राग्य-मंगुर, त्र्यकाल मृत्यु से मस्त शरीर का कुछ भी विश्वास नहीं, कि कब यह नष्ट हो जायगा त्रातः प्रत्येक व्यक्ति को सर्वदा श्राहमकल्याग्य की स्त्रोर सजग रहना चाहिये। जो प्रवृत्ति मार्ग में रत रहने वाले हैं, उन्हें भी निष्काम भाव से कर्म करने चाहिये, सर्वदा त्र्यपनी योग प्रवृत्ति—मन, वचन त्र्योर काय की प्रवृत्ति को शुद्ध त्र्यथवा शुभ रूप में रखने का प्रयत्न करना चाहिये। कविवर बनारसी दास ने त्रापने बनारसी-विलास नामक मन्थ में संसारी जीव को चेतावनी देते हुए कहा है:—

जामें सदा उतपात रेागन सों छीजै गात, कछू न उपाय छिन-छिन आयु खपनौ । कीजे बहु पाप औ नरक दुःख चिन्ता व्याप, आपदा कालाप में बिलाप ताप तपनौ ॥ जामें परिगह को बिषाद मिथ्या वकबाद, विषेमोग सुखको सबाद जैसे सपनौ । ऐसो है जगतवास जैसो चपला विलास, तामें तूं मगन भयो स्थाग धर्म अपनौ ।

अर्थ--इस शरीर में सर्वदा रोग लगे रहते हैं, यह दुर्वल, कम-जोर श्रीर चीरा होता रहता है। चरा-चरा में श्राय घटती रहती है, श्रायु के इस स्तीसपने को कोई नहीं रोक सकता है। नाना प्रकार के पाप भी मनुष्य इस शरीर में करता है, जिससे नरक की चिन्ता भी इसे सदा बनी रहती है। विपत्ति के स्त्राने प नाना प्रकार से संताप करता है, द:ख करना है, शोक करता है श्रीर श्राने किये का पश्चाताप करता है। परिग्रह धन-धाःय वस्त्र, त्राभूषरा, महल, त्रादि के संग्रह के लिये रात-दिन श्रम करता है; ज्ञागिक विषय भोगों को भोगता है, इनके न मिलने पर कष्ट श्रीर बेचैनी का श्रनुभव करता है। यह मनष्य भव चिंगिक है. जैने त्राकाश में बिजली चमकती है, ऋौर चागुभर में विलीत हो जाती है उसी प्रकार यह मनुष्य भव भी जाएभर में नाश होने वाला है। यह जीव अपने स्वरूप को भूलकर इन बिषयों में लीन हो गया है। श्रतः विषय-कषाय का त्याग कर इस मनुष्य जीवन का उपयोग श्रात्म कल्याण के लिये करना चाहिये।

संसार की अवस्था यह है कि मनुष्य मोह के कारण अपनी इस पर्याय को यों ही बरवाद कर देता है। प्रतिदिन सबेरा होता है और शाम होती है, इस प्रकार नित्य श्राय चीगा होती जा रही है। दिन रात तेजी से ज्यतीत होते चले जा रहे हैं: जो सुखी हैं, जिनकी आजीविका श्रच्छी तरह चल रही है जिनका पुरयोदय से घर भरा पूरा है, उन्हें कुछ भी मालुम नहीं होता। ये हंसते-खेलते, मनोरंजन पूर्वक अपनी आयु को ब्यतीत कर देते हैं। प्रतिदिन त्रांखों से देखते हैं कि कन श्रमुक व्यक्ति अन बसा: आज अमक । जिसने जवानी में ऐश त्राराम किया था. हाथी-घोडों की सवारो की थी, जिसके सौन्दर्य की सब प्रशंसा करते थे. जिसकी त्राज्ञा में नौकर-चाकर सदा तत्वर रहते थे: त्राब बह बूढ़ा हो गया है, उसके गाल पिचक गये हैं, सौंदर्भ नष्ट हो गया है, अनेक रोग उसे घरे हुए हैं। अब नौकर-चाकरों की तो बातही क्यां घर के कुट्रम्बी भी उसको परवाह नहीं करते हैं. सोचते हैं कि यह बुड़ा कब घर खाली करे, जिससे हमें क्टरकारा मिले ।

पत्येक व्यक्ति त्राँखों से देखता है कि फलां व्यक्ति जो धनी था, करोड़पति था जिसका वैभव सर्वश्रेष्ठ था, जिसके घर में सोने-चाँदी की बातही क्या हीरे-पन्ने, जवाहिरात के ढेर लगे हए थे, दिग्द्र हो गया है। जिसकी प्रतिष्ठा समाज में थी, जिसका समाज सब प्रकार से श्रादर करता था, जिसके बिना पंचायत का काम नहीं होता था, श्रव वही धन न रहने से सब की दृष्टि में गिर गया है, जो पहले उसके पीछे रहते थे, वे ही श्रव उससे घृणा करते हैं, उसकी कटु श्रालोचना करते हैं श्रीर उसे सबसे श्रभागा समक्षते हैं।

इस प्रकार नित्य जीवन, मरण, दरिद्रता, बृद्धावस्था, श्रवमान, बृग्णा, स्वार्थ, ब्राहंकार स्त्रादि की लीला को देखकर भी मनुष्य को विरक्ति नहीं होती, इससे बड़ा स्त्रौर क्या स्त्राध्यय हो सकता है ?

दूसरे की बूढ़ा हम देखते हैं, पर अपने सदा युवा बने रहने की अभिलाधा करते हैं, दूसरों को मरते देखते हैं, पर अपने सदा जीवित रहने की भावना करते हैं, दूपरों को आजीविका से च्युत होते देखते हैं, पर अपने सदा आजीविका प्राप्त होते रहने की अभिलाधा करते हैं। यह हमारी कितनी बड़ी भूल है। यदि प्रत्येक व्यक्ति इस भून को समम्म जाय तो फिर उसे कल्याया करते देरी न हो।

कितने आश्चर्य की बात है कि दूसरों पर विपत्ति आयी हुई देखकर भी हम अपने को सदा सुखी ग्हने की बात सोचते हैं। मोह मदिरा के कारण प्रत्येक जीव मतवाला हो रहा है, अपने को मूले हुए है जिसे श्रौरों को बूढे होते हुए देख तथा मरते हुए देख कर भी बोध प्राप्त नहीं करता है। खाना, पीना, श्रानन्द करना, मिथ्या श्राशाएँ बांध कर श्रपने को संतुष्ट करना, श्रपने वास्तविक कर्तव्य के सम्बन्ध में कुछ नहीं सोचना; कितनी भयंकर मूल है। प्रत्येक व्यक्ति को वैराग्य प्राप्त करने के लिये 'संसार श्रौर शरीर' इनदोनों का यथार्थ चिन्तन करना चाहिये।

पुलुवीडोळ्पलबु पगल्परदिनदी दायमं पेत्तु वा-ळ्नेलेयुळ्ळोंदेडेगेयुढुला नेलेयवर्नोवंते पाळ्मेच्योळि-॥ दीलविं पुण्यमणीमनं गळसिकोंडा देवलोकक्ष्ेपो-॥ गलोडं नोवरवंगो नोव तवगो। स्ताकराधीश्वरा ॥१४॥

## हे रत्नकराधीश्वर !

एक ध्यक्ति एक ख़ोटा सा मकान किराये पर लेता है। उस मकान में रह कर नाना प्रकार की संपत्ति का ख़र्जन करता है। कालान्तर में धनी हो कर जब वह व्यक्ति किसी बड़े मकान में चला जाता है तब पहले मकान का मालिक किराया नहीं मिलने के कारण खप्रसन्न हो जाता है। इसी प्रकार जब जीव इस शरीर को ख़ोड़कर खन्य दिच्य शरीर को प्राप्त करता है तब पहले शरीर से समबन्ध रखने वाले संबंधी खपने स्वार्थ को खतरे में जान कर दु:खी होते हैं। ॥३५॥

विवेचन—— कार्माण शरीर के कारण इस जीव को चौरासी लाख योनियों में भ्रमण करना पड़ता है : श्रागम में इसे पंच- परिवर्तन के नाम से कहा गया है। पंच परिवर्तन का ही नाम संसार है। द्रव्य, च्लेन, काल, भव श्रीर भाव ये पाँच परिवर्तन के भेद हैं। द्रव्य परिवर्तन के नोकर्म द्रव्यपरिवर्तन श्रीर कर्मद्रव्य परिवर्तन ये दो भेद हैं।

नोकर्म द्रव्यपरिवर्तन — किसी जीव ने एक समय में तीन रारीर — श्रीदारिक, वैकियिक श्रीर श्राहारक तथा छः पर्याप्तियों — श्राहार, शरीर, इन्द्रिय, स्वासोच्छ्।वास, भाषा श्रीर मन के योग्य स्निम्ध, वर्ण, रस, गन्ध श्रादि गुणों से युक्त पुद्गाल परमा सुश्रों को तीव, मन्द या मध्यम भावों से यहण किया श्रीर दूसरे समय में छोड़ा। पश्चात् श्रान्त वार श्रमहीत, श्रहीत श्रीर मिश्र परमा सुश्रों को श्रहण करता गया श्रीर छोड़ता गया। श्रानन्तर वही जीव उन्हीं स्निम्ध श्रादि गुणों से युक्त उन्हीं तीव श्रादि भावों से उन्हीं पुद्गल परमा सुश्रों को श्रीदारिक, वैकियिक श्रीर श्राहारक इन तीन शरीर श्रीर छः पर्याप्ति रूप से श्रहण करता है तब नोकर्म द्रव्यपरिवर्तन होता है।

एक जीव ने एक समय में श्राठ कर्म रूप से किसी प्रकार के पुद्गल परमासुत्रों को श्रहण किया श्रीर एक समय श्रिधिक श्रविध प्रमास काल के बाद उनकी निर्जरा करदी। नोकर्म द्रव्य परिवर्तन के समान फिर वहीं जीव उन्हीं परमासुग्रों को उन्हीं कर्म रूप से ग्रहण करे। इस प्रकार समस्त परमाणुओं को जब क्रमशः कर्मरूप से ग्रहण कर चुकता है तब एक कर्म द्रव्य परिवर्तन होता है। नोकर्म द्रव्य परिवर्तन श्रीर कर्मद्रव्य परिवर्तन के समूह को द्रव्य परिवर्तन कहते हैं।

सूच्म निगोदिया अपर्याप्तक सर्व जपन्य अवगाहना वाला जीव लोक के आठ मध्य प्रदेशों को अपने शरीर के मध्य में कर के उत्पन्न हुआ और मरा। परचात् उसी अवगाहना से अङ्गुल के असंख्यातवें भाग प्रमाण आकाश में जितने प्रदेश हैं, उतनी बार वहीं उत्पन्न हुआ। पुनः अपनी अवगाहना में एक त्तेत्र बहा कर सर्व लोक को अपना जन्म त्तेत्र बनाने में जितना समय लगता है, उतने काल का नाम त्तेत्र परिवर्तन है।

कोई जीव उत्सर्पणी काल के प्रथम समय में उत्पन्न हो, पुनः द्वितीय उत्पर्णा काल के द्वितीय समय में उत्पन्न हो। इसी कम से तृतीय. चतुर्थ न्नादि उत्सर्पणी काल के तृतीय चतुर्थ न्नादि समयों में जन्म ले न्नीर इसी कम से मरणा भी करे। न्नाद सर्पणी काल के समयों में भी उत्सर्पिणी काल की तरह वही जीव जन्म न्नीर मरणा को प्राप्त हो तब काल परिवर्तन होता है।

नरक गति में कोई जीव जघन्य श्रायु दस हजार वर्ष को लेकर उत्तरन हो, दस हजार वर्ष के जितने समय हैं उतनी बार पथम तरक में जघन्य श्रायु का बन्ध कर उत्पन्न हो। फिर वहीं जीव कम से एक समय श्रिधिक श्रायु को बढ़ाते हुए तेतीस सागर श्रायु को नरक में पूर्ण करें तब नरक गति परिवर्तन होता है। तियेश्चगति में कोई जीव श्रन्तमुं हुन्ते पमाण जघन्य श्रायु को लेकर श्रन्तमुं हुन्ते के जितने समय में उतनी बार उत्पन्न हो, इस मकार एक समय श्रिधिक श्रायु का बन्ध करते हुए तीन पत्य की श्रायु पूर्ण करने पर तियेश्वगति परिवर्तन होता है। मनु य गति परिवर्तन तियंश्वगति के समान श्रीर देवगति परिवर्तन नरक गति के समान होता है। परन्तु देवगति की श्रायु में एक समयाधिक बृद्धि इकतीस सागर तक ही करनी चाहिये। क्योंकि मिध्यादृष्टि श्रन्तिम भैवेयक तक ही जाता है। इस प्रकार इन चारों गतियों के परिश्वमण्या काल को भवपरिवर्तन कहते हैं।

पञ्चेन्द्रिय संजी पर्याप्तक मिथ्यादृष्टि जीव के जो कि ज्ञाना-वरण् कर्म की सर्वजवन्य अन्तःकोटाकोटि स्थिति को बाज्यता है, असंस्थात लोक प्रमाण कषाय अध्यवताय स्थान होते हैं। इनमें संस्थात भागवृद्धि, असंस्थात भाग वृद्धि, संस्थात गुणवृद्धि, असंस्थात गुणवृद्धि, अनन्तगुणवृद्धि, ये छः वृद्धियाँ भी होती रहती हैं; अन्त कांटाकोटि की स्थिति में सर्वजवन्य कषायाध्यवताय स्थान निमित्तक अनुमाग अध्यवसाय के स्थान असंस्थातलोक प्रमास होते हैं। सर्वज्ञषन्य स्थिति,श्रोर सर्वज्ञषन्य श्रनुभागाध्य-वसाय के होने पर सर्वज्ञषन्य योगस्थान होता है। पुनः वही स्थिति कषायाध्यवसाय स्थान श्रोर श्रनुभागाध्यवसाय स्थान के होने पर श्रसंख्यात भाग वृद्धि सहित द्वितीय योगस्थान होता है। इस प्रकार श्रेसी के श्रसंख्यातर्वे भाग प्रमास योगस्थान होते हैं। योग स्थानों में श्रनन्तभागवृद्धि श्रोर श्रनन्तगुस्वृद्धि को बोड़ शेष चार प्रकार की ही वृद्धियाँ होती हैं।

पश्चात् उसी स्थिति श्रीर उसी काषायाध्यवसाय स्थान को प्राप्त करने वाले जीव के द्वितीय कषायाध्यवसाय, स्थान होता है; इसके श्रनुभागाध्यवसाय स्थान श्रीर योगस्थान पूर्ववत् ही होते हैं। इस प्रकार श्रसंख्यात लोक प्रमाण कषायाध्यवसाय स्थान होते हैं। इस तरह जबन्य श्राप्त में एक एक समय की वृद्धि कमसे तीस कोड़ाकोड़ी भागर की उरक्रव्ट स्थिति को पूर्ण करे। इस प्रकार सभी कमों की मूल प्रकृतियों श्रीर उत्तर प्रकृतियों की जबन्य स्थित लेकर उरकृष्ट स्थिति प्रयन्त कपाय, श्रनुभाग श्रीर योग स्थानों को पूर्ण करने पर एक भाव परिवर्तन होता है।

यह जीव श्रमादि काल से संसार में इस पंच परावर्तनों की करता चला श्रा रहा है। जब सम्यग्दर्शन की प्राप्ति हो जाती है, तभी इसे इन परिवतनों से छुटकारा मिलने की श्राशा होती हैं। मिथ्यात्व ही परिवर्तन का प्रधान कारण है, इसके दूर हुए बिना जीव का कल्याण त्रिकाल में भी नहीं हो सकता है, जब मनुष्य गति के मिलने पर जीव श्रात्मा की श्रोर दिष्टिपात करता है, उसका विन्तन करता है, उसके रूप में रमण करता है तो सद्बोध प्राप्त हो जाता है श्रीर मिथ्यात्व जीव का दूर हट जाता है।

ध्यानिकञ्ज तपक्के सञ्ज मरणंगाण्वंदु निम्मच्चर ! ध्यानक्कोञ्जेने निष्पवं मडिये नोयल्तक्कुदिष्टादिगळ् ॥ दानं गेय् दु तपक्के पाय् दु मरणंगाण्वंदु निम्मच्चर– ध्यानं गेय्दिळिदंगे शोकिपरितें ! रत्नाकराधीश्वरा !॥१६॥

### हे रत्नाकराधीश्वर!

जिस व्यक्ति ने कभी दान नहीं किया, जिस व्यक्ति का कभी
तपस्या में मन नहीं लगा, जिस व्यक्ति ने मरने के समय प्रभु
का ध्यान नहीं किया उस व्यक्ति के मरजाने पर सम्बन्धियों को शोक
करना सर्वथा उचित हैं, क्योंकि उस पापात्मा ने आत्म-कत्यामा न
करते हुए अपनी लीला समाप्त कर दी। दान-धर्म करके, तपश्चर्या
में सदा आगे रहकर तथा अन्तिम समय में अक्षर का ध्यान करते
हुए जिस ने मृत्यु को प्राप्त किया उसके लिए कोई क्यों शोक
प्रकट करेगा ? आत्म-कत्यामा करता हुआ जो मृत्यु को प्राप्त होता
है उस जीव के लिए शोक करना सर्वथा अयोग्य है ॥ १६॥

विवेचन — यह प्राणी मोह के कारण, शरीर, धन, यौवन श्रादि को अपना मानता है, निरन्तर इनमें मग्न रहता है, इसलिये दान, तप, इन्द्रिय नियह आदि कल्याणकारी कामों को नहीं कर पाता है। विनाशीक धन, सम्पित को शाश्वत समभता है, उसमें अपनत्व की कल्पना करता है, इसलिये दान देने में उसे कष्ट का अनुभव होता है। मोह के वशीभूत होने के कारण वह धन का त्याग — दान नहीं कर पाता है। पर सद। यह स्मरण रखना होगा कि जल की तरंगों के समान शरीर और धन चंचल हैं। जवानी थोड़े दिनों की है, धन मन के संकल्पों के समान च्या स्थायी है, विषय-भोग वर्षा काल में चमकने वाली विजली की चमक से भी अधिक चंचल है, फिर इनमें ममत्व कैसा ?

जिस लहमी का मनुष्य गर्व करता है, जिसके श्रस्तित्व के कारण दूसरों को कुछ नहीं समस्तता तथा जिसकी प्राप्ति के लिये माता, पिता भाई-बन्धुश्रों की हत्या तक कर डालता है, वह लहमी श्राकाश में रहने वाले सुन्दर मेघ पटलों के समान देखते देखते बिलीन होने वाली है। प्रत्यन्त देखा जाता है कि कल जो धनी था, जिसकी सेवामें हजारों दास दासियाँ हाथ जोड़े श्राज्ञा की प्रतीन्ता में प्रस्तुत थीं, जिसके दरवाजे पर मोटर, हाथी, घोड़ों का समुदाय सदा वर्तमान था, जिसका सम्मान बड़े-बड़े श्रिषकारी, धर्म धुरन्धर, राजा-महाराजा करते थे, जो रूपवान्, गुएमान्, धर्मारमा श्रौर विद्वान् माना जाता था; श्राज वही दिरद्री होकर दर-दर का भिसारी बन गया है, वही श्रव पापी मूर्स, श्रकुलीन, दुश्चरित्र, व्यसनी, दुर्गुएगी माना जाता है। लोग उसके पास भी जाने से उरते हैं, उसकी खुलकर निन्दा करते हैं श्रीर नाना प्रकार से उसकी बुरा-भला कहते हैं!

धनकी सार्थकता दान में है, दान देने से मोह कम होता है। शास्त्रकारों ने धन की तीन स्थितियाँ बतलायी हैं—दान, भोग त्र्यौर नाश; उत्तम अवस्था धन की दान है, दान देने से ही धन का शोभा है। दान न देने से ही धन नष्ट होता है, दान से धन घटता नहीं, प्रत्युत बढ़ता चला जाता है। जिस व्यक्ति ने आजीबन अपने स्वार्थ की पृष्टिं के लिए धनार्जन किया है, वह व्यक्ति संसार का सबसे बड़ा पापी है। ऐसे कंजूक व्यक्ति की मरने पर लाश को कुत्ते भी नहीं खाते हैं। केवल अपने स्वार्थ के लिये जीना और नाना अत्याचार और अन्यायों से धनार्जन करना निकृष्ट जीवन है, ऐसे व्यक्ति का-जीवन मरण कुत्ते के तुत्य है। यह व्यक्ति न तो अपने लिये कुछ कर पाता है और न समाज के लिये ही, वह अपने इस मनुष्य जन्म

को ऐसे ही खो देता है। मनुष्य जन्म लेते समय खाली हाथ श्राता है श्रोर मरते समय भी खाली हाथ ही जाता है, श्रतः इस धन में मोह क्यों ?

दान करने के पश्चात् धनकी द्वितीय स्थिति भोग है। जो धनार्जन करता है, उसे उस धन का सम्यक् प्रकार उपभोग भी करना चाहिये। घन का दुरुपयोग करना बुरा है, उपयोग श्रुपने कुटुम्ब तथा श्रम्य मित्र, स्नेही श्रादि के भरग्य-पोषण्य में करना गृहस्थ के लिये श्रावश्यक है। दान और भोग के पश्चात् यदि धन शेष रहे तो व्यावहारिक उपयोग के लिये उसका संग्रह करना चाहिये। जिस धन से दान और उपभोग नहीं किया जाता है वह धन शीघ नष्ट हो जाता है। धनार्जन के लिये भी श्राहिंसक साधनों का ही प्रयोग करना चाहिये। चोरां, बेईमानी, ठगीं, धूर्तता, श्राधक मुनाफा खोरी, श्रादि साधनों से धनार्जन कदाणि नहीं करना चाहिये।

श्राजीविका श्रर्जन करने में गृहस्थ को दिन रात श्रारम्म करना पड़ता है, श्रतः वह दान द्वारा श्रपने इस पाप को हल्का कर पुगय बन्ध कर सकता है। दान चार प्रकार का है—श्राहार दान, श्रीषध दान, श्रभयदान श्रीर ज्ञानदान। सुपात्र को भोजन देना या गरीब, श्रनाथों को भोजन देना श्राहारदान है। गेगी व्यक्तियों की सेवा करना, उन्हें श्रोषध देना तथा उनकी देख-भाल करना श्रोषध दान है। जीवों की रक्ता करना, निर्भय बनाना श्रमयदान है तथा सुपात्रों को ज्ञानदान देना, ज्ञान के साधन मन्ध्य श्रादि भेंट करना ज्ञानदान है। यों तो इन चारों दानों का समान माहात्म्य है, पर ज्ञानदान का सबसे श्रिधिक महत्व बताया गया है। प्रथम तीन दान शारीरिक बाधाओं का ही निराकरण करते हैं, पर ज्ञानदान श्रारा के निजी गुणों का विकास करता है, यह जीव को सदा के लिये श्रजर, श्रमर, च्रुधादि दोषों से रहित कर देता है। ज्ञान के द्वारा ही जीव सांसारिक विषय-वासनाओं को बोड़ त्याग, तपस्या श्रीर कल्याण के मार्ग का श्रनुसरण करता है।

दान के फल में विधि, द्रव्य, दाता और पात्र की विशेषता से विशेषता श्राती हैं। सुपात्र के लिये खड़े होकर पड़ गाहना— प्रतिग्रहण, उच्चासन देना, चरण धोना, पूजन करना, नमस्कार करना, मनशुद्धि, वचनशुद्धि, कायशुद्धि, श्रोर भोजनशुद्धि ये नव विधि हैं। विधि में श्रादर श्रोर श्रनादर करना विधि विशेष हैं। श्रादर से पुष्य श्रोर श्रनादर से पाप का बन्ध होता हैं। शुद्ध गेहूँ, चावल, घृत, दूध श्रादि भच्यपदार्थ द्रव्य हैं। पात्र के तप, स्वाध्याय, ध्यान की वृद्धि के लिये साधन मृत द्रव्य पुष्य का कारण हैं तथा जिस द्रव्य से पात्र के तप, स्वाध्याय की वृद्धि न

हो वह द्रव्य विशिष्ट पुराय का कारगा नहीं होता है। ब्राह्मगा, चित्रय त्रीर वैश्य शुद्धाचरगा करने वाले दाता कहलाते हैं। दाता में श्रद्धा तुष्टि भक्ति, विज्ञान, श्रतोभता, च्राम त्रीर शक्ति ये दाता के सात गुगा हैं। पात्र में श्रश्रद्धा न होना, दान में विषाद न करना। फल प्राप्ति की कामना न होना दाता की विशेषता है।

पात्र तीन प्रकार के होते हैं— उत्तम, मध्यम श्रीर जघन्य । महाव्रत के घारी मुनि उत्तम पात्र हैं, व्रती श्रावक मध्यम पात्र हैं श्रीर सम्यम्दिष्ट श्रविरति श्रावक जघन्य पात्र हैं । योग्यपात्र को विधि पूर्वक दिया गया दान बटबीज के समान श्रानेक जन्म-जन्मान्तरों में महान् फल को देता है । जैसे भूमि की विशेषता के कारण वृद्धों के फलों में विशेषता देखी जाती है, उसी प्रकार पात्र की विशेषता से दान के फल में विशेषता हो जाती है । प्रत्येक श्रावको श्रपनी शक्ति के श्रनुसार चारों प्रकार के दानों को देना चाहिये।

शक्ति अनुसार प्रति दिन तप भी करना चाहिये। कल की अपेक्षा न कर संयम वृद्धि के लिये, रागनाश के लिये तथा कमों के क्षय के लिये अनशन, अवमौदर्य वृक्षिपरिसंख्यान, रसपरित्याग, विविक्तशय्यासन, कायक्लेश, प्रायध्यित, विनय, वैयावृत्य, स्वाध्याय, ब्युस्सर्ग और ध्यान इन बारह तपों को करना चाहिये।

इच्छायाँ का दमन करना, इन्द्रिय निग्नह करना, प्राध्यात्मिक विकास के निये परमावश्यक हैं। पमु — शुद्धात्मा के गुणों का चिन्तन, स्मरण भी प्रतिदिन करना श्रानिवार्य है, क्योंकि प्रमु — चिन्तवन से जीव के परिणामों में विशुद्धि श्राती है तथा स्वयं अपने विकारों को दूर कर प्रमु बनने की पेरणा प्राप्त होती है। जो व्यक्ति धर्म ध्यान पूर्वक प्रपना शरीर छोड़ता है, उसक लिये किसो को भी शोक करने को आवश्यकता नहीं, क्योंकि जिस काम के लिये उसने शरीर ग्रहण किया है, उसका वह काम पूरा हो गया।

साविगंजलदेके साबुपेरते मेय्दाळ्दा दर्गंजल । सावें माण्गुमे कावरु टेयकटा ! ई जीवनेनेंदुवुं ॥ सावं कंडवनल्लवे मरणवागल्मुंदें पुट्टने-। नीवेन्नोळ्निले साबुदु सुखवले ! रत्नाकराधीश्वरा ! ॥१७॥ हे स्लाकसधीश्वर !

मृत्यु से क्यों दरा जाय ? शरीरधारियों से मृत्यु क्या श्रज्ञा रहती है ? मृत्यु दरने वाजों को छोड़ भी तो नहीं सकती। क्या मृत्यु से कोई बचा सकता है ? क्या इस जीव ने मृत्यु को कभी प्राप्त नहीं किया ? मरने के बाद क्या पुनर्जन्म नहीं होगा ? विवेचन — मरगा पाँच प्रकार का बताया गया है — पंडित-पंडित मरगा, पंडित मरगा, बाल पंडित मरगा, बाल मरगा और बाल-बाल मरगा। जिस मरगा के होने पर फिर जन्म न लेना पड़े, वह पंडित-पंडित मरगा कहलाता है। यह केवली भगवान या चरम शरीरियों के होता है। जिस मरगा के होने पर दो-तीन भव में मोक्त की प्राप्ति हो जाय, उसे पंडित मरगा कहते हैं, यह मरगा मुनियों के होता है। देश सर्यम पूर्वक मरगा करने को बाल पंडित मरगा कहते हैं; इस मरगा के होने पर सोलहवें स्वर्ग तक की प्राप्ति होती है। वत रहित सम्यग्दर्शन पूर्वक जो मरगा होता है, उसे बालमगगा कहते हैं, इस मरगा से भी स्वर्ग आदि की प्राप्ति होती है। मिश्यादर्शन सहित जो मरगा होता है उसे बाल-बाल मरगा कहते हैं यह चतुर्गित में भ्रमणा करने का कारगा है।

मरण का जैन साहित्य में बड़ा भारी महत्व बताया गया है। यदि मरण सुधर गया तो सभी कुछ सुधर जाता है। मरण को सुधारने के लिये ही जीवन भर बत, उपवास कर आत्मा को शुद्ध किया जाता है। यदि मरण बिगड़ गया हो तो जीवन भर की कमाई नष्ट हो जाती है। कषाय और शरीर को छश कर आत्म शुद्धि करना तथा धन, कुटुम्ब, स्त्री, पुत्र आदि से मोह छोड़ कर अपनी आत्मा के स्वरूप में रमण करते हुए शरीर का त्याग करना समाधिमरण कहलाता है। यह वीरता पूर्वक मृखु से लड़ना है, अहिंसा का वास्तविक स्वरूप है। साधक जब अपनी मृखु को निकट आई हुई समक्र लेता है तो वह संसार, शरीर और भोगों से विरक्त होकर मोजन का त्याग कर देता है। वह संसार के सभी पदार्थों से अपनी नृष्णा, लोलुपता और मोह ममता को छोड़ कर आत्म कल्याण की और पृष्ठ होता है। अभिपाय यह है कि अपनी आत्मा से परपदार्थों को भले प्रकार त्याग संन्यास मरण है।

इस सल्लेखना या समाधि मरण में श्राह्म-घात का दोष नहीं श्राह्म स्वांक कथाय के श्रावेश में श्राह्मर श्रपने की मारना श्राह्म-घात है। यह शरीर धर्म साधन के लिये हैं, जब तक इससे यह कार्य सम्पन्न हो सके तब तक योग्य श्राह्मर-विहार श्राद्धि के द्वारा इसे स्वस्थ रखना चाहिये। जब कोई ऐसा रोग हो जाय जिससे उपचार करने पर भी इस शरीर की रत्ता न हो सके तो समाधिमरण ग्रह्मण कर लेना चाहिये। किसी श्रप्ताध्य रोग के हो जाने पर इस शरीर को धर्म साधन में बाधक समम्भ कर श्रपकारी नौकर के समान निर्ममत्व हो साववानो से छोड़ना च हिये। यह शरीर तो नष्ट होने पर फिर भी मिल जायगा. पर

१२२

धर्म नष्ट होने पर कभी नहीं मिलेगा। श्रातः रत्नत्रय की प्राप्त के लिये शरीर से मोह छोड़कर समाधि ब्रह्मा करनी चाहिये।

मरना तो संसार में निश्चित है, किन्तु बुद्धिमानी पूर्वक सावधान रहते हुए मरना कठिन है। कषायवरा विष खा लेना. श्रामि में जल जाना, रेल के नीचे कट जाना, नदी में डूब जाना, श्रादि कार्य निद्य हैं, ऐसेकार्यों से मरने पर श्राहमा की भलाई नहीं होती हैं। जो ज्ञानी पुरुष मरणा के सन्मुख होते हुए निष्कषाय भाव पूर्वक श्रारेर का त्याग करते हैं, उनका ज्ञानपूर्वक मन्दकषाय सहित मरणा होने से वह मरणा मोच्न का कारणा होता है।

समाधि मरण दो प्रकार से होता है—सविचार पूर्वक श्रीर श्रविचार पूर्वक । जब शरीर जर्जति हो जाय, बुद्दापा श्राजाय, हिंछ मन्द हो जाय, पाँव से चला न जाय, श्रसाध्य रोग हो जाय या मरण काल निकट त्र्या जाय तो शरीर और कवायों को कृश करते हुए श्रन्त में चार प्रकार के श्राहार का त्याग कर धर्मध्यान सिहत मरण रकता सविचार समाधि मरण है। इस समाधि मरण का उपयोग प्रत्येक ब्यक्ति कर सकता है। बुद्धावस्था तक संसार के सभी भोगों को भोग लेता है, सांसारिक इन्द्रिय जन्य सुखों का श्रास्वादन मी कर लेता है तथा शक्ति श्रवसार

धर्म भी करता रहता है। जब शरीर श्रसमर्थ हो जाय जिससे धर्म साधन न हो सके तो शान्त भाव से विकारों श्रीर चारों भक्तरके श्राहारों को त्याग कर मरगा करे। मरते समय शान्त, श्रविचल श्रीर निर्लिप्त रहने की बड़ी भारी श्रावश्यकता है। मन में किसी भी प्रकार की वासना नहीं रहनी चाहिये, बासना रह जाने से जीव का मरगा ठीक नहीं होता है।

श्रचानक मृत्यु श्राजाय जैसे ट्रेन के उलट जाने पर, घर में श्राग लग जाने पर, मोटर दुर्घटना हो जाने पर, साँप के काट लेने पर ऐसा संयोग श्राजाय जिससे रारीर के स्वस्थ होने का कोई भी उपचार न किया जा सके तो शरीर को तेल रहित दीपक के समान स्वयं ही विनाश के सममुख श्राया जाना संन्यास धारण करें। चार पकार के श्राहार त्याग कर पंच परमेष्ठी के स्वरूप तथा श्रातम ध्यान में लीन हो जाय। यदि मरण में किसी प्रकार का सन्देह दिखलायी पड़े तो ऐसा नियम कर ले कि इस उपसर्ग से मृत्यु हो जाय तो मेरे श्रात्मा के सिवाय समस्त पदार्थों से ममत्व भाव का त्याग है, यदि इस उपसर्ग से चच गया तो पूर्ववत् श्राहार-पान, परिश्रद श्रादि श्रहण करूँगा। इस प्रकार नियम कर रारीर से ममत्व खोड़, शान्त परिणामों के साथ किसी भी प्रकार की वोच्छा से रहित हो शरीर का त्याग

# करना चाहिये ।

समाधि मरण के लिये द्रव्य, चेत्र, काल श्रीर भाव का भी ख्याल रखना चाहिये । जब समाधि-मरण ग्रहण करे उस समय मित्र, कुटुम्बी ऋौर श्रन्य रिश्तेदारों की बुलाकर उनसे चामा याचना करनी चाहिये। तथा स्वयं भी सबको सामा कर देना चाहिये। स्त्री. पत्र,माता, पिता श्रादि के स्नेहमयी सम्बन्धी को त्याग कर रुपये, पैसे, धन-दौलत, गाय, भैंस, दास, दासी श्रादि से मोह दूर करना चाहिये। यदि कुटुम्बी मोहवश कातर हों तो साधक को उन्हें स्वयं उपदेश देकर समस्ताना चाहिये। संसार की ऋस्थिरता. वास्तविकता ऋौर खोखलापन बताकर उनके मोह को दूर करना चाहिये। उनसे साधक को कहना चाहिये कि यह त्र्यात्मा त्रमर है, यह कभी नहीं मरता है, इसका पर पदार्थों से कोई सम्बन्ध नहीं, यह नाशवान शरीर इसका नहीं है. यह ऋत्मा न स्त्री होता है, न पुरुष, न नपुंसक ऋौर न गाय होता है. न बैल । इसमें कोई परिवर्तन नहीं होता। यह तो सब पौद्गलिक कर्मों का नाटक है, उन्हीं की माया है। मेरा आप लोगों के साथ इतना ही संयोग था सो पूरा हुआ। ये संयोग वियोग तो श्रनादिकाल से चले श्रा रहे हैं। स्त्री, पत्र, भाई, श्रादि का रिश्ता मोहवश पर निमित्तक है. मोह के दर होते ही इस

संसार की नीरसता स्पष्ट दिखलायी पड़ती है। अब मुक्ते कल्याया के लिये अवसर मिल रहा है, अतः आप लोग शान्तिपूर्वक मुक्ते कल्याया करने दें। मृत्यु के पंजे से कोई भी नहीं बचा सकता है, आयु कर्म के समाप्त हो जाने पर कोई इस जीव को एक चया भी नहीं रख सकता है, अतः अब आप लोग मुक्ते चमा करें, मेरे अपराधों को मूल जायें। मैंने इस जीवन में बड़े पाप किये हैं। कोध, मान, माया, लोभ, राग, द्वेष आदि से अभि-मूल होकर अपनी और पर की नाना प्रकार से विराधना की है।

समाधिमरण करनेवाले को शरीर से ममत्व घटाने के लिये कमशः पहले आहार का त्याग कर तुम्ब पान करना चाहिये; परचात् दूध का भी त्याग कर बाब का अभ्यास करें। कुछ समय परचात् बाछ को छोड़ कर गर्म जल को पीकर रहे। जब आयु दो-चार पहर शेष रह जावे तो शक्ति के अनुसार जलादि का भी त्याग कर उपवास करें। योग्यता और आवश्यकता के अनुसार आंड़ने-पहरने के वस्त्रों को छोड़ शेष सभी वस्त्रों का त्याग कर दे। यदि शक्ति हो तो सभी अकार के परिग्रह का त्याग कर मुनिवत धारण करें। जब तक शरीर में शक्ति रहे तृत्य के आसन पर पद्मासन लगा कर बैठ आसम स्वरूप का चिन्तन करता रहे। जितने समय तक ध्यान में लीन रह सके, रहे। कुछ

१२६

समय तक बारह भावनाःश्रों के स्वरूप का चिन्तन करे, संसार के स्वार्थ, मोह, संघर्ष श्रादि का स्वरूप विचारे।

बैठने की शक्तिन रहने पर लेट जाय और मन, वचन, काय को स्थिर कर समाधिमरण में दह करनेवाले श्लोकों का पाठ करे तथा श्रन्य लोगों के द्वारा पाठ किये गये श्लोकों को मन लगाकर सुने। जब बिल्ककुल शक्ति घट जाय तो केवल एमोकार मंत्र का जाप करता हुआ पंच परमेष्ठी के गुर्णों का चिन्तन करें।

समाधिमरण् में शय्या, संयम के साधन उपकरण्, श्रालो-चना, श्रन्न श्रोर वैयादृत्त सम्बन्धी इन पाँच बहिरंग शुद्धियों को तथा दर्शन, ज्ञान, चारित्र, विनय श्रोर सामायिकादि पट् श्रावश्यक सम्बन्धी इन पाँच श्रन्तरंग शुद्धियों को पालना श्रावश्यक है। समाधिमरण् करनेवाले के पास कोई भी व्यक्ति सांसारिक चर्चा न करे। साधक को समाधि में हद करनेवाली वैराग्यमयी चर्चा ही करनी चाहिये। उसके पास रोना, गाना, कोलाहल करना श्रादि का पूर्ण त्याग कर देना श्रावश्यक है। ऐसी कथाएँ भी साधक को सुनानी चाहिये जिनके सुनने से उसके मन में समाधि मरण् के प्रति उत्साह, स्थिरता श्रोर श्रादर भाव पैदा हो। समाधिमरण् धारण् करनेवाले को दोष उत्पन्न करनेवाली पाँच बातों का श्रवश्य त्याग कर देना चाहिये —

?—जीवित आशसा—मोहबुद्धि के कारण ऐसो बांछा करना कि यदि मैं श्रच्छा हो जाऊँ तो ठाक है, कुछ काल तक संसार के सुखों को श्रीर भोग जूँगा। धन, जन, श्रादि से परिगामों में श्रासिक रखना, उन पर मनता करना, जिससे जीवित रहने की लालसा जामत हो।

२---मरण आशंसा -- रोग के कहों से घवड़ा कर जल्दा मरने की अभिलाषा करना । वेदना, जो कि पर जन्य है, कर्मों से उत्पन्न है, आत्मा के साथ जिसका कोई सम्बन्ध नहीं, अपनी समम कर घवड़ा जाना और जल्दी मरने की भावना करना ।

४---सुलानुबन्ध---पहले भोगे हुए सुलों का बारबार चिन्तन करना ।

५----निदानबन्ध---पर भव में सांसारिक विषय भोगों को, धन-धान्य, बैमव की बांछा करना। इस प्रकार इन पाँचों दोषों को दूर कर समाधि श्रहणु करनी चाहिये।

#### रत्नाकर शतक

इस पकार मरण को सफल बनाने का प्रयत्न पत्येक व्यक्ति को करना चाहिये। यह मनुष्य जीवन बार-बार नहीं मिलता है, इसे प्राप्त कर रलत्रय स्वरूप की उपलब्धि करनी चाहिये। मोह, ममता के कारण यह जीव संसार के मोहक पदार्थों से प्रेम करता है, बस्तुतः इसका इनसे तिनक भी सम्बन्ध नहीं है। इस शरीर की सार्थकता समाधिमरण धारण करने में ही है, यदि अन्त भला हो गया तो सब कुछ भला हो ही जाता है। अतः प्रत्येक संसारी जीवको समाधिमरण द्वारा अपने नरसव को सफल कर लेना चाहिये।

प्राणं माण्य जन्ममं पडेद मेथ्योष्ट्रिनिच्चलु पंचक-ल्याणं पंचगुरुस्तवं परमशास्त्रं मोचसंधानचि ॥ त्त्राणं चित्तिन रत्न मृरियन ळंपिंचितनं गेय्वने-। जाणं मत्तिन चिंत कम्भैरुळरें ! रत्नाकराधीश्वरा !॥१८॥ हे स्लाकराधीश्वर !

गर्भावतरण, जन्माभिषेक, परिनिष्कमण, केवल और निर्वाण्य ये पाँच कल्याण, श्ररह ते, सिद्ध, श्राचार्य, उपाध्याय और सर्वसाध्य इन पंच परमेष्टियों के स्तोत्र-श्रेष्ठ शारत्र-मोक्ष उपान करने वाला श्रात्म-स्वरूप का रक्षण-श्रात्मा के 'सम्यग्दर्शन-ज्ञात-चारित्र' ये तीन रल सभी मनुष्यों के शरीर में सदा विद्यमान रहने योग्य प्रात्म हैं। जो मनुष्य प्रेम प्रवेक इन प्राणों का चिन्तन करता है वह चतुर है। इसके विपरीत, श्रन्म वस्तुओं के चिन्तन करने वाले मुर्ख माने जा सकते हैं॥ ३८॥ विवेचन — श्रात्मा चेतन है श्रीर संसार के सभी पदार्थ श्रचेतन । चेतन श्रात्मा का श्रचेतन कर्मों के साथ सम्बन्ध होने से यह संसार चल रहा है। इस शरीर में दस प्राण् बताये गये हैं — पाँच इन्द्रियाँ — स्पर्शन, रसना, प्राण्, चत्तु श्रौर श्रोत्र; तीन बल — मनोचल, बचनवल श्रीर कायवल श्रायु एवं श्रासोच्छ्वास । मूलतः प्राण् दो प्रकार के हैं — द्रव्यप्राण श्रौर मावपाण । द्रव्यपाण उपर्युक्त दस हैं, भावपाण में श्रात्मा की विभाव परिण्यति से उत्पन्न पर्यायें हैं। जो व्यक्ति इन प्राणों के सम्बन्ध में न विचार कर पंचपरमेष्ठी के गुणों का स्तवन, श्रात्म-स्वरूप चिन्तन, रलत्रय के सम्बन्ध में विचार करता है, वह श्रपने स्वरूप को पहचान सकता है।

भगवान् के गुणों के स्मरण से श्रात्मा की पूत भावनाएँ उद्बुद्ध हो जाती हैं। छुपी हुई प्रवृत्तियाँ जाम्रत हो जाती हैं तथा पर पदार्थों से मोह बुद्धि कम होती हैं। तीर्थंकर भगवान् के पश्च कल्याणकों का निरन्तर स्मरण करने से उनके पुन्यातिशय का स्मरण श्राता है तथा विकार श्रीर वासनाएँ जो श्रात्मा को विकृत बनाये हुये हैं, उनसे दूर होने की प्रवृत्ति जाम्रत होती है। प्रवृत्तिमार्ग में लगनेवाले साधक को शुभ प्रवृत्तियों में रत होना चाहिये। श्रशुभ प्रवृत्तियाँ वन्धन को टढ़ करती हैं।

यद्यपि शुभ श्रोर श्रशुभ दोनों ही प्रकार की प्रवृत्तियाँ बन्धन का कारण हैं, दोनों ही संसार में भटकानेवाली हैं। जहाँ श्रशुभ-प्रवृत्ति श्रात्मा को निवृत्ति मार्ग से कोसों दूर कर देती है, वहाँ शुभ-प्रवृत्ति उसके पास पहुँचाने में मदद करती है।

जो सुबुद्ध हैं, जिन्हें भेदिविज्ञान हो गया है, जो पर पदार्थों की परता का अनुभव कर चुके हैं जिनका ज्ञान केवल शाब्दिक नहीं हैं श्रीर जो आस्मरत हैं वे श्रास्म के भीतर सर्वदा वर्तमान रहनेवाले रत्नत्रय को प्राप्त कर लेते हैं!

मनुष्य का मन सबसे श्रिधिक चंचल है, उसे स्थिर करने के लिये गुग्गस्तवन, रत्नत्रय के स्वरूप चिन्तन श्रीर निजयरिग्गति में लगाना चाहिये। स्वामी समन्तभद्र ने वीतराग प्रभु की गुग्गस्तुति से किस प्रकार पुराय का बन्ध होता है, सुन्दर ढंग से बताया हैं—

न पूजयार्थस्विय बीतरागे न निन्दया नाथ विवान्तवैरे । तथापि ते पुराय गुर्गास्मृतिर्नः पुनातु चित्तं दुस्ति। जनने भयः ॥ अर्थ---हे वीतरागी प्रभो ! श्राप न स्तुति करने से पसन् होते हैं ख्रौर न निन्दा करने से वैर करते हैं किन्तु आपकं पुराय गुर्गों की स्मृति पापों से हमारी रच्चा कर देती हैं, हमारे मन के पवित्र निष्कलंक, ख्रौर निर्मल बना देती हैं । अतः रस्तत्रय को जाश्रत करनेवाले स्तोत्रों का पाठ करना निर्वाण भूमियों की वंदना करना, शास्त्र स्वाध्याय करना कल्याण के साधन हैं। धनमं धान्यमनूटंमं विनतेयं वंगारमं वस्त्र वा- हनराजादिगळं सदा वयसुवी भ्रांतात्मरा पिटयोळ्। जिनरं सिद्धरनार्थवर्यरनुपाध्यायर्कळं साधुपा- वनरं चितिस मुक्तिगे कोदगरो ! रत्नाकराधीश्वरा ! ॥१६॥ है स्वाक्राधीश्वर!

आन्ति में पड़ा हुआ आत्मा धन, भोजन, स्त्री, सोना, वस्त्र, बैभव, राज्य इत्यादि वस्तुओं के चिन्तन में मन न खगा पवित्र जिनेश्वर, सिद्ध श्राचार्य, उपाध्याय, सर्व साधु का चिन्तन कर मोक्ष को क्यों नहीं प्राप्त हो जाता ? ॥ १९॥

विवेचन—यह श्रात्मा मिथ्यात्व के कारण संसार के बन्धन में श्रनादिकाल से जकड़ा हुआ है, इसने श्राप्त से भिन्न पर-पदार्थों को श्रपना समभ लिया है, इससे श्रान्त बुद्धि श्रा गयी है। जिस च्राण यह श्रात्मा धन, सोना, वस्त्र श्रादि जड़ पदार्थों को श्रपने से पर समभ लेता है, सम्यम्दर्शन की प्राप्ति हो जाती है। धन पुद्गल है, इसका चेतन श्रात्मा से कोई सम्बन्ध नहीं। कर्माच्छादित श्रात्मा भी जब इस शरीर में श्राता है तो श्रपने साथ किसी भी प्रकार का परिग्रह नहीं लाता। उसके पस एक पैसा

## विस्तृत विवेचन सहित

१३२

भी नहीं होता; श्रातः धन को पर समक्ष कर उससे मोह बुद्धि दूर करनी चाहिये।

मोह श्रपनी वस्तु पर होता है, दूसरे की पर नहीं। धन श्रपना नहीं, श्राहमा का घन के साथ कोई सम्बन्ध नहीं, यह तो पौद्गलिक है। इसी प्रकार मोजन, वस्त्र भी श्राहमा के नहीं हैं, श्राहमा को किसी भी बाह्य मोजन की श्रावश्यकता नहीं है। इसे मूख नहीं लगती हैं श्रीर न यह खाती-पीती है, यह तो श्रपने स्वरूप में स्थित है। विज्ञान का भी नियम है कि एक द्रव्य कभी भी दूसरे द्रव्य रूप परिण्मन नहीं करता है। किसी भी द्रव्य में विकार हो सकता है, पर वह दूसरे द्रव्य के रूप में नहीं बदलता है। श्राहमा जब एक स्वतन्त्र द्रव्य है, जो चेतन है, ज्ञानवान है, श्रमूर्णिक है, फिर वह मूर्णिक भोजन को कैसे महरण करेगा ?

यहाँ शंका हो सकती है कि जब श्रास्मा भोगन को ग्रहण नहीं करता तो फिर जीव को भूख क्यों लगती है ? इस संसार के सारे प्रयत्न इस चुपा को दूर करने के लिये ही क्यों किये जा रहे हैं ? मनुष्य जितने पाप करता है, बेईमाना, ठगी, धूर्तता हिंसा, चोरी उन सबका कारण यह चुधा ही तो है। यदि यह भूख न हो तो फिर विश्व में श्रशान्ति क्यों होती ? श्राज संसार के बड़े-बड़े राष्ट्र श्रपनी लपलपाती जिह्ना निकाले दूसरे छोटे राष्ट्रों को हडपने की चिन्ता में क्यों हैं ? अप्रतः भूख तो आल्मा को श्रवश्य लगती होगी।

इस शंका का उत्तर यह है कि वास्तव में आत्मा की भूख नहीं लगती है, यह तो सर्वदा त्त्वा, तृषा श्रादि की बाधा से परे है। तब क्या भूख शरीर को लगती है ? यह भी ठीक नहीं। मरने पर शरीर रह जाता है, पर उसे भून नहीं लगती ! अतः शरीर को भूख लगती है. यह भी ठीक नहीं जँचता । अब प्रश्न यह है कि भूख वास्तव में लगती किसे है ? विचार करने पर भतीत होता है कि मनुष्य के शरीर के दो हिस्से हैं- एक दृश्य दसरा श्रदृश्य । दृश्य भाग तो यह भौतिक शरीर ही है श्रोर श्रदृश्य भाग त्रातमा है। इस शरीर में श्रात्मा का श्रावद्ध होना ही इस बात का प्रमाण है कि अप्रात्मा में विकृति आप गयो है, इसकी अपनी शक्ति कर्मों के संस्कारों के कारण कुड़ श्राच्छादित हैं। इसके श्राच्छादन का कारण केवल भौतिक ही नहीं है श्रौर न श्राध्यास्मिक। मूल बात यह है कि श्रनन्त गुणवाली श्रात्मा में श्रनन्त राक्तियाँ हैं। इन श्रनन्त राक्तियों में एक शक्ति ऐसी भी है, जिससे पर के संयोग से यह विकृत परिशामन करने लगती है। राग-द्वेष इसी विकृत परिएाति के परिएाम

हैं, जिससे यह श्रात्मा श्रातादिकाल से कमों को श्रार्जित करती श्रारही है।

कर्मों की एक मोटी तह श्रात्मा के ऊपर श्राकर सट गयी है जिससे यह श्रात्मा विकृत हो गयी है। इस मोटी तह का नाम कार्माण शरीर है, इसी में मनुष्य द्वारा किये गये समस्त पूर्व कर्मों के फल देने की शक्ति वर्तमान है। मूख मनुष्य को इसी शरीर के कारण मालूम होती है, यह मूख वास्तव में न श्रात्मा को लगती श्रीर न जड़ शरीर को; बल्कि यह कार्माण शरीर के कारण उत्पन्न होती है। भोजन करनेवाली भी श्रात्मा नहीं है, बल्कि भोजन करनेवाला शरीर है। कर्म जन्य होने के कारण उसे कर्म का विपाक मानना चाहिये। भोजन जड़ है, इससे जड़ शरीर की ही पृष्टि होती है, चेतन श्रात्मा को उसमे कुछ भी लाभ नह भ यह मूख तो कर्म के उदय, उपशम से लगती है।

जब भोजन, वस्त्र, सोना, चाँदी आहमा के स्वरूप नहीं, उनसे आहमा का सम्बन्ध भी नहीं, फिर इनसे मोह क्यों ? यों तो कार्माण शरीर भी आहमा का नहीं है, और न आहमा में किसी भी प्रकार का विकार है, यह सदा चिदानन्द स्वरूप आखण्ड ज्ञानिष्ण्ड है। यह कम करके भी कर्मों से नहीं बन्धता है। व्यवहार नय से केवल कर्मों का आत्मा से सम्बन्ध कहा जाता है, निश्चय से यह निर्लिप्त है। जब तक व्यक्ति कर्म कर उस कर्म में आसक्त रहता है, उसका ध्यान करता रहता है, उसका बन्धक है। जिस च्च्या उसे आत्मा की स्वतन्त्रता और निर्लिप्तता की अनुभूति हो जाती है उसी चया वह कर्म बन्धन तोड़ने में समर्थ हो जाता है।

वैभव, धन-सम्पत्ति, पुरजन-परिजन आदि सभा पदार्थ पर हैं, अतः इनसे मोहबुद्धि प्रथक् कर अर्हन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और सर्वसाधु के गुणों का स्मरण करना निज कर्तें वर हैं। जब साधक अपने को पहचान लेता है, उसे आत्मा की बास्तविकता अनुभूत हो जाती हैं; तो वह स्वयं साधु, उपाध्याय, आचाय, अहंन्त और सिद्ध होता चला जाता है। आत्मा की प्रमुख शक्तियाँ अपने आप आविर्भूत होने लगती हैं, उसकी जान गर्फि और दशन-शक्ति भक्ट हो जाती हैं। मन, बचन, काय की जो असत् प्रदान अब तक ससार का कारण थी, जिसने इस जीव के बन्धन को हढ़ किया है, वह भी अब सत् होने लगती है तथा एक समय ऐसा भी आता है जब भीग प्रवृत्ति रुक जाती है, जीव की परतंत्रता समाप्त हो जातो है और निर्वाण सुख उपलब्ध हो जाता है।

संसार में आदश के बिना ध्येय की प्राप्ति नहीं होती है।

लौकिक और पारम। थिंक दोनों ही प्रकार के कार्यों की सिद्धि के लिये आदर्श की परम आवश्यकता है। आस्म-तत्त्व की उपलब्धि के लिये सबसे बड़ा आदर्श दिगम्बर मुनि ही, जो निर्विकारी है, जिसने संसार के सभी गुरुडम का त्याग कर दिया है जो आत्मा के स्वरूप में रमण करता है, जिसे किसीसे राग-द्वेष नहीं है, मान-अपमान की जिसे परवाह नहीं; हो सकता है। ऐसे मुनि के आदर्श को समद्ध रसकर साथक तत्तुल्य बनने का प्रयत्न करेगा तो उसे कभी न कभी छुड़कारा मिल हो जायगा। दिगम्बर मुनि के गुर्यों की चरम अभि व्यक्ति तीर्थंकर अवस्था में होती है, अतः समस्त पदार्थों के दर्शक, जीवन्मुक्त केवली आईन्त ही परम आदर्श हो सकते हैं।

सःधक के लिये सिद्धावस्था साध्य है, उसे निर्वाण प्राप्त करना है। चरम लच्य उसका मोहक संसार से विरक्त होकर स्वरूप की उपलब्धि करना है। जब वह अपने सामने अर्हन्त, सिद्ध, श्राचार्य, उपाध्याय और साधु के स्वरूप को रख ले, उनके विकसित गुणों में लीन हो जाय तो उसे आस्म-तस्य की उपलब्धि हो जाती है। आडम्बर जन्य कियाएँ जिनका आत्मा से कोई सम्बन्ध नहीं, जो सिर्फ संसार का संवर्द्धन करने-वाली हैं, खूट जाती हैं। अतः प्रत्येक ब्यक्ति को अर्हन्त, सिद्ध, श्राचार्य, उपाध्याय श्रीर सर्वसाधु के गुर्गो का स्तवन, वन्दन श्रीर श्रर्चन करना चाहिये।

पडेदित्तल्लवे पूर्वदोळ्धनवधूराज्यादि सौभाग्यमं-।
पडेदें तन्नमकारिंदं पडेदेनी संसार संवृद्धियं।
पडेदित्तल्ल निजात्मतत्वरुचियं तद्बोध चारित्रं।
पडेदेदागळे मुक्तियं पडेयेने रत्नाकराधीश्वरा!॥२०॥
हे स्काकराधीश्वर!

क्या पहले घन, स्त्री, राज्य इत्यादि बैभव प्राप्त नहीं थे ? श्रीर क्या इस समय वे वैभव प्राप्त हो गये हैं ? क्या उन बैभवों के चमन्कार से इस संसार को स्मृद्धि प्राप्त हो गई है ? पहले श्राप्त श्राहम-स्वरूप का विश्वास नहीं हुआ श्राहमा में जीनता की प्राप्ति नहीं हुई । सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चरित्र की प्राप्ति से ही मनुष्य को श्रवश्य ही मोक्ष की प्रप्ति हो सकती है ।। २०॥

विवेचन — इस जीव को अनादिकाल से ही धन, वैभव, राज्य आदि की प्राप्ति होती आई है। इसने जन्म-जन्मान्तरों से इन्द्रिय-जन्य सुखों को भोगा है, पर इसे आज तक प्रप्ति नहीं हुई। जिस प्रकार अग्नि में ईधन डालने से अग्नि प्रज्वलित होती है, उसी प्रकार विषय-तृष्णा के कारण इन्द्रिय-सुखकी लालसा दिनो-दिन बढ़ती जाती है। यह जीव इन विषयों से कभी तृष्त नहीं होता। जैसे कुता हड्डी को चबाकर अपने मसुड़े से निकले

रक्त से आनन्द का अनुभव करता है, उसी प्रकार यह विषयी जीव भी विषयों में अपना शक्ति को लगाकर आनन्द का आस्वादन करता है। आनन्द पर पदार्थी में नहीं है यह तो आत्मा का स्वरूप है, जब इसकी अनुभृति हो जाती है, स्वतः आनन्द की प्राप्ति हो जाती है।

विषय तृष्णा से इस जीव को अशान्ति के सिवाय और कुछ नहीं मिल सकता है, यह जीव अपने रत्नत्रय----सम्यन्दर्शन सम्यन्धान और सम्यक्ष्मारित्र को भूलकर मदोन्मच हाथी के समान विषयों की और भापटता है। एक किन ने इन्द्रियजन्य सुखों का वर्णन करते हुए बताया है कि ये विषय प्रारम्भ में बड़े सुन्दर म । म होते हैं, इनका रूप बड़ा ही लुभावना। है, जिसकी भी दृष्टि इनपर पड़ती है वहा इनका और आकृष्ट हो जाता है. पर इनका परिणाम हलाहल विष के समान होता है। विष तत्त्वण मरण कर देता है, पर ये विषय सुख तो अनन्त भवों तक संसार में परिश्रमण कराते हैं। इनका फल इस जीव के लिये अस्यन्त श्रहितकर होता है। इसी बात को बतलाते हुए कहा है---

आपातरस्ये परिणामदुःखे सुखे कथं वैषयिके रतोऽसि । जडाऽपि कार्यं रचयन् हितार्थां करोाति विद्वान् यदुदर्कतर्कम् ॥ इससे स्पष्ट है कि वैषयिक सुख परिग्राम में दुःखकारक होता है। इसमे चिर्णिक शान्ति जीव को भले ही प्रतीत हो, पर श्रम्त में दुःख ही होता है। गर्भवास, नरकवास के भयंकर दुःखों को यह जीव इसीचिर्णिक सुख की लालसा के कारण उठाता है। जब तक विषामिलासा लगी रहती है. श्रात्मसुख का साचात्कार नहीं हो सकता। जिन बाह्य पदार्थों में यह जीव सुख समम्भता है, जिनके मिलने से इसे प्रसन्नता होती है, श्रीर जिनके पृथक् हो जाने से इसे दुःख होता है क्या सचमुच में उनसे इसका कोई सम्बन्ध है ? पर पदार्थ पर ही रहेंगे, उनसे श्रपना कोई सम्बन्ध नहीं हो सकता है। जीव जब तक पर में श्रपनत्व रखता है तभी तक पर उनके लिये सुख, दुःख का कारण होता है, परन्तु जब पर से उसकी मोह बुद्धि हट जाती है तो उसे पर सम्बन्ध जन्य हर्ष विषाद नहीं होते।

ज्ञान, दर्शनमय संसार के समस्त विकामें से रहित, श्राध्या-स्मिक सुख का भागडार यह श्रास्मतत्त्व रस्तत्रय की श्राराधना द्वारा ही श्रवगत किया जा सकता है। रस्तत्रय ही इस श्रास्मा का वास्तविक स्वरूप है, वही इसके लिये श्राराध्य है। उसी के द्वारा इसे परम सुख की श्राप्ति हो सकती है।

त्रोरगिर्दं कनसिंदे दुःखसुखदोळ्बाळ्वंते तानेळ्दु क-एदेरेदागळुवयलप्प वोल्नरक तिर्यङ्सर्त्यदेवत्वदोळ्।। तरिसंदोप्पुव बाळ्केथी बयलबाळ निच्च नित्यत्समं।

मरेवंतेकेयो निम्म नां मरेदेनो ! रत्नाकराधीश्वरा ! ॥२१॥
हे रक्षाकराधीस्वर !

सोया हुआ मनुष्य, स्वम में सुल-दुःख की स्थिति में संतार का जैसा अनुभव किये रहता है वैसा ही देखता है। पर आँखें खुबते ही स्वम के हर्य नष्ट हो जाते हैं, अपना भूला हुआ स्वरूप याद आ जाता है। नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य, देव पर्याय में निर्विवादतः चरकर खाता हुआ यह जीव नाशवान शरीर के ऊपर प्रेम रखकर शाश्वत आस्म स्वरूप को सुला दिया है ? ॥२१॥

विवेचन —यह जीव नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य श्रौर देव इन चारों गितयों एवं चौरासी लाख योनियों में निरन्तर श्रपने स्वरूप को मुले रहने के कारण श्रमण करता चला त्या रहा है। श्रास्मा शाश्वत है, कार्माण शरीर के कारण इसे अनेक नर, नारकादि पर्यायें धारण करनी पड़ती हैं। जब तक यह जीव विषयों के श्राधीन रहता है, जिह्वा स्वादिष्ट भोजन चाहती रहती है, नासिका को सुगन्ध श्रच्छी लगती हैं, कान को वारांगनाश्रों के गायन, वादन प्रिय माजूम होते हैं, श्रांखों को बनोपवन की सुषुमा अपनी श्रोर श्राकृष्ट करती हैं, त्वचा को सुगन्ध लेपन प्रिय लगता हैं तब तक यह जीव अपने स्वरूप को नहीं पहचान मकता हैं। इन्दियों की गति बड़ी तेज हैं, ये श्रपनी श्रोर जीव

को सींच लेती हैं। इन्द्रियों को संचालित करनेवाला मन है, इसी के आधीन होकर इन्द्रियों की विषयों में प्रवृत्ति होती है। मोजन, गायन-वादन, सुगन्ध लेपन, मनोहर आंगनाओं का निरीक्त्ता, सुन्दर सुगन्धित लेपन ये सब मन की ही माँगे हैं। मन की विषय-जन्य मूख इन्द्रियों के द्वारा पूरी की जाती है. श्रतः मन को जीतना सबसे आवश्यक है। मन की विषयों में गति-प्रति सेकराड एक अरव-तीन मील से भी अधिक है, यह सबसे तेज चलने वाला है। परयेक रमस्तीक पदार्थ के पाप, आसानों से पहुँच जाता है।

जब तक जीव इन्द्रियों श्रीर मन के श्राधीन रहता है, तब तक यह निरन्तर भ्रान्तिमान सुखों के लिये भटकता रहता है। कविवर बनारसीदास ने इन्द्रिय-जन्य सुखों के खोखलेपन का बड़ा ही सुन्दर निरूप्ण किया है—

ये ही हैं कुमित के निदानी दुखदोष दानी; इन ही की संगतिसों संग भार बाहिये। इनकी मगनतासों विभोको विनाश होय; इनहीं की प्रीति सों नवीन पन्थ गहिये॥ ये ही तन भाव कों विदार दुराचार धारें; इन ही की तपत विवेक भूमि दिहये। ये ही इन्द्री सुमट इनहिं जीते सोइ साधु,

इनको मिलायी सो तो महापापी कहिये।।

अर्थ-इन्द्रियों और मन की पराधीनता कुगति की ले जानेवाली है. द:स्व और दोषों को देनेवाली है। जो व्यक्ति इनकी श्राधीनता कर लेता है-पञ्चेन्द्रियों के श्राधीन हो जाता है वह नाना प्रकार के कष्ट उठाता है। इन्द्रियों के विषयों में मग्त होने से त्रात्मा के गुण त्राच्छादित हो जाते हैं. व्यक्ति का वैभव लप्त हो जाता है उसका सारा पराकम अप्रभिभृति हो जाता है। इनसे — इन्द्रियों से पेम करने से अनोति के मार्ग में लगना पडता है। इन इन्द्रियों की आधीनता ही तप से दूर कर देती है, दुराचार की त्रोर ले जाती है, सन्मार्ग से विमुख कराती है। इन्द्रियों की आसक्ति ज्ञान छपी भूमि को जला देती है. अतः जो इन इन्द्रियों को जीतता है, वही साध है और जो इनके साथ मिल जाता है, इन्द्रियों के विषयों के त्राधीन हो जाता है, वह बड़ा भारी पापी है। इन्द्रियों की पराधीनता से इस जीव का कितना श्राहित हो सकता है, इसका वर्णन संभव नहीं। विवेकी जीवों को इन इन्द्रियों की दासता का त्याग कर स्वतन्त्र होने का यत्न करना चाहिये।

संसार में सबसे बड़ी पराधीनता इन इन्द्रियों की है। इन्होंने

जीव को श्रपने श्राधीन इतना कर लिया है कि जीव एक कदम भी श्रागे पीछे नहीं हट सकता है। इसी कारण जीव को चारों गतियों में श्रमण करना पड़ता है। दिन रात विषयाकांद्धा के रहने से इस जीव को कल्याण की सुध कभी नहीं श्राती। जब श्रायु समाप्त हो जाती है, मरने लगता है, श्राँखों की दृष्ट घट जाती है, कमर मुक्त जाती है, मुंह से लार टपकने लगती है तो इस जीव को श्रपनी करनी याद श्राती है, पश्चाचाप करता है, पर उस समय इसके पञ्जाने से कुछ होता नहीं। श्रतएव प्रत्येक न्यक्ति को पूर्वा पर विचार कर चतुर्गति के भ्रमण को दूर करनेवाले श्राहमज्ञान को प्राप्त करना चाहिये।

श्रात्मा में ज्ञान है, सुख है, श्रान्त है शक्त है, श्रोर है यह श्रजर-श्रमर । जो श्रत्मा सारे संसार को जानने, देखनेवाला है; जिसमें श्रपरिमित बल है, वह श्रात्मा मैं ही हूँ । मेरा संसार के विषयों से कुछ भी सम्बन्ध नहीं जो श्रपने श्रात्म बल पर पूर्ण विश्वास कर श्रात्म शक्ति को प्रकट करने की चेष्टा करता है, उसे कोई भी बिध्न-बाधा विचलित नहीं कर सकती है । महान् विपत्तियों के समय भी उसकी श्रात्म श्रद्धा, विषय-विरक्ति श्रोर श्रद्धल विश्वास कल्याण से विमुख नहीं होने देते हैं! श्रात्मक सुख शाश्वत है, चिरन्तन है इसे कोई भी मलिन नहीं

कर सकता है। अज्ञानावस्था में जो बन्ध किये हैं, उनके अतिरिक्त नवीन कमों का सम्बन्ध आहमा के साथ नहीं होगा इस प्रकार हड़ विश्वास कर नाशवान् शरीर से आम्था छोड़ जो आहम-विश्वास में लग जाता है, उसका कल्याण अवश्य हो जाता है।

जब तक जीव श्रात्मिक सुख को भूल भ्रान्ति-वरा इन्द्रिय सुख को श्रपना समभ्कता है, दुःख का श्रनुभव करता है। पाप या कालुष्य उसे कल्यागा से विमुख करते हैं। पाप श्रीर पुरय उसके स्वभाव नहीं, बिल्क ये विपरीत प्रयन्नों के फल हैं। जब श्रात्मा श्रपने निजी रास्ते पर श्रा जाता है तो ये पाप श्रीर पुरय मु हो जाते हैं। जीव में जैसे-जैसे हढ़ श्रात्म-विश्वास प्रकट होता जाता है, कर्म संयोग जन्य-भाव पृथक् होते जाते हैं। इन्द्रियों के मोहक रूपों को देखकर फिसल जाना कायरता है, सच्ची वीरता इन्द्रियों को श्रपने श्राधीन करने में है। भाग्य या श्रद्रष्ट तो श्रपना बनाया हुश्रा होता है, जब तक उसे जीव श्रपना समभक्ता है, बन्धन का कार्य करता है, परन्तु जब जीव उसे श्रपने भाव से पृथक् समभ्क लेता है श्रीर श्रपने श्रात्मा को उससे निर्तिष्ठ मान लेता है तो फिर श्रास्नव श्रीर बन्ध दोनों ही तत्त्व उससे श्रालग हो जाते हैं। श्रात्मा में श्रमन्त राक्ति हैं उसका बड़ा भारी

महत्त्व है। स्रतः साधक को सदा स्रपनी स्रपरिमित शक्ति पर विश्वास होना चाहिये। उसे इन्द्रियों की वासना को विल्कुल स्रोड़ देना चाहिये। इन्द्रियों, मनबल, वचनबल, कायबल, श्वासोच्छ्वास स्रीर स्रायु ये द्रव्य प्राण् शाश्वत ज्ञान, स्रानन्द, स्रमन्त शक्ति स्रादि भावपाणों से विल्कुल मिन्न हैं। स्रास्मा पुर्य पाप से भिन्न है, कर्मों का सम्बन्ध इसके साथ नहीं है। स्रास्नव, बन्ध स्रीर संवर स्रात्मा के नहीं होते हैं, किन्तु यह स्रास्नव स्रीर संवर तत्त्वों का ज्ञाता है। इस प्रकार शरीर से मोह दूर कर स्राध्मिक ज्ञान को जायत करना चाहिये।

इंदनादवने समंतु बरिसं नूरोंदहं क्रोटियि। हिंदत्तत्त्वलनेककोटियुगदिंदत्तत्त्वलंभोधियि॥ वंदत्तत्त्वलनादि कालदिननंताकारिदं तिर्रेनल्। वंदें नोंदेननाथवंधु! सलहो रत्नाकराधीश्वरा!॥२२॥ हे स्लकाधीश्वर!

में जैदा इल समय शरीरघारी हूं बैसा चनादिकाज से इस संसार में शरीर धारण करता आ रहा हूँ। आवागमन का चक घड़ी के चक्र के समान निरन्तर चल रहा है। हे भगवन ! आप दीन-बंधु हैं, आप मेरी रक्षा करें!॥ २२॥

विवेचन---जैन सिद्धान्त के अनुसार ईश्वर सृष्टि का कर्चा

नहीं है और न यह किसी को सुख दुःख देता है, जीव स्वयं अपने अदृष्ट के अनुसार सुख, दुःख को प्राप्त करता है। जो जिस प्रकार के कृत्य करता है, कार्माण वर्मणाएँ उसी रूप में आकर आत्मा में संचित हो जाती हैं, और समय आने पर शुम या अशुम रूप में फल भी मिल जाता है। जब जीव स्वयं ही कर्चा और फल का भोक्ता है तो फिर अपनी रचा के लिये भगवान की पार्थना क्यों की गयी है ? भगवान तो किसी को सुख, दुःख देता नहीं, और न किसीसे वह भेम करता है। उसकी दृष्टि में तो पुग्यात्मा, पापात्मा, ज्ञानी, मूर्ख, साधु, असाधु सभी समान हैं। फिर प्रार्थना करनेवाले से भगवान प्रसन्न क्यों होगा ? वीतरागी प्रभु में प्रसन्नता रूपी प्रसाद संभव नहीं। जैसे वीतरागी प्रभु किसी पर नाराज नहीं हो सकता है, उसी प्रकार किसी पर प्रसन्न भी नहीं हो सकेगा। अतः अपनी रच्चा के लिये भगवान को प्रकारना कहाँ तक संभव है ?

इस शंका का समाधान यह है कि भगवान की भक्ति करने से मन की भावनाएँ पवित्र होती हैं, भावनात्र्यों के पवित्र होने से स्वतः पुगय का बन्ध होता है; जिससे जीव का उद्धार कुपति से हो जाता है। वास्तव में भगवान किसी का कुछ भी उपकार नहीं करते श्रीर न किसीको किसी भी तरह की सहायता देते हैं। उनकी भक्ति, स्तुति, अर्चाही मन को पुत कर देती है, जिससे जीव को पुगय का आसव होता है और आगे जाकर या तरन्त ही सुख की उपलब्धि हो जाती है। इसी प्रकार निन्दा करने से भावनाएँ द्वित हो जाती हैं. बिकार जायत हो जाते हैं जिससे पापासन होता है अतः निन्दा करने से दुःख की प्राप्ति होती है।

मत्येक व्यक्ति की त्र्यात्मा में परमात्मा बनने की योग्यता वर्तमान है। मुलतः श्रात्मा शुद्ध है, इसमें परमात्मा के सभी गुगा वर्तमान हैं। जब कोई भी जीव ऋपने सदाचरणा, ज्ञान, श्रीर सद् विरवास द्वारा श्राजित कर्म संस्कार को नष्ट कर देता है, अपने आत्मा से सारे कालव्य की यो डाजता है तो वह परमात्मा का जाता है। जैन दर्शन में शुद्ध ऋत्मा का नाम ही परमात्मा है, श्रातमा से भिन्न कोई परमात्मा नहीं है 🕖 जब तक जीवात्मा कर्मो से बन्धा है, आवरण उसके ज्ञान, दर्शन, सुख श्रीर वीर्य को दके हैं, तब तक वह परमात्मा नहीं बन सकता है। इन समस्त श्रावरगों के दूर होते ही श्रात्मा ही परमात्मा बन जाता है। ऋतः यहाँ एक परमात्मा नहीं हैं, बल्कि ऋनेक हैं। सभी शद्धात्माएँ परमात्मा हैं।

परमात्मा बनने पर ही स्वतन्त्रता मिलती है, कर्मबन्धन की

पराधीनता उसी समय दूर होती है। व्यवहार की दृष्टि से परमात्मा बनने में परमात्मा की भक्ति सहायक है। उनकी पूजा, गुएए-स्तुत्ति जीवात्मा को साधना के च्लेत्र में पहुँचा देती है। निश्चय की दृष्टि से जीवात्मा को श्रम्य किसी के गुणों के स्तवन की श्रावश्यकता नहीं, उसे श्रपने ही गुणों की स्तुति करनी चाहिये। श्रपने भीतर खुपे गुणों को उद्बुद्ध करना चाहिये। जीव निश्चय से श्रपने चैतन्य भावों का ही करता है और चैतन्य भावों का ही करता है और चैतन्य भावों का ही भोक्ता है। कर्मी का कर्चा श्रोर भोक्ता तो व्यवहार की दृष्टि से है। श्रतः परमात्मा की शरणा में जाना, पूजा करना श्रादि भी शरम्भिक साधक के लिये हैं; प्रौढ़ साधक के लिये हैं; प्रौढ़ साधक के लिये श्रपना चिन्तन ही पर्याप्त है।

नाना गर्भिद पुट्टि पुट्टि पोरमट्टें रूपु जोहंगळ । नानाभावदे तोट्टु तोट्टु नडेदें मेथ्मेच्चि दूटंगळ ॥ नाना भेददोळुंडुभुँडु तनिदें चिः सालदे कंडु मि । तेनच्या! तळुभळपरे? करुखिसा! रत्नाकराधीश्वरा!॥२३॥ हे रत्नाकराधीश्वर!

श्रमेक प्रकार के प्राखियों के कुक्षि में जन्म खेकर श्राया हूँ। नाना प्रकार के श्राकार श्रीर वेप को धारण किया है। शरीर के लिए नाना कार्य किये हैं, तथा श्राहारांदि को खाते-खाते तुस हो गया हूँ। तो भी इच्छा की पूर्ति नहीं हुईं। भगवन् ! ऐसे दुः खियों को देख कर भी तुम दया नहीं करते, ऋषा करो भगवन् ! ॥ २३ ॥

विवेचन -- भक्ति हृदय का रागात्मक भाव है। किसी महा पुरुष या शुद्धात्मा के गुग्गों में श्रानुराग करना भक्ति है। किन्त शम भावातमक भक्ति को ही धर्म समभ्र लेना अनुचित है। वास्तव में बात यह है कि शरीर एक स्वतन्त्र द्रव्य है. यह श्रनन्त श्रचेतन पृद्याल परमासात्रों का पिसड है। इसके मत्येक परमासा के प्रत्येक गुरा की प्रति समय में होनेवाली पर्याय इसमें स्वतन्त्र रूप से होती रहती है। श्रात्म-द्रव्य श्ररूपी, ज्ञायक स्वभाव-शरीर से भिन्न है, इसमें भी इसके प्रत्येक गुण की पर्याय प्रति समय में स्वतन्त्र रूप से होती रहती है। ये दोनों द्रव्य स्वतन्त्र हैं. दोनों के कार्य ऋौर गुगा भी भिन्न-भिन्न हैं। एक द्रव्य की किया के फल का दसरे द्रव्य की किया के फल से कोई सम्बन्ध नहीं। जो व्यक्ति बिना भावों के भक्ति करते हैं - शरीर से नमस्कार. मँह से स्तोत्र-पाठ तथा मन जिनका किसी दसरे स्थान में रहता है वे शरीर की कियाओं के कर्तात्रपने को मानने के कारगा अशभ का बन्ध करते हैं। यद्यपि व्यवहार की दृष्टि से यत्कि-ज्ञित राम का बन्ध उनके होता ही है, फिरभी वास्तविक धर्म के निकट वे नहीं पहुँच पाते हैं।

१४०

भाव सहित भक्ति करनेवाले भी पर द्रव्य की किया का कर्ती अपने को मानने के कारण यथार्थ धर्म से कुछ दूर रह जाते हैं। जब जीव अपने निज आहम स्वभाव को पहचान लेता है कि "मैं जाता दृष्टा हूँ, पर द्रव्य से मेरा कुछ भी हित, अहित नहीं हो सकता है, मेरा वास्तविक रूप सिद्ध अवस्था में प्रकट होता हैं। वहीं मैं हूँ, आहमा अपने स्वभाव से कभी च्युत नहीं होता हैं। मैं त्रिकाल में समस्त द्रव्य को जानने, देखने वाला हूँ, मैं किसी अन्य द्रव्य का कर्ता, धर्ता नहीं हूँ। जो विकल्प इस समय आहमा में उत्पन्न हो रहे हैं, वे मिथ्या हैं। इस प्रकार का श्रद्धान सम्यगृह्य जीव को होता हैं। सम्यग्ह्य अपने भीतर वीतरागता उत्पन्न करने के लिये पंचपरमेण्डी के गुणों का चिन्तन करता है. उनके गणों में अनरक्त होता है।

जब तक संसार श्रीर शरीर से पूर्ण विरक्ति नहीं होती है, श्रात्मा में श्रपनी निर्वलता के कारण विकल्प उत्पन्न होते हैं। सम्यन्हिष्ट जीव इन विकल्पों को दूर करने के लिये पूर्ण शुद्ध श्रवस्था को पाप श्ररिहन्त श्रीर सिद्ध श्रथवा उनकी मूर्ति के सामने भिक्त से गद्-गद् हो जाता है, वह वीतरागता का चिन्तन करता हुश्रा वीतरागी बनता है। वीतरागी पथके पथिक श्राचार्य, उपाध्याय श्रीर सर्व साधु परमेष्ठियों ये गुणों से श्रनुरंजित होता है, जिससे

स्वयं उसे उस पथ की प्राप्ति होती है। यहाँ भक्ति का अर्थ यह नहीं है की अन्य द्वन्य द्वारा अन्य का उपकार किया जाता है, बल्कि अपने मूल द्वन्य की आच्छादित सामर्थ्य को न्यक्त करना है। कल्याया मन्दिर स्तोत्र में कहा है—

नूनं न मो हितिमिरावृतलोचनेन,
पूर्वं विमो सक्टदापे प्रविलोकितोऽसि ।
मर्माविधो विधुरयन्ति हि मामनर्थाः,

प्रोधरप्रबन्धगतयः कथमन्यथैते ॥ आकर्णितोऽपि महितोऽपि निरीक्षितोऽपि

नूनं न चेतसि मया विघृतोऽसि भरया ॥ जातोऽसिम तेन जनवान्धवदुःखपात्रं,

यस्मात्तियाः प्रतिफलान्त न भावशून्याः ॥३८॥ अर्थात्—हे भगवान् ! जड़ इन्द्रिय रूपी नेत्रों से तो आपके श्रनेक बार दर्शन किये किन्तु मोहान्वकार से रहित ज्ञानरूपी नेत्रों से आपका एक बार भी दर्शन नहीं किया अर्थात् शुद्धाःमा को आपके समान कभी नहीं देखा; इसीलिये हे प्रभो ! दुःखदायी मोह-भवों से सताया जा रहा हूँ !

हे भगवन ! श्रानेक जन्म-जन्मान्तरों में मैंने श्रापका दर्शन,

पूजन, स्तवन किया होगा, पर भक्ति सहित आपका दर्शन, पूजन और स्तवन कभी नहीं किया। यदि ज्ञाता, द्रष्टा आत्मा की निज परिएाति रूप भावना के साथ हे प्रभो आपके गुर्खों को अपने हृदय में धारएा करता तो निज शुद्धारमा की प्राप्ति हो जाती। मैं अब तक आपने स्वभाव से विमुख होकर संसार के दु:खों का पात्र बना रहा; क्योंकि भाव रहित--स्व स्वभाव की मावना रहित कियाएँ फल दायक नहीं हो सकती।

श्रभिषाय यह है कि सायक भगवान् के समन्त श्रपने शुद्ध चिदानन्द रूप स्वरूप को समभ्रते हुए वर्तमान पुरुषार्थ की निर्वलता को दूर करनेका प्रयत्न करे, भगवान् के शुद्ध गुर्गों में श्रमुरक्त होकर श्रपने पुरुषार्थ को इतना तीन्न कर दे जिससे उसे अपने शुद्ध स्वरूप की उपलब्धि हो जाय। उसके भीतर छुपी वीतरागता प्रकट हो जाय; मोह-क्तोभ का पर्दो हट जाय। भगवान के पुरुष गुर्गों का कीर्चन श्रपने शुद्ध श्रारमा के गुर्गों का कीर्चन है, उनकी भवित श्रपनी ही भवित है। जब तक साधक बहिरंग दृष्ट रसकर मोहावृत्त रहता है, श्रपने मूल स्वभाव से दूर हटता जाता है, तब तक उसे भगवान की यथार्थ शवित नहीं मिलती।

व्यावहारिक दृष्टि से भी बिना भावनात्र्यों के शुद्ध किये भक्ति करने से कोई लाभ नहीं। यह स्त्रनेक जन्म-जन्मान्तरों से भावना शून्य-भक्ति करता चला आ रहा है, पर अब तक हसका उद्धार नहीं हुआ। प्रभु भक्ति करनेवाला संसार में कभी दुःखी, दिरद्री, रोगो, पातकी नहीं हो सकता है। उसकी कषायें मन्द हो जाती हैं! भगवान की मूर्ति की अनुकम्पा से कलुषित भावनाएँ हृदय से निकाल जाती हैं, और वह शुद्ध हो जाता है। स्वामी कुन्द-कुन्द ने अपने पचनसार में बताया है—

"जो श्रारहन्त को द्रव्य, गुण् श्रीर पर्याय रूप से जानता है, वह अपने आप को जानता है और उसका मोह श्रवश्य नष्ट हो जाता है। श्राभिपाय यह है कि जो श्रारहन्त का स्वरूप है, स्वभाव दृष्टि से वही श्रात्मा का स्वरूप है, जो इस बात को समभ कर दृह श्रास्था कर जोता है, वह श्रपने पुरुषार्थ की वृद्धि द्वारा श्रपने चारित्र को उत्तरोत्तर विकसित करता चला जाना है। मोह श्रारहन्त की भक्ति से दूर हो जाता है। श्रात्मा के गुणों को श्राच्छादित करने वाला मोह ही सब से पबल है, इसके दूर किये बिना निर्मल चारित्र की उपलब्धि नहीं हो सकती है। सच्चे देव, शास्त्र श्रोर गुरु की भक्ति करने से निजानन्द की प्राप्ति होती है, सम्यग्दर्शन निर्मल होता है, श्रात्मा का ज्ञान गुण प्रकट होता है श्रीर सदाचार की प्राप्ति होती है।

प्रभु-भक्ति वह रसायन है जिसके प्रभाव से श्रज्ञान, दु:ख,

दैन्य, स्वभाव-हानि, पर परिएाति की छोर जाना, मिथ्या प्रति-भास स्त्रादि बार्ते दूर हो जाती हैं स्त्रोर ज्ञान, दर्शन, सुख, वीर्य-रूप निज परिएाति की प्राप्ति होतो है। ऐसा कौन सा लौकिक कार्य है जो प्रभु-भक्ति के प्रसाद से न किया जा सके। भक्त का हृदय दर्पए के समान निर्मल हो जाता है, उसकी अपनी समस्त राक्तियाँ उदबुद्ध हो जाती हैं।

अय्यो ! कुस्सितथोनियोळ्तुसुळ्वु देत्तानेत्त चिः नारु वी ।

मेय्येत्तेत्रय निर्मल प्रकृतियेन्ति देहज ज्याधियि ॥

पुय्यल्वेत्तिहुदेत्त लेन्न निजवेत्तोय्देन्न निम्मत्त द
म्मय्या रिज्ञसु रिज्ञसा तळुविदें रत्नाकराधोश्वरा ! ॥२४॥
हे स्वाकाधीस्वर !

भल और दुर्गन्ध से युक्त इस निष्ध शरीर में जाने के लिये क्या मैंने कहा ? कि मेरा स्वभाव परिशुद्ध है ? क्या मैंने नहीं कहा कि इस शरीर से रोग और रोग से दुःख उत्पन्न होता है ? क्या मैंने दूनहीं कहा कि मेरा यथार्थ ऐसा स्वरूप है ? हे धर्माधिपते ! अपने हाथ का सहारा देकर आप मेरी रक्षा करें, इसमें विलम्ब क्यों प्रमो ! ॥ २४ ॥

विवेचन---यह जीव ऋषनी स्वपिरिणित की भूलकर, ऋषने पुरुषार्थ से च्युत होकर इस निद्य शरीर को धारण करता है। शरीर मल मूत्र का ढेर हैं, नितान्त ऋषवित्र हैं, जड़ हैं, इसका आत्मा के साथ कोई भी सम्बन्ध नहीं। परन्तु मिथ्यात्व के वरा जन्म-जन्मान्तरों से जो संस्कार श्राजित चले श्रा रहे हैं, उन्हीं के कारण इस जीव को इस निद्य शरीर को धारण करना पड़ता है। यह जीव इस शरीर को धारण नहीं करना चाहता है, यह इसके स्वभाव से विपरीत होने के कारण श्रानच्छा से प्राप्त हुआ है। अतः जब तक इस पर वस्तु रूप शरीर में श्रापनत्व की प्रतीति यह जीव करता रहेगा तब तक यह बन्धन से मुक्त नहीं हो सकता।

शरीर के साथ रोग, शोक, मोह श्रादि नाना प्रपंच लगे हुए हैं। ये सब प्रतिक्ताण परिण्मन बाले पुद्गल की पर्योर्थे हैं। शरीर भी पौद्गलिक है और दुःल, शोक, रोग श्रादि भी पुद्गल के विकार से उत्पन्न होते हैं श्रतः जीव को सर्वदा रोग, शोक श्रादि को पर भाव समक्ष कर इनके श्राने पर सुखी-दुःली नहीं होना चाहिये। साधक में जब तक न्यून्यता रहती है, वह श्रपने भीतर पूर्ण बीतराग चारित्र का दर्शन नहीं करता है, तब तक उसे पूर्ण-बीतराग चारित्र के धारी प्रसुश्चों की भिक्त करनी होती है।

भगवान के श्रादर्श से स्वतः श्रपने भीतर के गुगों की जामत करना साथक का काम है। साथक भगवान को मोह,

राग, द्वेष, जन्म, मरण, बुढ़ापा श्रादि से रहित समम्म कर उनके श्रादर्श द्वारा श्रपने को भी इन्हीं दोषों से रहित बनाता है। वह सोचता है कि हे प्रभो! जो गुण तुम्हारी श्रात्मा में हैं, वे मेरी भी श्रात्मा में हैं, पर मैं उन्हें भूला हुआ हूँ। प्रभो! तुम्हारे गुणों का चिन्तन करने से मुक्ते श्रपने गुणों का भान हो जाता है श्रीर उससे मैं 'स्व' श्रोर 'पर' को पहचानने लगता हूँ। इस कारण मैं श्रनेक श्रापदाश्रों से बच जाता हूँ। में श्रापके गुणों के मनन से शरीर, स्त्री, पुत्र, कुटुम्बी, धन, वैभव श्रादि मेरे स्वमाव से विपरीत हैं, इस बात को भली-माँति समम्म जाता हूं। प्रभो! जीवन का ध्येय समस्त दूषण श्रोर संकल्प-विकल्पों से मुक्त हो जाना है। ग्रुम श्रीर श्रगुम विभाव परिणति जब तक श्रात्मा में रहती है, श्रपना निजी प्रतिभास नहीं होता। श्रतः हे प्रभो! श्रापके गुण कीर्चन द्वारा श्रपने पराये का भेद श्रच्छी तरह प्रतीत होने लगता है।

इस प्रकार की भक्ति करने से प्रत्येक व्यक्ति श्रपना कल्याण कर लेता है। प्रत्येक व्यक्ति का उत्थान श्रपने हाथ में है। भगवान भक्त के दुःख को या जन्म मरण को दूर नहीं करते, क्योंकि वे बीतरागी हैं, कृतकृत्य हैं, संसार के किसी भी पदार्थ से उन्हें राग-द्वेष नहीं, पर उनके गुणों का स्मरण, मनन, चिन्तत खोर पर्यायलोचन करने से शुद्धात्मा की श्रमुभृति होने लगती है जिससे जीव स्वतः अपने कल्याग् मार्ग में लग जाता है साधक के चंचल मन को भक्ति स्थिर कर देती है, भक्ति के अवलम्बन से साधक अपनी अनुभृति की श्रोर बढ़ता है। यही भगवान की रहा। करना है, यही उनका साधक को सहारा देना है।

दारिधं कविदंदु पाय्दु पगेगळ्मासंकेगोंडंदु दु-विर व्याधि गळोत्तिदंदु मनदोळ् निर्वेग मक्कुं बळि-॥ क्कारोगं कळेदंदु वैरि लय वादंदर्भ वादंदि दें-। वैराग्यं तलेदोर दंडिसुनुदो ! रत्नाकरा धीश्वरा !॥२४॥ हे स्वाकराधीस्वर !

दरिहता के समय, शत्रु के आक्रमण से भयभीत हो जाने के समय तथा दुसाध्य रोग से आकान्त हो जाने से मनुष्य में वैराग्य उत्पन्न होता है। किन्तु ज्याधि के नष्ट होने, शत्रु के परास्त होने तथा सम्पत्ति के पुनः प्राप्त होने पर यदि वैराग्य उत्पन्न न हो तो संसार से पृथक् नहीं हुआ जा सकता, भावार्थ यह कि सुख में वैराग्य का उत्पन्न होना श्रेयस्कर है!। २५॥

वीचन—मनुष्य को दुःख आने पर, दरिद्रता से पीड़ित होने पर, असाध्य रोग के हो जाने पर, किसी बड़े संकट के आने पर, तथा किसी को मृखु हो जाने पर संसार से बिरक्ति होती है। वह संसार की च्तामंगुरता, स्वार्थपरता श्रीर उसके संवर्षों की देखकर विचलित हो जाता है, इन्हें श्रात्मा के लिये श्रहित कर समम्बता है।

चिएक विरक्ति के आवेश में संसार का खोखलापन सामने आता है। सुल भोग असार है, अनित्य और नाशवान हैं। ये सर्वदा रहने वाले नहीं; आज जो धन के मद में चूर, लदमी का लाल माना जाता है, कल वही दर-दर का भिखारी बन जाना है; आज जो जवान है, अकड़कर चलता है, एक ही मुक्के से सैकड़ों को धराशायी कर सकता है, कल वही बुढ़ापे के कारण लकड़ी टेक कर चलता हुआ दिखलायी पड़ता है। जो आज सुन्दर स्वस्थ है जिसे सभी लोग प्रेम करते हैं, वही कल रोगी होकर बदस्रत हो जाता है। तात्पर्य यह है कि यौवन, धन, शरीर, प्रभुता, वैभव ये सब अनित्य और चंचल हैं, अतः दुःख के कारण हैं। शरीर में रोग. लाम में हानि, जीत में हार, भोग में व्याधि, भंयोग में वियोग, सुख में दुःख लगा हुआ है।

विषय भोगों में भी सुख नहीं। ये केले के पत्ते के समान निस्सार हैं, मनुष्य मोहवरा इनमें फँसा रहता है। जब मृत्यु श्राती है तो मनुष्य को इन विषय भोगों से पृथकृ होना ही पड़ता है। अतः अपनी आत्मा को संसार के सब पदार्थों से भिन्न समभाकर इन विषय भोगों से विरक्त जीव प्रथक होता है। जब तक यह श्मशान वैराग्य-जिल्लाक वैराग्य रहता है. जीव कल्यामा की श्रोर जाता है। किन्तु जैसे ही सांसारिक सुख उसे मिले, मोहवश वह सब कुछ भूल जाता है। इन्द्रिय सुखों के प्राप्त होने पर श्रात्मिक सुख को यह जीव भूल जाता है। श्रातएव स़ख के दिनों में भी संसार त्र्यौर शरीर से विरक्ति प्राप्त करनी चाहिये। सुख का वैराग्य स्थिर होता है, साधक इस प्रकार के वैराग्य द्वारा श्रपनी श्रात्मा का कल्यामा कर लेता है। वह अनित्य और नाशवान पदार्थों से पृथक हो जाता है, पर को श्रपना समभाने रूप मिथ्या मतीति उसकी दूर हो जाती है। स्त्री, पत्र, धन, यौवन, स्वामित्व प्रभृति पदार्थी की त्रानित्यता उसके सामने आ जाती है। इन पर पदार्थी में जो उसका मोह हो गया है, उससे भी वह दूर हो जाता है। वह सोचता है कि मेरा त्रात्मा स्वतन्त्र त्रास्तिन्व वाला है। स्त्री, पुत्र, रिश्तेदार श्रादिकी श्रात्माश्रों से इसका कोई सम्बन्ध नहीं है। मैंने मोह के कारण इन पर पदार्थों में आत्म-बुद्धि कर ली है, अबः इस मोह को दूर करना चाहिये।

वैसे तो ये पदार्थ मेरे हैं ही नहीं, ये तो स्वतन्त्र श्रपना

श्रास्तित्व रखते हैं, श्रतः इन्हें मैं श्रपना क्यों समक्ष रहा हूँ।
ये कुटुम्बी श्राज मेरे हैं, कल नहीं भी रहेंगे। दूसरा शरीर
धारण करने पर मुक्ते दूसरे कुटुम्बी मिलेंगे श्रतः यह रिश्ता सचा
नहीं, फूठा है। संसार स्वार्थ का दास है, जब तक मुक्त से
स्वार्थ की पूर्ति दूसरों की होती है, तब तक वे मुक्ते अमवश श्रपना मानते हैं, स्वार्थ के निकल जाने पर कोई किसीको
नहीं मानता। श्रतः मुक्ते श्रपने स्वरूप में रमण करना
चाहिये।

मेरयोळ्तोरिद रोगिंद मनके बंदायासिंद भीति व ट्टय्यो ! रांदोडे सिद्धियें जनकनं तायं पत्तुंबल्क दे-॥
गेरयल्कार्परो ताबु मुम्मळिसुवर्क्ट्डेंदोडा जिब्हेयेम्मय्या ! सिद्धजिनेशयंदोडे सुखं रत्नाकराधीश्वरा ! ॥२६॥
हे स्वाकाधीश्वर !

शरीर के दुःख से दुःखित होकर अपनी ज्यथा को प्रकट करने के लिए मनुष्य 'हा' ऐसा शब्द करता है। किन्तु ऐसा कहने से क्या अपने स्वरूप की प्राप्ति होगी ? रोग से आकान्त होकर यदि माता-पिता का कोई समरख करे तो क्या बैसा करने से उसको रोग से खुटकारा मिलेगा ? जो लोग ऐसा करते हैं वे अपने लिए दुःख को ही बुलाते हैं। ऐसा समम कर ऐसे समय में जो अपने पुज्यसिद्ध, परमेही जिनेश्वर का

# स्मरण करता है वही सुख का अनुभव करता है।।२६॥

विवेचन सारीरिक कष्टके आने पर जो व्यथा से पीडित होकर हाय-हाय करते हैं, उसने अशुभ कमोंका और बन्ध होता है। रोग और विपत्ति में विचलित होने से संकट और वढ जाता है अतः धैर्य और शान्ति के साथ कष्टों को सहन करना चाहिये। सहन शोलता एक ऐसा गुण है, जिससे आसिक शक्तिका विकाश होता है। दुःख पड़ने पर प्रधाताय या शोक करने से असाता वेदनीय—दुःख देनेवाले कर्मका आस्त्र होता है। श्री आचार्य उमास्वामि महाराजने बताया है।

दुःखराोकतापाकन्दनवधपरिवेदनान्यात्मपरोमयस्थानान्यसद्वेद्यस्य ।

दुःख, शोक, ताप, श्राक्रन्दन, वघ, परिवेदन निज श्रातमा में, पर में या दोनों में स्थित श्रसातावेदनीय के बन्ध हेतु हैं। बाह्य या श्रान्तरिक निमित्त से पीड़ा का होना दुःख है। किसी हितेशी के सम्बन्ध छूटने से जो चिन्ता व खेद होता है वह शोक कहलाता है। श्रपमान से मन कलुषित होने के कारण जो तीत्र संताप होता है वह ताप कहलाता है। गदगद् स्वर से श्रांस् वहाते हुए रोना-पीटना श्राक्रन्दन है। किसी के पाण लेना बच है, किसी व्यक्ति का विखोह हो जाने पर उसके गुणों का स्मरण कर करुणा-जनक क्रन्दन करना परिवेदन है। इन छः प्रकार के दुःखों के करने

#### रत्नाकर शतक

से तथा इन्हीं के समान ताइन, तर्जन, चिन्ता, शोक, रुदन, विलाप खादि के करने से खसाता वेदनीय का खाद्वब होता है। इस कर्म के उदय से जीव को कष्ट ही भोगना पड़ता है। अतः दुःख के खाजाने पर उससे विचलित न होना चाहिये उसके कमा हैं। ने का एकमात्र उपाय सहनशीलता है। दुःख पश्चाचाप या कन्दन करने से घटता नहीं, खागे के लिये और भी खशुप कर्मों का बन्ध होता है, जिससे यह जीव निरन्तर पाप पंक में फसता जाता है।

साधक को दुःख होने पर भी श्रविचलित रूप से शुद्ध श्रास्म के रूप सिद्धपरमेण्डी का चिन्तन करना चाहिये। ज्ञान, दर्शन, सुख, बीर्य, श्रमुरुलपुत्व इन गुगों के धारी सिद्ध परमेण्डी का विचार करना तथा संसार से विशिक्त मात कर श्रारनेत्यान करना ही जीवन का ध्वेय हैं। दुःख तभी तक होता है, जवनक परमदार्थों से भोड़ रहना है। मोह के वशीभूत होकर ही यह जीव श्रम्य पदार्थों में, जोकि इसके सर्वथा मिल्ल हैं, श्रपनत्व बुद्धि करता है, इनीसे श्रम्य के संयोग-विभोग में सुख-दुःख का श्रमुभव होता है। जब यह शरीर ही श्रपना नहीं तो दूरवर्नी स्त्री, पुत्र, धन, वैभव कैसे श्रमने हो सकते हैं श्रमेहवश परपदार्थों से श्रमुरक्त करना व्यर्थ है। दुःख श्रारमा में कभी उत्पन्न ही नहीं होता यह श्रारमा लदा

सुसस्वरूप है, की प्रतीति कराने क लिये त्राचाय ने सहन-शीलता का उपदेश दिया है। साधारण व्यक्ति त्रास्मा को कमें के त्रावरण से त्राच्छादित मानता हुत्रा त्र्यसाता वेदनीय कमें के उदय से दुःख का अनुभव करता है। निश्चय दृष्टि से इस जीव को दुःख कभी नहीं होता है। त्रास्मा में सम्यग्दरान गुगा की उत्पत्ति हो जाने पर कमें त्रीर संसार का स्वरूप विचारने से त्रापने निज तत्त्व की प्रतीति होने लगती है। कविवर भूधरदास जी द्रापने जैनशतक में कमें के उदय को शान्ति पूर्वक सहन करने का सुन्दर उपदेश दिया है। कवि कहता है।

आयो है आचानक मयानक आसाताकर्भ, \*

ताके दूर करनेको वली कोन अहरे।

जे जे मनभाये ते कमाये पूर्व पापआप,

तेई अव आये निज उदै काल लह रे ॥

एरे मेरे वीर! काहे होत है अधीर यामें.

कोउ को न भीर तू अकेलो आप सह रे।

भये दिलगीर कछू पीर न विनक्षि जाय,

याही तैं सयाने तू तमासगीर रह रे 11

अर्थ — जब अचानक असाता कर्म का उदय का जाता है,

#### रत्नाकर शतक

तव उसे कीन दूर कर सकता है। वह असाता कर्म भी इस जीव के द्वारा पहले अर्जित किया गया है, तभी वह आज उदय में आ रहा है ? किव कहता है कि अरे धीर, वीर जीवात्मा तू घवड़ाता क्यों है। जिसमकार की शुभ, अशुभ भावनाओं के द्वारा तृने कर्म कमाये हैं, उसी तरह का शुभाशुभ फल भोगना पड़ेगा। कमफत को कोई बांटनेवाला नहीं है. यह तो अकेते हो भोगना पड़ेगा। अरे चतुर तू क्यों कमासगीर बन कर नहीं रहता है; कर्मफल में सुल-दु:स्व क्यों करता है ? यह तेरा स्वरूप नहीं, तू इससे भिन्न है।

श्रसाता जन्य कर्मफल शान्ति श्रीर धैर्य के साथ सहन करने से ही जीव श्रपना उत्थन कर सकता है, दुःख भो कुञ्र कम प्रतीत होता है। विचलित होने से दुःख सदा बढ़ता चला जाता है, जीव को बेचैनी होती है। नाना प्रकार के संकल्प-विकल्प उत्पन्न होते हैं, जिससे दिन रात श्रार्च श्रीर रोद्र पिरणाम रहते हैं। विपत्ति के समय संसार की सारहोनता का विचार करना चाहिये। सोचना चाहिये कि जो कष्ट मेरे कार श्राये हैं, उनमे मेरा कोई सम्बन्ध नहीं है। इस शरीर को नाना कष्ट मिलते चले श्रा रहे हैं। इसने नरक में भूख, प्यास, शीत, उष्ण श्रादि के नाना कष्टों को सहन किया है। नरक की भूमि के छुने से ही हजारों बिच्छुओं के काटने के समान दुःख होता है। इसने, नरक की पीप श्रीर खून की नदियों में जिन में कीड़े बिल-बिलाते रहते हैं स्नान किया है।

नारकी जीवों को मयानक गर्मी श्रीर शर्दी का दुःख सहन करना पड़ता है। नरकों में इतनी गर्मी श्रीर शर्दी पड़ती है जिससे सुमेरु पर्वत के समान लोहे का गोला भी जलकर राख हो सकता है। इस जीव को वहाँ गर्मी श्रीर शर्दी से उत्पन्न श्रसंख्य वेदना सहन करनी पड़तो है। जब यह गर्मी से घवड़ा कर रोमल बुद्तों की छाया में विश्रान्ति के लिये जाता है तो शेमल बुद्तां की छाया में विश्रान्ति के लिये जाता है तो शेमल बुद्तां के एते तलवार की धार के समान उस पर गिर कर शरीर के दुकड़े दुकड़े कर डालते हैं। नारकी जीव स्वयं भी श्रापस में खूब लड़ते हैं श्रीर एक दूसरे के शरीर को काटते हैं। कभी किसीको घानी में पेलते हैं, कभी गर्म तेल के कड़ाह में डाल देते हैं तो कभी ताँबा गर्म कर किसी को पिलाते हैं, इस प्रकार नाना तरह के दु:ख श्रापस में देते हैं।

नरकों में भूख-प्यास का भी बड़ा भारी कष्ट मालूम होता है। वहाँ भूख इतनी लगती है कि समस्त संसार का श्रनाज मिलने पर खाया जा सकता है, किन्तु एक क्रा भी खाने को नहीं मिलता है। समुद्र का पानी मिल जाने पर पीया जा सकता है, परन्तु

एक बून्द्र भी पानी पीने को नहीं मिलता। वहाँ अम्न-पानी का बड़ा भारी कष्ट है, इसके अलावा शारीरिक, मानसिक नाना प्रकार के कष्ट होते हैं, अतएव सोचना चाहिये कि संकट में मैं क्यों विचलित हो रहा हूँ। मेरी आत्मा का इस पीड़ा या व्यथा से कोई सम्बन्ध नहीं है, आत्मा न कभी कटती है, न जलती है, न मतती है, न गलती है। यह नित्य, अखराड ज्ञान स्वरूप हैं। मुमे अपने स्वरूप में लीन होना चाहिये, इस शरीर के आधीन होने की मुमे कोई अवश्यकता नहीं। अतः विपत्ति के समय अईन्त और सिद्ध का चिन्तन ही कल्याग्रकारी हो सकता।

तायं तंयनासेवदृद्धुते सावंसत्तु वेरन्यरा- । कायंवोक्कोगेयं विद्यक्कवरुमं ताय्तंदेयेंदप्पि कों- ॥ डायेंदाडुवनित्तलंदु पडेदिगिंच्छे सनात्मंगिर्दे । माया मोहमो पेद्ध्वुदेननकटा ! हे रत्नाकराधीश्वरा ! ॥२०॥

### हे रत्नाकराधीश्वर!

सृत्यु के समय मनुष्य माता-पिता-स्त्री-पुत्र ब्राहि के प्रेम के वश में होकर स्दन करते हुए शरीर का स्थाग करता है। वह पुन: श्रन्थत्र शरीर धारण करता है। इस जन्म के माता पिता उसे प्यार करते हैं, उस के शरीर से चिपकते हैं श्रीर उस के साथ प्रेम भरी बातें करके विनोद करते हैं। इसप्रकार मनुष्य श्रपने पूर्व जन्म के माता-पिता को भूल जाता है, उनकी प्राप्ति की इच्छा नहीं करता। आत्मा के लिये मोह, श्रज्ञान,श्रीर माया से उत्पन्न यह कितना बड़ा अम है ? ॥ २७ ॥

विवेचन स्त्राचार्य ने उपर्युक्त रलोक में स्त्रासा की नित्यता स्त्रीर रारीर की स्निन्धता बतलायी हैं। जीव एक भव के माता, पिता, स्त्री, पुत्र स्त्रादि को रोते, विलखते छोड़ दूसरे रारीर में चला जाता है। जब यह दूसरे रारीर में पहुंचता है तो उस भव के माता-पिता इसके स्नेही बन जाते हैं तथा यह पहले भव—जन्म के माता-पिता से प्रेम छोड़ देता है। इस प्रकार इस जीव के माता-पिता स्त्रान्तत हैं, मोहवश यह स्त्रनेक संगे सम्बन्धयों की कल्पना करता है। वास्तव में इसका कोई भी स्त्रन्य स्त्रपना नहीं हैं, केवल इसके निजी गुरा ही स्रपने हैं। स्त्रतः संसार के विषय-कषाय स्त्रौर मोह-माया को छोड़ स्नात्म-कल्याया स्त्रौर स्त्रम् की स्त्रोर सुक्तना प्रत्येक व्यक्ति का परम कर्व व्य है। श्रीभद्राचार्यने सार समुच्चय में धर्म साधन की महिना तथा उसके धाररा करने की स्नावश्यकता बतलाते हुए कहा है।

धर्भ एव सदा कार्यो मुत्त्वा व्यापार मन्यतः ।

यः करोति परं सीरूयं यावन्निर्वाणसंगमः ॥ क्षणेऽपि समातिकान्ते सद्धम् परिवार्जिते । आरमानं मषितं मन्ये कषायेन्द्रियतरैः ॥

### रत्नाकर शतक

धर्मकार्थे मातिस्तावद्यावदायुर्देढं तव ।

आयःकमीण संक्षीणे परचात्त्वं किं करिष्यसि॥ मृता नैव मृतास्ते तुये नरा धर्मकारिणः । जीवन्तो ऽपि मृतास्ते वै ये नराः पापकरिणः ॥ धर्मामृतं सदा पेयं दुःखातङ्कावैनाशनम् । अस्मिन् पीते परम सीख्यं जीवानं जायते सदा ॥ अर्थ- संसार के ऋन्य व्यापारों कार्यों और प्रयत्नों को छोडकर धर्म में सदा लगे रहना चाहिये। धर्म ही मोचा प्राप्ति पर्यन्त सखका साधन है। निश्चय ही धर्म के द्वारा निर्वाण मिल सकता है, इसी के द्वारा स्वानुभृति हो सकती है। अतएव एक जाग के लिये भी सद्धर्भ का त्याग नहीं करना चाहिये। जरा भी श्रसावधानी होने से कषाय, इन्द्रियासक्ति श्रीर मन की चंचलता श्रात्मनुभूति रूपी घन हो चुरा लेगीं, श्रतएव साधक को या श्रपना हित चाहनेवाले को कषाय श्रीर इन्टिया-मक्ति से श्रपनी रता करनी चाहिये। अयत्मा के अपखण्ड चेतन स्वभाव को विषय-कषार्ये ही दृषित करती हैं, श्रतः इनका त्याग देना त्रावश्यक है। सच्ची वीरता इन विकारों के त्यागने में ही है। जबतक आयु शेष है. शरीर में साधन करने की शक्ति है, इन्द्रिय नियंत्रमा करना चाहिये । श्राय के समाप्त होने पर इस शरीर द्वारा कुछ भी नहीं किया जा सकता है। यह नरभव कल्याए करने के लिये प्राप्त हुआ है, इसको यों ही बरबाद कर देना बड़ी भारी मूर्णता है। जो व्यक्ति धर्माचरण करते हुए मृत्यु को प्राप्त हो जाते हैं, उनकी मृत्यु नहीं मानी जाती; क्योंकि उन्होंने आत्मा और शरीर की भिन्नता को समम्म लिया है। कर्मों के रहने पर भी भेद-विज्ञान द्वारा आत्म-स्वरूप को जान लिया हैं अतः उनकी मृत्यु नहीं मानी जाती, किन्तु जो पाप कर्म में लिप्त हैं, जिसे आत्मा-अनात्मा का भेद नहीं मालूम और जो निज रूप की प्राप्ति के लिये यल नहीं कर रहा है वह जीवित रहते हुए भी मृत के समान है। अतएव दुःल, आतंक, अज्ञान, मोह अम आदि को दूर करनेवाले धर्म रूपी अमृत का सर्वदा सेवन करना चाहिये, क्योंकि इस धर्मामृत के पीते ही जीवों को परम मुल की प्राप्ति होती हैं। धर्म के समान कोई भी सुखदायक नहीं है। इसी से मोह-माया, अशानित दूर हो सकती है।

स्त्रीयं मक्कळनेंतगल्वे निवर्गारं टेंदु गोळ्डिक-स्वायं विट्टळ्वें वळिक्कुरयिपं तानत्त वेरन्यरोळ् ॥ प्रायंदाळुदु विवाहमागि सुतरं सुद्दादुवं सुन्निना। स्त्रीयं मक्कळनागतेके नेनेयं रत्नाकराधीश्वरा ! ॥२=॥

## हे रत्नाकराधीस्वर!

"स्त्री श्रीर पुत्र को छोड़ करके कैंसे जाऊँ, इनको दूसरा कीन हैं" इस प्रकार दु:ख को पास होते हुए ग्राँख श्रीर मुंह खोल कर मनुष्य मर जाता है। उसके बाद फिर जन्म धारण करता है, यौवन को प्राप्त होता है, शादी करता है श्रीर बच्चे उत्पन्न होते हैं। बच्चों का मुंह चूम कर श्रानन्दित होता है। मनुष्य श्रपने पूर्व जन्म के स्त्री-पुत्र का क्यों नहीं स्मरण करता? ॥२८॥

विवेचन—मृत्यु के समय मनुष्य मोह से वशीभृत हो कर अपने स्त्री, पुत्र, भाई, बन्धुओं से वियोग होने के कारण अत्यन्त दुःखी होता है । बह रोता है कि हाय ! मेरे इन कुटुम्बियों का लालन-पालन कौन करेगा ? श्रव, मेरे बिना इनको महान् कष्ट होगा, इस प्रकार विलाप करता हुआ संसार से श्रांखें बन्द कर लेता है । लेकिन दूसरे जन्म में यही जीव श्रन्य माता-पिता, स्त्री, पुत्र, सगे-सम्बन्धियों को प्राप्त होता है, उनके स्नेह में अत्याधिक तल्तीन हो जाता है, श्रतः पहले भव के सगे-सम्बन्धियों को विलकुल मृत्त जाता है। फिर मोह क्यों ?

संसार में जितने भी नाते-रिस्ते हैं वे स्वार्थ के हैं। जब तक स्वार्थ है, तब तक अपनेक व्यक्ति पास में एकत्रित होते हैं। स्वार्थ के दूर होते ही, सब अलग हो जाते हैं। वृत्त जब तक हरा-भरा रहता है, पत्ती उसपर निवास करते हैं, बृक्त के सूख जाने पर एक भी पत्ती उस पर नहीं रहता, इसी प्रकार जब तक स्त्री, पुत्र, माता पिता आदि कुटुम्बियों का स्वार्थ सिद्ध होता है अपने बनते हैं। स्वार्थ के निकल जाने पर मुंह से भी नहीं बोलते हैं; अतः कोई भी अपना नहीं है। यह जीव अकेला ही सुल, दुल का भोक्ता है। कबिबर बनारसी दास जी ने उपर्युक्त भाव को स्पष्ट करते हुए कहा है।

मातु, पिता सुत बन्धु सखींज ;

मित हितू सुख काम न पीके ।

सेवक साज मतंगज बाज;

महादल राज रथी रथनीके ॥

दुर्गति जाय दुखी विल्लाय;

पैर सिर आय अकेलिह जीके ।

पंथ कुपंथ गुरू समम्मावत;

और सगे सब स्वारथहीके ॥

अर्थ—माता, पिता, पुत्र, स्त्री, भाई बन्धु, मित्र,हितैषी कोई
भी श्रापना नहीं हैं; सब स्वार्थ के हैं । सवेक संगी-साथी, मदो-

वे सब इस जीव के नहीं हैं। श्रावश्यकता पड़ने पर इनसे श्रात्मा का कुछ भी उपकार नहीं हो सकता है। यह जीव श्रयंक्ता ही श्रपने कृत्यों के कारण दुर्गति या सद्गति को प्राप्त होता है, इस के सुख, दुःख का कोई साम्भीदार नहीं ! सभी स्वार्थ के साथी हैं, दुःख-विपत्ति में कोई किसी का नहीं।

जब मनुष्य को श्रात्मबोध हो जाता है, राग द्वेष दूर हो जाते हैं, संसार की बस्तु-स्थित उसकी समम्म में श्राजाती है तब बह कामिनी श्रीर कंचन से बिरक्त हो श्रात्म-बिन्तन में लग जाता है। श्रनेक भावों से लेकर इस जीव ने श्रवतक विषय भोगे हैं, नाना प्रकार के रिश्ते ग्रह्म किये हैं, पर क्या उन भोगां से श्रीर उन रिश्तों से इसको शान्ति श्रीर संतोष हुआ। वया कभी इसने श्रपने पूर्व जन्मों का स्मरण कर श्रपने कर्त्त व्य को समम्मा शर्म एक बार भी यह जीव श्रपने जीवन का विश्लेषण कर लें, उसके रहस्य को समम्म ले तो फिर इसे इतना मोह नहीं जकड़े; मोह की रस्सी ढीली पड़ जाय तथा कर्म बन्धन शिथिल पड़ जायें श्रीर यह श्रपने उद्धार में श्रमसर हो जाय। इसे प्रतिक्तण में होनेवाली श्रपनी कममावी पर्यायें समम्म में श्राजायें श्रीर यह श्रन्य द्वयों से श्रपने ममस्व को दूर कर स्वरूप में लग जावे।

श्रारारत्त्वद गर्भदोळ्बळेयनारारोदुं मूत्राध्वदोळ्। वारं वंदुरे वंधुग ळ्वित्रगळे देन्नं गनानीकमें॥ दारारेंजलनुष्ण नात्म जरे नुत्तारार दुर्गंघं दिं। चारित्रंगिडनात्मनें भ्रमितनो रत्नाकराधीश्वरा!॥२६॥ हे स्वाकराधीश्वर!

कर्म विशिष्ट जीव ने किन किन नीच गतियों में जन्म नहीं विया ? किल के किल के मूत्र-मार्ग से नहीं गुजरा ? उस मूत्र-मार्ग से बाहर श्राकर ''मेरा वंधु, मेरा पिता, मेरी स्त्री '' इत्यादि मूठा संबंध स्थापित कर किनका किनका जूठा नहीं खाया ? मेरा पुत्र ऐसा कह किन किन की दुर्गन्थ से श्रपने श्राचरण को अच्छ नहीं किया ? श्रायमा क्यों अम में पड़ गया है ? ॥२९॥

विवेचन --- सैद्धान्तिक दृष्टि से विचार करने पर प्रतीत होता है कि समस्त ज्ञेय पदार्थ गुण्-पर्याय सहित हैं तथा श्राधार-भूत एक दृश्य श्रानन्त गुण सहित है। दृश्य में गुण सदा रहते हैं, श्राविनाशी श्रीर दृश्य के सहभावी गुण होते हैं गुण दृश्य में बिस्तार रूप --- चौड़ाई रूप में रहते हैं श्रीर पर्यायें श्रायत लम्बाई के रूप में रहती हैं, जिससे भूत, भविष्यत श्रीर वर्तमान काल में कमवर्ती ही होती हैं। श्राचार्य कुन्दकुन्दा स्वामी ने पर्याय दो प्रकार की वतायी हैं दृश्य -पर्याय श्रीर गुण-पर्याय।

श्रनेक द्रव्य मिलकर जो एक पर्याय उत्पन्न होती हैं उसे द्रव्य पर्याय कहते हैं। संधा द्रव्य पर्याय का अर्थ द्रव्य प्रदेशों में परिएाम—श्राकार परिवर्तन है। इसके दो भेद हैं। स्वगाव व्यव्जन पर्याय और विभाव व्यव्जन पर्याय अर्था समान जातीय द्रव्य पर्याय और श्रसमान जातीय द्रव्य पर्याय । परयेक द्रव्य का श्रयने स्वभाव में परिएामन होता है वह स्वभाव व्यव्जन पर्याय और वे विजातीय द्रव्यों के संयोग से जो परिएामन होता है वह विभाव व्यव्जन पर्याय है। जोव के साथ पुद्गल के मिलने से नर, नारकादि जो जीव की पर्यायें होती हैं वे विभाव व्यव्जन पर्यायें कहलाती हैं तथा धर्म, अधर्म, आकाश, काल, सिद्ध-आहमा, परमाराष्ठ का जो श्राकार है वह स्वभाव व्यव्जन पर्याय है।

संसारी जीव नरकादि में नाना प्रकार के श्रीर प्रहर्ण करता है, उसके श्रीर के विभिन्न श्राकार देखे जाते हैं, ये सब विभाव व्यव्जन पर्यायें हैं। गुर्ण पर्याय के भी दो भेद हैं — स्वभाव गुर्ण पर्याय श्रीर विभाव गुर्ण पर्याय। स्वभाव परिस्मिन में गुर्णों का सहरापना रहता है; इस में अगुरु लवु गुर्ण द्वारा कालकम से नाना प्रकार का परिसामन होने पर भी हीनाधिकता नहीं श्राती। जैसे सिद्धों में श्रनन्त दर्शन, श्रनन्त ज्ञान, श्रनन्त वीर्य, श्रादि गुर्ण हैं, श्रगुरु लघु गुर्ण होनी, वृद्धि होती है

पर उनके गुण ज्यों के त्यों बने रहते हैं किसीभी प्रकार की कमी नहीं त्राती। विभाव गुण पर्याय में त्र्यस्य द्रव्यों के संयोग से गुणों में हीनाधिकता देखी जाती है। संयोग से संसारी जीव के ज्ञानादि गुण हीनाधिक देखे जाते हैं।

गुण श्रौर पर्याय के इस सामान्य विवेचन से स्पष्ट है कि जीव श्रमने पुरुषार्थ द्वारा स्वभाव द्वव्य श्रौर स्वभाव गुण पर्याय का श्रनुसरण करे। जो जीव शरीर श्रादि कर्म जितत श्रवस्थाश्रों में लवलीन हैं, वे पर समय हैं। जबतक 'मैं मनुष्य हूँ, यह मेरा शरीर है, इस पकार के नाना श्रदंकार भाव श्रौर ममकार भाव से युक्त चेतना बिलास रूप श्रातम व्यवहार से च्युत होकर समस्त निन्य किया समूह को श्रमीकार करने से पुत्र, स्त्री, माई बन्धु श्रादि के व्यवहारों को यह जीव करता रहता है; राग-द्वेष के उत्यव होने से यह कर्मों के बन्धन में पड़ता चला जाता है श्रौर अमवश्— मिथ्यात्व के कारण श्रपने को भूल रहता है। जो जीव मनुष्यादि गतियों में शरीर सम्बन्धा श्रदंकार श्रौर ममकार भावों से रहित हैं, श्रपने को श्रचलित चैतन्य विलास रूप समक्तते हैं, उन्हें संसार का मोह-च्लोभ नहीं सताता श्रौर वे श्रपने को पहचान लेते हैं।

### रत्नाकर शतक

कुलमं गोत्रमनुर्वियं विरुदुमं पत्तोकरंगोंडुता-नोलियं तन्नवेनुत्ते लोगर वेनुत्तं निदिपं जीवनं-॥ डलेदेंवत्तर नाल्क लत्त भवदोळ्यंदल्लि लानाबुद-

क्कोलिवं निंदिपनावुदं निरविसा रत्नाकराधीश्वरा ॥३०॥ हे रत्नाकारधीश्वर !

जीव अपने वंश, गोत्र, क्षेत्र, ख्याति आदि को अहण करके 'यह मेरा हैं' ऐसा प्रेम करता है। दूसरे का वंश गोत्र आदि देखकर 'यह दूसरेका है' ऐसा समक्तते हुए तिरस्कार करता है। चौरासी जाख योनियों में जन्म लेकर दुःख को प्राप्त होते हुए इस योनि में मनुष्य किस से प्रोम करता है? किसकी निन्दा करता है ? प्रतिपादन करो ॥३०॥

विवेचन जो जीव अपने आतम स्वरुप को भूलकर पर में आत्मा बुद्धि घ्रहण कर जिस शरीर में निवास करते हैं, उस शरीर रूप ही अपने को मानते हैं वे उस शरीर के सम्बन्धियों को अपना समम्म लेते हैं। इसी कारण उनमें ऋहंकार और ममकार की प्रवल भावना जाग्रत होती है। शरीर में प्राप्त इन्द्रियों के विषयों के ऋषीन हो कर उनके पोषण के लिये इष्ट सामग्री के संचय और अनिष्ट सामग्री से बचने का प्रयत्न किया जाता है; जिससे इष्ट संयोग में हर्ष और इष्ट-वियोग में विषाद धारण करना पड़ता है। इन्हें धन, गृह, ऋ।दि के प्राप्त करने के लिये अन्याय तथा पर पीड़ाकारी कार्य करने में भी ग्लानि नहीं होती है।

इस प्रकार के इन्द्रिय विषय लोलुपी जीव पर-समय मिध्या-दृष्टि कहलाते हैं। ये स्त्री, पुत्र, मित्र, गाय, भैंस, सोना, चाँदी, मकान त्रादि के लिये अध्यन्त ललायित रहते हैं, इन पदार्थों को अपना मानते हैं। आसिक के कारण त्याग से दूर मागते हैं। जिनमें मनुष्य, देव आदि पर्यांगों का धारी मैं हूँ तथा ये पञ्चे-न्द्रिय मुख मेरे हैं, इस प्रकार का अहंकार और ममकार पूर्ण रूप से वर्तमान है वे आत्ममुख से विमुख होकर कुछ भी नहीं कर पाते हैं। उनकी ज्ञानशक्ति लुप्त या मूर्छित हो जाती है तथा वे श्रीर को ही अपना मान लेते हैं।

जिसने श्रहं कार श्रीर ममकार जैसे पर पदार्थों को दूर कर दिया है श्रीर जो श्रात्मा को जाता, द्रष्टा, श्रानन्द-मय, श्रम् तिंक, श्रविनाशी, सिद्ध भगवान के समान शुद्ध समम्ता है, वह सम्यग्दृष्टि है जैसे रत्न दीपक को श्रनेक घरों में घुमाने परभी, एक रत्नरूप ही रहता है उसी पकार यह श्रात्मा अनेक पर्यायों को महण् करके भी स्वभाव से एक है। ज्ञानावरणादि द्रव्य-कमें, राग-द्रेष श्रादि भाव-कमें श्रीर श्रादि नोकमें ये सब श्रात्म के शुद्ध स्वभाव से भिन्न हैं, तथा यह श्रात्मा श्रपने स्वभावों का कर्तां श्रीर मोका है, जिसे ऐसी प्रतीति हो जाती है, वह व्यक्ति इन्द्रिय-मोगों से विरक्त हो जाता है। तथा उसे स्त्री, पुत्र, मित्र श्रादिका संयोग एक

#### रत्नाकर शतक

नौका पर कुछ काल के लिये संयुक्त पथिकों के समान जान पड़ना है। वह श्रज्ञानी होकर मोह नहीं करता है। वह घर में रहने हुए भी घर के बन्धन में नहीं फंपता है। स्वतंत्रना प्राप्ति को ही श्रपना सब कुछ मानता है।

मोह जिसके कारण यह जीव श्रापने तेरे के भेद-भाव को अहण करता है, ज्ञान या विवेक से ही दूर हो सकता है। जो सम्यग्हिष्ट हैं, उन्हें संसार के सम्बन्ध, वंश, गोत्र श्रादि श्रनित्य विजातीय धर्म दिखलायी पड़ते हैं। मिध्यारुचि-वालों को ये सांसारिक बन्धन श्रापने प्रतंत होते हैं, वे शरीर के सुखों में उलमे रहते हैं, इस कारण वे ध्यान करते हुए भी नित्य, शुद्ध, निविंकल्प श्रात्मतस्व को प्राप्त नहीं कर पाते हैं। उनकी हिंद सर्वदा बाह्य वस्तुत्रों की श्रोर रहती हैं, श्रातः साधक को सचेत होकर बाह्य वस्तुत्रों की श्रोर जानेवाली प्रवृत्ति को रोकना चाहिये।

जब जीव को यह प्रतीति हो जाती है कि मेरा स्वमाव कभी भी विभाव रूप नहीं हो सकता है, मेरा श्रम्तिस्व सदा स्वाभाविक रहेगा; इसमें कभी भी विकार नहीं श्रा सकता है। जैसे सोना एक द्रव्य है, उसके नाना प्रकार के श्राभूषण बनाने पर भी सभी अभ्भूषणों में सोना रहता है, उसके श्रम्तिस्व का कभी नाश नहीं होता; केवल पर्यायें ही बदलती हैं; इसी प्रकार मेरा श्रात्मा नाना स्वभाव श्रोर विभाव पर्यायों को धारण करने पर भी शुद्ध है; उसमें कुछ भी विकार नहीं है।

एलेले बळ्ळुदनाडे कोळ्ळिगोळुवर्नोडेंब नाळ्मातिरें। सले सत्यं बहुयोनि योळ्पलवु तायुं तंदेयोळ्पृहिदा ॥ मलशुक्तं गळोळाळुदु वाळ्दुमनमन्यनोंदुं वैवल्लि तां-। पलगं पुहिदेयेंदोडें कुदिवरो रत्नकराधीश्वरा!॥३१॥ हे स्लाकाशीश्वर!

सत्य बात सबको दुरी लगती है। जो जैसा है उसे बैसा ही कहने पर सुननेवाले को दुःख होता है। इस जीव ने नाना थोनियों में जन्म लिया; माता-पिता मिले। यदि कोई इससे कह दे कि तुम्हारा दूसरा पिता है तू मन्य से उत्पन्न हुआ है, तो यह जीव इस बात को सुनकर कोध से भाग बब्ला हो जाता है, कहनेवाले को लाखों गालियाँ देता है और उससे कहता है कि मेरे माता-पिता दूसरे नहीं, तूही भ्रम्य पिता से उत्पन्न हुआ है, भ्रसल नहीं है। हा हा!! इस जीवमें कितना राग है, जिससे यह इस सत्य बात को सुनकर भी खेद का श्रनुभव करता है।

विषेचन--- मिथ्यादृष्टि जीव इस शरीर ऋौर जन्म की नित्य समभक्तर ऋपने रिश्तों की नित्य मानता है। यदि इस जीव से कोई कह दें कि तेरे बापका कोई ठीक नहीं, तो इसे कितना बुरा लगता है। वास्तव में इस जीव ने अनादिकाल से अवतक अनन्तानन्त बाप बनाये हैं, अतः इसके बाप का वस्तुतः क्या ठीक है। यदि एक बाप हो तो उसका निश्चय किया जाय, जहाँ अनेक नहीं, बल्कि अगिएति अनन्तानन्त बाप हैं, उनका क्या निश्चय किया जा सकता है ? इसी प्रकार मूर्ख, शुकर, गधा आदि गालियों को सुनकर यह दुःल करता है। यदि विचार कर देला जाय तो ये गालियाँ यथार्थ हैं। अब तक यह जीव चौरासी लाख योनियों में अनेक बार जन्म ले चुका है। कभी यह शूकर हुआ है, तो कभी गधा, बोझा, बैल, उल्लू, कौआ, कब्तर, चील, सिंह, रीक्त आदि नाना प्रकार के पशु-पित्त्यों में जन्मा है।

यदि कोई इसे गथा कह देता है, तो उस बेचारे का श्रपराध क्या है, क्या यह जीव गथा नहीं बना ? जब इसे गथा श्रनेक बार बनना पड़ा तो फिर गथा शब्द छुनकर बुरा मानने की क्या श्रावश्यकता ? इसने श्रनेक भवों में बुरे से बुरे शरीर धारण किये, खराब से खराब भोजन किया। यहाँ तक कि मल-मूत्र जैसे श्रमच्य पदार्थों को भी इसने श्रनेक बार ब्रह्मण किया होगा। श्रतएव किसीकी गाली छुनकर बुरा मानना, उससे लड़ना, उलटकर गालियाँ देना, मार-पीट करना बड़ा श्रपराध है। जो सच कह

रहा है, श्रात्मज्ञान की बात बतला रहा है, बह उपकारी नहीं तो श्रौर क्या है ? उसे श्रापना सबसे बड़ा उपकारी मान कर श्रात्म-कल्याणा की श्रोर लगना चाहिये ।

जिस शरीर के ऊपर हमें इतना गर्व है, जिसक अभिमान में आकर हम दूसरों को कुछ भी नहीं समम्प्रते हैं, तिर-स्कार करते हैं, अपमान करते हैं वह शरीर गलू का मात हैं; ह्मिण्यक है। किसी भी दिन रोग हो जायगा और यह दो हो दिन में ह्मीण्य हो जायगा अथवा मृत्यु एकही ह्मण में आकर गला दबोच देगी। जो कुछ इस जीवने सोचा है, इसने अपने मनस्बे बाँधे हैं वे सब ह्मण्यस्में नष्ट होनेवालों हैं। अतः मृत्यु को जीवन में अटल समभ्य कर संसार के पदार्थों से राग-बुद्धि को दूर करना चाहिये।

श्रज्ञानी मनुष्य के कार्यों पर बड़ा श्राश्चर्य होता है कि वह इन बाह्य पदार्थों को अपना कैसे समभ गया है! दिनरात संसार के परिवर्तन को देखते हुए भी मृत्यु के मुख में जीवों को जाते हुए देखकर भी वह श्रपने को श्रजर-श्रमर कैसे समभता है! यह मनुष्य श्रपनी श्रुटियों तथा श्रपने यथार्थ स्वरूप को विचारे तो उसमें पर्याप्त सहन-शीलता श्रा सकती है। संसार के भगड़े समाप्त हो सकते हैं।

बाह्यापेचे यिनादोडं कुलवलस्थानादि पत्तं मनः-सद्यं निश्चयदिदंमात्मनकुलं निर्गोत्रि निर्नाम नि-र्गुद्योद्भूतननंगनच्युतननाद्यं सिद्धनेदें बुदे। ब्राह्यं तत्परिभाव मे भवहरं रत्नाकराधीश्वरा ॥३२॥ ह स्वाकराधीश्वर!

श्वात्मा वंश, बज, स्थान श्रादि से जो प्रेम करता है वह मन को व्यवहारिक रूप से भन्ने हीं स्थाय सम्मत जान पहें; किन्तु निश्चित रूप से श्वात्मा कुन्न रहित, गोत्र रहित, नाम रहित, नाना योनियों में जन्म न जेनेवाजा, शरीर रहित, श्वादि-श्रन्त रहित सिद्धस्त्ररूप ऐसा प्रहाय करने योग्य हैं। इस प्रकार के भाव से भव-सकट का नाश हो सकता है।।३२॥

विवेचन — जीव श्रीर श्रजीव दोनों ही श्रनादि काल से एक चेत्रावगाह संयोग रूप में मिल रहे हैं श्रीर श्रनादि से ही पुद्गलों के संयोग से जीव की विकार सहित श्रनेक श्रवस्थाएँ हो रही हैं। यदि निश्चय नय की दृष्टि से देखा जाय तो जीव श्रपने चैतन्य भाव श्रीर पुद्गल श्रपने मूर्तिक जड़पने को नहीं छोड़ता। परन्तु जो निश्चय या परमार्थ को नहीं जानते हैं वे संयोग से उत्पन्न भावों को जीव के मानते हैं। श्रतः श्रसद्व्यवहार नय की दृष्टि से वंश, बल, शरीर श्रादि श्रास्म के हैं परन्तु, निश्चय दृष्टि से इनका श्रास्म के साथ कोई सम्बन्ध नहीं।

यह श्रातमा न कभी घटती-बढ़ती है, न इसमें किसी भी प्रकार की विक्कित श्राती है, इसका कमों के साथ भी कोई सम्बन्ध नहीं है। यह सदा उत्पाद, ज्यय श्रीर श्रीज्य स्वरूप है। शुद्ध निश्चय नय से इसमें ज्ञानावरणादि श्राठ कर्म भी नहीं हैं; खुधा, तृषा, राग, द्वेष श्रादि श्रठारह दोषों के कारणों के नष्ट हो जाने से ये कार्यरूप दोष भी इसमें नहीं है। सत्ता, चैतन्य श्रादि शुद्ध प्राणों के होने से इन्द्रियादि दस पाणा भी नहीं हैं। इसमें रागादि विभाव-भाव भी नहीं हैं। मनुष्य इस प्रकार की निश्चय दृष्टि द्वारा श्रपनी श्रात्मरुचि को बढ़ा सकता है तथा जो विषयों की प्रतीति हो रही है उसे कम कर सकता है।

यद्यपि यह संसारी जीव न्यवहार नय को दृष्टि द्वारा ज्ञान के अभाव से उपार्जन किये ज्ञानावरणादि अरुप कर्मों के निमित्त से नाना प्रकार की नर-नारकादि पर्यायों में उत्पन्न होता है, विनशता है श्रीर आप भी शुद्धज्ञान से रहित हुआ कर्मों को बान्धता है। इतना सब कुछ होने परभी शुद्ध निश्चय नय द्वारा यह जीव राक्ति का अपेना से शुद्ध ही है। कर्मों से उत्पन्न नर-नारकादि पर्याय रूप यह नहीं है। केवल यह न्यवहार का खेल है, उसकी अपेना कार्य-कारण भाव है। व्यवहार के निकलते ही इस जीव को अपनी प्रतीति हो जाती है तथा यह अपने को

१⊏४

प्राप्त कर लेता है।

द्रव्यार्थिक नय की अपेक्ता से जीव नित्य है, शुद्ध है, शाश्वत चैतन्य रूप है. ज्ञानादि गुगा इसमें वर्त्तमान हैं पर्यायार्थिक नय की अपेक्ता से जीव उत्पन्न होता है, नाश होता है, कुटुम्ब, वंश, स्त्री, पुत्र, बन्ध श्रादि की कल्पना करता है । श्रध्यवसान विपरीत श्रद्धान द्वारा इस जीव ने पृदुगल द्रव्य के संयोग से हुए परिगामन को अपना समभ्र लिया है तथा उसके विकृत परिगामों को श्रपना मानने लगा है। जैसे समृद्ध की आड में कोई चीज आजाने पर जल नहीं दिखलायी पहता है और जब आड दर हो जाती है तो जल दिखलायी पडने लगता है: इसी प्रकार श्रारमा के ऊपर जबतक भ्रम का श्राच्छादन रहता है, उसका बीतराग, शान्त स्वरूप दिखलायी नहीं पड़ता श्रीर श्राच्छादन के दूर होने पर श्रात्मा दिखलायी पड़ने लगता है श्रतः साधक श्रपनी श्रात्मा का कल्यागा इस निश्चय श्रीर व्यवहार दृष्टि को समभ कर ही कर सकता है। जंबतक उसकी दोनो दृष्टियाँ परिष्कृत नहीं होती. वास्तविकता उसकी समभ्र में ही नहीं श्राती है।

पत्तंगोडडे कोळगे जीव हित मुळ्ळाचार मुळ्ळप्रदोळ् । मोत्तककैदिसलार्प सत्कुलसुधमश्रीयनंतल्लदु ।। दमन्तद्वेपदे कोल्व कुत्सितद शीलं तळ्तु सार्दात्मरं। मित्तंगे-यव बनात्मने के पिडिवं रत्नाकराधीश्वरा॥३३॥

# विस्तृत। ववेचन सहित

8=4

# हे रक्षाकराधीश्वर!

श्रात्म हित की कामना से उत्तम श्राचरण, मोक्ष की साधना के जिये समर्थ कुल, श्रेष्ठ धर्म और सम्पत्ति को ग्रहण करना चाहे तो करें। परन्तु ऐसा होता कहाँ हैं? श्रन्छे श्रन्छे भोजन की इच्छा रखने-बाला, द्वेष और हिंसा से युक्त निकृष्ट श्राचरण को प्राप्त होकर याचना करनेवाला यह जीव हित का उपदेश कब ग्रहण करेगा? ॥३३॥

विवेचन — प्रत्येक जीव सुख चाहता है, इसकी पाप्ति के लिये वह नाना प्रकार के यत करता है। संसार के जितने भी कार्य हैं वे सब सुख प्राप्ति के लिये ही किये जाते हैं; सभी कार्यों के मूल में सुख प्राप्ति की भावना अन्तर्निहित रहती है। जब साधक में संसार के मोहक विषयों के प्रति अनास्था उत्पन्न हो जाती है तो वह वास्तविक सुख प्राप्ति के लिये यस्न करता है। वह विषय भोग को निस्सार समभ्क कर अतीन्द्रिय सुख प्राप्ति की चेष्टा करता है तथा संसार में अमण करानेवाले मिथ्याचारित्र को छोड़ सम्यक् चारित्र को प्राप्त करने के लिये अपसर होता है।

सम्यक् चारित्र के दो भेद हैं — वीतराग चारित्र स्नौर सराग चारित्र । जिस चारित्र में कषाय का लवलेश भी नहीं रहता है तथा जो त्रात्म-परिगाम स्वरूप है, उसे बीतराग चारित्र कहते हैं। इस चारित्र के पालने से भोद्य की प्राप्ति होती हैं। जो चारित्र

#### रत्नाकर शतक

कषायों के श्रंशों के मेल से श्रात्मा के गुणों का घात करनेवाला है, वह सराग चारित्र होता है। सराग चारित्र से पुराय बन्ध होता है, जिससे इन्द्र, श्रहमिन्द्र श्रादि की प्राप्ति होती है। सराग चारित्र बन्ध का कारण है, यह सुख स्वरूप नहीं, इसके पालन करने से परम सुख की प्राप्ति नहीं हो सकती है। अतः आत्मिवकास की अवस्था में पूजन-पाठ, भक्ति श्रादि सराग चारित्र त्यागने योग्य है।

वीतराग चारित्र वस्तु का स्वभाव है। वीतराग चारित्र, निश्चय चारित्र, धर्म, समपिरिणाम ये सब एकार्थवाचक हैं श्रीर मोहनीय से भित्र विकार रहित सुखमय जो श्रात्मा का स्थिर परिणाम है वही इसका सर्वमान्य स्वरूप है। इसी कारण वीतराग चारित्र ही श्रात्म स्वरूप कडा जाता है; क्योंकि जब जिस प्रकार के मावों से युक्त यह श्रात्मा परिणामन करनो के कारण यह चारित्र श्रात्मस्वरूप धर्म सहित परिणामन करने के कारण यह चारित्र श्रात्मस्वरूप में ही व्यक्त होता है। श्रातः श्रात्मा श्रीर चारित्र इन दोनों में ऐक्य है। कुःदकुन्द स्वामीने वीतराग चारित्र को ही सबसे बड़ा धर्म माना है श्रीर इसको परम सुख का कारण बताया है। जीव के लिये श्राराध्य यही चारित्र है—

चारितं खलु घम्मो घम्मो जो सो समी ति णिहिहो ।
मोहक्लोह विहीणो परिणामो अप्पणो हु समी ॥
परिणमदी जेण दच्चं तकाल तम्मय ति पण्णतं ।
तम्हा घम्मपरिणदो आदा घम्मो मुणेदच्चो ॥
जीनो परिणमदि जदासुहेण असुहेण ना सुहो असुहो ।
सुदेण तदा सुद्धो हवादे हि परिणामसन्मानो ॥
घम्मेण पारणदप्पाअप्या जदि सुद्धसंपयोगजुदो ।
पायदि णिष्नाणसुहं सुहोनजुती न सम्मसुहं ॥

भावार्थ---निश्चय से दर्शन मोह श्रीर चारित्र मोह रहित तथा सम्यग्दर्शन श्रीर वीतरागता सहित जो श्रात्मा का निज माव है वही साम्य भाव है — श्रात्मा जब सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र रूप परिग्रामन करता है, तब जो भाव स्वात्मा सम्बन्धी होता है, उसे ही समता-भाव या शान्त-भाव कहते हैं। यही संसार से उद्धार करनेवाला धर्म है। श्रात्मा जब परभाव में न परिग्रामन करके श्रपने स्वभाव में परिग्रामन करता है, तब श्रात्मा ही धर्म बन जाता है। राग-द्वेष श्रीर मोह संसार है, इसे दूर करने के लिये वीतराग चारित्र की परम श्रावश्यकता है। श्रात्मा में ज्ञानोपयोग मुख्य है, इसी के द्वारा श्रात्मा में प्रकाश श्राता है

### रत्नाकर शतक

तथा इसीके द्वारा जीव त्राप श्रीर पर को जानता है। जिस समय त्रात्मा उदासीन होकर पर पदार्थों को जानना छोड़ देता है; श्राप ही ज्ञाता श्रीर श्राप ही ज्ञेय बन जाता है। यही सचा सुख है। इसीके लिये पयल करना चाहिये।

श्चोंदोदात्मने शुद्धदि त्रिजगदापूर्णाकृतंगळ ज्गहू दोत्कपित शक्तिगळ्गरर्ग शक्यंगळ्जगत्कतृ गळ्॥
तंदितेल्लवनाईचर्म दोड लोळ्तळ्ताने पेएणश्चवाळिदें मार्गुणो पाप पुष्य युगळ रत्नाकराधीश्वरा ॥३४॥
हे स्वाकराधीश्वर !

शुद्ध निश्चय-दिव्द से एक भ्रात्मा ही तीनों लोकों को स्थास करके रहनेवाला आकार स्वरूप है। तीनों लोकों को हिला देने की शिक्त भ्रात्मा में है। आत्मा दूसरों से जीता नहीं जा सकता। कार्माण शरीर आत्मा को गीले चमड़े में घुसा कर श्चर्यात स्थूल शरीर धारण कराकर 'हाथी, घोड़ा, नौकर आदि ऐसा भ्रमेक नाम देता रहता है, कितना भ्राश्चर्य है!! ॥३४॥

विवेचन — जीव असंस्थात प्रदेशमय है और समस्त लोक को व्याप्त करके भी रह सकता है। इस जीव में अपार शक्ति है, यह अपनी शक्ति के द्वारा तीनों लोकों को कम्पित कर सकता है। इसके गुण अनन्त और अमूर्च हैं, यह इन्हीं गुणों के कारण विविध प्रकार के परिणामों का अनुभव करता है। यह चेतना युक्त, बोध व्यापार से सम्पन्न है। इसकी शक्ति सर्वथा श्रजेय है, कभी भी यह परतन्त्र नहीं हो सकता है।

संसारी जीव की पर्यायं बदलती रहती हैं; श्रज्ञान या मिध्यात्व के कारण विविध प्रकार की कियाएँ होती हैं। इन कियाओं के कारण ही इसे देव, मनुष्य श्रादि श्रनेक योनियों में भूमण करना पड़ता है। जब यह शुद्ध स्वरूप में स्थित हो जाता है तो इसे देव, श्रयुर श्रादि पर्यायों से छुटकारा मिल जाता हैं। जीव को शरीर श्रादि का देनेवाला नाम कर्म है। यह श्रात्मा के शुद्ध भाव श्रव्छादित कर नर, तिर्यञ्च नरक श्रीर देव गृति में ले जाता है। जीवका विनाश कभी नहीं होता है, किन्तु एक पर्याय नष्ट होकर दूसरी पर्यायों में उत्पन्न होता है।

समस्त लोक में सर्वत्र कार्माण वर्गाणाएँ -- पुद्गल द्रव्य के छोटे २ परमाणु तथा उनके संयोग से उत्पन्न सूच्म स्कन्ध व्याप्त हैं। आस्मा इनमें से कई एक परिमाणु या स्कन्धों को कर्मरूप से अहण करता है। इन नाना स्कन्धों में से, जो कर्मरूप में परिग्रत होने की योग्यता रखते हैं, वे जीव के राग-द्वेष परिग्रामों का निमित्त पाकर कर्मरूप में परिग्रत हो जाते हैं और जीव के साथ उनका बन्ध हो जाता है। कर्मबन्ध के कारण जीव नरक, तिर्यष्ठ आदि गतियों में अमण करता है। गतियों के कारण

इसे रारीर की प्राप्ति होती है, रारीर में इन्द्रियाँ, इन्द्रियों मे विषय प्रहाग और विषय प्रहाग से राग-द्रेष की उत्पत्ति होती है। त्राशुद्ध जीव इस प्रकार सांसारिक भूलभुलैया में पड़कर त्राशुद्ध भावों की परम्परा ऋर्जित करता है।

जीव को श्रौदारिक, वैकियक, तैजस, श्राहारक श्रौर कार्माग्र ये पाँच प्रकार के शरीर मिलते हैं। जो स्थल शरीर बाहर से दिखलायी पड़ता है, सप्त धातुमय है, तथा रोग, बीमारी श्रादि के कारण जिस शरीर में वृद्धि-हास होता है, श्रौदारिक है। छोटा, बड़ा. एक, श्रानेक श्रादि विविध रूप धारण करनेवाला शरीर वैक्रियिक शरीर कहलाता है। यह शरीर देव और नारिकयों को जन्म से ऋपने ऋाप मिल जाता है तथा श्रन्य जीवों को तपस्या त्र्यादि की साधना द्वारा पाप्त होता है। भोजन किये गये त्र्याहार को पचानेवाला श्रीर शरीर की दीप्ति का कारणभूत तैजस शरीर कहलाता है। शास्त्रों के ज्ञाता मिन द्वारा शंका समाधान के निमित्त सर्वत्र गमन करनेवाला तीर्थंकर के पास भेजने के श्रभिमाय से रचा गया शरीर त्र्याहारक कहलाता है। जीव के द्वारा बन्धे हुए कर्मों के समूह को कार्माण शरीर कहते हैं। प्रत्येक जीव में इस स्थल शरीर के साथ कार्मागा ऋौर तैजस ये दो सूच्म शरीर श्रवश्य रहते हैं। मनुष्यों को नाम कर्म के कारण यह शरीर प्रहगा करना पड़ता है।

जीव जिस भाव से इन्द्रिय गोचर पदार्थों को देखता है त्रीर जानता है, इससे वह प्रभावित होता है, अनुराग करता है, वैसे हीं कर्मों के साथ सम्बन्ध कर लेता है। जीव की यह प्रक्रिया श्रनादि-काल से चली श्रारही है। श्रतः श्रव भेदविज्ञान द्वारा इस बन्धन को तोड़ना चाहिये।

पापं नारक भूमिगोय्वुदसुवं पुरुषं दिवक्कोय्बुदा ।
पापं पुरुषमिनोंदु गृ्डिदोडे तिर्यङ्गम्तर्ये जन्मंगलोळ् ॥
स्पं माळकृमिवेल्ल मधुमिवे जन्मक्के साविं गोडल् ।
पापं पुरुषमिवात्म वाह्यकवला रत्नाकराधीश्वरा !॥३१॥
हे रत्नाकराधीश्वर !

पाप जीव को नरक की श्रोर श्रोर पुषय स्वर्ग की श्रोर जे जाता है। पाप और पुषय दोनों भिजकर तिर्यक्क गति श्रोर मनुष्य गति में उत्पन्न करते हैं, पर यह सभी श्रानित्य है। पाप श्रीर पुषय ही जन्म-मरण के कारण हैं। क्या यह सब श्रात्मा के बाहर की चीज नहीं है ? ॥३५॥

विवेचन--- अज्ञान तथा तीव राग-द्वेष के आधीन होकर अपने धर्म की रत्नान करना कर्त्तव च्युत होना है। जीव अपनी सत् प्रवृत्ति के कारण पुण्य का अर्जन करता है तथा असत् प्रवृत्ति के कारण पाप का। दान देना, पूजा करना,

#### रत्नाकर शतक

स्वाध्याय करना, गुरु भक्ति करना, व्रत पालन करना, उपवास करना ऋगिंद कार्य पुरायोत्पादक माने जाते हैं तथा हिंसा करना, जुआ खेलना, मान्स खाना, चोरी करना, भूठ बोलना, मद्यपान करना, शिकार खेलना, वेश्या गमन करना इत्यादि कार्य पापोत्पा-दक माने जाते हैं। पुरायोत्पादक कर्मों के उदय आने पर इस जीव को इन्द्रिय सुख और पापोत्पादक कर्मों के उदय आने पर इस जीव को दुःख होता है।

व्यवहार नय की दृष्टि से पुरायोत्पादक कार्य परास्त हैं, इनके द्वारा सम्यग्दर्शन को दृढ़ किया जा सकता है तथा जीव सराग चारित्र के द्वारा श्रपनी इतनी तैयारी कर लेता है जिससे श्रामे बढ़ने पर श्रास्म ज्ञान की प्राप्ति हो जाती। मानव समाज के सामूहिक विकाश के लिये भी पुरायोत्पादक कार्य प्रशस्त हैं; क्यों कि इनके द्वारा मानव समाज में शान्ति, भेम श्रीर एकता की स्थापना होती हैं। समाज के विकाश के लिये ये नियम माननीय हैं। इसके श्रलाबा इन धार्मिक नियम का महत्व श्रास्मोत्थान में भी है। इनके द्वारा परम्परा से श्रात्मशुद्धि की प्राप्ति होती हैं, क्यार्ये मन्द होती हैं। पाप कर्म इसके विपरीत व्यक्ति तथा समाज दोनों को कष्ट देनेवाले हैं। पाप कर्मों के द्वारा श्रात्मा बोमिल होती जाती है श्रीर जीव कथायों को पृष्ट करता रहता

है। जहाँ पुराय कर्म स्वर्ग-सुख देता है, वहाँ पाप कर्म नरक को। ये दोनों हो बन्ध के कारण है, दोनों ही स्नात्मा के लिये जेल हैं। हाँ, इतना स्नवश्य है कि एक सुख विलास की जेल है तो दूसरा कप्ट की। कुन्दकुन्दाचार्य ने समयसार में पुराय-पाप को स्नात्मधर्म से पृथक् बताया है, स्रतः ये जीव के लिये स्याज्य हैं।

कम्ममसुहं कुसीलं सुहकम्मं चावि जाणह सुसीलं। किह तं होदि सुसीलं जं संसारं पवेसेदि ॥

अर्थ — अशुभ कर्म पाप स्वभाव होने से बुरा है और शुभ कर्म पुर्य स्वभाव होने से श्रच्छा है ऐसा जगत् जानता है। परन्तु वास्त-विक बात यह है कि जो कर्म पाणो को संसार में प्रवेश कराता है, वह कर्म शुभ कैसे हो सकता है? श्रर्थात् पुष्य श्रोर पाप दोनों ही प्रकार के कर्म संसार के कारण हैं।

एक ही कमं शुभ-अशुभ प्रवृत्तियों के कारण दो रूप में परिणमन कर लेता है — शुभ श्रीर श्रशुभ । ये दोनों ही परिणाम श्रज्ञानमय होने के कारण एक ही से हैं तथा दोनों ही पुद्गल रूप हैं, दोनों में कोई मेद नहीं । जीव के शुभ परिणामों में कषायों को मन्द करनेवाले श्रारहन्त में अनुसाग, जीवों में श्रनुकम्पा, चित्त की उज्वलता श्रादि परिणाम प्रधान हैं। श्रशुभ का

हेलु जीव के ऋगुभ परिगाम-तीव्र कोघादि, ऋगुभ लेखा, निर्दय-पना, विषयासक्ति, देव-गुरु ऋादि पुज्य पूरुषों की विनय नहीं करना ऋादि हैं। सुभ और ऋगुभ ये एकही पुद्गल द्रव्य के स्वभाव भेद हैं ऋतः सुभ द्रव्य-कर्म सातावेदनीय, सुभ ऋगु, सुभ नाम, सुभ गोत्र एवं ऋगुभ चार घातिया कर्म, ऋसातावेदनीय, ऋगुभ ऋगु, ऋगुभ नाम, ऋगुभ गोत्र हैं। इनके उदय से प्राग्गी को इस्ट, ऋनिस्ट सामग्री मिलती हैं; ऋतः ये पुद्गल के स्वभाव हैं। आत्मा का इनके साथ कोई सम्बन्ध नहीं, क्योंकि ऋारमा ज्ञान, दर्शनमय चैतन्य द्रव्य है, ये पुद्गल के विकार हैं, ऋतः आत्मा से बाहिर हैं।

सुकृतं दुष्कृतमुं समानमदनन्यर्मेच्चरेकेंद्रोडा । सुकृतं स्वर्गसुखक्के कारण मेनल्लत्सोख्यमे नित्यमो ॥ विकृतं गोंडळिवंदळल्जनिसदो स्वंप्रवोलें मांजदो । प्रकृति प्रात्यिमे नूंकदो पिरिददें रब्नकराधीश्वरा ॥३६॥ इ स्वाक्सधीश्वर !

'पाप और पुषय दोनों समान हैं' इस बात को लोग नहीं मानते क्योंकि पुषय स्वगं-सुब का कारण बनता है। पर क्या वह सुब नित्य है? क्या स्वम की तरह वह स्वगं-सुख नष्ट नहीं हो जाता? कर्म प्रकृति की श्रोर नहीं खेजाता? कर्म इस प्रकार का होने से क्या बड़ा है? [188] विवेचन - श्रज्ञान रूप होने से पुराय-पाप, दोनों समान हैं। एकही पुद्गल वृद्ध के फत्त हैं; श्रस्तर हतना ही है कि एक का फत्त मोठा है तो दूसरे का खड़ा। फत रूप से दोनों में कोई अस्तर नहीं है। पुराय के उदय से स्वर्गिक सुखों के प्राप्त हो जाने पर भी वे सुख शाश्वत नहीं होते। इन सुखों में नाना प्रकार की बाधाएँ श्राती रहती हैं, श्रतः श्रमित्य पुराय जनित सुख भी श्रास्मा से बाहर होने के कारण त्याज्य है। परमात्म-प्रकार के टीकाकार ने इसी बात को स्पष्ट करते हुए कहा है -

एष जीवः शुद्धनिरुचयेन वीतरागचिदानन्दैक स्वभावोऽिष परवात्व्यवहारेण वीतरागनिर्विकत्य स्वसंवेदनाभावेनोपार्जितं शुभा-शुभं कमे हेतुं लब्ध्या पुण्यरूपः पापरूपश्च भवति । अत्र यद्यापि व्यवहारेण पुण्यपापरूपो भवति, तथापि परमात्मानु-भूत्यविनाभूतवीतरागसम्यग्दर्शनज्ञानचाारित्रबहिर्द्रव्येच्छानिरोध-लक्षणतपरचरणरूपा या तु निश्चयचतुर्विधाराधना तस्या भाव-नाकाले साक्षादुपादेयभूतवीतरागपरमानन्दैकरूपो मोक्षसुखा-भिन्नत्वात् शुद्धवीव उपादेय इति ।

अर्थ--यह जीव शुद्ध निश्चय नय से वीतराग चिदानन्द स्वभाव है, तो भी ज्यवहार नय से वीतराग निर्विकल्प स्वसंवेदन ज्ञान के ख्याव से रागादि रूप परिग्रामन करता हुन्ना शुभ, अशुभ कर्मों के कारण पुरायात्मा तथा पापी बनता है। यद्यपि यह व्यवहार नय से पुराय-पाप रूप है, तो भी परमात्मा की श्रानु-भूति से तन्मयी जो वीतराग सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र ख्रौर बाह्य पदार्थों में इच्छा को रोकने रूप तप ये चार निश्चय श्राराधना हैं। इनकी भावना के समय सात्तात् उपादेय रूप वीतराग, परमानन्द जो मोत्त का सुख उससे श्राभित्न श्रानन्दमयी निज शुद्धा-रमा ही उपादेय हैं।

श्रमिपाय यह है कि शुभ श्रौर श्रशुभ दोनों प्रकार के कमीं के साथ राग श्रौर संगति करना सर्वथा त्याउय है, क्योंकि ये दोनों ही श्रात्मा की परतन्त्रता के कारण हैं। जिस प्रकार कोई पत्ती किसी हरे-भरे वृद्ध को विषफल वाला जानकर उसके साथ राग श्रौर संसर्ग नहीं करता है उसी प्रकार यह श्रात्मा भी राग रहित ज्ञानी हो श्रपने बन्ध के कारण शुभ श्रौर श्रशुभ सभी कर्म प्रकृतियों को परमार्थ से बुरी जानकर उनके साथ राग श्रौर संसर्ग नहीं करता है।

सभी कर्म, चाहे पुर्य रूप हों या पाप रूप पौद्गलिक हैं, उनका स्वभाव त्रौर परिग्राम दोनों ही पुद्गलमय हैं। त्र्रास्मा के स्वभाव के साथ उनका कोई सम्बन्ध नहीं है। त्र्रास्मा जब इस पुरव-पाप किया से प्रथक हो जाता है, इसे पराधीनता का कारण समक्त लेता है तो वह दर्शन, ज्ञान, चारित्र और तप इन चार प्रकार की विनयों को धारण करता है। तथा अपनी आत्मा को भी सर्वदा निष्कलंक, निर्मल और अल्युड समक्तता है।

श्रज्ञानी जीव राग के कारण कमीं का बन्ध करता ही है; क्यों कि राग बन्धक श्रीर वैगग्य मुक्तक होता है। शुभ, श्रश्नुम समी प्रकार के कर्म राग प्रवृत्ति से बन्धते हैं श्रतः कम परम्परा हड्तर होती चली जाती है। क्यों कि कर्मका त्याग किये बिना ज्ञानका श्राश्रय नहीं मिलता है। कर्मोसक्त जीव ज्ञान — सच्चे विवेक से कोसों दूर रहता है श्रीर समस्त श्राकुलनाश्रों से रहित परमानन्द की पासि उसे नहीं हो पाती है। श्रज्ञानी, क्यायी जीव ज्ञानानन्द के स्वाद को नहीं ज्ञानता है।

दुरितं तीदोंडे पुग्य दोळ्निलुवना पुग्यं करं तीदोंडा। दुरितंबोर्दु वनित्तलत्त लेडेयाटं कुंददात्मं गिवं॥ सरिगंडात्म विचार वोंद रोळे निदानंदिसुत्तिर्पने। स्थिर नक्कुं सुस्तीयक्कु मत्त्ययनला रत्नाकराधीश्वरा॥३०॥ हे स्लाकराधीश्वर!

पाप का नाश होने पर श्रात्मा श्रपने पुरुष में श्रवस्थित रहता है। जब पुरुष सम्पूर्णतः नष्ट हो जाता है तब श्रात्मा पुनः पाप को प्राप्त हो जाता है! आत्मा क । इधर-उधर का अमया पूर्ण नहीं होता। पाप श्रोर पुरुष को सम दृष्टि से देखकर आक्ष्म-चिन्तन में स्थिर रहकर आनन्द मनानेवाला ब्यक्ति स्थिर श्रीर नाश रहित सुख को प्राप्त होता है॥ ३॥।।

विवेचन--- श्रात्मा के संक्तेश परिणामों से पाप का बन्ध होता है तथा जब यह संक्तेश प्रवृत्ति रुक जाती है श्रौर श्रास्मा में विशुद्ध प्रवृत्ति जायत हो जाती है तो पुग्य का बन्ध होने लगता है। पापास्रव के रुक जाने पर श्रात्मा में पुग्यास्रव होता है। यह भी विजातीय है, पर इसके उदय काल में जीव को सभी प्रकार के ऐन्द्रियक विषय-भोग प्राप्त होते हैं, जीव इस चिणिक श्रानन्द में श्रपने को भूल जाता है तथा पुग्य का फल भोगता हुआ कषाय, राग द्वेष श्रादि विकारों के श्रावीन होकर पुनः पाप पंक में घस जाता है। इस प्रकार यह पुण्य-पाप का चक निरन्तर चलता रहता है, इससे जीव को निराकुलता नहीं होती है।

पुराय पाप इस प्रकार हैं जैसे कोई स्त्री एक साथ दो उत्पन्न हुए त्र्यपने पुत्रों में से एक को श्रद्ध के घर दे दे तथा दूसरे को ब्राह्मण् के घर । श्रद्ध के घर दिया गया पुत्र श्रद्ध कहलायेगा तथा वह मान्स, मदिरा का भी सेवन करेगा, क्योंकि उसकी वह कुल परम्परा है । ब्राह्मण् के यहाँ दिया गया पुत्र ब्राह्मण् कहलायगा तथा वह ब्राह्मण् कुल परम्परा के श्रनुसार मद्य, मान्स श्रादि से परहेज करेगा। इसी प्रकार एक ही वेदनीय कर्म के साता श्रोर श्रसाता ये दो पुत्र हैं। साता के उदय से जीव को भौतिक मुखों की प्राप्ति होती है तथा च्या्यिक इन्द्रि-जन्य श्रानन्द को प्राप्त कर निराकुल होनेका प्रयक्त करता है; फिर भी श्राक्त-लता से श्रपना पाञ्चा नहीं छुड़ा पाता है। श्रसाता का उदय श्रानेपर जीव को दुःख प्राप्त होता है। इष्ट पदार्थों से वियोग होता है, श्रनिष्ट पदार्थों से संयोग होता है जिससे इसे शारीरिक श्रीर मानसिक वैचेनी होती है।

सुबुद्ध जीव श्रासाता के उदय में सचेत होकर श्राहम जिन्तन की श्रोर लग भी जाते हैं, परन्तु श्रिकतर जीव इस पुग्य पाप की तराज् के पलड़ों में बैठकर भूजते रहते हैं। सम्यग्दृष्टि जीव इस पुग्य-पाप में श्रासक्त श्रोर विरक्त नहीं होता है, वह श्रासक्ति श्रोर विरक्ति के बीच संतुलन रसकर श्रापना कल्याया करता है। कविवर बनारसीदास ने नाटक समयसार में शुभ-श्रपुभ कमों के त्यागने के उपर बड़ा भारी जोर दिया है। उन्होंने इन दोनों को श्राह्मा का धमे नहीं माना है। किव ने श्राह्मानुभूति में डुबिकयाँ लगाते हुए लिखा है—

पाप बन्ध पुन्य बन्ध दुहू में मुगति नाहिं, कटुक मधुर स्वाद पुदुगल को देखिये । संकितस विसुद्धि सहज दोउ कर्म चालि,
कुगति सुगति जग जाल में विशेषिये ।।

नारकादि भेद तोहि सूक्तत मिथ्यातमांहि,
ऐसे द्वैतमाव ज्ञानदृष्टि में न लेखिये ।

दोउ महा अन्धकूप दोउ कर्म बन्ध रूप,
दुहू को विनास मोष मारग में देखिये ।।

अर्थ—— पाप श्रीर पुग्य बन्ध इन दोनों से मोज्ञ नहीं
मिल सकती हैं । इन दोनों के मधुर श्रीर कहुक स्वाद पौद्गलिक ही श्राते हैं । संक्लेश श्रीर विशुद्ध परिणाम पाप श्रीर
पुग्यमय होते हैं, ये दोनों कुगति श्रीर सुगित को देनेवाले हैं ।
इन दोनों के कारगों का भेद मिथ्यात्व ही है, ज्ञान में दोनों भेद
खालने वाले हैं । दोनों ही श्रम्यकार रूप कर्म बन्ध करानेवाले
है श्रवः दोनों के नारा से ही निर्दाण मार्ग की प्राप्ति होती है ।

वगेयल्दुष्कृतमोर्मे तां शुभदमात्मंने केनल्पुर्यवृ-। द्धिगेतां मुंदनुवंध मादकतिं पुर्यं सुपुर्यानु वं- ॥ धिगे वंदददुवुं शुभं सुकृतमुं पापानुवंधक्छे मुं-। पुगे पापक्कनुवंधि पापमशुभं रत्नाकराधीश्वरा !॥३८॥ हे स्वाकराधीश्वर !

विचार पूर्वक देखा जाय तो एक दृष्टि से पाप श्रागामी पुरुय-वृद्धि

के लिए कारण स्वरूप होता है; इस श्रर्थ में वह आहमा को शुभ देने-वाला ह ता। पुषय पुरय-बंध का कारण होने से मंगल कारक होता है। तथा यही पुराय पाप-बंध का कारण होने से श्रमंगल कारक होता है। पाप पाप-बंध का कारण होने से महानु श्रमंगल कारक होता है।।३८॥

विवेचन--- त्रात्माः की परिगाति तीन प्रकारः की होती है+ शुद्धोपयोग, शुभोपयोग श्रीर श्रशुभोपयोग रूप । चैतन्य, श्रानन्द रूप आत्मा का अनुभव करना, इसे स्वतन्त्र आसगड द्रव्य सम-भावा और पर पदार्थों से इसे सर्वथा पृथक् अनुभव करना शुद्धीन पयोग है। कषायों को मन्द करके अर्हत् भक्ति, दान, पूजा, वैयावृत्य, परोपकार आदि कार्य करना शुभोपयोग है। यहाँ उप-योग- जीव की प्रवृत्ति विशेष शुद्धः नहीं होती है, शुभ रूप हो जाती है। तीत्र कषायोदय रूप परिगाम विषयों में प्रवृत्ति, तीत्र, विषयानुराग, त्र्यात्तं परिगाम, त्र्यसत्य भाषगा, हिंसा, उपकार प्रभृति कार्य अशुभोषयोग हैं । शुभोषयोग का नाम पराय ऋौर श्रराभोपयोग का नाम पाप है। आत्मा का निज श्रानन्द जो निराकुल तथा स्वाधीन है शुद्धोपयोग के द्वारा ही प्राप्त हो सकता है। इसी शुद्धोपयोग के द्वारा श्रात्मा श्राहेन्त बन जाता है केवलज्ञान की उपलब्धि हो जाती है. तथा श्रास्मा परमात्मा बन जाता है; स्त्रधा, तृषा श्रादि का श्रमाव हो जाता है। श्रात्मा समस्त पदार्थी का जाता-द्रष्टा बन जाता है ।

२०२

्परिग्रामन शील आत्मा जब शुद्ध भाव में परिग्रामन कर राग-द्वेष, मोहरूप परिगामन करती है. तब इससे कमीं का बन्ध होता हैं: जिससे यह श्रात्मा चारों गतियों में भ्रमण करता है । राग, द्वेष, मोह, च्रोभ ऋदि विकार उरपन्न होते रहते हैं। जो व्यक्ति त्रागम द्वारा तत्त्वों का श्रभ्यास कर द्रव्यों के सामान्य श्रीर विशेष स्वभाव को पहचानता है तथा परपदार्थों से त्रात्मा को पृथक समभ्तता है, वह विकारों को यथाशीव दर करने में समर्थ होता है। इन्द्रियों से सुख भोगने केलिये जो पुरुष या पाप रूप प्रवृत्ति की जाती है. उससे जो स्त्रानन्द मिलता है वह भी राग के कारण ही उत्पन्न होता है। यदि राग या श्रामिक विषयों की श्रीर न हो तो जीव को श्रानन्द की श्रमुभृति नहीं हो सकती है। शरीर एवं विषयों के पोषण करने वालों को आनन्द के स्थान में विषय तष्या। जन्य दाह प्राप्त होता है. जिससे सुख नहीं मिलता ऋौर न पएय ही होता है। विषय-तृष्णा के दाह की शान्ति के लिये यह जीव चक्रवर्ती, इन्द्र श्रादि के सुखों को भोगता है। पर उनसे भी शान्ति नहीं होती. विषय लालसा ऋहर्निश बढ़ती ही चली जाती है।

जनतक जीव को पुराय का उदय रहता है, मुल मिलता है; पर पाप का उदय आते ही इस जीव को नाना प्रकार के कष्ट सहन करने पड़ते हैं। जो जीव पुरय के उदय से प्राप्त श्रानन्द की श्रवस्था में कषायों को मन्द रखता है; श्रपनी मोह वृच्चि को दूर करता है वह पुर्यानुबन्धी पुर्य का श्रांन कर पुर भोगता हुश्रा श्रानन्द प्राप्त करता है। पुर के श्राने पर मनुष्य को अपने रूप को कभी नहीं भूलना चाहिये। पुर वही स्थिर रहता है, जो श्रामा से उत्पन्न हुश्रा हो। च्रिएक इन्द्रियों क उपयोग से उत्पन्न सुल कभी भी स्थिर नहीं हो सकते हैं तथा निश्चय से ये श्रास्मा के लिये श्रहित कारक हैं, इनसे श्रीर शुद्धा-त्मानुभृति से कोई सम्बन्ध नहीं है जो श्रारहन्त परमात्मा के द्रव्य-गुएए-पर्यायों को पहचानता है, वह पुर्य का भागी बन जाता है तथा उसका पुर्य श्रात्मानुभृति को उत्पन्न करने में सहायक होता है। जो व्यक्ति विषय-भोग श्रीर कवायों की पुष्ट में श्रास्त रहता है, वह पापानुबन्धी पाप का बन्ध करता है, जिससे श्रात्मा का श्रहित होता है।

श्रदुतानेंतेने मुन्न गेय्व दुरितं दारिद्र दोळ्तळतोडं। दयामूल मतक्के सदु नडेवं मुंदेयदुवं पुष्य सं-॥ पदमं तां सुक्कतानुवंधि दुरितं तन्निर्धनं मिध्ययो-ळ्पुदियल्तां दुरितानुवंधि दुरितं रज्ञाकराधीखरा ॥३१॥

### रत्नाकर शतक

## हे रत्नाकराधीश्वर !

पूर्व जन्म में किए हुए पाप से दिरिद्रता में प्रवेश करने पर भी दया में प्रवृत्त होकर आगामी पुषय सम्पत्ति को प्राप्त होता है; यह सुक्रतानुबंधी दुरित है। यदि दिद्यता को मिध्यान्व में विताया जाय तो वह पापानुबंधी पाप है।।३९॥

विवेचन — प्रत्येक मनुष्य के सामने दो मार्ग खुले रहते हैं — भला और बुरा। जिस मार्ग का वह श्रनुसरण करता है उसीके श्रनुसार उसके जीवन का निर्माण होता है। पूर्व जन्म में किये पार्थों के कारण इस जन्म में यदि दिख्ता. रोग, शोक श्रादि के द्वारा कष्ट भी उठाना पढ़ें तथा इन कष्टों में वह दयामयी श्रिहेंसा धर्म का पालन करता चला जाय तो उसका श्रागे उद्धार हो जाता है। इस प्रकार के पाप का नाम सुकृतानुवन्धी पाप होता है; क्यों कि ऐसे पाप के द्वारा श्रागामी के लिये पुरुष की उपलब्धि होती है। यह भविष्य के लिये श्रत्यन्त सुखदायक हो जाता है।

मनुष्य अपने भाग्य का विधाता स्वयं है, अपने जीवन का कर्त्ता-धर्त्ता खुद है। प्रत्येक व्यक्ति अपने को जैसा चाहे, बना सकता। इसका भाग्य किसी ईश्वर विशेष के आधीन नहीं। जो यह समभ्यता है कि मेरी परिन्धिति सदाचरण पालने की नहीं है, मैं अत्यन्त निर्धन हूँ, मेरे पास दान-पुण्य करने के लिये

पैसा नहीं । शरीर मेरा रोगी है, जिससे वत, उपवास आदि नहीं किये जा सकते हैं, अतः मुक्तसे इस अवस्था में कुछ नहीं किया जा सकता हैं; ऐसी बातें अनर्गल हैं। प्रत्येक व्यक्ति में सब कुछ करने की शक्ति है, आत्मा में परमात्मा बनने की योग्यता है तथा दढ़ संकल्प और सद् विचार द्वारा मनुष्य बहुत कुछ कर सकता है। धन कोई पदार्थ नहीं है इससे न धमें-कर्म होता है और न आत्मोद्धार। जिन महापुरुषों ने आत्मकल्याण किया है, अपने को शुद्ध बनाया है, उनके पास धन था या नहीं ? पर इतना सुनिश्चित है कि दढ़ संकल्प और सद्विचार उनके पास अवस्य थे। अपने स्वरूप को पहचानने की च्लमता उनमें थी, अतः अपने को समक्त कर ही वे बड़े हुए थे। उनका अपना निजी-विवेक जायत हो गया था।

जो पापोदय से कि ह उठा रहे हैं, यदि वे दिनभर पैसा पैदा करने के फेर को छोड़ दें तो दमामयी धर्म का प्रतिभास उन्हें हुए विना नहीं रह सकता है। मनुष्य का स्वभाव है कि (जैसे बनता है वैसे) जबतक दम रहता है, काम करने की राक्ति रहती है, थक कर नहीं बैठ जाता, धन कमाने की धुन में मस्त रहता है। वह न्याय अन्याय कुछ नहीं समस्ता। आज भौतिकता इतनी अधिक बढ़ गयी है कि सबेरे से लेकर शाम तक अम करने के उपरान्त

ब्यक्ति अपने सुधार की ओर दृष्टिपात भी नहीं करता उसका लक्त्य भौतिक आवश्यकताओं की पूर्ति की ओर ही रहता है। अतः पापोदय के रहने पर भी जीव पाप का ही बन्ध करता रहे और मिथ्यात्व में पड़ा जीवन से बाहर इधर-उधर भटकता रहे तो इसः पापानुबन्धी पाप से उसका उद्धार नहीं ही सकता है। "अजागलस्तनस्थेव जन्म तस्य निरर्थकम्" अर्थात् बकरी के गले में लगे स्तन के समान ऐसे व्यक्ति का जन्म व्यर्थ ही होता है।

श्रज्ञान तथा तीत्र राग-द्रेष के वशीमृत होकर जो व्यक्ति दयामयी धर्म की विराधना करता है, वह महान् श्रज्ञानी है। उसका यह कार्य इस प्रकार निन्ध है जैसे एक व्यक्ति एक बार ही फल प्राप्ति के उदेश्य से फले बृद्ध को जड़ से काट लेता है जिससे सदा मिलनेवाले फलों से विव्चत हो जाता है। श्रदा वर्षमान में किसी भी श्रवस्था में रहते हुए मनुष्य को श्रपना नैतिक श्रीर श्राध्यास्मिक विकास करने के लिये सर्वदा हड़ संकल्पी बनना चाहिये। श्राहिंसा, सत्य, श्रचौर्य, ब्रह्मवर्य श्रोर श्रपरिग्रह ऐसे नियम हैं जिनके पालने से इस जीव को सब प्रकार सुख ही मिलता है।

पडेवं पूर्वद पुर्प्यादं सिरियनातं श्रीदयामूलदो-ळूनडेवं तां सुकृतानुवंधिसुकृतं मत्ताधनाढयं गुणं- ॥ गिडे मिथ्यामतदल्लं वर्तिपनवं मुंदेय्दुवं दुःख मं । नुडियल्तां दुरितानुवंधिसुकृतं रक्लाकराधीश्वरा ॥४०॥

# हे रत्नाकराधीश्वर!

पूर्व पुषय से प्राप्त की हुई सम्पत्ति द्यामूलक उत्तम धर्म में परि-यतित हो जाती है। इस सम्पत्ति वाला व्यक्ति पुनः गुगाहीन होकर मिण्याटव में परिवर्तित हो जाता है। आगे चलकर वह दुःल को प्राप्त होता है। यह दुरितानुवंधी सुकृत है ॥४०॥

विवेचन पुराय श्रीर पाप दो पदार्थ हैं; इनके संयोगी मंग श्रमामी बन्ध की श्रपेत्ता से चार बनते हैं — पुरायानुबन्धी पुराय, पुरायानुबन्धी पाप, पापानुबन्धी पुराय श्रीर पापानुबन्धी पाप। किसी जीव ने पहले पुराय का बन्ध किया हो, उसके उदय श्रानेपर बह पुराय-फल को भोगता हुआ। श्रपने कृत्यों द्वारा पुराय का श्रास्त्र करे। वह इस प्रकार के कृत्यों को करे, जिनसे श्रागे के लिये भी पुराय का बन्ध हो। मन, वचन श्रीर काय कर्म का श्रास्त्र करने में हेतु हैं, इनकी श्रुम प्रवृत्ति रहने ने श्रुमास्रव होता है। जिस पुराय के फल को भोगते हुए भी पुरायास्रव होता है, वह पुरायानुबन्धी पुराय माना जाता है। ऐसा जीव वर्चमान श्रीर भविष्य दोनों को ही उज्वल बनाता है।

वर्त्त मान में पुराय के फल का अनुभव करते हुए जो व्यक्ति पाप करने के लिये उतारु हो जाता है। जो सम्पत्तिशाली और अन्य प्रकार के साधनों से सम्पन्न होकर भी अगामी की कुछ भी चिन्ता नहीं करता है, वर्त्त मान में सब प्रकार के सुखों को पाप्त

### रत्नाकर शतक

होता हुआ भी पापवन्य की ओर प्रवृत्ति करता है, वह जीव धूर्त श्रीर मूर्ख माना जाता है। सुख-साधनों से फूनकर कपाय श्रीर भावनाओं के श्रावेश में श्राकर वह निन्ध मार्ग की ओर जाता है। जीव की इस प्रकार की कुपवृत्ति पापानुबन्धी पुगय कहलाती है श्रार्थात् ऐसा जीव पुग्य के उदय से प्राप्त सुखों को भोगते हुए पाप का बन्ध करता है। पापास्च जीव के लिये बन्धनों को हढ़ करने बाला है, जीव इस श्रास्त्रव से जल्द छूट नहीं पाता है। बह कुपवृत्तियों में सदा श्रानुरक्त रहता है।

वर्तमान में पाप के फल को भोगते हुए जो जीव सत्कार्यों को करता है। सदाचार में सदा प्रवृत्ति करता है। जो भौतिक संसार को विपत्तियों की खान, मुसीनतों श्रौर कठिनाइयों का श्रागार मानता है, वह व्यक्ति संसार से भयभीत हो कर पुराय कार्य करने की श्रोर श्रमसर होता है। ऐसा व्यक्ति संसार में रुजाने वाले विषय-कषार्यों से हट जाता है, उसमें श्राप्ट्यात्मक ज्ञान ज्योति श्राजाती है; जिससे वह पुगय कार्य करने की श्रोर प्रवृत्त होता है। श्रमन्तानुबन्धी कोध, मान, माया, लोभ तथा श्रमत्या- स्यान कोध, मान, माया, लोभ ये कषार्ये एवं मिध्यात्व प्रकृति का उपराम, च्लोयराम, या च्लय ऐसे जीव के हो जाता है। जिससे उसके हृद्य में करुणा, द्या का श्राविभीवि हो जाता है। यह

# विस्तृत विवेचन सहित

२०६

जीव धर्म भावना के कारण ऋरनी परिणानि को सुधारता है। शास्त्रःभ्यास द्वारा सच्चे विवेक ऋौर कर्तत्र्य कार्य की पेरणा शप्त कर यह जीव श्रपना कल्याण कर सकता है।

पाप के फल को प्राप्त कर जो व्यक्ति पुनः पाप पंक में फंपना चाहना है, उसका वह आस्त्रव पापानुबन्धी पाप कहलाता है। यह आस्त्रव जीव के लिये नितान्त श्राहितकर होता है। इसमे सर्वदा कमें कलंक बढ़ता जाना है, और बन्धन इतने कठोर तथा दृढ़ होते जाते हैं जिससे यह जीव श्रपने स्वरूप से सदा विमुख रहता है। पापानुबन्धी पाप जीव को नरक ले जानेवाला है। तीव कथाय, विषयानुरिक, पर पदार्थों में आसिक्त पापानुबन्ध के कारण हैं। अतः ज्ञानी जीव को संदा पुरायानुबन्धी पाप स्वेतनों श्रपुपास्त्रव त्याज्य हैं। कल्याग्रीच्छुक को इन दोनों श्राह्मवों का स्थाग करना श्रावश्यक है।

अघ पुरुपंगळ निष्टमेंदुं बळिकं तेसेंदेनेंकेंदोडं-गघटंबोक्के मनं सुधर्म के पुगल्कसुन्नाद पापं क्रमं ॥ लवुचक्कु सुकृतं क्रमंबिडिदु भोगप्रात्पियं तिदुं मू-र्ति घनंबोल्बयलागि सुक्तिबडेगुं स्त्राकराधीधरा ! ॥४१॥ हे स्वाकराधीक्वर !

पहले पाप और पुराय को अनिष्ट कहा गया है, फिर उन्हें इच्ट भी कहा गया है, क्योंकि शरीर में प्रवेश करने से मन को एक श्रेष्ठ धर्म की प्राप्ति होती है। पाप क्रम से कम होता जाता है, पुरूष भी कम से, भोग की समाप्ति के पश्चात क्षीया हो जाता है। शरीर भी जब बादज की तरह नष्ट हो जाता है तब जीव मोक्ष को प्राप्त होता है।।७३॥

विवेचन — पुराय और पाप दोनों ही बन्ध के कारण होने से अरुप कहे गये हैं। सांसारिक पर्याय की दृष्टि से पुराय बन्ध जीवों के लिये सुखकारक है और पाप बन्ध दुःखकारक। शुद्ध निश्चयनय के समान व्यवहारनय की दृष्टि से भी आत्मा को शुमारुभ अपरिणमन रूप माना जाय तो संसार पर्याय का अभाव हो जायगा, अतः पुराय-पाप भी दृष्टि कोण के भेद से इष्टा-निष्ट रूप हैं। इन्हें सर्वथा त्याज्य नहीं मान सकते हैं। परिण्मन शील आत्मा में इनका होना संसारावस्था में अनिवार्य सा है।

जब आत्मा में तीव राग उत्पन्न होता है, कषायों की वृद्धि होती जाती है तो अगुम परिण्मन और मन्द कवाय या मन्दराग के कारण परिण्मन होने से शुभ-पुरय भवृत्ति रूप परिण्मन होता है और यह आत्मा अपने कल्याण की आर अग्रसर होने लगता है। भत्येक दृष्य का यह स्वभाव है कि एक समय में एक ही पर्याय होती है, अतःशुभ और अगुम ये दो पर्याय होती है, संसारावस्था में अगुद्ध परिण्मन होने के कारण प्रायः अगुम रूप ही भवृत्ति होती है। जो जीव अपने भीतर

विवेक उरपन्न कर लेते हैं, जिनमें भेदिविज्ञान की दृष्टि उरपन्न हो जाती है, वे संसार के पदार्थों को चाराविष्वंसी देखते हैं। उन्हें आत्मा, शरीर तथा इस भव के कुदुम्बियों का वास्तविक स्वरूप ज्ञात हो जाता है, संसार के मौतिक पदार्थों का प्रलोभन उन्हें अपनी श्रोर नहीं सींचने पाता है। वे समभते हैं—

अर्थाः पादरजःसमा गिरिनदी वेगोपमं यौवनं । मानुष्यं जलविन्दलोलचपलं फेनोपम जीवितम ॥

भोगाःस्वप्तसमास्तृणाग्नि सहशं पुत्रेष्टभार्यादिकं ।

सर्वञ्च क्षाणिकं न शास्वतमहो त्यक्तञ्च तस्मान्मया ॥

अर्थ — घन पैर की धूलि के समान, यौवन पर्वत से गिरने वाली नदी के वेग के समान, मानुष्य जल की बून्द के समान चंचल और जीवन फेन के समान श्रिस्थिर हैं। भोग स्वम के समान निस्सार और पुत्र एवं भिय स्त्री श्रादि तृग्णाग्नि के समान च्या नश्वर हैं।

शरीर रोग से आकान्त है और यौवन जरा से। ऐश्वर्य के साथ विनाश श्रीर जीवन के साथ मरण लगा है अतः हिंसा, मूठ, चोरी, कुशील सेवन, परिश्रद्द धारण महान् पाप हैं। इनका यथाशक्ति त्याग कर श्रात्मकल्याण करने की श्रीर प्रवृत्त होना चाहिये। विषय सेवन श्रीर पापों को करने की श्रीर मनुष्य की

स्वाभाविक रुचि होती है। शुभ कार्यों को श्रोर बल पूर्वक पेरणा देने पर भी मन की पवृत्ति नहीं होती है। मानव मन की कड़ ऐसी कमजोरी है कि वह स्वतः ही पापों की ऋोर जाता है। पुराय कार्यों में लगाने पर भी नहीं लगता है ! फिर भी इतना सुनिश्चित है कि पाप करना मनुष्य का स्वभाव नहीं हैं। मनुष्य भूठ बोलने से हिचकिचाता है, पारम्भ में प्रथम बार भूठ बोलने पर उसका श्रात्मा विद्रोह करता है तथा उसे धिकारता है। इसी प्रकार कोई भी अपनैतिक कार्य करने पर आस्मा विद्रोह करता है श्रीर श्रनैतिक कार्य से विस्त रखने को प्रेरणा देता परन्त जब मनुष्य की श्रादतें पक जाती हैं. बार-बार वह निन्द्य करने लगता है, तो उसका अन्तरातमा भी उससे सहमत हो जाता है। श्रतएव यह सुनिश्चित है कि श्रारम्भ में मनुष्य पाप करने से डरता है, पुराय कार्यों की स्त्रोर ही उसको प्रवृत्ति होता है। यदि जीवरनाम्भ के पथम ज्ञाण से ही मनुष्य श्रपने को सम्हाल कर रखे तो उसकी प्रवृत्ति पाप में कमी नहीं हो सकती है।

पडियें जीवद्यामतं परमधर्मं तन्मतंबोदिं मुं-गडे निर्गृथक्केसंदं यति सूर्यंबोल्प वाभोधियं ॥
कडुवेगं परिलंघिपं सुकृत कृद्गार्हरूथनुं धर्मदा-।
पडिंगं मेल्लेने दांटदे इरनला रह्नाकराधीरवरा !॥४२॥

# विस्तृत विवेचन सहित

२१३

## हे रत्नाकराधीश्वर !

जीवदया मत के सदश दूमरा कोई धर्म नहीं है। यह सभी धर्मों में श्रेष्ठ है। इस धर्म के अनुसार चलकर कालान्तर में निर्श्रन्थ रथ का अवलम्बन करने वाला यति, सूर्य के समान, संसरक्षी समुद्र को अति शीव्रता से पार कर जाता है। पुष्य करने वाला तथा गृहस्थ धर्म का आचरण करने वाला गृहस्थ क्या उस धर्मरूपी जहाज से धीरे धीरे पार नहीं होगा ? अभिद्राय यह है कि मुनि धर्म और गृहस्थ धर्म दोगों जीव का कल्याण करनेवाले हैं। ॥४२॥

विवेचन — व्यवहार में घर्म का लक्त्रण जीव रक्ता बताया है, इससे बढ़कर और कोई घर्म नहीं है। जीवों की रक्ता करने से सभी प्रकार के पाप रुक जाते हैं। दया के समान कोई भी धर्म नहीं है, दया ही धर्म का स्वरूप है। जहाँ दया नहीं वहाँ धर्म नहीं। यदि प्रत्येक व्यक्ति अपने हृदय पर हाथ रखकर विचारे तो उसे जीव हिंसा में बड़े से बड़ा पाप मालूम होगा। जिस प्रकार हमें अपना अहमा थिय हैं, उपी प्रकार अन्य लोगों या जीवों को भी; अतः जो आचार हमें अभिय हैं; अन्य के साथ भी उनका प्रयोग हमें कभी नहीं करना चाहिये। समन्त परिस्थितियां में अपने को देखने से कभी पाप नहीं होता है। जहाँ तक हम में अहंकार और ममकार लगे रहते हैं, वहीं तक हमें विषमता दिखलाई पड़ती है। इन दोनों विकारों के दूर हो जाने पर

#### रत्नाकर शतक

श्रात्मा में इतनी शुद्धि श्राजाती है जिससे किसी भी प्रकार का पाप मनुष्य नहीं करता है। दया श्रीर श्रद्धा से बुद्धि की जामित हो जाती है।

दया के श्राठ भेद हैं --- द्रव्य-दया, भाव-दया, स्वदया, पर-दया, स्वरूप-दया, श्रनुबन्ध-दया, व्यवहार-दया श्रीर निश्चय-दया । समस्त प्राणियों को श्रपने समान समभ्तना, उनके साथ सर्वदा श्रहिंसक व्यवहार करना, प्रत्येक कार्य को यलपूर्वक करना जीवों की रज्ञा करना तथा श्रन्य के सुख-स्वार्थी का पूरा ध्यान रखना द्रव्य-दया है। अन्य जीवों को बुरे कार्य करते हुए देखकर श्रनकम्पा बद्धि से उपदेश देना भावदया है । श्रपने श्राप की श्रालोचना करना कि यह श्रात्मा श्रनादिकाल से मिथ्यात्व से प्रस्त है.सम्यग्दर्शन इसे पाप्त नहीं हुआ है। जिनाज्ञा का यह पालन नहीं कर रहा है यह निरन्तर अपने कर्म बन्धन को हड़ कर रहा है श्चत्व धर्म धारण करना श्रावश्यक है। सम्यग्दर्शन धारण किये बिना इसका उद्धार नहीं हो सकता है, यही इसे संसार सागर से पार उतारनेवाला है, इस प्रकार चिन्तन कर धर्म में हड़ श्चाम्था उत्पन्न करना स्वदया है। जीव इस प्रकार के विचारों द्वारा श्रपने ऊपर स्वयं दया करता है तथा श्रपने कल्याण को प्राप्त करता है। यह द्या स्वोत्थान के लिये आवश्यक है, इसके

धारण करने से श्रन्य जीवों के ऊपर तो स्वतः दयामय परिणाम उत्पन्न हो जाते हैं। वर्त्तमान में हम श्रपने ऊपर बड़े निर्दय हो रहे हैं, श्रपने उद्धार या वास्तिवक कल्याण की श्रोर हमारा बिल्कुल ध्यान नहीं। विषय-कषाय, जोकि श्रात्मा के विकृत रूप हैं, हम इन्हें श्रपना मानने लगे हैं।

व्यःकाय के जीवों की रत्ता करना पर-दया है। सूद्म विवेक द्वारा अपने स्वरूप का विचार करना, आत्मा के ऊपर कमीं का जो आवरण आगया है उसके दूर करने का उपाय विचारना स्वरूप दया है। अपने मित्रों, शिष्पों या अन्य इसी पकार के अशिक्तिों को उनके हित की प्रेरणा से उत्देश देना तथा कुमार्ग से उन्हें सुमार्ग में लाना अनुवन्ध दया है। उपयोग पूर्वक और विधि पूर्वक दया पालना व्यवहार दया है। इस दया का पालन तभी संभव है जब व्यक्तिप्रत्येक कार्य में सावधानी रखे और अन्य जीवों की सुख सुविधाओं का पूरा पूरा ध्यान रखे। शुद्ध उपयोग में एकता भाव और अभेद उपयोग का होना निश्चय दया है। यह दया ही धर्म का अन्तिम रूप है अर्थात संसार के समस्त पदार्थों से उपयोग हटाकर एकाम और अभेद रूप से आत्मा में लीन होना, निविक्तपक समाधि में स्थिर होजाना, पर पदार्थों से बिल्कल प्रथक हो जाना निश्चय दया है। इस निश्चय

दया के घारण करने से जीव संसार समुद्र से गर हो जाता है, निर्वाण लाभ करने में उसे बिलम्ब नहीं होता।

तनुवं संघद सेवेयोळ्मनमनात्म ध्यानद-भ्यासदोळ्। धनमं दानसुपूजे योळ्दि नमनर्हद्धर्भ कार्य प्रव-॥ त्रेनेयोळ्पर्ववनोल्दु नोंपिगञ्जोळिद्रीयुष्यमं मोच्चिं-तनेयोळ्तीर्चुव सद्गृहस्थननघं रत्नाकराधीश्वरा!॥४३॥ हे स्लाकराधीश्वर!

शरीर को मुनी, श्रार्विका, श्रावक श्रोर श्राविका इस चतुर्विध संघ की सेवा में लगानेवाला; मन को ध्यान के श्रभ्यास में, भगवान की स्तुति में, उनके गुणानुवाद में लगाने वाला; दृढ्य को जिन बिश्व की प्रतिच्छा में, जिनालय बनाने में, जीर्थों हार करने में, शास्त्र लेखन में, तीर्थ क्षेत्र पूजा श्रादि में खर्च करने वाला; दिन को जैन धर्म के प्रचार कार्य में प्रवर्तन, मध्यान्द में प्रेम प्रवंक पर्व तिथि श्रस्टमी, चतुर्द्शी वत नियम इस्यादि में विताने वाला; बची हुई श्रायु में मोक्ष की चिन्ता में समय व्यतीत करने वाला सद् गृहस्थ पाप से रहित होता है। १४३॥

विवेचन- — जिस प्रकार दिनकर के बिना दिन, शिशा बिना शर्बरी, रस बिना कांवता, जल बिना नदी, पति बिना स्त्री, श्रजी-विका बिना जीवन, श्रीर लवसा बिना भोजन एवं गन्ध बिना पुष्प सारहीन प्रतीत होते हैं, उसी प्रकार बिना धर्म धारसा किये यह मनुष्य जीवन निरर्थक प्रतीत होता है। जो गृहस्थ धर्म पूर्वक अपना जीवन यापन करता है, वह सहज ही कुछ समय के उपरान्त निर्वाण लाभ कर लेता है!

परमपद पाप्ति के दो मार्ग हैं — कठिन, किन्तु जलद पहुँ बाने बाला और सहज, पर देर में पहुँ बाने बाला । प्रथम मार्ग का नाम त्याग है अर्थात् जब मनुष्य संसार के समस्त पदार्थों से मोह-मम्स्व त्याग कर आत्म जिन्तन के जिये अग्र्यवास स्वीकार कर जेता है तथा इन्द्रियाँ और मन को अपने आधीन कर अपने आस्म स्वरूप में रमण् करने लगता है तो यह त्याग मार्ग मना जाता है। यह मार्ग सब किसी के लिये सुन्तम नहीं, यह जल्द निर्वाण को प्राप्त कराता है, पर है कांटों का । परन्तु इतना सुनिध्यत है कि इस मार्ग से परम पद की उपलब्धि जल्द हो जाती है, यह निरुट का मार्ग है। इसमें भय, आश्ंकाएँ, पतन के कारण् आदि सर्वत्र वर्तमान हैं। अतएव उपयुक्त मार्ग सन्यासियों के लिये ही प्राह्म हो सकता है, अतः इसका नाम सुनिधर्म कहना अधिक उपयुक्त है।

दूसरा मार्ग सरल है, पर है दूरवर्ती । इसके द्वारा रास्ता तय करने में बहुत समय लगता है। परन्तु इस रास्ते में किसी भी प्रकार का भय नहीं है, यह फूलों का रास्ता है। कोई भी

#### रत्नाकर शतक

इसका श्रवलम्बन कर श्रपने साध्य को प्राप्त कर सकता है। इस मार्ग का श्रान्य नाम गृहस्थ धर्म है। गृहस्थ श्रापने कर्त्तव्य का पालन करता हुन्ना कुछ समय में परमपद का ऋधिकारी बन जा सकता है। त्रासक्तिभाव से रहित होकर कर्म करता हुआ गृहस्थ भरत महाराज के समान घर छोड़ने के एक द्वारा के उपरान्त ही केवल ज्ञान प्राप्त करलेता है। गृहस्थ धर्म का विशेष स्वरूप तो प्रसंगवश श्रागे लिखा जायगाः पर सामान्यतः देवपूजा, गुरुभिन्ह, स्वाध्याय, संयम, तप श्रीर दान इन षट् कर्मों को गृहस्थ को श्रवश्य करना चाहिये । जो गृहस्थ श्रपने शरीर को सदा मुनि, श्रायिका, श्रावक श्रीर श्राविका इस चतुर्विध संग की सेवा में लगाता है श्रर्थात जो सतत श्रपने शरीर द्वारा गुरुसेवा करता रहता है, साधर्मी भाइयों की सहायता करता है, विपत्ति के समय उनकी संकट से रत्ता करता है. वह अपने शरीर को सार्थक करता है। गृहस्थ का परोपकार करना, दूसरों को दुःख में सह।यता देना प्रमुख व्यवहार धर्म है। इस शरीर द्वारा भगवान की पूजन करना, वचन द्वारा भगवान के गुर्गों का वर्गन करना, उनके स्वरूप का कीर्चन करना तथा मन को कुछ चाणों के लिये संसार के विषयों से हटाकर आत्म-ध्यान में लगाना, स्व स्वह्रप का चिन्तन करना गृहस्थ के लिये त्रावश्यक है। उसे ऋपने धन को

मन्दिर बनाने में मूर्तियों के निर्माण तथा प्रतिष्ठा में, जीर्णोद्धार में, गरीब एवं अनाथों के दुःस को दूर करने में, शास्त्र खपवाने में, घम के प्रचार के अन्य कार्यों में सर्च करना चाहिये। यह धन किसी के साथ नहीं जायगा, यहीं रहनेवाला है अतः इसका सदुपयोग करना परम आवश्यक है। जो गृहस्थ अपने समय को धर्म सेवन, आत्मचिन्तन, परोपकार, शास्त्राभ्यास में ज्यतीत करता है, वह धन्य है।

पुत्रोत्साह दोळ तरादि सकत प्रारंभदोळ् व्याधियोळ्। यात्रासं-भ्रम दोळ्प्रवेशदेडेयोळ्वैवाहदोळ्नोविनोळ्॥ अत्रांदोळ गृहादिसिद्धिगळो-ळ्हत्प्रेत्युं संघ स-त्यात्राराधनेयुत्त-मोत्तमवला रत्नाकराधीश्वरा !॥४४॥ हे स्वाकराधीश्वर !

पुत्र के जन्मोत्सव में, विचा अभ्यास के समय में, रोग में, यात्रा के समय में, गृह प्रवेश के समय में, विवाह के समय में, बाधा उत्पन्न होने के समय में, जुत्र म्कूलना, एवं अन्य उरसव के समय में चतुर्विध संघ की सेवा, अरहत भगवान की पूजा, सत्यात्र की सेवा क्या व्यवहार धर्मों में श्रेष्ठ नहीं है ? ॥४४

विवेचन — जबतक यह जीव स्त्रपने निजानन्द, निराकुल श्रीर शान्त स्वरूप को नहीं पहचानता है, तब तक यह श्रास्थ, मान्स श्रीर मल-मृत्र से भरे श्रापावन घृष्णित स्त्री श्रादि के शरीर से श्रानुगण करता है। पञ्चेन्द्रियों के विषयों में श्रासक रहता है। परिग्रह इसे सभी प्रकार का सुखकारक प्रतीत होता है; किन्तु दर्शन मोहनोय के उपशम, ज्ञाय या ज्ञायेगशम से इसके चित्त में विवेक जाग्रत हो जाता है श्रीर यह ज्ञायक म्वरूप होकर श्रीपने निजान्दमय सुधा रस का पान करने लगता है।

पुत्र, स्त्री,कुटुम्ब, धन श्रादि से ममत्व इस जाव का तभी तक रहता है, जबतक विरक्ति नहीं होती। यह जीव इन नश्चर पदार्थों को अपना समम्फकर इनसे राग-विराग करता है तथा इनके अभाव और सद्भाव में रोक और हर्ष महण् करता है। गृहस्थ यदि अपने कर्चव्य का यथोचित पालन करता रहे तो उसे पर पदार्थों से विरक्ति कुछ समय में हो जाती है। यद्यपि गृहस्थ धर्म निश्चय धर्म से पृथक् है, फिर भी उसके श्राचरण ने निश्चय धर्म को प्राप्त क्यां सकता है। भगवत् पूजा, भगवान के गुणों का कीर्चन श्रोर उनके नाम का स्मरण ऐसी बातें हैं, जिनसे यह जीव श्रपना उद्धार कर सकता है। अभु-भक्ति सराग होते हुए भी कर्मबन्धन तोड़ने में सहायक हैं, परमारा से जीव में इस प्रकार की योग्यता उरवल हो जाती है जिससे वह कर्म कालिमा को सहज में ही दूर कर सकता है।

प्रत्येक लौकिक कार्य के पारम्भ में भगवान का स्मरगा, उनका पूजन, ऋर्चन ऋौर गुगानुवाद करना श्रेष्ठ है। कार्यों के विधि-पर्वक करने से श्रावक के मन को बल मिलता है. जिससे वे कार्य निर्विष्ठ समाप्त हो जाते हैं तथा धर्म का श्राराधन भी होता है। कल्यामा चाहनेवाले व्यक्ति को कभी भी धर्म को नहीं भूलना चाहिये: धर्म, ऋर्थ ऋौर काम इन तीनों परुवार्थों का समान महत्व है, जो गृहस्थ इन तीनों का संतुलन नहीं रखता है, इनमें से किसी एक को विशेषता देता है तथा शेष दो को गौरा कर देता है वह अपने कर्तव्य से च्युत हो जाता है । जिस समय श्रर्थ श्रीर काम पुरुषार्थ का सेवन किया जाय उस समय धर्म को नहीं भूलना चाहिये। प्रायः देखा जाता है कि कुछ व्यक्ति लौकिक कार्यों के अवसर पर धर्म को भून जाते हैं. उन्हें संकट के समय ही धर्म याद त्राता है. पर ऐसा करना ठीक नहीं हैं। धर्म का सेवन सदैव करना चाहिये । दया, दान, पूजन, सेवा, परोप-कार, भक्ति इत्यादि कार्य प्रत्येक के लिये करगीय हैं, इनके किये बिना मानवता का पालन नहीं हो सकता है।

यदि संचोप में धर्म का विश्लेषणा किया जाय तो मानवता से बढ़कर कोई धर्म समाज के विकाश के लिये हितकर नहीं हो सकता है। समाज में सुख-शान्ति स्थापन के लिये प्रधानत:

#### रत्नाकर शतक

श्रहिंसा का वर्ताव करना श्रावश्यक है। श्रहिंसक हुए विना समान में संतुलन नहीं रह सकता है। प्रत्येक व्यक्ति जब श्रपने जीवन में श्रहिंसा को उतार लेता है, विकार श्रीर कवार्ये उससे दूर हो जाती हैं तब वह समाज की ऐसी इकाई बन जाता है जिससे उसका तथा उसके वर्गे का पूर्ण विकास होता है। श्रसस्य भाषगा, स्तेय, कुशील श्रीर परिग्रह का परित्याग भी श्रपने नैतिक विकास तथा मानव समाज के हित के लिये करना चाहिये। जब-तक कोई भी व्यक्ति स्वार्थ के सीमित दायरे में बन्द रहता है, श्रपना व समाज का कल्याण नहीं कर पाता। श्रयतः वैयक्तिक तथा समाजिक सुधार के लिये धर्म का पालन करना श्रावश्यक है।

श्राहारभय वैद्य शास्त्रमेने चातुरर्दानिंद सौख्यसं-दोहं श्रीशिले लेप्य कांस्य रजताष्ट्रापाद रत्नंगाळ॥ देहारं गेयलंग सौंदरवलं तच्चेत्यगेहप्रति-ष्टाहर्षं गेये मुक्तिसंपदवला रत्नाकराधीश्वरा !॥४५॥ हे स्वाकाधीश्वर !

आहार, अभय, भेषज और शास्त्र इन चार प्रकार के दान समृह से सुख, शोभायुक्त पत्थर, सोना, चाँदी और रक्ष आदि के द्वारा मंदिर बनाने से शारीरिक सौन्दर्य और शक्ति की प्राप्ति तथा इस दिर में संतोष पूर्वक जिन बिम्ब की प्रतिष्ठा कराने से क्या मोक्षरूपी श्रेष्ठ सम्पत्ति की प्राप्ति नहीं होगी ?॥४५॥ विवेचन — गृहस्थ को अपनी अर्जित सम्पत्ति में से प्रति-दिन दान देना आवश्यक है। जो गृहस्थ दान नहीं देता है, पूजा-प्रतिष्ठा में सम्पत्ति खर्च नहीं करता है, जिन मन्दिर बनाने में धन व्यय नहीं करता है, उसकी सम्पत्ति निरर्थक है। धन की सार्थकता धर्मों उन्नित के लिए धन व्यय करने में हो है। धर्म में खर्च करने से धन बढ़ता है, घटता नहीं। जो व्यक्ति हाथ बांधकर कंजूसी से धार्मिक कार्यों में धन नहीं लगाता है, धन को जोड़-जोड़ कर रखता रहता है, उस व्यक्ति की गति अच्छी नहीं होती है। धन के ममत्व के कारण वह मर कर तिर्यञ्च गति में जन्म लेता है। इस जन्म में भी उसको सुख नहीं मिल सकता है; क्योंकि वास्तविक सुख त्याग में है, भोग में नहीं।

श्रपना उदर-पोषण तो श्रक्तर-कृकर भी करते हैं। यदि मनुष्य जन्म पाकर भी हम श्रपने ही पेट के भरने में लगे रहे तो हम भी श्रक्रर-कृकर के तुल्य ही हो जायेंगे। जो केवल श्रपना पेट भरने के लिये जीवित है, जिसके हाथ से दान-पुण्य के कार्य कभी नहीं होते हैं, जो मानव सेवा में कुछ भा खर्च नहीं करता है, दिन रात जिसकी तृष्णा धन एकत्रित करने क लिये बढ़ता जाती है, ऐसे व्यक्ति की लाश को कुत्ते भी नहीं खाते। श्रमिमाय यह है कि पुण्योदय से धन प्राप्त कर उसका दान-पुण्य के कार्यों में सदुपयोग करना प्रत्येक व्यक्ति का कर्तव्य है। प्रतिदिन जितनी आमदनी मनुष्य की हो उसका कम से कम दशांश अवश्य दान में खर्च करना चाहिये। दान करने से धन से मोह बुद्धि दूर होती है, श्रात्म-बुद्धि जायत हो जाती है। श्रातः परोपकार, सेवा श्रीर धर्मप्रभावना के कार्यों में धन खर्च करना परम आवश्यक है। इस जीवन की सार्थकता अन्य लोगों के उपकार या भलाई में लगाने से ही हो सकती है।

दान कभी भी कीर्जि-लिप्सा या मान कषाय को पृष्ट करने के लिये नहीं देना चाहिये। जो व्यक्ति मान कषाय के कारण रखन्त्रयात्मक धर्म, निर्दोष देव, गुरु, स्वजन, परिजन आदि का अपमान करता है, तथा सम्मान प्राप्ति की लालसा से दान देता है वह व्यक्ति स्वयं अपना पुग्य स्तो देता है। तीव्र कमीं का बन्धक होकर संसार की वृद्धि करता है। जैसे घी का विधिपूर्वक उपयोग करने से स्वास्थ्य लाभ होता है, समस्त रोग दूर हो जाते हैं और दूषित विधि से सेवन करने पर रोग उत्पन्न होते हैं उसी भक्तार धन का भाव-शुद्धि पूर्वक मन्दकषाय होकर उपयोग करने से पुग्य लाभ होता है, ममस्व दूर होता है और परिणामों में शुद्धि आती है; जिससे कर्म परम्परा हल्की हो जाती है; तथा कषाय पुष्ट करने के लिये कुस्सित भावनाओं के कारण धन का उपयोग करने से

पाप बन्ध होता है या अस्य एर पुराय का बन्य होता है। अतः प्रत्येक व्यक्ति को सद्भावना पूर्वक बिना किसी अपकांत्रा के दान पुराय के कार्य करने चाहिये। इन कार्यों के करने से व्यक्ति को शानित और सुरा की शासि होती है।

माव पूर्वक दान देने से आत्मा में रलत्रय की प्राप्त होती है। जिस प्रकार सूर्य अन्धकार को नष्ट कर देता है, तीन्न जठराग्नि जैसे आहार को पना देती है, उसी प्रकार भव-भव में आर्तित कमें समृह को तथा शरीर के रोगादि को भाव सहित दिया गया दान नष्ट कर देता है। भाव सहित दान देनेवाला कभी दरिद, दीन, रोगी, मूर्ल, दुःखी नहीं हो सकता है। अतः आहार दान, औषध दान, ज्ञान दान और अभय दान इन चारों दानों को प्रति दिन करना चाहिये।

पिडिदोल्दिंचसे नोने दानवर्लिंप माडे तत्पुरविं । कुडुगं निम्मय धर्ममोंदे तृपरोळ्पं भोगभूलिहमयं-॥ विडुगर्ग्णैसिरियं विळक्के सुकृतं भोगंगळोळ्तिदेंडिं। कुडुगुं मुक्तियनितंदार्कुडुवरो रत्नाकराधीश्वरा !॥४६॥ हे स्वाकाधीश्वर!

प्रेम पूर्वक पूजा करने से, बत करने से श्रीर संतोष पूर्वक दान देने से जो पुरुष होता है वह राज संपत्ति, देव संपत्ति श्रीर भोग भूमि को देने- वाज होता है। इसके पश्चात् शेष पुरुष भोगादि के समाप्त होने पर भी भोक्ष प्रदान करने में सहायक होता है। ॥४६॥

विषेचन — शुद्धोपयोग की प्राप्ति होना इस पंचम काल में सभी किसीके लिये संभव नहीं । यह उपयोग क्वायों के व्यभाव से प्राप्त होता है तथ ब्राह्मा परपदार्थों से विल्कुल पृथक अतीत हो जाती है । ब्राह्मानुन्ति की पराकाष्ठा होने पर ही शुद्धोपयोग की प्राप्ति हो सकती है । परन्तु शुभोपयोग प्राप्त करना सहज है, यह कषायों की मन्दता से प्राप्त होता है । सच्चे देव की श्रद्धापूर्वक भक्ति करना तथा उनकी पूजन करना, दान देना, उपवास करना व्यादि कार्य कषायों के मन्द करने के साधन हैं । इन कार्यों से कोघ, मान, माया ब्रौर लोभ कषाय का उपराम या ज्ञयो-पराम होता है।

जिसमें जुधा, तृषा, राग, द्रेष त्रादि त्रठारह दोष नहीं हों, जो सर्वज्ञ, सर्वदर्शी त्रार त्रतीत्र्य सुल का धारी हो, ऐसा अर्हन्त भगवान तथा सर्वकर्म रहित सिद्धभगवान सच्चे देव हैं। इनके गुर्खों में मीति बड़ाते हुए मन से, बचन से तथा काय से प्जा करना शुभोपयोग हैं। भगवान की मूर्ति द्वारा भी वैसी ही भक्ति हो सकती है, जैसी साचात् समवशरण में स्थित अर्हन्त भगवान् की भक्ति की जाती हैं। पुजा के दो भेद हैं—द्वय पूजा त्रीर

भाव-पूजा। प्रथ्य या आराध्य के गुर्सों में तल्लीन होना भाव-पूजा और आराध्य का गुर्सानुवाद करना, नमस्कार करना और अष्टद्रव्य की मेंट चढ़ाना द्रव्य-पूजा है। द्रव्य-पूजा निमित्त या साधन है और भाव-पूजा साहात-पूजा या साध्य है। भावों की निर्मलता के बिना द्रव्य-पूजा कार्यकारी नहीं होती है। स्वामी समन्तमद्र ने भक्त करते हुए बताया है—

स विश्वनक्षुर्वृषमोऽन्वितः सतां समत्राविद्यात्मवपुर्तिरंजनः । पुनातु चेतो मम नाभिनन्दनो जिनो जितक्षुल्टकवाादिशासनः ॥

अर्थ — संसार के द्रष्टा, साधुत्रों द्वारा वन्दनीय, केवलज्ञान के धारी, परमौदारिक शरीर के धारी, कर्मकलंक से रहित निरंजनरूप, कृतकृत्य, श्री ऋषभनाथ भगवान् मेरे चित्त को पवित्र करें। भावों की निर्मलता से ही शुभ राग होता है, इसीसे महान् पुराय का बन्ध होता है और कर्मों की निर्जरा भी होती है इस पकार भगवान के गुणों में तल्लीन होने से कषाय भाव मन्द होते हैं और शुभीपयोग की पासि होती है। श्री कुन्दकुन्दाचार्य ने शुभीपयोग की पासि का वर्णन करते हुए बताया है —

देवदजादेगुरुपूजासु चेव दाणिम्म सुंसिलेसु उववासादिसु रत्ते सुहोवओगप्पगो अप्पा ॥ यदायमात्मा दु.सस्य साघनीभूतां द्वेषरूपामिन्द्रियार्थ-नुरूपां चाशुभोपयोगभूमिकां अतिकभ्य देवगुरुयातिपृजादान शीळोपवासप्रीतिलक्षणं धर्मानुरागमङ्गीकरोति तदेन्द्रियसुखस्य साघनीभूतां शुभोपयोगभूमिकामधिरूढोऽभिल्ज्येत ॥

अर्थ-- - यह त्रात्मा जब दु:ख्रुक्त अधुनोपयोग — हिंसा, मूठ, चोरी, कुशील, सप्नव्यसन, परिमद, आदि का त्याम कर सुभोपयोग की और भवृत्त होता है — भगवत् पूजन, गुरु मेवा, दान, वत, उपवास, सप्तशील आदि को घारण करता है तो इन्दिय सुलों की माप्ति इसे होती हैं। बस्तुतः आत्मा के लिये शुद्धोपयोग ही उपयोगी है, पर जिनकी साधना भारम्मिक है, उन के लिये शुभोपयोग भी आह्य है। अतः पत्येक गृदस्थ को देवपूजा, गुरुभिक्त, संयम, वत, उपवास आदि कार्य अवस्थ करने चाहिये। इन कार्यों के करने से देव, अव्सिन्द, इन्द्र आदि पदों की पाप्ति होती है, पश्चात परस्परा से परमपद भी मिलता है।

पुर्यगेय्यदे पूर्वदोळ्वरिदे तानीगळमनं नोडेला-। वर्यक्कोभरणक्के भोगकेनमुंरागक्के चागक्के ता-॥ रुण्यक्कग्गद लिह्मगं वयसि वायं विट्ट् कांह्यमहा-रण्यं वोक्ककटेके चितिसुवदो रत्नाकराधीश्वरा!॥४०॥

## हे रत्नाकराधीश्वर!

पूर्व में स्वयं पुराय कार्य को न करके, व्यर्थ ही दूसरे के रूप, श्रद्धार, ऐश्वर्य, बैभव, भोग, श्रंगलेपन, सुगंधित वस्तुओं के उपयोग को, दोन को, यौवनावस्था जैसी श्रेष्ठ सम्पत्ति को देखकर ईंच्या वश मुंह खोलकर श्राशारूपी महा जंगल में प्रवेश करके चिल्लाने से क्या होगा ? 11801

विवेचन--- संसार में सुख सम्पत्ति की प्राप्ति पुरायोदय के बिना नहाँ हो सकती है। जिसने जीवन में दान, पुराय, सेवा, पूजा, गुरुभिक नहीं की है उसे ऐश्वर्य की सामग्री कैसे मिलेगी ? वह दूसरों की विभृति को देखकर क्यों जलता है ? क्योंकि बिना पूर्व पुराय के सुख-सामग्री नहीं मिल सकती है। देवपूजा गुरुभिक्त, पात्रदान त्र्यादि पुराय के कार्य हैं। जो व्यक्ति इन कार्यों को सदा करता रहता है, उसके ऊपर विपत्ति नहीं त्र्याती है, वह सर्वदा त्र्यानन्द मग्न रहता है। केवल जिनेन्द्रदेव की पूजा का ही इतना बड़ा माहास्म्य है कि भाव सहित पूजा करनेवांने को सारी सुख-सामग्रियाँ उपलब्ध हो जाती हैं। कविवर बनारसीदास ने पूजन का माहास्म्य बतलाते हुए लिखा है:—

लोपै दुरित हरै दुख संकट; आवै रोग रहित नित देह । पुष्य भंडार भरै जज्ञ प्रगटै;मुकाति पन्थसौं करै सनेह ॥ रचै सुहाग देय शोभा जग; परभव पहुँचावत सुरगेह । कुगतिबंध दहमलहि बनारिस; वीतराग पूजा फल येह ॥ देवलोक ताको वर आंगन; राजारिद्ध सेवै तसु पाय । ताको तन सौभाग्य आदिगुन; केलि विलास करै नित आय ॥ सो नर त्वरित तरै भवसागर; निर्मलहोय मोक्ष पदपाय । द्रष्य भाव विधि सहित बनारिस; जा जिनवर पूजै मनलाय ॥

अर्थ—- जिनेन्द्र भगवान की पूजा, पाप, दुःख, संकट, रोग श्रादिको दूर कर देती है। प्रभुमिक से मन की विशुद्धि होती है। जिससे पुग्य का बन्ध होता है। पूजा से संवार में यश, धन, वैभव श्रादि की प्राप्ति होती है। प्रजा नर्वास मार्ग से स्नेह करने लगता है। यह सौभाग्य, सौन्दर्य, स्वास्थ्य श्रादि को पदान करती है। देव गित का बन्ध पूजा करने से होता है। नरक, तिर्यक्ष गित भगवान के पूजक को कभी नहीं मिल सकती हैं। भिक्त सहित पूजा करनेवाले को राज्य, ऋद्धि, स्वर्गलोक श्रादि सुलों की प्राप्ति होती है। पूजक शीघ्र ही संसार समुद्र से पार हो जाता है, कर्ममल के दूर हो जाने से स्वच्छ हो जाता है। पूजा सर्वदा भाव सहित करनी चाहिये। मन के चंचल होने पर पूजा का फल यथार्थ नहीं मिलता है। श्रवः देवपूजा, ग्रुर-भिक्त, संयम,

दान, स्वाध्याय त्रोर तप इन गृहस्थ के दैनिक कर्त्तव्यों को प्रति-दिन त्र्यवश्य करना चाहिये। इनके किये बिना गृहस्थ का जीवन निरर्थक ही रहता है।

गृहस्थ पूजा, दान त्रादि के द्वारा इस लोक में भी सुख भोगता है। उसके चरणों में ऐहिक विभृतियाँ पड़ी रहती हैं। संसार की ऐसी कोई सम्पत्ति नहीं, जो उसे प्राप्त न हो, वह संसार का शिरोमिए। होकर रहता है। क्योंकि शद्धात्मात्र्यों की पेरणा पाकर उन्हीं के समान साधक श्रात्मविकास करने के लिये श्रयसर होता है । जैनधर्म को उपासना साधना-मय है. दीनता भरी याचना या ख़ुशामद नहीं है । शुद्धारमानुभृति के गौरव से श्रोत-प्रोत है; दीनता, चुद्रता, स्वार्थपरता, को जैन-पूजा में स्थान नहीं । भगवत् भक्ति भावों को विशद्ध करती है, आस्मिक शक्तियों का विकास करती हैं, कषार्ये मन्द होती हैं जिससे पुरायानुबन्ध होने के कारण सभी प्रकार की सम्पत्तियाँ प्राप्त हो जाती हैं। जिनेन्द्र पूजन के समान ही गृहस्थ को दान, तप और गुरुभक्ति भी करनी चाहिये; क्योंकि इन कार्यों से भी महान् पुराय का लाभ होता है। श्रात्मा में विशुद्धि श्राती है श्रीर कर्म ज्ञय करने की शक्ति उत्पन्न होती है । श्रातएव प्रत्येक व्यक्ति को जिनेन्द्र पूजन, गुरुभक्ति स्त्रौर पात्रदान प्रति दिन करना स्त्रावश्यक है।

श्रारित्तार्कळेदर्दरिद्र मनदा वंगावनेनोंदु सत्कारं गेय्यदे भाग्यमं किडिसिदं पूर्वार्जितप्रात्पियं ॥
दारिद्रं धनमेंवेरळ्समिकुं मत्तेके धीरत्वमं ।
दूरं माडिमनंसदा कुदिवदो रत्नाकराधीश्वरा !॥४८॥
हे रत्नाकराधीश्वर!

किसने मनुष्य को दरिद्वता दी तथा उसे आदरहीन बनाते हुए किसने उसके ऐप्रवर्ष का नाश किया ? तास्पर्य यह है कि पूर्व जन्म में किये हुए पाप-पुराय से ही दरिद्वता तथा सम्पत्ति मिजती है इसका भाग्य-विधाता श्रन्य कोई नहीं है। तब फिर, मनुष्य भैयं का परिस्याग कर मन में शोक क्यों करता है ? ॥४८॥

विवेचन --- जैनागम में कर्मों का कर्ता और भोक्ता जीव स्वयं ही माना गया है। पत्येक जीव स्वतः अपने भाग्य का विधायक है, कोई परोक्त सत्ता ईश्वरादि उसके भाग्य का निर्माण नहीं करती है। अपने शुभाशुभ के कारण स्वयं जीव को सुखी और दुःखी होना पड़ता है। श्री नेमिचन्द्राचार्य ने जीव के कर्ता श्रीर भोक्तापने का वर्णन करते हुए बताया है--

पुग्गलकम्मादीणं कत्ता ववहारदो दु णिच्छयदो । चेदनकम्माणादा सुद्धणया सुद्धभावाणं ॥ ववहारा सुहदुक्खं पुग्गलकम्मफलं पर्भुजेदि । आदा णिच्छयणयदो चेदणमावं खु आदस्स ॥ अर्थ — व्यवहारनय की अपेता जीव पुद्गल-कर्मों का कर्ता है। यह मन, वचन और शरीर के व्यापार रूप किया से रिहत जो निज शुद्धारम तत्व की भावना है उस भावना से शून्य होकर अनुपचिरत असद्भुत व्यवहार नय से ज्ञानावरणादि द्रव्य कर्मों का एवं औदारिक, वैकियक और आहारक इन तीन शरीरों और आहार आदि बः पर्यान्तियों के योग्य पुद्गल पिग्छ रूप नो कर्मों का कर्ता है। उपचरित असद्भूत व्यवहार नय की अपेत्स से यह घर, पर, महल, रोटी, पुस्तक आदि बाद्य पदार्थों का कर्ता है

अशुद्ध निश्चय नय की अपेत्ना यह जीव राग, द्वेष आदि भाव-कर्मों का कर्ता है। ये भाव ही जीव के कर्म बन्धुमें कारण होते हैं, इन्हों के कारण यह जीव इस प्रकार कर्मों को प्रहण करता है जैसे लोहे के गोले को आग में गर्म करने पर वह चारों-श्रोर से पानी को प्रहण करता है, इसी प्रकार यह जीव भी अशुद्ध भावों से विकृत होकर कर्मों को पहण करता है। शुद्ध निश्चय नय से यह जीव मन, ववन और काय की किया से रहित हो कर शुद्ध, बुद्ध एक स्वभाव रूप में परिणमन करता है। इस नय की अपेत्ना यह जीव विकार रहित परम आनन्द स्वरूप है, यह अपने स्वरूप में स्थित सुसामृत का भोका है। अन्य कोई उसके लिये कभीं का सुजन नहीं करता है तथा इस जीव की भी किसीने नहीं बनाया है, यह श्रनादिकाल से ऐसा ही है।

कर्मफल का भोगनेवाला भी यही है। इसे कर्मी का फल कोई ईश्वर या श्रन्य नहीं देता है । उपचरित श्रमद्भत व्यवहार नय की अपेद्या से यह जीव इष्ट तथा अनिष्ट पञ्चेन्द्रियों के विषयों का भोगनेवाला है। यह स्वयं अपने किये हए कमीं के कारण ही धनी श्रीर दरिद्र होता है, इसको धनी या दरिद्र बनानेवाला श्रान्य कोई नहीं है । श्रातः धन के नष्ट होने पर या पास होने पर हर्ष-विषाद करने की आवश्यकता नहीं, क्योंकि यह तो कर्मों का ही फल है। जो व्यक्ति दरिद्र होने पर हाय हाय करते हैं. वेदना से अभिभूत होते हैं. उन्हें अधिक कर्म का बन्ध होता है। हाय हाय करने से दरिद्रता दर नहीं हो सकती है, बल्कि श्रीर श्रशान्ति का श्रनुभव करना पडेगा । धेर्य श्रीर सहनशीलता से बढकर सख स्त्रीर शान्ति देनेवाला कोई उपाय नहीं । स्त्रतएव प्रत्येक व्यक्ति को स्वावलम्बी बनकर अपना स्वयं विकास करना होगा। जबतक व्यक्ति निराशा में पडकर स्वावलम्बन को छोड़े रहता है, उन्नति रुकी रहती है । स्वावलम्बन ही त्रात्मिक विकास के लिये उपादेय है. श्रतः अपने श्राचरण को निरन्तर शुद्ध बनाने का यत्न करना चाहिये ।

कुरुरायं बहुवित्तमं कुडुवना कर्षांगे मत्ता सहो-दरर्गा पांडवर्गेतुमं कुडनदें पिंबोळ्तिनोळ्कर्षातु-। वरेरे दारिघ्रनेनल्के संदनररे धर्मधराधीशरा । दरिदें पापग्रुभोदयिकवेयला रत्नाकराधीश्वरा !॥४**१**॥ हे रकाकराधीश्वर !

दुर्योधन कर्ण को बहुत द्रव्य देता था पर पायड में को तो कुड़ नहीं देता था। फिरभी अंतर्मे कर्ण दरिद्र बन गया और ने धर्नराज, पृथ्वीपति श्रादि बन गये। क्या यह पाप-पुराय का फल नहीं है ? ||४९||

विवेचन सांसारिक ऐश्वर्य, घन, सम्पत्ति आदि अपने अपने भाग्योदय से प्राप्त होते हैं। किसीके देने-लेने से सम्पत्ति प्राप्त नहीं हो सकती है। कोई कितना ही घन क्यों न दे, पुर्योदय के अभाव में वह स्थिर नहीं रह सकता है। जब मनुष्य के पाप का उदय आता है, तो उसकी चिर अर्जित सम्पत्ति देखते देखते विलीन हो जाती है। पुर्योदय होने पर एक दरिद्री भी तत्काल थोड़े ही श्रम से घनी बन जाता है। जीवन भर परिश्रम करने पर भी पुर्योदय के अभाव में घन की प्राप्ति नहीं हो सकती है। प्रायः अनेक बार देखा गया है कि एक मामूली व्यक्ति भी भाग्योदय होने पर पर्योप्त घन प्राप्त कर लेता है। भाग्य की गति विचित्र है, जब अच्छा समय आता है तो रात्रु भी भित्र बन जाते हैं, जंगल में मंगल होने लगते हैं, कुटुम्बी, रिश्तेदार स्नेह करने

लगते हैं; पर श्रशुभोदय के श्राने पर सभी लोग श्रलग हो जाते हैं; मित्र घृएा करने लगते हैं श्रौर धन न मालूम किस रास्ते से निकल जाता है। श्रत: सुख-दु:ख में सर्वदा समता-मीव रखना जाहिये।

जो व्यक्ति इन कार्यों के विचित्र नाटक को समभ जाते हैं, वे दीन-दु:खियों से कभी घृणा नहीं करते उनकी दृष्टि में संसार के सभी प्रकार के चित्र भनकरते रहते हैं । वे इस बात को श्रच्छी तरह समभते हैं कि ये संसार के भौतिक सुख न्तण्यविध्वंसी है, इनसे राग-द्रेष करना बड़ी भारी भूल है । जो तुच्छ ऐश्वर्य को पाकर मदोन्मच हो जाते हैं, दूसगें को मनुष्य नहीं समभते, उन्हें संसार की वास्तविक दशा पर विचार करना चाहिये । यह भूठा श्रभमान है कि मैं किसी व्यक्ति को श्रमुक पदार्थ दे रहा हूँ; क्योंकि किसी के देने से कोई घनो नहीं हो सकता । कौरवों ने कर्ण्य को श्रपरिमित घन दिया, पर क्या उस घन से कर्ण्य धनी बनस्तका ? कौरव पाएडवों को सदा कष्ट देते रहे; उन्होंने लोभ में श्राकर श्रनेक बार पाएडवों को मारने का भी प्रयत्न किया, पर क्या उनके भारने से या दिद्ध बनाने से पाएडव मर सके या दिद्ध बन सके । किसीके भाग्य को बदलने की शक्तिकिसी में भी नहीं है ।

चिरकाल से ऋजित कर्म ही मनुष्यों को ऋपने उदयकाल में सुख या दु:ख दे सकते हैं। किसी मनुष्य की शक्ति नहीं, जो किसीको सुख या दुःख दे सके । मनुष्य केवल श्रहंकार भाव में भ्लकर श्रपने को दूसरे के सुख-दुःख का दाता समम्म लेता है। वस्तुतः श्रपने शुभ या श्रशुभ के उदय विना कोई किसी को तिनक भी सुख या दुःख नहीं दे सकता है। संसार के सभी प्राणी श्रपने-श्रपने उदय के फल को भोग रहे हैं।

श्रहंभाव श्रीर ममतावश मनुष्य श्रपने को श्रन्य का सुख-दुःख दाता या पालक-पोषक समभ्रता है । पर यह सुनिश्चित है कि श्रपने सदुदय के बिना मुहँ का मास भी पेट में नहीं जा सकता है, उसे भी कुत्ते-बिदली छीनकर ले जायँगे । माता-पिता सन्तान का जो भरग्य-पोषण करते हैं, वह भी सन्तान के शुभोदय के कारण ही । यदा सन्तान का उदय श्रन्छा नहीं हो तो माता-पिता उस को छोड़ देते हैं श्रीर उसका पालन श्रन्यत्र होता है । श्रतः श्रहंकार भाव को त्यागना श्रावश्यक है । यह श्रुव सत्य है कि कोई किसी के लिये कुछ नहीं करनेवाला है ।

उपभोगं वरे भोगवैतरे मनोरागंगिळ भोगिपं-। तुपसर्गं वरे मेगदरिद्र बडसल्पं तोवमंताळुडुनि-॥ म्म पादांभोजयुगं सदा शरगोतुत्तिच्छ्रेसुवंगा गृहा स्यपदं ताने सुनीन्द्र पद्धतियला रत्नाकराधीश्वरा ॥५०॥

### हे रत्नाकराधीश्वर !

भोग और उपभोग के प्राप्त होने पर, शरीर में दुःसाध्य रोग उत्पन्न होने पर, और दिव्हता के आने पर जो गृहस्थ संतोष धारण करके तुम्हारे चरण-कमल की शरण लेता है क्या उस का गार्हस्थ्य जीवन मुनि-श्रेष्ठ मार्ग के तुल्ये नहीं है ? ॥५०॥

विवेचन- जो व्यक्ति संसार के समस्त भोगोपभोगों के मिल जाने पर उनमें रत नहीं होता है, भगवान के चरणों का ध्यान करता है, तथा घर-गृहस्थी में रहता हुआ भी ममस्त से अलग रहता है, वह मुनि के तुल्य है। जिस गृहस्थ को संसार की मोह-माया नहीं लगी है, जो संसार को अपना नहीं मानता है, जिसे समता बुद्धि पाप्त हो गयी है, वह घर में रहता हुआ भी अपना कल्याण कर सकता है। उसके लिये संसार को पार करना असंभव नहीं, वह अपने आस्मिविश्वास, सज्ज्ञान और सदाचरण द्वारा संसार को पार कर लेता है। इस दुर्जम मनुष्य पर्याय को पाप्त कर अनादिकाल से चली आयी जन्म-मरणा की परम्परा को अवश्य दर करना चाहिये।

श्रसाध्य रोग होजाने पर जो हाय-हाय करते हैं, चीखते-चिल्लाते हैं, विलाप करते हैं, वे श्रपनी जन्म-मरण की परम्परा को श्रौर बढ़ाते हैं। वे संक्लेश परिग्णाम धारण करने के कारण श्रौर दृढ़ कर्मबन्धन करते हैं। रोने-चिल्लाने से कष्ट कम नहीं होता है, बिल क श्रीर बढ़ना चला जाता है । श्रवः श्रसाध्य रोग या श्रीर प्रकार के शारीरिक कष्ट के श्राने पर धैर्य धारण करना चाहिये। धैर्य धारण करने से श्रात्मबल की प्राप्ति होती है, जिससे श्राधा कष्ट ऐसे ही कम हो जाता है । जो व्यक्ति शारीरिक कष्ट के श्राने पर विचलित नहीं होता, पंचपरमेष्ट्री के चरणों का ध्यान करता है, वह श्रपना कल्याण सहज में कर लेता है।

दरिद्रता भी मनुष्य की परीक्ता का समय है । जो व्यक्ति दरिद्रता के अने पर घवड़ाते नहीं हैं, सन्तोष धारण करते हैं तथा कर्म की गति को समभ्म कर जिनेन्द्र प्रभु के चरणों का समरण करते हैं, वे अपना उद्धार अवश्य कर लेते हैं धन, विभृति, ऐश्वर्य आदि के द्वारा मनुष्य का उद्धार नहीं हो सकता है । ये भौतिक पदार्थ तो इस जीव के साथ अनादि काल से चले आ रहे हैं, इनसे इसका थोड़ा भी उपकार नहीं हुआ। । बल्कि इनकी आमिक्त ने इस जीव को संसार में और इकल दिया, जिसमे इसे कमों की जंजीर को तोड़ने में बिलम्ब हो रहा है । जो व्यक्ति दिग्द्रता, शारीरिक कष्ट या वैभव के प्राप्त हो जाने पर इन सब चीजों को अस्थिर समभ्म कर आस्म चिन्तन में इड़ हो जाते हैं, वे मुनि के तुल्य हैं । संसार की और आक्रुष्ट करनेवाले पदार्थ उन्हें कभी भी नहीं लागा सकते हैं, उनके मन मोहक रूप के रहस्य को

समम्भ जाते हैं, जिससे उनमें मुनि के समान स्थिरता आजाती है। आत्मज्ञान उनमें प्रकट हो जाता है, जिससे वे पर पदार्थों की अपने से भिन्न समभते हुए अपने स्वरूप में विचरण करते हैं।

जो गृहस्थ उपयुक्त प्रकार से समता धारण कर लेता है, अपने परिणामों में स्थिर हो जाता है, उसे कल्याण में वित्तम्ब नहीं होता। महाराज भरत चक्रवर्ती के समान वह घर में अना-सक्त भाव से रह कर भी राज-काज सब कुछ करता है, फिर भी उसे केवलज्ञान प्राप्त करने में देरी नहीं होती। उसकी आत्मा इतनी उच्च और पवित्र हो जाती है जितनी एक मुनि की। उसके लिये वन और घर दोनों तुल्य रहते हैं। परिग्रह उसे कभी विचलित नहीं करता है और न परिग्रह की ओर उसकी रुचि ही रहती है। अतः प्रस्थेक व्यक्ति को सर्वदा धैर्य धारण कर आत्मचिन्तन की ओर अग्रसर होना चाहिये।





· स्पादाद प्रकाशन मन्दिर, आए·