## समर्पण ।

—:**\***:—

## हिन्दी सम्बादपत्रों के सम्पादकों

को.

जो वास्तव में इसमें लिखी बातों के विचार करने के उपयुक्त पात्र हैं

यह अनुवाद

सादर समर्पित है।

अनुवादकर्ताः 🖟

#### निवेदन।



इस बात को कई वर्ष हुए कि काशी नागरीप्रचारिग्री सभा ने मिस्टर रमेशचन्द्रदत्त से उनके प्राचीन भारतवर्ष की सक्ष्यता के इतिहास के हिन्दी अनुवाद प्रकाशित करने की आज्ञा प्राप्त की थी और उसे छापने का भार प्रयाग के इण्डियन प्रेस के स्वामी ने लिया था। पहिले तो इस प्रन्थ के अनुवाद होने में ही बहुत विजम्ब हुआ फिर जब यह अनुवाद प्रस्तुत हुआ तो इण्डियन प्रेस में वह पड़ा रहा। श्रन्त में सभा ने इस अनुवाद की हस्तिलिखित प्रति इण्डियन प्रेस से लौटा ली मौर उसके स्वयं क्रुपवाने का विचार किया । इसी बीच में हिन्दी समाचारपत्रों में इस ग्रन्थ के विरुद्ध आन्दोलन प्रारम्म हुआ और वे लोग यह सम्मति देने लगे कि सभा द्वारा इस ग्रन्थ का हिन्दी में छपना सर्वथा अनुचित होगा । अस्तु इस झगड़े को शान्त करने के अभिप्राय से बाबू इयाम-सुन्दरदास ने सभा से प्रार्थना की कि उन्हें यह अनुवाद अपने ब्यय से छापने के लिये दें दिया जाय । सभा ने इस प्रार्थना को स्वीकार किया स्रीर यह ग्रन्थ छपने के छिये प्रेस में दे दिया गया। इधर अनेक मित्रों ने बाबू स्यामसुन्दरदास को यह सम्मति दी कि हिन्दी में ऐतिहासिक ग्रन्थों का पूरा अभाव है अतपव ऐसा उद्योग होना चाहिए कि जिसमें केवल यही नहीं वरन और भी ऐतिहा-सिक ग्रन्थ हिन्दी में प्रकाशित होते रहें। निदान इस सम्मति के अनुसार उद्योग करने पर यह इतिहास-प्रकाशक-समिति स्थापित हुई कि जिसकी नियमावली आदि इस ग्रन्थ के अन्त में दी गई है। इसी समिति की ओर से यह ग्रन्थ अव छाप कर प्रकाशित किया जाता है।

कोई भी ब्रन्थ हो उसके विषय में यह कभी भी नहीं कहा जा सकता कि इसमें जो कुछ लिखा है सब ठीक है, कहीं किसी प्रकार का मतान्तर नहीं है। जब यह अवस्था सब ब्रन्थों की है तो यह इतिहास उस श्रेणी से कदापि अलग नहीं हो सकता, परन्तु अब तक जितने ग्रन्थ प्राचीन भारतवर्ष के इतिहास के लिखे गए हैं उनमें मिस्टर दत्त का प्रन्य सब से श्रेष्ठ माना जाता है। यही कार-ण है कि यह प्रकाशित किया जाता है। इसमें कोई सन्देह नहीं है कि इस प्रन्थ में निर्धारित विषयों के सम्बन्ध में मतभेद होगा और यह मतभेद पुरातत्व सम्बन्धी विषयों में सदा बना रहेगा । इस अवस्था में यह समिति इस बात की माशा करती है कि वे लोग जो जाने वा अनजाने इस ग्रन्थ के प्रकाशित होने के विरोधी थे अब इस पर पूर्णतया विचार करेंगे और पक्षपात रहित होकर सत्य और असत्य का निर्णय करेंगे। यदि कोई महाशय प्रमाणों सहित इस प्रनथ की भूलों को दिखलावेंगे तो यह समिति उनकी सम्मति को आनन्दपूर्वक इस प्रन्थ के चौथे भाग के साथ छाप कर प्रका-शित करदेगी। इस समिति को कदापि इस विषय में आग्रह नहीं है। इसकी केवल यही इच्छा है कि भारतवर्ष का प्राचीन इतिहास हिन्दी में हो जाय और भारतवासी अपने देश और समाज की वास्तविक प्राचीन अवस्था को जान जांय अथवा उसके जानने के उद्योग में लग जांय तथा इस विषय मे दूसरे लोग क्या कहते हैं सो जान जांय क्योंकि वास्तव में ऐसी बातों का उचित निर्णय इस देश के पण्डित विद्वान ही कर सकते हैं जो देश की चाल ब्य-वहारों के जानकार और संस्कृत के ग्रन्थों का मुखतत्त्व समभ सकते हैं. परन्त अंगरेजी न जानने के कारण उन पर भपना मत प्रकाशित नहीं कर सकते। समिति को विश्वास है कि इस देश के पण्डिते। के हाथ से समालेचित होने से ऐसे विषयों में अनेक भ्रम दूर हो जाँयगे। आशा है कि समिति अपने मनोरथ में सफल हो।

दिसम्बर १९.०४ }

# अध्यायों की सूची।

| <b>प्रन्थकर्ता की भूमिका</b> .   | १—१३            |
|----------------------------------|-----------------|
| प्रस्तावना                       | १४—३९           |
| वैदिक काल।                       |                 |
| आर्यलोग और उनका साहित्य          | १ ९             |
| स्रेती, चराई और ब्यापार          | १०— १७          |
| भोजन, कपड़े और शान्ति के व्यवसाय | १८— २४          |
| लड़ाइयां और भगड़े                | २५— ३९          |
| सामाजिक जीवन                     | ४०— ५८          |
| वैदिक धर्म                       | ' 4E- 5E        |
| वैदिक ऋषि                        | ८७ <i>९</i> ६   |
| ऐतिहासिक काव्य काल ।             | •               |
| इस काल के प्रन्थ                 | 099-03          |
| कुरु और पांचाल                   | १११—१२३         |
| विदेह कोग्रज और काग्री           | १२४—१३⊏         |
| आर्य और अनार्य छोग               | १३६—१४५         |
| जाति भेद                         | १४६—१५६         |
| सामाजिक जीवन                     | १५७—१६९         |
| स्मृति ज्योतिष सौर विद्या        | १७०—१७६         |
| ब्राह्मणों के यञ्च               | <i>१७७—१</i> ८७ |
| उपनिषदों का धर्मपथ               | १८८—१६८         |

### प्रनथकार की भूमिका।

प्रोफ़ेसर मेक्समूलर कहते हैं कि "यदि मुझसे पूछा जाय कि उन्नीसवीं शताब्दी में मनुष्य जाति के प्राचीन इतिहास के विषय में सब से अधिक आवश्यक कीनसी बात विदित हुई है तो इसका उत्तर मैं नीचे लिखी हुई पंक्ति में दूंगा।

" संस्कृत, द्यौद्या पितर=युनानी, ज़िउस पेट=लेटिन, जिपटर =श्रोल्ड नोर्स, दिर"

और वास्तव में योरप के विद्वानों ने पिछले सी वर्षों के भीतर प्राचीन आर्यभाषा से, जो कि अब तक भारतवर्ष में रिच्चत है, जिन बातों का पता लगाया है वे मानवी विद्या की उन्नति के इतिहास में मत्यन्त सुन्दर अध्याय हैं।

मेरा सभिप्राय यहां पर उस इतिहास को वर्णन करने का नहीं है। परन्तु थोड़ी सी बातें जो कि भारतवर्ष के पुरातत्त्व से सम्बन्ध रखती हैं उनका उल्लेख यहां पर मनोरञ्जक होगा।

इस बात को लगभग एक सौ वर्ष हुए कि सर विबियम जे।न्स ने शकुन्तला का अनुवाद करके योरप के विद्वानों का ध्यान आ-कर्षित किया। यह शकुन्तला जैसा कि उन्होंने अपनी भूभिका में कहा है "पशिया के साहित्य में एक बड़ी भारी अद्भुत वस्तुओं में से है जो कि अब तक प्रगट की गई हैं और वह मनुष्य की कल्पना शक्ति की उन रचनाओं में सब¦से कोमल और सुन्दर है जो कि किसी युग या किसी देश में कभी की गई हो।

योरप के विद्वानों का ध्यान संस्कृत के साहित्य के माहातम्य और उत्तमता की मोर आकर्षित हुआ और माज कल के सब से बड़े प्रन्थकर्ता ने इस हिन्दू नाटक के सम्बन्ध में अपनी सम्माति निम्न- लिखित पंक्तियों में दी है जो कि इतनी अधिकता से उद्धृत की जाती हैं।

"Wouldst thou the life's young blossoms and the fruits of its decline,

And by which the soul is pleased, enraptured, feasted, fed,—

Wouldst thou the earth and heaven itself in one sweet name combine?

I name thee, O Sakuntala, and all at once is said.'
-Göethe

सर विलियम जोन्स साहब ने मनु का अनुवाद किया, उन्होंने पिश्चाटिक सोसायटी को स्थापित किया और संस्कृत साहित्य के भण्डार की खोज करके उसमें से अमृत्य बातों का पता लगा-या। परन्तु वे जो भारतवर्ष के "प्राचीन इतिहास को कि जिसमें किल्पत कथा का कुछ भी मेल न हो " हूं दिते थे उसकी कुंजी न पासके। इसका कारण यह है कि उन्होंने केवल पीछे के समय के अर्थात् बुद्ध के समय के उपरान्त के संस्कृत ग्रन्थों ही में परिश्रम किया और इसके पहिले के ग्रन्थों पर ध्यान नहीं दिया जिनमें कि खजाना भरा हुआ है।

कोलबूक साहब ने भी सर विजियम जीन्स के ही ढंग पर काम किया। वे गणित के विद्वान थे झौर योरप में संस्कृत के सब से बड़े दक्ष झौर अप्रमत्त पण्डित थे। प्राचीन संस्कृत के प्रन्थों में कोई बात ऐसी नहीं थी जो कि उनसे लियी हो। उन्होंने हिन्दू वेदान्त का बड़ा झच्छा और सचा वृत्तान्त लिखा, हिन्दू वीजगणित, और गिणित पर पुस्तकें लिखीं और सन् १८०५ में उन्होंने पहिले पहिल योरपवासियों को आर्यजाति के सब से प्राचीन ग्रन्थ अर्थात् वेदों से परिचित किया। परन्तु कोलबूक साहब यह न जान सके कि उन्होंने कितनी झनमोल वस्तु प्राप्त की है। उन्होंने कहा है कि वेदों के पढ़ने से "अनुवादकर्ता के श्रम का फल तो दूर रहा पर पाठकों को भी उनके श्रम का फल कठिनता से मिलेगा।"

डाक्टर एच॰ एच॰ विल्सन साहब ने की बबूक का अनुकरण किया। और यद्यपि उन्होंने ऋग्वेद संहिता का अंगरेजी में अनुवाद किया है परन्तु वे अधिकतर पीछे के समय के संस्कृत साहित्य ही में अपना समय लगाते थे। उन्होंने संस्कृत के उत्तमोत्तम नाटकों तथा कालिदास के सुन्दर काव्य 'मेयदूत' का बालित अंगरेजी में अनुवाद किया। उन्होंने विष्णुपुराण का भी अनुवाद किया और हिन्दुओं के उत्तर काब के इतिहास को ठीक करने का यत्न किया और बहुत सी बातों का सन्तोषदायक रीति से निर्णय भी किया।

इसी समय में फ़ान्स में एक बड़े विद्वान हुए । उनसे बढ़कर पूर्वदेशीय विषयों के विद्वानों में और कोई नहीं हुआ। उनका नाम बर्नफ़ साहब है। उन्होंने ज़न्द और वैदिक संस्कृत के परस्पर सम्बन्ध का पता लगाया और अपने लिये एक तारतम्यात्क ब्या-करण बनाया। जर्मनी के विद्वानों ने इनके उपरान्त तारतम्यात्मक व्याकरण बनाए हैं। इस प्रकार उन्होंने ज़न्द भाषा और लेखों को पढ़ कर स्पष्ट किया, ऋग्वेद की व्याख्या की और यह दिखलाया कि आर्यजाति के इतिहास में उसकी क्या स्थिति है। उन्होंने सीरिया के राङ्करपी लेखों को भी पढ़ कर स्पष्ट किया और इस प्रकार से वे योरप में अपना चिरस्मरणीय नाम छोड गए। और फिर उन्होंने अपनी "बुधिज्म" नामक पुस्तक की भूमिका में पाईले पाईल इस बड़े धर्म का दार्शनिक और स्पष्ट वर्णन दिया है। उनकी शिचा ने योरप में लगभग २५ वर्षों तक (१८२५-१८५२) बड़ा आन्दोलन उत्पन्न किया और पेरिस नगर के अनुरागी और उत्साही शिष्यों पर इसका बड़ा असर पड़ा और इनमें से राथ साहब और मेक्समूलर साहब की नाई कुछ लोग हमलोगों के समय में वेदों के बड़े पण्डित हुए हैं।

इसी बीच में जर्मनी के विद्वानों ने भी पारिश्रम करना आरम्भ किया और जब उन्होंने इस विषय में कार्यारम्भ किया तो शीघ्र ही भारतवर्ष के पुरातत्त्व की खोज करनेवालों में वे सब से बढ़ गए। रोजन साहब ने, जो कि राजा राममोहन राय के समकाबीन थे ऋग्वेद के पहिले अष्टक को लेटिन भाषा में अनुवाद सहित प्रका-शित किया था परन्तु उनकी अकाल मृत्यु ने इस कार्य को रोक दिया।

परन्तु उस समय के प्रसिद्ध विद्वानों ने इससे भी अधिक कार्य करना आरम्भ किया और बॉप, ग्रिप्त और हमबोल्ट ऐसे ऐसे विद्वानों की बुद्धि और उनके इट परिश्रम से शीघ्र ही ऐसा फल प्राप्त हुमा कि जो उस शताब्दी की नवीन आविष्कृत बातों में सब से प्रथम श्रेणी में गिने जाने योग्य है। उन लोगों ने सारे इण्डा—आर्यन भाषाओं अर्थात् संस्कृत, जन्द, श्रीक, लेटिन, स्लेव, ट्यूटन, और केल्टिक भाषाओं में परस्पर सम्बन्ध का पता लगाया। उन्हों ने यह स्थिर किया कि ये सब भाषाएं किसी एक ही भाषा से निकली हैं और उन्होंने उन नियमों का भी पता लगा लिया जिनसे कि एक भाषा से दूसरी भाषा में जाते हुए शब्द का रूप बदल गया है। उस समय के साहित्य के विद्वान जिनका कि यह मत था कि सब उन्नति और सक्थता का प्रारम्भ ग्रीक और लेटिन से हुआ है, पहिले पहिल इस सिद्धान्त पर हँसते थे परन्तु जिर वे लोग आश्चर्यित हुए और अन्त में उन्हें सत्य के आगे कोथ और दुःख के साथ हार माननी पड़ी।

इस प्रकार विद्वान लोग जैसे जैसे संस्कृत की पूरी पूरी कदर को जानने जगे वसे ही वैसे उनमें प्राचीन हिन्दू साहित्य और इतिहास की व्याख्या करने की रुचि बढ़ती गई । अतएव उस शता- इति के बड़े भारी पण्डित राँथ साहब ने यास्क को अपनी बहु मृत्य टिप्पणी के साथ सम्पादित किया। इसके पीछे उन्हों ने व्हिटनी साहब के साथ अर्थव वेद को सम्पादित किया और वाँहलिक साहब के साथ अर्थव वेद को सम्पादित किया और वाँहलिक साहब के साथ संस्कृत भाषा का एक सर्वोत्तम और पूर्ण कोष तयार किया। इसके उपरान्त लेसन साहब ने अपना वृहद् प्रन्थ Indische Alterthumskunde प्रकाशित किया जिसमें उन्हों ने ऐसी विद्वत्ता और योग्यता दिखलाई है कि जिसकी समता बहुत कम जोग कर सके हैं। वेबर साहब ने शुक्क यजुर्वेद और उसके बाह्मणों और सुत्रों को प्रकाशित किया, अपने Indische

Studien में बहुत से संदिग्ध विषयों की व्याख्या की और अपने हिन्दू साहित्य के इतिहास में प्रथम वेर संस्कृत साहित्य का स्पष्ट और पूर्ण वृत्तान्त प्रकाशित किया। वेनफी साहव ने सामवेद के एक बहु मृत्य संस्करण को प्रकाशित किया, जिसका अनुवाद सहित एक संस्करण स्टिवेन्सन और विल्सन साहब पहिले निकाल चुके थे। और म्योर साहव ने संस्कृत साहित्य में से अत्यन्त व्यंजक और ऐतिहासिक पाठों का एक संग्रह पांच भागों में प्रकाशित किया जो कि उनके परिश्रम और विद्या का अब तक चिन्ह है।

भौर अन्त में प्रोफ़ेसर मेक्समूलर साहब ने समस्त प्राचीन संस्कृत साहित्य को समय के क्रम से सन् १८५६ में ठीक किया।

परन्तु इस बृहद् प्रन्थ से कहीं बढ़ कर अमूल्य—विद्वान प्रोफ़ेसर साहब के भाषा, धर्म और देवताओं के सम्बन्ध की असंख्य
पुस्तकों और लेखों से—हिन्दुओं के लिये उनका ऋग्वेद संहिता
का संस्करण है जिसे कि उन्हों ने सायन की दिण्णी के साथ
प्रकाशित किया है। इस पुस्तक का भारतवर्ष में कृतज्ञता और
हषं के साथ आदर किया गया। यह बृहद् और प्राचीन प्रन्थ
जो कि गिनती के कुछ विद्वानों को छोड़ कर और लोगों के लिये
सात तालों के भीतर बन्द था उसका मार्ग अब हिन्दू विद्यार्थियों
के लिये खुल गया और उसने उन लोगों के हृदय में भूत काल का
इतिहास जानने की, अपने प्राचीन इतिहास और प्राचीन धर्म को
जानने की अभिलाषी उत्पन्न कर दी।

भारतवर्ष में जोन्स, कोलबूक और बिल्सन साहब के उत्तराधिकारी योग्य हुए परन्तु उनमें से सर जेम्स प्रिन्सेप साहब सब से बढ़ कर हुए । भारतवर्ष में स्तूपों और चट्टानों पर अशोक के जो लेख खुदे हुए हैं वे लगभग १००० वर्ष तक लोगों की समक्ष में नहीं आए और सर विवियम जोन्स साहब तथा उनके उत्तराधिकारी लोग भी उनका पता नहीं लगा सके। जेम्स प्रिन्सेप साहब ने जो कि उस समय एशियाटिक सोसायटी के मंत्री थे, इन शिलालेखों को पढ़ा और इस प्रकार से बौद्ध पुरातत्त्व और प्राचीन बौद्ध इतिहास प्रगट किया गया। यह

ाप्रम्सेम साहब ही थे कि जिन्हों ने प्राचीन समय के बौद्ध राजाओं के सिकों से जो कि सारे पश्चिमी भारतवर्ष में पाए जाते हैं बहुत सी बातों का अत्यन्त पाण्डित्य के साथ वर्णन किया। उनके पिछे बहुत से योग्य विद्वानों ने इस कार्य को किया। डाइर हांग साहब ने ऐतरेय ब्राह्मण का अनुवाद किया और पार्सियों का इतिहास प्रगट किया। डाइर बनेंट साहब ने दिल्ली भारतवर्ष की प्राचीन लिपि विषय में लिखा। डाइर बुहटर साहब ने प्राचीन धर्मशास्त्र के विषय में बड़ी योग्यता से टिखा है और गतवर्ष में डाइर धीबो साहब ने प्राचीन हिन्दू रेखागणित को प्रकाशित किया है।

हमारे स्वदेशियों में से दो बड़े सुधारकों अर्थात् राजा राम-मोहन राय और स्वामी दयानन्द सरस्वती ने प्राचीन संस्कृत साहित्य की झोर ध्यान दिया। राजा राममोहन राय ने तो कई उपनिषदों का अंगरेज़ी में अनुवाद किया और स्वामी दयानन्द सरस्वती ने ऋग्वेद संहिता का हिन्दी में अनुवाद प्रकाशित किया। सर राजा राधाकान्त देव ने संस्कृत विद्या पर विशेष ध्यान दिया और उन्होंने एक बहुत ही उत्तम श्रीर पूर्ण कोष 'शब्दकल्पद्रुम' के नाम से प्रकाशित किया । डाक्टर भाऊदाजी और प्रोफेसर भण्डा-रकर, डाकुर के० एम० बेनर्जी झौर डाकुर राजेन्द्र लाल मित्र ने भी पुरातत्त्व के सम्बन्ध में अच्छा काम किया है । मेरे योग्य मित्र पण्डित सत्यवत समन्तमी ने सायन की व्याख्या के सहित सामवेद का एक अच्छा संस्करण प्रकाशित किया है । उन्हों ने महीभर की व्याख्या के सहित शुक्क यजुर्वेद को भी सम्पादित किया है भौर अब वे यास्क के निरुक्त का एक विद्वत्तापूर्ण संस्क-रण निकाल रहे हैं। और अन्त में, मेरे विद्वान मित्र, मिसुर आनन्द-राम बरुआ ने जो कि बङ्गाल सिबिल सर्विस में थे एक छोटा और बहुत उत्तम अंगरेज़ी-संस्कृत का कोष प्रकाशित किया है और वे संस्कृत का वहुत भारी और विद्वत्तापूर्ण एक व्याकरण बना रहे हैं।

जेनरल कर्निघाम साहब ने पूरातस्व तथा भारतवर्ष के प्राचीन भूगोल के सम्बन्ध में जो कुछ परिश्रम किया है वह बहुमूल्य है। इसी प्रकार बरगेस और फ़र्गुसन साहब ने भारतवर्ष की घर बनाने की विद्या पर लिखा है। इस विषय में फ़र्गुसन साहब के ग्रन्थ प्रामाणिक माने जाते हैं।

योरप में डाक्टर फाँसबोल साहब पाली भाषा के अध्ययन की जड़ डालने वाले कहे जा सकते हैं। उन्होंने सन् १८५५ में धर्म-पद को सम्पादित किया था और उसके उपरान्त जातक की क-धाओं को प्रकाशित किया है। डाक्टर ओडनबर्ग ने विनय के पाठों को सम्पादित किया है। और इन विद्वानों ने तथा हाइज़ डेविड्स और मेक्समूलर ने 'सेकेड बुक्स आफ़ दी इस्ट 'नाम की अमुल्य प्रन्थावली में बौद्ध प्रन्थों के सब से मुख्य मुख्य भागों का अंगेरज़ी में अनुवाद इम लोगों के सामने उपस्थित किया है।

मैं इस ग्रन्थावली के विषय में कुछ कहा चाहता हूं क्योंकि मैं इसका विशेष अनुग्रहीत हूं। प्राचीन हिन्दू साहित्य और इतिहास को स्पष्ट करने के विषय में प्रोफ़ेसर मेक्समूलर साहब ने जीवित विद्वानों में सब से अधिक उपकार किया है। उनका यह विचार बहुत ही उत्तम है कि अंगरेज़ी जानने वाले पूर्वदेशीय मूल ग्रन्थों के अन्तरानुवाद से सहायता ले सकें।

संस्कृत, जन्द, पहलवी, पाली, अबी आदि के ३० से अधिक प्रन्थ इसमें छप चुके हैं तथा भीर ग्रन्थों के छपने की आशा की जाती है। यहां पर मैं यह कह देना चाहता हूं कि इस ग्रन्थावली का मैं बड़ा ऋणी हूं। मैंने इन ग्रन्थों में से बहुत से वाक्य उद्धृत किए हैं और कहीं कहीं पर उनमें एकाध शब्द का अदल बदल कर दिया है भीर जिन मूल संस्कृत ग्रन्थों का अनुवाद इस ग्रन्थावली में दिया है उन्हें देखने की मुझे बिरलेही कहीं आवश्यकता पड़ी है।

अब मैं इस अपनी पुस्तक के विषय में दो चार शब्द कहूंगा।
मैने अपने मन में कई बेर यह प्रश्न किया है कि अब तक हम को जो
सहायता मिल सकती है उससे क्या प्राचीन भारतवर्ष की सभ्यता
का एक छोटा स्पष्ट ऐतिहासिक वृत्तान्त खिखा जा सकता है जो कि

प्राचीन संस्कृत प्रन्थों के आधार पर हो और जो इतनी सरस्त सिति से लिखा जाय कि उसे सर्वसाधारण उसे समझ सकें। में ऐसे प्रन्थ के लिखे जा सकने में कोई सन्देह नहीं करता था पर में प्रायः यही चाहता था (जब मैंने इस प्रन्थ का लिखना प्रारम्भ कर दिया था उस समय भी) कि यह किसी योग्य विद्वान द्वारा और ऐसे महाशय द्वारा जिखा जाता जो कि मेरी अपेत्व। इस कार्य में अधिक ध्यान और समय दे सकता।

जिन विद्वानों ने अपना जीवन भार्रतवर्ष के पुरातत्त्व के अध्य-यन में विताया है और जिन्होंने इस श्रमूल्य भण्डार से बहुमूल्य रत्न प्राप्त किए हैं वे लोग उन रत्नों के आभूषण बनाकर उन्हें सर्व-साधारण के काम के लिये उपस्थित करने में जी लगात हुए नहीं दिखाई देते। अतएव यह स्पृहारहित कार्य कम योग्यता के लोगें। द्वारा ही किया जाना चाहिए।

सर्वसाधारण के जिये ऐसे ग्रन्थ की आवश्यकता है, इस बात को कोई अस्वीकार नहीं करेगा। हिन्द विद्यार्थी के लिये भारतवर्ष के इतिहास का समय, सच पुछिये तो मुसलमानों के आक्रमण से आरम्भ होता है। हिन्दुओं के राज्य के समय से वे लोग पूरे अ-निभन्न हैं। स्कूल के उस विद्यार्थी को जो कि महमूद के बारहो आक्रमणों को अच्छी तरह जानता है उन आर्य लोगों के आक्रमणों स्रीर विजयों का बहुतही थोड़ा बृत्तान्त माळूम होगा जिन्होंने कि महमूद के २००० वर्ष पहिछे पंजाब को जीता था और वहां आकर बसे थे। वह शहाबुद्दीन मुहम्मद गोरी का दिल्ली और कन्नौज के जीतने का बृत्तान्त पढ़ता है परन्तु उसे उन्हीं देशों में कुरु मौर पांचाल लोगों की प्राचीन राजधानी का कुछ भी ऐतिहासिक वृ-त्तान्त नहीं मालूम होगा। वह जानता है कि शिवा जी के समय में दिल्ली में कौन बादशाह राज्य करता था परन्तु जिस समय में गौतम बुद्ध अपने धर्म पर व्याख्यान देता था उस समय मगध में कौन राज्य करता था इसका पता उसे नहीं होगा । वह अहमद-नगर, बीजापुर और गोलकण्डा के इतिहास से अभिन्न होगा पर उसने अन्ध्र, गुप्त और चालुक्य राजाओं के विषय में नहीं सना

होगा । वह नादिरशाह के भारतवर्ष पर आक्रमण करने की तिथि अच्छी तरह जानता होगा परन्तु उसे यह नहीं मालूम होगा कि इस घटना के पूर्व ५०० वर्ष के भीतर ही शक लोगों ने भारतवर्ष पर कब आक्रमण किया और उनको विक्रमादित्य ने हरा कर कब भगा दिया । वह आर्यभट्ट अथवा भवभूति के समय की अपेक्षा फरदोसी और फरिश्ता की तिथियों को भली भांति जानता है । वह बतला सकता है कि ताजमहल को किसने बनाया पर इस बात का उसे ध्यान भी नहीं होगा कि सांची के स्तूप, कलीं और एजेण्टा की गुफाएं, एलोरा, भुवनेश्वर और जगन्नाथ के मन्दिर कब बने।

यह भाग्य का फेर जान पड़ता है कि ऐसे देश के प्राचीन समय के इतिहास के पृष्ठ कोरे रहें कि जिसमें हजारों वर्ष तक प्राचीन मृशी लोगों ने दन्तकणाओं और बड़ी बड़ी रचनामों को हमें कमशा प्राप्त कराया है और जहां कि एक पीड़ी के पीछे दूसरी पीड़ी ने इनकी बराबर कंठाय रख कर संरक्षित रक्खा है। यदि उन रचनाओं से प्राचीन भारतवर्ष के इतिहास का साधारण हत्तान्त बिदित न हो जाय तो इन हजारों प्राचीन समय के विद्यार्थियों और विद्वानों का परिश्रम करके इन्हें संरिच्चत रखना व्यर्थ ही हुआ। और फिर पिछली शताब्दी में योरप के जिन प्रख्यात विद्वानों और पुरातत्त्व वेत्ताओं ने जो कार्य किया है उनकी विद्वत्तापूर्ण खोजों का फल यदि हम अब भी शृङ्खलाबद्ध इतिहास के रूप में इस प्रकार से न रख सके कि वह सर्वसाधारण और साधारण विद्यार्थी की समझ में आसकें तो उन विद्वानों का परिश्रम ही व्यर्थ हुआ।

परन्तु हर्ष का विषय है कि ऐसी बात नहीं है। यद्यपि भारत-वर्ष के इतिहास के बहुत से भाग अब तक भी मंदिग्ध हैं, यद्यपि बहुत सी बात अब तक विवाद योग्य है परन्तु हिन्दू राज्य के समय का एक साधारण इतिहास तयार करना अब कोई असम्भव कार्य नहीं है। और यद्यपि में इस कार्य के लिये अपने को अयोग्य पाता हूं तथापि में इस आशा से इस कार्य को आरम्भ करदेन का साहस करता हूं कि योग विद्वान लोग मेरी जुटियों को क्षमा करेंगे, मेरी अनि- वार्य भूलों को सुधारेंगे और जिन बातों को मैं ने अनाई।पन से कि-या हो अथवा जिन्हें मैं छोड़ गया होंऊं उन्हें वे योग्यता पूर्वक भली भांति करेंगे।

इस बड़े कार्य को करने में मैं यह प्रगट कर देता हूं कि पूर्व देश सम्बन्धी विद्याओं के विद्वानों ने खोज कर जो बातें जानी है उनके सिवाय मैंने अपनी ओर से किसी नई बात का पता नहीं लगाया है। इस विषय में मेरा परिमित ज्ञान मुझे यह बहाना करने से रोकेगा। और इस प्रन्थ के उद्देश्य का ख्याल करके भी यह बात असम्भव हैं कि इसमें किसी नई बात का पता लगाया जा सके। मैंने केवल यह उद्योग किया है कि योग्य विद्वानों के परिश्रम से जो बातें विदित हुई हैं उन सब को सिलिसिलेवार मिलाकर सर्वसाधारण के लिये एक पढ़ने योग्य प्रन्थ बन जाय। और इस उद्देश्य की पूर्ति करने में यदि मैं ने कहीं कहीं पर अपनी ओर से कुछ अनुमान अथवा कल्पना करदी है तो उसके लिये में पाठकों से प्रार्थना करता हूं कि वे उन्हें अनुमान और कल्पनाही समझें, उन्हें ऐति-हासिक आविष्कार न समझें।

आज इस वर्ष हुए कि मैं ने अपनी देशभाषा में स्कूल के विद्यार्थियों के लिये एक छोटी पुस्तक बनाने के अभिप्राय से उस समय
मुझे जो मसाले मिले उनका सिलसिलेबार संग्रह करिया था। और
वह बङ्गाल के बहुत से स्कूलों में पाठ्य पुस्तक रही है। तब से मैं
अपने अवकाश के अनुसार इस कार्य को बराबर करता रहा। इसके
तीन वर्ष के उपरान्त में बङ्गाल गर्वेमण्ट की उदारता से ऋग्वेद
संहिता का एक प्रा बङ्गला अनुवाद अपने स्वटेशियों के सम्मुख
उपस्थित कर सका। उस समय से मेरी यह इच्छा बहुत ही प्रबल
होगई कि हमारे प्राचीन साहित्य में जो ऐतिहासिक मसाले मिलते
हैं उन्हें स्थायी रूप में फिर से श्रेणी बद्ध करूं। इस अभिप्राय से
मैं ने कलकत्ता रिव्यू में समय समय पर कुछ लेख प्रकाशित किए
हैं। और इन लेखों को तथा इस विषय में और जो कुछ मसाले में
ने इकट्ठे किए हैं उन्हीं को मैं ने इस ग्रन्थ में सिलसिलेबार वर्णन
किया है।

जिस ढंग पर यह ग्रन्थ लिखा गया है वह बहुत ही सरल है इसमें मेरा मुख्य अभिप्राय सर्वसाधारण के सामने भारतवर्ष का एक उपयोगी और छोटा प्रन्थ उपस्थित करने का रहा है, भारतवर्ष के पुरातत्व के विवाद का बृहद् ग्रन्थ बनाने का नहीं। ऐसे प्रन्थ का स्पष्टता और अविस्तार के साथ अध्ययन करना कुछ सहज काम नहीं है। इस प्रन्थ के प्रत्येक अध्याय में जिन विषयों का वर्णन है उनके सम्बन्ध में बहुत सी छान बीन हुई है और भिन्न भिन्न सम्मतियां छिखी गई हैं। मुझे सन्तेष होता यदि मैं पाठकों के छिये प्रत्येक वाद्विवाद का इतिहास, पुरातत्त्व के सम्बन्ध में जो बातें जानी गई हैं, उनमें से प्रत्येक का वृत्तान्त और प्रत्येक सम्मति के पत्त और विपक्ष की बातों को छिख सकता । परन्तु ऐसा करने में इस प्रन्थ का आकार तिगुना वा चौगुना बढ़ जाता और जिस अभिप्राय से यह प्रन्थ लिखा जाता है उसकी पूर्ति न होती । अपने प्रथम उद्देश्य की पूर्ति करने के लिये मैं ने अनावश्यक वादविवाद को बचाया है और प्राचीन समय की हिन्दू सभ्यता और हिन्दू जीवन की प्रत्येक अवस्था का जितना स्पष्ट और म्रविस्तृत वर्णन मुझसे हो सका है, दिया है।

परन्तु यद्यपि इस ग्रन्थ में मेरा मुख्य उद्देश्य अविस्तृत वर्णन देने ही का है तथापि मैंने यह उद्योग किया है कि इस पुस्तक को समाप्त कर लंने के उपरान्त भी पाठकों के हृदय पर उसका स्पष्ट प्रभाव बना रहे। इस हेतु मैंने विस्तृत वर्णनो को जहां तक हो सका बचाया है और प्रत्येक काल के मुख्य मुख्य विषयों को स्पष्ट क्ष्य और पूरी तरह से वर्णन करने का उद्योग किया है। उन मुख्य मुख्य घटनाओं को अर्थात् हिन्दू सभ्यता की कथा की प्रधान बातों को अपने पाठकों के हृदय पर अङ्कित करने के लिये जहां कहीं पुनरुक्ति की आवश्यकता पड़ी है वहां मैंने पुनरुक्ति को बचाया नहीं है।

संस्कृत ग्रन्थों के अनुवादों से जो बहुत से वाक्य मेंने उद्धृत किए हैं वे पहिले पहिल मेरे अविस्तृत वर्णन के सिद्धान्त के विरुद्ध जान पड़ेंगे। परन्तु इन उद्धृत वाक्यों का देना बहुत ही उचित था

क्योंकि पहिले तो ऐसे विषय में जिसमें कि बहुत सी भिन्न भिन्न सम्मतियां हो सकती हैं, यह नितान्त आवश्यक है कि हम अपने पाठकों के सम्मुख उन मुळ पाठों को उपस्थित कर दें कि जिनके आधार पर मैने अपनी सम्मति स्थिर की है जिसमें कि पाठक लोग उस पर स्वयं विचार कर सकें और यदि मैंने जो सिद्धान्त स्थिर किए हैं उनमें भूल हो तो उसे सुधार सकें। दूसरे, हमारे प्राचीन ग्रन्थकारों के मूल ग्रन्थों से पाठकों को परिचित कराना वेतिहासिक विद्या के लिये लाभ दायक होगा। यह आशा नहीं की जा सकती कि कार्य यत्र विद्यार्थी इन प्राचीन और कठिन ग्रन्थों के मूल पाठों को अथवा उनके पाण्डित्य पूर्ण अनुवादों को पढने का समय निकाल सकेगा और वह इतिहासकार अपने पाठकों का इन प्राचीन ग्रन्थों के कम से कम कुछ भागों से परिचय कराया चाहता हो वह इस विषय में अपने पाठकों की विज्ञता बढावेगा। झौर अन्त में, यह ठीक कहा गया है कि विचार ही भाषा है और भाषा ही विचार है। अतः यदि कोई इतिहास-कार प्राचीन समय के विचारों को प्रगट किया चाहता हो-यदि वह यह बतलाया चाहता हो कि प्राचीन समय के हिन्दू लोगों के विचार और विश्वास कैसे थे-तो उसके लिये इससे अच्छी कोई बात नहीं होगी कि वह उन शब्दों को उद्धृत करे जिनके द्वारा कि प्राचीन समय के लोगों ने अपने विचार प्रगट किए हैं। अतः इन थोड़े से वाक्यों को उद्भत कर देने से पाठकों को प्राचीन हिन्दू समाज, एनके चाल व्यवहार और उनके विचारों का जितना ज्ञान हो सकता है उतना यदि मैं उसका पूरा विस्तृत वर्णन लिखूं तो उससे भी नहीं होगा । मैंने इसी अभिप्राय से अपने पाठकों से रिचाओं और सूत्रों के वनाने वालों का सामना करा देने का और उन्हें अपनी सम्मति स्थिर कर लेने का अवसर दिया है कि जिसमें वे प्राचीन हिन्दुम्रों के स्वभाव और आन्तरिक जीवन को जान सकें।

प्राचीन लोगों के विचारों और आन्तरिक जीवन से इस भांति पूरी तरह से विज्ञ होना ही सच्चे ऐतिहासिक ज्ञान की जड़ है और मैंने इन प्राचीन लोगों के राब्दों को छोड़ कर और किसी प्रकार से इसका सचा और अविस्तृत वर्णन देने में अपने को असमर्थ पाया है। इसी मुख्य कारण से तथा विस्तार न बढ़ाने ही की इच्छा से मैंने अधिकता से प्राचीन अन्थों के वाक्य उद्भृत किए हैं।

अन्त में पाठकों से मेरी यह प्रार्थना है कि वे मुझे उन जाटियों के लिये समा करेंगे जो कि निस्सन्देह इस ग्रन्थ में है क्योंकि एक तो मैंने इसे उस समय में लिखा है जिसे कि मैं सर्कारी कामों से कठिनता से बचाता था और दूसरे यह ऐसे स्थानों पर लिखा गया है जहां कोई उत्तम पुस्तकालय नहीं था । परन्तु ऐसी त्नमा बहुत कम प्रदान की जाती है। श्रौर पाठक छोग यह पूछते हैं कि जब किसी प्रनथकार के पास प्रनथ लिखने के लिये सब प्रकार की सामित्री ही प्रस्तृत नहीं थी तो उसे प्रन्थ के लिखने में हाथ ही क्यों लगाना चाहिए। परन्तु मैं इन बातों के। इस लिये लिखता हूं कि जिस से इस प्रन्थ की त्रुटियों का यदि बचाव नहीं तो उनका कारण अवदय विदित होजाय । इस पुस्तक के लेखक का समय उसका नहीं है। उसके ऊपर बंगाल के एक जिले का भार है जिस का क्षेत्रफल ६ हजार वर्ग मील के ऊपर है और जिसमें तीस लाख से अधिक मनुष्यों की बस्ती है। इससे उसको और कामों के करने का बहुतही कम समय मिलता है। इन अवस्थाओं में इस पुस्तक को सिलसिलेवार बिखना मेरे बिये एक कठिन काम रहा हैं म्रौर में अपने विचारवान पाठकों से केवल यही प्रार्थना कर सकता हूं कि वे उन भूलों झौर त्रुटियों के लिये जो कि इस पुस्तक में रह गई हो कुपा कर मुझे क्षमा करें।

> जिला− मैनसिंघ− वंगाल । १२ अगस्त–१८८८

्र र च.दत्त।

#### प्रस्तावना ।

#### युग और समय।

प्राचीन आर्यावर्त का इतिहास पिछली ३० शताब्दी में मनुष्यों की उन्नति का इतिहास है। यह इतिहास कई कालों में बांटा गया है जिनमें से हर एक काल की अविध आज कल की बहुत सी जा-तियों के पूरे इतिहास की अविध के बराबर है।

दूसरी जातियां भी हिन्दुओं के बराबर वा उनसे भी अधिक पुरानी होने का घमंड करती हैं। मिस्न के विद्वान लोग कहते हैं कि वहां ईसा के ४००० वर्ष प्रथम पहिला राज्यवंश स्थापित हुआ था। पहिले सौरागन का समय, जिसने सेमेटिक राज्य के समय सुमिर और अकद में मेल कराया था, असीरिया के विद्वान लोग ईसा के ३००० वर्ष पहिले बतलाते हैं और समेटिक लोगों के चेलडिया जीतने के पाहेले की अकद की तूरानी सभ्यता को इस से भी पहिले का कहते हैं। चीन के रहनेवाले अपने यहां के राज्यवंशों और और बातों का प्रामाणिक इतिहास ईसा से २००० वर्ष पहिले का मानते हैं। आज कल के विद्वान ऋग्वेद के स्कों का समय २००० वर्ष से पहिले का नहीं समझते। पर इन स्कों के संग्रह होने के समय हिन्दुओं की सभ्यता कई सी वा कई हजार वर्ष पुरानी होगी।

पर हिन्दुओं के इतिहास की सामिग्री दूसरी जातियों के इतिहास की सामिग्री के ऐसी नहीं है। मिस् के पुराने वासियों के जीवाक्षरों से राजाओं और पिरेमड बनाने वालों के नाम, तथा राज्यवंशों और युद्धों के हाल के सिवाय और कुछ पता नहीं लगता। बेबिलन और असीरिया के पत्थर के शिलालेखों से भी इतनाही पता लगता है और चीन की सामग्री से भी वहां के आदामियों की सक्ष्यता और बुद्धि की थीरे थीरे उन्नति होने का कुछ हाल नहीं जानो जाता।

पुरान समय के हिन्दुओं की पुस्तकें दूसरे तरह की हैं। उनमें कुछ दोष वेशक पाए जाते हैं पर ये दोष राज्यवंशी युद्धों और बातों में हैं जिन्हें ऐतिहासिक कहते हैं। लेकिन साथ ही इसके इन पुस्तकों में सभ्यता के बढ़ने और बुद्धि की उन्नात होने का ऐसा पूरा सिलसिलेवार और साफ हाल मिलता है कि ऐसा दूसरी किसी पुरानी जाति के इतिहास में ढूंढ़े नहीं मिलता। हर समय के साहित्य में उस समय की हिन्दू सभ्यता का मानो एक अञ्ज्ञा चित्र वा फोटो पाया जाता है और हर एक समय की पुस्तकों में सिलसिलेवार तीन हज़ार वर्षों का ऐसा साफ़ और पूरा इतिहास पाया जाता है कि जिसके जानने के लिये अधिक अनुसन्धान की आवश्यकता नहीं है।

पत्यर, ताम्रपत्र और पिपराई के लेख उस समय की वातों की यादगारी के लिये बनाए गए थे। किसी जाति के गीत, भजन और धार्मिक उद्गार उस जाति की सक्ष्यता और विचारों का सचा और स्वाभाविक पता लगाते हैं। हिन्दुओं के सब से पुराने उद्गार लेख द्वारा नहीं प्रगट किए गए और इसी कारण वे पूर्ण और अविरुद्ध हैं। वे इस जाति के विचारों और भावों के स्वाभाविक और सच्चे बचन हैं। वे पत्थरों पर नहीं खोदे गए पर केवल कंठ करके बचाए गए हैं। और जिन लोगों ने इसे कंठ करके बचा रक्खा उन्होंने ऐसी अच्छी तरह से ज्यों का स्वेती है।

जिन विद्वानों ने वेदों के सूकों को इतिहास की हाए से पढ़ा हैं वे जानते हैं कि उनसे सामाजिक इतिहास तयार करने के लिये जो सामिग्री मिलती है वह पत्थर या पत्रों के लेखों से अधिक और ठीक है। और जिन लोगों ने हिन्दुओं के पुराने इतिहास के हर एक समय की पुस्तकों को पढ़ा है वे भी जानते हैं कि इनमें हिन्दुओं की सभ्यता, विचार और धर्म के तीन हज़ार वर्ष तक बढ़ने और बदलने का पूरा पूरा हाल है और आदिमियों की सभ्यता के इतिहास जाननेवालों को यह देखने के लिये हिन्दू ही होना जरूरी नहीं है कि हिन्दुओं ने इतिहास लिखने के लिये पूरी, सरल और सच्ची वातें बन्ना रक्षी हैं।

हमारी बातों का मतलब आप कहीं और का और न समझ लें। हमने ऊपर जो बातें लिखी हैं वह खाली इस भूमयुक्त विश्वास को दूर करने के लिये लिखी हैं कि भारतवर्ष का कोई भी पुराना इ-तिहास पढ़ने लायक नहीं है। पुराने समय का कोई भी सिलसिले-वार और विश्वास के लायक वृतान्त ऐसा नहीं है कि जो आज कल के पढ़ने वालों को रोचक वा शिक्षा देने वाला हो।

पुराने आयावर्त का भी सिलसिलेवार इतिहास है जिसमें सब से बड़ी बात यह है कि कखा होने के बदले वह बहुत ही रोचक है। इस पूराने इतिहास से यह जाना जाता है कि एक गुणसम्पन्न आर्य जाति ने संयोगवश बाहरी दुनिया से अलग होकर, अपनी अनुकूल प्राकृतिक अवस्था में अपनी सक्ष्यता किस तरह से बनाई, । हम उनके युगयुगान्तर के मानसिक आविष्कारों को देखते हैं, उनकी एक शताब्दी से दूसरी शताब्दी में जो धर्म में उन्नति और वृद्धि हुई उसको निरखते हैं, उनके राजनीति के व्यवहार का देखते हैं कि जब वे **भ्रारे भ्रारे भारत में फैलते हैं** और नए राज्य स्रौर राज्यवंश स्थापन करते हैं। हम पुरोहितों के बल के मुकाबले में उनकी को-शिशों को, उनकी जीत और हार को जांचते हैं। हम उनके समाज के और धर्म के उलट फेरों को और उनके प्रभावोत्पादक फलों की मन लगा कर पढ़ते हैं और एक जाति के मानसिक जीवन की यह बड़ी कहानी जो शाह अरज़दी की कहानियों से भी अधिक रंजक है—कहीं नहीं ट्रटती और न उसका मिलमिला ही कहीं भक्न होता है। जिन सब कारणों से समाज और धर्म के बड़े बड़े उलट फेर हुए वे सब पाठकों को मालूम हो जाते हैं और वे देखने लगते हैं कि हिन्दुओं की पुरानी सक्यता ने ईसा के २००० वर्ष पहिले से ईसा के १००० वर्ष पीछे तक तीस शताब्दियों में धीरे धीरे किस तरह से उन्नति की।

हिन्दुओं की सक्ष्यता में जो दोष है उनसे याद यूनान और रोम के पीछे की सक्ष्यता से मिलान किया जाय तो इस समय के पढ़ते वालों को शिचा मिलती है। हमारे गुणों के हाल से ऐसी शिक्षा नहीं मिलती जैसी हमारे दोषों से। विद्वामित्र के सुक्तों, किपल के तस्त्रदर्शन और कालिहास के कान्यों के पढ़ने से उतनी शिक्षा नहीं होती जैसी हमार राजनीतिक जीवन के गिरने और पुरोहितों के प्रभुत्व से। गौतम बुद्ध और अशोक के नायक होने में लोगों के भर्म की उन्नति के हाल में उतनी शिक्षा नहीं मिलती जितनी कि सर्वसाधारण में स्वतंत्रता के लिये यह करने के बिल्कुल अभाव से। दुनिया के मानसिक जीवन के आरम्भ में ब्राह्मणों और क्षत्रियों की बुद्धि जो बढ़ी चढ़ी थी उससे इतनी बात नहीं सूझती और इतनी शिक्षा नहीं मिलती जितनी कि मामूली काम काज और व्यापार में, यत्र और समुद्र की विद्या की नई बातों का पता लगाने में, संगतराशी, शिल्प विद्या, और कलाकीशल में, जातीय जीवन के प्रा-दुर्भाव और जातीय सबलता में।

प्राचीन हिन्दुओं के मानसिक और धार्मिक जीवन का इतिहास अनुबन ता, पूर्णता और गम्भीर भावों में अनुपम है। परन्तु वह इति-हासवेत्ता जो इस मानसिक जीवन का केवल चित्र उतारता है, अपने कर्तव्य को झाधा करता है। हिन्दू इतिहास का एक दूसरा और अधिक खेदजनक भाग भी है और कथा के इस भाग को भी ठीक ठीक कह देना झावइयक है।

हम पहिले कह चुके हैं कि प्राचीन भारतीय इतिहास कई एक विशिष्ट और लम्बे कालों अथवा युगों में विभाजित होता है। प्रत्ये-क काल का जुदा जुदा साहित्य है और प्रत्येक की सक्ष्यता में दूसरे कालों के महान राजनैतिक और सामाजिक कारणों से बड़ा भेद हो जाता है। हमारी इच्छा है कि पहिले हम इन ऐतिहासिक युगों का और जो बड़ी बड़ी घटनाएं हों उनका संक्षेप में वर्णन कर दें जिससे हमारे पाठकों को इस प्रन्थ का उद्देश्य विदित होजाय और जब हम इन कालों का सविस्तार बुत्तान्त जिखें तो शायद उनको प्रत्येक युग की सब बातों के समझने में सरलता होगी। हम सब से पहिले के काल से आरम्भ करते हैं अर्थात उस समय से जब कि आर्थों ने पंजाब देश में आकर निवास किया था। इस काल के इतिहास का पता ऋग्वेद के सूकों से मिलता है।

#### प्रथम युग।

इस अमुख्य प्रनथ अर्थात् ऋग्वेद में हमलोग आर्थों को सिन्ध और उसकी पांचो सहायक निदयों के तट की भूमि को विजय करते हुए और उसमें बसते हुए पाते हैं और सतलज के परे की भूमि स वे प्रायः अनुभिन्न थे। ये लोग विजय करने वाले थे और इनमें का-र्यदक्षता के प्रवल प्रेम और उत्साह युक्त आमाद प्रमोद के साथ साथ तरुण जातीय जीवन का पुरुषार्थ और आत्मगौरव भरा हुआ था। इस विषय में उनसे और उनके पीछे के समय के चिन्ताशील और कार्यत्तम हिन्दुओं से बड़ा अन्तर था । वे धन पशुसमृह और बेतों से आनन्दित होते थे। उन्होंने अपने बाहबल से नए अधि कार और नए देश को यहां के आदि निवासियों से छीन लिया और ये आदि निवासी व्यथं इन अजय विजयी लोगों के विरुद्ध अपना स्वत्व रखने की कोशिश करते थे। निदान यह युग इन होगों का मादि निवासियों के साथ युद्ध और विजय करने का था और ये आर्य-बीर अपनी जय का अभिमान हुए के साथ भजनों में करते थे और दंवताओं से प्रार्थना करते थे कि वे उन्हें धन और नए अधिकार दें और अस्प्रयों का नाश करें। प्रकृति में जो उज्जवल आनन्दमय भ्रौर तेजस्वी था उसकी आर्य लोग प्रशंसा करते थे और वह सब उनके हर्ष का कारण था। प्रकृति की ऐसी विभूति की वे लोग पूजा करते थे और उनका देवता मान कर उनका आवाहन करते थे।

इसके लिखने की आवश्यकता नहीं है कि उस समय आर्य लोग एक ही जाति के थे और जाति का भेद केवल आर्यों और आदि निवासियों में था। उस समय व्यवसाय का भेद भी स्पष्ट नहीं था। कई एकड़ भूमि का अधिकारी जो शान्ति के समय खेती करता था और पशुओं को पालता था वही युद्ध के समय अपने प्राण की रक्षा करता था, आदि निवासियों को लूटने के लिये बाहर जाता और बहुधा भक्ति में आकर युद्ध के देवताओं की स्तुति में ओजस्वी भजन बनाता। उस समय न मन्दिर थे न मूर्तियां। कुल में जो बड़ा होता वह अपने अग्नि कुण्ड में यज्ञ की अग्नि जल।ए रखता और अग्निका हवन दूध और चावल या मांस अथवा सोम- रस से करता और अपने बच्चों के कुराल, स्वास्थ्य और धन के के लिये देवताओं का आवाहन करता। प्रत्येक दल का एक प्रधान राजा होता और उसकी ओर से यज्ञ करने और मजन करने के लिये प्रो।हित होते परन्तु न तो प्रोहितों की ही कोई जाति थी और न राजाओं ही की। लोग स्वतन्त्र थे और स्वतन्त्र और उत्साही पशु रखने वालों और खेती करने वालों में जो आनन्द होता है उस को वे भोगते थे।

अब आर्यों के पंजाब में बसने का समय क्या है ? हम समझते हैं कि यदि हम इसको ईसा से २००० वर्ष पहिले से १४०० वर्ष पहिले तक रक्खें तो हम प्रायः सब लोगों से सहमत रहेंगे। इस समय का नाम हम सुबीते के लियें वैदिक युग रक्खेंगे।

#### दूसरा युग।

अब हिन्दू आर्य लोग सतलज तक आ पहुंचे और उनको सतलज पार करके गंगा की घाटों में पहुंचने में कुछ देर न लगी। गंगा और यमुना का नाम ऋग्वेद में बहुत कम आया है। इससे जान पड़-ता है कि प्रथम अर्थात् वैदिक युग में ये नाईयां उस समय तक जानी नहीं गई थीं यद्यपि कुछ साहसी अधिवासी पंजाब से निकल कर इन नादियों के तटपर आ बसे होंगे। दूसरे युग में इन बह्तियों की संख्या बढ़ी होगी, यहां लों कि कुछ शताब्दी में गंगा की सारी घाटी आज कल के तिरहुत तक प्रवल राजधानियों और जातियों का निवास स्थान होगई। इन जातियों ने विद्या और साहित्य की बृद्धि की और नवीन कप से धर्म और सक्ष्यता को संस्थापित किया जो कि वैदिक समय से बिलकुल ही भिन्न होगए।

उन जातियों में से जो गंगा की घाटी में रहती थीं विख्यात के नाम भारतवर्ष के महाकाव्यों में अब तक वर्तमान हैं। कौरवों की राजधानी वर्तमान दिल्ली के निकट कहीं पर थी। पांचाल लोग दाचिण पूरव की ओर वर्तमान कन्नीज के समीप बसे। गंगा और गंडक के बीच की विशाल भूमि में जिसके अन्तर्गत वर्तमान अवध है कोशल लोग बसे। गंडक के पार उस भूमि में जिसे आज कल तिरहुत कहते है विदेह लोग रहने लगे और काशी जाति वर्त-मान बनारस के आस पास स्थित हुई। दूसरे युग में येही बड़ी विख्यात जातियां थीं। पर इनसे कम बलवान जातियां भी समय समय पर हुई और अपना अधिकार बढ़ाती रहीं।

जब प्रथम कुरु और पांचाल लोग द्वाव में ठहरे उस समय उनके एक प्रतापशालिनी जाति होने के चिन्ह मिलते हैं । उनके परस्पर युद्ध का बृत्तान्त आर्यवर्त के प्रथम जातीय महाकाव्य अर्थात् महाभारत में दिया है स्रोर यद्यपि यह स्रन्थ स्रपने वर्तमान रूप में पीछे के समय का वा यों कहिए कि पीछे के कई भिन्न भिन्न समयों का बना हुआ है, पर इसमें भी गंगा की घाटी के प्राचीन विजयी लोगों के उद्धत स्रीर कट्टर वीर्य और वीरोचित ईर्षाद्वेष के चिन्ह मिलते हैं। परन्तु इस घाटी की नरम आबहवा में हिन्दू लोग बहुत शताब्दियों तक नहीं रहे थे कि वे अपना उत्साह और पुरुषार्थ खो बैठे। परन्तु विद्या और सभ्यता में उन्होंने उन्नति की। ज्यों ज्यों ये लोग इस नदी की ओर बढ़ने लगे त्यों त्यों उनमें वह तत्परता कम होने लगी जो कि विजयिनी जातियों में होती है। वि-देह और काशी लोगों की राजसभा के लोग विद्वान और व्युत्पन्न प्रमाण नहीं मिलते। कोशल लोग सुसक्ष्य थे परन्तु इस जाति की कथा स जो कि भार्यवर्त के टूसरे महाकाव्य अर्थात रामायण में र्दा हुई है, ( जो वर्तमान रूप में पीछे के समय का बनी हुई है ) इन लोगों में सां तर्गिक कर्तव्य श्रौर कुलाचार से प्रेम होने का, और ब्राह्मणों के आज्ञापालन तथा धर्म में बाहरी आडम्बरों पर अधिक ध्यान करने का परिचय महाभारत के कठार पराक्रम और तीक्षण उत्साह की अपेक्षा आधिक मिलता है।

इस प्रकार धीरे धीरे हिन्दुओं की शक्ति हीन होने के कारण धा-र्मिक और सामाजिक नियमों में बड़े बड़े अदल बदल हुए। धर्म ने दूसरा ही रूप धारण किया। गंगा तट के उत्साहहीन और आ-डम्बरप्रिय हिन्दुओं को पंजाब के पराक्रमी योधाओं के बीरोचित

और सीधे साधे भजन रुचिकर न हुए । उन भजनों का पाठ तो अब भी होता था परन्तु उनके भाव और आशय लुप्त होगए और सीधी सादी विधियों के स्थान पर वड़े बड़े आडम्बर प्रचलित हो गए, पुजारियों की संख्या और उनका प्रभुत्व बढ़ने लगा, यहां तक कि उनकी परम्परागत एक जाति होगई । गंगा तट के राजा और योद्धा उज्ज्वल भवनों में रहने लगे और उनके चारो आर पंजाब के सीधे खेती करने वाले योधाओं की अपेत्ता अधिक चमक्दमक थी और ये राजा लोग समाज से तुरन्त जुदे हो गए और उन्होंने अपनी एक जाति बनाली। सर्वसाधारण अर्थात् वैदय-अथवा ऋग्वेद के अनुसार विस-अपने पंजाब निवासी पुरुषाओं से निवल हो गए थे और उन लोगों ने बिना विरोध के उन बन्धनों को स्वीकार करिलया जिनसं पुरोहितों और योधाओं अर्थात ब्राह्मणों और क्षत्रियों ने उन्हें बाँधा। परन्तु आधीनता से आचारभृष्टता **ब्रा**ती है इस कारण हिन्दू दा।सन में छोग फ़िर अभी वैसे न हुए जैसा कि योरप के लोगों ने प्राचीन और वर्तमान समय में होने की चेष्टा की है। अन्त में आदिनिवासी जो आर्यों के आधीन हो गए थे और जिन्होंने मार्यों की सक्ष्यता स्वीकार करबी थी, नीच जाति अर्थात् श्रुद्ध हो गए और उनको आर्थीं के धार्मिक संस्कारों को करने और धर्म सम्बन्धी विद्या उपार्जन करने का निषंध कर दिया गया।

इस प्रकार से हिन्दू इतिहास के दूसरे युग में आर्यवर्त में जा-तिभेद की उत्पत्ति हुई। यह रीति बोगों में उत्साहहीनता और निर्व-लता से उत्पन्न हुई और किसी अंश में इसने इन दोणों को सदा के लिये स्थायी कर दिया है।

निदान दूसरा युग ऐसा था कि जिसमें लोग ब्राह्मण और च त्रियों के आधीन हो गए और च्रियों ने भी ब्राह्मणों की झाधी-नता स्वीकार कर ली। परन्तु इस युग के अन्त में कुछ प्रत्याघात सा होने लगा और झभिमानी क्षत्री भी विद्या झौर धर्म में अपने को ब्राह्मणों के समान सिद्ध करने लगे। प्रोहितों की निरर्थक रीतियों और संस्कारों से खिन्न होकर क्षत्रियों ने भी सत्य की खोज में नए विचार और निर्भय अनुसन्धान आरम्भ कर दिए। पर यह प्रयत्न अकारथ गया। प्रोहितों की बढ़ी चढ़ी ही रही पर न्तु क्षत्रियों के ये ओजस्वी विचार ही इस समय के रसशून्य और निर्जीव साहित्य को रोचक बना देने हैं। और ये विचार जाति में पैतृक धन की नाई रहे और पिछले वर्षों में हिन्दू दर्शनशास्त्र और धार्मिक परिवर्तनों की जड़ हुए।

इसी समय में जब कि आर्य लोग गंगा की घाटी में फैले ऋग्वेद और तीनों दूसरे वेद अर्थात साम, यज्जर और सथ्वे, भी सम्हीत और सम्पादित हुए। तब एक दूसरे प्रकार के प्रन्थों की रचना हुई जो 'ब्राह्मण' नाम से पुकारे जाते हैं। इन प्रन्थों में यज्ञों की बिधि लिखी है। यह निस्सार और विस्तीण रचना सर्वसाधारण के झीण शक्ति होने और ब्राह्मणों के स्वमताभिमान का परिचय देती है। संसार छोड़ कर बनों में जाने की प्रथा, जो पहिले नाम को भी नहीं थी, चल पड़ी और ब्राह्मणों के स्वन्तम भाग अर्थात आरण्यक में बन की बिधि कियाओं का ही वर्णन है। अन्त में चित्रयों के निर्भय विचार जो उपनिषदों के नाम से प्रख्यात है, आरम्भ हुए और ये इस युग के साहित्य के अन्तिम भाग हैं और इन्ही से भारत के उस साहित्य का अन्त होता है जिन्हें ईश्वरकृत कहते हैं।

विद्वानों का मत है कि इस युग के सामाजिक और राजनैतिक पिरवर्त्तनों में कम से कम चार या पांच की वर्ष लगे होंगे। इतने समय में गंगा की घाटी के उपवन तिरहुत तक साफ किए गए और वसाए गए और हिन्दू आचार व्यवहार प्रचलित हुए भीर यहां प्रतापशानिली राजधानियां स्थापित हुई। धार्मिक रीति बहुत ही बढ़ गई, सामाजिक नियम बदल गए, जाति मेद का प्रचार हुआ, पुरोहितों का प्रभुत्व स्थापित होकर दढ़ हुआ और अन्त में क्षत्रियों ने उसमें शंका की। इसी समय में विविध और विस्तीर्ण ग्रन्थ भी रचे गए। इस कारण इस युग का समय लगभग ईसा से १४०० वर्ष पहिले तक नियत कर सकते हैं।

यहां एक दो बात जो इस काल निर्णय को इढ़ करती है लिख देनी चाहिए। इस समय की मुख्य ऐतिहासिक बात कुरु और पांचालों का युद्ध है जिसका वर्णन महाभारत में है और जिस के विषय में हम आगे चल कर कुछ कहेंगें । इस समय की सा-हित्य सम्बन्धी मुख्य बात वेदों का सग्रह करना है। पुराणों और महाभारत से भी पता लगता है कि वेदों के संग्रहकर्ता इस युद्ध के समय में हुए हैं परन्तु इस बात को चाहे हम माने अथवा न माने। हम इन दोनों बानों पर अलग अलग बिचार करेंगे । दन्तकथा-ओं में लिखा है कि जब वेद संग्रहीत किए गए तो उसकी तिथि नियत करने के हेतु अयनान्त का स्थान निश्चय कर के लिख लिया गया था। ज्योतिष के जिस ग्रन्थ में निश्चित स्थान लिखा मिलता है वह पीछे का ग्रन्थ है अर्थात् ईसा से ३०० वर्ष के पहिले का नहीं है पर यह बिचार निस्सन्देह पहिले का है और बेंटले और ग्रार्क-डीकन प्रेट दोनों विद्वान गणितकों ने इसको जांच कर ईसा से ११८१ वर्ष पहिले बतलाया है।

इस आविष्कार के विरुद्ध इन दिनों योरप, एमेरिका और भारतवर्ष में बहुत कुछ लिखा गया है परन्तु इन विवादों में हमें कोई बात भी ऐसी नहीं मिली कि जिससे हमें इस विचार की सत्यता में सन्देह हो। हम इसे ही वेदों के अन्तिम संग्रह का समय मानते हैं और कई पीढ़ी तक कितने ही आचार्यों ने संग्रह का काम किया होगा इस कारण हम अनुमान कर सकते हैं कि वेद ईसा से १४०० अथवा १३०० वर्ष पहिंछे सम्पादित किए गए और यही काल हमने दूसरे युग का निश्चय किया है।

कुरु पांचालों के युद्ध के विषय में भारतवर्ष की भिन्न भिन्न राजधानियों के इतिहासों में इस युद्ध का नाम आया है और इनमें से बहुत से इतिहास विश्वास योग्य भी हैं। बौद्ध धर्म के आचार्य ईसा से ६०० वर्ष पहिले हुए और देश के दूसरे इतिहासों से पता लगा है कि कुरु पांचाल युद्ध के समय से बुद्ध तक ३५ राजाओं ने राज्य किया। यदि प्रत्येक राज्य का २० वर्ष मान लें तो महाभारत का समय ईसा से १३०० वर्ष पहिले निकल आता है। फिर हमको सिकों से मालूम होता है कि कनिष्क ने काश्मीर में ईस्वी की पहिली शताब्दी में राज्य किया और उसके उत्तराधिकारी अभिमन्यु ने शायद उस शताब्दी के अन्त के लगभग। काश्मीर देश का इतिहासवेत्ता लिखता है कि कुरु पांचाल युद्ध से अभिमन्यु के

समय तक ५२ राजाओं ने १२६६ वर्ष तक राज्य किया। इससे युद्ध का समय ईसा से १२०० वर्ष पहिले निर्घारित होता है।

हम अपने पाठकों से यह नहीं कहते कि ऊपर दी हुई तिथियों में से वे किसी को मान ही लें। भारतवर्ष के इतिहास में सिक-न्दर के यहां आने के पहिले की किसी बात का काल निर्णय करना प्रायः असम्भव सा है और जब ज्योतिष की गणना भी कोई वर्ष विशेष बतावे अथवा कोई ऐतिहासिक बात किसी शताब्दी विशेष में प्रगट करे तब भी हम उसके मानने में भली प्रकार सकोच कर सकते हैं। हम केवल यही कहते हैं और इसके कहने का हमको अधिकार भी है कि अब पाठकों का यह मानना सम्भव है कि वेदों का संग्रह और कुरु-पांचाल युद्ध ईसा से लगभग १३०० अथवा १२०० वर्ष पहिले हुमा।

और जब कुरु-पांचाल युद्ध ईसा से १३०० वर्ष पहिले (मर्थात् र्रेज़न युद्ध से एक शताब्दी पहिले) हुआ ता हम इस दूसरे युग का समय ईसा से १४०० वर्ष पूर्व के पीछे कदापि नियत नहीं कर सकतं क्योंकि कुरु-पांचाल युद्ध के समय वर्तमान दिल्ली और कन्नीज की निकटस्थ भूमि प्रबल जातियों का निवास स्थान थी जिन्होंने भपना साहित्य और अपनी सक्यता निर्माण करली थी। और हम आर्यों के पंजाब से चल देने के समय और उनके गंगा की धार्टी में वस कर ऐसी उन्नति करने के बीच के समय को दो शता-ब्दी मान सकते हैं।

आर्यों के पंजाब से चलने के समय को ईसा से १४०० वर्ष पहिले मान लेने में वैदिक समय अर्थात् प्रथम युग का समय जो हमने दिया है (ईसा से २००० वर्ष सं १४०० वर्ष पहिले तक) निश्चित हो जाता है।

फिर, कई एक ब्राह्मण ग्रन्थों से आन्तिरिक प्रमाण मिलते हैं कि ये ग्रन्थ कुरु और पांचालों के समय में अथवा उसके पोछे बने। इस लिये इनका समय भी हम इंसा से १३०० अथवा १४०० वर्ष पूर्व का निश्चय कर सकते हैं और उपनिषद जो ब्राह्मण ग्रन्थों की समा-िष्ठ प्रगट करते हैं इंसा से ११०० वर्ष पूर्व बने होंगे। विदेह लोगों के राजा जनक ने उपनिषदों का प्रचार कराया इसलिये हम विदेह और कोशल लोगों का समय ईसा से १२०० से १००० वर्ष पूर्व तक अनुमान कर सकते हैं क्योंकि कुरु और पांचाल ईसा से १४०० से १२०० वर्ष पहिले तक हुए।

सुबीते के लिये हम इस युग का नाम ऐतिहासिक काव्य काल रखते हैं। इसी समय में वे जातियां जिनका वर्णन जातीयकाव्यों में आया हैं, हुई और लड़ीं, जब कि गंगा की घाटी में कुरु और पांचाल, कोशल और विदेह लोग राज्य करते थे।

#### तीसरा युग।

तीसरा युग आर्यवर्त के इतिहास में शायद सब से उज्ज्वल समय है। इसी समय में आर्य लोग गंगा की घाटी से भी आगे बढ़े, दूर फैले और भारतवर्ष के दक्षिण तक उन्होंने हिन्दू सभ्यता का प्रचार किया और वहां हिन्दू राजधानियां स्थापित कीं। मगभ अर्थात् दक्षिण बिहार जिससे कि ऐतिहासिक काव्य काल में भी हिन्दू लोग विश्व थे, तीसरे युग में पृरी तरह से हिन्दू मों का हो गया और यहां की नई और प्रबल राजधानी ने गंगा तट का प्राचीन राज्य दचा दिया। बीद्ध धर्म मगभ के आस पास की राजधानियों में फैला और चन्द्रगुत ने जो सिकन्दर का समकालीन था, सारे उत्तरी भारतवर्ष को पंजाब से बिहार तक मगभ के राज्याभीन बनाया। इस बड़ी राजनैतिक घटना अर्थात् सारे उत्तरी भारत के एक साम्राज्य के आधीन एकत्रित होने के साथ ही साथ तीसरें युग की समाित होती है और चौंथा युग आरम्भ होता है।

आर्थ अधिवासी बंगाल तक पहुंचे झौर उन्होंने आदिनिवासियों में भी हिन्दू अर्म और सक्ष्यता का प्रचार किया। दक्षिण में जो राजधानियां स्थापित हुंई उन्होंने और भी गौरव पाया। अन्ध्र लोगों ने दक्षिण में एक प्रवल राजधानी स्थापित की झौर विद्या की बड़ी वृद्धि की। और भी द्विण में आर्य लोगों का प्राचीन द्रविड सक्ष्यता से संसर्ग हुआ। सुनम्पन्न हिन्दू सभ्यता की जय हुई झौर द्रविड लोग भी हिन्दू बना लिए गए और उन्होंने ऐसी राजधानियां स्था-पित की कि जो विद्या झौर प्रताप में विख्यात हो गई। चोछ, चेर शीर पांढ्य की राजधानियां ईसा से ३०० वर्ष पूर्व अपना प्रताप जमा चुकी थीं और चोल की राजधानी कांची (कांजीवरम) पि-इस्ले दिनों में विद्या का मुख्य स्थान हो गई।

पश्चिम में सौराष्ट्र (जिसके अन्तर्गत गुजरात और महाराष्ट्र देश भी हैं) के लोगों ने भी हिन्दू सक्ष्यता स्वीकार की और समु-द्र में लंका से विज्ञाप्ति प्राप्त की जो कि हिन्दू व्यापारियों के आने जाने का स्थान हुई।

इस समय का व्यवसाय और उत्साह उनके साहित्य और राष्ट्रीय विजय से प्रगट होता है। ब्राह्मण और आरण्यकों की बहु-वाक्यमय शिक्षा और धर्मिकिया सूत्रों में संक्षिप्त की गई जिसमें कि यजों में प्रयोग करने के लिये पुस्तकें बन जांय। कुलाचार और सामाजिक व्यवहार के नियमों के भी सूत्र बनाए गए। सृत्र सम्प्र-दाय भारतवर्ष में अधिक फैल गए। उत्तर में और दक्षिण में प्रन्थों की संख्या बढ़ने लगी। इन धर्मिप्रन्थों के अतिरिक्त शिचा शास्त्र, इन्द, व्याकरण और कोशों का अध्यन होने लगा। याइक ने निरुक्त और पाणिनि ने इसी समय अपना व्याकरण लिखा। निरुक्त नियमानुसार यज्ञों की बेदी बनाने के कारण रेखागणित की उत्पत्ति हुई जो पहिले पहिल भारतवर्ष ही में जानी गई।

उपनिषदों की शिल्ला भी वृषा न गई। इन ग्रन्थों का अवलोकन बराबर होता रहा यहां तक कि कि पिल ने सांख्य-दर्शन का आविष्कार किया जो कि संसार के तत्व दर्शनों में गूढ़ युक्तियुक्त होने में सब से प्रथम है। इसके सिवाय और आचार्यों ने भी दूसरे दर्शन रचे परन्तु सांख्य दर्शन ही को भारत के भविष्य काल पर सब से अधिक प्रभाव डालना था। क्यों कि ईसा से ६०० वर्ष पहिले गौतम बुद्ध का जन्म हुआ और उसने सांख्य की कली युक्ति में 'वसुधैव कुटुम्बकम' के बिचार जोड़ दिए जिसके कारगा उसका भर्म सारी मनुष्य जाति में से तिहाई लोगों में प्रचलित हों गया।

इस युग का समय निश्चित करने में कोई कार्टनाई नहीं है।

सिकन्दर के समकालीन चन्द्रगुप्त ने उत्तरीय भारत को ईसा से ३२० वर्ष पाहिले एक किया था । इस कारण हम तीसरे युग का काल ईसा से १००० वर्ष पहिले से ३२० वर्ष पाहिले तक मानसकते हैं। सुवीते के लिये हम इसकी दार्शनिक मधवा युक्तिसिद्ध काल कहेंगे।

इस समय की राजनैतिक विद्या सम्बन्धी और धार्मिक घटनाओं को ७०० वर्ष लगे होंगे। जितना बड़ा कि हमने यह काल बतलाया है और जितनी बातें हम जानते हैं वे इस काल की प्रमाणित करती हैं। गीतम बौद्धायन, वासिष्ट और अपस्तम्ब के सूत्रों का जो समय डाक्टर बुहलर ने निश्चय किया है वह ऊपर दिए हुए ही समय में पड़ता है। डाक्टर थीबो सुल्व सूत्रों अर्थात् रेखागणित का काल ईसा से ८ शताब्दी पहिले बतलाते हैं। सांख्य दर्शन पर जिखन वालों ने कपिल के दर्शनों को ७०० वर्ष पहिले का कहा है और गीतम बुद्ध जैसा कि हम कह चुके हैं ६०० वर्ष पहिले हुए।

यह काल जो प्रायः निश्चित रूप से निर्णीत हुआ है पिक्ले अधीत ऐतिहासिक कान्य काल के समय को भी प्रमाणित करता है क्योंकि यदि कपिल के दर्शन जो कि उपनिषदों के दूरस्थ और पिर्म्य परिणाम हैं. सातवीं शताब्दी में रचे गए नव उपनिषद तो इसके कई शताब्दी पहिले ही निर्माण किए गए होंगे। और हम उपनिषदों का काल, जिनसे कि पंतिहासिक कान्य काल समाप्त होता है ईसा से १००० वर्ष पहिले बतलाने में सम्भवतः सत्य ठहरेंगे।

## चौथा युग।

यह युग चन्द्रगुप्त के प्रभावशाली राज्य के समय से आरम होता है। इसके पात अशोक ने बौद्ध धर्म को भारतवर्ष का राज-कीय धर्म बनाया, पटने की महान संघ के सम्मुख बौद्धों के धर्म-ग्रन्थों का निर्णय किया और अपनी परोपकारी आज्ञाओं को पत्थर क स्तम्मा और चट्टानों पर खुदवाकर प्रकाशित करवाया। उसने जावाहिंसा का निषेध किया और अपने सारे राज्य में मनुष्यों और पशुमों की चिकित्सा का प्रबन्ध किया। उसने नगरवासियों और कुर्टुाम्बयों के कर्तव्यों को निर्धारित किया और बौद्ध उपदेशकों को पृथ्वी के अन्त तक जाने की आज्ञा दी कि वे धनी और दिट्टी सब से मिलें और सत्य का उपदेश करें। उसके लेखों से प्रगट होता है कि उसने सीरिया देश के एण्टिओं कस, मिश्र देश के टोलेमी, मैसीडन के एण्टीओं कस, सीरीन के मगस और एपिरस के अलक्षेन्द्र से सिंध की और इन राजधानियों में बौद्ध धर्म का उपदेश करने के निर्मित्त उपदेशक भेजे। मशोक ने कहा है कि इस दंश और विदेश में देविषय के धर्म के सिद्धान्तों पर, जहां कहीं वह पहुंचता है, लोग चलते हैं। एक ईसाई लेखक कहना है "बौद्ध उपदेशकों ने सिरीया में अपना धर्मप्रचार, उत्तरी पेलेस्टाइन में ईसा की शिश्वा (जो उससे बहुत कुछ मिलती जुलती है) के सुने जाने के दो शताब्दी पहिले किया। यह बड़ाही सत्य बचन है कि प्रत्येक महान पेतिहासिक परिवर्तन का एक अग्रसर होता है"।

आर्यवंश का राज्य अशोक के दादा चन्द्रगुप्त के समय से ईसा से लगभग ३०० वर्ष पहिले झारम्भ हुआ। अशोक के पीछे वह चिर-काल तक न रहा। इसके पीछे दो राज्यवंश झर्यात संग और काण्य ईसा से १८३ से २६ वर्ष पहिले तक हुए। इसके उपरान्त अन्ध्र बोगों ने, जिन्होंने कि दान्निण में एक प्रवल राज्य स्थापित किया था, मगध को जीता झीर ये साढ़े चार शताब्दियों तक (ईसा से २६ वर्ष पिहिले से ४२० वर्ष पीछे तक) उत्तरी भारतवर्ष के अधिपति बने रहे। ये लोग प्रायः बौद्ध थे परन्तु ब्राह्मणों और धर्मात्मा हिन्दुओं को आदर करते थे। इस बौद्ध काल में दोनों धर्म साथ ही साथ प्रचालित ये और उपद्रव नाम का भी नहीं हुआ। अन्ध्रों के पीछे बड़े बड़े गुप्तवंशी राजा हुए जो ५०० इस्वी तक भारतवर्ष में प्रधान थे और इसके पीछे उनके राज्य का नाश हुआ। गुप्तवंशी प्रायः धर्म परायण हिन्दू थे परन्तु वे बौद्ध धर्म पर भी अनुगृह रखते थे और बौद्ध मंदिरों और मठों में धन की सहायता करते थे।

इसी समय में पश्चिमी भारतवर्ष में विदेशी लोग बराबर चढ़ाई करते रहे। बैकटीरिया के यूनानी लोग तुरेनियन शत्रु दल से निकाले जाकर ईसा से दूसरी और पहिली शताब्दी पहिले भारत-वर्ष में आ घुसे। इन लोगों ने यहां राजधानियां स्थापित कीं, यनानी सभ्यता और विद्या का प्रचार किया और ईसा के कितनी ही ज्ञाताब्दी पीछे तक भारतवर्ष के भिन्न भिन्न प्रान्तों में इनकी भिन्न भिन्न दशा रही। कहते हैं कि ये लोग उड़ीसा तक पहुंच गए थे। इनके पीछे यूची जाति के तुरेनियन लोगों ने आक्रमण किया और उन्होंने काश्मीर में एक सबल राज्य स्थापित किया। ईसा की पहिली शताब्दी में काइमीर के यूची राजा कनिष्क का विस्तृत राज्य था जो काबुल, काशगर और यारकन्द से लेकर गुजरात और आगरे तक फैला हुआ था। वह बौद्ध था और उसने काइमीर में उत्तरीय प्रान्त के बौद्धों की एक महासभा की। तब कम्बोजियन और काबुल की अन्य जातियां भारत में माने लगीं और उनके पीछे क्षम से हुन लोगों का टिड्डीदल पहुंचा जो ईसा की ५ वीं शताब्दी में सारे पश्चिमी भारतवर्ष में फैल गया। अशोक के पीछे कई शताब्दी तक भारत को विदेशी आक्रमणों से चैन नहीं मिला परन्तु ये भाक्रमण करने वाले जब अन्त में यहां बस गए तो उन्होंने बौद्ध धर्म स्त्रीकार कर जिया और वे भारत वा-सियों में सम्मिछित हो गए।

बौद्ध अमें का भी क्रमशः सन् ईस्वी के पीछे की शताब्दियों में ऐसा ही अस्त हुआ जैसा कि ऐतिहासिक काब्य काल में हिन्दुओं के गंगा की घाटी में बसने पर ऋग्वेद के हिन्दू धर्म का हुआ था। बौद्ध वैरागियों के वृहत और अशासनीय दल बन गए जिनके मठ के अधिकार में कई एकड़ भूमि होती थी और जिनका निवांह लोगों की आय से होता था। बौद्ध संस्कार और रीतियां बुद्ध की पूजा और मूर्तिपूजा के अधिक निकट पहुंचने लगीं और इनमें से बहुत सी रीतियां जो सर्वसाधारण को प्रिय थीं उस समय के हिन्दू धर्म में मिल गई और इस प्रकार से इसा के ६०० वर्ष पीछे एक नवीन रूप का हिन्दू धर्म बन गया। इसके अनन्तर भारत के किसी किसी प्रान्त में कई शताब्दी तक जर्जरित रूप से हिन्दू धर्म चला आया और अन्त में भारत के मुसल्मान विजयी लोगों ने उसे विरुद्ध हिम्सूल कर दिया।

हमको अशोक के समय सं लेकर ईसा की पांचवी शताब्दी तक बौद्ध लोगों की चट्टानों में खुदी हुई गुफाएं, चैत्य अर्थात् मन्दिर और विहार अथवा मठ सारे भारत में मिलते हैं परन्तु पीछे के समय के बौद्ध शिल्प का एक भी नमुना नहीं मिलता। मन्दिर निर्माण करने और हिन्दू शिल्प की प्रथा ईसा की छठीं यताब्दी से लेकर मुसल्मानों के भारत विजय के बहुत पीछे तक रही।

बौद्ध साहित्य का जो भाग हमको आज कल मिलता है उसमें सब से बहुमूल्य वे धर्म शास्त्र हैं जिन्हें अशोक ने पटने की महा सभा में निश्चित करके सारे भारतवर्ष में भेज दिया था। ये अम्मे-शास्त्र जो पाली भाषा में हैं और लड्डा ( सिंघल द्वीप ) में सं-रिक्षत हैं, प्राचीन बौद्ध धर्म के इतिहास की सब से अच्छी सामित्री हैं। यह साहित्य नए रूप में नैपाल, चिन्वत चीन, जापान और सारे उत्तरीय बौद्ध प्रदेशों में मिला है।

हम कह चुके हैं कि बौद्ध धर्म का हिन्दू धर्म पर स्पष्ट प्रभाव पड़ा। बौद्ध धर्म ने वेदों की पित्र ता में सन्देह किया था और आधुनिक अर्थात् पौराणिक हिन्दू धर्म यद्यपि नाम को वेदों का सम्मान करता है परन्तु वह इन प्राचीन ग्रन्थों से पूणितया पृथक् भाव रखने और छुटकारा पाने का परिचय देता है। हिन्दू ज्योति-ष, गणित, धर्म शास्त्र और दार्शनिक विचार वेदों और वैदिक यक्षों से उत्पन्न हुए थे और भिन्न भिन्न वैदिक सम्प्रदायों से सम्बन्ध रखते थे पर बौद्ध समय के पीछे के हिन्दू, विक्वान और शास्त्र का अवलम्ब नहीं लेते और न किसी वैदिक सम्प्रदाय से सम्बन्ध रखते हैं। पौराणिक हिन्दू धर्म वैदिक यक्षों का धर्म नहीं है वर्श्व उसमें मूर्त्त और देवताओं की पूजा है जिसका कि वेदों में नाम भी नहीं है।

मनु के धर्म शास्त्र में बौद्ध युग के हिन्दू विचारों और रीतियों का वर्णन है। यह धर्म शास्त्र दार्शनिक काल के प्राचीन धर्म सूत्रों अथवा सामाजिक नियमों पर निर्धारित है परन्तु धर्म सूत्र भिन्न भिन्न वैदिक सम्प्रदायों के हैं। मनु संहिता किसी वैदिक सम्प्रदाय की नहीं हैं और उसके नियम आर्थ मात्र के नियम हैं। इसके विप-रीत मनु वैदिक यहाँ को मानता है, मूर्त्ति पूजा को त्याज्य समभ-ता है और पौराणिक हिन्दू धर्म की त्रिमूर्त्ति (ब्रह्मा-विष्णु-महेश) से अनिभन्न है। इस प्रकार मनु वैदिक हिन्दूधर्म से पौराणिक धर्म के परिवर्तन की दशा दिखलाता है।

उपरोक्त बार्तों से यह प्रगट हो जायगा कि हमारे चतुर्थ युग का समय ईसा से ३२० वर्ष पहिले से लेकर ५०० वर्ष पीछे तक नियत करने का क्या कारण है।

## पांचवां युग।

हिन्दू इतिहास का पांचवां अर्थात् अन्तिम युग हिन्दुओं के पुनरुत्थान का समय है जिसका विस्तार ५०० ईस्वी से १००० ईस्वी तक है जब कि महमूद गजनवी ने पहिला आक्रमण किया था।

यह काल राजनीति और साहित्य में महान कार्यों से आरम्भ होता है। कई राताब्दी पूर्व से विदेशी आक्रमणों ने भारत को दुखी कर रक्खा था परन्तु अन्त में एक बड़ा प्रतिहिंसक उत्पन्न हुआ। उज्जैन का विक्रमादित्य उत्तरी भारत का अधिपति था। इसने कोरर के घोर युद्ध में शक नाम के आक्रमण करनेवालों को हरा कर भगा दिया और हिन्दू स्वाधीनता को पुनः जीवित किया। हिन्दू कल्पना, निर्माण-शक्ति और साहित्य का इसके प्रसाद से पुनरुत्थान हुआ और हिन्दू धर्म एक नए रूप में प्रगट हुआ। तीन द्याताब्दी का समय जो कि विकमादित्य के समय से आरम्भ होता है (५०० से ८०० ई०) पीछे के संस्कृत साहित्य का महान युग कहा जा सकता है और प्रायः जितने बड़े बड़े ग्रन्थ आज भारतवर्ष में सर्व-प्रिय हैं सब इसी समय के हैं। कालिदास ने अपने आद्वितीय नाटक और काव्य विक्रम की सभा ही में लिखे । अमरामें ह कोषकार इसी सभा के नवरतों में से था। और भारवी कालिदास का सम-कालीन या अथवा कुछ ही पीछे हुआ। विक्रमादियत्य के उत्तरा-धिकारी दूसरे शिलादित्य ने ६१० से ६५० ई० तक राज्य किया। यह रानावली का कर्त्ता समभा जाता है। दंडी जिसने दशकुमारचरित रवा है, दूसरे शिलादित्य के समय वृद्ध या भीर काद्म्बरी का का रचियता वाण्यभट्ट इसकी सभा में रहता था। वासवदत्ता बनाने वाला सुवन्धु भी इसी समय हुआ और यह भी युक्तियुक्त है कि शतक के रचियता भर्तृहरि ने इसी शासन में भट्टीकाव्य बनाया।

दूसरी शताब्दी में यशोवमन ने ७०० ई० और ७५० ई० के बीच के समय में राज्य किया और विख्यात भवभूति ने अपने ओजस्वी नाटकों की रचना इसी काल में की । पर भवभूति प्राचीन आर्यावर्त क किवयों और विद्धानों की मंडली में अन्तिम था और झाठवीं शताब्दी के अनन्तर भारतवर्ष में कोई भी झझुत बुद्धि सम्पन्न बि-द्वान नहीं हुझा।

इसी काल में भारतवर्ष के मृहुत् जातीय महाकाव्य जो बहुत पूर्व रचे जा चुके थे, बढ़ाए और शुद्ध किए गए और इस प्रकार उन्होंने अपना अन्तिम स्वरूप धारण किया और उन बृहद् पुराणों की रचना जिनके कारण इस युग का नाम पाराणिक युग रक्ष्मा गया है, वर्तमान रूप में आरम्भ हुई।

इन तीन शताब्दियों में भी आधुनिक हिन्दू विज्ञान शास्त्र में हमको प्रवल नाम मिलते हैं। आर्यभट्ट जिसने आधुनिक ज्योतिष शास्त्र की नींव डाली है, सन् ४७६ ई० में पैदा हुआ और उसने झ-पने प्रन्थ छट्टी शताब्दी के आरम्भ में लिखे। उसका उत्तराधिकारी बराहमिहर विक्रम की सभा के नवरत्नों में था। ब्रह्मगुष्त का जन्म पृद्ध ई० में हुआ झौर इसलिये वह उपन्यास लेखक बाणभट्ट का समकालीन था। छठी शताब्दी के लगभग झौर भी विख्यात ज्यो-तिषी हुए हैं।

इन तीन शताब्दियों ( ५०० से ५०० ई० तक ) के पीछे की दो शताब्दियां घोर अन्धकार की हुई । उत्तरी भारत का इतिहास ६०० से १००० ई० तक निरा कोरा है। उसमें न तो कोई राज्यवंश पराक्रमशील हुआ, न किसी विद्वान अथवा वैज्ञानिक ने ख्याति पाई और न उत्तरी भारत में कोई बड़ा कारीगरी अथवा शिल्प का काम निर्माण किया गया । इन दोनों निःसत्व शताब्दियों के विषय में इतिहास मौन्य है।

्र पर उस समय जो कुछ होरहा था उसके चिन्ह हमें कुछ मिलते. पू हैं। इन्हीं दोनों अन्धकारमय शताब्दियों में प्राचीन सज्यवंशों का पतन और प्राचीन राजधानियों का नाश हुआ। वे योरप के dark ages के समान हैं कि जिसमें रोमन राज्य की चृति हुई और जो प्यूडल प्रणाजी के उठतेही दूर होगया। भारतवर्ष में भी अन्धकार के समय में प्राचीन राज्यवर्शों और जातियों का प्रभाव धीरे धीरे नाश होगया और फिर जब प्रकाश होता है तो हम देखते हैं कि हिंदू प्यूडल बेरन (Feudal barons) की एक नवीन जाति (अर्थात वर्तमान राजपूत लोग) भारत में अधिपति होजाती है।

इस प्राचीन राज्य के विश्वंस और नवीन अधिकार के प्रयत्न के समय में सब से तरुण और सब से प्रबल जाति आगे बढ़ गई। लगभग १००० ई० तक हम राजपूत राज्यवर्शों को उत्तरी भारत में सर्वत्र राज्य करते पाते हैं। वे उज्जैनी और कन्नीज में विक्रमादित्य और उसक उत्तरिधिकारियों के राज्य के अधिकारी हुए। उन्होंने गुजरात और पश्चिमी भारत के प्रबल बल्लभी राजाओं का राज्य जीन बिया, बंगाल और दिच्चण में अपना राज्य जमाया और सुबुक्त-गीन और महमूद को पंजाब में आगे बढ़ने से रोकने का प्रयत्न किया।

राजपूत लोगों की उत्पत्ति के विषय में भिन्न भिन्न मत प्रगर किए गए हैं। विल्सन और अन्यान्य विद्वानों का मत है कि ये लोग सीदियन आक्रमण करने वालों के वंश में हैं कि जो कई शत। बिद्यों तक निरन्तर भारतवर्ष में आते रहे, जिन्हे विक्रमादिख ने एक वेर पांछे हटा दिया था परन्तु जो अन्य आक्रमण करने वालों की नाई पश्चिमी भारत के मरुस्थलों में बस गए और जहां जहां उनसे हो सका, विजय करते और शासन करते रहे। चाहे जो कुछ हो राजपूत लोग निस्सन्देह हिन्दू सभ्यता के नए मानने वाले हुए क्योंकि प्राचीन प्रन्थों में उनका कहीं नाम भी नहीं है। समस्त नवीन परिवर्तित लोगों की नाई उन्होंने हिन्दू धर्म को असाधारण उत्साह से अङ्गीकार किया। वे सूर्य और चन्द्रवंशी क्षत्री कहे जाने पर गौरान्वित होते। जहां जहां वे विजय पाते हिन्दू मन्दिर स्थापित करते। पुरोहितों का घोर रूप का अधिकार और वर्तमान हिन्दू धर्म के अत्यन्त हानिकारक बन्धन इसी समय से आरम्भ हुए

भौर मुसल्मानी शासन में सात शताब्दियों के जातीय निरुत्साह से वे चिरस्थायी हो गए।

योरप और भारतवर्ष के इतिहास में प्राचीन काल की समाप्ति की घटनाओं में समानता देखकर आश्चर्य होता है। जिस प्रकार विक्रमादित्य ने शक जाति को निकाल भगाया उसी प्रकार अन्तिम रोमन राज्याधिकारियों और उनकी सेना ने उन असभ्य जातियों को जो बड़े उत्साह से विजय प्राप्त करने के हेत आगे बढ़ रही थीं, पीके हटा दिया । कई शताब्दी तक हिन्दू और रोमन लोग विजय पाते रहे परन्तु अन्त में आक्रमणों और विजय की लहरों ने भारतवर्ष और इटली के शासन को गृस्त कर लिया और प्राचीन राज्यासनों और प्रणालियों का अधिपतन हुआ । इस घटना के शताब्दियों पीछे का पश्चिमी योरप और उत्तरी धारतवर्ष का कोई इतिहास नहीं है स्रोर यदि है भी तो उन्हीं घोर संग्रामों और अत्या-चारों का कि जब से प्राचीन युग का अन्त और वर्तमान काल का ब्दय होता है। अन्त में जब अन्धकार निवृत्त होता है तो योरप भीर भारत दोनों में फ्युडल राज्य स्थापित होते हैं और योरप के नए राज्यवंश ईसाई भे भे गृहण कर उस समय के पुरोहितों के पत्त में उसी उत्साह भीर अनुराग से प्रयत्न करने लगे कि जैसे नवीन पारिवार्तित राजपूत खोगों ने ब्राह्मगों और नवीन प्रणाली के हिन्द्धर्म के हेतु किया।

परन्तु इस समानता की समाप्ति यहीं नहीं होजाती। भारत के नवीन अधिकारयों को मुसलमानों के आक्रमणों की बहरों के वि- रुद्ध उतनाही प्रचण्ड संग्राम करना पड़ा जैसा कि योरप के नवीन सम्रादों को फ्रान्स, स्पेन और सीरिया में। सिंहहृदय रिचर्ड और दिल्लीश्वर पृथुराय एकही समय में उसी बढ़ती हुई जाति से लड़ रहे थे। योरप में राज्याधिकारियों ने अपनी स्वतंत्रता को रक्षित रक्षा और अन्त में मुसलमानों को स्पेन से भी निकाल दिया। भारत में हिन्दू राज्याधिकारियों ने विरोध तो किया परन्तु वह निफल हुआ। शहाबुई। न गोरी ने दिल्ली, अजमेर, कक्षीज और बनारस के राजपूत राज्यवंशों को सन् ११६३ और ११६४ में नाश कर दिया और राजपूतों के बड़ बड़े योधा भी अपने महस्थल के दुर्गों

में भाग गए कि जहां अब लों वे अङ्गरेज़ो गवर्मेण्ट की दयालुता के कारण एक प्रकार की स्वतंत्रता भोग रहे हैं।

हमने पौराणिक युग का काल सन् ५०० से १००० तक रक्ख है परन्तु उपरोक्त बातों से विदित होजायगा कि पौराणिक युग सन् ८०० में समाप्त होगया है। प्राचीन भारत का इतिहास इसी काल में समाप्त होता है और उसके पीछे दो शताब्दियां अन्धकार मय हैं।

#### समय।

भारतवर्ष में दो संवत्सर प्रचालित हैं। विक्रम संवत ईसा से ५६ वर्ष पूर्व से आरम्भ होता है और शकाब्द ७८ इस्वी से। विक्रानों को इस बात के निश्चय करने में बड़ी कठिनाई हुई है कि ये दोनों संवत्सर कित विख्यात घटनाओं के स्मरणार्थ स्थापित हुए ये और जो सिद्धान्त कि वे अब तक निश्चय कर सके हैं वे वादिन वाद की सीमा के परे नहीं हैं।

यह अब निश्चय हुआ है कि शकाब्द शाक्य राजा कनिष्क का चलाया हुआ है जिसने ईसा से एक शताब्दी पीछे काश्मीर और पश्चिमी भारत को विजय करके आस पास के देशों में बौद्धधर्म का प्रचार किया। शकाब्द आरम्भ में बौद्धों का संवत्सर था। जब भारतवर्ष में बौद्ध धर्म था तो इसका प्रयोग होने लगा और बौद्धों के देश में अर्थात तिब्बत ब्रह्मा लंका और जावा में सर्वत्र इसका प्रचार था। कठी शताब्दी में हिन्दुओं के पुनस्त्थान के पीछे उन्होंने इसका प्रयोग करना आरम्भ किया और वे यह कहने लगे कि इस शकाब्द का आरम्भ बौद्ध शक राजा के समय से नहीं है यरश्च उस समय से है जब एक हिन्दू राजा ने शक लोगों पर विजय प्राप्त की थी। परन्तु प्राचीन लेखकों ने जहां कहीं शक संवत् का वर्णन किया है तो इसे शक राजाओं का ही शकाब्द बतलाया है \*और

<sup>\*</sup> ७० वर्ष हुए विद्वान कोल्लब्रुक ने लिखा था कि बराहमिहिर ने जो ईसा की लठी शताब्दी में हुआ, शक संत्रत् को 'शक्तभूप-काल'' अथवा 'शकेन्द्रकाल'' अर्थात् शक राजाओं का संवत्सर लिखा

भाज की घड़ी तक हमारे पत्रों में यह शकाब्द ही लिखा जाता है अथवा पूर्ण रूप में इसे यों जिखते हैं "शकनरपेतर अतीताब्द" जिससे श्रामिप्राय यह है कि शक राजाओं की संवत्सर, और न कि हिन्दू राजा का शकों को नाश करने का समय।

विक्रम संवत् का निश्चय करना इससे भी कठिन है। साधारणतः इसका झारम्म विक्रमादित्य के किसी बड़े विजय के काल से सम-झते हैं परन्तु इतिहास में ईसा से ५६ वर्ष पाहिले किसी विक्रमा-दित्य का वर्णन नहीं आया है और अब निश्चय हागया है कि कालि-दास का गुणग्राहक विक्रमादित्य ईसा से छ सी वर्ष पीके हुआ था।

इससे अधिक आश्चर्य की बात यह है कि संवत् का प्रयोग अभी थोड़ ही काल से होने लगा है। सन् ईस्वी के तुरन्त पीछे इसके प्रयोग किए जाने का कोई उदाहरण नहीं मिलता। भारत-वर्ष में बौद्धों के काल के अथवा तिब्बत, ब्रह्मा, लका, जावा आदि इसरे बौद्ध देशों के शिला लेखें। पर यह संवत नहीं मिलता।

मंवत्सर जो सन् ईस्वी से ५६ वर्ष पहिले प्रचलित हुआ एति-हासिक अन्धकार से आच्छादित है। यह किसी ऐसे राजा का चलाया हुम्रा जान पड़ता है कि जिसका इतिहास में कहीं वर्णन भी नहीं है और जिस काल से इसका आरम्भ समझा जाता है इसके बहुत पीले तक इसका प्रयोग नहीं हुआ।

कदाचित संवत्सर की उत्पत्ति का ठीक ठीक निर्णय मिस्टर फ्लीट ने अपनी रची हुई गुप्त राजाओं के शिलालेखों के विषय की पुस्तक में किया है। ऐसा जान पड़ता है कि यह संवत्सर आरम्भ में मालवा जाति का एक अप्रसिद्ध संवत था जो पीछे से विक्रमादित्य के नाम के साथ संयुक्त किया गया कि जिसने सन

है। उसके टीकाकारों ने इसका अर्थ उस संबत्सर से किया है कि जब विक्रमादित्य ने शक लंगों को हराया। फिर ब्रह्मगुष्त ज्योतिषी नें जो ईसा की सातर्थी शताब्दी में हुआ इसको 'शक नृपान्ते' अर्थात् शक राजा के पीछे का लिखा है। उसके टीकाकारों ने भी उसका यह अर्थ किया ''विक्रमादित्य के पीछे का कि जिसने असम्य शक जाति का दमन किया।" (कोलब्रूक रुत 'संस्कृत की बीजगणित इसादि' देखों)

ईस्वी से ६०० वर्ष पीछे मालवा जाति को भारतवर्ष की प्रधान जाति बनाया ।

अब हम सुगमता के हेत भिन्न भिन्न कालों की एक सूची देते हैं परन्तु इतना कह देना आवश्यक है कि इन तारीखों को केवल यथार्थता के संन्निकट पहुंचती हुई समझना चाहिए और पहिले दी हुई तिथियों में यदि भेद् है तो २ या ३ ही सी वर्ष का होगा।

## १ वैदिक काल।

ईसा से २००० वर्ष पहिले से १४०० वर्ष पहिले तक । भार्यों का सिन्ध की घाटी में अधिनिवाम, ऋग्वेद के सूक्तें का निर्माण-ईसा से २००० वर्ष पहिले से १४०० वर्ष पहिले तक।

#### २ ऐतिहासिक काव्य काल।

ईसा से १४०० वर्ष पाहिले से १००० वर्ष पाहिले तक ।

गंगा की घाटी में भार्यों का अधिनिवास—ईसा से १४०० वर्ष पहिले से १००० वर्ष पहिले तक।

चन्द्रराशिचक्र का स्थिर किया जाना, ज्यौतिषिक वेध, वेदों का सम्पादन—ईसा से १४०० वर्ष पहिले से १२०० वर्ष पहिलेतक।

कुरु और पाञ्चालों की उन्नति का समय—ईसा से १४०० वर्ष पहिले से १००० वर्ष पहिले नक।

कुरु-पाञ्चालों का युद्ध-ईसा से १२५० वर्ष पहिले।

कोशज, काशी और विदेह लोगों का उन्नति काज—ईसा से १२०० वर्ष पहिले से १००० वर्ष पहिले तक।

ब्राह्मणों और आरण्यकों का निर्माण काल—ईसा से १३०० वर्ष पहिले से ११०० वर्ष पहिले तक।

उपनिषदों का निर्माण काल—ईसा से ११०० वर्ष पहिले से १००० वर्ष पहिले तक।

## ३ दार्शनिक काल।

ईसा से १००० वर्ष पहिले से ३२० वर्ष पहिले तक । आर्यों का भारत विजय—ईसा से १००० वर्ष पहिले से ३२० वर्ष पहिले तक। यास्क—ईसा के पहिले नौवीं शताब्दी में।
पाणिनि—ईसा के पहिले आठवीं शताब्दी में।
सूत्रकार—ईसा से ५०० वर्ष पहिले से ४०० वर्ष पहिले तक।
सुद्रव सूत्र (रेखागणित)—ईसा के पहिले आठवीं शताब्दी में।
अन्य दार्शनिक—ईसा के ६०० वर्ष पहिले से ईस्वी सन् तक।
गौतम बुद्ध—ईसा से ५५७ वर्ष पहिले से ४८५ वर्ष पहिले तक।
बिम्बिसार, मगध का राजा—ईसा से ५३७ वर्ष पहिले से ४८५

वर्ष पहिले तक।

अजातरात्र — ईसा से ४८५ वर्ष पहिले से ४५३ वर्ष पहिले तक। प्रथम बौद्ध संघ—ईसा से ४७३ वर्ष पहिले। द्वितीय बौद्ध संघ—ईसा से ३७७ वर्ष पहिले। नो नन्द, मगभ के राजा—ईसा से ३७० वर्ष पहिले से ३२० वर्ष पहिले तक।

## ४ बौद्ध काल।

ईसा से ३२० वर्ष पहिले से ५०० इस्वी तक ।

चन्द्रगुप्त, मगध का राजा—ईसा से ३२० वर्ष पहिले से २९० वर्ष पहिले तक।

बिन्दुसार—ईसा से २९० वर्ष पहिले से २६० वर्ष पहिले तक। अशोक—ईसा से २६० वर्ष पहिले से २२२ वर्ष पहिले तक। तृतीय बौद्ध संघ—ईसा से २४२ वर्ष पहिले।

मगध में मीर्य वंश का अन्त—ईसा से १८३ वर्ष पहिले मगध में सुंग वंश—ईसा से १८३ वर्ष पहिले से ७१ वर्ष पहिले

तक।

मगध में काण्व वंश—ईसा से¦७१ वर्ष पहिले से २६ वर्ष पहिले तक।

मगध में अन्ध्र वंश—ईसा से¦२६ वर्ष पहिले से सन् **४३० ईस्वी** तक ।

गुप्त वंशी राजा—सन् ३०० से ५०० इस्वी तक । बक्टेरिया के ग्रीक लोगों का भारत पर आक्रमण—ईसा के पहिले दूसरी और पहिली शताब्दियों में। यू-ची जाति को भारत पर झाक्रमण—ईसा की पहिली राता-ब्दी में।

काइमीर के यू-ची राजा कनिष्क ने शक संवत् चलाया—सन् ७८ ईस्वी में।

सौराष्ट्र देश में शाह वंशी राजाओं का राज—सन् १५० से ३०० इस्वीतक।

कम्बोजी लोगों का भारत पर आक्रमण—ईसा की तीसरी और चौथी बाताब्दियों में।

हुन लोगों का भारत पर आक्रमण-ईसा की पाचवीं शताब्दि में।

## ५ पौराणिक काल।

सन् ५०० ईस्वी से १००० ईस्वी तक ।

उज्जैन ग्रौर उत्तरी भारत का राजा विक्रमादित्य—सन् ५०० से ५५० इंस्वी तक।

कालिदास, अमर्रासह, वरहाचि आदि सन् ५०० से ५५० ईस्वी तक।

भारवी-जिगमग ५५० ईस्वी से ६०० ईस्वी तक।

आधुनिक हिन्दू ज्योतिष शास्त्र का संस्थापक आर्यभट्ट-सन् ४७६ से ५३० ईस्वी तक ।

बराहमिहिर-सन् ५०० से ६६० ईस्वी तक।

ब्रह्मगुप्त-सन् ५६८ से ६५० तक।

द्वितीय शिलादित्य, उत्तरी भारत का सम्राट—सन् ६१० से '
६५० ईस्वी तक।

दण्डी-सन् ५७० से ६२० तक।

वाणभट्ट और सुबन्धु, भर्तृहरि और भट्टिकाव्य —सन् ६१० से हथ् हस्वी तक।

भवभूति—सन् ७०० से ७५० ईस्वी तक। शहराचार्य-७८८ से ८५० ईस्वी तक।

उत्तरी भारत का अन्धकारमय समय—सन् ८०० से १००० ईस्वी तक।

--:#:--

# प्राचीन भारतवर्ष की सम्यता का इतिहास। पहिला भाग।

#### काण्ड १

वैदिक काला, इस्वी से २००० वर्ष पूर्व से १४०० वर्ष पूर्व तक।

#### अध्याय १

## श्रार्य लोग श्रीर उनका साहित्य।

भार्य लोगों के रहने की पहिली जगह \* के बारे में विद्वान लोगों

\* आज कल की खोज से मालूम हुआ है कि जो जातियां आर्थ भा-षाएं बोलती हैं वे सब एकही जाति से नहीं पैदा हुई हैं और न वे कभी एकही जाति की थीं | लेकिन साथही इसके यह भी माना जाता है कि इन सब जातियों के पूर्व पुरुषों ने किसी एकही भंडार से अपनी अपनी भाषाओं को पाया होगा | वे सब किसी एकही वड़ी जाति के अधीन रही होंगी जिसने अपनी भाषा का प्रभाव उन सभी पर डाला अथवा वे सब एक ही देश में रही होंगी । जब हम "आर्य लेगों की सब से पहिली रहने की जगह" लिखें तो उससे वही देश समझना चाहिए जहां ये लोग एक साथ रहते थे और जब हम 'आर्य लोगों' का वर्णन करें तो हमारा मतलब उन्हों जातियों से होगा जो आर्य भाषाएं बोलती हैं । का बड़ा मतभेद है। अपने देश को प्यार करने वाले और उत्साही हिन्दू विद्वान यह कभी नहीं मानते कि मार्थ लोगों की पहिली रहने की जगह आयांवर्त के बाहर रही हो और इसी तरह अपने देश से प्रीति रखनेवाले योरप के विद्वान लोग आयों की पुरानी रहने की जगह बाल्टिक सागर के किनारे बतलाते हैं। अस्तु जो कुछ हो हमारा काम इस झगड़े में पड़ने का नहीं है। हम यहां सिर्फ पक्ष-पात रहित लोगों का विचार लिख देते हैं कि आयों की पहिली रहने की जगह प्रीया के बीच में कहीं पर थीं।

जिन प्रमाणों से यह बात सिद्ध की गई है उन्हें प्रोफेसर मेक्समूलर ने अपनी एक पुस्तक में दिया है जिसे छपे अभी थोड़ेही दिन हुए हैं। हम नीचे अपने पाठकों के लिये उसका अनुवाद कर देते हैं।

- "(१) भाषा के दो स्रोत हैं एक का तो प्रवाह दिल्ण-प्रब की ओर आयोवर्त को है और दूसरे का उत्तर-पश्चिम की ओर यूरप को। वह जगह जहां ये दोनों स्रोत एक दूसरे से मिलते हैं, एशियाही जान पड़ती है।
- "(२) सक्ष्यता के सब से पुराने स्थान पशियाही में थे और सब आर्य भाषाओं का सब से पहिला रूप (आर्थात् पुरानी आर्य जातियां जो भाषा बोलती थीं उससे बहुत मिलती हुई भाषा) पुराने आर्यावर्त की वैदिक संस्कृत ही है।
- "(३) पीछे के समय में मध्य पशिया से यूरप में कई दूसरी जातियां जाकर उपद्रव करने और अपना अधिकार जमाने हुगी जैसे इस्वी की चौथी शताब्दी में हुन जाति और तेरहवीं शताब्दी में मंगोल जाति।
- "(४) यदि आर्य लोग यूरप से और विशेष कर स्केंडिनेविया से पशिया में आप होते तो उनकी मामूली बेालचाल की भाषा में समुद्र की चीजों के भी नाम पाप जाते।" पर ऐसा नहीं है। यद्यपि उसमें विशेष प्रकार के जानवरों और चिड़ियों के नाम पाप जाते हैं पर उसमें विशेष प्रकार की मक्कलियों के या मछली मात्र के लिये कोई नाम नहीं मिलता और न समुद्र ही के लिये कोई एक साधारण नाम मिलता है।

संसार में भिन्न भिन्न आर्य जातियों के मामूली बोलचाल में जो शब्द पाए जाते हैं उन्हीं के निर्वल और सूक्ष्म सहारे से बहुत से बिद्वानों ने आर्य लोगों की पुरानी सक्ष्यत का उस समय का कुछ न कुछ किएत हाल लिखा है जब कि वे लोग एक दूसरे से अलग नहीं हुए थे। पिक्टेट साहब ने सन् १८५६-६३ में पेरिस में दो बड़े बड़े भागों में जो पुस्तक छपवाई थी, वह उसके पहिले की छपी हुई इस विषय की और पुस्तकों से बहुत अच्छी हुई। इसके पीछे सन् १८६८ में डाक्टर हिन की पुस्तक छपी। यहां पर हमारा मतलब ऐसे वृत्तान्तों को लिखने का नहीं है। हम पुराने आर्य लोगों के बारे में सिर्फ वेही बातें लिखने जिनमें कोई मतभेद नहीं है।

पुराने आर्य लोगों के घर का काम काज बहुत कुछ वैसाही था जैसा कि आज कल आर्य जातियों में है। इतिहास जानने वाले लोग आर्यों के इतिहास में पुरुष और स्त्री में बिना विवेक के सम्बन्ध होजाने का, या स्त्रियों को अपनी मा के वंश में गिने जाने का या स्त्रियों के चारिस होने का, कोई चिन्ह नहीं पाते। चरन इस के विपरीत बाप कुटुम्ब का पालने और रक्षा करनेवाला होता था, मा लड़कों को खिलाती और उनकी खबर लेती थी, बेटी दूध दुहती थी, और ब्याह का सम्बन्ध माना जाता था। कदाचित पुराने आर्य लोग सभ्यता की इतनी ऊंची हालत पर पहुंच गए थे कि जिसमें स्त्री और पुरुष में बिना विवेक के सम्बन्ध नहीं हो सकता। जाति की जगह पर उस समय कुटुम्ब होता था और बाप कुटुम्ब, का मुखिन् या माना जाता था।

बहुत से काम के जानवर पालतू कर लिए गए थे और लोगों के काम में लाए जाते थे। गाय, बैल, सांड, बकरी, भेंड़, सूअर, कुत्ते और घोड़े, ये सब पालतू कर लिए गए थे। जङ्गली रीछ, भेड़िए, खरगोश और डरावने सर्व, ये सब उस समय मालूम हो हुके थे। इसी तरह चिड़ियों में राजंहम, बत्तक, कोयल, कौवा, लावा, सारस, और उल्लू भी पुराने आर्य लोगों को मालूम थे।

हर एक तरह के उद्यम तब तक भी शुरू की दशा में थे, लेकि-न शिल्प विद्या का आरम्भ हो। गया था। मार्थ लोग घर, गांव, नगर और सड़कें बनाते थे और जल से आने जाने और ब्यापार करने के लिये नाव भी बनाते थे। वे लोग सूत कातना, कपड़े बुन-ना और उनकी तह लगाना भी जानते थे और रोएं, चमड़े और कन के कपड़े बनाते थे। बढ़ई के काम ने जहूर उस समय बड़ी उन्नति की होगी। आर्य लोग रंगना भी जानते थे।

कदाचित यह कहने की आवश्यकता नहीं है कि पहिले के आर्य लोग खेती करते थे और इसी काम करने के कारण उनका नाम (आर्य=किसान) पड़ा। सब आर्य जातियों की मामूली वोल चाल के बहुत से किसानी शब्दों से, जैसे, हल, गाड़ी, छकड़ा, पहिया, धुरा, जूआ, आदि से यह जान पड़ता है कि वे एक ही शब्द मंडार से निकले हैं। वे अनाज को कूट पीस कर उसे कई तरह से पकाते थे और हरएक कुटुम्बी मेंड और गायों के झुंड रखता था जिससे दूध और मांस मिलता था। यद्यपि उस समय खेती की जाती थी पर इसमें भी कोई सन्देह नहीं है कि बहुतेरे कुलपित जानवरों के लिये नई नई चरने की जगहों की खोज में अपने साथियों और जानवरों को लेकर एक जगह से दूसरी जगह घूमा करते थे और पहिले के बहुत से आर्य लोग इसी तरह से घूम घूम कर रहते थे। इस बात का कुछ पता ऋग्वेद में भी मिलता है, जैसा कि हम आगे चल कर दिखलावेंगे।

उस समय युद्ध की भी कमी नहीं थी। हड्डी, लकड़ी, पत्थर, और धातु के हथियार बनाए जाते थे। ऐसा जान पड़ता है कि तीर, धनुष, तलवार और भाला युद्ध के हथियार थे।

पहिले के आर्थ लोगों को सोने और चांदी का प्रयोग जरूर मालूम था जिससे जान पड़ता है कि उन लोगों में सक्ष्यता कुछ बढ़ी हुई थी। पहिले की जातियों के सादेपन से वे सोने को "पीला" (हिरण्य) और चांदी को "सफ़्द " (रजत) कहते थे वे लोग एक तीसरी धातु (अयस) को भी जानते थे लेकिन यह धातु लोहा थी या कोई दूसरी चीज इसमें सन्देह है।

कदाचित इसका अनुमान करना सम्भव नहीं है कि उस पुराने ज़माने मे राज की प्रणाली किस तरह की थी। इसमें सन्देह नहीं कि जातियों के सरदार और मनुष्यों के मुखिया छोग अधिकार पाते थे और सीधी सादी प्रजा उन्हें लड़ाई और अमन चैन में अपना वचाने वाला या पालने वाला (पिति, बिस्पिति, राजा ) कहती और मानती थी। सङ्ग लोगों के मामूली विचारों से उचित या अनुचित में फ़रक समझा जाता था। उस समय की जो रीति थी और जो बातें जाति की मलाई की समझी जाती थीं वेही उस समय कानून की तरह मानी जाती थीं।

जो बातें सुन्दर और अचम्मे की थि उन्हों को आर्य लोगों ने अपने पुराने धम्भे की जड़ माना। आस्मान या चमकीला आस्मान श्रचम्मे और पूजा की एक पुरानी चीज थी। सूर्य, उषा, अनि, पृथ्वी, आंधी, बादल और विजली इन सब की पूजा की जाती थी। पर धमें फिर भी सीधा और पुराना था। देवताओं और उनके बारे की गढ़ी हुई कथाएं अब तक नहीं बढ़ीं थीं और न बहुत से विधानों की रीतें हीं बनाई गई थीं। आर्य जातियों के वीर पुरखा लोग सृष्टि की सुन्दर और अचम्मे की बातों को पुरुषोचित सत्कार की दृष्टि से देखते थे और पेसी बातों को ईश्वर से ज्याप्त समभते थे और धन्यवाद और उत्साह के साथ उसकी स्तुति और प्रार्थना करते थे।

समय समय पर आर्य लोगों के साहसी दल भोजन, चरागाह, राज्य या लूट की खोज में अपनी पुरानी रहने की जगह छोड़
देते थे। जिस कम से जुदी जुदी जातियों ने अपने रहने की जगह
होड़ी है वह मालूम नहीं है और न कभी मालूम हो सकेगा। प्रोफेसर मेक्समूलर का यह विचार है कि पहिले पहिल आर्य जातियों
के दो हिस्से हुए, एक तो उत्तर-पश्चिमी या यूरोपी और दूसरा
दक्षिण-पूर्वी या पशियाई। ये दोनों हिस्से एक वेर अलग होकर
फिर कभी नहीं मिले। उत्तर-पश्चिम की शाखा यूरप की ओर गई
भौर पांच जुदी जुदी जातियां उसके पांच जुदे जुदे हिस्सों में
जाकर वसी, जिसका समय मालूम नहीं किया जा सकता। केल्ट
लोग यूरप के बहुत ही पश्चिम में यानी फ्रान्स, आयरलेंड, ब्रेंट
ब्रिटेन ब्रीर वेलजियम में जाकर या सम्भव है कि दूसरी जातियों
से आगे भगाए जाकर बसे। बलवान ट्यूटन लोग यूरप के उत्तर
और वीच के हिस्सों में बसे जहां से कि रोम के अधःपतन के

पीके वे लोग सारे योरप को जीत लेने के लिये निकले। स्लाव लोग यूरप के पूरव में यानी पशिया झादि में बसे और इटेलिक और ब्रीक जातियां योरप के दक्खिन में बसीं।

पिश्वाई शासा दिक्खन की ओर गई और मेक्समूलर का विचार है कि तब तक आपस में मिले हुए हिन्दू-इरानी लोग पंजाब की इंडस नदी तक आए। यहां इंडस और उसकी सहायक नदियों के आस पास दिक्खन-पूर्वी आर्य लोग एक पुरानी भाषा बोलते थे जो कि संस्कृत या ज़िन्द के भी पिहले की है। इसके पिहले धर्म के भगड़ों ने उन्हें अलग कर दिया। देवों के पूजने वाले अर्थात हिन्दू लोग पंजाब में रहे और असुरों की पूजा करने वाले अर्थात ईरानी लोग फ़ारस को गए।

इन्हीं देवों के पूजने वाले हिन्दू आयों ने वे सूक्त बनाए हैं जिन्हें ऋग्वेद कहते हैं। हम यहां पर इस पुराने ग्रन्थ के बारे में दो चार बातें कहेंगे। शायद किसी जाति के साहित्य में ऐसा मनोहर या शिक्षा देने वाला और ऐसा अपूर्व दूसरा कोई ग्रन्थ नहीं है। इस पुराने ग्रन्थ का बहुतही पुराना होना, इसमें आर्य लोगों की सब से पहिले का सभ्यता का जो चित्र खींचा है और इससे सब आर्य जातियों के धर्म और गढ़ी हुई कथाओं के बारे में जो बातें मालूम होती हैं, इन सब बातों के कारणों से ऋग्वेद बहुत ही मनोरंजक है।

लेकिन यह प्रन्थ इससे भी ज्यादे काम का है और इससे और भी अधिक गृढ़ वातें मालूम होती हैं। इस प्रन्थ से मनुष्य जाति के दा-श्रीनिक इतिहास जानने वालों को मालूम होता है कि धर्म सम्बन्धी विश्वास और विचार किस तरह पर पैदा हुए। इस से मालूम होता है कि मनुष्य का मन पहिले उन चीजों की पूजा किस तरह से करने लगता है जो कि सृष्टि में उत्तम और श्रेष्ठ हों और जो बलवान और अचम्भे की हों। कम सुखी जातियों में धर्म रोगों और बुराइयों के डर से पैदा होताथा,क्योंकि इनके चित्त पर उसका सब से ज्यादा असर पड़ता है। पर आर्य लोगों में सृष्टि के सब से ज्यादा मनोहर और सुन्दर हहयों ने, जैसे साफ आसमान, खिला हुआ सबेरा, उगते हुए सूर्य और दहकती हुई आम ने, सब से ज्यादा असर पैदा किया शौर उन लोगों ने कृतज्ञता से इन की प्रश्लंसा और पूजा के गीत बनाए। यही ऋग्वेद संहिता है। श्रायों के धर्म का सब से पहिला क्रप जो हमलोगों को मालूम है यही है।

पर ऋग्वेद से इससे भी ज्यादा वातें मालूम होती हैं। उससे जाना जाता है कि मन सृष्टि से हटकर फिर सृष्टि के देवता की ब्रोर कैसे जाता है। ऋग्वदं के ऋषी लोग सृष्टि के दृश्यों का पूजन करके सदा सन्तुष्ट नहीं हुए। वे कभी कभी इससे भी ऊंचे और गूढ़ विचारों की ब्रोर गए ब्रोर यह विचारने लगे कि ये सब चीजें (सूर्य आकाश, आंधीं और बिजली) सिर्फ उसी एक के काम हैं जो कि अगम और अगोचर है।

जब कि ऋग्वेद मनुष्य जाति के इतिहास जानने वालों के इतने काम का है तां वह आर्य जाति के इतिहास जानने वालों के लिये तो जरूर ही इसे भी ज्यादा काम का है। वह आर्यों का सब से पुराना ग्रन्थ है और उसमें आर्यों की सब से पुरानी सक्ष्यता का हाल मिलता है। साथही इस के जैसा कि हम ऊपर कह चुके हैं संसार भर की आर्य जातियों के धम और गड़ी हुई कथाओं की जो बातें समझ में नहीं आतीं वे इस ग्रन्थ से मालूम होजाती है। यहां पर इस बात का उदाहरण देकर साबित करना हमारे काम के बाहर बात होगी, लेकिन कुछ बातें इतनी अच्छी तरह से लोगों को मालूम है कि हमारे विचारों को साबित करने के लिये उन बातों के इशारा कर देने की जरूरत होगी।

जिउस वा ज़िपटर वही है जो कि वेद का 'द्यु'या आकारा। हेफ़ने और एथिना शायद वेद के 'दहना' और 'अहना' अर्थात् प्रभात हैं। युरेनस वरुण या आकाश है और प्रोमेथिअस शायद वद का 'प्रमन्थ' अर्थात् वह अग्नि है जो रगड़ से पैदा होती है।

हिन्दुओं के लिये ऋग्वेद और भी ज्य़ादा काम का प्रन्य है। हिन्दू धम में आगे चल कर जो जो वातें गढ़ी गई वे सब उससे मालूम हो जाती हैं झौर पुराणों का उल्फान भी उससे साफ हो जाता है। उससे हिन्दू हृदय की सबसे पहिली दशा का इतिहास मालूम होता है। हिन्दुओं को इस पुराने झौर अनमोल ग्रन्थ से मालूम होता है कि परम पालक विष्णु और उनके तीन पद से जिन्हों ने सब सृष्टि को छेंक िलया है मतलब है उदय होते हुए, शिरोबिन्दु पर, और अस्त होते हुए सूर्य से। परम नाशक भयानक देवता छ्द्र से पहिले पहिल बिजली या उस बादल से मतलब था जिससे विजली पैदा होती है और सृष्टि रचने वाले ब्रह्मा से असिल में स्तुति या स्तुति के देवता से मतलब है।

ऋग्वेद में १०२८ स्क हैं जिनमें दस हजार से ज्यादा रिचाएं हैं। बहुत करके ये स्क सरल हैं और इनसे उन देवताओं में वालकों की नाई सरल विश्वास झलकता है जिन्हें बलि दिया जाता था, सोम रस चढ़ाया जाता था और जिनसे सन्तान, पशु और धन के लिये स्तुति की जाती थी और पंजाब के काले आदिवासियों के साथ जो अब तक लड़ाई होती थी उसमें आर्यों की मदद करने के लिये प्रार्थना की जाती थी।

ऋग्वेद के सूक्त १० मंडलों में बंदे हैं। कहा जाता है कि पहिलें और अन्त के मंडलों को छोड़ कर बाकी जो आठ मंडल हैं उनमें से हर एक को एक एक ऋषी (अर्थात् उपदेश करने वालों के एक एक घराने) ने बनाया है। जैसे दूसरे मंडल को गृत्समद ने, तीसरे को विश्वामित्र ने, चौथे को बामदेव ने, पांचवें को अति ने, छठे को भारद्वाज ने, सातवें को विस्त्र ने, आठवें को कण्व ने और नवें को अङ्गिरा ने, बनाया है। पहिले मंडल में १६१ स्क हैं जिन में से कुछ स्कों को छोड़ कर और सबको पन्द्र ऋषियों ने बनाया है। दसवें मंडल में भी १९१ स्क हैं झौर इनके बनाने वाले प्रायः कल्पित हैं।

ऋग्वेद के सूक्तों को कई सौ वर्ष तक पुत्र अपने पिता से या चेले अपने गुरु से सीखते चले आए। लोकिन उनका सिलसिले वार संग्रह बहुत पीछे अर्थात पौराणिक काल में हुआ। दसवें मंडल का सब अथवा बहुत सा हिस्सा इसी काल का बना हुआ जान पड़ता है, जो कि पुराने सूकों में मिला कर रक्षित रक्खा गया।

ऋग्वेद का क्रम और संग्रह जैसा कि वह अब है पौराणिक काल में समाप्त हो गया होगा। ऐतरेय आरण्यक (२,२) में मण्डलों के क्रम से ऋग्वेद के ऋषियों के नाम की कल्पित उत्पत्ति दी है और इसके पीछे स्कों की, ऋक् की, अर्द्धे ऋक् की, पद की और अक्षरों तक की गिनती दी है। इससे जान पड़ता है कि पौराणिक आल में ऋग्वेद संहिता का मंडल मंडल करके केवल कम ही नहीं कर लिया गया वरन् सावधानी से उसका भाग उपभाग भी कर लिया गया था।

पौराणिक काल के अन्त तक ऋग्वेद की हर एक रिचा, हर एक राज्द और हर एक अच्चर तक की गिनती कर ली गई थी। इस गिनती के हिसाब से रिचाओं की संख्या १०४०२ से लेकर १०६२२ तक, राज्दों की संख्या १५३८२६ और अच्चरों की ४३२,००० है।



#### अध्याय २ 🖡

-:0:---

# खेती, चराई ऋौर व्यापार।

भाज कल के हिन्दुओं की नाई पुराने हिन्दुओं का भी प्रधान काम खेती था। और, जैसी कि आशा की जा सकती हैं, ऋग्वेद में बहुत सी जगहों से इसका हाल झलकता है। 'मार्य' शब्दही, जिस नाम से कि आर्यावर्त के जीतने वालें लोग अपने को वहां के प्राने रहने वालों अर्थात दासों से अलग करते थे, उसी की उत्प-त्ति एक ऐसे शब्द से कही जाती है जिसका अर्थ 'खेती करना' है। प्रोफ़ेसर मेक्समूलर का मत है कि इसी राज्द के चिन्ह ईरान वा फ़ारस से लेकर एरिन वा आयरलेंड तक बहुत से आर्यदेशों के नामों में मिलते हैं। वे कहते हैं कि आर्यलोगों ने अपनी सब से पहिली रहने की जगह में इस शब्द को खेती में अपनी प्रीति दिख-लाने के लिये और उन घुमन्तू तुरानियों से ( जिनका नाम, विश्वा-स किया जाता है कि, उनकी शीघ्र बात्रा और उनके घोडों की तेजी ज़ाहिर करता है ) अपने को अलग करने के लिये, गढ़ा । चाहे जो हो पर इसमें तो सन्देह नहीं है कि ऋग्वेद में 'मार्य' ही एक शब्द है जिससे जीतने वाली जाति यहां के असिल पुराने रहने वालों से अलग समभी जाती थी। साथ ही इसके बहुत से ऐसे वाक्य भी पाए जाते हैं जिनसे जान पड़ता है कि यहां के नए रहने वाले लोग अपने को 'आर्य' पुकारने में इस शब्द के मतलब को बिलकुल भूक नहीं गए थे। हम यहां पर इसका एक उदाहरण दे देते हैं जो कि काफी होगा।

"ह दोनों अश्विन! तुमने आर्थों को हल जोतना और बीज बोना सिखा कर और अनाज पैदा करने के लिखे दृष्टि देकर और अपनी विजली से दस्यु का नाक करके अपना प्रताप दिखलाया है।" (१,११७,२१) ऋग्वेद में दो और शब्द मिलते हैं जिनका अर्थ 'आर्थ जाति' से नहीं बिल्क सब मनुष्यों से है। ये शब्द 'चर्षन' और 'कृष्टि' हैं और ये दोनों शब्द एक ही शब्द मंडार के रूप मेद 'कृष्' या 'चृष' से बने हैं।

इस तरह आर्यावर्त के जीतने वाले आर्य अपने को जिस नाम से पुकारते थे खुद वही नाम उस लामदायक काम अर्थात् खेती को ज़ाहिर करता है जिससे कि सक्ष्य लोग असक्ष्यों से अलग समझे जाते थे।

स्रायेद में बहुत सी जगहों से खेती का हाल साफ भाजकता है। पर उनमें से एक सूक्त सब से अच्छा है जिसमें खेती के एक काल्पित देवता "क्षेत्रपति" की स्तुति है और जिसका पूरा पूरा अनुवाद हम नीचे देते हैं।

- "(१) हम लोग इस खेत को "चेत्रपति" की मदद से जोतेंगे (बोएंगे)। यह हमारे जानवरीं और घोड़ों की रक्षा करके हमें सुखी करे।
- "(२) हे क्षेत्रपति ! जिस तरह गाएं दूध देती हैं उसी तरह के मीठे, साफ, घृत की तरह, अच्छे स्वाद की बहुत सी बरसात हम लोगों को दें। पानी के देवता हम लोगों को सुखी करें।
- "(३) पेड़ हमारे लिये मीठे हों। झाकारा, वर्षा और अंतरिक्ष मिठास से भरे हों। क्षेत्रपति हम लोगों पर दयालु हो और हम लोग धनका झनुगमन रात्रुओं से विना सताए जाकर करेंगे।
- "(४) बैल आनन्द से काम करें, मनुष्य आनन्द से काम करें, हल आनन्द से चले । जोत को आनन्द से बांघो और पैने को आन-त्द से चलाओ ।
- "(५) हे शुन और हे सीर ! इस सूक्त को स्वीकार कीजिए। जो मेह आपने आकाश में बनाया है उससे इस पृथ्वी को सीं-चिए।
- "(६) हे सुभग सीते ! आगे बढ़ो, हम लोग तुझ से विनती करते हैं। हम लोगों को धन और अच्छी फ़सिल दे।
  - "(७) इन्द्र इस सीता को स्वीकार करें। पूपन उसे आगे

बढ़ावें । वह पानी से भर जाय और हम लोगों को हर साल अनाज वें। \*

"(८) हल के फाल जमीन को आनन्द से खोदें। मनुष्य बैलों के पीछे आनन्द से चर्ले। पर्जन्य पृथ्वी को मीठे मेह से तर करें। हे शुन और सीर! हम लोगों को सुखी करो।"(४,५७)

अहा ! इसमें सीधे सावे किसानों की विनीत आशाएं और इच्छाएं कैसी अच्छी तरह से वर्णन की गई हैं, ऐसे वाक्य पीछे के समय की संस्कृत की पुस्तकों में कहीं नहीं पाए जाते। ऋग्वेद में यही अपूर्वता है। ऋग्वेद के सूक्तों में चाहे आदिम-वालियों के साथ लड़ाई का वर्णन हो, चाहे इन्द्र से एक प्याला सोम अङ्गीकार करने की प्रार्थना हो और चाहे सीधे सादे किसानों का गीत हो, लेकिन उनमें सब जगह हम लोगों को सीधे सादे वीरों के काम मिलते हैं जो कि पीछे के समय की पुस्तकों में नहीं पाए जाते।

हम यहां एक दूसरे सूक्त का अनुवाद, जिसका सम्बन्ध भी खेती से है, देते हैं—

"(३) हर्लों की बांधी, जूओं को फैलाओ, झीर इस तयार की हुई भूमि पर बीज बोझो। अनाज हमलोगों के स्कों के साथ बढ़े। आस पास के उन खेतों में हंसुए चर्ले जहां कि अनाज पक गया है।

\* इन दोनों रिचाओं में सीता अर्थात् किआरी एक स्त्री की तरह मानी गई है और उससे बहुतायत से फ़िसल देने की मिन्नत की गई है | यजुर्वेद में भी सीता की इसी तरह से पूजा की गई है | जब आर्थ लोगों ने धीरे धीरे करके सारे भारतवर्ष को जीत लिया और जब पहिले के जंगलों और उजाड़ भूमियों में भी किआरियां बनाई गई तो किआरी या सीता ने और भी अधिक मनुष्य का रूप धारण किया और वह उस बड़े महाकाव्य की नायिका बनाई गई जिसमें कि आर्थों के दक्षिणी भारतवर्ष के जीतने का वर्णन है |

- "(४) हल बांध दिए गए हैं। मज़दूरों ने ज़ूए फैला दिए हैं। बुद्धिमान लोग देवताओं की प्रार्थना कर रहे हैं।
- "(५) जानवरों के पीने के लिये कठड़ा तयार करो, चमड़े की रस्ती बांघो और हमलोग इस गहिरे और अब्दे कुए से जो कभी सूखता नहीं, जल निकालें।
- "(६) जानवरों के लिये कठड़े तयार हो गए हैं। गीहरे अच्छे भौर कभी न सूखने वाले कुएं में चमड़े की रस्सी चमक रही है भौर पानी सहज में निकल रहा है। कुएं में से पानी निकालों।
- "(७) घोड़ों को ठंढा करो। खेत में ढेरी लगाए हुए अनाज को उठाओं और एक गाड़ी बनाओं जिसमें कि वह सहज में जा-सके। यह कुआं जो कि जानवरों के पानी पीने के लिये पानी से भरा हुआ है, विस्तार में एक द्रोण है और उसमें एक पत्थर का चक्र है। और मनुष्यों के पीने का कुंड एक स्कन्द है। इसे पानी से भरो"। (१०,१०१)

पंजाब में सिंचाई और खेती सिर्फ कुओं ही से हो सकती है।
मनुष्यों और जानवरों के पीने के लिये जल भी कुओं ही से मिलता
है। इसी लिये ऋग्वेद में कुओं का जो उल्लेख मिलता है वह कोई
आश्चर्य की बात नहीं। दूसरी बात जो ऊपर के अनुवाद से जानपड़ती है, यह है कि उस समय खेती में घोड़े काम में खाए जाते
थे। यह चाल आज कल भारतवर्ष से उठगई है, पर योरप में अब
तक भी यह रीत पाई जाती है।

मंडल १० सूक्त २५ रिचा ४ से और कई दूसरे स्थानों से कुओं का हाल जाना जाता है। म० १० सू० ६३ रि० १३ में लिखा गया है कि सिंचाई के लिये कुएं से पानी किस तरह निकाला जाता था। इसकी रीति वही थी जो कि उत्तरी भारतवर्ष में अब तक पाई जाती है, अर्थात एक रस्से में कई घड़े बांध दिए जाते थे। ये घड़े एक चक्कर से ढीले और घींचे जाते थे। इन्हें कुओं में से मर कर उपर खींच लेते थे और तब उनका पानी उझल कर उन्हें कुओं में किर ढील देते थे। इस को 'घटिचक कर कहते थे और अब तक भी कहते हैं।

मं० १० सू० ९९ रि० ४ से दूसरा पता नालियों से खेती की

सिंचाई का लगता है। इन नािबयों में 'द्रोण' से पानी भरा जाता था। म॰ १२ सू॰ ६८ रि॰ १ में लिखा है कि खेतों की सिंचाई करने वाले किसान लोग बड़ा हल्ला करके चिड़ियों को खेतों से दूर रखते थे।

जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है चरागाहों के उल्लेख उतने नहीं पाप जाते जितने कि खेतों के। गड़ेरियों का देवता पूषण था और वे लोग उसे सूर्य समझते थे और यह विचार करते थे कि वह समण करने में उन लोगों की तथा और सब मुसाफिरों की रचा करता है। पूषण की स्तुति के सूकों में कहीं कहीं देखने में आता है कि आर्यावर्त के आर्यलोग अपने साथ उन समणों की यादगार और गीत भी लेते आये थे जिन्हें यद्यपि वे आर्यावर्त में बसने के पींछे चाहे न गाते हों पर अपने सब से पहिले के रहने की जगह में बहु धा गाया करते थे। हम ऐसे एक सूक्त का भी अनुवाद निचे देते हैं—

- "(१) हे पूषण ! हम लोगों को अपनी यात्रा पूरी करने में मदह दे और सब आपत्तियों को दूर कर ! हे बादलों के पुत्र, तू इमलोगों के आगे चल !
- "(२) हे पूषण ! तू हमारे रास्ते से ऐसे क्षोगों के दूर रख जो कि हम बोगों को बहकाने वाले हों और जो लूट मार और अबुचित काम करते हों।
- "(३) तू उन दुष्ट छुंदरे को दूर कर जो यात्रा में उपद्रव करता है।
- "(४) अपने पैरों के नीचे उसके अपावित्र मुर्दे को कुचल जो हमें दोनो प्रकार से लूटते (अर्थात् चोरी से और जबरदस्ती) और जो हम पर ब्रत्याचार करते हैं।
- "(५) हे बुद्धिमान पूषण, रात्रुओं के नारा करने वाले ! हम तुभ से उम रक्षा के लिये प्रार्थना करते हैं जिससे तू हमारे पुरखाओं को बचाता और उन्हें उत्साहित करता था।
- '(६) हे पूषण, जिसकी बड़ी सम्पति, जिसके सोने के अस्र हैं और जो जीवों में प्रधान है। हमें धन दे।

- "(७) हमें मार्ग बता जिसमें वे शत्रु जो मार्ग में दूर पड़ते हैं हमें हानि न पहुंचा सकें। हमें सीध और सुगम मार्ग से छे चछ। हे पूषण, इस यात्रा में हमारी रक्षा के उपाय निकाछ।
- " ८) हमें ऐसे सुहावने स्थानों में ले चल जो हरी घास से भरे हों, मार्ग में अधिक गर्मी न हो। हे पूषण, इस यात्रा में हमारी रक्षा के उपाय निकाल।
- "(६) रत्ता करने में शक्तिमान हो, हमें धनसम्पन्न कर, हमें सम्पति दे, हमें मज़बूत बना और भोजन दे, इस यात्रा में हमारी रक्षा के उपाय निकाल।
- "(१०) हम पूषण को दोष नहीं लगाते पर सूकों से उनकी प्रशंसा करते हैं। हम सुन्दर पूषण से धन मांगते हैं।" (१,४२)

एक दूसरा बहुनहीं अच्छा सूक्त जानवरों को चराई को ले जाने और उन्हें घर वापस ले झाने के बारे में है, जिसकी कुछ रिचाएं भी अनुवाद करने योग्य हैं—

- "(४) हम आभीर को बुलाते हैं, वह गौओं को ले जाय, उन्हें सेतों में चराए, वह जानवरों को पहिचाने और उन्हें चुन सके। वह उन्हें वर लीटा लोवे। वह उन्हें सब ओर चरावे।
- "(५ आभीर गौओं को खोजता है और उन्हें घर छीटा हाता है। वह उन्हें सब ओर चराता है। वह घर सकुराल औट भावे।
- "(८) हे आमीर, गौओं को अब और चरावो और उन्हें छोटा हाओ। पृथ्वी के भिन्न भिन्न भागों में उन्हें चराओ और तब उन्हें होटा हाओ "(१०,१६)

उत्पर के बचनों में उन छटेरों का हाल भी पाया जाता है जो देश के बाहरी हिस्सों में रहते थे। ये लोग कदाचित यहां के पुराने रहने वालों में से चोर और पशु उठा ले जाने वाले थे जो आर्यों के गांव शादि के आस पास ताक झांक लगाए रहते थे और अनाज आदि को रास्ते में लूट कर अपना जीवन विताते थे। हम इन लोगों का विस्तार पूर्वक वर्णन आगे चल कर करेंगे।

देवताओं के सूक्तों में वाणिज्य का वर्णन जरूर ही बहुत कम

होना चाहिए पर फिर भी उनमें कहीं कहीं पर ऐसे बचन मिलते हैं जो उस समय की चाल ढाल का अपूर्व वर्णन देकर हम लोगों को आश्चर्य में डालते हैं। उधार देना और व्याज खाना उस समय अच्छी तरह से मालूम था और ऋषी बोगों ने (याद रखना चाहि-ए कि ये ऋषी उस समय गृहस्थ थे, योगी या संसार त्यागी नहीं थे) उस पुराने समय की सिर्घाई से अपने ऋण की दशा पर प्रायः शोक दिखलाया है। एक दूसरी अद्भुत रिचा से हम लोगों को जान पड़ता है कि जब कोई चीज एक बार बेंच दी जाती थी तो वह बिकी सदा के लिये पकी समभी जाती थी—

"कोई मनुष्य बहुत सी चीज थोड़े दाम पर बेच डालता है और तब वह खरीदने वाले के यहां जाकर विकी को अस्वीकार करता और अधिक दाम मांगने लगता है। पर एक बार जो दाम तै हो गया उससे अधिक वह यह कह कर नहीं ले सकता कि मैंने थोड़े दाम में बहुत सी चीज दी है। चाहे दाम कम हो या अधिक पर जो बेंचने के समय तै हो गया वहीं ठीक है।" (४,२४,९)

एसं ही ऐसे बचनों से यह भी जान पड़ता है कि उस समय खरी-देने और बेचने के लिये सोने का सिक्का भी जारी था। (मं० ५ सू० २७ रि० २ आदि स्थानों पर) ऋषियों के एक सी सोने का सिक्का पाने के उदाहरण मिलते हैं और इसमें कोई सन्देह नहीं कि किसी एक बंधे हुए दाम के सोने के टुकड़े सिक्के की तरह पर काम में लाए जाते थे, जैसा कि इन वाक्यों से जाना जाता था। साथ ही इसके यह भी मानना चाहिए कि ऋग्वेद में सिक्के का हाल साफ़ तरह पर कहीं नहीं मिलता। ऋग्वेद में (म० १ सू० १२६ रि०२) 'निष्क' शब्द कई जगह पर संदिग्ध अर्थ में आया है। कहीं कहीं पर उसका अर्थ 'सिक्का 'है और कहीं कहीं पर 'गले का एक सोने का गहिना'। यह न समझना चाहिए कि ये दोनों अर्थ जरूर एक दूसरे के उलटे होंगे, क्योंकि आर्यावर्त में बहुत पहिले के सम-य से सोने के सिक्के बराबर गले के गहिनों के काम में लाए जाते हैं।

ऋग्वेद में समुद्र की यात्रा का भी वर्णन साफ़ तरह पर मिलता

है-पर उनमें जो शब्द आए हैं उनका अर्थ 'समुद्र' न होकर केबल 'नदी' भी हो सकता है-म० १ सू० ११६ रि० ३ आदि स्थानों में भुज्यु के जहाज डूब जाने का और अश्विन देवताओं के उसे बचाने का वर्णन भी पाया जाता है और म० १ सू० २५ रि० ७ में लिखा है कि वरुण देवता आकाश में चिड़ियों का शस्ता और समुद्र में जहाजों का मार्ग जानते हैं। म० ४ सू० ५५ रि० ६ में किब धन कमाने की इच्छा रखने वाले उन मनुष्यों का वर्णन करता है जो जलयात्रा करने के पहिले समुद्र की स्तुति करते हैं। म० ७ सू० ८८ रि० ३ में वशिष्ठ कहते हैं—

" जब वरुण और मैं नाव पर चढ़ कर समुद्र में गए तो मैं उस्र नाव पर रहा जो पानी पर तैरती थी और मैं उसमें सुखी था। मैं झानन्द से (लहरों पर) इधर उभर हिलता था।"

ऋग्वेद में समुद्र यात्रा के ऐसे ऐसे बहुत से साफ वर्णन मिलते हैं पर उसमें इसकी मनाही कहीं पर भी नहीं पाई जाती।



#### अध्याय ३

---:0:----

# भोजन, कपड़े श्रीर शान्ति के व्यवसाय।

जों और गेहूं खेत की ख़ास पैदावार और भोजन की ख़ास घस्तु जान पड़ती है। ऋग्वेद में अनाज के जो नाम मिलते हैं वे कुछ सन्देह उत्पन्न करने वाले हैं क्योंकि पुराने समय में उनका जो अर्थ था वह आज कल बदल गया है। आज कल संस्कृत में 'यव' शब्द का अर्थ केवल ' जों ' है पर वेद में इसी शब्द का मत-लब गेहूं और जों से लेकर अन्न मात्र से है। इसी तरह आज कल 'धान' शब्द का अर्थ, कम से कम बङ्गाल में, चावल से है पर ऋग्वेद में यह शब्द भुने हुए जो के लिये आया है, जो कि भोजन के काम में आता था और देवताओं को भी चढ़ाया जाता था। ऋग्वेद में बीहि ( चावल ) का कहीं उल्लेख नहीं है।

हम लोगों को इन्हीं अनाजों की बनी हुई कई तरह की रोटियों का भी वर्णन मिलता है जो कि खाई जाती थीं और देवताओं को भी चढ़ाई जाती थीं। 'पिक्त' (पच्च=पकाना) का अर्थ है 'पकी हुई रोटी'। इसके सिवाय कई दूसरे शब्द, जैसे पुरोदास, 'अपूप' और 'करम्भ' आदि भी (म॰ ३ सू॰ ५२ रि॰ १ और २; म॰ ४ सू॰ २४ रि॰७ झादि में) पाए जाते हैं।

यह बात बहुत सहज में बिचारी जा सकती है कि पंजाब के पुराने हिन्दू लोग विशेष करके मांस आदि खाते थे। हम लोगों को गऊ, मेंसे और बैलों को बिल चढ़ा कर पकाए जाने का कई जगह वर्णन मिलता है (म०१ सू० ६१ रि० १२; म० २ सू० ७ रि० ५; म० ५ सू० २६ रि० ७ और ५; म०६ सू० १७ रि० ११; म०६ सू० १६ रि० ४७; म०६ सू० २८ रि० १; म०६ सू० १० सू० २८ रि० १; म०१० सू० २८ रि० १; म०१०

म० १० सू० ८९ रि० १४ में ऐसी जगह का वर्णन है जहां गो-मेध किया जाता था और म० १० सू० ६१ रि० १४ मे घोड़ो, बैलों भीर भेड़ों के बलिदान का वर्णन है। घोड़ों के बलिदान का उल्लेख बहुत कम आया है जिससे जान पड़ता है कि यद्यपि पुराने आर्य होग यह चाल अपने पहिले रहने की जगह से आर्यावर्त में ले माप थे पर घोड़े के मांस खाने की यह चाल यहां पर बहुत जल्दी उठ गई। यहां पर पीछे के समय में तो घोड़े का विलिदान अर्थात् 'अइवेमघ' विरलेही कभी होता था। अर्थात् जब कोई वडा प्रतापी राजा अपने स्रास पास के सब राजाओं को जीत कर समार की पदवी लेता था उस समय वह बड़ी धूम धाम से अइवमेध करता था । इसमें कोई संदेह नहीं है कि राजाओं की यह बड़ी रखम उसी पुराने समय की घोड़ों के मारन की सीधी सादी चाल से निकली है जबिक घोड़े का मांस खाया जाता था। पीछे के समय में अद्यमिष्य जिस धूम धाम और कुछ जद्यन्य रीतियों के साथ किया जाता था वे सब बातें वैदिक समय में नहीं थीं।

वैदिक समय में घोड़ों के मारने का पूरा हाल ऋग्वेद के पहिले मंडल के १६२ वें सूक्त में पाया जाता है। घोड़े की देह पर बेंत से निशान किया जाता था और फिर वह इसी निशान की हुई लकीर पर से काटा जाता था। उसकी पसिलयां और सब अंग अलग अलग कर दिए जाते थे। फिर उसका मांस सेंक कर उवाला जाता था और यह समझा जाता था कि घोड़ा देवताओं को पहुंच गया।

यह कौन विश्वास कर सकता था कि ऋग्वेद का सीधा सादा अश्ववध अर्थात पूजा और भोजन के लिये घोड़ की वाटी बोटी काट कर और उसे संक कर उवाछने की रीति आगे चल कर इतनी वह जायगी और अन्त में राजाओं का अश्वेस हो जायगी? पर वेद की बहुत सी सीधी सादी और स्वामाविक वार्ते पीछे के समय में इसी तरह से वह कर विविध विधानों की वड़ी वड़ी रीतें हो गई हैं। वेद के बहुत से रूपकों ने जो कि सृष्टि के अञ्चत हश्यों के विषय में हैं, पुराणों में बड़ी छम्बी चौड़ी कथाओं का रूप धारण

किया है। वेद की सची प्रतिष्ठा इसी में है कि उससे हम लोगों को हिन्दुओं की रीति व्यवहार की और साथ ही उनके धर्म की उत्पत्ति का पता लगता है।

पेसा जान पड़ता है कि वैदिक समय में नरों की पीन वाली चीज केवल एक मात्र सोम षृक्ष का उधला हुआ रस ही था। पुराने आर्य लोगों को इसका इतना व्यसन था कि आर्यावर्त और ईरान में (ईरान में 'हओम' के नाम से) जल्दी ही इसकी पूजा देवता की नाई होने लगी और ऋग्वेद के एक पूरे मंडल में इस देवता ही का वर्णन है। जान पड़ता है कि हिन्दू-आर्य लोगों को उनके शान्त ईरानी भाइयों की अपेत्ता इस सोम मदिरा का अधिक व्यसन था। जंदवस्था में हिन्दुओं की इस खुरी लत का कई जगह उल्लेख है। पुरानी वातों की खोज करने वाले बहुत से विद्वानों का यह भी मत है कि दक्षिणी आर्यों में बिगाड़ हों कर हिन्दुओं और ईरानियों के जुदे हो जाने का एक बड़ा भारी कारण यह सोम पान भी है।

स्रोमरस जिस तरह से बनाया जाता था उसका पूरा व्योग म॰ ६ सू॰ ६६ और दूसरे कई सूक्तों में भी दिया है। हम यहां इस सुक्त की कुछ रिचाओं का अनुवाद देते हैं—

- "(७) हे सोम! तुम कुचले गए हो। तुम चारों ओर खुशी फैलाते हुए, इन्द्र के लिये नदी की नाई बहते हो। तुम अच्चय आहार देते हो।
- "(८) सात स्त्रियां तुम्हारा गीत गाती हुई, अपनी अंगुछियों से तुम्हें हिलाती हैं । तुम यश करने वाले को यश में उसके कर्मों का स्मरण दिलाते हो।
- "(६) तुम खुरा करने वाली आवाज़ से पानी में मिलते हो।और अंगुलियां तुम्हें एक ऊनी छनने के ऊपर हिलाकर छानती हैं। तब तुम्हारे छींटे उड़ते हैं और ऊनी छनने में से ब्रावाज निकलती है।
- "(११) ऊनी छन्ना एक वर्तन पर रक्खा जाता है और अंगुलियां सोम को बराबर हिलाती रहती हैं, जिससे एक मीठी धार वर्तन में गिरती है।

"(१३) हे सोम ! तब तुम दूध में मिलाए जाते हो। पानी तु-म्हारी और खुश करने वाली आवाज़ के साथ जाता है।"

इस वर्णन से जान पड़ता है कि सोम रस दूध के साथ मिला कर पिया जाता था, जिस तरह आज कल भांग पी जाती है। ऋग्वेद के किव लोग सोम के गुणों और उसका आनन्द दंनवाली शिक्त का वर्णन करते करते मारे खुशी के उन्मत्त हो जाते हैं। उन के कुछ वर्णनों ने आगे के समय में चल कर दुराणों में अजीव कथाओं का रूप धारण किया है। इस बात का उदाहरण देकर समझाने के लिये दो एक रिचाएं बहुत होंगी—

"हे सोम! तेरे समान दिव्य कोई चीज नहीं हैं। जब तू गिराया जाता है तो तू सब देवताओं को अमरत्व देने के लिये निमं-त्रित करता है।(६,१०८,३)

"प्रशंसा के योग्य स्नोम पुराने समय से देवताओं के पीने के काम में चला आता है। वह आकाश के गुप्त स्थानों से निकाला गया है। वह इन्द्र के लिये बनाया गया और उसकी प्रशंसा हुई। (६,११०,८)

" हे सोम जिस लोक में अक्षय ज्योति होती है और जहां स्वर्ग स्थित है उसी अमर और मरण विहीन लोक में तू मुझे ले चल ! तू इन्द्र के लिये बह।" ( ६,११३,७ )

ऐसं ऐसे वाक्य ऋग्वेद के नीवें मण्डल भर में पाए जाते हैं। यह कीन अनुमान कर सकता था कि समुद्र मथ कर उसमें से अमृत के निकलने की अजीब पौराणिक कथाएं सोम के इन्हीं वेद के सीधे सादे वर्णनों से निकली होंगी। वेद में आकाश जलमय समझा गया है और इसीजिय वह अक्सर समुद्र के अर्थ में भी आया है। सोम के आकाश में से मिलने का अर्थ पुराण में अमृत के लिये समुद्र का मथना किया गया है।

ऋग्वेद के बहुत से वाक्यों से जाना जाता है कि उस समय बहुत सी शिल्पविद्याओं की बहुत अच्छी उन्नति, होगई थी । कपड़ा बुनना जहर ही बहुत अच्छे. तरह से माळून हो चुक्त था और स्त्रियों की निषुण उंगालियां पुराने समय में भी ताना बाना बुनना वैसाही जानती थीं जैसा कि आज कल लोग जानते हैं ( म॰ २ सू० ३ रि० ६; म० २ सू० ३८ रि० ४ आदि )। एक अपूर्व पद में ( म० ६ सू० २ रि० २ ) एक ऋंषी अपने धम के किया कम्मीं के गूढ़ अर्थ को ने जानने को इस तरह वर्णन करता है कि "में धम के किया कम्मीं के ताने और बाने नहीं जानता।" एक दूसरी जगह ( म० १० सू० २६ रि० ६ ) ऊन बूनने और उसके रङ्ग उड़ाने का देवता पूषण कहा गया है, जिसे हम ऊपर दिखला चुके हैं कि चरवाहों का देवता है।

आज कल की तरह सम्भवतः उस समय में भी आयों के हरएक गाँव में एक नाई होता था। एक जगह पर (म०१ सू०१६६६ रि० ४४ में) आग लगा कर जंगल के साफ करने को 'पृथ्वी का मुंडन करना' कहा गया है। बढ़ई का काम भी बहुत अच्छी तरह मालूम था और क्काइ और रथ बनाए जाने का हाल कई जगह मिलता है (म०३ सू०५३ रि०१६; म०४ सू०२ रि०१६; म०४ सू०१६ रि०२० इत्यादि) लोहे, सोने और दूसरी धातुओं का व्यवहार भी अच्छी तरह से मालूम था। म०५ सू० रि०५ में एक लोहार के काम का उल्लेख और म०६ सू०३ रि०४ में सोनारों के सोना गलाने का वर्णन मिलता है।

पर वैदिक समय की धातुओं के व्यापार का इससे भी ज़्या हाल हमलोगों को उन सब सोने के गहनों और लोहे के वर्तनें और हिथयारों से मालूम होता है जिनका हाल सारे ऋ वेद में पाया जाता है। इनका हाल अनिगती जगहों पर आया है। इस लिये हम यहां सिर्फ उतने ही का वर्णन कर सकते हैं जितने से कि हम लोगों को उस समय की बनी हुई चीजों का साधारण ज्ञान हो जाय। म०१ सू०१४० दि०१०; म०२ सू०३६ दि०४; म०४ सू०५३ रि०२ और कई दूसरी जगहों में लड़ाई के हिथि यारों का वर्णन है। म०२ सू०३४ रि०३ में सिर के सोन्छ ले अस्त्र का उल्लेख है और म०४ सू०३४ रि०६ में कन्धों या भुजाओं के लिये कवच का वर्णन है जिसका मतलव शायद ढाल से है।

म॰ ५ स्० ५२ रि० ६ और म० ५ सू० ५४ रि० ११ में ऋषि को, और
म॰ ५ स्० ५७ रि० २ में तलवार वा बाण को तथा तीर अनुप और
त्णीर को, बिजली की उपमा दी गई है। म० ६ स्० २७ रि० ६ में
तीन हजार कवचधारी योधाओं का उल्लेख है; म० ६ स्० ४६ रि० ११
में तेज और चमकत हुए वाणों का वर्णन है और प्र०६ स्० ४७ रि० १०
में तेज धार वाली तरवारों का उल्लेख है और इसी सूक्त की २६ वीं
और २७ वीं रिचाओं में लड़ाई के रथीं और दुन्दुमी का भी वर्णन
है और अन्त में छठें मण्डल के ७५ वें सूक्त में लड़ाई के हर्वे हथियार और साज सामान का एक उत्तेजना देन वाला वर्णन है,
जिसका अनुवाद हम अपने पाठकों के लिये आगे चल कर देंगे।

म० ४ सू० २ रि० द में सोनहले साज के घाड़ों का उल्लेख है और म० ४ सू० ३० रि० ४, म० ५ सू० १९ रि० ३ और दूसरे कई स्थानों पर 'निष्क,' अथात् गले में पिहरने के एक सोने के गहिने का उल्लेख है। म० ५ सू० ५३ रि० ४ में मक्त के चमकीले आभूषणों को रत (अब्जि), गले के गहिने (स्नक), सोनहले कवच (रुक्म) और हाथ के गहिने तथा नूषुर (खादि) की उपमा दी गई है। म० ५ सू० ५१ रि० ११ में फिर पैर के नूषुरों, छाती के कवचों और सिर के सोने के मुकुट (शिप्राः हिरणमयीः) का वर्णन है।

इस तरह पर यह बात जानी जाती है कि उस समय हरवे हथियार और सब तरह के गहिनों आदि के बनान में बहुत कुछ उन्नति हो गई थी। हम लोगों को (म० ६ सू० ४८ रि० १८ में) चमड़े और (म० ५ सू० ३० रि० १५ में) लोहे के बतेनों का भी उल्लेख मिलता है। इसके सिवाय और कई जगहों पर (म० ७ सू० ३ रि० ७; म० ७ सू० १५ रि० १४, म० ७ सू० ६५ रि० १ आदि में) लोहे के नगरों आदि का भी वर्णन है, जिससे हम लोगों को बड़े मजबूत किले समझेने चाहिए। (म० ४ सू० ३० रि० २० आदि कई जगहों पर पत्थर के बने हुए सेकड़ों नगरों का भी वर्णन है।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि पुराने समय के हिन्दू लोग पथरीले और पहाड़ी देशों में भी जाकर बसे और पत्थरों को सस्ता और टिकाऊ पाकर उन्हें घर वनाने के काम में लाने लगे। इस बात के विश्वास करने में कोई किटनाई नहीं हो सकती कि हिन्दुओं के बहुत से नगरों के बहुतरे भवन और घारों ओर की दीवारें पत्थरों की थीं। हजारों खभ्मों के भवनों के जो कई जगह पर ( म० २ स्० ४१ रि० ४, म० ५ स्० ६२ रि० ६ आदि में) वर्णन मिलते हैं उनसे जान पड़ता है कि घर बनाने की विद्या भी उन्नति पर पहुंच गई थी। पर साथही इसके यह बात भी माननी पड़ेगी कि ऋग्वेर में संग तराशी की विद्या का कहीं पर साफ उल्लेख नहीं मिलता। पुरानी बातों का पता लगाने वाले लोग भी आर्यावर्त के किसी हिस्से में बौद्ध संवत के बहुत पहिले की बनी हुई कोई पत्थर की मूर्ति अब तक नहीं पासके हैं। बोरच के अगाणित बड़े बड़े अजायब घरों में, जो कि इजिप्ट और बेबिलन के बने हुए पुराने पत्थरों से भरे हुए हैं, भारतवर्ष के बने हुए कोई ऐसे पत्थर नहीं हैं जिनका समय बुद्ध से बहुत पहिले का हो।

आज कल के बहुत से पालतू जानवर ऋग्वेद के समय में भी आर्यावर्त में पालतू कर लिए गए थे। कई जगहों में (मं०६ स्) ४६ रि० १३ और १४ आदि में ) हम लोगों को युद्ध के घोड़ों बे जोश दिलाने वाले वर्णन मिलते हैं।

वास्तव में आर्य लोग यहां के पुराने रहने वालों के साथ लड़ार्र करने के लिये इन घोड़ों को इतने काम का समझते थे कि वे लोग बीच ही 'दिधिका' के नाम से घोड़ों की पूजा करने खग गए। झ देवतुल्य पशु की जो पूजा की जाती थी उसका एक जोश दिलों वाला वर्शान म०६ सू० ३८ में दिया है।

म० ४ सू० ४ रि० १ में एक राजा का अपने मंत्रियों के साष हाथी पर सवार होने का हाल है। पालतू जानवरों में से गाए बकरे, भेंड़, मैंस और कुत्तों का उल्लेख कई जगहों पर मिलता है ये कुत्ते बोझा ढोने के काम में लाए जाते थे।

#### अध्याय ४

# लड़ाइयां ऋौर झगड़े।

उत्तर कहा जा चुका है कि पुराने हिन्दुओं ने सिन्धु और इसकी सहायक निद्यों के किनारे की उपजाऊ जमीन को पञ्जाब के पुराने रहने वालों से छीन लिया। पर इन पुराने वासियों ने अपने पुरखों की जमीन विना युद्ध किए ही नहीं दे दी। यद्यपि वे लड़ाई के मैदान में हिन्दुओं की सक्ष्य सेना और वीरता के आगे नहीं ठहर सकते थे, पर फिर भी ये लोग करीब करीब सब ही हिन्दुओं की बस्ती और गांव के आस पास किलों और बनों के निकट आया जाया करते थे, हिन्दुओं को बाहर आने ज्याने में दुःख हेते थे, उनकी घात में बैठे रह कर जभी मौका पाते थे तभा उन्हें छूट लेते थे, उनके पशु चुरा लेते थे और बड़े बड़े दल बांध कर प्रायः उन पर चढ़ाई करते थे। अतपव स्काटलेंड की गाल जातियों की तरह जिनसे सेक्सन लोगों ने उनकी उपजाऊ जमीन इसी तरह से छीन ली थी और जो कि इसी तरह से उजाड़ किलों में जाकर बसे थे, थे लोग भी अपनी दशा इस तरह वर्णन कर सकते थे—

"ये समथर उर्बरा, और यह नरमी घाटी।
रही एक दिन गेल जाति ही केरि वपीती॥
आय बिदेसी घोर-कर्म-कारी कर-वारो।
मम पुरखन सों छीनि लियो भूभाग हमारो॥
रहत कहां हम अबै? अहो देखहु तहं अडबड़।
पड़े सैल पै सेल और वीहड़ पै बीहड़॥

\* \* \*

पिंच, यहि उत्तर खंड केर परकोटे माहीं।
तू समुझत क्या कबहुँ निकरिहें हम सब नाहीं॥
४

लूटन वारे कहं लूटन को ज्यों हों सिकहों। और छीनंथे हेत शिकारहिं वह डांकू सों? सोंह आतमा केरि! तहां समथर पर जावत। सेक्सन एकहु अन्न रासि खिलहान रखावत॥ जब बों, एकहु, दसों सहस पशुवृन्द सम्भारी। भटकत, वहं उहि नदी तीर की भूलनवारी॥ गेल नदी मैदान केर सधरम अधिकारी। फोरी लेइहें प्रवल भुजा सो (निज) पट्टीदारी॥

पर अभाग्यवश उन लोगों में कोई ऐसा किव नहीं था जौ हम लोगों को उनका हाल सुनाता। हम लोगों को इस हज़ारों वर्ष के युद्ध का जो कुछ हाल मिलता है वह केवल जीतने वाले हिन्दु-ओं ही से मिलता है। यहां पर यह कहने की आवश्यकता नहीं है कि ये विजयी लोग आदिवाि मयों को वैसी ही अनादर और घृणा की हिए से देखते थे जैसे कि सब जीतने वाली जातियां देखती आई हैं, चाहे वे जातियां ईसा के सत्रह सौ वर्ष पहिले सिन्धु नदी के तिन पर रही हों वा ईसा के सत्रह सौ वर्ष पिले मिसिसिपी नदी के तट पर ! इतिहास की घटनाएं घूम किर कर एक सी होती हैं। पञ्जाब उसी तरह अनार्य आदिवािसयों से विहीन हो गया जैसा कि आज कल के समय में अमेरिका का यूनाइटेड स्टेट्स उन प्रतापा और वीर इंडियन जातियों से विहीन कर दिया गया है, जो कि उसके पुराने जंगलों के भीतर बसती, शिकार खेलती और राज्य करती थीं।

ऋग्वेद में आदिवासियों के साथ इन युद्धों के वहुत से वर्णन पाए जाते हैं। इन युद्धों का वर्णन हम स्वयम न लिख कर यदि इन्हीं वर्णनों में से कुछ का अञ्चवाद कर दें तो इन अगणित वैरियों का अधिक ज्ञान हो जायगा। ये वर्णन इतने अधिक हैं कि कठिनाई केवल उनके चुनने में हैं।

<sup>\*</sup> इस पद्यमय अनुवाद के लिये मैं बाबू काशीप्रसाद का अ**नुग्रही**त हूं।

"इन्द्र जिसका आवाहन बहुतों ने किया है और जिसके साथ उसके शीव्रगामी साथी हैं, उसने अपने वज्र से पृथ्वी पर रहने बाले दस्युओं और सिम्यों का नादा करके खेतों को अपने गारे मित्रो (आर्यों) में बांट दिया। वज्र का पति सूर्य का प्रकाश करता है और जल वरसाता है। "(१,१००,१८)।

"इन्द्र ने अपने बज्ज और अपनी राक्ति से दस्युओं के देश का नाश कर दिया और अपनी इच्छा के अनुसार भ्रमण करने लगा। हे बज़ी! तू हम लोगों के स्कों पर ध्यान दे, दस्युओं पर अपने शस्त्र चला, और आर्यों की राक्ति और यश बढ़ा।" (१, १०३,३)।

इसके पीछे ही के सूक्त में हम लोगों को उन आदिवासी छुटेरों का एक अद्भुत वर्णन मिलता है जो कि शिका, अञ्चर्सा, कुलिशी और वीरपत्नी नाम की निद्यों के किनारे पर रहते थे। ये निद्यों कहां हैं सो अब जाना नहीं जा सकता। ये छुटेरे अपने किलों में से निकल कर सक्ष्य आयों के गावों को उसी तरह दुःख देते थे जैसे कि हम लोगों के समय में इन आदिवासियों की एक सखी सन्तान, तांतिया भीज, मध्य प्रदेश के सुखी गांवों को सताता था। हम इन दोनों रिचाओं का अनुधाद नीचे देते हैं—

" कुयव दूसरे के धन का पता पाकर उसे अपने काम में लाता है। वह पानी में रह कर उसे खराब करता है। उसकी दोनों स्त्रियां, जो नहीं में स्नान करती हैं, शीफा नदी में डूव मरें!

"अयु पानी में एक गुप्त किले में रहता है। वह पानी की बाह्र में आनन्द से रहता है। अञ्जसी, कुलिशी और वीरपत्नी निदयों के पानी उसकी रक्षा करते है।" (१,१०४,३ और ४)।

हम कुछ वाक्य भीर उद्धत करते हैं-

"इन्द्र छड़ाई में अपने आर्य पूजकों की रक्षा करता है। वह जो कि हज़ारों बार उनकी रत्ता करता है, सब छड़ाइयों में भी उनकी रत्ता करता है। जो छोग प्राणियों (भायों) के हित के छिये यज्ञ नहीं करते, उन्हें वह दमन करता है। रात्रुओं की काखी चमड़ी को वह उभेड़ डाछता है, उन्हें मार डाछता और (जला कर) राख कर डालता है। जो लोग हानि पहुंचाने वाले श्रौर निर्दयी हैं उन्हें वह जला डालता है।" (१,३०,८)

- " हे शत्रुओं के नादा करने वाले। इन सब छटेगें के सिर को इकट्ठा करके उन्हें अपने चौड़े पैर से कुचल डाल ! तेरा पैर चौड़ा है!
- ''हे इन्द्र ! इन छुटेरों का बला नष्ट कर ! उन्हें उस बड़े और घृणित खड़े में केंक दे।
- "हे इन्द्र! तूने ऐसे ऐसे पचास के भी तिगुने इलों का नाश किया है। लोग तेरे इस काम की प्रशंसा करते हैं। पर तेरी शक्ति के आगे यह क्रुळ भी बात नहीं है।
- " हे इन्द्र! उन पिशाचों का नाश कर जो कि लाल रंग के हैं और भयानक ह्हा मचाते हैं हिन सब राक्षसों का नाश कर।" \* (१,१३३,२-४)।
- "हे इन्द्र! किव तुझ से अच्छे भोजन की प्रार्थना करता है। तूने इस पृथ्वी को दासों की शय्या (समाधि स्थान) बनाया है। इन्द्र ने अपने दान से तीनों भुवन को सुशोभित किया है। उसने राजा द्योंणी के लिये कुयवाच को मारा है।
- "हे इन्द्र! ऋषी लोग अब तक शक्ति के उस पुराने कार्य की प्रशंसा करते हैं! तूने युद्ध का अन्त करने के लिये बहुत लुदेरों का नाश किया है, तूने देवताओं की पूजा न करने वाले शत्रुओं के नगरों को नए किया है और देवताओं के न पूजने वाले वैरियों के शस्त्रों को नीचा कर दिया है।" (१,१७४,९ और ८)।
- 'हे अधियनो ! उन लोगों का नाश करो जो कुत्तों की नाई भयानक रीति से भूंक रहे हैं और हमलोगों का नाश करने के लिये आरहे हैं। उनलोगों को मारों जो हमलोगों स्ने लड़ने की इच्छा

<sup>\*</sup> पिशाचों और राक्षसों से कदाचित कल्पित भूतों का तात्पर्य है। परन्तु हमारा विचार यह है कि यहां पर उनका तात्पर्य आदिम निवासियों से है।

रखते हैं। तुम उन लोगों। के नाश करने का उपाय जानते हैं। जो लोग तुम्हारी प्रशंक्षा करते हैं उनके हर एक शब्द के बदले उन्हें भग मिले। हे सत्यदेव! हम लोगों की प्रार्थना स्वीकार करो।

" जगत प्रसिद्ध और दयावान इन्द्र मनुष्यों (अर्थों) पर दया रखता है। नाश करने वाले और शक्तिमान इन्द्र ने दुष्ट दास की सिर नीचे गिरा दिया है।

"वृत्र को मारने वाले और नगरों का नाश करने वाले इन्द्र ने काले दासों के झुंडों का नाश किया है और मिर्ट्टा और जल मनु \* के लिये बनाया है। वह होम करनेवाले की इच्छाओं को पूरा करे।" (२,२०,६ और ७)।

हमलोग जानते हैं कि अमेरिका जीतने वाले स्पेन देश वासियों की जीत का कारण अधिक करके उनके घोड़े ही थे, जिनको अमेरिका के आदिवासी लोग काम में लाना नहीं जानते थे और इस कारण से उन्हें डर की दृष्टि से देखते थे । ऐसा जान पड़ता है कि प्राचीन हिन्दू आयेर्ं के घोड़ों ने भी आयोवर्त के आदिवा-सियों में ऐसाही डर उत्पन्न किया। अतएव नीचे लिखा हुआ वर्णन जो कि दिधिका अर्थात् देवतुल्य युद्ध के घोड़े के सम्बन्ध में एक स्क का अनुवाद है, मनोरञ्जक होगा।

"जिस तरह लोग किसी कपड़ा चोरी करनेवाले चोर पर बिल्लाते और हल्ला करते हैं, उसी तरह शत्रु लोग दिधका को देख कर चिल्लाते हैं! जिस तरह झपटते हुए भूखे वाज को देख कर चिड़ियां हल्ला करती हैं, उसी तरह शत्रु लोग भोजन और पशु लूटने की खेाज में फिरते हुए दिशका को देख कर हल्ला करते हैं।

"शत्रु लोग दिश्वका से डरते हैं जो कि विजली की नाई

\*यहां पर तथा अन्यत्र भी "मनु" आर्य जाति का पूर्व पुरुष कहा गया है। बहुत से स्थानों पर वह रुषिविद्या तथा अग्निपूजा का जिनके लिये कि आर्य लोग प्रसिद्ध हैं, चलाने वाला कहा गया है। दीप्तिमान और नाश करने वाला है। जिस समय वह अपने चारों ओर के हजारों आदिमियों को मार भगाता है उस समय वह जोश में आ जाता है और अधिकार के बाहर हो जाता है।" (४,३८,५ और ८)।

ऋग्वेद के अनेक वाक्यों से जाना जाता है कि कुत्स एक प्रताणी योधा और काले आदिवासियों का एक प्रवल नारा करने वाला था। मं० ४ स्०१६ में लिखा है कि इन्द्र ने कुत्स की धन देने के लिये मायावा तथा पापी दस्यु का नारा किया, उसने कुत्स की सहायता की और आप दस्यु को मारने के लिये उसके घर आया और उसने लड़ाई में पचास हजार "काले रात्रुओं" को मारा। मं० ४, स्० २८, रि०४ से जाना जाता है कि इन्द्र ने दस्युओं को गुणहीन तथा सब मनुष्यों का घृणपात्र बनाया है। म०४ स्० ३० रि० १५ से जाना जाता है कि इन्द्र ने एक हजार पांच सी दासों का नारा किया।

म० ५ स्० ७० रि० ३ में; मं० ६ स्० १८ रि० ३ में; स्रोर म० ६ स्० २५ रि०२ में दस्यु लोगों वा दासों के दमन करने और नाश करते के इसी तरह के वर्णन है। म० ६ स्० ४७ रि० २० में दस्यु लोगों के रहने की एक अज्ञात जगह का विचित्र वर्णन है जो कि अनुवाद करने योग्य है—

"हे देवता लोग! हमलोग यात्रा करते हुए अपना रास्ता भूल कर ऐसी जगह आगए हैं जहां पशु नहीं चरते। यह बड़ा स्थान केवल दस्युओं को ही आश्रय देता है। हे वृहस्पति! हम लोगें को अपने पशुओं की खोज में सहायता दो। हे इन्द्र! मार्ग भूले हुए अपने पूजनेवालों को ठीक रास्ता दिखला।"

यह जान पड़ता है कि आर्य किन लोग आदिवासी असभ्यों के चिग्धाड़ और हल्ले का वर्णन करने में बहुत ही निंदक हैं। ये सक्य विजयी लोग यह बात काठनता से विचार सकते थे कि ऐसी चिग्धाड़ मी भाषा होसकती है, अतएव उन्होंने इन असभ्यों को कहीं कहीं बिना भाषा का लिखा है । म० ५ सू० २६ रि० १०, आदि )।

हम दो आदिवासी छटेरों अर्थात कुयव और अयु का हाल बिब

चुके हैं, जो कि निदयों से घिरे हुए किलों में रहते थे और गावों में रहते थे और गावों में रहते वो आयों को दुःख दिया करते थे। हम लागों को कई जगह एक तीसरे आदिवासी प्रवल मुखिया का भी वर्णन मिलता है जो कि, कदाचित काला होने के कारण कृष्ण कहा गया है। उसके सम्बन्ध का वर्णन अनुवाद करने योग्य है—

"तेज कृष्ण औद्युमती के किनारे दस हजार सेना के साथ रहताथा। इन्द्र भ्रपने ज्ञान से इस चिल्लाने वाले सरदार की बात जान गया। उसने मनुष्यों (आयों) के हित के लिये इस छटेरी सेना का नाश करडाला।

"इन्द्र ने कहा मैं ने तेज कृष्णा को देखा है। जिस तरह सूर्य बादलों में छिपा रहता है उसी तरह वह औशुमती के पास वाले गुप्त स्थान में क्रिपा है। हे मरुत्स मेरा मनोरथ है कि तुम उससे बड़कर उसका नाश कर डालो।

"तब तेज ऋष्ण औशुमती के किनारे पर चमकता हुआ दिखाई पड़ा। इन्द्र ने बृहस्पाति को अपनी सहायता के लिये साथ लेकर उस तेज और विना देवता की सेना का नाश कर दिया"। (८, ६६,१३-१५)।

म्रादिवासी लोग केवल चिल्लाने वाले तथा विना भाषा के ही नहीं लिखे गए हैं, परन्तु कई जगह पर तो वे मुशक्तिल से मनुष्यों का गिनती में समझ गए हैं। एक जगह पर लिखा है—

"हम लोग चारो ओर दस्यु जातियों से घिरे हुए हैं। वे यक्ष नहीं करते, वे किसी चीज में लिश्वास नहीं करते, उनकी रीति व्यवहार भिन्न हैं, वे मनुष्य नहीं हैं! हे शत्रुओं के नाश करने वाले, उन्हें मार। दास जाति का नाश कर!" (१०,२२,८)

म०१० सू० ४९ में इन्द्र कहता है कि मैंने दस्यु जाति को "आर्य" के नाम से रहित रक्खा है (रि०३), दास जाति के नय-बास्तव और बृहद्रथ का नाश किया है (रि०६) और दासों को काट कर दो दुकड़े कर डालता हूं—"उन छोगों ने इसी गति को प्राप्त होने के छिये जन्म छिया है!", रि०७)

वे ब्रादिवासी जिनसे प्राचीन हिन्दू लोग बराबर युद्ध करते रहे, इस प्रकार के थे, और हिन्दू अपने असभ्य पहोसियों अर्थात भारतवर्ष की भूमि के प्राथमिक आधिकारियों की इस तरह दुर्गति करते थे। यह बात भन्नी भांति रूपष्ट है कि विजयी लोगों और पराजित लोगों में कोई धीति नहीं थी । विजयी लोग अपने नए जीते हुए देश में निरन्तर युद्ध करके ही अपनी रक्षा करते थे, धीरे धीरे कृषी की सीमा को बढ़ाते थे, नए नए गांव बनाते थे, प्राथमिक जंगलों में नई बस्तियां बनाते थे, स्रीर सभ्यता तथा अपने प्रताय की कीर्ति चारो और फैलाते थे। वे तिरस्कृत अ-सक्यों को पूरी घृणा की दृष्टि से देखते थे, जब कभी मौका पाते तो उनके झंडों को मार डालते थे. अपने घोडों द्वारा उनकी सैन्य-पांकियों को कम कर देते थे, उन्हें भूकने वाले कुत्ते तथा विना भाषा का मनुष्य कहते थे, और उन्हें मनुष्य नहीं वरन पशु की श्रेगी में गिनते थे और समझतं थे कि वे लोग मारे जानेही के लिये जन्मे हैं, उन लोगों ने इसी गीत को प्राप्त होने के लिये जन्म लिया है !" परन्तु हठी असभ्य लोग भी बिना अपना बदला लिये नहीं रहते थे। यद्यपि वे हिन्दुओं की अधिक सभ्य वीरता के आगे हार जाते थे, परन्तु वे नदियों की प्रत्येक मोड और प्रत्येक किले के निकट लगे रहते थे, और घात में लगे रह कर पथिकों को लूटते थे, गांवों में आकर उपद्रव मचाते थे, पशुश्रों को मार डालते वा चुरा ले जाते थे और कभी कभी बड़े बड़े झुंडों में हिन्दुओं पर आक्रमण करते थे, वे लोग प्रत्येक इंच भूमि देने के पहिले उस कठोर इढ़ता के साथ लड़ते थे जोकि असभ्य जातियों का विशेष गुण है । वे वि-जयी लोगों के धर्म कर्म में बाधा डालते थे. उनके देवताओं का अनादर करते थे, तथा उनका धन छट छेते थे। परन्तु इन सब बाधाओं के होते भी, सक्य जातियों की नई बस्तियां चारो ओर बढती ही गई, सभ्यता का क्षेत्र फैलता ही गया, जंगल और मरु भुमियों में खेती होने लगी , गांव और नगर बनते गए, और पंजाब भर में प्राचीन हिन्दुओं का राज्य हो गया। असक्य जातियां या तो निर्मुल ही कर दी गई और या आर्थ सक्ष्यता की बढ़ती हुई मेना से भाग कर उन पहाड़ियों और दुर्गों में जा बर्सी जिहां कि उनके सन्तान अब तक हैं।

यह कल्पना की जा सकती है कि निर्वेठ असक्ष्य जातियों में से कुछ छोगों ने निर्मूठ किए जाने या देश से निकाले जाने की अपेक्षा अधम अधीनता स्वीकार करना अच्छा समझा होगा। इसके अनुसार ऋग्वेद में ऐसे दस्यु छोगों का वर्णन प्रिलता है जिन्होंने अन्त में प्रतापी जातियों का प्रभुत्व स्वीकार और उनकी सक्ष्यता और भाषा को ग्रहण किया। अतएव ये लोग भारतवर्ष के प्रथम आदि वासी थे जो हिन्दू हो गए।

आदिवासियों और भार्य लोगों के युद्ध के विषय में हम, बहुत से वर्णन उद्धृत कर चुके हैं। अब हम दो एक ऐसे वाक्य उद्धृत करेंगे जिनसे जान पड़ेगा कि विजयी आर्य लोग स्वयं आपस में सदा मेल मिलाप से नहीं रहते थे। सुदास एक आर्य राजा तथा विजयी था। उसके विषय में यह प्रायः वर्णन आया है कि अनेक आर्य जातियां और राजा लोग मिलकर उससे लड़े, पर उसने उन सभों को पराजित किया। आर्य जातियों के बीच इन विनाशी युर्झों के, तथा जो जातियां सुदास से लड़ी थीं उनके वर्णन ऋग्वेद में इतिहास के ध्यान से बड़े मूल्यवान हैं।

- "(८)—धूर्त रात्रुओं ने नारा करने का उषाय सोचा और अदीन नदी का बांध तोड़ डाला। परन्तु सुदास अपनी शाक्ति से पृथ्वी पर स्थित रहा और चयमान का पुत्र कवि मरा।
- "(६) क्योंकि नदी का पानी अपने पुराने मार्ग से ही वहता रहा, उसने महा मार्ग नहीं किया और सुदास का घोड़ा समस्त देश में घूम आया। इन्द्र ने लड़ाके और बतक्कड़ वैरियों और उनके वचीं को सुदास के आधीन कर दिया।
- "(११) सुदास ने दोनों प्रदेशों के २१ मनुष्यों को मार कर यश प्राप्त किया। जिस तरह यज्ञ के घर में युवा पुरोहित कुश कारता है उसी तरह सुदास ने अपने शत्रुओं को काट डाला। बीर इन्द्र ने उसकी सहायता के लिये मरुत्स को मेजा।

- " (१४) अनु और दुद्य के छाछठ हजार छ सी छाछठ योधा लोग, जिन्होंने पशुओं को लेना चाहा था और सुदास के रात्रु थे सब मार डाले गए । ये सब कार्य इन्द्र का प्रताप प्रगट करते हैं।
- " (१७) इन्द्र ने ही विचार सुद्दास को इन सब कामों के करने योग्य किया। इन्द्र ने बकरे को इस योग्य बनाया कि वह जोरावर होर को मारे। इन्द्र ने बालिदंड को एक सुई से गिरा दिया। उसने सब सम्पत्ति सुदास को दी।" (७,१८)

किया है,वह अपनी चिरस्थायिनी किविता के छिये विना पुरस्कार किया है,वह अपनी चिरस्थायिनी किविता के छिये विना पुरस्कार पाप ही नहीं रहा। क्योंकि २२ और २३ रिचाओं में वह इतज्ञता के साथ स्वीकार करता है कि वीर सुदास ने उसे दो सौ गाय, दो रथ और स्रोने के गहिनों से सजे हुए चार बोड़े दिए! नीचे सुदास के सम्बन्ध का एक दूसरा सुक्त उद्भृत किया जाता है—

- "(१) हे इन्द्र और वरुण ! तुम्हारे पूजने वाले तुम्हारे ऊपर भरोसा करके पद्म जीतने के अभिप्राय से अपने अस्त्र दास्त्र जेकर पूरव की ओर गए हैं। हे इन्द्र और वरुण, अपने रात्रुओं का, चाहे वे दास हों वा आर्य, नारा करों और सुदास को अपनी रक्षा से बचाओं।
- "(२) जहां पर लोग भंडा उठा कर छड़ते हैं, जहां हम छोगों की सहायता करने वाछी कोई वस्तु नहीं दिखाई देती, जहां छोग आकाश की ओर देख कर भय से कांपते हैं, वहां पर, हे इन्द्र और बहुण ! हम लोगों की सहायता करो और हमें धीरज दो।
- "(३) हे इन्द्र और वरुण ! पृथ्वी के छीर खो गए से जान पड़ते हैं और हल्ला साकाश तक पहुंचता है। शत्रुओं की लेना निकट आ रही है। हे इन्द्र सौर वरुण ! तुम सदा प्रार्थनाओं को सुनते हो, हमारे निकट आकर रक्षा करो।
- "(४) हे इन्द्र और वरुण ! तुमने अभी तक अपराजित भेद को मार कर सुदास को बचाया । तुमने तृत्सुओं की प्रार्थनाओं को सुना । उनकी दीन प्रार्थना छड़ाई के समय फलीभूत हुई।

- "(प्र) हे इन्द्र और वरुण ! शत्रुओं के हथियार हमें चारों और से आक्रमण करते हैं. शत्रु छोग हमें छुटरों में आक्रमण करते हैं। तुम दोनों प्रकार की सम्पत्ति के स्वामी हो ! युद्ध के दिन हमारी रह्या करो।
- "(६) युद्ध के समय दोनों दल सम्पत्ति के लिये इन्द्र और बक्षा की प्रार्थना करते थे। पर इस युद्ध में तुमने तृत्सुओं के सिह-त सुदास की रत्ता की, जिन पर दस राजाओं ने आक्रमण किया था।
- "(७) हे इन्द्र और वरुण ! वे दम राजे जो कि यज्ञ नहीं करते थे, सिलकर भी सुदास को हराने में समर्थ नहीं हुए।
- "(८) हे इन्द्र और वरुण ! जिस समय सुदास दस सरदारों से विरा हुआ था और जिस समय सफेद वस्त्र पहिने हुए, जटा जूट धारी तृत्सु लोगों ने नैवेद्य और सूकों से तुम्हारी पूजा की थी तो तुमने सुदास को शक्ति दी थी।" (७,८३)

एक दूसरे सूक्त में उस समय में जो हथियार काम में लाए आते थे उनका चर्णन मिखता है। हम उसका कुछ भाग नीचे उद्धृत करते हैं।

- "(१) जब युद्ध का समय निकट पहुंचता है और योधा अपना कवच पहिर कर चलता है तो वह बादल के समान देख पड़ता है! योवा, तेरा शरीर न छिदे, तू जय लाभ कर, तेरे शस्त्र तेरी रक्षा करें!
- "(२) हम लोग धनुष से पशु जीत लैंगे, हमलोग धनुष से जय प्राप्त करेंगे, हमलोग धनुष से भयानक और घमंडी राष्ट्रओं की अभिलाबा को नए करें! हमलोग धनुष से अपनी जीत चारों और फैलावेंगे!
- " ३) जब घनुष की प्रत्यंचा खींची जाती है तो वह युद्ध में आगे बहते हुए तीर चलाने घाले के कान तक पहुंचती है, उसके कान में धीरज के सब्द कहती है और वह तीर को इस तरह गले लगाती है जैसे कोई प्यार करने वाली स्त्री अपने पित की गले लगाती है।

- "(५) तरकस बहुत से तीरों के पिता के समान है, बहुत से तीर उसके बाल बच्चों की नाई हैं। वह झावाज करता हुआ, योध की पीठ पर लटकता है, लड़ाई में उसे तीर देता है और शत्रु को जीतता है।
- "(६) चतुर सारथी अपने रथ पर खड़ा होकर जिधर चाहता है उधर अपने घोड़ों को हांकता है, रास घोड़ों को पीछे से रोके रहती है, उनका यश गाओ !
- " (७) घोड़े ज़ोर से हिनहिनाते हुए अपने ख़ुरों से घूल उड़ाते हैं और रथों को लेकर चेत्र पर जाते हैं। वे हटते नहीं वरन् लुंटरे शत्रुओं को अपने पैरों के नीचे कुचल डालते हैं।
- "(११) तीर में पर लगे हैं, उसकी नोक हरिन (के सींग) की है। मच्छी तरह से खींची जाकर तथा तांत से छोड़ी जाकर वह रात्र पर गिरती है। जहां पर मनुष्य इकट्टे वा जुदे जुदे खड़े रहते हैं वहां पर तीर लाम उठाती है।
- " (१४) चमड़े का वंधन कलाई को धनुष की तांत की रगड़ से बचाता है और कलाई के चारों ओर सांप की नांई लपटा रहता है। वह अपना काम जानता है, गुणकारी है और हर तरह पर यांधा की रक्षा करता है।
- "(१५) हम उस तीर की प्रशंसा करते हैं जो कि जहर से बुझी हुई है, जिसकी नोक लोहे \* की है और जो पर्जन्य की है।"(६७५)

अपने इन उद्धृत वाक्यों को समाप्त करने के पहिले हम एक वाक्य और उद्धृत करेंगे जिसमें विजयी राजाओं के गद्दी पर बैठने का वर्णन है।

<sup>\*</sup> इससे प्रगट होता है कि तीर का सिरा लोह का होता था। 'पर्जन्य वृष्टि का देवता है। अतएव पर्जन्य की शाखा से कदाचित उन नरकर्टी से तात्पर्य है जो वृष्टि में उत्पन्न होते हैं। ग्यारहवीं रिचा से प्रगट होता है कि तीर के सिरे कभी कभी हिरेन के सींग के भी हैति थे।

- "(१) हे राजा ! मै तुम्हें राजा की पदवी पर स्थित करता हूं।
  तुम इस देश के राजा हो ! स्थिर और चि।रस्थायी हो ! सब प्रजा
  तुम्हें चाहें ! तुम्हारा राज्य नष्ट न हो !
- "(२) तुम यहां पहाड़ की नाई स्थिर रहो; राज्य सिंहासन पर से उतारे मत जाझो, इन्द्र की नाई चिरस्थायी रह कर राज्य का पोषण करो।
- "(३) इन्द्र ने यज्ञ का भाग पाया है और वह राज सिंहासन पर वैठा हुआ नए राजा की सहायता करता है! सोम उसको आशीर्वाद देती है।
- "(४) ब्राकाश अचल है, पृथ्वी अचल है, पर्वत अचल है, यह लोक अचल है। वह भी अपनी प्रजा के बीच राजा की नांई अचल है।
- "(५) राजा वरुण तुम्हें अचल करें ! अच्छे वृहस्पति तुम्हें अचल करें ; इन्द्र और अग्नि तुम्हारी सहायता करके तुम्हें अचल करें।
- "(६) देखों में इस अमृत तुल्य नैवेद्य को अमृत सोम के रस केसाथ मिलता हूं। इन्द्र ने तुम्हारी प्रजा को तुम्हारें आधीन करके उनसे तुम्हें कर दिखवाया है!" (१०, १७३)

स्तना वर्णन बहुत होगा। हम पहिले दिखला चुके हैं कि योधा लोग केवल कवच और शिरां दिन्न ही नहीं काम में लाते थे वरन् वं लोग कंधों के लिये भी एक शस्त्र, कदााचित ढाल, रखते थे। व तीर धनुष के सिवाय भाले, फरसे तथा तीखी धार की तलवारों को भी काम में लाते थे। पुराने समय में युद्ध के जो जो शस्त्र दूसरे देशवासियों को मालूम थे उन सब को भारतवासी चार हजार वर्ष पहिले जानते थे। युद्ध में वे लोग दुन्दुभी बजा कर मनुष्यों को इकहा करते थे, झंड़ियां लकर दह झुंडों में आगे वढ़ते थे और वे लोग युद्ध के घोड़ों और रथों का प्रयोग भी मली भांति जानते थे। पालत् हाथी भी काम में लाए जाते थे और राजाओं का अपने मंत्रियों के साथ सजे हुए हाथियों पर सवार होगे के वर्णन पाए जाते हैं (म० ४ सू० ४ रि० १)। परन्तु ऐसा जान नहीं पड़ता कि वैदिक काल में हाथी युद्ध में नियमपूर्वक व्यवहार में लाए जाते हों, जैसा कि ईसा की पहिली, तीसरी स्रीर चौर्य शताब्दियों में होता था, जब कि स्रीक लोगे भारतवर्ष में आए थे।

अब केवल यही कहना है कि वह समय, जब कि वैदिक योग बोग रहते और लड़ते थे, अशान्तमय था, उन लोगों को केवल मादिम निवासियों हीं से निरन्तर युद्ध नहीं करना पड़ना था, चरत् हिन्द् राज्य भी कई अनुशासकों के बीच बटा हुआ थ और बळवान अनुशासक लोग अपने परोसियों के राज्य को अले में मिला लेना चाहते थे। ऋषी लोग भी जो कि यज्ञादि करते थे बलवान होने की कामना रखते थे अथवा देवताओं से ऐसे पुर मांगते थे जो युद्ध में जय लाभ करें। प्रत्येक हृष्ट पुष्ट मनुष्य योषा होता या और अपने घर, खेतीं तथा पद्मुओं की अपनी बर्लिप्ट दिनी भूजा से रक्षा करने के जिथे सदैव प्रस्तुत रहता था। प्रत्येक हिन् की बस्ती अथवा जाति, यद्यपि देवताओं की पूजा और शांति के भिन्न भिन्न व्यवसायों की उन्नात में दत्ताचित्त थी पर साथ है इसके इस बात से भी सचेत थी कि उसका जातीय जीवन सके युद्ध के लिये प्रस्तृत रहने ही पर निर्भर है और हिन्दू जाति के बंड समूह में, जो सिन्धु के किनारे से ठेकर सरस्वती के किनारे तक फ़ैला था ऐसेही ऐसे कट्टर, और रणिय लोग थे जिन्होंने निरन्तर युद्ध सं भूमि पर अपनी स्थिति, अपनी स्वाधीनता, तथ अपने जातीय जीवन को स्थिर रक्खा था और जो जय प्राप्त करने अयवा देह ही त्याग देने का दृढ़ संकल्प रखते थे।

ऐसी अवस्था का स्मरण करना शोक जनक है। परन्तु क्या कोई ऐसा भी देश है जहां प्राचीन काल में जातियों को अपनी उन्निति या अपने जीवन के लिये भी निरन्तर युद्ध न करना पड़ा हो! अथवा आधुनिक समय में ही, अर्थात उन दो हजार वर्षों में जोकि गीत्तम वुद्ध और ईस्क्रमसीह को अपने शान्तिमय संदेखे के उपदेश करने के समय से आज तक हो गए, क्या कोई ऐसी भी जाति देखने में आती है जो बिना अपने परोसियों से निरन्तर युद्ध किए ही अपने शान्तिमय व्यवसाय के फल प्राप्त करने की आशा करसकती हो ? कुछ देशों को छोड़ कर जो अच्छे मौके पर स्थित

हैं, थोरप की सब जातियां सिर से लेकर पैर तक अस्त्र शस्त्र से सु-सिंजत हैं। वड़ी बड़ी राजधानियों का प्रत्येक व्यक्ति सदा युद्ध के लिये इतना प्रस्तुत रहता है कि केवल एक सप्ताह की सूचना पर अपना घर द्वार तथा काम काज छोड़ कर रणचेत्र की यात्रा कर सके। सभ्यता ने मनुष्यता के हित के लिये बहुत कुछ किया है। परन्तु सभ्यता ने तलवार को हंसुआ नहीं बना दिया अथवा मनुष्यों को इस योग्य नहीं कर दिया कि वे अपने पारोसियों से अन्तिम द्वास प्रयन्त विना खड़े ही अपने शान्तिमय व्यवसायों



## अध्याय ५

## सामाजिक जीवन।

आर्थ लोगों ने आदिवासियों के साथ इसी तरह लगातार युद्ध करके ही, अन्त को सारा पञ्जाब अर्थात् सिन्धु से लेकर सरस्वती तक और पर्वतों से लेकर सम्भवतः समुद्र तक जीत लिया।

जैसा कि आशा की जासकती है, हमलोगों को सिन्धु और उसकी पांचो सहायक निद्यों का उल्लेख कई जगह पर मिलता है। दसवें मण्डल का ७५ वां सूक्त इसका एक अच्छा उदाहरण है और हम अपने पाठकों के लिये यहां पर इस पूरे सूक्त का अतुः वाद कर देते हैं—

- ''(१) हे निदयो ! किव, भक्त के घर में तुम्हारी बड़ी शिक्त की प्रशंसा करता है। उनकी तीन प्रणाली है, प्रत्येक प्रणाली में सात सात निदयों हैं।सिन्धु की शाक्ति और सब निदयों से अधिक हैं।
- "(२) हे सिन्धु ! जब तुम ऐसी भूमि की ओर दौड़ी जहां कि अन्त बहुत होता है, तो वरुगा ने तुम्हारे लिये मार्ग खोल दिया। तुम भूमि पर एक विस्तृत मार्ग से बहती हो। तुम सब बहती हुई नदियों से अधिक चमकती हो।
- "(३) सिन्धु का घोर नाद पृथ्वी से आकाश तक पहुंचता है! वह चमकती हुई वडे बेग से बहती है। उसका घोर नाद ऐसा जान पड़ता है जैसे बादल में से बडी आवाज के साथ पानी बरसता हो। सिन्धु सांड की नाई गरजती हुई आती है।
- ''(४) जैसे गाय अपने बक्कड़ों को दूध देती है, हे सिन्धु वैसेही दूसरी नादियां तेरे निकट अपना जल लेकर स्राती हैं" ! जैसे कोई राजा स्रपनी सेना सहित युद्ध में जाता है उसी प्रकार तू भी स्रपने

बगल बगल बहती हुई नदियों \* की दो प्रणालियों को लेकर आगे आगे चलती है !

- "(५) हे मंगा !हे यमुना और सरस्वती और शतुद्धि (सतलज) और पहन्ती (रावी)! मेरी इस प्रशंसा को अपने में बांट लो ! हे असिक्नी (चनाव) से मिलन वाली नदी ! हे वितस्ता (झलम)! हे आजींकीया (व्यास), जोकि सुषोमा (सिन्धु) से मिली है ! मेरी बात सुनों।
- "(६) हे सिन्धु ! तू पहिले तृष्टामा से मिलकर और फिर सुस-तुं, रसा और श्वेती से मिलकर बहती है। तू कुमु (कुरुम) और गोमती (गोमल) की कुभा (कावुल) ग्रार मेहत्तु से मिलाती है। तू इन सब निदयों को साथ लेकर बहती है।
- "(७) प्रवल सिन्धु सफेद और चमकती हुई सीधी बहती है! वह बड़ी है और उसका जल चारों ओर बड़े वेग से भरता है। सब बहनेवाली निद्यों में से उसके समान कोई भी नहीं बहती! वह घोड़ों की नोई प्रवल और प्रोहा को नोई सुन्दरी है!
- "(८) सिन्धु सदा योवना और सुन्दरी रहती है। उसके पास बहुत से घोड़े, रथ और वस्त्र हैं। उसके पास बहुत सा स्वर्ण हैं और वह सुन्दर वस्त्र पहिरे हैं! उसके पास बहुत अन्न, ऊन और हुए हैं और उसने अपने की मृदु फूलों से ढेंक रक्खा है।
- "(E) सिन्धु ने अपने सुख से जाने वाळे रथ में घोड़े बाघे हैं और उसमें रख कर हम लोगों के लिये भोजन लाती है। इस रथ की महिमा बड़ी है, इसका यश बहुत है और वह बड़ा और अजित है।"

यह रिचा बहुत ही मनोहर और हृद्यग्राहिणी है और किव कीविस्तृत दृष्टि को भी प्रकाशित करती है। प्रोफंसर मैक्समूलर कहते हैं कि यह कवि एक ही बर में निद्यों के तीन बड़े बड़े प्रवाहों

अर्थात् पश्चिम में काबुल की सहायक नांदयां और पूरव में वे सहायक नांदयां जो कि पञ्जाब में बहती हैं और जिनका नाम नांचे की दो रिचाओं में है !

का वर्गान करता है, अर्थात वे जो उत्तर-पश्चिम से वह कर सिन्धु में मिलतो हैं, वे जो उत्तर-पूर्व से उसमें मिलतो है और अपनी शाखों सहित दूरस्थ गंगा और जमुना । "यह वेदिक किंव विस्तृत भौगोलिक ज्ञान को प्रकाशित करता है, जो ज्ञान उत्तर में हिमालय से, पश्चिम में सिन्धु नदी और सुलेमान पहाड़, दिचण में सिन्धु नदी या समुद्र और पूर्व में गंगा और जमुना नदियों से सोमावद्ध है । इसके अतिरिक्त पृथ्वी के अन्य भागों का वैदिक किंव को ज्ञान नहीं था।"

पञ्जाब की सब निद्यां मिल कर कहीं कहीं पर ''सप्तनदी" के नाम से पुकारी गई हैं और एक जगह पर यह भी कहा गया है कि "सप्तनदी" की माता सिन्धु है और उसमें सातवीं नदी सरस्वती है (म० ७ स्० ३६ रि० ६)। सिन्धु और उसकी पांचां शाखों आदिम हिन्दुओं के प्राचीन निवास स्थान में अब तक बहती हैं। परन्तु सरस्वती, जो कि प्राचीन निद्यों में सबसे पवित्र थीं और जो उस प्राचीन समय में भी देवी की तरह पूजी जाती थी, अब नहीं बहती। उसका मार्ग कुरू चेत्र और थानेश्वर के निकट अब तक देख पड़ता है और इन स्थानों को हिन्दू लोग अब तक पवित्र मानते हैं।

एक किश्चित अपूर्व स्थान पर ऋषी विश्वामित्र को, सुदास के दिए हुए रथों, घोड़ों और अन्य पुरस्कारों के साथ, व्यास और सतलज नदी के संगम के पार करने में कितनाई एड़ी, और उन्होंने गरजते हुए जल के कीप को शान्त करने के लिये एक पूरा सक बना डाला (म०३ सू०३३)। हम ऊपर कह आए हैं कि यह सुदास एक प्रतापी विजयी था और आस पास के दस राजाओं को हरा चुका था। उसने कई लड़ाइयां जीती थीं, जिनका धर्ण कई उत्तेजित सूकों में किया गया है। यह प्रतापी विजयी विद्या भीर धर्म का रक्षा करने वाला भी जान पड़ता है। उसने विश्वामित्र और विसष्ठ के घराने के ऋषियों को उदारता से बराबर पुरस्कार दिया। इसका फल यह हुआ कि इन दोनों ऋषियों के वंशों में आपस में देख हो गया, जिसका वर्णन हम आगे चलकर करेंगे।

यद्यपि पंजाब की निद्यों का उल्लेख अनेक स्थानों पर मिलता है, पर गंगा और यमुना का उल्लेख बहुत कम मिलता है। हम कपर एक सूक्त का अनुवाद दे चुके हैं जिसमें इन दोनों निद्यों का नाम आया है।

ऋग्वेद भर में दूसरा स्थान, जहां गंगा का उल्लेख आया है, केवल छठे मंडल के ४५ वें सूक्त की ३१ वीं रिचा है। वहां पर गंगा के ऊंचे तटों की उपमा दी गई है। यमुना के तट फर के चरागाहों में के प्रसिद्ध पशुओं का वर्णन म० ५ सू० ५२ रि० १७ में है।

इस तरह, भारतवर्ष में आर्थ अधिवासियों की रहने की सब से पहिली जगह पांच निर्देशों की भूमि में थी। इसके सिवाय यह भी जान पड़ता है कि पांचो निर्देशों के बसने वालों की धीरे धीरे करके पांच जातियां हो गई। म०१ सू०७ रि०९ में, म०१ सू० १७६ रि०३ में, म०६ सू०४६ रि०७ में तथा कई दूसरे स्थानों पर "पांच भूमियों" ( पंच-क्षिति ) का उल्लेख है। इसी प्रकार म०२ सू०२ रि०१० और म०४ सू०३८ रि०१० में "खेती करने वाली पांच जातियों" ( पश्च-कृष्टि ) का वर्णन है, और म०६ सू० ११ रि०४, म०६ सू०५१ रि०११, म०८ सू०३२ रि०२२, म०६ सू०६५ रि०२३ आदि स्थानों में "पांच जनों" ( पश्च-जन ) का उल्लेख मिलता है।

सरत, बीर और उद्योगी आर्य लोगों की इन्ही 'पांच जाति-यों" ने, जो कि सिन्धु और उसकीं सहायक नदियों के उपजाऊ तटों पर खेती और चराई करके रहती थीं, अपनी सक्ष्यता हिमा-लय से तेकर कुमारी अन्तरीप तक फैलाई है।

अब हम पंजाब की इन पांच जातियों के सामाजिक और घरे-इ आचार व्यवहारों के तथा उनके घरेऊ जीवन के मनोरंजक और रम्य विषय का वर्णन करेंगे। पहिली बात, जो कि हम लोगों को विस्मित करती है, यह है कि उस समय में वे बुरे नियम और स्कावट, और एक मनुष्य और दूसरे मनुष्य में तथा एक जाति और दूसरी जाति में वे स्पष्ट भेद नहीं थे जो कि आज कल के हिन्दू समाज के बेड़े दु:खजनक लक्षण हैं। हम लोग देख

चुके हैं कि वैदिक समय के विषष्ट हिन्दू लोग गाँ गाँस को काम में लाने में कोई बाधा नहीं समझते थे और वे लोग अपी ब्यापारियों की समुद्र यात्रा का वर्णन आभिमान के साथ करते हैं। हम छोग यह भी देख चुके हैं कि ऋषियों की कोई अस जाति नहीं होती थी और न वे अपना जीवन केवल तपस्या और ध्यान में संसार से झलग ही रह कर बिताते थे। इसके विपरीत ऋषी लोग संसार के व्यवहारी मनुष्य होते थे जोकि वहत से पशुओं के स्वामी होते थे, खती करते थे, युद्ध के समय में आदिवासी रात्रुओं से लड़ते थे और देवताओं से धन और पशु के लिये, युद्ध में विजय पाने के लिये, और अपनी स्त्री और बाल बच्चों की मंगलकामना के लिये प्रार्थना करते थे। वास्तव में प्रत्येक कुटुम्ब का मुखिया, एक प्रकार से ऋषी है। है।ता य और अपने देवताओं की पूजा अपने घर में अपनी ही नम्न रीति से करता था। कुटुम्ब की स्त्रियां भी पूजा में सम्मिलित होकर कार्य के सम्पादन करने में सहायता देती थीं। परन्तु समाज में कुछ लोग सुक्त बनाने और बड़े बड़े होम करने में अवदय प्रधान थे और राजा तथा धनी लोग ऐसे लागों को बड़े बड़े भवसरों पर बुला कर उदारता से पुरस्कार देते थे। परन्तु इन महान रचियता लोगों की—ऋग्वेद के इन महान ऋषी लोगों की—भी कोई अन्य साधारण जात नहीं थी। वे लोग भी संसारी मनुष्य थे जो सर्व साधारण के साथ मिले हुए थे, उनसे विवाहादि करते थे। उनके साथ सम्पत्ति के भागी होते थे, उनके युद्धों में लड़ते थे और सारांश यह कि उन्हीं में के होते थे।

जैसे एक रणिय ऋषी एक ऐसे पुत्र के लिये झाराधना कर ता है (म० ५ सू० २३ रि० २) जो युद्ध में शत्रुओं को जीते। दूसरा ऋषी (म० ६ सू० २० रि० १ में) धन, खेत तथा ऐसे पुत्र के लिये प्रार्थना करता है जो उसके शत्रुओं का नाश करे। एक तीलरा आधी (म० ६ सू० ६९ रि० ८ में) धन और स्वर्ण के लिये, घोड़े और गीओं के लिये, प्रचुर अन्न और उत्तम सन्तति के लिये झारा अना करता है। एक चौथा ऋषी बहुत ही सिधाई के साथ कहता

है कि मेरे पशु ही मेरे धन और मेरा इन्द्र हैं (म० ६ स्० २८ रि॰ १) ऋग्वेद भर में ऋषी लोग साधारण मनुष्य हैं। इसका तिनक भी प्रमाण नहीं मिलता कि ऋषियों की कोई झलग जाति होती थी जोकि योधाओं वा किसानों से मिन्न थी \*।

निष्पक्ष विचार के लोग इसे जाति भेद न होने का एक अच्छा प्रमाण समर्भेंगे। यह अभाव रूप प्रमाण बहुतेरे भावरूप प्रमाणों की अपेक्षा भी अधिक दढ़ है। स्कों के ऐसे बड़े संग्रह में जो कि छ सो वर्षों से भी अधिक समय में बनाया गया था, और जो लोगों की चाल ढाल और रीति व्ययहार के वर्णनों से भरा हुआ है,—जो कि छिष, चराई और शिल्पनिर्मित वस्तुओं के, आदिवासियों के युद्धों के, विवाह और घरेऊ नियमों के, स्त्रियों की स्थिति तथा

\*म० १० सू० ९० रि० १२ में जो चार जातियों का वर्णन आया है उसे हमारे प्रमाणों का खण्डन न समझना चाहिए। यह सूक्त अपनेद के सूक्तों के सैकड़ों वर्ष पीछे का बना है जैसा कि उसकी भाषा और विचार से ही प्रगट होता है। वह ऋक्, साम, तथा यजुर्वेदों के जुदे जुदे किए जाने के (रिचा ९) उपरान्त का, तथा जिस समय हिन्दू धर्म में परमेश्वर ने (जिसका कि उल्लेख ऋग्वेद में है ही नहीं) स्थान पा लिया था उसके भी उपरान्त का बना हुआ है। अर्थात् कोल्ब्रूक के कथनानुसार वह उस समय का बना हुआ है जब कि ऋग्वेद की असंस्कृत (चित्रओं के उपरान्त उत्तर काल में अधिक सींहावने छन्द बनने लग गए थे। इस बात पर तो सब ही विद्वान सहमत है कि यह बहुत ही उत्तर काल का बना हुआ है।

धरमों के, धर्म विषय के और उस समय की ज्योतिष विद्या के वर्णनों से भरा हुआ है—हम लोगों को एक भी ऐसा वाक्य नहीं मिलता जिससे प्रगट होता हो कि उस समय समाज में जातिमेर वर्तमान था। क्या इस बात का विचारना सम्भव है कि उस समय जाति भेद वर्तमान था और फिर भी ऋग्वेद की दस हजार रिचा ओं में समाज के इस प्रधान सिद्धान्त का कहीं उल्लेख नहीं हैं। क्या उत्तर काल की एक भी ऐसी धर्म पुस्तक का मिलना सम्भव है जो विस्तार में ऋग्वेद का दसवां ही भाग हो और उसमें जाति भेदीं का कहीं वर्णन न हो ?

यहां तक हमने अभावरुप प्रमाणों को केवल उसी प्रकार से सिद्ध किया है जिस प्रकार से कि कोई अभावरुप प्रमाण सिद किया जा सकता है। परन्तु बड़े अ। श्चर्य का विषय है कि इस बात के भावरुप प्रमाण भी मिलते हैं और ऋग्वेद के कई वाक्यों से प्रगट होता है कि उस समय जाति भेद नहीं था। स्वयं "वर्ष" शब्द कि जिसका अर्थ आज कल की संस्कृत में "जाति" से है ऋग्वेद में फेवल आर्यों और अनार्यों में भेद प्रगट करने के लिये आया है और कहीं भी आयों की भिन्न भिन्न जातियों को प्रगट कर्ते के लिये नहीं आया ( म०३ सू० ३४ रि०६ आदि )। वेद में ''क्षत्रिय" राद्य का, जिसका अर्थ आज कल की संस्कृत में ''क्षत्री जाति" से हैं, प्रयोग केवल विशेषण की भांति देवताओं के स म्बन्ध में हुआ है और उसका अर्थ ''वलवान" है ( म० ७ स्॰ ६४ रि० २; स्र० ७ स्र० ८६ रि० १; आदि )। "विप्र" जिसका अर्थ आज कल 'ब्राह्मण जाति" से ही, वह भी ऋग्वेद में केवल विशे षण की भांति देवताओं के सम्बन्ध में आया है और वहां पर उस-का अर्थ ''बुद्धिमान" है। (म० ८ सू० ११ रि० ६ आदि )। और ''ब्राह्मण'' राब्द जो आज कल की संस्कृत में ''ब्राह्मण जाति' प्रगट करता है, उसका प्रयोग ऋग्वेद में सैकड़ों जगह पर केवल ''सूक-कार" के अर्थ में हुआ है ( म० ७ सू० १०३ रि० ⊏ ब्रादि )।

हम खुद्दी से इसके और भी अनेक प्रमाण दे सकते हैं, परन्तु हमारी सीमा यहां ऐसा करने से रोकती है। परन्तु हम एक और प्रमाण दिए विना नहीं रह सकते। उस मनोरम सरलता के साथ जो कि ऋग्वेद का साधारण सौन्दर्थ्य है, एक ऋषी अपने विषय में करुणा से यों कहता है—

"देखो, में सूकों का रचियता हूँ, मेरा पिता वैद्य हैं और मेरी माता पत्थर पर अनाज पीसती है। हम सब जुदे जुदे कामों में लगे हुए हैं। जिस तरह गौएं (भिन्न भिन्न दिशाओं में) चरागाह में आहार के लिये घूमती हैं उसी तरह, हे सोम! हम लोग (भिन्न भिन्न व्यवसायों में) तेरी पूजा धन के लिये करते हैं। तू इन्द्र के लिये वह!" (म०६ सू० ११२ रि० ३)। जो लोग कल्पना करते हैं कि वैदिक समय में जाति भेद था, उन्हें ऊपर की नांई वाक्यों को स्पष्ट करने में तनिक कठिनता होगी, जहां कि पिता, माता, और पुत्र, वैद्य, पिसनहारी और सूक्तकार वर्णन किए गए हैं!

उत्तर काल के जाति भेद के पक्षपाती लोगों ने कभी कभी इन वचनों को निरुपण करने का यहा किया है और इसका फल बहुत ही मद्भुत हुआ है! ऋग्वेद के बहुत से ऋषियों की नांई (जिन्हें हम ऊपर देख चुके हैं कि वे योधा पुत्र होने के लिये निरन्तर आ-राधना करते थे) विश्वामित्र भी योधा मौर स्क्तकार थे। उत्तर काल के हिन्दू इस पर घबड़ाए और उन्होंने एक सुन्दर पौरा-णिक कथा गढ़ दी कि विश्वामित्र पहिले क्षत्रिय थे मौर फिर ब्राह्मण हो गये। परन्तु ये सब निर्थक प्रयत्न हैं। विश्वामित्र न तो चुत्री ही थे और न ब्राह्मण। वे एक वैदिक ऋषी, अर्थात योधा तथा पुजेरी थे, जो कि "ब्राह्मण" और "च्चित्रयों" के होने के बहुत पहिले हुए थे! \*

अस्तु, जैसा कि हम ऊपर देख चुकें हैं, प्रत्येक कुटुम्ब का पिता खयं अपना ही पुराहित होता था और उसका घर ही

\*यहां पर हमको उन तीनों विद्वानों की सम्मति उद्भृत करते हुए बड़ा हर्ष होता है जिन्होंने कि अपना जीवन काल वेद ही के देखने में व्यतीत कर दिया है और जिन्हों कि योरप के वैदिक विद्वानों का त्रियंविराट कहना चाहिए—

"तब यदि हम लोग इन सब प्रमाणों पर ध्यान देकर यह प्रश्न कोर कि जाति, जैसा कि मनु के प्रन्थों में अथवा आज कल है, वेद के प्राचीन धर्म का अंग है अथवा नहीं, तो हमको इसके उत्तर में निश्चय करके 'नहीं' कहना पड़ेगा" Maxmuller, Chips from a German Workshop Vol II (1867) p. 307.

"अब तक जातियां नहीं थीं । लोग अब तक एक में मिलकर रहते थे और एक ही नाम से ( अर्थात् 'विसस' के नाम से ) पुकारे जाते थे" । Weber's Indian Literature (translation) p 38.

और अन्त में डाक्टर रोथ साहब ने यह दिखलाया है कि बैदिक समय में छोटे छोटे राजाओं के घराने के पुजारी ब्राह्मण कहलाते थे परन्तु तब तक उनकी कोई अलग जाति नहीं हो गई थी । और इस खड़े विद्वान ने यह भी दिखलाया है कि आगे चल कर अर्थात् महाभारत के समय में किस प्रकार से छोटे छोट राजाओं के घराने के पुजेरियों के प्रवल दल हो गए और उनके घरानों ने किस प्रकार से जीवन के प्रत्येक विभाग में सब से अधिक प्रावल्य प्राप्त किया और उनकी एक जुदी जाति हो गई। Quoted in Muir's Sanskrit Texts, Vol I (1872) p. 291.

उसका मन्दिर होता था। ऋग्वेद में मूर्ति का, मध्या मन्दिरों अर्थात् पूजा करने के उन स्थानों का जहां पर लोग इकट्टे होते थे, कहीं कोई उल्लेख नहीं है। प्रत्येक कुटुम्बी के घर पित्रत्र अग्नि सुल-गाई जाती थीं और वह उन सुन्दर और सरज सूक्तों को गाता था, जिन्हें कि अब हम लोग ऋग्वेद में संग्रह किया हुमा देखते हैं। हम लोगों को उन स्त्रियों का एक मनोहर वर्णन मिलता है जो कि इन यहां में सहायता देती थीं, जो आवश्यक सामिग्नियों को जुटाती थीं, उन्हें ओखली और मूसल से तयार करती थीं, सोम का रस निकाजती थीं, उसे मपनी मंगुलियों से हिजाती थीं और ऊनी छनने से छानती थीं। हम लोगों को मनेक स्थानों पर स्त्रियों के अपने पित के साथ यह करने का वर्णन मिलता है। वे लोग मिल कर हव्य देते थे भौर इस प्रकार एक साथ ही स्वर्ग को जाने की आशा रखते थे (म०१ सू०१३१ रि०३; म०५ सु०४३ रि०१४ आदि)। इस विषय में एक पित्रत्र सूक्त की कुछ रिचाएं निस्सन्देह हमारे पाठकों को मनोरञ्जक होंगी।

- "(५) हे देवता लोग! जो दम्पित एक साथ मिल कर नैवेद्य तयार करते हैं और सोम के रस को साफ करके दूध के साथ मिलाते हैं
- "(६) वे अपने खाने के लिये भोजन पावें और दोनों साथ साथ यज्ञ में आवें । उनको भोजन की खोज में कभी न घूमना पड़े।
- "(७) वे देवताओं से बिले चढ़ाने की झूठी प्रतिक्वा कभी नहीं करते और न तुम्हारी स्तुति करने में चूकते हैं। वे तुम्हारी पूजा सब से अच्छे नैवेद्य से करते हैं।
- " (८) वे युवा औ बढ़ती हुई अवस्था में पुत्र से सुखी हो कर स्वर्ण प्राप्त करते हैं और दोनों दीर्घ आयु तक जीते हैं।
- "(E) स्वयम देवता लोग ऐसे दम्पति द्वारा पूजा किए जाने की लालसा रखते हैं जो कि यज्ञ करने के अनुरागी हों और देव-ताओं को कृतज्ञता से नैवेद्य चढ़ाते हों। वे अपना वंदा चलाने के

छिये एक दूसरे को गले लगाते हैं और वे अपने देवताओं की पूजा करते हैं!" (८,३१)

हम लोगों के लिये उन बुद्धिमती स्थियों का वर्णन और भी रमणीय है जो स्वयं ऋषी थीं और पुरुषों की नाई सूक्त बनाती और होम करती थीं। क्योंकि उस समय में स्त्रियों के लिये कोई बुरे बन्धन, अथवा समाज में उनके उचित स्थान से उन्हें झलग परदे में अथवा अशिक्षित रखने की रीतें नहीं थीं। घूंघट काढ़े हुई स्त्रियों और दुलहिनों का वर्णन मिलता है पर स्त्रियों के पर्दे में र-क्खे जाने का कोई उल्लेख नहीं मिलता। इसके विपरीत हम लोग उन्हें उनके कार्यों को उचित स्थिति में, उन्हें होम में सम्मिलित होते हुए श्रौर समाज पर अपना प्रभाव डालते हुए पाते हैं। हम लोग सुशिक्षित स्त्री, विश्ववारा का वृत्तान्त अव तक स्मरण करते ह, जो कि हजारों वर्षों से हम सुनते आते हैं। यह धार्मिक स्त्री सूक्त बनाती थी. होम करती थी और अग्नि देवता से विवाहित दम्पति के परस्पर सम्बन्धों को स्थिर करने और सदाचार में रखने के ब्रियं सच्चे उत्साह के साथ प्रार्थना करती थी ( म० ५ स्० २८ रि०३)। इम लोगों को ऐसी दूसरी स्त्रियों के भी नाम मिलते हैं जो ऋग्वेद की ऋषी थीं।

पेसे सरल समाज में, जैसा कि वैदिक समय में था, जीवन के सम्बन्ध प्राणियों की आवश्यकताओं के अनुसार निश्चित किए जात थे और म कि बज्ज समान नियमों के अनुसार, जैसा कि उत्तर काल में होता था। अतएव उस समय में यह कोई धर्म सम्बन्धी आवश्यक बात नहीं थी कि प्रत्येक कन्या का विवाह हो ही। इसके विपरीत हम जोगों को ऐसी बिन ब्याही ख्रियों के भी वर्णन मिलते हैं जो अपने पिता ही के घर रहती थीं और स्वामाविक रीति से अपने पिता की सम्पत्ति के कुछ अंश का स्वत्व मांग कर, उसे पाती थीं (म०२ सू०१७ रि०७)। इसके सिवाय चतुर और मेहनती पित्तयों का भी वर्णन मिलता है जो घर के कामों को देखती भालती थीं और प्रभात की नाई सवेरे घर के सब प्राणियों को जगा कर, उन्हें अपने अपने कामों में लगाती थीं (म०१ सू०

१२४ रि० ४) और जो गृहस्थी के उन गुणों को रखती थीं जिनके लिये हिन्दू क्षियां सबसे पहिले के समय से लेकर आज तक प्रसिद्ध रही हैं। परन्तु बहुधा बुरी स्त्रियों के जो कुमार्ग पर चलती थीं (२,२९,१) ऐसी बिन ब्याही स्त्रियों के जिन्हें उनके चिरित्र की रच्चा करने के लिये भाई नहीं थे, और ऐसी स्त्रियों के भी (म० ४ सू० ५, रि० ५; म० १० सू० ३४ रि० ४) जो अपने पति से सच्चा प्रेम नहीं रखती थी उल्लेख मिलते हैं। एक स्थान पर एक श्लीणधन जुआरी की स्त्री का उल्लेख है जो कि दूसरे पुरुषों की लालसा की बस्तु हुई थी [म० १० सू० ३४ रि० ४]।

ऐसा जान पड़ता है कि कन्याओं को भी अपना पति चुनने में कुछ अधिकार होता था। उनका यह चुनाव सदा सुखी ही नहीं होता था। क्योंकि "बहुत सी स्त्रियां अपने चाहनेवालें के धन की लालच में आजाती हैं। परन्तु मृदु स्वभाव और सुन्दर रूप की स्त्री अनेकों में से केवल अपने ही प्रियतम की अपना पित चुनती हैं "[म० १० सू० २७ रि० १२]। हमजोग उपर के इस वाक्य में उत्तर काल के स्वयम्बर की लाया देखने की कल्पना कर सकते हैं। परन्तु इस में कोई सन्देह नहीं हो सकता कि पिता भी अपनी कन्या का पित चुनने में एक उपयुक्त प्रभाव का प्रयोग करता था, और आज कल की नाई वह अपनी कन्याओं को सुन्दरता से सज कर और सोने के गहिने पहिना कर, देता था [म० ६ सू० ४६ रि० २; म० १० सू० ३६ रि० १४]।

विवाह की रीति बहुत ठीक होती थीं और वे प्रतिक्षाएं जो बर और कन्या एक दूसरे से करते थे, इस अवसर योग्य होती थीं। हमा यहां पर ऋग्वेद के अन्तिम भाग के एक सूक्त की कुछ रिचामों का अनुवाद देते हैं, जिसमें इस रीति का एक मनोहर वर्णन है। नीके लिखी रिचाओं में से पहिली दो रिचाओं से जान पड़ेगा कि बाल विवाह की स्वभाव विरुद्ध रीति उस समय नहीं ज्ञात थी और कन्याओं का विवाह उनके युवा होने पर किया जाता था।

"(२१) हे विश्वावसु ! (विवाह के देवता), इस स्थान से उठों, क्योंकि इस कन्या का विवाह समाप्त हो गया। हम लोग सुकों से और दंडवत करके विश्वावसु की स्तुति करते हैं। अब किसी दू-सरी कुमारी के पास जाम्रो, जोकि अब तक अपने पिता के घर हो और विवाह करने की अवस्था के चिन्हों का प्राप्त कर चुकी हो। वह तुम्हारा भाग होगी, उसे जानो।

- "(२२) हे विश्वावसु ! इस स्थान से उठो । हम तुम्हें दंडवत करके तुम्हारी पूजा करते हैं । अब किसी दूसरी कुमारी के पास जाओ जिसका अंग प्रौढ़ता को प्राप्त होता हो, उसे एक पति से मि-लाकर पत्नी बनाओ ।
- "(२३) जिस मार्ग से हमारे मित्र लोग विवाह के लिये कुमारी हूंढ़ने को जाते हैं उस मार्ग को सीधा और काटों से राहित करो। अर्थमन और भग हम लोगों को अच्छी तरह से ले जाय। हे देवता लोग! पति और पत्नी अच्छी तरह से मिलें।
- "(२४) हे कुमारी ! सुन्दर सूर्य ने तुझे (कुंआरेपन के) बन्धनों से बांधा है, अब हम लोग तुभे उन बन्धनों से छोड़ाते हैं। हम तुझे तेरे पति के साथ ऐसे स्थान में रखते हैं जो कि सचाई और पुण्य का घर है।
- "(२५) हम इस कुम।री को इस जगह (उसके पिता के घर) से मुक्त करते हैं, परन्तु दूसरी जगह ( उसके पित के घर ) से नहीं। हम उसका सम्बन्ध अच्छी तरह से दूसरे स्थान से करते हैं। हे इन्द्र! वह भाग्यशालिनी और योग्य पुत्रों की माता हो।
- "(२६) पूषण इस जगह से तेरा हाथ पकड़ कर तुझे छे चले। दोनों अश्विन तुझे एक रथ में छे चछें। अपन (पात के) घर जा और उस घर की मालकिन हो। उस घर में सब चीजों की माल-किन हो और सब पर अपना प्रभुत्व कर।
- "(२७) तुझे सन्तान हो और यहां तुझे आशीर्वाद मिले। अपने घर का काम काज सावधानी से कर । अपना शरीर अपने इस पति के शरीर के साथ एक कर और बुढ़ापे तक इस घर में प्रभुत्व कर।
  - ''(४०) पहिले सोम तुझे अङ्गीकार करता है, तब तुझे गन्धर्व

अङ्गीकार करता है, तेरा तीसरा स्वामी अग्नि है म्रोर तब चौथी बेर मनुष्य का पुत्र तुभे अङ्गीकार करता है। \*

- "(हर) सोम ने यह कन्या गन्धर्व को दी, गन्धर्व ने उसे अग्नि को दिया, और अग्नि ने उसे धन और सन्तति के साथ मुझे दिया है।
- "(४२) हे दुलहा और दुलहिन! तुम दोनों यहां साथ मिल कर रहो, जुदे मत हो। नाना प्रकार के भोजन का सुख भोगो ; अपने ही घर में रहो और अपने पुत्र झौर पौत्र के साथ आनन्द भोगो।
- "(४३) [ दुलहा और दुलहिन कहते हैं ] प्रजापित हमलोगों को सन्तान दें, अर्थमन हमलोगों को बुढ़ापे तक एक साथ रक्खे। (दुल-हिन के प्राति) हे दुलाहिन, अपने पाति के घर में शुभ पौरे से प्रवेश कर। हमारे दास दासियों और पशुओं का हित करो।
- '(४४) तेरा आंखें कोध से रहित रहें और तू अपने पित के सुख के लिये यत्न करे, और हमारे पशुओं का हित करे। तेरा मन प्रसन्न रहे और तेरी सुन्दरता शोभायमान हो। तू बीर पुत्रों की माता और देवताओं की भक्त हो। हमारे दास, दासियों और पशुओं का हित करे।
- "(४५) हे इन्द्र! इस स्त्री को भाग्यवती और योग्य पुत्रों की माता बना । उसके दस पुत्र हों, जिसमें घर में पति को लेकर ग्यारह पुरुष होजांय।
- "(४६) ( दुलहिन के प्रति ) तेरे सास और ससुर पर तेरा प्र-भाव रहे और तू अपनी ननद और देवर पर रानी की नाई शासन करे।
- "४७) (दुलहा और दुलहिन कहते हैं) सब देवता लोग हमारे हृदय को एक करें। मातिरिश्वन और धातृ और वाग्देवी हम लोगों को एक करें।" (१०, ८५)

<sup>\*</sup> इससे तथा इसके नीचे की रिचाओं से जाना जाता है कि कन्या का बर से विवाह किए जाने के पहिले वह इन तीनों देवताओं को अर्ण की जाती थी।

ऊपर का उद्धृत भाग कुछ अधिक लम्बा चौंड़ा है परन्तु हमारे पाठकों को इसके लिये पक्षताना नहीं पड़ेगा। इस उद्धृत भाग से विवाह विधि की उपयुक्तता और नई दुलहिन की अपने पित के घर में स्थिति और उसके स्वामी का अनुराग एक बार ही प्रगट होता है।

चैदिक समय में राजा और अमीर लोग एक साथ कई स्त्रियों से विवाह करने पाते थे और यह रीति पुराने ज़माने में सब देशों और सब जातियों में थी। ऐसी दशा में घरालू झगड़े स्वाभाविक ही होते थे और ऋग्वेद के अन्तिम भाग में ऐसे सूक्त पाए जाते हैं जिसमें स्त्रियां अपनी सवतों को शाप देती हैं (म० १० सू० १४५; म० १० सू० १५६)। परन्तु ऐसा जान पड़ता है कि यह कुरीति वैदिक युग के अन्तिम भाग में ही चली थी, क्योंकि प्राथमिक सूकों में इसका कोई उल्लेख नहीं मिलता।

दों अपूर्व रिचाएं ऐसी भी मिलती हैं जिनसे उत्तराधिकारी होने के नियम प्रगट होते हैं। अतएव वे विशेष मनोहर हैं। हम उनका अनुवाद नीचे देते हैं—

- "(१) जिस पिता के पुत्र नहीं होता वह पुत्र उत्पन्न करने वाले अपने दामाद को मानता है और अपनी पुत्री के पुत्र के पास जाता है (अर्थात् अपनी सम्पति उसे देता है)। विना पुत्र का पिता अपनी पुत्री की सन्तति पर भरोसा करके सन्तोष करता है।
- "२) पुत्र अपने पिता की सम्पति का कोई भाग अपनी बहित को नहीं देता। बह उसे उसके पति को पत्नी की शांति दे देता है। यदि किसी माता को पुत्र या पुत्री, दोनों हो तो एक (अर्थात पुत्र) तो अपने पिता के काम काज में लगता है और दूसरा (अर्थात पुत्री) सम्मान पाती है।" (८३,३१)।

यह हिन्दुओं के उत्तराधिकारी होने के नियम का पहिला सि-द्धान्त है। जिससे कि पुत्र, और न कि पुत्री, अपने पिता की स-म्पत्ति और धर्म्म कार्यों का उत्तराधिकारी होता था स्रौर जिससे केक्छ पुत्र सन्तान न होने ही पर सम्पति नाती को मिछती थी। हमारा विचार है कि नीचे लिखे हुए प्रकार के वाक्यों से हिन्दुओं के पुत्र गोद लेने के नियम के प्रथम सिद्धान्तों का भी पता लगता है-

"जिस तरह से,जिस मनुष्य को ऋण नहीं होता वह बहुत धन पाता है उसी तरह हम लोग भी उस धन को पावेंगे जो हह रहता है (अर्थात् पुत्र)! हे आग्नि! हमें दूसरों का जन्मा हुआ पुत्र न ग्रहण करना पड़े। मुर्खों की रीति पर मत चलो।

"दूसरों का जन्मा हुआ पुत्र हमें सुख दे सकता है, परन्तु कभी भ्रपने पुत्र की तरह नहीं हो सकता । और वह अन्त में अपने ही घर चलाजाता है। इससे हम एक नया पुत्र जन्में जो कि हमें अन्न दे और हमारे शत्रुओं का नाश करे।"(७,४,७ और ८)

हमने इस, अध्याय में विवाह और उत्तराधिकारी होने के विवय में लिखा है। अब हम अपने गृहस्थी के रीति व्यवहारों के वर्णन को अन्त्येष्टि, किया सम्बन्धी कुछ वाक्यों को उद्धृत करके, समाप्त करेंगे। ऋग्वेद मे यम, नर्क का देवता नहीं है वरन स्वर्ग का देवता है जो कि पुण्यात्मा मनुष्यों को मरने के पीछे सुखी भूमि में पुर-स्कार देता है,। केवल उसके दो कुत्ते ऐसे हैं कि जिनसे बचना चाहिए या जिन्हे सन्तुष्ट करना चाहिए।

- "(७) हे मृतक! जिस मार्ग से हमारे पुरसा लोग जिस स्थान को गये हैं उसी मार्ग से तुम भी उसी स्थान को जामो। यमराज झौर वहण, दोनों, नैवेद्यों से प्रसन्न हैं। जाकर उनका दर्शन करो।
- "(८) उस सुखी स्वर्ग में जाकर पूर्वजों में मिलो । यम से तथा अपनी पुण्याई के फलों के साथ मिलो । पाप को पीछे छोड़ो, अपने बर में प्रवेश करो ।
- "(६) हे प्रेत लोग ! इस स्थान को छोड़कर यहाँ से चल जाओ। क्योंकि पितरों ने मृतक के लिये एक स्थान तयार किया है। वह स्थान दिन से, चमकते हुए जल से, और प्रकाश से सुशोभित है। यम इस स्थान को मृतक के लिये नियत करता है।
- "(१०) हे मृतक! इन दोनों कुत्तों में से प्रत्येक की चार चार आंखें हैं और इनका रंग विचित्र है। उनके निकट से जल्दी से निकल

जाओ। तब उस सुन्दर मार्ग सं उन बुद्धिमान पितरों के पास जाओ जो कि अपना समय यम के साथ प्रसन्नता और सुख में बिताते हैं।" (१०, १४)

इन रिचाओं से हमें वैदिक समय के हिन्दुओं का आने वाले सुख में विश्वास प्रगट होता है। अन्त्येष्टि क्रियाओं का उल्लेख नीचे लिखें वाक्यों में स्राया है—

"हे आग्न ! इस मृतक को भस्म मत कर डाल, उसे दुःख मत दे, उसके चमड़े या शरीर को दुकड़े दुकड़े मत कर डाल । हे अग्नि! ज्यों ही उसका शरीर तेरी ज्वाला से जल जाय त्योंही उसे हमारे पितरों के लोक में भेज दे।" (१०, १६१)

"(१०) हे मृतक ! उस विस्तृत भूमि पर जा जो कि माता की नाई है। वह विस्तृत और सुन्दर है। उसका स्पर्श ऊन या र्खा की नाई मृदु हो। तुमने यज्ञ किए हैं अतएव वह तुम्हें पाप से बचावे।

'(११) हे पृथ्वी ! उसके पीछे उठो, उसे दुःख मत दो । उसे अच्छी चीजें दो, उसे घीरज दो । जैसे माता अपने पुत्र को अपने अंचल से ढकती है वैसे ही तुम इस मृतक को ढँको ।

"(१२) उसके ऊपर मिट्टी का जो दूहा उठाया जाय वह उसके लिये हलका हो। मिट्टी के हजारों कण उसके ऊपर पड़ें। वे सब उसके लिये मक्खन से भरे हुए घर की नांई हों, वे उसको आश्रय हैं।" (१०,१८)

अब इस स्क की कंवल एक अद्भुत रिचा का उल्लेख करना बाकी रह गया है, जिसमें कि बिधवा विवाह का होना स्पष्ट लिखा है-

''हे स्त्री, उठ, तू ऐसे के निकट पड़ी है जिसका प्राण निकल गया है। जीवित लोगों की सृष्टि में भा, अपने पति से दूर हो, और उसकी पत्नी हो जो कि तेरा हाथ पकड़े हुए है और तुझ से विवाह करने को तयार है।" (१०,१८,८)

यह अनुवाद तैतिरीय आरण्यक से सायन के अनुसार है और इसके शुद्ध होने में बहुत कम सन्देह हो सकता है, क्योंकि 'दिधिषु' दाब्द का संस्कृत भाषा में केवल एक ही अर्थ है अर्थात ''स्त्री का दूसरा पित"। हम यहां नीचे लिखे बचन उद्धृत करते हैं जो कि डा-फटर राजन्द्र लाल मित्र ने प्राचीन भारतवर्ष में अन्त्येष्ठि किया के वि-षय के एक लेख के अन्त में दिए हैं—"वैदिक समय में विधवा विवाह की चाल थी, यह बात अनेक प्रमाणों और विवकीं से सिद्ध की जा सकतो है। प्राचीन काल से संस्कृत भाषा में ऐसे शब्दों का रहना जैसे कि 'दिधिषु' अर्थात् वह मनुष्य जिसने बिधवा से विवाह कि-या हो, 'परपूर्व' अर्थात् जिस स्त्री ने दूसरे पित से विवाह किया हो, 'पौनर्भव' अर्थात् किसी स्त्री का उसके दूसरे पित से उत्पन्न हुआ पुत्र, आदि इस बात को सिद्ध करने के लिये बहुत हैं।"

यहां हमको दुःख और पश्चाताप के साथ, इस सूक्त के सम्बन्ध में एक दूसरे वचन का वर्णन करना पड़ता है। यह बचन ऋ-ध्वेद में पूरी तरह से अनिष्ट रहित है परन्तु जिसका अनुवाद सती होने की निष्ठुर रीति को प्रमाणित करने के लिये उत्तरकाल में उसको बदल कर उलटा किया गया है। इस महा निष्ठुर आधुनिक हिन्दू रीति का ऋग्वेद में कोई प्रमाण नहीं है। उसमें केवल एक पूर्णत्या अनिष्ट रहित वर्णन है ( म० १० सू० १८ रि० ७ ) जिसमें अन्त्येष्टि किया में स्त्रियों के प्रस्थान का हाल है। इसका अनुवाद यों किया जा सकता है।

"ईश्वर करे ये स्त्रियां विधवापन के दुःखों को न सहें, इन्हें अच्छे और मन माने पित मिलें और ये उनके घरों में नेत्रांजन और मक्खन सिंहत प्रवेश करें। इन स्त्रियों को बिना रोए हुए और विना दुःख के, अमुल्य आभूषण पिहर कर पिहले उस घर को जाने दो"

उत्तर के वाक्यों में विधवाओं के जलाए जाने के सम्बन्ध का एक राब्द भी नहीं है। परन्तु इसमें के एक शब्द 'ममें का 'अमें' करके मिथ्यानुवाद किया गया मौरयह वाक्य बङ्गाल में विधवाओं के जलने की आधुनिक रीति का प्रमाण दिया गया है। प्रोफेसर मेक्समूलर कहते हैं कि "यह इस बात का कदाचित सब से निन्दित उदाहरण है कि अशंकित प्रोहितों द्वारा क्या क्या वार्ते हो सकती हैं। केवल एक छिन्न भिन्न किए हुए, मिथ्यानुवादित और मिथ्यानुयुक्त धाक्य के प्रमाण पर हजारों जीव आहुति दिए गए और इसीके कारण धर्मोन्मत्त राजविद्रोह भी हुआ बाहताथा।"



## अध्याय ६

--:0:---

## वैदिक धर्म ।

ऋग्वेद का धर्म सुप्रख्यात है-वह प्रधानतः बड़े गम्मीर और उच रुप में प्रकृति की पूजा है। वह आकाश जो चारो ओर घेरे हुए है, वह सुन्दर और विकसित प्रभात जो काम काजी गृहिणी की नाई मनुष्यों को नींद से जगा कर उनके कामों पर भेजता है, वह चमकीला उष्ण सूर्य जो पृथ्वी को सर्जीवः करता है, वह बायु जो संसार मर में व्याप्त है, वह अग्नि जो हम लोगों को प्रसन्न और सजीव करती है, और वे प्रचार आंधिएं जो भार-तवर्ष में भूमि को उपजाऊ करनेवाली वृष्टि का आना प्रमट कर-ती हैं-येही सब देवता थे जिनकी प्राचीन हिन्दू लोग पूजा करते थे। और जब कोई प्राचीन ऋषी श्रद्धा और मेकि के साथ इन देवताओं में से: किसी: एक की स्तृति करने. लगाता था तो वह बहुधा उस समय यह भूल जाता था कि इस एक देवता के भातिरिक्त और कोई देवता भी है। इसिछिये उसके उक्त सुक्तों में सृष्टि के एक मात्र ईश्वर की स्तृति के उत्कर्ष और लक्षण पाए जाते हैं । यही कारण है कि बहुत से विद्वान वैदिक धर्म को अद्भैत वादी कहने में बहुधा रुकते और हिचकिचाते हैं। वास्तव में ऋषी लोग बहुधा प्रकृति-पूजा से ऊँचे और गृढ़ विचारों की ओर गए हैं और उन लोगों ने साफ साफ कहा है कि भिन्न भिन्न देवता लोग केवल एक ही आदिकारण के भिन्न भिन्न रूप अथवा नाम हैं। उन होगों ने प्रकृति-पूजा और अद्वतवाद के बीच की सीमा को उछंघन कर डाला है और ऋग्वेद के बड़े बड़े ऋषी लोग प्रकृति से प्रकृति के देवताओं की ओर बढ़े हैं।

आकाश स्वभावतः ही पूजा की सब सं मुख्य वस्तु थी। और आकाश के भिन्न भिन्न रूप धारण करने के कारण उसे भिन्न भिन्न नाम दिए गए थे और इसी लिये भिन्न भिन्न देवताओं की कल्पना की गई थी। इनमें से सबसे प्राचीन कदाचित 'धु' (जिसका अर्थ 'चमकता हुआ' है) है, जो कि ग्रीक लोगों का जीउस, रोमन लोगों के जुपिटर का प्रथम अक्षर (' जु '), सेकसन लोगों का टिउ, और जर्मन लोगों का जिओ है। बहुत सी आर्य भाषाओं में इस नाम के मिलने से ऐसा जान पड़ता है कि इन सब जातियों के पूर्व पुरुषा लोग अपने प्रथम प्राचीन निवासस्थान में इस देवता की पूजा करते थे।

परन्तु यद्यपि ग्रीस और रोम देश के देवताओं में जीउस और जिप्त प्रधान रहे, परन्तु भारतवर्ष में उसकी स्थिति शीघ ही जाती रही और आकाश की अपनी एक विशेष शक्ति ने उसका स्थान ग्रहण किया। क्योंकि भारतवर्ष में निद्यों की वार्षिक बाढ़, पृथ्वी का उपजाऊपन, और फ़िसल का अच्छा होना, हम खोगों के ऊपर चमकने वाले आकाश पर निर्भर नहीं है वरन् बरसने वाले मेघ पर निर्भर है। अतएव इन्द्र जिसका अर्थ वृष्टि करने वाला' है, वैदिक देवताओं में शीघ ही प्रधान हो गया।

अकाश का एक दूसरा नाम वरुण था, जो कि श्रीक लोगों का 'उरेनस' है। इस शब्द का अर्थ 'ढांकना' है, और वरुण, वह आकाश, कदाचित बिना प्रकाश का अथवा रात्रि का आकाश—था जो पृथ्वी को ढांके हुए है, क्योंकि दिन के उज्वल आकाश के लिये हम लोगों को एक दूसरा शब्द 'मित्र' मिलता है, जो कि ज़ंदचस्ता का 'मिश्र' है। संस्कृत भाष्यकार लोग स्वभावतः ही वरुण को रात्रि और मित्र को दिन बतलाते हैं और इरानी लोग मिश्र के नाम सं सूर्य को पूजते हैं और 'वरुण' को यदि आकाश नहीं तो एक सुखमय लोक कहते हैं।

इन सब बातों से प्रगट होता है कि आकाश के देवता वरुण का नाम और उसकी कल्पना आर्य जातियों के पूर्व पुरुषों को उनके भाजग होकर यूनान, फारस और भारतवर्ष में जाने के पहिले से ज्ञात थी। वास्तव में प्रख्यात जर्मन विद्वान डाक्टर राथ का मत है कि हिन्दू-आर्य और ईरानियों के जुदा होने के पहिले वरुण उन लोगों के देवताओं में सब से श्रेष्ठ और पवित्र था और उनके धर्म के आ-ध्यात्मिक अंश को निरूपण करता था। उनके अलग होने के पीछ यह साधुवृत्त का देवता ईरानियों का परम देवता 'अहुरमज्द' हो गया और भारतवर्ष में यद्यपि वरुण ने देवताओं में अपना प्रधान स्थान युवा और प्रवल वृष्टि के देवता इन्द्र को दे दिया परन्तु फिर भी उसने उस पवित्रता को कदापि नहीं खोया जो उसकी पहिली क-ल्पना में वर्तमान थी और ऋग्वेद के सबसे पवित्र सूक्त उसीके हैं, न कि इन्द्र के। यह सम्मति चाहे जैसी हीं, परन्तु ऋग्वेद में वरुण की प्रधान पवित्रता तो अस्वीकार नहीं की जा सकती और इसके उदाहरण के लिये हम वरुण के सूकों में से कुक्क का अनुवाद देते हैं—

- "(६) हे वरुण ! जो चिड़ियां उड़ती हैं उन्होंने तुम्हारा बल या तुम्हारी शक्ति नहीं पाई है। निरन्तर बहने वाला पानी और चलती हुई हवा भी तुम्हारी गति का मुकाबला नहीं कर सकते।
- "(७) निष्कलंकित शक्ति का राजा वरुण आकाश में रहता है और ऊपर प्रकाश की किरणों को पकड़े रहता है। ये किरणों नीचे की ओर उतरती हैं, परन्तु आती हैं ऊपर ही से। उनसे हमारा जीवन बना रहे।
- "(८) राजा वरुण ने सूर्य की परिक्रमा के लिये मार्ग फैला दिया हैं। उसने मार्ग रहित आकाश में सूर्य के लिये मार्ग बना दिया है। वह हमारे उन शत्रुओं को निन्दित करे जो कि हमारे हृदय को दुखि-त करते हैं।
- "(E) हे राजा वरुण! सैकड़ों, हजारों जड़ी बृटी तेरी हैं। तेरी दया अधिक और विस्तृत हो। हम लोगों से पाप को दूर रख। जो पाप हमने किए हैं उनसे हमारा उद्धार कर।

- "(१०) वे सब तारे \* जो कि ऊपर स्थित हैं और रात को दिखाई देते है, दिन में कहां चले जाते हैं ? वरुण के कार्य अनिवार्य हैं, चन्द्रमा उसी की आज्ञा से शोभायमान होकर चमकता है।" (१,२४)
- "(३) हे वरुण ! मैं उत्सुक इदय से तुझसे अपने पापों के विषय मैं पृक्ता हूँ । मैं पण्डितों के पास इसकी पृछपाक के लिये गया हूँ । सब पण्डितों ने मुझसे यही कहा है कि वरुण तुझसे अप्रसन्न हैं।
- "(४) हे वरुण! मैंने ऐसा क्या किया है कि जिससे तू अपने मित्र, अपने पूजने वाले को नाश किया चाहता है? हे महाशक्ति-मान, तू मुझे इसका वृत्तान्त कह जिसमें कि मैं तुझे शिव्र दण्डवतः कहूँ और तेरी शरण आऊँ।
- "(प्र) हे वरुण ! हमलोगों का हमारे पितरों के पापों से उद्घार कर, जो पाप हमलोगों ने स्वयं किये हैं उनसे हमारा उद्घार कर । हे वरुण, विशेष्ट का उद्घार कर जैसे एक वछड़े का रस्सी से और

<sup>\*</sup> यहां पर "रिक्ष" शब्द आया है जिसका अभिप्राय या तो नक्षत्र मात्र से अथवा सप्तिर्षि के नक्षत्र से भी हो सकता है। 'रिच' घातु का अर्थ 'चमकना' है। अतएव समय पाकर 'रिक्ष' शब्द का दो अर्थ हो गया अर्थात् एक तो किसी विशेष नक्षत्रपुंज के चमकते हुए तोरे और दूसरे एक जानवर जिसकी चमकीली आँखें और चमकते हुए चिकने बाल होते हैं। इन दोनों अर्थों के स्वाभाविक गड़बड़ से स्वयम् वे नक्षत्र ही 'रिक्ष' कहलाने लगे। इस विषय पर मेक्समूलर साहब ने अपनी बनाई Science of Language नामक पुस्तक में बहुत स्पष्ट-ता और पाण्डित्य के साथ विचार किया है। वे कहते हैं कि "बहुतेरे विचारवान पुरुषों ने जो इस बात पर आश्चर्य करते रहे हैं कि इन सातों नक्षत्रों का नाम रिक्ष क्यों रक्खा गया उनका समाधान मनुष्य की पाहिले की भाषा पर ध्यान देने से हो जाता है।'

चोर का जिसने एक चुराए हुए जानवर का भोजन किया है उद्घार होता है।

- "(६) हे वरुण ! ये सब पाप हमने जान बूझ कर नहीं किये हैं। भूल, मद्य, क्रोध, द्यूत, अथवा अविकार से पाप होते हैं। एक बड़ा भाई भी छोटे को कुमार्ग पर लगाता है। खप्नों में पाप होता है।
- "(७) पाप से मुक्त हो कर दास की भांति में उस वरूण की सेवा करंगा जो हमारे मनोरथों को पूरा करता और हमें सहायता हेता है। हम अज्ञ हैं। आर्थ देवता हमें ज्ञान हें। बुद्धिमान देवता हमारी प्रार्थना स्वीकार करें और हमें धन हें।"(७,८६)
- "(१) हे वरुण राजा, मैं कभी भौमिक गृह में न जाऊं। हे महदद्यक्ति, द्या कर, द्या कर।
- ं "(२) हे शस्त्र सिज्जित वरुण, मैं कांपता हुआ आता हूं जैसे वायु के आगे मेघ आता है। हे महदशक्ति, दया कर, दया कर।
- "(३) हे धनी और पवित्र वरुण, इढ़ता के अभाव से मैं सत्र कर्मों से विमुख रहा हूं। हे महदशकि, दया कर, दया कर।
- "(४) तेरी पूजा करने वाला पानी में रह कर भी प्यासा रहा है। हे महदशकि, दया कर, दया कर।
- "(५) हे वरुण, हम नाशवान हैं। जिस किसी तरह हमने देवताओं के विरुद्ध पाप किया हो, जिस किसी भांति हमने अज्ञान से तेरा काम न किया हो—इन पापों के लिये हमें नष्ट न कर।" (७,८९)

इन तथा झौर झनेक सूकों से विदित होता है कि भारतवर्ष में वरुण की वह पवित्र भावना अपहरण नहीं हो गई जिससे कि उसकी आदि में पूजा की जाती थी। परन्तु फिर भी द्यु की नाई वरुण का प्रभाव युवा इन्द्र के सामने हट गया। यह इन्द्र विशे-षतः भारतवर्ष ही का देवता है, अन्य आर्य जातियों में इस देवता का पता नहीं चळता।

इन्द्र के विषय की एक बड़ी प्रसिद्ध कथा, जो कि आर्थ संसार में कदाचित सबसे अधिक प्रसिद्ध है, दृष्टि करने के सम्बन्ध की है। वे काले घने बादल जिन्हें मनुष्य उत्कण्ठा से देखते है परन्तु जो उन्हें अकाल में बहुधा निराश करते हैं, उन्हें "वृत्र" का प्राचीन नाम दिया गया है।

ऐसी करुपना की जाती है कि वृत्र जल को रोक लेता है और नीचे नहीं आने देता जब तक कि आकाश वा वृष्टि का देवता इन्द्र इस दुष्ट को अपने वज्र से न मारे। तब यह रका हुआ जल अनेक धाराओं में नीचे झाता है। निद्यां शीघ्रही बढ़ने लगती हैं झौर मनुष्य झौर देवता लोग प्रकृति की इस बदली हुई आकृति से प्रसन्न होते हैं। ऋग्वेद में बहुत से उत्तेजित स्कृ हैं जिनमें इस युद्ध का वर्णन बड़ी प्रसन्नता और हर्ष के साथ किया गया है। इस युद्ध में आंधी के देवता मरुत्स इन्द्र की सहायता करते हैं और गरजने के शब्द से पृथ्वी और झाकाश कांपने लगते हैं। वृत्र बहुत देर तक युद्ध करता है और तब गिर कर मर जाता है, अकाल का झन्त हो जाता है और वृष्टि प्रारम्भ हो जाती है।

हम कह आये हैं कि इन्द्र विशेषतः भारतवर्ष ही का देवता है और अन्य आयं जातियां इसे नहीं जानतीं। परन्तु ऊपर की कथा भीर वृत्र का नाम भिन्न भिन्न आयं जातियों में भिन्न भिन्न रूप से पाया जाता है। वृत्र अथवा वृत्र का मारने दाला, जन्दवस्ता में 'वेरेश में के नाम से पूजा गया है और इसी पुस्तक में अहि (जो कि वेद में वृत्र का दूसरा नाम है) के नाश होने का भी वृत्तान्त दिया है। अहि का मारने वाला थ्रेयेतन है। प्रसिद्ध फ्रासीसी विद्यान वर्नाफ ने अपनी बुद्धि सं इस बात का पता लगाया है कि यह थ्रेयेतन फ्रदीसी के शाहनामें का 'फ्रहीन' है। कदाचित् पाठकों को यह जान कर और भी आश्चर्य होगा कि विद्यानों ने वेद और जन्दवस्ता के इस महि का पता यूनानी पुराण के 'पिचस' और 'पिश्वना' नामक परवाले सांप में पाया है। पश्चिता की सन्तान ओरशोस (Orthros) में उन लोगों ने हमारे वृत्र अथवा मेध को पहिचान लिया है और इसलिये ओथ्रोस का मारनेवाला हर्क्युलीज़ जन्दवस्ता के थ्रेयेतन अथवा ऋग्वेद के इन्द्र का समगु-णापन्न है।

इन कथाओं का बढ़ाना बहुत सहज होगा परन्तु स्थानाभाव से हम ऐसा नहीं कर सकते। इसलिये हम यहां एक और कथा का, अर्थात् रात्रि के अन्धकार के पीछे इन्द्र द्वारा पूरे प्रकाश के आने की कथा का साधारणतः उल्लेख केरंगे। प्रकाश की किरणों की उन पशुओं से समानता की गई है जिन्हें अन्धकार की प्रबबता ने चुरा लिया है और जिनकी खोज इन्द्र (आकाश) व्यर्थ कर रहा है। वह सरमा अर्थात् प्रभात को उनकी खोज के लिये भेजता है और सरमा उस बिलु अर्थात् किले को पा बेती है जिसमें कि पानिस अर्थात् अन्धकार की प्रवलता ने पशुओं को चुरा रक्खा है। पानिस सरमा को ललचाता है बेकिन उसका बबचाना सब व्यर्थ हुआ। सरमा इन्द्र के पास लीट कर आई, इन्द्र ने अपनी सेना सहित कूच किया और उस किले को नष्ट करके वह पशुओं को ले आया-अन्थकार दूर होगया और अब प्रकाश होगया। बहाएक प्रसिद्ध वैदिक कथा है और इन्द्र के सूकों में इसके बराबर उल्लेख आए हैं।

प्रोफ़ेसर मेक्समूलर इस बात का समर्थन करते हैं कि ट्राय का युद्ध इसी सीधी सादी वैदिक कथा को बढ़ा कर लिखा गया है और यह केवल उसी युद्ध की पुनरुक्ति है जो नित्यप्रति पूर्व दिशा में सूर्य द्वारा हुआ करती है जिसका कि अति दीप्तिमान भन प्रति दिन सन्ध्या को पश्चिम दिशा में छीन लिया जाता है। इक प्रोफ़ेसर साहब के अनुसार इलिअम (Ilium) ऋग्वेद का बिल अर्थात किला अथवा गुफा है, पेरिस (Paris) वेद का पनिस है जो कि लल्लाता है और हेलेना (Helena) वेद की सरमा है जो कि वेद में बालच को रोकती है परन्तु यूनानी पुराण में लालच में आ जाती है।

हम यह नहीं कह सकते कि मेक्समूलर ने अपने सिद्धान्त को प्रमाणित कर दिया है परन्तु ट्राय के ऐतिहासिक मुहासारे का होना इस बात का खण्डन नहीं करता, क्यों कि प्राचीन समय कें इतिहास में पौराणिक नामों और घटनाओं को बहुत करके ऐति-हासिक घटनाओं से मिला देते थे। कुरु और पाञ्चालों के ऐति- हासिक युद्ध का नायक अर्जुन किएत है और यह वृष्टि के देवता इन्द्र का दूसरा नाम है। अतएव यह असम्भव नहीं है कि जिस काव ने मूप के ऐतिहासिक युद्ध का वर्णन किया है उसने इसकी घटनाओं और नामों में सौर्य कथाओं को मिला दिया हो। अब हम इन कथाओं को स्पष्ट दिखाने के लिये ऋग्वेद से कुछ थोड़े से वाक्य उद्धृत करेंगे—

"(१) हम उन वीरोचित कार्यों का वर्णन करेंगे जिन्हें कि वज्र भारमा करने वाले इन्द्र ने किया है। उसने महि का नाश किया और पानी बरसाया और पहाड़ी नंदियों के बहने का मार्ग खोल

दिया।

- "(२) इन्द्र ने पहाड़ों पर विश्राम करते हुए भाई को मार डाला, त्विष्ट ने उसके लिये दूर तक पहुंचने वाले बज्ज को वनाया था। पानी की धाराएं समुद्र की ओर इस भांति बहने लगीं जैसे गाय उत्सुक हो कर अपने बछवों की झोर दौड़ती हैं।
- "(३) सांड की नाई कुपित हो कर इन्द्र सोम रस को पी गया। उसको तीनों यज्ञों में जो द्रव पदार्थ चढ़ाए गए उन्हें उसने पिया। तब उसने वह बज्ज लिया और उससे सबसे बड़े अहि को मार डाला।
- "(४) जब तुमने सबसे बड़े झिंह को मारा उस समय तुमने खतुर उपाय रचने वालों की युक्तियों का नाश कर दिया । तुमने भूप, प्रभात तथा आकाश को सत्फ कर दिया और किसी शत्रु को छोड़ नहीं रक्खा।
- ''(५) इन्द्र ने अपने सर्वनाशी वज्र से अन्धकार करने वाले वृत्र (धादल) को मार डाला और उसके हाथ पैर काट डाले । ब्रहि अब पृथ्वी पर इस तरह से पड़ा है जैसे कोई कुदार से गिराए हुए पेड का धड़।
- "(६) घमण्डी वृत्र ने समझा कि हमारी बराबरी का कोई नहीं है और उसने नाश करने वाले तथा विजयी इन्द्र को युद्ध के लिये जलकारा। परन्तु वह मृत्यु से नहीं बचा और यह इन्द्र का शतु गिरा और उसके गिरने से निदयां नष्ट हो गई।

- "(८) प्रसम्बन्धिता पानी उसके पड़े हुए शरीर के ऊपर से कूदता हुआ इस भांति वह रहा है जैसे गिरे हुए तहों के ऊपर से निहयां बहती हों। दुत्र जब जीवित था तो उसने अपने बज से पानी को रोक रक्खा था। बहि ब्रब उसी पानी के नीचे पड़ा हुआ है।
- "(९) उसका शरीर निरन्तर बहते हुए चंचल पानी के नीचे अज्ञात छिपा पड़ा है और पानी उसके ऊपर बहता है। यह इन्द्र का शत्रु अब चिरकाल के लिये सो रहा है।" (१,३२)

उत्पर का सूक्त वृत्र की कथा के सम्बन्ध का है। अब हम एक दूसरा सूक्त उद्भृत करते हैं जो कि सरमा से सम्बन्ध रखता है—

- (१) पिनस कहता है—''हे सरमा ! त्यहां क्यों आई है ? यह स्थान बहुत दूर है। जो पीछे की ओर देखेगा वह इस मार्ग से नहीं आ सकता। हम छोगों के पास क्या है कि जिसके छिये तू आई है ? तू ने कितनी दूर यात्रा की है ? तू ने रसा नदी को कैसे पार किया ?।
- (२) सरमा उत्तर देती है—" मैं इन्द्र की भेजी हुई हूँ। हे पनिस! तुमने जो बहुत से पशुओं को छिता रक्खा है उनको प्राप्त करनाही मेरा उद्देश्य है। जल ने भेरी सहायता की है मेरे पार होने पर जल ने भय माना और इस प्रकार मैं रसा को पार करके आई।"
- (३) पनिस—" वह इन्द्रिक्सकें समान हैं जिस कीं भेजी हुई तू इतनीं दूर से आती है ? वह किसके समान देख पड़ता है ? (वे परस्पर कहते हैं -) इसको आने दो, हमलोग इसे मित्र भाव से इवीकार करेंगे। इसको हमारी गार्थे छेलेने दो।"
- (४) सरमा—"मैं किसी को ऐसा नहीं देखती जो उस इन्द्र को जीत सके जिसकी भेजी हुई मैं बहुत दूर से आती हूं। वही सबको जीतने वाला है। बड़ी बड़ी नदियां उसके मार्ग को नहीं रोक सकतीं। हे पनिस ! तुम निस्स देह इन्द्र से मारे जाकर नीचे निरोगे।"

- (५) पनिस—"हे सुन्द्रर सरमा! तुम आकाश के सब से दूर के कोर से आई हो । हम तुम्हारी इच्छा के अनुसार तुम्हें यह स्नब गाय बिना झगड़ा किए हुए देदेंगे। दूसरा और कीन इन गायों को बिना झगड़ा किए हुए देदेता ? हमछागों के पास बहुत से चो बे हियार हैं।
- (E) पनिस—"हे सरमा! तुमको उस देवता ने धमका कर भेजा है इसलिये तुम यहां आई हो । हमलोग तुमको अपनी बहिन की नाई स्वीकार करेंगे। तुम लीव कर मत जाओ। हे सुन्दर सरमा, हम तुमको इन पशुओं में से एक भाग देंगे।"
- (१०) सरमा—"मेरी समझ में नहीं आता कि तुम कैसा भाई और बहिन कहते हो। इन्द्र और अङ्गिरस के प्रवल पुत्र यह सब जानते हैं। जब तक ये पशु न प्राप्त हो जांय तब तक उन पर दृष्टि रखने के लिये उन्होंने मुझको भेजा है। मैं उन्हीं की रक्षा के लिये यहां आई हूं। हे पनिस! यहां से दूर, बहुत दूर भाग जाओ।"(१०,१०८)

को धोड़ से वाक्य ऊपर उद्घृत किए गए हैं उनसे जान पड़ेगा कि इन्द्र के सूकों में बल और शिक्त की विशेषता पाई जाती है, जैसा कि वरण के सूकों में सदाचार के भावों की विशेषता है। सच पूछिए तो इन्द्र वैदिक देवताओं में सब से प्रवल है जो कि सोम मिदरा का अनुरामी, युद्ध में प्रसन्तता प्राप्त करने वाला, अपने साथी मरुत्सों का नायक बन कर अनावृष्टि से लड़ने वाला, काले आदिवासियों से लड़ने वाले आर्य लोगों के दलों का नेता और पंजाब की पांचो नादियों के तद पर सब से उपजाऊ भूमियों को खोदने में उनका सहायक है। पृथ्वी और आकाश ने उसे शत्रुओं के दण्ड देने के लिये उत्पन्न किया है (३,४९,१)। यह बलवान बच्चा जब अपनी माता सूदिति के पास आहार के लिये गया तो उसने उसकी छाती पर सोम का रस देखा और अपनी माता का दूध पीने के पिहले उसने सोम का हो पान किया (३,४८,२ और ३)। और यह बड़ा पान करने वाला तथा लड़ने वाला बहुधा इस विचार में पह बड़ा पान करने वाला तथा लड़ने वाला बहुधा इस विचार में पह जाता है कि कह यह में जाय जहां कि सोम रस उसे चढ़ाया

जाता है, अथवा घर पर रहे जहां कि एक सुन्दर पत्नी उसके निकट रहती है। (३,५३,४-६)

हमने यहां तक हा, वरुण, मित्र और इन्द्र का ऋग्वेद के मुख्य मुख्य आकाश के देवताओं की नाई वर्णन किया है। परन्तु थे सब देवता प्रकाश के देवता भी समझे जा सकते हैं, क्योंकि इन सब देवताओं की (कहीं कहीं पर वरुण की भी) करुपना में आकाश के उज्वल प्रकाश का ध्यान आता है। परन्तु अब हम कुछ ऐसे देवताओं का वर्णन करेंगे जो साफ साफ सीर्य गुण सम्पन्न हैं और जिनमें से कुछ मादिस्य ( अर्थात् अदि-ति के पुत्र ) के साधारण नाम से पुकारे जाते हैं। यह नाम ऋग्वे-द की कथाओं में बड़ा अद्भुत है। इन्द्र शब्द इन्द्र से निकला है जिसका अर्थ वृष्टि होना है और द्यु शब्द का अर्थ चमकना है, परन्तु 'अदिति' शब्द इन दोनों हीं से अधिक मिश्रित विचार रख-ता है। अदिति का अर्थ अभिन्न, अपरिमित और अनन्त है। यह कहा जा चुका है कि वास्तव में यह पहिला नाम है जिसे कि मनु-ध्य ने अनन्त की,-अर्थांत दश्यमान अनन्त, वा उस अनन्त वि-स्तार को जो कि पृथ्वी, मेघ और भाकाश से भी परे है-प्रगट करने के लिये गढ़ा था। यह बात देवता की कल्पना में पाई जाती है। इसीसे प्रगट होता है कि प्राचीन हिन्दुओं की सभ्यता और उनके विचारों में बहुत ही अधिक उन्नति हुई थी। दूसरी मार्थ जातियों के देवताओं में पेंसा शब्द नहीं पाया जाता और यह अवदय आर्यी के इस देख्य में बस जाने के उपरान्त गढ़ा गया होगा। जर्मनी के प्रसिद्ध डाक्टर राथ के अनुसार इस शब्द का अर्थ अनादि और अनिवार्य सिद्धान्त अर्थात् ईश्वरी प्रकाश है।

ऋग्वेद में यह बात बहुत ही स्पष्ट है कि इस ईश्वरी प्रकाश के पुत्र, आदित्य लोग कौन हैं। म०२ सू०२७ में वरुण मौर मित्र के सिवाय जिनका कि उल्लेख ऊपर किया जा चुका है, अर्यमन, भग, दक्ष और अंस का नाम दिया है। मं०६ सू०११४ तथा मं० १० सू० ७२ में आदित्यों की संख्या ७ कही गई है परन्तु उनका नाम नहीं छिखा गया। हम देख चुके हैं कि इन्द्र अदिति का एक पुत्र कहा गया है। सिवतृ अर्थात् सूर्य भी बहुधा आदित्य कहा गया है और इसी भांति पूषण झौर विष्णु भी, जो कि सूर्य के दूसरे नाम हैं। झागे चल कर जब वर्ष १२ महीनों में बांटा गया तो आदित्यों की संख्या १२ स्थिर की गईं ओर वे बारहो महीने के सूर्य हुए।

ऋग्वेद में 'सूर्य' और 'सवितृ' ये दोनों सूर्य के नाम बहुत ही प्रसिद्ध हैं। इनमें से पहिला नाम ठीक वही काम देता है जो कि ग्रीक हेलिओस ( Helios ), लेटिन सोल ( Sol ) और ईरानी खुररीद ( Khorshed )। भाष्यकारों ने सवितृ और सूर्य में यह भेद किया है कि सवितृ ऊगते हुए अथवा बिना ऊगे हुए सूर्य को कहा है और सूर्य ऊगे हुए प्रकाशित सूर्य को कहा है। सूर्य की सोनहली किरणों का दशन्त स्वभावतः ही हाथों से दिया गया है यहां तक कि हिन्दुओं के पुराणों में यह कथा भी हो गई है कि सवितृ का हाथ एक यह में जाता रहा और उसके स्थान पर उ-सको एक सोनहला हाथ लगाया गया। यही कथा जर्मन देश के पुराणों में भी दूसरे कर में पाई जाती है जिसमें यह वर्णन है कि सूर्य देवता अपना हाथ एक बाघ के मुँह में रख कर हस्तरहित हो गया।

अब हम सूर्य के विषय का जो एक मात्र सूक्त उद्धृत करतें हैं वह ऋग्वेद के सूकों में सब से अधिक प्रसिद्ध, अर्थात गायत्री वा उत्तरकाल के ब्राह्मणों का सबरे के समय का सूक्त है। परन्तु ऋग्वेद में ब्राह्मण लोग नहीं माने गए हैं, उस समय जाति मेद ही नहीं हुआ था और यह उत्कृष्ट सूक्त उन प्राचीन हिन्दुओं की जानतीय सम्पत्ति थी जो कि सिन्ध के तटों पर रहते थे। हम मूल सूक्त को तथा डाक्टर विल्सन के अनुसार उसके अनुवाद को नीचे। देते हैं—

" तत्सवितुर्वरेण्यम्भर्गी देवस्य धीमहि <mark>धियो यो नः</mark> प्रचो€यात्"

" इस लोग उस दिव्य सिवित के मने हिंर प्रकाश का ध्यान के-रते हैं जो हम लोगों को पवित्र कर्मी भें प्रवृत्त करता है।"(३,६२,१० पूषन उन गोपों का सूर्य है जो नए नए चरागाहों की खोज में धूमा करते थे। वह बकरों से जुते हुए रथों पर चढ़ कर खलता है, मनुष्यों भीर पशुओं की यात्रा अथवा भ्रमण में उनको मार्ग दिखाता है, और पशुओं के झुंडों को जानता है तथा उनकी रता करता है। अतएव पूषन के सूकों में बहुधा बड़ी सरलता पाई जाती है। ऐसे कुछ सूकों का अनुवाद पहिले दिया जा चुका है।

विष्णु ने आज कल के हिन्दू धर्म में सर्वोच्च देवता होने के काराण ऐसा प्रधान स्थान पा लिया है कि झाज कल के कहर दिन्दू
उसे उसके वैदिक रूप में अर्थात् केवल एक सूर्य देवता की नाई
स्वीकार करने में स्वभावतः हिचकते हैं। परन्तु ऋग्वेद में वह
ऐसा ही है और वैदिक देवताओं में वह बहुत ही तुच्छ देवता है,
जिसका पद इन्द्र वा वरुणा, सवित् अथवा अग्नि से कहीं नीचा है।
पौराणिक समय में अर्थात् ईसा के बहुत पीछे झाकर विष्णु परमात्मा समझा जाने लगा, इसके पीछे वह ऐसा नहीं समझा जाता
था। वेद में लिखा है कि बिष्णु तीन पद में अर्थात् उगते हुए, शिरोविन्दु पर तथा अस्त होते हुए आकाश को पार कर देता है। पुराणों में इस सादे रूपक की एक बड़ी लम्बी चौड़ी कथा बना डाली
गई है।

सब पुरानी जातियों में अग्नि एक पूजने की वस्तु थी परन्तु भारतर्वि में होमाग्नि सब से अधिक सत्कार की दृष्टि से देखी जाती थी। अग्नि के बिना कोई होम किया ही नहीं जा सकता था अतएव अग्नि देखताओं का आवाहन करने वाली कही जाती थी। वह 'याविष्ठ' अर्थात् देवताओं में सब से छोटी भी कही जाती थी क्यों कि हर बार होम के समय बह अरनी को रगड़ कर नए सिरे से उत्पन्न की जाती थी। इसी कारण से वह 'प्रमन्थ' अर्थात् रगड़ से उत्पन्न होने वाली भी कही गई है। \*

<sup>\*</sup> कोक्स साहब का मत है कि बहुत से ग्रीक और लेटिन देव-ताओं की उत्पत्ति अग्नि के संस्कृत नामों से हुई है । "अग्नि का जो 'यविष्ठ' नाम है वह किसी वैदिक देवता को नहीं दिया

ऋग्वेद के देवताओं में मिश्न का इतना बड़ा सत्कार है कि जब प्राचीन भाष्यकार यास्क ने वैदिक देवताओं की संख्या कम करके उनकी संख्या ३३ कर देने का यत्न किया तो उसने झिश्न को पृथ्वी का देवता रक्खा, इन्द्र अथवा वायु को मन्तरिक्ष का देवता, और सूर्य को माकाश का देवता रक्खा।

परन्तु ऋग्वेद में अग्नि केवल इस पृथ्वी ही पर की अग्नि नहीं है वरन् वह बिजली तथा सूर्य में की आग भी है और उस का नि. बास स्थान अदृश्य स्वर्ग में है। भृगु ऋषियों ने उसे वहां पाया, मातिश्विन उसे नीचे ले आए और अथर्वन तथा अङ्गिरा लोगों ने जो कि सब से प्रथम यन्न करने वाले थे उसे इस पृथ्वी पर मनुष्यों के रक्षक की भांति स्थापित किया!

वायु ने वैदिक कविश्वरों से कम सम्मान पाया है और उसके सम्बन्ध में बहुत थोड़े सूक्त ाप जाते हैं परन्तु हम देख चुके हैं कि मरुत्स अर्थात् आंधी के देवताओं को बहुधा आवाहन किया गया है जिस का कारण सम्भवतः यह है कि वे अधिक भय उत्पन्न करते थे और यह ख्याल किया जाता है कि रुष्ट मेघों से वृष्टि प्राप्त करने में वे इन्द्र के साथी होते थे। जब वे अपने हरिण जुते हुए रथ पर सवार होकर चलते थे तो पृथ्वी कांपने लगती थी

गया परन्तु इस नाम को हम Hllenic Hesphaistos में पाते हैं | नोट—इस प्रकार से 'अग्नि' को छोड़ कर आग वा आग के देवताओं के और सब नामों को पश्चिम के आर्य लोग भी अपने साथ ले गए | हम लाग 'प्रमन्थ' को 'प्रोमेथिअस' के रूप में, 'भरण्यु' को 'फोरोनस' के रूप में और संस्कृत के 'उल्का' को लेटिन में 'वल्केनस' के रूप में पाते हैं ।" Cox's Mythology of Aryan nations.

"आग का देवता 'आग्न' लेटिन में इग्निस् ( Ignis ) और साल्बोनियन लोगों में ओग्नि ( Ogni ) के रूप में पाया जाता है" Muir's Sanskrit Texts.

और मनुष्य उनके शस्त्रों तथा उनके आभूषणों की चमक को विजली के रूप में देखते थे परन्तु यह सब होने पर भी वे परोप-कारी थे मौर मनुष्यों के हित के लिये अपनी माता पृश्चि (बादलों) के स्तन से बहुत सी वृष्टि दूहते थे।

रुद्र, जो कि एक भयानक देवता है, मरुत्स्र का पिता है, वह बडा कोलाहल करनेवाला है जैसा कि उसके नाम ही से प्रगट होता है, श्रीर यास्क और सायन भाष्यकारों ने उसका रूप अग्नि बतलाया है। अतएव डाक्टर राथ के इस कथन में कोई सन्देह नहीं हो सकता कि इस जोर से शब्द करनेवाली अग्नि का. आं-धियों के इस देवता का असिल अर्थ विजली से है। ऋग्वेद में विष्णु की नाई रुद्र भी एक छोटा सा वैवता है और उस्रके सम्बन्ध में केवल बहुत थोड़े से सुक्त पाए जाते हैं। विष्णु ही की नाई रुद्र ने भी उत्तरकाल में विख्याप्ति प्राप्त की है और वह पुराणों की त्रि-मुर्ति में से एक है, अर्थात् परमेश्वर का एक अंश है । कुछ उपनिषदों में काली. काराली, इत्यादि नाम अग्नि का भिन्न भिन्न प्रकार की लवरों के जिये आया है और स्वेत बज़ुस्संहिता में 'अम्बिका' रुद्र की बहिन कही गई है। परन्त पुराणों में जब रुद्ध ने अधिक स्पष्ट-ता प्राप्त की तो ये सब नाम उसकी पत्नी के भिन्न भिन्न नाम कर दिए गए! अब इमको केवल इतना ही कहना है कि इनमें से किसी देवी का अथवा लक्ष्मी का ( जो कि पौराणिक विष्णु की पत्नी है) नाम तक भी ऋग्वेद में नहीं है।

दूसरा देवता जिसका चिरत्र पुराणों में बदल गया है 'यम' अर्थात् मृतकों का देवता है। पुराणों में वह सूर्य का पुत्र कहा गया है और इस बात के विचारने के कुछ कारण हैं (जिन्हें प्रोफ़ेसर मेक्समूलर भपने स्वाभाविक फ़साहत से वर्णन करते हैं) कि मृग्वेद में यम की आदि कल्पना अस्त होते हुए सूर्य से की गई है। सूर्य उसी तरह भस्त हो कर लोप हो जाता है जैसे कि मनुष्य के जीवन का अन्त हो जाता है। किसी सीधी सादी जाति का विचार सहज ही में एक भाविष्यत लोक में विश्वास करने लगेगा

जहां कि यह देवता मरे हुए प्राणियों की आत्माओं पर अधिष्ठान करता है।

ऋग्वेद के अनुसार विवस्वत अर्थात आकाश यम का पिता है, सरम्बु अर्थात प्रभात उसकी माता, और क्यी उसकी वाहन है।

आकाश और प्राभत का पुत्र सिवाय सूर्य अथवा दिन के और कौन हो सकता है? यम और यमी की आदि कल्पना दिन और रात से है, इस विचार का विरोध करना कठिन है। ऋग्वेद में एक अद्भुत वर्णन है जिसमें कि कामी बहिन बमी, यम से अपने पित की नाई आलिंगन किया चाहती है परन्तु उसका भाई ऐसे अपवित्र समागम को स्वीकार नहीं करता। इस बात के तात्पर्य को समभ लेना बहुत कठिन नहीं है। दिन और रात यद्यपि सदा एक दूसरे का पीछा किया करते हैं परन्तु उनका परस्पर समागम नहीं हो सकता।

परन्तु यम की असिल करुपना चाहे जो कुछ हो, पर इसमें कोई सन्देह नहीं कि ऋग्वेद में भी इस देवता ने एक अलग रूप प्राप्त करालिया है अर्थात उसमें वह मृतकों का राजा है। यहां तक तो उसका वैदिक चित्र उसके पौराणिक चित्र से मिलता है परन्तु इसके आगे इस समानता का अन्त हो जाता है। वेद में वह उस सुखी लोक का परोपकारी राजा है जहां कि पुण्यातमा लोग मृत्यु के उपरान्त रहते और सुख भोगते हैं। तेजवान शरीर धारण करके वे लोग प्रकाश तथा चमकीले पानियों के प्रदेश में यम के अगल बगल बैठते हैं, यहां अनन्त सुख भोगते हैं भीर यहां इस पृथ्वी पर उनकी पूजा 'पितरों' के नाम से की जाती है। परन्तु पुराण में यम का जो वणने पापियों के निष्ठुर और भयानक दण्ड देनेवाले की नाई किया गया है वह वेद से कितना विपरीत है!

"(१) विवस्वत के पुत्र यम की पूजा भोगादि सहित करो। सब लोग उसीके पास जाते हैं। जिन लोगों ने पुण्य किया है उन्हें वह सुख के देश में ले जाता है। वह बहुतों के लिये मार्ग कर देता है। "(२) यम द्वी ने पहिले पहिल हम लोगों के लिये मार्ग खोजा। घह मार्ग अब नष्ट नहीं होगा । सब जीषाधारी लोग अपने कर्म के अनुसार उसी मार्ग से जांयगे जिससे कि हमारे पितर लोग गए हैं। "(१०,१४)

हम यहां पर सोम के विषय का भी एक सूक्त उद्भृत करेंगे जिसमें कि परलेक का इससे अधिक क्योन दिया है। यह बात तो भली भांति विदित है कि सोम एक पौधे का रस था और वह बज़ों में तर्पण के काम में आता था। सोम ने शीष्ट्रहीं देवता का पद प्राप्त कर लिया और नवें मण्डल के सब सूक्त उसी की स्तुति और प्रशंसा में बनाए गए हैं।

- "(७) हे बहते हुए सोम! मुझे उस अमर और नाश न होने वाली भूमि में ले चलो जहां सदा प्रकाश वर्तमान रहता है और जो स्वर्ग में है। हे सोम! इन्द्र के लिये बहो।
- "(८) मुझे वहां ले चलो जहां का राजायम है, जहां स्वर्ग के फाटक हैं और जहां बड़ी बड़ी निदयां बहती हैं। मुझे वहां ले चल कर अमर बना हो। हे सोम ! इन्द्र के लिये बहो।
- "(६) मुझे वहां ले चलो जहां कि तीसरा स्वर्ग है,जहां आकाश के ऊपर प्रकाश का तीसरा छोक है और जहां मनुष्य अपनी इच्छा के अनुसार घूम सकते हैं। मुझे वहां ले चलो मौर ममर बना दो। हे सोम! तुम इन्द्र के लिये बहो।
- "(१०) मुझे वहां ले चलो जहां कि सब इच्छाएं तृप्त हो जाती हैं, जहां प्रदा का निवासस्थान हैं और जहां भोजन और सन्तोष है। मुझे वहां खेचलकर अमर बना दो। हे सोम! तुम इन्द्र कें लिये बहो।
- "(११) मुझे वहां लेचलो जहां कि सुख, हर्ष और सन्तोष हैं जहां उत्सुक हृदय की सब इच्छाएं तृप्त होजाती हैं। मुझे वहां ले-चलो और अमर बनाओ । हे सोम ! तुम इन्द्र के लिये बहो।" (९,११३)।

हम ऊपर कह चुके हैं कि विचस्वत अर्थात आकाश और सरण्यु अर्थात् प्रभात से बम और यमी ये दो सन्तान हुए । लेकिन यह एक अपूर्व वात है कि उन्हीं दोनों माता पिता से और एक यमज अर्थात् दोनों अश्विन हुए। इसमें संदेह नहीं हो सकता कि यम और यमी की नाई इन दोनों की भी असिल करपना दिन और रात से अथवा प्रभात और सन्ध्या से हुई है।

परम्तु अश्विनों की असिल कल्पना चाहे जो कुछ हो पर अस्वेद में हम उन्हें बड़े भारी वैद्य पाते हैं जो कि रोगियों और घायलों की औषिध करनेवाले और बहुतों का बड़ी मेहरवानी के साथ उपचार करनेवाले वर्णन किए गए हैं। दोनों अश्विनों के बहुत से दखालु कार्यों का कई सूकों में वर्णन किया गया है और उन्हीं चिकित्साओं का बार बार उल्लेख है। ये दोनों प्रश्विन अपने तीन पहिये वाले रथ पर सवार हो कर पृथ्वी की परिक्रमा अति दिन करते हैं और दुखी लोगों का उपकार करते हैं।

वृहस्पति अथवा ब्रह्मनस्पित सूकों के स्वामी हैं क्यों कि ऋण्वेद में ब्रह्मन का अर्थ सूक्त से है। इस देवता की कल्पना की उत्पत्ति उसी तरह हुई जिस तरह कि अग्नि और सोम देवताओं की कल्पना की उत्पत्ति हुई। जिस प्रकार से अग्नि और यज्ञ के हवन में शाक्ति है उसी प्रकार स्तुति के सूकों में भी शाक्ति है और स्तुति की इस शक्ति का रूप वैदिक देवता ब्रह्मनस्पति में कर दिया गया है।

ऋग्वेद में वह विलक्षल छोटा सा देवता है परन्तु उसका भविष्यत बहुत ऊंचा है क्योंकि कई ज्ञताब्दियों के पीछे उपनिष्यों के तत्वज्ञों ने एक सर्वव्यापक परमात्मा की कल्पना की और उस को वैदिक नाम "ब्रह्मन" दिया । उसके उपरान्त जब देश में बौद्ध मत फैला तब बौद्ध मतवालों ने अपने देवताओं में 'ब्रह्मा' को एक कोमल और उपकारी देवता की नाई रक्खा। और फिर जब पौराणिक हिन्दू धर्म ने भारतवर्ष में बौद्ध मत को दबा दिया तो पौराणिक काल के तत्त्वकों ते सारे विश्व के रचने वाले की 'ब्रह्मा' का नाम दिया। इस प्रकार से अपनी जातीय प्रस्तकों की

सब से पुरानी बातों के देखने से हमको पुराणों की उन चट-कीली भड़कीली कथाओं की उत्पत्ति के सीधे सादे कारण मालूम होते हैं जिन्होंने कि एक हजार वर्ष से ऊपर हुए कि हमारे करोड़ों देश भाइयों और देश भगिनियों के विश्वास और आचरण पर अपना प्रभुत्व जमाया है। यह कार्य डसी तरह का है जैसा कि हमारे भारतवर्ष की किसी ऐसी नदी के सोते का पता लगाना है जो कि अपने मुहाने के निकट कई मील तक फैजी हुई हो परन्तु जो अपने सोते के पास केवल एक छोटी सी परन्तु साफ और चमकीली धारा से अनादि पहाड़ों से निकल रही हो ! काल पाकर विचार भी उसी तरह बढ़ कर परिपक्व होजाते हैं जैसे कि निद्यां अपने मार्ग में नया पानी पाकर बढ़ती जाती हैं यहां तक कि वे अपने पहिले रूप को बिलकुल ही खो देती हैं यद्यपि उनका नाम वही रहता है। हम वैदिक ब्रह्मन। वैदिक विष्णु। वैदिक सूर्य और वैदिक रुद्र को पुराण के बिश्वकर्ता, पालक और संहारक के रूप में उसी भांति नहीं पहिचान सकते जैसे कि हम हरिद्वार की चमकीली छोटी धारा को गङ्गा के उस समुद्रवत फैलाव में नहीं पहिचान सकते जो कि उसके बङ्गाल की खाड़ी में मिलने के स्थान पर है।

ये ऋग्वेद के मुख्य देवता हैं। देवियों में केवल दो हैं जिन्होंने कि कुछ स्पष्ट रूप पाया था अर्थात् उपस् वा प्रभात, और सर-स्वती जो कि इस नाम की नदी थीं परन्तु पीछे से वाग्देवी हुई।

ऋग्वेद में प्रभात से सुन्दर और कोई कल्पना नहीं है। प्रभात के सम्बन्ध में जो स्क हैं उनसे अधिक वास्तिविक कवितामय स्क वेद भर में कोई नहीं है और किसी प्राचीन जाति के सांगीत काव्य में इससे अधिक मनोहर कोई वस्तु नहीं पाई जाती। यहां पर हम इस सम्बन्ध के केवल कुछ स्क उद्धृत करसकते हैं।

- "(२०) हे अमर उषस् !तू हमारी प्राथर्ना की अनुरागिनी है। तुझे कीन जानता है ! हे तेजस्वनी, तू किसपर दयालु है ?
  - "(२१) हे दूर तक फैली हुई नाना रंगों की चमकीली उपस्!

हम लोग तेरा निवास स्थान नहीं जानते, चाहे वह निकट हो वा दूर।

- "(२२) हे आकाश की पुत्री ! इन भेटों को स्वीकार कर और हमारे सुखों को चिरस्थायी कर।" (१,३०)
- "(७) आकाश की वह पुत्री जो युवती है, स्वेत वस्त्र धारण किए है और सारे सांसारिक खजाने की मालिक है, वह अन्धकार को दूर करके हम लोगों को प्रकाश देती है। हे शुभ उषस्! इस स्थान पर हम लोगों पर प्रकाश कर।
- "(८) जिस मार्ग से बहुतेरे प्रभात बीत गए हैं और जिस मार्ग से अनन्त प्रभात आने वाले हैं उसी मार्ग से चलती हुई तेजस्विनी उपस् अन्धकार को दूर करती है और जो लोग मृतकों की नाई नींद में बेखबर एड़े हैं उन सब को जीवित कर के जगाती है।
- "(१०) कितने दिनों से बरावर प्रभात होता रहा है और कितने दिनों तक वह बरावर होता रहेगा ? आज का प्रभात उन सब का पीछा करता है जो कि बीत गए हैं, आगामी प्रभात आज के चमकी छे उपस का पीछा करेगा।
- "(११) जिन प्राणियों ने प्राचीन उषस्को देखा था वे अब नहीं हैं, हम लोग उसे इस समय देखते हैं. और हमारे उपरान्त भी ़ लोग होंगे जो कि भविष्यत में उसे देखेंगे।"(२,११३)
- "(४) अहना धीरे से सब के घर में प्रवेश करती है। वह फैलने वाली प्रभा आती है और हम लोगों को आर्शीवाद दे कर हमरी मेंट स्वीकार करती है।
- "(११) अपनी माता के द्वारा सिंगारी हुई दुलहिन की नाई शोभाय मान हो कर तू अपना शरीर प्रगट करती है! हे शुभ उषस्! इस आच्छादित अन्धकार को दूर कर; तेरे सिवाय और कोई इसे छिन्न भिन्न नहीं कर सकता।" (१,१२३)

प्रभात वहुत से नामों से विख्यात था और इनमें से बहुत से नाम तथा उनके सम्बन्ध की कथामों को हिन्दू लोग अपने भादि

निवास से ले आए थे क्योंकि इन नामों के सामानार्थवाची शब्द तथा इनमें से बहुत सी कथाओं की पुनरुक्ति भी यूनानी पुराण में पाई जाती हैं। उपस को हम यूनानी भाषा में इओस (Eos) और लेटिन भाषा में अरोरा (Aurora) के नाम से पाते हैं। भाषातस्ववेत्ताओं के अनुसार अर्जुनी वही है जो कि यूनानी धार्जिनोरिस् (Argynoris), वृसया, यूनानी ब्रिसेइस (Briseis) और दहना यूनानी दफ़ने (Daphne) है। सरमा, ध्वनि के अनुसार वही है जो कि यूनानी छोगों की हेलेना (Helena)। यम और अध्विनी की माता सरण्यु यूनानी में परिनिस् (Erinys) है, और अहना प्रसिद्ध देवी एथिना ( Athena ) है।

हम सरण्यु की कथा का उल्लेख ऊपर ही कर चुके हैं कि वह अपने पति विवस्वत के यहां से निकल गई झौर तब उसने दोनों अध्विनों को जना। यही कथा हम ग्रीक छोगों में भी पाते हैं। उन-का विश्वास है कि इरिनिस डेमेटर (Erinys Demeter) इसी भांति अपने पति के यहां से निकल गई थी और तब उसने एरिअन (Areion) और डेस्पोइना (Desposina) को जना था। दोनों कथाओं का आशय एक ही है। वह यह है कि जब दिन अथवा रात स्राती है तो प्रभात निकल भागती हैं। आशय पर यूनान की एक दूसरी कथा की भी उत्पत्ति हुई है और इसकी उत्पत्ति का पता भी ऋग्वेद से लगता है। बहुत से स्थानों में (जैसे १, ११५, २ में ) हम छोग सूर्य को प्रभात का पीछा करते द्रुप पाते हैं जिस तरह से कि कोई मनुष्य किसी स्त्री का पीछा करता हो । इसी तरह से यूनानी एपोलो (Apollo) द्फ्ने का पीछा करता है यहां तक कि अन्त में उसका रूप बद्द छ जाता है अर्थात प्रभात का लोप हो जाता है।

सरस्वती, जैसा कि उसके नाम ही से प्रगट होता है, इस नाम की नदी की देवी थी। यह नदी इस कारण से पवित्र मानी जाती थीं कि उसके तटों पर धार्मिक कार्य किए जाते ये और वहां पवित्र सक्तों का उच्चारण किए जाते थे। परन्तु विचारों की स्वाभा-विक प्रगति से यह देवी उन्हीं सक्तों की देवी समझी जाने खगी

96

अर्थात् वह बाणी की देवी हो गई और इसी भांति से उसकी अव भी पूजा की जाती है। वैदिक देवताओं में से केवल यही एक देवी है जिसकी पूजा कि भारतवर्ष में आज तक चली जाती है। इस के और सब साथी अर्थात् दुर्गा, काली, लक्ष्मी, इत्यादि सब आधु-निक समयं की रचना हैं।

ऋग्वेद की प्रकृति पूजा इस प्रकार की है। जिन देवताओं और देवियों की पूजा हमारे पुरखे लोग चार हजार वर्ष हुए कि सिन्ध के तटों पर करते थे वे इस प्रकार के थे। प्रकृति के देवताओं की कल्पना तथा जिस्र एक मात्र भक्ति के साथ उनकी पूजा की जाती थी उससे एक बीर जाति की सरलता तथा शक्ति प्रगट होती है और इससे उन लोगों की उन्नति तथा सविचारता भी प्रगट होती है जिन्होंने कि सक्ष्यता में बहुत कुछ उन्नति कर छी थी। वैदिक देवताओं की केवल कल्पना ही से एक उच्च भाव प्रगट होता है जिससे विदित होता है कि जिन लोगों ने इन देवताओं की कल्पना की होगी वे बड़े ही सदाचारी होंगे। एम० बार्थ साहब बहुत ठीक कहते हैं कि वैदिक देवता निकटवर्ती स्वामियों की नाई है और वे मनुष्यों से अपने धर्म का उचित प्रतिपालन चाहते हैं। " लोगों को उनसे निष्कपट होना चाहिए, क्यों कि उनको घोखा नहीं दिया जा सकता। नहीं, स्वयम वे भी किसी को धोखा नहीं देते अतएव यह उनका हक है कि वे मित्र, भाई झौर पिता की मांति अपने ऊपर छोगों का विश्वास तथा श्रीति प्राप्त करें।.... मनुष्यों को बुरे होने की अनुज्ञा कैसे दी जा सकती है जब कि स्वयम् देवता लोग अच्छे हैं। सूक्तों में निस्सन्देह यह एक अ ुत बात है कि उनमें कोई दुप्र प्रकृति के देवता नहीं पाए जाते, कोई नीच और हानिकारक बात नहीं पाई जाती.....अत एव हम लोगों को यह स्वीकार करना चाहिए कि सूक्तों में एक उच्च और विस्तृत नीति की शिक्षा पाई जाती है और उनसे यह विदित होता है कि वैदिक कवीश्वरों को अदिति और आदित्यों के सामने निर्दोष होने का यत्न करने के सिवाय इस बात का भी ज्ञान था कि देवताओं को भेट चढ़ाने के सिवाय उनके और भी कर्तव्य थे।

अपूरवेद में मनुष्यों के बनाए हुए ऐसे मन्दिरों का कहीं भी उल्लेख नहीं मिलता जो कि पूजा के काम में लाए जाते हों। इसके विरुद्ध प्रत्येक गृहस्य, जो प्रत्येक घराने का मालिक था अपने घर ही में होमाग्नि प्रगट करता था और अपने घराने के सुख के छिये, बहुत से धन धान्य और पश्च के लिये, रोग रहित रहने के लिये, और काले आदिवासियों पर जय पाने के लिये, देवताओं से वहीं प्राधना करता था। पुजारियों की कोई अछग जाति नहीं थी और न लोग धर्म पर विचार करने और इन सुक्तों को बनाने के लिये बनहीं में निकल जाया करते और वहां तपस्या करते थे। इसके विरुद्ध प्राचीन ऋषि लोग-अर्थात वे सचे ऋषिलोग जिनका कि वर्णन ऋग्वेद में है और न कि वे कि एत ऋषि जिनकी बनावटी कथांए पुराणों में पाई जाती हैं —सांसारिक मनुष्य थे अर्थात वे ऐसे मनुष्य थे जिनके पास अन और पशु के रूप में बहुत सा धन था, जोिक बड़े बड़े घ-रानों में रहते थे, समय पड़ने पर हल के बदछे भाला और तलवार धारण करते थे और काले असभ्यों से सभ्यता के उन सुखों की रक्षा करते थे जिनको कि वे अपने देवताओं से मांगा करते ये मीर जिन्हें उन लोगों ने इतने कष्ट से ब्राप्त किया था।

परन्तु यद्यपि प्रत्येक गृहस्थ स्वयं पुजारी, योद्धा सौर कृषक तीनो ही होता था, किर भी हम इस बात के प्रमाण पाते हैं कि राजा लोग बहुत करके ऐसे लोगों की सहायता से धर्मविधानों को करते थे जो लोग कि स्कों के गाने में विशेष निपुष् होते थे, और इस लोगों को वे इस कार्ष के लिख द्रव्य भी देते थे। जब हम ऋग्वेद के उत्तर काल के स्कों को देखते हैं तो हम इस प्रकार के पुजेरियों की प्रसिद्धि धन में बढ़ते हुए, सरदारों और राजाओं के यहां प्रतिष्ठा प्राप्त करते हुए, और पशु और रथों का पुरस्कार पाते हुए देखते हैं। हम कुछ धरानों को धार्मिक विधानों के करने में और स्कों के बनाने में विशेष निपुण पाते हैं और यह बहुत सम्भव है कि ऋग्वेद के वर्तमान सूक्त इन्हीं घरानों के लोगो के बनाए हुए हों और इन्हीं घरानों में बाप से बेदे को सिखाए जाकर वे रिचत रक्खे गए हों।

ऋग्वेद के सूक्त दस मण्डलों में बँटे हैं और वे उनके रचिता ऋषियों के नाम के कम से हैं। पिहला मण्डल और अन्तिम मण्डल कई ऋषियों का बनाया हुआ है परन्तु बाकी के आठ मण्डलों में से प्रत्येक किसी एक ऋषि, अथवा यों किहए कि ऋषियों के किसी एक घराने वा शाखा का बनाया हुआ है। हम पिहले कह खुके हैं कि दूसरे मण्डल के सूक्त भृगुवंशी मृत्समद के बनाए हुए हैं, तीसरा मण्डल विश्वामित्र का, चौथा वामदेव का, पांचवां अतृ का, छठां भारद्वाज का, सातवां विसष्ठ का, आठवां कन्व का, और नवां अङ्किरा का बनाया हुआ है। ये सब नाम आधुनिक हिन्दुओं को उन अगणित कथाओं है। ये सब नाम आधुनिक हिन्दुओं को उन अगणित कथाओं है। ये सब नाम आधुनिक हिन्दुओं को उन अगणित कथाओं है। ये सब नाम आधुनिक हिन्दुओं हो। इस मार्ची गई थीं और आधुनिक हिन्दू लोग अब भी इस प्राचीन और पूज्य घरानों से अपनी उत्पत्ति बताना पसन्द करते हैं। हम इन ऋषियों और उनके सम्बन्ध की कथाओं के विषय में आगे के अध्याद में लिखेंगे।

इन्हीं तथा कुछ अन्य पूज्य घरानों ही के द्वारा झार्य जाति की सब से पुरानी रचना आज तक रक्षित है। छगातार कई शताब्दियों तक ये सूक्त जवानी सिखाए गए और पुजेरियों के घराने के युवक छोग अपने जीवन के प्रथम भाग को अपने वृद्ध पिता से इन पवित्र सूकों के सीखने में व्यतीत करते थे। इस प्रकार से ऋग्वेद का अमृल्य खजाना सैकड़ों वर्ष तक रक्षित रक्खा गया।

काल पाकर पुजेरी लोग बेधड़क सृष्टि की अधिक गूढ़ बातों पर विचार करने लगे। वे लोग सृष्टि की रचना तथा परलोक के वि-षय में सोचने लगे और उन्होंने प्रकृति के देवताओं को परमेश्वर में निश्चित किया।

- "(१) उस सर्वम्न पिता ने सब स्पष्ट देखा और उचित विचार के उपरान्त उसने आकारा और पृथ्वी की उनके द्रव रूप में एक दूसरे को छूते हुए बनाया। और जब इनकी सीमाएं दूर दूर खींची गई तो पृथ्वी और माकाश मलग अलग होगए।
  - "(२) बह जो सब का स्नष्टा है, बड़ा है। वह सब का उत्पन्न

करनेवाला और पालन करनेवाला है। वह सब के ऊपर है और सबको देखता है। वह सातो ऋषियों के स्थान से भी ऊपर है। इति लोग ऐसाही कहते हैं और ज्ञानी लोगों की सब कामनाएं परिपूर्ण होती हैं।

- "(३) वह जो हम लोगों को जीवन देता है, वह जो हमलोगों का बनानेवाला है, वह जो इस सृष्टि के सब स्थानों का जामने वाला है वह एक ही है, यद्यपि वह अनेक देवताओं के नाम से प्र-सिद्ध है। दूसरे जोग भी उसको जानने की इच्छा रखते हैं।
- "(७) तुम इन सब चीजों के बनानेवाले का चिन्तन नहीं कर सकते। वह तुम्हारे लिये अचिन्त्य है। लोग अन्धकार से घिरे रह कर केवल अनुमान करते हैं। वे अपने जीवन को रखने के लिये भोजन करते हैं और सुक्तों का पाठ करते हुए इथर उधर घूमते किरते हैं।" (१०, ८२)

इस उच्च सूक्त से हमको बिना किसी सन्देह के यह विदित होता है कि वेद के भिन्न भिन्न देवता लोग केवल एक ही अचिन्त्य ईश्वर के भिन्न भिन्न नाम हैं। हम ऐसा ही एक दूसरा सुक्त नीचे उद्भृत करते हैं।

- "(१) इस समय जो चीं जें हैं वे उस समय नहीं थीं और जो इस समय नहीं हैं वे भी उस समय नहीं थीं। पृथ्वी नहीं थी और दूर तक फैला हुआ आकाश भी नहीं था। तो फिर कीन की चीज़ ढके हुई थी ? कीन स्थान किस चीज के लिये नियत था ? क्या उस समय अलंध्य और गहिरा जल था ?
- "(२) उस समय न तो मृत्यु थी और न अमरत्व, दिन और रात का भेद भी नहीं था। उस समय केवल वही एक था जो बिना हवा के सांस लेता था और अपनी आप रक्षा करता था। उसके सिवाय और कुद्ध नहीं था।
- "(३) पहिले अन्धकार अन्धकार ही में ढंका हुआ था। कोई चीज़ अपनी अपनी सीमा में न थी, सब जल के रुप में थीं। सृष्टि

बिलकुत शून्य थी और जो वस्तुएं नहीं थीं उनसे ढंकी थी, और उसकी रचना ध्यान द्वारा हुई।

- "(४) मन में इच्छा प्रगट हुई और इस प्रकार से सृष्टि रचना का कारण उत्पन्न हुआ। ज्ञानी छोग विचार करते हैं और अपने ज्ञान के द्वारा, जो वस्तुएं नहीं है उनसे वर्तमान वस्तुओं की उत्प-चि निश्चित करते हैं।
- "(प्) पुरुष लोग बीर्ब के साहित उत्पन्न किए गए और शक्ति-यां भी उत्पन्न की गई। उनकी किरणें दोनों ओर तथा ऊपर और नीचे की ओर फैलीं, एक स्वयं रिच्चत सिद्धान्त नीचे और एक शक्ति ऊपर।
- "(६) यथार्थ बात कीन जानता है ? कीन वर्णन करेगा ? सब की उत्पत्ति कब हुई ? इन सब की उत्पत्ति कहां से हुई ? देवता लोग सृष्टि के उपरान्त बनाए गए। यह कीन जानता है कि वे कहां से बनाए गए ?
- "(५) ये सब वस्तुएं कहां से वर्नाई गई, उनकी उत्पत्ति किस से हुई, किसीने उनको बनाया वा नहीं,—यह केवल उसीको भात है जो कि हम सब का ईश्वर हो कर सर्वोद्यतम स्थान में स्थित है। यदि वह भी न जानता हो (तो और कोई इस को नहीं जानता।)" (१०,१५०)

सृष्टि के भेद का पता लगाने के विषय में यह संसार की आर्य जातियों का सबसे पहिला यल है जो कि जिखा हुआ पाया जाता है। इस सृष्टि की उत्पत्ति के विषय में हजारों वर्ष पहिले हमारे पुरुषों के हृदय में इस प्रकार के अभीत और उच्च, यद्यपि संदिग्ध, विचार उत्पन्न हुए थे।

हम यहां पर एक अद्भुत सूक्त को और उद्भृत करेंगे जिस से जान पड़ेगा कि उत्तर काल के ऋषि लोग किस प्रकार से प्रकृति के देवताओं की कल्पना से आगे बढ़ कर केवल एक मात्र परमे-श्वर के उच्च विचार में प्रवृत्त हुए।

- ''(१) पहिले पहल हिरण्यगर्भ था । बह अपने जन्म से ही सब का स्वामी था । उसने इस पृथ्वी और झाकारा को अपने अपने स्थान में रक्खा। हम छोग हब्य से किस की पूजा करें ?
- "(२) उसकी, जिसने कि जीवन और शक्ति दी है, जिसकी आज्ञा का सब देवता पालन करते हैं, जिसकी परछाहीं श्रमरत्व है और मृत्यु जिसका दास है। हम लोग हव्य से किस देवता की पूजा करें ?
- "(३) उसकी जो कि देखने भार चलने वाले समस्त प्राणियों का एक मात्र अधिपति है, उसकी जो कि समस्त दो पैर वालों तथा चौपायों का मालिक हैं। हम लोग हब्य से किस देवता की पूजा करें?
- "(४) उसकी जिसकी शक्ति से कि ये बरफ्वाले पहाड़ बने हैं और जिसकी रचना यह पृथ्वी और उसमें के समुद्र हैं। उस की जिस के कि हाथ ऋक्ष के अंश हैं। हम लोग हब्य से किस देवता की पूजा करें?
- "(५) उसकी जिसने कि इस आकाश और इस पृथ्वी को अपने अपने स्थान पर स्थित किया है, उसकी जिसने कि आकाश को नापा है। हम छोग हव्य से किस देवता की पूजा करें?
- "(६) उसकी जिसने कि शब्दमय आकाश और पृथ्वी को स्थित करके विस्त किया है, उसकी जिसको कि चमकीला आकाश तथा पृथ्वी सर्व शक्तिमान मानती है, उसकी जिसकी सहायता से सूर्य ऊगता और प्रकाश प्राप्त करता है। हम बोग हन्य से किस देवता की पूजा करें?
- "(७) प्रवल जल सारे विश्व में व्याप्त था। उसने अपने गर्भ में अग्निको धारण कर के उसे उत्पन्न किया। तब वह एक मात्र ईश्वर जो कि देवताओं का जीवन है, प्रगट हुआ। हम लोग हब्य से किस देवता की पूजा करें ?
  - "(८) वह जिसने कि अपनी शक्ति से जल को (जिससे कि

शक्ति उत्पन्न हुई ) प्रगट किया, बह, जो कि सब देवताओं का मालिक है, वह एक ही है। हम लोग हब्य से किस देवता की पूजा करें ?

- "(E) वह सत्यधम्मी जो कि इस पृथ्वी का रचनेवाला है, इस ब्राकाश का रचनेवाला है और हर्षजनक तथा प्रवल जल का रचनेवाला है, वह हम लोगों की हिंसा न करे। हम लोग हब्य से किस देवता की पूजा करें?
- "(१०) हे प्राणियों के स्वामी! तेरे सिवाय और किसी ने इन सब वस्तुओं को नहीं उत्पन्न किया । जिस मनोरण से हमलोग पूजा करते हैं वह पूरा हो । हम लोग धन झौर सुख को प्राप्त करें।" (१०,१२१)

अब इम लोग इस कथन के भाव को समझते हैं कि ऋग्वेद का धर्म प्रकृति से प्रकृति के देवताओं की ओर जाता है। पूजा करनेवाला प्रकृति के अद्भुत दश्यों को समझता है और इन दश्यों से सृष्टि तथा सृष्टिकर्ता के भेदों को समझने का यह करता है।



#### अध्याय ७

### वैदिक ऋषि ।

हम पिछले अध्याय में कह चुके हैं कि वैदिक काल में कुछ धार्मिक और विद्वान वंशो को यह आदि की विधि जानने और सूक बनाने की शक्ति होने के कारण, श्रेष्ठता दी जाती थी। राजा लोग ऐसे वंशों का मादर करते थे और उन्हें पुरस्कार देते थे। इस के सिवाय, आर्थ लोग वैदिक सूक्तों को पीढ़ी दर पीढ़ी बनाते रह-ने के कारण, इन्हीं वंशों के अनुग्रहीत हैं। आज कल के हिन्दू लोग इन पुराने वंशों से अपनी उत्पत्ति बताने में अपना गौरव समझते हैं और उनके नाम आधुनिक हिन्दू समाज मे प्रसिद्ध हैं। मतएव इन प्राचीन ऋषियों,—अर्थात् हिन्दू धर्मा के पूज्य मार्गदर्शकों का कुछ ब्रचानत हिन्दू पाठकों को मिश्रय न होगा।

वैदिक ऋषियों में, वा यों कहिए कि ऋषिकुलों में, सब से प्रधान विश्वामित्र झौर विस्नष्ट हैं। विद्वान और उद्योगी डाक्टर स्योर ने झपने 'संस्कृत टेक्स्ट्स' (Sanskrit texts) के पहिले भाग में उत्तर काल की संस्कृत पुस्तकों में से इन ऋषियों के विषयमें बहुत सी किर्णत कथाओं का संग्रह किया है। परन्तु ऐसा कोई बिरला ही हिन्दू होगा जिसने इन पूज्य ऋषियों के विषय में इस प्रकार की अनेक कथाएं बचपन से ही न सुनी हों।

प्रवल विजयी सुदास, घिष्ठ और विश्वामित्र दोनों ही को बड़ा मानता था । तीसरे मंडल के सूक्तों के बनानेवाले, विश्वा-मित्र कहे जाते हैं और उनके ५३ वें सूक्त में नीचे लिखे वाक्य मिलते हैं—''देवताओं से उत्पन्न हुए और देवताओं के भेजे हुए महर्षि ने जो कि मनुष्यों के देखने वाले हैं, जल की घारा को रोक दिया। जब विश्वामित्र ने सुदास के लिये यज्ञ किया, तो इन्द्र कौशिकों द्वारा सन्तुष्ट हुआ।" फिर, सातवां मण्डल विसष्ठ का षनाया हुआ कहा जाता है भीर उसके तेंनीसवें स्क में निम्न लिखित वाक्य मिलते हैं—" सफ़ेद वस्त्र पहिने हुए, दिहनी और जूद बांधे हुए और यज्ञादि करते हुए विसिष्ठ ने मुझे प्रसन्न किया है। मैं उठ कर लोगों को यज्ञ के शस्य के पास बुलाता हूं। विसिष्ठ हमारे द्वार से न जांय।"

इन दोनों ऋषि कुठों में स्वाभाविक ही कुछ द्वेष था और ये अ आपस में एक दूसरे को कटुवचन भी कहते थे। यह कहा जाता है कि मड़ल ३ स्क ५३ की नीचे जिजी रिचामों में विसिष्ट के कुल को ही कटुवचन कहा गया है—

- "(२१) हे इन्द्र, आज तू हमलोगों के पास बहुत सी उत्तम सहा-यताओं के साथ आ; हम लोगों का मंगल कर। जो कोई हम लोगों से घृणा करता हो उसका अधोपतन हो और जिस किसी से हम लोग घृणा करते हैं उसके जीवन प्राण उससे निकल जांय।
- "(र२) जिस तरह से पेड़ को फरसे से हानि पहुँचती है, जिस तरह सिम्बल का फूल तोड़ लिया जाता है, जिस तरह खालते हुए कड़ाहे में से फेन निकलता है, वही दशा, हे इन्द्र, शत्रुओं की भी हो।
- "(२३) नाशकर्ता की शक्ति नहीं देख पड़ती। लोग ऋषिओं को इस तरह दुरदुराते हैं जैसे कि वे पशु हों। बुद्धिमान लोग मुढ़ों की हुसी करने पर नहीं उताक होते। वे लोग घोड़ों के आगे गदहीं को नहीं ले चलते।
- "(२४) इन भारतों ने ( विसिष्ठों के साथ ) हेल मेल करना नहीं सीखा वरन दुराव करना सीखा है। वे शत्रुओं की नाई उन लोगें। के विरुद्ध घोड़ों को दौड़ाते हैं। वे युद्ध मे धत्रुष धारण करते हैं।"

ऐसा विचारा जाता है कि विसष्ठ ने म॰ ३ सू॰ १०४ की नीचे लिखी रिचाओं में इसी कुवाक्य का उत्तर दिया है—

"(१३) सोम बुरे लोगों को अथवा उस शासक को आशीर्वाद नहीं देता जो अपनी शक्ति को बुरी तरह से काम में जाता है। वह राज्ञ सों का नाश करता है; वह दूरे आदिमयों का नाश करता है; दोनों इन्द्र के बन्धनों से बंधे हैं। "(१४) हे जातवेदस्त,यदि मैंने झूठे देवताओं की पूजा की होती वा यदि मैंने देवताओं का आह्वान झूठ मूठ किया होता,-परन्तु तू मुक्त से अप्रसन्न क्यों है ? वृथा बकवाद करनेवाले तेरे संहार के नीचे पड़ें।

"(१५) यदि में यातुधान होऊँ वा यदि मैंने किसी के जीव को दुःख दिया हो, तो मैं अभी मर जाऊँ। पर जिसने मुक्ते झूठ मूठ यातुधान कहा हो वह अपने दस मित्रों के बीच से उठ जाय।

"(१६) यदि मैं यातुधान नहीं हूँ और कोई मुझे यातुधान कहता है अथवा सुन्दर राचस कहता है. तो इन्द्र उसे अपने बड़े शस्त्र से मारे। वह सब जीवों से अधम हो।"

यहां तक तो इन दोनों कुपित ऋषियों का द्वेश समझे में आने लायक और स्वाभाविक है, यद्यपि वह उनकी विद्या और पवित्रता के योग्य नहीं है। परन्तु जब हम लोग इसके पीछे के समय की संस्कृत पुस्तकों की ओर देखते हैं तो इन मानुषी और स्वाभाविक घटनाओं को अद्भुत और विखक्षण कथाओं के बादल से ढँका हुआ पाते हैं।

इन उत्तर काल की कथाओं में शुरू से यह माना गया है कि चिसष्ठ एक बाह्मण और विश्वामित्र एक क्षत्रिय था, यद्यपि ऋग्वेद में ऐसा कहीं नहीं माना गया और न उसमें बाह्मण और क्षत्रिय की कोई जाति ही मानी गई है। इसके विरुद्ध, विश्वामित्र ने बहुत से क्षेष्ठतम सूक्त बनाए हैं, जिन्हें कि उत्तर काल के बाह्मण लोग स-मान की दृष्टि से देखते हैं और जिनमें आज कल के बाह्मणों का प्रातःकाल का भजन अर्थात् गायत्री भी है।

यह मान कर कि विश्वामित्र ने चित्रिय कुल में जन्म लिया था, महाभारत, हरिवंश, विष्णुपुरागा तथा उत्तर काल की दूसरी दूसरी पुस्तकों में उनके ब्राह्मणा हो जाने की एक मनोरञ्जक कथा लिखी है। सत्यवती एक क्षत्राणी कन्या थी। उसका विवाह ऋचीक नामक ब्राह्मण से हुआ। ऋचीक ने अपनी स्त्री के लिये एक भोजन बनाया, जिसके खाने से उसे एक ब्राह्मण के गुणवाला पुत्र होता भौर एक दूसरा भोजन अपनी सास के लिये बनाया जिसके खाने से उसे एक क्षत्री के गुगावाला पुत्र होता। परन्तु इन दोनों स्त्रियों ने अपने भोजन बदल लिए। अतएव ज्ञाणी को ब्राह्मण के गुणवाले विश्वा-मित्र हुए और ब्राह्मणी सत्यवती को जमदाग्न हुए जिनके पुत्र कोधी परशुराम, यद्यपि ब्राह्मण थे, परन्तु एक प्रसिद्ध और नाश करने वाले योधा हुए! उत्तर काल के लेखक गण, वैदिक ऋषियों की एक विशेष जातिमान कर और इस तरह से अपने को उलक्षन में डाल कर, इस उलझन को सुलझानें के लिये ऐसी ऐसी कथाएँ गढ़ते थे।

राजा हरिश्चन्द्र की प्रसिद्ध कथा में विश्वामित्र का एक लोभी ब्राह्मण की नाई वर्णन किया गया है। उसने राजा से केवल उसका राज्य हीं नहीं ले लिया वरन् अपनी निष्ठुर दक्षिणा लेने के लिये उसे अपनी ख्री, पुत्र और अपने को भी दास की नाई वेचने के लिये विवर्श किया! यदि ये कथाएँ ब्राह्मणों की भक्ति और मान सिखलाने के लिये गढ़ी गई हैं तो वे अपने उद्देश्य को पूरा नहीं करतीं वरन् दूसरे ही भाव उत्पन्न करती हैं। वियोग से संतप्त हरिश्चन्द्र को अन्त में इसका अच्छा फल मिला। विश्वामित्र ने उसके पुत्र को राजगद्दी पर बैठाया और हरिश्चन्द्र स्वर्ग को गया। विसष्ठ इससे कुपित हुआ और उसने विश्वामित्र को शाप दिया कि वह बक हो जाय और विश्वामित्र ने भी विसष्ठ को अरि पक्षी बना दिया! इन दोनों पित्त्यों में आपस में इतना युद्ध हुआ कि सारा ब्रह्मांड कांप उठा और अन्त में ब्रह्मा को मध्यस्थ होना पड़ा अर्थात् उन्होंने इन दोनों ऋषियों को उनके असिल कप में करके उनमें मेल मिलाप करा दिया।

फिर तृशक्कु की कथा सुनिए। यह राजा सदेह स्वर्ग में जाया च हता था। विसिष्ठ ने उसके इस मनोरथ को असम्भव कहा और जब राजा इस बात पर कुपित हुआ तो उसने उसे चाण्डाल बना दिया। अब कोश्वी विश्वामित्र इस स्थान पर आ उपस्थित हुए। उन्होंने राजा की इच्छा को पूर्णतया सम्भव कहा। उन्होंने एक बड़ा यह प्रारम्भ किया और विसिष्ठ के न सम्मित्तित होने पर भी उसे किया। तृशङ्क स्वर्ग को चढ़ा परन्तु इन्द्र ने उसे ग्रहण करना स्वी-कार नहीं किया और उसका सिर नीचे और पैर ऊपर करके उसे पृथ्वी की ओर फेंका। परन्तु अनिवाये विश्वामित्र ने इन्द्र, देवताओं और तारों के साहित एक दूसरा स्वर्ग बनाने को धमका-या! अतएव देवताओं को हार मानना पड़ा और तृशङ्कु पुनः स्वर्ग को चढ़ा और सूर्य के रास्ते से दूर तारे की नाई चमकने लगा, यद्यीप कुछ असुखी स्थिति में अर्थात् उसका सिर अब तक भी नीचे की और था।

पेसी ही ऐसी बहुतेरी कथाएं पाई जाती हैं जो हिन्दुओं के लडके और लड़कियों के लिये घरेलू कहानियां ही होगई हैं और जिनमें येदोनों ऋषी काल क्रम का अनादर करके सदैव एक दूसरे से वैर भाव में देख पड़ते हैं जो एक दूसरे से बीस, बीस, तीस, तीस अथवा पचास पचास पीढ़ी के अन्तर पर हुए हैं। किसी राज्यवंश या किसी दूसरे नायक की ऐसी ही कोई संस्कृत की लेख रचना होगी जिसमें हमें विसष्ट और विश्वामित्र सदैव एक दूसरे के प्रति द्वन्दी न मिलें, यथा विष्णुपुराण में वासिष्ठ इक्ष्वाकु के पुत्र निमि का पुरोहित कहा गया है और वह सगर का भी जो इक्ष्वाकु से ३७ वीं पीढ़ी में हुआ, पुरोहित कहा गया है । फिर रामायण में बिसुष्ट राम का पुरोहित कहा गया है, जो कि इक्ष्वाकु से ६१ वीं पीढ़ी में हुआ ! उत्तर काल की गढ़ी हुई कथा बनाने वाले लोग ऋग्वेद की सीधी सादी बातों को इस तरह पर काम में लाए हैं और उन्होंने पुराने वेद की सामान्य, स्वाभाविक श्रीर मानुषी बातों के सम्बन्ध में ऐसी ऐसी झूठी कथाएं गढ़ डाळी हैं। केवल वेद के ऋषियों ही की नहीं, वरन प्रत्येक देवता और प्राकृतिक अद्भुत बातों के विषय की लगभग प्रत्येक उपमा वा रूप की भी उत्तर काल के कल्पनाशील हिन्दुओं ने ऐसी ही दशा की है।

परन्तु यद्यापि उत्तर काल में विश्वामित्र के ब्राह्मण हो जाने के विषय में सेकड़ों कथाएं गढ़ी गई हैं, पर इस बात का प्रत्यादेश करने का किसी ने विचार भी नहीं किया । महाभारत से लेकर मनुस्मृति और पुराणों तक की प्रत्येक कथा, प्रत्येक विद्याविशिष्ठ लेख, प्रत्येक बालोचित कहानी और प्रत्येक बड़े बड़े प्रन्थ में यही विखा है कि विश्वामित्र चुत्री और ब्राह्मण दोनों ही थे। महाभारत के अनुशासन पर्व में युधिष्ठिर ने भीष्म से पूला है कि बसिष्ठ केवल ब्राह्मण ही नहीं वरन् इस बड़े कुशिक वंश का संस्थापक कैसे हुआ जिसमें कि ब्राह्मण और सैकड़ों ऋषी भी हुए। इस प्रश्न का उत्तर देना उस पाराणिक काल में कठिन होगा जिसमें कि महाभारत रचा गया था। परन्तु उस काल में इसका उत्तर कठिन न होगा जब कि जातिभेद अदद था। और स्वयम विश्वामित्र के, अर्थात वेद के, काल में जब कि जातिभेद था ही नहीं, तो यह प्रश्न ही न उठता।

अब आंगिरा, वामदेव भारद्वाज और भृगु ऋषियों के हाल भी सुनिए, जो कि विश्वामित्र और वासिष्ठ से कम प्रसिद्ध नहीं हैं। ये सब वैदिक ऋषि, अर्थात् वैदिक सूक्तों के रचनेवाले थे। अत- एव उत्तर काल के लेखकों को इनकी जाति के विषय में कुछ संदेह जान पड़ता है। ये लोग कभी तो क्षत्री गुणवाले ब्राह्मण कहे गए हैं, और कभी ब्राह्मण गुणवाले चुत्री। कहीं कहीं पर निभेयता से यह भी सत्य अनुमान किया गया है कि ये सब ऋषि उस समय रहते थे जब कि जाति भेद नहीं था।

अंगिरा ऋग्वेद के नीवें मंडल के बनानेवाले हैं। इनके विषय में विष्णुपुराण (म०४, अ०२, स्लो०२) में यों लिखा है:—"नभाग का पुत्र नाभाग था, उसका पुत्र अम्बर्गष था, उसका पुत्र विषय था, उसका पुत्र विषय था, उसका पुत्र विषय था, उसके पृषद्श्व उत्पन्न हुआ, और उससे रथीनर।" इस विषय में यह कहा है—"ये लोग, जो कि चुत्री वंश से उत्पन्न हुए और पीछे मिंद्रिरा कुल के कहलाए, रथीनरों के सरदार थे, अर्थात ये लोग ब्राह्मण थे जिनमें चुत्रियों के गुण भी थे।

वामदेव भीर भारद्वाज ऋग्वेद के चौथे और छठें मंडलों के बनानेवाले हैं। मत्स्यपुराण में (अध्याय १३२) इन्हें अङ्गिरा वंश का ही ठहराया है, जिसका हम ऊपर वर्णन कर चुके हैं।

गृत्समद ऋग्वेद के दूसरे मंडल के सूक्तों के बनानेवाले कहे

जाते हैं। इनके विषय में भाष्यकार सायन यह कहते हैं कि वह पहिले अङ्गिरा के कुल के थे, परन्तु पश्चात् वे भृगुवंश के गृत्समद हो गए। इस अङ्गत कथा की टीका महाभारत के अनुशासन पर्व में इस तरह की गई है। उसमें लिखा है कि वीतहव्य एक क्षत्री राजा था और उसने भृगु के आश्रम में शरण ली थी। भृगु ने इस शरणागत की, उसके पीछा करनेवाले से रक्षा करने के लिये कहा "यहां कोई क्षत्री नहीं है, ये सब ब्राह्मण हैं।" भृगु के वाक्य झूठे नहीं हो सकते थे, अतएव शरणागत चत्री वीतहव्य तुरन्त ब्राह्मणत्व को प्राप्त होकर गृत्समद हो गया। यह बात अवश्य स्वीकार करने योग्य है कि ब्राह्मण हो जाने का यह हास्ता विश्वामित्र की अपेक्षा सहज है, जिसे कहा जाता है कि हजारों वर्ष तपस्या करनी पड़ी, उसके अतिरिक्त कि उसकी माता ने एक ब्राह्मण की परनी से भोजन का बदला कर लिया है।

परन्तु गृत्समद के जाति बदलने की बात सब जगह स्वीकार नहीं की गई है। विष्णुपुराण और वायुपुराण ने सच सच कह ही दिया है कि गृत्समद जाति भेद होने के पहिले रहता था-"गृत्समद से सीनिक उत्पन्न हुआ, जिसने कि चारों जातियां बनाई।" (विष्णुपुराण ४,८)

अन्त में कन्व श्रीर अत्रि का वृत्तान्त भी सुन लीजिए। कन्व ऋग्वेद के आठवें मंडल के बनानेवाले हैं। इनकी जाति के विषय में भी हमलोंगों को वैसाही सन्देह है। विष्णुपुराण (४,१६) और भागवतपुराण (४,२०) में लिखा है कि कन्व पुरु की सन्तान था, जो कि स्त्री था। परन्तु फिर भी कन्व के वंदावाले ब्राह्मण समझे जाते थे। अजमीध से कन्व उत्पन्न हुआ और उससे मेधा तिथि, जिससे कि कन्वनय ब्राह्मण उत्पन्न हुए।" (वि० पु॰ ४,१६)

अत्रि ऋग्वेद के पांचवे मंडल के बनानेवाले कहे जाते हैं, परन्तु उनकी जाति के विषय में भी ऐसाही संन्देह पाया जाता है। विष्णुपुराण (४,६) में अत्रि पुरुरवा के दादा कहे गए हैं, जो कि चुत्री था।

इतने उद्भुत वाक्य बहुत हैं। ये सब ऐसे प्रन्थों से उद्भुत किए गए हैं जोकि वैदिक ऋषियों के दो तीन हजार वर्ष पीछै के बने हुए हैं। परन्तु इन उद्धृत वाक्यों से हम लोग वैदिक धर्मा-चार्यों भीर योधाओं की दशा और स्थिति विचार कर सकते हैं, अतएव वैदिक काल के वृत्तान्त में इनका उद्धृत करना अनुचित नहीं है। वैदिक काल के इतने पीछे के समय के लेखकों ने प्रायः प्राचीन बातों और कथाओं का असल तत्त्व नहीं समझा । परन्तु फिर भी पिछले समय की बातों में इद भक्ति होने के कारण, उन लोगों ने ऐसी ऐसी कथाओं में हस्तत्तेप नहीं किया। ये कथाएं पेसे समाज की चीं जिसको हुए बहुत काल हो गया था और जो अब अस्पष्ट हो गया था। पुराणों के जाननेवाले यह नहीं सोच सकते थे कि धर्माचार्य और योधा दोनों एकही कुल से उत्पन्न हो सकते हैं, ऋषि भी योद्धा हो सकता है, अथवा योद्धा भी धर्माचार्य हो सकता है। अतएव उन लोगों ने इन कथाओं की हजारों तरह की कल्पनाओं और उपाख्यानों द्वारा व्याख्या करने का उद्योग किया है। पर फिर भी उन लोगों ने इन कथाओं को बिना विकार वा परिवर्तन के भक्ति और निष्कपटता के साथ जिला है। इसके उदाहरण के लिये हम एक वाक्य और उद्धृत करेंगे। मत्स्यपुराण में ८१ वैदिक ऋषियों के वर्णन के बाद अन्त में यों जिखा है (अध्याय १३२)—" इस तरह ९१ मनुष्यों का वर्णन किया गया है जिन्होंने कि सुक्तों को रचा । ये ब्राह्मण, क्षत्री और वैदय, सब ऋषियों के पत्र थे।"

इस तरह से इस पुराण में की यह पुरानी बात ठीक ठीक लिखी गई है कि वैदिक सूक सब आये जाति मात्र के बनाए हुए हैं। और जब ग्रन्थकार यह कहता है कि इन सूकों के बनानेवाले ब्राह्मण, चुत्री और वैदय थे तो इससे हम लोगों के यह अनुमान करने में बहुत कठिनाई नहीं पड़ती कि ये सूक इन जातियों के संगुक्त पूर्वपुरुषों द्वारा बनाए गए थे।

आज कल के अन्थकारों ने ऋषियों के तीन भेद किए हैं, देवर्षि अर्थात नारद की नाई देवताओं के तुल्य ऋषि बोग, ब्रह्मर्षि अर्थात् शकुन्तला नाटक के कन्य की नाई साधु ब्राह्मण्, और राजिष अर्थात् विदेह के राजा जनक की नाई पुण्यात्मा चृत्री लोग। पुराने वैदिक समय के ऋषि लोग इन तीनों में से किसी एक खास तरह के नहीं थे और इसी कारण आज कल के ब्रन्थकारों को उनके विषय में काठनाई पड़ती थी। इस लिये उन लोगों ने एक ऐसी बात का कारण वतलाने के लिये कि जिसका कारण है ही नहीं, लाखों कथाएं गढ़ डालीं। परन्तु फिर भी उनके इन निराले अनुमानों में प्रायः यह यथार्थ अनुमान भी पाया जाता है कि वैदिक ऋषि लोग जाति मेद होने के पहिले रहे होंगे। इसलिये हम इन सब कल्पनाओं और कथाओं पर आश्चर्य नहीं करते वरन् उनके इस साहस की प्रशंसा करते हैं कि उन्होंने कभी कभी इस बात का भी अनुमान किया है।

अन्त में इन अनमोल बातों से.—िक धर्माचार्य और योधा लोग एकही जाति के थे और प्रायः एकही ऋषि धर्माचार्य और योधा दोनों था—हम लोगों को वैदिक ऋषियों की सची स्थिति समझ में आती है। क्योंकि यदि इन कथाओं की अद्भुत गढ़ी हुई बातों पर ध्यान न दिया जाय तो उनसे क्या विदित होता है ? उनसे यह विदित होता है कि पुराने समय में वासिष्ठ, विश्वामित्र, त्रांगिरा और कन्व आदि की नाई पूज्य वंशों में विद्वान पुरोहित और उसके साथही बड़े बड़े योधा लोगभी होते थे। जिस्त तरह परसी ( Percy ) अथवा डगलस ( Douglas ) के खानदान का कोई मनुष्य चाहे उत्साही पादरी वा चाहे कट्टर योघा हो सकता है उसी तरह कन्व या अंगिरा के वंश के लेगों का भी हाल था। यह बात निश्चित है कि जिस तरह से योरप के लोग विशेष करके बड़े विख्यात योधा होते ये उसी तरह हिन्दू लोग विशेष करके बडे विख्यात पुरोहित होते थे, परन्तु जाति भेद जैसे योरप निवासियों में नहीं था उसी तरह हिन्दुओं में भी नहीं था। योरप में मध्य समय ( Mediæval Europe ) में उन जमीदारों (Barons) में से बहुतेरों के पिता, चाचा, पुत्र वा भतीजे पवित्र मठों के पकान्त में निवास करते थे, जिनका कि नाम अब तक धम्मोर्थ युद्ध ( Crusades ) के इतिहास में पाया जाता है। इसी तरह से विशिष्ठ अथवा विइवामित्र के जिनके धार्मिक स्कों को हम लोग अब तक स्मरण
करते और सत्कार की दृष्टि से देखते हैं। उनके पुत्र अथवा मतीजे
वैदिक काल के उन युद्धों में लड़े थे जोिक आदिम निवासियों से
भूमि लेने के जिये निरन्तर हुआ करते थे। ये वातें स्वयम ऋग्वेद
से सिद्ध होती हैं जिसके कुछ भाग हम एक पहिले के अध्याय में
उद्धृत कर खुके हैं और वे कथाएं भी इनकी पुष्टि करती हैं जिन्हें
हमने इस अध्याय में उत्तर काल के संस्कृत ग्रन्थों से उद्धृत किया
है। वैदिक काल के ऋषि लोग स्क बनाते थे, वे युद्धों में जड़ते
थे और खेतों में हल भी जोतते थे, परन्तु न तो ब्राह्मण थे, न क्षत्री
थे, और न वैदय ही थे। वैदिक समय के बड़े बड़े ऋषियों के
वंश में भी पुरोहित और योद्धा दोनों ही उत्पन्न होते थे, परन्तु
वे इसी तरह से न तो ब्राह्मण और न क्षत्री थे, जिस तरह से कि
मध्य समय में योरप मे परसी वा डगजस लोग ब्राह्मण वा चत्री
नहीं थे।



### कागड २

## रेशितहासिक काव्य काल, इस्त्री से १४०० वर्ष पूर्व से १००० वर्ष पूर्व तक।

#### अध्याय १

:0:

# इस काल के ग्रन्थ।

हम वैदिक काल का चुत्तान्त समाप्त कर चुके जब कि हिन्दू आर्य लोग उस सारी भूमि को जीत कर उसमें वस गए थे, जो कि सिन्ध और उसकी पांचो सहायक निदयों से सीची जाती है। हम दिखला चुके हैं कि उस समय का एक मात्र ग्रन्थ जो हम लोगों को प्राप्त है, केवल ऋग्वेद संहिता है और साथही इसके यह भी दिखला चुके हैं कि इस संहिता के स्कों से वैदिक काल की सक्ष्यता का पता किस भांति लगता है। अब हम उस काल की सक्ष्यता का वर्णन करेंगे जब हिन्दू लोग सतलज के आगे गंगा और यमुना के गर्भ में बढ़े और उन्होंने इनकी घाटियों में आधुनिक बनारस और उत्तर्रा बिहार तक बड़े बढ़े राज्य स्थापित किए। वैदिक काल की नाई इस काल का चुत्तान्त भी हम उस समय के ग्रन्थों में से देंगे।

परन्तु इस काल के कीन से ग्रन्थ हैं और उसके पीछे जो दार्श-निक काल हुआ उस समय के कीन कीन से ग्रन्थ हैं ? ब्राह्मण, आरण्यक ग्रीर उपनिषद जिसमें गंगा की घाटी में रहने वाले कुरु, पाञ्चालों, कोशालों और विदेहों का बराबर वर्णन है, इस काल के ग्रन्थ हैं। इसी तरह से सूत्र, जिसमें भारतवर्ष में न्यायवाद के बढ़ने के चिरह मिलते हैं ग्रीर जो कि उस समय बनाए गए थे जब कि आर्य लोग सारे भारतवर्ष में फैल गए थे, दार्शनिक काल के ग्रन्थ हैं।

तीस वर्ष के करीब हुआ कि प्रोफ्रेसर मेक्समूलर ने संस्कृत प्रन्यों के बारे में एक पुस्तक छपवाई थी। उसमें उन्होंने वे सव कारण दिखलाए हैं जिनसे कि सूत्र ग्रन्थों को ब्राह्मण ग्रन्थों के पीछे का समझना चाहिए, और ये कारण प्रायः माने भी गए हैं। उन्होंने दिखलाया है कि सूत्र प्रन्थों ने ब्राह्मण प्रन्थों को मान लिया है और उनसे उद्भृत भी किया है। परन्तु इसके विपरीत ब्राह्मण प्रन्यों में सूत्र प्रन्यों का कोई चिन्ह नहीं मिलता। उन्होंने यह भी दिखलाया है कि ब्राह्मण ग्रन्थों से यह झलकता है कि धर्माचार्यों का उस समय बड़ा प्रभुत्व या और उनमें लोगों की निस्संशय आज्ञापरता थी, जोकि सूत्र प्रन्थों के ब्यवहारिक, दार्शनिक और संशयात्मवादी समय के पहिले थी। फिर उन्होंने यह भी दिखलाया है कि उपनिषदों के समय तक ब्राह्मण ग्रन्थों को लोग भारतवर्ष में दैविक प्रकाश द्वारा प्राप्त मानते थे । परन्तु सूत्र ग्रन्थ मनुष्यों के बनाए समझे जाते हैं । प्रोफ़ेसर मेक्समृलर ने इन सब बातों को उदाहरण के साथ ऐसे पांडित्य से वर्णन किया है कि जिससे बढ कर अब होही नहीं सकता। \*

\* इसके उपरान्त की खोज ने इस बात को और भी पृष्ट कर दिया है। केवल किसी विशेष संप्रदाय के सूत्र उस संप्रदाय ही के ब्राह्मण के पीछे नहीं बनाए गए वरन् सब सूत्र प्रन्थ मात्र ब्राह्मण प्रन्थों के पीछे बनाए गए हैं। इसके केवल एक उदाहरण के लिये हम डाक्टर बुलहर के वाक्य उद्भूत करते हैं जो कि इस विषय में मेक्समूलर से पूर्णतया सहमत नहीं हैं। उन्होंने अपने "धर्मसूत्र" नामक पुस्तक की भूमिका में दिखलाया है कि उन सूत्रों में अनेक स्थानों पर भिन्न भिन्न ब्राह्मणों के विचार उद्भृत किए गए हैं। उन्होंने दिखलाया है कि गौतम का धर्म सूत्र जो कि सब से प्राचीन है उसमें स्यामयजुर्वेद के एक आरण्यक के, सामनेद के एक ब्राह्मण के और अथर्ववेद के भी एक उपनिषद के

यह कहने की कोई जरूरत नहीं है कि हम यहां पर इन प्रश्न भगडों को विस्तार के साथ नहीं लिख सकते। इस ग्रन्थ के उद्देशों के अनुसार हम ऊपर लिखी हुई बातों के विषय में कुछ साहित्य के सम्बन्ध की नहीं, वरन इतिहास के सम्बन्ध की बातें कहेंगे। मिन्न भिन्न श्रेणियों के पुराने संस्कृत ग्रन्थों में इस अनुक्रम का ऐतिहा- सिक कारण क्या है? प्राचीन हिन्दुओं ने कई शताब्दी तक अपने ग्रन्थ एक विशेष रूप में अर्थात वैदिक सुक्तों के रूप में क्यों बनाए? फिर उन्होंने धीरे धीरे इस प्रणाली को छोड़ कर, कई आगे की शताब्दियों में सुविस्तर और गद्य में ब्राह्मणों कों क्यों लिखा? और फिर धीरे धीरे इस प्रणाली को भी बदल कर इसके आगे की कई शताब्दियों में उन्होंने संन्निप्त सूत्रों की प्रणाली क्यों ग्रहण की? ऐसी क्या बात थी कि जिससे प्राचीन हिन्दुओं ने अपने इतिहास के भिन्न सिन्न समयों में भिन्न भिन्न प्रणाली में लेख लिखे हैं और इस तरह पर वे भविष्यत में इतिहास बनानेवालों के लिये अपने लेखों के काल का पता लगाने का मार्ग छोड़ गए हैं?

विचार पाए जाते हैं । उन्होंने दिखलाया है कि वशिष्ठ के धर्मसूत्र में ऋग्वेद के एक ब्राह्मण का, स्यामयजुर्वेद के एक आरण्यक का और स्वेतयजुर्वेद के एक ब्राह्मण का विचार उद्धृत किया गया है और उसमें अधर्ववेद के एक उपनिषद का भी उल्लेख हैं। इसी प्रकार से बौधायन के धर्मसूत्र में श्याम और स्वेत यजुर्वेद के ब्राह्मणों से उद्धृत विचार पाए जाते हैं। इसके विरुद्ध किसी ब्राह्मण प्रनथ में कहीं पर भी किसी सूत्र प्रनथ के विचार उद्धृत नहीं पाए जाते।

कोई विद्वान भी इस बात को नहीं मानता कि सब से अन्तिम ब्राह्मण प्रन्थ सबसे प्रथम सूत्रग्रन्थ के लिखे जाने के पाहिले बना हो | परन्तु इन सब प्रमाणों से अब इस बात में कोई सन्देह नहीं रह जाता कि एक समय ऐसा था जब कि लेख प्रणाली ब्राह्मण ग्रन्थों के ढंग की थी और उसके उपरान्त लिखने का ढंग सूत्रों का सा होगया | इन प्रश्नों का पूछना जितना सहज है उतना ही सहज इनका उत्तर देना नहीं है। परन्तु इसका उत्तर इसी की नाई एक प्रश्न पूछने से दिया जा सकता है। क्या ऐसी बात थी कि जिससे योरप के मध्य काल के इतिहास और किएत कथाएं उसी प्रणाली में नहीं बनाई गई कि जिस प्रणाली में चौदहवीं और पन्द्रहवीं राता- ब्रियों के प्रन्थ बनाए गए हैं? ह्यूम और गिवन ने मध्यकाल की प्रणाली के अनुसार इतिहास क्यों नहीं लिखा ? और फीलडिड़ और स्काट ने मध्यकालीन किएत कथाएं क्यों नहीं लिखी? फिर भी इन सबके विषय एकही थे। तो फिर लेख प्रणालीं में इतना फर्क क्यों है कि यदि योरप के इतिहास का नाम भी मिट जाय तो भी केवल इन्हीं साहित्य की पुस्तकों से हमलोग आजकल के समय से फ्यूडल समय का विभाग कर सकते हैं?

कोई अंगरेज इन प्रश्नों का उत्तर यों देगा कि एिछज़बेथ के राज्यकाल के. और शेक्सपियर और बंकन के लेखों के पीछे भी मध्यकाल के इतिहासों और किएत कथाओं की प्रणाली में लेख लिखना असम्भव था, क्योंकि इसके पीछे योरप में एक नया प्रकाश उदय हो गया था, मनुष्यों की बुद्धि बढ़ गई थी, धर्म संशोधित हो गया था, पूर्वी गोलाई का पता लग गया था, ब्राज कल की फिलासोफी (न्याय शास्त्र) की उत्पति हो गई थी, वाणिज्य और समुद्री व्यवसाय में अद्भुत उन्नति हो गई थी, सैनिक काइतकारी पूरी तरह से उठ गई थी, सारांश यह कि योरोपियन सृष्टि ही बदल गई थी।

यदि पाठकों के सामने हिन्दू सक्ष्यता का इतिहास वैसी ही स्पष्टता से उपस्थित करना सम्भव होता जैसा कि उनके सामने योरप की सक्ष्यता का इतिहास है, तो वे भारतवर्ष के ऐतिहासिक कालों के सम्बन्ध में भी ऐसा ही उत्तर दे सकते । ऐतिहासिक काल्य के काल में हिन्दुओं की विस्तृत सक्ष्यता और उनकी धार्मिक कियाओं के माडम्बर होने के पीछे यह बात असम्भव थी कि ग्रन्थ वैदिक स्कों की प्रणाली में लिखे जाते । वह सीधी सादी भक्ति जिससे कि पंजाब के आये लोग आकाश, प्रभात अथवा सूर्य को देखते थे, सदैव के लिये लोग हो गई थी। अब प्रकृति की वे सहज

शोभाएं, गंगा की घटी में रहनेवाले सभ्य आर्यों की, जोकि अब वडे आडम्बर के स्राचारों और यज्ञों में लिप्त थे, धार्मिक प्रशंसा विस्मय को आकर्षित नहीं करती थी। अब इस मकान में वृष्टि के देवता इन्द्र की अथवा प्रभात की देवी उषा की, भक्ति के साथ स्तु-ति करना सम्भव नहीं था , प्राचीन सरल सूक्तों का अर्थ और उ-द्देश्य ही भूल गया था और अब का मुख्य धर्म सादे प्रभात स्रौर सायंकाल के अर्घ्य से लेकर बड़े बड़े विधान के राजसय यज्ञों तक. जो कई वर्षों में समाप्त होते थे, नाना प्रकार के यज्ञों ही में था। यज्ञों के नियम, छोटी छोटी बातों का गुरुत्व और उद्देश्य और तुच्छ रीतों के नियम, ये ही अब लोगों के धार्मिक हृदय में भरे थे, ये ही अब विद्वान राजाओं और राजगुरुओं में विचार के विषय थे. मीर इन्हीं का ब्राह्मण प्रन्थों में उल्लेख है। इसलिये इस समय के सक्ष्य प्रन्थकारों स्रोर विद्वानों का पुरानी प्रणाली के स्रतुसार वैदिक सुकों की प्रणाली में लिखना वैसाही असम्भव था जैसा कि योरप के मध्य काल के विद्वानों का पुराने समय की वन्य और सादी नारवेजियन प्रणाली में लिखना।

फिर, डेकार्ट और वेकन के लेखों के पीछे योरप में मध्य कालीन दर्शन शास्त्रों की विवेचना असम्भव थी। इसी प्रकार से, आर इसी कारण से, भारतवर्ष में कापिल और गौतम बुद्ध की शिचाओं के पीछे ब्राह्मणों की विस्तृत किन्तु व्यर्थ की बकवाद भी असम्भव थी। भारतविस्यों के हृद्य में एक नया प्रोत्साहन उदय हो गया था। विन्ध्याचल के आगे एक नई भूमि भी ज्ञात हो गई थी, यद्यपि उस मनुष्य का नाम जिसने कि पहिले पहिल इस दक्षिणी भूमि को ज्ञात किया, भूल गया है। उत्साह और भक्ति से पूर्ण उपनिषद लिखे जा चुके थे, जो ब्राह्मणों के विद्याभिमान के बड़े विरोध में थे। किपल ने, जोकि भारतवर्ष का एक बड़ा भारी दर्शनज्ञ था, अपने सांख्यदर्शन से भारतवर्ष का एक बड़ा भारी दर्शनज्ञ था, अपने सांख्यदर्शन से भारतवर्ष में हलचली मचा दी थी और गौतम ने, जो भारतवर्ष का बड़ा भारी सुधारक था, जिसने दीन दुखियों के लिये एक संशोधित धर्म चलाया और ब्राह्मणों के विद्यापिकारों का हद विरोध किया। कई नए नए विज्ञान

भी आविष्कृत हो गए थे और भारतवर्ष में एक नया प्रकाश उदय हो गया था।

ब्राह्मण साहित्य का लोप साधारणतः हुआ। विस्तृत श्रौर अर्थ विहीन नियमों पर अधकार हा गया और भिन्न भिन्न प्राचीन धर्मसम्बन्धी कर्मों के नियम संक्षित रूप में लिखे गए। दार्शनिक शास्त्रों के सत्र बनाए गए और विद्या के प्रत्येक विभाग का रूप संक्षिप्त किया गया। मानवी विद्या के प्रत्येक विभाग पर संचेप रूप से ग्रन्थ लिखे गए कि जिसमें गुरू सुगमता से पढ़ा सके और विद्यार्थी मुहज़बानी पढ़ सके। और यही कारण है कि द्रान काल का समस्त साहित्य सूत्रों के रूप में लिखा गया।

इन तीनों प्रकार के प्राचीन संस्कृत प्रन्थों का, जो हिन्दू इति-हास के तीन भिन्न भिन्न कालों का वर्णन करते हैं. ऐतिहासिक गुरुत्व यह है। सुक्तों से वैदिक समय की वीरोचित सरलता प्रगट होती है, ब्राह्मण ऐतिहासिक काव्य काल के आडम्बर युक्त आचार प्रगट करते हैं और सूत्रों से विवेकमय काल की विद्या, शास्त्र और अविश्वास प्रगट होते हैं।

हम ऊपर कह चुके हैं कि इनमें से प्रत्येक काल में हिन्दुओं का अधिनिवेश पूरव और दक्षिण की ओर बढ़ता गया, और जिन संस्कृत ग्रन्थों का ऊपर वर्णन हुआ है उनसे भी ये बातें प्रमाणित होती हैं। योरप में इटली, जर्मनी, फ्रांस और इंगलैंड में फ्यूडल समय के ग्रन्थों और आज कल के साहित्य की एक ही स्थल में चुद्धि हुई, परन्तु भारतवर्ष में ऐसा नहीं हुआ। इसका कारण यह है कि आर्य लोग प्रत्येक काल में विजय करते हुए आगे बढ़ते गए और प्रत्येक काल के प्रन्थों में भारतवर्ष के केवल उतने ही भाग का उल्लेख है जितने में कि उस काल में आर्य लोगों का अधिकार और राज्य था। और केवल इसी बात से हम लोगों को भिन्न भिन्न श्रेशी के ग्रन्थों के समय का बहुत कुछ पता लग सकता है।

ऋग्वेद के सुक्तों में केवल पंजाब का उल्लेख है, उसमें पंजाब के आगे के भारतवर्ष का कुछ समाचार नहीं है। उसमें दूरस्थ गंगा

और यमुना के तटों का कहीं विरक्षे ही उल्लेख है। उसमें सब युद्धों सामाजिक संस्कारों और यज्ञों के स्थान केवल सिन्धु नदी, उसकी शाखाएं और सरस्वती के तट ही हैं। अतष्व जिस समय ये सूक्त बनाए गए थे उस समय हिन्दुओं को भारतवर्ष का केवल इतना ही भाग मालूम था।

परन्तु हिन्दू लोग शीघ्र ही उत्तरी भारतवर्ष भर में जा बसे और कुछ ही शताब्दियों में इन लोगों ने उन्नति कर के बड़े बड़े राज्य स्थापित कर लिए और अपनी उन्नति और विद्या से अपनी जन्मभूमि पंजाब को दबा दिया । ब्राह्मणों में, आधुनिक दिल्ली के आस पास के देश में प्रबल कुरुओं का, आधुनिक कन्नीज के आस पास के देशों में प्रतापी पांचालों का, आज कल के उत्तरी विभाग में विदेहों का, अवध में कोशलों का, और आधुनिक बनारस के आस पास के देश में काशियों का उल्लेख मिलता है। इन लोगों ने बड़े आडम्बर के यज्ञादि कर्मी को बढ़ाया और इनमें जनक, अजातशत्रु, जनमेजय और पारीचित की भांति प्रतापी और विद्वान राजा हुए। उन लोगों ने ब्रामों और नगरों में परिषद अर्थात पाठशालाएं खापित कीं और जातिभेद की एक नई सामाजिक रीति चलाई । ब्राह्मण प्रन्थों में हम लोग ज्यादा करके इन्ही लोगों का तथा इन की सभ्यता का उल्लेख पाते हैं। पंजाब उस समय प्रायः भूल सा गया था और दक्षिणी भारतवर्ष ज्ञात नहीं हुआ था । और यदि दित्तिणी भारतवर्ष का उल्लेख कहीं पर मिलता है तो वहां पर वह जंगली मनुष्यों और पद्मुओं का निवास स्थान कहा गया है। और अन्त में सूत्र प्रन्थों में हम लोगों को दक्षिणी भारतवर्ष के बड़े बड़े राज्यों का वर्णन मिलता है। इस प्रकार से भिन्न भिन्न प्रन्थों में जिन देशों स्रोर जातियों का वर्णन है उससे उनके समय का पता लगता है।

हम इस पुस्तक के पहिले काण्ड में वैदिक काल के तथा ऋग्वे-द के सुक्तों के विषय में लिख चुके हैं। अब इस दूसरे काण्ड में हम ऐतिहासिक काव्य काल के और ब्राह्मण ग्रन्थों के विषय में स्रौर तीसरे काण्ड में दर्शन काल के तथा सूत्र ग्रन्थों के विषय में लिखेंगे।

हम ऊपर दिखला चुके हैं कि ऋग्वेद के सूक्त वैदिक काल में बनाए गए थे, परन्तु वे आखीर में ऐतिहासिक काव्य काल में संग्रहीत किए गए थे। अन्य तीनों वेद, अर्थात् सामवेद यर्जुवेद और अर्थवेद भी इसी काल में संग्रहीत किए गए थे।

सामवेद और यजुर्वेंद के संग्रहीत होने के कारण, कुछ निश्चित रूप से जाने जा सकते हैं। हम लोगों को ऋग्वेद के सूकों में भिन्न भिन्न प्रकार के धर्माचार्यों का उल्लेख मिलता है, जिन्हें यज्ञ में जुदें जुदे कार्य करने पड़ते थे। अध्वयुंओं को यज्ञ के सब प्रधान काम करने पड़ते थे, जैसे उन्हें भूमि नापनी पड़ती थी, मूर्ति और यज्ञ कुंड बनाना पड़ता था, लकड़ी और पानी लाना पड़ता था और पशुओं को बलिदान करना पड़ता था। पुरानी रीति के अनुसार यज्ञ में गाना भी होता था और यह गाने का काम उद्गात्री लोग करते थे। होत्री लोगों को वेद की ऋचाएं पढ़नी पड़ती थी, और बाह्मण लोग यज्ञ में सब पर अधिष्ठान करते थे।

इन चारों प्रकार के धर्माचारों में न तो ब्राह्मणों और न होतियों को किसी विदेश पुस्तक की आवश्यकता थी क्योंकि ब्राह्मणों को केवल सब यह्मकर्म जानने की आवश्यकता थी, जिसमें कि वे यह्म का अधिष्ठान कर सकें, दूसरे धर्माचारों को संदिग्ध विषयों में उनका कर्तव्य बता सकें और उनकी भूलों को सुवार सकें। होतियों को भी केवल ऋचाएं पढ़नी पड़ती थीं और यदि वे ऋग्वेद के सूकों को जानते हों तो उन्हें किसी दूसरी पुस्तक की आवश्यकता नहीं थी। परन्तु अध्वर्धुओं और उद्गित्रियों को विशेष शिक्षा की आवश्यकता थी। वैदिक समय में अध्वर्धुओं के लिये कुछ विशेष याज्ञिक मंत्र अवश्य रहे होंगे और ऋग्वेद में उद्गात्रियों के लिय कुछ स्वर ताल-बद्ध सूक्त भी अवश्य रहे होंगे क्योंकि ऋग्वेद में 'यज्जस' और 'सामन' नाम पाए जाते हैं। इसके पीछे अर्थात ऐतिहासिक काव्य काल में इन मंत्रों और गीतों का एक अलग

संग्रह किया गया और इन्हीं संग्रहों के जो अन्त में रूप होगए वे हमारे इस समय के यजुर्वेद और सामवेद हैं।

सामवेद के संग्रह करनेवाले का हमलोगों को कोई पता नहीं लगता। डाक्टर स्टियेन्सन का जो अनुमान था उसे प्रोफ़ेसर बेनफ़ें ने सिद्ध कर दिखला दिया है कि सामवेद की कुछ ऋचाओं को छोड़ कर और सब ऋग्वेद में पाई जाती हैं। साथ ही इसके यह भी विचार किया जाता है कि ये बाकी की थोड़ी ऋचाएं भी ऋग्वेद की किसी प्रांत में, जो कि अब हमलोगों को अप्राप्त है, अवस्य रही होंगी। अतएव वह बात स्पष्ट है कि सामवेद केवल ऋग्वेद में से ही संग्रह किया गया है और वह एक विशेष कार्य के लिये सुर-ताल-बद्ध किया गया।

यजुर्वेद के संग्रह करनेवालों का हमें कुछ पता लगता है। इयाम यजुर्वेद तित्तिरि के नाम से तैतिरीय संहिता कहलाता है, और कदाचित इसी कित्तिरि ने इसे इसके आधुनिक रूपमें संग्रहीत या प्रकाशित किया था। इस वेद की आत्रेय प्रति की अजुक्रमणी में यह लिखा है कि यह वेद वैशम्पायन से याइक पैाक्नि को प्राप्त हुआ, फिर याइक से तित्तिरि को, तित्तिरि से उख को, और उख से आत्रेय को प्राप्त हुआ। इससे प्रगट होता है कि यजुर्वेद की जो इस समय सबसे पुरानी प्रति मिलती है वह आदि प्रति नहीं है।

स्वेत यजुर्वेद के विषय में हमें इससे मी अधिक पता लगता है। यह वेद अपने संग्रह करनेवाले अथवा प्रकाशित करनेवाले याज्ञवल्क्य बाजसनेय के नाम से वाजसनेयी संहिता कहलाता है। याज्ञवल्क्य, विदेह के राजा जनक की सभा में प्रधान पुरोहित थे भीर यह नया वेद कदाचित इसी विद्वान राजा की सभा से प्रका-शित हुआ। इयाम और स्वेत यजुर्वेदों के विषयों के क्रम में सबसे बड़ा भेद यह है कि पहिले में तो याज्ञिक मंत्रों के ग्रागे उनका व्याख्यान और उनके सम्बन्धी यज्ञकर्म का वर्णन दिया है, परन्तु दूसरी संहिता में केवल मंत्र ही दिए हैं, उनका व्याख्यान तथा यक्षकर्म का वर्णन एक अलग ब्राह्मण में दिया है। ऐसा अनुमान किया जाता है कि सम्भवतः पुराने कर्म को सुधारने और मंत्रों को व्याख्या से मलग करने के लिये जनक की सभा के याज्ञवल्क्य ने एक नई वाजसनेयी सम्प्रदाय खोली और इसके उद्योगों का फल एक नई (वाजसनेयी) संहिता और एक पूर्णतया भिन्न (सतपथ) ब्राह्मण का बनाया जाना हुआ।

परन्तु यद्यपि स्वेत यं जुर्वेद के प्रकाशक याज्ञवल्क्य कहे जाते हैं, पर इस वेद को देखने से जान पड़ेगा कि यह किसी एक मनुष्य वा किसी एक ही समय का भी संग्रह किया हुआ नहीं है। इसके चालिसो अध्यायों में से केवल प्रथम १८ मध्यायों के मंत्र सतपथ ब्राह्मण के प्रथम नी खंडों में पूरे पूरे उद्भृत किये गए हैं और यथा कम उन पर टिप्पणी भी दी गई है। पुराने दथाम यजुर्वेद में इन्हीं अध्याय स्वेत यजुर्वेद के सबसे पुराने भाग हैं और सुम्भवतः इन्हें याज्ञवन्त्य वाजसनेय ने संकालित वा प्रकाशित किया होगा। इसके आगे के सात अध्याय सम्भवतः उत्तरकाल के हैं और शेष १५ अध्याय तो निस्सन्देह और भी उत्तर काल के हैं और शेष १५ अध्याय तो निस्सन्देह और भी उत्तर काल के हैं जो कि साफ़ तरह से परिशिष्ट वा खिल कहे गए हैं।

अथर्ष वेद के विषय में हमें केवल यह कहने ही की आवश्य-कता है कि जिस काल का हम वर्णन कर रहे हैं, उसके बहुत पीछे तक भी इस अन्य की वेदों में गिनती नहीं की जाती थी। हां, ऐतिहा-सिक काव्य काल में एक प्रकार के अन्थों की जिन्हें अथवीं द्विर कहते हैं उत्पत्ति अवश्य हो रही थी जिसका उल्लेख कुछ ब्राह्मणों के उत्तर कालीन भागों में है। हिन्दू इतिहास के तीनों कालों में और मनु की तथा दूसरी छन्दोबद्ध स्मृतियों में भी, प्रायः तीन ही वेद माने गए हैं। यद्यपि कभी कभी अथवन, वेदों में गिने जाने के लिये उपस्थित किया जाता था, परन्तु फिर भी ईस्वी सन् के बहुत पीछे तक यह अन्य प्रायः चौथा वेद नहीं माना जाता था। जिस काल का हम वर्णन कर रहे हैं उस काल की पुस्तकों में से बहुतेरे वाक्य उद्धृत किए जा सकते हैं जिनमें केवल तीन ही वेद माने गए हैं, परन्तु खान के अभाव से हम उन वाक्यों को यहां उद्धृत नहीं कर सकते। हम अपने पाठकों को केवल इन अन्थों के निम्नलिखित भागों को देखने के लिये कहेंगे, अर्थात् ऐतरेय ब्राह्मण ५, ३२, सतपथ ब्राह्मण ४, ६, ७ ऐतरेय आरण्यक ३, २, ३, बृहदारण्यक उपनिषद १, ५, और छान्देग्य उपनिषद ३ और ७। इस अन्तिम पुस्तक में तीनों वेदों का नाम लिखने के पीछे अथर्वाङ्गिर की गिनती इतिहासों में की है। केवल अर्थव वेद ही के ब्राह्मण और उपनिषदों में इस पुस्तक को वेद माने जाने का बराबर उल्लेख मिलता है। यथा गोपथ ब्राह्मण का मुख्य उद्देश्य एक चौथे वेद की अवश्यकता दिखलाने का है। उसमें यह लिखा है कि चार पहियों विना गाड़ी नहीं चल सकती, पशु भी चार टांगों बिना नहीं चल सकता, और न यज्ञ ही चार वेदों विना पूरा हो सकता है! ऐसी विशेष युक्तियों से केवल यही सिद्ध होता है कि गोपथ ब्राह्मण के बनने के समय तक भी चौथा वेद प्रायः नहीं गिना जाता था।

अर्थवन और अङ्गिरा जैसा कि प्रोफ़ेसर व्हिटनी कहते हैं,प्राचीन और पूज्य हिन्दू वंशों के अर्द्ध पौराणिक नाम हैं और इस आधु-निक वेद का इन प्राचीन नामों से किसी प्रकार सम्बन्ध करने का यत्न किया गया। इस वेद में २० कांड हैं, जिनमें लगभग ६ हजार ऋचाएं हैं। इसका छठां भाग गद्य में है और शेष अंश का छठां भाग ऋग्वेद के, प्रायः दसवें मंडल के, स्कों में मिलता है। उन्नी-सवां कांड एक प्रकार से पहिले अट्टारह कांड का परिशिष्ट हैं और बीसवें कांड में ऋग्वेद के उद्धृत भाग हैं।

इस सारे वेद में खास करके दैवी शक्तियों की हानि से, रोग से, हिंसक जानवरों से और रात्रुओं के शाप से मनुष्यों को अप-नी रत्ता करने के लिये मंत्र हैं। इसमें बहुत से भूतों और पिशाचों का उल्लेख है और उनकी स्तुति दी है जिसमें वे कोई हानि न करें। यह कल्पना की गई है कि ये मंत्र देवताओं से उन आवश्यक चीजों को भी दिलवाते हैं, जिनके देने के लिये उन देवताओं की इच्छा नहीं होती । इस पुस्तक में दीर्घायु होने, धन प्राप्त करने अधवा रोग से अच्छे होने के लिये मंत्र और यात्रा, जुए आदि में सफलता प्राप्त करने के लिये स्तुतियां भरी हैं। ये मंत्र उन्हीं मंत्रों की नाई हैं जो कि ऋग्वेद के आखरी मंडल में दिए हैं। परन्तु, जैसा कि प्रोफ़ेसर वेवर ने दिखलाया है, उनमें भेद केवल इतना ही है कि ऋग्वेद में वे साफ़ उस समय के बनाए हुए हैं जिस समय कि ऋग्वेद बना था, पर अध्वेवेद में वे आधुनिक समय के बनाए हुए हैं।

अब हम ब्राह्मण रचना का वृतान्त देंगे जिसके कारण इस काल के प्रन्थ ब्राह्मणों का साहित्य कहलाते हैं। हम दिखला चुके हैं कि इयाम यर्जुवेद में मूल के आगे सदा उसकी व्याख्या भी दी है। ऐसा विचारा जाता था कि यह व्याख्या मूल को स्पष्ट करती है और उसके लिए हुए अर्थ को प्रगट करती है। इन व्याख्याओं में कई पीढ़ियों के धर्माचार्यों के विचार हैं। इस प्रकार की व्याख्या को 'ब्राह्मण" कहते थे और उत्तर काल में इन व्याख्याओं के संप्र-ह अथवा उनके सारांश को 'ब्राह्मण' कहने लगे।

ऋग्वेद के दो ब्राह्मण हैं अर्थात ऐतरेय और कीशीतिक । इनमें से पहिले के बनानेवाले इतरा के पुत्र महिदास ऐतरेय कहे जाते हैं और कीशीतिक ब्राह्मण में कीशीतिक ऋषि का विशेष आदर किया गया है और इन्हींका कथन निश्चित समझा गया है । और सब बातों में ये दोनों ब्राह्मण, एक ही ग्रन्थ की केवल दो प्रतियां जान पड़ते हैं, जिन्हें कम से ऐतरेय और कौशीतिक लोग व्यवहार करते थे। यें ब्राह्मण एक दूसरे से अनेक बातों में मिलते हैं, सिवाय इसके कि ऐतरेय के अन्तिम दस अध्याय कौशीतिक में नहीं हैं. और कदाचित ये उत्तर काल के हैं।

सामवेद के टाण्ड्य वा पञ्चविश ब्राह्मण, सिंहश ब्राह्मण मन्त्र ब्राह्मण, और सुप्रसिद्ध छान्दोग्य हैं।

इयाम यजुर्वेद वा तैत्तिरीय संहिता का तैत्तिरीय ब्राह्मण है

श्रीर स्वेत यजुर्वेद वा वाजसनेयी संहिता का एक बड़ा भारी सत-पय ब्राह्मण है। हम ऊपर कह श्राए हैं कि सतपय ब्राह्मण के बनाने वाले याज्ञवल्क्य कहे जाते हैं, पर यह अधिक सम्भव है कि उन्होंने जो सम्प्रदाय स्थापित की थी उसीने इसे बनाया हो, क्योंकि इस पुस्तक में कई स्थान पर उसका उल्लेख किया गया है। परन्तु यह पूरा ग्रन्थ किसी एक ही सम्प्रदाय वा एक ही समय का बनाया हुआ नहीं है वरन स्वेत यजुर्वेद संहिता की नाई, इस ब्राह्म-ण के भी भिन्न भिन्न समयों में बनाए जाने के प्रमाण मिलते हैं। इस संहिता के पहिले १८ अध्याय सब से पुराने हैं और इस ब्राह्म-ण के पहिले ६ कांड, जिनमें इन अट्टारहो अध्यायों की व्याख्या दी है, सब से पुराने हैं। इसके शेष ५ कांड प्रथम ९ कांडों के पीछे के समय के हैं।

अथर्ववेद का गोपथ ब्राह्मण है जो कि बहुत ही थोड़े समय का बना हुआ जान पड़ता है। इसके छेख नाना प्रकार के मिश्रित हैं और अधिकांश भिन्न भिन्न स्थानों से छिए गए हैं।

ब्राह्मणों के पीछे आरण्यक बने, जो कि वास्तव में ब्राह्मणों के अन्तिम भाग समझे जा सकते हैं। सायन ने लिखा है कि वे आरण्यक इसिंग्रें कहे जाते थे क्योंकि वे अरण्य अर्थात् बन में पढ़े जाते थे, परन्तु ब्राह्मण उन यज्ञों में व्यवहार किए जाते थे जिन्हें गृहस्थ लोग अपने घरों में करते थे।

ऋग्वेद के कौशीतिक आरण्यक और ऐतरेय आरण्यक हैं जिनमें से ऐतरेय आरण्यक महिदास ऐतरेय का बनाया हुआ कहा जाता है। इयाम यजुर्वेद का तैत्तिरीय आरण्यक है और सतपथ ब्राह्मण का अन्तिम अध्याय भी उसका आरण्यक कहा जाता है। सामवेद और अथर्व वेद के आरण्यक नहीं हैं।

इन आरण्यकों का विशेष गुरुत्व इसील्ये हैं कि वे उन प्रसिद्ध धार्मिक विचारों के विशेष भंडार हैं जो उपनिषद कहलाते हैं। जो उपनिषद सुप्रसिद्ध और निस्सन्देह प्राचीन है वे ये हैं-

ऋग्वेद के पेतरेय और कौशीताकी उपनिषद जी इन्हीं नामों के आरण्यकों में पाप जाते हैं, सामवेद के छान्दोंग्य और तनलवकार (वा केन) उपनिषद, स्वेत युज्रवेंद के वाजसनेयी (बा ईश) और वृह-दारण्यक, श्याम यजुर्वेद के तैत्तिरीय, कठ और श्वेताश्वर्तरे, और अथर्ववेद के मुण्डक, प्रदन और माण्डक्य । ये बारह प्राचीन उपनिषद हैं:और शंकराचार्य ने अपने वेदान्त सूत्रों के भाष्य में मुख्यतः इन्हीं उपनिषदों से प्रमाण लिया है । परन्त जब उपनिषद पवित्र और प्रामाणिक गिने जाने छगे तो इस श्रेणी के नए नए प्रन्थ बनने लगे यहां तक कि इनकी संख्या दो सै से भी अधिक होगई। उत्तर काल के उपानिषद जो प्रायः अथर्ववैंद उप-निषद कहे जाते हैं, पैाराणिक काल तक के बने हुए हैं। उनमें प्राचीन उपनिषदों की नाई ब्रह्मज्ञान के विषय की वार्ता न होकर साम्प्रदा-यिक विचार पाए जाते हैं । वास्तव में उत्तर काल के उपनिषद, भारतवर्ष में मुसलमानों के आने के बहुत पीछे तक के भी बने हैं और समाट अकबर जो एक सार्वभीम धर्म स्थापित करना चाहता था उसका विचार एक उपनिषद में पाया जाता है, जिसका नाम अल्लाह उपनिषद् है। यह कहने की आवश्यकता नहीं है कि हम इस पुस्तक में उत्तर काल के उपनिषदों का नहीं वरन केवल प्राचीन उपनिषदों का ही उल्लेख करेंगे।

उपानिषदों के साथ ही ऐतिहासिक काव्य काल का अन्त होता है और भारतवर्ष के इश्वरप्राप्त साहित्यमंडार का भी अन्त होता है। इन ग्रन्थों के भातिरिक्त इस काल में निसन्देह दूसरी श्रेणियों के भी ग्रन्थ थे, परन्तु अब लुप्त हो गए हैं अथवा उनमें से अधि-कांश की जगह पर अब नए नए ग्रन्थ हो गए हैं। इस काल के बड़े भारी ग्रन्थ समूह का केवल एक अंश हम लोगों की प्राप्त है भीर इस ग्रंश के मुख्य ग्रन्थों का अलुख ऊपर किया गया है।

स्वयम् ऐतिहासिक काव्यों में से मुख्य महाभारत और रामायग का वर्णन हम अगले दो अध्यायों में करेंगे।

## अध्याय २

---:0:----

## कुरु स्त्रीर पांचाल।

विजयी आर्य लांग झागे बढ़ते गए। यदि पाठक भारतवर्षे का नक्षशा लेकर देखेंगे तो उन्हें विदित होगा कि सतलज के किनारें से लेकर गंगा और यमुना के किनारों तक यात्रा करने के लिये कोई बहुत ही बड़ी भूमिनहीं है। आंयलेगों के लिये, जो सारे पंजाब में बस गए थे, सतलज अथवा सरस्वती के ही तटों पर चुपचाप पड़ा रहना सम्भव नहीं था। वैदिक काल में ही उद्योगी अधिवासियों के कई झुंड इन नदियों को पार करके यमुना और गंगा के दूरस्थ तटों की छान बीन कर चुके थे और ये नदियां अविदित नहीं थी, यद्यपि स्कों में इनका हिन्दू संसार्र के पूर्णतया अन्त में होने की मांति उल्लेख आया है। कुक काल में इन दोनों नदियों के उपजाऊ तटों पर के अधिवासी लोग संख्या में बहुत बढ़ गए होंगे यहां तक कि अन्त में इन्होंने आधुनिक दिल्ली के निकट एक बड़ा राज्य, अर्थात् कुरु लोगों का राज्य स्थापित किया।

ये आधिवासी वे ही भारत लोग थे जो सुदास के युद्धों में प्रसिद्ध हैं। परन्तु इनके राजा कुरुवंशी थे और इसलिये उनकी जाति भारत और कुरु दोनों ही नामों से प्रसिद्ध है। कुरु लोग पंजाब के किस भाग से आए इसका अभी पता नहीं लगा है। ऐतरेय ब्राह्मण (७, १४) में यह इलेख है कि उत्तर कुरु तथा उत्तर माद्रलोग हिमालय के उस पार रहते थे। उत्तरकाल के प्रन्थों अर्थात महाभारत (१.४७,१९ इत्यादि) और रामायण (४,४४ ८८, इत्यादि) में तो उत्तर कुरु लोगों की भूमि कल्पित देश सी हो गई है। यह स्थिर किया गया है कि टाखमी का 'ओ होर कोरें उत्तर कुरु ही है और लेसेन उनका देश आधुनिक काशगर के पूर्व में किसी

स्थान पर बतलाता है। परन्तु जिन उत्तर कुरु लोगों का ऐतरेय ब्राह्मण में उल्लेख है उनका स्थान हमारे विचार में हिमालय की छोटी छोटी चोटियों के कहीं उत्तर में अर्थात्त काश्मीर में कहीं पर था। हम यह मान लेते हैं कि ईसा के लगभग १४०० वर्ष पहिले इन कुरु लोगों की राजधानी गंगा के तट पर उन्नति को प्राप्त हुई।

जब एक बार हिन्दू लोग जमुना और गंगा के तटों पर झाकर बस गए तो फिर झुंड के झुंड लोग आकर इन निद्यों के तटों पर बसने लगे और शीघ्र ही इन दोनों निद्यों के बीच की उस सारी भूमि में बस गए जिसको द्वाब कहते हैं। जिस समय हमलोग कुरु अथवा भारत लोगों को आधुनिक दिल्ली के निकट बसते हुए पाते हैं उसी समय एक दूसरी उद्योगी जाति अर्थात पांचालों को आधुनिक कन्नोज के निकट भी बसते हुए पाते हैं। पांचालों के आदि स्थान के विषय में कुरु लोगों की अपेना और कम पता लगा है और यह कल्पना करली गई है कि वे लोग भी कुरु लोगों की नाई उत्तरी पहाड़ियों से आकर बसे। पांचाल के अर्थ 'पांच जातिया हैं और इससे यह प्रगट होता है कि वे कदाचित् उस पञ्चकृष्टि अथवा पञ्च जनों में से थे जिनका उल्लेख ऋग्वेद में कई जगहों पर आया है।

सम्भवतः पांचालों के राज्य की अभिवृद्धि उसी समय हुई जिस समय कि कुरु लोगों के राज्य की हुई। ब्राह्मण प्रन्थों में इन दोनों राज्यों का हिन्दू संसार के केन्द्र की नाई कई जगह पर उल्लेख है, जो कि अपने पराक्रम, विद्या और सभ्यता के लिये प्रसिद्ध हैं। बहुतेरे ब्राह्मण प्रन्थों में इन लोगों के विद्याभिवृद्धि का, इनके पुरोक्ति की पवित्रता का, इनके राजाओं के ब्राह्मवरयुक्त यहां का तथा और लोगों के द्यान्त योग्य जीवनों का उल्लेख है।

आयों को सिन्ध के तद पर आकर बसे कई शताब्दियां हो गई थीं श्रीर उन्होंने इन शताब्दियों में उन्नति और सक्ष्यता में बहुत कु-छ किया था। कुरु और पांचाल लोग अब उन खेतिहर योधाओं की नाई नहीं थे जिन्होंने कि सिन्ध और उसकी सहायक नदियों के

किनारों की भूमि को काले आदिम निवासियों से लड़े लड़ कर जीता था। अब रीति व्यवहार बदल गए थे, समाज अधिक सभ्य हो गया था और विद्या और कलाकौराल में बहुत कुछ उन्नति हो गई थी। राजा लोग पंडितों को अपनी सभा में बुलाते थे, अपने पुरोहितों से पाण्डित्यपूर्ण वादविवाद करते थे, उस समय के नियमानुसार बड़े आडम्बरयुक्त यज्ञ करते थे, रणक्षेत्र में मान-नीय और शिचित सेनाओं के नेता होते थे, सुयोग्य पुरुषों को कर उगाहने और न्याय करने के लिये नियुक्त करते थे, और सभ्य शासकों को जो जो कार्य करने चाहिए वे सब करते थें। राजा के सम्बन्धी तथा मित्र लोग और जाति के सब योधा लोग बचपन ही से धनुष चलाना और युद्ध में रथ हांकना सीखते थे और वेदों को तथा उस पवित्र विद्या को भी पढ़ते थे जो कि एक पीढ़ी से दूसरी पीढ़ी को जबानी सिखाई जाती थी। पुरोहित लोग धर्म-सम्बन्धी किया कर्मों के विधानों को बढ़ाए जाते थे, देश के प्राचीन साहित्य को रक्षित रखते थे, और जोगों को उनके धार्मिक कर्मी में शिक्षा और सहायता देते थे। छोग नगरों और ब्रामों में रहते थे, अपने घर में पवित्र होमाग्नि स्थापित रखते थे. शान्ति के उपायों का अवलम्बन करते थे। अपने लड़कों को बचपन से वेदों की तथा धार्मिक और सामाजिक कार्यों की शिक्षा देते थे और धीरे धीरे उन सामाजिक रीतियों को पुष्ट करते थे जो कि भारतवर्ष में कानून की तरह पर हैं। समाज में स्त्रियों का उचित प्रभाव था और उनके लिये किसी प्रकार की कैद अथवा रुकावट नहीं थी। भारतवर्ष में वैदिक काल की अपेक्षा, ईसा के चौदह सौ वर्ष पहि-ले समाज बहुत कुछ सभ्यता और उन्नति की अवस्था में था और उत्तरकाल की अपेत्वा उसमें बहुत कुछ स्वास्थ्य और ओजस्वीनी रहन सहन थी।

परन्तु यह कोई आवश्यक बात नहीं है कि जहां सभ्यता हो वहां बड़ाई झगड़ा न हो। अस्तु, कुरुओं और पांचाबों में भी लड़ाई भगड़े होते थे, परन्तु हम लोगों को उनमें से केवल एक ही भया-नक युद्ध का वर्णन मिबता है जिसमें कि बहुत सी आस पास की जातियां सम्मिलित हुई थीं और जो कि भारतवर्ष के दो महा-काव्यों में से एक का प्रसंग है।

महाभारत में युद्ध की जिन घटनाओं का वर्णन है वे उसी प्रकार की किल्पन है जैसा कि ईलिअड (Iliad) की घटनाएं किल्पत हैं। पांचो पांडव और उन सब की एक मात्र पत्नी, एचिन्छस (Achilles), पेरिस (Paris) और हेलन (Helen) की नाई किल्पत हैं। परन्तु किर भी यह महाकाव्य बड़े भारतों के एक सच्चे युद्ध के आधार पर बनाया गया है और इसमें प्राचीन हिन्दुओं की चाल व्यवहार का वर्णन वैसाही ठीक ठीक किया गया है जैसा कि प्राचीन यूनान वासियों का वर्णन इलिअड में किया गया है।

महाभारत की कथा से प्राचीन हिन्दुओं की सामाजिक अवस्था का बहुत अच्छा पता लगता है। अतएव में यहां पर इस कथा का संक्षेप में वर्णन कर देना आवश्यक समझता हूं। पाठकों को नामों पर अथवा कथा पर, जो कि अधिकतर किएत हैं, ध्यान देना नहीं चाहिए, वरन् उन्हें इस कथा में से ऐतिहासिक काव्य काल में ( अर्थात् उस समय जब कि आर्थ लोग गंगा की घाटी में फैल रहे थे ) हिन्दू लोगों के जीवन का एक चित्र खींचनें का यल करना चाहिए।

जिस समय का हम वर्णन कर रहे हैं उस समय कुरु लोगों की राजधानी हस्तिनापुर में थी, जिसका अनुमानित खंडहर गंगा के ऊपरी भाग में, दिली से लगभग ६५ मीज उत्तर-पूरव में मिजा है। हस्तिनापुर का वृद्ध राजा शान्तनु मर गया। उसके दो पुत्र हुए, एक तो भीष्म जिसने कुंआरे रहने का पण कर लिया था, और दूसरा छोटा भाई जो राजा हुआ। कुछ काल में यह युवा राजा मर गया। इसके दो पुत्र हुए, पहिला धृतराष्ट्र जो अन्धा था, और दूसरा पाण्डु जो राजगही पर बैठा।

पाण्डु अपने पांच पुत्रों को छोड़ मर गया और येही पांची पुत्र

इस महाकाव्य के नायक हैं। पांचो पांडवों तथा अपने लड़कों की बाल्यावस्था में भृतराष्ट्र वस्तुतः राजा था और भृतराष्ट्र का चचा, प्रसिद्ध योधा भीष्म, प्रधान मंत्री और राज्य का शुभचिन्तक था।

युवा पाण्डवों और धृतराष्ट्र के पुत्रों की शस्त्र विद्या के वर्णन से राज्यवंशों की चाल व्यवहार का बहुत कुछ पता लगता है। द्रोण एक ब्राह्मण और प्रसिद्ध योधा था, क्योंकि झमी तक जाति भेद पूरी तरह से नहीं माना जाता था, झभी तक क्षत्रियों को शस्त्र प्रयोग करने का और ब्राह्मणों को धार्मिक शिक्षा का ठेका नहीं मिल गया था। द्रोण का उसके मित्र अर्थात पांचालों के राजा ने झनादर किया था। इसिलये वह घृणा से कुरुओं के यहां आकर रहा और उसने राजकुमारों को शस्त्र चलाने में शिक्षा देने का भार लिया।

पाण्डवों में सब से बड़े युधिष्टिर कोई बड़े योधा नहीं हुए परन्तु उन्होंने उस समय की धार्मिक शिच्चा में बड़ी निषुणता प्राप्त की और व इस महाकाव्य में बड़े धर्मातमा पुरुष हैं। दूसरे पाण्डव भीम ने गदा चलाना बहुत अच्छी तरह से सीखा और वह अपने बड़े भारी शरीर और बहुत ही अधिक बल के लिये प्रसिद्ध थे (और वह इस महाकाव्य के एजाक्स हैं)। तीसरे, अर्जुन शस्त्र चलाने में सब राजकुमारों से बढ़ गए और इसी कारण से धृतराष्ट्र के पुत्र, वाल्यावस्था में भी, इनसे द्वेष तथा घृणा रखते थे। चौथे नकुल ने घोड़ों को आधीन करना सीखा और पांचवें सहदेव ज्योतिष में बड़े निषुण हुए। धृतराष्ट्र का सबसे बड़ा पुत्र दुर्योधन गदा चलते में निषुण था आर वह सीम का प्रतिद्वन्दी था।

अन्त को राजकुमारों ने शस्त्र चलाने में जो निपुणता प्राप्त की थी उसे सब लोगों को दिखलाने का दिन आया। एक बड़ी भारी रंगभूमि बनाई गई और इसके चारों ओर प्राचीन योधाओं, सर-दारों, स्त्रियों और सभासदों के बैठने के लिये स्थान बनाया गया। कुरुभूमे के सब निवासी अपने राजकुमारों की निपुणता देखने के लिये चारों झोर से इकट्ठे हुए। झन्न्ना राजा धृतराष्ट्र झपने स्थान पर बैठाया गया और स्त्रियों में मन्नसर धृतराष्ट्र की रानी गान्धारी, और प्रथम तीन पाण्डवों की माता कुन्ती थीं। अन्तिम दोनों पाण्डव, पाण्डु की दूसरी स्त्री से हुए थे।

एक निशाने पर तीर चलाई गई झीर ढाल, तलवार और ग-दाओं से युद्ध हुआ। दुर्योधन झीर भीम शीव्रही बड़े जोश से लड़ने लगे और एक दूसरे की झोर मदान्ध हाथियों की नाई झपटे। हल्ला आकाश तक पहुंचने लगा और शीव्रही खड़ाई का परिणाम दुखान्त जान पड़ने लगा। अन्त को ये दोनों क्रोधान्ध युवा छोड़ा दिए गए और शान्ति हो गई।

तब अर्जुन अपनी अद्भुत धनुष के साथ इसमें सिम्मिलित हुआ। उसकी धनुष चलाने की निषुणता ने उसकी प्रशंसा करनेवालों को बड़ा माश्चर्यित कर दिया भीर उसकी माता के दृदय को हर्ष से भर दिया। लोग प्रशंसा कर के समुद्र की गरज की नाई हल्ला मचा रहे थे। तब उसने तलचार चलाई जो कि बिजली की नाई चमकती थी, फिर चोखा चक्र चलाया जिसका निशाना कभी खाली नहीं गया। अन्त में उसने पाश से घोड़ों और हरिणों को भूशायी किया और एकि तित लोगों की जयध्वित के बीच अपने योग्य गुरु द्रोण को दंडवत कर के खेल की समाप्ति की।

इससे धृतराष्ट्र के पुत्रों को बड़ा द्वेष हुआ। इसलिये वे रंगभूमि में एक अपरिचित योधा कर्ण को लाए जो धनुर्विद्या में अर्जुन का प्रतिद्वंदी था। योरप के प्राचीन योधाओं (Knights) की भांति राजपुत्र लोग केवल अपने बराबरवालों के साथ लड़ सकते थे, इसलिये धृतराष्ट्र ने इस अपरिचित योधा को उसी स्थान पर राजा बनाया, जिसमें अर्जुन को लड़ाई अस्वीकार करने का कोई बहाना न मिले। कर्ण से जो बेढब प्रश्न किए गए उसका उत्तर उसने यह दिया कि नादियां और योधा लोग अपनी उत्पत्ति और जन्म के विषय में कुछ नहीं जानते, उनका बल ही उनकी वंशावली है। परन्तु पांडवों ने युद्ध अस्वीकार किया और घमंडी कर्ण चुपचाप कोधित होकर चला गया।

द्रोण ने अब अपनी गुरुद्क्षिणा मांगी । प्राचीन बीर योधाओं की नाई वह बदला लेने में सब से अधिक प्रसन्न होता था। इसलिये उसने अपनी दिच्चणा में पाञ्चालों के राजा द्वपद से जिसने कि उसका अपमान किया था बदला लेने के लिये कुरुओं की सहायता मांगी। उसने जो कुछ मांगा वह अस्वीकार नहीं किया जा सकता था। द्रोगा सेना साहित जड़ाई करने को चला, उसने पांचाल के राजा को पराजित किया, और उसका आधा राज्य कीन लिया। द्वपद ने भी इसका बदला लेने का संकल्प कर लिया।

कौरव देश को अब भयानक मेघों ने आ घेरा। अब यह समय आ गया था कि धृतराष्ट्र एक युवराज को अर्थात् उस राजकुमार को जो कि उसकी वृद्धावस्था में राज करेगा, चुने। युधिष्ठिर का अपने पिता के राज्य पर स्वत्व अस्वीकार नहीं किया जासकता था और वही युवराज बनाया गया। परन्तु घमएडी दुर्योधन ने इस बात को स्वीकार नहीं किया और धृतराष्ट्र को उसकी इच्छा के अनुसार काम करना पड़ा। उसने पांचो पाण्डवों को वारणावत में जो आधुनिक इछाहाबाद के निकट कहा जाता है और जो उस समय हिन्दू राज्य का सीमाप्रान्त था, निकाछ दिया। परन्तु दुर्योधन के द्वेप ने उनका वहां भी पीछा किया। जिस घर में पांडव लोग रहते थे उसमें अरा लगा दी गई। पांडव लोग तथा उनकी माता एक सुरंग के मार्ग से बच गए और बहुत दिनों तक ब्राह्मणों के वेप में धूमते रहे।

इस समय देश देश में दूत लोग जाकर यह प्रकाशित कर रहे थे कि पांचाल देश के राजा द्वपद की कन्या इस समय के सब से निपुण योधाओं में से अपना पित चुनेगी। जैसा कि ऐसे स्वय म्बर के अवसर पर हुआ करता था, सब बड़े बड़े राजा राजकुमार और योधा लोग चारो ओर से द्वपद की सभा में इकट्ठे हो रहे थे। इनमें से प्रत्येक यह आशा करता था कि में इस सुन्दर दुलहिन को जो कि युवा हो चुकी है और अपनी सुन्दरता के लिये प्रसिद्ध है, पाऊंगा। वह सब से निपुण योधा से व्याही जाने वाली थी और इसके लिये जो परीत्वा नियत की गई थी वह तनिक कठिन थी। एक बहुत बड़े भारी धनुष को चलाना था झौर तीर एक चक्र में से होकर एक सोने की मछली की आंख में लगने को था, जो कि बहुत ऊंचे एक डंडे के सिरे पर लगाई गई थी।

पांचालों की राजधानी कामिपल्य में केवल राजकुमार और योधा है। नहीं, वरन देश के सब हिस्सों से देखनेवालों के झुंड के झुंड भी इकट्टे हो रहे थे। बैठने के स्थान में राजकुमार लोग भरे हुए थे और ब्राझण वेदध्विन कर रहे थे। तब द्रोपदी अपने हाथ में हार लिए हुए आई, जो कि आज के विजयी की पहिनाने के लिये था। उसके साथ उसका भाई घृष्ट्युम्न था और उसने आज की परीक्षा का कार्य कहा।

राजा लोग एक एक करके उठे और उन्होंने उस धनुष को च-लाना चाहा, परन्तु उनमें से कोई भी कृतकार्य नहीं हुआ। तब घमण्डी तथा निपुण कर्ण परीक्षा के लिये उठा परन्तु वह रोका गया।

तब अचानक एक ब्राह्मण उठा और उसने धनुष तान कर चक्र में से सोने की मक्कली की आंख में तीर मारा । इस पर जय-ध्वनि उठी ! और क्षत्री की कन्या द्रौपदी ने वीर ब्राह्मण के गले में जयमाल डाल दिया और यह ब्राह्मण उसे अपनी पत्नी की भांति ले चला । परन्तु एक ब्राह्मण के विजय प्राप्त करने और योधाओं के मान भंग होने के कारण क्षत्री लोग तूफानी समुद्र की नाई असन्तोष से झुनझुनाने लगे । वे वुलिहन के पिता को घेर कर मार पीट करने की धमकाने लगे । अब पांडवों ने अपना भेष उतार विया और आज के विजयी ने अपने को सच्चा क्षत्रिय अर्जुन प्रका-

इसके आगे एक अद्भुत कि एत कथा दी है कि पाण्डव लोग अपनी माता के पास गए और बोले कि हमने एक बहुमूल्य बस्तु जीती है। उनकी माता ने यह न जान कर कि यह बस्तु क्या है, अपने पुत्रों से उसे बांट लेने के लिये कहा। माता की आज्ञा उल्लङ्कन न करने के कारण पांचो भाइयों ने द्रौपदी से विवाह किया। यह कहने की आवश्यकता नहीं है कि द्रौपदी और पांची पांडवों की कथा बनावरी है। पांडवों ने अब पांचालों के प्रवल राजा के साथ संधि करके अन्धे राजा धृतराष्ट्र को इस बात के लिये विवश किया कि वह कुरु देश को उन लोगों में और अपने पुत्रों में बांट दे। परन्तु, बंदवारा बराबर नहीं किया कथा। जमुना और गंगा के बीच की उपजाऊ भूमि तो धृतराष्ट्र के पुत्रों के पास रही और पांडवों को पश्चिम का जंड्रल दिया गया। यह खाण्डवप्रस्थ जंड्रल शीघ्र ही आग लगा कर साफ कर दिया गाय और इसमें एक नई राजधानी इन्द्रप्रस्थ बनाई गई, जिसका अनुमानित खंड हर आधुनिक दिल्ली जानेवालों को दिखलाया जाता है।

अब पांडवों ने चारों ओर सेना लेकर आक्रमण किया। परन्तु इन आक्रमणों का वर्णन हम नहीं करेंगे, विशेषतः इस कारण से कि ये दूर दूर के झाक्रमण, आधुनिक समय के जोड़े हुए हैं। जब हमको महाभारत में लंका अथवा बंगाल के आक्रमणों का उल्लेख मिलता है तो हम विना संशय के कह सकते हैं कि ये उत्तरकाल के जोड़े हुए लेख हैं।

अब युधिष्ठिर राजसूय अर्थात् राज्याभिषेक का उत्सव करने को था। उसने सब राजाओं को, और अपने हस्तिनापुर के कुटुि क्वियों को, भी निमंत्रण दिया। सब से पूज्य स्थान गुजरात के यादवों के नायक कृष्ण की दिया गया। चेदिवंश के शिशुपाल ने इसका बड़ा बिरोध किया, और कृष्ण ने उसे वहीं मार डाला। महाभारत के प्राचीन भागों में कृष्ण केवल एक बड़ा नायक है, कोई देवता नहीं है, और उसकी कथा से विदित होता है कि ऐतिहासिक काज्य के काल में गुजरात को जमुना के तटों से जाकर लोगों ने वसाया था।

यह कोलाहल शान्त होने पर नवीन राजा पर पवित्र जल छिड़का गया और ब्राह्मण लोग दान से लंदे हुए विदा किए गए।

परन्तु नवीन राजा के भाग्य में बहुत दिनों तक राज्य भोगना नहीं बदा था। सब सदाचारों के रहते भी युधिष्ठिर को उस समय

के दूसरे नायकों की नांई जुआ खेलने का व्यसन था और दीर्घ-द्वेषी और कठोरचित्त दुर्योधन ने उसे जुआ खेलने के बिये लल-कारा। युधिष्ठिर राज्य, धन, अपने को, अपने भाइयों को, और अपनी स्त्री को भी बाजी लगा कर हार गया, और अब पांचो पांड-च और द्रौपदी दुर्योधन के गुलाम हो गए। अभिमानी द्रौपदी ने अपनी इस दशा में दबना अस्वीकार किया, परन्तु दुःशासन उस-के झोंटे पकड़ कर उसे सभा भवन में घसीट ले गया और दुर्यो-धन ने मुग्ध सभा के सामने उसे बलात अपने चरणों पर गिराया। पांडवों का क्रोध बढ़ रहा धा, परन्तु इस समय वृद्ध धृत-राष्ट्र के सभागृह में आने से यह कोलाहल शान्त हो गया। यह निश्चय हुआ कि पांडव लोग अपना राज्य हार गए, परन्तु वे दास नहीं हो सकते। उन्होंने बारह वर्ष के लिये देश से निकल जाना, और इसके पीछे एक वर्ष तक लिय कर रहना स्वीकार किया,। यदि धृतराष्ट्र के पुत्र उस वर्ष में उनका पता न लगा सकें तो उन्हें उनका राज्य किर मिल जायगा।

इस प्रकार से पांडव लोग दूसरी बार देश से निकाले गए मौर बारह वर्ष तक भिन्न भिन्न स्थानों में घूमने के पीछे तेरहवें वर्ष में भेष बदल कर उन्होंने विराट के राजा के यहां नौकरी कर ली। युधि छिर का काम राजा को जुआ सिखलाने का था। भीम प्रधान रसोइयां था, अर्जुन राजपुत्री को नाचना और गाना सिखलाता था, नकुल और सहदेव यथाक्रम घोड़ों और पशुओं के अध्यच्च थे, और द्रौपदी रानी की परिचारिका थी। परन्तु इसमें एक किताई उपस्थित हुई। रानी का भाई इस नई परिचारिका के अत्यन्त सौन्दर्य पर मोहित हो गया। वह उसे कुबचन कहता था और उसने उससे विवाह करने का संकल्प कर लिया था। अतपव भीम ने इसमें हस्तक्षेप करके उसे गुप्त रीति से मार डाला।

उस समय के राजाओं में पशुमों की चोरी कोई असामान्य बात नहीं थी। हस्तिनापुर के राजकुमार विराट से कुछ पशु चोरा छे गए। नृत्यशिक्षक अर्जुन इसे न सह सका। उसने अपने शस्त्र छिये रथ पर सवार होकर वहां गया और पशुभों को छे आया। परन्तु ऐसा करने से वह प्रगट हो गया। परन्तु उसके प्रगट होने के समय उनके छिप कर रहने का वर्ष समाप्त हो गया था अथवा नहीं, सो कभी निर्णय नहीं हुआ।

अब पांडवों ने अपने राज्य को फिर से पाने के लिये दूत को हास्तिनापुर भेजा। परन्तु उनका स्वत्व अस्वीकार किया गया और देगों दल युद्ध की तैयारियां करने लगे। यह ऐसा युद्ध था कि जिसके समान भारतवर्ष में कभी कोई युद्ध नहीं हुआ था। इस युद्ध में सब प्रसिद्ध प्रसिद्ध राजा लोग एक अथवा दूसरे दल में सिमाजित हुए और यह दिली के उत्तर कुरुत्तेत्र में अट्टारह दिन तक हुआ और इसका परिमाण भयानक बध और हिंसा हुई।

युद्ध की लम्बी कथा और अगणित उपकथाओं का वर्णन हम यहां नहीं करेंगे। भीष्म जिस समय युद्ध से रुकने के लिये विवश हुए उस समय अर्जुन ने उन्हें अन्याय से मार डाला । द्रोण ने अपने अभेद्य चक्रव्यूह से अपने पुराने शत्रु द्वुपद को मार डाला, परन्तु पद के पुत्र ने अपने पिता की मृत्यु का बदला लिया और द्रोण को अनुचित रीति से मार डाला । भीम का दुःशासन से सामना हुआ, कि जिसने जुआ खेलनेवाले गृह में द्रौपदी का अपमान किया था। भीम ने उसकी मुड़ी काट डाली और बदला लेने के क्रोध में उसका रक्त पान किया । अन्त में कर्ण झौर अर्ज़ुन में, जिनमें कि जन्म भर द्वेप था, बड़ा भारी युद्ध हुआ। जिस समय कर्ण के र्य का पहिया पृथ्वी में धँस गया या और वह न हिल सकता था और न लड़ सकता था उस समय अर्जुन ने उसे अनुचित रीति से मार डाळा। अन्तिम अर्थात् अट्ठारहवें दिन दुर्योधन भीम के आगे से भागा परन्तु बोळी ठोळी और ताने से वह फिर कर छड़ने को विवश हुआ। भीम ने एक अनुचित आघात से (क्योंकि आघात कमर के नीचे किया गया था । उस जंघे को चकनाचूर कर डाला जिस पर दुर्योधन ने एक समय द्रीपदी को खींचा था। मीर यह घायल योधा मरजाने के लिये वहीं छोड़ दिया गया । अभी नरहत्या का अन्त नहीं हुआ, क्योंकि द्रोण के पुत्र ने रात्रि के समय दात्र

१२२ ]

के दल पर आक्रमण करके द्वपद के पुत्र को मार डाला, और इस प्रकार से पुराने कलह को रक्त बहाकर शान्त किया।

शेष कथा अब बहुत थोड़ी रह गई है। पांडव हस्तिनापुर की गए और युधिष्ठिर राजां हुआ । कहा जाता है कि उसने आर्यावर्त के सब राजाओं की पराजित किया और अन्त में अश्वमेधयन किया। एक घोडा छोड़ा दिया गया जो अपनी इच्छा के अनुसार एक वर्ष तक घुमता रहा और किसी राजा ने उसे रोकने का साहस नहीं किया। इससे सब आस पास के राजाओं का वशवर्ती होना समझा गया और वे लोग इस बड़े अश्वमेध में निमंत्रित किए गए। इम लोग देख चुके हैं कि वैदिक काल में घोड़ा केवल खाने के लिये मारा जाता था। ऐतिहासिक काव्य काल में अश्वमेध पापों के प्राय-क्षित के लिये किया जाने लगा और राजाओं में इससे आधिपत्य की करुपना की जाने लगी।

महाभारत की, उसके अगणित उपाख्यानों और उपकथाओं, भीर अमानुषी प्रसंगों और वृत्तान्तों को छोड़ कर, यह कथा है। कृष्ण द्वैपायन, (यादवों के नायक कृष्ण नहीं) जिन्होंने वेदों को सङ्गलित किया था उस कुमारी कन्या के पुत्र कहे जाते हैं जिसने पीछे से शान्तनु से विवाह किया । अतएव वह भीष्म के अर्थभ्राता थे । वह अकस्मात् भ्रमानुषिक रीति से दिखलाई पड़-ते हैं और उपदेश और शिक्षा देते हैं। इस कथा से एक ऐति-हासिक बात विदित होती है । वह यह कि वेद कुरु और पाञ्चा-लों के युद्ध के पहिले सङ्गलित किए गए थे।

ऊपर के संक्षिप्त वृत्तान्त से जान पड़ेगा कि गङ्गा की घाटी के प्रथम हिन्दू अधिवासियों ने उस समय तक वैदिक काल की वह प्रबल वीरता और इंढ रणिप्रय विचार नहीं खोए थे। अब, राजा लोग अधिक देशों और लोगों पर राज्य करते थे, आचार ब्यवहार अधिक सक्ष्य हो गए थे, सामाजिक और युद्ध के नियम अधिक उत्तमता से बढ़ गए थे, और स्वयं युद्ध शास्त्र अच्छी तरह से बन गया था। परन्तु फिर भी कुरुओं और पांचालों के सक्ष्य आचारों

में वैदिक योधाओं की कठोर और निर्देय वीरता झलकती है और उन जातियों ने, यद्यपि सभ्यता प्राप्त की थी, पर जातीय जीवन की वीरता बहुत नहीं खोई थी। इन कठोर जातियों में जातिभेद कैसी अधूरी तरह से था सो कई बातों से विदित होता है, जो कि उत्तर काल के खेखकों के जोड़े हुए लेखों के रहते भी अब तक मिलती हैं। हस्तिनापुर के प्राचीन राजा शान्तन का भाई देवापि एक पुरोहित था। महाभारत का सबसे विद्वान नायक, युधिखिर चत्री है और सबसे निपुण योधा द्वोण ब्राह्मण है। और वेदों को सङ्गलित करनेवाले स्वयम पूज्य कृष्णद्वैपायन ब्राह्मण थे अथवा सूत्री ?



## अध्याय ३

---:0:----

## विदेह कोशल ऋौर काशी।

श्रायों के जीते हुए देश की सीमा बढ़ती गई। जब जमुना और गंगा के बीच का देश पूरी तरह से जीता जाकर बस गया और हिन्दुओं का हो गया, तो उद्योगी अधिवासियों के नए झुंडों ने गंगा को पार करके नए नए अधिनिवेशों और हिन्दु राज्यों को स्थापित करने के लिये पूरब की ओर और आगे बढ़ना प्रारम्भ किया। इस प्रकार से उन्होंने एक एक निदयों को पार किया, एक एक जंगल को ढूंढ कर के साफ़ किया और एक एक देश को धीरे धीरे जीता, बसाया और हिन्दुओं का बनाया। इन देशों में दीर्घकाल तक ल- हाइयों और धीरे धीरे हिन्दुओं का अधिकार होने का इतिहास अब हम लोगों को अग्रप्त है और जो ग्रन्थ इस समय तक बचे हैं उनसे हम लोगों को गंगा के पूरब में प्रवल और सक्ष्य हिन्दू राज्यों के, अर्थात् आधुनिक अवध देश में कोशलों के राज्य, उत्तरी विहार में विदेहों के राज्य, और झाधुनिक बनारस के आस पास काशियों के राज्य, स्थापित होने का पता लगता है।

विदेहों के पूरव की ओर बढ़ने का कुछ अस्पष्ट सा हाल नीचे उद्भृत किए हुए सतपथ ब्राह्मण के वाक्यों में मिलता है—

- "(१०) माधैव विदेघ के मुँह में मिग्न वैस्वानर थी। उसके कुल का पुरोहित ऋषि गोतम राहूगण था। जब यह उससे बोलाता था तो माधव इस भय से कोई उत्तर नहीं देता था कि कहीं श्रिय उसके मुंह से गिरन पड़े।
- "(१३) फिर भी उसने उत्तर नहीं दिया। (तब पुरोहित ने कहा) 'हे घृतस्न, हम तेरा आवाहन करते हैं!' (ऋग्वेंद म० ५

स् ॰ २६ रि ॰२)। उसका इतना कहना था कि घृत का नाम सुनते ही अग्नि वैश्वानर राजा के मुंह से निकल पड़ी। वह उसे रोक न सका। वह उसके मुंह से निकल कर इस भूमि पर गिर पड़ी।

"(१४) माधव विदेघ उस समय सरस्वती नदी पर था। वहां से वह ( म्राग्ने ) इस पृथ्वी को जलाते हुए पूरव की मोर बढ़ी। ओर ज्यों ज्यों वह जलाती हुई बढ़ती जाती थी त्यों त्यों गौतम रा-हूगण और विदेघ माधव उसके पीछे पीछे चले जाते थे। उसने इन सब नदियों को जला डाला ( सुखा डाला )। अब वह नदी जो सदानीर ( गण्डक ) कहलाती है उत्तरी ( हिमालय ) पर्वत से बहती है। उस नदी को उसने नहीं जलाया। पूर्व काल में ब्राह्मणों ने इस नदी को यही सोच कर पार नहीं किया क्योंकि अग्निवेश्वानर ने उसे नहीं जलाया था।

"(१५) परन्तु इस समय उसके पूरव में बहुत से ब्राह्मण हैं। उस समय वह (सदानीर के पूरव की भूमि) बहुत करके जोती बोई नहीं जाती थी और बड़ी दलदलही थी, क्योंकि अम्निवेश्वानर ने उसे नहीं चक्खा था।

"(१६) परन्तु इस समय वह बहुत जोती बोई हुई है क्योंिक ब्राह्मणों ने उसमें होमादि करके उसे आग्ने से चखवाया है। अभी भी गरमी में वह नदी उमड़ चखती है। वह इतनी ठंढी है, क्योंिक अग्नि वैश्वानर ने उसे नहीं जलाया।

"(१७) माधव विदेघ ने तब अग्नि से पूछा कि 'मैं कहां रहूं ?' उसने उत्तर दिया कि ''तेरा निवास इस नदी के पूरव हो।" अब तक भी यह नदी कोशालों और विदेहों की सीमा है, क्योंकि ये माधव की सन्तित हैं।" (सतपथ ब्राह्मण १,४,१)

ऊपर के वाक्यों में हम लोगों को कल्पित कथा के रूप में अधिवासियों के सरस्वती के तट से गण्डक तक भीरे भीरे बढ़ने का वृत्तान्त मिलता है। यह नदी दोनों राज्यों की सीमा थी। कोश-ल लोग उसके पश्चिम में रहते थे और विदेह लोग उसके पूरव में। वर्षों में, सम्भवतः कई शताब्दियों में विदेहों का राज्य शक्ति और सभ्यता में बढ़ा, यहां तक कि वह उत्तरी भारतवर्ष में सब से प्रधान राज्य हो गया।

भारतवर्ष के ऐतिहासिक काव्य काल के इतिहास में विदेहों का राजा जनक कराचित सब से प्रधान व्यक्ति है। इस सम्राट ने केवल भारतवर्ष के हिन्दू राज्य की दूरतम सीमा तक अपना प्रभु-त्व ही नहीं स्थापित कर लिया था वरन् उसने अपने निकट उस समय के बड़े बड़े विद्वानों को रक्खा था, उनसे वह शास्त्राथं किया करता था और जगदीश्वर के विषय में उन्हें शिचा दिया करता था। यही कारण है कि जनक के नाम ने ब्रक्षय कीर्ति प्राप्त की है। काशियों के राजा अजातशत्रु ने, जोकि स्वयम एक विद्वान था और विद्या का एक प्रसिद्ध फैलानेवाला था, निराश हो कर कहा कि ''सचमुच, सब लोग यह कह कर भागे जाते हैं कि हमारा रक्षक जनक है!" (वृहदारण्यक उपनिषद ११,३१)

जनक के बड़े यश का कारण कुछ अंश में उसकी सभा के प्रधान प्रोहित याज्ञवल्क्य वाजसनेयी की बुद्धि और विद्या है। राजा जनक के आश्रय में इस प्रोहित ने उस समय के यजुर्वेद को दोहराने, मन्त्रों को व्याख्यानों से अलग करने, उनको संज्ञिप्त करके नए यजुर्वेद ( शुक्ल यजुर्वेद ) के रूप में बनाने, तथा इसका विस्तृत वर्गान एक बड़े ब्राह्मण् ( सतपथ ब्राह्मण् ) में करने का साहस किया। इस महतकार्य में ब्राह्मणों ने कई पीढ़ी तक श्रम किया, परन्तु इस कार्य को आरम्म करने का गौरव इस शाखा के संस्थापक याज्ञवल्क्य वाजसनेयी और उसके विद्वान आश्रयदाता, विदेहों के राजा जनक को ही प्राप्त है।

परन्तु जनक इससे भी अधिक सत्कार और प्रश्नसा किए जाने योग्य है। जब कि ब्राह्मण लोग किया संस्कारों को बढ़ाए जाते थे झौर प्रत्येक किया के लिये स्वमतानुसार कारण बतलाते जाते थे तो क्षत्री लोग ब्राह्मणों के इस पाण्डित्य दर्प से कुछ अधीर से जान पड़ते हैं। विचारवान और सच्चे लोग यह सोचने लगे कि

क्या धर्म केवल इन्हीं किया संस्कारों और विधियों को सिखला सकता है। विद्वान क्षत्री लोग, यद्यपि अब तक ब्राह्मणों के बनाए हुए किया संस्कारों को करते थे, परन्तु उन्हों ने अधिकपुष्ट विचार प्रचलित किए और आत्मा के उद्देश और ईश्वर के विषय में खोज की। ये नए तथा इतोद्यम विचार ऐसे बीरोचित, पुष्ट और दृढ़ थे कि ब्राह्मण लोगों ने, जो कि अपने ही विचार से अपने को बुद्धि-मान समझते थे, अन्त को हार मानी और वे त्तित्रयों के पास इस नई सम्प्रदाय के पाण्डित्य को समझने के लिये आए। उपनिषदों में येही दृढ़ तथा पुष्ट विचार हैं जो ऐतिहासिक काव्य काल के अन्त में प्रचलित हुए थे और विदेह के राजा जनक का उपनिषदों के इन विचारों को उत्पन्न करने के कारण, उस समय के अन्य राजाओं की अपेक्षा बहुत अधिक सत्कार किया जाता है।

उपनिषदों की शिक्षा के विषय में पूरा पूरा वर्णन हम आगे चलकर किसी अध्याय में करेंगे; परन्तु जनक तथा उस समय के और राजाओं का बृतान्त पूरा न होगा जब तक कि हम यहां उनमें से कुछ ऐसे वाक्य उद्धृत न करें जिनसे ब्राह्मणों का उनसे सम्बन्ध तथा कृतोद्यम वेदान्तिक विचारों के लिये भारतवर्ष में उनके उद्योग, प्रगट होते हैं।

"विदेह के जनक की भेट कुछ ऐसे ब्राह्मणों से हुई जो कि अभी आए थे। ये स्वेत केतु आरुगोय, सोमसुष्म सत्ययाज्ञ, और याज्ञ-वल्क्य थे। उसने उनसे पूछा कि 'आप अग्निहोत्र कैसे करते हैं ?"

तीनों ब्राह्मणों ने अपनी अपनी बुद्धि के अनुसार उत्तर दिया, पर किसी का उत्तर देश नहीं था। याज्ञवल्क्य का उत्तर यथार्थ बात के बहुत निकट था, परन्तु वह पूर्णत्तया ठीक नहीं था। जनक ने उनसे ऐसा कहा और वह रथ पर चढ़ कर चला गया।

ब्राह्मणों ने कहा "इस राजन्य ने हम लोगों का अपमान किया है।" याज्ञवल्क्य रथ पर चढ़ कर राजा के पीछे गया और उससे गंका निवारण की (सतपथ ब्राह्मण ११,४,५) "अब से जनक ब्राह्मण हो गया" (सतपथ ब्राह्मण ११,६,२१) छान्दोग्य उपनिषद (५,३) में लिखा है कि उपर के तीनों ब्राह्म-णों में से पक, अर्थात् स्वेतकेतु आरुणेय, पांचालों की एक सभा में गया और प्रवाहन जैविल नामक एक क्षत्री ने उससे कुछ प्रइन किए, जिसका उत्तर वह न दे सका । वह उदासचित्त अपने पिता के पास आया और बोला "उस राजन्य ने मुझसे पांच प्रइन किए और में उनमें से एक का भी उत्तर न दे सका।" उसका पिता गीतम भी स्वयम इन प्रइनों को न समझ सका और वह अपना समाधान करने के लिये उस चत्री के पास गया । प्रवाहन जैविल ने उत्तर दिया कि "हे गौतम, यह ज्ञान तुम्हारे पहिले और किसी ब्राह्मण ने नहीं प्राप्त किया और इसलिये यह शिक्षा इस सृष्टि भर में केवल क्षत्री जाति की ही है।" भीर तब उसने गौतम को वह ज्ञान दिया।

इस उपनिषद में एक दूसरे स्थान पर, इसी प्रवाहन ने दो घमण्डी ब्राह्मणो को निरुत्तर कर दिया और तब उन्हें परमेश्वर के विषय में सचा ज्ञान दिया।

सतपय ब्राह्मण (१०, ६, १, १) में यह कथा लिखी है और वही क्वान्दोग्य उपनिषद (५, २) में भी लिखी है कि पांच ब्राह्मण गृहस्थों और वेदान्तियों को इस बात की जिज्ञासा हुई कि 'ब्रात्मा क्या है और ईश्वर क्या है ?' वे लोग यह ज्ञान प्राप्त करने के लिये उदालक आ-रुणी के पास गए। परन्तु आरुणी को भी इसमें सन्देह था और इसलिये वह उन्हें क्षत्री राजा अश्वपित कैंकेय के पास ले गया, जिसने उन्हें उस यज्ञ में विनयपूर्वक ठहरने को निमंत्रित किया जिसे वह किया चाहता था। उसने कहा "मेरे राज्य में कोई चोर, कंजूस, शराबी, कोई ऐसा मनुष्य जिसके यहां मूर्ति न हो, कोई मुर्ख, व्यभिचारी अथवा व्यभिचारिणी नहीं है। महाज्ञायो, मैं यज्ञ करता हूं और जितना धन मैं प्रत्येक ऋत्विक को दूंगा उ-तना आप लोगों को भी दूंगा। कुपाकर आप यहां ठहरिए।"

वे जोग ठहरे और उन्होंने अपने आने का अभिप्राय कहा और "दूसरे दिन प्रातः काल वे लोग अपने हाथों में ईंघन लिए (शिप्यों की नाई) उसके निकट गए और उसने बिना किसी संस्कार की विधि के उन्हें वह ज्ञान दे दिया जिसके लिये वे आए थे।

यह बात झाश्चर्यजनक है कि भिन्न भिन्न उपनिषदों में पुनः पुनः एकही नाम और भिन्न भिन्न रूपों में एक ही कथाएं मिलती हैं, जिससे प्रगट होता है कि प्राचीन उपनिषद लगभग एकही समय में बनाए गए थे। उदालक आरुणी, जिसका नाम गौतम भी है, और उसके पुत्र स्वेतकेतु का वर्णन फिर कौशीनिक उपनिषद में भी मिलता है। उसमें पिता और पुत्र हाथ में ईंधन लेकर चित्र-गांग्यायनी के पास ज्ञान सीखने को गए। क्षत्री राजा चित्र ने कहा "हे गौतम तुम ब्राह्मण होने योग्य हो, क्योंकि तुम में अभिमान नहीं आया। यहां आओ, हम तुम्हारा समाधान कर देगें।" (१,१)

कौशीनिक उपनिषद में (४) प्रसिद्ध विद्वान गार्थ बाला कि और काशियों के विद्वान राजा अजातशत्रु के वाद्विवाद के विषय में एक प्रसिद्ध कथा लिखी है। इस घमडी ब्राह्मण ने राजा को ललकारा, परन्तु इस पर जो शास्त्रार्थ हुआ उसमें उसकी हार हुई और वह निरुत्तर हो गया। अजातशत्रु ने उससे कहा 'हे बालािक, तुम यहीं तक जानते हो?' बालािक ने उत्तर दिया 'केवल यहीं तक'। अब अजातशत्रु ने उससे कहा कि 'तुमने मुझे व्यर्थहीं यह कहकर ललकारा कि क्या में तुम्हें ईश्वर के विषय का ज्ञान दूं?' 'हे बालािक, वह जो उन सब वस्तुओं का (जिसका तुमने वर्णन किया है) कर्ता है, वह जिसकी यह सब माया है, केवल उसीका ज्ञान प्राप्त करना चाहिए।'

तव वालािक अपने हाथ में ईंधन लेकर यह कहता हुआ आया कि 'क्या में आपके निकट शिष्य की नाई आऊं?' अजातशत्र ने उसे कहा 'में इसे अनुचित समझता हूं कि कोई क्षत्री किसी ब्राह्मण को शिष्य बनावे। आओ, मैं तुम पर सब बात स्पष्ट कर देता हूं।"

यह कथा, तथा स्वेतकेतु आरुणेय और चन्नी राजा प्रवाहन जैविछि की कथा भी बृहदारण्यक उपनिषद में पुनः दी है। उपनिषदों में ऐसे अगणित वाक्य मिलते हैं जिनमें क्षत्री छोग सबे धार्मिक ज्ञान के सिखलाने वाले जिले गए हैं। परन्तु यहां पर मधिक उदाहरण देने की आवश्यकता नहीं है। जितना हम ऊपर कह आए हैं वह यह दिखलाने के लिये बहुत है कि हिन्दू धर्म तथा वेदान्त के इतिहास में ऐतिहासिक काव्य काल के अन्त में स्त्री लोग किस अवस्था में थे। मानुषी ज्ञान के इतिहास में उप-निषद एक नया समय स्थिर करते हैं। यह ज्ञान, जिसका समय ईसा के लगभग १००० बर्ष पहिले हैं "पहिले किसी ब्राह्मण ने नहीं प्राप्त किया था। वह इस सृष्टि में केवल क्षत्रियों ही का था।"

येही यथार्थ कारणा हैं जिससे हम लोगों को विदेह के राजा जनक की प्रशंसा करनी चाहिए और उनका छतज्ञ होना चाहिए। यह बड़े कीतृहल की बात है कि हग छोग जनक. विदेहों तथा कोशलों से एक कि एत कथा द्वारा भी परिचित हैं, जो कि इन पूज्य नामों के विषय में कहा गई है। यह कि एत कथा आर्य लोगों के दक्षिणी मारतवर्ष को विजय करने से सम्बन्ध रखती है। परन्तु उत्तरकाल के कि वियों ने मिक्त और छतज्ञता में चूर होकर इस बड़ी ऐति-हासिक घटना का सम्बन्ध उन प्राचीन राजाओं के नाम से कर दिया है जिनका इस विजय से कोई भी सम्बन्ध नहीं था। योरप में उस अन्धकारमय समय का भी इतिहास कभी ऐसा अस्पष्ट नहीं था कि कोई कि विजय होना परन्तु भारतवर्ष का दूसरा महाकाव्य लंका का विजय होना एक कोशिलों के राजा द्वारा वर्णन करता है, जिसका विवाह विदेहों के राजा जनक की कन्या से हुआ था।

हमारे अधिनिक ज्ञान से इस बात का निर्णय करना सम्भव नहीं है कि रामायगा पहिले पहिल कब बनाई गई। हम लोगों को सूत्र ग्रन्थों में महाभारत के उल्लेख मिलते हैं परन्तु उनमें रामायगाका कोई उल्लेख नहीं मिलता। ईसा के पांच द्याताब्दी पहिले बङ्गाल के विजय नामी राजा ने लंका का पता लगाया था और उसे जीता था। अतएव पहिले पहिल तोगों का यह बिचार हो सकता है कि यह महाकाव्य उसी समय में रचा गया होगा। परन्तु इसके विरुद्धि इस टापू का होना, विजय के कई शताब्दी पहिले से हिन्दुओं को मालूम था। अतएव रामायण, जिसमें कि विजय की जीत का उल्लेख कहीं पर नहीं आया है, विजय के पहिले उस समय में बनी होगी जब कि यह द्वीप हिन्दुओं को बहुत ही अस्पष्ट रीति से जात था।

इस अनुमान का अधिक सम्भव होना इस बात से भी प्रगट होता है कि विनध्या पर्वत के दिल्लण का भारतवर्ष का भाग रामा-यण में एक अनन्त बन की नांई वर्णन किया गया है और वहां के आदि वासियों का बन्दरों और भालुओं की नांई उल्लेख है। हम लोगों को यह मालूम है कि आर्य लोग गोदावरी और कृष्णा नदी के तट पर द्रीनकाल के आदि में बसे और ईसा के कई शताब्दि पहिले अन्ध्र आदि वंशों के बड़े बड़े राज्य विभव को प्राप्त हुए और शास्त्र तथा विद्या के नए नए सम्प्रदाय स्थापित हुए। अतएव रामायण, दिल्लण में इन सब बातों के होने के पहिले ही रची गई होगी, क्योंकि उसमें विनध्या के दक्षिण में आर्य लोगों की सक्यता का उल्लेख कहीं भी नहीं है। अतः आदि महाभारत की नांई आदि रामायण भी ऐतिहासिक, काव्य काल ही में बनी थी।

महाभारत की नांई रामायण में भी ऐतिहासिक घटनाओं का वर्णन नहीं है वरन् उसीकी भांति इसके नायक भी कल्पित मात्र हैं।

ऋग्वेद के समय ही से खेत की हज रेखा, सीता ने देवी की ख्याति प्राप्त की थी और उसकी पूजा भी देवी की भांति की जाती थी। अतएव जब दक्षिणी भारतवर्ष में धीरे घीरे छिष फैलती गई तो कि वियों के जिये यह रचना करना कुछ काउन नहीं था कि लोग सीता को चोरा कर दिचाण में जे गए। और जब इस देवी तथा स्त्री ने, जोकि मानुषी कल्पना की सबसे उत्तम रचना है, ख्याति

तथा स्नेह प्राप्त कर लिया था, तो वह स्वभावतः ही राजाओं में सब से पुण्यात्मा और विद्वान, विदेहों के राजा जनक की कम्या कही गई।

परन्तु इस महाकाव्य में जिस सीता के पित और कोशलों के राजा राम का वर्णन है, वह कौन हैं? उत्तरकाल के पुराणों में लिखा है कि वे विष्णु का अवतार थे। परन्तु जिस समय का हम वर्णन कर रहे हैं उस समय तक स्वयम् विष्णु ने श्रेष्ठता नहीं प्राप्त की थी। उस समय भी ऐतिहासिक काव्य काल के देवताओं में इन्द्र प्रधान माना जाता था और सूत्र ग्रन्थों (यथा पारस्कर गृद्य सूत्र २, १७, ९) में हलरेखा की देवी, सीता इन्द्र की पत्नी कही गई है। तो क्या यह अनुमान ठीक नहीं है कि महाभारत के नायक अर्जुन की नाई रामायण के नायक राम की रचना, केवल दूसरे रूप में अनावृष्टि के देखों से लड़ते हुए इन्द्र की कथा से की गई हां? इस प्रकार से इस महाकाव्य का, जो उत्तरी भारतवर्ष के ऐतिहासिक युद्ध का वर्णन करता है, और उस महाकाव्य का सम्बन्ध, जो दक्षिणी भारतवर्ष की ऐतिहासिक विजय वर्णन करता है, इन्द्र की कथा के द्वारा कर दिवा गया है।

परन्तु यद्यपि रामायण ऐतिहासिक घटनाओं के वर्णन की भांति बिलकुल निर्थक है, फिर भी महाभारत की नांई उससे भारत वर्ष की पुरानी सामाजिक दशा का पता लगता है। अतएव यहां पर उसकी कथा का संत्रेप में लिखना आवश्यक जान पड़ता है। परन्तु इसके पहिले केवल इतना और कहना है कि जीवन के दश्य के लिये भी रामायण, महाभारत के समय से बहुत पीके की अर्थात् ऐतिहासिक काव्य काल के बिलकुल अन्त की है। रामायण में महाभारत के ज्ञियों की प्रचण्ड वीरता तथा आत्मरत्ता नहीं पाई जाती। उसमें लोग ब्राह्मणों के अधिक आधीन पाए जाते हैं। स्वयम जनक, श्रवियों की विद्या और गौरव का अभिमानी प्रतिपादक नहीं, वरन् ब्राह्मणों का एक नम्न सेवक वर्णन किया गया है। और इस महाकाव्य का नायक, स्वयम राम, यद्याप एक ज्ञी

योधा परशुराम से सामना करके उसे पराजित करना है, परन्तु वह इसे अनेक क्षमा प्रार्थनाओं के माथ करता है ! कदाचित परशु-राम की कथा में एक बड़ी ऐतिहासिक बात है। यह वर्णन किया गया है कि उसने चुत्रियों से जड़ कर उस जाति को निर्मूल कर दिया और फिर इस महाकाव्य के नायक राम ने उसे पराजित किया। ऐसा जान पडता है कि यह कथा ब्राह्मणों और चित्रियों के वास्तविक विरोध और द्वेष को प्रगट करती है, जिसके चिन्ह हम लोग कथा के रूप में उपनिषदों में देख चुके हैं।

सारांश यह कि रामायण के पढ़ने से यह विदित होता है कि भारतवर्ष की सची सूरता का समय बीत गया था और आर्यलोग गंगा की घाटी में कई राताब्दियों तक पड़े रहने के कारण शिथिल से हो गए थे । उसमें महाभारत की वे वीरोचित, यद्यपि कुछ अशिष्ट और आचार व्यवहार की बातें नहीं मिलतीं। उसमें सची वीरता के मनुष्य और सची इट्ता और संकल्प के साथ लड़े हुए युद्ध नहीं मिलते। उसमें कर्ण, दुर्योधन और भीम की नाई शरी-रिक बल के तथा अभिमानी और दक्षित्त मनुष्य नहीं मिलते। रामायण में उन्नति को प्राप्त नायकाएं हैं,जैसे अभिमानी और भीतरी मार करने वाली कैकेयी, अथवा शान्त और सदा दुःख सहती हुई सीता। रामायण के नायक लोग किंचित सीधे और साधारण मनुष्य हैं जोकि ब्राह्मग्रों के बड़े माननेवाले और शिष्टाचार और धर्म के नियमों का पालन करने में बड़ उत्सुक और बड़े युद्ध करने वाले हैं, परन्तु उनमें सच्चे छड़नेवालों की दढ़ना नहीं है ! जाति की सूरता में परिवर्तन होगया था, और यादि राजा प्रजा बहुत सक्ष्य और नियमानुसार चलनेवाले होगए थे तो उनमें दृढ़ता और वीरता भी कम होगई थी। तेरहीं राताब्दी के, अर्थात् जब दढ़ और विजयी कुरु और यांचाल लोग द्वाब में राज्य करते थे उस समय के हिन्दू लोगों का जीवन जानने के लिये हम अपने पाठकों को महा-भारत पढने को कहेंगे और ग्यारहवीं शताब्दी के अर्थात जब केाग्रल और विदेह लोग गंगा की घाटी में अधिक काल तक रहने से निय-मानुकूल चलनेवाले ब्राह्मणों के आधीन, विद्वान और शिथिल हो

गए थे, उस समय के हिन्दुओं के जीवन का वृतान्त जानने के लिये हम पाठकों को रामायण पढ़ने को कहेंगे। ऐतिहासिक काव्य काल के प्रारम्भ से लेकर अन्त तक हिन्दू समाज में जो परिवर्तन हुआ वह इन दोनों महाकाव्यों से प्रगट होता है।

अब हम रामायण की कथा प्रारम्भ करते हैं। हम ऊपर कह खुके हैं कि जो लोग गंगा और गंडक नदी के बीच के विस्तृत देश में रहते थे व कोशलों के नाम से प्रसिद्ध थे। इस जाति के एक प्रसिद्ध राजा दशरथ की राजधानी अयोध्या अथवा अवध में थी भीर इस प्राचीन नगर का खंडहर अब तक यात्री लोगों को कुछ दूहों के कप में दिखलाया जाता है। दशरथ का रानियों में से तीन का सब से अधिक सत्कार किया जाता था। इनमें से कौशल्या से उसे उसका सब से बड़ा पुत्र राम हुआ. कैकेयी से भारत और सुमित्रा से लच्चमण और शत्रुघन हुए। दशरथ ने अपनी वृद्धावस्था में राम को युवराज बनाने का विचार किया परन्तु अभिमानी और सुन्दर कैकेयी ने यह हठ किया कि उसीका पुत्र युवराज बनाया जाय, और दुर्वल वृद्ध राजा को अपनी पत्नी की इस दढ़ इच्छा को मानना पड़ा।

उसके पहिलेही राम ने एक स्वयम्बर में विदेहों के राजा जनक की कन्या सीता को प्राप्त किया था। इस स्वयम्बर में बहुतेरे राजे और राजकुमार इकट्ठे हुए थे, परन्तु उनमें से केवल राम ही भारी धतुष को उठाकर उसके दो टुकड़े कर सके थे। परन्तु इस समय जब कि राम के युवराज बनाए जाने की आशा में सारी अयोध्या में हर्ष हो रहा था, कैकेयी के महल में यह निश्चय हुआ कि भरत युवराज हों और राम १४ वर्ष के लिये देश से निकाल दिए जांय।

राम इतना आज्ञाकारी और धर्मज्ञ था कि इस आज्ञा को टाजना तो दूर रहा, उसने इसपर रोष भी नहीं किया । उसका श्रद्धालू भाई लक्ष्मण भी उसके साथ हुआ और सुशीला सीता तो अपने पति से अलग होने की बात ही नहीं सुनती थी । अतः मयोध्या वासियों को दुःखामें रोते छोड़कर राम स्नीता और लक्ष्मगा नगर से बाहर निकल गए।

ये लोग पहिले प्रयाग वा इलाहाबाद में भारद्वाज मुनि के आश्रम में और फिर वहां से आधुनिक बुन्देलखंड के निकट चित्रकूट में वाल्मीकि के आश्रम में गए। वाल्मी कि रामायण के बनानेत्राले कहें जाते हैं, ठीक उसी तरह से जैसे कि चेदों के संकलित करनेवाले कृष्णद्वैपायन व्यास महाभारत के बनानेवाले कहे जाते हैं।

दशरथ राम के शोक में मर गए और भरत ने चित्रकृट में राम के पास जाकर पिता की मृत्यु का समाचार कहा और लौट चलने की प्रार्थना की । परन्तु राम ने प्रीतज्ञा की थी उससे उसने अपने को बद्ध समझा और अन्त में यह स्थिर हुआ कि १४ वर्ष बीत जाने पर राम लौट कर राजगद्दी पर वैठें। भरत अयोध्या की लौट आए।

चित्रकृट छोड़कर राम दण्डक बन में और गोदावरी के उद्गम के निकट के बनों और अनार्य जातियों में घूमते रहे। क्योंकि अभी दािलणी भारतवर्ष में आर्थ छोग आकर नहीं बसे थे। इस प्रकार से १३ वर्ष बीत गए।

लंका और दक्षिणी भारतवर्ष के राक्षसों के राजा रावण ने सीता की जो अब बनों में थी, सुन्दरता का समाचार पाया और राम की अनुपर्स्थिति। में वह उसे उनकी कुटी से चोरा कर लंका को लेगया। राम ने बहुत खोज करने पर इसका पता पाया। उसने दक्षिणी भारतवर्ष की अनार्य जातियों से जो बन्दर और भालू वर्णन किए गए हैं, मेल किया और लंका जाकर अपनी पतनी को प्राप्त करने की तैयारियां कीं।

अनार्य जातियों में बाली एक राजा था। उसका भाई सुप्रीव उसका राज्य और उसकी स्त्री कीनना चाहता था। राम ने बाली से लड़कर उसे मार डाला, सुप्रीव को राज्य और बाली की वि-धवा स्त्री को पाने में सहायता दी, और तब सुप्रीव ने अपनी सेना लेकर लंका को प्रस्थान किया। हनुमान जो कि अनार्य सेना का प्रधान सेनापित था मार्ग दिख-खाता हुआ चला।वह उस साठ मील के जलडमरू मध्य को लांघ गया जो भारतवर्ष को लंका से अलग करता है, वहां उसने सीता को पाया और उसे राम की भेजी हुई अंगूठी दी। तब उसने रावण की राजधानी में आग लगा दी भीर राम के पास लौट आया।

अब इस अन्तरीप में पत्थरों से एक सेतु बनाया गया। पाठक जानते होंगे कि इस अन्तरीप के लगभग आर पार एक प्राकृतिक सेतु है और इसमें कोई सन्देह नहीं है कि इस स्थान के प्राकृतिक रूप ने ही कित्र के मन में यह विचार उत्पन्न किया कि यह सेतु राम की सेना के अमानुषी परिश्रम से बनाया गया था। तब सब सेना ने पार होकर रावण की राजधानी में घेरा डाला।

इसके पीछे जो युद्ध का वर्णन दिया है वह यद्यपि काव्यमय घटनाओं और उत्तेजक वर्णनों से भरा है, पर अस्वाभाविक और चित्त को छबा देनेवाला है। रावण ने इन आक्रमण करनेवालों को भगाने के लिये एक एक करके अपने सब सरदारों को भेजा। परन्त वे सब राम के अमानुषी शस्त्रों और गुप्त मंत्रों से युद्ध में मारे गए। रावण के अभिमानी पुत्र इन्द्रजीत ने बादलों पर से युद्ध किया पर लक्ष्मण ने उसे मार डाला। रावण क्रोधित होकर आया और उस-ने लक्ष्मण को मार डाला, परन्तु यह मृतक बीर, दढ़ भक्त हनुमान की लाई हुई किसी औषधि के प्रभाव से फिर जी उठा । रावण का एक भाई विभीषण अपने भाई को छोड कर राम से मिल गया था। उसने राम से वह भेद बता दिया था जिससे प्रत्येक बांधा मारा जा सकता था, और इस प्रकार से रावण की अभिमानी सेना के सब नायक एक एक करके मरते जाते थे। अन्त में स्वयम गवण आया और राम के हाथों मारा गया । सीता पुनः प्राप्त हो गई परन्तु उसे अपने सतीत्व का प्रमाण जलती हुई चिता में कृद कर और फिर उसमें से बिना जले हुए निकल कर देना पड़ा।

अब चौदह वर्ष बीत गए थे, इसिंछये राम और सीता अयोध्या को छोट आकर राजगई। पर बैठ। पैरिन्तु छोग सीता पर सन्देह करते थे, क्योंकि वह रावण के यहां रही थी और इस्रलिये वे लोग विचारते थे कि उसका सतीत्व अवश्य भ्रष्ट हो गया होगा । इसलिये राम ने अपने पिता की नाई दुर्बल होकर, विचारी दुःख सहती हुई सीता को, जो उस वक्त गर्भवती थी, देश से निकाल दिया।

वाल्मीकि ने उसका चित्रकृट में स्वागत किया और वहां उसे दो पुत्र, जब और कुदा हुए । वाल्मीकि ने रामायण बनाई और इन लड़कों को उसे कंठ कराया । इस प्रकार से कई वर्ष बीत गए।

तव राम ने अश्वमेध करना निश्चय किया भीर इसके लिये घोड़ा छोड़ा गया। यह वाल्मीिक के आश्रम तक भाया और वहां इन लड़कों ने उसे खेलवाड़ में पकड़ कर रख लिया। राम की सना ने व्यथही इस घोड़े को उनसे ले लेने का यत्न किया। अन्त को स्वयम्र राम आए भीर उन्होंने इन राजकुमारों को वेखा, परन्तु यह नहीं जाना कि ये कीन हैं। राम ने उनके मुख से रामायण का पाठ सुना, और अन्त में उन्हें अपना पुत्र जानकर गले से लगाया।

परन्तु सीतां के भाग्य में अब भी सुख नहीं था । लोगों का सन्देह अब तक भी शान्त नहीं हुआ था और राम इतने दुवेल मन के थे कि लोगों के विरुद्ध काम नहीं कर सकते थे । जिस पृथ्वी ने सीता को जन्म दिया था वह फट गई और दीर्घकाल तक दुःल सहते हुए अपने बालक को उसने ले लिया।

सीता की वैदिक करूपना अर्थात् क्षेत्रों की हल रेखा की स्पष्ट ता इस अन्तिम घटना से प्रगट होती है। परन्तु लाखों हिन्दुओं के लिये सीता वास्तव में कोई मनुष्यधारी प्राणी हुई थी जो स्त्री धर्म और आत्मनिग्रह की आदर्श है। अब तक हिन्दू लोग अपनी कन्या का नाम सीता रखते हुए डरते हैं क्यों कि याद उसका नम्न स्वभाव, उसका पातिव्रत धर्म, उसका अविचल अनुराग और अपने पित के लिये उसका अजित प्रेम मानवी प्राणियों से बह कर था तै उसका दुः स्व और संताप भी उसले कहीं वह कर था जैसा

कि संसारी जीवों के भाग्य में प्रायः बदा होता है। समस्त भार-तवर्षे में एक भी ऐसी स्त्री न होगी जिसे संतप्त सीता की कथा विदित न हो और जिसे उसका चरित्र आदर्शमय और अनुकरणशील न हो और राम भी चाहे वे चरित्र में सीता की बराबरी न कर स-कते हों, मनुष्यों के लिये अपने सत्याचरण, आञ्चापालन और पवि-जता में जादशे हैं। इसी प्रकार से यह कथा लाखों भारतवासियों के लिये नीतिशिक्षा की उपाय है भीर उसका गौरव इस कारण से बद्धत है।



#### अध्याय ४

## श्रार्य श्रीर श्रनार्य लोग।

उत्तरी भारतवर्ष की नदियां, आयों के विजय का मार्ग निश्चय करती हैं। जब कोई इन निवयों का मार्ग देखता है तो उसे आर्यों के विजय का दस शताब्दियों का इतिहास विदित होता है। और जब कोई सिन्धु और उसकी सहायक नदियों का मार्ग भीर फिर बनारस और उत्तरी विहार तक गंगा और यमुना का मार्ग देख चुकता है तो उसने ऐतिहासिककाव्य काल के अन्त तक अर्थात् ईसा के १००० वर्ष पहिले का हिन्दू-आर्यों का सारा राज्य देख खिया। इस हिन्दुओं के राज्य की बड़ी भूमि के आगे का सारा भारतवर्ष श्रायों से बिना अनुसम्धान किया हुआ अथवा यों कहिए कि विना विजय किया हुँ भा पड़ा था जिसमें भिन्न भिन्न आदिवासिनी जातियां बसती थीं। इस अनार्यभूमि का एक चौड़ा भाग, जो हिन्दू राज्य को पूरव, दिच्चण और पश्चिम में घेरे हुए था, ऐतिहासिक काच्य काल के अन्त में हिन्दुओं को ज्ञात होता जाता था। दिचाणी बिहार, मालवा, दक्षिण का एक भाग और राजपूताना मरुस्थल के विचिण के देश, यह एक अर्थमंडलाकार भूमि थे जो कि हिन्दुओं की नहीं हो गई थी परन्तु हिन्दुओं को भीरे भीरे विदित हो गई थी। इस लिये इस भूमि का उल्लेख सब से उत्तरकाल के ब्राह्मणी में कहीं कहीं पर भाया है कि इसमें सत्व लोग, अर्थात् जीवित लोग जोकि कठिनता से मनुष्य कहे जा सकते हैं, रहते थे। हम लोग साहसी अधिवासियों को इस अज्ञात और असभ्य भूमि में घुसते हुए, जहां जहां वे गए वहां आदिवासियों पर अपना प्रभुत्व प्राप्त करते हुए, उपजाऊ निवयों के तटों पर जहां तहां बस्तियां स्थापित करते हए, और विस्मित असअ्यों को सअय शासन और र्सभ्य जीवन के कुछ फल दिखलाते हुए, श्रद्धमान कर सकते हैं।

हम लोग पुण्यातमा साधुओं को इन जंगलों में शानित से जाकर पर्थतों की चोटियों पर वा उपजाऊ घाटियों में जो कि विद्या और पिवित्रता का स्थान थी आश्रम बना कर रहते हुए ख्याल कर सकते हैं। और अन्त में साहसी राजकीय शिकारी भी बहुआ इन जंगलों में जाते थे, श्रीर दुर्भागे राजा लोग जिन्हें उनसे अधिक बलवान प्रतिद्वंदी लोग देश से निकाल देते थे वे भी बहुआ संसार से विशक होकर इन्हीं एकान्त जंगलों में आकर वसते थे। यह अनार्यों का देश जो धीरे धीरे हिन्दुओं को विदित होता जाता था ऐसी द्या में था। हम यहां पर कुछ ऐसे वाक्य उद्धृत करेंगे जिससे जान पड़ेगा कि हिन्दुओं को इस देश के विषय में कितना ज्ञान था और वे लोग उन भिन्न भिन्न आदिवासियों को किस नाम से पुकारते थे, जोकि इसमें सम्भवतः ईसा के पहिले ग्यारहवीं शताब्दी में रहते थे।

पेतरेय ब्राह्मण की अन्तिम पुस्तक में एक ऐसा वाक्य है जिस में उस समय के मुख्य मुख्य हिन्दू राज्यों के वर्णन के साथ ही साथ दक्षिण और दक्षिण पश्चिम की आदिवासिनी जातियों का भी उल्लेख है। अतएव वह यहां पर उज्जृत करने योग्य है—

"तब पूरव दिशा में वासवों ने सारे संसार का राज्य पाने के लिये ३१ दिन तक इन्हीं तीनों ऋक् और यज्ज की रिचाओं और उन गम्भीर शब्दों से (जिनका वर्णन अभी किया जा चुका है) उस (इन्द्र) का प्रतिष्ठापन किया। इसी लिये पूर्वी जातियों के सब राजाओं को देवताओं के किए इस आदर्श के अनुसार सारे संसार के महाराजा की भांति राजतिलक दिया जाता है और वे सम्राद् कहलाते हैं।

"तब दक्षिण देश में रुद्रलेंगों ने सुखमोग प्राप्त करने के लिये इन्द्र को ३१ दिन तक इन तीनों ऋकों अर्थात यज्ञस् और उन ग-म्भीर शब्दों से (जिसका उल्लेख अभी हो चुका है) प्रतिष्ठापन किया। इसी लिये द्विण देश के जीवों के राजाओं को सुखमोग के लिये राजिन्लक दिए जाते हैं और वे मोज अर्थात् मोग करने बाले कहलाते हैं। "तब पश्चिम देश में दैवी आदित्यों ने स्वतंत्र राज्य पाने के बिये उसका उन तीनों ऋकों अर्थात् यज्ञुस् की रिचामों भीर उन गम्भीर शब्दों से प्रतिष्ठापन किया। इसी छिये पश्चिम देशों के नीच्यों और अपाच्यों के सब राजे स्वतंत्र राज्य करते हैं और 'स्वराद' अर्थात् स्वतंत्र उराजा कहजाते हैं।

"तव उत्तरी देश में विश्वदेवों ने प्रख्यात शासन के लिये उसका उन्हीं तीनो रिचाओं से प्रतिष्ठापन किया। इसी लिये हिमा-लय के उस ओर के उत्तरी देशों से सब लोग, जैसे उत्तर कुरुलोग, उत्तरमाद्र लोग, विना राजा के बसने के लिये स्थिर किए गए और वे "विराज" अर्थात बिना राजा के कहलाते हैं।

"तब मध्य देश में, जो कि एक इढ़ स्थापित स्थान है, साध्यों भीर अपत्यों ने राज्य के लिये इन्द्र का ३१ दिन तक प्रतिष्ठापन किया। इसी लिये कुरु, पांचालों तथा वसों और उसीनरों के राजा-ओं को राज्यतिलक दिया जाता है और वे 'राजा' कहलाते हैं।

इन उड़्रत वाक्यों से हम एक दम से ऐतिहासिक काव्य काल के अन्त में जहां तक हिन्दुओं का राज्य था वह सब विदित हो जाता है। जैसा कि हम पहिले कह चुके हैं, सब से पूरव में विदेह, काशी और कोशल लोग रहते थे और ये सब से नए हिन्दू अधिवासी विद्या और प्रसिद्धता में अपने पश्चिम में रहनेवाले भाइयों से बढ़े हुए थे। उनके राजा लोग, यथा जनक, अजात शत्रु आदि गर्व से 'सम्राज' की पदवी ग्रहण करते थे और अपनी विद्या और बल से अपनी प्रतिष्ठा का निर्वाह योग्यता से करते थे।

दक्षिण में कुछ धार्य अधिवासी लोग चम्बल की घाटी तक जा कर अधुनिक मालवा देश में रहनेवाले आदिम निवासियों से अव-इय परिचित हो गए होंगे। ये जातियां 'सत्व' अर्थात् ऐसे जीव जो मनुष्य कहे जाने योग्य नहीं हैं, ऋहलाती थीं। यहां पर यह लिख देना भी उचित है कि इस ओर का राज्य तो 'भोज' के नाम से कहलाता ही था (इस शब्द की उत्पत्ति चाहे कैसीही कल्पित क्यों न दी गई हो), पर उत्तर काल में उस देश का नाम भी, जो कि विन्ध्य पर्वतों से सटा हुआ दक्षिण में चम्बल की घाटी में है, 'मोज' था।

इस स्थान से आर्थ अभिवासी वा साहसी लोग पश्चिम की ओर बढ़े, यहां तक कि वे अरब के समुद्र के तटों तक पहुँच गए जिसके आगे वे नहीं बढ़ सकते थे। इन दूरस्थ देशों के आदिवासियों को सभ्य अधिवासी लोग कुछ तिरस्कार की दृष्टि से देखते थे और इसी अभिप्राय से उन्हें 'नीच्यों' और 'अपाच्यों' का नाम दिया गया या और उनके शासक लोग 'स्वराट' अर्थात् स्वतंत्र राजा कहलाते थे। ये ही लोग जो कि ऐतिहासिक काव्य काल के अन्त में बहुत कम प्रसिद्ध थे, उत्तर काल की सब से अधिक अभिमानी और रण, प्रिय हिन्दू जाति के अर्थात् मरहन्नों के पूर्वपुठ्य थे।

लिखा है कि उत्तर में उत्तर कुरु लोग, उत्तर माद्र लोग तथा अन्य जातियां हिमालय के उस ओर रहती थीं, परन्तु इससे सम्भ-वतः यह तात्पर्य है कि वे नीची पर्वतश्रेणियों के उस ओर हिमा-लय की घाटियों में रहती थीं। अब तक भी इन पहाड़ियों के रहने वाले स्वतन्त्रता से प्राथमिक समाज में रहते हैं और सरदारों अथवा राजाओं से उनका सम्बन्ध बहुत कम होता है। अतएव यह कोई आश्चर्य की बात नहीं है कि प्राचीन काल में वे 'बिना राजा के 'कहे जाते थे।

भतः हिन्दू सृष्टि के बिलकुल बीच में गंगा की घाटी में कुरु और पांचालों की प्रबल जातियां तथा वसों और उसीनरों की कम प्रसिद्ध जातियां रहती थीं।

पश्चिम में, राजपुताने के मरुस्थलों का आर्य लोगों ने कुछ भी श्रमुसंश्रान नहीं किया था। इन मरुस्थलों श्रीर पर्वतों के भील श्रादिवासी तब तक बिना छेड़ छाड़ किए ही छोड़ दिए गए ये जब तक कि ईस्वी सन् के पीछे नए तथा भयानक श्राक्रमण करने बाले भारतवर्ष में आकर इन भागों में नहीं बसे। दूर पूरब में दिल्लिणी बिहार तब तक हिन्दुओं के अधिकार में नहीं हुआ था। प्रोफ़ेसर वेबर ने अपर्व वेद में एक घाक्य दिखलाया है जिसमें अड्डों और मगधों का एक विशेष, परन्तु उनके विश्व, उल्लेख है। इस वाक्य से जान पड़ता है कि दक्षिणी बिहार के लोग तब तक हिन्दू जाति में समिमलित नहीं हुए थे, परन्तु आर्य लोग उनसे परिचित होते जाते थे। बङ्गाल प्रान्त अब तक श्वात नहीं हुआ था।

दक्षिणी भारतवर्ष अर्थात् विन्ध्य पर्वतों के उत्तर के भारत-वर्ष में हिन्दू लोग तब तक नहीं बसे थे। ऐतरेय ब्राह्मण (७,१८) में कुछ नीच असभ्य जातियों का, और उनमें अन्ध्रों का भी, नाम दिया है। हम आगे चल कर दिखलावेंगे कि दर्शन काल में अन्ध्र लोगों ने बड़ी उन्नति की थी और दक्षिण में उनका एक बढ़ा सभ्य हिन्दू राज्य हो गया था।

भ्रव हम ऐतिहासिक काव्य काल की सब मुख्य मुख्य आर्थ जाित्यों और राज्यों का तथा उन अनार्य राज्यों का जो कि हिन्दू राज्य के दक्षिण में अर्द्धावृत्त में थे, वर्णन कर चुके। आगे के अध्या-यों में हम इन लोगों की सामाजिक रीतियों और गृहाचारों का वर्णन करेंगे। परन्तु राजाओं का वृत्तान्त समाप्त करने के पहिले, ऐतिहा-सिक राज्याभिषेक की बृहद् रीति का कुछ वर्णन करेंगे, जैसा कि ऐतिहासिक काव्य काल के बहुत से ग्रन्थों में दिया है। यह रीति तथा अश्वमेध, ये दोनों प्राचीन मारतवर्ष की बद्दी ही गम्भीर श्रीर आडम्बर्युक्त राजकीय रीतें हैं भीर इनका कुछ वर्णन हम हिन्दुओं के दोनों। महाकाव्यों के सम्बन्ध में कर चुके हैं। यहां पर राज्याभिषक के सम्बन्ध के केवल एक दो वाक्य ही उद्भूत करने की आवश्यकता है।—

"वह सिंहासन पर व्याघ्न का चर्म इस प्रकार से बिछाता है कि रोएं ऊपर की ओर हों और उसकी गईन के ऊपरवाला भाग पूरब की ओर हो, क्योंकि व्याघ्न बन के पशुओं का चत्र है। क्षत्र राजकीय पुरुष है। इस क्षत्र के द्वारा राजा अपने क्षत्र की सहिद्धि करता है। राजा सिंहासन पर बैठने के लिये अपना मुंह पूरव की मोर किए हुए उसके पीछे से माता है, पैर पर पैर रख कर धुटने के बल इस प्रकार से बैठता है कि उसका दिहना घुटना पृथ्वी से लगा रहता है और अपने हाथों से सिंहासन को पकड़ कर उसकी प्रार्थना यथोचित मंत्र द्वारा करता है।

"तब पुरोहित राजा के सिर पर पिवत्र जल छिड़कता है और यह कहता है— 'इसी जल को, जो कि शुभ, सब रोगों को अच्छा करनेवाला और राज्य की समृद्धि करनेवाला है, अमर प्रजापित ने इन्द्र पर छिड़का था, इसी को सोम ने वहण राज पर छिड़का था, और मनु पर यम ने छिड़का था, सो इसीको हम तेरे ऊपर छिड़कते हैं। तू इस संसार के राजाओं का राजा हो। तेरी प्रख्यात माता ने तुझे संसार भर के मनुष्यों का महाराजा होने के लिये जन्म दिया है। भाग्यवती माता ने तुभे जन्म दिया है, इत्यादि'। किर पुरोहित राजा को सोम की मदिरा देता है और किया समान सहोती है।"

इसके आगे लिखा है कि पुरोहितों ने इसी रीति से कई राजा-शों का अभिषेक किया, जिनके नाम से कि हम परिचित हो चुके हैं। कवष के पुत्र तुर ने इसी प्रकार से परीक्षित के पुत्र जनमेजय का अभिषेक किया था। "वहां से जनमेजय सब जगह गया, उसने पृथ्वी के छोर तक विजय प्राप्त किया, और अध्वमेध के घोड़े का अलिदान किया।" पर्वत और नारद ने इसी प्रकार से उग्रसेन के पुत्र युधंस्त्रीष्टि का राज्याभिषेक किया था। इसी प्रकार से विसष्ठ ने ऋग्वेद के महा विजयी सुदास का, और दीर्घतमस् ने दुःषन्त के पुत्र भारत का राज्याभिषेक किया था।

स्वेत यजुर्वेद में भी राज्याभिषेक की रीति का एक दूसरा अच्छा वर्णन मिळता है। उसमें से हम यहां एक अद्भुत वाक्य उज्जूत करते हैं जिसमें पुरोहित नए राजा को आशीर्वोद देता है "वह ईश्वर जो जगत का राज्य करता है, तुम्हें अपनी प्रजा का राज्य करने की शक्ति दे। वह अग्नि जो गृहस्थों से पूजी जाती है, तुम्हें गु- हस्थों पर प्रभुत्व दे। वृक्षों का स्वामी सोम तुम्हें बनों पर प्रभुत्व दे। वाणी का देवता बृहस्पति तुम्हें बोलने में प्रभुत्व दे। देवतामों में सबसे बड़ा इन्द्र, तुम्हें सबसे बड़ा प्रभुत्व दे। जीवों का पालक रुद्र तुम्हें जीवों पर प्रभुत्व दे। मित्र, जोकि सत्य का अवतार है, तुम्हें सत्यता में मित श्रेष्ठ बनावे। वरुण जो पुण्य कार्यों का रचक है, तुम्हें पुण्य के कार्यों में अति श्रेष्ठ बनावे।"

इसके आगे प्रजा को जो बचन कहे गए हैं उसमें पुरोहित उन्हें कहता है— "हे अमुक अमुक जातियां, यह तुम्हारा राजा है।" काण्य में यह पाठ है कि "हे कुरु मीर पांचाल खोग, यह तुम्हारा राजा है।"

हम इस अध्याय को वह उत्तम उपदेश देकर समाप्त करेंगे जो कि इसी वेद में आगे चल कर राजाओं के लिये दिया है और जिसे यदि आज कल के शासक लोग स्मरण रक्खेगे तो बहुत खाम होगा। "यदि तुम शासक हुआ चाहते हो तो आज से समर्थों और अस-मर्थों पर बराबर न्याय करो। प्रजा पर निरन्तर हित करने का हद्द विचार करलों और सब आपत्तियों से देशकी रक्षा करो।" (१०,२७)



#### अध्याय ५

## जाति भेद।

हिन्दू आर्थेलोग सैकड़ों वरन् हजारों वर्ष तक बाहरी लोगों से बिलकुल मलग रहे जैसा कि हम लोग और किसी जाति के इतिहास में नहीं पाते। इस प्रकार से अलग रहने में लाभ और हानि दोनों ही थी। इसके अन्य फलों में एक यह भी फल हुआ कि सामाजिक नियम अधिक हढ़ और कठोर होते गए और इससे लोगों की स्वतंत्रता और स्वाधीनता पूर्वक कार्य करने की शक्ति धीरे धीरे श्लीण होती गई। गंगा और जमुना के उपजाऊ और रमणीक तटों पर चार पांच शताब्दियों तक शान्ति पूर्वक रहने के कारण ये सक्ष्य राज्य स्थापित कर सके थे, दर्शन, विज्ञान तथा शिल्प की उन्नति कर सके थे और अपने समाज तथा धर्म की भी उन्नति कर सके थे पर इन्हीं शान्त, परन्तु दुर्बल करनेवाले प्रभावों से लोग उन सामाजिक वर्गों में भी मलग हो गए जो 'जातियां' कहलाते हैं।

हम देख चुके हैं कि वैदिक काल के अन्त के लगभग धर्माध्यक्ष लोगों का एक जुदा व्यवसाय ही होगया था और पुत्र लोग भी अपने पिता ही का काम करने लग गए थे। ऐतिहासिक काव्य काल में जब धार्मिक रीतों में बड़ा आडम्बर होगया और जब उप-जाऊ दोशाब में नए नए राज्य स्थापित होगए और राजा लोग अनिग्नी रीति विधानों के बड़े बड़े यज्ञ करने ही में अपना गौरव समझने लगे तो ऐसी अवस्था में यह बहुत सीधी बात है कि केवल धर्माध्यक्ष लोगों के ही ऐसे काठन विधानों को कर सकने के कारण लोग उन्हें सत्कार की हिए से देखने लगे यहां तक कि वे अन्त में स्वभावतः ही सामान्य लोगों से अलग तथा श्रेष्ठतर श्रेणी के अर्थात् एक अलग जाति के समझे जाने लगे। वे अपना जीवन केवल इन्हीं विधानों के सीखने में विताते थे और केवल वे लोग ही उन्हें विस्तार पूर्वक करसकते थे, और इसिलये लोग सम्भवतः यह विचारने लोग कि केवल वे ही इन पीवत्र कमों को करने के पात्र हैं। और जब वंशपरम्परागत पुरोहित लोग इन आडम्बर युक्त विधानों के वास्तविक ज्ञान और लोगों की किएत पवित्रता के कारण पूर्णतया जुदे होगप तो उनके लिये अपनी श्रेणी के लोगों को छोड़ कर किसी अन्य से सम्बन्ध करना अच्छा नहीं समझा जाता था। फिर भी वे किसी किसी कुल की कन्याओं से विवाह करके उसका मान बढ़ा सकते थे। परन्तु पुरोहितों के घर की कन्या अपनी भ्रेणी के लोगों को छोड़ कर और किसी से विवाह नहीं कर सकती थी। आज कल के हिन्दुओं की जो भावना भीर रीति है वह शीघृही गंगा के तटों पर रहनेवाले हिन्दुओं का जो नियमानुसार चलनेवाले थे और वाहरी सृष्टि से अलग थे धार्मिक तथा अलंध्य नियम होगई।

ठीक ऐसे ही कारण राजकीय जाति की उत्पत्ति के भी थे। पंजाब के हिन्दुओं में राज्याधिकार ने बहुत ही अधिक प्रतिष्ठा नहीं प्राप्त की थी। रणप्रिय सरदार लोग अपनी जाति को एक के पीछे दूसरी को विजय के लिये आगे बढ़ाते थे और उनमें से विसर्छों और विश्वामित्रों के आश्रयदात। सुदास की नांई बड़े बड़े सरदार लोग प्रबल राजा ही की नांई नहीं समझे जाते थे वरन वे मनुष्यों के नायक और जातियों के रक्षक की भांति समझे जाते थे। परन्तु गंगा के तटों पर रहनेवाले हिन्दुओं में यह बात नहीं थी। सम्भ-वतः रगाप्रिय कुरुओं स्रोर पांचालों के समय के आरम्भ में जाति भेद पूरी तरह से नहीं हो गया था। परन्तु इसके पीछे शान्त कोश-ल और विदेह लोगों को जो कि सब राजसी ठाट बाट से युत्त थे, प्रजा देवतुल्य समझती थी । इसिबये ऐसी अवस्था में यह सम्भव नहीं था कि राजकीय वा चुत्री जाति की कन्याएं दूसरी स्थि-ति के मनुष्यों से विवाह करें । ऐसे अनुचित विवाह तो सारे संसार ही में दूषित समभे जाते हैं, परन्तु भारतवर्ष में यह एक अलंघनीय नियम होगया । इस प्रकार से जब ब्राह्मण और चत्री

बोग इद और अवज्यनीय नियमों द्वारा अन्य बोगों से जुदे हो गए, यहां तक कि ब्राह्मण जाति की दीनातिदीन कन्या भी बैह्यों के सब से बड़े और धनाट्य मनुष्य से भी विवाह नहीं कर सकती थी।

योरप के समाजिक इतिहास में भारतवर्ष के जाति भेद के स-मान कोई भी उल्लेख मिलना कठिन है। फिर भी योरप में एक समय ऐसा था जब कि भारतवर्ष के जाति भेद ही के समान रीति वहां उन्हीं कारगों से प्रचलित हुई थी जिनसे कि भारतवर्ष में हुई थी। अर्थात् जन साधारण की दुर्बलता और योधाओं और धर्माध्यक्षीं की प्रबल्ता के कारण। जब रोम का राज्य ट्रटा और सरदार और बेरन लोग योरप के सब से अच्छे झच्छे भाग ले रहे थे, उस समय जन साधारण में राजनैतिक उत्साह तथा स्वतंत्रता नहीं थी। योरप में प्रबल पादिरियों तथा सैनिकों और निरुत्साही और दूर्बल जन साधारण में सैनिक राज्य प्रणाबी के दिनों में जितना अधिक भेद या उतना और कभी नहीं रहा । योरप भर में बड़े बड़े मठ बने, प्रायेक नाव चलने योग नदी पर और प्रत्येक तुच्छ गाँव में सेनिक दुर्ग देख पड़तेथे और प्रामीणों तथा छोटे छोटे नगरों के दीन शिल्प-कारों के साथ गुलामों का सा बर्ताच किया जाता था। मध्यकाल में योरप के पादरी, योधा (Knights) और जन साधारण लोग भारतवर्ष के बाह्यण, सत्री और वैद्यों के कुछ कुछ समान थे।

परन्त यह समता केवल देखने ही में है। सैनिक योरप के पाद-री स्रोग विवाह नहीं करते थे, और जन साधारण में जो सब से योग्य. सब से बुद्धिमान, और सब से विद्वान होते थे उन्हीं में से पादरी बनाए जाते थे। नाइट लोग भी जन साधारण में से शर करुष और बीर योधाओं को अपनी श्रेग्री में प्रसन्नता से सम्मि-लित कर बेते थे। जन साधारण ने भी अपने वाणिज्य की रक्षा के बिये शीव्र ही एका कर लिया, लुटेरे सरदारों से सामना करने के क्रिये अपने नगरों को सुर्राच्चत कर लिया, म्युनिसिपैलिटियां बनाई मीर उस भययुक्त काल में अपनी रचा करने के लिये शस्त्र चढाना सीखा। उमंगी बेरन लोग भी बहुधा जन साधारण में मिल जाते

थे और मंत्रणा के लिये सभा तथा रगाचेत्र में उनकी सहायता करते थे। इस सुखकर हेलमेल ने, जिसे कि भारतवर्ष में जातिमेद ने रोक दिया था, योरप के लोगों को पुनर्जीवित और इद बना दिया। ज्यों ज्यों जन साधारण में ज्यापार और राजनैतिक जीवन की उन्नति होती गई त्यों त्यों सैनिक राज्य प्रणाखी तथा पादरियों की प्रबलता नष्ट होती गई, स्रीर इस प्रकार से योरप मे लोगों के तीन जातियों में बंद जाने का यदि कोई भय था तो वह सदा के लिये जाता रहा।

जाति भेद की उत्पत्ति का जो स्पष्ट कारण ऊपर दिखलाया गया है वह हिन्दुओं के ग्रन्थों में विचित्र कल्पित कथाओं में वर्णन किया गया है। परन्तु इन अद्भुत कियत कथाओं के रहते उत्तर काल के हिन्दू ग्रन्थकार लोग इस बात से बिल्कुल अनिभन्न कभी नहीं हुए थे कि जातिभेद वास्तव में केवल ब्यवसाय ही के कारण हुमा था। जाति भेद की उत्पत्ति का यह स्पष्ट और स्वामाविक कारण कई स्थानों पर उन्हीं पुराणों में पाया जाता है जोिक दूसरे स्थानों पर इनकी उत्पत्ति के विषय में अद्भृत और विचित्र करिपत कथाएं वर्णन करते हैं। यहां पर हमको केवल एक ही दो ऐसे वा-क्यों के उद्भुत करने का स्थान है।

वायु पुराण में लिखा है कि आदि वा इत युग में जाति भेद नहीं था भौर इसके उपरान्त ब्रह्मा ने मनुष्यों के कार्य के अनुसार उनमें भेद किया। "उनमें से जो लोग शासन करने योग्य थे और लड़ाई भिड़ाई के काम में उद्यत थे उन्हें औरों की रक्षा करने के कारण उसने क्षत्री बनाया। वे निस्वार्थी छोग जो उनके साथ रह-ते थे. सत्य बोलते थे और वेदों का उच्चारण भली मांति करते थे ब्राह्मण इए। जो लोग पहिले दुर्बल थे, किसानों का काम करते थे, भूमि जोतते बोते थे, और उद्यमी थे, वे वैश्य अर्थात कृपक और जीविका उत्पन्न करनेवाले हुए। जो लोग सफाई करने वाले थे और नौकरी करते थे और जिनमें बहुत ही कम बल वा पराक्रम था वे शुद्ध कहलाए।" ऐसे ही ऐसे वर्णन और पुराणों में भी पाए जाते हैं।

१४९

रामायण अपने माधुनिक रूप में बहुत पीछे के काल में बनाई गई थी, जैसा कि हम ऊपर दिखला चुके हैं। उत्तर काण्ड के ७४ वें अध्याय में लिखा है कि रूत युग में केवल ब्राह्मण ही लोग तप-स्या करते थे; त्रेता युग में चत्री लोग उत्पन्न हुए और तब आधुनिक चार जातियां बनी। इस कथा की भाषा का ऐतिहासिक भाषा में उल्था कर डालने से इसका यह अर्थ होता है कि वैदिक युग में हिन्दू आर्य लोग संयुक्त थे और हिन्दुओं के रूत्य करते थे परन्तु ऐतिहासिक काव्य काल में धर्माध्यच और राजा लोग जुदे होकर जुदी जाति के हो गए और जनसाधारण भी वैद्यों और शूद्रों की नचिस्थ जातियों में बंद गए।

हम यह भी देख चुके हैं कि महाभारत भी अपने माधुनिक रूप में बहुत पीछे के समय का प्रन्थ है। परन्तु उसमें भी जाति की उत्पत्ति के प्रत्यक्ष मौर यथार्थ वर्णन पाए जाते हैं। शान्ति पर्व के १८८ वें अध्याय में लिखा है कि "लाल अगवाले द्विज लोग जो सुख भोग में आसक्त थे, कोधी और साहसी थे और मपनी यम्ना-दि की किया को भूल गए थे, वे क्षत्री के वर्ण में हो गए। पीत रंग के द्विज लोग जो गौओं और खेती बारी से अपनी जीविका पाते थे और अपनी धार्मिक कियाओं को नहीं करते थे वे वैश्यवर्ण में हो गए। काले द्विज लोग जो अपवित्र दुष्ट, झूठे और लालची थे मौर जो हर प्रकार के काम करके अपना पेट भरते थे, शुद्र वर्ण के हुए। इस प्रकार से द्विज लोग अपने अपने कार्मों के अनुसार जुदे होकर, भिन्न भिन्न जातियों में बंद गए।"

इन वाक्यों के तथा ऐसेही दूसरे वाक्यों के लिखनेवाले निसन्देह इस कथा को जानते थे कि चारों जातियों की उत्पत्ति ब्रह्मा की देह के चार भागों से हुई है। परन्तु उन लोगों ने इसे स्वीकार न करके इसे किव का अलकारमय वर्णन समझा है जैसी कि वह यर्थाथ में है भी ! वे बराबर इस बात को लिखते हैं कि पहिले पहिल जातियां नहीं थीं और वे बहुत ही अच्छा तथा न्याय संगत अनु-मान करते हैं कि काम काज और व्यवसाय के भेद के कारगा पीछे से जाति भेद हुआ। अब हम इस प्रसंग को छोड़ कर इस बात पर थोड़ा विचार करेंगे कि ऐतिहासिक काव्य काल में जाति भेद किस प्रकार का था।

हम ऊपर कह चुके हैं कि पहिले पहिल जाति भेद गंगा के तटों के शान्त वासियों ही में हुआ। परन्तु यह स्मरण रखना चाहिए कि इस रीति के बुरे फल तब तक नहीं दिखाई दिए, और न तब तक दिखाई देही सकते थे, जब तक कि हिन्दू लोगों के स्वतन्त्र जाति होने का अन्त नहीं होगया। ऐतिहासिक काव्य काल में भी लोग ठीक ब्राह्मणों और क्षत्रियों की नाई धर्म विषयक ज्ञान भौर विद्या सीखने के अधिकारी समझे जाते थे। और ब्राह्मणों क्षत्रियों और वैद्यों में किसी किसी अवस्था में परस्पर विवाह भी होसकता था। इसलिये प्राचीन भारतवर्ष का इतिहास पढ़नेवाले इस जाति भेद की रीति के आरम्भ होने के लिये चाहे कितनाही अफ़सोस क्यों न करें पर उसे याद रखना चाहिए कि इस रीति के बुरे फल भारतवर्ष में मुसल्मानों के आने के पहिले दिखाई नहीं पड़े थे।

स्वेत यजुर्वेद के सोलहवें अध्याय में कई व्यवसायों के नाम मिलते हैं जिससे कि उस समय के समाज का पता लगता है जिस समय इस अध्याय का संग्रह किया गया था । यह बात तो स्पष्ट है कि इसमें जो नाम दिए हैं वे जुदे जुदे व्यवसायों के नाम हैं कुछ जुदी जुदी जातियों के नाम नहीं हैं। जैसे २० और २१ कण्डिका में भिन्न भिन्न प्रकार के चोरों का उल्लेख है और २६ वीं में घोड़ सवारों, सार्ययों और पैदल सिपाहियों का। इसी प्रकार से २७ वीं कण्डिका में जो बढ़्ड्यों, रथ बनानेवालों कुम्हारों और लोहारों का उल्लेख है वे भी भिन्न भिन्न कार्य करनेवाले हैं कुछ भिन्न जातियां नहीं हैं। उसी कण्डिका में निषाद और दूसरे दूसरे लोगों का भी वर्णन है। यह स्पष्ट है कि ये लोग यहां की आदि देशवासिनी जातियों में से थे और आज कल की नाई उस समय की हिन्दू समाज में सब से नीचे थे।

इसी प्रन्थ के ३० वें अध्याय में यह नामावली बहुत बढ़ा कर

दी है। हम पहिले दिखला चुके हैं कि यह अध्याय बहुत पीछे के समय का है और वास्तव में उपोदघात है। पर इसमें भी बहुत से ऐसे नाम मिलते हैं जो केवल व्यवसाय प्रगद करते हैं और बहुत से ऐसे हैं जो निस्सदेह आदिवासियों के हैं। और उसमें इसका तो कहीं प्रमाण ही नहीं मिलता कि वैश्यलोग कई जातियों में बढे थे। उसमें नाचनेवाले. वक्ताओं भीर सभासदों के नाम. रथ बनानेवालों, बढ़इयों, कुम्हारों, जविहरियों, खेतिहरों, तरि बनानेवालों और धनुष बनानेवालों के नाम, बीने, कुबड़े, अन्धे, और बहिरे लोगों के, वैद्य मीर ज्योतिषियों के, हाथी घोड़े और पञ्च रखने वालों के, नौकर, द्वारपाल, रसोइयें, और लकडिहारों के, चित्रकार भीर नामादि खोदने वालों के, घोबी रंगरेज और नाइयों के, विद्वान मनुष्य, घमंडी मनुष्य और कई प्रकार की स्त्रियों के, चमार मछ-आहे, ब्याधे और बहेलियों के, सोनार ब्यापारी और कई तरह के रोगियों के, नकली बाल बनाने वालों, कवि और कई प्रकार के गबै-थों के नाम मिलते है। यह स्पष्ट है कि ये सब नाम जातियों के नहीं हैं। इसके सिवाय मागध, सूत, भीमत मृगय, स्वनिन्, दुमे-द आदि जो नाम आए हैं वे स्पष्टतः आदिवासियों के नाम हैं जो आर्य समाज की छाया में रहते थे । यहां पर हमें केवल इतना हीं और कहना है कि करीब करीब यही नामावली तैत्तिरीय ब्राह्मण में भी दी है।

ऊपर की नामावली से जिस समय का हम वर्णन कर रहे हैं उस समय के समाज और व्यवसाय का कुछ हाल जाना जाता है; पर इस नामावली से मीर जाति से कोई सम्मन्ध नहीं है । पेति हासिक काव्य काल में और इसके पीछे मी मुसल्मानों के यहां आने के समय तक बराबर आर्थों में से बहुत ही मधिक लोग वैद्य थे, यद्यपि वे कई प्रकार का व्यवसाय करते थे। वैद्य, ब्राह्मण और क्षत्री यही तीन मिलकर आर्थ जाति बनाते थे और वे इस जाति के सब स्वत्व के और पैत्रिक विद्या और धर्म सीखने के अधिकारी थे। केवल पराजित आदिवासी ही, जो शुद्ध जाति के थे, आर्थों के स्वत्वों से अलग रक्खे गए थे।

पुराने समय की जाति-रीति और आज कल की जाति-रीति में यही मुख्य भेद है । पुराने समय में जाति ने ब्राह्मणों की कुछ विशेष अधिकार और चत्रियों को भी कुछ विशेष अधिकार दियां था, पर भार्यों को कदापि बांद कर अलग अलग नहीं कर दिया था। ब्राह्मण, चत्री और साधारण लोग यद्यपि अपना जुदा जुदा पैत्रिक ब्यवसाय करते थे, पर वे सब अपने को एक ही जाति का समझते थे, एक ही धर्म की शिचा पाते थे, एक ही पाठशाला में पढ़ने जाते थे, उन सब का एक ही साहित्य और कहावतें थीं, सब साथ ही मिलकर खाते पीते थे, सब प्रकार से आपस में मेल मिलाप रखते थे और एक दूसरे से विवाह भी करते थे और अपने को पराजित अविवासियों से भिन्न "आर्य जाति" का कहने में अपना बड़ा गौरव समझते थे। पर आज कल जाति ने वैदय आर्यों को सेकड़ों सम्प्रदायों में जुदा जुदा कर दिया है, इन सम्प्र-दायों ने जाति भेद बहुत ही बढ़ा दिया है, उनमें परस्पर विवाह और दूसरे सामाजिक हेल मेल को रोक दिया है, सब लोगों में धर्मज्ञान और साहित्य का अभाव कर दिया है और उन्हें वास्तव में शुद्र बना दिया है।

ब्राह्मण ग्रन्थों में बहुत से ऐसे वाक्य मिलते हैं जिनसे जान पड़ता है कि पहिले समय में जाति भेद ऐसा कड़ा नहीं था जैसा कि पीछे के समय में हो गया। उदाहरण के लिये ऐतरेय ब्राह्मण ( ६, २६ ) में एक अपूर्व वाक्य मिलता है। जब कोई क्षत्री किसी यह में किसी ब्राह्मण का भाग ला लेता है तो उसकी सन्तान ब्राह्मणों के गुणवाली होती है जो "दान लेते में तत्पर, सोम की प्यासी, और भोजन की भूखी होती है और अपनी इच्छा के अनुसार सब जगह घूमा करती है।" और "दूसरी वा तीसरी पीढ़ी में वह पूरी तरह ब्राह्मण होने के योग्य हो जाती है।" जब वह वैदय का भाग खा लेता है तो " उसे वैदय के गुणवाली सन्तान होगी जो दूसर राजा को कर देगी" "और दूसरी वा तीसरी पीढ़ी में वे लोग वैदय जाति के होने के योग्य हो जाते हैं।" जब वह ग्रह्म का भाग लेलेता है तो उसकी सन्तान में "श्रह्म के गुण होंगे; उन्हें तीनों उच्च जाति-

यों की सेवा करनी होगी और वे अपने मालिकों के इच्छानुसार निकाल दिए जांयगे और पीटे जांयगे।" और "दूसरी वा तीसरी पीढ़ी में वे शूद्रों की गाति पाने के योग्य हो जाते हैं।"

किसी पहिले के अध्याय में हम दिखला चुके हैं कि विदेहों के राजा जनक ने याज्ञवल्क्य को ऐसा ज्ञान दिया कि जो इसके पहिले ब्राह्मण लोग नहीं जानते थे भीर तब से वह ब्राह्मण समझा जाने लगा (सतपथ ब्राह्मण ११, ६, २, १) ऐतरेय ब्राह्मण (२, १६) में इलुषा के पुत्र कवप का वृत्तान्त दिया है, जिसमें उसे और ऋषियों यह कह कर सत्र से निकाल दिया था कि "एक धूर्त दासी का पुत्र, जो कि ब्राह्मण नहीं हैं, हम लोगों में कैसे रह कर दीक्षित होगा।" परन्तु कवप देवताओं को जानता था और देवता लोग कवप को जानते थे और इसिलये वह ऋषियों की श्रेणी में हो गया। इसी प्रकार से छान्दोंग्य उपनिषद (४, ४) में सत्यकाम जवाला की सुन्दर कथा में यह बात दिखलाई गई है कि उन दिनों में सच्चे और विद्वान खोगों हीं का सब से अधिक आदर किया जाता थां और वे ही सब से ऊंची जाति के समझे जाते थे। यह कथा भपनी सरजता और काव्य में ऐसी मनोहर है कि हम उसको यहां लिख हैना ही उचित समझते हैं:—

- "(१) जबाल के पुत्र सत्यकाम ने अपनी माता को बुलाकर पूछा कि 'हे माता, मैं ब्रह्मचारी हुआ चाहता हूं। मैं किस वंश का हूं।,
- "(२) उसने उससे कहा 'पुत्र, में नहीं जानती कि तू किस वंश का है। मेरी युवावस्था में जब मुक्ते बहुत करके दासी का काम करना पड़ता था उस समय मैं ने तुझे गर्भ में घारण किया था। में यह नहीं जानती कि तू किस वंश का है। मेरा नाम जबाला है, तू सत्यकाम है; इसल्थे यह कह कि मैं सत्यकाम जबाला हूं।'
- "(३) वह गौतम हरिद्रुमत के पास गया और उनसे बोला महाशय में आप के पास ब्रह्मचारी हुआ चाहता हूं। महाशय क्या में आपके पास आसकता हूं?"

"(४) उसने उससे कहा 'मित्र तू किस वंश का है।' उसने उत्तर दिया, 'महाशय, में यह नहीं जानता कि मैं किस वंश का हूं। मैंने अपनी माता से पूछा था, उसने उत्तर दिया कि 'मेरी युवावस्था में जब मुझे बहुत करके दासी का काम करना पड़ता था उस समय मैं ने तुझे गर्भ में धारण किया था। मैं यह नहीं जानती कि तू किस वंश का है। मेरा नाम जवाला है, तू सत्यकाम है, इसलिये महाशय मैं सत्यकाम जवाला हूं।'

"(५) इसने कहा 'सच्चे ब्राह्मण के सिवाय और कोई इस प्रकार से नहीं बोलेगा। मित्र, जाओ ईंधन लेआवो में तुझे दीचा दूंगा। तुम सत्य से नहीं टर्जे।"

इसलिये यह सत्य-प्रिय युवा दीक्षित किया गया भौर उस समय की रीति के अनुसार अपने गुरू के पशु चराने के लिये जाया करता था। कुछ समय में उसने प्रकृति और पशुओं से भी उन वडी बही बातों को सीखा जो कि ये लोग सिखनहार हृद्यवाले मनुष्यों को सिखळाते हैं। वह जिस झुंड को चराता था उसके बैळ सें, जिस अग्नि को जलाता उससे, और सन्ध्या समय जब वह अपनी गौओं। को बाड़े में बन्द करने और सन्ध्या की अग्नि में लकड़ी डालने के पीछे उसके पास बैठता था तो उसके पास जो राजहंस और अन्य पक्षी उड़ते थे उनसे भी बातें सीखता था । तब यह युवा शिष्य े. अपने गुरू के पास गया और उसने उस से तुरन्त पूछा "मित्र तुम्हारे में ऐसा तेज है जैसे कि तुम ब्रह्म को जानते हो । तुम्हें किस ने शिचा दी है ?" युवा शिष्य ने उत्तर दिया "मनुष्य ने नहीं"। जो बात युवा शिष्य ने सीखी थी वह यद्यपि उस समय के मनगढ़त राब्दों में किपी हुई थी पर वह यह थी कि चारो दिशा पृथ्वी भाकाश स्वर्ग भीर समुद्र, सूर्य, चन्द्रमा, अग्नि और जीवों की इन्द्रियां तथा मन, सारंश यह कि सारा विश्व ही ब्रह्म अर्थात् ईश्वर है।

उपनिषदों की ऐसी शिचा है और यह शिचा इसी प्रकार की किएत कथाओं में वर्णित है जैसा कि हम झागे चल कर दिख-

लावेंगे। जब कोई विद्वान बाह्मणों के नियमों विधानों के अरोचक भीर विरर्थक पृष्टी को उलटता है तो उसे उस सत्यकाम जवाब के ऐसी कथाएं, जो कि मानुषी भावना और करुणा और उच्चतम सचरित की शिक्षाओं से भरी हैं, धीरज देती और खुरा करती हैं। पर इस कथा को यहां पर विखने में हमारा तात्पर्य यह दिखलाने का है कि जिस समय ऐसी कथाएं बनी थीं उस समय तक जाति भेद के नियम इतने कड़े नहीं होगए थे। इस कथा से हमको षह माळूम होता है कि एक दासी का छड़का जो कि अपने बाप को भी नहीं जानता था, केवल सचाई के कारण ब्रह्मचारी होगया, प्र-कृति तथा उस समय के पंडित लोग उसे जो कुछ सिखला सकते थे उन सब बातों को उसने सीखा और अन्त में उस समय के सब से बड़े धर्म शिचकों में होगया । इसमें कोई सन्देह नहीं कि उस समय की जाति प्रथा में बड़ी ही स्वतंत्रता थी। पीछे के समय की प्रथा की नाई उस समय रुकावटें नहीं थी कि जब ब्राह्मणों को छोड़ा कर और सब जाति को भर्म का बान ही नहीं दिया जाता था, वह बान जो कि जाति का मानसिक भोजन और जाति के जीवन का जाव है।

यशोपवीत का प्रचार ऐतिहासिक काव्य कालही से हुआ है सन्पथ ब्राह्मण में (२, ५, २) लिखा है कि जब सब लोग प्रजापित को यहां आप तो देवता और पितृलोग भी यशोपवीत पहिने हुए भाष । और कीशीतिक उपनिषद (२,७) में लिखा है कि सब को जीतने वाला कीशीतिक यशोपवीत पहिन कर उदय होते उप सुब की पूजा करता है।

इस प्राचीन काल में यशोपवीत को ब्राह्मगा, चुत्री ब्रीर वैश्य हीनों ही पहितते थे, लेकिन केवल यश करते समय । पर अब उस माचीन काल की सब बातें बदल गई हैं। अब तो केवल एक ही जाति के लोग, अर्थात ब्राह्मगा लोग ही यशोपवीत को हर समय रीति और आडम्बर के लिये भारण किए रहते हैं और ये लोग बैदिक यश करना भी भूल गए हैं।

#### अध्याय ६

### सामाजिक जीवन।

वैदिक समय के समाज और ऐतिहासिक काव्य काल के समाज में बड़ा भेद यह था कि वैदिक समय में तो जाति भेद था ही नहीं परन्तु इस काल में यह था। पर केवज यही एक भेद नहीं है। सेकड़ों वर्ष की सभ्यता और उन्नति का भी समाज पर प्रभाव पड़ा। ऐतिहासिक काव्य काज के सभ्य हिन्दू लोगों की सामा-जिक चाल व्यवहार वैदिक समय के योधा-खेतिहरों से उतनी ही भिन्न थी जितनी कि पेरिकजीज़ के समय की ग्रीस देश निवासी अगामेमन और युलीसिस से भिन्न थी।

जिस समय का हम वर्णन कर रहे हैं उस समय के हिन्दू लोग सभय और शिष्ट होगए थे झीर उन्होंने अपने घर के तथा सामाजिक काम करने के लिये सूक्ष्म नियम तक बना लिए थे। राजाओं की सभा, विद्या का स्थान थी और उसमें सब जाति के विद्वान और बुद्धिमान लोग बुलाए जाते थे, उनका आदर सम्मान किया जाता था और उन्हें इनाम दिया जाता था। विद्वान अधिकारी लोग न्याय करते थे, और जीवन के सब काम नियम के अनुसार किए जाते थे। सब जातियों में मजबूत दीवारों और सुन्दर मकानों के नगर बहुतायत से हो गए थे, जिनमें न्यायाधीश, वण्ड देने वाले और नगर रक्षक लोग होते थे। खेती की उन्नति की जाती थी और राज्याधिकारी लोगों का काम कर उगाहने और खेतिहारों के हित की ओर ध्यान देने का था।

हम कह चुके हैं कि विदेहों, काशियों, और कुरु पंचालों की नाई सक्ष्य और विद्वान राजाओं की सभाएं उस समय में विद्या की मुख्य जगह थीं। ऐसी सभाओं में यह करने और विद्या की उन्नित करने के लिये विद्वान पंडित लोग रक्खे जाते थे आरे बहुत से ब्राह्मण प्रन्थ जो कि हमलोगों को आज कल प्राप्त है उन्हों सम्प्रदायों के बनाए हुए हैं जिनकी नीव इन पंडितों ने डाजी थी। बड़े बड़े अवसरों पर विद्वान लोग बड़े बड़े दूर के नगरों और गांवों से आते थे, और शास्त्रार्थ केवल किया संस्कार ही के विषय में नंहीं होता था, घरन ऐसे ऐसे विषयों पर भी जैसे कि मनुष्य का मन, मरने के पीछे ब्रात्मा का उद्देश्य स्थान, ब्रानेवाली दुनियां, देवता, पितृ और भिन्न भिन्न तरह के जीवों के विषय में, और उस सर्वव्यापी ईश्वर के विषय में जिसे कि हम सब चीजों में देखते हैं।

पर विद्या का स्थान केवल सभा ही नहीं थी। विद्या की उन्नित के लिये परिषद अर्थात ब्राह्मणों के विद्यालय होते थे, जो कि योरप के विद्यालयों का काम देते थे और इन परिषदों में युवा लोग विद्या सीखने जाते थे। बृहदारण्यक उपनिषद (६,२) में इसी प्रकार से लिखा है कि स्वकेतु विद्या सीखने के लिये पंचालों के परिषद में गया। प्रोफेसर मेक्समूलर ने अपने संस्कृत साहित्य के इति-हास में ऐसे वाक्य उद्धत किए हैं जिनसे जान पड़ता है कि इसके ग्रन्थकारों के अनुसार परिषद में २१ ब्राह्मण होने चाहिए जो दर्शन वेदान्त और स्मृति शास्त्रों को अच्छी तरह जानते हों। पर उन्होंने यह दिखलाया है कि ये नियम पीछे के समय की स्मृति की पुस्तकों में दिए हैं और ये ऐतिहासिक काव्य काल के परिषदों का वर्णन नहीं करते। पराशर कहता है कि किसी गांव के चार वा तीन योग्य ब्राह्मण भी जो वेद जानते हों और होमाग्नि रखते हों. परिषद बना सकते हैं।

इन पारिषदों के सिवाय अकेले एक एक शिच्चक भी पाठशा-लाएं स्थापित करते थे जिनकी तुलना योरप के प्राइवेट स्कूलों से दी जा सकती है और इनमें बहुधा देश के भिन्न भिन्न भागों से विद्यार्थी लोग इकट्ठे हो जाते थे। ये विद्यार्थी रहने के समय तक दास की नाई गुरू की सेवा करते थे और बारह वर्ष वा इससे भी अधिक समय के पीछे गुरू को उचित दक्षिणा देकर अपने घर अपने लालायित सम्बन्धियों के पास लीट जाते थे। उन विद्वान ब्राह्मण लोग के पास भी जो वृद्धावस्था में संसार से जुद्दे काते थे कोंगे के पास भी जो वृद्धावस्था में संसार से जुद्दे काते थे ब्रोर उस समय की अधिकतर कल्पनाएं इन्हीं बन में रहनेवाले विरक्त साधू और विद्वान महात्माओं की हैं। इस तरह से हिन्दू लोगों में हजारों वर्ष तक विद्या की उन्नति और रक्षा हुई है और इन लोगों में विद्या और ब्रान की जितनी कदर थी उतनी कदाचित किसी दूसरी जाति में प्राचीन अथवा नवीन समय में भी नहीं हुई। हिन्दु में। के भी के अनुसार अच्छे काम वा धर्म की कि-यामों के करने से केवल उनको उचित फल और जीवन में सुख ही मिलता है, पर ईश्वर में मिलकर एक होजाना, यह केवल सच्चे ब्रान ही से प्राप्त होसकता है।

जब विद्यार्थी लोग इस तरह से किसी परिषद में अथवा गुरू से उस समय की परम्परागत विद्या सीख लेते थे तो वे अपने घर आकर विवाह करते थे और गृहस्थ हो कर रहने लगते थे। विवाह के साथ ही साथ उनके गृहस्थी के धर्म भी आरम्भ होते थे और गृहस्थ का पहिला धर्म यह था कि वह किसी ग्रुभ नच्चत्र में होमा-भि को जाल दें, सबेरे और सन्ध्या के समय अभि को दूध चढ़ा-या करे, दूसरे धर्म के और गृहस्थी के कृत्य किया करे, और सब से बढ़ कर यह कि अतिथियों का सन्कार किया करे। हिन्दु मों के कर्तव्य का सार नीचे लिखे एसे वाक्यों में समझा गया है—

"सत्य बोलो ! अपना कर्तव्य करो ! वेदों का पढ़ना मत भूलो ! अपने गुमू को उचित दिचणा देने के पीछे बच्चों के जीव का नाश न करो ! सत्य से मत दलो ! कर्तव्य से मत दलो ! हितकारी बातों की उपेक्षा मत करो ! बड़ाई में आलस्य मत करो ! वेद के पढ़ने पढ़ाने में आलस्य मत करो !

"देवताओं मौर पितरों के कामों को मत भूलो ! अपनी माता को देवता की नाई मानो ! अपने पिता को देवता की नाई मानो ! अपने गुरु को देवता की नांई मानो ! जो काम निष्कलंक हैं उन्हीं के करने में चित्त लगाओ, दूसरों में नहीं ! जो जो अच्छे काम हम लोगों ने किए हैं उन्हें तम भी करो !"

( तैक्तिरीय उपनिषद १, २)

इस समय के प्रन्थों में समाज की सुखी दशा के वर्णन भी अनेक स्थानों में मिलते हैं। एक अध्वमेध में पुरोहित कहता है कि "हमारे राज्य में ब्रह्मण लोग धर्म के साथ रहें, हम लोगों के योधा लोग बलवान भौर शस्त्र चलाने में चतुर हों, हम लोगों की गौवें बहुत सा दूध दें, हमारे बैल बोझा ढोंएं और हमारे घोड़े तेज हों; हम लोगों की स्त्रियां अपने घर की रचा करें, और हमारे योधा लोग जय लाभ करें; इमारे युवा लोग अपने रहन सहन में सक्ष्य हों.....परजन्य प्रत्येक घर और प्रत्येक देश में बृष्टि करे, हम लोगों के अनाज के बृत्तों में अन्न उत्पन्न हो और पके, हम लोगों के मनो-र्थ सिद्ध हों और इम लोग सुख से रहें।" (शुक्क यर्जुर्वेद २२,२२)

धनवानों का धन सोना, चांदी और जवाहिर, गाड़ी, घोड़ा गाय, खबर और दास, घर और उपजाऊ खेत. और हाथी भी होता था ( छान्दोग्य उपनिषद ५. १३, १७, १९; ७, २४; सतपथ ब्राह्मण ३, २, ४८; तैत्तिरीय उपनिषद १, ५, १२ आदि )। यक्कों में सोना उचित दान समझा जाता था और उनमें चांदी का दान देने का बहुत ही निषेध किया गया है। ब्राह्मण ग्रन्थों में जैसे और सव बातों के कारण दिए हैं वैसे ही इसका कारण भी बड़ा ही विलक्ष-ण दिया है-जब देवताओं ने अग्नि को सौंपा हुआ धन उससे फिर मांगा तो अग्नि रोई और उसके जो मांसु बहे वे चांदी हो गए। इसी कारण से यदि चांदी दक्षिणा में दी जाय तो उस घर में रोना मचेगा। पर यह कारण ब्राह्मणों के खालच को नहीं छिपा लेता, जो कि सोना दान का मुख्य कारण है।

लोगों को उस समय केवल सोने और चांदी ही का प्रयोग नहीं माळूम था वरन् शुक्क यजुर्वेद ( १८, १३ ) में कई दूसरी धातु- ओं का भी वर्णन है। ह्यान्दोग्य उपनिषद के निम्न लिखित वाक्य से उस समय की कुछ धातुओं का पता लगता है—

"जिस तरह कोई सोने को छवण (सोहागे) से जोड़ता है, चांदी को सोने से, टीन को चांदी से, जस्ते को टीन से, छोहे को जस्ते से, काठ को बोहे अथवा चमड़े से" (४, १७, ७)

पेतरेय ब्राह्मण् (८, २२) में जिखा है कि अत्रि के पुत्र ने दस हज़ार हाथियों और दस हज़ार दासियों को दान दिया था जो कि "गले में आभूषणों से अच्छी तरह से सज्जित थीं और सब दिशाओं से लाई गई थीं," पर यह बात स्पष्टतः बहुत बढ़ा कर ' लिखी गई है।

वैदिक काल की नांई इस समय में भी लोग कई प्रकार का अन्न और पशुओं का मांस भोजन करते थे। बृहदारण्यक उपनिषद में (६,३,१३) दस चीजों के दानों का नाम लिखा है, मर्थात् चावल और जव (बृहियवास्) का, तिल और माष (तिलमाषास्) का, मणु और प्रियंगु का, गेहूं (गोधूमस्) का, मसूर का, खल्वास और खलकुलास का।

स्वेत यजुर्वेद (१८,१२) में इन अनाजों के नाम के सियाय मुद्ग, नीवार और स्यामाक का भी नाम दिया है। अन्न पीसा जाता था और फिर इसमें दही, शहद और घी मिला कर कई तरह की रोटियां बनाई जाती थीं। दूध और उसकी बनाई हुई सामाग्रियां भारतवर्ष में सदा से खाने की बड़ी प्रिय वस्तुएं होती आई हैं।

ऐतिहासिक काव्य काल में मांस खाना प्रचलित था और इसके लिये गाय और बैल की बहुधा मावश्यकता पड़ती थी। ऐ-तरेय ब्राह्मण (१,१५) में लिखा है कि किसी राजा या प्रतिष्ठित मेहमान का सत्कार किया जाता था तो बैल वा गाय मारी जाती थी मौर बहुत हाल की संस्कृत में भी प्रतिष्ठित मेहमान को 'गाय मारनेवाला' कहते हैं। स्याम यजुर्वेद के ब्राह्मण में यह व्योरेवार लिखा है कि कोटे छोटे यहाँ में विशेष देवताओं को प्रसन्न करने के जिये किस प्रकार का पशु मारना चाहिए। उसे किस प्रकार से काटना चाहिए सो भी ब्राह्मण में लिखा है और गोपथ ब्राह्मण से यह मालूम होता है कि उसका भिन्न भिन्न भाग किसको मिलता था। पुरोहित जोग जीभ, गजा, कंध्रा, नितम्ब, टांग इत्यादि पाते थे, घर का मालिक (चतुराई से) अपने लिये पीठ का भाग लेता था और उसकी स्त्री को पेडू के भाग से सन्तोष करना पड़ता था ! मांस के धोने के लिये बहुत सी सोम मदिरा की प्रसादी चढ़ाई जाती थी।

सतपथब्राह्मण (३,१,२,२१) में इस विषय का एक मनोहर वाहा-बुवाद दिया है कि बैल का मांस खाना चाहिए अथवा गाय का ! परन्तु अन्त में जो परिणाम निकाला है वह बहुत निश्चित रूप से नहीं निकाला- " उसे (पुरोहित को) गाय और बैल का मांस न खाना चाहिए।" फिर भी याब्रवल्क्य कहता है कि "यदि वह मृदु हो तो हम तो उसे खाते हैं!"

कदाचित याञ्चवल्क्य ने फलाहार और मांसाहार के परि-शाम का विचार न किया हो जैसा कि वृहदारण्यक उपनिषद (६,४,१७,१८) के निम्न लिखित वाक्यों से प्रगट होता है—

"और यदि कोई मनुष्य चाहता है कि उसे विद्वान कन्या उत्पन्न हैं। और वह कन्या दीर्घायु हो तो तिल और मक्खन के साथ चावल को पकाकर उन दोनों (पित और स्त्री) को स्नाना चाहिए, जिसमें वे सन्तान उत्पन्न करने योग्य हो जांय।

"और यदि कोई मनुष्य चाहता है कि उसे विद्वान, प्रसिद्ध, उपकारी, बड़ा प्रसिद्ध वक्ता, सब वेदों का जाननेवाला, और दींघेजीवी पुत्र हो तो उन दोनों (पित और स्त्री) को मांस और मक्खन के साथ चावल पका कर खाना चाहिए, जिसमें वे सन्तान उत्पन्न करने योग्य हो जांय। मांस किसी जवान वा वृद्ध बैल का होना चाहिए।"

हम नहीं समझ सकते कि वैदिक ब्राह्मण ग्रन्थों के पूज्य बनाने बाले कभी भी बैल के मांस खाने में भीर प्रसिद्ध वक्ता होने में कोई भी सम्बन्ध सोचते हों, जैसा कि पीछे के समय में सोचा गया है।

अब हमारे पाठकों को ऐतिहासिक काव्य काल के हिन्दुओं के अर्थात हस्तिनापुर स्रौर काम्पिल्य और अयोध्या सौर मिथिलाः के निवासियों के. तीन हजार वर्ष पहिले के समाजिक जीवन का. अपनी झांखों के सामने चित्र खींचना चाहिए। उस समय नगर दीवारों से घिरे रहते थे, उनमें सुन्दर सुन्दर भवन होते थे और गलियां होती थीं। वे ब्राज कल के मकानों ब्रौर सडकों के समान नहीं होते थे वरन उस प्राचीन समय में सम्भवतः बहुतही अच्छे होते थे। राजा का महल सदा नगर के बीच में होता था जहां कोलाहलयुक्त सदीर, असभ्य सिपाही, पवित्र साधु संत और विद्वान प्रोहित प्रायः आया करते थे। बड़े बड़े अवसरी पर लोगः राजमहल के निकट इकट्ठे होते थे, राजा को चाहते थे, मानते थे भीर उसकी पूजा करते थे और राजभिक से बढ़कर और किसी बात को नहीं मानते थे। सोना, चांदी और जवाहिर, गाड़ी, घोड़ा सद्भर और दास लोग और नगर के आस पास के खेत ही गृहस्थों और नगरवासियों का धन और सम्पति थे । उन लोगों में सब प्रतिष्ठित घरानों में पावित्र अग्नि रहती थी। वे म्रातिथियों का सत्कारः करते थे, देश के कानून के अनुसार रहते थे, ब्राह्मणों की सहायता से र्बाल इत्यादि देते थे और विद्या की कदर करते थे। प्रत्येक आर्थ-बालक छोटेपन से ही पाठशाला में भेजा जाता था। ब्राह्मण, सत्री और वैदय सब एक ही साथ पढ़ते थे और एक ही पाठ और एक ही धर्म की शिक्षा पाते थे और फिर घर आकर विवाह करते थे और गृहस्थों की नाई रहने लगते थे। पुरोहित तथा योधा लोग भी जन-साधारण के एक अंग ही थे, जनसाधारण के साथ परस्पर विवाह आदि करते थे और जनसाधारण के साथ खाते पीते थे। अनेक प्रकार के कारीगर सक्ष्य समाज की विविध अवश्यकताओं को पूरा करते थे और अपने पुरतेनी व्यवसाय को पीढ़ी दर पीढ़ी क-

रते थे, परन्तु वे लोग जुदे जुदे होकर भिन्न भिन्न जातियों में नहीं बँट गए थे। खेतिहर लोग अपने पशु तथा हल इत्यादि लेकर अपने अपने गांवों में रहते थे और हिन्दुस्तान की पुरानी प्रधा के अनुसार प्रत्येक गाँव का प्रबन्ध और निपटारा उस गाँव की पंचायत द्वारा होता था। इस प्राचीन जीवन का वर्णन बहुत बढ़ाया जासकता है पर सम्भवतः पाठक लोग इसकी स्वयम ही कल्पना करलेंगे। हम मब प्राचीन समाज के इस साधारण वर्णन को लोड़ कर इस बात की जांच करेंगे कि उस समाज की स्त्रियों की कैसी स्थिति थी।

यह तो हम देखलाही चुके हैं कि प्राचीन भारतवर्ष में स्त्रियों का बिलकुल परदा नहीं था। चार हजार वर्ष हुए कि हिन्दू सक्ष्यता के आदि से ही हिन्दू स्त्रियों का समाज में प्रतिष्ठित स्थान था, वे पैत्रिक सम्पत्ति पाती थीं और सम्पत्ति की मालिक होती थीं. वे यक्ष और धर्मों के काम में सम्मिछित होती थीं, वे बड़े बड़े अव-सरों पर बड़ी बड़ी सभाओं में जाती थीं, वे खुल्लम खुल्ला आम जगहों में जाती थीं, वे बहुधा उस समय के शास्त्र जीर विद्या में विशेष योग्यता पाती थीं, और राजनीति तथा शासन में भी उन का उचित अधिकार था, यद्यपि वे मनुष्यों के समाज में इतनी स्वाधीनता से नहीं सम्मिलित होती थीं जितना कि आज कल योरप की स्त्रियां करती हैं. पर फिर भी उन्हें पूरे पूरे परदे और कैद में रखना हिन्द जोगों की चाल नहीं थी।यह चाल भारतवर्ष में मुसल-मानों के समय तक नहीं थी और अब तक भारतवर्ष के कुछ भागों में जैसे महाराष्ट्र में यह चाल नहीं है, जहां कि मुसलमानों का राज्य बहुत थोड़े दिनों तक रहा है। किसी प्राचीन जाति में हिन्दुओं से बढ़ कर स्त्रियों को प्रतिष्ठा नहीं थी, पर हिन्दुओं के साय कुछ ऐसे प्रन्थकारों ने चूक भीर अन्याय किया है जो कि उनके प्रन्थों से अनाभिन्न हैं और जिन्होंने यहां की स्त्रियों के विषय में मपना विचार तुर्क और अरब लोगों की रीति से पाया है।

ब्राह्मण प्रन्थों से बहुत से ऐसे ऐसे वाक्य उद्धृत किए जा-

सकते हैं जिनसे जान पड़ेगा कि स्त्रियों की उस समय बड़ी प्रति-ष्ठा थी, पर हम यहां केवज एक वा दो ऐसे ऐसे वाक्य उद्धृत करेंगे। इनमें से पहिला वाक्य, जिस दिन याज्ञवलक्य घर बार छोड़ कर बन में गए उस सन्ध्या को याज्ञवलक्य और उनकी स्त्री की प्रसिद्ध बात चीत है।

- "(१) जब याज्ञवल्क्य दूसरी वृत्ति धारण करनेवाला था तो उसने कहा 'मैत्रेयी, मैं अपने इस घर से सच सच जारहा हूं। इसलिये में तुझ में और कात्यायनी में सब बात ठीक करदूं।"
- "(२) मैत्रेयी ने कहा 'मेरे स्वामी, यदि यह धन से भरी हुई सब्
  पृथ्वी ही मेरी होती तो कहिए कि क्या मैं उससे अमर होजाती'। याज्ञवल्क्य ने उत्तर दिया 'नहीं, तेरा जीवन धनी छोगों के जीवन की नाई होता। पर धन से अमर होजाने की कोई आशा नहीं है।'
- ''(३) तब मैत्रेयी ने कहा 'मैं उस वस्तु को लेकर क्या कहं कि जिससे मैं श्रमर ही नहीं हो सकती ? मेरे स्वामी, आप अमर होने के विषय में जो कुछ जानते हों सो मुझ से कहिए।'
- "(४) याज्ञवल्क्य ने उत्तर दिया 'तू मुक्ते सचमुच प्यारी है, तू प्यारे वाक्य कहती है। आ, यहां बैठ, मैं तुक्ते इस बात को बत-ऊंगा। जो कुछ मैं कहता हूं उसे सुन।'

और तब उसने उसे यह ज्ञान दिया जो कि बारम्बार उपनिषदों में बहुत जोर देकर वर्णन किया गया है, कि सर्वव्यापी ईश्वर पित में, स्त्री में, पुत्रों में, धन में, ब्राह्मणों और क्षत्रियों में, और सारे संसार में, देवों में, सब जीवों में, सारांश यह है कि सारे विश्व भर ही में है। मैत्रेयी ने, जोकि बुद्धिमान, गुणवती और विद्वान स्त्री थी, इस बड़े सिद्धान्त को स्वीकार किया और समझा और वह इसकी कदर संसार की सब सम्पत्ति से अधिक करती थी। (वृहदारण्यक उपनिषद)

हमारा दूसरा उद्धृत भाग भी उसी उपनिषद से है और यह

विदेहों के राजा जनक के यहां पंडितों की एक बड़ी सभा से सम्बन्ध रखता है—

"जनक विदेह ने एक यज्ञ किया जिसमें (अश्वमेध के) या-जिकों को बहुत सी दक्षिणा दी गई। उसमें कुरुओं झौर एंचालों के ब्राह्मण आए थे और जनक यह जानना चाहते थे कि उनमें से कौन अधिक पढ़े हैं। अतएव उन्होंने हजार गीओं को घिरवाया और प्रत्येक की सींघों में (सोने के) दस पद बांधे।

"तब जनक ने उन सभों से कहा 'पूज्य ब्राह्मणो, आप लोगों में जो सब से बुद्धिमान हो वह इन गौओं को हांके।" इस पर उनः ब्राह्मणों का साहस न हुआ, पर याज्ञवल्क्य ने अपने शिष्य से कहा भीरे प्यारे, इन्हें हांक ले जाओ।' उसने कहा 'सामन की जय!" और वह उन्हें हांक ले गया।"

इस पर ब्राह्मणों ने बड़ा कोध किया और वे घंमडी याज्ञवल्क्य सें प्रश्न पर प्रश्न पूछने लगे। पर याज्ञवल्क्य अकेले उन सब का मुका-बला करने योग्य थे। होत्री अस्वल, जारत्करव आरतभाग, भुज्यु लाह्यायिन, उपस्त चाकायन, केहाल केशिशनतक्षय उद्दालक आरिन, सथा अन्य लोग याज्ञवल्क्य से प्रश्न पर प्रश्न करने लगे, पर याज्ञ-चल्क्य किसी बात में कम नहीं निकला और सब पंडित एक एकः करके शान्त हो गए।

इस बड़ी सभा में एक व्यक्ति ऐसा था जो उस समय की विद्या और पांडित्य में कम नहीं था, क्योंकि वह व्यक्ति एक स्त्री थीं (यह एक ऐसी अपूर्व बात है जिससे उस समय की रहन सहन का पता जगता है)। वह इस सभा में खड़ी हुई और बोली कि "है याज्ञवल्क्य, जिस प्रकार से काशी अथवा विदेहों के किसी योधा का पुत्र अपनी ढीली धनुष में डोरी लगा कर और अपने हाथ में दो नोकीली शत्रु को बेधनेवाली तीर ले कर युद्ध करने खड़ा होता था, उसी प्रकार से में भी दो प्रश्नों को खेकर तुम से लड़ने के लिये खड़ी हुई हूं। मेर इन प्रश्नों का उत्तर दो।'' ये प्रश्न किए गऐ और इनका उत्तर भी दिया गया और गार्गी वाचक्नवी चुप हो गई।

क्या इन वाक्यों तथा ऐसे ही अन्य वाक्यों से यह प्रगट नहीं हाता कि प्राचीन भारतवर्ष में स्त्रियों की इतनी प्रतिष्ठा थी कि जितनी कदाचित दुनियां के किसी भाग में भी किसी प्राचीन जाति में नहीं थी ?

हिन्दू स्त्रियां अपने पति की बुद्धि विषयक साथिनी, इस जीवन में उनकी प्यारी सहायक, और उनके धर्म विषयक कामों की अभिन्न भागिनी समझी जाती थीं और इसीके अनुसार उनकी प्रतिष्ठा और सम्मान भी था। वे सम्पत्ति और बपौती की भी मालिक होती थीं, जिससे प्रगट होता है कि उनका कैसा आदर था। इन प्राचीन रीति व्यवहारों की तुलना, आज कल की सक्ष्यता के रीति व्यव-हारों से करना कदाचित न्याच्य नहीं होगा। पर भारतवर्ष के इति-हास जाननेवाले को, जिसने कि प्राचीन हिन्दुओं के प्रन्थ पढ़े हों यह कहने में कुछ भी सोच विचार न होगा कि तीन हजार वर्ष पहिले भारतवर्ष में स्त्रियों का जितना अधिक मान्य था उतना श्रीस वा रोम में सबसे सक्ष्य समय मे भी कभी नहीं था।

हम ऊपर कह चुके हैं कि ऐतिहासिक काव्य काल तक भी बाल विवाह नहीं होता था, और महाकाव्यों में तथा अन्य पुस्तकों में लड़िकयों का विवाह उचित वय में होने के अनेक उल्लेख मिलते हैं। विधवा विवाह केवल अवर्जित ही नहीं था वरन् उसके करने की स्पष्ट आज्ञा है और विधवाओं को दूसरा विवाह करने के पहि-ले जो विधान इत्यादि करने पड़ते थे वे भी साफ साफ दिए हैं। चूकि जाति मेद अब तक पूरा पूरा नहीं माना जाता था इसिलये एक जाति के लोग बहुधा दूसरी जाति की विधवाओं से विवाह कर लेते थे और ब्राह्मण लोग बिना किसी सोच विचार के दूसरी जाति की विधवाओं को ब्याह लेते थे। ''और यदि किसी स्त्री के दस पति, जो ब्राह्मण न हों, हो चुके हों, और यदि इसके उपरान्त कोई ब्राह्मण उससे विवाह करे तो केवल वही उसका पति है।" (अथर्व वेद ५, १७, ८)

बहुत सी दूसरी प्राचीन जातियों की नाई हिन्दुओं में भी बहु-भार्यता प्रचित्तत थी, परन्तु यह बात केवल राजाओं और बड़े बड़े धनाट्य लोगों ही में थीं। आज कल के पाठकगण को जो कि इस रीति के प्रचलित होने के कारण प्राचीन हिन्दू सभ्यता के विरुद्ध विचार करेंगे यह याद रखना चाहिए कि प्राचीन समय में प्रायः सब जातियों के धनाट्य लोगों में यह रीति प्रचलित थी। उदाहरण के लिये, सिकन्दर झाज़म और उसके उत्तराधिकारी लिसिमकस, सिल्यूकस, टोलेमी, डेमिट्रियस, पिहंस तथा झन्य लोग सब अनेक पत्नी रखनेवाले थे। यहां यह कहने की झावश्यकता नहीं है कि आर्यावर्त में अनेक पित रखने की रीति नहीं थी—"क्योंकि एक मनुष्य के कई स्त्रियां होती हैं, पर एक स्त्री के एक साथ ही कई पित नहीं होते।" ( ऐतरेय ब्राह्मण ३, २३ )

ऐतरय ब्राह्मण (१,८,३,६) में एक अद्मुत वाक्य है जिसमें तीन वा चार पीढ़ी तक आत्मीय सम्बन्धियों में विवाह करने की मनाही है, "इसीलिये भोगनेवाले (पति) और भोगनेवाली (स्त्री) दोनों एक ही मनुष्य से उत्पन्न होते हैं।" "क्योंकि सम्बन्धी यह कहते हुए हंसी खुशी से इकट्टे रहते हैं कि तीसरी वा चौथी पीढ़ी में हम लोग फिर सम्मिबित होंगे।" यह मनाही का नियम पीछे के समयों में मधिक कड़ा होता गया।

भारतवर्ष की स्त्रियां अपने पित से स्नेह और भक्ति के लिये सदा से प्रसिद्ध हैं। उनके विश्वासघात करने के ऐसे कोई बिरले ही उदाहरण मिलते हैं। यह जान पड़ेगा कि रोमन केथोजिक पाद-रियों की नांई हिन्दू ब्राह्मणों ने भी दुर्बल स्त्रियों के गुप्त से गुप्त रहस्यों को जानने के लिये एक उपाय निकाला था। निम्न लिखित वाक्य केथोलिक लोगों के नियम की नाई हैं—

"इस पर प्रतिप्रस्थातृ वहां जाता है जहां यन्न करनेवाले की

स्त्री बैठी रहती है। जब वह स्त्री को ले जाया चाहता है तब उससे पूछता है 'तू किससे संसर्ग रखती है ?' अब, यदि किसी की स्त्री किसी दूसरे मनुष्य से संसर्ग रखती है तो वह निस्सन्देह वरुण की अपराधिनी होती है। इसालिये वह उससे पूछता है कि जिसमें वह मन ही मन में बेधना के साथ यज्ञ न करे; क्योंकि पाप कह देने से कम हो जाता है क्योंकि तब वह सत्य हो जाता है; इसी लिये वह उससे इस प्रकार पूछता है। और जो वह संसर्ग नहीं कबूजती तो वह उसके सम्बन्धियों के लिये हानिकारक होगा।" (सतपथ ब्राह्मण २, ५, २, २०)



#### अध्याय ७

# स्मृति, ज्योतिष और विद्या।

अपराधियों को दण्ड देना और कानून का उचित बर्ताव कर-ना ये ही दोनों नीव हैं जिस पर कि सब सभ्य समाज बनाए जाते हैं। ब्राह्मण प्रन्थों के कुछ वाक्यों में कानून की सच्ची गुणब्राहकता पाई जाती है—''कानून क्षत्र का क्षत्र (बल ) है, इसल्ये कानून से बढ़ कर कोई चीज नहीं है। तदुपरान्त, राजा की सहायता की नाई कानून की सहायता से दुर्बल मनुष्य भी प्रबल मनुष्य पर शासन कर सकता है। इस प्रकार से कानून वही बात है जिसे कि सत्य कहते हैं। जब कोई मनुष्य सत्य बात को कहता है तो लेग कहते हैं कि वह कानून कहता है; और यदि वह कानून कह-ता है तो लोग कहते हैं कि वह वहीं कहता है जो कि सत्य है। इस प्रकार से दोनों एक ही हैं।" (बृहदारण्यक १,४.१४)। संसार भर के कानून जाननेवाले कानून की इससे बढ़ कर व्याख्या नहीं कर सके हैं।

परन्तु न्याय करने की री।ति उस समय भी अपक थी और दूसरी प्राचीन जातियों की नांई बहुधा अपराधी छोगों की परीक्षा अग्नि द्वारा छी जाती थी।

''लोग एक मनुष्य को पकड़ कर यहां ले आते हैं झौर कहते है कि उसने कोई वस्तु ले ली है, उसने चोरी की है।" (जब वह सनुष्य इसे स्वीकार नहीं करता तो वे लोग कहते हैं) 'इसके लिये कुल्हाड़ी तपाओं।' यहि उसने चोरी की हो तो वह......कुल्हाड़ी को पकड़ने से जल जाता है और मारा जाता है। परन्तु यदि उसने ने चोरी न की हो तो वह......जलती हुई कुल्हाड़ी को पकड़ लेता है, जलता नहीं, और छोड़ दिया जाता है (छान्दोग्य ६, १६)। हत्या, चोरी, सुरापान और व्यभिचार, ये बड़े भारी दोष समभे जाते हैं।

अब हम ज्योतिष की ओर मुंह मोहेंगे। ज्योतिष शास्त्र का साधारण ज्ञान पहिले पहिल स्वयम ऋग्वेद में मिलता है। वर्ष १२ चान्द्र मासों में बँटा था और चन्द्र वर्ष को सूर्य वर्ष से मिलाने के लिये एक तेरहवां अर्थात अधिक मास जोड़ दिया जाता था (१, २५, ८)। वर्ष की छ ऋतुओं के नाम मधु, माधव, सुक्त, सुचि, नम और नमस्य थे, और उनका सम्बन्ध भिन्न भिन्न देवताओं से कर दिया गया था (२, ३६)। चन्द्रमा के भिन्न भिन्न रूप उन लोगों को मालूम थे ओर ये देवताओं के अवतार माने जाते थे। पूर्ण चन्द्रमा राका है, नवचन्द्र का पहिला दिन सिनीवालि है, और नव चन्द्र गुङ्गु है (२, ३२)। नक्षत्रों के हिसाब से चन्द्रमा की स्थिति का भी उल्लेख (८, ३, २० में) आया है और (१०, ८५, १३ में) नक्षत्रों की कुछ राशियों के नाम भी दिए हैं इससे यह जान पड़ेगा कि वैदिक काल में नच्चत्र देखे गए थे और उनका नाम भी पड़ गया था और ऐतिहासिक काव्य काल में रा-शिचक अन्तिम रूप से निश्चित हो गया था।

जैसी कि आशा की जा सकती है ऐतिहासिक काव्य काल में बहुत ही उन्नित हुई। उस काल में ज्योतिष एक जुदा शास्त्र समझा जाने लगा और जो लोग ज्योतिषी का काम करते थे वे नक्षत्रदर्श और गणक कहलाते थे (तैित्तरीय ब्राह्मण ४, ४ और शुक्क यजुर्वेद ३०, १०, २०)। इयाम यजुर्वेद में २८ नक्षत्रों के नाम दिए हैं और दूसरे तथा इसके पीछे के समय के नाम अथवे संहिता और तैत्ति-रीय ब्राह्मण में दिए हैं। सतपथ ब्राह्मण (२, १, २) में एक मनी-हर बृत्तान्त है जिससे यह जान पड़ता है कि इन नत्तुत्रों के सम्बन्ध से जो चन्द्रमा की स्थिति होती थी उससे यज्ञ के विधान किस प्रकार किए जाते थे। परन्तु वह पूरा बृत्तान्त बहुत ही बड़ा है इसिलिये हम यहां पर केवल उसका कुछ भाग उद्धत करेंगे।

"(१) वह कृतिका नक्षत्र में दो अग्निं जला सकता है, क्योंकि वे कृतिका निस्सन्देह अग्नि के नच्चत्र हैं.......

- "(६) वह रोहिणी में भी आग जला सकता है, क्योंकि प्रजा-पति को जिस समय संतति की इच्छा हुई उस समय उन्होंने रोहिणी ही में अग्नि जलाई थी.....
- "(८) वह मृगसीर्ष नक्षत्र में भी अग्नि जला सकता है क्योंकि मृगसीर्ष निस्सन्देह प्रजापित का सिर है..... वह फाल्गुणी में भी अग्नि जला सकता है। ये फाल्गुणी इन्द्र के नक्षत्र हैं और इनका नाम भी उसी के अनुसार है। क्योंकि यथार्थ में इन्द्र का गुप्त नाम अर्जुन भी है, और ये (फाल्गुणी) भी अर्जुनी कहलाते हैं.....
- "(१२) जो कोई यह चाहता है कि उसे दान मिले उसकी हस्ता नक्षत्र में अग्नि जलानी चाहिए। तब निस्सन्देह उसकी सिद्धि तुर-नत होगी। क्योंकि जो कुछ हाथ (हस्त) से दिया जाता है वह यथार्थ में उसे ही दिया जाता है।

### "(१३) वह चित्रा में भी अग्नि जला सकता है।" इत्यादि

इससे जान पड़ेगा कि होमाग्नि नचुत्रों के अनुसार जलाई जाती थी। इसी प्रकार से जो यज्ञ एक वर्ष तक होते थे वे सूर्य की वार्षिक चाल से स्थिर किए जाते थे। ऐतरेय ब्राह्मण के अनुवादक और प्रकाशक, डाक्टर हाग ने इस विषय में अपनी बहुत अच्छी सम्मति लिखी है जो यहां उद्धृत करने योग्य है।

"बड़े बड़े यज्ञ प्रायः बसन्त ऋतु में चैत्र बैसाख के महीनों में होते हैं। ऐतरेय ब्राह्मण के चौथे भाग को ध्यान पूर्वक अध्ययन करने वालों को विदित होगा कि सत्र, जोकि एक वर्ष तक होता था, केवल सूर्य के वार्षिक मार्ग का अनुकरण है। उसके दो स्पष्ट भाग होते थे, प्रत्येक भाग में तीस तीस दिन के छ महीने होते थे। इन दोनों के बीच में विषुवत अर्थात समिदन होता था जोकि सत्र को दो भागों में बांटता था। इन दोनों अर्द्ध भागों के विधान विलक्कल एकही थे, परन्तु दूसरे अर्द्ध भाग में वे उलटे क्रम से किए जाते थे। इसके उत्तरायन होने से दिनों का बड़ा होना और

दक्षिणायन होने से उनका छोटा होना प्रगट किया जाता है, क्योंकि बढ़ना और घटना दोनों ठीक एकही हिसाब से होता है।

हम कह चुके हैं कि भारतवर्ष में राशिचक अन्तिम बार ऐतिहा-सिक काव्य काल के प्रारम्भ में अर्थात् ईमा के लगभग १४०० वर्ष पहिले ठीक किया गया था। प्रसिद्ध कोल्बूक साहव (Colebrooke) का पहिले पहिल यह मत था कि हिन्दुओं ने नक्षत्रों को अपने ही विचार से ठीक किया था और इसके पीछे वैदिक विधानों में भौर नक्षत्रों के हिसाब से चन्द्रमा की स्थिति में जो घना सम्बन्ध है उस पर ध्यान पूर्वक विचार करने से इसमें कोई सन्देह नहीं रह जाता कि हिन्दू ज्योतिष की उत्पत्ति हिन्दुस्तानहीं से हुई थी। परन्तु फिर भी योरप के कुछ विद्वान लोग यह मिथ्या अनुमान करते हैं कि हिन्दू ज्योतिष की उत्पत्ति दूसरे देश से हुई है भौर इस विषय में यूरप और अमेरिका में बड़ा विवाद हुआ है, जिसे पुरनकों का युद्ध कह सकते हैं।

प्रसिद्ध फरासीसी विद्वान बायोट ( Biot ) ने सन् १८६० में चीन की सिउ प्रणाली की उत्पत्ति चीन देश से ही होनी जिखी है और उससे परिमाण यह निकाला है कि हिन्दू-नक्षत्र और अरब मनजिल चीनहीं से लिए गए थे। जर्मनी के विद्वान लसन (Lassen) ने भी यह राय मान ली थी। परन्तु प्रोफेसर वेवर ( Weber ) ने इस विषय पर विचार किया स्रोर सन् १८६० और १८६१ में तो बड़े ही अच्छे लेख प्रकाशित किए जिनमें उन्होंने यह सिद्ध किया कि चीनी सिउ मौर अरबों की मनज़िल, नक्षत्रों के विषय में हिन्द-ओं के आधुनिक सिद्धान्तों से क्रम, संख्या, सीमाबद्घ तारों, और दुरी की समानता, में मिलती है। प्रोफ़ेसर वेबर ने नक्षत्रों की उत्पत्ति चीन देश से होने का इस प्रकार खंडन किया है और यह भी सिद्ध किया है कि अरब मनजिल भी अरब लोगों ने भारतवर्ष ही से छी थी। ठीक यही राय कोलब्रुक साहब ने भी सन् १८०७ में स्थिर की थी, जब कि उन्होंने लिखा था कि हिन्दुओं का क्रान्ति मंडल ''जान पड़ता है कि उन्हीं का है। उसे अरब वालों ने निस्स-न्देह लिया था।"

इस प्रकार से चीनी और अरबी सिद्धान्तों का खण्डन करके प्रोफ़ेसर वेबर को एक अपना ही सिद्धान्त अवश्य ही स्थापित करना पड़ा, जिसे कि हम लोग चालडियन सिद्धान्त कह सकते हैं! उनका अनुमान है कि कदाचित हिन्दू प्रथा किसी दूसरे देश से, सम्भवतः बेबिलन से, उड़त की गई थी। परन्तु यह केवल अनुमान और सन्देह ही है, क्योंकि असीरियन विद्वानों ने बेबिलन की प्राचीन विद्या की पुस्तकों में अभी तक राशिचक का कहीं मी चिन्ह नहीं पाया। परन्तु अमेरिका के प्रोफ़ेसर विद्वानों हैं कि हिन्दू लोग 'ऐसी प्रकृति के लोग नहीं थे" कि आकाश की ये सब बातें देखते और राशिचक स्थिर करते। यह तर्क वितर्क इतना मनोहर है कि उसे हमारे विद्वान प्रोफ़ेसर स्वयम यह कह कर लगभग फेर ही लेते हैं कि यह युक्ति 'ऐसी नहीं है कि उस पर अवश्य विश्वास हो ही हो।'

जब विद्वान लोग पसे ऐसे वे सिर पैर के तकों पर उतार हो जाते हैं तो उन पर वाद्विवाद करना केवल समय का नष्ट करना होगा। इसिलिये हम इस विषय को प्रोफेसर मेक्समूलर के कुछ वाक्यों को उद्धृत करके समाप्त करेंगे कि जिसमें उन्होंने इस विषय को साधारण रीति से वर्णन किया है। "२७ नक्षत्र जो कि भारतवर्ष में एक प्रकार के चान्द्र राशिचक्र की भांति चुने गए थे वे बेबिलन से आए हुए विचार किए जाते थे। परन्तु बेविलन का राशिचक सौर्य है और वहां के शिलालेखों में जिनसे कि बहुत सी वाते प्रगट हुई हैं, बार बार खोज करने पर भी चान्द्र राशिचक का कोई चिन्ह तक नहीं मिला। इस पर भी चान्द्र राशिचक का कोई चिन्ह तक नहीं मिला। इस पर भी चान्द्र राशिचक का मजुष्य ने वैदिक प्रन्थों और प्राचीन वैदिक संस्कारों को पढ़ा है वह कदापि इस बात को सहज में न मान लेगा कि ब्राकाश का यह सरल विभाग हिन्दुओं ने बेबिलन देश निवासियों से लिया था।"\*

<sup>\*</sup> Indian: What can it teach us (1883) p. 126.

चान्द्र राशिचक को स्थिर करने के सिवाय इस काल में हिन्दु-म्रों ने बड़ी बड़ी घटनाओं की तिथि नियत करने के लिये अयना-नतों को जाना म्रोर वर्ष को महीनों में बाँटा। प्रत्येक महीने का नाम उस नक्षत्र के हिसाब से रक्खा जिस नक्षत्र में कि उस महीने का पूर्णचन्द्र होता था। बेंटले साहब (Bentley) के अनुसार चान्द्र राशिचक ईसा के १४२६ वर्ष पहिले स्थिर किया गया था और महीनों का नाम ईसा के ११८१ वर्ष पहिले रक्खा गया था। \* ईस्वी सन् के उपरान्त सीर राशिचक का ज्ञान ग्रीस देशवासियों से उद्भत किया गया, जैसा कि हम आगे चलकर दिखलांवेंगे।

ऐतिहासिक काव्य काल में ज्योतिष के सिवाय दूसरी विद्या-ओं की भी उन्नति हुई। छान्दोग्य उपनिषद (७, १, २) में नारद सनत-कुमार से कहते हैं "महाशय, मैं ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, चौथे अथर्वन वेद, पांचवें इतिहास पुराण, वेदों का वेद (व्याक-रण) जानता हूं। पित्र्य (पितरों के श्राद्धादि के नियम), रासि (गणित शास्त्र), दैव (अशुभ लक्षणों का शास्त्र), निधि (समय का शास्त्र), वाकोवाक्य (तर्क शास्त्र) एकायन (नीति विद्या), देव विद्या (शब्दों के उत्पत्ति की विद्या), ब्रह्मविद्या (उच्चारण तथा क्रन्द निर्माण आदि का शास्त्र), भूत विद्या, चत्र विद्या (शस्त्र चलाने की विद्या), नत्तृत्र विद्या (ज्योतिष शास्त्र), सर्प देवञ्जन विद्या, यह सब मैं जानता हूं।"

वृहदारण्यक (२,४,१०) में लिखा है कि "ऋग्वेद, युर्जुवेद, सामवेद, अथवीङ्गिरा, इतिहास, पुराण, विद्या, उपनिषद, ऋोक, सूत्र, अनुव्याख्यान (टीका), व्याख्यान, ये सब परमेश्वर के मुख से निकले हैं।"

फिर सतपथ ब्राह्मण के ग्यारहवें कांड में तीनों वेदों, अथर्वा-क्विरों, अनुशासनों, विद्याओं, वाकोवाक्य, इतिहास, पुराण नर-संसियों ग्रौर गाथाओं का उल्लेख ग्राया है।

<sup>\*</sup> Hindu Astronomy (London, 1825) pp 3 & 10.

प्रोफ़ेसर वेबर कहते हैं कि यह कोई आवइयक बात नहीं है कि ऐतिहासिक काव्य काल में इन नामों के जुदे जुदे ही प्रन्थ हों जो कि अब हम जोगों को प्राप्त नहीं हैं। वे कहते हैं कि इनमें से बहुत से शास्त्रों से केवल उन्हीं भिन्न भिन्न विषयों से तात्पर्य होगा जिन्हें कि हम लोग अब तक ब्राह्मण प्रन्थों में पाते हैं। ये भिन्न भिन्न विषय जो ब्राह्मणों और उपनिषदों में मिलते हैं, इसके पीछे अर्थात दर्शन काल में अध्ययन के जुदे जुदे विषय हुए और वे भिन्न भिन्न सुत्र के प्रन्थों में पढ़ाए जाते थे, जो कि अब तक हमें प्राप्त हैं।

उत्पर के विचार में कुछ युक्ति है। परन्तु साथ ही इसके, उपर लिखे हुए शास्त्रों में से बहुत से ऐसे हैं कि जो उन शास्त्रों की विशे-प पुस्तकों की सहायता बिना, केवल गुरु के मुख ही से शिष्यों को नहीं पढ़ाए जा सकते। इसलिये हमारा यह विश्वास है कि ऐतिहासिक काव्य काल में ऐसे ब्रन्थ थे। ये अब हम लोगों को प्राप्त नहीं हैं क्योंकि इसके पीछे के समय में उनके स्थान पर अधिक उत्तम और उच्च ब्रन्थ बन गए थे।



### अध्याय ८

### ब्राह्मगों के यज्ञ।

ऐतिहासिक काव्य काल के समय के धर्म में तथा उसके पहिले के समय के धर्म में मुख्य मेद यह था कि इस काल में यक्षादि आवश्यक समके जाने लगे। वैदिक काल के आरम्भ में लोग सृष्टि के सब से अद्भुत आविष्कारों की स्तुति में सूक्त बनाते थे। वे सृष्टि के इन भिन्न भिन्न झाविष्कारों को न मान कर इन झाविष्कारों के देवताओं को इन्द्र वा वरुण और झाग्न वा मरुत्स के नाम से पूजने लगे। इस पूजा ने धीरे धीरे यञ्च (अर्थात् देव-तओं को दृध, अन्न, जीव वा सोमरस चढ़ाने) का रुप धारण किया।

वैदिक काल के अन्त से इसमें धीरे थीरे परिवर्तन होने का पता लगता है। और ऐतिहासिक काव्य काल में तो यक्ष के विधान इत्यादि इतने प्रधान हो गए कि उसकी और सब बातें भूल गई। ब्राह्मण लोगों की एक जुदी जाति हो जाने के कारण यह परिणाम आवश्यक ही था। वे लोग विधानों को बढ़ाए जाते थे और प्रत्येक छोटी छोटी बातों पर भी बहुत ही जोर देते थे, यहां तक कि ऐसा करते करते खयम वे तथा पूजा करने वाले दोनों ही इन भारी विधानों में उन देवताओं को लगभग भूल ही गए जिनकी पूजा की जाती थी।

यक्षों में बहुधा पशुम्रों, सोने, गहिने और अन्न के दान दिए जाते थे मोर पशु का बिलदान भी किया जाता था। सतपथ ब्राह्मण (१, २, ३, ७ और ८) में पशुम्रों के बिलदान के विषय में एक मञ्जुत वाक्य है जो यहां उद्धृत करने योग्य है—

"पहिले पहिला देवताओं ने मनुष्य को बिला दिया। जब वह २३ बिल दिया गया तो यज्ञ का तत्व उसमें से निकल गया और उसने घोड़े में प्रवेश किया। तब उन्होंने घोड़े को बिल दिया। जब घोड़ा बिल दिया गया तो यज्ञ का तत्व उसमें से निकल गया और उसने बैल में प्रवेश किया। तब उन्होंने बैल को बिल दिया। जब बैल बिल दिया गया तो यज्ञ का तत्व उसमें से निकल गया और उसने मेंड़ी में प्रवेश किया। जब मेंड़ी बिल दी गई तो यज्ञ का तत्व उसमें से मी निकल गया और उसने बकरे में प्रवेश किया। तब उन्होंने बकरे को बिल दिया। जब बकरा बिल दिया गया तो यज्ञ का तत्व उसमें से भी निकल गया और उसने बकरे में प्रवेश किया। तब उन्होंने उसे खोजने के लिये पृथ्वी को खोदा भीर उसे चावल भीर जब के कर्णों में पाया। इसी लिये अब भी लोग इन दोनों को खोद कर तब पाते हैं। जो मनुष्य इस कथा को जानता है उसको (चावल आदि) का हब्य देने से उतना ही फल होता है जितना कि इन सब पश्चमों के बिल करने से।"

प्रोफेसर मेक्समूलर ऊपर के उद्धृत भाग से यह सिद्धान्त निकालते हैं कि प्राचीन हिन्दुओं में मनुष्यष्य प्रचलित था, परन्तु यह ऐतिहासिक काव्य काल अथवा चैदिक काल में नहीं, वरन् उससे भी बहुत पहिले था। हमें खेद है कि डाक्टर राजेन्द्रलाल मित्र ने भी प्रोफेसर मेक्समूलर का अनुकरण करके इसी काल के प्रन्थों में से कुछ और वाक्य भी उद्धृत किए हैं और उनसे स्थिर किया है कि बहुत प्राचीन समय में यह अमानुषी प्रथा प्रचलित थी। हम इन दोनों विद्वानों के सिद्धान्तों में शंका करते हैं।

यदि भारतवर्ष में यह प्रथा ऋग्वेद के सक्तों के बनने के पहिले प्रचलित होती तो उसका उल्लेख उत्तर काल के ब्राह्मण प्रन्थों से कहीं अधिक मिलता। परन्तु उनमें इसका उल्लेख ही नहीं है। ऋग्वेद में जो सुनहसेफ की कथा है वह मनुष्य बध का कोई प्रमाण नहीं हो सकती। और ऋग्वेद में और कहीं भी कोई ऐसी बात नहीं मिलती जिससे कि इस कथा के प्रचलित रहने का अनुमान किया जाय। यह विचार करना मसम्भव है कि ऐसी भयानक कथा प्रचलित रह कर धीरे धीरे उठ गई हो और उसका कुछ भी चिन्ह उन घैदिक स्कों में न पाया जाय जिनमें कुछ तो बहुत ही प्राचीन समय के हैं।

फिर ऐतिहासिक काव्य काल ही के किस प्रन्थ में इस प्रथा का उल्लेख पाया जाता है ? सामवेद का संग्रह वैदिक सुक्तों ही से किया गया है और इस वेद में भी मनुष्यों के बलिदान किए जाने का कहीं वर्णन नहीं है । सिवाय इसके इयामयज्ञवेंद और मुल शुक्क यजुर्वेद में भी इसका कहीं उल्लेख नहीं है। ऐतिहासिक काव्य काल के केवल सब से अन्तिम प्रन्थों में अर्थात् शुक्क यजुर्वेद के खिल वा उपोदघात में, श्याम यजुर्वेद ब्राह्मण में, ऋग्वेद के पेतरेय ब्राह्मण में और सतपथ ब्राह्मण के अन्तिम भाग के पहिले वाले भाग में, मनुष्य बलिदान किए जाने का हाल मिलता है। तो क्या यह सम्भव है कि यह प्रथा भारतवर्ष में बहुत प्राचीन समय में रही हो और उसका उल्लेख ऋग्वेद, सामवेद, स्याम या शुक्क यज्ञ-र्वेंद्र में कहीं न आवे और फिर एक हजार वर्ष पीछे वेदों के ब्राह्मणों और खिलों में एकाएक उसका स्मरण हो आवे ? इसके विपरीत. क्या यह अधिक सम्भव नहीं है कि ऐतिहासिक काव्य काल के भन्तिम प्रन्थों में मनुष्य बिल दिए जाने के जो उल्लेख मिलते हैं वे उसी प्रकार की ब्राह्मणों की करपनाएं हैं जैसी कि स्वयम ईश्वर के बिल दिए जाने की फल्पनाएं मिलती हैं ? और यदि ब्राह्मणों को इस कल्पना में किसी सहारे की आवश्यकता हो तो वह सहारा उन्होंने उन अनार्य जातियों की रीति व्यवहार से पाया होगा. जिससे कि वे ऐतिहासिक काव्य काल में परिचित हुए थे।

अब, इस समय जो मुख्य मुख्य यश्चादि होते थे उनको हम संत्वेप में वर्णन करेंगे। इन यश्चादि का पता यजुर्वेद से लगता है।

जिस दिन नवचन्द्र अथवा पूर्णचन्द्र होता था उसके दूसरे दिन द्र्ण पूर्णमास किया जाता था और इन दोनों दिनों को हिन्दू लोग आज तक पवित्र मानते हैं। पिण्डपितृयञ्च सृत पूर्वजों के लिये किया जाता था और यह झाज तक भी किया जाता है। आग्निहोत्र नित्य सन्ध्या और संबेरे किया जाता था जिसमें अग्नि को दूध चढ़ाया जाता था। चातुर्मास्य यज्ञ हर चौथे महीने किया जाता था।

अग्निष्टोम, सोम का यज्ञ होता था और अधिक सोमपान करने के प्रायिश्चत्त में सौत्रामणि किया जाता था। बड़े बड़े राजा लोग जब बिजय करके प्रताप और कीर्ति प्राप्त कर लेते थे तो वे राजस्य यज्ञ करते थे, और अश्वमेध भी बड़े बड़े युद्धों और विजयों के पीछे किया जाता था। इन सब से अधिक नम्न, परन्तु हमारे काम के लिये बहुत ही मुख्य, अग्न्याधान अर्थात होमाग्नि का जालना होता था, जिसका कि प्रत्येक हिन्दू के जीवन पर बहुत बड़ा प्रभाव पड़ा और इस लिये इसका थोड़ा सा वर्णन यहां कर देना उचित है।

यह पहिले कहा जा चुका है कि अध्वपति इस बात की शेखी करता था कि उसके राज्य में कोई चोर, क्रपण, शराबी, मुर्ख, ब्य-भिचारी वा व्यभिचारिन अथवा कोई " ऐसा मनुष्य जिसके घर में वेदी न हो " नहीं था। उन दिनों, वेदी में पवित्र होमाग्नि रखना प्रत्येक गृहस्य का आवश्यक धर्म समझा जाता था और उसको न करना पाप और अधर्म समझा जाता था। जो विद्यार्थी अपने शिक्षक बा परिषद में शिक्षा समाप्त करके घर छीट जाता था तो वह यथा समय विवाह करता या भौर तब होमाग्नि प्रज्वलित करता था। यह प्रायः शुक्कपक्ष की प्रतिपदा को किया जाता या परन्तु कभी कभी, कदाचित नवद्म्पति को धर्म कार्यों में शीघ्र सम्मिलित क-रने के लिये, पूर्णिमा को भी किया जाता था। अग्न्याधान को करने में प्रायः दो दिन लगते थे। होम करनेवाला अपने चारो विप्रों अर्थात ब्राह्मण, होत्, अध्वर्यु, और अग्नीध्र को चुनता था मीर गाईपत्य और आहवनीय मिनयों के लिये दो अन्नि कुण्ड बनाता था। गाईपत्य अग्नि के छिये एक वृत्त बनाया जाता था और आईवनीय अग्नि के लिये समचतुर्भुज, और यदि दक्षिणाग्नि की आधरयकता होती थी तो उसके लिये इन दोनों के बीच की जगह के दाविण में एक अर्थवृत्त बनाया जाता था।

तब अध्वर्यु गाँव में से कुछ विशेष रीति से अथवा रगड़ कर आग उत्पन्न करता था और गाईपत्य के अग्नि कुण्ड को पांच प्रकार से शुद्ध करके उस पर अग्नि रखता था। सन्ध्या होने के समय होम करनेवाला देवताओं और पितरों का आवाहन करता था। तब वह और उसकी पत्नी गाईपत्य गृह में प्रवेश करते थे और अध्वर्यु उसे दो काठ की अरणी दूसरे दिन प्रातःकाल आहवनीय अग्नि उत्पन्न करने के लिये देता था। होम करनेवाला और उसकी पत्नी इनको अपनी गोद में रख कर शान्ति की छ्या- ओं को करते थे और रात भर जाग कर अग्नि को जबती रखते थे। सबेरे अध्वर्यु अग्नि को बुझा देता था वा यदि दिच्चणाग्नि होने को होती थी तो उसके लिये अग्नि जलाने तक इसको रहने देता था। यह अग्न्याधान की रीति का संचेष में वर्णन हुआ। इस प्राचीन समय में जब कि सब लोग अपने अपने अग्निकुंड में देवताओं की पूजा करते थे और जब मन्दिर वा मूर्तियां नहीं थीं तो अग्न्याधान प्रत्येक हिन्दू गृहस्थ का बड़ा आवश्यक धर्म समक्ता जाता था।

प्रसिद्ध विद्वान डाक्टर राथ ने ऋग्वेद के एक वाक्य (१०,१८, ११) से सन् १८५४ ईस्वी में पहिले पहिल यह बात दिखलाई है कि प्राचीन समय में हिन्दू लोग मुदों को गाड़ते थे। इसके पीके मृतक लोग जलाए जाने लगे मौर उनकी राख गाड़ी जाने लगी। यह दूसरी प्रथा ऋग्वेद के समय में प्रचलित थी जिसका पता ऋग्वेद के अन्य वाक्यों (यथा १०, १५, १४ मौर १०, १६१) से मिलता है। ऐतिहासिक काव्य काल में, जिसका कि हम अब वर्णन कर रहे हैं, मृतक को गाड़ने की चाल विलक्कल उठ गई थी और मृतक जलाए जाते थे और उनकी राख गाड़ी जाती थी। इसका वर्णन शुक्त यजुर्वेद के ३५वें अध्याय में मिलता है। मृतक की हिंदुयां एक वर्तन में इकट्टी करके किसी नदी के निकट की भूमि में गाड़ी जाती थीं और उस पर घुटने तक ऊंचा एक चब्रुतरा उठा कर घास से ढांक दिया जाता था। तब मृतक के सम्बन्धी स्नान करके कपड़े बदलते थे और उस स्थान से चले माते थे।

इसी रीति का वर्णन अधिक विस्तार पूर्वक श्याम यजुर्वेद के आर-ण्यक में भी दिया है। यहां पर यह कहने की आवश्यकता नहीं है कि हिन्दुओं में आज कल केवल जलाने की रीति प्रचलित है, राख और हिंडुयां गाड़ी नहीं जातीं। डाक्टर राजेन्द्रलाल मित्र के अनु-सार यह आधुनिक प्रथा ईस्वी सन् के प्रारम्भ के होने से कुछ ही पीछे से चली है।

दुसरा यज्ञ जो वर्णन करने योग्य है पिण्डपित यज्ञ है जिसमें मृत पितरों को पिण्ड दिया जाता था । ये पिण्ड अग्नि और सोम को दिए जाते थे और पितर लेगों का, उनका भाग देने के लिये आवाहन किया जाता था । तब पितरों को वर्ष की छ ऋतुओं के अनुसार सम्बोधन किया जाता था । तब पूजा करनेवाला अपनी पत्नी की ओर देखकर कहता था "हे पितृगण ! आपने हम लोगों को गृहस्थ बनाया है। हम लोग अपनी शक्ति के अनुसार आपके लिये ये वस्तएं ले आए हैं।" तब वह कुछ डोरा वा ऊन वा बाल रख कर कहता था "हे पितृगण! यह आपका यस्त्र है, इसे पहिना।" तब स्त्री पुत्र होने की इच्छा से एक पिण्ड खाती थी और कहती थी-"हें पितर! मुझे इस ऋतु में एक पुत्र दो। तुम इस गर्भ में उस पुत्र की सब रोगों से रचा करो।" हिन्दूधर्म के अनुसार मृत पितर लोग अपनी जीवित सन्तित से पिण्ड आदि पाते हैं और उ-नका वंश सप्त होजाने पर यह उन्हें नहीं मिलता। इसी बिये हिन्दू लोग बिना पुत्र के निस्सन्तान मरने में इतना श्रधिक भय करते हैं और पुत्र का जन्माना अथवा गोद लेना उनके धर्म का एक भाग समझा जाता है।

हम यहां दूसरे यज्ञादि का वर्णन नहीं किया चाहते । जितना ऊपर लिखा जा चुका है उतनेही से पाठकगण समझ जांयगे कि यज्ञादि किस प्रकार से होते थे। अब हम ब्राह्मणों की कुछ कथाओं का वर्णन करेंगे जो कि बहुत ही अद्भुत और रोचक हैं। मनु के विषय में एक बहुतही अद्भुत कथा कही जाती है। वैदिक स्कों में मनु मनुष्यों का प्राचीन उत्पन्न करनेवाला कहा गया है जिसने कि खेती तथा अग्नि की पूजा प्रचलित की। सतपथ ब्राह्मण की कथा (१,८,१) पुरानी बायबिल की नाई है। जब मनु अपने हाथ घों रहा था तो उसके निकट एक मक्क वी आई और बोली कि 'मु में पाल, तो में तेरी रच्चा करूंगी।' मनु ने उसे पाला और समय पाकर उसने उससे कहा कि "अमुक वर्ष में जल प्रलय होगी। इस लिये तू मेरा कहना मान कर एक जहाज तैयार कर।" जल प्रलय हुई और मनु ने उस जहाज में प्रवेश किया जिसे कि वह यथा समय बना चुका था। मक्क उसके पास तेर कर आई और जहाज को उत्तरी पर्वत के उधर ले गई। वहां पर वह जहाज एक पेड में बांध दिया गया और जल प्रलय धीरे धीरे शान्त होने लगी तो मनु धीरे धीरे नीचे उतरा। तो जल प्रलय इन सब जीवों को बहा ले गई और केवल मनु यहां रह गया।"

इस संसार की सृष्टि के सम्बन्ध की कथा भी बड़ी रोचक है। वेद में एक बड़ा अच्छा रूपक है जिसमें प्रभात का पीछा करते हुए सूर्य की उपमा किसी कुमारी का पीछा करते हुए पुरुष से दी गई है। इसी से ब्राह्मणों की उस कथा (सतपथ १,७,४, ऐतरेय ३, ३३ आदि) की उत्पत्ति हुई जिसमें परमात्मा प्रजापित का अपनी पुत्री पर मोहित होना और इसीसे सृष्टि की उत्पत्ति होना लिखा है। ब्रा-ह्मणों की यह कथा पुराणों में और भी ब्राधिक बढ़ा दी गई है और उन में ब्रह्मा का अपनी पुत्री पर मोहित होना लिखा है। ये सब विचित्र कथाएं ऋग्वेद के उसी सरल कपक से निकजी हैं जो कि प्रभात का पीछा करते हुए सूर्य के विषय में है। इन सब पीराणिक कथाओं की उत्पत्ति हिन्दू ऋषियों और भाष्यकारों को मालूम भी थी जैसा कि बौद्ध धर्म के बड़े भारी विपत्ती और शङ्कराचार्य के पूर्वाधिकारी कुमारिल के निम्नलिखित प्रसिद्ध वाक्यों से जान पड़ेगा—

"यह एक कल्पित कथा है कि सृष्टि के कर्ता प्रजापित ने अपनी पुत्री के साथ प्रीति की परन्तु, इसका अर्थ क्या है? 'प्रजापित' अर्थात् 'सृष्टि का करने वाला' सूर्य का एक नाम है क्योंकि वह सब जीवों की रत्ता करता है। इसकी पुत्री उषस् प्रभात है। अतएव जहां यह कहा गया है कि वह उस पर मोहित हो गया तो उसका तात्पर्य केवल यह है कि सूर्योदय के समय सूर्य प्रभात का पीछा करता है। प्रभात सूर्य की पुत्री इसिलये कही गई है क्योंकि जब सूर्य निकट आता है तब वह उत्पन्न होती है। इसी भांति यह कहा गया है कि इन्द्र अहल्या पर मोहित हो गया। इसका यह अर्थ नहीं है कि इन्द्रदेवता ने ऐसा सचमुच पाप किया। परन्तु इन्द्र से सूर्य का और अहल्या से रात्रि का तात्प्य है। सवेरे के समय सूर्य रात्रि को मोहित करके नष्ट कर देता है, इसिलये इन्द्र का अहल्या पर मोहित होना लिखा गया है।"

तैत्तिरीय प्राह्मण (१,१,३,१) में सृष्टिकी उत्पत्ति होने की एक दूसरी ही कथा लिखी है। पीहले पहिल सब जलमय था और उसमें से केवल एक पद्म निकला हुआ था। प्रजापित ने उसमें ब-राह का रूप धर कर गोता मारा और कुछ मिट्टी बाहर निकालकर उसे फैलाया और उसे कंकड़ों के आधार पर रक्खा। यहीं पृथिवी हुई।

ऐसी ही एक कथा सतपथ ब्राह्मण (२,१,१,८) में भी लिखी है कि सृष्टि होने के पीछे देवता और असुर दोनों प्रजापित से उत्पन्न हुए और इन दोनों में प्रभुत्व पाने के लिये ऐसा युद्ध हुआ कि पृथ्वी कमल के पत्ते की नाई कांपने लगी। "ऋ खेद में "असुर" राब्द का प्रयोग विशेषण की भांति हुआ है और उसका अर्थ है बलवान वा शक्तिमान। अन्तिम मण्डल के अन्त के कुछ सुकों को छोड़ कर और सब जगह यह शब्द देवताओं के लिये आया है। परन्तु ब्राह्मणों में इस शब्द का अर्थ बिलकुल ही बदल गया है। अर्थात वहां वह देवताओं के शबुओं के लिये आया है जिनके विषय में कि बहुत सी नई कथाएं गढ़ी गई हैं।

स्तपथ ब्राह्मण में ( २, ५, १) सृष्टि उत्पन्न होने की एक दूसरी कथा भी मिलती है। "पीहले पहिल निस्सन्देह यहां केवल प्रजापति ही था।" उसने प्राणियों, पिल्यों, कीड़ों मकोड़ों और सर्पों को उत्पन्न किया। परन्तु ये सब आहार के अभाव से मर गए। तब उसने उनके दारीर के अग्रभाग में काती में दूध दिया जिससे कि सब जन्तु जीवित रह सके और इस प्रकार खष्टि में पहिले पहिल जीव जन्तु बनाए गए।

एतिहासिक काव्य काल में यद्यपि कथाएं भीर यज्ञादि इस प्रकार बढ़ रहे थे पर लोगों का धर्म वैसाही था जैसा कि वैदिक काल में। ऋग्वेद के देवताओं की पूजा अब भी की जाती थी भीर ऋक्, सामन, भीर यज्जस् के सूकों का पाठ अब तक किया जाता था। भेद केवल इतना ही था कि वैदिक काल में देवता लोगों की जितनी प्रतिष्ठा थी वह अब लोप हो गई और उसके स्थान में यज्ञ के विधानों की प्रतिष्ठा होने लगी।

परन्त इस काल में धीरे धीरे नए देवता भी हिन्दुओं के देव-ताओं की नामावली में स्थान पाते जाते ये और इन नए नामों ने आगे चलकर प्रधानता प्राप्त कर जी। हम देख चुके हैं कि सतप्रथ ब्राह्मण में भी 'अर्जुन' इन्द्र का दूसरा नाम है। शुक्क यजुर्वेद ही के १६ वें अध्याय में हम रुद्र को अपना पौराणिक नाम धारण करते इए तथा एक भिन्न रूप धारण करते हुए देखते हैं। इम देख चुके हैं कि ऋग्वेद में रुद्र झांधियों का पिता अर्थात विजली है । शुक्र यजुर्वेद में भी वह विजली उत्पन्न करनेवाला मेघ कहा गया है, परन्त वहां उसका वर्णन एक भयानक देवता की नाई किया गया है, जो कि चोरों और पापियों का देवता है और एक बिलकुल संहारक शक्ति है। वह 'गिरीश' कहा गया है क्योंकि मेघ पर्वतों के ऊपर होते हैं। वह (मेघ की रक्षा के कारण) ताम्र वा अरुण वा बभ कहा गया है। वह ( उसी कारण से । नीलकण्ठ वा नील गलेवाला भी कहा गया है। उसका नाम 'कपर्दिन' वा लम्बे केशवाला, 'पशुपति' वा पशुभों का रत्त्वक, 'शङ्कर' वा उपकारी, और 'शिव' वा हित करनेवाला भी, मिलता है। इस प्रकार से पेतिहासिक काव्य काल में हम रुद्र को परिवर्तन होने की अव-स्था में पाते हैं और उसी काल में उसके विषय की कुछ पौराणि-क कथाओं की उत्पत्ति भी दृष्टि गोचर होती है। परन्तु ब्राह्मण प्रत्यों में ये कथाएं अपने पूरे विस्तृत रूप से कहीं भी नहीं मिलतीं। रुद्र का पौराणिक शिव अर्थात् काली वा दुर्गा के पित की भांति कहीं भी वर्णन नहीं मिलता। कौषीतिक ब्राह्मण में एक स्थान पर ईशान वा महादेव को बहुत ही प्रधानता दी गई है। सतप्य ब्राह्मण में निम्न लिखित वाक्य मिलता है—"हे रुद्र! यह तेरा भाग है। रुपा कर इसे अपनी बहिन अम्बिका के साथ स्वीकार कर!" (२, ६, २, ६) और अर्थव वेद का जो मण्डूक उपनिषद है उसके एक प्रसिद्ध वाक्य में अग्नि की सात जिह्नाओं के ये नाम मिलते हैं अर्थात् काली, कराजी, मनोजवा, सुलोहिता, सुघूमवर्णा, स्फुर्जि- क्रिंगी, और विश्वरुपी। सतप्य ब्राह्मण (२, ४, ४, ६) में दच्च पार्वती के एक यज्ञ करने का वर्णन है जिसने कि इन्द्र के सामने आकर उसे ब्रह्म ज्ञान दिया। ये ब्राह्मण प्रत्यों के उन वाक्यों के कुछ उदाहरण दे दिए गए जिनसे कि पुराण में शिव और उसकी पत्नी के विषय में इतनी भारी कथा गई। गई है।

ऐतरेय ब्राह्मण (६, १५) झोर सतपथ ब्राह्मण (१, २, ५) में यह कथा है कि देवताओं ने असुरों से पृथ्वी का उतना भाग ले लिया जितना कि विष्णु ढँक सके और इस प्रकार से उन्होंने सारी पृथ्वी ले जी। सतपथ ब्राह्मण की झन्तिम पुस्तक में जाकर तब कहीं विष्णु ने और सब देवताओं से झिंघक श्रेष्ठता पाई है और तब इन्द्र ने उसका सिर काट लिया है। देवकी के पुत्र रूष्ण की तब तक भी देवताओं में गणना नहीं थी, वह छान्दोग्य उपनिष्द में घोर आङ्गिरस का केवल एक शिष्य है (३,१७,६)

जिस प्रकार से इन उधर उधर फैले हुए उल्लेखों में उन लम्बी चौड़ी पौराणिक कथाओं की रचना की सामिग्री पाई जाती है जो कि आगे चल कर हुई वैसे ही ऐतिहासिक काब्य काल में ब्राह्म-णों के विधानों और धर्म में उस अविश्वास के भी चिन्ह दिखाई देते हैं जो कि आगे चल कर बौद्ध सिद्धान्तों के रूप में प्रगट हुए। सामवेद के ताण्ड्य ब्राह्मण में वाल्य-स्तोम दिए हुए हैं जिनसे वात्य लोग ( अर्थात वे लोग जो ब्राह्मणों की रीति से नहीं रहते थे ) उस सम्प्रदाय में सम्मिलित हो सकते थे । उनमें से कुछ इस प्रकार से हैं—वे खुले हुए युद्ध के रथों पर सवारी करते हैं, धनुष और भाले साथ रखते हैं, पगड़ी, ढीले ढाले लाल किनारे वाले कपड़े, जूता और दोहरी भेड़ी की खाल पहिनते हैं, उनके नायक लोग भूरे कपड़े और गले में चाँदी के गहिने पहिनते हैं, वे न तो खेती करते हैं और न वाणिज्य, उनके कानून भी बहुत ही गड़बड़ हैं, वे ब्राह्मणों के संस्कार पाए हुए लोगों की ही माषा बोलते हैं. परन्तु जिसका उच्चारण सहज में हो सकता है उसे उच्चारण में कठिन बतलाते हैं।" परन्तु ब्रात्य तब तक घृणा की हिए से नहीं देखे जाते थे और प्रष्ण उपनिषद में स्वयम परमेश्वर ब्रात्य कहा गया है।



#### अध्याय ९

—:o:—

### उपनिषदों का धर्मपद्य।

ब्राह्मणों के विधानों और कथाओं को क्रोड कर उपनिषदों के प्रबल विचारों का उल्लेख करना तनिक सुखद है। वृहद ब्राह्मणों में जो बड़े बड़े, परन्तु निरर्थक विधान हैं, जो निर्देशरूप परन्तु बालोचित व्याख्यान हैं, जो गुप्त और हंसने योग्य उक्तियां हैं, उन से लोगों को कुछ असन्तोष सा जान पडता है। बुद्धिमान लोग बिचारने लगे कि क्या धर्म में यही सब शिक्षा हो सकती है। एकाग्रचित पुरुष यद्यपि ब्राह्मणों के विधानों के अनुसार चलते थे पर वे आतमा के उद्देश्य तथा परमात्मा के विषय में विचार करने लगे । अवस्यमेव विद्वान चात्रियों ही ने इन उत्तम विचारों को चलाया होगा वा कम से कम तब तक तो उन्हें पौरुष और सफ-लता के साथ अवस्य ही चलाया होगा जब तक कि ब्राह्मणों ने इस नए सम्प्रदाय का कुछ ज्ञान न प्राप्त कर लिया हो । इन उप-निषदी में दिए इए धर्म पथ की प्रवलता, एकाग्रता, और दर्श-निकता ऐसी है कि यद्यपि उनको तीन हजार वर्ष हो गए परन्त अब तक भी यह असम्भव है कि उनके देखने से आश्चर्य न हो । इनमें से सब से मुख्य ये हैं (१) सर्वगत आत्माका सिद्धान्त (२) सृष्टि की उत्पत्ति का सिद्धान्त (३) आत्मा के पुनर्जन्म का सिद्धा-न्त और (४) अन्तिम मुक्ति पाने का सिद्धान्त।

पहिले पहिल हम सर्वगत आत्मा का सिद्धान्त वर्णन करेंगे जो कि उपनिषदों के दर्शन शास्त्र की जड़ है। यह सिद्धान्त उत्तर काल के अद्वेतवाद से कुछ भिन्न है, क्योंकि इस अद्वेतवाद में सृष्टि कर्ता ईश्वर अपनी रची हुई सृष्टि से अलग समझा जाता है। परन्तु उपनिषदों के अद्वेतवाद में जो सदा से हिन्दू धर्म का पकेश्वर-

वाद सिद्धान्त रहा, ईश्वर सर्वात्मा समझा गया है अर्थात् सम वस्तुएं इसी से उत्पन्न हुई हैं, उसीकी अंश हैं और अन्त में उसी में मिल जांयगी; किसी वस्तु का उससे भिन्न जीवन नहीं है। यही शिचा सत्यकाम जवाजि ने प्रकृति से पाई थी और इसी शिचा को याज्ञवल्क्य ने अपनी प्यारी और माननीय स्त्री मेत्रेयी को दिया था। यही शिचा उपनिषयों में सिकड़ों रुपकों, कहानियों और उसम कथाओं में वर्णित है जो कि उपनिषदों को सारे संसार के अन्थों में सबसे श्रेष्ठ बनाती हैं।

"यह सब ब्रह्म है। मनुष्य को इस संसार की उत्पत्ति, नाश और स्थिति उसी ब्रह्म के रूप में विचारनी चाहिए...

"वह सर्वज्ञ, जिसका शरीर आतमा है, जिसका रूप ज्योति हैं, जिसके विचार सत्य हैं, जो आकाश की नांई (अर्थात् सर्वव्यापी श्रौर भदश्य) है, जिससे सब कर्म, इच्छाएं, सब सुगान्ध और स्वाद उत्पन्न होते हैं, जो इन सभों में व्याप्त है और जो कभी बोलता नहीं और न कभी भाश्चर्य करता है।

"वहीं मेरे हृदयं के भीतर मेरी आत्मा है, जो कि चावल के दाने से छोटी, यव के दाने से छोटी, सरसों के दाने से छोटी, कने-री के दाने से छोटी और कनेरी के दाल के दाने से भी छोटी है। वहीं मेरे हृदयं के भीतर की आत्मा है जो कि पृथ्वी से वड़ी, माकाश से बड़ी, स्वर्ग से बड़ी और इन सब छोकों से भी बड़ी है।

"वह जिससे सब कार्य, सब इच्छाएं, सब सुगन्धि और स्वाद् उत्पन्न होते हैं, जो सबमें व्याप्त है, जो कभी बोळता नहीं और न आश्चर्य करता है, वहीं मेरे दृदय के भीतर की आत्मा ब्रह्म है। जब मैं इस संसार से कूच करुंगा तब उसे प्राप्त करुंगा।" (ह्यान्दो-ग्य ३, १४)

प्राचीन समय के हिन्दू लोगों ने सूक्ष्म और सर्वेब्यापी पर-मात्मा, के विषय के जिसे कि वे ब्रह्म कहते थे, अपने उच्च विचारों को ऐसी उच्च भाषा में प्रगट किया है। हम यहां छान्दोग्य के कुछ और उदाहरणा उद्धृत करेंगे। हम पिहले देख चुके हैं कि स्वेत केतु अपने गुरु के साथ बारह वर्ष की अत्रस्था से खेकर चौबीस वर्ष की अवस्था तक रहा और तब "सब वेदों का अध्ययन करके मानी तथा अपने को पंडित और हढ़ समझता हुआ" घर लौट आया। परन्तु अब तक भी उसे कुछ बातें सीखनी बाकी थीं जो कि उस समय की पाठशालाओं में नहीं सिखाई जाती थीं। अतएव उसके पिता उदालक आरुणेय ने उसे सुन्दर रुपकों में परमात्मा के ज्ञान की शिक्षा दी—

"हे पुत्र, जिस प्रकार मधुमिक्खयां दूर दूर के वृक्षों के रस इकट्टा करके मधु बनाती हैं और इन रसों को एक रुप में कर देती हैं और जिस प्रकार से इन रसों में कोई विवेक नहीं रहता जिससे कि ये कहें कि मैं इस वृत्त का रस हूं और मैं उस वृक्ष का, उसी प्रकार ये सब जीव जब परमात्मा में मिल जाते हैं तो उन्हें यह इनन नहीं रहता कि हम परमात्मा में मिल गए..........

"हे पुत्र, ये निद्यां बहती हैं, पूर्वी नदी (जैसे गङ्गा) पूरव की खोर, और पश्चिमी (जैसे सिन्ध) पश्चिम की ओर। वे समुद्र में से ही समुद्र में जाती हैं (अर्थात मेघ समुद्र के जल को आकाश में उठा कर फिर उसे दृष्टि के रूप में समुद्र ही में भेजता है) और बास्तव में समुद्र ही हो जाती हैं, और जिस प्रकार से ये निद्यां समुद्र में जाने के पीछे यह नहीं समझतीं कि मैं यह नदी हूं और मैं वह नदी हूं, वैसे ही ये सब जीव परमात्मा ही से उत्पन्न होकर यह नहीं जानते कि हम परमात्मा से उत्पन्न हुए हैं.......

"व इस नमक को पानी में डाख दो और हमारे पास सवेरे आओ।'

"पुत्र ने जैसी माज्ञा पाई वैसा ही किया। पिता ने उससे पूछा 'कब रात की जो नमक तुमने पानी में डाला था उसे मुझकी हो। 'पुत्र ने उसे ढूंढा पर न पाया, क्योंकि निस्सन्देह वह गळ गया था। "पिता ने कहा 'इस जल को ऊपर से चलो। कहो, कैसा है ?' पुत्र ने उत्तर दिया 'यह नमकीन है।' 'इसे बीच में से चलो। कहो, कैसा है ?' पुत्र ने उत्तर दिया 'नमकीन है।' 'उसे पेंदे से चलो। कैसा है ?' पुत्र ने उत्तर दिया 'नमकीन है।' पिता ने कहा 'इसे फेंक कर मेरे पास आओ।'

"पुत्र पिता के पास गया और पिता ने उसे उपदेश दिया कि 'जल में जिस प्रकार से नमक था उसी प्रकार से इम लोगों में पर-मात्मा रह कर झददय है।" ( छान्देग्य ६ )

कान्दोग्य के इन वाक्यों से हमको परमात्मा के विषय मे हिन्तु-ओं के विचार प्रगट होते हैं। अब हम केन और ईश में से दो तीन वाक्य उद्धत करेंगे—

"शिष्य ने पूछा "यह मन किसकी इच्छा से मेजा जाकर अपने कार्य में लगता है? किसकी आज्ञा से पहिले पहिल सांस निक-लता है? किसकी इच्छा से हम लोग बोलते हैं! कौन देवता आंख और कान का अधिष्ठाता है?"

गुरु उत्तर देता है—''बह कान का कान, मन का मन, बाणी की बाणी, स्वांस का स्वांस, और आंख की आंख है...

"वह जिसका वर्णन वाणी नहीं कर सकती परन्तु उसीसे वाणी वर्णन करती है......वह जिसे मन नहीं सोच सकता परन्तु जिससे मन सोचा जाता हैं......वह जो आंख से नहीं देखा जा सकता परन्तु जिससे मांख देखती है......वह जो कान से नहीं सुना जाता और जिससे कान सुना जाता है......वह जो स्वांस नहीं लेता और जिससे स्वांस लिया जाता है,—केवल वही ब्रह्म है,—न कि वह जिसे लोग यहां पूजते हैं।" (केन उपनिषद १)

उत्पर के वाक्य में कौन नहीं देखेगा कि उन निरर्थक बिधानों के बन्धनों को दूर करने का यत्न किया गया है जिसे कि ब्राह्मण स्रोग सिखाते थे और "खोग यहां" करते थे तथा समझ में न आने वाले अर्थात स्वांस के स्वांस और आत्मा की आत्मा के उच्चतम विषय के समझने का उद्योग किया गया है ? तीन हजार वर्ष प-हिले हिन्दू जाति ने अज्ञात सृष्टिकर्ता को जानने और ध्यान में न आनेवाले ईइवर को ध्यान में लाने का साहस के साथ जो उद्योग किया था उससे कीन आश्चर्य न करेगा ?

और जिसने ध्यान में न आनेवाले ईश्वर के विषय में कुछ भी समझ लिया है उसे जो आनन्द प्राप्त होता है वह बहुत अच्छी तः रह से वर्णन किया गया है।

"वह जो आत्मा में सब प्राणियों की और सब प्राणियों में आत्मा को देखता है वह उससे कभी विमुख नहीं होता।

"जब कोई ज्ञानी सब चीजों में आत्मा को समझने लगता हो तो फिर जिसने इस एकता को एक बार समझ लिया है उसे क्या कोई शोक अथवा कष्ट हो सकता है।

उस आत्मा ने जो प्रदीप्त, निराकार, ग्रक्षत, स्नायुरहित, पवित्र, पाप से ग्रस्पृष्ट, सर्वदर्शी, बुद्धिवान सर्वस्थायी और स्वयम् है. सब बातों को सदा के जिये ठीक ठीक निर्धारित किया है।

अन्त में वृहदारण्यक उपनिषद में लिखा है कि सब देवता आत्मा वा पुरुष के ही स्वरूप हैं "क्योंकि वहीं सब देवता है" (१,४,६) और साथ ही इसके वह सैब मनुष्यों में ब्राह्मण, क्षत्री वैदय और भूद में भी है (१,४,१५)

हमने इस विषय में जो भाग उद्धृत किए हैं वे कुछ लम्बे चौड़े हैं परन्तु इसके लिये हमारे पाठकों को पछताना नहीं पड़ेगा क्यों-कि आत्मा का सिद्धान्त हिन्दू धर्म की जड़ है मौर इस लिये यह जानना आवश्यक है कि यह विचार भारतवर्ष में उपनिषदों में पहिले पहिल कैसे परिपक्ष हुआ। अब हम दूसरे मुख्य सिद्धांत अर्थात् स्र्षिष्ट की उत्पत्ति के सिद्धान्त का बर्णन करेंगे। इन प्राचीन विद्वानों के लिये सृष्टि की उत्पत्ति अभी तक एक गृढ़ विषय था इस लिये उसका वर्गान करने के जो यत्न किए एए वे अवश्य ही बड़े विचित्र और कल्पित थे। यहां पर हम कुछ वाक्य उद्धत करेंगे—

" आदि में यह नहीं था। जब यह बड़ा तब उसका अस्तित्व हुआ। वह एक अण्डे के रूप में हो गया। अण्डा एक वर्ष तक रहा। फिर अण्डा फूटा। इसके जो दो टुकड़े हुए उनमें एक चांदी का दूसरा सोने का था।

''चांदी वाले दुकड़े की पृथ्वी, और सोने वाले दुकड़े का आकाश, मोटी झिली के पर्वत और पतली झिली के कोहिरे और मेघ, छोटी छोटी नसों की नदियां और द्रव भाग का समुद्र बन गया।

"और जो कुछ उससे उत्पन्न हुआ वह आदित्य अर्थात् सूर्य था। जब वह उत्पन्न हुआ तो जय जय की ध्विन होने लगी और उसी के साथ सब जीवों की तथा उन्हें जिन वस्तुओं की आवइयकता थी उनकी भी उत्पत्ति हुई।" ( कान्दोग्य ३, १९ )

उसी उपनिषद (६,२)में एक दूसरा भी वर्णन दिया है जिसमें लिखा है कि "आदि में केवल वही एक था जो कि झद्रैत है।" उससे अग्नि उत्पन्न हुई, आग्नि से पानी और पानी से पृथ्वी उत्पन्न हुई।

एतरेय आरण्यक में लिखा है कि प्राण अर्थात विश्वप्राण ने इस संसार को रचा और फिर उसमें इस बात पर विचार किया है कि संसार किन वस्तुओं से बना। ऋग्वेद (१०,१२६) के तथा यहूदी लोगों के सृष्टि उत्पन्न होने के वर्णन के अनुसार जल ही इसका प्रथम तत्व है।

"क्या वह सचसुत्र पानी था ? क्या वह पानी था ? हां वास्तव में यह सब पानी था । पानी ही जड़ थी और पृथ्वी उसका अंकुर २५ हुआ। वह जीव पिता है और वे (पृथ्वी अग्नि आदि) पुत्र है। " महिदास ऐतरेय इस सिद्धान्त को जानता था। (२,१,८,१)

उसी उपनिषद के दूसरे स्थान में सृष्टि की उत्पत्ति का नीचे लिखा वर्णन दिया है—

"आदि में निस्तन्देह केवल एक आतमा थी। उसके सिवाय और कुक नहीं देख पड़ता था।" और उस आतमा ने पानी (स्वर्ग के ऊपर) उत्पन्न किया, प्रशाश उत्पन्न किया जो कि आकाश है, नाशवान जीव जो कि पृथ्वी है, और पृथ्वी के नीचे जल उत्पन्न किया। उसने तब पुरुष बनाया और उस पुरुष से सारी सृष्टि उत्पन्न हुई।

इनमें से कुछ उद्भृत भागों में से किसी में तो एक आदि कर्ता, अर्थात् प्राण्, आत्मा या स्वयं को, और किसी में एक तत्व अर्थात् पानी वा अग्नि को, सृष्टि का कारण माना है । हम आगे चल कर दिखलावेंगे कि आदि आत्मा वा आदि तत्व का यह सिद्धान्त उत्तर काल के हिन्दुओं के वेदान्त में किस प्रकार से बढ़ाया गया है। अब हम पुनर्जन्म के बड़े प्रधान सिद्धान्त का वर्णन करेंगे। यह सिद्धान्त हिन्दुओं के लिये वैसाही है जैसा कि ईसाइयों के लिये पुनरुजीवन का सिद्धान्त। ईसाई लोगों का यह विश्वास है कि हमारी आत्माएं मृत्यु के पीछे दूसरी अवस्था में रहेंगी, परन्तु हिन्दुओं का यह विश्वास है कि हमारी आत्माएं पहिले भी दूसरी अवस्था में रह चुकी है और फिर मृत्यु के पीछे दूसरी अवस्था में रह चुकी है और फिर मृत्यु के पीछे दूसरी अवस्था में रह

इसका मुख्य विचार वही हैं जो कि हिन्दू धर्म का मुख्य सि-द्धान्त माना गया है अर्थात यह कि अच्छे कर्म करने से आने वाले जन्म में उनका अच्छा फल मिलता हैं, परन्तु परमात्मा में लीन हो जाना, केवल सच्चे बान से प्राप्त होता है। " जिस प्रकार से इस संसार में जो कुछ परिश्रम कर के उपार्जन किया जाता है उसका च्य हो जाता है उसी प्रकार से इस संसार में यज्ञ तथा अच्छे कर्मों द्वारा उस संसार के लिये जो कुछ प्राप्त किया जाता है उस- का भी त्त्रय होजाता है। जो छोग परमात्मा और उन सन्धी इच्छा। ओं का ज्ञान बिना प्राप्त किए ही इस संसार से उठ जाते हैं वे किसी बोक में भी मुक्ति नहीं पाते।" ( छान्दोग्य ८, १, ६ )

पुनर्जन्म का सिद्धान्त वृहदारण्यक में बहुत अच्छी तरह से तथा पूरी तरह से वर्णन किया गया है। हम यहां पर उस उपनि-षद का कुछ भाग उद्धृत करेंगे—

"जिस प्रकार से कीड़ा किसी घास के पत्ते के अन्त तक पहुंच कर दूसरे पत्ते पर जाने के लिये अपने को बटोर के उस पर जाता है उसी प्रकार से आत्मा इस शरीर को छोड़ कर तथा सब अज्ञान को दूर कर के दूसरे शरीर में जाने के ब्रिये अपने को बटोर कर उसमें जाती है।

"और जिस प्रकार से सोनार सोने के किसी दुकड़े को लेकर उसका एक नया और अधिक सुन्दर रूप बना देता है उसी प्रकार से झात्मा इस शरीर को छोड़ कर और सब अज्ञान को दूर कर के अपने लिये एक नया और अधिक सुन्दर रूप बनाती है। चाहे वह रूप पितरों का हो, चाहे गन्धर्वों का, चाहे देवों का, चाहे प्रजापित का, चाहे ब्रह्म के सहश वा चाहे अन्य किसी की नाई हो......

"यह सब तो उस मनुष्य के लिये हुआ जो इच्छा रखता है। परन्तु जो मनुष्य कोई इच्छा नहीं रखता, इच्छाओं से मुक्त तथा अपनी इच्छाओं में सन्तुष्ट है वा केवल परमात्मा ही की इच्छा रखता है, उसकी आत्मा और कहीं नहीं जाती, ब्रह्म हो कर वह ब्रह्म ही में जाती है......

"और जिस प्रकार से सांप की केचुली किसी टीले पर छोड़ी हुई मृत पड़ी रहती है उसी प्रकार से शरीर रह जाता है, परन्तु उस शरीर से पृथक हुई अमर आत्मा केवल ब्रह्म और केवल प्रकाश ही है।" अब अन्तिम मुक्ति के सिद्धान्त को लीजिए। प्राचीन हिन्दुओं के प्रन्थों में उन अंशों से उच्चतम और कोई बात नहीं है जिनमें उन लोगों ने बड़े उत्सुक होकर यह आशा और विश्वास प्रगट किया है कि सब कलड्कों और पापों से रहित तथा शरीर से अलग हुई आत्मा अन्त को परमात्मा में इस प्रकार से मिल जायगी जैसे कि प्रकाश में प्रकाश मिल जाता है। हम यहां बृहदारण्यक से एक अंश उद्धृत करते हैं—

"वह जो शान्त, दबा हुआ, सन्तुष्ट, सहनशील और एकाश्रचि-त्त होकर आत्मा में अपने को देखता है वह आत्मा में सब वस्तुओं को देखता है। पाप उसे नहीं जीतता, वहीं सब पापों को जीत लेता है। पाप उसे नहीं जला सकता, वहीं सब पापों को जला देता है। सब पापों, कलंकों और सन्देहों से रहित होकर वह सद्या ब्रह्म हो जाता है और ब्रह्म लोक में प्रवेश करता है।"

इसी अन्तिम मुक्ति के सिद्धान्त को मृत्यु ने निचकेतस् से एक उपनिषद के उस सुन्दर किवता में वर्णन किया है जो 'कथा' के नाम से प्रसिद्ध है। हम अब इसी उपनिषद का एक झंश, जो कि पवित्रता और कल्पना शक्ति की एक बहुत ही सुन्दर रचना है, उद्धृत करके इस झध्याय को समाप्त करेंगे।

नचिकेतस् के पिता ने उसे मृत्यु को सौंप दिया और उसने यम वैवस्वत के निवास स्थान में प्रवेश किया और उससे तीन वर मांगे जिनमें से अन्तिम यह था—

"जब मनुष्य मर जाता है तो यह शङ्का रहती है—कोई कह-ता है कि वह है और कोई कहता है वह नहीं है। यह मैं तेरे ही मुख से जानना चाहता हूं यही मेरा तीसरा वर है।"

परन्तु मृत्यु अपने भेद प्रगट करना नहीं चाहता था, इसिबये उसने निचकेतस् से दूसरे दूसरे वर मांगने के लिये कहा।

"ऐसे पुत्रों और पौत्रों को मांग जिनकी आयु सौ सौ वर्ष की

हो। गाय, हाथी, घोड़े, और सोना मांग। पृथ्वी पर बहुत काल तक का निवास मांग झौर जितने वर्ष तक तेरी इच्छा हो, जीवित रह।

"यदि तू इसके समान और किसी वर को सोच सकता हो तो धनी और दीर्घ जीवी होने का वर मांग। हे निचकेतस्, सारी पृथ्वी का राजा हो। मैं तेरी सब इच्छाएं पूरी कर सकता हूं।

"मृत्युलोक में जिन जिन कामनाओं का पूरा होना कठिन है उनमें से जो तेरी इच्छा हो मांग। ये सुन्दर कुमारियां जो कि अप-ने रथ और बाजे लिए हैं, निस्सन्देह मनुष्यों को ये प्राप्त नहीं होतीं। मैं इनको तुझे देता हूं, इनकी सेवा का सुख मांग परन्तु मुझ से मरने के विषय में मत पूछ।"

निचकेतस् ने कहा—"हे मृत्यु, ये सब वस्तुएं केवल कल तक टिकेंगी, क्योंकि ये सब इन्द्रियों के बल को नाश कर देती हैं। समस्त जीवन भी थोड़ा है। तू अपने घोड़े और अपना नाच गाना अपने ही पास रख।"

धर्मात्मा जिज्ञासु के इतने आग्रह करने पर मृत्यु ने अन्त को अपना बड़ा भेद प्रगट कर दिया। यह वही भेद है जो कि उपनि-षदों का सिद्धान्त तथा हिन्दू धर्म का सिद्धान्त है—

'वह बुद्धिमान जो अपनी आत्मा का ध्यान करके उस आदि ब्रह्म को जान लेता है जिसका दर्शन कठिन है, जिसने अन्ध्रकार में प्रवेश किया है, जो गुफा में छिपा है, जो गम्भीर गर्त में रहता है,—वह निस्सन्देह सुख और दुःख को बहुत दूर छोड़ देता है।

"एक नाशवान जीव जिसने यह सुना और माना है, जिसने उससे सब गुणों को पृथक कर दिया है, और जो इस प्रकार उस सूक्ष्म आत्मा तक पहुंचा है, प्रसन्न होता है कि उसने उसे पा लिया जो आनन्द का कारण है। हे नचिकेतम् मैं विश्वास करता हूं ब्रह्म का स्थान खुला है।" ऐसा कीन है जो आज कल भी पुरातन काल के इन शुद्ध प्रश्नों और पवित्र विचारों को पढ़कर अपने हृदय में नए भावों का उदय न अनुभव करता हो, अपनी आंखों के साम्हने नया प्रकाश न पाता हो। अज्ञात भविष्य का रहस्य मनुष्य की बुद्धि या विद्या से कभी प्रगट न होगा किन्तु प्रत्येक देशाहितैषी हिन्दू और विचारवान पुरुष के लिये इस रहस्य को जानने के लिये जो प्रारम्भ में पवित्र उत्सुक और शुद्ध दार्शनिक भाव से उद्योग किए गए थे उनमें सदा अनुराग वर्तमान रहेगा।

प्रसिद्ध जर्मन लेखक और दार्शनिक स्कोपनहार ने ठीक लिखा है। "प्रत्येक पद से गहरे, नवीन और उच्च विचार उत्पन्न होते हैं। और सब में उत्कृष्ट पवित्र और सच्चे भाव वर्तमान हैं। भारतीय वायु मंडल हमें घेरे हुए हैं, और अनक्कप आत्माओं के नवीन विचार भी हमारे चारों ओर हैं। समस्त संसार में मूल पदार्थों को छोड़ कर किसी अन्य विद्या का अध्ययन ऐसा लाभ-कारी और हृदय को उच्च बनाने वाला नहीं है जैसा कि उपनिषदों का। इसने मेरे जीवन को शान्ति दी है और यह मृत्यु के समय भी मुझे शान्ति देगा।"

पहिला भाग समाप्त।

### इतिहास-प्रकाशक-समिति, काशी की नियमावली।

- (१) इस मंडली का नाम "इतिहास-प्रकाशक समिति" होगा।
- (२) इस समिति का मुख्य कार्य यह होगा कि हिन्दी में सब प्रकार के ऐतिहासिक \* ग्रन्थ सम्पादित कर वा करा के छपवावे।
- (३) कोई महाशय एक बेर २५८ ह० वा उससे अधिक देने पर इसके सक्ष्य हो सकेंगे और वे इसके सहायक कहलावेंगे।
- (४) सहायकों को प्रत्येक पुस्तक की जिसे यह समिति अपने व्यय से ऋपवावेगी एक प्रति विना मूल्य दी जायगी। उन्हें अपने दान के बदले में और किसी प्रकार का हिस्सा या लाभांश न मिलेगा।
- (५) इस समिति का काम चलाने के लिये नी सहायकों की एक कमेटी प्रति तीसरे वर्ष नवम्बर मास में चुन दी जाया करेगी।
- (६) इस कमेटी के काम ये होंगे-
  - (१) समिति के धन और आय व्यय के हिसाब को ठीक ठीक रखना।
  - (२) प्रन्थों के लिखवाने, सम्पादित करवाने, क्रपवाने और वेचने का उचित प्रवन्ध करना।
  - (३) उचित पुरस्कार पर प्रन्थों का स्वत्व प्राप्त करना ।
  - (४) प्रति वर्ष अपने कार्य की एक रिपोर्ट समिति को देना और अन्य लोगों में वितरण करना।
- (७) यह कमेटी अपने कार्य की प्रणाली स्वयं निरुचय करेगी और अपने सभासदों में से एक को अपना मंत्री नियत करेगी।
- (८) समिति के वर्ष का प्रारम्भ पहिली नवम्बर से माना जायगा।
- (९) कमेटी या समिति के अधिवेशनों में सब प्रश्नों का निर्णयः अधिक सम्मति से होगा।
- (१०) समिति या कमेटी के अधिवेशनों में पत्र द्वारा भी सम्मति ग्रहण की जायगी।
- (११) समिति के अधिवेशनों में पांच सक्यों का और कमेटी के अधिवंशनों में तीन सक्यों का कोरम माना जायगा।
- (१२) सिमिति के सब सहायकों को सूचना देकर इन नियमों के पिरवर्तन करने या कमेटी के चुनने या बदलने का सिमिति का पूर्ण अधिकार होगा।

<sup>\*</sup> इसमें जीवनचारित ग्रीर यात्रा के ग्रन्थ भी सम्मिलित हैं।

### इतिहास-प्रकाशक-समिति काशी क

### सहायकों भी नामावली ।

- (१) बाबू राधाऋष्णदास-काशी।
- (२) पाण्डित रामनारायण मिश्र बी० ए०-काशी।
- (३) बाबू गोविन्ददास-काशी।
- (४) बाबू जुगुलकिशोर-काशी।
- (४) पाण्डत हरि नारायण शम्मा बी० ए०-सवाई रामगढ़।
- (६) परिडत किशोरीलाल गोस्वामी-काशी।
- (७) परिडत चन्द्रधरशर्मा बी० ए० अजमेर।
- (८) बाबू अयोध्यादास बी० ए०- गोरखपुर।
- (९) पण्डित श्यामबिहारी मिश्र एम० ए०-बस्ती।
- (१०) आनरेबुल पण्डित मदनमोहन मालवीय, बी॰ ए०, एल एल॰ वी॰-इलाहाबाद।
- (११) पाण्डत बिन्ध्यनाथ झा, एम० ए०-द्रभंगा।
- (१२) बाबू उपेन्द्रनाथ बसु, बी० ए० एल एल० बी- काशी।
- (१३) बाबू राधाचरण, बी० ए०-ग़ाज़ीपुर।
- (१४) बाबू ज्ञानेन्द्रनाथ बसु, बी० ए०-भिनगा।
- (१५) बाबू काशीप्रसाद-मिर्जापुर ।
- (१६) लाल रघुनाथप्रसाद सिंह-गोरखपुर।
- (१७) राय शिवप्रशाद-काशी
- (१८) लाला मुंशीराम, बी० ए०-हरिद्वार।
- (१६) लाला लाजपतराय-लाहोर।
- (२०) बाबु गोविन्दराम सिंघानिया-मिर्जापुर।
- (२१) बाबू शिवप्रसाद गुप्त-काशी।
- (२२) बाबू माधोपसाद-काशी।
- (२३) बाबू श्यामसुन्दर दास बी० ए०-काशी।
- (२४) राजा कमलानन्दिसह-श्रीनगर-पुर्निया ।
- (२५) वःबृ बेनीप्रसाद-काशी।
- (२६) बाबू सीताराम बी०ए०-काशा।
- (२७) डाक्टर गनेशप्रसाद भार्गव-काशी।

# मिस्टर रमेशचन्द्र दत्त का प्राचीन भारतवर्ष की

# सभ्यता का इतिहास

C 26 30 30 7

दूसरा भाग।

जिसे

गोपालदास ने

सरल हिन्दी में अनुवाद किया

ग्रीर

इतिहास-प्रकाशक-समिति काशी ने

प्रकाशित किया।

1906 TARA PRINTING WORKS, BENARES.

## अध्यायों की सूची।

<del>---</del>:0:----

### दार्शनिक काल।

|                                 |       |       | *              |
|---------------------------------|-------|-------|----------------|
| इस काल का साहित्य               | • • • | •••   | १— १२          |
| हिन्दुश्रों का फैलाव ्…         | •••   | • • • | १३— २४         |
| राज्यप्रबन्ध, खेती और शिल्प     | •••   | •••   | २६— ३६         |
| कानून                           | •••   | •••   | ३७— ५४         |
| जाति                            | •••   | •••   | પ્રપ્— ૬૪      |
| सामाजिक जीवन                    | •••   | •••   | ६५— ८०         |
| रेखागणित और व्याकरण             |       |       | ८१ <b>—</b> ८७ |
| सांख्य श्रीर योग                |       | •••   | <b>5</b> <१०१  |
| न्याय और वैशेषिक ···            | •••   | • • • | १०२—१०८        |
| पूर्व भीमांसा और वेदान्त        | •••   | •••   | १०९—११⊏        |
| बौद्धों केपवित्र ग्रन्थ         |       | •••   | ११६—१३४        |
| गातम बुद्ध का जीवनचरित          |       | •••   | १३५१५८         |
| गीतम बुद्ध के सिद्धान्त         | •••   | •••   | १५६—१७६        |
| गौतमबुद्ध की धार्मिक श्रान्नाएं | •••   | •••   | १७७—१८८        |
| बौद्ध धर्म का इतिहास            | •••   | •••   | १८६२०२         |
| तित धर्म का इतिहास              | •••   | •••   | २०३—२१२        |



## प्राचीन भारतवर्ष की

# सभ्यता का इतिहास।

## दूसरा भाग।

#### कागड ३

दार्शनिक काल, १००० ई० पूर्व से ३२० ई० पूर्व तक।

### अध्याय १

## इस काल का साहित्य।

तीसरे युग में हिन्दुओं के स्वभाव में अन्तर हो गया और इस अन्तर की झलक भारतवर्ष के सूत्रप्रन्थों में मिलती है। पेतिहासिककाव्य काल में हिन्दुओं की मन्तिम द्विणी सीमा विन्ध्यपर्वत था पर अब उन लोगों ने इस पर्वतश्रेणी को पार किया भीर वे मध्यभारतवर्ष के जंगलों में घुसे और उन्होंने गोदावरी और कृष्णा के तटों पर बड़े बड़े राज्य स्थापित किये जोकि समुद्रतद तक फैले हुए थे। पूरव में मगध का राज्य बड़ा प्रवल हुआ और वहां से लोग बंगाल और उड़ीसा में जाकर बसे और पश्चिम में सौराष्ट्र का राज्य अरब के समुद्र तक फैल गया। हिन्दुओं के इस फैलाव का प्रभाव उनके स्वभाव पर भी पड़ा। वे अधिक साहसी हो गए और उनके विचार अधिक विस्तृत हो गए। प्राचीन समय स जो कुछ साहित्य यथाक्रम वंशपरम्परा में रहा वह संचित्त

भीर प्रायोगिक रूप में लाया गया और विज्ञान के सब विभागों में उस साहस के साथ आविष्कार किए गए जोकि नए अन्वेषियों और विजइयों में स्वाभाविक होता है।

इस समय के साहित्य ने जो रूप धारण किया था उसी से इस काल की प्रायोगिक इति प्रगट होती है कि सब विद्या, सब शास्त्र और सब धर्म सम्बन्धी प्रन्थों को संक्षेप करके पुस्तके बनाई गई। जिस प्रकार से ब्राह्मणप्रन्थों में शब्दबाहुल्य प्रधान है, उसी तरह सूत्र-ग्रन्थों में संक्षिप्त होना ही चिशेष बात है। वास्तव में ग्रन्थकार लोग एक ओर की हद से दूसरी ओर की हद पर चले गए अर्थात् कहां तो उनके लेखों में इतना शब्दबाहुल्य होता था और कहां इतने संक्षिप्त सूत्रों में ही वे लिखने लगे। सूत्रों के विषय में यह कहावत बहुधा कही जाती है कि "ऋषियों को अर्छ हस्त्र स्वर ही को कम कर देने में इतनी प्रसन्नता होती थी जितनी कि एक पुत्र के जन्म में होती है।"

इतने अधिक संक्षिप्त ग्रन्थों के बनने का एक प्रधान कारण यह था कि बाबक विद्यार्थियों को बचपन में ये सूत्र रटाए जाते थे। आर्य बालक लोग आठ, दस वा बारह वर्ष की अवस्था में किसी गुरु को करते थे और बारह वर्ष अथवा इससे अधिक समय तक वे गुरु ही के यहां रहते थे । उनकी सेवा करते थे । उनके लिये भिक्षा मांगते थे और अपने पुरखाओं के धर्म को नित्य कण्ठाग्र करके सीखते थे। अतएव विस्तृत ब्राह्मणों के सांक्षिप्त छोटे छोटे ग्रन्थ बनाए गए कि जिसमें वे सुगमता से पढ़ाए और कण्ठाग्र किए जा सकें। इस प्रकार से प्रत्येक सूत्रचरण अर्थात प्रत्येक पाठशालाओं के जुदे जुदे सूत्रप्रनथ तैयार हो गए । इन सूत्रों के बनानेवालों में से बहुताँ के नाम हम लोगाँ को विदित हैं। जिस प्रकार वेद और ब्राह्मणग्रन्थ ईश्वरकृत माने जाते हैं. उसी प्रकार सुत्रप्रनथ नहीं कहे जाते वरन ये मनुष्य के बनाए हुए स्वीकार किए जाते हैं। भारतवर्ष में जो ईश्वरकृत ग्रन्थ कहे जाते हैं उनकी समाप्ति उपनिषदों से होती है जोकि ब्राह्मणों के उत्तर काल के भाग है।

जब एक बेर सुत्र बने तो इस प्रणाली का प्रचार भारतवर्ष में बहुत शीघ्र फैल गया और सूत्र चरण बढ़ने लगे । चारण्यव्यूह में ऋग्वेद के ५ चरण, कृष्णयजुर्वेद के २७ चरण, शुक्कयजुर्वेद के १५, सामवेद के १२, और अथर्ववेद के ६ चरण जिखे हैं। प्रत्येक सूत्र चरण के जुदे जुदे सूत्रग्रन्थ रहे होंगे और जिस चरण के जो अनु-यायी थे वे भारतवर्ष के चाहे किसी भाग में क्यों न रहते हों पर उसी चरण के सूत्र पढ़ते थे और उसेही विद्यार्थियाँ को पढ़ाते थे। इस प्रकार से धीरे धीरे भारतवर्ष में इन सूत्रग्रन्थें। का एक बृहद भण्डार हो गया। पर दुखःका विषय है कि इन बहुत से चरणों में जो बहुत से सुत्रग्रन्थ बने और पढ़ाए जाते थे उनमें से अब बहुत ही थोड़े हम लोगें। को प्राप्त हैं। जो दशा ब्राह्मणप्रन्थें। की है वही सुत्रप्रन्थाँ की भी है कि प्राचीन संस्कृत भण्डार मेँ से केवल गिनती के प्रन्थ अब बच रहे हैं। अब हम शीघ्रता से उन शास्त्रों की बालोचना कर जांयगे कि जिन्हें ने धीरे धीरे सूत्रों का कप धारण किया । और पहिले हम धर्मशास्त्र को लेंगे। वैदिक बलिदानों के सम्बन्ध की रीतियों के विस्तार पूर्वक वर्णनों के संक्षिप्त प्रन्थ बनाए गए और वे स्नीतसूत्र कहे जाते हैं। उन स्नीतसूत्रों में से ऋग्वेद का दो सूत्र अर्थात् आस्वलायन स्रीर साङ्घायन, सामवेद के तीन अर्थात् मासक, लात्यायन और द्राह्यायन ; कृष्णयजुर्वेद के चार अर्थात् वौद्धायन, भारद्वाज, आपस्तम्ब और हिरण्यकेशिन, भीर शुक्क यजुर्वेद के पूरे पूरे प्राप्त हैं। इन स्नौतसूत्रों का वर्णन हमारे पाठकों को रोचक न होगा तथापि इनके विषय में कुछ बाते उल्लेख करने योग्य हैं।

आस्वलायन प्रसिद्ध सौनक का शिष्य कहा जाता है और ऐसा कहा जाता है कि इन गुरु और शिष्य दोनों ने मिलकर ऐतरेय आर-ण्यक की अन्तिम दो पुस्तकें बनाई। इस बात से यह मनोहर वृत्तान्त विदित होता है कि सबसे पहिले के सूत्रग्रन्थों का ऐतिहासिक-काव्य काल के ब्राह्मणों की अन्तिम दो पुस्तकों से लगाव है।

वास्तव में सीनक ऐतिहासिककाव्य काल में एक ध्यान के योग्य व्यक्ति है। यह कहा जाता है कि वही पूर्व जन्म में गुत्समद था जो-

कि ऋग्वेद की द्वितीय पुस्तक का वक्ता था। इससे कदाचित यह अनुमान किया जा सकता है कि सौनक उसी कुल में हुआ था जिस कुल ने ऋग्वेद को कई शताब्दियों तक रिच्चत रक्खा था। फिर जनमेजय पारिक्षित के प्रसिद्ध अश्वमेध में भी हम इन्हीं सौनक को पुरोहित पाते हैं। इससे हमलोग यह निश्चय करसकते हैं कि ऐतिहासिककाव्य काल में सौनकवंश प्रसिद्ध पुरोहितों और विद्वानों का एक कुल था। आश्चर्य नहीं कि सब से पहिले के सूत्रों के बनानेवाले इस पूज्यकुल से अपना सम्बन्ध जोड़ना चाहते हों।

यह अनुमान किया जाता है कि साङ्कायन स्नौतसूत्र भारतवर्ष के पश्चिमी भाग का है तथा आस्वलायन पूर्वीभाग का।

सामवद के मासक स्नौतसूत्र में भिन्न भिन्न विधानों के भजनों का उल्लेख है. और लालायन में भिन्न भिन्न आचार्यों के मत दिए हैं और ये दोनों सूत्र सामवेद के बृहत ताण्ड्य वा पञ्चिविश ब्राह्मण से सम्बन्ध रखते हैं। द्राह्यायन में लात्यायन से बहुत थोड़ा अन्तर है। कृष्णुयजुर्वेद के सूत्र उनके लिखे जाने के समय के अनुसार इस कम में रक्खे गए हैं अर्थात बौद्धायन, भारद्वाज, आपस्तम्ब, भौर हिरण्यकेशिन् । अप्राप्त भारद्वाजसूत्र का उद्धार करनेवाले डाक्टर बुहलर साहब ने यह बहुत ठीक कहा है कि बौद्धायन और आपस्तम्ब के समयों में दशाब्दियों का नहीं वरन शताब्दियों का अन्तर है। उन्होंने आपस्तम्ब के धर्मसूत्र का जो अनुवाद किया है उसकी बहुतही उत्तम भूमिका में वे लिखते हैं कि सन् ईस्वी के पहिले दक्षिणी भारतवर्ष में एक प्रबल हिन्द्राज्य अर्थात अन्ध्रों का राज्य स्थापित होगया था, इस राज्य की राजधानी कृष्णानदी के तट पर आज कल की अमरावती के निकट कहीं पर थी। इसी राजधानी में सम्भवतः आपस्तम्ब ने जन्म लिया अधवा यहाँ पर वह आकर बसा और यहीं उसने अपना सुत्र चरण स्थापित किया, और उसका समय ईसा के पहिले तीसरी शताब्दी के उपरान्त नहीं रक्खा जा सकता । आपस्तम्ब ने केवल छ वेदाङ्गों का ही नहीं वरन पूर्व मीमांसा और वेदान्तलेखकों का भी उल्लेख किया है जिससे कि हम यह निश्चय करते हैं कि उसके समय के पहिले

भारतवर्ष में दार्शनिक लेखकों ने अपना काम प्रारम्भ कर। दिया था।

शुक्लयजुर्वेद का स्नौतसूत्र कात्यायन ने बनाया है, जोिक प्रसिद्ध सीनक का शिष्य होने का भी दावा रखता है। कात्यायन वैय्यान्करण पाणिनीय का समालोचक था और मैक्समूलर के अनुसार उसका समय ईसा के पहिले चौथी शताब्दी में है। पाणिनीय के समय के विषय में विद्वानों में बड़ा मत भेद है परन्तु हम इस झगड़े में नहीं पड़ेंग क्योंकि यह कार्य्य बड़े बड़े विद्वानों का है। हम केवल प्रचलित मत को मानलेंगे कि यह वैय्याकरण अपने समालोचक के कुछ शताब्दी पहलेही हुआ होगा। कात्यायन सूत्र ने सतपथबाह्मण का पूरी तरह से अनुकरण किया है और इस सूत्र के प्रथम १८ अध्याय इस ब्राह्मण के प्रथम नौ अध्यायों से मिलते है। लात्यायन की भाँति कात्यायन में भी मगधदेशीय ब्रह्मवन्धुओं का उल्लेख मिलता है जोिक सब से पहिले के बौद्ध समझे गए हैं।

अब स्नीतसूत्रों के उपरान्त हम धर्मसूत्रों का प्रसन्नता पूर्वक वर्णन करते हैं। इनमें इस समय के चाल व्यवहार और कानून का वर्णन है और इसलिये वे हमारे इतिहास के जिये बड़े ही काम के हैं। स्नीतसूत्रों में हम हिन्दुओं को बिजदान करते हुए पाते हैं, परन्तु धर्मसूत्रों में हम नगरबासियों की नाई उनका वर्णन पाते हैं।

केवल इतना ही नहीं वरन् प्राचीन समय के ये धर्मस्त इससे भी अधिक ध्यान देने योग्य है क्योंकि ये ही मृल ग्रन्थ हैं जिनको उत्तरकाल में सुधार कर पद्य में स्मृतियाँ बनाई गई हैं जिनसे आज कल के हिन्दू परिचित हैं यथा मनु और याज्ञवल्क्य की स्मृतियाँ। आज तीस वर्ष हुए कि इस बात को मेक्समूलर साहब ने दिखलाया था और तब से जो खोज हुई है उससे यह बात पूरी तरह से सिद्ध हुई है। मनुस्मृति के विषय में पहिले जो यह मिध्या अनुमान किया जाता था कि वह कानून बनानेवालों और शासकों की बनाई हुई है यह भ्रम इस आविष्कार से पूरी तरह जाता रहा भीर अब हम लोग यह जान गए कि ये स्मृतियाँ क्या हैं और वे कैसे और क्यों बनाई गई? वे मूल सूत्र के रूप में (जोकि बहुधा गद्य में हैं और कहीं कहीं गद्यपद्यमय भी हैं, परन्तु कहीं भी स्मृतियों की नाई लगातार पद्य में नहीं हैं ) स्नौतसूत्रों की भाँति सूत्रचरणों के संस्थापकों द्वारा बनाई गई थीं और वे युवा हिन्दुओं को इसिलये रटाई जाती थीं जिस्में वे अपने पीके के जीवन में यह न भूलें कि नगरबासी तथा समाज के सक्ष्य की भाँति उनके क्या कर्तव्य हैं। समाज के प्रत्येक जन के हृदय पर उनके धार्भिक, सामाजिक और स्मृतियुक्त धम्मों को अंकुरित करने के लिये हिन्दुओं ने जो उद्योग किया था उससे बढ़कर किसी जाति ने नहीं किया है।

जो धर्मसूत्र खोगए हैं और अब तक कहीं प्राप्त नहीं हुए हैं उनमें एक तो मानवसूत्र अर्थात् मनु का सूत्र है जिससे कि पीछे के समय में पद्यमय मनुस्मृति बनाई गई है। ऐसा जान पड़ता है कि सूत्रकाल में मनु का धर्मसूत्र इसी भाँति सत्कार की दृष्टि से देखा जाता था जैसे कि आज कल पद्यमय मनुस्मृति देखी जाती है। सूत्रग्रन्थों में मनु का बहुधा उल्लेख किया गया है और डाक्टर खुहलर साहब ने विसष्ठ और गौतम के धर्मसूत्रों में दो स्थानों पर मनु के उद्धृत वाक्य दिखलाए हैं।

जो धर्मसूत्र अभी तक मिले हैं उनमें से डाक्टर बुलहर ने क्रुग्वेद के वासिष्ठसूत्र, सामवेद के गीतमसूत्र, और कृष्क्यजुर्वेद के बीद्धायन और आपस्तम्ब सूत्रों का अनुवाद किया है।

समय के विचार सं गीतम के धर्मसूत्र सब से प्राचीन हैं और हमे बौद्धायन के सूत्र में गीतम का एक पूरा अध्याय उद्धृत मिलता है और फिर विसिष्ठ ने वहीं अध्याय बौद्धायन से उद्धृत किया है। और हम यह भी देख चुके हैं कि आपस्तम्ब बौद्धायन के पीके हुआ है।

हम स्रीतसूत्रों का उल्लेख कर चुके हैं जिसमें कि पूजा करनेवालों के धम्मे दिए हैं और धम्मेसूत्रों का भी वर्णन कर चुके हैं जिसमें कि नगरवासियों के धर्म हैं। परन्तु मनुष्य के पूजा करने और नगरवासी होने के अतिरिक्त और भी धर्म और कर्तव्य हैं। उसे अपने घर के लोगों पर, पुत्र, पित, अथवा पिता की नाई धर्म पिलन करना पड़ता है। घरेलू घटनाओं के सम्बन्ध में उसे बहुत ही थोड़े विधान करने पड़ते थे और वे स्नीतसूत्रों के विस्तृत विधानों से बहुत मिन्न थे। इन गृह्यविधानों के लिये एक अलग नियम बनाने की आवश्यकता पड़ी और ये नियम "गृह्यसूत्रों" में दिए हुए हैं।

इन सीधे सादे गृह्यविधानों में, जोकि घर की अग्नि के निकट किए जाते थे और जिनमें बड़े बड़े यहां की भांति विशेष चूर्व्ह नहीं जलाए जाते थे, बहुत सी मनोरञ्जक बातें हैं। घर की अग्नि प्रत्येक गृहस्य अपने विवाह पर जलाता था और उसमें पाक्यज्ञ के सीधे सादे विधान सुगमता से किए जाते थे । प्रोफ़ेसर मेक्समूलर साहब कहते हैं कि 'चुल्हे की अग्नि में एक लकड़ी रखना, देवनों को अर्घ देना, और ब्राह्मणों को दान देना, यही पाकयज्ञ में होता था।" गौतम ने सात प्रकार के पाकयश लिखे हैं—(१) अप्रका जोकि जाड़े में चार महीना किए जाते थे (२) पार्वण जोकि पूर्णिमा और अमावास्या को किए जाते थे (३) श्राद्ध अर्थात पितरों को प्रतिमास अर्घ देना (४-७) श्रावणी, आग्रहायणी, चैत्री और आस्व-ज़ुजी जोिक उन महीनों की पूर्णमासी को किए जाते थे, जिनसे कि उनका नाम पड़ा है। इन विधानों का जो वृत्तान्त गृह्यसूत्रों में दिया है वह हिन्दुओं को बड़ा मनोरञ्जक होगा क्योंकि दो हजार वर्षे। के वीत जाने पर भी हम लोग अब तक उन्हीं मनोर अक विधानों। को किसी को तो उसी प्राचीन नाम से और बहुतों को किसी दुसरे नाम और कुछ दूसरी तरह पर कर रहे हैं। गृह्यसूत्रों में उन सामाजिक विधानों के भी वृत्तान्त दिये हैं जोकि विवाहपर, पुत्र के जन्म में, उसके अन्नप्रासन पर, उसके विद्याध्ययन आरम्भ करने आदि में होते थे। और इस प्रकार से इन अमृत्य गृह्यसूत्रों से हमें प्राचीन हिन्दुओं के घरेलू जीवन का पूरा पूरा वृत्तान्त विदित हो जाता है।

ऋग्वेद के साङ्खायन और आस्वलायन गृह्यसूत्रों और शुक्र-यजुर्वेद के पारस्करगृह्यसूत्र का हमन ओडनबर्ग साहब ने अनु- वाद किया है। एक दूसरे ग्रन्थ का विश्वापन दिया गया है जिसमें गोभिल आदि का अनुवाद होगा। परन्तु वह अभी तक प्रकाशित नहीं हुआ \*।

स्रोतसूत्र, धर्मसूत्र, और गृह्यसूत्र को मिलाकर कल्पसूत्र कहते हैं। वास्तव में, ऐसा समझा जाता है कि प्रत्येक सूत्र चरण में एक पूरा कल्पसूत्र होता था जिनके विभागों का उल्लेख ऊपर किया गया है। परन्त जितने सूत्र थे उनमें से बहुत से खो गए हैं और भव सूत्रग्रन्थों के केवल बहुत थोड़े अंश हम लोगों को प्राप्त हैं। आपस्तम्व का पूरा कल्पसूत्र अब तक है और वह ३० प्रश्नों अथवा भागों में है। इनमें से पहिले २४ में स्नीतयज्ञों का वर्णन है। पचीसर्वे में ब्याख्या करने के नियम हैं, छब्बीसर्वे और सत्ताईसर्वे में गृह्यविधानों का उल्लेख है, अट्टाईसवें और उनतीसवें में धर्मसूत्र हैं, और तीसर्वे प्रइन अर्थात् सुरुवसूत्र में रेखागणित की उन रीतियों का वर्णन है जिससे कि स्नौतयज्ञों के लिये वेदियां बनाई जाती थीं। डाक्टर थीबो साहब ने इन मनोरंजक सुख्व सूत्रों से पाश्चिमात्य देशों को परिचित किया है। उनके ग्रन्थ के ऋपने से वान सेंडर का यह मत दृढ होता है कि पिथेगोरस ने केवल पूनर्जन्म का सिद्धान्त ही नहीं वरन अपना गणितशास्त्र भी भारतवर्ष ही से ईसा के पहिले छठीं शताब्दी में सीखा था।

हमने यहां तक कल्पसूत्रों का वर्णन किया है, क्योंकि कल्प-सूत्र इस समय के ग्रन्थों में सब से मुख्य और इतिहास के लिये सब से बहुमूल्य हैं। हमारे प्राचीन ग्रन्थकारों ने पांच अन्य वेदाङ्गों अर्थात् वैदिक विभागों की गणना की है और हम यहां संत्तेप में उनका उल्लेख करेंगे।

"शिक्षा"–उच्चारण करने का शास्त्र । इस बात को मानने के प्रमाण हैं कि इस शास्त्र के नियम पहिले आरण्यकों में और ऐति॰

 <sup>\*</sup> उपरोक्त वाक्यों के लिखे जाने के उपरान्त यह प्रन्थ प्रकाशित हो
 गया है ।

हासिक काव्य काल के ब्राह्मणों में भी थे परन्तु दार्शनिक काल में इस शास्त्र पर अधिक उत्तम ग्रन्थ बनने के कारण उनका लोप हो गया। ये ग्रन्थ प्रातिसाख्य कहलाते हैं और इनमें वेद की प्रत्येक शास्त्रा के सम्बन्ध में उनके उच्चारण करने के नियम हैं।

परन्तु बहुत से प्रातिसाख्य खो गए हैं और (सामवेद को छोड़कर) प्रत्येक वेद का केवल एक एक प्रातिसाख्य हम लोगों को अब तक प्राप्त है। ऋग्वेद का प्रातिसाख्य प्रसिद्ध सीनक का बनाया कहा जाता है। इसी भांति शुक्ल यजुर्वेद का एक प्रातिसाख्य भी वर्तमान है और वह काल्यायन का बनाया हुआ कहा जाता है। ऋष्ण यजुर्वेद और अधर्ववेद के भी एक एक प्रातिसाख्य हैं परन्तु उनके ग्रन्थकारों के नाम अब विस्मृत हो गए हैं। हमारे पाठकों को यह बात बड़ी मनोरंजक होगी कि ऋष्णयजुर्वेद के प्रातिसाख्य में जिन ऋषियों के नाम हैं उनमें एक वाल्मीकि भी हैं।

कन्दों का उल्लेख वेदों में किया गया है और आरण्यकों और उपनिषदों में उसके लिये पूरे अध्याय के अध्याय लगाए गए हैं। परन्तु जो दशा शिचा की है, वही छन्दों की है अर्थात कन्दों का शास्त्र की नाई वर्णन पहिले पहिल हमको सूत्रग्रन्थों ही में मिलता है। ऋग्वेद के छन्दों के विषय में इस वेद के प्रातिसाख्य के अन्त में कुछ अध्याय हैं। सामवेद के लिये प्रसिद्ध निदानसूत्र है।

व्याकरण के विषय में सुयोग्य पाणिन के सुयश ने उस समय के और सब वैय्याकरणों को अन्धकार में डाल दिया है। पाणिनि भारतवर्ष के उत्तरपश्चिमी कोने के छोर में था और वहाँ ब्राह्मणों, आरण्यकों और उपनिषदों का, जोकि अधिकतर गंगा और यमुना के किनारों पर बनाए गए थे, बहुत कम प्रचार वा सत्कार था। अतएव पाणिनि भी इनसे बहुत कम परिचित था। डाक्टर गोल्ड स्टूकर साहब का यह सिद्धान्त ठीक है कि पाणिनि बुद्ध के पहिले हुआ था।

इसी भांति निरुक्तशास्त्र में यास्क के नाम ने (जोकि डाक्टर २ गोल्डस्ट्रकर तथा अन्य विद्वानों के मत से पाणिनि के पाहिले हुआ है) अपने पूर्वजों के नाम को अन्धकार में डाल दिया है और हमको उनके विषय में जो कुछ पता लगता है वह यास्क के मन्धों से ही लगता है। लोग यह बहुआ भूल करते हैं कि यास्क के मन्धों से ही लगता है। लोग यह बहुआ भूल करते हैं कि यास्क के मन्ध को 'निरुक्त' कहते हैं। सायन लिखता है कि निरुक्त एक ऐसे मन्ध को कहते हैं जिसमें थोड़े शब्द दिए हुए हों। यास्क ने ऐसा एक पुराना निरुक्त लेकर उस पर टीका लिखी है और यह टीका ही उसका अन्ध है।

कोलबूक साहब ने प्रत्येक वेद के ज्यों तिष पर मिन्न भिन्न प्राप्त का उल्लेख किया है और इनमें से एक को, जिसकी टीका भी है, वे 'ऋग्वेद का ज्यों तिष' कहते हैं। परन्तु प्रोफ़ेसर मेक्समूलर साहब ने पता लगाया है कि ये सब प्रन्थ एक ही प्रन्थ की मिन्न मिन्न प्रतियाँ हैं और उनका यह विश्वास है कि यह प्रन्थ सूत्रों के समय के उपरान्त बनाया गया था, यद्यपि उसमें जो सिद्धान्त और नियम दिए हैं वे हिन्दू ज्यों तिष के सब से प्रथम समय के हैं। उसका आयोगिक उद्देश्य यह है कि नक्षत्रों के विषय में इतना ज्ञान हो जाय जिसमें कि यज्ञों के करने का समय नियत हो सक और धर्मसम्बन्धी कार्यों के लिये एक पंचाङ्ग बन सके। अतएव इस प्रन्थ के बनने का समय चाहे कि न ही पी छे का क्यों न हो पर उसमें भारतवर्ष के ऐतिहासिक काव्य काल के अर्थात जब कि वेद संप्र- हीत करके टीक किए गए थे उस समय के निरीचणों का फल दिया है भीर इसलिये ये उस समय के प्रमाण हैं जिनका कि सहज में तिरस्कार नहीं करना चाहिए!

उपरोक्त क वेदांगों के सिवाय एक दूसरी श्रेणी के ब्रन्थ भी हैं जो अमुक्रम कहलाते हैं और ये भी सूत्रप्रत्थों से सम्बन्ध रखते हैं। ऋग्वेद की अमुक्रमणी कात्यायन की बनाई हुई कही जाती है और उसमें प्रत्येक सूक्त कार्षित्वा शब्द, ऋचा की सख्या, उसके बनानेवाले का नाम, क्रन्द भीर देवता का नाम दिया है। ऋग्वेद की कई प्राचीनतम अमुक्रमणियां भी थीं परन्तु उन सब का स्थान कात्यायन के अधिक पूर्ण प्रन्थ ने ले लिया है। यजुर्वेद की तीन अनुक्रमणियाँ हैं अर्थात् एक तो ऐत्रेय कृष्ण-यजुर्वेद के लिये, दूसरी चरक के लिये और तीसरी माध्यन्दिन शुक्रयजुर्वेद के लिये।

सामवेद की एक प्राचीन सूची आर्थेय ब्राह्मण में है और कुछ सूची परिशिष्टों में है। अथवेवेद की एक अनुक्रमणी का पता वृटिश् म्यूजियम में लगा है।

हमको अभी दार्शनिक काल के सब से उत्तम प्रन्यों का वर्णन करना बाकी ही है। ऐतिहासिक काव्य काल के अन्त में उपनिषदों में जिन सिद्धान्तों और दार्शनिक खोजों का आरम्भ हो गया था उनसे उन गहरे अनुसंधानों और गूढ़ विचारों का प्रारम्भ हुआ जो षट्दर्शनशास्त्र के नाम से प्रसिद्ध हैं। प्रोफ़ेसर वेंबर साहब ने यह बहुत ठीक कहा है कि हिन्दुओं के मन ने दर्शनशास्त्र ग्रीर व्याकरण में ग्रापनी विचारशील शक्ति का सब से अन्नुत परिचय दिया है। भीतिक पदार्थ और जीव, सृष्टि की उत्पति और पुनर्जनम के गूढ़ से गूढ़ विषयों का वर्णन सांख्यदर्शन में उपनिषदों की नाई अनुमान की भाँति नहीं, वरन् अविचल शास्त्रीय नियमों और तर्कशास्त्र के अटल सिद्धान्तों के साथ दिया है। अन्य लोगों ने भी सांख्यदर्शन का अनुकरण किया और जीव और मन, सृष्टि और सृष्टिकर्ता के मेदों को जानने के लिये अन्वेषण किया।

कहर हिन्दुलोग इन विचारों के प्रचार से मयभीत होने लगे और उन्होंने इसके विरुद्ध कार्य आरम्भ किया । उसका फल वह बेदान्त है जोकि उपनिषदों के मत का पुनरुलेख करता है और जो वर्तमान समय में हिन्दुओं के धर्मसम्बन्धी विश्वासों का मूल है। परन्तु इसी बीच में दाशनिक सम्मितयों से एक अधिक प्रवल विचार वेग आरम्भ हो गया था। गौतम बुद्ध इसी के पहिले छठीं शताब्दी में हुआ और गरीब और नीच लेगों को यह शिला देनेलगा कि वैदिक विधान निरर्थक हैं, और पिवत्र शान्त और परोपकारी जीवन ही धर्म का सार है और जो लोग पिबत्रता और शुद्धता के लिये यत्न करते हैं उनमें जाति भेद नहीं रहता। इस विचार को हजारों मनुष्यों ने स्वीकार किया और इस प्रकार भारतवर्ष में बुद्ध का धर्म्म फैलने लगा यहां तक कि समय पाकर वह समस्त परिया का धर्म्म हो गया।

ऊपर इस काल के ग्रन्थों का जो संज्ञिष्त वर्णन दिया गया है उस से पाठकों को हिन्दू सभ्यता के इस झाति चमत्कृत काल के मानसिक उत्साह का कुछ बोध हो जायगा । इसमें गृहस्थों के लिये धार्मिक अधिकार और कर्तव्य स्पष्टता और संज्ञेप के साथ नियत किए गए।



### अध्याय २

——:o:——

# हिन्दुस्रों का फैलाव।

दार्शनिक काल में भारतवर्ष के इतिहास का एक नया वृत्तान्त विदित होता है। अर्थात इसी काल में यूनानी लोग भारतवर्ष में आए और उन्होंन यहां का वृत्तान्त लिखा । भारतवर्ष के वैदिक-काल की शताब्दियों में युनानियों की सक्ष्यता और जातीय जीवन आरम्भ नहीं हुमा था। मौर ट्रोजन युद्ध के असक्त्य योधाओं को भी अपने समकालीन और दूरदेशी सक्य हिन्दुओं का बहुत कम वृत्तानत विदित था। अतएव यूनानी साहित्य से भारत-वर्षे के इतिहास के प्रथम दो कालों का कुछ वृत्तान्त विदित नहीं होता। जिस युनानी ने पहिले पहिल भारतवर्ष से विद्या प्राप्त की कि वह दर्शनशास्त्रज्ञ पिथेगोरेस समझा जाता है। वह ईसा के पहिले छठीं शताब्दी में हुआ, अर्थात् हिन्दू इतिहास के दार्शनिक काल में। और उसके सिद्धान्तों और विचारों से उस समय के हिन्दुओं के विचारों का कुछ पता लगता है। उसने उपनिषदों तथा हिन्दुओं के प्रचलित विश्वासों से पुनर्जनम होने तथा अन्त में मुक्ति पाने का सिद्धान्त सीखा। और उसने जिन कठोर नियमों का पालन करने तथा मांस और सेम न खाने के लिये लिखा है। यह भी उसने भारतवर्ष ही से सीखा था। उसने अपनी रेखागणित सल्वसूत्रीं से सीखी है, संख्याओं के गुणों के विषय में उसके विचार सांख्यदर्शन से उद्भृत हैं, और उसका पांच तत्त्वों का सिद्धान्त तो भारतवर्ष के सिद्धान्त से बिबकुल मिलता है।

प्रसिद्ध यूनानी इतिहासकार हेरोडोटस् ईसा से पांचर्यी शताब्दी पहिले हुमा। वह स्वयं भारतवर्ष में नहीं आया था। फिर भी उसने भारतवर्ष का जो इतिहास सुन कर लिखा है वह बड़ा बहु- मुल्य है, यद्यपि उसने उसमें दन्त क्रयायें भी मिला दी हैं मीर प्रायः भ्रम से हिन्दुओं के स्थान पर उन असक्य आदिमवासियों की चाल व्यवहार का वर्णन किया है जो कि भारतवर्ष के बड़े बड़े भागों में उस समय तक बसे थे। हेरोडोटस् लिखता है कि हिन्द्र-लोग उस समय की जातियों में सब से बड़े थे, वे कई जातियों में बॅटे हुए थे और ज़ुदी ज़ुदी भाषाएँ बोलते थे, उन्होंने अपने देश में बहुत सा सोना एकत्रित किया था, भारतवर्ष में और देशों की अपेक्षा बड़े चौपाए और चिड़ियां अधिकता से होते थे और उसमें जंगली पौधे होते थे जिनमें ऊन (रुई) उत्पन्न होता था जिससे कि वे लोग अपने लिये कपड़ा बनाते थे। ( III. 94-106 ) एक दुसरे स्थान पर वह थ्रेस्यिन के विषय में लिखता है कि वे लोग हिन्दुओं को छोड़ कर और सब जातियों से बड़े थे।(V,3) हेरो-डोटस् और भी एक बात लिखता है जोकि कदाचित सच्ची ऐति-हासिक घटना है अर्थात उसने लिखा है कि पारस के राजा दारा ने भारतवर्ष का कुछ भाग जीत लिया था और उसके जहाज सिन्धु नदी में होकर समुद्र तक गए थे (  ${
m IV},~44$  )।

और अन्त में, ईसा के पहिले चौथी शताब्दी में भेगास्थनीज़ भारतवर्ष में आया था और पाटलिपुत्र अर्थात् प्राचीन पटना के राजा चन्द्रगुप्त के दर्बार में रहा था। और यद्यपि उसका बनाया हुआ मूल इतिहास अब नहीं मिलता तथापि उसके अंश बहुत सी उत्तरकाल की पुस्तकों में उद्भत मिलते हैं। इनका संग्रह बोन के डाक्टर स्वानबेंक ने किया है और मिस्टर मेकिर्किड्ल ने उनका अंग्रेज़ी में अनुवाद किया है। ये भारतवर्ष के इतिहास के लिये बड़े ही उपयोगी हैं और हमको इन्हें बहुधा उद्धृत करने का अवसर मिलगा। पेथेगोरेस हेरोडोटस और मेगास्थनीज़ दार्शनिक काल की इन तीनों शताबिदयों में अर्थात् ईसा के पहिले छठीं, पांचवीं और चौथी शताबिदयों में भारतवर्ष की उद्य सक्थता के साची हैं।

हम देख चुके हैं कि ऐतिहासिक काव्य काल के अन्त तक दिल्ली से लेकर उत्तरी बिहार तक गंगा और यमुना की सारी घाटी जीती जा चुकी और हिन्दुओं की हो चुकी थी। हम यह भी देख चुके हैं कि उस काल के बिलकुल अन्त में अर्थात् ईसा के जगभग १००० वर्ष पहिले हिन्दू अधिवासी, उद्योगी और यात्री लोग मज्ञातभूमि में दूर दूर अथात् दक्षिणीविहार, मालवा, दक्षिण और गुजरात तक जा घुसे थे। और हम यह भी देख चुके हैं कि ये अनार्य देश धीरे घीरे हिन्दुओं को विदित होते जाते थे और ऐतिहासिक काल के अन्त तथा दार्शनिक काल के प्रारम्भ में धीरे धीरे हिन्दुओं के अधिकार में आते जाते थे।

हिन्द लोग आगे की ओर विजय करते गए और आदिवासी उनकी उच्च सभ्यता और उत्तम धर्म को स्वीकार करते गए। उन्हों ने नौंदयों को पार किया, जंगलों को साफ़ किया, भूमि को काम में लाने योग्य बनाया, उजाड़ भूमि को बसाया और उन नए देशों में जो अब तक मादिबासियों के थे, हिन्दूशासन श्रीर हिन्दूधर्म का प्रचार हुआ। जहां पहिले थोड़े से लोग जा घुसे ये वहाँ नई प्रवल वस्तियां हो गई और जहां धार्मिक माचार्य लोग एकान्त में जा बसे थे उन स्थानों पर शान्त गांव और नगर हो गए। जिन स्थानों पर दो चार व्यापारी लोग किसी अविदित नदी द्वारा जा पहुंचे थे वहां अब सभ्य लोगों के काम की अमृल्य वस्तुमों से बदी हुई नावें आती जाती थीं। जहां किसी राज्यवंश का कोई मनुष्य देश से निकाला जा कर वा शिकार के जिये आ बसा था. वहां अब एक हरा भरा राज्य दिखाई देता था जिसकी प्रजा बेही भादिमबासी लोग थे जोकि जीते जा कर सभ्य और हिन्दू हो गए थे। भ्रौर जहां जंगिलयों ने कुछ पेड़ गिरा कर जंगळ का थोड़ा सा भाग साफ कर बिया था वहां अब कोशों दूर तक फैले हुए सुहावने खेत दिखाई देते थे जिनमें कि हरेभरे अनाज के पेड लहरा रहे थे और सभ्यता की उन्नति की साक्षी दे रहे थे।

एक पीड़ी से दूसरी पीड़ी में तथा एक शताब्दी से दूसरी शताब्दी में आयों के विजय का इतिहास इस प्रकार है। और प्रत्येक सूत्रप्रनथ से यथाक्रम यही विदित होता है कि सक्ष्यता की उन्नति तथा असक्ष्यता की कमी होती गई। दार्शनिक काल के समाप्त होने अर्थात् ईसा के पहिले चौथी शताब्दें के बहुत पहिले ही हमलोग सारे भारतवर्ष को बसाया हुग, सभ्य तथा हिन्दू बनाया हुआ पाते हैं और आदिमनिवासी लोग केवल उन पहाड़ियों भीर जंगलों में रह गए थे जिनको जीतने से आर्य लोग घृणा करते थे। इनमें केवल विजय करने का ही इतिहास नहीं है कि जो दर्शनशास्त्र जाननेवालों के लिये मनोरञ्जक न हो। इनमें तव तक अविदित देशों और आदिबासी जातियों में हिन्दू सभ्यता के प्रचार की भी कथा है। दिल्ला के अन्ध्रलोग, गुजरात के सौराष्ट्र लोग, दक्षिणी भारतवर्ष के चोल, चेरा और पांड्य लोग और पूर्वी भारतवर्ष के मगध्र, अङ्ग, बङ्ग और कलिङ्ग लोगों ने हिन्दू आर्यों के श्रेष्ट धर्म भाषा और सभ्यता को प्रहण कर लिया था। यह दार्शनिक काल का सब से बडा कार्य है।

बौद्धायन सम्भवतः ईसा के पहिले छठीं शताब्दी में हुआ है और जैसा कि हम पहिले देख चुके हैं वह सब से पहिले के सूत्र-कारों में से है। उसके समय में हिन्दुओं के राज्य और सक्ष्यता की सीमा दिच्या में कलिङ्ग वा पूर्वी समुद्रतट तक थी और आधुनिक उड़ीसा से लेकर दिच्या की ओर कृष्णा नदी के मुहाने तक फैली हुई थी। नीचे उद्धृत किए हुए वाक्य मनोरञ्जक हैं क्योंकिं उनसे विदित होता है कि गंगा और यमुना की घाटी का प्राचीन आयदेश तब तक भी आयों के लिये योग्य निवास स्थान समझा जाता था और वह देश जिसमें की अनार्य जातियां श्रमी ही हिन्दू बनाई गई थीं तुच्छता की दृष्टि से देखा जाता था।

- (६) " आयों का देश (आर्थावर्त) उस देश के पूरव में है जहां कि यह नदी (सरस्वती) लोप होती है, यह कालक बन के पश्चिम, पारिपात्र (विन्ध्यपर्वत) के उत्तर और हिमालय के दक्षिण में है। उस देश के चाल व्यवहार के नियम प्रामाणिक हैं।
- (१०) " कुछ लोग कहते हैं कि यह यमुना और गंगा के बीच का देश (आर्यावर्त्त ) है।
  - (११) '' अब भाह्यविन लोग भी नीचे लिखे हुए वाक्य कहते हैं।

- (१२) "पश्चिम में सीमा की नदी, पूरब में वह देश जहां कि भूरज ऊगता है, उतनी दूर तक जहां कि काले हिरन घूमते हैं वहां तक धर्म की श्रेष्टता पाई जाती है।
- (१३) ''अवन्ति (मालवा), अंग ( पूर्वी विहार ), मगध ( दिचिगी। विहार ), सौगष्ट्र (गुजरात ), दक्षिण, उपावृत्त, सिन्ध और सौवीरस (दक्षिणी पंजाब ) के निवासी लोग मिश्रित जाति के हैं।
- (१४) ''जिसने आरत्तों ( पंजाब में ), कारक्षरों (दक्षिणी भारत-घर्ष में ), पुन्द्रों ( उत्तरी बंगाल में ), सौबीरों ( पंजाब में ) बंगों (पूर्वी बंगाल में), किलगों (उड़ीसा में ), वा प्रानृतों से भेट की है उस को पुनस्तोम वा सर्वपृष्टयज्ञ करना चाहिए।'' (बौद्धायन १,१,२)

उपरोक्त वाक्य मनोरञ्जिक हैं क्योंिक उनसे हमको मालूम होता है कि दार्शनिक काल के आरम्भ में हिन्दुओं का फैलाव कहां तक था, और उनसे यह भी विदित होता है कि हिन्दू लोग तीन श्रेणियाँ में विभाजित थे जोकि सत्कार की भिन्न भिन्न हिष्ट से देखी जाती थीं। पहिली श्रेणी के लोग आर्यावर्त्त में रहते थे जो कि सरस्वती से लेकर विहार की सीमा तक और हिमालय से लेकर विन्ध्याचल पर्वत तक था। यह बात विचित्र है कि पंजाब, जो कि वैदिक समय में आर्थों का सब से प्राचीन निवासस्थान था, वह आयावर्त्त में सम्मिलित नहीं है। यह देश तब से पीछे के समय में हिन्दुओं के धर्म श्रीर सक्थता की उन्नति में पिछड़ता रहा है और उसका उल्लेख ऐतिहासिक काव्य काल के प्रन्थों में भी बहुत ही कम पाया जाता है।

दूसरी श्रेणी के लोग, जोकि मिश्रित जाति के कहे गए हैं, उस देश में रहते थे जिसमें कि दिल्ला पंजाब, सिंध, गुजरात, माजबा, दिल्ला और दिल्ला और पूर्वी विहार सम्मिलित हैं। यदि पाठकगण हमारे दूसरे कांड के चौथे अध्याय को देखेंगे तो उनको विदित होगा कि ये वही देश हैं जोकि ऐतिहासिक काव्य काल के अत में दिन्दुओं को बहुत थोड़े अंश में मालूम होते जाते थे। दार्श-निक काल के प्रारम्भ में वे हिन्दुओं के देश हो गए थे और हिन्दुओं का अधिकार और उनकी सक्ष्यता का प्रचार इनके आगे के उन अन्य देशों में भी होने लगा था जिनके निवासी तीसरी श्रेणी के समझे जाते थे। इस तीसरी वा अन्तिम श्रेणी के देश में पड़जाब में आरत्त लोगों का देश, उड़िसा, पूर्वी और उत्तरी बंगाल और दिच-णी भारतवर्ष के कुछ भाग सम्मिलित हैं। इन देशों में जो लोग यात्रा करते थे उनको अपने पापों का प्रायक्षित्त करने के लिये यज्ञ करना पड़ता था। यह-ईसा के पहले छठीं शताब्दी के लगभग-हिन्दुओं के देश की सब से अन्तिम सीमा थी।

हिश्चणी भारतवर्ष के भागों में इस समय तक हिन्दू लोग केवल बसही नहीं गए थे परन्तु ये देश हिन्दूराज्य और न्याय और विद्या के सम्प्रदाय के मुख्य खान हो गए थे जैसा कि बौद्धायन के लिखने से विदित होता है-वौद्धायन स्वयं कदाचित दिल्लाण का रहने-वाला हो-कम से कम वह दक्षिणी भारतवर्ष की विशेष चालव्यव-हारों और रीतियों का सावधानी से वर्णन करता है।

हम उसका एक वाक्य उद्धृत करेंगे—

- (१) दक्षिण और उत्तर में पांच कम्में। में भेद है।
- (२) इम दक्षिण की विशेषता को वर्णन करेंगे।
- (३) "वे ये हैं-मदीक्षित मनुष्य के संग खाना, अपनी पत्नी के संग खाना, वासी खाना, मामा या चाचा की कन्या से विवाह करना \*।
- (४) "अब उत्तर देश की जिन रीतियों में विशेषता है वे ये हैं-ऊन बेचना, शराब पीना, उन पशुओं को बेचना जिनकं ऊपर झौर निचे के जबड़े में दांत होते हैं, शस्त्र का व्यवसाय करना और समुद्र यात्रा करना †।

<sup>\*</sup> डाक्टर बुहलर कहते हैं कि दक्षिण के देशस्थ और करहाड़ ब्राह्मणों में ऐसा विवाह अब तक प्रचलित है।

<sup>†</sup> उत्तर काल के अध्यतन ने: समुद्र यात्रा रोक दी है।

- (५) "जिस देश में ये व्यवहार प्रचानित हैं उसके अतिरिक्त दूसरे देश में वे पाप समझे जाते हैं।
- (६) ''इनमें से प्रत्येक काम के लिये किसी देश का व्यवहार ही प्रमाण समझा जाना चाहिए।
- (७) "गौतम कहते हैं कि यह झूठ है।" [बौद्धायन १, १, २]। भव हम बौद्धायन को छोड़कर मारतवर्ष के दूसरे सूत्रकार को लेते हैं। यदि बौद्धायन का समय ईसा के पहिले क्रुडी राताब्दी में समझा जाय तो आपस्तम्ब सम्भवतः पांचवी शताब्दी में हुआ \*। इस में कदाचित् सन्देह नहीं है कि आपस्तम्ब अन्ध्रों के राज्य और समय में रहता था । इस बड़े साम्राज्य में गोदावरी और कृष्णा के बीच के सब देश सम्मिलित हैं। डाक्टर बुहलर साहब विचारते हैं कि इस साम्राज्य की राजधानी कृष्णा के तट पर आज कल की अमरावती के निकट थी। आपस्तम्ब तैत्तिरीय मारण्यक के अन्ध्र ग्रन्थ को मानता था और उसकी शिचा आजतक नासिक, पूना, अहमदाबाद, सूरत, शोलापुर, कोल्हापुर और दित्तिण के दूसरे देशों के उन ब्राह्मणों में जो कि आपस्तम्बीय हैं बड़े सत्कार से मानी जाती है। इस प्रकार हम देखते हैं कि दिचणी भारतवर्ष का विजय, जो कि ऐतिहासिक काव्य काल के अन्त में आरम्भ किया गया था आगे की शताब्दियों में होता रहा। छठीं शताब्दी तक बंगाल, उडीसा गुजरात और दक्षिण विजय कर लिया गया था और उनमें रहनेवाले लोग आर्य्य बना लिए गए थे, और पांचवीं राताब्दी तक दक्षिण में कृष्णा नदी तक एक बड़ा हिन्दुओं का साम्राज्य स्थापित हो गया था। ईसा के पहिले चौथी शताब्दी तक कृष्णा नदी के दिच्चण का संपूर्ण दक्षिणी भारतवर्ष हिन्दुओं का हो गया था और उनमें कोलों, चेरों

<sup>\*</sup> डाक्टर बुहलर भाषातत्व के सिद्धान्तों के अनुसार आपस्तम्ब का समय ई० पू० तीसरी शताब्दी में स्थिर करते हैं । परन्तु दूसरे कारणों से वे उस सूत्रकार का समय १५०,२०० वर्ष पीछे अर्थात् पाचवीं शताब्दी में रखते हैं।

भौर पांड्यों के तीन बड़े २ हिन्दू साम्राज्य स्थापित हो गए थे जो कि दिल्ला में कन्याकुमारी तक फैले हुए थे और लक्का भी जानी जा चुकी थी। जब हम इस (चौथी) राताब्दी के अन्त में आते हैं तो हमको स्त्रप्रन्थों के फुटफाट वाक्यों के अन्धकार से युनानियों का लिखा हुआ भारतवर्ष का प्रकाशमय इतिहास मिलता है। क्योंकि इसी राताब्दी में सिल्यूकस का राजदूत मेगास्थनीज़ भारतवर्ष में आया था और पाटालिपुत्र (प्राचीन पटना) में ईसा के पहिले सन् ३१७ से लेकर ३१२ तक चन्द्रगुष्त के दरवार में रहा था।

मेगास्थनीज़ ने भारतवर्ष की जातियों और राज्यों का पूरा और समझ में आने योग्य वृत्तान्त लिखा है और उससे हमको दार्शनिक काल के अन्त में भारतवर्ष की अवस्था का स्पष्ट ज्ञान होता है।

ईसा के पहिले चौथी शताब्दी में भारतवर्ष में प्राच्य लोग, जिससे कि हम को मगध लोगों को समभना चाहिए, सब से प्रवत हो गए थे, जैसा कि ऐतिहासिक काव्य काल में कुरु, पाञ्चाल, विदेह, और कोशल लोग हो गए थे।

उनकी राजधानी पाटालिपुत्र था जो कि एक भरापूरा नगर था और ५० स्टिड्या अर्थात् ६ मील लम्बा [१ स्टिड्या=२०२१ अंगरेजी गज] और १५ स्टिड्या अर्थात् लगभग दो मील चौड़ा कहा गया है। वह समचतुर्भुज के आकार का था और चारो झोर काठ की दीवार से विरा हुआ था जिसमें तीर चलाने के लिये छेद बने हुए थे और सामने रक्षा के लिये एक लाई थी।

\* यह काठ की दीवार ईसा के उपरान्त पांचवीं शताब्दी तक खड़ी थी जब कि उसे चीन के यात्री फाहियान ने देखा था | फाहियान लिखता है "शहर में जो राजा के महल हैं उनकी दीवारों के पत्थरों का संग्रह देवों ने किया था | खिड़िकयों पर शोभा के लिये संतराशी की जो चित्रकारी खुदी थी वैसी इस समय में कदापि नहीं बन सकती | वे अब तक वर्तमान हैं ।"

यह मालूम होगा कि सारा उत्तरी भारतवर्ष चन्द्रगुप्त के प्रवल और विस्तृत राज्य में समिमिलित नहीं था, क्यों कि मथुरा और करसीबोरा में बहती हुई यमुना पाटिलिपुत्र की राजधानी में कही गई है। यहां के लोग भारतवर्ष की और सब जातियों से बल और यश में प्रवल थे और उनके राजा चन्द्रगुप्त की सेना में ६००,००० पैदल सिपाही, ३०,००० सवार और ६००० हाथी थे 'जिससे कि उसके बल का अनुमान किया जा सकता है।"

फाहियान के थोडे ही समय पीछे पाटालिपुत्र का पतन होगया क्योंकि जब ईसाकी सातवीं शताब्दी में हुनित्सांग यहां आया तो उसने सिवाय खँड़हर और एक गांव के जिसमें दो तीन सी मकान थे और कुछ न देखा । सन् १८७६ में एक तालाब बनाने के लिये जो भूमि खोदी गई थी उसमें कुछ वस्तुएं निकली हैं जोकि मेगास्थनीज़ की वर्णन की हुई काठ की दीवार का टूटन फूटन समझी गई हैं। पटने में रेलेंबे स्टेशन और चौक के बीचों बीच खोदनेवालों ने जमीन से १२ या १५ फीट नीचे एक लम्बी ईंटों की दीवार पाई थी जोकि उत्तर पश्चिम कोण से लेकर दक्षिण पूरव कोण तक थी । इस दीवाल के समानान्तर एक कटघरों की पंक्ति थी जिसकी मजबूत लकड़ियां दीवार की ओर थोड़ी झुकी हुई थीं । एक स्थान पर एक रास्ता या फाटक मालूम होता था, जहां कि दो लकड़ी के खम्मे ८या ९ फीट ऊंचे उठे हुए थे परन्तु उनके ऊपर का चौकठ नहीं था । कुछ कुएं भी पाए गए थे जिनमें टूटे हुए मिट्टी के बर्तन भरे हुए थे । उनमें से एक क्रूआं साफ किया गया जिसमें साफ पीने का पाना निकला और जो कुड़ा बाहर निकाला गया था उसमें बहुत से लोहे के भालों के शिर पाए गए थे। मेकक्रिण्डल साहेब की 'मेगास्थर्नीज ऐण्ड एरियन' ैनामक प<del>ुस्</del>तक का पृष्ठ २०७ का नोंट देखो **।** 

दिन्तिणी बंगाल के विषय में मेगास्थनीज़ लिखता है कि किलंग लोग समुद्र के सब से निकट रहते थे, मंडू और मह्नी लोग उसके ऊपर, गंगे दीव लोग गंगा के मोहाने पर, और मध्य-किलंग लोग गंगा के एक टापू में।

यह असम्भव है कि इनमें से पहिले और अन्तिम नामों से हम लोग किलंग का प्राचीन नाम न जान सकें जिसमें कि उड़ीसा और बंगाल का समुद्रतट सिम्मिलित है। मेगास्थनीज़ किलंग की राज-धानी पार्थिलिस बतलाता है। इसके प्रबल राजा के पास ६०,००० पैंदल सिपाही, १००० घोड़े और ७०० हाथी थे।

गंगा नदी के एक बड़े टापू में मध्य-किंछग छोगों का निवास कहा गया है और उनके ऋागे कई बड़ी बड़ी जातियां एक राजा के राज्य में रहती थीं जिसके पास ५०,००० पैदछ सिपाही, ४००० सवार और ४०० हाथी थे।

उनके आगे अंडरी लोग रहते थे जिससे कि दक्षिणी भारतवर्ष के अन्ध्र लोगों को न समफना असम्भव है।

अन्ध्र एक बहुत बड़ी जाति थी जो कि पहिले पहिल गोदावरी और कृष्णा के बीच में आ बसी थी। परन्तु मेगास्थनीज़ के समय के पहलेही उसने अपना राज्य उत्तर में नर्वदा तक फैला दिया था। मेगास्थनीज़ लिखता है कि वह एक प्रबल जाति थी जिसके पास बहुत से गावँ और दीवारों से घिरे हुए ३० नगर थे और जिस के राजा के पास १००,००० पैदल सिपाही, २००० सवार और १००० हाथी थे।

उत्तर पश्चिम की छोर पर मेगास्थनीज़ लिखता है कि ईसरी, कोसिरी, और अन्य जातियाँ थीं जो कि कदाचित काश्मीर या उस के आस पास होंगी।

सिंध नदी प्राच्यों के देश की सीमा कही गई है जिससे यह समझना चाहिए कि मगध का प्रबल और विस्तृत राज्य पंजाब की सीमा तक फैछा डुआ था और उसमें समस्त उत्तरी भारतवर्ष सम्मिलित था।

मेगास्थनीज़ के समय में आधुनिक राजपुताने के बहुत से भागों में आदिवासी जातियां अब तक भी थीं जो कि ऐसे जंगलों में रहती थीं जहां के चीत भयानकता के लिये प्रसिद्ध थे। उसमें उन जातियों का वर्णने लिखा है जो कि वियावान से घिरी हुई उपजाऊ भूमि में रहती थीं और उन जातियों का भी वर्णन है जो कि समुद्रतट के समानान्तर की लगातार पर्वतश्रेणी पर रहती थीं। उसने उन जातियों का भी उल्लेख किया है जों सब से ऊंचे पर्वत किया लिया—जिससे कि आबू समभना चाहिए—से घिरे हुए स्थान में रहती थी। फिर उसने हीरेटी लोगों का उल्लेख किया है जो कि निस्सन्देह सीराष्ट्र लोग थे। उनकी राजधानी समुद्रतट पर थी और वह बड़ा वाणिज्यस्थान था और उनके राजा के पास १६००० हाथी, १५०,००० पैदल सिपाही और ५००० सवार थे।

" उसके उपरान्त पेड़ी जाति थी और यह भारतवर्ष में केवल एक ही ऐसी जाति थी जिसका शासन स्त्रियां करती थीं। वे कहते हैं कि हरक्यू जिज़ की केवल एक ही कन्या थी और इसिलये वह उसे बहुत ही प्रिय थी। उसने उसे एक बड़ा राज्य दिया। उसकी सन्तित २०० नगरों पर राज्य करती थी और उनके पास १५०,००० पैदल सिपाही और ५०० हाथी थे"।

यह आधी किल्पित कथाओं से मिला हुआ मेगास्थनीज़ का वर्णन पाण्डव लोगों के विषय में है जोकि दक्षिणी भारतवर्ष के छोर पर राज्य करते थे। इन पाण्डवों का एक मद्भुत इतिहास है।

कृष्ण के साथ जो यादव लोग मथुरा को छोड़ कर गुजरात में द्वारिका में आ बसे थे वे वहां बहुत काल तक नहीं रहे। उनमें परस्पर लड़ाई होने लगी और मरकट कट जो बचे उन्हों ने समुद्र के मार्ग से द्वारिका छोड़ दी। ऐसा विश्वास किया जाता है कि वे लोग दक्षिणी भारतवर्ष में आए और वहां एक नया राज्य स्थापित किया। वं लोग अपने को पाण्डव सम्भवतः इसिंबिये कहते थे क्योंकि वं पाण्डवों की जाति के होने का दावा करते थे श्रीर उन्होंने अपनी
नई दित्तिगा की राजधानी का नाम मथुरा वा महुरा रक्खा श्रीर
वह आज तक इसी नाम से पुकारी जाती है। इसमें सन्देह नहीं
कि हरक्युलीज़ के नाम से मेगास्थनीज़ का तात्पर्य कृष्ण से हैं।
उसने कदाचित कृष्ण के विषय में अपनी कन्या के लिये दित्तण में
एक राज्य स्थापित करने के लिये कोई कथा सुनी होगी जोिक
भारतवर्ष में उस समय प्रचलित रही हो।

भीर अन्त में मेगास्थनीज़ के समय में लंका भी जानी जा चुकी थी। उसको मगध के एक राजकुमार ने जीता था जिसको कि ईसा के पहिले पांचवीं शताब्दी में उसके पिता ने उसके दुशकर्मों के लिये देश से निकाल दिया था। जब मेगास्थनीज़ भारतवर्ष मे आया उस समय लंका में हिन्दुओं का राज्य था। इस टापू को युनानी लोग तप्रोबनी के नाम से पुकारते थे जोकि पाली भाषा के तम्बपन्नी और संस्कृत के ताम्रपर्णी से मिलता है। मेगास्थनीज़ कहता है कि यह टापू भारतवर्ष से एक नदी के द्वारा अलग था और उसमें सोना और बड़े बड़े मोती होते थे और वहां के हाथी भारतवर्ष से बहुत बड़े होते थे । ईलियन जिसने कि मेगास्थनीज़ के बहुत उपरान्त लिखा है परन्तु अन्य यूनानी और रोमन प्रन्थकारों की नाई बहुत सा वृत्तान्त मेगास्थनीज़ से लिया है, कहता है कि तप्रो-बनी एक बड़ा टापू था जिसमें बहुत से पर्वत थे श्रीर उसमें बहुत आधिकता से खजूर के पेड़ थे। वहां के लोग नरकटों की बनी हुई झोपड़ी में रहते थे, अपने हाथियों को आर पार लेजाने के लिये नाव बनाते थे और उन्हें कर्लिंग के राजा के यहां लेजाकर बेचते थे।

हम दार्शनिक काल की सातो शताब्दियों का राज्य सम्बन्धी वृत्तान्त लिख चुके जैसा कि गत अध्याय में हमने उस के साहित्य का वर्णन किया था। इस काल में झुंड के झुंड हिन्दू लोग गंगा की घाटी से निकल कर अज्ञात देशों में गए, वहां की जातियों को पराजित किया और धीरे धीरे उनमें अपनी भाषा धर्म्म और सक्यता का प्रचार किया। दक्षिण विहार के मगध लोग केवल हिन्दू ही नहीं बना लिए गए थे वरन् वे भारतवर्ष में सब से प्रबल हो गए।
गुजरात के राष्ट्र लोग और पूरब के अंग, बंग, और कार्लग लोग
हिन्दू बना लिए गए थे। बड़ी अन्त्र जाति ने केवल हिन्दू धर्म
और सभ्यता ही को स्वीकार नहीं कर लिया था वरन् उसने हिन्दूविद्या के ऐसे चरणों से अपने को विख्यात किया था जोिक गंगा
की घाटी के बड़े बड़े चरणों के बराबर के थे। उनके पीछे अन्य
जातियों ने मार्यों की श्रेष्ठ सभ्यता, धर्म और भाषा को स्वीकार
किया और भारतवर्ष की सब मार्य और अनार्य जातियों ने हिन्दू
मार्यसभ्यता का कलेवर धारण कर लिया।



## अध्याय ३

# राज्यप्रबन्ध, खेती ऋौर शिल्प।

भारतवर्ष में २००० वर्ष पहिले कैसा राज्यप्रवन्ध्र था यह बात हमारे पाठकों को स्वभावतः मनोरञ्जक होगी और यह हर्ष का विषय है कि इसका विश्वास योग्य वृत्तान्त हिन्दू सूत्रकारों और युनानीलेखकों दोनों ही से हमको मिलता है। हम पहिले सूत्रग्रन्थों के कुछ वाक्यों से प्रारम्भ करेंगे। राजा के लिये अपना नगर और महल जिसका द्वार दिच्चण की ओर हो बनाने के लिये कहा गया है—

- (३) " महल नगर के बीचो बीच रहना चाहिए"।
- (४) "उसके सामने एक दालान रहनी चाहिए। वह अतिथियों की दालान कहलाती है"।
- (५) "नगर से कुछ दूर पर दात्तिण की ओर उसे एक सभागृह बनवाना चाहिए जिसके द्वार उत्तरभीर दिख्ण की ओर हों जिसमें कि छोग देख सकें कि उसके भीतर और बाहर क्या होता है"।

आग्नि बराबर जला करें और उसमें शाकला डाला जाया करें और—

- (८) "दाजान में उसे अिनाधियों को कम से कम उन लोगों को जो वेद जानते हों बैठाना चाहिए"।
- (६) " उनकी योग्यतानुसार उन्हें स्थान, आसन, मांस और मद्य देना चाहिए"।

उसमें एक चौकी पर पासे भी रहने चाहिए और वहां ब्राह्मणों वैदयों और श्रुद्रों को खेलने देना चाहिए। राजा के नौकरों के घरों में शस्त्र के खेल, नांच और गाना बजाना हो सकता है, और राजा को अपनी प्रजा का बराबर ध्यान रखना चाहिए।

(१५) "वही राजा अपनी प्रजा के सुख का ध्यान रखता है जिसके राज्य में, चाहे वह गांव में हो वा अगल में, चोर का भया वहीं रहता।" (आपस्तम्ब २,१०,२५)

वशिष्ठ राजा के धम्में का यों वर्णन करता है-

- (१) "राजा का मुख्य धर्मी सब प्राणियों की रक्षा करना है। इसको पूरा करने से उसे सफलता होती है।
- (३) " उसे गृहस्थों की रस्मी को करने के बिये एक: पुरोहितः नियत करना चाहिए।
  - (८) " जो लोग धर्म के पथ पर न चलैं उन्हें दंड देना चाहिए।
- (११) "जिन वृत्तों में फूल भौर फल होते हैं उनकी हानि उसे बहीं करनी चाहिए।
- (१२) "परन्तु खेती को बढ़ाने के लिये वह उनकी हानि कर सकता है।
- (१३) "गृहस्थों के लिये जिस नाप झौरतील की आवश्यकता है उसको ठीक रखना चाहिए।
- (१४) "उसको अपने राज्य के लोगों की संपत्ति अपने लिये। नहीं कीननी चाहिए ।
- (१५) ''इनः संपात्तियों में से केवल कर की नाई कुछ अंश लिया जा सकता है। ( वशिष्ठ १४ )
- विशिष्ठ (१,४२) और बौद्धायन (१,१०,१८,१) कहते हैं कि राजा अपनी प्रजा की आय का छठां भाग कर की भांति ले सकता है, परन्तु उसे उन लोगों को छोड़ देना चाहिए जो कर देने के अयोग्य हैं। गौतम कर के विषय में इस भांति लिखता है—

- (२४) "खेती करनेवालों को राजा को (पैदावार का ) दसवां, भाठवां, या छठां भाग कर देना चाहिए।
- (२५) "कुछ लोग कहते हैं कि पशु और सोने का पांचवां भाग कर देना चाहिए।
- (२६) "वाणिज्य में (वेचनेवाले को) बीसवां भाग कर देना चाहिये
- (२७) ''कंद, फल, फूल, जड़ी, बूटी, मधु, मांस, घासपात और लकड़ी में कटां भाग।
- (३१) "हर एक शिल्पकार को महीने में एक दिन (राजा का) काम कर देना चाहिए।
- (३२) ''इससे जो लोग मजदूरी करके अपना पालन करते हैं उनके कर का निर्णय हो गया।
- (३३) ''और उनका भी जो लोग कि जहाज़ वा गाड़ी के मालिक हैं।
- (३४) "जब तक ये लोग उसके लिये काम करें तो उन्हें उसे खाना देना चाहिए। (गौतम १०)

जिस भांति राज्य का प्रबन्ध वास्तव में किया जाता था उसका वर्णन मेगास्थनीज़ ने बहुत अच्छी तरह जिखा है। उसके निम्न लिखित वाक्य मनोरञ्जक होंगे—

"जिन लोगों के जिम्मे नगर का प्रवन्ध रहता है वे ६ श्रेणी के हैं जिनमें से प्रत्येक श्रेणी में पांच मनुष्य होते हैं; पहिली श्रेणी के लोग शिल्प के विषय का सब प्रवन्ध करते हैं। दूसरी श्रेणी के विदेशियों के सत्कार का प्रवन्ध करते हैं। इनके लिये वे ठहरने को स्थान देते हैं और जिन लोगों को उनकी सेवा के लिये नियत करते हैं उनके द्वारा उनकी चौकसी रखते हैं। जब वे लोग शहर से जाने लगते हैं तो उनको वे मार्ग में

भएनी रक्षा के लिये जाते हैं और यदि उनकी मृत्यु होजाय तो उनका माल असबाब उनके सम्बन्धियों के पास भेजदेते हैं। यदि वे बीमार पड़ें तब भी उनकी सेवा करते हैं और यदि मरजांय तो उनको गाड देते हैं । तीसरी श्रेणी के प्रवन्धकर्ता इस बात की क्षोज रखते हैं कि जन्म और मृत्यु कब और कैसे हुई । इस काम को केवल वह कर लगाने के जिये ही नहीं करते वरन इसलिये भी कि जिसमें बड़े या छोटे आदमियों की जन्म वा मृत्यु राज्य की जानकारी से बच न जाय। चौथी श्रेणी के प्रबन्धकर्ती वाणिज्य और ज्यापार की देख भाल करते हैं। वे लोग नाप और बटखरों की देख भाल रखते हैं स्रीर इसकी जांच रखते हैं कि फस्ल की पैदा-वार राज्य की जानकारी के विना वेची न जाय । कोई मनुष्य एक से अधिक वस्तु का ब्यापार नहीं करने पाता जब तक कि वह दना कर न दे। पांचवीं श्रेणी के प्रवन्धकर्तादस्तकारी की वस्तुओं की देख भाळ करते हैं और उसे छोगों की जानकारी से बेचते हैं। नई वस्तुएं पुरानी वस्तुओं से अलग बेची जाती हैं। यदि कोई उन्हें मिलाकर बेचें तो उसे दण्ड दिया जाता है। छठीं श्रेगी के प्रबन्धकर्ता का यह काम है कि विकी की वस्तुओं का जो मृल्य भावे उसका दशांश उगाहे।

सेना के पदाधिकारी "भी ६ श्रेणी के होते हैं तिन में से प्रत्येक श्रणी में पांच पांच मनुष्य होते हैं।

पहिली श्रेणी के पदाधिकारी जंगी जहाज़ के सेनापित की सहायता के लिये होते हैं; दूसरी श्रेणी के उन छकड़ों की जो कि युद्ध के राख्रों को लेजाने के काम में झाते हैं, सिपाहियों के भोजन की, पशुओं के लिये घास की, तथा सेना सम्बन्धी झन्य आवश्यक वस्तुओं की देख भाल करते हैं। तीसरी श्रेणी के लोगों पर पैदल सिपाहियों के प्रबन्ध का भार होता है। चौथी श्रंणी पर घोड़ों के प्रबन्ध का, पांचवीं श्रेणी पर युद्ध के रथों का और छठीं श्रेणी पर हाथियों का।" नगर और सेना के प्रबन्धकर्ताओं के अतिरिक्त एक तीसरी श्रेणी के पदाधिकारी भी होते थे जोकि लेती, जल सींचने और जंगल तथा दिहातों में राज्य का सब

प्रवन्ध करते थे। "कुछ लोग निद्यों की देख भाल करते थे और भूमि को नापतं थे जैसा कि ईजिप्ट देश में होता है और उन फाटकों की देख भाल करते थे, जिनके द्वारा कि मुख्य नहर में से उनकी शाखाओं में पानी जाता था जिससे कि सब को बराबर पानी मिले। इन्हीं लोगों के जिम्मे शिकारियों का भी प्रवन्ध होता था और उनकी योग्यता के अनुसार उन्हें पुरस्कार वा दण्ड देने का उन्हें अधिकार भी होता था। वे लोग कर उगाहते थे और भूमि से सम्बन्ध रखने वाले ज्यापारों की, जैसे कि लकड़ी काटनेवाले बढ़ई, लोहार और खान में काम करनेवालों की देख भाल रखते थे। वे सड़क बनवाते थे और दस दस स्टेडिया पर दूरी दिखलाने के लिये पत्थर गड़वाते। थे।" (मेकिकिण्डल का अनुवाद)।

राजाओं के निज की चाल व्यवहार के विषय में मेग।स्य-नीज़ ने जो वर्णन लिखा है वह संस्कृत साहित्य के वर्णन से मिलता है। राजा के शरीर की रचा का भार दासियों के ऊपर रहता था। ये लोग अपने वाप मा से मोल लेलिए जाते थे। स्रौर रक्षक तथा मन्य सिपाही लोग द्वार के बाहर रहते थे। राजा नित्य राजसभा करते थे, और वहां बिना कार्य्म में रोकावट डाले दिन भर रहते थे। दूसरे अवसरों पर वे महल के बाहर केवल तब जाते थे जबकि या तो उन्हें यज्ञ करना हो अथवा शिकार को जाना हो। जब वे शिकार को जाते थे तो झुण्ड की झुण्ड स्त्रियां उनके चारो आर होती थीं और उनके उपरान्त भाला लिए हुए सिपाही होते थे। राजा के साथ जब कि यह हाथी पर बैठकर शिकार करता था रथों में, घोड़ों वा हाथियों पर शस्त्र लिए दुए स्त्रियां होती थीं। कमी कभी वह एक कटघर के भीतर चबूतरे पर बैठकर तीरों से शिकार करता था और उस समय शस्त्र छिए हुए दो या तीन स्त्रियां चबूतरे पर खड़ी रहती थीं। इस वृत्तान्त से विदित होता है कि र्धातहासिक काव्य काल के कुरु और पांचाल लोगों की बलवान और बीरोचित चाल व्यवहार के स्थान पर दार्शनिक काल में कुछ विलासप्रियता और स्त्रीवत चाल व्यवहार होगई थी। बीरता का समय चला गया था और विलास का समय आगया था।

हिन्दुओं का युद्ध के लिये तैय्यार होने का वर्णन एरियन इस भांति देता है-''पैदल सिपाही लोग अपनी ऊंचाई के बराबर धनुष धारण करते हैं। इसको वे भूमि पर टेक कर और अपने बाएं पैर से उसको दबाकर कमान की डोरी को पीछे की ओर खींचकर तीर छोड़ते हैं। उनकी तीर तीन गज से कुछ ही कम लम्बी होती है और ढाल, कवच वा उससे भी बढ़कर रक्षा की कोई चीज नहीं है जोाकि हिन्दू धनुष चलानेवाले के निशाने से बच सके। वे अपने बाएं हाथ में बैल के चमड़े की ढाल लिए रहते हैं जोकि धारण करनेवाले मनुष्य के इतनी चौड़ी नहीं रहती परन्तु उनके बारबार लम्बी रहती है। कोई कोई सिपाही धनुष के बदले में भाला लिए रहते हैं और वे एक तलवार भी जिए रहते हैं जिसकी धार चौड़ी रहती है, परन्तु वह तीन हाथ से अधिक लम्बी नहीं रहती और जब वे युद्ध करने लगते हैं तो अपनी रक्षा के लिये इस तलवार को दोनों हाथों से चलाते हैं। घोड़सवारों के पास दो भाले होते हैं जो। के सौनिया की भांति होते हैं, और उनकी ढाल पैदल सिपाहियों से छोटी होती है। क्योंकि वे लोग घोड़ों पर ज़ीन नहीं कसते और न वे यूनानियों वा केल्ट लोगों की भांति लगाम लगाते हैं; परन्तु वे घोड़ों के मुंह के चारो ओर बैल के चमड़े को बांध देते हैं जिसके नीचे एक नोकीला लोहे वा पीतल का कांटा लगाते हैं, परन्तु वह बहुत तीखा नहीं होता । यदि कोई आदमी भमीर होता है तो वह हाथीदांत का कांटा लगाता है।" (मेककिण्डल का अनुवाद )।

हिन्दुओं में युद्ध के नियम संसार की दूमरी जातियों की अपेत्वा अधिक अच्छे थे। ''आर्य्य खोग उनलोगों को नहीं मारते थे जोकि अपना शस्त्र रख देतेथे वा जो लोग बाल खोलकर वा हाथ जोड़ कर दया की प्रार्थना करते थे अथवा जो लोग भाग जाते थे। " (आपस्तम्ब २, ५, १०, ११) जो लोग भयभीत हो अथवा नहीं में हों, पागल हों वा आपे से बाहर हों अथवा जिन बोगों के पास शस्त्र न हो उनसे तथा स्त्रियों बच्चों बुहूों और ब्राह्मणों से युद्ध न करना चाहिए।" (बौद्धायन १, १०, १८, ११) "मृत सिपाहियों की ख्रियों का निर्वाह करना चाहिए।" (बिहाष्ट १६.२०) और मेगास्थ-

नीज़ भी हिन्दुओं के युद्ध के अच्छे नियम होने की साक्षी देता है।
"क्योंकि जहां अन्य जातियां युद्ध में भूमि को उजाड़ कर ऊसर
की भांति करडालती हैं इसके बिरुद्ध हिन्दू लोग किसानों को एक
पिवत्र और अभंग जाति समझते हैं और जभीन जातने बोने वाले
यदि उनके निकट ही युद्ध हो रहा हो तो वे किसी भय में नहीं
रहते, क्योंकि दोनों दल के लड़नेवाले युद्ध में केवल एक दूसरे को
मारते हैं परन्तु खेती करनेवालों से कुछ भी केड़लाड़ नहीं करते।
इसके अतिरिक्त व न तो अपने शत्रु की भूमि में भाग लगाते हैं और
न वहां पेड़ों को काट गिराते हैं।

मेगास्थनीज़ कहता है कि हिन्दू जातियां गिनती में सब एकः सी अठारह थीं। भारतवर्ष के उत्तर में और हिमालय के उस पार के देश में "वे सीदियन लोग रहते थे जोकि सकई कहलाते थे।" यह उस प्रवल जाति का संक्षेप में वर्णन है जोकि हिमालय पर्वत की उत्तरी ढाल पर काले बादलों की भांति ईसा के पहिले वैश्वी शताब्दी में रहती थी और जा कुछ शताब्दी में पश्चिम में भारतवर्ष पर प्रवल आंधी की भांति आपड़ी और जिसने हिन्दू राज्य को किन्न भिन्न कर डाला।

भारतवर्ष के शान्त और न्याय के अनुसार रहनेवाले लेंगों का मेगास्थनीज़ जो वर्णन करता है उसे प्रत्येक हिन्दू घमण्ड से पढ़ सकता है। "वे बड़े सुख से रहते हैं और बड़े सीधे सादे और कम खर्च होते हैं। वे यज्ञों को छोड़कर और कभी शराब नहीं पीते। उनकी शराब जो के बदले चावल से बनाई जाती है और उनका मुख्य आहार चावल ही होता है। उनका सीधापन और उनकी प्रतिज्ञा इसी से समझ लीजिए कि वे बहुत ही कम न्यायाधीश के पास जाते हैं। गिरवी रखने वा अमानत के विषय में उनका कभी कोई दावा नहीं होता और न उनको मोहर वा गवाहों की आवश्यकता होती है। वे अमानत रखदेते हैं और एक दूसरे पर विश्वास रखते हैं। वे अपने गृह और संपत्ति को बहुधा अराचित छोड़ देते हैं। इन बार्तो से उनका धीर स्वभाव विदित होता है। वे सत्यता और अर्म्स को समान आदर की हिए से देखते हैं। इसी लिये वे

वृद्धों को यदि उनमें विशेष बुद्धि न हो तो कोई विशेष अधिकार नहीं देते।" इसके अतिरिक्त मेगास्थिनीज़ कहता है कि हिन्दू लोग विदेशियों को भी गुलाम नहीं बनाते, स्वदेशियों को तो भला वे क्यों बनाने लगे। उनमें चोरी विरलेही कभी होती थी। उनमें न्याय जबानी होता था और वे लिखना नहीं जानते थे नियार्कस से हमलोगों को विदित होता है कि भारतवर्ष में दार्शनिक काल में लोग लिखना जानते थे। अतएव मेगास्थिनीज़ के वर्णन से केवल यह समझा जाना चाहिए कि लिखने का प्रचार कम होगा अर्थात पाठशालाओं में बालकों को शिक्षा ज़बानी ही दी जाती थी और ज़बानी ही वे अपना धर्म पाठ कंठाग्र करते थे और न्यायालयों में भी विद्वान न्यायाधीश लोग धर्मस्त्रों को कंठस्थ रख कर उनके अनुसार न्याय करते थे।

एरियन ने नियार्कस का एक वाक्य उद्धृत किया है और वह कहता है कि भारतवासी "नीचे रूई का एक वस्त्र पहिनते हैं जो घुटने के नीचे आधी दूर तक रहता है और उसके ऊपर एक दूसरा वस्त्र पहिनते हैं जिसे कुछ तो वे कंधों पर रखते हैं और कुछ अपने सिर के चारों ओर छपेट छेते हैं। ... ... वे सफेद चमड़े के जूते पाहनते हैं और ये बहुत ही अच्छे बने हुए होते हैं। उनके तलुं चित्र विचित्र के तथा बड़े मोटे होते हैं"। भीर भारतवर्ष के अधिकांश लोग अन्न खा कर रहते हैं और भूमि जोतते बोते हैं परन्तु इनमें पहाड़ी लोग सम्मिलित नहीं है जोकि शिकारी जन्तओं के मांस खाते हैं । हमारा सच्चा हाल बतलानेवाला मेगा-स्थिनीज़ प्राचीन भारतवर्ष की खेती का भी वृत्तान्त खिखता है जोकि प्रायः आजकल की खेती की रीति से मिलता है। मेगास्थि-नीज़ ने जाड़े की वृष्टि को लगातार वृष्टि समझ कर बिखा है कि वर्ष में दो बार वृष्टि होती थी। वह कहता है कि यहां "बहुत से बड़े बड़े उपजाऊ और सुद्दावने मैदान थे और सब में बद्दुत सी निदयां बहुती थीं। भूमि का अधिक भाग सिंचाई में था और इस कारगा वर्ष में दो फस्ल होती थी। उस के साथ ही उसमें सब भांति के पशु, खेत के चौपाए मीर भिन्न भिन्न बल और आकार की चिडियां

बहुतायत से होती थीं। इसके अतिरिक्त वहां बड़े बड़े हाथी भी अधिक होते थे..... आनाज के अतिरिक्त भारतवर्ष में बाजरा भी बहुतायत से होता है और घह नदियों के अधिक होने के कारण अच्छी तरह सींचा जाता है। वहां कई प्रकार की दाल और गेहूं और " बासपोरम " तथा खाने के लिये दूसरे बहुत से पेड़ होते हैं जिनमें से बहुतेरे आप से जाम ऊगते हैं। इस के सिवाय इस भूमि में जानवरों के खाने योग्य बहुत प्रकार की चीजें होती हैं जिनका ब्योरा लिखना कठिन है। कहा जाता है कि भारतवर्ष में अकाल कभी नहीं आया और कभी खाने की चीजों की महँगी नहीं हुई। इसका कारण यह है कि चर्ष में दो बार वृष्टि होती है,—अर्थात एक तो जाड़े में गेहूं बोने के समय जैसा कि अन्य देशों में होता है, और दुसरे गर्मी में जब कि चावल " बासपोरम ", बाजरा और तिल बोने का ठीक समय है,—भारतवर्ष के लोग प्रायः सदा ही वर्ष में दो फस्ल काटते हैं और यदि एक फस्ल कुछ खराब भी हो जाय तो उन को सदा निश्चय रहता है कि दूसरी फस्ल भ्रच्छी होगी। इसके सिवाय आपसे होनेवाले वृक्षों के फल और खाने योग्य कन्द जो कि नम जगहों में भिन्न भिन्न मिठास के होते हैं, मनुष्यों के खाने के लिये बहुतायत से हैं"।

आज कल किसी हिन्दु के लिये यह असम्भव है कि वह दो हजार वर्ष पहिले की हिन्दुओं के समय की भारतवर्ष की इस भाग्य-विती दशा का बृत्तान्त जो कि इस बुद्धिमान और योग्य विदेशी ने पत्तपात रहित हो कर लिखा है, बिना घमण्ड के न पढ़े। सुन्दर गांवों में परिश्रमी और शान्त खेती करनेवाले रहते थे और वे विस्तृत उपजाऊ खेतों को सावधानी और परिश्रम के साथ जोतते बोते और सींचते थे। और नगर के शिल्पकार बड़ी ही उत्तमता के साथ मांति मांति की वस्तुएं बनाते थे। यह विचारना असम्भव है कि ये सब फल राज्य की सावधानी और सुप्रवन्ध के बिना ही, जान और माल की उत्तम रक्षा के बिना झीर उचित झीर उत्तम कानून की सहायता के बिना हो गए हों। झीर जब कभी राजा लोगों में परस्पर युद्ध भी होता था जीर लड़ाके क्षत्री सर्दार लोग

रणभूमि में होते थे उस समय भी भारतवर्ष में एक ऐसी दयासु रीति प्रचलित थी जिसने कि युद्ध की भयानकता को कम कर दिया था और शान्त गाँव के रहनेवालों और परिश्रमी खेती करनेवालों को उपद्रव और विपत्ति से रिचित रक्खा था । यह रीति प्राचीन समय में और कहीं प्रचलित नहीं थी।

भारतवर्ष की उत्तम शिल्प की वस्तुएं ईसा के बहुत पहिले फिनीशिया के ब्यापारियों और पश्चिमी पशिया तथा ईजिप्ट के बाजारों में परिचित थीं। मेगास्थिनीज़ कहता है कि भारतबासी "शिल्प में बड़े चतुर थे जैसा कि स्वच्छ वायु में रहनेवाल और बहुत ही उत्तम जल पीनेवाले लोगों से आशा की जा सकती है "। भूमि के भी " नीचे सब प्रकार की घातुओं की बहुत सी खाने थी क्यों कि उस में बहुत सा सोना श्रीर चाँदी. ताँबा और लोहा और टीन तथा अन्य घातुएं भी होती हैं जो कि काम की चीज और गहने तथा युद्ध के हरवे हथियार और हर तरह के औज़ार बनाने के काम में आती थीं। गहनों और आभूषणों के विषय में मेगास्थि-नीज़ कहता है कि " उनकी सीधी सादी चाल पर ध्यान देते हुए उनको आभूषण और गहने बहुत प्रिय हैं। उन के कपड़ों में सुनहला काम होता है और उन में रत्न जड़े रहते हैं और वे सर्वोत्तम मल मल के फूलदार काम के कपड़े भी पहिनते हैं। उनके पीछे नौकर लोग उन्हें छाता लगा कर चलते हैं, क्योंकि वे सुन्दरता पर बहुत ही अधिक ध्यान रखते हैं और अपनी सुन्दरता बढ़ाने के लिये सब प्रकार के उपाय करते हैं।"

परन्तु स्ट्रेबो ने जिस धूमधाम की यात्रा का वर्णन किया है वह बड़ा मनोरञ्जक है और ऐसी धूमधाम मेगास्थिनीज़ मे भी पादर्छापुत्र की गलियों में अवस्य देखी होगी।

"त्योहारों में उनके जो यात्राप्रसंग निकलते हैं उन में सोने और चाँदी के झाभूषणों से सिज्जित बहुत से हाथियों की कतार होती है, बहुत सी गाड़ियाँ होती हैं जिन में चार चार घोड़े वा कई जोड़ी बैज जुते रहते हैं। उस के उपरान्त पूरी पौशाक में बहुत से नौकर चाकर रहते हैं जिनके हाथ में सोने के वर्तन, बड़े बड़े वर्तन और कटोरे मेज़, तांमजान ताँबे के पीने के प्याले और वर्तन जिन में से बहुतों में पन्ने, फीरोज़े, जाल इत्यादि रत्न जड़े रहते हैं, सोनहले कामदार बस्न, जंमली जानवर यथा भैंसे, चीते, और पालतू शेर और अनेक प्रकार के परवाले और मधुर गीत गानेवाले पन्नी रहते हैं "। (बान साहेब का स्ट्रेबो का अनुवाद ३ पृष्ट ११७)



### अध्याय ४

--:0:---

## कानून।

संसार के प्राचीन इतिहास में कहीं भी विजय करनेवालों और पराजित लोगों में अथवा पुजेरियों और सांसारी मनुष्यों में बराबरी के कानून नहीं रहे हैं। प्राचीन समय में ग्रीक और हेलोट लोगों के लिये. पेटीशियन और फ़िबिअन लोगों के लिये, जमीदारों और काश्तकारों के लिये, पुजेरियों और संसारी लोगों के लिये, अंग्रेज़ों और हबशियों के लिये, वा अंग्रेजों और अमेरिका के लाल मनुष्यों के िलये, एक ही कानून नहीं थे। **और संसार के अन्य देशों** की नाई भारतवर्ष में भी भिन्न भिन्न श्रेणी के लोगों के लिये भिन्न भिन्न कानून थे। ब्राह्मणों के लिये एक कानून था, ब्रुट्टों के लिये दूसरा। ब्राह्मणों से अनुचित उदारता के साथ बर्ताव किया जाता था और शुद्रों के साथ बहुत अधिक निर्देयता और कड़ाई के साथ। यदि कोई ब्राह्मण स्मृति में लिखे हुए चार वा पांच महापातकों में से कोई पाप करे अर्थात यदि वह किसी ब्राह्मण को मारडाले, अपने गुरू की स्त्री से व्यभिचार करे, किसी ब्राह्मण का द्रव्य चुरावे वा शराब पीये तो राजा उसके लखाट को गरम लोहे से दगवा कर उसे अपने देश से निकाल देता था। यदि कोई नीच जाति का मनुष्य किसी ब्राह्मण को मारडाले तो उसे फांसी दी जाती थी और उसकी सम्पत्ति छीन ली जाती थी। यदि कोई मनुष्य अपने बराबर की जाति वा अपने से नीच जाति के मनुष्य को मारडाले तो उसको उपयुक्त दण्ड दिया जाता था (बौद्धायन १, १०, १८, १६)

व्यभिचार भारतवर्ष में सदा से केवल दोष ही नहीं वरन् एक घोर पाप समझा जाता है। परन्तु उसके लिये भी जो दण्ड दिया जाता था वह दोषी की जाति के मनुसार दिया जाता था। यदि कोई ब्राह्मण, क्षत्री वा वैश्य किसी श्रुद्ध स्त्री के साथ व्यामिचार करे तो वह देश से निकाल दिया जाता था परन्तु यदि कोई श्रुद्ध प्रथम तीनों जाति की किसी स्त्री के साथ व्यमिचार करे तो उसे प्राणदण्ड दिया जाता था। (आपस्तम्ब २, १०, २७)

परन्तु कानून बनानेवाले ब्राह्मण इन वातों से जैसे बुरे समझे जा सकते हैं वैसे वे वास्तव में नहीं हैं। अपने और श्रुद्रों के बीच बड़ा भारी अन्तर दिखलान के अभिप्राय से उन्होंने घमण्डी श्रुद्रों के लिये बड़े बड़े दण्ड नियत किए हैं जिनके विषय में यह कह देना उचित होगा कि वे केवल धमकी मात्र रहे और केवल धमकी ही के लिये बनाए गए थे। जो श्रुद्र प्रथम तीनों जातियों के किसी धार्मिक मसुष्य की बुराई करता था, उसकी जीम काट ली जाती थी और जो श्रुद्र उन जातियों की बराबरी करता था उसको कोड़े लगाए जाते थे (आपस्तम्ब २, १०, २७)

इसी प्रकार जो शूद्र किसी द्विज को गाली देता वा मारता था उसका वह अंग काट डाला जाता था जिससे कि उसने दोष किया हो। यदि उसने वेद का पाठ सुना हो तो उसके कान गली हुई लाह वा टीन से बन्द कर दिए जाते थे, यदि उसने वेद का पाठ किया हो तो उसकी जीभ काट डाली जाती थी और यदि उसे वेद का पाठ स्मरण हो तो उसकी देह काट कर दो दुकड़े कर दी जाती थी। (गौतम १२)।

पाठकगण यह बात सहज में समझ छेंगे कि सूत्रों के बनाने-वाले ब्राह्मण लोग अपने और अन्य जातियों, और विशेषतः शूद्रों, के बीच मंतर प्रगट करने के लिये बड़े उत्सुक थे और इसिंबये उन्होंने कानूनों को उसका दस गुना कठोर दिखलाया है जैसा कि योग्य राजा, चुत्री कर्म्मचारी वा ब्राह्मण न्यायाधीश शी वास्तव में करते थे।

जो श्रत्री किसी ब्राह्मण को गाली दे उसे सी कार्पापण देने पड़ते थे और जो ब्राह्मणों को मारे उसे दो सी कार्पापण देने पड़त थे। जो वैश्य किसी ब्राह्मण को गाली दे उसे डेढ़ सौ कार्पापण और कदाचित मारने के लिये तीन सौ कार्पापण देने पड़ते थे। परन्तु जो ब्राह्मण किसी चुत्री को गाली दे तो उसे केवल पचास कार्पापण देने पड़ते थे, वैश्य को गाली देने के लिये उसे २५ कार्पा-पण, और श्रद्ध को गाली देने के लिये कुछ भी नहीं देना पड़ता था। (गौतम १२, ८—१३)।

जान पड़ता है कि चोरी के लिये, कम से कम कुछ अवस्थाओं में, प्राणदण्ड वा शारीरिकदण्ड दिया जाता था। और कहा जाता है कि चोर राजा के सन्मुख खुले हुए बालों से अपने हाथ में एक जकड़ी लिए हुए उपस्थित होता था और अपने दोष को स्वीकार करता था। यदि राजा उसे क्षमा कर दे, उसे प्राणदण्ड न दे वा न मारे तो अपराध का भागी राजा होता था (गौतम १२, ४५)।

त्तमा करने का विशेष अधिकार केवल राजा ही को था। प्राण-दण्ड के दोषों को छोड़ कर अन्य सवस्थाओं में दोषी के लिये गुरू, उपरोहित, कोई विद्वान गृहस्थ वा कोई राजकुमार बीच में पड़ सकता था (सापस्तम्ब २, १०, २७, २०)

विशिष्ट कहते हैं कि यदि कोई मनुष्य किसी आतताई अर्थात् किसी घर जलानेवाले, किसी कैदी किसी ऐसे मनुष्य से जो कि प्राण लेने के लिये अपने हाथ में शस्त्र लिए हो, किसी लुटेरे अथवा किसी ऐसे मनुष्य से जिसने कि किसी दूसरे की भूमि ले ली हो वा किसी की स्त्री छीन ली हो-आक्रमण किया जाय तो वह आत्मरत्ता कर स-कता है। यदि कोई आतताई किसी मनुष्य का प्राण लेने के लिये आवे तो उस मनुष्य को अधिकार है कि वह उसे मार डाले चाहे वह "समस्त वेदों और उपनिषदों का जाननेवाला" क्यों न हो। (विशिष्ट ३, १५-१८)

खेती और ब्यापार लोगों की जीविका थी और खेती करनेवाले की भूमि से अथवा किसी शिल्पकार के ब्यापार से सम्बन्ध रखेनवाले दोषियों को सब से अधिक कठोरना के साथ दण्ड दिया जाता था। हम दिखला चुके हैं कि भूमि की रक्षा करनी उन अवस्थाओं में से थी जिसमें कि आतमरत्ता की जा सकती थी श्रौर भूमि के विषय में झूठी गवाही अत्यन्त घृणा की हिए से देखी जाती थी। किसी छोट जानवर के सम्बन्ध में झूठी साक्षी देने से साक्षी देने-वाला दस मनुष्यों के मारने के अपराध का भागी होता था। गाय, घोड़े वा मनुष्यों के सम्बन्ध में झूठी साक्षी देने से वह क्रमात एक सी, एक हजार वा दस हजार मनुष्यों के मारने के अपराधी के बरावर होता था परन्तु भूमि के सम्बन्ध में झूठी सात्ती देने से वह समस्त मनुष्य जाति को मारडालने के अपराधी के बरावर होता था। "भूमि की चोरी के लिये नर्क का दण्ड होता है।" (गौतम १३, १४, १७,)

इसी प्रकार शिल्पकारों के विषय में मेगास्थिनीज़ कहता है कि जो मनुष्य किसी शिल्पकार की आंख फोड़ डाले वा हाथ काट डाले उसे प्राणदण्ड होता था । जो मनुष्य आत्महत्या करना चाहताथा उसके लिये एक कठोर प्रायिश्चित नियत था और श्चात्म-हत्या करनेवाले के सम्बन्धियों के बिये उसकी अंत्येष्टि किया करना वर्जित था (वरिष्ट २३, १४, इत्यादि)

दो हजार वर्ष पूर्व हिन्दुओं का दण्डकम इस प्रकार का था। अब हम दीवानी कानून के पेचील विषय का वर्णन करेंगे जे। कि सुगमता से पांच भागों में बांटा जा सकता है अर्थात् (१) खेती और चराई के कानून (२) सम्पात्त के कानून (३) अधिक व्याज खाने के कानून (४) उत्तराधिकारी होने के अत्यन्त आवश्यक कानून और (५) बटवारे के कानून। हम खेती और चराई के नियमों से आरम्भ करते हैं।

- (१) "यदि कोई मनुष्य किसी भूमि का ठीका ले और उसमें यत्न न करे और उसके कारण भूमि में अन्न न उपजै ते। यदि वह मनुष्य अमीर हो तो उससे उतने अन्न का मूल्य ले लिया जायगा जो उस भूमि में उपज सकता था।
- (२) " खेती के काम में जो नौकर रक्खा जाय वह यदि अपना काम छोड़ दे तो उसे कोड़े लगाए जांयगे।

- (२) "यही दण्ड उस चरवाहे को दिया जायगा जो अपना काम छोड़ देगा।
- (४) ''और जिन पशुओं की रखवारी उसके सपुर्द होगी वे ले लिए जांयगे।
- (५) ''यदि पशु अपना तवेला कोड़ कर किसी का अन्न खाजाय तो अन्न का मालिक उन्हें हाते में बन्द रख कर दुर्बल कर सकता है परन्तु इससे अधिक कुछ नहीं कर सकता।
- (६) "यदि कोई चरवाहा जिसने अपने जिम्में कुछ पशुओं को जिया हो उन पशुओं को नष्ट हो जाने वा खो जाने दे तो उसे पशुओं के स्वामी को उनके पलटे दूसरे पशु देने पड़ेंगे।
- (७) "यदि (राजा का बनरखा) ऐसे पशुओं को देखे कि जो असावधानी से जंगल में चले गए हों तो वह उन्हें गांव में ला कर उनके स्वामियों को दे देगा। (भापस्तम्ब २,११,२८)

फिर गीतम कहते हैं।

- (१६) "यदि पशु कुछ हानि करें तो उनका दोष उनके मालिक पर होता है।
- (२०) ''परन्तु यदि उन पशुओं के साथ कोई चरवाहा हो तो वही उसका उत्तरदाता होगा ।
- (१२) "यदि किसी सड़क के निकट विना घिरे हुए खेत में यह हानि हो तो उसका उत्तरदाता चरवाहा और उस खेत का स्वामी दोनों ही होंगे"। (गीतम १२)

आज कल की भांति उस समय भी विना घिरे हुए खेत पशु-मों को चराने और लकड़ी काटने के लिये साधारणतः काम में आते थे।

"यदि खेत घिरेन हों तो वह उनमें से गऊ के लिये घास, अपनी ह अग्नि जलाने के लिये लकड़ी, तथा पेड़ और लताओं के फूल और फल ले सकता है . (गौतम १२, २८)

वसिष्ठ मार्ग के हक और अचल सम्पात्त के विषय के झगड़ों में आवश्यक गवाही के लिये उचित नियम देते हैं।

- (१०) "स्मृति में सम्पत्ति के अधिकार के लिये तीन प्रकार के प्रमाण लिखे हैं अर्थात दस्तावेज़, गवाही और कव्जा। इन प्रमाणों से कोई मनुष्य उस सम्पत्ति को फिर से पा सकता है जो कि पहिले उसके अधिकार में रही हो।
- " जिन खेतों में मार्ग का हक होता है उनमें सड़क के लिये आवश्यक जगह और इसी प्रकार गाड़ी घूमने के लिये जगह भी छोड़ देनी चाहिए।
- (१२) "नए वने हुए मकानों और इसी प्रकार की अन्य इमारतों के निकट तीन फुट चौड़ा रास्ता होना चाहिए।
- (१३) 'किसी घर वा खेत के विषय के झगड़े में पड़ोसियों की साची पर विश्वास करना चाहिए।
- (१४) "यदि पड़ोसियों की गवाही एक दूसरे के विरुद्ध हो तो कागज पत्र को प्रमाण मानना चाहिए।
- (१५) ''यदि कागज पत्र झगड़े के हों तो गांव वा नगर के वृद्ध लोगों झौर शिल्पकारों वा व्यापारियों की पंचायतों की सम्मति पर भरोसा करना चाहिए। (वसिष्ठ १६)

और अब हम सम्पत्ति के कानून के विषय में लिखेंगे। सम्पत्ति बीचे लिखे अनुसार आठ प्रकार की कही गई है।

(१६) "अब वे इसको भी उद्भृत करते हैं 'पिता से मिछी हुई सम्प-सि, मोल जी हुई बस्तु, गिरों की सम्पत्ति, वह सम्पत्ति जो विवाह के उपरान्त स्त्री को अपने पाति के घराने से मिछती है, दान की सम्पत्ति जी सम्पत्ति यन्न करने के लिये मिली हो, पुनर्सम्मिलित साझीदारों की सम्पत्ति और आठवें मजदूरी,

- (१७) ''इन आठों प्रकार की सम्पत्तियों में से किसी कों भी यदि कोई दूसरा मनुष्य लगातार १० वर्षों तक भोगे तो उसका मालिक फिर उसे नहीं पा सकता।
- (१८) "दूसरे दल के जोग भी निम्नलिखित वाक्य उद्धृत करते हैं 'गिरों की वस्तु, सीमा, नाबालिग की सम्पत्ति, (खुजी हुईः) धरोहर, मोहर की हुई धरोहर, स्त्री, राजा की सम्पत्ति, श्रोत्रीय का धन, यह सब दूसरों से भोगे जाने पर भी उनका नहीं हो जाता।
- (१९) "जिस सम्पत्ति को उसका मालिक विलक्कल छोड़ दे वहः राजा की होंती है (वासिष्ठ १६)

गौतम भी इसी प्रकार का नियम जिखते हैं :-

- (३७) "जो मनुष्य न तो पागल हो झौर न नावालिगः, उसकी सम्पत्ति यदि उसके सामने दूसरा कोई मनुष्य भोगे तो वह सम्पत्ति भोग करनेवाले की हो जाती है।
- (३८) ''परन्तु यदि वह श्रोत्रियों सन्यासियों वा राज्यकर्मचाः रियों से भोगी जाय तो ऐसा नहीं होता।
- (३९) "पद्यु, भूमि, और स्त्रियों के दूसरों के अधिकार में रहने से भी उन पर उनके मालिक का स्वत्व छूट नहीं जाता"। (गीतम१२)

उपरोक्त वाक्यों में सियों से दासियों का अर्थ है। नाबाबिगों और विभवाओं इत्यादि के विषय में यह नियम है कि राजा उनकी सम्पत्ति का प्रवन्ध करें और नाबालिंग के बालिंग होने पर उसकीं। सम्पत्ति उसे देदें (वसिष्ठ १६, ८, ८)

अब हम भारतवर्ष के प्राचीन समय के अधिक ब्याज के कानून को लिखेंगे। हमारे पाठकों में से बहुत से लोग इस बात को स्वी- कार करेंगे कि वे उस कानून से बुरे नहीं थे जो कि केवल कुछ शताब्दी पहिले यूरप में प्रचलित थे। "रुपए उधार देनेवाले के लिये व्याज का दर विसष्ठ के वाक्यों में सुनिए,। बीस (कार्षापण) के लिये प्रतिमास पांच माशा लिया जा सकता है; और इससे नियम नहीं टूटता" (विसष्ठ २, ५१)

इसी प्रकार गौतम कहते हैं ( १२, १९ )-

"जो रुपया उधार दिया जाय उसका उचित व्याज बीस (का-र्षापण ) के लिये प्रति मास पाँच माशा है।

भाष्यकार हरदत्त कार्षापण का ब्याज बीस माशा कहते हैं जिस-से कि ब्याज का दर प्रति मास सवा रुपये सैकड़े वा प्रति वर्ष पन्द्रह रुपये सैकड़े होता है। कृष्ण पंडित यह ठीक कहता है कि यह ब्याज उस द्रव्य के लिये हैं जो वस्तु गीरों रख कर दिया जाय। मनु विशेषतः कहता है (८,१४०) कि यह ब्याज वसिष्ठ का नियत किया हुआ है। गौतम कहता है कि जब मूल द्रव्य ब्याज मिला कर दूना हो जाय तो उसके उपरान्त ब्याज नहीं लगता और गिरों रक्खी हुई वस्तु का यदि भोग किया जाता हो तो उस रुपए का बिलकुल ब्याज नहीं लगता। (१२,३१ भीर ३२)

दूसरी वस्तुएं बहुत अधिक ब्याज पर भी दी जा सकती हैं, पर उसी अवस्था में जब कि उसके पल्टे में कोई बस्तु गिरों न रक्खी गई हो।

- (४४) 'सोना जितना उधार दिया जाय उसका दूना बिया जा सकता है और अन्न तिगुना लिया जा सकता है।
  - (४५) "स्वादिष्ट वस्तुओं के लिये भी अन्न का नियम कहा गया है।
  - (४६) "और फूछ, कंद, और फल के लिये भी।
- (४७) "जो वस्तुएं तौल कर बिकती हैं उनको उधार दे कर उनका श्रद्युना ले सकते हैं।

इसी प्रकार गौतम कहते हैं-

"पशु, जात वस्तुएं, ऊँन, खेत की पैदावार और बोका ढोनेवाले पशुमों को उधार दे कर उनके पचगुने मृल्य से अधिक नहीं लिया जा सकता। (गौतम १२,३६)

इस अकार वस्तु गिरों रख कर द्रव्य उधार देने के अतिरिक्त अन्य वस्तु और पैदावार, उनके पलटे में बिना कोई वस्तु गिरों रक्खें हुए, बड़े माधिक सूद पर उधार दिए जाते थे। द्रव्य की मवस्था में व्याज केवल पन्द्रह रुपए सैकड़े वार्षिक था और वह मूल धन से केवल दूना हो सकता था, परन्तु अन्य अवस्थाओं में वह क्रगुना वा आठगुना तक हो सकता था।

गौतम क भिन्न भिन्न प्रकार के ब्याज लिखता है अर्थात् ब्याज दर ब्याज, समय समय पर दिए जानेवाला ब्याज, वन्धेज किया हुआ ब्याज, शारीरक ब्याज, दैनिक ब्याज और भोगवन्धक ब्याज (१२, ३४० और ३५)। वह कहता है कि मृत पुरुष के उत्तराधिकारी को उसका देना चुकाना चाहिए परन्तु किसी जमानत का द्रव्य, ब्यापार सम्बन्धी ऋण, दुलहिन के माता पिता का द्रव्य, अधमें के लिये ऋण और दण्ड का द्रव्य मृतक के लड़कों को नहीं देना पड़ेगा। (१२, ४० और ४१)।

और अब हम दीवानी कानून की सब से झावदयक बात अर्थात् उत्तराधिकारी होने के कानून का उहेख करेंगे।

प्राचीन हिन्दू लोग पुत्र सन्तान का होना धर्म्भ की बात सम-झते थे और इस कारण अपना पुत्र न होने पर प्राचीन समय में और प्रकार के पुत्र माने जाते थे।

निम्नलिखित वाक्यों में गौतम ने भिन्न भिन्न प्रकार के उन पुत्रीं का वर्णन किया है जिन्हें कि वह उत्तराधिकारी समझता था झौर ऐसों का जिन्हें उत्तराधिकारी नहीं वरन केवल वंशज समझता था—

(३२) "अपना पुत्र ( औरस ), अपनी स्त्री से उत्पन्न हुआ पुत्र ( क्षेत्रज ), गोद लिया हुआ पुत्र (दत्तक), माना हुआ पुत्र ( क्रुत्रिम )

गुप्त राति से उत्पन्न हुआ पुत्र (गूधज ) और त्यागा हुआ पुत्र ( अपविद्ध ), सम्पत्ति का उत्तराधिकारी होता है।

(३३) "अविवाहिता बाजिका का पुत्र (कानीन), गर्भवती दुलहिन का पुत्र (सहोध), दो वेर विवाहिता स्त्री का पुत्र (स्वीनर्भव) नियुक्त कन्या का पुत्र (पुत्रिका पुत्र) स्वयं दिया हुआ पुत्र (स्वयं दक्त), और मोल जिया हुआ पुत्र (क्रीत) अपने वंश का होता है।" (२८)

"बौद्धायन और विसिष्ठ गौतम के बहुत पीछे हुए और उनकी सम्मातियां गौतम से तथा एक दूसरे से कुछ वातों में भिन्न हैं।

- (१४) "जिस पुत्र को पित अपनी जाति की विवाहिता स्त्री से उत्पन्न करें वह अपना निज का पुत्र होता है (औरस),
- (१४) "पुत्री को नियुक्त करने के पीछे उस से जो पुत्र उत्पन्न हो वह नियुक्त पुत्री का पुत्र ( पुत्रिकापुत्र ) होता है।
- (१७) "िकसी मृत मनुष्य, िकसी हिजड़े, वा किसी रोगी मनुष्य की स्त्री से यदि कोई दूसरा मनुष्य अनुमति ले कर पुत्र उत्पन्न करे तो वह स्त्री से उत्पन्न हुआ पुत्र (क्षेत्रज ) कहलाता है।
- (२०) " गोद लिया हुआ पुत्र ( दत्तक ) वह कहलाता है जिसे कोई मनुष्य उस के माता पिता वा उनमें से किसी एक से ले कर अपने पुत्र के स्थान पर रखें ।
- (२१) "वह बनाया हुआ पुत्र (कृत्रिम) कहलाता है जिसे कोई मनुष्य केवल (उस पुत्र की) सम्मति से अपना पुत्र बनावै और वह उसी की जाति का हो।
- (२२) "गुप्त रीति से उत्पन्न हुआ पुत्र (गूधज) वह कहळाता है जो घर में गुप्त रीति से उत्पन्न हो और उसका उत्पन्न होना पीछे से विदित हो।
  - (२३) "त्यागा हुआ पुत्र (अपविद्ध ) वह कहलाता है जिसे

उस के पिता वा माता ने वा उन में से किसी एक ने त्याग दिया हो और उसे कोई झपने पुत्र की भांति रख खे।

- (२४) "यदि कोई मनुष्य किसी श्रविवाहिता कन्या के साथ (उसके पिता वा माता की) आज्ञा के विना, रहे तो ऐसी कन्या से उत्पन्न हुआ पुत्र आविवाहिता कन्या का पुत्र (कानीन) कहलाता है।
- (२५) "यदि कोई जान कर वा विना जाने किसी गर्भवती दुलहिन से विवाह करे तो उससे उत्पन्न हुआ पुत्र दुलहिन के साथ लिया हुआ (सहोघ) कहलाता है।
- (२६) ''मोल लिया हुआ पुत्र (कीत) वह कहलाता है जिसे कोई मनुष्य उसके पिता माता वा उन में से किसी एक से मोल ले कर अपने पुत्र की भांति रक्खे।
- (२७) "स्त्री के दूसरे विवाह का पुत्र (पौनर्भव) वह कहलाता है जो किसी स्त्री के दूसरे विवाह से अर्थात जिस स्त्री ने अयोग्य पुरुष को छोड़ कर दूसरे पुरुष से विवाह कर लिया हो उससे उत्पन्न हुआ हो।
- (२८) "स्वयं दिया हुआ पुत्र (स्वयंदत्त) वह कहलाता है जिसे उसके माता पिता ने त्याग दिया हो और वह किसी दूसरे के यहां अपने को स्वयं दे दे।
- (२९) "वह जो प्रथम द्विज जाति के मनुष्य और किसी शूद्र जाति की स्त्री से उत्पन्न हो निषाद कहजाता है।
- (३०) "जो एक ही माता पिता से कामासक्त होने के कारण उत्पन्न हो वह पार्सव कहजाता है..." (बीद्धायन २, २, ३,)। उसके उपरान्त बीद्धायन कुक वाक्यों को उद्धृत करते हैं जिस से विदित होता है कि उपरोक्त चीदह प्रकार के पुत्रों में से प्रथम सात प्रकार के पुत्र अर्थात ग्रीरस, पुत्रिकापुत्र क्षेत्रज, दत्तक, कृत्रिम, गूधज, और अपविद्ध उत्तराधिकारी हो सकते थे

उनके आगे के क प्रकार के पुत्र अर्थात् कानीन, सहोध, कीत, पौनर्भव, स्वयं दत्त और निषाद वंद्यज समन्ने जाते थे। पार्सव वंश-ज भी नहीं समझा जाता था।

गौतम की नाई वसिष्ठ बारह प्रकार के पुत्र लिखते हैं।

- (१२) "प्राचीन लोगों ने केवल बारह प्रकार के पुत्र माने हैं।
- (१३) "पहिला पुत्र स्वयं पित द्वारा उत्तकी विवाहिता स्त्री से होता है (औरस)।
- (१४) "दूसरा पुत्र वह है जो उस स्त्री वा विधवा से उत्पन्न किया जाय जिसे औरस पुत्र न होने के कारण पुत्र उत्पन्न करने का अधिकार प्राप्त हो (चेत्रज)।
  - (१५) ''तीसरा पुत्र नियत की हुई पुत्री ( पुत्रिका पुत्र ) है।
- (१६) "वेदों में यह कहा है कि 'वह कन्या जिसको कोई माई न हो (अपने वंश के ) पुरुष पूर्वजों में आ जाती है; और इस प्रकार वह उनके छड़के के समान हो जाती है \*।
- (१७) ''इसके सम्बन्ध में एक वाक्य है (जिसे पिता अपनी पुत्री को नियत करते समय कहता है) 'में तुभे एक बिना भाई

<sup>\* &</sup>quot;विसष्ठ यहां पर नियुक्त कन्या को जो पुत्र कहता है यह अद्भुत बात कदाचित् उस रीति से विदित होगी जोिक अब तक भी काइमीर में पाई जाती है यदापि उस का प्रचार अब बहुत कम है तथापि वह है। उस रीति के अनुसार बिना भाई की कन्या का पुरुष का नाम रक्खा जाता है। और इस प्रकार की एक ऐतिहासिक घटना का वर्णन राजतरंगिणी में दिया है। उसमें लिखा है कि गौड़ की राजकुमारी और जयापीड़ राजा की स्त्री कल्याणदेवी को उसके पिता कल्याणमल्ल कह कर पुकारते थे"—डाक्टर बुहलर।

की कन्या आभूषणों से सिज्जित देता हूं। उससे जो पुत्र हो वह मेरा पुत्र होगा।

- (१८) "चौथा विधवा के पुनर्विवाह का पुत्र (पौनर्भव) होता है।
- (१९) " पुनर्विवाहिता स्त्री ( पुनर्भ ) वह कहलाती है जोिक अपनी वाल्यावस्था के पति को छोड़ कर भीर दूसरों के साथ रह कर, फिर अपने वंश में आवै ।
- (२०) " झौर वह पुनर्विवाहिता कहलाती है जो नपुंसक, जाति से निकाले हुए, वा पागल पति को छोड़ कर अथवा पति की मृत्यु के उपरान्त दूसरा पति करे \*।
  - (२१) "पांचवां अविवाहिता कन्या का पुत्रं (कानीन) होता है।
- (२४) ''वह पुत्र जो घर में गुप्त रीति से उत्पन्न हो छठां (गूथज) है।
- (२५) " लोग कहते हैं कि ये कुओ उत्तराधिकारी और वंशज हैं जो कि बड़ी आपत्तियों से रत्ता करनेवाले हैं।
- (२६) " झब उन पुत्रों में जो कि उत्तराधिकारी नहीं है परन्तु वंशज हैं पहिला पुत्र वह है जो कि गर्भवती दुलहिन के साथ झाया (सहोध) हो
  - (२८) "दूसरा गोद लिया हुआ पुत्र (दत्त ) है।

<sup>\*</sup> इस वाक्य में वे अवस्थाएं लिखी हैं जिनमें कि स्त्री का दूसरा विवाह किया जा सकता था। वे अवस्थाएं ये हैं अर्थात् पति का पागलपन, नपुंसकता, जाति से निकाला जाना, अथवा मृत्यु। इस प्रकार की पुन-विवाहिता स्त्री के पुत्र को उत्तराधिकार मिलने के लिये विसष्ट आज्ञा देते हैं।

(२६) " तीसरा मोल लिया हुमा पुत्र (कीत) है।

(३३) "चौथा पुत्र वह है जिसने अपने को स्वयं दिया हो र(स्वयंदत्त)

३६ " पाचवां निकाला हुआ पुत्र ( भपविद्ध ) है।

(३८) " लोग कहते हैं कि शूद्र जाति की स्त्रि से उत्पन्न हुआ पुत्र (निषाद ) छठां है (वसिष्ठ १७)

विसष्ठ के अनुसार उपरोक्त छओ प्रकार के पुत्र उत्तराधिकारी नहीं हो सकते परन्तु वह एक वाक्य उद्भृत करता है कि "जब प्रथम छओ प्रकार का कोई उत्तराधिकारी न हो उस श्रवस्था में उनको उत्तराधिकार प्राप्त करने का " अधिकार होगा। गौतम, विसष्ठ, और बौद्धायन के नियम इस भांति दिखलाए जा सकते हैं।

|                                 | गौतम ।           | वैसिष्ठ ।         | बौद्धायन।       |
|---------------------------------|------------------|-------------------|-----------------|
|                                 | १ औरस            | १ श्रीरस          | <b>१</b> औरस    |
|                                 | २ क्षेत्रज       | २ चेत्रज          | २ पुत्रिकापुत्र |
| वंशज और                         | ३ दत्त           | ३ पुत्रिकापुत्र   | ३ क्षेत्रज      |
| उत्तराधिकारी <b>)</b>           | ४ कृत्रिम        | <b>४ पौनूर्भव</b> | <b>४ द</b> त्त  |
|                                 | ५ गुधजू          | ५ कानीन           | ५ कृत्रिम       |
|                                 | ६ अपविद्ध        | ६ गूधज            | ६ गुध्द         |
| Į                               | _                |                   | ७ अपविद्व       |
| वंशज पर<br>उत्तराधिकारी<br>वहीं | ७ कानीन          | ७ सहोध            | ८ कानीन         |
|                                 | ८ सहोध           | <sup>द</sup> दत्त | ६ सहोध          |
|                                 | ६ पौनर्भव        | ९ फ्रीत           | १० क्रीत        |
|                                 | १० पुत्रिकापुत्र | १० स्वयंदत्त      | ११ पौनर्भव '    |
|                                 | ११ स्वयंदत्त     | ११ अपविद्य        | १२ स्वयंदत्त    |
|                                 | १२ क्रीत         | १२ निषाद          | १३ निषाद        |
| न वंशज और न<br>उत्तराधिकारी     |                  | 93                | १४ पासंच        |

परन्तु शीघ्र ही अपने से उत्पन्न हुए तथा दूसरे से उत्पन्न हुए पुत्रों को मानने का विचाराविचार होना मृत्यु के पीछे नर्क के कप्ट से बचने के लिये भी, आरम्भ हो गया। आपस्तम्ब जो बौद्धायन के एकः शताब्दी पीछे हुआ, भिन्न भिन्न प्रकार के पुत्रों और उत्तराधिकारियों का विरोध करता है और कहता है कि प्राचीन समय में जो बातें की जाती थीं वे आज कछ के पापी मनुष्यों में नहीं की जा सकतीं।

- (१) "जो मनुष्य ठीक समय में अपने जाति की उस स्त्री के पास जाता है जो कि किसी दूसरे मनुष्य की न रही हो आर जिस से उसने नियमानुसार विवाह किया हो तो उससे जो पुत्र उत्पन्न हों वे (अपनी जाति का) व्यवसाय करने के अधि-कारी हैं।
  - (२) " और सम्पत्ति के उत्तराधिकारी होने के भी।
- (८) " प्राचीतःसमय के बोगों में इस नियम का उरुबंघन भीः षाया जाता है।
- (E) " वे लोग अपने बड़े प्रताप के कारण पाप के भागी नहीं। होते थे।
- (१०) "आज कल का जो मनुष्य उनकी बातों को ले कर उनका अनुकरण करैंगा, वह पतितःहोगा ।
- (११) "किसी छड़के का दान (वा स्वीकार करना) और उसः को बेचना (वा मोल लेना) ब्यवहार के अनुसार नहीं है"। (आप-स्तम्ब २, ६, १३) एक दूसरे स्थान पर आपस्तम्ब कहताः है कि—
- (२) "किसी सक्ष्य ( पति ) को अपनी ( स्त्री ) को अपने कुटुम्बः को छोड़ कर, दूसरे किसीत्को अपने बिस्ने पुत्र उत्पन्न करने केः प्रयोजन से नहीं देनी चाहिये।
  - " क्योंकि लोग कहते हैं कि दुलहिन वंश को दी जाती है।

- (४) "इस बात का (आजकल) मनुष्यों की इंद्रियों की निर्वछता के कारण निषेध किया गया है।
- (५) "नियम के अनुसार पति को छोड़ कर किसी सक्त्य वा दूसरे मनुष्य का हाथ अज्ञात पुरुष की भांति समझना चाहिए।
- (६) "यदि विवाह के समय की प्रतिज्ञा मंग की जाय तो पित और पत्नी दोनों निस्संदेह नर्क को जाते हैं"। ( आपस्तम्ब २, १०,२७)

इस प्रकार आपस्तम्ब केवल नियोग अर्थात् पुत्र उत्पन्न करने के लिये स्त्री को दूसरे पुरुष के साथ नियुक्त करने ही का निषेध नहीं करता वरन् वह पुत्र के गोद लेने वा मोल लेने का भी निषेध करता है। आज कल हिन्दू लोग केवल अपने पुत्र को और अपना पुत्र न होने की अवस्था में गोद लिए हुए पुत्र को छोड़ कर और किसी प्रकार के पुत्र को नहीं मानते।

और अन्त में हम वटवारे के कानून का उल्लेख करेंगे। माइयों में संपत्ति के वांटने के सम्बन्ध में भी मतभेद है। ज्येष्ठता का नियम भारतवर्ष में कभी नहीं रहा वरन् जब तक कुटुम्ब के पूक में रहने की रीति अचिलित थी तब तक सब से ज्येष्ठ पुत्र अपने पिता की संपत्ति का उत्तराधिकारी होता था और पिता की मांति सब का पालन करता था। परन्तु यह विदित होता है कि समस्त कुटुम्ब के मिल कर बड़े भाई के आधीन रहने की रीति भारतवर्ष में सदा से नहीं रही है और जिन सूत्रकारों के अन्य अब तक वर्तमान हैं उनमें से सब से प्राचीन सूत्रकार गौतम कहता है कि भाइयों में बटवारा हो जाना बहुत अच्छा है क्योंकि "बटवारा होने से आत्मीय योग्यता की वृद्धि होती है"। (२८,४)

गौतम के अनुसार सब से बड़े पुत्र को संपत्ति का बीसदाँ भाग, कुछ पशु और एक गाड़ी उस के हिस्स के अतिरिक्त मिलनी चाहिए। बिचले लड़के को कुछ घटिहाँ पशु और सब से छोटे को भेड़ी, अन्न, बतन, मकात, छकड़ा और कुछ पशु, मिलने चाहिएं और शेष संपत्ति रै बरावर बरावर बांट की जाती वाहिय । अथवा वह सब से बड़े पुत्र की दो हिस्से श्रीर रोष पुत्रों को एक एक हिस्सा छेने को कहता है। अथवा वह उन में से प्रत्येक को उन की बड़ाई के अनुसार अपने इच्छा- नुकूछ एक एक प्रकार की संपत्ति जेने देता है अथवा उन की माता सब के लिये विशेष हिस्सा कर दे सकती है। (२८, ५—१७)

विसष्ठ सब से बड़े भाई को दो हिस्सा और कुछ गाय मौर घोड़े दिखवाता है, सबसे छोटे को बकरे, भेड़ी मौर मकान दिलवाता है मौर विचले को बरतन मौर असबाब दिलवाता है। और यदि ब्राह्मण क्षत्री और वैदय स्त्रियों से पुत्र उत्पन्न हुए हों तो बह पहिले को तीन भाग, दूसरे को दो भाग, और तीसर अर्थात् वैदय स्त्री के पुत्र को एक भाग दिखवाता है (१७, ४२—५०)

बौद्धायन सब पुत्रों को बराबर बराबर भाग अथवा सब से बड़े पुत्र को अपने भाग के अतिरिक्त संपत्ति का दसवाँ हिस्सा अधिक दिलवाता है। जब भिन्न भिन्न जातियों की स्त्रियों से पुत्र हुए हों तो जाति के कम के अनुसार वह उन्हें चार,तीन, दो, और एक भाग दिलवाता है (२,२,३,२—१०)

आपस्तम्ब की सम्मात इस बात में भी अपने पूर्वजों से भिन्न है और वह संपत्ति के कमती बढ़ती भाग करने के बिरुद्ध है। वह ज्येष्ठ पुत्र को श्रेष्टता देने की सम्माति उद्धृत करता है, जिन बातों पर वे सम्मातियां दी गई हैं उन पर वादाविवाद करता है और कहता है कि उनमें केवल घटनाओं का उल्लेख है, नियमों का नहीं, और इस लिये वह ज्येष्ठ पुत्र को श्रेष्ठता देने में सहमत नहीं है। जो पुत्र धार्मिक हों वे सब संपत्ति के उत्तराधिकारी हैं परन्तु वह जो अधम्म में रुपया ज्यय करता हो संपत्ति नहीं पासकता, चहि वह ज्येष्ठ पुत्र क्यों न हो। (२, ६, १४, १-५) स्त्री की संपत्ति अर्थात जो आमूषण इत्यादि उसे ज्याह के समय मिलते थे उन की उत्तराधिकारिणी उस की लड़िकयाँ होती थीं (गौतम, २८, २४; विसष्ठ, १७, ४६; वौद्धायन, २, ३, ४३)

दार्शनिक कालः में ऐसे कानून थे। उनसे इस समय तथा ऐति-

हासिक काव्य के समय का महान अन्तर निस्सन्देह प्रगट होता है और दार्शनिक काल की सभ्यता शिचा और पेचीले विषयों में इस काल की प्रायोगिक रीति प्रगट होती है। ऐतिहासिक काव्य काळ में जो बातें गडबड थीं वे इस समय में ठीक और नियमबद्ध की गई, जो बातें विस्तृत रूप में थीं वे संक्षिप्त की गाँड और जो बातें स्पष्ट और अनिश्चित थीं वे प्रायोगिक रीति पर लाई गई। दीवानी और फीज़दारी के मुकद्दमे अब विद्वानों और पुजेरियों की भिन्न भिन्न और अस्पष्ट सम्मतियों के द्वारा निर्णय नहीं किए जाते थे वरन उन की सम्मतियां सुधारी जा कर और संक्षितः बनाई जाकर स्मृति की पुस्तकों के रूप में लाई गई थीं और उन के अनुसार विद्वान लोग न्याय करते थे। जाति के नियम, जो कि ऐतिहासिक काव्य काल तक भी कोमल थे, वे अधिक कठोर और दार्शनिक काल के अभंग नियमों के अनुकूल बनाए गए और समस्त हिन्दू समाज का भी वैसाही कठोर नियम बना । हम अगले दोनों अध्यायों में इन दोनों विषयों का वर्णन करेंगे और तब यह दिखलावैंगे कि विज्ञान और दर्शनशास्त्र की भी ऐसी ही दशा हुई।



#### अध्याय ५

### जाति ।

जाँतिभेद के कठोर नियम बनाने में उस समय के सूत्रकारों को बड़ी कठिनाई पड़ी। उनका यह दृढ़ विद्वास या कि पहिले पहिल मनुष्यों की चार जातियां थीं झर्यात ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैक्य और शूद्र । परन्तु अब उनके बीच में बहुत सी दूसरी दूसरी जातियां हो गई थीं अर्थात् जिन अनार्ये लोगों ने हिन्दू होना स्वीकार करालिया था उनमें से प्रत्येक की ज़ुदी ज़ुदी हिन्दू जातियां हो गई। अब ये नई जातियां कहां से आई और उनकी उत्पत्ति का क्या कारण हैं ? सूत्रकारों ने यह मान कर कि समस्त मनुष्य जाति में पहिले केवल चार ही जातियां थीं। इन नई जातियों को उन्हीं चार मुख्य जातियों में से निकालने का यत्न किया। तब इस अद्भुत कथा की कल्पना की गई कि ये नई जातियां चारो मुख्य जाति में परस्पर विवाह होने के कारण उत्पन्न हुई हैं। यह कहना वैसा ही है जैसा कि पांचवीं राताब्दी का कोई यूनानी पुरोहित यह कहै कि रोमन लोगों के पार्थियन स्त्रियों से विवाह करने के कारण हन लोगों की उत्पत्ति हुई, अथवा तेरहवीं शताब्दी का कोई पादरी यह कहै कि मोगलों की उत्पत्ति यूनानी बेरन छोगों के चीन देश की स्त्रियों से विवाह करने के कारण हुई। ऐसे कल्पित सिद्धान्त चाहे अज्ञानता के समय में भले ही स्वीकार कर लिए जाँय परन्तु ज्ञान की वृद्धि होने के साथ उनका छोप हो जायगा परन्तु भारतवर्ष में जहां कि बोगों की विद्या धीरे धीरे कम होती गई है इन सिद्धान्तों को पीछे के समय के सब लेखक बराबर मानते गए और उन पर आज तक भी भारतवर्ष में विश्वास किया जाता है।

वसिष्ट कहते हैं कि

(१) " लोग कहते हैं कि शूद्र पुरुष से ब्राह्मण जाति की स्त्री को जो पुत्र हो वह चाण्डाल होता है।

- (२) "क्षत्री जाति की स्त्री से ऋद पुरुष का जो पुत्र हो वह वैन हाता है।
- (३) ''वैदय जाति की स्त्री से शूद्र पुरुष का पुत्र अगत्यावसायिन होता है।
- (४) ''वे कहते हैं कि ब्राह्मण जाति की स्त्री से वैदय का जो पुत्र उत्पन्न हो वह रामक होता है।
- (५) "क्षत्रीय जाति की स्त्री से उसका (वैश्य का) जो पुत्र उत्पन्न हो वह पौलकश होता है।
- (६) " लोग कहते हैं कि ब्राह्मण जाति की स्त्री से चुत्रिय का जो पुत्र उत्पन्न हो वह सूत होता है।
- ८) "ब्राह्मण, चित्रय वा वैश्य पुरुषों को अपनेसे नीचे की पिंदली, दूसरी और तीसरी जातियों की स्त्री से जो पुत्र उत्पन्न हों वे क्रमात अम्बष्ट, उम्र, और निषाद होते हैं।
- (६) "ब्राह्मण पुरुष और शृद्ध स्त्री से जो पुत्र हो वह पार्सव होता है"। (वसिष्ठ, १८)

बौद्धायन का इस विषय में कुछ मतभेद है।

- (३) "ब्राह्मण का क्षित्रिय जाति की स्त्री के साथ जो पुत्र हो वह ब्राह्मण होता है, वैदय जाति की स्त्री के साथ जो पुत्र हो वह अम्बष्ठ होता है और शूद्र जाति की स्त्री के साथ जो पुत्र हो वह निषाद होता है।
  - (४) "किसी किसी के मत के अनुसार वह पार्सव होता है।
- (५) "क्षत्रिय का वैश्य जाति की स्त्री के साथ जो पुत्र हो वह क्षत्री, भौर ग्रुद्र स्त्री के साथ जो पुत्र हो वह उग्र होता है।
- (६) "वैश्य का ग्रुद्र जाति की स्त्री के साथ जो पुत्र हो वह रथकार होता है।

- (७) " श्रूद्र का वैश्य जाति की स्त्री के साथ जो पुत्र हो घह मागध, चित्रय जाति की स्त्री के साथ चित्री, परन्तु ब्राह्मण जाति की स्त्री के साथ जो पुत्र हो वह चाण्डाळ होता है।
- (८) "वैदय का क्षत्रिय जाति की स्त्री के साथ जो पुत्र हो वह आयोगव, मीर ब्राह्मण जाति की स्त्री के साथ सुत होता है।" और इसी प्रकार उग्र पिता और क्षत्री माता से स्वपाक, वैदेहक पिता और अम्बष्ठ माता से वैन, निषाद पिता मीर ग्रद्ध माता से पौलकरा, ग्रद्ध पिता और निषाद माता से कुक्कुटक होता है। और "पिडत लोग कहते हैं कि दो जातियों के सम्मेल से जो उत्पन्न हों वे वात्य कहलाते हैं"। (बौद्धायन १, ९, १७)

गीतम ने जो लिखा है वह समझ में आने के योग्य तथा संचित्त है और हम उसे नीचे उद्धृत करेंगे—

- (१६) "उच्च जाति की उससे नीचे की पहिली, दूसरी वा तीसरी जाति से जो सन्तित हो वह ऋगत सवर्ण अर्थात बराबर की जाति, अम्बष्ट, उग्र, निषाद, दौइयंत और पार्सव होती है।
- (१७) " उलटे क्रम से ( उच्च जातियों की स्त्रियों से ) जो पुत्र उत्पन्न हों वे सूत, मागध, आयोगव, चुत्री, वैदेहक और चाण्डाल होते हैं।
- (१८) "कुछ लोगों का मत है कि ब्राह्मण जाति की स्त्री को चारो जाति के पुरुषों के साथ जो पुत्र हों वे कमात ब्राह्मण, सूत, मागध और चाण्डाल होते हैं।
- (१६) "मौर उसी भांति क्षत्री स्त्री को उन से जो पुत्र उत्पन्न हों वे क्रमात् मूर्खाभिसिक, चुत्रिय, घीवर और पौजकस होते हैं।
- (२०) " और वैइय जाति की स्त्री को उनसे जो पुत्र हों वे भृज्ञकंथ, माहिइय, वैइय, और वैदेह होते हैं।
- (२१) "और ऋद्र जाति की स्त्री को उन से पासंव, यवन, करन, और ऋद्र उत्पन्न होते हैं"। (गौतम, ४)

यहाँ हमने प्रामाणिक वाक्य उद्धृत किए हैं जिससे कि कहर से कहर विश्वास करनेवाला भी डगमगा जाय! मागध और वैदेह जो कि भिन्न भिन्न जातियां थीं, चाण्डाल और पीलकस जो कि निस्सन्देह अनार्य जातियाँ थी और यवन भी जो कि ज्याक्ट्रिया के यूनानी लोग तथा अन्य विदेशी लोग थे, सब उसी एक कढोर नियम में लाए गए थे जिसके बाहर कोई नहीं समझा जाता था और उन सबकी उत्पत्ति उन्हीं चार मुख्य जातियों से कही गई है! और इसके उपरान्त जब अन्य विदेशी जातियों से हिन्दूओं का परिचय हुआ तो उनमें भी यही सिद्धान्त घटाया गया और मनु ने उन जातियों की भी उत्पत्ति उन्हीं चार मुख्य हिन्दू जातियों से कर डाली!

परन्तु यह बात विलक्षण है कि उपरोक्त जातियों में जिनकी इस प्रकार उत्पत्ति बतलाई गई है, प्रायः सब ही आदि निवासी वा विदेशी जाति के अथवा ऐसे आर्थ्य लोग थे जो कि नास्तिकता और बौद्ध धर्म का अबलम्बन करने के कारण घृणा के पात्र बन गए थे। हम को उन में व्यवसाय की जातियों के यथा कायस्थ, वैद्य, सोनार, लोहार, कुद्धार, तांती और आज कल की ऐसी ही अन्य जातियों के नाम नहीं मिलते। भारतवर्ष में प्राचीन समय में यदि ये व्यवसाय करने वाले भिन्न भिन्न जातियों में नहीं बँदे थे तो वे किस प्रकार जुदे समभे जाते थे? इस का उत्तर सहज है। दार्शनिक काल में वैद्य जाति भिन्न भिन्न जातियों में नहीं बँदी थी और ये सब भिन्न भिन्न व्यवसाय करने वाले उसी एक जाति में समिमलित थे जो कि आज कल फूट कर कई जातियों में बँद गई है। अप्राचीन समय में

\*इसका एक उदाहरण बहुत होगा | बङ्गाल की वैद्य जाति दार्शनिक काल में नहीं थी परन्तु पीछे के समय में उन के लिये भी वही बात गढ़ी गई जैसा कि दार्शनिक काल में किया गया था | यह कल्पना की गई कि वैद्य लोग भी दो भिन्न भिन्न जातियों के स्त्री और पुरुष से

धार्य वैश्य लोगभिन्न भिन्न व्यापार और व्यवसाय करते थे परन्तु उनकी जुदी जुदी जाति नहीं थी। वे लोग लेखक, वैद्य, सोनार, लोहार, कुम्हार और तांतीं का काम करते थे परन्त फिर भी वे सब उसी एक वैश्य जाति के थे । इस प्रकार श्रार्थ्य लोगों का बड़ा भाग अब तक भी एक में था मौर वे अब तक भी धार्मिक क्कान और विद्या पाने के अधिकारी थे। वेद का पाठ, यक्कों का करना, और दान देना, यह सब द्विज जाति के लिये अर्थात् ब्राह्मण, क्षत्रिय, और वैदय के लिये कहा गया है। ब्राह्मणों का विद्योप कार्य्य यह शा कि वे दूसरों के लिये यक्क करते थे और दान लेते थे **और** वे खेती: और ब्यापार भी कर सकते थे, यदि वे उसमें अपने हाथों से कार्य्य न करें। (गौतम १०,५) जातियों के विशेष अधिकारों से जो बुराइयां उत्पन्न हुई हैं वे दार्शनिक काल में ही प्रारंभ हो गई: थीं, और ब्राह्मण लोगों ने, जिनका कि हाथ के परिश्रम से छुटकारा हो गया था, परिश्रमी जातियों के भन से खाना प्रारम्भ कर दिया था और वे उस विद्या को भी नहीं प्राप्त करते थे जिसके कारण कि परिश्रम से उनका छुटकारा होना ठीक समझा जाय। वसिष्ट ने इस बुराई और अन्याय को असहासमका और आलसी मनुष्यों के

उत्पन्न हुए हैं। और फिर भी बुद्धि हमें यह कहे देती है कि वे लोग आर्य जाति के एक भाग से अर्थात् वैश्यों से उत्पन्न हुए थे जिन्होंने कि अपने को वैद्यक्तशास्त्र में लगाया, ज्योंही कि यह शास्त्र विशेष ध्यान देने योग्य हुआ । और इस प्रकार कुछ समय में उन की एक जुदी जाति ही हो गई । बंगाल के बैद्य लोग जिस नाम से अब तक पुकारे जाते हैं उस से भी यह बात प्रमाणित होती हैं। सब वैद्य गुप्त (सेन गुप्त, दास गुप्त इत्यादि) होते हैं। अब सूत्रप्रन्थों में कई स्थान पर यह स्पष्ट लिखा है कि सब ब्राह्मण शर्मान् होते हैं, सब क्षत्री वर्म्मन् होते हैं और सब वैश्य गुप्त होते हैं। हम ऐसे बाक्य अगले अध्याय में उद्ध्ता करेंगे।

पोषण किए जाने का ऐसी भाषा में बिरोध किया है जो कि केवल ऐसे समय में बिखी जा सकती थी जब कि हिन्दूधम्में एक जीवित जाति का धम्मे था।

- (१) "जो (ब्राह्मण) छोग न तो चेद पढ़ते और न पढ़ाते हैं और न पवित्र अग्निरखते हैं वे शुद्ध के बराबर हो जाते हैं।
- (४) ''राजा को उस गांव को दण्ड देना चाहिये जहां ब्राह्मण लोम अपने पवित्र धर्म्म का पालन नहीं करते और वेद नहीं जानते और भिश्ना मांग कर रहते हैं, क्योंकि ऐसा गांव छुटेरों का पोषण करता है।
- (६) " मूर्ख लोग अञ्चानता और पवित्र नियमों को न जानने के कारण जिस पाप को धर्म कहते हैं वह पाप उन लोगों के सिर पर सी गुना हो कर गिरेगा जो लोग कि उसे धर्म बतलाते हैं।
- (११) " लकड़ी का बना हुआ हाथी, चमड़े का बना हुआ हिरन और चेद न जाननेवाला ब्राह्मण ये तीनों केवल नाम मात्र के खिये अपनी जाति के हैं।
- (१२) " जिस देश में मुर्ख लोग विद्वानों का धन खाते हैं उस देश में सुखा पड़ैगा अथवा कोई दूसरी बड़ी भारी आपत्ति पड़ैगी"। ( विसिष्ट, ३ )

चित्रय लोगों का अपने कार्य्य के अतिरिक्त यह कर्तव्य था कि लाई, बिजय करें, और राज्य करें, रथ का प्रबन्ध करना और तीर चलाना सी खें, और युद्ध में इढ़ हो कर खड़े रहें और मुँह न मोड़ें। (गीतम १०, १५ मीर १६) वैश्य लोगों का मुख्य कार्य व्यापार करना, खेती करना, पशुरखना, द्रव्य उधार देना और लाम के लिये परिश्रम करना था (गीतम १०, ४९)। शूद लोगों का काम तीनों जातियों की सेवा करने का था परन्तु वे लोग धन उपार्जन करने के लिये परिश्रम भी कर सकते थे (गीतम १०, ४२) और इसमें कोई सन्देह गई कि दार्शनिक काल में तथा उसके पीछे के कालों में

वे अधिकतर स्वतंत्र कार्य्य कर के द्रव्य उपार्जन और व्यापार करते थे, परन्तु भूद्रों को धर्म सम्बन्धी क्लान सीखना वर्जित था।

"अन्य लोग जैसा हमें देखते हैं उसी भांति हमें अपने को देखना चाहिए" इस से सदैव लाभ होता है और इस कारण हम अब यह देखेंगे कि विदेशी लोग जाति भेद को किस दृष्टि से देखते थे। यह बिलकुल स्पष्ट है कि मेगास्थिनीज़ ने जिम सात जातियों का वर्णन किया है वे वास्तव में उपरोक्त चार जातियां ही हैं। उसने जिम दर्शनवेत्ताओं और उपदेशकों का वर्णन किया है वे ब्राह्मण थे जोकि धार्मिक अध्ययन में लगे हुए थे और जो राज्य में नौकर थे। उसने जिन खेती करनेवालों, गड़ेरियों और शिल्पकारों का वर्णन किया है वे वैश्य और अद थे जोकि खेती चराई और दस्त-कारी का कार्य करते थे। उसने जिन सिपाहियों का उल्लेख किया है वे क्षत्रिय थे और जिन ओवरसियरों का उल्लेख किया है वे क्षत्रिय थे और जिन ओवरसियरों का उल्लेख किया है वे क्षत्रिय थे और जिन ओवरसियरों का उल्लेख किया है वे क्षत्रिय थे और जिन ओवरसियरों का उल्लेख किया है वे क्षत्रिय थे और जिन ओवरसियरों का उल्लेख किया है वे क्षत्रिय थे आर विशेष नौकर अर्थात भेदिये थे।

इसके सिवाय मेगास्थिनीज दर्शनशास्त्रवेत्ताओं को दो भागी में अर्थात् ब्राह्मणों वा गृहस्थों और श्रामनों भथवा सन्यासियों में बांटता है। ब्राह्मणों के विषय में वह कहता है कि "बालक लोग एक मनुष्य के उपरान्त दूसरे मनुष्य की रक्षा में रक्खे जाते हैं भीर ज्यों ज्यों वे बड़े होते जाते हैं त्यों त्यों उतरोत्तर पहिले वाले गुरु से अधिक योग्य गुरु पाते हैं। दर्शनशास्त्र जाननेवालों का निवास नगर के सामने किसी कुंज में एक साधारण लम्बे चौड़े घेरे में होता है। वे बड़ी सीधी सादी चाल से रहते हैं, फूस की चटाइयों वा मृगक्कालाओं पर सोते हैं। वे मांस और शारीरिक सुखों से परहेज़ करते हैं और भ्रपना समय धार्मिक कथा वार्ता सुनने और ऐसे मनुष्यों को जो कि उनकी बातें सुने, ज्ञान उपदेश करने में व्यतीत करते हैं। ... सैंतीस वर्ष तक इस प्रकार रहने के उपरान्त प्रत्येक मनुष्य अपने सम्पत्तिस्थान को छीट आता है और वहां अपने शेष दिन शानित से ज्यतीत करता है। तब वह उत्तम मलमल और अंगुलियों और कान में सोने के कुछ आभूषण पहिनता है और मांस खाता है परन्तु परिश्रम के काम में लगाए जाने वाले जानवरों का नहीं। वह

गरम और अधिक मसालेदार भोजन से परहेज़ रखता है। वह जितनी स्त्रियों से इच्छा हो विवाह करता है, इस उद्देश्य से कि बहुत सी सन्तित उत्पन्न हो क्योंकि बहुत सी स्त्रियां होने के कारण अधिक लाभ होते हैं और चूंकि उसके गुलाम नहीं होते अतपव उसे अपनी सेवा कराने के लिये बालकों की अधिक आवश्यकता होती है।

श्रामनों वा सन्यासियों के विषय में मेगास्थिनीज़ कहता है कि ''वे जंगलों में रहते हैं मौर वहां पेड़ों की पात्तियां और जंगली फल स्राते हैं और बृत्तों की छाल के कपड़े पहिनते हैं। वे उन राजाओं से बात चीत रखते हैं जो कि दूतों के द्वारा भौतिक पदार्थों के विषय में उनकी सम्मति लेते हैं और जो उनके द्वारा देवताओं की पूजा भीर प्रार्थना करते हैं"। उनमें से कुछ लोग वैद्य का काम करते हैं भौर मेगास्थिनीज कहता है कि " औषिध विद्या को जानने के कारण वे विवाहों को फलदायक कर सकते हैं और सन्तान के पुरुष वा स्त्री होने का निर्णय कर सकते हैं। वे अधिक करके औषिधयों द्वारा नहीं वरन् भोजन के प्रबन्ध द्वारा रोग को अच्छा करते हैं। उनकी सर्वोत्तम औषधियां मलहम और लेप हैं।" अन्य मार्गों से हमें जो बातें विदित होती हैं वैसे ही इस वृत्तान्त से भी विदित होता है कि प्राचीन भारतवर्ष में गौतम बुद्ध के समय के पहिले और उसके उपरान्त सन्यासी लोग रहते थे जो कि श्रामन कहलाते ये औं कन्द और जंगली फल खाते थे। और जिस समय यह बड़ा सुधा-रक अपने धर्म के सार अर्थात संसार से अलग हो कर पवित्र जीवन ब्यतीत करने, का उपदेश देता था तो उसके मतानुयायी लोग जो कि संसार से अलग हो कर रहते थे दूसरे सन्यासियों से श्रलग समझे जाने के लिये शाक्यपुत्रीय श्रामन अर्थात् शाक्य के मत का अनुकरण करनेवाले सन्यासी कहलाते थे।

दूसरे स्थान पर मेगास्थिनीज़ दर्शनशास्त्र जाननेवाली जाति के विषय में कहता है कि वे लोग सब "सर्वसाधारण के कामों से बचे रहने के कारण न तो किसी के मालिक और न किसी के नौकर थे। परन्तु लोग उन्हें अपने जीवन समय के यह करने के लिये

अथवा मृत मनुष्य की क्रिया करने के लिये नियुक्त करते थे। वे लोग एकत्रित भीड़ को वर्षा होने अथवा न होने के विषय में तथा लाभकारी इवाओं और रोगों के विषय में भविष्यतबाणी कहते थे।" इस अकार हम लोगों को दार्शनिक काल के ब्राह्मणों के जीवन का एक संक्षिप्त परन्तु उत्तम वृत्तान्त एक पक्षपात रहित विदेशी के द्वारा भिलता है। वे लोग बच्चों को धर्म्म सम्बन्धी शिच्चा देते थे, वे यज्ञों भीर मृतक की क्रियाओं को करवातेथे, गांव के रहनेवालों भीर खेती करनेवालों को ऋतु और फसल के विषय में सम्मति देते थे और वे भिन्न भिन्न रोगों की औषधि भी देते थे। विद्येष भवसरों पर राजा लोग उनकी सम्मति लेते थे और वे ब्राह्मण लोग जिन्हें कि मेगास्थिनीज एक जुदी जाति समसता है और जिन्हें वह उपदेशक कहता है राजाओं के राजकाज के सम्बन्ध में सम्मति देते थे, खजाना रखते थे और दीवानी और फीजदारी के मुकदमों का न्याय करते थे । पढे लिखे लोग धर्म सम्बन्धी बातों में उन की सम्मति और बड़े बड़े यज्ञों में उनकी सहायता छेते थे और खेती करने वाले पण्डितों से वर्ष भर का वृत्तान्त पूछते थे। जाति का पतन होने के साथ ही साथ जो जाति इस प्रकार सब लोगों से सम्मानित थी वह धीरे धीरे अपने विदोष अधिकारों को पूरे प्रकार से काम में लाने खगी और वह मिथ्या वातों के द्वारा उस श्रेष्ठता को दढ़ करने का यत्न करने लगी जिसे कि उसने पहले पवित्रता और विद्या से प्राप्त किया था।

चुत्रिय जाति के विषय में मेगास्थिनीज़ बहुत संक्षिप्त वृत्तान्त देता है। सिपाही लोग युद्ध के जिये तय्यार और सिज्जित किए जाते थे परन्तु शान्ति के समय में वे आलस्य और तमाशे इत्यादि में लगे रहते थे। "सारी सेना, शस्त्रधारी सिपाही, युद्ध के घोड़े, युद्ध के हाथी इत्यादि सब का राजा के व्यय से पाजन किया जाता है।" झोवरिसयरों की यह धर्म था कि वे राज्य में सब बातों का पता लगावें और उन्हें राजा से कहें।

खेती करनेवालों, चरवाहों और शिल्पकारों के विषय में जो कि प्रत्यक्ष वैश्य और शुद्ध जाति के थे, मेगास्थिनीज़ एक अधिक मनो- रञ्जक और सञ्चा वृत्तान्त देता है। खेती करनेवाले युद्ध तथा अन्य साधारण कार्मो से बचे रहने के कारण "अपना पूरा समय खेती करने में जगाते हैं और कोई शत्रु यदि खेती का काम करते हुए किसी किसान के पास आजाय तो वह उसे कोई हानि न पहुंचावेगा क्योंकि इस जाति के लोग सर्वसाधारण के लाभ करनेवाले समझे जाते हैं और इस कारण वे सब हानि से रिचत हैं। इस प्रकार भूमि में कोई हानि न पहुंचने के कारण तथा उत्तम फसल होने के कारण छोगों को वे सब आवश्यक वस्तुएँ मिलती हैं जोंकि जीवन को सुखी बनाती हैं। ........ वे लोग राजा को भूमि का कर देते हैं क्योंकि सारा भार-तवर्ष राजा की सम्पत्ति समझा जाता है श्रीर कोई मनुष्य भूमि का मालिक नहीं गिना जाता। भूमि के कर के सिवाय वे पैदाबार का चौयाई भाग राजा के कोशे में देते हैं 🛊 । " " चरवाहे लोग नगर अथवा गाँव में नहीं रहते परन्त वे खेमों में रहते हैं। वे खोग हानिकारक पिच्चयों झौर जंगली जानवरों का शिकार कर के और उन को फँसा कर देश को साफ रखते हैं। शिल्पकारों में कुक लोग शस्त्र बनानेवाले हैं और कुक लोग उन औजारों को बनाते हैं जोकि खेती करनेवाले वा अन्य लोगों को उन के भिन्न भिन्न व्यवसाय में उपयोगी होते हैं। यह जाति केवल कर देने से ही छूटी नहीं है वरन उसे राज्य से सहायता भी मिलती है।

\*हिन्दुओं के समय में भारतवर्ष में भूमि का साधारण कर पैदा-वार का छठां भाग था।

-000-

ए यह वर्णन आदि बासियों की किसी जाति का है जो कि उस समय पूरी तरह से हिन्दू नहीं हो गई थी ।

### अध्याय ६

## सामाजिक जीवन

हम को पहिले पहिल सूत्रग्रन्थों में ही विवाह की उन भिन्न भिन्न रीतियों का वर्णन मिलता है जिनसे कि हम पीछे के समय की स्मृतियों के द्वारा परिचित हैं। विसष्ठ केवल छः रीतियों का वर्णन करने हैं, अर्थात्—ब्राह्मविवाह जिसमें पिता जल का अर्घ दे कर अपनी कन्या को विद्याध्ययन करनेवाले वर के अर्थण करता है।

देव विवाह जिसमें पिता अपनी कन्या को माभूषणों से सज्जित कर के यह होते समय उसे स्थानापन्न पुरोहित को दे देता है।

मार्प विवाह जिसमें पिता गाय वा बैस के पलटे अपनी कन्या को दे देता है।

गाँधर्व विवाह जिसमें स्वयं पुरुष अपनी प्रिय कुमारी को वे जा कर विवाह कर लेता है।

क्षात्र (वा राक्षस) विवाह जिसमें पति किसी कुमारी के सम्बन्धियों को मार काट कर उसे बलात ले जाता है।

मानुष्य (वा आसुर) विवाह जिसमें पाति किसी कुमारी को उसके पिता से मोज ले लेता है।

आपस्तम्ब भी केवल इन्हीं क विवाहों को मानते हैं परन्तु वह क्षात्र विवाह को राचसविवाह और मानुषविवाह को आसुरविवाह कहते हैं। इसके सिवाय आपस्तम्ब केवल प्रथम तीनों विवाहों को अर्थात् ब्राह्म, दैव और आर्ष विवाहों को उत्तम समझते हैं।

परन्तु इनसे प्राचीन लेखक गौतम और बौद्धायन विवाह की आठ रीतियाँ लिखते हैं जिसमें उपरोक्त कः विवाहों के अतिरिक्त

ζ

निम्निलिखित दो प्रकार के विवाह अधिक हैं अर्थात प्राजापत्य वि-बाह जो कि प्रशंसा के योग्य समका जाता था और पैशाचिववाह जो कि पाप समझा जाता था। प्राजापत्य विवाह में पिता अपनी कन्या को केवल यह कह कर उसके प्रियतम को दे देता था कि "तुम दोनों मिळ कर नियमों का पाळन करो।" पैशाचिववाह केवळ एक प्रकार का कन्याहरण था जिसमें पुरुष किसी अचेत स्त्री को प्रहण करता था।

दार्शनिक समय में कुटुम्बियों के साथ विवाह करने का बड़ा निषेध था। विसिष्ठ उस स्त्री और पुरुष में विवाह होने का निषेध करते हैं जो कि एक ही गोत्र वा एक ही प्रवर के हो श्रथवा जिनका माता के पक्ष में चार पीढ़ी तक का वा पिता पक्ष में कः पीढ़ी तक का सम्बन्ध हो (८,१ और२)। म्रापस्तम्ब उन पुरुषों मौर स्त्रियों के विवाह का निषेध करते हैं जो कि एक ही गोत्र के हों अथवा जिन में माता (वा पिता) के पच्च में (कःपीढ़ी तक का) सम्बन्ध हो (२,५,११,१५ और१६)। परन्तु बौद्धायन किसी पुरुष को अपने मामा वा चाची की कन्या से विवाह करलेने की आज्ञा देते हैं (१,१,२,४)।

दार्शनिक समय में अल्प अवस्था की कन्याओं के विवाह का प्रचार नहीं हुआ था। विसिष्ठ कहते हैं—

६७ "जो कुमारी युवावस्था को प्राप्त हो गई हो उसे तीन वर्ष तक ठहरना चाहिए।

द्र "तीन वर्ष के उपरान्त वह श्रपने बराबर जाति के किसी पति से विवाह कर सकती है।" (१७)

90 "परन्तु उपरोक्त वाक्य के आगे ही एक दूसरा वाक्य मिलता है जिसमें कन्याओं के बचपन में ही विवाह करने का उल्लेख है। यह वाक्य किसी दूसरे का जोड़ा हुआ जान पड़ता है।

विधवा विवाह जो कि वैदिक काल तथा ऐतिहासिक काव्य काल में प्रचलित था, उसका प्रचार दार्शनिक काल में भी रहा

परन्तु बालिवधवाओं को छोड़ कर अन्य किसी अवस्था में अब यह अच्छी हिए से नहीं देखा जाता था। विधवा के दूसरे विवाह से जो पुत्र होता था वह बहुधा दत्तक पुत्र वा नियुक्त स्त्री वा कन्या के पुत्र की भाँति समझा जाता था, जैसा कि पुर्व अध्याय में उद्धृत किये हुए वाक्यों से विदित होगा।

विवाह के लिये धर्मसूत्रों में इस प्रकार के नियम हैं। विवाह एक नए प्रकार के जीवन अर्थात् गृहस्थ आश्रम में प्रवेश करने का द्वार समका जाता था। विवाह के पहिले युवा मनुष्य केवल विद्यार्थी होता था। यहाँ पर विद्यार्थी तथा गृहस्थ के लियं सूत्रों में जो नियम दिए हैं उनका संक्षेप में वर्णन करना मनोरञ्जक होगा।

बालक के जीवन की पहिली बड़ी बात कदाचित उसका विद्यार्थी हो कर विद्यारम्भ करना था । ब्राह्मण का बालक आठ वर्ष झौर ् सोलह वर्ष की अवस्था के भीतर, चित्रय बालक ग्यारह वर्ष और बाईस वर्ष के भीतर और वैदय बारह वर्ष वा चौबीस वर्ष के भीतर विद्यारम्भ करता था। तब वह विद्यार्थी अपने गुरू के घर १२,२४ ३६, वा ४८ वर्षों तक अपनी इच्छानुसार एक दो तीन वा चार वेदों को सीखने के लिये रहता था। अपने जीवन के इस काल में वह मसाछेदार भोजन सुगन्ध और सब प्रकार के विलास के पदार्थी से अलग रहता था। वह अपने वालों का जुड़ा बाँधता था भौर एक छड़ी, कमर में एक वस्त्र श्रीर सन वा पटुए का कोई वस्त्र अथवा मृगचर्म ही धारण करता था। सुख भोग के सब स्थानों से बचता हुआ, अपनी इंद्रियों को दमन करता हुआ, बिनयी और नम्न विद्यार्थी प्रति दिन सबेरे अपनी छड़ी छे कर आस पास के गार्वी के पुण्यात्मा गृहस्थों के यहां भिचा के लिये जाता था और जो कुछ उसे दिन भर में मिलता था वह सब अपने गुरू के सामने बा रखता था और गुरू के भोजन कर छेने के उपरान्त वह भोजन मुँह में डालता था । वह जंगलों में जा कर लकड़ी लाता था मौर ु. सबेरे तथा सन्ध्या के समय घर के काम के लिये जल लाता था । प्रतिदिन संबेरे वह पूजास्थान को झाडू दे कर साफ

करता था और आग जला कर उस पर पवित्र ईंधन रखता था, और प्रति दिन सन्ध्या के समय वह अपने गुरू के पैर धोतों था, उसकी देह दाबता था, भौर उसके सो जाने पर स्वयं सोता था। प्राचीन समय के विद्यार्थी लोगों का जीवन ऐसा नम्न और सीधा सादा था भौर अपने पुरुषों की पवित्र विद्या का उपार्जन करने के लिये वे इस प्रकार अपने मन की पूरी शक्ति को काम में लाते थे।

यह कहना अनावश्यक होगा कि शिक्षा केवल मुँह से दी जाती थी। विद्यार्थी अपने गुरू का हाथ सम्मान से पकड़ कर और अपना चित्त गुरू की ओर एकाम्र कर के कहता था "पूज्यवर, पाठ दी-जिये" और तब वंदों की भूमिका के लिये सावित्री (ऋग्वेद की प्रसिद्ध गायत्री) का पाठ किया जाता था (गौतम १, ५५, ५६) नित्य नए नए पाठ सीखे जाते थे और विद्यार्थी को दिन में दो कार्य्य करने पड़ते थे अर्थात् अपना पाठ स्मरण करना और गुरू के घर का काम काज करना।

जब कई वर्ष तक बहुधा कई गुरुओं के पास पढ़ कर विद्यार्थी अपने घर बौटता था तो वह अपने गुरुओं को एक अच्छी दक्षिणा देता था और अपना विवाह कर के गृहस्थ की नाई अथवा स्नातक अर्थात् विद्योपार्जन समाप्त कर के स्नान किये हुए मनुष्य की माँति रहता था। सूत्रकारों ने गृहस्थों के लिये अपने अतिथों का आदर सत्कार करना बारम्बार उनका सार्वोच्च धर्म्म लिखा है क्योंकि अतिथि का सत्कार करना गृहस्थ के लिये ईदवर का एक बड़ा भारी यह है जिसे कि सदैव करना चाहिए (आपस्तम्ब २, ३, ७, १)।

छात्र तथा गृहस्थाश्रम को छोड़ कर अन्य दो प्रकार के आश्रम भी थे मर्थात् भिक्षुक और वैखानस । संस्कृत के ग्रन्थों से हमें वि-दित होता है कि ठीक जीवन उस मनुष्य का समझा जाता था जो कि मपनी भिन्न भिन्न अवस्थाओं में इन चारो माश्रमों में रह चुका हो। आपस्तम्ब भी, जो कि एक सब से पीछे के सूत्रकार हैं कहते हैं कि "यदि वह इन चारों (आश्रमों) में रहे ... ... तो वह मुक्त हो जायगा"

( २, ६, २१, २ )। परन्तु आरम्भ में यह बात नहीं थी और प्राचीन समय में कोई मनुष्य भी इन चारों में से किसी एक आश्रम में अपना सब जीवन व्यतीत कर सकता था। विसष्ठ ने कहा है कि कोई मनुष्य अपनी शिक्षा समाप्त करने के उपरान्त अपनी इच्छातुसार अपना शेष जीवन इन चारों में से किसी एक आश्रम में व्यतीत कर सकता था ( ७, ३ )। श्रीर बीद्धायन भी यह नियम उद्भुत करते हैं कि मनुष्य अपनी शिक्षा समाप्त करने के उपरान्त एक दम भिक्षक हो सकता है (२,१०,१७,२)। हमारे लिये यहां पर भिक्षक और वैखानस लोगों के नियमों का उल्लेख करना नि-ष्प्रयोजन होगा। इतना कहना बहुत होगा कि भिक्षुक अपना सिर मुड़ाए रहता था, उसके कोई सम्पत्ति वा घर नहीं होता था, वह तपस्या करता था, निराहार रहता वा भिचा माँग कर खाता था एक वस्त्र वा मृगचर्म पहिनता था, केवल भूमि पर सोता था, एक स्थान से दूसरे स्थान पर भ्रमण किया करता था, धार्मिक कियाओं का साधन नहीं करता था, परन्तु वेद का पाठ और परमात्मा का ध्यान कभी नहीं छोड़ता था (वसिष्ठ, १०)। इसके विरुद्ध वैखानस यद्यपि वे बनों में रहते थे, फंद और फल भोजन करते थे, मौर पवित्र जीवन व्यतीत करते थे परन्तु वे पवित्र अग्नि को जलाते थे और सन्ध्या और सबेरे के समय अर्घ देते थे। (विसिष्ठ ६)।

अब हम गृहस्थों के विषय में फिर वर्णन करते हैं जो कि चारों आश्रमों में सब से श्रेष्ठ समझे गए हैं, क्योंकि जाति में गृहस्थ लोग ही सम्मिलित थे, भिक्षुक और वैखानस नहीं । और "जिस प्रकार सब छोटी और बड़ी निर्देश अन्त में समुद्र ही का आश्रय लेती हैं उसी प्रकार सब आश्रम के लोग गृहस्थों के ही द्वारा रिच्चत किये जाते हैं (विसिष्ठ, ८, १५)। गृहस्थों के लिये पूरे चालीस धर्म कहे गए हैं (गौतम, ८, १४—२०) और इन धर्मों के उल्लेख से हमको प्राचीन हिन्दुओं के धर्म और गृहस्थी के जीवन की भलक मिल जायगी।

गृहस्थी के कर्म (१) गर्भाधान ( गर्भ धारण करने के समय की रीति) (२) पुंसवन (पुत्र के जन्म होने के समय

की रीति (३) सीमन्तोन्नयन (गर्भवती स्त्री का केश संवारना), (४) जातकर्मन (पुत्र के जन्म के समय की रीति), (५) सन्तान का नाम रखना, (६) उसे प्रथम बार खिलाना, (७) सिर का मुण्डन, (८) विद्या आरम्भ करवाना (६-१२), चारो वेदों के पढ़ने का संकल्प, (१३) विद्याध्ययन समाप्त करने का स्नान, (१४) विवाह अर्थात धार्मिक क्रियाओं को करने की सहायता के लिये स्त्री का ग्रहण करना, (१५-१६) देवताओं, पितरों, मनुष्यों जीवें। और ब्राह्मण अर्थात् परमेश्वर के लिये पांच यञ्च।

गृह्यधम्मे अथवा पाक यक्ष-(१) अष्टका अर्थात् वे क्रियाएं जो जाड़े में की जाती हैं, (२) पार्वण अर्थात् नवीन चन्द्रमा और पूर्ण चन्द्रमा के दिन की क्रियाएं, (३) श्राद्ध अर्थात् पितरों के लिये बालि-दान, (४) श्रावणी अर्थात् वह क्रिया जो कि श्रावण मास में की जाती है, (५) आग्रहायणी जो कि अग्रहायण मास में की जाती है (६) चैत्री जो कि चेत्र में की जाती है और (७) आइवयुगी जो कि आदिवन मास में की जाती है।

श्रीत कर्म-ये दो प्रकार के होते हैं अर्थात हविर्यञ्च अथवा वे पूजाएँ जिनमें चावल, दूध, घी, मांस इत्यादि का अर्ध दिया जाता है और दूसरे सोमयश्व जिसमें सोमरस का अर्घ दिया जाता है।

हिवर्यक्ष ये हैं (१) अग्न्याधान, (२) अग्निहोत्र, (३) दर्सपूर्णमास (४) अग्रयण, (५) चातुर्मास्य, (६) निरुधपशुबन्ध और (७) सीत्रामग्री।

सोमयश य हैं—(१) अग्निष्टोम, (२) अत्यग्निष्टोम (३) उद्मध्य (४) षोडिसन, ५) बाजपेय, (६) अतिरात्र, १७) आसोर्याम । ये चालीस प्रकार के धर्म गृहस्थों के लिये कहे गए हैं । परन्तु इन पूजाओं को करने से कहीं बढ़ कर धर्म और भजाई करने का पुष्य समझा जाता था और केवल उसी से स्वर्ग की प्राप्ति समझी जाती थी। गौतम कहते हैं कि—

"वह मनुष्य जो इन चालिसों पवित्र कम्मों को करता हो पर उसकी आत्मा में यदि आठो भलाइयाँ न हों तो उसका ब्रह्म में लय नहीं होगा और न वह स्वर्ग में पहुंच सकेगा।

"परन्तु वह जो इन चालीम कम्मों में से केवल कुछ कम्मों को भी यथार्थ में करता हो और यदि उसकी आत्मा में ये उत्तम भलाइयाँ हो तो ब्रह्म में उसका लय हो जायगा और वह स्वर्ग में निवास करेगा।" [ ८, २४ और २५ ]

# इसी प्रकार विसष्ठ कहते हैं कि—

"जिस मनुष्य में भलाई नहीं है उसे वेद पवित्र नहीं कर सकते यद्यपि उसने उन सबको उनके छन्नो अंगों के सहित अध्ययन क्यों न किया हो। ऐसे मनुष्य के पास सं पवित्र पाठ इसी प्रकार दूर भागते हैं जिस प्रकार पांच्यों को जब पूरी तरह से पर आजाते हैं तो वे अपने घोसलों से निकल भागते हैं।

" जिस प्रकार स्त्री की सुन्दरता से अन्धे मनुष्य को कोई सुख नहीं होता उसी प्रकार चागे वेदों झौर उनके छओं अंगों तथा बिल-दानों से उस मनुष्य को कोई फल नहीं होता जिसमें कि भलाई नहीं है।

"जो कपटी मनुष्य छल करता है उसे वेद के पाठ पाप से नहीं बचाते। परन्तु जो वेद के दो अक्षरों को भी आचरण के उत्तम नियमों पर ध्यान दे कर पढ़ता है वह इस प्रकार स्वच्छ हो जाता है जैसे कि मादिवन के महीने में मेघ।" (६,३—८)

अब हम इन चालिसों कियाओं अथवा उनमें से उन कियाओं के विषय में कुछ कहेंगे जिनसे कि हिन्दुमों के जीवन का बृत्तानत विवित्त होता है। उनमें गृहस्थी की रीतियां, गृहस्थकममें मीर श्रीतकमीं सिम्मिलित हैं जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है। मीर हम यह भी कह चुके हैं कि श्रीतकमों का विस्तारपूर्वक विवरण यजुर्वेद और ब्राह्मणों में दिया है और वे संक्षिप्त रूप से श्रीतसूत्रों में दिये गए हैं। ऐतिहासिक काव्य काल के वर्णन में हम ने इन कम्मों का

संक्षिप्त वर्णन बिखा है परन्तु उनसे लोगों के चाल व्यवहार भीर जीवन का बहुत कम वृत्तान्त विदित होता है और इस कारण वे हमारे इतिहास के लिये बहुत आवश्यक नहीं हैं। परन्तु गृहस्थी की रीतियां और गृह्यकर्म्म से हमका प्राचीन हिन्दुओं के चाल व्यवहार का अच्छा वृत्तान्त विदित होता है। वास्तव में प्राचीन हिन्दुओं का किस प्रकार का जीवन था और उनके चाल व्यवहार किस प्रकार के थे, इसका पूरा वृत्तान्त हमें उनसे विदित होता है।

पहिले हम गृहस्थी की रीतियों के विषय में लिखेंगे और उसके उपरान्त गृह्यकर्मों के विषय में।

गृहस्थी की रीतियों में सब से श्रावश्यक ये हैं अर्थात विवाह, वे रीतियां जो कि स्त्री के गर्भवती होने की अवस्था में तथा पुत्र उत्पन्न होने के समय में होती हैं, अन्नप्रासन अर्थात बच्चों को पहिली बार अन्न खिलाना, मुंडन, विद्यारम्भ करना, और विद्याध्ययन समाप्त कर के गुरु के यहां से लाटना। जब हम गृहस्थी की इन रीतियों का वर्णन पढ़ते हैं तो हम एक प्रकार से अपने प्राचीन पुरुषों के समस्त जीवन वृत्तान्त देखते हैं और इन रीतियों के हम लोगों के लिये और भी अधिक मनोरञ्जक होने का कारण यह है कि आज दो हजार वर्ष के उपरान्त भी हम लोग इनमें से बहुतसी रीतियों को करते हैं।

विवाह—दुलहा कन्या के पिता के यहां दूत भेजता है और ऋग्वेद की १०, ८५, २३ ऋचा को कहता है जिसका अनुवाद हम पहिले दे चुके हैं। यदि यह प्रस्ताव दोनों ओर के लोगों को स्वीकार हो तो विवाह का बचन स्वीकार किया जाता है और दोनों ओर के लोग एक भरा हुआ कलश छूते हैं जिसमें फूल भूने हुए दाने, यव और स्वर्ण रक्खा जाता है और तब वे एक मंत्र उचारण करते हैं। तब दुलहा एक यज्ञ करता है। निश्चित तिथि पर दुलहिन के कुल के लेग उसे सर्वोत्तम फ़लों और सुगंध से बासित जल से स्नान करवाते हैं उसे नया रंगा हुआ वस्त्र पहिराते हैं, और उसे अग्नि के समीप बैठाते हैं जहां कुल का आचार्य यज्ञ करता है। दुलहा भी स्नान कर के ग्रुम रीतियों को करता है और उसके उप-

रान्त"कन्या के घर में ऐसी सुखी युवा स्त्रियां जो विश्ववा न हों उनका स्वागत करती हैं "(सांखायन·)। विवाह की रीति भिन्न भिन्न देशों में भिन्न भिन्न प्रकार की होती थी परन्तु ये सब रीतियां मुख्य मुख्य बातों में मिलती थीं। " वास्तव में भिन्न देशों और भिन्न ग्रामों की रीतियां भिन्न भिन्न हैं ... परन्तु जो बातें सब लोग मानते हैं उनका हम उल्लेख करेंगे "(आइवलायन)। दुलहा दुलहिन का हाथ पकड कर उससे तीन बार अग्नि की परिक्रमा करवाता है और कुछ ऋचाएं कहता है यथा ''आओ हम लोग विवाह करें। हम लोगों को सन्तान उत्पन्न हों। प्रीति, सुख और आनन्द के सहित हम लोग सौ वर्ष तक जीएं।" प्रत्येक परिक्रमा में वह उसका पैर यह कह कर चक्की पर रखवाता है कि " पत्थर की नाई दृढ हो । " दुलाईन का भाई अथवा रक्षक उसके हाथ में आज्य अर्थात भूना हुआ अन्न देता है और वह उसे अग्नि में हवन करती है। उसके उपरान्त दुलहा दुलहिन को सात कद्म झागे बढ़ाता है और उपयुक्त शब्द उच्चारण करता है । अग्नि की पारिक्रमा करना, पत्थर पर पैर रखना, भूने **हुए श्रन्न का हचन करना,** और आगे की ओर सात कदम रखना येदी विवाह की मुख्य मुख्य बातें थीं । "और दुलहिन को उस रात्रि में किसी ऐसी ब्राह्मणी के घर पर रहना चाहिए जिसका पति भार जिसके लड़के जीवित हों। जब वह ध्रुव का तारा, अरुंधति का तारा, और सप्तऋषि का तारा देखे तो उसे अपना मौन भङ्ग कर के यह कहना चाहिए कि मेरा पति जीवित रहे और मुक्ते सन्तान हो" (आश्वलायन)। सांखायन कहते हैं कि "सूर्य के अस्त होने के ् उपरान्त उन्हें तब तक मौन हो कर बैठना चाहिए जब तक कि भ्रुव का तारा न निकले । तब वह उसे यह कह कर ध्रुव का तारा दिखलाता है कि 'तू मेरे साथ सुख से रह कर दृढ रहे।" तब वह कहती है कि 'मैं भूगु का तारा देखती हूं मुझे सन्तान उत्पन्न हो।' तीन रात्रि तक उन्हें भोग नहीं करना चाहिए।"

गर्भाधान-स्त्री के गर्भवती रहने की अवस्था में कई प्रकार की रीतियां करनी पड़ती थीं। पहिले गर्भाधान की रीति होती थी जिससे कि गर्भ का रहना समझा जाताथा। फिर पुंसवन की रीति से पुत्र सन्तान का निर्णय होना समका जाता था और गर्भरक्षण की रीति से यह समझा जाता था कि गर्भ में बच्चा सब आपित्तयों से रिक्षत रहेगा। सीमन्तोन्नयन की रीति जो कि आश्वलायन के अनुसार चौथे मास में और सांखायन के अनुसार सातवें मास में की जाती थी, बड़ी मनोरञ्जक है। गोभिल कहते हैं कि वह चौथे, छठें वा आठवें मास में की जा सकती थी श्रीर उसमें कुछ रीतियों के साथ पति प्रेम से अपनी स्त्री के केश में मांग काहता था।

पुत्र का जन्म—इस अवसर पर ये रीतियां होती थीं अर्थात् जातकर्म वा पुत्र उत्पन्न होने की रीति, मेधाजननम् वा ज्ञान उत्पन्न करने और आयुष्य वा आयु बढ़ाने की रीति। इस अवसर पर पिता अपने सन्तान का एक पित्रत्र नाम रखना है। यदि पुत्र हो तो यह नाम सम अक्षरों का होता है और यदि कन्या हो तो विषम अच्चराँ का। केवल माता और पिता इस नाम को जानते हैं। दसवें दिन जब माता प्रस्तिका गृह से उठती है तो सब लोगों के लिये लड़के का एक दूसरा नाम रक्खा जाता है। " ब्राह्मण के नाम के अन्त में राम्मेन् होना चाहिए (यथा विष्णुशम्मेन्) क्षत्रिय के नाम के अन्त में राम्मेन् (यथा लक्ष्मी वर्मन्) और वैश्य के नाम के अन्त में गुप्त (यथा चन्द्रगुप्त)" (पारस्कर, १,१७,४)।

बच्चे को प्रथम बार अन्न खिलाना—यह प्रसिद्ध अन्नप्रासन की रीति है। ऐसा जान पड़ता है कि आज कल की अपेक्षा प्राचीन समय में लड़के को बहुत प्रकार के भोजन खिलाए जा सकते थे। "यदि उसे बलिए होने की इच्छा हो तो बकरे का मांस, यदि धार्मिनक होने की इच्छा हो तो तीतर का मांस श्रीर यदि प्रतापी होने की इच्छा हो तो प्रका हुआ चावल और घी खिलाना चाहिए।" (आश्वलायन और सांखायन)। "यदि वह अच्छा वक्ता होना चाहे तो भारद्वाजी पक्षी का मांस, यदि फुर्तीला होना चाहे तो मछली इत्यादि खिलानी चाहिए" (पारस्कर)।

बस्चे का मुंडन अर्थात चूड़ाकरण-सांखायन और पारस्कर

के अनुसार यह बच्चे के एक वर्ष के होने पर किया जाता था और आश्वलायन और गेभिल के अनुसार तीसरे वर्ष। बच्चे का सिर मंत्रोचारण कर के छुरे से मुंड़ा जाता था (परन्तु बड़की के मुड़न में मंत्रोचारण नहीं किया जाता था) और कुछ बाल कोड़ दिये जाते थे और वे कुल की रीति के अनुसार संकारे जाते थे।

विद्याध्ययन या उपनयन-यह एक आवश्यक रीति थी और जब बड़के का पिता अथवा रच्चक उसकी शिक्षा के लिये गुरू को सौं-पता था उस समय की जाती थी। हम देख चुके हैं कि विद्यारम्भ का समय ब्राह्मणों क्षत्रियों और वैश्यों के लिबे भिन्न भिन्न था और इस अवसर पर तीनों जातियां यज्ञोपवीत पहिनती थीं।

तब विद्यार्थी एक वस्त्र करधनी और छड़ी हे **कर गुरू के निकर** आता था।

"वह (गुरू) अपने और विद्यार्थी की अंजुली में पानी भरता या भीर तब उससे (विद्यार्थी से) पूक्ता था कि 'तेरा नाम क्या है'।

" वह उत्तर देता था 'कि महाराय में अमुक्त अमुक हूं"। गुरू कहता,था, उन्हीं ऋषियों के वंदा में '। शिष्य कहता था कि ' हां महाराय उन्हीं ऋषियों के वंदा में। "कहो कि में विद्यार्थी हूं।

" शिष्य कहता था 'महाशय में विद्यार्थी हूं "

"गुरू 'भूर्भूव: स्वः' कह कर अपनी अंजुली से विद्यार्थी की अंजुली पर पानी छिड़कता था।

"और वह विद्यार्थी का हाथ अपने हाथों में ले कर भौर दहिने हाथ को ऊपर रख कर कहता था—

"सावित्री देवता के प्रताप से, दोनों झादिवनों के बाहु से, पूषणा के हाथों से, हे अमुक झमुक मैं तुझे विद्यार्थी बनाता हूं।"

प्राचीन समयं में उपनयन की रीति अर्थात् विद्यार्थी का विद्या-

ध्ययन में पैर रखने और वेदों का पाठ मारम्म करने की रीति इस प्रकार की थी। आज कल उपनयन की रीति कैसी विगड़ गई है ? सब उसका वेद के पाठ से जोकि अब भुला दिया गया है अथवा यहां के करने से जिसकी चाल कि अब बिलकुल उठ गई है, कोई सम्बन्ध नहीं है। अब वह केवल एक व्यर्थ का जनेऊ सदा के लिये पिहरने को की जाती है जोकि प्राचीन समय में न तो व्यर्थ था और न सदा के लिये पिहना जाता था। अब के ब्राह्मण लोग यह जनेऊ खास अपने ही लिये होने का दावा करते हैं जिसे कि प्राचीन समय के ब्राह्मण लोग क्षत्रियों और वैद्यों के साथ पिहन कर यह करते और वेद पढ़ते थे। इस प्रकार भवनित ने अर्थपूर्ण रीतियों को निरर्थक विधान बना दिया है जिनमें से सब का उद्देश्य लोगों की भन्नानता को बढ़ाना और पुजेरियों के विशेष सत्वों का स्थिर करना है।

पाठशाला से लैं। टना—विद्या समाप्त करने के उपरान्त विद्यार्थी अपने घर लींद जाता था और यदि उसके पिता मादि का कोई घर न हो तो अपने लिये वह एक घर बनवाता था। इसमें भी एक रीति की जाती थी और ऋग्वेद के कुछ मंत्रों का जोकि घरों के देवता वास्ते। इपति तथा अन्य देवताओं के लिये हैं उच्चारण किया जाता था (७, ५४, ५५)। उसके उपरान्त विवाह किया जाता था और अग्न्याभान अर्थात् अग्नि का स्थापन किया जाता था जोकि औति विभान है और जिसका वर्णन अन्तिम पुस्तक के आठवें अध्याय में दिया है। इस प्रकार विद्यार्थी अब गृहस्थ हो जाता था और अब उसके सिर अभिक और बड़े धर्मी के पालन करने का भार होता था।

ये प्राचीन हिन्दुओं की गृहस्थी की सब से आवश्यक रीतिय। इस प्रकार थीं। अब हम गृह्यकम्मीं का संक्षेप में वर्णन करें गे।

गृहाविधानों में श्रान्य सर्व से आवश्यक है जिसमें कि प्राति मास पितरों को पिण्डदान झीर ब्राह्मणभाजन करायों जाता है। " ऐसे ब्राह्मणों को जो कि विद्वान हों और जिनके श्राचार विचार बहुत शक्य हों " निमंत्रण दिया जाता था । वे पितरों के प्रतिनिधि स्वरूप हो कर बैठते थे झीर उन्हीं को सब चीजें चढ़ाई जाती थीं। तब श्राद्ध करनेवाला पितरों को यह कह कर अर्घ देता था कि "हे पिता यह तरा अर्घ है, पितामह यह तेरा अर्घ है, परिपतामह यह तेरा अर्घ है, परिपतामह यह तेरा अर्घ है, परिपतामह यह तेरा अर्घ है। " इसके उपरान्त ब्राह्मणों को गन्ध, माला धूप दीप और कपड़े दिए जाते थे। ब्राह्मणों की आज्ञा से पिण्ड पितृयज्ञ के लिये जो स्थालीपाक सय्यार किया जाता था उसमें घी मिलाया जाता था और उसका अग्नि में हवन किया जाता था अथवा अन्य भोजन की वस्तुओं के साथ वह ब्राह्मणों के हाथ में रक्खा जाता था। और जब श्राद्ध करनेवाला देखता था कि ब्राह्मण लेग संतुष्ट हो गए तो वह यह ऋचा पढ़ता था (ऋग्वेद १,८२,२) "वे लोग खा चुके वे लोग सुख से खा चुके "( झाइवलायन)।

पार्वण—यह अमावास्या और पूर्णिमा के दिन किया जाता था। और उसमें व्रत रक्खा जाता था और इन दिनों के देवताओं को उचित मंत्रों के द्वारा पकवान चढ़ाए जाते थे। सत्यभम्मीवलम्बी हिन्दू लोग अब तक भी इन दिनों में व्रत रखते हैं।

श्रावणी-यह वर्षाऋतु में श्रावण के महीने की पूर्णिमा को होती थी श्रीर यह वास्तव में सपा को सन्तुष्ट करने के लिये की जाती थी जो कि वर्षाऋतु में भारतवर्ष में बहुतायत से उत्पक्त होते हैं। इसमें जो वाक्य उच्चारण किए जाते थे वे बड़े हास्यजनक हैं।

भारतवर्ष के उद्य श्रेणी के लोगों म सपीं को संतुष्ट करने का विचार अब विलक्कल नहीं रहा है और उन्हें यह जानने में कठिनता होगी कि आज कल राखी पूर्णिमा की जो रीति की जाती है वह दार्शनिक काल की श्रावणी का दूसरा रूप है। जो राखी आज कल लोग अपने मित्रों में बांटने हैं और जिन्हें वहिन प्रेम से अपने भाइयों को भेजती है वह राखी सपीं से उनकी रक्षा करने के लिये भेजी जाती थी।

आश्वयुगी — यह अश्वयुग अर्थात् आश्विन मास की पूर्शिमा के दिन की जाती थी। १ " अध्वयुग की पृर्धिमा को इन्द्र को दूध और चावल चढ़ाना।

२ 'आज्य को इन शब्दों से बिलदान चढ़ा कर 'दोनों अश्विनों के लिये स्वाहा ! दोनों आश्वयुगों के लिये स्वाहा ! अश्वयुग की पूर्णिमा के लिये स्वाहा ! शरदऋत के लिये स्वाहा ! प्रजापति के लिये स्वाहा ! उस सांवले के लिये स्वाहा !

३ " उसको दही और मक्खन यह ऋचा कह कर चढ़ाना चाहिए 'गाय यहां आवें '(ऋग्वेद, ६,२८)।

४ " उस रात्रि को बछड़ों को भपनी माता के पास छोड़ देना चाहिए।

५ "तब ब्राह्मणीं का भोजन "।

इस विधान का यही वृत्तान्त सांख्यायन देते हैं और यह असम्भव है कि उपरोक्त वृत्तान्त से हम इस रीति को कृषि सम्बन्धी न समझ सकें। यह विचार और भी दृढ़ होता है जब कि पारस्कर से हमें विदित होता है कि इस रीति के उपरान्त सीतां अर्थात् हल के लकीरों की देवी का यन्न किया जाता था।

" मैं इन्द्र की स्त्री सीता का आवाहन करता हूं जिससे कि सब बैदिक और सांसारिक कार्मो की सिद्धि होती है। मैं जो कुछ कार्य ककं उसमें वह मुझे न छोड़े। स्वाहा!

"इस यक्ष में में उस उर्वरा (उपजाऊ भूमि) का आवाहन करता हूं जो कि की माखा पहिने हैं और जो प्राणियों को घोड़े गाय और सुख देने में परिश्रम के साथ सहायता करती है। वह मुझे न छोड़े। स्वाहा!" (२,१७,६)

आश्वयुगी के उपरान्त सीता अर्थात इस के सकीरों की देवी की पूजा से, उसका जो यह वर्णन किया गया है कि वह हाष्टि के देवता इन्द्र की स्त्री है और उर्वरा अर्थात उपजाऊ भूमि है तथा फूलों की माला पहिने हैं इन सब बातों से यह विदित होता है कि आश्वयुगी की रीति केवल एक कृषि सम्बन्धी विधान थाईजों कि आश्विन में फसल को काटने के उपरान्त कृतज्ञता की भाँति किया जाता था। और यदि यह कृषि सम्बन्धी रीति दार्शनिक समय में कुछ अन्धकारमय थी तो वह आज किल की कोजागर लक्ष्मीपूजा में और भी अधिक अन्धकारमय हो गई है।

तक्ष्मी एक युवती देवी है जो कि दार्शनिक समय में नहीं थी परन्तु भव वह हिन्दु भों में एक प्रधान देवी है। सीता भव के केवल रामायण की नाईका और सतीधमें और श्रात्मधर्पण के आदर्श की माँति समझी जाती है परन्तु लक्ष्मी ने फसल और चावल की देवी का स्थान श्रहण कर लिया है।

हम देख चुके हैं कि झाज कठ की को जागर लक्ष्मीपूजा प्राचीन समय की झाश्वयुगी का दूसरा रूप है। पर लक्ष्मीपूजा के भी उपरान्त दुर्गापूजा हुई है जिसने कि आज कल बङ्गाल में अद्भुत रूप धारण किया है जिसका मूल कारण निस्सन्देह फसला के समय की प्रसन्तता है। प्राचीन समय के फसल के समय के एक छोटे से तिह्वार ने, जिसमें कि इंद्र और उसकी स्त्री सीता को दुग्ध और चावल चढ़ाया जाता था, झाज कल केसा बृहद्द रूप धारण कर लिया है!

म्राग्रहायणी—यह अग्रहायण मास की पूर्णिमा को की जाती थी। यह रात्रि, वर्ष की पत्नी वा वर्ष की मूर्त्ति समभी जाती थी और उसमें वर्ष तथा संवत्सर, परिवत्सर, इदावत्सर, इदवत्सर, मौर वत्सर की पूजा की जाती थी और ये पांचो नाम युग के पांच भिन्न भिन्न वर्षों के हैं (पारस्कर ३, २, २)।

अष्टका—ये अष्टका इसिंजिये कहलाते हैं क्योंकि वे झाप्रहायण मास की पूर्णिमा के उपरान्त तीन वा चार मास तक कृष्णपत्त की अष्टमी को किये जाते थे। इनसे शाक, मांस झौर चपातियां चढ़ाई जाती थीं। गोभिल इन पूजाओं के उद्देश्य के विषय में भिन्न भिन्न सम्मतियां उद्धृत करते हैं और कहते हैं कि ये अग्नि अथवा पितर अथवा प्रजापित अथवा ऋतु के देवताओं अथवा सब देवताओं के संतोष के लिये की जाती थीं (गोमिल, इ, २, ३)। परन्तु बुद्धि-मान पाठक लोग इस बात को अवश्य समझ जांयगे कि इन पूजामों का मृत्त कारण जाड़े की ऋतु था जो कि भारतवर्ष में बड़ा मच्छा ऋतु है, जब कि चावल काट कर खरिहान में रक्खा जाता है और गेहूं और जब उगते हैं, मौर उस समय चपातियां, मांस और शांक केवल ऋतु देवताओं को ही नहीं वरन् मनुष्यों को भी बड़े अच्छे लगते हैं! और इसमें सन्देह नहीं कि हमारे हिन्दू पाठक-गण देखेंगे कि यह प्राचीन रीति दूसर कप में अर्थात् पौष पार्वण के कप में सब तक बङ्गाल में वर्त्तमान हैं जिसमें कि चावल को खरि-हान में रखने पर हमारी स्त्रियां कई प्रकार की स्वादिष्ट चपातियां बना कर खुशी मनाती हैं जिससे कि बुद्ध और युवा दोनों को समा-न प्रसन्नता होती है!

चैत्री-जो कि वर्ष की अन्तिम रीति है, चैत्र की पूर्णिमा को की जाती थी। उसमें इन्द्र, अग्नि, रुद्र,और नक्षत्रों की पूजा की जाती थी।

प्राचीन समय में गृहस्थी की रीतियां और गृहाविधान जिनमें कि हिन्दुओं की स्त्रियां खुशी मनाती थीं इस प्रकार की थे। और यद्यपि इनमें से कुछ रीतियों का मूट अभिप्राय अव जाता रहा है और उन्हों ने अब आज कल का दूसरा रूप धारण कर जिया है किर भी हम लोग हो हज़ार वर्षों के उपरान्त आज तक भी उन प्राचीन रीतियों में से बहुतों का पता आज कल की रीतियों में लगा सकते हैं। हिन्दुओं का कट्टर स्वभाव और प्राचीन बातों में उनका भक्ति इससे स्पष्ट विदित होती है कि वे उन प्राचीन रीतियों को अवतक किये जाते हैं जो कि पहिले शुद्ध और सच्चे मन से की गई थीं। और प्राचीन हिन्दू रीतियों में जो सच्ची प्रसन्नता होती थी वे कई शताब्दियों तक बिनेशियों का राज्य, और जाति की अवनति होने पर भी अब तक ज्यों की त्यों बनी है।

### अध्याय ७

# रेखागिात और व्याकरण।

हम पहिले देख चुके हैं कि दार्शोनिक काल में पूर्व के समय के सब धर्मसम्बन्धी नियम और कानूनों का दार्शनिक रीति पर विचार हुआ और उनकी संज्ञित तथा क्रमानुसार पुस्तकें बनाई गई। इसी काल में ब्राह्मणग्रन्थों की ग्रव्हवाहुल्य से भरी हुई तथा कुछ गड़बड़ बातें क्रम में लाई गई, दीवानी भीर फीजदारी के कानून तथा उत्तराधिकारत्व के कानून की संक्षित्र पुस्तकें बनाई गई, जाति के नियम और सामाजिक नियम हद्गा से नियत किए गए और नगरवासियों और कुटुम्बियों की भांति मनुष्यों के कर्तव्य की व्याख्या की गई। अतएव यह भली भांति समझा जा सकता है कि इस काल में विद्या और स्र्वानशास्त्र ने बड़ी उन्नति की और इस समय में कुछ प्रइनों और विचारों ने भारतवर्ष में पूर्ण उन्नति प्राप्त की।

हम यह नहीं जानते कि इस काल में ज्योतिषशास्त्र ने क्या उन्नित की थीं। ज्योतिषशास्त्र पर हम लोगों को कोई सूत्रप्रन्थ नहीं मिलता और कदाचित इसमें सन्देह नहीं कि बहुत समय हुआ कि दार्शनिक काल के ज्योतिषप्रन्थों के स्थान पर मागे चल कर पौराणिक समय के मधिक पूर्ण प्रन्थ—जैसे कि मार्थ्य है, बराह-मिहिर, ब्रह्मगुप्त और भास्कराचार्थ्य के प्रन्थ हो गए। परन्तु गणितशास्त्र की एक शाखा ने दार्शनिक समय में बड़ी श्रेष्ठता पाई थीं। डाक्टर थीं साहब हमारे भन्यवाद के भाजन हैं कि उन्हों ने यह प्रकाशित किया है कि अन्य शास्त्रों की भांति रेखागणित का अध्ययन पहिले पहिल भारतवर्ष ही में हुआ था। उसके पीके के यूनानी लोगों ने इस शास्त्र को अधिक सफलता के साथ सुभारा परन्तु यह बात कदापि भूलनी नहीं चाहिए कि संसार रेखागणित के लिये भारतवर्ष ही का ऋणीं है, यूनान का नहीं।

ज्योतिष की नाई रेखागणित की उत्पत्ति भी भारतवर्ष में धर्म ही के द्वारा हुई और इसी प्रकार ज्याकरण और दर्शनशास्त्र भी धर्म ही के कारण बने । डाक्टर थीबो साहब कहते हैं कि "यश्न करने के ठीक समय का निश्चय करने के लिये कोई नियम न होने के कारण ज्योतिषशास्त्र की ओर लोगों का ध्यान गया। इस अभाव से पुजेरी लोग प्रति रात्रि को चन्द्रमा का नक्षत्रों के मण्डल में बढ़ना और प्रतिदिन सुर्य्य का उत्तर वा दक्षिण की ओर झकना देखते रहे । उचारण के नियम इस कारण ढुंढ़ कर बनाए गए क्योंकि यह के मंत्रों में एक अक्षर का भी अग्रुद्ध उच्चारण होने से यह समझा जाता था कि देवताओं का बड़ा कोप होगा। ज्याकरण और शब्द-शास्त्र इस कारण बनाए गए जिसमें कि पवित्र पाठ ठीक ठीक समझ में आ सके। दर्शनशास्त्र और वेदान्त का घनिष्ट सम्बन्ध, इतना घनिष्ट सम्बन्ध कि प्रायः यह निर्णय करना असम्भव होता है कि इनमें से एक शास्त्र का कहां पर अन्त होता है और दूसरा कहां पर प्रारम्भ होता है, सुप्रसिद्ध है और इसके विषय में हमारे उल्लेख की कोई आवश्यकता नहीं है। "और तब इन विद्वान महाशय ने यह सिद्धान्त वर्णन किया है जिसे भारतवर्ष के इतिहासकारों को कभी न भूळना चाहिए कि जिस शास्त्र का घनिष्ट सम्बन्ध प्राचीन भारत-वर्ष के धर्म से है उस गास्त्र की उत्पत्ति स्वयं भारतवासियों से ही समझी जानी चाहिए, उसे दूसरी जातियों से संकलित किया हुआ न समभना चाहिए।

भारतवर्ष में रेखागणित की उत्पत्ति बेदियों के बनाने के नियमों से हुई। कृष्णय जुर्वेद (५,४,११) में उन भिन्न भिन्न आकारों का वर्णन है जिनकी बेदियां बनाई जाती थीं और बौद्धायन और आपस्तम्ब ने इन बेदियों और उनके बनाने में जो ईटे लगाई जाती थीं उनके आकारों का पूरा बृत्तान्त दिया है। (१) चतुरश्र स्थेन जो कि बाज पत्ती के आकार का होता था भीर चौकोर ईटों का बनाया जाता था,सब से प्राचीन है। (२)स्थेन वक-पक्षव्यस्तपुच्छ भी बाज पक्षी के श्राकार का होता है शीर उसमें उस के टेढ़े डैने और फैली हुई पुच्छ का आकार का होता है। (३) कंकचित बगुले और उसके दोनों पैरों के आकार का होता है और (४)

अलजित भी लगभग इसी के समान होता है। (५) प्रौगाचित रथ के डंडों के अगले भाग के आकार का अर्थात समबाहु त्रिभुज के आकार का होता है और (६) उभयतः प्रौगचित हो त्रिभुजों के आकार का होता है जिनके आधार मिले हों। उसके उप-रान्त (७) रथचकचित और (८) सार्थचकचित डंडों से रहित और डंडों के सहित पहिये के आकार के होते हैं। (९) चतुरश्रद्रोनचित और (१०) परिमण्डलद्रोनचित द्रोण अर्थात वर्तन के आकार का चौकोर अथवा गोल होता है (११) परिचा-र्याचत भी पहिये के आकार का होता है (११) परिचा-र्याचत भी पहिये के आकार का होता है (१२) समृद्याचित का भी चैसा ही गोल श्राकार होता है। (१३) स्मश्राचित को अपेक्षा होता है । (१३) स्मशानिचत चौकोर आकार का ढालुआं होता है जो कि एक आधार की अपेक्षा दुसरे की ओर अधिक चौड़ा होता है और साथ ही चौड़ी ओर अधिक ऊंचा भी होता है। यह अन्तिम बेदी कूम्म कहलाती है जो कि या तो (१४) वकाङ्ग अर्थात् टेढ़ी अथवा (१५) नोकीली अथवा (१६) परिमण्डल अर्थात् वृत्ताकार हो सकती है।

सब से पहिले समय के चतुरश्र स्थेन का क्षेत्रफल साढ़े सात वर्ग पुरुष होता था, जिसका अर्थ यह है कि वह साढ़े सात वर्गक्षेत्रों के बराबर होता था जिनमें से प्रत्येक का भुज एक पुरुष अर्थात् हाथ उठाए हुए एक मजुष्य की उँचाई के बराबर होता था । जब किसी दूसरे आकार की बेदी बनाई जाती थी तो वर्गफल उसका यही रहता था, प्रथांत चाहे चक्र बनाया जाय चाहे समबाहु त्रिभुज चाहे कर्म परन्तु सर्वो का क्षेत्रफल साढ़े सात पुरुष ही होता था। और वेदी को दूसरी बार बनाने में उसके क्षेत्रफल में एक वर्ग पुरुष और बढ़ा दिया जाता था और उसे तीसरी बार बनाने में दो वर्ग पुरुष बढ़ाया जाता था परन्तु ऐसा करने में यह ध्यान रक्खा जाता था कि बेदी के झाकार अथवा सापेक्षिक निष्यति में कोई अन्तर न पैंडने पाये। ये सब बातें रेखागणित के विशेष ज्ञान के विना नहीं की जा सकती थीं और इस प्रकार रेखा-गणित के ज्ञास्त्र की उत्पन्ति हुई। डाक्टर थीबो साहेब कहते हैं कि "ऐसे वर्गक्षेत्र निकालने पड़ते थे जो कि दो वा अधिक दिए हुए वर्गक्षेत्रों के जोड़ के बराबर हों अथवा दो दिए हुए वर्गक्षेत्रों के अन्तर

के बराबर हों। आयतक्षेत्र का वर्ग त्रेत्र बनाना पड़ता था और वर्ग क्षेत्र के बराबर आयतक्षेत्र बनाने पड़ते थे, किसी दिए हुए वर्ग त्रेत्र वा आयतक्षेत्र के बराबर त्रिभुज बनाने पड़ते थे इत्यादि। अन्तिम कार्य्य जो शोरों की अपेक्षा सहज नहीं था किसी ऐसे वृत्त का बनाना था जिसका क्षेत्रफल किसी दिए हुए वर्ग त्रेत्र के बराबर हो।"

इन सब कियाओं का फल यह इमा कि रेखागणित सम्बन्धी बहुत से नियम बन गए जो कि सल्वसूत्रों में दिए हैं। हम देख चुके हैं कि ये सल्वसूत्र कल्पसूत्रों के एक भाग हैं। इनका समय ईसा के पिंदले बाठवीं शताब्दी से आरम्भ होता है। यूनानी लोग रेखागाणित के इस साध्य को पिथेगोरेस का बनाया हुआ कहते हैं कि हर समकोण त्रिभुज में समकोण के सामने के भुज पर जो वर्ग बनाया जाय वह उन वर्गों के जोड़ के बराबर होता है जो समको हा के बनानेवाले भुजों पर बनाए जांय। परन्तु यह साध्य भारतवासियों को पिथेगोरेस के कम से कम दो सौ वर्ष पहिले विदित था और पिथेगोरेस ने उसे निस्सन्देह भारतवर्ष से सीखा। यह साध्य निम्निलिखत दो नियमों में पाया जाता है अर्थात् (१) वर्गक्षेत्र के कर्ण पर जो वर्ग बनाया जाय वह उस वर्गक्षेत्र की भुजा का दूना होता है और (२) आयतक्षेत्र के कर्ण पर जो वर्ग बनाया जाय वह आयतक्षेत्र की होतों भुजाओं के वर्ग के बराबर होता है।

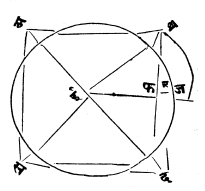
हम यहां पर डाक्टर थीबो साहेब की उन सब बातों का वर्णन नहीं कर सकते जिन्हें उन्होंने अपने बड़े अमूल्य और शिचा- प्रद लेख में दिया है। हम केवल इतना कर सकते हैं कि सल्वसूत्रों में जो सब से अधिक आवश्यक सिद्धान्त निकाले गए हैं उनमें से कुछ का संक्षेप में वर्णन कर दें। एक अस्मुत सिद्धान्त यह या जिसके द्वारा वर्गक्षेत्र की भुजा के सम्बन्ध से उसके कर्ण को संख्या में निकालते थे। इसके लिये यह नियम दिया है "नाप में उसका तीसरा भाग जोड़ों और उसमें इस तीसरे भाग का चौरासियाँ भाग जोड़ों और उसमें का चौरा भाग का चौरासियाँ भाग घटा खो। अथात यदि किसी वर्गक्षेत्र की भुजा १ हो ता

किसी दिए हुए वर्ग चेत्र का तिगुना चौगुना पचगुना वा कर्र गुना वर्ग चेत्र बनाने, भिन्न भिन्न परिमाण के दो वर्ग क्षेत्रों के बराबर एक वर्ग क्षेत्र बनाने, दो वर्ग क्षेत्रों के अन्तर के बराबर वर्ग चेत्र बनाने अयनक्षेत्र को वर्ग चेत्र बनाने और वर्ग क्षेत्र को अयनक्षेत्र बनाने, वर्ग क्षेत्र को वृत्त बनाने और वृत्त को वर्ग चेत्र बनाने के नियम बनाए गए हैं। उदाहरण की भांति हम किसी दिए हुए वर्ग चेत्र के बराबर वृत्त बनाने का नियम अद्भृत करेंगे।

वह नियम यह है "यदि तुम वर्गचेत्र का वृत्त बनाया चाहो तो कर्गा के मध्य को केन्द्र मान कर उसके आधे के बरावर प्राची बर्धात पूर्व की ओर एक रेखा खींचो । उस रेखा का जितना भाग वर्गचेत्र के बाहर पड़ता हो उसका तीसरा भाग, तथा रेखा के भीतरवाले भाग को त्रिज्या मान कर वृत्त खींचो।

इस नियम का उदाहरण इस भांति दिया जा सकता है-

भ ब स द एक वंगक्षेत्र है जिसका कर्ण स ब है और उसका भाषा ई ब है। ई बिन्दु को स्थिर रक्खों और प्राची अथवा पूर्व की भोर उसके बराबर ई ज रेखा खींचो। इस रेखा का ह ज भाग बृत्त के बाहर पड़ेगा। उसका तीसरा भाग फ ह लो और उसको भीतरी भाग ई फ के सहित



छेकर समस्त ई ह को त्रिज्या मान कर वृत्त खींचो यह कहना निरर्थक है कि यह सिद्धान्त लगभग ठीक है। इसी भांति "यदि तुम वृत्त को वर्गचेत्र बनाया चाहो तो उसके हैयास को बाठ भाग में बांटो और इनमें से एक को उनतीस भाग में बांदो। इन उनतीसों भागों में से श्रष्टाइस भाग निकाल दो और (बचे हुए एक भाग के छठें भाग को उसका) बाठवां भाग छोड़ कर निकाल दो।"

हैं इस नियम का अर्थ यह है-

वृत्त के व्यास का  $\frac{2}{5} + \frac{2}{5 \times 2} - \frac{2}{5 \times 2} + \frac{2}{5 \times 2} \times \frac{2}{5 \times 2} = 3$  के बराबर होगा।

रेखागणित भारतवर्ष में अब गई हुई विद्या है क्योंकि जब यह विदित हुआ कि रेखागणित के सिद्धान्त बीजगणित और अंक-गणित के द्वाराहल हो सकते हैं तो रेखागणित का प्रचार भीरे घीरे कम होने लगा। और पौराणिक काल में जब कि हिन्दू लोग मूर्ति-पूजा करने और पूजेरियों के घर से पवित्र अगिन के स्थापन करने और बेदियों के बनाने की रीति उठ गई तो भारतवर्ष में रेखागणित के अध्ययन की आवश्यकता न रही।

यूनानी लोग रेखागिएत में हिन्दुओं से बहुत बढ़ गए परन्तु वे अंकगिएत में कभी उनकी बराबरी न कर सके । दशमलव के सिद्धान्त के अनुसार अंकों के रक्खे जाने के लिये संसार हिन्दुओं का अनुगृहीत है और इस सिद्धान्त के न होने से अंकगिएत के शास्त्र का होना ही असम्भव था। पहिले पहिल अरब लोगों ने अंक जिखने की यह रीति हिन्दुओं से सीखी और उन्होंने यूरप में उसका प्रचार किया। प्राचीन यूनानी और रोमन लोग अंकों के लिखने की इस रीति को नहीं जानते थे और इसलिये वे अंकगिष्यत में कभी उन्नति न कर सके।

इसके सिवाय एक दूसरे शास्त्र में भी हिन्दू लोग सब से बढ़े हुए थे और दार्शनिक काल में उन्होंने उसमें वह सफलता प्राप्त की कि जिससे बढ़ कर संसार में अब तक कोई नहीं कर सका है। प्रोफेसर मेक्समूलर साहेब कहते हैं कि केवल हिन्दुओं और यूनानी लोगों ने ही व्याकरणशास्त्र की उन्नति की परन्तु यूनानी लोगों ने व्याकरण में जो सफलता प्राप्त की वह पािशानि के जो कि

संसार भर में ब्याकरण को सब से बड़ा पण्डित हुआ है, प्रन्थ के आगे कुछ भी, नहीं है। हम पाणिनि के समय के वाद्विवाद को नहीं उठावेंगे । प्रोफेसर मेक्समृलर साहेब उनको कात्या-यन का समकालीन बतलाते हैं और उनका समय। सम्भवतः ईसा के पहिले चौथी शताब्दी में निश्चित करते हैं। परन्तु डाक्टर गोल्डस्टकर साहेब कहते हैं कि यह व्याकरण का पण्डित ईसा के पहिले ९ वीं वा १० वीं शताब्दी में हुआ है। हमारा मत यह है कि वह कात्यायन के बहुत पहिले हुआ है और उसका समय ईसा के पहिले आठवीं शताब्दी असम्भव नहीं जान पड़ता। वह निस्सन्देह दार्शनिक काल में हुआ जिस समय कि सब प्रकार की विद्या का दार्शानिक विचार हो रहा था। परन्तु भारतवर्ष के नितान्त पश्चिम में होने के कारण कदाचित वह उन ब्राह्मणों और उपनिषदों को न जानता वा न मानता रहा होगा जिन्हें कि गंग की घाटी में रहनेवाली जातियों ने बनाया था और उन लोगों का उनकी विद्या, चाल व्यवहार, और धर्म के कारण भी पंजाब के हिन्दुओं से बहुत अन्तर था।

यहां पर पाणिनि के ज्याकरण के कम का वर्णन करना हमारे कार्य के बाहर होगा; । यूरप में इस गताब्दी में एक बड़ी मारी बात यह जानी गई है कि किसी भाषा में जो लाखों शब्द होते हैं उनकी उत्पत्ति का पता बहुत थोड़े से मूल गब्दों से बगाया जा सकता है। भारतवर्ष में तीन हजार वर्ष हुए कि पाणिनि के समय के पाहिले यह बात जानी जा चुकी थी और इस बड़े वैयाकरण ने अपने समय के संस्कृत शब्दों की ज्युत्पत्तिं भी की थी।

यह संस्कृत विद्या का ही ज्ञान था जिससे कि इस यताब्दी के यूरप के विद्वानों ने भाषातत्व को निकाला। और बीप श्रीर श्रिम साहबों तथा बहुत से अन्य विद्वानों ने आर्य भाषाओं के यब्दों की व्युत्पत्ति उसी भांति की है जैसे कि पाणिनि ने संस्कृत भाषा की व्युत्पत्ति आर्थों के इतिहास के उस पूर्वकाल में की थी जब कि प्रेंस और रोम नहीं जाने गए थे।

## अध्याय 🗲

## सांख्य ऋीर योग ।

परन्तु दार्शनिक काल की की ति कि पिल के दर्शनशास्त्र और बुद्ध के अम्में से हैं। कि पिल और बुद्ध दोनों ने प्रायः एक ही बात पर उद्योग किया। उन लोगों का बड़ा उद्योग यह था कि मनुष्यों को उस दुःख से छुड़ावें जिसे कि प्राणीमात्र भोग रहे हैं। ये दोनों ही उन उपायों को स्पष्ट घृणा की हिष्ट से देखते थे जिन्हें कि वैदिक रीतियां बताती थीं और उन रीतियों को अपवित्र समझते थे क्योंकि उनके द्वारा प्राणियों का बच्च होता था। उन दोनों ही का यह सिद्धान्त था कि विद्या और ध्यान के द्वारा मुक्ति मिल सक्ती है [सांख्यकारिका १ और २ देखों]। उन दोनों ने उपनिषदों के पुनर्जन्म होने के सिद्धान्त को माना है [सांख्यकारिका ४५] और वे कहते थे कि अच्छे कम्मों के द्वारा जीवन की उद्ध अवस्थापं मिलती हैं। और अन्त में उन दोनों का उद्देश निर्वाण प्राप्त करने का था [सांख्यकारिका ६७] और यह दार्शनिक और यह सुधारक दोनों ही अञ्चयवादी हैं।

परन्तु यहां पर इन दोनों की समता समाप्त हो जाती हैं। किप के , जो सम्भवतः बुद्ध के एक शताब्दी पहिले हुए, सांख्यदर्शन को चलाया, परन्तु उन्होंने उसे केवल दर्शनशास्त्र की भांति चलाया था। वे बड़े बड़े ऋषियों और विचारशील विद्यानों से वाद्विवाद करते थे। उनके दर्शनशास्त्र में साधारणातः मनुष्य जाति से सहानुभूति रखने की कोई बात नहीं है। वे सर्वसाधारण को उपदेश नहीं देते थे और न उन्होंने कोई समाज वा जाति स्थापित की थी। बुद्ध उसके पीछे हुए और वे सम्भवतः उसी नगर में हुए जिसमें कि ये महा दार्शनिक हो चुके थे। यह बात निश्चय है कि वे किपल के दर्शनशास्त्र को बहुत अच्छी तरह जानते थे और उन्हों ने अपने मुख्य मुख्य सिद्धान्त उससे ही महण किए थे। परन्तु उनमें वे गुण थे जो कि उनके पूर्वज में

नहीं थे अर्थात् उनमें सभीं के लिये सहानुभूति, दीनों के लिये दया और दुखी लोगों के लिये मांसू थे। यह बुद्ध की बड़ी सफलता का मुल कारण है। क्योंकि दर्शनशास्त्र यदि केवल नाम मात्र को हो, यदि वह इच्छा और सच्चे प्रेम से प्राणियों की भवाई के लिये खोज न करे, यदि वह धनाढ्य और दरिद्र को तथा ब्राह्मण और शुद्र को एक दृष्टि से न देखे, तो वह व्यर्थ ही है। शुद्र और दरिद्र लोग एक एक कर के बुद्ध के पास उनकी शीति सहातुभूति और भलाई के कारण जाने लगे। अच्छे लोगों ने उनकी उच्च ईश्वरमक्ति की प्रशंसा की, न्यायी लोगों ने उनका यह सिद्धान्त स्वीकार किया कि सब मनुष्य समान हैं, और सारे संसार ने उनके धर्म के स्वच्छ सद्विवेक की प्रशंसा की । उनका नया धर्म बढ़ता गया और वह जातियों के नीच ऊंच होने के विचार और उन जातियों के भिन्न भिन्न नियमों को तोडता गया। उनकी मृत्यु के तीन शतान्दी पीके पाटलीपुत्र के सम्राट्ने जो कि समस्त उत्तरी भारत-वर्ष का अधिपति था, उनके भर्म को स्वीकार किया और उसे समस्त भारतवर्ष का धम्मे बनाया। भीर उस समय की जाति ने मनुष्यों की समानता के उस सिद्धान्त को स्वीकार कर छिया जैसा कि हिन्दुओं ने उसके उपरान्त तब से फिर नहीं किया है जब से कि वे जातियां नहीं हैं।

परन्तु इन सब विषयों का वर्णन आगे के अध्यायों में किया जायगा। यहां पर हम किपल के दर्शनशास्त्र का पुनः उल्लेख करते हैं जो कि संसार के तिखे हुए दर्शनशास्त्रों में सब से प्राचीन है और उन बातों का केवल बुद्धि से उत्तर देने का सब से पहिला उद्योग है जो कि सृष्टि की उत्पत्ति, मनुष्य के स्वभाव और सम्बन्ध और उसके भविष्यत भाग्य के विषय में सब विचारवान लोगों के हृद्य में उठती हैं।

सांख्यप्रवचन वा सांख्यसूत्र किपिल का स्वंय बनाया हुआ कहा जाता है परन्तु वह सम्भवतः उसके उपरान्त बना अथवा सुधारा गया है । इसका एक बड़ा अच्छा संस्करण अनुवाद और टिप्पणियों के सहित, डाक्टर बेबेण्टाइन साहब ने प्रकाशित किया है। सांख्यसार विक्षानिभक्ष का बनाया हुआ है जिन्होंने कि सांख्यप्रवचन का भाष्य किया है। और सांख्यकारिका इस विषय की एक प्राचीन और सांच्यत पुस्तक है जिसमें केवल ७२ इलोक हैं जिन्हें ईश्वरक्षण ने बनाया या और जिनका भाष्य ग्वाद्पद और वाचस्पति ने किया है। इस छोटी परन्तु अत्यन्त उत्तम पुस्तक का अनुवाद बोटन भाषा में लेसन साहब ने, जर्मन भाषा में विण्डिशमेंन और छोरिन्सर साहबों ने, फेंच भाषा में पेण्टिश्वर और संण्टिहिलेयर साहबों ने तथा अंग्रेज़ी में कोलब्रूक और विल्सन मौर अभी हाल में डेवीज़ साहब ने किया है। यह छोटी पुस्तक हमारे बड़े काम की होगी, विशेष कर इसलिये कि डेवीज़ साहेब की अमृत्व विष्पणी हम को बहुत सहायता पहुंचावेगी। हमें अब केवल इतना ही कहना है कि इन थोड़े से पृष्टों में हमारे पाठकों के लिये सांख्यदर्शन का कुछ भी खाका खीचना असम्भव है और यहां इस शास्त्र के कुछ थोड़े से मुख्य सुख्य सिद्धान्तों का ही उल्लेख किया जा सकता है।

कपिल के दर्शनशास्त्र का उद्देश्य मनुष्यों को तीनों प्रकार के दुःखों से अर्थात (१) दैहिक (२) भौतिक और (३) दैविक क्लेशों से छुड़ाने का है। उनके मत से वेद के विधान निरर्थक हैं क्यों कि वे अग्रुद्ध हैं और उनमें प्राणियों का बध होता है। आत्मा की पूर्ण और अन्तिम मुक्ति केवल ज्ञान ही से होती है।

प्रकृति और आत्मा अनादि हैं और वे किसी के बनाए हुए नहीं हैं।
प्रकृति से झान, चेतना, पांच सूक्ष्म तत्व, पांच स्थूल तत्व, पांचों प्रकार
के इन्द्रियझान, पांचो इन्द्रियां और मन की उत्पत्ति हुई है। आत्मा से
किसी की उत्पत्ति नहीं होती परन्तु वह प्रकृति के साथ इस शरीर
से उसके मोक्ष होने के समय तक मिली रहती है। कपिल उपनिषदों
के इस कट्टर मत को नहीं मानते कि आत्मा परमात्मा का एक
अंदा है। वे कहते हैं कि आत्मा मिन्न है और प्रकृति के बन्धनों से
मुक्त के होने के उपरान्त वह मलग रहती है।

ं यह स्पष्ट है कि कपिल के सिद्धान्त के अनुसार आत्मा को कोड़ कर और सब की उत्पत्ति प्रकृति से हुई है और इस कारण वे भौतिक हैं। केवल तत्व, इन्द्रियज्ञान् और इन्द्रियां ही नहीं वरन् मन, चेतना और बुद्धि भी भौतिक पदार्थों के फल हैं। कपिल का आज कल के देहात्मवादियों से केवल इस बात में भेद हैं कि वे कहते हैं कि आत्मा भौतिक पदार्थों से भिन्न और अनादि है, यद्यपि वह कुछ समय तक भौतिक पदार्थों से मिली हुई रहती है।

कि के मानसिक दर्शनशास्त्र को स्पष्ट समझने के लिये इन्द्रिय-श्रीने, इन्द्रियों, मन, चेतना, बुद्धि, तस्वों और आत्मा के भेड़ों को अच्छी तरह समझना आवश्यक है।

पांचो ज्ञानेन्द्रियां केवल देखती हैं अर्थात "ज्ञान" को अड्डण करती हैं, पाँचो हान्द्रियां अर्थात जिहा, हाथ, पैर हत्यादि अपना अपना कार्य्य करती हैं (सा० का० २८)। मन से वह अर्थ नहीं हैं जो कि इस शब्द में अंग्रेज़ी में समका जाता है परन्तु वह केवल ज्ञान की इन्द्री है (सा० का० २७), वह केवल ज्ञान को कसाजुसार चेतना के निकट लाती है। चेतना उस ज्ञान को कसाजुसार चेतना के निकट लाती है। चेतना उस ज्ञान को असाजुसार चेतना के निकट लाती है। चेतना उस ज्ञान को अमेद समझती है तथा विचारों को बनाती है (सा० का० २३)। इस प्रकार यह देखा जायगा कि इन्द्रियज्ञान, मन, चेतना, और बुद्धि में जो भेद किए गए हैं वे वास्तव में "मन" के काय्यों के भेद हैं। यून्प के दर्शनशास्त्र की भाषा में इसे मों कहेंगे कि मनस् इन्द्रिय ज्ञान को प्रहण करता है और उसे "अनुभव" बनाता है; चे तना इन्हें "मेरा" ऐसा विचारती है और बुद्धि उनको ध्यान में लाती है।

हिन्दू भाष्यकार लोग इस मानसिक किया को कविता की भाषा में वर्णन करते हैं। वाचस्पित कहते हैं कि "जैसे गांव का मुखिया उस गाँव के लोगों से कर उगाह कर उसको ज़िले के हाकिम के पास ले जाता है, जैसे ज़िले का हाकिम उस द्रव्य को राजमंत्री के पास भेजता है और राजमंत्री उसे राजा के कार्य के लिये लेता है उसी भांति मनस्वाह्यों दियों के द्वारा विचार प्रहण करता है, उन विचारों को चेतना के हवाले करता है और चंतना

उन्हें बुद्धि को देती है जो कि उसे राजा 'आतमा' के काम के लिये लेती है। "इन उपमामों में जिन भेदों का वर्णन किया गया है उनका शास्त्रीय रूप हम लोगों से छिपा नहीं रह सकता! इन भेदों को यूरप के दर्शनशास्त्रज्ञ तथा हिन्दू ऋषि लोग दोनों ही मानते हैं। मारल साहब अपनी "पल्लिमण्टस आफ साइकालोजी" नामक पुस्तक में कहते हैं कि "वास्तव में इन्द्रिय- ज्ञान शुद्ध निष्किम अवस्था नहीं है वरन उसमें मन भी कुछ थोड़ा काम करता है"। जैसे यदि कोई घड़ी हमारे कान के निकट बजे और यदि हमारा ध्यान उस घड़ी की ओर न हो अर्थात् यदि हमारा मन उस समय बजने के बान को ब्रह्मा करने के अयोग्य हो तो हम उसका बजना बिलकुल नहीं सुन सकते और मन के इसी काम करने को, जिसके लिये कि यूरप के दर्शनशास्त्र में कोई नाम नहीं हैं, किपल 'मनस्' कहते हैं।

कि पिल में दर्शनशास्त्र की यह कोई सामान्य बुद्धि नहीं थी कि ऐसे समय में जब कि मस्तिष्क के कार्य पूरी तरह से नहीं समझे गए थे उन्होंने मनस, अहंकार भीर बुद्धि को भी भौतिक समभा, केवल इतनाहीं नहीं वरन उन्होंने यह भी भौतिक बतलाया कि तस्वों की उत्पत्ति श्रहंकार से होती है। इस बात में किपल ने बर्कल और हूचम साहबों के सिद्धान्त को जान लिया कि वस्तुएं इन्द्रियज्ञान की केवल स्थायी सम्भावनाएं हैं, और वे इस बात में केण्ट साहब से सहमत हैं कि हमको बाहरी ससार का इसके सिवाय कोई ज्ञान नहीं होता कि वह हमारी शक्तियों के कार्य द्वारा हमारी आत्मा को विदित होता है और इस प्रकार हम लोग अपने इन्द्रियज्ञानों की पदार्थनिष्ठ वास्तविक स्थिति को मान लेते हैं

किपिल केवल पांच स्थूल तत्त्वों अर्थात् आकाश, वायु, पृथ्वी, अग्नि और जल के अतिरिक्त पांच सूक्ष्म तत्त्वों अर्थात् नाद, स्पर्श गंध, दृष्टि और स्वाद का भी उल्लेख करते हैं। परन्तु उनकी इस बात का क्या अर्थ है कि ये सूक्ष्म तत्त्व स्वतन्त्र हैं! "किपिल का सिद्धान्त यह जान पड़ता है कि सुनने में कान का सम्बन्ध केवल आकाश से ही नहीं परन्तु उसके सूक्ष्म सिद्धान्त

से भी है जिससे कि यह बात स्पष्ट रीति से विदित होती है कि सुनने का कार्य केवल कान तथा शब्द की उत्पत्तिस्थान के बीच परस्पर सम्भाषण का कोई द्वार होने से ही नहीं होता परन्तु उस कार्य के होने में उस तस्व में कुछ परिवर्तन भी होता है जिसमें हो कर नाद चलता है।"

कपिल केवल तीन प्रकार के प्रमाण मानते हैं अर्थात अनुभव, ग्रानुमान, ग्रीर साक्षी [सा० का० ४]। न्यायशास्त्र में चार प्रकार के प्रमाण माने गए हैं अर्थात उसमें कपिल के प्रनुभव को दो भागों में बांटा है अनुमान और उपमान। वेदान्त में एक पांचवें प्रकार का प्रमाण अर्थात अर्थापत्ति भी माना गया है जो कि अनुमान का एक भेद है यथा "देवदत्त दिन को नहीं खाता ग्रीर फिर भी वह मोटा है, ग्रतः यह अनुमान किया गया कि वह रात्रि में खाता है।"

किपिल अपने तीनों प्रकार के प्रमाणों के सिवाय और किसी
प्रकार के प्रमाण को स्वीकार नहीं करते। वे और सब भीतरी
विचारों को नहीं मानते। और चूंकि अनुभव, अनुमान अथवा
साची से सब वस्तुमों के बनानेवाले का मस्तित्व सिद्ध नहीं
होता, अतएव वे ईश्वर का झान अपने दर्शनशास्त्र के द्वारा
होना स्वीकार नहीं करते।

परन्तु कपिल इस सिद्धान्त को मानते हैं कि "सत कार्यम्र झसत् अकारणात्" अर्थात् जो कुछ है उसका कारण अवइय होगा क्यों कि कारण के बिना कोई वस्तु नहीं हो सकती (सा॰ का॰ ९)। वे मनुष्यों के पर्यवेक्षण से विचारने की प्रार्थना करते हैं कि कारण और प्रयोजन एक दूसरे को सूचित करते हैं और कहते हैं कि प्रयोजन और कारण एकही है।

स्वभाव के तीनों गुण अर्थात सत्व, रजसे और तमस हिन्दुओं के सब दर्शनशास्त्रों में मुख्य बातें हैं और किपल ने भी उन्हें स्थान दिया है (सा० का० ११)। ये गुण केवल एक अनुमान हैं जिससे कि जीवन की सब वर्तमान अवस्थाओं के भेद का कारण विदित होता है। किपिल सब प्रकार के जीवनों की उत्पत्ति प्रकृति से बतलाते हैं और वे इसके पांच प्रमाण देते हैं (सा॰ का॰ १५)। पहिले यह कि विशेष वस्तुओं का स्वभाव परिमित होता है और उनका हेतु मी अवश्य होना चाहिए। दूसरे, भिन्न भिन्न वस्तुओं के साधारण गुण होते हैं और वे एक ही मूज जाति के भिन्न भिन्न भाग हैं। तीसरे, सब वस्तुएं निरन्तर उन्नति की अवस्था में होती हैं और उनमें प्रसार की कियाशिक होती है जो कि अवश्य एक ही आदि कारण से उत्पन्न हुई होगी। चौथे, यह वर्तमान संसार फल है, और इसका कोई आदि कारण अवश्य होना चाहिए। और पांचवें, समस्त सृष्टि में एक प्रकार का एकत्व है जिससे कि उसका किसी एक ही वस्तु से, उत्पन्न होना सिद्ध होता है। इन्हीं कारणों से किपिज यह सिद्धान्त निकालते हैं कि सब प्रकार के स्थूल अस्तित्व प्रकृति से उत्पन्न हुए हैं।

परनत श्रात्मा उससे उत्पन्न नहीं हुई है। और उन्होंने भारमा के शस्तित्व के भिन्न होने के जो कारण दिए हैं वे भी उल्लेख करने शोग्य हैं। उनका पहिला कारण प्रयोजनाहरय का प्रसिद्ध तर्क है. परन्त कपिल ने आजकल के वेदान्तियों से इसका भिन्न प्रयोग किया है। साकार बस्तुएं तो निस्पन्देह एकत्रित कर के एक नियमित क्रम के अनुसार बनाई गई हैं परन्तु इससे किपिल उन बस्तुओं के बनानेवाले को सिद्ध नहीं करते वरन यह सिद्ध करते हैं कि आत्मा का अस्तित्व अवस्य है जिसके लिये कि ये बस्त ए बनाई गई हैं (सा० का० १७)। गौड़पद कहते हैं कि जिस प्रकार कोई विछीना जिसमें कि गद्दा, रूई, चांदनी और तिकया होता है. अपना ही न हो कर किसी दूसरे के काम के जिये होता है उसी प्रकार यह संसार भी जो कि पांचों तत्त्वों से बना है पुरुष के काम के लिये है। दूसरे सब वस्तुएं दुःख और सुख की सामग्री हैं अतः वह ज्ञानमय प्रकृति, जो इन दुःखीं भीर सुखों का अनुभव करती है. उससे अवश्य भिन्न होगी। तीसरे देखभाल करनेवाली कोई शक्ति भी अवश्य होनी चाहिए। चौथे एक भोगनेवाली प्रकृति भी होनी चाहिए। और पांचवां प्रमाण प्रदेश

का यह सिद्धानत है कि उच्च जीवनों को प्राप्त करने की अभिलाषा से यह विदित होता है कि उसको प्राप्त करने की सम्भावना भी है। आत्मा के प्रकृति से भिन्न होने के लिये कपित ये प्रमाण देते हैं परन्तु वे एक ब्रात्मा को नहीं मानते। वे कहते हैं कि भिन्न भिन्न प्राणियों की भिन्न भिन्न आत्माएं हैं और वे इसके प्रमाण देते हैं (सा० का० १८)। इस बात में उनका उपनिषदों और वेदों से मतभेद है।

सजीव पदार्थों के अत्यावश्यक कम्मों की उत्पत्ति कुछ स्क्ष्म शक्तियों से बतलाई गई है और हिन्दूओं के दर्शनशास्त्र में उनका प्रायः " पांच वायु " की भांति उल्लेख किया गया है। इन्हीं पांचों सूक्ष्म शक्तियों के द्वारा श्वास, थकावट, पाचन, खून का प्रचलन और स्पर्शज्ञान होता है।

हम कह चुके हैं कि कपिल ने पुनर्जन्म का सिद्धान्त उपनि-षदों से प्रहण किया है परन्तु इस सिद्धान्त को अपने दर्शनशास्त्र के उपयुक्त बनाने के खिये उन्हें उसमें परिवर्तन करना पड़ा।कपिछ के अनुसार आत्मा ऐसी निष्कर्म है कि उस पर किसी के व्यक्तित्व का कोई प्रभाव नहीं पड़ता। बुद्धि, चेतना झौर मनस् ये सब मनुष्य के भौतिक अंश हैं। इस विचार के अनुसार कपिल ने यह सिद्धान्त निकाला कि आत्मा के साथ साथ एक सूक्ष्म शरीर का भी पुनर्जन्म होता है जो कि बुद्धि, चेतना, मनसू और सुक्ष्म तत्त्वों का बना होता है (सा० का० २६ और ४०) और यह सूक्ष्म शरीर अर्थात जिंगशरीर का सिद्धान्त समस्त हिन्दू दर्शनशास्त्रों में पाया जाता है। मुनु कहते हैं कि (१२, १६) पापियों की आत्माओं के चारों ओर एक सक्ष्म शरीर होता है जिसमें कि वे नर्क के कष्ट भोग सकें। सब जातियों के धम्मी में इस सिद्धान्त के सहश बातें पाई जाती हैं और ईसाइयों के धर्म में जो शरीर का फिर से उठने का विश्वास है वह इस लिंगशरीर के सिद्धान्त से मिळता है। यह लिंगरारीर प्राणियों के व्यक्तित्व से सम्बन्ध रखता है और आत्मा के साथ, उसके जीवन के पुण्य झथवा, पाप के अनुसार, वह उच्च अथवा नीच लोक को जाता है (सा॰ का० ४४)। भिन्न भिन्न

लोक ये हैं (१) पिशाचों का लोक (२) राक्षसों का (३) यक्षों का (४) गन्धर्वों का (५) इन्द्र (सूर्य्य) का (६) सोम (चन्द्रमा) का (७) प्रजापति का जहां कि पितरों और ऋषियों का निवासस्थान है (८) ब्रह्मा का जो कि सब से उच्च स्वर्ग है। इन आठों श्रेष्ठ योनियों के अतिरिक्त पांच नीच योनियां भी हैं अर्थात् (१) पालतू पशु (२) जंगली पशु (३) पक्षी (४) कीड़े मकोड़े और मक्कियां ( ५ ) बनस्पति और निर्जीव पदार्थ। मनुष्य इन आठों श्रेष्ठ योनियों और पांचों नीच योनियों के बीच में है (सा॰का॰५३) सत्वगुण श्रेष्ठ योनियों में होता है। रजोगुण मनुष्यों में।श्रीर तमोगुण नीच योनियों में (सा॰ का॰ ५४)। मनुष्य अपने कम्मों के अनुसार नीच अथवा ऊँच योनी पा सकता है अथवा मनुष्य ही हो कर किसी दूसरी जाति में जन्म ले सकता है । जब आत्मा लिंगशरीर से मुक्त हो जाती है तो वह सदा के लिये मुक्त हो जाती है। आत्मा प्रकृति से मिल कर जो बान प्राप्त करती है उसीके द्वारा उसकी मुक्ति होती है। "जिस तरह कोई नाचनेवाठी अपने को रंगशाला में दिखलाने के उपरान्त नाचना बंद कर देती है उसी प्रकार प्रकृति भी जब वह अपने को आत्मा पर प्रगट कर देती है तो अपना कार्य्य बंद कर देती है। " [सा॰ का॰ ५६]

भारमा पूर्ण ज्ञान प्राप्त करने के उपरान्त भी कुछ काछ तक शरीर में रहती है "जैसे कुम्हार की चाक पाहिले घुमाए जाने के बेग से घूमता रहता है।" यही बुद्ध का निर्वाण अर्थात् शान्ति की वह अवस्था है जब कि पूर्ण ज्ञान प्राप्त हो जाता है, सब कामनाओं का अवरोध हो जाता है, कोई इच्छा नहीं रहती और ज्ञानमय आत्मा मुक्ति के लिये तथ्यार रहती है। अन्त में आत्मा भौतिक पदार्थों से जुदा हो जाती है। उस समय प्रकृति का कार्य्य समाप्त हो जाता है और वह अपना कार्य बन्द कर देती है। आत्मा भौतिक पदार्थों से जुदा हो जाती है और दोनों सदा के जिये एक दूसरे से जुदा हो कर रहते हैं (सा० का० ६८)।

यह सांख्ययोग का सारांश है। जर्मनी का सब से नवीन दर्शनशास्त्र अर्थाद शोपेनहर (१८१६) और वान हार्टमैन के

१८६६ के सिद्धान्त "कपिल के दर्शनशास्त्र के देहात्मवाद के कपान्तर हैं, जो कि अधिक उत्तम कप में दिए गए हैं परन्तु उसके मुल सिद्धान्त एक ही हैं। इस बात में मनुष्य की बुद्धि उसी ओर गई है जिस ओर कि वह दो हजार वर्ष पहिले गई थी, परन्तु एक अधिक आवश्यक विषय में वह एक कदम आगे बढ़ गई है। कपिछ का यह सिद्धान्त था कि मनुष्य में आत्मा का अस्तित्व पूरी तरह है श्रीर वास्तव में वही उसकी यथार्थ प्रकृति है जो कि स्मर श्रीर भौतिक प्रदार्थों से भिन्न है । परन्तु हमारे नवीन दर्शनशास्त्र के अनुसार यहां और जर्मनी में भी मनुष्य में केवल वह उच्च प्रकार से उन्नति की हुई रचना समझी गई है कपिल कहते हैं कि सब बाहरी पदार्थ इसिबये बनाए गए हैं जिसमें कि आतमा अपने को जान सके, भीर स्वतंत्र हो सके।शौपेन होवर कहता है कि मनोविज्ञान का पढ़ना ब्यर्थ है क्योंकि आत्मा है ही नहीं। कपिल के दर्शनशास्त्र में लोगों के विश्वास के लिये बड़ा अभाव उसका अज्ञयवाद था और योग-सिद्धान्त ने इस आभाव की पूर्ति करने का यत्न किया है। वह पातञ्ज-लि का बनाया हुआ कहा जाता है,जो कि डावटर गोल्ड स्टूकर साहब के अनुसार इसी के पहिले दूसरी शताब्दी में हुआ। पातक्जिल के जीवन भौर इतिहास के विषय में हमें केवल इतनाही विदित है कि उनकी माता का नाम गोनिका था जैसा कि वे स्वयं कहते हैं और वे कुछ समय तक काइमीर में रहे थे और कदाचित उस देश के राजाओं ने इसी कारण से व्याकरण पर उनके महाभाष्य को रचित रक्खा है। पातञ्जालि अपने को गोनदीय अर्थात् गोनदी का रहनेवाला लिखते हैं और यह देश भारतवर्ष के पूर्वी भाग में है। हम पहिले देख चुके हैं कि ईसा के पहिले चौथी शताब्दी में

हम पाहल दक्ष चुक हा के इसा के पाहल चाया शताब्दा में कात्यायन ने पाणिनि के व्याकरण पर आक्रमण किया था। पात-इजिल का बड़ा प्रन्थ उनका महामाष्य है जिसमें कि उन्होंने पाणिनि का पत्त लिया है और उसमें वे अपनी पूर्ण विद्या का स्मारक छोड़ गए हैं। योगशास्त्र भी इन्हों का बनाया हुआ कहा जाता है और यह विचार बहुत सम्भव जान पड़ता है कि पाणिनि के इस पत्तपाती ने अपने देशवासियों में कपिल के प्रसिद्ध करने का भी यत्न किया हो और उनके उदासीन और अक्षेयवादी दर्शनशास्त्र में एक परमातमा

में विश्वास करने का तथा कुछ तपस्या और ध्यान के द्वारा मुक्ति पाने का सिद्धान्त जोड़ा हो।

योगसूत्र का जो कि पतब्जिल का बनाया हुआ कहा जाता है अंग्रेजी में अनुवाद डाक्टर राजेन्द्रलाल मित्र ने किया है और उसकी भूमिका में उन्होंने इस पुस्तक का विषय संक्षेप में वर्णन किया है। दर्शनशास्त्र में सांख्य के सामने योग कुछ भी नहीं है और इसलिये हम उसका बहुत थोड़े में वर्णन करेंगे। और हमारा यह संचित्र वर्णन योगसूत्र के उसी विद्वान मनुवादक के सहारे पर होगा।

योगसूत्र में १६४ सूत्र हैं और वह चार अध्यायों में बँदा है पहिला अध्याय समाभिणाद कहलाता है और उसमें ध्यान के स्वरूप के विषय में ५१ सूत्र हैं। दूसरे अध्याय में ५५ सूत्र हैं तथा वह साधनणद कहलाता है और उसमें ध्यान के लिये आवश्यक साधनाओं का वर्णन हैं। तीसरा अध्याय विभूतिणद है और उसमें जो सिद्धियां प्राप्त हो सकती हैं उनका वर्णन ५५ सूत्रों में है। चौथा अध्याय कैवल्यणद है और उसमें ३३ सूत्रों में आत्मा के सब सांसारिक बंधनों से मुक्ति पाने का वर्णन है, और यही ध्यान का अन्तिम उद्देश्य है।

पहिले अध्याय में योग की न्युत्पत्ति 'युज'से कही गई है जिसका अर्थ जोड़ना अथवा ध्यान करना है श्रोर यह ध्यान केवल चित्त की वृत्तियों को दमन करने ही से सम्भव है। निरन्तर अध्यास और शान्ति के द्वारा चित्त की वृत्तियों का निरोध हो सकता है और श्वात अथवा अञ्चात योग की प्राप्ति हो सकती है। यह दूसरे प्रकार का योग पहिले प्रकार के योग से बढ़ कर है और उसमें विचार अथवा प्रसन्नता, अहंकार श्रथवा चेतना भी नहीं रहते।

ईश्वर की भक्ति से मन की यह इिन्छत अवस्था बहुत शीघ्र प्राप्त होती है। ईश्वर का ध्यान यह है अर्थात ऐसी मात्मा जो हेरा, कार्यों, भावनाओं और कामनामों से रहित हो, उसमें सर्वज्ञता का गुण अनन्त कप से है जौर "वह सब आदिम बोगों का ज्ञान देनेवाला है क्यों कि समय उसको नहीं ज्यापता।" (योगसूत्र १,२५, और २६)। "ओइम्" शब्द से वह सूचित किया जाता है। योग की प्राप्ति के लिये रोग,सन्देह, सांसारिक कार्यों में चित्त रहना, ये सब बाधाएं हैं। परन्तु मन की एकाप्रता से, उपकार से, दुःख प्रीर सुख से विरक्त रहने से श्रीर श्वास को नियमानुसार ठहराने से,ये बाधाएं दूर की जा सकती हैं। इसके उपरान्त भिन्न भिन्न प्रकार के योगों का वर्णन कर के यह अध्याय समाप्त होता है।

दूसरे प्रध्याय में योग के आवदयक अश्यासों का वर्णन है। तपस्या, मंत्र का जपना और ईश्वरभक्ति ये सब से प्रथम साधनाएँ हैं। इन से सब प्रकार के दुःख यथा अज्ञान, अहंकार, कामना झौर द्वेश अथवा जीवन की खालसा, दूर होते हैं। इन्हीं के कारण कम्में किए जाते हैं और कम्मों का फल दूसरे जन्म में भवश्य मिलता है। हम झागे के अध्याय में देखेंंगे कि यही बुद्ध का कम्में के विषय में सिद्धान्त है जिसके विषय में इतना लिखा गया है। योग का उद्देश्य इन कम्मों से निवृत्ति पाने का है जिसमें कि पुनर्जन्म न हो । सांख्य के अनुसार आत्मा भीर बुद्धि के ये वर्णन हुए। ज्ञान इन दोनों के सम्बन्ध को जुदा करता है और उस ज्ञान को प्राप्त करने से भात्मा स्वतंत्र हो जाती और उसका पुनः जन्म भीर उसका तुःस्त नहीं होता। ज्ञान के पूर्ण होने के पहिले उसकी सात अवस्थाएं कही गई हैं और इस पूर्ण ज्ञान को प्राप्त करने के लिये बाठ रीतियां लिखी गई हैं (जिससे कि बौदों के आठो पथ का स्मरण होता है) पहिली रीति-बुरा कर्मी न करना; अहिंसा,सत्य बेजना, चोरी ब्यभिचार भीर लालच न करना है। दूसरी रीति कुछ कम्मी की करना, पवित्रता, संतोष, तपस्या, अध्ययन और ईश्वर की भक्ति है। ये दोनों रीतियां गृहस्थों वा सन्यासियों दोनों ही के लिये हैं। इनके उपरान्त योगियों के विशेष भम्मे लिखे गए हैं। तीसरी रीति ध्यान के लिये ग्रासन का बांधना है। चौथी रीति इवास का निय-मानुसार ठहराना है, पाँचवीं रीति इन्द्रियों को उनके स्वाभाविक कम्मों से रोकना है और छठीं, सातवीं मीर आठवीं रीतियां भारणा, ध्यान भीर समाभि हैं जो कि योग के मुख्य अङ्ग हैं। जब इन तीनों रीतियों का योग होता है तो उस से संयम होता है और सिद्धियों की प्राप्ति होती है।

तीसरे अध्याय में सिद्धियों का वर्णन है और ये निस्सन्देह बड़ी अद्भुत हैं। उनके द्वारा भृत और भविष्य की बातें जानी जा सकती हैं, मनुष्य अपने को लोगों से अदृश्य बना सकता है, दूर देशों अथवा नत्त्रों में जो बातें हो रही हों उन्हें जान सकता है, आत्मा से बात कर सकता है, वायु में अथवा जल पर चन्न सकता है और कई दैविक शक्तियां प्राप्त कर सकता है। कपिन के उत्तम वेदान्त में इस प्रकार जोड़ तोड़ करके उसकी दुर्गति की गई।

परन्तु इन सिद्धियों को प्राप्त करनाही योगियों का अन्तिम उद्देइय नहीं हैं। योगी का अन्तिम उद्देश्य आत्मा को मुक्त करने का है मौर
इसका वर्णन चौथे मर्थात् अन्तिम अध्याय में किया गया है। अब हम
इस सिद्धान्त के विषय में पुनः वर्णन करते हैं कि सब कम्मों और सब
विचारों का फल दूसरे जन्मों में मिलता है। इसके उपरान्त चेतना
भीर इन्द्रियज्ञान, बुद्धि और आत्मा के भेद लिखे गए हैं मौर वे
भेद प्रायः वैसे ही हैं जैसे कि सांख्य में किए गए हैं। इन भेदों का
वर्णन कर के पातञ्जलि कहते हैं कि पूर्ण ज्ञान के द्वारा पूर्व के सब
कार्य्य मिट जाते हैं। [४, २५—३०] और अन्त में वह समय आ
जाता है जब कि तीनों गुण मृत हो जाते हैं भीर आत्मा केवल
भपने तत्त्व में निवास करती है। आत्मा को इस प्रकार मुक्त करना
ही योग का उद्देश्य है [४, ३३] यह मुक्ति अनन्त और नित्य है
भीर जो भात्मा उसे प्राप्त कर लेती है वह सदा के लिये स्वतंत्र हो
जाती है।

इस प्रकार यह स्पष्ट है कि दर्शनशास्त्र की हिष्ट से योग किसी काम का नहीं है। उसके सब मूल सिद्धान्त अर्थात् श्रात्मा, बुद्धि, चेतना, पुनर्जन्म, आत्मा की नित्यता और ज्ञान द्वारा उसकी मुक्ति, ये सब सांख्य के ही सिद्धान्त हैं। वास्तव में पातञ्जाल ने किपल के दर्शनशास्त्र में एक परमात्मा के होने के सिद्धान्त को जोड़ने का यत्न किया, परन्तु दुर्भाग्यवश उसने उसमें उस समय के बहुत से मिथ्याध्वर्म और मिथ्या कर्मों को भी मिला दिया है! अथवा यों समझना चाहिए कि इस बड़े वैयाकरण ने एक शुद्ध ईश्वरवाद के वेदान्त को बनाया जिसमें कि आगे चल कर बहुत से मिथ्या धर्म और कर्म मिल गए, जिनका फल हम लोग आज कल के योग सूत्रों में देख रहे हैं। उसके उपरान्त के समय में योगशास्त्र बिलकुल उठ गया मीर उसमें कठोर भीर अनुचित तान्त्रिक कियाएं मिल गई, जोकि आज कल के योगी कहतानेवालों का छल भीर मिथ्या अम्मे है।

## अध्यायं ९।

# न्याय ऋौर वैशोषिक।

गौतम का जिन्हें कि भारतवर्ष का अरस्तू कहना चाहिए न्यायशास्त्र हिन्दुओं का तर्कशास्त्र है। उनका समय विदित नहीं है पर ऐसा कहा जाता है कि उन्होंने अहिल्या से विवाह किया था । इसमें सन्देह नहीं कि वे दार्शनिक काल में इए परन्त वे सम्भवतः कपिल के एक शताब्दी उपरान्त हुए। न्यायसूत्र जो कि उनका बनाया इसा कहा जाता है पांच अध्यायों में बँदा है जिन-में से प्रत्येक अध्याय में दो " दिन" अर्थात दैनिक पाठ हैं। ये पाठ कल भागों में बँटे हैं और प्रत्येक भाग में कई सुत्र हैं। न्याय अब तक भारतवर्ष में बड़े प्रेम से पढ़ा जाता है और हम न काइमीर. राजपुताना और उत्तरी भारतवर्ष से विद्यार्थियों को बङ्गाल के नवद्वीप में न्याय की प्रसिद्ध पाठशालाओं में भाते देखा है। वे वहां अपने गुरू के घर में रहते हैं और कई वर्षों तक उसी प्रकार अध्ययन करते हैं जैसे कि गौतम के समय में मागध, अंग, कोशल भीर विदेह लोगों के विद्यार्थी अध्ययन करते थे। अब भारतवर्ष में भौर सब बातें बदल गई हैं परन्तु प्राचीन विद्या अब तक भी उसी प्राचीन रीति के प्रतुसार "टोलों " में एक पीढ़ी से दूसरी पीढ़ी को ज़बानी सिखाई जाती है। परन्तु समय का प्रभाव इन टोलों पर भी पड़ा है । प्रधिकांश विद्यार्थी लोग अब इन टोलों में न पढ़ कर स्कूलों और विश्वविद्या-लयों में पढते हैं। इन टोलों के संस्थापकों को अब कठिनता से जीविका निर्वाह करने के लिये कुछ मिलता है और उन्हें अच्छे कोगों की उदारता का भाश्रय लेने के लिये एक स्थान से दूसरे खान को भ्रमण करना पड़ता है भौर प्रति वर्ष विद्यार्थियों की संख्या घढती ही जाती है। परन्तु फिर भा प्राचीन रीतियों से मद्भत प्रीति

रखनेवाले हिन्दू पण्डित और हिन्दू विद्यार्थी लोग अब तक भी उसी प्राचीन प्रणाली के अनुसार पढ़ने के लिये आते हैं जिसका संक्षित वर्णन हम भ्रम्मेसूत्रों के अनुसार ऊपर दे चुके हैं। और यह आशा की जाती है कि यह प्राचीन प्रथा आज कल बहुत से परिवर्तन होने पर भी अभी भविष्यत में ज्यों की त्यों रहेगी।

न्यायशास्त्र उन विषयों से प्रारम्भ होता है जिनके बारे में वादविवाद किया जाय । इसमें दो बातें हैं [१] प्रमाण और [२] प्रमेय। ये दोनों मुख्य विषय हैं श्रीर इनके अन्तर्गत चीदह विषय और हैं अर्थात् [३] शंका [४] हेतु [५] उदाहरण [६] निरूपण [७] तर्क अथवा अवयवधित वाक्य [८] खण्डन [६] निर्णय [१०] वाद [११] जल्पना [१२] आपत्ति [१३] मिथ्या हेतु [१४] छल [१५] जाति और [१६] विवाद ।

हम ऊपर कह चुके हैं कि प्रमाण इसमें चार प्रकार के माने जाते हैं अर्थात् अनुभव, अनुमान, साहश्य झोर साची। "कारण वह है जो कि किसी कार्य्य के पहिले अवश्य होता है झीर वह कार्य उस कारण के बिना नहीं हो सकता" और "कार्य वह है जो झवश्य ही कारण से होता है झीर उस कारण के बिना नहीं हो सकता।" कारण झीर कार्य का सम्बन्ध दो प्रकार का हो सकता है अर्थात् संयोग और समवाय। इसलिये कार्य तीन प्रकार के हो सकते हैं [१] तात्कालिक और स्पष्ट, यथा सूत कपड़े का है [२] माध्यमिक और झव्यक्त, यथा बिनावट कपड़े की है झीर [३] कार्णिक यथा करघा कपड़े का है।

जिन वस्तुओं को प्रमाणित करना है अर्थात् जो ज्ञान प्राप्त करने योग्य हैं वे ये हैं [१] आत्मा [२] देह [३] इन्द्रियज्ञान [४] इन्द्रिय का उद्देश्य [४] बुद्धि [६] मनस् [७] उत्पत्ति [८] अपराध [६] पुनर्जन्म [१०] प्रतिफल [११-] दुःख् और[१२] मुक्ति।

झातमा प्रत्येक मनुष्य में भिन्न भिन्न है, वह देह और इन्द्रियों से जुदी है और ज्ञान का। स्थान है। प्रत्येक आतमा नित्य और अनन्त है और अपने जीवों के कम्मों के अनुसार दूसरा जन्म लेती है। यहां तक तो हम देखते हैं कि यह सिद्धान्त कपिल के दर्शनशास्त्र के अनुक्ल है। परन्तु न्यायशास्त्र में इतनी बात विशेष है कि उसके अनुसार परमात्मा एक है, वह नित्यक्षान रखनेवाला और सब वस्तुओं का बनानेवाला है। यह देह भीतिक है पांचों वाहोन्द्रियां भी भीतिक हैं और मनस् क्षान की इन्द्रिय है। पाठक लोग यहां देखेंगे कि न्यायशास्त्र, और सच पृष्टिए तो हिन्दुओं के सभी दर्शनशास्त्र, सांख्यदर्शन के कितने अनुगृहीत हैं और इसलिये उसे हिन्दु दर्शनशास्त्रों की जड़ कहना उचित होगा।

बुद्धि के दो कार्य्य हैं अर्थात् स्मरण रखना और विचारना। विचार यदि स्पष्ट प्रमाणों के द्वारा हो तो सत्य होता है, और यदि प्रमाणों के द्वारा न हो तो मिथ्या होता है। इसी प्रकार स्मरण भी सत्य वा मिथ्या हो सकता है। इन्द्रिय झानों के कारण गंध,स्वाद, रंग, स्पर्थ, और नाद हैं। उत्पत्ति वा कार्य्य, पाप पुण्य का और यश अपयश का कारण है, और कार्य करने का उद्देश्य केवल सुख प्राप्त करने वा दुःख से बचने की कामना है जैसा कि यूरप के दर्शन-शास्त्रज्ञ भी कहते हैं।

आत्मा के दूसरे शरीरों में जाने को पुनर्जन्म कहते हैं। दुःख की उत्पत्ति पाप से होती है। पाप २१ प्रकार के कहे गए हैं जिनसे कि दुःख होता है। आत्मा की मुक्ति ज्ञान से होती है कार्य्य से नहीं।

न्याय की विशेषता यह है कि इसमें अनुमान की उन्नति एक सच्चे अवयवघटित वाक्य को निर्माण कर के की गई है झौर जैसा कि डेवीज़ साहेब कहते हैं कि "तर्कना की शुद्ध रीतियों पर इतनी चतुराई से विवाद किया गया है मानो कि किसी पाश्चात्य नैयायिक ने उसे किया हो । हम नीचे एक अवयवघटित वाक्य का उदाहरण देते हैं —

- (१) पर्वत पर अग्नि है।
- (२) क्योंकि उसमें से धुम्रां निकलता है।
- (३) जहां कहीं धूँ आ निकलता है वहां अग्नि होती है।
- ( ४ ) पर्वत में से धूंआ निकल रहा है।
- (५) इसिछिये उसमें अग्नि है।

भतः हिन्दुओं के अवयवघटित वाक्यों में पाँच भाग होते हैं जो कि [१] प्रतिक्षा [२] हेतु वा उपरेश [३] उदाहरण वा निदर्शन [४] उपनयन और [५] निगमन कहलाते हैं। यदि पहिले होनों भाग अथवा अन्तिम दोनों भाग छोड़ दिए जांय तो अरस्त् का पूरा अवयवघटित वाक्य हो जायगा । अब यह प्रश्न उठता है कि इन दोनों जातियों में अवयवघटित वाक्यों की यह समानता केवल अकस्मात् हुई है अथवा एक जाति ने दूसरी से कुछ बात प्रहण की है ? समय को मिलाने से हम दूसरे शास्त्रों की भांति इस शास्त्र के विषय में भी कह सकते हैं कि हिन्दुओं ने न्यायशास्त्र को निकाला और यूनानियों ने उसे पूर्णता को पहुंचाया।

हिन्तुओं के न्यायशास्त्र में जो पारिभाषिक एवद हैं उनमें व्याप्ति श्रीर उपाधि ये दो शब्द बड़े श्रावद्यक हैं। व्याप्ति का शर्य नित्यसंयोग से है अर्थात वही बात जो कि श्ररस्तू के उदाहरण से है। 'जहां कहीं घुंश्रा निकलता है वहां श्राग्न होती हैं"—यह नित्यसंयोग व्याप्ति हुई। जैसा कि शङ्कर मिश्र कहते हैं "उसमें केवल समगुण का सम्बन्ध ही नहीं है श्रीर न उसमें पूर्णता का सम्बन्ध ही नहीं है श्रीर न उसमें पूर्णता का सम्बन्ध ही नहीं है श्रीर न उसमें पूर्णता का सम्बन्ध ही वसों कि नित्य संयोग के सम्बन्ध को मह्यवर्ती संश्रा के समस्त साध्य से सम्बन्ध को कहते हैं तो यह सम्बन्ध घुएं की श्रवस्था में नहीं है (क्योंकि धुशाँ सदा उस स्थान पर नहीं रहता जहां कि आग्न हो) श्रव हम यह कहेंगे कि नित्यसंयोग एक ऐसा सम्बन्ध है जिसमें किसी वैशेषिक संश्रा वा सीमा की श्रावद्यकता नहीं होती। श्रथवा यों समझिए कि संयोग व्याप्ति वाच्य का नित्य समवाय है। "

इसके अतिरिक्त वैशेषिक संज्ञा वा सीमा को उपाधि कहते हैं। श्रीन सदा धुएं के नीचे रहती है परन्तु धुश्रां सदा श्रीन के साथ नहीं होता। श्रतएव धुश्रां मिन से होता है इस प्रमेय में किसी वैशेषिक नियम श्रथांत् उपाधि की श्रावश्यकता है यथा इसके लिये जलानेवाली लकड़ी गीली होनी चाहिए।

न्यायशास्त्र विद्वान हिन्दुत्रों के अध्यान का बड़ा प्रिय विषय है श्रीर इस विषय में हिन्दुश्रों के बहुत से प्रन्थों में जो तर्फना की १४ तीष्रता और सुरमता श्रथवा उनके वादविवाद में जो कठोर श्रीर वैशानिक सत्यता देखी जाती है वह न तो प्राचीन यूनानियों में, न मध्य काल के अरबवासियों और न मध्य काल के यूरप विद्वानों में है।

कणाद का नात्विकसिद्धान्तवाद गीतम के न्यायशास्त्र की धूर्ति है, जिस मांति याग, सांख्य की पूर्ति है और इस कारण उनके धणन में हमारा श्राधिक समय न लगेगा। कणाद का मुख्य सिद्धान्त यह है कि सब भीतिक पदार्थ परमाणु के समृह से बने हैं। परमाणु श्रमन्त हैं श्रीर उनके समृहों का नाश उनके जुदा जुदा हो जाने से श्रीता है।

जो कण सूर्थ्य की किरणों में दिखाई पड़ते हैं वे छोटे से डोटे हैं जो कि देखे जा सकते हैं। परन्तु वे पदार्थ और प्रतिफल होने के कारण अपने से प्रधिक छोटे छोटे कणों से बने हुए हैं। मूल कण वह है जो किसी से बना न हो और साथही सामान्य हो।

पहिले पहिला दो परमाणु का संयोग होता है इसके उपरान्त तीन दूने परमाणुओं का संयोग होता है और इसी प्रकार से समझ लीजिए। जो कण सूर्य्य की किरण में देखा जाता है वह छ परमाणुओं से बना होता है। इस प्रकार दो भौतिक परमाणु जो कि एक श्रहष्ट नियम के श्रनुसार कार्य्य करते हैं (श्रीर ईश्वर की इच्छा के श्रनुसार नहीं क्योंकि कणाद ईश्वर की इच्छा को नहीं मानता) मिल कर एक दूना परमाणु होजाते हैं। तीन दूने परमाणु मिल. कर त्रेणुक होते हैं; चार त्रेणुक मिल कर एक चतुरणुक होता है और इसी प्रकार बड़े और उस से बड़े और सब से बड़े पृथ्वी के दुकड़े हो जाते हैं। इसी प्रकार इननी बड़ी पृथ्वी बनी है, अलीय परमाणुओं से इतना जल बना है, प्रकाशमय परमाणुओं से इतना श्रकाश और चायनीय परमाणुओं से इतनी वायु बनी है।

कणाद पदार्थों के सात वर्ग मानता है अर्थात् (१) द्रव्य (२) गुण (३) किया (४) समाज (५) विशेषता (६) संयोग (७) अनस्तित्व । इनमें से प्रथम वर्ग में कणाद के अनुसार नी वस्तुएँ हैं अर्थात् [१] पृथ्वी [२] जल [३] प्रकाश [४] वायु । इन सब के परमाणु अनन्त है परन्तु उनका समृह श्रमस्थायी और नाग्नान है। इसके उपरान्त [१] आकाश है जिसके द्वारा नाह खलता है शीर वह परमाणुश्रों से नहीं बना है बरन् अनन्त, एक शीर नित्य है। इसी प्रकार [६] समय श्रीर [७] आवकाश भी भीतिक नहीं हूँ श्रीर इस कारण वे परमाणुश्रों से नहीं बने हैं वरन् अनन्त एक और नित्य हैं। श्रीर अन्त में इस वर्ग में [६] श्रात्मा और [९] मनस् हैं। प्रकाश श्रीर अन्त में इस वर्ग में [६] श्रात्मा और [९] मनस् हैं। प्रकाश श्रीर अन्त में इस वर्ग में [६] श्रात्मा और [९] मनस् हैं। श्रकाश के द्वारा नाद सुनाई देता है श्रीर मनस् परमाण की मांति बहुत ही छोटा समका गया है। दूसरे वर्ग अर्थात गुण के सन्नह में हैं जो कि उपरोक्त ९ पदार्थों के गुण हैं। ये गुण, रंग, स्वाद, गन्ध, स्पर्श, संख्या, विस्तार, व्यक्तित्व, संयोग, वियोग, पूर्वता, अपरत्व, बुद्धि, सुख, दुःख, इच्छा, द्वेश श्रीर कामना है। तीसरे वर्ग अर्थात किया के पांच विभाग हैं अर्थात अपर जाना, निवे श्राना, सिकुड़ना, कैलना और साधारण रीति से चलना।

चौथा वर्ग अर्थात समाज हम लोगों के गण जाति के विचार का आदि कारण है। यह ऐसे गुणों को विदित करता है जो कि बहुत पदार्थों में पार्प जाते हैं और कणाद के अनुसार स्वजातीय वस्तुओं के इन वर्गों और अपवर्गों का वास्तव विषयाश्रित आस्तित्व है परन्तु बुद्ध के अनुसार ऐसा नहीं है। बुद्ध कहते हैं कि केवल व्यक्तियों का अस्तित्व होता है और उनका प्रात्याहार ठीक विचार नहीं है।

पांचवाँ वर्ग अर्थात व्यक्तित्व सामान्य वस्तुओं को समाज से रहित विदित करता है। वे ये हैं आत्मा, मन, समय, स्थान, आकाश और प्रमाण। छडां वर्ग अर्थात समवाय ऐसी वस्तुओं का अस्तित्व है जो कि जब तक रहती हैं तब तक सम्बन्ध सदा खगा रहता है, यथा सूत और कपड़े का सम्बन्ध।

सातवां वर्ग अर्थात् अनास्तित्व या तो सर्वगत अथवा इतरेतर होता है।

उपरोक्त संक्षिप्त वृत्तान्त से देखा जायगा कि कणाद के वैदो-विक सिद्धान्त का सम्बन्ध जहां तक कि वह उन्हीं का दनाया हुआ है क्टॉनशास्त्र से नहीं वरन विकान से है। यह भारतवर्ष में सब से पिहला प्रयत्न था जो कि द्रव्य और वर्ल, संयोग और वियोग के विषय की जांच करने के लिये किया गया है।

हिन्दुओं के सब दर्शनशास्त्रों में [ वेदान्त को छोड़ कर ] द्रव्य नित्य और आत्मा से भिन्न समझा गया है। केवल वेदान्ती लोग द्रव्य को उस परमात्मा का अंश समझते हैं जिस से कि सब वस्तुएं बनी हैं और जो स्वयं सब कुछ है। इस वेदान्त के विषय में इम अगले अध्याय में लिखेंगे।

#### अध्याय १०

# पूर्वमीमांसा ऋौर वेदान्त ।

श्रब हम हिन्दुओं के दोनों अन्तिम घेदान्तों का श्रर्थात् जैमिनि की पूर्वमीमांसा श्रीर वादरायण व्यास की उत्तरमामांसा का वर्णन करैंगे। भारतवर्ष के इतिहास जाननेवाले के लिये वे अत्यन्त आवश्यक श्रीर अमृत्य हैं क्योंकि मीमांसाओं से हिन्दुओं के मन की उस समय की कट्टर अवस्था विदित होती है जब कि दर्शनशास्त्रक्ष तथा साधारण लोग दोनों ही श्रक्षेयवाद तथा पूर्व शास्त्रों के विरुद्ध धर्म्म की त्रोर द्युक रहे थे । सांख्यदर्शन ने हजारों विचारवान मनुष्यों को उपनिषदों के एक सर्वातमा होने के सिद्धान्त के विरुद्ध बना दिया था और बौद्धधर्म का प्रचार नीच जातियें। में बहुत हो गया था क्योंकि वे लोग जाति के ऊंच नीच होने और वेद के बड़े बड़े विधानों से छटकारा पाया चाहते थे। उस समय के इन विचारों के विरुद्ध मीमांसावाले हुए । पूर्वमीमांसा ने उन वैदिक विधानों और साधनों पर बड़ा जोर दिया जिन्हें कि उस समय के दर्शनगास्त्रज्ञ निरर्थक और अपवित्र समझने लगे थे श्रीर उत्तर मीमांसाने एक सर्वात्मा होने का सिद्धान्त प्रगट किया जो कि उपनिषदों में पहिन्ने से वर्तमान था श्रीर जो माज कल के हिन्दू धर्म का मुख्य सिद्धान्त है।

यह मतभेद कई शताब्दियों तक चलता रहा पर अन्त में भारतवर्ष में प्राचीन मत की ही जय हुई। कुमारिल भट्ट ने जो ईसा के पीछे सातवीं शताब्दी में हुए हैं पूर्वमीमांसा के सूत्रों पर अपना प्रसिद्ध वार्तिक लिखा है। वे हिन्दू धम्मे के एक बड़े रक्षक और बीद्ध धम्मे के बड़े कट्टर विरोधी हुए हैं। उन्होंने केवल वेदों के प्राचीन विधानों को ही स्थापन नहीं किया, केवल बीदों के नवीन

मत का ही खण्डन नहीं किया वरन उन्होंने बौद्धों के मत की उन बातों की भी नहीं माना है जिनमें कि वे वेदों से सहमत हैं।

उत्तरमीमांसा के भी एक बड़े रक्षक हुए श्रीर वे कुमारिल से भी बढ़ कर प्रसिद्ध शङ्कराचार्य हैं जो कि उनके दो शताब्दी पिछे हुए । शङ्कराचार्य का बनाया हुआ महाभाष्य शारीरक मीमांसा भाष्य के नाम से प्रामिद्ध है। उनका जन्म सन् ७८८ ईस्वी में हुआ और इस कारण उन्होंने नवीं शताब्दी के आरम्भ में अपनी पुस्तक लिखी और ब्याख्यान दिए होंगे।

इस प्रकार कुमारिल और शक्कराचार्य दोनों पौराणिक काल से सम्बन्ध रखते हैं पर उन्होंन उस प्राचीन दर्शनशास्त्र को आन्तिम बार स्थापित किया जोकि ब्राह्मणों और उपनिषदों के आधार पर बना है। भारतवर्ष के दर्शनशास्त्र के इतिहास से हिन्दु औं के मन का इतिहास विदित होता है और दार्शनिक काल में जिन दर्शनशास्त्रों की उन्नित हुई उनका वर्णन तब तक समझ में न आवेगा जब तक कि उत्तर काल में इन शास्त्रों का जाति के इति-हास पर जो प्रभाव पड़ा उसका वर्णन (चाहे संक्षेप ही में) न किया जाय।

पूर्वमीमांसा के सूत्र जैमिनि के बनाए हुए कहे जाते हैं श्रीर वे बारह पाठों अर्थात् साठ श्रध्यायों में विभाजित हैं। इन सूत्रों पर सवरस्वामी मह की एक प्राचीन वार्त्तिक है। कुमारिख मह उनके पिक्के हुए और उनके भाष्य से, जैसा कि हम ऊपर कह चुके हैं, इस मत के माननेवालों के इतिहास में एक नई बात हुई श्रीर यह वार्तिक बहुत से श्रागामी भाष्यकारों में सम्मान की दृष्टि से देखा गया है।

उत्पर कहा गया है कि जैमिन के सूत्र बारह पाठों में विभा-जित हैं। पहिले पाठ में व्यक्त अम्में के प्रमाण का वर्णन है। दूसरे तीसरे और चौथे पाठों में अम्मे के भेद, उपभ्रम्में और धम्मों के पालन करने के उद्दर्शों का वर्णन है। धम्मों के करने के कम का पांचवें पाठ में और उनके लिये आवश्यक गुणों का छठें पाठ में वर्णन है। यह इस सूत्र का आधा भाग समाप्त हुआ। स्रातवें और त्राठवें पाठों में त्राव्यक्त क्राक्षामों का वर्णन है, नवें पाठ में अनुमानसाध्य परिवर्त्तनों पर वादिववाद किया गया है और इसवें त्राध्याय में अपासन ग्यारहवें में गुण भीर बारहवें त्राध्याय में समपदस्थ फल का विचार कर के ग्रन्थ समाप्त किया गया है।

ये पूर्व्व मीमांमामूत्रों के मुख्य विषय हैं परन्तु इनके सिवाय बहुत से अन्य विषय भी हैं जो बड़े मनोरञ्जक हैं।

पहिल अध्याय में यह लिखा गया है कि वेद नित्य और पिविश्व है। उनकी उत्पत्ति मनुष्यों से नहीं हुई क्योंकि इसके बनानेवालें किसी मनुष्य अन्यकार का किसी को स्मरण नहीं है। इस नित्य और दैवी वेद के दो भाग हैं अर्थात मंत्र और ब्राह्मण। मंत्र के तीन मेद किए गए हैं अर्थात (१) जो छन्द में हैं व ऋ क कहलाते हैं (२) जो गाए जाते हैं वे सामन और (३) शेष यजुस् कहलाते हैं। बहुधा मंत्र में कोई न कोई प्रार्थना वा जप होता है, ब्राह्मण में धार्मिक आचारों के विषय में कोई आज्ञा होती है और इन ब्राह्मणों में उपनिषद भी सम्मिलित हैं।

चेदश्रुति कहलाते हैं श्रीर इनके उपरान्त स्मृति हैं जो कि अरुषियों की बनाई हुई हैं भीर उनमें वेद का प्रमाण दिया गया है। स्मृति में धर्मशास्त्र [ अर्थात् दार्शनिक समय के धर्मस्त्र ] भी स्मिम्निवित हैं जिनमें सामाजिक श्रीर धर्म सम्बन्धी नियम हैं।

धर्मासूत्र के अतिरिक्त करूपसूत्रों का भी उरुलेख है श्रीर उन्हें भी ऐसे प्रन्थकारों ने बनाया है जो वेद के ज्ञाता थे । करूपसूत्र वेदों के श्रंदा नहीं हैं और उन में जो प्रमाणवेदों से लिए गए हैं उन्हें छोड़ कर और कोई प्रमाण नहीं मान जाते। पाठक लोग इस बड़े भेद को देखेंगे जो कि प्राचीन हिन्दुओं ने ब्राह्मणग्रन्थों श्रीर सूत्रमन्थों में किया है। ब्राह्मणग्रन्थ नित्य और पिवत्र समझे जाते थे और सूत्रम्था में किया है। ब्राह्मणग्रन्थों के बनाए हुए कहे जाते हैं वे कोई स्वतन्त्र प्रमाण नहीं माने जाते थे। इस बात से ब्राह्मणग्रन्थों की पूर्वता भली भांति समझी जा दे ककी है।

वेदों में योग पर बहुत जोर दिया गया है और इस कारण भीमांसा में भी उन पर बहुत वादिववाद किया गया है। उनमें तीन रीतियों का उल्लेख है श्रर्थात् पवित्र मानि को स्थापित करना, हवन करना और सोम तथ्यार करना। उनमें यहां के विषय में श्रनेक प्रकार के श्रद्धत प्रश्न उठाए गए हैं, उन पर वादविवाद किया गया है श्रीर उनका उत्तर दिया गया है। यहां पर केवल एक श्रद्धत उदा- हरण बहुत होगा।

कुछ यशों में ऐसा विधान है कि यजमान अपनी सब सम्पत्ति यश करनेवाले ब्राह्मण का दे दे। यहां यह प्रश्न उठाया गया है कि क्या राजा को भी अपनी सब भूमि, चरागाह, सड़क, झील और तालाब ब्राह्मणों को दे देनी चाहिए! इसका यह उत्तर दिया गया है कि भूमि राजा की सम्पत्ति नहीं होती और इसलिये वह उसे नहीं दे सकता। राजा केवल देश पर राज्य कर सकता है परन्तु देश उसकी सम्पत्ति नहीं है क्योंकि यदि ऐसा होता तो उसके प्रजा के घर भूमि आदि उसी की सम्पत्ति हो जाते। किसी राज्य की भूमि को राजा नहीं दे सकता परन्तु यदि राजा ने कोई घर वा खेत मोल लिया हो तो वह उन्हें दे सकता है।

इसी प्रकार अग्नि में अपना बिलदान करने का प्रश्न, दूसरों को हानि पहुंचाने के लिये यन्न करने का प्रश्न और ऐसे ही ऐसे अनेक प्रश्नों पर बड़ी बुद्धिमानी के साथ विचार किया गया है। कोलब्रुक साहब ठीक कहते हैं कि मीमांसा का न्याय कानून का शास्त्र है।

प्रत्येक याते पर साधारण सिद्धान्तों के अनुसार विचार मीर निश्चय किया गया है भीर जिन बातों का निश्चय किया गया है उन्हीं से सिद्धान्त एकत्रित किए जा सकते हैं। उन्हीं को कमा-नुसार संप्रह करने से कानून का दर्शनशस्त्र हो जायगा और बास्तव में इसी विषय का मीमांसा में उद्योग किया गया है"

अब यज्ञ के सम्बन्ध में जो कि पूर्व मीमांसा का मुख्य विषय है यह लिखा गया है कि बड़े यक्षों म कार्यकर्ता लोगों की पूरी संख्या १७ होती है अर्थात् एक यज्ञ करनेवाला और १६ ब्राह्मण । परन्तु कोटे अवसरों पर कंवल चार ही ब्राह्मण होते हैं। बिलदान की संख्या यह के अनुसार होती है। अश्वमध यह में सब प्रकार के बिल अर्थाद पालतू और जंगबी जानवर थलचर और जलचर, चलनेवाले उड़नेवाले तैरनेवाले और रंगनेवाले जानवरों को मिला कर ६०६से कम न होने चाहिए।

मीमांसा का मुख्य उद्देश्य मनुष्यों को अपना कर्तब्य सिख-बाने का है। जैमिनि अपनी मीमांसा को कर्तब्य की व्याख्या दे कर प्रारम्भ करते हैं और उन्होंने केवल इसी विषय का वर्णन किया है। वे कहते हैं "श्रव कर्तव्यों का अध्ययन आरम्भ करना चाहिए। कर्तब्य एक ऐसा कार्य्य है जिस पर आज्ञा द्वारा जोर दिया जाता है। इसका कारण खोजना चाहिए।" परन्तु कर्तव्यों के विषय में उनका विचार बहुत ही संकीर्ण है, वे केवल वैदिक विधानों और साधनों को उचित रीति से करने ही को कर्तव्य कहते हैं। अतएव पूर्वमीमांसाशास्त्र केवल वैदिक विधानों का शास्त्र है।

जैमिनि प्राचीन वैदिक विभानों और साभनों पर जोर देने की अभिलाषा में वैदिक धर्म का वर्णन करना भूल गए हैं ! डाक्टर बेनर्जी अपने " डायाखोगज़ औन हिन्दू फिलासोफ़ी" में बहुत ठीक कहते हैं कि जैमिनि ने " कर्तब्यों पर ध्यान देने के विषय में बड़ा जोर दिया है परन्तु उन्होंने इस बात के उल्लेख करने की परवाह नहीं की वे कर्तब्य किनकों करने चाहिएँ।" उन्होंने घाब्द की माँति वेद की नित्यता पर जहां जोर दिया है वहां उन्होंने उनकों उचाण करनेवाली किसी नित्य बुद्धि का उल्लेख नहीं किया। जहां उन्होंने ब्राह्मणों के यहां के करने का उल्लेख नहीं किया। जहां उन्होंने ब्राह्मणों के यहां के करने का उल्लेख किया है वहां उपनिषदों के सर्वात्मा होने के सिद्धान्त के विषय में कुछ नहीं लिखा। इस कारण जैमिनि का दर्शनशास्त्र यद्यपि सनातनभ्रममें के अनुमार है तथापि वह दूषित है और शंकराचार्य भी इस बात को स्वीकार करते हैं कि इस दर्शनशास्त्र से ईश्वर की प्राप्ति नहीं हो सकती।

इस कारण इसकी पूर्ति के लिये एक दूसरे दर्शनशास्त्रीकी आवद्यकता हुई और उत्तर मीमांसा वा वेदान्त ने इस अभाव की पूर्ति की । इसी वेदान्त में परमात्मा सर्वात्मा सर्वव्यापक देश्वर का उल्लेख है जैसा कि पूर्व मीमांसा में विधानों और यहां का है। वेदान्त उपनिषदों का प्रत्यक्ष सार है जैसा कि पूर्व मीमांसा ब्राह्मणों का है। वेदान्त के पहिले ही सूत्र में धर्म अथवा कर्तव्य के स्थान पर ब्रह्मन् अर्थात् ईश्वर का उल्लेख है। दोनों मीमांसाओं को मिलाकर सचा वैदिक हिन्दूधर्म प्रधांत् उसके विधान मादि और उसके सिद्धान्त हैं। इन्हीं देनों मीमांसाओं को मिला कर उन बौद्ध नास्तिकों का उत्तर हो जाता है जोकि वैदिक धर्म और परमेश्वर को नहीं मानते। दोनों मीमांसाओं को मिला कर सांख्यदर्धन के उस अक्षेयवाद तथा अन्य दर्शनशास्त्रों का उत्तर होता है जोकि मौतिक वस्तुओं को नित्य मानते हैं। ये ही दोनों मीमांसा सचे हिन्दूधर्म की जड़ हैं।

शारीरक मीमांसासूत्र प्रथात ब्रह्मसूत्र वादरायण व्यास का बनाया हुन्ना कहा जाता है। उसमें कापिल के सिद्धान्तों श्रीर पात-आलि के योग का उल्लेख है और कणाद के परमाणुवाद का भी जोकि गीतम के न्याय का फल है। उसमें जैमिनि तथा जैन, बौद्ध और पाशुपतों के धम्मों का भी उल्लेख है और इसमें सन्देह नहीं कि समस्त ब्रह्मसूत्र छओं दर्शनशास्त्र के पीछे के समय का है और वहाई सा के बहुत पहिले का बना हुआ नहीं है।

वेदान्त ने न्यायं के अवयवघटित वाक्यों को लिया है परन्तु श्चरस्तू की नाई उसमें उसके पाँच भागों को घटा कर केवल तीन भाग रहने दिए गए हैं। कोलब्रुक साहेब का यह मत है कि यह सुधार यूनानियों से उद्धृत की गई थी और यह बात बहुत सम्भव जान पड़ती है।

बादरायण के ब्रह्मसूत्र में चार पाठ हैं और प्रत्येक पाठ में चार प्रध्याय हैं। इस पुस्तक का पूरा खुर्लांसा देना हमारे उद्देश्य से बाहर है भीर इसिलये हम कोलब्रुक साहेव के ग्रन्थ के अनुसार केवल इसके कुछ सिद्धान्तों को झलका देंगे। जो पाठक इस विषय का पूरा बान प्राप्त करना चाहें वे कोलब्रुक साहब की पुस्तक देंखें।

उत्तरमीमांसा ठीक पूर्वमीमांसा की भांति आरम्भ हेाती है और उसमें प्रन्थ का उद्देश्य ठीक उन्हीं राज्दों में वर्णन किया गया है। केवल धर्म वा कर्तव्य के स्थान पर इसमें ब्रह्मन् वा ईश्वर लिखा गया है। इसके उपरान्त प्रन्थकार ने सांख्य के इस सिद्धान्त का खण्डन किया है कि सृष्टि का मुख्य कारण प्रकृति है और इसके उपरान्त उसने सचेतन बानमय जीव को आदि कारण कहा है। वहां परमात्मा सृष्टि का भौतिक तथा उत्पन्न करनेवाला कारण कहा गया है। मुक्ति प्राप्त करने के लिये उसी का ध्यान करना चाहिए और उसी पर विचारों को स्थिर करना चाहिये।

दूसरे पाँठ में भी कपिल के सांख्यद्शन तथा पातञ्जलि के योग-दर्शन और कणाद के परमाणुवाद का खण्डन किया गया है। सब सृष्टि की उत्पत्ति ब्रह्मन् से कहीं गई है और वहीं सृष्टि का कारण तथा फल बतलाया गया है। कारण और फल का भेद मौर भिन्न भिन्न फलों के होने से इन सब के ऐक्य का खण्डन नहीं होता। "समुद्र एक है और वह मपने पानी से जुदा नहीं है, फिर भी लहरें, फेन, छीटे, बूंद तथा इसके मन्य भेद एक दूसरे से भिन्न है।" (२, १, ५,) " जिस प्रकार दुग्ध का दाध और पानी का बरफ कपान्तर मान्न है वैसे ही ब्रह्मन् के भी भिन्न भिन्न कप हैं।" (२,१, ८,)।

इसके उपरान्त सांख्य, वैदेशिषक, बौद्ध, जैन, पाशुपति, झौद्द पांचरात्र भम्मों के सिद्धान्त का खण्डन किया गया है।

आतमा कार्यकरने वाली है। वह निष्कर्म नहीं है, जैसा कि सांख्य का मत है। परन्तु उसकी कर्मश्रीतला वाहा है। जैसे बद्धे अपने हाथ में भौजार ले कर परिश्रम करता है भौर कष्ट सहता है और उन भौजारों को रख कर सुख से चैन करता है उसी प्रकार आतमा भी इन्द्रियों और इन्द्रियञ्चानों के साथ कार्य्य करती है और उन्हें छोड़ कर सुखी होती है (२, ३,१५)। आतमा उस परमातमा का अंश है जिस प्रकार चिनगारी अग्नि का अंग है (२,३,१७)। जिस प्रकार सूर्य का प्रतिबिम्ब पानी पर पड़ता है और उस पानी के साथ हिलता है परन्तु उससे दूसरे पानियों के प्रतिबम्ब से अथवा स्वयं सूर्य से कोई सम्बन्ध नहीं रहता इसी प्रकार एक प्राथी के सुख दुःख से दूसरे प्रायी का अथवा

परमात्मा को है सम्बन्ध नहीं रहता। शारीरिक इन्द्रियाँ और जीव सम्बन्धी कार्य्य सब उसी ब्रह्मन् के रूप हैं।

तिसरे पाठ में आत्मा के पुनर्जनम होने तथा शान भीर मुक्ति प्राप्त करने का और साथ ही परमात्मा के गुणों का वर्णन है। आत्मा एक सूक्ष्म शरीर से घिरी रह कर एक कप से दूसरे कप में पुनर्जनम लेती है एक शरीर से भलग हो कर वह अपने कार्यों का फल भोगती है भीर एक नए शरीर में प्रवेश कर के भएने पूर्व कम्मों के भनुसार फल पाती है। पाप करनेवाले ७ नकों में दुःख भोगते हैं।

परमात्मा अगम्य है और उसे संसार के रूपान्तर नहीं व्यापते, जिस प्रकार साफ विल्लीर किसी रंगीन फूल से रँगदार दिखाई देता है परन्तु यथार्थ में निर्मल होता है। वह परमात्मा पवित्र इन्द्रिय, बुद्धि और विचार है।

"परमातमा घूप भीर श्रन्य प्रकाशमय वस्तुमों की नाई प्रति-बिम्बों से अनेक देख पड़ता है परन्तु वास्तव में एक ही है। वह आकाश की नाई जो कि भिन्न भिन्न जान पड़ता है, वास्तव में बिना भेद के एक ही है।" "उसके अतिरिक्त और कोई नहीं है।" (३,२) पाठक लोग देखेंगे कि वेदान्त स्वयं उपनिषदों का प्रत्यत्त फल है और उपनिषदों की मांति एकत्व का सिद्धान्त प्रस्त्व श्रीर वास्तविक वेदान्त में अन्तिम सीमा को पहुँचाया गया है।

इस पाठ के श्रान्तिम भाग में तपस्या की साधनाओं और ध्यान को उचित रीति से करने मौर दैविक झान प्राप्त करने का उख्लेख है। उस झान के प्राप्त करते ही पिछखे सब पाप नष्ट हो जाते हैं और भविष्यत में पाप नहीं होता । इसी प्रकार योग्यता और पुण्य के भी कल नष्ट हो जाते हैं। और दूसरे कार्य्य जिनका कि फब शेष रहगया हो उन्हें भी भीग के द्वारा नष्ट कर के, पुण्य और पाप का सुख और दु:ख भीग कर दैविक झान को प्राप्त करनेवाला प्राणी शरीर का नाथ करके ब्रह्म मेंसमा जाता है।" (४, १, १४)। हम देख चुके हैं कि उप निषद का भन्तिम मुक्ति पाने का भी यही सिद्धान्त है।

्रास से उतर कर दो दूसरे प्रकार की मुक्ति भी होती हैं उनमें स्थापक प्रकार की मुक्ति द्वारा आत्मा ब्रह्मन क निकट निवास था

सकता है परन्तु उसका उसके साथ सम्मेल नहीं हो सकता। दूसरे प्रकार की मुक्ति इस से भी उतर कर है और वह जीवनमुक्ति कहलाती है जिसे कि योगी लोग अपने जीवन में ही प्राप्त कर सकते हैं और इसके द्वारा वे अलालिक कार्य्य कर सकते हैं यथा पितरों की झात्माओं को बुलाना अथवा भिन्न शरीर धारण करना, अपनी इच्छानुसार किसी स्थान में तुरन्त पहुंच जाना इत्यादि। यह योग-शास्त्र के मिथ्या विचार का पुनरुउ छेल है जिसके विषय में हम पहिले अध्याय में लिख चुके हैं।

वेदान्त के अनुसार ईश्वर के गुणों को कोलब्रुक साहव यों लिखते हैं "ईश्वर स्वेज्ञ झोर सर्वज्ञाकिमान है और वह सृष्टि के श्रस्तित्व, नित्यता और प्रलय का कारण है। सृष्टि की रचना उसकी इच्छा मात्र, से होती है। वह इस संसार का फलोत्पादक श्रीर मौतिक कारण सृष्टि करनेवाला और प्रकृति, बनानेवाला और बनाने की वस्तु, करनेवाला और कर्म सब कुछ है। सब वस्तुपं भपनी सम्पूर्णता पर उसी में मिल जाती है। सम्पूर्ण परमात्मा एक ही, एकमात्र अस्तित्व-वाला अद्वितीय, संपूर्ण, अखण्ड, संपूर्ण अनन्त, अपरिमित, अच्चल, सब का मालिक, सत्य, बुद्धि, ज्ञान और सुख है।

भारतवर्ष में दार्शनिक काल में इन्ही छः दर्शनशास्त्रों का ढदय हुआ। उपनिषदों में जो प्रश्न उठाए गए हैं, जो प्रश्न सब विचारशील मनुष्यों के मन में उठते हैं परन्तु जिनका उत्तर वह पूर्णतया नहीं दे सकता मर्थात् "ईश्वर क्या है श्रीर मनुष्य क्या है " उनका उत्तर हिन्दू दर्शनशास्त्रक्षों ने इस प्रकार दिया है।

देश बातों के लिये दार्शनिक काल में ऐसे एक प्राप्त हुए हैं जिनके लिये हिन्दू लोग घमण्ड कर सकते हैं। सम्भवतः इसी समय में भारतवर्ष के महाकाव्यों ने भपना महाकाव्य का रूप पाया इसी समय में रेखागाणित और व्याकरण ने पूर्णता प्राप्त की। इसी समय में मेग्टल फिलासोफी मौर न्यायशास्त्र की सब से पाईले लिखी हुई प्रणालियों की उत्पत्ति हुई और उन्होंने पूर्णता प्राप्त की। इसी सम में दीवानी मौर फीजदारी के कानून शास्त्र की भांति पुस्तकाकार बने। इसी समय के अन्त में सारा उत्तरी भारतवर्ष एक बड़े और

योग्य ग्रासन करनेवाले के आधीन लाया गया और एक उत्तम और सभ्य शासनप्रणाली की भन्तिम बार उन्नति की गई। और भन्त में इसी समय में उस बड़े सुधारक गौतमबुद्ध ने मनुष्यों की समानता और भाईपन के उस धर्म का प्रचार किया जो कि भाज तक समस्त मनुष्य जाति के तिहाई लोगों का धर्म है। अब हम के इस बड़ सुधार की कथा का वर्णन करेंगे।

### अध्याय ११

# बौद्धों के पवित्र प्रन्थ।

ईसा के पहिले छठीं रातान्दी में एक बड़े सुधार का आरम्भ हुआ। यहां का प्राचीन धर्मा जिसे कि हिन्दू-आर्ये लोग चौदह शताब्दियों तक मानते भाए थे,विगइ गया था और अब वह विधानों में आ लगा था । ऋग्वेद के देवता जिनका कि प्राचीन ऋषी लोग प्रेम भीर उत्साइ के साथ आबाहन और पूजन करते थे, त्रव केवल नाम मात्र को रह गए थे, और अब इन्द्र और ऊषस् के नाम से कोई स्पष्ट विचार प्रथवा कोई कृतक्षता नहीं प्रगट होती थी । प्राचीन समय के ऋषी लोग अपने देवताओं को उत्साह के साथ जो सोमरस, दुग्ध, अम्न वा मांस चढ़ाते थे उनके अब बड़े कठिन विधान और निरर्थक रूप हो गए थे। उन ऋषियों की मन्तानों और उत्तराधिकारियों की एक प्रबल जाति बन गई थी और वे लोगों के लिये बड़े आडम्बर के धार्मिक विधानों को करने और पूजा पाठ करन का स्वत्व रखते थे। लोगों के जी में यह विद्वास जमाया जाता था कि इन विधानों और पूजा पाठ को ब्राह्मणों द्वारा कुछ दे कर करवाने से बड़ा पुण्य होता है । वह भार्मिक स्वभाव और कृतज्ञता के वे विचार जिन्होंने कि बेद के बनानेवालों को उत्तेजित किया था अब नहीं रह गए थे, अब केवल बड़े बड़े और निरर्थक विधान रह गए थे।

इसका एक विरोध आरम्भ खड़ा हुमा। ईसा के पहिले ग्यारहवीं शताब्दी में अर्थात जिस समय का हम वर्णन कर रहे हैं उसके पांच शताब्दी पहिले उत्साही और विचारशील हिन्दुओं ने ब्राह्मणप्रन्थों के इन दुखदाई विधानों को छोड़ कर भारमा और उसके बनानेवाले के विषय में खोज करने का साहस किया था। उपनिषदों के बनान-वालों ने यह विचारने का साहस किया कि सब जीवित तथा मजीवित वस्तुएं एक ही सर्वव्यापी ईश्वर से उत्पन्न हुई हैं और वे उसी सर्वव्यापक आत्मा को अंग्र हैं। मृत्यु और भविष्यत जीवन की गुष्त बातों के विषय में खोज की गई, मात्मामों के पुनर्जन्म का अनुमान किया गया और उत्तर काल के हिन्दू दर्षन-शास्त्र के मुख्य सिद्धान्तों की उत्पत्ति कच्चे रूप में हुई।

परन्तु इन गुप्त विचारों तथा उस सं जिस दर्शनशास्त्र की उत्पत्ति हुई उसमें बहुत थाड़े लोग अपना जीवन व्यतीत कर सकते थे। आर्थ्य गृहस्थों का समाज अर्थात्ते ब्राह्मण क्षत्रिय और वैदय सब उन्हीं विधानों से संतुष्ट थे जिन्हें कि वे समभते नहीं थे, जोक ब्राह्मणों में लिखे थे और जिनका संक्षेप सूत्रों में किया गया थां। इसी प्रकार सामाजिक और गृहस्थी के नियमों का संक्षेप भी लोगों के बिये सुत्रों में किया गया था और उस समय के सब ही शास्त्र और विद्या सूत्रों के कप में संक्षिप किए गए थे।

ईसा के पहिले छठीं शताब्दी में भारतवर्ष की ऐसी अवस्था थी भर्म्म के स्थान में केवल विधान हो गए थे, उत्तम सामाजिक भीर सदाचार के नियम अब बिगड़ गए थे भीर उनमें जाति-भेद, ब्राह्मणों के स्वत्व और शूद्रों के लिये कठार नियम बन गए थे। जाति के इन श्रनन्यभुक्त स्वत्वों से स्वयं ब्राह्मणों की भी उन्नति नहीं हुई। वे लोग लाल ी, मूर्ब और भूर्त, हो गए यहां तक कि स्वयं ब्राह्मण सूत्रकारों ने भी बड़े कठोर ग्रब्दों में उनकी निन्दा की है। उन शूदों के लिये जोकि आर्थ्धमर्म की शरण में आए थे, कोई धार्मिक शित्वा वा आचार अथवा सामा-जिक सत्कार नहीं था। वे लोग समाज में नीच होने और घृणा किए जाने के कारण हाय मारते थे और परिवर्तन चाहते थे। सीर ज्यों ज्यों यह भेद बढ़ता गया ज्यों ज्यों लोग भिन्न भिन्न लाभ-दायक व्यवसाय करने लगे, भूमि झौर व्यवसाय के स्वामी होने लगे और बल और अधिकार प्राप्त करते गए त्यों त्यों यह भेद असह्य होता गया। इस प्रकार समाज के जो बंधन हो गए थे वे और भी कठोर होते गए और उस समय के सामाजिक, धार्मिक भीर कानून के प्रन्थों में अब तक भी श्रुद्रों के लिये कठोर अन्याय

था जोकि श्रुद्रों के सक्ष्य, व्यवसायी और समाज के योग्य हो जाने के बहुत काल पीछे तक था।

उत्साही सौर खोज करनेवाले मनुष्य के लिये, सहानुभूति रखनेवाले और दयालु मनुष्यों के लिये इन सब बातों में कुछ असंगत पाया जाता था। शाक्यवंशी गौतम उस समय की हिन्दू विद्या और धर्म को अच्छी तरह जानता था परन्तु वह इस बातपर विचार करता और इसकी खोज करता था कि जो कुछ उसने सीखा है वह फलदायक और सत्य है अथवा नहीं । उसकी धार्मिक आतमा मनुष्यों के बीच इस अधार्मिक भेद को स्वीकार नहीं करती थी मौर उसका द्यालु हृदय नम्र,दुखिया और नीच लोगों की सहायता करने के छिये उत्सुक था । छप्तपाय विभान तो गृहस्थ लोग करते थे तथा सन्यासी लोग जंगलों में श्रपनी इच्छा से जो तपस्या करते और दुःख सहते **थे वे** सब उसकी दृष्टि में निरर्थक थे । उसकी दृष्टि में पवित्र जीवन का सीन्दर्य, पापरहित, दयाल श्राचार ही था जो मनुष्य के भाग्य की सिद्धि, और इस पृथ्वी पर का स्वर्ग था, और भविष्यवक्ता श्रीरसुधा-रक के उत्सुक विश्वास के साथ उसने इसी सिद्धान्त की धर्म का सार कहा है। सारे जगत के साथ उसंकी जो सहातुभूति थी उसी के कारण उसने दुखी मनुष्यों के लिये आत्मोन्नति भौर पवित्र जीवन का यह सिद्धान्त निकाला है। वह दीन और नीच लोगों की मलाई करने की, क्षोभ और बुराई को दूर करने और सब से भ्रात्वत स्तेह करने त्रीर शान्ति के द्वारा त्रपने दुःखीं को दूर करने को शिला देता था। उसकी दृष्टि में ब्राह्मण और शूद्र ऊंच श्रीर नीच सब एकसे थें—सब पवित्र जीवन के द्वारा निर्वाण प्राप्त कर सकते थे और वह सब को अपने इस धर्म की प्रहण करने के लिये उपदेश देता था । मनुष्य जाति ने इस हृदयवेधक प्रार्थना को स्वीकार किया श्रीर कुछ शताब्दी में बौद्धधर्म केवल एक ही जाति वा देश का नहीं बरन् समस्त एशिया का मुख्य धर्म हो गया \*

<sup>#</sup> नीचे लिखे हुए अंकों से संसार के निवासियों और वौद्धों की संख्या विदित होगी—

परन्तु ऐतिहासक दृष्टि से यह विचार श्रसत्य होगा कि गौतम बुद्ध ने जान बुझ कर अपने को एक नए धर्म का संख्यापक बनाया था। इसके विरुद्ध उसके ऋतिम समय तक उसका यह विद्वास था कि वह उसी प्राचीन श्रीर पवित्र धर्म को सिखला रहा है जो कि प्राचीन समय में हिन्दुओं अर्थात् ब्राह्मणों तथा मन्य छोगों में प्रचित्ति या परन्तु समय के फेर से बिगड गया था । वास्तव में हिन्दुधर्म में कुछ घुमनेवाले सन्यासी कहे गए हैं जो कि संसार को छोड देते थे, वैदिक विधानों को नहीं करते थे और अपना समय ध्यान में व्यतीत करते थे ( छठां अध्याय देखो )। इन लोगों का नाम हिन्द स्मृति में भिक्षक लिखा गया है और व साधारणतः आमन कहलाते थे। उस समय जितने श्रामन थे उनमें गीतम ने भी एक श्चेगी। के श्रामन स्थापित किए। और वे लोग अन्य श्रामनों से भिन्न समझे जाने के लिये शाक्यपुत्रीय श्रामन कहलाते थे । वह उन्हें संसार को छोड़ देने और पिवत्र जीवन तथा ध्यान में अपना समय ब्यतीत करने की शिक्षा देता था, जैसा कि श्रन्य श्रामन लोग भी सिखलाते और करते थे।

तब क्या बात है कि बुद्ध ने श्रपने जीवन में जो कार्य्य किए हैं उनसे उसकी सम्मतियों का एक नया धर्म बन गया है जोकि मनुष्य जाति के तिहाई छोगों का धर्म है।

| यहूदी                                                    | ••••   | •••• | • • • • | 9,000,000   |
|----------------------------------------------------------|--------|------|---------|-------------|
| <b>ई</b> साई                                             | ••••   |      | ••••    | ३२८,०००,००० |
| हिन्दू                                                   | ••••   | **** | ••••    | १६०,०००,००० |
| मुसलमान                                                  | ••••   | •••• |         | १५५,०००,००० |
| बौद्ध                                                    | ••••   | •••• | •••     | ۹۰۰,۰۰۰,۰۰۰ |
| अन्य कोग                                                 | ••••   | •••• | ••••    | १००,०००,००० |
| समस्त संसार                                              | के लोग |      | ٠ ٢     | २९०,०००,००० |
| इसा की पांचवीं और दसवीं शताब्दी के बीच समस्त मनुष्य जाति |        |      |         |             |

के आधे से अधिक लोग बौद्ध थे।

गौतम के पवित्र और धार्मिक जीवन, सारे संसार के बिये उसकी सहानुभूति, उसके अद्वितीय धार्मिक आदेश, उसके नम्न श्रोर सुन्दर श्राचरण का उसकी शिक्षाश्रों पर, जो कि बिलकुल नई नहीं थीं, बड़ा प्रभाव पड़ा। इससे निर्वे श्रीर नीच लोगों ने, सब से सुशीब और सब से उत्तम आर्थ लोगों ने उसका धर्म स्वीकार किया, उस धर्म ने राजा लोगों को उनके सिंहासन पर और किसान बोगों को उनके झोपड़ों में आश्रार्थित किया और सब जाति के लोगों को प्रीति के साथ एक समाज में मिला दिया!

भीर उसके जीवन और कार्ग्यों का पवित्र स्मरण उसकी मृत्यु के पीछे भी स्थिर रहा और जो लोग उसकी शिक्षा को मानते ये उन्हें उसने एक समाज में स्थिर रक्खा और कुछ काल में उन शिक्षाओं का एक भिन्न और उत्तम धर्म का रूप हो गया।

गौतम ने पिवत्रता और पिवत्रतथा सुशील जीवन से प्रीति रखने के कारण वेदों के विभानों और वैरागियों की तपस्याओं को नहीं माना है। वह केवल आत्मोन्नित दया और पिवत्र वैराग्य पर जोर देता था। वह अपने भिक्षुकों में कोई जाति भेद नहीं मानता था, वह भलाई करने के श्रितिरक्त और किसी उत्कृष्ट विभान वा किसी उत्कृष्ट तपस्या को नहीं मानता था। यही कारण है जिसने कि बौद्ध धर्म को एक जीवित तथा जीवन देनेवाला धर्म बनाया है जब कि इतने अन्य प्रकार के सन्यासियों का धर्म मृत हो गया है।

हम बौद्ध धर्म की मुख्य बातों और भारतवर्ष के इतिहास पर उसके विस्तृत फर्लों को प्रगट करने का यत्न करेंगे । भाग्य वश इस विषय में हमको उपादानों के अभाव की शिकायत नहीं है।

वास्तव में बौद्ध धर्म के विषय में आज कल इतने प्रन्थ लिखे गए हैं कि यह विचारना प्रायःकित है कि पचास वर्ष पहिले बौद्ध प्रन्थों वा धर्मों के विषय में कुछ मालूम न रहा हो। प्रसिद्ध पादरी, डाक्टर मार्शमेन साहब ने भारतर्वष में बहुत वर्षों तक रह कर अनेक प्रन्थ लिखें हैं। उन्होंने १८२४ ई० में बुद्ध का इससे अच्छा वर्णन नहीं दिया है कि उसकी पूजा सम्भवतः ईजिप्ट के पिस से सम्बन्ध रखती है। और दूसरे विद्धानों ने इस से भी अधिक असम्भव और किलित बातें लिखी हैं।

यह हुई का विषय है कि अब वह समय जाता रहा है । खोज करनेवालों मोर विद्वानों ने भिन्न भिन्न बीद्ध देशों के हस्तलिखित प्रन्थ एकात्रित किए, उन्हें एढ़ा, छपवाया मीर उनमें से बहुतों का अनुवाद किया है और इस प्रकार उस धर्म का यथार्थ बोध कराया है जिसका प्रचार कि गौतम ने पहिले पहिल किया था और जो उसके पीछे भिन्न भिन्न समय में भिन्न भिन्न जातियों में बदलता गया। यहां पर हमारा काम गत पचास वर्षों में बौद्ध धर्म के विषय में जो खोज हुई है उसका इतिहास देने का नहीं है परन्तु उसमें से कुछ बाते ऐसी मनोरञ्जक हैं कि उनका वर्णन किए बिना नहीं रहा जा सकता।

हाडसन साहब सन् १८३३ से सन् १८४३ तक नैपाल के अंग्रेजी रेज़िडेण्ट रहे और उन्हों ने ही पहिले पहिल उन मुख्य हस्तिलिखित प्रन्थों को एकत्रित किया जिनसे कि उस अर्म का एक गंभीर वर्णन दिया जा सकता है। उन्होंने बङ्गाल की पशियाटिक सोसायटी को८५ बस्ते, लंडन की रायल पशियाटिक सोसाइटी को८५, इण्डिया आफिस लाइब्रेरी को३०, आक्सफोर्ड की बोड्लियन लाइब्रेरी को १७४ वस्ते मेज। हाडसन साहेब ने अपने वर्णन में इन बस्तों तथा बौद्य धर्म का कुक बृत्तान्त लिखा है।

इन मृत ग्रन्थों में युजीन वर्नाफ साइब की बुद्धि ने जीवन डाला और उन्होंने अपनी "इन्ट्रोडक्शन टू दी हिस्ट्री भाफ इंडियन् बुधिज़म" नामक पुस्तक में जिसे कि उन्होंने १८४४ में छपवाया था पहिले पाहल बौद्ध धर्मम का बुद्धिमानी के साथ और समभ में आने योग्य वैज्ञानिक रीति पर वर्णान दिया है। इस प्रसिद्ध विद्वान् के यश से श्रीर जिस योग्यता भीर दार्शनिक सूझ के साथ उन्होंने इस विषय को जिखा है उससे विद्वान् यूरोपियन् लोगों का ध्यान इस अद्भुत धर्म की ओर गया है और वर्नफ साइब ने जिस खोज को प्रारम्भ किया था वह आज तक जारी रक्खी गई है और उसका बहुत अच्छा फल हुआ है।

हाडसन साहेब ने नैपाल में जो कुछ किया है उतनाहीं काम

तिब्बत में हंगेरिया के विद्वान् अलेक्ज़ान्डर सोमा कारोसी साह्ब ने किया है।

विद्या की खोज के इतिहास में इस सीधे सादे हंगेरिया के विद्वान् की अनन्य प्रीति से अधिक अद्भुत बातें बहुत ही कम होंगी। उसने ब्रारम्भ ही से पूर्वी भाषाओं के ये य करने का निश्चयं कर लिया था और वह सन् १८२० में बोखारेस्ट **से** बिना किसी मित्र या द्रव्य के निकला भीर पैदल तथा जल में नौका पर यात्रा करता हुआ बगदाद आया। वहां से बह तेहरान गया और फिर वहां से एक बटोहियों के झुण्ड के साथ ख़ुरासान होते हुए बुखारा पहुंचा । सन् १८२२ में वह काबुल आया और वहां से लोहीर और लाहीर से काइमीर होता हुआ लहाख जो कर बसा। उसने इन देशों में बहुत काल तक भ्रमण और निवास किया और सन् १८३१ में वह शिमला में था " जहां वह एक मोटे नीले कपड़े का ढीला ढाली अंगा जोकि उसकी <mark>इपड़ियों तक</mark> बम्बा था और उसी कपड़े की एक छोटी टोपा भी पहिनता था। उसकी कुछ सफद डाढ़ी थी, वह युरोपियन लोगो से दूर रहता था भीर अपना समय अध्ययन में ब्यतीत करता था।" सन् १८३२ मे बह कलकत्ते आया और वहां डाक्टर विल्सन और जेमस प्रिन्सैप साहबों ने उससे बड़ी मिहबीनी के साथ बताव किया। वहां वह बहुत दिनों तक रहा। सन् १८४२ में उसने फिर कलकत्ते से तिब्बत के लिये प्रस्थान किया परन्तु मार्ग में दार्जिलिंग में ज्वर के कारण उस का देहान्त हो गया। बङ्गाल की एशियाटिक सोसाइटी ने दार्जिलिंग में उसकी कब पर एक स्मारक बनवाया है। इस पुस्तक के लेखक ने अभी कुछ ही माल हुए कि दुख और सन्तोष के साथ इस कब्र को जाकर देखा था।

उसने तिब्बत की बौद्ध पुस्तकों के विषय में जो कार्य्य किया था उसका सब आवश्यक बृत्तान्त एशियाटिक रिसर्चेस के बासर्वे भाग में दिया है। सोमा साहब के पीछे अन्य विद्वान लोगों ने तिब्बत के उन्हीं बौद्ध प्रन्थों में परिश्रम किया है और इस बिषय में और बहुत सी बातें जानी हैं। चीन के बौद्ध प्रन्थों का प्रा संग्रह करने का यश रेवरेण्ड सोम्युपल बील साहब को प्राप्त है। इस कार्य्य के लिये जापान के राजदूत से प्रार्थना की गई थी जोिक इंग्लैण्ड ग्राया था और इस प्रार्थना को उन्होंने तुरन्त स्वीकार कर लिया और टािकयो लौट जाने पर उस संपूर्ण संग्रह को इंग्लैण्ड भेजवाया जोिक "दी सेकट टीिचग आफ दी थ्री ट्रेज़िस (तीनों भण्डार के पिवत्र उपदेश) के नाम से प्रसिद्ध है। इस संग्रह में दो हजार से अधिक ग्रन्थ हैं और उसमें वे सब पिवत्र पुस्तकें हैं जो कि भिन्न भिन्न शताब्दियों में भारतवर्ष से चीन को गई थीं मीर इन पुस्तकों पर चीन के पुजेरियों की टिप्प जियां भी हैं।

ईसा के लगभम २४२ वर्ष पहिले, अशोक के समय में बौद्ध धर्म और इस धर्म की पुस्तकों का प्रचार लङ्का में किया गया भीर इस धर्म की सब पुस्तकों आज तक भी लङ्का में पाली भाषा में और प्रायः उसी रूप में जिसमें कि दो हजार वर्ष पहिले वे यहां से गई थीं विद्यमान हैं, जैसा कि हम आगे चल कर देखेंगे। इन पुस्तकों का मनन बहुत से प्रसिद्ध विद्वानों अर्थात् दर्नर फासवाल, ओडेनवर्ग, चिल्डर्स, स्पेन्स हार्डी, राइज़ डेविड्स, मेक्समूलर, वेबर श्रीर अन्य लोगों ने किया है और बहुत से पाली प्रन्थ प्रकाशित हो गए हैं तथा उनमें से मुख्य मुख्य अंशों का अनुवाद भी हो गया है।

बर्मा से भी हम लोगों को बौद्ध ध्रम्में की बहुत सी बातें विदित हुई हैं और बर्मा के बौद्ध ध्रम्में की बहुत सी बातें विगेण्डेट साहब के लिखें हुए गीतम के जीवनचिरित्र में हैं जो कि पहिले पहिले १८६८ में प्रकाशित हुआ था । भारतवर्ष के आस पास के सब देशों में इस बड़े ध्रम्में के अमूल्य और विद्वतापूर्ण प्रन्थ हमें मिलते हैं । केवल भारतवर्ष में ही जो कि इस ध्रम्में का जन्मस्थान है और जहां कि यह ध्रम्में लगभग १५ शताब्दियों तक रहा है इस उसम ध्रम्में का कोई नाम लेने योग्य स्माग्क नहीं है ! भारतवर्ष में बौद्ध ध्रम्में, बौद्ध मठों और बौद्ध प्रन्थों का ऐसा पूर्ण नाश हो गया है!

हमें उपरोक्त विद्वानों की खोज के लिये उन्हें धन्यवाद देना चाहिए कि इस समय अंग्रेजी पढ़े लोगों के लामने संसार के भिन्न भिन्न देशों अर्थात् चीन, जापान, तिब्बत, बर्मा और लङ्का में बीद धर्म की उन्नति का अध्ययन करने के लिये काफी उपादान है। इस प्रकार अंग्रेज़ी जाननेवाले लोग इस बात का अध्ययन कर सकते हैं कि इस धर्म ने भिन्न भिन्न क्यों भिन्न भिन्न कालों और जीवन और सक्ष्यता की भिन्न भिन्न अवस्थाओं में क्या उन्नति की।

परन्तु भारतवर्ष के इतिहासवेत्ता को इस परम मनोरञ्जक कार्य से वंचित रहना पड़ेगा। बौद्ध धर्म्म की चीन, तिब्बत, और बर्मा में जो उन्नित हुई उससे भारतवर्ष के इतिहास का कोई साक्षात सम्बन्ध नहीं है। अतएव उसको चाहिए कि वह इन उपदानों में से केवल उन प्रन्थों को चुने जिससे कि भारत वर्ष के प्रारम्भ के बौद्ध धर्म का इतिहास विदित होता है। उसके लिये इतिह स उसके उत्पति रथान का जोकि प्राप्त हो. सकता है आश्रय लेना और विशेष कर उन प्रन्थों पर विश्वास करना आवश्यक है जिन से कि दार्शनिक समय में भारतवर्ष के बौद्ध धर्म की उन्नित का वृत्तान्त विदित होता है।

बौद्ध धर्म जिन रूपों में नेपाल, तिब्बत, चीन और जापान में वर्तमान है वह उत्तरी बौद्ध धर्म, और जिन रूपों में वह लहा और वर्मा में है वह दक्षिणी बौद्ध धर्म कहलाता है। उत्तरी बौद्ध मतावलम्बी लोगों से हमें बहुत थोड़े सामान मिलते हैं जिस से कि भारतवर्ष में इस धर्म के सब से प्रथम रूप का पता लगता है। क्यों कि उत्तर की जातियों ने ईसा के कुछ शताब्दियों के उप-रान्त बौद्ध मत को प्रहण किया और उस समय उन्होंने भारतवर्ष से जो प्रन्थ पाद उनसे भारतवर्ष के बौद्ध धर्म के सब से प्रथम रूप का पता नहीं लगता। लिलताविस्तर जोकि उत्तर के बौद्ध बागों का सब से मुख्य प्रन्थ है वह केवल एक भड़कीला काव्य है। वह गौतम का जीवनचारित्र इससे बढ़ कर नहीं है जैसा कि "पैरे-डाइज़ लास्ट्" ईस् का जीवन चरित्र है। सम्भवतः वह नेपाल

में ईसा के उपरान्त दूसरी तीसरी वा चौथी शताब्दी में बनाया गया था यद्यि उसके कुछ भाग श्रार्थात 'गाथा ' बहुत पिछे के समय के हैं। चीन में बौद्ध धर्म का प्रचार ईसा की पहिली शताब्दी में हुआ परन्तु वह चौथी शताब्दी तक राज्यधर्म नहीं हुआ था और जो पुस्तकें उन समय चीन के यात्री लोग भिन्न भिन्न शताब्दियों में भारतवर्ष से छे गए थे उनमें भारतवर्ष के बौद्ध धर्म के सब से श्राचीन रूप का वृत्तान्त नहीं है। बौद्ध धर्म का प्रचार जापान में ईसा की पांचवीं शताब्दी में और तिब्बत में सातवीं शताब्दी में हुआ। तिब्बत भारतवर्ष के प्राथमिक बौद्ध धर्म से बहुत दूर है और उसने ऐसी बातों और ऐसे विभानों को ग्रहण किया है जो कि गीतम तथा उसके अनुयायियों को विदित नहीं थ।

इसके विरुद्ध दक्षिणी बौद्ध मत से हमारे लिये बहुत सा अमूल्य सामान मिलता है। दक्षिणी बौद्धों की पवित्र पुस्तकें तीन पितक के नाम से प्रसिद्ध हैं और इस बात को मानने के प्रमाण हैं कि ये पितक, जो कि अब तक लङ्का में वर्त्तमान हैं, वास्तव में वे ही नियम हैं जो कि पटने की सभा में ईसा के लग-भग २४२ वर्ष पहिले निश्चित हुए थे।

बहुत काल तक बुद्ध की मृत्यु का समय ईसा के ५४३ वर्ष पहिले माना जाता था परन्तु बहुत सी बातों से जो कि गत३०वर्षों में निश्चित हुई हैं विदित होता है कि यह इस सुधारक ने ईसा के ५५७ वर्ष पहिले जन्म लिया था और उसके ४७७ वर्ष पहिले उसकी मृत्यु के पीछे मगध की राजधानी राजगृह में ५०० मिश्चुकों की एक समा हुई और इन्होंने मिल कर पित्रित्र नियमों को स्मरण रखने के लिये गाया। इसके १०० वर्ष पिछे अर्थात् ईसा के ३७७ वर्ष पिहले एक दूसरी समा वैशाली में हुई जिसका मुख्य उद्देश्य उन दस प्रश्नों पर वादविवाद और निर्णय करने का था जिन पर कि मतभेद हो गया था। इसके १३५ वर्ष पिछे मगध के सम्राट् अशोक ने धर्मपुस्तकों अर्थात् पितकों को श्रन्तिम बार निश्चित धरने के लिये ईसा के लगभग २४२ वर्ष पहिले पटने में एक तीसरी सभा की।

यह बात प्रसिद्ध है कि अशीक एक बड़ा उत्साही बौद्ध था और उसने विद्शों में सीरिया, मेसीडन और इंजिए तक भी इस अम्में का प्रचार करने के लिये उपदेशक मेजे थे। उसने इंसा के लगभग २४२ वर्ष पहिले अपने पुत्र महेन्द्र को लड़ा के राजा तिसा के पास मेजा और महेन्द्र अपने साथ बहुत से बौद्ध मिश्चुकों को लगया और इस प्रकार लड़ा में वे पितक गए जो कि पटने की सभा में अभी निश्चित हुए थे। यह कहना अनावश्यक होंगा कि बड़ा के राजा तिसाने हर्ष के साथ उस धम्में की प्रहण किया जिसकी कि अशोक ने प्रसंशा की थी और जिसका उसके पुत्र ने उपदेश किया था और इस प्रकार ईसा के पहिले तीसरी शताब्दी में लड़ा ने बौद्ध धम्में को प्रहण किया। इसके १५० वर्ष पीछे थे पितक नियमानुसार जिपिबद्ध किए गए और इस प्रकार लड़ा के पाली पितकों में मगभ के सब से प्राथमिक बौद्ध धम्में का प्रामाणिक वृत्तान्त है।

इन बातों से विदित होगा कि दिल्ला बौद्धों के तीनों पितक हैंसा के २४२ वर्ष से अधिक पहिले के हैं। क्यों कि जो प्रन्थ सत्कार के योग्य प्राचीन नहीं थे वे पदन की सभा के नियमों में सिमिलित नहीं किए गए थे। वास्तव में विनयपितक में इस बात के भीतरी प्रमाण मिलते हैं कि इस पितक के मुख्य मुख्य भाग विशाली की सभा के पिहले अर्थात ईसा के ३७७ वर्ष से अधिक पिहले के हैं क्योंकि विनयपितक के मुख्य मुख्य भागों में उपर्युक्त दसो प्रश्नों के बादिववाद का कोई उल्लेख नहीं है। ये प्रदन बौद्ध धर्म के इतिहास में वैस ही आवश्यक हैं जैसा कि ईसाई धर्म में परियत का विवाद इन्ना है भीर उन्होंने समस्त बौद्ध सृष्टि में उसके केन्द्र तक खलबज़ी डाल दी थी। इससे यह अनुमान स्पष्ट होता है कि विनयपितक के मुख्य भाग दूसरी सभा के पिहले के अर्थात् ईसा के ३७७ वर्ष से अधिक पिहले के हैं।

इस प्रकार हमें दक्षिणी बौद्धों के धर्मग्रन्थों से गौतस बुद्ध के समय के ठीक पीछे की शताब्दियों में भारतवर्ष के इतिहास के प्रमाणिक उपादान मिलते हैं। क्यों कि तीनों पितकों के विषय, गौतम की मृत्यु के पीछे सी या दो सी वर्ष क भीतर ही निश्चित किए गए और कम में लाए गए थे जिस प्रकार कि चारों ईसाई प्रन्थ ईसा की मृत्यु के पीछे सी या दो सी वर्ष के भीतर ही भीतर बनाए और निश्चित किए गए थे। अतएव इन तीनों पितकों से गङ्गा की घाटी के हिन्दुओं के जीवन और विन्दु राज्यों के इतिहास का वृत्तानत विदित होता है। और अन्त में उनसे बुद्ध के जीवनकार्य और उसकी शिक्षाओं का अधिक प्रामाशिक और कम बनावटी वृत्तान्त मिलता है जो कि उत्तर के बौदों से कदापि नहीं मिल सकता। उस समय की हिन्दू सक्ष्यता को स्वित करने और गौतम के जीवनचिरत और कार्यों के वर्णन के बिये हमइन्हीं तीनों पितकों से सहायता लेंगे। यदि हम बुद्ध और उसके जीवन के विषय की कुछ बातें जानना चाहें तो अन्य सब मार्गों को छोड़ कर हमें इन्हीं पाखी प्रन्थों का आश्चय लेना चाहिए।

ये तीनों पितक सुत्तिपतकं, विनयपितक और श्रिभिधममपितक के नाम से प्रसिद्ध हैं। सुत्तिपतक में जो बातें हैं वे स्वयं
गीतम बुद्ध की कही हुई कही जाती हैं। इस पितक के सब से
प्राचीन भागों में स्वयं गीतम ही कार्य्य करनेवाले भीर वक्ता
हैं और उनके सिद्धान्त उन्हींके शब्दों में कहे गए हैं। कभी
कभी उनके किसी चेलें ने भी शिक्षा दी है और उसमें यह
प्रगट करने के लिये कुद्ध वाक्य भी दिए गए हैं कि कहां और कव
गीतम अथवा उनके शिष्य के वाक्य हैं। परन्तु समस्त सुत्तिपतक
में गीतम के सिद्धान्त और उनकी श्राक्षा स्वयं उन्हीं के शब्दों
में रिक्षत कही जाती है।

विनयपितक में भिक्षुत्रों और भिक्षुनियों के आचरण के लिये बहुत सुक्ष्म नियम दिए गए हैं जो कि प्रायः बहुत तुच्छ विषयों पर हैं । गौतम गृहस्थ चेलों प्रधांत उपासकों को भी सत्कार की दृष्टि से देखते थे परन्तु उनका यह मत या कि भिक्षु हो जाना शीच्र निर्वाण प्राप्त करने का मार्ग है । भिक्षुओं और भिक्षुनियों की संख्याएँ जब बढ़ती गई तो बिहार अर्थात मठ में उनके उचित आचरण के लिये प्रायः बहुत स्क्ष्म विषयों पर बड़े बड़े नियम बनाने की आवश्यकता हुई । अपना मत प्रगट करने के उप-

सकता कि इनमें से बहुत से नियमों को स्वयं उन्होंने निश्चित किया है। इसके साथ ही यह भी निश्चय है कि इनमें से बहुत सुक्षम नियम उनकी मृत्यु के पीछे बनाए गए, परन्तु विनयपितक में वे सब स्वयं उन्हों की आज्ञा से बनाए हुए कहे गए हैं।

और अन्त में श्रमिधम्मपितक में भिन्न भिन्न विषयों पर शास्त्रार्थ हैं अर्थात भिन्न भिन्न को को में जीवन की अवस्थाओं पर, शारीरिक गुणों पर, तत्त्वों पर, अस्तित्व के कारणों हत्यादि पर विचार किया गया है।

अब हम इन तीनों पितकों के विषयों की एक सूची देते हैं— सुत्तपितक।

- १ दीर्घ नियाक अर्थात् बढ़े प्रन्थ जिनमें ३४ सूत्तों का संप्रह है।
- २ मिक्सिम निकाय अर्थात् मध्यम ग्रन्थ जिनमें मध्यम विस्तार के १५२ सूत्त हैं।
- ३ सम्युत्त निकाय अर्थात् सम्बद्ध प्रन्थ।
- ४ अंगुत्तर निकाय अर्थात् ऐसे प्रन्थ जिनमें कई भाग हैं और प्रत्येक भाग का विस्तार एक एक कर के बढ़ता गया है।
- भ् खुइक निकाय प्रशीत् छोटे प्रमथः । इनमें पन्द्रह प्रनथः हैं जिनका वर्णन हम विस्तारपूर्वक करेंगे---
  - (१) खुदकपाथ मर्थात् छोटे होरे वचन ।
  - (२) भम्मपद जिसमें भार्मिक आज्ञाओं का एक अच्छा संग्रह है।
  - (३) उदान जिसमें ८२ छोटे छोटे छन्द हैं और ऐसा कहा जाता है कि इन्हें गीतम ने भिन्न भिन्न समयों में वहुं जोश में कहा था।
  - (४) इतिवृत्तिक सर्थात सुद्ध की कही हुई ११० बाते।
    - (५) सुत्तनिपात जिसमें ७० शिचाप्रद छन्द हैं।
    - (६) विमानवत्थु जिसमें स्वर्गीय महलों की कथाएँ हैं।
    - (७) पेतवत्थु जिसमें प्रेतों का विषय है।
    - ( ८ ) थेरगाथा जिसमें भिक्षमों के लिये छन्द हैं।
    - (६) थेरीगाया जिसमें भिश्चनियों के विके इन्द हैं।

- (१०) जातक जिसमें पूर्व जन्मों की ५५० कथाएँ हैं।
- (११) निद्देश जिसमें सुत्तनिपात पर सारिपुत्त का भाष्य है।
- (१२) पतिसम्भिदा जिसमें अन्तरज्ञान का विषय है।
- (१३) अपदान जिसमें अरहतें। की कथाएँ हैं।
- (१४) बुद्धवंश जिसमें गौतम बुद्ध तथा उनके पहिले के २४ बुद्धों के जीवनचरित्र हैं।
- (१५) चरियापितक जिसमें गौतम के पूर्व जन्मों के सुकम्मी का वर्णन है।

#### २ विनयपितक

१ विभंग । डाक्टर ओडेनवर्ग और डाक्टर रहेज़ डेविडस साइबों का मत है कि यह पातिमोक्ख का केवल विस्तृत पाठ है अर्थात् माध्यसहित पातिमोक्ख है । पातिमोक्ख पापों भौर उनके दंख का सूत्र रूप में संब्रह है जिसका पाठ प्रत्येक अमावास्या भौर पूर्णिमा को किया जाता है और ऐसा समझा जाता है कि इस धर्म के अनुयायी जो कुछ पाप करते हैं उसे बे स्वीकार कर लेते हैं और उस पाप से मुक्त हो जाते हैं।

🕆 २ खण्डक अर्थात् महावग्ग और चुल्लावग्ग ।

३ परिवारपाथ जोकि विनयपितक के पूर्व भागों का एक पीछे के समय का संस्करण और परिशिष्ट भाग है। \*

## ३ मभिधम्मपितक

१ धम्मसँगनी जिसमें भिन्न भिन्न लोकों में जीवन की अवस्थाओं का वर्णन है।

\* परन्तु यह अशोक के समय में बनाया गया था और दीप-वंश (७, ४२) में लिखा है कि उसका पुत्र महिन्द इसे लङ्का केंगया था । जिन ग्रन्थों की महिन्द लङ्का लेगया था उनके नाम इस प्रकार दिए हैं— पांची निकाय ( सुत्तपितक ) ; साती (अभियम्म ), दोनों विभङ्ग ; परिवार और खण्डक (विनय)

- २ विभंग जिसमें शास्त्रार्थ की १८ पुस्तकें हैं।
- ३ कथावत्थु जिसमें विवाद के १००० विषय हैं।
- ४ पुग्गवपन्नत्ति जिसमें शारीरक गुणों का विषय है।
- ४ धातुकथा जिसमें तत्त्वों का वर्णन है।
- इ यमक अर्थात जिसमें एक दूसरे से भिन्न या मिलती इई बार्ती बार्ती का वर्णन है।

७ पत्थान जो अस्तित्व के कारणों के विषय में है।

ये इन तीनों पितकों के विषय हैं जो के हम लोगों के जिये रिक्षत हैं और जो बुद्ध के जीवनचिरित्र और काय्यों तथा बौद्ध भारतवर्ष के इतिहास के लिये बड़े प्रामाणिक उपादान हैं। यद्यपि जिस समय ये तीनों पितक निश्चित और संगृहीत किए गए उस समय लोग लिखना जानते थे परन्तु फिर भी सैकड़ों वर्ष तक वे केवल कंठाग्र ही रख कर रिच्चत रक्खे गए, जैसे कि भारतवर्ष में बेद केवल कंठाग्र रख कर रिच्चत रक्खे गए थे।

" तीनों पितक और उनके भाष्यों को भी।

" प्राचीन समय के बुद्धिमान भिचुकों ने केवल मुख द्वारा सिखलाया।"

और ये पवित्र ग्रन्थ ईसा के एक शतान्दी अर्थात जग भग दद वर्ष पहिले लिपिबद्ध किए गए जैसा कि हम पहिले देख

चुके हैं।

यह बात प्रसिद्ध है कि गीतम ने भारतवर्ष के लेखकों भीर सीचनेवालों के पूर्व उदाहरणों पर न चल कर भारतवर्ष के लोगों में अपने धर्म का प्रचार केवल सर्वसाधारण की भाषा में किया था, संस्कृत में नहीं। चुल्लवग्ग में (५,३३,१,) यह कहा गया है कि "दो भिन्नु भाई थे जिनका नाम यमेलु और ठेकुल था। वे ब्राह्मण थे ओर बोलने तथा उद्यारण करने में निपुण थे।" वे लोग गीतम के पास गए और बोले "हे महा-राज इस समय भिन्न भिन्न नाम, कुल, जाति और गोत्र के भिक्षु लोग हो गए हैं। ये लोग अपनी अपनी भाषा से बुद्धों के वाक्यों को नष्ट करते हैं। इस कारण हे महाराज हम लोगों को आज्ञा दीजिए कि हम लोग बुद्धों के वाक्यों की रचना संस्कृत करने (कन्द्सो झारोपेम)

में करें। "परन्तु गौतम इसे नहीं चाहते थे। वे नम्र तथा नीच लोगों के लिये कार्य करते थे, उनका आदेश सर्वसाभारण के लिये था, और इस कारण उनकी यह इच्छा थी कि वे उन्हीं की भाषा में उन्हें सिखलाए जांय। "हे भिक्तुओं, तुम्हें बुद्धों के वाक्य (संस्कृत)छंद में नहीं रचने चाहिए.....हे भिक्षुओं में तुम्हें आज्ञा देता हूं कि तुम बुद्धों के वाक्य अपनी ही श्रपनी भाषा में सीखो।"

साधारणतः हम इन तीनों पितकों के लिये उन्हीं बाक्यों का व्यवहार कर सकते हैं जिन्हें डाक्टर र्हेज़ डेविड्स और डाक्टर श्रोडनवर्ग ने विनयापतक के लिये व्यवहार किया है "इसका पाठ. जैसा कि वह हम लोगों के सामने है चाहे वह अपने भिन्न भिन्न भागों के साथ भिकान किया जाय अथवा अपने उत्तरी उसके क्ये-बचाए भाग के साथ परन्त वह सब प्रमाणों से ऐसा राजित है कि हम स्रोग इन पाबी पुस्तकों को उस प्राचीन मागधी पाठ का प्रमाणिक दर्पण मानते में हैं जोकि अधिकांश प्राचीन बौद्ध मठों में स्थिर किया गया था । मगभ की भाषा का वह पाठ हम लोगों को कदाचित अब कभी प्राप्त न होगा और अब हम यह भी आशा नहीं कर सकते कि उस पाठ का कुछ भाग ही हम को मिल जाय। अधिक से अधिक इम लोगों को कुछ शिलाबेखों में दो चार बाक्यों के मिलने की सम्भावना है परन्तु हम लोगों को इन प्राचीन मिक्षुओं का अनुगृहीत होना चाहिए कि उन्होंने हमारे लिये उसका एक अनुवाद रक्षित रक्खा है जोकि मागधी भाषा से बहुत कुक मिलती हुई एक भाषा में हैं और वह पेसी पूर्ण झौर प्रमाणिक अवस्था में है जैसा कि पाळी भाषा का विनयपितक है।"

#### अध्याय १२

# गौतम बुद्ध का जीवनचरित्र।

हैंसा के पहिले छठी शताब्दी में मगभ का राज्य बड़ा प्रवत्त हो रहा था। यह राज्य आज कल के दिचिगी बिहार में था और गंगा के दिक्षण सोम नदी के दोनों ओर फैला हुआ था। गंगा के उत्तर में लिच्छावि लोगों का एक दूसरा प्रवल राज्य था। मगभ के राजा विम्विसार की राजभानी गंगा के दक्षिण राजगृह में थी और लिच्छावियों की राजभानी गंगा के उत्तर वैशाली में थी। पूर्व की छोर अंग का राज्य अर्थात पूर्वी बिहार था जिसका उल्लेख मगभ के सम्बन्ध में आता है और अंग की राजभानी चंपा में थी। उत्तर पश्चिम की ओर दूर जा कर कोशलों का प्राचीन राज्य था और उसकी राजभानी अयोध्या अथवा साकत से हटाई जा कर उत्तर की ओर आवस्ति में थी जहां कि जिस समय का हम वर्णन कर रहे हैं उस समय प्रसेनजित राज्य करता था। दक्षिण की ओर काशी का प्राचीन देश भी उस समय आवस्ति के राजा के आधीन जान पड़ता है और प्रसेनजित का एक प्रति-निधि बनारस में राज्य करता था।

कोशल के राज्य के कुछ पूरव रोहिणी नदी के आमने सामने के देगों। किनारों पर दो जातियाँ अर्थात् शाक्य धीर कोलियन जातियां जोकि एक प्रकार से स्वतन्त्र थीं और जिनकी स्वतन्त्रता का कारण उनका बल नहीं था चरन् उसका कारण मगध और कोशल के राजाओं का परस्पर अविश्वास था।शाक्यों की राजधानी कापल-वस्तु थी और उन लोगों का उस समय कोलियन लोगों के साथ मेल था। शाक्यों के सर्दार शुद्धोदन ने कोलियन लोगों के सर्दार की दो कन्याओं से विवाह किया था। शुद्धोदन को इनमें से किसी रानी से भी बहुत वर्षों तक कोई पुत्र दिश्व नहीं हुआ और शाक्यों के उत्तराधिकारी होने की आशा जाती रही। परन्तु अन्त में बड़ी रानी को गर्भ रहा और प्राचीन रीति के अनुसार उन्होंने पुत्र जन्माने के लिये अपने पिता के घर को प्रस्थान किया। परन्तु वहाँ पहुंचने के पिहले ही उसे लुम्बिनी के सोहावने कुंज में पुत्र उत्पन्न हुआ। अतएव लोग रानी और उसके पुत्र को किपलवस्तु में ले आए और वहाँ रानी सात हिन के उपरान्त मर गई और लड़के को छोटी रानी से पाले जाने के लिये कोड़ गई।

गौतम के जन्म के सम्बन्ध में स्वभावतः बहुत सी कथाएँ कही जाती हैं परन्तु यह बात बड़े आश्चर्य की है कि वे कथाएँ ईसा म-सीह के जन्म की कथाओं से समानता रखती हैं उनमें से एक को हम यहाँ उद्धृत करेंगे। आसित ऋषि ने देवताओं को प्रसन्न देखा श्रीर देवताओं को प्रसन्न हृदय से सत्कार करके उसने उस समय पूछा "देवताओं का समुद्द इतना अधिक प्रसन्न क्यों है श्रीर वे श्रपने कपड़े पकड़ कर क्यों हिला रहे हैं?'

"बोधिसत्त जो कि मत्योतम मोती के सदश और मिहतीय हैं संसार के लोगों के लाभ और सुख के जिये लिम्बिनी के देश में शाक्यों के यहाँ उत्पन्न हुआ है। इस कारण हमलोग हिर्षत भीर बहुत ही प्रसन्न हैं।" यह उत्तर पाकर यह ऋषी सुद्धोदन के यहाँ गया और उसने पूछा "वह राजकुमार कहाँ है ? मैं उसे देखा चाहता हूँ।"

"तब गार्न्यों ने असित को वह पुत्र दिखलाया जो कि बड़े चतुर कारीगर से भट्टी के मुँह पर बनाप हुए चमकते हुए सोने की नाई प्रताप और सुन्दरता से चमक रहा था।" और ऋषि ने कहा कि यह लड़का पूर्ण ज्ञान को प्राप्त होगा, और धम्में को स्थापित करे गा और उसके धम्में का बड़ा प्रचार होगा (नालक सुत्त)

इस पुत्र का नाम सिद्धार्थ रक्खा गया परन्तु उसके घर का नाम गीतम था। वह शाक्य वंश का था और इसी लिये बहुधा वह शाक्य सिंह भी कहा जाता है और जब उसने अपने सुधार किए हुए मत का प्रचार किया तो वह बुद्ध अर्थात् जागृत या बुद्धिसम्पन्न कहलाया।

गौतम की बाल्यावस्था की बहुत कम बाते विदित हैं। उन्होंने अपनी चर्चरी बहिन अर्थात कोली के सरदार की पुत्री सुमद्रा वा यशोधरा से १८ वर्ष की अवस्था में विवाह किया। ऐसा कहा जाता है कि गौतम उन वीरोचित कसरतों को नहीं करता था जिन्हें कि उस समय के सब क्षत्री लोग प्रसन्नता पूर्वक करते थे और उसके सम्बन्धी लोग इस बात की शिकायत करते थे। इस कारण उसके गुणों की परीचा करने के लिये एक दिन नियत किया गया श्रीर ऐसा कहा जाता है कि उसमें शाक्यों के इस राजकुमार ने अपने सब कुटुम्बियों से श्रेष्ठता दिखलाई।

अपने विवाह के दस वर्ष पीछे गौतम ने दर्शनशास्त्र और धम्मं के अध्ययन के लिये त्रापना घर और स्त्री कोडने का संकल्प किया। इस राजकुमार का अपना घर और अधिकार कोड़ने की कथा सुप्रसिद्ध है। इसके पूर्व उसने बहुत समय तक मनुष्य जाति के पाप और दुःखों के विषय में बड़ी गम्भीरता और दुःख के साथ विचार किया या और उसने धन श्रीर श्रिधिकार की व्यर्थता को समझा होगा। अपने सुख श्रधिकार श्रौर धन के बीच रह कर वह ग्रप्त रीति से इस से भी अधिक कोई वस्तु प्राप्त करना चाहता था जो किन तो घन और न ऋघिकार से मिल सकती थी और राजमहल के सुख श्रौर विलास के बीच भी उसके **ह**दय **में** मनुष्यों के दुःख को दूर करने का उपाय सोचने की एक प्रवत्न और अर्निवार्य कामना उठी। ऐसा कहा जाता है कि एक निर्वेख वृद्ध मनुष्य को, एक रोगी मनुष्य को, एक सड़ी हुई लोग को, भीर एक योग्य सन्यासी को देख कर उसकी इच्छा अपना घर द्वार छोड़ने की हुई । इस कहानी में बहुत कम सत्यता, है और उस से केवल वे विचार प्रगट होते हैं जो कि उसके हृदय में गृहस्थी के जीवन के दुःखों और संसार से वैराग्य की शान्ति के विषय में उठते थे ।

इस समय उसको एक पुत्र उत्पन्न हुआ । ऐसा कहा जाता है कि इसका समाचार उसको एक बाटिका में नदी के तट पर दिया गया और विचार में मग्न इस युवा ने केवल इतना ही कहा "यह एक नया और मजबूत बन्धन है जिसे मुझे तोड़ना पड़े गा।" इस समाचार से शाकधों के हृदय में बड़ी प्रसन्नता हुई और राज्य के उत्तरिभकारी के जन्म के उत्सव के गीतों से किपलवस्तु गूँज उठा। जिस समय गौतम नगर को लौटा तो वह चारों ओर सं बधाइयाँ सुनने लगा और उनमें उसने एक युवती को यह कहते हुए सुना कि "ऐसे पुत्र और पित के माता, पिता और स्त्री सुखी हों।" गौतम ने सुखी शब्द से "पापों और पुनर्जन्म से " मुक्ति पाने का अर्थ समका और उसने अपना मोतियों का हार उतार कर उस युवती को मेज दिया। युवती ने समझा कि राजकुमार मुझ पर मोहित हो गया। है। वह बेचारी क्या जानती थी कि राजकुमार के हृदय में कैसे कैसे विचार उत्पन्न हो रहे थे।

उस रात्रि को गौतम अपनी स्त्री के कमरे के द्वार पर गया और वहां उसने जगमगाते हुए दीपक के प्रकाश से बड़े सुख का दश्य देखा। उसकी युवा पत्नी चारों ओर फूलों से घिरी हुई पड़ी थी और उसका एक हाथ बच्चे के सिर पर था। उस-ें के हृदय में बड़ी श्रमिलाषा उठी कि सब सांसारिक सुखों को छोड़ने क पहिले वह अन्तिम बेर अपने बच्चे को अपनी गोद में ले परन्त वह ऐसा करने से रुक गया । बच्चे की माता कदाचित जाग जाय और उस प्रियतमा की प्रार्थनाएं कदाचित् उसके हृदय को हिला दें और उसके संकल्प में बाधा डाल दें। अतएव वह इस सुखीषृ इय अर्थात अपने सब सुख, प्रशाय और स्नेह के घर से चुप चाप निकल गया । उसी एक क्षण में, उसी रात्रि के श्रंथकार में उसने सदा के लिये अपने धन सम्मान और अधिकार को, अपनी कंची मर्यादा और अपने राजकुमार के नाम को भीर सब से बढ़ कर अपने सुखी घर के स्तेह को अर्थात अपनी युवा पत्नी की प्रीति भीर उसकी गोद में सोए हुए सुकुमार बच्चे के स्नेह को तिलांजिल दे दी। वह यह सब छोड़ कर एक निर्धन विद्यार्थी और घरहीन पथिक होने के लिये निकल पड़ा। उसके सच्चे नौकर चह्य ने उनके साथ रहने और सन्यासी हो जाने की आज्ञा मांगी परन्तु गौतम ने उसे वापस भेज दिया और वह अकेला राजगृह को चला गया।

हम उपर कह चुके हैं कि राजगृह मगधों के राजा बिम्बिसार की राजधानी थी और वह एक घाटी में पांच पहाड़ियों से घिरी हुई थी। कुछ ब्राह्मण सन्यासी लोग इन पहाड़ियों की गुफाओं में रहते थे जो कि नगर से अध्ययन तथा ध्यान करने के लिये काफी दूर थी परन्तु इतनी दूर नहीं थी कि नगर से सामिग्री लाने में कठिनता हो। गौतम पहिंखे एक श्रालार नामी सन्यासी के पास रहा और तब उद्रक नामी सन्यासी के पास, और उसने उससे वे सब बाते सीख लीं जो कि हिन्दू दर्शनशास्त्र सिखला सकते थे।

परन्तु इससे संतोष न पा कर गौतम ने यह देखना चाहा कि
तपस्या करने से क्या देंवी झान और शक्ति प्राप्त हो सकती है। अतपव वह उरवला के जंगल में जो कि आज कल के बुद्ध गया के
मन्दिर के निकट था गया और पाँच चेलों के सिहत उसने छ
बरसों तक सब से कठोर तपस्याएं की मौर दुः ख सहे। चारों मोर
उसकी बड़ी प्रसिद्धि हुई क्योंकि अज्ञानी मौर मिथ्याविश्वासी लोग
सदा ऐसी तपस्याओं की प्रशंसा करते हैं। परन्तु गौतम को जिस
वस्तु की खोज थी वह उसे न मिली। अन्त में एक दिन वह केवल
दुर्वलता के कारणागिर पड़ा और उसके शिष्यों ने समभा कि
वह मर गया। परन्तु वह होश में आया और तपस्यामों से कुछलाम
होने की आशा न पाकर उसने उन्हें छोड़ दिया। जब उसने तपस्या
छोड़ दी तो उसके शिष्य लोगों के हृदय से जो कि उसके उद्देश्य
नहीं समझते थे उसका सत्कार जाता रहा। वे उसे अकेला छोड़
कर बनारस चले गए।

संसार में अकेला हो कर गौतम निरंजरा नदी के तट पर
अमण करने लगा और सबेरे उसे एक दिहाती की कन्या सुजाता
से भोजन मिलता रहा और बह प्रसिद्ध बोधी वृक्ष अर्थात बुद्धि के
वृक्ष के नीचे बैठा रहा। इस समय उसे जो मार अर्थात दृष्ट भूत
बलचाता था उसके विषय में बहुत सी कथाएं कही गई हैं और
आश्चर्य है कि ये कथाएं ईसामसीह की कथामों के सहश हैं। यह

बहुत समय तक विचार करता रहा और अपने गत जीवन के हर्य उसके हृदय के सामने आते रहे। जो बिद्या उसने प्राप्त की थी उसका कोई फल नहीं हुआ, जो तपस्यायें उसने कीं वे भी निरर्थक हुई, उसके शिष्यों ने उसको संसार में श्रकेला छोड़ दिया, क्या वह अब श्रपने सुखी घर को, अपनी प्रिय स्त्री के पास. अपने क्रोटे बच्चे के पास जो कि अब क्र वर्ष का हो गया होगा. अपने प्रिय पिता और प्रिय प्रजा के पास जीट जाय ? यह सम्भव था, परन्तु इससे संतोष कैसे प्राप्त होता ? जिस कार्य्य में उसने अपने को लगाया था उसका क्या होता ? इन्हीं विचारों तथा सन्देह में वह बहुत समय तक बैठा रहता, यहां तक कि सब सन्देह सबेरे के कुहिरे की नाई दूर हो गए और सत्य का प्रकाश उसकी आंखों के सामने चमकने लगा। यह जिसे कि न तो विद्या और न तपस्या सिखला सकी ? उसने कोई नई वस्तु नहीं जानी थी, कोई नया ज्ञान नहीं प्राप्त किया था. परन्तु उसके धार्मिक स्वभाव और उसके दयालु हृदय ने उन्हें बता दिया कि पवित्र जीवन और सबको प्यार करना ही सब पापों की सन्धी तपस्या है । आत्मोन्नति और सब का प्रेम यही नई बात उसने मालूम की थी, यही बौद्ध धर्म का सार है।

गौतम के हृदय में जो उद्वेग उठते थे और जिनकी शानित इस प्रकार हुई उसका वर्णन बौद्ध ग्रंथों में महत घटनाओं के साथ किया गया है। उनमें लिखा है कि सब मेघाच्छन्न और अंधकारमय था, पृथ्वी मीर समुद्र हिल रहे थे, निदयां उलटी वह कर अपने उद्दम में जा रही थीं और ऊंचे ऊचे पहाड़ों की चोटियां नीचे आ गिरी थीं। डाक्टर रहेज डेविड्स साहब ठीक कहते हैं कि इन कथामों का गृह अर्थ है और ये "पहिले अर्द्ध अवाक्य प्रयत्न हैं जिन्हें कि हिन्दू हृदय ने एक प्रवल मनुष्य के उद्देगों को वर्णन करने के लिये किया था।"

गौतम के पुराने गुरू मर गए थे और इसिंछये वह अपने पांचों चेलों को यह सत्य प्रगट करने के लिये बनारस गया। मार्ग में उसे उपक नामी एक मनुष्य मिछा जी कि आजीवन योगियों के सम्प्रदाय का था। उसने गौतम के गम्भीर झौर सुखी मुख को देख के पूछा "मित्र तुम्हारा मुख शान्त है और तुम्हारा रंग स्वच्छ और प्रकाशमय है। मित्र तुम ने किस नाम से इस संसार को छोड़ दिया है? तुम्हारा गुरु कीन है? तुम्हारे सिद्धान्त क्या हैं? "इसका उत्तर गौतम ने यह दिया कि मेरा कोई गुरु नहीं है श्रीर मैंने सब कामनाओं को दमन कर के निर्वाण प्राप्त किया है। उसने कहा कि "में संसार के अधकार में अमरत्व का ढिंढोरा पीटने काशी जा रहा हूं।" उपक ने उसकी बातें नहीं समझी और दो चार बात कह कर उसने कहा " मित्र, कदाचित ऐसा ही हो।" यह कह श्रीर मुड़ी हिला कर उसने दूसरा रास्ता पकड़ा श्रीर चळता बना (महावग्ग १,६)।

बनारस में सन्ध्या के ठंढे समय गौतम ने मृगदाय में प्रवेश किया और वहां उसे उसके चारों चेखे मिखे और उसने उन्हें अपने नए सिद्धान्त समझाए।

"हे भिजुओ, दो ऐसी बातें हैं जिन्हें उन मनुष्यों को नहीं करना चाहिए जिन्होंने संसार त्याग दिया हो, अर्थात एक तो उन वस्तुओं की आदत डालनी नहीं चाहिए जो कि मनेविकार से और विशेषतः कामाशक्ति से उत्पन्न होती हैं क्योंकि यह नीच मिथ्या अयोग्य और अलाभदायक मार्ग है जो कि केवज सांसारी मनुष्यों के योग्य है। श्रीर दूसरे तपस्याओं को नहीं करना चाहिए जो कि दुखदाई अयोग्य और अलाभदायक हैं।

" हे भिक्षुओ इन दोनों बातों को छोड़ कर एक बीच का मार्ग है जिसे कि तथागत (बुद्ध) ने प्रगट किया है। यह मार्ग नेत्रों को खोळता है और ज्ञान देता है, उससे मन की शान्ति, उच्चतम ज्ञान श्रीर पूर्ण प्रकाश अर्थात् निर्वाण प्राप्त होता है!"

और तब उसने उन्हें दुःख,दुःख के कारण,दुःख के नादा और दुःख के नादा करने के मार्ग के सम्बन्ध की बातें बतलाई। जिस मार्ग का उसने वर्णन किया है उसमें आठ बातें हैं आर्थात यथार्थ विश्वास, यथार्थ उद्देश्य, यथार्थ भाषण, यथार्थ कार्य्य, यथार्थ जीवन, यथार्थ उद्योग, यथार्थ मनःस्थिति और यथार्थ ध्यान।

और गौतम ने ठीक कहा है कि यह सिद्धान्त "हे भिनुमो प्राचीन सिद्धान्तों में नहीं है।" "वनारस में मिगदाय के मठ में बुद्ध ने सत्य के राज्य के प्रधान पहिए को चला दिया है और वह पहिया किसी स्नामन वा ब्राह्मण द्वारा, किसी देवता द्वारा, किसी ब्रह्मा वा मार द्वारा और सृष्टि में किसी के द्वारा भी कभी नहीं उलटाया जा सकता।" (धम्म चक्क प्यवत्तन सुत्त, श्रंगुत्तर निकाय)।

यह कहना अनावश्यक है कि पहिले के पांचो चेलों ने उसका धर्म्म स्वीकार किया भीर वे ही इस धर्म्म के पहिले सक्ष्य हुए।

बनारस के धनाट्य सेटी (महाजन) का पुत्र यश उसका पहिला गृहस्थ चेला हुन्ना और सुख और धन की गोद में पले हुए इस युवा के धम्मे परिवर्तन का वृत्तान्त यहां उल्लेख करने योग्य है। "उसके तीन महल थे-एक जाड़े के लिये, दूसरा गर्मी के लिये और तीसरा बसीत के लिये।" एक दिन रात्रि को वहनीं हमें जगा और उसने कमरे में गायिकाओं को अब तक सोते पाया और उनके वस्त्र बालों तथा गाने के साजों को छिन्न भिन्न देखा। इस युवा ने जो कि प्रत्यच्च सुख के जीवन से तृत हो चुका था अपने सामने जो कुछ देखा उससे उसे बहुत घृणा हुई और गहिरे विचार में हो कर उसने कहा "अकसोस कैसा दुःख है, अफसोस कैसी विपत्ति है?" भीर वह घर से निकल कर बाहर चला गया।

यह प्रभात का समय था और गौतम ने जो कि हवा में इधर उधर टहल रहा था इस व्याकुल और दुखी युवा को यह कहते हुए सुना "श्रफसोस कैसा दुःख है। अफसोस कैसी विपत्ति है।" उसने उससे कहा" हे यश यहां कोई दुःख और कोई विपत्ति नहीं है। हे यश यहां आकर बैठों और में तुम्हें सत्य का मार्ग सिखलाऊं गा।" और यश ने इस ऋषि आचार्य्य के मुख से सत्य को सुना।

यश के माता पिता और स्त्री उसे न पाकर सब गौतम के पास आप और उन लोगों ने भी पवित्र सत्य को सुना और वे भी शीघ्र ही गृहस्थ चेले हो गए। (महावग्ग १,७ ग्रीर ८) वनारस में आने के पांच मास के उपरान्त गौतम के द० चेले हो गए। और उसने उन चेलों को बुलाया और मनुष्य जाति की मुक्ति के लिये उन्हें भिन्न भिन्न दिशाओं में सत्य का प्रचार करने के अभिप्राय से यह कह कर भेजा कि 'हे भिश्लओं अब तुम लोग जाओं और बहुतों के लाभ के लिये, बहुतों की कुशल के लिये, संसार की दया के निमित्त , देवताओं और मनुष्य की भलाई लाभ और कुशल के लिये भ्रमण करो। तुम में से कोई दो भी एक ही मांग से न जाओ। हे भिश्लओं तुम लोग उस सिद्धान्त का प्रचार करों जो कि आदि में उत्तम है, मध्य में उत्तम है, और अन्त में उत्तम है। सम्पन्न, पूर्ण और पवित्र जीवन का प्रचार करों।" (महावग्ग १, २, १,) इसके उपरान्त किसी धर्म्स प्रचारक ने अपने धर्म्स का प्रचार पृथ्वी के छोर तक करने में स्थिक पवित्र उत्साह नहीं दिखलाया जैसा कि गौतम के अनुयायियों ने उपरोक्त पवित्र आज्ञा का पालन कर के दिखलाया है। गौतम खयं उरबला को गया और यश बनारस में रहा।

उरबला में गौतम ने तीन भाइयों को अपने धर्म का बनाया जिनका नाम काइया था और जो वैदिक धर्म के अनुसार मिन की पूजा करते थे मीर बड़े प्रसिद्ध सन्यासी और दर्शनशास्त्रज्ञ थे। इससे गौतम की बड़ी प्रसिद्ध हुई। सब से बड़ा भाई उर-बला काइयप और उसके शिष्यगण ने "श्रपने बाल खोल दिए और अपनी शामग्री तथा अग्निहोत्र की वस्तुएं नदी में फेंक दीं और बुद्ध से पब्बान्ज श्रीर उपसंपदा बिधान को ग्रहण किया । उसके भाइयों ने भी जोकि नाड़ी (निरंजरा नदी) पर गया में रहते थे उसका अनुकरण किया। (महावग्ग १, १५-२०)

काश्यपों के धर्मपरिवर्तन से एक बड़ी इलचल मच गई श्रौर गौतम अपने नए चेलें और एक हजार अनुयायियों को लेकर मगध की राजधानी राजगृह की ओर चला । इस नए धर्म प्रचारक का समाचार शीघ्र राजा को पहुँचा और सेनिय बिम्बिसार बहुत से ब्राह्मण और वैश्यों को साथ लेकर गौतम से मिलने के लिये गया। वहां वह प्रसिद्ध उरबला काश्यप को देख कर यह न जान सका कि इस प्रसिद्ध ब्राह्मण ने गौतम को अपने धर्म में कर लिया है गौतम राजा के सन्देह को समक गया और उस पर यह बात विदित करने के लिये उसने काइयप से पुद्धा "हे उरबला के निवासी, तुम ने क्या ज्ञान प्राप्त किया कि जिससे तुम ने अपनी तपस्या के लिये प्रसिद्ध हो कर पवित्र अगिन की पूजा छोड़ दी। 'काइयप ने उत्तर दिया कि हम ने शान्ति की अवस्था देखी है और हवन तथा वलिदानों में अब हमें प्रसन्नता नहीं मिलती। राजा यह सुनकर श्राश्चीयत और हिष्त हुआ और अपने असंख्य अनुचरों के साथ गौतम का अनुयायी हो गया और उसने दूसर दिन गौतम को अपने साथ भोजन करने को निमंत्रण दिया।

तदनुसार यह अकेला भ्रमण करनेवाला राजा का अतिथि हो कर सत्कार के साथ राजभवन को गया और मगध के समस्त निवासी इस प्रीति के धम्में के बड़े उपदेशक को जोकि भ्रचानक पृथ्वी पर भ्राविभृत हुआ था, देखने के लिये एकत्रित हुए। तब राजा ने गीतम के रहने के लिये निकट में वेलुवन का कुँज नियत किया और वहां गीतम अपने अनुयायियों के साथ कुछ समय तक रहा। थोड़े ही समय में उसने दो प्रसिद्ध व्यक्तियों को अर्थात सारि-पुत्र भीर मोग्गल्लान को अपने धम्में का अनुयायी बनाया। (महावग्ग १, २२ – २४)

गौतम के नित्य के जीवन का वर्णन डाक्टर ओडेनवर्ग साहव ने भली भांति किया है। "वह और उसके चेले सबेरे तड़के उठते हैं जिस समय कि झाकाश में दिन का प्रकाश दिखलाई देता है और वह तड़के का समय आत्मिक कार्यों तथा झपने चेलों के साथ वात चीत करने में व्यतीत करता है श्रीर इसके उपरान्त वह अपने साथियों के संग नगर की ओर जाता है! उन दिनों में जब कि उसकी प्रसिद्धि सब से अधिक हो गई थी और जब उसका नाम समस्त भारतवर्ष में लब से प्रसिद्ध नामों में लिया जाता था यह मनुष्य जिसके सामने राजा लोग भी सिर झुकाते थे, अपने हाथ में खण्पड़ लेकर नित्य गालियों और रास्तों में द्वार द्वार बिना कुछ प्रार्थना किए हुए नीची हिए किए चुपचाप खड़े ेखे जाते थे भौर खोग हसी खप्पड़ में मोजन का एक प्रास अल देते थे।

इस प्रकार अपने समय का सबसे बड़ा मनुष्य नित्य द्वार होती मींचा मांगता था और मनुष्यों और सित्रयों की अपने अमी का अपने अमी के वाक्य सुनती थीं। "सित्रयों के बाहरी संसार से जुदा रहने की रीति जो उत्तर काल से चली है, प्राचीन भारतवर्ष में बिन्कुल नहीं थी। सित्रयां मनुष्य के बुद्धि विषयक जीवन में सम्मिलित थीं और मारतवासियों के सबसे अधिक उत्तम और मृदु महाकाव्यों से इम को बिदित होता है कि वे सखे स्त्रीअमी को किसी मच्छी तरह सम-अती और मानती थीं।"

गौतम का यश अब उसकी जन्मभूमि तक पहुंच गया था और उसके वृद्ध पिता ने उसे एक बार देखने की अभिलापा प्रगट की । मतएव गौतम कपिलवस्तु को गया परन्तु अपने नियमाञ्जसार वह नगर के बाहर कुंज में ठहरा । उसके पिता और सम्बन्धी लोग वहां उसे देखने गए और दूसरे दिन गीतम स्वयं नगर में गया और उन्हीं बोगों से भिन्ना मांगने लगा जो कि उसे एक समय अपना प्रिय राजकुमार मैं।र मालिक समभते थे। फिर ऐसा कहा जाता है कि राजा ने गौतम को इस कार्य्य के लिये धिकारा परन्तु गौतम ने उत्तर दिया कि यह उसकी जाति की रीति है। राजा ने कहा "परन्त हम जोग एक प्रतापी योद्धाओं के वंश से उत्पन्न हुए हैं और उन-में से कभी किसी ने भी अपने भोजन के लिये भिक्षा नहीं मांगी।" गौतम ने उत्तर दिया "तुम श्रीर तुम्हारे वंश की उत्पत्ति राजा से हुई हो परन्तु मेरी उत्पति प्राचीन बुद्धों से है। "राजा अपने पुत्र को राजभवन में छे गया और वहां उसकी स्त्री को छोड़ कर उसके कुटुम्ब के भीर सब लोग उससे मिलने के लिये आए । बिचारी त्याग की हुई यशोधरा ने पत्नी के वुः स भीर पत्नी के घमण्ड के साथ कहा "यदि उसकी दृष्टि में में कुछ हूं तो वे स्वयं मेरे पास आवेंगे। में यहां उनका स्वागत अधिक उत्तमता से कर सकती हूं। "गौतम इसे समक गया और अपने साथ केवल दो

शिष्यों को लेकर उसके पास गया। और जब यशोधरा ने अपने स्वामी और राजकुमार को सिर मुझए हुए और पीला वस्त्र पहिने हुए एक सन्यासी के वेष में देखा तो वह अपने को न सँमाल सकी। उसने पृथ्वी पर पछाड़ खाई और उसका पैर पकड़ कर आंसू बहाने लगी। तब अपने और उसके बीच में एक भारी अन्तर का ध्यान कर के वह उठी और अलग खड़ी हो गई। उसने उसके नए सिद्धान्तों को सुना और इसके उपरान्त जब गौतम भिक्षुनियों का भी एक सम्प्रदाय स्थापित करने के लिये उत्तोजित किया गया तो यशोधरा सबसे पिहले भिक्षुनी हुई। जिस समय का हम वर्णन कर रहे हैं उस समय यशोधरा अपने गृह में रही परन्तु गौतम का पुत्र राहुल गौतम का अनुयायी कर लिया गया।

गौतम के पिता को इस पर बड़ा दुःख हुआ और उसने गौतम को यह नियम खापित करने के लिये कहा कि कोई बालक अपने मा बाप की सम्मति के बिना भिक्षुक न बनाया जाय। गौतम ने इसे स्वीकार किया श्रीर इसी के अनुसार नियम बनाया। (जातक ८७-६०, महावग्ग १, ५४)।

राजगृह लीटते समय गीतम मार्ग में कुछ समय तक मल्बों के नगर अनुपिया में ठहरा और यहां ठहर कर उसने कीलियन और शाक्य वंशों के बहुत से लोगों को अपना शिष्य बनाया जिनमें से कुछ लोगों का विशेष वर्णन करने योग्य है। शाक्यवंशी अनुरुद्ध अपनी माता के पास गया और उसने मिजुक हो जाने की श्राज्ञा मांगी उसकी माता को उसे रोकने का कोई उपाय न सुझ पड़ा और इस कारण उसने कहा कि "हे प्रिय अनुरुद्ध ,यदि शाक्य राजा भाड़िय संसार को त्याग दे तो तू भी भिक्षुक हो जा।"

अतएव अनुरुद्ध भिड्डिय के पास गया और यह निश्चय हुआ कि वे दोनों सात दिन में इस आश्रम को ग्रहण करें। "इस प्रकार शाक्य राजा भिड्डिय और अनुरुद्ध और आनन्द श्रीर भगु और किबिल और देवदत्त जिस प्रकार पहिले अनेक बार बड़ी तय्यार सं आनन्द विजास के लिये जाते थे उसी प्रकार वे सब अब भी निकलं और उनक साथ उपाली हुजाम भी हुआ।

"और जब वे कुछ दूर गए तो उन्होंने अपने नीकरों को पीछे भेज दिया और उस पार के नगर में ज़्रा कर अपनी सब उत्तम घन्तुओं को उतार दिया भीर उन्हें अपने कपड़ों में खेपेट कर उपाली इन्जाम से कहा "उपाली, जब तुम जाओं, ये वस्तुएं तुम्हारे जीवन निर्वाह के लिये बहुत होंगी "परन्तु उपाली दूसरे प्रकार का मनुष्य था और इस लिये ये सातो गीतम के पास गए और उन्होंने उसका आश्री प्रहण किया। और जब मिंडुय ने इस एकान्त धर्म को प्रहरू की किया तो बह बारबार कहने लगा "वाह सुख! वाह सुख!" और जब उससे इसका कारण पूछा गया तो उसने कहा—

हे स्वामी पहिले जब में राजा था तो मेरे भवन के भीतर और हर और मेरे देश की सीमा के भीतर मेरे जिये बहुत से रज्ञक थे। फिर भी हे प्रभु जब कि मेरी इस प्रकार रक्षा की जाती था तो भी मुझे भय, चिन्ता और सन्देह बना रहता था परन्तु हे प्रभु इस समय जब कि में एकान्त में इस जंगल में एक बृक्ष के नीचे बैठा हुआ हूं मुझे कोई भय, चिन्ता अथवा सन्देह नहीं है। में बड़े सुल से और रिक्षत हो कर बैठा हूं और मरा हृद्य पैसा शान्त है जैसा कि किसी हरिन का हो,, ( चुल्बवग्ग ७,१)।

हमने उपरोक्त कथा का इसिलये वर्णन किया है क्योंकि जिन लोगों का उसमें नाम आया है उनमें से कुछ लोग आगे चल कर बड़े प्रसिद्ध हुए। ग्रानन्द गौतम का एक बड़ा प्रिय मित्र हुआ और उसकी मृत्यु के उपरान्त उसने धर्म के भजन गाने के लिये राज-गृह की सभा में पांच सौ भिश्चुकों का एकत्रित किया, उपाली यद्यपि जाति का हज्जाम धा परन्तु वह भिश्चुत्रों में बड़ा प्रसिद्ध हुआ और विनयपितक के सम्बन्ध में उसके वाक्य प्रमाण माने जाते थे। इससे यह प्रगट होता है कि गौतम ने जो भिश्चुओं का सम्प्रदाय स्थापित किया था उसमें जातिभेद बिल्कुल नहीं माना जाता था। आनिषद्ध आभध्यम्मिपतक का सब से बड़ा शिक्षक हुआ। देवदत्त आगे चल कर गौतम का विरोधी और मुकाबिला करनेवाला हो गया और यह भी कहा जाता है कि अपने पिता बिम्बसार को मार डाले भीर तब उसने स्वयं गीतम को मार डाइने का भी उद्योग किया। ( चुलुवर्ग ७, २-४ ) परन्तु ये सब दोष जी कि देवदत्त को लगाए जाते हैं ठीक नहीं समझे जाने चाहिए क्योंकि वह सुद्धिस का मुकाबला करनेवाला था।

जाने चाहिए क्यों कि वह सित्म का मुकाबला करनेवाजा था।
गौतम अपना दूसरा बरस मध्यात बर्सात का समय राजगृह
में बिता कर कोशलों की राजधानी श्राद्मिती को गया जहां कि हम
देख चुके हैं कि प्रसनिजित राज्य करता था। वहां बीद्धों को जेतवन
का कुंज दिया गया मीर वहां गौतम बहुआ जाकर उपदेश करती
था। मारतवर्ष की सब प्राचीन पुस्तकों की नाई गौतम की शिक्षा
सदा जबानी होती थी और लोग स्मरण द्वारा उसे रक्षित स्वते थे,
यथि उसके समय में लोग लिखना जानते थे।

तासरा बरसं भी राजगृह में व्यतीत हुआ और गौतम ने जिले समय अपना धर्मों प्रगट किया था उसके चौथे घर्ष उसने हुँगंगा को पार किया और वह वैशाली में गया और वहां महावन के कुंज में उहरा । घहां से पेसा कहा जाता है कि रोहिणी नदी के पानी के सम्बन्ध में गाक्यों और कोलियनों में जो झगड़ा था उसे निपटाने के लिये उसने एक अद्भुत यात्रा की । आगामी वर्ष में वह फिर कांपल चस्तु को गया और वहां अपने पिता की मृत्यु के समय जो कि ६७ वर्ष की अवस्था में हुई, उपस्थित था।

उसकी विश्ववा विमाता प्रजापित गौतमी और विधवावत उसकी खी यशोधरा को अब संसार में कोई बन्धन नहीं थे झौर उन लोगों ने गौतम के स्थापित किए हुए झांश्रम को प्रहण करने का श्रानुरोध किया। गौतम ने अब तक खियों को इस झाश्रम में नहीं लिया था और ऐसा करने में उसकी अनिच्छा थी। परन्तु उसकी माता बड़ी हठी थी और वह वैशाली तक उसके साथ गई और उससे अपने आश्रम में प्रहण किए जाने की प्रार्थना की।

शानन्द उसकी माता के पक्ष में या परन्तु गौतम ने फिर भी उत्तर दिया "नहीं शानन्द, तुम्हें इससे हर्षित न होना चाहिए कि सियां भी इस श्राश्रम में बी जांय।" परन्तु आनन्द ने इटपूर्वक पूछा—

"हे प्रभु, क्या स्त्रियां जब गृहस्थधम्मे को छोड़ दें श्रीर बुद्ध के कहे हुए सिद्धान्त और उसकी शिक्षा के अनुसार इस आश्रम की स्वीकार करें तो वे इस योग्य हैं कि अर्म्म के परिवर्तन अथवा दूसरे क्षार्ग अथवा अरहथ होने का फल प्राप्त कर सर्के ? "

इसका केवल एक ही उत्तर हो सकता था। भारतवर्ष में स्त्रियों का सत्कार करना सदा से धर्म का एक अंश समझा जाता है श्रोर हिन्दु धर्म में स्त्रियाँ मुक्ति अथवा स्वर्ग को पाने से वीचत नहीं रच्यो गई हैं। अतपव गौतम ने उत्तर दिया कि "है आनन्द, हे इस योग्य हैं। " और प्रजापति तथा अन्य स्मियां भिश्च-नियों तो सम्प्रदाय में ले जी गई और उनके लिये कुछ नियम बनाए गए जिससे कि वे भिक्षुओं के आधीन थी। (चुहुवग्ग, १०, १) उसके उपरान्त गीतम प्रयाग के निकट कोशाम्बी में वर्षा ऋत ब्यतीत करने के उपरान्त छठें वर्ष राजगृह को लीटा और वहां उसने विम्वसार की रानी क्षेमा को अपने आश्रम में प्रहण किया। कहा जाता है कि उसी वर्ष श्रावस्ती में गौतम ने कई कौतुक दिखलाए भीर अपनी माता को जो कि उसके जन्म के सात दिन उपरान्त मर गई थी. अपना धर्म सिखळाने के लिये वह स्वर्ग का पधारा ।

ग्यारहेंव वर्ष में गौतम ने बोनेवाले की कहानी कह कर ब्राह्मण भराद्वाज को श्रपने धर्म का वनाया जिसका कि वर्णन करने योग्य ĝ.

काशी भारद्वाज के पांच सी हल, बोने के समय में बंधे हुए थे। वह उस स्थान पर गया जहां कि उसके नौकर गरीबों को भोजन बाँट रहे थे और वहां उसने गीतम को भिचा के लिये खंडे वेखा। इस पर उसने कहा।

''हे सामन, मैं जोतता हूँ और बोता हूँ और जोत वो कर मैं खाता हूँ। हे सामन, तुझे भी जोतना बोना चाहिए और जोत बो कर तुझे खाना चाहिए।"

भगवत ने फहा "हे ब्राह्मण, में भी जोतता और बोता हूँ और जात वो कर में बाता हैं।

"फिर भी हम लोगों को पूज्य गौतम का जुन्ना वा हल, वा फाल वा पैना वा बेल नहीं दिखाई देता।" भगवत ने उत्तर दिया "धर्म मेरा बीज है, तपस्या वर्षा है, ज्ञान मेरा जून्ना और हल है, विवय मेरे हल का हरिस्त्र वा ढंडा है मन मेरा बन्धन है, विवार मेरा फाल और पैना—

"उद्योग मेरा बोझा लादने का पशु है जोकि मुक्ते निर्वाण की खंजाता है। वह बिना इधर उधर किरे हुए उस्त्र स्थान को ले जाता है जहां जाने से किसी को दुःख नहीं रह जाता।"

इस पर ब्राह्मण लिजित हुआ श्रीर कुछ अधिक शिवा पाने के उपरान्त गीतम के श्राश्रम में सम्मिलित हो गया । (सुर्निपात काशी भारद्वाजसुत्त )।

दूसरे वर्ष उसने अपने जीवन में सबसे बड़ी यात्रा की और वर् मंतल को गया और बनारस हो कर लौटा और तब उसने अपने के पुत्र राहुल को जो कि उस समय १८ वर्ष का था, प्रसिद्ध महा-राहुलसुत्त का उपदेश दिया। इसके दो वर्ष उपरान्त राहुल ने २० घर्ष का हो कर भिक्षु का आश्रम ग्रहण किया और उसे राहुलसुत्त का उपदेश दिया गया।

दूसरे वर्ष में अर्थात गौतम के अपने धर्म प्रगट करने के उपरान्त १५ वें वर्ष में वह पुनः किपलवस्तु में गया और वहां उसने अपने चचेरे भाई महाताम से वातीलाप किया जो कि शुद्धोदन के उत्तराधिकारी भद्रक के स्थान पर शाक्यों का राजा हुआ था। गौतम के ससुर अर्थात कोली के राजा सुप्रबुद्ध ने यशोभरा को त्याग करने के लिये गौतम की खुलुमखुला निन्दा की परन्तु कहा जाता है कि इसके थोड़ ही समय के उपरान्त पृथ्वी उसे निगल गई।

सश्रह वं वर्ष में उसने एक श्रीमती नाम की वेश्या की मृत्यु पर एक व्याख्यान दिया। इसके दूसरे वर्ष उसने एक जुलाहे को सतोष दिखाया जिसकी पुत्री किसी दुर्घटना से मर गई थी। इसके दूसरे वर्ष उसने एक फंदे में फसी हुई हरिन को छुड़वाया और जो अहरी उस हरिन को मारना चाहता था उसे अपना अनु-

यायी बनाया। और इसी प्रकार २० वें वर्ष में उसने चिन।
प्राप्तिद्ध डाकू अंगुजीमाल को भी अपना अनुयायी करिं। में घूमता
प्राप्तिद्ध डाकू अंगुजीमाल को भी अपना अनुयायी करिं। में घूमता
इसके उपरान्त २५ वर्षों तक गीतुम्न नात मीर निर्धन लोगों को
इसा। दुखी और नीच लोगेंनाता रहा और सब भूमि में मपनें
उपदेश करता रहा, कर्ता रहा। उसके परोपकारी पानित्र जीवन
वह अपना मार्अमृति के पनित्र धर्म की बड़ी विख्याति हुई।
नियमों की हिए से देखते थे. जातियां और उनके राजा लोग
और तुल्य सुधारक के सिद्धान्तों का सत्कार करते रहे जिसर्
कार्य दया और परोपकार से भरे हुए थे, और जब गीतम ५०
धं की अवस्था में मरा उस समय बौद्ध धर्म ने इस भूमि में वह
प्रवलता प्रहण कर ली थी जो कि "किसी सामन वा ब्राह्मण द्वारा
किसी देवता द्वारा, किसी ब्रह्मा वा मार द्वारा तथा संसार में
किसी और द्वारा भी नहीं हटाई जा सकती थी।"

गौतम अपने नए धर्म्म को प्रकाशित करने के उपरान्त ४५ वर्ष तक जीवित रहा भौर उसकी मृत्यु ईसा के ४७७ वर्ष पहिले मान-हेने से उसके जीवन की मुख्य मुख्य घटनाओं का क्रम इस कार होगा—

किषितवस्तु के निकट जनम ... ईसर के स्वार के स्वा

यशोधरा के पिता की मृत्यु ... ,, ,, ५०७ ,, ,, गीतम की मृत्यु ... ... ,, ,, ४७७ ,, ,,

शीमाग्यवेश हमें उसकी मृत्यु के पहिले की घटनाओं का प्रायः पूर्ण वृत्तान्त दीघनिकाय के महापरिनिन्दाणसूत्त में मिखता है और अब हम इन्हीं बार्तों का उल्लेख करेंगे।

गौतम की अवस्था अब ५० वर्ष की थी और जिन बोगों में उसने अपनी युवा अवस्था में कार्य किया था वे अब नहीं थे। उसकी युवा अवस्था के परिचित लोगों में से बहुत से मर गए थे और यह इस महात्मा मब उनके पुत्र और पीत्रों को उन्हीं पित्रज्ञ नियमों का उपदेश करता था जिनका उपदेश कि उसने पित्र के पिता मौर दादाओं को किया था। उसके बहुत से प्रिय मित्र मर गए थे प्रन्तु उसका सचा मित्र आनन्द अब तक भी काया की नाई उसका साथ दे रहा था और उसकी मावइयकताओं का प्रवन्ध करता था। राज्यगृह का बुद्ध राजा भी अब नहीं था, अब उसका लड़का और लालची पुत्र अजातशत्रु मगध की गदी पर (कहा जाता है कि अपने पिता को मार कर) बैठा था और अब विजय करने के मनस्बे बांध रहा था। अजान शत्र का यह सिद्धान्त नहीं था कि वह गीतम के समान इतने प्रसिद्ध आर सर्वपूज्य मनुष्य की हानि करे और इस कारण अजातशत्रु उसका कम से कम उपर से सत्कार करता था।

प्रवल विज्ञैन जाति पर जो कि मगन्न के सामने गंगा के उत्तरी किनारे पर मैदान में रहती थी अजातशत्रु का ध्यान पहिले पहिले गया। ये तूरानी जाति के लोग थे जो कि भारतबर्ष में उत्तरी पर्वतों के मार्ग से आए थे और उन्होंने हिन्दू सभ्यता के स्वयं केन्द्र में एक प्रकार का प्रजातंत्र राज्य स्थापित कर लिया था और अब सब मगभ को विजय करने को उरा रहे थे। कदाचित वे लोग उसी पूची\* जाति के थे जिन्होंने कि ४ वा ५ शताब्दियों के उपरान्त काइमीर और पश्चिमी भारतवर्ष को जीत लिया था श्रीर जो

<sup>\*</sup> बील साहब की " बुधिल्म इन चाइना " नामक पुस्तक का ४२ वां पृष्ठ देखों ।

किनिष्क के माधीन बीख धर्म के बड़े प्रवल सहायक हो गए थे। अजातशत्रु विदंहिपुत्र † ने अपने मन में कहा " में इन विज्जैनों को जड़ से निकाल दूंगा यद्यपि वे बड़े प्रवल हैं। में इन विज्जैनों को नष्ट कर दूंगा, में इन विज्जैनों का पूरा नाश कर डालूंगा।"

गौतम उस समय उन प्राची पहाड़ियों में से सब से ऊंची पहाड़ी की एक गुफ़ा अर्थात् गुद्धकूट में रहता था जो कि राजगृह की सुन्दर घाटी के निकट है। अजातशात्र ने जो कि मविष्यत वाणी में कुछ विश्वास रखता था अपने प्रधान मंत्री वस्सकार को गौतम के पास यह पूक्षने के जिये मेजा कि विज्ञैनों के विरुद्ध इस मा कमण का किस प्रकार अन्त होगा। गौतम राजाओं का स्थान करनेवाजा नहीं था भीर उसने उत्तर दिया कि जब तक विज्ञैन लोग अपनी प्राचीन रीतियों को रखते हुए एका रखेंगे तब तक "हम आशा करते हैं कि उनका पतन नहीं होगा वरम उनका कल्याण होगा।"

गुद्धक्ट से गौतम ने उसके निकट के स्थानों में अर्थात् अम्बलिथिका, नाजन्द और पाटलीग्राम अर्थात् मगध की भविष्यत राजधानी पाटलीपुत्र में भ्रमण किया। गौतम के समय में यह एक तुच्छ गाँव था परन्तु मगध के प्रभान मंत्री सुनीभ श्रीर विस्सकार इस पावलीग्राम में विज्ञेनों को निकालने के लिये एक किला बनवा रहे थे। यह उस नगर की उत्पत्ति का कारण है जोकि चन्द्रगुप्त और श्रशोक की राजधानी हुआ। यह लगमग१०००वर्ष तक भारतवर्ष की राजधानी रहा और अब तक भी भारतवर्ष के सब से बड़ नगरों में गिना जाता है। ऐसा कहा जाता है कि गौतम ने र्ह्स स्थान के प्रसिद्ध होने की भविष्यत वाणी की थी। उसने आनन्द

<sup>†</sup> इस नाम से यह प्रगट हाता है कि इस राजा की माता प्राचीन विदेह वंश की कन्या थी । उस समय में लोग बहुधा अपनी माता के नाम से भी पुकारे जाते थे और तदनुसार गौतम का प्रसिद्ध चेला उपितस्स सदा सारिपुत्र के नाम से सुप्रसिद्ध था।

से कहा था कि "काम काजी मनुष्यों के प्रसिद्ध निवासों और श्रहों में यह स्थान प्रधान होगा, यह पाटलीपुत्र का नगर होगा जोकि सब प्रकार के श्रसवाबों के लेन देन का केन्द्र होगा।"

अजातशत्रु कें मंत्री वस्सकार और सुनीध ने यहां गौतम को निमंत्रण दिया श्रीर उसे भात और मीठी चपातियां पिरोसीं और इसके उपरान्त गौतम यहां से चला गया और कहा जाता है कि उसने गंगा को जो कि उस समय भरपूर बढ़ी हुई थी एक कौतुक से अर्थात किसी नाव बेड़े को न लेकर यों ही पानी पर चलकर पार किया।

तब वह कोटिप्राम में गया भीर वहां से नादिक में जहां कि वह उस ईटा के बने घर में ठहरा जो कि यात्रियों के ठहरेने की जगह थी। वहां पर उसने आनन्द को वह सारगिर्भेत उपदेश दिशा जिसके द्वारा प्रत्येक चेला यह स्वयं जान सकता था कि उसने विर्वाण प्राप्त किया अथवा नहीं। यदि उसे यह ज्ञान हो और यदि वह अपने मन में इसे मालूम कर सक कि बुद्ध में उसका विश्वास है, धम्में में उसका विश्वास है और उसके संघ में उसका विश्वाम है तो उसकी मुक्ति हो गई। बुद्ध, धम्में, और संघ येही बुद्ध धम्में के तीन मुख्य सिद्धान्त हो गए।

नादिक से गौतम वैशाली में आया जो कि गंगा के उत्तर प्रवल लिख्विव लागों की राजभानी है। श्रम्बपालि नामक एक वेश्या ने सुना कि यह महात्मा यहां आया है और उसकी आम की बाड़ी में ठहरा है। वह उसके पास गई और उसने उसे भोजन के लिये निमंत्रित किया और गौतम ने उसका निमंत्रण स्वीकार किया।

" अब वैशाली के लिच्चित्र लोगों ने सुना कि बुद्ध वैशाली में आया है और अम्बपाली की बाड़ी में ठहरा है। उन लोगों ने बहुत सी सुन्दर गाड़ियां तय्यार करवाई और उनमें से एक पर चढ़ कर वे अपने मनुष्यों के सहित वैशाली को गए। उनमें से कुछ काले, रंग के और काला कपड़ा और माभूषण पहिने हुए थे, कुछ कोग गोरे, सफेद रंग के उच्चल वस्न और माभूषण पहिने हुए

थे, कुछ बोग लाल थे और लाल रंग के वस्न तथा लाल आभूषण पहिने हुए थे, तथा कुछ जोग सुन्दर रंग के थे और सुन्दर वस्त्र और आभूषण पहिने हुए थे।

" और अम्बपाली युवा लिश्ववियों के बराबर, उनके पहिये के कराबर अपना पहिया और उनके धुरे के बराबर अपना धुरा और अनके जोते के बराबर अपना जोता किए हुए हाँक रही थी और लिज्विव लोगों ने अम्बपालि वेश्या से पूछा कि अम्बपाली यह क्या बात है कि तूं हम लोगों के बराबर अपना रथ हाँक रही है?

उसने उत्तर दिया "मेरे प्रभु, मैं ने बुद्ध ग्रौर उसके साथियों को कब भोजन के लिये निमंत्रण दिया है।"

उन लोगों ने कहा "हे अम्बपालि हम लोगों से एक खास रुपया लेकर यह भोजन हमें कराने दे।"

"मेरे प्रभु यदि मुक्ते माप सब वैशाली तथा उसके आधीन का राज्य दे दें तब भी में ऐसा कीर्ति का जेवनार नहीं दूँगी।"

"तब लिच्चिव लोगों ने यह कह कर अपना हाथ परका कि हम लोग इस अम्बपाली लड़की से हरा दिए गए, यह अम्बपाली लड़की हम लोगों से बढ़ गई और यह कहके वे अम्बपाली की बाड़ी तक गए।"

वहां उन लोगों ने गौतम को देखा और कल की दिन उस भोजन के लिये निमंत्रित किया परन्तु गौतम ने उत्तर दिया कि "दे लिडचियो मैं ने कल के लिये अम्बपाली वेदया का निमंत्रण स्वीकार कर लिया है।" और अम्बपाली ने गौतम और उसके साथियों को मीठा चावल और चपातियाँ खिलाई और उनकी सेवा मैं उपस्थित रही यहां तक कि उन खोगों ने कहा कि वे लोग अधिक नहीं खा सकते और तब उसको शिक्षा और उपदेश दिया गया, "दे प्रभु में यह महल भिक्षुमों की सम्प्रदाय के लिये देती हूं जिसका कि नायक बुद्ध हैं" और यह दान स्वीकार किया गया।

भम्बपाली की बाड़ी से गीतम बेलुव की गया। उसने अपनी मृत्यु निकट भाते देखी भीर अपने सब्बे मित्र आनन्द से कहा " अब में वृद्ध और बहुत वर्षों का हो गया हूं, मेरी यात्रा समाप्त होने आई है मेरे दिन भव पूरे हो गए हैं, मेरी श्रवस्था ८० वर्ष की हो गई है... अतप्त हे आनन्द ! तुम लोग स्वयं अपने लिये प्रकाश हो। तुम लोग स्वयं अपने रचक हो। किसी बाहरी रक्षक की शरण मत लेना, प्रकाश की भांति सल्य में इढ़ रहना, रचक की भांति सल्य में इढ़ रहना, रचक की भांति सल्य में इढ़ रहना।"

चापाल चेतिय में गौतम ने एक व्याख्यान दिया है जिसमें उसने चार प्रकार के मनुष्यों का वर्णन किया है अर्थात् अमीर लोग, ब्राह्मण लोग, गृहस्थ और सामन और चार ही प्रकार के फिरिश्तों को लिखा है अर्थात् फिरिश्ते, बड़े तेता स, मार और ब्रह्मा।

कूटगार में गातम ने एक बार फिर अपने चेलों को अपने धर्म का मूल तत्त्व और सार बतलाया और उन से उनका अक्ष्यास और उन पर विचार करने के खिये और उनको फैलाने के लिये कहा "जिसमें कि पवित्र धर्म बहुत काल तक उहरे और सदा के खिये हह हो जाय और जिसमें वह बहुत से खोगों के लिये मलाई और सुख का कारण हो।"

बैशाली में भन्तिम बार आकर वह पुनः भग्डग्राम, हस्तिग्राम, अम्बग्राम, जम्बुग्राम, और भागनगर में घूमा और तब पावा को गया। वहां चुन्द ने जो कि सोनार और लोहार था उसे भोजन के लिये निमंत्रित किया और उसे मीठा चावल और चपातियाँ और कुछ खुखाया हुआ सूधर का मास दिया। गौतम दिरों की दी हुई वस्तुओं को कभी अस्वीकार नहीं करता था परन्तु सुअर का मास उसकी इच्छा के विरुद्ध था। "अब जब कि बुद्ध ने भातु के काम बनानेवाल चुद्द का बनाया हुआ भोजन खाया तो उसे एक भयानक रोग अर्थात् अतिसार का रोग हुआ और मृत्यु के समय तक भी उसे बड़ी पीड़ा होती रही परन्तु बुद्ध ने जोाक सचेत और आख संयमी था उसे बिना किसी खेद के सहन किया। " पावा से उसी नगर को जाते समय मार्ग में गौतम ने एक नीच जाति के मतुष्य पुक्कुस को बौद्ध बनाया। कुसिनगर में जोकि कपिलवस्तुं से ५० मील पूर्व है, गौतम को विदित हुआ कि उसकी मृत्यु

निकट है। जिस रात को मृत्यु होने वाली थी उसकी संध्या को उसने सहातुभूति के साथ अपने चेलों के हृदय पर यह बात जमाने का यत्न किया कि चन्द ने जो भोजन दिया था उसके लिये वह दोषी नहीं है, परन्तु उसने वह अनुप्रह के साथ दिया था अतएव वह जीवन की बृद्धि, अच्छे जन्म और अच्छे भाग्य को पावे गा।

कहा जाता है कि उसकी मृत्यु के पहिले वृक्षों में बिना भ्रष्टतु के फूल लगे और हस पर फूलों की वृष्टि हुई, उसके ऊपर स्वर्ग के फूल भीर चन्दन का चूरा बरसा और आकाश से गाने और स्वर्ग के गीतों का शब्द सुनाई दिया। परन्तु पित्र जीवन के इस बहुं धम्मेप्रचारक ने कहा "हे आनन्द इस प्रकार से तथा गत (बुद्ध) का ठीक तरह से आदर सत्कार वा उसकी पूजा नहीं होती। परन्तु वह भाई वा बहिन, वह तपस्वी पुरुष वा स्त्री जोिक बराबर अपने सब छोटे और बड़े धम्मों का पालन करता है। जिसका जीवन ठीक है, जो आक्षाओं के भनुसार चलता है वही तथा गत को सब से योग्य सत्कार के साथ मानता, सत्कार करता भीर उसकी पूजा करता है।" इन उत्तम वाक्यों से किसको बाइबिल के पित्र वाक्यों का स्मरण नहीं आता जिसे कि एक इसाई कि वे में छन्दोबद्ध किया है।

But thou hast said, the flesh of goat, The blood of ram, I would not prize, A contrite, heart, an humble thought. Are my accepted sacrifice.'

जिस रात्रि को गौतम मरा उस रात्रि को कुसिनगर का एक दर्शनशास्त्रक्ष ब्राह्मण सुभद्र कुछ प्रश्न पूछने आया परन्तु आनन्द इस डर के मारे उसे नहीं आने देता था कि यह मृत्युशय्या पर पहे हुए बुद्ध को बड़ा बु:खदाई होगा। परन्तु गौतम ने उन लोगों की बातें सुन ली थीं श्रीर वह ऐसे मनुष्य को वापस नहीं मेज सकता था जोकि शिचा के लिये आया था। उसने श्राक्षा दी कि ब्राह्मण यहां आने पावे और अपने मरते दम से उसने उसे अपने धर्म के सिद्धान्त सिखलाए। सुभद्र गौतम का अन्तिम चेबा था और कुछ ही समय उपरान्त रात्रि के श्रन्तिम पहर में इस बड़े महातमा ने अपने भाइयों को यह सत्योपदेश करते हुए इस जीवन को त्याग

दिया कि " सब एकत्रीतभूत वस्तुत्रों का नाश स्वाभाविक है, परिश्रम के साथ भपनी मुक्ति पाने का यत्न करो।"

कुसीनगर के मलों ने गौतम के शरीर का दाह किया और उसकी हाड्डियों को भपने भवन में भाजों श्रीर धनुषों से घेर कर रक्षित रक्खा श्रीर वहां सात दिन तक नांच श्रीर गाने तथा मालाओं और सुगन्धि से उनका सत्कार तथा पूजन किया।

कहा जाता है कि गीतम की हिंडुयों के आठ माग किए गए।

मगभ के अजातशतु ने एक भाग पाया और उस पर राजगृह में

एक इमारत बनवाई। वैशाली के लिखिवयों ने दूसरा भाग पाया भीर

उस पर उस नगर में एक इमारत बनवाई गई। इसी प्रकार कांपल
वस्तु के शाक्यों ने, अलुकण के बुलियों ने, रामग्राम के कोलियों ने,

पावा के मल्लों ने, कुसिनगर के मल्लों ने भीर एक ब्राह्मण वेथदीएक

ने उसके एक पक भागपाए और उन पर इन सभों ने इमारतें बनवाई।

पिष्फलिवन के मोरियन लोगों ने जिन लकड़ियों से वह जलाया गया

था उसके शेष भाग पर श्रीर ब्राह्मण दोन ने उस बर्तन पर जिस

पर कि उसकी देह जलाई गई थी, इमारतें बनवाई।

#### अध्याय १३

## गौतम बुद्ध के सिद्धान्त।

यह सम्भव नहीं है कि हम केवल एक अध्याय में अपने पाठकों को उस धम्में के सिद्धान्तों का पूरा सारांश दे सके जोकि इतने अधिक प्रसिद्ध और योग्य विद्वानों के लिये इतने कठिन और बिद्धत्ता पूर्ण खोज का विषय हो रहा है। यहां पर हमारा उद्देश्य केवल उन शिलाओं और विचारों के साराँश के देने का होगा जिनकी शिक्षा गौतम श्रपने देशवासियों की देता था।

बौद्ध भर्म का लारांश एक प्रकार की आत्मोन्नति भीर भात्म-निरोभ है। इस मत में सिद्धान्त श्रीर विश्वास अप्रभान अंग हैं। गीतम ने जिस दिन बुद्धगया में बो बृत्त के नी वे सर्वज्ञता प्राप्त की थी उस दिन उसके हृदय में जो मुख्य विचार उठा था वह स्रोम और कामनाओं से रहित पवित्र जीवन निर्वाह करने में मनुष्यों के दुःखों को दूर करने का था और इसी मुख्य विचार की शिक्षा उसने भ्रापने जीवन के अन्तिम दिन तक दी।

जब वह बुद्धगया से बनारस गया और वहां अपने पाँचों पुराने चेळों को उसने अपने धर्म्म की शिक्षा दी तो उसने उन्हें चारी सत्य और आठो मार्ग बतलाए जो कि बौद्ध धर्म्म के सार हैं।

"हे भिश्चुओ यह दुःख का उत्तम सत्य है। जनम दुःख है, नाग्य दुःख है, रोग दुःख है, मृत्यु दुःख है। जिन वस्तुओं से हम घृणा करते हैं उनका उपस्थित होना दुःख है, जिन वस्तुओं की हम अभिलाषा करते हैं उनका न मिलना दुःख है। सारांश यह कि जीवन की पांचों कामनाओं में लग रहना ( प्रार्थात पाँचों तस्वां में लिप्त रहना) दुःख है।

"हे भिक्षुओ दुःख के कारण का उत्तम सत्य यह है । बालसा पुनर्जन्म का कारण होती है जिसमें कि सुख और लालच होते हैं और जो इधर उधर शान्ति पाता है – (यह लालसा तीन कार का होती है ) अर्थात् सुख की लालसा जीवन की लालसा, भीर फजने फूलने की खालसा । हे भिक्षुओ दुःख के दूर होने का उत्तम सत्य यह है । वह लालसा के पूर्ण निरोध सं समाप्त होता है। यह निरोध किसी कामना की अनुपस्थित से, लालसा को छोड़ देने से, खालसा के बिना कार्य्य चलाने से, उससे मुक्ति पाने से और कामना का नाश करने से होता है।

"यह उस मार्ग का उत्तम सत्य है जिससे कि दुःख दूर होता है। वह पवित्र आठ प्रकार का मार्ग यह है अर्थात्—

> सत्य विश्वांस सत्य कामना सत्य वाक्य सत्य व्यवहार जीवन निर्वाह करने के सत्य उपाय सत्य उद्योग सत्य विचार सत्य ध्यान "(महावग्ग १,६)

इस शिक्षा का सारांश यह है कि जीवन दुः ख है, जीवन श्रीर उसके सुखों की लाखसा दुः ख का कारण है, उस लालसा के मर जाने से दुः ख का अन्त हो जाता है और पवित्र जीवन से यह लालसा मर सकती है। इन आठ विधियों में जिनमें कि पावित्र जीवन विभाजित किया गया है, जो जो बातें भरी हुई हैं उनका वर्णन कुछ शब्दों में करना असम्भव है परन्तु उन बीक्टों के लिये जो कि श्रपने धम्मे की कथाओं में शिक्षित हैं ये आठों विधियां कई प्रन्थों के अराबर हैं। शुद्ध विचार श्रीर विश्वास को सीखना और उनका सत्कार करना चाहिए, उच्च उद्देश्य और कामनाएँ हृदय के नेत्र के सामने सदा उपस्थित रहनी चाहिए, जो वाक्य बोले जांय उनमें से प्रत्येक शब्द में सत्यता और सुशीलता होनी चाहिए और व्यवहार में सत्यता और पूर्ण शुद्धता होनी चाहिए। जीवन का उपाय इस प्रकार का ढूंढ़ कर ग्रहण करना चाहिए जिससे कि किसी जीवित वा सचेतन प्राणी को कोई कष्ट न हो, भलाई करने में,

तथा दया सुशीलता और परोपकार के कार्यों में जीवन के अन्त तक निरन्तर उद्योग करना चाहिए। मन भौर बुद्धि संचेतन और कार्यतत्पर होनी चाहिए, और शान्त और धीर विचार से जीवन को सुख प्राप्त होता है। यह कामना, मनः चोम और जीवन की लालसा को जीतने का मार्ग है। इससे अधिक उत्तम जीवन का चित्र किसी कवि वा मनमौजी ने कभी नहीं सोचा और भारमेश्नित का इससे अधिक पूर्ण मार्ग किसी दर्शनशास्त्रज्ञ वा महात्मा ने कभी नहीं प्रकाशित किया।

आत्मोन्नति का विचार, उस ध्यान के बड़े और प्रयोगिक समय में जिसमें कि गौतम ने अपना जीवन व्यतीत किया, निस्त-न्देह सुधारा गया। अपनी मृत्यु के दिन उसने अपने भाइयों को बुलाया और आत्मोन्नति के पूरे मार्ग को सात भागों में करके संचेप में फिर व्याख्यान दिया और ये सातों बौद्ध धर्म के सात रतन कहे जाते हैं।

हे भाइयो, तब वे सत्य कीन हैं जिनको कि मैं ने मालूम कर के तुम से प्रगट किया, जिनका कि जब तुम लोगों ने उन्हें श्रच्छी तरह जान जिया, अभ्यास करना, उन पर विचार करना, और उनका प्रचार करना तुम्हारे लिये आवश्यक है जिसमें कि वह पवित्र धर्म अधिक समय तक ठहरे और चिरस्थायी हो जाय, जिसमें कि वह बहुत से जोगों के सुख श्रीर भजाई के लिये, संसार की दया के लिये, मनुष्यों और देवताओं की भलाई और लाम सुख के लिये, स्थिर रहे ?

" वे ये हैं—
चारो सचे ध्यान,
पाप के विरुद्ध चारो प्रकार के बड़े प्रयत्न,
पाप के विरुद्ध चारो प्रकार के बड़े प्रयत्न,
महात्मा होने के चारो मार्ग,
पांचो धार्मिमक शक्तियां,
आत्मीय ज्ञान की पांचो शन्द्रयां,
सातों प्रकार की बुद्धि श्रीर,
उत्तम आठ प्रकार का मार्ग " (महापरिनिब्बानसुत्त ३, ६५)

यहां भी इन सब शिक्षा के नियमों में जो विचार भरे हुए हैं उन का यथार्थ ज्ञान कुछ शब्दों में देना असम्भव है, इस शिक्षा के विषय पर एक ग्रन्थ लिखा जा सकता है। जिन चारों: सच्चे ध्यानों का उल्लेख है वे देह, ज्ञान, विचार और कारण के विषय में है। चारों पापों के विरुद्ध जिस प्रयत्न का उल्लेख है वह पाप को रोकने का प्रयत्न, पाप की जो अवस्थाएँ उठती हैं उनको रोकने का प्रयत्न, भलाई करने का प्रयत्न, और भलाई को बढ़ाने का प्रयत्न है। वास्तव में इन चारों प्रयत्नों से पापी के सारे जीवन तक अधिक भलाई करने के लिये सचा और निरन्तर उद्योग करने का तात्पर्य है। महात्मा होने के चारों मार्ग वे हैं जिनसे कि इद्धि अर्थात् इच्छा, प्रयत्न, तयारी और खोज प्राप्त होती है। उत्तर काल के बौद्ध धर्म में इद्धि का तात्यर्थ अमानुषिक शक्तियों से है परन्त गौतम का तात्पर्य सम्भवतः उस प्रभाव और शक्ति से था जिसे कि बहुत समय तक शिक्षा और अभ्यास के द्वारा मन इस देह के ऊपर प्राप्त कर सकता है। पांचों धार्मिक शक्तियां और आत्मीय ज्ञान की शक्तियां ये हैं — विश्वास, पराक्रम, विचार, ध्यान श्रीर बुद्धि, और सात प्रकार की बुद्धियां ये हैं-शाक्ति, विचार, ध्यान, खोज, आनन्द, आराम और ग्रान्ति । आठ प्रकार के मार्ग का वर्णन पहिले ही किया जा चुका है।

इस प्रकार की विस्तृत आत्मोन्नति के द्वारा दसों बन्धनों अर्थात सन्देह कामाशकि इत्यादि को तोड़ने से श्रन्त में निर्वाण की प्राप्ति हो सकती है।

- " जिसने अपनी यात्रा समाप्त कर ठी है मौर शोक को छोड़ दिया है, जिसने अपने को सब ओर से स्वतंत्र कर छिया है जिसने सब बंधनों को तोड़ डाजा है उसके छिये कोई दुःख नहीं है।
- " वे लोग श्रपने विचारों को भली प्रकार संग्रह कर के विदा होते हैं, वे अपने घर में सुखी नहीं रहते, उन राजहंसों की नाई जिन्होंने कि अपनी झील को छोड़ दिया है वे लोग अपना घर द्वार छोड़ देते हैं।

"उसका विचार शान्त है, उसका वचन और कम्म शान्त

है जो कि सच्चे ज्ञान के द्वारा स्वतंत्र हो गया है और जो कि शान्त मनुष्य हो गया है।" (धम्मपद ६०, ६१, ६६)

यह बहुधा विश्वास किया जाता था कि निर्वाण का अर्थ अनितम नाश अथवा मृत्यु से है और प्रोफेसर मेक्समृलर साहब ने इस बात को पहिले पिहल दिखलाया था और उसे अब बहुत से विद्वानों ने स्वीकार किया है कि निर्वाण का अर्थ मृत्यु से नहीं है परन्तु उसका तात्पर्थ्य मन की उस पापी अवस्था, जीवन और उसके सुम्नों की लालमा के नाश होने से है जिससे कि नया जन्म हो जाता है। गीतम का निर्वाण से जो तात्पर्थ्य था वह जीवन में ही प्राप्त हो सकता है। उसे उसने अपने जीवन में प्राप्त किया था, वह वही मन की पापरहित शान्त अवस्था, अमिलावाओं और क्षोम से मुक्ति, पूर्ण शान्ति मलाई और ज्ञान की अवस्था है जो कि निरन्तर आत्मोद्यति करने से मनुष्य को प्राप्त होती है। रहेज़डेविज़ साहेव कहते हैं कि 'बौद्धों का स्वर्ग मृत्यु नहीं है और पितकों में परमानन्द की जिन अवस्थाओं का वर्णन है (जो अरहतों को प्राप्त हैं) वे मृत्यु के उपरान्त नहीं प्राप्त होतीं परन्तु यहीं और इसी समय धार्मिक जीवन व्यतीत करने से मिलती हैं।

परन्तु जिन लोगों ने निर्वाण प्राप्त कर लिया है उनके लिये यहां श्रीर इस समय धार्मिक जीवन व्यतीत करने के अतिरिक्त, क्या भविष्यत में कोई सुख और कोई स्वर्ग नहीं है? यह एक ऐसा प्रश्न था जो कि बीद्धों को बहुधा चक्कर में डाजता था झौर वे अपने खामी से इस के स्पष्ट उत्तर के लिये बहुधा झनुरोध करते थे। इस विषय में गौतम के उत्तर सन्दिग्ध हैं और उसने अपने अनुयावि-यों को निर्वाण के अतिरिक्त, जो कि बीद्धों के लिये स्वर्ग झौर मुक्ति है, किसी अन्य स्वर्ग की आशा देकर कभी उत्तेजित नहीं किया।

मल्क्यपुत्त ने गौतम से इस विषय पर मनुरोध किया और उसने यह बात निश्चय रूप से जाननी चाही कि पूर्ण बौद्ध मृत्यु के उपरान्त रहता है अथवा नहीं। गौतम ने पूछा "क्या मैं ने यह कहा था कि है मल्क्यपुत्त श्राओं और हमारे चेले हो और हम तुम को यह बतलावेंगे कि संसार नित्य है अथवा आनित्य है ?" " मल्क्यपुत्त

ने उत्तर दिया " महाशय यह आपने नहीं कहा था। " गौतम ने कहा "तब इस प्रश्न के उत्तर पर अनुरोध मत करो। यदि कोई मनुष्य जिसकों कि जहरीली वाण लग गई हो अपने वैद्य से कहे 'में अपने घाव की औषधि नहीं होने दूंगा जब तक कि मुझे यह विदित नहों कि मुझे किस मनुष्य ने मारा है और वह क्षित्रय आह्मण, वैदय वा शुद्र है?' तो उसका कैसा अन्त होगा? वह आव से मर जायगा और इसी प्रकार वह मनुष्य भी मरंगा जिसने कि सर्वञ्चता और पवित्र जीवन के लिये इस कारण उद्योग नहीं किया क्यों कि वह यह नहीं जानता कि मृत्यु के उपरान्त क्या हो गा। इस कारण हे मलूक्यपुत्त जो कुछ मैं ने प्रगट नहीं किया उसे अप्रगट रहने दो और जो कुछ मैं ने प्रगट किया है उसे प्रगव रहने दो।" ( चूल-मलूक्य-ऊवाद, मिह्सम निकाय)

इसी प्रकार यह कहा जाता है कि को शल के राजा प्रसेनजीत अपने दो प्रधान नगरों के बीच अर्थात् साकेत से आवस्ती की यात्रा में क्षेमा भिक्षुनी से मिला जो कि अपनी बुद्धि के लिये प्रसिद्ध थी। राजा ने उसका सत्कार किया और पूछा "हे पूज्य महाशया क्या पूर्ण बीद्ध मृत्यु के उपरान्त रहता है?" उसने उत्तर दिया है महाराजा बुद्ध ने यह प्रगट नहीं किया कि पूर्ण बीद्ध मृत्यु के उपरान्त रहता है।" राजा ने पूछा "हे पूज्य महाशया तब क्या पूर्ण बीद्ध मृत्यु के उपरान्त नहीं रहता ?" परन्तु खेमा ने इसका भी उत्तर यही दिया कि "हे महाराजा बुद्ध ने यह भी प्रगट नहीं किया कि पूर्ण बीद्ध मृत्यु के उपरान्त नहीं रहता।" (सम्युत्तनकाय)

इन वाक्यों से विदित होगा कि गौतम के धर्म में निर्वाण के उपरान्त की बातों पर विचार नहीं किया गया है \* । गौतम का

<sup>\*</sup> डाक्टर ओडेनवर्ग साहब ने इस प्रश्न पर पूरी तरह से वादिववाद किया है। उसे देखिए उस विद्वान ने बौद्ध नियमों की सब पुस्तकों को ध्यानपूर्वक परीक्षा कर के अपनी सम्मति लिखी है।

उद्देश्य स्पष्ट है। वह सब मनुष्यों को भात्मोन्नति द्वारा अपने दुःखों का नाश करने के लिये, भविष्यत में दुःख की अवस्थाओं से बचने के लिये, और संसार में पवित्र सुख और पूर्ण पापरहित अवस्था जो कि निर्वाण कहलाती है, प्राप्त करने के लिये बुबाता था।

यदि कोई मनुष्य निर्वाण की इस श्रवस्था को जीवन में प्राप्त न करे तो उसका पुनर्जन्म होने योग्य है। गौतम आत्मा के आस्तित्व को नहीं मानता था परन्तु फिर भी आत्मा के पुनर्जन्म का सिद्धान्त हिन्दुओं के मन में इतना श्राधिक धँस गया था कि वह निकाला नहीं जा सकता था और इस कारण गौतम पुनर्जन्म के सिद्धान्त को प्रहण करता हुश्रा भी श्रात्मा के सिद्धान्तको नहीं मानता था। परन्तु यदि आत्मा ही नहीं है तो वह क्या वस्तु है जिसका पुनर्जन्म होता है ? इसका उत्तर कर्म सम्बन्धी बौद्ध सिद्धान्त में दिया है।

यह सिद्धान्त यह है कि मनुष्यके कर्म का नाश नहीं हो सकता भीर उसका यथो चित फल अवस्य होता है। और जब कोई जीवित मनुष्य मर जाता है तो उस मृत मनुष्य के कम्मी के अनुसार एक नए मनुष्य की उत्पात्ति होती है। इस प्रकार यह धार्मिक बुद्ध यद्यपि आत्मा को नहीं मानता है परन्तु वह इस बात को मानता है कि उसके जीवन की अवस्था उसके पूर्व जन्म के कम्मों के द्वारा निश्चित होती है। सब बौद्ध प्रन्थकारों ने एक जन्म से दूसरे जन्म के सम्बन्ध का उदाहरण एक दीए की देम से दिया है जिससे कि दूसरे दीए की टेम जला ली जाती है। और यदि कोई निर्दोधी मनुष्य इस संसार में दुःख पाता है तो वह कहता है 'यह मेरेही कम्मों का फल है इसके लिये मुभे शिकायत क्यों करनी चाहिए ?" परन्तु यदि श्रात्मा ही नहीं है तो दुःख पानेवाले मनुष्य श्रोर मरे हुए मनुष्य में समानता कहां है ? बैस् लोग इसका यो उत्तर देते हैं "समानता केवल उसमें रहती है जोकि मनुष्य के मर जाने शौर अणु में गल जाने के उपरान्त भी शेष रहता है अर्थात उसके कार्यों, विचारों धीर वाणी में, उसके कर्म में जोकि मर नहीं सकते।"

यह बहस हम लोगों को व्यावृत्तिक तर्क के समान जान पड़ती है परन्तु फिर भी इस सिद्धान्त में एक बात है जिसे कि आज कल के सामाँजिक दर्शनशास्त्रज्ञ ठीक कहेंगे। बोद्धों की भाँति आज कल के दर्शनशास्त्रज्ञों का भी यह विचार है कि प्रत्येक पीढ़ी अपनी पूर्व पीढ़ी के पुण्य और पापों के फलों को भोगती है और इस अर्थ में कोई जाति जैसा बोती है वैसा काटती है। "बीद्ध महात्मा अपने आत्मनिग्रह की पवित्रता को उस निश्चय सुख की लालसा के द्वारा नष्ट नहीं करता जो कि उसको मृत्यु के उपरान्त मिलेंगा। उसका ज्ञान नहीं रह जायगा परन्तु उसके पुण्य रहेंगे और वे प्राणियों। के दुःख को घटाने में श्चपने पूरे प्रभाव से कार्य करेंगे।"

परन्तु गौतम ने केवल पुनर्जन्म के सिद्धान्त को ही प्राचीन हिन्दू धर्म से लेकर अपने धर्म में एक सुधार किए हुए रूप में नहीं रक्खा है। उसने उस समय के समस्त हिन्दू देवताओं को भी उसी तरह स्वीकार किया है और अपने मुख्य विचार अर्थात पवित्र जीवन की सर्वोच्च शक्ति के अनुकूल होने के लिये उन्हें इसी भाँति परिवर्तित किया है। उसने ऋग्वेद के तीनों देवताओं को माना है परन्तु उन्हें सर्वप्रधान नहीं माना। वह उपनिषदों के सर्वप्रधान देवता ब्रह्मा को मानता है परन्तु सर्वप्रधान की भाँति नहीं। क्यों के वे भी बार बार जनम लेते हुए उस पवित्र जीवन अर्थात निर्वाण को प्राप्त करने का यस कर रहे हैं जोकि सर्व श्रेष्ठ अवस्था है। किसी मनुष्य ने कभी शुद्धता और पवित्रता को देवता श्रों से भी अधिक श्रेष्ठता देने का कभी यस नहीं किया अर्थात जो भजाई मनुष्य कर सकता है उसे उसने देवताओं और सृष्टि की अन्नात शक्तियों से भी श्रिष्ठक बढ़ा दिया है।

परन्तु यह कहना आवश्यक है कि इस बात में सन्देह है कि गौतम स्वयं हिन्दू देवताओं को मानता था अथवा नहीं। यह बात असम्भव नहीं है कि जिन लोगों ने बौद्ध धर्म प्रह्ण किया था उनकी भाषा से देव, गन्धर्व और ब्रह्मा अब तक जुदा न हुए हों।

जाति के सम्बन्ध में गौतम ब्राह्मण का उसी मांति सत्कार करता था जैसा कि बौद्ध श्रामन हा। परन्तु वह ब्राह्मण का सत्कार उसके गुण और विद्या के लिये करता था, उसकी जाति के लिये नहीं, क्यों कि जाति को वह नहीं मानता था। दो ब्राह्मण युवा विश्व और भरद्वाज इस बात पर लड़ने लगे कि "कीई ब्राह्मण कैसे होता है" और गौतम के पास उसकी सम्मति के लियं श्राप तो गौतम ने एक व्याख्यान दिया जिसमें उसने जोर दे कर जातिभेद को नहीं माना और कहा कि मनुष्यों का गुण उनके कार्य्य से है उनके जन्म से नहीं। उसने कहा घास, वृक्ष, कीड़े मकोड़े, चीटियां, चौपाप, साँप, मछलियां और चिड़ियां सब के भेद हैं और वे श्रपन गुणों द्वारा जाने जाते हैं। मनुष्य का भी गुण है श्रीर वह उसका कार्य्य है।

- "क्यों कि हे वशिष्ठ जो मनुष्य गाय रख कर जीवन निर्वाह करता है वह किसान कहलाता है, ब्राह्मण नहीं।
- " और जो मनुष्य भिन्न भिन्न शिल्प के कार्य्य कर के जीवन निर्वाह करता है वह शिल्पकार कहलाता है, ब्राह्मण नहीं।
- " और जो मनुष्य वाणिज्य के द्वारा जीवन निर्वाह करता है चह वणिक कहलाता है, ब्राह्मण नहीं।
- " और जो मनुष्य दूसरे की सेवा कर के जीवन निर्वाह करता है.....वह सेवक है, ब्राह्मण नहीं।
- " और जो मनुष्य चोरी कर के जीवन निर्वाह करता है...... वह चोर है, ब्राह्मण नहीं।
- " और जो मनुष्य धनुर्विद्या से जीवन निर्वाह करता है...... वह सिपाही है, ब्राह्मण नहीं।
- " और जो मनुष्य गृहस्थी के विधानों को कर के जीवन निर्वाह करता है.....वह यज्ञ करनेवाला है, ब्राह्मण नहीं।
- " और जो मनुष्य गांवों का स्वामी है.....वह राजा है, ब्राह्मण नहीं।

" और मैं किसी को उसके जन्म अथवा किसी विशेष माता से उत्पन्न होने के कारण ब्राह्मण किहीं कहता, वह भूपति कहा जा सकता है और वह धनाढ्य हो सकता है परन्तु मैं ब्राह्मण उसे कहता हूं जिसके पास कुछ न हो और जो किसी वस्तु की लालसा न करे...

" जो मनुष्य कोध से रहित है, पवित्र कार्य्य और पुण्य करता है, कामना से रहित है, जिसने इन्द्रियों को दमन किया है और अपना झन्तिम शरीर धारण किया है उसे में ब्राह्मण कहता हूं।

"जो मनुष्य जल में कमल की नाई, वा सूई के नोके पर सरसीं की नाई इन्द्रियों के सुख में नहीं लिपटता उसे मैं ब्राह्मण कहता हूँ।" (वासेत्थसुत्त)

इसी भांति माईझमनिकाय के अस्सलायनसुत्त में जिखा है कि एक प्रसिद्ध ब्राह्मण विद्वान अस्सलायन गौतम के इस मत पर विवाद करने के लिये आया कि सब जातियां समान रीति से पवित्र हैं। गौतम ने जो कि तार्किकों के साथ उन्हींके शस्त्रों से छड़ सकता था, पूछा कि क्या ब्राह्मण की स्त्रियों को अन्य स्त्रियों की नाई प्रसव की सब कमजोरियां नहीं होतीं। अस्सलायन ने उत्तर दिया "हां होती हैं।" गौतम ने पूछा " क्या बेक्ट्रिया की नाई आस पास के देशों के लोगों में रंग का भेद नहीं होता और फिर भी उन देशों में क्या गुलाम मालिक नहीं हो सकते और मालिक गुजाम नहीं हो सकते ?" अस्सलायन ने उत्तर दिया ''हां; हो सकते हैं।" गौतम ने पूछा ''तब यदि ब्राह्मण घातक, चोर, लम्पट, झूठा, कलङ्क खगाने-वाला, बोलने में कड़ुआ और तुच्छ, लाबची, द्रोही और मिथ्या/ सिद्धान्त का हो तो क्या वह मृत्यु के उपरान्त दूसरी जाति की नाई दुःस भीर कष्ट में जन्म नहीं लेगा ? " सस्सलायन ने कहा "हाँ" भौर उसने यह भी स्वीकार किया कि विना जाति का विचार किए हुए अच्छे कम्मों से स्वर्ग अवदय मिछेगा। गौतम ने फिर भी यह बहस की कि यदि किसी घोड़ी का किसी गदहे के साथ संयोग हो जाय तो उसकी सन्तान खद्यर होगी। परन्तु श्लित्रय और ब्राह्मण के संयोग से जो सन्तान होती है वह अपने मां, बाप की नाई होती है और इस लिये यह स्पष्ट है कि ब्राह्मण और

क्षत्रिय में कोई भेद नहीं है! इस प्रकार के तर्क से गौतम ने युवा तार्किक के हृदय में उस सत्य को जमा दिया और वह "वहां चुप चाप फूहर की नाई दुखी, नीची दृष्टि किए दुए सोचता हुमा बैठा रहा भीर उत्तर न दे सका" और तब वह गौतम का चेला हो गया।

दुसरे समय में गौतम ने अपने साथियों को समझाया है"हे शिष्यो, जिस प्रकार बड़ी बड़ी निर्यां, वे चाहे कितनी बड़ी क्यों न हों,यथा गंगा, यमुना, असिरावति, सरयू और मही, जब समुद्र में पहुँचती हैं तो वे अपना पुराना नाम और पुरानी उत्पत्ति को छोड़ कर केवल एक नाम अर्थात् समुद्र के नाम से कहलाती हैं, उसी प्रकार ब्राह्मण, क्षत्रिय, श्रुद्र और वैश्य भी जब वे भिक्षु हो जाते हैं तो उनमें भेद नहीं रह जाता। और हम जानते हैं कि इस सिद्धान्त के श्रनुसार वास्तव में कार्य भी किया जाता था क्यों कि जैसा हम ऊपर देख चुके हैं कि उपाजी हजाम ने भिक्षु धर्म को स्वीकार किया और वह बौद्ध भिक्षुओं में एक बड़ा पुज्य और विद्वान हो गया। एक हृदयभेदक कथा थेर गाया में भी लिखी है जिससे हम लोग यह समझ सकते हैं कि बैद्ध धर्म भारतवर्ष में नीच खोगों के बिये कैसा उत्तम था और वे उसे जातिभेद के मन्याय से रक्षा पाने के लिये कैसी उत्सकता से स्वीकार करते थे। थेर सुनीत्त कहता है "मैं एक नीच वंश में उत्पन्न हुआ हूं, मैं गरीब और कंगाल था। मैं नीच कर्म करता श्रर्थात सुखे हुए फूलों को झाड़ने का कार्य्य करता था। मुझ से लोग छुगा करते थे और तुच्छता तथा असत्कार की दृष्टि से देखते थे। मैं बहुतों का फर्मावरदारी की इष्टि से सत्कार करता था। तब मैं ने बुद्ध को भिक्षुओं के सहित उस समय देखा जब कि वह मगध के सब से प्रधान नगर में जा रहा था। तब मैं ने अपना बोझा फेंक दिया और दौड़ कर उसके पास जा कर सत्कार के साथ दण्डवत की। मेरे पर दया कर के वह सर्वींच मनुष्य ठहरा। तब मैं ने अपने को उसके चरणों पर गिरा दिया मीर तब प्राणियों में उस सर्वोच मनुष्यकी प्रार्थना की कि वह मुझे भिश्च बना छ। तब उस दयाछ स्वामी ने मुझ से कहा कि 'हे भिश्च इधर आस्रो, और इसी प्रकार में भिन्नु बनाया गया।और यह कथा

वही शिक्षा देकर समाप्त होती है जिसका उपदेश गौतम ने इतने अधिक बार दिया है "पवित्र उत्साह से, पवित्र जीवन और आत्म-निरोध से मनुष्य ब्राह्मण हो जाता है, यह सब से ऊँचा ब्राह्मण का पद है।

नम्रसुनीत की इस कथा को बिना समानता के प्रिय उत्साह को समझे हुए जो कि आदि बौद्ध धम्म का प्राण है और उसकी सफलता का कारण है, कीन पढ़ सकता है ? यह बड़ा गुरू जो कि न तो धन न मर्यादा और न जाति को मानता था गरीबों और तुच्छ लागी के पास उसी माँति जाता था जैसे कि अमीरों के पास और उन्हें पवित्र जीवन और पवित्र आचार के द्वारा अपनी मुक्ति पाने के लिये उपदेश देता था। धार्मिक जीवन से नीच और ऊँच दोनों समान रीति से सर्वोच प्रतिष्ठा प्राप्त कर सकते थे, और भिक्षुमों के सम्प्र-दाय में कोई भेद नहीं माना जाता था। हजारों मनुष्यों और स्त्रियों ने उस प्रिय और सज्ञान विचार को स्वीकार किया श्रीर अपने गुरु की भीति तथा उसके गुणों के अनुकरण करने में जातिभेद को छोड़ दिया। शीर गीतम ने जिस तिथि से बनारस में अपना समानता भीर पीति का धर्म प्रगट किया उसके तीन शताब्दियों के भीतर ही यह धर्म भारतवर्ष का प्रधान धर्म हो गया। जातिभेद भिश्चुओं के सम्प्रदाय में तो या ही नहीं और गृहस्थों में भी उसका प्रभाव जाता रहा क्योंकि उनमें से सब से नीच वंग का कोई भी, भिक्षुत्रों का सम्प्रदाय ब्रह्ण कर के, सर्वोच प्रतिष्ठा पा सकता था।

''(३६३)मनुष्य अपने गुथे हुए बार्ली से श्रपने वंश अथवा जन्म से ब्राह्मण नहीं हो जाता, परन्तु जिसमें सत्यता और पुण्य है बही धन्य है सौर बही ब्राह्मण है।

"(३६४) हे मूढ़, गुथे हुए बालों की क्या श्रावश्यकता है ? मृगछाला घारण करने की क्या झावश्यकता है ? तेरे भीतर तो खालच भरा हुआ है परन्तु ऊपर से तूं स्वच्छ बनता है ।

"(४२२) में उसे ब्राह्मण अवस्य कहता हूं जो कि वीर, महात्मा, विजयी, भगम्य, पूर्ण और जाब्रित है। "(१४१) न तो नंगा रहने सं, न गुथे हुए बालों से, न घूल से, न व्रत रहने अथवा जमीन पर पड़े रहने से, न विभूति लगाने से भीर न चुप चाप बैठे रहने से, घह मनुष्य अपने को पवित्र कर सकता है जिसने कि अपनी खामनामों को नहीं जीता।"\*(अम्मपद)।

यह समभना भूल है कि गौतम सब को संसार त्याग कर के भिक्षु सम्प्रदाय प्रहण करने के लिये स्पष्ट आज्ञा देता था। इस बड़े उपदेशक का मुख्य उद्देश्य जीवन तथा उसके सुख की कामनाओं को जीतने का था और वह दिखलाने के लिये संसार त्याग देने में कोई विशेष मलाई नहीं समझता था। परन्तु

"नंगे फिरना तथा और दूसरे कार्य्य जिनका कि इस पद में उल्लेख है महात्माओं के जीवन के बाहरी चिन्ह हैं और इन्हें बुद्ध स्वीकार नहीं करता क्योंकि वे कामनाओं को शान्त नहीं करते । यदि हम सुमागधा अवदान को देखें तो यह विदित होता है कि नंगे रहने को उसने अन्य कारणों से स्वीकार नहीं किया। अनाथ पिण्डिक की कन्या के घर में कुछ नंगे साधू एकत्रित हुए। उसने अपनी पतोहू सुमागधा को बुछा कर कहा ' जाओ और उन पूज्य महात्माओं का दर्शन करो।' सुमागधा, सारिपुत्र, मोदगछायन आदि छोगों की नाई महात्माओं का दर्शन पाने की आशा में प्रसन्नता से दोड़ी परन्तु जब उसने इन सन्यासियों को कबूतर के डेनों की नाई बाछ रक्खे हुए केवछ विभूति छगाए हुए उपकारक और दैत्यों के सदृश देखा तो वह बड़ी उदास हुई। उसकी सास ने पूछा ' तुम उदास क्यों हो?' सुमागधा ने उत्तर दिया ' हे माता यदि महात्मा छोग ऐसे हैं तो पापी छोगों का छप कैसा होता होगा।"

प्रोफेसर मेक्समूलर साहेब ने ऊपर के वाक्यों पर निम्नलिखत
 मनोरञ्जक टिप्पणी दी है—

किर भी उन कामनाश्रों को जीतना तब तक कितन होता है जब तक के ई मनुष्य वास्तव में अपने कुटुम्ब के साथ रहे और जीवन के सुखों को भोगता रहे। अतएव गौतम भिश्च के जीवन की अपने बड़े उद्देश्य के लिये अधिक गुणकारी मार्ग होने से प्रसंशा करता था। और इस कारण बहुत से लीगों ने संसार को त्याग कर भिश्च सम्प्रदाय को प्रहण किया और इस प्रकार बौद्ध सन्यासियों का सम्प्रदाय बना जो कि सम्भवतः संसार में सन्या। सियों के सम्प्रदाय में सब से पहिला है।

यहां पर बौद्ध भिक्षुत्रों के सम्प्रदाय के नियमों का जिखना आवश्यक नहीं है क्योंकि वे इस धम्में के मुख्य सिद्धान्तों में नहीं हैं। हम यहां केवज एक सुन्दर सूत्र उद्धृत करेंगे जिसमें गौतम और एक किसान की किएत बात चीत दी है जिससे सांसारिक जीवन और धम्मेजीवन के गुण विदित होते हैं—

- "(१)भिनिय किसान ने कहा "मैं अपना चावल पका चुका हूं, मैं अपनी गायों को दृह चुका हूं, मैं अपने लोगों के संग मही नदी के तद के निकट रहता हूं। मेरा घर छाया हुआ है, आग सुजगी हुई है अतएव हे आकाश यदि तेराजी चाहे तो वृष्टि कर!"
- (२) भगवत ने कहा "में कोध से रहित हूं, हठ से रहित हूं, में एक रात्रि के लिये मही नदी के तट के निकट दिका हुमा हूं । मेरा घर छाया नहीं है, (कामना की) आग बुझ गई है, अतएव हे आकाश यदि तेरा जी चाहे तो वृष्टि कर!"
- (३) भ्रतिय किसान ने कहा "मेरे यहां डांस नहीं है, घास से भरे दुए खेतों में गायें घूम रही हैं श्रीर यदि वर्षा हो तो वे उसे सह सकती हैं। श्रतएव हे आकाश, यदि तेरा जी चाहे तो वृष्टि कर।
- (४) भगवत ने कहा "मेरे पास एक अच्छी बनी हुई नौका है, मैं (निर्वाण तक) चला आया हूं। मैं कामनाओं की लहरों को जीत कर आगे के किनारे पर पहुंच गया हूं। अब मुझे नौका का कोई काम नहीं है। अतएव हे आकाश यदि तेरा जी चाहे तो वर्षा कर।
- (५) धानय किसान ने कहा "मेरी स्त्री श्राज्ञाकारिणी है आवारा नहीं है, भीर वह बहुत समय तक मेरे साथ रही है, वह मोहने-

वाली है और मैं उसके विषय में कोई बुरी बात नहीं सुनता। श्रतएव हे आकाश यदि तेरा जी चाहे तो वर्षा कर।

- (६) भगवत ने कहा ' मेरा मन आज्ञाकारी और स्वतंत्र है और मेंने उसे बहुत समय तक उच्च शिद्धा दी है और मली भांति दमन किया है। अब मेरे में कोई बुरी बात नहीं है। अतएव हे माकाश यदि तेरा जी चाहे तो वर्षा कर।
- (७) धनिय किसान ने कहा "में स्वयं कमा कर अपना पालन करना हूं और मेरे बच्चे मेरे पास सब निरोगी हैं। मैं उनकी कोई बुराई नहीं सुनता। श्रतपव हे आकाश यदि तेरा जी चाहे तो वर्षा कर।
- (८) भगवत् ने कहा "में किसी का नौकर नहीं हूं। जो कुछ मैंने प्राप्त किया है उससे में सारे संसार में भ्रमण करता हूं। मुझे नौकरी करने की आवश्यकता नहीं है। श्रतपव हे आकाश यदि तेरा जी चाहे तो वर्षों कर।
- (E) धानिय ने कहा "मेरे पास गाय हैं, बछड़े हैं, गाभिन गाय और बिक्या हैं। श्रीर इन गायों के ऊपर स्वामी की नाई मेरे एक साँड़ भी है। अतएव हे आकाश यदि तेरा जी चाहे तो वृष्टि कर।
- (१०) भगवत ने कहा ''मेरे गाय नहीं हैं, मेरे बछवा नहीं हैं, मेरे गामिन गाय और बिख्या नहीं है। और गायों के स्वामी की भांति मेरे साँड़ भी नहीं हैं अतएव हे आकाश यदि तेरा जी चाहे तो बृष्टि कर।
- (११) धानिय किसान ने कहा " खूँटे गड़े हुए हैं और हिल नहीं सकते, पगहे मूंज के नए श्रीर अच्छे बने हुए हैं, गाएँ उन्हें नहीं तोड़ सकेंगी। सतएव है आकाश यदि तेरा जी चाहे तो वर्षा कर।
- (१२) भगवत् ने कहा 'साँड़ की नाई बंधनों को तोड़ कर,हाथी की नाई गलुच्छि लता को तोड़ कर किर में गर्भ में नहीं आऊँगा। अतएव हे माकाश यदि तेरा जी चाहे तो वर्षा कर।"

तब तुरन्त वृष्टि हुई जिसने कि समुद्र और पृथ्वी को भर दिया। भौर आकाश से वृष्टि होते सुन कर धानिय इस प्रकार बोला—

(१३) 'यह हमार लिये थोड़ लाभ की बात नहीं है कि हम बोगों

ने भगवत का दर्शन पाया। हे बुद्धि की चश्चवाले, हम लोग तेरी शरण बेते हैं ! हे बड़े मुनी, तूं हम लोगों का स्वामी हो !" (धनिय-सुत्त )

ये गौतम के धर्म के प्रधान सिद्धान्त हैं और संचेप में उनका पुनः उल्लेख कदाचित हमारे पाठकों को लामदायक होगा । हम कह चुके हैं कि बौद्ध धर्म वास्तव में आत्मोन्नीत की एक प्रधाली अर्थोत इस संसार में पावित्र जीवन व्यतीत करने का एक यल है और इससे अधिक उसमें कुछ नहीं हैं। हम देख चुके हैं कि गौतम इन चारों सत्यों का उपदेश करता था कि जीवन दुःख है, जीवन की बालसा दुःख का कारण है, इस लालसा को जीतना दुःख का नाश करना है और आत्मोन्नात का मार्ग जीवन की इस लालसा को जीतने का उपाय है। गौतम ने पवित्र जीवन और निष्पाप शान्ति को अपने धर्म का सिद्धान्त और मनुष्य का सर्वोच उद्देश मान कर आत्मोन्नित की एक प्रधाली और मन वाणी और कर्म द्वारा आत्मिनरोध की रीति को ध्यान पूर्वक स्थापित किया है जिसे कि वह उत्तम मार्ग कहता है और जो धर्म के सात रहों के नाम के प्रसिद्ध है।

श्रीर यह पवित्र शान्ति, यह निष्पाप शान्त जीवन जो कि इतने श्रात्मनिरोध और इतनी श्रात्मोन्नाति का उद्देश्य है इसी संसार में प्राप्त हो सकता है। वही बौद्धों का स्वर्ग है, वही निर्वाण है। गौतम का धम्में परलोक के लिये कोई उज्वल पुरस्कार नहीं देता, भलाई स्वयं उसका पुरस्कार है, पुण्यमय जीवन बौद्धों का अन्तिम उद्देश्य है, इस पृथ्वी पर पुण्यमय शान्ति बौद्धों का निर्वाण है।

फिर भी हम देख चुके हैं कि गीतम ने अपने धर्म में हिन्दु औं के पुनर्जन्म के सिद्धान्त को एक परिवर्तित रूप में ग्रहण किया था। यदि इस जीवन में निर्वाण की प्राप्ति न हो तो जीवन के करमों का डिचत फल दुसरे जन्मों में मिलेगा जब तक कि ग्रिचा पूर्ण न हो जाय और निर्वाण प्राप्त न हो जाय। इसी माँति गीतम ने हिन्दू देवताओं को अर्थात ऋग्वेद के तेतीसों देवताओं और ब्रह्मा श्रीर गंधर्व के विश्वास को ब्रह्ण किया अथवा प्रहण करने दिया। 'ये सब देवता और सृष्टि के समस्त प्राणी भिन्न भिन्न मंडलों में बार बार जन्म लेकर उस निर्वाण को प्राप्त करने का यत्न कर रहे हैं जो कि सब छोगों के छिये मुख्य उद्देश्य, श्रन्त और मुक्ति है।

परन्तु हिन्दू धर्म में ऐसे सिद्धान्त और रीतियां भी थीं जिन्हें कि वह प्रहण नहीं कर सकता था। उसने जातिभेद को निकाल दिया, तपस्याओं से वह कोई लाभ नहीं समझता था और वैदिक विधानों को उसने निरर्थक प्रगट किया है। ऐसे विधानों के स्थान में उसने दयाल जीवन व्यतीत करने और मनः क्षोभ और कामनाओं को जीतने की आज्ञा दी है और इस उद्देश्य को प्राप्त करने की अधिक सुगम रीति के लिये उसने संसार का त्याग बतलाया है। उसका यह उपदेश माना गया और उससे बौद्ध भिक्षुओं का सम्प्रदाय स्थापित हुआ।

तव बी स धर्म की सब से प्रधान बात यह है कि बह इस लोक में पवित्र श्रीर पुण्यातमा जीवन की शिक्षा देता है और पुरस्कार वा दण्ड का कोई विचार नहीं करता। वह मनुष्य के स्वभाव की सब से श्रिधक निष्काम भावनाओं को उत्तेजित करता है। वह अपने सामने स्वयं पुण्य को अपने पुरस्कार की भाँति रखता है और उसको प्राप्त करने के लिये निरन्तर उद्योग की आज्ञा देता है। वह शान्त निष्पाप जीवन की प्राप्ति के अतिरिक्त मनुष्य वा देव-ताओं में किसी उच्च उद्देश्य को नहीं जानता, वह पुण्यमय शान्ति के भतिरिक्त किसी दूसरे प्रकार की मुक्ति को नहीं बतबाता, वह पण्यमय शान्ति के भतिरिक्त किसी दूसरे प्रकार की मुक्ति को नहीं बतबाता, वह पण्यमय शान्ति के भतिरिक्त किसी दूसरे प्रकार की मुक्ति को नहीं जानता। "उसने प्रपनी दृष्टि से आत्मा के उस सिद्धान्त को बिलकुल निकाल दिया जो कि अब तक मिथ्याधर्मी और विचारवान दोनों ही के मत में समान रीति से भरा हुआ था।

उसने संसार के इतिहास में पहिले पहिल यह प्रगट किया कि प्रत्येक मनुष्य स्वयं श्रपने लिये इस संसार और इसी जीवन में बिना रंश्वर वा छोटे बड़ं देवताओं की कुछ भी सहायता के, मुक्ति प्राप्त कर सकता है।"

इसके विरुद्ध बौद्ध धर्म की इसी बात पर बहुधा कलंक लगाया गया है। यह कहा गया है कि यह अबेयवादी धर्म है जोकि ईश्वर, आत्मा और मुक्ति पानेवालों के लिये किसी पर-लोक को नहीं मानता। परन्तु डाक्टर रहेज़ डेविस साहेब इस बात को दिखलाते हैं कि जहां ब्रह्मविद्या श्रज्ञात वस्तुओं के सम्बन्ध में सन्तोषदायक उत्तर नहीं देती और जहां मनुष्यों ने पुराने प्रश्नों के नए उत्तर हूँ दे हैं वहां अबेयवाद एक वा दो बार नहीं परन्तु बारम्बार प्रधान दिखलाई देता है। "भारतवर्ष के अबेयवादियों, यूनान और रोम के औदासिन्यों,फान्स, जर्मनी और हम लोगों के कुछ नए दर्शनशास्त्रों में जो बहुत सी समान बातें मिलती हैं उनका कारण समझने के लिये विचारों का उन्नति में बौद्ध के सिद्धान्तों से हमें सहायता मिलती है।"

#### अध्याय १४।

# गौतम बुद्ध की धार्मिमक आज्ञाएँ।

पेसे अम्में में जिसका कि मुख्य उद्देश्य इस संसार में पवित्र जीवन की शिचा देने का है , अवश्य ही बहुत सी आर्मिक आज्ञाएँ होंगी और आज्ञाएँ बौद्ध अम्में की विशेष शोभा हैं तथा इन से यह अम्में समस्त सक्ष्य संसार में सत्कार की दृष्टि से देखा जाता है। इस अध्याय में हम इनमें से कुछ उत्तम आज्ञाओं पर विचार करेंगे जिससे हमारे पाठकों को गौतम की धार्मिक शिक्षाओं का कुछ सारांश विदित होगा।

गृहस्य चेळों के बिये गौतम ने पांच मनाही की आक्षाएँ दी है जो कि निस्तन्देह हिन्दुओं के शास्त्र के उन पांचो महापातकों से बी गई हैं जिनका कि ऊपर उल्लेख किया गया है।

- (१८) "गृहस्थों का भी कार्य्य, मैं तुम से कहूंगा कि सावक किस प्रकार अच्छा होने के लिये कार्य्य करें क्योंकि भिक्षुओं का पूरा धर्म इन लोगों से पालन नहीं किया जा सकता जी कि सांसारिक कार्यों में लगे हुए हैं।
- (१९) "उसे किसी जीव को नहीं मारना वा मरवाना चाहिए भीर यदि दूसरे लोग उसे मारें तो उसे नहीं सराहना चाहिए और सब जन्तुओं को, चाहे वे बलवान जन्तु हों वा वे ऐसे हों जो कि संसार में बड़े बबहीन हैं उन सब के मारने का उसे विरोध करना चाहिए।
- (२०) "और सावकों को किसी स्थान पर कोई वस्तु न छेनी खाहिए जिसको कि वह जानता है कि दूसरे की है श्रीर जी उसको न दी गई हो। ऐसी वस्तु उसे दूसरों की भी न छेने देनी चाहिए और जो छोग छे उन्हें न सराहना चाहिए। उसे सब प्रकार की चोरी का त्याग करना चाहिए।

(२१) ''बुद्धिमान मनुष्यों को व्यक्तिचार का त्याग जलते हुए कोयले की नाई करना चाहिए। यदि वह इन्द्रियों का निग्रह न कर सके तो उसे दूसरे की स्त्री के साथ व्यक्तिचार नहीं करना चाहिए।

(२२) "किसी मनुष्य को न्यायसभा वा किसी सभा में दूसरे से झूठ न बोलना चाहिए। उसे दूसरों से झूठ न बोलवाना चाहिए और जो लोग झूठ बोलैं उन्हें न सराहना चाहिए। उसे सब असत्य का त्याग करना चाहिए।

(२३) "जो गृहस्य इस धर्म्म को मानता हो उसे नशे की वस्तुएँ नहीं पीनी चाहिएँ। उसे दूसरों को भी नहीं पिछाना चाहिए और जो जोग पीएँ उनको यह जान कर नहीं सराहना चाहिए कि उसका फळ पागळपन है।" (धाम्मिकसुत्त, सुत्तनिपात)।

ये पांचो आज्ञाएँ जो कि पंच सील के नाम से प्रसिद्ध हैं सब बीद्धों अर्थात् गृहस्यों और भिच्नुओं के लिये हैं। वे संक्षेप में इस सांति कही गई हैं—

(२५) " कोई किसी जीव को न मारे। जो वस्तु न दी गई हो उसे नहीं छेना चाहिए। झूठ न बोजना चाहिए। नदो की वस्तुएँ नहीं पीना चाहिए। व्यभिचार नहीं करना चाहिए।"

तीन नियम और दिए गए हैं जो कि अत्यावश्यक नहीं समभे जाते परन्तु वे कट्टर श्रीर धार्मिक गृहस्थ चेलों के लिये कहे गए हैं। वे ये हैं—

(२५), (२६) "रात्रि को असमय भोजन नहीं करना चाहिए। माला नहीं पहिरनी चाहिए और सुगन्ध नहीं लगाना चाहिए। भूमि पर विद्योग विद्या कर सोना चाहिए"।

कट्टर श्रीर धार्मिक गृहस्थ के लिये इन श्राठी आज्ञाओं के जो कि अष्टांगसील के नाम से प्रसिद्ध है, पालन करने की प्रतिश्वा करने के लिये कहा गया है।

्रहत आठों नियमों के अतिरिक्त दो नियम और भी हैं श्रीर वे ये हैं। अर्थात् नाच, गाने बजाने आदि से निषेध और सोने और चाँही को काम में लाने से निषेध। ये इसी श्राहाएँ (इस सील) भिश्लुओं के लिये आवश्यक हैं जैसे कि पंचसील गृहस्थों के लिये हैं।

अपने माता पिता का सत्कार करना श्रीर इज्जतदार व्यापार करना यद्यपि ये दो बाते आज्ञाओं में सम्मिलित नहीं हैं तथापि उसी सुत्त में सब गृहस्थों को उनका पालन करने के लिये कहा गया है।

" उसे भक्ति के साथ अपने माता पिता का पालन करना चाहिए और कोई इज्जत का व्यापार करना चाहिए। जो गृहस्थ इस का घीरता से पालन करता है वह सयंप्रस ( संस्कृत स्वयंश्र देवता ) के पास जाता है।"

गहर्थों के धर्म का एक अधिक विस्तृत वर्णन प्रसिद्ध सिमाली-बादसुत्त में दिया है जिसे कि उत्तरी तथा दिवणी दोनों बीद मानते हैं और जिसका अनुवाद यूरप की भाषाओं में कई बार हुआ है। इन धम्मों के वर्णन से हिन्दू समाज की अवस्था तथा हिन्दू सामाजिक जीवन के आदर्शका इतना स्पष्ट यथार्थ ज्ञान होता है कि हमें उसके उद्धृत करने में कोई रोकावट नहीं होती-

१ माता पिता और बड़के।

माता पिता को चाहिए कि-

- (१) लड़कों को पाप से बचार्वे।
- (२) पुण्य करने की उनको शिक्षा दें।
- (३) उन्हें शिलप और शास्त्रों में शिचा दिलावें।
- (४) उनके लिये योग्य पति वा पत्नी दें।
- ( ५) उन्हें पैत्रिकाधिकार दें।

लडुकों को कहना चाहिए कि-

- (१) जिन्होंने मेरा पालन किया है उनका में पालन करूंगा।
- (२) में गृहस्थी के उन धम्मों को कढंगा जो कि मेर लिये आवश्यक हैं।।
- ् (३) में उनकी सम्पत्ति की रक्षा करूंगा।
  - (४) में अपने को उनका वारिस होने के योग्य बनाऊंगा।

(५) उनकी मृत्यु के उपरान्त में सत्कार से उनका ध्यान ककंगा।

## र शिष्य और गुरु।

रिष्य को अपने गुरुष्टों का सत्कार करना चाहिए-

- (१) उनकें सामने उठ कर।
- (२) उनकी सेवाकर के।
- (३) उनकी आज्ञाओं का पालन कर के।
- (४) उन्हें आवश्यक वस्तुएँ दे कर।
- (५) उनकी शिक्षा पर ध्यान दे कर।

गुरु को अपने शिष्यों पर इस प्रकार स्नंद दिखलाना चाहिए -

- (१) सब अच्छी बातों की उन्हें शिक्षा दे कर।
- (२) उन्हें विद्या की प्रहण करने की शिक्षा दे कर।
- (३) उन्हें शास्त्र और विद्या सिख्ला कर।
- (४) उनके मित्रों और संगियों में उनकी प्रसंशा कर के।
  - (५) आपित से उनकी रक्षा कर के।

## ३ पति भीर पत्नी।

पित को अपनी पत्नी का इस भाँति पालन करना चाहिए-

- (१) सत्कार से उसके साथ व्यवहार कर के।
- (२) उस पर क्रपा कर के।
- (३) उसके साथ सच्चा रह कर।
- (४) लोगों में उसका सत्कार करा कर।
- (५) उसे योग्य थाभूषण और कपड़े दे कर। पत्नी को भपने पति पर इस भांति स्नेह दिखलाना चाहिए—
  - (१) अपने घर के लोगों से ठीक तरह से बर्ताव कर के।
  - (२) मित्रों और सम्बन्धियों का उचित आदर सत्कार कर के
  - (३) पतिव्रता रह कर।
  - (४) किफायत के साथ घर का प्रवन्ध कर के।
  - (५) जो कार्य्य उसे करने पड़ते हों उनमें चतुराई और परि-अम विखला कर।

#### ४ मित्र मीर संगी।

इज्जतदार मनुष्य को अपने मित्रों से इस प्रकार व्यवहार करना चाहिए।

- (१) उपहार दे कर।
- (२) मृदु सम्भाषण से।
- (३) उनके लाभ की उन्नति कर के।
- (४) उनके साथ अपनी बराबरी का व्यवहार कर के।
- (५) अपना धन उनके साथ भोग कर।

उन लोगों को उसके साथ इस प्रकार प्रीति दिखलानी चाहिए।

- (१) जब वह बेखबर हो तो उसकी निगरानी कर के।
- (२) यदि वह अल्हड़ हो तो उसकी सम्पत्ति की रक्षा कर के।
- (३) भापत्ति के समय उसे शरण दे कर।
- (४) दुःख में उसका साथ दे कर।
- (५) उसके कुटुम्ब के साथ दया दिखला कर।

## ५ स्वामी और नौकर।

स्वामी को अपने सेवकों को इस प्रकार सुख देना चाहिए-

- (१) उनकी शक्ति के श्रनुसार उन्हें फाम दे कर।
- (२) उचित भोजन और वेतन दे कर।
- (३) रोग की अवस्था में उनके जिये यत्न कर के।
- (४) असाधारण उत्तम वस्तुओं को उन्हें भी दे कर।
- (४) उन्हें कभी कभी छुट्टी दे कर।

नीकरों को अपने स्वामी पर भक्ति इस प्रकार प्रगट करनी चाहिए।

- (१) वे उसके पहिले उठें।
  - (२) वे उसके पीछे मोवें।
  - (३) उन्हें जो कुछ दिया जाय उससे सन्तुष्ट रहें।
  - (४) वे पूरी तरह से और प्रसन्न हो कर कार्य्य करें।
  - (५) वे उसकी प्रसंशा करें।

६ गृहस्थ श्रीर धार्मिमक लोग। इज्जतदार मनुष्य भिक्षओं और ब्राह्मणों की इस प्रकार सेवा करता है।

- (१) कार्य्य में प्रीति दिखला कर।
- ्र (२) वाणी में प्रीति दिखला कर।
  - (३) विचार में प्रीति दिखला कर।
  - (४) उनका मन से स्वागत कर के।
- (५) उनकी सांसारिक आवश्यकताओं को दूर कर के। उन लोगों को उसके साथ इस प्रकार प्रीति दिखलानी चाहिए।
  - (१) उसे पाप करने से रोक कर।
  - (२) उसे पुण्य करने की शिक्षा दे कर।
  - (३) उसके ऊपर दया भाव रख कर।
  - (४) धर्म की उसको शिक्षा दे कर।
  - (५) उसके सन्देहों को दूर कर के स्वर्ग का मार्ग बतला कर ।

उपरोक्त बातों से हमें पवित्र हिन्दू जीवन का, श्रानन्दमय गृहस्थी सम्बन्धी तथा सामाजिक विचारों भीर कर्तव्यों का कैसा चित्र मिलता है ! अपने बच्चों को शित्ता, धार्मिक शिक्षा झौर सांसारिक सुख देने के लिये माता पिता की उत्सुक भावना : अपने माता पिता को पालन करने, उनका सत्कार करने और मृत्य के उपरान्त सत्कार से उनका स्मरण करने के लिये पुत्र की र्भाक्तपूर्ण अभिलाषा; शिष्य का अपने गुरु की ओर सत्कार के साथ ब्यवहार और गुरु की शिष्य के ब्रिये उत्सुक चिन्ता और प्रीति; पति का अपनी पत्नी के साथ सत्कार, द्या, मान और प्रीति के साथ व्यवहार जो कि हिन्दू धर्म में सदा से चला आया है और दिन्द पितयों की अपनी गृहस्थी के कार्यों में सचाई और चौकसी जिसके लिये कि वे सदा से प्रसिद्ध हैं ; मित्रों के बीच : स्वामी और नौकरों के बीच, गृहस्थों और धर्म शिल्कों के बीच दया का भाव-ये सब सर्वोत्तम शिक्षाएँ हैं जिन्हें हिन्दू धर्म ने दिया है भौर ये सर्वोत्तम कथाएँ हैं जिन्हें हिन्दू साहित्य ने हजारों वर्ष तक निरन्तर बताया है। बीद्ध धर्म ने इन उत्तम बाता को प्राचीन हिन्दू धर्म से प्रहण किया और उन्हें अपने धर्म प्रन्थों में रक्षित रक्षा।

अब हम गौतम की कर्तव्य विषयक आज्ञाओं की छोड़कर उन आज्ञाओं और परोपकारी कहावतों का वर्णन करेंगे जिनके कारण बौद्ध धर्मने ने झाजकल संसार में उचित प्रसिद्धता पाई है। गौतम का धर्मने परोपकार श्रीर प्रीति का धर्मने है और ईसा मसीह के जन्म के पांच शताब्दी पहिले इस हिन्दू झाचार्थ्य ने यह प्रगद किया था—

- (५) " घृणा कभी घृणा करने से नहीं बन्द होती, घृणा प्रीति से बन्द होती है, यही इसका स्वभाव है।"
- (१९७) " हम लोगों को प्रसन्नतापूर्वक रहना चाहिए और उन लोगों से घृणा नहीं करनी चाहिए जोकि हम से घृणा करते हों। जो लोग हम से घृणा करते हों उनके बीच हमें घृणा से रहित हो कर रहना चाहिए।"
- (२२३) "क्रोध को प्रीति से जीतना चाहिए, बुराई को भलाई से विजय करना चाहिए। लालच को उदारता से और झूठ को सत्य से जीतना चाहिए।" (धम्मपद)।

ये बड़ी शिक्षाएं सुशील और पिवत्र आत्मा, गीतम के अनुयायियों के हृदय पर जमाने के लिये कही गई हैं भीर हम यहां उनमें से एक कथा को बड़े संक्षेप में लिखेंगे। अपने अनुयायियों में झगड़ों श्रीर भेद को रोकने के लिये गीतम कहता है—

"हे भिक्षुओ प्राचीन समय में बनारस में काशियों का एक राजा ब्रह्मदत्त रहता था जो कि बड़ा धनाट्य था, उसके कोश में बहुत सा धन था, उसकी मालगुजारी बहुत अधिक थी और उसके पास बहुत बड़ी सेना और अनेक रथ थे, वह बहुत बड़े देश का स्वामी था और उसके कोश और मण्डार पूर्ण थे। और उस समय केाशल का राजा दीघीति भी था जो कि धनाट्य नहीं था, उसका कोश और मालगुजारी थोड़ी थी, उसके पास थोड़ी सेना और रथ थे। वह एक कोटे से देश का राजा था और उसके कोश और जैसा कि बहु घा हुआ करता है, धनाट्य राजा ने इस निर्वेठ राजा का देश और उसका धन छीन ितया और दी घीति श्रपनी रानी के साथ बनारस भाग गया और वहां सन्यासी के वेष में एक कुम्हार के घर में रहने लगा। वहां उसकी रानी को एक पुत्र हुआ जिसका नाम दी घा वु रक्खा गया और कुछ काल में वह ठड़का बड़ा हुआ।

इस बीच में राजा ब्रह्मदत्त ने सुना कि उसका प्राचीन शत्रु उसके नगर में श्रपनी स्त्री के साथ वेष बदल कर रहता है श्रीर उसने आज्ञा दी कि वह उसके सामने लाया जाय भीर निर्दयता से मारडाला जाय।

उनका पुत्र दीघातु उस समय बनारस के बाहर रहता था परन्तु अपने पिता के मारे जाने के समय वह अचाँचक नगर में आ गया था। मरते हुए राजा ने अपने पुत्र की ओर देखा और अमानुषिक चमा के साथ अपने पुत्र को अन्तिम उपदेश दिया "मेरे प्यारं दीघातु, घृणा, घृणा करने से शान्त नहीं होती। मेरे प्यारे दीघातु, घृणा प्रीति से शान्त होती है।"

हे भिचुओं ! तब युवा दीघावु बन में चला गया और वहां वह जी भर कर रोया। तब वह अपने विचार हद कर के नगर को छौटा श्रीर राजा के तबेले में एक हाथी के सिखलानेवाले के नीचे उसने नौकरी की।

वह तड़के उठा और सुन्दर स्वर से गाने और बीन बजाने लगा और उसका स्वर इतना मधुर था कि राजा ने इस बात की खोज की कि हाथी के तबेलों में इतनी जल्दी कीन उठकर ऐसे सुन्दर स्वर से गा रहा है। तब इस युवा को लोग राजा के पास ले गए। उसने उसे प्रसन्न किया और वह उसके पास नौकर रक्खा गया।

और एक समय ऐसा हुमा कि राजा दीघावु को अपने साथ बेकर श्रहेर को गया। दीघावु की भीतरी अग्नि जल रही थी श्रीर उसने राजा के रथ को इस प्रकार हांका कि सेना एक मोर रह गई मीर राजा का रथ दूसरी मोर गया। और अन्त को राजा को बड़ी थकावर जान पड़ी और वह युवा दीघातु की गोदी में अपना सिर रख कर लेट गया और थकावट के कारण तुरन्त सो गया।

"हे भिक्षुओ उस समय युवा दीघावु विचारन लगा 'कि काशी के इस ब्रह्मदत्त राजा ने हमारी बड़ी हानि की है। उसने हमारी सेना और रथ, हमारा राज्य, कोश, और भएडार सब छीन लिया है। और उसने मेरे माता पिता को मार डाला है। पर अब मेर द्वेश का पलटा छेने का समय आगया है 'और यह कर उसने अपनी तलवार खींची।"

परन्तु अपने पिता का स्मरण करते हुए इस पलटा लेनेवाले राजकुमार को अपने मृत पिता के अन्तिम वाक्य स्मरण आ गए कि "मेरे प्यारं दीघानु घृणा, घृणा करने से शान्त नहीं होती, मेरे प्यारं दीघानु घृणा प्रीति से शान्त होती है।" अतएच राजकुमार ने सोचा कि पिता के वाक्यों का उल्लंघन करना मेरे योग्य नहीं है और उसने अपनी तलवार रखदी।

राजा ने एक बड़ा भयानक स्वप्त देखा था और वह बड़ा भय-भीत होकर जाग उठा। दीघा चुने उससे सब बात सत्य सत्य कह दी। राजा को बड़ा आश्चर्य हुआ और उसने कहा "मेरे प्यारे दीघा चु, मुझे जीवन दान दो! मेरे प्यारे दीघा चु मुझे जीवन दान दो!" , उस सुशील युवा ने अपने पिता की आज्ञा का पालन कर के अपने पिता के बध को क्षमा कर दिया और ब्रह्मदत्त को जीवन दान दिया। और ब्रह्मदत्त ने उसके पिता की सेना और रथ उसका राज्य उसका को शास भण्डार सब उसे लौटा दिया और अपनी पुत्री से उसका विवाह कर दिया।

हे भिक्षुत्रो, अब यदि उन राजाओं में इतना धैर्य्य और दया है जोकि राजछत्र और तलवार घारण करते हैं, तो हे भिक्षुत्रो कितनी अधिक धीरता श्रीर दया तुम में होनी चाहिए कि तुम ने इतने उत्तम सिद्धान्तों श्रीर शिचा के श्रनुसार पविश्व जीवन ग्रहण किया है और धीर और दयालु देखे जाते हो, जिसमें कि तुम्हारा यदा संसार में प्रसिद्ध रहे। "(महावग्ग १०,२) परन्तु केवल भैर्य्य और दया ही नहीं वरन् पुण्य और भलाई के कार्यों की शिक्षा गातम ने अपने अनुयायियों को बारंबार जोर के साथ दी है।

- (५१) "उस मनुष्य के उत्तम और फलहीन शब्द जोिक उनके अनुसार कार्य्य नहीं करना, उस सुन्दर फूल की नाई हैं जोिक रंग में बड़ा उत्तम परन्तु सुगन्धरहित है।"
- (१८३) "पाप न करना, भलाई करना, श्रपने हृदय को शुद्ध करना, यही बुद्धों की शित्ता है।"
- (२००) 'इसी प्रकार भलाई करनेवाला जब कि संसार को छोड़ कर दूसरे संसार में जाता है तो वहां उसके भले कर्म उसके सम्बन्धा और मित्रों की नाई उसका स्वागत करते हैं।"
- (२०७) "वह मनुष्य बड़ा नहीं है जिसके सिर के बाल पक गए हों जिसकी अवस्था बड़ी हो गई हो परन्तु वह बुधा ही बुद्ध कहलाता है।"
- (२६१) "वह जिसमें सत्य, पुण्य, प्रीति, आत्मानिरोध और संयम है, वह जोकि अपवित्रता से रहित और बुद्धिमान है वही बड़ा कहलाता है।"(धम्मपद)।

और गौतम ने मातंग चाण्डाल की कथा कही है जिसने कि अपने अच्छे कम्मों के द्वारा सब सं अधिक प्रसिद्धि पाई, जो देवताओं के विमान पर चढ़ा और ब्रह्मा के लोक में चला गया । अतएव "कोई मनुष्य जन्म से जाति बाहर नहीं हो सकता और न जन्म से ब्राह्मण हो सकता है। केवल कम्मों से मनुष्य जाति बाहर होता है और कम्मे ही से वह ब्राह्मण होता है।" (वसलसुत्त, सुत्तनिपात, २७)

और फिर सुत्तिनिपात के आमगन्धसुत्त में गौतम काइयप ब्राह्मण से कहता है कि जीव को नष्ट करना, हिंसा करना, काटना, बाँधना, चोरी करना, झूठ बालना और छल करना, व्यभिचार करना, निन्दा करना, कपट, निर्दयता, नशा खाना, धोखा देना, धमण्ड, बुरा मन, ब्रोर बुरा कार्य्य-ये सब मनुष्य को अपवित्र करते हैं। मछला वा मांस न खाने से, नंगा रहने से, माथा मुड़ाने से, गुथे हुए बाल रखने से, भभूत लगाने से, रूखा वस्त्र धारण करने से, हवन करने से, तपस्या करने से, भजन करने से, और बलिदान अथवा यज्ञ करने से, वह पवित्र नहीं हो सकता।

समस्त अम्मपद में ४२३ सद्व्यवहार की आज्ञाएं हैं जो कि उत्तमता और सद्व्यवहार की हिन्द से इस मांति की मन्य आजाओं के संग्रहों से बढ़ कर है जो कि किसी समय वा किसी देश में किए गए हैं। श्रीर बादों की धम्म पुस्तकों में जो कथाएँ और कहावतें, उपमाएँ और आज्ञाएँ हैं उनका संग्रह करने से एक बड़ी अच्छी पुस्तक बन जायगी। हम केवल कुछ उद्धृत वाक्यों को दे कर इस अध्याय को समाप्त करेंगे—

(१२६) " सब मनुष्य दण्ड से डरते हैं, सब मनुष्य मृत्यु से भयं-भीत होते हैं। स्मरण रक्खों कि तुम उनके समान हो। अतएव हिंसा मत करो और न दूसरे से हिंसा कराओ।

(१३०) सब मनुष्य दंड से डरते हैं, सब मनुष्यां को जीवन प्रिय है। स्मरण रक्खो कि तुम उन के समान हो श्रतएव हिंसामत करों भौर न दूसरे से हिंसा कराओ।

"दूसरों का दोष सहज में दिखलाई देता है परन्तु अपना दोष दिखाई देना कठिन है। मजुष्य अपने पड़ोसी के दोषों को भूसी की माँति पछोड़ता है परन्तु अपने दोष की वह इस माँति छिपाता है जैसे कि कोई छल करनेवाला, जुमारी से बुरे पासे को छिपाता है।" (धम्मपद)

"यह उत्तम नीव की शिचा की उन्नति कहलाती है, यदि कोई अपने पापों को पाप की भांति देख झीर उनका सुधार करे और भविष्यत में उनको न करे। (महावग्ग, ९, १, ६)

"इस प्रकार जो मनुष्य जुदे जुदे हैं उन्हें वह एक करता है जो मित्र हैं उनको उत्साहित करता है, वह मेंल करनेवाला है, मेल का चाहनेवाला है मेल के लिये उत्सुक है, एसे काय्यों को करता है जिससे मेल हो।" (तेविज्ञसुत्त २, ४)

इन उत्तम माज्ञाओं से उन आज्ञाओं की अद्भुत समानता को कौन नहीं देखेगा जिन्हें कि इसके पाँच सी वर्ष उपरान्त पैछेस-

टाइन में दयाल और पवित्र आत्मा ईसामसीह ने दिया था ? परन्तु बौद्ध और ईसाई नीतिशास्त्र और सद्व्यवहार की आज्ञाओं से जो सम्बन्ध है उसको हम आगे के अध्यायों में जिखेंगे।

#### अध्याय १५

# बेोद्ध धर्म का इतिहास।

खुलुवग्ग के ग्यारहवें अध्याय में लिखा है कि गौतम की मृत्यु पर पुज्य महाकाइयप ने प्रस्ताव किया कि अम्म श्रीर विनय साथ मिल कर गाया जाय। "यह प्रस्ताव स्वीकार किया गया भीर ४६६ अरहत इस कार्य्य के लिये चुने गए और गौतम के सच्चे मित्र और मृतुयायी आनन्द ने ५०० की संख्या पूरी कर दी।

"और इस प्रकार थेर भिक्षु लोग धम्म और विनय का साथ मिल कर पाठ करने के लिये गए।" उपालि जो कि पहिले हज्जाम था वह विनय में प्रमाण माना गया और गौतम का मित्र आनन्द धम्म (सुत्त ) में प्रमाण माना गया।

" यही राजगृह की सभा थी जो कि ईसा के ४७७ वर्ष पहिले गौतम की मृत्यु पर पवित्र पाठ की निश्चित करने और एक साथ पाठ कर के उसके स्मरण रखने के लिये की गई थी।

गौतम की मृत्यु के एक शताब्दी पीछे वैशाली के भिक्षुओं (विज्जैनों) ने वैशाली में दस विषयों को प्रकाशित किया जिनमें कि अन्य बातों के श्रतिरिक्त भिक्षुओं के लिये विना उबली हुई ताड़ी और सोने वा चाँदी ग्रहण करने की आज्ञा दी गई थी।

एक पूज्य भिक्षु क्कण्डक के पुत्र यश ने इन झाझाओं का विरोध किया और पूज्य शिक्षकों की वैशाली में एक बड़ी बौद्ध सभा कर के निमंत्रण दिया। उसने पश्चिमी देश के, अवन्ति के और दिचिणी देश के भिक्षुओं के पास यह कह कर दूत भेजा कि झाप लोग पधारें, हम लोगों को इस विषय का खण्डन उसके पहिले करना चाहिए कि जब तक जो भम्म नहीं है उसका प्रचार नहीं जाय भौर जो धम्म है वह जुदा न कर दिया जाय, जो विनय में नहीं है उसका प्रचार न हो जाय और जो विनय में है वह जुदा न कर दिया जाय।"

इस बीच में वैशाली के भिक्षुओं को विदित हुआ कि यश को पश्चिमी प्रान्तों के भिक्षुओं से सहायता मिल रही है और उन लोगों ने भी पूरब के प्रान्तों से सहायता का यक्ष किया। घास्तव में भेद वैशाली के पूर्वी बौद्धों में और गंगा के ऊपरी मार्ग के आस पास के प्रान्तों के पश्चिमी बैद्धि तथा मालवा और दक्षिण के बौद्धों में था।

पूर्वी मत को वैशाली के विज्ञैनों ने उठाया था और यदि ये विज्ञैन लोग वे ही हों जोकि तुरान की पूर्ची जाति के लोग हैं, जैसा कि बीज साहब का मत हैं तो अगड़ा तुरानी बौद्धों भीर हिन्दू बौद्धों में था। हम लोग आगे चल कर देखेंगे कि पूर्वी लोगों की सम्मतियों को आगे चल कर उत्तरी बौद्ध जोगों ने सँभाला भीर इस उत्तरी सम्प्रदाय में संसार की तुरानी जातियां, चीन के लोग, जापान के लोग और तिब्बत के लोग सम्मिलत हैं।

सभा का कार्य्य मनोरञ्जक है। यह संद्य वैशाली में हुआ श्रीर बहुत बात चीत के उपरान्त—

"पूज्य रेवत ने सङ्घ के सन्मुख यह बात उपिस्थित की "पूज्य-संङ्घ मेरी बात सुने। इस विषय पर हम लोगों के वादिववाद करने में बहुत सी निरर्थक बातें होती हैं और किसी एक वाक्य का भी अर्थ स्पष्ट नहीं होता। यदि सङ्घ को यह उचित जान पढ़े तो वह पश्च द्वारा इस प्रश्न का निर्णय करवावे।"

श्रीर उसने प्रस्ताव किया कि पूरव के चार भिक्ष श्रीर पश्चिम के चार भिक्ष इस पञ्जायत में हों। इस प्रस्ताव पर सम्मति ली गई श्रीर सब सम्मति से ये आठो पञ्च नियत किए गए।

दस प्रश्न एक एक कर के पश्चों के सम्मुख उपस्थित किए गए और पश्चों ने उन दसों आज्ञाओं को स्वीकार नहीं किया जिनके लिये कि वैशाली के मिक्षुश्चों ने विरोध किया था। उन्होंने केवल छटीं भाज्ञा को स्वीकार किया और यह प्रगट किया कि यह श्राञ्चा कुछ भवस्थाओं में मानी जा सकती है और कुछ श्रवस्थाओं में नहीं।

इस सभा में ७०० भिक्षु सिमिलित किए गए थे और यह वैशाली की सभा कहलाती है। यह ईसा के ३७ वर्ष पहिले हुई थी। परन्तु यह समझना नहीं चाहिए कि इन दसा प्रदनों के विषय में जो निर्णय हुआ उसे सब लोगों ने स्वीकार कर लिया। इन प्रदनों का निर्णय वृद्ध और अधिक प्रबल मिक्षुत्रों ने किया था परन्तु श्रिधिक लोग उनके विरुद्ध थे और वे बड़ी संख्याओं में मुख्य धर्मावलाम्बियों से अलग हो गए और उत्तरी बौद्ध लोग इन जुदे होनेवालों के उत्तराधिकारी हैं। और यही कारण है कि बौद्ध धर्म की दो भिन्न भिन्न शाखाएं हैं, एक तो नैपाल तिब्बत श्रीर चीन के उत्तरी बौद्ध लोग और दूसरे लङ्का, बर्मा और स्थाम के दक्षिणी बौद्ध।

यह बात अच्छी तरह देखी गई है कि नई धम्मप्रणालियों का. चाहे वे स्वभावतः कितनी ही उत्तम क्यों न हो, मनुष्यों के द्वारा स्वीकार किया जाना बाहरी घटनाओं पर बद्दत कुछ निर्भर है। ईसाई धर्म्स को जिसने कि पहिली कुछ शताब्दियों में बहुत थोड़ी उन्नति की थी, उस समय महाराज काँसटैनटाइन ने प्रदश्म किया, जब कि रोम का अधिकार श्रीर रोम की शिक्षा युरप में सर्वप्रधान थी और इस भांति इस धर्म ने पश्चिमी संसार में सुगमता से बड़ी शीघ्र उन्नाति की। मुहम्मद के धर्म का प्रचार पेसे समय में हुआ था जब कि संसार में उसका विरोध करने-वाला कोई नहीं था, जब कि रोम का पतन हो चुका था और जब यूरप में सैनिक राजप्रथा स्थापित नहीं हुई थी। भारतवर्ष में प्राचीन हिन्दू धर्म्म का प्रचार श्राय्यों के पंजाब से निकलने और समस्त भारतवर्ष को विजय करने के साथही साथ इस्रा था। इसी भांति बुद्ध के धर्म का जिसमें कि ब्राह्मण अथवा नीच जाति में कोई भेद नहीं था, प्रचार प्राचीन आर्य्य प्रान्तों की अपेक्षा मगध के अनार्य राज्य में बहुत अधिक हुआ। और ईसा के पाहिले वीसरी शताब्दी में जब मगध के राज्य ने भारतवर्ष में सर्वप्रधानता

पाई, उस समय बौद्ध धर्म भारतवर्ष का मुख्य धर्म हो गया। शिशुनाग वंश का जिसमें कि विस्विसार और माजतशत्र हुए थे, ईसा के ३७० वर्ष पहिले अन्त हो गया और नन्द ने जो कि एक श्रुद्ध स्त्री से उत्पन्न हुआ था, राजगद्दी पाई। उसने और उसके आठों पुत्रों ने लगभग ५० वर्ष तक राज्य किया। अन्तिम नन्द के आधीन एक पराजित विरोधी ईसा के ३२५ वर्ष पहिले मगध से भाग गया और सतबज के तट पर सिकन्दर से जा मिला। सिकन्दर के चले जाने पर चन्द्रगुप्त ने पश्चिम के वीर योधाओं को एकत्रित किया और ईसा के बगभग ३२० वर्ष पहिले अन्तिम नन्द को मार कर वह मगध की राजगदी पर वैठा।

न तो चन्द्रगुप्त और न उसका पुत्र विन्दुसार बैद्धि था परन्तु विन्दुसार के उत्तराधिकारी ने, जो कि ईसा के लगभग २६० वर्ष पहिले राजगद्दी पर बैठा, बौद्ध धर्म्म को श्रहण किया और समस्त भारतवर्ष में तथा भारतवर्ष के बाहर भी वह इस धर्म का बड़ा भारी प्रचारक हुआ। श्रशोक का नाम वोलगा नदी से लेकर जापान तक श्रीर साइबेरिया से लेकर लड़ा तक सत्कार की दृष्टि से देखा जाता है। और "यदि किसी मनुष्य का यश उसके स्मरण करनेवालों की संख्या से, उन लोगों की संख्या से जिन्होंने कि सम्मान से उसका नाम लिया हो या अब तक लेते हों, समझा जा सकता है तो अशोक शारमेगन वा सीजर से अधिक शिसद है।" श्राशोक ने अपना राज्य सारे उत्तरी भारतवर्ष में फैलाया और उसके शिलालेख दिली और इलाहाबाद में, पेशावर के निकट श्रीर गजरात में, उड़ीसा और मैसूर में भी पाए गए हैं।

उसने अपनी तीसरी सभा अपने राज्य के अट्टारहर्वे वर्ष में अर्थात ईसा के २४२ वर्ष पहिले पटने में की । यह सभा ६ मास तक हुई और इसमें मोग्गलि के पुत्र तिस्सा के सभापितत्व में एक हजार प्रधान लोग सम्मिलित थे। और इस में एक बार फिर भी पवित्र पाठों का उच्चारण किया गया और वे निश्चित किए गए।

दीपवंश मीर महावंश में लिखा है कि इस सभा के होने के हपरान्त अशोक ने काश्मीर और गांधार में, महीश (मैसूर के निकट ) में, बनवासो (सम्भवतः राजपुताने) में, अपरन्तक (पश्चिमी पंजाब) में, महारत्थ, योनलोक (बेक्ट्रिया और यूनान राज्यों में) हिमचंत (मध्य हिमालय), सुबन्न भूमि (सम्भवतः बम्मी) और लंका में उपदेशकों को भेजा। अशोक के सूचनापत्रों से यह भी विदित होता है कि उसकी माझात्रों का पालन चोल (मदास प्रदेश) पाँड्य (मडुरा), सत्यपुर (सत्पुरा पर्वतश्रेणी) केरल (द्रावंकोर), लंका और सीरिया के यूनानी राजा एण्टीओकस के राज्य में किया गया। भौर एक दूसरे सूचनापत्र में वह लिखता है कि उसने पांची यूनानी राज्यों में अथांत् सीरिया, इजिण्ट, मेसेडन, परिरोस और सिरिन में भी दूत मेजे।

हम पहिले ही देख चुके हैं कि अशोक ने अपने पुत्र महिन्द की स्का में भेजा और उसने शीव्र ही वहां के राजा को बौद्ध बना लिया श्रीर लड़ा में बौद धम्म का प्रचार किया। महिन्द ने जहां जहां कार्य किया वे स्थान भव तक भी लङ्का में हैं। अनुरुद्धपुर के उजड़े हुए नगरसे आठ मील की दूरी पर महिन्तले की पहाड़ी है जहां कि लङ्का के राजाने भारतवर्ष के भिश्चुओं के लिये एक मठ यनवाया था। "यहां इस पहाड़ी के पश्चिम ओर जी कि बड़ी ढालु अंथी एक बड़ी भारी चट्टान के नीचे एक ऐसे स्थान पर जो कि बस्ती से बिलकुल ख़ुदा है, और जहां से नीचे के मैदानों का बड़ा उत्तम हर्य दिखलाई देता है उसने (महिन्द ने ) अध्ययन के लिये एक गुफा खुरवाई थी और उस चट्टान में सीदियां कटवाई थीं और कवल उन्हीं के द्वारा लोग उस स्थान में पहुंच सकते थे। वहां वह स्थान भी जो कि ठोस चट्टान को काट कर बनाया गया था अब तक है और उसमें केद हैं जो कि या तो पर्दे के डंण्डों के लिये अथवा रक्षा के लिये कटघड़े लगाने के लिये बनवाए गए थे। यह बड़ी चट्टान गुफा को उस घूप की गर्मी से बहुत अच्छी तरह बचाती है जो कि नींचे की चौड़ी घाटी को तथा देती है। उसमें नीचे के मैदान का जो कि अब एक बहुत दूर तक फैला हुआ जंगल है परंसु उसा समय कामकाजी मनुष्यों का निवासस्थान था, कोई शब्द नहीं पहुंचता...में सहज में उस दिन को नहीं भूल जाऊंगा जब कि मैं ने पहिले पहिल इस एकान्त, ठंढी और शान्त गुफा में प्रवेश किया था जो कि बड़ी सादी और फिर भी बड़ी सुन्दर है अहां कि हो हजार वर्षों से अधिक हुआ कि लङ्का के इस बड़े शिक्षक ने अपने शान्तमय तथा उपकारी दीर्घ जीवन में बैठ कर ध्यान किया और कार्य्य किया था।"

तिसा श्रीर महिन्द की मृत्यु के उपरान्त ड्रेबीडियन लोगों ने छङ्का पर दो बार आक्रमण कर के उसे विजय किया था परम्तु अन्त में ईसा के लगभग ८८ वर्ष पहिले उन्हें वह गामिनि ने निकाल दिया। कहा जाता है कि उसी समय तीनों पितक जो कि इतने वर्षों तक केवल कण्ठाग्र रख कर रिक्षत रक्खे गए थे "मनुष्यों का नाश देख कर" जिपिबद्ध किए गए जैसा कि दीए- धंदा में जिखा है।

खुदगोश बौद्धों की धर्म पुस्तकों का बड़ा भारी भाष्यकार हुआ है। उसे बौद्धों का सायनाचाय्यं कहना चाहिए। तह मगध का रहनेवाला एक ब्राह्मण था और उसने लड़ा में जा कर उन महाभाष्यों को लिखा जिनके लिये कि वह प्रसिद्ध है। तब वह खग-भग ४५० ईस्वी में बर्मा गया और उस देश में बौद्ध धर्म का उसने प्रचार किया।

स्याम में ६३८ ईस्वी में बौद्ध धर्म का प्रचार हुन्ना। जान पड़ता है कि उसी समय के लगभग जावा में भी बौद्ध उपदेशक गए और ऐसा विदित होता है कि यह धर्म जावा से ही सुमात्रां में फैला। ये सब देश दक्षिणी बौद्ध धर्म को माननेवाल हैं।

उत्तरी बौद्ध धर्म के विषय में हम जानते हैं कि ईस्वी सन् के प्रारम्भ होने के पहिले वह उत्तर पश्चिमी भारतवर्ष का मुख्य धर्म था। काइमीर का राजा पुष्पमित्र ईसा के पहिले दूसरी शताब्दी में बौद्धों के पीछे पड़ गया और पुष्पमित्र के पुत्र अग्निमित्र ने गंगा के तट पर यूनानियों से मोकाबिला किया। यूनानी लोग जो कि मैनेण्डर के आधीन थे विजयी हुए और ईसा के लगभग १५० वर्ष पहिले उन्होंने अपना राज्य गंगा नदी तक फैला दिया। परन्तु यूनानियों के विजय से बौद्ध धर्म को कोई हानि नहीं पहुची और उस समय के एक प्रसिद्ध बौद्ध शिक्षक नागसेन ने यूनानी राजा के साथ अपने धर्म के विषय में वादविवाद किया जो कि एक मनारक्षक पाली मन्ध में हम लोगों के लिये अब तक रक्षित है।

ईसा के उपरान्त पहिली शताब्दी में कनिष्क के आधीन युची छोगों ने काइमीर को विजय किया। कनिष्क का बड़ा राज्य काबुल, यारकण्ड और खोकान में, काइमीर मौर राजपूताना में मौर समस्त पंजाब में, दक्षिण में गुजरात और सिन्ध श्रीर पूरव में आगरे तक फैला हुआ था। वह उत्तरी सम्प्रदाय का एक बड़ा उत्साही बीक् था और उसने ५०० अरहतों की एक सभा की । यदि इस सभा ने अशंक की पटने की सभा की नाई पाठों को निश्चित किया होता तो इस समय हम छोगों के पास दाचिए के तीनों पितकों की नाई उत्तरी बौद्ध धर्म की निश्चित पुस्तकें भी होतीं परन्तु कानिष्क की सभा ने केवल तीन भाष्य । छिख कर अपने को संतृष्ट किया और इस कारण उत्तरी बीद धर्म, मृल धर्म से हटता गया है और उसने भिन्न भिन्न देशों में भिन्न भिन्न रूप धारण कर लिए हैं।यहां पर यह कहना अनावश्यक होगा कि कानिष्क की सभा दक्षिणी बौद्धों की उसी प्रकार विदित नहीं है जिल प्रकार की अशोक की सभा उत्तरी बीदों को। अध्वघोष जिसने कि उत्तरी बीदों के लिये बुद्ध का पक जीवनचरित्र लिखा है कानिष्क के यहां था। ऐसा विश्वास किया जाता है कि ईसाई चेला सेण्ड टीमस इसी समय पश्चिमी भारतवर्ष में आया और यहां मारा जाकर शहीद हुन्ना। ईसाई कथा का राजा गोंडो करिस, कंदहार का कनिष्क समझा जाता है। ईसा के पहिले दूसरी शताब्दी में बीद्ध पुस्तकें सम्भवतः काइमीर स चीन के सम्राट् के पास भेजी गई। एक दूसरे सम्राट् ने सन् ६२ ईस्वी में अधिक बैद्ध प्रत्थ मंगवाए और उसी समय से बैद्ध धम्में का चीन में रिध्न प्रचार होने लगा यहां तक कि चौथी गताब्दी में बह यहां का प्रधान धर्म हो गया।

चीन से सन् ३७२ ईस्वी में कोरिया में बौद्ध धर्म का प्रचार हुआ और वहां से ५५२ ईस्वी में जापान में। कोनान, चीन, फारमूसा, मंगोलिया तथा अन्य स्थानों में चौथी श्रीर पांचवी शताब्दियों में चीन से बौद्ध धर्म का प्रचार हुआ, और काबुल से यह धर्म याशकन्द, बल्ल, बुलारा, तथा अन्य स्थानों में फैलता गया।

नैपाल में बौद्ध धर्म्म का कुछ प्रचार बहुत पहिले ही हो गया द्रोगा। परन्तु यह राज्य ह्रटी राताब्दी में बौद्ध हो गया और तिब्बत के प्रथम बौद्ध राजा ने मारतवर्ष से सन् ६३२ ईस्वी में धर्मग्रन्थ मंगवाए।

अब हम दक्षिणी देशों तथा उत्तर और पृरव की जातियों में बौद धर्म के प्रचार का इतिहास लिख चुके। और अब हमारे लिये अशोक के उन उपदेशों का फल निश्चित करना रह गया है जिन्हें कि उसने पश्चिम में अर्थात् ईजिप्ट और पैलेस्टाइन में भेजा था। और यह हमें आधुनिक सभ्यता और धर्म के इतिहास के एक बड़े मनोरञ्जक प्रश्न के सम्मुख बाता है।

बीद और ईसाई धम्मी की कथा, कहानियों, रूप, व्यवस्था श्रीर शाक्षाओं की श्रद्धत समानता ने प्रत्येक जिज्ञासु के हृदय पर प्रभाव डाला है। उदाहरण की भांति इनमें से हम कुछ बातों का उल्लेख नीचे करेंगे।

बुद्ध के जन्म के सम्बन्ध की कथाएं ईसा मसीह के जन्म की कथाओं के समान हैं। दोनों अवस्थाओं में उनके पिता और माता को देवी सूचना हुई मोट इन दोनों ही बच्चों का जन्म मलीकिक शिति से अर्थात कुमारी माताओं से हुमा। बिजितविस्तर में लिखा है कि "राजा की सम्माति से रानी को कुमारी की मांति बत्तीस महीनों तक जीवन उयतीत करने की आज्ञा भिली। परन्तु हमें यह कथा दक्षिणी बौद्धों के प्राचीन पाबो ग्रन्थों में नहीं मिलतो।

ईसा मसीह की भांति गौतम के जन्म पर भी एक तारा दिखाई पड़ा था और यह पुष्य का तारा था जिसे कि कोलबूक साहब ने निश्चित किया है। असिन, जो कि बौद्ध कथा का सीमियन है, गौतम के पिता के पास आया और उसने इस दैवी पुत्र को देखने की ऋभिलाषा प्रगट की। उसे यह बच्चा दिखलाया गया और उसने यह भविष्यत वाणी कहीं कि यह पुत्र सत्य को स्थापित करेगा और उसके धर्म का बड़ा प्रचार होगा (नलकसुत्त)

हम उन बड़े शगुनों को बड़ा आवश्यक नहीं समझते जो कि होनों शुभ अवस्थाओं को सूचित करते थे। बुद्ध के जन्म पर "अन्धों ने इस प्रकार दृष्टि पाई मानों उन्हें उसके प्रताप को देखने ही की कामना रही हो, बहिरे लोग सुनने लगे, गूँगे एक दूसरे से बात करने लगे, कूबड़े सीघे हो गए, लँगड़े लोग चलने लगे, के दियों के बन्धन मुक्त हो गए।" ऐसी शुभ बातें सब ही धर्मा के लोग अपने धर्म को खापित करनेबालों के जन्म होने के समय बतलाते हैं।

हम पहिले ही गौतम और ईसा मसीह के प्रलोभन की घनिए और अद्भुत समानता के विषय में कह चुके हैं। लिलत-विस्तार में यह कथा काव्य की भाषा में कही गई है परन्तु जैसी कि वह दक्षिणी पुस्तकों में कही गई है उससे भी बाइबिल की कथा से उसकी अद्भुत समानता मिलती है।

ईसा मसीह की नाई गौतम के भी बारह चेले थे। उसने अपनी मृत्यु के थांड़े ही समय पहिले कहा है "केवल मेरे ही भम्मं में बारह बड़े चेले पाए जा सकते हैं जो कि सर्वोच्च पुण्यों को करते हैं और ससार को उसके दुःखों से छूटकारा दिलाने के लिये उत्सारित हैं।" और इसी प्रकार के भाव ने किंगलचस्तु के उपदेशक तथा वैधिल हम के उपदेशक दोनों ही को उस्तित किया। गौतम ने कहा था "तुम में से कोई दो, एक ही मार्ग से न जाय। है भिक्षुओं इस सिद्धान्त का उपदेश करों जो कि उसम है।" (महायगा १, ११, १)

धर्म प्रहण करने के पहिले जलसंस्कार की रीति बौद्ध मीर ईसाई दोनों ही धर्मों में है और वास्तव में जान बैपिट हो ने जल-संस्कार की रीति एवंनीज़ से प्रहण की थी जो कि ईसा मसीह के जन्म के पहिले पैलेस्टाइन में बौद्ध धर्म का प्रतिनाध था जैसा कि हम आगे चल कर देखेंगे। जब ईसा मसीह गैलेली में केवल युवा उपदेशक था उस समय उसने जान बैपिट हका यश सुना और यह जान के यहां गया और उसके साथ रहा मौर इसमें सन्देह नहीं कि उसने जान से एसंनीज़ की बहुत सी आहामों और शिलाओं को सीखा और जलसंस्कार की रीति को प्रहण किया जिसे कि जान इतने काल तक करता आया था। उस समय से जलसंस्कार है सीई धर्म की एक मुख्य रीति हो गई है। ईसाई जलसंस्कार के

समय पिता, पुत्र और पवित्र मातमा को स्वीकार किया जाता है जैसे कि बौद्ध अभिषेक के उपरान्त बुद्ध, धर्म, मीर संघ को स्वीकार करना होता है।

हम उन अलैकिक बातों का वर्णन नहीं करेंगे जो कि गौतम और ईसा मसीह दोनों ही के द्वारा की हुई कही जाती हैं। और हम गौतम की कथा का भी वर्णन नहीं करेंगे जिनके विषय में कि हमने पिछले अध्याय में कुछ लिखा है श्रीर जिनकी कि ईमाई कथाओं से इतनी अद्भुत समानता है। रंतान साहव, जो कि इंसाई धर्म की उन्नति में बौद्ध धर्म का प्रभाव पड़ने को स्वीकार करने के बहुत विरुद्ध हैं कहते हैं कि जुदा के धर्म में कोई पेसी बात नहीं थी जिसने कि ईसा मसीह को उपमा की प्रणाली में लिखने के लिये उत्तेजित किया हो। इसके सिवाय "हमे बौद्ध पुस्तकों में ठीक बाइबिख की कथामों की भाषा और उसी ढंग की कहानियां मिलती हैं।"

जब हम सन्यासियों की रीतियों, विधानों श्रीर कियाओं को देखते हैं तो हमें दोनों धम्मों की सब से अद्भुत समानता से बड़ा आश्चर्य होता है। इसके विषय में डाक्टर रहेज़ डेविस साहब जिखते हैं " यदि यह सब दैव संयोग से हुआ हा तो यह समानता की बड़ी भारी अलोकिक घटना है, वास्तव में वह इस हजार अलोकिक घटनाओं के समान है।"

अब्बे हक नामक एक रोमन केथोलिक उपदेशक ने तिब्बत में जो कुछ देखा उससे उसे बड़ा माश्रय्ये हुआ। "पादारियों की छड़ी, टोपी, चोगा आदि जिन्हें कि बड़े लामा लोग यात्रा के समय अथवा मन्दिर के बाहर किसी उत्सव के समय पहिनते हैं, पूजा के समय जो दोहरे गानेवाले, भजन, भाड़ फूंक, धूपदान का पांच सिकड़ियों में लटकना और इस प्रकार बना रहना कि वह इच्छातु-सार खोला वा बन्द किया जा सके, भक्तों के सिर के ऊपर लामा लोगों का दहिना हाथ उठा कर श्राशीवाद देना, माला, पुजारियों का कारा रहना, संसार से वैराग, सहीदों की पूजा, निराहार रहना, यात्राप्रसंग, प्रार्थनापं, पवित्र जल, ये सब बौद्ध लोगों तथा हम कोगों में समान बाते हैं। "मिस्टर श्रार्थर लिली साहब जिनकी

पुस्तक से कि उत्पर के वाक्य उद्धृत किए गए हैं कहते हैं कि, श्रद्धे ने समान बातों की पूरी सूची नहीं दी है और वह उनमें इन बातों का भी उल्लंख कर सकता था जैसे पाप का स्वीकार करना. पुजेरियों का माथे के बीच का भाग मुड़ाए रहना, महात्माओं की हुं का पूजन, मन्दिरों और वस्तुओं के सामने फूलों, रोशनी और मृत्तियों को काम में लाना, वेदियों पर क्रास का चिन्ह, त्रिमृत्ति का पेंक्य, स्वर्गकी रानीकी पूजा, धर्म पुस्तकों का पेसी भाषा में होना जो कि सर्वसाधारण पूजा करनेवालों को विदित नहीं है, महात्माओं श्रीर बुद्धो का ताज, फरिश्तों के पर, प्रायक्षित, कोड़ा खगाना, पंखा, पोप, कार्डिनल, विशय, एबट, प्रेसविटर, डीकन, और ईसाई मन्दिर में भिन्न भिन्न प्रकार की बनावटें।" हमारे लिये इन सब रीतियों भीर विधानों का ब्योरेवार वर्णन करना अथवा यह दिखलाना कि रोमन केथेलिक प्रणाली की सब बातें किस प्रकार बैद्धि धर्म की बिलकुल नकल जान पड़ती हैं,सम्भव नहीं है। यह समानता इतनी अधिक है कि तिब्बत में पहिले पहिल जो ईसाई उपदेशक लोग गए उन खोगों का यह विश्वास हुआ कि बौद्ध लोगों ने रोमन केथेलिक सम्प्रदाय से बहुत से विधानों और रूपों को प्रहण किया है और ऐमा ही उन्होंने लिखा है परन्तु यह वात सुप्रांसेद्ध कि बौद्धों ने ईसा मसीह के जन्म के पहिले भारतवर्ष में बहुत से बड़े बड़े मन्दिर बनवाए थे झौर पटने के निकट नालदे में बौद्धों का एक बड़ा भारी मठ एक धनसम्बन्न मन्दिर और एक विद्वत्तापूर्ण विश्वविद्यालय था जो कि यूरप में ऐसे मन्दिर वा मठ होने के बहुत पहिले था और भारतवर्ष में जब बौद्ध धर्म का पतन हुआ तो नालदे तथा दूसरे स्थानों की बड़ी बड़ी बौद्ध रीतियों विधानों श्रीर ब्यवस्थाओं की नैपाल और तिब्बत के बाद्धों ने नकल की और यह यूरप के जंगली जातियों के आक्रमण से मुक्ति पाने अथवा सैनिक संभ्यता वा धर्म प्रवन्घ के स्थापित होने के पहिले हुआ । अत एव यह स्पष्ट है कि मान्दिरों आर मठों के प्रवन्ध श्रीर बनावट इत्यादि की सब बातों को जो कि दोनों बर्मों में समान हैं यूरप के लोगों ने पूर्वी देशों से प्रहण किया था, पूर्वी देशों ने यूरप से नहीं।

हम को यहां पर बौद्ध धर्म के उत्तर काल के कवों से कोई मतलब नहीं है। बौद्ध धर्म का यदा नालन्द और तिज्यत की **आडम्बर**युक्त रीतियों और विधानों में नहीं है जिनकी कि कई शता-ब्दियों के उपरान्त रोम में पुनः उत्पत्ति हुई थी परन्तु उसका यश सदाचार की उन अपूर्व शिक्षाओं में है जिनका उप-देश कि स्वयं गीतम ने बनारस और राजगृह में दिया था और जिसकी पुनर्रत्पत्ति जरुसलेम में पांच शताब्दियों के उपरान्त हुई थी। एम रेनेन साहब कहते हैं कि " उसके (ईसा मधीह के) समान किसी ने कभी अपने जीवन में मनुष्य जाति के लाभों की मुख्यता श्रीर स्वार्थ की तुच्छता को नहीं माना है...कराचित्र शाक्य मुनी को छोड़ कर उसकेसमान और कोई मनुष्य नहीं हुआ है जिसने अपने कुदुम्ब, इस जीवन के सुखों और सांसारिक भावनाओं को इतना अधिक कुचलडाला हो।" जो मनुष्य कि तुम्हें दुःख दे उसके साथ भलाई करना, जो तुम से घुणा करे और कष्ट दे उस पर क्रोह करना और भलाई के लिये संसार को त्याग देना, ये गौतम श्रीर इंसा मसीह दोनों की मुख्य शिचाएँ थीं।क्या ये सब समानताएं केवल आकस्मिक हुई हैं ?

इस बड़े प्रश्न के विषय में सम्मित स्थिर करने के लिये हम आपने पाठकों के लिये कुछ ऐतिहासिक घटनाओं का उल्लेख करेंगे हम लोग अशोक के विश्वापनों से जानते हैं कि उसने ईजिप्ट और सीरिया में बौद्ध उपदेशकों को भेजा और ये उपदेशक उन देशों में बसे और वहां उन्हों ने बड़े और प्रबल बौद्ध समाज स्थापित किए। अलग्ज़ेण्डिया के थेरापूर्स और पेलेस्टाइन के पिसनीज़ जो कि यूनानिया में इतने सुप्रसिद्ध हैं, वास्तव में बौद्ध भिक्षुओं की सम्प्रदाय के ये जो कि बौद्ध रीतियों को करते थे, बौद्ध सिद्धानों और आशाओं का उपदेश देते थे और पिश्चम के देशों में गौतम बुद्ध की शिक्षाओं का प्रचार करते थे। डीन मेन्सल और डीन मिल्मेन की नाई ईसाई विद्धान और शिक्षाओं का देशों में गौतम बुद्ध की शिक्षाओं सा प्रचार करते थे। डीन मेन्सल और डीन मिल्मेन की नाई ईसाई विद्धान और शिक्षा और शोपनहीं अर की नाई दार्शनिक लोग समान रीति में इस बात को स्वीकार करते हैं कि थेरापुएदस और एसेनीज़ उन्हीं बौद्ध उपदेशकों के सम्प्रदाय के थे जो कि भारतवर्ष से आप थे।

यह सम्प्रदाय जीवित रही और अपना कार्य करती रही। अशोक के समय से तीन राताब्दियों के उपरान्त उस समय जब कि ईसा मसीह उपदेश देता था, एसेनीज़ इतने प्रसिद्ध और प्रबल हो गए थे कि प्रसिद्ध छिनी ने उनके विषय में लिखा है।

प्रिनी सन् २३ और ७६ ईस्वी के बीच में हुआ है और वह एसेनीज लोगों का वर्गान इस भांति करता है:-''(डेड सी के) पश्चिमी किनारे पर परन्तु समुद्र से इतनी दूर कि वे अपकारक हवाओं सेवचे रहें, ए सेनीज़ लोग रहते थे। व एक बैरागी सम्प्रदाय के हैं जो कि संसार के प्रन्य सन्यासियों से विलक्षण हैं। उनके स्त्री नहीं होती, वे स्त्री-प्रसंग को बिलकुल त्याग देते हैं और अपने पास द्रव्य नहीं रखते भीर खजूर के वृक्षों के निकट रहते हैं। उनके निकट निश्य नई नई भीड़ एकत्रित होती है, बहुत से मनुष्य, जीयन की धकावर थीर अपने जीवन में दुर्भाग्यों के कारण उनका भाश्रय छेते हैं। इस प्रकार हजारों वर्ष तक जिसका कि उल्लेख करना अविश्वास्य है, उनका समाज जिसमें कि कोई जन्म नहीं छेता, स्थिर रहा है। " यह एक बड़ा अच्छा प्रमाण है। यह प्रमाण एक पक्षपातरीहत शिचित रोमनिवासी का है जिसने कि ईसा मसीह के समय में पेळेस्टाइन में पूर्वी विचारों और रीतियों की जो उन्नति हुई थी उसका वर्णन किया है। हमें उपरोक्त वाक्यों से यह विदित होता है कि अशोक के समय के उपरान्त तीन शताब्दियों में बौद्ध उपदेशकों ने पेलेस्टाइन में क्या फल प्राप्त किया। उन्होंने वहां भारतवर्ष के बौद्धों की भांति एक सम्प्रदाय स्थापित कर ली थी और वह सम्प्रदाय उन्हीं अभ्यासों को करती थी उन्हीं ध्यानों में अपने को लगाती थी ऋौर उसी संयम के साथ अविवाहित रह कर जीवन ब्यतीत करती थी जैसा कि भारतवर्ष के बौद्ध लोग करते थे। गौतम की आज्ञाओं का प्रभाव उन पर जाता नहीं रहा था । वे उनका सत्कार करते थे और उनके अनुसा**र** चलते थे श्रौर धार्मिक तथा विचारवान यृहुदियों में उनका प्रचार करते थे।

अब हम इस विषय को यहां समाप्त करेंगे । हम दिखला चुके हैं कि सीरिया में ईसा के पहिले तीसरी शताब्दी में बौद धर्म का

उपदेश किया गया था। हम दिखला चुके हैं कि ईसा मसीह के जनम के समय बीद धर्म पेंबेस्टाइन में प्रहण किया जा चुका था और बीद लोग वहां भिन्न भिन्न नामों से रहतेथे और गौतम के सिद्धान्तों और उसकी आज्ञाओं का उपदेश करते थे। हम दिखला चुके हैं कि ईसा मसीह ने इन बीदों की रीतियों और शिक्षाओं को जान के द्वारा और सम्भवतः अन्य मार्गों से भी सीखा। और अन्त में हम ईसामसीह की आज्ञाओं और बीद बाज्ञाओं की विचार और भाषा की श्रद्भुत समानता, ईसाई और बीदों के संसार त्याग करने, उनके रीतियों कथाओं और इपों की श्रद्भुत समानता भी दिखा खुके हैं। क्या यह समानता आकस्मिक है। इस विषय में पाठकों को स्वयं अपनी सम्मति स्थिर करनी चाहिए।

कुछ प्रत्थकार लोग तो यहां तक कहते हैं कि प्राचीन ईसाई धर्म एसिनीज लोगों का धर्म प्रधात पेलेस्टाइन का बौद्ध धर्म था। हम इस बात से सहमत नहीं हैं। सिद्धान्तों के विषय में ईसाई धर्म बौद्ध धर्म का अनुगृहीत नहीं है। इसा मसीह ने यूडुदियों के जातीय महैतवाद धर्म को उसी भांति प्रह्मा किया था जैसा कि गीतम ने हिन्दुमों के पुनर्जन्म मौर मुक्ति के सिद्धान्तों को। परन्तु ईसाई धर्म नीति और सदाचार के विचार से बौद्ध धर्म का उस कप में अनुगृहीत है जिस कए में कि वह ईसा मसीह के जन्म के समय में पेलेस्टाइन में एसेनीज़ लोगों के द्वारा उपदेश किया जाता था।

#### अध्याय १६

## जैन धर्म का इतिहास ।

षहुत समय तक लोगों का यह विश्वास था कि जैन भर्म गैतिमा बुद्ध के धर्म की एक शाखा है। ह्वेनत्सांग ने जो कि ईसा की सातवीं शताब्दी में भारतवर्ष में श्राया था इस धर्म को इसी इष्टि से देखा है और हम लोगों को जैन धर्म के सिद्धान्तों की जो बातें अब तक विदित हुई हैं उनसे यह विचार ठीक जान पड़ता है।

बेसन और वेबर साहब बड़े अच्छे प्रमाणों के साथ जैन धर्म की स्वतंत्र उत्पत्ति का विरोध करते थे और इन दोनों विद्वानों का मत था कि जैन लोग बौद्ध ही ये जिन्होंने अपना धर्म छोड़ कर उस धर्म की एक जुदी शाखा बना ली थी। जैनियों के धर्मप्रन्थ पांचवीं शताब्दी तक लिपिबद्ध नहीं किए गए ये और बार्थ साहब का यह सिद्धान्त बहुत सम्भव जान पड़ता था कि जैनियों की कथाओं शीर उनके धर्म की उत्पत्ति बौद्धों की कथाओं से हुई है। भारतवर्ष में जैनियों की शिल्पविद्या भी उत्तर काल के समय की है और जैसा कि हम किसी आगे के अध्याय में देखेंगे वह बौद्धों की इमारतों के पतन होने के कई शताब्दियों के उपरान्त आरम्म की गई थी।

परन्तु डाक्टर बुहलर और जैने बी साहवों ने अभी कुछ बातों का पता लगाया है जिनसे कि वे इस बात को प्रमाणित करते हैं कि जैन धर्म की उत्पत्ति के साथ ही हुई धीर ये दोनों धर्म कई राताब्दियों तक बराबर प्रचलित रहे यह तक कि बौद्धों के धर्म का पतन हुआ परन्तु जैन धर्म अब तक भी भारतवर्ष के कुछ भागों में एक प्रचलित धर्म है। हम अपने पाठकों के सामने उन घटनाओं और कथाओं को उपास्थित करेंगे जिनके आधार पर यह सम्माति स्थिर की गई है।

दोनों सम्प्रदाय के जैन अर्थात् श्वेताम्बर (सफेद कपड़ेवाले)
भीर दिगम्बर (जो नंगे रहते हैं) कहते हैं कि इस धर्म का
संस्थापक महावीर कुण्डप्राम के राजा सिद्धार्थ का पुत्र था भीर
यह क्षात्रिक क्षत्रियों के वंश का था। हम जानते हैं कि गीतम बुद्ध
जब भ्रमण करता हुआ कोटिग्राम में श्राया तो वहाँ भम्बपाली वेश्या
और लिच्छिवि लोगों ने उससे भेंट की। यह कोटिग्राम वही है जो
कि जैनियों का कुण्डग्राम है और बौद्ध ग्रन्थों में जिन नातिकों का वर्णन
है वे ही क्षात्रिक क्षत्रिय थे। इसके अतिरिक्त महावीर की माता
दुसा वैशाली के राजा कटक की बहिन कही जाती है जिसकी पुत्री
का विवाह मगध के प्रसिद्ध राजा बिम्बसार से हुआ था।

महावीर, जोिक पहिले बर्दमान वा शात्रिपुत्र कहलाता था, अपने पिता की नाई काइयप थाँ। २८ वर्ष की अवस्था में उसने पावत्र सम्प्रदाय को प्रहण किया और बारह वर्ष तक आत्मकष्ट सह कर केवित्त अथवा जिन, तीर्थं कर वा महावीर अर्थात महात्मा और भविष्यत- धक्ता हो गया। अपने जीवन के श्रान्तिम तीस वर्षों में उसने अपने सन्यासियों का सम्प्रदाय स्थापित किया। इस प्रकार वह गौतम सुद्ध का प्रतिस्पर्धी था और बौद्ध प्रन्थों में उसका नाति पुत्र के नाम से वर्षोन किया गया है और वह निगन्थों (निर्प्रन्थों अर्थात धस्त्ररहित लोगों) का सुखिया कहा गया है जो लोग कि वैशाली में स्थिकता से थे। महावीर पापा में मरा।

जैन कथाओं में यह वर्णन है कि महाबीर की मृत्यु के दो शताब्दी पीछे मगध में अकाल पड़ा । उस समय मगध में प्रसिद्ध चन्द्रगुप्त का राज्य था । मद्रवाहु अपने कुछ जैन साथियों को क्षेकर अकाल के कारण मगध छोड़ कर कर्नाटक को गया। उसकी अनुपस्थिति में मगध के जैंनियों ने अपने धर्म प्रन्थों का निर्णय किया जिसमें कि ग्यारह अंग और चौद्द पब्ब हैं और इन चौद्द पब्बों को कभी कभी बारहवां अंग भी कहते हैं। अकाल दूर होने पर जो जैनी लोग चले गए थे वे मगध में किर श्राए परन्तु इतने समय में जो लोग मगध में रहे थे और जो कर्नाटक को चले गए थे उनके चाल स्यवद्दार में भेद हो गया था। मगध के लोग श्वेत वस्न

पहिनने लगे थे परन्तु कर्नाटकवाले अब तक भी नंगे रहने की प्राचीन रिति को पकड़े हुए थे। इस प्रकार वे देनों श्वेताम्बर और दिगम्बर कहलाने लगे। श्वेताम्बरों ने जो धम्मेग्रन्थ निश्चित किए थे उन्हें दिगम्बरों ने स्वीकार नहीं किया श्रीर इस कारण दिगम्बरों में कोई अंग नहीं माने जाते। कहा जाता है कि ये दोनों सम्प्रदाय अन्तिम बार सन् ७६ वा ८२ ईस्वी में जुदे हुए।

कुछ समय में इवेताम्बरों के धम्मेश्रन्थ गड़बड़ हो गए झौर उनके नाश हो जाने का भय हुआ। अतएव उनको लिपिबद्ध करना आवश्यक हुआ और यह बल्लभी (गुजरात में) की सभा में सन् ४५४ वा४६७ में किया गया। इस सभा ने जैन नियमों का उस कप में संग्रह किया जिसमें कि हम आज तक उन्हें पाते हैं।

इन घटनाओं झौर कथाओं के श्रांतिरिक्त मथुरा में जैन मृर्तियों के पद पर खुदे हुए लेख पाए गए हैं जिनसे डाक्टर बुद्दलर (जिसने कि पाईले पिहल इस प्रमाण को मालूम किया है) के मत के मनुसार यह प्रगट होता है कि इवेताम्बर सम्प्रदाय ईसा की पिहली शताब्दी में वर्तमान थी। इन शिलालेखों में काश्मीर के राजा किनिक्त का संवत् अर्थात् शक संवत् दिया है जो कि सन् अर्ध्द शक संवत् दिया है जो कि सन् अर्ध्द शक संवत् (अर्थात् ५७ ईस्वी) का है जिखा है कि उस मुर्ति को एक जैन उपासक विकटा ने बनवाया था।

यही उन प्रमाणों को सारांश है कि जिनसे यह फल निकाला जाता है कि जैने धर्म बोद्ध धर्म का समकालीन है और वह उसकी शाखा नहीं है। बौद्ध प्रन्थों में "नातपुत्र" और "निग्नन्थों" का उल्लेख होने से यह विचारना यथोचित है कि नंग जैनियों के सम्प्रदाय की उत्पत्ति भी उसी समय के लगभग हुई थी। वास्तव में हम कई बार लिख चुके हैं कि गीतम बुद्ध जिस समय शिक्षा देता था और अपने भिश्चकों के सम्प्रदाय को पथ दिखलाता था उस समय भारत वर्ष में सन्यासियों के कई सम्प्रदाय थे। जिस बात का मानना बहुत कठिन है वह यह है कि जैन धर्म, के जैसा कि हम उसे इस समय पाते हैं, ईसा के पहिंखे कठीं शताब्दी में निग्नन्थ लोग

माननेवाले थे। यह कथा कि जैनियों का नियम चन्द्रगुप्त के समय में भगाध की सभा में निश्चित किया गया, सम्भवतः कल्पित है और यदि यह कथा सत्य भी होती तो ईसा के पहिले तीसरी दाताब्दी में जो नियम निश्चित किए गए थे उनसे ईसा के उपरान्त पाँचर्ची राताब्दी के लिखे हुए नियमा में बड़ा भेद होता। क्याकि इसमें बहुत कम संदेह हो सकता है कि प्राचीन निर्प्रन्थ लोगों के धर्म में बहुत पहिले से परिवर्तन हुआ है और वह पूर्णतया बदल गया है, और इस सम्प्रदाय के अधिक शिचित लोगों ने जिन्होंने कि इवेत वस्त्र ग्रहण किया, बराबर अपनी कहावतों श्रीर शाहाओं को, अपने नियमों और रीतियों को, अपनी कथा और वार्ताश्रों को बौद्ध धर्म से प्रहणिकया जो कि ईसा के पहिले तीसरी शताब्दी में भारतवर्ष का प्रचलित धर्म था । इस प्रकार जैन लोग कई शताब्दिओं तक बाद्ध धर्म को अधिकतर प्रहण करते गए यहाँ तक कि उन्होंने बै। इस्मि के सारांश को। अपने ही अम्मे की भांति ग्रहण कर लिया और नंगे निर्मन्थों के प्राचीन धर्मी का बहुत कम अंश वाकी रह गया था। उसी समय अर्थात् ईसा की पाँचवीं ज्ञताब्दी में उनके धर्मम प्रन्थ लिपिबद्ध किए गए हैं और इस कारण यह कोई आश्चर्य की बात नहीं है कि वे उन बाद प्रन्थों की नकल जान पड़ते हैं जो कि ६ शताब्दी पहिले लिखे जा चुके थे। तब यह मान कर कि निव्रंत्थों की स्वतंत्र उत्पत्ति ईसा से छठीं शताब्दी में हुई हम हेनत्सांग को बहुत गलत नहीं समझ सकते कि उसने जैन धर्म की सातवीं शताब्दी में जैसा उसने देखा ( और जिस दृष्टि से कि बाज हम उसे देखते हैं ) बै। द्व भर्म की शाखा समझा हो।

बौद्धों श्रीर निर्श्रन्थों के साथ साथ सन्यासियों के जो अन्य सम्प्रदाय ईसा के पहिले छठीं शताब्दी में थे उनमें अपने समय में सब से प्रसिद्ध गोशाल के स्थापित किए हुए आजीवक लोग थे। अशोक ने ब्राह्मणों श्रीर निर्श्रन्थों के साथ साथ उनका भी उल्लेख अपने शिलालेखों में किया है। अतएव गोशाल बुद्ध और महा-बीर का प्रतिस्पर्भी था परंतु उसके सम्प्रदाय का अब लोप हो गया है। ऊपर जो कुछ कहा जा चुका है उससे यह विदित होता है कि जैनियों के धर्म में बौद्धों से बहुत कम अन्तर है। बौद्धों की मांति जैनियों का भी सन्यासियों का सम्प्रदाय है और वे जीवहिंसा नहीं करते और संसार को त्यागने की प्रसंशा करते हैं। कुछ वातों में वे बौद्धों से भी बढ़ गए हैं और उनका मत है कि केवल पशु श्रीर हुशों में ही नहीं वरन तत्त्वों अर्थात् अग्नि, वायु,पृथ्वी और जल के छोटे छोटे परमाणुझों में भी जीव हैं। श्रन्य बातों में जैन जोग बौद्धों की नाई वेद को नहीं मानते, वे कर्म और निर्वाण के सिद्धान्तों को स्वीकार करते हैं और आत्मा के पुनर्जन्म में विश्वास करते हैं। वे पश्चीस तीर्थकरों में भी विश्वास करते हैं जैसे कि प्राचीन बौद्ध लोग यह विश्वास करते थे कि गौतम बुद्ध के पहिले २४ अन्य बुद्ध हो गए हैं।

जैनियों के पवित्र प्रन्थों अर्थात प्रागमों के सात भाग हैं जिन-में अंग सब से प्रधान भाग है। अंग सात हैं जिनमें प्राचारांगसूत्र का जिसमें जैन सन्यासियों के आचरण के नियम दिए हैं, अनुवाद डाक्टर जेकोबी साहब ने किया है और उपासक दशा का, जिसमें जैन उपासकों के प्राचरण के नियम है, अनुवाद डाक्टर हार्नेली साहब ने किया है।

अब हम अपने पाठकों के सम्मुख आचारांगसूत्र से महावीर के जीवनचरित्र के कुछ अंदा उद्धृत करेंगे। इस प्रन्थ के विद्वान अनुवादक हमेंन जेकोबी साहब ने इस प्रन्थ का समय ईसा के पहिले तीसरी वा चौथी द्याद्यों में निश्चय किया है परन्तु प्रन्थ की आडम्बर्युक्त तथा बनावटी भाषा से बहुत से पाठक लोग उसे ईसा के कई द्यातिद्यों के उपरान्त का विचार करेंगे। समस्त प्रन्थ गीतम के जीवनचरित्र के सीधे शुद्ध वर्णन के बहुत दूरस्थ और बहुत बिगड़े हुए अनुकृष की नाई है।

" जब चित्रियानी त्रिसला ने इन चौदहों श्रेष्ट स्वप्ना की देखा तो वह जाग कर प्रसन्न, हर्षित और झानन्दित... हुई, अपने पलङ्ग से बठी और चौकी से उतरी। न तो शीघ्रता में और न कांपती हुई,राज-हंसिनी की नाई चीघ्र और समान चाल से वह चित्रिय सिद्धार्थ के

पलङ्ग के पास गई। वहां उसने क्षत्रिय सिद्धार्थ को जगाया भीर बससे नम्न, मनोहर, प्रीतियुक्त, मृतु, प्रतापशाली, सुन्दर, शुभ, कल्याणमय, मङ्गलदायक, सुखी, हृदयग्राही, हृदय को सुख देनेवाले, तुले हुए, मीठे और कोमल शब्दों में कहा.....हे स्वप्नों के देवताओं के प्रियपात्र, मैं स्त्रभी अपने पलङ्क पर थी...और चौदह स्वप्नों को. अर्थात एक हाथी इत्यादि को देख कर जाग उठी। हं स्वामी इन चौदहों श्रेष्ट स्वप्नों का क्या आनन्दमय फल निश्चय कर के होगा? ...उसने अपनी स्वामाविक बुद्धि और श्रन्तर्ज्ञान से विचार के साथ इन स्वप्नों का अर्थ समभ लिया और चुत्रियानी त्रिसला से नम्र. मनोहर, इत्यादि शब्दों में यों कहा ' हे देवतामों की प्रियपात्र तुमने कीर्तिमान स्वप्न देखे हैं...तुम्हें एक मनोहर सुन्दर बालक उत्पन्न होगा जो कि हमारे वंश की पताका, हमारे वंश का दीपक, हमारे वंश का सिरमीर, हमारे वंश का आभूषण, हमारे वंश को प्रतापी बनानेवाला. हमारे वंश का सुरुर्य, हमारे वंश का सहारा, हमारे वंश को आनन्द और यश देनेवाला, हमारे वंश का दृत्त, हमारे वंश को उच्च बनानेवाला होगा..... '।

"बहुत से सर्दारों, राज्याधिकारियों, राजाम्रों, राजकुमारों, वीरों, घर के मुखियों, मंत्रियों, प्रधान मंत्रियों, ज्योतिषियों, नौकरों, नृत्यकों, नगरवासियों, ज्यापारियों, सौदागरों के नायकों, सेनापितयों, यात्रियों के नायकों, और सीमा रक्षकों के बीच में वह मनुष्यों के सर्दार श्रीर स्वामी की नाई, मनुष्यों के बीच सांड़ और सिंह की नाई श्रेष्ठ प्रताप और यश से चमकता हुआ देखने में प्रिय, उस चन्द्रमा की नाई जो कि नच्त्रों भीर चमकते हुए तारों के बीच श्वेत बादबों में से निकलता है, उसने स्नान के गृह में से सभा-भवन में प्रवेश किया और प्रब की भोर मुंह कर के अपने सिंहासन पर बैठा...' हे देवताओं के प्रिय उन स्वप्नों का फल बतलानेवालों को शीच बतलाओं जो कि लक्षणों के फल की विद्या में उसकी भाठों शाखाओं के सहित भवी मांति निपुण हैं और उसके अतिरिक्त बहुत से अन्य शास्त्रों में निपुण हैं ! जब कि स्वप्नों का फल बतलानेवालों ने स्वत्रिय सिद्धार्थ का यह समाचार सुना तो उन्होंने प्रसन्न हिष्ठ भीर आनन्दित हत्यादि हो कर स्वप्नों को अपने मन

में स्थिर किया। वे उन पर विचार करने और परस्पर बात करने स्रो.....

" जिस रात्रिको पुज्य महावीर ने जन्म लिया उसमें देवताओं भीर देवियों के नीचे उतरने और ऊपर चढ़ने के कारण बड़ा देवी प्रकाश हुआ और सृष्टि में प्रकाश से चमकते हुए देवताश्रों के समूह से बड़ा हलचल मौर शब्द हुत्रा.....पूज्य महावीर ने गृहस्थ आश्रम ग्रहण करने के पहिले (श्रर्थात अपने विवाह के पहिले प्रधान अपरिमित और अकुंठित ज्ञान और अन्तर्ज्ञान प्राप्त कर बिया था। पूज्य महावीर ने अपने इस प्रधान अपरिमित ज्ञान श्रीर अन्तर्जान के द्वारा देखा कि उसके त्याग का समय निकट आ गया था। उसने अपनी चाँदी, अपना स्वर्ण, श्रपना धन, धान्य, पदवी, दाज्य, सेना, झन्न, कोश, भण्डार, नगर, स्त्रीगृह, को त्याग दिया, उसने त्रपनी यथार्थ अमृत्य संपत्ति का यथा धन, स्वर्ण, रतन, मिणि, मोती, सङ्ख, पत्थर, मुंगे, लाल, इत्यादि का त्यांग कर दिया, उसने योग्य मनुष्यों के द्वारा धन बँटवाया। उसने दरिद्र मनुष्यों में धन बॅटवाया।.....पूज्य महावीर ने एक वर्ष और एक महीने तक वस्त्र पहिने उसके उपरान्त वह नंगा फिरने लगाऔर अपनी श्रंजली में भिक्षा लेने लगा। बारह वर्ष से अधिक समय तक पूज्य महावीर ने अपने शरीर की कोई सुध नहीं ली। वह धीरता के साथ सब दैविक, मानुषिक वा पशुमों के द्वारा की हुई सुघटनाओं श्रीर दुर्घटनाओं को सहन करता रहा.....तेरहवें वर्ष, ग्रीष्म ऋतु के दूसरे मास में, चौथे पक्ष में, वैशाख के शुक्क पच्च में दसवें दिन जब कि छाया पूरव की झोर फिर गई थी श्रीर पहिला जागरण समाप्त हो गया था भर्षात् सुवत के दिन विजय मुहूर्त में ऋ जु पालिका नहीं के तट पर जिम्भिकश्राम के बाहर, एक पुराने मन्दिर के निकट, सामाग गृहस्थ के खेत में, एक साल वृत्त के नीचे, जिस समय कि <del>ख</del>न्द्रमा का उत्तराफाल्गुनी नक्षत्र से संयोग था दोनों एड़ियों को मिला कर कुकुड़ बैठे हुए ध्रूप में ढाई दिन तक निर्जाज अत रह कर बड़े ध्यान में मग्न रह कर उस सर्वोच्च झान और अंतर्ज्ञान अर्थात कैवल्य को उसने प्राप्त किया क्रोंकि अपरिमित, प्रभान, अंकुठित, पूरा और सम्पूर्ण है......

"उस काल में, उस समय में पहिली क्यों ऋतु में श्रष्टिक श्राम में वह ठहरा, तीन वरसातों तक चम्पा मौर पृष्टिचम्पा में ठहरा, बारह बरसातों तक वैशाली श्रीर विनिज्ञ श्राम में, चौदह बरसातों तक राजगृह में मौर नालंद के आस पास, ह बरसातों तक मिथिला में दो बरसातों तक मिथिला में दो बरसातों तक मिथिला में हो बरसातों तक मिथिला में में, एक श्रावस्ती में, एक पापा नगर में हस्तिपाल राजा के लेखकों के कार्यालय में और यही उसकी अन्तिम बरसात थी। उस वर्षाऋतु के चौथे मास में, सातवें पच में, कार्तिक मास के ऋष्ण पच की अमावास्या को इस पक्ष की अन्तिम रात्रि में, पापा नगर में हस्तिपाल राजा के लेखकों के कार्यालय में पूज्य महावीर की मृत्यु हुई, वह चला गया, उसने संसार को छोड़ दिया, जन्म बृद्धावस्था मौर मृत्यु के बंधनों को कार डाला, वह सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, (सब दु:खों का) नाश करनेवाला, सदा के लिये स्वतन्त्र, सब दु:खों से रहित हो गया।"

उपासकदशा में जैसा कि उसके नाम, से विदित होता है जैन उपासकों के धममों का दम उपदेशों में उल्लेख है। पहिले उपदेश में उनके प्रतिज्ञाओं श्रीर आचारों का वर्णन है जिनके श्रमुसार उपासक को चलना चाहिए, इसके उपरान्त के चार उपदेशों में बाहरी लेशों से जो भिन्न भिन्न प्रकार की भावनाओं की उत्पत्ति होती है उनका वर्णन है, छठं उपदेश में भीतरी संदेह से और विदेश कर दूसरे गोशाल के आजावकों की नाई दूसरे धम्मों के विरोध से जिन भावनाओं की उत्पत्ति होती है उनका, वर्णन है, सातव उपदेश में जैन धम्म की श्रेष्टता दिखलाई गई है, आठवें में इन्द्रियों के सुख की भावनाओं का वर्णन है, और नवें और इसे उपदेशों में सच्चे जैन उपासक के शान्तिमय जीवन के उदार हरण हिए हैं।

डाक्टर हार्नली साहब ने जो इस अन्य का अनुवाद किया है उसमें से कुछ वाक्य उद्धृत करने में स्थानाभाव से हम असमर्थ हैं परन्तु हम उस अद्या की कुछ बातों की आलोचना करेंगे जिसमें कि मानन्द की बात चीत का वर्णत है क्योंकि उसमें बहुत सी ऐसे सुख की वस्तुओं का उद्घेख है जिनमें कि प्राचीन समय के हिन्दू गृहस्थ लोग संतोष के साथ लिप्त रहते थे और जो हम लोगों के लिये मनोरञ्जक हैंगी। आनन्द सन्यासी नहीं हुआ था परन्तु वह केवल जैन उपासक था अतएव उसने सन्यासियों के महावती की अपेक्षा केवल पांच छोटे व्रतों को ग्रहण किया था।

आनन्द ने सब प्राणियों से कुन्यवहार असत्यभाषण श्रीर घोरी का त्याग किया था। उसने केवल एक पत्नी से यह कह कर संतोष किया था कि " केवल एक स्त्री अर्थात् अपनी पत्नी शिव-नन्दा को छोड़ कर मैं सब प्रकार के स्त्री के संसर्ग का त्याग करता हूं। "उसने अपने धन की सीमा चार करोड़ स्वर्ण मुद्रा को एक रिचत स्थान में रख कर, चार करोड़ सोने की मुद्रा को ब्याज पर लगा कर और चार करोड़ स्वर्ण की मुद्रा की सम्पत्ति रख कर बांधी थी। इसी प्रकार उसने पशुत्रों के चार ध्रुण्ड, जिसमें प्रत्येक भुण्ड में दस हजार पशु हैं, पांच सी हल और प्रत्येक इल के लिये १०० निवर्तन भूमि, विदेशी ब्यापार **के** लिये ५०० ककड़े और अपने देश के ज्यापार के लिये ५०० ककड़े और अन्त में विदेशी व्यापार के लिये ४ नौकाएं श्रीर देश के ध्यापार के लिये चार नौकाएं रखने की सीमा बाँधी है। उपरोक्त वृत्तान्त से हमें प्राचीन समय के हिन्दू धनीख्य, जिमीदार, महाजन और व्यापारी अर्थात सेठ का, जो कि भारतवर्ष में सदा से रहे हैं ठीक ज्ञान होता है। अब हम गृहस्थी की और विजास की वस्तुओं का वर्णन करेंगे, आनन्द ने अपने स्नान के लिये एक लाल रङ का अंगोछा, दांत साफ करने के लिये एक प्रकार की हरी दतुवन, एक प्रकार का फल, आमलक का दूध के सदश गूदा, लगाने के लिये दो प्रकार के तेल, एक प्रकार का सुगन्धित चूर्ण, धोने के लिये श्राठ घड़ा बल, एक प्रकार का वस्त्र मर्थात रुई के कपड़ों का एक जोड़ा, मुस-ब्बर, केशर, चन्दन और इसी प्रकार की वस्तुश्रों की बनी हुई सुगन्धि, एक प्रकार का फूल अर्थात् सफेद कमल, दो प्रकार के आभूषण श्रार्थात् कान का आभूषण और उसके नाम की खुदी हुई इंग्रुटी और कुछ प्रकार के घूप से अपने को परिमित किया है।

माजन के विषय में उसने चावल और दाल के रसेदार पदार्थ,धी में भूने हुए श्रीर चीनी मिलाए हुए खाजे से अपने को परिमित किया है। उसने मिन्न प्रकार के बोप हुए चावलों के भात, कलई, मूंग वा मांस की दाल, रारद ऋतु में गाय के दूध की घी के कई प्रकार के रस-दार परार्थ, पालक्ष की बनी हुई एक प्रकार की मदिरा, सादी चटनियां, पीने के खिये वर्षा का जल और अन्त में पांच प्रकार के पान से अपने को परिमित किया है। हमारे बहुत से पाठक लोग यह विचार करेंगे कि हमारा मित्र श्रानन्द अपनी इतनी सम्पत्ति और इतने भारी व्यापार और काम की तथा भोग विखास की इतनी सामग्रियों के साथ कुछ बुरी दशा में नहीं था।



# मिस्टर रमेशचन्द्र दत्त का प्राचीन भारतवर्ष की

# सभ्यता का इतिहास

तीसरा भाग

जिसे

गोपाल दास ने सरल हिन्दी में अनुवाद किया

और

इतिहास-प्रकाशक-समिति काशी ने प्रकाशित किया ।

1908.
TARA PRINTING WORKS,
BENARES.



# अध्यायों की सूची।

#### बौद्ध काल।

| चन्द्र गुप्त और अशोक             | •••   | •••   | १— २५             |
|----------------------------------|-------|-------|-------------------|
| भाषा श्रीर मक्षर                 | •••   | •••   | २६— ३३            |
| मगध के राजा                      | • • • | •••   | ३४— ४६            |
| काश्मीर और गुजरात                | •••   | •••   | ४५ —- ७४          |
| गुप्तवंशी राजा                   |       | •••   | . ४५— ६१          |
| फाहियान का भारतवर्ष का इतिहास    |       | •••   | <b>६२— ६</b> ८    |
| बौद्दों की इम रत और पत्थर के काम |       | •••   | · 88- = 58        |
| जाति                             | •••   | •     | 50 <u>-</u> €0    |
| सामाजिक जीवन                     | •••   | • • • | E=-104            |
| राज्य प्रबन्ध                    | •••   | •••   | १०६—१११           |
| कानून                            | •••   | •••   | ११२— <b>१</b> २ँद |
| ज्योतिष और विद्या                |       | •••   | १२७—१३२           |



### प्राचीन भारतवर्ष की

# सभ्यता का इतिहास।

## तीसरा भाग।

#### काण्ड ४

चौद काला, ईसा से ३२० वर्ष पहिले से सन् ९०० ईस्वी तक ।

#### अध्याय १

# चंद्रगुप्त स्त्रीर स्त्रशोक।

यूनानी सिकन्दर की मृत्यु से प्राचीन संसार के इतिहास में एक नया काल आरम्भ होता है। भारतवर्ष में भी इस समय से एक नये काल का आरम्भ होता है। इस नये काल में एक बड़ी राजकीय घटना यह हुई कि चन्द्रगुप्त की बुद्धि से समस्त उत्तरी भारतवर्ष पिहले पहिला एक छत्र के नीचे लाया गया। इस काल की धर्मसस्वन्धी एक बड़ी घटना यह हुई कि गीतम बुद्ध के जिस धर्म का, अब तक केवल नम्र और नीचे की श्रेणी के लोगों में प्रचार हो रहा था, उसे चन्द्रगुप्त के पोते प्रसिद्ध अशोक ने प्रहण किया और उसका भारतवर्ष में तथा भारतवर्ष के बाहर भी उपदेश और प्रचार किया।

स्वयं चन्द्रगुप्त के विषय में हम अन्यत्र खिख चुके हैं। उसका राज्य सारे उत्तरी भारतवर्ष में बिहार से लेकर पंजाब तक फैला हुआ था। उसने यूनानियों को पंजाब से निकाल दिया, सिन्ध नदी के इस पार का देश उन लोगों से कीन लिया और अन्त में पश्चिमी पशिया में सिकन्दर के उत्तराधिकारी सिल्यूकस के साथ मिलाप कर लिया। चन्द्रगुप्त ने जिन देशों को जीता था उन्हें सिल्यूकस ने उसके पास रहने दिया और इस बड़े हिन्दू सम्राट के साथ अपनी पुत्री का विवाह भी कर दिया।

हम यह भी देख चुके हैं कि चन्द्रगुप्त के पास काल पैद्र हमीर तीस हजार घुड़ सवारों की सेना थी और उसके कर्म चारी लोग नगर और गाँव के प्रन्वध्र को मली मांति करते थे। खाणिज्य, ब्यापार, और खेती की रक्षा की जाती थी, सिंचाई का उत्तम प्रबन्ध किया जाता था और जंगल रक्षित रक्खे जाते थे। एक यूतानी राजदूत ने जो कि चन्द्रगुप्त के दर्बार में रहा था, आध्र ये और प्रसंशा के साथ लिखा है कि देश के अधिक भाग में सिंचाई का प्रवन्ध होने के कारण इस देश में अकाल पड़ता ही नहीं था और वोई हुई भूमि के पास ही युद्ध और लड़ाइयां होती थीं परन्तु युद्ध करने वालों में से कोई भी किसान वा उसकी खेती को कोई हानि नहीं पहुंचाता था। चन्द्रगुप्त के हिन्दू राज्य का बल फ्रांर विस्तार, उसके राज्य में जान और माल की रक्षा, और उस प्राचीन समय में खेती श्रीर सिंचाई के प्रवन्ध की उत्तम दशाओं का वर्णन ऐसा है जिसे आज कल का प्रत्येक हिन्दू उचित अभिमान के साथ स्मरण करेगा।

ईसा के लगभग २९० वर्ष पाहिले चन्द्रगुप्त का पुत्र बिंदुसार उसका उत्तराधिकारी हुआ और ईसा के २६० वर्ष पहिले बिन्दु-सार का उत्तराधिकारी प्रसिद्ध अशोक हुआ।

श्रायों के भारतवर्ष में आकर बसने के समय से भव तक ऐसा प्रतापी कोई राजा नहीं हुआ था और इसके उपरान्त भी उससे बढ़कर प्रतापी कोई नहीं हुआ। परन्तु अशोक अपने राज्य और अपने अधिकार के विस्तार के कारण इतना विख्यात नहीं है जितना कि अपने उदार और सहज स्वभाव के कारण, जो कि उसके राज्य प्रवन्ध तथा विदेशियों के साथ उसके व्यवहार में पाया जाता है, और सत्य में बड़ा प्रेम होने तथा सत्य के प्रचार की अभिलाषा के कारण, जिसने कि साइबेरिया से लेकर लड़ा तक इस का नाम घर घर में प्रसिद्ध कर दिया है। भारतवर्ष के किसी

सम्राट का, यहां तक कि विक्रमादित्य का भी, नाम ऐसा विख्यातः नहीं है और किसी सम्म्राट ने सचाई मीर पुण्य में उत्साह के कारण संसार के इतिहास पर ऐसा प्रभाव नहीं डाला है।

कहा जाता है कि अपने पिता के राज्य काल में अशोक उज्जैनी के राजप्रतिनिधि के पास मेजा गया था। यदि हम "प्रशोक श्रवदान" के श्रन्थकार को ठीक समझें तो अशोक एक ब्राह्मणी रानी सुमद्राङ्गी से उत्पन्न हुआ था। यही श्रन्थकार लिखता है कि अशोक अपनी युवावस्था में बड़ा उपद्रवी था और इस कारण वह पश्चिमी सीमा प्रदेश में एक बलवे को शान्त करने के लिये भेजा गया था जो कि तक्षशीला में हुआ था और जिसको कि उसने बड़ी सफलता के साथ शान्त किया। बिन्दुसार की मृत्यु पर अशोक राज गद्दी पर बैठा और उसके गद्दी पर बैठने का समय ईसा के लगभग २६० वर्ष पहिले माना जाता है।

उत्तरी और दक्षिणी बौद्धों के ग्रन्थों में अशोक के राज्य के विषय में बहुत कम प्रामाणिक बातें हैं। लंका की पुस्तकों में लिखा है कि अशोक ने राजगद्दी पाने के पहिले अपने EE भाइयों को (तारानाथ के अनुसार उसके केवल छः भाई थे) मार डाला और अशोक अवदान में लिखा है कि बौद्ध होने के पहिले वह अपने कम्मे- चारियों और उनकी स्त्रियों को मार डालता था और बहुतेरे निरप-राधियों के साथ बड़ी निर्देयता करता था। ये कथाएं बिलकुल निम्मूल हैं और वे केवल बौद्ध धम्में के महत्व को बढ़ाने के लिये गढ़ी गई हैं कि बौद्ध होने के पहिले अशोक का आवरण ऐसा कलंकित था।

हम लोगों के लिये हर्ष का विषय है कि इस बड़े समाद की सूचनाएं हमें अब तक प्राप्त हैं और वे उत्तर काल के किवयों और इतिहास लेखकों की नाई कपोलकिएत कथाएं नहीं हैं, वरन वे चट्टानों गुफाओं और स्तूपों पर उसीकी आज्ञा से उसीके समय में उस समय की भाषा और अक्षरों में खुदी हुई हैं। इन शिलाबेखों से जो ऐतिहासिक बातें विदित होती हैं उन्हें फ्रान्स के प्रसिद्ध विद्वान सेनार्द ने बड़ी विद्वता और बुदिमानी से संप्रदीत किया

है और हम उनके "ले इन्सकृष्यन दी पियदसी" नामक प्रन्थ से कुछ बातों की आलोचना करैंगे।

चट्टानों पर की १४ सूचनाएं अशोक के राज्याभिषेक के १३ में और १४ में वर्ष की खुदी हुई जान पड़ती हैं और स्तूपों पर की आठ सूचनाएं २७ में और २८ में वर्षों की खुदी हुई हैं। स्तूपों की अस्तिम सूचना इस बड़े सम्राट के विचारों और इच्छाओं का अस्तिम लेख है जो कि अब इमलोगों को प्राप्त है। गुफाओं की सूचना समय के क्रम से चट्टानों और स्तूपों के बीच की हैं।

दीपवंश और महावंश में लिखा है कि अशोक ने अपने राज्याभिषेक के चौथे वर्ष में बौद्धधर्म प्रहण किया। परन्तु सेनार्ट साहब स्वयं इन शिलालेखों से सिद्ध करते हैं कि उसने इस धर्म को अपने राज्याभिषेक के नौवें वर्ष में और कलिङ्ग विजय करने के उप-रान्त ही प्रहण किया था। यह कलिङ्ग के युद्ध की निर्दयता और मार काढ ही थी जिसने इस द्याल और परोपकारी सम्राट के इदय पर एक बड़ा प्रभाव डाला और उसे गौतम का द्याल और कोमल धर्म प्रहण करने के जिये उत्लाहित किया। इसके दो वर्षों के उपरान्त अर्थात अपने राज्याभिषेक के ग्यारहवें वर्ष में अशोक पुनः दूसरी बार बौद्ध बनाया गया अर्थात उसने पहिले की अपेक्षा अधिक उत्लाह के साथ इस धर्म के प्रचार की प्रतिज्ञा की। और तेरहवें वर्ष से उसने अपने विस्तृत राज्य के सब भागों में अपनी सूचनाएं खुदवाई।

इन शिलालेखों से हमें विदित होता है कि उनके खोदने के समय अशोक के भाई और बहिन जीवित थे श्रीर इस कारण यह कथा झूठ समझी जानी चाहिए कि अशोक ने राजगही पाने के लिये अपने भाइयों को मार डाला। इस सम्राट की कई रानियाँ थीं और एक शिखालेख में उसकी दूसरी रानी (द्वितीया देवी) की उदारता का उन्नेख है। इस राज्य की राजधानी पाटलीपुत्र थी परन्तु उज्जियिनी, तच्यीखा, तोसली श्रीर समापा का भी मधीन नस्थ नगरों की नाई उन्नेख पाया जाता है। सारा उत्तरी भारत वर्ष इस सम्राट के राज्य में था।

उत्तरी भारतवर्ष की सीमा के बाहर की चौहह जातियाँ (आपरान्त) भी उसके अधीन थीं। इनमें (वेक्ट्रिया के) यवन छोग, (काबुल के) कम्बोज़ लोग, (कन्धार के) गांधार छोग, राष्ट्रिक छोग (सौराष्ट्र और महाराष्ट्र छोग) भीर पेटेनिक छोग (अर्थात दक्षिण के पैथन वा प्रतिष्ठान छोग), (दिच्चिण के) अन्ध्र छोग, (दिच्चिण के) पुछिन्द लोग, (मालव के) भोज लोग, श्रीर नामक और नामपन्ति लोगों का उल्लेख है। इस प्रकार दिच्च भारतवर्ष में कष्णा नदी तक और पश्चिम में काबुछ, कन्धार और बेक्ट्रिया तक का देश इस बड़े सम्राट के मधीन था।

आस पास की अन्य स्वतंत्र जातियों का भी "प्रात्यन्त" के नाम से उन्नेख किया गया है। इनमें चोल, पांड्य और केरालपुत जाति (जो सब कृष्णा नदी के दिच्चण में थी) तथा पांची यूनानी राज्य भी सम्मिलित हैं।

अशोक के राज्यप्रवन्ध का वृत्तान्त शिलालेकों से बहुत कम विदित होता है। हमको पुरुषों अर्थात् राजा के कर्मचारियों महामात्रों अर्थात् श्राञ्चापालन करनेवाले कर्मचारियों, धर्ममहामात्रों अर्थात् श्राञ्चापालन करनेवाले कर्मचारियों, धर्ममहामात्रों अर्थात् उन कर्मचारियों का जो विशेषतः धर्म का प्रचार और धर्माचरण का पालन किए जाने के लिये नियत थे, प्राहेशिकों अर्थात् प्रदेशों के पैत्रिक सर्दारों और आधुनिक राव, रावलों और हाकुरों के पुरखाओं का जो कि भारतवर्ष में सैनिक राज्यप्रणाली के कारण सदा बहुतायत से रहे हैं, उल्लेख मिलता है। इनके अतिरिक्त अन्तमहामात्रों श्रार्थात् सीमा प्रदेश के कर्मचारियों, प्रातिवेदकों अर्थात् मेदियों, श्रीर रज्जुकों अर्थात् उन लोगों का जो धर्मयुतों को धर्म की शिचा देने के लिये नियत थे, उन्नेख भी मिलता है।

अनुसम्यान एक भार्मिक सभा थी जिसमें कि सब अमंयुत होग बुलाए जाते थे श्रीर उनमें रज्जुक खोग शिक्षा देने का अपना बिरोष कार्य करते थे। हमलोग जानते हैं कि इस प्रकार का बौद्धों का समागम सर्वत्र के लिये प्रत्येक पांचवें वर्ष होता था परन्तु यह सर्वमान्य नियम नहीं था। यह अनुसम्यान स्वयं सम्राट के राज्य में पांचवें वर्ष होता था। परन्तु उज्जायिनी भौर तक्षशीला में वह तीसरे वर्ष होता था।

सहसराम के शिलालेख में यह लिखा है कि बौद होने पर अशोक ने (निस्तन्देह ब्राह्मणों का बौद सन्यासियों के समान सम्मान करने के कारण) ब्राह्मणों के देव तुल्य सम्मान को छीन लिया। उसके इस उचित कार्य की झूठ मूठ कथाएं गढ़ डाली गई हैं कि वह ब्राह्मणों का बध करता था, परन्तु यह धार्मिक सम्माद इस पाप से पूर्णतया रहित है। इसी शिलालेख तथा कपनाथ के शिलालेख में भी यह उल्लेख है कि श्रशोक ने उस समय के जाने हुए सब देशों में धर्मोपदेशकों (विवुधों) को मेजा। मब्र के शिलालेख में श्रशोक ने बौद्धों की तीनों वातों अयीत बुद्ध, धर्म और सङ्घ में अपना विश्वास प्रगट किया है।

अब हम स्वयं शिखालेखों का वर्णन करते हैं और हम पहिले चट्टानों पर की सूचनाओं से प्रारम्भ करेंगे।

भारतवर्ष के पांच भिन्न भिन्न भागों में पांच चट्टानों पर अशोक की एक ही आज्ञावली के पांच पाठ खुदे हुए हैं। उनमें से एक कपुरद गिरि के निकट है जो कि सिन्ध के तट पर अटक से लगभग २५ मील उत्तर-पश्चिम है, दूसरा खालसी के निकट जमुना के तट पर ठीक उस खान पर है जहां कि यह नदी हिमालय पर्वत की ऊँची श्रेणी को छोड़ती है, तीसरा गुजरात में गिरनार पर है जो कि प्रसिद्ध सोमनाथ से लगभग ४० मील उत्तर है, चौथा उड़ीसा में धौली पर है जो कटक से २० मील दक्षिण है भौर पाँचवाँ चिल्क भील के निकट जौगढ़ पर है जो आधुनिक गंजम मगर से १८ मील उत्तर-पश्चिम की ओर है।

ये चौदहों सूचनाएं भारतवर्ष के इतिहास के प्रत्येक जानने चाले के लिये इतनी उपयोगी हैं कि हम यहां पर उनका पूरा अनुवाद देना आवश्यक समझते हैं। पहिले पहिल उनका अनुवाद जेम्स प्रिन्सेप साहब ने किया था श्रोर उनके उपरान्त विल्सन, चर्नफ, लेसन, कर्न और सेनार्ट साहबां ने इस अनुवाद को संशोधित किया है। सेनार्ट साहब का अनुवाद सबसे नवीन है भौर उन्हीं के आधार पर हम निम्न लिखित अनुवाद देते हैं। यह लिखना कदाचित आवश्यक नहीं है कि इन स्वनाओं में अशोक अपने को पियदसी कहता है—

### सूचना १।

यह सूचना देवताओं के प्यारे राजा पियदसी की आजा से खुद्वाई गई है। यहां इस पृथ्वी पर कोई किसी जीवधारी जन्तु को बिलदान अथवा भोजन के लिये न मारे। राजा पियदसी ऐसे भोजन में बहुत से पाप देखता है। पहिले ऐसे भोजन की आजा थी और देवताओं के प्रिय राजा पियदसी के रसोई घर में तथा देवताओं के प्रिय राजा पियदसी के भोजन के लिये प्रतिदिन हजारों जीव मारे जाते थे। जिस समय यह सूचना खोदी जा रही है उस समय उसके भोजन के लिये केबल तीन जीव अर्थात् दो पक्षी और एक हरिन मारे जाते हैं और उन में से हरिन नित्य नहीं मारा जाता। भवध्यत में ये तीनों जीवभी नहीं मारे जांयगे।

#### सूचना २।

देवताओं के प्रिय राजा पियद्सी के राज्य में सर्वत्र और सीमा प्रदेश में रहते वाली जातियों यथा चोल, पंड्य, सत्यपुत्र झौर केरलपुत्र के राज्यों में तम्बपन्नी तक, यूनानियों के राजा एण्टिओकस और उसके आसपास के राजाओं के राज्य में सर्वत्र देवताओं के प्रिय राजा पियदसी ने दो प्रकार की झौषधियों के दिये जाने का प्रबन्ध किया है अर्थात मनुष्यों के लिये झौषधि झौर पशुओं के लिये औषि । जहां कहीं मनुष्यों और पशुओं के लिये लिये लिये लिये होते वहां वे ले जाकर लगाए गए हैं और सर्वसाधारण के मार्गों में मनुष्यों और पशुओं के लिये हुएं सोद्वाप गए हैं।

#### सूचना ३।

देवताश्रों के प्रिय राजा पियदसी ने इस भांति कहा। अपने राज्याभिषेक के बारहवेँ वर्ष में मैंने इस प्रकार आक्षाएं दीं। मेरे राज्य में सर्वत्र धर्मयुत, राज्जक श्रीर नगरीं के राज्याधिकारी पाँच वर्ष में एक बार एक सभा (अनुसम्यान) में एकत्रित हों और श्रपने कर्तव्य के अनुसार इस प्रकार भम्म की शिचाएं दें "श्रपने पिता, माना, मित्रों, संगियों और सम्बन्धियों की धर्मयुत सेवा करना अच्छा और उचित है, ब्राह्मणों श्रीर श्रामनों को भिक्षा हेना, प्राणियों के जीवन का सत्कार करना और अपव्यय तथा करु बचन से बचना अच्छा और उचित है। तब राज़ुक भम्मेयुतों को मन और वाक्य से विस्तार पूर्वक शिक्षा देगा।

# सूचना ४।

प्राचीन समय में कई सी वर्षों तक जीवों का बच्च, पशुमीं पर निर्द्यता, सम्बन्धियों के सत्कार का अभाव और ब्राह्मणों और आमनों के सत्कार का श्रभाव चला आया है परन्तु झाज राजा पिय-दसी ने जो कि देवताओं का प्रिय श्रीर धर्म काज में बड़ा भक्त है ढिंढोरा पिटवा कर और जाव लशकर हाथी मशाल और स्वर्गीय बस्तुओं को श्रपनी प्रजा को देखला कर धर्म को प्रगट किया।

देवतामों के प्रिय राजा पियदसी को इन धर्म शिक्षाओं के प्रचार के लिये धन्यवाद है कि आज जीवधारी पशुत्रों का सत्कार, उनके लिये दया, सम्बन्धियों ब्राह्मणों और आमनों के लिये सत्कार, माता पिता की आज्ञा का भक्ति के साथ पालन भीर खुद्धों का आदर होता है जैसा कि कई शताब्दियों तक नहीं रहा । अन्य विषयों की नाई इस विषय में भी धर्म का विचार किया गया है भीर देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इसको बराबर प्रचलित रक्खेगा । देवताओं के प्रिय राजा पियदसी के पुत्र, पौत्र और परपौत्र इस धर्म के प्रचार को मृष्टि के अन्त तक रिच्चत स्केंगे। धर्म श्रीर भलाई में हद रह कर वे लोग धर्म की शिक्षा देंगे । क्योंकि धर्म की शिक्षा देना सब कार्यों से उत्कृष्ट है और मलाई के बिना कोई धर्म का कार्य नहीं होता। धार्मिक प्रेम का इद होना और उसकी बुद्धि होना वांछनीय है। इस उद्देश से यह शिक्षालेख खुद्याया गया है कि वे लाग अपने

न होते दें। देवताओं के प्रिय राजा पियदसी ने इसको अपने राजगदी पर बैठने के बारह वर्ष पीछे खुदवाया है।

# सूचना ५

देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस भांति बोला । पुण्य करना किंहन है और जो लोग पुण्य करते हैं वे कठिन कार्य करते हैं । मैंने स्वयं बहुत से पुण्य के कार्य किये हैं। श्रीर इसी भाँति मेरे पुत्र, पौत्र और मेरी सब से अन्तिम सन्तित कल्पान्त तक पुण्य के कार्य्य करेगी। भीर जो इस कार्य्य करने में चूकेगा वह पाप का भागी होगा । पाप करना सहज है। देखो प्राचीन समय में धर्म का प्रवन्य करने वाले कर्मचारी (धर्म महामात्र) नहीं थे । परन्तु मैं ने अपने राज्याभिषेक के १३ वें वर्ष में धर्म के प्रवन्ध करने वाले नियत किए हैं। ये लोग सब सम्प्रदाय के लोगों से धर्म के स्थापित करने और उन्नति करने के लिये और धर्म-युतों की भलाई करने के लिये मिलते हैं। वे यवन,कम्बोज,गान्धार, सीराष्ट्र, पेतेनिक, झौर सीमा प्रदेश की अन्य (अपारान्त ) जातियोँ के साथ मिलते है**ँ। वे योधाओँ और ब्राह्मणोँ के साथ, गरीब** अमीर और वृद्धों के साथ, उन की भलाई और सुख के लिये मीर सत्यधर्म के अनुयायियो ंके मार्ग को सब विझो ँसे रहित करने के लिये मिलते हैं। जो लोग बन्धनों में है उन्हें वे सुख देते हैं, और उनकी बाधाओं को दूर करके उन्हें मुक्त करते हैं, क्यों कि उन्हें अपने कुटुम्ब का पालन करना पड़ता है, वे धोखे का शिकार हुए हैं और बुद्धा अवस्था ने उन्हें आ घेरा है। पाटिल-पुत्र तथा अन्य नगरों में वे मेरे भाई बहिनों और श्रान्य सम्बन्धियों के घर में यत्न करते हैं। सर्वत्र अम्ममहामात्र लोग सचे धर्म के अनुयायियों, धर्म में लगे हुए और धर्म में दढ़ लोगों भीर दान करने वालों के साथ, मिलते हैं । इसी उद्देश्य से यह स्वना खोदवाई गई है।

# सूचना ६

देवतात्रों का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला। प्राचीन

समय में हर समय कार्य करने और विवरण सुनने की ऐसी प्रणाली कभी नहीं थी । इसे मेंने ही किया है। हर समय, स्नाने के समय, विश्राम के समय, शयनागार में, एकान्त में, अथवा बाटिका में, सर्वत्र वे कर्मचारी लोग मेरे पास आते जाते हैं जिन्हें कि मेरी प्रजा के काम काज के विषय की सूचना का भार दिया गया है और मैं अपनी प्रजा के सम्बन्ध की बातें उन के द्वारा कहला देता हूं। स्वयं मेरे मुख से कही हुई शिचाओं को मेरे धम्मेमहामात्र लोग प्रजा से कहते हैं। इस प्रकार मैं ने यह आज्ञा दी है कि जहाँ कहीं धम्मीपदेशकों की सभाओं में मतभेद वा झगडा हो उसकी सचना मुझे सदा मिलनी चाहिये क्योंकि न्याय के प्रवन्ध में जितना उद्योग किया जाय थोड़ा है। मेरा यह धर्मा है कि मैं शिक्षा द्वारा लोगों की भलाई करूं। निरन्तर उद्योग श्रीर न्याय का उचित प्रवन्ध सर्व साधरण के हित की जड़ है और इससे अधिक फलदायक कुछ नहीं है। म्रतएव मेरे सब यत्नों का एक यही उद्देश्य अर्थात सर्व साधारण से इस प्रकार उन्हण होना है।मै यहाँ इस के नीचे उन्हें इतना सुस्री रखता हूं जितना कि मेरे किये हो सकता है । वे भविष्यत में स्वर्ग में सुख पार्वे। इसी उद्देश्य से मैं ने यह सूचना यहां खुदवाई है कि वह बहुत समय तक बनी रहे और मेरे पुत्र पीत्र और परपीत्र मेरी नाई सर्व साधरण का हित करें। इस बड़े उद्देश्य के खिये बहत की-अधिक उद्योग की खबरयकता है।

## सूचना ७

देवताओं के प्रिय राजा वियदसी की यह बड़ी अभिलाषा है कि सब स्थानों में सब जातियाँ अवीड़ित रहें, वे सब समान रीति से इन्द्रियों का दमन करें और आतमा को पवित्र बनावें परन्तु मनुष्य अपनी संसारी बातों में अधीर हैं। इस कारण लोग जिन बातों को मानते हैं उन के अनुसार कार्य्य पूर्ण रीति से नहीं करते और जो लोग बहुत सा दान नहीं देते वे भी अपनी इन्द्रियों को दमन और आत्मा को पवित्र कर सकते हैं और अपनी भाकि में कृतज्ञता और सचाई रख सकते हैं; और यही प्रशंसनीय है।

## सूचना 🥌

प्राचीन समय में राजा लोग झहेर खेलने जाया करते थे, यहाँ इस भूमि के नीचे वे अपने जी बहुलाने के लिये शिकार तथा अन्य प्रकार के खेल करते थे। मैं,देवताओं के प्रिय राजा पियदसी,ने अपने राज्याभिषेक के १० वर्षों के उपरान्त सत्य ह्यान को प्राप्त किया। अतएव मेरे जी बहुलाने के कार्य ये हैं प्रयांत ब्राह्मणों और श्रामनों से भेंट करना और उनको दान देना, ब्रह्मों से भेंट करना, द्रव्य बांटना, राज्य में प्रजा से भेंट करना, उन्हें ब्राधिमक शिक्षा देनी और धारिमक विषयों पर सम्मति देनी। इसल प्रकार देवताओं का प्रिय राजा पियदसी अपने भेंक कर्मों से उत्पन्न हुए सुख को भोगता है।

## सूचना 💲

देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला। लोगा बीमारी में, पुत्र वा कन्या के विवाह में, पुत्र के जनम पर, और यात्रा में जाने के समय भिन्न २ प्रकार के विधान करते हैं। इन अवसरों तथा ऐसेही अन्य अवसरों पर लोग भिन्न २ विधान करते हैं। परन्तु ये अस्वयं और भिन्न प्रकार के विधान जिन्हें कि अधिकांश लोग करते हैं, व्यर्थ और निरर्थक हैं। परन्तु इन सब रीतियों को करने की चाल बहुत दिनों से चली आती है, यद्यपि उनका कोई फल नहीं होता। परन्तु इस के विरुद्ध धर्म कार्थ्य करना बहुत ही अधिक यश की बात है। गुलामों और नौकरों पर यथोचित ध्यान रखना, और सम्बन्धियों तथा शिक्षकों का सत्कार करना प्रशंसनीय है। जीवों पर दया और बाह्यणों तथा आमनों को दान देना प्रशंसनीय है। में इन तथा ऐसे ही अन्य भलाई के कार्यों को धर्म कार्य का करना कहता हूं। पिता वा पुत्र, भाई वा गुरू को कहना चाहिये कि यही प्रशंसनीय है और इसी का साधन तब तक करना चाहिये जब तक कि उद्देश्य

प्राप्त न हो। यह कहा जाता है कि दान देना प्रशंसनीय है, परन्तु कोई दान इतना प्रशंसनीय नहीं है जितना कि धर्म्म का दान अर्थात् धर्म्म की शिचा देनी। इसिलिये मित्र, सम्बन्धी वा संगी को यह सम्मति देनी चाहिये कि अमुक २ अवस्थाओं में यह करना चाहिये यह प्रशंसनीय है। इस में विश्वास रखना चाहिए कि ऐसे आचरण से स्वंग मिलता है और मनुष्य को उत्साह के साथ उसे स्वंग का मार्ग सकझ कर करना चाहिये।

## सूचना १०।

फले निर्ने का प्रिय राजा पियदसी इस के अतिरिक्त किसी जीवन मरण दुःख है। परन्तु इस फल का प्राप्त करना किन्स स्व वस्तुओं से धम्म किन्से ख्वा इह उद्योग न करें। विशेषतः बड़े खोगों के लिये का प्रिय राजा पियदसी चाहता है। दवताआ के जिये राजा पियदसी चाहता है। दवताआ के जिये राजा पियदसी के सब उद्योग श्रामामी जीवन में मिलनेवाले फलों के लिये तथा जीवन मरण से बचने के लिये हैं, क्यों कि जीवन मरण दुःख है। परन्तु इस फल को प्राप्त करना छोटों और बड़ों होनों ही के लिये कि कि है, जब तक कि वे अपने की सब वस्तुओं से अखग करने का इढ़ उद्योग न करें। विशेषतः बड़े खोगों के लिये इसका उद्योग करना बड़ा कि है।

# सूचना ११।

देवताओं के प्रिय राजा पियदसी ने इस प्रकार कहा। धर्म के दान, धर्म की मित्रता, धर्म की मिन्ना, और धर्म के सम्बन्ध के कि कि निकार की निकार की कि न

5

प्रकार यत्न करने में उसे इस संसार में तथा आने वाले जीवन में फल प्राप्त होता है, धर्म्म के दान से अनन्त यश मिलता है।

# सूचना १२।

देवताओं का प्रिय राजा पियदसी सब पन्थ के लोगों का, सन्यासियों और गृहस्यों दोनों ही का सत्कार करता है। वह उन्हें भिक्षा तथा अन्य प्रकार के दान देकर सन्तृष्ट करता है। परन्त देवताओं का प्रिय ऐसे दान वा सत्कार को उन के बास्तविक धम्म आचरणों की उन्नति के उद्योग के सामने कुछ नहीं समझता। यह सत्य है कि भिन्न २ पन्थों में भिन्न २ प्रकार के पुण्य समझे जाते हैं। परन्तु उन सब का एकही आधार है और वह आधार सुशीलता श्रीर सम्भाषण में शान्ति का होना है। इस कारण किसी को अपने पन्थ की बड़ी प्रसंशा और दुसरें। के पन्थ की निन्दा नहीं करनी चाहिये, किसी को यह नहीं चाहिये कि दूसरों को बिना कारण हलका समझैं परन्तु यह चाहिये कि उन का सब अवसरों पर उचित सत्कार करें। इस प्रकार यत्न करने से मनुष्य दूसरों की सेवा करते हुए भी अपने पन्थ की उन्नति कर . सकते हैं । इसके विरुद्ध यत्न करने से मनुष्य अपने पन्थ की सेवा नहीं करता और दूसरों के साथ भी बुरा व्यवहार करता है। श्रीर जो कोई अपने पन्थ में भक्ति रखने के कारण उस की उन्नति के लिये उस की प्रशंसा और दूसरे पन्थों की निन्दा करता है वह अपने पन्य में केवल कुठार मारता है। इस लिये केवल मेल ही प्रशंसनीय है, जिस से कि सब लोग एक दूसरे के मतों को सहन करते और सहन करने में प्रेम रखते हैं। देवताओं के प्रिय की यह इच्छा है कि सब पन्थ के लोगों को शिक्षा दी जाय और उनके सिद्धान्त शुद्ध हों। सब लोगों को, चाहे उन का मत कुछ भी क्यों न हो, यह कहना चाहिये कि देवताओं का प्रिय वास्तिविक धम्माचरण की उन्नाति श्रीर सब पन्धों में परस्पर सत्कार की अपेचा दान और बाहरी विधानों को कम समभता है। इसी उद्देश्य से धर्मा का प्रबन्ध करने वाले कर्मचारी, स्त्रियों के

ालिये कम्भेचारी, निरीत्तक और अन्यान्य कम्भेचारी लोग कार्य करते हैं। इसी का फल मेरे धम्मे की उन्नति सीर धम्मे दृष्टि से उस का प्रचार है।

## सूचना १३।

किलकु का देश, जिसे देवताओं के प्रिय राजा पियदसी ने जीता है बहुत बड़ा है। इसमें लाखों जीव वा लाखों प्राणी गुलाम बनाये गये हैं श्रीर लाखों का वध किया गया है । कालिङ्ग विजय करने के समय से देवताओं का प्रिय राजा धर्म की ओर फिरा है, धर्म में रत है, धर्म के लिये उत्सुक है और उस ने अपने को धर्म के प्रचार में लगाया है, - कलिङ्ग विजय करने पर देवताओं के प्रिय को इतना अधिक पश्चात्ताप हुआ। इस देश को जो कि मेरे आधीन नहीं था, विजय करने में में देवताओं के प्रिय ने देशवासियों के वध और गुलाम बनाए जाने के लिये बहुत अधिक पश्चात्तापः किया है और उसका प्रभाव मेरे ऊपर बहुत पड़ा है। परन्तु यही बात है जिस के लिये देवताओं के प्रिय ने बहुत अधिक पश्चात्ताप किया है। सर्वत्र ब्राह्मण वां श्रामन, सन्यासी वा गृहस्थ लोग रहते हैं और ऐसे जोगों में अधिकारियों के लिये सत्कार, माता पिता की आज्ञा मानना, मित्रों और सम्बन्धियों से प्रीति नोकरों पर ध्यान रखना श्रीर भक्ति में सचाई पाई जाती है। ऐसे मनुष्यों पर कठोरता होती है उनकी मृत्यु होती है तथा प्रिय छोगें। से उनका वियोग होता है। श्रीर यदि विशेष रत्ता में रह कर वे स्वयं हानि से बच भी जांय तो भी उनके मित्र, जानपहिचान के लोग, संगी और सम्बन्धी लोग उजड़ जाते हैं, और इस प्रकार उन्हें भी क्केश उठाना पड़ता है। में, जो कि देवताओं का प्रिय हूं इस प्रकार की कठोरताओं का बड़ा भाधिक अनुभव करता भीर उनपर पश्चात्ताप करता हूं। कोई ऐसा देश नहीं है जहां कि ब्राह्मण और श्रामन लोग नहीं है श्रीर किसी देश में कोई ऐसा स्थान नहीं है जहां कि लोग किसी न किसी धर्म को न मानते हो। कालिङ्ग देश में इतने अधिक लोगों के दूब जाने, उजड़ जाने, मारे जानं, और गुलाम बनाए जाने के कारण देवताओं का प्रिय इस का आज हजार गुना अधिक अनुभव कर रहा है।

देवताओं का प्रिय सब प्राणियों की रक्षा, जीवन के सत्कार, शान्ति, श्रीर दया के साचरण का उत्सुक हृदय से अभिलाषी है। इसी को देवताओं का प्रिय धर्म का विजय करना समभता है। अपने राज्य तथा उसके सब सीमा प्रदेशों में, जिसका विस्तार कई सी योजन है, इन्हीं धर्म के विजयों में देवताओं का प्रिय वडा प्रसन्न होता है । उसके पडोसियों में यवनों का राजा एण्टि-ओकस. और एण्टिय्रोकस के उपरान्त चार राजा लोग अर्थात् टोबेमी, एरिटगोनस, मेगेस, और सिकन्दर, दक्षिण में तम्बपन्नी नदी तक चोल और पंड्य लोग स्रोर हेनराज विस्मवसी भी, युना-नियों और कम्बोजों में नाभक और नाभपन्ति लोग, भोज और पेतिनिक लोग, अन्ध्र श्रीर पुलिन्द लोग—सर्वत्र लोग देवताश्रों के प्रिय की धार्मिक शिचाओं के अनुकूल हैं। जहां कहीं देवताओं के प्रिय के दूत भेजे गए वहां लोगों ने देवत औं के प्रिय की ओर से जिस धर्म के कर्त्तव्यों की शिक्षा दी गई उसे सुना और उस धर्म तथा भार्मिक शिक्षाओं से सहमत हुए और सहमत होंगे ..... इस प्रकार विजय चारों स्रोर फैलाई गई है। मुक्ते अत्यन्त स्रानन्द प्राप्त हुआ है, धर्म के विजयों से ऐसा सुख ही होता है। पर सच तो यह है कि यह आनन्द एक दूसरी बात है। देवताओं का प्रिय केवल उन फर्लों को बहुत अधिक समझता है जो कि दूसरे जन्म में अवस्य मिलेंगे। इसी उद्देश्य से यह धार्मिक शिलालेख खुरवाया गया है कि हमारे पुत्र श्रीर पीत्र यह न सोचें कि किसी नवीन विजय की मावश्यकता है, वे यह न विचारें कि तलवार से विजय करना 'विजय' कहलाने योग्य है, वे उन में नाश और कठोरता के अतिरिक्त कुक्क न देखें, वे धर्म के विजय को छोड़ कर मौर किसी प्रकार की विजय को सच्ची विजय न समझे। ऐसी विजय का फल इस लोक में तथा परलेकि में होता है। वे लोग केवल धर्भ में प्रसन्न रहें, क्योंकि उसीका फल इस लोक और परलोक में होता है।

## सूचना १४

यह सूचना देवताओं के प्रिय राजा पियदसी की खोदवाई हुई है। वह कुछ तो संत्रेप में, कुछ साधारण विस्तार की और कुछ बहुत विस्तृत है। अभी सबका एक दूसरे स सम्बन्ध नहीं है क्योंकि मेरा राज्य बड़ा है और मैंने बहुत सी बातें खोदवाई हैं और बहुत सी बातें अभी और खोदवाऊगा । कुछ बातें दोहरा कर लिखी गई है क्योंकि में उन बातों पर विशेष जोर दिया चाहता हू। प्रांत लिपि में दोप हो सकते हैं, —यह हो सकता है कि कोई वाक्य कट गया हो वा अर्थ और का और समझा जाय। यह सब खोदनेवाले कारीगर का काम है।

ये अशोक की चौदहों प्रसिद्ध सूचनाएं हैं जिनके द्वारा उसने (१) पश्च श्रों के बध का निषेध किया (२) मनुष्यों और पश्च श्रों के लिये चिकित्सा का प्रबन्ध किया (३) पांचवे वर्ष एक धार्मिक उत्सव किए जाने की आज्ञा दी, (४) धर्म की शोभा प्रगट की (५) धर्ममहामात्रों और उपदेशकों को नियत किया, (६) सर्वसाधारण के सामाजिक और गृह सम्बन्धी जीवन के आचरणों की सुधार के लिये ब्राचार शिक्षक नियत किए, (७) सब के लिये धार्मिक अप्रतिरोध प्रगट किया (८) प्राचीन समय के हिंसक कार्यों के स्थान पर धार्मिक सुखों की प्रशंसा की. (E) धार्मिक शिक्षा और सदुपदेश देने की महिमा लिखी (१०) सत्य धर्म के प्रचार करने की कीर्ति और सत्य वीरता की प्रशंसा की (११) सब प्रकार के दानों में धार्मिक शिक्षा के दान को सर्वोत्तम कहा, (१२) सार्वजनिक सम्मति के सम्मान और अचार के प्रभाव सम्बन्धी सिद्धान्तों पर अन्य धर्म के लोगों को अपने मत में लेने की इच्छा प्रगट की (१३) कालिंग के विजय का उल्लेख किया और उन पांच युनानी राजाओं तथा भारतवर्ष के राज्यों के नाम लिखें जहां कि धर्मीपदेशक मेजे गए थे, और अन्त में (१४) उपरोक्त शिलालेखों का सारांश दिया और सचनाओं के खोदवाने के विषय में कुछ वाक्य लिखे।

पेतिहासिक दृष्टि से दूसरी स्चना बड़े काम की है, क्यों कि उसमें सिरिया के एण्टिओ कस तथा हिन्दूराज्यों के नाम दिए हैं। पांचवीं स्चना में भी ऐसे नाम हैं और तेरहवीं स्चना में कलिङ्ग के चिजय का उल्लेख है जिससे कि बंगाल और उड़ीसा का मगध और उत्तरी भारतवर्ष से चिनष्ट राज्यसम्बन्ध हुआ। इसी स्चना में पांच यूनानी राजाओं के नाम दिए हैं और वह मूल पाठ, जिनमें कि ये नाम आए हैं, उद्धृत किए जाने योग्य है।

"अन्तियोक नाम योन राज, परम च तेन अन्तियोकेन चतुर राजनि, तुर्मये नाम, अन्तिकिन नाम, मक नाम, अलिक-सन्दरे नाम।"

ये पांचो नाम सीरिया के पण्टिश्रोकस, ईजिएट के टोलेमी, मेसेडन के पण्टिगोनस, साइरीन के मगस, और पिरस के पलेकज़ा-ण्डर के हैं। ये सब अशोक के समकालीन थे श्रीर अशोक ने उनके साथ सिन्ध की थी और उनकी सम्मित से उनके देशों में बौद्ध धर्म के प्रचार के लिये उपदेशक मेजे थे। इसी सूचना में भारत-वर्ष तथा उसके मासपास के उन राज्यों के नाम भी दिए हैं जहां इसी प्रकार धर्मोपदेशक लोग भेजे गए थे।

उपरोक्त चौदहों सूचनामों के सिवाय, जोिक कानून या आचार नियमों की भांति प्रकाशित की गई थीं, अशोक ने समय समय पर श्रन्य सूचनाएं भी खुदवाई थीं मीर उनमें से कुछ खुदे हुए लेख हम लोगों को मिले भी हैं।

भीली और जीगड़ (जो कटक के दक्षिण-पश्चिम में है) की एक मूचना में तोसली नगर के शासन के लिये दया से भरे हुए नियम लिखे हैं, सब प्रजामों के लिये धर्माचरण की शिक्षा दी है श्रीर पांचवें वर्ष उस धार्मिक उत्सव को करने के लिये कहा है जिसका उल्लेख ऊपर श्राया है। उसी मूचना में यह भी लिखा है कि उज्ज-यिनी और तक्षशीला में यह उत्सव प्रति तीसरे वर्ष होना चाहिए।

भौली और जीगड़ में एक दूसरी सूचना भी प्रकाशित की गई थी जिसमें तोसजी और समापा के शासन के नियम और सीमा- प्रदेश के कर्मचारियों के लिये शिक्षा है। दो स्चनात्रों का अर्थात एक तो सहसराम (बनारस के दक्षिण-पूरव) की, और दूसरे करनाथ (जबलपुर के उत्तर-पूरव) की स्चनाओं का अनुवाद डाक्टर बुहजर साहब ने किया है। उनमें भार्मिक सत्योपदेश हैं भीर उनसे विदित होता है कि यह भार्मिक सम्राट २५६भमें प्रदेशकों (विवुधों) को नियत करके उन्हें चारों ओर भेज चुका था। वैराद (दिली के दक्षिण-पश्चिम) का शिलाजेख मगध के भमें पर्वाकों के लिये है और उसमें भशोक ने बौद्ध त्रैकत्व अर्थात बुद्ध, धर्म भीर संघ में अपना विश्वास प्रगट किया है। अशोक की दूसरी राक्षिण क्रम्मीक स्चना इज्ञाहाबाद में मिली है और अशोक के तीन नये शिलाजेख में सूर में भिली हैं और अशोक के तीन नये शिलाजेख में सूर में भिली हैं और अशोक के तीन नये शिलाजेख में सूर में भिली हैं और अशोक के तीन नये शिलाजेख में सूर में भिली हैं था।

अब इम गुफाओं के शिलालेखों का वर्णन करेंगे।

निम्न लिखित गुफाओं के शिलालंख मिले हैं अर्थात् गया के १६ मील उत्तर बरबर और नागार्जुनी गुफाओं के, कटक के उत्तर खण्डागिर की गुफाओं के, और मध्यप्रदेश में रामगढ़ की गुफाओं के शिलालेख । बरबर की गुफाओं के शिलालेख में लिखा है कि इन गुफाओं को अशोक (पियदसी) ने धार्मिक भिक्षुओं को दिया था, और नागार्जुनी की गुफाओं में लिखा है कि इन्हें आशोक के उत्तराधिकारी दशरय ने दान किया था। खण्डागिरि श्रीर उदयिगिर की गुफाओं में से अधिकांग्र कार्लिम (उड़ीसा) के राजाओं की दान की हुई हैं।

और अन्त में हम लाटों पर खुदे हुए लेखों के विषय में लिखेगें। दिली और इवाहाबाद की प्रासिद्ध लाटों ने सर विविधम जीन्स के समय से पुरातत्व वेत्ताओं का ध्यान आकार्षित किया है और वे उनकी चतुराई से बट्टा लगाती रही हैं। अन्त में उन्हें पहिले पहिल प्रिन्सप साहब न कि लिया, तिरहुत में लों। या भ दा कि निम्न में सांची में एक लाट है।

्र मायः सब लाटों में वेही छ सूचनाएं खुदी हुई हैं, एर दिली में फीरोज़शाह की लाट में दो सूचनाएं आधिक पाई गई हैं।

स्मरण रहे कि ये सूचनाएं अशोक कै राज्याभिषेक के २७ वें और २८ वें वर्ष में प्रकाशित की गई थीं। उनमें इस सम्राट के राज-कीय विषयों का बहुत ही कम उल्लेख है, पर उसने सदाचरण और धर्म की शिक्षाओं तथा सर्वसाधारण के हित के लिये जो कार्य किए थे उनके बुत्तान्त से वे भरी हुई हैं । संक्षेप में, इस भार्मिक सम्राट ने (१) अपने धर्म सम्बन्धी कर्मचारियों को उत्साह श्रौर धार्मिक चिन्ता के साथ कार्य करने का उपदेश किया है, (२) दया, दान, सत्य, श्रौर पवित्रता को धर्म कहा है, (३) आत्म परीचा करने और पाप से बचने के लिये जोर देकर उपदेश दिया है, (४) खोगों को धार्भिक शिद्धा देने का कार्य रज्जुकों को सींपा है और जिन लोगों को फांसी की आज्ञा हो उनके लिये तीन दिन की अविध दी है (५) मिन्न भिन्न प्रकार के पशुओं के बध का निषेध किया है (६) अपनी प्रजा पर अपना हित प्रगट किया है और सब पंय के लोगों के बौद्ध द्वाजाने की आशा प्रयट की है (७) यह आशा प्रगट की है कि उसकी सुचनाएं तथा धर्मीपदेश खोगों की सत्य पथ पर चलने के लिये उद्यत करेंगे और (८) अन्त में, अपने सर्व साधारण के हित के कार्यों ब्रोर बोगों की धर्मोन्नति के उपायों का पुनरुक्षेत्र किया है और सदाचार की शिक्षा द्वारा लोगों को अपने मत में लाने की आजा दी है। इन आठों सुचनाओं का निम्न-लिखित अनुवाद सिनार्ट साहव के अनुसार दिया जाता है —

#### सूचना १।

देवता श्रों का प्रिय राजा वियदसी इस प्रकार बोला । अपने राज्या गिषेक के २६ वें वर्ष में मैंने यह सूचना खुद्वाई है। धम्में में अत्यन्त उत्साह, कठोर निरीक्षण, पूरी तरह आहा पालन करने और निरन्तर उद्योग के बिना मेरे कर्मचारियों को इस को कत्या परलोक में सुख पाना कठिन है। पर मेरी शिचा को धन्यवाद है कि धमें के लिये यह चिन्ता और उत्साह बढ़ रहा है और दिन दिन बढ़ेगा। और मेरे उच्च श्रेणी के, मध्यम श्रेणी के तथा नीचे की श्रेणी के कम्मेचारी लोग उसके अनुसार चलते हैं और लोगों को सत्य मार्ग बतलाते हैं तथा उन्हें हिंदीत रखते हैं। और इसी

प्रकार मेरे सीमाप्रदेश के कर्म्मचारी (अन्त महामात्र) भी कार्य करते हैं। क्योंकि नियम यह है —

धर्म से शासन, धर्म से कानून, धर्म से उन्नति और धर्म से रचा।

#### सूचना २।

देवताओं अका प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला । धर्म उत्तम है। पर यह पूछा जा सकता है कि यह धर्म क्या है? धर्म थोड़ी से थोड़ी बुराई और अधिक से अधिक मलाई करने में है। वह दया, दान, सत्य और पिवत्र जीवन में है। इस लिये मैंने मनुष्यों, चौपायों, पिच्यों और जलजन्तुओं के लिये सब प्रकार के दान दिए हैं, मैंने उनके हित के बिये बहुत से कार्य किए हैं, यहां तक कि उनके पीने के लिये जब का भी प्रबन्ध किया है और बहुत से अन्य प्रशंसनीय कार्य किए हैं। इस हेतु मैं ने यह सूचना खुदवाई है जिसमें बोंग उसके श्रानुसार चलें श्रीर सत्य पथ को अहण करें श्रीर यह बहुत काल तक स्थिर रहे। जो इसके अनुसार कार्य करेगा वह भला और प्रशंसनीय कार्य करेगा।

## सूचना ३।

देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोजा। मनुष्य केवल अपने अच्छे कमी को देखता है और कहता है कि में ने यह अच्छा कार्य किया। पर वह अपने बुरे कमी को नहीं देखता और यह नहीं कहता कि मैंने यह बुरा कार्य किया, यह पाप है। यह मच है कि ऐसी जांच करना दुखदाई है परन्तु यह आवश्यक है कि अपने मन में यह प्रश्न किया जाय और यह कहा जाय कि ऐसी बातें यथा दुष्टता, निर्देयता, कोध और अभिमान पाप है। सावधानें से अपनी परीक्षा करते और कहते रहना अवश्यक है कि में ईपी को स्थान नहीं दूंगा और न दूसरों की निन्दा करूंगा। यह मेरे लिये यहां फलदायक होगा, यथार्थ में यह दूसरे जनम में और भी लाभदायुक होगा।

## सूचना १।

देश्वताओं का प्रिय राजा पियद्सी इस प्रकार बोला। अपने

राज्याभिषेक के २६ वें वर्ष में मैं ने यह सूचना खुदवाई है । मैं ने लाखीं निवासियों के लिये रज्जुकों की नियत किया है। मैंने रज्जुकों को दण्ड देने का श्रधिकार अपने हाथ में रक्ला है जिस में वे पूरी इदता और रचा के साथ अपना कार्य्य कर और मेरे राज्य के लोगों की भलाई और उन्नति करें। वे उन्नति और दुःख दोनों की बराबर जांच करते रहते हैं और धर्मधुतों के साथ वे मेरे राज्य के लोगों को शिक्षा देते हैं कि जिन से लोग सुख और भाविष्यत में मुक्ति प्राप्त कर सकें। रज्जुक लोग मेरी आज्ञा पालन करते हैं पुरुष लोग भी मेरी इच्छा और आज्ञाओं का पालन करते हैं और मेरे उपदेशों का प्रचार करते हैं जिसमें रज्ज़क लोग संतोषजनक कार्यं करें। जिस भांति कोई मनुष्य अपने बच्चे को किसी सचेत दाई को देकर निश्चन्त रहता है और सोचता है कि मेरा बच्चा सचेत दाई के पास है उसी भांति मैं ने भी अपनी प्रजा के हित के लिये रज्ज़क लोगों को नियत किया है। और जिसमें वे दढता और रक्षा के साथ बिना किसी चिन्ता के अपना कार्य्य करें. मैं ने उन को आभियुक्त करने और दण्ड देने का अधिकार स्वयं श्रपने हाथ में रक्खा है। अभियुक्त करने और दराड देने में समान हाथ से देखना चाहिए। इसेलिये आज की तिथि से यह नियम किया जाता है, कि जिन कैदियों का न्याय हो गया है और जिन्हें फाँसी देने की आज्ञा हुई है उन के लिये तीन दिन की अवधि दी जाय। उन को सूचना दी जायगी कि वे तीन दिन तक जीवित रहेंगे न इस से अधिक और न इस से कम। इस प्रकार अपने जीवन की सूचना पाकर वे अपने दूसरे जन्म के हित के लिये दान देंगे अथवा व्रत रखेंगे। मेरी इच्छा है कि वन्दीगृह में भी उन्हें भवि-ध्यत का निश्चय दिलाना चाहिए और मेरी यह हढ़ अभिलाषा है कि मैं धर्म के कार्यों की उन्नति, इन्द्रियों के दमन और दान का प्रचार देखूं।

## सूचना ५।

देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला । श्रपने राज्योभिषेक के २६ वर्ष के उपरान्त मैंने निम्न लिखित जीवों के

मारे जाने का निषेध किया है श्रर्थात शुक्र, सारिका, अरुन, चक्रवाक इंस, नन्दिमुख, गैरन, गेलान, ( चमगीदड़ ) अम्बक पिंछिक, दाद्धि, अनस्थिक मछ्ली, वेदवेयक, गंगा नदी के पुपुत, संकुज, कफत-सयक, पमनसस, सिमल, संदक, श्रोकपिण्ड, पलसत, स्वेत कपोत, ब्राम कपोत और सब चौपाये जो कि किसी काम में नहीं आते और खाए नहीं जाते। बकरी, भेड़ी और शुकरी जब गाभिन हों वा दूध देती हों वा जब तक उन के बच्चे छः महीने के न हों, न मारी जांय लोगों के खाने के लिये मुर्गी को खिलाकर मोटी नहीं बनाना चाहिए। जीते हुए जानवरों को नहीं जलाना चाहिए। जंगल चाहे मारनी वो बचना पहुन में रहनेवाले जानवरों को मारने के । ७ र जनाम्या और पूर्शिमा को और तिष्य पुनवसु आरातापतवरु नहीं खिलाए जांयमे । तीनो चेतुमीस्यो न्यंत बकुरा, भेड, सुभर वा किसी चन्द्रमा का तिष्य नक्षत्र से और पुनर्वसु नत्त्वत्र से योग हार्ने परान चन्द्रमा के चौदहवें भीर पन्द्रहवें दिन और पृश्चिमा के उपरांत वाले दिन और साधारणतः प्रत्येक उपोस्रथदिन में किसी को मछली मारनी वा बेचनी नहीं चाहिए। अत्येक पक्ष की अष्टमी चतुर्दशी अमाबास्या और पूर्शिमा को और तिष्य पुनर्वसु और तीनो चतुर्मास्यों की पूर्णिमा के दूसरे दिन किसी की सांड बकरा, भेड़, सुअर वा किसी दुसरे बिधिये किये जाने वाले जानवरों को बिधिया नहीं करना चाहिए । तिष्य पुनर्वसु और चतुर्मास्यों की पूर्णिमात्रों को और चातुमास्यां की पूर्णिमामां के दूसरे दिन घोड़े वा बैल को नहीं दागुना चाहिए। अपने राज्याभिषेक के २६ वें वर्ष मैं ने २६ बन्दियों को छोड दिया है।

# सूचना ६।

्या वियदसी इस प्रकार बोला। श्रपने राज्यामित्रका ... वियदसी इस प्रकार बोला। श्रपने राज्यामित्रका ... वियदसी इस प्रकार बोला। श्रपने के लिये (पहिले पहिल) सूचनाएं खुदवार ... प्रसन्न हूं कि वे लोग इस से खाम उठावेंगे और धर्म में अनेक प्रकार से उन्नति करेंगे और इस मांति ये सूचनाएं लोगों के खाम और सुख का कारण होंगी। मैनें वे उपाय किए हैं जिनसे कि

मेरी प्रजा के,—जो मुझर्स दूर रहती है और जो मेरे निकट रहती है,—और मेरे सम्बन्धियों के भी सुख की उन्नति अवश्य होगी। इसी कारण में अपने सब कर्मचारियों पर देखभाल रखता हूं सब पन्थ के लोग मुझसे अनेक प्रकार के दान पाते हैं। परन्तु में उन के धर्म परिवर्तन को सबसे अधिक श्रावश्यक समझता हूं। मैंने यह सूचना अपने राज्यामिषेक के २६ वर्ष उपरान्त खोदवाई है।

#### सूचना ७।

देवताओं का प्रिय राजां पियद सी इस प्रकार बोला। प्राचीन समय में जो राजा लोग राज्य करते थे वे चाहते थे कि मनुष्य धम्में में उन्नित करें। परन्तु उन की इच्छानुसार मनुष्यों ने धम्मे में उन्नित नहीं की। तब देवताओं का प्रिय राजा पियद सी इस प्रकार बोला। मैंने सोचों कि प्राचीन समय के राजा बोग यह चाहते थे कि मनुष्य धम्में में उन्नित करें परन्तु उनकी इच्छान्तुसार मनुष्यों ने उन्नित नहीं की अतः में किस प्रकार उन्हें सत्य प्रय पर ला सकता हूं। में अपनी इच्छानुसार किस प्रकार धम्में में उन की उन्नित कर सकता हूं। तब देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला। मैंने धम्मेसम्बन्धी उपदेशों को प्रकाशित करने और धार्मिक शिक्षा देने का निश्चय किया जिसमें मनुष्य इनको सुनं कर सत्य प्रथ को ग्रहण करें और उन्नित करें।

#### सूचना ८।

मैंने धार्मिक शिक्षाओं को प्रकाशित किया है और धर्म के विषय में अनेक उपदेश दिए हैं जिसमें धर्म की शीष्र उन्नति हो। मैंने छोगों के लिये बहुत से कर्मचारी नियत किए है उन में से प्रत्येक प्रजा की श्रोर अपना धर्म करने में छगा हुआ है जिसमें कि वे शिक्षा का प्रचार करें और भजाई की उन्नति करें। इस जिये में ने हजारों मनुष्य पर रज्जुक छोगों को नियत किया है और यह श्राज्ञा दी है कि वे धर्मयुतों को शिचा दें। देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोछा। केवछ इसी

बात के जिये में ने लाटों पर धर्म सम्बन्धी जेख खोदवाए हैं, मैंने धर्ममहामात्रों को नियत किया है और दूर दूर तक धर्मों पदेशों का प्रचार किया है। देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला। बड़ी सड़कों पर मैंने न्यग्रोध के वृक्ष लगवाप हैं जिस में कि वे मनुष्यों और पशुमों को छाया दें, मैंने आम के बर्गाचे लगवाए है, मैंने आधे आधे कोस पर कुएँ खुदवाए हैं और अनेक स्थानों पर मनुष्यों और पशुर्ओं के सुख के लिये धर्मशाला बनवाई हैं। परन्तु मेरे लिये यथार्थ प्रसन्नता की बात यह है कि पहिले के राजा लोगों ने तथा मैने अनेक अच्छे कार्यों से लोगों के सुख का प्रबन्ध किया है परन्तु लोगों को धर्म के पथ पर चलाने के एकमात्र उद्देश्य से मैं अपने सब कार्य्य करता हूं। देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोलों, मैंने धर्म महामात्रों को नियत किया है जिसमें कि वे सब। प्रकार से धर्म के कार्य्य में यत्न करें और सब पन्थ के छोगों में, सन्यासियों श्रीर गृहस्थों में यत करें। पूंजीरयों, ब्राह्मणों, सन्यासियों, निर्वन्थों और भिन्न भिन्न पन्थ के लोगों के हित का ध्याने भी भेरे हृदय में रहा है और उन सब लोगों में मेरे कर्माचारी कार्य्य कर रहे हैं। महामात्र लोग अपने अपने समाज में कार्य्य करते हैं और धर्म के प्रवन्धकर्ता खोग प्रायः सब पन्थ के छोगों में कार्च्य करते हैं। देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला, ये तथा अन्य कर्मचारी मेरे हथियार हैं और वे मेरे तथा रानियों के दान की बाँटते हैं, मेरे महल में वे अपने अपने कमरों में श्रानेक प्रकार से कार्य्य करते हैं। मैं यह भी जानता हूं कि वे यहां तथा प्रान्तों में भेरे लड़कों के और विशेषतः राजकुमारों के दान को धर्म कार्यों के साधन और धर्म को बढ़ाने के लिये बाँटते हैं। इस प्रकार संसार में भर्मी कार्य्य अधिक होते हैं और धर्मी के साधन श्रर्थात् दया और दान, सत्य और पवित्रता उपकार और भलाई की उन्नति होती है। देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला, भलाई के अनेक कार्य्य जिन्हें कि मैं करता हूं उदाहरसा की भांति हैं। उनको देखकर सम्बन्धियों और गुरुत्रों

की माज्ञा पालन में, बृद्धों के लिये दया भाव रखने में, ब्राह्मणों और श्रामनों का सत्कार करने में, गरीब और दुखियों तथा नौकरों आर गुलामों का आदर करने में, लोगों ने उन्नति की है और उन्नति करेंगे। देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला। मनुष्यों में धम्मी का उन्नति दो प्रकार से हो सकती है स्थिर नियमों के द्वारा अथवा उन लोगों में धर्म के विचारों को उत्तेजित करने के द्वारा। इन दोनों मार्गों में कठोर नियमों का रखना ठीक नहीं है, केवल हृदय के उत्तेजित करंनेही का वस से अच्छा प्रभाव होता है। हद नियम मेरी आजाएँ हैं यथा में विशेष पशुत्रों के बध का निषेध करूं अथवा और कोई धार्मिक नियम बनाऊँ जैसा कि मैंने किया भी है। परन्तु केवल हृदय के विचारों के परिवर्तन से ही जीवों के ऊपर दया और प्राणियों को बधन करने से बिचार में धम्मै की सची उन्नति होती है इसी उद्देश्य से मैंने यह लेख प्रकाशित किया है कि वह मेरे पुत्रों श्रीर पौत्रों के समय तक स्थिर रहे और जब तक सूर्य्य और चन्द्रमा हैं स्थिर रहे और जिसमें वे मेरी शिक्षाओं के अनुसार चर्ले। क्योंकि इस पथ पर चलने से मनुष्य यहां तथा परलोक दोनों ही में सखप्राप्त करता है। मैंने यह सूचना अपने राज्याभिषेक के २७ वें वर्ष खोदवाई है। देवताओं का प्रिय राजा पियदसी इस प्रकार बोला। जहां कहीं यह सूचना पत्थर की लाटों पर है वहां वह बहुत समय तक स्थिर रहे।

यह सूचना बहुत समय तक स्थिर रही है और उस के उप-रान्त के दो हजार वर्षों में मनुष्य जाति ने दया और दान, सत्य भीर पवितन्ना, उपकार और भलाई की उन्नति करने से बहु कर इस संसार ने कोई धर्मने नहीं पाया है।

## अध्याय १ भाषा ऋौर अक्षर ।

अशोक के शिलालेख हमलोगों के लिये ईसा के पहिले तीसरी शताब्दी में उत्तरी भारतवर्ष की भाषा और अक्षरों के जानने के लिये अमुख्य हैं। ये सूचनाएँ निस्तन्देह उसी भाषा में हैं जिसकों कि अशोक के समय में लोग बोलते और समझते थे और इन सूच-नाओं के ऐसी बोलियों में होने से जिनमें कि भारतवर्ष के भिन्न भिन्न गंगा तक मुख्यतें! स्केबहुत कम अन्तर है विदित होता है कि से कि पुरातत्ववेत्ताओं ने यह जाना है कि उसी समय अपने प्रकार की भाषाएं बोली जाती थीं। जेनरल किनगहाम साहब इन्हें पंजाबी वा पश्चिमी भाषा, उज्जैनी वा बीच के देश की भाषा और इन शिक्षाहर्सी, भाषा के नाम से प्रकारते हैं।

भाषा हिमालय से लेकर विध्य पर्वत तक मार त्यं कुत से बहुत गंगा तक मुख्यतः एक ही थी। परन्तु इनमें बहुत थोड़े भेद हैं जिन से कि पुरातत्ववेत्ताओं ने यह जाना है कि उस समय में तीन प्रकार की भाषाएं बौली जाती थीं। जेनरल किनिगहाम साहब इन्हें पंजाबी वा पश्चिमी भाषा, उज्जैनी वा बीच के देश की भाषा और मागधी वा पूर्वी भाषा के नाम से पुकारते हैं।

पंजाबी भाषा अन्य भाषाओं की अपेक्षा संस्कृत से बहुत मिलती है। उसमें प्रियद्शीं श्रामन इत्यादि शब्दों में "र" रहता है, उस में संस्कृत स श प भी रहते हैं और उस के रूप संस्कृत के रूपों से अधिक मिलते हैं। उज्जैनी भाषा में र और ब दोनों होते हैं,

इन तीना भाषात्रा जा इस भाषा को पाली समझा है । प्रिन्सेप साहब कहरा उ भाषा संस्कृत और पाली के बीच की है। विल्सन साहबने चट्टान के शिलालेखों के चार भिन्न पाठा की ध्यान पूर्व क परी ता की है और उन्हों ने अपनी सम्मति इस प्रकार लिखी है "यह भाषा स्वयं एक प्रकार की पाली है और उस में अधिकांश राद्यों के रूप आज कल की पाली व्याकरण के रूपों के सहश हैं। परन्तु उन में बहुत से भेद भी हैं जिनमें से कुछ तो उस भाषा के संस्कृत के साध अधिक सम्बन्ध होने के कारण हैं और कुछ स्थानिक विशेषताओं के कारण जिससे कि इस भाषा की और भी अनिश्चित दशा विदित होती है।"

लेसन साहब विरुत्तन साहब से इस बात में सहमत हैं कि अशोक के शिलखेखों की भाषा पाली है और वे यह भी कहते हैं कि पाली संस्कृत की सब से बड़ी बेटी है अर्थाल उत्तरी भारतवर्ष में संस्कृत भाषा की बोल चाल का व्यवहार उठ जाने के उपरान्त यह सब से प्राचीन भाषा है। म्योर साहब इन शिलालेखों की भाषा को उन बौद्ध प्रत्यों से मिलान करके जो कि लड़ा में ईसा के पहिले तीसरी शताब्दी में भेजे गए थे, इस मत की पृष्टि करते हैं और यह प्रमाणित करते हैं कि वे प्रायः एक ही भाषा अर्थाल पालीभाषा में हैं। बर्नफ श्रीर लेसन साहब अपने "एसे सर ल पाली" खेख में लिखते हैं कि पाली भाषा "संस्कृत की बिदाई की सीढ़ी के पहिले कदम पर है और वह उन भाषाओं में सबसे पहिली है जिन्हों ने कि इस पूर्ण और उपजाऊ भाषा को नष्ट कर दिया"।

अतः यह काफी स्पष्ट और ठीक प्रमाण है जो कि भारतवर्ष के इतिहास जानते वाले के लिये अमुख्य है। हमलोग वैदिक काल की भाषा को जानते हैं जो कि ऋग्वेद के सब से सादे और सुन्दर सूत्रों में रिक्षित है। हम लोग ऐतिहासिक काष्यकाल की भाषा भी जानते हैं जो कि गद्य ब्राह्मणों श्लोर आरण्यकों में रिक्षित हैं। १००० ई० पू० के उपरान्त बोलने श्लोर जिखने की भाषा में भेद बढ़ने लगा। विद्वत्तापूर्ण सूत्र प्राचीन ब्याकरण की संस्कृत में बनाए जाते थे पर लोगों के बोलने की भाषा और जिस भाषा में गौतम ईसा के पहिले छठीं शताब्दी में शिचा देता या वह आधिक सीधी और चंचल श्ली। वह भाषा क्या थी यह हमें अशोक की सूचनाओं से विदित

होता है क्योंकि ईसा के ४७७ वर्ष पहिले से जब कि गौतम की मृत्यु हुई उसके २६० वर्ष पहिले तक जब कि अशोक राज्य करता था, बोलने की भाषा में बहुत अधिक अन्तर नहीं हो सकता। अतएव तीसरे अर्थात दार्शनिक काल की भाषा पाली को एक पूर्व कप थी, हम उसे चाहे जिस नाम से (मागधी, इत्यादि ) पुकारें। और उत्तरी भारतवर्ष में चौथे अर्थात बौद्ध काल में इसी भाषा के भिन्न भिन्न कर बोले जाते थे।

पाँचवे अर्थात पौराणिक काल में पाली भाषा में बहुत श्रिषक अन्तर हो गया और उससे एक दूसरी ही भाषा अर्थात् प्राकृत भाषा बन गई जो कि इस काल के नाटकों में पाई जाती है। पाली की अपेना प्राकृत के रान्दों के रूप में संस्कृत से बहुत अधिक भेद होता है और इतिहास से भी यह बात विदित है कि कालिदास की नायिकाओं के बोलने की भाषा अशोक के बोलने की भाषा अशोक के बोलने की भाषा अशोक के समाप्त होने पर एक दूसरा परिवर्तन हुआ और प्राकृत भाषा और विगड़ कर उत्तरी भारतवर्ष में लगभग एक हजार ईस्वी तक हिन्दी हो गई।

इस प्रकार यह देखा जायगा कि ४००० वर्षों में उत्तरी भारत वर्ष की बोलने की भाषा में बड़े बड़े परिवर्तन हुए हैं। वैदिक काल में वह ऋग्वेद की संस्कृत थीं, श्रीर ऐतिहासिक काव्यकाल में वह ब्राह्मणों की संस्कृत थीं, दार्शनिक और बौद्ध कालों में वह पाली थीं। पौराणिक काल में वह प्राकृत थीं, और दसवीं शताब्दी में राजपूतों के उदय के समय से वह हिन्दी रही हैं।

अब हम भारतवर्ष की बोलने की भाषा के विषय को छोड़ कर उस के अच्रों के विषय में लिम्बेंगे। इस के विषय में बहुत कुछ लिखा जा चुका है श्रीर बहुत से कल्पित अनुमान किए जा चुके हैं।

देवनागरी अत्तर, जिसमें कि अब संस्कृत छिखी जाती है, बहुत ही थोड़े समय के हैं। भारतवर्ष के सब से प्राचीन अक्षर जो कि प्रवासक मिले हैं, श्रशोक के शिलाखेखों के प्रक्षर हैं जो कि ईसा के पहिले तीसरी शताब्दी में लिखे गए थे। यहां पर यह कह देना आवश्यक है कि ये शिलालेख दो जुदे जुदे अक्षरों में खुदे हैं, एक तो आज कल की अरबी श्रीर फारसी को नाई दहिनी ओर से बाई श्रोर पढ़े जाते हैं और दूसरे आधुनिक देवनागरी और यूरप के अक्षरों की नाई बाई ओर से दिहनी ओर को। पिहले प्रकार के अक्षर केवल कपुर्दगिरि के शिलालेख में तथा एरियेना के यूनानी और सीरियन राजाओं के सिकों में पाए जाते हैं, और वे एरियेनों— पाली अथवा अशोक के उत्तरी अक्षर कहे जाते हैं। दूसरे प्रकार के अत्तर अशोक के जीर सब शिलालेखों में हैं और वे इण्डो-पाली वा अशोक के दिक्षणी अक्षर कहलाते हैं।

परियेनो-पाली अक्षरें। की उत्पति भारतवर्ष से नहीं हुई और वे पश्चिमी सीमा प्रदेश को छोड़कर भारतवर्ष में मौर कहीं प्रच-लित नहीं थे। टामस साहब का यह सिद्धान्त ठीक है कि उनकी उत्पत्ति किसी प्रकार भारतवर्ष में नहीं हुई मौर यह स्पष्ट है कि यह फिनीशियन के समान किसी अत्तर के आधारपर बने हैं। ईसा की पहिली शतादी के उपरान्त उनका प्रचार उठ गया।

इस के विरुद्ध इण्डो-पाली मक्षरों का प्रचार भारतवर्ष में सर्वत्र ही नहीं था वरन् उन की उत्पत्ति भी भारतवर्ष ही से हुई है। हम पहिले कह चुके हैं कि वह दहिनी ओर से बाई ओर को लिखे जाते हैं और देवनागरी तथा आज कल के भारतवर्ष में के अन्य अक्षरों की उत्पत्ति उन्हीं श्रक्षरों से हुई है। टामस साहब को यह कहने में कुछ भी सन्देह नहीं है कि ये मक्षर यहीं पर बनाए गए थे और यहीं उन की उन्नति की गई थी और वे इस वर्णमाला की उत्पत्ति भारतवर्ष से बतलाने में बड़ा जोर देते हैं, क्योंकि बहुत से पुरावत्त्ववेता लोग इस अनुमान में मग्न हैं कि हिन्दुओं ने यूना-नियों श्रोर फिनीशियन लोगों से अपनी वर्णमाला ली है।

जेनरल किन्गहाम साहब टामस साहब के इस विचार को पुष्ट करते हैं कि इण्डो-पाली अक्षरों की उन्नति भारतवर्ष से हुई है। उन्होंने साधारणतः अक्षरों की उत्पति, और विशेषतः इण्डो-

पाली अत्तरों की उत्पति के विषय में जो कुछ लिखा है वह ऐसा सारगर्भित हैं कि हम उसे यहां उद्धृत करते में संकोच नहीं करते।

"मनुष्यों ने जिखने का जो पहिला उद्योग किया होगा उस में जिन वस्तुओं को वे लिखना चाहते थे ठीक उन्हीं का केवल आकार उन्होंने बनाया होगा। इस अवस्था को हम मेक्सिको के चित्रों में पाते हैं जिन में कि केवल ऐसी वस्तुएँ लिखी हैं जो कि आँख से देखी जा सकती हैं। इन चित्रों की लिखावट में प्राचीन इंजिए के लोंगों ने यह उन्नति की कि वे पूरे चित्र के स्थान पर केवल उस का अंश जिखने लगे यथा मनुष्य के स्थान पर केवल मनुष्य का सिर और पक्षी के स्थान पर केवला पक्षी का सिर इर्त्यादि । इस लेख प्रणाली में कुछ चित्रों को उन वस्तुओं के भिन्न कप देकर उन्नति की गई। अर्थात् सियार धूर्तता का चिन्ह बनाया गया और बन्दर क्रोध का चिन्ह। इन चिन्हों की और भी उन्नति करके दो हाथों में भाला और ढाल लिख करवे युद्ध को प्रगट करने लगे, मनुष्य की दो टांगों को लिख कर चलने को प्रगट करने लगे और इसी प्रकार फरसे से खोदने को, आँख से देखने को इत्यादि। परन्तु इन सब बातों से भी चित्रों के द्वारा इस प्रकार विचारों को प्रगट करने की रीति बहुत ही परिमित थी...अतएव यह निश्चय जान पड़ता है कि बहुत ही प्राचीन समय में चित्रों के लिखने की रीति में इतनी उलझन और असुविधा हुई होगी कि ईाजिप्ट के युजेरियों को अपने विचारों को प्रगट करने के लिये कोई अधिक उत्तम रीति की आवश्यकता हुई। जो रीति उन्होंने निकाली वह बड़ी ही अच्छी थी।

"भ्रपने बहुत से चित्रों के चिन्हों में ईजिए के लोगों ने प्रत्येक के लिये एक विशेष उच्चारण नियत किया जिसके लिये पहिले एक चित्र था यथा मुख (रु) के लिये उन्होंने र का उच्चारण दिया और हाथ (तू) के लिये उन्हों ने त नियत किया""

"ऐसा ही व्यवहार भारतवर्ष में भी जान पड़ता है श्रीर इसे हम श्रभी श्रद्योक के समय के अक्षरों में दिखलाने का यहन करेंगे जिन की में समझता हूं कि भिन्न भिन्न वस्तुओं के चित्रों से उत्पत्ति हुई है.....मेरीयह सम्मति है कि भारतवर्ष के अक्षरों की उत्पत्ति भारतवर्ष से ही हुई है जैसा कि इजिप्ट के चित्राक्षरों का आवि-कार स्वयं इजिप्ट के लोगों ने किया है....में इसे स्वीकार करता हूं कि बहुत से अक्षरों के लगभग वैसे ही रूप हैं जैसे कि इजिप्ट के चित्राक्षरों में उन्हीं वस्तुओं के लिये मिलते हैं, परन्तु उनके उद्यारण बिल्कुल भिन्न हैं क्योंकि इन दोनों भाषाओं में उन वस्तुओं के नाम जुदे जुदे अक्षरों से आरम्भ होते हैं।

"यथा दो पैर जो कि चलने में जुदे हो जाते हैं ईजिप्ट में चलने के चिन्ह थे और वेही रूप कम्पास की दोनों भुजाओं की नाई भारतवर्ष का ग अक्षर हैं जो कि सब संस्कृत शब्दों में किसी प्रकार की गांत वा चलने को प्रगट करता है। परन्तु इसी आकार के ईजिप्ट के अत्तर का उच्चारण स है। इसलिये में समझता हूं कि यदि भारतवासियों ने इस अक्षर को कहीं से लिया होता तो भारतवर्ष में भी इस अक्षर का उच्चारण ग के स्थान पर स होना चाहिए था। और वास्तव में यही बात अकेडियन अत्तरों में हुई जब कि उन्होंने एसीरियन लोगों के अक्षरों को लिया।"

जनरल कर्निगहाम साहब का अनुमान है कि इण्डो-पाली के ख अत्तर की उत्पत्ति भारतवर्ष की कुदारी से (खन् = खोदना), य की उत्पत्ति यव से, द की उत्पत्ति दाँत (दन्त) से, ध की धनुष से, प की हाथ (पाँणी) से, म की मुख से, व की वीणाँ से, न की नाक (नाँस) से, र की रस्सी (रज्जु) से, ह की हाथ (हस्त) से, ल की हख (लङ्ग) वा मनुष्य के किसी अङ्ग से, श की कान (श्रवण) से हुई है।

"प्राचीन भारतवर्ष के अक्षरों की इस प्रकार परीक्षा करने में मेंने अशोक के समय अर्थात् २५० ई० पू॰ के समय के रूपों को भिन्न भिन्न वस्तुओं वा मनुष्य के अङ्गो वा चित्रों से मिलान किया है और मेरी इस परीक्षा का फल यह हुआ कि यह निश्चय हो गया कि बहुत से अक्षर अपने सरल रूपों में भी अपनी उत्पत्ति चित्रों से होने के बड़े प्रमाण रखते हैं। इन अक्षरों को ईजिप्ट के अन्तरों से मिलान करने से विदित होता है कि उनमें से बहुत से

• एक ही वस्तु के प्रायः एक से रूप हैं। परन्तु भारतवर्ष के रूपों का उद्यारण ई जिप्ट के रूपों के उद्यारण से पूंणितया भिन्न है जिससे यह निश्चय जान पड़ता है कि भारतवासियों ने यद्यपि ईजिप्ट के खोगों की भांति इस विषय में कार्य्य किया तथापि उन्होंने इस कार्य्य को पूर्णतया स्वतन्त्र रीति से किया है और उन्होंने अपने अक्षरों को ईजिप्ट के लोगों से नहीं लिया...

"श्रव यदि भारतवासियों ने अपने अक्षर ईजिप्ट के लोगों से नहीं लिए हैं तो वे अक्षर स्वयं भारतवासियों के ही बनाए हुए हैं, क्योंकि अन्य कोई ऐसे लोग नहीं थे जिन से कि उन्होंने इन्हें ग्रहण किया हो। उनके सब से निकट के लोग परियना और फारस के लोग थे जिनमें से परियना के लोग तो शेमिटिक अक्षर क्यानहार करते थे जिनकी उत्पत्ति "फिनीशियन श्रचरों से हुई है। और जो दहिनी ओर से बाई ओर को लिखे जाते हैं, और फारस के लोग एक त्रिकोणक्षी श्रचरों का व्यवहार करते हैं जो कि जुदी जुदी पाइयों से बने हैं और इनमें भारतवर्ष के अक्षरों के घने क्षों से कुछ भी समानता नहीं है।"

हमने टामस साहब और जनरल किनग्हाम साहब की सम्मि तियाँ उद्धृत की हैं क्योंकि भारतवर्ष के अत्तरों के विषय में इन लोगों से बढ़ कर और किसी ने प्रामाणिक सम्मित नहीं दी है। परन्तु हमारे पाठकों को इस गहन विषय पर श्रन्य विद्वानों की सम्मित भी सुनने की इच्छा होगी।

वेबर साहब का मत है कि हिन्दुओं ने श्रपनी वर्णमाला फिनीशियन लोगों से जी परन्तु उन्होंने अपने श्रद्धरों को इतना
अधिक सुधारा और बढ़ाया कि उनके अक्षरों को हम स्वयं उन्हींका
बनाया हुआ कह सकते हैं। मेक्समूलर साहब का मत है कि
पांचवीं शताब्दी से अधिक पहिले भारतवासियों में लिखने के अत्तर
नहीं थे श्रीर उन लोगों ने अपनी वर्णमाला पश्चिम के लोगों से
प्रहण की है। परन्तु राथ साहब जिन्होंने बहुत समय तक वेदों का
श्रध्ययन किया है अपना दढ़ विश्वास प्रगट करते हैं कि वेदों की
रिचाओं का इतना बड़ा संग्रह केवल कण्ठां रख कर आज तक

रिक्षित नहीं रह सकता था। और इसिलिये उनका विचार है कि वैदिक काल में लोग लिखना जानते थे। बुहलर साहब का यह मत है कि भागतवर्ष की वर्णमाला जिसमें कि पांच साजुनासिक वर्ण और तीन ऊष्म वर्ण हैं ब्राह्मणों के काल के व्याकरणों में ही बनी होगी। गोल्डस्ट्रकर साहब का मत है कि जिस समय वेद की रिचाएँ बनीं उस समय खोग जिखना जानते थे और लेसन साहब की सम्मति है कि इण्डो-पाजी वा अधोक के दिलाणी अक्षरों की डरपित पूर्णतया भारतवर्ष से हई।

#### अध्याय ३

## मगध के राजा।

डान्होग्य उपनिषद (७, १, २) में नारद कहते हैं "महाशय मैं ऋग्वेद, यज्ञुर्वेद, सामवेद, चौथे अथर्वन चेद, पांचवें इतिहास पुराण इत्यादि को जानता हूं"। ऐतिहासिक काव्यकाल के ग्रन्थों में ऐसे ही ऐसे वाक्यों से विदित होता है कि उस प्राचीन समय में भी राजाओं और उनके घंशों का किसी प्रकार का इतिहास था जो कि इतिहास-पुराण कहलाता था। यदि ये इतिहास हमें ब्राह्मण् प्रन्थों में जो कुछ विदित होता है उसके सिवाय थे तो अब बहुत काल हुआ कि उनका लोप हो गया है। सम्भवतः ये इतिहास केवल क्षवानी कथात्रों के द्वारा रिचत रक्खे जाते थे और उन में प्रत्येक शताब्दी में परिवर्तन होता जाता था और दन्तकषाएं मिलती जाती थीं, यहां तक कि लगभग दो इजार वर्ष के उपरान्त उन्होंने इस कप को ग्रहण किया जिसमें कि हम उन्हें आज काल के पुराणों में पाते हैं। क्योंकि पुराण जो आज कल वर्तमान हैं वे पौराणिक काल में बनाए गए थे और तब से उन में भारतवर्ष में मुसलमानों की विजय के पीछे कई शनाब्दियों तक बहुत से परिवर्तन हुए हैं भीर उनमें बहुत सी बातें बढ़ाई गई हैं।

जब इन पुराणों का सर विश्वियम जोन्स साहब तथा यूरप के अन्य विद्वानों ने पहिले पहिल पता लगाया तो इस से बड़ी आशा हुई कि उन से भारतवर्ष को प्राचीन इतिहास की बहुत सी बात विदित होंगी। अतः बहुत से प्रसिद्ध विद्वान इस नई खोज में दत्त- खित हुए और डाक्टर एच. एच. विस्तन साहब ने अङ्गरेजी कानने वालों के लिये विष्णुपुराण का अनुबाद किया "इस आशा से कि उससे मनुष्य जाति के इतिहास के एक प्रधान अध्यात की सन्तोवरायक पूर्ति हो सकेगी।"

पुराणों में कोशालों के राज्यवंश को सूर्यवंश और कुरु लोगों के वंग को वन्द्रवंश कहा है। पुराणों के अनुसार कुरुपश्चाल युद्ध होने के पहिले सूर्यवंश के ६३ राजा और चन्द्रवंश के ४५ राजा हो चुके थे। सन् १३५० ई० पू० को इस युद्ध का समय मानकर जैसा कि हमने किया है, और प्रत्येक राजा के शासन का मोसत समय१५ वर्ष मान लेने से यह जान पड़ेगा कि आर्थ लोगों के गगा की धारी में बसने और राज्य स्थापित करने का समय १४०० ई०पू० नहीं है जैसा कि हमने माना है वरन् उसका समय कम से कम इस के १००० वर्ष पहिले है। यह जान पड़ेगा कि मारतवर्ष के पुरातत्व वेत्ताओं को पीतहासिक काव्य काल १४०० ई० पू० से लेकर १००० ई० पू० तक स्थिर करने के स्थान पर उन्हें इसका समय १५ शताब्दी और पहिले स्थिर करना चाहिए अर्थात २५००० ई० पू० से १००० ई० पू० तक। और चुंकि वैदिक काल पेतिहासिक काव्यकाल के पहिले है सतपव उसका समत यदि हम उसके और पहिले न स्थिर करें तो कम से कम ३००० ई०पू० से स्थिर करना चाहिए।

हमने इन बातों को यह दिखलाने के लिये लिखा है कि भारत-वर्षीय इतिहास के प्रथम दो काल का जो समय निश्चित किया जाता है वह केवल विचाराधीन है और श्रागे चल कर अधिक स्रोज से उनके श्रीर भी बढ़ाने की श्रावश्यकता हो सकती है जैसा कि ईजिप्ट और चेटिडया के विषय में हुमा है। पुरासों में सुर्ययंशी भीर चन्द्रवंशी राजाओं की जो सूची दी है केवल उन्हीं के आधार पर अभी हम समय बढाना उचित नहीं समझने परन्त किर भी ये स्चियाँ बड़े काम की और बहुत कुछ निर्देश करने वाली हैं। इनसे इस बात का स्मरण होता है कि भारतवर्ष में जातियों और गाउथ वंदों। का उदय और अस्त केवल थोड़ी सी दाताब्दियों में ही। नहीं हो सकता, परन्तु उनमें १००० वर्ष वा इस से अभिक समय लगा होगा और वे हमें, यह भी स्मरण दिलाती हैं कि यदि हम ने वैदिक काल का प्रारम्भ होना २००० ई० पृष्ट से मान लिया है तो यह अन्तिम सिद्धान्त नहीं है और अभे चल कर अधिक खोज से कदाचित हमें उसका समय ३००० ई० पूर वा इससे भी पहिले स्थिर करना पड़े।

अब पुराणों की सूची के विषय में यह कहना कदाचित ही आब्द्यक है कि उसमें सूर्यवंद्यी राजाओं में इस की रामायण के

नायक राम का नाम और चन्द्रवंशी राजाओं में महाभारत के नायक पांचों पाण्डवों के नाम मिलते हैं। चन्द्रवंशी राजाओं में हमें श्रङ्ग, बङ्ग, कलिङ्ग, सुम्म, और पुन्द्र के नाम मिलते हैं जो कि वास्तव में देशों के नाम अर्थात् क्रमात पूर्वी विहार, पूर्वी बङ्गाल इंडीसा, दिपरा भीर उत्तरी बंगाल के नाम हैं। कुरु लोगों के राज्यवंश के वृत्तान्त में पूर्वी भारतवर्ष के उपनिवेशित होने के समय की दन्त कथाएँ भी मिल गई होंगी।

इस प्रकार यह देखा जायगा कि सूर्य्य भौर चन्द्रवंशी राजाओं को जो इतिहास पुराणों में दिए हैं वे कुछ अंश में तो सत्य और कुछ श्रंश में दन्तकथा मात्र हैं। इस सम्बन्ध में उनकी समानता संसार के उन इतिहासों से की जा सकती है जिन्हें कि यूरप के पुजेरियों ने मिडिल एजेज़ में कई शताब्दियों में लिखा है। प्रत्येक पुजेरी सृष्टि के आरम्भ से अपना इतिहास प्रारम्भ करता था जैसा कि प्रत्येक पुराण सूर्य और चन्द्र वंशों के स्थापित करने वालों के समय से प्रारम्भ होता है, और पुराणों के बनाने वाखों की नाई ईसाई पुजेरी भी यहादियों की ऐतिहासिक कथाओं में करिपत कथाएं और कीत्रक की बातें मिला देते थे श्रीर ट्राज़न बोगों के ब्रिटेन देश को पाने का वृत्तान्त और मार्थर और रोलेण्ड के विषय की दन्तकथाओं को सची ऐतिहासिक घटनाओं के साथ मिला देते थे। फिर भी प्रत्येक प्रसिद्ध पुजेरी के इतिहासी में एक ग्रंश ऐसा है जोकि ऐतिहासिक दृष्टि से अमृत्य है। जब प्रन्थकार श्रपने समय के निकट आता था तो वह अपना अपने देश अपने राजा और अपने यहां के मठों का प्रामाणिक बुत्तान्त लिखता था। और इसी प्रकार मानों इस समानता को समाप्त करने के लिये, हम लोग पुरागा की कथाओं के अन्त में भी कुछ न कुछ बात पेसी पाते हैं जो कि इतिहास की दृष्टि से हमारे लिये अमृत्य हैं।

हम कह चुके हैं कि जो पुराण अब वर्तमान हैं वे पौराणिक काल में अथात बौद्ध काल के समाप्त होने के उपरान्त ही संब्रहीत किए गए वा नए रूप में बनाए गए थे। और दार्शनिक तथा बौद्ध कालों में मगभ का राज्य भारतवर्ष की सभ्यता का केन्द्र था। इसी कारण पुराणों में हमें इस एक राज्य अर्थात मगभ के विषय में कुछ बहुमृत्य बातें मिलती हैं। हम इस राज्य के विषय में विष्णुपुराण की सूची उद्घत करेंगे।

"अब मैं तुमसे वृहद्वथ की संताति का वर्णन करूँगा जोि मगध के (राजा) होंगे। इस वंश में बहुत से प्रवल राजा हुए हैं जिनमें सब से प्रसिद्ध जरासन्ध था। उसका पुत्र सहदेव हुआ, इसका पुत्र सोमापि है, उसका पुत्र श्रुतवत होगा, उसका पुत्र सयुत युस् होगा, उसका पुत्र निरमित्र होगा, उसका पुत्र सुक्षत्र होगा, उसका पुत्र वृहत्तकम्मेन् होगा, उसका पुत्र सेनजित होगा, उसका पुत्र श्रुश्चय होगा, उसका पुत्र विप्र होगा, उसका पुत्र श्रुश्चय होगा, उसका पुत्र सुक्षत्र होगा, उसका पुत्र श्रुश्चय होगा, उसका पुत्र सुक्षत होगा, उसका पुत्र श्रुश्चम होगा, उसका पुत्र हिगा, उसका पुत्र सुमित होगा, उसका पुत्र स्वका पुत्र स्वर्गित होगा, उसका पुत्र स्वर्गित होगा, उसका पुत्र स्वर्गित होगा। ये बारहद्वथ राजा हैं जोिक एक हजार वर्ष तक राज्य करेंगे।"

यद्यपि वायु पुराण, भागवत पुराण, और मत्स्य पुराण ने भी विष्णु पुराणा की नाई बारहद्रयों के लिये एक हजार वर्ष का समय दिया है किर भी हम इन पुराणों के संशोधन करने का साहस करेंगे और इन बाईसों राजाओं के लिये किंद्रनता से ५०० वर्ष का समय हैंगे । वास्तव में विष्णु पुराण ने अपनी भूल का संशोधन खयं किया है जैसा कि हम आगे चलकर दिखलावेंगे।

"वृहद्रथ वंश के अन्तिम राजा रिपुञ्जय का एक सुनीक नामक मंत्री होगा जोकि श्रपने सम्झाट को मार कर अपने पुत्र प्रद्योतन को राजगही पर बैठावेगा। उसका पुत्र पालक, उसका पुत्र विशाखयूप, उसका पुत्र जनक, और उसका पुत्र निद्वर्धन होगा। प्रद्योत के वंश के ये पांचों राजा पृथ्वी पर १३८ वर्ष तक राज्य करेंगे।"

"उसके उपरान्त शिशुनाग राजा होगा, उसका पुत्र काकवर्ण होगा। उसका पुत्र क्षेमधम्मन् होगा, उसका पुत्र क्षत्रीजस होगा, उसका पुत्र विश्विसार होगा, उसका पुत्र अजातरात्रु होगा, उसका पुत्र दर्भक होगा, उसका पुत्र उदयाश्व होगा, उसका पुत्र भी नान्दि वर्षन होगा, और उसका पुत्र महानन्दिन होगा। यें दसो शिशुनाग राजा पृथ्वी पर ३६२ वर्ष तक राज्य करेंगे।"

यहाँ हम रक जांयगे क्यों कि इस सूची में हमको एक वा दो नाम ऐसे मिले हैं जिनसे कि हम परिचित हैं। वायु पुराण में विश्विसार को विविसार लिला है और यह राजगृह का वही राजा है जिसके समय में गौतम बुद्ध ने कि लिल क्तु में जन्म लिया था भौर उसका पुत्र अजातशत्रु वही प्रतापी राजा है जिसके राज्य के भाठवें वर्ष में गौतम की मृत्यु हुई। हमन बुद्ध की मृत्यु का समय ४७७ ई॰ पू॰ माना है और यदि अजातशत्रु के देश समय तथा उसके चारों उत्तराधिकारियों के शासन के लिये एक सी वर्ष का समय हें तो महानन्द की मृत्यु और दिश्चाना वंदा के समाप्त होने का समय लग भग ३७० ई॰ पू॰ होता है।

अब यदि हम विष्णुपुराण में दिए हुए राज्य वंश के समय को मान हैं तो बृहद्रथ वंदा के लिये १००० वर्ष, प्रद्योत वंश के लिये १३८ वर्ष और शिशुनाग वंश के लिए ३६२ वर्ष हैं अर्थात कुरु पाष्ट्रचाल युद्ध से लेकर दिाशुनाग वंश के अन्त तक ठीक १५०० वर्ष होते हैं। अथवा यों समझिए कि यदि शिशुनाग वंश की समाप्ति ३७०६० पू० में समझी जाय तो कुरुपाञ्चाल युद्ध का समय जगभग १८७० ६० पू० होता है।

परन्तु विष्णु पुराण का यह समय निरूपण ठीक नहीं है बीर विष्णु पुराण के ज्योतिष ने इस भूल को संशोधित किया है। क्यों कि जिस अध्याय से हमने ऊपर के वाक्यों को उद्धृत किया है उभी अध्याय के अन्त में (खंड ४, अध्याय २४) यो लिखा है "परीक्षित के जन्म से नन्द के राज्यामिषेक तक १०१५ वर्ष हुए। जब सप्तर्षि के प्रथम दोनों तारे आकाश में ऊगते हैं और उनके ठीक बीचोबीच रात्रि के समय चन्द्रमा सम्बन्धी नक्षत्र पुञ्ज दिखलाई देता है तब सप्तर्षि इस नक्षत्र युति में मनुष्यों के एक सी वर्ष तक स्थिर रहता है। परीक्षित के जन्म के समय वे मधा नक्षत्र पर थे, जब सप्तर्षि पूर्वाषाद में होंगे तब नन्द का राज्य आरम्म होगा।" मधा से पूर्वाषाद तक दस नक्षत्र होते हैं और इसी कारणा यह जोड़ा

गया कि परीक्षित और नन्द के बीच एक हजार वर्ष हुए। श्रीर यदि नन्द के राज्य के भारम्भ होने का समय (अर्थात् शिशुनाग वंश के समाप्त होने का समय) ३७० ई० पू० माना जाय तो परीक्षित ने चौदहवीं शताब्दी के भारम्भ में जन्म लिया और कुरु पाञ्चाल युद्ध लगभग १४०० ई० पू० में हुआ।

हमारे पाठक लोग देखेंगे कि हमने इस ग्रन्थ के पहिले भाग में रस युद्ध का जो समय निश्चित किया है उसमें और इस समय में केवल डेढ़ राताब्दि से भी कम अन्तर है।

इसके विरुद्ध यदि हम इन ज्योतिष सम्बन्धी बातों को छोड़ दें और बृहद्भथ, प्रद्योत और शिशुनाग वंशों के ३७ राजाओं में से प्रत्येक के राज्य काल का औसत २० वर्ष रक्खें तो कुरु पाञ्चाळ युद्ध का समय नन्द के ४७० वैंषे पाहिले अर्थातें ११० ई०पू०में होता है और इस तिथि में भी हमारी निश्चित की हुई तिथि से डेढ़ शताब्दी से कम का अन्तर होता है। इसलिये हमने इस युद्ध का जो समय निश्चित किया है वह प्रायः ठीक है।

उपरोक्त बातों से हम मगभ के राजाओं के समय की एक सूची बनाने का उद्योग करेंगे। इस जानते हैं कि अजातराश्च का राज्य ४८५ ई० पू० में प्रारम्भ हुआ और उसके पिता बिंबिसार का राज्य ५३७ ई० पू० में प्रारम्भ हुआ, यदि हम बिंबिसार के चार पूर्वजों के लिये १०० वर्ष का समय मान लें तो शिशुनाग वंश ६३७ ई० पू० में प्रारम्भ हुआ।

शिशुनाग वंश के पहिले प्रद्योत वंश के पांच राजाओं ने राज्य किया और इन पांचों राजाओं का समय ठीक १३८ वर्ष कहा गया है। इससे प्रत्येक राजा का औसत समय २७ वर्ष से कुछ ऊपर होता है जो कि बहुत अधिक है। परन्तु यह मान कर कि एक वा दो राजा ने बहुत अधिक समय तक राज्य किया होगा, हम प्रद्योत वंश का समय १३८ वर्ष मान सकते हैं।

बृहद्रथ वंश के २२ राजाओं का राज्य समय १००० वर्ष कहा गया है । यह एक हज़ार वर्ष केवल एक गोल संख्या है और उसपर विश्वास नहीं करना चाहिए। इसके लिये ५०० वर्ष का समय अधिक सम्भव है अथवा इसे ४८४ वर्ष रिक्षिए जिसमें २२ राजाओं की संख्या से उसमें पूरा भाग लग संके। परन्तु इससे भी प्रत्येक राज्य का श्रीसत समय २२ वर्ष होता है जो कि अधिक है। परन्तु यह समझ कर कि कदावित कुछ भनावश्यक राजाओं का शासन काल छोड़ दिया गया हो हम इस औसत को मान सकते हैं।

इस हिसाब से हम निम्न लिखित सूची बनाते हैं। परन्तु बिबिन सार और मजातशत्रु के ऐतिहासिक राज्य वंश अर्थात् शिशुनाग वंश के जोकि ईसा की पहिले सातवीं शताब्दी में प्रारम्भ होता है, पहिले के राजाओं का समय कहां तक ठीक है, यह हमारे प्रस्पके पाठक को स्वयं निश्चित करना चाहिए।

|                           | वृहद्र | थ वंश          |                   |  |
|---------------------------|--------|----------------|-------------------|--|
| •                         | ६० पू० |                | ई॰ पू॰            |  |
| जरा संध                   | १२८०   | য়ুন্বি        | १०३६              |  |
| सहदेव (जो कि कुरु पाञ्चाल |        | क्षेम्य        | १०१७              |  |
| युद्ध के समय था)          | १२५६   | सुव्रत         | / <b>&amp;</b> &¥ |  |
| सोमापि                    | १२३७   | धर्म           | £03               |  |
| श्रुतवत                   | १२१५   | सुभ्रम         | 848               |  |
| <b>श्र</b> युतयुस्        |        | <b>इ</b> ढ़सेन | £ <b>?</b> £      |  |
| निरमित्र                  | ११७१   | • _            | <b>V</b> 03       |  |
| सुक्षत्र                  | ११४६   | -              | <54               |  |
| वृहत् कम्मेन्             | ११२७   | सुनीत          | <b>&lt;&lt;</b> ? |  |
| <b>भेनजित</b>             | ११०५   | संत्यजित्      | <b>⊏</b> ¥१       |  |
| श त्रुञ्जय                | १०८३   | विश्वजित्      | - F8E             |  |
| विप्र                     | १०६१   | रिपुञ्जय े     | ७६७ से ७७५ तक     |  |
|                           | प्रचोत | वंश            |                   |  |
| प्रचातन                   | ७७४    | जनक            | €€?               |  |
| पालक                      | ୯୪७    | नन्दिषधेन      | दर्ध से द३७ तक    |  |
| विशाषयूप                  | ७१९    | •              |                   |  |

शिशुनाग

| <b>दिाशुनाग</b> वंदा         |        |
|------------------------------|--------|
| ई॰ पू॰                       | ई० पृ• |
| <b>६३७</b> अजात <b>रा</b> षु | - ୫୮ୡ  |
| <b>४</b> १२ दर्भक            | RXS    |

काकवर्ष ६१२ दर्भक ४५६ चेमधम्मेन् ५८७ उदयाश्व ४६२ भूत्रोजस् ५६२ नन्दिवर्धन ४९१ विविसार ५३७ महानन्दिन ३६० से ३७० तक

श्रव हम पुनः चाक्यों को उद्घृत करेंगे।

"महानिन्दन् का पुत्र श्रुद्र जाति की स्त्री से होगा, उसका नाम नन्द महापद्म होगा क्योंकि वह अत्यंत लोभी होगा । दूसरे परशु-राम की नाई वह च्रिय जाति का नाश करने वाला होगा, क्योंकि उसके पीछे पृथ्वी के राजा लोग (श्रुद्ध ) होंगे। वह समस्त पृथ्वी को एक क्षत्र के नीचे लावेगा; उसके समृत्य इत्यादि भाठ लड़के होंगे जो कि महापद्म के पीछे राज्य करेंगे और वह तथा उसके पुत्र एक सी वर्ष तक राज्य करेंगे। ब्राह्मण कीटिल्य नी नन्दों का नाश करेगा।

उगरोक्त वाक्यों में हम नीच जाति को राजाओं को चित्रयों की राजगद्दी पर बैठते हुए श्रीर मगध के इन राजाओं का बल और महत्व उत्तरी भारतवर्ष में बढ़ते हुए देखते हैं। हमें कैटिल्य अर्थात्र प्रसिद्ध चाणक्य का भी उल्लेख मिलता है जिसने नन्द बंदा से बदला लेने की प्रतिक्षा की थी (मुद्राराक्षस नाटक देखों) और चन्द्र-गुप्त को मगध की राजगद्दी पर बैठाने में सहायता दी थी। नन्द्र और उसके आठों पुत्रों के लिये जो १०० वर्ष का समय दिया है वह केवल एक गोल संख्या है और उसे ठीक नहीं समझना चाहिए। यदि हम नन्द और उसके आठों पुत्रों के लिये ५० वर्ष का समय नियत करें तो यह बहुत है और इससे चन्द्रगुप्त को मगध के राज पाने का समय ३२० ई० पू० होता है।

"नन्द वंश के समाप्त होने पर मीर्थ्य वंश का राज्य होगा क्योंकि कीटिल्य चन्द्रगुप्त को राजगद्दी पर बैठावेगा, उसका पुत्र बिन्दुसार होगा, उसका पुत्र अशोकवर्षन होगा, उसका पुत्र सुब- शुज होगा, उसका पुत्र दशरथ होगा, उसका पुत्र संगत होगा, उसका पुत्र सालिसुक होगा, उसका पुत्र सोमश्रक्षन होगा, और उसका उत्तराधिकारी बृहद्रथ होमा। ये मौर्य वंश के दस राजा हैं जो कि १३७ वर्ष तक इस पृथ्वी पर राज्य करेंगे।"

विष्णु पुरागा का ग्रन्थकर्ता यहां पर अशोक वर्धन का उल्लेख करता है परन्तु उसके राज्य में धर्म के उस वृहद परिवर्तन का कुछ भी वृत्तान्त नहीं विखता, जो कि इस संसार भर में एक अद्वितीय बात है। इस ब्राह्मण प्रन्थकार के लिये गुणी चाणक्य के कार्य जिसने चन्द्रगुप्त को राज्य पाने में सहायता दी थी उल्लेख करने योग्य हैं, परन्तु उस प्रतापी अशोक के कार्य वर्णन करने योग्य हैं, परन्तु उस प्रतापी अशोक के कार्य वर्णन करने योग्य नहीं हैं जिसने कि भारतवर्ष का न्थ्रम यश और धर्म एण्टी- क्षोक भीर मेसेडन से बेकर कन्या कुमारी भीर लङ्का तक फैला दिया था १ अस्तु, जाने दी जिए। मीर्य वंश के लिये जो १३७ वर्षों का समय दिया है वह यदि मान विया जाय तो मीर्य वंश की समाप्ति १८३ ई० पूर्ण में हुई।

"इसके उपरान्त सङ्ग वंश राज्य करेगा क्योंकि ( अन्तिम मीर्यं राजा का ) सेनापित पुष्पित्र अपने स्वामी को मार कर राज्य ले लेगा। उसका पुत्र अग्निमित्र होगा, उसका पुत्र सुज्येष्ठ हागा, उसका पुत्र आर्द्रक होगा, उसका पुत्र पुलिन्दक होगा, उसका पुत्र घोषवसु होगा, उसका पुत्र वज्रिमित्र होगा, उसका पुत्र भागवत स्रोगा, उसका पुत्र देवभूति होगा । ये सङ्ग वंश के इस राजा हैं जो कि ११२ वर्ष तक राज्य करेंगे।"

प्रसिद्ध काजिदास ने इस वंदा के दूसरे राजा का नाम अपने प्रसिद्ध नाटक मार्लवकाग्नि मित्र में अगर कर दिया है। परन्तु वहां अग्निभित्र विद्धा का राजा कहा गया है, मगभ का नहीं। और उसके पिता पुष्पमित्र का सिंभ नदी पर यवनों (बेक्ट्रिया के यूनानी लोगों) से युद्ध करने का वर्णन किया गया है। इस बात में सम्भवतः कुछ सत्यता भी है, क्योंकि सिकन्दर के समय के पीछे भारतवर्ष के पश्चिमी सीमा प्रदेश में बेक्ट्रियन और हिन्दू लोगों से

निरन्तर युद्ध होता रहा और मगभ को, जो कि भारतवर्ष का मुख्य राज्य था, इन युद्धों में सम्मिलित होना पड़त्स था। सङ्ग वंश के लिये जो ११२ वर्ष का समय दिया है उसे मान केने से इस वंश की समाप्ति ७१ ई० पू॰ में निश्चित होती है।

"सङ्ग वंदा के भन्तिम राजा देवभूति के कुकम्मों में लिप्त होने के कारण उसका वासुदेव नामक कान्व मंत्री उसे मार कर राज्य छीन लेगा । उसका पुत्र भूमिमित्र होगा । उसका पुत्र नारायण होगा, उसका सुद्यम्मेन् होगा । वे चारों कान्वायन ४५ वर्ष तक इस पृथ्वी पर राज्य करेंगे।"

अब हम इन वंशों के राजाओं की तिथि विष्णु फुराण के अडु-सार निश्चित करेंगें।

### नन्द् वंश

### नन्द भीर इसके भाठों पुत्र- ३७० से ३२० तक ।

| •                   | मीर्य       | वंश               | ,             |
|---------------------|-------------|-------------------|---------------|
|                     | ई० पू०      | ٠                 | ई व्यू०       |
| <b>च</b> न्द्रगुप्त | ३२०         | सङ्गत             | <i>3</i> 6≥   |
| विन्दुसार           | રૃદ્ધ       | साहि <b>द्युक</b> | २०१           |
| अशोक                | २€०         | कोमभ्रमन          | १९४           |
| सुयशस्              | २२२         | <b>बृ</b> हद्रथ   | १८७ से १८३ तक |
| दशरथ                | २१५         |                   |               |
|                     | सङ्ग        | वंश               |               |
| पुष्प भित्र         | १८३         | प्रकिन्द्क        | १२६           |
| अग्नि मित्र         | <b>१७</b> ० | घोष <b>बसु</b>    | ११५           |
| <b>सु</b> ज्येष्ठ   | १५६         | वज्रामित्र        | १०४           |
| बसुमित्र            | १४८         | भागवत             | <b>43</b>     |
| अर्द्रक             | १३७         | देवभूति           | ८२ से ७१ तव   |

#### कन्य वंश

वासुदेव कान्व भूमि मित्र

७१ नारायण ४६ स्त्रशम्मेन ४८ ३७ से २६ त**फ** 

इनमें से भनेक राजामों का राज्य काल बहुत ही थोड़ा होने, राज्य देश बहुआ बद्दाने भीर सेनापित और मंत्रियों का राजामों को मार कर स्वयं राजा हो जाने से विदित होता है कि मगध का प्रताप भव नहीं रहा था भीर भव निवंतता भीर क्षीणता आरम्म हो गई थी। जिस राज्य ने चन्द्रगुप्त भीर अशोक के समय में सारे भारतवर्ष के लिये नियम निश्चित किए थे वह अब निवंदाता की अन्तिम अवस्था में था भीर वह किसी ऐसे प्रवल आक्रमण करने बाले को स्वीकार करने के लिये तयार था जोकि उसका राज्य चाहता हो। ऐसे आक्रमण करने वाले दक्षिण से आए दक्षिण में हां शिक काल में ही भन्ध्र का राज्य प्रवल और विख्यात हो गया था भीर अन्ध्र के एक सदौर ने (जोकि एक "प्रवल भृत्य" कहा गया है) अब मगभ को विजय किया भीर वहां ४५० वर्ष तक राज्य किया। विष्णु पुराण से अब हम एक सुची भीर उद्धृत करते हैं जिसमें कि इन अन्ध्र राजाओं के नाम दिए हैं।

"कान्व सुश्रमेंन् को अन्ध्र जाति का एक सिवक नामी प्रवल भृत्य मार डालेगा और स्वयं राजा बन बैठेगा (और वह अन्ध्र भृत्य नहों का स्थापित करने वाला होगा)। उसका उत्तराधिकारी इसका माई कृष्ण होगा, उसका पुत्र भीसातकर्णि होगा, उसका पुत्र पूर्णात्मित्र होगा, उसका पुत्र सातकर्णि होगा, उसका पुत्र काबोदर होगां, उसका पुत्र हवीलक होगां, उसका पुत्र मेघइवति होगां, उसका पुत्र पदुमन होगां, उसका पुत्र मारिष्टकर्मन् होगां, उसका पुत्र वहलक होगां, उसका पुत्र मिलेक्स पुत्र होगां, उसका पुत्र अविल्लेन होगां, उसका पुत्र सुन्दरसातकार्णे होगां, उसका पुत्र काकोरसातकर्णि होगां, उसका पुत्र शिवस्वति होगां, उसका पुत्र शांतमीपुत्र होगां, उसका पुत्र पुलिमत होगां, उसका पुत्र शांतमिषुत्र होगां, उसका पुत्र शिवस्वति होगां, उसका पुत्र शांतमिष्ट होगां, उसका पुत्र शिवस्वति होगां, उसका पुत्र शांतमिष्ट होगां होगा

श्री होगा, उसका पुत्र विजय होंगा, उसका पुत्र चन्द्रश्री होगा उसका पुत्र पुढ़ोमार्चिस होगा। ये अन्ध्र भृत्य वंदा के तीस राजा ४५६ वर्ष तक राज्य करेंगे।"

परन्तु उपरोक्त सूची में केवल १४ राजाओं के नाम हैं पर विख्यु पुराण में श्रीर वायु पुराण तथा भागवत पुराणों में भी इस वंश के तीस राजा कहे गए हैं। श्रीर यिद इस वंश का राज्य २६ है पू० में आरम्भ हुआ तो उपरोक्त समय के श्रवसार उसकी समाप्ति सन् ४३० ई में हुई।

यि हम इन ४५६ वर्षों को उपरोक्त २४ राजाओं में बाँउ दें तो प्रत्येक राज्य के लिये १६ वर्षों का झीसत समय होता है जैसा कि हम नीचे दिखलाते हैं

#### अन्ध्र वंश

| इं ० प्र०       |                                                                                       | ईस्वी                                                                                                                                                                     |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| . ર <b>≮</b>    | पुत्तवक                                                                               | १८३                                                                                                                                                                       |
| 9               | प्रबिलसेन                                                                             | २०२                                                                                                                                                                       |
| ईस्वी           | सातकर्णि ३                                                                            | २२१                                                                                                                                                                       |
| १२              | सातकार्षि ४                                                                           | २४०                                                                                                                                                                       |
| <b>3</b>        | शिवश्वति                                                                              | २५९                                                                                                                                                                       |
| પ્ર             | गौतमी <b>पुत्र</b>                                                                    | १२७८                                                                                                                                                                      |
| <b>€</b> 8      | पुविमत                                                                                | <b>ર</b> દ૭                                                                                                                                                               |
| 55              | सातकर्णि ५ 🐇                                                                          | ३१€                                                                                                                                                                       |
| १०७             | शिवस्कन्ध '                                                                           | ३३५                                                                                                                                                                       |
| १२€             | यज्ञश्रीगीतमीपुत्र २                                                                  | इप्रक                                                                                                                                                                     |
| <b>શ્ક્રપ્ર</b> | विजय                                                                                  | इ७इ                                                                                                                                                                       |
| १दध             | चन्द्रश्री<br>पळोमार्चिस ४११ से '                                                     | ३६२<br>४३० तक                                                                                                                                                             |
|                 | २ <b>६</b><br>७<br><b>१</b> स्वी<br>१२<br>३१<br>५०<br>६६<br>१०७<br>१२ <b>६</b><br>१४५ | २६ पुस्तक  ७ प्रविलसेन  १६वी सातकर्णि ३  १२ सातकर्णि ४  ३१ शिवश्वति  ५० गौतमीपुत्र  ६६ पुविमत  ६६ पुविमत  ६६ सातकर्णि ५  १०७ शिवस्कन्भ १ १४६ यक्तभीगौतमीपुत्र २  १४५ विजय |

परम्तु विद्वानी ने गीतमीपुत्र प्रथम से लेकर गीतमीपुत्र द्वितीय तक ५ राजाओं की जो तिथियां शिखाबेखों से निश्चित की हैं वे डपरोक्त तिथियां से नहीं मिलतीं। यह कुछ निश्चय के साथ जाना गया है कि इन पांचों राजाओं ने लगभग १०० वर्ष तक राज्य किया मर्थात् ११३ ईस्वी से २११ ईस्वी तक।

यहां पर यह कहने की आवश्यकता नहीं है कि अन्ध्र राजाओं का बबा समय समय पर बदलता रहा भीर हम आगे के अध्याय में दिखलावेंगे कि सौराष्ट्र का देश ईसा की पहिली शताब्दी में इन के हाथ से चला गया था परन्तु उसे गौतमीपुत्र ने पुनः जीता। पांचवीं शताब्दी में इस वंश का पतन हुआ और तब मगध के राज का अन्तु हो गया क्योंकि अन्ध्र राजाओं के पीके अनेक विदेशी जातियों ने इस देश पर आक्रमण किया और उसे नष्ट भीर छिन्नभिन्न कर दिया। विष्णु पुराण में बिखा है कि अन्ध्रों के उप-रान्त 'भिन्न भिन्न जातियां राज्य करेंगी अर्थात सात आभीर जाति के राजा, १० गर्भामिल राजा, १६ शक राजा, ५ यमन राजा, १४ तुषार राजा, १३ मुण्ड राजा और ११ मौन राजा इस पुष्वी का राज्य करेंगे। ''

#### अध्याय ४

## काइमीर ऋौर गुजरात।

पिछले मध्याय में हमने भारतवर्ष के केवल मध्यदेश के राज्य का वर्णन किया है। हम देख चुके हैं कि ईसा के पहिले सातवीं शताब्दी में शिशुनाग के समय से लेकर भारतवर्ष में प्रधान मिशकार मगध के राजा का था। हम यह भी देख चुके हैं कि कई राज्य-वंशों के नाश होने के उपरान्त यह प्रधान मधिकार अन्ध्र वंश के हाथ लगा जिन्होंने कि ईसा के पहिले पहिली शताब्दी से लेकर ईसा के उपरान्त पांचर्वी शताब्दी तक उसे रक्षित रक्खा।

जब भन्ध्र लोगों का भारतवर्ष के मध्य में सबसे प्रधान अधिकार था उस समय पश्चिम के प्रान्तों में विदेशी लोगों के बहुत आक्रमण हुए और हम उनमें से कुछ का यहां वर्णन करेंगे।

सिकन्दर के लौट जाने के उपरान्त चन्द्रगुप्त ने सिन्ध नदी के प्रान्तों में यूनानी हाकिम सिल्यूकस को हरा कर यूनानियों को भारतवर्ष से निकाल दिया। परन्तु वेक्ट्रिया में यूनानियों का एक स्वतन्त्र राज्य था और हिन्दुओं तथा वेक्ट्रिया के यूनानियों में कभी मित्रता और कभी शत्रुता का व्यवहार होता रहा। वेक्ट्रिया के यूनानी लोग सिक्के बनाने में बड़ तेज थे और उनके सिक्कों से एक से तीन ई० प्० तक उन के सब राजाओं की एक प्री स्ची बनाई गई है। बहुआ इन राजाओं का अधिकार सिन्ध के आगे तक बढ़ जाता था और यह निश्चय है कि बौद्ध हिन्दुओं की सक्ष्यता और शिल्प पर उन की सक्ष्यता का बड़ा प्रभाव पड़ा। बौद्धों के खंड़हरों में यूनानी शंतरासी के काम भीर हिन्दुओं के सिक्कों पर यूनानी लेख खुदे हुए मिलते हैं।

लगभग १२६ ई० पू० में यूची तथा बन्य जातियों ने मध्य-एशिया से हो कर काबुख को जीता और सिन्ध नदी तक अपना अधिकार जमाया श्रीर इन लोगी ने बेक्ट्रिया के राज्य का श्रन्त कर दिया। इसी जाति का एक राजा हिनदक काबुख में राज्य करता था। ऐसा जान पड़ता है कि घह वहां से निकाला गया और तब उसने काश्मीर को विजय किया जहां कि उस के उत्तराधिका की हुशक और किनदक ने इसा के उपरान्त पहिली द्याता दी में राज्य किया है।

किनक की मृत्यु के उपरान्त इसके बड़े राज्य के दुकड़े दुकड़े हो गए भीर काइमीर पहिंब जैसा हलका राज्य था वैसा ही किर हो गया। इस राज्य का इतिहास राजतरंगिणी नामक पुस्तक में दिया है जिसे कि कल्हण पण्डित ने बनाया था जो ईसा की बारहवीं शताब्दी में हुआ है। हम यहां पर इस इतिहास की कुड़ अखोचना करेंगे।

इसमें कनिष्क के पहिले के समय की कोई मुख्य घटना नहीं जिली है। उसमें लिखा है कि कुरुपाञ्चाल युद्ध के समय

१२६६ वषा म रर

युद्ध का समय इसा के पहिले १२ वीं शताब्दों माना स्रवादाता है। उसमें यह भी विका है कि कनिष्क के पहिले तीसरा राजा संशोक एक बौद्ध या और वह "एक सत्य और निशकलक्क राजा था और उसने वितष्टा के तटों पर बहुत से स्तूप क्षत्वाए "
उसका उत्तराधिकारी जलोक एक कट्टर हिन्दू था और उसने उन
से चों को भगाया जोकि पश्चिम से बड़ी संख्या में आ रहे थे।
य सेक्ष वेही त्रानी लोग रहे होंगे जिन्होंने कि इसके उपरान्त
शीध ही काइमीर को विजय किया। जलाक का उत्तराधिकारी
दितीय दामोदर हुआ और उसके उपरान्त विदेशी लोग आए
और "उनके दीर्घराज्य में बौद्ध सन्यासी लोग देश में सब से
प्रवल रहे और बौद्ध धर्म का प्रचार विना किसी बाधा के
हुआ।"

हम यहां किनिष्क से लेकर उज्जियिनी के विक्रमादित्य के समका-लीन मात्रगुप्त के समय तक ३१ राजाओं की नामावली देंगे। यदि हम किनष्क के राज्याभिषेक का समय ७८ ईस्वी मानें और मात्रगुप्त का समय ५५० ईस्वी तो इन ३१ राजाओं का समय ४७२ वर्ष होता है जिससे प्रत्यक राज्य का औसत समय १५ वर्ष होता है और यह असम्भव नहीं है।

| •                | <b>ई</b> स्वी |                | ईस्पी         |
|------------------|---------------|----------------|---------------|
| कानिष्क          | ৩<            | क्षितिनन्द     | રદપ્          |
| अभिमन्यु         | १००           | वसुनन्द        | 390           |
| गोनन्द           | ११५           | नर २.          | ३२४           |
| विभीषण प्रथम     | १३०           | अक्ष           | \$80          |
| इन्द्रजीत        | १४४           | गोपादित्य      | <b>રૂપ્ર</b>  |
| रावगा            | १६०           | गोकर्ण         | ફં૭૦          |
| विभीषण द्वितीय   | १७५           | नरेन्द्रादित्य | ३८५           |
| नर १             | 039           | युधिष्ठिर      | ೪೦೦           |
| सिद्ध            | २०५           | प्रताप।दित्य   | ક <b>રપ્</b>  |
| उत्प <b>ल</b> ।च | २२०           | जलोक           | ४३०           |
| हिरण्याक्ष       | . ५३५         | तुःञ्जन        | ୍ ୧୫୪         |
| मुकुल            | २५०           | विजय           | ४६०           |
| मिहिरकुळ         | २६५           | जयेन्द्र       | <i>સ</i> ુપ્ર |
| यक .             | ् २८०         | सन्धिमति 💮     | 86.           |

मेघवाहत श्रेष्ठसेन ५०५ और हिरण्य का उत्तराधिकारी ५२० मातृगुप्त हुझा

हिर्ण्य

४३० से ५५० तक

इनमें है कुछ राजाओं का संक्षिप्त वर्णन करने योग्य है। कहा जाता है कि नर प्रथम बौद्धों का बड़ा द्वेषी था और उसने बहुन से बौद्धमठ जला डाले और उन मठों के लिये जो गांव ये उन्हें ब्राह्मणों को दे डाका। मुकुल के राज्य में मलेचों ने एक बार पुनः काश्मीर पर अपना अधिकार कर लिया पर उसका उत्तराधिकारी मिहिरकुल बड़ा विजयी था और कहा जाता है कि उसने अपना राज्य करनाट और लंका तक बढ़ाया। वह भी बौद्धों देशों में पशुत्रों के बध का निषधी क्यों उसका से एक नबा बंब बैक्स मठ बनवाए। उसके उपरान्त उसका पुत्र श्रेष्टसेन और उसके उपरान्त उसका पात्र हिर्म य गद्दी पर बैठा श्रीर तब उज्जित के विक्रमादित्य ने जीकि उस समय भारतवर्ष में सर्व प्रबल था मातृगुप्त को काइभीर की गद्दी पर बैठाया।

अपने राज्य में तथा जिन जिन देशों को उसन जाता उन कर देशों में पशुत्रों के बध का निषेध किया। उसकी रानियों ने बहुत से कैस्ट्र मठ बनवाए। उसके उपरान्त उसका पुत्र श्रेष्ठसेन और उसके उपरान्त उसका पात्र हिर्म्य गद्दी पर बैठा श्रीर तब उज्ज-यिनी के विक्रमादित्य ने जोकि उस समय भारतवर्ष में सर्व प्रबल या मात्गुप्त को काइभीर की गद्दी पर बैठाया।

काइमीर के इस्र संक्षित वृत्तान्त से अध हम गुजरात की ओर भुकेंने। हम पहिले कह चुके हैं कि कनिष्क ने अपना राज्य हाक्षिण में गुजरात तक फैलाया और गुजरात में उसके अधीनस्थ क्षहरत जाति के राजा राज्य करते रहे। परन्तु नहपान के उपरान्त

केवल उनके सिकों श्रीर शिलाखाला सावाइत हाला हुनार बहुत विचार के उपरान्त यह निश्चित हुआ है कि वे लोग शक को व्यवहार करते थे श्रीर उनके सब सिकों मीर शिलालंखों पर शक संध्व दिया है। परिश्रमी और योग्य विद्वान भगवन लाख इन्द्रजीत ने इन शाह राजाओं को जिस कम में रक्खा है उसके अनुसार नीचे एक सूची दी जाती है। उसमें हम प्रत्येक राजा के बिये केवल एक एक सिक्के की तिथि देंगे।

# सौराष्ट्र के शाह राजा।

|                      |              | सम         |                      |             | सन                 |
|----------------------|--------------|------------|----------------------|-------------|--------------------|
|                      | सिके की तिथि | इस्वी      | सिक्के               | की तिथि     | ई <del>स्</del> वी |
| नहपान                | धर           | ११६        | बिजयसेन              | १६०         | २३⊏                |
| चष्टन                |              | announce . | ईश्वर <del>र स</del> | -           | -                  |
| जैदायन               |              | -          | दमजदश्री             | १७६         | ર૬ક                |
| रुद्र दाम            | न ७२         | १५०        | रुद्र सेम            | १८०         | २५८                |
| दामज़द               |              |            | भर्तृदामन            | २००         | २७द                |
| जीवदावन              | <b>T</b>     | १७८        | विश्वासिंह           | १६८         | २७९                |
| रुद्रसिंह            | १०३          | १८१        | सिंइसेम              |             |                    |
| स्द्र सेन            | १२५          | २०३        | विश्वसे <b>न</b>     | २१ <b>६</b> | રદષ્ઠ              |
| संघदमन               | १४४          | २२२        | रुद्रासिह            | २३१         | ₹ <b>०</b> ९.      |
| बृर्थ्वा <b>से ब</b> | १४४          | . २२२      | यशोदावन              | २४०         | ३१८                |
| दामसेन               | १४८          | २२€        | सिहसेन               |             | -                  |
| इमजदश्री             | १५४          | २३२        | रुद्रसंन             | २७०         | ३४८                |
| वीरदामन              | १५८          | २३६        | रुद्रसिंह            | ३१०         | ३८८                |
| यशोदामन              | १६०          | २३८        |                      |             |                    |

इस राज्य वंश के जो बहुत से शिलालेख पश्चिमी भारतवर्ष के भिन्नाभिन्न स्थानों में पाए गए हैं उनमें से हम यहां परकेवल एक को बिकेंगे जो कि कदाचित सब से पुराना है और जिससे हमारे पाठकों को इन शिबालेकों का ठीक ठीक ज्ञान हो जायगा। निम्न लिखित शिलाबेख जो कि नासिक की गुफाओं में पाया गया है नहपान का है जो कि इपरोक्त सूची में पहिला राजा है।

"सर्व सम्पन्न को ! यह गुफा धौर ये छोटे तालाब गोवर्धन में त्रिरहिम पर्वतों पर दिनक के पुत्र राजा श्वहरत सत्रप नहपान के टामार धिय उसवदात ने बनवाए थे जिसने कि तीन लाख गऊ और सोना दान दिया और बारनासाय नदी पर सीदियां बनवाई, ब्राह्मणों और देवताओं को सोलह प्राम दिए, प्रतिवर्ष एक लाख ब्राह्मणों को भोजन कराया, पावित्र स्थान प्रभसु पर ब्राह्मणों के बिबे ओठ सिया रख दी, महक्ष्मण्ड यहातुर नेक्ष्यंत्र और रहेराक राग में चत्रकोण, गृह और टिकने के स्थान बनवाप, बाटिका, तालाब और कूप बनवाप, इवा, परादा, दमन, तापी, करविना और इइनुका नदियों को पार करने के लिये उनमें डोंगियां छोड़वाई, भर्मशाला बनवाई, और पौसरा चलाने के लिये स्थान दिए और पिण्डित कावड, गोवधन, सुवर्णमुख, सोरपराग, रामतीर्थ, और नाम नोल ब्राम के चरणों श्रीर परिशदों के बत्तीस नािबगरों के लिये एक हजार की जमा दी। ईश्वर की आज्ञा से मैं वर्षा काल में हिस्ध उत्तमभद्र को छुड़ाने के लिये मालय को गया। मालय स्रोग (हम बोगों के युद्ध के बाजों का ) नाद सुनकर भाग गए भीर वे सब उत्तम भद्र क्षत्रियों के अधीन बनाए गए। वहां से में पोक्षरणी को गया और वहां पर पूजा कर के तीन हजार गाय श्रीर पक गाँव दान दिया।"

तहपान का उपरोक्त शिखालेख जो कि नासक की गुफाओं में पाया गया है बड़े काम का है क्यों कि उससे विदित होता है कि कारण के कि ब्राह्मणों का सत्कार करने और उन्हें दान देने में कैसा प्रसन्न होता था और सन् ईस्वी के उपरान्त की स्नताब्दियों में हिन्दू धर्मा और बौद्ध धर्मा होनों ही साथ साथ किस माँति प्रचलित थे। इनके साथ साथ

प्रचित होने में बाभा केवल तब ही पहती थी जब कि कभी कभी

कोई बड़ा कट्टर राजा गद्दी पर बैठता था । ब्राह्मणों को स्वर्ण, गौ और गाँव दान देना, स्नान करने के लिये घाट, टिकने के लिये मकान, धर्मशाला, बाटिका, तालाब और कूएँ बनवाना बिना कुछ लिये लोगों को नदी के पार उतरने का प्रबन्ध करना और चरणों श्रीर परिषदों को दान देना, ये राजाओं के लिये उचित उदारता के कार्य्य समझे जाते थे । और अन्त में इस शिलालेख से हमको यह भी विदित होता है कि सौराष्ट्र लोगों ने उत्तमभद्र क्षत्रिय लोगों की सहायता करने के लिये मालव लोगों पर आक्रमण किया।

शाह लोगों का सब से अद्भुत शिलाबेख गिर्नार के निकट एक पुछ पर खुदा है जो कि रुद्रदामन का पुछ कहजाता है। इसे पहिले पहिल जेम्स प्रिन्सेप साहब ने पढ़ा था मीर उनके उपरान्त इसके अधिक शुद्ध पाठ प्रकाशित हुए हैं । ऊपर दी हुई राजाओं की सूची से पाठक लोग देखेंगे कि रुद्रदामन नहपान के उपरान्त तीसरा राजा था श्रौर उसने ईसा की दूसरी दाताब्दी के बीच में राज्य किया । इस शिलांबेख में अनूठी बात यह है कि इसमें अशोक भीर उसके दादा चन्द्रगुप्त का उल्लेख है। इसमें जिखा है कि यह पुराना पुल नदी की बाढ से बह गया था, मौर्य वंशी राजा चन्द्रगुप्त के प्रधान शिल्पकार पुष्पगुप्त ने उस-की मरम्मत की और उसके उपरान्त अशोक के यवन राजा तराष्प ने । इसके उपरान्त उसे महाचेत्र रुद्रदामन ने संवत ७२ में ( अर्थात् सन १५० ईस्वी में ) बनवाया । इस शिलालेख में रुद्र-दामन ने यह भी शेखी हांकी है कि दक्षिण पथ के राजा सात-कर्णि को उसने कई बार हराकर उससे सन्धि कर ली। और उसने सौराष्ट्र, कच्छ, तथा अन्य देशों को विजय करने का भी उल्लेख कि-या है। रुद्रदामन के उपरोक्त शिळाळेख से विदित होगा कि सौराष्ट्र के शाह राजा बहुआ प्रसिद्ध अन्ध्र राजाश्रों की बरावरी फरने वाले होते थे।

इसके विरुद्ध नासिक की एक गुफा के शिलालेख में श्रन्ध्र वंश का राजा मौतमीपुत्र बिखता है कि उसने सौराष्ट्र कच्छ तथा अन्य देशों को विजय किया और खहरत के वंश का नाश कर दिया । यह द्वितीय गौतमीपुत्र था जिसने कि ईसा की दूसरी शताब्दी के अन्त में राज्य किया है।

हम इन तीनों जातियों के आक्रमण श्रीर विजय का वर्णन कर चुके हैं अर्थात् ईसा के पहिले दूसरी शताब्दी में बेक्ट्रिया के युना-नियों का, ईसा के उपरान्त पहिली शताब्दी में यूची तथा अन्य तूरानी जातियों का, श्रीर अन्त में उनके अधीनस्थ उन शाह राजाश्रों का, जिन्हों ने तीन शताब्दियौँ तक सौराष्ट्र में राज्य किया। इसके उपरान्त और जातियों के भी आक्रमण हुए परन्तु उनका इतिहास में कुछ भी पता नहीं लगता।

श्रन्त में ईसा की चौथी और पाँचवी शताब्दियों में प्रसिद्ध हन लोग आए। टीडियों के समान उनका बड़ा दल फ़ारस में फैल गया और वहां के राजा बहराम गौर को उसने भारतवर्ष में आश्रय लेने के लिये विवश किया। उसने कन्नीज के राजा से सम्बन्ध कर लिया और उसकी कन्या से विवाह किया। सम्भवतः यह राज-कुमारी, जिसने कारस के पित को स्थीकार किया, गुप्त वंश की कन्या थी, क्यों कि इस समय कन्नीज में गुप्त वंश के राजा राज्य करते थे और वे भारतवर्ष में सब से प्रवल थे। हम उनके विषय में अगले अध्याय में लिखेंगे।

#### अध्याय ५

## गुप्त वंशी राजा।

५० वर्ष हुए कि जेम्स प्रिन्सेप साहब ने भारतवर्ष के प्राचीन इतिहास के अध्ययन के लिये भारतवर्ष में जो शिलालेख मिले हैं उन सब को क्रमानुसार प्रकाशित करने की आवश्यकता दिखाई और उन्होंने यह भी सम्मति दी कि इस संग्रह का नाम कार्प्स इन्सक्षण्यनम् इण्डिकेरम् रक्खा जाय।

इस प्रस्ताव के अनुसार जेनरल सर एलेक्जाण्डर कर्निमहाम साहब ने सन्१८७७ ईस्वी में इस ग्रन्थ का पहिला भाग प्रकाशित किया। उसमें त्रशोक के वे शिलालेख हैं जिनके विषय में हम इस पुस्तक के पहिले अध्याय में लिख चुके हैं।

बम्बई के सिविल सर्विस के फ्लीट साहब ने इस पुस्तक का तीसरा भाग सन् १८८६ में प्रकाशित किया। उसमें गुप्त राजाओं के शिलालेख हैं और उनकी तिथियों के विषय में मारतवर्ष तथा यूरप में गत ४० वर्षों से जो वाद्विवाद हो रहा है उसका भी एक इतिहास दिया है।

इस ग्रन्थ का दूसरा भाग जिसमें कि सौराष्ट्र के शाह राजाओं का शिला लेख होगा अभी तक नहीं आरम्भ किया गया। मैं आह्मा करता हूं कि कोई योग्य विद्वान और अनुभवी पुरातत्ववेत्ता इस कार्य्य के जिये अब भी नियत किया जायगा और भारतवर्ष के शिखालेखों के इस संग्रह को पूरा कर देगा जो कि भारतवर्ष के बौद्ध समय के इतिहास के लिये इतने उपयोगी हैं!

हम देख चुके हैं कि इन गुप्त राजाओं के समय के विषय में प्रायः ४० वर्षों तक वादिववाद होता रहा धौर वहुत से योग्य विद्वानों ने इस वादिववाद में अपना समय जगाया है। इस वादा विवाद के इतिहास लिखने में फ्जीट साहुब ने अपने श्रमूल्य प्रन्थ के ३० पन्ने लगाए हैं। पर हुई का विषय है कि यह बादाविवाद अब समाप्त हो गया और अब जो निश्चय किया गया है उसमें कोई सन्देह नहीं रह गया है। ११ वीं शताब्दी में अलबेरिना ने जिखा है कि ग्रप्त संवत् शक संवत् से २४१ वर्ष पीछे का है अर्थात् वह सन् ३०० ईस्वी से प्रारम्भ होता है। आधुनिक समय के सब एकत्रित प्रमाणों से यह बात ठीक जान पड़ती है और अब हम ग्रुप्त लोगों के सिक्कों और शिजालेकों की तिथियों को पढ़ सकते हैं। केवल यह समरण रखना चाहिए कि उनसे सन् ईस्वी जानने के लिये हमें उनमें ३१६ वर्ष जोड़ने पड़ेंगे। फ्लीट साहब, जो अपने परिश्रमों की श्रोर कुछ पक्षपात करने में क्षमा के योग्य हैं, कहते हैं कि मन्दसोर के शिलालेख से, जिसे कि उन्हों ने प्राप्त किया है, यह वादविवाद निश्चित हो जाता है। विद्वान जोग प्रायः इस बात में सहस्रत हैं कि मन्दसोर का शिलालेख इस सिद्धान्त को सम्भवतः निश्चित कर देता है।

हम नीचे गुप्त राजाओं की नामावली तथा उनके सिक्कों और विश्वलालेखों की तिथियाँ श्रीर उनके ईस्वी सन् देते हैं—

### सिकों और शिलालेखों की तिथियाँ

| (महाराज)                | गुप्त घटोत्कच                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •••    |          | लगभग                         | ३००ई०         |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|----------|------------------------------|---------------|
| चन्द्रगुप्त १ ( ह       | वा विक्रमादित्य)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | •••    | •••      | ,,,                          | ३१०ई०         |
| समुद्रगुप्त             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •••    | •••      | "                            | ३५० ई०        |
| चन्द्रगुप्त २ (व        | ा विक्रमादित्य) पर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2,55,8 | રૂ,દપ્ર, | ४०१,४०७,४१२                  | ,४१४ई०        |
| कुमारगुप्त (वा          | महेन्द्रादित्य) ६६,६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ⊏,१२६  | .,१३०    | ड१५,४१७,४४⊏                  | ,४४९ ई ०      |
| <del>स्</del> कन्दगुप्त | १३६,१३७,१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ८,१४१  | ,१४४,    | <b>४५५,४५६,४५७</b>           | ,४६०ई०        |
|                         | १४५,१४६,१४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ८,१४६  | ,        | <b>ક</b> ६३,ક્રદ્દક,ક્રદ્દપ્ | ,૪૬૭,         |
|                         | N. Committee of the Com |        |          |                              | <b>४</b> ६८ े |

डाक्टर बुहलर साहब का यह मत है कि ग्रुप्त संवत चन्द्रगुप्त प्रथम का स्थापित किया हुआ है। उसके उत्तराधिकारी समुद्र गुप्त ने चौथी शताब्दी के दूसरे अर्थ भाग में राज्य किया। इलाहाबाद में अशोक की लाट पर खुदा हुआ लेख इस बड़े राजा के अधिकार और राज्य को बहुत कुछ विदित करता है। "जिसका प्रताप और बड़ा सौभाग्य इस से विदित होता है कि उसने कोशल के महेन्द्र को, ज्याघ्र राज महाकान्तार को, केरल के मन्त राज को, पिष्टपुर के महेन्द्र को, कोटुर के स्वामिद्य को, परण्डपल्ल के दमन को, काश्ची के विष्णुगोप को, अवभुक्त के नील राज को, वेंगी के हस्तिवर्मन को, पलञ्क के उप्रसेन को, देवराष्ट्र के कुबेर को, कुष्टलपुर के धनंजय को और दक्षिण के और सब राजाओं को केंद्र करके फिर छोड़ दिया।

''जिसका प्रताप बहुत बड़ा था और उसकी वृद्धि रुद्रदेष, मेतल, नागदत्त, चन्द्रवर्मन, गणपतिनाग, नागसेन, अच्युत, निन्दिन, बलवर्मन, तथा आय्योवर्त के अन्य बहुत से राजाओं के जड़ से विनाश करने से हुई थी, जिसने जंगली देशों के सब राजाओं को अपना नौकर बना लिया था।

"जिस राजा को सीमा प्रदेश के राजा लोग अर्थात् समतत, देवाक, कामरूप, नेपाल, कर्तृपुर तथा अन्यदेशों के राजा, और मालव लोग, अर्जुनायन, यौधेय, माद्रक, अभीर, फ्राजुन, सनकानिक, काक, करपरिक, तथा अन्य जातियाँ कर देकर और उसकी आज्ञाओं का पाबन करके पूरी तरह से मानती थीं।

"जिसका सारे संसार में फैठा हुआ शान्त सुयश बहुत से गिरे हुए राज्यवशों को पुनः स्थापित करने से हुआ था जो अपने बाहु की बड़ी प्रबळता से सारे संसार को बाँधे हुए था और जिसे देवपुत्र, शाहि, शाहनुसाहि, शक, मुक्रन्, सिंघल के छोग तथा अन्य सब द्वीपों के निवासी अपने को बिछदान की माँति देकर, कुमारी स्त्रियों को उस की भेंट करके, गरुड़ चिन्ह देकर; अपने राज्य का भोग उसे दे कर, और उसकी आज्ञाओं का पालन करके सत्कार के साथ उसकी सेवा करते थे।"

यह एक गुप्त राजा का भडकीला और कदाचित कुछ बढाया हुआ वर्णन् है। उस से हमें विदित होता है कि उसने काश्ची के राल, तथा दाक्षणी भारतवर्ष के अन्य देशों को जीता उसने श्रार्थी वर्त अर्थात उत्तरी भारतवर्ष के राजाश्चों का नाग्चाकिया, समतत

( पूर्वीवंगात ) कामरूप ( आसाम ) नेपाल तथा अन्य सीमा प्रदेशों के राजा और मालव, माद्रक, भीर भभीर इत्यादि जातियां उसके आज्ञाओं का पालन करती थीं और उसे कर देती थीं, और पश्चि-मी देश शाह श्रौर शाहंशाह और लंका के लोग भी उसके लिये मैंद तोहफ़े तथा श्रपने देश की सुन्दर कुमारी स्त्रियाँ भेजते थे। इस शिलालेख के अन्त में लिखा है कि यह बड़ा राजा प्रतापी महा राजा गुप्त का परपीत्र"—"प्रतापी महाराज घटोत्कच पौत्र"—"प्रतापी महाराजाधिराज चन्द्र गुप्तका पुत्र "—"महादेवी कुमार देवी से उत्पन्न हुआ था" जो कि लिखाव वंश की कन्या थीं। स्रमुद्र गुप्त के उपरान्त उसका पुत्रचन्द्रगुप्त द्वितीय गद्दी पर बैठा और उसके शिवालेखों में सांची में एक छोटा शिलालेख है जिस में बौद्ध सन्यासियों ऋर्थात काकनाद बोट के पत्रित्र महाबिहार के **ब्रार्थ संघ को एक गांव दान देने का उल्लेख है। एक दूसरे** स्थान पर अर्थात् मथुरा में एक शिलालेख पाया गया है जिसमें चन्द्रगुप्त ने अपनी माता का नाम दिया है और अपने को ''महादेवी दत्त-देवी से उत्पन्न हुआ" महाराजाधिराज समुद्रगुप्त का पुत्र कहा है। चन्द्रगुप्त द्वितीय का उत्तराधिकारी उसका पुत्र कुमारपुत्र हुआ जिसका एक शिलालेख संयुक्त प्रदेश में विलस उस्थान में पाया गया है जिसमें कि प्रथम गुप्त राजा से छेकर इस वंश की पूरी वंशावली दी है। भीर उसने अपने को "प्रतापी मदाराजाधिराज चन्द्रगुप्त का महादेवी द्भव देवी से उत्पन्न" पुत्र कहा है।

जिला इलाहाबाद में मनकुवर स्थान में ठाकुर भगवन लाल इन्द्रजी ने सन् १८७० ईस्त्री में कुमार गुप्त का एक दूसरा शिलालेख पाया। यह शिलालेख बुद्ध की एक बैठी हुई मुर्ति के नीचे खुदा है और उस में लिखा है कि इस मूर्ति को कुमारगुप्त ने संवत् १२९ (सन् ४४८ ईस्वी में) स्थापित किया था।

प्रसिद्ध मन्दसोर का शिलाबेख जिसे कि फ़ीट साहव ने पाया था गुप्त राजाओं का खुदवाया हुआ नहीं है परन्तु उस में कुमार गुप्त का उल्लेख है और इसलिये उस का वर्णन यहां किया जा सकता है। यह सेंधिया के राज्य के दशपुर ग्राम में महादेव के एक मन्दिर के आमे की ओर एक पत्थर पर खुदा हुआ है। इस में लिखा है कि इस स्थान पर कुछ रेशम बीनने वाले बोग गुजरात से आकर बसे और उन में से कुछ लोगों ने एक अच्छा व्यापार स्थापित किया। "जब कुमारगुप्त सारी पृथ्वी का राज्य करता था" उस समय विश्ववर्मन् नामक एक राजा था और उस का पुत्र बन्धुवर्मन् दशपुर में उस समय राज्य करता था जब कि बीनने वालों के समुदाय ने वहां एक मन्दिर बनवाया जोकि उस समय समाप्त हुआ "जिस ऋतु में कि बिजबी की गरज सोहावनी जान पड़ती है, और जब माबव जाति को स्थापित हुए ४६३ वर्ष हो चुके थे"

''मालवानां गणस्थिस्या याते शत चतुष्टते तृणवस्य-धिकाब्दानां ऋतौ सेब्य घनस्वने'

और इस शिलालेख में यह भी लिखा है कि इस मन्दिर की मरम्मत उस वर्ष में हुई जब कि उसी संवत को व्यतीत हुए ५२९ वर्ष हो चुके थे।

फ्रीट साहब का मत है कि दशपुर के बीननेवालों के शिला बेख में जिस कुमार गुप्त का उल्लेख है वह गुप्त वंश का वही कुमार गुप्त है और इस शिलालेख में जो संवत लिखा है वह मालव जाति का संवत् है जो कि अब विक्रमादित्य का संवत् कहा जाता है और इसा के ५६ वर्ष पहिले से मारम्भ होता है । अतपव यह मान्दिर (४६३-५६) =४३७ ईस्वी में बना था मौर उस की मरम्मत (५२६-५६) =४७३ ईस्वी में हुई।

इससे एक आश्चर्यजनक बात विदित होती है, क्योंकि यदि ह्रीट साहब का विचार ठीक है तो विक्रमादित्य के संवत् के श्वापित होने का सन्धा कारण विदित हो गया। इस संवत् को विक्रमादित्य ने ईसा के ५६ वर्ष पहले स्थापित नहीं किया था वैसा कि पूर्व समय के विद्वानों का अनुमान था। परन्तु यह संवत् वास्ताव में मालव लोगों का जातीय संवत् है और आगे चल कर इस में विक्रमादित्य का भी नाम मिल गया जिसने कि ईसा की छठीं के दी में मालव बोगों को सब से श्रेष्ठ जाति कुमार गुप्त का पुत्र स्कन्द्गुप्त उसका उत्तराधिकारी हुआ। उस का एक शिलालेख गाज़ीपूर के जिले में मिला है और वह मितरी की लाट के नाम से प्रसिद्ध है। उस में गुप्त राजाओं की बंशावली आरम्भ से लेकर स्कन्द गुप्त तक दी है। परन्तु इससे अधिक काम का एक शिलालेख वम्बई प्रान्त के जूनागढ़ में मिला है। उस में विष्णु की आराधना के उपरान्त लिखा है कि स्कन्द गुप्त ने "जिसने कि समुद्रों तक सब पृथ्वी जीत ली थी और जिस के यश को म्लेच्छों के देश में" उस के शत्रु लोग भी मानते थे पर्णदत्त को सौराष्ट्र लोगों के देश का राजा नियत किया। पर्णदत्त ने अपने पुत्र चक्र गालित को नियत किया। संवत १३६ (अर्थात् सन् ४५५ ईस्वी) में गिर्नार के नीचे की भील की बांध अतिवृष्टि के कारण दूट गई और यह बांध दो महीने में संवत १३७ में फिर बनवाई गई और यहा शिलालेख का कारण है।

स्कन्दगुप्त गुप्त वंश का अन्तिम बड़ा राजा जान पड़ता है और इस के उपरान्त इस वंश में छोटे छोटे राजा हुए। बुद्ध गुप्त का एक शिलालेख मध्य प्रदेश में इरन में मिला है और वह संवत् १६४ अर्थात ४८४ ई० का है। उस में लिखा है कि बुद्ध गुप्त का अधीनस्य राजा सुरिश्म चन्द्र कालिन्दी और नर्मदा के बीच के देश में राज्य करता था। उस शिलालेख में जनाईन के नाम से विष्णु देवता की पूजा के निमित एक स्तम्म स्थापित करने का बृत्तान्त है।

इरन के एक दूसरे शिलालेख में भाद्य गुप्त का उल्लेख है और इस में लिखा है कि गोपराज नामक एक सर्दार उस के साथ युद्ध में जा कर मारा गया । गोप राज की आज्ञाकारिणी प्रिय और सुन्दर स्त्री ने चिता में उस का साथ दिया"।

प्रबल गुप्त वंश के कि जिसने भारतवर्ष में १०० वर्ष के उत्पर तक सर्वोच्च अधिकार अपने हाथ में रक्खा था उस के नाश होने के विषय में बड़ा मत भेद हैं। डाक्टर फर्ग्युसन साहब कहते हैं कि इन लोगों के उस टीड़ी दल ने जिस ने कि एशिया में दूर दूर तक आक्रमण किया था, फारस को निर्वल कर दिया था, उसी ने भारतवर्ष में गुप्त वंदा का भी नाग किया। फ्रीट साहब इस बात को विश्वास करने के प्रमाण दिखलाते हैं कि पञ्जाब का प्रताणी ख्रीर कहर मिहिरकुल और उस का पिता तोरमान हन जाति का था। स्कन्दगुप्त की मृत्यु के उपरान्त तोरमान ने (जिसने कि हन लोगों को एक बार भगा दिया था) गुप्त राजाओं से लगभग ४६६ ईस्वी में पूर्वी मालवा देश कीन लिया। मिहिर कूल ने अपनी विजय और लोगों का नाश करना लगभग ५१५ ईस्वी में आरम्भ किया और अन्त में उसे उत्तरी भारतवर्ष के प्रताणी राजा यश धर्मान ने दमन किया। इस प्रकार मध्य भारतवर्ष में हन लोगों का अधिकार केवल थोड़े समय तक रहा परन्तु कोस्मा इण्डिको स्त्रयूस्टीज ने छटीं शताब्दी में लिखा है कि उस के समय तक भी हन लोग बड़े प्रवत्न थे और वे पंजाब में माकर बसे थे और यहां का राज्य करने थे।

ये तथा अन्य विदेशी आफ्रमण करने वाले, जिनके विषय में इम पहिले लिख चुके हैं, भारतवर्ष के लोगों में आकर बसे, उनकी भाषा धर्म और सक्ष्यता को ग्रहण किया और इस प्रकार उन्हों ने एक नक्क हिन्दू जाति स्थापित की जिस ने कि पौराणिक समय के अन्त में अर्थात् ६ वीं श्रीर १० वीं शताब्दियों में राजकीय उत्तर फेर में एक विशेष भाग जिया।

#### अध्याय ६

# फाहियान का भारतवर्ष का वृत्तान्त।

पिछले तीन श्रध्यायों में हमने श्रपने पाठकों को भारतवर्ष में बीद काल के मुख्य मुख्य राजवंशों का कुछ वृत्तान्त दिया है जोकि दुर्भाग्य वश बहुत सूक्ष्म श्रीर थोड़ा है। परन्तु केवल राज्य वंशों का बृत्तान्त ही भारतवर्ष का पूरा इतिहास नहीं है श्रीर इसिलये यह आवश्यक है कि हम भारतवर्ष में रहने वाली उन असंख्य जातियों के प्रधान नगरों का, उनके शिल्प और सभ्यता का भाषिक स्पर्ध में उस्में अध्या वश्य इस कार्य्य के लिये हमें कुछ सामिश्रयाँ मिलती हैं और वे उस चीन के यात्री के प्रन्थां में हैं जो कि बौद्ध काल के अन्त में भारतवर्ष में आया था।

फाहियान भारतवर्ष में लगभग ४०० ईस्वी में आया श्रीर वह भपना वृत्तान्त उद्यान अर्थात् काबुल के आस पास के देश से आरम्भ करता है और लिखता है कि वहीं से उत्तरी भारतवर्ष आरम्भ होता है। उस समय उद्यान में मध्य भारतवर्ष की भाषा बोली जाती थी श्रीर यहां के लोगों का पिहरावा मोजन श्रादि भी मध्य भारतवर्ष के लोगों की ही नाई था। उस समय यहां बौद्ध धर्म का बड़ा प्रचार था श्रीर ५०० संघ आराम अर्थात् बौद्ध सन्यासि-यों के मठ थे। उसने स्वतः गान्धार, तक्ष शिला, और पेशावर में होकर यात्रा की भीर पेशावर में उसने एक अद्भृत सुन्दरता का सुद्द और ऊँचा बौद्ध मीनार देखा।

नगरहार और अन्य देशों में यात्रा करता हुआ, सिन्ध नदी को पार कर फाहियान अन्त में यमुना नदी के तट पर मथुरा में पहुंचा। कि नदी के होनों पार २० सघ आराम बने थे जिनमें कदावित तीन हजार बौद्ध सन्यासी रहत थे। यहा बाद्ध अन्म का कुल कि है। हो रहा था। ''बियाबान के आगे पश्चिमी भारतवर्ष के देश हैं। इन देशों (राजपूताने) के राजा लोग सब बौद्ध धर्म में दढ़ विश्वास रखेन वाले हैं...इसके दीक्षण में वह बीच का देश है जो मध्यदेश

कहलाता है। इस देश का जल वायू गरम और एकसा रहता है, न तो वहां पाला पड़ता है और न बफें। वहाँ के लोग बहुत अच्छी अवस्था में हैं, उन्हें राज्य कर नहीं देना पड़ता और न राज्य की श्रोर से उन्हें कोई रोक टोक है। केवल जो जोग राजा की भूमि को जोतते हैं उन्हें भूमि की उपज का कुछ ग्रंश देना पड़ता है। वे जहां जाना चाहें जा सकते और जहां रहना चाहें रह सकते हैं। राजा शारीरिक दण्ड नहीं देता । ऋपराधियों को उनकी दशा के अनुसार इतकावा भारी ज़र्माना लगाया जाता है। यदि वे कई बार राज द्रोह करें तो भी केवल उनका दहिना हाथ काट लिया जाता है। राजा के शरीर रक्षक जो कि दहिनी और बांई मोर उसकी रक्षा करते हैं नियत वेतन पाते हैं । सारे देश में केवल चागडालों को छोड़कर कोई लहसुन वा प्याज नहीं खाता कोई किसी जीव को नहीं मारता, और मदिरा नहीं पीता...इस देश में लोग सुअर वा चिडिया नहीं रखते और पशु का ब्यापार नहीं करते। बाजार में मिदरा की दूकाने नहीं होती। बेंचने में लोग कीड़ियों को काम में लाते हैं। केवल चाण्डाल लोग हत्या करके माँस वेचते हैं। बुद्ध के निर्वाण के समय से आज तक इन देशों के अनेक राजाओं, रईसों और गृहस्थों ने यहां विहार बनवाए हैं, और उनके व्यय के लिये खेत, मकान बगीचे, मनुष्य और बैल दिए हैं। खुदे हुए श्रिधकार तच्यार करवाए जाते थे झौर वे एक राजा के उपरान्त दूसरे राजा के राज्य में स्थिर रहते थे। उन्हें किसी ने छीनने का उद्योग नहीं किया अतएव आज तक उनमें कोई बाधा नहीं पड़ी । इनमें रहने वाले सब सन्यासियों के लिये विछौने, चटाइयाँ, भोजन, पानी, और कपड़े अपरिमित रूप से दिए जाते हैं श्रीर यह बात सब जगह है।"

हमारा यात्री संकाइय से होता हुआ कन्नौज में माया। हमारे पाठकों को स्मरण होगा कि इस समय कन्नौज गुप्त राजाओं की बढ़ी चढ़ी राजधानी थी परन्तु दुर्भाग्य वश फाहियान ने इस नगर के दो संघन्नारामों को छोड़ कर और किसी के विषय में कुछ नहीं लिखा है।

साँची में होकर फाहियान, कोशल मौर उसकी प्राचीन राज-

भानी श्रावस्ती में आया। परन्तु इस बड़े नगर का बुद्ध के समय से अब नाश हो गया था और चीनी यात्री ने इस नगर में केवल बहुत थोड़े से निवासी देखे अर्थात सब मिला कर कोई २०० घर थे। परन्तु जेतयन की, जहाँ बौद्ध ने बहुभा उपदेश दिया था, स्वामा विक सुन्दरता अभी चली नहीं गई थी और वहां का विहार अब स्वच्छ तालाब सोहावने कुँज और रंग विरंग के असंख्य फूबों से सुशोभित था। इस विहार के सन्यासियों ने यह सुनकर कि फाहियान और उसका साथी चीन देश से आया है कहा "बड़ा आश्चर्य है कि पृथ्वी की सीमा प्रदेश के बोग धम्म की खोज की अभिलाषा से इतनी दूर तक आते हैं।"

वहा के रहन नाल्यसम्बद्धः कृष्णिलवस्त अब उस सुशोभित इशा तब फाहियान वैशाली में आया जोकि एक समय घमण्डी लिच्छिवियों की राजधानी थी और जहाँ गौतम ने अस्वपालि वेश्या का आतिथ्य स्वीकार किया था। यहाँ बौद्धों की दूसरी सभा भी गौतम की मृत्यु हुई थी, अब नगर नहीं रहि गर्धा था। व्यक्त के तिर्द्धा-बहुत थोड़े से लोग रहते थे भीर ये लोग केवल वेही थे जिनका कि वहां के रहने वाले सन्यासियों से कोई न कोई सम्बन्ध था।

तब फाहियान वैशाली में आया जोकि एक समय घमण्डी लिच्छितियों की राजधानी थी और जहाँ गौतम ने अम्बपालि वेश्या का आतिथ्य स्वीकार किया था। यहाँ बौद्धों की दूसरी सभा भी हुई थी और फाहियान ने उसका वर्णन लिखा है "बुद्ध के निर्वाण के १०० वर्ष पीछे वैशाली के कुछ मिश्रुकों ने दस बातों में विनय के नियमों को यह कह कर तोड़ डाला कि बुद्ध ने ऐसा करने की आज्ञा दी है। उस समय अरहतों और सत्यमतावलम्बी भिश्रुकों ने, जोकि सब मिला कर १०० थे, विनयपितक को फिर से मिलान कर के संग्रहीत किया।

है जिसके भिन्न भिन्न भागों को उसने ( अशोक ने ) देवों से पत्थर का ढेर इकट्टा करवा कर वनवाया था। इसकी दीवार, द्वार और पत्थर की नकाशी मनुष्य की बनाई हुई नहीं हैं, उनके खँड़हर श्रव तक हैं। " अशोक के गुंबज के निकट एक विशाल और सुन्दर संघाराम और मन्दिर था जिसमें कोई छ वा सात सौ सन्यासी रहते थे । प्रसिद्ध ब्राह्मण, गुरु मंजुश्री स्वयं इस बीद संघाराम में रहता था और बौद्ध श्रामन लोग उसका सत्कार करते थे। यहां पर बौद्धों के विधान उस समय जिस धूम भड़ाके से किए जाते थे उसका भी वर्णन है। "प्रतिवर्ष दूसरे मास के आठवें दिन मूर्तियों की एक यात्रा निकलती है। इस अवसर पर बोग एक चार पहिये का रथ बनवाते हैं और उस पर बाँसों को बाँध कर उसे पाँच खण्ड का बनाते हैं और उसके बीच में एक एक खम्भा रखते हैं जो कि तीनफले भाले की नाई होता है और उँचाई में २२ फीट या इससे भी श्रीधक होता है। इस प्रकार यह एक मन्दिर की नाई देख पड़ता है। तब वे उसे उत्तम स्वेत मल-मल से ढाँकते हैं और फिर उस मलमल को भड़कीले रंगों से रँगते हैं। फिर देवों की मुर्तियां बना कर और उन्हें साने चांदी और काँच से आभूषित कर, कामदार रेशमी चन्द्रए के नीचे बैठाते हैं। तब रथ के चारों कोने पर वे ताखा बनाते हैं और उनमें बुद्ध की बैठी हुई मुर्तियां जिनकी सेवा में एक वोधिसत्व खड़ा रहता है बनाते हैं। ऐसे ऐसे कदाचित बीस रथ बनाए जाते हैं ब्रीर वे भिन्न भिन्न प्रकार से सज्जित किए जाते हैं। इस यात्रा के दिन बहुत से सन्यासी और गृहस्थ लोग एकत्रित होते हैं। जब वे फूल और घूप चढ़ाते हैं तो बाजा बजता है और खेल होता है। ब्रह्मचारी लोग पूजा करने के लिये झाते हैं। तब बौद्ध लोग एक एक करके नगर में प्रवेश करते हैं। नगर में आने पर वे फिर ठह-रते हैं। तब रात भर वे रोशनी करते हैं, गाना और खेल होता है और पूजा होती है। इस अवसर पर भिन्न भिन्न देशों से जो लोग एकत्रित होते हैं वे इस प्रकार कार्य्य करते हैं। " ईसा की पाँचर्ची शताब्दी में बौद्ध धर्म्म ने बिगड कर जो मृर्तिपूजा का रूप भारण किया था उसका यह श्राखों देखा अमूच्य वृत्तान्त है।

ः इससे अधिक मनोरञ्जक पाटलीपुत्र के धर्मार्थ चिकित्साः लयों का वृत्तानत है। "इस देश के अमीरों और गृहस्थों ने नगर में चिकित्सालय बनवाए हैं जहाँ कि सब देश के गरीब लोग, जिन्हें श्रावदयकता हो जो लगडे हों वा रोगग्रस्त हों, रह सकते हैं। वहां वे उदारता से सब प्रकार की सहायता पाते हैं। चिकित्सक उनके रोगों की देखभाल करता है और रोग के अनुसार उनके खाने पीने मौर दवा काढे और वास्तव में उनके सुख की सब वस्तुओं के बिये आज्ञा देता है । आरोग्य होने पर वे अपनी इच्छानुसार चले जाते हैं।

प्राहियान तब अजातशत्रु के नए बनवाए हुए नगर राजगृह में तथा विम्बिसार के प्राचीन नगर में गया। यहाँ पर इस यात्री ने उस प्रथम बौद्ध संघ का उल्लेख किया है जो कि बुद्ध की मृत्यु के उपरान्त ही पत्रित्र पाठाँ को संग्रहीत करने के लिये हुन्ना था। " पर्वत के उत्तरी ओर एक पत्थर की गुफा है जो कि चेति कहलाती है। यहीं बुद्ध के निर्वाण के पीछे पवित्र पुस्तकों की संग्रहति करेन के लिये ५०० अरहत एकत्रित हुए थे।

गया में फाहियान ने सब उजाड़ और वियावान की नाई पाया। उसने प्रसिद्ध वो वृक्ष तथा बुद्ध की तपस्याओं और सर्वज्ञता प्राप्त **क**रने से सम्बन्ध रखने वाले सब स्थानों को देखाः और उसने उन दन्तकथाओं को लिखा है जो कि गौतम की मृत्यु के उपरान्त गढ़ी गई र्थी। तब वह काशी के देश और बनारस के नगर में आया और वहां उसने उस मृगदाय को देखा जहां गौतम ने पहिले पहल सत्यधर्म को प्रगट किया था।यहां उस समय दो संघाराम बन गए थे। वहां से वह कौशाम्बी के प्राचीन नगर में गया, जहां गौतम ने बहुत समय तक उपदेश किया था।

बनारस से फ़ाहियान पाटलीपुत्र को लौटा। वह विनयपितक की इस्तिलिखित प्रति की खोज में था । पर "सारे उत्तरी भारतवर्ष में भिन्न भिन्न अधिक।रियों ने बाज्ञाओं के जानने के लिये केवल मुख की कथा पर भरोसा किया है और उन्होंने कोई मूल ब्रन्थ नहीं रक्खा जिससे नकत की जा सके । इसीलिये फ़ाहियान इतनी दूर मध्य भारतवर्ष तक आया। परन्तु वहां बड़े संघाराम में उसे आज्ञाओं का एक संग्रह मिला।

गङ्गा नदी के मार्ग से आगे बढ़ता हुआ यह यात्री इस नदी के दक्षिण किनारे पर चम्पा नगर में पहुंचा । हम पहिले ही देख चुके हैं कि चम्पा अड़ अर्थात पूर्वी बिहार की राजधानी थी और वह भागलपुर के निकट स्थित थी । पूर्व और दक्षिण की ओर आगे बढ़ते हुए फ़ाहियान ताम्रपल्ली में पहुंचा जो कि उस समय गंगा के मुहाने पर एक बड़ा बन्दरगाह था । उस देश में चौबीस संवाराम थे उन सब में सन्यासी लोग रहते थे, उनमें साधारणतः बुद्ध की आज्ञा का पालन किया जाता था । फ़ाहियान यहां दो वर्ष तक रह कर पवित्र पुस्तकों की नकल करता और मुर्ति के चित्र खींचता रहा । तब वह एक सौदागरी जहाज पर सवार हुआ और जाड़े की ऋतु की पहिली उत्तम हवा में जहाज ने दक्षिण-पश्चिम दिशा को प्रस्थान किया । वे लोग चौदह दिन और चौदह रात की यात्रा के उपरान्त "सिंहों के देश" (अर्थात सिंहल वा लड़ा) में पहुंचे । हमारा यात्री कहता है कि लंका में पहिले कोई निवासी नहीं थे,

हमारा यात्री कहता है कि लंका में पहिल काई निवासी नहां थे, परन्तु यहां बहुत से व्यापारी लोग आकर धीरे धीरे बस गए मीर इस प्रकार यह एक बड़ा राज्य होगया। तब बौद्ध लोगों ने आकर (फ़ाहियान कहता है कि बुद्ध ने आकर) लोगों में अपने धर्म का प्रचार किया। लड्का की जलवायु अच्छी थी और वहां वनस्पति हरी भरी रहती थी और नगर के उत्तर श्रोर ४७९ फीट ऊंचा एक बड़ा गुंबज़ और एक संघाराम था जिसमें ५००० सन्यासी रहते थे। परन्तु इन सुहावने दश्यों के वीच हमारे यात्री का हृद्य अपने घर के वास्ते घबराने लगा जिससे कि जुदा हुए उसे बहुत वर्ष हो गए थे। एक अवसर पर एक व्यापारी ने बुद्ध की एक २२ फीट ऊंची रत्नजटित मूर्तिको चीन का बना हुआ एक पंका भेट किया जिससे फ़ाहियान को उसकी जन्मभूमि का स्मरण हो श्राया। वह बड़ा उदास हुआ और उसकी आंखों में श्रांसू भर आए।

लङ्का में दे। वर्ष तक रह कर श्रीर विनयपितक तथा अन्य प्रन्थों को जो चीन में "अब तक विदित नहीं थे" नकल करके फाइियान

एक बड़े सीदागरी जहाज पर सवार हुआ जिसमें लगभग २०० मनुष्य थे। एक बड़ा तूफान श्राया और बहुत सा असवाब समुद्र में फेंक देना पड़ा। फ़ाहियान ने अपना घड़ा और कटोरा समुद्र में फेंक दिया और उसे 'केवल यह भय था कि ज्यापारी लोग कहीं उसके पवित्र प्रनथ और चित्र समुद्र में न फेंक दें। यह तूफ़ान तेरह दिन पर कम हुआ और यात्री लोग एक छोटे टापू पर पहुंचे श्रीर वहां जहाज के छेद को बन्द करने के उपरान्त पुनः समुद्र में प्रस्थान किया गया। "इस समुद्र में बहुत से समुद्री डाकू हैं जो श्रचानक तुम पर छापा मार कर सब वस्तुओं को नष्ट कर देते हैं। स्वयं समुद्र का कहीं पारावार नहीं और दिशा जाननं के लिये सूर्य चन्द्रमा वा तारों े यही लंगभगायाचभारतंर्यः स्वायत्तर्हों है श्रीर उन्हीं के अनुसार जहाज पर सवार हुआ जिसमें लगभग २०० मनुष्य थे मौर जिसमें ५० दिन के लिये भोजन की सामग्री थी। एक मास यात्रा करने परसमुद्र में एक तुकान आया और इस पर मृढ ब्राह्मण लोग परस्पर नाय स्टाने नगे कि "हम जागों ने इस श्रामन (फाहियान )को जहाज ब्राह्मण लोग अधिकता से हैं।

यहां लगभग पांच मास ठहर कर फ़ाहियान एक दूसरे सौदागरी
जहाज़ पर सवार हुआ जिसमें लगभग २०० मतुष्य थे और जिसमें
५० दिन के लिये भोजन की सामग्री थी। एक मास यात्रा करने
पर समुद्र में एक तूफान आया और इस पर मूढ ब्राह्मण लोग परस्पर
बात करने लगे कि "हम लोगों ने इस श्रामन (फ़ाहियान) को जहाज
पर चढ़ा लिया है इसी कारण हम लोगों का शगुन अच्छा नहीं
हुआ और हम लोग इस दुर्घटना में पड़ गए हैं। आओ श्रव जो टापू
मिले उस पर इस भिश्च को उतार दें जिसमें एक मतुष्य के लिये
हम सबका नाश न हो।" परन्तु फ़ाहियान के संरक्षक ने वीरता
के उसका साथ दिया और किसी निर्जन टापू में उसकी मृत्यु होने

#### अध्याय ७

## बौद्धों की इमारत ऋौर पत्थर के काम।

हिन्दू लोगों का ईसा के पहिले चौथी झौर तीसरी राता दियों में पाहिले पहल अपने समान की सक्ष्य जाति से संसर्ग हुआ और वे लोग श्रपने शिलप और विद्या की उन्नति के लिये यूनानियों के कितने अनुगृहीत हैं इसके विषय में बहुत कुछ लिखा जा चुका है। स्वभावतः बहुत से अन्थकारों ने इस विषय में शी घ्रता से यह निश्चय किया है कि घर बनाना श्रीर पत्थर का काम और लिखना तथा अपने अच्चर भी, हिन्दुओं ने पहिले पहल यूनानियों से सीखे।

किसी सक्ष्य जाति का संसर्ग किसी बड़ी और सक्ष्य जाति से होने से उनके शिल्प और सक्ष्यता में बहुत कुछ उन्नाति अवश्य प्राप्त होती है। ईसा के पहिले चौथी और तीसरी शताब्दियों में यूनानी लोग निस्सन्देह संसार की सब जातियों में बड़े सक्ष्य थे, श्रीर उनमें विशेषता यह थी कि सिकन्दर ने जिन जिन देशों को जीता था उन सब में उन्होंने श्रपनी श्रद्धत सक्ष्यता का प्रचार किया यहां तक कि एण्टिओक से लेकर वैक्टिया तक समस्त पश्चिमी र्पाशया में युनान की सक्ष्यता शिल्प श्रीर चाल व्यवहार प्रचलित हो गई। हिन्दूलोग बहुत से शिल्पो की उन्नति में ही नहीं वरन कई कांठन शास्त्रों यथा ज्योतिष शास्त्र इत्यादि के लिये भी युनानियो के बहुत अनुगृहीत हैं। यह वात भारतवर्ष के सब शतिहासन्न स्थीकार करते हैं और ऐसी मित्रता की सेवाओं को जिसे कि एक शिचित जाति ने दूसरी जाति के लिये किया है स्वीकार करना हमारा आनन्ददायक कर्तव्य होगा,जहां कहीं कि हम को ऐसी सेवाओं को स्वीकार करने के प्रमाण मिलें अथवा उद्भाका श्रतुमान ही हो। परन्तु जहां कहीं प्रमाणों का श्रभाव हो वा जहा इस श्रनुमान के विरुद्ध प्रमाशा मिलते हों उन अवस्थाओं में हमें अपने पाठकों को गीव्रता से कोई अनुमान कर छेने से सचेत करना आवश्यक है।

90]

ंघर बनाने की विद्या के लिये हिन्दू लोग यूनानियों के अनुगृ-हीत नहीं हैं। बौद्ध हिन्दुओं ने आरम्भ ही से घर बनाने की विद्या की स्वयं उन्नति की थी, वे अपने घर निराखे ही आकार के बनाते थे और यह आकार ग्रुद्ध भारतवर्ष का है. उन्होँन किसी विदेशी इमारत से इसे नहीं उद्धृत किया है। गान्धार और पञ्जाब में ऐसे खम्मे पाप गए हैं जोकि स्पष्ट आयोनिक ढङ्ग के हैं और साधारगातः इमारत भी यूनानी ढङ्ग की है। परन्तु स्वयं भारतवर्ष में बम्बई से लेकर कटक तक ईसा के तत्काल पीछे और पहिले की इमारतें शुद्ध भारतवर्ष के ढङ्ग की हैं। यदि हिन्दुओं ने घर बनाने की विद्या पहिले पहल यूनानियों से सीखी होती तो ऐसा

पत्थर की मूर्तियों के काम के लिये भी हिन्दू लोग ( पञ्जाब को क्कोड़ कर) यूनानियों के अनुगृहीत नहीं है । डाक्टर फरध्यू सन साहब भरुत के जँगले (२०० इ० पू०) का वर्णन करते हुए लिखते हैं "इस बात पर जितना जोर दिया जाय थोड़ा है कि इसमें जो शिल्पकारी देखी जाती है वह शुद्ध देशी है। उसमें ईजिप्ट के होने का कुछ भी चिन्ह नहीं है वरन् वह सब प्रकार से उसके विरुद्ध है, श्रीर न उसमें यूनानी शिल्प का कोई चिन्ह है, और न यही कहा जा सकता है कि इसमें की कोई बात बेविलोनिया वा एसीरिया से उद्धत की गई है। खम्मों के सिरे कुछ कुछ पर्नी पोलिस की बनावट से मिलते हैं और उनमें फूल पत्ती का काम भी वहीं के जैसा है, परन्तु इसके विरुद्ध शिल्पकारी और विशेषतः जँगलों में मृतिं की खोडाई का काम स्वयं भारतवासियों का और केवल भारत वासि-यों का ही जान पड़ता है।"

अब हम हिन्दुओं की इमारत और पत्थर की मृति के काम

के तस्काल पहिले और पांछे की शताब्देयों के वने हुए श्रव तक बर्तमान हैं और इस विषय में डाक्टर फरग्यूसन साहब हमारे पथद्शीक हों गे। ऐसे नमूने प्रायः सभी बौद्धीं के बनाए हुए हैं। बौद्धों के पहिले पत्थर का काम अधिकतर इंजीनियरी के कामों

यथा नगर की दीवालों फाटकों पुलों और नदी की बांभों में होता था और यदि कभी कभी महल और मन्दिर इत्यादि भी पत्थर के बनाए जाते रहे हों तो इस समय उसका कोई नमूना प्राप्त नहीं है। इसके सिवाय हिन्दुओं और जैनों की पत्थर की इमारतें जो कि भारतवर्ष में सर्वत्र अधिकता से पाई जाती है ईसा की पांचवीं शताब्दी के उपरान्त की बनी हुई हैं और इसलिये हम पौराशिक काल में उनके विषय में लिखें गे। इस मध्याय में हम केवल बौद्ध काल के शिल्प का वर्णन करेंगे और ऐसी इमारतें सब बौद्धों की बनाई हुई हैं।

डाक्टर फरग्यूसन साहब इनके पांच विभाग करते हैं अर्थात्—

- (१) लाट वा पत्थर के खम्मे जिनमें प्रायः शिलालेख खुदे रहते हैं।
- (२) स्तूप जो कि किसी पवित्र घटना वा स्थान को प्रगट करने के लिये बनवाए जाते थे वा जिनमें बुद्ध के मृत शरीर का कुछ कल्पित शेष भाग समझा जाता था।
- (३) जँगले जिनमें बहुआ बहुत अच्छी नकाशी के काम होते थे श्रीर जा बहुआ स्तूपों की घरने के लिये बनाए जाते थे।
  - (४) चेत्यं अर्थात् मन्दिर।
  - (५) विहार अर्थात् मठ।

सब से प्राचीन लाद वे हैं जिन्हें भारतर्वष के अनेक भागों में मशों के ने बनवाया था और जिनमें उसकी प्रजा के लिये बौद्ध धर्म के नियम और सिद्धान्त खुदे हुए हैं। सब से प्रामिद्ध लाट दिल्ली और इलाहाबाद की है जिन पर खुदे हुए लेखों को पहिले पहल जेम्स प्रिन्सेप साहब ने पढ़ा था। इनमें से दोनो पर अशों के लेख खुदे हुए हैं. और इलाहाबाद की लाट पर मशों के के उपरान्त गुप्त वंश के समुद्रगुप्त का लंख भी खुदा हुआ है जैसा कि हम पहिले कह चुके हैं और इसमें इस राजा के प्रताप का वर्णने और उसके पूर्वजों के नाम दिए हैं। ऐसा जान पड़ता है कि यह लाट गिरा दी गई थी और इसे शाहंशाह जहांगीर ने सन् १६०५ ईस्वी

में पुनः बनवाया और उस पर अपना राज्य आरम्भ होने के स्मारक की भांति फारसी अक्षरों में एक लेख खुदवाया । बहुत सी अन्य लाटों की नाई इस लाट का भी सिरा नहीं है, परन्तु तिरहुतकी लाट के सिरे पर एक दोर की मूर्ति और मथुरा और कन्नौज के बीच में संकाश्य की लाट के सिरे पर एक खिण्डत हाथी है परन्तु वह इतना खिण्डत है कि ह्वेनत्सङ्ग ने उसे शेर समझा था। बम्बई और पूना के बीच कर्ली की गुफा के साँमने जो लाट है उसके सिरे पर चार दोर हैं। ३२ न० की दोनो लाटों का सम्बन्ध गुप्त राजाओं के संवत से कहा जाता है।

कुतुब मीनार के निकट जो लोहे का अद्भुत खम्भा है उसे दिल्ली जाने वाले प्रत्येक यात्री ने देखा होगा। वह पृथ्वी के ऊपर २२ फीट है और २० इंच पृथ्वी के भीतर है, और उस का व्यास नीचे १६ इञ्च श्रीर सिरे पर १२ इञ्च है। उस पर भी अन्य-लाटों की नाई लेख खुदा हुआ है परन्तु दुर्भाग्य वश इस लेख में कोई तियी नहीं दी है। जेम्स प्रिन्सेप साहब कहते हैं कि यह चौथी वा पांचवीं शताब्दी का है और डाक्टर भाऊदाजी इसे पांचवीं वा कर्ठी शताब्दी का बतलाते हैं। इसका समय पांचवीं शताब्दी मान कर डाक्टर फरम्यूसन साहब के श्रतुसार "यह हमारी आंख खोल कर बिना सन्देह के बतलाता है कि हिन्दू लोग उस समय में लोहे के इतन बड़े खम्भे की बनाते थे, जो कि यूरप में बहुत इधर के समय में भी नहीं बने हैं और जैसे कि अब भी बहुत कम बनते हैं। और इसके कुछ ही शताब्दी के उपरान्त इस लाट के बराबर के खस्सों को कर्नारक के मन्दिर में घरन की भांति लगे हुए मिलने से हम को विश्वास करना चाहिए कि वे लोग इस धातु का काम बनाने में इसके उपरान्त की अपेक्षा बड़े दत्त थे।

भीर यह बात भी कम आश्चर्यजनक नहीं है कि १४०० वर्ष तक हवा भीर पानी में रह कर उसमें अब तक भी मुर्चा नहीं लगा है और उसका सिरा तथा खुदा हुमा लेख मब तक भी वैसा ही स्पष्ट श्रीर वैसा ही गहिरा है जैसा कि वह १४०० वर्ष पहले बनाया गया था।" स्तूपों में भिलसा के स्तूप प्रसिद्ध हैं। पूरव से पश्चिम तक १० मील और उत्तर से दक्षिण तक ६ मील के भीतर भूपाल राज्य में भिलसा गांव के निकट इन स्तूपों के पांच वा छः समूह हैं जिन में लगभग २५ वा ३० स्तूप समूह होंग। जेनरल कार्नगहाम साहब ने पिहले पहल इनका एक वृत्तान्त सन् १८५४ इस्वी में प्रकाशित किया था और तब से उनका कई बेर वर्णन किया गया है। इन स्तूपों में सब से प्रधान सांची का बड़ा स्त्प है जिस की बैठक १४ फीट ऊँची और गुम्बज ४२ फीट ऊँचा है और आधार के ठीक ऊपर उसका व्यास १०६ फीट है। जँगल ११ फीट ऊँचे हैं और फाटक जिसमें कि बहुत ही भच्छा पत्थर का काम है और जिसका वर्णन हम आगे चल कर करेंगे ३३ फीट ऊँचा है।

इस बड़े दूहे के बीच का भाग विल्कुल ठोस है श्रीर वह मिट्टी में जमाई हुई ईंटो स बना है परन्तु उसका बाहरी भाग चिकने किए हुए पत्यरों का बना हुआ है । इसके ऊपर मसाबे की एक तह थी जिस पर निस्सन्देह चित्रकारी की हुई थी।

सांची के झास पास दूसरे बहुत से स्तूपें के समूह हैं झर्थात् एक तो द मील दूर सोनारी पर, दूसरा उसके तीन मील झागे सनधर पर और सांची से ७ मील दूर भोजपुर में अनेक समूह हैं। एक दूसरा समूह भोजपुर से पांच मील दूर अवधर में है। सब मिला कर एक छोटे से जिल में ६० स्तूपों से कम नहीं हैं।

हमारे बहुत से पाठक जो बनारस गए होंगे उन्होंने सारनाथ का स्तूप अवश्य देखा होगा जो उसी प्राचीन सृगदाय में बना हुआ है जहां कि गौतम ने पहिले पहल अपने नवीन धर्म का उप-देश किया था। उसका आधार पत्थर का ६३ फीट के व्यास का है जो कि ४३ फीट ऊँचा ठोस बना हुआ है। उसके ऊपर ईट का काम है जो कि आस पास की भूमि से १२८ फीट ऊँचा है। उस के नीचे का भाग अठपहल बना हुआ है। जिसके प्रत्येक और एक आला खुदा है। जेनरल कर्निगहाम साहब का विश्वास है कि इसके बनने का समय ईसा की कठीं वा ७ वीं शताब्दी है।

बङ्गाल में एक दूसरा स्तूप है जो कि जरासिन्ध की बैठक

के नामंसे प्रसिद्ध है। उसका व्यास २८ फीट और ऊँचाई २१ फीट है और वह ४ फीट के श्राधार पर बनाया गया है। उसका उल्लेख ह्रेनत्साङ्ग ने किया है और उसके बनने का समय सम्भवतः ५०० ईस्वी है।

अमरावती का स्तूप वा दगोब जिसे कि ह्वेनत्साङ्ग ने दंखा या, अब नहीं है। गान्धार देशों में कई प्रकार के स्तूप हैं। परन्तु किनिष्क का वह बड़ा दगोब जो कि ४७० फीट से अधिक ऊँचा था और जिसे फाहियान और ह्वेनत्साङ्ग ने दंखा था अब नहीं है। गान्धार के स्तूपों में सब से आवश्यक पञ्जाब में सिन्ध और झेलम के बीच मिन्श्यल के स्तूप हैं। इस स्थान पर १५ वा २० स्तूप पाए गए थे और उनमें से कुक स्तूपों को रणजीतिसिंह के फरासीसी सेना-पित वेन्द्रूर और कोर्ट साहबों ने सन् १८३० ई० में पहिले पहल खोला था। इनमें से प्रधान स्तूप का गुम्बज ठीक गोलाई है जिस का ब्यास १२७ फीट है और इस कारण उसका घेरा लगभग ४०० फीट हुआ।

बौद्ध काल की सब उत्तम इमारतों के काम स्तूपों के चारों भोर के जँगले श्रोर फाटक हैं। सब से पुराने जंगले बुद्धगया भोर भरहुत के हैं। डाक्टर फर्ग्यूसन साहब बुद्ध गण के जँगलें। का समय २५० ई० पू० श्रोर भरहुत के जँगलों का समय २०० ई० पू० कहते हैं। बुद्धगया के जँगल १३१ फीट लम्बे और ६८ फीट चौड़े सम-कोखा चतुर्मुज आकार के हैं श्रोर उसके खम्मे ४ फीट ११ इंच ऊँचे हैं।

भरहुत इलाहाबाद और जबलपुर के बीच में है। यहां का स्तूप अब बिलकुल नहीं रहा है, वह गांव के बनाने के काम में लाया गया परन्तु उसके जँगलों का लगभग आधा भाग अब तक है। वह पहिले प् कीट के ब्यास का अर्थात लगभग २७५ कीट लम्बाथा। उसके चार द्वार थे जिन पर साढ़े चार कीट ऊँची मूर्तियां थीं। जैनरल किनँगहाम साहब के मरम्मत के काम से जान पड़ता है कि पूरब के काटक के खम्मे २२ कीट ६ इश्च ऊँचे थे। धरनों पर महुष्यों की काई मूर्ति नहीं थी। नीचे की धरन पर हाथियों की

एक पंक्ति थी, बीच की घरन पर शेरों की, भीर सब से ऊपर की घरन पर सम्भवतः घड़ियालों की। जँगला ९ फीट ऊँचा था भीर उसके भीतर की ओर जगातार, पत्थर की मूर्तियां खुदी थीं जो एक दूसरे से एक सुन्दर बेल के द्वारा जुदी की गई थीं। इनमें से लगभग १०० मूर्तियां पाई गई हैं और उन सब में कथाओं के हइय हैं और प्रायः सबमें जो जातक दिखलाए गए हैं उनका नाम भी खुदा हुआ है। भारतवर्ष में केवज एक यही स्मारक है जिसमें कि इस प्रकार लेख खुदे हुए हैं और इसीलिये भरहुत के जँगके ऐसे बहमूल्य समन्ने जाते हैं।

इन जँगलों से भारतवर्ष के पत्थर के काम की जो अवस्था प्रगट होती हैं उसके विषय में हम डाक्टर फरग्यूसन साहब की सम्मति उद्धृत करने कें लिये क्षमा नहीं मार्गे गे—

" जब हम लोग हिन्दुओं के पत्थर के काम को पाईले पहल बुद्ध गया और भारहुत के जँगलों में २०० से ले कर २५०ई० पू० तक देखते हैं तो हम उसे पूर्णतया भारतवर्ष का पाते हैं जिसमें कि विदेशियों के प्रभाव का कोई चिन्ह नहीं है। परन्त उनसे वे भाव प्रगट होते हैं और उनकी कथा इस स्पष्ट रूप से विदित होती है जिसकी समानता कमू से कम भारतवर्ष में कभी नहीं हुई। उसमें कुछ जन्त यथा हाथी, हिरन, और बन्दर ऐसे बनाए हुए हैं जैसे कि संसार के किसी देश में बने हुए नहीं मिलते, और ऐसे ही कुछ वक्ष भी बनाए गए हैं और उनमें नकासी का काम इतनी उत्तमता और शुद्धता के साथ बना हुआ है। के वह बहुत प्रशंसनीय हैं। मनुष्यों की मृर्तियां भी यद्यपि वे इम लोगों की शाज कल की सुन्दरा से बहुत भिन्न हैं परन्तु बड़ी स्वाभाविक हैं और जहां पर कई मूर्तियों का समृह है वहां पर उनका भाव अद्भृत सरलता के साथ प्रगट किया गया है। रैल्फ की नाई एक सच्चे श्रीर कार्यों-वयोगी शिल्प की भांति कदाचित इससे वढ कर और कोई काम ुनहीं पाया गया।"

भूपाल के राज्य में सांची के बड़े स्तूप के चारों भार का जँगला गोलाकार है। उसका व्यास १४० फीट है और उसके अठ पहला खम्मे ८ फीट ऊँचे एक दूसरे से दो दो फीट की दूरी पर हैं । वे सिरं पर तथा बीच से भी दो फीट ३ इश्व मोटी घरनों से जुटे हुए हैं। परम्तु यह तो साधारण सज़ावट हुई और दूसरे स्थानों में जँगलों के फूल पत्ती का काम बढ़ता गया है यहां तक कि फूल पत्ती और बेलबूटे और मूर्तियां इतनी आम मौर इतनी अधिक हो गई है कि उनसे खम्मे और घरन बिलकुल ढंक गए हैं और उनका मूल ढाँचा विलकुल बदल गया है।

सांधी का वड़ा स्तूप जिसके विषय में हम पहिले जिख चुके हैं सम्भवतः मशोक के समय में बना था। उसके प्रत्येक जँगले पर जो लेख खुदा है उससे विदिन होता है कि वह भिन्न भिन्न मनुष्यों का दिया हुआ है। इसके उपरान्त चारों फाटक सम्भवतः इसके पिछे बनवाप गए थे। डाक्टर फरम्यूसन साहेब उनका इस भांति वर्णन करते हैं—

"ये चारों फाटक वा तोरन भीतर और बाहर दोनों और अर्थात जहां घरनों में जोड़े जाने के कारण उनका जितना भाग हँक गया है उतने भाग को छोड़ कर और सर्वत्र सब से उत्तम पत्थर के काम से ढॅके हुए थे। बहुधा इनमें बुद्ध के जीवन के हश्य खुदे हए हैं। इन दश्यों के सिवाय उनमें उन जातकों के दश्य हैं जिनमें कहा गया है कि शाक्य मुनि<sup>क</sup> ५०० जन्मों में अवतार लिया श्रीर उसके उपरान्त वे इतने पवित्र हुए कि पूर्ण बुद्ध हो गए। इनमें से एक अर्थात् वेसन्तर वा "दान देने का" जातक उत्तरी फाटक के सब से नीचे की पूरी धरन पर है और उसमें उस मद्भत कथा की सब बातें ठीक उसी प्रकार से दिखलाई गई हैं जैसी कि वे लंका की पुस्तकों में आज तक मिलती हैं ...... अन्य मूर्तियों में युद्ध, घेरा डालने, तथा श्रन्त में विजय पाने के इस्य दिखलाए गए हैं। परन्तु जहां तक विदित होता है य युद्ध स्मारक स्थित रखने के लिये वा किसी धर्म सम्बन्धी कार्य्य के लिये किए गए थे। अन्य मूर्तियों में मनुष्य और स्त्रियां खाते पीते तथा प्यार करते हुए दिखलाए गए हैं। फाटकों की संगतराशी में भारतवर्ष में ईसा की पहिली शताब्दी के बौद्धों के भर्म प्रन्थ के पूर्या चित्र हैं।"

सांची के जगलों का समय खुद्धगया और भरहुत के जँगलों के तीन शताब्दी पीछे का कहा जाता है और अमरावती के जँगले सांची के जँगलों से भी तीन शताब्दी पीछे के हैं। अमरावती के जँगले का समय इंसा की चौथी वा पांचवी शताब्दी कहा जाता है।

ममरावती कृष्णानदी के मुहाने के निकट उसके दक्षिणी किनारे पर है और वह बहुत समय तक दक्षिणी भारतवर्ष के मन्ध्र राजा- मों की राजधानी थी। अमरावती को जगला फूलपत्ती और मूर्तियों से भरा हुमा है। बड़े जंगले का व्यास १६५ फीट और भीतरवाले जंगले का व्यास १६५ फीट और भीतर वाले जंगले का व्यास १६५ फीट है और इन दोनों के बीच यात्रा का मांग था। बड़ा जँगला बाहर से १४ फीट मोर भीतर से १२ फीट और छोटा जँगला ठोस और इ फीट ऊंचा था। बड़े जँगले की दिवार में जानवरों और लड़कों की मूर्तियां खुदी थीं और खम्मे भन्य खम्मों की नाई अठपहल थे और उन पर फूल खुदे थे। बड़े जँगले में वाहर की अपचा मीतर की और बहुत उत्तम काम था और जँगले के ऊपरी भाग में लगातार ६०० फीट की बम्बाई में मूर्तियां खुदी हुई थीं। बड़े जँगले की बपक्षा भीतरी जँगले में बाहर की बम्बाई में सूर्तियां खुदी हुई थीं। बड़े जँगले की बपक्षा भीतरी जँगले में बाहर की बम्बाई में सूर्तियां खुदी हुई थीं। बड़े जँगले की बपक्षा भीतरी जँगले में बाहर की काम था मोर उसमें बुद्ध के जीवन चारेत्र के अथवा कहानियों के दश्य भी उत्तमता के साथ खुदे हुए थे।"

डाक्टर फरम्यूसन साहब ने अपनी पुस्तक में दो चित्र दिए हैं एक वड़े जँगले का श्रोर दूसरा भीतरी जँगले का। ये दोनों बड़े मनोरक्षक हैं। पिहले में एक राजा अपने सिंहासन पर बैटा हुआ किसी राजदूत से मिल रहा है और सामने उसकी सेना दीवालों की रचा कर रही है। उसके नीचे पैदल सिपाही घुड़स-वार और हाथी युद्ध की सजावट के साथ निकल रहे हैं और उन में से एक रात्र मेल के लिये बात चीत कर रहा है। दूसरे अथीत भीतरी जँगले के चित्र में पूजा की तीन वस्तुएँ हैं मर्थात एक ता स्तूप तथा उसके जँगले, दूसरे चक्र अर्थात धम्में का पहिया और तीसरे एक जनसमुदाय जो वो पिवित्र वृक्ष का पूजा कर रहा है।

अब हम चैत्यों श्रर्थात् सभा भवन वा मन्दिरों के विषय में छिखेंगे। इन बौद्ध मन्दिरों में विद्योपता यह है कि वे उठाए नहीं जाते वरन् ऊँची ऊँची चट्टानों में काट कर बनाए जाते हैं। इस समय बीस वा तीस ऐसे मन्दिर हम लोगों को विदित हैं और एक के सिर और सब चट्टानों के भीतर उनकी काट कर बनाए गए हैं। यूरोप गिर्जों और हिन्दुओं के मन्दिरों के वाहरी कर बहुत ही उत्तम के मनोहर होते हैं परन्तु चट्टानों में खोद कर बनाए हुए बी मन्दिरों के बाहर की ओर केवल गुंह को छोड़ कर जिस ए कि बहुआ काम किया हुआ रहता है और कोई बात देख योग्य नहीं होती।

द्स में से नौ चैत्य जो कि श्रव तक पाए जाते हैं बम्बई प्रान्त में हैं और इसका कारण यह है कि भारतवर्ष के इसी प्रान्त बहुत सी गुफाएँ हैं और उनकी चट्टानें काटी जाने के लिये बहुर ही उत्तम हैं।

बिहार में एक गुफा है श्रीर यह विश्वास किया जाता है कि यही राजगृह की वह स्तपित्र गुफा है जिसमें वा जिसके सामने गौतम की मृत्यु के उपरान्त ही उसके नियमों को निश्चित करने के लिये बौद्धों की पहिली सभा हुई थी। यह एक स्वामाविक गुफा है जिसमें कि कारीगरी के द्वारा कुछ थोड़ी सी उन्नति कर दी गई है और ह्वेनत्साङ्ग ने मगध में रहने के समय उसे देखा था।

गया के १६ मील उत्तर अनेक गुफाओं का एक मनोरञ्जक समृह है और उनमें से सबसे मनोरञ्जक गुफा लोमश ऋषि की गुफा के नाम से प्रसिद्ध है। उसकी छत्त नोकीली वृत्ताकार है और उसके मुँह पर सादे पत्थर का काम है। भीतर ३३ फीट लम्बा भौर १६ फीट चौड़ा एक दालान है जिसके आगे एक वृत्ताकार को-ठरी है। ये सब गुफाएँ ईसा के पाहिले तीसरी शताब्दी की खुदी हुई कही जाती हैं।

पश्चिमी घाट में पांच या छः चैत्य की गुफाएँ हैं और वे सब ईसा के पहिलें की खुदी हुई कही जा सकती हैं और उनमें भे भज की गुफा सब से प्राचीन कही जाती है। बौद्ध जँगलों की गई उनके चैत्यों में भी पत्थर के काम को हम भीरे धीरे काठ के कामों से निकलते हुए पाते हैं। भज की गुफा के खम्मे भीतर की ओर बहुत ही झुके हुए हैं ठीक उसी भांति जैसे कि काठ के खम्मे किसी इमारत में चांड़ देने के लिये ती खे खड़े रहते हैं। गुफा-श्रों की धरने लकड़ी की हैं जिनमें से बहुत सी आज तक वर्त-मान हैं। इस गुफा का समय ईसा के पहिले तीसरी शताब्दी कहा जाता है।

गुफाओं का एक दूसरा समूह बेदसोर में है जिसमें कि बहुत श्रिषक उन्नति दिखलाई पड़ती हैं। उनके खम्मे अधिक सीधे हैं, यद्यपि वे भी भीतर की श्रोर कुछ झुके हुए हैं। उसके द्वार पर बोद्ध जंगलों का सा काम है। उसका ढांचा स्वयं जँगलों ही से लिया गया है परन्तु यहां वह केवल शोभा की भांति बनाया गया है। इन गुफाओं का समय दूसरी शताब्दी का प्रथमार्थ भाग कहा जाता है।

इसके उपरान्त नासिक में एक गुफा है। उसके खम्भे इतने सीधे हैं कि उनका झुकाब बहुत कठिनता से जान पड़ता है श्रीर उसके द्वार पर यद्यपि उन्हीं जँगलों का सा काम है परन्तु उनमेँ बहुत ही उत्तमता देख पड़ती है। इस गुफा का समय दूसरी श्रताब्दी का द्वितियार्थ कहा जाता है।

और जब हम अन्त में कार्ली की गुफा को देखते हैं जो कि पूना और बम्बई के बीच की सड़क पर है तो हम इस प्रकार की इमारतों को अपनी पूर्ण अवस्था में पहुंचा हुआ पाते हैं। इसके खम्मे बिलकुल सीधे हैं, इसके पदें पर पत्थर का काम खुदा हुआ है और इसके भीतर और बाहर की बनावट का ढङ्ग निर्मल और शुद्ध है। यह गुफा ईसा के उपरान्त पहिली द्यार्त्वा की खुदी हुई कही जाती है और भारतवर्ष में अब तक जितने चैत्य मिल हैं उनमें यह सब से बड़ी और सबसे पूर्ण है और इसके उपरान्त की दाताब्दियों में इसकी समता की इस ढङ्ग की इमारत नहीं बनी।

निम्न लिखित वृत्तान्त हमारे पाठकों को मनोरञ्जक होगा— "यह इमारतईसाइयों के प्राचीन गिरजों से बहुत कुछ मिलती है। उसमें गिजों की नाई एक मध्य भाग है और इसके दोनो ओर दालाने हैं और यह अर्ध गुम्बजाकार होकर समाप्त होती है जिसके चारो भोर दालान हैं। इसके भीतर की लम्बाई द्वार से ले कर पीके की दीवार तक १२६ फीट है और चौडाई ४५ फीट ७ इश्च है। परन्तु इसके बगल की दावानें इसाई गिर्जी से बहुत सकरी हैं। इनमें से बीच की दालान २५ फीट ७ इञ्च चौड़ी है और अन्य सब, खम्भों की मोटाई लेकर केवल १० फीट चौड़ी हैं। प्रत्येक ओर १५ लम्भे दालाना को मध्यभाग से जदा करत हैं, प्रत्येक खम्भे के नीचे की कुर्सी ऊँची हैं, खम्मा अठपहल् है और उसके ऊपर के दासे में बहुत अच्छी नकाशी है, दासे के ऊपर दो हाथी घुटनो के बल बैठे हएँ हैं भीर उनके ऊपर दो मुर्तियां हैं जो कि प्रायः एक मनुष्य और एक स्त्री की है और कहीं कहीं पर दोनो स्त्रियां हीं हैं। और यह सब ऐसे उत्तम खुदे हुए हैं कि वैसे साधारणतः देखने में नहीं माते। पीछे के ७ खम्मे केवल साद अठपहल हैं जिसके नीचे न तो कुर्सी है और न ऊपर दासा.....इसके ऊपर छत है जो कि श्चर्यवृत्ताकार है परन्तु दोनों और वह कुछ लम्बी है जिससे कि अर्थ वृत्त की ऊंचाई उसके व्यासार्थ से अधिक हो गई है.......

अर्ध गुम्बज के ठीक नीचे और लग भग उसी स्थान पर जहां कि ईसाई गिजों में बेदी रहती है, डगोवा स्थित है।

"भीतर के भाग का हम पूरी तरह से विचार कर सकते हैं श्रीर वह निस्सन्देह ऐसा गम्भीर और उत्तम है जैसा कि कहीं भी होना सम्भव है। और उसके प्रकाश का ढंग बहुतही पूर्ण है-एक पूरा प्रकाश ऊपर के एक छेद से आकर ठीक वेदी अर्थात इस इमारत की मुख्य वस्तु पर पड़ता है भीर शेष भाग सब अधकार में रहता है। यह अंधकार तीनों मार्गों को और तीनों दालानों को जुदा करने वाले मोटे मोदे घने ८ खम्भों से और भी अधिक हो जाता है।"—फर्ग्यूसन

मजण्टा में चार चैत्य हैं जिनका समय सम्भवतः ईसा की पि हिती शताब्दी से लेकर छठीं शताब्दी तक है। पीछे के समय के चैत्यों में बुद्ध की मृतियां हैं और इनमें से सब से श्रन्तिम समय के बने हुए चैत्य से बौद्ध धर्मा का जो का प्रगट होता है वह छठी शताब्दी- तथा उसके पीछे के हिन्दू धर्म से बहुत कुछ मिलता है।

पलारा की विश्वकर्मी गुफा का चैस्य बौद्ध काल के अन्तिम भाग का बना हुआ है। उसके कमरे की लम्बाई ५५ फीट और चौड़ाई ४३ फीट है और इत में सब वेल और नक्काशियां पत्थर में खुदी हुई हैं यद्यपि उनमें भी लकड़ी की नक्काशियों की नकल की गई है। यहां पर हमें नाल के आकार का द्वार नहीं मिलता जो कि इसके पहिले के सब चैत्यों में एक प्रधान बात है। इसका आगे का भाग किसी साधारण से दो खण्ड के गृह की नाई जान पड़ता है और उसके बरामदे में बहुत उत्तम पत्थर की नकाशी है।

बर्म्बई के बन्दरगाह में सालसेट टापू की कन्हेरी की गुफा प्रसिद्ध है। वह पांचवीं शताब्दी के आरम्भ में खुदवाई गई थी। वह कार्टी की गुफा की नकल है परन्तु वह उससे कहीं घट कर नीचे की श्रेणी की है।

मन्त में अब हम विहारों मर्थात् मठों का वर्णन करेंगे। बौद्ध विहारों में सब से प्रथम (पटना के दक्षिण) नालन्द का प्रसिद्ध विहार है जिसे ह्वेनत्साङ्ग ने सातवीं शताब्दी में देखा था। कई उत्तरोत्तर राजाओं ने काम बनवाया था और एक राजा ने सब विहारों को घेर कर एक ऊंची दीवार उठवाई थी जो कि १६०० फीट लम्बी और ४०० फीट चौड़ी थी श्रौर जिसके चिन्ह मब तक मिलतें है। इस घरे के वाहर स्तूप और गुम्बज बनवाए गए थे जिनमें से दस बारह की जेनरेल किनगहाम साहब ने पहिचान की है।

परन्तु इस बड़े विहार की इमारत का ठीक तरह पर जीर्गो-द्धार नहीं किया गया और न उनकी बनावट का ढक्न स्पष्ट किया गया है। यह सन्देह करने के कई कारण हैं कि इस इमारत की भूमि के ऊपर की बनावट काठ की थी और यदि यह ठीक है तो उसका कोई चिन्ह अब नहीं रहा है।

हमारे बहुत से पाठक जो कटक श्रौर भुवनेश्वर गए होंगे उन्होंने इन स्थानों में | उदयोगीर | और खण्डगिरि की पहाड़ी की दोनों गुफाएं, जो कटक से लगभग बीस मील दूर हैं, अवदय देखी होंगी। हाथी गुम्फ के एक शिलाबेख में लिखा है कि इस लेख की कजिङ्ग के राजा ऐर ने खुदवाया था जिसने आस पास के राजामों को दमन किया।

गणेश गुम्फ और राजरानी गुम्फ दोनों ही सन् इसवी के पिहिले के खुदी हुई हैं और उन दोनों में एक अद्भुत कथा खुदी हुई हैं। एक मनुष्य एक इन्न के नीचे सोया है और एक स्त्री, जो कि प्रत्यक्ष में उसकी पत्नी है, अपने प्रेमी का स्वागत करती है। इस पर युद्ध होता है और जीतने वाला स्त्री को अपनी गोद में खे भागता है।

इन सब से अधिक प्राचीन छोटी छोटी और सादी गुफाएं हैं जिनमें उदयगिरि की व्याघ्र गुफा सब से प्रसिद्ध है।

अब पश्चिमी भारतवर्ष में नासिक में तीन मुख्य मुख्य विद्वार हैं जो नहपान, गौतमी पुत्र और यदुयश्री के नाम से विख्यात हैं। इनमें से पहिली दोनों गुफाएं एकही ढंग की है, उनके दालान ४० फीट लम्बे और उतनेही चौड़े हैं और उनके तीन ओर सन्यासियों के रहने के लिये १६ छोटी होटी कोटरियां तथा चौथी ओर १६ खम्भों वाला एक बरामदा है। नहपान विहार में एक शिलालेख खुदा हुआ है जिससे विक्ति होता है कि इसको शाहवंश के सबसे प्रथम राजा नहपाल के दामाद ने बनवाया था और इसलिये इस विहार कं बनने का समय लगभग १०० ईस्वी है। गौतमी पुत्र विद्वार इसके दो वा तीन शताब्दी उपरान्त की समझा जाता है। यदुयश्री विहार का दालान ६० फीट लम्बा और ४० से ४५ फीट तक चौड़ा है मीर उसमें सन्यासियों के लिये २१ कोठरियां हैं। उसमें एक देव-स्थान भी है जिसमें खुदाई के बहुत उत्तम काम किए हुए दो स्नम्भे तथा बुद्ध की एक बहुत बड़ी मूर्ति है जिसकी सेवा में बहुत से लोगों की मुर्ति बनी हैं। एक शिलालेख से इस विहार का समय पांचवीं श्रेताब्दी विदित होता है।

कदाचित भारतवर्ष में सब से अधिक मनोरंजक विहार अजंटा के १६ वें और १७ वें विहार हैं। वे बीद विहारों के बड़े सुन्दर ममुने हैं और वे बड़े ही काम के हैं क्योंकि उनमें अब तक भी चित्र ऐसी स्पष्टता के साथ वर्तमान हैं कि जैसे और किसी विहार में नहीं पाए जाते। उनका समय निश्चित हो गया है। वे पांचवीं श्वताब्दी के आरम्भ में बनवाए गए थे, जब कि भारतवर्ष में गुप्त-वंशी सम्राटों का राज्य था।

नं० १६ का विहार ६५ फीट लम्बा और उतना ही चौड़ा है और उसमें २० खम्मे हैं। उसके दोनों ओर सन्यासियों के रहने के लिये १६ कोठरियां, बीच में एक बड़ा दालान, आगे की ओर एक बरामदा और पीछे की ओर देवस्थान है। इसकी दीवारें चित्रों से भरी हुई है जिनमें बुद्ध के जीवन वा मुनियों की कथाओं के हर्य हैं और छत तथा खम्मे में बेल बूटों आदि के काम हैं और इन सब बातों से उसकी एक अद्भुत शोभा हो जाती है। इन चित्रों के जो नमूने प्रकाशित हुए हैं उनकी देखने से चित्रकारी किसी प्रकार हजकी नहीं जान पड़ती है। मूर्तियां स्वाभाविक और सुन्दर हैं, मनुष्यों के मुख मनोहर और भाव प्रकट करने वाले हैं और वे उन विचारों को प्रगट करते हैं जिनके लिये कि वे बनाए गए हैं, और स्त्रियों की मूर्तियां लचीकी, हलकी और उत्तम हैं और उनमें वह मधुरता और शोभा है जिससे कि वे विशेषता भारतवर्ष की जान पड़ती हैं। सजावटें गुद्ध और ठीक तथा अद्भुत शोभा देने वाली हैं। यह माशा की जाती है कि इस मद्भुत चित्रकारी का एक पूर्ण संग्रह श्रव भी प्रकाशित किया जायगा जिससे कि प्राचीन भारतवर्ष की चित्रकारी की विद्या का वृत्तान्त प्रगट हो और यह प्रन्य भारत वर्ष के शिल्प का इतिहास जानने वालों के लिये उतना ही अमूल्य होगा जितना कि यूरोप के प्राचीन शिल्प का इतिहास जानने वालों के लिये पोम्पिआई के वे चित्र हैं जो कि नेपिल्स के अजायब घर में रिक्षत हैं। डाक्टर फर्ग्यूसन साहव को यह भय है कि अजण्टा की चित्रकारी की नकल लेने के लिये उन के रङ्ग को चटकीला करने के जो उपाय किए गए हैं उन से तथा वृटि श यात्रियों की नाश-कारी प्रकृति के कारण ये अमृत्य भण्डार नष्ट हो गए हैं।

१७ वें नम्बर का अजण्टा विहार भी सोलहवें नम्बर के विहार के सहश है और वह राशि चक्र की गुफा के नाम से प्रसिद्ध है। क्योंकि उसमें एक बौद्ध चक्र है जो जिभूल से राशिचक समझा गया था।

मण्डु से ३० मील पश्चिम बोध नामी स्थान में प्वा ९ विहार हैं। यहां के बड़े विहार में ६६ फीट लम्बा चौड़ा एक दालान है और उससे स्टी हुई एक शाला है जो कि ९४ फीट लम्बी और ४४ फीट चौड़ी है और दालान तथा शाला के आगे २२० फीट लम्बा बरामदा है। दालान में २० खम्मे, शाला में १६ खम्मे श्रीर बरामदे में एक पंक्ति में २० खम्मे सुशोभित हैं। किसी समय में, बरामदे की पीछे की दीवार चित्रकारी से सुशोभित थी जो कि सुन्दरता में श्रजंटा की चित्रकारी के बराबर थी। इस में मुख्य विषय घोड़ों और हाथियों पर की यात्रा है। स्त्रियां मनुष्यं क्षिक हैं और उनमें नाच श्रीर प्रेम भाव विशेष करके दिखलाया गया है।

एकोरा में विश्वकरमी चैत्य के विषय में हम पहिले लिख चुके हैं। इस चैत्य से लगे हुए बहुत से विहार हैं। सब से बड़ा विहार ११० फीट लम्बा और ७० फीट चौड़ा है और यह तथा मन्य छोटे विहार सम्भवतः उसी शताब्दी के हैं जब का कि यह चैत्य है।

यहां पर तीन मन्दिर हैं जिससे यह बात श्रद्भुत रीति से प्रगट होती है कि बौद्ध गुफाएँ धीरे धीरे हिन्दुओं के चाल जैसी हो गई। पहिला मन्दिर दोतज नामी दो खएड का एक बौद्ध विद्यार है जिस की बनावट सब प्रकार से बौद्ध ढड़ की है। दूसरा मन्दिर तीन तल है जो कि दोतल के सहरा हैं उसके पत्थर के काम भी बौद्ध ढड़ के हैं परन्तु वे सरलता से इतनी दूर हैं कि ब्राह्मणों का उसे अधिकार में करलेना न्याय्य है। तीसरा मन्दिर दश श्रवतार का है जो कि बनावट में पहिले दोनों मन्दिरों के सहरा है परन्तु उसके पत्थर के काम बिज छल हिन्दुओं के ढड़ के हैं। इसके उपरान्त जब हिन्दु अम्म ने बौद्ध धम्म को पूरी तरह से दबा बिया तो दिच्चणी भारतवर्ष के हिन्दुओं ने इस स्थान पर ईसा की श्राहवीं वा नौवीं शताब्दी में कैलाश का प्रसिद्ध मन्दिर खुद्दाया जिसने कि एलोरा को भारतवर्ष का एक अद्भुत स्थान

बना दिया है। परन्तु इस मिन्द्र तथा हिन्दु श्रों की अन्य इमारतों के विषय में हम श्रागे चल कर पौराणिक काल में वर्णन करेंगे। यहां पर केवल इतना ही लिखना झावइयक होगा कि बौद्धों और हिन्दु औं की इमारतों में मुख्य भेद यह है कि बौद्धों के चैत्य और विद्वार पर्वतों में गुफा खोदकर बनाए गए हैं परन्तु हिन्दू लोग जब वे चट्टानों या पहाड़ियों पर भी इमारत बनात थे तो वे जिस स्थान पर इमारत बनवाया चाहते थे उसके चारों श्रोर की चट्टानों को काट डालते थे श्रोर बीच की बची हुई जगह के भीतर से काट कर उसे मकान की नाई बनाते थे जिसमें यह मकान उठाई हुई इमारत की नाई अपने चारों ओर की चट्टानों से ऊपर उठा हुआ रहता था। पलारा का केलाश ऐसा ही है।

हमें गान्धार के विहारों का वृत्तान्त देकर इस अध्याय को बढ़ाना नहीं है। इसमें कोई सन्देह नहीं िक वहां पर यूनानियों के प्रभाव से इमारत बनाने के ढड़ा में बहुत कुछ परिवर्तन हुआ और पंजाब में बहुत से खम्मों के सिरे मौर मूर्तियां मिली हैं जो िक स्पष्ट यूनानियों के ढड़ा की है। और न यहां बड़ा की इमारतों का ही वृत्तान्त देना सम्भव है। इस टापू में और विशेषतः अनुराधपुर के निकट, जो िक १० शतार्व्हा तक लेका की राजधानी रही है, प्राचीन स्तूपों और इमारतों के असंख्य खंड़हर पाप जाते हैं। लंका में दो सब से बड़े स्तूपही हैं एक अभय गिरिपर जिसका घेरा ११०० कीट और ऊंचाई २४४ कीट है और दूसरा चेतवन में जो कि उससे कुछ कीट ऊंचा है। इनमें से पहिला ईसा के प्रवित्व वर्ष पहिले बना था और दूसरा सन् २७५ ईस्वी में।

उत्पर के संक्षिप्त वर्णन से हमारे पाठकों को विदित होगा कि इमारत बनवाने तथा पत्थर के काम में भारतवर्ष ने ईसा के पाइले और उसके तत्काल उपरान्त पूर्ण उत्तमता प्राप्त की थी। इस विषय में पहिले उद्योगों के बिये उड़ीसा श्रीर विहार की वेडी ब गुफाओं को देखना चाहिए जिनके आगे के भाग में कहीं कहीं पर जानवरों की बेडील मूरतों का सङ्गतराशी का काम है। उदाहरण के लिये उड़ीसा की व्याद्य गुफा है और हमें इस श्रेणी की गुफाओं का

समय बौद्ध धर्म के पहिले पहल प्रचार होने का समय अर्थात् ईसा के पहिले चौथी शताब्दी समझना चाहिए। ईसा के पहिले तीसरी गताब्दी में इस विद्या की बड़ी उन्नति की गई और कदा-चित्र ईसा के पहिले तीसरी शताब्दी से लेकर उसके उपरान्त पहिली ग्रताब्दी के भीतर इमारत श्रीर सङ्गतराशी के सब से उत्तम काम बने हैं। भरद्दत श्रीर साँची के सर्वीतम नकाशी के पत्थर के जँगलों का समय २०० ई० पूर और १०० ईस्वी है झौर चैत्यों में जो सब से उत्तम कार्ली का चैत्य है वह भी ईसा के उषरान्त पहिली शताब्दी का है। इसके उपरान्त की तीन वा चार शताब्दियों में भी यह विद्या ऐसी ही चढ़ी बढ़ी रही परन्त उसमें कोई उन्नति का होना नहीं कहा जा सकता।क्योंकि बेल बूटों के बनाने की ओर प्रवृति का होना सची उन्नति कही जा सकती है वा नहीं इस में सन्देह है। अजण्टा के विहार श्रीर अमरावती के जँगलों में जो कि इसीके चौथीवा पांचवी शताब्दी में बनाए गए थे. कारीगरी की वही उच्च अवस्था पाई जाती है जिसे कि भारतवर्ष न तीन वा चार शताब्दी पाहिले प्राप्त किया था । चित्रकारी भी जिसके आरम्भ के नमूने हमे नहीं मिलते, पांचवीं राताब्दी में पूर्ण उसमता को प्राप्त हो गई थी।

अतः हिन्दु भों ने बोद्धों के इमारत वनाने और संगतराशी के काम को प्रहण किया। इस्टीं और सातवीं शताब्दी के प्राचीन हिन्दु मन्दिर जो उड़ीसा में अथवा अन्यत्र हैं उनमें पत्यर का काम वैसा ही उत्तम और प्रशंसनीय है जैसा कि बौद्धों के जँगलों का, परन्तु इसके उपरान्त के समय में इस विद्या की अवनति हुई।

हिन्दुत्रों के उत्तर काल के मन्दिरों में शिल्प के वे उच्च गुण नहीं हैं और उनमें बहुधा ऐसे उपायों का आश्रय लिया गया है-यथा मुख्य मुर्चियों को अन्य मूर्तियों के दुने झाकार का बनाना, और देवतामों में मनुष्यों से अधिक सिर और हाथ को दिखला कर भेद प्रगट करना"।

## ऋध्याय ८

# जाति ।

हिन्दुओं के इमारत बनाने की विद्या और पत्थर के काम के उपरान्त अब इम बौद्ध समय में उनके सामाजिक आचरण तथा अवस्था का वर्षान करेंगे।

हम पहिले कह चुके हैं कि भारतवर्ष में कई शताब्दियों तक बौद्ध और हिन्दू भर्म दोनों ही साथ साथ प्रचलित रहे। कट्टर हिन्दू लोग विशेष कर उच्च जाति के लोग बेद के भर्म श्रीर वेद के यहाँ का श्रवलम्बन करते रहे। दूसरी ओर बौद्ध सन्यासियों और मठों की संख्या बढ़ती जाती थी और साधारण लोगों में से भुंड के झंड मनुष्य बौद्ध धर्म को श्रहण करते और मूर्तियों की पूजा करते थे। इन दोनों धरमों में प्रत्यक्ष में परस्पर कोई द्वेष नहीं था श्रीर उस अवस्था को छोड़ कर जब कि कोई अज्ञानी श्रीर अत्याचारी राजा अपने राज्य काल में दुःख देना था, और किसी अवस्था में हिन्दुओं और बौद्धों में द्वेष का कोई भाव नहीं था और वे भारतवर्ष में बहुत श्रांति तक मित्रता के साथ रहते थे और अपने अपने धर्म के अनुसार चलते थे।

बौद्धों की धर्म पुस्तकों से हमने इस पुस्तक के दूसरे भाग में जो अनेक वाक्य उद्धृत किए हैं उनसे बौद्धों के जीवन और चाल व्यवहार का बहुत कुछ वृत्तान्त विदित होता है। इस काल में हिन्दुओं के जीवन और चाल व्यवहार को जानने के लिये हमे मनुस्मृति का आश्रय लेना चाहिए जो कि कई वातों में इस काल का एक बहा अद्भृत ग्रन्थ है।

हम पहिले लिख चुके हैं कि भारतवर्ष में मनु की स्मृति पिहें बे सूत्र के रूप में प्रचलित थी और दार्शनिक काल में दूसरे भूत्रकार होग इसे बड़े सत्कार की दृष्टि से देखते थे। परन्तु वह प्राचीन स्मृति इस लोगों को श्रव प्राप्त नहीं है और अब जो मनुस्मृति वर्तमान है वह बौद्ध काल में पूर्णतया दोहरा करके पद्य में बनाई गई थी। अतएव उससे बौद्ध काल के हिन्दुओं की रीति और चाल व्यवहार विदित होती है और इस प्रकार वह इस के पहिले के दार्शनिक काल के सूत्र ग्रन्थों और इसके उपरान्त के पौराणिक काल के धर्म शास्त्रों की मध्यवतीं कड़ी है।

पहिले के समय के सूत्र किसी न किसी वैदिक शाखा से सन्म्वन्ध रखते हैं। परन्तु मनु अपना सम्बन्ध किसी विशेष शाखा वा सम्प्रदाय से नहीं रखता वरन् उसने आर्य हिन्दू मात्र के लिये नियम बनाए हैं। इस बात में दार्शनिक काल के सूत्र प्रन्थों से मनु का भेद है।

इसके सिवाय पौराणिक काल के धर्म शास्त्रों से मतुका स्रोर भी अधिक भेद है। इन धर्म सूत्रों में पौराणिक वा अधुनिक हिन्दू धर्म को माना है और उनमें हिन्दुओं के तीन देवताओं तथा मूर्ति पूजा में विश्वास प्रगट किया है। परन्तु मनु इन माधुनिक बातों को नहीं मानते। वे वेदिक धर्म मौर वेदिक यक्षों को मानते हैं और उत्तर काल के हिन्दूओं की त्रिमूर्ति को नहीं मानते और मूर्तिपूजा को पाप समझते हैं। इस प्रकार मनु की अवस्था स्नानंखी और अद्वितीय है, और उससे हिन्दुओं की वह परिवर्तित अवस्था प्रगट होती है जिसमें कि वे लोग बौद्ध काल में आधुनिक वा पौराणिक धर्म को पूरी तरह से प्रहण करने के पहिले थे। इसी बात में मनु की स्मृति अमूल्य है और इस स्मृति के आधुनिक कप में बनने का समय डाक्टर बुहलर तथा अन्य विद्वान बोग ईसा के पहिले वा उपरान्त पाहिली वा दूसरी शताब्दी में स्थिर करते हैं।

हम पहिसे लिख चुके हैं कि प्राचीन स्त्रकार भिन्न जातियों की उत्पति का कारण चारों मूल जाति में भिन्न भिन्न जाति के खी और पुरुष के संयोग बतलाते हैं. श्रीर दुर्भाग्यवदा मनु ने भी इसी लड़कपन की कथा को माना है। हम नीचे मनु की मिश्रित जातियों की सूची वा यों कहिए कि मनुष्यों की जाति की उत्पत्ति के विषय में मनु का सिद्धान्त देते हैं। प्रथम श्रेणी की तीन जातियों से नीचे की तीन जाति की खी से जो पुत्र उत्पन्न होता था,

| पिता                                    | माता                                                                  | जाति                                    |  |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--|
| ब्राह्मण                                | वैश्य                                                                 | अम्बष्ठ                                 |  |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,   | श्रद                                                                  | निषाद                                   |  |
| क्षत्रिय                                | "                                                                     | उग्र                                    |  |
| <b>59</b>                               | ब्राह्मग्                                                             | सूत                                     |  |
| वैश्य                                   | 19                                                                    | वैदेह                                   |  |
| 9.                                      | क्षत्रिय                                                              | मागध                                    |  |
| शूद्र                                   | वैश्य                                                                 | <b>थायोग</b> व                          |  |
| ,,                                      | क्षत्रिय                                                              | क्षत्री                                 |  |
| ,,                                      | ब्राह्मग्                                                             | चाण्डाल                                 |  |
| व्राह्मग्र                              | उग्र                                                                  | अवृत्त                                  |  |
| ,,                                      | अम्बष्ठ                                                               | <b>म</b> भीर                            |  |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | भयोगव                                                                 | धिग्वन                                  |  |
| निषाद                                   | ग्रद                                                                  | पुकस                                    |  |
| ग्रद                                    | निषाद्                                                                | कुक्कुटक                                |  |
| चुत्री                                  | उग्र                                                                  | <b>स्</b> वपा <b>क</b>                  |  |
| वैदेहक                                  | अम्बष्ठ                                                               | वेगा                                    |  |
| ्र<br>ष्रथम तीनो जातिय                  | अपनी ही जार्ग<br>की स्त्रियों से ज<br>अपने पवित्र का<br>को न करती हों | ते<br>तो<br>मों<br> <br>  वात्य         |  |
|                                         |                                                                       | ्रि <b>भ्रि</b> ज्जकन्तक                |  |
| बाह्यमा ब्रात्यों से                    |                                                                       | त्रवन्त्य                               |  |
| ાં આવા ત્રાલા તમ                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                               |                                         |  |
| (#)<br>(*)                              |                                                                       | पुष्पञ्च<br>सन्ने                       |  |
| ्रभनीवात्यों से                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                 | ्री झल्ल<br>  मल्ल<br>  लिच्छिव<br>{ नद |  |
|                                         |                                                                       | करन                                     |  |
|                                         |                                                                       | बस                                      |  |
|                                         |                                                                       | ८ द्रविइ                                |  |

| पिता              | माता                  | जााति                                                       |  |
|-------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------------|--|
| वैदय ब्रात्योँ से | •••••••••••           | सुधन्वन<br>अचार्थ्य<br>कारुदा<br>विजन्मन<br>मैत्र<br>सास्वत |  |
| दस्यु             | अयोगव                 | सैरिन्ध                                                     |  |
| वैदेह             | ,,                    | मैत्रेयक                                                    |  |
| निषाद<br>वैदेहिक  | ं,<br>वैदेह<br>कारावर | मार्गव वा दास वा कैवर<br>कारावर<br>अन्ध्र                   |  |
| ••                | निषाद<br>वैदेह        | मे <b>द</b> ्                                               |  |
| चण्डाल<br>निषाद   | वंदह<br>'',           | पाण्डुसोपा <b>क</b><br>अहिन्दिक                             |  |
| चण्डाल            | पुक्कस                | सोपाक                                                       |  |
| n                 | निषा <b>द</b>         | अन्त्या <b>वसायिन</b>                                       |  |

और अनार्थ्य जातियों की इस सूर्ची को काफी न समझ कर इस बड़े स्मृतिकार ने इस नियम में पृथ्वी की सब जातियों को सिमालित करने का उद्योग किया है ! पौन्द्रक ( उत्तरी बङ्गाल के लोग), उद्ग(उड़िया लोग), द्रविड (दक्षिणी भारतवर्ष के लोग), कम्बेज ( काबुल के लोग), यवन ( बेक्ट्रिया के यूनानी लोग), शक (तुरानीजाति के आक्रमण करनेवाले), पारद, पहलव ( फारस के लोग), चीन( चीन के लोग), किरात (पहाड़ी लोग), और दरद और खस लोग पहिले के चित्रय कहे गए हैं परन्तु वे पवित्र कम्मों को न करने और ब्राह्मणों की सम्मति धीरे धीरे इस संसार में न लेने के कारण तथा धार्मिक कम्मों को न करने के कारण शहों की अवस्था को प्राप्त हुए हैं। ( १०, ४३, और ४४)।

मिश्रित जातियों की उपरोक्त सूची को ध्यान पूर्वक देखने से हमखोगों को बिदित होगा कि उनमें वे सब अनादि आर्थवासी तथा विदेशी सम्मिछित हैं जो कि मनु के समय में हिन्दुओं को बिदित थे, परन्तु व्यवसाय करने से जो जातियाँ बनी हैं वे उनमे सिमिलित नहीं हैं और वे जातियाँ माज कल की बनी हैं। उनमें हमको कायस्थों, वैद्याँ, सोनारों, लोहारों, बिएकाँ, कुम्हारोँ, जिलाहों तथा अन्य कारीगरों की जातियों के नाम नहीं मिलते जोकि माजकल पाए जाते हैं। इन जातियों की उत्पत्ति कैसे हुई भीर उनकी उत्पत्ति कय हुई श्रीर आजकल जो सैकड़ों नई जाितयाँ पाई जाती हैं उनकी उत्पत्ति का कारण क्या हम मनु की बिखी हुई भिन्न भिन्न मिश्रित जातियों के मनुष्यों और स्त्रियों के समेल से समझें।

फिर, जब हम आज कल की हिन्दू जातियों को देखते हैं तो हमें बहुत से प्रान्तों में उस प्राचीन वैश्य जाति का नाम भी नहीं मिलता जिस जाति में कि मनु के समय के अधिकांश लोग सम्मिलित थे। वे वैश्य क्या हुए ? भारतवर्ष के बहुत से प्रान्तों से उनका कब और कैसे लोग होगया ? और क्या हम उपरोक्त कथा के अनुकूल यह विश्वास करें कि वैश्य लोग दूसरी जाति की स्त्रियों से ही विवाह करने और अपनी जाति की स्त्रियों से ही विवाह न करने के इतने आदी थे कि वे निरन्तर अन्य जातियों से विवाह न करते रहे, यहां तक कि उनकी जातिही न रह गई ?

भारतवर्ष के इतिहास जानने वालों को ऐसी वच्चों की सी कहानियों को मान लेने की आवश्यकता न पड़ेगी। बुद्धि उन्हें बतलाएगी कि मनु के समय के वैश्य लोग अपने अपने व्यवसाय के अनुसार नई नई जातियों में बंदते गए। मनु भी सोनार, लोहार, श्रीर वैद्यों का उल्लेख करता है। परन्तु वह उनकी गिनती जुदी जातियों में नहीं करता। मनु के समय में व जातियां नहीं थीं वरन् व्यवसाय थे श्रीर वे सब व्यवसाय करनेवाले उस समय तक एक ही अविभाजित वैश्य जाति में सम्मिलित थे। मनु के समय तक लेखक, वैद्य और शिल्पकारों को प्राचीन आव्यों के अधिकार प्राप्त थे अर्थात् उन्हें धार्मिक ज्ञान प्राप्त करने, धार्मिक विधानों को करने और यहां प्रवित्त का श्रीयकार था। परन्तु हमलोग जाति भेद के फलों के लियं चाहे जितना खेद करें, पर यह समरगा रखना आवश्यक है कि सन् ईस्वी के तत्काल पाईले और तत्काल पीछे

की शिताब्दियों में भी जाति भेद अपनी सब से बुरी अवस्था को नहीं प्राप्त हुआ था। पवित्र विद्या तब तक भी ब्राह्मणें की बपीती नहीं होगई थी, और वे ईमान्दार लोग जोकि लेखक, वैद्य, सोनार, लोहार, कोरी, कुम्हार इत्यादि का व्यवसाय करके अपना जीवन निर्वाह करते थे उस समय तक भी एक ही जाति में थे अर्थात् वे सब वैदय थे और उस समय तक भी आर्थों की विद्या श्रीर धन प्राप्त करने के अधिकारी थे।

भव हम इन बातों का उदाहरण देने के लिये बङ्गाल की आज कल की कुछ बातों का वर्णन करेंगे। खास बंगाल मर्थात उस देश के जहाँ की भाषा बंगला है (जिसमें कि प्रेसीडेन्सी, बर्दवान, राजशाही, ढाका, श्रीर चिटगाँव की कमिश्ररियां सम्मिलित हैं) निवासियाँ की संख्या सन् १८८१ की मनुष्य गणना के श्रनुसार, ३५५००००० है। इनमें से माटे हिसाब से १८००००० मुसल्मान, १९०००००० हिन्दू (जिनमें कि आदि बासियों की जातियाँ भी समिलित हैं) और शेष ५००००० बीद, इसाई इसादि हैं।

ये १७००००० हिन्दू बहुत सी जातियाँ के हैं और वे जातिया जिनमें २०००० या इससे अधिक मनुष्य हैं नीचे दिखलाई जाती हैं।

| . 8  | कैवर्त    | २००६०००       | १७ बनियाँ           | ३१८०००            |
|------|-----------|---------------|---------------------|-------------------|
|      | चण्डात    | १५६४०००       | १८ जुगी             | 306000            |
|      | कोच       | १२१५०००       | १९ कमार             | २८६०००            |
| •    | ब्राह्मग् | १०७७००        | २० कुम्हार          | २५२०००            |
|      | कायस्थ    | १०५६०००       | २१ बैारी            | २५२०००            |
| . •  | बाग्दी    | ७२०००         | २२ तेओर             | २२९०००            |
| _    | गावाला    | ६१३०००        | २३ धोबी             | २२७०००            |
|      | सद्गोप    | 489000        |                     |                   |
|      |           |               |                     | · 230€0000        |
| 3    | नापित     | . 880000      | दसरी जातियाँ जिनमेँ |                   |
| १०   | वैष्णव    | 838000        |                     | <b>ा</b> नुष्याँ  |
| ုန်စ | चमार      | ४१०००         | से कम हैं           | <b>38</b> 88000   |
|      | सुरी      | <b>३८३०००</b> |                     |                   |
| 83   | तेखी      | ३८३०००        | सब हिन्दू           | <b>निवासियाँ</b>  |
|      | ज्ञीलभा   | 000 XVE       | का जोड              | <i>े१७२५</i> ४००० |
|      | तांती     | 330000        |                     |                   |
|      | वाद       | ३२५०००        |                     |                   |

दो सब से बड़ी जातियाँ अर्थात कैवर्त और चाण्डाल का उल्लेख मनु ने अपनी मिश्रित जातियों की सूची में किया है।बङ्गाल के कैवर्त जोगों की संख्या २०००००० है जो कि बङ्गाल के समस्त हिन्द निवासियाँ का लगभग आठवाँ भाग हुआ। उन सभाँ के शारीरिक शाकार एकही से हैं. वे एकही व्यवसाय अर्थात मछली मारन और खेती का कार्य्य करते हैं भौर उनमें धैर्य परिश्रम शिक्षा शीलता श्रौर मन्द बुद्धि के गुण एकही प्रकार से पाए जाते हैं। इनेमँ से तीन भाग मनुष्य बङ्गाल के उत्तर पश्चिमी कोने में अर्थात् मिदनापुर, हुगली, हवडा, चौबीस परगना, नदिया श्रौर मुर्शिदा-बाद के जिलों में रहते हैं। क्या हमारे पाठकों में कोई ऐसा भी सीधा सादा होगा जो मनु की इस बात पर विश्वास करे कि यह इतनी बड़ी जाति जिनके कि चेहरे और विदेश लक्ष्मण एक ही से हैं और जो अधिक तर बङ्गाल के एक विशेष भाग में रहते हैं वे अयोगव जाति की स्त्रियों से उत्पन्न हुए हैं जिनमें से लाखेँ। स्त्रियाँ ने अपने पति को छोड़ छोड़ कर निषातेँ को स्वीकार किया ? इस मद्भुत मौर प्रचलित पतित्याग अर्थात् अयोगव स्त्रियाँ के निषात्। के द्वारा हरणा किए जाने की दन्त कथाएँ कहाँ हैं कि जिनके झागे सवाइन स्त्रियों का हरगा किया जाना केवल एक खेलवाड़ सा है? बुद्धि ऐसे बेसिर पैर की कथाओँ को नहीं स्वीकार करती और वह इन परिश्रमी भौर सीधे सादे लाखाँ कैवर्ती को उन भादि जातियाँ में पहिचान लेगी जो कि मार्ग्यों के आने के पहिले बङ्गाल में बसती थीं और जिन्होंने कि बिजयी हिन्दुओं की सभ्यता भाषा और धर्म्म को स्वीकार किया और उनसे उस भूमि को जोतना बोना सीखा जहां कि वे पहिले महत्ती मार कर और शिकार करके जीवन निर्वाह करते थे।

श्रव बङ्गाल के चण्डालों को देखिए। वे भी एक बहुत बड़ी जाति के हैं जिनमें कि १५०००० लोग हैं झौर जो अधिकतर बङ्गाल के दक्षिण पूर्वी स्थानों में अर्थात् बाकरगंज, फरीदपुर, ढाका, कैसीर और खुलना में रहते हैं। वे धैर्य्यवान और परिश्रमी हैं और नाव खेने और लख़्ली पकड़ने में आदितीय हैं और ज़मीदार लोग ऊसर और दलदल भूमि को जोतने बोने योग्य करने के लिये

उन्हें काश्तकार रखने से प्रसन्न होते हैं \* परन्तु फिर भी चण्डा लोग कोमल, डरपोक और दबैल जाति के हैं और वे पूर्वी बङ्गार के कठोर मुसल्मानों के अनेक अत्याचारों को बिना किसीशिकायर के सहते हैं। चण्डालों में भी एक विशेष शारीरिक और मानसिव समानता है जिससे विदित होता है वे एक जुदाही जाति के हैं।

और यह जाति कैसे उत्पन्न हुई ? मनु कहता है कि वे उन ब्राह्याण स्त्रियों के सन्तान है जिन्हों ने शूद्र मनुष्यों को ग्रहण
किया। दक्षिण-पूर्व बङ्गाल में प्राचीन समय में ब्राह्मणों की अधिक
संख्या नहीं थी और अब भी उपरोक्त पांची जिलों में उनकी संख्या
ढाई लाख से भी कम है। अतएव मनु के सिद्धान्त के अनुसार इन
जिलों में दस लाख चएडालों के होने का कारण वतलाना कठिन
है। क्या हम यह विश्वास करें कि ग्रुद्र ब्राह्मणों की स्त्रियां बराबर
काल ग्रुद्र पुरुषों का ही ग्रहण करती रहीं ? क्या हम यह विश्वास
करें कि लाखों रूपवती और दुवल ब्राह्मण कत्याओं को ग्रुद्र लोग,
जो कि एक नई जाति को उत्पन्न करने के लियं कमर वांधे हुए थे
उनके पिता और माता के यहां से बहका ले जाते रहे ? श्रथवा
क्या हम यह विश्वास करें कि इस सम्मेल से जो पुत्र उत्पन्न हुए
उनकी वृद्धि द्वादलों और मक्की मारने वाले गावों में परिश्रम और
दुःखं के साथ रह कर भी अधिक हुई अर्थात उनकी वृद्धि

<sup>\*</sup> प्रन्थकार ने बाकरंगज के कुछ भाग के चण्डालों के उस अद्भुत ढंग को बहुधा देखा है जिससे कि व लोग दलदल को ठोस जोतने बोने योग्य बना लेते हैं। वे यातो नहर खोद कर वीलों को समुद्री निद्यों से मिला देते हैं जिसमें दलदल के उत्पर वर्षों तक नित्त चिकनी मिट्टी की तहें जमती रहें। अथवा वे दलदलों में उत्पन्न होने वाली एक प्रकार की घास एकिशत करते हैं और दलदलों में उनकी तह के उत्पर तह निरन्तर रखते जाते हैं यहां तक कि सब से नीचे वाली तह भूमि के पेंदे में पहुंच जाती है। इस प्रन्थकार ने इस प्रकार तथ्यार की हुई भूमि पर वृक्ष और घर बने हुए देखे हैं।

उन सब्चे ब्राह्मणों से भी अधिक हुई जिन्हें कि राज्यसम्मान और पुजेरियों के विशेष अधिकार प्राप्त थे ? हमें इन कल्पनाओं का उल्लेख केवल उनके वेतुकेपन को दिखलाने के जिये करना है और इन कल्पनाओं के साथ मनु का मिश्रित जातियों के सिद्धान्त, कल्पित कथाएं और वालकों के किस्से कहानियां से प्रमाणित होते हैं ! हमारे जो पाठक वंगाल के चण्डालों के विषय में कुछ भी जानकारी रखते हैं उन्हें उनकी वुद्धि कह देगी कि ये लोग दक्षिण-पूर्वी वंगाल के आदिम निवासी थे और वहां जो बहुतायत से खाड़ी और नहर हैं उनमें मछली मार कर अपनी जीविका निर्वाह करते थे और जब ब्रायं लोग वंगाल में आकर बसे तो उन्होंने स्वभावतः हिन्दुओं का धर्म, उनकी भाषा श्रीर सक्यता प्रहण करली।

हम यह दिखला चुके कि कैवर्त और चएडाल लोग जुदी जुदी आदिवासी जाति के थे और जब उन्हें विजयी आर्थों ने हिन्दू बनाया तब उनकी हिन्दू जातियों में गणाना हुई। बंगाल में ऐसे ही और भी हैं। पाठकगणा उपरोक्त सूची में कोच, बाग्दी, पोद, वौरी, और तेओर लोगों का नाम देखेंगे, और ये सब भिन्न भिन्न हैं। बंगाल में हिन्दुओं के आने के पहिले ये भिन्न भिन्न जातियां आदिवासी जाति की थीं और अत्यन्त प्राचीन काल की प्रत्येक राताब्दी में वे सब ज्यों हिन्दुओं की शरण आती गई और उनकी भाषा, धर्म और वुद्धि ने बोने की रीति को ग्रहण करके हिन्दुओं की जाति में नीच इन पायां बन गई। बंगाल की इन जातियों में से बहुत से नाम मनु में पहि हिन्दुओं की जाति में नीच इन पायां बन गई। बंगाल की इन जातियों में से बहुत से नाम मनु में पहि हिन्दु में कोई एतिहासिक वा मनुष्य गणना के प्रमाण न होने स्वीक तारण उसने अपनेही सिद्धान्तों के अनुसार उनकी उत्पित पार्थ जन करने का यत किया गया है।

अब हम इन उपजातियों को छोड़ कर व्यवसाय करने वाली जातियों का उल्लेख करेंगे। उपरोक्त सूची में पाठकों को कायस्थ वा लेखक, गोग्राज अर्थात् गैया रखने वाले, नापित अर्थात् हजाम, तेली अर्थात् तेल बनानेवाले, जेलियां अर्थात् मछुआहे, तांती अर्थात् कपड़ा बीननेवाले,बनियां अर्थात् व्यापारी, कुमर अर्थात् लोहार, कुमहार अर्थात् मही के वर्तन बनाने वाले, धोवी अर्थात् कपड़ा

भोने वाले इत्यादि जातियों के नाम मिलेंगे। यह वात अद्भुत है मनु की भिश्रित जातियों को सूची में कुछ उपजातियों के न मिलते हैं परन्तु उस सूची में व्यवसाय करने वाली एक भी जा। का नाम नहीं मिलता। तो क्या येव्यवसाय मनु के समय में थे नहीं ? क्या मनु के समय में लेखक और व्यापारी लोग, लोहा और कुम्हार लोग, हजाम और भोवी लोग थेही नहीं ? यह कल्प ना बिना सिर पैर की है, क्यों कि मनु के समय में भारतवर्ष स अ्यता में चढ़ा बढ़ा था और मनु ने अपनी स्मृति में इनके व्यवसायक उहलेख भी किया है। परन्तु उसने श्रपनी मिश्रित जातियों क सूची में उनका उहलेख नहीं किया और न उन्हें जाति की मांति कहीं लिखा है। और इससे यह बात दृढं निश्चय के साथ प्रमाणित होती है कि मनु के समय में ये भिन्न भिन्न व्यवसाय केवल व्यवसाय यहीं थे। उनकी भिन्न भिन्न और जातियां नहीं बनी थीं। वैद्य लागों की और ऐसेही शुद्ध लोगों की भी अब तक एकही जाति थी यद्यपि वे लोग भिन्न भिन्न व्यवसाय और व्यापार करते थे।

अब हमको उन व्यवसाय की जातियाँ की सच्ची उत्पत्ति का पता लग गया जोकि मनु के समय में नहीं थीं और जो उसके उपरान्त बनी हैं। और हमको उन उपजातियों की उत्पत्ति भी विदित होगई जोकि मनु के समय के पिहले बन गई थीं और जो मनु को विदित थीं। और अन्त में हमें यह भी विदित होगया कि मनु ने इन उपजातियों की उत्पत्ति लिखने में कैसी भूल की है। मनु की भूल ऐसी थी जिससे वह बच नहीं सकता था। उसने कैवतों और चण्डालों की नाई भिन्न भिन्न जातियां देखा और उसे उन जातियों की उत्पत्ति का इतिहास विदित नहीं था। उसके समय में यह धार्मिक कथा प्रचलित थी कि सब मनुष्य जाति की चार मुख्य जातियों से ही उत्पत्ति हुई है और इस-लिये उसे अपने समय की नई जातियों की उत्पत्ति के लिये भी इसी प्राचीन सिद्धान्त का आश्रय लेना पड़ा। यह सब बात समझ में श्राने योग्य है। जो बात समझ में नहीं श्राती यह यह है कि इस प्राचीन सिद्धान्त पर माज कल के पेतिहासिक खोज और गण्यना के समय में भी कुक्क हिन्दू लोग कैसे विश्वास करते हैं। परन्तु इस म्मृति की पवित्रता ही पेतिहासिक खोज को दूर भगती है, ठीक जाँच को रोकती है और गुण और दोष की परीक्षा करनेवालों का मुंह बन्द करती है। यही कारण है कि मिश्चित जातियों का प्राचीन सिद्धान्त बहुत से प्रमाणों और सम्भावनाओं के रहते हुए भी इतनी शताब्दियों तक मान और सत्कार की हाष्टि से देखा गया है। इसकी जाँच तथा झूठ और सच की परीक्षा न किए जाने से यह सिद्धांत सत्यभ्रमावलम्बी हिन्दुओं के बिचार और बिश्वास में स्थान पाता रहा है। और फिर भी यह सिद्धान्त जो कि ऐसा सम्यक और समक्ष में आने योग्य तथा ऐसा पूर्ण है परीचा की अंगुली से खुए जाने के साथही साबुन के एक सुन्दर बुलबुले के सहग्र स्ना होजाता है।

### अध्याय ९

# सामांजिक जीवन।

मनु ने गृह्य विधानों का जो वृत्तान्त लिखा है वह प्रचीन स्त्रक्तारों के आधार पर ही है। जातक ममें बच्चे के जनमते ही नार काटे जाने के पहिले होना चाहिए। जन्म के दसवें वा बारहवें दिन वा किसी शुम दिन, शुम मुहूर्त और शुम नक्षत्र में नामध्य की रीति की जानी चाहिए और बच्चों का नाम रक्खा जाना चाहिए। चौथे मास में निष्क्रमण की रीति करके बच्चे को घर के बाहर निकाबना चाहिए और छठें मास में बच्चे के अन्नप्रासन अर्थात् उसे पहिली बार चावल खिलाने की रीति की जानी चाहिए। उपनयन अर्थात् विद्यारम्भ कराने की रीति ब्राह्मण के बिये आठचें वर्ष, क्षत्रिय के लिये ग्यारहवें वर्ष श्रीर वैश्य के लिये बारहवें वर्ष में की जानी चाहिए और तब लड़के को यज्ञोपवीत पहिना कर गुरु को सौंपना चाहिए।

विद्यार्थी के जीवन के नियम वे ही हैं जो कि धर्मसूत्रों में कहे हैं। विद्यार्थी को एक धोती, एक छड़ी, और एक या दो कपड़े होने चाहिए। उसे अपने गुरु की आज्ञा माननी और उसका सत्कार करना चाहिए। उसे नित्य द्वार द्वार भीख माँग कर जो कुछ मिले उसे गुरु के सामने ला रखना चाहिए और प्रति दिन जब कि वह विद्या सीखता जाय तो उसे अपने गुरु के यहां रह कर उसकी सब प्रकार की नीच सेवा करनी चाहिए। केशान्त अर्थात् सिर मुड़ाने की रीति ब्राह्मण के लिये १६ वें वर्ष की आति ब्राह्मण के लिये १६ वें वर्ष की जानी चाहिए।

तीनों वेदों के पढ़ने का समय ३६ वर्ष वा १८ वर्ष वा ६ वर्ष भी अथवा जब तक विद्यार्थी पूरी तरह से न पढ़ ले, कहा गया है। यहाँ पर (३,१) हमें चौथे वेद का नाम नहीं मिछता और न बधर्वन् के सीखने के लिये कोई समय नियत किया गया है। विद्यार्थी अपना अध्ययन समाप्त करने पर स्नान करके स्नातक हो जाता था और घर लीट कर विवाह करता था और फिर गृहस्थ हो कर रहता था। विवाह के समय पिवत्र अग्नि जलाई जाती थी और गृहस्थ को अपने गृहविधानों और पंच महायज्ञों को बरावर अपने जन्म भर करने की अश्वा दी जाती थी। ये महायज्ञों को बरावर अपने जन्म भर करने की अश्वा दी जाती थी। ये महायज्ञों वे हैं (१) पढ़ाना और पढ़ना जो कि उपमा की भांति परमान्मा (ब्रह्मन् ) का यञ्च कहा गया है, (२) पितरों को जल देना, (३) छोटे देवताओं को जली हुई वस्तुएँ चढ़ाना (४) पितरों को बिल चढ़ाना और (५) अतिथियों का सदैव सत्कार करना जो कि मनुष्यों का यञ्च कहा गया है (३, ६७, और७०) यह अन्तिम धर्म बहुत शावश्यक या और हिन्दू अहाप जोग धार्मिक हिन्दुओं के हृदय पर अपने भाइयों के लिये इस महान कर्तव्य के अंकुरित करने में कभी नहीं चुके हैं।

पितरों को नित्य बिलदान देने के सिवाय प्रति मास पिण्ड-वितृ यह्म (३, १२२) किया जाता था श्रीर उसमें पिण्ड बनाकर पितरी को चढ़ाया जाता था। नित्य के बिलदान तथा मासिक बिलदान में ब्राह्मणों को भोजन कराया जाता था श्रीर सूत्रकारों की नाई मनु भी मूर्ख ब्राह्मणों को भोजन कराने का बड़ा विरोधी है।

"जैसे किसान ऊसर भूमि में बीज बोकर फिमल नहीं काट सकता वैसे ही याज्ञिक भोजन देने वाला यादे उस भोजन को किमी ऐसे मनुष्य को खिलावे जो कि ऋचाओं को नहीं जानता तो उसे कोई फल नहीं होता।" (३,१४२)

"कोई मूर्ख मनुष्य देवताओं वा पितरों के यज्ञ में जितने ग्रास खाता है उतने ही लाज तप हुए भाले कील और जोहे के गोले भोजन खिलाने वाले को मृत्यु के उपरान्त निगलने पड़ते हैं।" (३,१३३)

दूसरे स्थान पर बिल्ली वगुले की नाई कार्य्य करने वाले किसी ब्राह्मण को जल भी न देने के लिये कहा गया है। और मनु ने अपने समय के बिल्ली और बगुलों के ऐसे ब्राह्मणों की निन्दा जिन शब्दों में की है उनको उद्धृत करना हमारे हिन्दू भाइयों का अपमान करना होगा (४, १६२, १९५, १६६)

यहां के विषय में लिखा है कि ब्राह्मणों को नित्य संध्या और सबेरे अग्निहोत्र करना चाहिए, चन्द्रदर्शन और पूर्णिमा को उसे दर्श और पौर्णमास इष्टि करनी चाहिए तीन ऋतुओं के अन्त में उसे चातुमांस यह करना चाहिए, अयन के समय उसे पशुओं का बिलदान करना चाहिए और वर्ष की समाप्ति के समय सोम यहा करना चाहिए। जब नया अन्न काटा जाय तो उसे आग्रयन इष्टि तथा एक पशु का बिलदान करना चाहिए। (४,२५-२७) इन विभानों तथा अन्य विभानों के जो वर्णन प्राचीन सुत्र ग्रन्थों में दिए हैं उनके लिये पाठकों को इस पुस्तक का चौथा भाग देखना चाहिए।

प्राचीन सूत्रों में कहे हुए इन दैनिक, मासिक और सामियक विधानों को करने के लिये मनु ने जो आजाएँ दी हैं उनसे विदित होता है कि प्राचीन वैदिक रीतियों का ज्यवहार अब बहुत कम होता जाता था। ऐसे वाक्यों में जैसे "जो ब्राह्मण पवित्र अग्नि रखता है" (४, २७) से विदित होता है कि ऐसी पवित्र अग्नि का रखना अब बिरले कहीं होता था। नास्तिकों के विषय में जो कहुवाक्य बिखे हैं उनसे विदित होता है कि बेद्ध लोगों का प्रभाव प्राचीन धम्में और रीतियों पर बहुत अधिक पड़ रहा था। गृह-स्थों के लिये वेद का खण्डन करने वाले किसी नास्तिक वा तार्किक का सत्कार करना वा उनसे मेद करना भी निषेध किया गया है। (४, ३०) उसे वेद की व्यर्थ निन्दा वा खण्डन से बचने के लिये कहा गया है (४, १६३) और जो स्त्री किसी नास्तिक के सम्प्रदाय को प्रहण करे उसकी समानता व्यभिचारी स्त्रियों, शरबी स्त्रियों, अपने पित को मारने वाली स्त्रियों तथा भूण हत्या करने वाली स्त्रियों, अपने पित को मारने वाली स्त्रियों तथा भूण हत्या करने वाली स्त्रियों से दी गई है। (५, ६०)

सम्भवतः यह हमको ठीक ठीक कभी विदित नहीं होगा कि वैदिक रीतियों और ऐतिहासिक काव्य काल तथा दार्शनिक काल के धम्मे का किस किस अंग्र में और किस किस प्रकार से श्राधुनिक हिन्दू धर्म के कप में परिवर्तन होगया । परन्तु यह बात निश्चय है कि जिस समय मनुस्मृति बनाई गई उस समय प्राचीन गृह्ययज्ञ जो कि गृहस्थों के घर में किए जाते थे, और अधिक आडम्बर के श्रीत यज्ञ जिन्हें पुजेरी लोग करते थे उनका प्रचार बहुत कम हुआ जाता था और उनका स्थान मान्दिर के वे पुजेरी ले रहे थे जिनकी समानता कि मनु ने मांस और मादिरा बेचने वालों तथा दुकानदारों और अधिक व्याज खाने वालों से की है (३, १४२, १८०) इस स्मृति में प्राचीन धर्म को नए धर्मों के विरुद्ध स्थिर रखने के लिये व्यर्थ उद्योग किया गया है और इतिहास जानने वालों को इस बात के जानने में बहुत कम काठिनाई पहुंगी कि उस समय की क्या अवस्था हो रही थी।

मनुने जिन जिन प्रकार के विवाहों को लिखा है वे धर्म सूत्रों में कहे हुए ही हैं। वह ब्राह्म, दैव, आर्रा, प्रजापत्त्य, आसुर, गन्धर्व, राक्षस, और पैशाच विवाहों का उल्लेख करता है। परन्तु वह इनमें से कुछ विवाहों के विरूद्ध है, "पैशाच (स्थाना) श्रीर ब्रासुर (बेचना ) विवाह कभी नहीं करना चाहिए " (३,२५)। और फिर यह बहुत ज़ोर देकर कहा गया है कि " जो विता इस नियम को जानता हो उसे अपनी कन्या के लिये कुछ भी भेंट नहीं रेनी चाहिए क्योंकि जो मनुष्य लालच बद्दा भेंट लेता है वह अपनी सन्तान का बेचने वाला होता है " (३,५४)। मीर इस विषय में कोई सन्देह न रखने के लिये यह भी कहा है कि ग्रद्र को भी विवाह की भेट नहीं लेनी चाहिए श्रीर ऐसा व्यवहार कभी नहीं सना गया है (६,६८, और १००) परन्तु प्राचीन समय में सम्भवतः यह भेंट नीच जातियों में ली जाती थी जैसा भारतवर्ष में आज कल भी किया जाता है। श्रीर मनु ने एक ध्थान पर असावधानी से यह नियम लिखा है कि यदि दुलहे को रक कन्या दिखलाई जाय और दूसरी कन्या दी जाय तो वह एक-ो़ मूल्य में दोनों से विवाह कर सकता है। (८, २०४)

इसी प्रकार मनु विधवा विवाह का भी बड़ा विरोधी है और दूर्पाचीन रीति उत्तर काल के हिन्दूओं को अप्रिय हो रही थी परन्तु वह हमें असावधानी से यथार्थ बात को बतला देता है— और वह इतिहास जानने वाले के लिये मनु की सम्मति की अपेक्षा बहुत अमूल्य है कि विधवा विवाह उसके समय में भी प्रचलित था, यद्यपि कट्टर लोग उसे नहीँ पसन्द करते थे। लिखा है कि विधवा को अपने पात की मृत्यु के उपरान्त किसी दूसरे पुरुष का नाम भी न लेना चाहिए (५,१५७) और भार्मिक स्त्रियों के लिये दूसरे पात का ग्रहणा करना कहीं नहीं लिखा गया है (५,१६२)। परन्तु फिर भी हमें पुनर्विवाहिता स्त्रियोँ, (३,१६६) और पुनर्विवाहिता विधवाओं के पुत्रों (३,१५५ और १८१ ह,१६९ १७५, और १७६) का उल्लेख मिलता है। अक्षत विधवाओं के पुनः विवाह करने की स्पष्ट आज्ञा ही गई है। पेसी विधवा "अपने दूसरे पति के साथ विवाह करने के योग्य है।" (६,१७६)

हम अपर देख चुके हैं कि एक जाति से दूसरी जाति में स्वतन्त्रता से विवाह होता था परन्तु किसी नीच जाति का मनुष्य उच्च जाति की स्त्री से विवाह नहीं कर सकता था।

मनु के समय में सम्बन्धियों के साथ विवाह करने का बड़ा निषेध था। "ऐसी कन्या जो न तो माता के कुल में सिपण्ड हो श्रीर न पिता के कुल में सम्बन्धी हो वह द्विज मनुष्यों के विवाह और पित सम्मेल के योग्य कहीं गई है"। (३,५)

जिस अवस्था में कन्या का विवाह होना चाहिए उस विषय के नियमों से विदित होता है कि यद्यपि कभी कभी कन्याओं का विवाह उनके युवा होने के पहिले ही हो जाता था परन्तु यह किसी प्रकार आवश्यक नहीं था और बहुधा उनका विवाह इस के उपरान्त होता था। उसने लिखा है कि ३० वर्ष के मनुष्य को १२ वर्ष की कन्या से विवाह करना चाहिए और इस से छोटे मनुष्य को इससे भी छोटी कन्या के साथ। (१०,९४) उसने फिर कहा है कि पिता को चाहिए कि वह अपनी कन्या को किसी प्रसिद्ध सुन्दर पुरुष को दे दे "यद्यपि वह अपनी उचित अवस्था को न भी प्राप्त कहें हो।"

यह एक विराप अवस्था के लिये लिखा गया है और इस लिये हमें यह समझना चाहिए कि साधारण नियम कन्याओं का विवाह उचित अवस्था में करने का था। और यह भी स्पष्ट रीति से कहा गया है कि कन्या जब विवाह के योग्य हो तो उसे तीन वर्ष तक ठहरना चाहिए और तब उसे अपना विवाह करना चाहिए (९,६०) और उसके पिता को चाहिए कि वह योग्य वर के साथ उसका विवाह करें और यदि ऐसा न हो तो उसे जनम भर कुँआरी ही रक्खें (९,५९)

जान पड़ता है कि आई की विधवा स्त्री से पुत्र उत्पन्न करने की प्राचीन रीति उठ गई। मनु प्राचीन नियम का पालन करने के लिये और साथ ही अधिक शुद्ध रीति प्रगट करने के लिये अपनी ही वार्तों का खण्डन कर गया है (१०,५९, और १६ में) वह कहता है कि जिस स्त्री वा विधवा को अपने पित से संतान न होने पर अधिकार प्राप्त हो, वह अपने पित के भाई(देवर)से वा पित के किसी दूसरे सिपण्ड से सन्तान उपन्न कर सकती है। परन्तु इसके उपरान्त ही वह ज़ोर देकर कहता है कि विधवा को इस प्रकार सन्तान उत्पन्न करने के लिये कभी नियुक्त करने के लिये कहीं अधिकार नहीं दिया गया है और इस रीति को पण्डित लोग पशुओं के योग्य समझते हैं (६,६४ से ६८ तक) यह कुछ कटु भाषा है और इससे विदित होता है कि यह प्राचीन रीति मनु के समय में कैसी पृणा की दृष्टि से देखी जाती थी।

ऊपर जो कुछ लिखा गया है उससे देखा जायगा कि मनु की समृति कुछ मिश्रित गुणमय है। ग्रन्थकार ने प्राचीन नियम को मानने का यत्न किया है उसने बहुधा अपने समय की प्रचलित कहा-वतों भौर छन्दों को उद्धृत किया है जिनमें से बहुत महा-भारत में पाए गए हैं—और साथही वह ग्रार्थों के लिये एक ग्रुद्ध-नियम प्रगट करने का भी उत्सुक है। ऐसे भिन्न भिन्न विचारों को रख़ने के कारण मनु बहुधा नियमों को देने में श्रानिश्चित है परन्तु उसके नियम का साधारण अभिप्राय और उद्देश्य किसी सच्चे पाठक की समझ में यथार्थ रूप से श्राए बिना नहीं रह सकता।

श्रीर यदि कोई पाठक इस स्मृति के उन सब अध्यायों और छन को ध्यान पूर्वक पढ़े जो कि स्त्रियों की श्रवस्था के विषय में हैं द कुछ बाधा डालनेवाले वाक्यों के रहते हुए भी उस मनु के सम में हिन्दू सक्ष्यता और चाल व्यवहार की तथा स्त्रियों की उच्च श्रवस्था निस्सन्देह विदित होगी।

स्त्रियाँ अपने वंश के पुरुषों की आश्रित समभी जाती थीं,— इस बात को मनु ज़ोर देकर कहता है। परन्तु फिर मी स्त्रियों का उनके कुल में सत्कार होता था, उनके सम्बन्धी खोग तथा जिस समाज में वे रहती थीं वे सब उनको सत्कार की दृष्टि से देखते थे अब यह बात केवल मनु के नियमों से ही नहीं वरन, सब संस्कृत-ग्रन्थों के प्रतिबिम्ब सी विदित होती है।

"उपाध्याय की अपेक्षा आचार्य्य दस गुना पूज्य है, आचार्य की अपेक्षा पिता सी गुना, परन्तु पिता की अपेचामाता हजार गुनी पूज्य है (२, १४४)।

"स्त्रियों के पिता, भाई, पित और देवर का, जो कि उनके हित चाहनेवाले हैं, सत्कार करना चाहिए।

"जहां स्त्रियों का सत्कार होता है वहीं देवता प्रसन्न रहते हैं परन्तु जहां उनका सत्कार नहीं होता वहां पुण्य के कम्मों का कोई फल नहीं मिळता।

" जिस वंश में स्त्रियां शोक में रहती हैं उस वंश का शीघूही सत्यानाश होजाता है परन्तु जहां स्त्रियां सुखी रहती हैं उस वंश की सदा वृद्धि होती है।" (३,५५—५७।

इसके सिवाय स्त्रियों के कर्तब्यों का भी ऐसाही स्पष्ट वर्णन है।

"स्त्री को बाल्यावस्था में अपने पिता के अधीन रहना चाहिए और युवा अवस्था में अपने पात के ऋधीन, ऋपने पति की मृत्यु पर अपने पुत्रों के अधीन । स्त्रियों को कभी स्वतन्त्र नहीं रहना चाहिए। "उसे अपने पिता, पति वा पुत्रों से जुदे होने का विचार नहीं करना चाहिए। उनको छोड़ने से वह अपने और श्रपने पति के वंशों को कलाङ्कित करती है।

"उसे सदैवें प्रसन्न रहना चाहिए, श्रपने घर के कार्यों में" चतुर, श्रपने वर्तन साफ करने में सावधान मीर अल्पन्ययी होना चाहिए।

"उसका पिता वा उसके पिता की आज्ञा से उसका भाई।जिस मनुष्य के साथ उसका विवाह करदे उसकी आज्ञाओं का पालन उसे यावज्जीवन करना चाहिए और उसकी मृत्यु के पीछे उसकी स्मृति का अपमान नहीं करना चाहिए।

'पित यद्यपि गुणों से रहित हो वा विलास में लिप्त हो अथवा पुण्यात्मा न हो तथापि धार्मिक स्त्री को सदा देवता की नाई उसकी पूजा करनी चाहिए।

"स्त्रियों को अपने पति से अलग कोई यज्ञ संकल्प वा व्रत नहीं करना चाहिए। यदि स्त्री अपने पति की आज्ञाओं का पालन करे तो केवल उससे ही वह स्वर्ग में जायगी।" ( ५, १४५—१५१, और—१४४, १५५)।

### अध्याय १०

#### राज्यप्रबन्ध ।

मनु राजाओं के नित्यकृत्य श्रीर धरेऊ जीवन का व मनोहर वर्णान देता है।

अपनी प्रजा की रत्ता करना, पक्षपात रहित होकर न्याय करन अनुचित करनेवाले को दग्ड देना, ये राजाओं के मुख्य कर्तव्य क और स्वयं समाज का आस्तत्व इन्हीं कर्तव्यों के पालन पर निभिश्या (७, २, १६—३५) मद्य, जुआ, स्त्री, श्रीर अहेर, ये राजाश्र के सब से बड़े अवगुण थे (७, ५०)।

राजा रात्रि के अन्तिम प्रहर में उठता था और अपने शरीर की शुद्धि तथा अग्नि में हवन करने के उपरान्त वह प्रातःकाल सभाभवन में जाता था। वहां जो प्रजा उससे मेंट करने जाती थी उसे वह प्रसन्न करता था श्रीर उसे विदा करके पकान्त में अपने मन्त्रियों से सलाह करता था जहां कि सर्वसाधारण नहीं जाने पाते थे, (७, १४५—१४७) सलाह होजाने के उपरान्त राजा अपना नियमित व्यायाम करता था और स्नान करके भोजन के लिये महल में जाता था। नमकहलाल गौकर लोग भोजन तथ्यार करते थे जाकि पवित्र मन्त्रों के द्वारा शुद्ध और विष से रहित किया जाता था और मली भांति जन्त्री हुई स्त्रियां पंखे, जल और सुगन्ध से उसकी सेवा करती थीं। भोजन के विषय में जो सावधानी लिखी गई है वही राजा की गाड़ी, विद्यांने, मासन, स्नान,शृंगार भीर आभूषणों के सम्बन्ध में भी कही गई है और उससे विदित होता है कि राजाओं के गृह्य कार्यों में विष वा छल के द्वारा मृत्यु की दुर्घटना न होने का पूरा प्रबन्ध रहता था। (७, २१६—२२०)

भोजन के उपरान्त राजा महल में अपनी स्त्रियों के साथ कुछ समय व्यतीत करता था परन्तु तीसरे पहर वह फिर राजसी वस्त्र पहन कर निकलता था और अपने योधान्नों, रधों, पशुओं, शस्त्रों भौर युद्ध की सामित्रयों की देख भाल करता था और तब भपनी संध्या समग की पूजा करने के उपरान्त वह अपने जासूसों से बातें करता था श्रौर वे जिन गुप्त बातों का पता लगाते थे उन्हें सुनता था। इसके उपरान्त वह अपने महल में जाकर भोजन करता था और फिर गान से अपना जी बहला कर शयनागार में जाता था। (७, २२१—१२५)

राज्यप्रवन्थ में राजा की सहायता के लिये मंत्री होते थे— मनु कहता है कि सात वा आठ मंत्री होते थे—जोकि शास्त्रों के श्राता, शस्त्र विद्या में निषुणा, उत्तम और जैसे हुए वंश के होते थे। ये मंत्री राजा को शान्ति और युद्ध में, कर और दान के विषयों में सम्मात देते थे। राजा कर उगाहने के लिये तथा खानों, शिल्प-शालाओं और भण्डारों के लिये योग्य पुरुषों को नियत करता था और अपने कार्थ्यों के सम्पादन के लिये ऐसे राजदूत को रखता था "जो इशारे और मुँह की आकृति और सेष्टाओं को समभता हो" (७, ५४-६३)

गाँव और नगर की रच्चा करने के लिये जुदे जुदे कर्मचारी नियत किए जाते थे। राजा प्रत्येक गाँव का एक स्वामी, दस गाँव के ऊपर एक स्वामी, २० गाँव पर एक स्वामी, १००गाँव के ऊपर एक स्वामी, शेर १००० गाँव के ऊपर एक स्वामी, नियत करना था और उन लोगों का यह कर्तव्य था कि गाँव के निवासियों की रक्षा करें और जुर्म को रोकें। इसी प्रकार प्रत्येक नगर में भी सब कार्यों की देख भाल के लिये एक सरदार होता था जो स्वयं सब कर्मचारियों के कार्य की देख भाल करता था और उनकी चाल व्यवहार के विषय में गुप्त रीति से पता रखता था। "क्योंकि राजा के वे नौकर जो प्रजा की रच्चा के लिये नियत किए जाते हैं बहुधा दुष्ट हो जाते हैं और दूसरों की सम्पत्ति छीनते हैं। उसे चाहिए कि ऐसे मनुष्यों से अपनी प्रजा की रच्चा करें (७, ११५—१२३) राज्य कर्मचारियों के लुटेरेपन के विषय में ये बड़े कटुवाक्य हैं परन्तु आज कल के प्रवन्ध करने वाले कर्मचारियों में से बहुत कर्मु ऐसे होंगे जो कि इस निन्दा को आजकल की प्रजा रच्चकों

अर्थात् उन पुर्लास अफसरों के लिये कटु सममेंगे जिनके अर्थान एक बड़ा थाना होता है जिसमें पचास हजार वा एक लाख मनुष्य बसते हैं।

राजा की अपनी सम्पात से जो ब्राय होती थी उसकी न्यूनता राज्य कर से पूरी की जाती थी। मनु "पशु और स्वर्ण की वृद्धि पर पश्चीसवां भाग "राज्यकर नियत करता है जो कि प्रायः सैकड़े में दो के हिसाब से हुआ और "अन्न के लिये आठवां, कठाँ, वा बारहवाँ भाग नियत करता है जो कि आज कल की लगान से बहुत कम हुआ। राजा वृक्ष, मांस, मक्खन, मिट्टी और पत्थर के वर्तन इत्यादि पर छठां भाग ले सकता था और मास में एक दिन शिल्पकारों और मजदूरी करने वाले शूद्रों से कार्य्य करवा सकता था। परन्तु उसे किसी अवस्था में भी श्रोत्रियों पर कर नहीं लगाना चाहिए। और अन्त में राजा बहुत अधिक कर न लगाने के लिये सचत किया गया है। "उसे बहुत अधिक लालच से अपनी जह तथा दूसरों की जड़ भी न कारनी चाहिए, क्योंकि अपनी वा दूसरों की जड़ कारने से वह अपने की वा दूसरों को अति दुखी बनाता है।" (७,१३०—१३६)

राज्य प्रवन्ध श्रीर कर लगाने के इन तथा अन्य नियमों से बिदित होता है कि अब से दो हजार वर्ष पूर्व से लेकर १५०० वर्ष के भीतर भारतवर्ष में शासन की एक प्रणाली प्रचलित थी। और इस दंश में चीन और यूनान के जो प्रन्थकार रहे थे उनकी शाक्षी से विदित होता है कि ये सब विचार केवल सिद्धान्तकारों और प्रन्थकारों के ही नहीं थे वरन उन्हें राजा श्रीर उनके कर्म्भचारी लोग व्यवहार में लाते थे। मेगास्थिनीज़ चन्द्रगुप्त के राज्य की बड़ी प्रशंसा करता है और फाहियान तथा हेन्त्रसाङ्ग जिन्होंने भारतवर्ष में कई वर्षों तक रह कर यहां के कई राज्यों को देखा था वे भी हिन्दुओं की राज्यप्रणाली की प्रशंसा करते हैं और उन्होंने कहीं भी प्रजा पर अधिक कर लगाए जाने वा राजाओं के मन माने अत्याचारों से उनके हेश पाने वा भयानक युद्दों द्वारा उनके सत्यानाश का कहीं उल्लेख नहीं किया है। इसके विरुद्ध उन्होंने जो वर्णन दिया है उससे हम उन्हें एक सुखी और भाष्ट्रस्थान

जाति पाते हैं जो कि अपने राजा की बड़ी भक्त थी, और दयालु, उपकारी तथा सक्त्य राज्य प्रणाली के सुखों की भीग रही थी। खेती सब जगह भरी पूरी थी, शिल्प की उन्नति हो रही थी, विद्या को हिन्दू और बौद्ध दोनों ही समान रीति से बड़े परिश्रम के साथ पढ़ते और उसका सत्कार करते थे। धर्म की शिचा मन्दिरों और मठों में विना किसी रोक टोक के होती थी और लोग बिना किसी अत्याचार वा हस्तच्चेप के अपना अपना कार्य्य करते थे। परोपकारी राज्य प्रणाली के ये चिन्द स्मृति के कैसे ही उचित और द्यालु नियमों की अपेक्षा अधिक विश्वास दिलाने वाले हैं।

रत्ता के लिये किलों की वड़ी कदर की जाती थी झौर मनु कहता है कि 'किले में एक घनुष चलानेवाला युद्ध में १०० शत्रुश्रों
का सामना कर सकता है" (७-७४)। वह कहता है कि राजा
को अपनी रक्षा के लिये एक किला अवश्य बनाना चाहिए और
उसे वियाबान वा जल वा बुत्तों, खाई वा शस्त्रधारी योद्धाश्रों के
द्वारा रित्त रखना चाहिए, परन्तु वह पहाड़ी के किलों को सब
से उत्तम समभता है जो कि सब किलों से अधिक हद होते हैं।
और इन किलों को शस्त्र द्रव्य अन्न तथा बोझ ढोनेवाले पशुओं
और ब्राह्मणों, शिल्पकारों, यन्त्रों और सूखी घास और जल से
भली भांति भरा रखना चाहिए (७,७०,७१,७५) ऐसे पहाड़ी
किलों की कदर भारतवर्ष के आधुनिक युद्दों में बारम्बार प्रमाणित हुई है और खाने पीने की सामग्री तथा स्वामाविक रक्षाओं
और बीर योधाओं से सिज्जत एक एक किले से आक्रमण करनेवाले
शत्रु की समस्त सेना का बहुधा नाश होगया है।

हिन्दुओं में युद्ध के नियम सदा से सत्कार योग्य तथा दयालु होते आए हैं। रथ, घोड़े, हाथी, अन्न, पशु और स्त्रियां जो युद्ध में जीते जांय वे जीतनेवाले के होते हैं, परन्तु उसके जिये भागते हुए शबु वा ऐसे शत्रु को मारने का कड़ी निषेध है जो कि हाथ जोड़कर बैठ जाय श्रीर कहे कि "में तुम्हारे अधीन हूं।" इसी प्रकार शस्त्र-हीन मनुष्य, घायल मनुष्य वा केवल तमाशा देखनेवाले मनुष्यों को जो युद्ध में साम्मालित न हों, कोई दुःख नहीं देना चाहिए (७-९१ हर, हरे हह, ) इन नियमों का प्राचीन समय से जेकर

आधुनिक राजपूर्तों के युद्धों तक सावधानी से पालन किया गया है और विदेशियों ने गाँव के निवासियों को अपने नित्य का काम शान्ति से करते हुए और किसानों को अपना खेत बिना किसी आ-शका के जोतते हुए ऐसे समय में देखा है जब कि उनके सामनेही दो फीजें राज्य के लिये लड़ रही हों।

राजाओं की मीति झौर युद्ध का प्रवन्ध करने के छिये अनेक नियम दिए गए हैं जिनमें से कुछ मनोरञ्जक हैं। अपने सबसे निकट के राजा को अपना शत्रु समझना चाहिए और उसके उपरान्त के देश के राजा को मित्र समझना चाहिए, श्रीर इस नियम का उदाहरण आज कल यूरप—फ्रान्स, जर्मनी—और एशिया की राज नीति में भी पाया जाता है (७,१५८) आज कल की नाई उस समय भी द्वाब के लम्बे मनुष्य भारतवर्ष में सबसे उत्तम सैनिक समझे जाते थे मीर राजाश्रों के लिये मत्स्य, पाञ्चाल, कुरुक्षेत्र और स्रसेन देश के लोगों को अपनी सेना में रखने की और युद्ध में उन्हें आगे की ओर रखने की सम्मति दी गई है (७,१६३)। सेना को प्रस्थान करने के लिये जाड़े के आरम्भ अथवा समाप्ति का समय उपयुक्त कहा गया है परन्तु युद्ध की ब्रायदयकता के अनुसार किसी समय भी सेना प्रस्थान कर सकती थी (७.१८२, १८३)। कहीं कहीं पर हमलोगों को उन नियमों की अद्भुत झलक मिलती है जिनके अनुभार प्रस्थान वा युद्ध में सेना सुसाजित की जाती थी। प्रस्थान में सेना छडी की नाई (ब्रायत के आकार में ) वा गाडी (वेज=त्रिकी-णकार) की नाई वा सूब्रर (विषम समचतर्भुज) की नाई वा मकर (दा-त्रिभज जिनकी शिखा मिला हो ) की नाई वा सुई ( लम्बी पंक्ति ) की नाई, वा गरुड़ (विषम समचतुर्भुज जिसकी शाखाएँ फैली हुई हों ) की नाई रखी जाती थी । युद्ध में कुछ सौनिक निकट निकट रक्खे जा सकते थे, वा सेनिकों के बीच अधिक स्थान छोडकर सेना फैलाई जा सकती थी वा कुछ लोग सूई की नाई एक पंक्ति में होकर लड़ सकते थे अथवा बहुत से लोग वज़ के आकार में सिंजित किए जा सकते थे (७,१८७ और १६१)। जब कोई दात्र किसी नगर वा किले में हो तो आक्रमण करने वालों को उस के बाहर घेरा उल्ल कुर रात्रु की घास अन्न लुम्बी अोड जुल तार कर देना चाहिए, उसके तालाब, किले की दीवाल श्रीर खाई को नष्ट करना चाहिए, रात्रि के समय उसकी बिना जनाए हुए आक्रमण करना चाहिए वा उसकी प्रजा श्रीर उसके लोगों को बहका कर बलवा कराना चाहिए (७, १६५—१६७)।

और जब कोई राजा अपने शत्रु को जीते तो उसे पराजित राजा के किसी सम्बन्धी को पराजित प्रजा की सम्मति के अनु-सार गद्दी पर बैठाना चाहिए और उनके देश की रीतियों और नियमों को मानना चाहिए (७, २०२, २०३)। ये न्याययुक्त और द्यालु नियम हैं जो कि हिन्दू विजयी राजाओं के योग्य हैं।

#### अध्याय ११।

### कानून।

मनुस्मृति में बारह अध्याय हैं जिनमें २६८५ इलोक हैं। दो सबसे बड़े भागों में (८ वें और ६ वें भाग में) ७५६ ऋरें। और वे दीवानी और फ़ीजदारी के कानून से सम्बन्ध रखते इनमें से बहुत से कानून प्राचीन सूत्रकारों के ही कानूनों के रुलेख वा परिवर्तित रूप हैं।

प्राचीन भारतवर्ष में राजा न्याय का मुल था और कहता है कि राजा को विद्वान ब्राह्मणों और अनुभवी मंत्रि को साथ लेरक न्यायालय में जाना चाहिए और वहां न्य का कार्य्य करना चाहिए। यदि राजा स्वयं इस कार्य्य का न व तो उसे तीन एसेसर की सहायता से इस कार्य्य को करने के लि विद्वान ब्राह्मणों को नियत करना चाहिए। "जहां राजा के निया किए हुए वेदों के जानने वाले तीन ब्राह्मण और एक विद्वान न्यार कर्ता बैठते हैं वह ब्रह्मा की सभा कही जाती है।" (५-१,२,६,१०११,) सत्य बोलने के लिये जो आज्ञा दी गई हैं वह ऐसी गम्भी। सौर कड़ी हैं जैसी कि किसी विरले ही समय वा देश में रही होगी।

"या तो न्यायालय में जाना ही नहीं चाहिए अथवा जाय तो सत्य बोलना चाहिए। जो मनुष्य या तो कुछ नहीं कहता (अर्थात् सत्य को छिपाता है) अथवा झूठ बोलता है वह पापी होता है।" (८-१३)

"न्यायालय में वादी और प्रतिवादी के सामने गवाहों के एक-त्रित होने पर न्यायकर्ता को उन्हें मेहरबानी के साथ इस प्रकार समझाकर उनको परीचा करनी चाहिए—

हमारे सामने खड़े हुए दोनों मनुष्यों में इस विषय में परस्पर जो बातें हुई हों उनका जो वृत्तान्त तुम्हें विदित हो वह सब सत्य सत्य कहो क्योंक्रिइस अधियोग में तुम सान्ती के किए कर "जो गवाह अपनी गवाही में सत्य वोलता है वह मृत्यु <mark>के पीछे</mark> सब से उत्तम स्वर्ग और इस लोक में अद्वितीय यश पाता है । ऐसी साक्षी का स्वयं ब्रह्म सत्कार करता है ।

"जो मनुष्य झूठी साची देता है वह वरुगा के वन्धन में बंधता है और १०० जन्मों तक दुःख पाता है । अतएव मनुष्यों को सत्य साची देनी चाहिए।

"सत्यता से, साक्षी देनेवाला पवित्र हे।ता है, सत्यता से उसके यश की दृद्धि होती है अत् सब जाति के साची देनेवालों को सत्य बोलना चाहिए।

"जीव की साक्षी स्वयं जीव है, जीव की शरण स्वयं जीव है। अपने जीव का, जो मनुष्यों का परम साक्षी है निरादर मत करो।

"पापी अपने मन में समभता है कि हमें कोई नहीं देखता। परन्तु देवता लोग उसको और उत्रके हृदय के भीतर के भाव को स्पष्ट देखते हैं।

"ब्राकाश, पृथ्वी, जल, हृदय, चन्द्रमा, सूर्य्य, ब्रिश्न, यम, वायु, रात्रि, ब्रीर दोनों गोधूली ब्रीर न्याय सब देहधारी प्राणियों के कम्मों को जानते हैं।" (८, ७६-८३)

इसके आगे जो आदेश किए गए हैं वे और भी गंभीर हैं-

"जो मनुष्य झूठी गवाही देगा वह नंगा होकर भूख और प्यास से त्यथित और अन्धा होकर अपने दात्रु के द्वार द्वार ठिकरा ठेकर भीख मांगे गा।

"जो पापी मनुष्य न्यायकर्ता के एक प्रश्न का भी झूठ उत्तर देता है वह सीधे नर्क के पूर्ण अन्धकार में ठोकर खाता है।" (८,६३, ६४)।

श्रीर माठवें भाग के १२३ वें इलोक में यह कहा है कि जो मनुष्य झूठी साची दें उसे राजा को अपने देश से निकाल देना चाहिए।

जो लोग साक्षी देन के योग्य नहीं थे और जो साक्षी देने से बरी किए गए थे उनकी एक बड़ी सूची दी गई है। ऐसे मनुष्य जो आभियोग से सम्बन्ध रखते हों, जो वादी वा प्रतिवादी के मित्र वा रात्रु हों, जो पहिले झूठी साक्षी देने के दोषी हो चुके को विश्ली एए से कुछ क्कित हों. के लाग साक्षी देने के अयोग्य समभे जाते थे । झौर राजा, श्रोतिय, वेद पर विद्यार्थी तथा शिल्पकार झौर भांड़लोग साक्षी देने से परन्तु यह स्पष्ट है कि ये नियम कठोरता से पालन किए लिये नहीं थे झौर झागे चल कर लिखा है कि उपद्रव, चोरी, चार, बदनामी करने, और मारपीट की अवस्थाओं में फौजदारी के अभियोगों में साक्षी की अयोग्यता के नियम क रता से पालन नहीं करना चाहिए। (६,६४, ६५, ७२)

मनु समस्त मुख्य कानूनों को १८ भाग में बांट मर्थात् (१) ऋण (२) घरोहर (३) किसी सम्पत्ति के र हुए बिना उसे बेचना (४) सांका (५) दान का फेर लेना बेतन न देना (७) प्रतिज्ञा का पालन न करना (८) बिकी खरीद की हुई वस्तु का लौटाना (६) स्वामी और संवकी झगड़े (१०) सीमा के सम्बन्ध के झगड़े (११) मार पीट (१ बदनामी करना (१३) चोरी (१४) डांका और उपद्रव (१ ब्यमिचार (१६) पति और पत्नी के कर्तव्य (१७) उत्तरा कार पाना (१८) जुझा खेलना और बाजी लगाना। यह विदि होगा कि ११ से लेकर १५ संख्या तह तथा १८ संख्ये के कानून फीजदारी से सम्बन्ध रखते हैं और देष सब दीवा से। मनु ने इन विषयों को जिस कम में रक्खा है उसी कम र हम भी उनका वर्णन करेंगे और प्रत्येक विषय में हमारा कथा अवद्य ही बहुत संक्षित्र होगा।

(१) ऋण-इस विषय में मनु अपने समय के प्रचिछत ती छों की एक सूची देता है। यह सूची सब से छोटे तील अर्थात त्रसरेणु से आरम्भ होती है। त्रसरेणु उस ज़रें को कहते हैं जो कि किसी खिड़की के द्वारा आनेवाली घूप में दिखलाई देता है।

```
१ लिक्षा (ढील के अंडे)
  त्रसरेणु
                 =
5
                   . १ राई
  लिचा
3
३ राई
                    १ सरसों
  सरसाँ
                       यव
€ .
                       क्रिश्मल वा रिक्तका
3
  यच
  रक्तिका
```

```
१ सुवर्ग
१६ माश
४ सुवर्ण
                        १
                           पल
                           धरन
१० पल
२ क्रिश्मल (चांदी-का) =
                           माशक (चांदी का)
                           धरन (चांदी की)
१६ माशक
                            कार्षापण वा पण
र कर्षतांबेका
१० धरन ( चांदी)
                         १ शतमान
४ सुवर्गा
                       १ निष्क
                                   ( 5, १३१-१३७ )
```

सृण पर व्याज के विषय में मनु ने विसिष्ठ के धर्मसूत्र को उद्धृत किया है। वह कहता है कि "सृण देने वाला अपनी पूंजी की वृद्धि के लिये विसिष्ठ के कहे अनुसार व्याज ते कर सकता है और प्रति मास एक स्नौ का दि वां भाग ले सकता है। यह पन्द्रह रुपए सैंकड़ा वार्षिक व्याज हुआ और यह व्याज जमानत पर लिया जाता था, परन्तु विना जमानत के सृण पर व्याज ऋण जेने वाला यदि ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य वा श्रुद्ध हो तो उसी के अनुसार २४) रु०, ३६) रु०, ४८) रु०, वा ६०) रु०, सेंकड़ा होता था (८, १४०-१४२)। परन्तु यह कहना अनावश्यक है कि व्याज का यह कम केवल नाम मात्र को था और ऋण देने वाला ऋण लेने वाले की जाति की श्रुपेक्षा उसकी रुपया चुकाने की याग्यता पर श्रीधिक ध्यान देता था

पेसा जान पड़ता है कि ऋगा हैने वाला अन्य सम्पति की नाई दासियों को भी गिरों रख सकता था (८,१४६) यदि गिरों रखने की वस्तु पेसी हो जिससे कुछ आय होती हो (यथा भूमि) तो व्याज नहीं लिया जाता था (८,१४३)। साठ रुपए सैंकड़ा वार्षिक व्याज अधिक से अधिक था (८,१५२), परन्तु जिस अवस्था में व्यापारी लोग समुद्र यात्रा करते थे उनमें, सम्भवतः जोखिम के बीमे के लिये, विशेष व्याज लिया जा सकता था (८,१५०)। और अन्त में यह भी कहा है कि जो प्रतिज्ञाएं नशे की

जबरद्स्ती की जाती थीं वे नाजायज समभी जाती थीं ( १६३-१६८)

- (२) धरोहर-जिस मनुष्य के यहां खुली हुई अथवा बन्मोहर की हुई धरोहर रक्खी जाती थी वह कानूनन उसे लौटा दे के लिये वाध्य था यदि वह धरोहर चोरी न गई हो, पानी में बह गई हो वा आग में जल न गई हो । यह जान पड़ेगा कि वेइमान करके बिना धरोहर रक्खी हुई वस्तु को मांगना और धरोहर को लौटाने के समय नकार जाना किसी भांति अविदित नहीं था, मौर इन दोनों अवस्थाओं में दोषी को चोर की भांति दण्ड दिया जाता था। (८, १६१)
- (३) विना अधिकार के सम्पत्ति को वेचना-ऐसी विक्री नाजा-यज समभी जाती थी श्रीर वेचने वाला यदि सम्पत्ति के स्वामी का कोई सम्बन्धी हो तो उसे ६०० पण का दण्ड लगाया जाता था और यदि सम्बन्धी न हो तो उसे चोर की भांति दण्ड दिया जाता था (१८६, १६६)
- (४) सांझा-जान पड़ता है। के जो पुरोहित मिलकर किसी धार्मिक कृत्य को करवाते थे उनमें दान का बटवारा करने में बहुधा भगड़े उठते थे। मनु कहता है कि अध्वर्धु को रथ, ब्राह्मण को घोड़ा, होत्रि को भी घोड़ा और उद्घात को गाड़ी लेनी चाहिए। भीर यह स्मृतिकार कहता है कि इस सिद्धान्त के अनुसार साथ मिलकर कार्य करने वालों में बटवारा होना चाहिए। इस सिद्धान्त का भिन्नाय, जो कि कुछ भस्पष्ट है, यह है कि प्रत्येक मनुष्य को अपने कार्य के भनुसार हिस्सा पाना चाहिए।
- (५) दान का फेर लेना-यदि किसी पुण्य के कार्य के लिये कुछ दान किया जाय और यदि जिस कार्य के लिये द्रव्य दिया गया हो उस कार्य में वह न जगाया जाय तो दान फेर लिया जा सकता था। (८, २१२)
- (६) वेतन न दना-इसके लिये कानून बहुत साधारण था अर्थात् मज़दूर जब तक प्रतिझा के अनुसार अपना कार्य पूर्ण न करे तब तक उसे वेतन नहीं दिया जाता था।(८, २१७)
  - (७) प्रतिशा का पात्रव न करना-प्रतिशत्त में और जल नार

उसे भद्ग करने के लिये बड़ा कड़ा दण्ड दिया जाता था, ऐसा झप-राधी देश से निकाल दिया जाता था, केंद्र कर लिया जाता था, और उसपर चार चार सुवर्ण के छ निष्क और चांदी का एक शत-मान दण्ड लगाया जाता था। (८, २१६, २२०)

- (८) विकी और खरीद की हुई वस्तु को छौटाना- यह एक बड़ा श्रद्धत नियम है कि खरीदने वाला वा बेचने वाला दस दिन के भीतर यदि चाहे तो बेची हुई वस्तु को लौटा सकता था। भाष्यकारों ने कहा है कि नियम केवल उन वस्तुओं के लिये था जो कि सहज में नष्ट नहीं हो सकती, यथा भूमि, तांबा इस्यादि (८, २२२)
- (९) पशुओं के स्वामियों और उनके दासों में भगड़े-पद्मुओं के स्वामी और उनके दासों में सम्भवतः बहुधा झगड़े उठते थे और इस विषय के नियम कुछ सुक्ष्मता के साथ वर्णन किए गए हैं। दिन के समय पशु की रक्षा का उत्तर दाता चरवाहा होता था और रात्रि के समय उसका स्वामी अर्थात यदि रात्रि के समय वह स्वामी के घर में रहे। और यदि चरवाहे को किसी प्रकार की मज़दुरी न मिले तो वह दस में से एक गाय का दुध ले सकता था। जो पशु उसकी असावधानी से खोजांय उनके छिये वह उत्तरदाता होता था। यथा यदि कोई भोडिया बकरी और बकरों पर अक्रमगा करे और चरवाहा उनकी रत्ता का यहा न करे तो इस हानि के लिये वह उत्तरदाता होता था। प्रत्येक गाँव स्रोर प्रत्येक नगर के चारों ओर चरागाह रखने का नियम या जिसका कि दुर्भाग्य वश ब्राजकल लोप होगया है। गांव के चारों ओर १०० धन चौड़ी भूमि चरागाह के लिये छोड़ी जाती थी और नगर के चारों मोर इस कार्य के लिये इसकी तिगुनी भूमि होती थी। यदि कोई पशु इस चरागाह में किसी विना घिरे हुए खेतो के अन्न की हानि करें तो चरवाहा उसके लिये उत्तरदाता नहीं होता था। परन्तु इस चरागाह के बाहर के खेत घिरे हुए नहीं रहते थे झौर यदि पशु वहां तक चलाजाय और खेती को हानि पहुंचावे ती प्रत्येक पशु पीछे सवा पण का दण्ड लगाया जाता था श्रीर उसके

(१०) सीमा सन्बन्धी भगड़े-इस विषय के कानून से हमें उस समय के श्रामों और खेती की अवस्था का एक अद्भुद वृत्तान्त प्रगट होता है। भारतवर्ष में वर्ष भर में ज्येष्ठ ( मई जून) का महीना सबसे सूखा है और यह कहा गया है कि दो गावों के बीच की सीमाओं के सब झगड़ों का निर्माय इसी मास में होना चाहिए। ये सीमाएं प्रायः अध्वथ्व, किं सुक वा कोई दूसरे बच्चों के द्वारा अथवा तालाब, कूएं, कुझ और सोतों द्वारा प्रगट की जाती थीं। सीमा का निर्माय करने के लिये छिपे हुए चिन्ह छोड़ दिए जाते थे और जहां दो सीमाएं मिलती थीं वहां पत्थर, हिड्डियां कंकड़ इत्यादि गाड़ दिए जाते थे।

जहां इन चिन्हों के द्वारा सीमा का निर्णय नहीं किया जासकता था वहां गांव के निवासियों की साक्षी छी जाती थी, श्रीर उन लोगों से भी निर्णय न होने पर शिकारियों,वहीलियों,चरवाहों, मछु-बाहों, सपेरों, वनरखों, और बीनने वालों की साची जी जाती थी। यदि इनमें से किसी प्रकार से सीमा का निर्णय न हासके तो उस भवस्था में राजा के लिये कहा गया है कि अपने में से उदारता के साथ झगड़ा करने वाले गावों में से किसी की भी जो हानि सम्भव जान पड़ती हो उसे पूरा करदे। (८, २४५-२६५)

(११) और (१२) मार पीट और बदनामी करना-अब हम फीज़दारी के कानून के विषय पर आए और इससे हमें फिर उस हानि कारक प्रणाली का प्रभाव मिलता है जिसने कि हिन्दू सभ्यता और जीवन की प्रत्येक बातों में अपना प्रभाव डाला है। ब्राह्मण यदि किसी क्षित्रय की बदनामी करे तो उसे ५० पण का दण्ड लगता था, वैदय की बदनामी करने के लिये २५ पण और शुद्र की बदनामी करने के लिये केवल १२ पण। परन्तु यदि शुद्र किसी ब्राह्मण की बदनामी करे तो उसकी जीम काट लेनी चाहिए। और यदि बह किसी द्विज्ञाति के नाम और जाति की निन्दा करे तो उसके भुँह में दस अंगुल लम्बा लोहे का कील गरम करके डालना चाहिए। (८, २६८-२७१)। यह नहीं समक्षना चाहिए कि वास्तव में दण्ड इस तरह पर दिया जाता था वा कोई ब्राह्मण न्यायकर्ता भी किसी शर्र को ले

कारण इतना भारी दण्ड देकर अपने को कलंकित करता था। ब्राह्मण लोग वास्तव में जैसे थे उसकी अपेचा उन्होंने अपने को बुरा दिखलाया है और कानून जो कि विचारे शुद्र के लिये निस्सन्देह कठोर था वह एक दम ऐसा जंगली नहीं था जैसा कि वह कहा गया है। "जिस इन्द्री से नीच जाति का कोई मनुष्य उच्च जाति के किसी मनुष्य की हानि करे उस इन्द्री को काट डालना चाहिए"-यह मनु की शिक्षा है (८, २७६)। परन्तु मनु का सत्कार करते हुए भी हम लोग इस बात में सन्देह कर सकते हैं कि उस के देश वासियों ने इस शिक्षा के अनुसार कार्य करके अपने को कभी कलंकित किया हो?

बदनामी करने के लिये साधारण दण्ड १२ पण था (८, २६६) और इस प्रकार चोट पहुँचाने के लिये कि जिससे देह का चमड़ा कट जाय १०० पण । यदि मास कट जाय तो उसके लिये ६ निष्क का दण्ड लगाया जाता था और यदि हड्डी टूट जाय तो अपराधी देश के बाहर निकाल दिया जाता था। (८, २८४)

हानि करने के लिये जितने की हानि हो उसी के बराबर दण्ड लगाया जाता था परन्तु यदि हानि थोड़े की हुई हो तो उसका पचगुना दण्ड लगाया जाता था। (८, २८८-२८६)

(१३ और १४) चोरी और डांका-चोरों को दण्ड देने के लिये बहुत ही अधिक उपाय किए जाते थे क्यों कि यदि राजा "चोरों को दण्ड दे तो उसके यश और राज्य की वृद्धि होती थी" (८, ३०२) और जो राजा सैपत्ति की रक्षा नहीं करता और फिर भी अपना कर लगान और दण्ड बेता है वह शीघ्र नर्क मे जायगा।(८,३०७)

चोरों को भिन्न भिन्न दगड लगाए जाते थे अथवा उनको शारीरिक दण्ड दिया जाता था वा उनका हायकाट लिया जाता था जब चोरी स्वामी के सामने (अर्थात बलात) की जाती थी तो वह डांका कहलाताथा। (८, ३१६-३३२) बलात चोरी करना एक बड़ा भारी अपराध समझा जाता था परन्तु जब कोई मनुष्य डकैतों से आफ्र- रक्षा करने का अधिकार था । ( ८, ३४५-३५० )

(१५) ज्यभिचार—यह अपराध भारतवर्ष में सदा से बड़ी घृणा की दृष्टि से देखा गया है श्रीर ज्यभिचार करने वाले को यदि वह ब्राह्मणा न हो तो प्राण दण्ड दिया जाता था "क्योंकि चारों जातियों की स्त्रियों की सदा बड़ी सावधानी से रक्षा करनी चाहिए। (८, ३५६) किसी अववाहिता स्त्री का विना इच्छा के सतीत्त्व नष्ट करने के लिये शारीरिक दण्ड दिया जाता था अथवा दो अंगुलियाँ काट ली जाती थीं और ६०० पणा का आर्थिक दण्ड लगाया जाता था (८, ३६४, ३६७) परन्तु इससे भी अधिक भयानक दण्ड लिखे हैं। जो स्त्री किसी दृसरे को विगाड़े उसे कोड़े लगाए जाते थे और आर्थिक दण्ड लगाए जाते थे। ज्यभिचारिणी स्त्री कुत्तों से चुँयवाई जाती थीं और व्यभिचारी मनुष्य अभि में जला दिया जाता था (८, ३६९, ३७१, ३०२) परन्तु इसमें सन्देह है कि ये कानून कभी काम में लाए जाते हों।

आगे चल कर इससे कम कठोर दण्ड रखे गए हैं। जो शूद्र किसी द्विज जाति की स्त्री से व्याभिचार करे उसकी इन्द्री काट ली जाती थी। जो बैद्य अथवा चुत्री किसी ब्राह्मणी से यह अपराध करे तो वह कारागार में भेजा जाता था अथवा उसे भारी आर्थिक दण्ड दिया जाता था। कोई ब्राह्मण यदि अपनी जाति की स्त्री से ऐसा व्यवहार करे तो उसे भारी आर्थिक दण्ड लगाया जाता था (८, ३७४-३०८) ब्राह्मण को "चाहे वह कैसाही अपराध क्यों न करें" कभी प्राण्य दण्ड नहीं दिया जाता था। "ब्राह्मण के वध करने से बढ़ कर इस पृथ्वी पर दूसरा पाप नहीं है" (८, ३८०, ३८१)

फौज़दारी के कानूनों के अध्याय के अन्त में मनु ने कुछ फुट-कर नियम दिए हैं । जो यह करने वाला अपने पुरोहित को छोड़ दे, वा जो पुरोहित अपने यह करने वालों को छोड़ दे, जो पुत्र अपने माता पिता को छोड़ दे, जो ब्राह्मण अपने पड़ोसियों को निमंत्रण न दे और जो श्रोत्रिय दूसरे श्रोत्रियों को निमंत्रण न दे वे सब आर्थिक दण्ड देने योग्य होते थे । वेदमान धोविया और कपड़ा बुनने वालों के भी किस्त दण्ड के पर वस्तुमों पर उनके मूल्य के अनुसार पाँच रुपए सैंकड़ का कर लगा सकता था । वह कुछ वस्तुमों की विकी का अधिकार केवल अपने ही हाथों में रख सकता था और जो लोग उन वस्तुमों को बंचे उनको दण्ड दे सकता था। वह नगर में आने वाली वस्तुमों और नगर से वाहर जाने वाली वस्तुमों पर कर और चुंगी लगा सकता था और यह भी कहा जा लकता है कि वह सब विकी की वस्तुमों का मूल्य स्थिर कर सकता था परन्तु इसे कभी किसी राजा ने नहीं किया है। राजा सब बटखरों और नापों को निश्चित करता था, घाट का कर निश्चित करता था, वैद्यों को व्यापार करने, रूपया उधार देने और भूमि जोतने बोने की आज्ञा देता था और शुद्रों को द्विजों की सेवा करने की आज्ञा देता था।

गुनाम सात प्रकार के कहे गए हैं अर्थात् युद्ध के कैदी, नित्य भाजन पर कार्य्य करने वाले, गुलाम की सन्तान, खरीदे हुए वा दूसरों के दिए हुए गुलाम और वे मनुष्य जो दण्ड पाने के बदले गुलाम बनाए गए हों। (८, ३८८-४१५)

(१६) पित और पत्नी-मनु इस विषय को स्त्रियों के मनुष्यों के अधीन होने के वर्णन से आरम्भ करता है और उसने स्त्रियों के विषय में कुछ कहावतें भी दी हैं जो कि कदाचित् उसके समय में समझी जानी हों परन्तु वे मनु के लिये अयोग्य हैं क्योंकि हम पहिले देख चुके हैं कि सब बातों पर विचार कर मनु ने स्त्रियों को एक उच्च और सत्कार योग्य स्थान दिया है।

हम देख चुके हैं कि मनु ने विधवा से सन्तान उत्पन्न करने की प्राचीन रीति के समवन्त्र में किस मांति अपने ही वाक्यों का खण्डन किया है और इसमें कोई सन्देह नहीं हो सकता कि सन् ईस्वी के उपरान्त सर्व साधारण लोग इसी रीति के कैसे विषद्ध थे। हम यह भी देख चुके हैं कि विधवा विवाह किस प्रकार घृणित है।ताजाता था,यद्यीप वह निस्सन्देह मनु के समय में भी प्रचलित था और बालविज्ञा के विवाह के लिये साष्ट्र ग्राज्ञा दी गई है। (६, ६६) फिर मनु इस प्राचीन नियम को लिखता है कि स्त्री को अपने पति के लिये, यदि वह धम्म कार्य्य के लिये गया हो तो आठ

लिये गया हो तो उसे कः वर्ष तक श्रीर यदि सुख के लिये गय हो तो तीन वर्ष तक ठहरना चाहिए। एक भाष्यकार लिखता है वि इस समय के उपरान्त उस दूसरा विवाह कर लेना चाहिए और यही इस प्राचीन नियम का अभिप्राय भी जान पड़ता है।

स्त्री को मिद्दरा पीने वाले पित के साथ घृणा नहीं करनी वाहिए प्ररन्तु पागल वा जाति से निकाले हुए पित अथवा किसी ऐसे पित से जो रोग से पीड़ित हो, जो पापों के दण्ड के कारण होते हैं वह घृणा प्रगट कर सकती है। मिद्दरा पीने वाली स्त्री, राजद्रोही वा रोगी स्त्री, ऐसी स्त्री जिसे कि सन्तान न होती हो अथवा केवल कन्या हो, उसका पित दुसरा विवाह कर सकता था (९, ७८, –६१)। परन्तु इससे यह तात्पर्यं नहीं है कि वह उस स्त्री को बिलकुल त्याग दे वरन् उसे स्त्री को उसे ही घर में रखना चाहिए और उसका पालन करना चाहिए (६, ८३)

ं "परस्पर प्रीति तथा विश्वास मृत्यु तक होना चाहिए" यह पति श्रीर स्त्री के लिये सबसे बढ़ कर नियम है ।

(१७) पैत्राधिकार-इस मावइयक विषय का वर्णन१००से अधिक सूत्रों में दिया है (९, १०४-२२०) परन्तु हमारे लिये यह आवश्यक नहीं है कि हम इस विषय के कानून का ब्योरे वार वर्णन करें। पिता और माता की मृत्यु के उपरान्त भाई लोग संपति को मपने में बराबर बराबर बाँट सकते थे (६, १०४) अथवा सबसे बड़े भाई के श्रधीन रह कर वे सब मिल कर रह सकते थे और इस अवस्था में बड़ा भाई ही सारी सम्पत्ति का प्रबन्ध करता था (६, १०५)। परन्तु भाइयों का जुदा होना निन्दनीय नहीं समझा जाता था वरन् इसके विरुद्ध वह प्रशंसनीय कहा गया है (६, १११)। सबसे बड़े और सबले छोटे पुत्रों को संपत्ति के बँटवारे में कुछ अधिक भाग मिलता था (६, ११२-११७)। कुमारी बहिनों के लिये प्रत्येक भाई को अपने हिस्से का चौथाई देना चाहिए (६, ११८) परन्तु भाष्यकारों ने इसका मर्थ यह कहा है कि भाइयों को श्रपनी कुंआरी बहिनों के दहेज का प्रवन्ध करना चाहिए। अध्याय ६, स्वत्र का स्वत्री करा चाहिए। अध्याय ६, स्वत्र करा स्वत्री करा स्वर्ण करा स्वत्री करा स्वर्ण करा स्वर

हिस्सा लिखा है जो कि बड़े भाई की स्त्री वा विधवा से छोटे भाई के द्वारा उत्पन्न हो परन्तु अन्यत्र मनु ने इस व्यवहार की निन्दा की है। फिर जिल मनुष्य को पुत्र न हो वह अपनी कन्या का उसके पित से यह कह कर नियुक्त कर सकता है, कि उसकी जो पुरुष सन्तान उत्पन्न होगी वह मेरी अन्त्येष्टि किया करेगी। और जब पेसा किया जाता था तो पीत्र और नियुक्त कन्या के पुत्र में कोई भेद नहीं समभा जाता था (६, १२७, १३३)। ६, १४१ और २४२ में पुत्र गोद लेने का श्रांधेकार दिया है।

सदा की नाई मनु १२ प्रकार के पुत्रों के विषय में भी प्राचीन सूत्रकारों के नियमों की लिखता है, यद्यपि अपने समय में अपनी -सम्मति के अनुसार मनु इनमें से अनितम ११ पुत्रों को "सच्चे पुत्र" के पलटे में बुरा प्रतिनिधि कहता है (६,१६१)।१२ प्रकार के पुत्र ये हैं — औरस अर्थात् विवाहिता स्त्री का पुत्र, क्षेत्रज अर्थात् किसी रोगी मनुष्य की स्त्री अथवा किसी विश्ववा से उत्पन्न किया हुमा पुत्र, दात्रिम अर्थात् गोद लिया हुआ पुत्र, कत्रिम मर्थात् बनाया हुआ पुत्र, गूधोत्पन्न अर्थात गुप्त रीति से उत्पन्न हुआ पुत्र जिस के पिता का पता न होने के कारण उसे उसकी माता के पति का पुत्र समभाना चाहिए, अपविद्ध अर्थात् जिस पुत्र को उस के माता पिता ने त्याग दिया हो और दूसरा मनुष्य उसे पुत्र की भांति रक्खे, कानीन अर्थात् अविवाहिता स्त्री का पुत्र जो न कि उस पुरुष का पुत्र समभा जाना चाहिए जो उस स्त्री के साथ े पीछे विवाह करे, सद्दोध अर्थात् उस स्त्री का पुत्र जिस का विवाह गर्भवती होने की अवस्था में किया जाय, ऋीतक अर्थात् मोल लिया हुमा पुत्र, पौनर्भव अर्थात् विधवा के दूसरे विवाह का पुत्र, स्वयं दत्त अर्थात वह बालक जिसके माता पिता न हों और वह अपने को किसी दूसरे के पुत्र की भांति दे दे, स्रीर पार्सव अर्थात ब्राह्मण का किसी ग्रुट स्त्री के साथ ऊत्पन्न हुआ पुत्र ( ६, १६७-१७८ )।

इन बारहों प्रकार के पुत्रों में से प्रथम छः प्रकार के पुत्र सम्बन्धी श्रीर उत्तराधिकारी समझे जाते हैं, और अन्तिम छओं पुत्र केवल सम्बन्धी समभे जाते हैं (९,१५८) और इन सब पुत्रों पाता था!( ६, १८४) सन्तान, पिता और भाई के न होने पर मनुष्का सम्पत्ति उसके सब से निकटवर्ती सम्बन्धी को मिलती थ जो कि तीन पीढ़ी के भीतर हो, और ऐसे सम्बन्धी के न होने प किसी सकुत्य को, वा उसके उपरान्त धर्म के गुरु वा शिष्य के और उसके भी न होने पर ब्राह्मणों को मिलती थी।(६, १८७, १८८ स्त्रीधन वा स्त्रियों की विशेष सम्पत्ति वह कही गई है जो कि विवाह की अपन के सामने अथवा विवाह में दी जाय अथवा जिसे पति प्रीति के चिन्ह की भांति अथवा भाई माता वा पिता उसेदे।(६, १६४)

माना की मृत्यु के उपरान्त उस माता के सब पुत्र और कन्या माता की सम्पत्ति को बराबर बरावर बांट लें। (६, १६२)

(१८) जूजा खेलना और बाजी लगाना इत्यादि—ये दोनों पाप राजाओं के राज्य को नाश करने वाले होते हैं; और इस लिये राजाओं को सम्मति दी गई है कि वे इन्हें अपने राज्य से दूर रक्खें। इस पाप के बिये शारीरिक दण्ड लिखा गया है (९, २२४) और इस पाप के करने वालों तथा नाचने वालों, गाने वालों, और नास्तिक लागों अर्थात् बौद्धों को देश से निकाल देने के लिये भी लिखा है। (६, २२५)

जाल से राज्य शाहाओं को बनाने के लिये, मिन्त्रयों को घूस देने के लिये, स्त्रियों बच्चों और ब्राह्मणों का बध करने के लिये और राज द्रोह के लिये प्रामा दण्ड कहा गया है। (६, २३२) गुरु की पक्षी के साथ ब्यभिचार करने, मिदरा पीने, ब्राह्मण का धन चुराने बा ब्राह्मण का बध करने के लिये सिर के दागने का दण्ड लिखा है। जो चोर चोरी की वस्तुओं और संध लगाने के औं जारों के सहित पकड़ा जाय वह तथा जो लोग चोर को आश्रय देवें वे जान से मारे जा सकते थे (६, २७०, २७१) डांकुओं, घर लूटने वालों, गिरहकरों तथा भन्य पेसे ही लोगों के हाथ अथवा दो उङ्गलियां काह ली जानी चाहिए। [९, २७६, २७७]

तालाबों की बांध को नष्ट करने के लिये प्राण दण्ड श्रथवा कोई दूसरा कठोर दण्ड कहा गया है [६, २७६] और जो वैद्य अपने देगियों की उल्टी चिकित्सा करें समझे लिये स्टिंग्स (९, २८४) वाणिज्य की वस्तुओं में खोटी वस्तु मिलाने के लिये, और सब प्रकार की दुएता के जिये, अन्न की विक्ती में टगने के लिये, सुनारों की बेइमानी के लिये और खेती के औजारा की चेरी के जिये भिन्न भिन्न दण्ड कहे गए हैं (६, २५८-२६३)

कानून के विषय में दो अध्यायों के सिवाय मनु ने पाप के प्रायश्चित इत्यादि के लिये एक जुदा अध्याय दिया है और उसके विषय में बहुत थोड़ी बातों से विदित हो जायगा कि उस समय में भारी पाप कौन कौन समझे जाते थे।

प्रायश्चित—यहां फिर हमें यह उल्लेख मिलता है कि ''ब्राह्मण का दध करना, सुरा पीना, ब्राह्मण का द्रव्य सुराना, गुरू की स्त्री से व्यभिचार करना और इन पापों के करने वाले मनुष्यों का संग करना ये सब से भारी पाप अर्थात् महापातक हैं।" (११,५५) पाठक देखेंगे कि ये वेही महापातक हैं जिनका कि विशिष्ट ने वर्णन किया है। इसके सेवाय और भी पातक लिखे हैं जो कि इनके बराबर कहे गए हैं। ऐसे पातकों में ये हैं अर्थात् भूठी साझी देना, अपने गोत्र में व्यभिचार करना, कुमारी । स्त्रयों को नष्ट करना, अपने माता पिता का त्याग और वेदों पर ध्यान न देना।

महापातकों से घट कर उपपातक हैं जिनमें हम इन पातकों को पाते हैं अर्थात् गृह्य अग्नि की श्रसावधानी, गो का वध, चोरी, श्रण न चुकाना, ब्रात्य होकर रहना और अन्त में और बड़ी आश्रयं जन्क बात हैं कि—"खानों और कारखानों का निरीक्षण करना तथा बड़े बड़े यन्त्रों द्वारा कार्यों को करना जिसका कि भाष्यकारों ने यह अर्थ बतलाया है कि बांध वांधना वा चीनी की कल तथा इसी प्रकार की अन्य बड़ी बड़ी कल बनाना (९, ६०, ६७) है। भारतवर्ष में जाति भेद के हानिकारक फल ने शिल्प और शिल्पकारों को नीच बना दिया परन्तु यह बड़े ही पश्चाताप और दुःख की बात है कि हिन्दू ग्रन्थ-कार को यह लिखना पड़ता है कि कल पुजीं के काम ही वास्तव में पाप समझे जाते थे। मनुस्मृति के बनने के समय के सम्बन्ध में सर विलियम जोन्स साहब के समय से बहुत कुछ वाद विवाद हुआ है परन्तु अब यह साधारणतः स्वीकार किया जाता है कि

के पहिले वा पीछे का बना हुआ है। उसमें (१०, ४४ को चीन देश के लोगों तथा राक और कममोज बोगों है और इससे उसके बनने का समय काफी तरह से निश्चि है। यह गन्थ, जैसा कि हम पहिले कह चुके हैं, भारतवर्ष वे सूत्रों जिनके आधार पर यह बना हुआ है और पौराणिक के धर्म शास्त्र जिनका की हम आगे के अध्याय में वर्गान इनके बीच के समय का है। सूत्रों की नांई वह किसी विशेष समय से सम्बन्ध नहीं रखता परन्तु वह समस्त्र आध्यों का है और धर्म शास्त्र के भी विरुद्ध मनु अपने समय तक त्रिमूर्ति वा पौराणिक कथाओं को नहीं जानता, मूर्ति पुज नहीं मानता और मन्दिरों तथा पुजेरियों को घृणा की दृष्टि स्वता है और वैदिक विधानों और यहां का मण्डन करता है

#### अध्याय १२

## ज्योतिष स्त्रीर विद्या।

पूर्व अध्यायों में हम बौद्ध काल में हिन्दुओं के इतिहास और उनकी राजनीति की अवस्था; उनके शिल्प और गृहनिर्माण विद्या और उनके सामाजिक जीवन तथा नियमों का वर्णन कर चुके हैं। अब उस समय में उनकी विद्या की उन्नति के विषय में हमें कुछ वाक्य कहने हैं। दुर्भाग्य वश इस विषय में हमें जो सामि- श्रियां मिलती हैं वे बहुतही थोड़ी हैं—कदाचित प्राचीन हिन्दू इतिहास के अन्य किसी समय से भी थोड़ी हैं!

इसके कारण भी स्पष्ट है। पांच वा छ शताब्दियों तक भारत-वर्ष विदेशियों के आक्रमण और युद्ध का स्थान बना रहा और इस समय में साहित्य और शास्त्रों की जैसी उन्नात स्वाभाविक रीति पर होनी चाहिए न हो सकी। उस समय जो वातें विदित भी हुई उनमें से अधिकांश बौद्ध प्रभाव के द्वारा हुई और इसके पिछे के हिन्दू बेखकों ने उन वातों को रिच्चित रखने में सावधानी नहीं की है। और अन्त में, इस समय में जिन शास्त्रों के जो प्रन्थ बनाए गए थे उनका स्थान अधिकतर इसके उपरान्त के पौराणिक काल में बने हुए उत्तम प्रन्थों ने ले लिया है। इन सब कारणों से बौद्ध काल के साहित्य और जास्त्रों का बहन ही थोड़ा अंश श्रब प्राप्त है।

परन्तु फिर् के भी भारतवर्ष में बुद्धि विषय के उद्योग किसी समय में भी नहीं छोड़े गए थे भीर हिन्दू इतिहास के किसी समय में भी "विद्या सम्बन्धी अवकाश" कभी नहीं माना गया । और बौद्द समय में इस सम्बन्ध में जो उन्नाति हुई थी उसके चिन्ह हम लोगों को अब तक मिलते हैं।

हम दाशिनिक काल के वृतान्त में हिन्दू मी के क दर्शन शास्त्रों का वर्णन कर चुके हैं परंतु यह स्मरण रखना चाहिए कि उनमें से कुछ दर्शनों यथा पातब्जलिक योग और वादरायण व्यास के वेदान्त का प्रारम्भ बौद्ध काल ही में हुआ था और इसी काल में इन छमों दर्शनों में बहुत कुछ उन्नति की गई थी। इसके त्रातिरिक्त इस काल में पातब्जलि ने पाणिनी के व्याकरण पर अपना प्रसिद्ध महाभाष्य धर्म सम्बन्धी प्रन्थों में मनुस्मृति बौद्ध काल में बनाई और नालन्द तथा अन्य विद्यापीठों की बहुत सी बौद्ध धर्म की इस काल में बनीं। पद्य का हम लोगों को बहुत ही थो प्राप्त है जो कि निश्चय रूप से इसी काल का बना हुआ है। प्रमिश्च विद्या की काल का बना हुआ है। प्राप्ताओं के शिलालेखों से हमें विदित है कि इस समय में सुन्दर तथा गर्म्भार पद्य की कदर की जाती थी, कविता का स्राप्त सभाओं में किया जाता था श्रीर ग्रुप्त वंश का सब से बड़ा समुद्रगुप्त जिसने कि चौथी शताब्दी की समाप्ति के लराज्य किया स्वयम् किया और उसकी सभा के कवियों ने कियाज की पदवी दी थी।

परन्तु बौद्धकाल में सब से श्रिधिक उन्नित ज्योतिष शाह हुई थी। हम पहिले देख चुके हैं कि ज्योतिष सम्बन्धी बेध वै काल में ही किए जा चुके थे और ऐतिहासिक काव्य कात चन्द्रराशिचक स्थिर किया गया था और श्रयन समबन्धी विन्दुओं स्थान देखा जा चुका था तथा अन्य वार्ते भी ध्यान पूर्वक दे श्रीर लिखी जा चुकी थीं। परन्तु इन कालों अथवा दार्शानक क का भी ज्योतिष का कोई ग्रन्थ हम लोगों को अब नहीं मिलत ज्योतिष का सब से प्राचीन गृन्थ जिसके विषय में कि हमें बु विदित है अथवा जो हम लोगों को अब प्राप्त है, बौद्ध काल का है

हिन्दू गृन्थक।रों ने १८ प्राचीन सिद्धान्त अर्थात् ज्योपि के गृन्थ जिले हैं, परन्तु उनमें से अधिकांश अब प्राप्त नहीं हैं उनके नाम नीचे दिए जातें हैं—

| १  | परासर  | <b>सिद्धान्त</b>                        | १० | मरिचि            | सिद्धान्त  |
|----|--------|-----------------------------------------|----|------------------|------------|
| २  | गर्भ   | ,,                                      | ११ | मनु              | ,,         |
| રૂ | ब्रह्म | •,                                      | १२ | <b>ग्रं</b> गीरस | · ,,       |
| 8  | सूर्य  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | १३ | रोमक             | ,,         |
| ¥  | व्यास  | <b>9</b> ,                              | १४ | पुलिश            | ,,         |
| Ę  | वशिष्ठ | ••                                      | १५ | च्यवन            | <b>;</b> , |
| ૭  | भतृ    | ,,,                                     | १६ | यवन              | 19         |
| 5  | कर्यप  | 3, <sub>3,9</sub>                       |    | મૃતુ             | 1,         |
| 3  | नारद   | . (4)<br>. (4)                          | 6∠ | ***              | •          |

इनमें से कुछ सिद्धान्तों के संक्षिप्त विवरण से बौद्धकालके शास्त्रों की उन्नित का बहुत कुछ बृतान्त विदित हो जायमा और हम यह बात पहिले से कह देंगे कि हिन्दुओं ने इस काल में अधिकांश ज्योतिष शास्त्र का ज्ञान यूनानियां से प्राप्त किया, जिन्हों ने कि इस शास्त्र की बड़ी सफलता के साथ उन्नित की थी।

प्रोफेसर वेबर साहब कहते हैं कि हिन्दू ज्योतिषियों में परा-शर मबसे प्राचीन है और समयक्रम से उसके उपरान्त गर्ग है। पराग्रर के विषय में हमे इसके अतिरिक्त और कोई वात विदित नहीं है कि उसका नाम देद से सम्बन्ध रखता है। वह प्रन्य जिसमें पराशर की शिक्षाएं दी हुई कही जाती हैं, पराशर तन्त्र के नाम से प्रमिद्ध था। पौराणिक समय में वह बंड सत्कार की दृष्टि से देखा जाता था और वाराहीमिदिर ने बहुधा इस ग्रन्थ के वाक्य उद्भृत किए हैं। इन अनेक उद्धत वाक्यों को देखने से विदित होता है कि उनका अधिकांश, कम से कम उनका एक वड़ा अंश गरा में लिखा है जो कि इस श्रेग्णी के प्रन्थों के लियं एक विशेषता है। इनका बहुत सा भाग अनुष्य कन्द में है श्रीर इसमें आया छन्द भी है। भारतवर्ष के भूगाल जानने वालीं के लिये उसमें एक पूरा अध्याय है जिसको कि बाराहमिहिर ने केवल रूप बदल कर परन्तु ज्यों का त्यों रख कर बृहत संहिता के १४ वें अध्याय में दिया है। पराशर ने पश्चिमी भारतवर्ष में यवनो वा यूनानियों के होने का उरुलेख किया है जिस ले विदित होता है कि इस ग्रन्य का समय ईसा के २०० वर्ष के अधिक पहिले का नहीं है।

गग के विषय में हमें इससे कुछ आधिक बृतान्त विदित है और वह उन हिन्दू ग्रन्थकारों में है जिनसे कि हम भारतवर्ष में ईसा के पहिले दूसरी शतार्व्हा में यूनानियों के अक्षमण का कुछ बृतान्त विदित होता है। वह यून जाति के विद्वानों का भी सम्मान करता था यणि वे म्लेख समझे जाते थ । उसका निम्नलिखित वाक्य प्रसिद्ध है और वह बहुधा उद्धृत किया जाता है—"यवन लोग (यूनानी लोग) म्लेच्छ हैं परन्तु वे लोग इस शास्त्र (ज्योतिष शस्त्र) को अच्छी तरह से जानते हैं। इस लिये उन लोगों का ब्राह्मण ज्योतिषियों से कहीं बद्ध कर ऋष्रियों की नाई, सत्कार क्रियाल्य के की

अपने गृन्थ के ऐतिहासिक अंश में गर्ग चार युगों का करता है जिसमें से महाभारत के युद्ध के समय से वह युग की समाप्ति और चौथे युग का प्रारम्भ होना लिखता इसके उपरान्त उसने मगध के शिशुनाग वंश और फिर में वंश के राजाओं का उल्लेख किया है। सालिस्रक का उल्लेख क हुए (जिसकों कि हम देख चुके हैं कि अशोक के उपरान्त चें राजा था) गर्ग कहता है "इसके पीछे पापातमा साहसी यून लोग साकेतु (अवध्य) पाश्चाख देश और मथुरा को अधीन क के उपरान्त कुसुमध्वज (पटने) में पहुंचे गें। पुष्पपुर (पटना लिए जाने पर सब देशों में निस्सन्देह उबद फेर ही जायगी।"

संस्कृत गृन्थों में पेतिहासिक घटनात्रों का उल्लेख इतन दुर्लम है कि गर्ग के ज्योतिष के गृन्थ में ईसा के पहिले दूसर शताब्दी में बेक्ट्रिया के यूनानी लोगों का पटने तक भारवत्रव को जीत लेने का जो वृत्तान्त मिलता है उसके लिये हम उसके श्रनुगृहीत हैं। बहुत से पाठकों को विदित होगा कि प्रसिद्ध विद्वान डाक्टर गोल्डस्ट्रूकर साहब ने यूनानी लोगों का श्रवध पर श्राक -भण करने का वृत्तान्त पातव्यक्ति के गृन्थ से खोज निकाला है और इसीसे उन्होंने योग दर्शन और महाभाष्य के रचयिता पातञ्जलि का समय निश्चित किया है।

परन्तु अब गर्ग के विषय में सुनिए। "अजेय यवन लोग (यूनानी लोग) मध्य प्रदेश में नहीं रहें गे। उन लोगों में एक बड़ा कठोर और भयानक युद्ध होगा। नब इस युग के अन्त में यूनानियों का नाश होने के उपरान्त सात प्रबल राजा अबध में राज्य करें गे।" इसके उपरान्त यह उल्लेख है कि यूनानियों के उपरान्त लुटेरे शक लोग बड़े प्रबल हुए, और हमें यह जानने में बहुत कम कठिनाई है कि वे शक लोग वेही यूची लोग थे जिन्होंने कि ईसा के १३० वर्ष पहिले वेक्ट्रिया के राज्य को नष्ट किया था। ये नए विजयी लोग अपनी लूट पाट करते रहे और यहां पर गर्ग का इतिहास समाप्त हो जाता है। उपरोक्त बातों से डाक्टर कर्न साहब का गर्ग का समय ईसा की पहिली गृताब्दी में निश्चित करना ठीक है। उन पांच सिद्धान्तों के विषय में जो कि पञ्च सिद्धान्त के नाम से प्रसिद्ध हैं क्रोर जिनके आधार पर छठीं दाताब्दी म बाराहमिहिर ने अपनी पञ्चसिद्धान्तिका जिजी है। वे पांची सिद्धान्त ये हैं अर्थात् ब्रह्मवा पैतामह, सूर्य्य वा सीर, विशष्ट, रोमक, और पुलिय।

जान पड़ता है कि प्राचीन ब्रह्म वा पैतामह सिद्धान्त का पूर्ण स्थान ब्रह्मगुष्त के प्रसिद्ध ग्रन्थ 'स्फुट ब्रह्मासिद्धान्त' ने ले लिया है। एलवस्ती ने इस स्फुट ब्रह्म सिद्धान्त की एक प्रति ११ वीं शताब्दी में पाई थी श्रीर उसने उसका उल्लेख अपने भारतवर्ष के बृत्तान्त में किया है।

सूर्य सिद्धान्त वहा प्रसिद्ध है परन्तु उस मूल ग्रंथ में इतनी बार परिवर्तन हुआ है और वह इतनी वार संकलित किया गया है कि मूल ग्रन्थ अब हम लोगों को प्राप्त नहीं रह गया है। हम इस मूल ग्रन्थ के बनने की तिथि के विषय में इसके श्रतिरिक्त और कुछ नहीं कह सकते कि वह बौद्ध काल में बना होगा। और यह ग्रन्थ श्रन्तिम बार अपने आधुनिक रूप में कब बनाया गया इसके विषय में भी हम केवल इतनाही कह सकते हैं कि वह पौराशिष काल में बनाया गया होगा।

बाराहमिहिर का भाष्यकार, उत्पक्त दस्तवीं शताब्दी में हुआ और उसने अपने समय के सूर्य सिद्धान्त से क इलोक उद्धृत किए हैं और डाक्टर कर्न साहब ने दिखलाया है कि उनमें से एक भी आज कल के सूर्य सिद्धान्त मे नहीं मिलता । फिर भी "आज कल कास्यैसिद्धान्त उस प्रनथका पुनर्क्षण मात्र है जिसे कि वाराहमिहिर ने अपना एक प्रमाण माना है।"

अधुनिक सूर्यसिद्धान्त में १४ अध्याय हैं और उसमें प्रहों के मध्यम स्थान और वास्तिविक स्थान, समय का विषय, सूर्य भीर चंद्र प्रहण, प्रहों और नत्त्वत्रों के योग, प्रहों और नक्षत्रों के प्रकाशवृत्तीय उदय और अस्त, चन्द्रमा की कला और उसके स्कन्धों के स्थान, सूर्य, और चन्द्रमा की कान्ति, ज्योतिष सम्बन्धी यन्त्रों के बनाने की रीति, जगत की उत्पत्ति श्रीर भिन्न भिन्न प्रकार के समय का उल्लेख है।

" म्हारिक सिद्धान्त को विष्णु चन्द्र का बनाया हुआ

कहता है, परन्तु ब्रह्मगुप्त कहता है कि इस प्राचीन ग्रन्थ को विष्णु चन्द्र ने फिर से शोधा था और यह बात ठीक जान पड़ती है। आज कल विषष्ठ सिद्धान्त के नाम से जो ग्रन्थ वर्तमान है वह निसन्देह भाधुनिक समय का है।

रोमक सिद्धान्त को ब्रह्मगुष्त और एलबरूनी दोनों ही, श्री सेन का बनाया हुआ कहते हैं। झाज कल एक जाली और आधुनिक समय का बना हुआ रोमक सिद्धान्त मिलता है जिसमें ईसामसीह की जन्मपत्री, बाबर के राज्य का बर्गान तथा अकबर के सिन्धविजय करने का वृत्तान्त दिया है?

पुलिश सिद्धान्त पलबक्षनी को विदित था। उसने उसकी एक प्रति ली थी और वह इस प्रन्य को यूनानी पालिस का बनाया हुआ कहता है। प्रोफेसर वेबर साहब का मत है कि यह यूनानी पालिस वही है जो कि पोलस अलक्ज़ान्द्रीनस के नाम से प्रसिद्ध है और जिसने इसागाज नामक ज्योतिष का प्रन्थ लिखा है। परन्तु डाक्तर कर्न साहब इस बात में सन्देह करते हैं पर उनका भी यही मत है कि पुलिस यूनानी था।

येशी पांचो प्रसिद्ध सिद्धान्त हैं जिन्हें कि बाराहमिहिर ने क्वर्ठी द्याताब्दी में संकलित किया था । डाक्तर कर्न साहब उनका समय गर्ग और बाराहमिहिर के बीच में अर्थात सन ८५ ईसवी के लगभग निश्चित करते हैं।

बौद्धकाल में अन्य शास्त्रों के भी प्रन्य वर्तमान थे जो कि श्रव हम लोगों को अप्राप्त हो गए हैं। उदाहरण की भाति हमें यह बड़े , हर्ष के माथ विदित होता है कि उस समय में नग्नजित ने गृह निर्माण विद्या, पत्थर की मूर्ति बनाने का विद्या, चित्रकारी तथा अन्य ऐसेही शिल्पों के विषयों के प्रन्थ बनाए थे।

जान पड़ता है कि बौद्धकाल में, जब कि समस्त देश में चिकित्सालय स्थापित किए गए थे वैद्यक शास्त्र ने बड़ी उन्तित की थी। हिन्दू वैद्यक शास्त्र के प्रासद्ध प्रन्थकर्ता चर्क और सुश्रुत इसी समय में हुए हैं परन्तु उनके प्रन्थ पौराणिक समय में फिर से संशोधित किए हुए जान पड़ते हैं और इसलिये हम पौराणिक

## मिरटर रमेशचन्द्र दत्त का

प्राचीन भारतवर्ष की

# सभ्यता का इतिहास।

->>+>\$\$\$\$\$

चौथा भाग।

जिसे

गापालदास ने

बरल हिन्दी में अनुवाद किया

चीर

इतिहास-प्रकाशक-समिति काशी ने

प्रकाशित किया।

1909

PRINTED BY MADHO PRASAD, BHARAT PRESS, BENARES.

## मिरटर रमेशचन्द्र दत्त का

प्राचीन भारतवर्ष की

# सभ्यता का इतिहास।

->>>>656965

चौथा भागः

जिसे

गापालदास ने गरल हिन्दी में ख्रनुवाद किया

चीर

इतिहास-प्रकाशक-समिति काशी ने

प्रकाशित किया।

1909

PRINTED BY MADHO PRASAD, BHARAT PRESS, BENARES.

## अध्यायों की सूची।

#### ->>+>\$\$\$\$\$\$

## पौराणिक काल।

| (9)              | विक्रमादित्य े ७ | . 8     | 84            |        |                |            |
|------------------|------------------|---------|---------------|--------|----------------|------------|
| (₹)              | हू नत्सांग का    | भारतव   | र्षिका वृत्ता | न्त    | १६             | प्र        |
| <b>(</b> ३)      | वसभी लोग अ       | गैर रा  | जपूत छोग      | •••    | <del>५</del> ३ | Ę۶         |
| (8)              | बंगाल और उ       | ड़ीसा   | 444           | •••    | ६२             | 99         |
| (ų)              | काश्मीर भीर      | दक्षिणी | भारतवर्षे     | •••    | ડિ             | ¢રૂ        |
| <b>(</b> \(\xi\) | धम्मे            | •••     | 444           | •••    | €8             | १०५        |
| (e)              | धम्मेग्रत्य      |         | •••           | .040   | २०६            | १२९        |
| <b>(c)</b>       | जाति             | ***     | 444           | •••    | <b>4</b> 30    | १३७        |
| (4)              | हिन्दुश्चें और   | जै निये | ंकी गृह्      | भीर मू | र्ति           |            |
|                  | निर्माण विद्या   |         | •••           | •••    | १३८            | १६४        |
| (90)             | ज्यातिष बीजग     | ां चित  | भीर अंकगर्य   | जेत    | १६५            | १९३        |
| (११)             | वैद्यक           | •••     | ***           | •••    | જુકષ્ઠ         | १८६        |
| (१२)             | नाटक             | ***     | ***           | •••    | ९८९            | २१९        |
| (१३)             | काठ्य            | •••     | •••           | •••    | २२०            | २३६        |
| (88)             | कहानी            | ***     | •••           | •••    | २३७            | <b>388</b> |
| (१५)             | प्राचीन काल व    | हा अन्त | 7             | •••    | સ્ક્ષ્ય        | २६५        |
| (३६)             | आधुनिक कार       | काप्र   | ारम्भ         | 9.04   | २६६            | 300        |

## प्राचीन भारतवर्ष की

# सभ्यता का इतिहास।

## चौथा भाग।

#### काण्ड ५

पौराणिक काल, सन् ५०० से १००० ई० तक।

#### अध्याय १

#### विक्रमादित्य और उसके उत्तराधिकारी।

अब हम हिन्दू इतिहास के नाटक के अन्तिम श्रंक पर आ गए और उसका पर्दा एक वास्तिवक बड़े दूर्य पर खुलता है! एक बड़े और स्वदेशानुरागी युद्ध का विजयी, पुनर्जीवित होते हुए हिन्दू धर्म का संरक्षक, आधुनिक संस्कृत साहित्य में जो सबसे उत्तम और सुन्दर बातें हैं उन सब का केन्द्र, सैंकड़ों कथाश्रों का नायक, प्रतापी विक्रमा-दित्य हिन्दुश्रों के लिये वैसाही है जैसा की फरासीसियों के लिये शारलेम्यान, श्रंगरेज़ों के लिये आलफ्रेड, बाद्धों के लिये अशोक, और मुसलमानों के लिये हारन-उल-रशीद है। विद्वानों और अपढ़ लेगों के लिये, किव वा कहानी कहनेवालों के लिये, बूढ़ों अथवा बच्चों के लिये उसका नाम भारतवर्ष में ऐसा परिचित है जैसा कि किसी देश के किसी राजा बा

बाद्शाह का हा सकता है। इस राजा के नाम के सायही जिसकी सभा में कालिदास वर्तमान ये हिन्दू विद्वालें के इदय में शकुन्तला और उर्वसी की के। मल मूरत का स्मरण है। उठता है। हिन्दू ज्योतिषियों के हृद्य मे वराहमिहर का स्मरण और की शकारीं के हुर्य में अमरसिंह के सत्कार करनेवाले राजा का सम्मान है। उठता है। और ये सब बातें उसके सच्चे प्रताप के लिये मानें काफी न हाने के कारण सैंकडें। कहानियां उसके नाम की अपढ और सीधे साधे लोगें से परिचित कराती हैं। आज तक भी गांव के रहने वाले लाग छाया-दार पीपल वृत्त के नीचे यह कथा सुनने के लिये एकत्रित हाते हैं कि उन बत्तिस बेालनेवाली पुतलियों ने जो कि इस बड़े सम्राट के सिंहासन की उठाए हुए थीं, किस प्रकार उसके उत्तराधिकारी की अधीनता स्वीकार नहीं की और उनमें से प्रत्येक ने विक्रम के प्रताप की एक एक कथा किस प्कार कह कर प्रथान किया ! प्रत्येक ग्रामीण पाठशाला के छाटे छाटे बालक भारतवर्ष में अब तक आश्चर्य और स्नेह के साथ पढते हैं कि इस साहसी विक्रम ने अन्यकार और भय के द्रश्यों के बीच एक प्रवल वैताल के ऊपर प्रभुत्व पाने का किस प्रकार यत्न किया और अन्त में उसने अजेय वीरता, कभी न डिगने वाली वुद्धि और कभी न चूकने वाले साहस और आत्मनिर्भर के कारण किस प्रकार सफलता प्राप्त की।

परन्तु जब हम इसके साहित्य विषयक स्मारकों और कहानियें की छेड़कर इतिहास की ख्रीर फुकते हैं तो हमें विक्रम के समय और स्वयं उसकी स्थिति के विषय में भी बड़ाही गड़बड़ मिलता है। बहुत समय तक विद्वानें। का यह मत था कि कालिदास के आश्रयदाता विक्रमादित्य का समय ईसा के लग भग ५६ वर्ष पिहिले है जैसा कि संवत अब्द से जान पड़ता है। परन्तु यह सम्मित अब साधारणतः पलट गई है। फ्छीट साहब इस बात का समर्थन करते हैं के संवत अब्द बहुत प्राचीम समय से माछव लोगों का संवत या और ईसा के ५९ वर्ष पिहिले के माछव संवत का विक्रम वा विक्रमादित्य के नाम से सम्बन्ध, गुप्तवशीय पिहले या दूसरे चन्द्रगुप्त के इगड़ोसीरियन लोगों के। बिजय करने के संदिग्ध अवशेषों के कारण हुआ।

संवत अब्द की उत्पति चे विषय में अब तक भी ऐसा अन्यकार है और हम इस अन्यकार की दूर करने का कार्य भविष्यत के विद्वानों पर छीड़ते हैं। हमारा स्वयं यह विचार है कि कालिदास का आश्रयदाता विक्रमादित्य ईसा के उपरान्त छठीं शताब्दी में हुआ और हम संक्षेप में इस सम्मति की मानने के प्रमाण देंगे।

हुवंत्सांग जो कि भारतवर्ष में सातवीं शताब्दी में आया प्रथम शोलादित्य का समय सन ५८० के लगभग स्थिर करता है और विक्रमादित्य का शीलादित्य का पूर्वज बतलाता है। और इतिहासकार कल्हण जा कि बारहवीं शताब्दी में हुआ है विक्रमादित्य का कनिष्क के पीछे बीस राजाओं के उप-रान्त बतलाता है जिसने की सन १९८ से राज्य किया। हमारी सम्मति में हुवंत्सांग और कल्हण की बातों से विक्रमादित्य के राज्य का ईसा के उपरान्त छठीं शताब्दी में होना निश्चय रूप से स्थिर हो जाता है।

अब इतिहास के विषय में हमें यह कहानी विदित है और आगे चल कर हम उस कहानी की कम से कम १०० वर्ष प्राचीन दिखलावेंगे कि विक्रमादित्य के दरबार में नी बड़े ग्रन्थकार घे जा नौरत्न के नाम से प्रसिद्ध हैं। उनमें से बराहमिहर, वरहचि और काछिदास सब से अधिक विक्यात हैं। बराहमिहर का जन्म सम्भवतः सन् ५०५ ईस्वी में हुआ था और डाकृर भाऊदाजी ने उसकी मृत्यु सन् ५८९ में दिखलाई है। वरहिच का अपने प्राकृत व्याकरण की पांचवीं वा छठीं शताब्दी के पहिले बनाना भम्भव नहीं क्येांकि उस समय के पहिले साहित्य की भाषा प्राकृत नहीं थी । श्रीर कालिदास के ग्रन्थें से यह विदित होता है कि वह पांचवीं वा छठीं शताब्दी में हुआ जब कि पौराणिक हिन्दू धर्म बढ़ा चढ़ा था जब मन्दिरीं और मूर्तियों का आदर किया जाता या और जब हिन्दू त्रिमूर्ति की पूजा की जाती थी। मनु के बिपरीत, और स्पष्टतः उसके समय के बहुत पीछे, यह कबि हिन्दू त्रिमूर्ति के। मानता है, मन्दिरों और मूर्तियों का आदर करता है और हन् लोगों के पञ्जाब में आकर बसने का भी उल्लेख करता है।

कालीदास के उत्तराधिकारी भारित, द्विडन, वाण भ्रष्ट, सुबन्ध, भर्तृहरि-जिनके लेखें में कालिदास से इतनी समानता पाई जाती है—सब छठीं से आठवीं शताब्दी के भीतर ही हुए हैं। उनमें सुबन्धु बिक्रमादित्य के विषय में लिखता है कि उसकी बहुत समय नहीं हुआ। \* जिन विद्वानों

<sup>\*</sup> वासवदक्त के इस वाक्य पर पहिले पहिल पिरडित ईश्वरचन्द्र विद्यासागर ने ध्यान ग्राकर्षित किया था। उसका ग्रनुवाद येां किया

ने इन कि वि यन्थ पढ़े हैं उनके लिये यह सम्भव नहीं है कि वे उनके और कालिदाम के समय के बीच ६ श्रताब्दियों का अन्तर निश्चित करें। इस प्रकार बराह निहर, वरहिच और कालिदास के यन्थों से जा प्रमाण मिलते हैं उनसे भी विक्रनादित्य का समय ईसा की छठीं श्रताब्दी में निश्चित होता है।

विक्रमादित्य के शक लोगों की विजय करने के सम्बन्ध में अलबह्ननी, जी कि भारतवर्ष में ग्यारहवीं शताब्दी में आया था, कहता है कि विक्रमादित्य ने शक राज पर आक्रमण किया, ''उसे भगाया और मुखतान और लोगी के दुर्ग के बीच की ह्रदेश में उसे मार डाला"। दुर्भाग्य वश हमें विक्रमादित्य के विदेशी आक्रमण करने वालों पर विजय प्राप्त करने के विषय में केवल इतनाही इतिहास विदित है।

परन्तु विदेशी आक्रमण करने वालों के हारने और भगाए जाने के बड़े उत्तम फलंहुएं और उससे उत्तरी भारत-वर्ष में जी कि सैंकड़ेंग वर्ष तक आक्रमण करने वालों से पीड़ित था शान्ति के साथ ही साथ शिल्प की वृद्धि हुई। राजाओं के दर्बार तथां बड़े बड़े नगर, बिलास, धन, ठ्यापार और शिल्प के केन्द्र हो गए, विज्ञान ने अपना सिर उठाया

जा सकता है "श्रव विक्रमादित्य का उसके यश की छोड़ कर लीप हो गया है, राजनैतिक विचारों की उत्तमता उठ गई है, श्रव नर नर ग्रंथकार वर्तमान हैं और उनमें से प्रत्येक इस पृथ्वी पर के श्रीर सब लोगों पर श्राक्रमण करता है जो कि उस भील के समान हो गई है जिसको की सारस पक्षियों ने छोड़ दिया है।, जहां वक्तपक्षी विहार नहीं करते और जहां सूर्यास्त पर कनकपक्षी इधर उधर नहीं छूमते। श्रीर आधुनिक हिन्दू ज्यातिष शास्त्र ने एक नई उन्नित प्राप्त की। कविता और नाटक ने अपना प्रकाश फैलाया और हिन्दुओं के हदय की प्रमन्न करने लगे। स्वयं धर्म में और जीवनशक्ति आगई और हिन्दू धर्म ने अपने नए और पौराणिक रूप में लोगों की बौद्ध धर्म से परिवर्तित करने का यत्न किया।

बौद्ध धर्म ने भारतवर्ष के मुख्य धर्म की स्नार कभी द्वेष भाव नहीं दिखाया स्नीर इन देानें। धर्मीं के कई शताब्दियों तक साथ साथ प्रचलित होने के कारण उनका परस्पर अविराध और भी बढ़ गया था, प्रत्येक देश में बौद्ध और हिन्दू लोग साथ ही साथ रहते थे। हिन्दू लोग बौद्धों के मठ स्नीर विद्यालयों में जाते थे स्नीर बौद्ध लोग ब्राह्मण ऋषियों से विद्या सीखते थे। एक ही राजा देानें। धर्मों के मानने वालों पर स्नुकूल रहता था। गुप्तवंशी राजा बहुधा शिव और विष्णु के पूजने वाले थे परन्तु वे बौद्धों और बौद्ध मठों को दान, उपहार और कृपास्रों से परिपूर्ण कर देते थे। यह बहुधा होता था कि कोई राजा बौद्ध हो। और उसका पुत्र कहर हिन्दू हो। और बहुधा दे। भाई विना परस्पर लड़े इन दे। मतों के सनुयायी होते थे। प्रत्येक राजसभा में इन दोनों धर्मों के मानने वाले विद्वान होते थे, स्नीर विक्रमादित्य की सभा में भी ऐसा ही था।

हम विक्रम की सभा के महा ग्रंथकारों का वर्णन साहित्य और विज्ञान के अध्याय में करेंगे परन्तु हमारा विक्रमादित्य के राज्य का वर्णन तब तक पूरा न होगा जब तक कि हम उन ग्रन्थकारों का यहां भी, चाहे कितने ही संक्षेप में हो, वर्णन न करें।

भारतवर्ष का प्रत्येक परिइत उस श्लोक की जानता है जिसमें कि विक्रम की सभा के नौरत्नों का नाम है \* बुद्ध गया के संवत् १०१५ अर्थात् सन् ९४८ ईस्वी के एक शिला लेख में हमें निम्न लिखित वाक्य निलते हैं — ''विक्रमा-दित्य निस्सन्देह इस संसार में बड़ा प्रहिद्ध राजा था। इसी पकार उसकी सभा में नौ बड़े विद्वान थे जा कि 'नव-रतानि' के नाम से विख्यात हैं"। इस कथा की प्राचीनता में काई सन्देह नहीं है।

इन प्रसिद्ध विद्वानों में कालिदास सब से मुख्य हैं। राजतरंगिणी में लिखा है कि ते। रमान की मृत्यु के उप-रान्त उसका पुत्र प्रवरसैन काश्मीर की राजगद्दी पर अपना अधिकार प्रमाणित नहीं कर सका ख्रीर भारतवर्ष के इस माननीय सम्स्राट उज्जनी के विक्रमादित्य ने अपनी सभा के मातृगुप्त नामक प्रसिद्ध विद्वान को काश्मीर का राज्य करने के लिये भेजा। मातृगुप्त ने अपने संरक्षक की सृत्यु तक राज किया और तब वह यती हाकर बनारस की चला आया और काश्मीर में प्रवरसेन का राज्य हुआ। डाकृर दाऊ-दाजी ने पहिले पहिल इस साहसी सिद्धान्त की प्रकाशित किया कि यह मातृगुप्त स्वयं कालिदास ही थे। इस विद्वान ने अपनी सम्मति के जा प्रमाण दिए हैं उनका विस्तार , पूर्वक वर्णन करने की हमें आवश्यकता नहीं है और यहां पर इतना ही कहना आवश्यक होगा कि यद्यपि उनके प्रमाण सम्भव हैं परन्तु वे निश्चय दिलाने वाले नहीं हैं।

<sup>\*</sup> वे ये हैं धन्वन्तरि, क्षपणक, ग्रमरिंह, शंकु, वेतालुभट्ट, घट-कर्पर, कालिदास, वराहमिहर, ग्रीर वरहिन ।

इसके बिरुद्ध काश्मीर के एक किय होमेन्द्र का एक ग्रन्थ मिलता है जिसमें कि उसने कालिदास और मातृगुप्त के। देा भिन्न भिन्न किय लिखा है और इस विषय में होमेन्द्र का प्रमाण निश्चित् समक्षना चाहिए।

अब हमें भारित कित वर्णन करना है जो कि किरातार्जुनीय का ग्रन्थकर्ता है। वह विक्रमादित्य के दर्बार में रहने बाला नहीं जान पाड़ता परन्तु सन् ६३९ हेस्वी का एक शिलालेख मिला है जिसमें कि उसका और कालिदास का नाम लिखा है। यदि बह कालिदास का समकालीन नहीं था ता यह बात निश्चय है कि वह छठीं शताब्दी में हुआ।

अमरसिंह जा कि प्रसिद्ध संस्कृत काश का बनाने वाला है नवरतों में से एक था और वह बौद्ध था । उसके ग्रन्थ का खठीं शताब्दी में चीन की भाषा में अनुवाद किया गया था और कहा जाता है कि बुद्ध गया का बौद्ध मन्दिर उसी का बनवाया हुआ है।

ज्ये। तिषशास्त्र में पौराणिक काल का सब से प्रथम लेखक आर्थ्यमह है। वह प्रपना जन्म सन् ४% ईस्वी में लिखता है। वह विक्रमादित्य की सभा में नहीं था, उसका जन्म पाटलीपुत्र में हुआ था और उसने विक्रमादित्य के पहिले ही छठीं शताब्दी के प्रारम्भ ही में प्रसिद्धि प्राप्त की थी।

वराहिमहर जो कि आर्घ्यंभट के उपरान्त हुआ, नब रत्नो में था। वह अवन्ति का रहने वाला था और उसकी मृत्यु ५८९ में हुई। उसका उत्तराधिकारी ब्रह्मगुप्त छठीं शताब्दी के अन्त में ५९ ईस्बी में हुआ और उसने अपना ग्रम्थ तीस वर्ष की अवस्था में अर्थात् सन् ६२८ में लिखा। ब्रह्मगुप्त का पिता जिष्णु था ख्रीर यह कदाचित वही जिष्णु है। जै। कि कालिदास का समकालीन कहा गया है।

विक्रमादित्य के शेष रतों में से धन्वन्तरि प्रसिद्ध वैद्य या श्रीर दिख्डिन् ने अपने दशकुमारचित्र में उसका उल्लेख किया है। बेतालमह नीतिप्रदीप का ग्रम्थकार या और वरहिच प्रसिद्ध वैयाकरण या। घटकपर, शंकु और चपणक इतने प्रसिद्ध नहीं हैं और उनके पीछे के समय के लोगें ने उनका वह सतकार नहीं किया जैसा कि उनका विक्रम की सभा में होता था।

अब हम उस विद्या की उन्नित का कुछ विचार कर सकते हैं जो कि विक्रमादित्य के समय में हुई थी और उसने उसके नाम के। कभी न मरने वाला यश दिया है। तेरह शताब्दियों के उपरान्त भी आज हम हिन्दू हृद्य के विकास और धीशक्ति के उदय का कुछ बिचार कर सकते हैं जो कि छिन्दू धम्में के पुनर्जीवित होने का चिन्ह है। हम यह बिचार कर सकते हैं कि कई शताब्दियों की अवनित के उपरान्त, दुखदाई युद्धों और आक्रमणों के उपरान्त भी लोगों के हृद्य में किस प्रकार बीरतो, महानता और यश का अचानक उदय हुआ। जाति की उस समय एक पद दर्शक की आवश्यकता थी और विक्रमादित्य जा कि विदेशियों का बिजय करने बाला, समस्त उत्तरी भारतवर्ष का राजा, गुिष्यों और विद्वानों का संरक्षक था चाहे वह

बौदु हो और चाहे हिन्दू पण पर्शक की भांति खड़ा हुआ। उस समय एक महान पुरुष की आवश्यकता थी और यह महान पुरुष उपस्थित हुआ और जाति ने इस बड़े राजा के आश्रय में साहिय और विज्ञान में ऐसी सफलता प्राप्त की जी कि इसके पहिले बहुत ही कम प्राप्त हुई थी।

इस प्रकार यदि हम इतिहास की साबधानी और ठीक रीति से जानने का यह करें, यदि हम कहानियों और अत्युक्तियों के। एक ओर हटा दें ते। हम भारतवर्ष के इतिहास के प्रत्येक काल की साधारणतः सनक्त सकते हैं और प्रत्येक बात का सच्चा सचा कारण जान सकते हैं। हम स्वयं बिक्रमादित्य के महत्व का कारण उसके चारी स्रोर होनेवाली घटनाओं से जान सकते हैं ख्रौर हम कालिदास की अद्वितीय कल्पनाओं का कारण उसके समयमें हिन्दुओं के विचार में साधारणतः आनन्द का होना समक्त सकते हैं। हम लाग बराहमिहर और अमरसिंह के परिश्रमां की भी ससक सकते हैं कि वे विद्वानों की एक बड़ी सभा में एक टूसरे . से बढ़ कर सम्मान प्राप्त करना चाहते थे और हम उस समय में हिन्दुओं और बौद्धों के बीच उत्तम मुकाबिले की भी समक्त सकते हैं जब कि धम्में में मत मेद बढ़ कर इतनी बुरी अवस्था के। नहीं प्राप्त हुआ था कि वह असस्य है। जाय स्त्रीर क्लोश का कारण हो। बौद्ध धम्म की अवनति हो रही घी और हिन्दू धर्म्न फिर से जीवित हा रहा या ऋौर स्वभावतः इस पुनर्जीवित हाने वाले धम्मं ने बल विद्या और गुण के सब से अधिक चिन्ह दिखलाए।

विक्रमादित्य के उपरान्त लगभग ५५० ईस्वी में शीलादित्य प्रतापशील उत्तरी भारतवर्ष का राजा हुआ। हूं नत्सांग के वर्णन से विदित होता है कि वह धर्म का पहापाती था और उसकी सभा में मनेत्रथ के शिष्य वसुवन्ध,
का बड़ा सत्कार किया जाता था और उसने हिन्दुओं से
वादविवाद में एक वड़ी विजय प्राप्त की। वसुवन्धु एक
ब्राह्मण का पुत्र था ख्रीर वह प्रसिद्ध असङ्ग का भाई था।
वह काश्मीर में अध्ययन करके मगध की छीटा, नालन्द के
विद्यालय में पिखत हुआ ख्रीर नेपाल में मरा। हमें शीलादित्य की सभा के और कोई दूसरे महान पुरुष का वृत्तानत
विदित नहीं है।

शीलादित्य का उत्तराधिकारी लगभग ५८० ईस्वी में प्रभाकरवर्द्ध च हुआ। प्रभाकर की बहिन राज्यश्री का विवाह ग्रहबर्मन् के साथ हुआ था, परन्तु मालव लोगें से उसका एक युद्ध छिड़ा जिसमें प्रभाकर की हार हुई और ग्रहवर्मन मारा गया।

लगभग ६०५ ईरवी में प्रभाकर का उत्तराधिकारी राज्य-वर्धन हुआ। राज्यवर्धन भी मालव लेगों के साथ युद्ध करता रहा और उसने उनके राजा की मार डाला। हूं न-त्साङ्ग के वृत्तान्त से हमें विदित है।ता है कि इसके उप-रान्त कर्णसुवर्ण अर्थात् पश्चिमी बङ्गाल के राजा शशाङ्क नरेन्द्र गुप्त ने राज्यवर्धन की पराजित किया और मार डाला।

उसका उत्तराधिकारी लगभग ६९० ईस्वी में उसका छोटा भाई द्वितीय शीलादित्य हुआ जिसे हर्षवर्धन और कुमारराज भी कहते हैं। वह एक बड़ा श्रीर प्रवल राजा या और उसने अपने बिजयों के तथा विद्या का सतकार करने के कारण विक्रमादित्य के राज के स्मरण की पुनर्जी वित किया। छः वर्षों में उसने "पांचों खंडों" की जीत लिया परन्तु वह महाराष्ट्रों के महाराजा पौलकेशिनि दिसीय की पराजित नहीं कर सका। मालव ले:गें की उसने हराया और राज्यश्री को पुनः प्राप्त किया और उसने कामक्रप के राजा भाष्कर वर्मन् के साथ जिसे कुमारराज भी कहते हैं, एक सन्धि कर ली।

हर्षवर्द्धन वा शीलादित्य द्वितीय की एक तांबे की में हर पाई गई है जिसमें उसकी वंशावली दी है। उसमें खुदा हुआ लेख बहुत छोटा है और उससे विदित होता है कि आदित्यवर्द्धन, राज्यवर्द्धन और महादेवी का पुत्र था; आदित्यवर्द्धन और महासेनगुप्ता का पुत्र प्रभाकरवर्द्धन हुआ, और प्रभाकरवर्द्धन का छोटा भाई यशोमित से हुआ।

हूं नत्साङ्ग के वृत्तान्त से हमें विदित होता है कि शोलादित्य की राजधानी कान्यकुछा वा कलीज में शौ और वह पांचवें वर्ष धम्मे सम्बन्धी त्याहार की करने के लिये राजाओं और सर्वसाधरण का एक बड़ा समूह एकत्रित करता था। हमें यह भी विदित होता है कि शीलादित्य एक हूढ़ बौद्ध था, यद्यपि वह ब्राह्मणों का भी आद्र सत्कार करता था।

शीलादित्य हर्षवर्द्धन विद्या का एक प्रसिद्ध रक्षक था, भीर कहा जाता है कि रत्नावली और बौद्धनाटक नागानन्द इसी का बनाया हुआ है। परन्तु सम्भवतः इनमें से किसी का भी वह ग्रन्थकार नहीं है, यद्यपि ये देानें ही ग्रन्थ उसकी सभा में बनाए गए थे। रत्नावली का ग्रन्थकर्ता सम्भवतः बाग भट है जिसने कि कादम्बरी और हर्षचरित्र बनाया है। दशकुमारचरित्र का ग्रन्थकार दिग्छन बाणभट्ठ के पहिले श्रीर कालिदास के उपरान्त हुआ है और उसने कालिदास का उल्लेख किया है। यह सम्भव है कि दिग्छन उस समय जीवित रहा हो जब कि बाणभट ने उसी का अनुकरण करते हुए कादम्बरीनाम का बहुत बढ़ाचढ़ा उपन्यास लिखा।

संस्कृत का दूषरा प्रसिद्ध उपन्यास सुवन्धु का बनाया हुआ वासवदत्ता है। सुवन्धु बाणभट का समकालीन था; यद्यि उसने अपना ग्रंथ बाणभट से कदाचित कुछ पहिले लिखा है, क्यों कि बाणभट ने बहुधा उसके वाक्य उद्धृत किए हैं। इस प्रकार हमें संस्कृत के तीनें। सर्वोत्तम गद्य के उपन्यासें का समय विदित है। गया।

खाणभद्द के नाम के साथ मयूर के नाम का भी अनेक स्थान पर उद्योख है और एक दन्तकथा ऐसी है कि खाण ने मयूर की एक चण्डी अर्थात् लड़ाकी वन्या के साथ विवाह किया था । यह मयूर "मयूर शकत" नान की पुस्तक का ग्रन्थकार है।

इससे अधिक प्रसिद्ध नाम भर्तृ हरि का है। प्रे केसर मेक्समूलर साहब ने अपनी एक मनेराञ्जक टिप्पणी में चीन के यात्री इट्सिंग का प्रसाण देकर दिखलाया है कि भर्तृ हरि की मृत्यु लगभग ६५० ईस्वी में हुई ऋषांत येां समिक ए कि श्रङ्गार नीति और बैराग्य शतकों का ग्रन्थकार शीलादित्य द्वितीय का समकालीन था। भिंद काठ्य जो कि ठ्याकरण सीखने का एक सहज और मनारञ्जक प्रत्य है, हिन्दू विद्यार्थियों की भर्ट हिर के शतकों की अपेक्षा अधिक ज्ञात है। भिंद काठ्य के भाष्य-कार कन्दर्ण, विद्याबिनाद, श्रीधर स्वामिन् आदि इस ग्रंथ के भार्ट हिर का बनाया हुआ कहते है। अन्य भाष्यकारों ने भर्ट के नाम की बहुधा भिंद कहा है और सब बातों पर बिचार करने से यह बहुत सम्भव जान पड़ता है कि शतकों का और भट्टि काठ्य का ग्रन्थकार एक ही मनुष्य भर्ट का और भट्टि काठ्य का ग्रन्थकार एक ही मनुष्य भर्ट का भट्टि है। प्रोफेसर मेक्समूलर साहब ने अपने इस अनुमान की दृढ़ करने के लिये चीन के उपरोक्त यात्री का प्रमाण दिया है।

कनीज के बड़े सम्झाट् शीलादित्य के समय में विद्या की ऐसी उनति थी वह पांचवें वर्ष अपने त्याहारों में उत्तरी भारतवर्ष के सब राजा प्रजा की एकत्रित करता या, और समस्त उत्तरी भारतवर्ष का अधिपति था। हम पहिले देख चुके हैं कि ज्यातिषी ब्रह्मगुप्त भी इसी सम्झाट् के समय में हुआ है।

शील। दित्य की मृत्यु लगभग ६४३ वा ६५८ ईस्वी में हुई। इसके ५० वर्षों के उपगन्त इस बड़े सम्म्राट् की गद्दी पर केवल एक छोटा सा राजा रह गया था। कलीज की शिक्त और प्रताप अब नहीं रहा था और काश्मीर के राजा छिलितादित्य ने कलीज के राजा यशे। वम्मेन् की युद्ध में पराजित कर दिया था। परन्तु उज्जयिनी में देा शताब्दि-यां के पहिले साहित्य का जी प्रदीप जलाया गया था वह अब तक भी यशे। वम्मेन् की सभा में चमक रहा था

अर्थात् भारतवर्षे का सब से बड़ा एक कि भवभूति हसी राजा की सभा में था। उसे प्रायः उन महान कि बियां में से अन्तिम समक्षना चाहिए जी कि भारतवर्ष में छठीं और आठवीं शताब्दी में हुए हैं। राजतरंगिणी से कि जिससे हमें यह वृत्तान्त विदित होता है, यह भी वि-दित होता है कि देा अन्य ग्रन्थकार अर्थात् वाक्पति और राज्यश्री हसी यशावम्मन् की सभा में थे।

यदि ये तीनां शताब्द्यां अर्थात् ५०० ईस्बी से ले कर ८०० ईस्वी तक उत्तर काल के संस्कृत साहित्य के इतिहास में सब से उतम समक्ती जाती हैं तो वे हिन्दुओं और बौद्धों में अप्रतिरोध और मित्रवत हिस्का होने के लिये भी प्रसिद्ध हैं। परन्तु इस समय में इन दोनों धम्भीं के अनुयायियों में विवाद हा रहे थे और प्रसिद्ध शंकाराचार्यं जा कि द वीं शताब्दी के अन्त में हुआ हिन्दू धम्म का पुनर्जीवित करने का बड़ा भारी पन्नपाती और बौद्ध धम्म का सब से बड़ा विरोधी हुआ।

इसके उपरान्त अन्धकार का समय हुआ और ८०० से लेकर १००० ईस्वी तक हिन्दू साहित्य विज्ञान वा शिल्प के इतिहास में एक भी प्रसिद्ध नाम नहीं मिलता।



## अध्याय २

## ह्वे नत्सांग का भारतवर्ष का वृतान्त।

अब हम चीन के प्रसिद्ध यात्री हू नित्मांग के लेखें। का वर्णन करेंगे जिनसे कि सातवीं शताब्दी में भारतवर्ष की अवस्था का बहुत कुछ इतिहास प्रगट हुआ है। उसने सन् ६२९ इसवी में चीन से प्रस्थान किया और वह फर्गनः समरकन्द, बुखारा श्रीर बल्क में होता हुआ भारतवर्ष में आया और यहां बहुत वर्षों तक भ्रमण करता हुआ अन्त में सन् ६४५ इस्वी में चीन की लीट गया। भारतवर्ष के इतिहास के आरम्भ में वह हिन्दुओं की चाल व्यवहार और उनके शिल्प का वर्णन करता है जिस पर कि हम आगे चल कर बिचार करेंगे यहां पर इस यात्री ने जिन हिन्दू राज्यों का वर्णन किया है उनके विषय में हम लिखेंगे।

जिले जलालाबाद की प्राचीन राजधानी नगरहार घेरे में चार मील थी। इस नगर में अन तथा फल बहुतायत से होते थे। यहां के लेगों की चाल व्यवहार सादी और सची थी और उनके स्वभाव उत्साहपूर्ण और वीरावित थे। यहां बौद्ध धम्में का बड़ा प्रचार था परन्तु यहां हिन्दू धम्में वलम्बी लेगा भी थे और नगर में पांच शिवालय तथा लगभग १०० पूजा करने वाले लेगा थे। नगर के पूर्व स्रोर अशोक का बनाया हुआ ३०० फीट ऊंचो एक स्तूप था जी कि सुन्दर काम किए हुए पत्थरों से अद्भुत रीति से बना था। यहां बहुत संघाराम थे और उनमें से एक नगर चार मील दित्तण पश्चिम था जिसमें ऊंची

दीवार और ढेर किए हुए पत्थरें। का कई खगड का बुर्ज और २०० फीट जंचा एक स्तूप था।

गान्धार राज्य की राजधानी पेशावर में थी और नगरहार तथा गान्धार देानें ही उस समय (हिन्दूकुश के निकट) के राजा के अधीन थे और उसी के नायब लेग इन देशों में राज्य करते थे। गान्धार के नगर और गांव उजाड़ होगए थे और उनमें बहुत ही थे। हे निवासी रह गए थे। नगर में अन बहुतायत से पैदा होता था और प्रजा कायर पर साहित्य से प्रीति रखने वाली थी। उनमें एक हजार संघाराम उजाड़ और टूटे फूटे पड़े थे और हिन्दुओं के १०० मन्दिर भी थे।

गान्धार राज्यका वर्णन करते हुए हूं नत्सांग हमें मनीहत नामी एक बौद्ध लेखक की कुछ कथा भी सुनाता
है। वह सुप्रसिद्ध विक्रमादित्य के नगर में रहता था परन्तु
विक्रतादित्य हिन्दू धर्म और हिन्दू विद्या का संरक्षक था
और उसकी सभा में किसी धर्म सम्बन्धी विवाद में
मनीहृत का अपमान हुआ और उसने यह कह कर घृणा
से सभा को छोड़ दिया कि "पत्तपाछियों के समूह में
न्याय नहीं रहता" परन्तु विक्रमादित्य का उत्तराधिकारी
शीलादित्य विद्वानों का संरक्षक था और उसने मनोहृत के
शिष्ट्य वसुबन्धु का सत्कार किया और उसके यहां के हिन्दू
पिखतों ने लिजित होकर सभा छोड़ दी। दूसरे स्थान पर
मालवा का वृत्तान्त लिखते हुए ह्वेनत्सांग कहता है के
शीलादित्य मेरे समय से ६० वर्ष पहिले अर्थात् सन ५८०
ईसवी के लगभग हुआ था और इस कारण विक्रमादित्य के

राज्य का समय ५५० ई० के पहिले निश्चित होता है और यह समय हमारे निश्चित किए हुए समय से निलता है।

घीलुश नगर के निकट हमारा याबी एक कंचे पर्वत पर पहुंचा और बहां उसने नीले पत्यर को काट कर बनाई हुई भीम या देवी (दुर्गा) की एक मूर्ति देखी। यहां निकट और दूर देशों के सब गरीब और धनाट्य छोग एकत्रित होते थे और वृत तथा स्तुति के पश्चात मूर्ति का दर्शन करते थे। पर्वत के नीचे महेश्वर का एक मन्दिर था ख्रीर बहां वे हिन्दू सम्प्रदाय के छोग जो कि अपनी देह में राख लगाए रहते थे (पाशुपत) पूजा के छिये ख्राते थे। इन स्थानों से हुनत्सांग वैयाकरण पाणिनि के जन्म स्थान सलातुर में आया।

उद्यान अर्थात काबुल के चारों ओर के देश में जहां कि दो शताब्दी पहिले फाहियान ने बौद्ध धर्म का प्रचार देखा था हुनेत्सांग ने संघारामें। को उजाड़ और निर्जन पाया और उनमें बहुत ही थोड़े सन्यासी रह गए थे। यहां देवें। के १० मन्दिर थे।

सिन्ध नदी को पार करके यह यात्री पर्वतों को लाँघता हुआ छोटे तिब्बत में पहुंचा। "यहां की सड़कें ऊंची नीची और ढालुआ हैं पर्वत और दर्रे अन्धकारमय हैं। कहीं कहीं पर हमें रस्तों के द्वारा और कहीं पर फैले हुए लोहे के सिक्कड़ों के द्वारा नालों को पार करना पड़ता है। खंदकों के आर पार हवा में लटके हुए पुल हैं। छोटे तिब्बत से हूनित्सांग तक्षशिला श्रीर सिंहपुर को जो कि काश्मीर राज्य के अधीन थे, गया। सिंहपुर में उसे प्रवेतास्वरी और दिगम्बरी जैनी लोग मिले। "उनके संस्थापक के नियम अधिकांश बौद्ध ग्रन्थों के भिद्धान्तों से लिए गए हैं......... अपने पूज्य देव (महावीर) की मूर्ति को वे चोरी से तथागत बुद्ध की श्रेणी में रखते हैं, उसमें केवल कपड़े का भेद रहता है। सुन्दरता में वह बिलकुल एक मी है"। इसमें कोई मन्देह नहीं कि ह्वेनत्सांग का यह बिचार था फि जैनियों की सम्प्रदाय कुछ बौद्धों के जुरा होने से बन गई है।

काश्मीर का घेरा ९४०० मील कहा गया है और उसकी राजधानी २॥ मील लम्बी और १ मील चौड़ी थी। यहां अन उपजता था और फल फूल बहुतायत से होते थे। यहां की जल वायु ठंढी और कठोर थी। यहां बर्फ बहुत होती थी परन्तु हवाकी कमी थी। लोग भेतर चमड़े के कपड़े और उसके ऊपर सफेद पटुए पहिनते थे। वे लोग हल्के और तुच्छ, निर्बेल और कायर स्वभाव के होते थे चेहरा सुन्दर होता था परन्तु वे बड़े धूर्त होते थे। वे लोग विद्या के प्रेमी और सुशित्तित थे। उनमें हिन्दू और बौद्ध दोनों ही थे। वहां १०० संघाराम ख्रीर ५००० सन्यासी थे। काश्नीर में अब तक कनिष्क का यश व्याप्त था और हमारे यात्री ने इस अप्डेराजा के विषय में भी लिखा है। यहां तथा अन्यत्र ही नत्सांग ने इतु के निकाण का समय अशोक के १०० वर्ष पहिले लिखा है। अतएव उपके इस कथन से कि "यतागत के निर्वाण के ४०० वर्ष पीछे गान्धार का राजा कनिष्कराज गद्दी पर बैठा, उसके राज्य का यश दूर दूर तक फैला और उसने दूर के देशों को अपने अधीन किया" हमें यह समक्तना चाहिए कि उसके अनुसार फिनिष्क अशोक के ३०० वर्ष उपरान्त अर्थात् लगभग ९८ ई० में हुआ और यह तिथि हमारी दी हई तिथि तथा शक संवत के समय से मिलती है।

कनिष्क के सम्बंध में हमारा यात्री उसके राज्य काल की उत्तरी बौद्धों की सभा का वृत्तान्त लिखता है। वह कहता है कि वहां जो ५०० अरहत लोग एकत्रित हुए थे उन्होंने तीन टीकाएं बनाई अर्थात उपदेश शास्त्र, जिसमें सूत्र पितक की टीका की है; बिनय विभाषा शास्त्र जिसमें बिनय पतिक की टीका की है, और अभिधम्मं विभाषा शास्त्र जिसमें अभिधम्मं पितक की ठ्याख्या है।

कनिष्क के ही सम्बंध में हमारा यात्री कहता है कि चीन के अधीनस्थ राजा लोग इस प्रतापी सम्म्नाट के पास अपने विश्वासी आदमी भेजते थे और वह उनसे बड़े आदर के साथ वर्ताव करता था और उसने उनके रहने के लिये रावी और सतलज के बीच का देश नियत किया था इसी कारण बर्श चीनपति के नाम से प्रसिद्ध होगया। ह्रवेनत्सांग इस देश में आया जिसका घेरा ४०० मील और जिसकी राजधानी का घेरा ३ मील था। चीन के लोगों ने भारतवर्ष के छोगों में नाशपाती और शफतालू का प्रचार किया और इसी कारणी शफतालू का नाम चीनानि और नाशपाती का नाम चीनराजपुत्र रक्खा गया है। जब लोगों ने ह्वेनत्सांग को देखा तो वे लोग उसकी स्रोर अँगुली दिखा कर परस्पर कहने लगे "यह मनुष्य हम लोगों के पहिले राजाओं के देश का निवासी है"।

इवेनत्सांग ने बौद्धों को बड़ा दःख देने वाले मिहिरकुल का भी वर्णन किया है। कुछ शताब्दी हुई कि मिहिरकुल ने राबी के पश्चिम साकल के नगर मैं अपना अधिकार जमाया। ह्रेनत्सांग कहता है कि इस भयानक मिहिरकुल ने पांचों खंडों में सब पुजेरियों का नाश करने की आज्ञा दी जिसमें कि बुद्ध के धर्म्म का स्रंत हो जाय और उसकी कोई बात शेष न रह जाय। इस प्रवत्त राजा ने मगध के राजा बालादित्य पर आक्रमण किया परंतु वहां वह पकड़ा गया और अपनान के साथ छोड़ दिया गया और वह काश्मीर लीटा और वहां राजद्रोह खड़ा करके उसने राजो को मार डाला श्रीर स्वयं राजगही पर बैठगया। उसने गान्धार को विजय किया, वहां के राज्य वंश को जड़ से उखाड़ डाला बौद्ध धर्म्म श्रीर स्तूर्यो तथा संवारामी का माग्र किया और सिंध नदी के तटों पर तीन लाख मनुष्यें। का बध किया। इसमें बौद्ध लेखक की कुछ अत्युक्ति भी समक लेनी चाहिए परन्तु इसमें कोई सन्देह नहीं हो सकता कि काश्मीर का मिहिरकुल बौद्धों का एक बड़ा बिरोधक और नाश करने वाला था।

ह्वेनत्सांगण शतद्रु (सतलज) के राज्य से बड़ा प्रसन्न हुआ जो कि ४०० मील के घेरे का था ख्रीर जिसकी राजधानी का घेरा साढ़े तीन मील था। इस देश में अन्न, फल, साने दांदी और रत्न बहुतायत से थे। यहां के लीग चमकीले रेशन के बहु मूल्य और सुन्दर वस्त्र पहिनते थे। उनके आचरण नम्न ख्रीर प्रसन्न करने वाले थे वे पुण्यात्मा थे श्रीर बुद्ध के धर्म पर विश्वास करते थे। परन्तु संघाराम शून्य थे श्रीर उनमें बहुत ही कम पुजेरी रहते थे।

मथुरा के देश का घेरा १००० मील या और उसके मुख्य नगर का घेरा ४ मील । यहां की भूमि बड़ी उपजाक यी और इस देश में कई और स्वर्ण होता था। लोगों के आवरण नम्न और सुशील थे और वे लोग पुण्य और विद्या का मत्कार करते थे। वहां २० संघाराम और लगभग २००० पुजेरी थे। वृत के तीनों महीनों (पहिले, पांचवे, और नवें महीनों) के छः छः वृत करने वाले दिनों में स्तूपों की पूजा करते थे। ''वे लोग अपनी रत्नजटित पताका को खड़ा करते हैं, बहुमूल्य छातों के मुख्ड जाल की नाई देख पड़ते हैं, भूप का धुआं बादल की भांति उटता है, चारों ओर फूज वृष्टि की माई फेके जाते हैं, मूर्य और चन्द्रमा उस भांति छिप जाते हैं मनो घाटियों के जपर वे बोदल से डक लिए गए हों। देश का राजा और बड़े बड़े मंत्री इन धर्म कर्यों में उतसाह के साथ लगते हैं।"

यानेश्वर के राज्य का घेरा १४०० मील या और उसकी राजधानी का घेरा ४ मील। यहां की जल वायु अच्छी और भूमि बड़ी उपजाज थी परन्तु यहां लोग कले कपटी और बिलास में आसक्त थे। इस की राजधानी प्राचीन कुकत्तेत्र के युदुस्थल के निकट थी और हमारें यात्री ने इस युदु की कथा अपने ढंग से कही है। पांवीं खंडों को दो राजाओं ने अपने में बांट लिया और यह प्रकाधित किया कि जो कोई इस होने वाले युदु में मारा जायगा वह मुक्ति पोवेगा। इन दोनों देशों में युदु आरम्भ हुआ और उसमें

लकड़ियों की नाई मृतकों के देर लग गए ख्रीर उस समय से आज तक यह भूमि सर्वत्र उनकी हाड्डियों से ढकी हुई है।

श्रुघ्न (उत्तरी द्वाब) का राज्य जिसके पूरव में गंगा श्रीर उत्तर में हिमालय था, १२०० मील के घेरे का था। हमारे पाठकों की यह स्मरण दिलाने की स्रावश्यकता नहीं है कि ह्वेनत्सांग के २००० वर्ष पहिले यही प्राचीन कुरु लोगें की भूमि थी। हमारा यात्री गंगा की लहरें से आश्चिर्यित हुआ जो विस्तृत समुद्र की नोई बह रही घी और ''असंख्य पापें को धोने वाली'' समक्री जाती थी। मतिपुर (पश्चिमी सहेलखण्ड) का, जिसका घरा १२०० मील था, वर्णन करने के उपरान्त ह्वेनत्सांग ने गंगा के उद्गम स्यान अर्थात मायापुरी अथवा हरिद्वार का वर्णन किया है। यह नगर ४ मील के घेरे में था। "नगर से थोड़ी ही दूर गंगा नदी के तट पर बड़ा देव मंदिर है जहां कि अनेक प्रकार के चमत्कार किए जाते हैं। उसके बीच में एक तालाब है जिसके तट कारीगरी के साथ पत्थर के बने हैं, उसमें से गंगा नदी एक नहर के द्वारा बहाई गई है। पञ्जाब के लोग उसे गंगाद्वार कहते हैं। यहीं पुगय प्राप्त होता है फ्रीर पाप का नाश हो जाता है। यहां सदा हजारें। मनुष्य दूर दूर से इसके जल में स्नान करने के लिये एकत्रिन होते हैं। अतएव सातवीं शताब्दी में ही हरिद्वार हिन्दुन्त्रीं का एक प्रितृह तीर्थ और धम्मोत्मा हिन्दुओं के एकत्रित होने का स्थान हो गया था।

हमारा यात्री सीधे हिमालय के नीच के देशों में गया
त्रीर वह वहां के एक ब्रह्मपुर राज्य का वर्णन करता है (जो
कि आज कल का गढ़ वाल और कमाऊ जाना गया है)
''जहां स्वर्ण होता था और जहां बहुत काल तक स्त्री
ही शासक रही हैं और इसलिये यह स्त्रियों का राज्य
कहलाता है। राज्य करने वाली स्त्री का पित राजा
कहलाता है परन्तु वह राज काज की कोई बात नहीं
जानता। मनुष्य केवल युद्ध का प्रबन्ध करते हैं और भूमि
जीतते बोते हैं। बस केवल इतना ही काय्यं उनका है।
यह वर्णन निस्सन्देह हिमालय के नीचे के देशों की पहाड़ी
जातियों का है। इन लोगों में आज तक भी स्त्रियों की
अनेक पित के साथ विवाह कर लेने की रीति प्रचलित है।

अन्य कई देशों में होते हुए ह्वेनत्सांग कान्यकुळा के राज्य में आया जिसे कि ह्वेनत्सांग के समय में दो हजार वर्ष की प्राचीन सभ्यता का सत्कार प्राप्त था। क्यों कि जिस समय मगध असभ्य आदिमवासियों का रज्य था उस समय पांचाल लेगों ने अपनी आदि सभ्यता की उन्नति की थीं। और यद्यपि मगध ने अजातशत्रु और चन्द्रगुप्त तथा प्रतापी अशोक के समयों में इस देश के यश को दबालिया था तथापि जान पड़ता है कि रन् ई० के कुछ शताब्दियों के उपरान्त कान्यकुळा ने पुनः अपना महत्व प्राप्त किया था और वह गुप्त सम्माटों का प्रधान देश होगया था। और ह्वेनत्सांग के समय में उत्तरी भारतवर्ष के अधिपति शीलादित्य द्वितीय की सभा इसी कान्यकुळा के प्राचीन नगर में हुई थी।

्र ह्वेनत्तांग ने कान्यकुड़ा राज्य का घेरा ८०० मील पाया और उमकी सम्पन्न राजधानी ४ मील लम्बी और १ मील चौड़ी थी। नगर के चारों ख्रीर एक खाई थी, आमने सामने दूढ़ और उतंचे बुर्जथे। चारों स्रीर कुंज और फूल भील और तालाब दर्पण की नाई चमकते हुए देख पड़ते थे। यहां वाणिज्य की बहुमूल्य बस्तुन्नीं के ढेर एकत्रित किए जाते थे। लेश्न सुखी और संतुष्ट ये घर धनसंपन्न और सुदूढ़ थे। फूल और फल सर्वत्र बहुतायत से हाते थे और भूमि जाती बोई जाती थी, और उसकी फस्छ समय पर काटी जाती थी। यहां की जल वायु अच्छी और इसकी थी और लेाग सच्चे और निष्कपट थे। वे देखने में सङ्जन और कुतीन जान पड़ते थे। पहिनने के लिये वे कामदार और चमकीले वस्त्र काम में छाते थे, वे विद्याध्ययन में अधिक लगे रहते थे और यात्राओं में धम्म सम्बन्धी विषयें पर बहुत अधिक वादिववाद करते थे। उनकी शुद्ध भाषा की प्रसिद्धि बहुत दूर दूर तक फैल गई थी। यहां बीडों और हिन्दु स्रों की संख्या समान थी। यहां के है १०० संघाराम और १०००० पुजेरी थे। देव मन्दिर २०० थे और उनके पूजने वाले कई हजार लीग थे।

एक बार के लिये हूं नत्शांग अपने साधारण नियम के। छोड़ कर उस देश के इतिहास का भी कुछ वृत्तान्त लिखता है। वह कहता है कि कान्यकुळा का राजा पहिले प्रभाकर वर्द्धन था, और उसकी मृत्यु पर उसका सब से बड़ा पुत्र राज्य वर्द्धन राजा हुआ परन्तु कर्श सुवर्ण (बंगाल) के राजा शर्शांक (नरेन्द्रगुप्त) ने उसे हराया और नार डाला

भौर उसके मंत्रियों ने उसके छोटे भाई हर्षवर्दुन की शीला-दित्य के नाम से गद्दी पर बैठाया। हुन्तसांग इस शीला-दित्य से मिला और उसने उसका कृपा के साथ सत्कार किया। यह शीलादित्य द्वितीय था क्यों कि हम पहिले दिखला कुके हैं और फिर आगे चल कर मालव के वृत्तान्त में दिखलाबें में कि शीलादित्य प्रथम हुन्तसांग के ६० वर्ष पूर्व हुआ। शीलादित्य द्वितीय ने ६९० से ६५० तक राज्य किया।

शीलादित्य द्वितीय अपने बल की प्रकाशित करने में ढीला नहीं था। उसने ५००० हाथियों २००० हजार घेड़ सवारों और ५०००० पैदल सिपाहियों की सेना एकत्रित की भीर छ वर्षों में उसने पञ्जाब की अपने अधीन कर लिया।

वह बौद्ध धर्म की मानने वाला या और उसने जीवों के बध का निषेध किया, स्तूप बनबाए, भारतवर्ष की समस्त सड़कें। पर चिकत्सालय बनबाए, वैद्यों की नियत किया और भाजन जल तथा औषधियों का प्रबन्ध किया। पाचवें वर्ष वह बौद्धों के धार्मिक त्याहार में बड़ा भारी समूह एकतित्र करता था और बहुत दान देता था।

जिस समय हूं नत्सांग कामरूप के रोजो के साथ नालंद के संघाराम में ठहरा हुआ था ता शीलादित्य ने राजा के। यह कहला भेजा "मैं चाहता हूं कि तुम उस विदेशी श्रामण के साथ जे। कि नालंद के संघाराम में तुम्हारा अतिथि है इस समूह में तुरन्त आओ"। इस प्रकार हमारा यात्री कामरूप के राजा के साथ गया और शीलादित्य से उसका परिचय हुआ। शीलादित्य ने हमारे यात्री से उसके देश के विषय में अनेक प्रश्न पूछे और उसके वृत्तान्त से वह बहुत प्रसन्न हुआ। शीलादित्य कान्यकुड़ा लीटने वाला या इस कारण उसने धाम्मिक समूह के। एकत्रित किया और लाखें। मनुष्यों के साथ गंगा के दक्तिणी किनारे सै यात्री की और साथ ही साथ कामरूप के राजा ने उत्तरी किनारे से। ७० दिन में वे लाग कान्यकुड़ज पहुंचे।

तब बीस देशों के राजा लाग जिन्हें शीलादित्य ने आज्ञा दी घी, अपने देश के प्रसिद्धं स्नामणें और ब्राह्मणें तथा प्रसिद्ध प्रसिद्ध प्रबन्धकर्ताओं और सैनिकों के सहित एकत्रित हुए। यह वास्तव में राजकीय धार्मिक समूह था और शोलादित्य ने गंगा के पश्चिम ओर एक संघाराम और उसके पूरब ओर १०० फीट ऊंचा एक बुर्ज बनाया और उनके बीच उसने बुद्ध की मनुष्य के कद् की स्वर्ण की मूर्ति स्थापित की । और उस मास की अर्थात् वसन्त ऋतु के ३ मास की पहिली तिथि से २१ बीं तिथि तक वह श्रामणों और ब्राह्मणों का समान रीति से भे।जन कराता रहा । संचाराम से लेकर राजा के वहां बने हुए महल तक सब स्थान तम्बुख्रों और गानेवालें के खेमें से सज्जित था। बुद्ध की एक छाटी मूर्ति एक बहुत ही सजे हुए हाथी के जंपर रक्खी जाती थी और शीलादित्य इन्द्र की भांति सजा हुआ उस मूर्ति की बाई ख्रीर और कामरूप का राजा उसकी दहिने ख्रीर पांच पांच से। युद्ध के हाथियां की रत्ता में चलता था। शीलादित्य चारों ख्रोर मेरती और अन्य बहु-मूल्य वस्तुएं तथा साने और चांदी के फूल फेंकता जाता था। मूर्तिको स्त्रान कराया जाता था जीर शीलादित्य उसे स्वयं प्रापने कन्धे पर रख कर पश्चिम के बुर्ज पर ले जाता या, और उसे रेशमी वस्त्र तथा रत्नजिटत भूषण पहिनाता या। इसके उपरान्त भाजन होता था और तब विद्वान लीग एकत्रित है। कर शास्त्रार्थ करते थे, और संध्या के समय राजा अपने भवन में चला जाता था।

इस प्रकार नित्य मूर्ति निकाली जाती थी और अन्त में जुदाई के दिन खुर्ज में एक खड़ी आग लगी। यदि ध्रेन-ट्सांग का विश्वास किया जा सकता है ते। ब्राह्मणें। ने राजा की बौद्ध धम्में में रत देख कर केवल खुर्ज में आग ही नहीं लगा दी थी वरन् उसे मार डालने का भी यत्न किया था। परन्तु हूं नह्सांग एक कहर बौद्ध था, श्रीर इस कारण ब्राह्मणें के विरुद्ध उसके इस अपवाद की बहुत सावधानी के साथ मानना चाहिए।

जपर के वृत्तान्त से विदित होता है कि भारतवर्ष के सम्राट के अधीन उन अनेक राज्यों के राजा और सर्दार लेगा ये जिनमें कि भारतवर्ष सदा विभाजित रहता था। इससे यह विदित होता है कि बौद्ध धर्म बिगड़ कर अब मूर्ति पूजा में आ लगा या और हमें इस बात का भी ज्ञान होता है कि बौद्ध लोग अपने धर्मने सम्बन्धी त्योहारों के। इस रीति पर धूम धाम से करते थे, जिस रीति की कि उन्होंने उत्तर काल के हिन्दुओं से सीखा है। इस से हमें यह भी विदित होता है कि राजा लोग चाहे वे बौद्ध धर्म के और चाहे हिन्दू धर्म के मानने वाले हों परन्तु वे देनों धर्मों के बिद्धानों और धार्मिक लोगों का सत्कार करते थे और इन धर्म के लोगों में बाद्विवाद आयः नित्रभाव से होता था। और अन्त में हमें यह भी

प्रगट होता है कि बौद्ध काल के अन्त में ब्राह्मण लीग किस है को असंतेष के साथ उस बौद्ध धर्म के जय ब्रीर हर्ष की देखते थे जिसकी उन्होंने इसके उपरान्त एक वा दी श्रताब्दियों में अन्तिम वार यत्न करके परास्त किया।

हमारे यात्री ने अयोध्या के राज्य का घरा १००० मील पाया और उसे अन फूल और फलों से भरा पूरा देखा। वहां की जल वायु अच्छी थी, न बहुत ठंढी थी न बहुत गरम। लेगों के आचरण पुण्यात्मक और मिलनसार थे। दूसरे स्थानों की नाई यहां के लेगा भी कुछ हिन्दू और कुछ बौद्ध थे, और इस देश में १०० संघाराम और तीन हजार अरहत थे।

हयमुख राज्य में होकर ह्वेनत्सांग प्रयाग वा इलाहा-बाद में आया। इस राज्य का घेरा तीन हजार मील था, और यहां की पैदावार बहुत थी और फल बहुतायत से होते थे। और यहां के लोग सुग्रील और भले मानुस ग्रीर विद्या के अनुरागी थे परन्तु यहां बौद्ध धम्में का सत्कार नहीं किया जाता था और अधिकांश लोग कहर हिन्दू थे। ह्वेनत्सांग इलाहाबाद के उस बड़े युक्ष का वर्णन करता है जी कि आज तक भी यात्रियों के। अक्षयवट के नाम से दिखाया जाता है।

'दीनों निर्धों के संगम पर प्रति दिन सैंकड़ें मनुष्य स्नान करके मरते हैं। इस देश के लोग समक्कते हैं कि जा मनुष्य स्वर्ग में जन्म लेना खाहे उसे एक दाने खावल पर उपवास रखना खाहिए और तब अपने की जल में डुबा देना चाहिए"। नदी के बीच में एक ऊंचा स्तम्भ था स्रीर लेगा इस पर चढ़कर डूबते हुए सूर्घ्य के। देखने जाते थे।

कै। शास्त्री जहां कि गीतम ने बहु था उपदेश किया था अब तक एक भरा पूरा नगर था। इस राज्य का घेरा १२०० मील था, यहां चावल और ऊख बहुतायत से होता था, और यहां के लोग यद्यपि उजडु और कठेर कहे जाते थे, तथापि वे सच्चे और धार्मिक थे।

श्रावस्ति जो कि केाशल की प्राचीन राजधानी थी और जहां गौतम ने उपदेश दिया था, अब उजाड़ और खंडहर हो गई थी । यह देश १२०० मील के घेरे में था और यहां के लोग सचे और पवित्र तथा धर्म तथा विद्या के अनुरागी थे।

कपिलवास्तु भी जो कि गौतम का जन्म स्थान है, खँडहर हो गई थी । यह देश ८०० मील के घेरे में था और इस में कोई दस उजाड़ नगर थे। राजभवन जे। अब खंडहर हो गया था, ईटो का बना हुआ तीन मील के घेरे में था। इस देश का कोई राजा नहीं था। प्रत्येक नगर ने अपने अपने सद्रिर नियत कर लिए थे। यहां के लेगि सुशील और द्याल थे।

कुशि नगर भी जा कि गौतम का मृत्यु स्थान है इसी भाँति खंडहर या और उसकी पुरानी दीवारी की ईंटे की नेंव दो मील के घेरे में थी।

इलाहाबाद कीर हिरद्वार की नाई बनारस भी है न-त्सांग के समय तक हिन्दू धम्में का एक स्तम्भ था। इस देश का घेरा ८०० मील था और इस की राजधानी लगभग भ मील लम्बी और एक मील चौड़ी थी। यहां के गृहस्य लोग धनाट्य थे और उनके यहां बड़ी बड़ी अमूल्य वस्तुएं थीं। यहां के लोग की मल और दयालु थे और वे विद्या-ध्यम में लगे रहते थे। इन में से अधिकांश हिन्दू थे और बहुत थोड़े लोग बौद्ध धम्में का सत्कार करने वाले थे। यहां तीस संघाराम और लगभग ३००० पुजेरी थे परन्तु देवमन्दिर लगभग १०० के थे और उन में पूजने वाले १०००० मनुष्य थे। बनारस में विशेषत: महेश्वर की पूजा की जाती थो। कुछ लोग अपने बाल कटवा कर नंगे रहते थे और अपने शरीर में भमूत लगाकर पुनर्जन्म से बचने के लिये सब प्रकार की तपस्याओं की साधना करते थे।

बनारस के नगर में बीस देवमन्दिर थे जिनके बुर्ज श्रीर दलान नकाशीदार पत्थर श्रीर लकड़ियों के बने थे। मन्दिर वृत्तों की छाया में थे और उनके चारें। श्रीर स्वच्छ जल के नाले थे। महेश्वर की एक तांबे की मूर्ति १०० फ़ीट ऊंची थी। "उस का रूप गम्भीर और तेजपूर्ण है श्रीर वह सचमुच जीवित सी जान पड़ती है"।

नगर के उत्तर पूरब श्रीर एक स्तूप या श्रीर उस के सामने एक लोहे का खम्भा या जी कि द्र्ण की भाँति उज्जवल श्रीर चमकदार था और उसकी धरातल बरफ की भाँति चिकनी और चमकीली थी। वक्तणा नदी से देा मील पर सगदाय का बड़ा संघाराम या। बुद्ध ने सगदाय में पहिले पहल अपना धम्मं प्रकाशित किया या। इस संघाराम के आठ भाग थे और खखडदार बुर्ज तथा उसके आगे निकले हुए बालाखानों और गुफाओं में बहुत ही उत्तम काम था।

इस बड़े घेरे में २०० फ़ीट जंचा एक विद्वार था ख्रीर छत के जपर एक सीनहला आम का फल बना हुआ या। विहार की नैंव पत्थर की थी परन्तु बुर्ज और सीढ़ियां इंटों की थीं। विहार के बीचे।बीच बुद्ध की एक आदमकद मूर्ति थी जिसमें कि बुद्ध धर्म के पिहए को फेरता हुआ दिखलाया गया था। यह मूर्ति इस स्थान के लिये बहुत ही उपयुक्त है जहां कि इस महान उपदेशक ने अपने धर्म के पहिए को पीहले पहल चलाया था।

अन्य स्थानों में होते हुए हूं नत्यांग वैशाली में आया।
यह राज्य १३०० मील के घेरे में था, पर इसकी राजधानी
खंडहर हो गई गई थी। इस देश की भूमि उपजाऊ थी
और यहां आम और केले बहुतायत से हेरते थे। यहां की
जल वायु अच्छी और मातदिल थी और यहां के लेग स्वच्छ
और सच्चे थे। हिन्दू और बौद्ध लेग साथ ही साथ
रहते थे। संघाराम अधिकांश खंडहर थे और उन में से
तीन वा चार जो अब तक थे उनमें बहुत ही थोड़े सन्यासी
रहते थे। देव मन्दिर बहुत थे।

हू नित्सांग वज्जैनों के राज्य का जुदा उल्लेख करता है जी कि ८०० मील के घेरे में था। परन्तु वास्तव में लिच्छिवि लीग और वज्जैन लीग एक ही थे, अथवा यों कहना चाहिए कि लिच्छिवि लीग वज्जैनों की आठ जातियों में सै एक थे। कदाचित् यह कहना आवश्यक नहीं है कि हू नि-त्सांग वैशाली की सभा का भी वर्णन करता है और उस के अनुसार यह सभा गीतम की मृत्यु के १२० वर्ष के उपरान्त उपरान्त हुई और उसने "जे। नियम टूट गए थे उन्हें फिर से बहु किया और पवित्र नियम की स्थापित किया।"

हमारा यात्री तब नेपाल में गया परन्तु वहां के लोगों के विषय में उसकी अच्छी सम्प्रति नहीं है । वह कहता है कि वे लोग फूठे और विष्ठासघातक थं, उनका स्वभाव कठोर और क्रोधी था और वे सत्य अथवा सम्प्रान पर कोई ध्या नहीं देते थे। उनका स्वक्रव कुढंगा और भयानक था। नेपाल से हूं नत्सांग वैशाली को पुनः छौटा ग्रीर वहां से गंगा नदी को पार करके मगध में पहुंचा जो कि उसके लिये पिबत्र मंडली से भरा हुआ था। उसने जो १२ पुस्तकें लिखी हैं उनमें से पूरी दो पुस्तकें उन कथाग्रें। दूश्यों तथा पिबत्र चिन्हों के बिषय में है जिन्हें कि उसने मगध में पाया था।

मगध का राज्य एक हजार मील के चेरै में था। दीवार से चिरे हुए नगरों की बस्ती बहुत कम थी परन्तु कसबें। की बस्ती घनी थी। भूमि उपजाज थी और उसमें अन बहुतायत से होता था। यह देश नीचा और नम था और इस कारण बस्ती ऊंची भूमि पर थी। बरसात में सारा देश पानी से भर जाता था और तब लोग नांव के द्वारा बाहर आते जाते थे। लोग सीचे और सच्चे थे, वे विद्या का सत्कार करते थे, और बुदु के धम्म को मानते थे। उसमें ५० संघाराम थे जिनमें १०००० अरहत थे और १० देव मन्दिर थे जिनके बहुत से अनुयायी थे।

पाटलीपुत्र का प्राचीन नगर जी कि फाहियान के समय तक बसा हुआ था अब बिलकुल उजड़ गया था और

अब केवल उमकी नीव की दीवारें देख पड़ती घीं। यहां पर हमारे यात्री ने अशोक श्रीर उसके अर्धभाता महेन्द्र, बौद्ध ग्रन्थकार नागार्जुन और अश्वघोष के विषय में तथा उन स्तूपेां, विहारीं और स्थानां के विषय में जिनका सम्बन्ध कि खुद्ध के जीवनचरित्र से है, बहुत कुछ वर्णन किया है, परन्तु हम उनका उल्लेख नहीं करेंगे। वह गया में गया जहां कि केवल ब्राह्मणें। के ही एक द्वारा घर घे। वहां से वहू प्रसिद्ध बोधी वृक्ष और उसके पास के बिहार में गया को कि १६० वा १९० फीट ऊरंचा था और बहुत ही सुन्दर वेल बूटों के काम से भरा हुआ था, ''किसी स्थान पर गुथे हुए मीतियों की मूर्तियां बनी थीं, किसी स्थान पर स्वर्गीय ऋषियों की मूर्ति "और इन सब के चारें। स्रोर तांबे का सुनहला आमलक फल था। इसके निकट ही महाबोधि संघाराम की बड़ी इमारत थी जिसे लंका के एक राजाने बनवाया था। उसकी छ: दीवारें थी और तीन खंड ऊरंचे बुर्ज ये और यह रक्ता के लिये तीस वा चालीस फीट ऊरंची दीवारों से घिरा हुआ था।

"इसमें शिलपकार ने अपनी पूरी चतुराई खर्च की है, बेल बूटे बड़े ही सुन्दर रंगें। के हैं, बुदु की मूर्ति से।ने और चांदी की बनी हुई है और उसमें रत्न जड़े हुए हैं। स्तूप ऊंचे और बड़े हैं और उनमें सुन्दर काम है।

बोधि वृत्त के निकट के सब स्थानों की हूं नत्सांग के समय में और जब तक भारतवर्ष में बौद्ध धम्में का प्रचार रहा तब तक बौद्ध लोग पवित्र समक्षते थे। प्रतिवर्ष जब कि भित्तु लोग प्रवित्र के वार्षिक विश्राम को भंग

करते हैं उस समय यहां सब स्थानों से हजारों और लाखें। धार्मिक मनुष्य आते हैं और सात दिन और सात रात वे लोग इस जिले में भ्रतण करते हुए तथा द्र्यन और पूजा करते हुए फूलों की वर्षा करते हैं, धूप जलाते हैं और गाते बजाते हैं। बौद्धों के उट व भारतवर्ष में एक बीती हुई बात हैं और इतिहास जानने वालों के लिये उस समय के लोगों के वृत्तान्त से यह बात देखनी आवश्यक हैं कि अपने समय में वे उतनी ही धूम धाम और उतनी ही प्रसन्तता और बाहरी अडंबर के साथ किए जाते थे जैसे कि उत्तर काल में हिन्दु में के त्योहार।

हूँ नत्सांग राजगृह में आया जो कि अजातग्रंत्र और विंबसार के समय में मगध की प्राचीन राजधानी था। नगर की बाहरी दीवारें नष्ट हो गई थीं और भीतर की दीवारें अब तक गिरी पड़ी दशा में वर्त गन थीं और के श्र की ल के घेरे में थीं। हमारे यात्री ने उस बड़ी गुफा वा पत्थर के मकान को देखा जिसमें कि गौतम की मृत्यु के उपरान्त तत्काल पहिला संघ हुआ था। इस संघ का सभा-पति काश्यप था और उसने कहा था "आनन्द जो कि तथागत के शब्दों को बराबर सुनता था सूत्र पितकों को गाकर एकत्रित करें उपाली जो कि शिक्षा के नियमों को स्पष्ट रीति से समक्षता है और जिसे सब जानने वाले लाग भली भांति जानते हैं, बिनयपितक को संग्रहीत करें और में काश्यप धम्में पितक को एकत्रित कर्द्र गा।" वर्षा ऋतु के तीन मास ठयतीत हीने पर त्रिपितक का संग्रह समाप्त हो गया।

हमारा यात्री अब मलंद के महाविश्वविद्यालय में यदि हम उसे इस नाम से पुकार सकते हैं आया। इस स्थान के सन्यासी छोग जिनकी संख्या कई हजार थी बड़े ही योग्य, बुद्धिनान और प्रसिद्ध मनुष्य थे। ''भारतवर्ष के सब देश उनका सत्कार करते हैं और उनके ऋनुमार चलते हैं। गूड़ विषयों पर प्रश्न पूछने और उनका उत्तर देने के लिये दिन काफी नहीं है। प्रातः काल से रात्रि तक वे शास्त्रार्थ में लगे रहते हैं। वृद्ध और युवा परस्पर एक दूसरे को सहायता देते हैं। जो लोग त्रिपितक के प्रश्नो पर शास्त्रय नहीं कर सकते उनका सतकार नहीं किया जाता और वे लज्जा के मारे अपना मुंह छिपाने के लिये विवश होते हैं। इस कारण भिन्न भिन्न देशों से उन विद्वानीं के भुगड़ अपनी ग्रंकाओं को दूर करने के लिये यहां स्राते हैं जो कि शीम्रता से शास्त्रार्थ में प्रसिद्धि पाना चाहते है उनके चानकी धारादूर दूर तक फैलती है। इस कारण कुछ मनुष्य नोलंदे के विद्यार्थियों का भूठ मूठ नाम प्रहण कर के इधर उधर जाकर सत्कार पाते हैं।

हाक्टर फार्यू सन साहब का यह कथन ठीक है कि मध्यम काल में फ्रांस के लिये जैसे क्रनी और क्रोरवो थे वैसे ही मची बिद्या का केन्द्र मध्य भारतवर्ष में नालंद था और वहां से अन्य देशों में विद्या का प्रचार होता था। और दोनों धम्मीं की सब बातों में जैसी अद्भुत समानता है वैसे ही दोनों धम्मीं की सब रीतियों के आविष्कार और व्यवहार में बौद्ध लोग इसाइयों से पांच शताब्दी पहिले रहे। मालंद का बड़ा बिहार जहां कि विश्वविद्यालय शा उसके योग्य था। कहा जाता है कि चार राजाक्रों में अर्थात् शक्रादित्य, बुद्ध गुप्त, तथागत गुप्त और वालादित्य ने बगबर इस बड़ी हमारत की बनवाने में परिश्रम किया और उसके बन जाने पर वहां जो बड़ी सभा हुई उसमें २००० मील दूर दूर से लोग एकत्रित हुए। इसके उपरान्त के राजाक्रों ने इसके आस पास के बहुत से दूसरे दूमरे बिहार बनवाए थे। उनमें से एक वड़ा बिहार जिसे कि बालादित्य ने बनवाया था सब से सुंदर था। वह ३०० फीट जंचा था और "सुंदरता, बड़ाई और इद्ध की स्था- िपत मूर्त्त में वह बे। ये वृत्त के नीचे के बड़े बिहार से समानता रखता है।"

मगध से हूं नत्सांग हिरएयपर्वत के राज्य में आया और इस राज्य को जैनरल किनंघाम ने मुंगेर निश्चित किया है। इस राज्य का घेरा ६०० मील का था, यहां कि भूमि बहुत जाती जाती थी और बड़ी उपजाक थी, जल वायु अच्छी थी, और लीग सीचे और सच्चे थे। राजधानी के निकट मुंगेर के गरम सीते थे जिनमें से बहुत सा धुआं और भाफ निकलती थी।

चम्पा जी कि श्रंग वा पूर्वी बिहार की प्राचीन राज-धानी थी हमारे आज कल के भागलपुर के निकट थी। इस राज्य का घेरा ८०० भील था और भूमि सम और उपजाऊ थी और वह नियमित रूप से जीती बोई जाती थी। जल वायु के मल श्रीर गर्म थी श्रीर लीग सीधे श्रीर सच्चे थे। राजधानी की दीवारें कोई दस फीट ऊँची थीं और दीवार की नींव एक बहुत ऊरंचे चवूतरे पर से उठी थी जिसमें कि अपनी ऊरंचाई से वे लीग शत्रुओं के आक्रमण से अपनी रक्षा कर सकें।

अन्य स्थानों से होता हुआ हमारा यात्री पुन्द्रवा पुन्द्रवर्धन में आया जो कि आज कल का उत्तरी बंगाल है। यह राज्य ८०० मील के घेरे में था और उपमें घनी बस्ती थी। तालाब और राजकीयमकानफूलों के बन बीच में थे भूमि चौरम और चिकनी थो और उसमें मब प्रकार के अन बहुतायत से उत्पन्न होते थे। फल यद्यपि बहुतायत वे होता था तथाथि इसकी बड़ी कद्दर की आती थी। यहां बीच संघाराम और ३०० पुजेरी थे। भिन्न भिन्नसम्प्रदायों के लगभग १०० देव मन्दिर थे। यहां नंगे निर्यन्थ लोग सब से अधिक थे।

पूरब की ओर ख़ौर एक बड़ी नदी ब्रह्मपुत्र के उस पार कामकर का प्रबल राज्य था जिसका घेरा २००० मील था। यह वात स्पष्ट है कि उस समय में इस राज्य में आधुनिक आसाम, मनीपुर, कचार, मैमन सिंह और सिलहट सम्मिलित थे। भूमि उपजाऊ थी और, जोती बोई जाती थी और उसमें नारियल और दूसरे फल बहुतायत से होते थे। नदियों वा बांध का जल कस्बें के चारों क्रें।र बहता था। जल व यु कोमल ख़ौर सम थी और यहां के लोग सीधे और सच्चे थे। यहां लोग कुछ नाटे होते थे ख़ौर उनका रंग पीजा होता था और उनकी भाषा मध्यभारत वासियों से भिन्न थी। परन्तु वे लोग क्रोधी होते थे, उनकी स्मरण शक्ति बहुत अच्छी थी और वे अध्ययन में बड़े दक्त चित्त थे।

लोग बुद्ध के धम्में को नहीं मानते थे और वे देवों की पूजा करते थे और वहां लगभग १०० देव मन्दिर थे। वहां एक भी बौद्ध संघाराम नहीं था। राजा जाति का ब्राह्मण था उसका नाम भास्कर वम्मेन था, और उसे कुमार की पदवी थी। हमारे पाठकों के। यह स्मरण होगा कि इसी राजा ने कनीज के प्रतापी शीलगदित्य से हूं नत्सांग का परिचय कराया था।

कामक्रप के द्विण में समतत वा पूर्वी बंगाल था। इस राज्य का घेरा ६०० मील था, यहां की भूमि नीची और उपजाक थी और वह नियमित रीति से जाती बेहं जाती थी। इसकी राजधानी ४ भील के घेरे में थी। यहां के लोग नाटे और काले रंग के थे परन्तु वे बलिष्ट और विद्या के अनुरागी थे ताथा विद्योगर्जन में परिश्रम करते थे— और ये बातें पूर्वी बंगाल के लोगें में आज तक पाई जाती हैं। वहां के हे ३० संघाराम और लगभग दे। हजार सन्यासी थे और देव मन्दिर लगभग १८० के थे। नंगे निर्गंग्य लोग असंख्य थे।

समतत के उपरान्त ताम्नि हिप्त का राज्य अर्थात् तुमलूक देश अथवा दितिण पश्चिमी बंगाल था जिसमें आधुनिक मिदनापुर भी सम्मिलित है। यह देश ३०० मील के
घेरे में था और इसकी राजधानी एक बंदरगाह थी। यहां के
लेग बलवान और शूर थे परन्तु वे फ्रिंलि और जल्दीबाज थे
देश का किनारा ऐसा था कि समुद्र देश के भीतर कुछ घुस
आया था और यहां पर अद्भुत अमूल वस्तुएं और रत्न
एकत्रित होते थे और यहां के लोग धनाह्य थे। यहां दस
संघाराम और पचास देव मंदिर थे।

हे नित्सांग इसके उपरान्त कर्ण सुवर्ण का वर्णन करता है जो कि पश्चिमी बंगाल और आधुनिक मुशिंदाबाद समक्ता गया है। हम देख चुके हैं कि इसी देश के राजा शशांक ने कन्नीज के प्रतापी शीलादित्य के बड़े भाई की हराया और मार डाला था। इस देश का घेरा ३०० मील था और इसकी बस्ती घनी थी। लोग बिद्या के प्रेमी तथा सचे और मिलनसार थे। यहां की भूमि नियमित रूप पर जीती बोई जाती और जल वायु अच्छी थी। यहां दस संघाराम और पचास देव मंदिर थे।

जपर के वृत्तान्त से पाठक लोग देखेंगे कि उस समय में खास बंग ल (अर्थात् विहार और उड़ी सा की छोड़ कर) पांच बड़े बड़े राज्यों में बटा हुआ था। उत्तरी बंगाल में पुनद्र राज्य था, आसाम और उत्तर पश्चिनी बंगाल में काम रूप राज्य था, पूर्वी बंगाल समतत था, दित्तण पश्चिमी बंगाल ताम्म लिप्ति था और पश्चिमी बंगाल कर्ण सुवर्ण था। हुने त्सांग का उत्तरी भारतवर्ष का वृत्तान्त बंगाल के साथ समाप्त होता है। अब हम अपने योग्य पथद्र्शक के साथ दित्तणी भारतवर्ष का वृत्तान्त जानेंगे।

उद्र वा उड़ीसा का राज्य १४०० मील के घेरे में या और उसकी राजधानी आधुनिक जयपुर के निकट पांच मील के घेरे में थी। बहां कि भूमि उपजाज थी और उसमें सब प्रकार के अन और बहुत से अद्भुत उत्त और फूल उत्पन्न होते थे परन्तु यहां के लीग असभ्य थे और उनका रंग पीलापन लिए हुए काला था और उन लोगों की भाषा मध्य भारतवर्ष से भिन्न थी। परन्तु वे लोग विद्या के प्रेमी थे और उनका देश उस बौद्ध धम्में की रह्या का स्थान था जिसका कि भारतवर्ष के अन्य स्थानों में पतन हो गया था। उसमें लगभग १०० संघाराम थे जिन में के ई दस हजार सन्यासी थे श्रीर देव मन्दिर केवल ५० थे।

उड़ीसा तीर्थस्थान पहिले ही हो गया था यद्यपि उस समय तक वहां पुरी का मन्दिर नहीं बना था। इस देश की दक्षिण पश्चिमी सीमा पर एक बड़े पर्वत पर पुरुष-गिरि नामक एक संघाराम था और कहा जाता है कि इस संघाराम के पत्थर के स्तूय में एक अद्भुत प्रकाश मिलता था। बौद्ध लोग दूर दूर से इस स्थान पर आते थे और सुन्दर कार्चीबी के छाते भेंट करते थे और उन्हें गुम्बज के सिरे पर एक गुजदान के नीचे रखते थे और वे पत्थर में सूइयें की नाई खड़े रहते थे। कंडा गाड़ने की रीति जगकाथ में आज तक प्रचलित है।

दिवण पश्चिम की श्रीर चिरित्र नाम का एक बड़ा बन्दरगाह था। यहां से व्यापारी लोग दूर दूर देशों के लिये यात्रा करते हैं श्रीर विदेशी लोग आया जाया करते हैं श्रीर अपनी यात्रा में टिकते हैं। नगर की दीवार दूढ़ श्रीर जंबी है। यहां सब प्रकार की अपूर्व और बहुमूल्य बह्तुएं मिलती हैं।

उड़ीसा के दक्षिण पश्चिम ओर चिल्क कील के तट पर कान्योध का राज्य था। यहां के लोग बीर और उद्योगी परन्तु वे काले और मैले थे। वे कुछ सुशील और बड़े सचे थे ख्रीर लिखने में मध्य भारतवर्ष के अत्तर काम में लाते थे परन्तु उन लोगों का उच्चारण बिलकुल भिक्त था। यहां पर बौद्ध धम्में का अधिक प्रचार नहीं था, हिन्दू धम्में प्रचलित था।

यह जाति बड़ी प्रबल थी, उसके नगर टढ़ और कंचे थे भीर उसके सैनिक बीर और साहसी थे और वे लोग अपने बल से आस पास के प्रान्तों का शासन करते थे और कोई उन्हें नहीं रीक सकता था। उनका देश समुद्र के तट पर था इस कारण लोगों को बहुत सी प्रपूर्व और बहुमूल्य वस्तुएं मिल जाती थीं श्रीर लेन देन में कै।ड़ी और मोतियों को काम में लाते थे। बोक्तों को खींचने के लिये हाथी काम में लाए जाते थे।

इसके उत्तर पश्चिम की स्नोर एक बड़े जंगल के पार किलंग का प्राचीन राज्य था। इस राज्य का घेरा १०० मील था स्नोर इसकी राजधानी पांच मील के घेरे में थी। यहां की भूमि उपजाऊ थी और वह नियमित रूप पर जोती बोई जाती थी परन्तु यहां पर बहुत से जंगल थे जिनमें जंगली हाथीं भी थे। यहां के लोग यद्यपि जोशीने उजड़ और असभ्य थे तथापि वे विश्वासपात्र और स्रपनी बात के बड़े पक्के थे।

हूं नत्सांग के समय में किलांग की ऐसी अवस्था थी परन्तु हमारे पाठकों के स्मरण होगा कि मेगास्थनीज़ के समय में किलांग का राज्य और अधिकार बंगाल से लेकर गोदावरी के मुहाने तक समस्त समुद्र तट तक फैला हुआ था। उसकी प्रबलता का स्मरण अब तक बना था क्योंकि हूं नस्सांग कहता है कि ''प्राचीन समय में किलांग के राज्य की बक्ती बहुत घनी थी। लेगों के कंधे एक दूसरे से रगड़ खाते थे और रथ के पहियों की घूगी एक दूसरे से टकराती थी परनतु कि लिंग के प्रभुत्व का समय अबं नहीं रहा था और उस प्राचीन राज्य के अंशों में से बंगाल और उड़ीसा के नए राज्यों की उत्पति हो गई थी। ऐसा भारतवर्ष के इतिहास में सदैव पाया जाता है। राज्य और जातियां अधिकार और सभ्यता में बढ़ती हैं और फिर पारी पारी से उनका पतन होता है। फिर भी इन जातियों के बड़े समूह में एक प्रकार राज कीय एकता थी, धम्म भाषा और सभ्यता में एक ऐसा मिलाप था जिसने कि प्राचीन समय में भारतवर्ष की एक बड़ा देश बना रखा था।

कलिंग के उत्तर पश्चिम जंगलों और पहाड़ियों में हो कर कोशल का मार्ग था जोिक आधुनिक बरार का देश है। इस देश का चेरा एक हज़ार मील और उसकी राजधानी का आठ मील था, कस्बे और गांव बहुत पास पास थे और बस्ती घनी थी। यहां के लोग लम्बे काले कहर जोशीले और बीर थे और उनमें कुछ बौद्ध और कुछ हिन्दू थे। इन दिवाणी कोशलों के सम्बन्ध में (जिन्हें कि अवध के कोशलों से भिन्न समक्षना चाहिए) हूं नत्सांग प्रसिद्ध बौद्ध ग्रंथकार नागार्जु न और राजा सद्ध का वर्णन करता है जिसने एक चहान को कटवा कर उसमें निवास के लिये एक संघाराम बनवाया था। न तो फाहियान और न हूं नत्सांग ने स्वयं इस चहान के सठ को देखा था परन्तु दोनों ने इसका वर्णन किया है और उनके समय में यह बड़ा प्रसिद्ध रहा होगा। कहा गया है कि राजा मद्ध ने

"इस चहान के बीच में गड़हा करवाया और उस में एक संघाराम बनवाया। लगभग दस ली (दो मील) की दूरी पर उन्होंने सुरंग खुदवाकर एक ढँका हुआ मार्ग खेला। इस प्रकार चहान के नीचे खड़े रहने से बिलकुल कटी हुई चहानें। और लम्बे बरामदों के बीच जिनमें नीचे चलने के लिये गुफाएं और जंचे खुर्ज हैं, खखडदार इमारत की देख सकते हैं जो कि पांच खखड़ों की कंची है और प्रत्येक खखड़ में चार दलान तथा घिरे हुए विहार हैं। यह भी कहा है कि इस संघाराम में बौद्ध पुजेरी लोग परस्पर क्रगड़े और राजा के पास गए और ब्राह्मणी ने इस अवसर को पाकर संघाराम को नाश कर दिगा और उस स्थान की गढ़बंदी करदी।

इसके उपरान्त हमारा यात्री अन्ध्रों के प्राचीन देश में आया जिन्हें। ने कि इसा के कई शताब्दियों पहिले दक्षणी भारतवर्ष में अपनी सभ्यका की उन्नित की थी तथा अपने राज्य को बढ़ाया था और जिनका इसके उपरान्त मगथ और भारतवर्ष में प्रधान शासन था। तब से यह प्रधानता गुप्तों और उज्जैनियों के हाथ में चली गई थी और सातवीं शताब्दी में अन्ध्र लोगों का अधिकार बहुत कम रह गयथा। उन का राज्य केवल ६०० मील के घेरे में था और वह निग्नित रूप में जोता बोया जाता था। लोग कहर और जोशीले थे। यहां २० संघाराम और ३० देव मन्दिर थे।

इस देश के दक्षिण में धनकटक अर्थात् अन्ध्रों का बड़ा देश या जिस का घेरा १२०० मील का या और जिसकी राजधानी ८ मील के घेरे में घी और प्रव यह जाना गया है कि आधुनिक काल की वह बैजवाड़ा थी। भूमि उपजाक थी और उसमें बड़ी फसल उत्पन्न होती थी, परन्तु देश का बहुत भाग बियाबान था और कस्बें। में बहुत थोड़ी बस्ती थी। लोग पीलापन लिए काले रंग के थे, वे कट्टर और जोशीले थे परन्तु बिद्या के प्रेमी थे। प्राचीन मठ अधिकांश उजाड़ और खंडहर हो गए थे, उनमें से केवल ७० मठों में मनुष्य रहते थे। देव मन्दिर लगभग १०० के थे और उनके बहुत से अनुयायी थे।

लगभग १०० के थे और उनके बहुत से अनुयायी थे।
हिन्दसांग नगर के पूरव और पश्चिम ओर दो बड़े
मठों का उल्लेख करता है जो कि पूर्विश्वला और अपर शिला
कहलाते थे और जिन्हें किसी प्राचीन राजा ने बुद्ध के
सम्मानार्थ बनवाया था। उसने घाटी में गड़हा खुदवाया,
सड़क बनवाई, और पहाड़ी अड़ारों को खुलवाया।

परनतु गत १०० वर्षों से कोई पुजेरी नहीं है। हाकृर फर्ग्यू सन साहब ने पिश्चिमी मठ का अमरावती के उस बड़े स्तूप से मिलान किया है जो कि १९९६ में जाना गया श्रीर खुद्वाया गया था। हाकृर बर्जेस साहेब वहां के पत्थरों पर खुदे हुए एक लेख से यह निश्चय करते हैं कि अमरावती का स्तूप यदि अधिक प्राचीन समय में नहीं तो ईसा की दूसरी शताब्दी में बन गया था अथवा बन रहा था।

बड़े अन्ध्र देश के दक्षिण पश्चिम चीला का राज्य था जो कि ५०० मील के घेरे में था परन्तु उजाड़ और जंगज था। यहां की बस्ती थोड़ी थी। डांकू लोग इस खुले देश में लूट पाट मचाते थे और यहां के लोग दुराचारी और निर्देय थे। इसके दिवा श्रीर द्राविह का राज्य था जिसका घेरा १२०० मील का था और जिसकी राजधानी प्रसिद्ध काञ्ची वा कीञ्चपुर थी जो कि आधुनिक कांचीवरम सै मिलाई की गई है। यहां की भूमि उपजाऊ थी और नियमित रूप पर जोती बोई जाती थी और यहां के लोग बीर सच्चे और खरे और बिद्या के प्रेमी थे और वे मध्य भारतवर्ष की भाषा बोलते थे। यहां कोई एक सौ संघाराम और दस हजार पुजेरी थे।

द्राविह के दक्षिण मलकूट का राज्य था जिससे डाकृर धर्मन साहेब ने कावेरी नदी के डेल्टा से मिलाया है। यहां के ले गों का रंग काला था। वे दूढ़ और जोशीले थे परन्तु विद्या के प्रेमी नहीं थे और पूर्णतया व्यापार के उद्योग में लगे हुए थे। इस देश के दक्षिण श्रीर प्रसिद्ध मलयपर्वत् अर्थात् मलाबार घाट के दक्षिणी भाग थे जिन में चन्दन श्रीर कपूर होता था। इस पर्वत श्रेणी के पूरव श्रीर पोटलक पर्वत था जहां कि यह समक्षा जाता था कि खुद्ध महात्मा अवलोकितेश्वर ने जिनकी पूजा तिब्वत चीन और जापान में उत्तरी बौद्ध लोग करते हैं कुछ समय तक निवास किया था।

हूं नत्सांग लंका में नहीं गया परन्तु फिर भी वह इस टापू का उनके हरी भरी बनस्पति का, उसकी विस्तृत खेती का और उसकी भरी पूरी बस्ती का उझेल करता है। यह सिंह के विषय में, राक्षसों के विषय में और इस टापू में बौद्ध धम्म का प्रचार करने वाले अधोक के भाई महेन्द्र के विषय की कथान्नों का उझेल करता है और बहां हूं नत्सांग के समय में १०० मठ और २००० पुजेरी थे। वह इस टापू के तटों में रतों के अधिक पाए जाने का वर्णन करता है और टापू के दक्षिण पूरब की स्नार लंका पर्वत की लिखता है।

द्राविड़ से उत्तर की ओर यात्रा करते हुए हूं नत्सांग कोकन में आया जो कि १०००० मील के घेरे में था। यहां की भूमि उपजाऊ थी और वह नियमित कूप पर बोई जाती थी। लोग काले जंगली और क्रोधी थे परम्तु वे बिद्या का सम्मान करते थे।

के। कन के उत्तर पश्चिम ओर एक बड़े जंगल के पार जिसमें कि जंगली पशु और लुटेरे रहते थे महाराष्ट्र का ब इंदेश या जिसका घेरा १००० मोल था। भूमि उपजाऊ थी भौर नियमित रूप पर जाती बाई जाती थी यहां के लेग **सच्चे परन्तु क**ठेार और बदला लेने वाले**ये । वे ''अपने उप**-कार करने वाले के अनुगृहीत हाते हैं और अपने ग्रत्रुओं के लिये निठुर थे। यदि वे अपमानित किए जांय<sup>े</sup> ते**।** अपना पलटा देने के लिये वे अपनी जान पर खेल जांयगे। यदि उनसे किसी दुखी मनुष्य की सहायता करने की प्रार्थना की जाय ते। उसे महायता करने की जल्दी में भपने की भूल जांयगे। जब वे पलटा लेने जांयगे ता अपने शत्रुकी पहिले सूचना देदेंगे और तब दोनें। शस्त्र से मिन्जित होकर एक दूसरों से भातों से लड़ेंगे। यदि केर्ब्स सेनापति युद्ध में हार जाय ते। वे उसे के।ई द्ग्ख नहीं देते परन्तु उसे स्त्रियों का कपड़ा देकर निकाल देते हैं कि जिसमें घड अपनी मृत्यु का आप उपाय करे।

राजा चत्रिय जाति का है और उसका नाम पुरुकेशि है। उसके उपाय और कार्य्य दूर दूर तक प्रस्ति हैं और उसके परापकारी कार्य्य बहुत दूर तक पाए जाते हैं। उसकी प्रजा पूरी तरह से उसकी आज्ञा पालन करती है। इस समय (कच्चीज के) शीलादित्य महाराज ने पूरव से लेकर पश्चित तक सब जातियों को विजय किया है श्रीर अपनी विजय दूर दूर के देशों में फैलाई है परन्त केवल इसी देश के लोगों ने उतकी आधीनता नहीं स्वीकार की। वह पांचे। आगें सै सैना एकत्रित करके और सब देशों से सर्वोत्तम सैनापितयों को बुलवा कर स्वयं इस सैना को लेकर इन लोगें। को दग्रह देने और अधीन करने के लिये गया था परन्तु उसने अब तक उनकी सैना को पराजित नहीं किया और न शीला-दित्य के भाग्य में पुलकेशि की विजय करना बदा था। पुलकेशि ने उसे युद्ध में हराया और घनगड़ी महरठों की स्वतंत्रता स्थिर रक्ली। उसी प्रकार १००० वर्षी के उपरान्त पुलकेशि के एक उत्तराधिकारी ने उत्तरी भारतवर्ष के एक सम्राट श्रीरंगजेब का सामना किया था और मरहतें। की गई हुई स्वतंत्रता और प्रबलता को पुनः प्राप्त किया था। जब मागलों और राजपूतों दोनों ही के अधिकार का पतन हो गया था उस समय पुलकेशि के देश वासी ही श्रंग्रेजों से भारतवर्ष के राज्य के लिये लडे थे।

महाराष्ट्र देश की पूर्वी सीमा पर एक वड़ा पर्वत था जिसमें बहुत ऊंची ऊंची चट्टान श्रीर ऊंचे दालार्नतथा खड़े पर्वतीं की लगातार श्रोणी थी। "इसमें एक संघाराम है जो कि एक अत्थकारमय घाटी में बना है उसके ऊंचे कम रे और घनी दालाने चहानों के सामने फैली हुई हैं। उसके प्रत्येक खर के पीछे की श्रीर चट्टान और सामने की ओर घाटी है। "प्रसिद्ध एजेराटा की ये गुफाएं हैं जो कि एक एकान्त घाटी के किनारे की एक जंबी और लगभग खड़ी चट्टानों में खुदी हुई हैं। श्राधुनिक पाठक लोग इस सब से अद्भुत कारीगरी की इमारत से फर्ग्यू सन और बर्जेस साहेब के वृत्तान्त और चित्रों के द्वारा परिचित हैं। हू नत्सांग इस के अतिरिक्त कहता है कि यहां एक बड़ा बिहार लगभग १०० फीट जंबा था और उसके बीच में ९० फीट जंबी बुद्ध की एक पत्थर की मूर्ति थी। इसके जपर सात मंजिल का एक पत्थर का चंद्वा था जो कि देखने में बिना किसी आधार के खड़ा हुआ था।

महाराष्ट्र के पश्चिम वा उत्तर पश्चिम में भक्त कच्छ वा बक्तच का देश था जिसका घेरा ५० मील था। यहां की भूमि खारी थी और यहां वृत्त बहुत दूर दूर पर तथा बहुत कम होते थे और लोग समुद्र के मार्ग से ही अपना सब अक्र प्राप्त करते थे।

वहां से हूं नत्सांग मालवा के प्राचीन देश में गया, वह कहता है कि ''दो देश अपने निवासियों की बड़ी विद्या के लिये प्रसिद्ध हैं अर्थात दक्षिण-पश्चिम में मालव और उत्तर-पूरव में मगध।'' इसके आगे हूं नत्सांग फिर कहता है कि इस देश के ग्रंथों में लिखा है कि इस के साठ वर्ष पहिले शीलादित्य राजा था जो कि बड़ा विद्वान था और बुद्धि के लिये प्रसिद्ध था, विद्या में उसकी निपुणता पूर्ण थी। यह प्रथम शीलादित्य था जिसने कि सम्भवतः ५५० ईस्बी से ६००

ईस्बी तक राज्य किया और जो सम्भवतः प्रातापी विक्रमा-दित्य का उत्तराधिकारी था। वह राजा जिसे हूं नत्सांग ने कलीज में देखा था और जो पुलकेशि तथा मरहठें। को अपने अधीन करने का उद्योग कर रहा था शीलादित्य द्वितीय था जिमने लगभग ६१० ईस्बी से ६५० ईस्बी तक राज्य किया।

मालव में हूं नत्सांग के समय में दोनों धर्म्स प्रचलित थे। यहां लगभग १०० संघाराम और १०० देव मन्दिर थे।

ह्वेनत्सांग तब अटाली और कच्छ में गया और तब बह्मभी में आया जो कि प्रतापी बह्मभी वंग्र का मुख्य स्थान थी। "यहां भी भूमि जल बायु और लोग मालव राज्य की नांई है, बस्ती घनी हैं और अन बहुतायत से है। यहां कोई एक सा घर करोड़पतियों के हैं।

सीराष्ट्र और गुजरात, सिन्ध श्रीर मुखतान की देख कर इस प्रसिद्ध यात्री ने भारतवर्ष से प्रस्थान किया। परन्तु इस उससे बिदा होने के पहिले उसकी डायरी के कुछ वाक्य उद्घित करेंगे जिसमें देश की राज्य प्रणाली और लोगों की चालव्यवहार का वर्णन है।

"देश की राज्य प्रणाली उपकारी सिदुान्तों पर होने के कारण शासन रीति सरल है। राज्य चार मुख्य भागों में बँटा है। एक भाग राज्य प्रबंध चलाने तथा यच्चादि के लिये है, दूसरा भाग मंत्री और प्रधान राज्य कम्मंचारियों की आर्थिक सहायता के लिये, तीसरा भाग बड़े बड़े योग्य मनुष्यों के पुरस्कार के लिये और चौथा भाग धार्मिक लोगों को दान के लिये जिससे कि यश की वृद्धि होती है। इस

प्रकार से लोगों के कर हल्के हैं और उनसे शारीरक सेवा थोड़ी छी जाती है। प्रत्येक मनुष्य अपनी सांसारिक सम्पत्ति को शान्ति के साथ रखता है और सब लोग अपने निर्वाह के लिये भूमि जोतते बोते हैं। जो लोग राजा की भूमि को जोतते हैं उन्हें उपज का छठां भाग कर की भांति देना पड़ता है। व्यापारी छोग जो वाणिज्य करते हैं अपना लेन देन करने के जिये आते जाते हैं। नदी के मार्ग तथा सड़क बहुत थोड़ी चुंगी देने पर खुले हैं। जब कभी राज्य कार्य के लिये मनुष्यां की आवश्यकता हाती है तो उनसे काम लिया जाता है परम्तु इसके लिये उनके। मजदूरी दी जाती है। जितना कार्य होता है ठीक उसी के अनुसार मजदूरी दी जाती है।

"सैनिक लाग सीमा प्रदेश की रक्षा करते हैं और उपद्रवी लोगें की द्रांड देने के लिये भेजे जाते हैं। वे रात्रि की सवार हाकर राजभवन के चारों ओर पहरा भी देते हैं। सैनिक लोग कार्य की आवश्यकता के अनुसार रक्खे जाते हैं, उन्हें कुछ द्रव्य देने की प्रतिज्ञा की जाती है और प्राप्त कर्प से उनका नाम लिखा जाता है। शासकों, मंत्रियों, द्रांडनायकों तथा कर्मचारियों के। उनके निर्वाह के लिये कुछ भूमि मिलती थी।"

जपर के वृत्तान्त से विदित होगा कि अग्रतवर्ष की प्राचीन रीति के अनुसार सब कर्मचारियों के उनकी सैवा के लिये भूमि दी जाती थी । हुनेत्साङ्ग ने जा राजा की निज की सम्पत्ति लिखी है उससे उसका तात्पर्य सब राज्य से है पर ऐसे गांव वा भूमि की छै। इकर जा कि किसी मनुष्य

वा मन्दिर वा मठ के। सदा के लिये देदी गई है। अथवा जी राज्य कर्मचारियों के लिये नियत है।। श्रान्ति और युद्ध में राज्यका तथा राजा के घरका सब व्यय राजा की सम्पत्ति तथा कर की आय सै किया जाता था।

लोगों की चाल व्यवहार के विषय में हूं नत्साङ्ग उनके सीधेपन तथा सचाई की आदरणीय साली देता है। वह कहता है कि 'यद्यपि वे स्वभावतः ओछे हृदय के नहीं हैं तथापि वे सच्चे ग्रीर आदरणीय हैं। धन सम्बन्धी बातें में वे निष्कपट और न्याय करने में गम्भीर हैं। वे लोग दूमरे जन्म में प्रतिफल पाने से डरते हैं ग्रीर इस संसार की वस्तुओं की तुच्छ समक्षते हैं। वेलीग चेखा देने वाले अथवा छली नहीं हैं ग्रीर अपनी शपथ अथवा प्रतिक्वा के सच्चे हैं'।

यही सची सम्मित मेगास्थिनीज के समय से लेकर सब विचारवान यात्रियों की रही है जिन्हों ने कि हिन्दुओं को उनके घरें और गांओं में देखा है श्रीर जी उनके नित्य कम्में श्रीर प्रति दिन के व्यवहारों में सम्मिलित हुए हैं। उन श्राधुनिक श्रंगरेजों में जी कि भारतवर्ष में रहे हैं और यहां के लोगों में हिले मिले हैं, ऐसे ही एक निरीक्षक कर्नल स्लीमेन साहब हैं। कर्नल साहब कहते हैं कि गांव के रहने वाले स्वभावतः अपनी पंचायतें में दूढ़ता से सत्य का साथ देते हैं श्रीर "मेरे सामने सैंकड़ों ऐसे अभियोग हुए हैं जिनमें कि मनुष्य की सम्पत्ति, स्वाधीनता और प्राण उसके भूठ बेलल देने पर निर्भर रही है, पर उसने भूठ बेलना स्वीकार नहीं किया है"।

<del>----</del> 0-

### अध्याय ३।

# वल्लभी लेाग ख्रीर राजपूत लेाग ।

गुप्तवंश की चढ़ती के दिनों में गुजरात इसी वंश के राजाओं के अधीन रहा और इस कारण पांचवीं शताब्दी के अन्तिम अर्द्ध भाग में जब गुजरात के बक्कभी लेगों ने स्व-तंत्रा और प्रबलता प्राप्त की तेर उन्हें ने स्वभावतः गुप्त संवत के। प्रचलित रक्ला जा कि सन् ३१९ ईस्वी से गिना जाता है। जिस समय कि गुप्तों का बल, जेा कि उस समय भारतवर्ष के सम्राट थे घट रहा था उस समय भटार्क नामक एक उद्योगी सेनापति गुजरात में स्वतंत्र है। गया और वह सीराष्ट्र के वल्लभी वंग का संस्थापक हुआ।

वल्लभी राजाओं की वंशावली तथा उनका इतिहास जा बहुत से शिलालेखिमले हैं उनसे बिदित हुआ है। उनमें से दे। ताम्र पत्र सब से प्राचीन हैं जे। कि गुजरात में ५० वर्षें। से अधिक समय हुआ कि खेादने में मिले थे। उन्हें इबल्यू? एच० वाथेन साहब ने सन् १८३५ में प्रकाशित किया था भीर वे बड़े ही काम के हैं।

सैनापति भटार्क के विषय में, जा कि इस वंश का संस्थापक है, कहा गया है कि उसने "अपने शतुत्रीं के देश में सैकड़ेां युद्ध में यश प्राप्त किया" श्रीर सब वंशीं के संस्था-पकें की नाई वह बड़ा ये। धा और ये। ग्वता से राज्य प्रवत्थ करने वाला रहा हे।गा। उसके चार पुत्र ये अर्थात् घरसेन, द्रीणसिंह, घ्रुवसेन, और धरपत्त । इनमें से पहिला भाई

सैनापित कहा गया है और यह स्पष्ट है कि उसने अब तक राजा की पदवी ग्रहण नहीं की थी, परन्तु उससे छोटे भाई ने "स्वयं बड़े सम्राट (सम्भवत: कन्नीज का) से राजितलक पाया था" और वह श्रीमहाराज द्रोणसिंह कहा गया है। उसके अन्य देगेंग भाई भी इसी भांति श्रीमहाराज श्रूवसेन और श्रीमहाराज धरपत्त कहे गए हैं।

धरपत्त का पुत्र गुहसैन था जे। कि ''शत्रुओं के दलेंग का नाशक'' या और उसके पुत्र धरसैन द्वितीय ने दान दिया था।

वायेन साहब के दूसरे तामपत्र में धरसैन द्वितीय के उत्तराधिकारी शीलादित्य खरगृह, धरसैन तृतीय, ध्रुवसैन द्वितीय, धरसैन चतुर्थ, शीलादित्य द्वितीय ( यहां पर देा वा तीन नाम अस्पष्ट हैं ), खरग्रह द्वितीय, शीलादित्य तृतीय और शीलादित्य चतुर्थ कहे गए हैं। एक शिलालेख में, जी कि हरिबल्लभ की मन् १८९८ में मिला था, इन राजाओं की सूची शीलादित्य ममन तक दी है जिसने कि आठवीं शताब्दी के अन्त में राज्य किया है। इस प्रकार हमें एक ही लेख में तीन शताब्दियों तक की इस वंश के राजाओं की पूरी सूची मिलती है अर्थात् भटाक से लेकर, जिसने की पांचवीं शताब्दी के अन्त में इस वंश के राजाओं की पूरी सूची मिलती है अर्थात् भटाक से लेकर, जिसने की पांचवीं शताब्दी के अन्त में इस वंश के शारमभ किया था, शीलादित्य समम तक जिसने कि आठवीं शताब्दी के अन्त में इस वंश के लाठवीं शताब्दी के अन्त में इस वंश के आठवीं शताब्दी के अन्त में इस वंश के आठवीं शताब्दी के अन्त में राज्य किया। निम्न लिखित वंश वृक्ष क्या तिथियों से इनके नाम सहज ही स्पष्ट हो जांयगे।

```
भटाके।
                    ( लगभग ४६० ई० )
                  द्रोणसिंह
धर्सेन प्रथम
                               घ्रवसैन प्रथम
                                                   धरपत्त
                                ( ५२६ ई० )
                                                 गुह्रसैन
                                  ( ५५९,५६५ और ५६७ ई० )
                                           धररैन द्वितीय
                                  ( ५७१,५८८ औार ५८७ ई० )
     शीलादित्य प्रथम
                                        खरग्रह प्रथम
     ( ६०५,६०ए ई.)
      देरभट
                            धरसेन तृतीय भ्रवसेन द्वितीय
                                               (६२७ ई०)
शीलादित्य द्वितीय खरग्रह द्वितीय धुवसैन तृतीय धासेन चतुर्थ
                  ( ६५७ ई० )
                                            (६४५,६४७ ई०)
श्रीलादित्य तृतीय
  (६९८ ई८)
शीलादित्य चतुर्थ
  ( ६७१ ई० )
शीलादित्य पंचम
  ( ७२२ ई० )
शीलादित्य षष्ठ
  ( ७६० ई० )
शीलादित्य समन
```

अब हमें केवल यह कहना है कि जब हू नत्सांग वझभी
में पहुंचा तो उसने वहां के लेगों की धनाट्य प्रबल और
सुसम्बन्न पाया और इन के अधीन सौराष्ट्र देश था।
उनकी राजधानी में दूर दूर से बहु मूल्य पदार्थ बहुतायत
से एकत्रित किए जाते थे जिससे कि वझभी लेगों का उद्योगपूर्ण समुद्री व्यापार प्रगट होता था। इस प्रबल जाति के
पतन होने का कारण विदित नहीं है परन्तु इसमें बहुत
ही कम सन्देह हो सकता है कि जिस समय वझभी लेगों
का पतन हो रहा था उस समय पश्चिमी भारतवर्ष में
राजपूत लेगों का प्रताप और यश बढ़ रहा था।

कई प्रमाणों से राजपूत लीग पश्चिमी भारतवर्ष में प्रभुत्व में ब्रह्मभो लीगों के उत्तराधिकारी समक्षे जा सकते हैं, जिस भांति कि स्वयं ब्रह्मभी लीग गुप्तों के उत्तराधिकारी थे। और सबसे घमण्डी राजपूत लीग अर्थात मेवाइ के राना लीग ब्रह्मभियों से अपनी उत्पत्ति की कल्पना करते थे। जब कि द वीं शताब्दी के अन्त में गुजरात में ब्रह्मभी लीगों के स्थान पर राजपूत लीग प्रबल हुए और ब्रह्मभीपुर के पतन के साथ ही साथ पट्टन का उद्य हुआ तो उत्तरीं भारतवर्ष के इतिहास में फिर कीई समानता न रह गई। बहां ७५० ई० के लगभग उज्जीनी और कन्नीज के बंशों का लीप हो गया जैसा कि हम पहिले देख चुके हैं। उस समय से लेकर १० वीं शताब्दी तक उत्तरी भारतवर्ष का इतिहास पूर्णतया शून्य है। हमें दक्षिण में चालुकों का, उत्तर पश्चिम की छोर पर काश्मीर के राजाश्रों का, पूरब में बंगाल श्रीर उड़ीसा के राजाशों का वृत्तान्त मिलता

नहीं मिलता जैसा कि हम पिछले अध्याय में देख चुके हैं, ष्रीर न उत्तरी भारतवर्ष में इस समय का बना हुआ शिल्प का कें। ई बड़ा नमूना ही इमारत के रूप में मिलता है। इन दे। नें। शताब्दियों के ऊपर अन्धकार का एक खड़ा भारी परदा पड़ा हुआ है जिसे कि इतिहासज्ञ लोग अब तक नहीं हटा सके हैं।

जब दसवीं शताब्दी के अन्त में यह अन्धकार का परदा दूर होता है ते। हम नए पात्रों और लए दूर्यों को पाते हैं। इस समय पैाराणिक हिन्दू धर्मको हम भारतवर्ष में सब से प्रधान पाते हैं और इसकी प्रधानता एक नई और बीर जाति अर्थात् राजपूतें की राजकीय प्रधानता के साथ साथ है । राजपूत लोग अपने राज्यों से निकल कर गुजरात और दिवाणी भारतवर्ष में आगए चे और वे भारतवर्ष के दूर दूर के भागें। यथा दिल्ली कन्नीज श्रजमेर के स्वामी हो गए थे। सर्वत्र वे पाराणिक हिन्दू धम्म के अनुकूल रहे और ब्राह्मणों ने उन्हे उनके इस परिश्रम का पुरस्कार दिया श्रीर इस नई जाति केर फ्राधुनिक समय का चित्रिय माना।

इन परिणामें से हन आठवीं से दसवीं शताब्दी तक के अन्धकारमय समय का कुछ इतिहास जान सकते हैं। यह **ष्रभागा समय भयंकर युद्धों का तथा प्राचीन प्रणा**लियेां कीर वंशों के नष्ट होने का समय था । प्राचीन वंशों का जीर्णता अथवा उपद्रव के कारण पतन हुआ और एक नई तथा बलवान जाति ने उनका स्थान ग्रहण किया। यह उसी दूर्य का पुनराभिनय या जो कि भारतवर्ष के इतिहास में इसके पूर्व कम से कम एक बार है। चुका था। इसी प्रकार ईसा के पहिले चौथी शताब्दी में बलवान और युवा मगध लोगों ने जो कि ऐतिहासिक काव्य काल में आर्थ्य जाति के बाहर समक्षे जाते थे, प्रबलता प्राप्त की, अपना राज्य खढ़ाया और काशी, केश्यल, कुक्त और पञ्चाल लोगों के प्राचीन राज्य पर अपना प्रभुत्व जमाया। और जब म्यगा-स्थिनीज़ भारतवर्ष में आया ते। उसने प्राच्यों अर्थात् मग्छ लेगों के। उसरी भारतवर्ष में सर्व प्रधान पाया।

इसी प्रकार अठवीं से दसवीं शताब्दी तक के अन्ध-कारमय समय में राजपूत जाति, जी कि इसके पूर्व कठि-नता से आर्घ हिन्दू जाति में समक्ती जाती थी, जातियां के आगड़ों के बीच में आगे बढ़ी श्रीर उसने अपने श्रष्ट बल और बीरता ने कन्नीज दिल्ली लाहीर तथा अन्य स्थानों के शुन्य राज्य सिंहासनेंा का प्राप्त किया। ईसा के पहिले चौथी शताब्दी की नाई उसके उपरान्त १० वीं शताबिद में भी किसी राज्य वंश की प्रवलता नहीं हुई थी वरन् एक जाति की प्रवलता अर्थात प्रत्येक ख्रवस्था में एक नई बीर और बलवान जाति प्राचीन पैार शिक्षिना परन्तु लुप्त प्रायः जातियों के खाली किए हुए स्थान की लीने के लिये आगे बढी थी। और माना इस समानता की पूर्ण करने के लिये इन दोनों राजकीय उलट फेर के साथ ही साथ धम्में का भी उलट फेर हुआ। भारतवर्ष की प्राचीन और सुशितित जातियें। पर मगध लागें। की प्रबलता की वृद्धि ने इस देश के प्राचीन और विद्वतापूर्ण धम्में के विरुद्ध एक नए बौद्ध धम्से का प्रचार किया और राजपूतें की वृद्धि ने भारत-वर्ष में अन्तिम बार पाराणिक धर्म की बिजय प्राप्त की।

हम इस पुस्तक की सूमिका में दिखला चुके हैं कि पांचवीं शताब्दी से लेकर दमवीं शताब्दी तक के यूरप के इतिहास के साथ भारतवर्ष के आठवीं शताब्दी से १० वीं शताब्दी के इतिहास की श्रीर भी श्रद्भुत समानता है। यूरप और भारतवर्ष देानां ही में प्राचीन राज्य और प्राचीन प्रणालियों का नाश हुआ, नई जातियों ने सूमि पर अपना अधिकार और राज्य जमाया और फिर इन नवीन जातियों की, अर्थात् यूरप में जम्मेन जाति की और भारतवर्ष में राजपूतों की, मुनलमानों के बढ़ते हुए बल का सामना करना पड़ा, पर यूरप ने अपनी स्वतन्त्रा रिचत रक्खी और भारतवर्ष ने उद्योग किया परन्तु उसका पतन हुआ।

हम देख चुके हैं कि आठवीं शताब्दी के पहिले राजपूत लोग आध्ये हिन्दू जाित में कठिनता से गिने जाते थे।
हमें इस देश के ग्रन्थों में अथवा विदेशी जाितयों की पुस्तकों
में उनका न तो कहीं नाम मिलता है और न उनकी पूर्व
सभ्यता का कोई पता चलता है। उनकी उत्पत्ति के विषय
में अनुप्तान किए गए हैं। डाक्नुर एच० एच० विल्सन साहेब
का मत है कि वे लोग उन शक् लोगों तथा अन्य आक्रमण
करने वालों की सन्तान हैं जिनके दल के दल भारतवर्ष में
विक्रमादित्य के कई शताब्दी पहिले आए थे, जिन्हें विक्रमादित्य ने पराजित किया था परन्तु वे फिर भी फैल कर
भारतवर्ष में और विशेषतः पिचन और दक्षिण में बस गए।
पुराणों में भी इस बात के छिपे छिपे संकेत मिलते हैं कि
राजपूत लाग भारतवर्ष में नए आकर बसने वाले थे। यथा

उनमें लिखा है कि परिहार, प्रमार, चालुका और चौहान जातियों की उत्पत्ति चार योधाओं से हुई जिन्हें विशिष्ठ ऋषि ने आबू पर्वत पर एक यज्ञ करके उत्पन्न किया था। श्रीर राजपूतों की ३६ जातियों की उत्पत्ति इन्हीं चार जातियों से कही गई है।

चातुक्य लेग गुजरात में बसे, उन्हों ने अपनी नई राजधानी पहन में स्थापित की और वस्नभी लेगों का स्रब तक जे। प्रभुत्व या उसे छीन लिया । परिहार लेग मार-वाड़ में बसे। प्रमार लेग पश्चिनी मालवा में और चौहान लेग पूरब की स्रोर दिस्नी और अजमेर में स्राए। राजपूतीं की अन्य जातियां भी थीं जिनकी उत्पत्ति के विषय में अन्य कल्पनाएं की गई हैं। यथा मेवाड़ के गहलात राना स्रपनी उत्पत्ति गुजरात के बस्नभी राजाक्रों के द्वारा राम से बतलाते हैं। इसके सिवाय यह दनतकथा भी है कि मारबाड़ के राठौरों की उत्पत्ति हिरएयक स्थप से हुई है।

राजपूतों की उत्पत्ति चाहे किसी से भी क्यों न हा परन्तु इसमें सन्देह नहीं कि वे लाग हिन्दू सभ्यता और धम्में की मंडली के बीच में नए आए हुए लाग थे। और सब नए अन्य मतावलिम्बयों की नाई उनमें अपने ग्रहण किए हुए धम्में का पुनर्जीवित करने का अत्यन्त उत्साह भरा हुआ था। ब्राह्मण लाग इन्हीं नए क्षत्रियों के उत्साह पर कार्ये करते थे और चौहानें और राठौरों ने ब्राह्मणों का प्रभुत्व स्थापित करने के कारण क्षत्रिय जाति में सिमनिलित होने का अधिकार प्राप्त किया। दसवीं शताब्दी के अन्त तक पौराणिक धम्में सर्वत्र स्थापित होगया था और

कन्ने ज मथुरा तथा मैं कड़ें। अन्य नगर उन सुन्दर भवनें। श्रीर मन्दिरों से सुशोभित होगए थे जिन्हें ने कि ११ वों शताब्दी के प्रारम्भ में गजनी के सुल्तान के। आश्चिर्यंत किया था।

---:0:---

#### अध्याय १

### बंगाल श्रीर उड़ीसा।

ऐतिहासिक काठ्य काल में मगध ख्रीर ख्रग के राज्य अर्थात दक्षिणी और पूर्बी विहार कठिनता से आर्थ्यों की सीमा में समक्ते जाते थे। मगध दिर्घानिक काल में एक हजार ई० पू० के उपरान्त पूर्णतया आर्थ्यों का हो गया और उसने बल तथा राज्यता में यहां तक उन्नति की कि वह गंगा की घाटी के अधिक प्राचीन राज्यों से बढ गया ख्रीर उन्हें उसने अपने अधीन भी बना लिया। और उसी समय, सम्भवतः ईसा के पांचवीं शताब्दी में खास बंगाल और उद्दीसा ने सगध के बढ़े चढ़े राज्य से पहिले आर्थों की सम्यता प्राप्त की।

ईसा के पहिले चौथी शताब्दी में जब यूनानी लोग भारतवर्ष में आए ते। उन्हें ने बंगाल और उड़ी सा में जिसे कि वे कलिंग के नाम से पुकारते थे, प्रवल राज्य स्थापित देखे। ईसा के पहिले ती सरी शताब्दी में कलिंग के। प्रतापी अशोक ने विजय किया जैसा कि हमें उसके शिलालेखें से विदित होता है और सम्भवतः इस विजय से उन प्रान्तें में बौद्ध धम्म के प्रचार होने में सफलता हुई और उससे बंगाल और उड़ीसा का उत्तरी भारतवर्ष की सम्यता से अधिक सम्बन्ध स्थापित हुआ।

धीरे धीरे और अज्ञात रीति से बंगाल प्रधानता और सभ्यता में बढ़ा और बौद्ध काल के अन्त तक बंगाल भारतवर्ष में एक माननीय राज्य होगया। सातवीं शताब्दी के प्रारम्भ के लगभग गौड़ के निकट कर्ण सुवर्ण के राजा शशांक (नरेन्द्र गुप्त) ने प्रताप शीलादित्य के बड़े भाई की युद्ध में पराजित किया और मार डाला और जब मन् ६४० के लगभग हू नत्सांग बंगाल में आया ते। उसने पुन्द्र वा उत्तरी बंगाल, समतत वा पूर्वी बंगाल, कामरूप व आसाम और ताम्चलिप्त वा दक्तिणी बंगाल तथा कर्ण सुवर्ण अथवा पश्चिमी बंगाल में सभ्य तथा प्रबल राज्य देखे। ये राज्य माटे हिसाब से आज कल के राजधाही, ढाका, आसाम, बर्दवान, श्रीर प्रेसिडेंसी डिवरेजनों में थे। हू न-त्मांग ने इन राज्यों का जा वर्णन लिखा है वह अन्यत्र दिया जा चुका है और यहां उनके पुनसक्केख की के दे आव- श्यकता नहीं है।

इसके उपरान्त हमें बंगाल का वृत्तान्त फिर नौवीं शातब्दी में विदित होता है।

आधुनिक समय में बहुत से ताम्रपत्र मिले हैं जिनसे विदित होता है कि मुसल्मानों की विजय के लगभग तीन शताब्दी पहिले तक बंगाल में पालवंश तथा सेनवंश के राजाओं का राज्य था । डाकृर राजेन्द्र लाल मित्र ने इस विषय की बातों के। सावधानी से संक्षेप में पाल और सेन वंशों पर अपने व्याख्यान में वर्णन किया है जे। कि अब उनकी "इएडा आर्यंस" नामक पुस्तक के दूसरे भाग में प्रकाशित हुआ है और हम उसी लेख से निम्न लिखित सूची उद्घृत करते हैं । डाकृर मित्र ने प्रत्येक राज्य के लिये प्रायः बीस वर्ष का औसत समय नियत किया है—

| पालवंशी राजा ।                   |               | सेनवंशी राजा।                              |               |  |
|----------------------------------|---------------|--------------------------------------------|---------------|--|
| (पिश्चमी ग्रीर उत्तरी बंगाल में) |               | ।<br>(पूर्वी ग्रीर समुद्र तट के बंगाल में) |               |  |
|                                  | <b>ई</b> स्वी |                                            | <b>ई</b> स्वी |  |
| १ गेापाल                         | ⊏ųų           | ९ वीरसेन                                   | <b></b>       |  |
| २ धम्मेपाल                       | <b>⊏</b> 9¥   | २ सामन्तसैन                                | १००६          |  |
| ३ देवपाल                         | ८७५           | ३ हेमन्तसैन                                | १०२६          |  |
| ४ विग्रहपाल                      | <b></b>       | समस्त बंगाल                                | में           |  |
| ५ नारायनपाल                      | ९३५           | ४ विजय उपनाम                               | १०४६          |  |
| ६ राजपाल                         | <b>૯</b> ૫૫   | सुखसैन                                     | •             |  |
| 9 पाल                            | <i>૯૭૫</i>    | ५ बङ्घालसैन                                | १०६६          |  |
| ८ विग्रहपाल द्वितीय              | ୯୯५           | ६ लदमगासेन                                 | ११०६          |  |
| <b>ए महीपा</b> ल                 | १०१५          | ९ माधवसेन                                  | ११३६          |  |
| १० नयपाल                         | १०४०          | ८ केशवतेन                                  | ११३८          |  |
| (इन्हें सैनवंशी राजाओं ने        |               | ए लाहमणीय उपनाम                            | ११४२          |  |
| बंगाल सै निकाल दि                | या )          | अशोकसैन                                    |               |  |
|                                  |               | मुसलमानें की                               | १२०४          |  |
|                                  |               | विजय।                                      | ٠             |  |

पालवंशी राजाओं के विषय में इसके अतिरिक्त और वृत्तानत विदित नहीं है कि वे बौद्ध थे परन्तु हिन्दुओं से द्वेष नहीं रखते थे, हिन्दू कर्मचारियों के। रखते थे और हिन्दुओं के। धर्मकायीं के लिये भूमि देते थे। उनके अधि-कार में पूर्वी बंगाल कभी नहीं आया वरन् उनका राज्य जैसा कि डाकृर नित्र कहते हैं ''भागीरथी के पश्चित में निस्सन्देह बिहार की सीमा तक और सम्भवतः इसके भी आगे सम्पूर्ण मगध के प्राचीन राज्य की लिए हुए था। उत्तर की ग्रीर उसमें तिरहुत, मालदा, राजशाही, दीनाज-पुर, रंगपुर और बागुरा सम्मिलित थे जी कि पुन्द्रवर्धन के प्राचीन राज्य में सम्मिलित थे। डेल्टा का मुख्य भाग उनके अधीन नहीं जान पड़ता"।

प्रथम राजा गापाल के सम्बन्ध मैं नालन्द में एक छीटा सा शिलालेख मिला है जिससे प्रगट होता है कि इस बड़े राजा ने मगध की विजय किया था और इस बात की तारानाथ से पृष्टि हाती है। तारानाथ लिखता है कि गापाल ने ''बंगाल में राज्य आरम्भ किया ख्रौर इसके पीछे मगध के। जीता"। जैनरल किनंगहाम के अनुसार उसने अपना राज्य सन् ८१५ ई० में आरम्भ किया और यह तिथि ष्ठाकुर मित्र की निश्चित की हुई तिथि से ४० वर्ष पूर्व है। गे।पाल के उत्ताराधिकारी धम्मेपाल ने अपना राज्य बढाया और उसने "बहुत से देशों के राजा" "प्रबल" की पुत्री कन्न-देवी से विवाह किया। धम्मेपालका उत्तराधिकारी देवपाल बड़ा विजयी हुआ। शिलालेखें से उसका कामरूप और उड़ीसा के। विजय करना प्रगट हे।ता है और तारानाथ कहता है कि उसने हिमालय से लेकर विनध्यपर्वत तक समस्त उत्तरी भारतवर्ष केा अपने अधीन किया। एक खुदे हुए लेख में लिखा है कि देवपाल के सब युद्धों का उसका भाई जैपाल करता था जिसके पुत्र विग्रहपाल ने एक वा दो छाटे छोटे राजाओं के उपरान्त, जा कि डाकृर मित्र की सूची में छाड़ दिए गए हैं, अन्त में राजगद्दी पाई । भागलपुर के तामपात्र से हमें विदित होता है कि विग्रहपाल ने हैह्य

राज्यकुमरी लज्जा से विवाह किया और यह विश्वास किया जाता है कि हैहय लोग राजपूत थे। जान पड़ता है कि विग्रह पाल ने अन्त में अपने पुत्र से यह कह कर संसार त्याग दिया कि "तपस्या मेरी है और राज्य तेरा।" अतएव उसका पुत्र नारायणपाल उत्तराधिकारी हुआ। और जिस समय गज़नी का महमूद सन् १०२९ ई० में कन्नीज के सामने आया उस समय उसका उत्तराधिकारी राज्यपाल बंगाल से लेकर कन्नीज तक समस्त उत्तरी भारतवर्ष का राज्य कर रहा था। डाकृर मित्र ने राज्यपाल की जो तिथि दी है वह स्पष्ट गलत है।

राज्यपाल के उत्तराधिकारियों के विषय में महिपाल तक का कुछ वृत्तान्त विदित नहीं है। तारानाथ के अनुमार महिपाल ने ५२ वर्ष राज्य किया और इस कारण जनरल किनंगहाम साइब उसका राज्य काल सन् १०२८ से १०८० तक निश्चित करते हैं। उड़ीसा का राजा इस प्रवल राजा के अधीन कहा गया है। इस राजा के उत्तराधिकारियों के समय में और ११ वीं शताब्दी में पूर्वी बंगाल के सेन राजाओं के अधिकार की वृद्धि हुई और उन्होंने उनसे मगध की छोड़ कर पूर्वी प्रान्तों की छीन लिया। मगध में पालवंशी राजा राज्य करते रहे यहां तक कि सन् ११९८ के थाड़े ही दिन पीछ, जे। कि इस वंश के राजाओं के सब से अन्तिम शिलालेख की तिथि है इस वंश की अचांचक समाप्ति हुई।

सेन राजान्नां के विषय में डाकृर राजेन्द्रलाल का विश्वास है कि पहिला राजा बीरसेन वही प्रसिद्ध आदिसूर

या जिसके विषय में यह विश्वास किया जाता है कि वह बंगाल में विद्वानों का अभाव होने के कारण कन्नीज से पांच ब्राह्मणों और पांच कायस्थों के। लाया था । परन्तु जेनरल किनंगहाम साहब का मत है कि वीरसेन पीछे के समय में सेनवंशी राजाओं के बहुत पहिले का पूर्व पुरुष है, और उसका राज्य सातवीं शताब्दी में था, यह बात असम्भव नहीं है यदि हम इस बात पर विचार करें कि जिन १० ब्राह्मणों और कायस्थों के। आदिसूर लाया था उनकी सन्तान ११ वीं शताब्दी तक इतनी अधिक नहीं हो सकती थी कि बल्लाल के। उनका एक भिन्न जाति की भांति वर्णन करना पड़ता। जेनरल किनंगहाम साहेब सामंतसेन सेलेकर लाल्ला य के राज्य तक का समय ७७५ से १९९८ ईस्वी तक निश्चित करते हैं।

सामन्त और उसके पुत्र हेमन्त के विषय में बहुत वृत्तान्त विदित नहीं है। इसके उपरान्त विजयराजा हुआ और उसका पुत्र प्रसिद्ध बज्जास्तरेन था।

कहा जाता है कि जा ख़ास्मण और कायस्य कनीज से लाए गए ये वे इस समय तक बहुत बढ़ गए ये और बझाल ने अपने देश के ब्राह्मणों श्रीर कायस्थों से कनीज से लाए हुए ब्राह्मणों और कायस्थों की सन्तान के विबाह होने का निषेध किया । उसने और उसके उत्तराधिकारियों ने कुलीनों के साथ विबाह करनेवालों की स्थिति बढ़ाने के लिये बहुत से पेचीले नियम भी बनाए परन्तु यह सम्भव है कि भिन्न भिन्न जाति के ब्राह्मणों और कायस्थों में जा भेद श्रीर नियम उत्पन्न होगए ये उन्हीं के लिये बह्चाल ने केवल अपनी अनुमति दी हो।

ब्रह्माल का उत्तराधिकारी लक्ष्मणसेन हुछा । उसका मंत्री हलायुध या जा कि 'ब्राह्मण सर्वस्व' का ग्रन्थकार है। मुसल्मान इतिहासज्ञ लाग कहते हैं कि इस राजा ने गौड़ के नगर का बहुत सुशाभित कर दिया था।

उसके उत्तराधिकारी क्रमात् उसके देानों पुत्र माधवरीन और केश्रवसेन हुए। उसके उपरान्त लाक्षमणेय हुआ जिसके राज्य में बंगाल की बख्लियार खिलजी ने सन् १२०४ ई० वा कुछ लेागें के अनुसार १९९८ ई० के लगभग जीता।

जान पड़ता है कि सेन वंश की राजधानी ढाके के निकट विक्रमपुर में थी जहां कि बल्लाल के राज्यभवन का किल्पत खंडहर अब तक यात्रियों के। दिखलाया जाता है। सेन लेग हिन्दू थे जैसा कि पाल लेग बौद्ध थे और एक वंश का धीरे धीरे दूसरे वंश से अधिकार छीनने से वास्तव में बौद्ध धम्म का पतन और बंगाल के लेगों का आधुनिक हिन्दू धम्म ग्रहण करना विदित होता है। वंशों के उद्य अथवा अस्त होने के कारण जैसे ऊपर से देख पड़ते हैं उनकी अपेक्षा बहुधा बहुत गूढ़ हैं और भारतवर्ष में आठवीं और नवीं शताबिद्यों में नए वंशों के उदय होने का घनिष्ट सम्बन्ध टूटे हुए वौद्ध धम्म के ऊपर पौराणिक हिन्दू धम्म की वृद्धि से है।

बंगाल के पाल और सेनवंशी राजा लोग किस जाति के थे यह आज कल एक विवाद का विषय रहा है और इस विवाद में डाकृर राजेन्द्रलाल और जनरल किनंगहाम के समान विद्वान लोग सम्मिलित हुए हैं। हमारे लिये इस विवाद में प्रवृत्त होना आवश्यक नहीं है। हम केवल उन विवारों के लिखेंगे जो कि हमें सबसे अधिक ठीक जँचते हैं। पालवंशी राजा लीग बंगाल में उसी समय राज्य करते थे जिस समय कि पश्चिमी भारतवर्ष में जैपाल श्रीर अनंगपाल का राज्य था और वे लीग सुवुक्तगीन श्रीर सुल-तान महमूद की रीकने का यक कर रहे थे। यह बिचार कीई असम्भव नहीं है कि बंगाल के पाल लीग उसी राज-पूत जाति की एक शाखा थे जिसने कि नवीं श्रीर दसवीं शता- विद्यों में सारे भारतवर्ष में नए राज्य स्थापित किए थे। वे लीग निसन्देह ज्ञत्रिय थे परन्तु केवल इसी श्रूष्य में कि वे राजाओं और योधाश्रों की जाति के थे। जब तक हिन्दू लोगों की एक जीवित जाति थी तब तक बहुधा क्षत्रिय की पदवी उन बीर वंशों की दी जाती थी जिनका कि साधारण लोगों में से उदय होता था और राजपूत राजाओं ने तथा मरहठा सदीर शिवाजी ने भी ज्ञत्रिय की पदवी यहण की थी।

बंगाल के सेन लोग आज कल वैद्य हैं अर्थात वे आषि करनेवाली जाति के हैं और इस कारण उनका यह अनुमान है कि बंगाल के प्राचीन सेन राजा भी इसी जाति के थे। परन्तु इस कल्पना के पहिले ते। यह दिखलाना चाहिए कि पिश्चमी वा दक्षिणी भारतवर्ष में पहिले वैद्यों की एक जुदी जाति थी, जिससे कि बंगाल के सेनवंशी राजाओं की उत्पत्ति होना सम्भव हो सकता है। हम अन्यत्र दिखला चुके हैं और फिर दिखला वेंगे कि मनु के समय में श्रीर उसके कई शताब्दियों पीछे तक न ते। कायस्थों और न वैद्यों की केंग्द्र जुदी जाति थी। लेखक तथा आष्टि का व्यवसाय करने वाले लोग उस समय तक भी श्रार्थों की

वड़ी चित्रिय श्रीर वैश्य जातियों में सिम्मलित थे, श्रीर उनकी भिन्न भिन्न जाति केवल आज कल के समय में हुई है। तब हम यह कैसे विचार सकते हैं कि सेन गाजा लाग जाति के वैद्य थे?

आज तक भी बंगाल के बाहर किसी प्रान्त में वैद्यों की जुदी जाति नहीं है। अतएव हम इस कथन से ध्या समक्त सकते हैं कि सेन राजा लेाग जा कि बंगाल में पश्चिमी वा द्विणी भारतवर्ष से आए थे जाति के वैद्य थे।

सची बात ता यह है कि बंगाल के सेनवंशी राजा पश्चिमी वा दक्षिणी भारतवर्ष के किसी राज्यवंश, सम्भ-वतः सीराष्ट्र के वच्चभीसेन वंश वा दिल्ला भारतवर्ष के किसी सेनवंश की सन्तान थे। चाहे जी कुछ हा पर इसमें काई सन्देह नहीं हा सकता कि बंगाल के राज्यवंश का संस्थापक किसी बीरबंश वच्चभी वा राजपूत वा वैश्य से उत्पन्न हुआ और उसने एक राज्य स्थापित करने के कारण ज्ञिय की पदवी का यथार्थ रूप से ग्रहण किया?।

पूर्वी वंगाल के सैन वैद्य लोगों का बज्ञालसेन तथा उसके उत्तराधिका ियां से सम्बन्ध जोड़ने के ठीक और काफी प्रमाण हो सकते हैं परन्तु यह कहने के पलटे में कि प्राचीन राजा लोग वैद्य थे श्रीर बंगाल में खलबटा मलहम और जड़ी लेकर आए थे, यह कहना ऐतिहासिक दृष्टि से अधिक ठीक होगा कि प्राचीन सैन वंग के वैश्य वा चत्रिय राजा श्रों की सन्तान अब बंगाल की श्राधुनिक वैद्य वा अधिषधि करने बाली जाति हो गई है।

हम लोगों के लिये बंगाल के लोगों की जाति निश्चित करना बहुत आवश्यक है। बंगाल में आर्थ्य लाग सदा से बहुत कम रहे हैं और आज तक भी ऐसा ही है। ब्राह्मण लाग आर्घ्य वंशज हैं, परन्तु वर्ण ब्राह्मणों का छे। इ. कर जाि कि उसी जाित के हैं जिनका वे कर्म करते हैं। कायस्य लाग भी आर्घ्य वंशज हैं परन्तु उन नीच श्रीर खेती करने वाली जातियों (भगडारियों इत्यादि) की छीड़ कर जी कि अपने के। कायस्य कहते हैं पर साधारणः शुद्र समक्री जाते हैं। वैद्य लागें की जाति बहुत छाटी है श्रीर सम्भवतः वे शुद्ध आर्घ्य वंश के अर्थात् प्राचीन वैश्यों की सन्तान है। वाणिज्य करने वाली जातियों में सुवर्ण वणिक तथा कुछ अन्य जातियां न्यून वा अधिक आर्य्य वंश की हैं। कुम्हार तांती, लुहार, सानार, तथा अन्य शिल्पकार कुछ ग्रंश में आर्यवंशज हैं और उनकी उत्पत्ति प्राचीन वैश्य जाति से हुई है स्रौर वे भिन्न भिन्न व्यवसाय करने के कारण आध्निक समय में भिन्न भिल्ल जाति के हा गए हैं। इसके साथ ही इन आर्घ्य जातियों में आदि वासियों के खन का अधिक सम्मेल है। जा आदि वासी लाग विजयी आर्घें। के सिखाए हुए व्यवसाय को करने लगे वे अन्त में उन्हीं लोगें के व्यवसाय की जाति में सम्मिलित हा गए। इनके सिवाय खेती चराई, अहेर करने वाली तथा मछली मारने वाली बड़ी जातियां, कैवर्त्त, चागड़ाल, कीर लाखें। खेती करने वाले मुसल्मान निस्सदेह इस देश के अनाय्य आदि वासियों की सन्तान हैं। इनके भी विवाय बागदी,

बौरी, डोम हरी इत्यादि वे आदि वासी हैं जी कि अब तक पूरी तरह से हिन्दू नहीं बनाए गए हैं।

अब हम उड़ीसा के इतिहास की और फ़्केंगे। बंगाल की नांई उड़ीसा में भी सम्भवतः आर्य लाग पहिले पहल दार्शनिक काल में आकर बसे थे परन्तु उड़ीसा में, चहानों में कटी हुई गुफाओं और भवनें में, वहां के प्राचीन आर्घ्य वासियों के स्मारक अब तक वर्त्तमान हैं जा कि बंगाल में नहीं हैं। इस भूमि में बौद्ध उपदेशक लेाग अपने धम्म का प्रचार करने के लिये और गुफाओं में शान्ति और कठिन ध्यान के साथ अपना जीवन व्यतीत करने के लिये आए और इनमें से कुछ गुफाएं अशोक के समय से पहिले की हैं। कटक श्रीर पुरी के बीचा बीच जंगलें। में देा बलुए पत्थरें। की पहाडियां एकाएक उठी हुई हैं और इन पहाड़ियों की चाटियों पर तथा उनके चारों स्रोर अनेक काठिरयां गुफाएं और इम-रते हैं। इनमें से सब से प्राचीन गुफाओं में केवल एक एक काठरी है जा कि ऐसे मनुष्यों का छाड़ कर और किसी के रहने के याग्य नहीं हैं जिन्होंने कठिन एकान्त में अपना जीवन बिताने का निश्चय कर लिया था । कुछ समय बीतने पर इससे बड़ी गुफा खादी जाने लगीं। उनमें पत्थर की नकाशी के काम भी हाने लगे और सब से अन्तिम समय की बनी हुई गुफाएं ता बड़े उत्तम भवन हैं जा कि बहुत से सन्यासियों के तथा राजा हों और रानियों के भी रहने याग्य हैं। इसमें बहुत कम सन्देह हा सकता है कि अशाक के कलिंग विजय करने पर ये उत्तम बौद्ध गुफाएं बनाई गईं, औार हम यह भी देख चुके हैं कि उड़िसा में अशोक के कछ शिलालेख भी मिले हैं।

बौद्ध काल का उड़ी सा का इतिहास हमें बहुत ही कम विदित दै। इस देश के इतिहास की खोज पहिले पहिल स्टिंखेंग साहेब ने की थी और उन्हें जी बातें विदिस हुई वे "एशियाटिक रिसर्चेज़" के १५ वें भाग में प्रकाशित हुई हैं। उस समय से सर विलियम हगटर और डाकृर राजेन्द्र लाल का ध्यान इस ओर आकर्षित हुआ है

यह देखने में आवेगा कि सब से अन्तिम बौद्ध राजा लोग यमन कहे जाते थे परन्तु यह बात विदित नहीं है कि बेक्ट्रिया के यूनानियों से उनकी उत्पत्ति होने के कारण से वे यमन कहलाते थे अथवा केवल बौद्ध होने के कारस। ययाति केथरी ने यवनों को सन् ४९४ ई० में निकाल दिया केशरी वंश के स्थापित किया तथा पैराणिक हिन्दू धम्मं का प्रचार किया। केशरी वंश ने लगभग९ शताब्दियों तक राज्य किया श्रीर उड़ीसा का प्रमाणिक इतिहास इसी वंश से प्रारम्भ होता है, निम्न लिखित वंशक्रत की सूबी जो कि डोकृर हरटर साहब से लीगई है इनारे पाठकों के मनोरञ्जक होगी—

|       |                   | सन्         |             |             |
|-------|-------------------|-------------|-------------|-------------|
| ययाति | केशरी             | પ્રકદ્      | यृदु ,,     | 308         |
| सूर्य | केशरी             | ५२६         | बट ,,       | ૭૧૫         |
| अनन्त | ,,                | ५⊏३         | गज ,,       | <b>७</b> २६ |
| अलबु  | ,,                | ६२३         | वसन्त केशरी | 935         |
| कनक   | ,,                | <b>ee</b> 3 | गन्धर्व ,,  | ૭૪૦         |
| वीर   | ,,                | ६७३         | जनमेजय ,,   | ८५८         |
| पद्म  | <b>&gt;&gt;</b> . | ७०१         | भरत "       | 9६३         |

| [se       |      | पौराणिक काल।            | [का ५         |
|-----------|------|-------------------------|---------------|
| फलि       | ,,   | ९९८ गाविंद ,,           | , <b>৫</b> ८৫ |
| कमल       | ,,   | ७९२ नरसिंह ,,           | <b>१</b> ०१३  |
| कुग्डल    | ,,   | ८११ नृत्य ,,            | ୯୯୯           |
| चन्द्र    | ,,   | <b>८२</b> ७ कूर्म केशरी | ५०२४          |
| वीरचन्द्र | ,,   | ८४६ मत्स्य ,,           | १०३४          |
| अमृत      | ,,   | ८६५ बराह ,,             | १०५०          |
| विजय के   | शरी  | ८७५ वामन ,,             | <b>१</b> ०६५  |
| चन्द्रपाल | ,,   | ८९० परश्च ,,            | २००८          |
| मधुमूदन   | ,,   | ७०४ चन्द्र ,,           | १०८०          |
| धर्म      | • •• | <i>९२०</i> सुजन ,,      | १०ए२          |
| जन        | ,,   | <b>୯४१ सालिनि</b> ,,    | १०୯୯          |
| नृप       | ,,   | <i>९</i> ४१ पुरञ्जन ,,  | ११०४          |
| मकर       | ,,   | <b>୯५३ वि</b> ष्णु ,,   | १९०७          |
| त्रिषुर   | ,,   | <b>ए६</b> १ इन्द्र ,,   | १११७          |
| माधव      | "    | ९७१ सुवर्ण ,,           | १९२३११३२      |
|           | िके  | शरी वंश की समाप्ति      | ]             |

केशरी राजाओं की राजधानी भुवनेश्वर में थी जिसे कि उन्होंने बहुत से मन्दिरों और इमारतें से सुशोभित किया था जिनके शेषभाग भारतवर्ष में हिन्दुओं की गृहनिम्माण विद्या के सब रे उत्तम नमूने हैं। सारा स्थान ऐसी इमारतें से भरा हुआ है और केशरी बंश की वृद्धि के समय यह नगर मन्दिरों और सुन्दर इमारतें के लिये बड़ा सुन्दर रहा होगा। कहा जाता है कि पहिले राजा ययाति ने इसराजधानी की स्थापित किया था और उसके नाम से विदित होता है कि उस समय शिव वा भुवनेश्वर उड़ीसा के हिन्दुओं का सब से प्रसिद्ध देवता था। जात्रपुर ययाति की दूसरी राजधानी थी श्रीर वहां जो बड़ी मूर्तियां मिली हैं उनसे इस राज्यवंश की प्रबलता और महत्व तथा शिव श्रीर उसकी पत्नी में उनकी भक्ति प्रगट होती है। नृप केशरी जिसने कि सन ९४१ से ९५३ तक राज्य किया कटक के नगर का स्थापित करने वाला कहा जाता है।

केशरी वंश के उपरान्त एक नया वंश स्त्रर्थात् गंग वंश हुआ।

इस वंश की उत्पत्ति का अब तक पता नहीं लगा है परन्तु इस वंश के नाम तथा उसके सम्बन्ध की दन्त कथाओं से उनका बंगाल से सम्बन्ध प्रगट होता है और यह सम्भव है कि वे प्राचीन तामुलिपि वा तुमलूक के निकट से आए हों। इस वंश के उदय के साथ धम्में का भी परि-वर्तम हुआ और जिस मांति केशरी वंश ने बौद्ध धम्में की दबाकर शिवपूजन का प्रचार किया था उसी भांति गंग वंश ने शिवपूजन को उठाकर बिष्णु पूजन का प्रचार किया। परन्तु फिर भी इनमें से किसी धम्में का भी उड़ीसा से पूर्णतया लोप नहीं हो गया था, वरन् इसके विकद्ध तीनों धम्में साथ ही साथ प्रचलित थे और समय पाकर घट बढ़ जाते थे। बिष्णु पूजन आधुनिक क्रप में आजकल का प्रचलित धम्में है। हम डाकृर हर्एटर साहेब के ग्रंथ से गंग वंश की निम्न लिखित सूची देते हैं—

|                        | ई०   |                 |              |
|------------------------|------|-----------------|--------------|
| चीर गंग                | ११३२ | संख वसुदेव      | १३३९         |
| गंगेश्वर               | ११५२ | बलि वसुदेव      | १३६१         |
| एकजतकमदेव              | ११६६ | बीर वसुदेव      | १३८२         |
| <b>मद्नम्हादेव</b>     | ११७९ | कलि ,,          | १४०१         |
| अनंग भीम ,,            | ११७५ | नेउंगतंत ,,     | <i>8888</i>  |
| राजराजेश्वर ,,         | १२०२ | नेत्र ,,        | १४२७         |
| <b>छांगु</b> च्चनरसिंह | १२३७ | कपिलेन्द्र देव  | <b>१४</b> ५२ |
| केशरी ,,               | १२ः२ | पुरुषोत्तम "    | 6836         |
| प्रताप "               | ९३०७ | प्रताप रुद्र ,, | १५०४         |
| घटिकन्य ,,             | १३२९ | कलिंग ,,        | १५३२         |
| कपिल ,,                | १३२७ | कल्हरूग ,,      | १५३३-१५३४    |
| शंख भसुर               | १३३० |                 |              |

## [ गंग वंश की समाप्ति ]

इस वंश के पहिले कुछ राजा अपने समय में बड़े प्रतापी हुए । गंगेश्वर (१९५२-१९६६) ने गंगा से लेकर गादावरी तक राज्य किया श्रीर अनंगभी मदेत्र (१९७५-१२०२) जो कि एक बड़ा प्रबल राजा था आधुनिक जगनाथ के मन्दिर का बनवाने वाला कहा जाता है। इसके उपरान्त कहा जाता है कि पुरुषोत्तम देव (१४७९-१५०४) ने दक्षिणी भारतवर्ष में कांची के राजा की पराजित किया और उसकी पुत्री से विवाह किया और जिस समय वैष्णव धम्म का प्रचारक चैतन्य उड़ीसा में आया उस समय उसके उत्तराधि-कारी प्रतापरूद्र देव का राज्य था।

गंगवंश के अन्तिम राजा की गाविन्द विद्याघर ने मार कर राज्य ने लिया परन्तु उसके राज्य काल (१५३४-१५४१) में मुमल्नानों से युद्ध आरम्भ हुआ। इसके उपरान्त ४ राजा गद्दी पर बैठे अर्थात् चक्रप्रताप (१५४९ १५४९) नरितंहजन (१५४९-१५५०) रघुराम चीत्र (१५५०-१५५१) और मकुन्ददेव (१५५२-१५५९)। इसी अन्तिम राजा के राज्य में प्रमिद्ध मुसल्मान सेनापित कलपहर ने इस प्रान्त में आक्रमण किया, जाजपुर के निकट के युद्ध में राजा को हराया और मार डाला, जगनाथ के नगर के लूटा और हिन्दू राज्य का नाश कर दिया।

इस मांति उत्तारी भारतवर्ष और बंगाल के विजय के लगभग ४ शताब्दी पीछे तक उड़ीसा ने अपनी स्वतंत्रता स्थिर रखी थी और लगभग १५६० ईस्वी में उसे मुसलमाने। ने जीता।

#### ५ अध्याय।

## कश्मीर श्रीर दक्षिणी भारतवर्ष।

हम पहिले किसी अध्याय में प्रतापी विक्रमादित्य के समकालीन मातृगुप्त के समय तक कश्मीर का इतिहास लिख चुके हैं अब हम मातृगुप्त के उत्तराधिकारियों के नाम खाग्हवीं शताब्दी के बीच तक देते हैं जब कि कल्हण के इतिहास की समाग्नि है।ती है। कल्हण के उपरान्त का इतिहास अन्य ग्रंथकारों ने लिखा है।

हमें केवल इतना कह देना है कि दुर्झभवर्द्धन के समय से (जी कि मातृगुप्त के उपरान्त सातवां राजा था) कल्हण की दी हुई तिथियां पूर्णतया विश्वास योग्य हैं। कल्हण के अनुसार दुर्लभवर्द्धन का राज्य सन ५४८ में आरम्भ हुआ। मातृगुप्त और दुर्लभवर्द्धन के बीच ६ राजाओं ने राज्य किया और यदि हम इनमें से प्रत्येक राजा के लिये १५ वर्ष का औसत समय दें तो मातृगुप्त का राज्य छठीं श्रताब्दी के प्रारम्भ में निश्चित होता है।

परन्तु कल्हण को शक संवत ने अप में डाल दिया था और उसने विक्रमादित्य और मातृगुप्त का राज्य इस संवत के आरम्भ में समका। अतएव उसे इन खओ राज्यों की (मातृगुप्त से लेकर दुल्लंभ वर्द्धन तक) पांच शता-दियों में बांटना पड़ा और इसके लिये उसने एक राज्य अर्थात् राणादित्य के राज्य का समय ३०० वर्ष रक्खा है। इसी कारण दुर्द्धभवर्द्धन के समय के पहिले जो तिथियां कल्हण ने दी हैं वे ठीक नहीं हैं।

| मातृगुप्त ने |      |          | ई0   |               | उत्पल       | ा पीर   | (कलहर         |                      |
|--------------|------|----------|------|---------------|-------------|---------|---------------|----------------------|
| में रि       | केया |          |      |               |             |         | तिथि          | ) ८५२                |
| प्रवरसेन     |      | j        |      |               | <b>अव</b> ि | त वम्   | <b>मेन</b> ,, | c44                  |
| युधिष्ठिर    |      |          |      |               | शंकर        |         | ,,            | ECZ                  |
| नरेन्द्रादि  |      | į.       | 440- | -५७८          | गापा        | ल .     | ,,            | <b>୯</b> ०२          |
| रागादित      |      |          |      |               | संकट        |         | ,,            | હ૦૪                  |
| विक्रमादि    |      |          |      |               | सुगन्ध      | T       | ,,            | GOR                  |
| वालादित      | य    | j        |      |               | पार्थ       |         | ,,,           | ૯૦૬                  |
| दुर्लभ वद्ध  | न    | (ऋल्हॅंण |      |               | निर्जि      | त       | ,,            | <b>৫</b> ২ <b>१</b>  |
|              |      | की दि    | तथि) | प्रट          | चक्र व      | म्मं न  | ,,            | <b>৫</b> ২ <b>২</b>  |
| दुर्लभक      |      |          | ,,   | ६३४           | सुर         | ,,      | ,,            | <b>C33</b>           |
| चन्द्रापीर   |      |          | ,,   | Eca           | पार्थ       | (दूसरी  | ो बार)        | <b>૯</b> ફષ્ઠ        |
| तारा ,,      |      |          | ,,   | ६७३           | चक्र व      | क्मन (  | (दूसरी        | और                   |
| ललितादि      | त्य  |          | ,,   | ૭ફ્૯          | तीर         | ारी वा  | र) "          | ৫३५                  |
| कुवलयापी     | ₹    |          | ,,   | 9इ३           | त्रिभ्      | पुवन ,, | , ,,          | <b>૯</b> ૭ <b>રૂ</b> |
| वज्रादित्य   | •    | -        | ,,   | કફષ્ટ         | भीम         | गुप्त   | ,,            | <b>૯૭</b> ૫          |
| पृथिव्यापी   | ₹    |          | ,,   | 986           | उन          | मत्ताव  | न्ति ,,       | <b>ए</b> इ७          |
| संग्राम      | ,,   |          | ,,   | <b>કપ્ત</b> ય | सुर         | वर्म    | ,,            | <b>લ્ક</b> હ         |
| जया          | ,,   |          | ,,   | <b>૭</b> ૪૫   | यश          | स्कर    | "             | ৫३৫                  |
| ललिता        | ,,   |          | ,,   | <b>૭૭</b> ફ   | वर्नत       | •       | ,,            | ଜନ୍ଧ                 |
| संग्राम      | ,,   |          | . ,, | 956           | संग्रा      | म       | <b>)</b>      | ୯୪୯                  |
| चिप्पट जर    | या,, |          | ,,   | <i>ે</i> લ્સ  | पर्ब        | गुप्त   | ,,            | ୯୪୯                  |
| अजिता        | ,,   |          | ,,   | ⊏१३           | क्षेम       | गुप्त   | 33            | ૯૦૫                  |
| अनंग         | ,,   |          | ,,   | ⊏೪୯           | अवि         | भेमन्यु | "             | 648                  |

| <b>[</b> 03 |    | पौराणिक काल। |               |        | कि ५    |  |
|-------------|----|--------------|---------------|--------|---------|--|
| नन्दिगुप्त  | ,, | ९७२          | रोड्ड         | ,,     | ११११    |  |
| दिद्दा      | 1, | 450          | सल्हण         | ,,     | 9999    |  |
| संग्राम     | ,, | १००३         | सुस्सल        | ,,     | १११२    |  |
| हरिराज      | ,, | १०२८         | भिन्नाचर      | ,,     | ११२०    |  |
| अनन्तदेव    | ,, | १०२८         | सस्सल         | ,,     | ११२१    |  |
| रगादित्य    | ,, | <i>९०</i> ६३ | सैन्ह देव     | ,,     | ११२९    |  |
| उत्कर्ष     | ,, | १०८७         | कल्ह्याका     | इतिह   | ास इस   |  |
| हर्ष        | ,, | १०८७         | राजा के राज   | य के ब | बाइसवें |  |
| उच्चल       | ,, | १९०१         | वर्ष में समाह | र हेरत | ा है।   |  |

कल्हण और उसके अनुवादक के। धन्यवाद है कि उनसे पाठकों के। कश्मीर के इतिहास की कुछ मनोरंजक बातें विदित होती हैं। मातृगुप्त की कथा इतिहास में सब से मनोरंजक है। कहा जाता है कि वह प्रतापी विक्रमादित्य की सभा का किव या और इस सम्राट ने उसकी योग्तता के पुरस्कार की भांति उसे कश्मीर का राज्य दिया। हम नहीं जानते कि इस किव ने किस भांति राज्य का प्रबन्ध किया परन्तु जब उसने अपने संरचक की मृत्यु का समाचार सुना तो उसने शोक के कारण संवार त्याग दिया और वह सन्यासी होकर बनारस चला गया।

पहिले राजा का भतीजा प्रवरसेन मातृगुप्त का उत्तरा-धिकारी हुआ और इस किव ने प्रस्थान करने के पहिले एक अद्भुत पुल की छन्द में प्रशंसा की है जिसे कि नए राजा ने विरष्टा नदी पर बनाया था। प्रवरसेन बड़ा प्रतापी राजा हुआ उसने अपना राज्य सौराष्ट्र तक बढ़ाया और कहा जन्ता है कि उसने विक्रनादित्य के उत्तराधिकारी प्रथम शीलादित्य के। पराजित किया और उज्जियिनी से वह सिंहासन ले आया जिसे कि विक्रमादित्य ने विजय चिन्ह की भांति पाया था। यहां पर हमें हूं नत्सांग के इस कथन का प्रमाण निल्ता है कि प्रथम शीलादित्य प्रतापी विक्रमादित्य का उपाराधिकारी हुआ।

इसके उपरान्त का बड़ा राजा प्रसिद्ध ललितादित्य हुआ जिसका ३० वर्ष का बड़ा राज्य सन ६९७ से प्रारम्भ होता है। उसने अपना राज्य बहुत दूर दूर तक फैलाया और कन्नीज के राजा यशोवर्मन की पराजित किया और वहां से भवभूति इस राजा के साथ आया जो कि कालिदास के उपरान्त भारतवर्ष का सब से प्रसिद्ध नाटककार है। लिखता-दित्य तब पूरव और दक्षिण की स्रोर बढ़ा और कहा जाता है कि उसने कलिंग गाइ और कर्नाट का भी परा-जित किया श्रीर तब "एक द्वीप से दूमरे द्वीप में हाते हुए समुद्र के। पार किया " हम नहीं जानते कि यह कहां तक सत्य है और इसमें कहां तक कवि की अत्यक्ति है। वह विन्ध्या की पार कर अवन्ति में होता हुआ अपने देश की लै।टा। उसने बहुत सी इमारतें बनवाईं और कहा जाता है कि अज्ञात उत्तर के। विजय करने के निमित्त हिमालय की पार करने के यह में उसने अपना जीवन खाया।

खिलतादित्य केवल भवभूति किव का ही नहीं वरन सिंधु के जीतने वाले मुहम्मद कासिम का भी समकालीन या। कहा जाता है कि लिलतादित्य ने तुरक्षों के तथा सिंध के छली राजा की पराजित किया था। यह कदाचित कासिम का उत्तराधिकारी होगा जिसके अधीन सम् ७५०ई० तक सिंध रहा।

बजादित्य की जिसने 988 से 989 ई० तक राज्य किया बहुत सी स्त्रियां थीं। उसने बहुत से लोगें की म्लेच्छें के हाथ बेंच डाला और उनकी बुरी रीतियें का प्रचार किया।

प्रतापी जयापीर ने सन् 984 से 99ई ई० तक ३१ वर्ष राज्य किया और पाणिनि पर पातं ज्ञालि के महाभाष्य के। संगृहीत कहने के लिये विद्वानों की नियत किया। यह भी कहा जाता है कि वह पीन्द्रवर्द्ध न में गया जो कि गाड़ के जयन्त राजा के अधीन था और उसने जयन्त की पुत्री कल्याणा देवी से विवाह किया। एक चञ्चल विजयी होने के कारण उसने नेपाल में भी प्रवेश किया परन्तु वहां हराया श्रीर कैदकर लिया गया पर फिर भाग स्त्राया। जयापीर अपने कायस्य मंत्रियों और के। प्रश्वां पर विश्वास करता था जीर एक ब्राह्मण इतिहासकार लिखता है कि ब्राह्मण के श्राप से सकी मृत्यु हुई।

अवन्तिवर्मन् ने सन् ८५५ ई० में एक नए वंश के। स्थापित किया और सन् ८८३ तक शाज्य किया। उसके राज्य में बड़ी बड़ी बाढ़े। ने बड़ी हानि पहुंचाई और कहा जाता है कि सुय्यु नामक एक देशहितैषी ने वितष्टा नदी के जल के लिये मार्ग साफ किया और अधिक जल के। निकालने के लिये नहरें भी खुदवाई। सिंधु बांई स्रोर और वितष्टा दहनी ओर बहती थी। वे देगों वैन्यस्वामिन पर मिलाई गई और इस प्रकार नदियां का मार्ग बदलने पर उसने महापद क्तील के पानी से रज्ञा के लिये एक बड़ी बांध वंधवाई और इस भील का भी वितष्टा में मिलाया।

अवन्ति वर्म्मन् पहिला वैष्णव राजा देखने में आता है उसका उत्तराधिकारी शंकरवर्मन् बड़ा विजयी हुआ और उसने अपना राज्य गुजरात तक बढ़ाया परन्तु कायस्थ के बाध्यक्षों पर विश्वास करने के कारण बह अपने देश के ब्राह्मणें का घुणापात्र बन गया। सन् ९०२ ईस्वी में सुरेन्द्रवती और उसकी अन्य दो रानियां उसके साथ चिता में सती हो गईं।

उसकी एक दुराचारी रानी सुगन्धा ने तां श्रियों श्रीर एकांगें की सहायता से जा कि सम्भवतः दो पन्य के लाग थे, सन् ९०४ से ९०६ ई० तक दो वर्ष राज्य किया। परन्तु बह शीच ही राज्यसिंहासन से उतारी गई और तांत्री लोग पारितोषिक श्रीर भादर पाने के अनुसार एक के उपरान्त दूसरे राजा हो सिंहासन पर बैठाते रहे। इसके उपरान्त हमें लगातार अयोग्य और दुराचारी राजाओं की नामाबली निलती है जिनमें से क्षेमगुप्त (९५०-९५८) सब से अधिक निर्लज्जा **औ**र दुराचारी हुआ । उसका पुत्र अभिमन्यु निष्कसंक राजा था और उसने १४ वर्ष तक राज्य किया। इसके उपरान्त उसकी माता दिद्वा (क्षेमगुप्त की विधवा) ने तीन बालक राजाओं के। मार कर तेइस वर्षतक (९८० से १००३) तक राज्य किया। जिस समय कश्मीर की राज्य की ये दूश्य कलंकितः कर रहे थे उस समय एक बड़ा शत्र निकट था। महमूद गज़नी ने दिट्टा का राज्य समाप्त<sup>ें</sup> होने के पहिले अपना नाक्रमण आरम्भ कर दिया था।

उसके उत्तराधिकारी क्षेमपित ने तुरत आक्रमण करने वाले हम्मीर (महमूद) के विकद्ध शाहराजा की सहायता भेजी। परन्तु वह व्यर्थ हुई। इस भयानक आक्रमण करने वाले ने कश्मीरियों और राजपूतों की सैना के पराजित किया और ''शाहिराज्य" के अपने राज्य में मिला लिया इसके उपराम्त एक दूसरी सेना भेजी गई परन्तु विजयी मुसल्मानों के साम्हने सेना अपने देश की स्रोर भागी।

अनन्त ने ३५ वर्ष राज्य करने के उपरान्त प्रपने पुत्र रणादित्य की राज्य दे दिया जी कि दुराचारी प्रकृति का था। इसने भी २६ वर्ष तक राज्य किया और सन् १०८९ में मरा। उसका खुत्र उत्कर्ष उसका उत्तराधिकारी हुआ परन्तु उसके योग्य श्वाता हर्ष ने उसे शी घ्रही राज्य सिंहासन से उतार दिया। इसके राज्य में देश में बहुत से युद्ध हुए और अन्त में राजा की हार हुई। वह सन्यासी होगया परन्तु पता लगवा कर वह मार हाला गया।

कश्मीर की एकान्त स्थित ने राज्य के कई शताबिद्यों के उपरान्त तक अपनी स्वतंत्रता स्थिर रखी परन्तु उसके इतिसास में पाठकों के लिये कोई बड़ी मनेराञ्चक घटना महीं हुई, अन्त में इस राज्य की मुसल्मान आक्रमण करने वालों ने जीत खिया श्रीर अकबर ने उसे अपने राज्य में मिला खिया।

श्रब हम दिल्ला भारवर्ष के इतिहास के छोर मुकेंगे।
हम देख चुके हैं कि दार्शनिक काल में ईसा के पहिले
दसवीं शताब्दी के उपरान्त दिल्ला भारतवर्ष का आर्यों ने
हिन्दू बनाया। इसी काल में दक्षिण में अन्ध्र का बड़ा

राज्य स्थापित हुआ और वहां विद्या और स्मृति के भी कुछ सूत्र सम्प्रदाय स्थापित हुए। सन् ईस्वी के उपरान्त अन्प्र लोगों ने मगध और उत्तरी भारत वर्षतक अपना राज्य बढ़या और कई शताब्दियों तक वे भारतवर्ष में सर्व प्रधान रहे। अन्ध्रों और गुप्तों के पतन के उपरान्त बल्ला लोग सुंगरात और पश्चमी भारतवर्ष के स्वामी हुए और उनके उत्तराधिकारी राजपूत लोग हुए।

इस बीच में जब कि बद्धा शि लोगें का गुजरात में उदय हुआ था तो दिलाण में चालुक्यों की एक राजपूत जाति बड़ी प्रवल हुई श्रीर नर्ब श श्रीर कृष्णा के बीच का समस्त देग उसके अधीन रहा। दिलाण में चालुक्यों का राज्य पांचवीं शताब्दी के अन्त से प्रारम्भ हुआ और रु वीं शताब्दी के अन्त तक अर्थात् उस समय तक रहा जब कि उत्तरी भारतवर्ष की मुसल्मानों ने विजय किया था। चालुक्यों की पश्चिमी शाखा के किन और महाराष्ट्र देश पर राज्य करती थी और उनकी राजधानी कल्याण में थी। इसी जाति की पूर्वी शाखा पूर्वी दक्षिण में राज्य करती थी और उसकी राजधानी के मोहाने के निकट राजमन्द्री में थी। सर बाल्टर ईलियट साहब ने सन् १८५८ ई० में इन दें। नें राज्यवंशों के राजाओं की सूची प्रकाशित की थी और सब से अन्य ग्रन्थकारों ने इन सूचियों की नकल की है।

# चालुक्य वंश्य ।

#### पश्चिमी शाखा। राजधानी कल्यासा।

१ जयसिंह बिजयादित्य प्रथम २ राजसिंह विष्णवद्ध न ३ विजयादित्य द्वितीय ४ पुलकेशिन प्रथम ५ कृत्तिवर्म प्रथम ६ मंगलीश 9 सत्यात्र्य पुलकेशिन द्वितीय ( शिलादित्य द्वितीय और होनत्सांग का सम कालीन) EOC ८ अमर ए आदित्य १० विक्रमादित्य प्रथम ११ बिनयादित्य १२ बिजवादित्य तृतीय १३ विक्रमादित्य द्वितीय

१४ क्तिवर्म द्वितीय

१५ क्तिबम्मं तृतीय

१८ कृतिवम्मे चतुर्थ

१६ तैलप प्रथम

१९ भीमराज

906

१९ बिजया दित्य चतुर्थ २० विक्रमादित्य तृतीय वा तैलय द्वितीय (इस-नेरत्त पुल से राज्य छीने जाने उप-रान्त • उसे प्राप्त किया) ७९९ २१ सत्याश्रय द्वितीय २२ विक्रमादित्य चतुर्थ २३ जहसिंह २४ सामेखर प्रथम २५ सामेश्वर द्वितीय २६ विक्रमादित्य पंचम २० सामेश्वरतृतीय ११२७ २८ जगदेव २९ तैलक तृतीय १९५० ३० सामेश्वर चतुर्य (इन्हें कलचुर्यं वंश के विजल ने राजगद्दी से उतार दिया और राज्य का दित्तणी भाग मैसूर के बल्लाल वंश के अधीन हुआ ) 8655

# पूर्वी शासा। राजधानी राजमन्द्रो।

ई०

१ विष्णु बहु न द्वितीय (६०५)

२ जयसिंह प्रथम

३ इन्द्रराज

४ विष्णुवद्धं न तृतीय

५ मंग युवराज

६ जयसिंह द्वितीय

9 के। किल

भाई

८ विष्णुवद्धं न चीया

ए बिजयादित्य प्रथम

१० विष्णु वर्हु न पंचस

११ नरेन्द्र मृगराज

१२ विष्णु वहुं च षष्ट

१३ बिजयादित्य द्वितीय (कलिंग विजय किया)

१४ चौलुका भीम प्रयम

१५ बिजयादित्य तृतीय

१६ अम्मराज

१९ बिजयादित्य चतुर्थ

१८ तलप

१९ बिजयादित्य पंचम

२० युद्ध मञ्ज २१ राजभीम द्वितीय २२ अम्मराज द्वितीय २३ धनार्णव (२० वर्ष राजगही सून्य रही) २४ कृत्ति व≭र्म २५ विमलादित्य २६ राजनरेन्द्र २७ राजेन्द्र चेाल २८ विक्रमदेव चाल २७ राज राज चील (एक वर्ष के लिये राज प्रतिनिधि रहा) **३**० बीरदेव चोल (१०७९-११३५) इसके उपरान्त बारं-गल के ककत्य वंश के

अधीन यह देश हा

गया)

केवल राजाओं की सूची से पाठकों की देश के इति-हास का कोई ज्ञान नहीं हो सकता श्रीर दुर्भाग्य बश उप-राक्त सूचियों के सिवाय चालुक्यों के विषय में हमें कीर

कोई बात विदित नहीं है। कहा जाता है कि प्राचीन अर्थात् पश्चिमी शाखाका संस्थापक बल्लभी राजाओं के संस्थापक भयर्कका सम्बन्धीया। चौथाराजा पुलकेशिन वही है जिसने कि हूं नत्सांग के समय के एक सा वर्ष पहिले अमरावती के मठ के। लूट लिया था श्री भर वहां से बौद्ध धर्म्म के। उठा दिया था । उमने सम्भवतः चील के। भी विजय किया, कंजीवरम की जला डाला कीर वहां से पहावा लागें के। भगा दिया, जा कि चालुक्यों के उदय के पहिले द्विण में प्रधान जाति थे। रातवां राजा पुलकेशिन द्वितीय कन्नीज के शीलादित्य द्वितीय का बडा समस्पर्शी था जिसे कि शीलादित्य कभी पराजित न कर सका और हम हूं नत्सांग की यात्रा में इस बड़े और लड़ाके राजा के अधीन मरहटों का उत्तेजक वृत्तान्त लिख चके हैं। जान पड़ता है कि इस वंश की प्रबलता लगभग सृन् ९५० ई० तक रही। इसके उपरान्त कुछ समय के लिये तैलप द्वितीय के समय तक इसका अधिकार घटा रहा । तैलप द्वितीय ने श्रपने सम्राज्य की सन् ९७३ ई० में पुन: प्राप्त किया। इसके षीछे देा शताब्दियों तक और यह वंश अच्छी अवस्था में रहा और फिर उसकी समाप्ति है। गई।

पूर्वी वा छे। टी शाखा ने अपना राज्य उत्तर की स्रोर कटक की सीमा तक बढ़ाया और स्रपनी राजधानी राज-महेन्द्री अर्थात् आधुनिक राजमुंद्री में स्थापित की। उनके इतिहास में कई बार उलट फेर हुए परन्तु यह प्राचीन वंश सदा अपने अधिकार के। प्राप्त करने में सफल होता गया यहां तक कि यह राज्य विवाह के द्वारा राजेन्द्र चे। ल के

**೯**೬

पास चला गया जे। कि दित्तिणी भारतवर्ष का उस समय प्रधान सम्स्राट या श्रीर जिसके समय में चील लेगों के प्रताप की सब से अधिक वृद्धि हुई थी।

चालुक्य लेग भारतवर्ष के अन्य सब राजपूतिं की नाई कहर हिन्दू थे और बौद्ध धर्म के विराधी थे। हम स्रागे चल कर एक अध्याय में इस वंश की बनाई हुई हिन्दू इमारतीं का कुछ वृत्तान्त देंगे।

अब हम कृष्णा नदी के दक्षिण ओर द्रविड के प्राचीन देश के। पाते हैं जो कि दक्षिण में कन्याकुमारी तक फैला हुआ है। जान पड़ता है कि प्राचीन द्रविड़ लागेां में आय्यों की सभ्यता का पूचार होने के पहिले वे छीग श्रपनी ही रीति से सभ्य थे। हम पंड्यों के विषय में लिख चुके हैं जिन्होंने नितांत दक्षिण में ईमा के कई शताब्दी पहिले अपना राज्य स्थापित किया था। स्ट्रेबो ने लिखा है कि आगस्टस के पास राजा पेरिड औान के यहां से एक राजदूत आया था और यह अनुमान किया जाता है कि यह राजदून पांड्यदेश का था। "पिरिफ्रन" के समय में पांड्यों के राज्य में मालाबार तट भी सम्निलित था और प्राचीन ग्रन्थकारों का इस देश के विषय में बहुधा उच्चेख होने के कारण जान पड़ता है कि ईमा के पहिले औार पीछे की शताबिद्यों में वह इतना सभ्य था कि पश्चिमी जातियों के साथ उसका बड़ा व्यापार होता था। इस राज्य की राजधानी दी बार बदली गई और अन्त में मद्रा में नियत हुई और यहीं लह टालेशी के समय में तथा इसके उपरान्त रही।

पाएड्य राज्य भारतवर्ष के नितान्त द्विण में था और उसमें एक मोटे हिसाब से आज कल के टिनीवेली और मदुरा के ज़िले सम्मिलित थे। इसके उत्तर की ग्रीर सन् इंस्वी के पहिले एक दूसरे सम्ब राज्य अर्थात् चोल के राज्य की उत्पत्ति हुई जो कि कावेरी नदी के समीप ग्रीर उसके उतर की ओर फैला हुआ था। इस राज्य की राज्य की लिये प्रसिद्ध है और वह द्वेनत्सांग के समय में एक भरा पूरा नगर था और इस बिद्या के केन्द्र से उत्तर में उज्जीनी और कत्तीज के साथ बराबर व्यवहार होते रहे हैंगि। आठवीं तथा इसकी उपरान्त की ग्रताब्दियों में चोष राजा ग्रें फैल गया।

एक तीसरे प्राचीन राज्य अर्थात् चेर राज्य में ट्रेवेन कोर, मालाबार श्रीर कैम्बटूर सम्मिलित थे। उसका उझ खटालोमी ने किया है और वह सन् इंस्वी के पहिले रहा होगा। केरल भी जिसमें कि मालाबार और कनारा सम्मिलित थे इससे सटा हुआ एक राज्य था और सम्भवतः वह बहुधा पांड्य राजाश्रों के अधिकार श्रीर रक्षा में था।

यह बात विदित हुई है कि अशोक की दूसरी सूचना में चोड़ा, पद, और केरलपुत्र देशों का उझे ख है और यह अनुमान किया जाता है कि ये नाम चोल, पांड्य, और केर (वा केरल) राज्यें के लिये आए हैं। इससे यह विदित हीगा कि भारतवर्ष के नितान्त दक्षिण के ये तीनें। प्राचीन हिन्दूराज्य ईसा के ३०० वर्षी से अधिक पहिले ही प्रसिद्ध हो। चुके थे।

दित्तणी भारतवर्ष के इन प्राचीन तीनें राज्यों का विस्तार भिक्क भिन्न राजाओं और वंशों के अधिकार के अनु-सार बढ़ता घटता रहा। पांड्य लोग सब सै प्राचीन घे परन्तु मन् ईस्वी के उपरान्त चोल अर्थात् काञ्ची के राजा लीग मब से प्रसिद्ध और सब से प्रबल हुए और वे बहुधा चालुक्य वंश की पूर्जी शासा से युद्ध वरते रहे। पाठकों की पूर्बी घालुक्य राजाओं की सूची में राजेन्द्र चोल और उसके तीनों उतराधिकारियों के नाम मिलेंगे जो कि उस समय दक्षिणी भारतवर्ष के स्वासी थे।

दसवीं शताब्दी के अन्त में मैसूर में एक बड़े राजपत वंश अर्थात् ब्रह्माल वंश का उदय हुआ। ११ वी शताब्दी में उन्होंने सारे कर्नाटक केा अपने ग्राधीन कर लिया और जैसा कि ह्रम पहिले देख चुके हैं पश्चिमी चालुक्यों के द्विणी राज्य के। अपने राज्य में सम्मिलत कर सिया। यह प्रचल वंश कर्नाटक और मालावार में सर्वप्रधान रहा यहां तक कि अंत में मुसल्मानां ने सन १३१० ईस्वी में उसका नाश कर डाला।

स्रब हमें दिविण के एक हिन्दू राज्य का वर्णन करना है यद्यपि , उसका इतिहास मुसल्मानों के समय से सम्बन्ध रखता है। कर्नाटक के बल्लाल वंश का नाश होने पर उनका स्थान एक नए वंश ने लिया जिसने कि सन् १३४४ ई० के लगभग विजयनगर में अपनी राजधानी स्थापित की। विजयनगर के स्थापित करने वाले दो राजा कहे जाते हैं

अर्थात् बुक्करय और हरिहर जिन्हें।ने कि एक विद्वान ब्राह्मण माधव विद्यारण्य की सहायता से इसे किया। बुक्करय के सब से प्राचीन ताम्रपत्र का समय १३७० ई० है। माधव जो कि सायन भी कहलाता है उसका प्रधान मंत्री या और वह हिन्दुओं के पवित्र ग्रन्थों का सबसे बड़ा और विद्वान भाष्यकार है जिसे भारतवर्ष ने उत्पन्न किया है। १४ वीं ग्रताब्दी में एक बड़े हिन्दूराज्य के स्थापित होने के कारण थोड़े काल के लिये हिन्दुओं की दिद्या पुनर्जीवित होगई और वेदों, द्र्यन ग्रास्त्रों, स्मृति और व्याकरण के भाष्यों के लिये, जो कि आज तक समस्त भारतवर्ष में प्रमाण समक्ते जाते हैं हम लीग सायन के अनुगृहीत हैं।

विजयनगर का हिन्दूराज्य दे। से वर्ष से अधिक समय सक बढ़ा चढ़ा रहा। दक्षिण में जिन मुमलमानी राज्यें का उद्य हो। गया था उनके बीच उसने अपना स्थान स्थिर रखा, मेल वा संधि और युद्ध के द्वारा देशों को जीता वा खेाया। हिन्दु और मुसलनातों के बीच पहिले से अधिक हेल मेल हो गया था। बहमनी राजा लोग राजपूत सेना को रखते थे और विजयनगर के राजा लोग मुसलमानी सेना को रखते थे और विजयनगर के राजा लोग मुसलमानी सेना को रखते थे। उनके सद्रिं का भूमि देते थे और उनके लिपे अपनी राजधानी में मसजिई बनवाते थे।

परन्तु कई शताब्दियों में एक कहर जोश की उत्पत्ति हुई और अहमदाबाद बीजापुर और गेलिकुएडा, (जो कि प्राचीन बहमनी राज्य में से भिन्न राज्य बन गए थे) के मुक्त्मानी सर्दारों ने हिन्दू राज्य के विरुद्ध एका किया। कृष्णा नदी के तट पर टलीकोटा के निकट सन १५६५ ई० में एक बड़ा युद्ध हुआ और उसमें मुसल्मान लोगों ने विजय पाई । वृद्ध और बीर राजा का बड़ी निर्देयता से बध किया गया और उसका सिर कई शताब्दियों तक बीजापुर में तोहफे की नांई रखा रहा।

इस प्रकार विजयनगर के राज्य का नाश हुआ और यह दक्षिणी भारतवर्ष का हिन्दुओं का सबसे अंतिम बड़ा राज्य था। परन्तु मुखलमानों का दक्षिणी भारतवर्ष की विजय पूर्ण नहीं हुई और कर्नाटक, द्वेत्र नेकार तथा अन्य स्थानों में छेटि छोटे सर्दार राजा जिनीदार और पोलीगार लोग अपना अधिकार जमाए थे जो कि बहुधा अपने पहाड़ी किलों में रहते थे और कर्नाटक में अंग्रे जों के युद्ध के समय में देखने में आए थे।

विजयनगर के अनितम राजा का भाई चन्द्रगिरि में आकर बसा और उसीकी एक सन्तान ने अंग्रेजों के कोर्ट सेग्ट ज्यार्ज (मद्रास) में सन् १६४० ई० में अर्थात् प्राचीन विजयनगर के राज्य के पतन होने के १०० वर्ष के भीतर बसने की आज्ञा दी थी। यह छोटी सी बात एक अद्भुत श्रीर मनेरा कुक घटना है जो कि भूत काल के। वर्तमान काल सै मिलाती है।

### अध्याय ६।

### धर्म ।

जो हिन्दू धर्म भारतवर्ष में बौद्ध धर्म के पहिले प्रचलित या वह साधारणतः वैदिक धर्म के नाम से प्रसिद्ध है और जिस रूप में हिन्दू धर्म ने बौद्ध धर्म के उपरान्त उसका स्थान ग्रहण किया वह साधारणतः पौराणिक धर्म कहालता है। बैदिक और पौराणिक धर्म में दे। मुख्य भेद हैं अर्थात एक तो सिद्धान्त में और दूसरा आचार में।

वैदिक धर्म अनितम समय तक तत्वां के देवताओं का धर्म था अर्थात् इन्द्र, अग्नि, सूर्ये, वरुण, महत्म, अग्निनी, तथा अन्य देवताओं का, और यद्यपि ऋषाओं और उपनिषदों के बनाने वालों में एक सर्वप्रधान और सर्व ठ्यापक ईश्वर का विचार उदय हुआ परन्तु फिर भी राजा और सर्व साधारण लाग समान रीति से ऋग्वेद के प्राचीन देवताओं का अब भी बलिप्रदान करते थे। इसी भांति पौराणिक धर्म में भी ये सब देवता माने गए थे परन्तु इन देवताओं से कहीं ज्यर एक परमेश्वर अपने तीन रूपों में अर्थात् शृद्धि करने वाले ब्रह्मा, पालन करने वाले विष्णु और संहार करने वाले श्वह्मा, पालन करने वाले विष्णु और संहार करने वाले श्विव के रूप में माना गया था। इस हिन्दू त्रैकत्वका मानना पौराणिक धर्म के सिद्धान्त में एक नई बाज है और इस विचार का बौद्धत्रै-कत्व से उद्ध्वत न किए जाने का सन्देह करना असम्भव है।

स्राचार के विषय में पौराणिक धर्म की नई बात मूर्तियूजा है। वैक्कि धर्म अग्नि में होन करने का धर्म या। बड़े प्राचीन समय से जा कुछ देवताओं का चढ़ाना है। ता या वह अग्नि में हवन किया जाता था और दार्शनिक काल के अन्त तक राजा, पुजेरी तथा नम्न गृहस्य लेग अग्नि में हवन करते थे और मूर्तिपूजा की नहीं जानते थे। सन् ईस्वी के उपरान्त की श्वताब्दियों में बौद्ध धम्म में बिगड़ कर मूर्तिपूजा हे। गई थी और इस बात का सन्देह न करना असम्भव है कि आधुनिक हिन्दू धम्म ने मूर्तिपूजा की बौद्ध धम्म से ग्रहण किया है। यह निश्चय है कि बौद्ध काल में जिस समय मनुस्मृति बन रही थी उस समय मूर्ति पूजा का प्रचार होता जाता था और इस कहर स्मृतिकार ने उमकी निन्दा की है। परन्तु यह रीति दूढ़ता से प्रचलित होती गई यहां तक कि वह आधुनिक हिन्दू रीतियों और बिधानों का मूल तत्व हो गई है। अब अग्नि में हवन करना प्रायः एक बीती हुई कहानी है।

वैदिक धर्म और पौराणिक धर्म के सिद्धान्त श्रीर आवार में ऐसा भेद है। परन्तु उस कहर बिचार के साथ जो कि हिंदू धर्म की ब्रत्ये क नई उन्नित में सदा पाया जाता है, पौराणिक ग्रंथकारों ने भी नवीन बात के दिखाव के। बचाया है श्रीर प्राचीन वैदिक देवताओं के नाम में से त्रिमूर्ति के नामों की चुना है। ब्राह्मा श्रथवा ब्रह्मन्-स्पित ऋग्वेद में स्तुति का देवता था और जब उपनिषदों के बनाने वालों ने एक सर्वव्यापक ईश्वर होने का बिचार ग्रहण किया तब उन्होंने उस ईश्वर का नाम ब्रह्मन् रखा। अतएव यह नाम ईश्वर के श्रष्टिट उत्पन्न करने के कार्य के

लिये ठीक हुआ। ऋग्वेद में बिष्णु सूर्यं का नाम था जे। कि सब प्राणियों का पालन करता है और इस कारण उसका नाम ईश्वर की पालन करने वाली शक्ति के आधुनिक विचार के लिये उपयुक्त हुआ। क्ष्र ऋग्वेद में बिजली वा बिजली के बादल का नाम था और ईश्वर की संहारक शक्ति के लिये इससे उत्तम और कोई नाम नहीं चुना जा सकता था। और जब ईश्वर की भिन्न भिन्न शक्तियों के नाम इस प्रकार भिन्न भिन्न रक्षे गए ते। उन्होंने बहुत ही शीघ्र विशेष विशेष कपों और स्थितियों के। गृहण किया। यन् ईस्वी के लगभग मनु के। श्विष्टिकक्ती पालनकर्ता और संहारकर्ता का यह त्रैकत्व बिदित नहीं था। परन्तु छटीं शताब्दी में कालिदास के समय तक यह जातीय बिचार ही। गया था।

जब कि सर्व साधारण की कल्पना ने ईश्वर की उन भिन्न भिन्न शक्तियों के लिये भिन्न भिन्न देवताओं की कल्पना करली थी तो इन देवताओं का सम्बन्ध देवियों से करने की आवश्क्षकता हुई। ब्रह्मा का सम्बंध सरस्वती से किया गया और इस संयोग का कारण यह है कि ऋग्वेद में ब्रह्मा स्तुति का देवता और सरस्वती मूक्तों की देवी थी। विष्णु का सम्बंध एक नई देवी अर्थात लक्ष्मी से किया गया जिसका कि प्राचीन संस्कृत के प्रत्यों में केाई पता तहीं लगता। परन्तु इस कल्पना के कई कारण हैं कि जब ऋग्वेद के खेत के हल की लक्षीर सीता ने मनुष्य कृप धारण किया और वह भारतवर्ष में एक ऐतिहासिक काठ्य की नायका हुई तो लक्ष्मी ने अन स्नीर धन की देवी की भांति उसका स्थान ग्रहण किया और इस प्रकार वह पालन करनेवाले देवता की पत्नी होने के उपयुक्त हुई और अन्त में केनोपनिषद में छमा एक निगूड़ स्त्री है जो कि इन्द्र की ब्रह्मन का स्थभाव समझाती है। श्रतपथ ब्राह्मण में अस्थिका रुद्र की बहिन है और मुद्धकोपनिषद में काली कराली, हत्यादि अग्निकी सातें जिह्नाश्रों के नाम हैं श्रीर रुद्र, श्रग्निवा बज्ज का नाम है। पीराणिक गृत्थ-कारों ने इन सब बिखरी हुई बातें की एकत्रित किया और उमा और अस्थिका, दुर्गा और काली-भयानक संहार कत्तां, रुद्र, शिव वा महादेव की पत्नी के भिका भिन्न नाम रखे गए।

परन्तु जब कि हमने तीनां प्रधान देवबा श्रीर उनकी सित्रयों का उद्घेख किया तो हमने आधुनिक हिन्दूधम्में के विषय में केवल बहुत ही थोड़ी बात कही है। इस त्रैकत्व में से एक अर्थात् विष्णु वा पालनकर्ता के अवतारों के सम्बन्ध में लाखों कथाएं हैं। रामायण के नायक राम विष्णु के एक अवतार समक्षे जाते हैं, और छान्दोग्य उपनिषद में देवकी के पुत्र कृष्ण ने जो कि श्रंगिरस के शिष्य थे और महाभारत के प्राचीन श्रंशों में केवल यादवों के एक सद्दार थे ईश्वर का रूप ग्रहण किया श्रीर विष्णु के दूसरे अवतार समक्षे जाने लगे। श्रीर जैसे जैसे कृष्ण श्रधिक प्रसिद्ध देवता होते गए तो पुराणों में उनके खन्दाबन की ग्वालिनों के साथ खेल करने की नई नई कहानियां बढ़ती गई।

हम पहिले देख चुके हैं कि कृष्ण संस्कृत के पवित्र ग्रन्थों में एक प्राचीन नाम है। परन्तु उनका प्रधान देवता की भांति आधुनिक रूप और उनके जन्म के विषय की और कंस तथा निरपराधियों के मारे जाने की कहानियां तथा बाइबिल और भगवद्गीता में समानता के कारण बहुत से यूरप के विद्वानों का यह विचार हुआ है कि हिन्दुओं ने ईसाई कथाओं और विचारों के। उद्घृत करके उनका कृष्ण के साथ सम्बन्ध किया है।

इंडियन एगिटकोरी में कई वर्षों तक इस विषय का एक सनीर झुक विवाद चलता रहा। डाकृर लोरिसनर ने सन् १९६९ में लिखते हुए हिन्दु श्रों का अनुगृहीत होना प्रमाणित किया, बम्बई के मिस्टर तेलंग श्रीर हेडेलवर्ग के प्रोफेसर विशिडण ने इसका विरोध किया। प्रोफेसर मंडाकर ने महाभाष्य में कृष्ण के देवता होने का उल्लेख दिखलाया है जो कि ईसा के पहिले दूसरी शताब्दी का गृत्य है, श्रीर प्रोफेसर वेबर यद्यपि सन् ईस्वी की पहिली शताब्दी में ईसाई धर्म और भारतवर्ष के विचारों में परस्पर प्रभाव पड़ने की स्वीकार करते हैं तथापि वे डाकृर ले। रिनर साहब के मत की अत्युक्तिमात्र समक्षत्ने हैं।

शिव विष्णु के जैसे प्रसिद्ध देवता नहीं हैं परन्तु पैराणिक काल में अर्थात् विक्रमादित्य तथा उड़ी साके के शरी राजाओं के समय में शिव अधिक प्रसिद्ध थे। पुराणों में शिव की पत्नी के विषय में विलक्षण कथाएं गढ़ी गई हैं। शत्तपथ ब्राह्मण में दक्ष पारवती के एक यज्ञ करने का उच्लेख है, परन्तु गह कथा कि सती (शिव की पत्नी और दक्ष की पुत्री) ने इस यज्ञ में अपना प्राण दिया, पुराणों की जीड़ी हुई बात है। फिर केन उपनिषद में हमें उमा हैमवती का उल्लेख भिलता है जा कि इन्द्र की ब्राह्मन् की प्रकृति सम- काती है और उमा हैमवती के इस रूप से पुराण की इस कथा की उत्पत्ति हुई कि सती ने हिमालय पर्वत की कन्या है। कर जनम लिया। इस पर्वत की कन्या ने इस भांति समाधि में सम्र हो कर शिवकी आराधना की, माने। प्रेम के देवता की सहायता पाने पर भी वह किसी भांति इम योगी देवता पर कीई प्रभाव न डाल सकी, और अन्त में उमने अपनी तपस्या और भक्ति द्वारा उसे किसी भांति प्राप्त किया, ये सब पुराणों की सने। हर कल्यनाएं हैं जिन्हें कि कालिदात की विरस्थयी कविता ने रित्तित किया।

हिन्दू त्रैकत्व के देवताओं के सम्बन्ध में मुखकथाएं इस प्रकार की हैं। ऋग्वेद के तत्त्वों के प्राचीन देवताओं का अधुनिक हिन्दू देवताओं में बड़ा नीचा स्थान है। फिर भी पुराणों में इन्द्र के स्वर्ग के भड़कीले वृत्तान्त हैं कि वहां सुन्दर वैदिक देवता अग्नि वायु इत्यादि तथा उनके स्वर्गिय सैनिक रथ और हाथी, सुन्दर अप्यराओं और गाने वाले गंधवीं से सुशोभित हैं। परन्तु इन वैदिक देवताओं के भी रूप परिवर्त्तित होगए हैं। इन्द्र वह साम पीनेवाला युद्ध का देवता नहीं रहा है जो कि आर्थीं के आदिबासियों के विकद्ध युद्ध करने में सहायता देता था। समय में परिवर्तन हो गया है और समय के साथ ही साथ विचारों में भी परिवर्तन हो गया है और समय के साथ ही साथ विचारों में भी परिवर्तन हो गया है। पुराण का इन्द्र बिलास और कुछ विषय युक्त स्वर्ग की सभा का भड़कीला राजा है जो कि

अपना अधिक समय नाच और गान में ठयतीत करता है। उसकी रानी शची वा इन्द्राणी एक उत्तम और उत्ताह युक्त करुपना है और वह सब देवता छों से सत्कार पाती है। वेद की अप्रसराओं ने मने।हर रूप धारण किया है और रम्भा, तिलासामा और पीराणिक उर्वती स्वर्ग की वेश्याएं हैं जो कि इन्द्रके अवकाश के समय के। नृत्य और प्रेम की बातों से विताती थीं। इन्द्र का पद कठिन तपस्या के द्वारा प्राप्त किया हुआ कहा गया है और वह सदा इस भय में है कि पृथ्वी पर के मनुष्य उसी रीति से उसके पद की न प्राप्त करलें। इस कारण वह बहुधा स्वर्गकी अप्रप्तराओं के पृथ्वी पर कठेार तपस्याओं में विघ्न डालने के लिये और अपनी प्रबल मेाहनी ऋक्ति के द्वारा तपस्वियों के हृद्य के। विचलित करने के लिये भेजता है। उसके भयका एक दूमरा कारण असुर हैं और यद्यपि वे स्वर्ग से निकाल दिए गए हैं तथापि वे बहुधा सेना लेकर आते हैं और केवन युद्ध द्वारा उसे पुन: जीत लेते हैं। ऐसे अवसरों पर इन्द्र तथा उसके साथियों की किसी उच्च देवता अर्थात् ब्रह्मा, विष्णुवा शिव की शरण लेनी पड़ती है । ये देवता लाग छाटे देव-ताओं की असुरों के विषद्ध महायता करने की ओर कभी नहीं मुक्त परन्तु हारे हुए देवता हों का धीरज देते हैं और उन्हें अपना पद पुनः प्राप्त करने के लिये उपाय बत-लाते हैं। ऐसे एक अवसर पर देवता हों ने शिव और पर्वत की कन्या उमा के विवाह का उपाय किया और इस विवाह से कुमार, स्कन्द, वा कार्तिकेय नामक जी पुत्र हुआ उसने निकाले हुए देवताओं की विजय और स्वर्गकी पुनः प्राप्ति करवाई । देानेां कुमार और उसके भाई हाथी के मस्तक वाले गणेश प्राचीन हिन्दू धर्म्म में अज्ञात हैं और वे पुराणें की कल्पनाएं हैं।

जब कि सर्व साधरण का हृदय इन पौराणिक देवताओं के सम्बन्ध की असंख्य कथाओं में लिप्त होता है जिनकी कि संख्या तेंतीस करोड़ कहीं गई है (जी कि तेंतीस वैदिक देवताओं का प्रत्यत्त 'बढ़ाव है') बुद्धिमान और विद्वान लोगों के उपनिषदों के इस मुख्य घिट्ठान्त का सदा स्मरण रहता है कि परमेश्वर केवल एक है और देवता असुर और मनुष्य प्रधौत समस्त स्रष्टिट की उत्पत्ति उभी सर्वव्यापक ईश्वर से हुई है और सबका उसी सर्वव्यापक ईश्वर में लय है। जायगा।

पुष्य के कम्भीं से स्वर्ग में थाड़े वा बहुत समय के लिये बास मिलता है और पाप कम्मीं से नियत समय तक नर्क के कष्ट सहने पड़ते हैं श्रीर इसके उपरान्त ख्रात्मा के। नई देहों में पुनर्जन्म लेने पड़ते हैं। पुनर्जन्म का सिद्धान्त हिन्दुओं के हृद्य में उतनी ही दूड़ता के साथ जमा हुआ है जितना कि ईसाइयों के हृद्य में मृतोत्यान का मिद्धान्त और नीच से नीच हिन्दू भी नए जन्मे हुए बच्चे में अथवा पत्ती वा पशु में भी समबन्ध की सम्भावना देखता है। केवल पवित्र ध्यान धीर विद्या के द्वारा पाप से तथा सव सांसारिक बिचारों और अभिलाषाश्रों से रहित रह कर भी आत्मा सांसारिक बचारों और अभिलाषाश्रों से रहित रह कर भी आत्मा सांसारिक बन्धनों से मुक्त हो। सकती है श्रीर परमेश्वर में संयुक्त हो। सकती है जा कि हिन्दुओं की श्रंतिम मुक्ति है। हम देखते हैं कि उपनिषदों का यह

विचार किस भांति बौद्धों के निर्वाण के सिद्धान्त में परिव-तिंत किया गया और तब वह वेदान्त और आधुनिक पौराणिक धर्म में किस भांति ग्रहण किया गया। इस कारण सच्चे विद्धान और बुद्धिमान लोगों के यह सम्मति दी गई है कि वे कीर्ति के काय्यों द्वारा इन्द्र के स्वर्ग की प्राप्ति न करें वरन् सांसारिक विषयों और कामनान्नों से इस संसार में मुक्त होकर उस परमन्नस्त में मिल जांय।

उत्तर काल के हिन्दू धर्म उकी एक ईश्वर की मान कर चले हैं और उन्होंने आधुनिक हिन्दू देवताओं में से कोई एक नाम इस कार्य्य के लिये चुन लिया है। डाकुर विल्यन साहब ने हिन्दुओं के धर्म सम्प्रदाय के विषय में अपने ग्रन्थ में वैष्णवों के १९ सम्प्रदाय, श्रीवों के १९ सम्प्रदाय, शाक्तों के ४ सम्प्रदाय और उनके अतिरिक्त बहुत से भिन्न सम्प्रदायों का उद्धेल किया है।

वैष्णव धर्म अपने कई रूपों में केवल बौद्ध धर्म का अवशेष जान पड़ता है। उसमें सब मनुष्यों और सब जातियों की समानता का वहीं सिद्धान्त और जीव की हिंसा का वहीं निषेध है। परन्तु इन सिद्धान्तों का संयोग एक देवता विष्णु में विश्वास रखने के साथ कर दिया गया है और इसी विष्णु की साधारण लीग बहुधा कृष्ण के नाम से पूजते हैं। कृष्ण के वृन्दाबन की खालिनों के साथ बिहार करने की कथाओं का प्रचार लीगों में पाराणिक समय से जुआ है। भारतवर्ष के सब से बड़े जीवित ग्रन्थकार बंकिमचन्द्र ने यह बात अभी प्रमाणित की है कि इन कथाओं का महाभारत में कहीं उझे खनहों है।

शिव और उनकी पत्नी शक्ति के उपासकों ने बहुधा इम से भी अधिक बिगड़े हुए निद्धान्तों और आचारों का ग्रहण किया है।

आधुनिक हिन्दू धर्म्स के भिल्ल भिल्ल पत्थों के सिद्धान्त और विचार इस प्रकार के हैं परन्तु िसी जाति के आचरण पर उसके धार्म्सिक सिद्धान्तों की अधिका उसकी रीतियों और विचानों से अधिक प्रभाव पड़ना है और इस पहिले कह चुके हैं कि धार्म्सिक रीतियों और विधानों में प्राचीन वैदिक काल से बहुत ही अन्तर हो गया है।

मन्दिरों में मूर्ति की पूजा बौद्ध धम्म के प्रचार के पहिले हिन्दुओं के। विदित नहीं घी और इसका व्यवहार उम समय से हुआ जान पड़ता है जब कि बीद्व धम्में प्रधान है। गया था। हम पहिले देख चुके हैं कि मनुने जो कि धर्म्स सम्बन्धी रीतियों में बड़ा कहर था, घर की अथवा यज्ञ की अग्निमें हवन करने की प्राचीन रीति का समर्थन करता है श्रीर मन्दिर के पुतारियों के। बड़े क्रीथ के साथ मदिरा क्षीर मांत्र के बेचने वालों के तुल्य कहना है । घरन्तु मन्दिर कीर मूर्तियां सर्व साधारण के हृदय की आकर्षित करती घीं भीर छठीं ग्रताब्दी तक वे सत्कार की दूष्टि से देखी जाने लगीं और उन्होंने अधिक अंश में प्राचीन पूजा की रीति की दबा हिया। छडीं से लेकर आहवीं शताब्दी तक के ग्रत्यों में हमें यज्ञों का केर्ड उज्जे ख नहीं मिलता सिवाय उन यज्ञों के जिन्हें राजा लाग करते थे, परन्तु कालिदास तथा अन्य कवियों ने मन्दिर और उनमें जिन मूर्तियों की पूजा हाती थी उनका बहुधा उल्लेख किया है।

यह परिवर्तन निस्संदेह अनुचित हुआ। लागां के हृद्य पर मूर्तिपूजा का कभी उत्तन प्रभाव नहीं पड़ता परन्तु भारतवर्ष में इसके साथ और भी बुराइयां हुई। मनु के समय तक वैश्य लाग अर्थात् सर्वसाधारत जन देवताओं की पूजा अपनी इच्छानुसार कर सकते थे और अपने घर की अग्निमें हवन कर सकते थे। परन्त जब पूजा का स्थान अग्नि से मन्दिर में परिवर्तित हुआ ते। पुजेरियेंग का जो कि इन मन्दिरों के रक्षक थे अधिक प्रभाव लोगें के हृद्य पर पड़ा और उन्हें।ने लागे। के गले में अधिक बंधन हाल दिए। धूम धाम के उत्सव और भड़कीली मजावट ने सर्वेसाधारण के ध्यान को आकर्षित किया उनके मिथ्या विचारों को रक्षित रखा, किबिता, शिल्प, गृहानम्मेण विद्या, संगतराशी, श्रीर गान विद्या ने इसमें संहायता दी और कुछ ही शताब्दियों के भीतर जाति का धन उन भड़कोले मन्दिरों और उत्सवों में व्यय हाने लगा जा कि ले।गेांकी अपरिमित प्रक्ति और उनके विश्वास के बाहरी दिखलावे थे। यात्रा जो कि बहुत प्रचीन समय में बहुत ही कम की जाती थी अथवा बिलकुल नहीं की जाती थी, बहुत ही अधिक होने लगी, मन्दिरों की सहायता के लिये भूमि श्रीर द्रव्य के दान बहुतायत से आने लगे और स्वयं धर्मने ने मूर्ति और उनके रक्तकों का अल्धे हीकर सत्कार करने का रूप ग्रहण किया। भारतवर्ष के बड़े बड़े नगर मन्दिरों मै भर गए और पत्थर के मन्दिरों में तथा मूर्ख पूजकों के हृद्ये में नए नए देवताश्रों और नई नई मूर्तियों ने स्थान पाया।

धर्म। [१०५ हमने जापर पाराणिक धर्म के विषय में जो बातें डिसी हैं उनके। अगले अध्याय में पैाराणिक धर्म ग्रम्यों ही संचिप्त स्रालाचना करके दिखलावेंगे।

# अध्याय ७ धर्मा ग्रन्य ।

# १ धर्म शास्त्र ।

दार्शनिक काल की चाल व्यवहार और कानूनों के लिये इमें गीतम, बिश्वष्ठ, बौद्धायन और आपस्तम्भ के धम्में मूत्रों में सबसे उत्तम सामित्रयां मिली थीं। मनु के धम्में शास्त्र से हमें बौधकाल में हिन्दू जीवन के वृत्तान्त के लिये भी वैसी ही बहुमूल्य समित्रयां मिली थीं। सो भाग्य वश्र पौगिशिक समय में भी धम्मेशास्त्र बनते रहे और याज्ञ बल्क ने हमें बीस ग्रन्थों से कम की सूची नहीं दी है—

| 8  | मनु              |    | ११ व      | हा <b>त्याय</b> न |
|----|------------------|----|-----------|-------------------|
| २  | अत्रि            |    | १२ वृ     | हस्पति            |
| ą  | विष्णु           |    | १३ प      | राश्र             |
| 8  | हारीत            |    | १४ व      | यास               |
| ¥  | याच्चबल्क्य      |    | १५ হা     | ख                 |
| ξ  | उश्राम           |    | १६ ति     | उखित              |
| 9  | <b>ऋंगिर</b> स   |    | १९ द      | ব                 |
| =  | यम               |    | १८ गी     | तम                |
| C  | आपस्तम् <b>ब</b> |    | १७ सा     | ातात <b>प</b>     |
| १० | संवर्त           |    | २० वशिष्ठ |                   |
| •  | •                | •• | •         |                   |

पाराश्वर भी हमें इन्हीं २० ग्रन्थों के नाम देता है, के बल उसने विष्णु के स्थान पर काश्यय, व्यास के स्थान पर गर्ग और यम के स्थान पर प्रचेतस लिखा है। इन २० ग्रन्थों में गौतम, आपस्तम्ब और विशिष्ठ दार्शनिक काल से और मनु बौद्ध काल से सम्बन्ध रखता है जैसा कि हम पहिले देख चुके हैं। श्रेष १६ ग्रन्थ भी सम्भवतः प्राचीन सूत्र ग्रन्थों के आधार पर बनाए गए हैं परन्तु वे अपने आधुनिक रूप में पीराणीक काल से अथवा मुसल्मानों के भारत विजय की पीछे की शताद्वियों से सम्बन्ध रखते हैं।

और यही हमारी कितनाई है। हम पैराणिक काल के लोगों के आवरण के वृतान्त के लिये इन १६ धर्म शास्त्रों का निर्चय रूप से हवाला नहीं दे सकते क्यों कि हम यह नहीं जानते कि उनमें से कैं न पैराणिक काल के बने हैं श्रीर कैं न उसके पीछे के समय के। इनमें से कुछ निस्मन्देह पैराणिक काल के अथवा उससे भी पहिले के बने हैं परन्तु इन ग्रत्यों में कुछ अध्याय पीछे के समय में मुसल्मानों के विजय के उपरान्त जीड़े गए हैं। फिर कुछ ग्रत्य पूरे इस पीछे के समय के बने हुए जान पड़ते हैं। इस कारण इन धर्म शास्त्रों में से हिन्दुओं के आचरण का जी बृत्तान्त लिया जाय वह मुसल्मानों के समय का होगा, पैराणिक समय का नहीं जिसे कि हम वर्णन करना चाहते हैं।

इन सै।लहे। धम्में शास्त्र के थोड़े विवरण से यह बातः प्रगट हो जायगी।

१ अति—इसकी जो प्रति हमने देखी है वह एक छोटा सा ग्रन्थ है जिसमें कि ४०० प्रलेकों से कम हैं और वह लगातार प्रलेक छंद में लिखा गया है। उसमें आधुनिक शास्त्रों तथा प्राचीन वेदों के अवलोकन करने की आवश्यकता दिखलाई गई है (११), फल्गू नदी में स्नान करने और गदा-धर देव के दर्भन करने का उपदेश दिया गया है (५९), शिक्ष और विष्णु के घरणामृत पीने का उपदेश किया गया है। सब म्लेच्छें से घृणा प्रगट की गई है (१८०, १८३), विधवाओं की जलाने की रीति का उच्चेख है (२००) और उसमें उससे सुसल्मानों के विजय के उपरान्त के बनाए जाने अथवा किए जाने के सब चिन्ह हैं।

र विष्णु-उपरेक्त १६ धम्मं शास्त्रों में केवल विष्णु ही गद्य में है और इस कारण वह सब से अधिक प्राचीनता का स्वत्व रख सकता है। डाक्टर जीली साहेब ने काथक कल्प सूत्र के गृद्धपूत्र से उसकी घिनष्ट समानता दिखलाई है ख्रीर यह सूत्र निस्सन्देह दार्शनिक काल का है, ख्रीर डाक्टर खुहलर के साथ वे भी इस बात का समर्थन करते हैं कि विष्णु धम्मं शास्त्र का अधिकांश वास्तव में उसी कल्प सूत्र का प्राचीन धम्मं सूत्र है। फिर भी यह प्राचीन ग्रन्थ कई बार संकलित और परिवर्त्तित किया गया जान पड़ता है। हाक्टर खुहलर साहेब का यह मत है कि समस्त ग्रन्थ की विष्णु के किसी अनुयायी ने संकलित किया था और अन्तिम तथा भूमिका के अध्यायों को (पद्य में) किसी दूसरे तथा उसके पीछे के समय के ग्रन्थकार ने बनाया था। इस प्रकार इस ग्रन्थ के कई बार बनाए जाने का समय चौथी शताब्दी से ११वीं शताब्दी तक है।

जैसी कि आशा की जासकती है इस ग्रन्थ का रूप बहुत ही भिन्न भिन्न है। उस में ऐसे अध्याय हैं जो कि दार्शनिक काल में विशिष्ठ और बौद्धायन द्वारा उद्घृत किए हुए दिखलाए गए हैं, और फिर ऐसे वाक्य भी हैं जो हरि-बंश तथा अन्य ऋष्धुनिक ग्रन्थों से उद्घृत किए हैं। अध्याद ६५ में प्राचीन श्रीर सच्चे काथक मंत्र दिए हैं जो कि वैष्णव कार्य के लिये परिवर्त्तित श्रीर संकलित किए गए हैं, अध्याय ए७ में सांख्य और याग दर्शनों का वैष्णव धर्म के साथ सम्बन्ध करने का यत्न किया गया है, अध्याय ९८ में आधुनिक सप्ताह के दिनों (अतवार से लेकर सनीचर तक) का उन्नेख है जो कि प्राचीन संस्कृत गृन्थों में कहीं नहीं मिलता, अध्याय २०, इलाक ३ और २५, में विधवाश्रों के आत्म बलि-दान करने का उन्नेख है, अध्याय ८४ म्लेच्छें। के राज्य में श्राद्ध करने का निषध करता है, और अध्याय ८५ में लगभग ५० तीर्थस्थानों का वर्णन है। भूमिका का अध्याय जो कि लगतार इलाकों में है और जिसमें पृथ्वी एक सुन्दर स्त्री के रूप में क्षीर सागर में अपनी पत्नी लक्ष्मी के साथ लेटे हुए विष्णु से परिचित कराई गई है, सम्भवतः इत आधुनिक गृन्थ के सा अध्यायों में सब से पीछे के समय का है।

इस प्रकार से हमारे प्राचीन ग्रन्थों में परिवर्तन और सम्बन्ध स्थापित किया गया है जो कि प्रत्येक नए धम्में के तथा प्रत्येक आधुनिक रीति के सहायक के लिये हर्ष का, परन्तु इतिहास जानने वाले के लिये शोक का विषय है।

३ हारीत-यह दूसरा प्राचीन ग्रन्थ है जो कि पीछे के समय में पूर्णत्या फिर से लिखा किया गया है। हारीत का उझे ख बौद्धायन, विश्वष्ठ और आपस्तम्ब में किया है जो सब कि दार्शनिक काल के ग्रन्थ हैं। मिता हर और दाय-भाग में हरीत के जो उद्घृत वाक्य पाए जाते हैं वे सब गद्य सूत्रों में हैं। परन्तु फिर भी हारीत के जिस ग्रन्थ को हमने देखा है वह लगातार प्रहोकों में है और उसका

विषय भी आधुनिक समय का है। पहिले अध्याय में यह पैराणिक कथा है कि विष्णु अपनी पत्नी श्री के साथ एक कल्पित नाग पर जल में पड़े हैं और उनकी नाभी में एक कमल उत्पन्न हुआ जिसमें से ब्रह्मा उत्पन्न हुए जिन्होंने कि संसार की सृष्टि की। दूसरे अध्याय में नरसिंह देव की पूजा का वर्णन है और चैाथे अध्याय में विष्णु की पूजा का, और सातवें अर्थात् अन्तिम अध्याय में योग शास्त्र का विषय है।

8 याज्ञवल्का\*-स्टेंज़लर और लेसन साहब याज्ञवल्का का समय विक्रमादित्य के पहिले परन्तु बौद्ध धम्मं के प्रचार के उपरान्त निश्चित करते हैं। ग्राधु निक खाज से विद्वान लोग मनु का ममय ईसा के १ वा २ शताब्दी पहिले वा उपरान्त निश्चित कर सके हैं और चूंकि याज्ञवल्का निस्सन्देह मनु के उपरान्त हुग्रा अतएव उसका सम्भव समय ईसा के उपरान्त पांचवीं शताब्दी अर्थात् पैतराणिक काल के प्रारम्भ के लगभग है। इस ग्रन्थ के विषय को देखने से यह सम्मित कुछ दूढ होती है। अध्याय २, श्लोक २९६ में बौद्ध भिन्नुणियों का उज्जेख हैं और बौद्धों को रीति और सिद्धान्तों के बहुत से उज्जेख हैं। मनु उच्च जाति के मनुष्यों को शूद्र जाति की स्त्रियों से विवाह करने का ग्रिधकार देता है परन्तु याज्ञवल्का इस प्राचीन रीति का विरोध करता है (१, ५६)। परन्तु बहुत सी बातों में याज्ञवल्का उत्तर काल के धम्में

<sup>\*</sup> पाठकों की जनक के पुरेाहित प्राचीन याच्चवल्क्य तथा इस धर्म्भ प्रास्त्र के बनाने वाले इस पीछे के समय के याच्चवल्क्य के। भिद्र समफना चाहिए।

शास्त्रों की अपेता मनु से अधिक मिलता है और सब बातें। पर विचार कर उपरेक्ति १६ शास्त्रों में से केवल याज्ञवल्का काही ग्रन्थ ऐसा है जिस पर कि पौराणिक काल की बातें। के लिये पूर्णतया विश्वास किया जा सकता है। यह ग्रन्थ तीन श्रध्याश्रों में है और उसमें एक हजार से श्रधिक श्लोक हैं।

५ उषणस—अपने आधुनिक रूप में यह ग्रन्थ बहुत पीछें के समय का बना हुआ है। उसमें हिन्दू त्रिमूर्ति का (३,५०) और विधवाओं के आतमविजदान का (३,९९०) उस्लेख है, समुद्र यात्रा करने वालों के अपराधी ठहराया है (४,३३) और पाप करने वालों के लिये अग्न वा जल में आतम विजदान करने के लिये लिखा है (८,३४)। बहुत से नियमों, निषेधों और प्रायश्चितों की इस ग्रंथ में विशेषता पाई जाती हैं। यह ग्रन्थ नी अध्याओं में है, और उममें लगभग ६०० श्लोक हैं।

६ श्रंगिरस——इस नाम का जी ग्रन्थ हमें प्राप्त है वह सत्ताइस स्रोकेंा का एक छेटा सा अध्याय है। यह आधुनिक समय का ग्रन्थ है श्रीर नील की खेती केा उत्तम जातियें। के लिये अयोग्य अपवित्र व्यापार लिखता है।

9 यम—दार्शनिक काल में विशिष्ठ ने यम का उद्येख किया है परन्तु जो यम स्मृतियां आज कल वर्त्तमान हैं वे आधुनिक समय की बनी हुई हैं और विशिष्ठ का तात्पर्यं उनसे नहीं हे। सकता । हमें 9८ श्लोकों का एक छोट सा ग्रंथ अब प्राप्त है। श्लंगिरस के साथ उसमें भी धाबी, चर्मकार, नाचने वालों, बहद, कैवर्ता, मेद, और भील लोगेंं का अपवित्र जाति लिखा है।

८ संवर्त — यह आधुनिक समय का एक पद्य गन्थ है जिसमें २०० से अधिक श्लोक हैं। यह कीई उपयागी गन्य नहीं है। यम की भांति उसमें भी धाबियों, नाचने वालों श्लोर चर्मकारों की अपवित्र जाति माना है।

१० कात्यायन—–( जिसे कि पाठकों के। पाणिनि के प्राचीन समालोचक से भिन्न समक्तना चाहिए) उन नियमें। कीर रीतियों की दीपक की नाई प्रकाशित करता है जिन्हें कि गाभिल ने अन्धकार में छोड़ दिया है जिसके गृह्य मुत्र की आलीचना हम दार्शनिक काल के वृत्तान्त में कर चुके हैं। परन्तु कात्यायन का धर्म्भशास्त्र पीछे के समय का है, श्रीर वह २० ऋध्यायों में है जिनमें कि लगभग ५०० श्लोक हैं। **प्रध्याय १ रलोक ११-१४ में गणेश तथा उसकी माता** ख्रेां गौरी, पद्मा, शची, सावित्री, जया, विजया इत्यादि की पृता के विषय में लिखा है, और यह भी लिखा है कि उनकी मू-तियों की अथवा उजले बस्त्र पर लिखे हुए चित्रों की पूजा करनी चाहिए। आध्याय १२, श्लोक २ में (जी कि गद्य में है) हिन्द्र त्रैकत्व का उल्लेख है, अध्याय १८, श्लाक ९ में उमा का उल्लेख है, और अध्याय २०, प्रलेक १० में जिस समय सीता निकाल दी गई घी उस समय राम का सीता की स्वर्ण प्रतिमा के साथयज्ञ करने का उल्लेख है।

११ वृहस्पति—इस गृन्य के ८० श्लोकों का एक छोटा सा खर्ख हमारे देखने में आया है, जा कि प्रत्यत्त आधुनिक समय का बना हुआ है। उसमें ब्राह्मणों का भूमि दान देने के पुर्य का विषय है और पाठकों के हृद्य पर ब्राह्मण के कीप के भयानक फल की जमाने का यत्न किया गया है। परन्तु "सेक्रेट बुक्त आफ दी ईस्ट" नाम की ग्रन्थावली में वृह-स्पति के अधिक प्राचीन और अधिक विश्वास येग्य ग्रन्थ का अनुवाद प्रकाशित हुआ है।

१२ पराशर निस्तंदेह सब से पीछे के समय के धर्म शास्त्रों में से एक है। स्वयं संगृहकर्ता हमें कहता है (१,२३) कि मनु सत्य युग के लियेथा, गौतम त्रेता युग के लिये, शंख और लिखित द्वापर युग के लिये थे। और पराशर अब किलयुग के लिये है। हमें हिन्दू त्रैकत्व का उझेख (१,१९), और विधावाओं के आत्मवलिदान का उझेख (४,२८ और २९) मिलता है। फिर भी विधवा विवाह इस पीछे के समय में भी प्रचलित था ख्रोर यदि किसी स्त्री के पति का पता न लगे अथवा वह मर जाय अथवा योगी वा जाति बाहर वा नपुंसक हे।जाय तो पराशर उस स्त्री की दूसरा विवाह करने की आज्ञा देता है (४,२६)। यह गुन्ध बारह अध्यायों में है, और उसमें स्त्रमग ६०० क्षोक हैं।

१३ ठयास \* और भी पीछे के समय का है। वह नि:स-न्देह हिन्दू त्रैकत्व का उल्लेख करता है (३,२४) और विध-वाल्रों के आत्म बलिदान की प्रशंसा करता है (२,५३) और जाति के अधिकांश से बने हुए भिन्न भिन्न ठयवसायों का नीच बनाया जाना बहुत से अन्य धर्म शास्त्रों की अपेता

<sup>\*</sup> पाठकों की इन धर्म प्रास्त्रों के बनाने वाले पराघर ग्रीर व्यास की इन नामों के पाचीन ज्येतिकी ग्रीर वेदों के पाचीन संग्रह कर्ता से भिन्न समक्तना चाहिए। इन ग्राधुनिक संग्रह कर्ताग्रों ने कदा-चित ग्रपने ग्रन्थों के प्राचीन समके जाने के लिये इन प्राचीन नामों की ग्रहण कर लिया है।

ठयास में अधिक पूर्ण है। मुसल्मानी राज्य में हिन्दुओं कें ठयवहारों के शृतान्त के लिये हमें ठयास से बहुत उत्तम सामग्रियां निलेंगी। इस छै। टेसे गृन्य में चार अध्याय हैं जिनमें दें। से के जपर क्लोक हैं।

१४ शंख भी विष्णुकी नाई एक प्राचीन गुन्य है, परन्तु वह पीछे के समय में पुन: पद्य में बनाया गया है, यद्यपि उसके दो स्रंश अब तक भी गद्य में हैं। डाकृर बहुलर का विचार है कि गद्य के अंश शंख के मूल गुन्य से लिए हुए मची सूत्र हैं और यह सूल गृत्य दार्शनिक काल में बना था, और पूर्णतया सूत्रों में था। परन्तु इसमें बहुत कम मन्देह हा सकता है कि यह गृन्य बहुत ही आधुनिक सयम का है। अध्याय ३, प्रलाक ७ में मन्दिरों और शिव की मूर्ति का उक्केस है, अध्याय ४, झोक ए में उच्च जाति के मनुष्यों का श्रद्र जाति की स्त्री से विवाह करने का निषेध है और मनुने इसका निषेध नहीं किया है। अध्याय 9, श्लोक २० में गुन्यकार ने विष्णु का नाम बासुदेव लिखा है। अध्याय १४, झोाक १-३ में गुन्यकार ने १६ तीर्थ स्थानां का नाम लिखा है, और अध्याय १४, श्लोक ३ में म्लेच्छ देशों में श्राद्ध करने अथवा जाने का भी निषेध किया है। परन्तु इस आधुनिक गृन्थ में भी विधवा विवाह की आज्ञा दी गई है [१५,१३]। इस गून्य में १८ अध्याय हैं, जिनमें तीन सा क्षोकां से अधिक हैं।

१५ लिखित जैसा कि हमें अब प्राप्त है, ए२ श्लोकों का एक छोटा आधुनिक ग्रन्थ है और उसमें देव मन्दिरों का(४) काशीवास करने का [११], और गया में पिग्ड देने का उस्लेख है। १६ दक्ष भी सात प्रध्यायों का एक आधुनिक गृन्य है, और उसमें गृहस्थी के जीवन तथा मनुष्य और स्त्रियों के कर्तव्य का एक मने हिर वर्णन दिया है। परन्तु इस वर्णन की विधवाओं के आत्म विलिदान की निष्दुर रीति ने कलं-कित कर दिया है [४,२०]।

१९ सातातप ऋपने आधु जिक रूप में व्यास की नांई १६ धर्मतं शास्त्रों में एक सबसे नवीन है और उसमें तीन आंख बाले सद्र का [१,१९] विष्णु की पूजा का [१,२२], चार मुख वाले ब्रह्मा की मूर्ति का [२,५], और भैंसे पर चढ़े हुए तथा हाथ में दरांड लिए हुए यम की मूर्ति का भी [२,१८], उल्लेख है। इसमें विष्णु की पूजा श्री वत्सलांछन, वासुदेव, जगनाथ के नाम से कही गई है, उसकी स्वर्ण की मूर्ति वस्त्र से सज्जित् करके पूजा के उपरान्त ब्रः ह्मणें। के। देनी चाहिए [२,२२-२५]। सरस्वती की भी जा कि अब ब्रह्मा की स्त्री है, पूजा कही गई है [२,२८], और यह भी कहा गया है कि पाप से मुक्ति पाने के लिये हरिवंश और महाभारत के। श्रवण करना चाहिए । इसके आगे गणेश [११,४४], दीनों अश्विनें [४,१४], कुबेर [४,३], प्रचेत [५,१०], और इन्द्र [५, १९], की मूर्तियों का उद्घेख है। इन सब स्वर्ण की मूर्तियों को भी केवल ब्राह्मणें का दान देने के लिये कहा गया है और वास्तव में इस कार्य्य का उट्टी श्य ब्राह्मणें। की बहुता-यत मे दान दिलाने का जान पड़ता है। संसार में केाई पाप वा कोई असाध्य राग अथवा काई गृहस्यी की आपत्ति वा संपत्ति अथवा कोई हानि ऐसी नहीं है जो ऐसे दान से पूरी न की जा सके। मुसल्मानों के विजय के उपरान्त हिन्दू धर्म्स ने जो ऋष धारण किया या उसके जानने के लिये यह गुन्य बहुमूल्य है।

उपरोक्त वृत्तान्त से यह विदित होगा कि याज्ञवल्का तथा सम्भवतः एक वा दो अन्य धम्में शास्त्रों की छोड़ कर शेष सब पौराणिक काल में हिन्दुश्रेंग के व्यवहारों की जानने के लिये निरर्थक हैं। उनमें से श्रधिक मुमल्मानों के राज्य में हिन्दुश्रेंग के आचरण और धम्में जानने के लिये कुछ उपयोगी हैं।

दुर्भाग्य वश पुराणों की भी जिस रूप में वे प्राप्त हैं वही दशा है। उनसे हमें पौराणिक काल में हिन्दू धम्में का स्वाभाविक और मनोरञ्जक वृत्ताना नहीं मिलता वरन उनमें विशेष देवताओं यथा विष्णु शिव इत्यादि की प्रधानता के विषय में साम्प्रदायिक भगड़े हैं। और हम यह जानते हैं कि भारतवर्ष में मुसल्मानों के राज्य के समय में ये भगड़े सब से अधिक प्रचलित थे। अब हम पुराणों के संविप्त वृत्तान्त की ख्रीर भुक्षेंगे।

### २ पुराण।

विक्रमादित्यं की सभा का केषिकार अमरसिंह पुराण में पञ्च लक्षण अर्थात् पांच विशेष विषयों का होना लिखता है और भाष्यकार इस बात में सहमत हैं कि वे पांच विषय ये हैं—अर्थात् (१) आदि सृष्टि वा जगत की स्टब्सि (२) उपसृष्टि वा संसार का नाश और पुनरुत्पत्ति जिसमें समय निरूपण भी सम्मिलित है (३) देवता आं तथा आचार्यों की वंशावली (४) मनु के राज्य वा मन्यन्तर (५) सूर्य और चन्द्र

बंशो तथा उनके आधुनिक संतान का इतिहास। जो पुराण अब वर्तनान हैं और जो मुमल्मानों के भारत विजय के उपरान्त संकलित किए गए थे, इस वर्णन से बहुत कम मिलते है।

पुराण तीन श्रेणी के हैं अर्थात् विष्णु, शिव औरब्रह्मा सै क्रमात सम्बन्ध रखने बाले। उनके नाम और उनके श्लोकों की जो संख्या समक्री जाती है नीचे दी जाती है-

|        | वैष्णव       |        | शैव           | :            | ब्रह्मा |
|--------|--------------|--------|---------------|--------------|---------|
| विष्णु | <b>२३०००</b> | मत्स्य | १४०००         | ब्रह्मांड    | १२०८०   |
| नारदीय | २५०००        | कूम्म  | 90000         | ब्रह्मवैवर्त | १८०००   |
| भागवत  | १८०००        | लिंग   | ११०००         | मारकगडेय     | (000    |
| गरूण   | १९०००        | वायु   | ২৪০১০         | भविष्य       | १४५००   |
| पद्म   | पूर्व०००     | स्कंद  | <b>E</b> 9900 | वामन         | १०००    |
| वाराह  | ২১০০০        | अगिन   | १५४००         | ब्रह्मा      | १००००   |

इस पुस्तक में इन वृहद् ग्रन्थों का कुछ भी सारांश देना असम्भव है जिसमें कि कई शताब्दियों तक पुजेरियों ने प्राचीन कथाओं, इतिहासों ख्रीर वार्ताओं को संकलित करने और आधुनिक साम्प्रदायिक धम्मीं और पूजाओं का प्रचार करने का यत्न किया है। हम थोड़े से शब्दों में प्रत्येक ग्रन्थ के केवल प्रधान चिन्हों का वर्णन करेंगे।\*

१ ब्रह्मपुराण-इसके आरम्भ के अध्यायों में सृष्टिट की इत्पत्ति तथा कृष्ण के समय तक सृष्यं और चन्द्र वंशों का

<sup>\*</sup> पाठकों की इन पुराणों के विषयों का पूरा वृत्तान्त विल्वन साहेब के विष्णुपुराण की भूमिका के पृष्ट २९-८६ में मिलेगा, जहां से कि हमारा भी वृत्तान्त लिया गया है।

वृत्तान्त दिया है। इसके उपरान्त सृष्टिट का वर्णन दिया है और फिर उड़ीसा तथा वहां के सूर्य, शिव और जगन्नाथ के मन्दिरों और पवित्र कुंजों का वर्णन है। इसके उपरान्त कृष्स का जीवन चरित्र दिया है जिसका कि एक एक शब्द वही है जैसा कि विष्णु पुराण में है और फिर योग का वृत्तान्त देकर यह ग्रन्थ समाप्त होता है।

२ पद्मपुराग-यह पुराण जो कि (केवल स्कंद पुराग की छोड़ कर) सब पुराणों से बड़ा है, पांच भागां में है अर्थात (१) स्टिट (२) भूमि (३) स्वर्ग (४) पाताल (५) उत्तर खंड। सृष्टि खंड में सृष्टि की उत्पत्ति तथा आचार्यों स्रौर राजाओं की भी वंशावली दी है और तब अजमेर की पुष्कर भील की पवित्रता और तीर्थ स्थान होने का वृत्तान दिया है। भूमि खंड में १२७ अध्याय हैं जिनमें अधिकांश तीर्थों के सम्बन्ध की कथाएं हैं और इनमें तीर्थ स्थान तथा सत्कार किए जाने योग्य पुरुष भी सम्मिलित हैं। इस के उपरान्त पृथ्वी का वर्णन है। स्वर्ग खर्ड में सब स्वर्गी के जपर विष्णु के वैकुंठ को माना है। उसमें भिन्न भिन्न जातियों और जीवन की भिन्न भिन्न अवस्थान्त्रों के आचरण के नियम तथा बहुत सी कथाएं हैं जिनमें से अधिकांश आधुनिक समय की हैं। पाताल खख्ड हमें सर्पों के लोक में ले जाता है। वहां शेषनाग पुराण की कथा कहता है और इसके उपरान्त कृष्ण के बालचरित का वर्णन और विष्णुकी पूजाका माहात्म्य कहा है। उत्तर खंड काजी कि सम्भवतः इस पुराण के अन्य भागें से पीछे के समय का बंना हुआ है, रूप बहुत ही वैष्णव है। इसमें शिव

ने अपनी पत्नी पार्वती से विष्णु की भक्ति, शरीर पर वैद्याव चिन्हों का लगाना, विष्णु के अवतारों की कथाएं और विष्णु की मूर्ति का वर्णन किया है और फिर दोनों विष्णु की पूजा करके समाप्त करते हैं। उसमें यह भी कहा गया है कि हिन्दू त्रैकत्व में केवल विष्णु ही सत्कार के योग्य है। इसमें के दें सन्देह नहीं हो सकता कि इस साम्प्रदायिक विवाद का बहुत सा ख्रंश मुखल्मानों के भारत विजय के पीछे जोड़ा गया है। इस पुराण के प्रारम्भ के भागों में भी भारतवर्ष में सेच्छी के होने का उझेख है और इसके सब से ख्रन्तिम भागों का सम्भव समय डाकृर विलसन साहेब १५ वीं १६ वीं शताब्दी बतलाते हैं।

३ विष्णु पुराण के ६ भाग हैं। पहिले भाग में विष्णु कीर लक्ष्मी की उत्पत्ति तथा बहुत की कथाएँ जिनमें ध्रुव कीर प्रह्लाद की कथाएं भी सम्मिलित हैं वर्णन की गई हैं। दूसरे भाग में पृथ्वी, उसके सात द्वीप कीर सात समुद्र का वर्णन है तथा भारतवर्ष और नीचे के देशों, ग्रहमंडल, मूर्घ्यं, चन्द्रमा इत्यादि का वर्णन है। तीसरी पुस्तक में वेद तथा द्वापर युग में कृष्ण द्वीपायन व्यास द्वारा उसके ४ विभाग किए जाने का वर्णन है। उसमें अहारहों पुराणों के नाम, चारों जाति कीर चारों आक्रमों के धम्में, कीर ग्रहस्थी सम्बन्धी तथा सामाजिक रीतियों और क्राहों का भी वर्णन दिया हैं। अन्तिम अध्याय में बौद्धों कीर जैनियों की निन्दा है। चैथी पुस्तक में सूर्घ कीर चन्द्र वंशो का इतिहास दिया है कीर अन्त में मगध के राजाक्षों की सूची दी है जिसे कि हम चैथि कांड तीसरे क्रध्याय में उद्घृत कर चुके हैं।

पांचवे भाग में विशेषतः कृष्ण का, उस के वाल्यावस्था के खेलों का, गापियों के साथ उसके विहारों का और उसके जीवन के भिन्न भिन्न कार्यों का विशेष रूप से वर्णन है। फिर छठें और अन्तिन भाग में यह वर्णन है कि विष्णु की भक्ति से सब जाति और सब मनुष्यों की मुक्ति है। सकती है श्रीर फिर येग तथा मुक्ति के अध्याय के उपरान्त यह ग्रन्थ समाप्त हुआ है।

४ वायु पुराण जिसे कि शिव वा शैव पुराण भी कहते हैं चार भागों में बँटा है। पहिले भाग में सृष्टि की उत्पत्ति श्रीर प्राणियों के प्रथम विकास का वर्णन है। दूसरे भाग में भी सृष्टि की उत्पत्ति का विषय है श्रीर उसमें भिल्ल भिल्ल कल्पों का वर्णन श्राचय्यों की वंशावली और सृष्टि तथा मन्वंतरों की घटनाओं का वर्णन है जिसमें शिव की प्रशंसा और कथाएं मिली हैं, तीक्षरे भाग में भिल्ल भिल्ल प्राणियों का वर्णन है तथा सूर्य और चन्द्र वंशों और अन्य राजाओं का वृत्तान्त है। चौथे और अन्तिम भाग में योग का फल और शिव का माहात्म्य जिसके साय कि योगियों का अन्त में लय हो जाता है लिखा है।

प भागवत पुराण जिसे कि श्रीमह्भागवत भी कहते हैं सब पुराणों में सब से पिवत्र, कम से कम वैष्णवां की दृष्टि में, समक्ता जाता है। यह ग्रन्थ भी अन्य पुराणों की नाई सृष्टि की उत्पत्ति के विषय से आरम्म होता है। वासुदेव परम श्रेष्ठ कहा गया है। उसकी सृष्टि माया है। उस में यह भी कहा गया है कि सब जाति के लोग और स्नेच्छ भी वासुदेव के भक्त हो सकते हैं, श्रीर यह शुद्ध वैष्णव सिद्धान्त

है। तीसरे भाग में ब्रह्मा की उत्पत्ति, विष्णु के वराह अव-तार और उसके सांख्य दर्शन के रचियता किपल के रूप में अवतार लेने का वर्णन है। चोधे और पांचवें भाग में भूव और वेंण पृथु और भारत की कथाएं दी हैं। छठें भाग में विष्णु के पूजन की शीवा देने के अभिप्राय से बहुत सी कथाएं दी हैं। सातवें भाग में प्रह्लाद की कथा है और आठवें में बहुतसी अन्य कथाएं हैं। नवें भाग में सूर्य्य और बन्द्र वंशों का वर्णन है, और दसवें भाग में जो कि इस ग्रन्थ का विशेष भाग है, पूर्णतया कृष्ण का जीवनचरित्र है। ग्यारहवें भाग में यादवें के नाश होने और कृष्ण की मृत्यु का वर्णन है और बारहवें तथा अन्तिम भाग में विष्णु पुराण की नाईं पीछे के समय के राजाओं की सूची है।

६ नारद पुराण ! इस ग्रन्थ में विष्णु की अनेक प्रकार की स्तृति और हिर में भक्ति दिलाने वाली कथाएं हैं। वहत् नारदीय पुराण नामक एक दूसरे ग्रन्थ में भी विष्णु की ऐसी ही स्तृति, भिल्ल भिल्ल रीतियों के। पालन करने की आज्ञाएं और उसके सम्मानार्थ व्रत रहने का उल्लेख वा भिल्ल भिल्ल कथाओं का वर्णन है। ये दोनें। ग्रन्थ बहुत ही थे। हे समय के हैं, श्रीर डाकृर विल्सन साहब का यह अनुमान है कि ये वे मूल ग्रन्थ नहीं हैं, जिनका कि अद्वारह पुराण की नामावली में वर्णन है।

9 मार्कग्डेय पुराण में केवल कथाएं हैं, वृत्र की मृत्यु, बलदेव की तपस्या, हरिश्चन्द्र की कथा ख्रीर विशिष्ठ और विश्वामित्र के विवाद की कथा के उपरान्त जन्म, मृत्यु, पाप ख्रीर नर्क के विषय पर विचार किया गया है, उसके उपरान्त सृष्टि की उत्पत्ति और मन्वन्तरों का वर्णन है। एक भविष्यत मन्वन्तर के वृत्तान्त में दुर्गादेवी के कार्यों का वर्णन है, जा कि इस पुराण का विशेष अहंकार है, और चाड़ी वा दुर्गा की पूजा का पाठ है। यह प्रसिद्ध चाड़ी पाठ है, और यह आज तक भी हिन्दुश्रों के घरें। और दुर्गा के मन्दिरों में पढ़ा जाता है।

द अग्नि पुराण-जिसके आरम्भ के अध्यायों में विष्णु के अवतारों का वर्णन है। इसके उपरान्त धार्म्मिक क्रियाओं का वर्णन है, जिनमें से अधिकांश तांत्रिक क्रियाएं हैं, और कुछ शिव पूजन की रीतियां हैं। इसमें पृथ्वी और विश्व के विषय के भी अध्याय हैं, इसके उपरान्त राजाओं के कर्तव्य, युद्ध की विद्या और कानून के विषय के अध्याय हैं, और उसके उपरान्त है। इसकी वंशावली बहुत ही मूहम है। औषधि, अलंकार, छन्द, शास्त्र और व्याकरण के वर्णन के उपरान्त यह यन्य समाप्त होता है।

ए भविष्य पुराण तथा उसके अनुक्रम में भविष्योत्ता
पुराण-इसमें से पहिले ग्रंथ में सृष्ठि की उत्पत्ति का वर्णन,
संस्कारों और भिन्न जातियों और आश्रमों के कर्तव्यों तथा
भिन्न रीतियों का वर्णन है। इन विष्यों ने ग्रन्थ का तिहाई
भाग ले लिया है, और उसके उपरान्त कृष्ण, उसके पुत्र साम्ब,
विष्युद्ध, नारद और व्यास में परस्पर सूर्य्य के प्रताप और
यश्च के विषय की बार्ता है। "अन्तिम अध्याख्रों में शाकद्वीप वासी सूर्य के मीन पूजक मगले।गों के विषय में कुढ़
अद्भुत उद्धेख है। ग्रंथकार ने माना फारसी शब्द मगका
प्रयोग करके ईरान के अग्नि पूजकों का भारतवर्ष के सूर्य

पूजकों के साथ सम्बन्ध कर दिया है" । भविष्य पुराण की नाई भविष्योत्तर पुराण भी धर्म्न कर्मों के विषय की पुस्तक है।

१० ब्रह्मवैवर्त पुराण-यह चार भागों में है, जिसमें कि ब्रह्मा, देवी, गणेश और कृष्ण के चिरित्रों का वर्णन है। परन्तु इस ग्रंथ के मूल रूप में बहुत परिवर्तन होगया है और वर्तनान ग्रन्थ निस्सन्देह साम्प्रदायिक है, श्रीर उसमें सब देवता श्रें से कृष्ण के। प्रधानता दी गई है। वर्त्त मान ग्रंथ के अधिकांश भाग में वृन्दाबन का वर्णन, कृष्ण की असंख्य स्तुतियां, और राधा और गापियों के प्रेम की उकताने वाली कहानियां दी हैं।

११ लिंगपुराण-यह ग्रन्थ सृष्टिट की उत्पत्ति तथा सृष्टिट कर्ता शिव के वृत्तान्त से प्रारम्भ होता है। सृष्टिट के ग्रंतर में एक बड़े प्रकाशमय लिंग का दर्शन होता है, और ब्रह्मा और शिव उमकी अधीनता स्वीकार करते हैं। लिंग से वेदों की उत्पत्ति होती है, जिससे कि ब्रह्मा और शिव को ज्ञान प्राप्त होता है, और वे शिव के यश का गान करते हैं। इसके उपरान्त दूसरी सृष्टिट होती है, और शिव अपने अद्वाइसें अवतार का वर्णन करते हैं, (जो कि निस्मन्देह भागवत पुराण में कहे हुए विष्णु के २४ अवतारों के समान हैं) और इसके उपरान्त विश्व का वर्णन और कृष्ण के समय तक के राज्यवंशों का वर्णन है। फिर शिव के सम्बन्ध को कथाएं, बिधान, स्तुतियां है। यह बात ध्यान देने योग्य है कि लिंग पुराण में भी ''पुराकाल के निकृष्ट विधानों की मांति कोई बस्तु नहीं है। उसमें सब बातें निगूद और धर्म सम्बन्धी हैं ‡"।

<sup>\*</sup> विष्णु के २४ ग्रवतारों का विचार सम्भवतः गैतिम बुद्ध के पहिले २४ बुद्धों के होने की कथा से लिया गया था।

<sup>‡</sup> विलसन साहब के बिष्णु पुराण की भूमिका देखी

१२ बाराह पुरास—यह ग्रन्य प्राय: समस्त विस्णुर्क पूजा और भक्ति के नियमें से भरा है, और दूष्टान्त बं लिये उसमें कथाएं दी हैं। इसके अधिक ग्रंश में वैष्णवें बं भिकाभिन्न तीर्थस्थानें का भी वर्णन है।

१२ स्कंदपुराण—यह ग्रन्थ जो कि सब पुराणों से अधिक बड़ा है संगठित रूप में नहीं है परन्तु खराड खराड में है जिसमें इस पुराण के जो ८११०० श्लोक कहे गए हैं उनसे अधिक हैं। काशी खराड में बनारस के शिवमन्दिरों का सूदम वर्णन है श्लीर उसमें पूजा की रीति और बहुत सी कथाएं भी दी हैं। उत्कल खराड में उड़ीसा ग्लीर जगनाय के माहात्म्य का वर्णन है और यह निस्सन्देह पीछे के समय के वैष्णव ग्रन्थकारों का जोड़ा हुआ है जिन्हें ने कि इस प्रकार से एक प्रसिद्ध शिवपुराण में एक वैष्णव तीर्थ का वृत्तान्त मिला दिया है। इस मिले जुले पुराण में भिन्न भिन्न खराड़ों के अतिरिक्त कई संहिता और बहुत से महात्म्य सम्मिलत हैं।

१४ वामन पुराण-इसमें विष्णु के बवने अवतार का वृत्तान्त है। इसमें लिङ्ग की पूजा का भी वर्णन है परन्तु इस ग्रंथ का मुख्य उद्देश्य भारतवर्ष के तीर्थस्थानों की पित्रता वर्णन करने का है और इस कारण इस पुराण की माहात्म्यों का एक अनुक्रम ही कहना चाहिए। दृष्ठ के यज्ञ, कामदेव के भस्म किए जाने, शिव और उमा के विवाह और कार्तिकेय के जन्म की कथा, विल के प्रताप और कृष्ण का वामन अवतार लेकर उसे अधीन करना, ये सब विशेष स्थानों और तीर्थों का पिवत्र गिने जाने के लिये लिखे गए हैं।

१५ कूर्म पुराण। वामन पुराण की भांति इस पुराण का नाम भी विष्णु के एक अवतार का है परन्तु फिर भी इसकी गणना शैवपुराण में है और इसके अधिक भाग में शिव और दुर्गो की पूजाका वर्णनहै। इस पुराण के प्रथम भाग में सृष्टि की उत्पत्ति, विष्णु के अवतार, कृष्ण के समय तक सूर्य और चन्द्रवंशी राजाओं की वंशावली, विश्व और मन्वन्तरों का विषय है और इनके साथ महेश्वर की स्तुति और अनेक शैव कथाएं मिली हूई हैं। दूसरे भाग में ध्यान और वैदिक विधानों के द्वारा शिव के ज्ञान प्राप्त करने का विषय है।

१६ मत्स्यपुराण — यह ग्रंथ विष्णु के मत्स्य अवतार लेने की कथा से प्रारम्भ होता है। यह कथा निस्सन्देह सत-पथ ब्राह्मण में दी हुई कथा का परिवर्धित रूपांतर है जिसकी कि ईसाइयों की प्राचीन धम्में पुस्तक के प्रलय ख़ौर नोआ की कथा से इतनी अद्भुत समानता है। इस पुराण में विष्णु ने मछली का रूप धारण करके मनु के। सब वस्तुओं के। बीज के महित एक नौका में प्रलय के जल से बचाया है। जिस समय मत्स्य में बंधी हुई यह नौका जल के जपर तैरती थी उस समय मनुने मत्स्य में बार्ताला प किया है और उसने जी प्रश्न किए हैं तथा विष्णु ने उनका जो उत्तर दिया है वे ही इस पुराण के मुख्य खंग हैं। इसमें सृष्टि की उत्पत्ता राज्यवंशों और भिन्न भिन्न खात्रमों के कर्ण व्यक्त कम से वर्णन है। इसके उपरान्त शिव के पार्वती के साथ विवाह करने और कार्तिकेय के जन्म की कथाए हैं और उनमें वैष्णव कथाएं भी सम्मिलित कर दी गई हैं। फिर कुछ महात्स्य दिएगए

हैं जिनमें नर्मदा माहात्म्य है, ख्रौर स्मृति और नीति तथा मूर्तियों के बनाने, भविष्यत के राजाश्रे**गं** और दान के विषय के अध्याय हैं।

१९ गरुड़पुराण-इसमें सृष्टि की उत्पत्ति का संक्षेप वृत्तानत है परन्तु उसका मुख्य विषय धार्मिक आचार, त्योहार और स्तुतियां, तांत्रिक रीति से ज्यातिष शास्त्र, हस्तमामुद्रिक शास्त्र, वैद्यक शास्त्र इत्यादि हैं। इस प्रथ के अन्तिम भाग में अन्त्येष्टि क्रिया के करने की रीतियों का वर्णन हैं। वर्त्तमान ग्रन्थ में गरुण के जन्म का कोई वर्णन नहीं है और यह सम्भव है कि मूल गरुणपुराण अब इम लोगों को अग्राप्त हो।

१८ ब्रह्माण्डपुराण-स्कंद पुराण की नांई यह ग्रन्थ भी अब हम लेगों की संगठित रूप में नहीं मिलता वरन् वह खण्ड खण्ड में मिलता है और पीछे के समय के ग्रन्थकारों ने समय समय पर इस अग्राप्त मूल ग्रन्थ में भिन्न भिन्न स्वतन्ध विषयों की सम्मिलत करने का लाभ उठाया है। आध्यात्म रामायण नामक एक बड़ा विल्लाण ग्रंन्थ ब्रह्माण्ड पुराण का एक खंश समक्का जाता है।

अद्वारहों वृहत पुराणों के विषयों की उपरोक्त संज्ञिप्त आलोचना से इन ग्रन्थों का ढंग यथेष्ट रीति से प्रगट होता है। ये अट्ठारहों मूलग्रन्थ पौराणिक काल में बनाए अथवा संकलित किए गए थे और जब अलबहनी ११वीं शता-ब्ही में भारतवर्ष में आया उस समय ये वर्तमान थे परन्तु इसमें कोई सन्देह नहीं हो सकता कि उस समय से वें बहुत ही परिवर्तित और विस्तृत किए गए हैं विशेषत

श्रीव और वैष्णव ग्रन्थकारों के द्वारा जा कि अपने अपने धर्मों की प्रधानता स्थिर करने के लिये उत्सुक थे। पौराणिक काल में शिव मबसे अधिक प्रिय देवता था जैसा कि हमें रही हा और अन्य प्रान्तों के इतिहा सें से और पौराणिक् काल के साहित्य से भी विदित होता है। कृष्ण जा कि कालिदाम, भारवि, बाणभट, भवभूति वा अन्य ग्रंथकारीं में अधिक पारिचित नहीं है, पीछे के समय में हिन्द्ओं का सर्व प्रिय देवता हुः आः। माघ ऋौर जयदेव ने ११ वीं और १२ वीं शताब्दियों में उसके चरित्रों का वर्णन किया है और मुसल्मानें। के राज्य के समस्त समय में कृष्ण निस्संदेह हिन्दुओं का सबसै अधिक प्रिय देवता था। अधिकांश पुराण जिनमें कृष्ण के प्रेम और बिहारों का तथा तांत्रिक रीति के ब्रनुसार शिववा शक्ति की पूजा का वर्णन है, मुसल्माने। की विजय के उपरान्त की शताब्दियों के खने हुए जान पड़ते हैं। पुराणों में मुमल्मानों के विजय होने के उपरान्त इतना परिवर्तन होने के कारण ही वे पैाराणिक समय में हिन्दू जीवन और आचरण के लिये अनिश्चित और अविश्वास योग्य हैं।

इन प्रट्ठारहों पुराणों के अतिरिक्त इतने ही उप पुराण भी कहे गए हैं परन्तु भिन्न भिन्न ग्रन्थकारों ने इनकी जी मूची दी है उनमें भेद पाया जाता है । उपपुराण निस्संदेह पुराणों की अपेत्ता बहुत पीछे के समय के हैं और सम्भवतः वे सब मुसल्मानों की विजय के उपरान्त के बने हुए हैं। उपपुराणों में सब से प्रसिद्ध कालिका पुराण है जिसमें शिव की पत्नी की पूजा का वर्णन है और वह मुख्यतः शाक्तग्रंथ है। उसमें दक्ष के यन्न और सती की मृत्यु का वर्णन है और उसके उपरान्त यह कहा गया है कि शिव ने अपनी स्त्री के मृत देह की समस्त संसार में शुनाया और इस शरीर के भिन्न भिन्न भाग भारतवर्ष के भिन्न भागों में पड़े और इस कारण ये स्थान पवित्र हो गए इन स्थानों में लिंग स्थापित किए गए जहां कि आज तक भी प्रति वर्ष लाखें। यात्री जाते हैं। जो लोग वेद के सूत्रों का गान करते ये और जिन्हें ने उप्निषदों की गूढ़ और उत्साहपूर्ण खेाज की आरम्भ किया था उनके संतानों का अब ऐभी कल्पित कथा खों में विश्वास है और वे ऐसे धम्म विधानों की करते हैं।

## ३ तंत्र ।

परन्तु मुसल्मानी राज्य का हिन्दू साहित्य हमारे साम्हने मनुष्यों की कल्पना और विश्वास का इस में भी अधिक अद्भुत स्तपान्तर उपस्थित करता है। योग दर्शन ने श्रब अद्भुत साधनों के भिन्न रूप धारण किए थे जिनके द्वारा कि अमानुधिक शक्तियों के प्राप्त होने का विश्वास किया जाता था। हमें इसका प्रमाण भवभूति के ग्रन्थों में भी मिलता है जो कि आठवीं शताब्दियों में हुआ है परन्तु आगे चलकर इसने और भी विलक्षण रूप धारण किया। तंत्र के ग्रन्थों में जो कि विदेशी राज्य में हिन्दु श्रें की अवनित के सब से अन्तिम काल के बने हुए हैं हमें दैविक शिक्तयों को प्राप्त करने के लिये अन्धकारमय कठोर और

निर्ना माधनों के वर्णन मिलते हैं। और एक ढिठाई की क्या के द्वारा ये दूषित मस्तिष्क की अद्भुत कल्पनाएं स्वयं शिव के लिये निरूपित की गई हैं। तंत्रों की संख्या क्ष कही गई है, और हमने इनमें से कुछ तंत्रों की देखा है बी कि कलकत्ते में प्रकाशित हुए हैं।

जहां अज्ञान है वहीं सरल विश्वास है और दुर्बलता प्रश्वतता का पीछा करती है। श्रीर जब निष्या विश्वास की
श्वज्ञानता और दृदुावस्या की निर्बलता श्रन्तिम सीमा पर
पहुंच गई थी तो लोगों ने हानिकारक साधनों और
अपवित्र क्रियाश्रों के द्वारा उस शक्ति की प्राप्त करना चाहा
जिसे कि ईश्वर ने केवल हमारे धार्मिक, मानसिक और
शारीरिक शक्तियों के स्वतन्त्र और निर्देषी अभ्यास से प्राप्त
करने योग्य बनाया है। इतिहास जानने बाले के लिये तंत्र
ग्रस, हिन्दू विवार का कोई विशेष रूप प्रगट नहीं करते
वरन् उनसे हिन्दू मन का रेगियस्त होना विदित होता है
जी कि केवल उसी अवस्था में सम्भव है, जब कि जातीय
जीवन नहीं रह जाता, जब सब राजनैतिक ज्ञान का लीप
है। जाता है, श्रीर विद्या का प्रदीप ठंढा हो जाता है।

#### अध्याय ६

#### जाति ।

हम चौथे कांड में देख चुके हैं कि भारतवर्ष की वृहद् आर्य जाति ( पुजेरियों और राजाओं की छोड़ कर ) बौद्ध काल तक एक ही संयुक्त जाति थी और वह आज कल के व्यवसाय की जातियों में नहीं बँदी थी। पैराशिक काल में जातियों के फूटने की प्रवृत्ति सब से अधिक थी और हमें भिन्न भिन्न व्यवसाय करने वालों के एक दूसरे से स्पष्ट जुदे उन्नेख मिलते हैं। परन्तु फिर भी जी प्रमाण अब मिलते हैं उनकी पक्षपात रहित दृष्टि से देखने से सचे पाठकों की विश्वास हो जायगा कि आज कल की व्यवसाय को जाति पीराणिक समय में भी पूर्णतया नहीं बनी थी और लीग तब तक भी एक ही सयुक्त जाति में अर्थात् वैश्व जाति में रह कर भिन्न भिन्न व्यवसाय करते थे। जाति का भिन्न भिन्न व्यवसाय की जातियों में पूरी तरह से बँटना सुसल्मानों के भारत विजय तथा हिन्दुओं के जातीय जीवन की समाप्ति के उपरान्त हुआ।

यह कहने की किठनता से आवश्यकता है कि हम इस प्रध्याय में केवल याज्ञवल्क्य तथा एक वा दे। अन्य धर्म-शोस्त्रों का उन्नेख करेंगे जी कि पैराणिक काल के हैं। मुसल्मानों के विजय के उपरान्त के बने हुए अथवा पूर्णतया फिर से लिखे गए धर्मशास्त्रों पर हम निर्भयता से भरेग्सा नहीं कर सकते। यैराणिक काल के सब धर्मशास्त्रों में चार बड़ी जातियों अर्थात ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र का उद्घेख हैं।
इनमें से पहिली तीनें। जातियां उस समय तक भी धार्मिक
विधानें की करने तथा बेद पढ़ने की अधिकारी थीं। इनके
कार्य्य क्रमात् ये थे अर्थात् बेद पढ़ना, शस्त्र चलाने का
अभ्यास करना और पशु चराना। और उनके जीविका
निर्वाह के विषय में ब्राह्मणें के लिये दूसरों का यज्ञ करना
और दान ग्रहण करना, ज्ञत्रिय के लिये लेगों की रक्षा करना
और वैश्य के लिये खेती करना, गौ रखना, व्यापार करना,
दूव्य उधार देना और बीज बोना था (विष्णु, २)।

शूद्र का धर्म अन्य जातियों की सेवा करना था श्रीर उसकी जीविकावृत्ति भिन्न भिन्न प्रकार के शिल्प द्वारा कही गई हैं (विष्णु २) वह वाणिज्य भी कर सकता था, (याज्ञ-वल्क्य, १,१२०) और निस्सन्देह बहुत से दूसरे व्यवसाय भी करता था।

याच्चवल्क्य भी भिन्न भिन्न मुख्य जातियों के पुरुषों कीर स्त्रियों के द्वारा मिश्रित जातियों की उत्पत्ति की प्राचीन कथा लिखता है, उसने जिन १३ मिश्रित जातियों का उद्घेख किया है वे ये हैं —

| पिता                                  | माता     | जाति                      |
|---------------------------------------|----------|---------------------------|
| ब्राह्मग                              | त्तत्रिय | मूर्द्वाभिश <del>कि</del> |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | वैश्य    | अम्बष्ठ                   |
| <b>)</b>                              | शूद्र    | निषाद वा पार्सवः          |
| त्तन्त्रिय                            | वैश्य    | माहिश्य                   |
| •<br>•                                | शूद्र    | <b>उ</b> ग्र              |

प्रख एक बार पुन: इस बात की दिखालाने की कठिनता से आश्यकता है कि ऊपर जी निश्चित जातियां कहीं
कई हैं, वे भारतवर्ष की आज कल की ठ्यवसाय करने वाली
जातियां नहीं हैं, वरन उनमें से अधिकांश उन आदि वासी
जातियों के नाम हैं, जी धीरे धीरे हिन्दू रोति श्रीर सभ्यता
की ग्रहण कर रही थीं और पूर्णतया शूद्र जाति में सम्मिलित
नहीं हुई थीं । यह विदित होगा कि याज्ञवल्क्य की इन
जातियों के धीरे धीरे हिन्दु श्रें में मिलने का कुछ विचार
था क्योंकि उपरोक्त सूची के उपरान्त ही वह लिखता है कि
सातवें अथवा पांचवें युग में भी कम्मीं के अनुसार नीच
जाति उच्च पद की प्राप्त कर सकती है (१,९६)।

अतः इन मिश्रित जातियों से हमें आज कल जी व्यव-साय करने बाली जातियों की उत्पत्ति का पता नहीं लगता। इन आधुनिक जातियों की उत्पत्ति किस प्रकार हुई ? पैराणिक धर्म्मशास्त्रों से इस विषय का कुछ पता लगेगा।

मनु के ग्रन्थ में कायस्थों का के।ई उल्लेख नहीं क्यें।-कि बौद्धकाल में प्रत्येक न्यायालय और कार्यालय में लेखकें। के नियत करने की रीति साधारणतः प्रचलित नहीं थी। पीराणिक काल में लेखक लाग बहुत और प्रभाव गाली हा गए थे, और वे न्यायालय में न्यायाधीश के पास कार्य्य करते षे, दस्तावेजीं पर शाक्षी करते थे फ्रौर कानून के सम्बन्ध का सब लिखने पढने का कार्य्य करते थे। वे बहुधा इससे भी कंचे कार्यों में नियत किए जाते ये ख्रीर राजा लाग उन्हें आय का प्रबन्ध करने, कर उगाहने, राज्य का हिसाब रखने और उन सब कार्यों के करने के लिये नियत करते थे जो कि आज कल कोश विभाग के मंत्री की करने पडते हैं। मुच्छ-कटि नामक एक नाटक में हम एक कायस्य अर्थात् दस्तावेज रखने वाले का न्यायालय में न्यायाधीश की सैवा में पाते हैं और कल्हण ने अपने काश्मीर के इतिहास में कायस्थे। का राजाश्रों के हिपाब रखने वालों, कर उगाहने वालों, और कीषाध्यक्ष की नांई बहुधा उल्लेख किया है। वे शीघ ही ब्राह्मणों के कीप में पड़े क्यों कि वे सभी से कर उगाहते थे किसी की नहीं छीड़ते थे और इम कारण स्वयं कल्हण ने भी बहुत कड़े ही शब्दों में उनकी निन्दा की है। कर देने वाले पुजेरियों के इन क्षमायाग्य क्रीध की छीड़कर इम उनके अनुगृहीत हैं कि पैाराणिक काल के ग्रन्थों के वाक्यों से हमें विदित होता है कि भारतवर्ष में इस व्यवसाय करने वालें। की किस भांति उत्पत्ति हुई और उनके मुख्य कार्य्य कार्य थे। यह सम्भव जान पडता है कि इस जाति के लाग मुख्यतः मर्व साधारण लोगें। अर्थात् क्वत्रियें। और वैश्यें। में

सै लिए गए। ब्राह्मण लोग कठिनता सै ऐसे कार्ट्यों के करने का अपमान सहन कर सकते थे और शूद्रों में उनके। करने की योग्यता नहीं थी \*। मुसल्मानें। की विजय के उपरान्त इस व्यवसाय के करने वालें। की एक जुदी और अविवल जाति है। गई।

याज्ञवलका कहता है (१,३२६) कि राजा की छलने वानों, चारों, उपद्रवी लोगों, डांकुओं इत्यादि से और विशेषतः कायस्थों से अपनी प्रजा की रक्षा करनी चाहिए। यहां यदि हम कायस्थों से आधुनिक जाति का तात्पर्य समक्षें ते। इस काक्य का कीई अर्थ नहीं होता क्यों कि किसी विशेष जाति की रक्षा किए जाने की आवश्यकता का कीई कारण नहीं देख पड़ता। इसके विकद्ध यदि हम इस शब्द का तात्पर्य छोभी कर उगाहने वालों से समक्षें, ते। हम उम ग्रन्थकार के विचारों की समक्ष सकते हैं, जिसने कि उनकी चारों और डाकुओं में गणना की है। ऐसा सत्कार आज तक भी कर उगाहने वालों का किया जाता है। और यह स्पष्ट है कि

<sup>\*</sup> इस अध्याय में तथा अन्यत्र हमने कायस्थों और बैद्यों की उत्पत्ति प्राचीन क्षत्रियों और वैद्यों से दिखलाई है। परन्तु कई वर्षों से इस सिद्धान्त का विरोध हो रहा है और कायस्थों के क्षत्रिय होने के प्रमाण दिखलाए गए हैं। हम इस वाद विवाद में प्रवृत्त नहीं हुए हैं और हम इस विषय में कोई सम्मति देने में अयोग्य हैं। हमारा मुख्य कथन यह है कि आधुनिक कायस्थ और वैद्य लेगा भूद्र नहीं है और न उनकी दे। जाति के सम्मेल से उत्पत्ति हुई है। वे भारतवर्ष के प्राचीन आध्या की सन्तान हैं और केवल एक जुदा व्यवस्था यहण करने के कारण उनकी जुदी जुदी जातियां बन

यद्यि याज्ञवस्कय कायम्णों का उद्घी व करता है परन्तु उनका अपनी मिश्रित जातियों की सूची में वर्णन नहीं करता। इसमें यह प्रमाणित होता है कि पौराणिक काल में कायस्थ केवल एक व्यवसाय के लोग थे, उनकी कोई जुदी जाति नहीं थी।

अब हम बिष्णु पुराण से उद्गृत करेंगे। उसमें दस्तावेजों के प्रसिद्ध अध्याय में तीन प्रकार के दस्तावेज कहे गए हैं अर्थात् (१) जिन पर राजा के हस्तावर हों जो कि आजकल के रिजिस्टरी किए हुए दस्तावेज के काम देते थे (२) वे जिन पर अन्य शाित्तियों के हस्ताक्षर हों और (३) वे जिन पर अन्य शाित्तियों के हस्ताक्षर हों और (३) वे जिन पर किसी की साक्षी न हो। इसके आगे ग्रन्थकार कहता है कि "दस्तावेज पर राजा की सत्ती तब कही जाती है जब कि वह राजदबार में राजा के नियत किए हुए कायस्य के द्वारा लिखी जाय और उसमें दबार के प्रधान के हस्तावर हों। यहां भी यदि हम कायस्य से किसी जाित का समफें तो इस शब्द का कोई अर्थ नहीं होता। डाकृर जीली साहेब ने इस शब्द का अनुवाद केवल "लेखक" किया है श्रीर यह ठीक है। पौरािषक काल में कायस्य का अर्थ ठीक वही था जो कि आज कल मोहर्रिर का अर्थ है।

गई हैं। यह सम्भव है कि कायस्य लेग केवल सविय जाति से ही लिए गए हों और सविय राजाओं के धनहीन भाइयों ने राज्य-न्यायालय में हिसाब लिखने और दस्तावेज रखने का कार्य्य प्रसन्नता से स्वीकार किया हो। हमें यह विदित किया गया गया है कि उत्तरी भारतवर्ष में आज तक भी कायस्थों में सम्बन्धियों की मृत्यु हैं। पर असीच का समय उतना नहीं है जितना कि सवियों के लिये है।

अब हमें वैद्यों के विषय में लिखाना है। धम्म-शास्त्रों ने उनके साथ भी कायस्यों से अच्छा व्यवहार नहीं किया। यदि याच्चवल्क्य ने कायस्यों की गणना चीरों भौर डांक्ओं में की है तो उसने बैद्यों की गणना भी चोरों वेश्याओं इत्यादि के साथ की है जिनका कि भोजन ग्रहण नहीं किया जा सकता [ १,१६२ ]। परन्तु जिस बात को हम स्पष्ट रीति से दिखलाया चाहते हैं वह यह है कि याज्ञवल्क्य ने वैद्यों के। भी अपनी मिन्नित जाति की सूची में सम्मिलित नहीं किया है और इससे यह प्रगट होता है कि पौराणिक काल में वैद्यों का भी एक ब्यवसाय था कोई जाति नहीं थी। आधुनिक जाति भेदका समर्थन करनेवाले प्राचीन सूत्रकारें। तथा मनु और याज्ञवल्क्य के अम्बक जाति सै आधुनिक वैद्यों को निलाने का उद्योग करते है। विशिष्ठ ने अम्बष्टों की उत्पति ब्राह्मणें। और क्षत्रियें के संयोग से लिखी है। ख्रौरमनुतणा याज्ञवल्क्यने उनका जन्म ब्राह्मणें। और वैश्यें। से लिखा है। स्रीर मनु यह भी कहता है कि अम्बष्ट लोग स्रोषिध का कार्य्य करते थे [९०, ४९]। इसी निर्वेत प्रमाण पर आधुनिक वैद्य लोग इसी अम्बष्ट जाति से मिलाए गए हैं मानें बाह्मणों के अपने से नीच जाति की कन्याओं का पीछा करने और उन्हे ग्रह्य करने के पहिले आर्घ्यताग वैद्यगी करते ही नहीं थे, और माना इस मिश्रित जारित की उत्पत्ति के पहिले आर्य हिन्दुक्रों को वैद्यक शास्त्र अबिदित था! आज कल के पाठक लाग ऐसी कल्पित कथान्नीं को छोड़कर बिना सन्देह के इस बात को स्वीकार करेंगे कि आधुनिक वैद्य लाग प्राचीन

अर्थ विश्यों से उत्पन्न हुए हैं और एक जुदा व्यवनार करीं के कारण उनकी यक जुदी जाति बन गई है। और कायस्थों की नांई वैद्यों के विषय में भी यह सम्भव है कि बंगाल के सेन वंशी राजाश्रों की नांई राजाश्रों की हात्रिय जातिथें। की सन्तान भी इस आधुनिक व्यवसाय की जाति में सम्मिछत हो गई हों।

परन्तु यद्यपि पौराणिक काल में जुदे जुदे व्यवसाय करने वालों की जुदी जुदी जातियां नहीं हो गई थीं तथायि भिन्न भिन्न व्यवसाय अपमान की दृष्टि सै देखे जाने लगे े जैसा कि हम कायस्यों और वैद्यों के विषय में दिखला ुके हैं। जातिमेद का जिसने कि पुजेरियों के अधिकार छीट स्वत्वें के अनुचितरीति से बढ़ा दिया था पुजेरियें। के सिवाय अन्य सचाई के व्यापारें। और व्यवसायों पर बहु बुरा प्रभाव पड़ा। हमने मनु के ग्रंथों में इस बात की देखा है और याच्चवल्क्य में ऋौर भी अधिक देखते हैं। ः क वाक्य में जिसका कि हम उत्तपर उक्की ख कर चुके हैं 🤇 १६०-१६५) उसने बहुत से व्यवसाय करना अपवित्र 🚁 🔑 है स्रौर वैद्यों, सोनारों, लेाहारों, तातियों, रॅगरेजों, शस्त्र बनाने वालों और तेलियें की गणना चोरें। और वेश्याकी के साथ की है। इस प्रकार जाति भेद का अपने पीछे है क्रप में दो फल हुआ जैसा कि हमारे पाठक लोग ऊ के सद्रश वाक्यों से देखेंगे। उसने जाति में भेद कर के परकार के हुँश की उत्पन्न किया और उसने ब्राह्मणें की अक्ट पद देने के लिये अन्य जातियों को नीवा बनाया।

#### अध्याय ६।

### हिन्दुओं और जैनियां की गृह और मूर्ति निर्माण विद्या।

हम पहिले एक अध्वाय में भारतवर्ष में बौद्धों की गृह निर्माण विद्या के विषय में लिख चुके हैं। बौद्धों की गृह निर्माण विद्या के इतिहास की पांचवीं ग्रताब्दी में समाप्ति होती है श्रीर पांच सी ईस्वी के पीछे के बहुत ही थोड़े नमूने हम लोगों की मिलते हैं। इसके विकद्ध हिन्दू मन्दिरों के वर्तमान नमूनों की देखने से विदित होता है कि वे इसी समय में प्रारम्भ होते हैं और भारतवर्ष के गुक्तल्यानी विजय के बहुत उपरान्त तक जारी रहते हैं। ये घटनाएं जो सारे भारतवर्ष में चिरस्थायी पत्थरों पर लिखी हुई हैं उस विभाग का समर्थन करती हैं जो कि हमने बौद्ध काल और पौराणिक काल का किया है।

### उत्तरी भारतवर्ष का ढंग।

तब हिन्दू मन्दिरों के सब से प्राचीन नमूनों का समय ५०० ईस्वी से प्रारम्भ होता है और ये नमूने अपने शुदु क्रूप में बहुतायत से उड़ी सा में निलते हैं। जो मनुष्य उड़ी सा के भुवनेश्वर नगर में गया है उसे हिन्दू मन्दिरों का बहुत अधिक कृतान्त विदित है जो कि कई एष्ट के वर्णन से भी नहीं विदित हो सकता।

उत्तरी भारतवर्ष के मन्दरों की बनावट में कुछ विशेष । बातें हैं जो कि सारे उत्तरी भारतवर्ष की सब प्राचीन इमारतों में देखने में आती हैं। विमान के उन्ने बुर्ज का आकार वक्रीय होता है और उसके सिरे पर अभलक होता है जो कि इस नाम के किसी फल के आकार का समक्का जाता है। उनमें खरडों के होने का कोई चिन्ह नहीं दीख पड़ता और उनमें कहीं पर खम्मे नहीं हैं। उसके द्वारा पर सुरखाकार सिरा होता है जिसमें कि बहुत सी कार्नीस होती हैं। डाक्टर फर्ग्यूसन साहब ने इस बात को दिखलाया है कि बनारस के आज कल के मन्दरों के रूप (और बनारस का कोई वर्तमाम मन्दिर दोशताब्दियों से प्राचीन नहीं हैं) में परिवर्तन होने पर भी उनमें वे ही विशेषता हैं जो कि बारहवीं शताब्दी के बने हुए उड़ीसा के विमानों में पाई जाती है। \*

कहा जाता है कि भुवनेश्वर में सैकड़ें। मन्दिर बनाए गए थे और उनमें से बहुत से अबतक भी वर्तमान हैं और दर्शकों को आश्वियित करते हैं। उनमें से सबसे प्रसिद्ध यह है जो भुवनेश्वर का बड़ा मन्दिर कहलाता है और यह मन्दिश और ६५० ईस्वी के बीच का बना है। उनकी पहिली इमारत जिसमें कि विमान और द्वार सम्मिलित हैं १६० फीट लम्बी थी और उसके उपरान्त १२ वीं शताब्दी में उसमें नाट मन्दिर और भोग मन्दिर बनवाए गए। बिमान के भीतर का भाग ६६ फीट का एक समचतुर्भु ज है और वह १८० फीट ऊंचा है। यह समस्त इमारत पत्थर की है। इसके बाहर

<sup>\*</sup> कदाचित पाठकों की यह सूचना देनी श्रनावश्यक नहीं है कि इस ग्रध्याय की सब बातें डाकृर फर्ग्यूसन साहब के उत्तम ग्रीर पूर्ण ग्रम्य "हिस्टरी ग्राफ इसिडयन एरड ईस्टर्न ग्राचिटेकचर" से ली गई हैं।

का भाग बहुत ही उत्तम खुदाई के काम से ढका हुआ है। प्रत्येक पत्थर पर एक एक प्रकार की खुदाई है और यह अनुमान किया जाता है कि स्वयं इस इमारत की बनवाई में जितना व्यय हुआ होगा उसका तिगुना उसकी खुदाई में लगा होगा। "बहुत से लोगों का यह विचार होगा कि इसकी चीगुनी इमारत का बड़ा और अधिक प्रभाव पड़ता। परन्तु हिन्दू लोगों ने इस विषय के। इस दृष्टि से कभी नहीं देखा होगा। उम लोगों का यह विचार था कि प्रत्येक बात में बहुत ही अधिक परिश्रम करने से वे अपने मन्दिर को अपने देवता के अधिक योग्य बना सकते थे और चाहे उनका विचार सत्य हो वा असत्य इसका फल निस्संदेह अद्भुत रीति से सुन्दर हुआ। मूर्ति निर्माण का काम बहुत ही उच श्रेणी का और बड़े ही सुन्दर नमूने का है। " (फर्ग्यू सन पष्ठ ४२२)

कनारक का प्रसिद्ध काला मन्दिर जिसका कि अब केवल बरामदा रह गया है १२४१ ई० का बना हुआ समक्षा जाता है। डाकृर फर्ग्यूमन साहब अच्छे प्रमाणों के साथ इस बात का समर्थन करते हैं कि वह ८५० वा ८९५ में बना था। उसकी गच ४० फीट की चौकार है और उसकी छत भीतर की ख्रीर ढालुआं होते हुए २० फीट तक हो गई है जी कि लोहे उसपर चौरस पत्थर की छत पाट दी गई है जो कि लोहे की २९ वा २३ फीट लम्बी धरनों पर है। ख्रीर उससे हिन्दुओं की लेग्हे के। ढालने की विद्या प्रगट होती है जो कि को लेग्हे के। वालने की विद्या प्रगट होती है जो कि का जनमें नहीं रही है। इसके बाहरी भाग में ''बारहों की ने तथा मोड़ें। पर बहुत ही सुन्दर चित्र विचित्र ख्दाई

का काम है और ईंटे ऐसी सुन्दरता श्रीर विचार के साथ लगाई गई हैं जिसकी बरावरी के ाई मचा यवन कितनता से कर सकता था। "(फर्ग्यूमन एष्ट ४२८)

इसके उपरान्त हमारे साम्हने प्रो का जगनाय का मन्दिर है, जी कि उड़ीसा में बैद्याब धर्म के शैव धर्म की दबा लेने के उपरान्त बना था। उससे केवल धर्म का परिवर्तन ही प्रगट नहीं होता घरन हिन्दू धर्म में अध्मता का ख्राजाना भी प्रगट होता है जी कि सन् १९७४ ई० की इस इमारत पर ख्रंकित है। ''परन्तु इस मन्दिर की केवल बनावट ही से नहीं बरन उसके आकार, प्रकार और प्रत्येक बातों में विदित होता है कि इस शिल्प की कम से कम इस प्रान्त में वह हानिकारक धक्का पहुंचा था जिन्से कि घह अपनी पहिली अवस्था की प्राप्त नहीं कर सका'' (फर्ग्यूसन पृष्ठ ४३०)

इस मन्दिर का बिमान बीन में ८५ फीट लम्बा है, और वह १९२ फीट की उँचाई तक उठा हुआ है, बरामदे की लेकर उसकी पूरी लम्बाई १५५ फीट है और नाट मन्दिर तथा भाग मन्दिर की लेकर, भुवनेश्वर के बड़े मन्दिर की नाई वह ३०० फीट लम्बा है!

बुन्देलखरड के प्रान्त में प्राचीन हिन्दू मन्दिर अधि-कता से सम्भवतः उड़ीमा का छाड़ कर उत्तरी भारतंवर्ष के और सब स्थानों की अपेता बहुत अधिकता से पाए जाते हैं। बुन्देलखरड के खजुराहा स्थान में लगभग ३० बड़े बड़े मन्दिर हैं जिनमें से कि प्रायः सब ९५० ई० से लेकर १०५० ई० के भीतर के हैं, जा कि हमारे पाठकों की स्मरण होगा कि राजकीय उलट फेर के अन्धकार मय समय के उप-रान्त राजपूतों की प्रबलता की पहिली शाताकदी है। डाकुर फर्ग्यू मन साहब के ग्रन्थ में इनमें से एक मन्दिर का एक उत्तम चित्र दिया हुआ है जिससे कि उड़ीसा की बनावट के परिवर्तन प्रगट होते हैं। एक ऊंचे बिमान के चारों श्रार बहुत से छोटे छोटे बिमान उसका घेरे हुए हैं। उसकी कुर्सी ऊंची है और उसके चारों श्रार मूर्तियों की खुदी हुई तीन पंक्तियां हैं। जैनरल किनंधाम साहब ने इनमें ८९२ मूर्तियां गिमी हैं जिनमें कि बहुतायत से बेल बूटे का काम भी मिला हुआ है। इस मन्दिर की उंचाई ११६ फीट अर्थात् चबूतरे के ऊपर ८८ फीट है और उसके बाहर का रूप बहुत ही भड़कीला और सजा हुआ है।

भूपाल राज्य में ११ वीं शताब्दी के एक मन्दिर का पूरा नमूना है। उसे मालवा के किसी राजा ने सन् १०६० ई० में बनवया था। विमान बहुत ही सुन्दर और अड़की से अमलक के चार चौरस बंद से सुम्र ज्जित है और उसके चारों ख्रीर के अमलक पर भी बहुत ही अच्छी नकाशी का काम है। मन्दिर की नकाशी में स्वंत्र यथार्थता और उस्तमता पाई जाती है।

अब हम राजपुताने की ओर मुर्केंगे। चित्तौड़ के प्रसिद्ध खंडहरों में हमने कुं भु की रानी के बनवाए हुए मन्दिरों का देखा है। कुंभ एक बड़ा विजयी राजा था और वह जैन धम्मावलम्बी था। उसने सन्नी में जैन मन्दिर और चित्तीर में विजय का संगममंर का खम्भा बनवाया है। उसकी रानी मीराबाई एक कट्र हिन्दू जान पहती है और

# स्र ८] हिन्दु स्रों स्रीर जैनियेंकी निर्माण विद्या । [१४३

उसने दो मन्दिर बनवाए हैं (१४१८-१४६८) जो कि अब खंडहर हो गए हैं और उनमें वृक्ष आदि उत्तग आए हैं। बिमान और बरामदे दोनेंग ही का ढंग निस्सन्देह उड़ीसा के मन्दिरों का सा है। मन्दिर के चारों ओर खम्भें की पंक्तियां है ग्रीर चारों कीने पर चार छोटी छोटी के। ठिरयां हैं और ऐसा ही द्वार पर भी है।

महाराष्ट्र देश में भी प्रचीन मन्दिरों के नमूनें में न इतना उत्तम नकाशी का काम है और न वे इतने अधिक हैं जितने कि उड़ीसा में। महराष्ट्र मन्दिरों में मनेारञ्जक बात केवल यह है कि वहां उड़ीसा वा उत्तरी भारतवर्ष के ढंग के द्रविड़ अथवा दक्षिणी भारतवर्ष के ढंग पर प्रभुत्व पाने के लिये यत्न किया गया है। मरहठा लोग द्राविड़ जाति के हैं परन्तु आय्वों के साथ उनके संसर्ग ने तथा उनमें आर्य सभ्यता के प्रचार ने उन्हें आर्यों के अर्थात् उत्तरी भारतवर्ष के ढंग को ग्रहण करने के लिये उत्ते जित किया। इनारतों में दोनों ढंगें के चिन्ह देख पड़ते हैं।

जब कि उड़ीसा, बुंदेलखंड, मालवा, महाराष्ट्र, श्रीर राजपूताना में प्राचीन मन्दिरों के नमूने इतनी श्रिधकता से मिलते हैं ता वे स्वयं आर्यों के निवासस्थान अर्थात गंगा और जमुना की घाटी में इतने अप्राप्त क्यों हैं ? इसका उत्तर स्पष्ट है। बाहरबीं शताब्दी में मुमलमानों ने गङ्गा और यमुना की घाटियों की विजय किया और उन्होंने केवल उस नय के प्राचीन मन्दिरों की ताड़वा कर उनके पत्थरों से यत्रजिद और मीनार ही नहीं बनवाए वरन मन्दिरों के निर्माण की उस्ति की भी रीक दिया। राजनैतिक जीवन के लीप ही जाने पर शिल्प की उन्निति सम्भव नहीं है और जी दुर्बल उद्योग देखने में आ भी सकते थे उनकी कहर मुमल्मानों ने रीक दिया। परन्तु हिन्दु श्रेंग की स्वतंत्रता अबतक भी राजपूताना, महाराष्ट्र, मालवा, बुंदेलखख्ड श्रीर उड़ीसा में रह गई थी और यही कारण है कि इन प्रान्तों में हम प्राचीन मन्दिर बचे हुए और नए मन्दिर बने हुए पाते हैं।

सम्राट अकबर के समय में मानसिंह ने वृन्दाबन में एक बड़ा मन्दिर बनवाया था परन्तु कहा जाता है कि कहर ख्रीरङ्गजेब की आँखे इस मन्दिर के ऊंचे सिरे की न देख मकीं और उसने इस मन्दिर की गिरवा डाला। इस मन्दिर का जी भाग शेष है और जिसे हमारी ख्रंग्रेजी सरकार ने ख्रंशत: बनवा दिया है उसे वृन्दबन में जानेवाले प्रत्येक यात्री ने देखा होगा।

मनिद्रों का निर्माण अब तक भी उड़ीसा के पुराने ढंग के अनुसार होता था, यद्यपि उसमें बहुत परिवर्तन हो गए थे। उन्हें ने नए मुसल्मानी ढंग को भी ग्रहण किया था। यह बात बनारस के आधुनिक मन्द्रों में यथा विश्वेश्वर के मन्द्र में देखने में आती है। उड़ीसा के मन्द्रों का विमान छोटा कर दिया गया है और बीच में विमान के चारों ओर बहुत से छोटे छोटे विमान बनाए गए हैं और आगे के बरामदे में उड़ीसा की शुंडाकार छत्त के स्थान पर मुसल्मानी ढंग का गुम्बज है जा कि बहुत ही सुन्द्र है परन्तु मन्द्र की बनावट के मेल में नहीं है। बंगाल में लोगों के खाए हुए कोपड़ें की सुन्दर सुकी हुई छत्तों से

एक नई सुन्दरता ली गई है। बंगाल में पत्थर के मन्दिर प्रायः नहीं हैं परन्तु हैं टें। के शिषालय बनते हैं जिनकी उस उगए हुए भोपड़ें। की नाई सुन्दरता से मुकी हुई होती है और जिनकी दीबारें कहीं कहीं खपरे के उच्च श्रेणी के काम से उकी हुई होती हैं, इन मन्दिरों के नाकीले मेहराब मुमलमानी ढंग से लिए गए हैं यद्यपि बंगाल के आधुनिक शिवालयों में उत्तरी भारतवर्ष के ढंग से इतना अन्तर हैं जितना कि भली भांति बिचारा जा सकता है।

उत्तरी भारतवर्ष की जैन इमारतें ने उडीसा के विमान केढंग को ग्रहण किया परन्तु काल पाकर उसने सुन्दर मुसरूमानी गम्बज का भी आग्रय लिया। मनिद्रों के समूह बनाने की चाल अन्य धम्मं के लागें। की अपेद्या जैनियां में बहुत अधिक हैं। सामान्य श्रेणी के धनाट्य लाग प्रत्येक शताब्दी में मन्दिर पर मन्दिर बनवाते हैं और यद्यपि उनके प्रत्येक मन्दिर में राजाओं की आ्राज्ञा से बने हुए हिन्दू मन्दिरें। की शान नहीं पाई जाती तथापि कुछ समय में मन्दिरीं के समूह किसी पहाड़ी वातीर्थ स्थान के। मन्दिरों के नगर में परिवर्त्तित कर देते हैं। ऐसे ही गुजरात में पलीताने के मन्दिर हैं जिनमें से कुछ ११ वीं शाताब्दी के बने हुए प्राचीन हैं और उनमें से सब से पीछे के केवल वर्त्त-मान शताब्दी के बने हैं। ये सैकड़ों मन्दिर विस्तृत पहा-हियां की चाटियां और उनके बीच की घाटी का ढके हुए हैं और इन मन्दिरों के पूरे समूह का साधारण प्रभाव बहुत पड़ता है।

गिरनार भारतवर्ष के इतिहास में एक प्रसिद्ध स्थान है। प्रतापी अप्रोक्त ने यहां अपनी सूचनाओं की एक प्रति खुदबाई थी और शाह तथा गुप्त वंश के राजाओं ने अपने अपने शिलालेख खुदबाए थे। यहां फुराइ के फुराइ जैन मन्दिर १० घीं शता हदी से बनवाए गए हैं और उनमें से एक तेजपाल और वस्तुपाल का बनवाबा है। गिरनार की पहाड़ी के निकट ही सोमनाथ का प्राचीन मन्दिर था जिसे कि महमूद गज़नवी ने मष्ट कर दिया।

परन्तु जैन इमारतें की नाक आबू के दो अद्वितीय मन्दिर हैं। भारतबर्ष के मन्दिरों में केवल वे ही सम्पूर्ण सफेद संगममेर के बने हुए हैं जो कि ३०० मील से अधिक दूर से कटवाकर लाए गए होंगे। इनमें से एक मन्दिर की विमल शाह ने लगभग १०३२ ईस्वी में बनवाया था और दूसरे को जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है तेजपाल धौर बस्तुपाल ने १९९० और १२४० के बीच में बनवाया था। इसका बरामदा सुन्दर नकाशीदार खम्भों पर है और गुम्बज के भीतर की ओर सुन्दर और उत्तम नकाशी का काम है जो कि भारतवर्ष में अद्वितीय है।

### द्रविड़ हंग।

स्रब हम दक्षिणी भारतवर्ष अर्थात द्रविष्ठ के ढंग का वर्णन करेंगे जो कि उत्तरी ढंग से बिलकुल भिन्न है। एक मोटे हिसाब से कृष्णा नदी के दित्तिण के प्राय: द्वीप की इमारतें इसी ढंग की बनी हुई हैं।

वौद्ध इमारतें और उत्तरी भारतवर्ष की इमारतें के ढंग में कोई सम्बंध नहीं पाया गया है। उड़ीसा के सब से

प्राचीन मन्दिरों में बौद्ध ढंग के कोई चिन्ह नहीं मिलते। उनमें से सब से प्राचीन मन्दिर बनावट में अर्थात ढांचे और कारीगरी में सब प्रकार पूर्ण हैं और इस ढंग के इतिहास का इसके पहिले कोई पता नहीं चलता।

परंतु द्रविड़ की अर्थात पश्चिमी ढंग की उत्पत्ति बौद्धों के गुफा खेदने के ढंग से दिखलाई गई है। सब से प्राचीन द्रविड़ मन्दिर जो अब वर्त्तमान हैं वे गुफा खेद कर बनाए गए थे। और सबसे पीछे के समय में द्रविड़ इमारतें ने जो उन्नतियां की उनमें उनकी उत्पत्ति के और भी चिन्ह मिलते हैं।

एलोरा कृष्णा नदी से दूर उत्तर की श्रोर हैं। एलोरा की कई इमारतों के ढांचे और उनकी बनावट के देखने से इसमें बहुत कम मन्देह हो सकता है कि वे द्रविड़ ढंग की हैं। कैलाश का मन्दिर आडवीं वा नवीं शताब्दी में बनाया गया था और यह समक्ता जाता है कि इसी समय के लगभग चालुक्यों की प्रबलता के पतन होने पर दक्षिण के द्रविड़ लोगें। अर्थात प्रबल चोला लोंगें ने उत्तर की ओर अपना राज्य बढ़ाया था। इससे कृष्णानदी से इतनी दूर उत्तर में द्रविड़ ढंग के इस अद्भुत नमूने के मिलने का कारण विदित हो जाता है।

चहान में २९० फीट लम्बा और १५० चौड़ा एक बड़ा गड़हा खादा गया है। इस चौकार गड़हे के बीच में मन्दिर है जिसका बिमान ८० वा ९० फीट ऊंचा है और जिसके आगे का बड़ा बरामदा १६ खम्भों पर है और यह एक दुल तथा गे।पुर ऋषांत् फाटक के द्वारा सन्दिर से मिला हुआ है। इसके सिवाय दो दीपदान ख्रीर चारों ख्रोर छोटी छोटी कें। यह मन्दिर की पूरी बनावट के ढांचे का है परन्तु वह ठीस चहान में काट कर बनाया गया है और इन बड़ी इमारतों का एक ही पत्थर से बनने के कारण उन में वह पायदारी, मजबूती और धान है जें। कि सब देखने वालों कें। आश्चिर्यंत करती है। चारों ओर की कोठिरयां बौद्ध इमारतों के ढंग पर हैं परन्तु इन सातें। कोठिरियां में से प्रत्येक में भिन्न भिन्न हिन्दू देवताओं की स्थापना है। इसकी बनावट से प्राचीन बौद्ध से हिन्दू ढंग का निकला विदित होता है।

जब हम द्विण के च्हान खेरद कर बनाए हुए मन्दिरों की छोड़ कर उठाए हुए मन्दिरों की छोर फिरते हैं तो हमें यह देख कर आश्चिर्धित होना पड़ता है कि उनमें से सब से बड़े और सब से उत्तम मन्दिर बहुत ही थोड़े समय के बने हुए हैं। जिन शताब्दियों में उत्तरी भारतवर्ष तथा द्विण भी मुसल्मानों के अधीन था उनमें कृष्णा नदी के द्विण में द्विण ढंग के मन्दिर निम्मांण करने की विद्या अद्भुत बल और परिश्रम के साथ की जा रही थी। और द्विण के मन्दिर बनाने वाले अपने परिश्रम से उस समय तक नहीं चूके जब कि गत शताब्दी में श्रंग्रेजी और फरासीसी लोग कर्नाटक में प्रभुत्व पाने के लिये क्रगड़ रहे थे। द्विण में उठा कर बनाए हुए एक सब से प्राचीन मन्दिरों में तंजार का बड़ा मन्दिर है, परन्तु उसकी तिथि भी १४ वीं शताब्दी से पहिले निश्चित नहीं की जा सकती और यह कल्पना की जाती है कि उन्ने प्राचीन कांवीवरम अर्थात् काञ्ची के एक

राजा ने बनवाया था। नीच का सीधा भाग दे। खर्रंड का जंबा है, और इसके जपर इनारत सुर्हाकार है। कर १३ खर्रंडों की जंबी, है इसके सिरे पर एक गुम्बज़ है जो कि एक ही बड़े पत्थर का बना हुआ कहा जा सकता है। इसकी पूरी जंबाई १९० फीट है और इस भड़की छी इमारत का क्रप मनोहर और सुन्दर है। यह इमारत यद्यपि एलीरा के चट्टान खाद कर बने हुए मन्दिर से बहुत भिन्न है तथापि उसमें उसी ढंग के होने के चिन्ह मिलते हैं।

द्विणी भारतवर्ष के सब से मान्य और सब से प्राचीन मन्दिरों में समुद्र नट पर कावेरी नदी के मुहाने के कुछ उत्तर चिल्लमबरं का मन्दिर है। उसका बनवाना निस्सन्देह दसवीं वा ग्यारहवीं शताब्दी में प्रारम्भ किया गया था, परन्तु इसके सब से अच्छे भाग १५ वीं, १६ वीं और १९ शताब्दियों के बने हुए हैं। इन्हीं शताब्दियों में बड़े गापुर प्रश्नांत फाटक, पार्वती के मन्दिर और एक हजार खम्भों के बड़े और सुन्दर दलान का समय निश्चित करना चाहिए। पार्वती के मन्दिर का अगला भाग अद्भुत रीति से सुन्दर है। १००० खम्भों के दालान के खम्भे सामने की ख्रोर २४ और लम्बान की ओर ४१ की पंक्तियों में हैं। कड़े पत्थरों के खम्भों का कुझ जिनमें से प्रत्येक खम्भा एक ही पत्थर का बना हुआ है, और सब पर थाड़ी वा बहुत नकाशी का काम है एक अद्भुत शान का प्रभाव उत्पन्न करता है।

तंजीर के निकट शरिंघम का रीनकदार मन्दिर गत शताब्दी में बना या और निस्मन्देह इस मन्दिर का बनना फरासी सियों के कारण हक गया, जिन्होंने कि द्रिचिना- पली के लेने के लिये अंग्रेजी से १० वर्ष तक युद्ध करने के समय में यहां रह कर किलाबन्दी की थी। इसके १४ वा १५ सुन्दर नक्काशीदार फाटकों की दूर से देखने से बहुत ही अद्भुत प्रभाव पड़ता है। परन्तु इसके बीच की अधिक उत्तम बनावट सब के ऊपर उठी हुई नहीं है और यह अभाव दित्तिण के प्राय: सब बड़े बड़े मन्दिरों में पाया जाता है। वे सब थे। ड़े वा अधिक इमारतों के समूह हैं, जी कि सुन्दरता और काम की उत्तमता में आंख की चकाचीं ध में डालने वाले हैं, परन्तु उनमें उत्तरी भारतवर्ष के मन्दिरों की नांई दृष्टि किसी बीच की अद्भुत इमारत पर नहीं ठहरती।

मदुरा में एक बड़ा मन्दिर हैं जो कि कहा जाता है, १६ वीं शताब्दी में प्रारम्भ किया गया था, परन्तु स्वयं मन्दिर की १९ वीं शताब्दी में त्रिमुझ नायक ने बनवाया। यह एक बड़ा चौखुटा मन्दिर है जो कि लगभग ८४० फीट लम्बा श्रीर १२० कीट चौड़ा है और उसमें ए गापुर तथा १००० खम्भों का एक दालान है, जिनके पत्थर की नक्काशियां इस प्रकार की बहुत सी अन्य इमारतें से बढ़ कर हैं। इस मन्दिर के सिवाय मदुरा में एक प्रसिद्ध चोलत्री भी है जिसे कि इसी नायक ने राजा के यहां दस दिन भेट करने के अवसर पर मुख्य देवता के लिये बनवाया था। यह ३३३ फीट लम्बी कीर १०५ फीट चौड़ी एक बड़ी दालाम है जिसमें कि खम्भों की चार पंक्तियां हैं, और उनमें से सब पर बहुत सुन्दर भिन्न भिन्न नक्काशी हैं।

द्वीपों की उन श्रेणी में से एक पर जा कि भारतवर्ष की लंका से जाड़ती हुई जान पड़ती हैं, रामेश्वर का प्रसिद्ध

मन्दिर है जिसमें द्रविड ढंग की सब से पूर्ण सुन्दरता देखने में आती है। मद्रा की नाई यह मन्दिर भी (एक नीचे और प्राचीन विमान की छीड़ कर) १७वीं शताब्दी का बना हुआ है। मन्दिर के चारों आर ८८६ फीट लम्बी और ६९२ फीट चौड़ी और २० फीट ऊंची दीवाल का घेरा है, इसके चारें। ओःर धार खड़े छड़े गापुर हैं, परन्तु उनमें से केवल एक ही पूरा बना है। परन्तु मन्दिर की शान उसके लम्बे दालान में है जा कि लगभग ४००० फीट लम्बे हैं। उसकी चौड़ाई २० फीट से ३० तक है, और ऊंबाई ३० फीट है। ''कोई नक्काशी उस विचार के। नहीं प्रगट कर सकती जे। कि लगातार 900 फीट की लम्बाई तक इस परिश्रम की कारीगरी को देखने से होती है। हमारे कोई गिर्जे ५०० फीट मे अधिक कंचे नहीं हैं ख्रीर सेंट-पीटर के गिर्ज का मध्य भाग भी द्वार से लेकर पूजास्थान तक केवल ६०० फीट लंबा है। यहां बगस्र के लंबे दालान 900 फीट लम्बे हैं श्रीर वे उन फैले हुए पतले दालानों मे जुड़े हुए हैं जिनका काम स्वयं उनकी ही भांति सुन्दर और उत्तम है। इनमें भिन्न भिन्न उपायों और प्रकाश के प्रवन्ध से ऐसा प्रभाव उत्पन्न होता है जी कि निस्सन्देह भारतवर्ष में और महीं नहीं पाया जाता । यहां हमें ४००० फीट तक लंबे दालान मिलते हैं जिनके दानें। अगर कड़े से कड़े पत्थरें। पर नक्काशी की गई है। यहां पर परिश्रम की जी अधिकता देखने में आती है उसका प्रभाव नक्काशी के गुण की अपेद्या बहत अधिक हे।ता है और वह एक प्रकार की मने।हरता और भरूभृतता के। लिए हुए एक ऐसा प्रभाव उत्पन्न करता है जा कि भारतवर्ष के किसी मन्दिर में नहीं पाया जाता है"। (फर्ग्यूसन् एष्ठ २५८)

कांचीवरम वा काञ्ची के प्राचीन नगर में बहुत से मना-हर मन्दिर हैं जा कि प्रायः इतने बड़े हैं जितने कि अन्यत्र कहीं नहीं मिलते। कांचीवरम में एक बड़ा मन्दिर है जिसमें कि कई बड़े बड़े गापुर ख्रीर १००० खम्भां का एक दालान तथा उत्तम मंडप ख्रीर बड़े बड़े तलाब हैं जिनमें सीढ़ियां भी हैं।

हमारे पाठकों की स्मरण होगा कि दक्षिणी भारतवर्ष में विजयनगर में हिन्दुन्नों का अन्तिम प्रबल राज्य था और उसने अपनी स्वतंत्रता दे। ग्रताब्दियों से अधिक समय तक अर्थात् १३४४ से १५५६ ई० तक रिवत रक्खी। यहां गृह निर्माण शिल्प तथा विद्या और वेदाध्यायन उन्नति की अवस्था में रहे ज़ौर सारे भारतवर्ष में कठिनता से कोई ऐसा नगर है जिसमें कि हिन्दु श्रें की विद्या और उनके प्रताप के इस अन्तिम नगर की नांई उसके चिन्ह इतने बहुतायत से वर्षमान हैं।

विटोप के मन्दिर का अगला भाग बड़ा ही सुन्दर और मने। हर है जो कि सारा कड़े पत्थरों से बना हुआ है और जिसकी खेादाई के काम में वह साहस और पराक्रम पाया जाता है जिसकी कि सर्मानता इस प्रकार की इमारतों में और कहीं नहीं मिलती। बहुत से दूसरे मन्दिर और इमारतें भी बड़ी सुन्दर और त्रिस्तृत पाई जाती हैं जो कि विजयनगर के राजाओं के अधिकर और उद्योग की शिद्वा देती हैं।

परन्तु इन राजाओं की सब से उत्तत इनारतें नगर में नहीं है बरन् विजयनगर के छगभग १०० मील दक्षिण पूरब की ओर तरपुत्री नामक एक स्थान में है। वहां अब एक उजाड़ मन्दिर के देा गापुर खड़े हैं जिनमें से एक ता पूरा बन गया है और दूसरे का केवज खड़े भाग के ऊपर नहीं बना है। "यह मनस्त खड़ा भाग बहुत ही उत्तम खेादाई के काम में दका हुन्ना है यह एक सुन्दर ठोस पत्थर पर बहुत ही उत्तम गहराई ग्रीर शुद्धता के साथ बनाया गया है, और इसका अन्य बनावटों से अधिक और सम्भवतः विशेष मनोहर प्रभाव होता है! (फरग्यूसन एष्ट ३०५)।

अबद्धिणी जैनियां की इमारतां के विषय में हम देखते हैं कि उन्होंने प्रायः द्रविड़ ढंग की यहण किया है जैसा कि उत्तरी जैनियां ने उड़ीसा के ढंग की यहण किया था। चन्द्रगिरि पर्वत पर १५ मन्दिरों का स्मूह है। प्रत्येक मन्द्रिक भीतर एक दालान है जिसके चारों ओर बरामदे हैं जिसके पीछे की छोर तीर्थंकर की प्रधान मूर्ति की कीठरी के जपर विमान उठा हुआ है।

मनिद्रों के सिवाय दक्षिणी जैनियों ने कई स्थानों पर पर्वताकार मूर्तियां बनवाई हैं जो कि उत्तर में पूर्णतया नहीं हैं। वे गौतम राजा की मूर्तियां कही जाती हैं और ऐसा अनुमान किया जाता है कि गौतम बुद्ध के राजकुमार वा राजा होने के कुछ अस्पष्ट स्मरण इन मूर्तियों के बनवाने के कारण हैं। इनमें से एक श्रावन बेलगुन में है जिसने कि बेलिंटन के ड्यूक सर ए वेलेसली साहब का ध्यान आकर्षित किया था जिस समय कि वे सेरिंगपटम की घेरने में एक सेना के सेनापति थे। यह 90 फीट ३ इंच ऊंची एक मूर्ति है और ऐसा समक्ता जाता है कि यह एक ठास पहाड़ी के। काटकर बनाई गई है जो कि पहिले इस स्थान पर थी। ईजिए के सिवाय श्रीर कहीं ऐसा भारी और इतना प्रभाव

उत्पन्नकरने वाला दूश्य नहीं है श्रीर ईजिप्ट में भी कोई मूर्ति इससे अधिक ऊर्ची नहीं है। (फर्यूसन पृष्ट २६८)

हम हिन्दू इमारतां के दो भिन्न ढंग के विषय में लिस चुके हैं अर्थात एक तो उड़ीसावा उत्तरी भारतवर्षका जो कि विंध्या पर्वत के उत्तर के देश में पाया जाता है; और दूसरा द्विड का अथवा दक्षिणी भारतवर्ष का ढंग जो कि कृष्णा नदी के दक्षिण देश में पाया जाता है। परन्तु इनके सिवाय एक तीसरे प्रकार का ढंग भी है जिसे डाक्डर फर्ग्यू सन साहेब चालुक्य ढंग कहते हैं ऋौर जो विंघ्या पर्वत और कृष्णा नदी के बीच में अर्थात् उस देश में जो कि दक्षिण कहलाता है, मिलता है। इसकी अभी पूरी तरह जांच नहीं की गई है, क्यों कि और देशें की अपेक्षा निज़ाम के राज्य में अभी कुछ भी खेरज नहीं की गई है। इसके सिवाय यह भी सम्भव है कि वहां कई शताब्दिशें तक बराबर मुक्तनानों का राज्य रहने के कारण बहुत हो कम प्राचीन हिन्दुओं की इमारतें बबी होंगी। इस के जो नम्ने विदित हैं, उनमें से स्व से उत्तम मैसूर के राज्य में हैं जो कि यद्यपि कृष्णा के दक्षिण में है पर फिर भी यहां पर चालुक्य ढंग की वृद्धि हुई है।

इस ढंग की विश्लेषा यह है कि मन्दिरों का आधार बहुभुज वा तारे के रूप का हाता है, दिवारें कुछ दूर तक चीधी उठती हैं, और तब ढालुआं हाती हुई हैं एक विंदु पर मिस्र जाती हैं।

हनारे पाठकों की स्मरण है। गा कि बह्वाल राजाओं ने मैसूर और कर्नाटक में मन् १००० से सन् १३१० ईस्थी तक सर्व प्रधान रह कर राज्य किया और इस वंग के राजाओं ने मन्दिरों के तीन अद्भुत समूह बनवाए हैं। इनमें से एक ता सेामनाथपुर में विनादित्य वज्ञाल का बनवाया हुआ है, जे। कि सन् १०४३ में राजगद्दी पर बैठा था। इस मन्दिर की जंचाई केवल ३० फीट है परन्तु उसकी विशेषता उसके वाह्य रूप की अद्भुत सुन्दरता और कान की बारीकी में है। दसरा मन्दिर बैलूर में है जिसे विष्णुवर्द्धन ने १९१४ ईस्वी के लगभग बनवाया था । उसमें प्रधान मन्दिरों के चारीं श्रीर चार वा पांच अन्य मन्दिर तथा बहुत सी छीटी छिटी इमारतें हैं जो कि एक जंची दीवार से चिरी हुई हैं और उसमें दो उत्तम गापुर हैं। इसकी २८ खिड़ कियां में मूर्ति निर्माण विद्या का अद्भुत काम दिखलाया गया है। वल्लाल राजान्त्रों का तीसरा और अन्तिम मन्दिर हुल्लाविड में है। इस मन्दिर को जिसे कि कैटईश्वर का मन्दिर कहते हैं. सम्भवतः इस वंश के पांचवें राजा विजय ने हसे बनवाया था। "नींव से लेकर सिरे तक वह भागतवर्ष के सब से उनम ब्रेणी के खुदाई के काम से उका हुआ है और ये इस प्रकार से बनए गए हैं कि वे इमारत के बाह्य रूप में कोई विशेष हस्तक्षेप नहीं करते वरन् उसे ऐकी बेक्स देते हैं जो कि केवल हिन्दू शिल्प के नमूनें में पाई जाती है। यदि इस मन्दिर का संपूर्ण चित्र देना सम्भव हे ता तो सम्भवत: भारतवर्ष में और कोई ऐसी वस्तु नहीं होती जिससे कि

उसके बनाने वालों की याग्यता का अधिक परिचय मिलता" (फरग्यूमन एष्ठ ९३०)।

परन्तु फैटईश्वर के मन्दिर से अधिक उत्तम उसके नि-कट का हुझाबिड का बड़ा दे हरा मन्दिर है। यदि यह दोहरा मन्दिर पूरा बन गया होता ते। यह एक ऐसी इमा-रत होती जिस पर कि डाकृर फरग्यूसन साहेब के कथना-नुमार, हिन्दू गृहनिम्मीण विद्या के प्रशंसक अपनी स्थिति लेना चाहते। परन्तु दुर्भाग्य वश यह इमारत समाप्त न हो सकी। ६८ वर्ष तक यह बनती रही परन्तु इसके उपरान्त सन् १३१० ई० में मुसल्मानें की विजय ने इसका बनना रीक दिया।

"निस्सन्देह इतने पेनीले और इतने भिन्न भिन्न प्रकार के नमूनों का दूष्टान्त के द्वारा समफाना असम्भव है। यह इमारत पांच वा छ फीट ऊंचे एक चबूतरे पर है जिसमें कि बड़े बड़े पत्थर की पटिया लगी हैं। इस चबूतरे के कपर हाथियों की एक पंक्ति खुदी है जी कि लगभग ९५० फीट लम्बी है और उसमें २००० हाथियों से कम नहीं है और उनमें ने अधिक पर साज तथा सवार भी इस मांति खुदे हुए हैं जी मा कि केवल पूर्व देश वासी इन्हें बना सकते हैं। इनके ऊपर शार्द्र लों अर्थात् किल्पत सिंहों की पंक्ति है जो कि इम मन्दिर की बनाने वाले हो इशल बम्लालों का राज्यचिन्ह है। इसके उपरान्त बड़े सुन्दर चित्र विचित्र बेल बूटों का काम है, उसके ऊपर घो इसवारों की पंक्ति और दूसरे बेल बूटों का काम है और उसके ऊपर रामायण के दूश्य यथा लंकाविजय तथा अन्य भिन्न घटनाओं के

द्रश्य खुदे हुए हैं। यह भी पहिले मन्दिर की नांई 900 फीट लम्बाहै इसके उपरान्त स्वर्गके पशु और पित्तयों की मूर्तियां हैं और पूरव ख्रीर बराबर मनुष्यों के भुगड़ की पंक्ति है और फिर कटघरें के सहित एक कार्निस है जिसमें कि बरा बर खाने हैं जिनमें से प्रत्येक खाने में दो मूर्तियां हैं। इनके जपर जालीदार पत्थर की खिड़ कियां हैं जा कि बैलूर के मन्दिर की नाई हैं यद्यपि उनमें इतना अधिक और इतने भिन्न भिन्न प्रकार का काम नहीं है, मध्य में खिडकियों के स्थान पर पहिले बेल बूटे हैं और उसके उपराम्त देवताओं श्रीर स्वर्ग की अप्सराश्रीं तथा हिंदू कथाश्रीं की अन्य बातें। की पंक्ति है। यह पंक्ति जा कि साढ़े पांच फीट ऊंची है इमारत के संपूर्ण पश्चिमी ओर भी है तथा उसकी लम्बाई ४०० फीट के लगभग है इमर्शे शिव तथा उसके जांघ पर उसकी पत्नी पार्व नी की मूर्तिकम से कत १४ झार दी गई है। विष्णुके नवें। अवतार की भी इसमें मूर्तियां हैं। ब्रह्मा की तीन वा चार मूर्तियां हैं और इसमें हिन्दुओं की कथाओं के प्रत्येक देवता दिए हैं। इनमें से कुछ मूर्तियों में ऐसा महीन काम है कि उसका चित्र केवल फीटोग्राफ के द्वारा लिया जा सकता है और सम्भवतः वह धैर्य्यमान प्रव में भी मनुष्यों के परिश्रम का सब से अद्भुत नमूना समक्ताजा सकता है"। (फरग्यूसन एष्ठ ४०१)

हमने डाकृर फरग्यूसन साहेब के ग्रन्थ सै अपने पाठकों को उन खुदाई के अद्भुत कामों से परिचय दिलाने के लिये इन बड़े बड़े वाक्यों को उद्गृत किया है जिसके विषय में कि हमने प्रायः प्रत्येक मन्दिर और विमान, बरानदे और गापुर का वर्णन करने में इतनी वार उन्नेख किया है। हिन्दू मन्दिर में यदि उत्तम नक्काशी और सुन्दर काम बहु-तायत से न हो तो बह कुछ नहीं है और यही अद्भुत और अनन्त बेल बूटों और खुदाई का काम उड़ीसा और राज-पूताना से लेकर मैसूर और रामेश्वरम तक भारतवर्ष के प्रत्येक मन्दिर में पाया जाता है। अब हम हेलेविड के मन्दिरों की सुन्दर नक्काशी के विषय में अपने उसी ग्रंथकर्ता की कुछ विचारशील बातों के। उद्घृत करके इस अध्याय को समाप्त करेंगे जिसके वाक्यों को कि हमने इस अध्याय में इननी अधिकता से उद्घृत किया है।

"यदि खूले विड के मन्दिर का इस प्रकार से दूष्टान देकर समफाना सम्भव होता कि हमारे पाठक उसकी विशेष्टा से परिचित हो जाते ते। उनमें तथा एथेंम के पार्थीनान में समानता ठहराने में बहुत ही कम वस्तुएं इतनी मनारं जक और इतनी शिक्षाप्रद होतीं। यह बात नहीं है कि ये दोना इमारतें एक सी हैं वरन इसके विक दुवे गृहनिम्माण विद्या के दोनों छोर के अन्तिम सिरे हैं परन्तु वे अपनी अपनी श्रेणी के सब से उत्तम नमूने हैं और इन दोनों सिरों के बीच गृहनिम्माण करने की समस्त विद्या है।

"पार्थीनान गृहनिम्मांग करने की शुद्ध उत्तम बुद्धि का सब से उत्तन नमूना है जो कि हमें अब तक विदित है। उसका प्रत्येक भाग और प्रत्येक वस्तु गणित की बड़ी शुद्धता और बड़ी कारीगरी के साथ बनाई गई है जिसकी बराबरी कभी नहीं हो सकी। उसके पत्थर का काम उसके निर्माण को पूर्णता पर पहुंचाने के लिये बहुत उत्तमता से किया गया है जो कि बड़ा दूढ़ और देवताओं सा है और उसमें मनुष्यों के नीच विवार कहीं देखने में नहीं आते।

''त्यूलेविड का मन्दिर इन सब बातों में विक्दु है वह समके।ण है परन्तु उसके वाद्य रूप भिन्न भिन्न प्रकार के है तथा उसको विशेष बनावट में और भी अधिक भिन्नता है। पार्थीनान के सब खम्मे एक से हैं। परन्तु भारतवर्ष के इस मन्दिर के कोई दो भी एक से नहीं हैं, प्रत्येक बेल का प्रत्येक घुमाब जुदी जुदी भांति का है। सारी इमारत में कोई दो मंडप एक से नहीं हैं और प्रत्येक में कारीगरी की बाधाओं को लिज्जत करती हुई, आनन्द देने वाली कल्यना की अधिकता देखने में आती है। मनुष्यों के धम्में की सब निगढ़ बातों तथा मान्बी विचार की सब बातों के चित्र इन दीवारों में अङ्कित पाए जाते हैं। परन्तु इनमें शुदु बुद्धि की बहुत ही घोड़ी बातें हैं अर्थात् पार्थीनान में जो मान्बी विचार पाए जाते हैं उनसे बहुत थोड़ी बातें इसमें पाई जाती हैं।

हमारे लिये भारतवर्ष के इन नमूनों का अध्ययन इस कारण बड़ा उपयोगी है कि उसमें गृहनिर्माण विद्या के गुणदोष के विषय में हमारे ज्ञान की वृद्धि होती है। हम लोग जिन रूपों से अब तक परिचित हैं उनसे इतने विप-रीत रूपों को जानने से हम यह देख सकते हैं कि जो लोग एक ही रूप बा एक ही रीति से संतुष्ट हैं वे कितने परिमित हैं। इस विस्तृत दृष्टि से हमें यह देख पड़ेगा कि गृहनिर्माण विद्या भी इतनी ही भिन्न भिन्न भांति की हो सकती है जितने भिन्न भिन्न मनुष्यों के हद्य वा मस्तिष्ठक कितने थोड़े ऐसे बिचार और ऐसी काननाएं हैं जो कि शिल्प के द्वारा प्रगटन की जा सकें। (फरग्यूसन एष्ठ ४०३)

इन बिचार शील तथा गृह निर्माण विद्या के सम्बन्ध में दार्शनिक बातों से इतिहास जानने वालों के स्वभावतः कुछ विचार मिलते हैं। क्या कारण है कि भारतवर्ष के गृह-निम्मीण विद्या में "शुद्ध वृद्धि" का अभाव प्रगट होता है जैसा कि डाकृर फरग्यूसन साहब कहते हैं? श्रीर फिर क्या कारण है कि उसी गृह निम्मीण विद्या में आनन्द देनेवाली कल्पना की इतना अधिकता तथा "पवित्र विचार" अर्थात लाखें जीवधारियों को उनके सब नम्र विचार आशा कीर भय के भावों को, उनके नित्य के व्यवसायों को, उनके युद्ध और विजय को, उनके परिश्रम श्रीर पश्चात्ताप को, तथा उनके पापी को भी अपने मन्दिरा में चित्रित करने की इतनी प्रबल कामना पाई जाती है?

पहिले प्रश्न का उत्तर सहज है। किवल और काली-दास की भूमि में "शुद्धि बुद्धि" का अभाव नहीं या परन्तु दुर्भाग्य वश उच्चश्रेणी के लेगों में श्रारीरिक परिश्रम के ठयवसायों की करने की अरुचि थी। श्रीर जब जाति भेद एक बार पूरी तरह से स्थापित होगया तो शारीरिक परि-श्रम न करने की यह रुचि ऊंची जातियों का एक नियम होगया। विचारशील लेगों अर्थात् चत्रियों और ब्राह्मणें के लिये खुदाई का ठययसाय करना असम्भव हो गया और इस प्रकार इस उत्तम शिल्प से उच्चश्रेणी के बुद्धवाले लेग सदा के लिये जुदे होगए। शिल्प करने वाली जातियों में उजने की विद्या की वह अद्भुत चतुराई थी जी कि हिन्दु श्रों के सब प्रकार की कारीगरी में विशेष रूप से पाई जाती है, और उन्हें ने कारी गरी में वह सुगमता प्राप्त की जा कि सैंक ड़ेंग वर्ष के अनुभाव से हाती है। उनके लिये काई परिश्रम का भी यत्न करना इतना खड़ा कार्य्य नहीं था जा कि न हो। सके। किसी प्रकार का भी सूदन वा परिश्रम का काम ऐसा नहीं या, जिन्हें कि वेन कर सकें परन्तु फिर भी हिन्दू काल के अन्त तक वेलाग केवल शिल्पकार अर्थात् निपुण कारीगरेां के वंशज बने रहे फ्रीर इसके सिवाय उन्हें। ने भीर किसी विषय में उन्नति न की । पुजेरियों तथा राजास्रों की आज्ञा से उन्होंने जिन अद्भुत इमारता से भारतवर्ष के। भर दिया है वे किसी उच्च बुद्धि के विचार वा किसी **प्राविष्कारक बुद्धि के नमूने की अपेत्ता ब**ड़े परिश्रम तथा सूदम भौर अनन्त कारीगरी के लिये अधिक प्रसिद्ध हैं। और उन हजारों मनुष्यों ख्रौर स्त्रियों की सुन्दर मने हर और स्वामा-विक मूर्तियों में जिन्हें कि प्रकृति के ध्यान पूर्वक अवलाकन ने इन शिल्पकारों के। प्रत्येक मन्दिर श्रीर बरामदें। के पत्थरीं में खादना भिखलाया था, हमारा उस उच्च श्री की बुद्धिका खेाजना व्यर्थ है, जा कि ग्रीस और राम की संग-मर्नर की मूर्तियों में पाई जाती है। फीडिअस और मैकेल एङ्गले। के ऐसे शिल्पकारें। का हाना असम्भव था।

दूसरे प्रश्न के उत्तर के लिये हमें इनसे अधिक गूड़ कारण खेाजने पड़ेंगे। केवल ग्रीस के मन्दिरों में ही नहीं वरन गूरप के मध्य समय के तथा आज कल के गिरजों के लिये धम्म सम्बन्धी विषय और नमूने ही उपयुक्त समक्षे गए हैं। ब्राटेस्टेयट जातियों के गिरजों की खिड़ कियों की इंसामसीह के चित्र तथा अन्य पिवत्र विषय के चित्र सुशीभित करते हैं और केथे। लिक गिरजों को मसीह और उनकी
माता की तथा पीरों और धार्मिक मनुष्यों की संगममंद
की मूर्तियां सुशोभित करती हैं। भारतवर्ष में देवताओं के
असंख्य मन्दिरों में भी मूर्तियां खेादी हुई हैं परन्तु वे
केवल देवताओं और देवियों की मूर्तियां ही नहीं है बरन
समस्त सृष्टि के जीवधारी तथा निर्जीव वस्तुओं की भी हैं,
जैसे मनुष्यों और कारातों की, इवा में रहने वाले और
कल्यत प्राणियों तथा गन्थवाँ और प्रप्तराओं की, घोड़ीं
सांपों पित्रयों हाथियों और सिंहों की, वृक्तों और स्ताओं की
सथा अन्य अन्य प्रकार की अर्थात् उन सब वस्तुओं की
जिन्हों कि शिल्पकार सोच सकता था वा जो उसके शिल्प
द्वारा दिखलाई जा सकती थीं।

हिन्दुयों के लिये यह प्रश्न प्रपनी ही ठ्याख्या प्रगट करता है। यूरेष में धम्मं के विचार का सम्बन्ध इंचर के प्रताप और इंसा नसीह की शिक्षाओं तथा गिरजों के उपदेश और धार्मिक कार्यों से हैं। हिन्दु क्रों के लिये उनके जीवन के सब छोटे छोटे कार्य भी उनके धर्म एक भाग हैं। केवल नीति शिक्षा ही नहीं बरन सामाजिक और यह स्थी के नियम, खाना पीना और मनुष्यों तथा प्राणियों के साथ व्यवहार करना भी उनके धम्मं में सम्मिलित है। यह धम्मं ही है जो कि उनके योधाक्रों का लड़ने के लिये, विद्वानों की अध्ययन और विचार करने के लिये, शिल्पकारों के अपना व्यवसाय करने के लिये और सब मनुष्यों के प्रर-

स्पर आचरण के लिये शिक्षा देता है। उपनिषदों में उत्तर काल के सब धार्मिक ग्रन्थों में स्वयं ब्रह्मन का जान है. सर्वव्यापक जगत में सभेां की उत्पत्ति उसीरे हुई है, और सब उसीमें लीन हो जते हैं। प्राचीन धम्मेशास्त्रों में स्वयं धम्मे शब्द का अर्थ आधनिक धम्मे से ही नहीं वरन मनुष्यों के कर्तरुय और मनुष्यों के जीवन के सब व्यवताय उद्योग और प्रति दिन के कार्यों से है। अध्ययन, ठयव-साय और वाणिज्य की धर्म नियमानुसार चलाता है, धर्म खाने पीने और जीवन के सुखें के नियम निश्चित करता है, धम्में दीवानी कीर फीजदारी के नियमें कीर पैत्रा-धिकार के नियमें का निश्चित करता है, धर्म इस लाक में मनुष्य, और पशु बनस्पतियों पर तथा जवर के लोक में देवतान्त्रों और ऋषियों पर प्रभुत्व करता है। यह ग्रब्द ऐसा नानार्थक है कि वह निर्जीव वस्तुओं के गुणें। की भी प्रगट करता है, अग्निका धम्में ही जलना है, वृक्षें का धम्में जगना है, और जल का धम्में सब से नीचे स्थान के। खा-जना है। और यद्यपि स्राज कल के हिन्दुओं का उनके पूर्वजों के विचार से बहुत ही परिवर्तन है। गया है, तथापि श्रव तक भी कहर और धार्मिनक हिन्दुश्रीं का समस्त जीवन **उन नियमें। और विधानें। के द्वारा चलता है,** जिसे कि वे अपना धम्में समक्तिते हैं, अर्थात राजनैतिक, सामाजिक श्रीर गुद्धा जीवन के प्रत्येक कार्य स्त्रीर प्रत्येक शब्द के नियम । धम्मं विषय स्त्रीर सांसारिक विषय का भ्रेद हिन्दुओं में नहीं है। आचरण का प्रत्येक नियम हिन्दुओं के धम्मं का स्रंश है।

धर्म के सम्बन्ध में ऐसा विचार होने के कारण हिन्दुओं ने इन विचारों को अपनी इमारतों और खुदाई के काम में चित्रित करने का यत्न किया । मन्दिरों की पवित्र सीमा से के दि वस्तु भी, मजदूरों का नित्य का नीचे से नीचा व्यवसाय भी अथवा शोक, दुःख, और पाप भी वंचित नहीं रखा गया। सारी मृष्टि उस देवता से उत्पन्न हुई है, जिसके जिये कि मन्दिर बनवाए जाते थे, और जहां तक उनकी चतुराई और अविशांत परिश्रम से हो सकता था वे इन मन्दिरों पर मृष्टि की चित्रित करने का यत्न करते थे। कंच और नीच, बुद्धिमान और निर्बुद्धि, जीवधारी श्रीर निर्जीव अर्थात् समस्त संसार अपने हर्ष और दुःख के सिहत हिन्दू धर्म के विचार में सम्मिलित है, और हिन्दुओं ने इन सर्वेठ्यापी विचार की अनुभव करके श्रापने परिश्रम और अपने धर्म के चिरस्थायी स्मारक पर सब सृष्टि की चित्रित करने का यह किया।

## अध्याय १०

## ज्यातिष बीजगणित ख्रीर ख्रंकगणित।

केल ब्रूक साहब यूरे। प के पहिले ग्रन्थकार हैं, जिन्होंने हिन्दू वीजगणित श्रंकगणित और ज्यातिष के विषय की पूरी खाज की है, और उनके समय से लेकर आज तक किसी ग्रन्थकार ने अधिक सावधानी से और पत्तपात रहित है। कर इस विषय में के हैं ग्रन्थ नहीं लिखा है यद्यपि उनके पीछे के विद्वानों ने इस विषय पर कई बार विवार किया है। अतएव हम हिन्दू बीजगणित के विषय में के लब्बूक साहेब के उन विचारों के। उद्घृत करने के लिये हमा नहीं मांगेगे, जिनके। लिखे हुए कि 90 वर्ष के जपर होगया है।

''युनानियों ने इस शास्त्र के मूल तक्त्वों की जिस शनाड्दी में सीख लिया उसके उपरान्त की ही शताड्दी में हिन्दुओं ने इसमें विशेष उन्नित प्राप्त कर ली थी । हिन्दुओं की गिषात के श्रंकी की लिखने की उत्तम रीति का लाभ था परन्तु युनानियों की इसका अभाव था। वीजगणित श्रंकगणित की सब से उत्तम रीति प्रचलित थी वहां वीजगणित के कलन का श्राविष्कार भी अधिक सहज और स्वाभाविक हुआ, हिन्दु श्रीर डिश्रोकोंटी प्रणालियों में कोई ऐसी स्पष्ट समानता नहीं देखी जाती कि जिससे उनका सम्बन्ध प्रमानित हो। उनमें इस विचार की पृष्टि करने के लिये काफी भेद है, कि ये देनों प्रणालियां एक दूसरे से स्वतंत्र रीति पर बनाई गई हैं।

"परन्तु यदि यह कहा जाय कि हिन्दुओं के इस विषय के ज्ञान का बीज एलेक्ज़े रिष्ट्रया के युनानियों से स्वयं अथवा बैक्ट्रिया के युनानियों द्वारा प्राप्त हुआ ते। उसके साथ यह भी स्वीकार करना होगा कि एक बहुत ही निर्वल बीज ने भारतवर्ष में बहुत ही शीघू बढ़ कर सम्पूर्णता की उकात अवस्था के प्राप्त कर लिया"।

इसी ग्रन्थकार के हिन्दू ज्यातिष के सम्बन्ध के विवार भी वैसे ही ध्यान देने याग्य हैं। "हिन्दुओं ने समय की निश्चित करने के लिये जा ज्योतिष शास्त्र बनाया था उसमें निस्सन्देह बहुत प्राचीन समय में ही कुछ उन्नति कर ली थी। उनके सामाजिक और धम्मे सम्बन्धी पञ्जाङ्ग मुख्यतः चन्द्रमा और मुर्घ्य के अनुसार है। ते ये परन्तु केवल इन्हीं के अनु-सार नहीं थे, और उन लागां ने चन्द्रमा और सूर्य्य की गति की च्यान पूर्वक जान लिया था, और ऐसी सफलता प्राप्त की कि उन्होंने चन्द्रमा का जी युति भगण निश्चित किया है जिससे कि उनका विशेषत सम्बन्ध था, वह युनानियों की अपेता बहुतही शुद्ध है। उन्हेंने क्रानि वृत्त के। २७ वा २८ भागों में बांटा है जा कि स्पष्ट चन्द्रमा के दिन की संख्या से जाना गया है और यह सिद्धान जा उन्हीं का निर्माण किया हुआ जान पड़ता है निस्स-म्देह अरब के लोगों से लिया गया था । स्थिर तारीं की देखने के कारण उन्हें उनमें से सबसे प्रसिद्ध तारीं की स्थिति का जान दुआ और धम्में सम्बन्धी कार्यों के लिये तथा निष्या विश्वास के कारण उन्होंने उन तारीं के सूर्य के साथ उदय हाने का तथा अन्य बातां का जाना।

अन्य तस्वों के साथ सूर्य, ग्रहें। तथा नक्षत्रों की पूज उनके धर्म सम्बन्धी परिज्ञान में एक मुख्य बात थी जिसका उपदेश वेदों में किया गया है, और वे घर्म के कारण इन नक्षत्र आदि की निरन्तर ध्यानपूर्वक देखने के लिये बाध्य हुए। वे सबसे भड़कीले मुख्य ग्रहें। से विशेष परि- चित थे और उन्हेंने ख्रयने पित्रत्र और सामाजिक पञ्चाङ्ग के निश्चित करने में सूर्य और चन्द्रमा के सहित यहस्पित का काल ६० वर्षों के प्रसिद्ध चक्र के रूप में रक्खा है"।

जब कि हिन्दू ज्योतिष शास्त्र वेदें में इतना प्राचीत है ते। इसमें बहुत कम सन्देह हो सकता है कि सन ईस्वी के उपरान्त इस शास्त्र ने युनानियों के द्वारा बहुत कुछ उनति प्राप्त की । हम अन्तिम कांड में देख चुके हैं कि बौदु काल के सिद्धान्त युनानियाँ के ज्योतिष शास्त्र के बहुत अनुगृहीत हैं।

उदाहरण के लिये सूर्य सम्बन्धी राशिचक्र की हिन्दुओं ने निस्सन्देह यूनानियों से पाया है। हिन्दुओं के राशि सक्र के बारह भाग करने से और प्रत्येक भाग की उन्हीं पशुत्रों के चित्रों से ग्रंकित होने के तथा उन्हीं अर्थ के नामें सेपुकारने से जैसा कि यूनानी लीग करते थे इसमें बहुत कम सन्देह रह जाता है कि सन ईश्वी के उपरान्त हिन्दुओं ने के ज्योतिय शास्त्र की बातें ली।

आर्थ्यभद्द पौराणिक काल में बीजगणित तथा ज्यातिष गास्त्र का पहिला हिन्दू ग्रन्थकार हुआ । उसका जन्म ग्रन्थि इंस्वी में हुआ जैसा कि वह स्वयं कहता है। ग्रम्ने आर्थ्यभट्टीय ग्रन्थ लिखा जिसमें कि गीतिका पाद, गणित पाद, कालक्रिया पाद और गाल पाद हैं।

इस ग्रन्थ की अब डाकृर कर्न साहब ने प्रकाशित किया है और इसमें इस ज्यातिषी ने पृथ्वी के अपनी धूरी पर घूमने के सिद्धान्त तथा सूर्य्य और चन्द्र ग्रहणों के सबे कारण का साहस के साथ समर्थन किया है। आर्यभट्ट कहता है ''जिस प्रकार किसी नौका में बैठा हुआ। मनुष्य **भागे बढता हुआ स्थिर वस्तु**ओं की पीछे की स्रोत चलता देखता है उसी प्रकार तारे भी गद्यपि वे अचल हैं तथापि नित्य चलते हुए दिखाई पड़ते हैं। " जान पड़ता है कि ग्रहण के सम्बन्ध में आर्यभट्ट की बातें उसके समकालीनें। के। विदित थीं क्यें कि हम कालिदाम के रघुवंश की (१६, ४०) एक उपना में इस अविष्कार का उल्लेख पाते हैं जिसमें उसने कहा है कि '' जा वस्तु वास्तव में पृथ्वी की छाया है उसे लेाग चन्द्रमा की अपवित्रता समक्कते हैं। "गाल-पाद में आर्य्यभट्ट ने सार राशिचक्र के बारहें। भाग के नाम दिए हैं। आर्घ्यभट्ट ने पृथ्वी की परिधि की जा गणना की है ( चार चार केासे के ३३०० येाजन ) वह लगभग ठीक है।

आर्यभट्ट का जन्म प्रतापी अशोक की प्राचीन राज-धानी पाटलियुत्र में हुआ था और उसने छठीं शताब्दी के प्रारम्भ में अपने ग्रन्य लिखे हैं। इस शताब्दी में विद्यी की चन्नति केवल उज्जियिनी ही में परिमित नहीं थी, यद्यपि इस नगर ने प्रतापी विक्रमादित्य के कारण बहुत कुछ प्रसिद्धि पाई थी।

स्रार्थ्भट्टका उत्तराधिकारी वराहमिहिर अवन्ती का एक सञ्चापुत्र था। उसका जन्म अवन्ती में हुन्ना था कीर वह आदित्य दास का पुत्र या जा कि स्वयं भी ज्या- तिषी था। हाकृर हंटर तथा एल बेरुनी ने उक्कियनी की जी मूची सङ्कलित की है उममें बराहिमिहिर का समय सन् ५०५ ईस्वी दिया है और यह सम्भवतः उमके जन्म का समय है। हम पहिले कह चुके हैं कि विक्रम की सभा के "नवातों" में एक यह भी था और डाकृर भाक दाजी ने उसकी मृत्यु का समय मन् ५८९ ई० निश्चित किया है।

उसने अपनी प्रसिद्ध पञ्चित्तिका में पांच प्राचीन निद्धान्तों अर्थात् पालिश,रामक, विसष्ठ, सीर और पैतामह सिद्धान्तों की सङ्कलित किया है। हम इन सिद्धान्तों के विषय में इस पुस्तक के पिछले कांड में लिख चुके है।

बराह-निहिर 'वृहत् संहिता " नामक ग्रन्य का भी रचियता है जिसे कि छाकृर कर्न साहब ने सम्पादित किया है। ग्रन्थ में भिन्न भिन्न विषयों पर पूरे १०६ अध्याय हैं। पहिले बीस अध्यायों में सूर्य, चन्द्रमा, पृथ्वी और ग्रहें। का विषय है, २१वें से २७वें अध्याय तक वृष्टि, हवा, भूडोल, उल्का, इन्द्रधनुष, आंधी, बजा इत्यादि का विषय है, ४० से ४२ तक ग्रहों और बनस्पति का तथा भिन्न ऋत् में निलने वाली व्यापार की सामग्रियों का विषय है, अध्याय ४३ मे ६० तक बहुत सी फुटकर खातें का तथा घर बनाने, बगीचे, मन्दिर, मूर्ति इत्यादि का विषय है, अध्याय ६१ से ९८ तक में भिन्न भिन्न पशुओं और मनुष्यों तथा स्त्रियों रा दिका विषय है, अध्याय ७९ से ८५ तक रतन और असबाब इत्यादि का विषय है, अध्याय ८६ से ए६ तक सब प्रकार के सगुन का विषय है और ९७ से १०६ तक बहुत से बिषयों का बर्णन है जिनमें विवाह राशिचक्र के भाग इत्यादि भी सम्मिलित हैं।

इस ग्रन्थ के उपरेक्ति विषयों से इस वृह्द्ग्रन्थ समस्त शास्त्रों के सम्मिलित होने का काफी ज्ञान नहीं होता उसके ज्यातिष विद्या के उत्तम ग्रन्थ हाने के अतिरि साधारण विषयों के सम्बन्ध में जा सूचना निलती वह इतिहास जानने वालों के लिये बडे ही मुल्य की है। उदाहरण के लिये १४ वें अध्याय में भारतवर्ष की छी शताब्दी का पूरा भूगे। ल है और उसमें बहुत से प्रान्तीं और नगरों के नाम हैं। ४९ वें और ४२ वें अध्यायों में वाणिज्य की वस्तुओं, बनस्पतिश्रों और शिल्प की वस्तुओं के बहुत से नाम हैं जा कि सभ्यता का विशेष रूप से वृत्तान्त जानने के लिये बहुत ही आवश्यक हैं। इसी प्रकार ६१ वें अध्याय से लेकर ६७ वें अध्याय तक भिन्न भिन्न प्रकार है पशुओं का उल्लेख है और ७९ से ८५ तक भिन्न भिन्न प्रकार की वस्तुओं का हीरे से लेकर दांत साफ करने की कृबी तक का वर्णन है। अध्याय ८५ हमारे लिये विशेष काम का है क्योंकि उसमें भिन्न भिन्न मूर्तियां तथा राम, बलि, आठ वा चार वा दो हाथों के विष्णु, बलदेव, कृष्ण और बलदेव के बीच एक देवी, साम्ब, चार मुख वाते ब्रस्ता, इन्द्र,शिव और उसकी पत्नी, अरहतेंं, देवता बुढ़, सूर्यं, लिङ्ग, यम, बहरा, कुबेर और हाथी के सिरवाले गणेश की मूर्तियों के बनाने के नियम हैं। श्रीर अध्याय ६० में कहा गया है कि भागवत लेाग विष्णु की पूजा करते हैं, मगलाग मुर्घ्य की पूजा करते हैं और द्विज लाग अस्म लगाकर शिव की पूजा करते हैं, मात्रि की पूजा वे लीग करते हैं जी लीग उनके। जानते हैं और ब्राह्मण लागब्रह्माकी पूजाकरते

हैं। शाक्य तथा नंगे जैनी परम दयालु और शान्त हृदय-बाले देवता ( बुद्ध ) की पूजा करते हैं। " प्रत्येक पंथ के लोगों के। अपने अपने देवता की पूजा अपने पंथ के नियमा-नुसार करनी चाहिए। "इन वाक्यों से छठीं शताब्दी का विरोधा भाव प्रमाणित होता है। शङ्कराचार्य के उपरान्त का कोई हिन्दू देवताओं की मूची में बुद्ध के "परम दयालु" और " शान्त हृदय " हे।ने का वर्णन नहीं करेगा। इसके उप-रान की शताब्दी में ब्रह्मगुप्त ने अपना ब्रह्मस्फुट सिद्धान्त नामक ग्रन्थ ( ६२८ ई० में ) लिखा । इस ग्रन्थ में २१ अध्याय हैं। पहिले १० अध्यायों में ज्योतिष की प्रणाली का वर्णन है जिसमें ग्रहें। के स्थानेंग, सूर्य्य और चन्द्रग्रहण की गणना, घन्द्रमा के स्कन्धों की स्थिति, यहों और नद्यत्रों इत्यादि का उल्लेख है। इसके उपरान्त के १६ वां अध्याय विषय पूरक हैं और अन्तिम अध्याय में स्फेरिक्त के विषय हेत में ज्योतिष की प्रणाली का वर्णन किया है। १२ वें और १८वें अध्यायों का केालब्रूक साहब ने अनुवाद किया है।

ब्रह्मगुप्त के उपरान्त अन्यकार और राजकीय उलट फेर का समय आया । जब इस समय की समाप्ति होकर भारतवर्ष में राजपूतों का अधिकार समाप्त हुआ उस समय एक दूसरा गणितच्च हुआ । प्रसिद्ध भास्कराचार्य्य का जन्म जैसा कि वह स्वयं कहता है सन १९१४ ई० में हुआ और उसने मिद्धान्तशिरोमणि नाम का बड़ा यन्य सन १९५० ई० में समाप्त किया । एस यन्य के आरम्भ के भाग बीजगणित बीर लीलावती (अङ्क गणित) हैं और इनका अनुवाद होलब्रूक साहब ने किया और गोलीय त्रिकें।णमिति पर गोलाध्याय के अंग्रंका विलिकिन्सन साहब ने अनुवाद कियाहै और उसे प्रमिद्ध गणितच्च परिवत बापूदेव ग्रास्त्री के शोधा है।

भास्कराचार्य के ग्रन्थ में श्रद्भुत प्रश्नों के विवरण हैं जो कि यूरप में १७ वीं और १८ वीं शताब्दी तक नहीं प्राप्त हुए थे। \* वीजगणित ने निस्सन्देह भारतवर्ष में एक अद्भुत उन्नति प्राप्त की थी। बीजगणित की ज्योतिष संबन्धी खोज और रेखागणित सम्बन्धी प्रमाणों में प्रयोग करना हिन्दुओं का विशेष आविष्कार है श्रीर जिस रीति से वे उसना प्रयोग करते थे उसने आजकल के यूरोप के गणितचों की प्रशंसा प्राप्त की है।

<sup>\*</sup> च की निकालना जिसमें ग्रा च<sup>२</sup> + व एक संख्या हो, इस प्रश्न की इल करने के विषय में एक म्बद्भुत कथा कही जाती है । फ्रेमेट ने इस प्राचीन मधन को इल करने के सम्बन्ध में कुछ उन्नति को ग्रीर उसने १८ वीं भताब्दी में इस प्रम की ग्रंग्रेजी बीजगणितज्ञों के पास इस करने के लिये भेजा । ग्रन्त में ह्यूलर ने इसको हल किया भौर उसने उसी बात को प्राप्त किया जिसे कि भास्कर ने सन् १९५० ई ० में माप्त किया या। भास्कर ने एक दुसरे प्रयन की एक विशेष रीति से इल किया है ग्रीर यह ठीक वही रीति है जिसे कि योरप में लोर्ड ब्रोकर साहब ने सन १६५७ ई० में ब्राविष्कृत किया था, ब्रीर इसी प्रध्न का इल जिसे ब्रह्मगुप्त ने सातवीं धताब्दी में दिया है उसके हल करने का निष्फल उद्योग यूलर साहब ने किया या ग्रीर उने ग्रन्त में मन् १७६० ई० में डीलाग्रङ्गे माहब ने प्रा किया। हिन्दुग्रींकी वह प्रिय रीति जी कि कुट्टक के नाम से मिस है, यूरोप में तब तक विदित नहीं हुई थी जब तक कि वन् १६२४ में बेकेट डिमेजेरिएक ने उसे नहीं प्रकाशित किया था।

जब कि भारतवर्ष में ज्योतिष शास्त्र, बीजगणित श्रीर श्रङ्कगणित की इतनी उन्नति हुई तो रेखागणित के शास्त्र का लोप हो गया । हिन्दु श्रेंग ने ईसा के पहिले आठवीं शताब्दी में रेखागणित के मूल नियम निकाले ये और उन्होंने उसे यूनानियों के। सिखलाया था; परन्तु जब रेखागणित के नियमों के अनुभार वेदियों के बनाने का भचार उठ गया ते। रेखागणित पर ध्यान नहीं दिया गया श्रीर रेखागणित सम्बन्धी प्रश्न बीजगणित के द्वारा हल किए जाने लगे।

अरबी ग्रन्थकारों ने ईसा की आठवीं शताब्दी में हिन्दुत्रों के बीजगणित के ग्रन्थों का अनुवाद किया और पिसा देश के लियानाडों ने पहिले पहिल आधुनिक यूरोप हो। इस विद्या से परिचित कराया। त्रिकोणिमिति में भी हिन्दू लोग संसार में सब से प्राचीन गुरू जान पड़ते हैं और गणित शास्त्र में उन्होंने उस दशमलव की प्रणाली की निकाला जिसे कि अरब लोगों ने उनसे उद्घृत करके यूरोप में सिखलाया और जो कि न्नाजकल मनुष्य जाति की सम्पत्ति हो। गई है।

**→€€€©** 

# अध्याय ११ । वैदाक

दुर्भाग्यवग भारतवर्ष के अन्य शास्त्रों की अपेन्ना हिन्द्ओं के वैद्यक शास्त्र पर पहिले के पुरातत्त्ववेत्ताओं ने बहुत कम ध्यान दिया है और आजतक भी इस विषय में जा बातें संगृहीत की गई हैं वे पूर्ण नहीं हैं। सन् १८२३ ई० में प्रोफेसर यच यच विल्सन साहब ने "ओरि-एरटल मेगेज़ीन" में हिन्दू ओषधियों ख्रीर वैद्यक शास्त्रों की एक संज्ञिप्त आलोचना प्रकाशित की। परिश्रमी यात्री और विद्वान मीमा-डी-फारस ने सन् १८३५ ई० के जनवरी के एशियाटिक सामाइटी के जर्नल में हिन्दू वैद्यक मिद्रानों का तिङ्वत भाषा के अनुवादें के स्रनुसार वर्णन दिया था। हिन फ्रीर एंस्ली साहबों ने भी हिल्दुओं के वैद्यक शास्त्र के विषय में बहुत सी बातें एकत्रित कीं। और सन् १८३७ ई० में लन्दन के किंग्सकालेज के डाकृर रौली ने उपराक्त ग्रन्थें। की सब बातों की लेकर इस विषय में अपने अनुसन्धान के साथ हिन्दू वैद्यक शास्त्र के पुरातक्त्व पर अपना प्रसिद्ध लेख प्रकाशित किया । हमारे प्रसिद्ध देशभाई मधुसूदन गुप्त ने जिसने कि पहिले पहिल प्रङ्ग की काटने के विरुद्ध आज कल के मिथ्या विचारों के। दूर किया और जे। कलकत्ते के मेडि-कल कालेज में शरीर चीरने की विद्या का प्रोफेसर था हिन्दुओं के प्राचीन सुश्रुत नामक ग्रन्थ की प्रकाशित किया और यह प्रमाणित किया कि प्राचीन हिन्दुओं की वैज्ञानिक रीति से शास्त्र सम्बन्धी उद्योग के विरुद्ध कोई मिथ्या विचार नहीं थे, डाकृर वाइज़ साहब ने जेा कि पहिले बंगाल के चिकिंस्सा

व्यवहार में थे सन् १८४५ ई० में हिन्दुओं की प्राचीन वैद्यक प्रणाली के विषय में एक पुस्तक प्रकाशित की और इसके उपरान्त उसने वैद्यक शास्त्र के इतिहास पर अपनी आली-चना में जो कि लन्दन में सन १८६८ ई० में छापी गई यी इस विषय को अधिक योग्यता और पूर्णता के साथ लिखा है। उस समय से इस विषय ने हसारे देशवासियों का अधिक ध्यान आकर्षित किया है और हमारे देशहितैषी वैद्य अ-विनाश चन्द्र कविरत्न अब चरक और सुश्रुत का टीका के सहित एक बहुमूल्य संस्करण प्रकाकित कर रहे हैं।

यूरोप में हिन्दू वैद्यक शास्त्र का पुरातत्त्व अभी तक साधारणतः विदित नहीं हो गया है और आर्ग्यों की सब सभ्यता की उत्पति युनानियों से खोजने की प्रादत ने पन्नपात रहित खे।ज के। अब तक रोक रक्खा है। डाकृर दाइज़ साहब का यह कथन ठीक है कि "वैद्यक शास्त्र के प्राचीन इतिहास के सम्बन्ध की खातें केवल यूनान और राम के ग्रन्थकारों में खोजी गई हैं और वे उस पुराने सिद्धान्त के अनुकूल ठीक की गई। हैं जो कि उन सब मिद्धान्तें के विरुद्ध हैं जिनकी उत्पत्ति कि यूनान से नहीं हुई है। हम लोग बचपन से प्राचीन इतिहास ैं से परिचित रहते हैं और उन घटनाओं को स्मरण करना पसन्द करते हैं जो कि बुद्धि के प्रदीप से दिखलाई गई और हमारे हृद्य पर जमा दी गई हैं ख्रीर उन विवारों की बद्लने के लिये उस विषय की पूरी जांच की, नए प्रमाणें। पर सावधानी से विवार करने की और निष्कपटता की क्षावश्यकता है जो कि सदा नहीं पाई जाती। फिर भी

सचाई श्रीर सरलता हमें इतिहाम में जा नई नई बातें विदित हों उनकी जांच करने के लिये विवश करती है जितमें कि हमें ठीक बातें। का पता लग जाय। "स्वयं युनानी लोग साधारणतः प्राचीन सम्यता और विशेषतः वैद्यक्त शास्त्र की उत्पन्न करने का दावा नहीं करते जिम का दोवा कि आधुनिक ग्रन्थकार बहुधा उनके लिये करते हैं। नियार्कस से हमें विदित होता है कि "यूनानी वैद्य लीग सांप के काटने की कोई दवा नहीं जानते थे परन्तु जो लोग इस दुर्घटना में पड़े उन्हें भारतवासी अच्छा कर देते थे। "स्वयं एरियन कहता है कि यूनानी लाग '' जब बीमार होते ये ता वे मिण्यावादियेां (ब्राह्मणें) की दवा करते थे जी कि अद्भुत और मनुष्य की शक्ति के बाहर की रीति से उन सब रोगें का अच्छा कर देते थे जा कि अच्छे हाने ये। न्य थे''। डिआस्केरराड्ज जो कि देसा की पहिली शताबदी में हुआ है प्राचीन लागों में श्रीविध के विषय में सब से बड़ा ग्रन्थकार है और डाकृर रैाले साहब ने अपनी पूरी जांच से यह दिखलाया है कि उसके आेषिष शास्त्र का कितना ग्रंश हिन्दुत्रों के अधिक प्राचीन ओषि शास्त्र से उद्घृत है। यही अवस्था थियोक्रेसस की भी है जो कि ईसाके पहिले तीसरी शताब्दी में हुआ है औरटी सियस वैद्य ने जो कि ईसा के पहिले पांचवीं शताब्दी में हुआ है भारतवर्ष का जो वृत्तान्त लिखा है उसमें डाकुर विल्सन साहब ने दिखलाया है कि भारतवर्ष में उत्पन्न होने वाली वस्तुओं की आलोचना हैं। परन्तु प्रमाणें का यह सिल-सिला उस समय पूर्ण होता है जब कि हिपोक्रेटीस जो कि

"वैद्यक शास्त्र का जन्मदाता" इस कारण कहलाता है क्यों कि उसने यूरप में इस शास्त्र की पहिले पहिल अध्ययन किया, अपने श्रीषधि शास्त्र की हिन्दुश्रों से उद्धृत किया हुआ दिखलाता है। हम इस विषय के प्रमाणें के लिये अपने पाठकों की डाकृर रौले साहब के उत्तम लेख की देखने के लिये कहेंगे। डाकृर वाइज़ साहब कहते हैं कि " हम लोग वैद्यक शास्त्र की पहिली प्रणाली के लिये हिन्दुश्रों के ही अनुगृहीत हैं।"

दुर्भाग्यवर हमें हिन्दु शें की उस सब से प्राचीन वैद्यक प्रणाली का बहुत ही कम अंग्र अब प्राप्त है जो कि कुक श्रीर पञ्चाल लोगों के समय से उस समय तक प्रचलित थी जब कि सब हिन्दू विद्या श्रें के ग्रास्त्र बने (१४०० से ४०० ई० पू० तक)। प्राचीन वैद्यक शास्त्र का पीछे के समय के ग्रन्थों में "आयुर्वेद" की भाँति उल्लेख किया गया है । सम्भवतः इस नाम से किसी विशेष ग्रन्थ का तात्प्पर्य नहीं या वरन् यह प्राचीन वैद्यक शास्त्र का ही नाम था, ठीक उसी भांति जैसा कि धनुर्वेद धनुष और श्रस्त्र चलाने की प्राचीन विद्या का नाम था । प्राचीन आयुर्वेद अर्थात वैद्यक शास्त्र नीचे लखे हुए भागों में बांटा जाता है जिसे कि हम डाकृर विल्सन साहब के ग्रंथ से उद्भृत करते हैं—

(१) शल्य अर्थात बाहरो चीजों यथा तीर, लकड़ी, मिटी इत्यादि निकालने की विद्या और उनमें जो सूजन और पीप हो जाती है उसकी चिकित्सा और उसी प्रकार में सब गिल्टियाँ घावाँ की चिकित्सा।

- (२) शलाक्य अर्थात् अंगां के बाहरी रेगां यथा आंह कान, नाक इत्यादि के रेगा की चिकित्सा। इस शब्द की उत्पत्ति शलाका से है जा कि एक पतला चोखा शस्त्र होता है और जी प्राचीन समय से ही प्रचलित रहा होगा।
- (३) कायाचिकित्सा अर्थात् देह की चिकित्सा को कि आजकल के ओषधि शास्त्र का काम देती थी और श्रल्य तथा श्रलाक्य आजकल की चीर फाड़काकाम देती थी।
- (४) भूत विद्या अर्थात् मन की शक्तियों की उर विगड़ी हुई अवस्या की चिकित्सा, जो कि भूतें के कारा समक्ती जाती थी।
- (५) कुमार भृत्य अर्थात् बच्चों की रक्षा जिसमें बच्चों का प्रबन्ध और उनकी साता और दाइयों के रोगें की चिकित्सा सम्मिलित है।
  - (६) अगद अर्थात् विष के। मारने की औषिध।
  - ( ७ ) रसायन।
- (८) बाजीकरन जिससे कि मनुष्यजाति की वृद्धि का उपाय समक्ता जाता था।

औषि शास्त्र ने भी अन्य शास्त्रों की नाई समय पाकर बड़ी उन्नित की और बै। हु काल में इस शास्त्र के बड़े बड़े ग्रन्थ लिखे गए परन्तु फिर भी प्राचीन बातों में उस भक्ति के साथ जिसके लिये कि सदा से हिन्दू ग्रंथकार प्रसिद्ध हैं इन पीछे के समय के ग्रन्थकारों ने प्राचीन शास्त्र की आयुर्वेद के नाम से ईश्वर का दिया हुआ लिखा है और उस प्राचीन विद्या और बुद्धि को पोछे के समय के कम बुद्धिमान मनुष्यों को केवल समक्षाना अपना उद्देश्य प्रगट किया है। इन पीछे के समय के अधिक वैज्ञातिक ग्रन्थों में चरक और सुश्रुत के ग्रन्थ सब से अधिक प्रमिद्ध हैं और उन्हीं के ग्रन्य सब से अधिक प्राचीन हैं जा कि अबतक वर्तमान हैं। यह विश्वास करने के प्रमाण हैं कि ये प्रसिद्ध ग्रंथ-कार बै। द्व काल में हुए हैं परंतु उनके गृन्य पाराशिक काल में जब कि हिन्द्र विद्या और शास्त्रों का साधारणतः पुन-जीवन हुआ, संकलित किए गए थे। इन गृज्यों के नाम दूसरे दूसरे देशों में भी प्रसिद्ध हुए और आठवीं शताब्दी में हारू रतीद के समय में इन गुन्धों के अनुवाद से अरब लाग परिचित थे। एक सबसे प्राचीन अरब ग्रन्थकार सैरापियन घरक की ज़र्क के नाम से लिखता है, एक गुमरा छरब ग्रत्यकार एविसेना उसे सिर्क के नाम से बताता है, और रहाज़ ज़ जी कि एविसेना के पहिले हुआ है उसे सरक के नाम से लिखता है। इस प्रकार से हिन्दुओं के बौद्धकाल के बने हुए वैद्यक ग्रन्थों के। पौराणिक काल में संसार के लिये पहिले पहिल अरब के लोगों ने प्रकाशित किया।

चरक का ग्रन्थ = भागें। में हैं जिनके नाम नीचे लिखे जाते हैं।

- (१) मूत्रस्थान जिसमें औषिध की उत्पत्ति, वैद्य के कर्तव्य, औषिध का प्रयोग, रेगों की चिकित्सा, कीषिध शास्त्र, पथ्य इत्यादि का वर्णन है।
- (२) निदानस्थान जिसमें रेागें का यथा ज्वर, रुधिर निकलना, फीड़ा, बहुमूत्र, केाढ़, दमा, पागलपन श्रीर मृगी का वर्णन है।

- (३) विमानस्थान जिसमें मरी, पथ्य की प्रकृति, ते के लक्षण और पहिचान, औषिधियों के प्रयोग और गरी के रसों के गुणों का विषय है।
- (४) शरीरस्थान जिसमें आत्मा की प्रकृति, गर्भाधान, जातियों के भेद, तत्वों के गुण, शरीर का वर्णन, शरीर और आत्मा के सम्बन्ध का वर्णन है।
- (५) इन्द्रियस्थान जिसमें इन्द्रियों और उनके रोकें का, देह के रंग, बेग्ली के देगा, शरीर और इन्द्रियों कें रोग, बल घटने और मृत्यु का वर्णन है।
- (६) चिकित्सास्थान जिसमें कि रोगों की चिकित्सा और आरोग्य की वृद्धि, तथा दीर्घायु होने के उगा का वर्णन है। उसमें ज्वर, जलन्धर, सूजन, बवासीर, अति सार, पांडु रोग, दमा, खांभी, आंव, के होना, सुर्व बाद, प्रयास और विष के असर का वर्णन है। उसमें मद्य के नो को दूर करने, सूजन, मर्म स्थानों के रोग, घाव, गिरिष्क और लक्ष्वे की अच्छा करने का वर्णन है।
- (9) कल्पस्थान जिसमें क़ै की औषधि, रेचक की अीषि, विष हटाने वाली औषिध, और औषिध के मंत्रों का विषय है।
- (c) सिद्धिस्थान जिसमें औषिधियों की शोधने का, मूत्र-स्थान, गर्भस्थान, आंतों के लिये पिचकारी लगाने का, फीड़ों का,पिचकारी के प्रयोगका, मर्भस्थानें इत्यादि का वर्णन है।

इस सारे ग्रन्थ में ऋषि आत्रेय ने अग्निवास की शिक्षा दी है। इसकी भूमिका में यह कहा गया है कि ब्रह्मा ने पहिले पहल शिक्षा प्रजापित की दी, प्रजापित ने उसे दीनें। अिश्वनों की सिखजाया और अिश्वनों ने उसे इन्द्र की सिख-लाया । भारद्वाज ने इसे इन्द्र सै पढ़ कर छः ऋषियों की सिखलाया जिसमें अिश्ववास एक ऋषि थे।

सुश्रुत सम्भवतः चरक से पीछे का बना हुआ है और उसके विषय में भी ऐसी ही कथा कही गई है कि इन्द्रने इस शास्त्र को देवता ख्रों के वैद्य धन्वंतिर कें। सिखलाया और धन्वन्तिर ने आठ ऋषियों को सिखलाया जिनमें से सुश्रुत शिक्षा ख्रों को शुद्ध शुद्ध लिखने को चुना गया था।

सुश्रुत के ग्रन्थ के विभाग भी चरक से बहुत मिलते है परन्तु चरक ने मुख्यतः औषधियों का वर्णन किया है श्रीर सुश्रुत ने अपने छन्नों भागों में जिनका कि नीचे उन्नोस किया जाता है मुख्यतः शस्त्र वैद्यक को लिखा है।

- (१) सूत्रस्थान में औषधियों, शरीर के तत्वों और भिन्न रिगों, वैद्यक के शक्तों और औषधियों को चुनने और शस्त्र का प्रयोग करने के उपरान्त की चिकित्सा का वर्णन किया है। उसके उपरान्त रक्त मय और शस्त्र वैद्यक सम्बन्धी रेगों का तथा बाहरी वस्तुओं को निकालने और घाव तथा फ़ोड़ों को अच्छा करने का वर्णन है, इनके सिवाय और भी अनेक विषयों का वर्णन है।
- (२) निदानस्थान में रोगों के लक्षण और पहिचान का विषय है। इसमें गठिया, बवासीर, पणरी, भगन्दर, कोढ़, बहुमूत्र आदि के कारणों का वर्णन है। प्रसव कर्म में स्वभाव विरुद्ध बातें के होने, भीतरी सूजन, सुर्खबाद गलगरह, जलन्धर और जनमाने वाली इन्द्रियों तथा मुंह के रोगों पर विवार किया है।

- (३) शारीरस्थान अर्थात ग्ररीर चीरने की बिह्न जिसमें शरीर की बनावट का वर्णन है। इसमें आत्मा की ग्ररीर के मूलभाग, युवावस्था, गर्भ और ग्ररीर की वृह्नि के विषयों पर विचार किया गया है। रक्त निकलने और गर्भाधान तथा बच्चों की चिकित्सा के विषय में भी विना किया गया है।
- (४) चिकित्सास्थान जिसमें रेग, घाव, फोड़े, सूजन, दूटन, गठिया, बवासीर, पथरी, भगन्दर, कोढ़, बहुमूत्र और जलस्थर के लक्षण और चिकित्ता का वर्णन है। गर्भ में असाधारण स्थिति से बच्चों को निकालने की रीति तथा अन्य विषयें का भी वर्णन है। पिचकारी लगाने, नास लेने और दवाइयें के घूओं के प्रयोग का भी वर्णन है।
- (५) कल्पस्थान में विष उतारते वाली दवाइयों का वर्णन है। खाने और पीने की वस्तुओं को बनाने और रिच्चत रखने और जहर के भोजन के। पिह्चानने के उपाय वर्णन किए गए हैं और भिन्न भिन्न धातु बनस्पति और जीवधारियों के विषों के उतारने का भी वर्णन किया गया है।
- (६) उत्तरस्थान में अनेक स्थानिक रोगों यथा आंख् कान, नाक, और सिर के रेगों का वर्णन है। इसके सिवाय अनेक रोगों की चिकित्सा का यथा जवर, अतिसार, दमा, फोड़े, हृदय के रेगों, पायहुरोग, रक्तनिकलने, मूर्छा, नशे, खांसी, हुचकी, क्षर्र, गलाबैठने, क्रिमीरोगों, रह होने, हैजा, आंव, पागलपन, भूत के आवेश, मिरगी, और मूर्छा का वर्णन है।

चरक और सुत्रुत के विषयों के जपर लिखे हुए संक्षिप्त विवरण से प्राचीन समय में वैद्यक शास्त्र की उन्नति तथा जिन रेगों पर वैद्यों का ध्यान गया था, यह विदित हो जायगा निस्त्रन्देह बहुतेरे प्राचीन सिद्धान्त अब कल्पित दिखलाए गए हैं और उस समय के बहुतेरे विचारों की अब असत्यता दिखलाई गई है। परन्तु फिर भी दो हजार वर्ष पूर्व के बने हुए वैद्यक के पूर्ण ग्रन्थों से प्राचीन समय में भारतवर्ष में इस शास्त्र की उन्नति प्रगट होती है और इन ग्रन्थों में जो औषधियां और नुकसे लिखे गए हैं वे भी बहुत से तथा भिन्न भिन्न प्रकार के हैं। हमारा अभिप्राय यहां पर हिन्दु श्रें की औषधि और चिकित्सा प्रणालियों के पूरे विवरण की देने का नहीं है। हम यहां केवल उनमें से कुछ औषधियों और वैद्यक के शस्त्रों का उन्नेस का कि प्राचीन हिन्दु श्रें को विदित थे।

हिन्दू लेगि बहुत पहिले से रसायन और भिन्न भिन्न रासायनिक मिश्रणों का बनाना जानते थे। और यह बात को ई अचरज की नहीं है क्यों कि बहुत से रासायनिक पदार्थों को तयार करने की सामग्रियां भारतवर्ष में बहुतायत से रही हैं। नमक पश्चिमो भारतवर्ष में पाया जाता था, सोहागा तिडबत से खाता था। शोरा और सोडा सहज में बन जाते थे, फिटकिरी कच्छ में बनती थी और नौसादर भी हिन्दुओं को विदित था। वे लेग चूने, कोयले, और गंधक से तो न जाने कब से परिचित थे।

खार और तेजाब हिन्दुओँ की प्राचीन समय से ही विदित थे और उनसे अरब लेगों ने इन्हें जाना। धातुओं का औषधि की मांति प्रयोग भी बहुत अच्छी तरह है। विदित था। हमें सुरमें तथा पारे, संखिये और अध नौ धातुश्रों की बनी श्रीषधियों का उस्लेख मिलता है। हिन्दू लोग तांबे, लोहे, मीसे, टिन, और जस्ते हे अम्लजिद से, लोहे, तांबे, सुरमे, पारे और संखिये के गन्धेत से, तांबे, जस्ते और लोहे के गन्धित से, तांबे के द्वियम्लेत तथा सीसे और लोहे के कर्बनेत से परिचित थे। "यद्यपि प्रचीन यूनान और रीम के लोग बहुतेरी धातुओं की वस्तुओं का लगाने की अधिधयों में प्रयोग करते थे तथापि यह साधारणतः विश्वास किया जाता है कि खाने की औषधि में उनका पहिले पहल प्रयोग करने वाले अखी लोग थे ... परन्तु चरक और सुश्रुत के ग्रन्थों में, जिसने, हम प्रमाणित कर चुके हैं कि सब से पहिले अरब लोग परिचित थे, हमें बहुतेरी धातुओं की वस्तुश्री का खाने की औषधि के लिये प्रयोग मिलता है।

अनेक वस्तुक्षों के बनाने की जो रीतियां दी हैं उनसे यह स्पष्ट है कि प्राचीन हिन्दू लोग बहुतेरी रामायनिक क्रियाक्षों से यथा घोलने, भाफ बनाने, भस्म करने, थिराने, और अर्क खींचने की क्रियाक्षों से परिचित थे।

जड़ी और पैथिं के विषय में सुश्रुत ने उनके निम्न लिखित विभाग किए हैं अर्थात गढ़ीली और कंद, जड़, जड़ की छाल, विशेष सुगन्धि रखने वाले वृक्ष, पत्ते, फूल, फल, बीज, तीखी और संकोचक बनस्पति, दूधवाले वृत्त, गेांद और राल । सम्भवतः सुश्रुत में जड़ी बूटी सम्बन्धी भूगेाल का सब से प्रथम उन्नेख है जिसमें कि पौधां के कगने के स्थानों श्रीर जनवायू का वर्णन किया है। वह अगिषि के लिये तौल और नाप को भी लिखता है और ताजी जड़ी बूटियों से रस निकालने, अच्छी तरह सुखाए हुए पौधों के थूर्ण बनाने तथा अनेक प्रकार के काढ़े आदि बनाने की रीति भी देता है। भारतवर्ष में बनस्मति प्रायः असंख्य हैं और यह कहना अनाव- प्रयक्त हैं कि हिन्दू वैद्य लोग बहुत प्रकार की जड़ी बूटियों से परिचित हैं। उनमें से बहुत सी पीड़ा घटाने वाली और शुद्ध करनेवाली औषधियां हैं जो कि इस देश की जलवायू और यहां के लोगों की शान्त प्रकृति के योग्य हैं। अचाञ्चक और कड़ी अवस्थान्नों के लिये कड़े और नरम जुल्लाब, के की अपिधयां, पसीना लाने वाली औषधियां और स्नान थे और तीखे विष, संखिये और पारे की मिलावटी तथा जमाव जीर मिलानेवाली औषधियों के साथ पिए जाते थे।

अब शस्त्र वैद्यक की ओर ध्यान देने से हमे निस्संदेह आश्चर्य होगा। शैली साहेब कहते हैं ''इन प्राचीन शस्त्र वैद्यों को पथरी निकालने तथा पेट से गर्भ निकालने की क्रिया विदित थी और उनके ग्रन्थों में पूरे १२९ शस्त्रों का वर्णन किया हुआ है। शस्त्र वैद्यक इन भागों में बँटा हुआ है अर्थात् छेदन, भेदन, लेखन, ब्याधन, यम, अहैर्य्, विश्रवण और सेवन। ये सब कार्य बहुत प्रकार के वैद्यक शस्त्रों से किए जाते थे जिन्हें कि डा० विल्सन साहब निम्न लिखित भागों में बाँटते हैं अर्थात् यन्त्र, शस्त्र, ज्ञार, अग्वि वा दागना, शलाका, श्रंग वा सींग, खून निकालने के

लिये तुम्बी और जलीक वा जोंक । इनके सिवाय हमें ते पत्तियाँ, पट्टी, धागे के लिये गरम की हुई धात की बहा और अनेक प्रकार के संकोचक और कोमलकारी लेप भी मिलते हैं।

यह कहा गया है कि शस्त्र सब धातु के होने चाहिएं। वे सदा उजवल सुन्दर पौलिश किए हुए और चेखे होने चाहिएं जा बाल को खड़े बल चीर सकें। और युवा अभ्यात करने वाले को इन शस्त्रों का प्रभ्याय केवल बनस्पतियाँ पर ही नहीं वरन पशुक्रों की ताजी खाल और मरे हुए पशुओं की नसों पर करके निपुणता प्राप्त करनी चाहिए।

हमारे हिन्दू पाठकों को यह जानना मनेारञ्जक होगा कि जब आजकल भारतवर्ष के प्रत्येक भाग में स्वास्थ्य और चिकित्सा के लिये विदेशियों की विद्या और निपुणता की आवश्यकता होती है तो २२०० वर्ष पहिले सिकन्दर ने अपने यहाँ उन लोगों की चिकित्सा के लिये हिन्दू वैद्यों को रखा या जिनकी चिकित्सा कि युनानी नहीं कर सके थे और १९०० वर्ष हुए कि बगदाद के हांकल रसीद ने अपने यहाँ दे हिन्दू वैद्य रखे थे जा कि अरबी ग्रन्थों में मनका और सलेह के नाम से विख्यात हैं।



## अध्याय १२।

#### नाटक

इस काल में विज्ञान में जितनी उन्नति हुई उससे कहीं अधिक और अद्भुत उन्नति संस्कृत साहित्य के नाटक और काठ्य में हुई। आर्यभट्ठ और चर्क की अपेता कालिदास और भवभूति हिन्दुओं तथा संसार की दृष्टि में अधिक मान्य हैं।

इस पुस्ततक में पीछे के समय के संस्कृत साहित्य का इतिहास देना न ता सम्भव ही है और न ऐसा करने का हमारा उद्देश्य ही है। हम केवल सब से प्रसिद्ध ग्रन्थकारों के नाम तथा उनके सब से अद्भुत ग्रन्थों का बड़े संक्षेप में वर्णन करेंगे। इससे हमारे पाठकों के इस काल के साहित्य का साधरण ज्ञान प्राप्त हो जायगा और हम इस पुस्तक में केवल इतना ही करने का यत्न कर सकते हैं। हम इस प्रध्याय में नाटकों का तथा आगामी अध्यायों में काठ्य और कथाओं का वर्णन करेंगे।

जिस उजवल काल का हम वर्णन कर रहे हैं वह प्रसिद्ध कालिदास के समय से आरम्भ होता है और सरस्वती के इस पुत्र ने यद्यपि कई बड़े उत्तम ग्रन्थ बनाए हैं पर वह सभ्य सृष्टि में मुख्यतः शकुन्तला के ग्रन्थकार की भांति परिचित है। जिस्ने संस्कृत में इस नाटक को पढ़ा है वह हिन्दू ही नहीं वरन कोई भी क्यों न हे। पर उसकी सम्मित यही होगी कि नम्न श्रीर कोमल हद्यवाली बनवासिनी शकुन्तला से बढ़ कर मृदु और मनाहर कल्पना मनुष्य की लेखनी से कभी नहीं निकली है।

राजा द्ध्यन्त अहेर के लिये जाता है और कन्व ऋषि के आग्रम पर पहुंचता है। कुञ्जों में साधारण वेष में चलते द्रुए वह तीन युवितयों की वृत्त में जल भींचते हुए देखता है। यह कहना अनावश्यक है कि युवतियां शकुन्तना (जी कि मनुष्य पिता से अप्सरा की कन्या थी) तथा उसकी दे। सिखयां हैं। शकुन्तला को बचपन से कन्व ऋषि ने पाला था और उसने बन के इन्हीं एकान्त स्थानों में अपनी बनवा ित्तनी साथिनियों, अपने वृक्षों और पालतू पशुत्रों में ही अपनी सुन्दर युवावस्था के। प्राप्त किया था। दुष्यन्त जो कि राज-सभाक्रों की बनावटी सुन्दरता सै परिचित था प्रकृति की इस सुन्दर पुत्री को देख कर मोहित हो गया और उसने जो छाल के वस्त्र पहिने थे उससे उसकी सुन्दरता और भी अधिक हो गई थी, उस सुन्दर फूल की नांई जिसकी पत्तियां ढके रहती हैं। उसे इस युवती तथा उसकी सिखयें के सम्मुख आने का उपयुक्त अवसर मिला, उनमें कुछ बातें हुई और कीमल शकुन्तला के हृदय में एक ऐसा भाव उत्पन्न हुआ जैसा कि उसके सारे जीवन में पहिले कभी महीं हुआ था।

प्रेम ने शकुन्तला के कोमल खंग पर अपना प्रभाव हाला और जब दुयन्त उसमें पुनः मिलने आया तो वह उस माधवी लता की नाई हो गई थी जिसके पत्ते मूखी हवा से मुरक्षा गए हों, परन्तु यह परिवर्तन होने पर भी वह मनोहर और उसके हृद्य को उलक्षाने वाली थी। इन दोनें। प्रेमियों ने मिलकर गान्धवं विवाह की गीति से अपना सम्बन्ध दृढ़ कर लिया। तब दुष्यन्त शकुन्तला को

अपनी स्रंगूठी देकर और उसे शीघृ ही अपनी राजधानी में ले चलने की प्रतिज्ञा करके उससे बिदा हुआ।

श्रब नाटक का मनोरञ्जक भाग आरम्भ होता है।

शकुत्तला अपने अनुपस्थित पित का सोच करती हुई एक

बड़े कोधी ऋषि का उचित सम्मान करना भूल गई जो कि

उसके आश्रम में अतिथि की नाईं आए थे। इस कोधी

ऋषि ने इस असावधानी पर बड़े कुपित होकर यह शाप

दिया कि वह जिस पुरुष के ध्यान में इतनी लीन है वह

उसे भूल जायगा। परन्तु उसकी सिखयों की प्रार्थना पर

शान्त होकर उस ऋषि ने अपने वाक्य का कुछ परिवर्तन

किया और कहा कि उसे अपनी दी हुई श्रंगूठी देखकर पुनः

उसका स्मरण हो जायगा। अतः दुध्यन्त अपने इस प्रेम के।

भूल गया और शकुन्तला जो कि गर्भवती हो गई थी अपने

एकान्त आश्रम में मुरक्ता कर ज्ञीण होने लगी।

तसके पालनेवाले पिता कन्य ने यह सय वृत्तान्त जान िह्या और शकुन्तला को उसके पित के यहां भेजने का प्रबंध किया। यह समस्त नाटक बड़ा हृद्यवेधक है परन्तु उसका कोई ख्रंश इतना अधिक कोमल और हृद्यवेधक हिं है जितना कि शकुन्तला का अपने इस शान्त आश्रम के शांधियों और पशुख्रों के साथ बिदा होना, जहां कि वह इतने काल तक रही थी। कन्य का हृद्य शोक से भरा हुशा है और उसकी आँखों से आँमू की धारा बह रही है। श्रदृश्य बन देवियां शोक के साथ उससे बिदा होती हैं, शकुन्तला की दोनों सखियां अपनी प्यारी बिदा होनेवाली सही से जुदा नहीं हो सकतीं। स्वयं शकुन्तला ने इतने दिनों तक जिनकी प्यार किया था और जिनकी पाला पोसा या उनसे जुदा होने में बह विहुल हे।गई ।

यकुन्तला—हे पिता जब यह कुटो के निकट चरने वाली गाभिन हरिनी क्षेम कुशल से जने तुम किसी के हाथें। यह मंगल समा-चार मुक्ते कहला भेजना, भूल मत जाना।

कन्ब—-ग्रच्छान भूलूंगा।

प्रकुन्तला—( कुच चल कर ग्रीर फिर कर ) यह कौन है जो मेरा श्रंचल नहीं छोड़ता ( पीछे फिर कर देखती है )।

कन्व—जिमका मुंह दाभ से चिरा हुआ देख कर घावों पर तू अपने हाथ हिंगाट का तेल लगाती थी, जिसे तैने समा के चावल खिला खिला कर पाला है बीर अपने बेटे की भांति लाड़ चाव किया है से इस समय तेरे पैर क्योंकर छोड़ेगा।

प्रकुरतला — अरे कोना मुक्त सहवास कोड़ती हुई के पीके तू क्यों आता है। तेरी मां तुक्ते जनते ही कोड़ मरी थी तब मैंने तेरा पालन किया। अब मेरे पीके पिताजी तुक्ते पालेंगे। तूं लीट जा। [लक्ष्मणसिंह]

नाटक में रंजकता बढ़ चली। शकुनतला का पित उसे भूल गया या और वह अंगूठी जिससे कि उसे उसका स्मरण हो सकता या मार्ग में खोगई। दुष्यन्त ने शकुनतला तथा उसके साथियों का बड़ी शिष्टता से स्वागत किया परन्तु उसने अज्ञात और गर्भवती स्त्री को अपनी पत्नी की भांति अंगीकार करना स्वीकार नहीं किया। विचारी शकुनतला इस अपित से प्रायः अधमरी सी होगई क्योंकि वह इसका कारण नहीं जानती थी। उसने ऋषि का शाप नहीं सुना था और उसकी सिखयों की प्रार्थना पर ऋषि ने शाप से निवृत होने का जो उपाय बतलाया था उसे भी वह नहीं जानती थी। उसने दुष्यन्त को उन पूर्व परिचित घटनाओं के स्मरण दिलाने का व्यर्थ उद्योग किया जो कि दुष्यन्त के आश्रम में रहने के समय में हुई थीं श्रीर अन्त में वह दुःख श्रीर शोक में राने लगी। उसके साथियों ने उसे महल में छोड़ दिया श्रीर उसके लिये अलग स्थान दिए गए परन्तु वह एक अपूर्व घटना के द्वारा इससे श्रिधिक अपनान सहने से बचा ली गई। एक स्वर्ग की अपसरा ज्योति के रूप में उतरी और उसे इस एथ्वी से ले गई जहां कि निस्संदेह उसके दिन दुखदाई और कठोर थे।

अब एक ऐसी घटना हुई जिससे कि राजा की पिछली बातों का स्मरण हो गया। एक मळुए ने एक मळली पकड़ी जो कि उस प्रंगूठी को निगल गई थी जो कि शकुन्तला के हाथ से उस नदी में गिर पड़ी थी और इस प्रंगूठी के। देख कर राजा को सब पिछली बातों का एकदम स्मरण हो आया? शकुन्तला का प्रेम दसगुना भड़क उठा और उसने इस कोमल तथा प्रेम और विश्वास करने वाली युवती के साथ जो कठोर अन्याय किया था उसके दुखः ने उसे पागल बना दिया। उसने सब राज काज छोड़ दिया, वह आहार कीर निद्रा भूल गया और कठोर पीड़ा में मग्न हो गया।

इस अचेत अवस्था से उसे इन्द्र के सारथी ने जागृत किया और इन्द्र की ख्रार से उसने दानवां के विकद्ध राजा की सहायता मांगी। राजा स्वर्गीय विमान पर चढ़ा, उसने दानवां को विजय किया और तब वह देवताओं के पिता कर्यप के स्वर्गीय आश्रम में लाया गया जहां कि अपनी पत्नी अदिति के साथ वे पवित्र एकान्त में वास करते थे। वहां पर राजा ने एक छोटे बलवान बालक को सिं। के बचे के साथ खेलते हुए देखा।

दुष्यन्त—( आपही आप ) अहा क्या कारण है कि मेरा स्नेह इस् बालक में ऐसा होता आता है जैसा पुत्र में होता है। हान है। यह हेतु है कि मैं पुत्रहीन हूं। [लक्ष्मणसिंह]

पाठक लोग निस्संदेह देखेंगे कि यह बालक स्वयं उस राजा का ही पुत्र था। शकुन्तला को दयालु देवताओं ने लाकर राजा को पिछली बातों का स्मरण होने के समयतक यहां रखा था और जब शकुन्तला सम्मुख आई तो दुष्यन्त ने घुटनों के बल होकर समा की प्रार्थना की और प्रेममयी शकुन्तला ने उसे समा किया । तब यह जाड़ी बालक के सहित कश्यप और अदिति के सम्मुख लाई गई और इन दोनों पवित्र महानुभावों के आशीर्वाद के साथ यह नाटक समाप्त होता है।

कालिदास के दो अन्य नाटक रह गए हैं। विक्रमोर्वसी में राजा पुरुरवस और स्वर्णीय अप्सरा उर्बसी के प्रेम का वर्णन है। हमें विदित है कि यह कथा ऋग्वेद के समाम प्राचीन है और अपने पहिले रूप में यह सूर्य्य (पुरुरवस= चमकीली किणों वाला) का प्रभात ( उर्बसी=अतिविस्तत) के पीछा करने की कथा है। परन्तु उस समय से इस कथा की उत्पत्ति हिन्दुओं के हृद्य से लुप्त हो गई है और कालिदास तथा पुराणों का पुरुरवस एक मानवी राजा माना गया है जिसने कि उर्वसी नाम की अप्सरा की दानवों से रहा की और जो उसके प्रेम में आशक्त होगया और उर्वसी भी राजा पर आशक्त होगई। यह अपसरा इस मनुष्य के

प्रोम में इतनी लीन हो गई थी कि जब वह इन्द्र की सभा में एक नाटक का अभिनय करने गई तो वह अपना श्रंश मूल गई और अपने प्रियतम का नाम मूल सै लेकर उसने अपने हृइय की गुप्त बात को प्रगट कर दिया।

ु उर्वशील हमी बनी थी और मेनका वरुणी बनी थी। मेनका कहती है।

''लक्ष्मी, भिन्न भिन्न मंडलें। का प्रायन करने वाली प्रक्तियां यहां उपस्थित हैं। इनके प्रिरोमणि सुन्दर केणव हैं। कह तेरा इदय किस पर जाता है।"

उसके उत्तर में उसे कहना चाहिए था "पुरुषोत्तम पर" परन्तु उसके पलटे में उसके मुंह से "पुरूरवा पर" निकल गया। इस भूल के लिये इस कोमल अप्सरा को दंड दिया गया परन्तु इन्द्र ने बड़ी सावधानी से इस दख्ड को आशी-र्वाद के रूप में परिवर्तित कर दिया और इस अप्सरा को अपने प्रियाम के साथ जाकर तब तक रहने के लिये कहा जब तक कि वह उससे उत्पन्न हुए बच्चे को न देखले।

्षुहरवा ने अपने इस नए प्रेम के। अपनी रानी सै व्यर्थ छिपाने का उद्योग किया और व्यर्थ उसके पैरों पर गिर कर क्रूट सूट का पश्चाताप प्रगट किया। रानी ने कुछ असभ्यता से उत्तर दिया।

े ''ग्रार्यपुत्र, श्राप विचित्र पश्चाताप करते हैं। सुकै ग्राप पर विश्वास नहीं होता।"

और उसने राजाका बड़े निष्ठुर परन्तु बड़ी बुद्धिमानी के विचार के लिये छोड़ दिया।

"मैंने ग्रपने के। यह कष्ट वृथा दिया। स्त्रियां स्पष्टदर्शी है।ती हैं ग्रीर केवल गब्द उनके मन की भुलावा नहीं देशकता, मेम ही उनके। जीत सकता है। ग्रापनी विद्या में निपुण रत्न काटने वाला भूठे रहे की उपेक्षा से देखता है।

परन्तु रानी ने शीघ्र ही देखा कि उसके पित के ना स्नेह का कोई उपाय नहीं था और उसका क्रोध निर्मेह था! इन्द्रपत्नी के आत्मत्यांग के साथ उसने अपने पूर्व आचरण के प्रायश्चित के लिये ब्रत धारण किया और अपने पित की उसके नए प्रेम में भी आशक्त होने दिया। श्वेत वस्त्र पहिन कर आभूषण के स्थान पर केवल फूलों के धारण करके वह धीरे धीरे अपने पित और राजा की पूजा के लिये आई और उसे इस वेष में देख कर राजा की उसके लिये पहिला सा स्नेह हो आया।

"वास्तव में यह बात मुक्ते अच्छी लगती है। इस प्रकार साधा-रण प्रवेत वस्त्रों के। पहिन कर, पवित्र फूलें। से अपनी लटें। के सिज्जत कर, तथा अपनी मत्त चाल के। सञ्ची भक्ति में परिवर्तिक कर वह वर्धित सींदर्य से चल रही है"।

परन्तु वह जानती थी कि उसकी सुन्द्रता निर्थंक थी। उसने राजा की पूजा की उसकी दंडवत किया और तब चन्द्रमा और राहिणी नचत्र की कहा।

'पित प्रति मेरी इस प्रतिज्ञा के। सुना श्रीर उसकी साझी करो। जा काई ग्रम्सरा मेरे पित की स्नेह भजन हा श्रीर उसके प्रेम पाष्म में बँधे उससे में दया के साथ श्रम्का व्यवहार करूंगी"।

स्वयं उर्वसी की सखी की भी इस महान-स्रात्म त्याग से बड़ा आश्चर्य हुआ और उसने कहा।

"यह बड़े उच्चमन की स्त्री है। इसका भार्याचरिक ग्रादर्भनीय है"। इसके उपरान्त राजा और उर्वसी का प्रेम और उनका एक दैवी घटना के द्वारा थाड़े समय के लिये वियाग है। ने का का छिदास की लेखनी की पूरी शक्ति के साथ वर्णन है।

वह इस वियाग में मूख गया, बन में इधर उधर घूमने लगा और पशुपत्ती तथा निर्जीव वस्तु श्रेंग में बात करने लगा।

"जाइ जाँच्योँ नखतमं डित शिखी सी नियराइ।

मदन राग श्रजापिनी इन की किलन सी धाइ॥

श्रोर कुञ्जरवृन्द-ग्रिधिपति सी श्रमेक मकार।

तथा मधुकर सी फिरत जी करत मृदु गुञ्जार॥

हंस श्री कल-नाद-कारी विमल फरनन टेरि।

विहग चकवा, गिरि शिला, श्रह चपल हरिनहिं हैरि॥

थे। जी बहु याचना इन सी करी मैं जाय।

पै नहीं मम दुःख की इन किया हलकी, हाय!

उसने भ्रमण के उपरान्त उसे पाया परन्तु फिर भी उसके वियोग की आग्रंका थी। क्यें िक उससे उर्वसी की जी पुत्र उत्पन्न हुआ या श्रीर जिसे उर्वसी ने उससे अब तक छिपा रक्खा था, उसे दैवात् उसने देख लिया और इन्द्र की आज्ञा के अनुसार उसकी दृष्टि उस पुत्र पर पड़ते ही उर्वसी की स्वर्ग की लैं। ट जाना पड़ता। परन्तु इन्द्र ने अपनी आज्ञा में फिर परिवर्तन कर दिया और नारद स्वर्ग से इन्द्र की आज्ञा पुरुरवा के सुनाने के लिये आए—

"सदा पिवज वन्थनें से उर्वसी ग्राजीवन तेरे साथ रहेगी"। तीसरा और अन्तिम नाटक जा कालिदास का बनाया हुआ कहा जाता है, मालविकाग्निमित्र है जिसमें मालविका श्रीर अग्निमित्र की प्रीति का वर्णन है। परन्तु हमें इस ग्रन्थ के कालिदास का रचा हुआ होने में बड़ा सन्देह है। अग्निमित्र और उसके पिता पुष्पिमित्र ऐतिहासिक रोजा हैं। पुष्पिमित्र मैार्यवंश के अन्तिम राजा का सैनापित था और उसने उस राजा के। मार कर मगध के संग वंश के। स्था-पित किया था।

मालविका राजमहिषी धारिणी की एक सुन्दर दासी है, और वह नाचना गाना सीखती है। रानी ने उसे शंका है राजा अग्निमित्र की दृष्टि से बचाया परन्तु उस चित्रशाला में उसका चित्र भूल से खिंचवाया था और इस चित्र के। देख कर राजा के। मालविका के देखने की बड़ी उत्कंठा हुई। मालविका राजा के सम्मुख नृत्य और गान में अपनी चतुराई दिखलाने के लिये उपस्थित हुई और राजा उस पर माहित होगया।

रानी ने सालिवका की ताले में बन्द कर दिया परन्तु बह एक युक्ति से निकाल ली गई और राजा से उसका साज्ञात हुआ।

यह समाचार मिला कि राजा के पुत्र ने सिंधनदी के तट पर यवनों की पराजित किया और रानी इस समाचार की सुन कर इतनी प्रसन्त हुई कि उसने सबकी बहुत सा पुरष्कार दिया और कदाचित यह विचार कर कि राजा की प्रीति की राक्तना निर्णक है उसे मालिविका की अपंच किया। इस प्रकार यह नाटक सुख से समाप्त होता है परन्तु न ते। इसकी कहानी और न इसका काठ्य शकुन्तला वा विक्रमीर्वसी की बराबरी का है।

कालिदास खठीं शताब्दी में हुए हैं, और वह विक्र-मादित्य के दर्बार की सुशीक्षित करते थे। उनके १०० वर्ष के उपरान्त भारतवर्ष के एक सम्राट ने जी कि अधिकार और विद्या में विक्रमादित्य का एक येग्य उत्तराधिकारी था, प्रसिद्ध कालिदास की बराबरी करने का उद्योग किया। यह शीलादित्य द्वितीय था जिसे श्रीहर्ष भी कहते हैं, जिसने सन् ६१० से ६५० ई० तक राज्य किया और जिसने चीन के यात्री हुन्तमांग का स्वागत किया था। वह केवल सारे उत्तरी भारतवर्ष का सम्राट ही नहीं था वरन स्वयं एक विद्वान मनुष्य था। वह रत्नावली का ग्रन्थकार कहा जाता है, परन्तु यह अधिक सम्भव है कि उसकी सभा के प्रसिद्ध ग्रन्थकार बाणभट ने इस नाटक के। रचा हो। कालिदास का यश उस समय तक सारे भारतवर्ष में फैल गया था और छै। टे छोटे किव अपने ग्रन्थ अनजाने इसी महान किव के ढंग पर रचते थे। यह बात रत्नावली में विशेषतः देखी जाती है जिसमें कि कालिदास के नाटकों की वाक्यचेरी स्पष्ट मिलती है।

यह नाटक वसन्तेत्सव के वर्णन से आरम्भ होता है, जिसमें कि कामदेव की पूजा की जाती थी और प्रसन्त हृदय मनुष्य और स्त्रियां एक दूसरें। पर रंग छिड़कते थे। गुलाल और रंग छिड़कने की रीति अब तक भी सारें भा-रतवर्ष में प्रचलित है। परन्तु प्राचीन समय में जा कामदेव की पूजा होती थी उसका स्थान अब कृष्ण ने लेलिया है।

रानी बाटिका में प्रद्युम्न की पूजा करने जाती है और राजा से बहां आने के लिये प्रार्थना करती है, रानी की एक सुन्दर दासी सागरिका भी जिसे कि रानी ने राजा की दृष्टि से बड़े यत के साथ बनाया था बाटिका में आई, और वह वृत्त की आड़ से राजा की देख कर उस पर मे।हित होगई।

बाटिका में एकान्त में बैट कर इस प्रेमाणक युवती ने अपने हृद्य की चुरानेवाले का चित्र खींचा परन्तु उसे उसकी एक सखी ने देख लिया जो कि उसी के समान चित्र कारी में निपुण घी और उसने राजा के चित्र के पास स्वयं सागरिका का चित्र खींचा। ये दोनों चित्र असावधानी से खीं गए और वे राजा के हाथ लग गए जो कि अपने साथ इस युवती का चित्र देख कर उस पर मोहित हो गया। इस कथा में अग्निनित्र की कथा की समानता न पाना असम्भव है जिसमें कि अग्निमित्र अपनी रानी की दासी के चित्र की देख कर उस पर मोहित हो गया।

कालिदास के दुष्पन्त की नाई राजा उन कमल के पत्रों को उठाता है जो कि सागरिका के तप्त ग्रारीर पर लगाए गए थे और उनके पीले वृत्तों में इस युवती की सुडील छाती का चिन्ह आता है। इसके उपरान्त शीघ्र ही ये दोनों प्रेमी मिलते हैं परन्तु सदा की नाई यहां भी उन दोनों के मिलते में रानी के कुसमय के आगमन से बाधा पड़ती है। एक बार पुनः रानी की सागरिका पर राजा के प्रेम का स्पष्ट प्रमाण मिलता है। कालिदास के पुरुरवा की नाई राजा रानी के चरणों पर गिर पड़ता है परन्तु रानी क्रोध में भरी हुई लीट जाती है।

मालिवका की नाईं प्रोमासक्त सागरिका की रानी ताले में बन्द करती है। तब उन्जियनी से एक जादूगर आता है और अपने खेल दिखलाता है। इसके उपरान्त शीफ्र ी राजभवन जलता हुआ दिखलाई देता है और राजा सा-रिका को बचाने के लिये जो कि भीतर कैंद रक्खी गई में दौड़ता है और उसे बचा लेता है। परन्तु आग अब ग्रेप हो जाती है। वह जादूगर का केवल एक खेल थी! ब सागरिका बाहर निकली है तो यह पहिचाना जाता कि वह लंका की रानी रतावली है और मालविका की गई अन्त में रतावली को भी रानी स्वयं राजा को गर्ण कर देती है।

एक दूसरा अद्भुत नाटक नागानन्द भी शीलादित्य देतीय का बनाया कहा जाता है परन्तु रत्नावली की नांई । ह अधिक सम्भव है कि इस यत्य को भी उसकी सभा है किसी किव ने बनाया है। हम इसे अद्भुत यत्य कहते हैं। एका कारण यह है कि सम्भवतः यह केवल एक ही बौद्ध । एक है जो कि अब हम लागों का प्राप्त है। इस बौद्ध । एक में हम हिन्दू देवता और देवियों को बौद्धों की । एय वस्तुश्रों के साथ मिश्रित पाते हैं और यही बात । जो कि इस ग्रन्थ को विशेष मूल्यवान बनाती है।

विद्याधरों का राजकुमार जीमूतवाहन सिद्धों की राजकुमारी मलयावती को गौरी (एक हिन्दू देवी) की कूजा करते हुए देखता है और उस पर आमक्त हो जाता है इह उसके सम्मुख उपस्थित होता है जैसे कि दुष्यन्त शकुन्तला के सम्मुख हुआ था और वह उसका सुशीलता से इत्कार करती है और कदाचित यह कहने की आवश्यकता ही है कि वह भी राजकुमार पर आसक्त हो जाती है। शकुन्तला की नाई मलयावती में भी प्रेम का चिरपरिचित

प्रभाव देख पड़ता है। वह ज्वरग्रस्त हो जाती है, उसे ग्ररीर में चन्दन का लेप किया जाता है और केरे के पत्ते से हवा की जाती है।

जी मूतबाहन अपने हृदय की चुराने वाली युवती का चित्र खींचने में लगता है। वह चित्र खींचने के लिये लाल संखिए का एक दुकड़ा माँगता है और उसका साथी भूमि में से कुछ दुकड़े उठा लाता है जिससे कि पांच रंग (नीला पीला, लाल, भूरा और चित्र विचित्र) लिखे जा सकते हैं। इस वृत्तान्त से विदित होगा कि प्राचीन हिन्दू लोग पोस्पियाई के पुराने चित्रकारों की नाईं चित्रकारी के लिये रंग विरंग की मिट्टी और धातु को काम में लाते थे।

मलयावती राजकुमार को चित्र खींचते हुए देखती हैं और यह मनक्क कर कि वह किसी दूसरी स्त्री पर मोहित हैं और उसका चित्र खींच रहा है मूर्छित होजाती है। इस बीच में मलयावती का पिता जीमूतबाहन को अपनी पुत्री के विवाह के लिये सँदेसा भेजता है और जीमूतबाहन यह न जान कर कि जिस युवती की उन्नने देखा या वह यही राजकुमारी है और अपनी प्रियतमा के साथ धर्मपालन करने की अभिलाषा से राजकुमारी का पाणिग्रहण स्वीकार नहीं करता।

परन्तु दोनों प्रेमियों की भूल शीघ ही दूर हो जाती है। राजकुमार को विदित होजाता है कि जिस युवती पर वह आसक्त हुआ है वह यही राजकुमारी है जिसके विवाह के लिये उससे कहलाया गया है श्रीर राजकुमारी को भी यह विदित होजाता है कि राजकुमार ने जो चित्र खींचा है

वह उसीका है। इसके उपरान्त बड़े धूम धाम से विवाह होता है।

यहां पर हमें राजा के विदूषक शेषर का एक जी बहलाने वाला वृत्तान्त मिलता है जो कि इन उत्सवें में खूब मदिरा पीकर कुछ हास्यजनक कार्य्य करता है। वह कहता है कि उसके लिये फेवल दो देवता हैं अर्थात वलदेव जो कि नशा पीने के लिये हिन्दुओं का प्रमिद्ध देवता है और दूसरे काम जो कि प्रेम का हिल्दू देवता है। और यह बीर अपनी प्रियतमा से जो कि एक दासी घी मिलने के लिये जाता है। परन्तु उस मनोहर युवती से मिलने के पलटे वह राजकुमार के एक ब्राह्मण साथी से क्षिलता है जिसने कि की ड़े मको ड़ें से बचने के लिये अपने सिर पर कपड़ा डास्र लिया था और इस प्रकार घूंघट काढ़े हुए स्त्री की नाई देख पडता था। शेषर ने मदान्ध होने के कारण ब्राह्मण की अपनी प्रियतमा जान कर ज्यालिंगन किया, निससे कि ब्राह्मण को बड़ी ही फ्रहिच घी और उसने मदिरा की दुर्गन्ध से अपना नाक बन्द कर लिया। यह गड़ बही उस समय और भी बढ़ गई जब कि उस स्थान पर स्वयं उसकी प्रियतमा उपस्थित हुई। इस अविवेकी प्रेमी पर दूसरी स्त्री से प्रेम करने का दोष लगाया गया श्रीर ब्राह्मण को उपयुक्त कटु वाक्य यथा ''भूरा बन्दर" इत्यादि कहा गया, उसका जनेजं तोड़ डाला गया और वह इस संकट में से निकलने के लिये दासी के चरणें। पर गिरने लगा परन्तु अन्त में सब बातें सन्तोषदायक रीति से प्रगट होगईं।

इसके उपरान्त दुलहा और दुलहिन की नवप्रीति। आमीद प्रमीद वर्णन किए गए हैं। राजा निम्न लिखि। शब्दों में चुम्बन की प्रार्थना करता है—

"लहि लहि भानु प्रकाश नित पावन पाटल जाति। केसर मम निसरत जहां दसन सुद्धवि नित होति॥ जा यहि विधि शोभा लहत तव मुख कमल समान। तो मधुकर केहि हेत नहिं करत तहां रस वान॥

[सीताराम]

परन्तु इस समय इस प्रेमी की उसके राज्य के समा चार बाधक होते हैं और उनके कारण उसे अपनी प्रियतम् की छीड़ना पड़ता है।

यहां तक यह कथा अन्य हिन्दू नाटकों की कथा के सदूश है परन्तु अन्तिम देनों श्लंक ( पांचवां और बढां) मुख्यतः बौद्ध हैं और वे विचित्र रूप में दूसरें। के हित कि आत्मत्याग के वास्तविक गुणें। के। दिखलाते हैं।

जीमूतवाहन उत्तरी घाटों में जाता है और वहाँ
समुद्र तट पर पक्षियों के राजा गरुड़ के मारे हुए नागें की
हिंदुयों का टीला देखता है। नाग सांप हैं परन्तु हिन्दू
और बीद्ध किवियों की कल्पना में वे मनुष्य की नांई हैं उनमें
अन्तर केवल इतना है किवे के चुलीवाले होते हैं और उनकी
पीठ से फन निकले रहते हैं। गरुड़ के साथ यह प्रबन्ध होगया
है कि उसके आहार के लिये प्रति दिन एक नाग जाया
करिगा और जीमूतवाहन जब एक नाग की अपनी रीती
हुई माता से बिदा होते हुए और गरुड़ के भोजन के लिये
जाने की तथ्यारी करते हुए देखता है तो उसके हृदय में

बड़ी बेदना हाती है। वह निष्टुर गरूण की नाग के स्थान पर स्वयं अपने की अर्पण करता है और यह पत्ती उसे ले कर उड़ जाता है।

जब वह नाग जीमूतवाहन के घर में जाकर उसके इस प्रकार जाने का समाचार कहता है तो वहां बड़ा शोक और रोना होता है। उसके वृद्ध माता पिता और उसकी नव विवाहिता स्त्री उस स्थान पर दौड़ कर जाती हैं, जहां कि गरुड़ उस समय तक भी राजकुमार का मांस खा रहा है और उसका जीव निकल गया है। सच्चा नाग भी वहां दौड़ कर जाता है और निरपराधी राजकुमार का बचाने के लिये अपने को अर्थण करता है, और इस प्रकार अपने प्रगट करता है—

"क्विस्ति के लब्द्धन छाती के जपर देह पे केचुल देखत नाहीं। जित परें निहंतीहिं कही द्वय जीज विशाल मेरे मुखमाहीं। धूम में मों विष के मिन जे।तिहु धूमिल रंग पदा व्हे जाहीं। दुः वह मेक मो वायु चले जहं मों फन तीन न तोहिं लखाहीं॥

[सीताराम]

ं उस समय गरुड़ को अपनी भूल स्मरण हाती है औार वह भयभीत हा जाता है।

"ग्रारे इस महात्मा ने इसी नाग के प्रान बचाने के लिये करणा करके ग्रापना प्रारीर धार्पण कर दिया। हाय मैंने बड़ा ग्राकाज किया ग्रीर क्या कहूं यह तो बोधिसत्व ही मारा गया है"।

[सीताराम]

जीमूतबाहन गरुड़ के। अपने पाप के प्रायश्चित छुड़ाने। की रीत का उपदेश देता है—— "त्गागहु जीव की मारन श्राज में चेतिके पाप किए पिंहताए। देह श्रमे मब जंतुन की श्रव मित्र बटोरहु पुण्य प्रवाहू" ५

इन उपदेशों के उपरान्त इस वीर राजकुमार का अत हो जाता है क्यों कि उसका आधे से अधिक धरीर खाया जा चुका था। उसके माता पिता इस संसार से बिदा होने के लिये चिता पर चढ़ने की तय्यारी करते हैं। उसकी विलाप करती हुई युवा विधवा गौरी की आराधना करती है जिसकी आराधना कि उसने विवाह के पहिले की थी।

अतः कथा सुखपूर्वक समाप्त होती है। गौरी राज-कुमार की जिला देती है और गरुण हिन्दुओं के देवता इन्द्र से प्रार्थना करके जिन नागों की उसने पहिले मारा था, उन सबों की पुनः जीवित करवाता है। जीवधारियों को हानि मत करी-यही इस बौद्ध नाटक का उपदेश है।

शीलादित्य द्वितीय के उपरान्त से। वर्ष बीत गए और तब एक सचा महान कि जो कि कालिदास की चारी करने वाला नहीं था वरन् गुरा और यश में उसकी बराबरी काथा हुआ। यह भवभूति था जिसे कि श्रीकराठ भी कहते हैं। यह जाति का ब्राह्मण था और इसका जन्म विदर्भ अर्थात् बरार में हुआ था परन्तु उसने शीघ्र ही कन्नीज के राज-दरबार से अपना सम्बन्ध किया जा कि उस समय भारत-वर्ष के विद्या का केन्द्र था। श्रपनी जंगली जन्मभूमि से इस स्वाभाविक कि ने प्रकृति की उस स्वाभाविक रीनक की जाना था जा कि उसे संस्कृत के अन्य सब कियों से प्रसिद्ध बनाती है। कन्नीज के सम्य राजदरबार से

उसने निस्सन्देह काव्य और नाटक के नियम सीखे जिसने कि उसकी बुद्धि के प्रवाह की प्रवाहित कर दिया परन्तु उसके दिनों का कन्नीज में व्यतीत होना नहीं बदा था। कन्नीज के राजा यशोवम्मन को काश्मीर के प्रबल राजा लिलतादित्य ने पराजित किया और उसके साथ यह किव काश्मीर के। गया।

भवभूति के तीन नाटक हम लेागें की प्राप्त हैं। हम मास्तरी माधव से आरम्भ करेंगे जिसमें कि मास्ती और माधव के प्रेम की कथा है।

माधव, किव की जन्मभूमि विदर्भ आथवा खरार के राजमंत्री देवरात का पुत्र है, और वह पद्मावती अर्थात् एक्जिनी में विद्याध्ययन के लिये आया है। जब वह इस नगर की गलियों में घूम रहा था ता यहां के मंत्री की किया मासती ने

''ग्रपनी खिड़की से युवा के। देखा, मानें। कामदेव सा सुन्दर है। ग्रीर वह स्वयं उसकी ये।वनमाप्त दुलहिन—उसने देखा भी व्यर्थ महीं—

कामदेव के वार्षिकोत्सव के समय इस देवता के मन्दिर में पूजा के लिये बड़ी भीड़ एकत्रित होती है। मालती भी इप्यी पर इस मन्दिर को जाती है और वहां माधव मिलता है। इन दोनों में परस्पर देखा देखी होती है और देनों मेनाशक्त है। जाते हैं।

परन्तु सच्चे प्रेम का पत्य कभी सीधा नहीं होता और बद्मावती के राजा ने नन्दन नामक अपने एक कृपापात्र से बालती का विवाह करने की प्रतिच्चा की थी और मालती बा पिता इसे खुझम खुझा श्रस्वीकार करने का साहस नहीं कर मकता था । यह समाचार इस प्रेमासक्त युवती के बज्जाचात के सदूश हुआ श्रीर एक बौहतन्यासिती कामन्दक ने दया के साथ ये बाक्य कहे।

"यहां मेरा यागिनपना काम नहीं ग्रा सकता। जड़िकयों का बाप जो करे से इंहोता है। उसकी दैव के सिवाय ग्रीर कीन रेख सकता है। पुराणों में यह लिखा सही है कि विश्वामित्र की बेटी श्रक्तुश्तलाने दुष्यन्त की बरा उर्वशी पुरुरवा के पास रईी, वासदत्ता की उसके बाप ने संजय की देना चाहा था पर उसने उदयन की बर लिया। पर यह कीन करने का काम है"।

[मीताराम]

यह स्पष्ट है कि योगिनी वा किव ने यहां अपने पूर्वत कालिदाम के देा ग्रंथों का उच्चेख किया है श्रीर वासवदत्ता की कथा का भी उच्चेख किया है जा कि शीलादित्य द्वितीय की सभा में कथा वा नाटक के लिये इनना प्रसिद्ध विषय था

परन्तु इस बौद्ध योगिनी ने मालती और माधव की सहागता करने का संकल्प कर लिया था । ये दोनों प्रेमी योगिनी के घर में मिले परन्तु रानी की आज्ञा से मालती वहां से बुला ली गई। माधव निराश होकर अपने मनेत्र हों सफल होने के लिये कुछ अद्भुत क्रियाएं करता है, और यहां हमें एक भयानक तांत्रिक पूजा का दृश्य मिलता है। भवभूति की बुद्धि का सब से अधिक परिचय हमें उस समय मिलता है जब कि वह किसी ऐश्वर्यं वा भय के दृश्य का वर्णन करता है।

एक स्मशान में जहां कि मुदे जलाए जाते हैं, भयानक देबी चामुख्डा का मन्दिर है, और उसकी दुष्ट पुजेरी कपाल-

कुग्रहला कपाल की माला पहिने उसकी पूजा कर रही है। वहां माध्य कच्चे मांस का भीग लेकर अपने मनोरथ को सिद्ध करने में भूतों की सहायता के लिये जाता है। वह भूतों श्रीर पिशाचों की मांस देते समय कहता है—

"अरे पिणाचें की भीड़ से मसान कैसा भयद्भर देख पड़ता है।
चोर अँधेरिया मसान में रही चहूं दिसि छाय।
चिना जेति विच बीच में चमकत है अधिकाय।
नाचत कूदत फिरत हैं डाइन मेत सियार।
टेरत से इक एक की किल किल करत अपार॥
अब इनकी पुकारं-अरे थ्री मसान के डाइन पिणाच!
काटी नर के अंग की बिन हथियार लगाय।
महा मांस हम देत हैं से हु से हु सब आय॥
(परदे के पीछे हुलुड़ होता है)

श्ररे, हमारा पुकारना सुनते ही सारे मसान में गड़ वड़ मच गया। भूत मेत बेताल चिल्लाते हुए दौड़ रहे हैं। बड़ा अचरज है। ज्वाल कहें जब कान कान तीं फारे से ई मुंह बावत हैं। दांत खुले बरकी की अनी से इते भएटे सब आवत हैं। बिज्जु सी मोहें भवें दूग के ग सबै नभ में चमकावत हैं। सूखे बड़े तन की उलका मुख ज्योति में नेक दिखावत हैं। अचाञ्चक माध्य की एक दुखिनी युवती का सुरीला और भयानक स्वर सुनाई देता है।

''हाय चाचाजी, तुम जिसे निठुराई से राजा की भेंट किए हैते ये ग्रब वह मर रही है"।

इस स्वर से माधव अपरचित नहीं है वह मन्दिर में घुम जाता है और वहां मालती को बलि की भांति खड़े हुए देखता है जिसको कि चामुख्डा का भयानक पुजेरी ऋचार- घगट बलि देने के लिये प्रस्तुत है। कुछ तांत्रिक क्रियां के लिये कुनारी कन्या का बलि देना आवश्यक था औ इस कार्य के लिये पद्मावती नगरी की यह सब से सुन्दर और सबसे पवित्र कन्या चुरा ली गई थी। मालती को स्वर् अपनी चोरी का पता नहीं था, वह कहती है।

"मैं कुछ नहीं जानती, मैं केार्ठ पर के। रही श्री, जब जागी तो अपने के। यहां देखा"।

माधव इस दृष्ट पुजेरी को मार कर अपनी प्रियतमा की रहा करता है। परन्तु इससे अधिक दृष्टा पुजेरिन कपाल-कुगड़ला इसका बदला लेने का बिचार करती है।

इसके उपरान्त हम बहुत सी छाटी छोटी घटनान्नों की छोड़ देते हैं। अन्त में मालती माधव के साथ भागती है। राजा इन अपराधियों को पकड़ने के लिये सिपाहियों की भेजता है, परन्तु माधव उन्हें मार भगाता है और राजा उसकी बीरता के लिये उसे उदार हृदय से क्षमा कर देता है।

यहां पर यह नाटक राजा की आज्ञा से इन देानों प्रेमियों का बिवाह होने पर सुख से समाप्त हो जाता परन्तु भवभूति प्रकृति और मनुष्य के भांवों का उत्ते जित वर्णन करने के लिये इस कथा को बढ़ाता है। उसकी घटनाएं श्रीर उसकी उलक्षन व्यर्थ बढ़ाई गई हैं, परन्तु इसका वर्णन अद्वितीय है। मालती के। एक बार पुन: दुष्ट पुजेरिन कपालकुग्डला चुरा लेजाती है, श्रीर माधव उसकी खेाज में विन्ध्य पर्वत पर जाता है, सौदामिनी जे। कि पहिले एक बौद्ध पुजेरिन थी परन्तु जिसने अब योगा-भ्यास से दैविक शक्तियों का प्राप्त कर लिया है, माधव की

महायता करने का संकल्प करती ही, और उसकी मुख सी हमें उस स्थान का बड़ा अद्भुत वर्णन मिलता है।

"श्चरे मेरे उतरते ही पहाड़ नगर गांव नदीं मानेां किसी ने गिंखों में डास दिया। वाह, वाह—

एक ग्रोर पारानदी बहै सुनिर्मल नीर।

एक ग्रोर है सिन्धु सिर डेलित परम गंभीर॥

इन महँ पद्मावती लखें मानहुं धरे ग्रकास।

मन्दिर फाटक ग्रहु सब उलटे लखिय प्रकाश॥

सिलत लहर की माल सिहत लवना यह सेहै।

पावस ऋतु महँ नगर लेग कर सोद मन मोहै॥

जासु तीर बनखगढ घास मीठी उपजावें।

सिच सन भागि न जाय जहां चिर चिर सुख पार्वे।

"ग्रोरे यह सिन्धु का फरना है जो र गतल तक फोड़े डालता है-

अंचे गिरि सन गिरि सरि नीरा।
गाजत मेघ समान गैंभीरा॥
गुंजत ग्रेंस कुंज चहुं ग्रोरा।
जयों गनेस चिघरन कर ग्रोरा॥

देखे। पहाड़ के तट पर चन्दन के सर ग्रीर ग्रम्बक्ष का की उा पना बन है। बेल पकने से कैसी सुगन्धि ग्रारही है। इनको देखने रेदिक्खन के पहाड़ों की सुध होती है, जिनके चारों ग्रीर जामुन के घने बनों के ग्रंधेरे में खे।हों ग्रीर घाटियों के बोच गादावरी गरजती हुई चलती है।"

[सीताराम।]

अन्त में सीदामिनी अपने मंत्र वल से मालती को छुड़ाती है और उसका विवाह सुखपूर्वक माधव के साथ हाता है।

39

भवभूति के अन्य देानों नाटक रामायण से लिए गए हैं। उनमें से महाबीरचिरत्र में राम की वाल्यावस्था से लेकर लंकाविजय करने और सीता के सहित अपनी जन्म भूमि की लौटने तक की कथा का वर्णन है। यह नाटक निस्सन्देह भवभूति के अन्य नाटकों से घटता है परन्तु किर भी उनमें बड़े ओजस्विता के वाक्य हैं। जहां पर प्राचीन राजा (जनक जा कि उपनिषदें। का प्रगट करने वाला और चित्रियों को विद्या में ब्राह्मणों के बराबर कहने वाला था) जमदिश्च के पुत्र परशुराम की धमकी से क्रोधित हुआ है, मची कि विता देखने में आती है। यह राजा क्रोध से कहता है-

"जन्में। भृगुमुनि वंस को यही तपसी मुनि जानी। सहीबेर ले। रिपुहि की हम ग्रति ग्रनुचित वानी॥ तृन समान हम सबन गिन करत जात ग्रपमान। उठै धनुष एहि दुष्ट पर ग्रब उपाय नहिं ग्रान॥"

[सीताराम।]

उस किव की जन्मभूमि में गोदावरी के उद्गम का इस प्रकार वर्णन किया गया है।

"देखे। यह प्रस्तवण नाम पहाड़ जनस्थान के बीच में है जिसका नीला रंग वार वार पानी के बरसने से मैला साहो गया है ग्रौर जिसकी कन्दरा घने पेड़ें। के ग्रन्छे बनें। के किनारे गोदावरी के हते।रें। से गूंज रही है।"

दूसरा नाटक उत्तररामचरित्र है जिसमें कि इसके उपरान्त की रामायण की कथा सीता के बनवास और राम का अपने पुत्र लव और कुश से मिलाप होने तक कार्य वर्णन है। वर्णन और स्रोजस्विता में यह नाटक मालती माधव के बराबर है औार कोमलता तथा करूणा के लिये वह संस्कृत साहित्य के किसी ग्रन्य की बराबरी कर सकता है।

इसकी कथा रामायण की ही कथा है और इम कारण उसे विस्तारपूर्वक लिखने की अवश्यकता नहीं है। यह नाटक राम और सीता की बात चीत से आरम्भ होता है जो कि लङ्का से लौट कर आए हैं और अयोध्या के सिंहासन पर बैठे हुए हैं। दूसरे दूश्य में लक्ष्मण उन्हें राम के पूर्व चरित्र के चित्र दिखलाते हैं और कोमल सीता अपनी पूर्व आपत्ति के चित्रों को बिना दुःख के नहीं देख सकती। कबि निश्सन्देह अपनी प्रिय गादाबरी के लिये भी एक वाक्य लिख देता है

"जिस के खेाहें। के चारों ग्रोर घने पेड़ें। में ग्रंधेरे वन में वहने से कैशा शोर होता है।"

और रामने वहां जो सुख के दिन ठयतीत किए थे उनका स्मरण हृद्य वेधक वाक्यों में दिलाता है।

> "स्मरिक चरकतीरां तत्र गादावरीं वा स्मरिक च तदुपान्तेष्वावयार्वर्तनानि ॥ किमिप किमिप मन्दं मन्द्माकत्ति यागा-दविरिक्तिकपालं जल्पतीरक्रमेण । ग्रिष्टिक परिरम्भव्यापृतैकैकदेष्णो-रिविदितगतयामा राजिरेवं व्यरंकीत् ॥"

तब दुर्वल सीता जो कि उस समय गर्भवती थी • कियान की इच्छा करती है और राम स्नेह के साथ उससे करते हैं। "आविवाहसमयाद् गृहे वने भौभवे ननु यै।वने पुनः।
स्वापहेतुरनुपाभितोऽन्यया रामबाहुस्वधानमेष ते॥
स्रोता--ग्रस्ति गतत् ग्रार्यपुत्र ग्रस्ति एतत्। [स्वपिति]
रामः--कथं मियवचना वक्षसि सुप्तैव।

ह्यं गेहे लक्ष्मीरियममृतवर्त्तर्नयनयो-रसवस्याः स्पर्शो वपुषि बहलप्रचन्दनरसः। अयं कंठे वाहुः शिशिरममृणो मेशिकतक रसः किमस्या न प्रेया यदि पुनरसह्यो न विरहः॥

इस अन्तिम वाक्य की किब ने चतुराई के साथ रख दिया है क्यें कि राम से सीता का फिर वियोग होने ही वाला है। सीता को नींद में छोड़ने के उपरान्त ही राम बड़े दु:ख के साथ यह सुनता है कि रावण के यहां जाने के उपरान्त उसके उसे पुन: अंगीकार करने से उसकी प्रजा को बड़ा असंतोष है। प्रजा का असन्तोष सहने में असमर्थ होने के कारण वह उनकी इच्छा को स्वीकार करता है और बिचारी सीता को निकाल देता है।

इसके उपरान्त फिर १२ वर्ष व्यतीत होगए। सीता ने बनवास के उपरान्त ही जिन दोनों पुत्रों को उत्पन्न किया या वे अव बलिष्ट श्वालक होगए हैं और बाल्मीकि की शिक्षा में शस्त्र और विद्या में निपुण होगए हैं। सीता के दिन बन में बड़ी उदासी से व्यतीत होते हैं।

"परिपाण्डुदुर्व्वतकपोलसुन्दरं दथती विलालकवरीकमाननम्। करुणस्य मूर्त्तिरिव वा शरीरिणी विरहत्यथेव वनमेति जानकी॥"

यह निश्चित होता है कि सीता को दैविक शक्ति के द्वारा अदूरय बना कर रामने मेंट करानी चाहिए और

क ब यह भेंट अपनी गादावरी के तट पर कराता है। वहां राम सीता की सखी वासन्ती के साथ घूमते हैं और सीता और तमसा भी रम को अदूश्य होकर वहां जाती हैं। वहां का प्रत्येक दूश्य राम को उन दिनेंं का स्वरण दिलाता है जब कि वह सीता के सिहत यहां रहे थे और उनका हृद्य दुःख से भर जाता है। और वासन्ती कटु तथा नम् संकेत से राम की सीता पर अन्याय करने का स्मरण दिलाने में नहीं चूकती। भवभूति राम पर प्रजा की सम्मति के अधीन होने के लिये और अपनी निर्देश, असहाय और प्रिय पत्नी को बनवास देकर उसपर अकथनीय अन्याय करने के लिये कुपित हुए बिना नहीं रह सकता। और यद्यपि इस कि के हिन्दू हृद्य में राम का सत्कार है तथापि हमारे पाठक देख सकते हैं कि इसने राम की स्रद्वतीय दुर्बलता और अपराध के विषय में अपने मन में बात प्रयट करने का निश्चय कर लिया है।

वासन्ती रामको स्मरण दिलाती है।

"रुतत्तदेव कदलीवनमध्यवर्त्ति कान्तासखस्य ग्रयनीयग्रिलातलं ते । ग्रव स्थिता तृणमदाद् बहु ग्रो पदेभ्यः सीता ततो हरिणकेर्न विमुख्यतेस्म ॥ राम--इदं तावदणकामेव द्रष्टुम् ।

विचारी सीता जो कि उस समय उपस्थित थी औार यद्यपि राम के लिये अदूश्य थी परन्तु वह इसे सहन नहीं कर सकती और कहती है।

"सिख वासन्ति किंत्वस् ग्रमि एवं वादिनी प्रियार्हः खसु सर्वस्य ग्रार्वपुत्रः विशेषतः सम प्रियसख्याः।"

परन्तु वासन्ती निष्ठुर है और राम से कहे जाती है।

त्वं जीवितं त्वमि में हृदयं द्वितीयं त्वं की मुदीनयनयोरमृतं त्वमङ्गे। इत्यादिभिः पियशतेर नुरुष्य मुग्धां क तामेव शान्तमथवा कि भिहास्तरेख॥"

राम ठथर्थ प्रजा को सम्मति पर टोल कर निर्दोषी बनते हैं। वासन्ती, बन में सीता की क्या दशा हुई होगी इस विषय में भयानक अनुमान करती है, राम करुणा से रोने लगते हैं। सीता अपने पति का दुःख अब नहीं देख सकती और वह तमसा से कहती है कि 'दिखो वे प्रमुक्तकंट रे। रहे हैं" परन्तु तमसा उत्तर देती है।

पूरीत्पीडे तड़ागस्य परीवाहः प्रतिक्रिया।
पोकत्वोभे च हृदयं प्रलापैरेव धार्यते॥
यहां पर हमें ऐसा जान पड़ता है कि हम शेक्सपियर
के मेकबेथ का अनुबाद पढ रहे हैं।

"Give sorrow words; the grief that does not speak whispers the o'erfraught heart and makes it break."

और फिर भी विदर्भ का यह किब शेक्सिपयर से ८०० वर्ष पहिले हुआ है।

राम को इतनी बातें कही जाती हैं कि वे अन्त में मूर्छित हो जाते हैं। भीता जो कि स्वयं अदृश्य थी उस का सिर छूती है और इस प्रिय स्पर्श से राम यह कहते हुए उठ बैठते हैं

"चिख वाचिन्त दिष्ट्या वर्ड है।" श्रीर कहते हैं कि उन्हें सीता का स्पर्श जाने सड़क् "चिख कुतः मलापाः मृहीतो यः पूर्वं परिणयविधा कङ्कणधर विचरं स्वेच्छास्पर्धेरमृतिशिशिरेंगः परिचितः॥"

परंन्तु मीता अब जाती है। उसे और तमसा की अब अवश्य जाना चाहिए परन्तु वह सहज में यहां से नहीं इट सकती।

''भगवित मसीद क्षणमात्रम् ग्रिपि तावत् दुर्लभं जनं मे से ।" और जाने के पहिले ठयग्र होकर कहती है। ''नमः नमः ग्रपूर्वपुण्यजनितदर्शनेभ्यः ग्रार्यपुत्रवरणकमलेभ्यः।"

हा बिचारी, निकाली हुई, दुखी सीता अपने प्रिय पित के चरण की नमस्कार करती है, उस पित की जिसने कि उसे अकेले निस्सहाय गर्भ के अन्तिम दिनों में बिना बिचारे दुवेलता और निष्ठुरता से बन में निकाल दिया या। स्त्री के आत्मत्याग की सीमा इससे अधिक नहीं हो सकती, चिरस्यायी प्रेम का इससे बढ़ कर वर्णन कभी नहीं किया गया है। मनुष्य की कल्पना ने सुशील सदाप्रेम करने वाली और सब चना करने वाली सीता से बढ़कर उत्तम, पिवत्र और देव तुल्य चित्र नहीं खींच सकी है।

दूसरे स्थान पर किब ने एक बार फिर राम के इस दुर्वल आचरण पर अपना परचाताप प्रगट किया है। प्राचीन राजा जनक जो कि अपने अधिकार और अपने पित्र श्र जीवन तथा वैदिक ज्ञान के जिये समान रीति से पूज्य थे अपनी कन्या के दुःख सुन कर बड़े क्रोधित होते हैं। जब वे एम के आचरण पर ध्यान देते हैं तो उनकी वृद्ध नसीं का रुधिर गर्म हो जाता है और वे क्रोध में कहते हैं। "श्रहो दुर्मर्य्याता पौराणाम् । श्रहो रामस्य राज्ञः क्षिप्रकारिता। स्तद्वे श्रमवारवज्रपतनं श्रश्वनममीत्पश्यतः। क्रोधस्य ज्वलित् धगित्यवसरश्चापेनशापेन वा॥

राम के अश्वमेध की कथा प्रसिद्ध है। घोड़ा छोड़ा जाता है और राम के पुत्र उसे रख लेते हैं और इस प्रकार अनजाने राम की सेना के साथ वैर करते हैं। लव और चन्द्रकेतु के मिलने का बहुत अच्छा वर्णन किया गया है। ये दोनों वीर युवा हैं जिनमें कि युद्ध का उत्साह भरा है परन्तु वे एक दूसरे के साथ विरोचित सुग्रीलता और सम्मान दिखलाते हैं। चन्द्रकेतु अपने रथ से उतरता है। यह क्यों?

"यतस्तावदयं वीरपुरुषः पूजितो भवति ग्रापि अन्नु ग्रार्य साच-धर्म्भश्चातुगृहीतो भवति । न रिष्यनः षादचारमायोधयन्ति इति ग्रास्त्रविदः परिभाषन्ते ।"

और यह यूरप में वीरता की उन्नति होने के कई शताब्दी पहिले लिखा गया था।

वाल्मीकि आनन्द सहित मिलाप करवा देते हैं जिससे कि यह नाटक समाप्त होता है परन्तु यह कि राम पर दूसरी चुटकी लिये बिना अपनी लेखनी नहीं रख सकता। राम के सम्मुख एक नाटक होता है और इस नाटक का विषय राम को अपनी पत्नी के त्याग करने का है। नाटक में सीता त्याग किए जाने के समय सहायका के लिये पुकारती है और आपित्त और दुःख में अपने को गंगा में गिरादं की दें साम इसे नहीं सह सकते और यह कहते हुए उठते हैं।

"हा देवि हा देवि । लक्ष्मण ग्रापेत्तस्व ।" उनके भाई लक्ष्मण उन्हें स्मरण दिस्ताते हैं। "ग्रार्थ्य माटकमिदम्।"

यहां पर पाठकों को हैमलेट नाटकांतरगत नाटक का स्मरण आवेगा जो कि हैमलेट के चाचा का दोष निश्चित करने के लिये रचा गया था। यह नाटक सुख से समाप्त होता है। राम सीता को अपने पुत्र लब और कुश के सहित ग्रहण करते हैं और अयोध्या के लोग पश्चाताय के साथ सीता के चरणें पर गिरते हैं।

जब हम कालिदास और भवभूति का उल्लेख कर चुके तो संस्कृत साहित्य के सर्वोत्तम सब नाटकों का वर्णन होगया। उस समय में जिसे कि हम संस्कृत साहित्य का सर्वोत्तम काल कह सकते हैं सैंकड़ों नाटक बनाए और खेलें गए हैंगो परन्तु उनमें से केवल उत्तम ग्रन्थ बचे रहते हैं बाकी लुप्त हो जाते हैं। चिकनी चुपड़ी नकल वा निर्जीव ग्रन्थ समय का क्षोंक नहीं सह सकते। शेक्सपियर के कुछ प्रधान ग्रन्थ उम समय भी पढ़े जांयगेजब कि शेक्सपियर की भाषा बोल चाल की भाषा न रह जायगी परन्तु एलिज़ब्बय के १२०० वर्ष के उपरान्त पील, ग्रीन, मारला ग्रीर बेन जान्सन का कराचित किसी को नाम भी स्तरण न रहेगा।

जो हिन्दू नाटक अब वर्तमान हैं वा जिनका नाटक लिखने वालों ने उल्लेख किया है उनकी कुल संख्या प्रोफे-सर वित्सन साहब ने ६० से अधिक नहीं गिनी है। परन्तु इनमें से बहुतेरे बहुत इधर के समय के हैं श्रीर उनमें बहुत हो थोड़े ऐसे हैं जो कि कुछ उपयोगी वा प्रसिद्ध हों। जपर कहे हुए नाटकों के सिवाय आज कल जो नाटक साधारणतः प्रसिद्ध अथवा पढ़े जाते हैं वेये हैं अधात मृच्छकटि, मुद्राराक्षस और वेशिसंहार। उनके विषय में एकाध दो वाक्य लिखना बहुत होगा।

मृच्छकटि राजा सूद्रक का बनाया हुआ कहा जाता है और उसके बनने का समय विदित नहीं है। परन्तु भीतरी प्रमाणों से यह विदित होता है कि यह उस उज्वल साहित्यकाल का बना हुआ है जो कि छठीं शताठदी से प्रारम्भ होता है। उसकी लिखावट में इस काल के अन्य नाटकों से बहुत भेद नहीं है और उन्हीं की भांति उसके द्रश्य का स्थान भी उज्जयिनी है। उसमें पौराणिक त्रि-मूर्ति अर्थात् ब्रह्मा, विष्णु, ख्रीर शिव माने गए हैं ( छठां अंक ), बौद लोग घृणा के पात्र हो गए थे परन्तु उन्हें द् ख देना अभी आरंभ नहीं हुआ या ( 9 वां अंक ) और न्याय के लिये मनुस्मृति प्रमाण मानी गई है ( ए वां अड़ )। शेष बातों के छिये मुच्छकटि में राजाओं और रानियों का वर्णन नहीं वरन सामान्य अवस्था के पुरुष और स्त्रियों का वर्णन है। उससे हमें प्राचीन समय के नगरवासियों का जीवन तथा न्याय और राज्यप्रबन्ध, जुवा खेलने तथा अन्य पापों का वर्णन मिलता है और यह सब उनकी चाल व्यवहार का साधारण तथा यथार्थ चित्र है। जब हम इस काल की सभ्यता और चाल व्यवहार का वर्णन करेंगे तो हमें इस नाटक का बहुधा उल्लेख करना पड़ेगा।

मुद्राराक्तस नाटक इससे नवीन ग्रन्थ है और उसका ग्रन्थकार विग्राषद्त्र है। इस नाटक के श्रन्तिम बाक्यों से विदित होता है कि जब यह ग्रन्थ बनाया गया था उस समय भारतवर्ष मुसल्मानों के हाय में जा चुका था। उसकी मुख्य मनोरञ्जक बात यह है कि वह ईसा के लगभग ३२० वर्ष पहिले चन्द्रगुप्त को मगध का राज्य दिलाने में चाणक्य की सहायता करने का उल्लेख करता है। इसमें युक्तिवान वदला लेने वाले अत्याचारी और निष्दुर चाणक्य तथा उदार, सरल स्वभाव, भलेमानस और सच्चे राज्ञस के चित्रों का बड़ी उत्तम रीति से भेद दिखलाया है।

वेशी संहार नाटक भहनारायश का बनाया हुआ कहा जाता है और लोग ऐसा कहते हैं कि यह उनमें से एक व्राह्मण या जो कि आदिसुर के निमन्त्रण पर कन्नीज से बंगल को आए थे। बंगाल में अब तक भी बहुत से व्राह्मण अपने को इस प्रन्थकार का बंधज मानते हैं। इस नाटक का विषय महाभारत से लिया गया है। द्रौपदी को जब युधिष्ठिर जूए में हार जाते हैं तो दुःशासन च की वेणी अर्थात चोटी पकड़ कर सभा में घसीट ले जाता है और वह यह पण करती है कि जब तक इसका पलटा नहीं लिया जायगा तब तक वह अपने बाल खुले रक्खेगो। इसका पलटा भीम ने दुर्योधन थी मार कर लिया और तब द्रीपदी के केश पुनः बांचे गए। इसमें प्रभावशाली वाक्य भी हैं परन्तु सब बातों पर ध्यान देने से इस नाटक की लिखा-वट कटु और अनगढ़ है और यह स्पष्ट है कि वह मुसल्मानों के भारत विजय के बहुत पहिले का नहीं बना है।

~>>>\$\$\family \family \family

## अध्याय १३

## काव्य ।

नाटक की नाईं काव्य में भी कालिदात का नाम ही सब से प्रथम है। जिस समय का हमवर्णन कर रहे हैं उसमें संस्कृत के बहुत से महाकाव्य हैं जिनमें से दो सबसे उत्तम महाकाव्य कालिदास के हैं। इनमें से एक तो रघुवंग है जिसमें रघु के वंग का वर्णन है और दूसरा कुमारसम्भव है जिसमें युद्ध के देवता कुमार के जन्म की कथा है।

पहिले महाकाठ्य में अयोध्या के राज्यवंश का वर्णन है जो कि इस वंश के संस्थापक से लेकर राम के वंश के अन्तिम राजाओं तक है। यह विषय काठ्य के लिये उतना एपयुक्त नहीं है जितना कि इतिहास के लिये परन्तु कि की बुद्धि ने सारी कथा की सजीव कर दिया है। राजाओं के जोवनवरित्रों के दृश्य का वर्णन महाकवि की पूरी शक्ति के साथ वर्णन किया गया है, वर्णन सदा उत्तम और प्रभाव शाली है बहुधा उसमें सच्ची कविता पाई जाती है और आदि से लेकर अन्त तक कालिदास की उत्तम और बड़ी कल्पना और उसकी कविता की अद्वितीय के नलता का प्रभाव पाठकें के जपर रहता है।

इस समस्त ग्रन्थ में सब से आनन्दमय कीर अद्भुत किवता वहां है जहां कि राम लङ्का से सीता की जीतकर विमान पर चढ़ कर आकाश मार्ग से अयोध्या की लैंटि जा रहे हैं। सारा भारतवर्ष, नदी, वन, पर्वत, और समुद्र इनके नीचे है और राम अपनी कामल और प्रिय पत्नी का भिन्न भिन्न स्थानों की दिक्लाते हैं। इस वर्णन की सुन्दरता के सिवाय हमें यह अंश इसलिये मनारक्षक है कि उठीं शताब्दी में उज्जियनों के विद्वानों की भारतवर्ष का भूगोल विदित था इसका हमें भी कुछ ज्ञान प्राप्त होता है।

हमारी सम्मति में कुमारसम्भव में कालिदास की कल्पना अधिक बढ़ गई है। इस ग्रन्थ में वह किसी राज्य-वंश का इतिहास नहीं लिखता है वरन अपनी कल्पना शक्ति के पूर्ण भगडार से शिव के लिये उमा की प्रीति और उनके आनम्दमय विवाह का वर्णन करता है।

उना ने हिमालय पर्वत की कन्या की भांति जन्म लिया था और उसमें अधिक केामल सन्तान इस संसार में कभी नहीं हुई।

"श्वावर जंगम सब को, उसके होने से सुख हुआ यनन्त।

योभित हुई उसे निज गादी में लेकर माता खत्यन्त॥

चन्द्रकलावत नित दिन दिन वह बहने लगी रूप की खान।

चहने लगी जुनाई तन में परम रम्य चांदनी सम न॥

(महावीर प्रसाद दिवेदी)

इसकन्या की वाल्यावस्था का वर्णन बड़ी ही सुन्द्रता और मधुरता के साथ किया गया है इस कन्या के लिये एक बड़ा भविष्य उपस्थित है। देवता लेग प्रतापी शिव के साथ उसका विवाह कराना चाहते हैं क्यों कि इस विवाह से जो बालक उत्पन्न होगा वह देवताओं के लिये असुरों को जीतेगा। इस समय शिव हिमालय पर्वत पर समाधि में सम्म हैं और यह निश्चय किया जाता है कि उमा इस महान देवता की दासी की नाई सेवा करें और उसकी सब आवश्यकतात्रों का प्रबन्ध करें। पवित्र वस्त्र धारण किए हुए तथा फूलों से सुशोभित उमा की मूर्ति का ध्यानावस्थित शिव की सेवा करने लिये पुष्प एकत्रित करने और उसकी यथाबित दख्डवत करने का जो वर्णन है उससे अधिक मना-हर और प्रबल कल्पना का स्मरण हम लागों की नहीं हा सकता। दख्डवत करने में वह इतनी मुकी कि उसके बालों से वह सुन्दर फूल गिर पड़ा को उस रात्रि को प्रशिप्त कर रहा था।

शिव ने पूजा से प्रसन्त होकर वरदान दिया।
"पावै तूरेगा पति जिनने देखी नहीं अन्य नारी।"

सब बातें अभीष्ठ मने। रथ की सफल करने के लिये ठीक हुई होतीं यदि प्रेम के दुष्ट देवता कामदेव ने हस्तक्षेप न किया होता। वह शिव की दुर्बलता के समय की प्रतीता करता है और उस समय अपना कभी न चूकने वाला बाण छोड़ता है। अब किव यागिराज शिव पर इस बाण के प्रभाव का वर्णन करता है।

राकापित की उदित देख कर सुब्ध हुए विलिशेश वंमान,
कुछ कुछ धैर्य्यहीन है। कर के, वंयमशील शम्भु भगवान।
सने देखने निज नयनों थे, वादर, वाभिलाव, वस्नेह,

गिरजा का विम्बाधर-धारी मुखमण्डल श्रीभा का गेह॥ खिले हुए कोमल कदम्ब के फूल तुल्य ब्रङ्गें द्वारा,

करती हुई प्रकाश उमा भी ग्रपना मने।भाव सारा। लिजित नयनें से भ्रमिष्ठ सी वहीं देखती हुई मही, ग्रात सुकुमार चारतर ग्रानन तिरखा करके खड़ी रही॥ महा जितिन्द्रिय थे; इस कारण, महादेव ने, तदनन्तर,

ग्रापने इस इन्द्रियक्षीभ का बलपूर्वक विनिवारण कर। मनाविकार हुग्राक्यों ? इसका हेतु जानने का सत्वर,

चारों ग्रोर सचन कानन में प्रेरित किए विसेश्चन वर ॥ नयन दाहिने के केशने में मुद्दी रुखे हुए कठेरर,

कन्ध भुकार हुए, वाम पद छोटा किये भूमि की ग्रीर। धनुष बनार हुए चक्र सम, विशिख छोड़ते हुए विशाल,

मन विज की इस विकट वेश में जिनयन ने देखा उस काल । जिनका कीप विशेष बढ़ा था तपोभंग होजाने से,

जिनका मुख दुर्दर्श हुआ। या भृकुटी कुटिल चढ़ाने से। उन हर के. तृतीय साचन से तत्सण ही श्रांत विकराला,

श्रकस्मात श्राग्निस्फुलिङ्ग की निकली दीप्तिमान ज्वाला ॥ "हा हा! प्रमा! क्रोध यह श्रपना करिए करिए करिए शान्त,"

इस प्रकार का विनय व्योम में जब तक सब सुर करें नितान्त । तब तक हर के दूग से निकसे हुए इतायन ने सविशेष,

मन्मय के मेाहक ग्रारीर के। भस्मग्रेष कर दिया अग्रेष॥
( महावीर प्रसाद द्विवेदी )

कामदेव की स्त्री अपने पति की मृत्यु पर विलाप करती है और उमा शोक और दुःख के साथ बन में जाकर तपस्या आरम्भ करती है। कवि यहां पर इस सुकुनार और कीमल कन्या की कठेर और असद्या तपस्या का पुनः प्रभावशाली वर्णन करता है। ग्रीष्म ऋतु प्रबल आंच के बीच व्यतीत होती है। शरद ऋतु में वह वृष्टि मेंप ड़ी रहती है और शीत ऋतु की वायु भी उसे अपने ब्रत से विचलित नहीं कर सकती।

एक युवा यागी इस केामल युवती की कठोर तप-श्याओं का कारण पूछने के लिये आता है। उमा की सखियां २२४

उसे उसका कारण बतलाती हैं परन्तु योगी उसे विश्वास नहीं कर सकता कि ऐसी सुकुमार कन्या शिव जैसे प्रेमशून्य देवता से प्रेम करें जा कि देह में भस्म लगाए रहते हैं और समशानों में प्रमते हैं।

"उस द्विज ने इस भांति दिया जब उत्तटा ग्राभिप्राय सारा। कोप प्रकाशित किया उसा ने कस्पित ग्राधरीं के द्वारा।" (महाबीर प्रसाद द्विवेदी)

वह इस असभ्य योगी की उत्ती जित उत्तमता के साथ इस महान देवता के प्रताप का वर्णन करती है जिसे कि कोई नहीं जानता और कोई समक्त नहीं सकता और वह कोध और घृणा के साथ उस स्थान से चली जाती है। यह कह कर कि यहां से मैं ही उठ जाऊंगी, वह वाला.

उठी सबेग कुचों से खिसका पावन पट वस्कलवाला। भ्रापना कप प्रकट करके, तब, परमानन्दित हो, हँस कर,

पकड़ लिया कर से उसकी ग्रङ्कर ने उस श्रवसर पर॥ उनकी देख, कम्पयुत धारण किए स्वेद के बूंद श्रनेक,

चलने के निमित्त जपर ही लिए हुए श्रपना पद एक। श्रील मार्गमें श्राजाने से श्राक्कल परिता तुल्य नितान्त।

पर्वत-सुता न चली,न ठहरी; हुई चित्र खींची की भ्रान्त ॥ ( महाबीर प्रसाद द्विवेदी)

हां, यह स्वयं शिव ही थे जिन्होंने कि प्रीति करना अस्वीकार किया या परन्तु अब उमा की तपस्यान्तीं से संतुष्ट और प्रसन्न हे। कर इस पर्वत की कन्या उमा के स्नेह की नम्रता के साथ प्रार्थना की।

कालि इास के छाटे काठ्यों में सब से उत्तम और मृदु मेचदूत है। इसकी कथा सरल है। एक यक्ष अपनी स्त्री 'ठिर के नैक तहां चिलयो बरवावन नीर नई बुंदियान तें। चींचत नाग नदी तिट बागन छाइ चमेली रही किलयानतें।। दे द्विन छांइ की दान चखा किरियो पहचान तू मालिनयान तें। कान के फूल गए जिन के कुम्हलाइ चे येांछत स्वेद मुखान तें॥ ते। दिश उत्तर चालनहार के मारन के तीहूं फेर परे किन। वा उज्जयनि के बाछे बटा पर चे बिन तू चिलयो कितहूं जिन। चंचल नैन वहां खबलान के विज्जु छटा चक चौंचे करें छिन॥ जो न खुख्यो उन नैनन तू हकनाइक देह धरे ही फिरे किन॥

> ख्यात है ग्रवन्ती जहां केतेक निवास करें ैपरिडत जनय्या उद्दयन की कयान के। जाइ के तहां प्रवेश कीना वा विशाला बीच देख लीजा ग्रीभा साज सकल जहान के।। भूमि ते गए जा नर देव लोक भागिवे की करि करि काज बड़े धर्म ग्री प्रमान के। तेर्द फेर ग्राए सँग सार्भाग स्वर्ग लाए प्रवल प्रताप मनी सब पुद्ध दान की ॥ मात काल फूले नित कंजन ते भेटि मेटि रंजन हिये की होता गन्ध सरसानी है। दीरच करत मद माते बील सारस के मुरन रचीले करत गान मुख माना है। रते गुन पाय तात पिफरा नदी की वात पीतम एमान बीनती में ग्रति स्याना है। सुरत ग्लानि हरत से ई तहां नारिन की गात हितकारी जान याही ते बखानी है ॥" [लक्मणसिंह]

भारिव जा कि कास्तिदास का समकास्त्रीन और उत्तरा-धिकारी था बह महान् और सच्चे कवि के सब गुणों में कालिदास से कहीं घट कर है। कल्पनाशक्ति में सची कीमलता और मने हरता में और मधुरता तथा पद्य के सुस्वर में भी कालिदास उससे कहीं बढ़ कर है, परन्तु किर भी भारिव में विचार और भाषा की वह प्रबलता तथा उसकी लेखनी में वह उसे जक और उच्च भाषा पाई जाती है, जिसकी कि ससानता कालिदास में बिरले ही कहीं है। भारिव का केवल एक ही महाकाव्य अर्थात् किर्तार्जुनीय ही हम लोगों की अब प्राप्त है और वह संस्कृत भाषा का एक सब से प्रबल और उत्ते जक काव्य है।

इसकी कथा महाभारत से ली गई है। युधिष्ठिर बन-वास में हैं, और उनकी पत्नी द्रीपदी उन्हें अपने चचेरे भाइयों के साथ प्रतिज्ञा भंग करके अपने राज्य की पुन: जीत लेने के लिये उत्ते जित करती हैं, अभिमानी और दु:ख-प्राप्त स्त्री के उत्ते जित बाक्यों में वह दिखलाती हैं कि ग्रानि और अधीनता स्वीकार करना चत्रियों के येग्य नहीं है, अधिर्मियों के साथ धर्म का व्यवहार नहीं करना चाहिए, दुर्वलता और पद्ल्याग से राज्य और यश की प्राप्ति नहीं होती।

> ''तुम चरीख कहँ नाथ सुजाना। होत ताहि चिख गारि चमाना॥ पै यहि छन मरजाद नगवत। चिस तुःख करि होठ बुलावत॥ ... ... : ... स्रव यह होल तजहु नर नाहू। करहु बेगि रिपु वधन उपाऊ॥ सम सन रिपु मारस सुनि लेगा।

ग्रम नहिंक बहुं नृपन के ये।गा॥

तिक्रम तिज तुम्हार जो टेका। समा करव सुख साधन एका॥ नृप सक्षण ते। धनु सर त्यागी। जटा बांधि सेह्य मख श्रागी।

(मीताराम)

युधिष्ठिर का जोशीला भाई भीम द्रौपदी का समर्थन करता है, परन्तु युधिष्ठिर उनके कहने से विचलित नहीं होते । इसी बीच में ठ्यासजी जी कि वेदों के बनाने वाले समभी जाते हैं, राजा को बनबात्त में देखने आते हैं और वे अर्जुन को तपस्था के द्वारा उन स्वर्गीय शस्त्रों के प्राप्त करने की सम्मक्ति देते हैं जिनसे कि युद्ध के समय में वह अपने श्रमुओं को जीत लेगा। इस उपदेश के अनुसार अर्जुन अपने भाइयों से जुदा होता है और द्रीपदी उसे इस कार्य को करने के लिये उत्ते जित बाक्यों में जार देती है। अर्जुन हिमालय पर्वत के एकान्त स्थान में जाकर अपनी तपस्या आरम्भ करता है।

इस काठ्य के किसी श्रंश से भारित की कविता शक्ति ऐसी अधिक प्रगट नहीं होती जितनी कि अर्जुन की तपस्या के वर्णन में । उसके स्वाभाविक अभिनान और बल की मिलान उसके इस शान्त कार्य्य से अद्भुत रीति के साथ की गई है, और उसकी उपस्थिति का प्रभाव उसकी शान्त कुटी के जीवधारी और निर्जीव वस्तुश्रों पर भी होता है। इन्द्र का दूत इस अद्भुत यागी की देखता है और इसकी सूचना इन्द्र को देता है। ''बलकल बरम लरत निज ग्रंगा। तेज पुंज सोद बनहुं पर्तगा ।। करम चार तप शैल तुम्हारे। जग जीतन लाल्स जनु थारे॥ यदिप भुजंग सरित भुज दंडा। गहे प्रचुचासन की दंडा॥ शुद्धं चरित मुनि गन ग्रधिकाई। तिन निज चरितावली जनाई।। नव तृनयुत महि सुखद समीरा। भूर दबन हित बरसत नीरा॥ नभ रह विमल तासु गुन देखी। करत प्रकृति जनु भक्ति विशेखी ॥ छांड़ि बैर मृग बने सनेही। गुरुहि शिष्य सम सेवत तेही ॥ फूल काज जब हाथ उठावत। क्रंब श्राप निज डार भुकावत ॥ नग पर भयी तासु ऋधिकारा। यदिप कहावत नाथ तुम्हारा ॥ शम पन यकी तासुनहिंदेहा। जय समर्थ सोई बिन देहा॥ से। मुनि भेष जात पुनि पासा । सिख मभाव उपजे मन चासा॥ है चिष चुत की राज कुमारा। की कोाउ दैत्य जीन्ह ग्रवतारा॥ करत यदपि तप तव मन माही। तासु रूप जान्या हम नाही ॥"

(शीताराम)

इन्द्र इस समाचार से बड़ा प्रसक्त होता है क्यों कि अर्जु न उसका पुत्र है और इन्द्र उमकी सफलता चाहता है। परन्तु फिर भी वह अन्य योगियों की भांति ऋर्जु न की भी परीचा करना चाहता है, और हमारे बीर को अपनी कठेर तपस्या से लख्याने के लिये अप्सराक्षों को भेजता है। हमारे ग्रन्थकार ने इन सुन्दर अप्सराक्षों का वर्णन ४ अध्यायों में दिया है, जिनमें उसने दिखलाया है कि ये अप्सराएं किस भांति फूल बटेराती थीं, जल बिहार करती थीं और नवीन सुन्दरता के साथ इस एकान्तबासी योगी के सम्मुख उपस्थित है।ती थीं।

यज्ञ तप सें। परें। पियरें। श्रम्न-सिज्जत थीर ।
वेद सम गंभीर तहं उन लख्या श्रज्ज न बीर ॥
खड़ें। इकलें। शिखर पर द्युति श्रावरण तन सेव ।
यामिनी पित सिर्स सुन्दर मनहुं कें। उ बनदेव ॥
यदिप तप सें। सूखि के सब श्रंग हैं पियरान ।
तदिप शानत कुटीर में वह श्रगम श्रीर महान ॥
यदिप दकलें। बली तें। हू श्रमित कटक समान ।
यदिप तपसी तदिप है वह इन्द्र सम बलवान ॥

यह ऐसा बीर था जिसके सम्मुख ये अप्तराएं हुई, और यह ऐसा योगी था जिसे कि उन्होंने व्यथं ललचाने का यह किया । इन अप्सराख्रों की कुछ लजित होकर लीट जाना पाड़ा और तब स्वयं इन्द्र एक वृद्ध योगी के वेष में अर्जुन को अपनी तपस्याओं से विचलित करने को आया जिस भांति कि कालिदास के शिव उमा को अपनी तपस्या से विचलित करने के लिये आए थे। यह वेषधारी

देवता अर्जुन को संसारी महत्व की अनिस्थाता, अधिकार श्रीर यश की अभिलाषा करने की मूर्खता श्रीर वास्तविक पुग्य और मुक्ति की अभिलाषा की बुद्धि का उपदेश देता है परन्तु इन सब उपदेशों से अर्जुन श्रपने संकल्प से विव-लित नहीं होता।

म्राति पुनीत पिता तव गीख है। पर नहीं मम जोग मुदीख है॥ नखत मंडित ज्यों नम रैन को। दिवन की द्युति में नहिं गेहती॥

चाहत थे।वन ग्राज ग्रापनो वह कलंक हम।

रहत दिवन निसि सदा हृदय क्रो जो छेदत मम॥
उन ग्रंसुवन मों जाहि ग्रचु क्रो विभवा नारी।
कर्जाप निहत पति हेतु गिरह हैं ग्रवनि मक्तारी॥
यदि यह ग्रागा वृष्ण मोरि सब तुम्हें लखाई।
तक व्यर्थ ग्रनुरोथ सकल तव-क्रमो व्हेठाई॥
जो लों ग्रचुहिं जीति दलित करिहीं में नाहीं।
नसी कीर्त्ति निज बहुरि थापिहैं। नहीं जग माहीं॥
मुक्ति लोभ मू सकत नाहिं बाभा क्रकु डारी।
यहि जंचे संकल्प माहिं मम लेहु विचारी॥

इन्द्र इस दूढ़ संकल्प से जा कि न तो ललचाने से और न जान से विचलित हो सकता है श्राप्रसन्त नहीं होता। और वह अपने की प्रगट करता है और इस घीर को स्वर्गीय शक्तों को प्राप्त करने के लिये शिक्ष की आराधना करने का उपदेश देता है और कहता है कि केवल वही इन शास्त्रों की दे सकता है।

एक बार वह पुनःतपस्या और कठोर ब्रतों में लगता है, यहां तक कि इसकी कठेार तपस्या का समाचार स्वयं शिव के कान तक पहुंचता है। अब शिव इस पुगयात्मा सन्निक से मिलने के लिये आते हैं, उसे तपस्या से विचलित करने के लिये युद्ध के वेष में नहीं वरन उसके बल की परीक्षा करने के लिये योधा के वेष में। वह किरात अर्थात जंगली शिकारी का वेष धारण करते हैं और एक बड़ा मूअर जो कि अर्जुन पर आक्रमण करने के लिये आया था मारा जाता है। अर्जुन और बेषधारी शिव दानों इस पशु के मारने का दावा करते हैं और इस प्रकार एक क्षगड़े का आरम्भ होता है और देानों में युद्ध होने लगता है जिसे कि हमारे ग्रन्थ-कार ने पूरे छ: अध्यायों में वर्णन किया है।

यह युद्ध यद्यपि प्रभावशाली और उत्ते जित वाक्यों से भरा हुआ है तथापि वह उस अतिशयोक्ति में लिखा गया है जो कि हिन्दू कवियों में आम तरह से पाई जाती है। सर्पबाण, अग्निवाण और वृष्टिबाण छोड़े जाते हैं यहां तक कि आकाश फुफकारते हुए सर्पीं, धधकती हुई अग्नि और वृष्टि की धाग से भर जाता है। परन्तु इन सब अद्भुत शस्त्रों से अर्जुन का कार्य नहीं हुआ और उसको बड़ा आश्चर्य हुआ कि यह जङ्गली किरात उसके सब शास्त्रों का जवाब अधिक बलवान शस्त्रों से देता रहा और अपने समय के सब से निपुण योधा से कहीं बढ़कर था। कितन की शक देखि किरात को चिकत श्रर्जुन सचु विधातक। चुप रहे बहु संग्रय में परे। तब उठीं मन में यह भावना॥

योथा महा स्रति विलिष्ट रहे जहां ही। जाके भिस्नों स्रक्ष परास्त कियों तहां ही॥ क्या भानुदीन बनि सन्दिहं शीस नावै। हा क्या गंवार इक सर्जुन को गिरावै॥ है इन्द्रजास स्थाया यह स्वप्न कोई। हूं मैं यथार्थ महं अर्जुन बीर सीई॥
क्यों हा अपार वल मोर चले न आपे।
बे सीख की इस बनेचर की कला पे॥
नभ चाहत है दुइ टूक कियो। गिह भूतल पिंड कंपाइ दियो॥
सरतो किहि भांति गंवार अरे। निहचे कोउ स्प छिपाय लरे॥
जग द्रोण न भीष्महिं देखि परें। अस घात बचाइ जो वार करें॥
वन को चर एक गंवार महां। अस युक्ति अलीकिक पावे कहां॥

श्रम्त में सब शस्त्रों से विह्नीन होने पर अर्जुन अपने अजीत शत्रु पर मझयुद्ध करने के लिये टूटता है। यह मझ युद्ध बहुत समय तक होता है, और शिव जी कि सामान्य योधा नहीं थे अर्जुन पर आक्रमण करने के लिये उछल कर हवा में जाते हैं श्रीर अर्जुन उनका पैर खींच कर उन्हें गिराना चाहता है। इसकी हमारा महान देवता सहन नहीं कर सकता, एक सचा भक्त उसका पैर पकड़े हुए है, अतः वह अपने की प्रगट करता है और इस देवतुल्य योधा की आशीर्वाद देता है, उसे उसके वांक्षित शस्त्रों की देता है जिससे कि वह अपनाराज्य और यश प्राप्त कर सकता है।

भारिव का प्रसिद्ध काठ्य इस प्रकार का है। उसमें कोई मनेरा जुक कथा वा कोई विल तण कल्पना नहीं है। पर उसके विचार और वाक्यों में वह प्रभाव और प्रबलता पाई जाती है जिसने कि इस ग्रन्थ की प्राचीन हिन्दु क्रों के अविनाशी ग्रन्थों में स्थान दिया है।

अब सातवीं शताब्दी में हमें चीन के यात्री इतिसंग से विदित होता है कि किव भर्त हरि शीलादित्य द्वितीय के समय में थे। भर्त हरि के शतकों से विदित होता है कि वे हिन्दू थे परन्तु फिर भी इन शतकों में उनके समय के बौहु बिवारों के चिन्ह मिलते हैं। यहां जनमें से कुछ श्लोकों के उद्घृत करने से पाठकों को भर्दहरि की कविता की कुछ ज्ञान है। आयगा।

मिया नगाय्या वृतिर्मालनमसुभंगेप्यसुकरं।

त्वसंतो नाभ्यर्थाः सुहृदपि न याच्यः कृषाधनः ।

विषद्यु च्येः स्थेयं पदमनुविधेयं च महतां

सतां केनोद्दिष्टं विषममिषधाराव्रतमिदम् ॥

माणाघाताद्भिवृतिः परधनहर्गे संयमः सत्यवाक्यं

काले यक्त्या प्रदानं युवतिजनकयासूकभावः परेषास्

मृष्णाचीतीविभंगी गुरुषु च विनयः सर्बभूतानुकस्पा

सामान्यः सर्वधारचेत्वनुपहतिविधिः ग्रीयसामेष पनयाः॥

नाभरचेदगुणेन किं पिशुनता यद्यस्ति किं पातकैः

सत्यं चेत्तप्याच किं शुचि मने। यद्यस्ति तीर्थन किस्।

चै। जन्यं यदि किं गुणै स्वमहिमा यद्वयस्ति किं मंडनै:

महिद्या यदि किं धनैरपयशे। यद्यस्ति किं मृत्युना ॥

भार्यानामी शिषे तवं वयमपि च गिरामी श्मेह यावदित्यं

भूरस्त्वं वादिदर्पेज्वरभमनविधावस्त्यं पाटसं नः॥

चेवन्ते त्वां धनाढ्या मतिमलइतये मामपि श्रोतुकामा

मय्यप्यास्थानचेत्तन्वीय मम सुतरामेषराजनगते।स्मि ।

किं वेदैः स्मृतिभिः पुराखपठनैः ग्रास्त्रेंर्महाविस्तरैः

स्वर्गग्रामक्टीनिवारफलदैः कर्मक्रियाविश्वमैः ।

मुक्तवैकां भक्षन्थदुः खरचनः विध्वं नकालानसं

स्वात्मानन्दपद्मवेशकलनं शेषा विशावृत्तयः॥

घग्या घैलचिला गृहं गिरिनुहा वस्त्रं तरुकां त्वचः

चारंगाः बुहदो नहु क्षितिकहां बृत्तिः फलैः कोमलैः।

OF

येषां निर्फरमस्बुपाममुचितं रत्येव विद्यांगना मन्ये ते परमेशवराः श्विरितः यैर्वद्वो न सेवाञ्जलिः ॥

उपरोक्त कविता से हमारे पाठकों को प्रोफेसर लेवन साहब की यह सम्मरित समक्त में आजायगी कि यह भर्त-हरि के काव्य की सुन्दरता और तीरणता ही है जा कि उसे भारतवर्ष के साहित्य में प्रसिद्ध बनाती है और जिस पूर्ण निपुगता के साथ ये क्लोक बनाए गए हैं वे उन्हें भारतवर्ष के सब से उत्तम काव्यों में गणना करे जाने के याग्य बनाते हैं।

हम पहिले देख चुके हैं कि भठीं काठ्य नाम का एक महाकाव्य भी सम्भवतः भर्त हरि का बनाया हुआ है। इसमें रामायण की कथा संक्षेप में कही गई हैं जार इस ग्रन्थ में विशेषता यह है कि वह ठ्याकरण सिखलाने के लिये बनाया गया है! धातु के सब रूप जिनका स्मरण रखना कि कठिन है, और शब्दों के सब कठिन रूप सुस्वरयुक्त पद्य में दिए गए हैं जिसमें कि इस काठ्य को जानने वाला विद्यार्थी संस्कृत का व्याकरण जान जाय। इस काठ्य में कालिदास की कविता का सै:न्द्र्य अथवा भारवि की कविता को समानता नहीं है परन्तु शब्दों और वाक्यों की रचना पूर्ण और अदितीय तथा शतक के ग्रन्थकर्ता के याग्य है।

हिन्दू विद्यार्थी अन्य देा महाकाठ्यों का भी अध्ययन करते हैं परन्तु वे पीछे के समय के हैं और सम्भवतः ग्यार-हवीं और बारहवीं शताब्दियों में बनाए गए थे जब कि भारतवर्ष राजपूतों के अधीन हागया था। इनमें से पहिला ती श्रीहर्ष का बनाया हुआ नैषध है और दूसरा माध का शिशुपालवध। इन दानां की कथाएं महाभारत से ली गई हैं।

नैषध में नल और दमयन्ती की प्रसिद्ध कथा है जी कि
महाभारत की कथाओं में एक सब से हृद्यवेधक है। हाकृर्
बुहलर साहेब इस कव्य के बनाने का समय १२ शताब्दी
नियत करते हैं। राजशेषर ने इस कि का जन्म बनारस में
लिखा है, परन्तु वह निस्सन्देह बंगाल से भी परिचिक या
और विद्यापित ने श्रीहर्ष को बंगाली लिखा है। यह अनुसान
सम्भव है कि वह पश्चिमात्तर प्रदेश से बंगाल में जाकर
बसा है।

शिशुपाल बध में कृष्ण के अहंकारी राजा शिशुपाल को बध करने की कथा है जैसा कि इस ग्रन्थ के नाम ही से विदित होता है। इसमें भारिव के किराता जुनीय की नकल है और ग्रन्थकार ने सम्भवतः अपना नाम माघ (जाहे का मास) यह प्रगट करने के लिये रक्खा है कि उसने भारिव (जिसका अर्थ सूर्य है) का यश छीन लिया है। भाज-प्रबन्ध के अनुसार वह ग्यारहवीं शताब्दी में धार के राजा भोज का समकालीन था।

समस्त संस्कृत भाषा में सब से सुन्दर राग का गीत गीतगीविन्द है जिसे बङ्गाल के जयदेव ने बारहवीं शताब्दी में लिखा है।

जयदेव लक्ष्मण सैन की राज्य सभा का किव या जैसा कि उसके काव्य की एक प्राचीन प्रति के अन्तिम भाग सै प्रमाणित हुआ है जिसे डाकृर बुहलर ने काश्मीर में पाया था। उसने इस राजा से कविराज की पदवी पाई थी। उसके काठ्य में कृष्ण और राधा की प्रीति का विषय है। यहां पर एक उद्धरण ही बहुत होगा। उसमें कृष्ण का अन्य सिखयों से विहार करने का तथा पांचों इन्द्रियों अर्थात् प्राण दृष्टि, स्पर्य, स्वाद और स्रवणको सन्तुष्ट करने का वर्णन है।

चंदनचर्चितनीलकलेवरपीतवमनवनमाली ।

केलिचलन्मिणकुंडलमंडितगंडयुगश्मितशाली ॥

इरिरिह मुग्धवधूनिकरे विलासिनि विलस्ति केलि परे ।

पीनपयोधरभारभरेण इरिं परिरम्य सरागम् ॥

गोपवधूरनुगायित काचिदुदं चितपंचमरागम् ।

क्रापि विलासिवलेशिवनि खेलनजनितानोजम् ॥

ध्यायित मुग्धवधूरिधकं मधुसूदनवदनसरोजम् ।

कापि कपोलतले मिलिता लिपतुं किमिप सुतिसूले ॥

धार चुसुंब नितंबवती दियतं पुलकेरनुकूले ।

केलिकलाकुतुकेन च काचिदमुं यमुनाजलकूले ॥

मंजुलवंजुलकुंजगतं विचकर्ष करेण दुकूले ।

करतलतालतरलवलयावितकिलितकलस्वनवंशे ॥

रासरसे सह नृत्यपरा हरिणा युवितः प्रशशंसे ।

धिलध्यित कामिप चुंवित कामिप रमयित कामिप रामाम् ॥

पत्रयति शिस्ततचार परामपराममुगच्छित वामास् ।

->>>>\$\$\$\$\$\$\$\$

## अध्याय १४

## कहनी।

प्राचीन समय के लोगों की भारतवर्ष विज्ञान और काठ्य के लिये उतना विदित नहीं या जितना कि कथा और कहानियों के लिये। सब से प्राचीन आये कहानियां जो अब तक मिलती हैं जातक कथा छों में हैं जिनका समय हेसा के कुछ शताब्दी पहिले से है और डाक्टर रहेज डेबिस साहब ने दिखलाया है कि उसमें से बहुतों का प्रचार योरप के भिन्न भिन्न भागों में हुआ और उन्हें ने आजकल अनेक भिन्न भिन्न कर धारण कर लिए हैं।

पंथतंत्र की कहानियां अपने आधुनिक रूप में सहज और सुन्दर संस्कृत गद्य में संकलित की जाने के सम्भवतः कई शताब्दी पहिले से भारनवर्ष में प्रचलित थीं। इस प्रत्य का अनुवाद नीशेरवां के राज्य में (५३१-५७२ ई०) फारनी में किया गया था और इस कारण यह निश्चय है कि यह संस्कृत का प्रत्य यदि अधिक पहिले नहीं तो छठीं शताब्दी में तो अवश्य बन गया था। फारसी अनुवाद का उल्या अरबी भाषा में हुआ और अरबी से समीअन सेठ ने सन १०८० के लगभग इसका युनानी भाषा में अनुवाद किया। फिर युनानी से इसका उल्या लेटिन भाषा में पासिनस ने किया। और इसका ही ब्रू भाषा में अनुवाद रेबो जाल ने सन १२५० के लगभग किया। अरबी अनुवाद का एक उल्या स्पेन की भाषा में सन् १२५१ के लगभग प्रकाशित हुआ।

जर्मन भाषा का पहिला अनुवाद १५ वीं शताब्दी में हुआ और उस समय से इस ग्रन्थ का अनुवाद युरोप की सब भाषाओं में हो गया है और बह पिलपे वा विडपे की कहानियों के नाम से प्रसिद्ध है। इस प्रकार कई शताब्दियों तक संसार के युवा लोग पशुओं की इन सरस्र परन्तु बुद्धिमानी कहानियों से प्रसन्न होते थे जिन्हें कि एक हिन्दू ने अपने देश की प्रचलित कहानियों से संकलित किया था।

जब हब उठीं शताब्दी से सातवीं शताब्दी की श्रीर देखते हैं ते। इमें संस्कृत पद्म में बड़ा परिवर्तन देख पड़ता है। इस शताब्दी में अधिक अलंकृत और कठिन परन्तु उच्च श्रीर वनावटी भाषा में भड़कीले ग्रन्थ बनाए गए। देखी ने अपना दसकुमारचरित्र सम्भवतः ९ वीं शताब्दी के आरम्भ ही में बनाया है इस ग्रन्थ में जैसा कि उसके नामही से प्रगट होता है दस कुमारों की कहानी है जिन पर कई घटनाएं और विशेषतः अलीकिक घटनाएं हुईं। इस ग्रन्थ की भाषा यद्यपि अलंकृत और बनावटी है तथापि कादम्वरी की भाषा के इतनी वह फ़जूल नहीं है।

कादम्बरी का प्रिकृत ग्रन्थकार बाण भट्ट, जैसा कि हम पहिले देख चुके हैं शीलादित्य द्वितीय की सभा में था और उसने रतावली नाटक बनाया है तथा हर्षचरित्र मामक शीलादित्य का जीवनचरित्र बनाया है। बाण भट्ट का पिता चित्रभानु और उसकी माता राज्यदेवी थी श्रीर वाण जब केवल १४ वर्ष का था उस समय चित्रभानु की मृत्यु हो गई। भद्रन।रायण ईशान और मयूर बाण भट्ट के बाल्यस्था के मित्रों में से हैं!

कादम्बरीकी कहानी मनमानी ख्रीर थकानेवाली है। चन्हीं दे। नीं प्रेमियों के कई जन्म होते हैं और फिर भी उन का एक दूसरे के साथ वही अटल प्रेम बना रहता है। इस में उत्कट काम, नितान्त शाक, अटल प्रेस और भयानक एकान्त में कठें।र तपस्पान्नीं के दूष्यों का बर्णन बडे पराक्रम और भाषा के बड़े गौरव के साथ किया गया है। परन्तु इसके पात्रों में चरित्र बहुत कम पाणा जाता है। वे सब भाग्य परिवर्तन तथा उन विचारों के अधीन देख पड़ते हैं जा कि प्रारब्ध के कारण होता है। इसी की दिख्लाने में हिन्दू ग्रन्थकारीं की बड़ा आनन्द हीता है। हिन्दु ग्रीं के कल्पना पूर्ण ग्रन्थों में संसार के साधारण दुः हों की सहन करने वा चनका सामना करने के टूढ़ संकल्पों का बर्गन बहुत ही कम मिलता है। शेष बातेंं के लिये इस ग्रन्थ की भाषा में अद्भुत बल होने पर भो वह अलंकृत और व्यर्थ बढ़ाई हुई है और बहुणा एकही वाका जिसमें बहुत से बिशेषण और लम्बे लम्बे मनास भरे हैं और जिसमें उपमा तथा अलंकार बहुत ही अधिक पाया जाता है, कई पृष्ठों तक चला गया है।

सुबन्धु भी उसी राज्य में या और उमने वासवद्ता लिखी। राजकुमार कंद्रंफेतु और राजकुमारी वासव-द्ता एक दूसरे को स्वप्न में देख कर परस्पर मीहित है। गए। राजकुमार कुसुमपुर (पाट जीपुत्र) में गया। वहां राज- कुमारी से मिला और उसे एक हवा में उड़ने वाले चाड़े पर चढ़ा कर विश्व्य पर्वत पर ले गया। वहां वह सा गया और जब जागा ता उसने राजकुमारी का नहीं पाया। इस पर कंद्रंकेतु आत्महत्या करने ही की या कि उसे एक

आकाशवाणी ने ऐसा करने से रोका और उसे अपनी प्रियतमा के साथ अंत में मिलाने के लिये कहा। बहुत अनण करने के अनन्तर उसे एक पत्थर की मूर्ति मिली जो कि उस की बहुत दिनों से खेर्ड हुई स्त्री के सदूश थी। उसने उसे छूआ और आश्चर्य की बात है कि छूते ही वासवदत्ता जीवित हो गई। एक ऋषी ने उसे पाषाण बना दिया था परन्तु द्या करके यह कहा था कि जब उसका पति उसे छूएगा तो वह जीवित हो जायगी।

हमें अभी एक वा दी आवश्यक ग्रन्थों के विषय में लिखना है। वृहत कथा उन कहानियों और कथाओं का संग्रह है जो कि द्विगी भारतवर्ष में पैशाची भाषा में बहुत समय सै प्रचलित थीं। १२ वीं शताब्दी में काश्मीरी सोमदेव ने उसे संक्षिप्त करके संस्कृत भाषा में काश्मीर की रानी सूर्यवती का उसके पोते हर्षदेव की मृत्यु पर जी बहलाने के लिये लिखा था और यह संज्ञिप्त संग्रह कथासरितसागर के नाम से प्रसिद्ध है। इस ग्रन्थ की भूमिका में लिखा है कि इन कथाओं को पहिले पहिल पाणिनी के समालीचक और मगध के राजा चन्द्रगुप्त के मंत्री कात्यायन ने कहा था और उन्हें एक पिशाच ने द्विणी भारतवर्ष में लेजाकर पिशाची भाषा में गुणाट्य से कहा जिसने कि उनका संग्रह करके उन्हें प्रकाशित किया । यह कहना अनावश्यक है कि इन कथाश्रीं का कात्यायन के साथ सम्बन्ध जोड़ना कल्पित बात है। ये कथाएँ दित्तणी भारतवर्ष की हैं और वे पहिले पहल पैशाची भाषा में थीं।

सोमदेव की संस्कृत कथा सिरत्सागर में १८ भाग और १२४ अध्याय हैं और उसमें भारतवर्ष में जितनी बातें दन्त-कथा की भांति विदित हैं प्राय: वे सब आ गई हैं। हमें उनमें बहुधा महाभारत और रामायण की कथाएं, कुछ पुराणों की कथाएं, पञ्चतन्त्र की बहुत सी कथाएं, वैताल पचीसी की पचासें। कहानियां, कुछ कहानियां जिन्हें कि हम समक्षते हैं कि सिंहासन बत्तीसी की हैं और उज्जैनी के प्रतापी विक्रमादित्य की बहुत सी कहानियां हैं। इन कहानियों से लोगों के गृहस्थी सम्बन्धी जीवनचरित्र कीर चाल व्यवहार का पता लगता है।

उन्जैनी के विक्रमादित्य के सम्बन्ध में यह कहा गया है कि वह रानी सैक्यदर्शना से महेन्द्रादित्य का पुत्र था और उसका दूसरा नाम विषमशील (शिलादित्य) था। इसमें यह भी कहा गया है कि वह पृथ्वी में इस कारण भेजा गया था कि देवता लेगों में भारतवर्ष में म्लेच्छों के उपद्रव से असन्तोष हुआ और विक्रम ने अपने कार्य की पूरा किया और म्लेच्छों का नाश किया।

अब कथा का केवल एकही प्रसिद्ध ग्रन्थ अर्थात हिती-पदेश रह गया हैं जो कि केवल प्राचीन पञ्चतन्त्र के एक श्रंश का संग्रह है। यह बात विलव्चण है कि कहानियों के ये सब ग्रन्थ संस्कृत में हैं यद्यपि पौराणिक काल में भारत-वर्ष में प्राकृत भाषाएं बोली जाती थीं।

वरहिच जो कि विक्रमादित्य की सभा के नवरत्नों में से है, पहिला वैयाकरण है जिसने कि प्राकृत भाषा का व्याकरण लिखा है। उसने चार प्रकार की भाषाएं लिखी हैं अर्थान् महाराष्ट्री वा ठेठ प्राकृत, सीरसेनी जो कि महा-राष्ट्री के बहुत समान है और उसी की नाई संस्कृत से निकली है, पैशाची और मागधी इन दोनों ही की उत्पत्ति सीरसेनी से बतलाई गई है। उत्तरी भारतवर्ष में इन प्राकृत भाषाओं का प्रचार धीरे धीरे उस प्राचीन पाली भाषा से हुआ जी कि बौद्धों की पवित्र भाषा थी और १००० वर्ष तक बेलिने की भाषा रही थी। वास्तव में वे राजनैतिक और धम्में सम्बन्धी बातें जो कि गिरते हुए बौद्ध धम्में के स्थान में एक नए प्रकार के हिन्दू धम्में की स्थापित करने के कारण हुई थीं उनका नि:सन्देह प्राचीन पाली भाषा के स्थान में नवीन प्राकृत भाषाओं के प्राचार करने में बड़ा प्रभाव पड़ा।

भारतवर्ष में तथा अन्यत्र भी राजनैतिक और धम्में सम्बन्धी परिवर्तन के साथ साथ प्रायः बेलिन की भाषा में एकाएक परिवर्तन ही नहीं होता वरन यह परिवर्तन बल पूर्वेक एकाएक स्थापित हा जाता है। जिस समय गङ्गा और यमुना के उद्योगी बसने वालों ने अपनी मातृभूमि पञ्जाब की विद्या और सभ्यता में पीछे छोड़ा तो ऋग्वेद की संस्कृत का स्थान ब्रह्मणों ने लिया। मगध और गौतम बुदु के उद्य होने के साथ ही माथ ब्राह्मणों की संस्कृत का स्थान पाली भाषा ने लिया। बौदु धम्में के पतन और विक्रमादित्य के राज्य में पीराणिक हिन्दू धम्में के उद्य होने के साथ प्राकृत भाषाओं ने पाली का स्थान ले लिया। और अन्त में प्राचीन जातियों के पतन और राजपूतों के उद्य होने के साथ १० वीं शताब्दी में हिन्दी भाषा का उद्य हुआ जो कि अब तक भी उत्तरी भारतवर्ष में बोली जाती है।

ये सब बातें समक्त में आजाती हैं। परन्तु कालिइस और भारित के ग्रन्थों के पढ़ने वालों के हृदय में स्वभावत: यह प्रश्न उठता है कि क्या इन कि तियों ने मृत भाषा में अपने ग्रन्थ लिखे हैं? क्या ग्रकुन्तला और उत्तरवित जैसे ग्रन्थ मृत भाषा में लिखना सम्भव है ? क्या अन्य जातियों के इतिहास में ऐसे अद्वितीय सुन्दर ग्रन्थों के मृत भाषा में बनने का एक भी उदाहरण मिलता है ?

जिन लेगों ने प्राकृत भाषाओं की संस्कृत से मिलान किया है उनके लिये इन प्रश्नों का उत्तर देना कठिन नहीं होगा। पौराणिक काल में संस्कृत उस प्रकार से मृत भाषा नहीं थी जैसे कि युराप में आज कल लैटिन मृत भाषा है। लैटिन और स्वयं इटेलियन भाषा में जो स्नंतर है उससे कहीं कम अन्तर संस्कृत और प्राकृत में है। जिस समय माकृत साधारणतः बेास्त्री जाती थी उस समय भी संस्कृत बराबर समक्ती जाती थी और राजसभाओं में बोली भी जाती थी। विद्वान लेग संस्कृत में ही वाद विवाद करते थे। राज्य की सब आजाएं और विज्ञापन संस्कृत में ही निकलते थे। पंडित लेागः राजसभान्नों और पाठशालान्नेः। में संस्कृत में ही बातचीत करते थे। संस्कृत में ही उन्ह गाए जाते थे कीर नाटक खेले जातेथे। सब शिक्षित और सभ्य लाग संस्कृत समक्तते थे और बहुधा संस्कृत बे। छते थे। सम्भवतः साधारण लाग जो प्राकृत बास्तते थे वे भी सामहन्यं सरस संस्कृत समक्त लेते थे। शिक्षित और विद्वान लाग ते। जिस्संदेह संस्कृत से पूर्णतया परिचित थे। वे इसी भाषा की सदा पढ़ते थे, इसी की बहुधा बालते थे और इसी भाषा में वे छिसते

श्रीर विचारते श्रीर बातचीत भी करते थे। अतः पौराणिव समय में संस्कृत ऐसी मृत भाषा नहीं थी जैसी कि अब वह है और कालिदास और भवभूति ने शकुन्तला और उत्तर चरित की लिखने में ऐसी मृत भाषा का प्रयोग नहीं किया है



## अध्याय १५।

## प्राचीन काल का अन्त।

अब हम भारतवर्ष की प्राचीन सभ्यता के इस संज्ञिप्त श्रीर अधूरे इतिहास की समाप्त करेंगे। इस पुस्तक में इस बड़े विषय का पूर्ण वर्णन देने का उद्योग करना असम्भव था। हमने भारतवर्ष के इतिहास को केवल मुख्य मुख्य बातें के वर्णन करने का तथा भिन्न भिन्न कालों की हिन्दू सभ्यता का वर्णन माटी रीति से दिखालाने का उद्योग किया है। यदि इसंवर्णन से इसारे देश भाइयों की हमारे प्राचीन पुरुषाञ्जोका वर्णन चाहे कैसी अस्पष्ट रीति से विदित हा जाय तो हम अपने परिश्रम की व्यर्थ नहीं समर्फेंगे। अब हम घोडे समय के लिये उनका ध्यान अपने वर्णन के अन्तिम पृष्ठों पर देने की प्रार्थना करेंगे जिसमें कि मुसल्मानी विजयके पहिले हिन्दू इतिहास के अन्तिम काल की सामाजिक चाल व्यवहार और सभ्यता का वर्णन है। हिन्दू इतिहास के अन्तिम काल में दो भाग स्पष्ट हैं। ग्यारहवीं और बारहवीं शताब्दी के दिल्ली और अजमेर के राजपूतों की चाल त्यवहार आधुनिक काल की है और वह विक्रमादित्य और शीलादित्य के समय से भिन्न है जो कि प्राचीन काल की थी। राजपूत लोगें का सम्बन्ध आधुनिक इतिहास से है, विक्रमादित्य और शीलादित्य का प्राचीन इतिहास से । ए वीं और १० वीं शताब्दी का वह अन्धकार-नय समय भारतवर्ष के प्राचीन काल और आधुनिक काल की जुदा करता है।

हम इस अध्याय में प्राचीन काल के अन्त समय के अर्थात् छठीं से सातबीं शताब्दी तक हिन्दु क्रों की सभ्यता के विषय में लिखेंगे।

हम कालिदास और भवभूति के समय के हिन्दुओं के सामाजिक जीवन को दिखलाने का उद्योग करेंगे और इस विषय की सामग्री हमें इन कवियों तथा इस काल के अन्य कवियों के अमर ग्रन्थों से मिलेगी। अगले अध्याय में हम उस समय की सभ्यता की दिखलाने का यत्न करेंगे जब कि आधुनिक काल का आरम्भ होता है अर्थात् १०वीं से१२ वी शताब्दी तक, और इस काल की सामग्रियां हमें एक विषार शील विद्वान और सहानुभूति रखनेवाले विदेशी की टिप्पणियों से मिलेगी जो कि हमारे लिये इस काल का इति हास छोड़ गया है।

स्वयं कालिदास ने दुष्यन्त के वर्णन में अपने समय के विक्रमादित्य जैसे बड़े राजाओं का वर्णन दिया है। हम उमसे किसी ग्रंश में उत्तरी भारतवर्ष के इस प्रताणी राजा के अपने विलासी और विद्वान सभा तथा अपने सिपाहियों और पहरुओं के बीच जीवन व्यतीत करने का कुछ अनुमान कर सकते हैं। अपने आचरण में वीराचित और फुर्तीला होने के कारण वह युद्ध तथा शिकार खेलने में प्रसन्त होता था और बहुधा भारतवर्ष के पहिले समय के प्रसन्त होता था और बहुधा भारतवर्ष के पहिले समय के जङ्गलों में शिकार खेलने के लिये अपने सैनिकों, रथा, धोड़ों और हाथियों के सहित जाता था। मध्य समय के युरोप के सम्राटों की नाईं हिन्दू राजाओं के साथ भी सदा एक विदूषक रहता था और यह विदूषक ब्राष्ट्रण है।ता था जिस

की कि मूर्खता के कारणमय स्यूल हिच और समय समय पर हास्यजनक बातें राजा को उमके अवकाश के समय में प्रमन्न करती थीं। सैनिक लीग रात दिन महल का पहरा देते थे और महल के भीतर स्त्री पहरूए राजा के पास प्रस्तुत रहते ये और वे एक वृद्ध और विश्वास पात्र कर्म्म चारी के अधीन रहते थे। कवि के वृत्तान्त से यह विदित ह्वाता है कि शक लागें का बड़ा बिजयी शक स्त्रियों से घृगा नहीं करता या और वे उसके महलों की रखवाली करती थीं और उसके साथ शिकार खेलने के लिये तीर और धनुष लेकर जाती थीं और फूलों से सुमज्जित रहती थीं। वास्तव में यदि हम कथामरित्मागर पर विश्वास कर सकें जो कि प्राचीन ग्रंथ वृहत कथा के आधार पर बनाए जाने के कारण बहुमूलय है ता उज्जैनी के सम्म्राट ने जिन अनेक मुन्दर स्त्रियों से बिवाह किया था उनकी जाति पर वह विशेष ध्यान नहीं देता था। इनमें से एक भील जाति की राजकुमारी मदनसुन्दरी थी श्रीर उसके विवाह में उसके पिता ने कहा षा ''मेरे सम्म्राट, मैं बीस हजार धनुर्धारियों के साथ दास की नाई तुम्हारा माथ दूंगा" इसी ग्रन्थ में यह भी कहा गया है कि यह सम्म्राट मलयपुर की राजकुमारी मलयावती पर उसका चित्र देखकर, और बंगाल की राज-कुमारी कलिंगसेना पर एक बिहार में उसकी पत्थर की मूर्ति देखकर मोहित होगया। और यह कहना अनावश्यक है कि इन दोनों स्त्रियों ने अन्त में इस सम्स्राट के बड़े महल में स्थान पाया। (क० स० सा० अध्याय १८)

विक्रमोर्वशी और मालविकाग्निमित्र के ग्रन्थकारीं ने इस द्वेष और डाइ की कुछ कम कर के दिखलाया होगा जा कि बहुधा राज्य महलों में पाए जाते थे। राजा को सदा बहुत सी स्त्रियां होती थीं और बहुधा राजकीय कार्य के लिये। इन उच्च रानियों के सिवाय रानियों की बहुत सी सुन्दर दासियां भी राजा की प्रीत पात्र हो जाती थीं और वे अपनी रानियों द्वारा द्ग्छ पाती थीं। इन सब बातें के रहते हुए भी प्रधान रानी का सदा बड़ा सत्कार और मान होता था। बही घर की स्वामिनी होती थी श्रीर प्रत्ये क राजकीय अवसर पर राजा के साथ सम्मि- िटत होती थी।

रानियों की नाई सामान्य स्त्रियों के कमरे भी सनुष्यों से जुदे हाते थे। यही रीति यूरोप में राम और पोम्पियाई के प्राचीन समय में प्रचलित थी श्रीर संस्कृत कवियों ने इन सुन्दर स्त्रियों की शान्त गृहस्थी का जीवन बहुधा वर्णन किया है। परन्तु स्त्रियों का पूरा पदी पौरा-णिक काल में भी नहीं था। शकुन्तला और मलयावती के सम्मुख जब दुष्यन्त और जीमूतवाहन जैसे अपर्चित लाग उपस्थित हुए तब वे पर्दे में नहीं चली गईं। मालती स्रापनी पूरी युवा अवस्था में एक त्याहार के दिन नगर वासियों के बड़े समूह में हाथी पर सवार होकर मन्दिर की गई थी और वहां उसे वह युवा मिला था जिसने कि उस के हृद्य की चुरा लिया या और पलटे में उसने अपना भी हृदय उसे दे दिया। कथासरित्सागर के पहिले अध्याय में हम कात्यायन की माता की दे। अपरचित ब्राह्मणें का अतिष्य करते हुए और उनके साथ बिना किसी रोक टीक के बात करते हुए पाते हैं श्रीर वर्ष की स्त्री ने भी पहिले इन्हीं

दोनों अपरचित लोगें का स्थागत किया या और उनसे अपने पति की आपत्तियाँ का वर्णन किया था। इस बढ़े ग्रन्य की असंख्य कहानियों में हमें एक उदाहरण भी ऐसा नहीं मिलता जिसमें कि सामान्य स्त्रियों के इस प्रकार पर्दे में रखे जाने का वर्णन हो जिस प्रकार की वीछे के समय में मुसल्नानों के राज्य में नई रीति हा गई। मृच्छ-कटि में चाहदत्त की धर्मात्मा और सुग्रील स्त्री चाहदत्त के मित्र मैत्रेय के साथ बिना किसी सकावट के वार्तालाय करती है और कादम्बरी, नागानन्द रत्नावली तथा अन्य सब प्राचीन ग्रन्थों में हम नायिका की अपने पति के नित्रों के साथ बहुधा वार्तानाप करते हुए पाते हैं। निस्सन्दैह राज्य महलों की रानियों के लिये कुछ अधिक सकावट घी परन्तु वे भी राजा के मित्रों से मिल सकती थीं। जब नर-वाहन दत्त के मन्त्री अवनी नई रानी रतनप्रभा से मिलने आए ता उसके सम्मुख जाने के पहिले उसे उनके आने की मूचना दी गई। रानी इस आवश्यक कार्य्य पर भी बिगडी कीर उसने कहा कि मेरे पति के नित्रों के लिये मेरा द्वार बन्द नहीं रहना चाहिए क्यों कि वे मुक्ते अपने देह की नाई प्रिय हैं !" (कं सं सां अध्याय ३६)

विवाह दुलहे और दुलहिन के माता पिता करते थे।
उदाहरण के लिये जब जीमू वाहन से विवाह के लिये कहा
गया तो उसके साथी ने कहा "उनके पिता के पास जाओ
और उनसे कहो।" और उसके माता ने इस युवा की
इच्छा की बिना जाने हुए अपनी सम्मति दे दी। यदि हम
इस काल के कवियों पर विश्वास कर सकते हैं तो विवाह

बहुधा उचित अवस्था में किया जाता था। भवभूति के नाटक की नायिका मालती युवा होने के उपरास्त भी कारी ही यी। मालविका मलयावती और रत्नावली पूरे यौवन की प्राप्त हे ने पर भी कारी थीं और धम्मोत्मा कन्व ऋषि ने शकुत्तला का विवाह तब तक करने का विचार नहीं किया जब तक कि युवा अवस्था में दुखनत से उसकी भेट न हुई और वह उसपर मोहित न हो गई। विवाह की रीति वैसी ही थी जैसी कि प्राचीन समय में थी श्रीर जैसी कि आज-कल वर्तमान है। अग्नि की परिक्रमा करना, अग्नि में अब हालना और दुलहिन और दुलहा का कुछ प्रतिज्ञा कराना यही विवाह की मुख्य रीतें समक्ती जाती थीं।

कन्यात्रों को लिखना और पढ़ना सिखलाया जाता था और प्राचीन प्रन्थों में उनके चिट्टियों के लिखने और पढ़ने के असंख्य उदाहरण हैं। मृच्छकिट में मैत्रेय कहता है कि जब मैं स्त्रियों की संस्कृत पढ़ते हुए वा मनुष्यों की गीत गाते हुए सुनता हूं तो मुक्ते बड़ी हँ भी खाती है। परन्तु मैत्रेय की इससे चाहे जितनी घृणा हो पर इस वाक्य से कोई सन्देह नहीं जान पड़ता कि स्त्रियां बहुधा संस्कृत पढ़ती थीं और वैसे ही मनुष्य भी बहुधा गाना सीखते थे। स्त्रियों का गान विद्या में निपुण है।ने का बहुधा उल्लेख किया गया है। नागानन्द ने एक अद्भुत स्थान पर लिखा है कि राजकुमारी मल्यावती ने एक गीत गाया जिसमें मध्यम और उच्च स्वर भली भांति दर्साया था और इसके उपरान्त हमें यह भी विदित है।ता है कि

उसने श्रंगुलियों से बाजा बजाया जिसमें ताल और स्वर के सरगम आदि का पूरा पूरा ध्यान रक्खा गया था।

कथासरित्सागर (अध्याय ए) से इसे विदित होता है कि राजकुमारी सृगावती ने अपने विवाह के पहिले नाचने गाने तथा अन्य गुणों में अद्भुत निपुणता प्राप्त कर छी थी। प्राचीन प्रन्थों में ऐसे अनेक बाक्य मिछते हैं।

चित्रकारी की विद्या के भी मनुष्यों और स्त्रियों दोनों हो के। जानने का बहुधा उल्लेख मिलता है और हम मागानन्द का एक वाक्य दिखला चुके हैं जिससे कि प्राचीन भारतवर्ष में रङ्गीन मिही का वित्रकारी में व्यवहार किया जाना प्रगट होता है। उत्तररामचरित्र का प्रारम्भ कुछ चित्रों के वर्णन से होता है जिन्हें कि लहमण ने सीता के। दिखलाया था और कथासरित्सागर (अध्याय १२२) से हमें विदित होता है कि नगरस्कामी विक्रमादित्य की सभा का चित्रकार था और उसने राजा के। भिन्न भिन्न प्रकार के स्त्री सीनदर्य के चित्र भेंट किए थे।

भारतवर्ष के कवियों ने विवाह सम्बन्धी प्रेम का जैसा उत्तम वर्णन किया है वैसा किसी ने नहीं किया। हम उत्तर-रामचरित्र के वाक्य का उद्घृत कर चुके हैं जिसमें सीता के लिये राम के केमला प्रेम का वर्णन है और हमारे जो पाठक संस्कृत साहित्य से परिचित हैं उन्हें निस्सन्देह सैंकड़ों ऐसी बातें स्मरण है। गी जिनमें कि हिन्दू पुरुषों के प्रेम और हिन्दू स्त्रियों की प्रतिभक्ति दिखलाई गई हैं "।

<sup>\* &#</sup>x27;'हिन्दू कवियों ने ग्रपनी स्त्रियों की विरते ही कहीं निन्दा की है उन्हेंनि प्रायः ग्रदा उन्हें प्रीति पात्र की भांति लिख्ना है।

परन्तु गृहस्थी सम्बन्धी जीवन का वृत्तान्त सब काठ्य ही में नहीं मिलता। हमें गृहस्थी के दुः खेंा और शाक का सचा ज्ञान भवभूति और कालिदास के काव्यों से नहीं मिलता जितना कि कथासरित्सागर में दिरदू, हानि, सम्बन्धियों वा पड़ेासियों की घृणा, पित की निर्देयता वा स्त्रियों का कलह का स्वभाव बहुधा शान्त गृह को दुखी बनाता और जीवन के लिये बेक्त सा होता था। श्रम्य सब बुराइयों में एक में रहनेवाले कुटुम्बियों में क्रगड़े और आज्ञाकारी पत्नी पर सास और ननद के कठीर अत्याचार कम भयानक नहीं थे। सुशील और धर्मात्मा कीर्तिसेना ने इन अत्याचारों के। सहन करते हुए दुःख से कहा है ''इसी कारण सम्बन्धी लीग कन्या के जनम में शोक करते हैं जो कि सास और ननद के अत्याचारों की पात्र रहती है। (क० स० सा० अ० २०)

इस बात को दिखलाने के लिये बहुत से वाक्य उद्घृत किए जाते हैं कि पौराणिक काल में विधवा विवाह का निषेध नहीं था। याज्ञवल्क्य कहता है कि "जिस स्त्री का दूसरी वार विवाह होता है वह पुनर्भव कहलाती है" (१, ६९) विष्णु कहता है कि जिस स्त्री का पतिसंस्रोन हो कर पुनर्विवाह हो वह पुनर्भव कहलाती है (१५, ९ और ८) और पराशर भी, यद्यपि वह आधुनिक समय का ग्रन्थकार है

इस बात में वे ग्रधिक उच्च जातियों के ग्रीर विशेष कर यूनान के किवयों को जो सुखान्त ग्रीर दुःखान्त दोनों मकार के नाटकों में बड़ी डाह के साथ स्वियों की बुराई करते हैं शिक्षा दे सकते हैं। ग्रिस्टों फेनीज़ इस बात में युरीपाई जीज़ से कम नहीं है यद्यपि वह इस दुःखान्त नाटक लिखने वाले की स्वियों प्रति कुव्यहार की हँसी उद्याना है। तथापि वह ऐसी स्त्री के पुनर्विवाह की आज्ञा देता है जिस का पित सर गया हो वा जाित बाहर हो गया हो वा योगी हो गया हो (४, २६)। मालवा के एक गृहस्थ की कन्या के विषय में एक हास्यजनक कहानी विदित है कि उसने निरन्तर ११ पित से विवाह किया था और ११ वें पित की मृत्यु पर इस विधवा ने सम्भवतः १२ वां विवाह किया होता परन्तु "पाषाण भी उसकी हँसी किए बिना नहीं रह सकते थे" और इस कारण उसने योगिनी का जीवन ग्रहण कर लिया। (क० स० सा० अध्याय ६६)

जपर हम हिन्दू स्त्रियों की प्रीति और पितिभक्ति के विषय में लिख चुके हैं। जातीय जीवन तथा स्त्रियों के सत्कार के पतन के साथ ही साथ पौराणिक काल में स्त्रियों की इस पितिभक्ति ने एक निर्देयता का रूप धारण किया। पौराणिक काल के पिहले भारतवर्ष के ग्रन्थों में सती होने की रीति का कहीं भी उल्लेख नहीं है। मनुस्मृति अथवा याज्ञवल्क्य की स्मृति में भी उसका कहीं वर्णन नहीं है। हमें इस रीसि की उत्पत्ति की कथा पहिले पहिल पौराणिक काल के ही ग्रन्थों में मिलतो है।

श्रिम में प्रवेश कर के आत्महत्या करना भारतवर्ष में सिकन्दर के समय में और उससे भी पहिले विदित था। पैराणिक काल में जब पित का अपनी स्त्रियों का सत्कार करने की अपेक्षा स्त्रियों की पितिभक्ति पर विशेष जार दिया गया तो अन्य लोगें की परीक्षा विधवाओं के उप-रोक्त रीति से आत्महत्या करने की एक यश का कार्य कहा गया। इस प्रकार वाराह मिहिर श्रपने ज्योतिष शास्त्र में स्त्रियें की परी हा इस कारण करता है कि वे अपने पित की मृत्यु पर अग्नि में प्रवेश करती हैं परन्तु मनुष्य अपनी स्त्रियों की मृत्यु के उपरान्त पुन: विवाह कर लेते हैं। परन्तु फिर भी आग में जलने की यह रौति पैराणिक काल में भी केवल स्त्रियों वा विधवावों के लिये नहीं थी। मालती माधव में मालती का पिता अपनी कन्या के शोक में चिता पर चढ़ने की तय्यारी करता है और नागानन्द में तो जीमूतवाहन के पिता माता और पित इस राजकुमार के शोक में चिता में जलमरने का संकल्प करते हैं।

कथासरित्सागर में हम एक कुमारी की जी कि अपने प्रियतम से मिलने में निराश हा गई थी चिता में प्रवेश करने की तयारी करते हुए पाते हैं (अ० ११८ और १२२)। और अब कहानियों से इतिहास की ख्रीर दृष्टि डालने पर भी हमें विदित होता है कि राजालीग महमूद गजनवी के अधीन हेरने पर भी अपने देशवासियों द्वारा घृणा की दुष्टि से देखे जाने के कारण चिता में जल मरे थे। यह निस्तन्देह आत्महत्या की एक देखे। आ रीतिँ घी जब कि शोक वा अपमान असच्च हो जाता या और जीना शोक-युक्त हो जाता था और फीका जान पड़ता था। ऐसी आत्महत्या करना बुरा ते। या ही पर वह उस सनय तो कायरपन और अपराध हो गया जब कि मनुष्यों ने इसका करना छोड़ दिया और केवल स्त्रियों के गले इस रीति के। उनके पति की मृत्यु पर किए जाने के लिये यश के कार्य की भांति लगा दिया। और जब हिन्दू जाति में जीवन ुनहीं रह गया तो यह आत्महत्या एक स्थिर रीति हे। गई।

प्राचीन भारतवर्ष में प्राचीन यूनान की नाई खड़ी मुन्दर और गुणी वेश्याएं अपने आज कल की अधम बहिनां की अपेक्षा अधिक सम्मानित शों और प्राधिक उत्तम और उच्च जीवन व्यतीत करती थीं। अम्बवाली जिसने कि ठाठ बाट और चमगढ़ में लिज्छवि राजाश्रीं की बराबरी की थी और जिसने धाम्मिक गौतम बुद्ध के। अपने यहां निमन्त्रण दिया या उससे अस्पेसिया का स्मरण है। आता है र्रेजसने सुक्रात वा आतिष्य किया था। इसी प्रकार सृष्ठ-कटि की नायिका वसन्तसेना भी बड़े ठाठ बाट से रहती थी। वह उज्जैनी के युवा लोगें का एक माधारण सभा में स्वागत करती थी जहां कि जुआ खेलने की सामग्री, पुस्तकीं, चित्र तथा मन बहलाव की अन्य वस्तुएं प्रस्तुत ५ हती घीं, वह स्रपने यहां निपुण शिल्पकारीं और जैहिरियों की रखती थी, वह दुखी दिरद्री लेगों की सहायता करती थी और अपने व्यवसाय के। करते हुए भी ''वह सुग्रीलवती, अनन्त ह्मपवती और समस्त उज्जैनी का अभिमान थी।"

इसी भांति कथासरित्सागर (अध्याय ३६) से भी हमें विदित होता है कि दक्षिणी भारतवर्ष की राजधानी प्रति-ष्ठान की वेश्या मदनमाला "राजा के महल के सदूश्य" महल में रहती थी और उसके रक्तक सिपाही, घोड़े और हाथी थे। उसने विक्रमादित्य का (जा कि उसके यहां वेष बना कर गया था) सत्कार स्नान, पुष्प, खुगन्धि, बस्त्र, आभूषण और बहुमूल्यभाजन से किया था। और इसी प्रत्य के १२४ वें अध्याय से हमें फिर विदित होता है कि उज्जैनी की वेश्या देवदत्ता अपने राजा के योग्य महल में रहती थी।

हमें कहना नहीं पड़ेगा कि जिस समय का हम वर्णन कर रहें हैं उस समय उन्जीनी भारतवर्ष में सब से बढ़ी चढ़ी नगरी थी। गुण श्रीर सीन्दर्घ्य तथा धन और राज्य प्रभुता ने छठीं शताब्दी में इस प्राचीन नगरी की अद्वितीय शाभा बढ़ाने में याग दिया था। मेघदूत में यत ने मेघ से यह ठीक ही कहा है कि वह उज्जैनी में बिना हुए न जाय और नहीं तो "तेरा दुर्भाग्य है और तेरा जन्म व्यर्थ ही हुआ है।"

ऐसी उच्च आजान्त्रीं के उझहून करने का साहस न करके मैं कुछ वर्ष हुए कि इस नगर को देखने गया था। उसकी प्राचीन कीर्ति अब नहीं रही है, उससे प्राचीन समय की बातें। का स्मर्णनात्र भी नहीं हाता। परन्तु फिर भी इस नगरी की जांची नीची पत्थर की गलियों में घूमते, कारीगरी सै बने हए प्रानेमकाने। पर दृष्टि डालने से यहां के सरल हृद्य वाले मनुष्यों की भीड़ को प्रसन्न चित्त देखने और महाकाल के प्राचीन मन्दिर में जाने से जो कि समभवतः इस नाम के उसी प्राचीन मन्दिर की भूमि पर बना है कि जिसका कालिदास ने मेघदूत में उझेख किया है हमारे हृदय में यह भाव उत्पन्न हुआ कि यह नगर प्राचीन सनय में ऐसा था इसका अनुमान कर लेना सम्भव है। और निस्सन्देह ं मृच्छकटि में जो इस नगर का अद्भुत वर्णन दिया है वह हमारे इस अनुमान में कम सहायता नहीं देता। इस नाटक से हम प्राचीन समय के वर्णन का उद्योग करने में सहायता लेंगे।

राजा की छाया में शान्त व्यापारी और महाजन लाग व्यापारियों के बाजार में रहते ये जिसे कि कवि ने श्रेष्टि चत्वर के नाम से लिखा है। हिन्दू ठ्यापारी लोग सदा से शाना और सीधे सादे थे। सम्भवतः उन लोगों के कार्यालय की शाखाएं उत्तरी भारतवर्ष के सब बड़े बड़े नगरीं में थीं और वे लाग रेशम, रक्ष और बहुमूल्य वस्तुत्रीं का बड़ा भारी व्यापार करते थे और अपनी ठसाठस और सकरी गलियों के अन्धकारमय घरों में बहुत बड़ा कोष और द्रव्य रखते थे जिसे कि आवश्यकता के समय में राजा और महाराजा भी उधार लेना बुरा नहीं समक्तते थे। वे लीग केवल दान पुगय और धाम्मिक कारगीं में सीधेसादे थे और इस कारण वे इस नगर के। बहुत से सुन्दर मन्दिरों से सुशाभित करते थे, पुजे-रियों और ब्राह्मणों का भाजन कराते और सहायता देते थे और अपने अच्छे कार्ट्यों से अपने नगर के लेगों में यश पात थे। आज तक भी उत्तरी भारतवर्ष के सैठ श्रीर व्यापारी अपने द्रव्य और पुराय के कार्यों के लिये सम्मानित हैं और वे अनेक मन्दिर बनवाते हैं जहां कि नित्य प्रति जैनियां **और हिन्द्ओं** की पूजा हे।ती है।

जीहरी और शिल्पकार व्यापारियों के पास बहुतायत ते थे। किव के ग्रव्हों में "निपुण कारीगर मोती, पुखराज, नीलम, पन्ना, लाल, मूंगा तथा ग्रम्य रहों की परीक्षा करते हैं, कोई स्वर्ण में लाल जड़ते हैं, कोई रङ्गीन जीड़ों में स्वर्ण के आभूषण गूंचते हैं, कोई मोती गूंचते हैं, कोई अन्य रत्नों को साम पर चढ़ाते हैं, कोई सीप काटते हैं और कोई मूंगा काटते हैं। गंधी लोग केशर के यैले हिलाते हैं, चन्दन का तेल निकान्तते हैं और मिलावट की सुगन्ध बनाते हैं। इन शिल्पकारों की वस्तुएं उस समय के सब विदित संसार में बिकती थीं और उनकी कारोगरी की वस्तुओं की बगदाद में हाकनउलरशीद के दरबार में कदर की गई थी और उनहोंने प्रतापी शालंमेगन और उसके असभ्य दर्बारियों की आश्चिर्यत किया था और अंग्रेजी किव लिखतां है कि वे लोग अपनी आंख फाड़ कर बड़े आश्चर्य से रेशमी और कारचोबी के वस्त्र तथा रत्नों को देखते थे जो कि पूरव के दुर देश से युरोप के नवीन बाजारों में आए थे।

इसमें छोटे ठ्यापारी अन्य गलियों में थे और अपने वस्त्र आभूषण और मिठाई और बहुत सी अन्य प्रकार की वस्तुएँ दिखलाते थे। दिन भरभी इभाइ में भरी गलियों में प्रमन्न और सरल इदय के लोगों की खचाखच रहती थी।

परन्तु केवल बाजार ही लोगों के आने जाने का स्थान नहीं या वरन इसके सिवाय और भी विलक्षण स्थान थे। जूआ खेलने के घर राजा की आ़ज्ञा से स्थापित थे जैसा कि यूरोप में अब तक भी है। जूआ खेलने वाले की प्रबन्ध रखने के लिये राजा नियत करता था और अग्नि पुराण के अनुसार वह राजा के लिये जीत का पाँचवां वा दसवाँ भाग उगाहने का अधिकारी था। मृच्छकि में एक जुआ़री के दस स्वर्ण हारने का उल्लेख है और यह स्वर्ण निस्तन्देह एक साने का सिक्का था जिसका मूल्य कि हाकृर विल्सन साहेब दा। अनुसान कृरते हैं।

शकुन्तला से हमें विद्ति होता है कि नगर में मदिरा की दूकानें होती थीं जिनमें कि बहुत ही नीच जाति के छोग जाते थे । परन्तु विलासी राजसभा के द्बारियों
तथा दुराचारी और रिसक मनुष्यों में भी मिद्रा पीने की
रीति अविदित नहीं थी। भारिव ने एक सर्ग मिद्रा पीने
के आनन्द के विषय में लिखा है और कालिदास ने भी बहुधा
ऐसी स्त्रियों का उल्लेख किया है जिनके मुख मिद्रा की
महक से सुगन्धित थे परन्तु अधिकांश लोग जो कि हिन्दू
भेषी के तथा खेती वाणिज्य श्रीर परिश्रम करने वाले थे
मिद्रा नहीं पीते थे जैसा कि वे आज कल भी करते हैं।

बड़े नगरों के अन्य दुराचार भी उज्जैनी में अविदित नहीं थे। सृच्छकटि में मैत्रेय कहता है कि 'संध्या के इस चमय राज्यमार्ग दुराचारियों, गला काटने वालों, दर्बारियों और वेश्याओं से भरा रहता है" और इसी नाटक में एक दूमरे स्थान पर चास्त्र के घर में चोरी का एक अद्भुत वृताना है और उसमें पहरा देने वाले के पैर का शब्द उस समय सुनाई देता है जिस समय कि चोर अपना कार्य कर चुकता है और नाल असबाब लेकर चम्पत हा जाता है (जैसा कि आजकल बहुधा होता है) ! उसी नाटक में एक दूसरे स्थान पर लिखा है कि

सड़क लखे। सूनी पड़ी घूमत पहरेदार ॥ चार फिरत हैं रात का तुम रहिया हुसियार॥

[सीताराम]

धनाट्य लोग बहुत से दास, बड़े ठाट बाट के कमरे और उदार आतिथ्य के साथ सुख पूर्वक रहते थे। मृच्छ-कटि में हमें एक धनाट्य के घर का कुछ अत्युक्ति के साथ वर्णन निलता है जिससे कि हमें साधारणतः धनाट्यों के घर

का कुछ ज्ञान हो जायगा। बाहर का द्वार सुन्दर है, ह्योदी रँगी हुई साफ सुथरी औार पानी छिड़की हुई है, फाटक पर फूल और माला लटकी हुई हैं और द्वार कंचा मेहराबदार है। पहिले आंगन में प्रवेश करने पर स्वेत इमारतां की पंक्ति देख पड़ती हैं, उनकी दीवारों पर सुन्दर पलस्तर किया इआ है, सीढियां भिन्न भिन्न प्रकार के पत्थरों की बनी हुई हैं और उनके बिल्लीर के किवाड़ों से नगर की गलियों का दूश्य देख पड़ता है। दूसरे आंगन में गाडी. बैल, घाड़े और हायी हाते हैं जिन्हें उनके महावा चावल श्रीर घी खिलाते हैं। तीसरे आंगन में लोगों के बैठने का कमरा होता है जहां पर अतिथियों का स्वागत किया जाता है, चौथे में नाच फ़्रौर गाना होता है और पांचवें में रसोई घा, छडें आंगन में घर के कार्य्य के लिये शिल्पकार और जीहरी रहते हैं और सातवें में चिड़ियाखाना रहता है। भाठवें आंगन में घर का मालिक रहता है। यह सम्भव नहीं है कि बड़े ही धनाट्य के सिवाय और कोई इतने ठाट बाट से रहे परन्तु इस वृतान्त से हमे ठाट से रहने वाले हिन्दू गृहस्थों का कुछ ज्ञान होजाता है। घर के पीछे एक सुन्दर फुलवारी है जो कि प्राचीन समय में हिन्दू स्त्रियों के मनबहलाव का स्थान थी। शकुन्तला अपने वृक्षों में स्वयं पानी देती थी और यक्त की स्त्री अपनी फुलवारी में बैठकर अपने अनुपस्थित पति का शोच किया करती थी।

नगर के भीतर इन वृहद् निवासस्थानों के सिवाय धनात्य नागों के नगर से बहुत दूर गांव में बगीचे होते थे और इन बगीचें का श्रीकृ इस समय तक भी वर्त्तमान है।

धनाट्य मनुष्यां की सम्पत्ति में गुलाम सब से मुख्य समक्ती जाते थे। भारतवर्ष में प्राचीन समय में अन्य प्राचीन देशों की नाई गुलाम खरीदे श्रीर बेंचे जाते थे। और सम्भवतः प्राचीन समय में अधिकांश दास गुलाम ही होते थे। मुच्छकटि में एक हारा हुआ ज्वारी अपना ऋणे चकाने के लिये अपने को बेंचने का प्रस्ताव करता है। इससे भी अधिक विलक्षण एक दूसरा वाक्य है जिसमें कि एक दासी का प्रेमी उससे पूछता है कि कितना द्रव्य देने से उसकी स्वामिनी उसे स्वतंत्र कर देगी। हरिश्चन्द्र की प्रसिद्ध कथा में भी कहा है कि इस राजा ने एक ब्राह्मण का ऋण चुकाने के लिये अपने स्त्री पुत्र और स्वयं अपने की बेंच डाला था और इस सम्बन्ध में ऐसी ही अनेक कथाएं हैं। गुलामी के।मल रूप में भारतवर्ष में बहुत आधुनिक समय तक वर्तमान थी। नगर में सुखी मनुष्यों की साधारण सवारी एक प्रकार की ढकी हुई गाड़ी थी जिसमें बैल जाते जाते थे। मनुष्य और स्त्रियां दोनों ऐसी गाड़ियों में बैठते थे और वसन्तसेना अपने प्रियतम चारुदत्त से नगर के बाहर बाटिका में निलने के लिये ऐसी ही गाड़ी में बैठ कर गई थी। जी मनुष्य बैल गाड़ी में (इस ग्रन्थकार की नाई ) उज्जैनी की ऊंची नीची पत्थर की गलियों में गया हागा उसे यह विदित होगा कि इस स्त्री की यात्रा उसके सच्चे स्नेह के मार्ग की नाईं बहुत अच्छी नहीं थी। सवारी के लिये घोड़े भी बहुधा काम में लाए जाते घे श्रीर कथासरित्सागर के १२४ वें अध्याय से हमें विदित होता है कि व्राष्ट्राया अपनी स्त्री देवस्वानिनि को उसके पिता के घर से चाड़ी

पर सवार करा कर एक दासी के सिहत लाया था। चे हे की गाड़ियां सम्भवतः केवल राजा लाग तथा युद्ध और शिकार में योधा लाग भी कान में लाते थे जैसा कि हम शकुन्तला में देखते हैं।

प्राचीन समय में न्याय करने का एक मात्र और बहुमूल्य वर्णन मृच्छकिट में दिया है। उसमें ब्राह्मण चारु द्स्त
पर एक दुराचारी लम्पट ने इस नाटक की नायिका वसक्तसेना के मारने का फूठा दोष लगाया है। यह लम्पट प्रपने
को राजा का बहनोई कहता है। राजा लोग प्रीति करने
में कुछ बहुत विचार नहीं करते थे और इस प्रकार जिन
नीच जाति की स्त्रियों की वे अपने महल में ले लेते थे
छनके भाइयों और सम्बन्धियों की नगर के प्रबन्ध करने
में उच्च पद दिए जाते थे। ऐसे लोगों का कालिदास तथा
अन्य कवियों ने जो अनेक स्थान पर वर्णन दिया है उनसे
हमें विदित होता है कि ये लोग समाज के नाशक बन गए
थे, वे भले मानुसों के द्वेषी और छोटे तथा नीच लोगों के
दु:ख देने वाले थे।

ऐसे ही एक दृष्ट ने जिसका नाम वासुदेव था वसंत-सेना की मारने का जी जान से जतन किया था। उसने पहिले वमन्तसेना की प्रीति के लिये ठ्यर्थ उद्योग किया था और तब उसने चारुद्त पर जिसे कि वह चाहती थी उसके मारने का कलंक लगाया। न्यायाधीश सेठ और लेखक (कायस्थ) के साथ न्यायालय में आता है और वासुदेव चारुद्त पर द्वेष आरोपित करता है। न्यायाधीश उस दिन इस बात पर विचार करने के लिये इच्छुक नहीं है परन्तु वादी का राजा के साथ मेल जान कर इस अभियोग की उठाता है और न्यायालय में उसके दिठाई के आचरण पर भी तरह दे जाता है। चारद्ति बुलाया जाता है।

यह सीधा और भछा ब्राह्मण न्यायालय में आता है और इनका जो वर्णन किया है वह हमारें बहुतसे पाठकों को मनेराख्नक होगा और उससे भी प्राधीन समय के न्याय के कुटनें। का भी ज्ञान हो जायगा।

व्याकुल चलत दूत गंख ग्री लहर सम,

चिता में मगन मंत्रि देखी नीर थीर से। बकबक करें बक्त परिस सतुर लाग,

कायय निहारें बैठे भुजग बेपीर से। एक ग्रोर भेदी खड़े नाक ग्री मगर पम,

हाथी चे हे हार डोलें हिंसक अधीर से।

राजा के विचार भौन नीरिध गंभीर से॥

## [सीताराम]

हमें यहां पर शाक्षी का ठियारा देने की कोई आवश्यकता नहीं है परन्तु निस्सन्देह प्रमाण चारुद्त के बहुत विक्र हु थे। परम्तु फिर भी न्यायाधीश की यह विश्वासनहीं होता कि इस भले मानस से ऐसा घृणित अपराध किया होगा। वह कहता है कि "चारुद्त पर कलकू लगाना वैसा हो है जैसा कि हिमालय को तौलगा, समुद्र की शाह लगाना वा हवा की पकड़ना।" परन्तु यह शाक्षी और भी प्रबल होती है और व्यायाधीश को यह विदित होता है कि कानून के अनुसार उसे चारुद्त के विरुद्ध निश्चय करना चाहिए परन्तु फिर भी उसे इन सब बातें पर विश्वास नहीं होता । इस प्रसिद्ध पर बलवती उपमा के अनुसार "कानून के नियम स्पष्ट हैं, परन्तु बुद्धि दलदल में पड़ी हुई गाय के समान श्रंधी है। रही है"।

इसी बीच में चारुद्त का नित्र न्यायालय में आता है और उसके पास उस स्त्री के आभूषण पाए जाते हैं जिसके मारने का कलंक लगाया गया है इससे चारुद्त के भाग्य का निश्चय हो जाता है। न्यायाधीण उसे सत्य बेलिने के लिये कहता है और धमकाता भी है और चारुद्त अपने अपमान से दुखी हो कर, उसके विरुद्ध जो प्रमाण एकतृत किए गए ये उनसे घबरा कर और अपनी प्रिय वसन्तसेना की मृत्यु का समाचार सुन कर अपना जीना व्यर्थ समक्क कर उस हत्या के करने को स्वीकार कर लेता है जिसे कि उसने नहीं किया है जैसा कि बहुतेरे निरपराधियों की दशा हुई है।

न्यायाधीश आज्ञा देता है कि "अपराधी ब्राह्मण है और इस कारण मनु के अनुसार उसे फांसी नहीं दी जा म-कती परन्तु वह देश से निकाला जा सकता है पर उसकी संपत्ति नहीं छीनी जायगी।"

परन्तु राजा निष्ठुरता से इस आज्ञा की बदल कर उसे फांसी देने की आज्ञा देता है। किव राजा की इस निष्ठुर आज्ञा का पाप की भांति उल्लेख करता है जिसका कि बदला उसे शीघ्र ही निलता है। उसके राज्य में बड़ा उलट फेर हो जाता है और वह युद्ध में एक जबरदस्त से मारा जाता है और चाहद्त उसी समय बच जाता है जब कि वह फांसी दिया जाने ही बाद्या या और उसे उसकी विय वसनारेना भी निलती है जिसे कि निद्य वाह्यदेव ने मरा हुआ समक्त कर छोड़ दिया था परन्तु वह मरी नहीं थी। कृषित लोग इस अधम अपराधी को जो कि मृत राजा का सम्बन्धी था, मारा चाहते हैं परन्तु उदार चारुद्त उस के जीव की रक्षा करता है और उसे छोड़ देने को कहता है। लोग उसका कारण पूछते हैं और चारुद्त उसी सबे हिन्दू के सिद्धान्त से उत्तर देता है--

''बैरी जब अपराध करें और पैरों पर पड़ कूर सरन मांगे तो उस पर इधियाद नहीं उठाना चाहिए।"

## अध्याय १६ ।

## श्राधुनिक काल का प्रारम्भ

पिछले अध्याय में हमने प्राचीन काल के हिन्दू ग्रन्थकारीं के ग्रंथों से जो कि छठीं और उसके उपरान्त की श्रताब्दियों में हुए हिन्दुओं की सभ्यता और जीवन का संचित्र वृत्ताल देने का उद्योग किया। परन्तु दूसरे लोग हमें जिस दूष्टि से देखें उस दूष्टि से हमें स्वयं अपने को देखना सदा लाभ दायक होता है और इस कारण हम इस अध्याय में आधुनिक समय के प्रारम्भ की हिन्दू सभ्यता का ख्तान्त उन सामग्रियों से देंगे जो कि हमें एक शिक्षित और उदार विदेशी एलबेहनी से मिलती हैं जो कि ग्यारहवीं शताब्दी में हुआ है।

भारतवर्ष के विषय में एल बेरुनी के ग्रन्थ का मूल्य बहुत समय से विद्वानों को विदित है परन्तु उसके ग्रन्थ के पाणिडत्य पूर्ण संस्करण और अनुवाद का अब तक अभाव था। डाकृर एडवर्ड सी सैक्ने अब इस ग्रभाव की पूरा किया और पूरब देश सम्बन्धी खेल और भारतवर्ष के इतिहास के लिये एक बड़ा उपयोगी कार्य किया है।

एलबेरनी वा जैसा कि उसके देश के लोग उसे पुकारते हैं अबूरैहन का जन्म आजकल के ख़ीवा में सन १९१३ ई० में हुआ था। जब महमूद गजनवी ने ख़ीवा की सन १०१९ ई० में जीता ता वह इस प्रसिद्ध विद्वान को युद्ध के बंधुए की भांति गजनी ले गया। सम्भवत: इसी घटना के कारण वह हिन्दु-ओं की उस सहानुभूति की दृष्टि से देखने लगा जो कि

महमूद के विजय और अत्याचार महने वाले साथियों के योग्य है और जब कि उमने हिन्दू सभ्यता और साहित्य में जिन बातों को दुखित समक्का है उन्हें दिखलाने में कभी आगा पीछा नहीं किया तथापि उसने उस सभ्यता और साहित्य का उस उदार हृदय से अध्यन करने का कष्ट उठाया है जो कि पीछे के समय के मुसल्मानों में नहीं पाई जाती और जो बात प्रशंसा करने योग है उसमें वह प्रशंसा करने में कभी नहीं चूका।

भारतवर्ष में महमूद के नाश करने के असावधान कार्य के विषय में एल बेसनी उचित निन्दा के साथ लिखता है। वह कहता है कि ''महमूद ने देश की भाग्यशालिनी दशा का पूर्णतया नाश करिदया और उसने वे अद्भुत साहस के कार्य किए जिनसे कि हिन्दू लोग धूल के कण की नाई तथा लोगों के मुह में पुरानी कहानी की नाई चारों दिशाओं में छितर वितर हा गए। इस प्रकार छितर बितर हुए लोगों में निस्संदेह मुसल्मानों से बड़ी कठोर घृणा हुई। और यही कारण है कि जिन देशों को हम लोगों ने विजय किया है वहां से हिन्दू शास्त्र दूर हटा दिए गए हैं और उनशास्त्रों ने ऐसे स्थानों में आत्रय लिया है जहां कि हम लोगों का हाथ नहीं पहुंच सकता यथा काश्मीर बनारस और अन्य स्थानों में । (अध्याय १)

हिन्दुओं के विषय में एल बेहनी को जो सब से अनुचित बात जान पड़ी वह उन लीगों का संसार की अन्य जातियों से पूर्णतया जुदा रहनाथा। वे लीग बाहरी संसार की नहीं जानते थे और अन्य जातियों की ल्मेड्ड कह कर उन

से सहानुभूति और सरीकार नहीं रखते थे। एलबेहनी कहता है कि "वे जिन बातें को जानते हैं उन्हें दूसरों को बतलाने में स्वभाव से ही कपण हैं और वे अपने ही में किसी दूसरी जाति के मनुष्यें। को उन बातें। को न बतलाने में बड़ी ही सावधानी रखते हैं, फिर विदेशियों की उन्हें बतलाने के विषय में तो कहना ही क्या है। उनके विश्वास के साथ संसार में उनके देश के सिवाय और कोई देश ही ही नहीं है, और उनके सिवाय और कोई दानी ही नहीं है, ख्रीर उनके सिवाय ख्रीर कोई मनुष्य ही नहीं है, जी कि विज्ञान को कुछ भी जानता है। । उनका घमगढ़ यहाँ तक है कि यदि तुम उनसे घुरासान और फारम के किसी शास्त्र वा किसी विद्वान का वर्णन करा ता वे तुम्हें मूर्ख और क्रुठा ममर्भेंगे । यदि वे भ्रमण करें और अन्य देश के लागें से मिलें ता उनकी यह सम्मति शीघ्र ही बदल जायगी क्यों कि उनके पूर्वज लाग ऐसे नहीं थे जैसे ये आज कल हैं।" (अध्याय १)

राजनैतिक बातां में भी एलबहनी के समय में भारत-वर्ष के पतन के अन्तिम दिन थे। वह वृहद् देश जा कि छठीं शताब्दी में प्रतापी विक्रमादित्य के अधीन या अब छाटे छाटे राजाओं में बंट गया था जा कि एक दूसरे से स्वतंत्र थे और बहुधा परस्पर युद्ध किया करते थे। काश्मीर स्वतंत्र या और वह अपने पर्वतों के कारण रित्तत था। महमूद गज़नवी ने उसे शीतने का उद्योग किया परन्तु वह कृतकार्घ नहीं हुआ । और बीर अनक्षपाल ने जिसने कि महमूद को रीकने का व्यर्थ उद्योग किया था एक

बार भाग कर काश्मीर में ही ग्ररक ली थी। सिन्ध अनेक छोटे छोटे राज्यों में बंट गया था जिसमें कि मुसल्मान सर्दार लाग राज्य करते थे । गुजरात में महमूद ने मामनाथ वा पहन पर जा आक्रमण किया था उसका कोई स्थायी फल नहीं दुआ। इस देश में महसूद के पहिले जिन राजपूतों ने भीलुक्यों से राज्य छीन लिया घा वे सेाननाथ पर महसूद के आक्रमण के पीछे राज्य करते रहे। मालवा में एक दूसरे राजपूत वंश का राज्य या और भाजदेव जिसने कि आधी शताब्दी तक अर्थात् सन् ९९७ से सन् १०५३ ई० तक राज्य किया विद्या का एक बड़ा संरक्षक था और उसकी राज-धानी धार में प्रतापी विक्रमादित्य के राज्य का सा समय जान पडता था।

उस समय ककीज बंगाल के पालबंशी राजन्नों के श्रधीन कहा जाता है, और वे प्रायः मुंगेर में रहते थे। कम्मीज के राज्यपाल का महमूद ने मन् १०१७ में छूटा था और इस कारण बारी में एक नई राजधानी स्थापित हुई औार महिपाल जिसने कि लगभग १०२६ ई० में राज्य किया या वहीं रहता या । ये दोनों राजा, बंगाल के सब पाल वंशी राजाश्रों की नाईं बौद्ध कहे गए हैं, परन्तु एल बेहनी के समय में भारतवर्ष में बौद्ध धर्म जातीय धर्म नहीं रह गया था।

ककीज के चारों श्रीर का देश मध्य देश कहलाता था क्यों कि वह भारतवर्ष का केन्द्र था और यह केन्द्र, जैसा कि एलबेरुनी कहता है "भूगेल की दूब्टि से" या और "यह राजनैतिक केन्द्र भी या क्यों कि अगले समय में वह उनके सब से प्रसिद्ध वीरों और राजान्नों का निवास स्थान घा"। (अध्याय १८)

एलबेहनी 'ने कनीज से कई मुख्य स्थानों की दूरी लिखी है जो कि आज कल भी मुख्य नगर हैं। वह मथुरी का जी कि "वासुदेव के कारण प्रसिद्ध है", प्रयाग वा इलाहा वाद का "जहां कि हिन्दू लीग अपने की अनेक प्रकार की तपस्याओं से पीड़ित करते हैं, जिनका वर्णन उनकी धर्म सम्बन्धी पुस्तकों में है", "प्रसिद्ध वाराण भी वा बनारस का, पाटिलपुत्र, मुंगेर और गंगासागर अर्थात् गंगा के मुहाने का उल्लेख करता करता है। वह द्विण में धार श्रीर उज्जैनी का, उत्तर-पश्चिम में काश्मीर, मुल्तान और लाहीर का भी वर्णन करता है और मध्य भारतवर्ष से दूर वह राम के कल्पित सेतु का, लंका के तटीं का जहां माती पाए जाते हैं तथा मालद्वीप और लतदीप का भी उल्लेख करता हैं।

( अध्याय १८ )

अब देश के वृत्तान्त को छे। इ कर हम देश वासियों का वर्णन करेंगे । एल बेहनी ने जाति भेद के विषय की कुछ संतिप्त आलोचना की है, जिससे कि हमें विदित होता है कि वैश्य लेग अर्थात् आर्थ लेग की सब से वृहद जाति का शीघ्रता से शूद्र जातियों में पतन होता जाता था। एक स्थान में यह लिखा है कि वैश्यों ग्रीर शूद्रों में ''बहुत भेद नहीं है''। (अध्याय ९) एक दूसरे स्थान पर हमें यह भी विदित होता है कि वैश्यों के धर्म सम्बन्धी विद्या पाने का प्राचीन अधिकार छीन लिया गया था, ब्राह्मण लेग

स्तिभियों की वेद पढ़ाते थे परन्तु "वैश्य श्रीर शूद्र उसे सुन भी नहीं सकते ये उसका उद्यार्ग करना वा पाठ करना ता दूर रहा"। (अध्याय १२) फिर एक दूसरे स्थान पर खिला है कि जिन कार्यों के अधिकारी ब्राह्मण हैं यथा पाठ करना, वेद पढ़ना और अग्नि में इवन करना वह वैश्यों औ।र शूट्रों के लिये यहां तक वर्जित है कि उदाहरण के लिये जब किसी शुद्र वा वैश्य का वेद पाठ करना प्रमाणित हो जाय और ब्राह्मण लाग राजा के सम्मुख उस पर देख आरोपण करें ता राजा उस अपराधी की जीभ काट लेने की आज्ञा देगा। (अध्याय ६४)

यदि पाठक लीग वैश्यों के इस वर्षन की मनु में लिखी हुई स्थिति से मिलान करें ता उन्हें जाति के धीरे घीरे पतन होने और ब्राह्मणों के प्रभुत्व बढ़ाने का पूरा इति-हास विदित है। जायगा । नवीं और दसवीं शताब्दियों के धार्मिक और राजनैतिक उलट फेर के उपरान्त उन वैश्व सन्तानें की, जिनको कि वेद पढ़ने और हवन करने में ब्राह्मणों के समान अधिकार था, अब शुद्रों में गणला हाने लगी और वे धार्म्मक ज्ञान पाने के अयोग्य सम्भ्री जाने लगे? ज्ञत्रियां ने प्राव भी अपनी स्थित उस समय तक बनारक्स्वी यी जब तक कि भारतर्षेस्वतंत्र देश था पर १२ वीं शताब्दी के पीछे उन लागां ने भी अपनी कीर्ति और स्वतंत्रा खे। दी । और तब इस साहसी कथा की कल्पना की गई कि क्षत्रिय जाति का भी वैश्ये की नांई अब लीप हो गया और ब्राह्मणें के सिवाय और सब शुद्ध होगए और उन सभां के। समान रीति से वेद पढ़ाने वा हवन करने का

अधिकार नहीं रहा! क्या हमारे पाठक क्षत्रियों और वैश्यों के लीप होने की इस कथा के आगे बढ़ा चाहते हैं और यह जानना चाहते हैं कि उनकी मन्तान की बास्तव में क्या क्या अवस्था हुई? वे उन्हें नए नए नामों (कायस्थ, वैद्य, वाणिक, स्वणंकार, कर्मकार इत्यादि) नई जातियों की भांति पावेंगे जी कि मनु और याज्ञवल्क्य के समय में नहीं थी। श्रीर इन नई जातियों की जी कि क्षत्रियों और वैश्यों से बनी हैं उन निश्चित जातियों की बढ़ती हुई सूची में स्थान दिया गया जिसे कि मनु ने निषादों और चाएडालों की नाई कार्य आदिम निवासियों के लिये रक्षित रक्खा था। परन्तु आज कल की शिक्षा ने धीरे धीरे लोगों की आंखे खील दी हैं और वृहद् हिन्दू जाति जैसे जैसे अपने जातीय और राजनैतिक जीवन पर ध्यान देती जाती है वैसे वैसे अपने प्राचीन धार्मिक और सामाजिक श्रधिकारों का दावा करना सीख रही है।

एल बेरुनी ने शूद्रों के नीचे आठ अन्त्यन नातियां लिखी हैं अर्थात् धाबी, चमार, नट, दौरी और ढाल बनाने वाले, केवट, मळुआहा, बहेलिया, और तांती। हांड़ी डाम और चार्हाल सब नातियां से बाहर समक्ते नाते थे। (प्र०९)

अब जाति के विषय की छोड़ कर लोगें। की रीति और चाल व्यवहार का वर्णन करेंगे परन्तु इसमें भी हम हिन्दुओं की उनकी अवनत दशा में पाते हैं। यह कहा गया है कि "हिन्दू लोग बहुत छोटी अवस्था में बिवाह करते हैं" और "यदि किसी स्त्री का पति मर जाय ते। वह दूसरे मनुष्य से बिवाह नहीं कर सकती। उसके छिये केवल दे। बातें रह जाती हैं, अर्थात्या ता वह अपना सारा जीवन विधवा की नांई व्यतीत करे अथवा जल नरे और इस कारण जल नरना ही उत्तन समक्ता जाता है क्येंगिक विधवा रहने के कारण वह जब तक जीवित रहती है तब तक उसके साथ बुरा व्यवहार किया जाता है।"

(अध्याय ६०)

हन देख चुके हैं कि पौराणिक काल में बाल विवाह की रीति प्रचलित नहीं थी श्रीर इस कारण यह स्पष्ट है कि यह रीति आधुनिक काल के आरम्भ में हिन्दुओं में प्रचलित हुई। और यही दशा सती की रीति की भी है।

विवाह की रीतां के विषय में यह कहा गया है कि माता पिता अपने बालकों के लिये विवाह का प्रबन्ध कर लेते थे, उसमें कोई दहेज निश्चित किया जाता या परन्त् पति की पहिले कुछ देना पड़ता था जो कि सदा के लिये स्त्री की सम्पत्ति (स्त्रीधन) हाता था। पांच पीढी के भीतर के सम्बन्धियों में विवाह बर्जित था। प्राचीन ¦नियम के अनुसार किसी जाति का मनुष्य अपनी जाति वा अपने से नीच जाति की स्त्री से विवाह कर सकता या परन्तु यह रीति अब उठ गई थी। जाति भेद अब अधिक कठिन है। गया था और "हमारे समय में ब्राह्मण लाग अपनी जाति के सिवाय और किसी जाति की स्त्री से कभी विवाह नहीं करते यद्यपि उनको ऐसा करने का अधिकार है।"

(अध्याय ६७)।

एल बेसनी ने ११ वीं शताब्दी के हिन्दु ओं के त्याहारीं का जो वर्णन लिखा है वह आजकल के हिन्दू त्याहारीं के असदृश नहीं है। वर्ष का आरम्भ चैत्र से होता था और एकाद्यी को हिंडोली चैत्र (आज कल का डोल) होता या जिसमें कृष्ण की मूर्ति पालने में फुलाई जाती थी। पूर्णिमा को बसन्तोत्सव (आज कल की होली का त्योहार) होता था जो कि विशेषतः स्त्रियों के लिये था। हम इस उत्सव का कुछ वर्णन पौराणिक काल के नाटकों में देख चुके हैं। रत्नावजी और मालती माधव दोनों ही इस उत्मव के वृत्तान्त से आरम्भ होते हैं जिसमें कि काम-देव की पूजा होती थी परन्तु आधुनिक समय में प्राचीन कामदेव का स्थान कृष्ण ने लेलिया है श्रीर आजकल का होली का उत्सव उसी प्राचीन देवता को प्रगट करता है।

विशास में तीसरे दिन गौरी तृतिया होती थी जिसमें स्तियां स्नान करती थीं, गौरी की मूर्ति की पूजा करती थीं और उनकी धूप दीप चढ़ाती थीं तथा ब्रत रहती थीं। दसमी से लेकर पूर्णिमा तक खेत जोतने और वर्ष की खेती प्रारम्भ करने के पहिले यज्ञ किए जाते थे। इसके पीछे सायन में होता था जिसमें कि उत्सव मनाया जाता और ब्राह्मणों को भोजन कराया जाता था।

भारतवर्ष में जयेष्ठ का महीना ही फल उत्पन्न होने का महीना है और इसमें प्रतिपदा की वर्ष के नवीन फल शगुन के लिये जल में छोड़े जाते थे। पूर्णिमा के दिन स्त्रियों का एक स्पाहार होता था जो कि रूपपंच कहलाता था।

आषाढ़ में पूर्णिमा के दिन पुनः ब्राह्मणें की भीजन कराया जाता था। आध्युज के महीने में जल काटी जाती थी और महानवमी के त्याहार में जल के नवीन फल भगवती की मूर्ति की घढ़ाए जाते थे। मास के पन्द्रहवें भोलहवें और तेईसवें दिन अन्य त्योहार होते थे जिनमें बहुत खेल कूद होते थे।

माद्रपद के महीने में बहुत ही अधिक त्याहार होते थे। मास के पहले दिन पितरों के लिये दान दिए जाते थे। तीसरे दिन स्त्रियों का एक त्याहार होता था। छठें दिन बन्दियों को भोजन बांटा जाता था। आठवें दिन प्रवगृह का त्योहार होता था जिसे गर्भवती स्त्रियां आरोग्य बालक पाने के लिये करती थीं। ग्यारहवें दिन पार्वती का त्योहार होता था जिसमें पुजेरी को होरा दिया जाता था। और पूर्णिमा के उपरान्त पूरे पन्न भरें में नित्य त्योहार होते थे। ग्यारहवीं शताब्दी के इन त्याहारों का स्थान अब अधिक धूम धाम की पूजाओं ने यथा दुर्गा तथा अन्य देवी. और देवताओं की पूजा ने ले लिया है।

कार्तिक में पहिले दिन दिवाली वा त्योहार होता था। इसमें बहुत से दीपक जलाए जाते थे और यह विश्वास किया जाता था कि वर्ष में उसी एक दिन लक्ष्मीदेवी बीरा-चन के पुत्र विल को छोड़ देती थी। यह दिवाली के उत्सव का प्राचीन रूप था जिसके साथ कि काली की पूजा का सम्बन्ध अब किया गया है, जिस शांति कि कामदेव के प्राचीन उत्सव के साथ अब कृष्ण की पूजा का सम्बन्ध किया गया है। मार्गशीर्ष (अग्रहायण) मास के तीसरे दिन गौरी के सम्मानार्थ स्त्रियों की भीजन कराया जाता था। और पूर्णिमा की स्त्रियों की फिर भोजन कराया जाता था।

आज कल की नाई उन दिनों में भी पुष्य के त्योहार पर अनेक प्रकार के निष्ठान बनते थे। हम देख चुके हैं कि जाड़े की खुशी मनाने की यह बड़ी उत्तम रीति सन् ईस्वी के पहिले से विदित थी।

माघ मास में तीसरे दिन गौरी के सम्मानार्थ स्त्रियों को भोजन कराया जाता था इस मास में ख्रीर भी त्याहार हाते थे।

फाल्गुण मास के आठवें दिन ब्राह्माणें की भीजन कराया जाता था और पूर्णिमा की डोल हाता था। उमके अगले दिन की रात्रि शिवरात्रि हाती थी (अध्याय ९५)।

जपर दिए हुए त्याहारों के वर्णन से सर्व साधारण की धर्म और धर्माचरण का कुछ ज्ञान हो जायगा। सारे भारतवर्ष में मूर्तियां और मन्दिर बहुतायत से फैले हुए घे जहां कि असंख्य यात्री और भक्त लेग जाया करते थे। एल बेहनी निम्न लिखित मन्दिरों का उच्चे क करता है अर्थात् मुल्तान में आदित्य वा सूर्य्य का मन्दिर और हरेश्वर में चक्र हवामी वा विष्णु का मन्दिर, काश्मीर में सारद की काठ की मूर्ति और प्रमिद्ध सामनाथ की मूर्ति जो कि शिवलिंग थी और जिसे महमूद ग़ज़नवी ने नष्ट किया था। (अध्याय ११) सामनाथ के लिंग के विषय में एल बेहनी कहता है कि महमूद उसके जपरी भाग की छोड़ कर के शेष सब मय स्वर्ष और रक्ष के आमूषण और कार चीपी के बस्त्रों

सहित गजनी की ले गया। उसका कुछ अंग्र नगर के तमाशे घर में रक्खा गया और कुछ श्रंश गजनी की मसजिद के द्वार पर जिसमें लाग उस पर अपने पैर पोंछ कर साफ करें। यह दशा उस मूर्ति की हुई जिसे कि नित्य गंगा जल कीर काश्मीर के पुष्प चढ़ाए जाते थे! से मनाथ लिंग के बड़े माहातम्य का कारण यह या कि स्वयं यह नगर समुद्री वाणिज्य का केन्द्र और समुद्र के यात्रियों के लिये बन्द्र-गाह था। (अध्याय ५८)

बनारस भारतवर्षे में सब से अधिक पवित्र स्थान हो। गया या और लोग इस पवित्र नगर में अपनी वृद्धावस्था के दिन व्यतीत करने के लिये जाया करते थे। पुष्कर, यानेश्वर, मथुरा, काश्मीर, और मुल्तान की पवित्र क्लीलां का भी उल्लेख किया गया है और निस्सन्देह यहां यात्रियों की बड़ी भीड़ एकत्रित होती थी। (अध्याय ६६) हमारे ग्रन्थकार ने पवित्र स्थानां में लम्बी चौड़ी सीढ़ियां वाले बड़े बड़े तालावें को खादवाने की हिन्दुओं की रीति की बड़ी प्रशंसा की है। "प्रत्येक पुरयक्तेत्र में हिन्दू लाग स्नान के लिये तालाब बनवाते हैं। इसके बनाने में उन्हें।ने बड़ी ही नियुणता प्राप्त करली है यहां तक कि जब हमारी जाति के लोग (मुसल्मान) उन्हें देखते हैं तो उनकी आश्चर्य हाता है और वे उनका वर्णन करने में भी असमर्थ हाते हैं, उनके सद्रश तालाब बनवाना ती दूर रहा। वे उन्हें बड़े भारी भारी पत्थरों से बनाते हैं जो कि एक दूसरे से नोकीले कीर दूढ़ लोहे के हक से जोड़े जाते हैं और वे चहाने। की चबूतरों की नांई देख पड़ते हैं और ये चबूतरे तालाब के

चारों क्रोर हे।ते हैं और एक पोरमे से अधिक ऊनंचे हे।ते हैं। "(अध्याय ६६)।

हिन्दू लोग जिन असंख्य देवी और देवता श्रों की पूजा करते थे उनमें एल बेरुनी को तीन मुख्य देवता श्रों अर्थात् स्टिष्टि करने वाले ब्रह्मा, पोषण करने वाले विष्णु और संहार करने वाले महादेव को जानने में कोई कठिनता न हुई। एल बेरुनी यह भी कहता है कि ये तीनों देवता मिलकर एक समक्षे जाते हैं और इस बात में "हिन्दु श्रों और इंसाइयों में मनानता है क्यों कि ईंसाई लोग भी तीन क्रियों को श्रायोत् पिता पुत्र और पितत्र आत्मा को मानते हैं परन्तु उन तीनों को एक ही समक्षते हैं।" (अध्याय ८)

एलबेसनी ने हिन्दू धम्में और व्यवस्था श्रें। का ध्यान पूर्वेक अध्ययन किया या यह बात इसीसे विदित हो जायगी कि साधारण लोग जो असंख्य हिन्दू देवता श्रें। की पूजा करते थे उसके परे, उपरोक्त त्रिमूर्ति के भी परे, हमारे प्रस्थार ने पवित्र और दार्शनिक हिन्दू धम्में के सचे सिंद्धान्त अर्थात् उपनिषदों के अद्वीतवाद को भली भांति समक्त लिया था। वह हमें बार बार कहता है कि सब असंख्य देवता केवल साधारण लोगें। के लिये हैं, शिह्मित हिन्दू लोग केवल ईश्वर में विश्वास करते हैं जो कि "एक, नित्य, अनादि, अनन्त, स्वेच्छाकारी, सर्वशक्तिमान, सर्व बुद्धिनिमान, जीवित, जीव देने वाला, ईश्वर और पोश्रक" है।

" वे ईप्रवर के अस्तित्वको वास्तविक अस्तित्व सम-अप्तते हैं क्यों कि जिस किसी वस्तु का अस्तित्व है वह उसी के द्वारा है।" (अध्याय ३)

यह शुद्ध, शान्ति और जीवन देने वाला धमर्भ है, उसमें प्राचीन उपनिषदों का सच्चा सारांश है जो कि मनव्यों के बनाए हुए ग्रन्थों में सब से उत्तम हैं। इतिहासकार की केवल इतनाही दुःख है कि उत्तम धर्म्म केवल कुछ शितित लोगों ही के लिये था और साधारण छोग मूर्त्तियों और मन्दिरों तथा निर्थक विधानों श्रीर हानिकारक सकावटों में पड़े हुए थे। जिस देश में एक प्राचीन और जीवनशक्ति दैनेवाले धम्म की अमृतमय धारा नित्य बहा करती थी वहां के लोगों की विष क्यों पिलाया जाने लगा?

एक दूसरे स्थान पर एलबेरुनी हिन्दुन्नीं के पुनर्जन्म के सिद्धान्त का तथा इस जीवन में किए हुए कर्नी के फलीं की दूसरे जन्म में पाने का और सच्चे ज्ञान के द्वारा मुक्ति पाने का वर्णन करता है। उस समय ख्रात्मा प्रकृति से जुदा हा जाती है। इन दोनों की जीड़ने वाले बंधन टूट जाते हैं और दोनों का संसर्ग अलग हा जाता है । विछोह और विच्छेद हो जाता है और आत्मा अपने भुवन की चली जाती है, और अपने साथ में ज्ञान के आनन्द की उसी प्रकार ले जाती है, जैसे तिल से दाने और फल दोनें। हाते हैं पर वह अपने तेल से अलग नहीं हो सकता। ज्ञानवान जीव, ज्ञान और उसका आधार तीनां मिल कर एक हा जाते हैं। (अध्याय ५)

कानून के प्रबन्ध के विषय का कुछ मने।रञ्जक वर्णन दिया हुआ है। साधारणतः अर्जी लिख कर दी जाती थी जिसमें कि प्रतिवादी के विरुद्ध दावा लिखा रहता था। जहां ऐसी जिली हुई अजियाँ नहीं दी जाती थीं वहां जबानी दावा सुना जाता था। शपथ कई प्रकार की हाती थी जिनमें भिन्न भिन्न प्रथा की गम्भीरता हाती थी और मुकदमें। का निर्णय शाक्षियें के प्रमाण पर किया जाता था।

(अध्याय ७०)

सब विदेशियों ने भारतवर्ष के फीजदारी के कानून के अत्यन्त केामल हाने के विषय में लिखा है और एलबेहनी उसकी समानता ईसाइयों के केामल कानून से करता है, कीर उनके विषय में कुछ बुद्धिमानी के वाका लिखता है जा कि यहां उद्गृत किए जाने जेाग्य है। "इस विषय में हिन्दुओं की रीति और आचरण ईमाइयों के सदूश है क्येंकि ईसाइयों की नाई विपुगय के तथा कुकर्म के न करने के सिद्धान्ते गंपर क्ले गए हैं, यथा किसी भी अवस्था में हिंसा न करना, जी तुम्हारा केाट छीन ले उसे अपना कुर्ताभी देदेना, जिसने तुम्हारे एक गाल में तमाचा मारा है उसके सामने दूसरा गाल भी कर देना, अपने शत्रु को आशीर्वाद देना और उसकी भलाई के लिये प्रार्थना करना। मैं अपने जीव की शपथ खा कर कहता हूं कि यह बड़ा ही उत्तम सिद्धान्त है परन्तु इस संसार के सब ले।ग दर्शन शास्त्रज्ञ नहीं हैं, उनमें से अधिकांश लोग मूर्ख और भूल करने वाले हैं और वे बिना तलवार और चाबुक के टीक मार्ग में नहीं चलाए जा सकते । और निस्सन्देह जब से बिनयी कान्स्टेनटाइन ईसाई हुआ तब से तलवार और चाबुक देानें। ही काम में लाए गए हैं क्येंग कि उनके बिना राज्य करना असम्भव है।" (अध्याय ७१)

जा ब्राह्मण किसी दूसरी जाति के मनुष्य को मार डाले उसके लिये दर्ख केवल प्रायश्चित का था जिसमें निराहार रहना पड़ता या तथा पूजा और दान करने पड़ते थे परन्त् यदि कोई ब्रांइसण किसी दूसरे ब्राइसण को मार डाले ता वह देश से निकाल दिया जाता था और उसकी सम्वित्त छीन ली जाती थी। परन्तु ब्राह्मण के किसी अवस्था में भी प्राण दर्ख नहीं दिया जाता था। चारी के लिये चुराई हुई सम्पत्ति के मूल्य के अनुसार दग्ड दिया जाता था। ्रभारी अवस्थाओं में ब्राह्मण वा सत्रिय चार को उसके हाथ वा पैर काट लेने का दग्छ दियाजा सकता था और नीच जाति के चीर को प्राण दग्ड दिया जा सकता था। जी स्त्री ठियभिचार करे वह अपने पति के घर से निकाल दी जाती थी और देश में भी निकाल दी जाती थी। (अध्याय ७१)

पिता की सन्तान उसकी सम्पति की उत्तराधिकारिसी होती थी और पुत्री को पुत्र के हिस्से का चौथा भाग मिलता था । विधवा सम्पत्ति की उत्तराधिकारणी नहीं होती यो परन्तु बह जब तक जीवित रहेतब तक उसे भे जिन और वस्त्र पाने का अधिकार था। भाइयों की नांई दूर के उत्तराधिकारियों की अपेक्षा निकटस्य उत्तराधिकारी त्या पैत्र इत्याश्चिम्यत्ति पाते ये और मृतक का ऋण उसके उत्तराधिकारी को देना पड़ताथा। (अ०१२)

कर लगाए जाने के विषय में भी ब्राइसणों की बही मुखीता प्राप्त थां जा कि दग्रड पाने के विषय में । भूमि में जी उत्पन्न हे। उसको छठां भाग राजा का कर हे।ता था और मजदूरे, शिल्पकार और व्यापार करने वाले भी अपनी आय के अनुसार कर देते थे! केवल ब्रह्मणें ही को कर नहीं देना पड़ता था। (अध्याय ६९)

हिन्दू साहित्य के विषय में एल बेसनी चेद से आरम्भ करता है, वह कहता है कि वेद जवानी सिखलाए जाते थे क्यें कि उनका पाठ आवाज के अनुसार हाता था जिन्हें कि लिखने से भूल हा जाने की सम्भवाना थी। वह इस कथा का वर्णन करता है कि ठ्यास ने वेदें। के चार भाग किए अर्थात् ऋक्, यजुस, सामन, और अथर्वण और इनमें से प्रत्येक भाग उसने अपने चारीं शिष्यों अर्थात् पैल, वैशंपायन, जैिमनी, और सुमन्तु में से प्रत्येक की सिखलाया। बह उन अद्वारहेां पठ्वे का नाम देता है जिनमें कि महाभारत अपने आधुनिक रूप में बँटा है और वह उसके अवशिष्ट इतिबंश का भी वर्णन करता है और रामायण की कुछ कथाश्रीं का उल्लेख करता है। वह पाणिनि इत्यादि आठ वैवाकरणों के नाम लिखता है, और संस्कृत छन्द का भी कुछ वर्णन करता है। उसने सांख्य तथा अन्य दर्शन शास्त्रीं के विषय में भी लिखा है, यद्यपि उसमें जो बातें लिखी हैं व सरा इन मूल ग्रन्थों से नहीं है। बुद्ध और बौद्ध धम्मं के विषय में इसका चुत्तान्त बहुत ही थे। इा, अनिश्चित और अशुद्ध है। वह स्मृति पर मन् याज्ञवल्क्य इत्यादि के बीस ग्रन्थों के विषय में लिखता है, उसने अद्वारहां पुराणां की दा भिन्न भिन्न सूचियां दी हैं और उसकी दूसरी सूची आज कल के अद्वारहेां पुराण से पूर्णतया मिलती है। यह हिन्दू साहित्य अध्ययन करने वाले के लिये एक आवश्यक बात है और उससे विदित होता है कि ये अद्वारहों पुराण ईसा की ११

वीं शताब्दी के पहिले बन गए थे, यद्यपि इसके उपरान्त उनमें परिवर्तन किए गए हैं और अनेक बातें बढ़ाई गई हैं। परन्तु एलबेक्नी के ग्रन्थ में तंत्र साहित्य का कहीं उच्चील महीं मिलता । एलबेरनी स्वयं एक निपुण गणितन्त था कीर उमने हमें हिन्दू ज्यातिषियां प्रधात आर्यभट्ट, बाराह मिहर श्रीर ब्रह्मगुप्त का तथा उन पांचां ज्यातिष के सिद्धान्तें ( सूर्य्य, विशष्ठ, पुलिश, रामक, और ब्रह्मा ) का जिन्हें कि व राहिन हर ने संतिप्त रूप में बनाया था बहुत लम्बा चौड़ा वर्णन किया है। एलबेसनी विशेषत: बाराह्मनिहर की प्रशंका करता है और कहता है कि यह ज्योतिषी उसके ५२६ वर्ष पहिले अर्थात् लगभग ५०५ ई० में हुआ है।

एलवेसनी ने इन हिन्दू ज्योतिषियों का जा लम्बा चौड़ा और पागिङत्य पूर्ण वृत्तान्त दिया है उसका व्योरे वार वर्णन करना हमारे लिये आवश्यक नहीं है। उसकी आलीचनाएं कहीं कहीं पर अशुद्ध हैं परन्तु सब बाते। पर विचार करके उसने जिन प्रणालियों का वर्णन किया है उन्हें सचाई से समक्ताने का उद्योग किया है । उसने १२ आदित्यों के अर्थात् वर्ष के १२ मास के सूर्य के नामों को लिखा है अर्थात चैत्र में विष्णु, वैशाष में अर्थमन, ज्येष्ठ में विवस्वत, आषाद में श्रंश, श्रावण में परजन्य, भाद में वहण, अश्वयुज ( आश्वित ) में इन्द्र, कार्तिक में धान, मार्गशीर्ध ( अग्रहायन ) में नित्र, पौष्य में पुषण, माघ में भग और कालागुण में त्विष्टि। वह ठीक कद्दता है कि हिन्दुओं के मास का नाम नक्तत्रों के नाम से पड़ा है अर्थात आदिवन अधिवनी से, कार्तिक कृत्तिका से, मार्गशीर्ष मृगशिरा

मे, पौष पुष्य मे, माघ मघा से, फाल्गुण पूर्वाफाल्गुणी से, चैत्र चित्रा से, वैशाख विशाखा से, ज्येष्ठ ज्येष्ठा से, आषाढ़ पूर्वाषाढ़ से, श्रावण श्रवण से और भाद्रा, पूर्वभद्रपदा से। वह बारहें राशि के नाम भी देता है जिसे कि हिन्दुश्रों ने यूनानियें से उद्घृत किया था और जिसे यूनानियों ने भी एसीरियन लेगों से उद्घृत किया था। और वह हिन्दुओं के ग्रहों के अर्थात मंगल, बुद्ध, यहस्पति, शुक्र, और शनिश्चर के भी नाम देता है। (अध्याय १९)।

इसके सिवाय हिन्दू विद्यार्थियों के लिये यह उपयोगी बात है कि एलबेरुनी कहता है कि हिन्दू ज्यातिषियों का आकर्षण शक्ति के सिद्धान्त का कुछ ज्ञान था। एलबेसनी लिखता है कि ब्रह्मगुप्त ने कहा है कि ''सब भारी वस्तुएं प्रकृति के एक नियम के अनुसार पृथ्वी पर गिरती हैं क्यों कि वस्तुश्रीं की आकर्षित करके रखना पृथ्वी का स्वाभाविक गुण है जैसे कि जल का बहना, अग्नि का जलना और वायुका चलना स्वाभाविक गुण हैं। वाराहमिहर भी कहता है कि पृथ्वो पर जावस्तुएं हैं उन सब को पृथ्वी आकर्षित करती है " ( अध्याय २६ )। एल बेसनी आर्यभद्र के इस सिद्धान्त का भी उद्घोल करता है जिसके विषय में इस कह चुके हैं कि एश्वी अपनी भुरी पर घूमती है और आकाश नहीं घूमता जैसा कि हमें देख पड़ता है। (अध्याय २६) पृथ्वी का गाल होना भी हिन्दू ज्योतिषियीं को विदित या और पृथ्वी की परिधि ४८०० योजन कही गई है।

(अध्याय ३१)।

एलबेहनी हेन अयनभाग के विषय में भी लिखता है और वाराहमिहर के वाक्य उद्घृत करता है के पहिले के समय में (ऐतिहासिक काठ्य काल में जब कि वेद मङ्कलित किए गए थे जैसा कि हम पहिले देख चुके हैं) दक्षिणायन अञ्लेषा के मध्य में होता या और उत्तरायण धनिष्ठा में परन्तु अब (बराहमिहर के समय में) दक्षिणायन कर्क में होता है कीर उत्तरायण नकर में। ( श्रध्याय ५६) इसके सिवाय एल बेहनी नक्षत्रों के सूर्य के साथ अस्त श्रीर उदय है। ने के विषय में भी लिखता है और यह बतलाता है कि अगस्त नक्षत्र के सूर्य के साथ उदय और प्रस्त होने की ज्योतिष सम्बन्धी बात से किस प्रकार अगस्त्य ऋषि के बिन्ध्या पर्वत को यह आजा देने की कल्पित कथा की उत्पन्ति इंदे कि जब तक वे न लै। टेंतब तक वह ज्यों का त्यों रहे। इन विषयों का तथा अनेक अन्य मनोरञ्जक विषयों का जो उन्नीस किया गया है उनका हम व्योरिवार वर्णन नहीं दे सकते।

भारतवर्ष का भूगेल हिन्दु श्रों को ईसा के उपरान्त और पहिले भली भांति विदित था। बौद्ध धर्म प्रत्यों तथा कालिदान के काठ्य और वाराहिनहर के ज्योतिष में जो वर्णन भिलता है उससे यह बात प्रगट होती है। परन्तु किर भी हमें कहर हिन्दू प्रत्यों में पृथ्वी का आकार, उसके सात एककैन्द्रक समुद्रों और सात एककैन्द्रक द्वीपों के साथ दिया है! सब के वीच में जम्बुद्रीप है, उसके चारों श्रोर खारा समुद्र है, उसके चारों श्रोर शाकद्वीप है, उसके चारों ओर क्षीर सागर है, उसके चारों श्रीर कुशद्वीप है, उसके

चारी ओर मक्खन का समुद्र है, उसके चारीं ओर क्रींच द्वीप है, उसके चारों स्नार दिध सागर है, उसके चारों स्नार शालमिल द्वीप है, उसके चारों ख्रीर शराब का समुद्र है, उसके चारों आर गामेद द्वीप है, उसके चारों ख्रीर चीनी का समुद्र है और अन्त में पुष्कर द्वीप है जिसके चारें स्रोर मीठा समुद्र है। (अध्याय २१ मत्सपुराण सै उद्गृत किया हुआ ) इससै अधिक शुद्ध भारतवर्ष के प्रान्तों का वृत्तान्त वायु पुरास से एलबेरुनी ने उद्दृत किया है। कुरु, पञ्चाल, काशी, कोशल इत्यादि मध्य भारतवर्ष में रहने वाले थे। अन्ध्र (मगध में), वंगीय, ताम्नलिप्तिक इत्यादि लाग पूरव में रहते थे। पारड्य, केरल, चोल, महाराष्ट्र, कलिङ्ग, वैधर्व, अन्ध्र, (दक्षिण में) नामिक्य, सीराष्ट्र इत्यादि स्रोग दक्षिण में रहते थे"। भोज मालव, हुन, ( उस समय पंजाब का फुछ भाग हुन लोगें के अधिकार में था ) इत्यादि लोग पश्चिम में रहते थे और पहलव (पारस के लाग) गन्धार, यवन, सिन्ध, शक, इत्यादि लोग उत्तर में थे (अध्याय २०)।

एलबेतनी हिन्दुओं के अङ्क गियात और अङ्कों के विषय में कुछ वर्णन करता है और लिखता है कि इस शास्त्र में हिन्दू लोग संमार की सब जातियों से बढ़ कर हैं। "मैंने अनेक भाषाओं के अङ्कों के नामों का सीखा है परन्तु मैंने किसी जाति में भी हजार के आगे के लिये कोई नाम नहीं पाया परन्तु हिन्दू लोगें। में "अद्वारह अङ्क की संख्याओं तक के नाम हैं और वे उसे पराई कहते हैं। (अध्याय १६)

२८७

हमारा ग्रन्थकार भारतवर्ष में प्रचलित भिन्न भिन्न आकार की वर्णमाला का भी उम्लेख करता है, अर्थात् सिद्ध मात्रिका जा कि काश्मीर और बनारस में लिखी जाती थी, नागर जिसका प्रचार मालवा में था, अर्द्ध नागरी, मारवाडी, सिन्धव, कर्नाट, अन्प्री, द्राविणी, गौड़ी, इत्यादि। यह गौड़ी निस्मन्देह बंगाल की वर्णमाला है। कीर भारतवर्ष के भिन भिम्न भागे। में भिन्न भिन्न वस्तुएं लिखने के काम में लाई जाती घों। कहीं पर तालपत्र, उत्तर श्रीर मध्य भारतवर्ष में भूजे इत्यादि। (अध्याय १६)

एक अध्याय में हिन्दू वैद्यक शास्त्र का भी वर्णन है। जान पड़ता है कि यह शास्त्र सदा से बहुत थाड़े लागां के अधिकार में या और उसके विषय में बहुत से मिच्या विचार प्रचलित थे। मूर्ष पाखरडी लीग रसायन के द्वारा वृद्ध की युवा बनाने के समान बहुत सी अद्भुत बातें के करने का पाखरड करते थे और इस प्रकार मूर्ख लोगों का धन हरसा करते थे। जिस प्रकार युरोप में मध्य काल में राजा लोग धात्ओं का साना बनाने के लिये बेहद लालची हा रहे थे वही दशा भारतवर्ष के राजा लीगों की भी थी और पाखरडी लाग इस अद्भुत कार्य्य का मिद्ध करने लिये बहुत से निरर्थक और अमानुषिक विधानेंं को बतलाते थे।

वास्तव में भारसवर्ष की दसवीं और ग्यारहवीं शताब्दी से युरोप के मध्य काल की कई बाता में समनता पाई जाती है। एक उत्तम धर्म्म मानेां पुजेरियों की बपाती होगया था परन्तु मिथ्या विश्वास और मूर्तिपूजा ने धम्में की बहुत कुछ बिगाड़ दिया था । युद्ध और राज्य करना एक दूसरी ही

जाति की बयाती हागई थी अर्थात् भारतवर्ष में राजपूत त्तित्रियों की और युरोप में फ्यूडल बेरन लेगों की और इन दे। ने। ही ने पहिले के अन्धकारमय समय के आत्राड़े। में प्रभुत्व पाया था, दोनों ही देश में समान रीति से लाग मूर्व उत्माह-हींन और दासवत थे। अगष्टन और विक्रमादित्य के समय के किबयों का लीप हागया या श्रीर उनके उपरान्त उनके स्यान की पूर्ति करने वाला कोई नहीं रहा या 👂 विज्ञान कीर विद्या के भी बड़े बड़े परिडतें के नाम अब केवल कहानी से हागए थे और माना इस समानता की पूर्ण करने के लिये लेटिन और प्राकृत-संस्कृत भाषाओं के स्थान पर आधुनिक भाषाएं बेाली जाने लगीं, युरोप में इटेलियन, फ्रेंच और स्पेनिश भाषाएं और भारतमर्षे में हिन्दी इत्यादि। लाग मूर्ख रक्खे जाते थे और उनमें मिथ्या धम्मे प्रचलित थे कीर वे भड़कीले तथा कभी न समाप्त होने वाले त्योहारीं में लगाए गए। सब बातें छिन्न भिन्न और नाश की प्राप्त हुई जान पड़ती थीं और जातीय जीवन का पूरा लीप जान पड्ता था।

परनतु यहां समानता का अन्त होता है, यूरोप के बलवान फ्यूडल बेरन लेग शीघ्र ही सर्व साधारण के साथ हिल मिल गए, उन्हों ने रणक्षेत्र राजसभा वा व्यापार में सर्व साधारण के लिये उद्योग किया और इस प्रकार आधुनिक जातियों में एक नए उत्साह और जीवन का संचार किया परनतु भारतवर्ष में जातिभेद ने ऐसे हेल मेल को रोक रक्खा था और राजपूत सन्निय लोग सर्व साधारण से जुदे

रह कर शीघ्र ही विदेशी आक्रमण करने वाली का शिकार हो गए और इस प्रकार उन सब का सत्यानाश हो गया ।

हिन्दुओं को अपने जातिभेद और राजकीय दुवंस्ता के लिये भारी दराइ देना पड़ा है। मन १२०० ई० के उपरान्त छ शताब्दियों तक हिन्दुओं का इतिहास ग्रून्य है। ४००० वर्ष हुए कि पृश्वी की आर्य्य जाति में केवल वेही मब से सस्य थे और आज दिन पृथ्वी की आर्य जाति में केवल वेही लाग मामाजिक दृष्टि से निर्जीव और राजकीय दृष्टि से गिरे हुए हैं।

छ: शताब्दियों तक जीवहीन रहने के उपरान्त अब उनमें पुनर्जीवत होने के कुछ चिन्ह मिलते हैं। अब उनमें धम्में के मृत कृपें का उद्बांघन करने और शुद्व दूढ़ और जीव देने वाले धम्मे का प्रचार करने का उद्योग पाया जाता है। अब सामाजिक ऐक्य उत्पन्न करने का भी उद्योग हा रहा है जा कि जातीय ऐक्य की जड़ है। लेगों में जातीय ज्ञान का उदय हा रहा है।

कदाचित प्राचीन जाति में एक नए और उत्तम जीवन को देने का यत इंग्लैंगड को ही बदा है। आधुनिक सभ्यता के पुनर्जीवित करने वाले प्रभाव से यूनानी ख़ौर इटली की प्राचीन जातियों में इक नई बुद्धि और जातिय जीवन का उदय हुआ है। ऋंग्रेजी राज्य की उत्तम रक्षा में अमेरिका और आस्ट्रेलिया में नई जातियां स्वराज्य और सभ्यता में उम्मति कर रहीं हैं। रुभ्यता का प्रभाव और उम्नति का प्रकाश अब गंगा के तटों में भी फैलेगा । और यदि आधु-

निक यूरोप के विज्ञान और बिद्या सहानुभूति और उदाहरण से हम लोगों को जातीय जीवन श्रीर ज्ञान की प्राप्त करने में कुछ सहायता मिली तो यूरोप श्राधुनिक भारतवर्ष को उस सहायता का बदला चुका देगा जो कि प्राचीन समय में भारत-वर्ष ने यूरोप को धम्म विज्ञान और सभ्यता में पहुंचाई थी।

॥ इंति ॥

