

## ओ३म्

## प्रस्तावना ।

यस्य ज्ञान मनंत वस्तुविषयं यः पूरुयते देवते नित्यं यस्य वचो न दुर्नय कृतेः कोछाहछैछ प्यते रागद्वेषमुखिद्दिषाञ्च परिषत् क्षिप्ता क्षणाये न सा सश्रीवीरिवमु विधृतकषुषां बुद्धि विधत्तां मम ?

जिसका ज्ञान अनंत वस्तुओंको विषय करता है, देवता जिसकी पूजा करते हैं, जिसका बचन दुर्नयकृत कोलाहलोंसे लुप्त नहीं होता, और जिसने रागद्वेष प्रमुख शत्रु-समृदको क्षणभरमें भगा दिया था वह श्री वीर प्रमु हमारी बुद्धिको निर्मेल करें। प्रिय वाचकष्टुन्द !

इस संसारमें धर्मके समान दूसरा कोई श्रेष्ठ और उपकारक वस्तु नहीं है। धर्म ही प्राणियोंको विपत्तिमें सहायता देने वाला सचा मित्र है। सांसारिक सभी पदार्थ शरीर के साथ ही इस लोकमें रह जाते हैं पर धर्म परखोकमें भी जीवके साथ जाता है और विपत्तिसे हरा कर जीवको सुख शांति देता है। जैसे कि कहा है—

"धनानि भूमौ पशत्रश्च गोष्ठे भार्थ्या गृह द्वारि जनाः इमशाने । देहश्चितायां परलोक मार्गे धर्मानुगो गच्छति जीव एकः"

अर्थात् थन पृथिवी पर, पशु गोष्ठमें स्त्री, घरके द्वार पर और वन्धु वान्धव इमशानमें, देह चिता पर रह जाते हैं पर एक धर्म इस जीव के साथ परहोक में भी जाता है। अतः जो मनुष्य धर्मका संमद्द नहीं करता उसको पशुकी उपमा दी गयी है। क्योंकि पशु और मनुष्योंमें यही अन्तर है कि पशु धर्मका संमद्द नहीं कर सकता और मनुष्य कर सकता है।

बड़े बड़े ऋषि महर्षियोंने मनुष्योंके कल्याणार्ध धर्माचरण करनेका उपदेश किया है और धर्मकी बड़ी विशद व्याख्या की है। शास्त्र धर्मकी व्याख्या मात्र हैं। जैसे वस्त्र तन्तुमय और घट मृण्मय होता है उसी तरह शास्त्र भी धर्ममय हैं। शास्त्रोंमें अनेक प्रकार के धर्म बतलाए हैं पर सब धर्मोंमें श्रेष्ठ और सबका मूलभूत धर्म जीवरक्षा रूप धर्म कहा गया है। जैनागमका तो इसीके लिये निर्माण ही हुआ है। प्रश्न व्याकरण सुत्रके प्रथम संवर द्वारमें लिखा है कि "सब्ब जग जीव रक्खण दयहुशए पावयणं भवया सुकहियं"

अर्थात् जगत्के सम्पूर्ण जीवोंकी रक्षा रूप दयाके लिये भगवान्ने प्रवचन कश है। इस मूलपाठमें जीवरक्षा रूप धर्मके लिये जीनागमकी रचना होना बतलायी गई है। अत: जीवरक्षा रूप धर्म जीन धर्मका प्रधान अङ्ग है। उस जीवरक्षाको जो धर्म मानता है और विधिवत् उसका पालन करता है वही तीर्थाङ्करकी आङ्गाका आगधक पुरुष है। इसके विपरीत जो जीवरक्षाको धर्म नहीं मानता किन्तु इसको पाप अथवा अधर्म बनलाता है वह धर्मका द्रोही और वीतरागकी आज्ञाका तिरस्कार करने वाला है।

के बल जीनधर्म ही जीवरक्षाको प्रधान धर्म नहीं बतलाता किन्तु दूसरे मतवाले शास्त्र भी इसे सर्वोत्तम भीर सर्वप्रधान धर्म मानते हैं। महाभारत शान्तिपर्वमें लिखा है कि—"प्राणिनां रक्षणं युक्तं मृत्युभीताहि जन्तवः आत्मीपम्येन जानद्भिरिष्टं सर्वस्य जीवितम्"

"दीयते मार्ट्यभाणस्य कोटिं कीवितमेव वा। धनकोटिं परित्यज्य कीवे कीवितु मिच्छिति"।

> जीवानां रक्षणं श्रेष्ठं जीवाः जीवित कांक्षिणः तस्मात्समस्तदानेभ्योऽभयदानं प्रशस्यते एकतः काञ्चनो मेर्ह्वहुग्ना वसुन्धरा एकतो भय भीतस्य प्राणिनः प्राणरक्षणम्

अर्थात् जोसे अपना जीवन इष्ट है उसी तरह सभी प्राणियोंका अपना अपना जीवन इष्ट है, सभी जीव मरनेसे डरते हैं इसिलिये सभीको अपने समान जान कर उनकी प्राणाश्चा करनी चाहिये।

मारे जाने वाले पुरुषको एक तरफ करोड़ों धन दिया जाय और दूसरी ओर स्यका जीवन दिया जाय तो वह धन छोड़ कर जीवनकी ही इच्छा करता है।

जीव रक्षा करना सबसे प्रधान धर्म है। सभी जीव जीवित ग्हना चाहते हैं। इब्रिये सभी द नोंमें अभयदान यानी जीवरक्षा काना श्रेष्ठ है।

एक तरक सोनेका पर्वत मेरु कौर बहु ना पृथिबी रख दी जाय और दूसरे तरफ मृत्युभीत पुरुषका प्राणरक्षण रूप धर्म रख दियाजाय तो प्राणरक्षा रूप धर्म ही श्रेष्ठ सिद्ध होगा।

इसी प्रकार विष्णु पुगणमें भी हिसा है—
"कृषिछानां सहस्राणि योद्विजभ्यः प्रयच्छति
एकस्य जीवितं दद्यान्तच तुल्यं युधिष्ठिर"

अर्थात् जो पुरुष हजार गायें ब्राह्मणोंको दान देता है वह यदि एक प्राणी को जीवन दान देवे तो उसके इस कार्य्यके तुरुय पहला कार्य्य नहीं है यानी जीवनदान देना गोदानसे भी श्रेष्ठ है।

इत्यादि अन्य मताबल्धम्बी शास्त्रोंमें भी जीवरक्षाको सर्वोत्तम धर्म माना है और जीनागमका तो यह प्राण ही है। पर आजकल हुण्डा अवस् पिणी कालके प्रभावसे स्वेता-स्वर जैन धर्मके अन्दर एक 'तेरह पंथ" नामक सम्प्रदाय प्रकट हुआ है। यह सम्प्रदाय जैनधर्मके मूल भूत जीवरक्षा धमको विनाश करके जैनधर्मका मूलोच्छेद करना चाहता है। इसके (सद्धांवांके नमूने कुल यहां बतलाये जाते हैं।

- (१) गार्थोसे भरे हुए बाडेमें यंद आग छग आय और कोई दय।वान् पुरुष उस वाडे के द्वारको खोल कर गार्थों की रक्षा करे तो उसे तेरह पन्थी एक।न्त पापी कहते हैं।
- (२) भारसे पूर्ण गाडी का रही है और मार्गमें कोई बाउक सोया हुआ है उस बाउकको कोई दयावान पुरुष उठा छेने तो इस कार्य्यको तेरह पन्थ सम्प्रदाय एकान्त पाप बतछाता है।
- (३) तीन मिक्रिन्छ पर से कोई बाह्य गिरता हो तो उस को ऊपर ही पकड़ कर बंचाने वाळे द्यावान् पुरुष को तेरह पन्थी एकान्त पाप करने वाळा बत- छाते हैं।
- (४) पञ्चमहाम्रतधारी छाधु के गळे में किसी दुष्ट के द्वारा ख्यायी हुई फांसी को यदि कोई दयाछ पुरुष खोल देवे तो उस में तेग्ड पन्थी एकान्त पाप होना बतलाते हैं।
- (५) कसाई छादि हिंसक प्राणीके हाथसे मारे जाते हुए वकरे आदि की भाण-रक्षा करनेके छिये यदि कोई कसाईको नहीं मारनेका उपदेश देवे तो तेरह पन्थी उसे एकान्त पाप कहते हैं।
- (६) किसी गृहस्थके पैरके नीचे कोई जानवर आ गया हो तो उसको बत-छाने बाले दयाबान पुरुषको तेरह पन्थी एकांत पाप होना कहते हैं।
- (७) तेरह पन्थके साधुकोंके सिवाय संसारके सभी प्राणियों को तेरह पन्थी "कुणत्र" कहते हैं।
- (८) तेरह पन्थके साधुओंके सिवाय दृश्रेको दान देना, मांस भक्षण मद्यपान स्रोर वेश्यागमनके समान एकान्त पाप तेरह पन्थी बतस्राते हैं।
- (९) पुत्र अपने माता पिताकी और स्त्री, अपने पतिकी सेवा शुश्रूषा करे तो इस कार्क्यको तेरह पन्थी एकान्त पाप कहते हैं।

(१०) किसी गृहस्थके घरमें आग लग गयी हो और गृहस्थका परिवर घरका द्वार बन्द होनेके कारण बाहर नहीं निकल सकता हो किन्तु घरके भीतर आगमें जबते हुए मनुष्य, स्त्री और बच्चे आदि आर्तनाद करते हों तो उस घरका द्वार खोल कर उन प्राणियोंकी रक्षा करने वालेको तेरह पन्थी एकान्त पाप करनेवाला कहते हैं और उस घरका द्वार नहीं खोलना धम बतलाते हैं। जैसे कि भीषणजीने लिखा है—

"गृहर्स्थ रे सायो छायो घर व रे निकष्टियो न जायो। बलता जीव विल विख बोले साधु जाई किमाड न खोले"

यही भीषणजी इस तेग्ह पन्थ सम्प्रदायके प्रवर्तक हुए हैं। इनका वृत्तान्त दीप विजयजीकी चर्चामें इस प्रकार छिखा है।

मारवाड देशमें "कण्टालिया" नामक प्रामका रहने वाला ओसवाल संक्लेचा गोत्री भोषणचन्द नामक व्यक्तिने सम्बद्ध १८०८ में वाईस सम्प्रदायके पूज्य आचार्य्य श्री रघुनाथजो महाराजसे दीक्षा प्रहण की । पश्चात् शहर मेरताके अन्दर श्री रघुनाथजी महाराज, में पणचन्द्रजीको भगवती सूत्र पढ़ाने लगे । भीषणजीको कितनी बार्ते जंचतीं और कितनी नहीं जंचतीं । यह चेष्टा श्रावक समर्थमलजो धाडीवालने देखी । उक्त श्रावकने पूज्य श्री रघुनाथजी महाराजसे कहा कि आप भीषणजीको भगवती सूत्र पढ़ा कर सप्को दूध पिला रहे हैं । यह भोषणजी आगे चल कर निन्हव होगा और उत्सुत्र प्रह्मणा करेगा ।

यह सुन कर पूर्य श्री रघुनाथजी महाराजने कहा कि पहले भी भगवान महा वीर स्वामीने गोशालक और जामाछी को पढ़ाया था छोर वे निन्हव हुए, यह उनके कमोंका दोव था।

इस प्रकार भौमासे भरमें सम्पूर्ण भगवती सुत्र वंचवा कर भौमासा उतरने पर पूज्य श्री रधुनाथजी महाराजने भीषणजीसे कहा कि पुस्तक यहां रख कर जाना। पर भीषणजीने यह बात नहीं मानी। वह भगवतीका पुस्तक लेकर वहांसे चल दिये। पश्चात् पूज्य श्री रघुनाथजीने दो शिष्योंको भेज कर भीषणजीसे पुस्तक मंगवाई। वहीं पर भीषणजीका पूज्य श्री रघुनाथजी महाराज पर कोध उत्पन्न हुआ। और भीषणजीने निश्चय किया कि में नवीन मत निकाल कर पूज्य श्री रघुनाथजीको अपमानित करां।

यह विचार कर भीषणजीने मेरतासे विहार कर मेवाड़में राजनगरके अन्दर चातुर्मास्य किया। वहां सुत्र बांचते हुए भीषणजीने यह प्ररूपणा की कि साधु मुनिराज को किसी त्रस स्थावर आदि जीवोंकी हिंसा नहीं करनी चाहिये और करानी भी नहीं चाहिये तथा करते हुए को अच्छा भी न समझना चाहिये। तथा किसी प्राणीको बांधना नहीं चाहिये तथा बंध ना भी नहीं चाहिये और बांधते हुए को अञ्छा भी नहीं समझना चाहिये।

एवं किसी बांघते हुए कीवको रक्षार्थ छोड़ना नहीं चाहिये छोड़ाना भी नहीं चाहिये और छोड़ने बालेको अच्छा भी नहीं कानना चाहिये। यह मुनिराजका आचार है इस प्रकार आवक भी तीर्थकरका छघु पुत्र है और देशव्रती है इस छिये आवकको भी बांधे हुए प्राणीको रक्षार्थ नहीं छोड़ना चाहिये और छोड़ाना भी नहीं चाहिये तथा छोड़ने बालेको अच्छा भी नहीं समझना चाहिये।

कोई किसी जीवको मारता हो तो छुड़ानेमें अन्तराय लगता है तथा छुड़ानेके बाद जो वह जीव हिंसा, मेथुन, पाप आदि कार्य करता है वह सब पाप छुड़ानेवालेके शिर पर लगता है। तथा गाय बेल आदिसे बाड़ा भरा हुआ है और उसमें यदि आग लग गई हो तो उप बाड़ेका द्वार खोल कर उन पशुओंकी रक्षा नहीं करनी चाहिये। क्योंकि मरनेसे बचे हुए वे गाय बेल आदि मैथुन और हिंसा आदि पाप करेंगे वह सब पाप उनकी रक्षा करने वालेको लगेगा। तथा हिंसकसे मारे जाने वाले बकरे, भैंसे आदि जीवित रह कर जो पाप करते हैं वह पाप छुड़ाने बालेको लगता है। यह प्ररूपणा भीषणजीने की थी।

भीषगजी और जयमलजीके शिष्य वक्तोजी तथा वस्तराजजी ओसवाल और लालजी पोरवाल इन चारों जनोंने मिल कर यह प्ररूपणा की थी। यह वात पूज्य श्री रघुनाथजी महाराजने सोजदके चातुर्मास्यमें सुनी और उन लोगोंकी विपरीत श्रद्धा हुई जानी। चातुर्मास्य उतरने पर भीषगजी पूज्य श्री रघुनाथजी महाराजके पास गये परन्तु पूज्य श्रीने भीषगजीको उत्सूत्र प्ररूपी जान कर आद्र नहीं दिया। और शामिलमें आहार भी नहीं किया। यह देल कर भीषगजीने पूज्य श्रीजीसे पूछा कि मेंने क्या अपराध किया है जिससे आप नाराज हो गये हैं। पूज्य श्री रघुनाथजी महाराजने कहा कि तुमने उत्सूत्र प्ररूपणा की है यही अपराध है। फिर पूज्य श्रीजीने भीषणजीको अच्छी तरह समझा कर पण्मासिक प्रायश्चित देकर आहार पानी शामिलमें कर लिया। परन्तु भीषगजीके शिष्य भारीमलने अपनी यह श्रद्धा नहीं छोड़ी। पश्चात् पूज्य श्री रघुनाथजी महाराजने भीषणजीसे कहा कि जयमलजीके शिष्य वक्तोजीको, वत्सराज ओसवालको, लालजी पोरवालको तथा राजनगरके श्रावकोंको तुमने ही विपरीत श्रद्धा दी है इस लिये वह श्रद्धा तुनसे ही मिटेगी तुम उनको समझाओ। ऐसी गुरुकी साझा होने पर भीषगजी राजनगर आये। वहां आने पर भीषणजीको वक्तोजीने बहुत उपालम्म दिया और कहा कि हम सबोंने मिल कर एक नवीन परथ चलाना सोचा था लेकिन तुम

रघुनाथ नीके पास जाकर उनसे मिल गये। इत्यादि कह कर वक्तोजीने भीषणजीका मन फिरा दिया। अब भीषणजीकी अद्धा फिर पूर्ववत् ज्योंकी त्यों हो गई। पश्चात दो तीन मासके बाद भीषणजी पूज्य श्री रघुनाथजी महाराजके पास आये। और पूज्य श्री ने फिर उनका आहार अलग कर दिया। इसके बाद भीषण भी पूज्य श्री रघुनाथजी महाराजके गुं भाई पूज्य श्री जयमलजी महाराजके पास चले गये। इसी कारण पूज्य श्री रघुनाथजी महाराजके पास चले गये। इसी कारण पूज्य श्री रघुनाथजी महाराजमें मतमेद उत्पन्त हुआ और छः मास तक यह झंझट चलता रहा परन्तु भीषणजीने अपना मत नहीं छोड़ा

इसके अनन्तर श्री रघुनाथजी महाराजने गोशास्त्रकका दृष्टान्त देकर बगडी गांव में सम्बत् १८१५ चेत्र सुदी नवमी शुक्रवारके रोज भीषगजीको गच्छसे अस्म कर दिया।

पश्चात् भीषगजी, वक्तोजी, रूपचन्द्जी, भारमलजी और गिरिधरजी आदि तेरह जनोंने मिल कर नवीन पन्थ चलाया। तेरह जनोंने इसे चलाया था इसलिये इसका नाम 'तेरह पन्ध' हुआ। ये लोग प्रत्येक प्रामोंमें घूम घूम कर अपने मतका प्रचार करने लगे। ओर शास्त्रके ६५ बोलोंका अर्थ उलट पुब्ट कर दिया। और शास्त्रमें जहां जहां जीव रक्षा करनेका पाठ देखा उसके अर्थ फेर दिये। इन लोगोंने यह प्रक्रपणा की थी कि जीव रक्षा आदि करनेमें कोई छाभ नहीं है। ये सब सांसारिक कर्ट्य हैं।

पहले पूज्य श्री रघुनाथजी महाराजने मीषगजीको समझाया था कि भगवती सुत्र के पन्द्रहवें शतकमें गोशालकको वैश्यायन वाल तपस्वी तेजो लेश्याके द्वारा जला रहा था वहां भगवन् महावीर स्वामीने अनु हम्पा करके शीतल लेश्याके द्वारा गोशालक को बचाया था। इस लिये सिद्धान्तमें अनुकम्पा करना परम धर्म माना है उसको तुमने क्यों उठाया है।

यह सुन कर भीषणजीने कहा कि वीर समझदार होते तो छद्मस्थपनेमें गोशा-छक को दीक्षा क्यों देते, गोशालक को तिल क्यों बताते। वह तिल नहीं बताते तो गोशा-छक उसे क्यों उखाड़ फेंकता। तथा वीर गोशालक को तेजो लेह या क्यों सिखाते। इस तेजो लेह याके सिखानेसे गोशालक ने सुनक्षत्र और सर्वानुभूतिको जला दिया तथा स्वयं वीरको भो उस तेजो लेह याके तापसे छः महीने तक रक्त व्याधि भोगनी पड़ी थी। इत्यादि बहुतसे अनर्थ हुए। यदि वीर समझदार होते तो ऐसा अनर्थ कर कार्य्य क्यों करते। किन्तु वीर चूक गये, उनमें छः लेह यायें और आठ कमें थे। यह हठ पकड़ कर भीषणजीने वीर भगवान के प्रति बहुत कुछ अवर्ण बाद कहा।

इसके अनन्तर फिर गुरुने समझाया कि तीर्घ कर नीच कुछमें उत्पन्न नहीं होते और उनका गर्भापदार नहीं होता तथा केवछ ज्ञान होने पर उनको उत्कृष्ट रक्त न्याधि नहीं होती। इत्यादि जो दस ब्यादचर्य हुए हैं वे कभी नहीं होते पर किसी भावी योगसे हुए हैं। इस छिये गोशास्त्रक ब्यौर भगवान् महावीर का पूर्वभवका वेर था उस वेरका फर भोगे विना वह किस प्रकार मोक्ष पाते ?। तथा वह छः महीने तक रक्तव्याधि मोगे विना किस प्रकार मुक्त होते ?। १३ वे सयोगी केवली गुणस्थानमें मोक्ष जानेके समय सात कमें सम्पूर्ण होते हैं और वेदनीय कमें बहुत होते हैं। केवल सभुद्धातको प्रकट करके वेदनीय कमें का क्षपण ब्यौर ब्याठ कमों को पूर्ण करके केवली मोक्ष जाते हैं। इसि क्ये गोशास्त्रक कृत वेदना ब्यौर उसके वेरको सम्पूर्ण किये विना भगवान् महावीर किस प्रकार मोक्ष जा सकते थे। यह भावी भाव था। इसी कारण भगवान् वीरने गोशास्त्रक को लेख्या सिखाई थी ब्यतः वीर भूले यह शब्द तुम मत कहो। इस प्रकार पूज्य श्री रघुनाथजी महाराजने भूषणजीको बहुत कुछ समझाया पर भीषणजीने अपना हठ नहीं छोड़ा।

फिर पूज्य श्री रघुनाथजीने कहा कि उत्स्त्र प्ररूपणा करके तुम अनुकम्पा मत उठाओ। उपासक दशांग सूत्रमें श्रेणिक राजाने अनुकम्पा कर कसाई बाड़ा उठा दिया था और जीव नहीं मारनेका ढिंढोरा पिटवाया था। तथा राजप्रश्नीय सूत्रमें प्रदेशी राजाने बारह व्रत धारण करके अपनी संपत्तिके चतुर्थभागसे अनुकम्पार्थ दानशाङा बन-वाई थी। फिर उत्तराध्ययन सूत्रमें श्री नेमिनाथजीने विवाहार्थ जाते हुए पशुओंसे भरा - हुआ बाड़ा देखा और अनुकम्पा कर उन्हें हुड़ा दिया। तथा ठाणाङ्ग सूत्रमें दश प्रकारके दान कहे है उनमें अनुकम्पा दानका वर्णन है। इस प्रकार शास्त्रमें ६५ जगह अनुकम्पा सम्बन्धी पाठ आये हैं उन पाठोंको बता हा कर भी भीषणजीको समझाया पर भीषणजीने अपना हठ नहीं छोड़ा।

यही भीषणत्री तेरह पन्थ सम्प्रदायके प्रवर्तक थे। इनका सम्प्रदाय शास्त्र विरुद्ध होनेके कारण यद्यपि क्षण भर भी ठहरने योग्य न था तथापि जनताके अनदर मूर्खताका आधिक्य होनेसे और हुण्डा अवसर्पिणी कालके प्रभावसे इनका सम्प्रदाय चल निकला। और इस सम्प्रदायके चलनेसे जनताके अन्दर जीव रक्षा करनेमें एकान्त पापका विश्वास उत्पन्न हुआ।

इस भीषण नीके चौथे पाट पर जीतमलजी नामक एक व्यक्ति आचार्य हुए। इन्होंने दान दयाका सर्वनाश करनेके लिये भ्रमविध्दंसन नामक एक मंथ रचा और उसमें शास्त्रके अर्थका अनर्थ करके मूर्ख जनतामें भीषण जीके सिद्धान्तोंको पुष्ट करनेका पूर्ण प्रयास किया। जहां जहां भीषण जीकी श्रद्धा शास्त्रसे विकद्ध होती थो वहां वहां इन्होंने शास्त्रका अर्थ वहल दिया है। और जहां अर्थ नहीं बदल सका वहांका पाठ ही नहीं लिखा। तथा कहीं अपूर्ण पाठ लिख कर जनतामें भ्रम खण्डन करनेके बहानेसे भ्रमका प्रचार किया। इस प्रकार जीतमलजीने भ्रमविध्वंसनमें दान द्या आदि प्वत्र धर्मों का उच्छेर करनेके लिये पूर्ण प्रयत्न किया है। इस प्रथंके प्रचार होनेसे अनताके अन्दर ऐसा अज्ञान फेंड गया है कि थली प्रान्तमें रहने वाले तेरह पन्थी ओस्वाल वन्धुओंने जीव-रक्षा रूप धर्मका बहिष्कार सा कर दिया है। इस अनर्थ परम्पराको बढ़ते देख कर जनताके कल्याणार्ग पूज्य श्री हुकुमोचन्दजी महाराजके पटानुपाट पर विराजमान १००८ पूज्य श्रो जवाहिरलालजी महाराजने बहुत परिश्रम के साथ यह सद्धर्ममण्डन नामक प्रथ बनाया है।

इस प्रंथमें मूळ सूत्र और उनसे मिळती हुई टीका, भाष्य, चूर्णी और कहीं कहीं मूळानु वारिणी टन्त्राओं का आश्रय लेकर सत्य धर्मको प्रकट करनेकी पूर्ण चेष्टा की गई है। इस प्रंथको मनन पूर्वक अवलोकन करनेसे शास्त्र विरुद्ध तेरह पिन्थयों का सिद्धान्त साफ साफ मिथ्या नजर आने छगता है और जीवरक्षा तथा दान आदि धर्म, शास्त्रीय प्रमाणित होते हैं। अतः सत्य धर्म झान की इच्छा करने वाले पुरुषों को अवश्य यह प्रंथ देखने योग्य है और बाईस सम्प्रदायके श्रावकों के लिये तो इसे देखना परम आवश्यक है। यद्यपि तेरह पन्थके शास्त्र विरुद्ध सिद्धान्तों का खण्डन करने के लिये अने क मृति महात्माओंने परिश्रमके साथ अने क प्रथ बनाये हैं और तेरह पन्थकी कुमुक्तियोंसे चतुर्विध संघकी बहुत ही रक्षा को है। इस उपकार के लिये उन महात्माओं का यह बाईस सम्प्रदाय ऋणी है तथापि उन महात्माओं के प्रथ पुरानी भ पामें लिखे हैं और कई जगह दृष्टि दोषसे उनमें त्रुटियां भो रह गई हैं तथा कहीं कहीं उनमें अगुद्ध टब्वा भी छप गये हैं इस लिये आधुनिक प्रचलित भाषामें इस नव न प्रंथको निकालनेकी आवश्यकता प्रतीत हुई।

इस प्रंथके बनानेमें सबसे प्रधान कारण यह है कि पूर्व महात्माओं बनाये हुए प्रंथों में इस "भ्रमविध्वंसन" का पूर्ण खण्डन नहीं आया है। क्योंकि वे सब प्रंथ भ्रमविध्वंसनके छपनेसे पहछे के बने हैं। इस लिये उन प्रंथों में भ्रमविध्वंसनके कुयुक्तियों का खण्डन नहीं होना स्वाभाविक है। इस त्रुटिको दूर करनेके खिये यह प्रंथ बनाना आवश्यक हुआ। परन्तु किसी अच्छे कार्य्यके लिये सुभवसरका मिलना सुलभ नहीं है। सौभाग्यवश १००८ पूज्य श्री जवाहिर छालजी महाराजका भीनासरमें सम्बत् १९८४ में चातुर्मास्य हुआ। महाराज साहेबसे इस कार्य्यके लिये सङ्घकी पहलेसे ही प्रार्थना थी और महाराज साहेब स्वयं भी इस कार्य्यको करना चाहते थे सुभवसर देख कर महाराजने घोर अन्धकारमें पड़ी हुई असन्मार्गमें प्रवृत्त जनताको सत्पथमें प्रवृत्त करनेके लिये

इस मन्थका भीनासरमें ही बनाना आरम्भ कर दिया। और चातुर्मास्य भर भीनासरमें यह कार्य्य हुआ। पश्चत् सङ्घकी प्रार्थनासे पूज्यश्रीका थली प्रान्तमें विहार हुआ वहां पर घोर अज्ञानान्यकारमें पड़ी हुई जनताको देख कर इस मन्थको बनानेमें पूज्यश्रीकी और भी प्रवल इच्छा हुई। और सरदार शहरके चातुर्मास्यमें पुनः यह कार्य्य प्रचलित किया पर सरदार सहरके चातुर्मास्य समाप्त होने पर पूज्यश्री का प्रामानुप्राम विहार होनेके कारण यह कार्य्य चूरूके चातुर्मास्य तक रूका रहा। पश्चात चूरूके चातुर्मास्यमें होकर वीकानेरके चातुर्मास्यमें सम्बत, १९८७ के अन्दर यह कार्य्य समाप्त हुआ।

वन्धुओ ?

भगवान महावीर स्वामीसे लेकर आज तक जितने आचार्य्य हुए हैं किसीने भी जीवरक्षाको पाप नहीं बतलाया है किन्तु सभीने इसे धर्म कहा है। पर आज तेरह पन्थ सम्प्रदाय इसे पाप कहता है यह इसकी अपनी कपोल कल्पना है शास्त्रकी यह राय नहीं है। तेरह पन्थियोंसे जब पूला जाता है कि तुम्हारे समान प्रक्षणा किसी पूर्वाचार्यने पहले कभी की हो तो बतलाओ ?। इसका यथार्थ उत्तर तेरह पन्थियोंसे कुछ भी नहीं दिया जाता किन्तु भोली भाली श्रावक मण्डलीको वहकानेके लिये वे कहते हैं कि हमारी श्रद्धा ही पुरानी है और यही सचा जिनभाषित धर्म है परन्तु काल पाकर यह नष्ट हो गया था। पश्चात हमारे पूर्वाचार्य भीषणजीने इसका पुनरुद्धार किया है। यह कह कर अन्धविश्वासी जनताको वे भूलाये देते हैं। परन्तु बुद्धिमानों को निर्मूल तथा शास्त्र-विरुद्ध इनकी बार्ते नहीं माननी चाहिये।

साक्षात् मगवान महावीर स्वामीने भगवती सुत्र शतक २० उहेशा ६ के मूलपाठ में चतुर्विध सङ्घको लगातार २१००० वर्ष तक चढता रहना बतलाया है इसल्यि तेरह पश्चियों का तीर्धिकच्छेद बतलाना एक न्त मिध्या है। भगवती सुत्र का वह मूल-पाठ यह है—

जम्बू दीवेणं भन्ते ? दीवे भारए वासे इमीसे ओसप्पिणीए देवाणुप्पियाणं केव तियं काछं तित्थे अणुसिज्जिस्सइ ? गोयमा ? जम्बूदीवे दीवे भारए वासे इमीसे ओस्स-प्पिणीए ममं एगिवसं वास सहस्साई तित्थे अणुसिज्जस्सइ" (सूत्र ६७९)

अर्थ — हे भगवन् ? जम्बू द्वीपके भारतवर्षमें इस अवसर्पिणीकालमें आपका तीर्थः कितने काल तक लगातार चलता रहेगा ?

उत्तर—हे गोतम ? जम्बूद्धीपके भारतवर्षमें इस अवसर्पिणी कालमें मेरा तीर्थ २१००० वर्ष तक लगातार चलता रहेगा। इस पाटमें चतुर्विध संघका लगातार २१००० वर्ष तक चलता रहना साक्षात् क्रीर्थक्ट्रस्ने बढलाया है अत: भगवान्के तीर्थको बीचमें टुटनेकी बात तेरह पन्थियों की नितांत झास्त्रविरुद्ध समझनी चाहिये।

अब यह पाठ तेरह पन्थियों के सामने रक्खा जाता है तब वे कहते हैं कि—इस पाठमें तीर्थ शब्दका चतुर्विध सङ्घ अर्थ नहीं किन्तु शास्त्र अर्थ है। और इस पाठमें भगवान्ने अपने शास्त्रको २१००० वर्ष तक चलना बतलाया है पर यह भी उनकी दकीछ शास्त्रविरुद्ध ही ठहरती है। इसी जगह भगवान्ने मुलपाठमें तीर्थ शब्दका अर्थ बतु-विध सङ्घ बतलाया है वह पाठ—

"तित्थं भन्ते ? तित्थं तित्थं करे तित्थं गोयमा ? अरहा ताव णियमा तित्थं करे तित्थं पुण चाउवण्णाइण्णे समणसंघे तंजहा समणा समणीयो सावया सावियाओ" (सूत्रम् ६८१)

अर्थ — हे मगवन् तीर्थ को तीर्थ कहते हैं अथवा तीर्थ कहते हैं ?
( उत्तर ) हे गोतम ! अरिहंत तो नियमसे तीर्थ हुर होते हैं किन्तु चतुर्विध
अमण सङ्घ को तीर्थ कहते हैं। वह अमण संघ यह है — साधु साध्वी, आवक और

यहां भगवान्ने तीर्थ शब्दका साफ साफ साधु साध्वी आवक खीर आविका अर्थि किया है और इनके समूह को ही इसके पूर्व सुत्रमें २१००० वर्ष तक चढना बत-छाया है। अतः तीर्थ शब्दका अर्थ यहां शास्त्र मानना और चतुर्विध सङ्घको बीचमें दुटनेकी प्रकृषणा करना एकांत मिथ्या है।

इसी तरह बीचमें तीर्थ टुट जानेके सम्बन्धमें जो तेरह पन्थी यह युक्ति देते हैं कि भगवान् महावीर स्वामीके जनम नक्षत्र पर भरमप्रहका छगना कल्पसूत्रमें कहा है उस भरमप्रहके कारण भगवान्का चलाया हुआ तीर्थ दूर गया था यह भी मिच्या है क्योंकि कल्पसूत्रके उसी पाठसे यह स्पष्ट सिद्ध होता है कि भरम गृश्के छगने के समय में भी भगवान् का तीर्थ चलता ही रहा था दूरा नहीं था। वह पाठ यह है:—

"अप्पित्रं चणं से खुद्दाए भासरासी महग्गहे दो वास सहस्सिटिई समणस्स भगवनो महावीरस्स जन्म नकक्कत्तं संकते तप्पित्रं चणं समणाणं णिग्गंथाणं निग्गं श्रीणय मोषदिए उदिए पूजा सकारे पवत्तद्दश् (करुपसूत्र)

अर्थात् श्रमण भगवान् महावीर स्वामीके जनम नक्षत्र पर दो हजार वर्ष की स्थितिवाका भश्मराशि नामक महामह जबसे छगेगा तबसे श्रमण निमन्य और निमन्वियोंका पूजा सत्कार उदय उदय न होगा।

इस मूखवाठमें भश्मप्रह लगनेसे भगवान् महावीर स्वामीका तीर्थ बिच्छेद होना सहीं कहा किन्तु श्रमण निप्तन्थोंकी उदय उदय पूजा विजित की है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि भश्मप्रहके समयमें भी भगवान् महावीर स्वामी का चलाया हुना वीर्थ चलता ही रहा टूटा नहीं क्योंकि जब तीर्थ ही नहीं रहेगा तब किर उदय पूजा किस की बन्द होगी ? अत: कल्पसूत्रका नाम लेकर भगवान् महावीर स्वामीके वीर्यका बीच में विच्छेद बतलाना मिथ्या है।

इसी तरह भ्रमविध्वंसनकी भूमिकामें जे यह लिखा है कि-

"पश्चात् १८५३ में धूमकेतु प्रहके उत्तर जानेके कारण श्री स्वामी हेमराजजीकी देशा होनेके अनन्तर कमानुक्रम जिन मार्गकी उन्नति होने छगी" यह भी मिश्या है। क्योंकि धूमकेतु पह इंगचूिख्याके पाठानुसार विक्रम संवत् १५६२ में ही उत्तर गया था। सम्वत् १८५३ में उस के उत्तरने की बात मिथ्या है। देखिये इंग चूिख्या का पाठ यह है—

"ततो सोखस्सएहिं नव नवति संजुएहिं वरीसेहिं ते दुट्ट वाणियागा अवमन्तद्द-स्संति सुयं मेयं तिमगए अगिगद्त्त ? संघे सुय जम्मरासी नक्खत्ते अहतीसमो दुट्टो छगिस्सइ धूमके अगहो । तस्सिटिई तिन्नि सया तेतीसा एगराशि परिमाणं तिम्बयमि प पद्देशे संघसुयस्स उद्यो अत्थि"

अर्थात् इसके अनन्तर १६९९ वर्षमें संघके जनम नक्षत्र पर अट्टाइसवां भूमकेतु नामक महामह छगेगा वह तीनसों तैतीस वर्ष तक वहां स्थित रहेगा इसकी स्थिति-काल में सङ्घ और शास्त्र की पूजा प्रतिष्ठा कम होमी। यह इस पाठका भावार्थ है।

यहां वीर निर्वाणसे १६९९ पर तीनसी तैती अवर्षके लिये धुमकेतु का लगना बतलाया है और विक्रम संवत् १२२९ में बीर निर्वाण काल १६९९ वर्षका होता है। इसका दिसाब इस प्रकार लगाइये वीर निर्वाण के अनन्तर ४७० वर्ष तक नन्दी वाहनका शक चलता रहा उसके बाद विक्रम सम्बत् आरम्भ हुआ। इसलिये विक्रम संवत् १२२९ में ४७० वर्ष मिला देनेसे १६९९ वर्ष होते हैं। यही वंगच्च ियाके हिसाबसे धूमकेतुमहके प्रवेशका समय है। वह धूमकेतु ३३३ वर्ष तक रहा इसलिये विक्रम संवत् १२२९ में ३३३ जोड़ देनेसे १५६२ वर्ष होता है। इसी विक्रम संवत् १५६२ में धूमकेतु मह उतरा। अमिवध्वंसनकी भूमिकामें विक्रम संवत् १८५३ में धूमकेतुके उतरनेका समय बत- छाना मिथ्या समझना चाहिये।

तथा इस उपर छिले हुए वंगचूिलयाके पाठमें धूमकेतु ग्रहके समयमें चतु्विध सङ्गिकी उदय उदय पूजाका ही निषेध किया है सङ्गका टूट जाना नहीं बतलाया है अतः धूमकेतुके समयमें भी चतुर्विध सङ्घ का बना रहना सिद्ध होता है। तथापि जो तेरह पन्थी बीच में चतुर्विध सङ्घ के टुटने की प्ररूपणा करते हैं वह एकान्त मिथ्या है।

तेरह पिन्थयों को अपने सिद्धान्तका समर्थक जब के ई प्रमाण नहीं मिलता तब वे लाचार होकर सङ्घका टूटना बतलाने लगते हैं। लेकिन इन की यह बात भी जब भगवती शतक २० उद्देशा ६ के मूलपाठके विरुद्ध टहर ई जाती है तब वे क्रोधान्ध हो कर पूलने वालेको अपमानित करने लगते हैं।

इनके जितने प्रन्थ बने हैं उन सबोंका एकमात्र उद्देश्य दया दानका विद्विकार करना ही है। पर सभी प्रन्थोंमें जितमल्जाका बनाया हुआ अमिवध्वंसन प्रन्थ प्रधान है। इसमें बड़ी चातुरीके साथ द्यादानका खण्डन किया है। इसो एक द्यादान का खण्डन करनेके लिये अमिवध्वंसनकारको अनेकों जगह शास्त्र के अर्थको अनर्थ करना पड़ा है। जैसे महाजनकी बहीमें एक जगह परिवर्तन होने पर सारी बहीके रक्ष्म बद्दलने पड़ते हैं उसी तरह एक द्यादानका खण्डन करनेके लिये जीतमल्जी को अनेकों शास्त्र विरुद्ध बातें स्वीकार करनी पड़ी हैं। जैन दर्शन तथा जैनेतर दर्शन सभीका यह सिद्धांत है कि अज्ञान तथा विश्यात्वके साथ की जाने वाली किया मोक्ष देनेवाली नहीं होती और उस कियाका आराधक पुरुष मोक्षमार्गका आराधक नहीं होता किंतु सम्यक्त्व और ज्ञानपूर्वक की जानेवाली किया ही मोक्षदायिका होती है पर द्यादानका खण्डन करनेके लिये तेरह पन्थियोंको अज्ञान और मिथ्यात्वते की जानेवाली कियासे भी मोक्ष-मार्गकी अराधना स्वीकार करनी पड़ी है।

जैन और उससे इतर शास्त्रोंकी एकमतसे मिथ्यात्विकी किया के विषयमें यही मान्यता है कि मिथ्यात्विकी क्रियासे मोक्षमार्गकी आराधना नहीं होती। देखिये बृह-दारण्यक उपनिषदमें छिखा है कि—

"योवा एतर्धरं गार्ग्यविदित्व।ऽस्मिह्नोके जुहोति यजते तपस्तप्यते वहूनि वर्ष सहस्राण्यन्तवदेवास्यतद्भवित

अर्थ—हे गार्गि ? जो अविनाशी—आत्माकी बिना जाने इस छोक्में होम करता है यज्ञ करता है तपस्या करता है वह च हे हजारों वर्ष तक इन क्रियाओं को करता रहे पर वह संसारके छिये ही हैं। (वृहदारण्यक)

प्राचीन कालसे लेकर इस समय तकके प्रत्येक आस्तिक आर्च्या धर्मने आत्माका आत्माके वन्यनका और मोक्षका वर्णन किया है। जैसे अहिंसा या दयाके विषयमें ये सब धर्म एक मत हैं वैसे ही इस मान्यता में भी किसीको विवाद नहीं है कि विना सम्यक् झानके मोश्र अथवा मोश्रकी आराधना नहीं हो सकती। इसका कारण यह है कि वन्धनसे छूटना मोश्र है। जब तक आत्मा अपने असली स्वरूपको, अपने वन्धनको, वन्धन के कारणको, मोश्रके उपायोंको सम्यक् प्रकारसे नहीं जान लेना तब तक उसे न वर्तमान विकारभय अवस्थासे मुक्त होने की इच्छा हो सकती है और न वह उसके छिये किसी प्रकारकी प्रवृत्ति ही कर सकता है। जिस रोगीको यह माल्यम नहीं है कि मैं रोगी हूं, मैं रोगी हुआ हूं, रोगसे मुक्त होनेके उपाय क्या हैं नीरोगता क्या चीज है, वह अपना रोग मिटानेकी न कभी इच्छा करेगा और न उसकी प्रवृत्ति ही करेगा।

यही कारण है कि समस्त धर्मों ने सम्यग्झानको अवश्य ही मुक्तिके साधनोंमें प्रधान माना है। ऊपर बृहदारण्यक के उल्लेखमें भी यही बात बताई गई है। बृहदारण्यक के सिवाय अन्य उपनिषदोंमें तथा प्रत्येक दर्शन शास्त्रमें भी यही मान्यता स्वीकार की गई है। इछ उदाहरण हम नीचे देते हैं, जिससे विषय स्पष्ट हो जाय।

"नायमात्मा वल्हीनेन लभ्यो नच प्रमादात्तपसोवाऽप्यलिगत् पतेरुपायैर्यतते यस्तु विद्वांस्तस्यैष आत्मा विशते ब्रह्मधाम"

ध्यर्थात् जिसमें आत्मवल नहीं है वह पुरुष आत्मा (आत्माके ध्यसली स्वरूप) को नहीं पा सकता। न वह आत्मा प्रमादसे, और लिंग (साधुका भेष) हीन तपसे ही प्राप्त हो सकता है। हां, जो ज्ञानी बन कर इन उपायोंको आत्मवल, अप्रमाद, लिंग युक्त तपको काममें लाता है वही ब्रह्मधाम (आत्माके असली निवासस्थान ) में प्रवेश करता है।

वृहदारण्यक और मुण्डकोपनिष रके इन दोनों उल्लेखोंसे यह विषय साफ समझ में आ जाता है कि जो मनुष्य ज्ञान हीन होकर तपस्या आदि करता है वे उसके सब कर्म संसारके ही कारण हैं और जो ज्ञान युक्त होकर इन्हीं तपस्या आदि कर्मीको करता है, उसके वे ही कर्म मुक्तिक कारण होते हैं।

> "यस्त्विश्वानवान् भवत्यमनस्कः सदाऽग्रुचिः। नस तस्पद्माण्नोति संसारं चाधिगच्छति। यस्तुविज्ञान्वान् भवति समनस्कः सदाश्रुचिः। सतु तस्पद्माण्नोति यसमाद् भूयो न जायते।

(कठोपनिषत्)

अर्थात् जो झानी नहीं है वह ठीक ठीक विचार नहीं कर सकता और वह सदा अपिवत्र है। वह मोक्ष नहीं पा सकता प्रत्युत संसारमें ही परिश्रमण करता है। जो झ नी है वह ठीक ठीक विचार कर सकता है और वह सदा पवित्र है। वह ऐसे पदको पाता है जिससे फिर कभी वापस नहीं छोटना पड़ता है। इस इस्लेखमें आहानीको सदा अवित्र बताया है 'सद।' शब्द देनेका तात्परहीं यह है कि अज्ञानी चाहे अब जो जियाएं करे पर ज्ञानका अभाव होनेसे उसकी सब कियाएं पवित्रताका कारण नहीं हो सकती वरन अपवित्रताका ही कारण होती हैं।

ठीक इसी प्रकारका उल्लेख जैन सूत्र सूत्रकृतांग सूत्रमें है —
"जैयाऽबुद्धा महाभागा वीरा असम्मत्त दंसिणो
असुद्धं तेसि परकंतं सफ्छं होइ सब्बसो ।
जेय बुद्धा महामागा वीरा संमत्तदंसिणो
सुद्धं तेसि परकंतं अफ्छं होइ सब्बसो।"

(सु० श्रु० १ ब० ८ गाथा २३-२४)

अर्थात् जो असम्यद्शीं और अज्ञानी है वह जगतमें महामाग यानी पूजनीय अथवा बड़ा भारी वीर समझा जाता हो पर उसकी सभी क्रियाएं अपवित्र और संसारिक फलको ही देने वाली होती हैं। जो सम्यग्दर्शी और ज्ञानी है उस महाभाग और वीर पुरुष की दानाध्ययनादि रूप सभी पारलोकिक क्रियाएं पवित्र और मोख फल देती हैं।

ऊपर कहे हुए उपनिषद्के वाक्य और सुय० की उक्त गाथाओं के मिलान करनेसे स्पष्ट हो जाता है कि इस विषयमें जैन और वैदिक सम्प्रदायकी मान्यता एक ही है। क्रियाएं समान होने पर भी सम्यग्ज्ञानी होनेसे एक व्यक्ति उनसे मोक्ष प्राप्त करता है और दूसरा अज्ञानी होनेसे इन्हीं क्रियाओं को संसारका कारण बना देता है।

> "हिरणमये परे कोषे विरजं ब्रह्म निष्फलम् तक्लुभ्रं ज्योतिषां ज्योतिस्तद् यदाऽत्मविदोविदुः"

> > ( मुण्डकोपनिषत् )

सुनहरी परम कोषमें निर्मेल निरबयन ब्रह्म (आतमा ) है वह शुभ्र है, ज्योतियों की ज्योति है उसे वे ही जान सकते हैं जो अपनी आत्माको जानते हैं।

इस वाक्यमें भी झान को ही मुक्तिका साधन माना है अज्ञान या मिध्यात्वको नहीं। बौद्ध धर्ममें मुक्तिके अंग आठ माने हैं। उन सबमें सबसे पहले सम्यग्द्दि अर्थात् दु:ख दु:खके कारण और उन्हें दूर करनेके उपायोंको सम्यक्षकार जानना, बतलाया है। मूल पाठ यह है—

"सम्यक्ष्यं क्रियः सम्यक्षं करपः सम्यवाक् सम्यक्षमन्तिः सम्यगात्रीवः सम्यव्यव-सायः सम्यक्ष्मृतिः सम्यक्षमाधिश्च । तत्र सम्यव्यष्टिः दुःखतद्वेतु तन्तिषेघमार्गाणां यथा तथ्येन दर्शनम्।"

(तस्व सं० प्र० पु० ५)

यहां सम्यादर्शनको पहला स्थान दिया है और सम्यक्षारिकको जीवा, क्योंकि सम्यादर्शनके विना सम्यक् चारित्र नहीं द्वोता। यहां तक कि सम्बक् प्रकारका संकल्प भी नहीं हो सकता। सम्यादर्शन होने पर ही सम्यक् संकल्प और मोस प्राप्तिकी हद क्रिक्ट होती है, इसी कारण यहां सम्यादर्शनके बाद सम्यक् संकल्प किताया गवा है।

न्याय दर्शनमें गोतम मुनि कहते हैं — "दुःस जन्म प्रवृत्ति दोष मिध्याझानाना मुखरोत्तगपाये तदनंतरापायादपवर्गः" (न्याय अ०१)

अर्थात् मोक्षके लिये सर्व प्रथम मिथ्या झानका नाश होना व्यावस्थक है। मिश्या झानके नाश होने पर रागादि दोष, रागादि दोषोंके नाशसे प्रवृत्ति अरोर प्रवृत्तिके नाशसे जनम और जनमके नाशसे दुःखका नाश होता है। दुःखोंका नाश होने पर मोक्षकी प्राप्ति होती है।

यहां पर भी यह बताया गया है कि मोक्षके छिये सबसे पहले सम्याहानकी आवश्यकता है। बिना सम्यक् ज्ञानके मिथ्या ज्ञानका नाश नहीं होता और मिथ्या ज्ञानके नाशके विना इह छोक और परलोकके सुखोंका अनुराग आदि नष्ट नहीं होते। जब तक सांसारिक सुखोंका अनुराग आदि नष्ट नहीं होते। जब तक सांसारिक सुखोंका अनुराग आदि नष्ट नहीं होते तब तक मोक्ष पाना अत्यन्त दुर्छम है इस छिये मोक्ष प्राप्तिके छिये सम्यग् ज्ञानकी सर्व प्रथम आवश्यकता न्याथ दर्शन में बतलाई है। देशे विक दर्शनमें कहा है:—

"तत्त्वज्ञानान्निःश्रेयसम्" (वै० सूत्र ) तत्त्वज्ञानमत्त्रमसाक्षात्कार इह विवक्षित-स्त्रेव सवासन मिथ्याञ्चानोनमूळनक्षमत्वात्" "तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽनाय"

अर्थात् आत्माका धाक्षात्कार हो जानेको तत्त्वज्ञान कहते हैं क्योंकि इसीसे मिथ्या झानका नाश हो सकता है। तत्त्वझान होने पर ही मोक्ष होता है। आत्माका प्रकाशके सिवाय मुक्तिका और कोई उपाय नहीं है।

यह मान्यता भी जीन धर्मसे मिलती है। जीन धर्मका मत है कि आत्मामें जब सम्यग्दर्शन होता है तब मिल्या ज्ञानका नाश होता है और वैशेषिक दर्शन भी यही कहता है कि आत्म साक्षात्कार ही मिल्या ज्ञानका नाशके द्वारा मोक्ष देनेमें समर्थ है।

कपिल ऋषि प्रणीत सांख्य दर्शनमें इस विषय पर और भी अधिक प्रकाश डाला गया है। सांख्य दर्शनके प्रारम्भिक सूत्र यों हैं—

"अथ त्रिविध दुःखात्यन्तिनृतिः परम पुरुषार्थः । नदृष्टासिसिद्धि निवृत्तेऽज्यनु-वृत्ति दर्शनात् । प्रात्यहिकक्षुत्प्रतीकारवत् तत्प्रतीकार चेष्टवास्पृक्षपर्भत्वम्" सर्वासंभवात् संभवेऽभि सत्त्वासंभवाद्ये यः प्रमाणकुश्रुद्धेः । जन्मप्रीदृष्टिमोक्सस्य सर्वोत्कर्म श्रुतेः"

(सांख्य दरीन सूत्र १-२-३-४-५)

अर्थात तीन प्रकार (आध्यात्मिक, आधिमौतिक, आधिदेविक) के दुःखोंकी आत्यन्तिक निवृत्ति हो जाना अत्यन्त पुरुषार्थ (मोक्ष) है। दुःखोंकी आत्यन्तिक निवृत्ति हो जाना अत्यन्त पुरुषार्थ (मोक्ष) है। दुःखोंकी आत्यन्तिक निवृत्ति (मोक्ष) छोकमें देखे जाने वाले धन, प्रियजनोंके संयोग आदि उपायोंसे नहीं हो सकती जैसे भोजन करनेसे सदाके लिये भूख नहीं मिटती वैसे ही छौकिक उपायोंसे सदाके लिये दुःख दूर नहीं होते। इन उपायोंसे दुःख पूर्ण रूपसे नष्ट नहीं होते, थोड़े बहुत होते भी हैं तथापि वे विद्यम न रहते हैं। छौकिक उपायोंसे उत्कृष्ट राज्य आदि छौकिक पदार्थ प्राप्त होते हैं छेकिन वेदमें मोक्ष उनसे भी बहुत उत्कृष्ट बताया है इसलिये भी उन उपायों से वह प्राप्त नहीं हो सकता।

इसके बाद यह प्रश्न किया गया है कि "यदि दृष्ट साधनसे सर्दथा दु:खका नाश नहीं होता तो वेद विहित यज्ञ आदि कर्मों से हो जायगा ? इसका उत्तर कपिल ऋषि कर्त हैं—"अविशेषश्चोभयोः" (सू० ६) इसके भाष्यका अर्थ यह है—दोनोंका अर्थात् दृष्ट जो लोकमें देखनेमें आता है व अदृष्ट जो यज्ञ साधन धर्मफ देखनेमें नहीं आता इन दोनोंका जैसा कहा गया है, आत्यन्तिक दु:खकी निवृत्तिके साधन होनेमें विशेष नहीं है। अर्थात दोनों हो एक समान हैं, अत्यन्त दु:खकी निवृत्ति यज्ञ आदिसे भी नहीं होती। मोक्षके साधक होनेमें विवेक (सम्यग् ज्ञान) होना ही मुख्य उपाय है। विवेक से अविवेकका नाश होने पर दु:ख मात्रका नाश होता है अन्यथा नहीं होता"

इस प्रकार विना विवेक (सम्यग् ज्ञान) के मोक्ष होना अस्यन्त असम्भव बता कर सुत्रकार स्वृयं कहते हैं "ज्ञानान्मुक्तिः" (अ०३ सुत्र २४) अर्थात् ज्ञान होने पर ही मुक्ति होती है और "वन्धो विपर्य्यात्" (सूत्र २५) अज्ञानसे वन्ध होता है।

इस तरह सांख्य दर्शनके अनुसार भी यह सिद्ध है कि कोई व्यक्ति यझ, जप, तप, आदि क्रियाएं भछे ही करता रहे परन्तु जब तक उसे सम्यग्ज्ञान नहीं होता तब तक उसकी ये क्रियाएं मुक्तिका कारण नहीं हो सक्तीं ज्ञान होने पर ही मोश्वकी आरा-धना हो सकती है।

पतः जिल्ला अपने योगदर्शनमें कहते हैं—
"तस्यहेतु रिवद्या। तद्भावात्संयोगाभावो हानं तद्हरोः कैवल्यम्"
( साधनपाद सूत्र २४।२५ )

अर्थात् संसारका मूल कारण अविद्या है। अविद्या, मिथ्याज्ञानको कहते हैं। मिथ्या ज्ञानका नाश होनेसे आत्माको मोक्ष प्राप्त होता है वहीं मोक्ष आत्माका कैवल्य है। अन्य वस्तुका संसर्ग न होनेसे वही आत्माकी शुद्ध निस्त्रालश अवस्था है।

पात अ योगसूत्रसं भी उपर्युक्त विषयका ही समर्थन होता है। इसमें संसार का मूलकारण अज्ञान बताया है, इससे स्पष्ट सिद्ध है कि जब तक आतमामें अज्ञान है तब तक मोक्षकी आराधना या मोक्ष नहीं हो सकता। इसी विषय का आगे और भी हुलासा किया गया है—

"विवेक ख्याति रविष्छवा हानो पायः" (सूत्र २६)

"भिश्याज्ञानवासनयाऽन्तराभिभवो विष्ठवस्तद्रहितो विवेकतः पुरुषसाक्षात्कारो मोक्षोपायः सवासनाविद्योन्मूलन द्वारेत्यर्थः।" (भाष्य)

अर्थात् मिथ्याज्ञानके संस्कारोंसे आत्मामें एक प्रकारका विष्छव होता रहता है। वह विष्छव सम्यग्ज्ञान होने पर नष्ट होता है वही सम्यग्ज्ञान - आत्माके सच्चे स्वरूपका अवछोकन—मोक्षका उपाय है। यहां भी वही बात बताई गयी है जिसका उछे खं हम उपर कर आये हैं।

इन सब उछे खोंसे भलीभांति सिद्ध है कि मोध्यकी सिद्धिके लिये सम्यग्दर्शन— सम्यग्ज्ञान अनिवार्ट्य हैं। प्रत्येक मध्में इनको सर्वप्रथम कारण माना है अतः इस विषयमें भी संदेह नहीं कि सम्यग्दर्शन—सम्यग्ज्ञान होने पर ही मोध्यकी आकांक्षा होती है। उपनिषदोंके प्रमाणोंसे यह पहले ही स्पष्ट हो चुका है कि बिना सम्यग्ज्ञानके किये जाने वाले तपस्या आदि आचरण मोध्यके कारण नहीं हैं बलिक संसारके ही कारण हैं।

उत्र जो मान्यता प्र६ट की गयी है ठीक वही जैन धर्मकी भी है। विना ज्ञान का किये जाने वाले तपको जैन परिभाषामें "बाल तप" कहते हैं और वह संसार का ही कारण है।

प्रत्येक धर्मकी ऐसी मान्यता होने पर भी आश्चर्यकी बात है कि थोड़े दिन पहले पैदा होने वाले भीषणजीने इनसे विरुद्ध एक विचित्र मत निकाला है। इन्होंने भारत वर्षके तमाम दर्शन—सिद्धांतोंका तखता ही उलट देनेकी चेष्टा को है। इनका मत है कि जो जीव, अपने स्वरूपको, बन्धको, और मोक्षको जानता ही नहीं वह भी मोक्ष की आराधना करता है। अर्थात् जिस व्यक्तिको यह भी ठीक नहीं माल्यम है कि, मुझे रोग है या नहीं, है तो क्या रोग है, क्यों उत्पन्न हुआ है, कैसे दूर होगा, दूर होने पर क्या सुख दु:ख होगा ? वह भी अपना रोग दूर कर सकता है। जो बात आज तक किसी ऋषि महर्षिको न शुझी थी वह महाशय भिक्खू शिको सूझी। इसील्यि वे कहते हैं कि मिथ्यादृष्टि जीव भी मोक्षका आराधक है। वस्तुतः यह सिद्धांत प्रत्येक दर्शन से, अनुभवसे और युक्तिसे सर्वथा वाधित है। जिसे जिस वस्तुका सम्यग्झान ही नहीं है वह उसकी प्राप्तिके लिये कश्विप प्रयन्न नहीं कर सकता। अगर कोई करता भी है तो

कृतकार्य्य नहीं हो सकता अतः सिद्ध हुआ कि सम्यग्दर्शन और सम्यग्झान होने पर ही मोक्षाराधनाका आरम्भ होता है पहले नहीं।

(भीषणजीने सर्व भारतीय दर्शनोंके विरुद्ध अज्ञान दशाकी क्रियासे मोक्ष की आराधना क्यों अङ्गीकार की ?)

भीषणजीने अपने गुरुको नीचा दिखानेके लिये जो संकल्प किया था उसकी पूर्तिके लिये सिद्धान्तमें हेर फेर करके एक नवीन सम्प्रदाय निकाला और इसका मूल-सिद्धान्त द्यादानमें एकान्त पाप मानना अङ्गीकार किया। ऐसा मानने पर यह सम्प्रदाय अनायास ही वाइस सम्प्रदायके सिद्धान्तोंसे असहमत होकर पृथक् हो गया। इन्होंने द्यादानको एकान्त पापमें सिद्ध करनेके लिये और कोई मार्ग न देख कर जिन आज्ञामें ही धर्म और पुण्य होना मान लिया परन्तु मिध्यादृष्टि अज्ञानो जीव भी अकाम निर्जरा आदि कियाके द्वारा पुण्य बांध कर स्वर्ग जाते है यह देख कर इनको मिध्यादृष्टि और अज्ञानी जीवकी किया भी जिन आज्ञामें ही माननी पड़ी। इस प्रकार मिध्यादृष्टि की कियाको आज्ञामें मान कर हीन दीन दुःखी जीवोंको दिये जाने वाले अनुकम्पादान को आज्ञा बाहर बताकर उसे एकांतपापका कारण बताया।

जीतमल जीने भीषणजीके उक्त मतकी पृष्टिके लिये अमिवध्दंसन नामक प्रनथ काया और उसके पहले प्रकरणमें विविध कुयुक्तियोंका आश्रय और शास्त्रोंका अन्ध करके मिथ्यादृष्टिकी कियाको आज्ञामें स्थापन करनेकी चेष्टा की दूसरे प्रकरण दानाधिकारमें हीन दीन जीवको दिये जाने वाले अनुकम्पा दानको आज्ञा बाहर ठहरा कर उसमें एकांत पाप बतलाया। हीन दीन दु:खी जीवोंको दिये जाने वाले दानमें प्रत्यक्ष अनुकम्पारूप गुण देखनेमें आता है और अनुकम्पा करना शास्त्रमें सातवेदनीय कर्मका कारण माना है यह देख कर जीतमलजीने अनुकम्पाक्ता शास्त्रविरुद्ध सावद्य और निरवद्य दो भेर बताया और इसके लिये अनुकम्पाधिकार नामक तीसरा प्रकरण किस्ता। भगवान महावीर स्वामीने गोशालकके उपर अनुकम्पा करके उसके प्राण बचाये थे और जगतमें जीवरक्षा करनेका एक पवित्र आदर्श रक्सा था इस कार्य्यसे अनुकम्पाका समर्थन होता देख कर जीतमलजीने भगवान महावीर स्वामीपर चूक जाने का लांछन लगाने के लिये लिख गोशालक और गुण वर्णन आदि प्रकरण लिखे और उन प्रकरणोंमें शास्त्र के अर्थका अनर्थ करके यथा कथंचित् भगवान महावीर स्वामीके चूकनेका साधन किया। यह सब अनर्थ इन लोगों को दया दान में पाप स्थापन करनेके लिये करना पड़ा है।

इन छोगोंके शास्त्र विरुद्ध सिद्धान्तोंका प्रकाश करनेके छिये इस<sup>्</sup>सद्धर्ममण्डन नामक मन्थकी रचना हुई है अतः इस त्रन्थके प्रकरणोंका दूसरा नाम न रखकर भ्रम- विध्वंसनके प्रकरणोंका ही नाम क्रम्हाः दिया गया है और उन प्रकरणोंमें मीषणकी सौर जीतमलजीके शास्त्र विरुद्ध सिद्धान्तोंका प्रमाणानुसार निराकरण किया गया है। अमिवध्वंसनको सामने रख कर बुद्धिमान् पुरुष यदि इस प्रनथका मनन करें तो अता-यास ही वे तथ्यातथ्यका निर्णय कर सकते हैं काल्टिश्सने लिखा है कि "हेम्न: ,संस्र-ध्यते ह्यमी विशुद्धिः स्यामिकाऽिवा" अर्थात् सोना विशुद्ध है या, नहीं है यह बात स्थाग में ही जानी जाती है। स्यतः विद्वान् जीवोंसे इस प्रनथ की सत्यना या असत्यता लिप नहीं सकती।

## अन्तिम निवेदन ।

प्रारम्भमें यह प्रन्थ, प्रतिवादिमानमहं न श्रीमज्जे नाचार्य्य १००८ पुज्य श्री जवा हरलाल जी महाराजने कवे खरें के रूपमें अपने सन्तों को लिखवाया था। श्रीयुत पण्डित अम्बिकादत्त जी ओझाने उस कवे खरें को देख कर तथा अन्यान्य नये विचार पूज्य श्री के मुखारविन्दसे सुन कर बड़े परिश्रमके साथ प्रन्थको इस रूपमें तरयार किया और जहां उन्हें उचित प्रतीत हुआ वहां संशोधन भी किया। पण्डित महोदय यद्यपि व्याकरण आदिके बहुत अच्छे विद्वान हैं परन्तु जैन सिद्धांतों को जानने और उनके विषय में कुछ लिखनेका यह पहला ही मौका है। इसल्ये सम्भव है कि पूज्यभी के कहें हुए आशयको समझनेमें पण्डित महोदयको कहीं श्रम हुआ हो और इस प्रकार प्रन्थमें कोई बृदि रह गयी हो। साथ ही दृष्टितेष और प्रेसके कर्मचारियों की असावधानीसे भी प्रन्थ में बृदियों का रहना सम्भव है। अतः पाठकों से निवेदन है कि किसी बृदिके दृष्टिगोचर होने पर हमें सूचित करनेकी छपा करें। न्याय्य बातको स्वीकार करनेमें हमको किसी प्रकारका दुरागह नहीं हो सकता। तथा बृदियों का संशोधन होना भी उचित है इसल्यि पाठकों की ओरसे आई हुई ऐसी सूचनाका स्वागत करते हुए हम पाठकों का आसार मानेंगे तथा दूसरी आवृत्तमें उन बृदियों को न रहने देनेका भर सक प्रयत्न करेंगे।

गच्छतः स्खल्नं कापि भवत्येव प्रमार्तः हसंति दुर्जनास्तत्र समाद्धति साधवः।

भवदीयः— तनसुखरास फूसराज दूग**ड़ ( सरद**ार **शहर** )

# अनुक्रमणिका ।

## मिथ्यात्वि कियाधिकारः।

---\*0\*---

बोल १ पृष्ठ १ से ७ तफ

धर्म दो तरहका है---एक श्रुत और दूसरा चानित्र। इन्हींका आराधक वीतगाग की आज्ञाका आराधक है अज्ञानी मिथ्यादृष्टि नहीं।

बोल दूसरा पृष्ठ ७ से नौ तक

मिथ्यादृष्टि अज्ञानीकी अज्ञानपूर्वक की जाने वाली असाम निर्जरा आदिकी क्रिया बीतरागकी आज्ञामें नहीं है।

बोल तीसरा पृष्ठ १० से ११ तक

अकाम निर्शराको धर्मका मेद ठहरानेके लिये धर्मका दो मेद संवर और निर्शरा बनाना शास्त्र विरुद्ध है।

बोल चौथा पृष्ठ ११ से १३ तक

भ्रम्मो संगल मुक्किट्ट इस गाथामें कहा हुआ तप, चारित्रका हो भेद है चारित्र-रहित मिथ्यादृष्टिका तप नहीं है।

बोछ ५ वां १३ से १७ तक

भगवती सूत्र शतक ८ उद्देशा १० की चतुर्भगीके प्रथम भङ्गका स्वामी देश गधक चारित्री पुरुष है मिथ्यादृष्टि अज्ञानी नहीं है।

बोल छट्टा पु० १७ से १८ तक

संवर रहित निर्जाराकी करनी करने वाले मिथ्यादृष्टिको उवाईसुत्रमें जिन आज्ञा का अनाराधक कहा है।

वोछ सातवां पृष्ठ १९ से २१ तक

असंक्लिष्ठ परिणामसे हाडी वन्धनादिका दुःख सहने वाले जो बारह हजार वर्ष की आयुक्ते देवता होते हैं वे उवाई सूत्रमें वीतरागकी आज्ञाके अनाराधक कहे गये हैं।

बोल बाठशं पृष्ठ २४ से २२ तक

जो जीव, अज्ञानी तथा मिथ्यादृष्टि हैं, परन्तु माता पिताकी सेवासे चौदह हजार की आयुके देवता होते हैं वे उवाई सूत्रमें मोक्ष मार्गके अनाराधक कहे गये हैं।

#### [ २१ ]

बोल ९ वां पृष्ठ २२ से २३ तक

अज्ञानी मिथ्यादृष्टि स्त्रो वीतरागकी आज्ञाकी आराधिका नहीं है।

बोल दशवां पृष्ठ २३ से २५ तक

अन्न जल आदिका नियम रख कर चौराधी हजार वर्षकी आयुके देवता होने वाले अज्ञानी तापस मोक्ष मार्गके आगधक नहीं हैं।

बोल ११ वां पृष्ठ २५ से २६ तक

कन्द मूल फलादिका बाहार करने वाले पञ्चामि सेवी अज्ञानी तापस जो एक पल्योपम और एक लाख वर्षकी बायुके देवता होते हैं वे परशेकके आराधक नहीं हैं।

बोछ १२ वां पृष्ठ २६ से २७ तक

संवर रहित निर्जाराको किया मोख मार्गके आराधनमें नहीं है।

बोल १३ वां पृष्ठ २७ से २५ तक

भगवती शतक ८ उद्देशा १० की चतुर्भ गोके प्रथम भङ्गका स्वामी देशाराधक पुरुष पापसे सवधा हटा हुआ चारित्री है और उवाई सूत्रोक्त मोक्ष मार्गका अनाराधक पुरुष पापसे सर्वधा नहीं हटा हुआ मिध्यादृष्टि है अतः ये दोनों भिन्न भिन्न हैं एक नहीं हैं। अकाम निर्णराक्षी करनो मोक्षमार्गमें नहीं है इसिट्ये उवाई सूत्रमें अकाम निर्णराक्षी करनी करने परलोकका अनाराधक कहा है।

बोछ १४ वां पृष्ठ ३० से ३२ तक

तामछी तापस और पूरण तापस सम्यक्त्व पानेके पहले शास्त्रमें मोक्ष मागके आराधक नहीं कहे गये हैं। दूसरी जगह खुद जीतमलजीने अज्ञान दशाकी क्रियासे मोक्ष मार्गका आराधन न होना बतलाया है।

बोल १५ वां पृष्ठ ३२ से ३५ तक

सुदत्त अनगारको भिक्षा देते समय सुमुख गाथापति सम्यग्दृष्टि था मिथ्यःदृष्टि नहीं । अनन्तानुबन्धी कोधादिके नाश हुए बिना संसार परिमित नहीं होता और सम्य-कृत्व पाये किना अनन्तानुबन्धी कोधादिका नाश नहीं होता ।

बोल १६ वां पृष्ठ ३५ से ३६ तक

मेघकुमार श कीव हाथीके भवमें शशकादि प्राणियों श रक्षा करते समय सम्य-कृदृष्टि था मिथ्यादृष्ट नहीं।

बोल १७ वां पृष्ठ ३६ से ३७ तक

दौछतरामजी और दलपति रायजी की प्रश्नोत्तरीमें हाथी तथा सुमुख गःथापति को मिथ्यादृष्टि नहीं कहा है।

#### [ २२ ]

#### बोल १८ वां पृष्ठ ३७ से ४० तक

शकडाछ पुत्रने देवताके कहनेसे भगवान् महाबीर स्वामीको वनद्दन नमस्कार किया था और सुमुख गाथापितने अपनो इच्छासे सुदत्त अनगारको बनद्दन नमस्कार किये थे इस लिये इन दोनोंके बन्दन नमस्कार एक समान नहीं थे।

#### बोल १९ वां पृष्ठ ४० से ४२ तक

विशिष्ट कियावादी मनुष्य और तिर्ध्यंच एक वैमानिक की ही आयु बांधते हैं सभी कियावादी नहीं। सामान्य कियावादी नरक योनिकी आयु भी बांधता है। दशा-श्रुत स्कन्य सुत्र।

विराधक श्रावक क्रियावादी होने पर भी जवन्य भुवनवासी और उत्कृष्ट ज्योति-इक्सें उत्पन्न होता है। प्रमाण भगवती शतक १ उद्देशा २।

## बोल २० वां पृष्ठ ४२ से ४३ तक

भगवती शतक ८ उद्देशा दशकी टीकामें चारित्र गहिन झान दर्शन और देश व्रन की आरंधनासे उत्कृष्ट असंख्य भव होना कहा है। जोतमलजीने भी इसे माना है।

### बोल २१ वां पृष्ठ ४३ ४४ तक

उत्तराध्ययन सूत्र व्यध्ययन ७ गाथा २० में सम्यग्दिष्टिको "सुत्रन" कहा है मिथ्यादिष्टिको नहीं।

#### बोल २२ वां पृष्ट ४५ से ४७ तक

वरूण नागत्त् याका प्रियवाल मित्र सामान्य व्रवधारी होकर भी मनुष्य योनिमें जन्म पाया था। भगवती शतक ७ उद्देशा ९

## बोक्र २३ वां पृष्ठ ४७ से ४९ तक

मास मास क्षमण रूप घोर तपस्या करने वाला मिथ्याद्दव्हि, जिन भाषित धर्मका अ।चरण करने वाले पुरुषके सोलहवें अंशमें भी नहीं है। उत्तराध्ययन अ०९ गाथा ४४

#### बोछ २४ वां एष्ठ ४९ सं ५१ तक

मिथ्याद्दि (अज्ञानी) मास्र मास पर्व्यान्त उपत्रास करके उसके अन्तमें पारणा करता हुआ भो जनम मरणके चकरसे नहीं छूटता। सुयगडांग श्रुत स्कन्ध १ अ०२ उद्देशा १ गाथा ९)

## बोल २५ वां पृष्ठ ५१ से ५३ तक

जिसको जोवाजीव दि पदार्थका ज्ञान नहीं है उसका प्रत्याख्यान दुष्प्रत्याख्यान है। (भगवती शतक ७ उद्देशा २)

#### [ २३ ]

#### बोल २६ वां प्रष्ठ ५३ से ५ढ़ तक

मिथ्याद्दि (अज्ञानी) की तपोदानादिरूप पारलैकिक कियाएं संसारके ही कारण हैं। सम्यग्दिको ये ही कियाएं मोक्षके हेतु हैं। सुयगढांग श्रुत० १ अ०८ गाथा २३। २४

#### बोल सत्ताइसवां पृष्ठ ५६ से ६० तक

मिथ्याद्यव्यि (अज्ञानी ) के घटपटादिज्ञान भी कारण विपर्ध्यय, संबन्ध विपर्ध्यय और स्वरूप विपर्ध्यके कारण अज्ञान हैं। कर्म विशुद्धिकी उत्कर्षापकर्षको छेकर चौदह गुण स्थान कहे गये हैं सम्यक् श्रद्धाको छेकर नहीं। (समवायांग सूत्र)

#### बोड २८ वां पृष्ठ ६० से ६३ तक

असोचा केवलीका विभंग अज्ञान, सम्यक्त्व प्राप्तिका साक्षात् कारण होने पर भी जब बीतरागकी आज्ञामें नहीं है तब उसके प्रकृति भद्रता आदि गुण, जो कि सम्य-कृत्व प्राप्तिके परम्परा कारण हैं वे आज्ञामें कैसे हो सकते हैं।

#### बोछ २९ वां ६३ से ६४ तक

भगवती शतक १३ उद्देशा १ के मूलपाठमें वस्तुस्वरूपको जाननेकी चेष्टा का नाम "ईहा 'है। उस चेष्टाके वाधक कारणोंको हटा देना "अपोह" है। सजातीय और विजातीय धर्मकी आलोचना करनेका नाम क्रमशः मार्गण और गवेषण है अतः मार्गण शब्दका जिनभाषित धर्मकी आलोचना और गवेषण शब्दका अधिक धर्मकी आलोचना अर्थ करना अशान है।

#### बोल ३० वां पृष्ठ ६४ से ६७ तक

उत्तराध्ययन सूत्र अ० ३४ गाथा ३१-३२ में विशिष्ट क्षुक्ल हेश्याका लक्षण कहा है सामान्य शुक्करेश्याका नहीं। जो ध्यान, श्रुत और चारित्र धर्मके साथ होता है वही धर्मध्यान है।

## बोल ३१ वां पृष्ठ ६७ से ६९ तक

सम्यग्दिष्ट और मिश्यादिष्टिकी उपमा क्रमशः सुगन्ध और दुर्गन्ध घटकी नन्दी सूत्रकी टीकामें दी है ब्राह्मण और भङ्गीके घडेकी नहीं।

#### बोड ३२ वां पुष्ठ ६९ से ७० तक

साधुको साधु समझ **क**र उसके निकट शील तप और सुपात्र दानकी आज्ञा मांगने वाला पुरुष मिथ्यादृष्टि नहीं **है प**म्यग्दृष्टि है।

बोल ३३ वां प्रष्ठ ७० से ७१ तक

सूर्याम देव के अभियोगिया देवताके मिथ्याहिष्ट होनेमें कोई प्रमाण नहीं है।

बोल ३४ वां पृष्ठ ७१ से ७२ तक

गोतम स्वामीने स्कन्धकजीको भक्तिभावके साथ भावरूप वंदन नमस्कार करने को आज्ञा दी थी मिथ्यात्वके साथ द्रव्य वंदन कानेकी नहीं।

बोल ३५ वां पृष्ठ ७२ से ७५ तक

तामली वाल तपस्वी और सोमिल ऋषिकी अनित्य जागरणा उनकी प्रत्रज्याके समान वीतराग मत प्रसिद्ध अनित्य जागरणसे भिन्न थी।

बोल ३६ वां पृष्ठ ७५ से ७७ तक

बाल तपस्या और अकाम निर्जरा जिन आज्ञामें नहीं है तथापि इनसे स्वर्गप्राप्ति होती है। अकाम निर्जरा और बाल तप करने वाले को साक्षात् उववाई सूत्रमें परलोक का अनाराधक कहा है।

बोल ३६ वां पृष्ठ ७७ से ७९ तक

गोशालकमतोक्त जिन्हेन्द्रियप्रतिसंखीनता वीतराग मतकी जिन्हेन्द्रिय प्रति-संखीनतासे भिन्न है।

बोल ३८ वां ७९ से ८१ तक

प्रश्तव्याकरण सूत्रके दूधरे सम्बर द्वारमें व्रतधारियोंसे सत्यका ग्रहण करना कहा है बास्भिकोंसे नहीं।

बोल ३९ वां पृष्ठ ८१ से ८३ तक

व्यन्तर संज्ञक देवताओं के पूर्वभव के कार्य्य को आज्ञामें नहीं कहा है हिन्तु उनसे भोगे जाते हुए सुख विशेष की तरह उसे भी ग्रुभ कह कर वस्तु स्थिति वताई है।

बोल ४० वां पृष्ठ ८३ से ८६ तक

माता पिताकी सेवा शुश्रूषा करने वाले पुत्रको उवाई सुत्रमें स्वर्गनामो कड़ा है।

## अथ दानाधिकारः।

बोल पहला ८७ से ९४ तक

हीन दीन जीवोंको अनुकम्पा दान देना एकान्त पाप नहीं है। जो अनुकम्पा दानको एकान्त पाप बता कर श्रावकोंसे उसका त्याग कराता है वह ठाणांग सूत्रके मूछ पाठानुसार "पिहिता गामि पथ" नामक अन्तराय कर्म बांधता है।

बोल दूसरा पृष्ठ ९४ से ९७ तक

आतन्द श्रावकने हीन दीन दुःखी जीवोंको अनुकम्पा दान देनेका अभिप्रह नहीं धारण किया था। किन्तु अन्य तीर्थीको गुरु बुद्धिसे दान न देनेका अभिप्रह धारण किया था। बोल तीसरा पृष्ठ ५७ से १०० तक

आनन्द श्रावकके समान ही अभिष्रह धारी बारह व्रतधारी श्रावक राजा प्रदेशीने दानज्ञाला खोल कर हीन दीन दुःखी जीवको अनुकम्पा दान दिया था।

बोल चौथा १०० से १०१ तक

राज प्रक्तीय सूत्रमें राजा प्रदेशी को दान देता हुआ विचरना किखा है दान देने से न्यारा होकर नहीं।

बोछ पांचवां १०१ से १६० तक

भगवती शतक ८ उद्देशा ६ के मूलपाठमें मिथ्या धर्मका समर्थन करने वाले तथा मिथ्यादर्शनानुसारी वेश धारण करने वाले असंयतिको गुरु बुद्धिसे दान देनेसे एकात्व पाप कहा है अनु सम्पा दान देनेसे नहीं।

बोल इहा पृष्ठ १०६ से २०९ तक

आर्द्र कुमार मुनिने दया धर्मके निंदक और हिंसा धर्मके समर्थक वैडाछ ब्रितिक नीच वृत्ति वाले ब्राह्मणको गुरु बुद्धिसे भोजन देनेसे नरक जाना कहा है और मनुस्मृति में भी यही बात कही है, अनुकर्मण दानका खण्डन नहीं किया है।

बोल सातवां पृष्ठ १०९ से ११० तक

भृगु पुगेहितके पुत्रोंने अनुकम्पा दानमें एकान्त पाप नहीं कहा है किन्तु जो लोग यहायागादि करने और पुत्रोत्पादन करनेसे ही दुर्गितका रुकना बतला कर प्रव्रज्या प्रहण करनेको व्यर्थ कहते हैं उनके मन्तव्यको मिथ्या कहा है।

बोछ ८ वां पृष्ठ ११० से ११२ तक

सुयगडांग सुत्र श्रुतस्कन्ध २ अ० ५ गाथा ३३ में भाषा सुमितिका उपदेश किया है अनुक्रम्या दानका खण्डन नहीं किया है। उस गाथामें वर्तमान कालका नाम भी नहीं है।

बोछ ९ वां पृष्ठ ११२ से ११३ तक

तन्द्रन मनिहार अनुकम्पा दान देनेसे मेढक नहीं हुआ किन्तु नन्दा नामक पुष्क-रिणीमें आक्षक होनेसे हुआ। ज्ञाता सूत्र अध्ययन १३।

बोल १० पृ० ११४ से ११९ तक

धर्मदानको छोड़ कर बाकीके नौ दान एकान्त अधर्मदान नहीं हैं। इनके गुणानुसार नाम रक्से गये हैं, यह भीषणजोने भी लिखा है।

बोल ११ पृ० ११९ से ११९ तक विश्रामस्थानसे बाहर ही सभी कियाएं एकान्त पापमें नहीं हैं।

#### [ २६ ]

#### बोल १२ वां पृष्ठ १२० से १२४ तक

प्राप्त धर्मादि छौकिक धर्म और प्रमस्थिवरादि छौकिक स्थविर प्राप्त आदिके चोरी जारी आदि बुराइयां दूर करते हैं इसिछिये उन्हें एकान्त पापमें बताना मूखींका कार्य्य है।

बोल १३ वां प्रष्ठ १२४ से १२७ तक

ठाणाङ्क ठाणा नौ में कहे हुए नवविध पुण्य केवल साधुको ही दान देनेसे नहीं किन्तु उनसे इतरको दान देनेसे भी होते हैं।

#### बोल चौदहवां १२७ से १३० तक

भीषण जीके जन्मसे पहलेके बने टब्बा अर्थमें लिखा है कि "पात्रने विषे अन्ना-दिक दीजें तेह्यकी तोर्थं कर नामादिक पुण्य प्रकृतिनो बन्ध तेह्यकी अनेराने देवुंते अनेरी पुण्य प्रकृतिनो बन्ध। तीर्थं कर नामकी पुण्य प्रकृति ४२ पुण्य प्रकृतियोंके आदिमें नहीं अपितु अन्तमें है अतः तीर्थं करादि कहनेसे सभी पुण्य प्रकृतियोंका प्रहण नहीं हो सकता।

#### बोल १५ पृष्ठ १३० से १३१ तक

ठाणाङ्ग ठाणा नौके मूळपाठमें न कहे जाने पर भी जैसे साधुको पिहारी सुई कतरनी आदिके दानसे पुण्य ही होता है उसी तरह साधुसे इतरको धर्मानुकूछ वस्तु देन से पुण्य ही होता है एकान्त पाप नहीं।

#### बोल १६ वां पृ० १३१ से १३३ तक

साधुसे इतर सभी जीवको कुपात्र कायम चरके उनको दान देनेसे मांस भक्षण ब्यसन कुशीछादि सेवनको तरह एकान्त पाप कहना अज्ञान है। साधुसे इतर होने पर भी श्रावकको तीर्थीमें गिना गया है और उसे गुण रत्नका पात्र कहा गया है। कुपात्र नहीं कहा।

#### बोल १७ वां १ष्ठ १३३ से १३५ तक

ठाणाङ्ग ठाणा ४ की चौभंगीमें साधुसे इतरको दान देने वाला अक्षेत्र वर्षों नहीं कहा है अपितु जो प्रवचन प्रभावनाके लिये सबको दान देता है उसकी टीकाकारने प्रशंसा की है क्योंकि प्रवचन प्रभावनाके लिये दान देनेसे ज्ञाता सूत्रमें तीर्थंकर गोत्र बांधना कहा है।

#### बोल १८ वां १३६ से १३८ तक

शकटाल पुत्र श्रात्रकने गोशालकको दान देनेसे धर्म तपका निषेध किया है पुण्य का निषेध नहीं किया है तथा निर्जरा के साथ ही पुण्य वन्ध होनेका कोई नियम भी नहीं है।

#### बोछ १९ वां प्रष्ठ १३८ से १४० तक

चोर जार हिंसक आदि महारम्भी प्राणीको चोरी जारी हिंसा आदि महारम्भका कार्य करनेके छिये दान देनेसे मृगाछोड़के दुःख भोगनेका प्रश्न विपाक सुत्रमें किया गया है अनुकम्पा दानसे नहीं।

बोल २० वां प्रष्ठ १४० से १४२ तक

कोधी, मानी, मायी और हिंसा, झूठ, चोरी और परिमहके सेवी ब्राह्मणको उत्त-राध्ययनके अध्याय १२ गाथा २४ में पापकारी क्षेत्र कहा है सभी ब्राह्मणको नहीं।

बेख २१ वां पृ० १४२ से १४६ तक

व्यभिचारिणी स्त्रीको रख कर भाड़े पर उससे व्यभिचार कराना पन्द्रहवें कर्मी-दानका सेवन करना है हीन दीन दुःखीको अनुकम्पा दान देना अथवा साधुसे इतरको पोषण करना नहीं।

बोल २२ वां पृ० १४६ से १४८ तक

किसी भी अभिप्रायसे अपने आश्रित प्राणीका वथ, वन्थन छविच्छेद और अति-भार आदि डालनेसे अतिचार होता है प्राणिवयोग करनेके अभिप्रायसे ही नहीं क्यों कि वह अनाचार है।

बोल २३ वां पृष्ट १४९ से १५१ तक

भिक्षुकोंका बेरोक टोक प्रवेश करनेके छिये तुङ्गिया नगरीके आवकोंके दरवाजे छुछे रहते थे।

बोल २४ वां पृष्ठ १५१ से १६० तफ श्रावकको अप्रत्याख्यान (अन्नत) की किया नहीं लगती।

बोल २५ वां पृष्ठ १६१ से १६२ तक

जोसे मिध्यादर्शन के अंशतः नहीं हटने पर भी श्रावकको मिध्यात्वको क्रिया नहीं लगती उसी तरह अप्रत्याख्यानसे अंशतः नहीं हटने पर भी श्रावकको अप्र-त्याख्यानिको क्रिया नहीं लगती है।

बोक २६ वां प्रष्ठ १६३ से १६५ तक

भगवती शतक ३ उद्देशा १ में आवकके हित, सुख, पथ्य और अनुकर्मपाकी इच्छा करनेसे सनत्कुमार देवेन्द्रको भव सिद्धिसे छेकर यावत चरम होना कहा है। टबवाई सूत्रमें आवकको धार्मिक, धर्मानुग, धर्मेष्ट, धर्माख्यायी धर्म प्रश्ंजन आदि कहा है।

बोल २७ वां पृष्ठ १६६ से १६७ तक

जिसमें भाव शस्त्र मौजूद है वह यदि कुपात्र है तो फिर षष्ट गुण स्थान वाले

प्रमादी साधु भी कुपात्र ही ठहरेंगे। राजप्रश्नीय सूत्रमें साधुके समान आवकसे भी आर्थ धर्म सम्बन्धी सुवाक्य सुननेसे दिव्य ऋदि भी प्राप्ति वही गई है।

बोल २८ वां १६८ से १६१ तक

श्रावक अल्पारम्भ और अल्पपरिग्रहसे देवता होते हैं प्रत्याख्यान और व्रत से नहीं।

बोल २९ वां ५७१ से १७३ तक

सुयगडांग सूत्रकी गाथाका नाम लेकर गृहस्थके दानको संसार श्रमणका हेतु बताना मूर्खेता है।

बोछ ३० पृष्ठ १७३ से १७९ तक

साधु यदि उत्सर्ग मार्गमें गृहस्थको अन्तादि दान देवे तो निशीथ सूत्र उद्देशा १५ बोल ७८।७९ में प्रायिश्वत्त होना कहा है परन्तु होन दोन दुःखोको अनुकम्पा दान देने वाले गृहस्थको प्रायिश्वत्त नहीं कहा है तथा उस गृहस्थके अनुकम्पा का अनुभोदन करने वाले साधुको भी प्रायिश्वत्त नहीं कहा है।

अपवाद मांगीमें अन्य यूथिक और गृहस्थको शामिलमें मिली हुई भिक्षाको बांट कर साधु भी देते हैं।

बोल ३१ वां १७९ से १८२ तक

श्रिपनी निरच्य भिक्षा वृत्ति कायम रखनेके छिये तथा झान दशन और चारित्रमें शिथिछता न आने देनेके छिये उत्सर्ग मार्गमें साधु गृहस्थको दान नहीं देते एकान्त पाप जान कर ।

बोछ ३२ वां पृष्ठ १८२ से १८३ तक

साधुसे इतरको अनुकम्पा दान देनेके लिये जो अन्न बनाया जाता है उसे दस कैकाडिक सूत्रमें पुण्यार्थ प्रकृत कहा है पापार्थ प्रकृत नहीं कहा और जिसके घरमें उक्त अन्न बनाया जाता है उसे शिष्ट कहा है।

बोल ३३ वां १८३ से १८४ तक

भगवती शतक २ छहेशा ५ में साधुकी तरह श्रावककी सेवा करनेका भी शास्त्र अवणसे ढेकर मोक्ष तक फल मिछना कहा है।

बोस्र ३४ पृष्ठ १८५ से १८७ तक

उत्तराध्ययन सूत्रके अहाइसर्वे अध्ययनमें सहधर्मी भाईको मातपानी आदिके छारा उत्तित सत्कार करना समकितका आचार कहा है। व्यवहार सूत्रके दूसरे उद्देशेके भ व्य भी प्रश्नवनके छारा आवकका साधमी साधु औरश्रावक दोनों बहे गये हैं। बोछ ३५ वां पृष्ठ १८७ से १८८ तक

भगवती शत ६ १२ उद्देशा १ में अपने सहधर्श मोइको मोजन कराना पोषध धर्मकी पुष्टिमें माना है।

भोल ३६ वां पृष्ठ १८८ से १९० तक एग्यारह प्रतिमाओंका विधान तोर्थंकरोंने किया है। बोल ३७ वां पृष्ठ १९० से १९३ तक

एग्यारहवीं प्रतिमाधारी आवक, दश विध यति धर्मका अनुष्ठान करने वाला बड़ा हो पवित्रास्मा एवं सुपात्र होता है इसे कुपात्र कहने वाले अज्ञानी हैं।

बोल ३८ वां पृष्ठ १९३ से १९४ तक

अम्बंड संन्याक्षी और वरुण नागत्तूयाके पाठमें आये हुए करपका हथ्टान्त देकर एग्यारहवीं प्रतिमाधारीके करुपको तीर्थ करकी आज्ञासे बाहर कहना अज्ञान है।

बोछ ३९ वां पृष्ठ १९४ से १९७ तक

सामायक और पोषाके समय आवक, पूंजनी आदि उपकरण जीवदयाके खिये रखते हैं अपने शरीर रक्षाके छिये नहीं अतः आवकके पूंजनी आदि उपकरणोंको एकान्त पापमें स्थापन करना मुखंता है।

बोछ ४० वां पृष्ठ १९७ से १९९ तक

अढाई द्वीपसे बाहर रहने वाले तियञ्च श्रावक कई व्रवोंमें श्रद्धा मात्र रखनेसे बारह व्रतधारी माने जाते हैं। मनुष्य श्रावककी तरह सभी व्रवोंका शरीरसे स्पर्श और पाउन करनेसे नहीं।

बोछ ४१ वां पृष्ठ १९९ से २०३ तक

श्रावक देश संयम पालनार्थ जो मन, वचन, काय और उपकरणोंका व्यापार करता है वह सुप्रणिधान है दुष्प्रणिधान नहीं।

इति दाना धिकः ।

## अथ अनुकम्पाधिकारः।

बोछ १ पृष्ट २०४ से २०७ तक

मरते हुए शणीकी प्राणरक्षा और मारने वालेकी हिंसा छोड़ानेके लिये साधु धर्मोपदेश करता है केवल हिंसकको हिंसाके पापसे बचानेके लिये ही नहीं।

बोछ दूसरा पृष्ठ २०७ से पृष्ठ २०९ तक

राज प्रश्नीय सुत्रमें चित्त प्रधानने द्विपद, चतुष्पद, मृग पशु पक्षी और सरीस्त्रपों की प्राणस्थाके लिये केशी स्वामीसे राजा प्रदेशीको धर्मोपदेश देनेकी प्रार्थना की थी।

#### बोल तीसरा २०९ से २११ तक

दूसरेसे भय पाते हुए प्राणीको भयसे मुक्त करना भो अभय दान है केवल अपनी भोरसे भय न देना हो नहीं। अरिद्मन राजाकी चौथो रानीने चौरको सुछीसे बचाया था और उसे टीकाकारने अभय दान कहा है।

#### बोल चौथा पृष्ठ २११ से २१६ तक

आर्यक्षेत्रके जीवोंका उपकार खोर अपने कर्मों का क्षपण करनेके लिये भगवान् महावोर स्वामी धर्मोपदेश करते थे। जीवोंकी प्राण रक्षा करना उनका प्रधान उपकार है। सुपठ शुठ ५ अ०६ गाथा १७-१८

भगवान् महाबीर स्वामी त्रस और स्थावरके क्षेत्र करने वाले थे क्षेम नाम रक्षा, और शान्तिका है। सुय० श्रु० २ अ० ६ गाथा ४

#### बोछ ५ वां २१६ से २१८ तक

साधु असंयित जीवकी प्राण रक्षा उनसे असंयम सेवन करानेके लिये नहीं करते किन्तु उनका आर्तरीद्र ध्यान मिटाने और हिंसकको हिंसाके पापसे बचानेके लिये करते हैं।

बोल छट्टा पृ० २१८ से २२१ तक

भगवान् नेमिनाथजी, पिजड़ेमें मारनेके छिये रोके हुए प्राणियोंको छुड़ा कर छौट गये थे।

वोष्ठ सातवां पृष्ठ २१८ से २२१ तक हाथीने शशका द प्राणियोंकी प्राणरक्षा करके संसार परिमित किया था। बोल व्याठवां पृष्ठ २२३ से २२५ तक

सुयगडांग सुत्र की 'वज्झापाणा न बज्झेति" इत्यादि गाथामें वध दण्ड देने योग्य अपराधीको निरपराधी कहनेका निषेध है किसी प्राणीकी प्राण क्षाके छिये मत मार कहनेका निषेध नहीं है।

बोल नवां पृष्ठ २२५ से २२७ तक

आचारांग सूत्र श्रु० २ अध्याय १ उद्देशा १ में मरते प्राणीकी प्राण रक्षा करनेके भयसे साधुको गृहस्थके निर्वास भूत मकानमें रहना वर्जित नहीं किया है किन्तु उदंचा नीचा मन होनेकी भावनासे वर्जित किया है।

बोल दसवां पृष्ठ २२७ से २२९ तक

आचाराङ्ग सूत्र श्रु० २ अ० २ उ० में अपने स्वार्थके लिये गृहस्थ द्वारा स्विग्त अलाने स्वोर न जलानेकी भावना करना साधुके लिये वर्जित की है कीड़ी आदि जीवों की रक्षाकी भावनासे उक्त कार्य्य वर्जित नहीं किया है

## [ ३१ ]

#### बोल ११ वां पृष्ठ २२९ से २३१ तक

उत्तराध्ययन सुत्रके २६ वें अध्ययनमें अपनी प्राण रक्षाके लिये साधुको आहार अन्वेषण करनेका विधान किया है। भगवती शतक १ उद्देशा ९ में साधुको पृथिवी काय आदिके जीवोंकी रक्षा करनेके लिये प्राप्तक और एषणिक आहार लेना लिखा है।

#### बोछ १२ वां पृष्ठ २३१ से २३३ तक

स्थ वर जंगम जन्तुओं को दण्ड देकर असंयमके साथ जीने या चिर काल तक जीनेकी इच्छा साधुके लिये विजित की गई है। प्राणियों की रक्षाके साथ और यथा शप्त अयु तक जीनेकी इच्छा करना वर्जित नहीं है।

सुय० अ० १ ग था २४

#### बोल १३ वां प्रष्ठ २३३ से २३६ तक

सुयगडाङ्क श्रु० १ अध्याय १५ सुयगडांग श्रु० १ अ० ५ उ० १ गाथा ३ सुय-गडांग श्रुत० १ अध्याय १० गाथा ३ सुय० श्रु० १ अ० २ गाथा १६ में हिंस ६ के हाथ से मारे जाने वाले प्राणियोंकी प्राण रक्षा करनेका निषेध नहीं है।

#### ं बोल १४ वां पृष्ठ २३६ से २३७ तक

उत्तराध्ययन सृत्र ४ गाथा ७ में गुणका उपार्जनके निमित्त साधुको जीवित रहना कहा है। प्राणियोंकी प्राण रक्षाके लिये उपरेश देना गुणका उपार्जन करना है इस हिये जीवरक्षाके लिये उपदेश देनेमें पाप बनलाना अज्ञान है।

## बोछ १५ पृष्ठ २१८ से २३८ तक

सुय० श्रु० १ अ० २ गाथा १ में संयम प्रधान जीवनको दुर्छभ कहा है। जीव रक्षाके छिये जीवन व्यतीत करना संयम जीवन है।

## बोछ १६ वां पृष्ठ २६९ से २४० तक

निमाज ऋषिसे इन्द्रने जीव रक्षा करनेमें पाप या पुण्यका होता नहीं पूछा था किन्तु सांसारिक पदार्थोंमें उनकी ममताके होने व न होने की परीक्षा की थी। निमराज ऋषि प्रत्येक बुद्ध साधु थे स्थविर कल्पी नहीं उनका उदाहरण स्थविर कल्पियोंके लिये देना अज्ञान है।

### बोल १७ वां पृष्ट २४० से २४२ तक

दश वैकाछिक सूत्र अ० ७ गाथा ५० में देवता मनुष्य और निर्यश्वोंमें परस्पर युद्ध होने पर एक की हार और दूसरेकी जीत कहना साधुके छिये वर्जित है परम्तु उप-देश देखा युद्ध शान्त कर देना या मरते जीवकी रक्षा करनेका निषेध नहीं है।

#### [ ३२ ]

#### बोड १८ वां पृष्ठ २४२ से २४४ तक

दशबैकालिक अध्ययन ७ गाथा ५१ में वायु आदि सात बातोंके होने वा न होनेकी प्रार्थना करना साधुको अपने स्वार्थके लिये वर्जित की गई है क्योंकि इससे प्राणियोंका अनिष्ट भी होता है।

बोछ १९ वां प्रष्ठ २४५ से २४७ तक

ठोणाङ्ग ठाणा चारकी चौभंगीमें जो अपनी ही रक्षा दरता है दूसरेकी नहीं करता उसे प्रत्येक बुद्ध, जिनकल्पी और निर्दय कहा है। स्थविर कल्पीको अपनी और दूसरेकी दोनोंकी रक्षा करने वाला बताया है।

बोल २० वां पृष्ठ २४७ से पृष्ठ २५० तक

जैसे अपना जेवर उतार कर साधुका दर्शन करने वाली स्त्री धार्मिक है उसी तम्ह जेवर उतार कर मरते जीवकी रक्षा करने वाली स्त्री भी धार्मिक है।

बोल २१ वां पृष्ठ २५० से २५२ तक

अत्य यूथिक और गृहस्य रास्तामें कदाचित् किसी पशुका घात करे अथवा वे चोर आदिसे छट छिये जांयं इस छिये साधु मार्ग नहीं बताते, अनुकम्पाको सावश जान कर नहीं।

बोल २२ वां पृष्ठ २५२ से २५४ तक

ठाणाङ्ग ठाणा ३ उद्देशा ४ में जीव रक्षा करनेका निषेध नहीं किया है परन्तु अनुकूछ या प्रतिकृत उपसर्ग करने वालेको धर्मोपदेश देकर समझाना या उसकी उपेक्षा करना अथवा वहांसे अन्यत्र चला जाना कहा है।

बोछ २३ वां पृष्ठ २५४ से २५५ तक

अपने स्वार्थिक लिये किसी जीवको सतानेके भावसे भय देना निशीथ सुत्रमें वर्जित किया है, आत्म रक्षा या पर रक्षा के लिये नासमझ प्राणीको भय दिखा कर हटा देना वर्षित नहीं है।

बोछ २४ वां पृष्ठ २५५ से २५७ हक

निशीथ सुत्रमें भूति कर्म करने तथा मंत्र आदि करनेका निषेध है अपनी करूप मर्च्यादाके अनुसार मरते पाणीकी प्राणरक्षा करने का निष्ध नहीं है।

बोल २५ वां प्रष्ठ २५७ से २६१ तक

अपराधी प्राणीको मारनेके लिये कोध करके दौड़नेसे इल्ला प्रियका वर्त और पौष्य नष्ट हुआ था माताकी रक्षाके भाव आनेसे नहीं।

### [ ३३ ]

#### बोल २६ वां पृष्ठ २६१ से २६४ तक

नावमें आता हुआ पानी बतलाना छाधुका कल्प नहीं है इसलिये वह नाव में आता हुआ पानी नहीं बनलाता पग्न्तु शास्त्रीय विधानानुसार वह अपनी सौर दूसरेकी रक्षा करता है।

## बोल २७ वां पृष्ठ २६४ से २६८ तक

तिशीथ सूत्रमें, वन्धन और मोचनसे होने वाळे दोषकी निवृत्ति के छिये त्रस प्राणीको बांधने और छोड़नेका निषेध किया है परन्तु जहां बांधे खीर छोड़े दिना त्रस प्राणीको रक्षा नहीं हो सकती हो वहां बांधने और छोड़नेका निषेध नहीं है।

#### बोल २८ वां पृष्ठ २६८ से २६९ तक

आने जानेको किया दूसरी है और अनुक्रम्या दूसरी है इसिछिये आने जाने की किया के सावद्य होने से सुरुसापर हरिणगमेसीकी अनुक्रम्या सावद्य नहीं हो सकती।

बोल २९ वां पृष्ठ २६९ से २७० तक

श्रीकृष्णजीकी वृद्ध पर अनुकम्पा करना सावद्य नहीं थी क्यों कि ईट रपाड़नेकी किया न्यारी है और अनुकम्पा न्यारी है।

बोल ३० वां पृष्ठ २७० से २७२ तक

हरिकेशी मुनि पर अनुसम्या करके यक्षने ब्राह्मगोंको समझाया था परन्तु जब वे मारने दौड़े तो मारनेके वर्छेमें उसने भी मारा था।

बोल ३१ वां प्रष्ठ २७३ से २७५ तक

धारिणी रानीकी गर्भानुकम्पाको मोहअनुकम्पा कहना अज्ञान है। धारिणी ने गर्भानुकम्पासे मोहको छोड़ दिया था तथा अजयणाका परित्याग किया था।

बोल ३२ वां पृष्ठ २७५ से २७६ तक

ज्ञात। सूत्रके मूलपाठमें अभयकुमारकी प्रीतिके लिये देवताका मेघ बरसाना कहा है अनुकम्पाके लिये नहीं।

बोछ ३३ वां पृष्ठ २७६ से २७९ तक

स्यणा देवो पर जिन ऋषि का करुण रस उत्पन्न हुआ था अनुकस्पा उत्पन्न नहीं हुई थी।

बोछ ३४ वां पृष्ठ २७९ से २८२ तक

वीतरागकी भक्ति दूसरी चीज है और नाटक दूसरा है अतः नाटक के सावध होने पर भी भक्ति सावध नहीं है। बोल ३५ वां पृष्ठ २८२ से २८४ तक

सुनिका न्यावच दूसरा है और न्याउचके लिये की जाने वाली किया दूमरी है क्रिक्सिव्यक्षसे किया हुआ हरिकेशी सुनिका न्यावच सावद्य नहीं है।

बोछ ३६ वां पृष्ठ २८४ से २८५ तक

शीतललेश्या प्रकट करके भगवान्ने गोशालक की प्राणरक्षा की थी इस अनु-कम्पाको सावध कहना अज्ञान है। शीतल हैश्यासे जीवविराधना नहीं किन्तु जीव-रक्षा होती है।

बोल ३७ वां पृष्ठ २८५ से २९० तक

विम्वसारका पुत्र राजा कौणिकने भगवान महाबोर स्वामीके बंदनार्थ जाने के लिये चतुरङ्गिणी सेना सजाई थी परन्तु सेना सजाने रूप कार्य्यके बजहसे जैसे भगवान् का वंदन सावच नहीं हुआ उसी तरह ईंट उपाडनेसे बुड्ढे पर कृष्णजी की अनु-कम्पा सावच नहीं हुई।

#### अथ लब्ध्यविकारः।

बोछ १ वां पृष्ठ २९९ से २९२ तक

शीतछ टेश्याके प्रकट करनेमें तेजका समुद्घात नहीं होना इस लिये उसमें जघन्य तीन और उत्कृष्ट पांच किया नहीं लगती।

बोल दूसरा प्रष्ठ २९२ से २९३ तक

तेजो छिन्यधारी साधु कोधित होकर किसीको जलानेके लिये जो उछा तेजो-छेर्या का प्रयोग करता है उसीमें तेजका समुद्धात होना कहा है मस्ते प्राणीकी प्राणाक्षा करनेके छिये शीतछ छेर्याका प्रक्षेप करनेमें नहीं।

बोल तीसरा २९३ से २९६ तक

कायिकी, आधिकरणिकी, प्राहेषिको, पारितापनिकी, और श्राणातिपातिकी ये कियायें हिंसाके भाव आनेसे लगती हैं रक्षाके भाव आनेसे नहीं।

बोल चौथा पृष्ठ २९६ से २९७ तक

अविशय दयाछताके कारण दया करने योग्य पुरुष के प्रति तेकोहेश्याको शान्त करने में समर्थ शीतल तेजो विशेष के छोड़ने की शक्तिका नाम शीतल हैश्या है।

बोल पाचवां पृष्ठ २९७ से २९८ तक

भगवान्ने उनकी रक्षा नहीं की रक्षामें पाप जान कर नहीं।

#### [ ३५ ]

#### बोछ छट्टा २९९ से ३०१ तक

रक्षामें राग करना, सावच नहीं है जैसे धर्ममें धर्माचार्य्यमें राग सखना सावच नहीं है।

बोल धातवां पृष्ठ ३०१ से ३०२ तक

भगवती शतक ७ उद्देशा १० के मूल पाठ में उप्या तेजो लेश्याके पुद्गा को अचित्त कहा है इस छिये श्रीतल लेश्या के द्वारा उस को शान्त करने में आरम्भ दोष नहीं लगता।

बोल आठवां पृष्ठ ३०२ से ३०३ तक

भगवती शतक २० उद्देशा ९ की टीकामें जङ्का चरण और विद्याचरण छिन्धका प्रयोग करना प्रमाद सेवन करना कहा है शीवल लेश्या का प्रयोग करना प्रमाद सेवन करना नहीं कहा है।

बोल नवां पृष्ठ ३०३ से ३०४ तक

छिन्यका प्रयोग न करके किसी दूसरे उपायसे भी भगवान यदि गोशास्त्र की प्रागरक्षा करते तो भी जोतमलजीके मतमें पाप ही होता अतः इनका छिन्धकी चर्ची करना व्यर्थ है।

इति स्टब्ध्यधिकारः।

#### अथ प्रायदिचत्ताचिकारः।

बोल १ पृष्ठ ३०५ से ३०६ तक

शीतल लेश्याका प्रयोग करके मरते प्राणीकी प्राणरक्षा करनेमें शास्त्रमें कहीं भी पाप होना नहीं कहा है तथा इस के लिये कहीं प्रायश्चित्तका भी विधान नहीं है अतः सीहो अनगार, अतिमुक्त, रहनेमि आदि की तरह भगवान् के प्रायश्चित्त करने की कल्पना करना अज्ञान है।

बोछ दूसरा ३०६ से पृष्ठ ३०८ तक

भगवान् महावीर स्वामी उच्च श्रेणिके कषाय कुशील थे अतः भ्रमविध्वंसनकारके कथनानुसार भी वह दोषके प्रतिसेवी नहीं हो सकते।

बोल तीसरा पृष्ठ ३०८ से ३०९ तक

भगवान् महावीर स्वामीने छदास्थावस्थामें स्वलप भी पाप और एक बार्भी कि प्रमादका सेवन नहीं किया था।

बोल चौथा पृष्ठ ३०९ से ३१० तक

आचारांम सूत्रकी "णचाणंसे" और "अकसाइ" इत्यादि गाथाओं में भगवान् का केवल गुण वर्णन मात्र नहीं किंतु उनके दोषोंका निषेध भी है।

#### ि ३६

#### ्बोछ पाचवां पृष्ठ ३१० से ३१२ तक

् उववाई सूत्रमें भगवान महावीर स्वामीके शिष्योंमें पाप और प्रमाद होने का निषेध नहीं किया है इसिल्ये उनके दृष्टान्तसे भगवान महावीर स्वामीमें दोषका स्थापन करना मिथ्या है।

#### बोल छट्टा ३१२ से ३१३ तक

उववाई सूत्रमें यह नहीं कहा है कि कौणिक गजा कभी भी माता पिताका अवि-नीत नहीं था परन्तु आचारांग सूत्रमें कहा है कि भगवान महावीर स्वामीने कभी भी पाप और प्रमादका सेवन नहीं किया था अत: कौणिकके दृष्टान्तसे भगवान महावीर स्वामीमें दोषका स्थापन करना अज्ञान है।

#### बोछ सातवां पृष्ठ ३१३ से ३१४ तक

उवनाई सूत्रमें श्रावकोंको पापसे सर्दथा हटा हुआ नहीं कहा है परन्तु आवारांग में भगवान को पाप और प्रमादसे सर्वथा हटा हुआ कहा है अतः श्रावकके दृष्टान्तसे भी भगवानमें पापका स्थापन करना अज्ञान है।

#### बोल आठवां पृष्ठ ३१४ से ३१७ तक

जिस समय गोतम स्वामी आनन्द के घर पर बचन बोलने में चूक गये थे उस समय उन में कषाय कुशील नियण्ठा तथा चौदहपूर्वका ज्ञान नहीं था।

#### बोल नवां पृष्ठ ३१७ से ३१८ तक

द्शवैकालिक सुत्रके आठवें अध्ययनके दश्वीं गाथामें जो दृष्टिवादका अध्ययन कर रहा है उसी हा वाक्स्खलन होना लिखा है परन्तु जिसने दृष्टिवादका अध्ययन कर लिया है उसका वाक्स्खलन होना नहीं कहा है।

#### बोल दशवां ३१८ से ३२० तक

भगवती शतक २५ उ० ६ में स्पष्ट लिखा है कि कवाय कुशील दोषका अप्रति-सेवी होता है।

#### बील एग्याग्हवां पृष्ठ ३२० से ३२१ तक

जिस सम्बुद्धा साधुका सच्चा स्वप्त देखनेका शास्त्रमें वर्णन है उसीका झूठा स्वप्त देखनेका भी शास्त्रमें पाठ है परन्तु कवाय कुशीलके चृक्तनेका शास्त्रमें कहीं भी पाठ नहीं है।

#### बोल बाग्हवां पृष्ठ ३२२ से ३२३ तक

ठाणाङ्ग ठाणा सातके मूळ पाठमें यह नहीं कहा है कि सभी छदास्थ सात दोषके सेवी ही होते हैं अतः उक्त पाठका उदाहरण देकर भगशनमें दोषका सद्भाव कहना मूर्खाता है।

#### [ ३७ ]

#### बोल तेरहवां पृष्ठ ३२३ से ३२४ तक

केवळोकी तरह छदास्थ तीर्थ कर भी आगम व्यवहारी और कल्पातीत होते हैं इस छिये सूत्र व्यवहारीके कल्पका नाम छेकर उनेमें दोषका स्थापन नहीं किया जा सकता।

बोल चौदहवां ए० ३२४ से ३२५ तफ

भगवती शतक २५ उद्देशा ६ के मूलपाठमें कषाय कुशीलको कल्पातीत भी कहा है।

बोल पन्द्रह्वां पृ० ३२५ से ३२७ तक

भगवती ठाणाङ्ग ओर व्यवहार सुत्रमें व्यवहारके छः भेर कहे हैं उनमें पूर्व पूर्वके होने पर उत्तरोत्तरसे व्यवस्था नहीं दी जाती यह भी कहा है।

बोद्ध सोछहवां पृ० ३२७ से ३२९ तक

भगवती शतक १५ की टीकामें लिखा है कि भगवान्से गोशालकका खोकार करना अवश्यम्भावी भाव था इस लिये भगवान्ने गोशालकको स्वीकार किया था।

बोल १७ वां ३२९ से ३२९ तक

ठाणाङ्ग ठागा नौ के अर्थमें छिखो हुई गाथा किसी मूछपाठ या प्रामाणिक टीका में नहीं मिछती और उसमें शिष्यवर्गको दीक्षा देनेका निषेध है एक शिष्यको दीक्षा देनेका निषेध नहीं है।

बोछ १८ वां ३३० से ३३१ तक

सुवर्मा स्वामीने भगवान् मह बोर स्वामीसे सुन कर जम्बू स्वामीसे कहा है कि भगवान् महाबीर स्वामीको छद्मस्य दशामें किंचिन्मात्र भी पाप नहीं स्वगा था।

बोल १९ वां ३३१ से ३३१ तक

भगवान् महावीर स्वामीको दश स्वप्त आये थे उस समय उनको अन्तर्मु हूर्त्त तक द्रव्य निद्रा आई थो । विधिपूर्वक द्रव्य निद्रा हेना प्रमादका सेवन नहीं है ।

इति प्रायश्चित्ताधिकारः।

#### ंअथ लेइयाधिकारः ।

बोछ १ पु० ३३२ से ३३५ तक

संयतियोंमें कृष्णादि तोन अप्रशस्त भाव छेश्याएं नहीं होतीं।

बोल दूसरा ए० ३३५ से ३३७ तक

भगवती शतक १ उद्देश। २ के मूखपाठमें ऋष्णादि तीन अप्रशस्त भाव छेड्याओं में सगगी वीतरागी प्रमादी और अप्रमादी चारों प्रकारके साधुओंका निषेध है।

#### [ ३८ ]

बोल ३ रा ए० ३३७ से ३३९ तक।

तेजः पद्म लेक्यामें को सरागीका सद्भाव मानते हैं उनके मतमें अष्टम, नवम और द्शम गुण स्थान वाले साधुओं में भी तेजः पद्म लेक्या होनी चाहिये।

बोल चौथा ए० ३३९ से ३४१ तक

पन्नावणा सुत्र १७ के मूरुपाठमें भगवती सूत्रकी तरह साधुओंमें भाव रूप कृष्ण रेश्याका निषेध किया है परन्तु सद्भाव नहीं बताया है।

बोल पांचवां ३४१ से ३४२ तक

भगव शे सुत्र इत इ २५ उद्देशा ६ के मूलपाठमें कवाय कुशील में छः द्रव्य टेश्या कही है भाव टेश्या नहीं।

बोल छट्ट। पृ० ३४२ से ३४५ तक भगवती शतक २५ उद्देशा ६ में कषाय कुशीलको दोषका अप्रतिसेवी कहा है।

बोल सातवां पृ० ३४३ से ३४५ तक

उत्तराध्ययन सुत्र अ० ३४ गाथा ३१।३२ में अजितेन्द्रियता और चोरी आदिमें प्रवृत्त रहना कृष्ण टेश्याका छक्षण कहा है परन्तु साधु जितेन्द्रिय और चोरी अदि दुष्कर्मसे निवृत्त रहते हैं इस छिये उनमें कृष्ण छेश्याके छक्षण नहीं हैं।

बोल अ।ठवां प्र∘ ३४५ से ३४७ तक

उत्तराध्ययन सुत्र बर० ३४ गाथा ३१।३२ में बताये हुए कृष्ण देश्याके छक्षण सामान्य साधुमें भी नहीं पाये जाते फिर भगवान् महाबीर स्वामी में उनके होनेके विषय में कहना ही क्या है।

बोल नवां पृ० ३४८ से ३४९ तक

पुढ़ा ह, वक्कश और प्रतिसेवना कुशीछ दोषके प्रतिसेवी होते हैं परन्तु उनमें तीन विश्वद्ध भाव छेश्या ही होतो हैं इस ढिये अप्रशस्त भाव छेश्या के विना दोषका प्रतिसेवन नहीं होता यह कहना भी अज्ञान है।

बोल दसवां पृ० ३५० से ३५१ तक

यदि विराधक होनेसे कषाय कुशोल दोष का प्रतिसेवी हो तो फिर निमंथको भी दोषका प्रतिसेवी कहना चाहिये क्योंकि भगवती शतक २५ उद्देशा ६के मूलपाठमें कषाय कुशीलकी तरह निमंध भी विराधक कहा गया है।

बोल ११ वां पृष्ठ ३५१ से ३५३ तक

शास्त्रोक्त चार ध्यानोंमें अविश्वास होनेसे को अतिचार आता है उसकी निवृत्ति के छिये साधु प्रतिक्रमण करता है परन्तु चार ध्यानोंके साधुओंमें होनेसे नहीं।

#### [ ३९ ]

#### बोल १२ वां पृ० ३५३ से ३५४ तफ

पन्नावणा सूत्रकी मलयगिरि टीकामें मनः पर्य्यवज्ञानियोंमें कृष्ण लेश्या बताई गई है परन्तु वह टीका भगवती सूत्रकी टीकासे विरुद्ध होनेसे अप्रामाणिक है।

बोल १३ वां पृ० ३५४ से ३५८ तक

संवादिकी रक्षा करनेके लिये वैकिय लिब्बिंग प्रयोग करने वाले साधुको शास्त्र-कारने भवितातमा अनगार कहा है। षड्विय लेक्याओंका स्वरूप समझानेके लिये आव-स्यक सूत्र की टीकामें जामुनके फछ खाने की इच्छा करने वाले छः पुरुषोंका उदाहरण दिया है।

इति छेश्या प्रकरणम् ।

#### अथ वैयावृत्यधिकारः।

बोल १ पृष्ठ ३५९ से ३६० तक

जैसे वन्दनार्थ किया जाने वाला वैक्रिय समुद्धात वन्दनसे भिन्न है उसी तरह हरि वेशी मुनिका व्यावचके लिये यक्षसे किया जाने वाला ब्राह्मण कुमारोंका ताडन मुनि के व्यावचसे भिन्न है।

बोल दूसरा पृष्ठ ३६० से ३६१ तक

सृर्ध्याभने नाटकको भक्ति स्वरूप नहीं कहा है इस छिये नाटकको भक्ति मानकर उसे सावद्य बताना अज्ञान है।

बोल तीसरा पृष्ठ ३६१ से ३६२ तक

गुरु आदिके चित्तमें शान्ति उत्पन्न करनेसे ज्ञाता सुत्रमें शिर्धकर गोत्र बांधना कहा है। गुरु केवल साधु ही नहीं होते मात। पित। ज्येष्ठ वन्धु आदि भी होते हैं।

बोल चौथा पृष्ठ ३६२ से ३६५ तक

सुय० श्रु० १ अ० ३ उ० ४ गाथा ६।७ में जो छोग विषय सुख भोगनेसे मोक्षकी प्राप्ति मःनते हैं उनके सिद्धान्तका खण्डन है परन्तु साधुसे इतर प्राणीको साता देनेसे धर्म पुण्य होनेका निषेध नहीं है।

बोल पांचवां पृष्ठ ३६६ से ३६८ तक

ःगृहस्थसे साता पृ्छना तथा उसका व्यावच करने। साधुके लिये अनाचार है ा**गृहस्थके** लिये नहीं ।

बोल छठ्ठा पृष्ठ ३६८ से ३७१ तक

उन हैं सूत्रमें दशनिध न्यानच कहे गये हैं उनमें साधर्मिक न्यानच भी शामिछ हैं । प्रवचनके द्वारा श्रानक भी श्रानकका साधर्मिक होता है अतः उसका न्यानच भी साधर्मिकके छिये निर्जाराका हेतु है।

#### बोल सातवां पृष्ठ ३७१ से ३७२ तक

ठाणाङ्ग ठाणा ५ उद्देशा २ में श्रावकोंके वर्ण बोखनेसे सुलम बोधी और अवर्ण बोखनेसे दुर्ल भ बोधी होना कहा है अतः श्रावकको अन्तदानादि द्वारा धार्मिक सहा-यता कानेसे एकान्त पाप कहना अज्ञान है।

बोड अःठवां पृष्ठ ३७२ से ३७२ तक

श्रावक और श्राविकाओंने हित, सुख और पथ्य आदि की इच्छा करनेसे सन-त्कुमार देवेन्द्र भवसिद्धिसे छेकर यावत् चरम हो गये हैं। भगवनी शतक ३ उ० १

बोल नवां पृष्ठ ३७३ से ३७६ तक

साधु या साध्वीको रातमें या विकास्के समय सप काटनेपर क्रमशः गृहस्थ स्त्री और पुरुषके द्वारा झाडा दिलाना वृद्द्दकल्प सूत्रमें लिखा है। आचारांग सूत्रमें वहा है कि गड्ढे आदिमें गिरनेकी संभावना होनेपर गृहस्थका हाथ पकड़ कर साधु मार्गको पार कर सकता है।

बोल द्शवां पृष्ठ ३७६ से ३७९ तक

साधुकी गलेकी फांसी कारने तथा आगमें जलते हुए साधुको बाहर निकालनेमें एकान्त पाप कहने वाले निद्य और शास्त्र विरोधी हैं।

बोल ११ वां पृष्ठ ३७९ से ३८१ तक

साधुकी नासिकामें लटकते हुए अर्शको धर्म बुद्धिसे काटने वाले गृहस्थको पुण्य वन्धकी क्रिया लगती है और लोभसे काटने वालेको पाप लगता है।

बोल १२ वां ३८१ से ३८२ तक

साधुको गृहस्थके द्वारा अपने फोड़े आदिके छेदन कगनेकी इच्छा कगना बुरा है परन्तु गृहस्थको धमबुद्धिसे साधुके फोड़े आदिका छेदन करना पापका कारण नहीं है। इति वैयावृत्य प्रकरणम्।

#### अथ विनयाधिकारः।

बोल १ पृष्ठ ३८३ से ३८५ तक

सम्यग्दृष्टि अपनेसे अधिक गुण वाले सम्यग्दृष्टिकी और आवक अपनेसे श्रेष्ठ आवककी तथा ये सभी लोग सम्यग्दृष्टि साधुकी जो सेवा शुश्रूषा करते हैं यह इनका दर्शन विनय सभझना चाहिये।

बोल दूसरा पृष्ठ ३८५ से ३८६ तक

उत्पर्ण श्राविकाने पोखली श्रावकको और पोखलीने राङ्क श्रावकको वन्दम नम-स्कार किये थे।

#### [ 88 ]

बोल तींसरा एक ३८७ से ३९१ तक

सामायकमें बैठा हुआ आवक सामायकमें नहीं बैठे हुए आवकसे श्रेष्ठ है इसिंख्ये वह सामायकमें नहीं बैठे हुएको नमस्कार नहीं करता है।

बोल चौथा पृष्ठ ३९१ से ३९६ तक

अम्बड्जी के शिष्योंने संथारा पर बैठने के समय नारह अत प्रहण कराने का उपकार मानकर अम्बड्जी को नमस्कार किया था कुप्रावचनिक धर्माचार्य्य मान कर नहीं।

बोल पांचवां पृष्ठ ३९७ से ३९९ तक

दिक्कुमारियों ने गर्भस्थ तीर्धद्वा और उनकी माताको वन्दन नमस्कार किये थे।

बोछ छठ्ठा एछ ३९९ से ४०२ तक

जनमते समय तीर्थङ्करको बंदना नमस्कार धर्म जान कर इन्द्र करते हैं खें कि

बोल सालकां श्रेष्ठ ४०२ से ४०४ तक

भगवती शतक २ उद्देशा ५ में तथारूपके अनग और माहन (आवक) की सेवा अक्ति करनेसे धर्म अवणसे छेकर मोक्ष्पर्य्यक्ति एक मिक्स कहा है।

बोल आठवां पृष्ठ ४०५ से ४०६ तक

जैसे परतीश्री धर्मोपदैशक अमण और माहन दो हैं उसी तरह स्वतीर्थी धर्मो-परेशक भी साधु और आवक दो हैं।

बोख नवां प्रश्न ४०६ से ४०७ उक

शुकुद्धि प्रथानके इंपरेशसे जिससञ्ज राजाने बारह वस महण किये से ।

बोल दशवां पृष्ठ ४०७ से ४०८ तक

भगवती रातक १ उद्देशा ७ की दीकामें श्रमण शब्दका साधु और माहन शब्दका श्रावक अर्थ किया है।

बोल ग्यारहवां पृष्ठ ४०८ से ४९१ तक

भगवती शतक १५ के मूखवाठमें साधु और श्रावक दीनों ही से सीखना और हैकिकी संदन समस्कार करना कहा है।

बोल १२ वृष्ट ४१० से ४११ तक

उत्तराज्ययन सूत्र की गांधाओं में कहेंहुए माहन के लक्षण आवकों में भी पाँचे जाते हैं।

इति विनयाधिकारः।

#### अथ पुण्याधिकारः ।

बोछ १ पृष्ठ ४१२ से ४१३ तक

पुण्यानुबन्धी पुण्य सादरणीय है, मोक्षार्थी पुरुष भी इसकः आहर करते हैं।

बोल दसरा पृष्ठ ४१३ से ४१४ तक

साधन दशामें मोखार्थी भी पुण्य फडका आदर करते हैं।

बोल तीसरा पृष्ठ ४१४ से ४१६ तक

मनुष्य शरीर पुण्यका फल है मोक्षार्थियोंके लिये इसकी आवश्यकता उसी तरह है जैसे नदीसे पार जाने बालेको नौका की।

बोल चौथा पृष्ठ ४१६ से ४१९ तक

भगवती शतक १ उद्देशा ७ में कही हुई पुण्यकामना और स्वर्गकामना खुरी नहीं है किंतु मोक्षका उपकारक है।

इति पुण्याधिकारः।

#### अथ आश्रवाधिकारः।

बोछ १ ४२० से ४२१ तक

पांच इन्द्रिय, चार कृषाय, पांच अन्नत, पचीस क्रिया, तीन योग ये ४२ आश्रव हैं।

बोल दूसरा ४२१ से ४२५ तक पनीस कियाएं अजीव की कही हैं और वे आश्रव हैं इस लिये आश्रव

सजीव भी हैं।

बोल तीसरा वृष्ट ४२५ से ४२६ तक

पुण्य पाप और वन्ध भी व्यवहार दशा में जीव हैं इन्हें एकान्त अजीव कहना अज्ञान है।

बोल चौथा प्रष्ठ ४२६ से ४२७ तक

भगवती शतक १७ उद्देशा २ में सराग सलेश्य और समोह जीव को रूपी कहा है अत: जीव स्वरूप आश्रव भी रूपी सिद्ध होता है उसे एकान्त अरूपी कहना अज्ञान है।

बोल पांचवां पृष्ठ ४२७ से ४२८ तक

पाप, पुण्य, वंध, ये व्यवहार दशामें जीव और निश्चयनयके अनुसार अजीव हैं इन्हें एकान्त जीव या एकान्त अजीव कहना मिथ्या है।

बोछ छट्टा पृष्ठ ४२८ से ४२९ तक

ठाणाङ्क ठाणा ५ के मूखपाठसे आश्रवको एकान्त अरूपी और जीव सिद्ध करना जनताको धोखा देना है।

#### [ 83 ]

बोल सातवां पृष्ठ ४२९ से ४३० तक

भगवती शतक १२ उद्देशा ५ के मूळपाउमें तीन हिन्ध्यों को अरूपी और मिथ्यादर्शनशल्य को रूपी कहा है अतः मिथ्यात्व आश्रव एकान्त अरूपी नहीं हो सकता।

बोल आठवां पृष्ठ ४३० से ४३२ तक

कुष्ण लेक्या संसारी जीव का परिणाम है। संसारी जीव भगवती शतक १७ उद्देशा २ में रूपी भी कहा है अत: कुष्णलेक्या रूपी भी सिद्ध होती है।

बोल नवां पृष्ठ ४३२ से ४३३ तक

सम्यक्त्व और मिध्यात्व के होने पर जो किया की जाती है वह जीव की हो या पुद्गढ़ की हो कमशः सम्यक्त्व किया और मिध्यात्व किया कही जाती हैं। बोछ दशवां पृष्ठ ४३३ से ४३४ तक

ठाणाङ्ग ठाणा १० के पाठ की साक्षी से आश्रव को एकान्त जीव बतलाना मिथ्या है।

बोल १ वां पृष्ठ ४३४ से ४३५ तक

भगवती शतक १७ उद्देशा २ के मूल पाठ की साक्षी से आश्रव की एकान्त जीव कहना अझान है।

बोल १२ वां पृष्ठ ४३५ से ४३८ तक

ठाणाङ्ग ठाणा १० के मूल पाठ में रूपी अजीव भी जीव का परिणाम कहा गया है।

बोल तेरहवां पृष्ठ ४३८ से ४३९ तक

भाव गति आदिको जीवका परिणाम मान कर द्रव्य गति आदिको जीव का परिणाम न मानना मूछपाठ और टीकासे विरुद्ध है।

बोल चौरहवां प्रष्ठ ४३९ से ४४० तक

दुग्ध जलकी तरह पकाकार होकर रहनेसे गति आदिको ठाणांग ठाणा दशमें जीवका परिणाम कहा है।

बोल १५ वां प्रष्ठ ४४० से ४४१ तक

भगवती शतक १२ उद्देशा १० में कवाय और योगको आत्मा कहा है। कवाय और योग रूपी हैं इस छिये संसारी आत्मा भी रूपी हैं और कवायाश्रव तथा योगा-श्रव भी रूपी हैं।

वोल १६ वां पृष्ठ ४४१ से ४४१ तक

भाव कषाय और भाव योग को आत्मा मान कर द्रव्य कषाय और द्रव्य योगको आस्मा न मानना शास्त्र विरुद्ध है।

#### [ 88 ]

बोद्ध १७ बां पृष्ठ ४४२ से ४४४ तक

भगवती शतक १२ वह देश १० में आहम मात्रका भेद कहा गया है भाव आहमा काड़ी नहीं। भगवतो शतक १३ व० ७ में आहमाका शरीरके आग्र क्रमंबित अभेद और क्रमंबित् भेद कहा है।

बोल १८ वां प्रष्ठ ४४५ से ४४६ तक

श्रीबोद्यनिष्यन्त भावको एकान्त सीव और अजीवोद्यनिष्यन्त भाव को एकान्त अजीव बताना सम्मन है।

बोल १९ वां एष्ट ४४६ से ४४७ तक

आव रूप होनेसे न कोई पहार्थ एकान्त अरूपी होता है और क्रव्य रूप होने से न एकान्त रूपी ही हो जाता है अतः भाव रूप होने के क्रोधादि को एकान्स सरूपी कहना मिथ्या है।

बोछ २० बां एष्ठ ४४७ से ४४९ तक

क्रोध, मान, माया और लोभ कर्मों के उदयसे उत्पन्न होते हैं इस बिये अपने कारणके अनुसार ये रूपी और पौकाद्धिक हैं।

बोछ २१ वां पृष्ठ ४४९ से ४५१ तक

भगवती शतक १३ उद्देशा ७ में मन और वचनको रूपी तथा जीव से भिन्म कहा है इसिंख्ये उनके योग भी रूपी और अजीव हैं अत: बोगाश्रवको एकान्त अरूपी और जीव कहना अज्ञान है।

बोल २२ वां ४५१ से ४५३ तक ठाणा**क्क सुत्रकी टीकामें आत्रवको जीव स्मेर अजीव दोनोंमें सहार्थ किया** है। बोल २३ वां ग्रष्ट ४५३ से ४५४ तक

कर्म भी कमेंके प्रहण करनेमें कारण होनेसे आश्रव है। वर पौद्धलिक कहा गया है इस स्थि आक्षको एकान्त आतीव मानना अक्षान है।

इति आश्रवःधिकारः ।

#### अथ जीवाजीवदि पदार्थ विचारः।

बोछ १ पृष्ठ ४५५ से ४५६ तक जीव और अजीव आदि नौ ही पदार्थ किसी न्यायसे रूपी और किसी न्यायसे

बोल दूसरा पृष्ठ ४५६ से ४५७ दक मुख्य नयसे चार पदार्थ हुवी चार सह पी और एक मिश्र है।

अरूपी हैं।

बोल तीसरा पृष्ट ४५७ से ४५८ तक

शब्द आदि तीन नय वाओंके मतसे नव ही तत्व जीव हैं। किसी अपेश्वासे एक जीव और आठ अजीव हैं। किसी अपेक्षासे एक जीव और आठ जीव हैं।

> बोल चौथा पृष्ठ ४५८ से ४५९ तक किसी अपेक्षासे चार जीव और पांच अजीव हैं। बोल पांचवां पृष्ठ ४५९ से ४६० तक

एक अपेक्षासे एक जीव, एक अजीव और सात दोनोंके पर्याय हैं।

#### अथ जोवभेदाधिकारः।

बोळ १ प्रष्ठ ४२१ से ४६३ तक

प्रथम नारिक मुवनपत्ति और व्यन्तर देवोंमें जीवका तीसरा भेद न मानना सुर्वाता है। बोल दूसरा पृष्ट ४६३ से ४६४ तक

असंज्ञासे मर कर प्रथम नारिक भुवनपति और व्यन्तर देवोंमें उत्पन्न होने वाले जीवोंको शास्त्रमें कहीं भी संज्ञो नहीं कहा है अतः पन्नावणा सूत्रके महुष्य विषयक पाठक' दृष्टान्त देकर उक्त जोवोंमें असंज्ञीका अपर्याप्त भेद न मानना अज्ञान है।

बोल बीसर। पृष्ठ ४६४ से ४६५ तक

छोटे बालक और बालिका मनोयुक्त होते हैं मनोविकल नहीं होते हसलिये इन्हा हुए। त देकर असंज्ञोसे मर कर प्रथम नारिक भुवनपति और व्यन्तर देवोंमें उत्पन्न होने व ले जीवोंमें असंज्ञीका अपर्याप्त भेद न मानना अज्ञान मूलक है।

बोळ चौथा दृष्ठ ४६५ से ४६६ तक

की ही आदि जीवोंको दशवैकालिक सुत्रमें छोटा होनेके कारण सुक्ष्म कहा है सुक्ष्म जीवका भेद मान कर नहीं क्योंकि वे त्रस जीवमें गिने गये हैं परन्तु असंझीसे मर कर नारिक आदिमें उत्पन्न होने वाछे जीव कहीं भी संझी नहीं कहे हैं अर्ड उनमें असंझीका भेद न मानना अझान है।

बोछ पांचवां पृष्ठ ४६६ से ४६७ तक संमूर्छिम मनुष्यका दृष्ठान्त देकर प्रथम नारिक भुवनपति और व्यक्तर देवोंमें असंज्ञीके अपर्याप्त भेदका निषेध करना भिथ्या है।

बोल लहा पृष्ट ४६० से ४६८ तक भगवती शतक १३ उद्देश २ के मुलपाठमें अधुरकुमार देवतामें नपुंसक वेद्वका निषेध इस लिये किया है कि उनकी वह अवस्था अन्तम् दूर्तकी होती है। इति जीवभेदाधिकार:।

#### अथ सूत्र पठनाधिकार:।

बोल १ प्रष्ठ ४६९ से ४७१ तक श्रावकको भी शास्त्र पढ़नेका अधिकार है। बोल दूसरा पृष्ठ ४७१ से ४७२ तक

शास्त्र पढ़नेके चौदह अतिचार श्रावकोंके भी होते हैं यदि श्रावकको शास्त्र पढ़ने का अधिकार न होता तो उसको अकालमें स्वाध्याय करने और कालमें स्वाध्याय न करनेका अतिचार कैसे लगता।

बोल तीसरा पृष्ठ ४७२ से ४७३ तक

नन्दी और समवायांग सूत्रमें साधु और श्रावक दोनोंको "सुयपरिगाहिय।" कहा है इस लिये साधुकी तरह श्रावकका भी सूत्र और अर्थ दोनों जाननेका अधिकार है। उत्तराध्ययन सूत्रमें पालित नामक श्रावकको निर्माथ प्रवचनका पण्डित कहा है।

बोल चौथा पृष्ठ ४७३ ४७५ तक

प्रदन न्याकरण सुत्रके मूल पाठमें सत्य रूप महाव्रतकी प्रशंसा की गई है शास्त्र पढ़ने और पढ़ानेका कुछ जिक्र भी नहीं है।

बोल पांचवां पृष्ठ ४७६ से ४७७ तक

व्यवहार सूत्रमें तीन वर्ष दोक्षा छेनेके पश्चात् निशोध सूत्र पढ़नेका और दश वर्ष दीक्षा छेनेके पश्चात् भगवती सुत्र पढ़नेका विधान किया है वह एकान्त नहीं है क्योंकि तीन वर्षकी प्रज्ञज्या वाला साधु उत्कृष्ट द्वादशांगधारी भी कहा गया है।

बोछ छट्टा पृष्ठ ४७७ से ४७८ तक

गुरुसे विना पढ़े अपने मनसे शास्त्र पढ़ने पर 'सुष्ट्विदन्त नामक अतिचार होता है उसकी निवृत्तिके छिये श्रावक गुरु से पढ़ कर ही शास्त्रका अध्ययन करते हैं। बोल सातवां पृष्ट ४७८ से ४७९ तक

ठाणांग ठाणा तीनका नाम लेकर सभी श्रावकोंको अविनीत छोलुप और क्रोधी ठहरा कर शास्त्र पढ़नेका अनधिकारी बताना मूर्खता है।

बोल आठवां पृष्ठ ४७९ से ४८१ तक सूर्य्य प्रक्रप्तिका नाम लेकर श्रावकको अभाजन कहना मिथ्या है।

बोछ ९ वां पृष्ठ ४८१ से ४८२ तक

उसन्त पासत्थ और कुशील आदि श्रावक भी होते हैं साधु ही नहीं। इसलिये निशीथ सूत्र उद्देश १९ के मूलपाठमें उसन्त पासत्थ और कुशील श्रावक और साधुको शास्त्र पढ़ानेका निषेध है जो श्रावक उसन्त पासत्थ और कुशील नहीं है उसको शास्त्र पढ़नेका निषेध नहीं है।

#### बोल १० वां पृष्ठ ४८२ से ४८३ तक

आठ प्रकारके ज्ञानाचारोंमें दोष लगाने वाला पार्श्वस्थ कहा जाता है। आचारा क्रिंदि अङ्ग और उत्तराध्ययनादि बाह्य अङ्गोंको पढ़ कर जो सम्यक्त्वका लाभ करता है उसे उत्तराध्ययन सूत्रमें सुत्र रुचि कहा है।

इति सुत्र पठनाधिकारः।

#### अथ कियाधिकारः।

बोल १ पृष्ठ ४८४ से ४८४ तक आज्ञा बाहरकी करनीसे भी पुण्य वन्ध होता है। बोल दूसरा पृष्ठ ४८४ से ४८५ तक

मिथ्या दर्शनी भी अकाम निर्मरा आदि आज्ञा बाहरकी करनी करके स्वर्गगामी होते हैं।

बोल तीसरा पृष्ठ ४८५ से ४८६ तक

आचार्या, उपाध्याय, कुछ, गण और संघकी निन्दा करने वाले वीतरागकी आज्ञाका अनागधक अज्ञानी, आज्ञा बाहरकी कियासे स्वर्गगामी होते हैं यह उवाई सुत्रमें कहा है। इति कियाधिकार:।

# अथ अल्प पाप बहु निर्जराघिकारः ।

बोल १ पृष्ठ ४८७ से ४८९ तक

तथा रूपके श्रमण माइनको अकलपनीय आहार देने वाले श्रावकको थोड़ा पाप और अधिक निर्जारा होना भगवती शतक ८ उद्देशा ६ में कही है।

बोछ दूसरा पृष्ठ ४८९ से ४९० तक

भगवतीके टीका कारने अल्पनर पाप शब्दका अर्थ निर्जाराकी अपेक्षा थोड़ा पाप छिन्ता है पाप न होना नहीं।

बोल तीसरा पृष्ट ४९० से ४९१ तक बहु शब्दके साथ बाया हुया अल्प शब्दका कहीं भी अभाव अर्थ नहीं होता।

बोछ चौथा पृष्ठ ४९१ से ४९२ तक

भोचारांग सूत्रकी स्वरचित टब्बा अर्थमें जीतमलजीने 'अफासुअं' का अर्थ अकल्पनीय कहा है। बोल पांचवां ४९२ से ४९६ तक

भगवती शतक पांच उद्देशा ६ के मूलपाठमें आधाकमी आहार बनाने और झूठ बोल कर उसे साधुको देनेमें जो प्राणातिपात और मिथ्या भाषण होता है उससे अल्प आयुका बन्धन होना कहा है वह अल्प आयु क्षुल्लक भव प्रहण रूप नहीं है किन्तु दीर्घ आयुकी अपेक्षासे अल्प है।

#### बोड ६ हा ४९६ से ४९९ तक

भगवती अतक १८ उद्देशा १० के मूलपाठमें उत्सर्ग मार्गमें अनेषणिक आहार साधुको अमक्ष्य कहा है कारण दशमें नहीं।

बोल धातवां षष्ट ४९९ से ५०० तक

नित्य पिण्ड और उद्दिष्ट भक्त दोनों ही दुर्गतिके कारण कहे गये हैं। परन्तु कई नामधारी साधु विना कारण ही नित्य पिण्ड देते हैं।

इति अल्प पाप बहु निर्जराधिकारः।

#### अथ कपाटाधिकारः।

बोल १ पृष्ट ५०१ से ५०२ तफ

ते हैं पंथी साधु अपने हाथसे खिडकीका कपाट खोछते हैं और बन्द काते हैं। भीषणजो खिड़कीका कपाट खोल कर रातमें बाहर गए थे तथा सोजदमें वर्जू जी नाथाजी आदि सात आर्ट्याओंको अपने हाथसे छत्रीका कपाट खोल कर उतारा था।

बोल दूसरा पृष्ठ ५०२ से ५०३ तक

उत्तराध्ययन सूत्र अ० ४ गाथा ३५ में इन्द्रियोंकी चंचलताको रोक्नेके छिये कहा है कि साधु, मनोहर, चित्र युक्त म लय खौर धूपसे सुवासित तथा कपाट वाले मकान में न रहे, कपाट बन्ड करने और खोलनेके भयसे उक्त मकानमें रहनेका निषेध नहीं है।

#### बोल तीसरा पृष्ट ५०४

आवश्यक सूत्रमें विना पूंजे कपाट खोछनेका प्रायश्चित स्वरूप मिच्छामिदुकाई देना कहा है पूंज कर खोडनेका नहीं है।

बोल ४ पृष्ठ ५०४ से ५०५ तक

सुय० गाथा बारह तेरहमें अकेला विहार करने वाले साधुके लिये कपाट बन्द करनेका निषेध किया है स्थविर कल्पीके लिये नहीं।

बोल पांचवां पृष्ठ ५०६ से ५०७ तक

द्श वैकालिक अ० ५ उ० १ गाथा १८ में सण आदिके पर्देसे ढके हुए द्वारको गृहस्थकी आज्ञासे कारण दश में खोलनेका विधान किया है।

आचारांग सूत्रमें गृहस्वामीकी आज्ञासे प्रमाजन आदि करके गृहस्थके द्वार खींढनेका विधान किया गया है।

बोल छट्टा पृष्ठ ५०७ ५०८ सेतक

बाचारांग सूत्रके मूलपाठमें कपाट खोळने और बन्द करनेके भयसे कपाटवाले मकान रहनेका निषेध नहीं है किन्तु गृहस्थके संसर्ग वाले गृहमें रहनेका निषेध किया गया है।

बोल सातवां प्रष्ठ ५०८ से ५१२ तक

कृहत्यस्य सूत्रके माध्यमें कारण पड़ने पर साधुको जयणाके साथ कपार खीलने भौर बन्द करनेका विधान किया है।

# शुद्धाशुद्धि पत्र ।

| <u> গুন্ত</u> | <b>पं</b> .कि  | <b>લ</b> શુદ્ધ       | গুদ্ধ                |
|---------------|----------------|----------------------|----------------------|
| १२            | v              | नियुक्ति             | निर्यु क्ति          |
| १३            | १४             | धम                   | धर्म हो              |
| <b>8</b> 8    | ३०             | सथा                  | सर्वथा               |
| १५            | ११             | জা                   | जो                   |
| १७            | <sup>'</sup> २ | रेसी                 | ऐसी                  |
| १९            | ą              | मोक्ष माग            | मोश्च मार्ग          |
| २०            | . 8            | तथा                  | तथा                  |
| 20            | ષ              | लिंगे गये हैं        | छिये गये हैं         |
| २०            | ۷              | लक्ता दिये हैं       | लटका दिये गये हैं।   |
| २५            | \$             | उन्हें मोक्ष         | व्हें अज्ञानी होनेसे |
|               |                | मार्गेका             | मोक्ष मार्ग का       |
| २८            | v              | ष्ठमें               | पढमे                 |
| . २८          | १२             | दशाराधक              | देशाराधक             |
| २८            | २४             | अथात्                | <b>अर्था</b> त       |
| ३२            | ३१             | सम्यग्दृष्टिका       | सम्यग्दृष्टि था      |
| <b>३</b> ३    | १८             | घिपाक                | विपाक                |
| ३५            | <b>३</b> ०     | ज्ञात अध्ययन         | <b>इ</b> गाताध्ययन   |
| 80            | १८             | क्रियावादी           | क्रियावादी ही        |
| ४५            | २७             | सुसल                 | मुसल                 |
| ५२            | २७             | विरतिपुक्त           | विरतिय <u>ुक</u> ्त  |
| 43            | २०             | ਜਿਸਲ                 | निर्मल               |
| ५६            | <b>२</b> ६     | मिध्य <b>ध्यात्व</b> | मिथ्यात्व            |
| ५६            | 30             | <b>अ</b> द्धे        | श्रद्धे              |
| ५७            | १८             | <b>पि</b> पर्च्य     | विपर्य्यय            |
| <b>ရ</b> ၀    | २०             | उद्देशा १            | उद्देश ३१            |
|               |                |                      |                      |

|   | yo | 1 |
|---|----|---|
| Ĺ | 7. | 1 |

| ৰূ <u>ত্</u>   | पंक्ति     | अशुद्ध         | शुद्ध                |
|----------------|------------|----------------|----------------------|
| ६३             | १५         | उद्देशा १      | उद्देशा ३१           |
| ६३             | २८         | >>             | "                    |
| ६४             | 9          | ,,,            | "                    |
| ६९             | २५         | होता           | होता है              |
| ७२             | <b>१</b> ४ | चन्तवना        | चिन्तवना             |
| ८२             | ३          | अच्छा          | શુમ                  |
| ८२             | v          | 21             | "                    |
| ૮૨             | २०         | "              | "                    |
| ८५             | 4          | પૂર્વેત્       | पूरेंवत्             |
| 66             | 88         | चार            | चोर                  |
| 22             | १७         | <b>अ</b> ध्म   | <b>अ</b> धमें        |
| ९६             | ६          | वनस्राते       | बतलाते               |
| ९६<br>९६<br>९९ | २८         | निर्वाह        | जीविका निर्वाह       |
| ९९             | १७         | नुनि           | मुनि                 |
| १०५            | १८         | <b>अ</b> थमें  | अर्थमें              |
| १०७            | 9          | थहत            | आईत                  |
| १८७            | १०         | शिरमणि         | <b>शि</b> रोमणि      |
| १०७            | <b>११</b>  | प्रनिष्रह      | प्रतिप्रह            |
| १०७            | २९         | वैडाल त्रातिक  | वैडाल व्रतिक         |
| १०८            | eq         | जना            | जाना                 |
| १०९            | २          | जनता           | जानता                |
| १११            | २३         | टकानुसार       | टोकानुसार            |
| १२८            | २७         | तहर            | त्रह                 |
| १३८            | 9          | अथमें          | <b>अ</b> थेमें       |
| १४४            | <b>ર</b>   | ष रसेने        | <b>क</b> रनेसे       |
| १४६            | ११         | म <b>रवाने</b> | मारवाने <sup>ः</sup> |
| १४८            | 68         | करने           | कारने                |
| ४५३            | १३         | सरम्भ          | संरम्भ               |
| १५५            | 8          | परित्रहमें     | उसकी ममता परिप्रहमें |
| १५६            | १२         | गतम            | गोतम                 |

# [ 48 ]

| <u> বৃদ্ধ</u> | पंक्ति     | अशुद्ध           | गुद्ध 🖟               |
|---------------|------------|------------------|-----------------------|
| १६५           | <b>२</b> १ | मिट्टीको         | जलको                  |
| १६६           | १०         | गणांग            | ठाणांग                |
| १७९           | <b>. 3</b> | बोछ २९           | बोड ३०                |
| १८२           | ६          | बोल ३०           | बोछ ३१                |
| १८३           |            | बोल ३१           | बोस्र ३३              |
| १८४           | २८         | बोल ३२           | बोछ ३३                |
| १८५           | Ę          | कहने हैं         | कहते हैं              |
| १८७           | 4          | बोळ ३३           | बोल ३४                |
| १८७           | १२         | विसुछं           | विपुछं                |
| १८८           | १८         | बोल ३४           | बोछ ३५                |
| १९०           | १९         | बोल ३५           | बोछ ३६                |
| १९३           | ३          | बोल ३६           | बोल ३७                |
| १९३           | १७         | वाग              | नाग                   |
| १९४           | ३          | बोल ३७           | बोछ ३८                |
| १९७           | 6          | बोल ३८           | बोल ३९                |
| १९८           |            | अव्रतमें         | आरम्भमें              |
| १९९           | . २१       | बोल ३९           | बोस्र ४०              |
| २०३           | १४         | बोल ४०           | बोछ ४१                |
| २०४           | १८         | <b>मू</b> ले हुए | भूळे हुए              |
| २१२           | १७         | कमका             | कर्मका                |
| <b>२</b> १३   | १५         | आय्य             | आरर्घ                 |
| <b>૨</b> ૧૫   | રય         | उपहेश            | <b>उ</b> पदे <b>श</b> |
| २१५           | २९         | हिंसके           | हिंसकके               |
| २१७           | १्ष        | भुक्त करना       | मुक्त करना            |
| २१८           | ધ          | बोल छट्टा        | बोल पांचवां           |
| २२०           | १७         | विमित्त          | निमित्त               |
| २२०           | <b>२८</b>  | देखकर            | बंचाकर                |
| २२१           | १०         | बोल ७ वां        | बोछ छट्टा             |
| २२३           | १०         | बोस्र आठवां      | बोछ ७.वां             |
| "             | १९         | - मनमार          | मत मार                |
|               |            |                  |                       |

# [ 42 ]

| पृष्ठं      | पंक्ति     | <b>अ</b> शुद्ध      | গুৱ                |
|-------------|------------|---------------------|--------------------|
| "           | <b>३</b> ५ | कहिणे               | <b>क</b> हिणो      |
| २२४         | २६         | मीर्फारादीन         | <b>मार्जागदीन्</b> |
| २२५         | १४.        | बोछ ९ वां           | बोल आठवां          |
| २२६         | 8          | श्रुत० १            | श्रुत० २           |
| २२७         | 9          | बोछ १० वां          | बोल ९ वां          |
| <b>६</b> २९ | ৩          | बोछ ११ वां          | बोस्ट दशवां        |
| २३१         | २६         | बोछ १२ वां          | बोल ११ वां         |
| २३३         | ધ્ય        | एक प्रकारका         | एक प्रकारके        |
| <b>3</b> 7  | १८         | बोछ १३              | बोछ १२             |
| २३६         | ą          | बोल १४              | बोछ १३             |
| २३६         | २२         | पासके समान          | पाशके समान         |
| २३७         | २६         | जीवित रहनेकी की     | जीवित रहनेकी       |
| 37          | <b>3</b> ? | बोल १५              | बोल १४             |
| २३८         | २          | भ्रमविध्वंससन       | भ्रमविध्वंसन       |
| 77          | ધ          | मारे जाने जाने वाले | मारे जाने वाले     |
| "           | <b>२</b> ७ | बोल १६              | बोल १५             |
| २३९         | ११         | यह यह               | यह                 |
| 55          | १६         | <b>कनुकम्पा</b>     | अनुकम्पा           |
| २४०         | 8          | कते                 | करते               |
| 53          | 6          | तुझको               | तुमको              |
| 77          | १८         | सांसासारिक          | सांसारिक           |
| "           | २२         | बोल १७              | बोल १६             |
| २४१         | १३         | श्रेय               | <b>जी</b> त        |
| 77          | "          | अहिन                | हार                |
| २४४         | २९         | बोल १९              | बोल १८             |
| <b>२</b> ४७ | <b>२१</b>  | बोल २०              | बोल १९             |
| 17          | २८         | राजा                | क्योंकि राजा       |
| ₹8८ ·       | २८         | <b>उतर</b> ना       | <b>उतारना</b>      |
| २४९         | 9          | दिता जाता है        | दिया जाता है       |
| . 22        | २०         | धमको                | धर्मको             |
|             |            |                     |                    |

# [ ५३ ]

| <u> বিষ্</u> | <b>ं</b> क्ति | अशुद्ध                        | गुद                       |
|--------------|---------------|-------------------------------|---------------------------|
| २५०          | १९            | बोल २१                        | बोल २०                    |
| २५२          | १६            | निवरणार्थ                     | निवारणार्थ                |
| "            | १८            | बोढ २२                        | बोछ २१                    |
| <b>न्</b> ष3 | ₹ '           | उ <b>चि</b> त्ता              | <b>उ</b> ट्टित्ता         |
| <b>ર</b> ५४  | २२            | बोल २३                        | बे छ २२                   |
| २५६          | ६             | जेभिक्ख                       | जेभिवखू                   |
| २५७          | १७            | बोल २५                        | बोछ २४                    |
| २६१          | १६            | बोछ २६                        | बोल २५                    |
| २६४          | ११            | बोल २७                        | वोछ २६                    |
| <b>२६५</b>   | १३            | कनुकम्पा                      | अनुकम्पा                  |
| 77           | . 48          | जा है                         | जाती <b>है</b>            |
| २६७          | ३९            | अर्थ है                       | भावःश है                  |
| <b>२</b> ६९  | २२            | बोस्र ६९                      | बोछ २८                    |
| २५०          | રવ            | बोछ ३०                        | बोछ २९                    |
| २७१          | १६            | <b>क</b> .हते                 | कहते हैं                  |
| <b>२७२</b>   | <b>२९</b> .   | बोल ३१                        | बोल ३०                    |
| इराज्य       | ą             | बोल ३२                        | बोल ३१                    |
| २७६          | १६            | बोल ३३                        | बोल ३२                    |
| २७१          | *\$           | बोल ३४                        | ·         बोल ३३          |
| १८०          | १             | नदीथी                         | नदीधी                     |
| २८२          | 6             | बोल ३५                        | बोल ३४                    |
| २८४          | ዓ             | बोछ ३६                        | बोस्र ३५                  |
| २८५          | ዓ             | बोल ३७                        | बोल ३६                    |
| ,,           | १२            | अपनी                          | <b>उप</b> नी .            |
| ६९०          | ų             | बोल ३८ .                      | बोल ३७                    |
| २९४          | १८            | स्वल्य संवेग और निवेंद होनेसे | <b>अ</b> र्तिध्यान होनेसे |
| ३० <b>३</b>  | १०            | धमका                          | धर्मका                    |
| "            | <b>२२</b>     | कम                            | कर्म                      |
| ३०८          | ५१            | कारित्था                      | न कारित्था                |
| "            | १८            | करते हुए                      | न करते हुए                |
|              |               |                               |                           |

# [ 48 ]

| ás                  | पंक्ति     | अशुद्ध             | शुद्ध               |
|---------------------|------------|--------------------|---------------------|
| <b>३</b> १ <b>१</b> | રવ         | अनेक दिनके         | अनेक वर्षके         |
| <b>३</b> १४         | २८         | तिर्णय             | निर्णय              |
| ३१८                 | २७         | दोष अप्रतिसेवी     | दोषका अप्रतिसेवी    |
| 3 4 3               | 8          | बो <b>छ (</b> ० )  | बोल १२ वां          |
| ३२४                 | १७         | गाथाका अर्थ है     | पाठका अर्थ है       |
| 97                  | २५         | <b>छ</b> शस्थ      | <b>छन्म</b> स्थ     |
| ३२५                 | ۷          | गोशासको            | गोशालक को           |
| ३२९                 | ų          | टोकामें            | अर्थामें            |
| ३४८                 | १७         | <i>्</i> छेइया     | हेइया -             |
| ३४९                 | २          | पञ्चकवाण           | पश्चक्खाण           |
| इपर                 | 8          | द्ररु              | रुद्र               |
| ३५४                 | २८         | गच्छजा             | गच्हेजा             |
| ३५५                 | 9          | सादिका             | आदिका               |
| >>                  | २०         | स्वीकारए           | सीरीकारए            |
| २६१                 | २          | भगद्भक्ति          | भगवद्गि             |
| "                   | १५         | छ                  | छै                  |
| ३६९                 | १३         | भंगोंमें           | भंगमें              |
| ३७१                 | <b>१</b>   | कतन्य है           | कर्ताव्य है         |
| "                   | ૃદ્        | श्रावकों <b>को</b> | श्रावकों के         |
| ३७५                 | v          | *******            | श्रु० २ अ० ३ उ० २   |
| ३७९                 | २६         | सूत्रको            | सूत्रका             |
| ३८०                 | 8          | अथ                 | સર્થ                |
| "                   | ९          | करान वाडे          | कराने वाले          |
| ३८२                 | 8          | धम बुद्धिसे        | धर्म बुद्धिसे       |
| ,,                  | ११         | अण्णपरेण           | अण्णयरेण            |
| ३८३                 | १३         | भगवती शत १५        | भगवती शतक २५        |
| ३८४                 | १          | असातना             | अनासातना            |
| ३८७                 | ધ          | निर्जाराक          | निर्जाश             |
| ३८९                 | <b>ξ</b> . | असनानुप्रदान       | <b>आसना</b> नुप्रान |
| ३९१                 | ۶          | भुनियोंको          | मुनियोंको           |
| ३९२                 | ३          | वाहर               | वारह                |
| ३९६                 | १९         | कुप्रावाचितक       | कुप्रावचितिक        |
| 196                 | ų          | सिर्हावतः          | सिरसावत्तं          |
| ४८५                 | <b>२</b> ९ | हर्ष्के साथ        | धर्मके साथ          |
| ४०६                 | १४         | अपने शिष्योंको     | अपने ७०० हिष्योंको  |
|                     |            | *                  |                     |

# [ 44 ]

| पृष्ठ           | पंक्ति           | अशुद्ध             | <b>গু</b> দ্ধ       |
|-----------------|------------------|--------------------|---------------------|
| ४०७             | १९               | इसीलिंगे           | इस्छिये             |
| ४१३             | . 88             | <b>अ</b> ।यन्ते    | जायग्ते             |
| ४१५             | १०               | थह                 | यह                  |
| "               | १५               | १३ वें अ० की २१ वी | ३ रे अ० की पह्छी    |
| <b>४१</b> ९     | ٢.               | स्वर्गप्रा!प्त     | मोक्ष् प्राप्ति     |
| ४२२             | १०               | किया               | क्रिया              |
| ४२३             | १९               | तीना               | तीर्नो              |
| 828             | १७               | <b>ध्या</b> रोलिय  | <b>ओग्</b> लिय      |
| ४२४             | १८               | सगारो              | सागारो              |
| "               | २७               | वतमान              | वर्तमान             |
| ४३१             | १८               | होता               | हो ता               |
|                 | <b>२</b> ४       | ਲ                  | रुघु                |
| ४३ ।            | २०               | रख्यता             | मुख्यता             |
| ४३७             | १३               | খুনাল্লান          | श्र्त) <b>ज्ञान</b> |
| ४४३             | 4 9              | नकरूपत्वान         | नैकरूपत्वा <u>त</u> |
| 99 <del>T</del> | १८               | अगीर               | <b>श</b> रीर        |
| 888             | `Q               | समागी              | संसारी              |
| "               | ₹0               | द्रल्य             | द्रःय               |
| ४४५             | १३               | तत्पर्य            | तात्पर्य            |
| ४५०             | *                | प्रति संखीलता      | प्रतिसंछीनता        |
| ४६४             | १०               | गभन                | गर्भज               |
| भ               | ર<br>૨૦          | जीर्वी             | जीवों               |
| ४६५             | ica              | असं <b>ज्ञी</b>    | असं <b>ज्ञीभू</b> त |
| ११<br>११        | <b>૨</b> ૬       | सवत्र              | सर्वत्र             |
| ४७१             | 8                | अ।श्रवों           | <b>স্থা</b> বন্ধী   |
| ४७२             | १३               | बोछ १              | बोल २               |
| "               | २७               | पावपणे             | पःवयगे              |
| 860             | १४               | धम                 | धर्म                |
| ४८२             | , u              | पढना               | पढाना               |
| "               | २०               | <b>मूत्रों</b> का  | सुत्रोंका           |
|                 | <b>२</b> ५       | हेनेसे             | देनेसे              |
| "<br>४९०        | ર્'              | समकर               | समझकर               |
|                 | 9                | पए सगओ             | पएसगाओ              |
| ४९१             | १५               | चीत्रको            | चीजको ही            |
| ४९ <b>२</b>     | <i>र</i> ५<br>२६ | जावा               | जीवा                |
| ४९३             | 74               | , *1131            |                     |

#### [ 48 ]

| PASE .     | <b>पं</b> क्ति | शक्ताच                   | মা ক          |
|------------|----------------|--------------------------|---------------|
| वृष्ठ      | पाक्त          | ु अशुद्ध                 | ु शुद्र       |
| ४९७        | १४             | मौनन्द्रागम              | मौनीन्द्रागम  |
| ४९८        | y              | <b>उपयोग</b>             | डपभोग         |
| "          | २८             | तथापि                    | अतएव          |
| ५०३        | 8 .            | रुह्योचं                 | रहोयं         |
| ५०४        | ११             | प्रमाजन                  | प्रमार्जन     |
| لإدلا      | १              | सुन्नधरस्स               | सुन्नघरस्स    |
| ५०६        | १०             | अल्सीके काण्डकी टट्टं से | सणके          |
| 12         | <b>ર</b> પ     | प्रम जन                  | प्रमार्ज्ञन   |
| <b>)</b> ? | २७             | कके                      | करके          |
| ५०८        | ३०             | <del>ब्</del> यान्तो     | <b>छ</b> न्तो |
| ५०९        | 4              | खंढे                     | ख़ुले         |
| 480        | 88             | वाघाद्य                  | न्याचादयः     |
|            |                |                          |               |

# परिशिष्ट

पृष्ठ ६१, पंक्ति चौथीके १५ वें अस्रके आगेका छुटा हुआ पाठ यह है :—
"विसुज्झमाणेविजाणइ"

पृष्ठ ७६, पंक्ति १७ के २३ अश्वरके आगेका पाठ यह है :— "अगाराहगा"

पृष्ठ १६७, पंक्ति ११ के १४ अञ्चरके आगेका छूटा हुआ पाठ यह है : — "किंवा दवा"

पृष्ठ २६८ पंक्ति २२ के दश अक्षरके आगे हा छूटा हुआ वाक्य यह है :-"वास्तवमें शास्त्रसे मिलती हुई सभी चूर्गी मान्य हैं।
पृष्ठ ३२३ के चौथी पंक्तिके आगेका छूटा हुआ बोल यह है:--

# (बोल १२)

३३५ पृष्ठके २९ वीं पंक्तिके आगेका छूटा हुआ वाक्य यह है:—
"जहां जहां आरम्भ है वहां सर्देत्र यदि कृष्ण हेश्या है तो फिर शुक्ल हेश्या केवल अनारम्भो में ही पाई जानी चाहिये परन्तु वह आरम्भीमें भी पाई जातो है अनः पूर्वोक्त नियम मिथ्या है।



### 🖇 श्रीवीतरागाय नमः 🎇

# सद्धर्ममण्डनम्।

# मिथ्यात्विकियाधिकारः।

अथ सद्धममण्डनमारभ्यते

सिद्धाण नमो किचा संजयाणंच भावओ अत्थ धम्म गइं तचं अणुसिद्धिं सुणेहमे १ भव वीजांकुर जनना रागाचाः क्षय मुपागता यस्य ब्रह्मावा विष्णुर्वो हरो जिनोवा नमस्तस्मै २

सिद्ध और साधुओंको भावपूर्वक नमस्कार करके हिताहितका ज्ञान देनेवाला सदुपदेश दिया जाता है उसे छिनये। भववीजका अंकुर उत्पन्न करनेवाले रागादि दोष जिसके श्लीण हो गये हैं वह ब्रह्मा हो, विष्णु हो चाहे शिव या जिन हो उसे मेरा नमस्कार है।

सम्यग् ज्ञान, दर्शन, चारित्र, विद्या चारित्र और श्रुत चारित्र को "सद्धर्म" कहते हैं। उसका मण्डन तथा मिथ्या ज्ञान दर्शन और चारित्रका खण्डन और जीवरक्षा तथा अनुकम्पा दान आदिके विरोधी सिद्धान्तोंका निराकरण, शास्त्रीय प्रमाणसे इस मन्थमें किया जाता है, इसिल्ये इसका नाम "सद्धर्म मण्डन" रक्खा है। भव्य जीवोंके उपकारार्थ, तथा आत्मलाभार्थ, यह मन्थ आरम्भ किया जाता है।

श्रीवीतरागदेवकी आज्ञाराधना रूप धर्मके दो भेद ठाणाङ्ग सूत्रके दूसरे ठाणेमें कहे हैं। वह पाठ---

"दुविहे धम्मे पन्नते तंजहा—सुयधम्मे चेव चारित्तधम्मे चेव" (ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा २) अर्थ-धर्म दो प्रकारका है एक श्रुत और दूसरा चारित्र।

सम्यग्ज्ञान, दर्शन, आठ ज्ञानाचार और आठ सम्यक्त्वके आचार श्रुतधर्ममें माने जाते हैं। सायु धर्म, तथा गृहस्य धर्मके मूलगुण एवं आठ चारित्रके आचार, चारित्र धर्ममें कहे गये हैं। इस प्रकार श्रुत और चारित्र ये दो ही वीतरागकी आज्ञाके धर्म हैं। इनसे मिन्न कोई तीसरा धर्म, वीतराग भाषित या वीतरागकी आज्ञाका धर्म नहीं है। इन्हीं श्रुत और चारित्र धर्मोंका आराधक पुरुष वीतरागकी आज्ञाका आराधक है।

श्रीवीतरागकी आहाराधनाके तीन मेद भगवती सूत्रमें कहे हैं वहपाठ—"कतिविहाणं भन्ते ! आराहणा पण्णत्ता ? गोयमा ! तिविहा आराहणा पण्णत्ता तंजहा नाणाराहणा दंसणाराहणा चारित्ता राहणा । णाणाराहणाणंभन्ते ! कतिविहा पण्णत्ता गोयमा ! तिविहा पण्णत्ता तंजहा— उक्कोसिया मिन्हामा जहण्णा । दंसणाराहणाणं भन्ते ! एवंचेव तिविहावि एवं चारित्ताराहणावि"

(भगवती शतक ८ उद्देशा १०)

अर्थ-हे भगवन्! आराधनाके भेद कितने होते है ?

(उत्तर) हे गोतम ! आराधनाके भेद तीन हैं, ज्ञानाराधना (ज्ञानकी आराधना) दर्भनाराधना (दर्शनकी आराधना) और चारित्राराधना (चारित्रकी आराधना)।

(प्रक्ष) हे भगवन् ! ज्ञानाराधनाके कितने भेद होते हैं ?

( उत्तर ) हे गोतम ! ज्ञानाराधनाके तीन भेद हैं, उत्क्रष्ट, मध्यम और जघन्य । इसी तरह दर्शनाराधना और चारित्राराधनाके भी तीन तीन भेद समझने चाहिये ।

यहां भगवान्ते आराधनायं तीन प्रकारकी कही हैं ज्ञानाराधना, दर्शनाराधना और चारित्राराधना। इसिलये इन्हींका आराधक पुरुष मोक्ष मार्ग तथा वीतरागकी आज्ञाका आराधक समझा जाता है। परन्तु इनकी आराधना नहीं करके जो किसी दूसरे धर्मका आराधन करता है वह मोक्ष मार्ग तथा वीतरागकी आज्ञाका आराधक नहीं है। ऊपर बताये हुए मूलपाठमें उत्कृष्ट, मध्यम और जघन्यके भेदसे जो तीनों आराधनाओंको तीन तीन प्रकारका कहा है उनमें किस भेदका आराधक पुरुष कितना भव करता है यह निर्णय भी इसी जगह भगवतीजीके मूलपाठमें कर दिया है वह पाठ—

"उक्कोसियाणं भन्ते ! णाणाराहणं आराहेत्ता कतिहिं भवग्ग-हणे हिं सिज्झंति जाव अन्तं करेंति ? गोयमा ! अत्थेगहए तेणेव भवगहणेणं सिज्झंति जाव अन्तं करेंति अत्येगइए दोचेणं भवगहणेणं सिज्झंति जाव अन्तं करेंति अत्ये गइए कप्पोवएसुवा कप्पाती
एसुवा उववज्जंति। उक्कोसियणं भंते! दंसणाराहणं आराहेता
कतिहिं भवगहणेहिं एवं चेव उक्कोसियणं भन्ते! चारित्ताराहणं आराहेता
हेता एवंचेव नवरं अत्येगइए कप्पातीएसुउववज्जंति। मिज्झिमियंणं
भंते! णाणाराहणं आराहेता कतिहिं भवगहणेहिं सिज्झंति जाव
अतं करेंति? गोयमा! अत्येगइए दोचेणं भवगहणेणं सिज्झइ जाव
अन्तं करेंति तचं पुण भवगगहणं नाइक्कमइ। मिज्झिमियं णं भन्ते!
दंसणाराहणं आराहेता एवंचेव एवं मिज्झिमियं चरित्ताराहणंवि।
जहन्नियंणं भन्ते! णाणाराहणं आराहेता कतिहिं भवगगहणेहिं सिजझंति जाव अन्तं करेंति? गोयमा! अत्थेगइए तचेणं भवगगहणेणं
सिज्झइ जाव अन्तं करेंति सत्तद्वभवगगहणाई पुण नाइक्कमइ एवं
दंसणाराहणं वि एवं चरित्ताराहणं वि" (भगवती इातक ८ ७० १०)

इस पाठमें ज्ञान, दर्शन और चारित्रकी उत्कृष्ट आराधना करनेवाले पुरुषको जधन्य एकभव और उत्कृष्ट दूसरे भवमें मोक्ष जाना कहा है तथा उत्कृष्ट ज्ञान और दर्शनकी आराधना करनेवालेको करूप और करूपातीत नामक स्थानोंमें ही देवता होना, एवं उत्कृष्ट चारित्रकी आराधना करनेवालेको अनुत्तर विमानमें ही जाना कहा है। इसी तरह इन तीनों आराधनाओंके मध्यम आराधकको जधन्य दो और उत्कृष्ट तीन भवमें, तथा इनके जधन्य आराधकको जधन्य तीन और उत्कृष्ट सात आठ भवमें मोक्ष जाना बत-लाया है। इसका खुलासा करते हुए टीकाकारने लिखा है कि—जिस ज्ञान दर्शनकी जधन्य आराधनासे उत्कृष्ट सात आठ भवमें मोक्ष जाना इस पाठमें बतलाया है वह ज्ञान और दर्शनकी आराधनासे उत्कृष्ट सात आठ भवमें मोक्ष जाना इस पाठमें बतलाया है वह ज्ञान और दर्शनकी आराधनासे रहित जधन्य ज्ञान और दर्शनकी आराधना नहीं। क्योंकि चारित्रकी आराधनासे रहित जधन्य ज्ञान और दर्शनकी आराधनासे, तथा आवकपनेके देशवतकी आराधनासे उत्कृष्ट असंलय भव भी होते हैं। इस प्रकार जिस पुरुषमें चारित्रकी आराधना नहीं है किन्तु ज्ञान और दर्शनकी जधन्य आराधना है वह पुरुष, तथा देशवती आवक, जघन्य तीन और उत्कृष्ट असंलय भवमें मोक्ष प्राप्त करते हैं। इस न्यायसे जो

पुरुष वीतरागकी आज्ञाराधनाके किसी भी भेदका आराधक है वह दो तीन भवोंमें अथवा असंख्य भवोंमें अवस्य ही मोक्ष जाता है पर जो पूर्वोक्त आराधनाओं के किसी भी भेदका आराधक नहीं है वह कभी भी मोक्ष नहीं जाता किन्तु वह अनन्त कालतक संसारमें ही पड़ा रहता है। अतः मिथ्यादृष्टि पुरुष वीतरागकी आज्ञाका किश्वित भी आराधक नहीं है क्योंकि आज्ञाराधक पुरुष पूर्वोक्त पाठ और टीकानुसार दो तीन भवमें अथवा उत्कृष्ट असंख्य भवमें अवस्य ही मोक्ष जाता है पर मिथ्या दृष्टि नहीं जाता। इसिल्ये वह वीतराग की आज्ञाराधनाके किसी भी अंशका आराधक नहीं है यह उक्त मूल पाठसे सिद्ध होता है। जो लोग मिथ्यादृष्टिको देशसे मोक्ष मार्गका आराधक मानते हैं उन्हें उक्त मूल पाठ और उस की टीकानुसार मिथ्यादृष्टिको असंख्य भव में वे मोक्ष जाना नहीं मानते, तो फिर उसे वीतरागकी आज्ञाका देशसे आराधक भी नहीं मान सकते जो आज्ञाका आराधक तो हो और असंख्य भव में भी मोक्ष न जाय यह बात उक्त मूल पाठ और उस की टीका से विरुद्ध है।

पूर्वोक्त त्रिविध आराधनाएं श्रुत और चारित्रके ही अन्तर्गत हैं। ज्ञानके बिना दर्शन और दर्शन के बिना ज्ञान नहीं होता इसिलए ज्ञान और दर्शन ये दोनों श्रुत धर्ममें माने जाते हैं और चारित्राराधना चारित्रस्वरूप है इसिलए धर्मके मूलमेद श्रुत और चारित्र ये दो ही हैं। दश्वेकालिक सूत्र में "अहिंसा संज्ञमो तवो" यह कह कर अहिंसा संयम, और तपको जो धर्म कहा है वह श्रुत और चारित्रको ही अहिंसा संयम और तप कह कर बतलाया है। पर श्रुत और चारित्र से अतिरिक्त अहिंसा संयम तप धर्म नहीं कहे हैं। अतएव इस गाथा की नियुक्ति में धर्म की व्याख्या करते हुए लिखा है कि "दुविहो लोगुत्तरियो सुयधम्मो खलु चरित्त धम्मोय" अर्थात् लोकोत्तर धर्म दो प्रकारका होता है एक श्रुत और दूसरा चारित्र। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि श्रुत और चारित्र रूप लोकोत्तर धर्मको ही उक्त गाथा में अहिंसा, संयम और तप कह कर बतलाया है परन्तु किसी लोकिक धर्मको नहीं।

इसी तरह उत्तराध्ययन सुत्रके २८ वें अध्ययनमें मोक्षका मार्ग बतलानेके लिए यह गाथा कही है कि:—

"नाणश्च दंसणंचैव चरित्तंच तवो तहा। एसमग्गुत्ति पन्नत्तो जिणेहिं वरदंसिहिं" ( उत्तरा० अ० २८ गाथा २ )

अर्थात ज्ञान दर्शन चारित्र और तपको तत्त्वदर्शी जिनवरोंने मोक्षका मार्ग बतलाया है।

यहां गाथामें झान, दर्शन, चारित्र, और तप ये चार मोक्ष के मार्ग कहे हैं। ये चारों ही श्रुत, और चारित्र धर्म के मेद हैं झान और दर्शन तो श्रुत के अन्दर और चारित्र तथा तप चारित्र के अन्दर माने जाते हैं। अतः गाथा में कहे हुए झान, दर्शन, चारित्र और तप, श्रुत तथा चारित्रके अन्तर्गत हैं। अतएव इस गाथाकी पाई टीका में तप के विषय में छिखा है कि—

"तपो वाह्याभ्यन्तर भेद भिन्नं यद्ईद्वचनानुसारि तदेवो पादीयते "

अर्थात् वाह्य और आभ्यन्तरके भेदसे भिन्न अर्हद्वचनानुसारी जो तप है उसी का इस गाथा में महण है।

यहां टीकाकारने वीतराग भाषित तप को ही मुक्तिका मार्ग बतला कर गाथामें उसीका महण होना बतलाया है पर मिथ्यादर्शनानुसारी तपको मुक्ति का मार्ग नहीं कहा है। अतः वीतरागकी आज्ञामें होने वाला यह तप चारित्र का ही भेद है। अतएव इस गाथा की टीकामें चारित्रसे पृथक् तपको लिखनेका प्रयोजन बतलाते हुए टीकाकारने लिखा है कि—"इहच चारित्र भेदत्वेऽपि तपसः पृथगुपादान मस्येव क्षपणं प्रत्यसाधागण हेतुत्वमुपदर्शियतुम्।" अर्थात् तप, चारित्रका ही भेद है तथापि कमिक्षय करनेमें यह सबसे प्रधान है यह बतलानेके लिए इस गाथामें चारित्रसे सलग तप कहा गया है।

यहां टीकाकारने स्पष्ट लिखा है कि तप चारित्र का ही भेद है अतः सिद्ध हुआ कि ऊपर लिखी हुई गाथामें श्रुत और चारित्र धर्म ही ज्ञान, दर्शन, चारित्र तथा तप कह कर बतलाये गये हैं इस न्यायसे श्रुत और चारित्रसे भिन्न कोई तीसरा वीतरागकी आज्ञाका धर्म नहीं है यह बात स्पष्ट सिद्ध होती है।

ठाणाङ्ग सूत्रमें विद्या और चारित्रके द्वारा संसार-सागरसे पार जाना कहा है, वह विद्या और चारित्र भी श्रुत तथा चारित्र धर्म ही हैं इनसे पृथक् नहीं। वह पाठ—

"दोहिं ठाणेहिं अणगारे सम्पन्ने अणादियं अणवयग्गं दीह-मद्धं चाउरंतर संसारकंतारं वीतिवत्तोज्ञा । तंजहा विज्ञाएचेव चर-णेणचेव" (ठणाङ्ग ठाणा २ उद्देशा ३ )

इस पाठमें विद्या और चारित्रके द्वारा संसार सागर से पार जाना कहा है और मूलपाठ में विद्या और चरण शब्द के साथ "एव कार" लगाकर भवसागर को पार करने के लिये अन्य उपाय का निषेध किया है। इसलिए मोक्ष प्राप्ति के लिये विद्या और चरण ये दो ही कारण सिद्ध होते हैं इनसे भिन्न कोई तीसरा कारण नहीं। यहां विद्या शब्द से ज्ञान दर्शन का और चरण शब्द से चारित्र का प्रहण है इसलिये इस पाठ में श्रुत और

चारित्र ही विद्या, तथा चरण कहकर बतलाये हैं। अतः इस पाठसे भी यही सिद्ध होता है कि श्रुत और चारित्र धर्म ही मोक्ष प्राप्तिके कारण हैं इनसे भिन्न कोई दूसरा नहीं है।

यहां कोई यह शङ्का करे कि विद्या शब्द तो केवल ज्ञान अर्थमें ही प्रसिद्ध है उससे ज्ञान और दर्शन इन दोनों का प्रहण क्यों होगा ? तो इसका उत्तर यह है कि इस पाठ की टीका में विद्या शब्द से ज्ञान और दर्शन दोनों ही का प्रहण होना लिखा है। वह टीका यह है—"नतु सम्यग्ज्ञान दर्शन चारित्राणि मोक्ष मार्ग इति श्रूयते इह तु ज्ञान कियाभ्यामसावुक्त इति कथं न तिष्ठरोधः अथ द्विस्थानकानुरोधादेवं निर्देशिऽपि न विरोधो नैवमवधारणगर्भत्वानिनहंशस्येति। अत्रोच्यते विद्याप्रहणेण दर्शनमप्यविरुद्धं द्रष्टच्यं ज्ञानभेदत्वात्सम्यग्दर्शनस्य। यथाहि अवोधात्मकत्वे सित मतेरनाकारत्वाद्वप्र-हे दर्शनं साकारत्वाचापायधारणे ज्ञानमुक्तमेवं व्यवसायात्मकत्वे सत्यवायस्य रुचिरुपोंऽशो ऽवाय एवे ति न विरोधः। अवधारणंतु ज्ञानादिव्यतिरेकेण नान्यउपायो भव व्यवच्छेद-स्येति दर्शनार्थ मिति"

अर्थ सम्यग्ज्ञान दर्शन और चारित्र मोक्षके मार्ग सुने जाते हैं परन्तु यहां ज्ञान और क्रियासे मोक्ष कहा गया है इस कारण उससे विरोध क्यों नहीं ? यदि कहो कि ठाणाङ्ग सूत्रका यह दूसरा ठाणा है इसमें तीनका समावेश नहीं है इसलिये यहां ज्ञान और क्रियासे मोक्ष कहा, किन्तु दर्शनसे नहीं । तो यह अयुक्त है । क्योंकि इस मूल पाठमें "विज्ञाए चेव चरणेण चेव" इन पदोंमें विद्या और चरण से ही मोक्ष जाने का नियम करके दूसरे से मोक्ष प्राप्तिका निषेध किया है । इसका उत्तर यह है कि विद्या शब्द से यहां दर्शन का भी प्रहण समझाना चाहिये । क्योंकि सम्यग्दर्शन, ज्ञानका ही भेद है । जैसे कि अववोध खरूप और अनाकार खरूप होने से मितज्ञान के अवपह और ईहारूप भेद दर्शन स्वरूप हैं और साकार होने के कारण अवाय और धारणा रूप मितज्ञान के भेद, ज्ञान के अन्दर कहे हैं इसी तरह व्यवसाय स्वरूप अवाय का रुचि रूप अंश सम्यग्दर्शन है और अवगमरूप अंश अवाय, ज्ञान स्वरूप ही है इसलिये कोई विरोध नहीं है । इस पाठ में जो "एवकार" आया है वह सम्यग्ज्ञान दर्शन और चारित्र से मिन्न कोई मोक्ष प्राप्ति का उपाय नहीं हैं यह दर्शाने के लिये समझना चाहिये । यह उक्त टीका का अर्थ है ।

यहां टीकाकार ने विद्या शब्द से ज्ञान और दर्शन दोनों ही का श्रह्र ग बतलाया है और सम्यग्ज्ञान दर्शन ही श्रुत कहलाते हैं इसिलये उक्त मूलपाठ में श्रुत और चारित्रधर्म ही विद्या और चरण शब्द से कहे गये हैं। मूलपाठ में 'एवकार' देकर इनसे भिन्न पदार्थ को मोक्ष प्राप्ति में निषेध किया है अत: श्रुत और चारित्रधर्म ही मोक्ष के मार्ग तथा वीतराग की आज्ञा के धर्म सिद्ध होते हैं। श्रुत तथा चारित्र अथवा विद्या या चारित्रधर्म

अज्ञानी और मिथ्यात्वियों में नहीं होते सम्यग्दष्टि पुरुषों में ही होते हैं अतः सम्यग्दष्टि पुरुष ही वीतराग की आज्ञाराधक या मोक्ष मार्गके आराधक हैं मिथ्यादृष्टि नहीं।

#### (१) पहला बोल समाप्त।

जो जीव अज्ञानी तथा मिथ्यादृष्टि हैं उनसे जो परलोक के लिये तपोदानादि रूप किया की जाती हैं वह वीतराग की आज्ञा में नहीं हैं और वे पुरूष मोक्ष मार्गके किश्चित् भी आराधक नहीं हैं यह बात शास्त्र के प्रमाण से बतलाई जाती है।

भगवती सूत्र शतक १ उद्देशा ४ में कहा है कि जो पुरुष अज्ञानी तथा मिथ्या-दृष्टि हैं उनकी परलोक सम्बन्धी किया मोह कर्म के उदय से होती है। वह पाठ—

"जीवेणं भन्ते! मोहणिज्जेणं कहेणं कम्मेणं उदिन्नेणं उवहा-वेज्ञा? हंता गोयमा उवहाएज्ञा। से भन्ते! किं वीरियत्ताए उवहाएज्ञा एज्ञा अवीरियत्ताए उवहाएज्ञा? गोयमा! वीरियत्ताए उवहाएज्ञा णोअवीरियत्ताए उवहाएज्ञा। जइ वीरियत्ताएउवहाएज्ञा किं वाल वीरि-यत्ताए उवहाएज्ञा पण्डियवीरियत्ताए उवहाएज्ञा वालपंडियवीरिय-ताए उवहाएज्ञा गोयमा! वालवीरियत्ताए उवहाएज्ञा णोपंडियवीरि-यत्ताए उवहाएज्ञा णो वालपंडियवीरियत्ताए उवहाएज्ञा णोपंडियवीरि-यत्ताए उवहाएज्ञा णो वालपंडियवीरियत्ताए उवहाएज्ञा" (भगवती शतक १ उहे शा ४)

अर्थ—हे भगवन् ! मिथ्यात्व-मोहनीय कर्मके उदयसे जीव परछोककी क्रिया स्वीकार करता है या नहीं ?

( उत्तर ) हे गोतम ! करता है।

( प्रश्न ) हे भगवन् वीर्घ्यके द्वारा स्वीकार करता है या अवीर्घ्यके द्वारा करता है ?

( उत्तर ) चीर्य्यके द्वारा स्वीकार करता है अवीर्य्यके द्वारा नहीं क्योंकि परलोककी क्रिया करनेमें वीर्य्यकी आवश्यकता होती है।

(प्रश्न) यदि वीर्घ्यंके द्वारा स्वीकार करता है तो क्या बाल वीर्घ्यंके द्वारा करता है या पण्डित वीर्घ्यंके द्वारा करता है अथवा बाल पण्डित वीर्घ्यंके द्वारा स्वीकार करता है ?

(उत्तर) बाल वीर्य्यके द्वारा स्वीकार करता है पण्डितवीर्य्य अथवा बालपण्डितवीर्यके द्वारा नहीं। यह इस पाठका अर्थ है।

यहां "बाल" शब्दका अर्थ टीकाकारने मिथ्यादृष्टि किया है । वह टीका यह है—
"बालवीर्य्यत्ताएं" ति बालः सम्यगर्थानववोधात् सद्घोधकार्य्यविरत्यभावाच
मिथ्यादृष्टिः तस्य वीर्यता परिणति विशेषः सा तथा तया "

अर्थात् जिसको सम्यक् अर्थका बोध नहीं है और सद्घोधसे उत्पन्न होनेवाली विरति भी नहीं है वह जीव "बाल" कहलाता है अर्थात् मिथ्यादृष्टिको बाल कहते हैं। उसकी वीर्यता बाल वीर्यता कहलाती है। यह टीकाका अर्थ है।

यहां मूलपाठ और टीकामें मिथ्यात्वमोहनीय कर्मके उद्यसे जो परलोककी किया की जाती है उसे वालवीर्य्यके द्वारा होना कहा है और वालवीर्य्य (मिथ्यात्वीका वीर्य्य) वीतरागकी आज्ञासे वाहर है इसिलए उस वीर्य्यके द्वारा जो परलोककी किया की जाती है वह भी आज्ञासे वाहर सिद्ध होती है। अतः अज्ञानी और मिथ्यादृष्टियोंकी परलोकके लिए की जानेवाली तपोदानादिख्या किया वीतरागकी आज्ञासे बाहर समझनी चाहिए।

ठाणाङ्ग सूत्रके तीसरे ठाणेमें मिथ्यादृष्टियोंकी किया अज्ञान किया कही हैं और अज्ञान भगवान्की आज्ञासे बाहर है अतः मिथ्यादृष्टिकी किया भी आज्ञा बाहर सिद्ध होती है वह पाठ—

### "अण्णाणिकरिया तिविहा पण्णत्ता तंजहा—मतिअण्णाण किरिया सुय अण्णाण किरिया विभंगण्णाण किरिया"

#### ( ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा ३ उद्देशा ३ )

(टीका) "मइ अण्णाण किरिए" ति । "अविसेसिया मइचिय सम्मिद्दिहस्स सा मइ-ण्णाणं मइअण्णाणं मिच्छिदिहिस्स सुयं वि एवमेव" ति मत्यज्ञानात् क्रियाऽनुष्ठानं मत्यज्ञानिक्रया एवमितरेऽपि नवरं विभंगो मिथ्यादृष्टरेरविधः स एवाज्ञानं विभंगा ज्ञानिमिति ।"

अर्थात्—जो क्रिया, अज्ञानसे की जाती है उसे "अज्ञान क्रिया" कहते हैं। उसके तीन भेद हैं मत्यज्ञानिकया, श्रुताज्ञानिकया और विभंगाज्ञानिकया।

यह मूलपाठका अर्थ है। इसमें अज्ञानिकयाके जो मत्यज्ञानादिक तीन भेद बत-लाए हैं इनका अर्थ जो उपरोक्त टीकामें किया है उसका भाव यह है—

सम्यग्दिष्ट पुरुषकी मितको "मितज्ञान" कहते हैं। और मिश्यादिशकी मितको "मितअज्ञान" कहते हैं। इसी तरह श्रुतके विषयमें भी जानना चाहिये। जो किया मत्यज्ञानसे की जाती है वह मत्यज्ञानिकया कहलाती है। इसी तरह श्रुताज्ञानिकया और विभङ्गाज्ञान किया समझनी चाहिये। "विभङ्ग" नाम मिश्यादिष्ट के अविध ज्ञान का है वह ज्ञान भी अज्ञान है इसिलिये इसे "विभङ्गाज्ञान" कहते हैं। यह दीका का अर्थ है। यहां टीकाकार ने मिश्यादिष्ट अज्ञानी की मित, श्रुत, और अविध को मत्यज्ञान, श्रुताज्ञान, और विभङ्गाज्ञान कहा है और इनसे की जाने वाली उसकी कियाओं को मत्यज्ञान किया श्रुताज्ञान किया और विभङ्गाज्ञान किया कहा है। ये सभी क्रियायं उपरोक्त मूल पाठमें अज्ञान किया के भेद कही हैं। अज्ञान, वीतराग की आज्ञा से बाहर है इसिलये अज्ञानसे की जाने वाली मिथ्याइष्टियों की ये किया भी आज्ञा से बाहर ही हैं।

आवश्यक सूत्र में अज्ञान को त्यागने योग्य और ज्ञानको आदरने योग्य कहा है।

वह पाठ—"अन्नाणं परियाणामि नाणं उवसंपवज्जामि मि-च्छत्तं परियाणामि सम्मत्तं उवसंपवज्जामि" (आवश्यक सूत्र)

अर्थ—साधु प्रतिज्ञा करता है कि मैं अज्ञान को छोड़ता हूं और ज्ञान को प्राप्त करता हूं। तथा मिथ्यात्व को छोड़ता हूं और सम्यक्त्व को प्राप्त करता हूं। यह इस पाठका अर्थ है।

इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अज्ञान और मिथ्यात्व वीतराग की आज्ञा से बाहर है इसिट्ये अज्ञान तथा मिथ्यात्व से जो किया की जाती है वह भी आज्ञा से बाहर ही सिद्ध होती है।

भगवती सूत्र शतक ७ उद्देशा २ में जिसको जीव, अजीव, त्रस और स्थावरका ज्ञान नहीं है उसके प्रत्याख्यानको दुष्प्रत्याख्यान कहा है इसलिये अज्ञानी मिथ्यादृष्टि की क्रिया आज्ञा बाहर सिद्ध होती है क्योंकि मिथ्यादृष्टि को जीव, अजीव, त्रस और स्थावरका सम्याज्ञान नहीं होता।

उवाई सूत्रमें कहा है कि जो पुरुष, अकामनिर्जराकी किया करके दश हजार वर्षकी आयुके देवता होते हैं जो हाडी बन्धनादिक दुःख सह कर बारह हजार वर्षकी आयुके देवता होते हैं जो माता पिता आदिकी सेवासे चौदह हजार वर्षकी आयुके देवता होते हैं जो स्त्री अकाम ब्रह्मचर्थ्य पालन करके चौसठ हजार वर्षकी आयुक्ती देवता होते हैं जो अन्न जल आदिका नियम रखकर चौरासी हजार वर्षकी आयुक्ते देवता होते हैं जो कन्द मूलादि खाकर एक पल्योपम और एक लाख वर्षकी आयुक्ते देवता होते हैं जो परिन्नाजकधर्मका पालन करके दश सागरकी आयुक्ते देवता होते हैं तथा गोशालक मतानुयायी जो बाईस सागरकी आयुक्ते देवता होते हैं ये सभी लोग मोक्समार्ग के आराधक नहीं हैं। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अज्ञान तथा मिथ्यात्वसे की जाने वाली किया वीतराग की आज्ञासे बाहर है और उन कियाओंका आचरण करनेवाले मिथ्या दृष्टि पुरुष मोक्ष मार्गके आराधक नहीं है किन्तु जो ज्ञानवान और सम्यग्दृष्टि हैं वे ही भगवान की आज्ञाके आराधक हैं।

( दूसरा बोल समाप्त। )

(प्रेरक)

आपने पहले बोलमें ठाणाङ्ग आदि सूत्रोंका प्रमाण देकर धर्मके दो भेद श्रुत और चारित्र बतलाये हैं और मिथ्यादृष्टिमें इन धर्मोंके न होनेसे उसे मोक्ष मार्गका किञ्चित् भी आराधक न होना कहा है। परन्तु भ्रमविध्वंसनकार आपकीतरह धर्मका भेद नहीं करते जैसे कि भ्रमविध्वंसनके पहले पृष्ठ पर उन्होंने लिखा है "ते धर्मरा दो भेद सवंर निर्जरा। ए बीहूं भेदांमे जिन आज्ञा छै। ए संवर निर्जरा वीहुई धर्म छै। ए संवर निर्जरा टाल अनेरो धर्म नहीं छै। कई एक पाखण्डी संवरने धर्मश्रद्धे पिण निर्जराने धर्म श्रद्धे नहीं । त्यारे संवर निर्जरारी ओळखगा नहीं" इसका क्या समाधान

( प्ररूपक )

शासमें कहीं भी धर्मके दो भेद संवर और निर्जरा नहीं कहे हैं। किन्तु ठाणाङ्ग सुत्रके दूसरे ठा गेमें श्रुत और चारित्र ये दो धर्मके भेद बताये हैं। वह पाठ पहले बोल में लिखा जा चुकाहै। इसलिए संवर और निर्जर को धर्मका भेद बतलाना अप्रामाणिक है। \* शास्त्रकारको यदि यह इष्ट होता तो ठागाङ्ग सुत्रमें जहां यह पाठ आया है कि "दुवि हे धम्मे फन्नते तंजहा सुय धम्मे चेव चारित धम्मेचेव।" वहां ऐसा पाठ आता कि "दुविहे धम्मे पन्नत्ते तंजहा संवर धम्मेचेत्र निज्जरा धम्मेचेव" मगर ऐसा पाठ नहीं अ।या । इसलिए संवर और निर्जराको धर्मका भेद कायम करना मिथ्या है । भ्रमविष्वं-सनकारने मिथ्यादृष्टिकी अप्रशस्त निर्जराको वीतरागकी आज्ञाके धर्ममें कायम करनेके स्थि अपने मनसे धर्मके दो भेद संवर और निर्जरा लिख दिये हैं। परन्तु यह बात शास्त्र सम्मत नहीं है। संवर रहित निर्जरा कहीं भी वीतरागकी आज्ञामें नहीं कही है और इसका आराधक भी कहीं मोक्ष मार्गका आराधक नहीं कहा है। तथापि यदि संवर रहित निर्जराको धर्ममें मान कर मिथ्य दृष्टिको मोक्ष मार्गका आराधक माना जाय तो कोई भी जीव मोध्र मार्गका अनाराधक न होगा। क्योंकि संवर रहित अप्रशस्त निर्जरा सभी प्राणियोंमें होती है। ऐसी निर्जरासे २४ ही दण्डकके जीव युक्त हैं, अतः

नोट-संवर और सकाम निर्जरा श्रुत तथा चारित्रके अन्तर्गत हैं अतः ये धर्म हैं पर अकाम निर्जरा धर्म नहीं है। लेकिन धर्मके दो भेद "संवर और निर्जरा" कहनेसे अकाम निर्जरा भी धर्म में ठहरती है और अकामनिर्जरा मिथ्यादृष्टिमें भी होती है इसलिए वह भी मोक्षमाग का आराधक कायम होता है परन्तु यह बात शास्त्र सम्मत नहीं है। इसलिए शास्त्रानुसार धर्मके दो भेद श्रुत और चारित्र ही कहने चाहिये। इस प्रकार संवर और सकाम निर्जरा धर्ममें कायम होंगे और अकाम निर्जरा न होगी, क्योंकि वह श्रुत तथा चारित्रसे बाहर है और अकाम निर्जरा के धर्मसे पृथक् होनेपर मिथ्यादृष्टि मोक्षमार्गका आराधक न होगा इस प्रकार शास्त्रसे कोई विरोध न आवेगा यही यहांका तात्पर्य्य है 👈

सभी जीव भ्रमविध्वंसनकारके मतमें मोक्ष मार्गके आराधक ही ठहरेंगे। पर यह बात शास्त्र विरुद्ध है। भगवती सूत्र शतक ८ उद्देशा १० के मूल पाठमें स्पष्ट लिखा है कि जो मोक्ष मार्गके एक अंशका भी आराधक नहीं है वह सर्वविराधक कहलाता है। यदि संवर रहित अप्रशस्त निर्जरा, धर्ममें हो तो कोई भी जीव सब विराधक नहीं हो सकता। अतः अप्रशस्त निजराको धर्ममें कायम करनेके लिए धर्मका दो भेद संवर और निजरा बतलाना दुराप्रहका परिणाम समझना चाहिए।

# बोल तीसरा।

(प्रेरक)

संवर और निर्जरा, ये दो धर्मके भेद हैं ऐसा अर्थ वतलानेवाला यद्यपि कोई मूल पाठ शास्त्रमें नहीं आया है तथापि भ्रमविध्वंसनकारने दशवेकालिक सूत्रके पहले अध्ययनकी पहली गाथा लिख कर संवर रहित अप्रशस्त निर्जराको वीतरागकी आज्ञामें सिद्ध करनेके लिए उक्त गाथाकी समालोचनामें यह लिखा है कि "इहां धर्मने माङ्गलिक उत्कृष्ट कह्यो। ते अहिंसाने संयमने अने तपने धर्म कह्यो छै। संयमते संवर धर्म अने तपते निर्जरा धर्म छै। अने त्याग बिना जीवरी द्या पाले ते अहिंसा धर्म छै। अने जीव हणवारा त्याग ते संयम पिण कहीजे अने अहिंसा पिण कहीजे अहिंसा विहां तो संयमनी भजना छै अने संयम तिहां अहिंसानी नियमाछै। ए अहिंसा धर्म अने तप धर्म तो पहिला चार गुणठाणा पिण पावे छैं"

(भ्र॰ पृ॰ २)

इसका क्या समाधान।

(प्ररूपक)

दश्वेकालिक सूत्रके प्रथम अध्ययनकी पहली गाथामें श्रुत और चारित्र धर्म ही अहिंसा, संयम, तथा तप कह कर बतलाये हैं परन्तु सम्यक्त्व रहित द्रव्य अहिंसा और संवर रहित तप नहीं कहे हैं क्योंकि जो अहिंसा, सम्यक्त्वके बिना होती है और जो तप संवर रहित होता है उनमें कोई महत्त्व नहीं है। ऐसी द्रव्यक्तपा अहिंसा और संवर रहित द्रव्य तप जीवने अनन्त बार किये हैं पर उनसे खल्प भी मोक्ष मार्गकी आराधना न हुई। अतः उनका कथन न होकर इस गाथामें श्रुत और चारित्र धमके अन्तर्गत जो सम्यक्त्वके साथ होनेवाली अहिंसा तथा संवरके साथ होनेवाला तप है उन्हींका कथन है। इसलिए गाथोक्त अहिंसा और तप धर्मको मिथ्यादृष्टिमें कायम करना अज्ञान मूलक है। अतएव गाथामें कहे हुए धर्म पदकी व्याख्या करते हुए नियुक्तिकारने लिका है कि—

# "दुविहो धम्मो लोगुत्तरियो सुयधम्मो खलु चरित्तधम्मो य सुयधम्मो सज्झाओ चरित्तधम्मो समणधम्मो"

अर्थात् दशवैकालिक सूत्रकी पहली गाथामें कहा हुआ धर्म लोकोत्तर धर्म है वह हो तरहका होता है एक श्रुत और दूसरा चारित्र। स्वाध्याय (शास्त्र पाठ) को श्रुत और श्रमण यानी सम्यग्दृष्टि साधुके धर्मको चारित्र कहते हैं। यह नियुक्तिके पाठका अर्थ है।

इस नियुक्तिकी गाथासे स्पष्ट सिद्ध होता है कि दशवैकालिक सूत्रकी पहली गाथा में लोकोत्तर धर्म श्रुत और चारित्रकोही अहिंसा संयम और तप कह कर बतलाया है पर इससे मिन्न किसी लौकिक अहिंसा या तपको नहीं। अतः गाथामें कही हुई अहिंसा और तपको श्रुत तथा चारित्रसे अलग कायम करके मिथ्यादृष्टियोंमें इन धर्मों का सद्भाव बत-लाना श्रमविध्वंसनकारका अज्ञान तथा इस निर्युक्तिकी गाथासे भी विरुद्ध समझना चाहिये।

उक्त गाथामें कहे हुए अहिंसा और तप धर्मका मिथ्यादृष्टिमें सद्भाव बतलाना, उक्त नियुक्ति तथा शास्त्रीय सिद्धान्तसे तो विरुद्ध होता ही है परन्तु इससे भ्रमविध्वंसनकारके मुख्य मुख्य सिद्धान्त भी विरुद्ध होते हैं। इनका सिद्धान्त है कि "साधसे इतरको बन्दन नमस्कार करना एकान्त पाप है" "साधुसे इतर सभी कुपात्र हैं " इत्यादि । यदि सम्यक्त रहित अहिंसा और संवर रहित तप वीतरागकी आज्ञामें हैं, और ये मिथ्या-दृष्टिमें होते हैं तो मिथ्या दृष्टिको वन्दन नमस्कार दान सम्मान आदि करना भी तेरह पन्थियोंको वीतराग की आज्ञामें ही मानना चाहिए और मिथ्यादृष्टि को भी सुपात्र कहना चाहिए क्योंकि यह गाथा "अहिंसा संयम और तपमें जिसका सदा मन लगा रहता है उसको देवता भी नमस्कार करते हैं "यह कह कर अहिंसा संयम और तप धर्मसे युक्त पुरुषके वन्दन नमस्कारको वीतरागकी आज्ञामें कायम करती है इसलिए भ्रमविध्वंसनकारके मतसे मिथ्यादृष्टिको वन्दन नमस्कार आदि करना वीतरागकी आज्ञा में ही ठहरता है। जिसका वन्दन नमस्कार वीतरागकी आज्ञामें है उसकी पूजा प्रतिष्ठा दान सम्मान आदि भी आज्ञामें ही होंगे अतः भ्रमविध्वंसनकारके हिसाबसे मिथ्या-दृष्टिकी पूजा प्रतिष्ठा और दान सम्मानादि भी वीतरागकी आज्ञामें ही ठहरते हैं। तथा निथ्या दृष्टि भी सुपात्र ठहरता है क्योंकि जिसकी पूजा प्रतिष्ठा दान सम्मान आदि वीत-रागकी आज्ञामें है वह कदापि क्रपात्र नहीं हो सकता । ऐसी दशामें साधुसे इतरको वन्दन नमस्कार करनेमें एकान्त पाप कहना तथा साधुसे इतर सभीको कुपात्र बतलाना इनका मिथ्या सिद्ध होता है।

इसका समाधान यदि अमिवध्वंसनकार यह देवें कि जिस पुरुषका संयमके साथ अहिंसा और तपमें सदा मन लगा रहता है उसीको यह गाथा देववन्दनीय बतलाती है इसलिये संयमी पुरुषकी ही वन्दना बीतरागकी आज्ञामें हैं तो फिर संयमी पुरुषकी ही अहिंसा। और तपको इस गाथामें कहा जाना भी मानना चाहिए और संयमके साथ जो अहिंसा और तप होते हैं उन्हींको वीतरागकी आज्ञामें भी कहना चाहिए। अतः दशवै-कालिक सूत्रके पहले अध्ययनकी पहली गाथाका नाम लेकर मिथ्यादृष्टिकी कियाको आज्ञामें कायम करना और धमका दो मेद संवर तथा निर्जरा बतलाना मिथ्या समझना चाहिए। पाठकोंके ज्ञानार्थ देशवैकालिक सूत्र की वह गाथा लिख कर उसका मूलायं कर दिया जाता है।

# "धम्मो मंगल मुक्टिं अहिंसा संजमो तवो देवावि तं नंमंसंति जस्स धम्मे सया मणाो।"

(दशवैकालिक सूत्र अ०१ गाथा १)

अर्थ—धर्म, मंगल अर्थात् कल्याणका दाता और उत्कृष्ट यानी सव बस्तुओं में प्रधान है। वह धम अहिंसा, संयम, तथा तप स्वरूप है। धर्ममें जिसका सदा मन लगा रहता है देवता भी उसे नमस्कार करते हैं। यह उक्त गाथाका अर्थ है।

इस गाथामें मंगल देने वाला सबसे श्रेष्ठ देववन्दनीय धर्मका कथन है। ऐसा धर्म, श्रुत और चारित्र ही हो सकता है लौकिक धर्म नहीं। क्योंकि लौकिक धर्म न तो देववंदनीय है और न मोक्ष रूप मंगल देनेवाला सबसे प्रधान ही है इसलिये उसका कथन न होकर इस गाथामें मोक्ष रूप मंगलको देनेवाला सबसे प्रधान और देववन्दनीय श्रुत और चारित्र धर्मका ही कथन है। वह श्रुत और चारित्र ही इस गाथामें अहिंसा संयम तथा तप कह कर बतलाये हैं। इसलिये गाथोक्त अहिंसा संयम और तप मिथ्यादृष्टि अज्ञानीमें नहीं होते क्योंकि वह श्रुत तथा चारित्र धर्मका सदाव बतलाना और उसे मोक्ष मार्गका देशाराधक कहना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये।

# बोल चौथा

(प्रेरक)

आपने मिथ्यादृष्टि अज्ञानीको मोक्षमार्गका किंचित् भी आराधक न होना बत-लाया पर भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ४ पर लिखते हैं कि—

"तिवारे कोई कहे ते मिथ्यादृष्टि बालतपस्वीरे संवर व्रत तो किञ्चिनमात्र नहीं तो व्रत विना देशाराधक किम हुवे इमि पूछे तेहनो उत्तर—व्रतीनेतो सर्वआराधक कहीजे

अने ए बालतपस्वीने व्रत नहीं पिण निर्जरारेलेखे देशाराधक कहा छै।" इस विषयमें भ्रम विध्वंसनकारने भगवती सूत्र शतक ८ उद्देशा १० का मूलपाठ प्रमाण दिया है और उक्त मूल पाठकी चतुर्भक्षीके प्रथम भक्षमें मिथ्यादृष्टिको कहा जाना बतलाया है। इसका समाधान क्या है ?

#### ( प्ररूपक )

भगवती सूत्र शतक ८ उद्देशा १० में कही हुई चतुर्भङ्गीके पहले भङ्गका स्वामी प्रथम गुण स्थान वाला मिथ्यादृष्टि पुरुष नहीं है क्योंकि मिथ्यादृष्टिमें सम्यण् ज्ञान दर्शन तथा चारित्र इनमेंसे एक भी नहीं होता तथापि संवररिहत निर्जराकी करनीको मोक्ष मार्गमें मान कर उस करनीकी अपेक्षासे मिथ्यादृष्टिको भ्रमविध्वंसनकार मोक्ष मार्ग का देशाराधक कहते हैं लेकिन यह बात शास्त्र संमत नहीं है। भगवती सूत्रके इस पाठमें तथा इसकी टीकामें संवर रहित निर्जराकी करनीको मोक्षमार्गकी देशाराधनामें नहीं कहा है और उस करनीको लेकर यह आराधक विराधककी चतुर्भङ्गी भी नहीं कही है किन्तु श्रुत और शीलको लेकर कही है। श्रुत नाम ज्ञान और दर्शनका तथा शील नाम चारित्रका है। इसलिये जिसमें श्रुत और शील इनमेंसे एक भी नहीं है वह पुरुष मोक्ष मार्गका देशाराधक कैसे हो सकता है ? अतः मिथ्यादृष्टि अज्ञानी मोक्षमार्गका देशाराधक नहीं है क्योंकि उसमें श्रुत तथा शील (चारित्र) इनमेंसे एक भी नहीं होता।

संवर रहित निर्जराको मोक्षमार्गमें मानकर उसके होनेसे यदि मिथ्यादृष्टि का इस चतुर्मङ्गीके प्रथम भङ्गमें माना जाय और मिथ्यादृष्टिको भी देशाराधक कहा जाय तो यह आराधक विराधक की चतुर्भङ्गी नहीं बन सकती क्योंकि जो पुरुष मोक्ष मार्गकी किंचित भी आराधना नहीं करता वह चतुर्थभङ्गका स्वामी सर्वविराधक कहा गया है परन्तु संवर रहित निर्जरा उसमें भी होती है अतः निर्जराके होनेसे मोक्षमार्गका देशा-राधक मानने पर यह पुरुष भी देसाराधक ही ठहरता है सर्व विराधक नहीं। क्योंकि संवर रहित निर्जरा एकेन्द्रियादिक चौवीस ही दण्डकके जीवोंमें होती है इसिलये (संवर रहित निर्जराको मोक्षमार्गके आराधनमें मानने पर) सभी मिथ्यादृष्टि आराधक ही ठहरते हैं पर कोई भी सर्वविराधक नहीं होता। इस प्रकार इस चतुर्भङ्गीका चौथा भङ्ग खाली रह जाता है पर यह इष्ट नहीं है इसका भी स्वामी होता है। अतः संवर रहित निज्याको मोक्षमार्गके आराधनमें मानना शास्त्रविरुद्ध समझना चाहिये।

जब कि संवर रहित निजेरा मोक्षमार्गमें नहीं मानी जाती और उस निजराके होते हुए भी आराधक नहीं माना जाता तब उक्त चतुर्भङ्गीका चौथा भङ्ग खाली नहीं रहता क्योंकि जो पुरुष श्रुत, तथा शील (चारित्र) इन दोनोंसे न<sup>े</sup>था रहित है वह भगवती सूत्रोक्त चतुर्भङ्गीके चतुर्थ भङ्गका स्वामी होता है इस प्रकार सभी मिथ्यादृष्टि चतुर्थभङ्गके ही स्वामी हैं क्योंकि उनमें श्रुत ओर शील (चारित्र) इनमेंसे एक भी नहीं होता। अतः मिथ्यादृष्टि अज्ञानीको मोक्षमार्गका देशाराधक कहना और इसके लिये भगवतीकी साक्षी देना अज्ञान मूलक समझना चाहिये।

संवर रहित निर्जराकी करनीको मोक्ष मार्गके आराधन में कायम करके मिथ्या दृष्टिको देशाराधक माननेसे भ्रमविध्वंसनकारकी प्ररूपणा भी यहां पूर्वापर विरुद्ध हो गई है। जैसे कि भगवतीके इस पाठका अर्थ करते हुए जीतमल्जीने लिखा है कि "म्हें ते परुष देश आराधक प्ररूप्यो एष बाल तप्स्ती" "म्हें ते पुरुष सर्वविराधक कहा। अन्नती बाल तपस्वी" ( भ्रम० पृ० ३ ) यह लिख कर भ्रमविध्वंसनकारने पहला और चौथा इन दोनों ही भंगोंमें बालतपस्वीका होना बतलाया है परन्तु यह परस्पर विरुद्ध है। जा बाल तपस्त्री देशसे मोक्ष मार्गका आराधक होकर प्रथम भङ्गका स्वामी है वह चतुर्थ भङ्का स्वामी नहीं हो सकता है क्योंकि चतुर्थ भङ्कवाला मोश्च मार्गका किंचित् भी आरा-धक नहीं है। यदि कहो कि चतुर्थ भङ्गवाला अन्नती बाल तपस्वी है और प्रथम भङ्ग-वाला पुरुष बाल तपस्वी है इसलिये जीतमलजी ने पूर्वापर विरुद्ध प्ररूपणा नहीं की है तो यहां यह प्रश्न होता है कि प्रथम भङ्गव।ला बालतपस्वी अन्नती है या नहीं ? यदि अन्नती है तो फिर चतुर्थभङ्ग वाले अन्नती बालतपस्वीसे इसका कुछ भी भेद नहीं है क्योंकि यह भी अन्नती बालतपस्ती है और चतुर्थभङ्क बाला भी अन्नती बाल तपस्ती है इस प्रकार जीतमळजीके लेखानुसार प्रथम भङ्ग और चतुर्ध भङ्गके स्वामियोंमें छूछ भी भेद नहीं रहता। ये दोनों ही भङ्गके स्वामी एक ही हो जाते हैं परन्तु यह बात एकान्त विरुद्ध है प्रथम भङ्गका स्वामी देशाराधक है और चौथा भङ्गका स्वामी सर्व विराधक है अतः ये दोनों एक नहीं हैं। यदि कहो कि प्रथम भङ्ग वाला बालतपस्वी अन्नती नहीं किन्तु व्रती है इसलिये यह चतुर्थ भङ्ग वाले बालतपस्वीसे भिन्न है तो फिर यह मिथ्यादृष्टि कैसे ? मिथ्यादृष्टिमें त्रत नहीं होता और यह त्रती है इसलिये सम्यग्दृष्टि ही ठहरता है मिथ्यादृष्टि नहीं अतः मिथ्यादृष्टिको देशाराधक बतलाना जीतमलजीका अज्ञान है।

यदि कोई कहे कि भगवतीके मूल पाठमें देशाराधक शीलवान् पुरुषको "अविण्णा यधम्मे" कह कर धर्मका ज्ञाता न होना कहा है इसिलये यह सम्यग्दिष्ट नहीं है तो यह भी मिथ्या है क्योंकि "अविण्णाय धम्मे" इस पदका अर्थ अज्ञानी या धर्मको बिलकुल नहीं जानने वाला नहीं है। व्याकरणानुसार इसका अर्थ यह है कि—"न विशेषण ज्ञातः धर्मी-येन स" अविज्ञात धर्मी" अर्थात् जिसने विशेष रूपसे धर्मको नहीं जाना है वह अविज्ञात धर्मी पुरुष कहलाता है। तात्पर्य यह है कि पहला देशाराधक पुरुष वह है जो जानित्रकी

आराधना करता है पर विशेषरूपसे ज्ञानवान् नहीं है। जैसे कोई धनवान् यदि धनकी प्राप्तिके लिये विशेष प्रयत्न नहीं करता तो उसे दिरद्र नहीं कह सकते, वैसे ही यदि कोई पुरुष ज्ञान प्राप्तिके लिये विशेष प्रयत्न (आराधना) नहीं करता तो उसे अज्ञानी नहीं कह सकते। अत: उक्त भगवतीकी चौभङ्गीके पहले भङ्गका स्पष्ट अर्थ इस प्रकार है—

(१) देशाराधक—जो चारित्रकी आराधना करता है पर विशेषरूपसे ज्ञानवान् नहीं है।

ऐसा मानना ही शास्त्रके अनुकूल है इससे विरुद्ध अर्थ करनेसे "अविण्णायधम्मे" इस पाठमें दिया हुआ "वि" उपसर्ग निरर्थक ठहरता है और उत्तराध्ययन सूत्रकी गाथा से भी विरोध होता है। जैसे कि उत्तराध्ययन सूत्रमें यह गाथा कही है—

### ''नादंसणिस्स नाणं नाणेण विना न होंति चरणगुणा''

अर्थात् मिथ्यादृष्टिको ज्ञान नहीं होता और विना ज्ञानके चारित्र तथा गुण (पिण्ड विद्युद्धि आदि) नहीं होते । यह उक्त गाथाका अर्थ है ।

इसमें ज्ञानके विना चारित्रका न होना स्पष्ट कहा है इस लिये भगवती सूत्रोक्त प्रथम भङ्गके स्वामी चारित्री पुरुषको अज्ञानी मानना इस गाथासे भी विरुद्ध होता है अतः भग-वती सूत्रोक्त प्रथम भङ्गके स्वामीको अज्ञानी मिथ्यादृष्टि कायम करना शास्त्र विरुद्ध समझना चाहिये। सम्यग्ज्ञान दर्शन और चारित्रकी आराधनासे भिन्न कोई मोक्ष मार्गकी आराधना नहीं कही है और उक्त आराधना जिसमें नहीं है उसको आराधक भी नहीं कहा है ऐसी दशामें संवर रहित निर्जराकी करनीसे कोई मोक्ष मार्गका आराधन करने वाला कैसे हो सकता है ? यह पाठकोंको स्वयं सोच लेना चाहिये। अतएव इस चतुर्भृङ्गी में आराधक विराधकोंका चारभङ्ग बतला कर आराधनाका भेद बतलाते हुए आगेके मूलपाठमें तीन ही आराधना कही हैं पर चौथी निर्जरा आदिकी आराधना नहीं बतलाई है। वह पाठ—

"कतिविहाणं भन्ते ! आराहणा पण्णत्ता गोयमा ! तिविहा आराहणा पण्णत्ता तंजहा—णाणाराहणा दंसणाराहणा चारित्ताराहणा" (भगवती शतक ८ ३० १०)

अर्थ-हे भगवन् ! आराधना कितनी होती हैं ?

(उत्तर) हे गोतम ! आराधना तीन प्रकारकी होती है ज्ञानकी आराधना दर्शनकी आरा-धना और चारित्रकी आराधना ।

यहां मूल पाठमें ज्ञान दर्शन और चारित्र इन तीनकी ही आराधना कही हैं पर निर्कराकी करनी आदिकी आराधना वीतरागकी आज्ञामें नहीं कही है। अतः संवर रहित निर्जराकी करनी करके कोई मोक्षमार्गकी आराधना करने वाला कदापि नहीं हो सकता। रेसी दशामें संवर रहित निर्जराकी करनीको वीतरागकी आज्ञामें ठहरा कर उस करनीसे मिध्यादृष्टि अज्ञानीको मोक्षमार्गका देशाराधक कहना उत्सूत्र भाषण करनेवालोंका कार्य्य समझना चाहिये।

### बोल पाचवां।

(प्रेरक)

संवर रहित निर्जरा की करनी मोक्ष मार्ग के आराधन में नहीं है इसिलए उस करनी से कोई मोक्ष मार्ग का आराधक नहीं हो सकता यह मुझे झात हुआ। परन्तु किसी मूलपाठ में संवर रहित निर्जरा की करनीकरनेवाले को मोक्ष मार्गका आराधक न होना स्पष्ट लिखा हो तो उसे भी बतलाइये।

#### ( प्ररूपक )

उवाई सूत्र के मूलपाठों में संवर रहित निर्जरा की करनी करने बाले जीवों को अलग अलग गिन कर उन्हें मोक्ष मार्ग का आराधक न होना स्पष्ट लिखा है। वे पाठ यहां दिये जाते हैं।

"जीवेणं भन्ते ! असंजए अबिरए अपिडहयपबन्साय पाव कम्मे इओचुए पेचा देवेसिया ? गोयमा ! अत्थे गइया देवेसिया अत्थे गइया णो देवेसिया । सेकेणट्ठेणं भन्ते ! ऐवं बुच्च अत्थेगइया देवेसिया । सेकेणट्ठेणं भन्ते ! ऐवं बुच्च अत्थेगइया देवेसिया अत्थेगइया णो देवे सिया ? । गोयमा ! जेइमे जीबा गामागर णयर णिगम रायहाणि खेड कव्चड मडंव दोणमुह पृश्णासम संवाह सण्णिवेसेसु अकामतण्हाए अकामछुहाए अकामवंभ्ये वासेणं अकामअण्हाण सीय ताव दंस मसग सेय जल्ल मल्ल पद्ग परितावेणं अप्यतरा वा सुज्जतरोवा कालं अप्पाणं परिकिलेसिता काल मासे कालं किचा अण्णयरेसु वाणमंतरेसु देवलोएसु देवताए उज्जव नारो भवंति । तहिं तेसि गती तहिं तेसि ठीति तहिं तेसि उच्चाए पण्णत्ते । तेसिणं भन्ते ! देवाणं केवहयं कालं ठीई पण्णत्ता गोयमा ! दसवाससहस्साइं ठिई पण्णत्ता । अत्थिणं भन्ते ! तेसि देवाणं

इंड्डीबा जुईवा जसेतिवा वलेतिवा वीरिएवा पुरिसकार परिक्रमेइवा ? हन्ता ! अस्थि । तेणं भन्ते ! देवा परलोगरस आराहगा ? णोइणट्ठे समट्ठे'' (उवाई सूत्र)

अर्ध---

- ( प्रश्न ) हे भगवान् ! जो, संयम और विरित्तसे रहित है तथा जिसने भूत काल के पापों का हनन और भविष्यत् के पापों का प्रत्याख्यान नहीं किया है वह इस लोक से मर कर क्या देवता हो सकता है ?
  - ( उत्तर ) कोई कोई देवता होता भी है और कोई नहीं भी होता है।
  - ( प्रश्न ) इसका वजह क्या है ?
- ( उत्तर ) प्राम, नगर, निगम, राजधानी, खेड़, कव्वड़, मडंव, द्रोणमुख, पट्टणासम, संवाह और सन्निवेशों में रहनेवाले जो जीव निर्जरा की इच्छा के बिना अकाम तृष्णा, अकाम क्षुधा, अकाम महाचर्य पालन, अकाम स्नानका न करना तथा अकाम से शहीं, गर्मी, दंश, मसक, स्वेद, धूलि, पङ्क, और मलका सहन करते हैं वे थोड़े या बहुत दिनों तक क्लेश सहन करके मरण काल आने पर मृत्यु को प्राप्त होकर वाण व्यन्तर संज्ञक देवलोक में उत्पन्न होते हैं। वहीं उनकी गति स्थिति और देवभव की प्राप्ति होती है।
  - ( प्रश्न ) वे जीव देवता होकर देवलोक में कितने काल तक रहते हैं ?
  - ( उत्तर ) दश हजार वर्ष तक वे देवलोक में रहते हैं।
- ( प्रश्न ) उन देवताओं की वहां पारिवारिक सम्पत्ति, शरीर तथा भूषणोंकी दीप्ति, यश, बल, बीर्य्य पुरुषाभिमान और पराक्रम होते हैं ?
  - ( उत्तर ) होते हैं।
  - ( प्रश्न ) वे देवता पालोक यानी मोक्षमार्गके आराधक हैं ?
- ( उत्तर ) नहीं। वे परलोक (मोक्षमार्ग) के आराधक नहीं हैं। यह उवाई सूत्र के ऊपर लिखे हुए मूलपाठ का अर्थ है।

इस मूलपाठ में अकाम क्षुधा तृष्णा अकाम ब्रह्मचर्यपालन अकाम शर्दी, गर्मी, दंश मशक आदिका कष्ट सहन करके दश हजार वर्षकी आयुसे देवता होनेवाले जीव को श्री तीर्थंकर देवने मोक्ष मार्ग का आराधक न होना बतलाया है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि संवर रहित निर्जरा की करनी मोक्ष मार्ग के आराधन में नहीं है। अन्यथा इस मूलपाठ में कहे हुए पुरुष को भगवान मोक्ष मार्ग का आराधक न होना कैसे बतलाते ? अतः संवर रहित निर्जरा की करनी को मोक्ष का मार्ग कह कर उस करनी के करने से मिथ्यादृष्टि अझानीको मोक्ष मार्ग का देशाराधक बतलाना प्रत्यक्ष इस पाठसे विरुद्ध समझना चाहिये।

(६ छट्टा बोल समाप्त)

(प्ररूपक)

जो जीव असंक्षिष्ट परिणाम से हाडी (खोडा) वन्धनादि दु:ख सह कर बारह हजार वर्षकी आयु से देवता होते हैं उन्हें इसी जगह उनाई सूत्र में मोक्षमाग का आराधक न होना कहा है। वह पाठ—

''से जे इमे गामागर णयर णिगम रायहाणि खेड़ कव्वड मडंव दोणमुह पद्यणासम संवाह सन्निवेसेसु मणुआ भवन्ति तंजहा— अंडुबद्धका णियलवद्धका हाडिवद्धगा हत्थछिन्नका पायछिन्नका कण्ण-छिन्नका णकछिन्नका उद्घछिन्नका जिञ्मछिन्नका सीसछिन्नका सुख-छिन्नका मज्झछिन्नका वेकछछिन्नका हियउत्पाडियगा णयणुत्पाडियगा द्सणुष्पाडियगा वसणुष्पाडियगा गेवछिण्णका तंडुङछिन्नका कागणि मंसक्खाइयया ओलंबिया लम्बियया धंसियया घोलियया फाडियया पोलियया सुलाइयया सुलभिण्णका खारवत्तिया वज्झवत्तिया सीहपु-च्छियया दवग्गिदिहरुगा पंकोसण्णका पंकेखुत्तका वलयमयका वसदः मयका नियाणमयका अन्तोसञ्चमयका गिरिपडियका तरुपडियका गिरि-पंखंदोलिया तरपक्खंदोलिया मरपक्खंदोलिया जलपवेसिका जलण पवेसिका विसमक्खितका सत्थोवाडितका वेहाणसिया गिद्धपिटका कंतारमतका दुभिक्खमतका असंकिलिद्वपरिणामा ते कालमासे कालं किचा अण्णतरेसु वाणमंतरेसु देवलोएसु देवलाए उववत्तारो भवंति । तहिं तेसिं गती तहिं तेसिं ठिती तहिं तेसिं उववाए पण्णात्ते। तेसिंणं भन्ते! देवाणं केवइयं कालं ठिई पण्णाता? गोयमा ! वारसवाससहस्साइं ठिती पण्णत्ता । अत्थिणं भन्ते ! तेसिं देवाणं इड्हीवा जुइवा जसे तेवा वहेतिवा वीरिएवा पुरिसकार परक्रमेइवा ? हन्ता ! अत्थि । तेणं भन्ते ! देवा परलोगस्स आरा-हगा ? णोइणट्टे समद्वे ''

( उवाई सूत्र )

अर्थ-

ग्राम, नगर, निगम, राजधानी, खेड़, कव्यड़, मडंव, द्रोणमुख, पट्टणासम, संवाह और संभिवेशों में रहने वाले मनुष्य जो हाथ और पैर में काष्ठ या लोहे के बन्धन से बांधे गये हैं, जो पैर में बेड़ियों द्वारा बांधे गये हैं, जो हाडीवन्धन में पड़े हैं, जो बन्दीगृह में पड़े हैं, तथा जिनके हाथ, पांच, कान, नाक, ओठ, जीभ, मस्तक, मुख और पेट काट लिगे गये हैं, जो चादर की तरह चीर दिये गये हैं, जिनके हृदय, नेन्न, दांत और अण्डकोश उपाड िलये गये हैं, एवं चावलकी तरह जिसका शरीर खण्ड खण्ड कर दिया गया है जिसके शरीर के चीकने चीकने मांस खा लिये गये हैं जो रस्सी से बांध कर गड्हे आदि में लटका दिये हैं, जिनकी भुजा वृक्ष की शाखा में बांध दी गई हैं, जो पत्थर आदि पर चन्दन के समान विसे गये हैं, जो दही की तरह घोल दिये गये हैं, जो कुठार से उकड़ी के समान काट दिये गये हैं, जो यन्त्र के द्वारा ईख की तरह पेरे गये हैं, जो शुली दे दिये गये हैं, जिनका मस्तक फाड़ कर शूल निकल गया है, जो क्षार में डाल दिये गये हैं, या जिस पर क्षार रक्खा गया है, या, जो, क्षार खिलाये गये हैं, जो रस्सीसे बांघे गये हैं, जिनका लिङ्ग काट िख्या गया है, जो दावाग्निमें जल गये हैं, जो कीचड़ में फ सकर उससे पार जाने में असमर्थ हैं, जो क्क्ष्मचा आदि की पीड़ा से मर गये हैं, जो विषय में परतन्त्र होकर मर गये हैं, जो बालतपस्या करके रत्यु को प्राप्त हुए हैं, जो मिथ्यात्व आदि शल्य को, तथा पेटमें चुभे हुए भाले आदि को न निकाल कर मर गये हैं, जो पर्वत से गिर कर मर गये हैं, जो बृहत् पाषाण के शरीर पर गिरने से मर गये हैं, जो वृक्ष से गिर कर मर गये हैं, जो निर्जल देश में या निर्जल देशके स्थल विशेष से गिराये हुए मर गये हैं, जो तृण कपास आदि के भार से दब कर मर गये हैं, जो मरने के लिये पर्वत या बृक्ष के एक देशमें कम्पायमान होकर वहां से गिर कर मर गये हैं, जो शस्त्र के द्वारा अपने शरीर को चीर कर मर गये हैं, जो वृक्ष की शाखा में खटक कर मर गये हैं, जो मरने के खिये हाथी, ऊंट, गदहे आदि के शारीर के नीचे गिर जाते हैं और गीध आदि पक्षियों से नोच कर खा छिये जाते हैं, जो धोर जङ्गल में दुर्मिक्षसे मर जाते हैं, ये सब मनुष्य यदि असंक्षिष्ट परिणामी होते हैं तो काल मास में काल करके वाणव्यन्तर संज्ञक देवलोक में देवता होते हैं। वहीं पर उनकी गति स्थिति और देवभव की प्राप्ति होती है।

( प्रश्न ) देवलोक में उनकी स्थिति कितने काल की होती है ? ( उत्तर ) वहां उनकी बारह हजार वर्ष की स्थिति होती है ।

( प्रश्न ) उन देवों की वहां पर पारिवारिक सम्पत्ति, शरीर और भूषणों की दीप्ति, यश बल, वीर्व्य, पुरुषाभिमान, पराक्रम, ये सब होते हैं ?

( उत्तर ) हां होते हैं।

( प्रश्न ) वे परस्लोक ( मोक्ष मार्ग ) के आराधक हैं ?

( उत्तर ) नहीं, वे परलोक के आराधक नहीं हैं।

यह उपर लिखे हुए मूलपाठ का अर्थ है।

इसमें कहा है कि जो मनुष्य असंक्लिष्ट परिणाम से हाडीवन्धनादिक दुःख सह कर बारह हजार वर्ष की आयु के देवता होते हैं वे मोक्ष मागके आराधक नहीं हैं। यदि संवर रहित निर्जरा की करनी मोक्ष मागमें होती और उस करनी के करने से मोक्षमाग की आराधना होती, तो श्रीतीर्थ करदेव, असंक्लिष्ट परिणाम से हाडीवन्धन आदिका दुःख सहने वाले पुरुषोंको मोक्षमाग का आराधक न होना क्यों कहते ? क्योंकि ये पुरुष संवर रहित निर्जरा की करनी विशेष रूपसे करते हैं। परन्तु संवर रहित—निर्जरा, मोक्ष मागमें नहीं है इसिल्ए इन पुरुषोंको मगवानने मोक्ष मार्गका आराधक न होना कहा है। अतः संवर रहित निर्जरा की करनीको मोक्षमार्ग के आराधक में कायम करके उस करनी से मिथ्यादृष्टि अज्ञानी को मोक्ष मार्गका आराधक कहना शास्त्र विरुद्ध समझना चाहिये।

### बोल ७ वां समाप्त

( प्ररूपक )

जो जीव मिथ्यादृष्टि अज्ञानी हैं, परन्तु माता पिता की सेवा शुश्रूषा करके चौद्द इजार वर्षकी आयुके देवता होते हैं उनको मोक्षमार्गका आराधक न होना इसी पाठके नीचे कहा गया है वह पाठ—

"सेजे इमे गामागर नयर णिमम रायहाणि खेड़ कव्यड़ मडंव दोणमुह पटणासम संवाह संनिवेसेसु मणुआ भवंति, तंजहा—पगइभदगा पगइउवसंता पगइपतणुकोहमाणमायालोहा मिडमद्दवसंपन्ना अल्लीणा विणीया अम्मापिड सुस्सूसगा अम्मापिईणं अणितिक्कमणीज्जवयणा अप्पिच्छा अप्पारंभा अप्पपरिग्गहा अप्पेणं आरंभेणं अप्पेणं समारंभेणं अप्पेणं आरंभसमारंभेणं वित्तं कप्पेमाणा वहुईं वासाईं आउयं पालंति पालित्ता कालमासे कालं किंबा अण्णतरेसु वाणमंतरेसु देवलोएसु देवत्ताए उववत्तारो भवंति । तिहं तेसिंगती तिहं तेसिं ठिती तिहं तेसिं उववाए पण्णत्ते तेसिंणंभन्ते ! देवाणं केवइयं कालं ठिती पण्णत्ता गोयमा ? चउदसवाससहस्सा'' ( उवाई )

अर्थ—

ग्रामसे लेकर यावत संनिवेशों में रहने वाले जो मनुष्य स्वभावसे परोपकारी स्वभाव से उपशान्त स्वभावसे ही क्रोधमान, माया और लोभ को न्यून किये हुए, अहङ्कार रहित, गुरु के आश्रय में रहने वाले, विनीत, माता पिता के वाक्यका उछहुन न करनेवाले माता पिता की सेवा करनेवाले, अल्प इच्छा अल्प आरम्भ समारम्भ से अपनी जीविका चलाने वाले बहुत वर्षों तक अपनी आयु को व्यतीत करते हैं वे काल आने पर मृत्यु को प्राप्त होकर वाण व्यन्तर संज्ञक देवलोक में देवता होते हैं। वहीं पर उनकी गति स्थिति और देवभवकी प्राप्ति होती है।

( प्रश्न ) हे भगवन् ! वहां वे कितने काल तक रहते हैं ?

( उत्तर ) वहां वे चौदह हजार वर्ष तक रहते हैं।

( प्रश्न ) वे परलोक ( मोक्षमार्ग ) के आराधक हैं ?

( उत्तर ) नहीं, वे परलोक ( मोक्षमार्ग ) के आराधक नहीं हैं।

यह जपर लिखे हुए मूलपाठका अर्थ है।

यहां माता पिता की सेवा शुश्रूषा करनेवाले, स्वभावसे परोपकारी, उपशान्त, क्रोधमान माया और लोभ को न्यून किये हुए अज्ञानी मिथ्याद्दष्टिको चौदह हजार वर्ष की आयु के देवता होना बतला कर भगवान्ने इन्हें मोक्समार्ग का आराधक न होना बतलाया है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि संवर रहित निर्जरा की करनी मोक्समार्ग में नहीं है। इसीस इस पाठ में माता पिताकी सेवा करने वाला जो पुरुष चौदह हजार वर्ष की आयु का देवता होता है उसे भगवान्ने मोक्समार्गका आराधक न होना कहा है। अन्यथा इसे कदापि मोक्समार्गका आराधक न होना न कहते क्योंकि इस पुरुषमें संवर रहित निर्जरा की करनी विद्यमान है अतः संवर रहित निर्जरा की करनी को मोक्समार्गमें कायम करके मिथ्याद्दिट अज्ञानी को मोक्समार्गका आराधक कहना इस पाठ से विरुद्ध समझना चाहिये।

### (बोल आठवां)

(प्ररूपक)

जो स्त्री अकाम ब्रह्मचर्य पालन करके चौसठ हजार वर्ष की आयु की देवता होती है उसे इसी पाठके नीचे मोक्षमार्गका आराधक न होना बतलाया है। वह पाठ—

"सेजाओ इमाओ गामागर णयर णिगम रायहाणि खेड़ कव्वड़ मडंव दोणमुह पद्यणासम संवाह संनिवेसेसु हत्थियाओ भवन्ति तंजहा—अंतो अंतेउरिआओ गयपइआओ मयपइयाओ बालविहवाओ छड्डितिस्निताओ माइरिक्खआओ पियरिक्खआओ ससुरकुलरिक्खआओ पास्हणहमंसकेसकक्खरोमाओ ववगयपुष्फ गंधमस्रालङ्काराओ अण्हाणगसेयजस्नमस्नपङ्कपद्कपरिताविआओ ववगय- खीरदिहणवणीतसिष्पतेलगुललोणमहुमज्जमंसपरिचत्तकयाहारो अष्पि-च्छाओ अष्पारंभाओ अष्पपरिग्गहाओ अष्पेणं आरंभेणं अष्पेणं समारंभेणं अष्पेणं आरंभसमारंभेणं वित्तिं कष्पेमाणीओ अका-मवंभचेरवासेणं तमेव पइसेज्जं णाइक्कमइ ताओणं इत्थिआओ एयास्वेणंविहारेणं विहरमाणीओ वहुइं वासाइं सेसं तंचेव जाव चउसिट्टं वाससहस्साइं ठिई पण्णत्ता"

( उवाई सुत्र )

अर्थ--

ग्रामसे लेकर यावत संन्तिवेशों में रहने वाली जिस स्त्रीका पित कहीं चला गया है या, मर गया है तथा जो वाल्य काल में विधवा हो गई है, जो पित से छोड़ दी गई है, जो अपने माता पिता या भाई से पाली जाती है, जो पिता या श्वस्तर के घर में पाली जाती है, जो अपने शरीरका संस्कार नहीं करती, जिसके नख, केश, और कांख के बाल बढ़ गये हैं, जो फूल की माला गन्ध और फूल नहीं धारण करती, जो स्नान नहीं करती और पसीना धूलि तथा कीचडका कष्ट सहन करती है, जो दूध, दही, मक्खन, घी, गुड़, नमक, मधु, मस और मांस से रहित भोजन करती है, जो अल्पइच्छा अल्प आरम्भ और अल्प परिग्रह करती है, जो अल्प आरम्भ और अल्प समारम्भ से जीविका करती है, जो अकाम श्रमचर्य पालन करती हुई पतिकी शप्याका उल्लह्वन नहीं करती है, चह स्त्री इस प्रकार अपने जीवन को ज्यतीत करती हुई काल आने पर मृत्यु को प्राप्त होकर वाण ज्यन्तर संज्ञक देवलोक में उत्पन्न होती है। शेष पूर्व पाठ की तरह समझना चाहिये विशेष बात यह है कि यह स्त्री चौसठ हजार वर्ष तक देवलोक में रहती है। यह स्त्री भी मोक्ष मार्गका आराधक नहीं है। यह इस पाठ का अर्थ है।

यहां मूलपाठ में अकाम ब्रह्मचर्य पाल कर चौसठ हजार वर्ष की आयु से देवता होने वाली स्त्री को श्रीतीर्थङ्कर देवने मोक्षमार्ग का आराधक न होना बतलाया है। इससे भी पूर्ववन् यही बात सिद्ध होती है कि संवर रहित निर्जरा की करनी मोक्षमार्ग के आराधन में नहीं है। क्योंकि इस पाठ में कही हुई स्त्री संवर रहित निर्जरा की करनी मली भांति करती है तो भी वह मोक्षमार्ग की आराधिका नहीं मानी गई है। अतः संवर रहित निर्जरा को मोक्ष मार्ग में कायम करना शास्त्र विरुद्ध समझना चाहिये।

## (बोल ९ वां समाप्त)

( प्ररूपक )

जो मनुष्य अन्न जल आदिका नियम रख कर चौरासी हजार वर्ष की आयु के देवता होते हैं उन्हें भी भगवान् ने मोक्षमार्गका आराधक नर्होना बतलाया है। वह पाठ— "सेजे इमे गामागर णयर णिगम रायहाणि खेड़ कव्बड़ मडंव दोणमुह पदृणासम संवाह सन्निवेसेसु मणुआभवंति तंजहा— दगविइया दगतइया दगएकारसमा गोअमा गोव्बइया गिहिधम्मा धम्मचिंतका अविरुद्धविरुद्ध बुद्धसावकप्पभिअओ तेसिं मणुआणं णो कप्पइ इमाओ नवरस विगईओ आहारित्तए तंजहा —खीरं दिहें णवणीयं सप्पिं तेल्लं फाणियं महुं मज्जं णण्णत्थ एकाए सरसव विगए तेणं मणुआ अप्पिच्छा तंचेव सब्वं णवरं चडरासीइ वाससहस्साइं ठिई पण्णत्ता ॥ ९॥

( उवाई ) अर्थ—

ग्रामसे लेकर यावत संनिवेशों में रहने वाला जो मनुष्य भात और पानी इन दो ही बस्तु-ओंका आहार करता है। जो भात तथा एक और पदार्थ, तीसरा पानी का ही आहार करता है जो, भात आदि छः और सातवां पानी का आहार करता है जो भात आदि दश और एग्यारहवां पानीका आहार करता है जो छोटे बैल को पैर पर गिरने आदि की शिक्षा देकर उससे मनुष्यों को प्रसन्न करके भिक्षा वृत्ति करता है, जो गाय के चलने पर चलता है और बैठने पर बैठता है भोजन करने पर भोजन करता है और सोने पर सोता है, जो गृहस्थ धर्मको श्रेष्ठ जानकर देवता अतिथि आदिका सत्कार तथा दान करता हुआ गृहस्थधर्मका आचरण करता है, जो धर्मशास्त्र को पढ़ता है, जो देवता आदि में परम भक्ति रखता हुआ विनीत है, जो आत्मा आदि पदार्थों को नहीं मानता हुआ अक्रियावादी (नास्तिक) है जो, वृद्ध यानी तापस है जो धर्मशास्त्रका श्रवण करने वाला श्रावक (ब्राह्मण) है इन मनुष्योंको रसीले ९ पदार्थ अभध्य होते हैं। वे ये हैं—दूध, दही, नवनीत, धी, तेल, गुड़, मद्य, और मांस। परन्तु एक सर्घपका (सरसों) तेल मध्य होता है, ये सब मनुष्य अल्प आरम्भ और अल्पपरिग्रह, करके चौरासी हजार वर्ष की आयुके देवता होते हैं। और सब पूर्ववत् समझना चाहिये।

यह इस पाठ का अर्थ है।

इस पाठमें अन्न जल आदिका नियम रखने वाले धर्मशास्त्र पाठी गोन्नत करने वाले गृहस्य धर्म के पालक रसवान नौ पदार्थों का भोजन नहीं करने वाले मनुष्यों को चौरासी हजार वर्ष की आयु के देवता होना कह कर भगवान ने इन्हें मोझमार्ग का आराधक न होना बतलाया है क्योंकि ज्ञान पूर्वक की जाने वाली किया ही मोझ देती है परन्तु ये लोग इन कियाओंको करते हुए भी अज्ञानी हैं अतः अज्ञान (मिध्यात्व) के कारण इन्हें मोझमार्ग का आराधक न होना कहा है। यदि संवर रहित निर्जरा की करनी मोक्षमार्ग के आराधन में होती तो भगवान् इन पुरुषों को मोक्षमार्ग का आराधक न होना कदापि न कहते। क्योंकि संवर रहित निर्जरा की क्रिया इन पुरुषोंमें पूर्णतया विद्यमान है। अतः संवर रहित तथा अज्ञान (मिथ्यात्व) के साथ की जाने वाली निर्जरा की करनी को वीतराग की आज्ञा में मानना उत्सूत्र भाष को का कार्य समझना चाहिये।

# [बोल दशवां समाप्त]

( प्ररूपक )

जो गङ्गाजी के तट पर रहते हैं, जो अग्निहोत्री हैं जो वानप्रस्थ हैं जो कन्द मूल फल आदि का आहार करते **हैं** उनको एक पल्योपम और एक लाख वर्षकी आयु का देवता होना बता कर भगवान्ने उन्हें मोक्षमार्ग का आराधक न होना बतलाया है। **वह पाठ**—

" सेजे इमे गंगाकूलगा वाणपत्था तावसा भवंति तंजहा—
होतिया पोतिया कोतिया जण्णई सड्हइं, घालई, हुंपउट्टा दंतुक्खलिया उम्मज्जका संमज्जका निमज्जका संपक्षाला दिक्खण
कूलका उत्तरकूलका संख्यमका कूल्यमका मिगलुद्धका हिश्यतावसा
दिसापैक्खणो वाकवासिणो अंवुवासिणो विलवासिणो जलवासिणो
वेलवासिणो हिक्खमूलिया अंवुभिक्खणो वायुभिव्छणो सेवाल
भिक्छणो मूलाहारा कन्दाहारा तोयाहारा पत्ताहारा पुष्काहारा बीयाहारा परिसडियकन्दमूलतयपत्तपुष्कफललाहारा जलाभिसेअकिण
कायभूए आयावणाहिं पंचिग्गत।वेहिं इङ्गालसोल्लियं कडुसोल्लियं
कठसोल्लियं पिव अप्पाणं करेमाणा बहुईं वासाइं परियायं पाउणीत । बहुईं वासाईं परियायं पाउणित्ता काल मासे कालं किचा
उक्कोसेणं जोइसिएसु देवेसु देवत्ताए उववत्तारो भवंति । पलिओपमं वाससयसहस्सम्बमहियं ठिईं। आराहगा? णो ईणहे
समर्ठे ''

( उवाई सूत्र )

अर्थः---

गंगातटमें निवास करनेवाले वानप्रस्थ तापस जो अग्निहोन्न करते हैं जो वस्त्रधारी और पृथ्वीपर सोते हैं जो यज्ञ कराते हैं, जो श्रद्धा रखते हैं, जो भाण्ड ग्रहण किये रहते हैं जो कमण्डलु-धारी हैं जो सिर्फ फूल खाकर रहते हैं जो पानीमें एक बार डुक्बी लगाकर निकल जाते हैं जो पानीमें बार बार हुन्बी लगाते हैं जो पानीमें हुन्बी लगाकर बहुत देर तक रहते हैं जो शारीर में मृत्तिका लगाकर स्नान करते हैं जो गंगाके दक्षिण तटपर रहते हैं जो गंगाके उत्तर तटपर रहते हैं जो शहू बजा कर मोजन करते हैं जो तटके जपर शब्द करके मोजन करते हैं जो मृत्य बजा कर मोजन करते हैं जो तटके जपर शब्द करके मोजन करते हैं जो मृत्य कर उसके मांससे बहुत दिन तक अपना निर्वाह करते हैं जो हाथी मार कर उसके मांससे चिरकाल तक अपना उदर पालते हैं जो दिशाओं अन्दर जल छिड़क कर फल तोड़ते हैं जो एडको जंवा करके मोजन करते हैं जो दृक्षके छिलके पहिनते हैं जो जलमें निवास करते हैं जो विल बना कर रहते हैं जो अलमें प्रवेश करके रहते हैं जो समुद्रके तट पर रहते हैं जो मृक्षकी जड़में निवास करते हैं जो पानी पीकर रहते हैं जो हवा पीकर रहते हैं जो श्वाल खाकर रहते हैं जो कन्द, मूल, त्वचा, पत्ते फूल और फल खाकर रहते हैं जो सड़े गले कन्द मूल फल आदिको खाकर रहते हैं जिनका शरीर जल स्नान करनेसे कठिन हो गया है जिनका शरीर पद्धािश तापनेसे कोयला, कड़ाही और अधजले काठकी तरह काला हो गया है जिनका शरीर पद्धािश तापनेसे कोयला, कड़ाही और अधजले काठकी तरह काला हो गया है ये सब तापस बहुत वर्षों तक अपनी प्रवज्याका पालन करके काल आने पर मृत्युको प्राप्त होकर उत्कृष्ट ज्योतिष्क नामक देव लोकमें जाते हैं। वहां पर उनकी एक पत्योपम और एक लाल वर्षतक स्थिति होती है। शेष पूर्ववत् जानना चाहिये। ये सब तापस भी परलोक (मोक्षमार्ग) के आराधक नहीं हैं। यह जपर लिखे हुए मूल पाठका अर्थ है।

इस पाठमें कहा है कि जो अज्ञानी तापस कन्द मूल फलादिका आहार करके, पंचािम तापकर अमिहोत्र करके तथा जलमें शयन आदि करके एक पल्योपम और एक लाख वर्षकी आयुके देवता होते हैं वे परलोकके आराधक नहीं हैं। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि संवर रहित निर्जरा की करनी मोक्षमार्गकी आराधनामें नहीं है क्योंकि उक्त पाठमें गिनाये हुए तपस्वी संवर रहित निर्जराकी करनी करते हैं तो भी उन्हें मोक्ष मार्ग का आराधक न होना कहा गया है। यदि संवर रहित निर्जराकी करनी मोक्ष मार्गके आराधनमें होती तो उक्त तपस्वी मोक्षमार्गके अनाराधक क्यों कहे जाते ? अतः संवर रहित निर्जराकी करनीको मोक्षमार्गमें कायम करना प्रत्यक्ष मूल पाठसे विरुद्ध समझना चाहिए।

### (बोल ग्यारहवां समाप्त)

(प्ररूपक)

छठे बोल्से लेकर ग्यारहवें बोल तक उवाई सूत्रके मूल पाठोंकी साक्षीसे संवर रहित निर्जराकी कियाको मोक्ष मार्गके आराधनमें न होना कहा गया है। उवाई सूत्रमें इस विषय पर और भी पाठ आये हैं। इन सभी पाठोंमें संवर रहित निर्जराकी करनीको और इन कार्योंका आचरण करने वाले अज्ञानी तापसोंको अलग अलग गिन कर यह स्पष्ट कहा गया है कि ये अज्ञानी तापस मोक्षमार्गके आराधक नहीं हैं। यह देखते हुए निःस-

न्देह मानना पड़ता है कि संवर रहित निर्जाराकी करनी मोक्षमार्गके आराधनमें नहीं है अन्यथा ये तापसादि मोक्ष मार्गके अनाराधक क्यों कहे जाते ? यद्यपि उवाई सूत्रके एक ही पाठ दे देनेसे यह बात सिद्ध हो जाती थी तथापि इतने पाठ यहां इसिट्टिये दिखळाये गये हैं कि इन पाठोंमें सभी अकाम निर्जाराकी कियायें और सभी अज्ञानी तापस गिना दिये गये हैं। इनसे भिन्न एक भी अकाम निर्जाराकी किया, तथा अज्ञानी तापस शेष नहीं रह जाते।। जब कि सभी अकाम निर्जाराकी किया और उनके आराधक सभी अज्ञानी तापस मोक्षमार्गके अनाराधक यहां कह दिये गये हैं तो यह अपने आप ही सिद्ध हो जाता है कि सकामनिर्जाराकी किया, और ज्ञानवान् सम्यग्दष्टि पुरुष ही मोक्षमार्गके आराधक हैं। अतः संवर रहित निर्जाराको आज्ञामें कायम करके अज्ञानी मिथ्यात्वीको मोक्षमार्गका आराधक कहना शास्त्र विरुद्ध समझना चाहिए।

### बोल बारहवां।

(प्रेरक)

उवाई स्त्रके पूर्वोक्त मूल पाठोंसे संवर रहित निर्जराकी करनी मोक्षमार्गसे अलग सिद्ध होती है और उस करनीका आचरण करनेवाले मिथ्यादृष्टि अज्ञानी पुरुष भी मोक्ष मार्गके अनाराधक सिद्ध होते हैं तथापि इन पाठोंका तात्पर्ध्य बतलाते हुए अमिवध्वंसन-कार अमिवध्वंसन पृष्ट २५ पर लिखते हैं कि—''प्रथम गुणठाणारोधणी शुद्ध करणी करे तेहने उवाईमें तो कह्यो परलोकना आराधक न थी। अने भगवती शतक ८ उद्देशा १० कह्यो ज्ञान बिना ने करणी करे ते देश आराधक छै। एविहूंई पाठरो न्याय मिलावणो सर्वथकी तथा संवर आश्रीतो आराधक नथी अने निर्जरा आश्री तथा देशथकी तो आराधक छै। पिण जावक किश्विन्मात्र पिण आराधक नथी एहवो उंधी थाप करणी नहीं " इसके पहले लिखा है कि " जिम भगवती शतक १० उद्देशा १ कह्यो पूर्व दिशे "धमित्थकाए" धर्मीस्तिकाय नथी एहवूं कह्यो। अने धर्मीस्तिकायने देश प्रदेश तो छै। पिण धर्मीस्तिकायनो ना कह्यो ते तो सर्वथकी धर्मीस्तिकाय वर्जी छै। पिण धर्मीस्तिकायनो देश वर्ज्यो नथी। तिम अकाम शील उपशान्तपणो ए करणीरा धणीने परलोकना आराधक नथी इम कह्या ते पिण सर्वथकी आराधक न थी परं निर्जरा आश्री देशाराधक तो छै।" (अ० पृ० २५)

इसका क्या उत्तर— (प्रहृपक)

भगवती शतक ८ उद्देशा १० में कही हुई चतुर्भङ्गीमें जिसको मोक्ष मार्गका देशा-राधक कहा है उसी पुरुषको उवाई सूत्रमें मोक्ष मार्गका आराधक न होना नहीं कहा है। किन्तु जो पुरुष अपनी बुद्धिके द्वारा पापसे हट गया है उसे मगवतीमें देशाराधक कहा है और जो पापसे नहीं हटा है उवाई सूत्रमें उसे मोक्ष मार्गका अनाराधक कहा है। अतः उवाई सूत्रोक्त मोक्षमार्गके अनाराधक पुरुषको भगवतीका नाम छेकर देशाराधक कहना भ्रमविध्वंसनकारका अज्ञान समझना चाहिए।

देखिए भगवती सूत्रमें देशाराधक

पुरुषका स्वरूप इस प्रकार बतलाया है:---

" तत्थणं जेते पठमे पुरिसजाए सेणं पुरिसे सीलवं असुयवं उवरए अविण्णाय धम्मे, एसणं गोयमा! मए पुरिसे देसाराहए पण्णत्ते।"

अर्थात् इन चार प्रकारके पुरुषोंमें जो पहले पुरुष हैं, वे शीलवान् और अश्रुतवान् हैं। अर्थात् ये पुरुष पापसे हटे हुए और धर्मके विशिष्ट ज्ञाता नहीं हैं। इन पुरुषोंको मैं मोक्ष मार्गका देशाराधक मानता हूं। यह भगवतीके उक्त पाठका अर्थ है। इसमें कहा है कि:—

"जो पुरुष पापसे हट गया है वह मोक्ष मार्गका देशाराधक है " परन्तु पापसे नहीं हटे हुए पुरुषको देशाराधक नहीं कहा है। और इस पाठकी टीकामें "उवरतः" इस पदका अर्थ टीकाकारने भी पापसे हटा हुआ ही किया है। वह टीका यह है—"निवृत्तः स्वबुद्ध्या पापात् " अर्थात् भगवती सूत्रोक्त आराधक विराधक चतुर्भ गीके प्रथम भङ्ग का स्वामी वह है जो अपनी बुद्धिके द्वारा पापसे हट गया है। यही बात खुद भ्रमिवृष्वंसनकारने भी लिखी है। जैसे कि "पोतानी बुद्धिए पाप थी निवर्त्यों छै " (भ्रम० पृ०३) इसलिए भगवती सूत्रोक्त चतुर्भङ्गीके प्रथम भङ्गका स्वामी देशाराधक पुरुष पाप से हटा हुआ है परन्तु उवाई सूत्रमें कहा हुआ निर्णाशकी करनी करने वाला पुरुष पापसे हटा हुआ नहीं है इसलिए ये दोनों पुरुष भिन्न भिन्न हैं एक नहीं हैं। देखिए उवाई सूत्रके मूल पाठमें अकाम निर्जराकी करनीसे स्वर्ग जानेवाले पुरुषका स्वरूप इस प्रकार बतलाया है—"जीवेणंभन्ते असंजए अविरए अपिडहय पश्चक्खाय पावकम्मे " ( उवाई सूत्र )।

"अथात् जो पुरुष संयम रहित विरितहीन और भूत कालके पापोंका हनन और भिविष्यत्के पापोंका प्रत्याख्यान नहीं करने वाला है" वह पुरुष उवाई सूत्रमें कहा हुआ है। इसलिए उवाई सूत्रमें कहे हुए अनाराधक पुरुषको भगवती सूत्रकी चतुर्भङ्गीके प्रथम भङ्गका नाम लेकर देशाराधक बताना मिथ्या है।

उवाई सूत्रोक्त पुरुष पापसे हटा हुआ नहीं है और भगवती सूत्रोक्त पुरुष पापसे सर्वथा हटा है इसिछिये ये दोनों कदापि एक नहीं हो सकते तथापि संवर रहित निर्जराकी करनीको मोक्षमार्गके आराधनमें ठहरानेके लिये जीतमलजीने पापयुक्त और पापसे रहित पुरुषोंको एक कह दिया है अत: बुद्धिमानोंको इनकी प्ररूपणा शास्त्रविरुद्ध समझनी चाहिये।

इसी तरह भ्रमविध्वंसनकारने जो उवाई सूत्रोक्त अकामनिर्जराकी किया करने वाले पुरुषको संवर नहीं होनेसे अनाराधक होना बतलाया है यह भी मिथ्या है क्योंकि गौतम स्वामीने वहां पर यह पूछा है कि जो पुरुष संवरसे रहित है पर अकामनिजेराकी करनी करके स्वर्गमें जाता है वह मोध्रमार्गका आराधक है या नहीं ? इस प्रश्नका आशय यही हो सकता है कि उक्त पुरुषकी अकाम निर्जरा मोक्ष मार्गके आराधनमें है अथवा नहीं ? यदि है तब तो वह आराधक है और नहीं है तो आराधक नहीं है क्योंकि किसी बातका संशय होनेसे ही प्रश्न होता है निश्चय होनेसे नहीं होता जब कि उवाई सुत्रोक्त पुरुषमें संवरकी आराधना न होना स्वयं गोतम स्वामीको निश्चित है तब वह इस पुरुषको आराधक होनेके विषयमें जो प्रश्न करते हैं इसका अभिप्राय यही हो सकता है कि इसकी अकाम निर्जाशकी किया मोक्ष मार्गके आराधनमें है अथवा नहीं। इस प्रश्नका उत्तर देते हुए भगवान्ने इसे मोक्ष मार्गका अनाराधक कहा है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि संवर रहित निर्जराकी किया मोक्षमार्गके आराधनमें नहीं है पर उसके द्वारा पुण्य बांध कर वह स्वर्गगामी होता है। यदि संवर रहित निर्जराकी किया मोक्समार्गके आराधनमें होती तो भगवान् इस पुरुषको मोक्षमार्गका अनाराधक क्यों कहते ? इस प्रकार बातके स्पष्ट होते हुए भी भोले जीवोंमें भ्रम फैलानेके लिये जीतमलजीने उवाई सूत्रोक्त पुरुषमें संवर नहीं होनेसे जो अनाराधक और निर्जाराके होनेसे आराधक कहा है यह मिध्या है ऐसा कभी नहीं होता कि "आम्रान् पृष्ठः को विदारान् आचष्ट्रे" आमके विषयमें बात पछी जाय और "को विदार" के विषयमें उत्तर मिले। जब कि गोतम स्वामी अकाम निर्जराकी करनीके विषयमें प्रश्न करते हैं और उसीके होनेसे उक्त पुरुषको आराधक होने की जिज्ञासा करते हैं तब तीर्थं द्वर प्रकृत प्रश्न अकाम निर्जाराके सम्बन्धमें उत्तर न देकर अप्रस्तुत विषय संवरके न होनेसे अनाराधक कहें यह कदापि नहीं हो सकता। इसल्प्रिय यहां भगवानने गोतम स्वामीकी पूछी हुई बातका ही उत्तर दिया है और संवर रहित निर्जाराकी करनीके मोक्ष मार्गमें न होनेसे ही उक्त पुरुषको मोक्षमार्गका अनाराधक कहा है अतः उवाई सूत्रोक्त पुरुषको निर्जाराकी करनीसे मोक्षमार्गका आराधक बतलाना प्रत्यक्ष शास्त्र विरुद्ध है। वास्तवमें अकाम निर्जराकी क्रियाके मोक्षमार्गमें न होनेसे उवाई सूत्रोक्त पुरुषको मोक्ष मार्गका अनाराथक कहा है यही शास्त्र सम्मत बात समझनी चाहिये।

# ( बोल तेरहवां )

(प्रेरक)

संवर रहित निर्जराकी किया मोक्ष मार्गमें नहीं है यह शास्त्रप्रमाणानुसार सिद्ध हुआ पर भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ४ पर लिखते हैं कि "तामली तापस साठ हजार वर्ष ताई बेले बेले तपस्या की धी तेह थी घणा कर्मक्षय किया, पछे सम्यग्दृष्टि पामी मुक्तिगामी एकावतारी थयो। जो ए तपस्या न करतो तो कर्मक्षय न हुन्ता ते कर्मारी निर्जरा विना सम्यग्दृष्टि किम पावतो अने एकावतारी किम हुन्तो वली पूरण तापस बारह हजार वर्ष बेले बेले तपकरी घणा कर्म खपाया चमरेन्द्र थयो सम्यग्दृष्टि पामी एकावतारी थयो इत्यादिक घणां जीव मिथ्यात्वी थकां शुद्ध करणी थकां कर्म खपाया ते करणी शुद्ध छै मोक्ष नो मार्ग छैं" इसका क्या समाधान—

#### (प्ररूपक)

संवर रहित निर्जराकी करनीको मोक्ष मार्गमें कायम करनेके लिये तामली तापस और पूरण तापस जोर पूरण तापस जार पूरण तापस जाव तक अज्ञान दशामें अकाम निर्जराकी करनी करते थे तब तक उन्हें शास्त्रकारने मोक्ष मार्गका आराधक होना नहीं कहा। जब वे ज्ञानवान सम्यग्दृष्टि हुए हैं तब भगवती शतक ३ उद्देशा १—२ में मोक्ष मार्गके आराधक कहे गये हैं। यदि अकाम निर्जराकी किया मोक्ष मार्गमें होती तो ये लोग सम्यक्त्वकी प्राप्तिसे पहले भी मोक्षमार्गके आराधक कहे जाते परन्तु सम्यक्त्व पानेके पहले ये लोग मोक्ष मार्गके आराधक नहीं कहे गये हैं इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अज्ञान दशामें की जानेवाली संवर रहित निर्जराकी किया मोक्ष मार्गके आराधनमें नहीं है। तथा उवाई सूत्रके पूर्वोक्त पाठोंमें जो संवर रहित निर्जरा की किया गिनाई गई हैं उन कियाओंके अन्दर तामली तापस और पूरण तापसकी किया भी शामिल है। उवाई सूत्रोक्त कियाओंका मोक्ष मार्गमें न होना स्पष्ट सिद्ध है इस लिये तामली तापस और पूरण तापसकी अज्ञान कियाका मोक्षमार्गमें न होना भी स्पष्ट है। अतः तामली और पूरण तापसकी अज्ञान दिशाकी कियाओंको मोक्ष मार्गमें का मोक्ष मार्गमें का मोक्ष मार्गमें का स्वा मार्गमें का स्व मार्गमें का साली और पूरण तापसकी अज्ञान कियाको कियाओंको मोक्ष मार्गमें का साल करना अज्ञान मूलक है।

दूसरी जगह जीतमलजी और भीषणजीने स्वयं यह स्वीकार किया है कि सम्यक्-त्वको पाये विना कैसा ही साधुका आचार पाला जाय पर उससे किंचित् भी मोक्ष मार्ग की आराधना नहीं होती। भीषणजीने "श्रावक धर्म विचार" नामक पुस्तकमें लिखा है कि "समिकत विन सुध पालियो अज्ञान पणे आचार नवग्रेवेक ऊंच्यो गयो नहीं सरी गरज लिगार" इसका अर्थ तेरह पन्थी श्रावक गुलाब चन्दजी का किया हुआ इस प्रकार है— "सम्यक्त्व विना संयमकी शुद्ध किया पालन कर जीव नव प्रवेक स्वर्ग तक गया परन्तु कुछ गरज नहीं सरी मिथ्यात्वी ही रहा।" इसके आगे भीषणजीने फिर लिखा है कि "नवतत्त्व ओल्ल्या विना पहरे साधुरो भेष। समझ परे नहीं तेहने भारी हुवे विशेष" इसका अर्थ उक्त श्रावक गुलाब चन्दजीने इस प्रकार किया है कि "नवतत्वको जाने विना कई मनुष्य साधु वेष पहन कर साधु बन जाते हैं लेकिन उनको साधुके आचारकी किया शास्त्र वचनोंकी समझ नहीं पड़ती सिर्फ वेषधारी द्रव्य साधु हैं। रजोहरण चहर पात्रादि साधु वेष अनन्तवार प्रहण किया और गोतम स्वामी जैसी किया मिथ्यात्व पनेमें करके नवप्रवेक कल्पातीत तक जीव जा पहुंचा परन्तु कुछ भी मोक्ष फल्तिय्य न हुआ।"

इन पद्योंमें भीषणजीने साफ साफ स्वीकार किया है कि सम्यक्त्व पाये विना अज्ञान दशामें चाहे गोतम स्वामी जैसी साधुपनेकी किया भी की जाय पर उससे किंचित् भी प्रयोजन नहीं सिद्ध होता। यदि मिथ्यात्व दशाकी करनी मोक्ष मार्गमें होती तो भीषण जी उस करणीसे किंच्चित् भी प्रयोजन सिद्ध न होना कैसे कहते ? अतः भीषणजीने इस पद्यमें अकाम निर्जराकी करनीको मोक्ष मार्गमें न होना स्पष्ट स्वीकार किया है। तथा जीतमलजी ने भी आराधनाकी ढालमें अकाम निर्जराकी करनीको मोक्ष मार्गमें न होना स्वीकार किया है। जैसे कि उन्होंने लिखा है—

"जे समिकत विन म्हें। चारित्रनी किरियारे, बार अनंत करी पिण काज न सिर-यारे" अर्थात् सम्यक्त्व पाये विना मैंने अनन्त बार चारित्रकी किया की थी, पर उससे कुछ भी कार्य नहीं सिद्ध हुआ। इस पद्यमें जीतमलजीने स्पष्ट स्वीकार किया है कि मिथ्यात्व दशाकी करनीसे कार्य नहीं सिद्ध होता। यदि मिथ्यात्व दशामें की जाने वाली अकाम निर्जराकी करनी मोक्ष मार्गके आराधनमें है तब फिर रससे कार्य नहीं सिद्ध होने का क्या कारण है ? इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि मिथ्यात्व दशाकी करनी मोक्ष मार्गमें नहीं है तथापि जान बूझ कर भोले जीवोंमें भ्रम फैलानेके लिये जीतमलजीने भ्रमिवध्वंसन में अपनी उक्ति तथा भीषणजीकी उक्ति और शास्त्रसे भी विरुद्ध मिथ्यात्व दशाकी करनी को मोक्ष मार्गमें कह दिया है। अतः तामली तापस और पूरण तापसका उदाहरण देकर संवर रहित निर्जराकी कियाको मोक्ष मार्गमें कायम करना मिथ्या समझना चाहिये।

यदि कोई कहे कि "भीषगजी और जीतमलजीके पूर्वोक्त पद्योंमें "नही सरी गरज लिगार" और "काज न सरियारे" इसका भाव यह नहीं है कि मिथ्यात्व दशाकी क्रियासे मोक्ष मार्गका आराधन नहीं होता किन्तु सम्यक्त्व पाये विना मुक्ति नहीं होती यह आशय है" तो यह भी मिथ्या है उसी भवमें मोक्षकी प्राप्ति तो केवल क्षीणमोह और यथाल्यातचारित्र वालोंको ही होती है उनसे इतरकी उसी भवमें मुक्ति नहीं

होती। यदि मुक्ति नहीं होनेसे मिथ्यात्व दशाकी करनी किंचित् भी प्रयोजन नहीं सिद्ध करती तो फिर चतुर्थगुगस्थानसे लेकर ११ वें गुगस्थान तककी कियासे भी किंचित् प्रयोजन न सिद्ध होना मामना पड़ेगा क्योंकि इन गुग स्थानोंके जीव भी द्वादशादि गुग स्थानोंमें गये विना मोक्षगामी नहीं होते। यदि कहो कि चतुर्थ गुगस्थानसे लेकर ११ वें गुग स्थान तकके जीवोंकी किया परम्परासे मोक्षका कारण होती है इसलिये उन कियाओंसे किंचित् भी प्रयोजन सिद्ध न होना नहीं कहा जा सकता तो फिर भ्रमविध्वं-सन कारकी श्रद्धानुसार मिथ्यात्व दशाकी किया भी परम्परासे मोक्षका कारण होती है इसलिये उससे भी प्रयोजनका न सिद्ध होना नहीं कहना चाहिये। परन्तु भीषणजी और जीतमलजीने उक्त पद्योंमें मिथ्यात्वदशाकी कियासे किंचित् भी प्रयोजन सिद्ध न होना कहा है इससे स्पष्ट जाना जाता है कि मिथ्यात्व दशाकी कियासे ये लोग भी मोक्ष मार्ग की आराधना नहीं मानते परन्तु अपने शास्त्र विरुद्ध पक्षके आग्रहमें पड़ कर भ्रमविध्वंसन में मिथ्यात्वीकी कियाको जीतमलजीने मोक्ष मार्गमें कह दिया है अतः भ्रमविध्वंसन कारकी यह प्रह्मणा मिथ्या समझनी चाहिये।

## बोल चौदहवां

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार श्रमविध्वंसन पृष्ठ ६ के ऊपर मिथ्याद्दष्टिकी कियाको मोक्ष मार्गमें कायम करनेके लिये यह लिखते हैं कि—"वली प्रथम गुणठाणारो धगी सुपात्र दान देई परीत संसार करी मनुष्यनो आयुषो बांध्यो सुवाहु कुमारने पा छिले भवे सुमुख गाथा पति इं" इनके कहनेका तात्पर्य यह है कि सुमुख गाथा पतिने मिथ्यात्व दशाकी करनीसे संसार परिमित करके मनुष्यकी आयु बांधी थी, इससे मिथ्यात्व दशाकी किया मोक्ष मार्ग में सिद्ध होती है। यदि मिथ्यात्वीकी किया मोक्ष मार्गमें न होती तो सुमुखगाथा पतिका संसार उससे परिमित कैसे होता ? इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

प्रथम गुगस्थान वाले मिथ्यादृष्टियोंका संसार परिमित नहीं होता क्योंकि संसारका कारण मिथ्यात्व उनमें मौजूद रहता है। जब सम्यण् दर्शनके उदयसे मिथ्यात्व का विनाश होता है तब संसार परिमित होता है परन्तु मिथ्यात्वके रहने पर नहीं होता। कारण के रहने पर कार्यका न होना असम्भव है। अतः मिथ्यादृष्टियोंका संसार परिमित होना जो बतलाता है उसे अज्ञानियोंका शिरोमणि समझना चाहिये।

सुमुख गाथापित मुनिको दान देते समय सम्यग्दृष्टि था मिथ्यात्वी नहीं था इसी लिए उसका संसार परिमित हुआ। अब प्रश्न यह होता है कि सुमुख गाथापित मुनिको दान देते समय सम्यग्दृष्टिका इसमें क्या प्रमाण ? तो इसका उत्तर यह है कि सुमुख गाथापतिके विषयमें जो बिपाक सूत्रमें मूलपाठ आया है वही प्रमाण है। यह बात मूलपाठ लिख कर बतलाई जाती है। वह पाठ यह है।

"तेणं कालेणं तेणं समएणं धम्मघोसाणं थेराणं अन्तेवासी सुद्ते नामं अणगारे उराले जाव संखित्त विउल तेउलेसे मासं मासेणं खममाणे विहरन्ति। तत्तेणं सुद्ते अणगारे मासखमणपारण गंसि पढमाए पोरसीए सज्झायं करेति जहा गोयमसामी तहेव सुधम्मेथेरे आपुच्छति जाव अडमाणे सुसुहस्स गाहावहस्स गिहं अणुपविहे। तत्तेणं सुमुहे गाहावह सुद्तां अणगारं एज्जमाणं पासह पासित्ता हृदृतुद्व आसणाओ अब्सुहे ति अब्सुहिता पादपीठाओ पचोष्हित्ता सुद्रुतुद्व आसणाओ अब्सुहे ति अब्सुहिता पादपीठाओ पचोष्हित्ता सुद्रुतुद्व आसणाओ अब्सुहे ति अब्सुहिता पादपीठाओ पचोष्हित्ता पादपीठाओ पचोष्हित्ता सुद्रुतुद्व आसणाओ सुपह एगसाडियं उत्तरासङ्गं करेह सुद्रुत्तं अनगारं सत्तद्वपयाहं पच्चुगच्छइ तिक्खुत्तो आयाहिणं पयाहिणं करेह वंद् ममंसइत्ता जेणेव भत्तघरे तेणेव उवागच्छह उवागच्छइत्ता स्वहत्येणं विउलेणं असण पाण खाइम साहम पडिलाभेस्सामीति तुहे ३ तत्तेणं तस्स सुमुहस्स तेणं द्व्यसुद्धेणं तिवहेणं तिकरण सुद्धेणं २ सुद्ते अणगारे पडिलामएसमाणे परीत्त संसारकए मणुस्साउए निवद्धे "

( विपाक सूत्रस्ख विपाक )

अर्थः—

उस समय धर्म घोष नामक स्थविरके अन्तेवासी शिष्य छदत्त नामक अनगार उदार यावत् तेजो छेश्याको ग्रुप्त रखने वाले मास मासका क्षमण करते हुए जीवन व्यतीत करते थे वे मास क्षमण तपस्याके पारणेके दिन प्रथम पौरुपीमें स्वाध्याय करते थे शेष गोतम स्वामीकी तरह समझना चाहिये। वह छदत्त अनगार अपने गुरु धर्मघोष स्थविरसे पूछ कर यावत् गोचरीके निमित्त जाते हुए छमुख नामक गृहस्थके घरपर गये। अनन्तर छमुख गाथापतिने छदत्त अनगारको आते हुए देख कर हर्णके साथ आसन छोड़ दिया और पादपीठसे नीचे उतरकर पादुकाको छोड़कर एक शाटिक वस्त्रकी उत्तरासंग करके मुनिके सम्मुख सात आठ पैर तक आगे गया। दाहिनी ओरसे उसने मुनिकी तीन वार प्रदक्षिणादी और मुनिको बन्दन नमस्कार करके वह अपने भोजन गृहमें आया। वहां उसको इस बातके लिए बहुत हर्ण हो रहा था कि आज मैं अपने हाथसे मुनिको विपुल अशनपान खाद्य और स्वाद्य दूंगा। देते समय भी उसे हर्ष हो रहा था और देनेके अनन्तर भी उसे हर्ष हुआ था इस प्रकार शुद्ध भाव शुद्ध मन वचन और कायसे जो समुख गाथापितने स्पात्रके लिए शुद्ध द्रव्यका प्रदान किया था उससे उसने अपना संसार परिमित करके मनुष्यकी आयु बांधी। यह इस मूल पाठका अर्थ है।

इसमें कहा है कि "सुमुख गाथापतिने सुदत्त अनगारको आते हुए देख कर अपना आसन छोड़ दिया और पादपीठसे उतर कर एक शाटिक वस्त्रका उत्तरासंग करके मुनिके सम्मुख सात आठ पैरतक गया, और मुनिको दाहिनी ओरसे तीन वार प्रदक्षिणादी" इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि सुमुख गाथापित सम्यग्दृष्टि था मिथ्यात्वी नही। क्योंकि मिथ्यादृष्टि पुरुष साधुको साधु नहीं समझता किन्तु असाधु समझता है इसल्यि वह इस प्रकारका आदर सत्कार मुनिका नहीं कर सकता। जैसे हरिकेशी मुनिको देख कर ब्राह्मण कुमारोंने आदर सत्कार नहीं किया था किन्तु उनका अनादर करने छगे थे उसी तरह सुमुख गाथापति भी मिथ्यादृष्टि होता तो मुानका आदर सत्कार नहीं करता किन्तु अनाद्र करता परन्तु उसने मुनिका सत्कार सम्मान किया था इससे उसका सम्यग्दृष्टि होना सिद्ध होता है। कदाचित् मिथ्यादृष्टि भी कारणवश मुनिका आदर सत्कार करे तो उसका हार्दिक भाव शुद्ध नहीं होता किन्तु उसके हृदयमें मुनिके प्रति अश्रद्धा बनी रहती है परन्तु सुमुख गाथापतिका हार्दिक भाव शुद्ध था इसीलिये मूलपाठमें "हट्टतुट्टे" यह पद आया है इसका अर्थ यह है कि सुमुख गाथापति मुनिका सत्कार सम्मान करते समय हृदयमें बहुत प्रसन्न था। यदि वह मिथ्यादृष्टि होता तो साधुके प्रति हृष्ट तुष्ट नहीं होता अतः सुमुख गाथापति उस समय सम्यग्दष्टि ही था मिथ्यादृष्टि नहीं । तथा सुमुख गाथापतिने जो मुनिको दान दिया था उसका वर्णन करते हुए उक्त मूलपाठमें कहा है कि "सुमुख गाथापतिका दान, दातृ शुद्धि, द्रव्य शुद्धि, और पात्र शुद्धि इन तीनों शुद्धियोंसे युक्त था "। ये तीनों शुद्धियां सम्यन्द्रष्टिके दानमें ही होती हैं मिथ्याद्रष्टिके दानमें नहीं होतीं क्योंकि मिथ्यादृष्टिकी साधुके प्रति अश्रद्धा होनेसे उसका हृद्य शुद्ध नहीं होता और हृद्य शुद्ध न होनेसे उसके दानमें दाताकी शुद्धि नहीं होती अतः मिथ्यादृष्टियोंके दानमें त्रिविध शुद्धियां नहीं होतीं परन्तु सुमुख गाथापतिका दान तीनों प्रकारकी शुद्धियोंसे युक्त था इसिंछए सुमुखगाथापतिका सम्यग्दष्टि होना स्पष्ट प्रमाणित होता है।

इसी तरह इस मूलपाठमें सुमुख गाथापितके दानको मानसिक शुद्धिसे युक्त होना कहा है यह भी सुमुख गाथापितके सम्यग्दिष्ट होनेका साधक है। सम्यग्दिष्टका ही साधु के प्रति मन शुद्ध होता है मिथ्यादिष्टका नहीं। सुमुख गाथापितका साधुके प्रति मन शुद्ध था इस लिये वह सम्यग्दिष्ट ही था मिथ्यादिष्ट नहीं। एवं सुमुख गाथापितने मुनिको दान देकर अपना संसार परिमित किया था यह भी इसके सम्यग्दृष्टि होनेका साधक है। यद्यपि श्रमविध्वंसनकारने मिध्यादृष्टिका भी संसार परिमित होना लिखा है परन्तु यह बात शास विरुद्ध है। जबतक अनन्तानुबन्धी क्रोध मान माया और लोभका क्षयो-पशम या उपशम नहीं होता तबतक संसार परिमित नहीं होता। अनन्तानुबंधी क्रोधादि-का यही अर्थ है कि वह अनन्त संसारका अनुबंध करता है। उसके होते हुए संसार परिमित हो जाय यह बात असंभव है। ठाणाङ्क सुत्रकी टीकामें "अनन्तानुबंधी" शब्द का अर्थ इस प्रकार लिखा है "अनन्तं भवमनुबन्नात्यविच्छिन्नंकरोतीत्येवंशीछोऽनन्तानुबन्धी" जो धारा प्रवाह विच्छेद्रहित अनन्तकाल तक संसारको उत्पन्न करता है उसे "अनन्तानुबन्धी" कहते हैं।

अनन्तानुवंधी कोधादि जबतक सम्यक्तवकी प्राप्ति नहीं होती तबतक नष्ट नहीं होता और उसके रहते रहते संसारका समुच्छेद नहीं होता इसिल्ए सुमुख गाथापितमें अनन्तानुवन्धी कोधादिका क्षयोपशम या उपशम होना अवश्य ही मानना पड़ेगा और उसके मान हेनेपर सुमुख गाथापितका सम्यग्दृष्टि होना अपने आप ही सिद्ध हो जाता है। अतः सुमुख गाथापितको मिथ्यादृष्टि कायम करके मिथ्यात्व दशाकी कियासे संसार का परिमित होना, बतला कर उसे मोख मार्गमें कायम करना अज्ञानियोंका कार्य्य समझना चाहिए।

(बोल १५ वां)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ८ के ऊपर मिध्यात्व दशाकी क्रियासे संसार परिमित होना सिद्ध करनेकेलिए लिखते हैं कि—"वली मेघकुमाररो जीव पा छिले भवे हाथी सुसलारी दया पाली परीत्त संसार मिध्यात्वी थके कियो।"

इसका क्या समाधन ?

(प्ररूपक)

हाथीका भव पाया हुआ मेघ कुमारका जीव शशक आदि प्राणियोंकी प्राणरक्षा करते समय सम्यग्दिष्ट था मिथ्यादृष्टि नहीं यह बात ज्ञाता सूत्रके मूलपाठसे सिद्ध होती है। उस मूलपाठमें हाथीको साक्षात् सम्यग्हिष्ट कहा है वह पाठ निम्नलिखित है:—

'तंजइ ताव तुमं मेहा तिरिक्खजोणियभावमुवागएणं अपडिलद्धसंमत्तरयणलंभेणं सेपाए पाणाणुकम्पयाए जाव अन्तरा-चेव सन्धारिए णोचेवणं णिक्खित्ते ''

ज्ञाता अध्यनन १)

इसका टब्बा अर्थ यह है—'' तं० तेमाटे तिहां तुम्मे तीजे भवे, मे० मेघा ? यिर्ध्यञ्चरी योनि भावह मु० उपनाहता अ० अनपाम्पो अछतो सम्यक्त्व छीधो रत्नपाम्यो से० तेसिकरी तेप्राणिनी अनुकम्पाइ जा० दयाइ करी जा० यावत् तिहांपग ऊंचो राख्यो तेणे मनुष्य भवपाम्यो।'

यह टन्वा अर्थ भीषणजीके जनमसे पहलेका लिखा हुआ प्राचीन है हस्तलिखित प्रतियोंमें इसके लिखे जानेकी मिति संवत् १७६८ लिखी है—

जैसे कि—"संवत् १७६८ वर्षे शा० १६६३ प्रथम कार्तिके मासे शुक्छ पक्षे ११ तिथौ भृगुवासरे लिपिंचके मुनिकपूरसागरः " यह लिखा है। इसमें " अपिंडस्ट्रसं मत्त रयण लभेगं " इस पदका अर्थ यह किया है कि "अनपाम्यो अलतो सम्यक्त्वलीघो रत्न पाम्यो " अर्थात् "हाथीने पहले नहीं पाये हुए सम्यक्त्व रूपी रत्नको उस समय प्राप्त किया था।" इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि वह हाथी शशक आदि प्राणियोंकी प्राण-रक्षा करतेसमय सम्यग्दृष्टि था मिथ्यादृष्टि नहीं । इस टब्बा अर्थमें जो "अपिडलद्ध सम्मत्त रयणलभेणं " इस पदका सम्यक्त्व रूपी रत्नको पाना अर्थ लिखा है वह व्युत्पत्तिसे भी निकलता है। जैसे कि इस पदकी संस्कृतच्छाया "अप्रतिलब्ध सम्यक्त्व रत्न छंमेन" वनती है। और इसकी व्युत्पत्ति यह है कि "अप्रतिलब्धमप्राप्तं यत्सम्यक्त्व रत्नं तल्लभत इति अप्रतिलब्ध सम्यक्त्व रत्न लंभस्तेन " अर्थात् पहले कभी नहीं पाये हुए सम्यक्त्व रत्नको प्राप्त करने वाला " यह इसका अर्थ है। इस खिये टव्वाकारका किया हुआ अर्थ व्युत्पत्तिसे भी सङ्गत है तथापि हाथीको मिथ्यादृष्टि कायम करके मिथ्यात्वदशाकी कियासे संसारका समुच्छेद बतलाना उत्सूत्र भाषियोंका कार्य्य सम-झना चाहिये। कई अगुद्ध टब्बाओंमें उक्त पदका अर्थ अगुद्ध किया है। जैसे भ्रमम-विध्वंनमें उक्त पदका अग्रुद्ध टव्वा अर्थ लिखा है ऐसे अग्रुद्ध टव्वाओंका आश्रय लेकर जगतुमें भ्रम फैलाना सच्चे साधुओंका कर्त्त व्य नहीं है। अतः भ्रमविध्वंसनकारने जो मुखपाठसे विरुद्ध हाथोको मिथ्यादिष्टि बतलाया है वह मिथ्या समझना चाहिए।

### बोल १६ वां

(प्रेरक)

ज्ञाता सूत्रके मूलपाठमें हाथीको शशकादि प्राणियोंकी प्राणस्था करते समय सम्य-ग्रिटि हो लिखा है यह ज्ञात हुआ। परन्तु भ्रमविध्वंसतकार भ्रमविध्वंस पृष्ठ १० के ऊपर लेखते हैं कि "वलीयांमें इन दलपतिरायजी प्रश्न पूळ्या तेहना उत्तर दौलतरामजी दीधा ेत प्रश्नोत्तर सध्ये पिण हाथीने तथा सुमुख गाथापतिने प्रथम गुणठाणे कह्या छै" इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

दौलतरामजीके साथ दलपितरायजीके जो प्रश्नोत्तर हुए हैं उसकी सम्बत् १८९१ की लिखी हुई प्रति मेरे पास मौजूद है उसमें हाथी और सुमुखगाथापितका प्रथम गुण स्थानमें होना कहीं नहीं कहा है अतः उक्त प्रश्नोत्तरीका उदाहरण देकर हाथी और सुमुखगाथापितको मिध्यादृष्ट्रि कायम करना मिध्या है। तथा श्रमविन्वंसन एव्ट १० के नोटमें दौलतराम जी और दलपितरायजीको "कोटा बूंदीके आसपास विचरनेवाले वाईस सम्प्रदायके साधु" लिखा है यह भी मिथ्या है। दलपितरायजी देहलीके रहने वाले वाईस सम्प्रदायके प्रसिद्ध श्रावक थे साधु नहीं थे तथा इनके प्रश्नोत्तरमें हाथी तथा सुमुखगाथा-पितको मिध्यात्वी होनेका कथन भी नहीं है अतः उक्त प्रश्नोत्तरीका दाखला देकर जो नोटके अन्दर लिखा है कि "उक्त प्रश्नोत्तरीके १३८ वें प्रश्नके उत्तरमें हाथीको और सुमुखगाथापितको मिध्यादृष्टि कहा है" यह सब मिध्या समझना चाहिए।

तेरह पन्थियोंको इस प्रश्नोत्तरीकी बात यदि मान्य हो तो इसके ५८ वें प्रश्नके उत्तरमें मिथ्यात्वीके अन्दर मोक्षप्राप्तिरूप सकाम निर्जराका प्रतिषेध किया है इस लिये मिथ्यादृष्टिको मोक्षमार्गका देशाराधक नहीं मानना चाहिये। वह ५८ वां प्रश्न और उस का उत्तर निम्नलिखित हैं—

"मिथ्यात्वीनो सकाम निर्जरा हो वा न हो, तेहनो उत्तर—मोक्ष प्राप्ति सकाम निर्जरा न होवे" इस प्रश्नोत्तरमें मिथ्यादृष्टिमें मोक्षमार्गका न होना स्पष्ट कहा है तथापि इसी प्रश्नोत्तरीका उदाहरण देकर जीतमलजीने मिथ्यादृष्टिको मोक्षमार्गका आराधक बतल्या है, यह इनका प्रत्यक्ष मिथ्याभाषण समझना चाहिये।

यहां विशेष ध्यानमें रखने योग्य बात यह है कि—किसी भी आधुनिक छद्मस्थ अल्पज्ञकी बात शास्त्राधारके विना नहीं मानी जाती यह आग्रह तो भ्रमविध्वंसनकारके मतानुयायियोंका ही है जो वावा वाक्यको प्रमाण मान कर छकीरके फकीर बने हैं। उनके भीषणजी आदिकी बात यदि सूत्रके मूछपाठसे भी विरुद्ध हो तो भी उसे वे नहीं छोड़ते यही तो आभिनिवेशिक मिध्यात्वका छक्षण है। परन्तु सम्यग्दृष्टि पुरुष सूत्रप्रमाणको समझ कर हठ नहीं करते। चाहे किसीका कथन हो सूत्र विरुद्ध बात वे नहीं मानते।

(बेरक) बोल १७ वां समाप्त]

सुमुखगाथापितने सुद्त्त अनगारको जैसे वन्द्रन नमस्कार किया था उसी तरह गोशालक शिष्य शकडाल पुत्रने भी भगवान् महावीर स्वामीको वन्द्रन नमस्कार किया था यदि मुनिको वन्द्रन नमस्कार करना ही सम्यग्दृष्टिका लक्षण है तो फिर गोशालक शिष्य शकडाल पुत्रको भी सम्यग्दष्टि ही मान लेना चाहिये। परन्तु यदि उसे आप सम्यग्दष्टि नहीं मानते तो फिर सुमुखगाथापतिको सम्यग्दष्टि क्यों मानते हैं ? (प्रकृपक)

सुमुखगाथापितके वन्दन नमस्कारको गोशालक शिष्य शकडाल पुत्रके वन्दन नमस्कार जैसा बतलाना अयुक्त है सुमुखगाथापितने विना किसीकी प्रेरणा और दबाव के अपनी हार्दिक इच्छा और श्रद्धाभिक्तिं सुदत्त अनगारको वन्दन नमस्कार किये थे परन्तु शकडाल पुत्रने देवताके कहने, और उसके दबावसे भगवानको वन्दन नमस्कार किया था। इसिल्ये इन दोनोंके वन्दन नमस्कार तुल्य नहीं हैं।

जैसे कोई मनुष्य अपनी स्वाभाविक इच्छासे साधुका आचार पालता है और दूसरा अभव्य होकर भी सांसारिक पूजा प्रतिष्ठा आदिके लोभसे साधुका आचार पालता है ये दोनों पुरुष व्यवहार दशामें यद्यपि साधुका आचार पालने वाले ही कहे जाते हैं तथापि इनके आचार पालनमें तुल्यता नहीं है किन्तु महान भेद है उसी तरह जो अपनी मानिसक इच्छा और अद्धाभिकतिसे मुनिको वन्दन नमस्कार करता है और जो किसीकी प्रेरणा या दवावसे बन्दन नमस्कार करता है इन दोनोंके बन्दन नमस्कारमें भी तुल्यता नहीं है महान् अन्तर है। सुमुखगाथापितने अपनी इच्छा और स्वाभाविक श्रद्धा से मुनिको वन्दन नमस्कार आदि किये थे इसल्यि उसका वन्दन नमस्कार सम्यग्दृष्टिका वन्दन नमस्कार है और वह मोक्षका मार्ग है परन्तु शकडाल पुत्रने देवताके कहनेसे बन्दन नमस्कार किये थे इसल्यि उसका वन्दन नमस्कार आन्तरिक भिन्दशास्य द्रव्यक्ष होनेसे मिथ्यादृष्टिका वन्दन नमस्कार है वह मोक्षका मार्ग नहीं है। अत: इन दोनोंको तुल्य बतलाना मिथ्या है। शकडाल पुत्रने देवताके कहनेसे भगवान् महावीरस्वामीको वन्दन नमस्कार किया था अपनी इच्छासे नहीं यह बात उपासक दशांग सूत्रके मूलपाठमें कही है। वह पाठ यह है—

"समणे भगवं महावीरे सद्दालपुत्तं आजीवियोवासयं एवं वयासी से तृनं सद्दाल पुत्ता! कल्लं तुमं पुट्यावरण्हकालयंसि जेणेव असोगवणिया जाव विहरसि तएणं तुन्भं एगे देवे अंतियं पाउन्भवित्था तएणं से देवे अंतिलक्खपिडवन्ने एवं वयासी— हंभो सद्दाल पुत्ता! तंचेव सन्वं जाव पज्जुवासिस्सामि सेनृनं सद्दाल पुत्ता! अहे समहे! हंता अत्थि। नो खलु सद्दाल पुत्ता! तेणं देवेणं गोसालं मंखिल पुत्तं पणिहाय एवं बुत्ते। तएणं तस्स सद्दाल

पुत्तस्त आजीवियो वासयस्य समणेणं भगवया महावीरेणं एवं वुत्त-स्त समाणस्स हमेयारूवे अज्झत्थिये ४ एसणं समणे भगवं महा-वीरे महामाहणे उप्पन्ननाणदंसणघरे जाव तचकम्मसंपया संपडत्ते"

( उपासक दशांग अ०६)

अर्थ—

श्रमण भगवान् महावीर स्वामीने गोशालक शिष्य शकडाल पुत्रसे कहा कि हे शकडाल पुत्र ! कल सन्ध्या समय अशोक वाटिकामें तूं गया हुआ था। वहां एक देवताने तुम्हारे निकट आकाशमें स्थित होकर यह कहा था कि कल यहां महामाहन ज्ञान दर्शनका धारक यावत सफल क्रियाओंसे युक्त पुरुष आवेगा तुम उसका वन्दन नमस्कार आदि यावत् शप्या संधारासे उपनिमंत्रित करना। यह छन कर तुमने निश्चय किया कि "कल मेरे गुरु गोशालक मंखल्पिष्ठ आवेंगे उनकी वन्दना नमस्कार आदि यावत् उपासना में कलंगा" क्या यह बात सत्य है ? यह छन कर शकडाल पुत्रने कहा कि हां सत्य है । तब किर भगवान्ने कहा कि हे शकडाल पुत्र ! उस देवताने गोशालक मंखलिपुत्रके लिये ऐसा नहीं कहा था। इस प्रकार भगवान् महावीर स्वामीके कहने पर शकडाल पुत्रको यह निश्चय हुआ कि यह तो भगवान् महावीर स्वामी हैं यही महामाहन ज्ञान-दर्शनके धारक यावत् सफल क्रियाओंसे युक्त है यह इस पाठका अर्थ है ।

इसमें स्पष्ट कहा है कि भगवान् महावीर स्वामीने जब गोशालक शिष्य शकडाल पुत्रसे यह कहा कि "अशोक वाटिकाके अन्दर देवताने जो बात कही थी वह गोशालक मंखलिपुत्रके लिये नहीं" तब शकडाल पुत्रको यह मालूम हुआ कि यह अमण भगवान् महावीर स्वामी हैं पर हमारे गुरु गोशालक नहीं हैं। इससे निश्चित होता है कि शकडाल पुत्र अपने गुरु गोशालको आया हुआ जानकर वहां आया था और आते समय उसने भगवान् महावीर स्वामीको गोशालक समझ कर वन्दन नमस्कार किया था। अतः उसका यह वन्दन नमस्कार वास्तवमें भगवान् महावीर स्वामीको न होकर उसके गुरु गोशालक मंखलि पुत्रका ही हुआ। पश्चात् भगवान् महावीर स्वामीको न होकर उसके वाटिकामें मिले हुए देवताकी प्रेरणासे भगवान् महावीर स्वामीको वन्दन नमस्कार किया था परन्तु उनको गुरु जान कर आन्तरिक भिक्तके साथ नहीं इसलिये इसका यह वन्दन नमस्कार भी भावशृन्य होनेके कारण अहंद्मािषत धर्मका अङ्ग नहीं था किन्तु अईदाङ्गावाह्य और मिथ्यात्व युक्त था। अतः इसे मोक्षमार्गमें नहीं कह सकते। परन्तु समुखगाथापतिका वन्दन नमस्कार आन्तरिक श्रद्धांके साथ होनेसे भावरूप था, इसलिये वह मोक्षका मार्ग और वीतराग माषित धर्मका अङ्ग था। ऐसा भावरूप वन्दन नमस्कार वह मोक्षका मार्ग और वीतराग माषित धर्मका अङ्ग था। ऐसा भावरूप वन्दन नमस्कार वह मोक्षका मार्ग और वीतराग माषित धर्मका अङ्ग था। ऐसा भावरूप वन्दन नमस्कार

सम्यग्दृष्टियोंका ही होता है मिथ्यादृष्टिका नहीं। अतः सुमुखगाथापतिके वन्दन नम-स्कारको शकडाल पुत्रके वन्दन नमस्कार जैसा बतलाना शास्त्र नही जाननेका फल सम-झना चाहिये।

# [बोल १८ वां समाप्त]

(प्रेरक)

श्रमिवध्वंसनकार श्रमिवध्वंसन पृष्ठ १४ के ऊपर लिखते हैं कि "अथ कियावादी मनुष्य तिर्यश्व रे एक वैमानिक रो बंध कहाो और आयुषो बांधे नहीं इमि कहाो ते मांटे सुमुख गाथापित, तथा हाथी तथा सुन्नती मनुष्य हहां कहा। तेसर्वने मनुष्यनो आयु-षानो बन्ध कहाो ते भगी ए सम्यग्दृष्टि नहीं ते मांटे मनुष्यनो आयुषो बांध्यो छै सम्यग्दृष्टि हुवे तो वैमानिकरो बन्ध कहता" इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

भगवती सूत्र शतक ३० उद्देशा १ में कहा है कि "कियावादी मनुष्य एक वैमानिक सिवाय दूसरेकी आयु नहीं बांधते" इसका अभिप्राय भ्रमविध्वंसनकारने नहीं समझा है इसीलिये वह मनुष्यका आयुबंध देख कर सुमुख गाथापित और हाथीको मिथ्यादृष्टि कहते हैं। भगवतीके उक्त कथनका आशय यह है कि जो मनुष्य और तिर्ध्यं विशिष्ट कियावादी होते हैं और अतिचार रहित निर्मल क्रतका पालन करते हैं वे वैमानिक की ही आयु बांधते हैं परन्तु सामान्य कियावादी नहीं। यदि कोई कहे कि भगवतीमें तो सिर्फ कियावादी ही लिखा है विशिष्ट कियावादी नहीं लिखा है फिर आप विशिष्ट कियावादी अर्थ क्यों करते हैं? तो इसका उत्तर यह है कि दशाश्रुतस्कन्ध सूत्रके मूलपाठमें महारंभी महापरिग्रही कियावादी मनुष्यको उत्तरपथगामी नरकयोनिमें जाना भी कहा है यदि सभी कियावादी वैमानिककी ही आयु बांधते तो दशाश्रुतस्कन्ध सूत्रमें कियावादी मनुष्यको नरकयोनिकी आयु बांधना कैसे कहा जाता ? अतः निश्चित होता है कि भगवतीके मूलपाठमें जिस किय।बादीके लिये एक वैमानिककी ही आयु बांधनेका नियम किया है वह विशिष्ट कियावादी है पर सभी कियावादी नहीं। दशाश्रुत स्कन्ध सुत्रमें कियावादी मनुष्यको नरक योनिमें जाना कहा है वह पाठ यह है—

सेकितं किरियावाइयावि भवइ ? तंजहा — आहियवाइ आहि-यपन्ने आहिय दिट्टी सम्मावादी निइवादी संतिपरलोकवादी अत्थि इहलोके अत्थि परलोके अत्थि माया अत्थि पिया अत्थि अरिहन्ता अत्थि चक्कबट्टी अत्थि वलदेवा अत्थि वासुदेवा अत्थि सुकड दुक- डाणं फलवित्तिविसेसे सुविण्णा कम्मा सुविण्णफला भवंति सफले कल्लाणे पावए पद्मायंति जीवा अत्थि नेरइया देवा सिद्धि से एवंवादी एवंपन्ने एवंदिही छन्दरागमितिनिविद्धे आविभवइ से भवइ महेच्छे जाव उत्तर गामिए नेरइए सुक्कपिक्खए आगमेसाणं सुलभ वोहियावि भवइ सेतं किरियावादी सञ्वधम्मरुवियावि भवइ''

( दशाश्रुत स्कन्ध सूत्र )

इसका टीकानुसार अर्थ यह है—
( प्रश्न ) कियावादी किसे कहते हैं ?

(उत्तर) जो शास्त्रोक्त आत्मादिपदार्थों को सत्य और मोक्षोपयोगी पदार्थों को उपादेय तथा उसके प्रतिकृष्ठ वस्तुको हेय समझते हैं जो, जिसका जैसा स्वरूप है उसे उसी तरह अविपरीत बतलाते हैं और आस्तिकताके समर्थक सम्यग्दृष्टि हैं जो, मोक्षकी नित्यता और स्वर्ग, नरक, माता, पिता, इहलोक, परलोक, अरिहंत, चक्रवतीं, बलदेव, वाखदेव, इनका अस्तित्व मानते हैं। जो ग्रुम और अग्रुम कमों का क्रमशः ग्रुम तथा अग्रुम फल होना स्वीकार करते हैं जो ग्रुमाग्रुम कमों का फल भोगनेके लिये आत्माको विविध योनियोंमें जाना अङ्गीकार करते हैं जो नरक, मनुष्य, तिर्य्यञ्च, देवता, और मुक्तिको सत्य बताते हैं तथा पूर्वोक्त सभी बातोंमें जिसकी निश्चया-त्मक मान्यता है वे क्रियावादी कहलाते हैं। ऐसे क्रियावादी यदि महारंभी महापरिग्रही और महाप् इच्छावाले हों तो उत्तरपथगामी नरकयोनिमें जन्म पाते हैं परन्तु वे ग्रुक्तपक्षीय और मविष्यमें ग्रुल्भ वोधी होते हैं। यह उक्त मूलपाठका अर्थ है।

इसमें कहा है कि जो कियावादी मनुष्य महारंभी महापरिमही और महान् इंच्छा वाले होते हैं वे उत्तरपथगामी नरकयोनिमें जाते हैं। यदि सभी कियावादी एक वैमानिक की ही आयु बांयते तो इस पाठमें कियावादी मनुष्यको नरकयोनिमें जाना कैसे कहा जाता ? अतः भगवती सूत्र शतक ३० उद्देशा १ में विशिष्ट कियावादीके लिए ही वैमानिकके आयुवंधका नियम कियाजाना समझना चाहिये सभी कियावादियोंके लिये नहीं।

इस विषयमें भगवती सूत्र शतक १ उद्देशा २ का मूलपाठ भी प्रमाण है। वह पाठ यह है—

"अविराहिय संजमाणं जहण्णेणं सोहम्मे कप्पे उक्कोसेणं स-ब्यहसिद्धे विमाणं। विराहिय संजमाणं जहण्णेणं भुवणवासिसुः उक्कोसेणं सोहम्मे कप्पे। अविराहिय संजमासंजमाणं जहण्णेणं सोन

### हम्मे कप्पे उक्कोसेणं अच्चुए कप्पे । विराहिय संजमासंजमाणं जह-ण्णेणं भुवणवासीसु उक्कोसेणं जोइसिएसु ।

(भगवती श० १ उद्देशा २)

अर्थ --

संयमकी विराधना नहीं करने वाले आराधक साधु यदि देवलोकमें उत्पन्न होवें तो जघन्य प्रथम स्वर्ग सौधमं कल्पमें और उत्कृष्ट सर्वार्धिसद्ध नामक विमानमें उत्पन्न होते हैं। तथा संयम की विराधना करने वाले विराधक साधु यदि देवलोकमें उत्पन्न होवें तो जघन्य भुवनवासी और उत्कृष्ट सौधमं कल्प प्रथम स्वर्गके देवता होते हैं। एवं अतिचार राहत अपने व्रतकी आराधना करने वाले आराधक श्रावक देवलोकमें उत्पन्न हों तो जघन्य प्रथम स्वर्ग सौधमं कल्प और उत्कृष्ट अच्युत कल्प यानी बारहवें स्वर्गमें उत्पन्न होते हैं। तथा विराधक श्रावक यदि देवलोकमें उत्पन्न होते हैं। तथा विराधक श्रावक यदि देवलोकमें उत्पन्न होते तो जवन्य भुवनवासी और उत्कृष्ट ज्योतिष्कमें उत्पन्न होते हैं। यह मूलपाठका अर्थ है।

इसमें विराधक श्रावकको जयन्य मुवनवासी और उत्कृष्ट ज्योतिष्कमें उत्पन्न होना कहा है। यदि सभी कियावादी एक वैमानिक देवकी ही आयु बांधते तो इस मूल पाठमें विराधक श्रावकको जयन्य मुवनवासी और उत्कृष्ट ज्योतिष्कमें जाना क्यों कहा जाता ? क्योंकि विराधक श्रावक भी कियावादी ही है अकियावादी नहीं है। अतः निश्चित होता है कि सभी कियावादी मनुष्य और तिर्य्यंच एक वैमानिककी ही आयु नहीं बांधते किन्तु सामान्य कियावादी मनुष्य और तिर्य्यंच अपने अपने कर्मानुसार दूसरे भवोंमें भी जाते हैं। अतः भगवती शतक ३० उद्देशा १ के मूलपाठका नाम लेकर सभी कियावादियोंको एक वैमानिकका ही आयुवन्य बतलाना मिथ्या है। जब कि कियावादी मनुष्य और तिर्यंच्च वैमानिकके सिवाय दूसरे की भी आयु बांधते हैं तब मनुष्य का आयुवंध होना देख कर हाथी और सुमुखगाथापतिको मिथ्यादृष्टि कहना मिथ्यादृष्टि श्रींका कार्य्य समझना चाहिये।

### ( बोल १९ वां समाप्त )

( प्ररूपक )

सामान्य कियावादी मनुष्य और तिर्ध्यञ्च वैमानिक देवके सिवाय दूसरे भवमें भी जाते हैं इसका प्रमाण और भी दिया जाता है—

भगवती शतक ८ उद्देशा १० के मूलपाठमें जघन्य झान और जघन्य दर्शनारा-धनाका फल जघन्य तीन और उत्कृष्ट सात आठ भवसे मोक्ष जाना बतलाया है इसका अभिप्राय बतलाते हुए टीकाकारने लिखा है कि जघन्य तीन और उत्कृष्ट सात आठ भवोंमें जो यहां मोक्ष जाना कहा है वह चारित्राराधनाके सहित जघन्यझान और जघन्य दर्शनाराधनाका फल समझना चाहिये क्योंकि चारित्र रहित ज्ञान दर्शन तथा देश व्रतकी . आराधनासे उत्कृष्ट असंख्य भव भी होते हैं। इस टीकाकारकी बातको खीकार करते हुए जीतमलजीने "प्रश्नोत्तर तत्त्ववोध" नामक प्रन्थमें लिखा है कि—

"अष्टम शतके भगवती दशम उद्देशे इष्ट जघन्य ज्ञान आराधना सत अठ भव उत्कृष्ट । वृत्तिकार कह्यं यह विध चरित सहित जे ज्ञान तेहनी जघन्य आराधना तसुभव ए पहिचान बीजा समदृष्टि तणा देशव्रतीना जे ह । भव उत्कृष्ट असंख्य छै न्याय वचन छै एह ।

इन दोहोंमें टीकाकारकी बातको प्रमाण मानते हुए जीतमलजीने चारित्र रहित जवन्य ज्ञान दुसन तथा देशब्रतकी आराधनासे उत्कृष्ट असंख्य मव होना भी स्वीकार किया है। अब इनको कियावादी मनुष्य और तिर्ध्यव्चका बेमानिक भवके सिवाय दूसरे भवका प्रहण करना भी मानना पड़ेगा। क्योंकि जिस जवन्य ज्ञान दर्शन तथा देशब्रत के आराधक पुरुषको असंख्य भवोंसे मोक्ष जाना है वह अपनी असंख्य भवोंकी पूर्ति बेमानिक और मनुष्य भवोंमें ही नहीं कर सकता क्योंकि मनुष्य भवसे बेमानिकका और बेमानिकसे मनुष्य भवोंमें ही नहीं कर सकता क्योंकि मनुष्य भवसे बेमानिकका और बेमानिकसे मनुष्य भवका लगातार सात आठ वारसे अधिक होना भगवती शतक २४ में वर्जित किया है। इसलिये असंख्य भवोंकी पूर्तिक लिये उसे बेमानिकके सिवाय दूसरा भव करना ही होगा इस प्रकार जब कि असंख्य भवोंसे मोक्ष जाने वाले जयन्य ज्ञान दर्शन तथा देशब्रती पुरुषका बेमानिकके सिवाय दूसरेका आयुवंध होना भ्रमविध्वंसनकार को स्वीकृत है तब फिर कियावादी मनुष्य और तिर्ध्यव्चका बेमानिक देवके सिवाय दूसरा भव प्रहण करना भी अपने आप ही स्वीकार हो जाता है क्योंकि जयन्य ज्ञान दर्शन तथा देशब्रतका आगधक पुरुष कियावादी ही है अकियावादी नहीं। अतः भगवती सुत्र शतक ३० उद्देशा एकका नाम लेकर सभी कियावादी मनुष्य और तिर्ध्यव्चको एक बेमानिकका ही आयु बंध बतलाना मिष्ट्य। समझना चाहिये।

[बोल २० वां समाप्त]

भ्रमिविध्वंसनकार भ्रमिविध्वंसन पृष्ठ १३ के ऊपर उत्तराध्ययनसूत्र अध्ययन ७ गाथा बीसवींको लिख कर उसकी समालोचनामें लिखते हैं कि "एतो मिध्यात्वी अनेक भला गुणां सहितने सुब्रती कहा। ते भली करणी आज्ञा मांहि छै। अने क्षमादि गुण आज्ञामें नहीं हुवे तो सुब्रती क्यूं कहा। ते क्षमादिगुणारी करणी अशुद्ध हुवे तो कुब्रती

(प्रेरक)

कहता एतो साम्प्रत भली करणी आश्रय मिथ्यात्वीने सुब्रती कह्यो छै। अने जो सम्य-ग्टष्टि हुवे तो मरीने मनुष्य हुवे नहीं" इसका क्या समाधान ?

#### (प्ररूपक)

उत्तराध्ययन सूत्रकी वह गाथा दीपिकाके साथ छिख कर इसका समाधान किया जाता है —

वह गाथा यह है—"वे मायाहि सिक्खाहि जेनरा गिहिसु-ब्या। उवेंति माणुसं जोणि कम्म सचाहु पाणिणो"

( उत्तरा० अ० ७ गाथा २० )

इसकी दीपिका यह है—

"मानुषं योनिं के ब्रजनित तदाह—ये नराः विमात्राभिर्विविधप्रकाराभिः शिक्षा भिः गृहिसुब्रताः गृहिणश्चते सुब्रताश्च गृहिसुब्रताः गृहीतसम्यक्त्वादिगृहस्थद्वादशब्रताः सत्यान्यवंध्यफलानि ज्ञानावरणीयादीनि कर्माणि येषां तेसत्यकर्मागःकर्मसत्याः प्राकृतत्वात्कर्म शब्दस्य प्राक्ष्रयोगः ते जीवा "हु" इति निश्चयेन मानुषं योनिभुत्पद्यन्ते"

इसका अर्थ यह है—

मनुष्य योनिमें कौन प्राणी जन्म लेते हैं यह इस गाथामें बतलाया है। जो मनुष्य विविध प्रकारकी शिक्षाओंसे युक्त और गृहस्थ सम्बन्धी सम्यक्त्व आदि बारह ब्रतोंके धारक हैं तथा जिनके ज्ञानावरणीयादि कर्म अवश्य फल देनेवाले हैं वे अवश्य मनुष्य योनिमें जन्म पाते हैं। यह इस गाथाकी दीपिकाका अर्थ है।

यहां सुन्नत शब्दका अर्थ दीपिका कारने बारह व्रतधारी किया है इस लिए इस गाथामेंकहा हुआ सुन्नतपुरुष सम्यग्टिष्ट है मिथ्या दृष्टि नहीं। अतः इस गाथामें कहे हुए सुन्नत पुरुषको मिथ्या दृष्टि वतलाना दीपिकासे विरुद्ध समझना चाहिए।

यदि कोई कहे कि इस गाथामें कहा हुआ सुत्रत पुरुष सम्यग्दृष्टि होता तो वह मनुष्यभवमें क्यों जाता क्योंकि सम्यग्दृष्टि मनुष्य एक वैमानिककी ही आयु बांधते हैं तो इसका समाधान इसके पूर्व बोलोंमें विस्तारके साथ सप्रमाण दे दिया गया है और यह सिद्ध कर दिया है कि सम्यग्दृष्टि मनुष्य भी वैमानिक देवसे भिन्न भवको प्राप्त करते हैं अतः मनुष्य भवके पानेसे गाथोक्त सुत्रत पुरुषको मिथ्यादृष्टि बतलाना अयुक्त समझना चाहिए।

# (बोल २१ वां समाप्त)

(प्रेरक)

सामान्य व्रतधारी श्रावकका वैमानिक देवके सिवाय दूसरा भव पाना शास्त्रीय विधि वादसे तो आपने सिद्ध कर दिया परन्तु कहीं चारितानुवादमें इसका उदाहरण मिळता हो तो उसे भी बतलाइए।

(प्ररूपक)

भगवती शतक ७ उद्देशा ९ के मूलपाठमें सामान्य व्रतधारी पुरुषका मनुष्य भव छोड़ कर फिर मनुष्य भवमें जनम पानेका उदाहरण मिलता है यह बात पाठ लिख कर बतलाई जाती है। वह पाठ यह है—

"तएणं तस्स नागनत्तृयस्स एगे पियवाल्ययंसए रह मुसलं सङ्गामेमाणे एगेणं पुरिसेणं गाढण्यहारीकएसमाणे अत्थामे जाव अधारणिज्ञमीति कहु वरुणं नागनत्तृयं रहमुसलाओ सङ्गामाओ पिडिनिक्खममाणं पासह, पासइत्ता तुरगे निगिह्ण निगिह्ण हिना जहावरुणे जाव तुरए विसन्जेह, पडसन्थारगं दुरुहह दुरुहहत्ता पुरत्थाभिमुहे जाव अञ्जलि कहु एवं वयासी—जाइणं मम पियवाल वयंसस्स वरुणस्स नागनत्तृयस्स सीलाइं वयाइं गुणाइं वेरमणाइं पचक्वाणपोसहोववासाइं ताइणं ममंपि भवन्तुत्ति कहु सण्णाह पट्टं पिरमुयह मुयहत्ता सल्कृद्धरणं करेइ करेइत्ता आणुपुव्वीए काल गए"

इसके अनन्तर एक और पाठ आया है वह यह है—

"तस्सणं भन्ते ! नागनत्त्यस्स पियवालवयंसए काल मासे कालंकिचा कहिं गए कहिं उववन्ने ?

गोयमा ! सुकुले पच्चाजाए । सेणंभन्ते ! तवा ओहिंतो अणंतरं उवद्विता कहिंगछिहिंति ? गोयमा ! महाविदेहे वासे सिज्झि-हिति जाब अन्तं करेहिंति सेवं भन्ते भन्तेति ''

( भगवतीशतक ७ रहेशा ९ )

इन पाठोंके अर्थ ऋमशः दिये जाते हैं—

उस समय वहगनाग नत्त्याका प्रियबाल मित्र, रथ छसल नामक संग्राममें युद्ध करता हुआ किसीसे गाढ प्रहारको प्राप्त होकर बहुत शक्तिहीन हो गया। उसी समय अपने बाल मित्र वरुगको भी घायल होकर संग्राम भूमिले बाहर जाते देखा । पश्चात् वह युद्ध भूमिले बाहर आकर घोड़ोंको जङ्गलमें छोड़ अपने प्रियबालमित्र वरुगके समान कपड़ेके सन्यारेपर बैठ गया । संधारे-पर बैठ कर पूर्वाभिमुल हो हाथ जोड़ कर कहने लगा कि —''प्रियबाल मित्र वरुगनाग नत्तू याके समान मेरे भी शील, वत, गुग, विरमग, प्रत्याल्यान, पौषघोपवास आदि सत्कर्म हों।'' यह कह कर उसने अपने सन्नाहको निकाला । पश्चात् अङ्गमें चुभे हुए बागको निकालकर मृत्युको प्राप्त हुआ। (यह पहले पाठका अर्थ है।)

इसमें वरुगनागनत्तू याके प्रियवाल मित्रका सामान्य रूपसे बारह व्रतधारण करना कहा है। इस पाठमें जो शील, व्रत, गुग और विरमण शब्द आये हैं इनका अर्थ टीका-कारने इस प्रकार किया है—

"वयाइं" त्ति अर्हिसादीनि गुगाइं ति गुगन्नतानि 'वेरमणाइं'त्ति सामान्येन रागा-दि विरतयः। "पचक्खाण पोसहो वासाइं "त्ति प्रत्याख्यानं पौरूष्यादिविषयं पौषधोप-वासः पर्व दिनो पवासः "

इसका अर्थ यह है-

यहां व्रत, अहिंसा समझती चाहिए। तथा "गुग" शब्दका अर्थ गुगव्रत और विरमण शब्दका सामान्यतः रागादि निवृत्ति अर्थ जानना चाहिए। एवं प्रत्याख्यान नाम पौरुषी आदि कालतक त्याग करनेका है और पर्वके दिन उपवास करनेका नाम पौष्धो-पवास है। यह टीकाका अर्थ है।

यहांटीकाकारने त्रत आदि शब्दोंका अहिंसादि अर्थ किया है। उन व्रतोंको वरूण नागनत्याके प्रियवाल मित्रसे प्रइण किया जाना ऊपर लिखे हुए मूलपाठमें लिखा है इस प्रकार वरूणनागनत्त्याके प्रियगलमित्रने सामान्य रूपसे बारह व्रतधारी होकर मनुष्य योनिमें जन्म लिया था यह ऊपर लिखे हुए दूसरे पाठमें कहा है। उस पाठका भर्थ यह है—

(प्रश्न) हेभगवन् ! वरुगनाग नत्तू याका प्रियंबाल मित्र मृत्युको प्राप्त होकर किस थोनिमें उत्पन्न हुआ ?

( उत्तर ) हे गोतम ! वह मनुष्य छोकमें उत्तमकुळके अन्दर उत्पन्न हुआ।

(प्रश्न) अब वह किस योनिमें जन्म लेगा ?

(उत्तर) वह मनुष्य भवसे निकल कर महाविदेह क्षेत्रमें मनुष्य भवको प्राप्त करके सिद्ध होगा यावत् कर्मोंका अन्त करेगा।

यह दूसरे पाठका अर्थ है।

इसमें, सामान्य रूपसे बारह व्रतधारी वरुगनागनत्तू याके प्रियवालमित्रका मनुष्य भव छोड़ कर फिर मनुष्य भवमें ही जन्म लेना कहा है यह सामान्य व्रतधारी श्रावकका मनुष्य भव छोड़ कर फिर मनुष्य भवमें आनेका ज्वलन्त उदाहरण है इसिलये उत्तराध्यन सूत्रके अध्ययन ७ की बीसवीं गाथामें कहे हुए सुव्रत शब्दका सामान्य व्रत-धारी अर्थ है मिथ्यादृष्टि नहीं।

# (बोल २२ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १६ के ऊपर उत्तराध्ययन सूत्रके अध्ययन ९ की चौवालीसवीं गाथा लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं कि—

"अथ इहां तो मिष्टयात्वीनो मास क्षमण तप सम्यग्द्दष्टिना चारित्र धर्मने सोख्वीं कला न आवे एहवूं कह्यो । तेचारित्र धर्मतो संवर छै तेहने सोख्वीं कलाई न आवे कह्यो ते सोख्वीं कलाई ज नाम लेई बतायो पिण हजारमेंई भाग न आवे तेहने संवर धर्म छै इज नहीं । पिण निर्जरा धर्म आश्रय कह्यो नथी निर्जरा धर्म निर्मल छै तेकरणी तपस्या शुद्ध छै आज्ञामांहि छै "

( भ्र० पृ० १६-१७ ) इसका क्या समाधान— ( प्ररूपक )

उत्तराध्ययन सूत्रकी वह गाथा लिख कर इसका समाधान किया जाता है। वह गाथा यह है—

" मासे मासेउ जोवालो कुसग्गेण'तु भुञ्जइ नसो सुक्खाय धम्मस्स कलं अग्घइ सोलसि "

( उत्तरा० अ० ९ गाथा ४४ )

जो पुरुष, बाल यानी मिथ्यादृष्टि अज्ञानी है वह हर एक मासमें कुशके अग्रमागमें जितना अब्र ठहरता है उतना ही खाकर चाहे कुशके अग्रमागको ही खाकर रह जावे तो भी वह जिनोक्त धर्मके आचरण करनेवाले पुरुषके सोलहुचें अंशके बराबर भी नहीं होता। यह इस गाथाका अर्थ है।

यहां मास-मास क्षमण रूप घोर तपस्या करने वाले मिथ्यादृष्टि अज्ञानीको जिन्नोक्त धर्मका आचरण करने वाले पुरुषके सोलहवें अंशके बराबर भी न होना कहा है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि मिथ्यादृष्टिकी कठिनसे कठिन भी तपस्या, वीतरागकी आज्ञामें नहीं है। यदि वह आज्ञामें होती, तो उस तपस्याके आचरण करनेसे गाथोक्त मिथ्यादृष्टि पुरुष भी जिनोक्त धर्मका ही आचरण करनेवाला होता और जब वह जिनोक्त धर्मका आचरण करने वाला होता तो उसके लिये इस गाथामें यह कदापि नहीं कहा जाता

कि "उक्त तपस्या करने वाला मिथ्यादृष्टि जिनोक्त धर्मका आचरण करनेवाले पुरुषके सोलहवें अंशमें भी नहीं है।" क्योंकि जो पुरुष जिनोक्त धर्मका आचरण न करके किसी अन्यके धर्मका आचरण करता है उसीके लिये यह कहा जा सकता है कि "यह जिनोक्त धर्मका आचरण करनेवालेके सोलहवें अंशमें भी नहीं है" परन्तु जो जिनोक्त धर्मका ही आचरण करनेवालेके लिये ऐसा नहीं कह सकते क्योंकि वह तो स्वयमेव जिनोक्त धर्मका ही आचरण करने वाला है। अतः इस गाथामें कही हुई मिथ्यात्वीकी तपस्या वीतरागकी आहामें नहीं है और उसके आहामें न होनेसे उसका आचरण करनेवाला गाथोक्त बाल तपस्वी भी जिनोक्त धर्मका आचरण करनेवाला नहीं है। अतएव उसे जिनोक्त धर्मका आचरण करनेवाले पुरुषके सोलवें अंशमें भी न होना कहा है। इसलिए इस गाथासे मिथ्यादृष्टिकी तपस्या स्पष्ट रूपसे जिन आहा बाहर सिद्ध होती है। टीका-कारने भी गाथोक्त वाल तपस्वीकी तपस्याको जिन आहासे बाहर बतलाया है वह टीका यह है—

"घोरस्यापि स्वाख्यातधर्मस्यैव धर्मार्थिनाऽनुष्ठेयत्वादन्यस्यत्वात्मविघातादिव दन्यथात्वात् " अर्थात् जो धर्म जिन भाषित है वह यदि घोर (कठिन) हो तो भी धर्म-कामी पुरुषोंसे आचरण करने योग्य है परन्तु जो घोर-धर्म जिन भाषित नहीं है वह आत्मघातादिकी तरह आचरण करने योग्य नहीं है। यह इस ठीकाका अर्थ है।

इसका तात्पर्य्य यह है कि गाथोक्त बालतपस्वीकी मास क्षमण तपस्या यद्यपि घोर है तथापि जिन भाषित न होनेके कारण धर्मार्थी पुरुषोंसे आचरण करने योग्य नहीं है। यदि गाथोक्त बाल तपस्वीकी तपस्या जिन भाषित धर्ममें होती तो उसे टीकाकार जिन भाषित न होना क्यों कहते ? इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि गाथोक्त बाल तपस्वीकी मासक्षमण तपस्या जिन आज्ञामें नहीं है इसी लिये उसे टीकाकारने अनाचरणीय कहा है और मूलगाथामें उसे जिनभाषित धर्मके सोलहवें अंशमें भी न होना बतलाया है। तथापि भ्रमविध्वंसनकारने गाथोक्तवालतपस्वीकी मिध्यात्व युक्त तपस्याको वीतरागकी आज्ञामें होना बतलाया है यह प्रत्यक्ष उक्तगाथा और उसकी टीकासे विरुद्ध है। यद्यपि अपनी बातको सत्य और शास्त्रानुकूल सिद्ध करनेके लिये भ्रमविध्वंसनकारने यहां यह कल्पना की है कि "मिध्यादिष्टमें संवर नहीं होता इसलिए उसे संवर धर्मवाले पुरुषके सोलहवें अंशमें न होना इस गाथामें कहा है" तथापि उनकी यह कल्पना निराधार है इस गाथामें "संवर" का नाम भी नहीं आया है यहां तो "स्वाल्यात धर्म " कहा गया है। स्वाल्यात धर्म वही है जो जिनवरोंसे कहा हुआ है। उस जिनवर भाषित धर्मसे जो अन्य धर्म है, यानी जो जिनोक्त धर्म नहीं है उसे इस गाथामें जिनोक्त धर्मके

सोलहवें अंशमें न होना बतलाया है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि यहां जिन भाषित धर्मका और जो धर्म जिन भाषित नहीं है उसका भेद बतलाया गया है, संबर और निर्जरा का विचार यहां नहीं बिकया है। अतः इस गाथासे मिध्यादृष्टिकी तपस्या बीतरागसे नहीं कही हुई स्पष्ट सिद्ध होती है तथापि उसे आज्ञामें कायम करके मिध्यादृष्टि अज्ञानीको मोक्षमार्गका आराधक बतलाना सूत्रार्थ नहीं समझनेका परिणाम है।

## (बोल २३ वां समाप्त)

(प्रेरक)

श्रमिवध्वंसकार श्र० ए० पृष्ठ १८ के उपरं सुयगडांग सूत्रकी गाथा लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं कि—"इहां सूत्रमें तो कह्यों जे मासने छाड़े भोगवे पिण माया करे ते मायाथी अनन्त संसार भमें एतो मायाना फल कह्या छै। पिण तपने खोटों कह्यों नथी इहां तो तपने अपूठों विशिष्ट कह्यों "आगे चलकर लिखते हैं कि "तिवारे कोई कहे ए आज्ञा माहिली करणी छै तो मोक्ष क्यूं वर्जी तेहनो उत्तर—एहनो श्रद्धा उंथी ते मांटे मोक्ष नथी परं मोक्षनो मार्ग वर्ज्यों नथी जे अन्नती सम्यग्दृष्टि ज्ञान सिहत छै तेहने पिण चारित्र विन मोक्ष नथी परं मोक्षनो मार्ग कहिए " (श्र० पृष्ठ १८)

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

सुयगडांग सूत्रकी वह गाथा लिखकर इसका समाधान किया जाता है। वह गाथा यह है—

"जइ विय णिगणे किसे चरे जहबिय भुक्षिय मासमन्तसो जे इह मायाइमिज्ञह आगन्ता गन्भाय णन्तसो "

( खयगडांग श्रु० १ अ० २ उ० १ गाथा ९ )

अर्थ—

(जे इह मायाइ मिजाइ) जो पुरुष माया यानी अनम्तानुबन्धी कषायोंसे युक्त मिथ्या-दृष्टि है वह घरवार आदि सब प्रकारके वाद्य परिग्रहोंको छोड़ कर नङ्गा और कृश होकर विचरे तथा मास-मास पर्व्यन्त उपवास करता हुआ उसके अन्तर्मे पारणा करे तो भी वह अनन्तकाल तक गर्भमें ही जाता है। अर्थात उसका संसार घटता नहीं।

इस गाथामें कहा है कि मिध्यादृष्टि अज्ञानी पुरुष घर वार छोड़ कर नङ्गा और कृश होकर विचरे और मास-मासकी तपस्या करके उसके अन्तमें पारणा करे तो भी वह अनन्त कालतक गर्भवासको ही प्राप्त होता है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि मिध्या-दृष्टि अज्ञानीकी तपस्या वीतरागकी आज्ञामें नहीं है। यदि वह आज्ञामें होती तो उस

तपस्यासे संसारका अन्त न होकर अनन्त कालतक गर्भवास भोगना क्यों पड़ता ? जो किया वीतरागसे कही हुई है उसका आचरण करनेवाला पुरुष कदापि अनन्त संसारी नहीं होता। यदि वीतराग भाषित कियाके आचरण करनेपर भी संसारका अन्त न हो तो फिर मोक्षार्थियों के लिए कोई आश्रय ही नहीं रहता। अतः मिथ्यादृष्टिको वीतरागकी आज्ञामें होने वाली कियाका आराधक मानना और उस कियाके करनेपर भी अनन्त कालतक गर्भवास की प्राप्ति कहना अज्ञानका परिणाम है।

इस गाथामें मिथ्यादृष्टिकी तपस्याको गर्भवासका कारण बतला कर साफ साफ इसे आज्ञा बाहर और मोक्षमार्गमें न होन। बतलाया है। अतएव इस गाथासे आगे की गाथाका इससे सम्बन्ध मिलाते हुए टीकाकारने लिखा है कि " यतो मिथ्यादृष्ट्युप-बिष्ट तपसाऽपि न दुर्गति मार्ग निरोधोऽतो मदुक्त एव मार्गे स्थेयम् इत्येतत्संदर्भमुपदेशं दातु माह " इसका अर्थ यह है कि "मिथ्यादृष्टियोंसे उपदेश की हुई तपस्या दुर्गतिके मार्गको नहीं रोक सकती इस लिए मेरे बताए हुए मार्ग (वीतराग भाषित धर्म ) में ही रहना चाहिए यह उपदेश देनेके लिए अगली गाथा कहीं गई है। यह इस टीकाका अर्थ है। इसमें मिथ्यादृष्टि अज्ञानियोंकी तपस्याको स्पष्ट रूपसे मिथ्यादृष्टियोंसे उपदेश की हुई बतलाया है वीतरागसे कही हुई नहीं कहा है इसलिए मिथ्यादृष्टिकी क्रिया स्पष्ट आज्ञा बाहर सिद्ध होती है। यदि यह मोक्ष मार्गमें होती तो उससे दुर्गतिका निरोध क्यों नहीं होता ? तथा उसे छोड़ कर फिर वीतराग भाषित धर्ममें आनेकी भी क्या आवश्यकता थी ? जबिक यह भी वीतराग भाषित ही होती तो इसे छोड़ कर वीतराग भाषित धर्ममें **धानेके** लिए इसकी आगेकी गाथामें क्यों कहा जाता ? अतः मिथ्यादृष्टिकी तपस्याका जिनोक्त धर्म और मोक्षमार्गमें न होना स्पष्ट सिद्ध होता है। तथापि इस गाथाका अन्यथा तात्पर्य्य बतला कर भ्रमविध्वंसनकारने यह भ्रम फेलाया है कि 'मिथ्यादृष्टिकी तपस्या तो वीतरागकी आज्ञामें ही है पर मिथ्यादृष्टि मायाकरता है इसलिए उसको अनन्त कालतक गर्भवास भोगना यहां कहा है " यह इनका कथन नितान्त इस गाथासे विरुद्ध है।

इस गाथामें मिथ्यादृष्टिकी तपस्याको मोक्षार्थी पुरुषोंसे सर्वथा त्यागने योग्य बत-छानेके लिए उससे दुर्गित मार्गका निरोध न होना कहा है। यदि वह तपस्या मोक्ष मार्ग में होती तो उसे छोड़नेके लिये आग्रह करनेकी क्या आवश्यकता थी। तथा "जे इह मायाइ मिज्जइ" यह जो इस गाथामें वाक्य आया है उसका भी अर्थ यह नहीं है कि "जो पुरुष माया करता है।" इसका अर्थ टीकाकारने इस प्रकार किया है कि—"यः तीर्थिकः मायादिना मीयते उपलक्षणार्थत्वात्कषार्येर्यु क इत्येवं परिच्छियते" इसका अर्थ "जो पुरुष माया आदि यानी कषायोंसे युक्त कह कर बतलाया जाता है।" यह है। वह पुरुष मिध्यादृष्टि है उस मिध्यादृष्टि का निहें श करनेके लिए इस गाथामें "जे इह मायाह मिजाइ " यह वाक्य आया है। अतः इस वाक्यका आश्रय लेकर मायाके कारण संसारका अन्त न होना बतला कर मिध्यादृष्टिकी तपस्याको मोध्यमार्गमें कायम करना अज्ञान मूलक है।

यदि मायांके कारण अनन्त कालतक गर्भवास भोगना पढ़े तो दशम गुण स्थान तकके जीवोंका भी अनन्त कालतक गर्भवास भोगना मानना चाहिए। क्योंकि शासकें दशमगुण स्थान पर्यन्त कषायका होना बतलाया है परन्तु यह शास विकद्ध है क्सम गुणस्थानवाले जीव कदापि अनन्त संसारी नहीं होते। अतः इस गाथाका नाम लेक मायांके कारण अनन्त कालतक गर्भवास भोगनेकी कल्पना करके मिथ्यादृष्टिकी तपस्याको जिनोक्त मोक्षमार्गमें कायम करना अज्ञानका परिणाम है।

चतुर्थ गुणस्थानवाले अन्नती सम्यग्दृष्टिकी तरह अकाम निर्जराकी किया करने वाले पुरुषको मोक्षमार्गका आराधक कहना भी मिथ्या है। अन्नती सम्यग्दृष्टिमें हान दर्शन रूप मोक्षका मार्ग है और वह असंख्य भवमें मोक्ष भी जाता है पर अकाम निर्जरा की किया करनेवाले पुरुषमें ज्ञानदर्शन तथा चारित्र रूप मोक्षमार्गका कोई भी अंश चहिं और वह अनन्त काळतक संसारमें ही भ्रमण करता है इस लिये अन्नती सम्यग्दृष्टिकी तरह अकाम निर्जराकी किया करने वालेको मोक्षमार्गका आराधक वतलाना एकान्त मिथ्या है।

#### बोल २४ वां )

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १९ के ऊपर भगवती सूत्र शितक ७ उ**र शा** २ का मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं कि—}

"तथा वली मिश्यात्वी त्रस जाणने त्रसहणवारा त्याग करे तेहने संवर न होवे ते मांटे दुण्पचक्खाण कहीजे। पचक्खाण नाम संवर नो छै। तेहने संवर नहीं ते भणी तेहना पचक्खाण दुण्पचक्खाण छै पिण निर्जरा तो शुद्ध छै ते निर्जरारे लेखे निर्मेल पचक्खाण छै"

(भ्र० पृ० १९) इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भगवती सूत्रका वह पाठ लिख कर इसका समाधान किया जाता है वह पाठ

संतेहिं पचक्खायमितिवदमाणस्य सुपचक्खायं भवह दुण्यक्खायं भवति ? गोयमा ! सञ्च्याणेहिं जाव सञ्च सत्तेहिं पचक्खायमिति वदमाणस्य सुपचक्खायं भवति । सेकेणहे णं भन्ते ! एवं वुच्चइ सञ्च पाणेहिं जाव सिय दुण्यक्खायं भवति । सेकेणहे णं भन्ते ! एवं वुच्चइ सञ्च पाणेहिं जाव सिय दुण्यक्खायं भवति । सेकेणहे णं भन्ते ! एवं वुच्चइ सञ्च पाणेहिं जाव सिय दुण्यक्खायं भवति ? गोयमा ! जस्सणं सञ्च पाणेहिं जाव सञ्च सत्तेहिं पचक्खाय मिति वदमाणस्य णो एवं अभिसमण्णागयं भवह इमे जीवा, इमे अजीवा हमे तसा हमे थावरा तस्सणं सञ्च पाणेहिं जाव सञ्च सत्तेहिं पचक्खाय मिति वदमाणस्य नो सुपचक्खायां भवति दुण्यक्खायां भवति । एवं खलुसे दुष्यक्खाई सञ्च्याणेहिं जाव सञ्च सत्तेहिं पच्चक्खायमिति वदमाणे नो सञ्चं भारां भाराह मोरां भारां भाराह एवं खलुसे सुसावाई सञ्च पाणेहिं जाव सञ्च सत्तेहिं ति-विहं तिविहेणं अरांजयविरयपिडहयपच्चक्खायपावकम्मे सिकिरिए अरांवुडे एगंत दण्डे एगंत वाहे याविभवइ''

(भगवती शतक ७ उ०२)

इसका अर्थ यह है--

(प्रश्न) हे भगवन ! जो पुरुष यह कहता है कि मैंने सब प्राणियोंसे लेकर यावत सब सत्वोंके हननका त्याग कर दिया है उसका वह प्रत्याख्यान (मारनेका त्याग) सप्रत्याख्यान होता है श

(उत्तर) हे गोतम ! किसी किसीका प्रत्याख्यान छप्रत्याख्यान होता है और किसी किसीका दुष्प्रत्याख्यान भी होता है।

(प्रश्न) इसका क्या कारण है ?

(उत्तर) हे गोतम ! जो यह कहता है कि हमने सब प्राणियोंसे लेकर यावत सब स्वत्वों का मारना छोड़ दिया है उसको यदि यह ज्ञान नहीं है कि ये जीव हैं, ये अजीव हैं, ये त्रस हैं और ये स्थावर हैं, उसका प्रत्याख्यान दुष्प्रत्याख्यान होता है। इस प्रकार वह दुष्प्रत्याख्यानी पुरुष ''सुसे सब जीबोंके हननका त्याग है'' यह कहता हुआ सत्य नहीं बोखता वह झूठ बोखता है वह तीन करण और तीन योगसे संयमधारी, विरितिपुक्त, पापोंका हनन और प्रत्याख्यान किया हुआ नहीं है। वह कायिकी आदि क्रियाओंसे युक्त संवर रहित प्राणियोंको एकान्त दण्ड देनेवाखा और एकान्त बाल है।

इस पाठमें, जिसको जीव अजीव त्रस और स्थावरका ज्ञान नहीं है उसको का-यिकी आदि क्रियाओंसे युक्त संवर रहित प्राणियोंको एकान्त दण्ड देनेवाला और एकांत बाल कह कर उसके प्रत्याख्यानको दुष्प्रत्याख्यान और उसे मिथ्यावादी कहा है। इससे मिथ्यादृष्टि अज्ञानी पुरुषकी प्रत्याख्यानादि ऋिया वीतरागकी आज्ञासे बाहर और मोक्षका अमार्ग सिद्ध होती है। तथापि भ्रमविध्वंसनकार भोले जीवोंको भ्रममें डालनेके लिये यह कहते हैं कि "मिथ्यादृष्टि भी त्रसको त्रस जानकर उसके हननका त्याग करता है परन्तु उसमें संवर नहीं होता इसिछये उसके प्रत्याख्यानको इस पाठमें दुष्प्रत्याख्यान कहा है" यह इनका कथन सर्वथा शास्त्रविरुद्ध है। जो पुरुष त्रस जीवको त्रस जान कर उसके हननका त्याग करता है वह एकान्त बाल एकान्त प्राणियोंको दण्ड देनेवाला और एकान्त संवर रहित नहीं है किन्तु देशसे ( त्रसके विषयमें ) प्राणियोंको दण्ड न देनेवाला देशसे पण्डित और देशसे संवरधारी है इसलिये वह मिथ्यादृष्टि नहीं किन्त सम्यग्दृष्टि है उसके प्रत्याख्यानको यहां दुष्प्रत्याख्यान नहीं कहा है क्योंकि उसका प्रत्याख्यान, अज्ञान पूर्वक नहीं है। जिसका प्रत्याख्यान अज्ञानपूर्वक होता है उसीके प्रत्याख्यानको यहां दुष्प्रत्याख्यान कहा है इसलिये जो त्रसको त्रस स्थावरको स्थावर नहीं जानता और झुठ ही कहता है कि मैंने जीवोंके हननका त्याग कर दिया है उस मिथ्यादृष्टि अज्ञा-नीके प्रत्याख्यानको दुष्प्रत्याख्यान कह कर उसे यहां आज्ञा बाहर होनेकी सूचना दी है। अत: त्रसको त्रस जानकर उसके हननका त्याग करनेवाले पुरुषको मिथ्या ही मिथ्यादृष्टि कायम करके मिथ्यादृष्टिके प्रत्याख्यानको सुप्रत्याख्यान कहना एकांत मिथ्या है।

अमिवध्वंसनकार यहां यह भी कहते हैं कि "मिध्यादृष्टिमें जो निर्जरा होती है वह निमल है उसके हिसाबसे मिध्यादृष्टिका प्रत्याख्यान सुप्रत्याख्यान है" परन्तु यह इन की अपनी कल्पना है शास्त्रमें ऐसा कहीं नहीं कहा है कि मिथ्यादृष्टिका प्रत्याख्यान उस की निर्जराके हिसाबसे सुप्रत्याख्यान होता है। इसिल्ये इस पाठमें मिथ्यादृष्टिके प्रत्याख्यानको प्रत्यक्ष दुष्प्रत्याख्यान कहे जाने पर भी उसे अपने मतके आप्रहमें आकर सुप्रत्याख्यान कहना प्रत्यक्ष उत्सूत्र भाषण और अप्रामाणिक है।

#### (बोल २५ वां)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २१ के ऊपर सुयगंडाग सूत्र श्रुत० १ अ० ८ गाथा तेइसवींको लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं कि—

"अथ अठेतो इमि कह्यो—जे तत्वना अजाण मिथ्यात्वीनो जेतलो अशुद्ध परा-

क्रम छै ते सर्व संसारनो कारण छै। अशुद्ध करणीरो कथन इहां कहा। अने शुद्ध करणीरो कब्बनतो इहां चाल्यो न थी"

( भ्र० प० २१ ) इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

सुयगडांग सूत्रकी वह गाथा लिख कर इसका समाधान किया जाता है। <del>वह</del> गा**भा**यह है—

#### "जे याऽवृद्धा महाभागा वीरा असंमत्त दंसिणो असुद्ध' तेसिं परकृतं सफलं होइ सब्यसो"

( स्यगडांगसूत्र श्रुत० १ अध्ययन ८ गाथा २३ )

इसका अर्थ यह है कि---

जो पुरुष तत्वअर्थको नहीं जाननेवाले महाभाग (संसारमें पूजनीय) वीर और असम्ब-ग्दर्शी (सम्यग् ज्ञानादि विकल) हैं उनके किये हुए तप अध्ययन और नियमादिरूप उद्योग सभी अञ्जब और कर्मबन्धके ही कारण होते हैं।

इस गाथामें मिथ्यादृष्टि अज्ञानी पुरुषोंसे किये हुए तप अध्ययन आदि सभी पर-लोक सम्बन्धी काय्य अशुद्ध और कर्मवन्थके कारण कहे गये हैं। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि मिथ्यादृष्टि अज्ञानीकी किया मोक्षमार्गमें नहीं है और उन क्रियाओंका अनुष्ठान करनेसे वह मिथ्यादृष्टि पुरुष भी मोक्ष मार्गका आराधक नहीं है। यही बात दूसरे दूसरे दर्शन भी बतलाते हैं वृहदारण्यकोपनिषद्में लिखा है कि—

"योवा एतदक्षरं गार्ग्यविदित्वाऽस्मिंल्लोके जुहोति यजते तपस्तप्यते वहूनि वर्ष सहसाज्यन्तवदेवास्यतद्भवति"

हे गार्गि ! जो अविनाशी—आत्माको बिना जाने इस लोकमें होम करता है यह करता है तपस्या करता है वह चाहे हजारों वर्ष तक इन क्रियाओंको करता रहे पर वह संसारके लिए ही हैं ( मृहदारण्यक ३-९-३० ) इसी तरह कठोपनिषद्में लिखा है कि—"यस्त्विज्ञानवानभवत्यमनस्कः सदाऽश्चिः । नसतत्पदमाप्रोति संसारं चाधिगच्छिति" यस्तुविज्ञानवान भवित समनस्कः सदा शुचिः सतुतत्पदमाप्नोति यस्माद् भूयो न जायते । ( कठोपनिषद् )

अर्थात् जो ज्ञानी नहीं है वह ठीक-ठीक विचार नहीं कर सकता और वह सदा अपवित्र है वह मोक्ष नहीं पा सकता प्रत्युत संसारमें ही श्रमण करता रहता है। जो ज्ञानी है वह ठीक-ठीक विचार कर सकता है और वह सदा पवित्र है वह ऐसे पदको पाता है जिससे फिर कभी वापस नह लोटना पड़ता।

इस उल्लेखमें अज्ञानीको सदा अपवित्र बताया है। 'सदा' शब्द देनेका तात्पर्यं यह है कि अज्ञानी चाहे जब जो क्रियाएं करे पर ज्ञानके अभाव होनेसे उसकी सब क्रियायें पवित्रताका कारण नहीं हो सकतीं वरन अपवित्रताका ही कारण होती हैं।

इन उपनिषद्के वाक्योंमें जैसे मिथ्यादृष्टि अज्ञानिकी परलोक सम्बन्धी कियाओं को संसारका ही कारण कहा है ठीक उसी तरह सुयगडांगस्त्रकी उपर खिज्ञी हुई गायकों भी कहा है अतः उक्त गाथासे मिथ्यादृष्टिकी क्रियाका मोश्र मार्गमें न होना रुष्ट्र क्रियाने भी कहा है अतः उक्त गाथासे मिथ्यादृष्टिकी क्रियाका मोश्र मार्गमें न होना रुष्ट्र क्रियाने पित होता है तथापि मूट्मितयोंको बहुकानेके लिये जीतमलज्जीने लिखा है कि "मिष्या-द्वीनो कोतलो अग्रुद्ध पराक्रम छै ते सर्व संसारनो कारण छै। अग्रुद्ध करणीरो कथन झहं कह्यों अने ग्रुद्ध करणीरो कथन तो इहां चाल्यों न थी" यह एकान्त मिथ्या है। यहां मिथ्यादृष्टि अज्ञानियोंकी परलोक सम्बन्धी तपोदानाध्ययनादिरूप क्रियाओंको क्युद्ध और संसारका कारण कहा है पर उनके कृषि, गोरक्षा, वाणिज्य, संग्राम कुशील आहि किआओंका कथन नहीं है। ये क्रियाएं चाहे मिथ्यादृष्टिकी हों या सम्यग्दृष्टि की हों संसारके लिये ही होती हैं इनसे मोक्षमार्गकी अराधना न होना प्रत्यक्ष सिद्ध है अतः इस गाथाको लिकामें टीकाकारने लिखा है कि "तेषां वालानां यत्किमिप तपोद्मना-ध्ययन नियमादिषुपराकान्त मुग्रमकृतं तद्विगुद्ध मित्रगुद्धिकारि" अर्थात् सम्बानी मिथ्य-दृष्टियोंका जो तपस्या, दान, अध्ययन और नियम आदिमें उद्योग होता है कह सभी अश्रुद्धिका ही कारण होता है यह इस टीकाका अर्थ है।

यहां टीकाकारने अज्ञानी मिथ्यादृष्टियोंका, तपस्या दान अध्ययन आदिमें जो उद्योग है उसको उक्त गाथामें अगुद्ध कहा जाना बतलाया है इसिलये उक्त गाथामें मिथ्या दृष्टियोंकी पारलोकिक कियाओंका कथन न मान कर कृषि वाणिज्य संप्राम कुशलादि अगुद्ध कियाओंका कथन बतलाना मिथ्या है। इस गाथासे मिथ्यादृष्टियोंकी पारलोकिक किया स्पष्ट रूपसे जिन आज्ञा बाहर और मोक्षमार्गसे पृथक् सिद्ध होती है तथापि उसे मोक्षमार्गमें कायम करना मिथ्यादृष्टियोंका कर्य्य है।

इस गाथामें मिथ्यादृष्टि अज्ञानीकी जिन कियाओंको अग्रुद्ध और कर्म वन्धका कारण कहा है सम्यग्दृष्टिकी उन्हीं क्रियाओंको इसके आगेकी गाथामें ग्रुद्ध और कर्म-क्षयका हेतु कहा है। वह गाथा यह है—

"जेय बुद्धा महाभागा वीरा सम्मत्त दंसिणो सुद्ध' तेसि पर क'तं अफलं होइ सञ्चसो " अर्थात् जो पुरुष तत्वको जाननेवाले महा पूज्य कर्मको विदारण करनेमें समर्थ सम्यग्दर्शी हैं उनके तप, दान, अध्ययन और नियमादि सभी परलोक सम्वन्धी कार्य्य शुद्ध और कर्मक्षयके कारण हैं।

इस गाथामें सम्यग्दर्शी पुरुषके परलोक सम्बन्धी तप दान अध्ययन और नियमा-दिरूप कार्य्यको ग्रद्ध और कर्मक्षयका कारण कहा है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि सम्यादर्शी पुरुषोंका ही परलोक सम्बन्धी कार्य्य मोक्षमार्गमें है मिथ्यादृष्टिका नहीं क्योंकि इसके पूर्व गाथामें मिथ्यादृष्टिके इन्ही कार्य्योको अग्रुद्ध और कर्मवन्धका कारण कहा है परन्तु कईएक मिथ्यादृष्टि यह कहते हैं कि इस " गाथामें सम्यग्दृष्टिकी शुद्ध यानी परलोक सम्बन्धी कियाओंका वर्णन है और इसकी पूर्व गाथामें मिथ्यादृष्टिकी अग्रद्ध यानी संप्राम कुशीलादिको अग्रद्ध कहा है इसलिये मिथ्यादिष्टिकी बालतपस्या आदि पारलैकिक कियाएं मोक्षमार्गमें ही हैं " यह कहने वाले इन गाथाओंका अर्थ नहीं समझते । यदि इन दोनों गाथाओंका यही तात्पर्य्य हो कि मिथ्यादृष्टि और सम्य-ग्हिष्ट इन दोनों ही की तप अध्ययनादि क्रियाएं शुद्ध हैं तो फिर यहां दो गाथा लिखने की आवश्यकता ही नहीं है केवल एकही जगह यह कह देते कि संप्राम कुशीलादि कियायें अग्रद्ध और कर्मवन्थके कारण होती हैं। तथापि अलग अलग जो यहां दो गाथाएं आई हैं उनका तात्पर्ध्य सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टिकी पारलैकिक क्रियाओंमें मेद दर्शाना है। वह भेद यही है कि मिथ्यादृष्टिकी तपोदानाध्यानादि पारह्णेकिक क्रियाएं अरुद्ध और कर्मवन्यके कारण हैं क्योंकि वे अज्ञान तथा मिध्यात्वपूर्वक की जाती हैं। और सम्यग्दृष्टि की ये ही कियाएं शुद्ध और कर्मक्षयके कारण हैं क्योंकि वे सम्याज्ञानके साथ की जाती हैं और यही बात दर्शानान्तर सम्मत भी है। अतः इन दोनों गाथाओंका अन्यथा तात्पर्य्य बतला कर मिथ्यादृष्टि अज्ञानीकी क्रियाको मोक्षमार्गमें ठहराना अज्ञानका परिमाण है।

#### बोल २६ वां

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्र० पृष्ठ २७ के उत्पर लिखते हैं " मिथ्यात्व छैं जेहने तिणने मित्यात्वी कह्यो तेहने कतियन्त श्रद्धा संउली छैं अने केई एक बोल उद्धा छैं तिहां जे बोल उद्धा तेतो मिथ्याथ्यात्व अने जे केतला एक बोल सउंली श्रद्धारूप छैं ते प्रथम गुण ठाणो छैं। मिथ्यात्वीना जेतल। गुणते मिथ्यात्व गुण ठाणो छैं "

इसके आगे लिखते हैं—

"तिवारे कोई कहे प्रथम गुण ठाणे किसा बोल संवला छै। तेहनो उत्तर—जे मिथ्यात्वी गायने गाय श्रद्धे मनुष्यने अनुष्य श्रद्धे दिनने दिन श्रद्धे सोनोने सोने अद्धे इत्यादि जे सउंली श्रधा छै ते क्षयोपशम भाव छैं" ( भ्र० पृ० २७-२८ )

इसका क्या उत्तर— (प्ररूपक)

प्रथमगुण स्थानवाले मिथ्यादृष्टियोंमें जीवादि पदार्थोंकी एक भी गुद्ध श्रद्धा नहीं होती उनके सारे ही श्रद्धान विपरीत होते हैं। इसी लिए पहले गुगस्थानका नाम "मिथ्या दृष्टि गुणस्थान" रक्क्वा है। जिसमें मिथ्यादृष्टि यानी मिथ्यादृशेनरूपगुणकी स्थिति है वह प्रथम गुगस्थानका स्वामी है।

यदि कोई कहे कि मिथ्यादृष्टियोंमें कई पदार्थों की श्रद्धा सम्यक् होती है उस सम्यक् श्रद्धारूप गुणका भाजन होनेसे वे प्रथम गुण स्थानके स्वामी हैं। जैसे कि मिथ्यादृष्टि गायको गाय मनुष्यको मनुष्य, सोनाको सोना श्रद्धते हैं इनकी ये श्रद्धाप सम्यक् हैं तो यह मिथ्या है मिथ्यादृष्टियोंके सभी ज्ञानोंमें कारण विपर्यय स्वरूप विपर्यय और सम्बन्ध विपर्यय वने रहते हैं इनके बने रहनेसे उनका सभी पदार्थों का ज्ञान विपरीत ही होता है सम्यक् नहीं होता। उक्त तीन विपर्ययोंका स्वरूप यह है—

जिस पदार्थका जो कारण नहीं है उसका वह कारण जानना "कारण विपर्ध्यय" कहलाता है। जैसे घटपटादि रूपी पदार्थ रूपवान् पुद्रलोंसे बने हैं तथापि कई एक उन्हें अमूर्त द्रव्यसे बना हुआ बतलाते हैं उनका घटपटादि ज्ञान कारण विपर्ध्य होनेसे अज्ञान है यद्यपि वे घटपटको घटपट कह कर ही बतलाते हैं तथापि उनका घटापटादि ज्ञान पूर्वोक्त प्रकारसे अज्ञान है।

जिस वस्तुका जैसा स्वरूप नहीं है उसका वैसा स्वरूप मानना "स्वरूप पिवर्ध्य" कह लाता है। जैसे घटपटादि पदार्थ कथंचिन्नित्य और अनित्य हैं तथापि उन्हें कईएक एकान्त नित्य और कई एकान्त अनित्य बतलाते हैं उनका घटपटादि ज्ञान स्वरूप विपर्ध्यके कारण अज्ञान है। कारण और काय्यका परस्पर जो सम्बन्ध है उसे न मानकर उससे विपरीत सम्बन्ध समझना "सम्बन्ध विपर्ध्य" कहलाता है जेसे घट और उसके कारणका कथंचित् मेदामेद सम्बन्ध है उसे न मानकर कई इनमें एकान्त मेद और कई एकान्त अमेद सम्बन्ध मानते हैं इसलिए उनका घटादिज्ञान, सम्बन्ध विपर्ध्यके कारण अज्ञान है। इस प्रकार मिध्यादृष्टियोंका ज्ञान, कारण विपर्ध्यय, स्वरूप विपर्ध्य और सम्बन्ध विपर्ध्य रूप मिध्यादृष्टियोंका ज्ञान, कारण अज्ञान है सम्यग्ज्ञान नहीं है। अतः मिध्यादृष्टिके घटपटादि ज्ञानको सम्यक् श्रद्धारूप बतलाना एकान्त मिध्या है।

अब प्रश्न यह होता है कि मिथ्यादृष्टिमें थोड़ी भी सम्यक् श्रद्धा नहीं है तो वह गुण स्थानमें कैसे गिना गया है ? तो इसका उत्तर यह है कि सम्यक् श्रद्धाको छेकर चतु-र्इ श गुणस्थान नहीं कहे हैं किन्तु कर्म विशुद्धिका उत्कर्ष और अपकृषको छेकर कहे गुगे हैं इसिलिए सम्यक् अद्धा न होनेपर भी मिथ्यादृष्टि जीव, गुणस्थानमें गिना जाता है। जिसमें कर्मकी विशुद्धि सबसे निकृष्ट है वह पुरुष प्रथम गुणस्थानका स्वामी है और क्यों क्यों कर्मोंकी विशुद्धि होती जाती है त्यों त्यों जीव उन्नित करता हुआ ऊपरके गुणस्थानोंका स्वामी होता जाता है। मिथ्यादृष्टि पुरुषमें जो मिथ्यादृश्न और मिथ्या झान है वह कर्मकी विशुद्धिमें है उसीको लेकर वह प्रथम गुणस्थानमें गिना गया है किसी सम्यक् अद्धाको लेकर नहीं। अतः मिथ्यादृष्टिमें झूठ ही सम्यक् अद्धाका सद्भाव बतला-कर उसके सबबसे उसे प्रथम गुणस्थानमें कायम करना अज्ञान मूलक है।

समवायांग सूत्रके मूल पाठमें कर्म विद्युद्धिके उत्कर्ष और अपकर्षका विचार कर के चौदह गुणस्थान बतलाए हैं सम्यक् श्रद्धाको लेकर नहीं। वह पाठ यह **है**—

' कम्मविसोहिमगगणं पडुच चउद्दस जीव ठाणा पण्णत्ता तंजहा—मिच्छदिहो, सासायणसम्मदिही, सम्ममिच्छदिही, अविरत सम्मदिही, विरयाविरए, पमत्तसंजए, अपमत्तसंजए, निय-दिवायरे, अनियदिवायरे, सुद्धमसंपराए, (उपसमएवा खबएवा) उवसन्त मोहे, खोण मोहे, सयोगी केवली अयोगी केवली ''

( समवायांग सूत्र सू० ४ )

अर्थात् कर्मकी विशुद्धिकी गवेषणा यानी उत्कर्ष और अपकर्णका विचार करके चौदह प्रकार के जीवोंके स्थान (भेद) कहे हैं।

वे ये हैं—(१) मिथ्यादृष्टि, (२) सास्वादन सम्यग्दृष्टि, (३) सम्यङ् मिथ्यादृष्टि, (४) अषिरतं सम्यग्दृष्टि, (५) विरताविरतं, (६) प्रमत्त संयतं, (७) अप्रमत्त सयतं, (८) निवृत्ति-वाद्रं, (९) अनिवृत्तिवाद्रं, (१०) सूक्ष्म संपराय (यह उपरामक और क्षपक दो तरहका होता है) (११) उपशान्त मोह, (१२) क्षीण मोह (१३) सयोगी केवली (१४) अयोगी केवली।

यहां समवायाङ्ग सूत्रके मूलपाठमें कर्म विशुद्धिके उत्कर्षापकर्षके विचारसे गुण-स्थानोंका कहा जाना बतलाया है सम्यक् श्रद्धाको लेकर नहीं। इसलिए सम्यक् श्रद्धाको लेकर नहीं। इसलिए सम्यक् श्रद्धाको लेकर गुण स्थानोंका कथन बतलाना मिथ्या है। यहां जो कर्मकी विशुद्धि कही गयी है वह कर्मों का ध्योपशम रूप है मिथ्यादृष्टि पुरुषका जो मिथ्यादृश्न और मिथ्या ज्ञान है वह क्षयोपशम भावमें है इस लिये मिथ्यादृश्न और मिथ्याज्ञानको लेकर मिथ्यादृष्टि पुरुष प्रथम गुणस्थानमें कहा गया है। मिथ्यादृश्निका क्षयोपशमभावमें होना अनुयोग द्वार सूत्रमें कहा है। वह पाठ यह है—

" खओबसिमआ मइअण्णाणलद्धी, खओबसिमआ हुपअण्णाणलद्धी, खओबसिमआ विभंगअण्णाणलद्धी, खओबस- मिआ चक्खुदंसणलद्धो, खओवसमिआ अचक्खुदंसणलद्धो ओहिदंसणलद्धो, एवं सम्मदंसणलद्धो, मिच्छादंसणलद्धो, सम्म-मिच्छादंसणलद्धी, एवं पण्डियवीरियलद्धी, वालपण्डिय वीरियलद्धी खओवसमिआ सोइन्दियलद्धो, जाव खओवसमिआ पासेन्दिय लद्धी ''

( अनुयोग द्वार सूत्र )

इसका अर्थ यह है --

मित अज्ञानलिय, श्रुतअज्ञानलिय, विभिन्न अज्ञान लिय, वश्चर्दर्शन लिय, अवधुर्दर्शन लिय, अवधुर्दर्शन लिय, सम्यक्षि र्दर्शन लिय, अवधिदर्शन लिय, सम्यग्दर्शन लिय, सिथ्यादर्शन लिय, सम्यक् सिथ्यादर्शन लिय, पण्डित वोर्थ्य लिय, बालवोर्थ्य लिय, बाल पण्डित वीर्थ्य लिय, श्रोत्रे निद्धय लिय, यावत् स्पर्शेन्द्रिय लिय, ये सब अपने अपने आवरण कर्मों के क्षयोपशम होनेसे उत्पन्न होती हैं अतः ये क्षायोपशमिक कहलाती हैं।

यहां मिथ्यादर्शन लिब्ध, और मित्यज्ञानादिकको क्षयोपशमसे उत्पन्न होना कहा. है। इसलिये मिथ्यादृष्टि पुरुषका मिथ्यादर्शन और मिथ्याज्ञान क्षयोपशमिक भावमें हैं उन को लेकर वह प्रथम गुण स्थानमें गिना जाता है किसी सम्यक् श्रद्धाको लेकर नहीं।

यदि कोई कहे कि मिध्यादर्शन लिब्ध क्षयोपशमसे उत्पन्न होती है तो इसे बीत-रागकी आज्ञामें क्यों नहीं मानते ? तो इसका समाधान यह है कि क्षयोपशमसे उत्पन्न होने मात्रसे कोई पदार्थ वीतरागकी आज्ञामें नहीं हो जाता । क्योंकि मित आज्ञान लिब्ध श्रुत अज्ञान लिब्ध, और विभक्क अज्ञान लिब्ध क्षयोपशमसे ही उत्पन्न होती हैं तथापि, त्यागने योग्य होनेसे ये वीतरागकी आज्ञामें नहीं हैं उसी तरह मिध्यादर्शन लिब्ध मी त्यागने योग्य होनेसे वीतरागकी आज्ञामें नहीं है ।

मित अज्ञानादिक और मिथ्यादर्शन त्यागने योग्य है यह आवश्यक सुत्रमें कहा है। वह पाठ यह है—

" मिच्छत्तं परियाणामि सभ्मत्तं उवसंप्यवज्ञामि, अम्मार्जं परियाणामि नाणं उवसंपयज्ञामि "

अर्थात् साथु प्रतिज्ञा करता है कि मैं मिथ्यात्व और अज्ञानको छोड़ कर सम्यक्त्व और और ज्ञानका आश्रय लेता हूं।

इस पाठमें मिध्यात्व और अज्ञानको त्यागने योग्य कहा है अतः जैसे अज्ञान, क्षायोपशमिक भावमें होने पर भी आज्ञामें नहीं है उसी तरह मिध्यादर्शन भी त्यागने योग्य होनेके कारण आज्ञामें नहीं है। यदि कोई कहे कि मिथ्यादर्शन लिब्ध, क्षयोपशमसे उत्पन्न होती है तो उससे कमवन्य क्यों होता है ? तो इसका उत्तर यह है कि क्षयोपशमसे उत्पन्न होनेवाले पदार्थ भी कमबन्यके कारण होते हैं। जैसे कि बालवीर्थ्य लिब्ध क्षयोपशमसे ही उत्पन्न होती है पर वह सांसारिक आरम्भादि कार्यों में प्रयुक्त होनेसे कर्मवन्थका कारण होती है उसी तरह अज्ञान और मिथ्यादर्शन क्षयोपशमसे उत्पन्न होकर भी विपरीत कार्यों में लगे हुए होनेसे कर्मवन्थके ही कारण होते हैं अतः जो लोग यह कहते हैं कि मिथ्यादर्शन, (मिथ्यादर्शन) क्षयोपशमभावमें है और क्षयोपशमभाव कर्मवन्थका कारण नहीं होता इसल्ये मिथ्यादिष्ट गुण स्थान वीतरागकी आज्ञामें है वे मिथ्यावादी हैं।

## [बोल २७ वां समाप्त]

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ ३१ के उपर भगवती सूत्र शतक ९ उद्देशा १ का मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—"अथ इहां असोचा केवलीने अधिकारे इम कह्यूं—जे कोई वालतपस्वी साधु आवक पासे धर्मसुण्या विना बेले वेले तप करे, सूर्य्य साहमी आतापना लेवे ते प्रकृति भद्रिक विनीत उपशान्त स्वभावे पतला कोध, मान, माया, लोभ, मृदुकोमल अहङ्कार रहित एहवा गुण कह्या ए गुण शुद्ध छै के अशुद्ध छै, ए गुण निरवद्य छै के सावद्य छै " (अम० पृ० ३२)

इनके कहनेका तात्पर्य्य यह है कि असोचा केवलीके अधिकारमें उक्त बाल तपस्वी के प्रकृति भद्रकतादिक गुण और तपस्या वीतरागकी आज्ञामें कही है आज्ञा बाहर नहीं। इसका क्या समाधान ?

#### (प्ररूपक)

भगवती सूत्र शतक ९ उद्देशा १ का मूलपाठ लिख कर इसका समाधान किया जाता है। वह पाठ यह हैं—

"तस्सणं छहं छहेणं अणिविखरोणं तवोपक्रमेणं उड हं वाहाओ पिगिड्झिय सूराभिमुहस्स आयावण भूमिय आयावेमाण्णस्स पगइभद्द्याए पगइउवसन्तयाए पगइपनणुकोह माण माया लोभयाए मिउमद्दव सम्पन्नयाए अल्लीणयाए भद्द्याए विणोययाए अन्नया कयाइं सुभेणं अज्झवसाएणं सुभेणं परिणामेणं हेस्साहिं विसुज्झमाणोहिं तयावरणिज्ञाणं कम्माणं खओवसमेणं ईहापोह मग्गणं गवेसणं करेमाणस्स विभंगे नामं अन्नाणे समुपज्जइ

सेणंतेणंविभंगनाणसमुष्पन्नेणंजहन्नेणंअंगुलस्स असंखेजाइ भागं उक्को-सेणं असंखेजाइं जोयण सहस्साइं जाणइ पासइ सेणंतेणं विभंग-नाणेणं समुष्पन्नेणं जीवेविजाणइअजीवेवि जाणइ पासंडत्थे सारंभे सपरिग्गहे संकिलिस्समाणेविजाणइ सेणं पुव्वामेव सम्मन्तं पडिवज्जइ समणधम्मं रोएइ चरित्तं पडिवज्जइ हिंगंपदिबज्जइ"

जो जीव, केवली आदिके वाक्यको सुने बिना सम्यक्त्वसे लेकर केवल ज्ञानतक प्राप्त करता है उसे जिस प्रकार सम्यक्त्वसे लेकर केवल ज्ञानकी प्राप्ति होती है वह इस पाठमें कहा है। इसका अर्थ यह हैं—

जो जीव, दो दो दिनको लगातार तपस्या करता हुआ सूट्यंके सम्मुख अपनी भुजाओं को उठा कर आतापन भूमिमें आतापना लेता है उसकी स्वाभाविक भद्रता, शान्ति, स्वाभाविक कोध, मान, मायालोभकी अल्पता, मृदुता, विनीतता, इन्द्रियनिग्रह इन गुणोंसे, किसी समय शुभ अध्यवसाय, शुभपरिणाम और शुद्ध लेक्याओंसे विभन्न ज्ञानावरणीय कर्मका क्षयोपशम होता है। और विभंग ज्ञानावरणीय कर्मके क्षयोपशम होनेसे वह जीव वस्तुस्वरूपको जाननेकी लेष्टा करता है और उस चेष्टाके विपक्ष यानी वाधक वस्तुको हटा देता है पश्चात वस्तुओंके सजातीय और विजातीय धर्मकी आलोचना करते हुए उस जीवको विभंग नामक अज्ञान पैदा होता है उस विभंग अज्ञानके प्रभावसे वह जीव जघन्य अंगुलिके असंख्य भागको और उत्कृष्ट असंख्य हजार योजन तकके पदार्थों को जानता और देखता है। वह जीवोंको भी जानता है और अजीवोंको भी जानता है बतधारियोंको भी जानता है और आरम्भी और परिग्रही हैं उनको बहुत ज्यादा अशुद्ध और थोड़ा शुद्ध भी जानता है वह चारित्र प्राप्ति पहले सम्यक्त्वको प्राप्त करता है तब पीछे श्रमण धर्मको पसन्द करता है पश्चात् चारित्र प्राप्ति करके खिगको प्रहण करता है तब पीछे श्रमण धर्मको पसन्द करता है पश्चात् चारित्र प्राप्ति करके खिगको प्रहण करता है।

इस मूलपाठमें, बालतपस्या, प्रकृति—भद्रकता, शान्ति, विनीतता, शुभ अध्य-वसाय, शुभ — परिणाम और विशुद्धलेश्यासे विभंग ज्ञानके आवरणीय कर्मों का क्षय हो कर मिथ्यादृष्टिको विभंग ज्ञानकी प्राप्ति और विभंग ज्ञानसे जीवाजीवादि पदार्थों का ज्ञान होकर सम्यक्त्वकी प्राप्ति बतलाई है। इससे सिद्ध होता है कि विभंग ज्ञान सम्यक्त्वकी प्राप्तिका साक्षात् कारण है और प्रकृति भद्रकतादि गुण तथा शुभ परिणाम और विशुद्ध लेश्याएं परम्परा कारण हैं। ऐसी दशामें सम्यक्त्वकी प्राप्तिके कारण होनेसे मिथ्यादृष्टिकी प्रकृति भद्रकता आदि गुण, तथा वाल तपस्याको कोई वीतरागकी आज्ञामें बतावे तो सबसे पहले उसे विभंग ज्ञानको वीतरागकी आज्ञामें मानना होगा। क्योंकि विभङ्ग ज्ञान सम्यक्त्व प्राप्तिका साक्षात् कारण यहां कहा है। यदि विभङ्ग ज्ञानको वीतरागकी आज्ञामें नहीं मानते तो बाल तपस्या और बाल तपस्वीके पूर्वोक्त गुणोंको भी आज्ञामें नहीं मान सकते क्योंकि जब सम्यक्त्वकी प्राप्तिका साक्षात् कारण विभङ्ग ज्ञान वीतरागकी आज्ञामें नहीं है तब परम्परा कारण प्रकृति भद्रकतादि गुण क्यों कर आज्ञामें हो सकते हैं ? अतः सम्यक्त्व प्राप्तिके परम्पराकारण बाल तपस्या आदिको वीतरागकी आज्ञामें कहना अज्ञानमूलक है।

यदि कोई विभङ्ग ज्ञानको भी वीतरागकी आज्ञामें बतावे तो उसे कहना चाहिये कि अज्ञान आज्ञामें नहीं होता। विभङ्ग ज्ञान अज्ञान है इसिल्प्ये वह आज्ञामें नहीं है। आवश्यक सूत्रमें कहा है कि "अन्नाणं परियाणामि नाणं उवसंपवज्ञामि" अर्थात् साधु प्रतिज्ञा करता है कि मैं अज्ञानको छोड़ कर ज्ञानको प्राप्त करता हूं। यहां अज्ञानको त्यागने योग्य कहा है इसिल्प्ये वह आज्ञामें नहीं है।

भगवतीके उक्त मूळपाठमें "छेस्साहिं विसुज्झमाणी हिं" यह पाठ आया है। इस में विशुद्ध छेश्याका कथन हुआ है इसे देख कर कई यह कहते हैं कि "उक्त छेश्या वीत-रागकी आज्ञामें है क्योंकि वह विशुद्ध कही गई है" उनसे कहना चाहिये विशुद्ध होनेसे छेश्या आज्ञामें नहीं हो जाती। भगवती शतक १३ उद्देशा १ में नील छेश्या भी विशुद्ध कही है परन्तु वह वीतरागकी आज्ञामें नहीं है उसी तरह भगवतीके उक्त मूळपाठमें कही हुई मिथ्यादृष्टिकी विशुद्ध छेश्या भी आज्ञामें नहीं है। कृष्णछेश्यासे नील छेश्या विशुद्ध कही है वह पाठ यह है—

"सेन्णं भन्ते ! कण्हलेसे जाव सुक्कलेस्से भवित्ता कण्हलेस्सेसु
नेरइएसु उववज्जंन्ति ? हंता गोयमा ! कण्हलेस्से जाव उववज्जंति !
सेकेण्डेणं भन्ते ! एवं वुच्च कण्हलेस्से जाव उववज्जंति ? गोयमा !
लेस्साठाणेसु संकिलिस्समाणेस्सु कण्हलेस्सं परिणमइ से कण्हलेस्सेसु
नेरइएसु उववज्जंति सेतेण्डेणं जाव उववज्जंति । सेन्णं भन्ते !
कण्हलेस्से जाव सुक्कलेस्से भवित्ता णोललेस्सेसु नेरइएसु उववज्जंति ?
हंता गोयमा ! जाव उववज्जंते । सेकेण्डेणं जाव उववज्जंति ?
गोयमा ! लेस्सा ठाणेसु संकिलिस्समाणेसु विसुज्झमाणेसु नीललेस्सं
परिणमइ नील लेस्सेसु नेरइएसु उववज्जंति । सेतेण्डेणं गोयमा ?"

( भगवती शतक १३ उद्देशा १ )

इसका अर्थ इस प्रकार है-

(प्रश्न) हे भगवन् ! कृष्णलेश्यासे लेकर यावत् शुक्ललेश्यावाले जीव, कृष्णलेशी नरक योनिमें क्या उत्पन्न होते हैं ?

( उत्तर ) हां होते हैं।

( प्रश्न ) ऐसा क्यों होता है ?

( उत्तर ) लेश्या स्थानके संक्लिश्यमान होने पर जीवको कृष्णलेश्याका परिणाम होता है और वे कृष्णलेशी होकर कृष्णलेश्या वाली नरक योनिमें उत्पन्न होते हैं।

हे भगवन् ! कृष्णलेश्यासे लेकर यावत् शुक्ल लेश्या वाले जीव, नीललेशी होकर नील लेश्यावाली नरक योनिमें क्या उत्पन्न होते हैं ?

( उत्तर ) हां गोतम ! होते हैं।

( प्रश्न ) ऐसा क्यों होता है ?

( उत्तर ) लेश्या स्थानके संक्लिश्यमान और विशुद्ध होनेसे जीवोंको नील लेश्याका परि-णाम होता है और वे नीललेशी होकर नील लेश्यावाली नरकयोनिमें उत्पन्न होते हैं।

इस मूलपाठमें कृष्ण लेक्स्याकी अपेक्षा नील लेक्स्याको विशुद्ध कहा है तो भी वह बीतरागकी आज्ञामें नहीं है उसी तरह भगवती सूत्र शतक ९ उद्देशा १ के मूलपाठमें कही हुई बाल तपस्वीकी विशुद्ध लेक्स्या भी वीतरागकी आज्ञामें नहीं है। अत: बाल तपस्वीकी विशुद्ध लेक्स्या और उसके मिथ्यात्व युक्त प्रकृति भद्रकता आदि गुणोंको वीत-रागकी आज्ञामें ठहराना अप्रामाणिक है।

# [बोल २८ वां समाप्त]

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार पृष्ठ ३३ के ऊपर छिखते हैं--

"वली ईहापोहमग्गणं गवेसणं करे माणस्स" ए पाठ कहा ईहा कहिता भला अर्थ जाणवा सम्मुख थयो अपोह कहितां धर्मध्यान वीजा पक्षपात रहित मग्गणं कहिता समु- इय धर्मनी आलोचना गवेसणं कहितां अधिक धर्मनी आलोचना प्रथम गुण ठाणें कही ते धर्मनी आलोचनाने अनेधर्मध्यानने आज्ञा बाहरे किम कहिए एतो प्रत्यक्ष आज्ञामांहि छैं" इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

भगवती शतक ९ उद्देशा १ के मूछ पाठमें आये हुए "ईहा" 'अपोह' 'मागण' और 'गवेषण' शब्दका अमिवध्वंसनकारने अशुद्ध अर्थ किया है। टीकानुसार इन शब्दों का अर्थ यह है "इद्देहा सदर्थाभिमुखा ज्ञानचेष्टा, अपोहस्तु विपक्षनिराशः, मार्गणभान्वान्वय धर्माछोचनम्, गवेषणभ्व व्यतिरेक धर्माछोचनम्,"

अर्थात् वस्तुस्वरूपको जाननेकी चेष्टा करनेका नाम "ईहा" है। और उस चेष्टाके वाधक कारणोंको हटा देना 'अपोह' है। और अन्वयधर्म (सजातीय धर्म) की आलो-चना करनेका नाम 'मार्गण' है तथा व्यतिरेक धर्म (विजातीय धर्म) की आलोचना करना, 'गवेषण कहलाता है। यह उक्त टीकाका अर्थ है।

इस टीकामें 'मार्गण' शब्दका सजातीय धर्मकी आलोचना करना, और 'गवे-षण' शब्दका विजातीय धर्मकी आलोचना करना अर्थ बतलाया है वीतराग भाषित श्रुत और चारित्र रूप धर्मकी आलोचना करना अर्थ नहीं कहा है इसलिये मार्गण शब्दका वीतराग भाषित धर्मकी आलोचना और गवेषण शब्दका अधिक धर्मकी आलोचना अर्थ बतलाना एकान्त मिथ्या है। श्रमविध्वंसनकारने जो भगवती शतक ९ उद्देशा १ के उक्त मूलपाठके नीचे टब्वा अर्थ लिखा है वह भी टीका विरुद्ध होनेसे अप्रामाणिक है।

## (बोल २९ वां)

(प्रेरक)

अमिविध्वंसनकार अमिविध्वंसन पृष्ठ ३४ पर लिखते हैं कि "इहां कहा। आर्तरह-ध्यान वर्जो और धर्मशुक्ल ध्यान ध्यावे ए शुक्ल लेश्याना लक्षण बहा। ते शुक्ल ध्यान तो ऊपर ले गुण ठाणे पावे छै अने प्रथम गुण ठाणे शुक्ल लेश्यावर्ते ते वेलां आर्त रुद्र ध्यान तो वर्ज्यों छै अने धर्म ध्यान पावे छै। (भ्रमविध्वंसन पृ० ३४) इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

प्रथम गुण स्थानके स्वामी मिथ्यादृष्टि पुरुषोंमें शुक्लल्लेक्या तो पाई जाती है परंतु वीतराग भाषित धर्म ध्यान नहीं पाया जाता। वीतराग भाषित धर्म ध्यान, श्रुत धर्म और चारित्र धर्म होने पर ही होता है। मिथ्यादृष्टिमें श्रुत चारित्र धर्म नहीं होता अतः उसमें वीतरागभाषित धर्म ध्यान भी नहीं होता। ठाणाङ्ग सूत्रके मूलपाठमें चार ध्यानों का वर्णन किया है वहां टीकाकारने श्रुत और चारित्र धर्म वालेको ही धर्मध्यान होना बतलाया है मिथ्यादृष्टिको नहीं वह टीका मूलपाठके साथ लिखी जाती है।

"वत्तारि झाणा पण्णता—अहे झाणे रोहे झाणे घम्मे झाणे सुको झाणे"

( ठाणाङ्ग ठाणा ४ )

इसकी टीका यह है--

"तत्र ऋतं दुःखं तस्य निमित्तं तत्रवा भवम् ऋते पीडिते भव मार्त्तं ध्यानं इढोऽध्य-वसायः । हिंसाद्यति क्रौर्य्यानुगतं रुद्रम् । श्रुतचरणधर्मादनपेतं धर्म्यम् । शोधयराष्ट्र प्रकारं कर्ममलं शुचंवाक्लमयतीति शुक्लम्" अर्थात् जो ध्यान, दुःस्तका कारण अथवा दुःस्त होने पर होता है वह "आर्त - ध्यान कहलाता है। और जो हिंसा आदि अतिक रताके साथ होता है उसे "रुद्र ध्यान" कहते हैं। तथा जो ध्यान श्रुत और चारित्र रूप धर्मके साथ होता है उसे "धर्मध्यान" कहते हैं। एवं जो आठ प्रकारके कर्ममलोंको दूर करता हैं या श्लोकको हटाता है उसे "ग्रुक्लध्यान" कहते हैं।

यहां टीकाकारने स्पष्ट कहा है कि—जो ध्यान श्रुत और चारित्रधर्मके साथ होता है वही धर्म्म ध्यान है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि मिध्यादृष्टि पुरुषमें धर्म्म ध्यान नहीं होता क्योंकि उसमें श्रुत और चारित्र धर्मका सर्वथा अभाव है। अतः प्रथम गुण स्थानमें धर्म ध्यानका सद्भाव बतलाना शास्त्रविरुद्ध है।

इसी जगह धार्मध्यान करने वाले पुरुषका लक्षण बतलानेके लिए ठाणाङ्ग सूत्रमें यह पाठ आया है—

धम्मस्सणं झाणस्स चत्तारि लक्खणा पन्नत्ता तंजहा—आणा-रूड् णिसग्गरूड् सुत्तरुड् ओगाढरुड्''

( ठाणाङ्ग )

इसकी टीका यह है—

"आणारुइ" ति आज्ञासूत्रव्याख्यानं निर्यु क्त्यादि तत्र तयावा रूचिः श्रद्धानम् आज्ञा रुचिः एवमन्यत्रापि, नवरं निसर्गः स्वभावोऽनुपदेश स्तेन, तथा सूत्रम् आगमः तत्र तस्माद्वा तथा अवगाहन मवगाढं द्वादशाङ्गावगाहो विस्तराधिगम इति संभाव्यते तेन रुचिः अथवा 'ओगाढ' ति साधु प्रत्यासन्नीभृतस्तस्य साधूपदेशा द्रुचिः उक्तश्व—"आगम उव एसेणं निसगाओ जं जिगण्पणीयाणं भावाणं सहहणं धम्मज्ञ्ञागस्स तं लिंगं" तत्त्वार्थं श्रद्धान रूपं धमस्य लिङ्गमिति हृदयम्"

इस टीकाका यह अर्थ है—वीतराग भाषित सूत्रोंके व्याख्यानस्वरूप निर्यु कित आदिको आज्ञा कहते हैं (१) उसमें रुचि रखना, या उसके अध्ययन करनेसे धर्ममें रुचि उत्पन्न होना, (२) खभावसे ही वीतराग भाषित धर्ममें रुचि होना, (३) वीतराग भाषित सूत्रोंमें रुचि होना या उनके पढनेसे धर्ममें रुचि होना, (४) द्वादशाङ्गमें प्रवेश होने से रुचि होना, या निकटवर्ती साधुके उपदेशसे धर्ममें रुचि होना, ये चार धर्मध्यानके लक्षण हैं। किस्ती आचार्य्यने भी कहा है आगमके उपदेशसे अथवा स्वभावसे जिन भाषित धर्ममें अद्वा रखना धर्मध्यानका लक्षण है। तात्पर्य यह है कि तत्त्वार्थ अद्वान रूप सम्यक्त्व, धर्मध्यानका लक्षण है।

यहां मूलपाठ और उसकी टीकामें तत्त्वार्धश्रद्धान रूप सम्यक्त्वको धर्म्मध्यानका लक्षण कहा है वह तत्त्वार्ध श्रद्धान मिथ्यादृष्टि जीवमें नहीं होता इसलिये मिथ्यादृष्टिमें धर्म्मध्यान बतलाना उक्त मूलपाठ और उसकी टीकासे विरुद्ध है।

यदि कोई कहे कि उत्तराध्ययन सूत्र अध्ययन ३४ की ३१ वीं गाश्रामें धर्मध्यान होना शुक्ललेश्याका लक्षण कहा है और शुक्ललेश्या मिध्यादृष्टिमें भी पाई जाती है फिर उसमें धर्मध्यान क्यों नहीं होता ? तो इसका उत्तर यह है कि उत्तराध्ययन सूत्रकी उस गाथामें विशिष्ट शुक्ल लेश्याका लक्षण कहा है जो कि संयमी पुरुषोंमें पाई जाती है सामान्य शुक्ललेश्याका नहीं। यह बात उस गाथा और उसकी टीकासे स्पष्ट ध्यानमें आ जावेगी इसलिए यहां वह लिखी जाती है—

"अद्दर्शाण विज्ञत्ता धम्मसुकाइ झायए पसंत चित्ते दंतप्पा समिए गुत्तेय गुत्तिसु" सरागे वीय रागेवा उचसंते जिएन्दिए एय जोग समाउत्तो सुक्केरसंतुपरिणमे"

( उत्तराध्ययन अ० ३४ गाथा, ३१-३२ )

जो पुरुष आर्तरह ध्यानको त्याग कर धर्ममध्यान और शुक्लध्यानको ध्याता है तथा अपने चित्त और इन्द्रियको बशमें रखते हुए समितिसे युक्त है। जिसने मनोगुप्ति आदिके द्वारा अपने समस्त व्यापारको रोक लिया है वह चाहे सरागी हो बीतरागी हो या इनसे अन्य उपशान्त और जितेन्द्रिय हो वह शुक्ललेश्याको प्राप्त होता है। यह ऊपर लिखी हुई गाथाओंका अर्थ है।

इनमें कहे हुए शुक्ललेश्याके लक्षण विशिष्ट शुक्ल लेश्याके हैं सामान्य शुक्लरेश्या के नहीं अतएव इस गाथाकी टीकामें टीकाकारने लिखा है कि "विशिष्ट शुक्ल लेश्यापेक्ष-यैवं लक्षणाभिधान मिति न देवादिमिर्व्याभिचारः"

अर्थात् इन गाथाओं में विशिष्ट शुक्छ छेरयाके छक्षण कहे हैं इसिछिये शुक्छ छेरी देवताओं में गाथोक्त छक्षणों के न मिछने पर भी कोई दोष (व्यभिचार) नहीं है। यहां टीकाकारने स्पष्ट छिखा है कि गाथोक्त छक्षण विशिष्ट शुक्छ छेरयाके है सामान्य शुक्छ छेर्या के नहीं इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि ये छक्षण संयमधारी विशिष्ट शुक्छ छेरी मुनियों की शुक्छ छेरयाके हैं सामान्य शुक्छ छेरयाके नहीं तथापि यदि कोई इस टीकाको प्रमाण न मान कर सभी शुक्छ छेरयाओं का गाथोक्त छक्षण बतावे तो उससे कहना चाहिये कि इन गाथा-ओं में शुक्छ छेरयाके छक्षण शुक्छ घ्यान, समिति गुष्ति, सर्वसावंध योगों का परित्याण भी कहे हैं इन्हें भी प्रथम गुण स्थानमें तुम क्यों नहीं मानते ? यदि कहो कि शुक्छ घ्यान आदि

जो गाश्रामें शुक्करेश्याके लक्षण बताये हैं वे सब उपरके ही गुणस्थानोंमें पाये जाते हैं पहले गुण स्थानमें नहीं, तो उसी तरह धर्मध्यान भी उपरके ही गुणस्थानोंमें पाया जाता है प्रथम गुणस्थानमें नहीं, ऐसा कदापि नहीं हो सकता कि गाथामें कहे हुए और सब लक्षण तो उपरके गुणस्थानोंमें ही पावें मगर एक धर्मध्यान प्रथम गुणस्थानमें भी पावे अत: उत्तराध्ययन सूत्रकी उक्त गाथाओंका नाम लेकर मिध्यादृष्टिमें धर्मध्यान बतलाना एकान्त मिथ्या है।

# (बोल ३० वां)

(प्रेंग्क)

श्रमविध्वंसनकार श्रमविध्वंसन पृष्ठ ३४ के ऊपर लिखते हैं कि "जिम एक तालाव नो पाणी एक घड़ो ब्राह्मण भर छे गयो अने एक घड़ो भंगी भर छे गयो। भंगीरा घड़ामें भंगीरो पाणी वाजे अने ब्राह्मणरा घड़ामें ब्राह्मणरो पाणी वाजे पिण पाणी तो मीठो शीतछ छै भंगीरा घड़ामें आया खारो थयो न थी। तथा शीतछता मिटी नहीं पाणी तो तेहिज ताछाव नो छै। पिण भाजन छारे नाम वोछता रूप छै। तिम शीछ, द्या, क्षमा तपस्यादिक रूप पाणी ब्राह्मण समान सम्यग्दृष्टि आदरे भंगी समान मिथ्यादृष्टि आदरे ते तो तप शीछ दया नो गुण जाय नहीं। जिमि पानी ब्राह्मण तथा भङ्गी रो बाजे पिण पाणी मीठामें फेर नहीं पाणी मीठो एक सरीखो छै। तिमि मिथ्यादृष्टि शीछादिक पाछे ते मिथ्यादृष्टि री करणी बाजे पिण करणी दोनू मोक्षमार्गनी छै।" [अ० १० ३४] इस का क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

एक तालावसे जल भरने वाले ब्राह्मण और भङ्गीका उदाहरण देकर मिध्यादृष्टि और सम्यग्दृष्टियों के गुणको तुल्य बताना मुर्लिता है। ब्राह्मण और भङ्गीमें जातिमात्रका भेद है किन्तु उस तालावकी मधुरता और उपादेयताके सम्बन्धमें मतभेद नहीं है। जैसे ब्राह्मण उस तालावको मधुर और जलप्रहृण करनेयोग्य समझता है भङ्गी भी उसे उसी तरह समझता है। यदि भङ्गी उस तालावको खारा या जलप्रहृण न करनेके योग्य समझता तो वह उससे जल नहीं भरता इसलिये मङ्गी और ब्राह्मणका विचार उस तालावके सम्बन्धमें एक है परन्तु मिध्यादृष्टि और सम्यग्दृष्टिमें यह बात नहीं है। मिथ्यादृष्टि जिस मिथ्यादृष्टि जिस सम्यग्दृष्टि जिस सम्यग्दृष्टिन रूप तालावको उत्तम समझता है सम्यन्दृष्टि उसे बुरा जानता है। तथा सम्य-ग्दृष्टि जिस सम्यग्दृष्टि और सम्यग्दृष्टिके विचारमें महान अन्तर है इस अन्तरके होते हुए

सम्यग्दष्टि और मिथ्यादृष्टि दोनों ही एक सम्यग्दर्शन, या एक मिथ्यादृर्शन रूप तालावसे जल भरे यह कदापि सम्भव नहीं है अत: तालावके सम्बन्धमें समान विचार रखनेवाले भङ्गी और ब्राह्म गका उदाहरण देकर भिन्न भिन्न विचारवाले सम्यग्दृष्टि और मिथ्या-दृष्टिको एक तालावसे पानी लेने वाला बताना अज्ञानमूलक है।

भङ्गी और ब्राह्मगके घडेका उदाहरण देकर सम्यग्दृष्टि और मिध्यादृष्टिके क्षमा दया आदिमें तुल्यता वताना भी अयुक्त है। भङ्गी और ब्राह्मणके घडोंमें माधुर्य्य गुणकी दृष्टिसे कुछ विशेषता नहीं है। ब्राह्मगका घट जैसे मधुर मिट्टीका बना होता है उसी तरह भङ्गीका भी होता है इसीलिये इन दोनों घडोंमें रक्खा हुआ मधुर जल मधुर ही रहता है परन्तु सम्यग्दृष्टि और मिध्यादृष्टियोंमें यह बात नहीं है इनके गुण परस्पर विपरीन होते हैं। मिध्यादृष्टिका गुण मिध्यात्व और सम्यग्दृष्टिका सम्यक्त्व होता है। ये सम्यक्त्व और मिध्यादृष्टिका गुण मिध्यात्व और सम्यग्दृष्टिका सम्यग्दृष्टिको मधुर मिट्टीके घड़े का दृष्टान्त और मिध्यादृष्टिको खारे घडेका दृष्टान्त ठीक घटता है ब्राह्मण और भङ्गीके घडेका नहीं। तात्पर्य यह कि जैसे खारे घडेमें रक्खा हुआ जल खारा और मधुर घटमें रक्खा हुआ मीठा होता है उसी तरह सम्यग्दृष्टिके शील, द्या, और तपस्या आदि गुण सम्यश्रूप और और मिध्यादृष्टिके ये सब असम्यश्रूप हो जाते हैं अतः इन दोनोंको एक समान कह कर मिध्यादृष्टिके मिध्यात्वयुक्त शील द्या और तपस्या आदिको वीतरागकी आज्ञामें बताना शास्त्रविरुद्ध है।

नंदी सूत्रकी टीकामें सम्यग्दृष्टि और मिध्यादृष्टिके लिये सुगन्ध और दुर्गन्ध घट की उपमा दी है ब्राह्मण और भङ्गीके घटकी नहीं। वह टीका यह है—

"भाविताः द्विविधाः प्रशस्तद्रन्यभाविता अप्रशस्तद्रन्यभाविताश्च । तत्र ये कर्पू रागुरुचन्द्रनादिभिःप्रशस्तैद्र न्येर्भावितास्तेष्रशस्तद्रन्यभाविताः ये पुनः पालाण्डु ल्यान सुरा तैलादिभिर्भावितास्तेऽप्रशस्तद्रन्यभाविताः"

अर्थात् वासित घट दो प्रकारके होते है एक प्रशस्त द्रव्योंसे वासे हुए और दूसरे अप्रशस्त द्रव्योंसे वासे हुए। जो कपूर अगर और चन्द्रन आदि उत्तम द्रव्योंसे वासे हुए हैं वे "प्रशस्तद्रव्यभावित" कहलाते हैं और जो प्याज, ल्युन, मद्य तथा तेल आदि अप्रशस्त द्रव्योंसे वासे गये हैं वे "अप्रशस्तद्रव्य वासित" हैं।

जिस पुरुषका अन्तःकरण जिनाझाराधक मुनियोंके उपदेशसे वैराग्ययुक्त और निर्मल होता है वह पुरुष प्रशस्तद्रव्यवासित घटके समान है और जिसका अन्त:- करण जिनाझा विरोधियोंके उपदेशसे कलुषित है वह अप्रशस्तद्रव्यवासित घटके समान है।

यहां नन्दी सूत्रकी टीकामें मिथ्यादृष्टि और सम्यग्दृष्टियोंके गुणमें भेद होनेसे उनकी उपमा सुगन्ध और दुर्गन्य घटकी दीहै ब्राह्मग और भङ्गीके घडेकी नहीं अत: जिनके माधुर्य्य गुणमें कुछ भेद नहीं है ऐसे ब्राह्मग और भङ्गीके घडोंका दृष्टांत देकर मिथ्यादृष्टि और सम्यग्दृष्टिके गुणोंको तुल्य बताना एकान्त मिथ्या है।

#### बोल ३१ वां

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ३५ के ऊपर लिखते हैं-

" जो मिथ्यादृष्टि साधुने पूछे हूं सुपात्र दान देवुं शील पालूं वेला तेलादि तप करूं जब साधु तेहने आज्ञा देवे कि नहीं ? जो आज्ञा देवे तो ते करणी आज्ञा मांहि थई " (भ्र० पृ० ३५)

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

तप, शील, सुपात्र दानको अच्छा जान कर उनका आचरण करनेके लिए साधुसे आज्ञा मांगने वाला पुरुष मिध्यदृष्टि कैसे कहा जा सकता है ? साधुके पास श्रद्धाभिक्तिके साथ जाकर शील तप, सुपात्र दान आदिकी आज्ञा मांगना सम्यग्दृष्टिका लक्ष्मण है यह बात सम्यग्दृष्टियोंमें ही पायी जाती है सम्यग्दृष्टि पुरुष ही साधुके पास भक्ति भावके साथ जाकर शील तप आदि धर्मों की आज्ञा मांगते हैं मिध्यादृष्टि नहीं, क्योंकि वे साधुको साधु तथा उनके उपदेश किये हुए धर्मको धर्म नहीं मानते। ऐसी दशामें वे भक्ति भावके साथ साधुके पास जाकर शील तप दया आदि धर्मोंकी आज्ञा मांग ही नहीं सकते यह भज्य जीवोंको खयं सोच लेना चाहिए।

जो पुरुष साधुके निकट जाकर शील तप और सुपात्र दानकी आज्ञा मांगता है उसे उस समय सम्यग्टिष्ट ही मानना चाहिए क्योंकि उपरामसम्यक्त्वकी जघन्य स्थिति अन्तर्मु हूर्तकी होती है इसलिए उस समय उस पुरुषको भावसम्यक्त्वकी प्राप्ति हुई सम- झनी चाहिए। अतः साधुके पास जाकर शील तप आदिकी आज्ञा मांगने वालेको मिथ्या- टिष्ट ठहराकर मिथ्याटिश्की मिथ्यात्वयुक्त कियाको आज्ञामें बताना एकान्त मिथ्या है।

इसके अतिरिक्त यहां यह प्रश्न होता कि जो मिथ्यादृष्टि शील तप आदिकी आज्ञा मांग कर उसका अनुष्ठान करता है उसकी वह किया सम्यशूप है या असम्यशूप है ? यदि सम्यशूप मानो तो सम्यक्कियाका अनुष्ठान करनेवाला मिथ्यादृष्टि कैसे ? वह सम्य-क्कियाका अनुष्ठान करता है इसलिए मिथ्यादृष्टि नहीं है यदि उसकी कियाको असम्य-शूप कहो तो साधुने उसे असम्यक् किया करनेकी आज्ञा नहीं दी है इसलिये उसकी वह किया साधुकी आहामें नहीं हो सकती। अतः मिथ्यादृष्टिकी असम्यभूप कियाको साधु की आहामें बताना अयुक्त है।

साधु पुरुष हर एक जीवको सम्यक्किया करनेकी आज्ञा देते हैं उनकी आज्ञानुसार जो सम्यक् कियाका अनुष्ठान करता है वह मिथ्यादृष्टि नहीं है सम्यादृष्टि है और
जो साधुकी आज्ञा छेकर भी सम्यक् कियाका अनुष्ठान नहीं करता मिथ्या कियाका अनुष्ठान करता है उसकी वह मिथ्याकिया साधुकी आज्ञामें नहीं है उस कियाके करनेसे वह
आज्ञाराधक नहीं हो सकता किन्तु वह मिथ्यादृष्टि है और उसकी वह किया आज्ञा बाहर
है। अतः मिथ्यादृष्टिको साधुकी आज्ञाका आराधक कहना मिथ्या है।

जैसे साधु मोक्षमार्गका आराधन करनेके लिए दीश्वा देते हैं और दीक्षा देकर सम्यग्ज्ञान पूर्वक किया करनेकी आज्ञा देते हैं परन्तु दीक्षित पुरुष अभव्य हो और मिथ्यात्वी होनेसे अज्ञान पूर्वक द्रव्य किया करने लग जाय तो उसकी वह किया साधुकी आज्ञा में नहीं कही जा सकती क्योंकि साधुने ज्ञानपूर्वक भाविक्रया करनेकी आज्ञा दी थी न कि अज्ञान पूर्वक द्रव्यिक्रया करनेकी, उसी तरह जो पुरुष साधुसे सम्यक्किया करनेकी आज्ञा लेकर अज्ञान पूर्वक द्रव्यिक्रया करनेकी आज्ञा नहीं दे उसकी वह किया आज्ञामें नहीं है क्योंकि साधुने अज्ञान पूर्वक द्रव्य किया करनेकी आज्ञा नहीं दी है विलक्ष ज्ञानपूर्वक भाव किया करनेकी आज्ञा दी है इसलिये उसकी वह अज्ञान किया साधुकी आज्ञामें नहीं हो सकती। अतः मिथ्यादिष्टकी मिथ्यात्व युक्त कियाको वीतरागकी आज्ञामें उहराना मिथ्या है।

#### (बोल ३२ वां)

(प्रेरक)

अप्रविध्वंसनकार अप्रविध्वंसन पृष्ठ ३६ पर लिखते हैं कि "इहां कहां सूर्य-भना अभियोगिया देवता भगवान्ते वन्द्रन नमस्कार कियो तिवारे भगवान् बोल्या एव-न्द्रनरूप तुम्हारा पुरागो आचार छै। ए तुम्हारो जित आचार छै ए वन्द्रनारी म्हारी आज्ञा छे। तो तिमकरणीने आज्ञा बाहिरे किम कहिए" (अ० पृ० ३६)

इसका क्या उत्तर ?

(प्ररूपकः)

सूर्याभ देवताके अभियोगिया देवताका उदाहरण देकर मिध्यादृष्टिकी कियाको वीतरागकी आझामें कायम करना अझान है। सुर्याभदेवके अभियोगिया देवताके मिध्या दिख्या होने में कोई प्रमाण नहीं है। नरक्योनिके जीव भी जब सुम्यदृष्टि होते हैं तब

सूर्य्याभके अभियोगिया देवताओंके सम्यग्दृष्टि होनेमें क्या बाधा है। इसके अतिरिक्त यह प्रश्न भी उठते हैं कि आन्तरिक भिक्तशून्य द्रव्यारूप वन्दना भगवान्की आज्ञामें है या भक्तिपूर्वक भावरूप वन्दना ही आज्ञामें है ? यदि भावशून्य द्रव्यवन्दना भी भग-वानकी आज्ञामें हो तो ऐसी वन्दना अभव्य जीव भी करते हैं इसलिए वे भी वीतरागकी आज्ञाराधक होकर मोक्षके अधिकारी हो सकते हैं परन्तु ऐसा कदापि नहीं होता अभव्य जीव मोक्षमार्गका आराधक त्रिकालमें भी नहीं है अतः भक्तिपूर्वक भावरूप वन्दनको ही आज्ञामें मानना चाहिये ऐसा वन्दन नमस्कार मिथ्यादृष्टियोंका नहीं होता क्योंकि मिथ्यादृष्टि मिथ्यात्वके कारण द्रव्यक्ष किया ही करता है भावक्ष नहीं। सूर्याभके अभि-योगिया देवताओंका वन्दन नमस्कार सम्यम्बानपूर्वक भावरूप था अतएव उसे भगवान् ने आज्ञाके अन्दर बतलाया यदि वह द्रव्यरूप होता तो कदापि भगवान् आज्ञामें नहीं कहते अतः सम्यक् क्रियाका अनुष्ठान करने वाले सूर्य्याभके अभियोगिया देवता सम्य-ग्दिष्टि थे मिथ्यादृष्टि नहीं उनका उदाहरण देकर मिथ्यादृष्टिके भावशून्य द्रव्यरूप वन्दन नमस्कारको वीतरागकी आज्ञामें बताना अज्ञान मुलक है।

# (बोल ३३ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ३७ पर भगवती सुत्र शतक २ उद्देशा १ का मूल पाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं कि " अथ अठे स्कन्दके कह्यो है गोतम ! तांहरा धर्माचार्य्य भगवान् महावीर स्वामीने बांदा यावत् सेवा करां। तिवारे गोतम बील्या जिम सुख हुवे तिम करो हे देवान प्रिय, पिणप्रतिवन्ध मत करो। इसी शीव आज्ञा वन्दनानीदीक्षी ते वन्दना रूप करणी प्रथम गुणठाणा रो धगी करे तेहने आज्ञा बाहिरे किम कहिये।" (भ्र० पृ० ३७)। इसका क्या समाधान ?

(प्रहपक)

भ्रमविध्वंसनकारके मतानुयायियोंसे पूछना चाहिये कि गोतम खामीने स्कन्दक जीको भिक्त भावके साथ सम्यग्ह्यानपूर्वक तीर्थ करको वन्द्रना करनेकी अःह्या दी थी या भावरहित द्रव्य वन्दना करनेकी आज्ञा दी थी ? यदि भिक्तभावके साथ सम्याज्ञान-पूर्वक वन्दना करनेकी आज्ञा दी थी तो मिथ्यादृष्टिका वन्दन नमस्कार उनकी आज्ञामें कैसे हो सकता है ? क्योंकि मिध्यादृष्टिका वन्दन नमस्कार भिक्तभाव रहित और मिध्यात्वके साथ होता है भक्तिभावके साथ सम्यन्ज्ञान पूर्वक नहीं। यदि भक्तिभाव-रहित द्रव्य वन्द्रनाकी आज्ञा दिया जाना कहो तो यह अयुक्त है साधु कदापि किसीको

भिक्त-भावरहित द्रव्य वन्द्रना करनेकी आज्ञा नहीं देते । इसिलये गोतम खामीने भिक्त-भावके साथ सम्यग्ज्ञानपूर्वक वन्द्रन नमस्कार करनेकी आज्ञा दी थी। उस आज्ञाके अनुसार यदि स्कन्द्रक जीने भगवान्को भिक्तभावके साथ सम्यग्ज्ञानपूर्वक वन्द्रन नम-स्कार किया था तो वह उस समय सम्यग्दृष्टि ही थे मिथ्यादृष्टि नहीं ॥

यदि वैसा न करके स्कन्दकजीने मिथ्यात्वके साथ द्रव्य रूप बन्दन नमस्कार किया था तो उनका वह नमस्कार गोसम स्वामीकी आज्ञामें हुआ ही नहीं क्योंकि गोतम स्वामीने भक्तिभावके साथ भाव रूप बन्दन नमस्कार करनेकी आज्ञा दी थी भक्ति रहित मिथ्यात्वयुक्त द्रव्य बन्दन की नहीं। अतः स्कन्दकजीका उदाहरण देकर मिथ्या दिष्टिके मिथ्यात्वयुक्त द्रव्यरूप बन्दन नमस्कार को जिन आज्ञामें कायम करना नितानत मिथ्या है।

## (बोल ३४ वां)

(प्रेरक)

भ्रमिविध्वंसनकार भ्रमिविध्वंसन पृष्ठ ४० पर लिखते हैं कि "अथ इहां तामली बालतपस्वीरी अनित्यिचन्तवना कही छे। ए संसार अनित्य छै एहवीचन्त वना ते तो शुद्ध छै" इसके बाद पुष्कियोपाङ्गका पाठ देकर लिखते हैं—अथ इहां सोमिल ऋषिनी अनित्य चिन्तवना कही। ए अनित्य चिन्तवना शुद्ध करणी छै निर-वश छै तेहने आज्ञा बाहिरे किम कहिए"

इसके आगे और भी लिखते हैं—"वली अनित्य चिन्तवना धर्मध्यानरो भेद चाल्यो ते ही अनित्य चिन्तवना तामली सोमिल ऋषि प्रथम गुण ठाणे थकी कीधी तेहने अधर्म किम कहिए ए धर्मध्यानरो भेद आज्ञा बाहरे किम कहिए" (अ० ए० ४०-४१

इसका क्या समाधान ?

#### ( प्ररूपक )

तामली बाल तपस्वी और सोमिल ऋषिकी अनित्य जागरणको धर्मध्यानकी अनु-प्रेक्षामें कायम करके प्रथम गुण स्थान वाले मिथ्यादृष्टिकी कियाको जिन आज्ञामें कायम करना मिथ्या है। प्रथम गुण स्थान वाले मिथ्यादृष्टियोंमें धर्मध्यान होता ही नहीं, क्योंकि धरमध्यान, सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञानके साथ ही होता है यह पहले बतलाया जा चुका है। सम्यग्ज्ञान और सम्यग्दर्शन मिथ्यादृष्टियोंमें नहीं होता इसलिये उनमें धर्मध्यान भी नहीं हो सकता। जब कि प्रथम गुण स्थान वाले मिथ्यादृष्टियोंमें धर्मध्यान नहीं होता तब धर्मध्यानका भेद स्वरूप अनित्य जागरणा उनमें कैसे हो सकती है ? जब वृक्ष ही नहीं है तो शाखा पत्र कहांसे होंगे ? धर्मध्यान सम्यग्झान और सम्यक् दर्शनके साथ ही होता है इस विषयमें ठाणाङ्ग सूत्रका मूळपाठ और उसकी टीका लिखकर प्रमाण बतलाया जाता है।

"वत्तारि झाणा पण्णता, तंजहा—अद्देशाणे रोद्देशाणे धम्मे-झाणे सुक्के झाणे"

"धम्मस्सणं झाणस्स चत्तारि अणुप्पेहाओ पण्णत्ताओ एगा-णुप्पेहा, अणिचाणुप्पेहा, असरणाणुप्पेहा, संसाराणुप्पेहा"

( ठाणाङ्गठाणा ४ उ०१)

इस पाठकी टीका यह है—

"ध्यातयोध्यानानि अन्तर्मु हूर्तमात्रकालंचित्तस्थिरतालक्षणानि। उत्तल्च—"अन्तोमुहूत्त मित्तं चित्तावत्थाणमेग वत्थुम्मि छउमत्थाणं झाणं जोगणिरोहो जिणाणंतु" तत्र
ऋतं दुःखं तस्य निमित्तं तत्रभवंवा ऋते पीडिते भवमार्तं ध्यानं छढोऽध्यवसायः। हिंसाचितिक्रीर्थ्यांनुगतं रोद्रम्। श्रुतचरणधर्मादनपेतं धर्म्यम् रोधयत्यष्टप्रकारं कर्ममलं शुचंवा क्लमयतीति शुक्लम्"

अर्थात् किसी एक विषयमें अन्तर्मु हूत्त तक चित्तको स्थिर रखना, ध्यान कहलाता है। कहा भी है किसी एक वस्तुमें अन्तर्मु हूर्त तक चित्तको स्थिर रखना ध्यान है। ऐसा ध्यान छद्मस्थोंका होता है। योगनिरोध काल तक सब वस्तुओंका ध्यान केविल्यों का होता है वह ध्यान चार प्रकारका है आर्तध्यान, रौद्रध्यान, धर्मध्यान, और शुक्लध्यान। जो ध्यान दुःखका कारण है अथवा दुःख होने पर होता है उसे आर्त्तध्यान कहते हैं। जो ध्यान हिंसा आदि करूरतासे युक्त होता है वह रौद्रध्यान कहलाता है। जो ध्यान, सम्यग्झानदर्शन और चारित्रके साथ होता है वह धर्मध्यान है। जो ध्यान आठ प्रकारके कर्ममलेंको दूर करता है या शोकको दूर करता है वह शुक्लध्यान है।

इतमें सम्यग् ज्ञान दर्शन और चारित्रके साथ होने वाले धर्मिध्यानकी चार अनुने प्रक्षाएं कहीं हैं। ध्यान होने के पश्चात् भावना या पर्ध्यालोचना करने को 'अनुप्रेक्षा' कहते हैं। पहली अनुप्रेक्षाको 'एकानुप्रेक्षा' कहते हैं। मैं अकेला हूं, मेरा कोई नहीं है ऐसी भावना करना एकानुप्रेक्षा है। दूसरी 'अनित्यानुप्रेक्षा' है। यह शरीर नाशवान है सम्पत्ति दु:स्वका स्थान है, संयोग, वियोगका हेतु है उत्पन्न होने वाले सभी पदार्थ नश्वर हैं इस प्रकार जीवन आदिके विषयमें अनित्यताकी भावना करना 'अनित्यानुप्रेक्षा' है। तीसरी 'अशरणानुप्रेक्षा' है। इसका अर्थ जन्म जरा और मरणके भयसे भीत, व्याधि

और वेदनासे प्रस्त इन प्राणियों के लिए जिनवरों के वाक्यसे अतिरिक्त कोई दूसरा शरण नहीं है ऐसी भावना करना है। चौथी 'संसरणानुप्रेक्षा' है। संसारके प्राणी सदा अपने अपने कर्मानुसार चारों गितयों में जाते रहते हैं वही स्त्री वेदी जीव, किसी भवमें माता होकर दूसरे भवमें उसी जीवकी भिगती हो जाता है और फिर अन्य भवमें भार्या एवं किसी भवमें पुत्री हो जाता है। इसी तरह कभी पुत्र ही पिता और पिता पुत्र हो जाता है इस प्रकार संसारके सभी जीव एक भवको छोड़ कर दूसरे भवमें जाते रहते हैं ऐसी भावना करनेको 'संसरणानुप्रेक्षा' कहते हैं। उक्त चतुर्विध अनुप्रेक्षाएं धर्मध्यान होनेके प्रधात होती हैं और धर्मध्यान श्रुत तथा चारित्रके साथ होता है मिथ्यादृष्टिमें श्रुत और चारित्र नहीं होता इसल्ये धर्मध्यान भी उसमें नहीं होता और धर्मध्यानके न होंनेसे मिथ्यादृष्टिमें चतुर्विध अनुप्रेक्षाएं भी नहीं होतीं अत: मिथ्यादृष्टिके अन्दर धर्मध्यानके प्रधात होने वाली अनित्य जागरणाका सद्भाव बताना शास्त्रविरुद्ध है।

यदि कोई कहे कि सोमिल ऋषि और तामली बाल तपस्वीकी अनित्य जागरणा शासमें कही है इसलिए मिथ्यादृष्टिमें अनित्य जागरणा होती है। तो इसका उत्तर यह है कि सोमिल ऋषि और तामली बाल तपस्वीमें जो अनित्य जागरणा शास्त्रमें कही है वह धर्म्मध्यानके पश्चात् होने वाली सम्यग्दृष्टियोंकी अनित्य जागरणा नहीं किन्तु मिथ्यात्वके साथ होने वाली दूसरी अनित्य जागरणा है। जैसे शास्त्रमें मिथ्यादृष्टिकी प्रव्रज्या कही है और सम्यग्दृष्टिकी प्रव्रज्या भी कही है परन्तु वे दोनों प्रव्रज्याएं एक नहीं भिन्न भिन्न हैं। सम्यग्दृष्टिकी प्रव्रज्या, सम्यश्रूप और मिथ्यादृष्टिकी मिथ्यारूप है उसी तरह मिथ्यादृष्टि और सम्यग्दृष्टिकी अनित्य जागरणाएं भी भिन्न भिन्न हैं एक नहीं हैं। सम्यग्दृष्टिकी अनित्य जागरणाएं भी भिन्न भिन्न हैं एक नहीं हैं। सम्यग्दृष्टिकी अनित्य जागरणा धर्मध्यानके अन्तर्गत होनेसे वीतरागकी आज्ञामें है और मिथ्यादृष्टिकी धर्मध्यानसे वहिर्भूत और अज्ञानपूर्वक होनेसे वीतरागकी आज्ञामें नहीं है। अतः सोमिल ऋषि और तामली बाल तपस्वीकी अनित्य जागरणाको धर्मध्यानमें ठहरा कर वीतराग की आज्ञामें बताना एकान्त मिथ्या है।

शासमें मिथ्यादृष्टिकी प्रव्रज्या भी कही है वह पाठ यह है—"पव्वजाए पव्व-इत्तए" यह भगवती शतक ३ उद्देशा १ में तामली तापसकी प्रव्रज्याके खिये पाठ आया है। इस पाठमें तामली तापसको प्रव्रज्या धारण करना कहा है परन्तु यह प्रव्रज्या मिथ्या-त्वके साथ होनेसे वीतरागकी आज्ञामें नहीं मानी जाती उसी तरह मिथ्यात्वके साथ होने से तामली तापसकी अनित्य जागरणा भी आज्ञामें नहीं मानी जा सकती तथापि शब्द की तुल्यता देख कर यदि कोई हठी तामली तापसकी अनित्य जागरणाको जिन आज्ञामें ठहरावे तो उसे तामली तापसकी प्रव्रज्या भी जिन आज्ञामें मान लेनी चाहिये। यदि तामली तापसकी प्रव्रज्याको जिन आज्ञामें नहीं मानते तोउसकी अनित्य जागरणाको भी आज्ञामें नहीं मानना चाहिये।

उवाई सूत्रमें वानप्रस्थ तापसोंकी प्रव्रज्याके लिये यह पाठ आया है— ''वहुइ' वासाइ' परियायं पाउणंति''

अर्थात् वानप्रस्थ तापस बहुत वर्षों तक अपनी प्रब्रज्याका पालन करते हैं। यहां जिस प्रकार वानप्रस्थ तापसोंकी प्रब्रज्याका पाठ आया है उसी तरह जिनाज्ञाराधक मुनि-योंकी प्रब्रज्याके लिये भी पाठ आया है।

#### "वहुइं बासाइं केवल परियोगं पाउणंति" वहुइं वासाइं छउमत्थं परियागं पाउणंति"

इन पाठोंमें मिथ्यादृष्टि और सम्यग्दृष्टियोंकी प्रव्रज्याके लिये समान पाठ आने पर भी जैसे इनकी प्रव्रज्याएं एक नहीं किन्तु भिन्न भिन्न हैं उसी तरह सम्यग्दृष्टि और मिथ्यादृष्टि की अनित्य जागरणाएं भी भिन्न भिन्न हैं एक नहीं। अतः तामली और सोमिलकी अनित्य जागरणाको भगवान् महावीर स्वामीकी अनित्य जागरणाके तुल्य बताना मिथ्या है।

# [बोल ३५ वां समाप्त]

(प्रेरक)

भ्रमिवध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन पृष्ठ ४२ के ऊपर भगवती सूत्र शतक ८ उद्देशा ९ का मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं कि—

"अथ इहां चार प्रकारे मनुष्यनो आयुषो बंधे कह्यो । जे प्रकृति भद्रिक, विनीत, दयावान् अमत्सर भाव एचार करणी शुद्ध छै आज्ञा मांहि छै तो दयादिक परिणाम साम्प्रत आज्ञामें छै" इसके आगे ख्रिक्ते हैं—

"बली सरागसंयम संयमासंयम ते श्रावक पणो, वाल तप, अकाम निर्जरा ए चार कारणे करी देव आयुषो बंधे इम कहाो तो ए चार कारण शुद्ध छै के अशुद्ध छै। सावश छै के निखश छै। आज्ञामें छे के आज्ञा वाहिरे छै। एतो चार करणी शिद्ध आज्ञा माहि लीसूं देव आयुषो बंधे छै। अने जो बाल तप अकाम निर्जराने आज्ञा बाहिरे कहे तेहने लेखे सरागसंयम संयमासंयम पिण आज्ञा बाहिरे कहिणा। अने सराग संयम संयमासंयमने आज्ञामें कहे तो बाल तप अकाम निर्जराने पिण आज्ञामें कहिणा। ए बाल

तप अकाम निर्जरा शुद्ध आज्ञा मांहि छै ते मांटे सरागसंयम संयमासंयमरे भेला कह्या। जो अशुद्ध हुवे तो भेला नकहिता"

( भ्र० ए० ४२--४३ ) इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भगवती सूत्र शतक ८ उद्देशा ९ के मूळपाठके आश्रयसे मिथ्यादृष्टिकी करनीको आज्ञामें बताना मिथ्या है। भगवतीके उस पाठमें सिर्फ देवभव और मनुष्य भवकी प्राप्ति के चार कारण कहे हैं। वे कारण वीतरागकी आज्ञामें हैं या आज्ञाके बाहर हैं यह नहीं बतलाया है इसिलये भगवतीके उस पाठसे अकाम निर्जरा और बाल तपस्याको आज्ञामें ठहराना अप्रामाणिक है। उवाई सूत्रके मूलपाठमें अकाम निर्जरा और बाल तपस्याको आज्ञामें कहना शास्त्र विरुद्ध है। उवाई सूत्रका वह पाठ निम्नलिखित है—

"जे हमे जीवा गामागर णयर णिगम रायहाणि खेड कव्वड मडंव दोण मुह पटणासम संवाह सन्निवेसेसु अकाम तण्हाए अकाम छुहाए अकाम वंभवेर वासेणं अकाम अण्हाणक सीयायव दंसमसक सेअजछुमछ पंक परितावेणं अप्पतरोवा भूज्जतरोवा कालं अप्पाणं परिकिलेसंति परिकिलेसित्ता काल मासे कालं किचा अण्णतरेसु वाण मंतरेसु देवलोएसु देवत्ताए उववत्तारो भवंति"

( उवाई सूत्र )

इस पाठका अर्थ पृष्ठ ( १८ ) पर दे दिया गया है।

इस पाठमें अकाम निर्जराकी किरनी करने वालेको जिन आज्ञाका अनाराधक कहा है। यदि अकाम निर्जरा वीतरागकी आज्ञामें होती तो उसके आराधकको परलोक का अनाराधक कैसे कहते ? अतः अकाम निर्जराका आज्ञा बाहर होना स्पष्ट र्सिद्ध होता है।

इसी जगह उवाई सूत्रमें बाल तपस्या करने वालेको मोक्ष मार्गका अनाराधक कहा है वह पाठ अर्थके साथ एष्ठ (२५-२६) के ऊपर दे दिया गया है। यदि बाल तपस्या जिन आज्ञामें होती तो उक्त पाठमें गंगातट निवासी अज्ञानी तापसोंको परलोकका अनाराधक क्यों कहा जाता ? अतः बाल तपस्या जिन आज्ञामें नहीं है यह स्पष्ट सिद्ध होता है।

उवाई सूत्रमें, प्रकृति भद्रक, विनीत, अमत्सरी पुरुष जो सम्यक्ष्रद्वासे हीन हैं उन्हें परलोकका अनाराधक बतलाया है। वह पाठ भी पहले लिखा जा चुका है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि—प्रकृति भद्रकता विनीतता और अमात्सय्ये आदि गुण यदि मिथ्यात्व और अझ्मनके साथ हों तो वे जिन आज्ञामें नहीं होते। अतः अकाम निर्जरा, बालतपस्या, और मिथ्यात्व तथा अज्ञानयुक्त प्रकृतिभद्रकता, विनीतता, और अमात्सर्य्य आदि गुणोंको वीतरागकी आज्ञामें बताना उवाई सूत्रसे विरुद्ध है।

इसी तरह भ्रमविध्वंसनकारने जो यह कुतर्क किया है कि वालतपस्या और अकाम निर्जरा जिन आज्ञामें न होती तो सराग संयम और संयमासंयमके साथ क्यों कही जातीं, यह भी अयुक्त है। जो वीतरागकी आज्ञामें नहीं है वह वीतरागकी आज्ञामें होने वाले पदार्थके साथ न कहा जाय ऐसा कोई शास्त्रीय नियम नहीं है। ठाणाङ्ग सूत्रके चौथे ठाणे में धर्म ध्यान और शुक्क ध्यानके साथ रौद्र ध्यान भो कहा है। यदि आज्ञामें होनेवाले पदार्थके साथ आज्ञा बाहरके पदार्थ न कहे जाते तो धर्मध्यान और शुक्कध्यानके साथ रौद्र ध्यान क्यों कहा गया है ? अतः आज्ञामें होनेसे ही अकाम निर्जरा और वालतपस्याका सराग संयम और संयमासंयमके साथ भगवतीके पाठमें कथन बतलाना मिथ्या है। भगवतीके मूलपाठमें अकाम निर्जरा और वालतपस्या स्वर्ग, प्राप्तिके कारण होनेसे सराग संयम और संयमा संयमके साथ कही गयी हैं आज्ञामें होनेसे नहीं। अतः भगवतीके मूलपाठका नाम लेकर अकाम निर्जरा और वाल तपस्याको आज्ञामें ठकरानम मिथ्या है।

#### बोल ३६ वां )

(प्रेरक)

भ्रमिवध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन पृष्ठ ४३ पर ठाणाङ्ग सूत्र ठांणा ४ उद्देशा २ का मूल पाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ गोशालारे स्थविर एहवा तपना करणहार कहा छै। उम्र तप, घोर तप, रसनात्याग जिन्हेन्द्रिय वश कीधी। तेहनी खोटी श्रद्धा अग्रद्ध छै पिण एतप अग्रद्ध नहीं तप तो ग्रुद्ध छै अाझा मांहि छै। ए जिन्हेन्द्रिय प्रति संलीनता तो भगवन्ते बारह भेद निर्जराना कहा तेहमें कही छै। उनाईमें प्रतिसंलीनतारा चार भेद किया। इन्द्रिय प्रति संलीनता, कषाय प्रतिसंलीनता, योग प्रतिसंलीनता, विविक्त शयनासनसेविणया। अने इन्द्रिय प्रतिसंलीनता ना ५ भेदामें रसइन्द्रिय प्रतिसंलीनता निर्जराना बाहर भेद चाल्या ते मध्ये कही छै। ते निर्जराने आझा बाहिरे किम कहिए "

( শ্রু০ দ্রু০ ১৪ )

इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

गोशालक मतानुसारिणी जिन्हेन्द्रिय प्रतिसंलीनता और वीतरागमतमान्य जिन्हेंन्द्रिय प्रतिसंलीनता एक नहीं हैं भिन्न भिन्न हैं क्योंकि उवाई सूत्रके सत्रहवें बोल में गोशालक मतानुसारी तपस्वियोंको परलोकका अनाराधक कहा है। यदि गोशालक मतानुसारिणी जिन्हेन्द्रिय प्रतिसंलीनता जिनोक्त प्रतिसंलीनतासे भिन्न न होती तो गोशालक मतानुसारी तपस्वियोंको परलोकका अनाराधक कैसे कहते ? इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि गोशालक मतानुसारिणी जिन्हेन्द्रिय प्रतिसंलीनता अन्य है और वीतराग मतोक्त जिन्हेन्द्रिय प्रतिसंलीनता अन्य है। अतः पूर्वोक्त दोनों प्रतिसंलीनताओंको एक उहरा कर मिथ्यादृष्टिकी क्रियाको जिनाज्ञामें बताना मिथ्या है।

उवाई सूत्रका वह पाठ नीचे लिखा जाता है जिसमें गोशालक मतानुयायी तप-स्वियोंकी तपस्याका वर्णन करके उन्हें परलोकका अनाराधक कहा है।

"सेजे इमे गामागर जाव सन्निवेसेसु आजीविका भवंति तंजहा—दुघरंतिरया, तिघरंतिरया, सत्तघरंतिरया, उपलवेंटिया, घरसमुदाणिया, विज्जुअन्तिरया, उदियासमणा तेणं एयारूवेण विहारेणं विहरमाणा बहुइं वासाइं परियायं पाउणंति । पाउणिता कालमासे कालंकिसा उक्कोसेणं अच्चुएकप्पे देवताए उववत्तारो भवन्तितिहं तेसिंगती वावीसं सागरोवमाइं ठिती अणाराहगा सेसं तं चेव ''

( उवाई सूत्र )

**अ**र्थ—

ग्राम, आगर, यावत् सिन्नवेशों में गोशालक मतानुसारी श्रमण होते हैं उनमें कई, दो घर टालकर तीसरे घरमें, कई तीन घरोंको टालकर चौथे घरमें, कई सात घरोंको टाल कर आठवें घरमें भिक्षा लेते हैं। कई, सिर्फ कमलवृंत्तको खाकर रहते हैं, कई, प्रत्येक घरोंमें भिक्षा लेते हैं केवल एक ही घरसे नहीं। कई, विजली चमकनेपर भिक्षा नहीं लेते, कई एक उटकी तरह बने हुए मिटी के पात्रमें रह कर तपस्या करते हैं। ये सभी अपने बतको बहुत वर्षोतक पालकर कालके अबसरमें मृत्युको प्राप्त होकरउत्कृष्ट बारहवें देवलोक अच्युत कल्पमें उत्पन्न होते हैं। वहीं तक उनकी उत्कृष्ट गति है वाईस सागर पर्य्यन्त उनकी स्थिति है। ये लोग परलोकके आराधक नहीं हैं।

यहां गोशालक मतानुयायियोंकी कष्ट कर तपस्याका वर्णन करके उन तपस्या-कोंको जिनाज्ञामें न होनेसे उन्हें जिनाज्ञाका आराधक न होना कहा है। यदि गोशा-लक मतानुयायियोंकी तपस्या जिनाज्ञामें होती तो उन्हें इस पाठमें परलोकका अनाराधक न कहते। तथा इनकी जिन्हेन्द्रिय प्रतिसंलीनीता यदि जिन आज्ञामें होती तो वे जिनाज्ञाके अनाराधक न कहे जाते। अतः गोशालक मतकी जिन्हेन्द्रिय प्रतिसंलीनता का वीतराग मतकी जिन्हेन्द्रिय प्रतिसंलीनतासे भिन्न होना स्पष्ट प्रमाणित होता है। तथापि शब्दकी तुल्यता देख कर यदि कोई गोशालक मतानुयायियोंकी जिन्हेन्द्रिय प्रति-संलीनताको जिन आज्ञामें बतावे तो उसे इनकी भिक्षाचरी और प्रवज्याको भी जिन आज्ञामें ही मानना चाहिए क्योंकि इनकी भिक्षाचरी और प्रवज्या भी जिन मार्गकी भिक्षाचरी और प्रवज्यासे शब्दतः तुल्य हैं। यदि शब्दतः तुल्य होने पर भी गोशालक मतानुयायियोंकी भिक्षाचरी और प्रवज्याको जिन आज्ञामें नहीं मातते तो इनकी जिन्हे-निद्रय प्रतिसंलीनताको भी आज्ञामें नहीं मानना चाहिये अतः गोशालक मतानुयायियोंकी जिन्हेन्द्रिय प्रतिसंलीनताको वीतरागकी आज्ञामें ठहराकर मिथ्यादिष्टकी कियाको जिन आज्ञामें बताना एकान्त मिथ्या है।

#### (बोल ३७ वां)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रम० ए० ४४ पर प्रश्नव्याकरण सूत्रके दूसरे संवरद्वारका मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"इहां कह्यो सत्य बचन साधुने आद्रवा योग्य छै। ते साथ अनेक पाषण्डी अन्य दर्शनी पिण आद्रयो कह्यो, ते सत्य छोकमें सारभूत कह्यो। सत्य महासमुद्रथकी पिण गम्भीर कह्यो मेरथकी स्थिर कह्यो एहवा भगवन्ते सत्यने वस्ताण्यो ते सत्यने अन्य दर्शनी पिण धार्यो तो ते सत्यने खोटो अशुद्ध किम कहिए आज्ञा बाहरे कहे तो ते हनी श्रद्धा ऊंधी छै पिण निरवद्य सत्य श्रीवीतरागे सरायो ते आज्ञा बाहरे नहीं "

( भ्रम० पृ० ४४ )।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

प्रश्न व्या**कर**ण सूत्रका वह मूळपाठ लिख कर इसका समाधान किया जाता है। वह पाठ यह है—

#### "अनेग पासण्ड परिगाहियं जं तिलोकम्मिसारभूयं गंभीर-तरं महासमुद्दाओ थिरतरं मेरुपन्य आओ ''

( प्रश्न व्याकरण सम्बर द्वार २ )

इसका अर्थ यह है-

सत्यरूप महावतको विविध वतधारियोंने स्वीकार किया है यह महासमुद्रसे भी गम्भीर मेरु पर्वतसे भी अधिक स्थिर और तीन छोकमें सारभूत है।

यहां मूळपाठमें जो "अनेग पाषण्ड परिगाहियं " पाठ आया है इसका अर्थ टीकाकारने इस प्रकार किया है—

"अनेक पाषणिडपिरगृहीतं नानाविध व्रतिभि रङ्गी कृतम् " अर्थात् अनेक प्रकार के व्रतधारियोंसे स्वीकार किया हुआ व्रतका नाम पाषाण्ड है और वह व्रत जिसमें हो उसे "पाषण्डी " कहते हैं। उन पाषण्डियोंसे प्रहण किए हुए होनेसे सत्य व्रत "अनेक पाषण्डि परिगृहीत " कहा गया है। यद्यपि लोकमें पाषण्डी शब्द दास्मिक अर्थमें भी आता है तथापि उक्त पाठमें व्रतधारी अर्थमें ही आया है दास्मिक अर्थमें नहीं। जैन शास्त्रमें पाषण्ड शब्दका व्रतधारी अर्थ भी होता है। दश्वेकालिक सूत्र अध्याय २ नियुंक्ति १५८ की टीकामें पाषण्ड शब्दका अर्थ यों किया है:—

पाषण्डं ब्रतमित्याहुस्तद्यस्यमस्यमस्यमस्यम्। सपाषण्डी वदन्त्यन्ये कर्मपाश विनिर्गतः "

अर्थात् पाषण्ड नाम व्रतका है वह जिसका निर्मल है उस कर्मबन्धनसे विनि-मुक्त पुरुषको पाषण्डी कहते हैं।

यहां टीकाकारने पाषण्ड शब्दका व्रत अर्थ बतलाया है और दशबैकालिक सूत्रकी नियु क्तिमें श्रमण नियन्थोंका 'पाषण्ड' नाम कहा है वह नियु क्तिकी गाथा यह है—

" पञ्चईए अणगारे पासण्डे चरग ताबसे मिक्खू परिवा-इए य समणे निग्गंथे सञ्जए मुत्ते "

अर्थात प्रव्रजित, अनगार, पाषण्ड, चरक, तापस, भिक्षु परिव्राजक, श्रमण, निव्रंथ, संयत और मुक्त ये सब श्रमण निव्रन्थोंके नाम हैं।

इस निर्यु क्तिमें श्रमणनिशनथोंका नाम "पाषण्ड" कहा है उपासकदशांग सूत्रके प्रथम अध्ययनमें और आवश्यक सूत्रमें सम्यक्त्वका अतिचार बतलानेके लिये यह पाठ आया है "पर पासण्डपसंसा परपासंड संतथव" इस का अर्थ टीकाकारने यह किया है:—

"सवज्ञ प्रणीत पाषण्ड व्यतिरिक्तानां प्रशंसा प्रशंसनं स्तुतिरित्पर्थाः।

अर्थात् सर्वेझसे रचा हुआ जो पाषण्ड हैं उससे भिन्न पाषण्डकी प्रदेशा करना सम्यक्तका अतिचार है।

यहां सर्वहासे पाषण्डका रचा जाना कहा है जो लोग पाषण्डका क्यर्थ केवल दूरमा वतलाते हैं उनसे पूछना चाहिये कि सर्वहाने कौनसा दम्म रचा है ? यदि वे सर्वहासे दम्म का रचा जाना न मानें तो उक्त टीकाके पाषण्ड सब्दका उन्हें व्रत अर्थ मानना ही पढ़ेगा इस प्रकार उक्त टीकाका यही अर्थ है कि जो पाषण्ड यानी व्रत सर्वहाका कहा हुआ नहीं है उसकी प्रशंसा करना सम्यक्रवका अतिचार है । यदि पाषण्ड शब्दका दम्भ ही अर्थ होता है तो मूलपाठमें "पाषण्ड" शब्दके पहिले "पर" लगानेकी क्या आवश्यकता की क्योंकि जैसे दूसरेका दम्भ बुरा है वैसे ही अपना दम्भ भी तो बुरा होना चाहिये किर "पर" शब्द क्यों लगाया ? केवल यही कहा जाता कि "मैंने यदि पाषण्डकी प्रशंसा की हो तो "तस्समिच्छामिदुकार्ड" परन्तु ऐसा न कह कर जो मूलपाठमें "परपाषण्ड" कहा है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि "पाषण्ड" नाम व्रतका है उस व्रतके धारण करनेवाले पुरुषों से सत्यका प्रहण किया जाना प्रश्न व्याकरण सूत्रके दूसरे संवरद्वारमें कहा है इसल्ये प्रभ व्याकरण सूत्रका नाम लेकर मिथ्याहिष्ट अज्ञानी दान्मिक पुरुषोंमें सत्यका स्थापन करना एकान्त मिथ्या है ।

#### (बोल ३८ वां समाप्त)

(प्रेरक)

अमिविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ४५ पर जम्बूद्वीपप्रह्मप्तिका मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ अठे इम कहा। ते वन खण्डने विषे वाण व्यन्तर देवता देवी बैसे सुवे कींडा करे पूर्वभवे भला पराक्रम फोडव्या तेहना फल भोगवे एहवा श्री तीर्थ कर देवे कहा। तो जे वाण व्यन्तरमें तो सम्यग्दृष्टि उपजे नहीं। व्यन्तरमें तो मिथ्यात्वीज उपजे हैं अने मिथ्यात्वीरों सर्व पराक्रम अशुद्ध हुवे तो श्रीतीर्थ कर देवे इम क्यू कहा। जे वाण व्यन्तर पूर्वभवे भला पराक्रम किया तेहना फल भोगवे छै। एतो मिथ्यात्वीरा शील तपा-दिकने विषे भलो पराक्रम कहा। छै। जो तिगरो पराक्रम अशुद्ध हुवे तो भगवन्त भली पराक्रम न कहिता। एतो भली करणी करे ते आहा। मांहिं छैं" (अ० ए० ४५) इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपकः)

जम्बूद्वीप प्रज्ञप्तिके मूलपाठमें व्यन्तर संज्ञक देवताओंके पूर्वभवके कार्यकी मण-वान्ते अच्छा कह कर बतलाया है इससे यह नहीं सिद्ध हो। सकता कि उस देवताओंके पूर्वभवके कार्य्य वीतरागकी आज्ञामें थे क्योंकि व्यन्तर देवोंके पूर्वभवके कार्य्यको जैसे भगवान्ने अच्छा कहा है उसी तरह पद्मवर वेदिका वनखण्ड और उनमें देवताओंसे भोगे जाने वाले सुख विशेषको भी अच्छा कहा है। पद्मवर वेदिका और वनखण्डके लिये यह पाठ आया है:—

"पासाइया दंसणीया अभिरुवा पडिरुवा"

अर्थात् पद्मवर वेदिका चित्तको प्रसन्न करने वाली है, देखने योग्य है, अभिरूप है, और प्रतिरूप है। यहां भगवान ने पद्मवर वेदिका और वनखण्ड को भी अच्छा कहा है।

इसी तरह व्यन्तर संज्ञक देवताओं के सुख विशेष के सम्बन्ध में यह पाठ आया है:—

"कञ्जाणाणं कडाणं कम्माणं कञ्जाणं कलवित्तिविसेसे पचणु-भवमाणा विहरंति"

अर्थात् व्यन्तर संझक्देव पूर्वभवमें किये हुए कल्याण रूप कर्मोंका फलस्वरूप क-ल्याण रूप फल विशेषका अनुभव करते हैं।

यहां भगवानने जैसे व्यन्तर देवोंके पूर्वभवके कार्य्यको कल्याण कह कर बताया है उसी तरह उनसे भोगे जाते हुए सुख विशेषको भी कल्याणरूप कहा है। अतः जो छोग भगवान द्वारा अच्छा कहे जानेके कारण व्यन्तर देवताओंके पूर्वभवके कार्य्यको आज्ञामें बताते हैं उन्हें व्यन्तरदेवोंके सुखिवशेषको भी आज्ञामें ही मान लेना चाहिये तथा पद्मवर वेदिका और वनखण्डको भी उन्हें आज्ञामें ही कहना चाहिये। यदि पद्मवर वेदिका बनखण्ड और वहां देवताओंसे भोगे जाने वाले सुखिवशेषको भगवान द्वारा अच्छा कहे जानेपर भी आज्ञामें नहीं मानते तो व्यन्तर देवताओंके पूर्वभवके कःर्य्यको भी आज्ञामें न मानना चाहिये। तथापि इस पाठका उदाहरण देकर व्यन्तर देवताओंके सुख विशेष और पद्मवर वेदिकाको आज्ञामें न मानने हुए भी उनके पूर्वभवके कार्य्यको आज्ञामें कहना दुरामहका परिणाम है।

वास्तवमें आज्ञामें होनेके कारण भगवान ने व्यन्तर देवताओं के पूर्वभवके कार्य्य, उनके मुख विशेष, और पद्मवर वेदिका तथा वन खंडको अच्छा नहीं कहा है किन्तु वस्तु स्थिति बतलाई है। जैसे रत्नको श्रेष्ठ और कङ्करको निष्ठष्ट कहा जाता है इसका ताल्पय यह नहीं है कि रत्न भगवान की आज्ञामें है और कङ्कर आज्ञामें नहीं है उसी तरह जम्बू- द्वीप प्रज्ञप्तिके मूख्णाठमें वस्तुस्थितिका कथन है वीतरागकी आज्ञामें होनेवाले मोक्समार्गा-

राधनरूप कार्य्योका कथन नहीं है। अतः जम्बूद्वीप प्रह्मप्तिका नाम लेकर मिध्यादृष्टिकी क्रियाको आक्रामें बताना एकान्त मिथ्या है।

#### (बोल ३९ वां)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रम॰ पृष्ठ ४७ पर उवाई सूत्रका मूलपाठ लिखकर उसकी समा-लोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अने जो माता पितारा विनीत कहा। तेहिज गुण थायसे तो इहां इमि कहा। माता पितारो वचन उक्षंचे नहीं तिणरे छेखे एपिण गुण कहिणो जो ए गुण छै तो धर्म करन्ता माता पिता वर्जे अने न माने तो एवचन छोण्यो ते मांटे तिणरे छेखे। अवगुण कहिणो। साधुपणोलेतां श्रावक पणूं आदरतां सामायक पोषा करतां माता पिता वर्जे तो तिणरं छेखे धर्म करणो नहीं अने सामायकादि करे तो अविनीत थयो ते अवगुण हुवे तेहथीतो धर्म हुवे नहीं"

( भ्रम० पृ० ४७-४८ ) इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

उवाई सूत्रके मूळपाठमें, माता पिताकी सेवा शुश्रूषा विनय भक्ति आज्ञा पालन करनेसे पुत्रको स्वर्ग प्राप्ति स्पष्ट लिखी है परन्तु इस शास्त्रोक्त बातके अङ्गीकार करने से अमिविध्वंसनकारका अपना कपोल किएत सिद्धांत मिथ्या ठहरता है इसलिये उवाह सूत्रके उक्त मूळपाठका इन्होंने विपरीत अभिप्राय बतलाया है। इनका सिद्धान्त है कि "इनके मतके साधुओं के सिवाय सभी कुपात्र हैं" यहां तक कि माता पिता ज्येष्ठ बन्धु आदि गुरुजनों को भी यह कुपात्र कहते हैं उनकी सेवा करनेसे यह एकान्त पाप मानते हैं ऐसी दशामें उवाई सूत्रके मूळपाठका विपरीत अर्थ किया है। इनका यह कहना कि "माता पिताका विनय करना उनकी आज्ञा पालन करना यदि धर्म है तो माता पिता चोरी जारी ज्यभिचार और मद्यपान मांसमञ्ज्ञणकी आज्ञा देवें तो वह आज्ञा पालन करना भी पुत्रके लिये धर्म होना चाहिये और उस आज्ञाके न माननेसे पाप होना चाहिये " विलक्क कुतक है।

इस विषयमें वुद्धिमानोंको सोचना चाहिये कि — अपने पुत्रको चोरी जारी मद्य-पान मांसमञ्जूण वेश्यागमन आदि बुराइयोंकी शिक्षा देने वाले माता पिता अधिक हैं या इन कुरुखोंसे निबृत्तिकी शिक्षा देनेवाले माता पिता अधिक हैं ? जहां तक आशा की जाती है सभी बुद्धिमान् यही कहेंगे कि उक्त बुराइयोंसे निबृत्तिकी शिक्षा देनेवाले माता पिता ही अधिक हैं। सम्भव है कोई कोई माता पिता स्वार्ध या मूर्छतावश अपने पुत्र को उक्त बुराइयोंकी शिक्षा भी देते हों पर वे विरले होते हैं। उन अपवाद स्वरूप माता पिताकी आझामें यदि पाप होता है तो उनके उदाहरणसे सभी माता पिताओंकी आझामें पाप ही है यह कौनसा न्याय है ? किसी अपवादका आश्रय लेकर उत्सर्गको बुरा कहना कहांकी विद्वत्ता है ?

कभी कभी सूर्यंग्रहण होने पर दिनमें ही अन्धकार हो जाता है उसे देख कर यदि कोई सूर्यंको अन्धकार फैलानेवाला कहे तो वह मूर्ख है उसी तरह अपवादस्वरूप माता पिताके उदाहरणसे जो सभी माता पिताकी आज्ञा माननेमें पाप बताता है वह भी मूर्ल है। कोई कोई ऐसी भी दुष्टा माता सुननेमें आई है जिसने अपने पुत्रका चात कर दिया है, क्या उसके उदाहरणसे सभी माताए पुत्रधातिनी कही जा सकती हैं ? कदापि कहीं। जब कि पुत्रधातिनी माताके उदाहरणसे सभी माताए पुत्रधातिनी नहीं कहीं जा सकती तब कुकृत्यकी शिक्षा देनेवाले पिताके उदाहरणसे सभी पिता बुरे कैसे कहे जा सकते हैं ? अतः माता पिताका विनय और सेवा शुश्रूषा करनेमें एकान्त पाप कहना शास्त्रविरुद्ध है।

उवाई सूत्रमें माता पिताकी सेवा भक्ति और उनकी आज्ञा पालन करनेसे स्वर्ण आना कहा है वह पाठ यह है—

" सेजे इमे गामाग नगर जाव सन्निवेसेस्त मणुआ भवंति पगइमहमा पगइउवसन्ता पगइपतणुकोहमानमायालोभा निड-महव संपन्ना अल्लीणा बीणीया अभ्मापिओड सुस्सुसगा अम्मा-पत्ताणं अणतिक्कमणिज्ञ वयणा अप्पिच्छा अप्पारम्भा अप्पपरिग्गहा अध्येणं आरंभेणं अप्पेणंआरंभसमारंभेणं वित्तिंकप्पेमाणा महद्दं बासाइं आडयं पालयंति पालित्ता कालमासे कालं किचा अनुत्तरेसुबाणमंतरेसु देवताए उववतारो भवंति तंचेव सन्वं मबरं ठिति चोइसवास सहस्साइं "

( उवाई सूत्र )

अर्थात् ग्राम नगर आदि सन्निवेशोंमें रहने वाले जो मनुष्य स्वभावसे भद्रक अर्थात् परोप-स्तरी हैं। स्वभावसे उपशान्त यानी शीतल हैं, स्वभावसे ही क्रोध मान माथा और लोभको इस्य किये हुए हैं। अहङ्कार रहित होकर गुरुके आश्रयमें रहते हैं, बिनीत हैं, माता पिताके क्यन को उल्लुन महीं करने वाले हैं, माता पिताकी सेवाशुश्रूषा करते हैं, अल्पारम्भी अल्प परिम्रही हैं और अल्प आरम्भ समारम्भसे अपनी जीविका चलाते हैं वे बहुत वर्षों तक अवनी आयुको पूर्ण करके काल्के अवसरमें मृत्युको प्राप्त होकर बाण व्यन्तर संज्ञक देवलोकमें देवता होते हैं वहां वे चौहद हजार वर्ष तक रहते हैं। शेष पूर्वत है। यह उत्पर लिखे पाठका अर्थ है।

इसमें कहा है कि परोपकार करनेका विनीत और मातापिताकी आज्ञा पालने वाले पुरुष देवलोकमें जाते हैं। यदि मातापिताकी आज्ञा पालन करना उनकी सेवामिक करना एकान्त पापमें होती तो उससे स्वर्ग जाना इस पाठमें क्यों कहा जाता ? स्वर्ग प्राप्ति पुण्यसे होती है पापसे नहीं होती। परन्तु भ्रमविध्वं सनकार मूढ मितयोंको वहकानेके लिये लिखते हैं—

" अहो महानुभावो ! ए गुण नहीं ए तो प्रतिपक्ष बचन छै। जे इहां इम कहो। सहजे पतला कोध मान माया लोभ। कोध मान माया लोभ पतला थोड़ा ते तो अब गुण इज छै थोडा अवगुण छै पिण कोधादिक तो गुण नहीं पिण प्रतिपक्ष बचने करी ओल खायो छै। पतला कोधादिक कहा। तिवारे जाडा कोधादिक नहीं ए गुण कहा। छै।" यह लिख कर अमिवध्वंसनकार मूल पाठमें कहे हुए विनयकरने तथा माता पिताके क्चन का उल्लान न करनेको गुण नहीं मानते। अतः इनके मतमें विनय करना भी बुरा है और अविनय करना भी बुरा है परन्तु यह बात शास्त्र और अनुभवसे सर्वथा विरुद्ध है। यदि विनय करना बुरा है तो अविनय करना अच्छा होना चाहिए एवं अविनय करना बुरा है हो विनय करना अच्छा होना चाहिए एवं अविनय करना बुरा है हो विनय करना अच्छा होना चाहिए गुण बतलाया है उसे बुरा हों यह बात नहीं हो सकती है इस पाठमें विनय करना स्पष्ट गुण बतलाया है उसे बुरा बताना शास्त्रसे भी विरुद्ध है।

इसी तरह प्रतिपक्ष वचनका नाम लेकर इस पाठमें कहे हुए विनय आदि गुण्केंकों दोष कहना भी अज्ञान है। जैसे विनयका प्रतिपक्ष बचन अविनय और लघुकोध मान माया और लोभके प्रतिपक्ष बचन, महान् कोध मान माया और लोभ होते हैं उसी तरह माता पिताके वचनको उल्लङ्घन नहीं करनेका प्रतिपक्ष वचन मातापिताके वचनका उल्लङ्घन करना होता है यदि प्रतिपक्ष वचनसे इस पाठमें गुण बतलाये हैं तो अमविध्वंसनकारके मतमें माता पिताके वचनको उल्लङ्घन करना गुण कहना चाहिए क्योंकि मातापिता के वचनको उल्लङ्घन करना होता है। यदि माता पिताके वचनको उल्लङ्घन करना गुण नहीं मानते तो उनके वचनको उल्लङ्घन

नहीं करनेको गुण कहना ही होगा जब कि माता पिताके वचनको उछक्कत नहीं करना गुण है तो उसी तरह इस पाठमें विनय आदि करना भी गुण है दोष नहीं है। अतः प्रतिपक्ष वचनका झूठ ही नाम छेकर मातापिताकी सेवाभक्ति आहा पाछन और विनय आदि करनेमें एकान्त पाप कहना शास्त्रसे सर्वथा विरुद्ध है।

#### (बोल ४० वां)

इति मिध्यात्वि क्रियाधिकारः।



# अथ दानाधिकारः।

कईएक अनुकम्पा दानमें एकान्त पाप होनेका उपदेश देकर आवकोंसे उसका त्याग कराते हैं परन्तु जिस समय कोई दयालु पुरुष, हीन दीन दुःखी अनाथ प्राणीको कुछ देता है और वे दीन दुःखी लेते हैं उस समय एकांत पाप कह कर उसका (अनुकम्पा दानका) निषेध नहीं करते क्योंकि उस समय अनुकम्पा दानके त्याग करानेसे अन्तरायका पाप लगना वे भी मानते हैं। जैसे कि भ्रम० कारने लिखा है—"लेतो देतो इसो वर्तमान देखि पाप न कहे उण वेलां पाप कहां जे लेवे छैं तेहने अन्तराय पडे ते मांटे साधु वर्तमाने मौन राखें " (भ्र० प्र० ५) आगे चल कर भ्र० प्र० ७२ पर लिखा है "राजादिक वा अनेरा पुरुष कुआं, तालाव, पो, दानशाला विषय उद्यतथयोथको साधु प्रति पुण्य सद्भाव पूछे तिवारे साधुने मौन अवलम्बन करनी कही पिण तीन कालने निषेध कहा। नथी "

वास्तवमें यह प्ररूपणा जैन शास्त्रसे सर्वथा प्रतिकूल है। जैन शास्त्र किसी कालमें भी अनुकम्पा दानका प्रतिषेध नहीं करता। उपदेशमें अथवा भूतकाल औरवर्तमान कालमें अनुकम्पा दानको एकान्त पाप कह कर त्याग करानेकी शिक्षा जैन शास्त्र नहीं देता प्रत्युत इसे पुण्यका भी कारण कहता है इसिल्ए जो उपदेशमें अनुकम्पा दानको एकान्त पाप कह कर श्रावकोंसे उसका त्याग कराते हैं वे मिथ्यादृष्टि और उत्सुत्रभाषी हैं।

शास्त्रमें अनुकर्त्या दानके निषेध करनेसे तीनों ही कालमें अन्तराय होना कहा है परन्तु देनेबाला देता हो और लेनेबाला लेता हो उसी समयमें अन्तराय होना नहीं कहा है। अतः उपदेशमें या किसी भी समयमें जो अनुकर्म्या दानका निषेध करता है वह अन्तरायका भागी और हीनदीन जीवोंकी जीविकाका अपहरण करनेवाला है। शास्त्र में अध्म दानको एकान्त पाप कह कर उसका त्याग कराना तीनों ही कालमें धर्म माना है। कोई अध्म दान दे रहा हो और चोर जार हिंसक प्राणी उसे चोरी जारी हिंसाके लिए ले रहे हों उस समयमें भी साधु समझा बूझा कर उस अध्म दानका यदि त्याग करावे तो इसमें धर्म ही होता है पर अन्तराय नहीं होता। कोई आभिमहिक मिध्यात्वी न माने तो लाचार होकर साधु यदि मौन रह जाय तो यह बात दूसरी है, परन्तु योग्य पुरुषको किसी भी समयमें समझा कर उससे अधर्म दानका त्याग कराना अन्तराय

देना नहीं किन्तु धर्मका कार्य्य है। इस प्रकार तीनों ही कालमें अधर्म दानका निषेध करना शास्त्र सम्मत है। जो लोग अनुकम्पा दानको अधर्म दानमें गिनते हैं वे वर्त-मान कालमें भी अनुक्रम्या दानका निषेध क्यों नहीं करते ? क्योंकि अधर्म दानके निषेध करनेमें किसी भी कालमें अन्तराय नहीं कहा है। यदि अधर्म दानके त्याग करानेमें भी अन्तराय लगना कोई माने तो उसके हिसाबसे चोरी जारी हिंसा आदिके लिए दान देने वाले पुरुषसे भी उसके दानका फल एकान्त पाप नहीं कहना चाहिए क्योंकि एकान्त पाप वतलानेसे देनेवाला यदि न देवे तो चोर जार हिंसक आदिके लाभमें अन्तराय पड़ता है। यदि चोरी जारी हिंसा आदि महारंभका कार्य्य करनेके ख्रिये चोर जार हिंसकको दान देना एकान्त पाप है इसलिए वर्तमानमें भी उसके निषेध करनेसे अन्त-राय नहीं होता तो उसी तरह तुम्हारे मतसे अनुकरण दान भी एकान्त पाप है इसिटिए उसका वर्तमानमें निषेध करनेसे भी अन्तराय न होना चाहिये। यदि कही कि हम इन सव विषयोंमें एक समान ही मौन रह जाते हैं अर्थात् 'कोई दयालु किसी दीन दुःस्वीको कुछ दे रहा हो और व्यमिचासर्थ कोई वेश्याको दे रहा हो, तथा चोरी जारी हिंसाके लिये कोई चार जार और हिंसकको दे रहा हो इनःसभी विषयोंमें हम एक समान ही मौन रहते हैं, अन्तरायके भयसे पुण्य पाप कुछ भी नहीं कहते" तो फिर दूसरे अधर्मी में भी आपको ऐसा ही करना चाहिये क्योंकि जैसे अधर्म दान अधर्म है उसी तरह हिंसा करना चोरी करना आदि भी अधर्म है इनका भी वर्तमान कालमें आप लोग क्यों निषेध करते हैं ?

कसाईको वकरा मारनेके लिए तैयार देख कर उपदेश द्वास उसे हिंसा छुड़ानेमें भी आपके सिद्धान्तानुसार अन्तराय लगना चाहिये। यदि हिंसा छुड़ानेमें अन्तराय नहीं लगता तो अनुकरण दान छुड़ानेमें भी तुम्हारे मतमें अन्तराय न होना चिहए क्योंकि जैसे हिंसा करना अधर्म हैं अधर्म दान देना अधर्म है उसी तरह तुम्हारे मतमें अनुकरण दान भी अधर्म है क्योंकि देनेवाला अधर्ममें ही देता है और लेनेवाला अधर्म में लेता है उसका त्याग करा देनेसे दोनोंका अधर्म छूट सकता है अतः जिस प्रकार उपदेश द्वारा हिंसा छुड़ानेमें वर्तमानमें भी अन्तराय नहीं होता उसी तरह कोई: अनुकरण दान दे रहा हो और लेने वाला ले रहा हो उस समय भी अनुकरण दानके त्याग करानेमें तुम्हारे हिसाबसे पाप न होना चाहिये। अ० पृ० १५० में लिखा हैं कि "हिंसा दिक अकार्य्य करता देखि उपदेश देई समझावणो" तो किसीको अधर्म दान देते देखकर क्यों नहीं समझाना चाहिये। जैसे हिंसा छुडाना धर्म है उसी तरह आपके मतमें अनुकरणदान छुडाना भी धर्म है अतः जैसे वर्तमानमें भी हिंसा छुडानेमें आप धर्म मानते

हैं उसी तरह वर्तमानमें अनुकम्पादान छुडानेमें भी धर्म क्यों नहीं मानते ? यदि आप यह कहें कि अनुकम्पा दानके त्याग करानेसे वर्तमान कालमें लेनेके लिए उपस्थित हीन दीन जीवोंकी जीविकामें वाधा पड़ती है पर कसाईसे हिंसा छुड़ानेमें किसीकी जीविका का नाश नहीं होता इसलिये हम वर्तमान कालमें हिंसाका निषेध करते हैं अनुकम्पा दान का निषेध नहीं करते तो यह मिथ्या है जिस मांसाहारीको मांस देनेके लिये कसाई हिंसा करता है उसके लाभका अन्तराय कसाईसे हिंसा छुड़ानेमें भी हो सकता है ऐसी दशामें आपके मतमें उपदेश देकर कसाईसे हिंसा भी नहीं छुड़ानी चाहिए। परन्तु जैसे हिंसा करना अधर्म है उसके छुड़ानेमें कोई अन्तराय नहीं होता उसी तरह अनुकम्पा दान भी आपके मतमें अधर्म है अतः वर्तमानमें भी उसका त्याग कराने पर आपको अन्तराय नहीं मानना चाहिए। परन्तु वर्तमानमें अनुकम्पा दानके निषेध करनेमें आप भी अन्तरायका पाप होना मानते हैं इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अनुकम्पा दान, वेश्या चोर जार हिंसक प्राणियोंको व्यभिचार चोरी आदिके लिये दिया जानेवाला अधर्म दान के समान एकान्त पापका कारण नहीं है अतएव अनुकम्पा दानके निषेध करनेसे अन्तराय लगान कहा है अधर्म दानके निषेध करनेसे नहीं कहा है।

दशवैकालिक सूत्रमें अनुकम्पा दानके अधिकारियोंको मिक्षार्थ गृहस्थके द्वारपर खड़े देख कर उन्हें अन्तराय न देनेके लिए साधुको वहांसे हट जाना कहा है परन्तु वेश्या आदिको व्यभिचारार्थ दान लेनेके लिये गृहस्थके द्वारपर खड़ा देख कर साधुको टल जाना नहीं कहा है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि पुण्य कार्य्यमें वाधा पहुंचानेसे ही अन्तराय होता है एकान्त पापमें वाधा देनेसे अन्तराय नहीं होता वह दशवैकालिक सुत्रकी गाथा यह है—

"समणं माहणंवापि किविणंवा वणीमगं उवसंक्रमत्तं भत्तद्वा पाणहाएवसंजए तमइक्कमित्तुनपविसे नविचिद्वे चक्खुगोयरे एगन्तमवक्कमित्ता तत्थचिद्विज्ञसंजए

(दश वै० अ० ५ उ० २ गाथा १०-११)

अर्थात् श्रमण माहन दरिद्र और वनीपकको भिक्षार्थ गृहस्थके द्वार पर गये हुए या जाते हुए देख कर उनको उल्लह्बन करके साधु भिक्षार्थ गृहस्थके मकानमें प्रवेश न करे और गृहस्वामीके हिष्टाोचरमें भी न स्थित रहे किन्तु जहां गृहस्थकी दृष्टि न पड़े वहां एकान्तमें जाकर रहरे। यहां दशवैकालिक सूत्रकी गाथाओंमें अनुकम्पादान लेनेवाले श्रमण माहन दिर प्रिलारी आदिको मिक्षार्थ गृहस्थके द्वार पर गये हुए देख कर साधुको उनका अन्तराय न देनेके लिये गृहस्थके द्वारसे टल जाना कहा है परन्तु चोर जार हिंसक और वेश्या आदिको चोरी जारी आदि कुकमेंके निमित्त गृहस्थके द्वार पर दान लेनेके लिये खड़े देखकर साधुको वहांसे टल जाना नहीं कहा है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि एकांत पापके कार्य्यमें वाधा देनेसे अन्तरायका पाप नहीं होता पुण्यकार्यमें वाधा पहुंचानेसे अन्तराय कर्म बंधता है अतः अनुकम्पादानका किसी भी समयमें निषेध नहीं करना चाहिये क्योंकि इसमें पुण्यका सद्भाव है अतएव उक्त गाथाओंमें अनुकम्पादानमें वाधा पहुंचानेसे अन्तराय होना माना है एकान्त पापके कार्य्य चोरी जारी आदिमें वाधा देनेसे अन्तराय लगना नहीं कहा है इसल्ये अनुकम्पादानको एकान्त पापमें बताना मूर्खोंका कार्य्य है।

अनुकरपादान यदि अधर्म दानमें है तो उसके निषेध करनेसे वर्तमानमें भी अन्त-राय न होना चाहिये जैसे चोरी जारी हिंसा आदि कुकर्म करनेके लिये उद्यत हुए पुरुष को वर्तमानमें भी निषेध करनेसे अन्तराय नहीं छगता उसी तरह अनुकम्पादानको एकांत पाप कहनेवालोंके मतमें वर्तमानमें भी उसका (अनुकम्पादानका ) निषेध करनेसे अन्त-राय न होना चाहिये। यदि कहो कि चोरी जारी हिंसा आदिके निषेध करनेसे किसीके स्वार्थमें वाधा नहीं होती इसल्यि वर्तमानमें भी चोरी जारी हिंसा आदिके निषेध करने से अन्तराय नहीं होता परन्तु अनुकम्पादानके निषेध करनेसे दान छेनेवाछेके स्वार्थकी हानि होती है इसिछिये हम वर्तमानमें अनुकम्पादानका निषेध नहीं करते तो यह बात अयक्त है चोरके चोरी छुडानेसे उसके कुटम्बके भरण पोषणमें वाधा पहुंचती है एवं जार को जारीका त्याग करानेसे उसकी प्रियाक कामसुखकी हानि होती है एवं हिंसकके हिंसा छडाने पर मां माहारीके मांस भोजनमें क्षति होती है ऐसी दशामें (उक्त जीवोंके स्वार्थमें बाधा पहुंचने पर भी) चोरी जारी हिंसा आदिका वर्तमानमें त्याग करा देना यदि अन्त-राय रूप पापका कारण नहीं है तो हीन दोन प्राणियोंके स्वार्थमें वाधा पहुंचने पर भी वर्तमान कालमें अनुकम्पादानके निषेध करनेसे तुम्हारे मतमें पाप न होना चाहिये ? परंत तुमने वर्तमानमें अनुकम्पादानका निषेध करना अन्तरायका कारण माना है और शास्त्र में सभी कालमें अनुकम्पादानका निषेध करना पापका हेतु कहा है अतः अनुकम्पादानको एकान्त पापमें स्थापन करके उपदेशमें उसके त्यागकी शिक्षा देना अनुकम्पाद्रोहियों का कार्य है।

अनुकम्पादानको एकांत पापमें कायम करने वाले मनुष्योंसे यह भी पूछना चा-हिये कि एक पुरुष हाथमें रोटी लेकर भिक्षुकोंको देनेके लिये धर्मशालामें जा रहा है और दूसरा रूपये छेकर व्यभिचारार्थ वेश्याको देने जा रहा है, तीसरा खयं खाने और दूसरे को मांस खिलानेके छिये छुरी छेकर बकरा मारने जा रहा है चौथा अपने परिवार के पोषणके छिये चोरी करने जाता है इन सभी पुरुषोंसे मार्गमें यदि साधु मिछें तो वह किसको एकांत पापकी शिक्षा देकर त्याग करावें और किसके विषयमें मौन रहें ? यदि कहो कि हाथमें रोटी छेकर भिक्षुकोंको देनेके छिये धमशालामें जाते हुए पुरुषके विषयमें साधु मौन रहें और शेष सभी छोगोंको एकान्त पापका उपदेश देकर उनसे चोरी व्यभिचार और हिंसाका त्याग करावें तो यहां यह प्रश्न होता है कि तुम्हारे मतमें अनुकम्पादान देनेके छिये जाने वाछेके विषयमें साधु क्यों मौन रहता है ? तुम्हारे हिसाबसे उसको भी त्याग करा देना चाहिये। परन्तु तुम छोग भी अनुकम्पा दानके विषयमें वर्तमानमें मौन रह जाते हो उसका त्याग नहीं कराते इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अनुकम्पादान चोरी जारी झौर हिंसा आदिकी तरह एकान्त पापका कार्य नहीं किंतु पुण्यका भी कारण है।

कई अनुकम्पादानके विरोधी, ऐसा कुतर्क करते हैं कि "अनुकम्पादानमें यदि पुण्य है तो श्रावकोंको सामायक और पोषा न कराना चाहिये क्योंकि सामायक और पोषामें बैठा हुआ श्रावक अनुकम्पादान नहीं देता इसिछये हीन दीन जीवोंकी जीविकामें वाधा पड़ती है" जैसे कि भ्रम० कारने छिखा है "वछी कोईने सामायक पोषो करावणो नहीं सामायक पोसामें कोईने देवे नहीं यदिषण इहां अन्तराय कर्म बंधे छैं" (भ्र० पृ० ५१)

इसका उत्तर यह है —श्रावक सामायक और पोषा विशिष्ट गुणकी प्राप्तिके िक्ये करते हैं न कि अनुकम्पादानसे अपनेको बचानेके िक्ए। अनुकम्पादान देना सामान्य गुण है और सामायक पोषा करना विशिष्ट गुण है उस विशिष्ट गुणकी प्राप्तिक समय सामान्य गुणका त्याग होना स्वाभाविक है। जैसे दिशाकी मर्थ्यादा करने वाला जो श्रावक घरसे बाहर जानेका त्याग किया हुआ है वह मुनिराजके सममुख भी उनके स्वागनार्थ नहीं जाता इसलिये यह नहीं कहा जा सकता कि मुनिराजके सममुख जाना छोड़ने के लिए इसने दिशाकी मर्थ्यादा की है। तथा मुनिराजके स्वागतार्थ उनके सममुख जाना एकान्त पाप भी नहीं कहा जा सकता क्योंकि उस श्रावकने विशिष्ट गुणकी प्राप्तिके लिये दिशाकी मर्थ्यादा की है मुनिराजके सम्मुख जानेको एकान्त पाप जान कर उसे छोड़नेके आशयसे नहीं उसी तरह सामायक और पोषा करने वाला श्रावक एकांत पाप जान कर अनुकम्पा दान देना नहीं छोड़ता है किन्तु विशिष्ट गुणका उपाजन करते समय सामान्य गुण उससे छूट जाता है अतः अनुकम्पादानको एकान्त पाप जान कर श्रावक सामायक और पोषामें उसका त्याग करते हैं यह कहनेवाले अविवेकी हैं।

जो श्रावक विशिष्ट निर्जराके निमित्त वैराग्यभावसे स्वयं उपवास करता है और उपदेश देकर अपने परिवारको भी उपवास कराता है वह उस रोज घरमें रसोई न होनेसे साधुको आहार पानी नहीं देता, तो भी उसको साधुदानका अन्तराय नहीं होता किंतु विशिष्ट निर्जराका छाभ होता है क्योंकि उसने साधुदानमें अन्तराय देनेके छिये उपवास नहीं किया है उसी तरह जो श्रावक सामायक और पोषा करते हैं उनको अनुकम्पादान का अन्तराय नहीं होता किन्तु विशिष्ट गुणकी प्राप्ति होती है क्योंकि अनुकम्पादानको त्यागनेके उद्देश्यसे श्रावक सामायक और पोषा नहीं करते। अतः अनुकम्पादानको एकान्त पाप जान कर सामायक और पोषामें उसका त्याग वत्तछाना अज्ञानियों का कार्य है।

भूत भविष्यत् और वर्तमान तीनों ही कालमें अनुकम्पादानका निषेध करना शास्त्र में वर्जित है। जैसे कि सुयगडांग सूत्रमें लिखा है—

#### "जेयणं पडिसेहंति वित्तिछे यं करंतिते"

अर्थात् जो अनुकम्पादानका निषेध करते हैं वे हीन दीन जीवोंकी जीविका का उच्छेद करते हैं।

यहां वर्तमान कालका नाम न लेकर सभी कालमें अनुकम्पादानका निषेध करना मना किया है इसिटिये जो किसी भी कालमें अनुकम्पादानका निषेध करते हैं वे हीन दीनजीवोंकी जीविकाका छेदन करनेवाले पापी हैं। भ्रमविध्वंसनकारने इस गाथाको स्थिय कर इसके नीचे टब्वा अर्थ लिखा है वह टब्वा अर्थ यह है "जे गीतार्थ दाननेनिषेधे ते वृत्तिच्छेद वर्तमान काले पामवानो उपाय तेहनो विघ्न करे" तथा इस पाठकी समालोचना करते हुए भ्र० कारने लिखा है "दान लेवे ते देवे छै ते वेलां निषेध्यां बृत्तिछेद हुवे अने जिल्हेवे ते देवे न थी तो बृत्तिच्छेद किम हुवे। ते मांटे बृत्तिच्छेद वर्तमान काले इज छै। बछी सुयगडांगनीवृत्ति शीलांकचार्यं की धी ते टीकामें ५िण वर्तमान कालरो इज अर्थ छैं" परन्तु यह बिलकुल मिथ्या है सुयगडांग सूत्रकी उक्त गाथामें वर्तमान कालका नाम तक नहीं है और शीलांकाचार्यने जो उक्त गाथाकी टीका लिखी है उसमें भी वर्तमान काछका जिक्र नहीं है किन्तु गाथा और उसकी टीकामें सामान्यरूपसे सब काछके छिए **अनुकम्पादानका** निषेध करना वर्जित किया है। वह गाथा लिखी जा चूकी है उसकी दीका यह है—''येचिकलसूक्ष्मियोवयमितिमन्यमानाआगमसद्भावानभिज्ञाःप्रतिषेधन्ति-तेऽप्यगीतार्थाः प्राणिनां बृत्तिच्छेदं वर्तनोपाय विन्नं कुर्वन्ति" अर्थात् जो अपने को सुक्ष्मदर्शी मानने वाले आगमके तत्त्वको न जाननेके कारण अनुकम्पादानका निषेध करते हैं वे गीतार्थ नहीं हैं क्योंकि वे प्राणियोंकी जीविकामें वाधा देते हैं।

यहां टीकाकारने वर्तमान कालका नाम न लेकर किसी भी कालमें अनुकम्पादान का निषेध करनेवालेको अगीतार्थ और प्राणियोंकी जीविकाका विनाश करनेवाला कहा है इस लिए इस टीकाका नाम लेकर वर्तमान कालमें ही अनुकम्पादानके निषेध करनेसे पाप कहना मूखों का कार्य्य है। अमविध्वंसनकारने जो सुयगडांगकी इस गाथाके नीचे टव्वा अर्थ दिया है वह मूल गाथा और उसकी टीकासे विरुद्ध होनेके कारण अप्रामाणिक है उसका आश्रय लेकर जनतामें श्रम फैलाना साधुओंका कार्य्य नहीं है। श्रम-विध्वंसनकी पुरानी प्रतिमें तो शीलांकाचार्य्यकी टीकामें साये हुए "वर्तन" शब्दका वर्त-मान काल अर्थ किया है। वह लेख निम्न लिखित है—

"वृत्तिच्छेदं वर्तनोपाय विघ्नं कुर्वन्ति "

"वृत्ति० आजीविका तेहनो छे० छेद व० वर्तमान काले उ० पामवानों उपाय तेहनो वि० विघ्न के० करे ते अविवेको "

यहां जीतमलजीने "वर्तन" शब्दका वर्तमान अर्थ किया है परन्तु यह सर्वथा मिथ्या है। वर्त्तन शब्दका अर्थ आजीविका है वर्तमान काल नहीं। टीकाकारने मूलं गाथामें आये हुए "वृत्ति" शब्दका अर्थ वर्त्तन लिखा है इसलिए "वृत्ति" शब्दका वर्तन शब्द पर्याय शब्द है यह वर्तमान अर्थका वाचक नहीं हो सकता तथापि मूर्ख जनताको अममें डालनेके लिये अथवा अज्ञतावश जीतमलजीने "वर्तन" शब्दका वर्तमान अर्थ लिखा है ऐसे लोगोंसे न्यायकी आशा रखना दुराशा मात्र है।

भविष्यमें होनेवाले लाभमें वित्र पहुंचानेसे "पिहितागामिपथ" नामक अस्तराय लगता है। ठागाङ्ग सूत्रमें अन्तरायका भेद बतलानेके लिए यह पाठ आया है—

### "अन्तराइए कम्मे दुविहे पण्णते तञ्जहा— पद्युप्पन्नविनासिए पिहितागामिपहं ''

अर्थात् अन्तराय कमं दो प्रकारके कहे हैं एक प्रत्युत्पन्नविनाशी और दूसरा पिहिता गामि पथ । वर्तमानमें मिळती हुई वस्तुको न मिळने देना "प्रत्युत्पन्न विनाशी " कहळाता है । और भावो छाभके मार्गको रोक देना "पिहितागामिपथ" नामक अन्तराय कहळाता है ।

यहां ठाणाङ्गके मूल पाठमें भावी लाभके मार्गको रोक देनेसे अन्तराय लगना कहा है इसलिए अमिवध्वंसनकारने जो यह लिखा है कि "अन्तराय तो वर्त-मान कालमें इज कही छै पिग ओर वेलां अन्तराय कहा नहीं यह बिलकुल शास्त्रविख्द है। ठाणाङ्गके उक्त पाठमें भविष्य कालमें भी अन्तराय कहा है इसलिए जो लोग उपदेश में एकान्त पाप कह कह अनुकत्या दानका त्याग कहाते हैं वे ठाणाङ्ग सूत्रके मूल पाठा-नुसार "पिहिता गामि पथ" नामक अन्तरायके भागी हैं।

भावी लाभके मार्गको रोक देनेसे अन्तराय होना केवल शास्त्रसे ही नहीं प्रत्यक्षसे भी सिद्ध है। जैसे कोई मनुष्य किसी महाजनके दश हजार रुपयोंका ऋगी है उससे कोई यदि ऋग देनेका त्याग करावे तो यह प्रत्यक्षही महाजनके लाभमें अन्तराय देना है। अतः भावी लामके मार्गको रोक देनेसे अन्तराय न मानना शास्त्र और प्रत्यक्ष दोनों से विरुद्ध समझना चाहिये।

# (बोल १)

(प्रेरक)

भ्रमिविध्वंसनकार झानन्द श्रावकका दाखला देकर अनुकम्पा दानमें एकान्त पाप बतलाते हैं। जैसे कि भ्र० पृ० ५१ पर उन्होंने लिखा है "तथा उपासक दशाङ्क अध्ययन १ आनन्द श्रावक अभिग्रह धार यो जे हूं अन्यतीर्थीने दान देवुं नहीं दिवाबुं नहीं " इन के कहनेका आशय यह है कि हीन दीन दुःखी जीवोंपर दया लाकर दान देनेसे यदि पुण्य होता तो आनन्द श्रावक अन्य तीर्थीको दान न देनेका क्यों अभिग्रह धारण करता ? अतः हीन दीन जीवोंपर दया लाकर दान देना एकान्त पाप है।

इसका क्या समाधान ?

#### ( प्ररूपक )

आनन्द श्रावकका उदाहरण देकर अनुकम्पा दानमें पाप बताना अयुक्त है। आनन्द श्रावकने हीन दीन जीवोंपर दया लाकर दान न देनेका अभिश्रह नहीं लिया था। क्योंकि हीन दीन प्राणियोंपर दया लाकर उन्हें दान देना श्रावकोंके धर्मसे विरुद्ध नहीं है किन्तु यह कार्य्य श्रावक धर्मको पुष्ट करने वाला है इसलिए आनन्दने अनुकम्पा दान का त्याग नहीं किया था।

सर्वज्ञ भाषित धमेसे भिन्न धमेकी स्थापना करनेवाले अज्ञानी चरक परिव्राजक आदिको वन्दन नमस्कार करना, तथा भक्ति भावते आहार देकर उनकी पूजा प्रतिष्टा करना, एवं उनके वन्दनीय पूजनीय सरागी देवताओंको वन्दन नमस्कार करना, यह सब कार्य्य श्रावकोंके धमेसे विरुद्ध और मिश्यात्वके पोषक हैं इस छए इन्हों कार्योंके न करनेका आनन्दने अभिन्नह लिया था अनुकम्पा लाकर होन दीन जीवोंको दान न देनेका नहीं। अतः आनन्दका नाम लेकर अनुकम्पा दानमें एकान्त पाप कहना मूर्खों का कार्य्य है।

उपासक दशांगका मूल पाठ लिख कर आनन्दके अभिग्रहका विवेचन किया जाता है। वह पाठ यह है— 'तएणं से आणंदे गाहावई समणस्स भगवओ महावीरस्स अन्तिए पश्चाणुव्वइयं सत्तिसिक्खाव्वइयं दुवालसिवहं सावय धम्मं पिडवज्जइ पिडवज्जइता समणं भगवं महावीरं वन्दई नमंसइत्ता एवं वयासी नो खलुमे कप्पइ अज्ञप्पिमइं अन्नउत्थिएवा अन्नउत्थियपरिग्गिहयाणिवा वंदितएवा नमंसित्त एवा पुट्वि अणालतेणं आलवित्त एवा संलवित्तएवा तेसि असणं वा पाणं वा खाइमंवा साइमंवा दाऊंव्वा अणुष्प दाऊंवा नन्नत्थ रायाभियोगेणं गणाभियोगेणं वलाभियोगेणं देवयाभियोगेणं गुरुनिग्गिहेणं वित्ति कन्तारेणं। कप्पइमे समणे निग्गंथे फासुएणं एसिणाउजेणं असणपाणखाइमसाइमेणंवत्थपरिग्गहपायपुच्छणेणं पीढफलग सिज्जा संथारएणं ओसहभेषउजेणं पिडलाभे माणस्स विहिर्तिण्दत्तिकद्दु इमं एयारूवं अभिग्गहं पिडिगिहणइत्ता पासिणाइं प्रच्छिता अद्राइं आदियइं ''

( उपासक दशाङ्ग अ०१)

इसके अनन्तर आनन्द गाथा पितने श्रमण भगवान् महावीर स्वामीसे पांच अनुव्रत सात शिक्षा व्रत हादश विध श्रावक धर्मको स्वीकार करके भगवान् महावीर स्वामीको धन्दन नमस्कार काके इस प्रकार कहा कि हे भगवन् ! अन्य यूथिक, यानी सर्वज्ञ भाषित धर्मसे भिन्न धर्मकी स्थापना करनेवाले अज्ञानी चरक परिव्राजक आदि तथा उनसे स्वीकार किये हुए देवताओंको वन्दन नमस्कार करना और उनके बोले बिना पहले ही उनसे आलाप संलाप करना, उन्हें एक वार या अनेक वार अशन, पान, खाद्य और स्वाद्य देना आजसे मुझको नहीं कल्पता । परन्तु राजाभियोग, गगाभियोग, वलाभियोग, देवाभियोग, गुरुनिग्रह और वृत्तिकान्तारको छोड़ कर यह बात समझनी चाहिए।

श्रमण निग्नंथोंको प्राप्तक ऐषणिक अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य, वस्त्र परिग्रह, पादप्रोज्ञ्छन, पीठ, फल्रक, शय्या, संथारा, और औषध भेषज आदि देते हुए विचरना आजसे मुझको कल्पता है। इस प्रकारका अभिग्रह धारण करके आनन्द श्रावकने भगवान्से अपने प्रश्लोंका उत्तर पूछा और भगवान्से कहे हुए उत्तरको स्वीकार किया। यह ऊपर लिखे मूल पाठका भावार्थ है।

नोट—इस पाठमें साम्प्रदायिक खींचातानीके कारण बहुत भेद पाया जाता है इसिछए एसियाटिक सोसाइटी कलकत्तामें छपी हुई पुस्तकसे लेकर यह पाठ लिखा गया है। निष्पक्ष अंग्रेज विद्ववानने उक्त पुस्तक छपाई है और इसी पाठको यथार्थ माना है।

इस पाठमें आनन्द श्रावकने अन्य यूथिकको गुरु बुद्धिसे दान देनेका त्याग किया है करुणासे दान देनेका त्याग नहीं किया है। अतएव इस पाठकी टीकामें टीकाकारने लिखा है "अयंच निषेघो धर्म बुद्धे यव, करुणयातु द्यादिए" अर्थात् यह जो अन्य यूथिकको दान देनेका निषेध है यह धर्म बुद्धि (गुरु बुद्धि) से ही समझना चाहिए अनुकम्पासे नहीं, अनुकम्पा करके अन्य यूथिकको दे भी सकते हैं। यहां टीकाकारने मूल पाठका आशय बनलाते हुए अन्य यूथिकको गुरु बुद्धिसे ही दान देनेका निषेध बतलाया है अनुकम्पासे नहीं अतः आनन्दका नाम लेकर अनुकम्पादानका निषेध करना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

कोई अज्ञानी यहां यह कुतर्क करते हैं कि अन्ययृथिकको दान देना यदि पुण्य का कारण है तो अन्य यृथिकको वन्दन नमस्कार करना पुण्यका कारण क्यों नहीं ? उन लोगोंसे कहना चाहिये कि अनुकम्पा दान, अनुकम्पा लाकर दिया जाता है इसिल्ए इसमें पुण्य है क्योंकि अन्य तीर्थीपर अनुकम्पा करना भी पुण्यकाही कारण है परन्तु वन्दन नमस्कार करना नहीं, क्योंकि वन्दन नमस्कार पूज्य बुद्धिसे किया जाता है और अन्य तीर्थीमें पूज्य बुद्धि रखना समकितका अतिचार है इसिल्ए अन्य यूथिकको वन्दन नमस्कार करना पुण्य नहीं है।

आनन्द श्रावकने अन्य यृथिकको जिस प्रकार पूज्य बुद्धिसे वन्दन नमस्कार करनेका त्याग किया था उसी तरह पूज्य बुद्धिसे उन्हें दान देनेका भी त्याग किया था अनुकम्पा दानका नहीं, अतः आनन्दका नाम लेकर अनुकम्पा दानको उड़ाना मूर्खोका कार्य्य है।

उपासक दशाङ्कके उक्त मूल पाठमें "दाऊं वा " अणुण्पदाऊं वा" ये दो शब्द आये हैं इनका अथ जीतमलजीने देना और दूसरेसे दिलाना लिखा है परन्तु "अणुण्प-दाऊं वा" इस पदका दिलाना अर्थ नहीं होता बार बार देना अर्थ होता है तथा उक्त पाठ में आये हुए "विक्ति कंतारेणं" इस पदका अर्थ भी इन्होंने अशुद्ध किया है। जैसे कि अ० पृ० ५३ में लिखा है "वि० अटवी कांतारने विषे कारणे आगार " यह अर्थ बिल्ल-कुल अशुद्ध है। टीकाकारने इसका अर्थ इस प्रकार किया है " बृक्तिः जीविका तस्याः कान्तारम् अरण्यं तदिव कान्तारं क्षेत्रं कालोवा वृक्ति-कान्तारम् निर्वाहा भावइत्यर्थः।

अर्थात् "घोर जङ्गलकी तरह जीविकाके लिये कठिन क्षेत्र या कालका आना "वृत्तिकान्तार" कहलाता है। निर्वाह न होना इसका तात्पर्य्य है।" ऐसे सरल वर्धको जो अगुद्ध ट्वा अर्थका आश्रय लेक विषरीत बंदलाता है, उससे शास्त्रके यथार्थ अभिप्रायको समझने और प्रकट करनेको आशा रखना दराशामात्र समझनी चाहिये।

### (बोल २)

(प्रेरक)

अन्य तीर्थीको गुरु बुद्धिसे दान देनेका निषेध, शास्त्र करता है अनुकम्पाङाकर दान देनेका नहीं इसिछिये हीन दीन दुःखीको अनुकम्पादान देना एकान्त पाप नहीं है यह ज्ञात हुआ। अब शास्त्रके मूछपाठसे यह बतलाइये कि किस अभिग्रहधारी लाग्ह व्रतधारी आवकने वाग्ह व्रत धारण करनेके पश्चात् हीन दीन दुःखी जीवोंको अनुकम्पा दान दिया है ?

(प्ररूपक)

राजप्रश्नीय सुत्रमें आनन्द श्रावकी तरह अभिप्रह्थारी समिकत सहित वारह ब्रत-धारी राजा प्रदेशीका वारह ब्रत धारण करनेके पश्चात् हीन दीन दुःखी जीवोंको दान-शाला खोल कर अनुक्रमपादान देना किखा है यह अभिप्रह्थारी वारह व्रतथारी श्रावक के अनुक्रमपा दान देनेका पूर्ण उदाहरण है। राजाप्रदेशी आनन्द श्रावकके समान ही वारह ब्रतथारी श्रावक होनेके कारण अन्य तीथीं को दान सम्मान पूजा प्रतिष्ठा आदि न करनेका अभिप्रह धारण किया हुआ था तो भी उसने दीन हीन जीवों को अनुक्रमपा दान दिया, इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अन्यतीथींको अनुक्रमपा लाकर दान देनेका श्रावकोंको अभिष्रह नहीं होता पूज्य बुद्धिसे देनेका होता है अतः अन्य तीथीं पर अनुक्रमपा लाकर दान देनेमें एकान्त पाप कहने वाले मिश्यावादी हैं।

यदि कोई यह पूछे कि राजा प्रदेशी आनन्द आवककी तरह अभिप्रह धारी था इसमें क्या प्रमाण है ? तो उसके छिए आवश्यक सूत्रका मूल पाठ प्रमाण दिया जाता है। वह पाठ यह है—

'तत्थ समणोवासओ पुव्वामेव मिच्छत्ताओ पडिक्कमइ सम्मत्तं उवसंपज्जइ। नो से कप्पइ अज्जप्पभिइं अन्नउत्थिएवा '' इत्यादि।

( आवश्यक सूत्र )

यह पाठ हर एक समिकतथारीके लिए कहा है इस लिए सभी समिकतथारी श्रावक अन्य तीर्थीको दान सम्मान पूजा प्रतिष्ठा न करनेका अभिग्रह धारण करते हैं। १३ राजा प्रदेशी भी समिकत सिंहत बारह अतिधारी था इसिलए वह भी आनन्द आवकके समान ही अभिष्रह्यारी था तथापि उसने जो दानशाला खोल कर हीन दीन जीवोंको अनुकम्पा दान दिया था इससे अन्यतीर्थीको अनुकम्पा दान देना आवकोंका कर्तव्य सिद्ध होता है। राजा प्रदेशीने हीन दीन जीवोंको अनुकम्पा दान दिया था यह मूल पाठ लिख कर बताया जाता है।

''तएणं पएसो राया केसोक्कमार समणं एवं वयासी नो खलु भन्ते ! अहं पुव्विं रमणिज्जे भवित्ता पच्छा अरमणिज्जे भवि-स्सामि। जहासे वनखंडेइवा जाव खलवाडेइवा। अहं णं सेयं-वियाप्पमोक्खाइं सत्तरगाम सहस्साइं चत्तारिभागे करिस्सामि। एगे भागे वल वाहणस्स दलइस्सामि एगे भागे कोट्टागारे दलइस्सामि एगे भागे अन्ते उरस्स दलइस्सामि एगेणं भागेणं महइमहालिय कूडागारसालं करिस्सामि । तत्थणं वहुहिं पुरिसेहिं भत्तवेयणेहिं विउलं असणं पाणं खाइमं साइमं उवक्खडावेत्ता समणमाहणभिक्खुयाणं पंथियपहियाणय परिभोय माणे वहुहिं सोल पचक्खाण पोसहोववासेहिं जाव विहरिस्सामित्ति कट् जामेव दिसं पाउब्भुए तामेव दिसं पडिगए। ततेणं पएसी राया कल्लंपाओ जाव तेजसा जलन्ते सेयंवियाप्पमोक्खाहं मत्तग्गाम सहस्साइं चत्तारि भाए करेति । एगं भागं वलवाहणस्स दलयति जाव कूडागार सालं करेति तत्थ वहुहिं पुरुसेहिं जाव उवक्खडा-वेत्ता वहुणं समण माहणाणं जाव परिभोएमाणे विहरति ''

अर्थ:— ( राजप्रश्रीय सूत्र )

इसके अनन्तर राजा प्रदेशीने केशीकुमार श्रमण मुनिसे कहा कि हे मुने ! पहले रमणीय होकर पश्चात बन खण्ड यावत खिल्हानकी तरह में अरमणीय न बनूंगा। किन्तु श्वेताम्बिका प्रश्वित सात हजार गांवोंको चार भागोंमें बांट कर एक भाग दलवाहनके लिये दूसरा कोष्टागार के लिए और तीसरा अंतः पुरके लिये दूंगा। शेष चौथे भागसे अति विशाल दानशाला बना-कर उसमें बहुतसे वेतन भोगी पुरुषोंको नौकर रख कर उनके हारा चतुर्विध आहार तैयार करा कर श्रमण माहन भिक्षक और राहगीरोंको भोजन कराता हुआ और शील प्रत्याख्यान पोषध

तथा उनवास करता हुआ यावत् में विवरूंगा यह कह कर राजा प्रदेशी जिधरसे आया था वहां चड़ा गया। अनन्तर दूसरे दिन तेजसे प्रज्विलत स्योंदय होनेपर र.जा प्रदेशीने श्वेताम्बिका प्रसृति सात हजार गांवोंको चार भागोंमें विभक्त करके एक भाग बल बाहनको दूसरा कोण्डा-गारको तीसरा अंतःपुरको दिया और चौथे भागसे अतिविशाल दानशाला बनवा कर उसमें बहुतसे रसोए रख कर उनके द्वारा अशनादि चतुर्वित्र आहार तथ्यार कराकर बहुतसे श्रमण माहन भिश्चक और राहगीरोंको भोजन देता हुआ विचरने लगा।

यहां राज प्रश्तीय सूत्रके ऊपर छिले हुए मूल पाठमें राजा प्रदेशीका दानशाला बना कर श्रमग माहन भिश्चक आदिको अनुकम्पा दान देना स्पष्ट लिखा हुआ है इससे सिद्ध होता है कि समिकतके साथ बारह ब्रत धारण करने वाले आवकोंका अन्य तीर्थी को गुरु बुद्धिसे दान न देनेका ही अभिष्रह होता है अनुकम्पा दान देनेका नहीं। अन्यथा आनन्द आवकके समान ही अभिवह धारी बारह व्रतधारी आवक होकर राजा प्रदेशी श्रमण माहत भिक्षुकोंको अनुकम्पा दान क्यों देता ? तथा केशीकुमार श्रमण मुनि, अनुकम्पा दान देनेके लिए राजाकी प्रतिज्ञा सुन कर उसे क्यों नहीं इस कार्य्यसे रोक दिया ? जिस समय राजा प्रदेशोने मुनिके समक्ष रमणीय बने रहनेकी प्रतिज्ञा करता हुआ दानशाला बनानेकी इच्छा प्रकट की थी उस समय कोई याचक वहां दान लेनेके लिए आया भी न था और राजा उसे कुछ देता भी न रहा था ऐसी दशामें केशी कुमार तुनि यदि राजाको अनुकम्पादानमें पाप बता कर रोक देते तो उनको जीतमल जीके सिद्धान्तानुसार अन्तराय भी न होता, क्योंकि जीतमलजीने भ्र० ए० ५० पर लिखा है कि - "लेतो देतो इसो वर्तमान देखि पाप न कहे उग वेलां पाप कह्यां जे लेवे छै तेहने अन्तराय पडे ते मांटे साधु वर्तमाने मौन राखे " यहां जीतमलजीने वर्तमानमें ही अनुकम्पा दानके निषेयमें अन्तराय माना है दूसरे कालमें नहीं इसलिये राजा प्रदेशी को अनुकम्या दानसे यदि मुनि वारण कर देते तो उस समय उनको अन्तराय भी न होता और राजा प्रदेशी एक नवीन पापसे भी बच जाता परन्तु मुनिने राजाको अतु-कम्पा दान देनेसे बारग नहीं किया और यह भी नहीं कहा कि "राजन ! तुम यह क्या कइ रहे हो। अनुकम्पा दान देना एकान्त पाप है इस कार्य्यके आचरण करनेसे तुम्हारा अभिवह टूट जायगा और तुम किर अरमगीय हो जाओगे " किन्तु मुनिने अनुकम्पा दान देनेकी प्रतिज्ञा सुन कर मौन धारण किया था इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अनु-कम्पा दान देना एकान्त पाप नहीं है तथा अभिग्रह धारी श्रावकोंको अन्यतीर्थीके लिए अनुकम्पा दान देनेका त्याग नहीं होता किन्तु गुरु बुद्धिसे दान देनेका त्याग होता है इस लिए जो अनुकम्पा दानमें एकान्त पापका उपदेश देकर श्रावकोंसे उसका त्याग कराते हैं वे हीन दीन जीवोंकी जीविकाका उच्छेद करने वाले अज्ञानी हैं।

## (बोल३)

. ( प्रेरक )

आपने प्रदेशी राजाका उदाहरण देकर राजप्रश्नीय सूत्रके प्रमाणसे हीन दीन जीवोंको अनुक्रम्पा दान देनेमें पुण्यका सद्भाव बतलाया परन्तु अ० कार अ० पृ० ७५ पर लिखते है—"बलीराय प्रसेनीमें प्रदेशी दानशाला मंडाई कही छै। राजरा चार भाग करने आप न्यारो होय धमें ध्यान करवा लाग्यो। केशी स्वामी वी हुई ठामें मौन साधी छै पिग इम न कह्यो हे प्रदेशी तीन भागमें तो पाप छै परं चौथो भाग दानशाला रो काम तो पुण्यरो हेतु छै। थारो भल्यो मन ऊठो ओतो अच्छो छाम करिबो विचारचो इम चौथा भागने सरायो नहीं केशी स्वामी तो वो हुई सावद्य प्राणीने मौन साधी छै। तेमांटे तीन भागरो फल जिसोई चौथो भागरो फल छै " (अ० पृ० ७५)

इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

दानशाला बनवा कर हीन दीन दुःखी जीवोंको दान देनेकी प्रतिज्ञा सुन कर केशी स्वामीने जो मौन धारण किया इसका तात्पर्य्य यह नहीं हो सकता कि अनुकम्पा दान एकान्त पापका कार्य्य था। क्योंकि एकान्त पापके कार्य्यकी प्रतिज्ञा सुन कर साधु मौन धारण नहीं करते, उपदेश देकर उसका निषेध करते हैं। साधुके समक्ष यदि कोई हिंसादि कुकम करनेका विचार प्रकट करे तो उस समय साधु मौन धारण न करके उस कार्य्यका प्रतिषेध करते हैं। अनुकम्पा दान देना यदि हिंसा आदिकी तरह एकान्त पाप का कार्य्य होता तो उस कार्य्यके लिए प्रदेशीको प्रतिज्ञा करते देख कर सुनि कड़ापि मौन न होते किन्तु धर्मोपदेश देकर उस कार्य्यसे उन्हें अवश्य रोकते। अतः मुनिने राजा प्रदेशीको अनुकम्पा दान देनेकी प्रतिज्ञा करते हुए देख कर निषेध न करके जो मौन धारण किया था इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अनुकम्पा दान देना हिंसा आदिकी तरह एकान्त पापका कार्य्य नहीं है किन्तु इससे पुण्य भी होता है। अतएव केशी खामीने राजा प्रदेशीको अनुकम्पा दान देनेसे नहीं रोका था किन्तु मौन होकर रहे अतः केशी स्वामीके मौन होनेका अभिप्राय अनुकम्पा दानमें एकान्त पाप होनेकी बात वतलाना मूखाँका कार्य्य है।

भोषणजीने अनुकम्पा दानका यहां तक विरोध किया है कि यदि कोई अनुकम्पा दान देनेका त्याग कर देवे तो उसे उन्होंने अतिशय बुद्धिमान कहा है देखिये—भीषण-जीके इस अभित्रायके ये पद्य हैं—

"अन्नतमें दान दे, तेहनों टालन रो करे उपायजी। जाने कर्म बंधे छैं म्हायरे मोने भोगवतां दुःखदायजी। अन्नतमें दान देवां तणूं कोई त्याग करे मन शुद्धजी। तिणरो पाप निरन्तर टालियो तीणरी वीर बखाणी बुद्धिजी।" (पद्य भीषणजीके)

इन पशोंमें भीषगजीने अन्नतमें दान न देने वालेकी बुद्धिकी प्रशंसा वीर प्रमुसे किया जाना कहा है परन्तु केशी स्वामीने राजा प्रदेशीसे अन्नतमें दान देनेका त्याग नहीं कराया। यदि भीषगजीकी उक्ति सत्य होती तो केशी स्वामी राजा प्रदेशीको अनुकम्पा दानमें एकान्त पाप कह कर उसका अवश्य त्याग कराते, मौन होकर न रहते। अतः अनुकम्पा दानमें एकान्त पाप बताने वाले मिथ्यावादी हैं।

इसी तरह भ्रमिवध्वंसनकारने जो यह लिखा है कि "राजरा चार भाग करने आए न्यारो होय धर्मध्यान करना लाग्यो" यह भी मिथ्या है। राजप्रश्नीय सुत्रके मूल पाठमें अनुकम्पादान देते हुए राजा प्रदेशीको धर्मध्यान करना लिखा है दान देनेसे न्यारा होकर धर्मध्यान करना नहीं। देखिये वहांका पाठ यह है—

> "तत्थ वहुहिं पुरिसेहिं जाव उवक्खडावेत्ता वहुणं समण माहणाणं परिभोयमाणे विहरति"

अर्थात् राजा प्रदेशी दानशालामें बहुत पुरुषोंके द्वारा चतुर्विध आहार तथ्यार करा कर बहुतसे अमण माहन और राहगीरोंको भोजन कराता हुआ विचरने लगा।

यहां मूछपाठमें दान देनेसे न्यारा होकर राजा प्रदेशीका विचरना नहीं किंतु दान देते हुए विचरना लिखा है। अतः राजा प्रदेशीका दान देनेसे न्यारा होकर विचरनेकी प्ररूपणा मिथ्या है।

# (बोल चौथा)

( प्रेरक )

असंयितको अनुकम्पा लाकर दान देना यदि एकान्त पाप नहीं है तो भगवती शतक ८ उद्देशा ६ में असंयितको दान देनेसे एकान्त पाप होना क्यों कहा ? भ्रमविध्वं-सनकारने भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ५५ पर इस विषयमें यह लिखा है "अथ अठे तथारूप असं- यतिने फासु अफासु सूझतो असूझतो अशनादिक देवे ते श्रावकने एकान्त पाप कह्यो छै" (भ्र० पृ० ५५) इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भगवती शतक ८ उद्देशा ६ के मूल पाठमें तथारूप असंयतिको गुरु बुद्धिसे दान देनेसे एकान्त पाप होना कहा है अनुकम्पादान देनेसे नहीं। टीकाकारने इस विषय को खोल कर लिख दिया है। वह टीका यह है—

"सूत्र त्रयेणाऽपि चानेन मोक्षार्थ मेव यहानं तिचिन्ततम् यत्पुनरनुकम्पादान मौचित्य दान म्वा तन्न चिन्तितम् । निर्जरायास्तत्रानपेक्षत्वात् अनुकम्पौचित्ययोरेव चापेक्षणीयत्वात् । उक्तश्च मोक्स्पत्थं जं दाणं तं पइ एसो विही समक्खाऊं अणुकम्पा दाणं पुग जिणेहिं न कहिंचि पिडसिद्धं"

अर्थात् भगवती शतक आठ उद्देशा छः के इन तीन सूत्रोंमें मोक्षके लिये जो दान दिया जाता है उसीका विचार किया गया है अनुकम्पादान और औचित्यदानका नहीं। अनुकम्पादान और औचित्य दानमें अनुकम्पादान और औचित्य दानमें अनुकम्पादान और औचित्य दी अपेक्षित होते हैं निर्फरा अपेक्षित नहीं होती (अतः निर्जराकी अपेक्षासे किये जाने वाले मोक्षार्थ दानका इन सुत्रोंमें फल कथन समझना चाहिये) कहा भी है—जो दान मोक्षके निमित्त दिया जाता है उसीका विधान भगवती शतक आठ उद्देशा ६ के तीनों सूत्रोंमें किया है दूसरे दानका नहीं क्योंकि जिनवरोंने अनुकम्पादानका कहीं भी निषेध नहीं किया है। यह उपर लिखी हुई टीकाका अर्थ है।

इसमें टीकाकारने भगवतीशतक ८ उहेशा ६ के तीनों मूखपाठोंका तात्पर्ध्य बतलाते हुए मोक्षार्थ दानका ही इन पाठोंमें विचार किया जाना बतलाया है अनुकम्पा तथा औचित्य दानका नहीं। तथा हरिभद्र सूरिने भी यही बात कही है। उनका पद्य निम्नलिखित है—

> "शुद्धं वा यदशुद्धं वाऽसंयताय प्रदीयते । गुरुत्वबुद्धया तत्कर्म वन्ध क्रन्नानु कम्पया"

अर्थात् शुद्ध, या अशुद्ध जो गुरु बुद्धिसे असंयतिको दिया जाता है वही कम-वन्धका कारण है, जो अनुकम्पासे दिया जाता है वह नहीं। यह उक्त पद्यका अर्थ है। इसमें हिरमद्र सूरिने भगवती शतक ८ उद्देशा ६ के मूलपाठका आशय बतलाते हुए अनु-कम्पादानका निषेध नहीं किया जाना स्पष्ट लिखा है। तथा आगे चलकर अनुकम्पादानका शुभ फल बतलाते हुए यह लिखा है—

> "शुभाशय करं ह्ये तदाग्रहच्छेद कारिच । सदभ्युदय सारांग मनुकम्पा प्रसूति च ॥

अर्थात् अनुकम्पा दान देनेसे चित्तकी शुद्धि, और धनके प्रति ममताका नाश तथा कल्याणानुबन्धी कल्याणकी प्राप्ति होती है और अनुकम्पाभावके उदय होनेसे यह दान दिया जाता है।

इस रहोकमें हरिभद्र सूरिने अनुकम्पादानका फल एकान्त पाप न कह कर इसे कल्याणानुवन्धी कल्याणका कारण कहा है अतः भगवती शतक ८ उद्देशा ६ के मूलपाठ में असंयतिको मोक्षार्थ गुरु बुद्धिसे दिया जाने वाला दानका ही फल एकान्त पाप कहा गया है अनुकम्पादानका नहीं इसिलये भगवती शतक ८ उद्देशा ६ का नाम लेकर अनुकम्पादानमें एकान्त पाप कहना सूत्रार्थ न जानने वालोंका कार्य है।

यदि कोई कहे कि "हरिभद्र सूरि और भगवती सूत्रका टीकाकार यद्यपि असं- यतिको अनुकम्पा दान देनेसे एकान्त पाप होना नहीं कहते तथापि यह बात मूलपाठसे नहीं निकलती। मूलपाठमें किसी दान विशेषका नाम न लेकर असंयतिको दान देनेसे एकान्त पाप कहा है इसलिये टीकाकार और हरिभद्रसूरिके कथनमें कोई प्रमाण नहीं है" तो इसका उत्तर यह है कि टीकाकार और हरिभद्र सूरिका पूर्वोक्त कथन निराधार नहीं है वह भगवतीके इस मूलपाठसे ही निकलता है। यह बात मूल पाठ लिख कर बताई जाती है। वह मूलपाठ यह है—

"समणोवासएणं भन्ते ! तहारूवं असंजय अविरय अपिहरय प्रवक्ताय पाव कम्मे फासुएणवा अफासुएणवा एसणिज्जेणवा अणे-सणिज्जेणवा असणपाण जाव किं कज्जह ? गोयमा ! एगंतसो से पावे कम्मे कज्जइ नित्थसे काइ निज्जरा कज्जइ"

(भगवती शतक ८ उद्देशा ६)

इस पाठमें सभी असंयितओंका नाम न लेकर तथा रूपके असंयितको दान देने से आवकको एकान्त पाप होना कहा है । तथारूपका असंयित वह है जिसको लोकमें गुरु बुद्धिसे दान दिया जाता है और जो अन्य तीर्थियोंके शास्त्रानुसार लिङ्ग रखता हुआ अन्य तीर्थी धर्मकी स्थापना करता है उसीको दान देनेसे एकान्त पाप होना कहा है इसलिये भगवती सूत्रके इस मूलपाठ से ही यह बात निकलती है कि गुरु बुद्धिसे असं-यितको दान देना एकान्त पापका कारण है अतः भगवतीके टीकाकार और हिर भद्र सूरिका पूर्वोक्त कथन स्वकपोल कल्पित न होकर मूल पाठके अनुसार ही है उसे अप्रामाणिक समझना अञ्चान है। टीकाकारोंने "तथा रूप" शब्दका अर्थ इस प्रकार किया है—

"तथा तत्प्रकारं रूपं स्वभावो नेपथ्यादिवी यस्यस तथारूपः' (ठाणाङ्ग टीका ठाणा ३ उद्देशा १)

"उचित स्वभावे" "भक्ति दानोचित पात्रे" (भगवती शतक ५ उ० ५) "दानोचिते" (ठा० ठा० ३ उद्देशा १)

अर्थात् जिसका स्वभाव या वेष भूषा आदि उसी तरहका है वह 'तथा रूप' कहलाता है। जो भक्तिपूर्वक दान देनेके योग्य पात्र समझा जाता है वह तथा रूप कहलाता है।

उस तथा रूपके असंयितको दान देनेसे श्रमणोपासकको एकान्त पाप होना भग-वती शतक ८ उद्देशा ६ के मूलपाठमें कहा है इसलिये हिरभद्र सूरि और भगवती के टीकाकारका कथन इस मूलपाठके शब्दसे ही निकलता है खत: वह अधामाणिक नहीं है।

दूसरी बात यह है कि जहां सब असंयितयोंको बतलाना होता है वहां 'तहा रूवं" इस पदसे रहित पाठ आता है जैसे भगवती आदि सूत्रोंमें सब असंयितयों को बतानेके लिये यह पाठ भाया है—

"जीवेणं भन्ते ! असंजए अविरए अपिडहय पश्चक्खाय पावकमो" इत्यादि पाठों में "तहारूवं" इस पर्से रहित पाठ आया है इसिछये इन पाठों में सभी असंयितयों का प्रहण होता है परन्तु भगवती शतक ८ उद्देशा ६ में "तहा रूवं" इस पदके साथ पाठ आया है इसिछये उसमें सभी असंयितयों का प्रहण न होकर अन्य तीर्थियों के वेष भूषा धारण करने वाले उनके धर्माचार्य्य धर्म गुरुओं का ही प्रहण होता है अतएव भगवती सुत्रके टीकाकार और हिरभद्र सूरिने गुरु बुद्धिसे असंयितको दान देनेसे एकान्त पाप होना बतलाया है अनुकम्पादान देनेसे नहीं।

इस पाठमें "पिडलिंभमाणे" इस पदके आनेसे भी यही बात सिद्ध होती है। "पिडलिंभमाणे" इस पदका प्रयोग, स्वतीर्थी या परतीर्थी साधुको दान देने अर्थमें ही होता है गृहस्थको दान देने अर्थमें नहीं होता क्योंिक कहीं भी मूलपाठमें गृहस्थको दान देने अर्थमें नहीं होता क्योंिक कहीं भी मूलपाठमें गृहस्थको दान देने अर्थमें "पिडलिंभमाणे" इस पदका व्यवहार नहीं देखा जाता इसलिये अन्य तीर्थियोंके मान्य पूज्य असंयतियोंको दान देनेका ही फल एकान्त पाप इस पाठमें कहा है सभी असंयतियोंको दान देनेका फल नहीं कहा। यदि कोई कहे कि भगवती शतक ८ उद्देशा ६ का मूल पाठ आवकके लिये आया है और आवक अन्य तीर्थियोंके गुरुको गुरु बुद्धिसे दान नहीं देते फिर उस दानके फल बतानेकी इस पाठमें क्या आवश्यकता है ? तो इसका उत्तर यह है कि जोसे साधु मैथुन सेवन, रात्रिभोजन आदि पापकार्थ्य नहीं करते तथापि शाखमें साधुको रात्रिभोजन और मैथुन सेवन करनेका प्रायश्चित्त कहा

है, वह इसिलये कि प्रायिश्वतका कारण जान कर साधु उक्त कार्योंका सेवन न करे उसी तरह भगवती शतक ८ उद्देशा ६ में श्रमणोपासक लिये अन्यतीर्थी धर्माचाय्य को गुरु बुद्धिसे दान देनेका फल एकान्त पाप कह कर उस कार्य्यसे निवृत्त रहने का संकेत किया है। जो कार्य्य साधु या श्रावक नहीं करते उसका फल शास्त्र न बतावे यह कोई नियम नहीं है प्रत्युत निषिद्ध कर्मों का फल बता देना शास्त्रकारको आवश्यक है। नहीं तो निषिद्ध कर्मोंका बुरा फल किसीको केसे झात हो, अतः अन्यतीर्थी धर्माचार्यको गुरु बुद्धिसे दान देनेका फल एकान्त पाप होना इस पाठमें कहा है अनुकम्पा दानमें पाप होना नहीं कहा अतः भगवतीके इस पाठका आश्रय लेकर हीन दीन दुःखी प्राणी पर दया लाकर दान देनेमें एकान्त पाप कहना मूर्खोंका कार्य है।

(प्रेरक)

स्वतीर्थी या परतीर्थी साधुको ही देने अर्थमें "पडिलम माणे" इस पदका व्यव-हार मूलगठोंमें हुआ है गृहस्थको देने अर्थमें नहीं यह बात अमिविध्वंसनकार नहीं मा-नते। उन्होंने ठाणाङ्ग, भगवती और ज्ञाता सूत्रका मूल पाठ लिख कर गृहस्थको दान देनेके अर्थमें भी "पडिलममाणे" इस पदका व्यवहार होना बताया है और आचा-रांग सूत्रका मूल पाठ लिख कर यह कहा है कि "दलएज्जा" और "पडिलममाणे" ये दोनों शब्द एकार्थक हैं इनमें गृहस्थको दान देने अर्थमें "दलएज्जा" शब्द आया है इस लिए उसका समानार्थक "पडिलम माणे" पद भी हर एकको दान देने अर्थमें आ सकता है केवल साधुको देने अर्थमें ही नहीं। इसका क्या समाधान?

#### ( प्ररूपक )

ठाणाङ्ग, भगवती, और ज्ञाता आदि सूत्रोंमें कहीं स्वतीर्थी और कहीं परतीर्थी साधुको ही देने अर्थमें "पिडलिंभमाणे" इस पदका व्यवहार हुआ है गृहस्थको देने अर्थमें उक्त सूत्रोंमें कहीं भी उक्त पदका व्यवहार नहीं है इसलिए ठाणाङ्ग आदि सूत्रोंका झूठ ही नाम लेकर स्वतीर्थी या परतीर्थी साधुसे इतरको दान देने अर्थमें "पिडलिंभमाणे" पद का व्यवहार बताना मिथ्या है। आचारांग सूत्रका मूल पाठ लिख कर जो जीतमलजीने "दलएजा" पदके समानार्थक होनेसे "पिडलिंभमाणे" इसका व्यवहार गृहस्थको दान देने अर्थमें बताया है वह भी अयुक्त है। साधुको दान देने अर्थमें दलएजा और "पिडलिंभमाणे" ये दोनों शब्द आते हैं परन्तु गृहस्थको देने अर्थमें "पिडलिंभमाणे" इस पदका व्यवहार कहीं भी नहीं है। गृहस्थ और साधु दोनोंको दान देने अर्थमें "दलएजा" यह पद आता है परन्तु "पिडलिंभमाणे" यह पद स्वतीर्थी या परतीर्थी साधुको देने अर्थमें ही आता है बत: आचारांग सूत्रकी साक्षी देनाभी भ्रमविध्वंसनकारका अयुक्त है।

इसी तरह सुयगडांग श्रुत स्कन्थ २ उद्देशा ५ गाथा ३२ को लिख कर श्रमविध्वंसत-कारने जो गृहस्थको दान देने अर्थमें "पिडलिश्नमाणे" इस पदका व्यवहार वतलाया है वह भी मिथ्या है। उस गाथामें स्वतीर्थी या परतीर्थी साधुको ही देने अर्थमें "पिडलिश-माणे" इस पदका व्यवहार हुआ है गृहस्थको दान देने अर्थमें नहीं यह बात आगे चलकर बतायी जायगी अतः सूय० को गाथाका नाम लेकर गृहस्थको दान देने अर्थमें "पिडलिश-माणे" पदका व्यवहार बताना भी अयुक्त है। भगवती शतक ८ उद्देशा ६ के मूल पाठमें "पिडलिश्ममाणे" यह पद आया है इसलिए यह पाठ परतीर्थी साधु यानी अन्य यृथिकोंके गुरुको गुरुबुद्धिसे दान देने में हो एकान्त पाप बतलाता है अनुकम्पा दान देनेमें नहीं। अतः भगवतीके उक्त मूल पाठका नाम लेकर अनुकम्पा दानका निषेध करना मूर्खोका कार्व्य है।

# [बोल ५ वां समाप्त]

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ६६ पर सुय०श्रुत० २ अ०६ गाथा ४३-४४ और ४५ वीं को लिख कर उनकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ अठे आर्र मुनिने ब्राह्मणां कह्यो — जे पुरुष वे हजार ब्राह्मण नित्य जी-माडे ते महा पुण्यस्कन्ध उपार्जी देवता हुई एहवो हमारे वेदनो वचन छै तिवारे आर्र्ड मुनि बोल्या सहो ब्राह्मणो ! जे मांसना गृद्धी घर घरने विषै मर्जारनी परे भ्रमण कर-नहार एहवा बेहजार कुपात्र वाह्मणाने नित्य जीमाडे ते जीमाडनहार पुरुष ते ब्राह्मणां सिहन वह वेदना छै जेहने एहवी महाअसहा वेदना युक्त नरकने विषे जाई" (भ्र० पृ० ६६) इसका क्या समाधान ?

#### (प्ररूपक)

आद्र कुमार मुनिने हिंसक, मांसाहारी, वैडालब्रितिक ब्राह्मणोंको पूज्य बुद्धिसे भोजन करानेसे नरक जाना कहा था, हीन दीन प्राणियोंपर द्या लाकर उनको दान देनेसे एकानत पाप या नरक जाना नहीं कहा इसलिए आर्द्र कुमार मुनिका नाम लेकर अनुकम्पा दानका खण्डन करना मूर्खी का कार्य्य है। अब वे गाथा ये लिख कर उनका अर्थ बताया जाता है जिससे पाठकोंको आद्र कुमार मुनिके कथनका भाव ज्ञात हो जाय। वे गाथाए ये हैं—

"सिणायगाणंतु दुवे सहस्से जे भोयए णियए माहणाणं। ते पुण्ण खन्धे सुमहज्जणिता भवन्ति देवा इति वेयवाओ। सिणायगाणंतु दुवे सहस्से जे भोयए णियए कुछालयाणं। से गच्छह लोलुव संप्पगाढे तोव्वाभिनावी नरगाभिसेवी। द्यावरं घम्म दुगु च्छमाणा वहावहं घम्म पसंसमाणा। एगंविजे भोयइ असीलं णिवो णिसंजाति कुओ सुरेहिं।"

( स्रयगडांग सूत्र श्रुतः २ अ० ६ गाथा ४३-४४-४९ )

अर्थ---

पशुवागके समर्थक कर्मकाण्डी ब्राह्मण आई कुमार मुनिके पास आकर कहने छगे—हे आई कुमार ! तुमने गोशालक और बौद मतको स्वीकार नहीं किया यह अच्छा किया है क्योंकि ये दोनों ही मत वेद वाह्य होनेके कारण अमान्य हैं और यह अहत मत भी वेद वाह्य होनेसे निन्दित ही है अतः अत्य जैसे क्षत्रिय शिरमणिके लिए इसका आश्रय लेना भी अयुक्त है। आप सब वर्णों से श्रेष्ठ ब्राह्मणोंकी सेवा करें शुद्दोंकी नहीं। वेदमें कहा है कि यजन, याजन, अध्ययन, अध्यापन, दान और प्रनिवह इन छः कर्मों में तत्वर रहने वाले दो हजार ब्राह्मणोंको जो प्रतिदिन भोजन कराता है वह पुण्य समृहका उपार्जन करके स्वर्गलोंक में देवता होता है। ४३

इसका उत्तर देते हुए आई कुमार मुनिने कहा कि हे ब्राह्मणो ! जो मांसकी तछासमें विडालकी तरह घर घर किरते हैं, जो अपनी उदर पूर्तिके लिए श्रिष्ठिय आदिके घरोंमें नीच बृत्ति करते हैं ऐसे दो हजार ब्राह्मणोंको नित्य भोजन कराने चाला पुरुप उन मांसाहारी ब्राह्मणोंके साथ तीब वेदना युक्त नरकमें जाता है। ४४

जो, दया प्रधान धर्मकी निन्दा करता हुआ हिंसामय धर्मकी प्रश्नेसा करता है ऐसे एक ब्राह्मणको भोजन करानेसे भी धोर अन्ध्रकारसे पूर्ण नरककी प्राप्ति होती है फिर दो हजार ऐसे ब्राह्मणोंको भोजन करानेसे तो कहना ही क्या है। पूर्वोक्त कुशील ब्राह्मणोंको भोजन करानेसे जब कि अधम देवता भी नहीं होता तब उत्तम देव होनेकी तो बात ही क्या है। ४५

यह ऊपर छिसी हुईं गाथाओंका टीकानुसार अर्थ है।

इन गाथाओं में दया धर्मको निन्दा और हिंसामय धर्मको प्रशंसा करने वाले वैडाल ब्रितिक नीच वृत्ति वाले ब्राह्मगोंको पूज्य बुद्धिसे दान करनेसे नरक जाना कहा है, होन दीन दुःखी जीवोंपर दया लाकर अनुकम्पा दान देनेसे नहीं अतः इन गाथाओं की साक्षी देकर अनुकम्पा दानका निषेध करना एकान्त मिथ्या है। इन गाथाओं में अनुकम्पा दानका कोई प्रसंग नहीं है यहां तो ब्राह्मगोंने जैन धर्मकी निन्दा करके ब्राह्मण भोजन करानेसे स्वर्ग जाना कहा था इसका उत्तर देते हुए आर्द्र कुमार मुनिने बैडाल-ब्रातिक हिंसक नीच वृत्ति वाले ब्राह्मगको भोजन करानेसे नरक जाना कहा इससे न तो अनुकम्पा दानका खण्डन होता है और न दयावान अहिंसक ब्रह्मचारी ब्राह्मणको

भोजन करानेसे ही पाप होना सिद्ध होता है अतः आर्द्र कुमार मुनिका नाम छेकर अनुकम्पा दान देने और ब्राह्मण मात्रको भोजन करानेसे नरक बतलाना सूत्रार्थ न जानने बालोंका कार्य्य है।

वैडाल त्रतिक हिंसक नीच वृत्ति करने वाले ब्राह्मगोंको भोजन करानेसे मन्वादि धर्म शास्त्रोंमें भी नरक जना कहा है। इस विषयमें मनुजीके निम्नलिखित पद्य है—

"धर्म ध्वजी सदा लुब्धः छाद्मिको लोक दम्भकः। वैडाल व्रतिको हो यो हिंस्रः सर्वाभिसंधकः॥ ९६ अधो दृष्टि नैंध्कृतिकः स्वार्थसाधन तत्परः। श्वारो मिथ्या विनीतश्च बकव्रतचरो द्विजः॥ ९६ ये वक्वविनो विव्राः येच मार्जार लिङ्गिनः। ते पतन्त्यन्धतामिस्त्रे तेन पापेन कर्मणा॥ ९७ न वार्थ्यप प्रयच्छेत् वैडालव्रतिके द्विजे। न वक्वविके विव्रे नावेद विदि धर्मवित्।। विष्वाप्येतेषुद्तांहि विधिनाप्यर्जितं धनम्। दातुर्भवत्यनर्थाय परत्रादातुरेवच। यथा प्रवे नौपलेन निमञ्जत्यदुके तरन्॥ तथा निमञ्जतोऽधस्ता दश्लौ दातृ प्रतीच्छकौ॥"

( मनुस्मृति अ० ४ )

अर्थ ---

जो धर्मात्माओंका चिन्ह धारण करके अपनेको धार्मिक प्रसिद्ध करता है और छिप कर पापाचरण करता है वह धर्मध्वजी कहलाता है। जो ब्राह्मण धर्मध्वजी है जो दूसरेके धन हरण करनेकी ताकमें सदा लगा रहता है जो छठी कपटी लोकबञ्चक और हिंसक है जो सबकी निन्दा करता है उसको ''बैडालबतिक '' कहते हैं।

जो अपनी बनावटी नम्नताको प्रकट करनेके लिए दृष्टि, नीचे रखता है और निष्ठुरताके साथ दृसरेका स्वार्थ बिगाड़ कर अपना स्वार्थ साधन करता है जो शठ है और कपट्युक्त नम्नता धारण करता है वह बाह्मण "वकबतिक" कहलाता है।

वकत्रतिक और वैडाल ब्रतिक ब्राह्मण, अपने पाप कर्मका फल भोगनेके लिए अन्धसामिस्र संद्रक नरकर्मे जाते हैं। चक व्रतिक और वैदालबितिक ब्राह्मणको जल देना भी धार्मिक मनुष्योंका कर्त्त व्य नहीं है। जो वेद नहीं जनता उसको भी दान देना धार्मिक मनुष्योंके लिये अयोग्य है।

न्यायवृत्तिसे उपार्जन किया हुआ भी धन, वकवितक और वैडाल वितक वाह्मणको दिया हुआ परलोकमें दाता और प्रहीता ( लेनेवाला ) दोनोंका अनर्थके लिये होता है।

जैसे पत्थरकी नावपर चड़ा हुआ मनुष्य उस नावके साथ ही दूब जाता है उसी तरह दान और प्रतिग्रहकी विधि न जानने वाले दाता और ग्रहीता ( लेनेबाला ) दोनों ही नरकमें जाते हैं।

यहां मनुजीने भी द्यारहित हिंसक वैडालब्रितिक ब्राह्मणोंको भोजन करानेसे नरक जाना कहा है और इन्हीं ब्राह्मणोंको भोजन करानेसे मुनि आद्र कुमारने भी नरक प्राप्ति बताई है इसिलये आद्र कुमार मुनिका नाम लेकर अनुक्रमणदान देने और ब्राह्मणमात्रको भोजन करानेसे नरक प्राप्ति बतलाना मिथ्यावादियोंका कार्य्य है।

# (बोल छट्टा)

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन पृष्ट ६८ पर लिखते हैं "अथ इहां भगाने पुत्रां कह्यो वेद भण्यां त्राणा न होवे ब्राह्मण जीमायां तमतमा जाय तमतमा ते अन्धेरा में अंधेरा ते एहवी नरकमें जाय इम कह्यो जो वित्र जीमायां पुण्य कहे तो नरक क्यूं कही" (भ्र० पृ० ६८) इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भृगु पुरोहितके पुत्रोंका नाम लेकर अनुकम्पादानमें पाप बताना मूर्लों का कार्य्य है। भृगुकं पुत्रोंने अनुकम्पा दान देनेमें पाप होना नहीं कहा था किन्तु यज्ञ यागादि कर के पूज्य बुद्धिसे ब्राह्मण भोजन कराने, और पुत्रोत्पादन करनेसे जो लोग दुर्गितिमार्गका निरोध होना मानते हैं उनके मन्तव्यको मिथ्या बतलाया था। यदि कोई कहे कि अनुकम्पा करके असंयतिको दान देनेसे पुण्य होता तो भृगुके पुत्रोंने ब्राह्मण भोजन करानेसे तमतमा जाना क्यों कहा ? तो इसका उत्तर यह है। यहां टीकाकारने लिखा है कि:—

तेहि भोजिताः कुमार्ग प्ररूपण पशुवधादावेव कर्मोपचयनिबन्धनेऽसद्व्यापारे प्रवर्तन्त इत्यसत्प्रवर्तनतस्तद्भोजनस्य नरक गति हेतुत्वमेव"

अर्थात् हिंसामय धर्मकी प्रशंसा और दयामय धर्मकी निंदा करने वाले ब्राह्मण, भोजन कराये हुए कुमार्गकी प्ररूपणा और कर्मको बढाने वाले पशुवध आदि असद् ब्यापारमें ही प्रवृत्त होते हैं अत: असद् व्यापारमें प्रवृत्त होनेके कारण उनको भोजन कराना नरक प्राप्तिका हेतु होता है। यहां टीकाकारने जो ब्राह्मण असद् व्यापारमें प्रवृत्त होता है उसीके भोजन कराने से नरक जाना कहा है परन्तु पशुवध आदि नीच कर्मोंका समर्थन न करनेवाले दयालु ब्राह्मणोंको भोजन करानेसे नरक जाना नहीं कहा है इसिलये मूलगाथामें जो ब्राह्मण भोजन करानेसे तमतमा जाना कहा है उसका अभिप्राय सब ब्राह्मणोंके भोजन करानेसे नहीं है किंतु दया रहित हिंसक ब्राह्मणको भोजन करानेसे है अत: भृगुके पुत्रोंका नाम लेकर अनुकम्पादानका विरोध करना मिथ्या है। हिंसक छली कण्टी वक ब्रतिक आदि नीच ब्राह्मणोंको भोजन करानेसे नरक जाना मनुने भी लिखा है और बही बात भृगुके पुत्रोंने कही है इसिलये अनुकम्पादानका खण्डन करना अयुक्त है।

# (बोल ७ वां)

(प्रेरक)

अमिविध्वंसनकार भ्रम० पृ० ७३ पर सुयगडांग सूत्र श्रु० २ अ० ५ गाथा ३३ वीं को लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ ईहां पिण इम कह्यो दान देवे छेवे इसो वर्तमान देखि दूषण नहीं कहे। ए तो प्रत्यक्ष पाठ कह्यों जे छेवे देवे ते बेछां पाप पुण्य नहीं किहणों। दिक्खणाए कहितां दाननों पिडिछंभ किहतां आगछाने देवों ते प्राप्ति एतछे दान देवे ते दाननी आगछाने प्राप्ति हुवे ते बेछां पुण्य पाप किहणों वज्यों पिण और वेछां वज्यों नहीं" इत्यादि इनके कहनेका तात्पर्ये यह है कि जिस समय दाता अनुकम्पा छाकर किसी हीन दीनको दान दे रहा है और वह हीन दीन छे रहा है उस समय साधुको उस दानमें एकान्त पाप न कहना चाहिये परन्तु दूसरे समयमें अनुकम्पादानका फछ एकान्त पाप कह कर । उसका निषेध कर देना चाहिये। इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

सुयगडांग सूत्रकी वह गाथा, टीकाके साथ लिख कर इसका समाधान किया जाता है। वह गाथा यह है:—

### "दिक्खणाए पडिलंभो अत्थिवा णत्थिवा पुणो णवियागरेज मेहावी संति मगांच बृहए"

( सुय० श्रु० २ अ० ५ गाथा ३३ )

(टीका)

दानं दक्षिणा तस्याः प्रतिलंभः प्राप्तिः स दानलाभोऽस्माद् गृहस्थादेः सकाशा दंस्ति नास्तिवा इत्येवं न व्यागृणीयात् मेधावी मर्च्यादाव्यवस्थितः यदिवा स्वयूथ्यस्य तीर्था- न्तरीयस्यवा दानं प्रहणं प्रति योलाभः स एकान्तेनास्ति संभवित नास्तीत्येवं न ब्रूया दे कान्तेन, तद्दान प्रहण निषेधे दोषोत्पत्ति संभवात् । तथािह तद्दान निषेधेऽन्तराय संभव-स्तद्वे चित्यक्व, तद्दानानुमतावण्यधिकरणोद्भवः इत्यतोऽस्ति दानं नास्तिवेत्येवमेकान्तेन न ब्रूयात् कथं ब्रूयादिति दर्शयिति—शान्तिः मोभः तस्य मागः सम्यग्ज्ञान दर्शन चारि-व्रात्मकस्तमुपबृं ह्येद् वर्थयेद् । यथा मोभ्र मार्गाभिवृद्धिभवित तथा ब्रूयादित्यर्थः । एत दुक्तं भावित पृष्टः केनिचह्ये प्रति प्राहक विषयं निरवण्य मेव ब्रूयादित्येवमादिक मन्य-दिप विविध धर्मदेशनावसरे वाच्यम् । तथा चोक्तम् "सावज्ञण वज्ञाणं वयणाणं जोण-जाणइ विसेसं"

अर्थः ---

साधुकी मर्प्यादामें स्थित हुए मुनिको यह न कहना चाहिये कि अमुक गृहस्थसे दानकी प्राप्ति होगी या न होगी। अथवा दानलाभके विषयमें स्वयूथिक या पर्यूथिक साधुके प्छने पर एकान्त रूपते यह न कहना चाहिये कि आज तुझको मिक्षा मिलेगी या, न मिलेगी। यदि "आज तुझको मिक्षा न मिलेगी" ऐसा कहे तो अन्तराय होना सम्भव है और मिक्षार्थीक चित्तमें दुःख भो उत्पन्न होगा। तथा "आज तुमको मिक्षा मिलेगी" ऐसा कहने पर पूछने वाले साधुको हव की उत्पत्ति होनेसे अधिकरणादि दोष उत्पन्न होगा इसिलेये स्वयूथिक या पर्यूथिकके पूछने पर मिक्षा लाभके सम्बन्नमें साधुको एकान्तरूपसे कुछ भी न कहना चाहिये। जिस प्रकार ज्ञान दर्शन और चारित्र रूप मोक्षमार्गको उन्नित हो वही बात भाषा समितिके द्वारा कहनी चाहिए। तात्पर्य्य यह है कि स्वयूथिक या पर्यूथिक साधु मुनिसे आकर पूछे कि "आज मुझको मिक्षाका लाम होगा या नहीं ?" तो साधुकी मर्प्यादामें स्थित मुनि एकान्त रूपसे यह न कहे कि आज तुझको मिक्षा न मिलेगी, और यह भी न कहे कि आज तुझको मिक्षा न मिलेगी, और यह भी न कहे कि आज तुझको मिक्षा न मिलेगी किन्तु विधि निर्णेध न करके भाषा समितिके द्वारा उत्तर देना चाहिये। इसी प्रकार धर्मोपदेश करते समय भी साधुको निरवस भाषा स्वित्ती चाहिये। कहा है कि जिस साधुको सावस और निरवस भाषाका ज्ञान नहीं है वह धर्मोपदेश क्या दे सकता है ? यह उत्तर लिखी हुई गाथाका ट कानुसार अर्थ है।

यहां तो अनुकम्पादानका कोई प्रसङ्ग नहीं है। भाषासुमितका यह प्रकरण है इस लिये उक्त गाथामें यह उपदेश किया है कि स्वयूथिक या परयूथिक साधु सुनिसे यदि यह पूछे कि आज सुझको भिक्षाका लाभ होगा या नहीं ? तो मर्थ्यादामें कायम रहनेवाला सुनि एकान्त रूपसे भिक्षाका लाभ और अलाभ कुछ भी न कहे किन्तु भाषा सुमितके द्वारा उसके प्रश्नका उत्तर देवे अतः इस गाथाका नाम लेकर यह कहना कि "जिस समय दाता हीन दीनको दे रहा हो और लेनेवाला ले रहा हो उसी समयमें साधुको अनुकम्पादानमें एकान्त पाप न कहना चाहिये परन्तु उपदेश करते समय एकान्त पाप कह कर अनुकम्पादानका निषेध करना चाहिये" एकांत मिथ्या है।

इस गाथामें जो "पिडलंभ" पद आया है वह स्वयृथिक या परयूथिक साधु के दान लाभ अर्थमें ही आया है गृहस्थके दान लाभ अर्थमें नहीं। अतएव टीकाकारने लिखा है कि:—'यदि वा स्वयूथ्यस्य तीर्थान्तरीय स्य वा दानं ब्रहणं प्रति यो लाभः" अर्थात् स्वयूथिक यानी अपने यूथके साधुको और तीर्थान्तरीय यानी अन्य दशैनीय साधुको दानकी प्राप्ति होना प्रतिस्म है।"

अतः इस गाथाकी साक्षी देकर को जीतमलजीने गृहस्थके दान लाभ अर्थमें "प्रतिलम्भ" पदका व्यवहार बतलाया है वह मिथ्या है तथा इस गाथाको लिखकर इसके नीचे जो जीतमलजीने टव्वा अर्थ दिया है वह भी मूख्पाठ और टीकासे असम्मत होने के कारण एकान्त अगुद्ध और अप्रामाणिक है उसका आश्रय लेकर अनुकम्पादान का खण्डन करना मिथ्यादृष्टियोंका कार्य्य है।

# (बोल ८ वां)

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार अम० ए० ७४ पर ज्ञाता सूत्र अध्ययन १३ का मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ इहां कहा। जो नन्दन मणिहारो दान शालादिकनो घणो आरंभ करी मरीने डेड़को थयो। जो सावच दान थी पुण्य हुवे तो दानशालादिकथी घणां असंयित जीवां रे साता उपजाई ते सातारा फल किहां गयो" इनके कहनेका भाव यह है कि नन्दन मिन हारने अनुकम्पा दान देकर अनेक हीन दीन दुःखी जीवांको सुख दिया था परन्तु वह मर कर मेढक योनिमें उत्पन्न हुआ यदि अनुकम्पादान देना पुण्य होता तो नन्दन मिनहार मर कर मेढक क्यों होता? अतः अनुकम्पा दान देना एकान्त पाप है। इसका क्या समाधान? ( प्ररूपक)

नन्दन मनिहारका नाम छेकर अनुकम्पादानमें पाप कहना अज्ञानका परिणाम है। ज्ञाता सूत्रके मूळपाठमें स्पष्ट छिखा है कि नन्दन मनिहार नन्दा नामक पुष्करिणीमें आसक्त होनेसे मेढक योनिमें उत्पन्न हुआ था, हीन दीन जीवोंको अनुकम्पादान देनेसे नहीं। ज्ञाता सूत्रका वह पाठ यह है:—

"तत्तेणं णंदे तेहि सोलसेहिं रोगायंकेहिं अभिभूएसमाणे णंदाए पोक्खरिणोये मुच्छित्ते तिरिक्ख जोणिएहिं बद्धाण बद्ध १ सिए अद्द दुहद वसद्दे कालमासे कालं किचा णंदाए पोक्खरिणीये दददृरिये कुत्थिं सि दद्दुरत्ताए उववण्णे" इसके अनन्तर वह नन्दन मनिहार सोलह रोगोंसे पोडित होकर नन्दा नामक पुष्क-रिणोमें आसक्त होनेके कारण तिय्यांच्य योनिकी आयु बांध कर अतिरुद्ध ध्यान ध्याता हुआ काल के अवसरमें मृत्युको प्राप्त होकर नन्दा नामक पुष्करिणीके अन्दर मेडक योनिमें उत्बन्न हुआ।

यहां नन्दा नामक पुष्करिणीमें आसक्त (गृद्ध ) होनेके कारण नन्दन मनिहारको मेढक योनिमें जनम लेना लिखा है हीन दीन जीवों पर दया लाकर दान देनेके कारण नहीं । अतः नन्दन मनिहारका नाम छेकर अनुकम्पा दानमें एकान्त पाप कहना मिथ्या-वादियोंका काम है। कई ऐसा प्रश्न काते हैं कि अनु हम्पा दान देनेमें यदि पुण्य था तो नन्दन मनिहार अनुकम्या द न देकर मेढक क्यों हुआ ? अनुकम्पा दानका फल उसको क्या मिला था ? उनसे कहना चाहिये कि नन्दन मनिहारने श्रावकोंके बारह ज़त भी धारण किये थे उसका फर उसको क्या मिला था यह ब्याप बतलाइये ? यदि वह कहें कि बारह ब्रद धारण करनेका फल नन्दन मनिहारको अच्छा ही मिला होगा परन्तु मूख-पाठमें उसका कुछ कथन नहीं है, तो यही उनके प्रश्नका भी उत्तर है अर्थात् अनुकम्पा दान देनेका फल नन्दन मनिहारको अच्छा ही मिला होगा परन्तु मुख्पाठमें उसका कुछ कथन नहीं है यहां तो नन्दन मनिहार का चरित्र बता कर यह उपदेश किया है कि भव्य जीवोंको सांसारिक पदार्थों में आसक्त न होना चाहिये और भूल कर भी कुसङ्गितमें न पड़ना चाहिये क्योंकि नन्दन मनिहार कुसङ्गतिमें पड़ कर वारह व्रतधारी श्रावकसे फिर िष्यादृष्टि हो गया था और नन्दा नामक पुष्करिणोमें आसक्त होकर मेढक योनिमें जन्म लिया था। यही नन्दन मनिहारके उपाख्यानका सार है अत: नन्दन मनिहारके उदाहरण से अनुकम्पा दानमें एकांत पाप कहना अज्ञान है।

कोई कोई कहते हैं कि "नन्दन मनिहार जब तक सम्यग्दृष्टि था तब तक उसने दानशाला आदि परोपकारका कार्य्य नहीं किया था किन्तु मिध्यादृष्टि होने पर उसने दानशाला आदि परोपकारके कार्य्य किये थे इसलिये अनुकम्पादान आदि परोपकार के कार्य्य मिध्यादृष्टि करते हैं सम्यग्दृष्टि नहीं" वे भोले जीव हैं। राजा प्रदेशी जब तक मिध्यात्वी था तब तक दानशाला आदि परोपकारका कार्य्य नहीं करता था बल्कि हीन दीन जीवोंकी जोविकाका उच्लेद करता था परन्तु केशीकुमार मुनिके उपदेशसे जब वह बारह ब्रतधारी श्रावक हुआ तब वह दानशाला बना कर हीन दीन जीवोंको दान देने लग गया था अतः अनुकम्पा दान देना मिध्यादृष्टियोंका ही कार्य्य नहीं है सम्यग्दृष्टि भी यह कार्य करते हैं इसलिये अनुकम्पादान आदि परोपकारके कार्य्य से जनता को विमुख करना मिध्यादृष्टियोंका कार्य समझना चाहिये।

(बोल ९)

(प्रेरक)

अमिबध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ ७६ पर ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा दशका मूलपाठ खिख कर एक धर्मदानको छोड़ शेप नौ दानोंको अधर्म दानमें कायम करनेके लिये यह खिखते हैं:—

"असंयितने सूझता असूझता अशनादिक ४ दीघां एकान्त पाप भगवती शतक आठ उद्देशा ६ कहो ते मांटे ए नौ दानामें धर्मपुण्य मिश्र नहीं छै कोई कहे एक धर्म-दान एक अधर्मदान बीजा आठांमें मिश्र छै। केई एकछो पुण्य छै इम कहे तेहनो उत्तर—जो वेश्यादिकनो दान अधर्ममें थापे विषयरो दोप बतायने तो बीजा आठ पिण विषयमें इज छैं" (अ० पृ० ७६)

इसका समाधान ?

( प्ररूपक )

धर्मदानको छोड़ कर शेष नौ दानोंको अधर्मदानमें गिनना शास्त्रविरुद्ध है। शास्त्रकारने दश ही दानोंको परस्पर विलक्षण और एकमें दूसरेका समावेश न होना बतलाया
है। यदि धर्मदानको छोड़ कर शेष नौ ही दान अधर्मदानके भेद होते तो शास्त्रकार यह
खिखते कि "दुविहे दाणे पण्णत्ते तंजहा—धरम दाणे चेव अधरमदाणे चेव" यह खिख
कर पश्चात् अनुकरमा आदि दानोंको अधर्मदानमें समावेश कर देते परन्तु ऐसा न कह
कर जो दानके दश भेद शास्त्रकारने वतलाये हैं इससे अनुकरमा आदि दानोंका अधर्मदानसे भेद होना स्पष्ट सिद्ध होता है। दूसरी बात यह है कि इन दश दानोंके गुणानुसार नाम रक्खे गये हैं जिस दानका फल अनुकरमा है उसका 'अनुकरमा' नाम रक्खा
है और जिसका फल संप्रह (दीन दु:खोको सहायता देना) है उसका संप्रह नाम रक्खा
है इसी तरह शेष आठ दानोंके भी गुणानुसार ही नाम रक्खे गये है और भीपणजीन
भी यह बात मानी है जैसे कि उन्होंने लिखा है ''दश दान भगवन्त भाषिया, सूत्र ठाणांग
माय। गुण निष्पन्न नाम छै तेहनो, भोलांने खबर न काय" (पद्य भीषणजी कृत)

इस पद्यमें दश दानोंका गुणानुसार नाम होना खर्यं भीषणजीने खीकार किया है ऐसी दशामें धर्मदानको छोड़ कर शेष नौ ही दानोंको अधर्मदानमें बताना जीतमलजी का अपने गुरुकी उक्तिसे ही विरुद्ध होता है। जब कि इन दानोंके नाम इनके गुणानुसार रक्त्वे गये हैं तब अनुकम्पादानका गुण अनुकम्पा कहना होगा अनुकम्पा अधर्ममें नहीं है, इसल्यि अनुकम्पादान अधर्मदानमें नहीं हो सकता। इसी तरह संब्रह दानका फल संब्रह (दीन दु:खीको सहायता देना) करुणादानका कुल करुणा और लजा आदि दानों के फल लजा आदि हैं। दीन दु:खीको सहायता देना आदि अधर्ममें नहीं है अत: संब्रह आदि दान अधर्मदानमें नहीं हो सकते ऐसी दशामें एक धर्मदानके सिवाय बाकीके नौ ही दानोंको अधर्मदानमें स्थापन करना अज्ञानका परिणाम है।

जो छोग एक धर्मदानको छोड कर शेष नौ दानोंको अधर्ममें गिनते हैं उनसे कहना चाहिये कि जो दान, भक्ति भावसे प्रत्युपकारकी आज्ञाके विना पश्च महाव्रतधारी साधुको दिया जाता है वही मुख्य रूपसे एकान्त धर्मदान है। परन्तु जो खजावश या अनुकम्पा करके साधुको दिया जाता है वह दान, दाताके परिणामानुसार मुख्यरूपसे लजादान और अनुक्रम्पादान है। यह दान, धर्मदानसे कथंचित भिन्न है क्योंकि इसमें दाताका परिणाम लज्जा और अनुक्रम्पाका भी है अत: तुम्हारे हिसाबसे इस दानका फल अधर्म ही होना चाहिये यदि कहो कि "किसी भी परिणामसे साधुको दान देना एकांत धर्मदान है इसिछिये उक्त दानोंका फल अधर्म नहीं है" तो नागश्री ब्राह्मणीने मुनि को मारनेके परिणामसे कड्वा तुम्वा का शाक दिया था और साहुकारकी स्त्रीने विषय भोग करानेकी लाखसासे अर्णक मुनिको मोदक दिये थे फिर इन दानोंका फल भी अधर्म न होना चाहिए यदि कहो कि नागश्रीने मुनिको मारनेके परिणामसे, और साहूकार की स्त्रीने मुनिको भ्रष्ट करनेके भावसे दान दिये थे इसिछिये उनके दान उनके परिणामानु-सार अधर्मदान थे धर्मदान नहीं, तो उसी तरह यह भी समझो कि जो दान, छजावज या अनुकम्पा करके मुनिको दिया जाता है वह भी दाताके परिणामानुसार छजादान और अनुक्रमपादान ही है। तुम्हारे सिद्धांतानुसार इन दानोंमें भी अधर्भ ही होना चाहिये परन्त यह शास्त्र संमत नहीं है इन दानोंमें भी दाताके परिणाम:नुसार धर्म ही होता है। अतः धर्मदानको छोड कर शेष नौ दानोंको अधर्ममें कायम करना अज्ञान है। अनुकरण दान साधु भी देते हैं इसका प्रमाण नीचे दिया जाता है।

"अणुकम्पं पडुच तओ पडिणीया पण्णत्ता तंजहा—तवस्सि पडिणीए, गिलाण पडिणीए, सेहपडिणीए"

( ठाणाङ्क ठाणा ३ उद्देशा ४ )

अर्थात् तीन मनुष्य अनुकम्पा करने योग्य होते हैं। तपस्वी क्षपक, रोग आदिसे ग्छान, और नवदीक्षित शिष्य, इनकी अनुकम्पा न करे और न करावे तो वह वैरी समझा जाता है।

इस पाठके अनुसार यदि कोई, रोग आदिसे ग्लान और तपस्वी क्षपक, तथा नवदीक्षित शिष्य पर अनुकम्पा करके दान देवे तो वह दान दाताका परिणामके अनु-सार मुख्य रूपसे अनुकम्पादान है। इसमें भी जो लोग धर्मदानके सिवाय नौ दानोंको अधर्ममें मानते हैं उनके हिसाबसे अधर्म होना चाहिये। उवाई सूत्रमें छोकोपचार विनय के "कार्य्यंहेतु" और "कृतप्रतिक्रिया" नामक दो भेद कहे गये हैं। "यदि गुरुजीको भात पानी आदि देकर मैं प्रसन्न रक्खूंगा तो वह मुझको शास्त्र देनेकी छपा करेंगे" इस भाव से गुरुकी सेवा भक्ति दान सम्मान आदि करना "कार्य्यहेतु विनय" कहलाता है। यह विनय "करिष्यतीति दान" के अन्तर्गत है क्योंकि जो दान प्रत्युपकारकी आशासे दिया जाता है उसीको 'करिष्यतीति" दोन कहते हैं। साधु भी अपने गुरुको यह दान देकर लोकोपचार विनय करता है। यह दान प्रत्युपकारकी आशासे किये जानेसे 'करिष्य-तीति दान" है। जीतमलजीके हिसाबसे यह दान भी अधर्ममें ही ठहरता है क्योंकि प्रत्युपकार की आशासे किये जानेके कारण यह दान कथंचित् धर्मदानसे भिन्न है।

को दान उपकारी पुरुषको उपकारके बद्छेमें दिया जाता है वह "कृत दान" कहलाता है। साधु भी उपकारके बद्छेमें अपने गुरुको यह दान देकर "कृत प्रति क्रिया" नामक विनय करता है। यह दान उपकारके बद्छेमें दिया जाता है इसिछिये कथंचित् धर्मदानसे भिन्न है अतः जीतमल्जीके हिसाबसे इसमें भी पाप ही होना चाहिये। कई मनुष्य मुनिको गर्वसे भी दान देते हैं वह दान दाताका परिणामके अनुसार गर्वदान है उस मेंभी जीतमल्जीकी प्ररूपणाके अनुसार पाप ही ठहरता है परन्तु शास्त्र प्रमाणसे यह प्ररूपणा मिथ्या सिद्ध होती है क्योंकि लोकोपचार विनय करनेके लिये अपने गुरुको "कृत दान" और "करिष्यतीति दान" करने वाले मुनिको और गर्वसे मुनिको दान देने वाले गृहस्थको धर्म होता है पाप नहीं होता। अतः एक धर्मदानको लोड़ कर शेष नौ दानोंको एकान्त अधर्ममें कायम करना अज्ञान है।

वास्तवमें ये दशविध दान, परस्पर एक दूसरेसे भिन्न और नामानुसार गुणवाले हैं अतएव ये अलग अलग कहे गये हैं यदि धर्मदानको छोड़ कर शेष नौ दान एकान्त रूपसे अधर्म में ही होते तो इन्हें अधर्म दानसे अलग लिखनेकी कुछ भी आवश्यकता न थी। भीषणजीने अपने पद्यमें स्पष्ट स्वीकार किया है कि इन दानोंके नाम गुणानु-सार रक्खे गये हैं इसलिये जैसा इनका नाम है वैसा ही इनका गुण भी है अतः अनु-कम्पा आदि नौ दानोंको एकांत अधर्ममें स्थापन करना अज्ञान है।

ठःणाङ्ग सूत्रकी मूलगाथा टीकाके साथ लिख कर इन दश दानोंकी व्याख्या की जाती है। वह गाथा यह है—

"दसविहे दाणे पण्णते तंजहा— ''अनुकम्पा संग्गहे चैव भए कालुणि एति च रुजाए गारवेणं च अधम्मे पुण सत्तमें धम्मेत अद्दमे बुत्ते काही तीत कतंति त''

( ठाणाङ्ग ठाणा १० उद्देशा ३ )

टीकाः---

'द्शेत्यादि' अनुकम्पेत्यादि इलोक: सार्ध: 'अनुकम्प' त्ति दानशब्दसम्बन्धाद-नुकम्पया कृपया दानं दीनःनाथ विषय मनुकम्पादान मथवा अनुक्रम्पातो यद्दानं तद्नु उक्तञ्च वाचक्—मुख्यौ ृ्रमास्वातिपूज्यपादै: 'कृपणेऽनाथद्रिद्रे कम्पैबोपचारात् व्यसनभाष्तेच रोगशोकहते यदीयते कृपार्थादनुषम्या तद्भवेदानम्' संप्रहणं संप्रहः व्यसनादौ सहाय करणं तदर्थे दानं संग्रहदानम् अथवा अभेदाहानमपि संग्रह उच्यते **धाहच 'अ**भ्युद्ये व्यसनेवा यत्रिक्विद्दीयते सहायार्थे तत्संग्रहतोऽभिमतं मुनिभिर्दानं न मोक्षाय" तथा भयाद्दानं भयदानं भयनिमित्तत्वाद्दानमपि भय मुपचारात् । इतः श्व 'राजारक्षपुरोहित मधुमुखमावज्र दृण्डपाशिशुच । यदीयते भयार्थात्तद्भयदानं बुधै-डोंयम्' कालुणिएत्ति कारुण्यं शोकस्तेन पुत्रादिवियोगजनितेन तदीयस्यैव तल्पादे: स जनमान्तरे सुखितो भवत्विति वासनातोऽन्यस्य वा यद्दानं तत्कारुण्य दानम्। कारुण्य-जन्यत्वा द्वान मिप कारुण्य मुक्त मुक्चारात्। तथा रुज्जया ह्विया दानंयद् तहजादान मुच्यते इक्तञ्च 'अभ्यर्थितः परेणतु यहानं जनसमृहमध्य गतः परचित्त रक्षणार्थ छज्ञाया-स्तद्भवेद्दानम्" 'गारवेणांत्ति गौरवेण गर्वेण यद्दीयते तद्गौरवदानम् उक्तश्च "नट नर्तक मुष्टि-केभ्यो दानं सम्बन्धि बन्धु मित्रेभ्यः यद्दीयते यशोऽर्थं गर्वेणतु तद्भवेदानम्" अधर्भपोषकं दानधर्मदानम् अधर्मकारणाद्वा अधर्म एवेति उक्तञ्व । 'हिंसानृत चौर्ट्योद्यत परदार परि-ं प्रह प्रसक्तेभ्यः यद्दीयतेहि तेषां तज्जानीयाद्धर्मीय' धर्मकारणम् यत्तद्धर्मदानं धर्मएववा उक्तञ्ब—'समतृण मणि मुक्तेभ्यो यहानं दीयते सुपात्रेभ्यः अक्षयमतुल मनंतं तद्दानं भवति धर्माय' करिष्यति कञ्चनोपकारं ममायमित्ति बुद्धया यद्दानं तत्करिष्यतीति दान मुच्यते तथा कृतं ममानेन तत्प्रयोजन मिति प्रत्युपकारार्धं यद्दानं तत्कृत मिति । उक्तञ्च 'शतशः कृतोपकारो दत्तवच सहस्रशो ममानेन अहमपि ददामि किञ्चित्प्रत्युपकाराय तद्दानम्।

**अ**थ:---

दान दश प्रकारके हैं (१) अनुकम्पा दान (२) संग्रह दान (३) भय दान (४) कारुण्य दान (५) रुज्जादान (६) गौरव दान (७) अधर्म दान (८) धर्म दान (९) करि-ष्यति दान (१०) कृत दान। यह मुखार्थ है। टीकाका अर्थ निम्नलिखित है—

मूलगाथामें यद्यपि अनुकम्पा और संग्रह आदि शब्दोंके आगे दान शब्द नहीं आया है तथापि गाथाके पूर्वमें पठित वाक्यसे दान शब्दका सम्बन्ध करके अनुकम्पादान संग्रह दान इत्यादि इन दानोंका नाम जानना चाहिये। अथवा अनुकम्पा से जो दान दिया जाता है उपचारसे वह अनुकम्पा ही कहा जाता है। वाचक मुख्य उमा स्वातिने

कह। है कि कृपण, अनाथ, दरिद्र, दुखी और रोग शोकसे पीडित जीव को अनुक्रम्पा करके जो दान दिया जाता है उसे 'अनुकम्पा' या 'अनुकम्पादान' कहते हैं। दुखी जीव को सहायता देनेका नाम 'संप्रह' है उसके निमित्त जो दान दिया जाता है उसे संप्रह या संप्रहदान कहते हैं । पूज्यपाद उमा स्वातिने कहा है कि अभ्युदय ( ह्हाी ) या संकट होने पर सहायताके लिये जो दान दिया जाता है उसे मुनि लोग संपहदान ऋहते हैं यह दान मोक्षके छिये नहीं होता। जो दान भयसे दिया जाता है वह 'भय' या भयदान कहा जाता है। राजा महाराजा कोटवाल आदिको भयके कारण दान देना 'भयदान' है। जो दान करुणा ( शोक ) से दिया जाता है वह कारुण्य या कारुण्यदान कहलाता है। पुत्र आदिके मरने पर उस पुत्रको परलोकमें सुखी होनेके भावसे उसके खाट आदिको दान देना 'कारण्य-दान' समझना चाहिये। जो दान छज्जाके कारण दिया जाता है वह छज्जा-दान कहलाता है। सभा आदिमें बैठे हुए पुरुषसे कोई वस्तु मांगने पर वह पुरुष रुजावश परायेका चित्त भक्त न होनेके लिये जो दान देता है वह लजादान कहलाता है। नाचने गाने वाळे महत्रद्ध करनेवाले और अपने सम्बन्धी वन्ध्र वान्धव, और मित्र आदिको कीर्ति के छिये जो दान दिया जाता है उसे गौरवदान कहते हैं यह दान गर्दसे दिया जाता है इस हिये इसका गौरवदान नाम रक्खा है। जो दान अधर्मके लिये दिया जाता है वह अधर्म-दान कहनाता है। हिंसा झठ चोरी और परस्त्री सेवन करनेवालोंको हिंसा झठ चोरी और जारीकी सहायता देनेके छिये जो दान दिया जाता है वह 'अधर्मनान' है। धर्मके छिये दान देना धर्मदान है। तुण मणि और मुक्ताको समान समझने वाले सुपात्रको को दान दिया जाता है वह धर्मदान है यह दान अक्षय अतुल्य और अनन्त होता है। जो दान प्रत्यपकारकी आज्ञासे दिया जाता है उसे 'करिष्यति इति दान' कहते हैं। जो उपकारका बदला चुकानेके लिये उपकारीको दान दिया जाता है वह कृत दान कहलाता है। इसने सैकड़ों मेरे उपकार किये हैं और हजारों बार मुझको दान दिये हैं अतः इसे मैं भी दूं यह समझ कर जो दान दिया जाता है वह कृतदान समझना चाहिये। यह ऊपर लिखी हुई टीकाका भावार्थ है।

यहां मूलपाठ और टीकामें हिंसा झूठ चोरी और जारीके छिये जो हिंसक चोर जार आदिको दान दिया जाता है उसीको अवर्मदान फहा है इससे भिन्न दानोंको नहीं इस छिये धर्मदानको छोड़ कर रोप दानोंको अवर्मदानमें बताना मूलराठ और टीकासे विरुद्ध समझना चाहिये। जो छोग धर्मदानके सिवाय दूसरे दानोंको अधर्म तथा एकांत पापमें बतलाते हैं उनके हिसाबसे उपकारीको उपकारके बद्छेमें कृतदान करना अधर्म और एकान्त पाप ठहरता है और उपकारका बद्छा चुकानेवाला कृतज्ञ पुरुष एकान्त पापी

कायम होता है इसके विपरीत उपकारीको उपकारका बदछा न चुकाना धर्म और उपकार का बदछा न चुकानेवाछा कृतझ पुरुष धार्मिक सिद्ध होता है परन्तु यह बात छोक और शास्त्र दोनों ही से विरुद्ध है शास्त्र और शिष्ट पुरुष कृतज्ञको पापी और कृत्रमको धार्मिक कदापि नहीं कह सकते यह तो जीतमछजीकी ही अछौकिक प्रतिभा है जो कृत्व को पापी और कृतन्नको धार्मिक कायम करती है। वास्तवमें इन दश दानोंके गुणानुसार नाम रक्खे गये हैं इसिछये एक अधर्मदान ही अधर्म है उससे भिन्न दान अधर्मदान नहीं हैं कितु नामानुसार उनके गुण हैं भोषणजीने भी इन दानोंके नाम गुण निष्यन्न कहे हैं अतः धर्मदानको छोड़ कर शेष नौही दानोंको अधर्मदानमें कायम करना अज्ञानका परिणाम है।

# (बोल दसवां)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ७८ पर लिखते हैं—

'एनव दान चार विसामा बाहिरे छै। धर्मदान विसामा माहि छै। एन्याय तो चतुर हुवे तो ओ छले इनके कहनेका तात्पर्य यह है कि गृहस्थ जीवोंको सावद्य कर्मों का भार उतार कर विश्राम करनेके छिये चार स्थान कहे हैं। वे ये हैं—बारह ब्रत प्रहण, सामायक देशावकाशिक ब्रत, पौषघोषवास और संथार। सल्लेखना द्वारा पण्डित मरण प्राप्त करना, इन विश्राम स्थानोंमें एक धर्मदान ही शामिल होता है शेष नौ दान नहीं होते अत: वे अधर्मदान हैं। इसका समाधान क्या है ?

( प्रइपक )

जो किया विश्राम स्थानसे बाहर है उसे एकान्त पापमें बताना मूर्शता है क्योंकि मिथ्यादृष्टियोंकी सभी कियाएं विश्राम स्थानोंसे बाहर ही होती हैं हो भी वे अपनी कियाओंसे पुण्य संचय करके स्वर्गगामी होते हैं यदि विश्राम स्थानसे बाहर की सभी कियाएं एकांत पापमें होतीं तो मिथ्यादृष्टि विश्राम स्थानसे बाहरकी किया करके उसके द्वारा स्वर्गगामी क्यों होता ? क्योंकि ऊपर कहे हुए चार विश्राम स्थान सम्यक्टृष्ट्योंके हैं मिथ्यादृष्टियोंके नहीं यह बात निर्विवाद है ऐसी दशामें विश्राम स्थानोंसे बाहर की कियाओंको एकान्त पापमें कायम करना मूर्श्वताके सिवाय और कुछ नहीं है।

# (बोल ग्यारहवां)

(प्रेरक)

श्रमविध्वंसन कार श्रमविध्वंसन पृष्ठ ७८ पर लिखते हैं:—'अठ दश धर्म दश स्थिवर कहा। पिण सावद्य निरवद्य भोलखणा, अने दश दान कहा। ते पिण सावद्य निरवद्य पिछाणणा। धर्म अने स्थिवर कहा। छै पिण लोकिक लोकोत्तर दोनूं छै जिम जम्बद्वीप पन्नित्तमें तीन तीर्थ कह्या मागध वरदाम प्रभास पिण आदरवा योग्य नहीं तिम सावद्य धर्म, स्थिवर, द न पिण आदरवा योग्य नहीं सावद्य छाड़वा योग्य छै" इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

ठ णाङ्ग सुत्र ठाणा दशका मूलगठ लिख कर इसका समाधान किया जाता है। ठाणाङ्ग सूत्रका मूलपाठ यह है:—

"दसिंबहे धम्मे पन्नत्ते तंजहा—गामवम्मे, नगरधम्मे, रह-धम्मे, पासंडवम्मे, कुलधम्मे, गणधम्मे, संघधम्मे, सुयधम्मे, चारित्त-धम्मे अत्थिकायधम्मे"

( ठाणाङ्गठाणा १० )

टीकाः---

प्रामाः जनपदाश्रया स्तेषां तेषुवा धर्मः सदाचारो व्यवस्थेति प्राम धर्मः । सचप्रतिन्त्रामं भिन्न इति । अथवा प्राम झेन्द्रयप्रामो रूढे स्तद्धमों विषयाभिरूषः । नगरधम्मों नगराचारः सोऽपि प्रतिनगरं भिन्न एव । राष्ट्रधमों देशाचारः पाषण्डधमः पाषण्डिनामाचारः कुडधमें उपादि कुळाचारः । अथवा कुळं चान्द्रादिक माईतानां गच्छ समूहात्मकं तस्यधमः समाचारो । गणधर्मा मछ।दिगण व्यवस्था जीनानांवा कुडसमुदायो गणः कोटि कादिः तद्धमीस्तत्समाचारः । श्रुतमेव आचारादिकं दुर्गित प्रवतज्ञीव धारणाद्धर्मः श्रुतधर्मः चयिक्तकरणा चारित्रं तदेव धर्मश्चारित्रधर्मः । अस्तयः प्रदेशा स्तेषां कायोराशि रस्ति-कायः स एव धर्मी गतिपर्याये जीवपुद्गाळयोधीरणादस्तिकायधर्मः" ।

अर्थः--

प्रामस्थ जनताके खाचार व्यवहार खादिकी व्यवस्थाका नाम प्रामधर्म है वह भिन्न भिन्न प्रामों का भिन्न भिन्न होता है धर्म यानी विषयाभिछाप को प्रामधर्म कहते हैं।

नगरमें रहने वाली जनताके आचार व्यवशारका नाम नगरधर्म है और देश विदेश के आचार व्यवहारकी व्यवस्था को राष्ट्रधमें कहते हैं। पाखण्डी यानी ब्रत-धारियों के आचार व्यवहार की व्यवस्था का नाम पाखण्ड धर्म है। उन्न झादि कुलके

विषयाभिलाष इन्द्रियोंके स्वभावका भी नाम है उसमें रागद्वेष करना कर्मबन्धका कारण है अन्यथा नहीं इसल्यि इसे एकान्त पापमें नहीं कह सकते। भीषणश्रीने भी िख्या है। 'कामने भोग शब्दादिक तेहथी रे समता नहीं पावे जीव िल्गार रे। असमता पिण नहीं पामेछे एहथीरे यहां सु मूल नहीं पावे जीव विकार रे। जो रागद्वेष आणे त्यां ऊपरे रे ते ही विकार विषय कषाय रे।" (इन्द्रियादिकी ढाल)

आचार व्यवहारको व्यवस्थाको कुल धर्म कहते हैं, अथवा कुल नाम जैनोंके चान्द्रादिक गच्छका है उस की समाचारीको कुल धर्म कहते हैं। मल्लयुद्ध आदिसे अपनी जीविका चलाने वाले मनुष्योंके आचार व्यवहारकी व्यवस्थाका नाम गण धर्म है। अथवा जैनोंके कुल समुदाय कोटिकादिका नाम गण है उसके समाचारको गणधर्म कहते हैं। सभा आदिके नियम और उपनियमोंको सङ्घर्म कहते हैं अथवा जैनोंके साधु साध्वी श्रावक और श्राविकाओंके समूहका नाम सङ्घ है उसके धर्मको सङ्घर्म कहते हैं। दुर्गतिमें पड़ते हुए जीवोंको बंचाने वाले आचाराङ्गादि बारह अङ्गोंका नाम श्रुत धर्म है। कर्म समूहको विनाश करनेवाले धर्मको चारित्र धर्म कहते हैं। अस्ति नाम प्रदेशोंका है उनकी राशिको अस्तिकाय धर्म कहते हैं यह जीवोंको गति और पर्व्यायमें धारण करता है इसलिये इसे धर्म कहते हैं इसी तरह पञ्चास्ति कायका धर्म समझना चाहिए। यह उपर लिखी हुई टीकाका अर्थ है।

यहां मूलपाठ और टीकामें पहले पहल प्राम धर्म कहा गया है यह प्राम धर्म, प्रामस्थ जनताको चोरी जारी हिंसा झूठ आदि बुराइयोंसे हटा कर सत्पथमें प्रवृत्त करता है प्रामवासियोंकी स्थित रक्षा और उन्तित इसी प्राम धर्म पर अवलिम्बत है। जिस प्राममें प्रामधर्मका पालन नहीं होता उसका शीघ ही अन्त हो जाता है इसिलये प्रामधर्म को जो एकान्त पाप कहता है उसे प्रथम श्रेणिका मूर्ल समझना चाहिये। जिससे चोरी जारी झूठ हिंसा आदि पाप कर्म रकें और जनता सदाचारिणी बने वह एकान्त पाप केंसे हो सकता है? इसी तरह नगरधर्म और राष्ट्रधर्म भी नगर तथा राष्ट्रमें रहने वाली जनताको चोरी जारी हिंसा आदि पाप कर्मोंसे रोक कर सुमार्गमें प्रवृत्त करते हैं। इनके विना नगर और राष्ट्र सुल्यवस्थित नहीं रह सकते अतः इन धर्मोंको एकांत पापमें कहना अज्ञान का परिणाम है। जिससे चोरी जारी और हिंसा आदि एकान्त पापके कार्य्य रोक दिये जाते हैं वह एकान्त पाप केंसे हो सकता है यह बुद्धिमानोंको स्वयं सोच लेना चाहिये।

यदि कोई कहे कि "ये प्रामधर्म आदि जनताके हितसाधक अवश्य हैं परन्तु मोक्ष के सहायक नहीं हैं इसिलये ये लौकिक धर्म हैं लोकोत्तरधर्म नहीं हैं और लोकोत्तरधर्मसे भिन्न सभी धर्म एकान्त पाप हैं तो यह मिथ्या है। ये प्रामधर्मादि मोक्षके भी सहायक हैं क्योंकि श्रुत और चारित्रधर्मके पालनसे मोक्ष होता है और उनका पालन करनेवाले पुरुष प्राम नगर तथा राष्ट्रमें ही रहते हैं वे अपने श्रुत और चारित्र धर्मका पालन तभी कर सकते हैं जब प्राम नगर और राष्ट्रोंमें प्रामधर्म नगरधर्म और राष्ट्रधर्मका पालन होता

हो। जहां उक्त धर्मों का पाछन न होकर चोरी जारी हिंसा आदिका साम्राज्य हो उस स्थान पर चारित्री पुरुषका चारित्र नहीं पछ सकता। अतएव श्रुत तथा चारित्रधर्म के पाछन करने वाछे पुरुषोंके ठाणाङ्ग सूत्रमें पांच सहायक वताए हैं वह पाठ—

"धम्मं चरमाणस्स पंचणिस्सा ठाणा पण्णत्ता तंजहा—छ:काए, गणे, राया, गिहपती, सरीरं"

( ठाणाङ्ग ठाणा ५ )

अर्थात् श्रुत और चारित्र धर्मका पालन करने वाले पुरुषोंके पांच सदायक होते हैं वे ये हैं:—छःकाया, गण, राजा, गृहपति और शरीर।

यहां छः काय आदिके समान ही राजा भी श्रुत और चारित्रधर्मके पालनमें सहायक माना गया है। यदि राजा न हो तो राष्ट्रमें शांति और सुव्यवस्था नहीं रह सकती और शांति तथा सुव्यवस्थाके विना श्रुत और चारित्रधर्मका पालन नहीं हो सकता इसिल्ये ठाणाङ्गसूत्रमें श्रुत और चारित्रधर्मके पालनमें राजा भी सहायक माना गया है। जिस प्रकार राज्यमें शांति और सुव्यवस्थाके विधान करनेसे राजा, श्रुत और चारित्रधर्मके पालनमें सहायक होता है उसी तरह प्रामधर्म, नगरधर्म और राष्ट्रधर्म भी प्राम आदिकी सुव्यवस्था करके श्रुत और चारित्र धर्मके पालनमें सहायक होते हैं अतः ये छौकिकधर्म होने पर भी परम्परासे मोक्षके साधक हैं इसिल्ये इन्हें एकान्त पापमें कहना अज्ञानियों का कार्य्य है।

पाषण्ड धर्म भी एकान्त पापमें नहीं है क्योंकि पाषण्ड नाम व्रतका है और व्रत-धारियोंके धर्मका नाम पाषण्ड धर्म है इसलिए यह भी एकान्त पापमें नहीं हो सकता। पर पाषण्डयोंके धर्ममें भी कई उत्तम गुण होते हैं और उन उत्तम गुणोंके प्रभावसे पर पाषण्डी भी स्वर्गगामी होते हैं इसलिए पर पाषण्डियोंके धर्मको भी एकान्त पाप नहीं कह सकते इसी प्रकार कुल, गण और सङ्घर्म भी एकान्त पापमें नही हैं। उक्त दश ही धर्म अपने अपने कार्यक्षेत्रमें अच्छे हैं कोई भी बुरा नहीं है इसलिये इन दशविध धर्मों में से कई धर्मोंको एकांत पापमें कायम करना अज्ञानका कार्य्य समझना चाहिये।

इन दश विध धर्मों की व्यवस्था करनेवाले स्थविर भी दशप्रकारके कहे गये हैं वे सभी अपने अपने कार्य्यक्षेत्रमें अच्छे हैं कोई भी एकांत पापी नहीं है अत: कई स्थविरों को एकान्त पापी कहना भी अज्ञान है। इन स्थविरोंका स्वरूप ठाणाङ्ग सूत्रका मूलपाठ लिख कर बताया जाता है। वह पाठ—

"दश्येरा पन्नत्ता तंजहा—ग्रामधेरा, नगरधेरा, रहधेरा, पसत्थारथेरा, कुलधेरा, गणधेरा, संघथेरा, जाइधेरा, सुयधेरा, परियायथेरा।

(ठाणाङ्ग ठाणा १०)

टीका:---

"स्थायपन्ति दुर्व्यवस्थितं जनं सन्मार्गे स्थायपन्तीति स्थितिराः तत्र ये प्रामनगर राष्ट्रेषु व्यवस्थाकिरगो बुद्धिमन्त आदेयाः प्रभिवष्णवस्ते तत्स्थिविराः । प्रशासिति शिक्ष-यन्ति येते प्रशास्तारः धर्मीपदेशकास्तेच ते स्थिरी करणात्स्थिविराश्च प्रशास्तृस्थिविराः । ये कुछस्य, गणस्य, सङ्घस्यच छौिकिकस्य छोकोत्तरस्यच व्यवस्थाकारिण स्तद्भक्त् इच निप्रा-हका स्तेतथोच्यन्ते । जातिस्थिविराः षष्टिवर्षे जनम पर्य्यायाः । श्रुतस्थिविराः समवायाद्यङ्ग-धारिणः पर्य्यायस्थिविराः विश्वति वर्षे प्रश्रज्यान्वन्तइति"

अर्थः---

कुमार्गमें जाने वाले जनको जो सुमार्गमें स्थापन करते हैं वे स्थिवर कहलाते हैं। जो प्राम, नगर और राष्ट्रकी व्यवस्था करने वाले बुद्धिमान प्राह्मवचन और प्रभावशाली हैं वे कमशः प्रामस्थिवर, नगरस्थिवर और राष्ट्रस्थिवर कहलाते हैं। जो धर्मका उपदेश देकर जनताको धर्ममें स्थिर करते हैं वे 'प्रशस्तृ स्थिवर' कहलाते हैं। जो लौकिक और लोकोत्तर दोनों प्रकारके कुल, गण और सङ्घकी व्यवस्था करते हैं और उस व्यवस्थाके भङ्ग करने वाले मनुष्यको युक्त उपायोंसे रोकते हैं वे कमशः कुलस्थिवर, गणस्थिवर और सङ्घस्थिवर कहे जाते हैं वे लौकिक और लोकोत्तर दो प्रकारके होते हैं। जिसकी अवस्था साठ वर्षकी हो गई है वे जातिस्थिवर कहलाते हैं, जो समवायादि अङ्गोंको धारण करते हैं वे श्रुतस्थिवर हैं जिनका प्रवज्या काल बीस वर्षका हो गया है वे पर्व्याय स्थिवर कहे जाते हैं।

यहां मूलपाठ और टीकामें प्राम धर्म आदि दश प्रकारके धर्मों की व्यवस्था करने वाले दश स्थिवर कहे गये हैं ये दश ही स्थिवर जनताको बुरे कर्मसे हटा कर सन्मार्गमें प्रवृत्त करते हैं इसिलए अपने अपने कार्यक्षेत्रमें ये सभी अच्छे हैं कोई भी एकांतपापी नहीं हैं। जिस प्राम, नगर या राष्ट्रमें उनके स्थिवर नहीं होते उनकी सुव्यवस्था नहीं हो सकती और प्राम नगर तथा राष्ट्रकी सुव्यवस्था हुए बिना वहांकी जनता सन्मार्गसे नहीं चल सकती परन्तु ये प्रामस्थिवर आदि प्रामधर्म, नगरधर्म और राष्ट्रधर्म आदिका निर्माण करके वहांकी जनताको कुमार्गसे रोक कर सन्मार्गसे चलाते हैं और प्राम नगर तथा राष्ट्रमें चोरी जारी हाठ हिंसा आदि पापोंका प्रचार बन्द करते हैं अतः इन स्थिवरोंको

जो एकान्त पापका कार्य्य करने वाला कहता है वह अज्ञानी है जिनसे चोरी जारी और हिंसा आदि सावच कर्मी का प्रचार बन्द होता है वे कदापि एकान्तपापी नहीं हो सकते। यदि कोई कहे कि ये स्थविर मोक्षमार्गके सहायक नहीं हैं किन्त लोकोत्तर स्थविरोंको छोड़ कर बाकीके सब स्थविर सांसारिक कार्य्यकी व्यवस्था करते हैं और सांसारिक सभी कार्य्य ब्रुरे हैं इसिछए उनके स्थिवर भी एकान्त पाप करने वाले हैं तो वह मिथ्या-वादी है लौकिक स्थविर, जनताकी बुरी प्रख्नत्तिको रोक कर उन्हें सन्मार्गमें स्थापन करते हैं तथा प्राम नगर आदिमें चोरी जारी हिंसा आदि एकान्त पार्थोंके प्रचारको बन्द करते हैं एवं प्राम नगर और राष्ट्रमें शान्ति स्थापित करके श्रुत और चारित्र धर्मके पालनमें भी सहायता देते हैं। जिस शाम नगर या राष्ट्रमें शांति तथा स्वयवस्था न हो वहां श्रुत और चारित्र धर्मका पालन नहीं हो सकता इसलिए ये स्थिवर मोक्षधर्मके भी उपकारक हैं अतः लौकिक होनेसे इन्हें एकान्त पापमें कहना शास्त्र नहीं जाननेवालोंका कार्य्य है। पूर्वोक्त दश स्थिवर और दश धर्म सभी अपने अपने कार्यक्षेत्रमें अच्छे हैं कोई भी बुरा नहीं है इसी तरह दशविध दानोंमें भी अधर्म दानको छोड कर शेष अनुकम्पा आदि दान भी एकान्त पापमें नहीं हैं किन्तु अनुकम्पा दानका फल अनुकम्पा और संप्रह दान का फल दीन दु:खी आदिको सहायता देना एवं भय दान आदिका उनके नामानुसार फल हैं इसलिए धर्मदानको छोड़ कर बाकीके दान एकान्त पापमें नहीं हैं। अतः जो प्रामधर्मी आदि धर्म तथा प्राम स्थिवर आदि स्थवरों को अपने मनसे एकान्त पापमें ठहरा कर उनके दृष्टान्तसे अनुकम्पादान आदिको एकान्त पापमें कायम करता है उसे अज्ञानियोंका शिरोमणि समझना चाहिये।

## (बोल १२ वां)

(प्रेरक)

श्रमविध्वंसनकार श्रमविध्वंसन पृष्ठ ७८ पर ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा नौ का मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अनेराने दीधां अनेरी प्रकृतिनो वन्ध कह्यों छैं ते साधुथी अनेरो तो कुपात्र छैं तेहने "दीधां अनेरी प्रकृतिनो वन्ध ते अनेरी प्रकृति पापनी छैं" इनके कहनेका आशय यह है कि ठाणाङ्ग सुत्रमें कहे हुए नौ प्रकारके पुण्य साधुको देनेसे ही होते हैं दूसरेको देनेसे नहीं दूसरेको दान देनेसे एकान्त पाप होता है क्योंकि साधुसे इतर सभी कुपात्र हैं। इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

ठाणाङ्ग सुत्रका मूलपाठ लिख कर इसका समाधान किया जाता है। वह पाठ यह है:—

#### "नवविहे पुण्णे पण्णत्ते तंजहा---

अन्न पुण्णे, पाण पुण्णे, रहेण पुण्णे, सयण पुण्णे, वत्यसुण्णे, मन पुण्णे, वय पुण्णे, काय पुण्णे, नमोक्कार पुण्णे''

( ठाणाङ्ग ठाणा ९ )

अर्थ:---

पुण्य नौ प्रकारके होते हैं अब दान देना, जक दान देना, घर मकान देना, शय्या संथारा देना, वस्त्र दान देना, गुणवान पुरुष पर हिषेत रहना, घचनसे गुणवान्की प्रशंसा करना और गुणवान्को नमस्कार करना।

यहां मूछ पाठमें किसीका नाम निह्रेश न करके साधारण रूपसे अन्न ज्रास्त के दान देनेसे पुण्य बन्ध होना कहा गया है इसिछए हीन दीन जीवोंको दया छाकर दान देनेसे एकान्त पाप कहना मूखोंका कार्य है। कोई कहते हैं कि "साधुसे भिन्नको दान देनेसे यदि पुण्य होता है तो साधुसे भिन्नको नमस्कार करने और उसकी प्रशंसा करनेसे भी पुण्य होना चाहिए परन्तु साधुसे भिन्नको नमस्कार और प्रशंसा करनेसे पुण्य नहीं होता अतः साधुसे इतरको दान देनेसे भी पुण्य नहीं होता है" उनसे कहना चाहिए कि तुम्हारी यह कल्पना भिष्ट्या है साधुसे इतरको बन्दन नमस्कार करने और प्रशंसा करनेसे भी पुण्य होता है परन्तु जिसको वन्दन नमस्कार करने और प्रशंसा करनेसे भी पुण्य होता है परन्तु जिसको वन्दन नमस्कार तथा प्रशंसा की जाय वह पुरुष गुणवान होना चाहिए जैसे कि टीकाकारने छिखा है:—"मनसा गुणिषु तोषाद्वाचा प्रशंसनात्कायेन पुर्य्यु पासनान्तमस्काराच यत्पुण्यन्तन्मनः पुण्या-दीनि" अर्थात् गुणवान पुरुषोंपर मनमें प्रसन्नतर छाने और वचनसे उनकी प्रशंसा करने और शरीरसे उनकी सेवाग्रुश्रूषा करने तथा उनको नमस्कार करनेसे जो पुष्ट्य होता है उसे कमशः मनःपुण्य वचन पुण्य कायपुण्य और नमस्कार पुण्य कहते हैं।

यहां टीकाकारने गुणवान् पुरुषमें प्रसन्नता लाने उनकी प्रशंसा आदि करनेसे पुण्य-वन्य होना कहा है केवल साधुकों ही नमस्कार आदि करनेसे पुण्यवंध होना नहीं कहा इसलिए साधुसे इतर सभीको वन्दन नमस्कार आदि करनेसे पाप बतलाना मिथ्या है। जिस प्रकार साधुसे इतर गुणवान् पुरुषको वन्दन नमस्कार और सेवा शुश्रूषा आहि करनेसे पुण्य होता है उसी तरह साधुसे इतर हीन दीन जीवोंपर अनुकम्पा करके दान देनेसे भी पुण्य होता है अतः हीन दीन जीवोंपर दया लाकर दान देनेसे जो एकान्त पाप बतलाते हैं वे मिथ्यावादी हैं।

यदि कोई कहे कि "ऊपर लिखी हुई टीकामें जो "गुणिषु" यह पद आया है उस का साधु अर्थ है क्योंकि गुणवान् साधु ही होते हैं इसलिए उक्त टीकामें साधुको ही वन्दन नमस्कार और सेवा शुश्रूपा करने से पुण्यवन्ध होना कहा है अन्यको वन्दन नम-स्कार आदि करने से नहीं" तो उससे कहना चाहिये कि टीकाकारको यदि यही इष्ट होता तो "गुणिषु" के स्थानमें "साधुषु" ऐसा लिखते परन्तु यह नहीं लिख कर जो "गुणिषु" यह पद दिया है इससे सभी गुणियों के यहण करने का आश्रय है केवल साधुको ही नहीं तथा साधु ही गुणवान होते हैं यह भी मिथ्या है साधुसे इतर भी गुणवान कहे गये हैं ठाणाङ्ग सूत्रकी टीकामें सङ्घ शब्दका अर्थ करते हुए टीकाकारने लिखा है कि "सङ्घः गुण रत्न पात्र भूत सन्त्व समृहः अर्थात् गुणरूपी रत्नों के पात्र भूत जीवों के समृहका नाम संघ है उस सङ्घमें केवल साधु ही नहीं किन्तु श्रावक श्राविका भी मौजूद रहते हैं इस-लिए साधुसे इतर भी गुणवान होते हैं उन सभी गुणवान पुरुषोंका ग्रहण करने के लिए कपर लिखी हुई टीकामें 'गुणिषु' यह पद आया है अतः उक्त टीकामें "गुणिषु" इस पदका अर्थ केवल साधु वतलाना मिथ्या है।

साधुसे इतरकी प्रशंसा करनेसे भी ठाणाङ्ग सूत्रमें पुण्य बन्ध होना कहा है वह पाठ यह है:—

" पंचिहं ठाणेहिं जीवा सुरूभ वोधियत्ताए कम्मं पकरेंति तंजहा—अरिहंताणं वन्नं वदमाणे जाव विवक्क तव वंभचेराणं देवाणं बन्नं वदमाणे "

( ठाणाङ्ग ठाणा ५ )

अर्थात् पांच कारणोंसे जीव सलम वोघो कर्म बांघते हैं अरिहन्तोंकी प्रशंसा करनेसे, अरि-हन्त भाषित धर्मकी प्रशंसा करनेसे आचाय्य और उपाध्यायकी प्रशंसा करनेसे, साधु साध्वी श्रावक और श्राविकाओंके समृह की प्रशंसा करनेसे, तथा उत्तम श्रेणिका ब्रह्मचर्थ्य धारण करने वाले देवताओंकी प्रशंसा करनेसे।

यहां मूल पाठमें उत्तम श्रेणिका ब्रह्मचर्य धारण करने वाले देवताकी प्रशंसा करने से सुलभ वोधी कमेका बन्ध होना कहा है अतः साधुसे इतरकी प्रशंसा करनेमें एकान्त पाप कहना मिथ्या है। जिस प्रकार साधुसे इतर परिपक ब्रह्मचर्य वाले देवताकी प्रशंसा करनेसे पुण्यवन्ध होता है उसी तरह साधुसे इतर गुणी पुरुषकी बन्दना नमस्कार सेवा शुश्रूषा करनेसे और हीन दीन दुःखीको अनुकम्पा दान देनेसे पुण्य बन्ध होता है यदि साधुसे इतरको दान देनेसे पुण्यवन्ध न हो तो फिर साधुसे इतर परिपक ब्रह्मचर्य वाले देवताकी प्रशंसा करनेसे भी पुण्य बन्ध न होना चाहिये इसलिए साधुसे इतरको दान सम्मान वन्दन तमस्कार करनेसे एकान्त पाप कहना मिथ्या है।

छोटे साधु बड़े साधुको छोटे श्रावक बड़े श्रावकको छोटा भाई बड़े भाईको पुत्र अपने माता पिता आदि गुरु जनोंको जो वन्दन नमस्कार करते हैं उन सभीसे पुण्य ही होता है एकान्त पाप नहीं होता कोई कोई कहते हैं कि हीन दीन दुःखीको अनुक्रम्पा दान देनेसे यदि पुण्य होता है तो उसको नमस्कार करनेसे भी पुण्य होना चाहिए, उनसे कहना चाहिए कि अनुक्रम्पा, छोटे बड़े सब पर की जातो है पर वन्दन नमस्कार अपने से श्रेष्ठको ही किया जाता है। सबको नहीं। होन दीन दुःखी अनुक्रम्पा करनेके पात्र हैं पर श्रेष्ठ न होनेके कारण नमस्कार करनेके पात्र नहीं हैं इसिछए उनको अनुक्रम्पा दान देनेसे पुण्य होता है पर नमस्कार करनेके पात्र नहीं हैं इसिछए उनको अनुक्रम्पा दान देनेसे पुण्य होता है पर नमस्कार करनेके नहीं इस प्रकार वातके स्पष्ट होनेपर भी खोटे कुतकंको सहायतासे अनुक्रम्पा दान देने और साधुसे इतर माता पिता श्रेष्ठ श्रावक आदिको नमस्कार करनेमें एकान्त पाप कहना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

कोई कोई कहते हैं कि "साधुसे इतरको दान देनेसे यदि पुण्य होता है तो कसाई को बकरा मारनेके लिये, चोरको चोरी करानेके लिए, वेश्याको व्यभिचार सेवन करने के लिए दान देनेसे भी पुण्य होना चाहिये" उनसे कहना चाहिए कि चोरी हिंसा और व्यभिचार सेवनार्थ चोर, हिंसक और वेश्या आदिको दान देना अधर्म दान है और दाता भी यह दान एकान्त पापके भावसे देता है अतः इसमें एकान्त पाप ही होता है पुण्य नहीं होता जो दान पुण्यार्थ दिया जाता है उसीसे पुण्य बन्ध होता है और उसी दानका ठाणाङ्ग सूत्रके नवसे ठाणेमें कथन हुआ है अतः जो दान पुण्यके अर्थ हीन दीन दुःखी जीवों पर दया लाकर दिया जाता है उसीसे पुण्य होता है चोर, हिंसक, वेश्या आदिको चोरी हिंसा और व्यभिचारार्थ दिया जानेवाला दानसे नहीं अतः चोरी हिंसा और व्यभिचारार्थ वेश्या को दिये जानेवाले दानके समान ही अनुक्रम्पा दानको भी एकान्त पापमें ठहराना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

(बेरक) बोल १३ वां समाप्त]

आपके कथनसे ज्ञात हुआ कि ठाणाङ्ग सुत्रोक्त नवविध पुण्य केवल साधुको ही दान देनेसे नहीं साधुसे इतरको देनेसे भी होते हैं परन्तु ठाणाङ्ग सुत्रके उक्त पाठके नीचे जीतमलजीने टन्वा अर्थ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखा है कि "अने जे टन्वामें कह्यो पात्रने विषे जे अन्नादिकनो देवो ते हथकी तीर्थ करादिक पुण्य प्रकृति नो बन्ध तो आदि शब्दमें तो बेयाली सुई पुण्य प्रकृति आई " फिर आगे चल कर लिखा है "वलीकांई पुण्य नी प्रकृति बाकी रही नहीं अनेराने दीधां अनेरी प्रकृतिनो बन्ध ते अनेरी प्रकृति पाप नीछै " ( भ्र० पृ० ७९ )

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भ्रमविष्वंसन कारने जो टब्बा अर्थ लिखा है वह अपूर्ण है भीषणजीके जन्मसे पहलेके बने हुए टब्बा अर्थमें उक्त मूल पाठका अर्थ इस प्रकार किया है "पात्रने विषे अन्नादिक दीजे तेथकी तीर्थ कर नामादिक पुण्य प्रकृतिनो बन्ध तेहथकी अनेराने देवं ते अनेरी पुण्य प्रकृतिनो बंध " इस टब्बा अर्थमें साधुसे इतर जीवको दान देनेसे पुण्य प्रकृतिका बंध होना स्पष्ट लिखा है इसलिए भ्रमविध्वंसनकारने इस टब्वा अर्थको छोड कर दूसरा अपूर्ण टब्बा अर्थ दिया है। वह टब्बा अर्थ भी साधुसे भिन्तको दान देने से पाप होना नहीं बतलाता तथापि खींचातानी करके जीतमलजीने साधुसे इतरको दान देनेमें एकान्त पाप सिद्ध करनेकी चेष्टा की है इनके छिखे हुए टब्बा अर्थमें छिखा है "अनेरा ने देव ते अनेरी प्रकृतिनो बंध " इसमें "अनेरी प्रकृतिनो बंध " यह लिखा है "पाप प्रकृतिनो वन्य " यह नहीं लिखा है और अनेरी प्रकृति, तीर्थ कर नामादिक पुण्य प्रकृतिसे मित्र पुण्य भी हो सकता है इसिछए अनेरी प्रकृतिका तात्पर्ध्य पापकी प्रकृति बतलाना दुराप्रहका परिणाम है। अनेरी प्रकृतिको पापकी प्रकृति सिद्ध करनेके लिए भ्रमविध्वंसनकार जो यह लिखते हैं कि "जिम ऋषमादिक कहिवे चौबीसई तीर्थं कर आया, प्राणातिपातादिक कहिवे अठारह पाप आया, मिथ्यात्वादिक आस्रव कहिवे पांच आस्रव आया तिम तीर्थं करादिक पुण्य प्रकृति कहिवे सर्व पुण्यनी प्रकृति आई वली काइं पुण्यनी प्रकृति बाकी रही नहीं " यह इनका कथन भी अयुक्त है। ऋषभ-देवजी सब तीर्थ करोसे प्रथम हैं, गोतम स्वामी महावीर स्वामीके सभी साधुओंमें आदि हैं, अठारह पापोंमें सबसे प्रथम प्राणातिपात है, आस्त्रबोंमें मिध्यात्व ही पहला आस्त्र है इसलिए ऋषभादि तीर्थ कर कड़नेसे चौबीस ही वीर्थ करका, गोतमादि साधु कहनेसे सभी साधुओंका, प्राणाति पातादि पाप कहनेसे सभी पापोंका और मिध्यात्वादि आस्त्र कहनेसे सभी आस्त्रशेंका प्रहर्गोहोता होता है परन्तु तीर्थ करादि पुण्य प्रकृति कहनेसे सभी पुण्य प्रकृतिओंका प्रहण नहीं हो सकता क्योंकि तीर्थ कर नामकी पुण्य प्रकृति वेयालीस पुण्य प्रकृतियों**के अन्तमें है** आदिमें नहीं है इसलिये जैसे सब तीर्थ:-करोंके अन्तमें होनेके कारण महावीरादि ते थे कर कहनेसे सभी तीर्थकरोंका प्रहण नहीं हो सकता उसी तहर सभी पुण्य प्रकृतियोंके अन्तमें होनेके कारण तीर्ध करादि पुण्य प्रकृतिं कहनेसे वेयालीस ही पुण्य प्रकृतियोंका प्रहण नहीं हो सकता। शास्त्रकी टीकानुसार तीर्थ कर नामकी पुण्य प्रकृति सबसे अन्तमे है आदिमें नहीं है वह टीका यहहै:---

"सायं १ उच्चागोयं २ नर ३ तिरि ४ देवाड ५ नाम एयाउ ६ मनुयदुगं ७ देव दुगं ९ पञ्चेन्दिय जाह १० तणुपणगं १५ अङ्गो-वंग तिथंपिय १८ संघयणं वज्जरिसहनारायं १० पढमं चिय संद्राणं वन्नाह चडक सुपसत्थं। अगुक्लघु २५ पराघायं २६ उस्सासं २७ आयवंच २८ उज्जोयं २९ सुपसत्था विहयगह ३० तसाह सद-गंच ४० णिम्माणं तित्थयरेणं सहिया वयाला पुण्ण पगहुको ''

( ठाणाङ्ग टीका )

इस गाथामें वेयालीस पुण्य प्रकृतियों का कमशः वर्णन करते हुए सबसे पहले सातावेदनीय पुण्य प्रकृतिका नाम आया है और सभीके अन्तमें तीर्थ कर नाम पुण्य प्रकृति कही गई है अत: सातावेदनीयादि पुण्य प्रकृति कहनेसे वेयालीस ही पुण्य प्रकृतिका प्रहण हो सकता है किन्तु तीर्थ करादि पुण्य प्रकृति कहनेसे नहीं। ऊपर छिखी हुई गाथामें पुण्य प्रकृतियोंका जो क्रम बतलाया है वही क्रम भीक्णजीने भी स्वीकार किया है "नव सद्भाव प्रसूध निर्णय" नामक पुस्तकमें पुण्यकी ढालमें भीषणजीने वेयालीस पुरस प्रकृतियोंका इसी क्रमसे वर्णन किया है। सर्वप्रथम सीतावेदनीयको, और सबसे अन्तमें तीर्थ कर नाम की पुण्य प्रकृतिको भीषणजीने माना है अतः उपरोक्त टीकामें जो वेयालीस पुण्य प्रकृ वियोंका क्रम वक्लाया है वह जीतमलजीको भी मान्य है। जब कि तीर्थ कर नामक्री पुण्य प्रकृति सबसे अन्तमें मानी जाती है तब तोथे करादि पुण्य प्रकृति कहनेसे सभी पुण्य प्रकृतियोंका ग्रहण कैसे हो सकता है ? अतः तीर्थं करादि पुण्य प्रकृतिसे सभी पुण्य प्रकृतियोंका प्रहण बतन्ना मिथ्या है। यदि कोई पूछे कि तीर्थ कर नामकी पुण्य प्रकृति जब कि वेयाछीसही पुण्य प्रकृतिके अन्तमें है तब फिर तीर्थ करादि पुण्य प्रकृति कहतेका यहां क्या तात्पर्य्य है ? तो उससे कहना चाहिये कि तीर्थ करादि शब्दके आदि क्रम्दका यहां साह्र्य अर्थ है प्राथम्य अर्थ नहीं इसिलये तीर्थ कर नामकी पुण्य प्रकृतिके सद्धा बिशिष्ट पुण्य प्रकृतियोंका प्रहण करनेके लिये यहां आदि शब्द टीका और टब्बार्से आया है। आदि शब्दका साहश्य अर्थ भी पूर्वाचार्थ्यों ने कहा है जैसे कि:--

> "सामीप्येच व्यवस्थायां प्रकारेऽवयवे तथा चतुष्वेधे षु मेधावी ह्यादि शब्दंतु लक्षयेत्।

अर्थात् आदि शब्दके चार अर्थ पण्डितोंको जानने चाहिये, [१] सामी क्यां [२] व्यवस्था [३] प्रकार (साहस्य ) [४] और अवयव ।

इस पद्यके अनुसार अमिवध्वंसनकारके लिखे हुए टव्वा अथका तात्पर्ध्य यही है कि पात्रको दान देनेसे तीर्थ कर नामके सदश उच पुण्य प्रकृतिका बंध होता है और दूसरे को देनेसे दूसरी पुण्य प्रकृति बंधती है, यह नहीं कि सभी पुण्य प्रकृति पात्रको ही दान देनेसे बंधें और दूसरेको दान देनेसे एकान्त पाप हो अतः उक्त टव्वा अर्थके आश्रयसे साधुसे भिन्नको दान देनेसे एकान्त पाप कहना अज्ञानका परिणाम है।

ऊपर खिसा हुआ ठाणाङ्ग सूत्रका 'नविविहे पुण्णे पण्णत्ते' इत्यादि पाठ, पुण्यका वर्णन करनेके लिये आया है पापका वर्णनके लिये नहीं इसिख्ये इस पाठमें पापका वर्णन वताना मिथ्या है। जब कि इस पाठमें पापका वर्णन नहीं है पुण्यका ही वर्णन है तब फिर इसका अर्थ करते हुए टब्बाकार साधुसे इतरको दान देनेसे पाप होना कैसे बतला सकते हैं ? यह बुद्धिमानोंको स्वयं सोच हैना चाहिये।

## (बोल चौदहवां)

(प्रेरक)

अभिविध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ ७९ पर लिखते हैं कि "अने भगवन्त तो साधुने करूपे तेहिज द्रज्य कहा छै अनेराने दियां पुण्य हुवे तो गाय पुण्णे भैंस पुण्णे कियो पुण्णे खेती पुण्णे इत्यादिक बोल आणतां ते तो आण्या नहीं" इनके कहने का ताल्पच्य यह है कि ठाणाङ्गके उक्त पाठमें साधुके लेने योग्य वस्तुका ही नाम लेकर पुण्य होना कहा है जो साधुके लेने योग्य चीज नहीं है उसके दान करनेसे पुण्य होना नहीं कहा है इसलिये इस पाठमें साधुको दान देनेसे ही पुण्यवन्य बताया है साधुसे इतरको दान देनेसे नहीं इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

भ्रमिविध्वंसनकारकी यह कल्पना अयुक्त है। यदि साधुके कल्पनेयोग्य वस्तु-ओंका ही कथन ठाणाक्क इस पाठमें है तो फिर 'सुई पुण्णे कतरनी पुण्णे भस्म पुण्णे' इत्यादि पाठ भी यहां होना चाहिये, क्योंकि साधुको सुई कतरनी अचित्त मिट्टीके ढेले और भस्म भी कल्पनीय होते हैं अतः इनके दान करनेसे भी पुण्य ही होता है पाप नहीं होता फिर ये सब इस पाठमें क्यों नहीं कहे गये ? इससे ज्ञात होता है कि यह पाठ केवल साधुके लिए ही नहीं किन्तु सभी प्राणियोंके लिये आया है और पुण्यके निमित्त दूसरे प्राणीको दान देनेसे भी पुण्य ही होता है एकांतपाप नहीं होता अतः केवल साधुको ही देनेसे पुण्य बन्ध मान कर साधुसे इतरको दान देनेसे एकान्त पाप कहना अज्ञान है। इस पाठमें जो नव बातोंसे पुण्य होना कहा है उसका तात्पर्थ्य यह नहीं है कि इन नव चीजोंसे भिन्न वस्तु यदि पुण्यार्ध दो जाय तो उससे पुण्य नहीं होता क्योंकि पडीहारी सुई कतरनी ब्यादि देनेसे पुण्य होना इस पाठमें नहीं कहा है पर उनके दानसे भी पुण्य ही होता है तथापि इस पाठमें पुण्यके मुख्य २ कारण कहे गये हैं। गौण रूप पुण्यका कथन यहां नहीं है इसिछिये ब्यन्न दानाहिसे भिन्न वस्तु भोंका दान भी यदि धर्मानुकूछ हो तो वह एकान्त पापमें नहीं है। जैसे इस पाठमें नहीं छिखी हुई सुई कतरनी अचित्त मिट्टीके ढेळे औषधादि चीजोंके दानसे पाप नहीं होता उसी तरह साधुसे इतरको पुण्यार्थ यदि धर्मान् नुकूछ वस्तु दी जाय हो उससे भी एक:न्त पाप नहीं होता। अतः 'अनेराने दियां पुण्प हुवे तो गाय पुण्णे' इत्यादि भ्रमविध्वंसनकारका तर्क क्युक्त समझना चाहिये।

#### (बोल १५)

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार साधुसे इतर सभीको कुपात्र मानते हैं। माता पिता ज्येष्ट बंधु आदि गुरुजन भी इनके मतमें कुपात्र हैं उनको यदि धर्मानुकूछ कोई वस्तु दी जाय तो अमिवध्वंसनकार कुपात्र दान ठहरा कर उसे एकान्त पाप कहते हैं। इनका सिद्धान्त है कि वेश्या हिंसक चोर आदिको व्यभिचार, हिंसा और चोरीके छिये दान देना जैसे एकान्त पाप है उसी तरह साधुसे इतरको दान देना एकान्त पाप है। अमिवध्वंसन पृष्ठ ७९ पर जीतमछजीने छिखा है कि "साधुयी अनेरो तो कुपात्र छै तेहने दीधां अनेरी प्रकृतिनो बन्य ते अनेरी प्रकृति पापनी छै" अर्थात साधुसे इतर सभी कुपात्र हैं उनको दान देना कुपात्र दान है। कुपात्र दानका फछ जीतमछजीके सिद्धान्तानुसार बतछाते हुए संशोधक महाशयने अ० १० ८२ पर यह छिखा है:—

"कुपात्रदान, मांसादिसेवन व्यसन कुशीलादिक ये तीनों एक ही मार्गके पथिक हैं। जैसे चोर, जार, ठग ये समान व्यवधायी हैं उसी तरह जयाचार्च्य सिद्धान्तानुसार कुपात्र दान भी मांसादि सेवन व्यसन कुशीलादिकी श्रेगीमें ही गिनने योग्य हैं।"

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

साधुसे इतर सभीको कुपात्र कहना शास्त्र विरुद्ध है। कहीं भी साधुसे इतरको कुपात्र नहीं कहा है। श्रावक साधुसे इतर होता हुआ भी गुणरत्नका पात्र और तीथमें कहा गया है। भगवती सूत्र शतक २० उद्देशा ८ में यह पाठ आया है:—

#### "तित्थं पुण चाउवण्णा इण्णे समणसंघे तंजहा—समणा सम-णोओ सावया साविआओ"

इस पाठमें साधु और साध्वीकी तरह श्रावक और श्राविका भी तीर्थ कहे गये हैं। तीर्थ नाम सुपात्रका है कुपात्रका नहीं जैसे कि मेदिनी कोषमें लिखा है: - "तीर्थ शास्त्राध्यर क्षेत्रो पाय नारी रजः सुच अवतार्राध जुष्टाम्बुपात्रोपाध्यायमंत्रिषु" इस कोषके पद्ममें 'तीर्थ' शब्दका पात्र अर्थ बतलाया है अतः श्रावक सुपात्र सिद्ध होता है कुपात्र नहीं इस लिये साधुसे इतर सभीको कुपात्र कायम करना एकान्त मिथ्या है। ठाणाङ्ग सूत्रके चौथा ठाणामें 'संघ' शब्दका अर्थ करते हुए टीकाकारने लिखा है कि—"संघः गुणरत्नपात्र भूत सत्त्र समृहः" अर्थात् गुणरूपी रत्नके पात्र भूत प्राणियोंके समृहका नाम 'सङ्घ' है। उस संघमें साधु और साध्वीके समान श्रावक और श्राविका भी मौजूद हैं इस लिये वे भी गुण रूपी रत्नके पात्र होनेसे सुपात्र ही ठहरते हैं कुपात्र नहीं अतः साधुसे इतर सभीको कुपात्र कायम करना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

जब कि साधुसे इतर सभी कुपात्र नहीं हैं तब साधुसे इतरको दान देनसे एकान्त पाप केंसे हो सकता हैं? यह बुद्धिमानों को स्वयं विचार लेना चाहिये। साधु विशिष्ट पात्र हैं अतः उसको दान देनेसे विशिष्ट पुण्य बन्ध होता है और दूसरे लोग साधुकी अपेक्षा निकृष्ट पात्र हैं इस लिये उनको दान देनेसे निकृष्ट पुन्यवन्ध होता है। परन्तु साधुसे इतरको धर्मानुकूछ वस्तु दान देनेसे एकान्त पाप हो यह शास्त्र विरुद्ध है। जो व्यभिचार सेवनके लिये वेश्याको दान देता है और जो विनीत मनुष्य माता पिताकी सेवाके लिये दान देता है ये दोनों ही जीतमलजीके हिसाबसे कुपात्रको दान देते हैं इस लिये ये दोनों जीतमलजीके मतानुसार एकान्त पाप का कार्य्य करते हैं परन्तु शास्त्र ऐसा नहीं कहता यह जीतमलजीकी अपनी कपोल कल्पना है। उवाई सुत्रके मूलपाठमें माता पिताकी सेवा भक्ति करने वाले मनुष्यको स्वर्गगामी कहा गया है यदि माता पिता को दान देना उसकी सेवा भक्ति करना कुपात्र दान और व्यसन कुशीलादिकी तरह एकांत पाप होता तो माता पिताके शुश्रुषक पुरुषको स्वर्गगामी होना कैसे कहा जाता ? पुण्य से स्वर्गकी प्राप्ति होती है पापसे नहीं अतः साधुसे इतर माता पिता ज्येष्ठ वन्धु आदि गुरुषन तथा आवकको कुपात्र कहना अज्ञानका परिणाम है।

राजा प्रदेशीने बारह त्रत धारण करनेके पश्चात दान शाला खोल कर बहुतसे हीन दीन दुःखी प्राणियोंको अनुकम्पा दान दिया था और शास्त्रकारने उसके दानकी निन्दा नहीं की है यदि साधुसे इतरको दान देना मांसाहार और व्यसन कुशीलादिकी तरह एकान्त पापका कार्य्य होता तो शास्त्रकार राजा प्रदेशीके दानकी अवश्य निन्दा करते और राजा प्रदेशी भी बारह ब्रत धारण करके एक नवीन एकान्त पापका कार्य्य क्यों आरम करता ? पहले उसने दानशाला नहीं बनाई थी अब वह ऐसा निन्दित कार्य्य क्यों करता ? इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि साधुसे इतरको दान देना एकान्त पापका कार्य्य नहीं है तथा साधुसे इतर सभी कुपात्र भी नहीं हैं। हीन दीन प्राणी भी अनुक्रम्पा दानके पात्र हैं अतः हीन दीन जीवों पर दया लाकर दान देना भी पुण्य कार्य्य है एकांत पाप नहीं है इस लिये साधुसे इतरको दान देनेसे एकान्त पापकी स्थापना करना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

### (बोल १६)

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ ८० के ऊपर ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा ४ का मूळ पाठ लिख कर उसकी समाछोचना करते हुए छिखते हैं :—

"अथ इहां पिण कुपात्र दान कुश्चेत्र कहा। कुपात्र हप कुश्चेत्रमें पुण्य रूप बीज किम उगे" इनके कहनेका भाव यह है कि साधुसे इतर सभी कुपात्र हैं और कुपात्रोंको इस पाठमें कुश्चेत्र कहा है अतः जैसे कुश्चेत्रमें गेहूं चने आदिके बीज नहीं उगते उसी तरह साधुसे इतर मनुष्यको दिया हुआ दान भी पुण्य रूप अंकुरको नहीं उत्पन्न करता।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

ठाणाङ्ग सुत्रका वह पाठ लिख कर इसका समाधान किया जाता है। वह पाठ यह है:—

"चतारि मेहा पण्णत्ता तं जहा खेत्तवासी नाम मेगे णो अखेतवासी एवामेवा चतारि पुरिस जाया पण्णत्ता वं जहा खेत्तवासी नाम मेगे णो अखेतवासी" (ठाणाङ्ग ठाणा ४) अर्थात् मेघ चार प्रकारके होते हैं एक तो वह है जो क्षेत्रमें ही बरसता है अक्षेत्रमें नहीं। दूसरा अक्षेत्रमें बरसता है क्षेत्रमें नहीं बरसता। तीसरा—क्षेत्र और अक्षेत्र दोनोंमें बरसता है। चौथा—क्षेत्र अक्षेत्र किसीमें नहीं बरसता। इसी तरह मनुष्य भी चार प्रकार के होते हैं। एक तो वह है जो पात्रको दान देता है अपात्रको नहीं देता। दूसरा-अपात्र को दान देता है पात्रको नहीं देता। तीसरा—पात्र और अपात्र दोनों ही को दान देता है। चौथा—पात्र और अपात्र किसीको भी नहीं देता। यह उक्त मूलका अर्थ है।

इस पाठमें आये हुए क्षेत्र और अक्षेत्र शब्दका अर्थ टीकाकारने यह किया है-"क्षेत्रं धान्यात् त्पत्ति स्थानम्" अर्थात् 'जिस पृथ्वीमें बोये हुए गेहूं चने आदिके बीज अंकुर उत्पन्न करें उसे क्षेत्र समझना चाहिये और इससे जो भिन्न है वह अक्षेत्र है। मेघ पक्षमें क्षेत्र और अक्षेत्रसे पृथ्वी विशेषका प्रहण होता है और मनुष्य पक्षमें दान देने योग्य जीव क्षेत्र और दान न देने योग्य अक्षेत्र है। यहां मूलपाठ और टीकामें स.मान्य रूपसे क्षेत्र और अक्षेत्रका वर्णन है परन्तु यह नहीं कहा है कि एक मात्र सायु ही क्षेत्र है और साधुसे इतर सभी अक्षेत्र हैं। अतः इस पाठका आश्रय छेकर साधुसे इतर सभी जीवों को अक्षेत्र या कक्षेत्र कायम करके उनको दान देनेसे एकान्त पाप कहना मिथ्या है। शास्त्रमें साधुको दान देनेसे निर्जारा लिखी है और हीन दीन जीवोंको दान देनेसे पुण्यवन्य कहा है-इस लिये मुख्यमें मोक्षार्थ दानका क्षेत्र साधु है और अनुक्रम्या दानके क्षेत्र हीन दीन दुखी प्राणी हैं तथा साधुते इतर पुरुष मुख्यतामें मोक्षार्थ दानके और हीन दीन दुखियोंसे अतिरिक्त पुरुष अनुकम्पा दानके प्रायः अक्षोत्र हैं। जो पुरुष हीन दीन दु:स्वी जीवको अनुकरण दान देते हैं वे अक्षेत्र वर्षी नहीं किन्तु क्षेत्र वर्षी हैं क्योंकि दीन हीन दःखी जीव अनुक्रम्पा दानके क्षेत्र हैं अतः हीन दीन दुःखी प्राणीको अनुक्रम्पा दान देने वाला पुरुष उक्त चतुर्भङ्गीके प्रथम भङ्गका स्वामी क्षेत्रवर्षी है। जो पुरुष हीन, दीन दुःखीको अनुकम्पा दान नहीं देता और पंच महाष्रतधारी साधुको मोक्षार्थ दान नहीं देता किन्तु जिसको दान देनेकी कुछ आवश्यकता नहीं है अथवा जिसको दान देनेसे उस दानके द्वारा हिंसादिक महारम्भका कार्य किया जाता है उसको दान देता है वह दूसरे भङ्गका स्वामी अक्षेत्र वर्षी पुरुष है। जिस पुरुष हो यह ज्ञान नहीं है कि अमुक पुरुष दान देने योग्य है और अमुक नहीं है किन्तु पात्र अपात्र सभीको दान देता है वह विवेक्विकल पुरुष तृतीय भक्कका स्वामी उभयवर्षी है। अथवा जो विशाल उदारताके कारण या प्रवचनकी प्रभावनाके लिये सबको दान देता है वह तीसरे भङ्गका स्वामी उभयवर्षी है। जो क्षोत्र अक्षोत्र किसीको भी कुछ नहीं देता वह परम कुफ्ग अनुभय वर्षी है।

इस चतुर्भिङ्गीके तीसरा भङ्गका स्वामी, जो विवेक विकड है उसका दान यद्यपि पूर्ण फलवान नहीं हैं तथापि सर्वथा निष्कल भी नहीं है क्योंकि अपात्रके साथ साथ वह पात्रकों भी देता है। जो विशाल उदारताके कारण सबको दान देता है वह भी उदारता रूप गुणके प्रभावसे प्रशंसनीय है और जो प्रवचन प्रभावनाके िलये सबको दान देता है वह पुरुष प्रवचन प्रभावना रूप महान पुण्यका उपार्जन करता है। प्रवचन प्रभावनासे तीर्थक्कर नाम गोत्र वंधना ज्ञाता सूत्रके मूल पाठमें कहा है। वह पाठ यह है—

" इमेहिं यणं वीसाएहिं कारणेहिं अविसेसिय बहुली कएहिं तित्थयर नाम कम्मं निवत्तिसुं तंजहा—अरिहन्त सिद्ध पवयण गुरुथेर बहुस्सुए तवस्सिसु वच्छलयाय तेसिं अभोक्ख णाणोवयोगे य दंसण विणए सावस्सए य सोलच्चए निरहयारं खणलवतविन-याए समाही य अपुञ्चणाणगइणे सुयभत्ती पवयणपञ्भावणया एएहिं कारणेहिं तित्थयरत्तं लहइ जीवो ''

( ज्ञाता सूत्र )

इस पाठमें प्रवचन प्रभावनासे तीर्थ द्वर नाम गोत्रका बन्ध होना कहा है इसिलए जो पुरुष प्रवचन प्रभावनाके लिये सभीको दान देता है वह उत्तम पुण्यका उपार्जन करता है एकान्त पाप नहीं करता अतः साधि इतरको दान देनेमें एकान्त पाप कहना मूर्खोंका कार्य्य है।

प्रवचन प्रभावनाके लिये साधुसे इतरको भी दान देने वाला पुरुष शास्त्रानुसार पुण्यका कार्य्य करता है परन्तु जीतमलजोके हिसाबसे यह एकान्त पापी ठहरता है अतः शास्त्र विरुद्ध जीतमलजोकी प्ररूपणा सर्वथा त्यागने योग्य और मिथ्या है।

यदि कोइ कहे कि प्रवचनकी प्रभावनाके लिये सभीको दान देनेसे जब कि पुण्य ही होता है तो सभी जीव दान देने योग्य क्षेत्र ही कायम होते हैं कोई भी अक्षेत्र या कुक्षेत्र नहीं ठहरता फिर ठाणाङ्गके उक्त मूल पाठमें क्षेत्र और अक्षेत्रको लेकर उक्त चतु-भंङ्गी केसे लिखी गयी है ? तो उससे कहना चाहिए कि प्रवचन प्रभावना रूप पुण्यके हिसाबसे यहां क्षेत्र और अक्षेत्रका विचार नहीं रक्खा गया है क्योंकि प्रवचन प्रभावना के निमित्त दिये जाने वाले दानके सभी क्षेत्र हो हैं कोई भी अक्षेत्र नहीं है । वेश्या चोर जार आदिको भी उनका कुकर्म छुड़ा कर सुमार्गमें स्थापित करनेके लिए दान देना भी प्रवचनकी प्रभावना है अतः जो जिस दानके लायक नहीं है वह उस दानका यहां अक्षेत्र समझा जाता है । जैसे मोक्षार्थ दानका साधुसे भिन्न जीव अक्षेत्र हैं और अनुकरण दानका हीन दीन दुःखी जीवसे भिन्न अक्षेत्र हैं इसी तरह यहां क्षेत्र और अक्षेत्रका विभाग समझना चहिये यह नहीं कि साधुसे भिन्न सभी जीव अक्षेत्र या कुक्षेत्र हों अतः साधुसे भिन्न सभी जीव अक्षेत्र या कुक्षेत्र हों अतः साधुसे भिन्न सभी जीव अक्षेत्र या कुक्षेत्र हों अतः साधुसे भिन्न सभी जीव अक्षेत्र का कार्य है ।

(बोल १७ वां समाप्त)

(प्रेरक)

श्रमिविध्वंसनकार श्रमिविध्वंसन पृष्ठ ८० के ऊपर लिखते हैं कि "अथ अठे पिण गोशालाने पीठ फलक शय्या संथारा शकडाल पुत्र दिया तिहां धर्म तप नहीं इमि कह्यो तो गोशाला तो तीं धेंद्वर वाजतोथो निणने दिया ही धर्म तप नहीं तो असंयतिने दियां धर्म तप किम कहिए पुण्य पिण न श्रद्धवो पुण्य तो धर्म लारे बैंधे छै शुभ योग छै ते निर्जरा बिना पुण्य निपजे नहीं ते मांटे असंयतिने दियां धर्म पुण्य नहीं" (श्र० पृ० ८१)

इकका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

भ्रमविध्वंसनकारके मतमें पश्च महाव्रह्मधारी साधुके सिवाय संसारके सभी जीव कुपात्र हैं, उनको दान देना या किसी प्रकारसे उनकी सहायता करना इनके मतमें मांस भोजन व्यसन कुशीखादिकी तरह एकान्त पापका कार्य्य है। भ्रमविध्वंसनका मूल लेख और उसकी टीप्पणी लिख कर यह कहा जा चुका है। इनका यह सिद्धान्त यदि शास्त्रानुकूछ होता और शकडाल पुत्र श्रावक भी इसे मानता तो वह गोशालक जैसे असंयति और अन्य तीर्थियोंके शिरोमणिको शय्या संथारा देकर मांस भोजन और व्यसन कुशीलादिकी तरह एकान्त पापका कार्य्य क्यों करता ? क्योंकि इसके बिना शकडाल पुत्रका कोई आवश्यक कार्य्य नहीं रुका था। शकडाल पुत्र भी आनन्द आवक की तरह अभिप्रह्थारी नारह व्रतधारी श्रावक था यदि अन्य तीर्थीको दान देनेसे श्रावकका अभिन्रह नष्ट हो जाता है और उसको मांस भोजनादिकी तरह एकान्त पाप होता है तो फिर शकडाल पुत्रका अभिग्रह गोशालकको दान देनेसे अवस्य ही नष्ट हो जाना चाहिये था और उसे एकांतपाप होना चाहिये था परन्तु शास्त्र में, गोशालकको दान देनेसे शकडाल पुत्रको एकान्त पाप होना या उसका अभिष्रह ट्रट जाना नहीं लिखा है अत: अन्य तीर्थीको दान देनेसे एकान्त पाप और अभिप्रह भक्ककी स्थापना करना मिथ्या है। अन्य तीर्थीको गुरुबुद्धिसे मोक्षार्थ दान न देनेका ही श्रावक को अभिग्रह होता है अनुकम्पा लाकर हीन दीन दुःखीको दान देनेका नहीं होता तथा प्रवचन प्रभावनाके सर्थ भी टान न देनेका अभिग्रह नहीं होता है। अतएव शकडाल पुत्र ने गोशालकको शय्या संथारा दिया था और इस कार्य्यसे उसको एकान्त पाप होना शास्त्रकारने भी नहीं कहा है किन्तु इस दानसे धर्म और तप न होनेका मूलपाठमें वर्णन है एकान्त पाप होनेका या, पुण्य न होनेका कथन नहीं है। वह मूलपाठ यह है:--

तएणं से सदाल पुत्ते समणो वासए गोसालं मंखलि पुत्तं एवं बवासी जम्हाणं देवणुष्पिया ? तुम्हेमम धम्मा यरियस्स जाव जाव महाबीरसम सन्तेहिं तच्चेहिं तहिएहिं सब्बेहिं सब्बभूएहिं भावेहिं गुण कीत्तणं करे।हे तम्हाणं अहं तुब्भे पडिहारिएणं पीढ जाव संथारएणं उबनिमंत्तेमि णो चेवणं धम्मोत्तिवा तबोतिवा ''

( उपासक दशांग अध्ययन ७ )

अर्थ-

शकदाल पुत्र श्रावकने गोशास्त्रक महुल्लि पुत्रसे यह कहा कि हे देवानुष्रिय ! तुमने हमारे धर्माचार्व्य यावत् महावीर स्वामीके विद्यमान और सत्यगुणोंका कीर्त्त किया है इसलिए मैं तुझको पीठ फलक शब्या संथारा आदि देनेके लिये निमन्त्रित करहता हूं परन्तु इसे धर्म या तप समझ कर नहीं।

इस पाठमें शकडाल पुत्र श्रावक गोशालक मंखलिपुत्रको शय्या संधारा देनेसे धर्म और तप होनेका ही निषेध करता है पुण्य होनेका निषेध नहीं करता अथवा इस दानसे एकान्त पाप होना नहीं बतलाता इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि पश्चमहान्त्रत धारी साधुसे इतरको दान देना एकान्त पाप नहीं है किन्तु उससे पुण्य भी होता है। यदि साधुसे इतरको दान देनेसे एकान्त पाप होता तो उक्त मूल पाठमें गोशालकको दान देनेसे शकडाल पुत्र एकान्त पाप बतलाता सिर्फ धर्म और तपका निषेध ही नहीं करता अतः शकडाल पुत्र श्रावकका नाम लेकर साधुसे इतरको दान देनेमें एकान्त पाप बताना मिथ्या समझना चाहिये।

इस शकडाल पुत्रके उदाइरणसे प्रवचन प्रभावनाके लिए साधुसे इतरको दान देना भी श्रावकोंका कर्त व्य सिद्ध होता है। शकडाल पुत्रने भगवान महात्रीर स्वामीके गुणानुवाद करनेसे गोशालकको शब्या संथारा देकर प्रवचनकी प्रभावना की थी। यह प्रवचनकी प्रभावना, तीथेक्कर गोत्रवन्थका कारण कही गयी है इसीलिये शकडाल पुत्रने गोशालकको दान देनेसे पुण्यका निषेध नहीं किया है। जो लोग कहते हैं कि "पुण्यवन्ध निर्जराके साथ ही होता है इसलिए गोशालकको दान देनेसे शकडाल पुत्रको पुण्य भी न हुआ " वे मिथ्यावादी हैं शास्त्रमें निर्जराके साथ ही पुण्यवन्ध होनेका कहीं भी निषम नहीं है इसलिए प्रवचनकी प्रभावनाके लिये दान देनेसे पुण्यकी उत्पत्ति न मानना अज्ञानका परिणाम है। उक्त शकडाल पुत्रके उदाहरणसे साधुसे इतरको दान देनेसे मांस भोजनादिकी तरह एकान्त पाप होनेका सिद्धान्त सर्वथा मिथ्या कायम होता है क्योंकि साधुसे इतरको दान देनो याद मांसाहारादिके समान एकान्त पापका कार्य्य होता तो शकडाल पुत्र कड़ापि गोशालकको शब्या संथारा नहीं देता अतः शकडाल पुत्रका नाम

लेकर साधुसे इतरके दानमें मांसाहार व्यसन कुशीलादिकी तरह एकान्त पाप बताना अज्ञानका परिणाम है।

# [बोल १८ वां समाप्त]

( प्रेरक )

श्रमिविध्वंसनकार श्रमिविध्वंसन १ष्ठ ८२ के ऊपर विपाक सुत्रका मूल पाठ लिख कर उसकी साक्षीसे साधुसे इतरको दान देनेमें एकान्त पाप बतलाते हुए यह लिखते हैं कि "अथ रहां गोतम भगवन्तने पूछ्यो इण मृगा लोडे पूर्वे काई कुकर्म कीधा कुपात्र दान दीधा तेहना फल ए नरक समान दु:ख भोगवे छै। तो जो बोनी कुपात्र दानने चौड़े भारी कुकर्म कह्यो छः कायारा शस्त्रते कुपात्र तेहने पोष्यां धर्म पुण्य किम निपजे "

( भ्र० वि० ८२—८३ ) इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

विपाक सुत्रके मूल पाठकी साक्षोसे हीन दीन दुःखी जीवपर दया लाकर दान देनेमें एकान्त पाप बताना मिथ्या है। वहां गोतम स्वामीने महावीर स्वामीसे पूला है कि "हे भगवन यह "मृगालोढ" (किंवा दचा) क्या देकर ऐसा नरकके समान दुःख भोगता है" इसका तात्पर्य्य यह है कि यह मृगा लोढ, किस चोर जार हिंसक आदि महारम्भी प्राणीको चोरी जारी हिंसा आदिके लिए दान देकर ऐसा दुःख भोग कर रहा है हीन दीन जीवोंपर दया लाकर दान देनेसे दुःख भोग पूलनेका तात्पर्य यहां नहीं है क्योंकि जो दान मोक्षार्थ संयति पुरुषको दिया जाता है और जो अनुकम्पा लाकर हीन दीन जीवोंको दिया जाता है उनसे दुःख भोग नहीं होता क्योंकि ये दान पापके कारण नहीं हैं अतः विपाक सूत्रकी साक्षीसे हीन दीन दुःखी जीवोंपर दया लाकर दान देनेसे एकान्त पाप बताना मिथ्या है। बिपाक सूत्रका पूरा पाठ देकर इसका खुलासा किया जाता है वहपाठ यह है:—

" सेणं भन्ते ! पुरिसे पुब्बभवे के आसि कि णाम एवा कि गोएवा कायरंसि गामंसिवा नयर सिवाकिंवादचा किंवा भोचा किंवा समायरित्ता केसिंवा पुरा पोराणाणं दुच्चिण्णाणं दुष्पडिकंताणं असुभाणं पावाणं कम्माणं पावगं फलवित्ति विसेसं पचणुभव माणे जाव विहरह "

(विपाक सूत्र अ०१)

अर्थात् हे भगवन् ! यह पुरुष, पूर्व जन्ममें कौन था इसका क्या नाम था और गोन्न क्या था किस ग्राम या नगरमें यह रहता था। क्या देकर, क्या खाकर, क्या आचरण करके और प्रायक्रित्तसे नहीं हाटाए हुए किस निन्दित पुराने अग्रुभ कर्मके पाप स्वरूप फल विशेषको यह भोग रहा है ?

इस पाठमें जैसे " किंता भोबा " और "किंवा समायरिता" ये दो पाठ अ-भक्ष्य मांसादि भक्षण और हिंसादि आचरण अर्थमें आये हैं, दाल रोटी आदिका भोजन और न्याय वृत्तिसे कुटुम्ब पालनादिके अर्थमें नहीं उसी तरह "किंवा दबा " यह पाठ भी चोर जार हिंसक आदिको चोरी जारी हिंसा आदिके लिए दान देने अर्थमें ही आया है अनुकम्पा लाकर हीन दीन जीवोंको दान देने अथमें नहीं इसलिए इस पाठके आश्रय से अनुकम्पा दानका खण्डन करना अज्ञान है। यदि कोई "किंवा दबा" इस पाठसे अनुकम्पा दानका प्रहण करके अनुकम्पा दानमें भी पाप बतावे तो फिर वह "किंवा दबा" इस पदसे साधु दानका प्रहण करके उसे भी पाप क्यों नहीं बतलाता ?

यदि कहो कि पश्च महाब्रतधारी साधुको दान देनेसे एकान्त पाप नहीं होता इस लिए उसका इस पाठमें प्रहण नहीं है तो हीन दीन जीवोंपर दया लाकर दान देने से भी एकान्त पाप नहीं होता इसलिए उसका भी इस पाठमें प्रहण नहीं है किन्तु जैसे पश्च महाब्रतधारीको मोक्षार्थ दान देना प्रशस्त है उसी तरह हीन दीन जीवोंपर दया लाकर दान देना भी कनुकम्पा रूप गुणका हेतु है अतः अनुकम्पा दानमें एकान्त पाप कहना मूर्छता है।

टब्बाकारने "किंवा दचा" इस पाठका कुपात्र दान अर्थ िक या है कुपात्र दानका अर्थ, चोर जार हिंसक आदिको चोरी जारी हिंसा आदिके लिये दान देना है अनुक्रमपा लाकर हीन दीनको दान देना नहीं क्योंकि चोर जार हिंसक आदि जीव ही कुपात्र हैं अमिविध्वंसनकारकी कपोल किलपत परिभाषानुसार साधुसे इतर सभी कुपात्र नहीं हैं इसिलए उक्त टब्बाकारके अर्थानुसार भी हीनदीन जीवोंको अनुक्रमपा दान देनेसे एकान्त पाप नहीं सिद्ध होता अतः उक्त टब्बा अर्थका आश्रय लेकर भी अनुक्रमपा दानमें पाप बताना मिथ्या है।

विपाक सूत्रका यह पाठ जो अभी लिखा गया है भ्रमिवध्वंसनकी पुरानी प्रतिमें अपूर्ण छपा हुआ है उसमें " किंवा भोचा किंवा समायरिता" यह पाठ ही नहीं है और ईश्वरचन्द चोपडाकी छपाई हुई नयी प्रतिमें भी यह पाठ व्युत्क गसे लिखा है। विपाक सूत्रकी शुद्ध प्रतियोंमें सर्वत्र "किंवा दचा किंवा भोचा किंवा समायरिता" ये पाठ साथ

ही मिलते हैं और होना भी ऐसा ही चाहिए परन्तु श्रमविध्वंसनकी मई प्रतिमें "किंवा भोचा किंवा समायरिता" यह पाठ "किंवा ह्चा" के अनन्तर न होकर "प्चणुभव माणे" इस शब्दके अनन्तर आया है इस प्रकार क्रम विरुद्ध पाठ देनेका ताल्पर्य क्या है यह श्रमविध्वंसनकारके मतानुयायी साधु जानें परन्तु प्रत्युत्तर दीपिकामें जो पुराने श्रमविध्वंसनमें लिखे हुए पाठके सम्बन्धमें बात कही हुई है वह अक्षरशः सत्य है। जहां तक प्रतीत होता है कि प्रत्युत्तर दीपिकाकी सची बातको मिथ्या सिद्ध करनेके लिए ही नए श्र० वि० में " किंवा भोच्चा किंवा समायरित्ता" यह पाठ यथास्थान न देकर व्युत्क्रमसे दिया गया है। पुराने श्रमविध्वंसनमें छपे हुए पाठके देखनेसे पाठकोंको अपने आप ज्ञात हो सकता है कि प्रत्युत्तर दीपिकाकी बात सत्य है या श्र० वि० के संशोधक महाशय की।

### (बोल १९ वां)

(प्रेरक)

श्रमविध्वंसनकार श्रमविध्वंसन पृष्ठ ८३ के उपर उत्तराध्ययन सूत्र अध्ययन १२ की चौबीसवीं गाथाको लिख कर बतछाते हैं कि "इस गाथामें ब्राह्मणों को पापकारी क्षेत्र कहा है। जब ब्राह्मण भी पापकारी क्षेत्र हैं तो दूसरे छोगोंकी तो बात ही क्या है। साधुसे इतर सभी जीव कुपात्र हैं उनको दान देनेसे धर्म पुण्य कैसे हो सकता है? जैसे कि उन्होंने लिखा है—

" अथ अठें ब्राह्मगांने पापकारी क्षेत्र कह्या तो बीजानो स्यूं कहिबो " ( भ्र० १० ८३ ) इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

उत्तराध्ययन सूत्रकी वह गाथा लिख कर इसका समाधान किया जाता है वह गाथा यह है:—

" कोहो य माणोय वहो य जेसिं मोसं अद्तंत्र परिग्गहंच। ते महणा जाइ विज्ञा विहोणा ताइंतु खेत्ताइं सुपादगाइं"

( उत्तराध्ययन आ० १२ गाथा २४ )

टीकानुसार इस गाथाका अर्थ किया जाता है।

जी ब्राह्मण, कोधी, मानी, मयावी और छोभी हैं, जो हिंसा झूठ चोरी और परिग्रहकें सेचा हैं वे जाति और विद्यासे विहीन पापकारी क्षेत्र हैं। गुण और कर्मके अनुसार चारों वर्णोकी खुंछ हुई है। कहा भी है:—

" एक वर्ण मिदं सर्वं पुवेमासी द्युधिष्ठिर । क्रिया कर्म विभागेन चातुर्वेण्ये व्यव-स्थितम् "

> "ब्राह्मणो ब्रह्मचर्थ्येण यथाशिल्पेन शिल्पिकः। अन्यथा नाम मात्रंस्यादिन्द्र गोपक कीटवत्॥"

अर्थात् " हे युधिष्ठिर ! पहले सभी लोग एक वर्णके थे पीछेसे कर्मानुसार चार वर्णों की सृष्टि हुई ।

जैसे शिल्प कमें करनेवाला शिल्पी हुआ उसी तरह ब्रह्मचर्य्य धारण करनेवाला पुरुष ब्राह्मग हुआ। जो ब्रह्मचर्य्य धारण नहीं करता वह "इन्द्र गोप" कीटकी तरह नाम मात्रका ब्राह्मग है "ऐसे नामधारी ब्राह्मगोंमें सत् शास्त्ररूपा विद्या नहीं होती। सभी शास्त्रोंमें अहिंसा और सत्य आदिका ही विधान पाया जाता है। कहा भी है:—

" अहिंसा सत्य मस्तेयं त्यागो मेथुन वर्जनम् पश्चेतानि पवित्राणि सर्वेषां ब्रह्मचारिणाम् "

अहिंसा, सत्य, अस्तेय, अपियह, और मैथुन वर्जन, ये पांच सभी ब्रह्मचारि-योंके लिए पवित्र हैं। इनका सेवन करना ही विद्या पढ़नेका फल है जो शास्त्र पढ़ कर भी इनका सेवन नहीं करके कोध, मान, माया, लोभ, हिंसा, झुठ, चोरी, परिव्रह, और मैथुनादि कार्यमें रत है वह वास्तवमें विद्या विहीन है। कहा भी है—

> " तद् ज्ञानमेव नभवति यस्मिन्नुदिते विभाति राग गणः । तमसः कुतोऽस्ति शक्तिर्दिनकर किरणात्रतः स्थातुम्॥

अर्थात् जिस ज्ञानके उदय होनेपर भी राग गण प्रकाश करते हैं वह ज्ञान ही नहीं है क्योंकि सूर्यकी किरणोंके सामने ठहरनेके लिये अन्धकारकी शक्ति कहां है ? जिस वस्तुसे प्रयोजनकी सिद्धि नहीं होती निश्चय नयके अनुसार वह कोई वस्तु ही नहीं है अतः जो ब्राह्मण विद्या पढ़ कर भी चोरी जारी हिंसा आदि कुकर्म करते हैं वे न तो वास्तविक ब्राह्मण है और न उनकी विद्या ही वास्तविक विद्या है किन्तु जाति और विद्या दोनोंसे वे हीन हैं उन ब्राह्मणोंको पापकारी क्षेत्र समझना चाहिये। यह उक्त गाथा का टीकानुसार भावार्थ है।

इस गाथामें क्रोधी, मानी, मायी, छोभी, व्यभिचारी, हिंसक, और चोर ब्राह्मणों को पापकारी क्षेत्र कहा है जो उक्त दोष वर्जित ब्राह्मण हैं उनको नहीं अतः इस गाथा का नाम टेकर ब्राह्मण मात्रको पापकारी क्षेत्र बतलाना मूर्वी का कार्य्य है। यदि ब्राह्मण मात्रको पापकारी क्षेत्र बतलाना शास्त्रकारको इष्ट होता तो इस गाथामें शास्त्रकार ब्राह्मण के विशेषण क्रोध मान आदि क्यों देते ? किन्तु उक्त विशेषण न लगा कर सीधा ही ब्राह्मण मात्रको पापकारी क्षेत्र कह देते परन्तु शास्त्रकारने क्रोधी मानी हिंसक आदि ब्राह्मणोंको ही पापकारी क्षेत्र कहा है और मनुजीने भी क्रोधी मानी हिंसक ब्राह्मणोंको पापी नरक गामी और कुपात्र कहा है अतः ब्राह्मण मात्रको कुपात्र कहना उत्सूत्र भाषण समझना चाहिये।

वास्तवमें चाहे ब्राह्मग हो या और कोई हो जो चोरी जारी हिंसा आदि बुरा कम करता है वह कुपात्र तथा पापकारी क्षेत्र है उसको चोरी जारी आदि असत्कम करनेके छिये दान देना कुपात्र दान और एकान्त पाप है परन्तु जो उक्त दोषोंसे रहित है उसको सत्कम करनेके छिये दान देना और हीन दीन दुःखी जीवको अनुकम्पा दान देना एकान्त पाप नहीं है अतः उक्त गाथाका नाम छेकर अनुकम्पा दानका खण्डन करना अज्ञानियोंका कार्य्य समझना चाहिए।

#### (बोल २० वां)

(प्रेरक)

भ्रमिविध्वंसनकार भ्रमिविध्वंसन पृष्ठ ८४ पर उपासक दशाङ्ग सूत्रका मूल पाठ लिख कर साधुसे इतरको दान देने वाले श्रावकको पन्द्रहवें कर्मादानका सेवन रूप पाप होना बतलाते हैं जैसे कि उन्होंने लिखा है " तिवारे कोई कहे इहां असं यित पोष व्यापार कह्यों छै तो तुमे अनुकम्पारे अर्थे असंयितने पोष्यां पाप किम कहो छो तेहने उत्तर—ते असंयितने पोषी पोषीने आजीविका करे ते असंयित पोष व्यापार छै अने दाम लियां बिना असंयितने पोषे ते व्यापार नथी किहए पर पाप किम न कहिए जिम कोयला करी बेंचे तो अङ्गाल कर्षे व्यापार अने दाम लियां बिना आगलाने कोयला करी आपे ते व्यापार नथी परं पाप किम न कहिए (भ्र० ए० ८५)

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

पन्द्रहवें कर्मादानका नाम मूळ पाठमें "असई जग पोषगया" यह लिखा है इस नामके अनुसार असती यानी व्यभिचारिणी खियोंको पोष कर उनसे भाड़ेपर व्यभिचार कराने रूप व्यापार करना पन्द्रहवें कर्मादानका अर्थ है साधुसे भिन्न जीवोंको पोषग करना अर्थ नहीं है अतः अमविध्वंसनकारने जो पन्द्रहवें कर्मादानका "असंयित पोष-णता" यह नाम रच कर साधुसे भिन्न जीवोंके पोषण करनेसे कर्मादानका पाप होना बतलाया है वहं एकान्त मिथ्या है। श्रमिवध्वंसनकारने उपासक दशांग सूत्रका जो मूळ पाठ, अ० वि० में उद्धृत किया है उसमें भी पन्द्रहवें कर्मादानका नाम "असई जण पोषणया" यही लिखा है और उस पाठके टब्बा अर्थमें भी साधुसे भिन्नको दान देनेसे उक्त कर्मादानका सेवन कह कर वेश्या आदिके पोषण करने रूप व्यापारको ही कर्मादानका सेवन कहा है। देखिए इस पाठका टब्बा अर्थ श्रमिवध्वंसनकारका दिया हुआ यह है:—

" वेश्या आदिकने पोषणा आदिक व्यापार कर्म " इसमें साधुसे भिन्नको पोषण रूप व्यापार न कह कर वेश्या आदिके पोषण रूप व्यापारको कर्मादानका सेवन बतलाया है तथापि जगत्में भ्रम फैलानेके लिए जीतमलजीने अपने मनसे १५ वें कर्मादानका " असंयित पोषणता " यह नाम रक्खा है। उसपर भी पहले प्रश्न रूपमें दूसरेसे स्वीकार कराकर तब पीछे खुदने स्वीकार किया है। उन्होंने लिखा है कि:—

"तिवारे कोई इम कहे इहां असंयित पोष व्यापार कहा। छै तो तुम्हे अनुकम्पारे अर्थे असंयितिने पोष्यां पाप किम कहो छो " इत्यादि। बुद्धिमानांको सोचना चाहिये कि पन्द्रहवें कर्मादानका जबिक असंयित पोषणता " यह नाम ही नहीं है तो इसके सम्बन्धमें अमिवध्वंसनकारसे कोई प्रश्न ही कैसे कर सकता है ? परन्तु अपने मनसे एक ऐसा प्रश्न बना कर जीतमलजीने जगतमें यह अम फैलानेकी चेष्टा की है कि अनु-कम्पाका समर्थन करनेवाले भी १५ वें कर्मादानका नाम " असंयित पोषणता " मानते हैं। परन्तु जो लोग मूल पाठ न देख कर केवल ढालोंके आधारपर शास्त्रकी बात जानना चाहते हैं उन्हींपर यह कपट चल सकता है जो मूल पाठ देख कर पदार्थका निर्णय करना चाहते हैं वे इस धोखेमें नहीं आ सकते। पन्द्रहवें कर्मादानका असंयित पोषणता यह नाम ही नहीं है इस लिए हीन दीन दुःखी जीवोंपर दया लाकर दान देने वाले आवकोंपर १५ वें कर्मादानका आरोप करना एकान्त मिथ्या है।

आगे चल कर जीतमलजी लिखते हैं कि "आदिक शब्दमें तो सर्व असंयितने रोजगाररे अर्थे राखे ते असंयित व्यापार कहिए "यहां बुद्धिमानोंको विचारना चाहिए कि जब पन्द्रहवें कर्मादानका नाम ही "असंयित पोषणता " है तब आदि शब्दसे असंयितयोंके प्रहणकी क्या आवश्यकता है क्योंकि "असंयित पोषणता " इस नामसे ही सभी असंयितयोंका प्रहण हो सकता है अतः निश्चय होता है कि जीतमलजीको भी पन्द्रहवें कर्मादानका नाम "असंयित पोषणता " यह स्वीकृत नहीं है इसीलिए वह आदि शब्दसे सभी असंयितयोंका प्रहण होना बतलाते हैं। वह आदि शब्द भी न तो मूल पाठमें है और न उसकी टीकामें ही है इसिंखए आदि शब्दसे सभी असंयतियोंका प्रहण बतलाना भी इनका मूर्ख जनताको घोखा देना है।

साधके सिवाय दूसरेको पोषग करसेने यदि पन्द्रहवें कर्मादानका पाप छो। तो कोई भी व्यापारी श्रावक, निरतिचार अपने बारह ब्रतका पालन नहीं कर सकता ंक्योंकि व्यापारी श्रावकको अपने व्यापारकी सिद्धिके लिए गाय, भैंस, ऊंट घोड़े नौ**रु**र आदि असंयति प्राणियोंके पोषगकी आवश्यकता होती है इनका पालन किये बिना व्यापार सम्बन्धी कार्य्य नहीं चल सकता कहाचित कोई इनके बिना भी अपना काम चला लेवे तो भी उसे अपने माता पिता पुत्र पौत्र आदि परिवार वर्गका पालन करना ही पड़ता है और इनके पालन करनेसे भी तेरह पन्थियोंके मतमें अतिचार लग सकता है क्योंकि ये लोग भी असंयति हैं और व्यापारमें सहायता देते हैं इनका पोषण भी व्यापारार्थ कहा जा सकता है इसिछिये अपने माता पिता पुत्र पौत्र आदिका पाछन कर ने वाला श्रावक भी तेरह पन्थियोंके हिसाबसे कर्मादानके पापसे नहीं बच सकता है किन्त व्यापारी श्रावक मात्र ही कर्मादानके पापसे युक्त हो जाते हैं परन्तु यह बिलकुल मिथ्या है व्यापारी श्रावक अपने बारह ब्रतका निरतिचार भी पालन कर सकता है वह जो गाय भैंस घोड़े ऊंट नौकर चाकर आदिका व्यापारार्थ पालन करता है इससे उसके बारह व्रतमें कोई अतिचार नहीं आता है क्योंकि पन्द्रहवें कर्मादानका नाम "असंयति पोषगता " है ही नहीं। जो वेश्या आदिका पोषण करके उनसे भाड़ेपर व्यभिचार कराने रूप व्यापार करता है वह पुरुष पन्द्रहवें कर्मादानका सेवन करता है क्योंकि १५ वें कर्मादानका नाम "असतीजन पोषणता " है। अतः साधुसे भिन्न प्राणीके पोषण करनेसे कर्मादानका सेवन बतलाना मिथ्या है।

अपने आश्रित प्राणीको आहार न देनेसे श्रावकके प्रथम व्रतमें अतिचार आता है इसलिए अपने पहले व्रतको निरितचार पालतार्थ श्रावकको अपने आश्रित प्राणीके लिये अवश्य आहार देना पड़ता है परन्तु जीतमलजीके हिसाबसे इस कार्य्य से श्रावकके ७ वें व्रतमें अतिचार आता है क्योंकि साधुके सिवाय दूसरेको आहार देना वे कर्मीदानका सेवन करना बतलाते हैं ऐसी दशामें बारह व्रतधारी श्रावक अपने आश्रित प्राणीको भात पानी देकर अपने व्रतका अतिचार टाले या न देकर सातवें व्रतका अतिचार टाले ? यदि वह देवे तो कर्मादानका सेवन हो जाय और न देवे तो उसके पहले व्रतमें अतिचार आवे इसलिए वह देकर और न देकर किसी भी हालतमें अपने व्रतका निरित्तचार पालन नहीं कर सकता। अतः साधुके सिवाय दूसरेके पालन करनेसे १५ वें कर्मीदानका पाप बतलाना जीतमलजीका अज्ञान है।

"अण्णयरस्सिव पमत्त संजयरस " इति अत्रापि शब्दो भिन्न क्रमः प्रमत्त संयतस्याप्य न्यतरस्य एक तरस्य कस्यचित् प्रमादे सित काय दुष्प्रयोग भावतः पृथि व्यादेरुपमई संभवात्। अपि शब्दोऽन्येषा मधस्तन गुण स्थान वर्तिनां नियम प्रदर्शनार्थः। प्रमत्त संयतस्या प्यारंभिकी क्रिया भवति कि पुनः शेषाणां देश विरित प्रभृतीनामिति एवं यथा योग मिप शब्द भावना कर्त्तेच्या। पारिमहिकी संयतासंयतस्यापि देश विरतस्या पीत्यथः तस्यापि परिमह धारणात् माया प्रत्यया अप्रमत्त संयतस्यापि कथमितिचे दुच्य-तेप्रवचनोड्डाह प्रच्छादनार्थे बिह्नीकरणसमुद्देशा दिषु। अप्रत्याख्यान क्रिया अन्यतर-स्याप्य प्रत्याख्यानिनः अन्यतरदिप न किश्विदित्यर्थः योन प्रत्याख्याति तस्येत्यर्थः मिथ्यादर्शनिकया, अन्यतरस्यापि सूत्रोक्तमेकमक्षरमप्यरोचयमानस्येत्यर्थः मिथ्याद्देशनिकया, अन्यतरस्यापि सूत्रोक्तमेकमक्षरमप्यरोचयमानस्येत्यर्थः मिथ्यादिष्टेभिवति "

**अ**र्थ:---

पृथ्वी आदि कायके प्राणियोंको सन्ताप देनेका नाम "आरम्भ" है। कहा भी है प्राणियोंको सन्ताप देनेके लिए सङ्कल्प करनेका नाम 'सरम्भ' है और उनको परिताप देता "समारम्भ" कहलता है और प्राणियोंको उपद्रव पहुंचाना "आरम्भ" है उस आरंभ के लिये जो किया की जाती है उसे आरम्भिकी किया कहते हैं।

(पारिमहिकी)

धर्मोपकरणसे भिन्न वस्तुको अङ्गीकार करना, और धर्मके उपकरणोंमें मूर्च्छी रखना परिश्रह कहलेता है। उसीको पारिश्रहिकी क्रिया कहते हैं अथवा परिश्रहसे उत्पन्न हुई क्रियाको "पारिश्रहिकी क्रिया" कहते हैं।

( माया प्रत्याया ) 🌙

माया नाम कुटिलताका है यहां माया शब्दको उपलक्षण भान कर उससे कोधादि भी लिए जाते हैं इसलिये जो किया माया आदिसे की जाती है उसे माया प्रत्यया किया कहते हैं।

( अप्रत्याख्यान किया )

विरतिका परिणाम थोड़ा भी 🎉न होना "अप्रत्याख्यान" कहलाता है उसीको 'अप्रत्याख्यान ऋिया' कहते हैं।

( मिथ्यादशैन प्रत्यया )

मिध्यादर्शनके कारण जो किया की जाती है उसे "मिध्यादर्शन प्रत्यया" कहते हैं। इनमेंसे कौनसी किया किसको छगती है यह बतलाया जाता है:— (प्रश्न) हे भगवन् ! आरम्भिकी किया किसको छगती है ?

२०

(उत्तर) हे गोतम ! किसी किसी प्रमत्त संयत पुरुषको भी आरम्भिकी किया लगती है प्रमत्त संयत पुरुष जब कभी प्रमादवश अपने शरीर आदिका दुष्प्रयोग करता है तब उससे पृथ्विती आदि कायोंके जीवकी विराधना होनेसे उसको आरम्भिकी किया लगती है यहां जो अपि शब्द आया है उससे यह बतलाय गया है कि आरम्भिकी किया जब किसी किसी प्रमत्त संयतको भी लगती है तब उससे नीचेके गुण स्थानोंमें तो कहना ही क्या है उनमें तो अवश्य ही आरम्भिकी किया लगती है। इसी तरह इस पाठमें दूसरे अपि शब्दोंका भी यथा योग्य समन्वय करना चाहिये।

(प्रश्न) हे भगवन् ! पारियहिको किया किसको छगती है ?

(उत्तर) हे गोतम ! देश विरत श्रावकको भी पारिप्रहिकी किया छगती है। यहां भी पूर्ववत् अपि शब्दसे यह बतलाया गया है कि पारिप्रहिकी किया जबकि देशविरत श्रावकको भी लगती है तब उससे नीचेके गुग स्थानवालोंको कहना ही क्या है ? उनको तो अबश्य ही पारिप्रहिका किया लगती है।

(प्रश्न) हे भगवन ! माया प्रत्यया किया किसको छगती है ?

(उत्तर) हे गोतम ! माया प्रत्यया किया किसी किसी अप्रमत्त संयतको भी छगती है क्योंकि वे भी अपने प्रवचनकी बदनामीको मिटानेके छिए वल्ली करण और समुद्देश आदिमें मायाकी किया करते हैं। यहां भी अपि शब्दसे यह बतलाया गया है किजब सप्तम गुण स्थानवाले अप्रमत्त संयतको भी माया प्रत्यया किया छगती है तब फिर उससे नीचे के गुग स्थानवालोंको कहना ही क्या है उन्हें तो अवश्य ही माया प्रत्यया किया छगती है।

(प्रश्न) हे भगवन् अप्रत्याख्यानिकी किया किसको छगती है ?

(उत्तर) हे गोतम ! जो जरा भी प्रत्याख्यान नहीं करता उसको अप्रत्याख्यानिकी क्रिया छगती है।

(प्रश्न) हे भगवन ! मिथ्याद्रशन प्रत्यया किया किसको छगती है ?

(उत्तर) हे गोत्तम ! जो पुरुष सूत्रमें कही हुई बातोंमेंसे एक भी अक्षरपर अरुचि करता है उसको मिथ्यादकीन प्रत्यया किया छगती है। यह उक्त मूळ पाठ और उसकी टीकाका अर्थ है।

यहां मूळ पाठ और उसकी टीकामें कहा है कि "जो पुरुष किस्त्रित् भी प्रत्या-ख्यान नहीं करता उसीको अप्रत्याख्यान क्रिया छगती है '' श्रावक प्रत्याख्यान करता है अतः उसे अन्नतकी क्रिया नहीं छग सकती इसिछिए श्रावकके खाने पीने वस्त्र मकान आदिको अन्नतमें ठहरा कर उसको दान देनेसे एकान्त पाप कहना शास्त्र विरुद्ध है। यदि कोई कहे कि "श्रावकके अन्त, जड, वस्त्र मकान आदि अन्नतमें नहीं तो क्या न्नतमें है ? तो उससे कहना चाहिये कि श्रावकके अन्त वस्त्रादि न तो न्नतमें है और न अन्नतमें ही, किन्तु परिग्रहमें है। भगवान्ने न्नत और अन्नतको आत्माका परिणाम बतलाया है और तेरह पन्थके प्रवर्तक भीषणजीने भी न्नत और अन्नतको जीव तथा अरूपी कहा है अतः श्रावकके अन्त वस्त्रादि जो कि रूपी और प्रत्यक्ष अजीव पदार्थ हैं वे न्नत और अन्नतमें नहीं हो सकते भीषणजीने तेरह द्वारमें छट्टा रूपी और अरूपी द्वारके अन्दर यह लिखा है "अन्नत आस्त्रवने अरूपी किए न्याय कही जै अत्याग भाव परिणाम जीवरा अरूपी कहा छै" अतः श्रावकके अन्त वस्त्र आदिको अन्नतमें कायम करके श्रावकको अन्नत की किया लगनेकी प्ररूपणा एकान्त मिथ्या है।

श्रावकको अन्नतकी क्रिया नहीं छगना पन्नावणा सूत्रके मूल पाठसे भी सिद्ध होता होता है वह पाठ नीचे छिखा जाता है:—

"जरसणं भन्ते! जीवस्स आरंभिया किरिया कज्जइ तस्स परिग्गिष्ट्या किं कज्जइ! जस्स परिग्गिष्ट्या किरिया कज्जइ! गोयमा? जरसणं जीवस्स आरंभिया किरिया कज्जइ तस्स परिग्गिष्ट्या सिय कज्जइ सिय नो कज्जइ जस्स पुण परिग्गिष्ट्या किरिया कज्जइ तस्स आरंभिया किरिया किरिया कज्जइ तस्स आरंभिया किरिया कज्जइ तस्स आरंभिया किरिया कज्जइ तस्स माया वित्तया किरिया नियमा कज्जइ जस्स पुण माया वित्तया किरिया कज्जइ तस्स आरंभिया किरिया कज्जइ तस्स आरम्भिया किरिया कज्जइ तस्स आरम्भिया किरिया कज्जइ तस्स अपचक्खाण किरिया पुच्छा? गोयमा! जस्सणं जीवस्स आरंभिया किरिया कज्जइ तस्स अपचक्खाण किरिया स्वयं कर्ज्जइ सियनो कज्जइ जस्स पुण अपचक्खाण किरिया कज्जइ तस्स आरम्भिया किरिया नियमा। एवं मिच्छादं सणवित्तया एवं परिग्गाहियावि तीहिं चवरिछाहिं समं संचारे-

त्त्वा। जस्स माया वित्तया किरिया कज्जइ तस्स उविरिष्ठाओ। दोवि सिय कज्जन्ति सिय नो कज्जन्ति जस्स उविरिष्ठाओ दो कर्ज्जिति तस्स माया वित्तया नियमा कज्जिति। जस्स अपचक्खाण किरिया कज्जइ तस्स मिच्छद्ंसणवित्तया किरिया सिय कज्जइ सिय नो कज्जइ जस्स पुण मिच्छद्ंसण वित्तया किरिया कज्जइ तस्स अपचक्खाण किरिया नियमा कज्जइ ''

(पन्नावणा सूत्र)

अर्थः---

(प्रश्न) हे भगवन् जिसको आरम्भिकी किया होती है क्या उसको पारिम्रहिकी किया भी हौती है ? और जिसको पारिम्रहिकी किया होती है क्या उसको आरम्भिकी किया भी होती है ?

(उत्तर) हे गतम ! जिसको आरम्भिकी किया होती है उसको पारिश्रहिकी किया होती भी है और नहीं भी होती, परन्तु जिसको पारिश्रहिकी किया होती है उसको आरम्भिकी किया अवस्य होती है।

( जैसे कि प्रमत्त संयत पुरुषको काय आदिके दुष्प्रयोगसे आरम्भिकी किया होती है पारिमिहकी नहीं होती क्योंकि वे परिमह रहित होते हैं इसिख्ये आरंभिकी कियाके साथ पारिमिहकी कियाकी भजना कही गयी है। छट्टे गुग स्थानसे नीचेके गुण स्थान-वाखोंमें परिमह भो होता है और आरम्भ भी होता है इसिख्ए पारिमिहकी कियाके साथ आरम्भिकी कियाका नियम कहा गया है)

(प्रश्न) हे भगत्रत् ! जिसको आरंभिकी किया होती है क्या उसको माया प्रत्यया किया होती है ?

(उत्तर) हे गोतम ! जिसको आरम्भिकी किया होती है उसको माया प्रत्यया किया अवस्य होती है परन्तु निसको माया प्रत्यया किया होती है उसको आरम्भिकी किया होती भी है और नहीं भी होती।

(इसका तात्पर्यं यह है कि आरंभिकी किया छट्टे गुण स्थानतकके जीवोंमें होती है और उनमें माया प्रत्यया किया भी होती है इस लिए आरम्भिकी कियाके साथ माया प्रत्यया कियाका नियम कहा गया है परन्तु मायाप्रत्यया किया सप्तमादि गुण-स्थानवालोंमें भो होती है वहां आरम्भिकी किया नहीं होती इसलिए माया प्रत्यया किया के साथ आरंभिकी कियाकी भजना कही है।)

- (प्रश्त) हे भगवन्! जिसको आरम्भिकी किया होती है क्या उसको अप्रात्या- ख्यानिकी किया होती है ?
- ( उत्तर ) हे गोतम ! जिसको आरंभिकी किया होती है उसको अप्रत्याख्य।नि की किया होती भी है और नहीं भी होती है परन्तु जिसको अप्रत्याख्यानिकी किया होतो है उसको आरंभिकी किया अवश्य होती है।
- (इसका भाव यह है कि आरंभिकी किया षष्ट गुण स्थान पर्य्यन्त होती है परन्तु पश्चम और षष्ट गुण स्थानमें प्रत्याख्यान होनेसे अप्रत्यानिकी किया नहीं होती इसिल्ये यहां आरंभिकीके साथ अप्रत्याख्यानिकी कियाकी भजना कही गई है। चतुर्थ गुण स्थान तक के जीवोंको अप्रत्याख्यानिकी किया होती है और उनमें आरंभिकी कियाका भी सद्भाव होता है इस लिये अप्रत्याख्यानिकी कियाके साथ आरंभिकी कियाका नियम कहा गया है)
- (प्रश्न) हे भगवन् ! जिसको आरंभिकी किया होती है क्या उसको मिथ्या दर्शन प्रत्यया किया होती है ?
- ( उत्तर ) हे गोतम ! जिसको आरंभिकी किया होती है उसको मिथ्या दर्शन प्रत्यया किया होती भी है और नहीं भी होती है परन्तु जिसको मिथ्या दर्शन प्रत्यया किया होती है उसको आरंभिकी किया अवस्य होती है।
- (इसका अभिप्राय यह है कि आरंभिकी किया चौथे पांचवें और छड़े गुण स्थानमें भी होती है परन्तु वहां मिथ्या दशन प्रत्यया किया नही होती क्योंकि इन गुण स्थानोंके जीव सम्यग्दृष्टि होते हैं अतः आरंभिकी कियाके साथ मिथ्यादर्शनप्रत्यया कियाकी भजना कही है। मिथ्या दर्शन प्रत्यया किया मिथ्यादृष्टिको होती है और उसमें आरंभिकी किया भी मौजूद है इस लिये मिथ्या दर्शन प्रत्यया कियाके साथ आरंभिकी कियाका नियम कहा गया है)।

आरंभिकी क्रियाके साथ शेष चार क्रियाओं की भजना और नियमाका विचार कर दिया गया अब पारिप्रहिकी क्रियाके साथ उसके आगेकी क्रियाओं की भजना और नियमका विचार किया जाता है।

- (प्रश्न) हे भगवन् ! जिसको पारिप्रहिकी क्रिया होती है क्या उसको माया प्रत्यया क्रिया होती है ?
- ( उत्तर ) हे गोतम ! जिसको पारिमहिकी किया होती है उसको माया प्रत्यया किया अवश्य होती है परन्तु जिसको माया प्रत्यया किया होती है उसको पारिमहिकी किया होती भी है और नहीं भी होती है।

(इसका भाव यह है कि पारिमिहकी किया पश्चम गुणस्थान तकके जीवोंमें होती है और उनमें माया प्रत्यया किया भी मौजूद है अत: पारिमिहकी कियाके साथ माया प्रत्यया कियाका नियम कहा है परन्तु माया प्रत्यया किया छठे आदि गुण स्थानों में भी होती है वहां पारिमिहकी किया नहीं होती क्योंकि षष्टादि गुण स्थान वाले जीव परिमिह रहित होते है इस लिये मायाप्रत्यया कियाके साथ पारिमिहकी कियाकी भजना कही है।)

(प्रश्न) हे भगवन् ! जिसको पारिप्रहिकी किया होती है क्या उसको अप्रत्या-ख्यानिकी किया होती है ?

( उत्तर ) हे गोतम ! जिसको पारिप्रहिकी होती हैं उसको अप्रत्याख्यानिकी किया होती भी है और नहीं भी होती परन्तु जिसको अप्रत्याख्यानिकी किया होती है उसको पारिप्रहिकी किया अवश्य होती है।

(इसका भाव यह है कि पारिप्रहिकी किया पश्चम गुण स्थानमें भी होती है क्योंकि आवक भी परिप्रह धारी होते हैं परन्तु उनमें अप्रत्याख्यानिकी किया नहीं होती कारण यह कि आवक प्रत्याख्यानी होते हैं अतः पारिप्रहिकी कियाके साथ अप्रत्याख्यानिकी कियाकी भजना कही है। चतुर्थ गुण स्थान पर्य्यन्त अप्रत्याख्यानिकी किया होती है और वहां परिप्रह भी मौजूद होता है इस लिये अप्रत्याख्यानिकी कियाके साथ परिप्रहकी कियाका नियम कहा गया है)

(प्रश्न) हे भगवन् ! जिसको पारिप्रहिकी क्रिया होती है क्या उसको मिथ्या-दुर्शन प्रत्यया क्रिया होती है ?

( उत्तर ) हे गोतम ! जिसको पारिम्रहिकी किया होती है उसको मिथ्या दर्शन प्रत्यया किया होती भी है और नहीं भी होती परन्तु जिसको मिथ्यादर्शनप्रत्यया किया होती है उसको पारिप्रहिको किया अवश्य होती है।

(इसका भाव यह है पारिप्रहिकी क्रिया चतुर्थ और पञ्चम गुग स्थानमें भी होती है परन्तु वहां मिथ्या दर्शन प्रत्यया क्रिया नहीं होती क्योंकि चतुर्थ और पञ्चम गुण स्थान वाले जीव, सम्यग्दृष्टि होते हैं अतः पारिप्रहिकी क्रियाके साथ मिथ्याद्र्शन प्रत्यया क्रिया की भजना कही गई है। मिथ्याद्र्शनप्रत्यया क्रिया, मिथ्या दृष्टियोंमें होती है और उनमें परिप्रहकी क्रिया भी मौजूद है इस लिये मिथ्या द्र्शन प्रत्यया क्रिया के साथ पारिप्रहिकी क्रियाकी नियमा कही गई है)

पारिमहिकी क्रियाके साथ उसके आगेकी क्रियाओंकी भजना और नियमा कही गई, अब माया प्रत्यया क्रियाके साथ उसके आगेकी क्रियाओंकी भजना और नियम कहे आते हैं:—

- (प्रश्न) हे भगवन् ! जिसको माया प्रत्यया किया होती है बया उसको अप-ख्यानिकी किया होती है ?
- ( उत्तर ) हे गोतम ! जिसको माया प्रत्यया किया होती है उसको अप्रत्या-ख्यानिकी किया होती भी है और नहीं भी होती परन्तु जिसको अप्रत्याख्यानिकी किया होती है उसको माया प्रत्यया किया अवश्य होती है।
- (इसका तात्पर्यं यह है—माया प्रत्यया क्रिया पब्चमादि गुण स्थानोंमें भी होती है परन्तु वहां अप्रत्याख्यानिकी क्रिया नहीं होती क्योंकि पञ्चमादि गुण स्थानोंमें प्रत्याख्यानी पुरुष होते हैं इस लिये माया प्रत्यया क्रियाके साथ अप्रत्याख्यानिकी क्रिया की भजना कही है। चतुर्थ गुण स्थान पर्यन्तके जीवोंमें अप्रत्याख्यानिकी क्रिया होती है और उनमें माया प्रत्यया क्रिया भी मौजूद है इस लिये अप्रत्याख्यानिकी क्रियाके साथ माया प्रत्यया क्रियाकी नियमा कही गई है)।

प्रश्न हे भगवन् ! जिसको माया प्रत्यया किया होती है क्या उसको मिथ्या-दर्शन प्रत्यया किया होती है ?

( उत्तर ) हे गोतम ! जिसको माया प्रत्यया होती है उसको मिथ्या दर्शन प्रत्यया क्रिया होती भी है और नहीं भी होती परन्तु जिसको मिथ्या दर्शन प्रत्यया क्रिया होती है उसको माया प्रत्यया क्रिया अवश्य होती है।

(प्रश्न)

हे भगवन ! जिसको अप्रत्याख्यानिकी क्रिया होती है क्या उसको मिध्यादर्शन प्रत्यया क्रिया होती है ?

( उत्तर )

हें गोतम! जिसको अव्रत्याख्यानिकी किया होती है उसको मिथ्यादर्शन प्रत्यया किया होती भी है और नहीं भी होती परन्तु जिसको मिथ्यादर्शन प्रत्यया किया होती है उसको अव्रत्याख्यानिकी किया अवश्य होती है। (इसका भाव यह है कि चतुर्थ गुण स्थान वाले जीवों में अव्रत्याख्यानिकी किया होती है परन्तु मिथ्यादर्शन प्रत्यया किया नहीं होती क्योंकि वे सम्यग्दृष्टि हैं इस लिये अव्रत्याख्यानिकी कियाके साथ मिथ्यादर्शन प्रत्यया कियाकी भजना कही हैं। मिथ्या दृष्टि जीवों में मिथ्या दर्शन प्रत्यया किया होती है और उनमें अव्रत्याख्यानिकी किया भी मौजूद है इस लिये मिथ्यादर्शन प्रत्यया किया के साथ अव्रत्याख्यानिकी कियाका नियम कहा गया है) यह उक्त मूल पाठका टीकानु-सार भावार्थ है।

यहां पारिप्रहिकी क्रियाके साथ अप्रत्याख्यानिकी क्रियाकी भजना कही गई है यह बात उसी हाछतमें घट सकती है जब कि किसी जगह परिप्रह तो हो परन्तु अप्रत्याख्यान न हो, ऐसा स्थान, पश्चम गुग स्थानको छोड़ कर दूसरा नहीं हो सकता क्योंकि षष्ठ आदि गुग स्थानोंमें परिप्रह के साथ अप्रत्याख्यान भी मौजूद है अतः एक पश्चम गुग स्थानोंमें परिप्रह के साथ अप्रत्याख्यान भी मौजूद है अतः एक पश्चम गुग स्थान ही ऐसा है जहां परिप्रह तो होता है परन्तु अप्रत्याख्यान नहीं होता इसिल्ये उक्त मूल पाठमें परिप्रह के साथ अप्रत्याख्यानकी जो भजना कही है उसका पश्चम गुग स्थान ही उदाहरण समझना चाहिये। यदि भ्रमविध्वंसनकारके सिद्धान्तानुसार श्रावकको भी अन्नतकी किया लगना माना जाय तो फिर उक्त मूळपाठमें पारिप्रह की क्रियाके साथ जो अप्रत्याख्यानिकी क्रियाकी भजना कही गई है उसका उदाहरण कौन हो सकता है ? तेरह पंथी इसका कोई भी उदाहरण नहीं दे सकते। जो पुरुष किश्चित् भी प्रत्याख्यान नहीं करता है उसीको अन्नतकी किया लगना टीकाकारने भी कहा है। वह टीका यह है—

"अप्रत्याख्यान क्रिया अन्यतरस्याप्यप्रत्याख्यानिनः।

अन्यतरदिष निकंचिद्पीत्यर्थः यो न प्रत्याख्याति तस्येत्यर्थाः ।"

अर्थात् "जो किन्दित् भी प्रत्याख्यान नहीं करता उसीको अप्रत्याख्यानिकी किया लगती है" श्रावक तो देशसे प्रत्याख्यान करता है इस छिर उसको अन्नतकी किया नहीं लग सकती तथापि श्रावकके खाने पीने वस्त्र मकान आदिको अन्नतमें ठहराकर उसको दान देनेसे जो जीतमलजीने एकान्त पाप और अन्नतका सेवन कराना बतलाया है वह शास्त्र विरुद्ध समझना चाहिये।

# [बोल २४ वां समाप्त]

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ९२ के ऊपर सुयगडांग और उवाई सूत्रका मूल पाठ लिख कर उनकी समालोचना करते हुए लिखते हैं :—

"अथ अठे आवकरा व्रत अव्रत जूदा जूदा कहा मोटा जीव हणवारा मोटा झूठरा मोटो चोरी मिथुन परिप्रहरी उपरान्त मर्ट्यादा कीधी ते तो व्रत कही अने पांच स्थावर हणवारो आगार छोटो झूठ छोटी चोरी मिथुन परिप्रहरी मर्ट्यादा कीधी ते मांहिला सेवन सेवा वन रो आगार ते अव्रत कही" इत्यादि इसका क्या उत्तर ?

(प्ररूपक)

सुय गडांग सूत्र और उवाई सूत्रका नाम लेकर श्रावकको अन्नतकी किया बताना किया है। उक्त सूत्रमें कहा है कि—"श्रावक अठारह पापोंसे अंशतः हटा है और अंशतः नहीं हटा है।" जिस अंशसे नहीं हटा है वह उसका अन्नत है ऐसा नहीं छिखा है अतः उक्त सूत्रोंकी सहायतासे श्रावकको अन्नत की किया बताना अज्ञान है।

यदि कोई कहे कि आवक जिस अंशसे हटा है वह जब कि उसके ब्रतमें है तब जिससे वह नहीं हटा है वह अब्रतमें क्यों नहीं है ? तो उससे कहना चाहिये कि सुय गडांग सूत्र और उवाई सूत्रके मूल पाठमें आवक को अठारह पापोंसे अंशतः हटना और अंशतः नहीं हटना कहा है इस लिये आवक मिथ्यादर्शन शल्यसे भी अंशतः हटा है और अंशतः नहीं हटा है । जिस अंशसे आवक नहीं हटा है उसके हिसाबसे आवकको मिथ्या दर्शनकी किया क्यों नहीं लगती है ? यदि कहो कि आवक मिथ्यादर्शन शल्य रूप पाप से यद्यपि सर्वथा नहीं हटा है तथापि सम्यक्त्वकी प्राप्ति होनेसे उसे मिथ्यादर्शनकी किया नहीं लगती है तथापि सम्यक्त्वकी प्राप्ति होनेसे उसे मिथ्यादर्शनकी किया नहीं लगती तो उसी तरह समझो कि १७ पापोंके जिस जिस अंशने आवक नहीं हटा है उसके सेवन करने पर भी प्रत्याख्यान होनेसे आवकको अपत्याख्यानकी किया नहीं लगती । भगवती सूत्र शतक १ उद्देशा २ में स्पष्ट लिखा है कि आवकको आरम्भिकी पारिप्रहिकी और माया प्रत्यया ये तीन ही कियायें लगती हैं अप्रत्याख्यानकी और मिथ्या-दर्शनकी किया नहीं लगती । वह पाठ यह है :—

"तत्थणं जेते संजया संजया तेसिणं आदि आओ तीणि किरि आओ कडर्जति"

(भ० शा १ उ० २)

अर्थात् संयता संयत ( श्रावक ) को आदिकी तीन क्रियाएं छगती हैं शेष अप्र-त्याख्यानकी और मिध्यादर्शनकी क्रिया नहीं छगतीं। अतः श्रावकको अन्नतकी क्रिया २१ लगनेकी प्रक्षपणा इस पाठसे विरुद्ध समझनी चाहिये। फिर भी कोई कहे कि १७ पापों का जो अंश श्रावकको बाकी है उसके हिसाबसे श्रावकको अन्नतकी किया भी होनी चाहिये" तो श्रावकमें मिश्यात्वका जो अंश बाकी है उसके हिसाबसे मिश्यात्वकी किया भी उसे होनी चाहिये। यदि कहो कि मिश्यात्वकी किया श्रावकको वर्जित की गई है तो भगवतीके उक्त पाठमें अन्नतकी किया भी श्रावकको स्पष्ट रूपसे वर्जित की गई है अतः श्रावकको अन्नतकी किया मानना एकान्त मिश्या है। श्रावकको अन्नतकी किया मानना एकान्त मिश्या है। श्रावकको अन्नतकी किया मानना एकान्त मिश्या है। श्रावकको अन्नतकी किया सिद्ध करनेके लिये उवाइ सूत्र और सुय गडांग सृत्रका जो मूलपाठ जीतमलजीने लिखा है वह निम्न लिखित है:—

"एगचाओ पाणाइवाओ पडिविरया जाव जीवाए एगचाओ अपिड विरया एवं जाव परिग्गहाओ पडिविरया एगचाओ अपिड विग्या। एगचाओ कोहाओ माणाओ मायाओ होहाओ पेज्जाओ दोमाओ कलहाओ अन्भक्खाणाओ पेसुणाओ परपरिवायाओ अरित रितओ मायामोमाओ मिच्छादंसणसङ्काओ पडिविरया जाव जीवा ए एगचाओ अपिड विरया जाव जीवाए।"

( उवाई प्रश्न १२ )

अर्थ--

श्रावक यावजीवन, प्राणातिपातसे लेकर परिग्रह पर्य्यन्त एक एकसे निवृत्त और एक एकसे निवृत्त नहीं है इसी तरह क्रोध, मान, माया, लोभ, राग, द्वेष, कलह, आख्यान, पैश्चन्य, परपरीचाद, अरित रित, माया मृषा, और मिथ्यादर्शन शत्यके एक एक अंशसे हटे हुए और एक एक अंशसे महीं हटे हैं।

इस पाठमें जैसे १७ पापांसे श्रावकको अंशतः नहीं निवृत्त होना कहा है उसी तरह अठारहवां पाप मिथ्यादर्शन शल्यसे भो अंशतः नहीं हटना कहा है इस लिये जैसे मिथ्यादर्शन शल्यसे अंशतः नहीं हटने पर भी श्रावकको मिथ्यादर्शनकी किया नहीं लगती उसी तरह २७ पापांसे अंशतः नहीं हटने पर भी श्रावकको अव्रतकी किया नहीं लगती अतः उक्त मूलपाठकी साक्षी देकर श्रावकको अव्रतकी किया लगता ठहरा कर उसको अन्न पानादिके द्वारा सहायता करनेस एकान्त पाप कहना अज्ञानियोंका कार्य समझना चाहिये।

## (बोल २५ वां समाप्त)

(प्रेरक)

श्रावकको अन्नतकी किया नहीं छगती यह मुझको ज्ञात हुआ परन्तु श्रावकको साता उत्पन्न करनेसे धर्म या पुण्य होता है इसमें क्या प्रमाण है ?
(प्रक्षपक)

श्रावकको साता उत्पन्न करनेसे धर्म और पुण्यकी उत्पति होना भगवती सूत्र शतक ३ उद्देशा १ के मूळ पाठसे सिद्ध होता है वह पाठ अर्थके साथ लिखा जाता है:—

"सणं कुमारे देविन्दे देवराया बहुणं समणाणं बहुणं समणीणं बहुणं सावयाणं बहुणं सावियाणं हिय कामए सुह कामए पत्थकामए अनुकम्पिए निस्तेयसिए हिय सुह निस्तेयम कामए सेते ण हेणं गोयमा सणं कुमारे भवसिद्धिए णो अचरिमे"

( भगवती शतक ३ उ० १ ) अर्थ:—

हे गोतम ! सनत्कुमार देवेन्द्र बहुतसे साधु, साध्वी, श्रावक और श्राविकाओंके हित, छब, पथ्य, अनुकम्पा और मोश्रकी कामना करते हैं इस लिये वह भवसिद्धिसे लेकर यावत् वरम हैं।

इस पाठमें साधु साध्वीकी तरह श्रावक और श्राविकाओंका भो हित, सुख, पथ्य, अनुकम्पा और मोक्षकी कामना करनेसे सनत्कुमार देवेन्द्रको भवसिद्धिसे लेकर यावत् चरम होना कहा है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि श्रावक और श्राविकाको साता उत्पन्न करनेसे धर्म और पुण्य की प्राप्ति होती है। श्रावक और श्राविकाओंके हित, सुख और पथ्यकी कामना मात्र करनेसे जब कि सनत्कुमार देवेन्द्रको इतना बड़ा उत्तम फल प्राप्त हुआ है तब किर साक्षात् हित सुख और पथ्य करनेसे तो कहना ही क्या है। अतः जो लोग श्रावको सुख साधक वस्तुका प्रदान करके धर्ममें सहायता देते हैं वे धर्मका कार्य करते हैं एकान्त पापका नहीं इस लिये श्रावकको सुखसाधक वस्तुका प्रदान करके उनको साता उत्पन्न करनेसे जो एकान्त पाप और अन्नतका सेवन कराना वतलाते हैं वे मिथ्यावादी हैं।

उक्त मूल पाठमें आये हुए हित, सुख और पथ्य शब्दोंका अर्थ, टीकाकारने इस प्रकार किया है:—

"हितं सुख निवन्धनं वस्तु" "सुह कामए" त्ति सुखं शम"। "पत्थ कामए" त्ति पथ्यं दुःख त्राणं" कस्मादेब मित्यत आह "अनुक्रमिपए" त्ति द्वयावान्। "अर्थात् सुख साधक वस्तुका नाम "हित" है। सुख पहुंचाना "सुख" है और दुःखसे त्राण (रक्षा) करना पथ्य कहलाता है। सनत्कुमार देवेन्द्र साधु साध्वी श्रावक और श्राविकाओं पर अनुकम्पा रखते हैं इस लिये वह उनके हित, सुख, और पथ्यकी कामना करते हैं। यह उक्त टीकाका अर्थ है।

यदि कोई कहे कि उक्त मूल पाठमें श्रावक और श्राविकाओं के शारीरिक हित सुख और पथ्यकी कामना नहीं कही गई है किन्तु मोक्ष सम्बन्धी हित, सुख और पथ्य की कामना कही गई है इस लिये श्रावकको शारीरिक सुख देना कोई धम नहीं है तो उससे कहना चाहिये कि श्रावक और श्राविकाओं के समान ही यह पाठ साधु और साध्वियों के लिये भी आया है इस लिये यदि श्रावक और श्राविकाओं के शारीरिक हित सुख और पथ्य करनेसे धर्म पुण्य नहीं है तो साधु और साध्वियों के भी शारीरिक हित सुख और पथ्यसे धर्म पुण्य नहीं होना चाहिये। यदि साधु और साध्वीके शारीरिक हित सुख और पथ्यसे धर्म पुण्य नहीं होना चाहिये। यदि साधु और साध्वीके शारीरिक हित सुख और पथ्यसे धर्म होना मानते हो तो फिर श्रावक और श्राविकाओं के शारीरिक हित सुख और पथ्यसे भी धर्म मानना ही होगा।

उवाई सूत्रके मूल पाठमें श्रावकको धार्मिक, सुशील, सुन्नत, धर्मानुग और धर्म पूर्वक जीविका करने वाला कहा है। वह पाठ यह है:—

"अप्पिच्छा अप्पारंभा अप्प परिग्गहा घम्मिया धम्माणुया धम्मिहा धम्मक्खाइ धम्मप्पलोइया धम्मप्पलज्जणा धम्मसमुदायारा धम्मेणंचेव वित्ति कप्पेमाणा विहरंति सुसीला सुव्वया सुप्पडियाणंदा साहू" ( डवाई स्त्र )

इस पाठमें कहा है कि—आवक अल्पारंभी, अल्पपरिप्रही, धार्मिक, धर्मानुग, धर्मिष्ठ, धर्माख्यायी, धर्म प्रलेकी, धर्म प्ररंजन, धर्मसमुदाचार, सुशील, सुव्रत, सुप्रत्यानंद साधु तुल्य और धर्म पूर्वक जीविका करने वाले होते हैं। शास्त्र ऐसे ऐसे विशेषण लगा कर जिसकी प्रशंसा करता है उसी आवकको कुपात्र बताना और उसको दान देकर धर्म की सहायता पहुंचानेसे एकान्त पाप कहना कितना तीव्रतर मिथ्यात्वका काय्य है यह हर एक बुद्धिमान मनुष्य समझ सकता है।

सुय गर्डांग सूत्रके मूल पाठमें श्रावकको धमपक्षमें माना है वह पाठ अर्थके साथ दिया जाता है—

"तत्थणं जासा सम्बक्षो विरया विरइ एस ठाणे आरंभ णो आरंभ ठाणे। एस ठाणे आरिए केवले पडिपुन्ने णेयाउए संसुद्धे

#### सलगत्तणे सिद्धिमग्गे मुत्तिमग्गे निञ्चाणमग्गे निज्ञाणमग्गे सञ्च दु:खप्पहीणमग्गे एगंत सन्मे साहू"

अर्थ:—

पहले बताये हुए स्थानोंमें जो विरता विरत नामक स्थान है वह आरम्भ नो आरंभ कहलाता है। यह स्थान, आर्य्य, केवल, प्रतिपूर्ण, नैयायिक, संग्रुद्ध, इन्द्रियसंयम, सिद्धि—मार्ग, मुक्तिमार्ग, निर्धाणमार्ग सर्ववित्र दुःखोंका विनाशकमार्ग, एकान्त सम्यग्भूत, और साधुभूत समझना चाहिये।

यहां विरता-विरत नामक स्थानको साधूभूत सम्यग्भूत इत्यादि कहकर धमेपक्षमें स्थापन किया है फिर भी श्रावकको कुपात्र कायम करना और उसको अन्तादि दानसे एकान्त पाप कहना अझानी और कुपात्रोंका कार्य समझना चाहिये यद्यपि कृषि, गो-रक्षा, वाणिज्य आदिक व्यापार करते समय श्रावकोंसे आरम्भजा हिंसा भी होती है तथापि श्रावकोंमें धमेके बाहुल्य होनेसे वे धमेपक्षमें ही गिने गये हैं टीकाकारने भी यही कहा है। वह टीका यह है:—

"एतच यद्यपि मिश्रत्वाद् धर्मा धर्मा भ्या मुपेतं तथापि धर्म भूयिष्ठत्वाद् धार्मिक-पक्ष एवावतरित तद्यथा बहुषु गुणेषु मध्यपिततो दोषोनात्मानं लभते कलंक इव चन्द्रिकायाः तथा बहूद्कमध्यपिततो मृच्छकलावयवोनोदकं कलुर्षायतुमलम्। एवम धर्मोऽपि धर्म मिति स्थितं धार्मिक पक्ष एवायम्"।

अर्थात् यह विरता-विरत नामक स्थान, मिश्र होनेसे यद्यपि धर्म और अधर्म दोनों हीसे युक्त है तथापि धर्मके बाहुल्य होनेसे यह धर्म पक्षमें ही ठहरता है। क्योंकि बहुत गुणोंके मध्यमें पड़ा हुआ स्वल्प दोष अपना प्रभाव नहीं दीखलाता। किन्तु चन्द्रमाकी किरणोंमें कलंककी तरह छिप जाता है। जैसे बहुत जलमें पड़ा हुआ मिट्टीका कण मिट्टीको गन्दा करनेके लिये समर्थ नहीं होता उसी तरह बहुत धर्मके मध्यमें पड़ा हुआ थोडासा अधर्म, धर्मकी कुछ भी हानि नहीं पहंचा सकता।

यहां टीकाकारने मूलपाठका आशय दर्शाते हुए श्रावकको धर्मपक्षमें ही मान कर उसके स्वल्प पापको अकिंचित्कर और अगणनीय वतलाया है अतः उक्त मूलपाठ और उसकी टीकासे श्रावक सुपात्र और धार्मिक सिद्ध होता है इसलिये श्रावककी सेवा शुश्रूषा करने, और दान सम्मानादिके द्वारा धर्ममें सहायता देनेसे एकान्त पाप कहना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये।

# (बोल २६ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ९३ के ऊपर ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा दशकी गाथा लिखकर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ अठे दश शस्त्र कह्या तिणमें अव्रतने भाव शस्त्र कह्यो तो जो श्रावकने अव्रत सेवायां रूडा फल किम लागे। एतो अव्रत शस्त्र छै ते मांटे जेतला जेतला श्रावकरे त्याग छै ते तो व्रत छै अने जेतलो आगार छै ते सर्व अव्रत छै। आगार अव्रतसेन्यां सेवायां शस्त्र तीखो कियो कहिए पिणधर्म किम कहिये"।

( भ्र० पृ० ९३ ) इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

गणाङ्ग सुत्रकी वह गाथा लिखकर इसका समाधान किया जाता है—
"दस विहे सत्थे पन्नत्ते तं जहा—सत्थ मग्गी विसं लोणं सिण
हो खार मंविलं। दुप्पउत्तो मनोवाया काओ भावो य अविरई।"
अर्थः—

दश प्रकारके शस्त्र होते हैं वे ये हैं —अग्नि, विष, नमक, तें छ घृतादि चिकने पदाथ, स्वारी चीज, भश्म आदि, खटाई, अयत पूर्वक प्रयोग किये हुए मन, वचन, काया, और अप्रत्या- ख्यान, ये दश शस्त्र होते हैं। यह उक्त गाथाका अर्थ है।

इसमें पहले कहे हुए छः द्रव्य शस्त्र और पीछले ४ भाव शस्त्र हैं। ये भाव शस्त्र जिसमें मौजूद हैं वह यदि कुपात्र माना जाय और उसको दान देना यदि शस्त्रको तीखा करना तथा एकान्त पाप समझा जाय तो छट्टे गुग स्थानवाछे प्रमादी साधुको भी कुपात्र मानना पड़ेगा और उसे दान देना प्रमाद रूप शस्त्रको तीखा करना और एकान्त पाप कहना होगा क्योंकि प्रमादी साधुमें प्रमादवश मन, वचन और काय-का दुष्प्रयोग रूप भाव शस्त्र विद्यमान है। यदि कहो कि प्रमादी साधुको प्रमादृहिंद्ध-के छिये दान नहीं दिया जाता किन्तु उसके ज्ञान दर्शन और चारित्रकी उन्नतिके छिये दिया जाता है इसिछये प्रमादी साधुको दान देनेसे एकान्त पाप नहीं होता तो उसी तरह सरछ बुद्धिसे यह भी समझो कि श्रावकको दोष बृद्धिके छिए दान नहीं दिया जाता उसके गुणका पोषण करनेके छिये दिया जाता है अतः श्रावकको धर्मखुद्ध्यर्थ दान देना एकान्त पाप अथवा शस्त्रको तीखा करना नहीं है। श्रावकको अन्नतकी किया भी नहीं छगती है इसिछिये उसको दान देना अन्नतका सेवन कराना भी नहीं है यह बात विस्तारके साथ पहले कही जा भूकी है। बास्तवमें जैसे प्रमादी साधुको उसके मन वचन कायाके

दुष्प्रयोगको न्यून करनेके लिये दान दिया जाता है उसकी वृद्धिके लिये नहीं उसी तरह श्रावकको भी उसके दोषोंको निवृत्तिके लिये दान दिया जाता है उनकी वृद्धिके लिये नहीं अतः श्रावकको दान देनेसे एकान्त पाप कहनेवाले मिथ्यावादी हैं।

श्रमविष्वंसनकार साधुके भोजनको धमें और श्रावकके भोजनको पापमें कायम करके श्रावकको दान देनेसे एकान्त पाप होना बतलाते हैं परन्तु शास्त्रविरुद्ध होनेसे यह अप्रामाणिक है। राज प्रश्नीय सृत्रमें भोजन विशेषसे पुण्य होना भी कहा है वह पाठ यह है:—

"सुरियाभेणं भन्ते! देवेणं सादिच्वा देविड्हा सा दिच्वा देवजुई से दिच्वे देवाणुभागे किण्णा लुद्धे किण्णापत्ते किण्णा अभि
समण्णागए पुच्व भवे के आधी किनाम एवा को वा गुत्तेणं कयरं सिवा
गामंसिवा जाव संनिवेसंसिवा किंवा भोचा किंवा किचा किंवा
समायरित्ता कस्सवा तहारूवस्स समणस्स वा माहणस्सवा अन्तिए
एगमपि आरियं धम्मियं सुवयणं सोचा णिसम्म जण्णं सुरियाभेणं
देवेणं सादिच्वा देव इड्हा जावदेवाणुभागे लुद्धे पत्ते अभिसमण्णा
गए"।

अर्थ:—

हे भगवन् ! इस सूर्याभ देवने ऐसी उत्तम दिन्य ऋदि, ऐसी उत्तम द्युति और इस प्रकारका दिन्य प्रभाव कैसे प्राप्त किया है ? यह सूर्य्याभ देव पूर्वजन्ममें कौन था इसके नाम और गोत्र क्या थे यह किस प्राममें या नगरमें निवास करता था इसने पूर्वजन्ममें कौनसा दान दिया था किस नीरस पदार्थका भोजन किया था तथा कौनसा उद्योग और कौनसी तपस्या की थी किस श्रमण या माहनसे इसने एक भी आर्य्य धर्म सम्बन्धी छवाक्य छना था जिससे इसको दिन्य ऋदिसे छेकर यादत इस प्रकारका प्रभाव प्राप्त हुआ है।

इस पाठमें जैसे तथा रूपके श्रमण माहनसे आर्य धर्म सम्बन्धी सुवाक्य सुननेसे तथा दान देने तपस्या करने आदिसे दिव्य ऋदिकी प्राप्ति कही गयी है उसी तरह भोजन करनेसे भी कही गयी है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि साधुके सिवाय दूसरेका खाना पीना एकान्त पापमें नहीं है। यदि शुभ आशयसे नीरस पदार्थका भोजन किया जाय तो उससे पुण्य भी उत्पन्न होता है अतः श्रावकके खानेपीने आदि कार्योंको एकान्त पापमें स्थापन करना इस पाठसे विरुद्ध और अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये।

(बोल २७)

(प्ररेक)

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ ९४ पर भगवतीसूत्र शतक १ उद्देशा ८ का मूल पाठ लिखकर कहते हैं कि उक्त पाठमें आवकको देश प्रत्याख्यान करनेसे देवता होना कहा है आगारके सेवनसे देवता होना नहीं कहा इसलिये आवकका आगार एकांत पापमें है। जैसे कि उन्होंने लिखा है:—

'अथ अठे कहा। जो श्रावक देश थकी निवृत्यो देश थकी न थी निवृत्यो देश प्र क्षण की घो देश प्र क्षण की घो ते थी। जो देशे किर निवृत्यो अने देश प्र प्र क्षण की घो तेणे करी देवता हुवे इहां प्र क्षण करी देतवा थाय कहा। ते किम जो प्र क्षण पालता कष्ट थी पुण्य बंधे तणे करो देवायुष बंधे कहा। पिण अन्नत सेव्यां सेवायां देव गतिनो बंध न कहा।"।

(भ्र० पृ० ९४) इसका क्या उत्तर ?

(प्ररूपक)

भगवती सूत्र शतक १ उद्देशा ८ का मूछ पाठ छिखकर इसका समाधान किया जाता है वह पाठ यह है:—

"बाल पंडिएणं मणुसे किं नेरइयाउयं पकरेइ जाव देवाउयं किचा देवेसु उववज्जइ ? गोयमा ! णो णेरइयाउयं पकरेइ जाव देवाउयं किच्चा देवेसु उववज्जइ । सेकेणहेणं जाव देवाउयं किच्चा देवेसु उववज्जइ ? गोयमा ! बाल पण्डिएणं मणुसे तहा रूवस्स समणस्स माहणस्स वा अन्तिए एगमपि आरियं धम्मियं सोचा णिसम्म देसं उवरमइ देसं नो उवरमइ देसं पच्चक्खाइ देसं नो पच्चक्खाइ सेतेण हेणं देसो वरइ देस पच क्खाणेणं नो नेरइयाउयं पकरेइ जाव देवाउयं किच्चा देवेसु उववज्जइ सेतेणहेणं जाव देवेसु उववज्जइ।"

#### (भगवती शतक १ उ०८)

(प्रश्न) हे भगवन् ! बालपण्डित मनुष्य नरक तिय्याञ्च तथा मनुष्यकी आयु बांधकर नरक आदि योनियोंमें जाता है या देवताकी आयु बांधकर देवता होता है।

( उत्तर ) हे गोतम ! बाल पण्डित मनुष्य नरकादिकी आयु बांधकर नरक आदि गतिमें नहीं जाता किन्तु देवताकी आयु बांधकर देव योनिमें जाता है।

(प्रक्त) ऐसा क्यों होता है ?

(उत्तर) हे गोतम ! बाल पण्डित मनुष्य तथारूपके श्रमण और माहनसे आर्ये धर्म सम्बन्धी एक भी सुवाक्यको सुन कर देशसे निवृत्त होता है और देशसे निवृत्त नहीं होता देशसे प्रत्याख्यान करता है और देशसे प्रत्याख्यान नहीं करता अतः देश विरति और देश प्रत्याख्यानसे उसको नरकका आयु वन्य नहीं होता किन्तु देवताका आयु-बांध कर वह देवता होता है। यह उक्त मूल पाठका अर्थ है।

इस पाठमें देश विरित और देश प्रत्याख्यानसे नरकादि गितयों हा रुकना बतलाया गया है न कि उनसे देवताका आयुवंध होना भी। यदि विरित और प्रत्याख्यानसे आयुवंध होने लगे तो फिर मोक्ष कैसे हो सकता है ? अतएव पन्नावणा सूत्रके २२ वें पद की टीकामें विरित्ति बन्ध होनेका स्वष्ट निषेध किया है वह टोका यह है:—

" नतु विरतस्य कथं वन्धो निह विरितिवन्ध हेतुभैवित यदि विरितिरिप वन्ध हेतुः स्यात्तदा निर्मोक्षप्रसंगः उपायाभावात्। उच्यते—निह विरितिवन्धहेतुः किन्तु विरित्स्य ये कवायास्ते वन्ध कारणम्। तथाहि सामायक छेदोपस्थापन चारित्र विद्युद्धिकेष्विप संयमेषु कवायाः संज्वलन रूपा उदय प्राप्ताः सन्ति योगाश्च ततो विरतस्यापि देवायु- क्वादीनां ग्रुभ प्रकृतीनां तत्प्रत्ययो वन्धः"

अर्थः---

(प्रश्न) विरत पुरुषको बन्ध क्यों होता है ? विरित, वन्धका कारण नहीं है यदि विरितिसे भी वन्ध हो तो मोक्ष कैसे हो सकता है ? क्योंकि विरितिके सिवाय दूसरा कोई मोक्षका कारण नहीं है।

(उत्तर) इसका समाधान यह है कि विरितसे बन्ध नहीं होता किन्तु विरित पुरुषों का जो कषाय है वह बन्धका कारण है। सामायक, छेदोपस्थापन, और परिहारविशुद्धि आदि संयमोंमें भी संज्वलनात्मक कषाय और योग, उदयको प्राप्त रहते हैं इसिलये इन्हीं से विरित पुरुषोंका भी आयु आदिका बन्ध होता है।

यह उत्पर लिखी हुई टीकाका अर्थे है।

इस टीकामें विरित्तसे बन्ध होने का स्पष्ट निषेध किया है इसिए भगवती शतक १ उद्देशा ८ के मूल पाठमें विरित्त और प्रत्याख्यानसे देवताका आयु बन्ध होना नहीं कहा है। विरित्त और प्रत्याख्यानसे नरक आदिका आयु बन्ध रुक जाता है और विरत पुरुषोंमें जो कषाय और योग होता है उससे देव आयुका बन्ध होता है। अतः विरित्त और प्रत्याख्यानसे देवताका आयु बन्ध बतलाना मिथ्या है।

देश विरित और देश प्रत्याख्यानसे जो काय कष्ट होता है उससे पुण्य बन्ध मान कर देवता होनेकी कल्पना करना भी मिथ्या है कहीं भी मूळ पाठ और टीकामें यह नहीं २२ कहा है कि "विरित और प्रत्याख्यानसे जो काय कष्ट होता है उससे देवता होता है " विलिक पन्नावणा सूत्र ही टीकामें विरत पुरुषके संज्वलनात्मक कषाय और योगसे देवता होना बतलाया है अतः विरित और प्रत्याख्यानसे जो काय कष्ट होता है उससे कर्मोकी निजरा होती है पुण्य बन्ध नहीं होता।

यदि विरित और प्रत्याख्यानसे होनेवाले काय कष्टसे पुण्य बन्ध होने लगे तो फिर कर्मोकी निजरा किससे होगी ? अतः विरित और प्रत्याख्यानसे होनेवाले काय कष्टके द्वारा पुण्य बन्ध मानकर उससे देवता होनेकी कल्पना करना मिथ्या है।

अब पश्च यह होता है कि देश विरित और देश प्रत्याख्यानसे देवता यदि नहीं होता तो श्रावक किस कर्मके प्रभावसे देवता होता है ? तो इसका उत्तर यह है:—

श्रावकों में जो अल्पारम्भ, अल्प परिग्रह, और अल्प कोध, मान, माया, आदि आस्नव होते हैं उन्होंसे वे देवना होते हैं देश विरित और देश प्रत्याख्यानसे नहीं क्योंकि बन्ध, आस्नवसे, होता है संवर और निर्मरासे नहीं। देश विरित और देश प्रत्याख्यान संवर हैं आस्नव नहीं हैं अतः उनसे बन्ध नहीं हो सकता इस लिये देश विरित और देश प्रत्याख्यान सेवर हैं वास्नव नहीं हो बात मिथ्या है।

व्रत प्रत्याख्यानले और उनमें होनेत्राठे काय कष्टसे देवता नहीं होता इस विषयमें भगवतीसूत्र शतक २ उद शां ५ का मुळ पाठ भी प्रमाण है। वह पाठ यह है:—

" संजमेणं नत्ते ! किंफलइ ? तवेणं भन्ते ! किंफलइ ? संजमेणं अज्जो ! अणण्हय फले तवेणं वोदारण फले ''

( मगवती शतक २ उ० ५)

अर्थ:---

तुद्गिया नगरीके श्रावकोंने भगवान् पार्श्वनाथजीके स्थिवरोंसे पूछा कि है भगवन् ! संयम और तपस्याका क्या फल है ? इस प्रश्नका उत्तर देते हुए पार्श्वनाथ भगवान्के स्थिवरोंने कहा कि संयमका फल, नवीन कर्मों का आगमन रुकना है और तपस्याका फल, पूर्वकृत कर्मों का नाश है।

इस पाठमें श्रीपार्श्वनाथ भगवान्के स्थिवरोंने व्रत और प्रत्याख्यानसे संवर और निर्जाराकी उत्पत्ति बतलाई है पुण्य बन्ध होना नहीं कहा है अतः व्रत प्रत्याख्यानसे पुण्य बन्ध मानना शास्त्र विरुद्ध है। इसके अनन्तर उक्त श्रावकोंने पार्श्वनाथ भगवान्के स्थिवरोंसे पूछा कि हे भगवन् ! संयम और तपस्यासे जबिक संवर और निर्जरा होती है तो संयमी और तपस्यो पुरुष देवता कैसे होते हैं ? इस प्रश्नके चार उत्तर चार स्थिवरोंने पृथक पृथक दिये थे। एकने कहा कि सगग अवस्थाकी तपस्यासे व्रवधारी

और तपस्वी पुरुष स्वर्ग जाते हैं। दूसरेने कहा कि सराग अवस्थाके संयमसे जीव स्वर्ग जाते हैं। तीसरेने कहा कि क्षय होनेसे बचे हुए कमोंके द्वारा स्वर्ग जाते हैं। चौथेने कहा कि सांसारिक पदार्थों में आसक्त होनेसे देवता होते हैं। इन उत्तरों में पहिलेके दो उत्तरों का अभिप्राय बतलाते हुए टीकाकारने यह लिखा है:—

"ततश्च सराग कृतेन संयमेन तपसाच देवत्वावाप्तिः रागांशस्य कमें बन्ध हेतु-त्वात् " अर्थात् सराग संयम और सराग तपस्यामें जो गगांश विद्यमान है वही कम बन्धका हेतु है उसीने सराग संयमी और सराग तपस्वी दंवना होते हैं (संयम और तपस्यासे नहीं ) तीसरे उत्तरमें क्षय होने से बचे हुए कमें के काग्ण बन्ध होना कहा है तपस्या और संयमसे नहीं । चौथेमें, तपस्वी और संयमी पुरुशों का अपने भाण्डो 1-करणोंमें जो ममत्व भाव है उससे देव भवपाना बतलाया है तपस्या और संयमसे नहीं । इस प्रकार इन चारों उत्तरोंमेंसे किसीमें भी ब्रत प्रत्याख्यानसे तथा ब्रत प्रत्याख्यान पालते समय जो काय कष्ट होता है उससे देवता होना नहीं कहा है अतः ब्रत प्रत्याख्यान से तथा उनका पालन करनेमें होने वाले काय कष्टसे देवता होनेकी प्ररूपणा एकान्त मिध्या है । जबिक अल्पारम्भ और अल्पपरिमहादिसे श्रावक, देवता होते हैं तब उनका ग्रुभ आश्यसे भोजन करना एकान्त पापमें कैसे हो सकता है ? यह बुद्धिमानोंको खर्य सोच लेना चाहिये।

## ( बोल २८ वां )

(प्रेरक)

श्रमविध्वंसनकार श्रमविध्वंसन पृष्ठ १-२ पर लिखते हैं "अथ ईहां पिण कहीं ते गृहस्थादिक नो देवो संसार श्रमण हेतु जाणीने साधु त्याग्यो इमि कह्यो तो गृहस्थ में तो श्रावक पिण आयो तो ते श्रावकने दानरी साधु अनुमोदना किम करे तिणमें धर्म पुण्य किम कहिए"

( भ्र० पृ० १०२ )

इसका क्या समाधान ? (प्रह्रपक)

सुयग**डां**ग सूत्र ही गाथा लिख कर इसका समाधान दिया जाता है। वह गाथा यह है:—

> " जेणेह णिब्बहे भिक्ख भत्तपाणं तहा विहं अणुष्याण मन्नेसिं तंविज्जं परिजाणिया "

( टीका )

"येन अन्नेन पानेनवा तथाविधेनेति सुपिशुद्धेन कारणापेक्षयात्वशुद्धेनवा इह अस्मिन् लोके इदं संयम यात्रादिकं दुर्भिक्ष रोगातङ्कादिकं वा साधुः निवेहेर्निनवाह येद्वा तदन्नपानवा तथाविधं द्रव्यक्षेत्रकालभावापेक्षया शुद्धं कल्पं गृहणीयात्। सथैतेषामन्नादीनामनुप्रदान मन्यस्मे साधवे संयमयात्रानिवेहणसमर्थमनुिक ठेत् यदि वायेन केन चिद्नुष्ठितेन इदं संयमं निवेहेदसारतामापादयेत् तथाविधमशनं पान मन्यद्वा तथाविध मनुष्ठानं नकुर्व्याद् तथैतेषामशनादीनामनुप्रदानं गृहस्थानां परतीर्थिकानां स्वयूथ्यानां वा संयमोपघातकं नःनुशीलयेदिति तदेतत्सर्व इपरिज्ञया ज्ञात्वा सम्यक् परिहरेत्"।

अर्थः—

संयित पुरुष, उत्सर्ग मार्गमें शुद्ध और कारणकी अपेक्षासे अशुद्ध जिस अन्न पानसे संयम और दुर्भिक्ष रोगातङ्कादिका निर्वाह करता हो वह अन्न पान द्रव्य क्षेत्र काल और भावकी अपेक्षासे शुद्ध तथा कल्पानुसार ही ग्रहण करे और उसी तरहका अन्म पान वह दूसरे साधुको भी संयम निर्वाहार्थ प्रदान करे। अथवा जिसके अनुष्ठान से साधुका संयम नष्ट हो जाय उस तरहका अन्न पान या और भी कोई अन्य कार्य्य साधु न करे। जिस अन्न पानसे साधुका संयम श्रष्ट हो जाय ऐसा अन्न पान, गृहस्थ, स्वयूथिक, या परतीर्थीको साधु न देवे किन्तु इपरिज्ञासे इसे जानकर प्रत्याख्यान परिज्ञासे त्याग कर देवे। यह उक्त गाथाका टीकानुसार अर्थ है।

इस गाथामें जिस अन्त पानके द्वारा साधुका संयम श्रष्ट हो जाता है उसे स्वयं देना और दूसरेको देना वर्जित किया है परन्तु "गृहस्थको दान देना संसार श्रमणका हेतु जान कर साधु छोड़ देवे " यह नहीं कहा है इसिएए इस गाथाकी साक्षी देकर गृहस्थके दानको संसार श्रमणका हेतु बताना मूर्धताका परिणाम है। इस गाथाको छिख कर इसके नीचे श्रमविध्वंसनकारने जो टव्वा अर्थ छिखा है वह भी न तो मूल पाठके शब्दोंसे निकलता है और न टीकासे ही मिलता है इसि वे वह महा अग्रुद्ध और मिथ्या अर्थका वोधक है उसका आश्रय छे कर गृहस्थके दानको संसार श्रमणका हेनु बताना मिथ्या है। इस गाथाके चनुर्श चग्ममें "तं विद्वां परिचाणिया " यह वाक्य आया है खींचातानीने यदि कोई इस वाक्यका अर्थ करे कि पूर्वोच कार्यको संपार श्रमणका हेनु जान कर सांधु छोड़ देवे तो इस गाथाके पूर्व गाथामें भी यही वाक्य आया है इसिछिये उसे बहां भी यही अर्थ करना होगा। वह गाथा यह है:—

#### " जस्सं कित्तं सलोयंच जाय वंदण पूयणा सव्व लोगंसि जे कामा तं विज्जं परिजाणिया "

अर्थात् यश, कीर्ति, इलाघा, बंदन, पूजन और सांसारिक सकल कामनायें साधु को छोड़ देनी चाहिये।

इस गाथामें भी "तं विज्ञं परिजाणिया" यह पाठ आया है इस लिये साधुके वंदन पूजन और सत्कार सम्मानको भी संसार भ्रमणका हेतु हो मानना पड़ेगा। यदि कोई कहे कि यह बात साधुको अपने लिये कही गई है इस लिये साधु यदि अपनी वंदना आदिकी इच्छा करे तो यह उसके संसार भ्रमणका हेतु है परन्तु यदि गृहस्थ साधु का वंदन पूजन करे तो यह काय्ये बुरा नहीं है तो उसे कहना चाहिये कि इस गाथाके अनुसार ही २३ वीं गाथा भी साधुके लिये ही कही गई है इस लिये साधु यदि गृहस्थको अनुचित दान देवे तो उसको २३ वीं गाथामें बुरा कहा है परन्तु यदि गृहस्थ गृहस्थको अनुचित दान देवे तो यह बुरा नहीं है। अतः सुय गडांग सूत्रकी २३ वीं गाथाका नाम लेकर गृहस्थको दिये जाने वाले गृहस्थोंके द्वारा अनुकम्पा दानको एकान्त पाप बताना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

# [बोल २९ वां समाप्त]

(प्रेस्क)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १०३ के ऊपर निशीथ सूत्र उद्देशा १५ बोड ७८-७९ के मूल पाठोंको लिख कर उनकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ ईहां गृहस्थने अशनादिक दियां अने देतांने अनुमोद्यां चौमासी प्रायिश्चत्त कह्यो अने श्रावक पिण गृहस्थ इज छै ते माटे गृहस्थने दान साधुने अनुमोदनों नहीं धर्म हुवे तो अनुमोद्यां प्रायिश्चत्त क्यूं कह्यो धर्मरी सदा ही साधु अनुमोदना करेछै।"

इसका क्या समाधान ? (भ्र० ए० १०३) (भ्रह्पक)

निशीथ सूत्र उद्देशा १५ बोल ७८-७९ के मूल पाठका आशय यह है कि साधु यदि किसी गृहस्थको उत्सम मार्गमें अन्तादि देवे तो उसका अनु मेहन करने वाले साधु को प्रायिश्वत्त आता है। यदि गृहस्थ किमी गृहस्थको अनु कम्मा दान देवे तो उसका अनु मेहन करने वाले माधुको प्रायिश्वत्त वत ना इम पा का आशय नहीं है क्योंकि इस पाठके निकट वर्गी पाठ का इसी प्रकार का अथ है तहनु तार इस पाठका भी यही अर्थ होना उचित है। वह निकट वर्गी पाठ यह है:—

#### "जेभिक्खू अन्नउत्थियंवा गारत्थियंवा पज्जोसवेइ पज्जोसवं तंवा साइज्जइ"

अर्थात् जो साधु अन्य यूथिकको या, गृहस्थको पर्व्यु वण कराता है या कराते हुए को अच्छा समझना है उसको प्रायदिचत्त आता है। यह इस पाठका अर्थ है।

इसमें कहा है कि "गृहस्थ और अन्य तीर्थीको पर्यु पग कराने वार्छकी अनुमोदना करनेसे साधुको प्रायश्चित्त आता है" इसका आशय यही है कि साधु किसी गृहस्थको या अन्य तीर्थीको पर्युषण करावे तो उसकी अनुमोदना करने वाले साधुको प्रायदि<del>वत्त</del> होता है परन्तु यदि गृहस्थ किसी गृहस्थको प्यु षग करावे तो उसका अनुमोदन करने वाले साधुको प्रायश्चित बतलानेका आशय नहीं है उसी तरह बोल ७८ और ७९ के पाठ का भी यही अभिप्राय है कि गृहस्थको उत्सर्ग मार्गमें दान देने वाले साधुको अनुमोदन करनेसे साधुको प्रायश्चित्त होता है परन्तु गृहस्थको दान देने वाले गृहस्थकी अनुमोदना करनेसे नहीं। यदि कोई यह बात न मान कर गृहस्थको अनुकम्पा दान देने वाले गृहस्थके अनुमोदन करनेसे भी साधुको प्रायहिचत्त बतावे तो फिर उसके हिसाबसे गृहस्थको या अन्य यूथिकको प्रतिऋमग ( पर्यु षग ) कराने वाले गृहस्थके अनुमोदन करनेसे भी साधुको प्रायहिचत होना चाहिये तथा जिस कार्य्यका साधु अनुमोदन नहीं करते ऐसे पय्यु पग रूप कार्य्य करने और कराने वाले गृहस्थको एकान्त पाप होना चाहिये परन्तु यह बात शास्त्र सम्मत नहीं है पर्युष्म करने वाले या कराने वाले गृहस्थ को तथा उसका अनुमोदन करने वाले साधुको एकान्त पाप नहीं होता उसी तरह गृहस्थ को अनुकम्पादान देने वाले गृहस्थको और उसका अनुमोदन करने वाले साधुको। प्राय-हिचत नहीं होता। अतः गृहस्थको अनुकम्पा दान देने वाले गृहस्थके अनुमोदन करनेसे साधुको पाप बताना मिथ्या है। भूमविध्वंसनकारने निशीथ सूत्र उद्देशा १५ बोल ७८ और ७९ के मूल पाठका अर्थ पूर्वा पर सोचे बिना ही गृइस्थको दान देने वाले गृहस्थके अनुमोदन करनेसे साधुको प्रायश्चित्त होनः वताया है अतः उनके अविवेक पूर्ण और प्रकरण विरुद्ध अर्थके फंदेमें पड़कर अनुकम्पा दानको एकान्त पाप नहीं समझना चाहिये।

निशीथ सुत्रमें इस प्रकारके अने को पाठ मिलते हैं जिनका भूमविध्वंसनकारकी रीतिते अर्थ करन महान अर्थ का कार्य हो सकता है। जाते कि निशीथ सूत्रमें यह भी पाठ आया है:—

"जेभिक्ख् वासावासं पज्जोसवो ंसि गामाणु गःमं दुइङ्जइ दुइङ्जंतं वा साइङ्जइ" (निशीथ सूत्र)

. .

अर्थात् जो साधु, पर्य्यु पगके पूर्व वर्षा ऋतुमें ग्रामानुग्राम विद्वार करता है या विद्वार करने वालेको अच्छा जानता है उसे प्रायश्चित्त आता है। जो साधु पर्य्यु पणके अनन्तर वर्षा ऋतु में ग्रामानुग्राम विद्वार करता है या विद्वार करने वालेको अच्छा जानता है उसे प्रायश्चित्त आता है।

इस पाठमें वर्षा ऋतुमें प्रामानुप्राम विहार करने वाळे और विदार करने वालेका अनुमोदन करने वाले साधुको प्रायश्चित आना कहा है इस छिये जो साधु अपने गुरुका दर्शन करनेके लिये भी पावस ऋतुमें प्रामानुष्राम विहार करता है उसकी, और उसकी अनुमोदन करने वाले साधुको दोनों ही को प्रायद्दिवत आता है। अमविध्वंसनकारके मतसे जो श्रावक वर्षा ऋतुमें साधुदर्शनार्थ विहार करते हैं और जो साधु उस श्रावकको अच्छा जानते हैं उन दोनों को उक्त पाठके अनुसार प्रायश्चित आना चाहिये। क्योंकि जैसे गृहस्थको दान देने वाले गृहस्थके अनुमोदन करनेसे साधुको प्रायश्चित्त होना भ्रमविध्रंसनकार मानते हैं उधी तरह वर्षा ऋतुमें साधु दर्शनार्ध प्रामानुप्राम विहार करने वाले श्रावकको अच्छा जाननेसे भी साधुको प्रायश्चित्त मानना पहुंगा। क्योंकि दान और विहारके सम्बन्धमें आये हुए पाठोंमें कोई विशेषता नहीं है जिससे इनके अर्थों में विशे-पता हो, अतः जैसे गृहस्थको दान देने वाले गृहस्थ को अच्छा जाननेसे भ्रमविध्वंसनकार साधुको प्रायश्चित्त होना बतलाते हैं उसी तरह पावस ऋतुमें साधुदर्शनार्थ प्रामानुप्राम विहार करनेवाले श्रावकको अच्छा जाननेसे भी भ्रमविध्वंसनकारके मतानुयायी साधुओंको प्राय-हिचत्त होना चाहिये यदि कहो कि पावस ऋ उमें विहार करनेवाले साधुको अच्छा जाननेसे प्रायश्चित्त बतलाना उक्त पाठका आशय है । साधु दर्शनाथ प्रामानुप्राम विहार करनेवाले श्रावकको अच्छा जाननेसे प्रायश्चित्त कहनेका अभिप्राय नहीं है तो उसी तरह सरछ बुद्धिसे समझो कि गृहस्थको दान देनेवाछे साधुको अच्छा जाननेसे प्रायश्चिरा बतलाना निशीथके उस पाठका आशय है गृहस्थको दान देनेवाले गृहस्थको अच्छा जाननेसे प्राय-श्चित्त बतलाना नहीं अतः निशीथ सूत्रका नाम लेकर श्रावकको धर्मपालनार्थ दान देनेसे एकान्त पाप कहना नितान्त मिथ्या है।

भ्रमिविध्वंसनकारने श्रावकको दिये जाने वाले दानमें एकान्त पाप सिद्ध करनेके लिये जो निशीथ सूत्रका मूल पाठ लिखा है उस पाठकी चूर्णीमें कारण पाकर साक्षात् साधुको भी गृहस्य दानका विधान किया है वह चूर्णी मूल पाठके साथ लिखी जाती है:—

"जेभिक्खू अण्णउत्थिएणवा गारित्थएणवा असणं वा ४ देयइ देयन्तं वा साइज्जइ जेभिक्खू अण्ण उत्थिएण वा गरित्थएण वा बत्थंवा परिग्गहंवा कम्वलंवा पायपुच्छणं वा देयह देयंतं वा साइज्जइ''

( निशीथ सूत्र )

(चूर्णी)

"दुल्लहे भत्त पाण डंडिय माहिणा साहारणदिन्नं तत्थ ते गिही अन्नतीत्थिया विभज्जाएयवा अहते अनिच्छा साधु भणेज्जा अहंतेपन्ना ताते साहू विभज्जित साधुणा विभयंतेणं सव्वेसिं वहु समग्गमेव विभईव्वं एसुवदेसो'' (निशीथ चुणीं)

अर्थः —

किसी अकाल और दुष्कालके समय दाता पुरुष अन्य तीथीं, गृहस्थ और साधुको शामिल में ही भिक्षा लाकर देवे तो साधु उस आहारका विभाग अन्य तीथीं और गृहस्थोंसे ही करावे। यदि वे स्वयंविभाग न करके साधुसे ही विभाग करानेकी इच्छा प्रकट करें तो साधु बराबर बराबर बांट कर सक्को दे देवे यही शास्त्रका उपदेश है।

इस चूर्णीमें स्पष्ट िख्या है कि "कारण पड़ने पर साधु अन्य तीर्थी और गृहस्थ को शामिल्रमें मिली हुई भिक्षा बांट कर दे देते हैं" अतः साभ्रात् साधु भी जब कारण पड़ने परं अन्य तीर्थी और गृहस्थको देता है तब यदि हीन दीन दुःखी जीव पर द्या करके कोई गृहस्थ दान देवे तो उसमें एकान्त पाप कैसे हो सकता है ?

कारण पड़ने पर साधु भी गृहस्थको देते हैं यह केवल निशीथ सूत्रकी इस चूर्णी में ही नहीं आचारांग सूत्रके मूलपाठमें भी कहा है वह पाठ यह है:—

"सेभिक्खूबा २ सेजं पुण जाणिजा समणं वा माहणं वा गामिपण्डोलगं वा अतिहिं वा पुन्वपविद्वं पेहाए नो तेसिं संलोए सपिड दुवारे चिद्विज्ञा से तमायाय एगंत मक्कमेज्ञा अवक्कमित्ता अणावायमसंलोए चिद्विज्ञा ससेपरो अणावाय मसंलोए चिद्वमाणस्स असणं वा ४ आहद्दु दलइज्जा सेयएवं वएज्जा आउसंतो समणा! इमेभेअसणे सन्वज्ञणाए निसिद्वं तं भुंजह वाणं परिभाएह तंचे गइ ओ पिडगाहित्ता तुसीणिओ उवेहिज्जा। अवि आइं एयं मम मेव सिया माइहाणं सेकासे नो एवं कारिज्जा स तमायाए तत्थगच्छिज्जा से पुन्वामेव आलोइज्जा आउसन्तो! समणा! इमे भे असणे वा ४

सव्वजणाए निसिद्धे तं भुंजह वाणं जाव परिभाएहवाणं सेणं मेयं वयन्तं परो वएज्जा आउसन्तो समणा! तुमं चेवंणं परिभाएहि सेतत्थ परिभाएमाणे नो अप्पणो खद्धं खद्धं डायं डायं उसढं उसढं रिसयं रिसयं मणुन्नं मणुन्नं निद्धं निद्धं लुक्खं लुक्खं से तत्थ अमुच्छिए अगिद्धे अगिदिए अणज्झोववन्ने वहु सममेव परिभा-इज्जा। सेणं परिभाएमाणं परोवएज्जा आउसन्तो समणा! माणं तुमं परिभाएहि सन्वे वेगइया ठिआउ सुक्खामो से तत्थ सुजमाणे अप्पणा खद्धं खद्धं जाव लुक्खं से तत्थ अमुच्छिए ४ वहु सम-मेव भुंजिज्जा पाइज्जा वा"

( आचारांग सूत्र )

अर्थः —

किसी प्राप्त या नगरमें भिक्षाके लिये गये हुए साधु को यह मालूम हो जाय कि "इस गृहमें कोई दूसरा निश्चक निश्चाके निमित्त गया हुआ है" तो साधु दाता और याचकके असन्तोष तथा अन्तरायके भयते उनके सम्मुख न खड़ा रहे, तथा उस गृहके द्वार पर भी न उहरे वहांसे हट कर किसी एकान्त स्थानमें चला जाय और जहां मनुष्योंका गमनागमन न होता हो तथा दाता और याचककी दृष्टि न पड़ती हो वहां जाकर ठहरे । ऐसे स्थानमें ठहरे हुए साधुके पास आकर वह गृहस्थ यदि चतुर्विध आहार देकर कहे कि 'हे आयुष्मन् श्रमण ! आज आप बहुतसे भिक्षक भिक्षार्थ मेरे घर पर आ गये हैं परन्तु मैं किसी कार्य विशेषमें फंसां हुआ हूं अतः अलग अलग बांट कर आप लोगोंको भिक्षा देनेमें असमर्थ हूं यह चतुर्विध आहार आप सबको इक्हा ही देता हूं आप लोग अपनी इच्छानुसार इसे एक साथ ही खा लेवें या बांट बांट कर खांय" तो साधु उत्सर्ग मार्गमें उस आहारको न लेवे परन्तु दुर्भिक्ष आदिके समय या मार्गकी थकावटकी हालसमें साधु उस मिक्षाको हे सकता है उसे हेकर साधु यदि यह सोचे कि "यह मिक्षा गृहस्थने सुसको ही दी है और यह है भी थोड़ी इस लिये इसे मैं अकेला ही खा जाऊ'" तो वह कपटी है ऐसा कार्य्य साधुको कदापि न करना चाहिये अतः उस भिक्षाको छेकर साधु दूसरे भिक्षकोंके पास आवे और उन्हें दिखला कर कहे कि हे श्रमणो ! यह आहार आप सभी लोगोंके लिये गृहस्थने हकहा ही दिया है इस लिये आप इसे इकड़ा ही खा लेवें या बांट बांट कर खांय । यह छन कर यदि कोई मिक्षक यह कहे कि हे आयुष्तन श्रमण ! आप ही इसे बांटकर हम सबको दे देवें तो उत्सर्ग मार्गमें साधु इस बातको स्वीकार न करे । यदि अपवाद मार्गमें साधुको बांः ना पड़े तो वह छोभमें आकर **उन्दर, उगन्य, चिकने रूखे और मनोज्ञ आहार अपने हिस्सेमें अधिक न ठेवे किन्तु सभी चीजोंका** 

समान विभाग करे। विभाग करते समय यह ध्यान रक्ते कि सभी हिस्ते प्रायः समान ही हों। उस समय यदि कोई यह कहे कि हे आयुष्मन् श्रमण ! आप इसे न बांटें हम सब इसे साथ ही खा लेंगे तो साधु परतीथियोंक साथ भोजन न करे, अपने यूथके पार्श्वस्थ और संभोगिक साधुके साथ आलोचना लेकर खावे। खाते समय उन आहारोंमें साधु मूर्च्छित न होवे और अच्छी अच्छी चीजें साथ खाने वालोंसे ज्यादा न खा जाय, समान ही खावे। यह इस पाठका टीकानुसार अर्थ है।

यहां अपवाद मार्गमें दूसरे भिक्षुकोंके शामिलमें मिली हुई भिक्षाको बांट कर दे देना साधुके लिये कहा है इस लिये अपवाद मार्गमें साधु भी गृहस्थ और अन्य तीर्थी को देते हैं। जब कि साधु भी अपवाद मार्गमें अन्य तीर्थी और गृहस्थको देते हैं तब यदि कोई गृहस्थ किसी गृहस्थको दान देकर उसके धमकी रक्षा करे तो इसमें एकान्त पाप कैसे हो सकता है ? अतः निशीध सूत्र उहे शा १५ बोल ७८-७९ के मूल पाठका नाम लेकर गृहस्थको अनुकम्पा दान देनेमें एकान्त पाप बताना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये।

#### (प्रेरक)

श्रमिवध्वंसन कार श्रमिवध्वंसन पृष्ठ १०३ के उत्पर लिखते हैं "इण निशीधने पनरमें उद्दे शे एहवा पाठ कहा। छै— "जेभिक्खू सिचरां अम्बं मुंजइ मुंजंतं वा साइ- कजइ" इहां कहा। सिचत्त आंवो भोगवे भोगवताने अनुमोद्ये तो प्रायहिचत्त आवे। जो साधु भोगवतो हुवे तेहने अनुमोदनो नहीं तो गृहस्थ आंवो भोगवे तेहने साधु किम अनुमोदे जो गृहस्थ आंवो गृहस्थभोगवे तेहने पिण अनुमोदणो" (भू० पृ० १०३)

#### इसका क्या समाधान ?

#### (प्ररूपक)

आम्र फल वाले पाठके दृष्टान्तसे गृहस्थके दानको एकान्त पापमें स्थापन करना मिथ्या है। सचित्त आम्रके खानेमें प्रत्यक्ष जीव हिंसा होती है इस लिये साधु उसका अनुमोदन नहीं कर सकते चाहे गृहस्थ सचित्त आम्र खावे या साधु खावे साधु दोनों ही को बुरा जानते हैं परन्तु यह बात गृहस्थके दानमें नहीं घटती। गृहस्थ यदि किसी गृहस्थ पर अनुकम्पा करके अचित्त अन्न और अचित्त दिध आदि पदार्थ देवे तो उसमें कौनसी जीविहांसा होती है जिससे साधु उस अनुकम्पाका अनुमोदन न करे। साधु हिंसाका अनुमोदन नहीं करते अनुकम्पाका अनुमोदन करते हैं अतः सचित्त आम्र फल वाले पाठका

हुष्टान्त देकर दीन हीन दु:स्वी जीवको अनुक्रम्पा दान देनेमें एकान्त पाप बर्वलाना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये।

### (बोल २९ वां समाप्त)

(प्रेरक)

गृहस्थको दान देनेसे यदि पुण्य होता है तो साधु भी उत्सर्ग मार्गमें गृहस्थको दान क्यों नहीं देता तथा निशीथ सूत्रमें गृहस्थको दान देने वाले साधुको प्रायश्चित्त आना क्यों कहा गया है ?

इसका उत्तर दीजिये ?

( प्ररूपक )

गृहस्थ तथा अन्य तीर्थी के ऊपर अनुकम्पा छाकर दान देनेसे एकान्त पाप होना जान कर निशीध सूत्रमें साधुको गृहस्थ दानका निषेध नहीं किया है, किन्तु, ज्ञान, दर्शन भौर चारित्र रूप विशास धर्मको छोड़ कर अनुकम्पा दान रूप एक साधारण पुण्यका लोभ करना साधुके लिये वर्जित किया गया है। अनुकर्मा दानका पुण्य लाभ तो गृह-स्थावस्थामें भी किया जा सकता है परन्तु ज्ञान दर्शन और चारित्र रूप धर्मका लाभ गृहस्थावस्थामें पूर्णतया नहीं हो सकता इसीलिये गृहस्थावस्थाको छोडकर दीक्षा प्रहण की जाती है। दीक्षा छैनेका उद्देश्य झान दर्शन और चारित्रकी उन्निति करना है उस मुख्य उद्देश्यको छोड कर अनुकम्पा दान आदि साधारण पुण्यके कार्य्यमें प्रवृत्त होना साधके लिये अनुचित और उसकी अवनतिका कारण है। जैसे कोई रत्नका व्यापारी रत्नके क्यापारको छोड कर पैसेके व्यापारमें प्रवृत्त हो जाय तो उसके छिये यह उचित नहीं कहा जा सकता यद्यपि उसको पैसेके ज्यापारमें केवल घाटा ही नहीं लाभ भी होता है तथापि रक्षके व्यापारमें होने वाले लामकी अपेक्षासे वह लाभ बहुत ही निकृष्ट है उसी तरह जी साधु ज्ञान दर्शन और चारित्रका व्यापार छोड़ कर अनुक्रम्पा दान जैसा एक साधारण पुण्यके व्यापारमें प्रबृत होता है वह महान लाभको छोड़ कर एक साधारण छाभका कार्य्य करता है इसी लिये शास्त्रमें यह कार्य्य साधुको अनुचित कहा गया है, यह नहीं कि अनुकरण दानसे एकान्त पाप होना जान कर गृहस्य दानका निषेध किया गया हो।

यदि कोई कहे कि -गृहस्थको दान देनेसे साधुके ज्ञान दर्शन और चारित्रकी उन्नितमें क्या बाधा होती है ? तो उसे कहना चाहिये कि साधुको अपने शरीरके निर्वाहसे अधिक भोजन लेना कल्पता नहीं है ऐसी दशामें यदि साधु अन्य तीथी और 360

गृहस्थको अनुकम्पा दान देवे तो उसे अपने आहारसे अधिक भोजन छेनेकी आवश्यकता होगी और अपने आहारसे अधिक भोजन छेने पर साधुकी निरवध भिक्षा वृत्ति नहीं कायम रह सकती, तथा उसके चारित्रमें बाधा और गृहस्थांके साथ परिचय भी बढ़ता है इसी कारणसे निशीथ सूत्रमें साधुको गृहस्थ दानका निषेध किया है एकान्त पाप जान कर नहीं। निशीथ सूत्रमें शिथिछाचारी साधुके अन्त, वस्त्र, कम्बछ आदि छेनेसे साधुको प्रायश्चित्त होना कहा है वह पाठ यह है:—

"जे भिक्खू पासत्थस्स असणं पाणं खाइगं साइमं पिड-च्छइ पिडच्छंतं वा साइजाइ। जे भिकखू पासत्थस्स वत्थंवा पिड-गगहं वा कम्वलं वा पाय पुच्छणं वा पिडच्छइ पिडच्छंतं वा साइ-जजह" (निशोध सूत्र)

अर्थात् जो साधु शिथिलाचारो साधुके अन्न, पान, लाद्य स्वाद्य, वस्त्र परिग्रह, कम्बल और पाद प्रोव्छन लेता है वा लेने वालेको अच्छा जानता है उसे प्रायश्चित होता है।

इस पाठमें शिथिलाचारी साधुके अञ्चन, पान, खाद्य, खाद्य, वस्त्र, परिश्रह, कस्वल और पाद प्रोव्छन लेनेसे साधुको प्रायश्चित्त होना कहा है।

यहां यह प्रश्न उठता है कि साधु तो गृहस्थ से भी इन चीजों को छेता है और गृहस्थ शिथिछाचारी साधुकी अपेक्षा बहुत ही न्यून है अतः जब गृहस्थ से इन चीजों को छेना साधुके छिये बुरा नहीं है तो फिर शिथिछाचारी साधुसे छेना क्यों दोषका कारण होता है ? इसका उत्तर यही है कि शिथिछाचारी साधुसे छेने देनेका व्यवहार रखने पर साधुको संसर्ग दोषसे स्वयं भी शिथिछाचारी हो जानेकी भाशंका हैं इस आशंकाके कारण ही निशीथके उक्त पाठमें शिथिछाचारी साधुसे अन्न बस्नादि छेने देनेका निषेध किया गया है शिथिछाचारी साधुसे अन्न बस्नादि छेने देनेका निषेध किया गया है शिथिछाचारी साधुसे छेनेमें एकान्त पाप जान कर नहीं उत्ती तरह झान, दर्शन और चारित्रकी उन्नतिमें बाधा पड़ती देख कर निशोध सूत्रमें साधुको गृहस्थ दानका निषेध किया है एकान्त पाप जान कर नहीं उत्तराध्यन सूत्र अध्ययन १ गाथा ३५ में चारों ओरसे घिरे हुए स्थानमें साधुको भोजन करनेका विधान किया गया है इसका अभिप्राय बतछाते हुए टोका कारने यह छिखा है "तत्रापि प्रतिच्छन्ने उपिर प्राव-रणान्वित अन्यथा संपातिम सत्व संपात संभवात्। संकटे पार्श्वतः कट छुड्या दिना संकट द्वारे अटव्यां कुडङ्गादिषुवा अन्यथा दीनादियाचने दानादानयोः पुण्यबंध प्रदेश-दि दर्शनात्" अर्थात् उपरसे घिरे हुए मकानमें साधुको भोजन करना चाहिये नहीं

तो उड़ने वाले जीव वहां आ सकते हैं। तथा दीवाल या चटाईके द्वारा चारों तफ से घिरे हुए मकानमें साधुको आहार करना चाहिये अन्यथा दीन दुःखीके मांगने पर देनेसे पुण्य बन्ध और नहीं देनेसे विद्वेष होता है।

यहां टीकाकारने हीन दीन दुःखी जीवको दान देनेसे पुण्य होना बतलाया है एकान्त पाप होना नहीं परन्तु ऐसे सामान्य पुण्यके कार्य्यमें साधुको प्रबृत्त होना उचित नहीं है इसलिए उत्तराध्ययन सूत्रमें साधुको खुली जगहपर भोजन करना निषेध किया है। साधु हीन दीन दुःखी जीवोंको अनुकम्पा दान स्वयं नहीं देता इसलिये यदि कोई अनुकम्पा दानमें पाप ठहरावे तो भगवतोका निम्न लिखित पाठ दिखला कर उसका भ्रम दूर करना चाहिये। वह पाठ यह है—

" निगांथं चणं गाहावइ कुलं पिण्डवायपडियाए अणुष्प विद्वं केई दोहिं पिण्डेहिं उव निमन्तेज्जा। एगं आयुस्ते अप्पणा भंजाहि एगं थेराणं दलवाहि सेय तं पिण्डं पिष्टगाहेज्जा थेरायसे अणुगवेसियव्वासिया जत्थेव अणुगवेसमाणे थेरे पासिज्जा तत्थे-वाणुष्पदायव्वे सिया नो चेवणं अणुवेसमाणे थेरे पासिज्जा तं नो अष्पणा भुंजेज्जा नो अन्नेहिं दावए एगंते अणावाए अचित्ते वहु फासए थण्डिले पिडले हित्ता पमिज्जित्ता परिद्वावे सिया ''

( भगवती शतक ८ उद्देशा ६ )

अर्थ:---

गृहस्थके घर पर मिक्षार्थ गए हुए साधुको कोई गृहस्य दो पिण्ड ( छडू ) छाकर देवे और कहे कि " हे आयु ष्मन् श्रमण ! इनमेंसे एक पिण्ड तो आप स्वयं खा लेना और दूसरा स्थविरको देना " तो साधु उन दोनों पिण्डोंको लेकर स्वविरकी गवेषणा करे जहां स्थविरको देखे वहां जाकर वह पिण्ड उसे दे देवे । यदि दूं उनेपर भी स्थविर न मिले तो वह पिण्ड साधु स्वयं न खावे और दूसरे किसी साधुको भी न देवे किन्तु एकान्स बहु प्राप्तक स्थानपर पूझ और पिंड-लेहन करके परठ देवे । यह इस पाठका अर्थ है ।

इसमें कहा हैं कि "स्थिवरको दानार्थ गृहस्थसे मिला हुआ पिण्ड, स्थिवरके न मिलनेपर साधु किसी दूसरे साधुको न देवे " तुम्हारे हिसाबसे साधुको देनेमें भी पाप कहना चाहिये क्योंकि स्थिवरको देनेके लिए मिला हुआ पिण्ड, किसी साधुको भी साधु नहीं देता। यदि कहो कि वह पिण्ड, साधुने स्थिवरको देनेको प्रतिकासे लिया है इसिएए उसे वह दूसरे साधुको नहीं देता लेकिन साधुको देनेमें पाप नहीं है तो उसी

तरह साधुने अपना और अपने सांभोगिक साधुको खानेके लिये भिक्षा गृहस्थसे छी है दूसरे किसीको देनेके लिये नहीं इसलिये वह अपना भिक्षान्त किसी गृहस्थ या अन्य तीथींको नहीं देता परन्तु गृहस्थ या अन्य तीथींको अनुकम्पा दान देना एकान्त पाप नहीं है अतः गृहस्थ या अन्य तीथींको अनुकम्पा दान देनेमें एकान्त पाप कहना शास्त्र विरुद्ध समझना चाहिए।

## (बोल ३० वां समाप्त)

(प्रेरक)

साधुसे इतरको दान देनेसे पुण्यबन्य होना यदि कहीं मूळ पाठमें लिखा हो तो उसे बतलाइए ?

( प्रस्पक )

साधुसे इतरको अनुहम्या दान देना पुण्यका कार्य्य है यह दश वैकालिक सूत्रमें लिखा है वह गाथा यह है:—

" असणं पाणगंवापि खाइमं साइमं तहा जं जाणिज्ज सुणिज्जावा पुणहा पगडं हमं तं भवे भत्तपाणं तु संज्ञयाणं अकिष्पयं दितियं पडियाइक्खे नमे कष्पइ तारिसं "

( दशवैकालिक सूत्र अ० ५ उ० १ गाथा ४९-५० )

अथ:---

भिक्षाचरीके निमत्त गया हुआ साधु, यदि यह जाने या छने कि यह अज्ञान पान छाद्य और स्वाद्य पुण्यार्थ बनाया गया है तो उसे अपने लिये अकल्पनीय समझे। वह अन्न यदि कोई देने लगे तो साधु न लेवे और पुण्यार्थ बनाया हुआ अन्त मुझको नहीं कल्पता यह कह देवे।

इन गाथाओं में साधुते इतरको देनेके लिये बनाये हुए अन्नको "पुण्यार्थ " कहा गया है। यदि साधुते इतरको दान देनेले एकान्त पाप होता तो इस पाठमें वह अन्न "पापार्थ प्रकृत " कहा जाता अतः साधुले इतरको दान देनेले एकान्त पाप कहना अज्ञानका परिणाम है। जिसके घरमें साधुले इतरको देनेके लिये अन्न बनाया जाता है टीकाकारने उसे शिष्ट कहा है। वह टीका यह है "पुण्यार्थ प्रकृत परित्यागे शिष्ट कुलेषु बस्तु तो मिक्षाया अमहणमेव शिष्टानां पुण्यार्थमेव पाक प्रवत्तेः "

टीकाकारने मूलके गृढ आशयको प्रकट करनेके लिये शङ्का करते हुए यह लिखा है कि "पुण्यार्थ बनाया हुआ अन्न यदि साधु नहीं लेता तो फिर वह शिष्ट छोगोंके घरोंमें भिक्षा ले ही नहीं सकता क्योंकि शिष्ट लोगोंकी पुण्यार्थ ही पाक्रमें प्रवृत्ति होती है" इसका समाधान आगे दिया गया है लेकिन प्रकृतानुष्योगी होनेसे वह नहीं लिखा गया है। यहां टीकान्डारने साधुसे इतरको दान देनेके लिये जिसके घरमें अन्न बनाया जाता है उसे शिष्ट कहा है एकान्त पापी नहीं कहा इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि साधु से इतरको दान देना एकान्त पाप नहीं है उसमें पुण्य भी होता है। अतः साधुसे इतर हीन दीन हीन दु:खी जीवपर दया लाकर दान देनेमें एकान्त पाप कहना अज्ञानियोंका कार्य्य समझना चाहिये।

#### (बोल ३१)

(प्रेरक)

श्रावकोंकी सेवा भक्ति और दान सम्मान करनेका विधान यदि कहीं मूछ पाठमें किया हो तो उसे बतछाइये।

(प्ररूपक)

भगवती सूत्र शतक २ उद्देशा ५ के मूछ पाठमें श्रावकोंकी सेवा भक्ति करनेका स्पष्ट विधान किया है। वह पाठ अर्थके साथ लिखा जाता है।

"तहारूवेणं भन्ते! समणं वा माहनं वा पज्जवासमाणस्स किं फर्डा पज्जवासणा? णाण फर्ठ सेणं भन्ते! णाणे किं फर्ठ विण्णाण फर्ठ सेणं भन्ते! विण्णाणे किंफर्ठ पचक्खाणफर्ठ सेणं भन्ते! पचक्खाणे किं फर्ठ सञ्जम फर्ठ सेणं भन्ते! सञ्जमे किं फर्ठ अणह्णय फर्ठ एवं अणह्णए तवफर्ठ, तवेवोदारण फर्ठ, वोद्ध-रणे अकिरिया फर्ठ सेणं भन्ते! अकिरिया किंफर्ठा सिद्धि पज्जब-साण फर्ठा पण्णत्ता गोयमा!"

(भग० श० २ उ० ५)

अर्थः---

(प्रभ) हे भगवन् ! तथा रूपके श्रमण (साधु) और माहन (श्रावक) की सेवा करनेका क्या फल है ?

( उत्तर ) हे गोतम ! तथारूपके श्रमण और माहनकी सेवा करनेका शास्त्र श्रवण फल है। और शास्त्रके श्रवण करनेका पदार्थ ज्ञान फल है इसी तरह पदार्थ ज्ञानका फल विज्ञान, विज्ञानका फल प्रत्याख्यान, प्रत्याख्यानका फल संयम, संयमका फल आस्त्रवोंका निरोध, आस्त्रव निरोधका फल तप, तपका फल कर्मों का क्षय, कर्म क्षयका फल क्रियाका अभाव और क्रियाके अभावका फल मोक्षकी प्राप्ति है।

यह इस पाठका अर्थ है।

इस पाठमें जैसे तथारूपके श्रमण की सेवा करनेका फल शास्त्र श्रवणसे लेकर मोक्षकी प्राप्ति तक कहा है उसी तरह माहन (श्रावक) की सेवाका फल भी कहा है अतः श्रावककी सेवा भी शास्त्र श्रवणसे लेकर मोक्ष पर्य्यन्त फल देने वाली है यदि कोई कहे कि "इस पाठमें श्रमण और माहनकी सेवाका फल कहा गया है श्रावककी सेवा का फल नहीं कहा है" तो उसे कहना चाहिये कि "श्रमण " नाम साधुका और "माहन" नाम श्रावकका है इसलिये इस पाठमें साधु और श्रावक दोनोंकी सेवाका फल कहा है। इस पाठकी टीकामें टीकाकारने "माहन" शब्दका अर्थ श्रावक किया है वह टीका यह है—"श्रमणः साधुर्माहनः श्रावकः " अर्थात् "श्रमण " नाम साधुका और "माहन " नाम श्रावकका है अतः माहन शब्दका श्रावक अर्थ होनेमें कोई संशय नहीं है। इस टीकाके सिवाय दूसरे स्थलकी टीकाओंमें भी "माहन" शब्द का श्रावक अर्थ किया है। भगवती सूत्र शतक १ उद्देशा ७ में मूल पाठ आया है कि "तहाक्वस्स समणस्स माहणस्तवा अन्तिए एगमपि आरिय धिम्मयं सुवयणं सोचा "

इस पाठमें आये हुए माहन शब्दका टीकाकारने श्रावक अर्थ ही किया है वह टीका यह है—

"माहने त्येव मादिशति स्थूछ प्राणातिपातादि निवृत्त त्वाद्यः स माहनः

अर्थात् जो स्वयं स्थूछ प्राणातिपात आदिसे निवृत्त होकर दूसरेको न मारनेका उपदेश देता है वह "माहन " कइछाना है। वह पुरुष आवक है क्योंकि जो स्थूछ प्राणातिपातसे निवृत्त है वही आवक है। उस आवककी सेवा करनेका फल शास्त्र अवण से लेकर मोक्ष पर्यन्त कहा है इस लिए आवकको अन्नादि द्वारा सेवा करनेमें एकान्त पाप बतछाना उत्सूत्र वादियोंका कार्य्य है। कई जोवोंने आवकके धर्मोपदेशसे कल्याण का लाभ किया है। जितशत्र राजाने सुवुद्धि नामक आवकके धर्मोपदेशसे सम्यक्त्व और वारह ब्रतका छा लाभ किया था, उस आवकको कुपात्र कहना और उसकी सेवा भक्तिको एकान्त पापमें ठहराना कितना अन्याय है यह सभी बुद्धिमान समझ सकते हैं।

#### बोल ३२ वां समाप्त

(प्ररूपक)

ठाणांग सूत्रके दशर्वे ठाणामें प्रवचनकी वत्सलतासे भविष्यमें कल्याण होना बत-लाया है। टीकाकारने प्रवचन वत्सलताका अर्थ यह किया है—

"प्रकृष्टं प्रशस्तं प्रगतं वा वचनम् आगमः प्रवचनं द्वादशाङ्गं तदाधारोवा संघः तस्य वत्सळता हितकारिता प्रत्यनीकत्वादिनिरासेनेति प्रवचनवत्सळता तया"

अर्थात् सबसे उत्तम आगमको प्रवचन कहने हैं वह प्रवचन, द्वादशाङ्ग है ध्यया उस द्वादशाङ्गके आधारभूत साधु साध्वी श्रावक और श्राविकाओंको प्रवचन कहते हैं उसके विव्न आदिको हटा कर हित संपादन करना "प्रवचन वत्सलता" है इससे जीव को भविष्यमें कल्याण प्राप्त होता है।

यहां साधु साध्वी श्रावक और श्राविकाओंका इकट्टा ही हित करना भावी कल्याणका कारण कहा है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि साधु साध्वी की तरह श्रावक और श्राविकाओंका हित करना भी भावी कल्याणका कारण है। इससे चतुर्विध संघकी रक्षा होती है जो कि शासन रक्षार्थ परमावश्यक है अतएव उत्तराध्ययन सूत्रके २८ वें अध्ययनमें अपने सहधर्मी भाईका आहार पानीके द्वारा उचित सत्कार करना सम्यक्त्ब का आचार कहा गया है वह पाठ यह है:—

''निस्संकिय निक्कंखिय निवित्तगिच्छं अमूददिहीय। इव वूह थिरी करणं वच्छलप्पभावणेऽहे ते'' ( उत्तराध्यन ब० २८ )

अर्थः—

(१) सर्वज्ञभाषित शास्त्रमें देशसे या सर्वसे शंका व करना (२) सर्वज्ञभाषित शास्त्रसे मिनन शास्त्रकी इच्छा न करना । (३) साधुओंकी निन्दा और तपके फरूमें सन्देह न करना (४) कुतीर्थों को धनवान देख कर उसके धर्मको श्रेष्ट और अपने धर्मको दुरा न मानना । (५) ज्ञान दर्शन सम्पन्न पुरुषकी प्रशंसा करना । (६) धर्माचरण करनेमें कष्ट पाते हुए पुरुष को धर्ममें स्थिर करना । (७) अपने सहधर्मी भाईको भात पानी आदिसे उचित सत्कार करना (८) अपने धर्मकी उन्नतिके लिये सदा चेष्टा करना । ये आठ समकितके आचार हैं।

इस उत्तराध्ययन सूत्रकी गाथामें सहधर्मी भाईको भात पानी आदिके द्वारा उचित सत्कार करना सम्यक्त्वका आचार पालन करना कहा है इस लिये आवककी भात पानीके द्वारा सेवा करना एकान्त पाप नहीं किन्तु समिकतका आचार पालन करना है इसे एकान्त पाप बताना मूर्खोंका कार्य्य है। कोई कहते हैं 'सहधर्मी' नाम साधुका है आवकका नहीं इस लिये साधुको भात पानी आदिके द्वारा उचित सत्कार करना ही 'सहधर्मी वत्सलता' है आवकका सत्कार करना नहीं जैसे कि जीतमलजीने लिखा है:—

"अने साधमीं पिण साधु साध्वयांने इज कह्या छै। किणहीक देशे छोकरूढ़ भाषाए आवकांने साधमीं कही बोछावियेछै ते रूढ़ भाषाए नाम छै" (अ० ए० २६१) यह इनका कथन एकान्त मिथ्या है। 'सहधमीं' शब्द समान धर्मवाछोंका वाचक है इस छिये साधुका सहधमीं साधु और आवकका सहधमीं आवक है। तथा एक मान्यता रूप धर्मको छेकर साधु भी आवकका सहधमीं है। व्यवहार सूत्रके दूसरे उद्देशके भाष्यमें प्रवचनके द्वारा आवकका सहधमीं साधु और आवक दोनों कहे गये हैं। वह भाष्य की गाथा यह है:—

"पवयण संघे गयरो लिङ्गे स्य**ह**रण मुह्पत्ती" (टीका)

'पवयण' ति प्रवचनतः सहधर्मिकः संघ मध्ये एकतरः श्रमणः श्रमणी श्रावकः श्राविका चेति । हिङ्कोतु लङ्कितः साधर्मिकः रजोहरण मुह पोत्तिका युक्तः"

अर्थात् साधु साध्वी श्रावक और श्राविका इनमेंसे कोई भी प्रवचनके द्वारा साध-मिंक होता है। और रजोहरण तथा भुख वस्त्रिकासे युक्त लिङ्गके द्वारा साधर्मिक है। यहां भाष्य और उसकी टीकामें प्रवचनके द्वारा श्रावकको भी साधर्मिक कहा है तथा इसी भाष्यके १५ वीं गाथाकी टीकामें लिङ्ग और प्रवचनके द्वारा साधर्मिकोंकी एक चौमंगी कही गई है उसके दूसरे भंगमें श्रावक कहा गया है वह टीका यह है:—

"तथा प्रवचनतः साधिमिको न पुनः लिङ्गे लिङ्गतः एष द्वितीयः केते एवं भूता इताह-दश भवंति सिशालाकाः अमुण्डितशिरस्काः श्रावका इति गम्यते । श्रावकाहि दर्शन व्रतादि प्रतिमा भेदेन एकादश विधाः भवंति तत्र दश सकेशाः एकादश प्रतिमा प्रति-पन्नस्तु लुंचित शिराः श्रमणभूतो भवति तत स्तद्व्यवच्छेदाय सिशालाक प्रहणम् एते दश सिशालाकः श्रावकाः प्रवचनतः साधिमिका भवंति तेषां संघान्तभू तत्वात् नतु लिङ्ग तो रजोहरणादि लिङ्ग रहितत्वात्"

अर्थ :---

जो प्रवचनके द्वारा साधर्मिक है और छिङ्गके द्वारा नहीं है वह दूसरा भंगका स्वामी है। वह कीन है ? यह बतलाया जाता है—

जिनका शिर मुण्डित नहीं है, जो शिखाधारी हैं वे दशप्रकारके श्रावक दूसरे भंग के स्वामी हैं। दर्शन, ब्रतादि और प्रतिमाके भेदसे ११ प्रकारके श्रावक होते हैं। उनमें दश शिखाधारी और एग्यारहवां छिज्जित शिर वाला साधुके सहश होता है उसकी ज्यावृत्तिके छिये दूसरे भंगमें शिखाधारी श्रावक कहा गया है। ये दश शिखाधारी श्रावक प्रवचनसे

साधर्मिक होते हैं। वे चतुर्विध संघमें माने जाते हैं इस लिये प्रवचनसे साधर्मिक हैं परन्तु लिङ्गसे नहीं क्योंकि रजो हरण और मुख विस्त्रका उनके नहीं हैं। यह उक्त टीका का अर्थ है।

यहां टीकाकारने प्रवचनके द्वारा श्रावकको साधर्मिक कहा है इस लिये श्रावक भी श्रावकका साधर्मिक है अतः उसकी वत्सलता करना प्रवचन वत्सलता रूप सम्यक्त्व का आचार पालन करना है एकान्त पाप नहीं इसलिये श्रावककी वत्सलता करनेमें एकान्त पाप कहना शास्त्र विरुद्ध और एकान्त मिथ्या समझना चाहिये।

#### (बोल ३३ वां समाप्त)

(प्ररूपक)

भगवती शतक १२ उद्देशा १में अपनेसे श्रेष्ठ सहधमी भाईको भोजन देना, पोषध धर्मकी पुष्टिमें माना है वह पाठ यह है :—

"तएणं अम्हे तं विसुलं असणं पाणं खाइमं साइमं आसादे माणा विस्साएमाणा परिभापमाणा परिभुं जेमाणा पक्षियं पोसहं पडिजागरमाणा विहरिस्सामो"

(भगवती शतक १२ उ० १)

अध:---

शंला श्रावकने कहा कि हे देवातु प्रिय ! आप, विपुल अशन पान लाद्य और स्वाध तैयार करावें हम लोग अशनादि चतुर्विध आहार लाकर पोषध करेंगे।

यहां अपने सहधर्मीभाईको भोजन कराना पोषध धर्मकी पुष्टिमें माना है इस लिये श्रावकको भोजनादि देकर धर्ममें उसकी श्रद्धा बढ़ाना एकान्त पाप नहीं किन्तु पोषध धर्मकी पुष्टि है।

यदि कोई कहे कि पोषधमें आहार त्याग करनेका विधान किया गया है फिर यहां आहार खारूर पोषध करना कैसे कहा गया ? तो इस आशंकाका समाधान देते हुए टीकाकार यह दिखते हैं :—

"इह किल पोषधं पर्व दिनानुष्ठानम् तच द्वेधा इष्टजनभोजनदानादिरूप माहार पोषधञ्च तत्र शंखः इष्ट जन भोजनदानादिरूपं पोषधं कर्तुकामः यदुक्तवांस्तदर्शयतेद मुक्तम्" अर्थ :--

पर्वके दिन धर्मानुष्टान करना पोषध कहलाता है वह दो प्रकारका है अपने इष्ट जनको भोजन देना और आहारका त्याग करना। इनमें इष्ट जनको भोजन देने रूप पोषधका अनुष्टान करने के खिये जो शंखने कहा था उसे दिखलानेके लिये यह पाठ आया है।

यहां मूलपाठ और उसकी टीकामें इष्ट जनको भोजन देना पोषध धर्मकी पुष्टिमें कहा गया है इस लिये आवकको भोजनादि देकर पोषध धर्मकी पुष्टि करनेमें एकान्त पाप बतलाना मिथ्यादिष्टियोंका कार्य्य है।

जीतमलजीने प्रश्नोत्तर सार्ध शतकके ५८ वें प्रश्नोत्तरमें लिखा है :— "भगवती शतक १२ उद्देशा पहुँ शंख पोषली कह्यो जीमिने पोसह करस्यां ते किम् इति प्रश्न ?

( उत्तर ) भगवती शतक ७ उद्देशा २ बारह व्रतोंमें एग्यारहवां व्रतरोनाम "पोस होववासे कह्यों ते मांटे जीमिने पांच आस्त्रवना त्याग ते धर्मनी पुष्टि मांटे पोसह कह्यों ते व्रत दशमों छैं पिण ग्यारमो नहीं।"

यहां जीतमलजीने भगवती शतक १२ उद्देशा पहलेका अभिन्नाय बतलाते हुए भौजिन करके पाँच आस्त्रका त्याग करनेको धमेकी पुष्टिमें करा है इस लिये अपने सह-धर्मी भाईको पांच आस्त्रका त्याग करानेके लिये भोजन देनेसे एकान्त पाप कहना इनका अपने कथनसे ही विरुद्ध भाषण समझना चाहिये।

### ( बोल ३४ वां )

(प्रेरक)

अमविध्वंसन कार भ्र० पृ० १०४ के ऊपर ११ वीं पिडमाधारी श्रावकको आहार देनेसे एकान्त पापकी स्थापना करते हुए लिखते हैं :—

"केतला एक एह वूं प्रश्न पूछे जे पिंडमाधारी आवकने दियां काई हुवै ? तेहनो उत्तर पिंडमाधारी पिण देश ब्रती छै तेहनें जेतला जेतला त्याग ते तो ब्रत छै अने पारणे सूझता आहार नो आगार अब्रत छै ते अब्रत सेवेछै ते पिंडमाधारी तेहने धमें नहीं तो जे अब्रत सेवावण वालाने धमें किम हुई। गृहस्थरा दानने साधु अनुमोदे तो प्रायश्चित्त आवे तो पिंडमाधारी आवक पिण गृहस्थ छै तेहना दान अनुमोदनवालाने ही पाप हुवे तो देण वालाने धमें किम हुवे"

इसका क्या समाधान ?

( स्र**०** वि० १०४ )

( प्ररूपक )

एयारहर्वी प्रतिमाको धारण करने वाला श्रावक, अठारह पापोंका सम्पूर्ण रूपसे त्याग किया हुआ, दर्शावध यति धर्मों का अनुष्ठान करने वाला विलक्कल साधुके सहरा होता है। यह बड़ा ही पवित्रात्मा और सुपात्र है अतएव शास्त्रमें इसे श्रमणमूत यानी साधुके सहरा कहा है। इसका आचार विचार विलक्कल साधुके सहरा होता है अतः इसे भोजन देनेसे एकान्त पाप होनेकी बात मिथ्या है। ११ वी प्रतिमाधारीको सूझता आहार देना, यदि एकान्त पापका कार्य्य है तो तीर्थंकर देवने इसे सूझता आहार लेनेका विधान क्यों किया है? क्योंकि एकान्त पापमय कार्यका विधान तीर्थंकर नहीं करते उसका निध्य करते हैं अतः एग्यारहर्वी प्रतिमाधारी श्रावकका सूझता आहार लेना और उसे सूझता आहार देना दोनों ही धर्मके कार्य हैं एकान्त पापके नहीं।

कई आज्ञानी, यह भी कहते हैं कि "११ प्रतिमाओंका विधान, तीर्थंकरने नहीं किया है किन्तु ये प्रतिमायें आवकोंके कपोल किएत हैं" उन्हें मिध्यावादी जानना चाहिये ये ११ प्रकारकी प्रतिमाएं तीर्थंकरसे विधान की गई हैं आवकोंके कपोल किएत नहीं हैं।

इस विषयमें दशाश्रुत स्कन्ध सूत्रका मूलपाठ प्रमाण है वह पाठ यह है:—
"सुधं मे आउसं! तेणं भगवधा एवमक्खाइं इह खलु धोरेहिं
भगन्तेहिं एग्गारस उवासग पडिमाओ पण्णताओ"

(दशाश्रुत स्कन्ध सूत्र, अ०६)

अर्थ: --

छधमां स्वामी, जम्बू स्वामीसे कहते हैं कि हे आयुष्मन् ! इस जिन शास्त्रमें स्थविर भग-वन्तोंने जिस प्रकार श्रावकोंकी एग्यारह प्रतिमायें बतलाई हैं उसी तरह तीर्थंड्स भगवानने भी कही हैं यह मैंने सना है।

इस पाठमें ११ प्रतिमाओंका श्री तीर्थक्कर देवसे विधान न्छिया जाना कहा है अतः इन्हें श्रावकोंक कपोल कल्पित बतलाना एनान्त मिध्या है।

आनन्द श्रावकने कहा है कि "मैंने शास्त्रानुसार और कल्पानुसार इन प्रतिमाओं का आचार पालन किया है वह पाठ यह है:—

तएणं से आणंदे समणोवासए उवासग पिडमाओ उवसंपिति-त्ताणं विहरइ। पढमं उवासग पिडमं अहासुत्तं अहाकपं सहा मग्गं अहा तचं सम्मं काएण पासेइ पालेइ सोहइ तिरइ कित्तह आराहेइ" (अमसक दक्षांग अ०१) (टीका)

"अहासुत्तं' ति सूत्रानित क्रमेग, यथाकल्पम् प्रतिमाचारानितक्रमेग यथामार्गे भयोपरामभावानित क्रमेग यथा तत्त्वं दर्शन प्रतिमेति राब्दस्यान्वर्धानितक्रमेण"

अर्थः---

इसके अनन्तर आनन्द आवक, उपासक प्रतिमाको स्वीकार करके विचरने लगा। उसने पहली उपासक प्रतिमाको सुत्रानुसार कल्पानुसार क्षयोपशमभावानुसार और दर्शन प्रतिमाके शब्दार्थके अनुसार प्रहण किया। पश्चात् उपयोगके साथ बार बार प्रतिमाओंका परिशोधन करके उनकी अविध पूरी होने पर वह थोड़ी देर तक ठहर जाता था। पारणेके दिन अपने अनुष्ठानका कीर्तन करता हुआ वह यह कहता था कि "इस प्रतिमामें अमुक कार्य्य किया जाता है इसका मैंने सूत्रानुसार और कल्पानुसार अनुष्ठान किया है" इस प्रकार आनन्दने तीर्थकरकी आज्ञानुसार पहली प्रतिमाकी आराधना की शेष दश प्रतिमाओंका आराधन भी उसने इसी तरह किये थे।

इस मूलपाठमें, आनन्द श्रावकसे सूत्रानुसार प्रतिमाओंका आचार पालन किया जाना कहा है इससे इन प्रतिमाओंका आगमोक्त होना स्पष्ट सिद्ध होता है यदि ये प्रति-माय आवकोंके कपोल किएत होतीं तो सूत्रानुसार इनका पालन किया जाना उक्त मूल पाठमें कैसे कहा जाता ? अतः ११ प्रतिमाओंको श्रावकोंके कपोल किएत बतला कर ११ वीं प्रतिमाधारी श्रावकको सूझता आहार देनेसे एकान्त पाप कहना उत्सूत्र वादियों का कार्य्य है।

# [बोल ३५ वां समाप्त]

(प्रेरक)

११ वीं प्रतिमाधारी श्रावकको दशविध-यति-धर्म पालन करने और साधुकी तरह भाण्डोपकरण रखनेकी कहां आज्ञा दी गई है यह बतलाईए ?

#### ( प्ररूपक )

११ वों प्रतिमाधारी आवकको दशविध यति धर्मके अनुष्ठान करने और साधुकी तरह भाण्डोपकरण रखनेकी दशाश्रुत स्कन्ध सूत्रमें आज्ञा दी गई है वह पाठ यह है :—

"अहावरा एकारसमा उवासगपडिमासव्वधम्म रुइयावि भवइ उद्दिष्टभते से परिण्णाते भवति । सेणं खुरमुण्डएवा लुत्तसिर-एवा गहित्तावार भंडग नेपत्था जे इमे समणाणं निग्गंथाणं धम्मे तं सम्मं काएणं फासे माणे पाले माणे पुरतो जुग मायाए पेह माणे दृहूणं तसे पाणे उदृहू पायं रीएजा साहदृ पायं रीएजा तिरिच्छेवा पायं कद्दु रीएजा सितपरक्कमें संजयामेव पक्कमेज्जा णो उज्जुयं गच्छेज्जा?

( दशाश्रुत स्कन्ध सूत्र अ० ६ )

अथे:—

अब दूसरी एग्यारहवीं उपासक प्रतिमा कही जाती है इसमें प्रवेश किये हुए श्रावकको इस की पूर्व प्रतिमाओं के सभी धर्मों में रुचि रखनी चाहिये और इसके निमित्त बनाये हुए अझ (उहिष्ट) को न लेना चाहिये। केशों का लुझन या क्षुर मुण्डन करा कर साधुओं के आचार पालनार्थ पान्न रजोहरण और मुख विक्रका आदि सभी धर्मों पकरणों को रखाना चाहिये। धर्मों पकरणों को रख कर साधुके समान वेप बना कर श्रमण निग्रन्थों के सभी धर्मों का शरीरसे स्पर्श और पालन करना चाहिये। यदि मार्गमें बस प्राणी दृष्टिगोचर हों तो उनकी रक्षा के लिये अपने पैरके पूर्व भागको ऊंचा करके अग्रतलकी सहायतासे गमन करना चाहिये अथवा जहां बस प्राणी न हों वहां पैर रख कर जाना चाहिये। तात्पर्य यह है कि मार्गके प्राणियों की रक्षा के लिये कभी पैरको संकुचित करके कभी एडीके ऊपर अपने सम्पूर्ण शरीरका भार देकर चलना चाहिये परन्तु जैसे तैसे चलना शिक नहीं है। यह बात भी जहां दूसरा मार्ग न हो वहीं के लिये समझनी चाहिये परन्तु जहां दूसरा मार्ग मौजूद है वहां प्राणिसंकुल मार्गसे जाना उचित नहीं है। यह उक्त मूलपाठका अर्थ है।

इस पाठमें ११ वीं प्रतिमाधारी श्रावकको दशविध यति धमों का अनुष्ठान करने और उसके छिये साधु मोंके समान भाण्डोपकरण रखनेकी स्पष्ट आज्ञा दी गयी है अतः ११ वीं प्रतिमाधारी श्रावक दशविध यति धमों का पूर्णरूपसे पाछन करने वाला बड़ा ही पवित्रातमा और सुपात्र है। इसे कुपात्र कह कर पारणेके दिन इसे सूझता आहार देनेसे एकान्त पाप बतलाना अज्ञानियोंका कार्य्य समझना चाहिये। जो दशविध यति धमोंका पूर्णरूपसे पाछन करता है वह अपात्र तथा कुपात्र नहीं हो सकता यह बुद्धिमानोंको स्वयं सोच लेना चाहिये।

(प्रेरक)

कई कहते हैं कि—इन एग्यारह प्रतिमाओं में जितना जितना त्याग है वह सब तीर्थिकर और गणधरों की आज्ञामें है परन्तु उनमें जो आरम्भादि अंश शेष हैं वे तीर्थिकर और गणधरकी आज्ञामें नहीं हैं। सातवीं प्रतिमामें सिचतका त्याग है परन्तु आरम्भका त्याग नहीं है अतः जैसे इसमें सिचतका त्याग भगवान्की आज्ञामें है और आरम्भ करने का आगार भगवान्की आज्ञामें नहीं है उसी तरह एग्यारहवीं प्रतिमामें तपस्या करना, और दश्विध यति धमका अनुष्ठान करना आदि भगवान्की आज्ञामें है परन्तु साधुके समान देष बनाना निहींष आहार छेना भाण्डोपकरण रखना इत्यादि काच्य वीतरावकी आज्ञामें नहीं है इन काच्यों को ११ वीं प्रतिमाधारी श्रावक अपनी इच्छासे करता है अतः ११ वीं प्रतिमाधारीका साधुके समान वेष बताना, भाण्डोपकरण रखना, और पारणेके दिन सूझता आहार छेना यह सब एकान्त पापमें है धम या पुण्य नहीं है। इसका क्या उत्तर ?

( प्ररूपक )

एग्यारहवीं प्रतिमाधारी आवकके लिये दशाश्रुत स्कन्ध सूत्रमें साधुके समान वेष बनाना, धार्मिक भाण्डोपकरण रखना और पारणोके दिन सूझता आहार छेना, ये सब विधान किये गये हैं उस विधानके अनुसार ही एग्यारहवीं प्रतिमाधारी श्रावक साधुके समान वेष बनाता है, भाण्डोपकरण रखता है और पारणोके दिन सूझता आहार हेता है अतः ११ वीं प्रतिमाधारीके ये सब कार्य्य वीतरागकी आज्ञामें है अपनी इच्छासे नहीं हैं इसिंढिये इन कार्योंमें एकान्त पाप कहना मिथ्यावादियोंका कार्र्य है। सातवीं प्रतिमामें जो आरम्भका त्याग नहीं होता उसका दृष्टान्त देकर ११ वीं प्रतिमामें भाण्डोपकरण रखने आदिको आज्ञा बाहर कहना भी अज्ञान है क्योंकि सातवीं प्रतिमामें आरम्भ करने का विधान शास्त्रमें नहीं किया गया है इसिलिये सातवीं प्रतिमाधारीका आरम्भ करना अपनी इच्छासे है शास्त्रकी आज्ञासे नहीं परन्तु ११ वीं प्रतिमामें भाण्डोपकरण रखना, साधुके सदश वेष बनाना और पारणेके दिन सूझता आहार छेना शास्त्रकी आज्ञानुसार है अपनी इच्छासे नहीं अतः यह सब आरम्भके समान एकान्त पापमें नहीं हैं। सातवीं प्रतिमामें "आरम्भे अपरिण्णाते भवति" यह पाठ आया है इसका अर्थ यह है कि **"सातवीं प्रतिमाधारी आ**रम्भ नहीं छोड़ता किन्तु आरम्भ करता है" यह पाठ सातवीं प्रतिमाधारीको आरम्भ करनेका विधान नहीं करता किन्तु अनुवाद करता है। यदि विधान करता तो यहां यह कहा जाता कि "सातवीं प्रतिमामें श्रावकको आरम्भ करना चाहिये" अत: सातवीं प्रतिमाधारीका आरम्भ अपनी इच्छासे है शास्त्रकी आज्ञासे नहीं और वह आरम्भ पहले हो से उस श्रावकमें मौजूद है परन्तु ११ वीं प्रतिमामें साधुके समान वेष बनाना धार्मिक भाण्डोपकरण छेना पारणेके दिन सूझता आहार छेना यह सब शास्त्रमें विधान किये गये हैं और उस विधानके अनुसार ही ११ वीं प्रतिमाधारी इन सब कार्यों को करता है और ये सब बाते आवकमें पहलेसे मौजूद भी नहीं हैं किन्तु ११ बी प्रतिमामें ही शास्त्रकी आझा होनेसे नवीन स्वीकार की जाती हैं अतः आरम्भ का दृष्टान्त देकर ११ वीं प्रतिमाधारी श्रावकके साधु तुल्य वेष वनाने, भाण्डोपकरण

रखने, पारणेके दिन सुझता आहार छेने आदिको पापमें बताना मिथ्यावादियों का कार्य्य है।

### (बोल ३६ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमिवध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन पृष्ठ १०९ के उत्पर लिखते हैं "तिवारे कोई एक कहे जो पिंडमाधारीने दियां धर्म न हुवे तो दशाश्रुतस्कन्ध सूत्रमें इस क्यूं कह्यों जे पिंडमाधारी न्याती लारे घरे भिश्राने अर्थ जाय तिहां पिंहलां उतरी दृष्ठ अने पछे उतरचा चावल तो कल्पे पिंडमाधारीने दाल लेगी न कल्पे चावल लेवा" इत्यादि लिख कर आगे लिखते हैं—"इम कहे तेहनो उत्तर ए कल्पनाम आज्ञानो नहीं छै ए कल्पनाम तो आचा-रनो छै पिंडमाधारीने जेहवो आचार कल्पतो हुन्तो ते वतायो पिण आज्ञा नहीं दी धी इम जो आज्ञा हुवे तो अम्बडने अधिकारे पिण एहवो कह्यो" इत्यादि लिख कर अम्बड संन्यासीके विषयमें आया हुआ पाठ लिख कर उसके दृष्टान्तसे ११ वीं प्रतिमाधारीके आचारको आज्ञा बाहर सिद्ध करनेकी चेष्टा की है। इसका क्या समाधान ?

#### (प्ररूपक)

अम्बड संन्यासी तथा दूसरे परिव्राज्ञकके अधिकारमें जो "कल्प" शब्द आया है वह परिव्राज्ञकोंके शास्त्रका कला है वीतरागकी आज्ञाका कल्प नहीं है तथा वहण वाग न त्तूयांके अधिकारमें जो यह कहा है कि "जो मुझे पहिले बाण मारेगा उसीको मैं भी बाण मारू गा" यह कल्प भी तीर्थं कर की आज्ञाका नहीं किन्तु वहण नागनत्तूया की इच्छाका कल्प है परन्तु प्रतिमाधारीके अधिकारमें जो कल्प शब्द आया है वह तीर्थं-क्रुरका विधान किया हुआ कल्प है प्रतिमाधारियोंकी इच्छाका कल्प नहीं है क्योंकि दशाश्रुत स्कन्ध सूत्रमें प्रतिमाधारीके कल्पका तीर्थं द्वार और गणधरोंसे विधान किया . जाना लिखा है । वह पाठ यह है:—

"सुवंमे आउसं! तेणं भगवया एव मक्खाइं इह खलु थेरेहिं भगवन्तेहिं एगारस्स उवासग पडिमाओ पन्नत्ताओ"

अर्थात् हे आयुष्मन् ! स्थविर भगवन्तोंने जिस प्रकार श्रावकोंकी ११ प्रतिमार्थे कही हैं उसी तरह तीर्थंकरने भी कही हैं यह मैंने छना है।

इस पाठमें ११ प्रकारकी प्रतिमाओंका आचार तीर्थक्कर और गणधरोंसे कहा हुआ कहा है इसिछिये ११ वीं प्रतिमाधारीका कल्प तीर्थकर वोधित है अपनी इच्छाका कल्प २५ नहीं है अतः प्रतिमाधारीके कल्पको ऐच्छिक कायम करके वीतरागकी आज्ञासे उसे बाहर बताना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

## (बोल ३७ वां समाप्त)

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ ११५ के उत्पर भगवती शतक ७ उद्देशा १ का मूख्याठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं "अथ इहां पिण सामा-यकमें आवकरी आत्मा अधिकरण कही छैं। अधिकरण ते छः कायरो शस्त्र जाणवो ते मांडे सामायक पोषामें तेहनी काया शस्त्र छैं। ते शस्त्र तीखां कियां धर्म नहीं। वली ठाणाङ्ग ठाणे दश अन्नतने भाव शस्त्र कह्यो छैं ते सामायकमें पिण वस्त्र गेहणा पूंजनी आदिक उपकरण अने काया ए सर्व अन्नत छैं तेहना यन कियां धर्म नहीं" इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भगवती सूत्र शतक ७ उद्देशा १ में औसे श्रावककी आत्मा अधिकरण कही है उसी तरह भगवती सुत्र शतक १६ उद्देशा १ में साधुकी आत्मा भी अधिकरणी कही गई है वह पाठ यह है:—

"जीवेणं भन्ते ! आहारग सरीरं निवत्तिएमाणे किं अधिक-रणी अधिकरणं वा पुच्छा ? गोयमा ! अधिकरणीवि अधिकरणं वि । सेकेणहेणं जाव अधिकरणंवि । गोयमा ! पमादं पहुच सेतेणहेणं जाव अधिकरणंवि'

( भगवती शतक १६ उ० १ )

. **અર્થ:**----

( प्रदन ) हे भगवन् ! आहारक शरीरको उत्पन्न करता हुआ जीव, क्या अधिकरिणी होता है या अधिकरण होता है ?

( उत्तर ) हे गोतम ! आहारक शरीरको उत्पन्न करता हुआ जीव अधिकरणी भी होता है और अधिकरण भी होता है।

( प्रश्न ) इसका क्या कारण है ?

( उत्तर ) हे गोतम ! आहारक शरीरको उत्पन्न करता हुआ जीव, प्रमादकी अपेक्षा से अधिकरणी भी होता है और अधिकरण भी होता है।

इस मूलपाठमें प्रमादी साधुकी आत्माको प्रमादकी अपेक्षासे अधिकरण, और अधिकरणी कहा है और इस पाठकी टीकामें भी यही बात कही है वह टीका यह है:— "इहाहारकशरीरं संयमवतामेव भवति तत्र चाविरतेरभावेऽपि प्रमादाद्धिक-रणत्व मवसेयम''

अर्थात् आहारक शरीर संयमधारीका ही होता है उस संयमधारीमें यद्यपि अवि-रित नहीं है तथापि प्रमादके कारण उसे अधिकरण समझना चाहिये। तथा ठाणाङ्क सूत्रके दसवें ठाणोमें अकुशल मन वचन और कायको भाव शस्त्र कहा है और प्रमादकी हालतमें प्रमादी साधुके भी मन वचन और काय अकुशल होते हैं। तथा भगवती शतक १ उद्देशा १ में प्रमादी साधुको आत्मारम्भी परारम्भी और तदुभयारम्भी कहा है वह पाठ यह है:—

"तत्थणं जेते पमत्त संज्ञया ते सुहंजोगं पडुच णो आयारंभा णो परारंभा णो तदुभयारंभा अणारंभा चे व असुभजोगं पडुच्च आया-रंभावि परारंभावि तदुभयोरंभावि णो अणारंभा"

(भगवती शतक १ उद्देशा १)

अर्थः---

प्रमादी साधु, ग्रुमयोगकी अवेक्षासे आत्मारंभी परारंभी और तदुभयारंभी नहीं है किन्तु अनारम्भी है परन्तु अग्रुभ योगकी अवेक्षासे आत्मारंभी परारंभी और तदुभयारंभी है अना-रंभी नहीं है।

इस पाठमें प्रमादी साधुको अग्रुभ योगकी अपेक्षासे आत्मारंभी परारंभी और तदुभयारंभी कहा है और पूर्विलिखित भगवतीके पाठमें प्रमादी साधुकी आत्माको अधिकरण कहा है एवं ठाणाङ्ग सुत्रके दशम ठाणेमें दुष्त्रयुक्त मन वचन और कायको भाव शस्त्र कहा है अतः प्रमादी साधुको अन्नादि दान देना भी भ्रमविध्वंसनकारके हिसाबसे शस्त्रको ही तीखा करना कहना चाहिये धर्म या पुण्य नहीं। यदि कहो कि "प्रमादी साधुको उसके प्रमादको बृद्धिके छिये दान नहीं दिया जाता किन्तु उसके झान दर्शन और चारित्रकी उन्नतिके छिये दिया जाता है इसिछये प्रमादी साधुको दान देना शस्त्र को तीखा करना नहीं है" तो उसी तरह यह भी समझो कि श्रावकको उसके दोषोंकी वृद्धिके छिये आहारादि नहीं दिया जाता उसके ब्रतकी पृष्टिके छिये दिया जाता है अतः श्रावकको ब्रत पुण्यार्थ दान देना भी एकान्त पाप या शस्त्रको तीखा करना नहीं है। इसे एकान्त पाप या शस्त्रको तोखा करना नहीं है।

सामायक और पोषाके समय श्रावक, अपने धर्मका पाछन करनेके छिये पूंजनी आदि धर्मोपकरण रखते हैं उन उपकरणोंको एकान्त पापमें बताना पापियोंका कार्य्य है। विना पुंजे पौषधोपवास करनेसे श्रावकको अतिचार होना उपासक दशांग सूत्रके

मूलगठमें कहा है अतः अपने अतिचारकी निवृत्ति और जीव रक्षाके लिये श्रावक पूजनी आदि धर्मीपकरण रखते हैं किसी दूसरे आरम्भादिक कार्य्यके लिये नहीं।

उपासक दशांग सूत्रका वह मूलपाठ यह है:—

"तयाणं तरं चणं पोसहोववासस्स समणोवासएणं पश्च अइयारा जाणियव्वा न समायरियव्वा तंजहा—अष्पि हेहिय दुष्पि हेिहिय सिज्जा संत्थारे, अष्पमिज्जिय दुष्पमिज्जिय सिज्जा संत्थारे, अष्पिड-लेहिय दुष्पिडलेहिय उच्चार पासवण भूमि, अष्पमिज्जिय दुष्पमिज्जिय उच्चारपासवण भूमि पोसहोववासस्स समं अणणुपालना"

( उपासक दशांग सूत्र )

अर्थः---

श्रमणोपासकको पौषधोपवास अतके पांच अतिचार जानने चाहिये और उनका आचरण न करना चाहिये वे अतिचार ये हैं: —(१) शय्या संधाराका प्रतिलेखन न करना, या ठीक ठीक प्रति-ढेखन न करना (२) शय्या संधाराको प्रंजनी आदिसे न प्रंजना, अथवा अच्छी तरहसे न प्रंजना।(३) उचार पासवण भूमिका प्रतिलेखन नहीं करना, अथवा अच्छी तरहसे प्रतिलेखन नहीं करना।(४) उचार पासवण भूमिको प्रंजनी आदिसे न प्रंजना, अथवा अच्छी तरहसे न प्रंजना।(५) पोषधोपवास अतका विधिवत् पालन नहीं करना।

ये पांच पौषधोपवास व्रतके अतिचार हैं इन अतिचारोंको विजित करना आव-इयक है अतः आवक, पौषधोपवासके समय पूंजनेके लिये पूंजनी आदि धर्मीपकरण रखते हैं। यदि पौषधोपवासमें आवक पूंजनी न रक्खें तो शच्या संथारा और उचार पासवण भूमिका पूंजन नहीं हो सकता और उनका पूंजन हुए विना आवकके ब्रतमें अतिचार आता है उसकी निख्निके लिये आवक पूजनी आदि धर्मीपकरण रखते हैं अतः आवकके पूजनी आदि धर्मीपकरगोंको एकान्त पापमें स्थापन करना अज्ञानियोंका कार्य है। ११ वीं प्रतिमाधारी आवक, जो मुख वस्त्रिका, ओघा पत्रादि धर्मीपकरण रखते हैं वह भी अपने ब्रतका पालन करनेके लिये रखते हैं किसी दूसरे स्वार्थसे नहीं अतः उनका ओघा पात्रादि धर्मीपकरण रखना धर्मका उपकारक और उनके ब्रतका अङ्गभूत है उसे एकान्त पापमें कायम करना अज्ञानका परिणाम है।

दशाश्रुत स्कन्य सूत्रके मूखपाठमें एग्यारहवीं पिडमाधारी श्रावकको सभो धर्मी-पकरणोंके रखनेका विधान किया है वह पाठ यह है:—

"लुंचिसरए गहित्तायार भंडगनेपत्था जारिसे समणाणं निग्गंथाणं धम्मे तं धम्मं काएग फासे माणे पाले माणे" अर्थात् एग्यारहवीं प्रतिमाधारी श्रावकको शिरका छोच करके मुख वस्त्रिका आदि सभी धर्मीपकरण साधुके आचार पालनार्थ रखने चाहिये और साधुके तुल्य वेष बना कर श्रमण नियन्थोंके धर्मका शरीरसे स्पर्श और पालन करते हुए विचरना चाहिये।

इस पाठमें ११ वीं प्रतिमाधारीको साधुके तुल्य आचार पालनार्थ धर्मोपकरण रखनेका विधान किया है और पौषधोपवासमें अतिचारको हटानेके लिये पूजनी आदि धर्मोपकरणोंकी आवश्यकता होती है अतः श्रावकंके धर्मोपकरणोंको एकान्त पापमें स्थापन करना कितनी विशाल मूर्जाता है यह बुद्धिमान जीव स्वयं समझ सकते हैं।

### (बोल ३८ वां)

(प्रेरक)

श्रमिवध्वंसनकार श्रमिवध्वंसन पृष्ठ ११५ के ऊपर लिखते हैं "ए पूजणी आदिक सामायकमें राखे ते अन्नतमें छै एतो सामायकमें शरीरनी रक्षा निमित्ते पूंजणी आदिक उपिध राखे छै ते पिण आपरी कचाई छै परंधमें नहीं ते किम जे पूंजनी आदिक न राखे तो काया स्थिर राखणी पढे अने कायास्थिर राखनेरी शक्ति नहीं मच्छरादिक ना फर्स खमणी आवे नहीं ते मांटे पूंजनी आदिक राखे मच्छरादिक पूंजी खाज करे ए तो शरीरनी रक्षा निमित्ते पूंज धर्म हेतु नहीं जो पूंजणी विना दया न पले तो अढाई द्वीप वारे असंख्याता तिर्थ्वच श्रावक छै सामायक न्नत पाळे छै त्यांरे पूंजणी दीसे नहीं जे दयारे अर्थे पूंजणी राखणी कहे त्यांरे लेखे अढाई द्वीप वारे श्रावकांरे दया किम पले"

इसका क्या समाधान ? ( भ्र० प्र० ११५-११६ ) ( प्ररूपक )

पौषध त्रत करता हुआ आवक, अपने शरीरकी रक्षाके लिये नहीं किन्तु उपासक दशांग सूत्रके पूर्वोक्त मूल पाठानुसार पूंजन किये बिना होने वाले अतिचारको दूर करने के लिये पूंजनी आदि धर्मोपकरण रखता है। अतः पूजनी आदि धर्मोपकरणोंको शरीर रक्षाका साधन कायम करके उन्हें अन्नतमें या एकान्त पापमें स्थापन करना मिथ्या है।

पूंजनी अपनी शरीर रक्षाका कोई प्रधान साधन नहीं है इसके बिना भी शरीर रक्षा हो सकती है परन्तु इसके बिना पूजन नहीं किया जा सकता और पूजन किये बिना आवकके ब्रतमें अतिचार होता है उसकी निवृत्तिके लिये पूजनी रखना आवकके लिये आवश्यक होता है। जो लोग पूजनीको शरीर रक्षाका साधन मान कर पौषध ब्रत करते समय शरीर रक्षाई उसका प्रहण किया जाना बतलाते हैं उनके मतमें पागल कुत्ता आदि से शरीर रक्षा करनेके लिये आवकको एक इंडा भी रखना चाहिये तथा दूसरे दूसरे

साधन भी रखने चाहिये अतः पूजनी आदि धर्मोपकरणोंको अपनी रारीर रक्षाका साधन वतलाना मिथ्या है पूजनी आदि धर्मीपकरणोंके विना जीवोंकी दया नहीं पाली जा सकतो है इस लिपे जीव रक्षार्थ श्रावक पृंजनी रखते हैं। इस विषयमें जीतमलजीने अढाई द्वीपसे बाहर रहने वाले तिर्यवच श्रावकोंका दृष्टान्त देकर पूंजनी रक्खे बिना भी जीव दयाका पालन हो सकना कहा है, वह मिथ्या है। अढाई द्वीपसे बाहर रहनेवाले तिरुटीव्च श्रावक, मनुष्य श्रावककी तरह श्रावकोंके बारह व्रतका शरीरसे स्पर्श और पालन करते हों यह बात अवस्भव है क्योंकि मनुष्य श्रावकोंकी तरह शरीरसे बारह न्रतों का स्पर्श और पालन करनेकी उनमें योग्यता नहीं है और शास्त्रमें भी कहीं यह नहीं कड़ा है कि "तिरुर्यंद्य श्रावक मनुष्य श्रावककी तरह श्रावकोंके बारह व्रतका शरीरसे स्पर्श और पालन करते हैं" अतः अढाई द्वीपसे बाहर रहने वाले तिर्य्याञ्च आवक, कई ब्रतोंमें श्रद्धा मात्र रखनेसे बारह ब्रतधारी माने जाते हैं शरीरसे स्पर्श और पालन करने से नहीं अतएव ज्ञाता सूत्रमें नन्दन मनिहारका जीव, मेढक भवमें वारह ब्रत धारी कहा गया है। यदि मनुष्य श्रावकोंकी तरह बारह ब्रतोंका शरीरसे स्पर्श और पाछन करनेसे तिरुर्याञ्च श्रावक बारह व्रत धारी होते तो नन्दन मनिहार का जीव मेढक भवमें कदापि बारह व्रतधारी नहीं कहा जाता क्योंकि मेढक योनिके जीवमें मुनिको दान देने रूप बारहवें ब्रतका शरीरसे स्पर्श करने की योग्यता नहीं है तथा मेढक योनिके जीवमें, आहार को सचित्त पदार्थ पर रखने और सचित्तसे ढकने पर जो अतिचार आता है उसके हटानेकी योग्यता भी नहीं है अतः तिरुपैक्च श्रावक कई त्रतोंमें श्रद्धा मात्र रखनेसे बारह व्रत धारी माने जाते हैं मनुष्य श्रावककी तरह सभी ब्रतोंका शरीरसे स्पर्श करनेसे नहीं। अहाई द्वीपसे बाहर रहने वाले तिर्ध्यक्च श्रावक, मनुष्य श्रावककी तरह पौष्य व्रतका शरीरसे स्पर्श और पालन करते हों इसमें कोई प्रमाण नहीं है तथा कहीं मूल पाठमें भी यह नहीं कहा है कि "अमुक तिरुर्यञ्च श्रावकने पौषध व्रतका शरीरसे स्पर्श और पालन किया था" अतः तिरुर्वञ्च श्रावकोंके पास पूंजनी आदि धर्मोपकरण नहीं होने पर भी कोई क्षति नहीं है लेकिन मनुष्य श्रावक तो सभी ब्रजोंका शरीरसे स्पर्श और पालन करता है इस छिये उसके पास पौषध ब्रतमें होने वाले अतिचारकी निव्वत्तिके छिये पुंजनी आदि धर्मोपकरगोंकी अत्यन्त आवश्यकता है। उनके बिना पौषध व्रतका अति-चार जो कि पूजे बिना होता है नहीं टल सकता अतः मनुष्य श्रावकोंके पूजनी आदि धर्मोपकरणोंको अपने शरीर रक्षाका साधन मान कर उन्हें अन्नतमें कायम करना अज्ञा-नियोंका कार्य्य है। प्रजनी आदि धर्मीपकरण व्रतके उपकारक और धर्मके अङ्ग हैं अत: उन्हें पापका साधन मानना मिध्या है।

जो लोग श्रावकोंके प्रंजनी आदि धर्मोपकरणोंको शरीर रक्षाका साधन बतलाते हैं उनसे कहना चाहिये कि प्रमादी साधुके ओघा पात्रादि धर्मोपकरणोंको भी तुम उनके शरीर रक्षाका साधन क्यों नहीं मानते ? यदि वे प्रमादी साधुके ओघा पात्रादि धर्मोप-करणोंको भी उनके शरीर रक्षाका साधन माने तो फिर उनके मतमें प्रमादी साधुके बोधा पात्रादि उपकरण भी एकान्त पाप तथा अन्नतमें ही ठहरते हैं क्योंकि भगवतीजीके मूल पाठमें प्रमादी साधुको आत्मारंभी परारंभो और तदुभयारंभी कहा है तथा प्रमादी साधुको आत्मा अधिकरण कही गई है इस लिये प्रमादी साधुके ओघा पात्रादिक भी तुम्हारे मतसे एकान्त पापमें ही ठहरते हैं। यदि कही कि प्रमादी साधु, ओघा पात्रादिक भी तुम्हारे मतसे एकान्त पापमें ही ठहरते हैं। यदि कही किन्तु जीव रक्षा आदि धर्मको पालन करनेके लिये रखते हैं अदः उनके धर्मोपकरण एकान्त पाप में नहीं हैं तो उसी तरह यह भी समझो कि श्रावक, पौषध न्नतमें होने वाले अतिचारकी निवृत्ति और जीव रक्षाके लिये पूजनी आदि धर्मोपकरण रखते हैं अपने दोषोंकी वृद्धि तथा और किसी स्वार्थसे नहीं रखते अतः श्रावकके पूजनी आदि धर्मो पकरणांको एकान्त पाप और अन्नतमें कायम करना अज्ञान है।

यह बात दूसरी है कि साधु यदि धर्मोपकरणों पर मूर्च्छा ममता रक्ले और अयतन पूर्वक उनका व्यवहार करे तो उसको परिष्रह तथा आरम्भ दोष लगता है तथा श्रावक धर्मोपकरणोंपर मूर्च्छा ममता रक्ले और अयतन पूर्वक उनका व्यवहार करे तो उसको भी परिष्रह और आरम्भ होता है परन्तु यन पूर्वक उपकरणोंका व्यवहार करने और उनमें ममता मूर्च्छा नहीं रखने पर्वे उपकरण धर्मके सहायक हैं आरम्भ तथा परिष्रहके हेतु नहीं हैं अतः उन्हें पापमें बताना मिथ्या है।

### (बोल ३९)

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ ११७ के उपर ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा ४ उद्देशा १ के मूळ पाठका उदाहरण देकर लिखते हैं "अथ इहां चार व्यापार कहा। मन, वचन, काया, उपकरण, ये चारूं व्यापार सिन्तिपव्चेन्द्रिय रे कहा। ये चारूं मुंडा व्यापार पिण १६ दण्डक सन्नीपव्चेन्द्रिय रे कहा। अने ए चारू भळा व्यापार तो एक संयित मनुष्यने इस कहा। पिण और ने न कहा। तो जोवोनी साधुरा उपकरण तो भळा व्यापार में घाल्या अने आवकर। पुंजनी आदि इपकरण भळा व्यापारमें न घाल्या ते मेंदि पूजनी आदिक आवक राखे ते सावद्य योग छै (अ० ए० ११७)

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

ठाणाङ्क सूत्रका वह पाठ लिख कर इसका समाधान किया जाता है। वह पाठ यह है:—

"चउन्विहे पणिहाणे मन पणिहाणे वय पणिहाणे काय पणि-हाणे उवगरण पणिहाणे। एवं नेरइयाणं जाव वेमाणियाणं। चउन्विहे सुप्पणिहाणे पण्णत्ते तंजहा मन सुप्पडिहाणे जाव उपकरण सुपणि-हाणे एवं संजय मणुस्साणवि। चउन्विहे दुप्पणिहाणे पं० तं० मन दुप्पडिहाणे जाव उवगरण। एवं पञ्चेन्दियाणं जाव वेमाणियाणं"

( ठागाङ्ग ठाणा ४ उद्देशा १ )

(टीका)

"प्रणिधानं प्रयोगः तत्र मनसः प्रणिधानम् आतरौद्र धर्मादि रूपतया प्रयोगो मनः प्रणिधानम्। एवं वाक्षाययोरिप उपकरणस्य छौिकक छोकोत्तररूपस्य वस्त्र पात्रादेः संयमा संयमो पकाराय प्रणिधानं प्रयोगः उपकरण प्रणिधानम्। पविमिति तथा सामान्यत स्तथा नैरियकाणामिति। तथा चतुर्वि शति दण्डक पठितानां मध्ये ये पव्वेन्द्रियास्तेषा मिप वैमानिकान्ताना मेवेति। एकेन्द्रियाद्गीनां मनः प्रभृतीनाम संभवेन प्रणिधाना संभवात्। प्रणिधान विशेषः सुप्रणिधानं दुष्प्रणिधानव्वेति तत्सूत्राणि। शोभनं संयमार्थत्वा तप्रणिधानं मनः प्रभृतीनां प्रयोजनं सुप्रणिधानमिति। इक्ष्वच सुप्रणिधानं चतुर्वि शति दण्डक निरूपणायां मनुष्यागां तत्रापि संयतानामेत्र भवति चारित्रपरिणतिरूपरवातसु प्रणिधानस्येत्याह "एवं संज्ञए" इत्यादि, दुष्प्रणिधान सूत्रं सामान्य सूत्रवत् नवरं दुष्प्र-णिधानम् असंयमार्थं मनः प्रभृतीनां प्रयोग इति"

अर्थः —

प्रयोग करनेका नाम "प्रणिधान" है। आर्त रौद्र और धर्म आदि ध्यान करना "मनः प्रणिधान" कहलाता है। इसो तरह वचन और शरीरके प्रयोगको क्रमशः बचान प्रणिधान और काय प्रणिधान कहते हैं। उपकरण नाम वस्त्र पात्र आदिका है वह दो तरहका होता है लौकिक और लोकोत्तर, उनका संगम और असंगमके लिये प्रयोग करना उपकरण प्रणिधान कहलाता है। ये चारों प्रणिधान नारिक पञ्चेन्द्रियसे लेकर मावत् वैमानिक देव तकके प्राणियोंमें होते हैं। एकेन्द्रिय आदि जीव जो मनोविकल हैं उनमें उक्त चतुर्विध व्यापार नहीं होते। प्रणिधान विशेष को सप्रणिधान और दुष्प्रणिधान कहते हैं। मन, वचन काय और उपकरणका प्रयोग जो संगम पालनार्थ किया जाता है वह सप्रणिधान है। यह सप्रणिधान, चतुर्विश्वति दण्डकके जीवोंमें केवल

संयमधारी जीवका ही होता है क्योंकि छप्रणियान चारित्रका परिणाम स्वरूप है। इसी तरह असंयमके लिये जो मन वचान काय और उपकरणका प्रयोग किया जाता है वह दुष्प्रणियान कह-छाता है यह पञ्चेन्द्रियसे लेकर बेमानिक देव पर्य्यन्तके जीवोंको होता है। यह उत्पर खिले मूल पाठका टीकानुसार अर्थ है।

यहां मन, वचन, काय और उपकरणका सुप्रणिधान संयमधारी जीवोंका होना कहा है इस लिये देशसे संयम पालन करने वाले श्रावकोंका देश संयम पालन के लिये मन, वचन, काय और उपकरणोंका जो प्रयोग होता है वह भी सुपणिधान ही है दुष्पणिधान नहीं अतः इस पाठका नाम लेकर श्रावकोंके मन, वचन, काय और उपकरणोंके सभी व्यापारोंको दुष्प्रणिधान बतलाना मिथ्या है। उक्त मूल पाठ और उपकरोंके टीकामें जो संयत पुरुषोंका सुप्रणिधान होना कहा है वहां संयत पदसे देश संयत (श्रावक) और सर्व संयत (साधु) दोनोंका ही प्रहण है केवल सर्व संयत का ही प्रहण नहीं अतः श्रावक, अपने देश संयमका पालन करनेके लिये जो मनसे धर्मध्यान, वचनसे अरिहंत सिद्ध और साधु मोंका गुणानुवाद, शरीरसे साधु मोंका मान सन्मान, सेवा सुश्रूषा और उपकरणोंसे जीव रक्षा आदि शुभ व्यापार करता है यह सब व्यापार सुप्रणिधान ही है दुष्प्रणिधान नहीं।

जो छोग उक्त चारों ही सुप्रणिधान एक मात्र साधुओंका ही होना मान कर श्रावकों के उपकरणके व्यापारको दुष्पणिधान मानते हैं उनसे कहना चाहिये कि श्रावक जो मनसे धर्म ध्यान और वचनसे अरिहन्त सिद्ध और साधुओंका गुणानुवाद और कायसे साधुको दान सम्मान सेवा सुश्रूषा आदि व्यापार करता है उसे भी आप दुष्प्रणिधान ही क्यों नहीं मानते ? यदि कहो कि ये सब व्यापार संयम पाछनके छिये किये जाते हैं इस छिये ये दुष्प्रणिधान नहीं हैं तो उसी तरह संयम पाछनके छिये जो श्रावक उपकरणका व्यापार करते हैं वह भी दुष्प्रणिधान नहीं किन्तु सुप्रणिधान ही है यदि उपकरणके व्यापारको दुष्प्रणिधान कहो तो उसके पूर्वोक्त मन, वचन और कायके व्यापारों को भी दुष्प्रणिधान ही कहना होगा परन्तु जैसे श्रावकका मन बचन और कायके पूर्वोक्त व्यापार दुष्प्रणिधान नहीं हैं उसी तरह संयम पाछनार्थ उपकरणका व्यापार भी दुष्प्रणिधान नहीं हैं अतः ठाणाङ्ग सूत्रके इस प्राठका नाम छेकर श्रावकके पूंजनी आदि धर्मो पकरणोंके व्यापारको एकान्त पापमें स्थापन करना सूत्रार्थ न जाननेका फछ सम- सना चाहिये।

यदि कोई कहे कि 'श्रावकोंके मन, वचन, काय और उपकरणके न्यापार यदि सुप्रणिधान हैं तो इस पाठमें मनुष्य संयतिओंके ही एक चतुर्विध सुप्रणिधान क्यों कहे २६ गये हैं तिर्याश्व श्रावकोंके भी कहने चाहिये ?" तो इसका उत्तर यह है कि तिर्योक्च श्रावकोंके पास धार्मिक उपकरण नहीं होते और धार्मिक उपकरणके न होनेसे उपकरण का सुप्रणिधान उनमें असम्भव है इस लिये तिर्योक्च श्रावकोंके चतुर्विध सुप्रणिधान यहां नहीं कहे गये हैं। यद्यपि तिर्योक्च श्रावकोंके भी मन वचन और कायके व्यापार सुप्रधान होते हैं तथापि उपकरणके व्यापार न होनेसे तिर्योक्च श्रावकोंका यहां कथन नहीं है। यह ठाणाङ्ग सूत्रका चौथा ठाणा है इस लिये जिसके चारों व्यापार यानी मन, वचन काय और उपकरणके व्यापार सुप्रणिधान होते हैं उन्हींका यहां कथन है।

उक्त चारों सुप्रणिधान मनुष्य श्रावक और साधुओंके ही होते हैं तिर्ध्यव्य श्रावकोंके नहीं होते अत: इस पाठमें मनुष्य संयतियोंके ही चतुर्विध सुप्रणिधान कहे गये हैं तिर्ध्यक्य श्रावकोंके नहीं। अत: इस पाठका नाम लेकर श्रावकके पूंजनी आदि धर्मो पकरणोंको एकान्त पापमें स्थापन करना अज्ञानका परिणाम है।

यदि कोई कहे कि "श्रावक असंयम पालनके लिये भी मन, वचन, काय और उपकरणोंका प्रयोग करते हैं फिर उनके ये व्यापार भी सुप्रणिधान क्यों नहीं मानते ?" तो इसका उत्तर यह है कि श्रावक संयम पालनके लिये जो मन वचन काय और उप-करणका व्यापार करते हैं उन्हीं व्यापारों की अपेक्षासे वे देश संयति माने जाते हैं असं-यम सेवनके लिये जो उक्त चतुर्विध व्यापार करते हैं उनकी अपेक्षा से नहीं इस लिये उक्त चतुर्विध व्यापार जो संयम पाछनार्थ होते हैं वे ही सुप्रणिधान हैं दूसरे व्यापार नहीं । असंयमके उपकारार्थ जो श्रावकके मन, वचन, काय और उपकरणके ब्यापार होते हैं उनकी अपेक्षासे श्रावक असंयत माना जाता है और संयम पाछनार्थ जो उसके चतुर्विध व्यापार होते हैं उनकी अपेक्षासे वह संयत समझा जाता है अतएव शास्त्रमें आवकको "संयता संयत" कहा है। "संयता संयत" वही है जो देशसे संयम धारी है और जिसके मन, वचन, काय और उपकरणके व्यापार देशसे संयमोपकारी हैं। अतः संयमका उपकारके लिये जो श्रावकोंके मन, वचन, काय और उपकरणके व्यापार होते हैं वे सुप्रणिधान हैं और असंयम पालनार्थ जो उसके उक्त चतुर्विध व्यापार होते हैं वे दुष्प्रणिधान हैं परन्तु भ्रम विध्वंसन कार सामायक और पोषामें बैठे हुए श्रावकके मन. वचन और कायके व्यापारको तो सुप्रणिधान और उसके उपकरणके व्यापारको दुष्प्र-णिधान कहते हैं यह इनका एकान्त व्यामोह है। सामायक और पोषामें बैठे हुए श्रावकोंके उपकरणोंका व्यापार यदि दुष्प्रणिधान है तो उसके मन [वचन और कायके व्यापार कैसे सुप्रणियान हो सकते हैं ? और मन वचन तथा कायके व्यापार यदि सुप्र-णिधान हैं तो उसका उपकरणका व्यापार कैसे दुष्प्रणिधान हो सकता है ? अतः सामा-

यक और पोषामें बैठे हुए श्रावकके मन वचन ओर कायके व्यापारको सुप्रणिधान और उपकरणके व्यापारको दुष्प्रणिधान बताना एकान्त मिथ्या समझना चाहिये।

ठाणाङ्ग सूत्रके उक्त मूळ पाठमें मन, वचन, काय और उपकरणके व्यापार, संयित मनुष्योंके सुप्रणिधान कहे गये हैं वहां संयित पदसे जीतमळजीने केवळ साधुओं का ही प्रहण होना माना है देश संयित श्रावकोंका नहीं। ऐसी दशामें इनके मतानुसार सामायक और पोषामें वैठे हुए श्रावकोंके मन वचन और कायके व्यापार भी सुप्रणिधान नहीं कायम हो सकते क्योंकि मन वचन और कायके व्यापार भी उक्त पाठमें संयितयोंके ही सुप्रणिधान कहे गये हैं दूसरोंके नहीं। यदि उक्त मूळ पाठमें "संयत" पदसे देश संयित श्रावकका भी प्रहण मान कर उसके भी मन वचन और कायके व्यापार को सुप्रणिधान मानते हो तो फिर उसके उपकरणके व्यापारको भी सुप्रणिधान मानना ही पड़ेगा अतः ठाणाङ्गके उक्त मूळ पाठ का नाम छे कर सामायक और पोषामें वैठे हुए श्रावकके मन वचन और कायके व्यापारको सुप्रणिधान मोनना ही पड़ेगा अतः उपलब्ध अत्यक्त व्यापारको सुप्रणिधान और उसके उपकरणके व्यापारको हुछाणिधान मानना एकान्त मिथ्या है।

(बोल ४० वां) इति दानाधिकारः समाप्तः।



# अथ अनुकम्पाधिकारः

बहुत छोग अहिंसा धर्मका रहस्य नहीं समझते। ऐसे अज्ञानी अनुकम्पाधिकार की व्याख्या भी अजीब तरहसे करते हैं। उनके मतसे जो मनुष्य जीवोंको मारता है वह हिंसा करता और एकान्त पापी होता है। जो नहीं मारता वह अहिंसा धर्मका पाछन करता है वह धार्मिक है। छेकिन जो हिंसकको उपदेश देकर उसे हिंसा कर्म से रोकता है और प्राणीकी प्राण रक्षा करता है वह भी अधर्म करता है। जैसे अमिवध्वंसन कार अमिवध्वंसन पृष्ठ १२० पर छिखते हैं, "श्री तीर्थं कर देव पिण पोताना कर्म खपावा तथा अनेराने तारिवाने अर्थो उपदेश देवे इम कह्यो छै पिण जीव बंचावा उपदेश देवे इम कह्यो नहीं" इत्यादि। अनुकम्पाकी ढालमें भीषणजीने इससे भी अधिक बढ़ कर कहा है "कईक अज्ञानी इम कहे छः कायारा काजे हो देवां धर्म उपदेश। एकन जीवने समझावियां मिट जावे हो घणां जीवांरा क्लेश। छः कायारे घरे शान्ति हुवे एहवा भाषे हो अन्य तीर्थी धर्म। त्यांभेद न पायो जिन धर्मरो ते तो भूल्या हो उदय आया अशुभ कर्म। मत मार कहे उणरो रागीरे तीजे करणे हिंसा छागी रे"

"अर्थात् "कुछ छोग कहते हैं कि वे छः कायके जीवोंके घरमें शानित होनेके छिये धर्मका उपदेश देते हैं, क्योंकि एक जीवको समझा देनेसे बहुत जीवोंका क्लेश मिट जाता है। लेकिन छः कायके जीवोंके घरोंमें शानित होनेके लिये उपक्र देना, अन्य तीथीं छोगोंका धर्म बतलाता है जैन धर्म नहीं बतलाता इस लिये छः कायके जीवों के घरोंमें शानित होनेके लिये उपदेश देने वाले जैन धर्मक रहस्यको नहीं जानते वे मूले हुए हैं और उनको अशुभ कर्मका उदय हुआ है।

जो मनुष्य हिंसकके हाथसे मतमार कह कर जीवकी रक्षा करता है वह तीसरे करणसे हिंसाका पाप करता है।"

भीषणजीने और भी कहा है "मित मारणरो कहा नहीं तेतो सावज जाणी वायरे" लेकिन 'मतमार' ऐसा कहके प्राप्प रक्षा करना कभी सावद्य नहीं है। कोई भी जैन धर्मके तत्वको जानने वाला इसका अनुमोदन नहीं कर सकता। ऐसे ही अन्गील उपदेश देकर लोगोंने जैन जातमें श्रम फैलाया है। जहां उपदेश द्वारा मरते प्राणीकी रक्षा करना एकान्त पाप है, वहां और किसी उपायसे वैसा करना तो और भी गहीं होगा अर्थीत् उसके तो एकान्त पाप होनेमें कोई सन्देह ही नहीं है।

भ्रमविध्वंसनकारने अपने मतकी पुष्टिमें कुछ दृष्टान्त भी दे डाले हैं, जैसे "एक मनुष्य झूठ बोलता है और दूसरा झूठ नहीं बोलता और तीसरा सत्य बोलता है। इनमें जो झूठ बोछता है वह एक:न्त पापी है और जो झूठ नहीं बोछता है वह एकांत धार्मिक है। तथा जो सत्य बोलटा है उसके दो भेद हैं। एक सावद्य सत्य बोलता है और दसरा निरवद्य सत्य बोलता है। इनमें जो सावद्य सत्य बोलता है वह एकान्त पाप करता है और जो निरवद्य सत्य बोलता है वह धर्म करता है। यह तो दृष्टान्त हुआ इसका दार्ष्टान्त जीतमलजी यह देते हैं - "एक मनुष्य हिंसा करता है और दूसरा हिंसा नहीं करता और तीसरा रक्षा करता है। इनमें जो हिंसा करता है वह एकान्त पापी है और जो हिंसा नहीं करता है वह एकान्त धार्मिक है। तथा जो जीवरक्षा करता है उसके दो भेद हैं। एक हिंसकको हिंसाके पापसे बचानेके लिये न मारनेका उपदेश करता है और दूसरा हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले प्राणीकी प्राणरक्षा करनेके लिये न मारनेका उपदेश देता है। इनमें जो हिंसकको हिंसा का पाप छुड़ानेके छिये न भारनेका उपदेश देता है वह तो धार्मिक है और जो हिंसकके हाथसे मारे जानेवाले प्राणीकी प्राणरक्षा करनेके लिये न मारनेका उपदेश देता है वह एकान्त पाप करता है क्योंकि मरते प्राणीकी प्राणरक्षा करना जैन धर्मका सिद्धान्त नहीं है" यह जीतमलजी का मत है। इस मतकी पृष्टिके लिये पूर्वोक्त द्रष्टांतके सिवाय यह और भी द्रष्टान्त देते हैं जैसे—चोरी करनेवालेको साध धनीके मालकी रक्षाके लिये चौरी न करनेका उपदेश नहीं देते किन्त चौरको चौरीके पापसे बचानेके लिए उपदेश देते हैं उसी तरह साध, कसाईके हाथसे मारे जानेवाले बकरे की प्राणरक्षाके लिये न मारनेका उपदेश नहीं देते किन्तु कसाईको हिंसाके पापसे बचाने के लिये उपदेश देते हैं इत्यादि भ्रमोत्पादक वारों लिख कर जीतमलजीने जैन धर्मके प्राणभूत रक्षा धर्मका समूल नाश करनेकी चेष्टा की है परन्तु इनकी ये सब बातें निराधार और शास्त्रसे विरुद्ध हैं। कसाईके हाथसे मारे जाने वाले प्राणियों की प्राणरक्षाके खिये उपदेश देना सावद्य सत्यकी तरह एकांत पाप नहीं है किन्तु यह धर्म कार्य्य है। मरते प्राणीकी प्राणरक्षा करना जैन धर्मका खास उद्देश्य है सच पूछिये तो प्राणियोंकी प्राणरक्षा के छिये ही जैनागमका निर्माण हुआ है। प्रश्न व्याकरण सूत्रके प्रथम संवर द्वारमें यह पाठ आया है "सञ्ब जग जीव रक्खण दयष्ट्रयाए पावयणं भगवया सुकहियं" अर्थात "संसारके सभी जीवोंकी रक्षारूप दयाके लिये भगवान् तीर्थङ्करसे प्रवचन ( जैनागम ) कहा गया है" यदि हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले जीवोंकी रक्षा करनेके लिये उपदेश देना, एकान्त पाप होता तो इस पाठमें संसारके सभी जीवोंकी रक्षा रूप द्याके छिये जैनागमका कथन होना क्यों कहा जाता ? अतः जीवरक्षाके उद्देश्यसे उपदेश देनेको एकान्त पाप और इसे अन्य तीर्थी का धर्म बताना शास्त्र विरुद्ध समझना चाहिये।

यदि कोई कहे कि "प्रश्न व्याकरण सुत्रके ऊपर लिखे पाठमें 'रक्षण' पदका जीवों को न मार ना अर्थ है बचाना अर्थ नहीं है" तो वह मिथ्यावादी है रक्षण पदका कोष, व्याकरण तथा व्यवहारसे बचाना अर्थ ही प्रसिद्ध है और जीतमलजीने भी यह स्वीकार किया है। जैसे अ० ए० ११९ पर उन्होंने लिखा है "(१) एक तो जीव हणे (२) एक न हणे (३) एक जीव छुडावे ए तीनूं न्यारा न्यारा छै" यह लिख कर जीवको न मारना और जीवकी रक्षा करना इनको मिन्न मिन्न जीतमलजीने बतलाया है इसलिये जीव न मारने को रक्षा मानना और जीव छुड़ानेको रक्षा न मानना मिथ्या है।

हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले जीवकी रक्षा करनेके लिये उपदेश देना सावद्य सत्यकी तरह एकान्त पाप नहीं है। सावद्य सत्यसे जीवको दुःख होता है जैसे काणको काण अन्धेको अन्धा कहना सत्य तो है परन्तु इससे काण और अन्ध मनुष्यके दिल में दुःख होता है इसल्ये शास्त्रमें सावद्य सत्यको एकान्त पाप कहा है लेकिन हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले प्राणीकी प्राणरक्षाके लिये उपदेश देनेसे न तो हिंसक को दुःख होता है और न मारे जाने वाले जीवको ही दुःख होता है विलक हिंसक जीव, हिंसाके पापसे वचता है और मारे जानेवालेका आर्त रौद्र ध्यान छुटता है फिर इसमें पाप किस बातका हुआ ? यह बुद्धिमान, द्यालु मनुष्य स्वयं समझ सकते हैं।

प्रश्न व्याकरण सूत्रके पूर्विक्त मूलपाठानुसार हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले प्राणीकी प्राणरक्षा करनेके लिये धर्मोपदेश देना बहुत ही प्रशस्त कार्य्य है इसे पाप बताना शास्त्र द्रोहियोंका कार्य्य है। सावद्य और निरवद्यके भेदसे सत्यका दो भेद होना, स्वयं शास्त्रकारने ही बतलाया है परन्तु रक्षाको सावद्य और निरवद्य कहीं नहीं कहा है अतः जो लोग रक्षाको सावद्य कहते हैं वे मिथ्यावादी हैं।

जीव रक्षा रूप धर्मको एकान्त पाप सिद्ध करनेके लिये जीसमलजीने जो दूसरा दृष्टान्त दिया है कि "साधु चोरीके पापसे चोरको मुक्त करनेके लिये धर्मीपदेश देता है परन्तु धनीके धनकी रक्षा करनेके लिये नहीं देता उसी तरह हिंसकको हिंसाके पापसे मुक्त करनेके लिये न मारनेका उपदेश देता है परन्तु मरते जीवकी रक्षाके लिये नहीं देता" यह दृष्टान्त भी असंगत है क्योंकि प्रश्न व्याकरण सूत्रमें जीवरक्षा रूप द्याके लिये जैनागमका कथन होना बतला कर जीवरक्षा रूप धर्मको जैनागमका प्रधान उद्देश्य कहा है इसलिये साधु जीव रक्षाके लिये धर्मीपदेश करते हैं परन्तु धनीके धनकी रक्षाके लिये नहीं क्योंकि उक्त सूत्रमें परायेद्रव्यके हरणरूप पापसे निश्चत्तिरूप द्याके लिये जीनागमका कथन होना बतलाया है धनीके धनकी रक्षाके लिये नहीं क्योंकि उक्त सूत्रमें परायेद्रव्यके हरणरूप पापसे निश्चत्तिरूप द्याके लिये साधु, चोरको कथन होना बतलाया है धनीके धनकी रक्षारूप द्याके लिये नहीं इसलिये साधु, चोरको

चोरीके पापसे मुक्त करनेके लिये ही धर्मापदेश देते हैं धनीके धनकी रक्षाके लिये नहीं। प्रश्न व्याकरण सूत्रका वह पाठ यह है "पर दव्य हरण वेरमण दयहाए पावयणां भगवया मुकहियं" अर्थात् "पराये द्रव्यके हरण रूप पापसे निष्टृत्ति रूप धर्मकी रक्षाके लिये भगवानने प्रवचन कहा है।"

इस पाठमें पराये द्रव्यके हरण रूप पापसे निबृत्तिके छिये प्रवचनका कथन होना कहा है धनीके धन की रक्षा के छिये नहीं इसिछये साधु चोरको चोरीके पाप से बचानेके छिये ही धर्मीपदेश देता है धनीके धनकी रक्षा के छिये नहीं परग्तु जीवरक्षाके विषयमें यह नहीं कहा है कि "हिंसाकी निबृत्तिके छिये जैनागमका कथन हुआ है जीवरक्षाके छिये नहीं" बिलक वहां तो यह साफ छिखा है कि "सब्ब जगजीव रक्खण द्यहुयाए पावयणं भगवया सुकहियं" अर्थात् "संसारके सभी प्राणियोंकी रक्षा रूप द्या के छिये भगवान्से जैनागम कहा गया है।" इसिछिये हिंसकके हाथसे मारे जाने वाछे जीवकी रक्षा करनेके छिये धर्मीपदेश देना शास्त्रानुमोदिन और बहुत ही प्रशस्त कार्य्य है इसे पाप कहने वाछे एकान्त मिथ्यावादी और मिथ्यादृष्टि हैं। धनरक्षाके साथ जीवरक्षा की तुल्यता बताना भी अज्ञान मूलक है। धन अचित्त पदार्थ है उसकी अनुकम्पा नहीं होती परन्तु जीव चेतन है उसकी रक्षा करना धमें है अतएव शास्त्रमें जगह जगह "प्राणानु कम्पयाए भूयानुकम्पयाए" इत्यादि पाठ आया है "धनानुकम्पयाए वित्तानु कम्पयाए" इत्यादि पाठ आया है "धनानुकम्पयाए वित्तानु कम्पयाए" इत्यादि पाठ नहीं आया है। इसिछिये धनरक्षाका दृष्टान्त देकर जीवरक्षाके छिए धर्मीपदेश देनेमें एकान्त पाप कहना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

# (बोल १ समाप्त)

(प्रेरक)

हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले प्राणियोंकी प्राणिग्क्षाके लिये किसी साधु महात्मा ने धर्मीपदेश दिया हो ऐसा उदाहरण मूल सूत्र के साथ बतलाइए ?

(प्ररूपक)

राज प्रश्नीय सूत्रका मूल पाठ लिख कर इसका समाधान किया जाता है। वह पाठ यह है:—

"जइणं देवाणुष्पिया ! पएसिस्स रण्णो धम्ममाईक्लेजा बहु गुणतरं खलु होजा, पएसिस्स रण्णो तेसिं च बहुणं दुप्पयचउप्पय मियपसुपक्सीसरीसवाणं । तंजह देवाणुष्पिया ! पएसिस्स रण्णो धम्म माइक्लोजा वहु गुणतर फलं होजा तेसिंच वहूणं समण माहन भिक्खुयाणं । तंजइणं देवाणुष्पिया ! पएसिस्स वहुगुणतरं होजा सञ्चरसवि जणवयस्स"

( राजप्रश्नीय सूत्र )

अर्थः—

हे देवानुप्रिय ! आप यदि प्रदेशी राजाको धर्म छनावें तो बहुत गुण युक्त फड़ हो । वह किसे हो ?खुद राजा प्रदेशीको गुण हो और उनके हाथसे मारे जाने वाले बहुतसे द्विपद, चतुष्पद, मृग, पछु, पक्षी और सरी खपोंको हो । हे देवानुप्रिय ! आप यदि राजा प्रदेशीको धर्म छनावें तो बहुतसे श्रमण, माहन, और भिक्षुकोंको, तथा राजा प्रदेशी और उनके सम्पूर्ण राष्ट्रको बहुत गुणयुक्त फल हो ।

इस पाठमें राजा प्रदेशीको धर्म सुनानेसे राजा प्रदेशो और उसके हाथसे मारे जाने वाले द्विपद, चतुष्पद, मृग, पशु, पक्षी और सरी स्रुप, दोनों ही को गुण होना कहा है। इसका भाव यह है कि राजा प्रदेशीको धर्म सुनानेसे वह हिंसा करना छोड़ कर हिंसाके पापसे बच सकता है और उसके हाथसे मारे जाने वाले द्विपद, चतुष्पद आदि प्राणियोंकी प्राणरक्षा हो सकती है इसिल्ये राजा प्रदेशीको हिंसाके पापसे बचनेका गुण है और उसके हाथसे मारे जाने वाले प्राणियों हो प्राणरक्षा रूप गुण है। इन दोनों ही लाभके लिए चित्त प्रधानने केशी स्वामीसे राजा प्रदेशीको धर्मीपदेश देनेकी प्रार्थना की है केवल प्रदेशीको हिंसाके पापसे बचानेके लिए ही नहीं अत: हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले प्राणियों की प्राणरक्षाके हिंसाके पापसे बचानेके लिए ही नहीं सह हिंसकको हिंसाके पापसे बचानेके लिए ही नहीं सह हिंसकको हिंसाके पापसे बचानेके लिए ही नहीं सह होता है।

यदि कोई कहे कि "यह पाठ, चित प्रधानकी प्रार्थनाको चतलानेके लिए आया है इसलिए यद्यपि इस पाठमें चित्त प्रधानने द्विपद, चतुष्पद, मृग, पशु, पक्षी और सरीख़्योंकी प्राणरक्षाके लिए केशी स्वामीसे धर्मीपदेश देने की प्रार्थना की है तथापि इससे साधुओंका मरते प्राणीकी प्राण रक्षा करनेके लिये धर्मी पदेश देना नहीं सिद्ध हो सकता क्योंकि चित्त प्रधान, अज्ञानवश भी मरते जीवकी रक्षा करनेके लिये मुनिसे धर्मी पदेश देनेकी प्रार्थना कर सकता है" तो इसका उत्तर यह है कि चित्त प्रधान, कोई मामूली मनुष्य नहीं किन्तु वारह ब्रतधारी श्रावक था वह जीवरक्षामें धर्म या अधर्म होना जानता था। दूसरी बात यह कि चित्त प्रधानने केशी स्वामीसे जीव रक्षाके लिए धर्मीपदेश करनेकी प्रार्थना की थी, यदि यह कार्य्य एकान्तपापका था तो केशी स्वामीने चित्त प्रधानको क्यों नहीं समझा दिया कि "हे देवानुप्रिय! राजा प्रदेशीको तारनेके

िख्ये धर्मोपदेश देना तो ठीक है परन्तु उसके हाथसे मारे जाने वाले प्राणियोंकी प्राणरक्षा के लिये धर्मोपदेश देना उचित नहीं है क्योंकि मरते जीवकी रक्षाके लिये उपदेश देना एकान्त पाप है" अतः जीवरक्षामें धर्म होना स्पष्ट सिद्ध होता है तथापि हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले प्राणियोंकी प्राणरक्षाके उद्देश्यसे धर्मोपदेश करनेमें जो एकान्त पाप बतलाते हैं उन्हें मिथ्यावादी और उत्सुत्र प्ररूपणा करनेवाला समझना चाहिये।

# [बोल २ रा समाप्त]

(प्रेरक)

सुयगडांग सुत्र श्रु० १ अध्ययन ६ के मूलगाथामें "दाणाण सेट्टं अभयप्ययाणं" यह वाक्य आया है इसका कई एक यह अर्थ करते हैं कि "अपनी ओरसे किसी प्राणी को भय न देना अभयदान है परन्तु दूसरेसे भय पाते हुए प्राणीको भयसे मुक्त करना अभयदान नहीं हैं" इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

िकसी प्राणीको अपनी ओरसे भय न देना, और दूसरेसे भय पाते हुए जीवको भयसे मुक्त करना, ये दोनों ही अभयदान हैं परन्तु अपनी ओरसे किसीको भय न देना ही नहीं अत: दूसरेसे भय पाते हुए जीवको भयसे मुक्त करनेको अभयदान न मानना अज्ञानियोंका कार्य्य है। इस गाथाकी टीकामें टीकाकारने, दूसरेसे भय पाते हुएको भय से मुक्त करना अभयदान बत्तछाया है वह टीका यह है:—

स्वपरातुप्रहार्थं मर्थिनेदीयत इति दान मनेकथा तेषां मध्ये जीवानां जीवितार्थिनां त्राणकारित्वादभयदानं श्रेष्ठम् । तदुक्तम् "दीयते स्रियमाणस्य कोटिं जीवितमेव वा धन कोटिं न गृह्णाति सर्वो जीवितुमिच्छिति"

गोपालाङ्गनादीनां दृष्टान्तद्वारेणार्थां बुद्धो सुखेनारोहतीत्यतोऽभयदान प्रधान्य ख्यापनार्थं कथानक मिद्म्—वसन्तपुरे नगरे अदिदमनो राजा, सच कदाचित् चतुर्वधू समेतो वातायनस्थः क्रीडायमानस्तिष्ठति तेन कदाचिचारो रक्त करवीरकृतसुण्डमालो रक्तपरिधानो रक्तचन्दनोपलिष्तश्च प्रहतवध्यिडिण्डमो राजमार्गेण नीयमानः सपत्नीकेन दृष्टः। दृष्ट् वाच ताभिः पृष्टम् किमनेना कारीति। तासामेके न राजपुरुषेणा वेदितम्, यथा परद्रव्यापहारेण राजविरुद्ध मिति तत एकया राजा विज्ञप्तः यथा यो भवता मम प्राग् वरः प्रतिपन्नः सोऽधुना दीयताम् यथाहमस्योपकरोमि किश्चित् राज्ञापि प्रतिपन्नम्। ततस्तया स्नानादिपुरःसरमलंकारेणालंकृतो दीनार सहस्र व्ययेन पश्चविधान् शब्दादीन्-विषयानेक महः प्रापितः। पुनर्द्वितीययाऽपि तथीव द्वितीय महो दीनार शत सहस्र व्ययेन

छाछितः तत स्तृतीयया तृतीय महो दीनार कोटि व्ययेन सत्कारितः । चतुर्थ्यातु राजा-नुमत्या मरणाद्रक्षितोऽभयप्रदानेन । ततोऽसावन्याभिहंसिता नास्यत्वया किञ्चिद्दत्तमिति । तदेवं तासां परस्परं बहूपकारविषये विवादे जाते राज्ञाऽसावेव चौरः समाहूय पृष्ठः "यथाकेन तव बहूपकृतम्" तेनाप्यभाणि यथा न मया मरणमहाभयभीतेन किञ्चित् स्नानादिकं सुरुं व्यज्ञायि अभयप्रदानाकर्णनेन पुनर्जन्मानिमवात्मान मवैमीति अतः सर्वेदानाना मभय प्रदानं श्रेष्ठ मिति स्थितम्।

#### अर्थ:--

अपने या परायेके अनुमहके लिये याचक पुरुषको जो दिया जाता है वह दान कहलाता है। वह अनेक प्रकारका है उनमें सबसे श्रेष्ठ अभयदान है। अभयदान, जीने की इच्छा रखने वाले प्राणियोंके जीवनकी रक्षा करता है इसलिये वह सब दानोंमें श्रेष्ठ माना गया है। कहा भी है—मरते हुए प्राणीको एक तरफ कोटि कोटि धन, और दूसरे तरफ जीवन दिया जाय तो वह धन कोटिको न लेकर जीवनको ही लेता है क्योंकि जीवोंको सबसे ज्यादा जीवन प्रिय है अत: सब दानोंमें अभय दान ही श्रेष्ठ है। साधारण बुद्धिवालों को समझानेके लिये अभयदानकी प्रधानता दृष्टान्तके द्वारा बतलाई जाती है—

वसन्तपुर नगरमें अरिद्मन नामक राजा रहता था। वह किसी समय अपनी चार रानियोंके साथ झरोखे पर बैठ कर कीडा करता था। उसने अपनी क्षियोंके साथ, राजमार्गसे हे जाया जाता हुआ कण्ठमें लाल कनेलके फूलकी माला लगाया हुआ छाल कपड़ा पहिना हुआ शरीरमें रकत चन्दनका हेप किया हुआ और बाजा बजा कर बध करनेकी घोषणा किया जाता हुआ किसी चोरको देखा। उसे देख कर रानियोंने पूछा कि "इसने क्या अपराध किया है ?" यह सुन कर किसी राजपुरुषने कहा कि "इसने चोरी करके राजाकी आज्ञा उल्लान की है" इसके अनन्तर एक रानिने राजासे कहा कि "अपने जो मुझे पहले बरदान देना स्वीकार किया था वह अभी दे देवें जिससे में इस चोरका कुछ उपकार कर सक्" यह सुन कर राजाने वरदान देना स्वीकार कर लिया। रानीने राजासे यह वर मांगा कि "इस चोरको स्नान आदि करा कर मूचण आदि पहिना कर हजार मोहरके व्ययसे एक दिन तक शब्दादि पांच विषयोंका सुख दिया जाय।" पश्चात दूसरी रानीने दूसरे दिन उस चोरको एक लाख मोहरके व्ययसे सुख देनेका वर मांगा। तीसरीने तीसरे दिन एक कोटि मोहरके व्ययसे उसे सुख देनेको कहा। परन्तु चौथी रानीने राजासे वर मांग कर उस चोरको अभयदान देकर मरनेसे बचा लिया। यह देख कर पहली तीन श्रान्यां चौथी रानीकी हंसी उडाने लगी वे कहने लगी कि इस

ने तो इस विचारेको कुछ भी नहीं दिया है" इसके अनन्तर उन रानियोंमें अपने अपने उपकारके विषयमें कुछह होना आरम्भ हुआ उस कछहकी शान्तिके छिये राजाने चोरको बुछा कर पूछा कि "इन रानियोंमें सबसे अधिक तुम्हारा किसने उपकार किया है ?" चोर ने कहा कि—मरण रूपी महाभयसे में इतना उरा हुआ था कि स्नान आदिका सुख सुझको कुछ भी नहीं माछूम हुआ। जब मैं ने सुना कि मुझे अभयदान मिछा है तब मुझ को नवीन जीवन प्राप्तिके समान महान् आनन्द प्राप्त हुआ। अत: सब दानोंमें अभयदान की श्रेष्ठता स्पष्ट सिद्ध होती है।

यहां, मारे जाने वाले प्राणीको मरणसे बचा देना अभयदान कहा गया है और इस विषयको स्पष्ट समझानेके लिये चोरका दृष्टान्त दिया है। इस दृष्टान्तमें रानी ने अपनी ओरसे चोरको भय देनेका त्याग नहीं बलिक शूली या फांसीके द्वारा होने वाले मरणरूपी महाभयसे उसे बचाया है और इस कार्य्यको यहां अभयदान कहा है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि दूसरेसे भय पाते हुए प्राणीका भय दूर करना भी अभयदान है अपनी ओरसे भय न देना ही नहीं अतः दूसरेसे भय पाते हुए प्राणीको भयसे मुक्त करने में जो एकान्त पाप बतलाते हैं वे मिथ्याबादी हैं।

# (बोल ३ रा समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १२१ पर सुयगडांग सूत्रको गाथा **छिल कर** उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ अठे कहो पोताना कर्म खपावा तथा आर्य्याक्षेत्रना मनुष्यने तारिवा भग-वान् धर्म कहे इम कहो पिण इम न कहो जे जीव बंचावाने अर्थे धर्म कहे, इण न्याय असंयति जीवारो जीवणों वाञ्च्छया धर्म नहीं।

इनके कहनेका ताल्पर्य्य यह है कि भगवान महावीर स्वामी आर्यक्षेत्रके मनुष्य को तारनेके छिए और अपने कमौका क्षय करनेके छिये धर्मीपदेश करते थे परन्तु हिंसक के हाथसे मारे जाने वाले प्राणियों की प्राणिखा करनेके छिये नहीं अतः मरते हुए प्राणीकी प्राणिक्का करनेके छिये धर्मीपदेश देना साधुका कर्राव्य नहीं है। इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

सुयगडांग सूत्रकी गाथाओंको लिख कर इसका समाधान दिया जाता है। वे गाथार्थे ये हैं:— "नो काम किचा नयबालकिच्चा राजाभियोगेण कुतो भयेणं। वियागरेज्जो पसिणं नवावि सकाम किच्चे इह आरियाणं।

गन्तावतत्था अदुवा अगंता वियागरेज्जा समिया सुपन्ने। अना-रिया दंसणतो परीत्ता इति संकमाणो न उवेति तत्थ''

( सुय० श्रुत० ५ अ० ६ गाथा १७-१८ )

वर्धः—

गोशालक के मतको खण्डन करनेके लिये आई मुनि कहते हैं कि—भगवान महावीर स्वामी विना इच्छाके कोई कार्ध्य नहीं करते। जो बिना बिचारे काम करता है वह इच्छाके बिना भी कार्ध्य करता है और वह अपने या दूसरेका जिससे अनिष्ट हो ऐसा भी कार्ध्य कर डालता है परन्तु भगवान महावीर स्वामी धर्वज्ञ सर्वदर्शी और परायेके हित करनेमें तत्पर रहते हैं जिससे अपना या दूसरेका उपकार नहीं होता ऐसा कार्ध्य भगवान नहीं करते। भगवान अपनी प्रतिष्ठा के लिये अथवा किसी राजा महाराज आदिके दवावसे धर्मापदेश नहीं देते क्योंकि उनकी प्रवृत्ति भवसे नहीं होती। यदि कोई कुछ पूछता है तो उसका उपकार होता देख कर भगवान उत्तर देते हैं अन्यथा नहीं देते। बिना पूछे भी लाभ समझने पर भगवान उपदेश देते हैं। अनुत्तर विमानवासी देवता और मनःपर्याय ज्ञानियोंके प्रश्नोंके उत्तर भगवान मनसे ही देते हैं वाणीद्वारा नहीं क्योंकि उन्हें वाणीद्वारा उपदेश देनेकी आवश्यकता नहीं है।

भगवान् महावीर स्वामी यद्यपि धीतराग हैं तथापि अपने तीर्थंकर नाम कमका क्षय करने के लिये और उपकार योग्य आर्थ्य क्षेत्रके मनुष्यों का उपकार के लिये आर्थ्यक्षेत्र में उपदेश देते हैं। १७

भगवान् महावीर स्वामी दूसरोंके हित साधनमें प्रवृत्त रहते हैं इस लिये वह शिक्षा देने योग्य पुरुषके निकट जाकर भी उपदेश देते हैं, वह जिस प्रकार भन्य जीवोंका कल्याण देखते हैं उसी तरह काय्य करते हैं, वह नहीं जाकर भी उपदेश देते हैं। उपकार होता देख कर वह जाकर भी उपदेश देते हैं और उपकार न होता देख कर वहां रहते हुए भी उपदेश नहीं देते भगवान्को किसीसे भी राग होष नहीं है, चक्रवर्ती राजा हो चाहे दरिद्र हो सबको वह एक दृष्टिसे देखते हैं। पूछने पर या न पूछने पर वह सबको समान रूपसे धर्मोपदेश देते हैं। भगवान् अनार्य्य देशमें धर्मोपदेश देते हैं। भगवान् अनार्य्य देशमें धर्मोपदेश देनेके लिये इस कारण नहीं जाते कि वहांके निवासी दर्शन प्रष्ट और ऐहिक हस्तको ही अपना अन्तिम लक्ष्य समझकर परलोकको अङ्गीकार नहीं करते। उन लोगोंको भाषा और कर्म भी आर्थ्य पुरुषोंसे विपरीत होते हैं इस लिये वहां उपकार होता नहीं देख कर भगवान् अनार्य्य देशमें नहीं जाते।

इन गाथाओंमें कहा है कि "भगवान् महावीर स्वामी आख्ये क्षेत्रके मनुष्योंके उपकारके छिये और अपने तीर्थंकर नाम कर्मका क्षय करनेके छिये उपदेश देते हैं" इससे हिंसक के हाथसे मारे जाने वाले जीव की प्राण रक्षा के लिये भी भगवान्का धर्मोपदेश देना सिद्ध होता है क्योंकि जैसे हिंसकको हिंसाके पापसे बचाना उसका उपकार करना है उसी तरह हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले प्राणीकी रक्षा करना भी उसका उपकार करना है। इन गाथाओं का अभित्राय बतलाते हुए टीका कारने भी यह लिखा है—

"असाविष तीर्थ क्रन्नामकर्मणः क्षपणाय न यथा कथं चिद्तोऽसावग्छानः इह अस्मिन् संसारे आर्थ्य क्षेत्रे वा उपकार योग्ये आर्य्याणां सर्वहेयधर्मदूरवर्तिनां तदु-पकाराय धर्मदेशनां व्यागृणीयादसाविति"

अर्थात् भगवान् महावीर स्वामी अपने तीर्थं कर नाम कर्मका क्षय करनेके छिये इस संसारमें, अथवा उपकार योग्य इस आर्य्य क्षेत्रमें त्यागने योग्य सभी बुरे धर्मों से अछग रहने वाले आर्य्य क्षेत्र वासी मनुष्योंका उपकारके छिये धर्मों पदेश देते हैं।

यहां टीकाकारने भी मूल गाथाका अभिप्राय बतलाते हुए आर्थ्य क्षेत्र वासी मनु-ध्योंका उपकारके ढिये भगवान्का धर्मो पदेश करना बतलाया है इस लिये हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले जीवोंकी रक्षाके लिये उपदेश देना भी धर्म सिद्ध होता है क्योंकि मरते प्राणीकी प्राण रक्षा करना उसका सबसे प्रधान उपकार है। अत: भगवान् महावीर स्वामी आय्य क्षेत्रके प्राणियोंकी प्राण रक्षा रूप उपकारके लिये भी धर्मो पदेश करते थे यह बात इस गाथा और इसकी टीकासे स्पष्ट सिद्ध होती है। तथापि इन गाथाओं का नाम लेकर यह कहना कि "भगवान् आर्य्य क्षेत्रके जीवोंकी प्राण रक्षा करनेके लिये उपदेश नहीं देते थे" एकान्त मिथ्या है।

सुय गडांग सूत्रकी इन गाथाओं के पहलेकी गाथामें मरते जीवकी प्राण रक्षा करने के छिये भगवान्का धमो पदेश देना स्पष्ट लिखा है इस लिये वह गाथा भी यहां छिखी जाती है।

"समिच्च लोगं तस थावराणं खेमंकरे समणे माहणेवा। आइक्ख माणेवि सहस्समज्झे एगंतयं सारयति तहच्वे"

( सुय० सु० २ अ० ६ गाथा ४ )

#### टीका--

"स्यादेतत् धर्मदेशनया प्राणिनां कश्चिदुपकारो भवत्युतनेति, भवतीत्याह "समिश्च छोग" मिल्यादि सम्यायथावस्थितं छोकं षड्द्रव्यात्मकं मत्वा अवगम्य केवछा छोकेन परिच्छित्य त्रस्यन्तीति त्रसाः त्रम् नाम कर्मो दया द्वोन्द्रियाद्यः, तथा तिष्ठन्तीति स्था-बराः स्थावरनामकर्मो द्यात्स्थावराः पृथिव्याद्यस्तेषां मुभयेषा मि जन्तुनां क्षोमं

शान्तिः रक्षा तत्करण शीलः क्षेमंकरः । श्राम्यतीति श्रमणः द्वाद्श प्रकार तपोनिष्टप्तदेहः तथा माहन इति प्रवृत्तिर्यस्यासौ माहनो ब्राह्मगोवा स एवं भूतो निर्ममो राग द्वेष रहितः प्राणिहितादार्थे न पूजालाम रूयात्यादार्थे धर्ममा बक्षागोऽपि प्राग्वत् छदास्थावस्थायां उत्पन्नदिव्यज्ञानत्वाद्भाषागुणदोषविवेकज्ञतया मौनव्रतिक वाक्संयत एव भाषगेनैव गुगावाप्तेः अनुत्पन्न दिव्य ज्ञानस्यतु मौन त्रतिकत्वेनेति । तथा देवासुर नर तिर्य्यक् सहस्रमध्येऽपि व्यवस्थितः पंकाधारपंकजवत्तदोषव्यासंगाभावानममत्व विरहा दाशंसादोष विकल्पत्वादेकान्तमेवासौ सार्यति प्रख्याति नयति साथयतीति यावत्। ननुचैकाकिपरिकरावस्थयोरस्ति विशेषः प्रत्यक्षेणैवोपालभ्यमानत्वात्सह्यम् — अस्ति विशेषो बाह्यतो नत्वांतरतोऽपि, दर्शयति — तथा प्राग्वदर्ची छेरया शुक्छध्यानाख्या यस्य स तथार्चः यदिवा अर्चा शरीरं तच्चप्राग्वद्यस्य सतथार्चः । तथाहि असावशोकाद्यष्ट प्राति-हार्घ्योपेतोऽपि नोत्सेकं याति नापि शरीरं संस्कारायतं विद्धाति सिंह भगवान् आस-न्तिक राग द्वेष प्रहागादेकाक्यपि जन परिवृतोऽप्येकाकी न तस्य तयोरवस्थयोः कश्चि द्विशेषोऽस्ति । तथा चोक्तम "राग द्वेषो विनिर्जित्य किमरण्ये करिष्यसि । अथनो निर्जिन तावेतौ किमरण्ये करिष्यसि" इत्यतो वाह्य मनंगमान्तरमेव कषायजयादिकं प्रधानं कारणं मिति स्थितम"

#### अर्था :---

भगवान् महावीर स्वामीके धर्मी परेशसे प्राणियोंका कुछ उपकार होता था या नहीं ? कहते हैं कि होता था। भगवान् महावीर स्वामी, केवछ ज्ञानसे षड्द्रव्यात्मक छोकको यथार्थ रूपसे जान कर द्वीन्द्रियादिक त्रस और प्रथिवी आदि स्थावर प्राणियोंकी स्वभावसे ही रक्षा, शान्ति या क्षोम करते थे। तथा बारह प्रकारकी तपस्यासे अपने शरीरको तपाये हुए और माहन यानी प्राणियोंको अहिंसाका उपदेश करते हुए ममता रहित होकर प्राणियोंके हितके छिये धर्मी पदेश करते थे उन्हें अपनी पूजा प्रतिष्ठा मान बड़ाई आदिकी इच्छा न थी। भगवान् धर्मी पदेश करनेके समयमें भी पहलेके समान ही मोन ब्रतिककी तरह वाक् संयत थे। तात्पर्य यह है कि छद्मस्थावस्थामें जैसे भगवान् मौन ब्रतिक थे उसी तरह केवड ज्ञान होने पर धर्मी परेश देते हुए भी मौन ब्रतिकके समान ही थे क्योंकि दिव्य ज्ञान उत्पन्न होने पर उन्हें भाषाके गुण और दोषके ज्ञान हो जाने से बोळनेमें गुण ही था दोष नहीं था और जब तक वे केवछ ज्ञानी नहीं हुर थे तबतक मौन रहनेमें ही गुण था। भगवान् महावीर स्वामी, यद्यिष हजारों देवता असुर मनुष्य और तिर्यक्वोंक बीचमें रहते थे तथापि कीचड़में रहने वाले कमलकी तरह दोषसे

लिप्त नहीं होते थे। किन्तु ममता और सांसारिक लाभ की इच्छा तथा दोष रहित होकर वह सदा और सर्वत्र एकान्तका ही अनुभव करते थे। यहि कोई कहे कि एकाकी अवस्था और शिष्यादिकोंके साथ रहनेकी अवस्थामें प्रत्यक्ष ही भेद हिष्टगोचर होता था फिर भगवान् लोगोंके मध्यमें रहते हुए एकान्तका अनुभव केसे करते थे? तो इसका उत्तर यह है कि एकाकी अवस्था और शिष्यादिके साथ रहनेकी अवस्थामें जो भेद हिष्टगोचर होता था वह वाह्य भेद था आन्तरिक नहीं क्योंकि शिष्यादिकोंके साथ रहने पर भी भगवान्की पहलेके समान ही शुक्त ध्यान रूपा लेक्साथी और वह अपने शरीरका पूर्ववत् ही संस्कार नहीं करते थे तथा अशोकादि आठ प्रतिहारियोंके साथ रहते हुए भी भगवान् गर्व रहित थे एवं राग द्वेषका सर्वथा अभाव हो गया था इस लिये मनुष्योंके साथ रहने पर भी भगवान् एकान्तका ही अनुभव करते थे। किसी आचार्यने कहा है कि यदि तुमने राग द्वेषको जीत लिया है तो वनमें जाकर क्या करोगे? और यदि राग द्वेषको नहीं जीता है तो जंगलमें जाकर क्या करोगे। तात्पर्य यह है कि वाह्याचार कल्याणका कारण नहीं किन्तु आन्तरिक कपाय आदिका विजय ही मुक्ति साधक है। यह उक्त गाथा का टीकानुसार अर्थ है।

इस गाथामें लिखा है कि भगवान् महावीर स्वामी त्रस और स्थावर सम्पूर्ण प्राणियोंके क्षेम यानी रक्षा करने वाले थे। और टीकाकारने भी लिखा है कि "क्षेमं शान्तिः रक्षा तत्करण शीलः क्षेमंकरः" अर्थात् भगवान् सब प्राणियोंका क्षेम शान्ति, यानी रक्षा करते थे। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि भगवान मरते प्राणीकी प्राणरक्षाके लिये भी धर्मोपदेश देते थे केवल हिंसकको हिंसाके पापसे छुड़ानेके लिये ही नहीं। यदि कोई कहे कि हिंसाके पाससे बचा देना हो जीवकी रक्षा या क्षेम है मरनेसे बचाना नहीं, तो उसे कड्ना चाहिये कि इस गाथामें स्थावर जीवोंका भी क्षेम करने वाला प्राणरक्षाके लिये मरते जीवकी भगवानको कहा है यदि वह नहीं देते थे तो स्थावर जीवोंका क्षोम करने वाले वह क्यों कहे गये हैं ? क्योंकि स्थावर जीवोंमें उपदेश प्रहण करनेकी योग्यता नहीं होती इस लिये हिंसाके पापसे बचाने के लिये उनको उपहेश देना नहीं घट सकता किन्तु उनकी प्राणरक्षाके लिये उपदेश देना ही घटता है अत: भगवान् मरते प्राणीकी प्राण रक्षाके छिये भी उपदेश देते थे यह इस गाथासे स्पष्ट सिद्ध होता है। कोई कोई अज्ञानी कहते हैं कि "हिंसकके हाथसे असंयिति जीव हो बचाना उसके असंयम हा अनुमोदन करना है, और असंयमका अनुमोक्न करना साधको नहीं कल्पता इस छिये हिंसके हाथसे मारे जाते हुए असंयति जीवकी प्राणस्था के लिये साधुको धर्मो पदेश नहीं देना चाहिये" उनसे कहना बाहिये कि साधु, अशंयित

जीवकी प्राण रक्षा उसके असंयम सेवनका अनुमोदन करनेके लिये नहीं करता। साधु यह नहीं चाहता कि "यह असंयित जीवित रह कर असंयमका सेवन करे, या असं-यम सेवन करना अच्छा है। साधु असंयम सेवनको बुरा जानता है इस लिये वह असंयम सेवनके लिये असंयितकी रक्षा नहीं करता किन्तु असंयितको आर्त रौद्र ध्यान और मरण भयसे मुक्त करनेके लिये उसकी प्राणरक्षा करता है अतः असंयितकी प्राणरक्षा करनेके लिये धर्मो पदेश देनेसे साधुको असं यमका अनुमोदन बतलाना मिथ्या है। यदि इस तरह असं यमका अनुमोदन लगे तो फिर हिंसककी हिंसा छुड़ानेके लिये अहिंसाका उपदेश भी न देना चाहिये। क्योंकि धर्मो पदेश सुन कर हिंसक यदि असं यतिको न मारे तो उसकी प्राण रक्षा होगी और वह जीवित रह कर असं यमका सेवन भी कर सकता है। फिर रक्षामें पाप कहने वाले, हिंसककी हिंसा छुड़ानेके लिये अहिंसाका उपदेश क्यों देते हैं ?

यदि कहो कि हम असंयितकी प्राणरक्षा करनेके लिये हिंसकको अहिंसाका उपदेश नहीं देते किन्तु उसे हिंसाके पापसे मुक्त करनेके लिये देते हैं इसलिये हमें असंयितकी प्राणरक्षा या असंयम सेवनका अनुमोदन नहीं लगता तो उसी तरह समझो कि हम भी असंयमका सेवन करानेके लिये असंयितकी प्राणरक्षा नहीं करते किन्तु उसका आर्त रौद्र ध्यान मिटा कर मरण दु:खसे उसे मुक्त करनेके लिये करते हैं अतः हमें असंयम सेवन का अनुमोदन नहीं लग सकता। अतः हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले प्राणीकी प्राण रक्षा करनेमें असंयम सेवनका नाम लेकर एकान्त पाप कहने वाले मिथ्याकादी हैं।

### (बोल ४)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १२१ पर लिखते हैं कि-

"जिम कोई कसाई पांच सौ पश्चे निद्रय नित्य हुणे छ । ते कसाईने कोई मारतो हुए तो तिणने साधु उपदेश देवे तो तिणने तारिवाने अर्थे पिण कसाईने जीवतो राखणे उपदेश न देवे, ए कसाई जीवतो रहे तो आच्छो इम कसाईनो जीवणो वांछनो नहीं । कोई पश्चे निद्रय हुणे केई एकेन्द्रियादिक हुणे छै ते मांटे असंयित जीव ते हिंसक छै हिंसकनो जीवणों वांच्छचां धर्म किम हुवे" इनके कहनेका आशय यह है कि कोई पञ्चेन्द्रिय जीव को मारता है और कोई एकेन्द्रिय जीवको मारता है इस छिये साधुके सिवाय सभी जीव कसाईके समान हिंसक हैं उनकी प्राण रक्षा करनेके छिये धर्मोपदेश देना धर्म नहीं

किन्तु पाप है। जो कसाई प्रति दिन ५०० बकरा मारता है उसको कोई मारने छगे तो साधु उस मारनेवालेकी हिंसा छुडानेके लिये धर्मका उपदेश करता है कसाईकी प्राणरक्षा करनेके लिये धर्मोपदेश नहीं करता क्योंकि यदि कसाई बचेगा तो वह फिर ५०० बकरोंको रोज मारेगा उसी तरह दूसरे असंयति यदि बचें तो वे भी प्रतिदिन एकेन्द्रियादि जीवोंका विनाश करेंगे अतः साधु हिंसाका पाप छुडानेके छिये हिंसकको उपदेश करता है हिंसकके हाथसे असंयतिकी प्राणरक्षा करनेके लिये नहीं।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

साधु किसी की भी दिंसा होना पसन्द नहीं करता वह सबकी रक्षा करना चा-हता है वह जैसे कसाईकी हिंसा करनेवालेको धर्मोपदेश देकर कसाईकी प्राणरक्षा करना चाहता है उसी तरह कसाईको धर्मोपदेश देकर उससे प्रति दिन मारे जाने वाले बकरोंकी भी प्राणरक्षा ही चाहता है वह यह नहीं चाहता कि यह कसाई जीवित रह कर प्रतिदिन वकरोंकी हिंसा करे किन्तु यह कसाई तथा इससे मारे जाने वाले प्राणी, सभी आर्तरौद्र ध्यान और मरण भयसे बचे यही कामना साधु करता है और इसके साथ साथ हिंसाके पापसे हिंसकको भी भुक्त करना चाहता है इसी भावसे प्रेरित होकर साधु धर्मोपदेश देता है और धर्मीपदेश देकर मरनेवाले प्राणीको आर्त रौद्र ध्यानसे और मारने वालेको हिंसाके पापसे मुक्त करता है। वह मरने वाले प्राणीके आर्त रौद्र ध्यान तथा मरण महा भयकी निवृत्तिका ही कामुक है उसके असंयम सेवन आदि बुराइयोंका इच्छुक नहीं है अत: असंयित जीवकी प्राणरक्षाके निमित्त धर्मोपदेश देनेसे उस असंयितिसे सेवन किये जाने वाले असंयम आदि बुराइयोंका अनुमोदन साधुको नहीं लगता।

यदि असंयमकी इच्छा न रखने पर भी असंयितको बचा देने मात्रसे साधु को असंयमका अनुमोदन छो तो हिंसकको अहिंसाका उपदेश देनेसे भी असंयमका अनुमोदन छाना चाहिये क्योंकि अहिंसाका उपदेश सुन कर हिंसक यदि असंयितको न मारे तो वह असंयित जीवित रह कर असंयमका सेवन कर सकता है। इस प्रकार जिसने अहिंसाका उपदेशके द्वारा हिंसकसे असंयितकी हिंसा रोक दी है वह उस असंयितके असंयम सेवनका अनुमोदक क्यों नहीं होगा ? यदि उक्त अहिंसाका उपदेशक, हिंसाके छुडाने मात्रकी भावनासे उपदेश देता है हिंसकके हाथसे मारे जाने वाछे प्राणी की प्राणरक्षा तथा उससे किए जाने वाछे असंयम सेवनकी इच्छासे नहीं इस कारण उसे असंयम सेवनका अनुमोदन नहीं छगता तो उसी तरह जो प्राणियोंकी प्राणरक्षा करता है उनके आर्त रौद्र ध्यानको निबृत्त करने मात्रकी इच्छासे प्राणियोंकी प्राणरक्षा करता है

उनके असंयम सेवनकी इच्छासे नहीं, उसको भी असंयम सेवनका अनुमोदन नहीं छगता किन्तु मरते हुए प्राणीकी प्राणरक्षा रूप महान् धर्मका छाभ होता है। अतः मरते प्राणीकी प्राणरक्षा करनेके छिये धर्मोपदेश देनेसे असंयम या हिंसाका समर्थन बतलाना निर्दे य जीवोंका कार्य्य समझना चाहिये।

# ( बोल छट्टा समाप्त )

(प्रेरक)

श्रमिवध्वंसनकार श्रमिवध्वंसन पृष्ठ १२७ पर लिखते हैं:—"अथ ईहां तो पाधरो कह्यों जे म्हारे कारण यां जीवांने हणे तो ए कारणज मोने परलोकमें कल्याणकारी मलो नहीं इम विचारी पाछा फिरचा पिण जीवांने छुडाया चाल्यों नहीं" तथा पृष्ठ १२४ पर लिखा है कि "त्यां जीवांरे जीवणरे अर्थों तो नेमिनाथजी पाछा फिरचा नहीं। ए जो जीवांरी अनुकम्पा कही तेहनो न्याय इम छै जे माहरा व्याहरे वास्ते यां जीवांने हणे तो मोने ए कार्य्य करवो नहीं इम विचारी पाछा फिरचा" इत्यादि।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

उत्तराध्ययन सूत्रकी गाथाओंको टीकाके साथ लिख कर इसका समाधान दिया जाता है:—

> "सोऊण तस्स वयणं वहुपाणि विनासनं चिन्तेइ से महापन्ने सानुकोसो जिये हिउ।१८ जइ मज्झ कारणा एए हम्मन्ति सुवहु जिया नमे एयंतु निस्सेसं पर लोगे भविस्सइ।१९ सो कुण्डलाण जुगलं सुत्तगं च महा जसो आभरणानिच सञ्चाणि सारहिस्स पणामइ" २०

> > ( उत्तराध्यन अ० २२ )

(टीका)

इत्थं सारथिनोक्ते यद्भगवान् विहित वांस्तदाह सुगम मेव नवरं तस्य सारथे: वहूनां प्रभूतानां प्राणानां प्राणिनां विनाशनं हननम् अभिधेयं यस्मिन् तद् बहुपाणि विनाशनम् । सभगवान् सानुकोशः सकरणः केषु "जीएहिउ" ति जीवेषु तुः पाद पूरणे मम कारणादिति मद्विवाह प्रयोजने भोजनार्थात्वादमीषामिति भावः । हम्मंति हन्यन्ते

वर्तमान सामीप्ये छट् ततो हनिष्यन्ते इत्यर्थः । पाठान्तरतः "हिमहंति" त्ति, सुस्पष्टम् । सुवहवः अति प्रभूताः "जिय'' ति जीवाः एतदिति जीव हननं तुः एव कारार्थे नेत्यनेन योज्यते ततः नतु नैव निः श्रेयसं कल्याणं परलोके भविष्यति पाप हेतुत्वादस्येति भावः भवान्तरेषु परलोकभीरुत्वस्यात्यन्तमभ्यस्ततयौवमिधान मन्यथा चरमशरीरत्वादति शयज्ञानित्वाच भगवतः कुत एवं विध चिन्तावसरः । एवंच विदितभगवदाकूतेन सार्थिना मोचितेषु सत्त्वेषु परितोषितोऽसौ यत्कृतवांस्तदाह "सो" इत्यादि सुत्तकञ्चे ति किट सूत्र मर्पयतीति योगः किमेतदेवेत्याह आभरणानि सर्वाणि शेषाणीति गम्यते।"

अर्थः—

इस प्रकार सारथीके कहने पर भगवान नेमिनाथजीने जो किया वह इन गाथाओं में कहा गया है। बहुतसे प्राणियोंका विनाशरूप अर्थ को बतलाने वालो सारथी की वाणी सुन कर बड़े बुद्धिमान नेमिनाथ जी, उन प्राणियों पर द्यायुक्त हो कर सो-चने लगे।

यदि ये, बहुतसे प्राणी मेरे कारण यानी मेरे विवाहमें आये हुए छोगोंके भोजनार्ध मारे जाए गे तो यह कार्य्य परछोकमें कल्याणकारक नहीं होगा। (यद्यपि भगनवान नेमिनाथजी अतिशय ज्ञानवान और चरम शरीरी होनेके कारण उसी भवमें मोक्ष जाने वाछे थे अतः उन्हें परछोककी चिन्ता करनेकी आवश्यकता न थी तथापि दूसरे भवोंमें परछोकसे हरनेका जो उनको अत्यन्त अभ्यास था उस अभ्यासके कारण उन्हें पूर्विक्त चिन्ता हुई थी) भगवान नेमिनाथजीका अभिप्राय समझ कर सारथीने जब उन प्राणियोंको बन्धनसे मुक्त कर दिया तब भगवान ने प्रसन्न होकर कानोंके कुण्डल और कटिसूत्र तथा दूसरे सब आभूषण उतार कर सारथीको इनाम दे दिये। यह उक्त गाथाओं का टीकानुसार अर्थ है।

यहां मूलगाथामें कहा है कि "सानुक्कोसो जीएहिउ" अर्थात् उन प्राणियों पर भगवान् नेमिनाथजीको अनुक्रोश यानी द्या उत्पन्न हुई। द्या नाम दूसरेके दुःख को दूर करना यानी दुःखीको रक्षा करना है कहा भी है "पर दुःख प्रहाणेच्छा द्या" अर्थात् दूसरेके दुःखको दूर करनेकी इच्छाका नाम द्या है। यदि मरते हुए प्राणीकी रक्षा करना एकान्त पाप होता तो भगवान् नेमिनाथजी को उन जीवों पर द्या क्यों उत्पन्न होती अतः उक्त गाथाओंसे मरते प्राणीकी प्राणरक्षा करना परम धर्म सिद्ध होता है।

जीतमलजीने जो यह लिखा है कि "म्हारे कारण यां जीवाने हणे तो एकारणज मोने परलोकमें कल्याणकारी भलो नहीं इम विचारि पाछा फिरचा पिण जीवने छुडाया चाल्यो नहीं" यह मिथ्या है। भगवान् नैमिनाथजी जीवोंकी रक्षाके लिये और उनकी मृत्युसे होने वाले पापसे बचनेके लिये पीछे लोहे थे केवल अपनी आत्मा को पाप से बचानेके लिये ही नहीं अतएव उनत मूलगाथामें "सानुक्रोसोजिए हिउ" यह पाठ आया है। यह पाठ तभी सार्थिक हो सकता है जब उन जीवोंकी रक्षा करनेके लिये भगवान् का लौट जाना माना जाय। जो लोग जीवों पर द्या करके उनकी रक्षाके लिये भगवान् वान्का लौट जाना नहीं मानते उनके मतमें उक्त पाठ निरर्थक ठहरता है क्योंकि पापके भयसे लौटना तो अपनी अनुकम्पा है उन जीवोंकी नहीं इसलिये जीतमलजीके हिसाब से उक्त गाथाका "सानुक्कोसोजिए हिउ" यह पाठ किसी प्रकार भी सार्थक नहीं हो सकता अतः उन जीवोंकी रक्षाके लिए भगवान् नहीं लौटे थे यह कहना मिथ्या है।

उपर लिखी हुई वीसवीं गाथामें लिखा है कि भगवान् नेमिनाथजीने अपने कानोंके कुण्डल, कटिसूत्र तथा शेष सभी आभूषण उतार कर सारथीको इनाम दे दिए। यहां इनाम देनेका कारण बतलाते हुए टीकाकारने लिखा है कि ''विदित भगवदाकूतेन

नोट-कोई कोई एकेन्द्रिय और पञ्चेन्द्रिय जीवकी हिंसाको एक समान मान कर उनमें अल्प और महान रूप भेदका खण्डन करते हैं और एकेन्द्रिय तथा पब्चे-न्दिय जीवोंकी हिंसामें अल्प और महानका भेद बतलाने वालोंको हिंसाका अनुमीदक कहते हैं इसी तरह एकेन्द्रियकी दयासे पब्चेन्द्रियकी दयाको प्रधान कहने वालोंको हिंसाका समर्थक वतलाते हैं परन्तु यह उनका अज्ञान है क्योंकि इसी उत्तराध्ययन सूत्र के २३ वें अध्ययनमें भगवान् नेमिनाथजीका विवाहके विमित्त जल स्नान करना लिखा है, जलके जीव, विवाह मण्डपमें बांधे हुए पशुओंसे असंख्य गुण अधिक थे फिर भग-वान् नेमिनाथजी उन जलके जीवोंकी हिंसा देख कर स्नान करनेसे क्यों नहीं निवृत्त हो गये । इससे स्पष्ट सिद्ध होता हैं कि भगवान नेमिनाथजीने जलके जीवोंकी अपेक्षा मण्डपमें बांधे हुए पञ्चेन्द्रिय जीवोंकी हिंसाको बहुत ज्यादा पाप और एकेन्द्रियकी अपेक्षा पञ्चेन्द्रियकी दया को बहुत ज्यादा उत्तम समझा था इश लिये वह जलस्नानसे तो निवृत्त न हुए परन्तु मण्डपमें बांधे हुए पशुओंके रक्षार्थ निवृत्त हो गये थे। यद्यपि भगवान् नेमिनाथजी तीन ज्ञानके धनी होनेके कारण अपना विवाह न होना जानते थे और उनके पूर्व तीर्थंकरोंने भी २२ वें तीर्थंकरको बाल ब्रह्मचारी रह कर दीक्षा प्रहण करना कहा था तथापि एकेन्द्रिय जीवोंकी अपेक्षा पञ्चेन्द्रिय जीवोंकी दयाका महत्व बतानेके लिये भगवानने जल स्नानमें कोई आपत्ति नहीं की परन्तु विवाह मण्डपमें बांधे हुए पद्भेन्द्रिय जीवोंको देख कर वहांसे हट गये थे।

संशोधक ।

सारिथना मोचितेषु सस्वेषु परितोषितोऽसौ यत्कृतवांस्तदाह" अर्थात् भगवान्का अभि-प्राय समझ कर जब सारिथीने उन जीवोंको मुक्त कर दिया तब भगवान्ने सारिथी पर प्रसन्न होकर जो कार्य्य किया था वह वीसवींगाथामें कहा है। वीसवींगाथामें भगवान्का आश्य समझ कर उन जीवोंको मुक्त करना, और इस कार्य्यसे प्रसन्न होकर भगवान् का सारिथीको इनाम देना स्पष्ट कहा गया है। यदि जीवरिक्षा करिनेमें पाप होता तो भगवान् उन जीवोंकी रक्षा करनेके कारण सारिथी पर प्रसन्न हो कर उसे इनाम क्यों देते ? तथा उन जीवोंकी रक्षा करनेके किये भगवान् का भाव क्यों होता ? अतः उक्त गाथाओंसे मरते जीव की रक्षा करना परम धर्म सिद्ध होता है। जो लोग जीव-रक्षा को एकान्त पाप कहते हैं उन्हें उत्सूत्र वादी और निर्ह य समझना चाहिये।

### (बोल ७ वां समाप्त)

(प्रेरक)

श्रमविध्वंसनकार श्रमविध्वंसन पृष्ठ १२७ के ऊपर ज्ञाता सूत्रके प्रथम अध्ययनका मूलपाठ लिख कर उसके अवतरणमें लिखते हैं कि "वली मेषकुमाररो जीव हाथीरे भवे सुसलारी अनुकम्पा करी परीत संसार कियो। अने केई कहे मण्डलामें घणा जीव बंच्या त्यां घणा प्राणी री अनुकम्पा ईं करी परीत संसार कियो छै ते सूत्रार्थना अजाण छै एक सुसलारी अनुकम्पा दयाकरी परीत संसार कियो छै। ( अ० पृ० १२७ )

इसका क्या उत्तर । ( प्ररूपक )

हाथीने अकेले शशककी अनुकम्पासे परीत संसार किया है बहुत जीव, जो मण्डलमें बचे थे उनकी अनुकम्पासे संसार परीत नहीं किया यह कथन अविवेकका सब से बड़ा उदाहरण है। जब भ्रम विध्वंसन कार एक जीव शशककी अनुकम्पासे संसार परिमित होना स्वयं ही स्वीकार करते हैं तब अनेक कीवोंकी अनुकम्पा से उरनेकी क्या बात है। एक प्राणीकी अनुकम्पासे जब संसार परीत हो सकता है तो अनेक जीवोंकी अनुकम्पासे और भी अधिक धर्म ही होगा। यह एक ऐसी साधारण बात है कि जिसे बालक भी समझ सकता है। खेर! अब देखना यह है कि हाथीने अकेले शशककी अनुकम्पा की या बहुतसे कीवों की ? यदि हाथीको शशककी ही अनुकम्पा करनी इष्ट थी दूसरोंकी नहीं तो वह अपना उठाया हुआ पैर शशकके ऊपर नहीं रख कर दूसरे प्राणी पर रख देता परन्तु उसने ऐसा नहीं करके अढाई दिन तक पैर ऊपर ही उठाये रक्खा इससे स्पष्ट है कि हाथी शशकके साथ और भी प्राणियोंकी रक्षा करना चाहता था।

इसी बातको सूत्रकारने "पाणाणुकम्पयाए" इत्यादि चार पद देकर स्पष्ट बतला दिया है।

कुछ छोग कहते हैं कि हाथीने बंचाने रूप अनुकम्पा नहीं की थी सिर्फ न मारने रूप अनुकम्पा की थी और इभीसे उसने संसार परीत किया था। पता नहीं कैसे उन छोगोंने यह बात जान छो कि हाथीका विचार जीवोंको बचानेका नहीं था। जाननेके दो ही मार्ग हैं - या तो हाथीने आकर स्वयं उनसे ऐसा कहा हो या उन्होंने ही मनः पर्य्यव ज्ञानसे जाना हो । इन दोनों उपायोंमेंसे एक भी संभव नहीं है ऐसी दशामें सूत्रके पाठका ही आश्रय लेना पड़ता है। सूत्रके पाठमें ऐसा एक भी शब्द नहीं है जिससे यह जाना जा सके कि हाथीका विचार जीवरक्षा करनेका नहीं था वरन् स्पष्ट शब्दोंमें 'पाणाणुकम्पयाए' इत्यादि शब्द दिये हैं यदि उसने पापसे वचनेके लिये ही न मारने रूप अनुकम्पा की होती तो वह अनुकम्पा मुख्य रूपसे उसी (हाथी) की ही होती और भ्रमविध्वंसन कारने भी ऐसा नहीं लिखा कि हाथीने अपनी अनुकम्पासे संसार परीत किया किन्तु शशककी अनुकम्पासे वे संसार परीत होना मानते हैं और पाठमें "आया-णुकम्पया९" या "प्राणार्हिसयाए" इत्यादि पाठ नहीं हैं अतः जो छोग पाप भयसे न मारने रूप अनुक्रम्पा से ही संसार परीत होना मानते हैं जीव रक्षा रूप अनुक्रम्पासे नहीं उनके मतसे 'पाणाणुकम्पयाए" इत्यादि पाठ मिथ्या ठहरता है इस लिये यही मानना उचित है कि हाथीने प्राणियोंकी रक्षा रूप अनुकम्पासे संसार परीत किया क्योंकि "पाणाणुकम्पयाए" इत्यादि पाठसे बचाने रूप दया अर्थ ही निकलता है। जो शशक हाथीके पैर रखनेकी जगह आया था उसे बलवान प्राणी सता रहे थे हाथीने अपने पैरके ठहरनेक्ना स्थान उसे दिया और स्वयं मारा भी नहीं इससे सिद्ध होता है कि जीवोंको खयं भी न मारे और यदि दूसरा मारता हो तो ऐसी सामवी देवे कि उसके प्राणोंकी रक्षा हो जाय । अतः हाथीने एक शशककी अनुकम्पासे ही परीत संसार किया था दूसरेकी अनुकम्पासे नहीं यह कहने वाले मिथ्यावादी हैं।

भीषणजीने इस विषयमें लिखा है कि:—
कष्ट सह्यो तिण पापसो डरतो, मन टढ सेंठि राखी तिण काया।'
बलता जीव दवानल देखि, सुंढ सुंप्रही प्रही बाहिरे न लाया।''
(पद्य भीषण जी का)

इनके कहनेका भाव यह है कि हाथीने पापसे डर कर मनको टढ़ और शरीरको मजबूत रक्खा परन्तु दावानलमें जलते हुए जीवोंको सुढ़से पकड़ कर बाहर नहीं लाया था इस लिये मरते प्राणीकी प्राण रक्षा रूप दया करना एकान्त पाप है" परन्तु यह बात अविवेक पूर्ण है। हाथीके आनेके पहले ही उसका मण्डल जीवोंसे इतना ज्यादा भर गया था कि स्वयं हाथीको भी अपने उठाये हुए पैर को नीचे रखनेका स्थान नहीं मिला ऐसी दशामें वह हाथो दावानलमें जलते हुए जीवोंको लाकर कहां रखता और उनको लानेके लिये वह किस मार्गसे जाता क्योंकि वह स्थान जीवोंसे इतना ज्यादा भर गया था कि कहीं भी पैर रखनेकी जगह नहीं थी अतः भीषणजीका पूर्वोक्त कथन एकान्त मिथ्या समझना चाहिये। वास्तवमें हाथीने शशककी प्राणरक्षाके लिये अपना उठाया हुआ पैर नीचे नहीं रक्खा और दूसरे प्राणियोंकी प्राग रक्षाके लिये दूसरी जगह भी नहीं रक्खा अतः हाथीके उदाहरणसे जीव रक्षामें पाप बतलाना मिथ्या दिन्दयोंका कार्य है।

#### बोल ८ वां समाप्त

(प्रेरक)

श्रम विध्वंसनकार श्रमविध्वंसन पृष्ठ १३४ पर सुय गडांग सूत्रकी गाथा लिख कर उसकी समाह्योचना करते हुए लिखते हैं:—

अथ अठे कह्यो जीवांने मार तथा मत मार एहवूं पिग वचन न कहिणो इहां ए रहस्य—महणो महणो तो साधुने उपदेश छै ते तारिवाने अर्थे उपदेश देवे अने इहां वज्यों हेष आणीने हणो इम पिण न कहिणो अनेत्यां जीवांरे राग आणीने मतहणो इम पिण न कहिणो मध्यस्थपणे रहिणो" (अ० पृ० १३४)

इनके कहनेका माव यह है कि हिंसकके हाथसे मारे जाते हुए प्राणीकी प्राणरक्षा के लिये 'मन मार' कहना मरते जीव पर राग लाना है, किसी जीव पर राग करना साधुको उचित नहीं है अत: मरते जीवकी प्राण रक्षा करनेके लिये साधुको 'मत मार' यह उपदेश न देना चाहिये।

इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

श्रम विध्वंसनकारने सुय गडांग सूत्रकी गाथाका मूल अर्थ बतलाते हुए जो यह लिखा है कि "अथ अठे कह्यो जीवांने मार तथा मत मार एहवूं पिण वचन न किहणे' यह अर्थ ही मिथ्या है। श्रम विध्वंसनकार इस गाथाका ठीक ठीक अर्थ नहीं समझ सके। इस गाथामें कहा है कि

" वज्झा पाणा न वज्झेति इति वायं न नीसरे "

इसका अर्थ करते हुए शीलांकाचार्य अपनी टोकामें लिखते हैं "वध्याख्रीर पारदारिकाद्योऽवध्यावा तत्कर्मानुमति प्रसंगादित्येवं भूतां वाचं स्वानुष्ठान परायणः साधु:पर व्यापार निरपेक्षो न निस्नुजेत्" अर्थात् वध दण्ड देने योग्य चोर और पार-दारिक प्राणीको साधु, वध दण्ड न देने योग्य निरपराधी न कहे क्योंकि अपराधीको निरपराधी कहनेसे साधुको उसके कार्यका अनुमोदन लगता है अतः अपने अनुष्ठानमें परायण और दूसरोंके व्यापारसे निरपेक्ष साधुको पूर्वोक्त बात न कहनी चाहिये। यह उक्त मूल पाठका टोकानुसार अर्थ है। यहां मार और मत मार न कहनेका कोई प्रसंग नहीं है यहां तो वध दण्ड देने योग्य अपराधीको निरपराधी कहनेका निषेध किया है अतः इस गाथाका नाम छेकर निरपराधी प्राणीकी प्राण रक्षा करनेके लिये मत मार कहनेका निषेध करना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये।

आगे चल कर इस गाथाका तात्पर्ध बतलाते हुए अमिवध्वंसन कारने जो यह लिखा है कि 'द्वेष आणीने हणो इम पिण न किहणो, अनेत्यां जीवारे राग आणीने मत हणो इम पिण न किहणो" यह भी अयुक्त है क्योंकि मूल गाथामें न तो राग शब्द है और न द्वेष शब्द, परन्तु भ्रम विध्वंसनकारने द्या धर्म को पाप बतलानेके लिये अपने मनसे राग और द्वेष घुसेड़ दिये हैं। इस गाथामें भाषा सुमितका उपदेश किया गया है राग द्वेषकी कोई चर्चा नहीं है अतः मरते प्राणीकी प्राणरक्षा करनेमें रागका नाम लेकर पाप बतलाना मूलगाथाका अभिन्नाय न समझनेका परिणाम है।

अब शीलांका चार्यं की टीका लिख कर इसका अर्थ बतलाया जाता है जिससे उक्त टीकाका नाम लेकर भ्र० वि० कारका फैलाया हुआ भ्रम दूर हो जाय। "तथाहि सिंह ब्याघ्र मार्जारादीन् प्रसत्वन्यापादन प्रायणान् दृष्ट्वा साधुर्माध्यस्थ्य मवलंवयेत् तथाचोक्तम्—मैत्री, प्रमोद, कारूण्य, माध्यस्थ्यानि सत्वगुणाधिकक्षिश्यमाना विनेयेषु"

अर्थात् जीवोंकी हिंसा करनेमें तत्पर रहने वाढे सिंह, व्याघ, मार्जार आदि प्राणियोंको देख कर साधु मध्यस्थ होकर रहे। कहा है कि सब जीवोंके साथ मैत्री और अधिक गुणवानोंमें प्रमोद, क्लेश पाते हुए जीवों पर करूणा और अविनेय प्राणियों पर मध्यस्थ भाव रखना चाहिये।

यहां टीकामें "सिंह व्याघ्र मोर्जारादीन्" इस पर्में जो आदि शब्द आया है उस से प्रव्वेन्द्रियचातक महारम्भी प्राणियोंका प्रहण होता है साधुके सिवाय सभी जीवोंका नहीं इसिष्ठिए सिंह व्याघ्र और पञ्चेन्द्रिय जीवोंका विधातक प्राणियोंके विषयमें ही मौन रहना, या मध्यस्थ भाव रखना शास्त्र सम्मत है क्लेश पाते हुए हीन दीन दुःखी जीवोंके विषयमें नहीं उन पर कहणा करना साधुओं का कर्त्वय है। इसलिये जो मरते प्राणी पर दया नहीं करता और दया करके उसकी रक्षाका उपदेश नहीं देता वह अज्ञानी एवं मिथ्यादृष्टि है उसे शास्त्रीय रहस्यका ज्ञान नहीं है। जो लोग इस टीकामें आये हुए आदि शब्दसे साधुके सिवाय सभी जीवों का महण होना मान कर साधुके सिवाय सभी जीवों को हिंसक और सभीके विषयमें मध्यस्थ भाव रखनेका उपदेश देते हैं वे बिलकुल मूर्ल हैं। यदि साधुके सिवाय सभी हिंसक हैं और सभीके विषयमें मध्यस्थ भाव रखना शास्त्र सम्मत है तो फिर मैत्री, प्रमोद, और कारूण्य किस पर रक्खे जाएंगे? अतः इस टीका का नाम लेकर साधुके सिवाय सभी प्राणियों को हिंसक और उपदेशके द्वारा उनकी प्राण करनेमें पाप बताना एकान्स मिथ्या है वास्तवमें पब्चेन्द्रिय घात आदि महारम्भका काव्ये करने वाले जो प्राणी समझानेसे भी नहीं समझ सकते हैं उन्हीं के विषयमें मौन रहने का या मध्यस्थ भाव रखनेका यहां उपदेश किया है मरते प्राणी पर दया करके उपदेश देनेका निषेध नहीं किया है उन पर करणा करनी ही चाहिये, जो नहीं करता और करणा करनेमें पाप कहता है उसे निहं य और प्राणियोंका द्रोही समझना चाहिये।

# (बोल ९ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमिविध्वंसनकार भ्रमिविध्वंसन वृष्ठ १३५ पर आचारांग सूत्रका मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—"अथ इहां कहा। गृहस्थ मांहो माहि छहे छै बाक्रोश खादि करे छै तो इम चिन्तवणो नहीं एहनो आक्रोशो हणो रोको उद्वेग दुःख उपजावो । तथा एहने मतहणो मत आक्रोशो मन रोको उद्वेग दुःख मत उपजावो इमि चिन्तवणो नहीं । एहनो ए परमार्थ जे राग आणी जीवणो वाब्च्छी इम न चिन्तवणो ए वापडाने मतहणो उद्वेग दुःख न देवो । तो रागमें धमिकहांथी जीवणो वांब्च्छ या धर्म किम कहिए अने जे हणे तेहने पाप टालिवाने तारिवाने उपदेश देई हिंसा छोडावे ते तो धर्म छैं" (भ्र० पृ० १३५।३६)

इसका क्या उत्तर ?

( फ्रह्मक )

आचारांग सूत्रका मूल पाठ िख कर इसका समाधान किया जाता है वह पाठ यह है:—

"आयाण मेयं भिष्यसूस्य सागारिए उवस्सए संवसमाणस्य ईह खलु गाहावईवा आव कम्मकरीवा अन्तमनं आक्रोसंतिवा २९ वयंतिवा रुं मंतिवा उद्दवंतिवा अहभिक्खू उचाववं मणं नियच्छेजा एए खलु अन्नमन्नं आक्षोसंतुवा मावा आक्षोसंतु जाव मावा उद्दवितुवा''

( आचारांग श्रु० १ अ० २ उ० १ )

अर्थः---

गृहस्थ जिस मकानमें रहते हैं उसमें साधुफा रहना कर्मबन्धका कारण होता है क्योंकि उस मकानमें रहते हुए साधुके समक्ष यदि उस गृहका स्वामी या, कर्मकरी आदि, परस्पर आक्रोश करते हों या एक दूसरेको दण्ड आदिसे माग्ते हों रोकते हों या उपद्रव करते हों यह देस कर साधु अपना मन जंचा नीचा करे, अर्थात् ये छोग परस्पर आक्रोश मत करें मत मारें मत रोकें, मत उपद्रव करें या ये छोग प्र्वीक्त कार्य्य करें तो यह कर्मवन्धका कारण होता है इसिछिये गृहस्थ के निवास स्थानमें साधुको नहीं रहना चाहिए। यह इस पाठफा भावार्थ है।

इस पाठमें कहा है कि जिस मकानमें सपरिवार गृहस्थ रहता हो उसमें साधुका रहना कमबन्यका कारण है क्योंकि गृहस्थोंके घरोंमें कभी कभी पारिवारिक कलह भी होता है वह यदि साधुकी मौजूदगीमें हो और साधु उसे देख कर अपने मनको ऊंचा नीचा करे तो यह कमबन्यका कारण होता है। यहां मत मारो मत रोको मत उपद्रव करो इस भावनाको ऊंचा मन कहा है और मारो रोको उपद्रव करो इस भावनाको नीचा मन कहा है। परिवार वालोंके घरमें रहने पर साधुकी ऐसी भावना होना सम्भव है इस-लिये शास्त्रमें परिवार वालोंके निवास स्थानमें साधुका रहना वर्जित किया है।

इस पाठसे यह मतछव नहीं निकलता कि कोई हिंसक किसी पञ्चेन्द्रिय जीवका घात करना चाहता हो तो उसे देख कर न मारनेकी भावना करनेसे साधुको कर्मबन्ध होता है या उसे पाप लगता है क्योंकि इस पाठमें पारिवारिक कलहका वर्णन है जो कि गृहस्थोंके घरोंमें कभी कभी हो जाया करता है वह कलह किसीकी हिंसाके लिये नहीं होता क्योंकि परिवारमें परस्पर बड़ा भारी स्नेह होता है अतः वह कलह एक प्रकारका प्रणय कलह है उसका असर गृहस्थके साथ रहनेसे साधु पर भी पड़ सकता है उसकी निच्चित्तके लिये गृहस्थके मकानमें साधुका रहना वर्जित किया है हिंसकके हाथसे भारे जाने वाले प्राणीकी प्राणरक्षाके भयसे नहीं अतः इस पाठका नाम लेकर हिंसकके हाथ से मारे जाने वाले प्राणीकी प्राणरक्षा करनेके लिये उपदेश देनेमें पाप कहना अज्ञान का परिणाम है।

जो छोग इस पाठका तात्पर्य्य यह बतलाते हैं कि "किसी मरते प्राणीकी प्राण-रक्षा करनेकी भावना करना अनुचित है" उनसे कहना चाहिये कि आप लोग गृहस्थके निवासभूत गृहमें क्यों नहीं रहते ? क्योंकि आपके हिसाबसे मरते प्राणी की प्राणरक्षा करनेकी भावना न करता हुआ साधु यदि गृहस्थके निवासभूत गृहमें भी रहे तो उसे कमेवन्थ नहीं हो सकता है तथा दूसरी जगह रहता हुआ भो यदि मरते प्राणीकी प्राणरक्षा की भावना करे तो उसे कमेवन्थ होगा। ऐसी दशामें गृहस्थके निवासभूत मकानमें ही साधुका रहना इस पाठमें क्यों वर्जित किया गया है ? सिर्फ मरते प्राणीकी प्राणरक्षा की भावना करना वर्जित कर देते परन्तु शास्त्रकारने मरते प्राणीकी प्राण रक्षा करनेकी भावना करना वर्जित कर देते परन्तु शास्त्रकारने मरते प्राणीकी प्राण रक्षा करनेकी भावनाको वर्जित नहीं करके गृहस्थके निवासभूत मकानमें साधुका रहना वर्जित किया है अतः मरते जीवकी रक्षाके छिये उपदेश आदिमें पाप कहना अज्ञान है।

### (बोल १० वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १३७ पर आचारांग सूत्रका मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ अठे इम कहाो जे अग्नि लगाव तथा मत लगाव बुझाव इम पिण साधुने चिन्तवणो नहीं। तो लाय मत लगाव इहां स्यूं आरम्भ छै ते मांटे इसो चिन्तवणो नहीं। इहां ए रहस्य — जे अग्निथी कीडियां आदि घणां जीव मरस्ये त्यां जीवारे जीवणो वाव्छीने इम न चिन्तवणो जे अग्नि मत लगाव। अने अग्निरो आरम्भ तेहनो पाप टालिवा तेहने तारिवा अग्निसे आरम्भ करवारा त्याग करा यां धर्म छै पिण जीवणो वांव्ह्या धर्म नहीं" (अ० पृ० १३७)

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

आचारांग सूत्रका वह पाठ लिख कर इसका समाधान किया जाता है वह पाठ यह है:—

"आयाणमेयं भिक्खूस्स गाहावइहिं सिद्धं वसमाणस्स इह खलुगाहावई अप्पणो सग्द्वाए अगणिकायं उज्जालिजावा पज्जालि-ज्ञावा विज्ञावेज्जवा, अहभिक्खू उचावचं मणं नियच्छज्जा एते खलु अगणिकायं उज्जालेंतुवा मावाउज्जालेंतुवा पञ्जालेंतुवा मावा-पज्जालेंतु विज्जवेंतुवा मावाविज्जवेंतुवा'

( आचारांग श्रु० २ ८० २ ७० १ )

अर्थः—

गृहस्थके निवासभूत गृहमें साधुका रहना कमबन्धका कारण होता है। गृहस्थ अपने कार्यांके छिये आग जलावे या बुझावे उस समय यदि साधुका मन अंचा नीचा हो अर्थात् यह गृहस्थ आग न जलावे या जलावे बुझावे या न बुझावे तो यह कमबन्धका कारण होता है इस-छिये गृहस्थके निवासभूत गृहमें साधुको नहीं रहना चाहिये। यह इस पाठका अर्थ है।

इस पाठमें अग्नि जलानेसे मरने वाले कीड़े आदिकी रक्षांके लिये साधुको अग्नि नहीं जलानेकी भावना नहीं करनी चाहिये यह नहीं कहा है इसलिये अग्नि जलानेसे मरने बाले जीवोंकी रक्षांके लिये अग्नि नहीं जलानेकी भावनाको कर्मबन्धका कारण बताना श्रमविध्वंसनकारका अज्ञान है।

श्रमिविध्वंसनकारको जीवरक्षा न करना हो इस पाठका रहस्य सुझा है परन्तु इस का कारण क्या आपना स्वार्ध नहीं हो सकता है ? जैसे कि साधुको शीतकी पीड़ा हो रही हो तो उसके मनमें ऐसी भावना होना सम्भव है कि यह गृहस्थ आग जलावे तो अच्छा हो, एवं गमीं लगने पर यह भावना होना भी सम्भव है कि यह गृहस्थ आग न जलावे तो अच्छा हो । इस प्रकार अपने स्वार्थके लिये साधुके मनमें आग जलाने और म जलानेकी भावना हो सकती है । ऐसी भावना गृहस्थके निवास स्थानमें रहने वाले साधुके मनमें सम्भव होना देख कर शास्त्रकारने गृहस्थके निवास स्थानमें साधुका रहना वर्जित किया है जीव बचानेके लिये उक्त भावनाका होना कर्मबन्धका कारण जान कर नहीं क्योंकि जीव बचाना और जीव बचानेके लिये जगतको उपदेश देना तो साधुका प्रधान कर्नाव्य है सच पूछिये तो जैनागमका निर्माण ही जीवरक्षाके लिये हुआ है अत-एव प्रश्न व्याकरण सूत्रमें "सव्व जग जीव रक्खण दयहुयाए पावयणं भगवया सुकहियं" यह पाठ आया है । अतः जीवरक्षामें पाप कहना और जीवरक्षा के लिये आग नहीं कलानेकी भावना को कर्मबन्ध का कारण बतलाना शास्त्र का रहस्य नहीं समझने का फल है ।

श्रमिवध्वंसनकारने जो इस पाठकी व्याख्या की है उससे तो यहांका सारा शा-स्त्रीय सिद्धान्त ही विपरीत हो जाता है। श्रमिवध्वंसनकार कहते हैं कि "आगमें जल कर मरने वाले जीवोंकी रक्षाके भावसे साधु यदि आग नहीं जलानेकी भावना करे तो यह कमबन्धका कारण है" इनके हिसाबसे साधु यदि आगसे जल कर मरने वाले जीवों की रक्षाकी भावनासे नहीं वरन अपने स्वार्थसे आग न जलाने की भावना करे और गृहस्थके निवासभूत गृहमें रहे तो दोष न होना चाहिये। विलक्त इनके हिसाब से तो साधुको गृहस्थके निवासभूत मकानमें ही रहना चाहिये क्योंकि वहां रहनेसे जब जब गृहस्थ आग जलाना या बुझाना चाहेगा तब तब साधु उसे समझा बुझा कर आग जलाने या बुझानेका निषेध कर सकता है इस प्रकार गृहस्थके तरनेमें और ज्यादा सुविधा ही होगी परन्तु शास्त्रकार गृहस्थके मकानमें साधुका रहना वर्जित करते हैं इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अपने स्वार्थके लिये ही साधुको पूर्वोक्त भावना करना बुरा है जीव रक्षा करना बुरा नहीं है अतः उक्त पाठका उदाहरण देकर जीवरक्षा करनेमें पाप बतलाना अझान समझना चाहिये।

# (बोल ११ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसन कार श्रम विध्वंसन पृष्ठ १३८ पर ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा दशका सूछ पाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:— "श्रथ अठे पिण कहो जीव णो मरणो आपणो वाञ्छणो नहीं तो पारको क्यांने वाञ्छसी" इत्यादि लिख कर हिंसक के हाथसे मारे जाने वाले प्राणीकी प्राण रक्षा करनेमें एकांन्त पाप बतलाते हैं।

इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

अमिविष्वंसन कारने भ्र० वि० ए० ३५४ में लिखा है कि "सथ सह कही साध्यी पानोमें डूबतीने साधु बाहिरे काढे तो आज्ञा उल्लंघे नहीं" इनके मतानुसायियोंसे पूछना चाहिये कि साधु जब कि अपना या दूसरेका जीवन ही नहीं चाहता तब वह पानीमें डूबती हुई साध्यीको क्यों निकालता है ? तथा अपनी प्राण रक्षाके लिये साधु क्यों आहार करता है ? उत्तराध्ययन सूत्रके २६ वें अध्ययनमें अपनी प्राण रक्षाके लिये साधु को आहार करनेका विधान किया गया है वह गाथा यह है :—

#### "वेयण वेयावच्चे इरियद्वाए य संजमद्वाए तह पाण वित्तवाए छद्वं पुण धम्म विन्ताए"

अर्थात् (१) क्षुषा और पिपासासे उत्पन्न हुई वेदनाकी निवृत्तिके छिये (२) क्षुषा और पिपासासे व्याकुछ मनुष्य गुरु आदिकी सेवा नहीं कर सकता अतः गुरु आदिकी सेवा करनेके छिये (३) क्षुषा और पिपासासे व्याकुछ मनुष्य विधिवत् ईब्यों समितिका पाछन नहीं कर सकता अतः ईब्यों समितिका पाछन करनेके छिये (४) क्षुषातुर होकर यदि सचित्त वस्तुका आहार कर छेवे तो संयम ही नहीं कायम रह सकता अतः संयमकी रक्षाके छिये (५) अपने प्राणोंकी रक्षा करनेके छिये (६) धर्मकी विष्ताके छिये, साधुको आहार पानीका अन्वेषण करना चाहिये।

यहां स्पष्ट लिखा है कि अपने प्राणोंकी रक्षांके लिये साधुको आहार पानीका अन्वेषण करना चाहिये और टीका कारने भी लिखा है कि "पाणवित्तया ए'ति प्राण प्रत्ययं जीवत निमित्तम् अविधिनाह्यात्मनोऽपि प्राणोपक्रमणे हिंसा स्यात्।"

वर्थात् अपने जीवनकी रक्षा करनेके लिये साधुको आहारका अन्वेषण करना चाहिये क्योंकि शास्त्रीय विधिसे विपरीत अपने प्राणोंको छोड़ना भी हिंसा करना है। यह उक्त टीकाका अर्थ है। यहां टीकामें साधुको अपने जीवनकी रक्षांके लिये आहार करना बतलाया है और मूल पाठमें भी यही बात कही है इस लिये साधु अपने जीवनकी रक्षा नहीं करते यह कहना मिथ्या है। जब कि साधु अपने प्राणोंकी रक्षा करते हैं तब वह दूसरे प्राणीकी प्राण रक्षांके लिये उपदेश देवें तो इसमें पाप कैसे हो सकता है? यह बुद्धिमानोंको विचार लेना चाहिये। उत्तराध्ययन सुत्रकी ऊपर लिखी हुई गाथामें जैसे अपने प्राणकी रक्षांके लिये साधुको आहार करनेका विचान किया गया है उसी तरह भगवती सुत्र शतक १ उद्देश ९ में पृथिवी काय आदिकी रक्षांके लिये साधुको प्रासुक और एषणिक आहार लेनेका विधान किया है। वह पाठ यह है:—

"कोसु एसणिज्जं भुंजमोणे समणे निग्गंथे आयाए धम्मं नाईक्समइ आयाए धम्मं अणहक्कममाणे पुढविकायं अवकंखइ जाव तसकायं अवकंखइ"

(भ० श० १ उ० ९)

अर्थ :—

जो साधु प्राप्तक और एषिक आहार लेता है वह अपने धमका उल्लंघन नहीं करता और अपने धर्मका उल्लंबन नहीं करता हुआ साधु पृथिवी कायसे लेकर यावत् त्रस कायकी प्राण रक्षा करना चाहता है।

यहां पृथिवी कायसे लेकर यावत् त्रस कायके प्राणियोंकी प्राणरक्षा करनेके लिये साधुको प्राप्तक और एषणिक आहार लेनेका विधान किया है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि दूसरे प्राणियोंकी प्राण रक्षा करना भी साधुका कर्त व्य है। अतः ठाणाङ्ग सुत्रका नाम लेकर अपनी तथा दूसरेकी प्राण रक्षा साधु नहीं चाहते यह कहने वाले अज्ञानी हैं।

ठाणाङ्ग सूत्रके दशवें ठाणामें साधुको प्राप्त जीवनकी इच्छा करना वर्जित नहीं की है चिर काल तक जीते रहनेकी इच्छा वर्जित की गई है। वहां साधुको "जीवनाशंसा"का निषेध किया है "आशंसा" नाम है नहीं पायी हुई चीजके पानेका है। अभिधान राजेद्र कोशमें लिखा है "अप्राप्त प्रापणमाशंसा" अर्थात् नहीं पायी हुई चीजको पाना आशंसा

है। इस प्रकार जो जीवन प्राप्त नहीं है उसके पानेकी इच्छा करना यानी चिर काल तक जीनेकी इच्छा करना "जीवनाशंसा" कहलातों है वहीं साधुके लिये वर्जित की गई है यथा प्राप्त जीवनकी इच्छा वर्जित नहीं की है अन्यथा उत्तराध्ययन और पूर्वो क अगवतीके मूल पाठसे ठाणाङ्ग सूत्रका स्पष्ट ही विरोध होगा अतः ठाणाङ्ग सूत्रके मूल पाठ का नाम लेकर साधु अपने और दूसरेका जीवन नहीं चाहता यह कहना अज्ञान तथा एकान्त मिथ्या है।

कोई कोई कहते हैं कि "असंयतिकी प्राण रक्षा करनेसे असंयमका अनुमोदन छगता है" उनसे कहना चाहिये कि जो काम जिसको अच्छा नहीं छगता उसका अनु-मोदन उसको नहीं लग सकता। साधु असंयतिको असंयम सेवनके लिये उपदेश नहीं देता और उसके असंयम सेवनको वह अच्छा भी नहीं समझता बल्कि वह असंयतिको असंयम सेवनका त्याग करनेके लिये उपदेश देता है फिर असंयतिकी प्राण रक्षाके लिये उपदेश देनेसे साधुको उसके असंयमका अनुमोदन कैसे छग सकता है ? यदि असंयति के बच जाने मात्रसे साधुको असंयमका अनुमोदन छग जाय तो फिर कसाईको तारने के छिये भी अहिंसाका उपदेश न देना चाहिये क्योंकि अहिंसाका उपदेश सुनकर कसाई यदि असंयतिको न मारे तो वह बच सकता है और बच कर वह असंयमका सेवन कर सकता है। फिर कसाईको तारनेके छिये अहिंसाका उपदेश देने वालेको असंयमका अनुमोदन क्यों नहीं लगता ? यदि कहो कि कसाईको तारनेके लिये उपदेश देनेपर यद्यपि असंयति बच जाता है और बच कर वह असंयमका सेवन भी कर सकता है तथापि साधको असंयमका अनुमोदन नहीं लगता क्यों कि उसने असंयम सेवन करानेके लिये कसाईको अर्हिसाका उपदेश नहीं दिया है तो इसी तरह यह भी समझो कि मरते प्राणी की प्राण रक्षा करनेके छिये जो उपदेश देता है वह उस प्राणीका आर्त रौद्र ध्यान छडाना चाहता है और कसाईको भी पापसे बचाना चाहता है वह यह नहीं चाहता कि यह प्राणी असंयमका सेवन करे तो अच्छा हो इस स्थि मरते हुए असंयति प्राणीका आर्त रौद्र ध्यान छुड़ानेके लिये उसकी प्राण रक्षा करनेसे असंयमका अनुमोदन बतलाना मिथ्या वादियोंका कार्य्य है।

### (बोल १२ वां)

( प्रेरक )

श्रम विध्वंसन कार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ १३८ पर सुय० सू० अ० १० गाथा २४ एवं सूय० श्रुत० १ अ० १३ गाथा २६ वीं को लिख कर बतलाते हैं कि इन गाथा- धोंमें साधुको अपने जीने और मरनेकी इच्छा करना वर्जित की गई है अतः दूसरोंके मरने और जीनेकी इच्छा भी न करनी चाहिये। इस प्रकार साधु जब कि दूसरे प्राणीके जीवनकी ही इच्छा नहीं रखता तब फिर वह मरते प्राणीकी प्राण रक्षाके लिये उपदेश कैसे दे सकता है ? अतः मरते प्राणीकी प्राण रक्षाके लिये उपदेश इसका क्या समाधान ?

#### ( प्ररूपक )

सुय गडांग सूत्रकी दो गाथाओं का नाम लेकर हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले प्राणीकी प्राण रक्षाके लिये धर्मीपदेश देनेमें एकान्त पाय कहना मिथ्या है। उन गाथाओं में भी ठाणाङ्ग ठाणा दशमें कहे हुये "जीविताशंसा संप्रयोग" मरणाशंसा संप्रयोग" की तरह साधको चिर काल तक जीवित रहने और शीघ्र मर जानेकी इच्छा ही बर्जित की गई है यथा प्राप्त कीवन और यथा काल मरणकी इच्छा वर्जित नहीं की है अन्यथा उत्तराध्ययन सूत्रकी पूर्व लिखित गाथाके साथ सूय० की गाथाओंका भी विरोध पड़ेगा क्योंकि उत्तराध्ययनकी पूर्व लिखित गाथामें, साधुको अपने जीवन रक्षार्थ आहार अन्वेषण करनेका विधान किया है और भगवतीजीके पूर्व लिखित पाठमें पृथिवी कायसे लेकर यावत् त्रस कायकी रक्षाके लिये साधुको प्राप्तक और एवणिक बाहार लेनेका विधान किया है ऐसी दशामें सूय गढांग सूत्रकी गाथाओंमें साधुको अपने जीवन और मरणकी इच्छा करना नहीं वर्जित की जा सकती है ? क्योंकि उत्तराध्ययन सूत्र और भगवतीके उक्त पाठोंसे विरोध पड़ता है अतः सुय गडांग सूत्रकी गाथाओंका यही भाव है कि साधु चिर काल तक जीवित रहने और शोघ मर जानेकी इच्छा न करे यथा प्राप्त जीवन खोर यथा काल मरणको इच्छाका निषेध नहीं किया है। अतएव सुय गडांग सूत्र की उक्त गाथाओंकी टीकामें टीका कारने लिखा है कि—

"जीवित मसंयम जीवितं दीर्घायुष्कं वा स्थावर जंगम जन्तुदण्डेन नाभिकांक्षी स्यात्"

अर्थात् साधु, स्थावर जंगम जन्तुओंको दण्ड देकर असंयमके साथ जीवित रहने, या चिर काल तक जीवित रहनेकी इच्छा न करे।

यहां प्राणियोंकी हिंसा करके तथा चिर काल तक जीते रहनेकी इच्छा करना साधुको वर्जित की गई है परन्तु प्राणियोंकी रक्षा करके और यथा प्राप्त जीवित रहनेकी इच्छा वर्जित नहीं की है। इस लिये साधु जीवोंकी रक्षाके साथ यथा प्राप्त जीवनकी इच्छा करते हैं और इसी इच्छासे प्रेरित होकर वे मरते प्राणीकी प्राण रक्षाके लिये उपदेश भी देते हैं मारने वाले ओर मरने वाले दोनों ही से वे जीव रक्षा करनेका उपदेश देते हैं। यह साधुका परम कर्त व्य है कि वह जीव रक्षा करनेका आदेश जगह जगह पहुंचा दें और सभी जीवों को दिसकको छुरीसे बचा दें। पहले कहा जा चुका है कि जीव रक्षां लिये ही जीनागमका निर्माण हुआ है। अतः जीवरक्षां के लिये उपदेश देनेमें जो एक। कर पापकी स्थापना करते हैं वह एक प्रकारका हिंसक और मिथ्या दृष्टि हैं।

सुय गडांग सूत्रकी उक्त गाथाओं में "नो जीविअंनो मरणावकं सी" इस वाक्यमें "नो अवकं सी" ये पद आये हैं इनको देख कर कई भ्रम जास्त्रमें पड़कर कहने स्नाते हैं कि "यहां तो जोवनको इच्छा करना साफ साफ विजित की गई है फिर साधु किसी मरते प्राणीकी रक्षा क्यों कर सकता है ? उन भ्रांत पुरुषों से कहना चाहिये कि जैसे सुयगडांग सूत्रकी उक्त गाथाओं में "नो अवकं खह" यह पाठ आया है उसी तरह भगवती शतक ? उहे शा ९ में "पुढवी कार्य अवकं खह जाव तसकार्य अवकं खह" इस पाठमें "अवकं खह" यह पाठ आया है इसका अर्थ, पृथिवी कायसे लेकर यावत् त्रस कार्यके जीवोंको जीवनरक्षा की इच्छा करना है इसके विरुद्ध सुयगडांग सूत्रमें जीवन रक्षा की इच्छा करना के सकती है ? अतः सुयगडांग सूत्रमें जीवन रक्षा की आ सकती है ? अतः सुयगडांग सूत्रके उक्त पाठका यही आ श्रेय है कि साधु चिरकाल तक जीते रहनेकी इच्छा नहीं करे यथाप्राप्त जीवन रक्षाकी इच्छा करनेका निदेध नहीं है अतः सुयगडांग सुत्रका जाम लेकर जीवरक्षाके लिये उपदेश देनेमें पाप कहना एकान्त मिथ्या है।

# [बोल १३ समाप्त]

(प्रेरक)

अमिविध्वंसनकार अमि० पृष्ठ १४०। १४१। १४२ के ऊपर सुयगडांग सुत्र श्रुत० १ अ० १५ गाथा १० तथा उकत सूत्र श्रुत० १ अ० ३ उ० ४ गाथा १५ एवं उक्त सूत्र श्रुत० १ अ० १ गाथा ३ सौर उक्त सूत्र श्रुत० १ अ० १ गाथा ३ सौर उक्त सूत्र श्रुत० १ अ० २ उ० २ गाथा १६ का नाम लेकर हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले प्राणी की प्राणरक्षा करनेमें पाप वतलाते हैं।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भ्रमिवध्वंसनकारकी लिखी हुई सुयगडांग सृत्रकी गाथाओं में छ: कायके जीवोंकी हिंसा करके साधुको जीवित रहनेकी इच्छाका निषेध किया गया है परन्तु छ: कायके ३०

जीवोंकी रक्षाके साथ जीवित रहनेकी इच्छा नहीं वर्जित की है अतः उक्त गाथाओं का नाम छेकर जीवरक्षा करनेमें पाप बतलाना मूर्खता है।

सुयगडांग सूत्र श्रुत० १ अ० १५ के दशवीं गाथामें लिखा है कि "जीवियं पीटु-मोकिशा" इसका भाव यह है कि "साधु असंयम (हिंसा) सहित जीवनको पीछे रख देवे" इससे प्राणियोंकी रक्षांके साथ जीवित रहना स्पष्ट सिद्ध होता है।

इसी तरह सूय० श्रु० १ अ० ३ उ० ४ के गाथा १५ में भी असंयम यानी हिंसा के साथ जीना ही निषेध किया गया है रक्षाके साथ जीनेका निषेध नहीं किया है वहां जो "नाव कंख़ित जीवियं" यह वाक्य आया है उसका यही आशय है कि "साधु असं-यम (हिंसा) के साथ जीवित रहनेकी इच्छा नहीं करते" इससे जीवरक्षाके साथ जीवन की इच्छा करनेका निषेध नहीं सिद्ध होता। एवं सुयगडांग सूत्र श्रुत० १ अ० ५ उ० १ गाथा ३ में अपने जीवनके निमित्त दूसरे प्राणियोंको भय देने, और हिंसादि पापोंके आचरण करनेसे नरक जाना कहा है प्राणियोंको अभयदान देने, और उनकी रक्षा करने से नरक होना नहीं कहा है देखिये वह गाथा यह है:—

"जेकेड बाले इह जीवियही पावाइ' कम्माइ' करेंतिक्दा। ते घोर-रूवे तिमिसङ्घयारे तीव्वाभितावे नरए पतन्ति"

(सूय० श्रु० १ अ० ५ उ० १ गाथा ३)

अर्थ:--

अर्थात् जो अज्ञानी पुरुष, अपने जीवनके लिये दूसरे प्राणियोंको भय देता है और हिंसादि घोर कम करता है वह तीव्र तापयुक्त अन्धकार परिपूर्ण घोर नरकमें पड़ता है।

यहां प्राणियोंको भय देने, और उनकी हिंसा करनेसे नरक जाना कहा है प्राणि-योंको अभयदान देने, और उनकी रक्षा करनेसे नरक जाना नहीं कहा है अतः इस गाथाका नाम लेकर हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले प्राणी की प्राणरक्षा करने के लिये उपदेश देनेमें पाप बतलाना एकान्त मिथ्या है।

इसी तरह सुय॰ श्रु० १ अ० १० गाथा तीसरीका नाम छेकर जीवरक्षा करनेमें पाप बताना मिथ्या है देखिये वह गाथा यह है:—

> ''सुयक्खाय धम्मे वितिगिच्छतिन्ने लाढे चरे आय तुले पयासु आयंत्र कुज्जा इह जीविअद्वी चयं न कुज्जा सुतवस्सिभिक्खू''

> > (सूय० श्रु० १ अ० १० गाथा ३)

अर्थः---

अर्थात् वीतराग भाषित धमका आचरण करने वाला संशयरहित, ज्ञान दर्शन सम्पन्न उत्तम तपस्वी साधु प्राष्ठक आहारसे अपना जीवन निर्वाह करे और संयमके पालनमें सदा दत्त-चित्त रहे, तथा सब प्राणियों को आत्म तुल्य देखता हुआ आखव का सेवन नहीं करे एवं असंयम जीवन (हिंसा के साथ जीवन) और परिग्रह रूप संचय की इच्छा नहीं करे। यह इस गाथा का अर्थ है।

इस गाथामें कहा है कि "साधु अपने समान सब प्राणियोंको देखे" अतः अपने समान सब प्राणियोंको देखना जब साधुका कर्त व्य है तो जिस प्रकार साधु अपनी रक्षा करनेमें पाप नहीं समझता उसी प्रकार उसे किसी भी प्राणीकी रक्षा करनेमें पाप नहीं समझना चाहिये। इस प्रकार इस गाथासे जीवरक्षा करना साधुका कर्त्तव्य सिद्ध होता है परन्तु जीतमछजीने इसी गाथाका नाम लेकर जीवरक्षा करनेमें पाप बतानेकी चेष्टा की है बुद्धिमानोंको विचार कर देखना चाहिये कि इस गाथासे जीवरक्षा करनेमें धर्म सिद्ध होता है या पाप ?

एक साधारण बुद्धिवाला भी इस गाथाको देख कर जीव रक्षा करनेमें धम ही कहेगा पाप नहीं कह सकता। तथा इस गाथामें भी पूर्व गाथाओं की तरह असंयम ((हिंसा) के साथ जीवित रहना ही वर्जित किया है रक्षाके साथ जीवित रहने का निषेध नहीं है अत: इस गाथा का नाम लेकर जीव रक्षा करने में पाप कहना मिथ्या है।

इसी तरह सूय० श्रु० १ अ० २ गाथा १६ वीं का नाम छेकर मरते जीवकी प्राण-रक्षा करनेमें पाप बतलाना मिथ्या है देखिये वह गाथा यह है:—

"नो अभिकंखेज्ज जीवियं नावि य पूयण पत्थएसिया । अज्जत्थ मुवेंति भेरवा सुन्नोगारगयस्य भिक्खुणो"

(सूय० श्रु० १ अ० २ गाथा १६)

वर्ध:---

अर्थात् शून्य गृहमें निवास करते हुए साधुके निकट यदि भैरवादि कृत उपद्रव हो तो उस से डर कर भागना नहीं चाहिये किंतु अपने जीवनकी परवाह न करके उस उपद्रवका सहन करना चाहिये वह सहन अपनी मान पूजा बड़ाईके छिए नहीं किंतु स्वाभाविक होना चाहिए। यह इस गाथाका टीकानुसार अर्थ है।

इस गाथामें अभिग्रहधारी साधुके लिये भैरवादि छत उपद्रव सहन करनेका उप-देश किया गया है, किसी हिंसकके हाथसे मारे जाने वाले प्राणीकी प्राणरक्षा करनेका निषेध नहीं किया है अतः इस गाथाना नाम छेकर मरते जीवकी प्राणरक्षा करनेमें पाप कहना मुर्खेसा है।

### ( बोल १४ वां समाप्त )

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ १४३ पर उत्तराध्ययन सूत्र अ० ४ गाथा सातवींको छिख कर उसकी समाछोचना करते हुए छिखते हैं:—

"अथ अठे पिण कह्यो अन्न पानी आदि देई संयम जीवितव्य वधारणो पिण और मतल्लब नहीं ते किम उण जीवितव्यरी वाव्ला नहीं एक संयमरी वांला। आहार करतां पिण संयम छै आहार करणरी पिण अन्नत नहीं तीर्थकर री आज्ञा छै अने आवक नो तो आहार अन्नतमें छै तीर्थकरनी आज्ञा बाहिरे छै। आवकने तो जेतलो जेतलो पच्च-क्लाण छै ते धमें छै ते मांटे असंयम जीवन मरणरी वांला करें ते तो अन्नतमें छै (भ्र० पू० १४३)

इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

उत्तराध्ययन सूत्रको वह गाथा लिख कर इसका समाधान किया जाता है वह गाथा यह है:—

"चरे पयाईं परिसङ्कमाणो जंकिंचि पासं इह मन्नमाणो । छाभंतरे जीविय बूहइत्ता पच्छा परिन्नाय मलावधंसी,

( उत्तरा० अ० ४ गाथा ७ )

अर्थ:---

किसी झस प्राणीकी विराधमा न हो जाय इसिंखिये साधु अपने पैरको शङ्कांके साथ पृथ्वो पर रख कर चले। गृहस्थ लोग यदि थोड़ी भी मशंसा करें तो उसे पासके समान कर्मवर्थका कारण समझे। ज्ञान दर्शन और चारित्रके विशेष छाभार्थ अन्न पानादिसे अपने जीवन की रक्षा करे। जब ज्ञान दर्शन और चारित्रकी प्राप्ति हो जाय और अपना शरीर भी रोगादिसे ग्रस्त या वृद्ध हो जाय, तथा साधुको ज्ञात हो कि इस शरीरसे अब ज्ञान दर्शन और चारित्रका उपार्जन नहीं हो सकता, तब वह शास्त्रीय विधानसे अपने शरीरका त्याग कर देवे। यह इस गाथाका टीका- नुसार अर्थ है।

इसमें कहा है कि साधु ज्ञान दर्शन और चारित्र आदि गुणका उपार्शन करनेके िख्ये अन्न पानादिके द्वारा अपने जीवनकी रक्षा करे। इससे मरते हुए प्राणीकी प्राण-रक्षाके िख्ये उपदेश आदि देना भी साधुका कर्नाव्य सिद्ध होता है क्योंकि प्रश्न व्याक-

रणादि सुत्रोंमें जीवोंकी रक्षा करना गुण कहा गया है और गुणका उपार्जन करनेके छिये इस गाथामें साधुको जीवनरक्षा करना कहा है इसिलिये जो साधु उपदेश आदिके द्वारा मरते प्राणीकी प्राणरक्षा करता है वह गुणका उपार्जन करता है पापका उपार्जन नहीं करता अतः इस गाथाका नाम लेकर मरते प्राणीकी प्राणरक्षा करनेके छिये उपदेश देनेमें एकान्त पाप कहना अज्ञान है।

इस गाथाकी समालोचनामें भ्रमविध्वंसनकारने साधुके भोजनको स्वतः व्रतमें वतलाया है यह भी इनकी भारी भूल है यदि भोजन करना स्वतः व्रतमें है तो जैसे अधिकसे अधिक उपवास करना उत्तम है उसी तरह अधिकसे अधिक भोजन करना भी साधुके लिये गुण होना चाहिये। जो साधु अधिकसे अधिक और वार वार भोजन करें वह जीतमलजीके हिसाबसे बहुत ही उत्तम समझा जाना चाहिये। जोसे अधिकसे अधिक उपवास करने वाला साधु उत्कृष्ट व्रतधारी समझा जाता है उसी तरह अधिक से अधिक भोजन करनेवाला साधु जीतमजीलके मतमें उच्चश्रेणिका व्रतधारी समझा जाना चाहिए। परन्तु शास्त्र ऐसा नहीं कहता शास्त्र तो साधुको कारणवश आहार करनेवाल आहेश देता है और अकारणसे तथा बार बार अधिक आहार करनेवाले साधुको पाप अमण कहता है इसलिए साधुका भोजन करना उपवासादिकी तरह साक्षात् व्रतमें नहीं है उसे स्वतः व्रतमें गिनना अज्ञानका परिणाम है। साधुका कारणवश आहार करना उसके व्रतका उपकारक है इसलिए वह अव्रतमें नहीं है और उपवासादिकी तरह साक्षात् व्रत स्वरूप भी नहीं है अतः साधुके भोजनको उपवासादिकी तरह साक्षात् व्रत स्वरूप वतलाना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

जैसे साधुका आहार करना उसके ब्रतका उपकारक होनेसे अब्रतमें नहीं है उसी तरह बारह व्रतधारी श्रावक का भोजन भी उसके व्रतका उपकारक होनेसे अब्रतमें नहीं है। श्रावकको अव्रतकी क्रिया छगती भी नहीं है यह विस्तारके साथ पहले कहा जा चुका है अत: साधुके आहारको उपवासादिकी तरह साक्षात् ब्रतमें, और श्रावकके आहारको अब्रतमें मानना मिथ्यात्वका परिणाम समझना चाहिये।

इसी तरह मरते प्राणीकी प्राणरक्षा करनेसे असंयम जीवनकी इच्छा बतलाना भी मिथ्या है हिंसा करके जीवित रहनेकी की इच्छा करना असंयम जीवनकी इच्छा करना, या उसका अनुमोदन करना है रक्षाके साथ जीवित रहनेकी इच्छा करना असं-यम जीवनकी इच्छा नहीं है अतः मरते प्राणीकी प्राणरक्षा करनेसे असंयम जीवनकी इच्छा बतलाना भ्रमविध्वंसनकारका एकान्त मिथ्या है।

(बोल वां १५ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमिवध्वंससन कार भ्र० वि० पृष्ठ १४४ पर सूयगडांग सूत्रकी गाथा लिखकर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं "अथ अठे पिण संयम जीवितव्य दोहिलो कह्यो पिण और जीवितव्य दोहिलो न कह्यों" भ्रम पृ० १४४ )

इनका आशय यह है कि हिंसकके हाथसे मारे जाने जानेवाले असंयति जीवकी रक्षा करना असंयम जीवनकी इच्छा करना है इसलिये साधुको मरते प्राणीकी रक्षाके लिये उपदेश नहीं देना चाहिये। इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

सूयगडांग सूत्रकी वह गाथा छिखकर इसका समाधान किया जाता है। वह गाथा निम्नलिखित है—

"संवुज्झह, किंन वुज्झह संवोही खलुपेच दुल्लहा,

नोहूचण मंति राइयो नो सुलभं पुनराविजीवियं"

( सू० श्रु०१ २ गाथा १ )

वर्धः—

हे प्राणियों ! तुम सम्यग् ज्ञान आदिकी प्राप्ति करो, तुम इसकी प्राप्ति क्यों नहीं करते बदि इस भवमें नहीं किया तो परलोकमें करना दुर्लभ होगा। जो रात बीत जाती है वह फिर छौट कर नहीं आती। संसारमें संयम प्रधान जीवन दुर्लभ है अथवा जिस जीवनकी आयु टूट गई है वह फिर नहीं जूट सकती। यह उक्त गाथाका अर्थ है।

इसमें संयम प्रधान जीवनको दुर्लभ कहा है। जो जीवन हिंसासे निवृत्त होकर रक्षाके साथ साथ न्यतीत होता है वही संयम जीवन है इसिल्ये जो साधु मरते प्राणीकी रक्षा करता हैं उसका जीवन संयम जीवन है असंयम जीवन नहीं है। रक्षा करनेसे संयमकी निर्मलता होती है इसिल्ए संयमी पुरुष जीव रक्षा करते हैं इसमें पाप कहना अज्ञानका परिणाम है। उपर लिखी हुई गाथामें ऐसा एक भी शब्द नहीं है जिससे जीवरक्षामें पाप होनेका समर्थन किया जा सके तथापि जीतमल्जीने झूठाही इस गाथा-का नाम लेकर रक्षा करनेमें पाप सिद्ध करनेकी चेष्टा की है अतः बुद्धिमानोंको इनके कथनका विश्वास न करना चाहिये।

### (बोल १६ वां)

(प्रेरक)

भूम विध्वंसनकार भूमविध्वंसन पृष्ठ १४५ के ऊपर उत्तराध्ययन सूत्र अध्यन ९ की १२।१३ और १४ की गाथाओंको छिखकर उनकी समाछोचना करते हुए छिखते हैं—" अथ अठे इम कहाो मिथिला नगरी बलती देख निमराज ऋषि साहमो न जोयो बली कहाो म्हारो बाहलो दुबाहलो एकही नहीं, रागद्धेष अकरवा मांटे तो साधु मिनिकियादिकरे लारे पड़ने उंदुरादिक जीवाने बंचावे ते शुद्ध के अशुद्ध असं-तिरा शरीरनी जाव्ता करे ते धर्म के अधमें" (भू० ए० १४५)

#### (प्ररूपक)

निमराज ऋषिका दाखला देकर मरते जीवकी रक्षा करनेमें पाप कहना अज्ञान है। नामिराज ऋषि प्रत्येकबुद्ध साधु थे प्रत्येक बुद्ध साधुओंका आचार स्थविर कल्प वालोंसे कितनेही अंशोंमें भिन्न होता है। वे किसी मरते प्राणीकी प्राणरक्षा नहीं करते शिष्य भी नहीं करते और अहार पानी छाकर किसी साधुका व्यावच भी नहीं करते वे संघके अन्दर न रहकर अकेला रहते हैं जीतमलजीनेभी पिंड माधारी साधुके विषयमें यह यह छिखा है:--"जे पडिमा धारी किणहोने संथारो पिण पच खावे नहीं कोईने दीक्षा देवे नहीं श्रावकरा व्रत आदरावे नहीं उपदेश देवे नहीं । पिंडमाधारी धर्मोपदेशकादिक कोईने देवे नहीं एतो एकान्त आपरोइज उद्घार करवाने उठ्या छै। तो पोते किणही जीवने हणे नहीं एतो आपरी अनुकम्पा करे पिण परनी न करे। जिम ठाणाङ्ग चौथे ठाणे उद्देशा ४ कह्यो "आयाण कम्पए नाम मेरो नो परानु कम्पए" आत्मानीज कुनुकम्पा करे पिण परनी न करे ते जिन करपी आदिक। इहां पिण जिन किलपक आदि कह्यो ते आदिक शब्दमें तो पिडमाधारी पिण आया ते आपरीज अन-कम्पा करे पिण परनी न करे तो जीवने नहगे ते आरीज अनुकम्पा छै" यह लिखकर जीतमलजीने पहिमाधारी साधुको अपने पर अनुकम्पा करनेवाला और दूसरे पर नहीं करनेवाला बतलाया है और इसमें प्रमाण देनेके लिये ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा चौथेका मूल पाठ लिखा है। उस मूलपाठमें जिन कल्पी आदिक शब्द नहीं है परन्तु उसकी टीकामें लिखा है कि अपने पर अनुकम्पा करनेवाले और दूसरे पर अनुकम्पा नहीं करनेवाले तीन प्रकारके जीव होते हैं (१) प्रत्येक बुद्ध साधु, (२) जिन कल्पी (३) और परोपकार बुद्धि रहित निर्देय । इस टीकाके अनुसार प्रत्येक बुद्ध साधु दूसरेकी अनु-कम्पा नहीं करते यह बात सर्वमान्य है और जीतमलजीको भी स्वीकृत है ऐसी दशामें प्रत्येक बुद्ध साधु निमराज ऋषिका उदाहरण देकर स्थविर कल्पीको जीव रक्षा करनेमें पाप बतलाना कितना महान अज्ञान है यह बुद्धिमानोंको देखना चाहिए। प्रत्येक बद्ध अपनी ही अनुक्रम्पा करते हैं दूसरेकी नहीं और स्थविर कल्पी अपनी तथादूसरेकी दोनोंकी अनुकम्पा करते हैं फिर प्रत्येक बुद्धके उदाहरणसे स्थविर कल्पीको जीवरक्षा करनेमें पाप कैसे कहा जा सकता है ?। प्रत्येक बुद्धका कल्प दूसरा है और स्थविर

कस्पीका करंप दूसरा है अतः इन दोनोंके कार्य्य एक समान नहीं हो सकते। जो निमराजके उदाहरणसे जीव रक्षा करनेमें पाप कहते हैं उनसे कहना चाहिए कि प्रत्येक बुद्ध साधु शिष्य नहीं करते धंमोंपदेश नहीं देते आहार व पानी लाकर किसी साधुका व्यावच नहीं करते इसलिए तुम्हारे हिसाबसे स्थिवर करंपी साधुको भी ये कार्य्य नहीं करने चाहिए और जो स्थिवर करंपी इन कार्योंको करे उसे एकान्त पाप होना चाहिए। यदि कहो कि प्रत्येक बुद्धका करंप दूसरा और स्थिवर करंपीका दूसरा है इसलिये इन कार्यों से प्रत्येक बुद्धको ही दोष आता है स्थिवर करंपीको नहीं आता तो उसी तरह जीवरक्षाके विषयमें भी तुझको मानना चाहिए अर्थात् जीवरक्षा करनेमें स्थिवर करंपीको धर्म होता है और उसका यह करंप है परन्तु प्रत्येक बुद्धका यह करंप नहीं है। अतः प्रत्येक बुद्ध साधुका उदाहरण देकर स्थिवरकरंपी साधुको जीवरक्षा करनेमें पाप कहना अज्ञानका परिणाम है।

दूसरी बात यह है कि इन्द्रने निमराज ऋषिसे यह नहीं पूछा था कि मरते जीवकी रक्षा करना धर्म है या पाप है ? यदि वह ऐसा पूछते और इसके उत्तरमें निम-राज ऋषि जीव रक्षा करना पाप बतछाते तो अवश्य जीवरक्षा करनेमें पाप माना जाता परन्तु वहां तो इन्द्रने माया करके निमराज ऋषिको संसारिक पदार्थों में आसिक्त न होनेकी परोक्षा की है ओर निमराज ऋषिने यह स्पष्ट कह दिया है कि "मिहिछाए उज्ज्ञमाणीए नमे उज्ज्ञइ किचणं" अर्थात् मिथिछाके जलजाने पर मी मेरा कुछ महीं जलता। ऐसा उत्तर देकर निमराज ऋषिने संसासारिक पदार्थों से अपना ममत्व हट जाना बतछाया है परन्तु मरते जीवको रक्षा करनेमें पाप नहीं कहा है क्योंकि इन्द्रका यह प्रश्न हो नहीं था अतः निमराज ऋषिके उदाहरणसे जीवरक्षा करनेमें पाप कहना अज्ञानियोंका काय्य है।

# (बोल १७ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भूमविध्वंसनकार भूमविध्वंसन पृष्ठ १४६ पर दशवैकालिक सूत्रकी गाथा लिख-कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—"अथ अठे पिण कह्यो देवता मनुष्य तिर्ध्याच्य माहोमाही कल्ह करे तो हार जीत वाब्छणी नही तो कायाथी हार जीत किम करावणी असंयति ना शरीरनी साता करेते तो सावद्य छै" (भू० पृष्ठ १४६) इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

दशकैकालिक सूत्रकी गाथाका नाम लेकर मरते जीवकी रक्षा करनेमें पाप कहना एकान्त मिथ्या है। यह बात इस गाथासे किसी प्रकार भी नहीं सिद्ध होती, देखिये वह गाथा यह है:—

### "देवाणं मणुयाणश्च तिरियाणंच वुग्गहे अमुयाणं जयो होउं मावा होउत्तिणोवए,,

( दशवैकालिक सूत्र अ० ७ गाथा ५० )

अर्थ:---

देवता, मनुष्य और तिर्घ्यञ्चोंके परस्पर युद्ध होने पर अमुककी जीत हो और अमुककी जीत न हो यह साधुको नहीं कहना चाहिये।

यहां देवता मनुष्य और तिर्य्याञ्चोंके युद्ध होने पर किसी एक पक्षकी हार या जीत कहनेका निषेध किया गया है क्योंकि साधुको मध्यस्थ भाव रखना ही शास्त्र सम्मत है किसी एक पक्षका श्रेय और दूसरे पक्षका अहित चाहना उचित नहीं है इस खिये दो दछोंमें युद्ध होने पर एक दछकी जीत और दूसरे दछको हार होनेकी बात कहना साधुको उचित नहीं है। ऐसे समयमें, जब कि दोनों दछ वाले छड़ रहे हों साधु समझा युझा कर युद्ध बन्द करादे और युद्धमें मारे जाने वाले जीवोंकी रक्षा करे तो उसका इस गाथामें निषेध नहीं है एक दलके पक्षपात करनेका और दूसरे पर द्वेष करने का यहां निषेध है इस लिये इस गाथा का नाम लेकर जीवरक्षा करनेमें पाप बतलाना अज्ञान का परिणाम है।

इसी गाथाका नाम लेकर जीतमलजी कहते हैं कि "बिल्लीसे मारे जाते हुए चूहे की रक्षा करना एकान्त पाप है क्योंकि यह बिल्ली पर होष और चूहे पर राग करना है, तथा बिल्लीकी हार और चूहेकी जीत कराना है" परन्तु यह इनका अज्ञान है। बिल्लीसे मारे जाते हुए चूहेकी रक्षा करना चूहेकी अनुकम्पा करना है अनुकम्पा करना पाप नहीं बित्तु धर्म है और यह बिल्ली पर होष करना नहीं है क्योंकि जो बिल्ली चूहे को मारना चाहती है उसी बिल्लीको यदि कोई कुत्ता आदि मारना चाहे तो दयालु पुरुष, कुत्ते से उस बिल्लीको भी रक्षा करता है यदि बिल्ली पर उसका होष होता तो वह कुत्ते से बिल्ली को क्यों बचाता ?

इसके सिवाय बिल्लीसे चूहेकी रक्षा करना बिल्लीकी हार और चूहेकी जीत कराना नहीं है क्योंकि हार और जीत का व्यवहार युद्धमें होता है परन्तु चूहेके साथ बिल्लीका ३१ कोई युद्ध नहीं होता क्योंकि जहां दोनों ही विजयकी इच्छासे दोनों पर आक्रमण करें वही युद्ध है चूहा तो विक्षीसे डर कर भयभीत होकर आप ही भागा फिरता है वह युद्ध करनेके लिये विक्षीके सम्मुख नहीं जाता इसलिये वह युद्ध नहीं है किन्तु वलवान हिंसक प्राणीके द्वारा वहां दुवल और कायर प्राणीकी हिंसा हो रही है उसे युद्ध कायम करके चूहे की प्राणरक्षा करनेसे चूहेकी जेत और विल्लीकी हार बतलाना अज्ञानियोंका कार्य्य समझना चाहिये।

## बोल १८ वां समाप्त

(प्रेरक)

द्शवैकालिक सूत्र अध्ययन ७ गाथा ५१ को लिख कर उसकी समालोचना क-रते हुए भ्रमविध्वंसनकार पृष्ठ १४६ पर लिखते हैं:—

"अथ अठे कह्यो—वायरो, वर्षा, शीत, तावडो, राजविरोध रहित सुभिक्षपणो, उपद्रव रहित पणो, ए सात बोल हुवो इम साधुने कहिणो नहीं तो करणो किम उंदुरा-दिकने मिनिकयादिकथी छुडायने उपद्रव पणो रहित करे ते सूत्र विरुद्ध कार्य्य है (अ० पृ० १४६। १४७)

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

दशवैकालिक सूत्र अध्ययन ७ गाथा ५१ में साधुको अपनी पीड़ाकी निवृत्तिके लिये उक्त सात बातोंकी प्रार्थना करना वर्जित किया गया है क्योंकि आर्तध्यान करना साधुको उचित नहीं है और यह आर्तध्यान है परन्तु असंयित जीवकी प्राणरक्षा होनेके भयसे उक्त सात बातोंकी प्रार्थनाका निषेध यहां नहीं किया गया है। देखिये वह गाथा और उसकी टीका ये है:—

"वाओ विद्विं च सोडण्हं खोमं धायं सिवंतिवा। कयाणुहुउन्न एयाणि मावाहोऊत्ति णोवए"

( दशवैकालिक अ० ७ गाथा ५१ )

इसकी दीपिका टीका:—

"पुनः किञ्च धर्मादिनाऽभिभूतोयतिरेवंनोवदेदधिकरणादिदोषप्रसंगात् । वातादिषु सत्सु सत्त्व पीडा प्राप्तेः । तद्वचनतस्तथाऽभवनेऽप्यार्तघ्यान भावादित्येवं नो वदेत् । तर्तिक—वातो मलय मारुतादिः वृष्टं वा वर्षणं शीतोष्णं प्रतीतं क्षेमं राज विज्वर शृ्न्यं पुनः ध्रातं सुभिक्षं शिवमितिवा उपसर्ग रहितं कदानु भवेयुरेतानि वाता-दीनि मावा भषेयुरिति"।

अर्थः---

घाम (गर्मी) आदिसे पीड़ित होका साधु इन बातोंको न कहे क्योंकि इसमें अधिकरणादि दोष होता है। वायु आदिके चलने पर प्राणियोंको पीड़ा होती है। यद्यपि साधुके कहने
से वायु आदि नहीं चलते तथापि साधुको आर्तध्यान करना उचित नहीं है इसल्यि वह इन बातों
को नहीं कहे वे बातें ये हैं:—(१) मलय मारुत आदि (२) वर्षा (३) शोत (४) उष्ण (५) राजरोग दूर होना (६) छमिक्ष होना (७) उपसर्ग रहित होना। इन सात बातोंके होने या नहीं
होनेकी बात साधुको नहीं कहनी चाहिये। यह उक्त गाथाका दीपिकानुसार अर्थ है।

इसमें अपनी पीडाकी निष्टत्तिके लिये साधुको इन सात बातोंकी प्रार्थना करनेका निषेध किया है परन्तु असंयित प्राणियोंकी रक्षाको पाप मान कर उसकी निष्टत्तिके लिये नहीं इस लिये इस गाथाका नाम लेकर जीवरक्षा करनेमें पाप कहना मिथ्या है। इस गाथाकी टीकामें लिखा है:—

"एतानि वातादीनि मावा भवेयुरिति वर्माश्चिभभूतो नो वदेद् अधिकरणादि दोष-प्रसंगात्। वातादिषु सत्सु सत्त्वपीडा प्राप्तेः। तद्वचनत स्तथाऽभवनेऽप्यार्त ध्यान भावा-दिति सूत्रार्थः।

अर्थात् वायु आदिके चलने पर प्राणियोंको पीड़ा होती है इसिलये घाम (गर्मी) आदिसे पीड़ित होकर साधु वायु आदि सात बातोंके होने वा न होनेकी प्रार्थना नहीं करे क्योंकि इसमें अधिकरण आदि दोषोंका प्रसङ्ग होता है। यद्यपि साधुके कहनेसे ये सात बातें नहीं हो जातीं तथापि आर्तिध्यान करना साधुको उचित नहीं है इसिलये वह इन सात बातोंको न कहे।

यहां गाथाका व्यभिप्राय बतलाते हुए टीकाकारने भी यही कहा है कि "अपनी पीड़ाकी निवृत्तिके लिये साधुको इन सात बातोंकी प्रार्थना नहीं करनी चाहिये परन्तु प्राणियोंकी रक्षाको पाप जान कर उसकी निवृत्तिके लिये इन सात बातों की प्रार्थना का निवेध नहीं किया है। टीकाकारने यह भी लिखा है कि "वायु आदिके चलने पर प्राणियोंको पीड़ा होती है" इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि दूसरे प्राणीको पीड़ा न हो इसलिये घाम आदिसे खयं पीड़ा पाते हुए भी साधु वायु आदि सात बातोंकी प्रार्थना नहीं करते। यहां जीवोंकी रक्षा नहीं वर्जित की गयी है प्रत्युत जीवों की पीड़ा वर्जित की गयी है इस लिये इस गाथा का नाम लेकर जीव रक्षामें पाप सिद्ध करना अज्ञान का परि-णाम है।

वस्तुत: इस गाथामें वर्जित की हुई सात बाते सम्पूर्ण रूपसे जिन करूपीके लिये, और अपनी फल्प मर्व्यादानुसार कई बातें स्थविर कल्पीके लिये समझनी चाहिये। ये सात ही बातें स्थिवर कल्पीके लिये वर्जित नहीं हैं क्योंकि स्थिवर कल्पी साधु रोगी साधुको रोग निवृत्त्यर्थ औषघ आदि भी देते हैं और पानीमें डबती हुई साध्वीको जल से बाहर निकाल कर उसका उपसर्ग भी दूर करते हैं तथा उपदेश देकर जनताके उप-द्रव और उपसर्गको निवृत्त करते हैं साक्षात भगवान महावीर स्वामी त्रस और स्थावर प्राणियोंका क्षेमके लिये उपदेश दिया करते थे। सुय० श्रु० २ अ० ६ गाथा ४ में लिखा है क "समिच्च छोगं तसथावराणं खेमंकरे समणे माहणेवा" अर्थात भगवान महावीर स्वामी, त्रस और स्थावर सम्पूर्ण प्राणियांका क्षेमके छिये उपदेश देते थे । यदि दशवै-कालिक सूत्र की उक्त गाथानुसार साधको क्षेम की प्रार्थना करना बुग होता तो भगवान् त्रस ब्रीर स्थावरका क्षेम करनेके छिये उपदेश क्यों देते ? अतः दशकैकाछिक सूत्रकी उक्तगाथामें जो सात बातें वर्जित कीहैं वे सम्पूणरूपसे जिन कल्पीके लिये और कई बातें स्थिवर कल्पीके छिये समझनी चाहिये। अतएव इस गाथामें उपसर्ग दूर करने और रोग निवृत्ति करनेकी प्रार्थना वर्जित होने पर भी स्थविर कल्पी साधु रोगी साधु की रोग निवृत्तिके लिये औषध आदि देते हैं और पानीमें ड्वती हुई साध्वीको निकाल कर उसका उपसर्ग दूर करते हैं। अत: उक्त गाथामें कही हुई सात ही बातोंको स्थिवर कल्पीके लिए भी बतलाना मिथ्या है।

इस गाथामें आये हुए "क्षेम" शब्दका टीकाकारने "राज विज्वर शून्यम्" ऐसा अर्थ किया है यानी राज रोगका अभाव होना "क्षेम" है परन्तु जीतमलजीने "राज-विज्वर शून्यम्" का अर्थ नहीं समझा है अतएव उन्होंने लिखा है कि "राजादिकना कल्ल्ह रहित हुवे ते क्षेम" यह अर्थ मिथ्या है अतः किसी प्राणीको उपद्रव रहित करनेमें पाप बतलाना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये। स्वयं अमिवध्वंसनकारने भी दूसरी जगह पर उपसंग निवारण करना साधुका कर्च व्य बतलाया है। उन्होने अ० वि० पृ० १४९ पर लिखा है कि "धर्मनी चोयणा करीने परने उपदेशे जिम अनुकूल प्रतिकृल उपसर्ग कर्ताने वारे" इस लेखमें जीतमलजीने उपसर्ग निवारण करना साफ साफ साधुका कर्तव्य माना है तथापि दुराग्रहमें पड़ कर अपने कथनसे ही विरुद्ध यहां उन्होंने उपसर्ग निवारण करनेको दोष बतलाया है इस प्रकार अपने कथनसे ही विरुद्ध बोलने वालेकी बातमें आकर सच्चे धर्मका तिरस्कार करना बुद्धिमान पुरुषोंका कार्य्य नहीं है।

(बोल १९ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १४८ के ऊपर ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा ४ की चौभङ्गी लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ अठे पिण कहाो—जे साधु पोतानी अनुकम्पा करे पिण आगलानी अनुकम्पा न करे तो जे परजीव ऊपर पग न देवे ते पिण पोनानीज अनुकम्पा नश्चय नियमा छै ते किम् एहने मारथां मोने इज पाप लागसी इम जाणी नहणे ते भणी पोतानी अनुकम्पा कही छै। अने आपने पाप लगायने आगलानी अनुकम्पा करे ते सावद्य छै" (अ० वि० पृ० १४८)

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

ठाणाङ्ग सूत्रके चौथे ठाणेकी चैभौङ्गीमें मरते जीवकी रक्षा करना स्थविर कल्पी साधुका परम कर्च व्य बतलाया है परन्तु अपनी पोल लिपानेके लिए भ्र० वि० कारने इसका साफ साफ भावार्थ नहीं लिखा है। ठाणाङ्ग सूत्रका वह पाठ यह है:—

#### "चत्तारि पुरिस जाया पन्नता तं जहा— आयान कम्पए नाम मेगे णो परानु कम्पए" ।

इसकी टीका---

आत्मानुकम्पकः आत्म हित प्रवृत्तः प्रत्येक बुद्धो जिन कल्पिको वा परानपेक्षो निर्घृणः। परानु कम्पकः निष्ठितार्थतया तीर्थं करः अत्मानपेक्षोवा दयैकरसो मेतार्थं-वत्। उभयानुकम्पकः स्थविरकल्पिकः। उभयाननुकम्पकः पापात्मा काल्झौकरि-कादिरिति।"

सर्थात्—चार प्रकारके पुरुष होते हैं। (१) अपनी ही अनुकम्पा करते हैं परन्तु दूसरेकी नहीं करते, ऐसे तीन पुरुष होते हैं —प्रत्येक बुद्ध, जिन कल्पी और दूसरे की अपेक्षा नहीं करनेवाला निर्दे य पुरुष। ये तीनों अपने ही हितमें तत्पर रहते हैं दूसरे—का हित नहीं करते। (२) जो दूसरेकी अनुकम्पा करता है अपनी अनुकम्पा नहीं करता वह दूसरा भङ्गका स्वामी है, ऐसा पुरुष या तो तीर्थं कर होते हैं अथवा अपनी परवाह नहीं रखनेवाला मेतार्थ्यकी तरह परम द्यालु पुरुष होता है। (३) जो अपनी और दूसरेकी दोनोंकी अनुकम्पा करता है वह तीसरा भङ्गका स्वामी है। ऐसा पुरुष स्थविर कल्पी साधु होता है। स्थविर कल्पी साधु होता है। स्थविर कल्पी साधु अपनी और दूसरेकी दोनोंकी अनुकम्पा करता है। (४) जो अपनी भी अनुकम्पा नहीं करता और दूसरे की भी नहीं करता वह पुरुष

चौथा भङ्गका स्वामी है। ऐसा पुरुष काल शौकरिकादिकी तरह अतिशय पापी होता है। यह उक्त चौमङ्गोका टीकानुसार अर्थ है।

इसमें कहा है कि स्थिवर कल्पी साधु उभयानुकम्पी है वह अपनी और दूसरेकी दोनोंकी अनुकम्पा करता है अतः मरते प्राणीकी रक्षा करना स्थिवर कल्पी साधुका धार्मिक कर्त्त व्य सिद्ध होता है। जो स्थिवर कल्पी साधु कहलाकर दूसरे जीव की रक्षा नहीं करता वह उक्त पाठानुसार अपने कर्त्त व्यसे पतित होता है। जिन कल्पी और प्रत्येक बुद्ध साधु दूसरेकी अनुकम्पा नहीं करते किन्तु अपने हितमें ही प्रवृत्त रहते हैं इसिलिए वे प्रथम भक्क स्वामी कहे गए हैं उनकी तरह जो दूसरे जीवकी अनुकम्पा नहीं करता है वह पुरुष यदि जिनकल्पी और प्रत्येक बुद्ध नहीं है तो उसे प्रथम भक्कका तीसरा स्वामी निर्दे य समझना चाहिए।

भ्र० वि० कारने भ्र० वि० पृष्ठ १४७ पर इस चौभङ्गीके पहला भङ्गका अर्थ इस प्रकार लिखा है—

"जे पोताना हितने विषै प्रवर्ते ते प्रत्येक बुद्ध अथवा जिन किएक अथवा परो-पकार बुद्धि रहित निर्द्ध य पारका हितने विषे न प्रवर्ते"। इनके अपने लेखसे भी यह बात स्पष्ट सिद्ध होती है कि जो जिन किएक और प्रत्येक बुद्धसे भिन्न पुरुष, दूसरे प्राणीकी अनुकम्पा (रक्षा) नहीं करता वह द्याहीन पुरुष है, साधु नहीं है। उस निर्द्ध को साधु समझना भ्रम है।

इस पाठकी समालोचना करते हुए भ्रमविध्वंसन कारने सभी प्रकारके कल्प-वाले साधुओं को इस चौभङ्गीके प्रथम भङ्गमें ही रक्खा है उन्होंने लिखा है कि "अथअठे पिण कहा। साधु पोतानी अनुकम्पा करे पिण आगलानी अनुकम्पा न करे तो जे पर जीव ऊपर पग न देवेते पिण पोतानीज अनुकम्पा निश्चय नियमाले" यह मिथ्या है। स्थित कल्पी साधु दूसरेकी भी अनुकम्पा करते हैं। स्वयं भ्र० वि० कारने भी लिखा है—"तीजे बेहूने हित वाच्छे ते स्थिवर कल्पी" इनके इस लेखसे भी स्थिवर कल्पीका दसरेकी अनुकम्पा करना सिद्ध होती है।

अब प्रश्न यह है कि दूसरे जीवपर पैर नहीं रखना तो निश्चय नयसे अपनी ही अनुकम्पा है दूसरेकी नहीं है फिर स्थिवर कल्पी दूसरेकी क्या अनुकम्पा करता है ? इसका उत्तर यही हो सकता है कि स्थिवर कल्पी दूसरे मरते हुए जीवकी जो प्राण रक्षा करता है यह दूसरेकी अनुकम्पा है और स्वयं किसी जीवको वह नहीं मारता यह निश्चय नयसे उसकी अपनी अनुकम्पा है अतः उक्त पाठका नाम लेकर मरते जीवकी प्राणरक्षा करनेमें पाप कहना अज्ञानका फल समझना चाहिये।

यदि कोई कहे कि स्थविर कल्पी साधु दूसरेको धर्मोपदेश देते हैं यह तो उनकी दसरेपर अनुकम्पा करना है और वह स्वयं किसी जीवको नहीं मारते यह निश्चय नयके अनुसार अपनी अनुकम्पा है परन्तु मरते जीवकी रक्षा करना दूसरेकी अनुकम्पा नहीं है तो यह मिथ्या है। तीर्थंकर भी धर्मीपदेश देते हैं और वह स्वयं किसी जीवको मारते भी नहीं हैं फिर तो वह भी तीसरे भङ्गका स्वामी उभयानुकम्पक ही ठहरें गे दूसरे भङ्गका स्वामी परानुकम्पक मात्र नहीं इसलिए दूसरे जीवकी रक्षा करना ही यहां परानुकम्पा कही गई है इस प्रकार जो जीव अपनी रक्षाके ऊपर ध्यान न देकर दूसरे जीवकी ही रक्षा करता है वह दूसरे भङ्गका स्वामी है। ऐसे पुरुष तीर्थंकर और मेतार्थ्य ऋषिकी तरह परम दयाल पुरुष होते हैं। जो अपनी और दूसरेकी दोनोंकी रक्षा करता है वह तीसरा भङ्गका स्वामो स्थविर कल्पी है। जो अपनी और दूसरेकी किसी की भी रक्षा नहीं करता वह चतुर्थ भङ्गका स्वामी काल शौकारिकादिकी तरह पापात्मा जो केवल अपनी ही रक्षा करता है दूसरेकी नहीं करता वह प्रथम सङ्घका स्वामी है। इस प्रकार इस चतु भंगीसे मरते जीवकी रक्षा करना स्थविर कल्पी साध का कत्त व्य सिद्ध होता है। जो किसी प्राणीकी स्वयं भी रक्षा नहीं करता और दूसरे को भी रक्षा करनेमें पापका उपदेश देता है वह इस पाठसे परोपकार बुद्धि रहित निर्द्ध य सिद्ध होता है। मेघकुमारके जीवने हाथीके भवमें अपनी रक्षाका ख्याल नहीं रख कर दूसरेकी रक्षाकी थी और धर्महिच अनगारने भी अपनी रक्षाकी परवाह नहीं करके दूसरे की रक्षा करना ही अपना कर्त व्य समझा था इसलिए वे लोग इस चर्तु भङ्गीके दसरे भङ्ग के स्वामी थे अतः इस चतु भंगीका नाम छेकर जीवरक्षा करनेमें पाप कहना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिए।

# ( बोल २२ वां समाप्त )

(प्रेसक)

भ्रमविध्वंसन कार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १४८ पर उत्तराध्यन सूत्रकी गाथा खिखकर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ बाठे पिण कह्यो-समुद्र पाली चोरने मरतो देखि वैराग्य आणी चारित्र लीघो पिण गर्थ देई छुड़ायो नहीं" (भ्र० ए० १४८) इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

समुद्रपालीका उदाहरण देकर जीव रक्षामें पाप बताना अज्ञान है। राजा, चौर का विकय नहीं करता था और उसने द्रव्य लेकर चौरको छोड़नेकी घोषणा नहीं कराई थी फिर समुद्रपाली द्रव्य देकर उस चोरको कैसे छुड़ा सकता था।" वध दण्डके योग्य अपराधी प्राणीको द्रव्य लेकर न्यायकारी राजा छोड़ता भी नहीं है यह जगत्में प्रसिद्ध है कि बध दण्डके लिए आज्ञा पाया हुआ अपराधी, द्रव्य देकर भी नहीं छुड़ाया जा सकता ऐसी दशामें समुद्रपाली किसी प्रकार भी उस चोरको नहीं छुड़ा सकता था अत: समुद्रपालीका उदाहरण देकर हिंसकके हाथसे मारे जाते हुए निरपराधी प्राणीकी प्राण रक्षा करनेमें एकान्त पाप कहना नितान्त मिथ्या समझना चाहिए।

#### (प्रेरक)

श्रमिवध्वंसनकार श्रमिवध्वंसन पृष्ठ १४८ पर छिखते हैं "परिग्रह तो पाच मों पाप कहयो छे। जो परिग्रह देई छुड़ायां धर्महुवे तो बाकी चार आस्त्रव सेवायने जीव छुड़ायां पिण धर्म कहिणो पिण इण धर्म निपजे नहीं" इनके आचार्यने इस विषयमें यह छिखा है:—

"दोय वेश्या कसाई वाडे गई । करता देखी हो जीवांरा संहार। दोनों जिणयां मतो करी। मरता राख्या हो जीव दोय हजार।

एक गहणो देई अ।पणो । तिण छोडायो हो जीव एक हजार । दूजी छुड़ाया इण विधे एक दोयसे हो चौथे आस्रव सेवाय ।

( अनुक्रम्पाकी ढाल ७ )

इनके कहनेका भाव यह है कि किसी हिंसकको द्रव्य देकर जीव छुड़ाना, या उससे व्यभिचार कराकर जीव छुड़ाना दोनों ही एक समान एकान्त पापके कार्व्य हैं अत: हिंसकको द्रव्य देकर उसके हाथसे मारे जाते हुए जीवकी रक्षा करना एकान्त पाप है। इसका क्या समाधान ?

#### ( प्ररूपक )

जीव रक्षा आदि परोपकारके कार्य्यमें अपने द्रव्यको छगाना, अपने धनमें छोम और तृष्णाके न्यून करनेका फल है। अपने धनमें जिसकी तृष्णा और लोभ न्यून होता है वही पुरुष परोपकारार्थ अपने द्रव्यका व्यय करता है परन्तु जिसकी तृष्णा और लोभ तीन्न होते हैं वह नहीं कर सकता। जीव रक्षा आदि परोपकारके लिए अपने धनका व्यय करनेवाला पुरुष अपने छोभ और मोहको न्यून करता है तथा इसके साथ वह मरते प्राणीकी प्राण रक्षा भी करता है अतः यह पुरुष धार्मिक है एकान्त पापी नहीं है। परिम्रहसे अपनी ममता उत्तरना और जीव रक्षा करना ये दोनों ही बातें महान् धमके कारण हैं अतः इन दोनोंको एकान्त पाप बताना जीतमलजी और भीषणजीका अज्ञान है।

द्रव्य देकर जीव छुड़ानेको एकान्त पाप सिद्ध करनेके लिए, व्यभिचार कराकर जीव छुड़ानेवाली वेश्याका दृष्टान्त देना भी भीषणजीका अज्ञान है । परोपकारार्थ अपने धनका खर्च करना, धनसे अपनी मोह नृष्णा और ममताको घटाना है और व्यभिचार सेवन करना, अपना मोह और नृष्णाको बढ़ाना है इसलिए ये दोनों बातें प्रकाश और अन्धकारकी तरह परस्पर एक दूसरेसे बिलकुल विपरीत हैं इन्हें एक समान मान कर परोपकारार्थ धन देनेवाले और व्यभिचार कराकर जीव रक्षा करनेवाले इन दोनोंको एक समान पापी बताना भीषणजीका अज्ञान है।

इस विषयको साफ करनेके लिए भीषणजीके दिये हुए दृष्टान्तके समान ही एक दृष्टान्त दिता जाता है।

मान छीजिए कि भीषणजीके पाटानुपाटपर बेठे हुए पूज्यजीका दर्शन करनेके के छिए दो गरीब खियां दूर देशसे आईं, उनसे पूज्य जीने पूछा कि "तुम छोगोंने इतने दूर स्थान पर आनेके छिये द्रव्य आदि किस प्रकार प्राप्त किये हैं।" यह सुन कर एकने उत्तर दिया कि "मैंने अपने जेवरों को बेंच कर आपके दर्शनार्थ द्रव्य प्राप्त किया है" दूसरीने कहा कि "मैं ने व्यभिचार करा कर द्रव्य प्राप्त किया है और उस द्रव्यसे आप के पास आई हूं।" वहां कोई मध्यस्य सम्यादृष्टि श्रावक बेठा हुआ था उसने पूज्यजीसे पूछा कि "इन दोनों स्त्रियोंमेंसे कौनसी धार्मिक और कौन पापिनी है ?" इसके उत्तरमें श्रमिवध्वंसनकारके मतानुयायी पूज्यजी यह तो नहीं कह सकते कि "ये दोनों खियां एक समान ही धार्मिक हैं" किन्तु छाचार होकर उन्हें कहना ही पड़ेगा कि "जिसने जेवर बेंच कर दर्शनका छाभ किया है वह खो धार्मिक है और जिसने व्यभिचार करा कर द्रव्य प्राप्त किया है वह धमको छिजनत करने वाछी दुराचारिणी है साधुके दर्शनसे उत्पन्न होने वाछा धम उसे नहीं हो सकता। ऐसी दुष्टा खियोंका साधु दर्शन का नाम छेता दम्भ है।"

यह सुन कर प्रश्नकर्ताने कहा कि "एकने तो पांचवें आस्रवका सेवन किया है और दूसरीने चौथो आस्रवका सेवन किया है फिर इन दोनोंको आप एक समान ही क्यों नहीं मानते ? जिसने पांचवें आस्रवका सेवन करके आपके दर्शनका छाम किया है उसे धार्मिक और चौथो आस्रवका सेवन करके आपके दर्शनका छाम उठाने वाछीको आप पापिनी क्यों कहते हैं ?"

इसके उत्तरमें उनके पूज्यजीको यह कहना ही पड़ेगा कि जिसने साधु दर्शनार्थ अपना जेवर वेंचा है उसने शृङ्कार और द्रव्यसे अपना ममत्व हटाया है और गहना बेंचनेसे उसके चारित्रमें किसी प्रकारकी बाधा नहीं हुई है। अतः वह धार्मिक है। परन्तु जिसने व्यभिचार करके द्रव्य संग्रह किया है उसने अपने मोह ममताको बढाया है तथा अपने चारित्रको नष्ट किया है इसिछि । वह विषयानुरागिणी है धर्मानुरागिणी नहीं है। यह सुन कर उक्त श्रावकने कहा कि "जिस प्रकार आपके दर्शनार्थ आई हुई इन दोनों स्त्रियोंमेंसे गहना बेंच कर साधु दर्शनका छाभ उठाने वाछीको धार्मिक और व्यभिचार करा कर दर्शनका छाभ करने वाछीको आप पापिनी कहते हैं, उसी तरह अपना जेवर देकर जीवरक्षा करने वाछी स्त्रीको धार्मिक और व्यभिचार करा कर जीवरक्षा करने वाछीको आप पापिनो कयों नहीं कहते ? जिसने अपना जेवर देकर जीवरक्षा करने वाछीको आप पापिनो कयों नहीं कहते ? जिसने अपना जेवर देकर जीवरक्षा की है उसने अपने जेवरसे प्रेम उतार कर किसी सन्त महात्माके सत्सक्ष द्यामें चित्त छगाया है और बुरे कार्यमें निवृत्त हो कर जीवरक्षा जेसे उत्तम कार्य का सेवन किया है अतः वह धार्मिक स्त्री है। और जिसने जीवरक्षाके बहानेसे व्यभिचारका सेवन किया है वह साधु दर्शनार्थ व्यभिचार सेवन करने वाछी स्त्रीके समान ही दुरात्मा है। परन्तु आप छोग साधु दर्शनार्थ आई हुई उन र दोनों स्त्रियोंमें तो झट भेद बतछा देने हैं और जीव रक्षाके विषयमें उक्त दोनों स्त्रियोंको एक समान ही पापिनो बतछाते हैं इसका कारण क्या है ? यह तो आपका एक दुराबह है।

जब कि साधु दर्शनार्थ अपने जेवरसे प्रेम हटाने वाली स्त्री धार्मिक हो सकती है तो जीवरक्षार्थ अपने जेवरका प्रेम हटाने वालो स्त्री धार्मिक क्यों नहीं हो सकती ? अतः द्रव्य दान देकर जीव रक्षा करने वालो स्त्रीको पापिनो कहना पापियोंका कार्य्य समझना चाहिये।

## (बोल २१ वां समाप्त)

(प्रेंसक)

अमिविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १४९ पर निशीथ सूत्र उद्देशा १३ बोल २७ का नाम लेकर लिखते हैं:—

"अथ अठे गृहस्थ तथा अन्य तीर्थीने मार्ग भूलाने दुःखी अत्यन्त देखि मार्ग वतायां चौमासी प्रायश्चित्त वहा ते मांटे असंयतिरी सुख साता वाब्छया धर्म नहीं" (भ्र० पृ० १४९)

इसका क्या उत्तर ? (प्रह्मपक)

निशीथ सूत्रका वह पाठ लिख कर इसका समाधान दिया जाता है वह पाठ यह है:— "जे भिक्खू अन्न उत्थियाणंवा गारित्थयाणं णहाणं मुहाणं विष्परियासियाणं मग्गंवा पवेदेइ संधिं पवेदेइ संधिंजवा मग्गं पवेदेइ पवेदंतंवा साइजजइ"

( निशीथ सूत्र उ० १३। बोछ २७)

अर्थ :---

जो साधु, मार्ग भ्रष्ट या दिङ्मूड तथा विपरीत मार्गते जाते हुए गृहस्थ या अन्य यूथिक को मार्ग, या मार्गकी संधि बतलाता है अथवा संधिते मार्ग या मार्गते संधि बतलाता है तथा बतकाते हुए को जो अच्छा जानता है उसे चौमासी प्रायदिवत्त आता है। यह इस पाठ का मूलार्थ है।

यहां यह प्रश्न होता है कि अन्य यूथिक और गृहस्थको मार्ग या उसकी संधि साधु द्वारा नहीं बतलानेका क्या कारण है ? तो इसका उत्तर देते हुए चूर्णीकार इस पाठ की चूर्णीमें बतलाते हैं कि—

मुनिसे बताये हुए मार्गसे जाते हुए गृहस्थ या अन्य यृथिकको कदाचित् कोई चोर छट छे, सिंहादि जङ्गछी जानवर उन्हें दु ख दे, और उस उपसर्गसे कदाचित् उन का प्राण छूट जाय, अथवा वे ही कदाचित् मृगादि पशुओं का हनन करें, इस छिये दयावान मुनि अन्य यूथिक और गृहस्थको मार्ग नहीं बतलाते। वह चूर्णी यह है:—

"तेण पहेण गच्छंताणं सावयोवदवं सरीरोविह तेणोवदवं पार्वेति जंबा ते गच्छंता धन्नेसि उवदवं करेंति ।''

अर्थात् साधुके बताये हुए मार्गसे जाते हुए अन्य यूथिक और गृहस्थको कदा-चित् जङ्गली जानवरोंसे उपद्रव हो अथवा चोरोंसे वे लुट लिये जायं या वे हो किसी जीव पर उपद्रव कर बैठें अत: साधु अन्य तीर्थी और गृहस्थ को मार्ग नहीं बतलाते। यह ऊपर लिखी हुई चूर्णीका अर्थ है।

यहां चूर्णीकारने स्पष्ट खिखा है कि अन्य यूथिक और गृहस्थ पर होने वाले या उनके द्वारा दूसरे पर किये जाने वाले उपद्रवकी संभावनासे साधु मार्ग नहीं बतलाते परन्तु जीवरक्षाको या दुःखसे बचानेको बुरा जान कर नहीं अतः निशीथ सूत्रके इस पाठका नाम लेकर जीवरक्षामें पाप कहना अज्ञान मूलक है।

इसी पाठका नाम लेकर भीषणजीने अनुकम्पाको सावद्य बतलाया है। अनुकम्पा की ढालमें उन्होंने लिखा है:—

"गृहस्थ भूलो ऊजड़ वनमें। अटवीने वले ऊजड जावे। अनुकम्पा आणी साधु मार्ग वतावे। तो चार महीना रो चारित्र जावे। आ अणुकम्पा सावज जाणो" यह भीषणजीकी प्ररूपणा एकान्त मिथ्या है शास्त्रमें कहीं भी अनुकम्पा को सावद्य नहीं कहा है और इस पाठकी चूर्णोमें भी रास्ता नहीं बतानेका कारण अनुकम्पा का सावद्य होना नहीं लिखा है प्रत्युत भावी उपद्रवकी आशङ्कासे रास्ता बतानेका निष्ध करके अनुकम्पाका समर्थन किया है अत: असंयतिकी प्राणरक्षाको पाप और अनुकम्पा को सावद्य बताना इनका अज्ञान है।

यदि इनसे पूछा जाय कि कोई मनुष्यका झुण्ड आपके पूज्यजीके दर्शनार्थ प्रामान्तरको जाना चाहे और वह आपसे मार्ग पूछे तो आप वतला सकते हैं या नहीं ? यदि कहें कि हम नहीं बतला सकते तो पूछना चाहिये कि क्या आपके पूज्यजीका दर्शन सावद्य है ? नहीं तो आप दर्शनार्थ जाने वालेको मार्ग क्यों नहीं बतलाते हैं ? यदि वह कहें कि "पूज्यजीका दर्शन तो सावद्य नहीं है परन्तु रास्ता वतलाना साधुका कल्प नहीं है इसलिये हम रास्ता नहीं बतलाते" तो सिद्ध हुआ कि जैसे आपके पूज्यजीका दर्शन सावद्य नहीं है तथापि रास्ता बताना कल्पमें न होनेसे आप रास्ता नहीं बताते उभी तरह किसी प्राणीका दुःख दूर करना, अथवा अनुकम्पा करना सावद्य नहीं है परन्तु रास्ता बताना साधुका कल्प न होनेसे साधु रास्ता नहीं बतलाते। यदि वह कहें कि पूज्यजीके दर्शनार्थ जाने वालेको निरवद्य भाषासे रास्ता बतानेमें कोई दोष नहीं है तो उसी तरह प्राणियों के कष्ट निवरणार्थ निरवद्य भाषासे रास्ता बता देनेमें भी दोष नहीं मानना चाहिये।

# (बोल २२ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमिविध्वंसकसनकार भ्रम० ए० १४९ पर ठाणांग सूत्र ठांणा ३ का मूल पाठ लिखकर उसकी समाचोलना करते हुए लिखते हैं:—"अथ अठे पिण कह्यो हिंसादिक सकार्य्य करता देखि धम उपदेश देई समझावणो तथा अनवोल्यो रहे तथा उठि एकान्त जावणो कह्यो पिण जवरीसू छड़ावनो न कह्यो तो रजोहरणथी मिनकीने डरा- थने' इंदुराने बंचावे त्यांने आत्मात्मरक्षक किम कहिए"

( भू० वि० पृ० १४९ ) इसका क्या उत्तर ? ( प्ररूपक )

ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा ३ उद्देशा ४ के पाठका नाम छेकर जीवरक्षाका निषेध करना मिथ्या है उस पाठमें मरते प्राणीकी प्राणरक्षा करनेका निषेध नहीं है। देखिये वह पाठ और उसकी टीका ये हैं:—

### "तओ आयरक्खा पन्नत्ता तंजहा—धम्मियाए पडिचोय-णाए भवइ तुसिणीए वासिया उचित्तावा आया एगंत मवक्कमेज्जा"

( ठणाङ्ग ठाणा ३ उद्देशा ४ ) .

टीका

"आत्मानं रागद्वेषा दे रक्तत्या द्भव कूषा द्वारक्षन्तीति आत्मरक्षाः। "धिम्मयाए पिंडचोयणा" ए ति धार्मिकोपदेशेन नेदं भवादशा मुचित मित्यादिना प्रेरियता उपदेशा भवित अनुकूछेतरोपसर्ग कारिणः। ततोऽसावुपसगकरणान्निवर्तते ततोऽक्तत्या सेवा न भवती त्यात्मा रिक्षितो भवित। तुष्णीकोवा वार्चियम उपेक्षकः स्यादिति प्रेरणाया अविषये उपेक्षणा सामर्थ्येच ततः स्थानादुत्थाय आत्मना एकान्तं विजनम् अन्यं भूमिभाग मवकामेद् गच्छेत्"।

अर्थ:—

जो पुरुष रागद्वे बसे, अनुचित आचरणसे, तथा भवकूगसे अपनी आत्माकी रक्षा करता है वह आत्मरक्षक कहलाता है। उस आत्मरक्षक पुरुषके पास आकर यदि कोई अनुकूल उपस्ता करे तो धपोंदेश देकर समझाना चाहिये। कहना चाहिये कि—"आप जैसे पुरुषको यह आचरण करने योग्य नहीं है" इस उपदेशको छनकर यदि वह उपस्ता करनेवाला उपस्ता करना बन्द कर दे तो साधुसे अकार्य्यकी सेवा नहीं होतो किन्तु साधुकी आत्मा अकृत्य आचरणसे बंच जाती है। अथवा चुप रहकर साधु उस उपस्ताका सहन करलेवे सो इस प्रकार भी अनुचित आचरणसे उसकी आत्मा रिक्षत होती है। यदि उपस्ता करनेवाला धर्मी-पदेश देने योग्य न हो और साधुसे उपस्ता भी न सहा जा सके तो बहांसे हरकर किसी एकान्त स्थानमें साधुको चला जाना चाहिये। इसप्रकार अनुचित आचरणने साधुको अपनी आत्माकी रक्षा करने चाहिये।

(यह उक्त मूलपाठका टीकानुसार अर्थ है)

यहां अनुकूछ या प्रतिकूछ उपसर्ग करनेवाछेके प्रति रागद्वेष और अकृत्य आचरणसे बंचनेके छिये आत्म रक्षक पुरुषको तीन उपाय बताये हैं' (१) धर्मीपदेश देना (२) उपसर्गको सह छेना (३) वहांसे इटकर एकान्तमें चढा जाना। इसमें हिंसक द्वारा मारे जाते हुए प्राणीकी प्राणरक्षा करने, या उसके छिये धर्मीपदेश देनेका निषेध नहीं किया है अतः इस पाठका नाम छेकर मरते प्राणीकी प्राणरक्षा करनेमें-पाप बतछाना एकान्त मिथ्या है।

इस पाठकी समालोचनामें जीतमलजीने लिखा है कि "पिण जवरी सूं हुडा वणो न कह्यो" इस लेखसे प्रतीत होता है कि जीतमलजी जवरजस्तीसे जीव बंचानेमें पाप कहते हैं उपदेश देकर जीव बंचानेमें पाप नहीं कहते परन्तु यह बात भी मिथ्या है। यह उपदेश देकर भं। जीवरक्षा करनेमें पापही कहते हैं। इनका मन्तन्य, इनके लेख और भीषणजीकी ढाल लिखकर विस्तारके साथ बतलाया जा चूका है इसलिए इनका यह लिखना कि "पिण जवरी सूं लोडावणों न कहां।" जनताको धोखा देना है।

आगे चलकर जीतमलजीने लिखा है कि "र शोहरणथी मिनकीने हरायने ऊंटु-राने बंचावे त्यांने आत्मरक्षक किम कहिए" इनकी यह बात भी असंगत है जो द्यालु मनुष्य ओघासे विल्लीको डराफर चृहेकी प्राणरक्षा करता है वह कौनसा अनुचित कार्य्य करता है जिससे वह अत्मरक्षक नहीं कहा जाय ? यदि कहो कि "किसी प्राणी-को भय देना उचित नहीं है और वह बिल्लोको भय देकर चुहेकी रक्षा करता है इस-लिये विल्लीको भय देनेके कारण वह आत्मरक्षक नहीं है" तो जो साध, मारनेकेलिये आती हुई गाय भैंसको तथा काटनेके लिये आते हुए कुत्ते को ओघासे दराकर अपनी रक्षा करता है वह आत्मरक्षक कैसे कहला सकना है ? क्योंकि वह भी कुत्ते, गाय भैंसको ओघासे उराता है ? इसिछिये उसे भी आत्मरक्षक नहीं कहना चाहिए। यदि कहो कि जो साधु मारनेके लिये आती हुई गाय भैंसको तथा काटनेके लिये आते हुए कते को ओधासे डराकर अपनी रक्षा करता है वह कुछ भी अनुचित कार्य नहीं करता अत: वह आत्मरक्षक ही है तो उसी तरह यह भी समझो कि जो दयालु पुरुष ओघा से बिल्लीको डराकर चूहेकी रक्षा करता है वह भी अनुचित कार्य्य नहीं करता प्रत्युत बिही को हिंसाके पापसे बचांता है और चूहेकी प्राणरक्षा करता है इसलिये वह अपनी और दसरेकी दोनोंकी रक्षा करता है किसीकी भी हानि नहीं करता इसिलये वह धार्मिक ही है पापी नहीं है अतः भूमविध्वंसनकारकी पूर्वोक्त बात भी मिथ्या है।

## (बोल २३ वां समाप्त)

(प्रेक)

भूम विध्वंसनकार भूमविध्धंसन पृष्ठ १५१ पर निशीथ सूत्र उद्देशा ११ बोल १७० का मूल पाठ लिखकर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ अठे पर जीवने विहाव्यां विहावताने' अनुमोद्यां चौमासी प्रायश्चित्त कहयो तो मिनकीने डरायने उंदुराने पोषगो किहांथी अने असंयतिना शरीरनी रक्षा किम करणी" (अ० द० १५१) इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

निशीथ सूत्रके मूलपाठमें किसी प्राणीको भय देनेसे साधुको चौमासी प्रायश्चित्त होना कहा है इसलिए ओघासे बिलीको डराकर चूहेकी रक्षा करना पाप है तो काटनेके लिए आते हुए कुत्ते को और माग्नेके लिए आती हुई गाय भैंसको ओघासे डराकर अपनी रक्षा करनेमें भी पाप ही होना चाहिए। परन्तु भ्रम विध्वंसन कारके मतानुयायी साधु कुत्ते, गाय, भैंस आदि प्राणियोंको ओघासे डराकर अपनी रक्षा कर लेते हैं और इससे निशीथ सूत्रकी आज्ञाका उलंघन भी नहीं मानते परन्तु ज्योंही बिलीको डराकर चूहेकी रक्षा करनेका प्रश्न आता है त्योंही झटपट निशीथ सूत्रकी आज्ञाका उलंघन होने का कोलाहल मचाने लगते है यह इनका दूसरे जीवोंपर द्वेष करनेके सिवाय और कुल नहीं है। जब कि ओघासे गाय भैंस और कुत्ते को डराकर अपनी रक्षा करनेमें निशीथ की आज्ञा उलंघन नहीं होती तब ओघासे बिलीको डराकर चूहेकी रक्षा करनेमें निशीथ सूत्रकी आज्ञा उलंघन कसे हो सकती है ? यह बुद्धिमानोंको स्वयं सोच लेना चाहिए।

वास्तवमें, किसी जीवको संतानेके अभिप्रायसे भय देना पाप है और इसी पाप के लिए निशीथ सूत्रके मूलपाठमें प्रायश्चित्त कहा गया है। किसी जीवको पापसे बचाने, तथा आत्मरक्षा और पर रक्षा करनेके लिए नासमझ प्राणीको भय दिखाकर हटा देना पाप नहीं है और उसके लिए निशीथ सूत्रमें प्रायश्चित्त भी नहीं कहा गया है क्योंकि किसी ना समझ प्राणीको भय दिखाकर जो पाप करनेसे हटाता है या आत्मरक्षा तथा पर रक्षा करता है उसका अभिप्राय उस नासमझ प्राणीको संतानेका नहीं किन्तु उसे पाप करनेसे हटानेका होता है इसलिए यह पाप नहीं कहा जा सकना यह तो उस प्राणी का कल्याण करना है फिर इसमें प्रायश्चित्त केंसे हो सकता है ? यह हरएक बुद्धिमान समझ सकता है। अतः निशीथ सूत्रका नाम लेकर जीव रक्षा करनेमें पाप बताना अझा-नियोंका कार्य्य समझना चाहिए।

# (बोल २४ वां)

(प्रेरक)

अमविध्वंसनकार भ्रम० पृ० १५१ पर निशीथ सुत्र उद्देशा १३ बोल १४ का मूल पाठ लिखकर उसकी समालोक्ता करते हुए लिखते हैं—

"अथ अठे गृहस्थनी रक्षा निमित्ते मंत्रादिक विद्यां अनुमोद्यां चौमासी प्राय-हिचत कह्यो । तो जे उंतुरादिकनी रक्षा साधु किम करे । अने जो रक्षा कियां धम हुवे तो डाकिनी ज्ञाकिनी भूतादिक काढ़ना सर्पादिकना जहर उतारना, औषधादिक करी असंयतिने वंचवणा। अने जो एतला बोल न करणा तो असंयतिना शरीरनी रक्षा पिण नकरणी (भ्र० प० १५२) इसका क्या समाधान ?

#### (प्ररूपक)

निशीथ सुत्रका वह पाठ छिखकर इसका समाधान किया जाता है। वह पाठ यह है:—

"जे भिक्ख अण्णउत्थिवंवा गारित्थियवा सहक्रममं करेइ कर-तंवा साइज्जइ।"

( निशीथ उ० १३ बोछ १४ )

अर्थ--

जो साधु गृहस्थ या अन्य यूथिकको भूति कर्म करता है अथवा भूति कम करनेवालेको अच्छा जानता है उसे प्रायश्चित्त होता है।

इस पाठमें साधुको भूति कर्म करनेका निषेध किया है किसी मरते प्राणीको अ-पनी करूप मर्ट्यादानुसार रक्षा करनेका निषेध नहीं किया है किन्तु भ्रमविष्वंसनकारको चाहे जिस पाठमें जीवरक्षा करने का निषेध ही निषेध सूझ पड़ता है निशीध सूत्रमें यह भी पाठ आया है कि:—

"जेभिक्खू विस्ता पिण्डं भुंजइ भुंजंतंवा साइस्जई" "जेभिक्खू मंत पिण्डं भुंजइ भुंजंतंवा साइस्जई" "जेभिक्खू जोग पिण्डं भुंजइ भुंजंतंवा साइस्जई"

(निशीथ सूत्र)

अर्थः--

. जो साधु विद्या वृत्ति से आहार पानी छेता है जो मन्त्र और योग वृत्ति से आहार पानी छेता है या छेने वाछे साधु को अच्छा समझता है उसे प्रायश्चित्त होता है। यह इस पाठका मूळार्थ है।

इस पाठमें जैसे विद्या मंत्र और योग दृत्तिसे साधुको आहार पानी हेना वर्जित किया है अपनी कल्पमर्थ्याद।नुसार आहार हेना वर्जित नहीं किया है उसी तरह निशीथके पूर्वोक्त पाठमें भूति कमें करनेका निषेध किया है अपनी कल्प मर्थ्याद।नुसार जीव रक्षा करनेका निषेध नहीं किया है यदि जीव रक्षा करनेसे प्रायश्चित्त वतलाना होता तो वह भूति कमें करनेका नाम क्यों होते ? क्योंकि केवल भूति कार्यसे ही रक्षा नहीं होती रक्षा करनेके अनेकों उपाय होते हैं इसलिए सामान्य रूपसे यही लिख देते कि— "जे भिक्सू अन्त उत्थियंवा गारित्थयं वा स्क्खइ रक्संतं वा साइज्जइ"

ऐसा लिखनेपर जीवरक्षाका निषेध सरल रीतिसे हो जाता परन्तु ऐसा नहीं लिख कर शास्त्रकारने मृति कर्म करनेका निषेध किया है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि शास्त्रकारको भृतिकर्म करनेमें प्रायश्चित बतलाना है जीवरक्षा करनेमें नहीं।

जैसे किसी मनुष्यको प्रतिवोध देना पापका कार्य्य नहीं है तथापि यदि कोई साधु किसीको भूत कर्मके द्वारा प्रतिवोध देवे तो उसे अवश्य ही निशीथ सूत्रके इस पाठके अनुसार प्रायश्चित्त होगा परन्तु वह प्रायश्चित्त प्रतिवोध देनेका नहीं किन्तु भूति कर्म करनेका है उसी तरह जो भूतिकर्मके द्वारा किसीकी रक्षा करता है उसको भूति कर्म करनेका प्रायश्चित्त आता है जीवरक्षा करनेका नहीं क्योंकि जीवरक्षा करना दीक्षा देनेके समानही धर्म है पाप नहीं है।

इसी तरह डाकिनी, शाकिनी, और भूत आदि निकालना तथा सर्प आदिका जहर उतारना, और, औषध आदि बांटना साधुका कल्प नहीं है अत: इन कार्यों को साधु नहीं करते परन्तु मरते प्राणीकी अपने कल्पानुसार रक्षा करते हैं क्योंकि मरते प्राणीकी रक्षा करना प्रतिवोध देनेके समान ही एकान्त धर्मका कार्य है पाप नहीं है इसलिये कुतकों की सहायतासे मरते प्राणीको प्राणस्था करनेमें पाप कहना निर्दे य जीवोंका कार्य्य समझना चाहिये।

# (बोल २५ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंससनकार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ १५२ से छेकर १५६ तक उपासक दशांग सूत्रका मूलपाठ लिखकर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ अठे पिण कहो। चुल्लगी प्रिय श्रावकरा मुंहडा आगे देवता तीन पुत्रांना शूला किया पिण त्यांने बंचाया नहीं माताने बंचावा उठ्यो ते पोषा व्रत भांग्यो कहो। ते उंदुरादिकने साधु किम बंचावे ( श्र० द० १५९ इसका क्या समाधान ? )

( प्रस्तपक )

भूमविध्वंसनकारका सिद्धान्त है कि "हिंसकको हिंसको पापसे कंकानेके लिये उपदेश देना चाहिये किन्तु मस्ते जीवकी रक्षाके लिए नहीं" अतः इनके मतानुसार वहां वह प्रश्न होता है कि "चुल्यी प्रिय अवकने उसके सामने हिंसा करते हुए हिंसक पुरुषको हिंसाके पापसे बंचानेके लिए धर्मीपदेश क्यों नहीं दिया ?"

क्योंकि हिंसक प्राणीको हिंसा नहीं करनेके उिये उपदेश देना तो भूमविध्वंसन कारके मतमें भी धर्म ही है।

यदि कहो कि हिंसकको हिंसाके पापसे वंचानेके लिये धर्मीपदेश देना धर्म तो है परन्तु वह पुरुष बिलकुछ अनार्थ्य और अयोग्य था उसे उपदेश देना निष्फल जानकर चुल्लगी प्रियने उपदेश नहीं दिया था तो इसी तरह सरल बुद्धिसे यह भी समझो कि जीवरक्षाके लिये धर्मीपदेश देना धर्म तो है परन्तु वह पुरुष अनार्थ्य और अयोग्य था उसे जीवरक्षाके लिए उपदेश देना निष्फल जानकर चुल्लगी प्रियने उपदेश नहीं दिया। अतः चुल्लगी प्रिय श्रावकका हष्टान्त देकर जीवरक्षा करनेमें पाप बताना इनका अज्ञान समझना चाहिए।

इसीतरह माताकी रक्षाके लिये प्रवृत्त होनेसे चुलगी प्रियके व्रतियमका भंगवताना भी अज्ञान है क्योंकि हिंसक पुरुषपर क्रोध करके उसे मारणार्थ दौड़नेसे चुलगी प्रियके व्रत नियम नष्ट हुए थे माताकी रक्षाका भाव आनेसे नहीं देखिये वहांका मूलपाठ और टीका ये हैं:—

"तएणं साभदा सात्थवाही चुलणी पियं समणोवासयं एवं वयासी नो खलु केइ पुरिसे तव जाव कणीयसं पुत्तं साओ गिहाओ निणोइ २ ता तव अग्गओ घाएइ। एसणं केइ पुरिसे तव उवसग्गं करेइ एसणं तुमे विद्रिसणे दिहे तंणं तुमं एयोणं भग्गवए भग्ग णियमे भग्ग पोसहे विहरसि"

(टीका)

"भगवए" ति भग्नत्रनः स्थूलप्राणातिपातिवरतेर्भावतोभग्नत्वात् तिष्टना-नाशार्थे कोपेनोद्धावनात् । सापराधस्यापित्रताविषयीकृतत्वात् । भग्निनयमः कोपोदये नोत्तरगुणस्य क्रोधाभिग्रहरूपस्य भग्नत्वात् । भग्नपोषधः अव्यापार पोषरूपस्य भगत्वात्"

( मुलार्थ )

इसके अनन्तर उस भद्रा सार्थवाहिनीने कहा कि हे चुलगी प्रिय! तुम्हारे ज्येष्ठ पुत्र से लेकर यावत् कनिष्ठ पुत्रको घरसे बाहर लाकर तुम्हारे समक्ष किसीने भी नहीं मारा है। यह तुम्हारे पर किसीने उपसर्ग किया है तुमने जो देखा है वह मिथ्या दृश्य था। इस समय तुम्हारे तत नियम और पोषध नष्ट हो गये हैं। यह उपर लिखे मुलपाठका अर्थ है।

इस मूल पाठमें भद्रासार्थवाहिनीने चुल्लीप्रियके व्रत नियम और पोषध भंग होनेकी जो बात कही है इसका कारण बतलाते हुए टीकाकारने यह कहा है— (टीकार्थ)

चुल्णी प्रिय श्रावकका स्थूल प्राणातिपात विरमण ब्रत भावसे नष्ट हो गया क्योंकि वह क्रोध करके हिंसकको मारनेके लिये दौड़ा था। व्रतमें अपराधी प्राणी को भी मारनेका त्याग होता है। उत्तर गुण—क्रोध नहीं करने का जो अभिग्रह था वह क्रोध करनेसे नष्ट हो गया और अप्रयत पूर्वक दौड़नेसे उसका अन्यापार पोषध नष्ट हो गया" यह टीकाका अर्थ है।

यहां टीकाकारने व्रत नियम और पोषध भंगका कारण बतलाते हुए यह स्पष्ट लिखा है कि "हिंसक पर क्रोध करके मारणार्ध दौड़नेसे चुलगी प्रियके व्रत नियम और पोषय नष्ट हुए थे" मानृरक्षाका भाव आनेसे व्रत नियम और पोषध भङ्ग होना नहीं कहा है अतः चुलगी प्रियके हृदयमें मानृरक्षाके भाव आनेसे और मानृरक्षार्ध प्रवृत्त होने से उसके व्रत नियम और पोषय का भङ्ग बताना कपूतों का कार्य्य समझना चाहिये।

इसी तरह भीषगजीने मूढ मितयोंको बहकानेके छिये माताकी अनुकम्पा करनेसे चुछगी प्रियका व्रत भङ्ग होना कहा है। उन्होंने छिखा है:—

"इम सुणने चुलगी पिया चल गयो, माने राखग रो करे उवाय रे। ओतो पुरुष अनार्थ्य कहे जिसो, झाल राखूं ज्यों न करे घातरे। ओतो भद्रा बंचावण ऊठियो, इणरे थामो आयो हाथरे। अनुकम्पा आणी जननी तणी तो भांग्या ब्रहरे नेमरे। देखों मोह अनुकम्पा एहवी, तिणमें धर्म कहीजे केमरे"

( अनुकम्पा विचार ढाल ७ कडी ३५ )

इनके कहनेका भाव यह है कि किसी मरते प्राणीकी प्राणरक्षार्थ अनुकम्पा करना मोह अनुकम्पा है चुलणी प्रियने माताकी रक्षांके लिये अनुकम्पा की थी इसीसे उसका व्रत भङ्ग हुआ क्योंकि वह मोह अनुकम्पा थी। इनकी यह प्ररूपणा शास्त्र विरुद्ध है। टीकांके प्रमाणसे भी पहले बतला दिया गया है कि कोधित होकर हिंसकंके मारणार्थ दौड़नेसे चुलणी प्रियक व्रत नष्ट हुआ था माताकी अनुकम्पासे नहीं क्योंकि व्रत पौषध के समय आवकंको हिंसाका त्याग होता है अनुकम्पाका त्याग नहीं होता अतः हिंसांके भाव आनेसे ही व्रत भङ्ग हो सकता है अनुकम्पाके भाव आनेसे नहीं। भीषगजी ने सामायक और पोषधंके समय अग्नि सर्पादिका भय होने पर जयणांके साथ निकल जाने की आज्ञा दी है। जैसे कि उन्होंने लिखा है:—

"लाय सर्पादिकरा भयथकी, जयणासूं निसर जायजी। राख्या ते द्रव्य ले जावता सामाइरो भंगनथायजी। पोषाने सामायक व्रतना सरीखा छै पच्चक्खाणजी। पोषाने सामायक व्रतने यहां पोषामें सरीखा छै आगारजी"

( श्रावक धर्म विचार नवम व्रतकी ढाल )

इस ढालमें भीषणजीने यह आज्ञा दी है कि "अग्नि सर्पादिका भय होने पर श्रावक यदि जयणाके साथ निकल जाय तो उसका व्रत नष्ट नहीं होता।"

यदि सामायक और पौषधके समय अनुक्रम्पा करना बुरा है तो अग्नि सर्पादिका भय होने पर श्रावक जयणाके साथ कैसे निकल सकता है ? क्योंकि यह भी तो अपने ऊपर अनुक्रम्पा ही करना है । यदि कहो कि अपने पर अनुक्रम्पा करनेसे व्रत भङ्ग नहीं होता किन्तु दूसरे पर अनुक्रम्पा करनेसे होता है इसिल्ये सामायक और पौषधमें अपनी अनुक्रम्पाके लिये जयणाके साथ निकल जानेमें कोई दोष नहीं है तो फिर सुरादेवका व्रत भङ्ग क्यों हुआ था क्योंकि उसने किसी दूसरे पर अनुक्रम्पा नहीं करके अपने पर अनुक्रम्पा की थी। देखिये वह पाठ यह है:—

"तएणं से सुरादेवे समणोवासए घन्नं भारियं एवं वयासी— एवं खलु देवाणुष्पिए! केवि पुरिसे तहेव कहइ जहा चुलणीपिया। घन्नाविभणइ—जाव कणीयसं नो खलु देवाणुष्पिया! तुब्भंकेऽवि पुरिसे सरीर गंसि जमग समगं सोखस रोगायंके परिपक्तिखवइ। तएणं केवि पुरिसे तुब्भं उवसगां करेइ सेसं जहा चुलणोपियसस तहा भणइ"

( उपासक दशांग अ० ४ )

व्यर्थ:---

इसके अनन्तर उस छरादेव श्रमणोपासकने धन्या नामक अपनी भार्यासे अपना सारा वृत्तान्त चूर्णी प्रिय श्रावकके समान ही कह छनाया। यह छन कर धन्याने कहा कि है देवानु-प्रिय! किसीने भी तुम्हारे ज्येष्ठ पुत्रसे लेकर यावत् कनिष्ठ पुत्रको नहीं मारा है और कोई भी तुम्हारे शरीरमें एक ही साथ सोलह रोग नहीं डाल रहा था किन्तु यह किसीने तुम्हारे पर उपसग किया है। शेष बातें चूर्णीप्रियकी माताके समान धन्याने अपने पतिसे कहीं। अर्थात् "तुम्हारा वत नियम और पौषध इस समय भङ्ग हो गये" यह, धन्याने अपने पतिसे कहा।

यहां मूलपाठमें चूर्गों प्रिय श्रावकके समान ही सुरादेव श्रावकका व्रत नियम और पौषध भङ्ग होना कहा गया है अत: भीषण मतानुयायियोंसे पुछना चाहिये कि "सुरादेवका व्रत नियम और पौषध क्यों भङ्ग हुए ?। सुरादेवने अपनी अनुकम्पा की थी दूसरे की नहीं की थी, और अपनी अनुकम्पासे श्रत नियम और पौषध का भङ्ग होना भीषणजीने भी नहीं माना है फिर सुरादेवके व्रत नियम और पौषध भङ्ग होनेका क्या कारण है ?। यदि कही कि सुरादेव के व्रत नियम और पौषध अपनी अनुकम्पाके कारण नहीं नष्ट हुए किन्तु अपराधीको मारणार्ध्य कोधित हो कर दौड़नेसे नष्ट हुए तो फिर यही बात नूर्गीप्रिय आवक के विषयमें भी तुमको मानना चाहिये। चूर्गीप्रिय और सुरादेव के सम्बन्धमें आये हुए पाठोंमें बिल्कुल समानता है केवल मेद हतना हो है कि चुर्णीप्रियने अपनी माता पर अनुकम्पा की थी और सुरादेव ने अपने ऊपर की थी। यदि माता के उपर अनुकम्पा करनेसे बुर्णीप्रियका व्रत भड़ होना मानते हो तो फिर सुरादेव का अपने पर अनुकम्पा करनेसे व्रत भड़्त मानना पड़ेगा और जैसे चूर्णी प्रियकी मातृ अनुकम्पाको सावग्र कहते हो उसी तरह सुरादेव की अपनी अनुकंपाकोभी सावग्र कहना होगा ऐसी दशामें भीषणजीने उकत ढालमें सामायक और पौष्यमें अपने पर अनुकम्पा करके अग्नि सर्पीदिके भयसे बचनेके लिये जयणाके साथ जो निकल जानेकी आज्ञा दी है वह बिल्कुल मिथ्या सिद्ध होगी अत: अपनी अनुकम्पाको मीषण मतानुयायी सावग्र नहीं कह सकते अत: जैसे सुरादेव की अपनी अनुकम्पा सावग्र नहीं थी और उससे व्रत नियम तथा पौषध नष्ट नहीं हुए थे उसी तरह चूर्णीप्रिय की भी माता के उपर अनुकम्पा सावग्र नहीं थो और उससे उसके व्रत नियम भंग नहीं हुए थे इसल्ये चूर्णीप्रियका उदाहरण देकर अनुकम्पाको सावग्र बतलाना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

# (बोल २६ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमिक्धंसनकार भ्रमिक्धंसन पृष्ट १५९ पर आचारांग सृत्रका मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अध अठे कह्यों जे पाणी नावामें आवे घणा मनुष्य दूवता देखे पिण साधुने मन वचन करी बतावणों नहीं जो असंयतिरों जीवणों वाव्छथा धर्म हुवे तो नावामें पाणी आवतों देखि साधु क्यों न बतावे। केतला एक कहे जे लाय लाग्यां ते बररा केवाड उगाडना तथा गाडा हेठे बालक आवे तो साधुने उठाय लेगों इमि कहे तेहनों उत्तर—जे लाय लाग्यां ढाडा वाहिरे काढना तो नावामें पानी आवे ते क्यूं न बता-वणों" (अ० पृ० १५९)

इसका क्या समाधान

( प्ररूपक )

भ्रमिविध्वंसनकार दूसरे प्राणीकी रक्षा करना पाप मानते हैं परन्तु अपनी रक्षा करना पाप नहीं मानते। अपनी रक्षा करना तो वे साधुका कर्राव्य मानते हैं ऐसी दशा में दूसरेकी रक्षाके लिये न सही, अपनी रक्षाके लिये साधु नावमें आता हुआ पानी क्यों नहीं बतला देता ? क्योंकि नावमें पानी आने पर दूसरे लोगोंके समान साधु स्वयं भी तो हूब सकता है फिर वह अपनी रक्षाके लिये पानी क्यों नहीं बताता ? यदि कहो कि अपनी रक्षा करना साधुका कर्नाव्य तो है परन्तु पानो बतलानेकी जिन आज्ञा नहीं है यह साधुका कल्प नहीं है इसलिये साधु नावमें आता हुआ पानी नहीं बतलाता तो उसी तरह यह भी समझो कि दूसरे जीवकी रक्षा करना साधुका कर्नाव्य है परन्तु पानी बतलाना उसका कल्प नहीं है इसलिये साधु नावमें आता हुआ पानी नहीं बतलाना।

भीषगजी ने लिखा है कि "आप डूबे अनेरा प्राणी अनुकम्पा किगरी नहीं आणी "

अर्थात् नावमें बैठा हुआ साधु आप भी डूवे और दूसरे प्राणी भी डूव जांयं परन्तु साधु किसी पर अनुकम्पा न करे। ऐसा माननेसे भीषगजीके सम्प्रदाय वाले साधु ठाणांग सूत्रकी पूर्वोक्त चतुर्भगीके चौथे भंगमें शामिल होते हैं क्योंकि उस चतुर्भगी के चौथे भंग वाले जीव न अपनी अनुकम्पा करते हैं और न परकी, जैसे काल शौरिक आदि, किन्तु यह बात शास्त्र तथा इनके अपने सिद्धांतसे भी विरुद्ध है। जीतमलजीने लिखा है कि:—

"अथ अठे विग कह्यो जे साधु पोतानो अनुकावा करे विग आगलानी अनुकावा न करे" (भ्र० पु० १४७)

यह लिख कर जीतमलजीने अपनी अनुकम्पा करना साधुका कर्त व्य बतलाया है तथा इनके मतानुयायी साधु गाय भैंस कुत्ता आदिसे अपनी रक्षा करते हैं और अपने शरीर की रक्षाके लिये आहार पानी का अन्त्रेषण करते हैं इस लिये पूर्वोक्त ढालमें भीषणजीने जो यह लिखा है कि "आप डूवे अनेरा प्राणी अनुकम्पा किणरी नहीं आणी" यह इनके अपने सिद्धांत और आचारसे भी विपरीत है परन्तु पर जीव की प्राण रक्षा का खण्डन के आवेश में आकर भीषण जी ने अपनी रक्षा का भी निषेध कर दिया है अत: आचारांगके मूलपाठसे जीवरक्षाका निषेध करना जीतमलजी और भीषण जी का अज्ञान समझना चाहिये।

वास्तवमें ठाणांग सूत्र ठाणा ४ में कही हुई चौभंगीके अनुसार स्थविर कल्पी साधु अपनी और दूसरेकी दोनोंकी रक्षा करते हैं परन्तु नावमें आता हुआ पानी गृहस्थ को बताना उनका कल्प नहीं है इसिछिये वे नावमें आता हुआ पानी नहीं बतलाते। इसो जगह आचारांग सूत्रमें साधुको तैर कर नहीं पार करना कहा है। यदि भीषणजी की उक्तिके अनुसार अपनी रक्षा करना साधुका कर्तव्य नहीं होता तो इस पाठमें नदी तैर कर साधुको अपनी रक्षा करना कैसे बतलाया जाता ? वह पाठ यह है:—

"सेभिक्खूवा उद्गंसि पवमाणे नो हत्थेणं हत्थं पाएण पायं काएण कायं आसाइज्जा से अणासायणाए अणासायमाणे तओ सं० उद्गंसि पविज्ञा।

सेभिक्खू वा उद्गंसि पवमाणे नो उमुग्ग निमुग्गियं करिजा मामेयं उद्गं कन्नेसुवा अच्छोसुवा नक्कं सिवा मुहंसिवा परियाक- जिज्जा तओ संज्ञयामेव उद्गंसि पविज्ञा। सेभिक्खू वा उद्गंसि पवमाणे दुव्वित्यं पाउणिज्ञा खिप्पामेव उविहं विगिंचिज्जवा विसो हिज्जवा नो चेवणं साइजिज्जा। अह पु० पारए सिया उद्गाओ तीरं पाउणित्तए तओ संज्यामेव उद्उद्घेणवा सिसणिद्धेणवा काएण उदगतीरे चिद्विज्जा"

( आचारांग श्रु० २ अ० २६ )

अथ:--

साधु या साध्वी जलसे तैरकर पार करते समय द्दाथसे द्दाथका, पैरसे पैरका और शरीरसे शरीरका स्पर्श न करें । किन्तु अपने अङ्गोंका परस्पर स्पर्श न होने देकर जयणाके साथ जलको पार करें । तैरते समय जलमें हूब्बी न लगावं और अपने आंख, कान, नासिका और मुखमें जल न पैठने दे । जलमें तैरते तैरते यदि साधुके अंग दुबल हो जायँ तो वह अपने उपकरणोंको तुरन्त उसी जगह छोड़ देवे उनमें थोड़ी भी मूच्छां न लावे । यदि भाण्डोपकरणोंको लेकर साधु पार जानेमें समर्थ हो तब उन्हें छोड़नेकी आवश्यकता नहीं है । इस प्रकार जलसे पार हो कर जबतक शरीर से जलके विन्दु गिरें और शरीर भींगा रहे तबतक साधु जलके किनारे पर ही खड़ा रहे, यह ऊपर लिखे हुए पाठका अर्थ है ।

यहां जलसे तैरकर साधुको पार जाना कहा है जलमें डूबकर मरना नहीं कहा है इसलिए इस पाठसे यह स्पष्ट सिद्ध होता है कि साधु अपनी रक्षा करना पाप नहीं समझते ?

जब अपनी रक्षा साधु करता है और उससे उसे पाप नहीं होता तो दूसरेकी रक्षा करनेसे उसे पाप कैसे हो सकता है ? अतः भीषणजीने साधुको जलमें डूब मरनेकी जो बात लिखी है वह एकान्त मिथ्या है।

यदि कोई कहे कि "नदी पार करते समय साधुसे जलके जीवोंकी विराधना तो होती ही है फिर वह नावमें आता हुआ पानी बतलाकर अपनी और दूसरेकी रक्षा क्यों नहीं करता ?। तो इसका उत्तर यही है कि साधु शास्त्रीय विगानानुसार ही अपनी और दूसरे की रक्षा करता है वियानका उल घन करके नहीं करता। नावमें आता हुआ पानी वतलाना साधुका कल्प नहीं है इसलिए वह नावमें आता हुआ पानी नहीं बतलाता। जैसे कि गृहस्थके हाथकी रेखा भी यदि कचे पानीसे भींगो हुई हो तो साधु उसके हाथसे आहार नहीं लेता क्योंकि उसका यह कल्प नहीं है और वही साधु अपवाद मार्गमें नदी भी पार करता है। नदी पार करना उसके कल्पके विरुद्ध नहीं है क्योंकि इसके लिये तीर्थ- करकी आज्ञा है परन्तु नावमें आता हुआ पानी बतलाना आज्ञामें नहीं है इसलिए साधु नावमें आता हुआ पानी नहीं बतलाता परन्तु अपनी और दूसरेकी कल्पानुसार रक्षा करने में साधु पाप नहीं समझता अतः आचारांग सूत्रका नाम लेकर जीव रक्षा करनेमें पाप बताना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिए।

# (बोल २७)

(प्रेक)

अमिविध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन पृष्ठ १६१ पर निशीथ सुत्र उद्देशा १२ बोल १-२ का मूल पाठ लिखकर उनकी समालोचना करते हुए लिखते हैं :—

"अथ इहा "कोलुण पिडयाए" किहतां अनुकम्पा निमित्ते त्रस जीवने बांधे बांध-ताने अनुमोदे भलो जाणे तो चौमासी दण्ड किह्यो अने बांध्या जीवने छोड़े छोड़ताने अनुमोदे भलो जाणे तो पिण चौमासी प्रायिश्चित्त किह्यो बांधे छोड़े तिणने सरीखो प्राय-श्चित्त किह्यो छे। (अ० ए० १६१ इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

निश्चीथ सुत्रका वह पाठ लिखकर इसका समाधान किया जाता है।

"जे भिक्खू कोलुण पिडआए अण्णिरियं तसपाणिजायं तण पासएणवा मुञ्जपासएणवा कट्टपासएणवा चम्म पासएणवा वंघइ वंधनंबा साइज्जइ। जेभिक्खू वंधोल्लयं मुयइ मुर्थनंबा साइ-जजह।'

जो साधु अनुकम्पाके निमित्त किसी श्रस प्राणीको तृण पाससे, मुञ्जके पाससे, काष्ट्रपाससे या चर्म पाससे बांधता है या बांधनेवालेको अच्छा जानता है तथा जो साधु बंधे हुए श्रस प्राणीको छोड़ता है या छोड़ते हुएको अच्छा जानता है उसे चौमासी प्रायश्चित्त आता है। यह इस पाठका अर्थ है। यहां त्रस प्राणीको बांधने और छोड़नेसे साधुको प्रायश्चित्त कहा है उतपर अनुकम्पा करनेसे नहीं क्योंकि अनुकम्पा करनेकी तीर्थङ्करकी आज्ञा है। जैसे साधुको आहार पानी छेनेसे प्रायश्चित्त नहीं होता क्योंकि आहार पानी छेनेकी भगवानकी आज्ञा है परन्तु यदि विद्या वृत्तिसे, या मंत्र वृत्तिसे साधु आहार पानी छेनेकी भगवानकी आज्ञा शिचत्त साधुको होता है। वह प्रायश्चित्त आहार पानी छेनेका नहीं किन्तु विद्या वृत्ति और मंत्र वृत्ति करनेका है उसी तरह निशीथके इस पाठमें जो त्रस प्राणीको अनुकम्पाके निमित्त बांधने अछेड़नेसे प्रायश्चित्त कहा है वह त्रस प्राणीपर अनुकम्पा करनेका प्रायि हिच्त नहीं किन्तु उनको बांधने और छोड़नेका प्रायश्चित्त है। त्रस प्राणीपर कनुकम्पा करना, उनमें शान्ति स्थापित करना, तथा किसी जीवकी प्राणरक्षा करना पाप नहीं है फिर अनुकम्पा करनेसे प्रायश्चित्त कैसे हो सकता है ?

इस पाठके भाष्य और चूर्णीमें स्पष्ट लिखा हुआ है कि "त्रस प्राणीको बांधने और छोड़नेसे अनर्थकी सम्भावना रहती है इसलिये इस पाठमें त्रस प्राणीको बांधने और छोड़नेमें प्रायश्चित कहा है कनुकम्पा करनेसे प्रायश्चित्त नहीं कहा" वह भाष्य और चूर्णी लिखी जाहै।

"अञ्चावेटन मरणं तराय फडुंत आत्त पर हिंसा सिंग खुर पेहणंवा उड्डाहो भइपंता वा " ( भाष्य )

"अईव आवेटियं परिताविज्ञह मरइवा अन्तरायंचभवह । वद्धंचतड फ्फडंतं अप्पाणं परंवाहिंसह एसा संजम विहरणा, तंवा वज्झंतं सिंगेण खुरेणवा काएगवा साहुं पेरेज्जा एवंच साहुस्स आय विराहणा तंच दृद्हुं ज्यो अहें करेज्जा अहो दुहिष्ठ धम्मा पर तित्त वाहिणो एवं पवयणोवघाओ भद्दंत क्रिया असे । भदो संपृद्ध अहो इमे साहवो अम्हे परोवक्खाणघरे वावारं करें ति क्रिया प्रणमणोज्जा दुहिष्ट धम्म चाडु कारिणो कीसवा अम्हं वच्छे वंधंति मुयंतिवा दिक्ष व्यान्स्यओवा निच्छुमेज्जा वो करेज्ञ एए वंधणे दोसा"

अर्थः—

रस्सी आदिसे बांधे हुए पशु अत्यन्त आंटा खाकर कुन्यकार है। एवं वन्धन से पीड़ित होकर तडफडाते हुए अपनी या दूसरेकी हिंसा भी कर देते हैं। इस प्रकार पशु बांधनेसे साधुके संयमकी विराधना होती है। पशु बांधते समय पशु, यदि सींग या खुरसे साधुको मार देवे तो साधुकी अपनी विराधना होती है।

यिद ये बांते न हों तो भी गृहस्थके पशुओंको बांधते और छोड़ते हुए साधुको देखकर छोग साधुको निन्दा करते हैं। वे कहते हैं कि इन साधुओंका धर्म अच्छा नहीं है वे छोग गृहस्थकी नौकरी करते हैं। इस प्रकार प्रवचनकी निन्दा होती है। उस साधु पर श्रेष्ठजन और साधारणजन दोनोंही दोष छगाते हैं श्रेष्ठ पुरुष कहते हैं कि ये साधु मेरे घरके कामकाज करते हैं और साधारण पुरुष कहते हैं ये साधु गृहस्थोंकी खुशा-मद करते हैं। इनका धर्म अच्छा नहीं है ये मेरे वछड़ोंको बांधते हैं और छोड़ते हैं। इन निन्दा आदि कारणोंसे साधुको गाय आदि प्राणियोंका बंधन और मोचन न करना चाहिये। यह उत्पर छिखे हुए भाष्यकी चूर्णीके पाठका अर्थ है।

उक्त भाष्य और चूर्णीमें गाय आदि पशुओं के बांधनेसे अनर्थ होना बतलाकर प्रायिक्त कहा है परन्तु गाय पर अनुकम्पा करनेसे प्रायिक्ति होना नहीं कहा है इसिंछए निशीथ सूत्रके इस पाठका नाम लेकर गाय आदि प्राणियोंपर अनुकम्पा करनेसे प्रायिक्तित बताना अज्ञानियोंका कार्य्य समझना चाहिए।

अव प्रश्न यह होता है कि त्रस प्राणीको बांधनेसे तो अनर्थ होनेकी संभावना है इसिलए निशीथके उक्त पाठमें उन्हें बांधनेसे साधुको प्रायश्चित्त होना कहा है परन्तु बंधे हुए पशुको बंधनसे मुक्त करनेमें कौनसा अनर्थ होता है जिससे बंधे हुए पशुको छोड़नेसे भी प्रायश्चित्त कहा है" तो इसका उत्तर भी इसी भाष्य और चूर्णीमें दिया है, वह निम्नलिखित भाष्य और चूर्णीका पाठ है—

"छः काय अगड विसमे हिय णह पलाय खयइ पीएवा। जोग क्लेम वहन्ती णेवं दोसाय जे बुत्ता"

(भाष्य)

तन्न गाय मुक मडंतं छः काय विराहणं करेज्ञ। अगडे विसमेवा पडिज्ज, तेणेंहिंवा हीरेज्जा नट्टं अटबीए हलंतं अत्थेज्ज मुक्कंवा पछाइयं पुणो वंधितुं न सक्कह । दुगादि सडफ्फ्डिहिंवा खज्जइ । मुक्कंवा माऊए थणात खीरं पीएज्ज । जइवि एवमादि दोषा न होज्ज तहिव गिहिणो विसत्था अत्थेज्ज अमहं घरे साहवो सुतत्थ जोय क्लेम बावारं वहंति मणंति एवं मणेणं चिन्तित्ता अणुत्त सत्ता अप्पणो कम्मं करेंति । अहतहोषभया मुक्कं पुणो वंधंति तत्थणं वन्धने जे दोसा बुत्ता ते भवंति । जम्हा एए दोसा तम्हाण वंधंति णमुयंति" (चूर्णी)

(अर्थ)

बन्धनसे हुटे हुए बछड़े दौड़कर छः कायके जीवोंकी विराधना करते हैं तथा खाई या गड्ढ़े आदिमें गिर जाते भी हैं उन्हें चोर चुरा सकता है या जंगलमें भूलकर इधर उधर भटकते फिरते हैं। भागते फिरते हुए बछड़ोंको फिर बांधनेमें कठिनाई भी होती है। तथा नाहर आहि जीवोंसे यदि वे मार दिए जायें अथवा वे अपनी माता

का दूध पी जावें तो उनका धनी नाराज हो, इत्यादि अनेकों दोष बछड़े आदिकों बंधनसे छोड़नेपर सम्भव होते हैं। यदि ये दोष न हों तो भी इस फार्यमें साधुकी प्रवृत्ति होनेपर गृहस्थके मनमें यह विश्वास हो जाता है कि मेरे घरकी सम्हाल रखने वाले साधु वहां मौजूद हैं मुझे गृह कार्य्यकी कुछ भी चिन्ता करनेकी आवश्यकता नहीं है। यह सोच कर गृहस्थ गृह कार्य्यकी चिन्ता छेड़ कर दूसरे कामोंमें प्रवृत्त हो जाते हैं ऐसी दशामें साधु यदि गृहस्थके पशुओंको बांधे तो उसे बांधनेके दोष छगते हैं अत: साधु गृहस्थके पशुओंको बांधते और छोड़ते नहीं हैं।

यह ऊपर छिखे हुए भाष्य और चूर्णीके पाठोंका अर्थ है।

इसमें स्पष्ट लिखा है कि "वछडे आदिको वंधनसे मुक्त करने पर अने क प्रकारके उपद्रवोंकी संभावना है इसलिये साधु गृहस्थके वछडे आदिको नहीं छोड़ते" यदि छोड़ं तो इन्हीं उपद्रवोंके कारण ही साधुको प्रायश्चित्त होना कहा है परन्तु अनुकम्पा करने से प्रायश्चित्त नहीं कहा है अतः इस पाठका नाम लेकर त्रस प्राणी पर अनुकम्पा करने का निषेध करना भाष्य और चूर्णीसे विरुद्ध है।

गाय आदि प्राणियों पर अनुकम्पा करना महान् धर्मका कार्य है परन्तु उनके बांधने और छोड़नेमें अनर्थकी सम्भावना है इसीछिये उन्हें बांधने और छोड़नेसे साधुको प्रायिश्वत कहा है। जहां बांधे और छोड़े विना गाय आदि प्राणियों की रक्षा नहीं हो सकती हो वहां इसी जगह निशीथसूत्रके भाष्य और चूर्णीमें बांधने और छोड़नेका विधान किया है —

### ''कारणे पुण वन्धमुयणं करेडजा । वितिय पद्मणपड्झे वन्धे अविकोवितेव अप्पड्झे विसम गडअ गणिआउ वणक्षगादीसु जाणमवी''

(भाष्य)

अणपज्झो वंधइ अविकोविओवा सेहो अहवा विकोविओवा सेहो। अथवा विको-विओ अप्पज्झो इमेहिं कारणेहिं वंधंति विसमा अगिंड अगिणऊसु मरिक्जिहि। इति दुगादिसणफएणवा माखिजिजिहित्ति एवं जाणाणावि वंधइ मुयइ"

अर्थात् जहां पशुकी आगमें जल कर गहुं में गिर कर या जङ्गली जानवरोंसे मारा जाकर मर जानेकी आशङ्का हो वहां साधु उन्हें बांधते और छोड़ते भी हैं। परन्तु वन्धन गाढ न होना चाहिये।

यह ऊपर लिखे हुए भाष्य और चूर्णीका अर्थ है।

यहां वांधे और छोड़े विना त्रस प्राणीकी रक्षा न होनेकी दशामें साधु को उन्हें बांधने और छोड़नेका भी विधान किया है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि निशीध सूत्रके उक्त मूळपाठमें जहां बांधने और छोड़नेसे अनर्थको सम्भावना है वहीं त्रस प्राणी को बांधने और छोड़नेसे प्रायश्चित्त कहा है परन्तु त्रसप्राणीकी रक्षा या अनुकम्पा करनेसे प्रायश्चित्त नहीं कहा है। इसिछिये निशीध सूत्रके मूळपाठ का नाम छेकर त्रस प्राणी पर अनुकम्पा करने और उन की रक्षा करनेमें पाप वताना अञ्चानियों का कार्य्य है।

यदि जीतमलजीके मतानुयायी साधु कहैं कि "अपवाद मार्ग में गाय आदि को बांधने और छोड़ने का विधान भाष्य में किया है मूल पाठ में नहीं" तो उनसे कहना चाहिये कि—

आप लोग अपने जलके पात्रमें पड़ कर शीतसे मूर्च्छित मक्खी को कपड़े में बांध कर क्यों रखते हैं ? और मूर्च्छा मिट जाने पर उसे क्यों छोड़ते हैं ? क्योंकि मक्खी भी तो त्रस प्राणी ही है। तथा पागल होने की हालतमें साधुको क्यों बांधते हैं ? क्यों कि साधु भी त्रस प्राणीसे इतर नहीं है अतः निशीथ सुत्रकी चूर्णी और भाष्यमें जो बात कही है उसका आप लोग भी मक्खी आदि तथा साधुओं पर व्यवहार करते हैं परन्तु गाय आदिके विषयमें इसे पाप कहने लगते हैं यह आप लोगोंका अज्ञानके सिवाय और कुछ नहीं है।

निशीथ सूत्रकी इस चूर्णीको जीतमळजीने भी प्रमाण माना है उन्होंने लिखा है कि "कोलुण पडियाए" रो अर्थ चूर्णी में अनुकम्पा करुणाइज कियो छैं" ( भ्र० पृ० ११६ )

वही चूर्णी कारण पड़ने पर पशुके बन्धन और मोचनका भी विधान करती है इस लिये इस चूर्णी की आधी बात को मानना और आधी नहीं मानना दुराप्रह के सिवाय और कुछ नहीं है।

## (बोल २८ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १६८ पर खिखते हैं:—

"अथ अठे कह्यो सुल्रसानी अनुकम्पाने अर्थे देवकी पासे सुल्रसाना सुआ बालक मेल्या देवकी ना पुत्र सुल्रसा पासे मेल्या एपिण अनुकम्पा कही ए अनुकम्पा आज्ञा मांहे के आज्ञा बाहिरे सावद्य के निरवद्य छै। एतो कार्य्य प्रत्यक्ष आज्ञा वाहिरे सावद्य छै ते कार्य्यनी देवता ना मनमें उपनी जे ए दु:खिनी छै तो एहने कार्य्य करी दु:ख मेंटू। ए परिणाम रूप अनुकम्पा पिण सावद्य छै ( भ्र० पृ० १६८ )

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

हरिण गमेसी देवताने अनुकम्पा करके छः बालकोंके प्राण बचाये थे इस अनु-कम्पाको सावद्य कहना अज्ञान है। वे छः ही लड़के चरम शरीरी थे और वे दीक्षा लेकर मोक्ष गये। यदि हरिण गमेशो उनकी रक्षा नहीं करता तो वे किस तरह बंचते और दीक्षा धारण करके किस प्रकार मोक्ष पाते ? इसलिये हरिण गमेशीने जो बालकों पर अनुकम्पा करके उनके प्राण बचाये थे और सुलसाकी दुःख निवृत्ति की थी उसे सावद्य बताना सबंधा मिथ्या है।

उन बाह्यकों की रक्षा करने के हिये जो देवताने आने जाने की किया की थी उस कियाका नाम लेकर अनुकम्पाको सावद्य बताना भी अज्ञान है। आने जाने की किया दूसरी है और अनुकम्पाका परिणाम दूसरा है अतः आने जाने के कारण अनुकम्पा सावद्य नहीं हो सकती। तीर्थं करों की वन्दना करने के लिये देवता लोग आते जाते हैं परन्तु आने जाने से तीर्थं कर की वन्दना सावद्य नहीं हो दो वर्थों कि आने जाने की किया पृथक् है और वन्दना पृथक् है उसी तरह आने जाने की किया दूसरी है और अनुकम्पा दूसरी है इसलिये आने जाने की कियाके सावद्य होने पर भी अनुकम्पा सावद्य नहीं है। यदि कोई आने जाने की कियाके सावद्य होने से अनुकम्पाको सावद्य माने तो उसे आने जाने के सावद्य होने से अनुकम्पाको सावद्य माने तो उसे आने जाने के सावद्य होने से तीर्थं कर की वन्दना को भी सावद्य कहना चाहिये। परन्तु आने जाने से यदि तीर्थं करकी वन्दना सावद्य नहीं होती तो उसी तरह आने जाने से अनुकम्पा भी सावद्य नहीं हो सकती। हरिण गमेशी की अनुकम्पा का यह फल हुआ कि वे छः ही छड़ के कंस के भयसे बच गये। अतः हरिण गमेशीकी अनुकम्पाको सावद्य कहना बाह्य कहना बाह्य का परिणाम है।

# (बोल २९ वां)

(प्रेरक)

भ्रमविश्वंसनकार भ्रमविश्वंसन पृष्ठ १६८ पर अन्तर्गे**ड सूत्रका मूळ**पाठ **लिख कर** उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ ईहां कुष्णजी डोकरानी अनुकम्पा करी हस्तिस्कंध बैठा ईंट उपाडी तिणरे घरे मूंकी ए अनुकम्पा आज्ञामें के आज्ञा बाहिरे सावद्य छै के निरवद्य छै" (भ्र० ए० १६९)

इसका क्या समाधान ?

#### (प्ररूपक)

श्रीकृष्णजी नेमिनाथजीकी बन्दनाके निमित्ता जा रहे थे रास्तामें उन्होंने जरासे जीर्ण अति दु:खो और कांपते हुए एक वृद्धको देखा उसे देख कर कृष्णजीके हृदयमें अनुकम्पा उत्पन्न हुई और उन्होंने अपने हाथोंसे ईंट उठा कर बुढ़े के घर पर रक्खा था। यह श्रीकृष्णजीकी व्यनुक्रम्पा स्वार्थरहित थी इसे सावद्य सिद्ध करनेके छिये भ्रम-विध्वंसनकारकी ओरसे यह क़हेत लगाया जाता है कि "ईंट उठा कर रखने की साध आज्ञा नहीं देते इसिखये श्रीकृष्णजीकी बुद्धे पर अनुकम्पा सावद्य थी" परन्तु यह बिख-कुल अयुक्त है ईंट उठाने की क्रियाके सावद्य होनेसे अनुकम्पा सावद्य नहीं हो सकती क्योंकि ईंट उठानेकी किया भिन्न है और अनुकर्मा भिन्न है, दोनों एक नहीं हैं इस-लिये ई ट उठाने की कियाके सावद्य होनेसे अनुकम्पा सावद्य नहीं हो सकती। श्रीकृष्णजी को नेमिनाथजीका दर्शन करनेके छिये जब इच्छा उत्पन्न हुई तब उन्होंने चतुरंगिणी सेना सजायी थी। उस सेना सजाने रूप कार्य्यकी साधु आज्ञा नही देते परन्तु तीर्थ-कर के वन्दनको तो अच्छा जानते हैं। वह तीर्थकरका वन्दन जैसे सेना सजाने रूप कार्यंके सावद्य होने पर भी सावद्य नहीं समझा जाता क्योंकि सेना सजान। दूसरा कार्य्य है और वन्दन करना उससे भिन्न है उसी तरह ईंट उठा कर रखने की आज्ञा साध नहीं देते परन्तु अनुकम्पा करनेको आज्ञा देते हैं अत: ईंट उठाने की क्रिया का नाम हेकर अनुकम्पाको सावद्य बताना मिथ्या है। यदि ईंट उठानेकी क्रियाके कराण अनु-कम्पा सावद्य हो तो फिर सेना सजा कर आने जानेकी कियाके कारण नेमिनाथजी का वन्दन भी सावग्र होना चाहिये परन्तु जैसे सेना साज कर आने जानेसे वन्दन सावग्र नहीं होता उसी तरह ईंट उठानेसे अनुक्रम्पा भी सावद्य नहीं होती।

उत्तराध्ययन सुत्रके २९ वें अध्ययनमें वन्दनका फल उच गोत्र बांधना कहा है और भगवती सूत्रमें अनुकम्पाका फल सात वेदनीय कमैका बन्ध बतलाया है इसलिये ये दोनों ही कार्य्य अच्छे हैं अनुकम्पा करना सावग्र नहीं है अतः बुढ़े पर श्रीकृष्णजीकी अनुकम्पाको सावग्र बताना अज्ञानका परिणाम है।

## (बोल ३०)

(प्रेंग्क)

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ १६९ पर उत्तराध्ययन सूत्र अध्ययन १२ गाथा ८ वींको लिख कर उसकी समालोचना करते हुए हिखते हैं— "अथ अठे हरिकेशी मुनिनी अनुकम्पा करी यसे विप्रांने ताह्या ऊंधापाड्या ए अनुकम्पा सावद्य छै के निरवद्य छै अ।ज्ञामें छै के आज्ञा बाहिरे छै एतो प्रत्यक्ष आज्ञा बाहिरे छै" ( अ० पृ० १६९ )

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

उत्तराध्यनन सुत्रकी वह गाथा लिख कर इसका समाधान किया जाता है वह गाथा यह है:—

> "जक्तो तहिं तिंदुग दक्तवासो, अणु कम्पओ तस्स महा मुनिस्स । पच्छाइयत्ता नियगं सरीरं इमाइ वयणाइ मुदाहरित्था ।"

> > ( उ० झ० १२ गाथा ८ )

अर्थः—

रिंतुक बृक्षपर निवास करनेवाला उस महा मुनिका अनुक्रम्पक यानी उनमें भक्तिभाव रखनेवाला यक्ष अपने शरीरको लिपाकर बाह्मणोंसे इस प्रकार कहा । यह उक्त गाथाका अर्थ है ।

इसीका नाम लेकर जीतमल जी और भीषणजी अनुकम्पाको सावद्य कहते । उनका कहना है कि यक्षने जो ब्राह्मण कुमारोंका ताड़न किया था यह उसकी हरिकेशी मुनिपर अनुकम्पा हुई" परन्तु यह बात मिथ्य। है यक्षने मुनिपर अनुकम्पा करके ब्राह्मणों को सदुपदेश दिया था जब वे ब्राह्मण उसे मारने लगे तो उसने भी मारनेके बदलेमें मारा था परन्तु अनुकम्पाके कारण नहीं मारा। मुनिपर अनुकम्पा करके सदुपदेश देनेका शास्त्रमें कथन है मारनेका नहीं वह गाथा यह है:—

"समणो अहं संजड वंभयारी, विरओ धण पयण परि ग्गहाओ। पर प्यवित्तस्सड भिक्ख काले, अन्नस अट्टा इह आगओ मि"॥

वियरिज्जइ, खज्जइ, भुज्जइय, अन्नं पभुयं भवयाणमेयं जाणाहिमे जायण जीवणुत्ति, सेसावरोसं छहओ तवस्सी''।

( उत्तराध्ययन अ० १२ गाथा ९।१० )

अर्थे :---

मैं श्रमण हूं और संयत यानी सर्व सावद्य योगोंसे हटा हुआ हूं। मैं ब्रह्मचारी और धन, पचन, पाचन, तथा परिग्रहसे रहित हूं, आपके यहां भिक्षाथ भिक्षाके समयमें आया हूं गृहस्थ अपने भोजनार्थ जो अन्न बनाते हैं उसी अन्नको भिक्षाके लिए मैं आया हूं आपके इस यज्ञ स्थान में प्रचुर अन्न दीन अनाथ और दरिद्रोंको दिया जाता है और खाया जाता है तथा खिलाया जाता है यह सब अन्न आप लोगोंका ही है। मैं भिक्षाजीवी तपस्वी हूं इसलिए आपके यहां जो वंवासे भी बंचा हुआ अन्न हो वह मुझे मिलना चाहिए।

यहां यक्षने मुनिपर अनुकम्पा करके ब्राह्मणोंसे नम्नतापूर्वक मुनिको भिक्षा देनेका उपदेश दिया है यह उपदेश देना बुरा नहीं किन्तु धर्म है। जैसे कोई पुरुष क्षुधातुर साधुको भिक्षा देनेके लिए लोगोंको उपदेश देवे तो वह बुरा नहीं कहा जा सकता। उसी तरह मुनिको भिक्षा देनेके लिए यक्षका ब्राह्मणोंको उपदेश देना बुरा नहीं है।

जब यक्षके उपदेशसे ब्राह्मण लोग न समझे बल्कि और अधिक उत्ते जित होकर मुनिको मारने दौड़े तब यक्षने भी क्रोध करके ब्राह्मणोंको मारा था। यह मारना रूप कार्य्य ब्राह्मणोंपर क्रोध करके यक्षने किया था मुनिपर अनुकम्पा करके नहीं क्योंकि जहां मारने पीटनेकी बात आई है वहां मूल पाठमें यह नहीं कहा है कि यक्षने मुनिपर अनुकम्पा करके ब्राह्मणोंको मारा था अतः यक्षका यह कार्य्य क्रोधके कारण हुआ था अनुकम्पाके कारण नहीं अनुकम्पा करके उसने ब्राह्मणोंको उपदेश दिया था मारा नहीं था। इसिलिए इस मारने रूप कार्य्य के सावद्य होनेपर भी इसके पहले जो यक्षने ब्राह्मणोंको उपदेश दिया था वह सावद्य नहीं हो सकता।

जैसे कोई साधु भक्त श्रावक, साधुपर अनुकम्पा करके लोगोंको भिश्ना देनेका उपदेश देवे परन्तु उसके उपदेशसे लोग भिक्षा तो न दें उलटे उत्ते जित होकर मुनिको मारने दोहें, यह देखकर साधु भक्त वह श्रावक भी यदि लोगोंको मारे पीटे तो उसके इस कार्य्यसे उसका पहला कार्य्य यानी साधुको भिक्षा देनेके लिए उपदेश देना युरा नहीं हो सकता उसी तरह यक्षने जो ब्राह्मणोंको मारा था इससे उसका पहला कार्य्य यानी मुनि पर अनुकम्पा करके भिक्षा देनेके लिए उपदेश देना युरा नहीं हो सकता। अतः उत्तराध्ययन सूत्रकी गाथाका नाम लेकर हरिकेशी मुनिपर यक्षकी अनुकम्पा को सावश्व कहना एकान्त मिथ्या है।

# ( बोल ३१ वां समाप्त )

(प्रेक)

भ्रमिविध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन पृष्ठ १७० पर ज्ञाता सूत्रका मूल पाठ विश्वकर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं "अध ईहां धारणी राणी गर्भनी अनुकस्पा करी मन मंगता खाहार जीम्या ए अनुकम्पा सावद्य छै के निरवद्य छै एतो प्रत्यक्ष आज्ञा बाहिरे छे" (भ्र० पृ० १७०) इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भ्रमविध्वंसन कारने जनताको भ्रममें डालनेके लिए ज्ञाता सूत्रका मूल पाठ अपूर्ण लिखा है इसलिए उसका पूरा पाठ और अर्थ लिखकर इसका समाधान किया जाता है।

वह पाठ यह है-

"तएणं सा घारणो देवो तंसि अकास्ट्रदोहलंसि विणियंसि सम्माणियदोहला तस्त गब्भस्स अणुकम्पण्डयाए जयं चिड्ड जयं आसह
जयं सुवइ आहारं पियणं आहारेमाणी नोइतित्तं नाइ कहुआं नाइ
कसायं नाइ अंविलं णाइ महुरं जं तस्स गब्भस्स हियं मियं पत्थं
तं देसेय कालेय आहारं आहारेमाणी णाइचिन्तं णाइ सोगं णाइदेण्णं णाइ मोहं णाइ भयं णाइ परितासं ववगयचिन्तासोगमोह
भयपरित्तासा भोयणछायणगन्धमळालंकारेहितं गब्भं सुखं सुखेम
बहति"

( ज्ञाता अ०१)

वर्धः---

इसके अनन्तर वह धारिणी रानी अकाल दोहदको पूर्ण करके गर्भकी अनुकम्पाके िकये जयणाके साथ खड़ी होती थी। जयणाके साथ बैठती थी। जयणाके साथ सोती थी। मेघा और आयुको बढ़ान वाला इंन्द्रियों अजुकूल नीरोग और देशकालके अनुसार न अति तिक्त न अति कटु न अति कथाय न अति आम्छ (लाहा) न अति मधुर किन्तु उस गर्भके हितकारक, परि-मित, तथा पथ्य आहार खाती थी और अति चिन्ता, अति शोक, अति दीनता, अति मोह अति भय तथा अति परित्रास नहीं करती थी। चिन्ता, शोक, मोह, भय और परित्रास से रहित हो कर भोजन, आच्छादान, गन्धमाल्य और अल्डूनरों से युक्त होकर एखपूर्वक उस गर्भके। चहन करती थी। यह ज्ञाता सूत्रके उक्तपाठका अर्ध है।

इसी पाठका नाम लेकर जीतमल भी कहते हैं कि धारिणीने गर्भ पर अनुकम्पा करके मनवाञ्चित आहार खाया था परन्तु इस पाठमें मनवांखित आहार खाना नहीं ३५ बल्कि मनवांछित आहार छोड़ना छिखा है तथा गर्भके हितकार ह आहार खाना छिखा है इसिछिये 'धारिणीने गर्भ पर अनुकम्पा करके मनवांछित आहार खाया था" यह जीत-मछजीकी प्ररूपणा इस मूछपाठसे प्रत्यक्ष विरुद्ध है।

इस पाठमें गर्भ पर अनुकम्पा करके धारणीसे अजयणाका त्याग किया जाना लिखा है तथा चिन्ता शोक मोह और भयको छोड़ देना लिखा है अतः तेरह पन्थियोंसे पूछना चाहिये कि धारिणीने गर्भ पर अनुकम्पा करके जो अजयणाका त्याग किया था तथा चिन्ता शोक मोह और भय आदि छोड़ दिये थे यह अच्छा किया था या बुरा किया था ? यदि अच्छा किया था तो धारिणीकी गर्भ पर अनुकम्पा बुरी कैसे हुई ?

इस पाठमें स्पष्ट लिखा है कि धारिणीने गर्भ पर अनुकम्पा करके मोह छोड़ दिया था तथापि जीतमलजी धारिणीकी गर्भानुकम्पाको मोह अनुकम्पा बतलाते हैं यह इनका महान् अज्ञान है जिस अनुकम्पाके होनेसे मोह छोड़ दिया जाता है वह अनुकम्पा खुद ही मोह अनुकम्पा हो यह किस प्रकार हो सकता है ?

इस पाठमें कहा है कि "धारिणी रानी गर्भ पर अनुकम्पा करके गर्भका हितका-रक आहार खाती थी" इस आहार खानेका नाम छेकर गर्भकी अनुकम्पा को सावध कहना भी अज्ञान है क्योंकि गर्भका आहार गर्भवतीके आहारके आधीन है यदि गर्भ-वती आहार न करे तो उसके गर्भका भी आहार बन्द हो जाता है और आहार बन्द होनेसे वह गर्भ मर सकता है ऐसी दशामें आहार नहीं करनेवाछी गर्भवतीको गर्भ हिंसा का पाप छग सकता है उस गर्भ हिंसाकी निष्टत्ति और गर्भरक्षाके छिये धारिणीका भोजन करना भी एकान्त पापमें नहीं है

गभवती श्राविका यदि भोजन न करे तो उसके पहले व्रतमें अतिचार आता है क्योंिक अपने अश्रित प्राणीको भूखा मारना पहले व्रतका अतिचार है परन्तु निह्य जीव इतना भी नहीं सोचते वे गर्भवतीको उपवास करनेका उपदेश देते हैं और गर्भ पर द्या न करनेको धर्म मानते हैं वे प्रत्यक्ष ही शास्त्रविक्षद्ध कार्य्य करा कर गर्भ हिंसाके समर्थक बनते हैं। भगवती सूत्र शतक १ उद्देशा ७ में साक्षात् तीर्थकरने कहा है कि "माताके आहारसे गर्भको आहार मिलना है" अतः जो गर्भवतीका आहार छुडाते हैं वे गर्भस्थ बालकको भूखा मारते हैं परन्तु सम्यग्दिष्ट मनुष्य कदापि गर्भको दुःस नहीं देते उस पर अनुकम्पा रखते हैं।

यह बात केवल गर्भके लिये ही नहीं किन्तु अपने आश्रित द्विपद चतुष्पद आदि प्राणियोंको भी सम्यग्दष्टि भूखा नहींपुरखते। उनपर अनुकम्पा करते हैं नहीं तो उनके पहले व्रतमें अतिचार आता है अतः धारिणी रानीकी गर्भानुकम्पाको मोह अनुकम्पा और सावद्य अनुकम्पा बताना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

# (बोल ३२ वां समाप्त)

(प्रेक)

भ्रमविध्वंसनक।र भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १७१ पर ज्ञाता सूत्र अध्ययन १ का मूल पाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ इहां अभयकुमारनी अनुकम्पा करी देवता मेह वरसायो, ए पिण अनुकम्पा कही ते सावद्य छै के निरवश छै एतो प्रत्यक्ष आज्ञा बाहिरे छैं" ( भ्र० ए० १७१ )

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

अभयकुमारने तीन दिन तक उपवास किया था और ब्रह्मचर्य धारण पूर्वक तीन दिन तक बैठा रहा। उसका कष्ट देख कर देवताके हदयमें अनुकम्पा उत्पन्न हुई तथा अभयकुमारका जीवके साथ उस देवताके पूर्वजन्ममें जो स्नेह, प्रीति, और बहुमान थे उनका स्मरण करके उसके हदयमें क्षोभ उत्पन्न हुआ था। मूलपाठमें यही बात कही है अनुकम्पा लाकर पानी वरसाना नहीं कहा है परन्तु जीतमलजी अनुकम्पा लाकर पानी वरसानकी बात कहते हैं इनकी यह बात मिथ्या है मूलपाठमें पानी बरसानेका कारण अनुकम्पा नहीं किन्तु प्रीति कही गयी है। यह मूल पाठ लिख कर स्पष्ट किया जाता है:—

"अभयकुमार मणुकम्पमाणे देवे पूर्व्वभव जिणय नेहपीई वहुमान जाय सोगे" (टीका)

हा ! तस्य अष्टमोपबास रूपं कष्टं विद्यते इति विकल्पयन्"

अर्थात् मेरे मित्रको अष्टमोपवास जितत कष्ट हो रहा है यह सोचते हुए उस देवताके हृदयमें पूर्वजनमकी प्रीति स्नेह बहुमान (गुणानुराग) के स्मरण होनेसे मित्र विरह रूप खेद उत्पन्न हुआ।

यहां अनुकम्पा करके पानी वरसाना नहीं छिखा है आगे चल कर मूलपाठमें पानी बरसाने की बात आई है वहां श्रीतिके कारण पानी बरसाना कहा है अनुकम्पा के कारण नहीं वह पाठ यह है—

"अभवं कुमारं एवं वयासी एवं खलुदेवाणुष्पिया! मए तब ष्पियद्ठ्याए सगज्जिया सफुसिया सविज्ज्ञया दिव्वा पाउससिरी विविक्विया"

( ज्ञाता अ०१)

अर्थः--

धर्यात् देवताने अभयकुमारसे कहा कि—

हे देवानुप्रिय ! मैंने तुम्हारे प्रेमके िक्ये गर्जन विद्युत और जलविन्दु पातके साथ दिन्य वर्षाऋतुकी शोभा उत्पन्न की है।

यहां अभयकुमारकी **प्रोतिके लिये** मेह बरसाना कहा है अनुकम्पाके लिये नहीं अतः अनुकम्पासे मेह बरसानेकी बात मूलपाठसे विरुद्ध है।

जैसे गुणोंमें प्रेम रखने वाले देवता तप और संयमसे युक्त मुनि पर अनुकम्पा करके उत्तर वैक्रिय शरीर बना कर उनके दर्शनार्थ हर्षके साथ आते हैं और उन देवताओं के गुणानुराग और मुनि पर अनुकम्पा तथा साधु दर्शनको शास्त्रकार वैक्रिय शरीर बनाने और आने जानेकी क्रिया करनेसे बुरा नहीं किन्तु उत्तम बतलाते हैं क्योंकि गुणानुराग, अनुकम्पा और साधु दर्शन भिन्त हैं और उत्तर वैक्रिय शरीर बनाना तथा आना आदि भिन्न हैं उसी तरह आने जाने आदिकी क्रियायें भिन्न हैं और अनुकम्पा भिन्न है इस छिये आने जाने आदि किया के सावद्य होने पर भी अनुकम्पा सावद्य नहीं होती अतः अभय कुमार पर देवता की अनुकम्पा को सावद्य कहना अज्ञान का परिणाम है।

(बोल ३३ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमिवध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन १७१ पर ज्ञाता सूत्र अध्ययन ९ का मूळ पाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ इहां रयणा देवींरी अनुकम्पा करी जिन ऋषि साहमो जोयो एपिण अनु-कम्पा कही ए अनुकम्पा मोह कमरा उदयथी के मोह कमरा क्षयोपशम थी ए अनुकम्पा सावद्य छै के निरवद्य छै आज्ञामें छै के आज्ञा बाहिरे छै विवेक विलोचने करी विचारी जोयजो" (अ० पृ० १७१)

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

जिन ऋषिने रयणा देवी पर अनुकम्पा करके उसे देखा था यह श्रमविध्वंसनकारकी बात बिछकुछ झूठी और मूछपाठसे विरुद्ध है। वहां मूछ पाठमें अनुकम्पाका नाम नहीं है वहां यह पाठ आया है—

"समुप्पन्त कुलुणभावं" इस पाठमें जो "कलुग" शब्द आया है वह अनु-कम्पा अर्थमें नहीं है क्योंकि रयणा देवी पर जिन ऋषिकी अनुकम्पा उत्पन्न होने का कोई कारण न था किन्तु प्रियाके वियोगसे जो करुण नामक एक रस उत्पन्न होता है उसकी वहां सामग्री पूर्णरूपसे मौजूद थी इसिंख्ये रयणा देवीके प्रति जिन ऋषिका करुण रस ही उत्पन्न हुआ था अनुकम्पा नहीं अतः उक्त पाठमें आया हुआ "कखुण" शब्द करुणरसका ही वोधक है अनुकम्पाका नहीं।

ज्ञाता सूत्रके मूल पाठमें साफ साफ लिखा है कि रयणा देवीके विचित्र हाव भाव खोर फटाक्ष तथा सुरत सुखको स्मरण करके तथा उसके मनोहर शब्द और भूषणोंकी मधुर ध्विन सुन कर जिन ऋषिके हृदयमें करुण भाव उत्पन्न हुआ था इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि जिन ऋषिका रयणा देवीके ऊपर करुण रस उत्पन्न हुआ था अनुकम्पा नहीं क्योंकि अपनी प्रियाके हाव भाव कटाक्ष और सुरत सुखके स्मरण करनेसे और उसके मनोहर वाक्य तथा भूषणोंकी ध्विन सुननेसे करुण रस ही उत्पन्न होता है अनुकम्पा नहीं उत्पन्न होती है। वह ज्ञाता सूत्रका पाठ यह है:—

"ततेणं से जिण रिक्खए चलमणे तेणेव भूसणरवेणं कण्णसुह्
मनोहरेणं तेहिंच सप्पणय सरल महुर भासिएहिं संजायविउलराए रयण देवीस्स देवधाए तोसे सुन्दर थण जहण वयण कर चरण
नयन लावण्ण रूप जोवण सिरींचिद्वं सरभस उवग्रहियाइं जाति
विव्वोध विलसिताणिय विहसिय सकडक्खदिही निस्ससिय मिलय
उवलिय ठियगमण पणयखिज्जिय पासादियाणिय सरमाणे राग
मोहियमइ अवसे कम्मवसगए अवयक्खित मग्गतो सिविलियं।
ततेणं जिणरिक्खयं समुप्पन्नकलुण भावं मच्चुगल्लस्थलुणोल्लियमइं
अवयक्खांतं तहेव जक्खेय सेलए जाणिउण सिणयं सिणयं उव्यहित
नियग पिहाहिं विगयसत्थं। ततेणं सा रयण दीव देवता निस्संसा
कलुणं जिण रिक्खयं सकलुसा सेलग पिहाहिं उवयंतं दास! मओसोत्ति जम्पमाणी अप्पत्तं सागर सिललं गेण्हिय वाहाहिं आरसंतं
उड्ढं उव्यहित अंवर तले ओवयमाणंच मंदलगेणं पिहिच्छिना
नीलुप्पणववल अयसिप्पगासेण असिवरेण खडाखिं करेति"

( ज्ञाता अ०९)

अर्थः :--

इसके अनम्तर उस जिन रक्षितका मन रयणा देवीके ऊपर चलायमान हो गया। रयणा देवीके कर्ण मनोहर भूषण काब्द, और प्रेम सिंहत सरल मृदु भाषणसे जिन रक्षितका राग (मोह) रयणा देवी पर पहलेसे भी ज्यादा बढ़ कर द्विगुण हो गया। रयणा देवीके छन्दर स्तन, जघन, मुख, कर चरण और नयनींके लावण्यको तथा उसके शरीरकी छन्दरता दिन्य यौवनकी शोभा हर्षके साथ आखिड्रन करना स्त्रो चेष्टा विलास मधुर हास्य सकटाक्ष दर्शन निःश्वास खखद अंग स्पर्श रित कृत्वित अंक तथा आसनादि पर बैठना इंसवत् गमन प्रणय कोध और प्रसन्नताको स्मरण करके वह जिन रिक्षत रयणा देवी पर मोहित हो गया वह अपने वशमें नहीं रह सका। वह जिन रिक्षत अवश और कर्म वशीभूत होकर पीछेसे आती हुई स्यणा देवीको लजाके साथ देखने लगा।

इसके अनन्तर प्रियाके वियोगसे जिसको करण रस उत्पन्न हो गया था और मृत्युसे जिसका गढ़ा पकड़ छिया गया था जो यमपुरी जानेके छिये तत्पर हो गया था जो रयणा देवीको प्रेम सहित देख रहा था ऐसे जिन रक्षितको उस शैलक यक्षने धीरे धीरे अपने प्रष्ठसे नीचे गिरा दिया।

इसके अनन्तर मनुष्योंका घात करने बाली होवसे पूर्ण हृदय वाली उस स्थणा देवीने शैलक यक्षके पृष्ठसे गिरते हुए करुणारससे युक्त उस जिन रक्षितको और दास ! मरा ऐसा कहती हुई समुद्रमें पहुंचानेके पहले ही अपनी भुजाओंसे ऊपर आकाशमें फेंक दिया पश्चात अपने तीक्ष्ण शूलके ऊपर उसे रोप कर तीक्ष्ण तलवारसे खण्ड खण्ड कर डाला ।

यह ज्ञाता सूत्रके ऊपर लिखे हुए मूल पाठका अर्थ है।

यहां साफ साफ लिखा है कि रयणा देवी के भूषणों के मनोहर शब्द और उसके कर्णमधुर वाक्यों को सुनकर जिन रिक्षतका राग रयणा देवी के ऊपर पहलेसे भी अधिक हो गया तथा रयणा देवी के शरीरकी सुन्दरता और स्तन जयन मुख आदि अंगों को देख कर जिन रिक्षत उसके ऊपर मोहित हो गया। मोहित हो कर जिन रिक्षत रयणा देवी की जोर देखने लगा। वहां रवणा देवी पर मोहित हो कर जिन रिक्षतका उसकी ओर देखना कहा है अनुकम्पाके कारण देखना नहीं कहा है। अतः जिन रिक्षतका रयणा देवी के ऊपर मोह उत्पन्न हुआ था अनुकम्पा नहीं उत्पन्न हुई थी इस पाठमें जो "समुप्पन्न कलुण-भावं" यह जिन रिक्षतका विशेषण आया है इसका अर्थ भी रयणा देवी के ऊपर प्रिय वियोगसे उत्पन्न होने वाला करण रसका उत्पन्न होना ही है अनुकम्पा होना नहीं। अनुयोग द्वार सूत्रमें प्रियके वियोगसे करण रसकी उत्पत्ति बताई है वह पाठ यहां लिखा जाता है—

"नव कव्व रसा पण्णत्ता तंजहा—

#### "वीरो सिंगारो अन्सुओ रोहो होइ बोद्धच्दो । वेलणओ वीभच्छो हासो कहुणो पसंतो अ"

( अनुयोग द्वार सूत्र )

अर्थ :—

नौ प्रकारके काञ्यके रस होते हैं वे ये हैं—(१) वीर (२) श्वंगार (३) अद्भुत (४) रौद्र (५) बीडनक (६) वीभत्स (७) हास्य (८) करुण (९) प्रसान्त ।

यहां करुण नामक एक रस बताया गया है उसकी उत्पत्तिका कारण भी इसी जगह मूलपाठमें कहा है। वह पाठ यह है:—

"पिय विष्ययोग वंघ वह वाहि विणिवाय सम्भक्षपण्यो । सोइय विलविय अपम्हाण रुण्णलिंगो रसो करणो" करणो रसो जहा— "पज्ञाय किलामिअयं वाहागयपशुअच्छियं वहुसो । तस्त्रवियोगे पुत्तिय दुव्वलयंते मुहं जायं"

( अनु० गाथा १६।१७ )

अर्थ :---

प्रियके साय वियोग होनेसे तथा निकान, वध, व्याधि, पुतादि मरण और पर राष्ट्रके अय होनेसे कहम रस उत्पन्न होता है। चिन्ता करना विछाप करना उदास होना सेवी होना हसके लक्षण हैं। इसके उदाहरणकी गाथाका यह अर्थ है—

प्रिय चियोगसे दुःखित बालासे कोई बुद्धा स्त्री कद्दती है कि हे पुत्रि! अपने प्रियकी अत्यन्त चिन्ता करनेसे तुम्हारा मुख खिन्न हो गया है और अविरल अश्रुधारासे तुम्हारी आखें सदा भरी रहती हैं।

यहां प्रियके वियोगसे करण रसकी उत्पत्ति क्या कर प्रियके कियोगके अत्यक्त दुःखित वालाका उदाहरण दिया है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि रयणा देवीके वियोग से जिन ऋषिके हृदय में करण रस उत्पन्न हुआ था अनुकम्पा उत्पन्न नहीं हुई थी। अतः रयणा देवीके ऊपर जिन ऋषिके करण रसको अनुकम्पा कायम करके अनुकम्पाको साव द्य बताना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

## बोल ३४ वां

(प्रेरक)

भ्रम विश्वंसन कार भ्रम विश्वंसन कुठ १७५ के उत्तर राज प्रस्तीय कुत्रहा सूर पाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए डिखते हैं :— "अथ अठे सूर्याभरी नाटक रूपभक्ति कही तेहनी भगवान आज्ञा न दी थी अनु-मोदना पिण न कीथी। अने सूर्याभ वन्दना रूप सेवा भक्ति की थी तिहां एहवो पाठ छै। "अब्भणुण्णाण मेयं सुरियाभा" एवन्दनारूप भक्तिरी म्हारी आज्ञा है इम आज्ञा दीथी अने नाटक रूपभिक्त सावद्य छै ते मांटे आज्ञा न दी थी अनुमोदना पिण न की थी जिम सावद्य निरवद्य भक्ति छै तिम अनुकम्पा पिण सावद्य निरवद्य छै। कोई कहे सावद्य अनुकम्पा किइां कही छै तेहणो कहिणो सावद्य भक्ति किहां कही छै"

इसका क्या समाधान ?

( भ्रा० पृ० १७५ )

(प्ररूपक)

राज प्रश्नीय सूत्रका मूल पाठ लिख कर इसका समाधान किया जाता है—

"तएणं से सूरियामे देवे समणेणं भगवया महावरिणं एवं बुत्ते समाणे हृह तुह चित्त माणं दिए परम सोमणस्रो समणं भगवं महावीरं वंदित नमंसित एवं वयासी तुब्भेणं भन्ते! सव्वंजाणह सव्वं पासह सव्वं कालं जाणह सव्वं कालं पासह सव्वे भावे जाणह सव्वं भावे पासह जाणंतिणं देवाणुष्पिया! मम पुव्वंबा पच्छावा ममेयह्वं दिव्वंदेविह्दं दिव्वं देवजुइं दिव्वं देवाणुभागं लद्धं पत्तं अभिसमण्णागयं चेति तं इच्छामिणं देवाणुष्पियाणं भित्तपुव्वगं गोतमातियोणं समणाणं निग्गंथाणं दिव्वं देवहृहं दिव्वं देवजुइं देवजुइं देवजुइं देवजुइं देवजुइं देवजुइं देवजुइं देवजुइं देवजुं क्याणुभागं दिव्वं वत्तीसित वद्धं नद्दिहिं उवदंसित्तए। तएणं समणे भगवं महावीरे सूर्याभेणं देवेणं एवं बुत्ते समाणे सूरियाभस्स देवस्स एयमइं नो आढाति नोपारिजाणाइ तुसिणिए संविद्वइं'

(राज प्रश्नीय सूत्र)

**अ**र्थः—

श्रमण भगवान महावीर स्वामीसे इस प्रकार कहा हुआ सूर्याम देवता हुण्ट और आनिहित वित्त होकर भगवानकी बन्दना नमस्कार करके कहने छगा कि हे भगवन ! आप सब कुछ जानते और देखते हैं। आप सब कालको सब भगवोंको जानते और देखते हैं। तथा इस प्रकार की दिन्य देव ऋदि देव द्युति और दिन्य देव प्रभाव मुझको सर्वदा प्राप्त है यह भी आप जानते हैं इस लिये आपकी भक्ति पूर्वक में गौतमादि निग्रन्थोंको दिन्य देव ऋदि, दिन्य देव द्युति, दिन्य देव प्रभाव और बत्तीस प्रकारकी नाटक विधि दिखालाना चाहता हूं। यह छन कर भगवान महान

वीर स्वामीने सूर्याभाके कथनका आदर नहीं किया। अनुमोदन भी नहीं किया किन्तु मौन धारण कर लिया। यह ऊपर लिखे हुए पाठका अर्थ है।

इस पाठमें सूर्याभने भिक्तपूर्वक नाटक दिखानेकी बात कही है भिक्त को ही नाटक नहीं कहा है यदि नाटक ही भिक्त होता तो इस पाटमें "भिति पुन्यां" की जगह "भित्त क्रपं" ऐसा नाटकका विशेषण आता परन्तु वह नहीं होकर जो यहां "भित्त पुन्यां" यह पाठ आया है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि नाटक दूसरी चीज है और भगवानकी भिक्त दूसरी है, ये दोनों एक नहीं हैं। वीतरागमें परमानुराग रखना वीतरागकी भिक्त है और वेष भाषा और भूषाके द्वारा किसी उत्तम पुरुषका अनुकरण करना नाटक है। ये दोनों भिन्न पदार्थ हैं एक नहीं हैं। नाटकके आरम्भमें विन्न निवारणके लिये नट लोग भगवानकी भिक्त करते हैं यदि नाटक ही खयां भिक्त खरूप होता तो नाटकके पूर्वमें भिक्त करनेकी क्या आवश्यकता थी। रागादिवासनाके उदयसे नाटक किया और देखा जाता है परन्तु वीतरागकी भिक्त, रागके क्षयोपशम आदि होनेसे की जाती है इसल्ये भगवद्भित और नाटक दोनों एक पदार्थ नहीं हैं। भगवानने भिक्त करनेकी आज्ञा दी थी परन्तु नाटककी आज्ञा नहीं दी इसल्ये भिक्त और नाटक भिन्न भिन्न पदार्थ हैं एक नहीं हैं। अतः नाटकको ही भिक्त कायम करके उसे सावद्य सिद्ध करनेकी चेष्टा करना अज्ञान है।

इस पाठकी टीकामें टीकाकारने लिखा है कि नाटक खाध्याय का विघातक है और भगवान महावीर खामी वीतराग थे इसलिये भगवानने नाटक करनेकी आज्ञा नहीं दी। यदि नाटक ही भक्ति होता तो टीकाकार स्पष्ट लिख देते कि नाटकरूप भक्ति सावद्य है इसलिये भगवान्ने उसकी आज्ञा नहीं दी थी। देखिये वह टीका यह है—

"ततः श्रमणो भगवान् सुर्य्याभेग एवमुक्तः सन् सूर्य्याभस्य देवस्यैन मनंतरो वितमर्थं नाद्रियते नतदर्थकरणायादरपरोभवति नापि परिजानाति, अनुमन्यते स्वतो वीतरागत्वात् गोतमादीनांच नाट्य विधेः स्वाध्यायादि विधात कारित्वात् । केवलं तुष्गीकोऽविष्ठते" ।

अर्थात् सूर्य्याभदेवके इस प्रकार कहने पर भगवान् महावीर स्वामीने उसके कथनका आदर नहीं किया और उसका अनुमोदन भी नहीं किया। भगवान् स्वयं वीतराग थे और नाटक गोतमादि मुनियोंके स्वाध्यायका विघातक था। अतः भगवान् इस विषयमें मौन रहे।

यहां टीकाकारने नाटककी आज्ञा न देनेका कारण भगवान का वीतराग होना, और नाटकका गोतमादिके स्वाध्यायका विधातक होना बतलाया है परन्तु वीतराग की भक्तिका सावद्य होना कारण नहीं वतलाया है अतः नाटकको भक्ति मान कर उसकी आज्ञा न देनेसे वीतरागकी भक्तिको सावद्य कायम करना अज्ञानका परिणाम है। यदि नाटक भक्तिस्वरूप होता तो मूलपाठमें "भक्ति पूव्वगं" यह पाठ न होकर "भित्त रूवं" यह पाठ आता और टीकाकार नाटककी आज्ञा न देनेका कारण भक्तिका सावद्य होना बतलाते परन्तु टीकाकारने भक्तिको सावद्य नहीं कहा है और मूलपाठमें नाटकको भक्तिक स्व नहीं कहा है अतः राजप्रश्नीय सूत्रके उक्त मूलपाठके आधार पर वीतरागकी भक्तिको सावद्य कहना अज्ञानका परिणाम है।

#### (बोल ३५ वां समाप्त)

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १७६ पर उत्तराध्ययन सूत्र अध्ययन १२ के ३२ वीं गाथाको छिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं कि —

"अथ अठे हिरकेशी कह्यों ए छात्राने हण्या ते यक्षे व्यावच की धी छै पर म्हारो दोष तीन ही कालमें न थी इहां व्यावच कही ते सावद्य छै आज्ञा वाहिरे छै अने हिर केशी मुनिने अशनादिक दान रूप जे व्यावच ते निरवद्य छै तिम अनुकम्पा पिण सावद्य निरवद्य छै" ( अ० पृ० १७६ )

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

यक्षने ब्राह्मग कुमारोंको जो मारा था उसे मुनिका व्यावच कहना मिथ्या है क्योंकि व्यावच दूसरी वस्तु है और मारना दूसरा है। मारना ही व्यावच नहीं है अतएव गाथामें कहा है कि—

"इसिस्स वेयाबिडयहयाए जकखा कुमारे विणिवारयन्ति" अर्थात् ऋषिका व्यावच करनेके छिये यक्ष, ब्राह्मण कुमारों**का** निवारण करने छगे।

यहां ज्यावचके लिये मारना कहा है परन्तु मारनेको ही ज्यावच नहीं कहा है इस लिये मारनेको ही ज्यावच बतलाना मिथ्या है। जैसे भगवान महावीर स्वामीका वन्दन करनेके लिये जहां देवताओंने वैकिय समुद्धात किया है वहां "वन्दन वित्तयाए" यह पाठ आया है उसी तरह यहां भी "वेयाविषयठ्ठयाए" यह पाठ आया है अतः जैसे भगवान का वन्दन करनेके लिये देवताओंसे किया हुआ वैकिय समुद्धात वन्दन स्वरूप नहीं किन्छ उससे भिन्न है उसी तरह मुनिका ज्यावचके लिये यक्षोंसे किया हुआ बाह्यग कमारोंका वाङ्न भी ज्यावच स्वरूप नहीं किंतु उससे भिन्न है।

तथापि यदि कोई हठ करके "वेयाविडयहुयाए" यह पाठ देख कर मारनेको ही व्यावच कहे तो किर उसे वन्दनके निमित्त किया जाने वाला वैक्रिय समुद्धातको भी वन्दन स्वरूप ही मानना पड़ेगा और भगवान्का वन्दन भी वैक्रिय समुद्धात स्वरूप होने से सावध कहना पड़ेगा। परन्तु वैक्रिय समुद्धातको यदि वन्दन स्वरूप नहीं मान कर उसे वन्दनसे भिन्न मानते हो तो उसी तरह व्यावचको भी मारनेसे भिन्न ही मानना पड़ेगा एक नहीं मान सकते।

उत्तराध्ययन सूत्रकी गाथामें भी मुनिने ब्राह्मगोंसे यही कहा है कि "यक्ष मेरा व्यावच करते हैं" परन्तु यक्षोंने जो ब्राह्मण कुमारोंको मारा था उसे ही मुनिने अपना व्यावच नहीं कहा था। देखिये, उत्तराध्ययनकी गाथा यह है:—

"पुब्बिंच इण्हिंच अनागयंच मनप्पदोसो नमे अत्थिकोई। जक्खाहु वेयाविडयं करेंति तम्हाहु ए ए निहया कुमारा" ( उत्तरा० अ० १२ गाथा ३२ )

अर्थात् आप छोगोंके प्रति मेरे मनमें न कभी द्वेष था और न है और न होगा। यक्ष मेरा व्यावच करते हैं इसिछिये ये छडके मारे गये हैं। यह उक्त गाथा अर्थ है।

यहां मुनिने यही कहा है कि यक्ष मेरा व्यावच करते हैं परन्तु यक्षोंने जो ब्राह्मण कुमारोंको मारा है यह मेरा व्यावच है ऐसा नहीं कहा, इसिल्ये मारनेको ही व्यावच मानना अज्ञान है।

यद्यपि यक्षोंने मुनिका व्यावच करनेके लिये ही ब्राह्मग कुमारोंका ताडन किया था तथापि जैसे तीर्थाङ्करकी वन्दनाके लिये देवताओंसे किया हुआ विकिय समुद्धात वन्दनसे भिन्न है उसी तरह मुनिका व्यावचके लिये किया हुआ ब्राह्मग कुमारोंका ताडन भी व्यावचसे भिन्न है। आज कल भी श्रावक लोग मुनियोंका दर्शन करनेके लिये रेलगाड़ी घोड़ा गाड़ी मोटर गाड़ी आदि विविध बाहनोंमें बैठ कर दूर दूरसे मुनियोंके पास आते हैं। उनका आना मुनियोंका वन्दनके लिये ही होता है परन्तु जैसे आने जाने रूप कियासे मुनिका वन्दन भिन्न है उसी तरह हिर केशी मुनिका व्यावचके लिये यक्षोंके द्वारा ब्राह्मग कुमारोंका ताडन भी व्यावचसे भिन्न है अतः मुनिके वन्दनके समान ही मुनिका व्यावच भी निरवद्य है सावद्य नहीं है।

यदि कोई कहे कि "मुनिका वन्दन तो अपने लिये किया जाता है परन्तु व्यावच अपने लिये नहीं मुनिके लिये किया जाता है इस लिये व्यावच और वन्दन दोनों समान नहीं हैं" तो उसे कहना चाहिये कि व्यावच भी वन्दनके समान अपने लिये ही किया जाता है और उस व्यावचसे जो निर्जरा होती है वह भी व्यावच करनेवाले को ही होती है अतएव वारह प्रकारकी निर्मराओं में व्यावच को भी गिनाया है। मुनि तो व्यावच का एक साधन मात्र हैं अतः मुनिका व्यावच भी मुनि वन्दनके समान ही निरवद्य है और वह अपने लिये ही किया जाता है। जैसे वन्दनके लिये की जाने वाली जाने आने किया वन्दनसे भिन्त है उसी तरह मुनिका व्यावचके लिये की जाने वाली किया भी व्यावचसे भिन्न है अतः यक्षोंने हरिकेशी मुनिका व्यावच करनेके लिये जो ब्राह्मण कुमारोंका ताडन किया था उसे मुनि का व्यावच स्वरूप कायम करके सावद्य बताना और उस के हच्टान्त से अनुकम्पा को भी सावद्य कहना अज्ञानियों का कार्य्य समझना चाहिये।

# (बोल ३६ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १७७ के ऊपर खिखते हैं—

'वली केतला एक कहे—गोशालाने भगवान् बंचायो ते अनुकम्पा कही छै ते मांटे धर्म छैं"

तेहनो उत्तर-जो ए अनुकम्पामें धर्म छै तो अनुकम्पा घणे ठीकाने कही छैं '

इत्यादि लिख कर बूढ़े पर ऋष्णजीकी और सुलसापर हरिण गमेशी आदि की अनुकम्पाका दृष्टान्त देकर गोशालक पर भगवान् की अनुकम्पाको सावग्र बतलाते हैं।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भगवान् महावीर स्वामीने गोशालक पर अनुकम्पा करके उसके प्राण बचाये थे इस अनुकम्पाको सावद्य कहना अनुकम्पाके साथ द्रोह करने वालोंका कार्य्य है। प्रश्न-व्याकरण सुत्रके मूलपाठका प्रमाण दे कर यह बतलाया जा चुका है कि मरते जीव पर द्या करके उसकी प्राणरक्षा करना जैनागमका प्रधान उद्देश्य है अतः गोशालकपर अनु-कम्पा करके भगवान् ने उसके प्राण बचाये थे। इस कार्य्यको सावद्य कहना अज्ञानका परिणाम है।

यदि कोई कहे कि गोशालकको बचानेके लिये भगवान को शीतललेश्या प्रकट करनी पड़ी थी और शीवललेश्या प्रकट करनेसे जीवोंको विराधना होती है इसलिये भग-बान की यह अनुकरणा निरवद्य नहीं कही जा सकती किन्तु यह सावद्य हैं' तो उसे कहना चाहिये कि शीवल लेश्यासे जीवोंको विराधना नहीं प्रत्युत उससे जीवरक्षा होती है इस लिये शीवल लेश्याका नाम लेकर भी गोशालक पर भगवान की अनुकरणा को सावद्य कहना अज्ञान है। शीतललेश्यासे जीवकी विराधना नहीं होती यह बात दिस्तार के साथ लब्धि प्रकरणमें चल कर बतलाई जावेगी।

कृष्णजीने बूढ़े पर जो अनुकम्पा की थी वह भी सावद्य नहीं है। यद्यपि अनु-कम्पाके लिये कृष्णजीने बूढ़ेकी ईंट उपाडी थी परन्तु ईंट उपाडनेकी किया न्यारी और अनुकम्पा न्यारी चीज है इस लिये ईंट उपाडने रूप कार्य्यके सावद्य होने पर भी अनु-कम्पा सावद्य नहीं हो सकती। यह बात विस्तारके साथ पहले बतला दी गई है अत: कृष्णजी आदिकी अनुकम्पाके उदाहरणसे गोशालक पर भगवान्की अनुकम्पाको सावद्य बताना अज्ञान मूलक ही है।

## (बोल ३७ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसन कार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ १७८ पर छिखते हैं :—

"एकार्यानी मनमें अपनी हियो कम्पायमान हुवो ते मांटे ए अनुकम्पा पिण सावद्य छै। इहां अनुकम्पा अने कार्य्य संछान छै। जे कृष्णजी ईंट उपाडी ते अनुकम्पाने अर्थे "अनुकम्पाट्याए" एहवूं पाठ कहाो छै। ते अनुकम्पाने अर्थे ईंट उपाडी मूकी ते मांटे एकार्य्यथी अनुकम्पा संछान छै एकार्य्य रूप अनुकम्पा सावद्य छै। इम हरिण गमेशी तथा धारिणी अनुकम्पा की धी तिहां पिग "अनुकम्पहयाए" पाठ कहाो ते मांटे ते अनुकम्पा पिण सावद्य छै। जिम भगवती शतक ७ उद्देशा २ कहाो "जीवो द्व्यह्याए सासए भावद्वयाए असासए" जीव द्रव्यार्थे सामतो भावार्थे असासतो कहाो ते द्रव्य भाव जीव थी न्यारा नहीं तिम कृष्ण आदि जे सावद्य कार्य्य किया ते तो अनुकम्पा अर्थे किया ते मांटे ए कार्य्य थी अनुकम्पा पिण न्यारी न गिणवी" (भ्र० प्र० १७८)

इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

अनुकम्पाके निमित्त जो कार्य्य किया जाता है वह यदि अनुकम्पासे भिन्न नहीं है तो फिर भगवान महावीर खामी और साधुओंका दर्शनके लिये जो कार्य्य किया जाता है वह भी भगवान महावीर स्वामी और साधुओंके दर्शनसे भिन्न न होना चाहिये। ऐसी दशामें अनुकम्पाके निमित्त किये जाने वाले कार्य्यके वजहसे जैसे अनुकम्पाको भ्रम विध्वंसनकार सावद्य कहते हैं उसी तरह दर्शनके लिये किये जाने वाले कार्यकी वजहसे दर्शनको भी सावद्य कहना चाहिये। जैसे कुष्णजीकी अनुकम्पाके विषयमें "अनुकम्पण्यहाए" यह पाठ आया है उसी तरह भगवान महावीर खामीके दर्शनार्थ कौणिक राजा

ने जहां चतुरंगिणी सेना सजाई है और पुरीका संस्कार कराया है वहां भी "निज्जाइस्सामि समणं भगवं महावीरं अभिवन्द्रए" यह पाठ आया है। इस पाठमें कौणिक राजा
ने भगवान महावे र स्वामी की वन्द्रनाके छिये सेना सजाने और पुरीका संस्कार करानेकी
आज्ञा दी है। यदि अनुक्रम्पाके निमित्त किये जाने वाले कार्य्यसे अनुक्रम्पा संलग्न
है तो फिर वन्द्रनाके निमित्त किये जाने वाले कार्य्यसे वन्द्रनाको भी संलग्न मानना
चाहिये और जैसे अनुक्रम्पाके निमित्त किये जाने वाले कार्य्यसे संलग्न होकर अनुक्रम्पा
सावद्य होती है उसी तरह वन्द्रनाके निमित्त किये जाने वाले कार्य्यों से संलग्न होकर वंद्रना
भी सावद्य हो जानी चाहिये। परन्तु यदि वन्द्रनाके निमित्त किये जाने वाले, सेना
सजाने और पुरीका संस्कार कराने रूप कार्यसे वन्द्रनाको संलग्न नहीं मानते और
वन्द्रनाको सावद्य नहीं कहते तो उसी तरह अनुक्रम्पाके निमित्त किये जाने वाले कार्यसे
अनुक्रम्पाको भी संलग्न नहीं मानना चाहिये और अनुक्रम्पाको भी सावद्य नहीं
कहना चाहिये।

वास्तवमें जैसे भगवानकी वन्द्रनाके लिये किया जाने वाला कार्य्य दूसरा है और भगवानकी वन्द्रना दूसरी है उसी तरह अनुकम्पाके लिये किया जाने वाला कार्य्य दूसरा है और अनुकम्पा दूसरी है अतः जैसे तीर्थकरकी वन्द्रनाके लिये किये जाने वाले कार्य्य के आज्ञा बाहर होने पर भी तीर्थकरकी वन्द्रना आज्ञा बाहर नहीं है उसी तरह अनुकम्पाके निमित्त किये जाने वाले कार्य्यके आज्ञा बाहर होने पर भी अनुकम्पा आज्ञा बाहर और सावद्य नहीं है।

भगवान महावीर स्वामीका वन्दन करनेके छिये कौणिक राजाने चतुरंगिणी सेना सजाई थी और पुरीका संस्कार कराया था। वह पाठ यह है:—

"तएणं कुणिए राघा भिभसार पुत्ते वलवाउअं आमंतेइ आमंतेता एवंवयासी—खिष्पामेव देवाणुष्पया । अभिसेकः हित्थ रयणं परिकष्पेहि, हय, गयरह पवर जोह कष्पियंच चाउरंगिणीं सेणणं सन्नाहीहि । सुभद्दा पमुहाणय देवीणं वाहिरियाउ उवटाण सालाए पिडएक एडिएकाइं जत्ताभिमुद्दाइं जुत्ताइं जाणाइं उवटवेह । चम्पं नयरों सन्भितर वाहिरयं असित्त सित्त सुद्द समट रथंतरावण वीहियं मंचाइं मंच कलियं नाना विह राग उच्छिय झय पडागाई पडामंडियं लाउछोइयमहियं गोसीस सरस रत्तचंदन जाव गंधवहिभूयं करेह

#### कारवेह कारेत्ता कारवेत्ता एमाणत्तियं पचपिण्णाहि, निज्जाइस्सामि समणं भगवं महावीरं अभिवंदए"

( उवाई सूत्र )

अथ:---

इसके अनन्त बिम्बसारका पुत्र कौणिक राजाने अपने सेनायितको बुला कर कहा कि हे देवानुप्रिय! मेरे प्रधान हिन्त रबको शोध तैयार करो और हाथी, घोड़े, रथ तथा प्रधान योद्धाओं से युक्त चतुरंगिणी सेना सजाओ । छभद्रा आदि रानियोंके जानेके छिये प्रत्येकके निमित्त अलग अलग रथ जोता कर खड़ा करो । झाडू बहाडू सेचन लेपन आदिसे चम्पा नगरीके बाजार सड़क गलो आदिका संस्कार कराओ । सेनाको यात्रा देखनेके छिये आने वाले दर्शक छोगोंके निमित्त मंच आदि बंधवा दो । कृष्णागुरु धूप आदिसे पुरीको छगन्धित करो । मेरी इस आज्ञाका शीध्र पालन करा कर सूचना दो मैं श्रमण भगवान महावीर स्वामीका बन्दन करनेके लिये जाऊंगा । इस पाठका यह अर्थ है ।

इस पाठमें कहा है कि "विम्बसार पुत्र राजा कौणिकने भगवान महावीर खामी का वन्दन करनेके लिये चतुरंगिणी सेना सजाई और पुरीका संस्कार कराया था" जब कौणिकके मनमें भगवान महावीर स्वामीके वन्दनका भाव उत्पन्न हुआ तब उसने सेना सजायी और पुरीका संस्कार कराया। सेना सजाना और पुरीका संस्कार कराना आज्ञा बाहर है तथापि इन कार्यों से भगवान् महावीर स्वामीका वन्दन सावद्य नहीं होता क्योंकि ये कार्य दूसरे हैं और वंदन दूसरा है उसी तरह अनुकम्पाके भाव आने पर जो कार्य किया जाता है वह कार्य्य दूसरा है और अनुकम्पा दूसरी है इस लिये अनु-कम्पाके निमित्त किये जाने वाले कार्यके आज्ञा बाहर होने पर भी अनुकम्पा आज्ञा बाहर या सावद्य नहीं होती।

सूर्य्याभदेवने भगवान् महावोर स्वामीका वन्दन करनेके छिये जाते समय सुघोष नामक घण्टा बजाकर देवोंको सूचित किया था। वह पाठ यह है: —

"स्रियाभे देवे गच्छइणं भो स्रियाभेदेवे जम्बूदीवं २ भारहं वासं आमलकप्पं नगरीं अम्बसालवणं चेइयं समणं भगवं महावीरं अभिवन्दए। तं तुब्भेऽपिणं देवानुष्पिया! सिव्विड्डिए अकाल परि-हीणाचेव स्रियाभस्स अंतियं पाउब्भह"

( राज प्रश्नीय सूत्र )

अर्थः—

सूर्याम देवने भगवान् महावीर स्वामीकी वन्दना करनेके लिये जाते समय स्थोष नामक वण्टा बजा कर अपने विमान वासी देवताओंको सूचित किया कि हे देवानुप्रियों! सूर्याम देवता जम्बू द्वीपके भारतवर्ष में भगवान् महावोर स्वामीको वन्दना करनेके लिये आन्नकरणा नगरीके आन्नशाल नामक उद्यानमें जा रहा है अतः आप लोग भी अपनी सम्पूर्ण ऋदियोंसे युक्त होकर कीन्न ही सूर्याम देवके समीप आ जावें।

इस पाठमें कहा है कि "सूर्याभदेवने भगवान् महावीर स्वामीकी वन्दनाके लिये जाते समय सुघोष नामक घण्टेको बजा कर देवताओंको सूचना दी थी"। जब सूर्याभ देवके हृदयमें भगवान महावीर स्वामीको वन्दन करनेका भाव उत्पन्न हुआ तब उसने घण्टा बजाकर देवोंको सूचना दी थी। घण्टा बजानेके लिये मुनि आज्ञा नहीं देते इस लिये घण्टा बजाना आज्ञा बाहर है। जो लोग अनुकम्पाके भाव आनेसे जो कार्य्य किया जाता है उसकी वजहसे अनुकम्पाको सावद्य कहते हैं उनके मतमें भगवानकी वन्दना भी सावद्य कहनी चाहिये क्योंकि वन्दनाके भाव आनेसे ही सूर्य्याभदेवने सुघोष नामक घण्टा बजाया था। यदि घण्टा बजाना दूसरा है और वन्दना करना दूसरा है इस लिए घण्टा बजाना आज्ञा बाहर होने पर भी वन्दना आज्ञा बाहर नहीं है तो उसी तरह अनुकम्पा दूसरी है और उसके लिये जो कार्य्य किया जाता है वह दूसरा है इस लिये अनुकम्पाके लिये किये जाने वाले कार्यके आज्ञा बाहर होने पर भी अनुकम्पा आज्ञा बाहर और सावद्य नहीं है।

सूर्व्याभकी आज्ञा पाकर देवता लोग जब भगवानका दर्शन करनेके लिये सूर्व्याभ के समीप आये हैं उस समयका वर्णन करनेके लिये यह पाठ आया है:—

"एयमट्टं सोचा णिसम्म हृद्व तुद्व जाव हियया अप्पेगइया वन्दन वित्तयाए अप्पेगइया प्रयण वित्तयाए अप्पेगइया सक्कारवित्तयाए अप्पेगइया असुयाइं सुणिस्सामो सुयाइं अट्टाइं हे उद्दं पासिणाइं कारणाइं वागरणाइं पुच्छिस्सामो अप्पेगइया सूरियामस्स वयण मणुपत्तमाणा अप्पेगइया अन्न मन्न मणुपत्तमाणा अप्पेगइया जिण-भित्तरागेणं अप्पेगइया धम्मोत्ति अप्पेगइया जियमेयंति कट्ट सव-डि्दए जाव अकाल परिहोणाचेव सुरियामस्स अन्तियं पाउच्भवति'' (राज प्रश्तीय सूत्रम्) अथ:--

यह छन कर हृष्ट हुए हृद्य वाले देवतागग, कोई भगवानकी वन्दना करनेके लिये, कोई उनकी पूजा करनेके लिये, कोई सत्कार सम्मान करनेके लिये, कोई कौतूहलके लिये, कोई नहीं छनो हुई बातको छननेके लिये और छने हुए संदिग्ध भर्यको पूछनेके लिये, कोई सूर्य्यामको आज्ञा पालन करनेके लिये, कोई अरने मित्रको आज्ञा पालनके लिये, कोई भगवद्गक्तिके अनुरागसे, कोई धर्म समग्र कर, सम्पूर्ण ऋहियोंसे युक्त होकर सूर्याभके निकट उपस्थित हुए।

इस पाठमें कहा है कि "देवता लोग भगवान् महावीर स्वामीका बन्दन नमस्कार सत्कार सम्मान और सेवा शुश्रुषा करनेके लिये सूर्य्याभके निकट सब ऋद्धियोंसे युक्त होकर आए"। देवताओंके हृद्यमें जब भगवान् महावीर स्वामी को वन्दन नमस्कार करनेका भाव उत्पन्न हुआ तब वे सूर्याभके पास आये थे अतः भ्रमविध्वंसनकार के हिसाबसे भगवान् का वन्दन नमस्कार भी सावद्य ही ठहरेगा क्योंकि साधु किसीको कहीं जाने आने आज्ञा नहीं देते। परन्तु यदि आने जानेकी किया दूसरी है और वन्दन नमस्कार दूसरा है इसलिये अने जानेको कियाके आज्ञा बाहर होने पर भी वन्दन नमस्कार दूसरा है इसलिये अने जानेको कियाके आज्ञा बाहर होने पर भी वन्दन नमस्कार दूसरा है तो उसी तरह अनुकम्पा भी दूसरी है और उसके लिये किया जाने वाला काय्यं दूसरा है। उस काय्यके आज्ञा बाहर होने पर भी अनुकम्पा आज्ञा बाहर और सावद्य नहीं है। अतः अनुकम्पाके लिये की जाने वाली कियाका नाम लेकर अनुकम्पाको सावद्य कायम करना अज्ञानका परिणाम है।

जिस कार्य्यके लिये मुनि आज्ञा नहीं देते वह एकान्त पाप है यह भ्रमविध्वंसन कारकी प्रक्रपणा भी मिथ्या है क्योंकि मुनि लोग किसीको साधुका दर्शन करनेके लिये जानेकी भो आज्ञा नहीं देते तथापि साधु का दर्शन करने के लिये जाना एकान्त पाप नहीं है।

भगवती सूत्र और राजप्रश्नीय सूत्रमें यह पाठ आया है—"तहारूवाणं अरिहंता णं भगवंताणं नाम गोयस्त्रवि सवगयाए महाफर्डं किमङ्ग पुग अभिगमण वन्दन नमंसण परिपुच्छग पञ्जुवासणआए"

अर्थात् तथारूपके अरिहंत और भगवंतोंके नाम गोत्रके श्रवण करनेसे भी महान् फल होता है किर उनके सम्मुख जाने, वन्दन नमस्कार करने, कुशल प्रश्न करने और सेवा शुश्रूषा करनेसे तो कहना ही क्या है अर्थात् उपसे तो अवस्य ही महान् फल होता है।

इस पाठमें अरिहंत भगन्तोंके सम्मुख जानेका महान् फल बतलाया **है पर**न्तु साधु किसीको अरिहंतोंके संमुख जानेकी आज्ञा नहीं देते तथापि शास्त्रकार अरिहंतोंके ३७ सम्मुख जानेसे महान फल होना बतलाते हैं इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि जिस कार्य्य के लिये साधु आज्ञा नहीं देते वह सब कार्य्य एकान्त पाप ही हो यह कोई नियम नहीं है अतः आज्ञा बाहर के कार्यों को एकान्त पाप कहना अज्ञान मूलक समझना चाहिये।

( बोल ३८ )

इति अनुकम्पाधिकारः ।

## अथ उडध्यधिकारः।

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार कहते हैं कि भगवान महावीर स्वामीने छद्मस्थपनेमें शीतल देश्याको प्रकट करके गोशालककी प्राणग्क्षा की थी इसमें भगवान को जघन्य तीन और उत्कृष्ट पांच क्रियाएं लगी थों क्योंकि पन्नावणा पद ३६ में तेजः समुद्धात करनेसे जघन्य तीन और उत्कृष्ट पांच क्रिया लगना बतलाया है। शीतल देश्या भी तेजो देश्या ही है इसलिये उसमें भी तेजः समुद्धात होता है अतः शीतल देश्याको प्रकट करके भगवान ने जो गोशालक की प्राणग्क्षा की थी उसमें उनको जघन्य तोन और उत्कृष्ट पांच क्रियायें लगीं।

इसका क्या समाधान ? (प्रह्वक)

तेज्ञ: समुद्धात करनेसे जघन्य तीन और उत्कृष्ट पांच कियाओंका छगना शास्त्र में कहा है परन्तु तेज्ञ: समुद्धात उष्ण तेजोलेश्याके प्रकट करनेमें ही होता है शीतछ लेश्याके प्रकट करनेमें नहीं होता।

भगवरी शतक १५ उद्देशा १ में उष्ण तेजोलेश्याके प्रकट करनेमें तेजका समु-द्धात होना बतलाया है परन्तु शीतल लेश्या के प्रकट करने में नहीं कहा है वह पाठ यह है:—

"तएणं से गोशाले मंखलि पुत्ते वेसियायणं वालतविस् पासइ पासइता ममं अंतिआओ सणियं पचोसक्कइ पचोसक्कइत्ता जेणेव वेसियायणे बालतपस्वी तेणेव उवागच्छइ उवागच्छइता वेसियायणं वालतविस् एवं वयासी—किं भवं मुणी मुणीए उदाहु ज्या सेजा संत्थरए? तएणं से वेसियायणे बालतवस्ती गोसालस्स मंखलि पुत्त-स्स एवमहं नो आढाइ नो परिजाणइ तुसिणोए संचिद्धइ। तएणं से गोसाले मंखलिपुत्ते वेसियायणं बालतविस्सं दोचं पि एवं वयासी— किं भवं मुणो मुणोए जावसेजायरए। तएणं से वेसियायणे वाल- तवस्सी गोसालेणं मंखलिपुत्तेणं दोचंपि तचंपि एवं बुत्ते समाणे असुरुते जाव मिस मिसे माणे आधावण भूमिओ पचोसकह पचोस-कहत्ता तेया समुग्वाएणं समोहणइ समोहणइत्ता सत्तर ठपयाइं पचो सकह पचोसकहत्ता गोसालस्स मंखलि पुत्तस्स वहाए सरीरगं तेयं णिसिरइ तएणं अहं गोयमा ! गोसालस्स मंखलि पुत्तस्स अणुकम्पण्य वेसियायणस्स वालतविस्सिस्स सा उसिण तेयलेस्सा तेय पिडिसाहरणद्व्याए एत्थणं अन्तरा अहं सीयलियं तेयलेस्सं निस्सरामि । जाए सा ममं सियलियाए तेय लेस्साए वेसियायणस्स वाल-तविस्सिस्स साउसिण तेय लेस्सा पिडह्या"

(भगवती शतक १५ उद्देशा १)

अर्थः—

इसके अनन्तर गोशालक मंखलिपुत्रने वैश्यायन बालतपस्वीको देखा। देख कर धारे धारे मेरे पाससे हट कर उसके पास गया वहां जाकर गोशालक मंखलिपुत्रने वैश्यायन बाल तपस्वीसे कहा कि "तुम कोई मुनि हो या जूं आदिको शय्या हो ?" यह छन कर वैश्यायन बालतपस्वीने गोशालककी बात पर कुछ ध्यान नहीं दिया किन्तु मौन धारण करके रहा। पश्चात् गोशालक मंखलिपुत्रने दो तोन बार यही वात कही। यह देख कर कोधके मारे मिस मिस करता हुआ वैश्यायन बाल तपस्वीने आतापन भूमिसे पीछे हट कर तेजका समुद्रशात किया। तेजका समुद्रशात करके सात आठ पैर पीछे हट कर गोशालक मंखलिपुत्रका वध करनेके लिये अपने शरोर सम्बन्धी तेजको गोशालकके जपर फेंका। हे गोतम! उस समय गोशालक मंखलिपुत्रकी अनुकम्पाके लिये उस पर आती हुई तेजोलेश्याके निवारणार्ध मैंने शीतललेश्या छोडी। मेरी शीतललेश्या से वैश्यायन बाल तपस्वी की उष्ण तेजो लेश्या प्रतिहत हो गई। यह इस प ठका अर्थ है।

इसमें उष्ण तेजो छेश्याके वर्णनमें तेजके समुद्धात होनेका कथन है परन्तु शीत-छछेश्याके प्रकट करनेमें तेजके समुद्धात होनेका जिक नहीं है इसिछ्ये शीतछ छेश्यामें तेजके समुद्धात होनेकी बात अप्रामाणिक है। जब कि शीतछ छेश्याके प्रकट करनेमें तेजका समुद्धात नहीं होता तब फिर उसमें जधन्य तीन और उत्कृष्ट पांच कियाएं कैसे छग सकती हैं ? अतः शीतछ तेजो छेश्याके प्रकट करनेमें जधन्य तीन और उत्कृष्ट पांच किया छगनेकी प्रक्रपणा एकान्त मिथ्या समझनी चाहिये।

## (बोल १ समाप्त)

(प्रेरक)

"तेज: समुद्वात" शब्दका प्रमाणके साथ अर्थ बतलाइये जिससे यह झात हो जाय कि शीतल लेक्यांके प्रकट करनेमें तेजका समुद्धात क्यों नहीं होता ?" ( प्रक्षिक )

प्राचीन आचाय्यों ने तेजः समुद्घात शब्दका यह अर्थ किया है-

"तेजो निसर्ग लिब्धमान् कुद्धः साध्वादिः सप्ताष्टीपदानि व्यवध्ववन्य विष्कंभ वाहल्याभ्यां शरीरमान मायामतस्तु संख्येय योजन प्रमाणं जीवप्रदेशदण्डं शरीराद्वहिः प्रक्षिप्य कोध विषयी कृतं मनुष्यादिं निर्देहति तत्रच प्रभूतांस्तेजसशरीरनामपुद्गलान् शातयति"

#### ( प्रवचन सारोद्धार २३१ द्वार )

अर्थः---

तेजो लब्धिधारी साधु आदि कोधित होकर सात आठ पैर पीछे हट कर अपने शरीरके समान स्थूल और विस्तृत तथा संख्यात योजन पर्व्यन्त लम्बायमान जीव प्रदेश दण्डको बाहर निकाल कर कोध विषयीभूत मनुष्य आदिको जला देता है इसमें बहुतसे तेजस शरीर नाम बाले पुद्गलोंका शातन होता है इसलिये इसे तेज: समुद्धात कहते हैं। यह प्रवचन सारोद्धारके ऊपर लिखे हुए पाठका अर्थ है।

इसमें, क्रोधित हो कर तेजोलिब्य धारी साधु किसीको जलानेके लिये जो उडग तेजोलेक्याका प्रश्लेप करता है उसीमें तेजका समुद्धात होना कहा है परन्तु किसी मग्ते प्राणीकी प्राणरक्षाके लिये जो शीतल लेक्या छोड़ी जाती है उसमें तेजका समुद्धात होना नहीं कहा है अत: भगवान महावीर स्वामीने गोशालककी प्राणरक्षा करनेके लिये जो शीतल लेक्या छोडी थी उसमें तेजके समुद्धातका नाम लेकर जधन्य तीन और उत्कृष्ट पांच किया लगनेकी प्रकृषणा करना मिथ्या है।

#### (बोल २ समाप्त)

(प्रेस्क)

उष्णलेख्या के प्रकट फरनेमें जिन क्रियाओं का लगना बतलाया है उनके नाम और अर्थ बतलाइये।

(प्ररूपक)

वे क्रियाएं पांच हैं—(१) कायिकी (२) आधिकरणिकी (प्राद्धे विकी ), (४) पारि-तापनिकी (५) प्राणातिपातिकी । ये पांच ही क्रियायें हिंसाके साथ सम्बन्ध होनेसे छगती हैं रक्षा करने वाछेको नहीं छगतीं। इनका अर्थ ठाणाङ्ग सूत्रका भूछ पाठ देकर बताया जाता है।

"काइया किरिया दुविहा पन्नत्ता तंजहा—अनुवरयकायिकिरि याचेव दुष्पउत्त कायिकिरियाचेव। आहिकरणिया किरिया दुविहापन्नत्ता तंजहा—संजोयणाधिकरणिया चेव निवत्तनाधिकरणिया चेव। पाउ-सिया किरिया दुविहा पन्नत्ता तंजहा—जीव पाउसिया चेव अजीव पाउसिया चेव। पारियावणियाकिरिया दुविहा पन्नत्ता तंजहा सहत्थ पारियावणियाचेव परहत्थपारियावणियाचेव। पाणाइवाय किरिया दुविहा पन्नत्ता तंजहा—सहत्थ पाणाइवाय किरियाचेव परहत्थ पाणा-इवाय किरिया चेव।"

( ठाणाङ्ग ठाणा २ )

अर्थः---

जो क्रिया शरीरसे की जाती है वह कायिकी क्रिया है वह दो तरहकी होती है अनुपरत काय क्रिया और दुष्प्रयुक्त काय क्रिया।

जो किया सावद्य कमों से नहीं हुट हुए मिथ्या हृष्टि और अविरत सम्यग्हृष्टि पुरुषके शरीर से उत्पन्न होकर कमीवन्त्रका कारण होतो है वह 'अनुपरत काय किया' कहलाती है। प्रमत्त संयत पुरुष, अपने शरीरसे हन्द्रियोंकी इशनिष्ट वस्तुकी प्राप्ति और परिहारके लिये जो स्वल्प संवेग और निर्वेद होनेसे किया करता है वह किया 'दुष्प्रयुक्त काय किया' कहलाई है। अथवा मोक्ष मार्ग के प्रति दुर्व्यवस्थित प्रमत्त संयत पुरुष, अग्रुम मानसिक संकल्पके साथ जो शरीरसे किया करता है वह 'दुष्प्रयुक्त काय किया' है 'आधिकरणिकी किया' दो तरहकी है (१) 'संयोग बनाधिकरणिकी (२) निर्वर्त्त नाधिकरणिकी" तलवारमें उसके मूंठ जोड़नेकी कियाको 'संयोजनाधिकरणिकी' कहते हैं। तलवार तथा उसके मूठको बनानेकी कियाको 'निर्वर्त्त नाधिकरणिकी किया' कहते हैं।

जो किया कि भी पर होष करके की जाती है उसे 'प्राह्मेषिकी' कहते हैं। यह भी दो तरहकी होती है। (१) जीव प्राह्मेषिकी और (२) अजीव प्राह्मेषिकी। किसी जीव पर होष करके जो किया को जाती है वह 'जीव प्राह्मेषिकी' है और जो अजीव पर होष करके की जाती है वह 'अजीव प्राह्मेषिकी' है।

किसीको साडन आदिके द्वारा परिताप देनेको 'पारितापनिकी' किया कहते हैं। यह दो तरह की है 'स्वहस्त पारितापनिकी' और 'परहस्त पारितापनिकी' अपने इस्तसे किसीको ताप देना स्वइस्तं पारितायनिकी' क्रिया है और दूसरेके इस्त्रसे परिताप दिलाना "परहस्त पारितापनिकी" क्रिया है।

कियो जीवका बात करना "प्रागातिपातिको' किया है। यह भो हिविध होतो है। (१) स्वहस्त प्राणातिपातिको और (२) परहस्तप्राणातिपातिकी'। अपने हाथसे प्राणियोंका बात करना 'दिवहस्त प्राणातिपातिकी' है और दूसरेके हाथसे प्राणीकां बात कराना 'परहस्तप्राणातिपातिको' किया है।

यह ठागाङ्गके उक्त मूल पाठका टीकानुवार अर्थ है।

इसमें कायिकी आदि पांच कियाओं का निक्र बतलाया है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि किसी प्राणिकी रक्षा करने के लिये जो शोतल लेश्या प्रकट की जाती है उसमें ये कियाएं नहीं लातों किन्तु उद्य लेश्याका प्रयोग करके किसी जीवकी हिंसा करनेमें लगती हैं। किसी जीव को यात करना प्राणातिपातिकी किया है यह किया किसी जीव की रक्षा करनेमें कैसे लग सकती है ? क्यों कि जोवों की रक्षा करना उनका घात करना नहीं है। किसी जीवको ताडन आदि करनेसे "पारितापनिकी" किया लगती है परन्तु जो किसीका ताडन आदि नहीं करता है बलिक उसकी रक्षा करता है उस रक्षक पुरुषको पारिता पनिकी किया किस प्रकार छग सकती है ? क्यों कि रक्षा करना परिताप देना नहीं है।

किसी जीवपर हे प करनेसे प्राहे पिकी कियाका लगना बतलाया है अतः जो मरते प्राणीकी प्राण रक्षा करता है उसको प्राहे पिकी किया कैसे लग सकती है ? क्योंकि मरते प्राणीकी प्राण-रक्षा करना उस पर हो प करना नहीं है। तलवार आदि चातक पदार्थों के बनाने और उनमें मूंठ आदि जोड़नेसे 'आधिकरणिकी कियाका लगना कहा है। जो पुरुष किसी मरते प्राणीकी प्राण रक्षा करता है वह तलवार आदि घातक पदार्थों का निर्माण, या उनमें मूंठ आदि नहीं जोड़ रहा है किर उतको 'आधिकरणिकी किया' कैसे लग सकती है ? मरते प्राणोकी प्राण रक्षा करना शरीरका दुष्प्रयोग नहीं किन्तु सुप्रयोग करना है अतः जो मरते प्राणोकी प्राण रक्षा करना शरीरका दुष्प्रयोग नहीं किन्तु सुप्रयोग करना है अतः जो मरते प्राणोकी प्राण रक्षा करता है उसे कायिकी किया भी नहीं लग सकती। इस लिये भगवान महावीर स्वामीने शीतल लेक्या प्रकट करके जो गोशालककी प्राणरक्षा की थी उसमें भगवानको किया लगनेको बात मिथ्या है। स्वयं अम विध्वंसनकारने भी पृष्ठ १८१ पर लिखा है:—

"अथ अठे वैकिय समुद्धात करो पुद्गल काहे ते पुद्रला सुं जेतला क्षेत्रमें प्राण भूत जीव सत्वनी घात हुवे ते जाव शब्दमें ओल खाओ छै। ते पुद्रला थी विराधना हुवे तिणसुं उत्कृष्ट पांच किया कही इम वैकिय लब्धिफोड्यां पांच किया कही। हिवे तेजू लेक्या फोहे ते पाठ लिखिए छैं" इसके आगे लिखते हैं कि "अथ इहां वैक्रिय समुद्यात करितां पांच किया कही तिमहिज ते जू समुद्यात करिता पांच किया जाणवी"

यह लिख कर जीतमलजीने जीव विराधना होनेसे उत्कृष्ट पांच किया लगना स्वोकार किया है परन्तु गोशालककी प्राण रक्षा करने के लिये जो भगवान्ने शीतल लेख्या प्रकट को थी उसमें कीन सी जीव विराधना हुई जिससे भगवान्को पांच किया लगेगी ?? यह बुद्धिमानोंको विचार लेना चाहिये। शीतल लेख्यासे किसी भी जीवकी विराधना नहीं होती बल्कि जीवोंको सुख शान्ति होती है फिर शीतल लेख्यामें उक्त पांच कियाओंके लगनेकी बात बिलकुल मिथ्या है।

पन्नावणा पद ३२ में तेजके समुद्धात होनेसे पांच क्रियाओंका लगना कहा है परन्तु उद्दग तेजो लेक्याके प्रयोगमें ही तेजका समुद्धात होता है शीतल लेक्याके प्रयोगमें नहीं अतः शीवल लेक्याके प्रयोगमें तेजके समुद्धातका नाम लेकर उसमें उत्कृष्ट पांच कियाओंके लगनेकी स्थापना करना मिथ्या है।

#### (बोल ३ समाप्त)

(प्ररक)

शीतल लेश्या किसे कहते हैं यह सप्रमाण बतलाइये। (प्ररूपक)

"अगण्य कारुण्यवशादनुष्राह्यं प्रानि तेजो छेश्या प्रशमन प्रयस्य शीतस्य तेजो विशेष विमोचन सामध्यो ।"

( प्रवचन सारोद्धार )

अतिशय दयालुताके कारण दया करने योग्य पुरुषके प्रति तेजो हेश्याको शान्त करनेमें समर्थ शीवल तेजो विशेषके छोड़नेकी शिक्तका नाम 'तेजो हेश्या' है। यह शीकल हेश्याका स्वरूप प्रवचन सारोद्धारमें वतलाया है। इससे स्पष्ट झात होना है कि जहां उद्या तेजो हेश्या जलाने का काम करती है वहां शीवल हेश्या शान्तिका कार्य्य करती है। उद्या तेजो हेश्या जीव हिंसाके लिये चलाई जाती है और शीवल हेश्या जीव रक्षाके लिये चलाई जाती है। जैसे धूप और छाया, परस्पर एक दूसरेसे विरुद्ध गुण वाले हैं उसी तरह ये दोनों हेश्यायें परस्पर विरुद्ध गुण वाली हैं। अतः उद्या तेजो हेश्याके छोड़नेसे जीवोंको विराधना होती है और जीव विराधना होनेसे उद्या तेजो हेश्यामें उत्कृष्ट पांच किया लाती हैं परन्तु शीवल तेजो हेश्यासे किसी जीवकी विराधना नहीं होतो बल्कि उससे जीवकी रक्षा होती है इसलिये जीव विराधनासे उत्पन्न होने वाली पूर्वोक्त कियाएं शीतल लेश्यामें नहीं लगतीं। अतः शीतल लेश्याके द्वारा भगवान्ने गोशालककी प्राण रक्षा की थी उसमें भगवानको उत्कृष्ट पांच किया लगनेकी बात मिथ्या समझनी चाहिये।

#### (बोल ४ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसन कार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ ११८ पर लिखते हैं—

"अने जो छिट्य फोडी गोशालाने बंचायां धर्म हुए तो केवल ज्ञान उपना पछे गोशाला दोय साधां वाल्या त्यांने क्यूंन बचायो । जो गोशालाने बंचाया धर्म छै तो दोय साधांने बंचाया घणा धर्म हुवे । तिवारे कोई कहे भगवान केवली था सो दोय साधारे आयुषो आयो जाण्यो तिणसूंन बंचाया इमकहे तेहनो उत्तर जो भगवान केवल ज्ञानी आयुषो आयो जाण्यो तिणसूंन बंचाया तो और गोतमादिक छद्मस्थ साधु छिच्ध धारी घणाइं हुन्ता त्यांने आयुषो आयारी खबर नहीं त्यां साधांने लिच्ध फोडीने क्यूंन बंचाया।

इसका क्या समाधान ? ( प्रहृषक )

केवल ज्ञान होने पर भगवान महावीर स्वामीने सुनक्षत्र और सर्वानुभूतिको नहीं बंचाया था इस लिये मरते प्राणीको प्राण रक्षा करनेमें पाप बनाना मन्द बुद्धिका कार्य्य है। मूल पाठ तथा टीकामें कहीं भी नहीं कहा है कि भगवान महावीर स्वामीने मरते प्राणीकी प्राण रक्षा करनेमें पाप जान कर सुनक्षत्र और सर्वानुभूतिको नहीं बंचाया था बल्कि टीकाकारने यह साफ साफ लिख दिया है कि गोशालकके द्वारा सुनक्षत्र और सर्वीनुभूतिका मरना अवश्यम्भावी था इस लिये भगवानने उनकी रक्षा नहीं की। वह टीका यह है—

"अवश्यम्भावि भावत्वा द्वेत्यवसेयम्"

अर्थात् गोशालक द्वारा सुनक्षत्र और सर्वानुभूतिका मरना अवश्य होनहार था इस लिये भगवान उनकी रक्षा नहीं कर सके। यदि रक्षा करनेमें पाप होता तो टीकाकार यह स्पष्ट लिख देते कि जीवरक्षामें पाप होना देख कर भगवानने सुनक्षत्र और सर्वानु-भूतिकी रक्षा नहीं की परन्तु टीकाकारने ऐसा नहीं कह कर सुनक्षत्र और सर्वानुभूतिको नहीं बचानेका कारण अवश्य होनहार बतलाया है अतः गोशालक की प्राणरक्षा करने से भगवान्को पाप लगनेकी प्ररूपणा मिथ्या है। श्रमविध्वंसनकार मरते जीवकी रक्षा करनेमें पाप कहते हैं परन्तु किसी साधुको विहार करानेमें पाप नहीं कहते ऐसी दशामें भगवान महावीर खामीने सुनक्षत्र और सर्वानुभूतिको वहांसे विहार क्यों नहीं करा दिया ? क्यों कि केवल ज्ञानी होनेके कारण उन को यह ज्ञान तो अवश्य था कि गोशालक, सुनक्षत्र और सर्वानुभूतिको जलवेगा। ऐसी खबर रहने पर भी भगवान्ने सुनक्षत्र और सर्वाभूतिको जो वहांसे अन्यत्र विहार नहीं कराया इससे स्पष्ट ज्ञात होता है कि भगवान् को यह भी ज्ञात था कि सुनक्षत्र और सर्वानुभूतिका गोशालककी कोधामिसे जल कर मरना अवश्य भावी भाव है। इसीसे भगवान् ने सुनक्षत्र और सर्वानुभूति की रक्षा नहीं की थी, रक्षा करनेमें पाप होना जान-कर नहीं।

शास्त्रमें कहा है कि तीर्थ करों में ऐसा अतिशय होता है जिस से उनके निवास स्थानसे १५ योजन तक किसी प्रकारका उपद्रव नहीं होता। सभी प्राणी पर-स्पर वैर भावको छोड़ कर मित्र मित्रकी तरह रहते हैं। ऐसा विख्क्षण भगवान का अतिशय होते हुए भी गोशालकने भगवान महावीर स्वामीं के सम्मुख ही सुनक्षत्र और सर्वानुभृतिको जला दिया यह होनहारका ही प्रभाव था। अन्यथा भगवान के अतिशयसे ही यह बात नहीं हो सकती थी। जो अवश्य होनहार था उसे भगवान किस प्रकार मिटा सकते थे १। गोशालककी क्रोधामिसे सुनक्षत्र और सर्वानुभृतिका जलना अवश्य होनहार जान कर भगवान ने उनकी रक्षा के लिये कुछ ध्यत्र नहीं किया था मरते जीवकी रक्षामें पाप होना जानकर नहीं। अतः सुनक्षत्र और सर्वानुभृतिको नहीं बचानेका उदाहरण देकर जीवरक्षा करनेमें पाप बतलाना उकत टीका तथा प्रश्न व्याकरणादि सूत्रों से विहद्ध समझना चाहिये।

श्रमविध्वंसनकार कहते हैं कि "केवल ज्ञानी होनेके कारण यद्यपि भगवान् सुन-क्षत्र और सर्वानुभूतिका आयुपूर्ण होना जानते थे तथापि गोतमादि छद्मस्थ मुनियोंको इस वातका ज्ञान न था। यदि रक्षा करनेमें धर्म था तो उन लोगोंने सुनक्षत्र और सर्वा-नुभूतिकी रक्षा क्यों नहीं की ? इससे जाना जाता है कि जीवरक्षा करनेमें धर्म नहीं है" परन्तु श्रमविध्वंसनकारकी यह बात भी अज्ञानसे खाली नहीं है क्योंकि चौदह पूर्व धारी साधु छद्मस्थ होते हुए भी उपयोग लगाकर आयुपूर्ण होना जान सकते हैं। धर्म-घोष मुनिने छद्मस्थ हो कर भी उपयोग लगा कर धर्मरुचि मुनिका सम्पूर्ण वृत्तांत जान लिया था और उनकी आत्माको सर्वार्थ सिद्धमें देखा था अतः गोतमादि मुनि सुनक्षत्र और सर्वानुभूति का आयु पूर्ण होना नहीं जानते थे यह कहना भी अज्ञानमूलक ही है।

#### (बोल ५ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १८९ पर भगवती सूत्रकी टीका छिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"ब्यथ टीकामें पिण इम कह्यों ते गोशालानो रक्षण भगवन्ते कियों ते सराग पणे करी अने सुनक्षत्र सर्वानुभूतिनो रक्षण न करस्ये ते वीतराग पणे करी एतो गोशालाने बंचायों ते सराग पणों कह्यों पिण धर्म न कह्यों ए सराग पणाना अशुद्ध कार्य्यमें धर्म किम कहिए" (अ० पृ० १८९।१९०)

इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

सरागपनेके कार्य्यमें धर्म नहीं होता यह भ्रमविध्वंसनकारका कथन अज्ञान से परिपूर्ण है। अपने धर्म, धर्माचार्य्य और दया आदि उत्तम गुणोंमें राग रखना भी सरागताका ही कार्य्य है परन्तु इससे पाप होना शास्त्रमें नहीं कहा है बिलक शास्त्रमें इसकी प्रशंसा की है। शास्त्रमें ये वाक्य मिळते हैं—

"धम्मायरियापेमाणुरायरत्ता" " अद्विमिज्जा पेमाणुरायरत्ता" " तीव्वधम्मा-नुरागरत्ता" इनके क्रमशः अर्थ ये हैं:—

खपने धर्माचार्य्यमें प्रेमानुरागसे रक्त । हड्डी और मज्जाओंमें प्रेम और अनुराग से रंगे हुए । धर्मके तीत्र अनुरागसे रंगे हुए ।

ये बाते शास्त्रमें प्रशंसाके छिये कही गई हैं परन्तु धर्माचार्यमें प्रेमानुराग रखना, अपने धर्ममें तीत्र अनुराग रखना और हड्डी तथा मज्जाओंमें आचार्यके प्रति प्रेमानु-रागसे रक्त होना सरागताके ही कार्य्य हैं इसिछिये भ्रमिवञ्बंसनकार के हिसाबसे इन कार्योंमें भी पाप ही होना चाहिये क्योंकि ये सरागताके ही कार्य्य हैं। शास्त्रकार ने तो इन कार्योंको पाप नहीं किन्तु धर्म जान कर इनकी प्रशंसा की है अतः सरागताके सभी कार्यों में पाप बताना अज्ञानका परिणाम है।

वास्तवमें हिंसा, झूठ, चोरी और व्यभिचार आदिमें राग रखना बुरा है पाप है परन्तु धम, धर्माचार्य्य, अहिंसा, सत्य, तप, संयम और जीव दया आदिमें राग रखना धर्म है पाप नहीं है।

भिक्खूयश रसायन नामक मन्थमें जीतमलजीने लिखा है कि—"रूडे चित्त भेल्या रहा, वरषट् संत वदीत हो। जाव जीव लिंग जाणियो, परम माहो माही प्रीति हो।" इस पद्यमें जीतमलजी कहते हैं कि छः साधुओंका जन्म भर भीषणजीमें परम प्रेम था। क्या यह सरागताका कार्य्य नहीं है ? यदि है तो जीतमलजी और उनके अनुयायी इसे पाप क्यों नहीं मानते ? यदि अपने धर्माचार्य्य और धर्ममें राग रखना सरागताका कार्य्य होने पर भी पाप नहीं है तो फिर जीवदयामें राग रखना पापका कार्य्य कैसे हो सकता है ?। अतः सरागताके सभी कार्यों को पाप बतला कर भगवान महावीर स्वामीने दयाके प्रेमसे जो ग शालककी प्राणरक्षा की थी उसमें पाप बताना नितान्त मिथ्या समझना चाहिये।

भगवती सूत्रकी जिस टीकाको छिख कर जीतमलजीने भ्रम फैलाया है उसे लिख कर उसका अर्थ किया जाता है जिससे जनताका भ्रम दूर हो जाय।

"इहच यद् गोशालकस्य संरक्षणं भगवता कृतं तत्सरागत्वेन द्यैकरसत्वाद्ध-गवतः। यच्च सुनक्षत्र सर्वानुभूति सुनिपुंगवयोर्न करिष्यिति तद्वीतरागत्वेन स्टब्ध्यनुय-जीवकत्वा द्वश्यं भावि भाव त्वाद्धेत्यवसेयम्" (भग० टीका) अर्थः—

यहां भगवान ने जो गोशालक की प्राणरक्षा की थी इसका कारण यह है कि सराग संयमी होने के कारण भगवान बड़े भारी दयाके प्रेमी थे। सुनक्षत्र और सर्वातु-भृतिकी रक्षा जो नहीं करेंगे इसका कारण वीतराग होनेसे लिल्पका प्रयोग न करना, और गोशालक के द्वारा उनके मरणका अवस्य होनहार होना समझना चाहिये। यह उक्त टीकाका अक्सरार्थ है।

इसी टीकाका नाम लेकर जीतमळजी जीवरक्षामें पाप बतलाते हैं परन्तु इस टीका में जीवरक्षा करनेसे पाप होना नहीं कहा है। यहां लिखा है कि—"भगवान ने दयामें परमानुराग होनेके कारण गोशालकी रक्षा की थी"। दयामें अनुराग रखना धर्म है पाप नहीं है इसलिये गोशालकी प्राणरक्षा करनेसे भगवान को धर्म हुआ पाप नहीं हुआ।

सुनक्षत्र और सर्वानुभूविकी रक्षा नहीं करनेका कारण भी टीकाकारने जीवरक्षा करनेमें पाप होना नहीं कहा है किन्तु उस समय वीतराग होनेके कारण भगवान के छिंचका प्रयोग नहीं करना, और अवश्य होनहार कारण बतलाया है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि जीवरक्षामें पाप जानकर भगवान ने सुनक्षत्र और सर्वानुभूविकी रक्षाका प्रयत्न नहीं छोड़ा था किंतु वीतराग होने के कारण वह छिंच का प्रयोग नहीं करते थे। यद्यपि छिंधका प्रयोग किये बिना भी वहांसे सुनक्षत्र और सर्वानुभूवि को विहार आदि कराकर भगवान उनकी रक्षा कर सकते थे तथापि यह बात अवश्य होने बाली थी इसिंख्ये भगवान ने उनकी रक्षा के छिये प्रयत्न नहीं किया। अतएव टीकाकार

ने सुनक्षत्र और सर्वानुभूतिकी रक्षा नहीं करने का सिद्धांतभूत कारण बतलाते हुए "अवश्यंभाविभावत्वात्" यह लिखा है। यदि जीवरक्षा करनेमें पाप होता तो टीका-कार ऐसा क्यों लिखते वह साफ साफ लिख देते कि जीवरक्षा करनेमें पाप था इसलिये भगवान ने सुनक्षत्र और सर्वानुभूतिकी रक्षा नहीं की। परन्तु टीकाकारने यह नहीं लिख कर सुनक्षत्र और सर्वानुभूतिका मरना अवश्य होनहार बतलाया है, इससे यही बात सिद्ध होती है कि गोशालककी कोधामिसे सुनक्षत्र और सर्वानुभूति का मरण अवश्य होन-हार जान कर भगवान देने उन की रक्षा नहीं की थी। अतः उक्त भगवती की टीका का नाम लेकर मरते जीव की रक्षा करने में पाप वताना अज्ञानमूलक है।

## (बोल छट्टा समाप्त)

(प्रेरक)

कोई कोई कहते हैं कि जैसे पानीके द्वारा आग वुझानेसे हिंसादि रूप आरम्भ होता है उसी तरह शीतल लेश्याके द्वारा तेजो लेश्याको बुझानेमें भी आरम्भ दोष होता है इस लिये शीतल लेश्याके द्वारा भगवानने जो तेजो लेश्याको शान्त करके गोशालककी प्राण रक्षा की थी इसमें उनको आरम्भ दोष लगा था।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

शीतल देश्याके द्वारा तेजो लेश्याके शान्त करनेमें आरम्म दोष वतलाना शास्त्र नहीं जाननेका फल है। भगवती शतक ७ उद्देशा १० के मूल पाठमें उष्ण तेजो हेश्याके पुरलोंको अचित्त कहा है। वह पाठ यह है—

'क्यरेणं भन्ते! अचित्तावि पोग्गला व भासित जाव पभासंति? कालो दाई! कुद्धस्स अणगारस्स तेयलेस्सा निसड्हास-माणी दूरंगता दूरं निवत्तइ देसंगता देसं निवत्तइ जिह जिह चणंसा निवत्तइ सहि सहि चणं ते अचित्तावि पोग्गला व भासंति जाव पभासंति।

(भगवती शतक ७ ७० १०)

अर्थ :—

( प्रश्न ) हे भगधन् ! कौमसे अचित्त पुदूछ प्रकाश करते हैं ?

( उत्तर ) हे कालोदायिन ! क्रोधित हुए अनगारसे फे की हुई तेजो लेश्या, दूर तक फे की हुई दूर और निकटमें फेंकी हुई निकटमें जाकर पड़ती है। जहां जहां वह तेजो लेश्या पड़ती है वहां वहां उसके अचित्त पुद्रल प्रकाश करते हैं।

यहां भगवतीके मूळ पाठमें तेजो छेश्याके पुद्रछोंको अचित्त कहा है इस छिये अग्निके सचित्त पुद्रछोंका दृष्टान्त देकर शीतछ छेश्याके द्वारा इन अचित्त पुद्रछोंको शान्त करनेमें आरम्भ दोष बत्तछाना शास्त्र नहीं जाननेका फल समझना चाहिये।

#### (बोल ७ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसन कार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ १७८ के ऊपर भगवती शतक २० उ० ९ की टीका लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ टीकामें इम कहा। एलिब्धफोडेते प्रमादनो सेववो ते आलोयां विना चारि-त्रनी साराधना न थी ते मांटे विराधक कहा। इहां पिण लिब्धफोड्यां रो प्रायिश्वत्त कहा। इहां पिण लिब्ध फोड्यां धर्म न कहा। ठाम ठाम लिब्ध फोडनी सूत्रमें वर्जी छै तो भगवन्त छट्टे गुण ठाणे थका तेजू लिब्ध फोडीने गोशालाने बंचायो तिणमें धर्म किम कहिये। (अ० पृ० १८७)

इसका क्या उत्तर ? ( प्रह्रपक )

भगवती शतक २० उद्देशा ९ की टीकामें जंघाचरण और विद्याचरण छिट्यिके विषयमें विचार किया गया है दूसरी छिट्यिके विषयमें नहीं । वहां जंघाचरण और विद्याचरण छिट्यिका प्रयोग करना प्रमादका सेवन कहा है शीतल लेश्याका प्रयोग करना प्रमाद का सेवन नहीं कहा है । तथापि यदि कोई दुराग्रह वश सभी छिट्यियोंका प्रयोग करना प्रमादका ही सेवन करना वतलावे तो उसे कहना चाहिये कि—शास्त्रमें झान छिट्य, दर्शन छिट्य, चरित्र छिट्य, क्षीर, मधु, सर्पिरास्त्र छिट्य भी कहो गई हैं इनका प्रयोग करना भी तुम प्रमादका सेवन क्यों नहीं मानते ? यदि कहो कि इनका प्रयोग करना प्रमादका सेवन करना नहीं है किन्तु गुग है तो उसी तरह शीतछ लेश्याका प्रयोग करना भी गुण ही है प्रमादका सेवन करना नहीं है । भगवती सूत्रकी उक्त टीकामें जंघाचरण छिट्यका प्रयोग करना ही प्रमादका सेवन करना कहा है शीतल लेश्या छिट्य, ज्ञान, दर्शन, चारित्र छिट्यका प्रयोग करना प्रमादका सेवन नहीं कहा है भतः

इस टीकाका नाम लेकर शीतल लेश्याका प्रयोग करनेमें प्रमाद सेवन बतलाना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये।

## (बोल ८ वां)

वास्तवमें भीषणजी और जीतमछजीका छिछ्यकी चर्चा करना व्यर्थ है। छिछ्य का प्रयोग न करके चाहे दूसरे उपायसे भी जीव रक्षा की जाय तो भी ये छोग उसमें पाप ही कहते हैं। किसी मरते प्राणी पर दण ठाकर उसकी रक्षा करनेको ये छोग मोह अनुकम्पा, सावद्य अनुकम्पा और एकान्त पाप कहते हैं। भगवान महावीर खामी छिछ्य का प्रयोग न करके यदि उपदेश द्वारा भी गोशालककी प्राण रक्षा करते तो भी इनके मतानुसार भगवानको एकान्त पाप ही होता। भीषणजीने छिखा है कि जीवरक्षा करनेके अभिप्रायसे उपदेश देना जैन धर्मका सिद्धान्त नहीं है यह अन्य तीर्थियोंका सिद्धान्त हैं' जैसे कि—"केई एक अज्ञानी इमि कहे, छः कायारा काजे हो देवां धर्म उपदेश। एकन जीवने समझावियां, मिट जावे हो घणा जीवांरा क्छेश। छः कायरे घरे शान्ति हुवे, एहवा भाषे हो अन्य तीर्थी धर्म। त्यां भेद नपायो जिन धर्मरो, तेतो भूल्या हो उद्य आया अशुभ कर्म। (शि० हि० शि० ढाळ ५)

अर्थात् कई अज्ञानी कहते हैं कि छः कायके जीवोंके घरमें शान्ति होनेके छिये वे धर्मका उपदेश करते हैं। वे कहते हैं कि "एक जीवको समझा देनेसे बहुत जीवोंका क्लेश मिट जाता है' परन्तु छः कायके घरोंमें शान्ति होनेके छिये उपदेश देना जैन धर्मका सिद्धान्त नहीं है। यह अन्य तीर्थी धर्मका सिद्धान्त है अतः वे भूले हुए हैं और उनको अश्चम कर्मका उदय हुआ है।

इस ढालमें साफ साफ भीषणजीने मरते जीवकी रक्षाके लिये उपदेश देना जैन धर्मसे विरुद्ध बतलाया है और भ्र० पृ० १२० पर जीतमछजीने लिखा है—

"श्री तीर्थं कर देव पोताना कम खपावा तथा अनेराने तारिवांने अर्थे उपदेश देवे इम कह्यूं पिण जीव बंचावा उपदेश देवे इम कह्यों नहीं"

यह लिख कर जीतमलजीने जीव रक्षांके लिये उपदेश देना जैन धर्मसे विरुद्ध टहराया है ऐसी दशामें इन लोगोंका लिब्धकी चर्चा करना व्यर्थ है जब कि उपदेश द्वारा भी जीव रक्षा करना इनके मतमें पाप है तब फिर दूसरे उपायोंसे तो कहना ही क्या है वह तो अवश्य ही एकान्त पाप है। शीतल लेश्यांके प्रयोग करनेमें जो इन्होंने उत्कृष्ट पांच क्रियाका लगना बतलाया है वह केवल मृह लोगोंको बहकाने मात्रके लिये है।

शीतल हैश्याके प्रयोग करनेमें उत्कृष्ट पांच किया नहीं लगतो है यह इस प्रकरणमें विस्तारके साथ बताया जा चुका है अतः शीतल लेश्याका प्रयोग करके मरते जीवकी रक्षा करनेमें पांच किया लगनेका दोष बतलाना मिथ्या दृष्टियोंका कार्य समझना चाहिये।

( इति स्रब्ध्यधिकारः )



# (अथ प्रायश्चित्ताद्यधिकारः)

(प्रेरक)

मरते जीवकी रक्षा करनेका समर्थन करने वाले मुनियोंका कहना है कि भगवान महावीर स्वामीको यदि गोशालककी रक्षा करनेमें पाप लगा होता तो उस पाकी निवृत्ति के लिये भगवान प्रायश्चित्त भी करते परन्तु इसके लिये भगवानका प्रायश्चित्त करना शास्त्रमें नहीं कहा है अतः शीवल लेश्याको प्रकट करके गोशालककी रक्षा करनेसे भगवान पर पापका आरोप करना मिथ्या है। इस कथनका खण्डन करनेके लिये जीतमलजी लिखते हैं—

"अथ ईहां सीहो अनगार ध्यान ध्यावतां मनमें मानसिक दुःख अत्यन्त उपनो मालुया कच्छमे जाई मोटे मोटे शब्दे रोयो बांग पाडी एड्वो कहो। विण तेहनो प्रायश्चित्त बाल्यो नहीं विण लियो इज होसी तिम भगवन्त लिब्ब फोडी गोशालाने बंचायो तेहनी प्रायश्चित्त चाल्यो नहीं विण लियो इज होसी" (भ्र० पृ० १९६)

इसी तरह श्रम० १० २०८ तक अति मुक्त अनगार रहनेमि, धमं घोषका शिष्य सुमंगल अनगार, और सेलक इन लोगोंका उदाहरण देकर जीतमलजीने कहा है कि उक्त साधुओंने जैसे प्रायश्चित्तके योग्य कार्य्य किये थे परन्तु शास्त्रमें इनका प्रायश्चित्त करना नहीं कहा है उसी तरह भगवान महावीर स्वामीका भी प्रायश्चित्त करना नहीं कहा है परन्तु जैसे उक्त साधुओंने प्रायश्चित्त किया ही होगा उसी तरह भगवानने भी प्रायश्चित्त किया होगा।

इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

शास्त्रके विधिवादमें जिस कार्यके करनेसे पाप होना कहा है उन्हींके अनुष्ठानसे पाप होता है और उन्हींके लिये प्रायिक्तित भी कहा गया है परन्तु जिस कार्यके करनेसे शास्त्रकार पाप नहीं बतलाते और प्रायिक्ति का विधान भी नहीं करते उस कार्यमें पाप कहना और उसके लिये प्रायिक्तिकी करपना करना अझानका परिणाम है। शीतल लेक्स के प्रयोग करनेसे शास्त्रमें कहीं भी पाप होना नहीं कहा है और इसके लिये कहीं प्रायिक्तिका विधान भी नहीं है ऐसी दशामें शीतल लेक्स प्रयोग करनेसे भगवानको पाप होने और उस पापकी निवृत्तिके लिये उनके प्रायिक्तित करनेकी कलपना करना निमृ ल

समझना चाहिए। शीतळळेश्याको प्रकट करके गोशाळाकी प्रागरक्षा करनेसे भगवानको पाप हुआ ही नहीं धर्म हुआ फिर वह प्रायिश्चत्त क्यों करते ? जिस जिसने शास्त्रानुसार प्रायिश्चत्तका कार्य्य किया था उसके प्रायिश्चत्त करनेका वर्णन यदि शास्त्रमें नहीं है तो उसकी कल्पना की जा सकती है परन्तु जिसने प्रायिश्चतके योग्य कार्य्य ही नहीं किया था उसके प्रायिश्चत्त करने की कल्पना तो बिळकुळ निराधार और उन्मत्त प्रळापकी तरह सर्वथा अनादरणीय है।

जीतमलजीने भ्रम० पृ० २०८ के अनन्तर जो नियं ठाका विचार किया है उसके हिसाबसे भी भगवान महावीर स्वामी दोषके अप्रतिसे भी ही सिद्ध होते हैं क्योंकि कथाय कुशील निप्रंथ मूल गुण और उत्तर गुणका अप्रतिसेवी होता है और छद्मस्थ तीर्थं कर दीक्षा लेनेके बाद कथाय कुशील ही होते हैं अतः भगवान महावीर स्वामीको दोष का प्रतिसेवी बतलाना मिथ्या है।

#### बोल १ समाप्त

(प्रेसक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २१४ पर लिखते हैं-

"एकषाय कुशील नियंठाने अपिडसेवी कह्यों ते अप्रमत तुल्य अपिडसेवी जणाय छै। कषाय कुशीलमें गुण ठाणा ५ छै छट्टाथी दशमां ताई तिहां सातमें आठमें नवमें दशमें गुणठाणे अत्यन्त विशुद्ध निर्मल चारित्र छै। ते अपिडसेवी छै। अमे छट्ठे गुणठाणे अत्यन्त विशुद्ध निर्मल परिणामनो धणी शुभयोग में प्रवर्ते छै ते अपिडसेवी छै"

इत्यादि लिख कर भगवान् महावीर स्वामीको अत्यन्त विशुद्ध निर्मल परिणाम का धनी नहीं मान कर उनको दोषका प्रतिसेवी बतलाते हैं।

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

भ्रमविध्वंसनकार अपने इस लेखमें पष्ट गुण स्थान वाले निमल परिणामके धनी को दोषका अप्रतिसेवी बतलाते हैं इसलिये इनके इस लेखसे भी भगवान महावीर स्वामी दोषके अप्रतिसेवी ही सिद्ध होते हैं क्योंकि आचारांग सूत्रके मूल पाठमें छद्मस्था-वस्थामें भी भगवान महावीर स्वामीको अत्यन्त विशुद्ध निर्मल परिणामका धनी कहा है। वह आचारांगका पाठ यह है:—

"तएगं समणे भगवं महावीरं वोसिट्टचत्तदेहें अणुत्तरेणं आलएणं अणुत्तरेणं विहारेणं एवं संजमेणं पग्गहेणं संवरेणं तवेणं वंभचेर वासेणं खंतिए मुत्तिए सम्मीइए गुत्तिए तुडीए ठाणं कम्मेणं सुवरिय फलिन्वाण मृत्तिमग्गेणं अप्पाणं भावे माणे विहरइ। एवं विहरमाणस्स जेकेइ उवसग्गा समुपन्जंति दिव्वावा माणुसावा तिरि-चिछयावा ते सब्वे उवसग्गे समुपन्ने समाणे अणाउले अव्वहिए अदीण माणसे तिविह मणवयण कायगुत्ते सम्मं सहइ खमइ तिरि-च्लाइ अहि आरोइ तओणं समणस्स भगवो महावोरस्स एणं विहारेणं विहर माणस्स वारस वासा विक्रंता तेरस सम्मस्सय वासस परिवाये बद्दमाणस्स'

( आचारांग श्रु० २ चूलिका ३ भावनाध्ययन )

अर्थ :---

इसके अनन्तर अपने शरीरकी समता छोड़े हुए भगवान महावीर स्वामी अनुत्तर आल्य ( मकान ) से, अनुत्तर विहार से, अनुत्तर संग्रम से, अनुत्तर ग्रहण से, अनुत्तर संवर से, अनुत्तर तपसे, अनुत्तर बहावर्थ्य से, अनुत्तर शांति से, अनुत्तर त्याग से, अनुत्तर समिति से, अनुत्तर गृप्ति से, अनुत्तर तृष्टि से, अनुत्तर िथिति से, अनुत्तर गमन से, सम्यक् आवरण से, मोक्षकलकी प्राप्ति कराने वाले मुक्ति मार्गसे अपनी आत्माको पांचन्न करते हुए विचरते थे। इस प्रकार विचरते हुए भगवान्तको जो कोई दिन्य मानुव और तिर्ध्यंच सम्बन्धी उपसर्ग उत्पन्न होता था उसे अनाकुल ( नहीं धवड़ाते हुए ) और अदीन मानस होकर सह लेते थे। इस प्रकार विचरते हुए भगवान् को बारह वर्ष व्यक्ति हुए प्रकार तिरहवें वर्षके पर्यायमें विद्यमान हाने पर भगवानको केवल ज्ञान उत्पन्न हुआ। यह उत्पर लिखे हुए पाठका अर्थ है।

इस पाठमें भगवान् महावीर स्वामीके संयम, ब्रह्मचर्य, तप, क्षांति आदि गुग अनुत्तर यानी सबसे उत्कृष्ट कहे गए हैं इससे सिद्ध होता है कि भगवान् महावीर स्वामी उच्च श्रेगीके कषाय कुशील निमन्थ थे वह दोपके प्रतिसेवी नहीं थे अन्यथा इस पाठमें उनके तप ब्रह्मचय्य और संयम आदि अनुत्तर कैसे कहे जाते ?। अतः भगवान् महावीर स्वामी षष्ट गुग स्थान में अस्यन्त विशिष्ट, निर्मल परिणाम के धनी होने के कारण दोष के अवतिसेवी थे प्रतिसेवी नहीं थे। तथापि गोशालककी रक्षा करनेके कारण जीतमल्लजी जो भगवान को दोषका प्रतिसेवी बतलाते हैं यह इनका जीवरक्षाके साथ दोह रखनेका फल समझता चाहिये।

#### (बोल २ समाप्त)

(प्रेरक)

भगवान महावीर स्वामीने छदास्थावस्थामें कभी भी दोषका प्रतिसेवन नहीं िकया था इस विषयमें कोई शास्त्रका प्रमाण बतलाइए ?

( प्ररूपक )

आचारांग सूत्रमें स्पष्ट लिखा है कि भगवान महावीर स्वामीने छद्मस्थावस्थामें स्वल्प भी पाप और एकवार भी प्रमाद नहीं किया था। वह गाथा यह है:—

#### "णचाणं से महावीरे णोविय पावगं सयमकासी अन्नेहिंवा कारित्था करंतं वि नाणुजाणिस्था"

( आचारांग श्रु० १ अ० ९ उ० ४ गाथा ८ )

(टीका)

"किश्व ज्ञात्वा हेयोपादेयं स महावीरः कर्मप्रेरणसहिष्णुः नाऽपिच पापकं कर्म-स्वय मकाषीत्। नाष्यन्यैरचीकरत्। नचिकयमाण मपरैरनुज्ञातवान्"

अर्थात् त्यागने और संग्रह करने योग्य वस्तुको जानकर कमकी प्रेरणाको सहन करनेमें समर्थ भगवान् महावीर स्वामीने न तो स्वयं पाप कर्म किया न दूसरेसे कराया और करते हुएको अच्छा जाना। यह उक्त गाथाका टीकानुसार अर्थ है।

इसमें स्पष्ट लिखा है कि भगवान महावीर स्वामीने छद्मस्थवास्थामें न स्वयं पाप किया न दूसरेसे कराया और न पाप करते हुएको अच्छा जाना । अतः गोशालक की प्राणरक्षा करनेसे भगवान को पाप लगने की प्रक्षणा मिथ्या समझनी चाहिये।

यदि गोशालककी प्राणरक्षा करना पाप होता तो इस गाथामें यह कैसे कहा जाता कि भगवान् ने छदमस्थावस्थामें कभी भी पापका सेवन नहीं किया था। तथा आगे चल कर इसी उद्देशेकी १५ वीं गाथा में कहा है कि भगवान् महावीर स्वामीने छद्मस्थावस्थामें कभी भी प्रमादका सेवन नहीं किया था। वह गाथा यह है:—

"अकसाई विगयगेही य सदस्त्वेसु अमुच्छि ए झाई। छउमत्थोऽवि परक्कम माणो नप्पमायं सर्यांवि कुव्वीत्था"

( आचारांग श्रे० १ अ० ९ उ० ४ गाथा १५ )

(टीका)

"नक्षायी अकषायी तदुद्यापादित भ्रूकुट्यादि कार्य्या भावात्। तथा विगता गृद्धिः गार्ध्य यस्यासौ विगत गृद्धिः तथा शब्दरूपादिषु इन्द्रियार्थेषु अमूर्च्छितो ध्यायति मनोऽनुकू छेषु नराग मुपयाति नापीतरेषु द्वेषवशगोऽभूत्। तथा छद्मनि ज्ञान दशना वर-णीय मोहनीयान्तरायात्मके तिष्ठतीति छद्मस्थः इत्येवं भूतोऽपि विविध मनेक प्रकारं सद्नुष्ठाने पराक्रममाणो प्रमादं कषायादिकं सकृद्गि न कृतवानिति"

सर्थ :---

जिसमें कषाय नहीं है वह अकषायी कहलाता है। भगवान महावीर स्वामी अकषायी थे क्योंकि कषायके उदयसे उन्होंने किसी पर भी अपनी श्रू कुटि टेढ़ी नहीं की थी। भगवान महावीर स्वामी, अनुकूल शब्द आदि विषयोंमें राग और प्रतिकूलमें होष नहीं करते थे। वह शब्दादि विषयोंमें आसक्त नहीं होकर रहते थे। यद्यपि भगवान छन्मस्य यानी ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय कर्मों में स्थित हो तथापि वह विविध प्रकारके ग्रुभ अनुष्ठानमें ही प्रवृत्त रहते थे। उन्होंने एक वार भी कषायादि रूप प्रमादका सेवन नहीं कियाथा। यह इस गाथाका टीकानुसार अर्थ है।

इसमें छदास्थ।वस्थामें भगवान् महावीर स्वामीका एक वार भी प्रमादका सेवन करना वर्जित किया है अत: जो छोग गोशालककी प्राणरक्षाको प्रमादका सेवन बतलाते हैं वे प्रत्यक्ष उत्सूत्र वादी मिथ्यादृष्टि हैं उनके अमजालमें पड़ कर भगवान् महावीर स्वामीको प्रमादका सेवी बतलाना अज्ञान है।

# [ बोल ३ समाप्त ]

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार आवारांग सुत्रकी इस गाथा हो लिख कर इसकी समाछोचना करते हुए लिखते हैं:---

"अथ ईहां गणघरां भगवान् ग गुग वर्णन कीधा त्यांगुणामें अवगुणाने किम कहे गुणोंमें तो गुणाने इज कहे ( अ० पृ० २३१ )

इसका क्या समाधान ?

(प्रहाक)

आचारांग सूत्रकी पूर्वोक्त गाथाओंमें भगवान के गुगोंका वर्णन मात्र ही नहीं किन्तु स्वरूप भी पाप करने और एक बार भी प्रमाद सेवन करने रूप दोषका निषेघ भी किया है। अतः इन गाथाओंमें केवल भगवान के गुगोंका वर्णन मात्र बतलाना मिथ्या है। यदि गोशालककी प्राणरक्षा करना, प्रमाद सेवन और पापाचरण होता तो इन गाथाओं में भगवान के पापाचरण और प्रमाद सेवन करने का खण्डन कैसे किया जाता ? अतः गोशालककी प्राण रक्षा करनेसे भगवान को पापी ओर प्रमादी कहना खझान है। यदि कोई कहे कि ये गाथायें गणधरों की कही हुई हैं तीथ करकी नहीं। इस लिये ये प्रमाण नहीं हो सकतीं तो उसे कहना चाहिये कि गणधरोंने तीथ करोंसे सुन कर ही शास्त्रको रचना की है। आर्य्य सुधर्मा स्वामीने भगवान महावीर स्वामीसे जो कुछ सुना था वही इस प्रकरणमें कहा है इस लिये इन गाथाओं को नहीं मानना साक्षात के कि की का करा कि साम्माने स्वामीसे को सामना साक्षात के कि की समयका उल्लावन रूप मिथ्यात्वका स्पर्श करना है। आचारांग सूत्रके इसी अध्य-यनके आरमभों लिखा है—

"सुयंमे अ।उसं तेगं भगवया एवमक्खाइं"

अर्थात् हे आयुष्मन् ! भगवान महावीर स्वामीने ऐसा कहा था यह मैंने सुना है तथा इस नवम अध्ययनके आरम्भमें सुधर्मा स्वामीने जब्बू स्वामीसे यह प्रतिज्ञा करते हुए कहा है कि — "अहा सुयं वहस्सामि" अर्थात मैंने जैसा सुना है वैसा ही कहूंगा अतः आर्थ्य सुधर्मा स्वामीने भगवान महावीर स्वामीसे जैसा सुना था वैसा ही इस प्रकरणमें कहा है अपनी ओरसे एक भी वात बनाकर नहीं कही है अतः आचागंग सूत्रके नवम अध्ययनके चौथे उद्दे शेकी आठवीं और पन्द्रहवीं गाथामें कही हुई बातको नहीं मानना साक्षात् केवछीके वाक्यको नहीं मानने रूप मिथ्यात्वका स्पर्श समझना चाहिये।

(बोल ४ समाप्त)

(प्रेरक)

अमिविध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन पृष्ठ २१२ पर उवाई सूत्रका मूळ पाठ लिखकर इसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"जे साधां में गुण हुन्ता ते वखाण्या परं इम न जाणि ए जे वीर रा साधुरे क्देइ मार्ताध्यान आवे इज नहीं मांठा परिणामें कोधादिक आवे इज नहीं इम नथी कदाचित् उपयोग चूकां दोष लागे परं गुण वर्णनमें अवगुण किम कहे तिम गणधगं भगवान रा गुण किया तिणमें तो गुण इज वर्णव्या जेतलो पाप न कीधो तेहिज आश्री कह्यो परंगुण में अवगुण किम कहे।" (अ० प्र० २३२)

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

उवाई सूत्रका मुल पाठ लिखकर इसका समाधान किया जाता है—

"तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्य भगवओ अन्तेवासी यहवे समणा भगवन्तो अप्पेगइया उम्मयन्त्रइया भोगपन्त्रइया राहण्य णाय कोरन्त्र खित्य पन्त्रइया भड़ा जोहा सेणावह पसत्थारो सेटी हन्मा अण्णेय वहवे एवमाइणो उत्तम जाति कुल रूव विणय विण्णाण वण्ण लावण्ण विक्रम पहाण सोभग्ग कंतिज्ञता वहु भण भाण्णणिवय परियालफिडिया णरवह गुणातिरेका हिन्छथभोगा सुस्तसंपञ्जलिया किंपाक फलोपमंच मुणिय विस्थयसोक्खं जलवुन्त्रुअ समाणं कुस्तग्न जलविन्दु चंचलं जीवियं च णाउण अद्भुविमणं रयमिव पठग्गलग्गं संबुधिणित्ता णं चइसा हिरण्णं जाव पन्त्रइया अप्येगइया अद्भमास परियाया अप्येगइया मास परियाया एवं दुमास तिमास जाव एकारस अप्येगइया अनेक बास परियाया संजमेणं तपसा अप्याणं भावेमणाविहरं ति"

( उवाई सूत्र )

अथ :--

उस समय भगवान महावीर स्वामीके पास बहुतसे क्षिण्य विद्यमान थे। जिनमें कोई तो उम्र वंशमें उत्पन्न, कोई भोग वंशन, कोई राजन्य, कोई नाग वंशन, कोई कुढ़ वंशन, कोई क्षित्रय वंशन, कोई चार भट, योद्धा, और कोई सेनापित, कंई धमशास्त्र पाठी, कोई सेठ, कोई इभ्य (बड़े धनवान) इस प्रकार उत्तम जाति, कुछ, रूप, विनय, विज्ञान, वर्ण, छावण्य, विक्रम, सौभाग्य और कान्तिसे युक्त, धन धान्य परिवार दासी दास आदिके द्वारा गृहवास काछमें बड़े बड़े धनवान से भी श्रेष्ठ तथा विभव छखमें राजाओंसे भी चड़े बढ़े इच्छानुरूप भोग पाने वाले छखमें पाले हुए विषय छखको विषवृक्षके फलके समान द्वरा और कुशके अम्र भागमें छगे हुए जल विन्दुकी तरह जीवनको अति चंचल जान कर अनित्य विषय छख और धन धान्य आदिको कपड़े में छगी हुई धूलिके समान झाड़कर हिरण्य छवर्ण आविको छोड़ कर प्रवित्त (साधु) हो गवे थे। इनमें काई अध मासके काई एक मासके काई दो मासके काई तीन मासके यावत ११ मास के पर्प्याय वाले थे। काई अनेक दिनके पर्प्याय वाले थे। ये सभी शिष्य संयम और तपस्यासे अपनी आत्माको पवित्र करते हुए विचरते थे।

(यह उवाई सूत्रके उक्त मूखका अर्थ है)

इस पाठमें यह नहीं कहा है कि "भगवान महावीर स्वामीके ये सब शिष्य कभी भी प्रमादका सेवन नहीं करते थे। तथा इन छोगोंने कभी पाप नहीं किया था।" इस िखे भगवान् महावीर स्वामीके इन शिष्योंमें पाप और प्रमादका होना सम्भव है, परंतु भगवान् महावीर स्वामीमें नहीं क्योंकि भगवान् महावीर स्वामीके विषयमें जो आचारांगकी गाथाएं लिखी गई हैं उनमें साफ साफ भगवान् में पाप और प्रमाद का निषेध किया है। अतः उवाई सुत्रके इस पाठसे आचारांग सूत्रकी पूर्वेक्ति गाथाओं की तुल्यता बता कर भगवान् में बलाहकारसे पाप और प्रमादका स्थापन करना निथ्या है।

उवाई सुत्रमें यदि यह कहा होता कि "भगवान महावीर स्वामी के जिल्यों ने कभी भी पाप और प्रमादका सेवन नहीं किया था" तो अवस्य यह बात मानी जाती कि भगवान के शिल्योंने कभी भी पाप और प्रमाद नहीं किया था परन्तु मूलपाठमें ऐसा नहीं कहा गया है इसलिये भगवान महावीर स्वामीके शिल्योंमें पाप और प्रमाद होनेका खण्डन नहीं किया जा सकता लेकिन भगवान महावीर स्वामीके विषयमें तो आचारांगकी उक्त गाथाओंमें साफ साफ लिखा है कि "भगवान ने छद्मस्थावस्थामें स्वरूप भी पाप और एक वार भी प्रमादका सेवन नहीं किया था।" ऐसी दशामें जो भगवान महावीर स्वामीमें पाप और प्रमादका स्थापन करता है वह उत्सूत्रवादी मिथ्यादृष्टि है।

## ( बोल ५ वां समाप्त )

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ २३३ पर उवाई सूत्रका मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ अठे कौणिकने सर्व राजाना गुग सहित कहा, माता पितानो विनीत कहा। अने निरावित्यामें कहा, जो कौणक श्रेणिकने वेडिवन्धन देई पोते राज्य बैठो तो जे श्रेणिकने वेडी वन्धन बांध्यो ते विनीत पणो नहीं ते तो अविनीत पणोइन छै। पिण डवाईमें कौणिकना गुग वर्णव्या तिणमें जेतलो विनीतपणो तेहिज वर्णव्यो अविनीत पणो गुग नहीं तेमणी गुग कहिणोमें तेहनो कथन कियो नहीं तिमगणधरां मगवान्रागुण किया त्यां गुगामें जेतला गुग हुन्ता तेहिज गुग वखाण्या परं लिब्ब फोडो ते गुग नहीं ते अवगुगरो कथन गुणामें किम करे" ( श्र० पृ० २३३ )

इसकाक्या उत्तर ? (प्ररूपक)

श्रमविध्वंसनकारका यह कथन भी अज्ञानसे परिपूर्ण है। उवाई सूत्रके मूछपाठमें कोणिक राजाके चम्पानगरीमें निवास कालका गुण वर्णन किया है। कोणिक राजा चम्पानगरीमें जब रहने लगा था तब वह माता पिताका विनीत हो गया था अतएव वह पितृ शोकाकुछ होकर राजगृह को छोड़ कर चम्पानगरीमें आया था। उस समय उसे माता पिताका विनीत कहना ठीक ही है परन्तु उस पाठमें यह नहीं कहा है कि कौणिक राजाने माता पिताके साथ कभी भी अविनय नहीं किया था। इसिछिये उवाई सूत्रके इस पाठसे कौणिकके अविनयी होनेका निषेध नहीं किया जा सकता परन्तु भगवान् महावीर स्वामीके विषयमें जो आचारांग सूत्रमें गाथाएं कही गई हैं उनमें साफ साफ भगवान् में पाप और प्रमाद होनेका निषेध किया गया है ऐसी दशामें यह कैसे कहा जा सकता है कि भगवान् में पाप और प्रमाद थे' क्योंकि यह कहना प्रत्यक्ष ही शास्त्रसे विपरीत बोलना है अतः कौणिक वाले पाठके उदाहरणसे भगवान् में पाप और प्रमादका स्थापन करना उत्सूत्रवादियोंका कार्य्य समझना चाहिये।

# [ बोल छ्डा समाप्त ]

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ २३४ पर उनाई सूत्र प्रश्न २० का मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ अठे श्रावकने धर्मरा करणहार कहा ते तो स्यूं अधर्म न करे कांई। वा णिज्य, व्यापार, संमाम आदिक अधर्म छै ते अधर्म ना करणहार छै। पिग ते श्रवकारें गुण वर्णनमें अवगुग किम कहें" इत्यादि लिख कर आगे लिखते हैं "तिम भगवान् रे गुण वर्णनमें लिब्धकोडीने अवगुण ना वर्णन किम करें" (श्रव पुरु २३४)

इसका क्या उत्तर ?

(प्ररूपक)

उवाई सूत्रमें श्रावकों के सम्बन्धमें जो पाठ आया है उसका उदाहरण देकर भग-वान महावीर स्वामीमें पाप और प्रमादका स्थापन करना मिथ्या है। उवाई सूत्र के श्रावक सम्बन्धी पाठमें साफ साफ लिखा है कि श्रावक अद्वारह पापोंसे देशसे हटे हुए और देशसे नहीं हटे हुए होते हैं इसलिये इस पाठसे ही श्रावकोंका देशसे पाप सेवन करना सिद्ध होता है परन्तु भगवान के विषयमें जो आचारांगमें गाथाएं कही हैं उन में स्वल्प भी पाप और एक वार भी प्रमाद सेवन करने का निषेध किया है अतः श्रावक सम्बन्धी पाठके उदाहरणसे भगवान में पाप और प्रमाद का स्थापन करना कहान है।

दूसरी बात यह है कि भगवान् महावीर स्वामी दीक्षा छेनेके बाद छद्मस्थद्शामें कषायकुशील निप्रंथ थे। कषाय कुशील निप्रंथ, मूल गुण और उत्तर गुणमें दोष नहीं ४० लगाते यह बात शास्त्र प्रसिद्ध है इसलिये भगवान् महावीर स्वामीने जो शीतल्लेश्याका प्रयोग करके गोशालेकी प्राणरक्षा की थी उसमें उनको पाप या प्रमाद नहीं हुआ यह बात शास्त्र सममत समझनी चाहिये।

## (बोल ७ वां समाप्त)

(प्रेरक)

कषाय कुशील निर्भाय यदि मूल गुग और उत्तर गुगमें दोष नहीं लगाता तो गोतम स्वामी कषाय कुशील निर्भाय होते हुए भी आनन्दके घर पर वचन बोलनेमें क्यों स्वलित हुए थे ? अतः जैसे गोतम स्वामी कषाय कुशील निर्भाय होते हुए भी आनन्द के घर पर चूक गये थे उसी तरह भगवान् महाबीर स्वामी भी चूक सकते हैं अतः कषाय कुशील निर्माथके न चूकनेकी बात मिथ्या है।

इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

गोतम स्वामी जिस समय आनन्द श्रावकके घर वचन बोलनेमें चूक गये थे उस समय उनमें कथाय कुशील नियण्ठा था ही नहीं तथा चौदह पूर्व और चार ज्ञान भी उस समय गोतम स्वामीमें नहीं थे। अन्यथा चार ज्ञान और चौदह पूर्वके धनी कथाय कुशील नियन्य हो कर गोतम स्वामी कदापि नहीं चूक सकते थे। इस विषयमें वहांका मलपाठ ही प्रमाण है। वह पाठ यह है—

"तएणं से भगवं गोयमे आणंदेणं समणोवासएणं एवं बुत्ते समाणे संकिए कंखिए विइगिच्छा समापन्ते आनंद्रस अंतिआओ पडिनिष्ण्यम ?"

अर्थ-

अर्थात् आनन्द श्राचकने गोतम स्वामीसे जब यह कहा कि "आप व्यर्थ ही मुझे आहो-चना हैनेका उपदेश देते हैं मेरी रायमें आपको ही आलोचना हैनी चाहिये" तब गोतम स्वामी शङ्का, कांक्षा और विविकित्सासे युक्त होकर आनन्दके घरसे बाहर आये। यह उपर्युक्त गाथाका मूलार्थ है।

इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि उस समय गोतम स्वामीमें चार ज्ञान और चौदह पूर्व नहीं थे अन्यथा उनको आनन्द्रके वाक्यसे शङ्का, कांक्षा और विचिकित्सा क्यों उत्पन्न होती ?। वह अपने ज्ञानके प्रभावसे यथार्थ बातका तिर्णय स्वयं कर सकते थे फिर उन्हें शङ्का, कांक्षा आदि होनेका क्या कारण था ? तथा उस समय उनमें कषाय कुशील नियण्ठा भी नहीं था। अन्यथा वह वचन बोलनेमें क्यों चूक जाते ? अतएव उपासक दशांग सुत्रमें जहां गोतम स्थामीका गुण वर्णन किया है वहां उनको चौदह पूर्व और चार ज्ञानका धनी नहीं कहा है।

कोई कोई कहते हैं कि "भगवती सूत्र, उपासक दशांग सूत्रसे पढलेका बना है उस में गोतम स्वामीको चार ज्ञान और चौदह पूर्व का धारक बतला दिया है इसीलिये उपा-सक दशांगमें गोतम स्वामीको चौदह पूर्व और चार ज्ञानका धारक नहीं कहा है क्योंकि ये बाते भगवती सूत्रमें कही जा चुकी हैं। जो बाते भगवती सूत्रमें कही जा चुकी हैं उसे फिर उपासक दशांगमें कहनेकी क्या आवश्यकता है ?।

उनसे कहना चाहिये कि यदि भगवतीमें कहे जानेके कारण गोतम स्वामीके चार ज्ञान और चौदह पूर्वका कथन उपासक द्शांग सूत्रमें नहीं किया गया है तो भगवतीसूत्र में जिन जिन गुगोंका वर्णन किया है उन सभी का वर्णन उपासक द्शांग सुत्रमें नहीं होना चाहिये परन्तु ऐसा नहीं होकर भगवतोमें कहे हुए कई गुगोंका उपासक द्शांग सूत्रमें वर्णन किया है और कई गुगोंका नहीं किया है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि भगवती सूत्रमें समुच्चय रूपसे सभी गुगोंका वर्णन किया गया है और उपासक द्शांग सुत्रमें आनन्दके पास जाते समय गोतम स्वामीमें जितने गुग थे उन्हींका वर्णन है। नहीं तो उपासक द्शांगमें फिर उन्हीं गुगोंके कहनेकी क्या आवश्यकता थी जो भगवती में कहे जा चुके हैं।

भगवती सुत्रके साथ उपासक दशांग सूत्रके पाठमें केवल इतना ही अन्तर है कि भगवतीमें चार ज्ञान और चौदह पूर्वके साथ अन्य गुणोंका कथन है और उपासक दशां-गमें अन्य गुणोंका वर्णनके साथ चार ज्ञान और चौदह पूर्वका कथन नहीं है। इसके सिवाय भगवती सूत्र और उपासक दशांग सूत्र के पाठों में कुछ भी अन्तर नहीं है।

देखिये भगवतीका पाठ यह है:-

"तेणं कालेणं तेणं समण्णं समणस्स भगवओ महावीरस्स जेहें अन्तेवासी इन्द्रभृति नामं अनमारे गोतम गोलेणं सत्तुसेहे समय-उरंस्स संद्राण संद्विए वज्जित्सिह नाराय संवमणे कणक पुलक्षणियस पद्म गोरे उग्म तवे दिल्त तवे तन्त तवे महा तवे उराले घोरे घोर गुणे घोर तबस्सी घोर वंभचेर वासी उच्छ्ड सरीरे संखित्तविउलतेउ-लेस्से चडदस पूट्वी चडण्णाणोवगये सद्यक्खर सन्निवाइ"

(भ० २०१ उ०१)

"तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्स भगवओ महावीरस्स जेहे अन्तेवासी इन्दभूइ नामं अणगारे गोयम गोत्तेणं सत्तुसेहे समचड-रससंद्वाणसंद्विए वज्जरिसहनारायसंघमणे कणकपुलकणिघस पद्म गोरे उग्गतवे दित्ततवे घोर तवे उराले घोर ग्रणे घोर तवस्सी घोर वंभवेर वासी उच्छूढ सरीरे संखित्त विडल तेडलेरसे छहं छ-ट्रेणं अणिखित्तेणं तवोपक्षमेणं संजमेणं तवसा अप्पाणं भावे माणे वि

( उपासक दशांग )

इस पाठमें भगवती सूत्रोक्त गोतम स्वामीके "चउद्दस पूट्वी" "चउण्णाणोवगए" "सव्वक्खर संनितवाई" इन तीन विशेषणोंको छोड़ कर बाकी सभी विशेषण कहे गये हैं। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि जिस समय गोतम स्वामी आनन्दके घर पर गये थे उस समय उनमें चौदह पूर्व और चार ज्ञान नहीं थे। यदि भगवतीमें कहे जानेके कारण इन तीन विशेषणोंका कथन उपासक दशांगके इस पाठमें न माना जाय तो फिर उपा-सक दशांग सुत्रमें अन्य विशेषणोंका कथन भी नहीं होना चाहिये क्योंकि भगवतीमें ये सभी कहे जा चुके हैं अतः जिस अवस्थाका गुण वर्णन करनेके छिये उपासक दशांगका पाठ कहा गया है उस समय गोतम स्वामीमें चार ज्ञान और चौदह पूर्व नहीं थे यही बात सिद्ध होती है।

जो बातें पूर्विके अङ्गोंमें वर्णन की गई हैं वे सभी उत्तरके अङ्गोंमें समझी जायं ऐसा कोई नियम नहीं है क्योंकि आचारांग सूत्रके दूसरे श्रुत स्कन्धमें भगवान महावीर स्वामीके केवल झान उत्पन्न होनेका वर्णन किया गया है तथापि भगवती सूत्रके १५ वें शतकमें प्रसङ्गवश फिर भी भगवान के ल्यास्थपनेका वर्णन है। भगवती पांचवां अङ्ग है और साचाराङ्ग पहला है। उसी तरह भगवतीमें गोतम स्वामीके चार झान और चौदह पूर्विका वर्णन होने पर भी प्रसङ्गवश उपासक दशांग सृत्रमें गोतम स्वामीके चार झान और चौदह पूर्विका वर्णन होने समयकी वात कही गयी है।

यदि भगवतीमें कहे हुए गोतम स्वामीके सभी गुणोंको उपासक दशांग सूत्रमें बतलाना होता तो "जाव" शब्दसे भगवतीके पाठका संकोच करके उपासक दशांग सूत्र में में इस तरह कह देते कि "तेणं कालेणं तेणं समएणं समणस्य भगओ महावीरस्स जेट्ठे अन्तेवासी इंदभूई नामं अवगारें जाव विहरह" परन्तु शास्त्रकारको भगवतीमें कहे हुए सभी विशेषणोंके प्रहण करनेकी आवश्यक ता नहीं थी अतएव जाव शब्दसे भगवती

के पाठका यहां सङ्कोच नहीं किया है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि आनन्द आवक को उत्तर देते समय गोतम स्वामी चौदह पूर्व और चार ज्ञानके धनी नहीं थे अत: गोतम स्वामीके दृष्टांतसे भगवात महाबीर स्वामीको चूका हुआ बताना मिथ्या है।

## (बोल ८ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविष्वंसनकार भ्रमविष्वंसन पृष्ठ २१३ पर दशवैकालिक सुत्रकी गाथा लिख कर उसकी समाले चना करते हुए लिखते हैं—

"अध इहां कहा।—दृष्टिवाद्रो धणी पिण वचनमें खळाय जाय तो और साधुने हसनो नहीं। ए दृष्टिवाद्रो जाण चूके तिण में पिण कपाय कुशील नियंठो छैं" (अ० पू० २१३)

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

भ्रमविध्वंसनकारने दशवैकालिक सुत्रकी गाथाका अशुद्ध अर्थ किया है इसलिये वह गाथा लिखकर उसका शुद्ध अर्थ किया जाता है —

> आधार पन्नत्तिधरं दिट्ठिवाय महिज्जगं वायविक्खलियं नचा नतं उवहसे मुणी'' ( दशवैकालिक अ० ८ गाथा ५० )

(टीका)

'आयार' ति सुत्रम् । आचार प्रज्ञिष्तधर मिति आचार घरः स्त्रीलिंगादीनि जा-नाति प्रज्ञिष्तघर स्तान्येव सिवशेषाणीत्येवं भूतं । तथा दृष्टिवाद मधीयानं प्रकृति प्रत्यय लोपागम वर्ण विकार काल कारक वेदिनं वाग्विस्खिल्तां ज्ञात्वा विविध मनेकैः प्रकारे-र्लिङ्ग भेदादिभिः स्खिल्तां विज्ञाय नत माचारादि घर मुपहसेन्मुनिः अहोनु खल्वाचा-रादिधरस्यवाचि कौशलमित्येवम् इहच दृष्टिवाद मधीयान मित्युक्त मत इदं गम्यते— नाधीत दृष्टिवादं तस्य ज्ञानाप्रमादातिशयतःस्खलनासंभवात् । यद्येवं भूतस्यापि स्खिल्तां भवति नचैनमुपहसे दित्युपरेशः ततोऽन्यस्य सुतरां भवतीति नासौ हसितव्य इति सुत्रार्थः।"

अर्थ:--

जो स्नोलिङ्ग आदिको जानता है उसे आचारघर कहते हैं और जो विशिष्ट रूपसे स्नोलिङ्ग आदि जानता है उसे प्रज्ञिसघर कहते हैं। जो सुनि, आचारघर और प्रज्ञिसघर हैं तथा दृष्टिवादका अध्ययन कर रहे हैं, प्रकृति, प्रत्यय, लोप, आगम, वर्णविकार, काल और कारकको जानते हैं वह यदि बोलते समय लिङ्ग आदिसे अग्रुद्ध बोल देवें तो उन पर हास्य नहीं करना चाहिये। यह नहीं कहना चाहिये कि अहो! आचारादि धर मुनिका हस प्रकार वाक्कोशल है? इस गाथामें "हृष्टिवाद मधीयानं" इस वाक्यमें वर्तमान कः क्रका प्रयोग करके यह बतलाया गया है कि जिस मुनिने हृष्टिवादका अध्ययन करना समाप्त नहीं किया है किन्तु हृष्टिवादका अध्ययन अभी कर रहा है उससे यदि वाक् स्वलन हो जाय तो हास्य नहीं करना चाहिये। जिसने हृष्टिवादको पढ़ कर समाप्त कर दिया है उससे वाक् स्वलन होना असम्भव है। हृष्टिवादको पढ़ कर जिसने समाप्त कर दिया है उसमें ज्ञान और अप्रमादका बहुत ज्यादा सद्भाव होता है अतः वह भूल नहीं कर सकता है। इस पाठमें यह उपदेश किया गया है कि हृष्टिवादका अध्ययन करने वाले मुनिसे यदि वाक् स्वलन हो जाय तो हास्य नहीं करना चाहिये। इससे यह भी सिद्ध होता है कि आचार प्रजृत्ति धर मुनिसे जब कि वाक् स्वलन होता है तब किर दूसरेसे वाक्-स्वलन होना तो एक साधारण बात है इसलिये यदि दूसरेसे भी वाक् स्वलन हो जाय तो उस पर हास्य नहीं करना चाहिये।

यह उक्त गाथाका टीकानुसार अर्थ है।

यहां "दृष्टिवाद मधीयानं" इस वाक्यमें वर्तमान कालका प्रयोग देकर दृष्टिवादको पढ़ते हुए मुनिका वाक् स्खलन होना वतलाया है, जिसने दृष्टिवादको पढ़ कर समाप्त कर दिया है उसका वाक् स्खलन होना नहीं कहा है अतः इस गाथाका नाम लेकर चौदह पूर्वधारीको चूक होनेकी सिद्धि करना मिथ्या है। चौदह पूर्वधारी दृष्टिवादको पढ़ा हुआ होता है अतः वह कदापि चूक नहीं सकता है। किन्तु जो अभी दृष्टिवादको पढ़ रहा है उसीका चूकना इस गाथामें कहा है।

## (बोल ९ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमिवध्वंसनकारका मत है कि कषाय कुशील निर्मथमें छः समुद्धात और पांच शरीर शास्त्रमें कहे हैं। और वैकियलिध्यका प्रयोग करनेवालेको विना आलोचना लिये मरने पर विराधक कहा है तथा वैकियलिध्य और आहारक लिध्यके प्रयोग करनेसे पांच कियाका लगना शास्त्रमें कहा है अतः कषाय कुशील नियन्थ भी वैकिय लिध्यका प्रयोग करता हुआ दोषका प्रतिसेवी होता है इसलिये सभी कषाय कुशीलोंको दोष अप्रतिसेवी बताना मिथ्या है।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

कवाय कुशीलमें छ: समुद्घात और पांच शरीर पाये जाते हैं तथापि भगवती शतक २५ उद्देशा ६ में उसे दोषका अप्रतिसेवी कहा है। वह पाठ यह है—

"कसाय क्रसीलेणं पुष्का गोयमा! नो पश्चिसेवए होज्जा अप-डिसेवए होजा"

(भगवती शतक २५ उ० ६)

अर्थः---

- (प्रश्न) हे भगवन् । कथाय कुशीख दोष का प्रतिसेवी होता है या अप्रतिसेवी होता है ?
- (उत्तर) हे गोतम ! कवाय कुशोल दोष का अप्रतिसेवी होता है प्रतिसेवी नहीं होता है।

इस पाठमें कषाय कुशीलको साफ साफ दोषका अप्रतिसेवी बतलाया है इसलिये छः समुद्घात और पांच शरीरके पाये जाने पर भी कषाय कुशील दोषका अप्रतिसेवी ही होता है प्रतिसेवी नहीं । यदि कोई पुछे कि "क्याय क्रशीलमें जब कि छ: समुद्रघात और पांच शरीर पाये जाते हैं तब वह दोच का अप्रतिसेवी कैसे हो सकता है ?" तो उसे कहना चाहिये कि दोषका प्रतिसेक्न परिणामके अधीन होता है कार्य्यके अधीन नहीं होता। कैसे कि वीतराग साधुके पैरके नीचे आकर यदि कोई जानवर मर जाय तो वीतरागको ऐर्च्यापथिकी ( पुण्य वन्त्र ) किया छगती है और सरागी साधुके पैरके नीचे आकर कोई जानवर मर जाय तो उसको साम्परायिकी किया छगती है। यहां पैरके नीचे आकर जानवरके मरनेमें कोई मेद नहीं है परन्तु परिणाममें भेद होनेसे वीतरागको तो पुण्य-वन्ध और सगगको सम्परायिकी किया होती है। वीतरागका परिणाम निर्मल है इसलिये उसके पैरके नीचे आकर जानवरके मरनेसे उसे पुण्यवण्यकी किया होती है और सराग साधुका परिणाम वैसा निर्मल नहीं है इस लिये उसके पैरके नीचे जानवरके मरनेसे उसे साम्परायिकी किया छगती है उसी तरह कंषाय कुशीलका परिणाम निर्मल होता है इसलिये छ: समुद्रघात और पांच शरीरके पाए जानेपर भी वह दोषका अप्रतिसेवी ही होता है। वक्का और प्रतिसेवना कशील, क्षाय कशीलकी तरह निर्मल परिणाम वाले नहीं होते इस लिये ये दोषके प्रति सेवी होते हैं। यदि छः समुद्धात और पांच शरीरके पाये जानेसे ही दोषका प्रति सेवी हो जाता तो फिर वकुश और प्रतिसेवना कुशीलकी तरह कषाय कुशील

को भी शास्त्रकार दोषका प्रतिसेवी बतलाते परन्तु शास्त्रकारने साफ साफ कषाय कुशील को दोषका अप्रतिसेवी बतलाया है इस लिये कषाय कुशीलको दोषका प्रतिसेवी बतलाना शास्त्र विरुद्ध समझना चाहिये।

# [बोल १० वां समाप्त ]

(प्रेरक)

श्रम विध्वंसन कारका कहना है कि "जैसे भगवती सुत्र शतक १६ उद्देशा ६ में संवृत (साधु) को यथार्थ स्वप्न आना कहा है और उसीको आवश्यक सूत्रमें मिथ्या स्वप्न भी आना कहा है इसिछिये जैसे संवृत साधु दो तरहके होते हैं एक सचा स्वप्न देखनेवाले और एक झूटा स्वप्न देखनेवाले, उसी तरह कषाय कुशोछ भी दो तरहके होते हैं एक दोषका प्रतिसेवन नहीं करने वाले और दूसरे दोषका प्रतिसेवन करने वाले।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

संबुद्धा साधुका दृष्टान्त देकर कषाय कुशीलको दो तरहका बतलाना अज्ञान है। जिस संबुद्धा साधुका नाम लेकर भगवती शतक १६ उद्देशा ६ में सचा स्वप्न देखना कहा है उसी संबुद्धाका नाम लेकर आवश्यक सूत्रके चौथे अध्ययनमें मिथ्या स्वप्न देखना भी कहा है इस लिये संबुद्धा साधुका द्विविध होना शास्त्रसे ही सिद्ध होता है परन्तु कषाय कुशीलका द्विविध होना शास्त्रसे नहीं सिद्ध होता क्योंकि जिस कषाय कुशोलका नाम लेकर भगवती शतक २५ उद्देशा ६ में दोषका अप्रतिसेवी कहा है फिर उसी कषाय कुशोलका नाम लेकर शास्त्रमें कहीं दोषका प्रतिसेवी नहीं कहा है अतः संबुद्धाकी तरह कषाय कुशीलको दो तरहका बतलाना अप्रमाणिक है।

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसनकार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ २१७ पर भगवती शतक ५ उद्देशा ४ का मूळ पाठ छिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अश्न इर्श कहा। —अनुत्तर विमानरा देवता उदीर्ण मोह नथी अने श्लीण मोह नथी उपशान्त मोह छै, इम कहा। इहां मोइने उपशामयों कहा। अने उपशान्त मोहतो ११वें गुण ठाणे छैं किहांतो मोहनो उदय छैं तेह थी समय समय सात २ कम होगे छैं। मोहनो उदयतों दशमें गुणठाणे ताई छे अने इहां तो देवता ने उपशान्त मोह कहा। ते उत्कट वेद मोहनी आश्री कहा। ति शं देवताने परिचारणा नथी

ते मांटे बहुल वेद मोहनी आश्री उपशान्त मोह कह्यो। पिण सर्वथा मोह आश्री उपशान्त मोह न थी कह्या" इत्यादि लिख कर आगे लिखते हैं "तिम क्षाय कुशीलने अपि डिसेवी कह्यो ते पिण विशिष्ट परिणामनाधणी आश्री अपिंडसेवी कह्यो पिण सर्व क्षाइ कुशील चारित्रिया अपिंडसेवी नहीं" (भ्र० पृ० २१७)

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

अनुत्तर विमानवासी देवताओं के विषयमें जो पाठ आया है उसका उदाहरण देकर कषाय कुशीलको दोषका प्रतिसेवी कहना अज्ञान है। अनुत्तर विमानवासी देवता चौथे गुण स्थानके धनी हैं इसलिये उनमें मोहका पूर्ण उपशम होना असम्भव है अत: उन्हें उपशान्त मोह कहनेका आशय यही हो सकता है कि उनमें उत्कट वेद मोहनीय का अभाव है परन्तु कषाय कुशील विषयमें यह उदाहरण नहीं घटता क्योंकि कषाय कुशील को कहीं भी दोषका प्रतिसेवी नहीं कहा है।

यदि किसी जगह कषाय कुशीलको दोषका प्रतिसेवी कहा होता अथवा किसी दूसरे प्रमाणसे भी कषाय कुशीलका प्रतिसेवी होना जाना जाता तो भगवतीके २५ हैं शतक और छट्ठे उद्देशके पाठका यह अभिप्राय माना जा सकता था कि कषाय कुशील जो उच्च कोटिके हैं उनकी अपेक्षासे ही भगवतीमें दोषका अप्रतिसेवी कहा है परन्तु कषाय कुशीलको दोषका प्रतिसेवी बतानेवाला न कोई मूलपाठ ही कहीं मिलता है और न किसी दूसरे प्रमाणसे ही कषाय कुशीलका प्रतिसेवी होना सिद्ध होता है ऐसी दशामें अनुत्तर विमानवासी देवताओं के पाठका उदाहरण देकर कषाय कुशीलके सम्बन्धमें आये हुए पाठका यह अभिप्राय बतलाना कि "जो उच्च श्रेगीके कषाय कुशील हैं उन्हीं को दोषका अप्रतिसेवी बतलाना इस पाठका आश्रय है", बिलकुल मिथ्या है।

सभी कषाय कुशील यदि दोषके अप्रतिसेवी नहीं होते तो कदापि भगवती शतक २५ उदे शा ६ में कषाय कुशील मात्रको दोषका अप्रतिसेवी नहीं कहते। अथवा टीकामें तथा किसी दूसरी जगह मूलपाठमें ही इसका खुलासा अवश्य कर देते परन्तु कषाय कुशील दोषका प्रतिसेवी नहीं होता है इसोलिये शास्त्रकारने सामान्य रूपसे सभी कषाय कुशील को दोषका अप्रतिसेवी ही कहा है अतः कषाय कुशीलको दोषका प्रतिसेवी बतलाने के लिये विविध कुतकों का आश्रय लेना दुराग्रहका परिणाम समझना चाहिये।

[ बोल ११ वां समाप्त ]

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ १८८ पर ठाणांग सूत्र ठाणा ७ का मूलपाठ स्थित कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ अठे पिण इम इह्यो सात प्रकारे छद्मस्थ जाणिये अने सात प्रकारे इवली जानिए। केवली तो ए सातुइ दोष न सेवे ते भणी न चूके अने छद्मस्थ सात दोष सेवे छैं" (भ्र० पृ० १८८)

इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

ठाणाङ्ग ठाणा सातके मूलपाठसे भगवान् महावीर स्वामीका दोष सेवन करना नहीं सिद्ध होता है क्योंकि सभी छद्मस्थ दोषके प्रतिसेवी होते ही हैं ऐसा कोई नियम ठाणाङ्ग ठाणा सातमें नहीं कहा है। वहांके मूलपाठका यही आशय है कि छद्मस्थोंमें सात होषों का सम्भव होता है केवलियोंमें नहीं। सातवें गुग स्थानसे लेकर बारहवें गुण स्थान तक के जीव छद्मस्थ ही होते हैं परन्तु वे दोषोंका सेवन नहीं करते क्योंकि उनका परिणाम बहुत ही निमल होता है उसी तरह छट्टा गुण स्थान वाले जो विशिष्ट निमल परिणामके धनी होते हैं वे भी दोषके प्रतिसेवी नहीं होते। यह बात श्रमविश्वंसनकारने भी श्र० प्र० २१४ पर लिखो है जैसे कि:—

"अने छठ्ठे गुण ठाणे पिण अत्यन्त विशिष्ट निर्मेल परिणामनो धणी शुभयोगमें प्रवर्ते छैं"

भगवान् महावीर स्वामी षष्ठ गुग स्थानमें अतिविशिष्ट निर्मेल परिणामके धनी थे इसिल्ये वह दोषके प्रतिसेवी नहीं थे। भगवान् महावीर स्वामी छद्मस्थ दशामें अति विशिष्ट निर्मेल परिणामके धनी थे यह बात प्रमाणके साथ पहले कही जा चुकी है और आचारांग सूत्रकी गाथाओं को लिख कर यह स्पष्ट सिद्ध कर दिया गया है कि भगवान् महावीर स्वामीने छद्मस्थ दशामें स्वल्प भी पाप और एक बार भी प्रमादका सेवन नहीं किया था अतः ठाणाङ्ग ठाणा सावके मूलपाठका नाम लेकर भगवान् में चूक होनेकी प्रह्मपणा मिथ्या समझनी चाहिये।

यदि कोई दुरामही सभी छद्मस्थोंमें सात दोषोंका अवश्य सद्भाव बतावे तो उसे कहना चाहिये कि छद्मस्थ तो सातवें गुणस्थान वाले तथा ८।९।१०।११ और बारहवें गुण स्थान वाले भी होते हैं फिर तुम उन्हें भी दोषका प्रतिसेवी क्यों नहीं मान लेते ?। यदि सातवें आठवें आदि गुण स्थान वाले अति विशिष्ट निमल परिणामके धनी होनेसे दोषका प्रतिसेवी नहीं होते तो उसी तरह षष्ट गुण स्थान वाला भी अतिविज्ञिष्ट

निमेल परिणामका धनी दोषका प्रतिसेवी नहीं होता। भगवान महावीर स्वामी षष्ट गुण स्थानमें अति विशिष्ट निमेल परिणामके धनी थे इसलिये वह दोषका प्रतिसेवो नहीं थे अतः गोशालककी रक्षा करनेके कारण भगवान को चूका हुआ बतलाने वाले अज्ञानी और अनुकम्पाके द्रोही हैं।

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्र० पृ० ३२२ पर लिखते हैं:--

"गोशालाने तिल बताई, हेश्या सिखाई, दीक्षा दीधी ए सर्व उपयोग चूकने कार्य्य कीधा। जो उपयोग देवे अने जाने ए तिल उखेड़नाखसी तो तिल्यतावताइज क्यांने पिण उपयोग दिया विना एकार्य्य किया छै" (अ० प्र० २२२)

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भगवान महावीर स्वामीने छद् मस्थपनेमें गोशालकको तिल बताया, दीक्षा दी और लेक्क्या सिखाई यह सब कार्य्य यदि भगवान का चूकना है तो केवल झान होने पर भगवान महावीर स्वामीने गोशालककी मृत्यु बताई, जामालीको दीक्षा दी और काली आदि दश रानियोंको उनके पुत्रोंका मरण बताया था यह सब कार्य्य उनका चूकना क्यों नहीं मान लेते ? क्योंकि इन कार्य्यों का परिणाम भी बहुत बुरा हुआ था। गोशाललक अपने मरणका समय आया जान कर बहुत भयभीत हुआ था। जामाली कुशिष्य हुआ और काली आदि दश रानियां पुत्र मरण सुन कर भगवान के समवसरणमें ही मूच्लित होकर गिर गयीं थीं। इसी तरह भगवान नेमिनाथजीने केवल झान होने पर संकेतसे सोमिल ब्राह्मणका मरण बतलाया था जिसका फल यह हुआ कि सोमिल को श्रीकृष्णने सारे शहरमें घसीट बाया और घसीटनेकी लकीर जो पृथ्वी पर पड़ी थी उस पर पानी छिटक वाया फिर इस कार्याको भगवान नेमिनाथजी के चूकने में क्यों नहीं मान लेते ?

यित कहो कि केवल ज्ञानी पुरुष, अतीन्द्रियार्थ दशीं अपरिमित ज्ञानी कलपा-तीत और आगम व्यवहारी होते हैं वह जो करते हैं उसका रहस्य वही जानते हैं इसिल्ये सूत्र व्यवहारीके कल्पानुसार उनके कार्य्यको बुरा नहीं कहा जा सकता तो उसी तरह छद्मस्थ तीर्थकर भी आगम व्यवहारी और कल्पातीत होते हैं इसिल्ये सुत्र व्यवहारीके कल्पका नाम हेकर उनके कार्यको भी बुरा नहीं कह सकते अतः गोशालकको तिल्ल वताने, दीक्षा देने आदि कार्यों को भगवान्के चूकनेमें प्रमाण देना अविवेकका परिणाम आनता चाहिये।

## [ बोल १३ वां ]

(प्रेरक)

छद्मस्थ तीर्थंकर आगम व्यवहारी और कल्पातीत होते हैं इस में क्या प्रमाण है ?

(प्ररूपक)

छद् मस्थ तीर्थङ्कर आगम व्यवहारो और कल्पातीत होते हैं इस विषयमें भग-वती शतक २५ उद्देशा ६ का मूलपाठ प्रमाण है। वह पाठ यह है—

"कषाय कुशीले पुच्छा गोयमा! जिण कप्पे वा होज्ञा, धेर कप्पे वा होज्ञा कप्पातीते वा होज्ञा"

(भग० श० २५ उ० ६)

अर्थः—

( प्रक्त ) है भगवन ! कवाय कुशोल निप्रन्थमें कितने कल्प होते हैं ?

( उत्तर ) हे गोतम ! कषाय कुशील निग्रन्थ जिन कल्पी भी होते हैं स्थविर कल्पी भी होते हैं और कल्पातीत भी होते हैं।

यह उक्त गाथाका अर्थ है।

इस पाठमें कषाय कुशीलमें तीन कल्प कहे हैं—जिन कल्प, स्थविर कल्प और कल्पाबीत। इनमें कल्पातीत कषाय कुशील नियण्ठा, केवल लद्दास्थ तीर्थंकरमें ही होता है इसरेमें नहीं यह टीकाकारने लिखा है वह टीका यह है:—

"कल्पातीतेवा कषाय कुशीलो भवत् । कल्पातीतस्य छद्मस्थ तीर्थेकरस्य सक-षायस्वात् ।"

अर्थात् कषाय कुशील नियन्थ, कल्पातीत भी होता है क्योंकि छद्मस्थ तीर्थकर कषाय कुशील होते हैं और वह कल्पातीत हैं।

उक्त पाठ और उसकी उक्त टीकामें छघस्थ तीर्थकरको कल्पातीत कहा है। कड़पा-तीत वह है जो जिन कल्प और स्थविर कल्पका उछ घन किया हुआ है। भगवतीकी टौकामें लिखा हुआ है कि "कप्पा तीतेति जिन 'कल्प स्थविरकल्पाभ्यामन्यत्र" अर्थात् जिन कल्प और स्थविर कल्पसे भिन्नको कल्पातीत कहते हैं। कल्पम् अतीताः कल्पा तीताः" इस ब्युत्पत्तिसे, जो कल्पका उछ घन किया हुआ है यानी जिस पर शास्त्रीय मर्ब्यादाका कोई अधिकार नहीं है वह कल्पातीत है। शास्त्रमें प्रधान रूपसे दो ही कल्प वतलाये हैं। जिन कल्प और स्थिवर कल्प। शेष सभी कल्प इनमें ही अन्तर्भूत हैं इस लिये जिन कल्पी और स्थिवर कल्पी ही शास्त्रीय मर्प्यादाके अधिकारी होते हैं, जो कल्प को उल्लंघन किया हुआ है वह नहीं होता। भगवान महावीर स्वामी दीक्षा लेनेके बाद ही कल्पातीत हो गये थे इस लिये जैसे केवल ज्ञान होने पर कल्पातीत और आगम व्यवहारी होनेसे उनके कार्य्यको शास्त्रीय कल्पानुसार दोषमें नहीं कह सकते हैं उसी तरह उनके छह् मस्थपनेके कार्य्यको भी दोषमें नहीं कह सकते। जैसे केवल ज्ञान होनेपर जामाली आदिको दीक्षा देने आदि कार्य्य भगवानने किये थे और वे कार्य्य उनके दोषमें नहीं थे उसी तरह उनके छद्मस्थपनेमें गोशालको दीक्षा देने तिल बताने आदि कार्य्य भी दोष या चूकनेमें नहीं थे। अतः गोशालको तिल बताने दीक्षा देने आदि कार्य्य को भगवानके चूकनेमें प्रमाण देना अज्ञान है।

## बोल १४ समाप्त

(प्रेरक)

भगवान महावीर स्वामी छदास्थपनेमें आगम ब्यवहारी और कल्पातीत थे इस छिये सूत्र व्यवहारीके कल्पानुसार उनके कार्यों को दोषमें नहीं कहा जा सकता यह झात हुआ, अब व्यवहारोंका भेद बतछाइये ?

( प्ररूपक )

भगवती व्यवहार सूत्र और ठाणाङ्ग सूत्रमें व्यवहारका भेद बतलानेके लिये यह पाठ आया है—

"कह विहेणं भन्ते ! ववहारे पन्नत्ते ? गायमा ! पंचिवहे वव-हारे पन्नत्ते तंजहा आगमे, सुए आणा, घारणा, जीए । जहासे तत्य आगमेसिया आगमेणं ववहारे पट्ठवेज्जा णोयसे तत्य आगमेसिया जहा से तत्य सुए सिया सुएणं ववहारं पट्ठवेज्जा । णोवासे तत्य सुएसिया जहा से तत्य आणासिया आणाए ववहारं पट्ठवेज्जा । णोयसे तत्य आणासिया जहा से तत्य घारणासिया घारणाएणं वव-हारं पट्टवेज्जा । णोयसे तत्य घारणासिया जहा से तत्य जीएसिया जीएणं ववहारे पट्टवेज्जा'

( भग० श० ८ व्यवहार उ० १० ठाणाङ्ग ठाणा ५ )

अर्थ :---

(प्रश्न) हे भगवन् ! व्यवहार के प्रकारका होता है ?

( उत्तर ) हे गोतम ! व्यवहार पांच प्रकारका होता है।

(१) आगम व्यवहार (२ श्रुत व्यवहार (३) आज्ञा व्यवहार (४) धारणा व्यवहार (५) जित व्यवहार । जहां केवल आदि छः आगमोंमेंसे कोई आगम विद्यमान हो वहां प्रायश्वित्तादि व्यवस्था आगमसे दी जाती है श्रुत आदिसे नहीं । जहां आगम न हो वहां श्रुत व्यवहारसे व्यवस्था देनी चाहिये आज्ञा आदिसे नहीं । जहां श्रुत न हो वहां आज्ञासे, जहां आज्ञा न
हो वहां धारणासे, जहां धारणा न हो वहां जितसे व्यवस्था देनी चाहिये परन्तु आज्ञाके होने पर
धारणासे और धारणाके होने पर जितसे व्यवस्था नहीं देनी चाहिये । यह उक्त पाठका अर्थ है ।

इस पाठमें व्यवहारके आगम आदि छः भेद बतला कर पूर्व पूर्वके सद्भावमें उत्तर उत्तरसे व्यवस्था देनेका निषेध किया है इसी तरह आगमोंमें भी केवल ज्ञानके रहने पर शेष पांच आगमोंसे और मन पर्व्यवके रहते शेष चारसे एवं अवधिके रहने पर शेष तीन से, चौदह पूर्वके रहते शेष दोसे और दश पूर्वके रहने पर शेष नव पूर्वके रहने पर श्रुत आदिसे व्यवस्था देनेका निषेध किया है अतः छद्मस्थतीर्थकरमें आगम व्यवहारके होनेसे श्रुतादि व्यवहारानुसार उनमें दोषकी स्थापना नहीं की जा सकती। भगवान महावीर स्वामी दीक्षा लेनेके बाद ही मनः पर्व्यव ज्ञानके धनी हो गये थे इस लिये उनको श्रुतादि व्यवहारोंसे आचरण करनेकी कोई आवश्यकता न थी उनके सभी व्यवहार आगम व्यवहारके अनुकृल ही होते थे अतः उनके कार्यको श्रुतादि व्यवहारके अनुसार समालोचना करना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये।

भ्रम विध्वंसन कारने भी अपने प्रश्नोत्तर तत्वबोध नामक प्रन्थमें आगम व्यव-हारके रहने पर श्रुतादि व्यवहारोंसे कार्य्य न होनेका उल्लेख किया है।

( प्रश्न )

दशवर्षां पछे भगवती भगवी व्यवहार उहेशा १० कह्यो तो धनो नवमासे ११ अंग भण्यो किम् ?

( उत्तर∤)

वीरनी आज्ञाइं दोष नहीं ते ठामे आगम व्यवहार प्रवततो सूत्र व्यवहाररो काम नहीं। व्यवहार उद्देशे १० तथा ठाणाङ्ग ठाणा ५ कह्यो जिवारे आगम व्यवहार व्हें तिवारे आगम व्यवहार थापवो अने आगम व्यवहार न व्हें तिवारे सूत्र व्यवहार थापवो इम कह्यो"

( प्रश्नोत्तर तत्व बोध उत्तर नं० १२३ )

उत्पर लिखे हुए जीतमलजीके लेखमें आगम अयवहारके होनेपर सूत्र व्यवहारका उपयोग नहीं किया जाना साफ साफ लिखा है और महावीर स्वामीके समयमें आगम अयवहारका ही उपयोग होना भी लिखा है तथापि 'सूत्र व्यवहारानुसार भगवानमें दोष कायम करना इनका अपने कथनसे ही विरुद्ध समझना चाहिये।

## बोल १५ समाप्त

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसनकार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ २२४ पर भगवती शतक १५ वें की टीका छिख कर उसकी समाछोचना करते हुए छिखते हैं—

"अथ टीकामें पिण कहा। ए अयोग्यने भगवान अंगीकार कियो ते अक्षीण राग-पणे करी तेहना परिचय करी स्नेह अनुकम्पाना सद्भावथी अने छद्मस्थ छै ते मांटे आगा-मियां कालाना दोषना अजाण थकी अंगीकार कीधो कहा। राग परिचय स्नेह अनुकम्पा कही ते स्नेह अनुकम्पा कहो अने भावे मोह अनुकम्पा कहो जो एकार्य्य करवायोग्य हवे तो इम क्यांने कहिता"

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

भगवती सूत्र शतक १५ वें की टीकासे महावीर स्वामीका चूकना नहीं सिद्ध होता क्योंकि वहां टीकाकारने खिखा है कि "अवश्यंभाविभावत्वाच्चेतस्यार्थस्येति विभावनीयम्" अर्थात् भगवानसे गोशालकका स्वीकार किया जाना अवश्य होनहार था इस लिये भगवानने उसे स्वीकार किया। यह लिखकर टीकाकारने भगवानको चूक जाने का स्पष्ट रूपसे निषेध किया है तथापि इस टीकाके आश्रयसे भगवानको चूकनेकी सिद्धि करना अज्ञान है।

यदि कोई कहे कि इस टीकामें गोशालकको स्वीकार करनेके दो कारण और भी बतलाये हैं। पहले तो गोशालकके ऊपर स्नेहके साथ अनुकम्पा करना कारण कहा है और साधुका किसी पर स्नेह करना गुण नहीं किन्तु दोष है तो उसे कहना चाहिये कि अनुकम्पाके ऊपर तथा अपने धर्म, धर्माचार्य और अपने सहधर्मी भाइयोंपर स्नेह करना धुरा नहीं किन्तु गुण है। शास्त्रमें चोरी जारी हिंसा और झूठ आदिमें स्नेह करना ही बुरा कहा है गुणके साथ स्नेह करना बुरा नहीं कहा है अतः गोशालकके ऊपर जो भग-वानने स्नेहयुक्त अनुकम्पा की थी उसे सावद्य कहना अज्ञानका परिणाम है।

यदि कोई कहे कि गोशालक अयोग्य व्यक्ति था उसपर स्नेह करना अवश्य बुरा था" तो इसका उत्तर देते हुए टीकाकार लिखते हैं कि "छद्मस्थतयानाऽगत दोषाऽनव- गमात्" अर्थात् जिस समय भगवानने गोशालकको स्वीकार किया था उस समय गो-शालक अयोग्य नहीं था किन्तु पीछे अयोग्य हुआ इस बातकी खबर भगवानको नहीं थी क्योंकि भगवान छद्मस्थ होनेके कारण भावी दोषको नहीं जानते थे।

यह लिखकर टीकाकार भगवानके चूकनेका स्पष्ट रूपसे निषेध कर रहे हैं। क्योंकि भविष्य कालका दोष नहीं जानने वाला कोई पुरुष वर्तमान कालमें किसीको अयोग्य नहीं जान कर यदि उसपर स्नेहके साथ अनुस्मिण करे तो इसमें उसका क्या दोष है ? अतः भविष्य कालके दोषको नहीं जान कर भगवानने गोशालकको स्वीकार किया था यह भगवानका चूकना नहीं किन्तु द्यालुता है। इसके आगे टीकाकारने भग-वानके दोषका खण्डन करनेके लिये तीसरा हेतु अवश्य होनहार बतलाया है जो पहले लिख दिया गया है। यह तीसरा देतु इस लिये रिया गया है कि पहलेके दो हेतुओं में अरुचि है। पहले हेत्में अरुचि यह है कि "गोशालक अयोग्य था उसपर भगवानने स्नेह क्यों किया ?" इस अरुचिके कारण पहला हेतुको छोड कर टीकाकार दूसरा हेतु बत-छाते हैं कि गोशालक मेविष्यमें अयोग्य होनेका भगवानको ज्ञान नहीं था क्योंकि वह हाह्मस्थ थे इस लिये भगवानने गोशाछकको स्वीकार किया। इस हेतुमें भी यह अरुचि आती है कि भगवान छदास्य होकर भी भविष्यकी बात जान सकते थे जैसे कि उन्होंने गोजालकको बतलाया था कि इस तिलमें इतने दाने होंगे इत्यादि। अतः टीकाकारने पूर्व के दोनों हेतुओंसे सन्तुष्ट न होकर तीसरा हेतु दिया है और तीसरा हेतु देकर यह स्पष्ट कर दिया है कि गोशालकको भगवानके द्वारा स्वीकार किया जाना अवस्य होनहार था इस लिये इसमें भगवानका कुछ भी दोष नहीं है। आगम व्यवहारी पुरुष भावी बातको अपने ज्ञान द्वारा जान कर उसका अनुष्ठान करते हैं इसमें उनका कुछ दोष नहीं होता जैसे कि केवल ज्ञान होनेपर भावीको जानकर ही भगवानने जामालीको दीक्षा दी थी ्डसी तरह गोशालकके विषयमें भी समझना चाहिये । अत: भगवती शतक १५ की टीका

तोट—भगवती शतक १५ की टीकामें भगवान्के दोषका खण्डन किया है चूक जाना नहीं बतलाया है अन्यथा टीकाकार गोशालकको स्वीकार करना अवश्यम्भावी भाव क्यों बतलाते। पहलेके दो हेतुओंसे भी यही बात कही है उनसे भी दोषका खण्डन ही किया गया है समर्थन नहीं। क्योंकि एक ही विषयमें टीकाकार दो राय नहीं दे सकते यदि दो राय देवें तो स्थाणुर्वा पुरुषोवा की तरह उनकी बात संश्यात्मक होनेसे प्रमाण नहीं हो सकती।

का नाम लेकर भगवानको चूक जानेकी कल्पना करना निम्रूल तथा निराधार सम-झना चाहिये।

# [ बोल १६ वां समाप्त ]

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसन कार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २२४ पर ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा ९ की टीकामें लिखी हुई गाथाको लिख कर उसकी साक्षी देते हुए लिखते हैं —

"तथा छदास्थ तीर्थंकर दीक्षा होवे जिण दिन साथे कोई दीक्षा होवे तेतो ठीक छै पिण तठापछे केवल ज्ञान ऊपना पहिलां औरने दीक्षा देवे नहीं ठाणाङ्ग ठाणा ९ अर्थमें एस्नी नाथा कही छै। (भ्र० १० २२४)

इसका क्या समाधान ? ( प्रकारक )

ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा ९ के टन्ना अर्थमें लिखी हुई गाथाका नाम लेकर भगवानको चूक जानेकी प्ररूपणा मिथ्या है। प्रथम तो वह गाथा कहीं मूलपाठ या किसी प्रमाणिक टीकामें नहीं पायी जाती इस लिये वह गाथा प्रमाण नहीं मानी जा सकती। दूसरी बात बह है कि उस गाथामें "नय सोसवग्गं दिक्खंति" यह लिखा है अर्थात "ल्यास्थ तीर्थंकर शिष्य वर्गको दीक्षा नहीं देते।" यहां शिष्य वर्गको दीक्षा देनेका निषेध किया है किसी एक शिष्यको दीक्षा देनेका निषेध नहीं है अत: इस गाथासे भी एक न्यक्ति (गोशालक) को दीक्षा देनेसे भगवानका चूकना नहीं सिद्ध हो सकता। अतः किसी अज्ञान व्यक्तिकी बनाई हुई इस गाथाका नाम लेकर भगवानके चूक जानेका समर्थन करना अज्ञान है।

वास्तवमें छदास्य तीर्थंकर, वीतराग तीर्थंकरके समान ही कल्पातीत होते हैं इस छिके उनके कार्यको शास्त्रीय कल्पानुसार दोष नहीं कहा जा सकता क्योंकि शास्त्रीय कल्प कल्प कल्पस्थित साधुओं पर ही छगता है कल्पातीत पर नहीं। कल्पातीत साधु अपने झानमें जैसा देखते हैं वैसा ही करते हैं, यह उनका दोष नहीं किन्तु गुण है। ठाणाङ्ग ठाणा ९ के टव्वा अर्थमें छिखी हुई गाथा, तीर्थं करोंका कल्प नहीं वतछाती है कि "अगुक अगुक कार्य्य तीर्थं करको कल्पता है और अगुक अगुक नहीं" क्योंकि कल्पातीतका कोई कल्प नहीं होता। तीर्थं कर छोग छदास्य अवस्थामें प्रायः जो कार्य्य करते हैं उसका कन्मनमात्र इस गाथामें किया है अतः इस गाथाका नाम छेकर तीर्थं करमें कल्प कायम करके उन्हें चुकनेकी कल्पना करना मिथ्या है।

( बोल १७ वां समाप्त )

४२

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २३५ पर छिखते हैं—

"अने कई एक पाखण्डी कहे गोतमने भगवान कह्यो हे गोतम ! बारह वर्ष तेरह पक्षमें मोने किश्विन्मात्र पाप लाग्यो नहीं ते झूठरा बोलनहार छैं" (भ्र० पृ० २५५)

इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

बारह वर्ष और तेरह पक्षमें दोष नहीं छगनेकी बात भगवान्ने सुधर्मा स्वामीसे कही थी और सुधर्मा स्वामीने यह बात भगवानसे सुन कर जम्बू स्वामीसे आचारांगमें कही है। आचारांग सूत्रके प्रथम श्रुत स्कन्धके नवम अध्ययनमें पहले पहल सुधर्मा खामी ने कहा है--

"बहा सुयं वइस्सामि" अर्थात् जैसा मैंने सुना था वैसा ही कहूंगा। इससे ज्ञात होता है कि सुधर्मा स्वामीने भगवान महावीर स्वामीके मुखसे उनके छदास्थावस्थाका **बृत्ता**न्त सुन कर उसका वर्णन आचारांग सूत्रमें जम्बू स्वामीसे किया **है**। अतएव आ-चारांगके आरम्भमें ही यह छिखा है कि "सुयंमे आउसं! तेणं भगवया एवमक्खायं" अर्थात 'हे आयुष्मन! भगवान महावीर स्वामीने ऐसा कहा था यह भैंने सुना है' इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि सुधर्मा स्वामीने भगवान् महावीर स्वामीसे सुनी हुई बातोंका ही ध्याचारांगमें जम्बू स्वामीसे वर्णन किया है अतः सुधर्मा स्वामीकी आचारांगमें कही हुई सब बातें भगवानकी ही कही हुई समझनी चाहिये। उन बातोंको न मानना सुधर्मा स्वामीकी ही नहीं किन्तु साक्षात् तीर्थं करकी बातको न मानना है। आचारांग सूत्रमें सुधर्मा स्वामीने जम्बू स्वामीसे कहा है कि—

"एएहिं मुणी संपणेहिं समणे असिय तेरस वासे। राइंदि-यंपि जयमाणे अप्पमत्ते समाहिए झाइ''

( ब्राचारांग श्रु० १ अ०९ उ०२ गाथा ४ )

अर्थात मुनि भगवान् महावीर स्वामी इन स्थानींपर निवास करते हुए तेरहवें पर्व पर्व्यन्त रात दिन संयमके अनुष्ठानमें प्रवृत्त रहते थे और प्रमाद रहित होकर धर्म ध्यान या शुक्छ ध्यान करते थे।

इस पाठमें तेरहवें वर्ष पर्य्यन्त भगवानको प्रमाद रहित होकर रहना लिखा है। तथा आगे चलकर एक वार भी प्रमाद करनेका निषेध किया है। वह गाथा यह है—

"अकसाई विगयगेही सद्हवेसु अमूच्छिए झाई । छउमत्योवि परक्रममाणो न पमायं सहंवि कुच्वीत्था"

इस गाथामें छद्मस्थपनेमें भगवान्के एक वार भी प्रमाद सेवन करनेका निषेध किया है और यह बात साक्षात महावीर स्वामीसे सुनकर ही सुधर्मा स्वामीने जम्बू स्वामीसे कही थी इस लिये इस बातको न मानकर भगवानमें प्रमाद सेवन करनेका दोष छगाना केवलीके वाक्यका न मानने रूप मिध्यात्वका स्पर्श करना है परन्तु दोर्ध संसारी जीव केवलीके वाक्यका तिरस्कार करनेमें शंका नहीं करते । आचारांग सूत्रके प्रमाणसे जब कि भगवानके न चूकनेकी बात स्पष्ट सिद्ध होती है तब इसपर पर्दा डालनेके लिये जीतमलजीने अपने मनसे गढ़ कर यह बतलाया है कि 'गोतम स्वामीसे भगवानने १२ वर्ष और तेरह पक्ष तक पाप नहीं लगनेकी बात नहीं कही है।"

अस्तु, भगवानने गोतम स्वामीसे नहीं कही परन्तु सुधर्मा स्वामीसे तो कही है फिर तुम इसे क्यों नहीं मानने ? वात तो सची ही है। सची बातको छिपानेके छिये अपने मनसे उसमें एक मिथ्या बात छगा देना कहांका पाण्डित्य है ?

## (बोल १८ समाप्त)

(प्रेरक)

भगवान्को छद्मस्थपनेमें दश स्वष्त आये थे उस समय अन्तर्मु हूर्त तक भग-वान्को निद्रा आई थी। निद्रा छेना प्रमादका सेवन करना है फिर आचारांग सूत्रकी गाथामें यह क्यों कहा गया कि भगवानने छद्मस्थपनेमें एक वार भी प्रमादका सेवन नहीं किया था?

(प्ररूपक)

भगवान महावीर स्वामीको दश स्वप्न आये थे उस समय अन्तर्मु हूर्त तक उन्हें निद्रा भी आई थो पर वह निद्रा द्रव्य निद्रा थी भाव निद्रा नहीं। मिथ्यात्व और अज्ञान को शास्त्रमें भाव निद्रा कहा है। केवल सोने मात्रको नहीं केवल सोना तो द्रव्य निद्रा है उसे शास्त्रीय विधानानुसार लेता हुआ साधु दोषका सेवन करने वाला नहीं होता। यह बात अमिवध्वंसनकारको भी मान्य है उन्होंने लिखा है कि "तिहां भाव निद्रार्थी तो पाप लागे छै अने द्रव्य निद्रार्थी तो जीव दवे छैं" (अ०ए० ४०९)

अतः भगवानको द्रव्य निद्रा छेनेसे प्रमादका सेवन करने वाला नहीं कहा जा सकता है। अतः आचारांग सूत्रकी पूर्वोक्त गाथामें जो भगवानको एक वार भी प्रमाद सेवन नहीं करनेका कथन है वह अक्षरशः यथार्थ है उसे न मान कर भगवानके चूक जानेका या प्रमाद सेवन करनेका दुराप्रह करना मिथ्या दृष्टियोंका कार्य्य है।

# (बोल १९ वां)

इति प्रायदिचत्ताधिकारः।

# ( अथ लेश्याधिक रः )

( प्रेरक )

हेश्या किसे कहते हैं ?

( प्ररूपक )

किश्यते शिल्ड्यते कर्मणा सह आत्मा अनयेति लेश्या । कृष्णादिद्रव्य साचित्या-दास्मनः परिणाम विशेषे । ''कृष्णादिद्रव्य साचित्यात्परिणामोय आत्मनः । स्कृटिकस्येत्र तत्रायं लेश्या शब्दः प्रयुज्यते'' ॥१॥

अर्थात् जिसके द्वारा आत्माका कर्मके साथ सम्बन्ध होता है उसे छेश्या कहते हैं। अथवा कृष्णादि द्रव्यके संसर्गसे स्फटिक मणिकी तरह जो आत्माका परिणाम विशेष होता है उसे छेश्या कहते हैं। वह छेश्या दो प्रकारकी होती है एक द्रव्य छेश्या और दूसरी भाव छेश्या। भाव छेश्या मुख्य रूपसे द्रव्यके संसर्गसे प्रदा होने बाखा सात्माका परिणाम है और द्रव्य छेश्या मुख्य रूपसे पुद्रछका परिणाम (प्रव्याय) है।

(प्रेरक)

संयमधारी साधुओंमें कितनी छेश्यायें होती हैं।

( प्ररूपक )

संयमधारी साधुओं में तेजः पदा और शुक्ल ये तीन भाव लेक्याये होती हैं, कुला बील और कापोत भाव लेक्याये नहीं होतीं। भगवती शतक १ उद्देशा १ में व्यव्य लिखा है इस स्थि वहांका पाठ टीकाके साथ लिखा जाता है!

"सलेस्सा जहा ओहिया किण्हलेसस्स नील्लेसस्स काउलेसस्स जहा ओहिया जीवा णवरं पमत्ता पमत्ता न भाणियव्वा । तेउलेसस्स पद्मलेसस्स सुकलेसस्स जहा ओहिया जीवा णवरं सिक्षान-माणियव्वा । "

( भ० श० १ उ० १ )

(टीका)

"हैस्साणं भन्ते ! जीवा कि आयारंभे" इत्यादि तदेव सर्वे नवरं जीवस्थाने सहैक्या इतिवाच्यम् इत्ययमेको वण्डकः। कृष्णादिहेक्या भेदान् तदन्ये षट् तदेवमेते

सप्त तत्र "किण्हलेसस्स" इत्यादि क्रश्णलेश्यस्य नील्लेश्यस्स कापोत लेश्यस्यच जीवराशेर्दण्डको यथौधिकजीवदण्डकस्तथाऽध्येतव्यः प्रमत्ता प्रमत्त विशेषण वर्ज्यः कृष्णादिषुद्दि अप्रशस्त भावलेश्यासु संयतत्वंनास्ति यच्चोच्यते पुव्वं पिडवन्नाओ पुण अनेरिएड
लेस्साए" त्ति तद्द्व्य लेश्यां प्रतीत्येतिमंतव्यम्। ततस्तासु प्रमत्ताद्यभावः। तत्रसूत्रोच्चारण मेवम्। "किण्हलेस्साणं भन्ते! जीवा कि आयारंभा परारंभा तदुभयारंभा
आणारंभा ?। गोयमा! आयारंभावि जावणो अणारंभा, सेकेण्डणं भन्ते! एवं बुच्चइ ?
गोयमा! अविरयं पडुच्च" एवं नील कापोतलेश्या दण्डकावपीति। तथा तेजोलेश्या दे
जीवराशेर्दण्डकाः यथौधिक जीवास्तथा वाच्यः नवरं तेषु सिद्धानवाच्याः मिद्धानामलेश्यत्वात् तच्चौवं "तेउलेस्साणं भन्ते! जीवा कि आयारंभा ४ गोयमा! अत्थेगङ्या
आयारंभावि जावणो अनारंभा। अत्थेगङ्या नोआयारंभा जाव अणारंभा। सेकेणहेणं भन्ते! एवं बुच्चइ ? गोयमा! दुविहा तेउलेस्सा पन्नत्ता संजयाए असजयाए"

इस टीकाके अनुसार मूल पाठका अर्थ यह है-

अर्थात् जीव दो प्रकारका होता है एक सल्ट्रय और दूसरा अल्ट्रय। सल्ट्रय जीवोंका वर्णन सामान्य जीवोंका वर्णनके समान जानना चाहिये। कृष्ण, नील और कापोत लेश्या वाले जीवोंका वर्णन भी समुच्चय जीवोंका वर्णनके समान ही जानना चाहिये परन्तु इनमें प्रमादी और अप्रमादी ये दो भेद नहीं होते क्योंकि कृष्ण नील और कापोत भाव लेश्याओंमें संयतपना (साधुपना) नहीं होता। कहीं कहीं साधुओं में छः लेश्याओंका भी उल्लेख है वह द्रव्यलेश्याकी अपेश्वासे समझना चाहिये भावलेश्याकी अपेश्वासे नहीं अतः कृष्ण नील और कापोत इन तीन भाव लेश्याओंमें प्रमत्त और अप्रमत्त रूप दो भेद नहीं कहने चाहिये। कृष्णादि लेश्याओंमें सूत्रका उच्चारण इस प्रकार करना चाहिये। "कण्डलेस्साणं भन्ते! जीवा" इत्यादि।

अर्थात् हे भगवन् ! कृष्ण छेइयावाछे जीव आत्मारंभी परारंभी और तर्दुभया-रंभी होते हैं या अनारंभी होते हैं ?

- ( उत्तर ) हे गोतम ! कृष्णलेश्या वाले जीव आत्मारंभी परारंभी और तदुभया-रंभी होते हैं अनारंभी नहीं होते ।
- (प्रश्न) हे भगवन् ! कृष्णहेश्या वाले जीव अनारंभी नहीं होते किन्तु आत्मा-रंभी परारंभी और तदुभयारंभी होते हैं इसका क्या कारण है ?
- ( उत्तर ) हे गोतम ! कृष्णलेश्या वाले जीव, अव्रतकी अपेक्षासे आत्मारंभी परा- रंभी और तदुभयारंभी होते हैं अनारंभी नहीं होते । इसी तरह नील और कापोतलेश्या वाले जीवोंको भी समझना चाहिये।

तेज:, पद्म और शुक्ल लेश्या वाले जीवों हो समुच्चय जीवोंके समान ही सम-झना चाहिये परन्तु इनमें सिद्ध जीवोंको न कहना चाहिये क्योंकि सिद्ध जीवोंमें कोई लेश्या नहीं होती।

तेजोलेश्याके विषयमें सुत्रका पाठ इस प्रकार है -

"ते उलेस्साणं भन्ते ! जीदा कि आयारं भावि जाव अणारं भा ? गोयमा ! अत्थेगइया आयारं भावि जाव णो अणारं भा अत्थेगइया णो आयारं भा जाव अणारं भा । सेकेणट् ठेणं भन्ते ! एवं बुचह ? गोयमा ! दुविहा ते उलेस्सा पण्णाता संज्ञवाए असंज्ञवाए"

( आ० सु० )

अर्थः--

हे भगवन् ! तेजोलेश्या वाले जीव, आत्मारंभी परारंभी और सदुभयारंभी होते हैं या अनारंभी होते हैं ?

(उ०) हे गोतम ! तेजोलेक्या वाले कोई कोई जीव, आत्मारंभी परारंभी और तदु-भयारंभी होते हैं अनारंभी नहीं होते और कोई कोई अनारंभी होते हैं आत्मारंभी परारंभी और तदुभयारंभी नहीं होते ।

हे भगवन् ! तेजोलेश्या वाले जीवों में यह दो भेद क्यों होते हैं ?

हे गोतम ! तेजोकेश्यावाले जीव दो तरहके होते हैं प्क संयत और दूसरे असंयत । संयत भी दो प्रकार के होते हैं प्रमादी और अप्रमादी । अप्रमादी आत्मारंभी परारंभी और तदुभया रंभी नहीं होते अनारंभी होते हैं परन्तु प्रमादी अञ्चभ योगी साध, अञ्चभ योग की अपेक्षा से आत्मारंभी परारंभी और तदुभयारंभी होते हैं अनारंभी नहीं होते ।

यह भगवतीके मूलपाठ और टीकाका अर्थ है।

इस पाठमें कहा है कि ऋष्ण नीख और कापोत छेश्या वाले जीवोंको ओधिक देण्डकके जीवोंके समान ही समझना चाहिये परन्तु विशेष इतना है कि ऋष्ण नील और कापोत छेश्याओंमें प्रमादी और अप्रमादी ये दो मेद नहीं होते।

इस मूलपाठको बातका अभिप्राय वतलाते हुए टीकाकारने लिखा है कि— "ऋष्णादिषुहि अप्रशस्त्रभाव लेक्यासु संयतत्वं नास्ति"

अर्थात् कृष्ण, नील और कापोत, इन भाव लेक्याओं में साधुपन नहीं होता इसल्लिये कृष्णादि तीन अप्रशस्त भाव लेक्याओं में प्रमादी और अप्रमादी, ये दो भेद वर्जित किये गये हैं। यहां टीकाकारने मूळपाठका आशय बतलाते हुए साधुओंमें कृष्णादि तीन अप्र-शस्त भाव लेश्याओंका साफ साफ निषेध किया है इसलिये साधुओंमें तेजः पद्म और क्र और शुक्ल, ये तीन भाव लेश्या ही होती हैं कृष्णादि तीन अप्रशस्त भाव लेश्या नहीं अतः साधुआंमें कृष्णादि तीन अप्रशस्त भाव लेश्याओंका सद्भाव बताना उक्त मूलपाठ और टीकासे विरुद्ध समझना चाहिये।

## (बोल १ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २४२ पर छिखते हैं—

"अथ अठे ओषिक पाठ कहाो—तिणमें संयतिरा भेद प्रमादी अप्रमादी किया। अने कृष्ण नील कापोत लेक्याने ओघिकनो पाठ कहाो तिम किहवो पिण एतलो विशेष संयतिरा प्रमादी अप्रमादी ए दो भेद न करवा ते किम् प्रमत्तमें कृष्णादिक तीन लेक्या हुते अने अप्रमत्तमें न हुवे ते मांटे दो भेद वज्यी" ( भ्र० ए० २४२ )

इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

भगवती जीके उक्त मूल पाठमें "पमत्ता पमत्तान भाणियव्वा" यह जो वाक्य आया है उसका टीकानुसार यही अर्थ है कि कृष्ण नील और कापोत, इन तीन भाव लेश्याओं में प्रमादी और अप्रमादी दोनों ही प्रकारके साधु नहीं होते किन्तु साधुसे भिन्न जीव इनमें होते हैं। अतः कृष्णादि तीन अप्रशस्त भाव लेश्याओं में प्रमादी साधुका सद-भाव बताना मिश्या है।

यदि शास्त्रकारको उक्त तीन भाव लेश्याओं में केवल अप्रमादीको ही वर्जित क-रना इष्ट होता तो वह "पमत्ता पमत्ता नभाणियव्वा" ऐसा नहीं लिख कर "अपमत्ता नभाणियव्वा" यही लिख देते। इस प्रकार लिखनेसे कृष्णादि तीन भाव लेश्याओं में प्रमादीका होना और अप्रमादीका न होना साफ साफ माल्यम हो जाता परन्तु शास्त्रकार ने ऐसा नहीं लिख कर "पमत्ता पमत्ता नभाणियव्वा" यह लिखा है इसका तात्पर्य्य यही है कि कृष्णादि तीन भाव लेश्याओं प्रमादी और अप्रमादी दोनों ही प्रकारके संयत नहीं होते और टीकाकारने भी मूल पाठका यही अर्थ स्पष्टक्रपसे बतलाया है तथा इस पाठका टब्बा अर्थ भी कृष्णादि तीन भाव लेश्याओं प्रमादी और अप्रमादी दोनों प्रकार के संयतोंका निषेध करता है वह टब्बा अर्थ यह है—

"एतछो विशेष प्रमत्त अप्रमत्त वर्जित कहिवा। कृष्णादि तीन अप्रशस्त भाव हेर्याने विषे संयतपणो न थी" इस टब्बा अर्थोमें साफ साफ लिखा है कि कृष्णादि तीन अप्रशस्त भाव लेश्याओं में साधुपना नहीं होता इसलिये इन ढेश्याओंमें प्रमादी और अप्रमादी दोनों प्रकार के संयत वर्जित किये गये हैं तथापि उक्त मूलपाठ, उसकी टीका तथा टब्बा अर्थ, इन तीनों को नहीं मान कर कृष्णादिक तीन भाव लेश्याओंमें साधुपनाका स्थापन करना, मिथ्या-स्वका परिणाम है।

जिस प्रकार भगवतीके उक्त मूळपाठ, उसकी टीका और टब्बा अर्थमें कृष्णादि तीन भाव छेश्याओं में प्रमादी और अप्रमादी दोनों ही प्रकारके साधुओं को वर्जित किया है उसी तरह भगवती सुत्र शतक १ उद्देशा २ में कृष्णादि तीन भाव छेश्याओं में सराग, वीतराग, प्रमादी और अप्रमादी इन चारों प्रकारके साधुओं को वर्जित किया है। वह पाठ यह है:—

"सलेस्साणं भन्ते ! नेरइया सन्वे समाहारगा ? ओहियाणं सलेस्साणं सुक्कलेस्साणं एएसिणं तिन्नं तिण्हं एको गमो कण्हलेस्साणं नील लेस्साणं वि एको गमो । नवरं वेदणोए मायी मिच्छ दिही उववन्नगाय अमायिसम्मदिही उववन्नगाय भाणियव्या मणुसा किरियासु सराग वीयरागपमत्ता पमत्ता न भाणियव्या । काउलेस्साणवि एसेव गमो नगरं नेरइए जहा ओहिए दण्डए तहा भाणियव्या । तेउलेस्सा पद्मलेस्सा जस्स अत्थि जहा ओहिओ दण्डओ तहा भाणियव्या नगरं मणुसा सराग गीयरागा नभाणियव्या'

(भ० श० १ उ० २)

अर्थः —

(प्रश्त) हे भगवन् ! सलेशी सभी नारिक जीवोंका क्या एक समान ही आहार है ?

(उत्तर) ओघिक छछेशी और शुक्कुछेशी इन तीनोंके छिये एक समान ही पाठ कहना चाहिये। एवं क्रुण्गळेशी और नील्रळेशी जीवोंके छिये भी एक समान ही पाठ कहना चाहिये परन्तु वेदनाके विषयमें विशेष यह है कि— मायी मिथ्या दृष्टि महान वेदना वाले होते हैं और अमायी सम्यादृष्टि अल्पवेदना वाले होते हैं मनुष्यपदमें किया सूत्रके अन्दर यद्यपि ओघिक दण्डकमें सरागी वीतरागी प्रमादी और अप्रमादी कहे हुए हैं तथापि कृष्ण और नील लेश्याके दण्डकमें इन्हें नहीं कहना चाहिये। कापीत लेश्याके दण्डककों भी नील लेश्याके दण्डकके समान ही कहना चाहिये परन्तु इसमें विशेष यही है कि कापीत लेश्या वाले नारिक जीवोंको ओघिक दण्डकके समान कइना चाहिये। तेजोलेश्या और पन्न लेश्या वाले जीवोंको ओघिक दण्डकके समान कहना चाहिये। तेजोलेश्या और पन्न लेश्या वाले जीवोंको ओघिक दण्डकके समान कहना चाहिये। तेजोलेश्या और पन्न लेश्या वाले जीवोंको ओघिक दण्डकके समान कहना चाहिये। तेजोलेश्या और पन्न लेश्या वाले जीवोंको ओघिक दण्डककी

चाहिये केवल इतना विशेष है कि इनमें सरागी और वीतरागी न कहने चाहिये। यह उक्त मूल पाठका अर्थ है।

इसमें कृष्य, नील और कापोस लेक्याओंमें सरागी वीतरागी प्रमादी और खप्र-मादी चारों प्रकारके संयत (साधु) वर्जित किये गये हैं इस लिये कृष्णादि तीन अप्र-इस्त भाव लेक्याएं साधुओंमें नहीं होतीं यह स्पष्ट सिद्ध होता है अतः जो लोग संय-तियोंमें कृष्णादि तीन अप्रशस्त भाव लेक्याओंका स्थापन करते हैं उन्हें उत्सूत्रवादी जानना चाहिये।

#### (बोल २ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसनकार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ २४६ पर इसी पाठको लिख कर इसकी समाछोचना करते हुए लिखते है—

"सरागी वीतरागी प्रमादी अप्रमादी भेद कृष्ण नील संयित मनुष्यरा न हुवे वीतरागी अने अप्रमादीमें कृष्ण नील छेश्या न हुवे ते मांटे दो दो भेद न हुवे। सरागीमें तो कृष्ण नील छेश्या हुवे परं वीतरागीमें न हुवे ते मांटे संयितरा दो भेद सरागी वीतरागी न करवा। अने प्रमादीमें तो कृष्ण नील छेश्या हुवे परं अप्रमादीमें न हुवे ते मांटे सरागी गीरा दो भेद प्रमादी अप्रमादी न करवा। इण न्याय कृष्ण नील छेशी संयितरा सरागी वीतरागी प्रमादी अप्रमादी भेद करवा वर्ष्या परं संयित वर्ष्यो नहीं संयितमें कृष्ण नील छेश्या छै। अने संयितमें कृष्णादिक न हुवे तो इमि कहिता 'संअया न भाणियव्वा" इत्यादि।

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

कृष्णादि तीन अप्रशस्त भाव हेश्याओं में संयति पुरुष नहीं होते क्योंकि अप्रशस्त भाव हेश्याओं में संयम नहीं होता इस लिये भगवती के एक पाठमें कृष्णादिक तीन अप्रशस्त भाव हेश्याओं में सरागी, वीतरागी, प्रमादी और अप्रमादी इन चागें प्रकारके संयतियों का होना निषेध किया है, केवल संयतियों के भेदका ही निषेध नहीं किया है यहां के पाठका भाव यह नहीं है कि प्रमादी और सरागी में कृष्णादिक तीन अप्रशस्त भाव हेश्यायें पायी जाती हैं और अप्रमादी तथा वीतरागी में नहीं पायी जाती क्यों कि इसी मूल पाठमें आगे चलकर कहा है कि "तेजः पद्म हेश्याओं सरागी और वीतरागी दोनों ही प्रकारके साधु नहीं होते" इसका तात्पर्य्य यही है कि सरागी

और बीतरागी इन दोनों प्रकारके साधुओंमें तेजः पद्म टेश्यायें नहीं होतीं, यह नहीं किं सरागीमें तेजः पद्म हेश्या पाई जाती हैं और वीतरगीमें नहीं पाई जातीं क्योंकि अष्टम नवम और दशम गुण स्थान वाछे जीव भी सरागी ही होते हैं परन्तु उनमें तेज:पदारेश्या यें नहीं होतीं एकमात्र शुक्ल देश्या ही होती है अत: जैसे तेजो टेश्या और पद्म देश्यामें सरागी और वीतरागी इन दोनों प्रकारके ही साधुओंका होना निषेध किया है उसी तरह कृष्णादिक लेक्याओंमें सरागी वीतरागी प्रमादी और अप्रमादी इन चागें प्रकारके संयति-योंके होनेका ही निषेध है। केवल भेद मात्र करनेका निषेघ नहीं है। यदि कोई दुराप्रही यह नहीं मानकर सरागी और प्रमादीमें कृष्णादिक तीन भाव हेश्याओंका सद्भाव कहे तो उसे कहना चाहिये कि तुम सरागीमें तेज: पद्म टेश्याका होना क्यों नहीं मानते ? यदि वह सरागीमें तेजः पद्म छेश्याका होना स्वीकार कर हे तो फिर उसे अष्टम नवम भीर दशम गुण स्थान वाले साधुओंमें भी तेज: और पद्म लेक्याका सद्भाव मानेना पड़ेगा क्योंकि ये भी सरागी हैं परन्तु यह बात शास्त्र विरुद्ध है अष्टमादि गुण स्थानोंमें एक मात्र शक्ल लेश्या ही शास्त्र सम्मत है तेजः प्रदा लेश्या नहीं । अतः जैसे तेजः पदा लेश्या में सरागी और वीतरागीका भेद करना ही वर्जित नहीं किन्तु सरागी और वीतगगी दोनों प्रकारके साधुओंका होनेका निषेध है उसी तरह कृष्णादिक अप्रशस्त भाव छेश्याओं में सरागी और वीतरागी प्रमादी और अप्रमादी इन चार प्रकारके साधुओंके होनेका ही निषेध है केवल इनके भेद मात्रका निषेध नहीं है।

यदि कोई कहे कि तेजो हेश्या और पद्म हेश्यामें सरागी और वीतरागी दोनों ही प्रकारके साधुओंका निषेध है तो फिर संयमी पुरुषों में तेजो हेश्या और पद्म हेश्या नहीं होनी चाहिये तो इसका उत्तर यह है कि उक्त भगवतीजीके मूळ पाठोंमें प्रमादी अप्रमादी सरागी और वीतरागी ये चार प्रकारके संयमी कहे गये हैं उनमें षष्ठ गुण स्थान वाले प्रमादी, सप्तम गुण स्थान वाले अप्रमादी और अष्टमसे दशम गुण स्थान पर्यन्त तक सरागी और एकादशादि गुण स्थान वाले वीतरागी माने गये हैं इस लिये षष्ठ और सप्तम गुण स्थान वाले संयतियोंमें तेजः पद्म हेश्याके होनेका निषेध नहीं है क्योंकि यहां सरागी शब्दसे अष्टमादि गुण स्थान वाले संयति ही गृहीत होते हैं षष्ठ और सप्तम गुण स्थान वाले संयतियोंमें तेजः अप्रमादी कह कर बतलाया है इसे लिये षष्ठ और सप्तम गुण स्थान वाले संयतियोंमें तेजो हेश्या और पद्म हेश्याके होनेका निषेध नहीं किया जा सकता। जो लोग कृष्ण नील हेश्या और पद्म हेश्याके होनेका निषेध नहीं किया जा सकता। जो लोग कृष्ण नील हेश्या वाले भगवतीजीके पूर्व लिखित पाठ में, कृष्णादिक तीन भाव हेश्याओंमें केवल प्रमादी अप्रमादी सगगी और वीतरागीके भेद होनेका ही निषेध मानते हैं उनके मतमें तेजः पद्म हेश्यामें भी सरागी और वीतरागीके भेद

संगीक भेदको ही वर्जित कहना चाहिये परन्तु सरागी साधुके अन्दर तेजो छेश्या और पद्म छेश्याके होनेका नहीं ऐसी दशामें जैसे वे छोग कृष्णादि तीन अप्रशस्त साव छेश्याओं में प्रमादी और सरागीका सद्भाव मानते हैं उसी तरह ते भो छेश्या और पद्म छेश्यामें अष्टमादि गुण स्थानबाले सरागियों को भी क्यों नहीं मान छेते ? अतः जैसे अष्ट-मादि गुण स्थान वाले संयतियों में वे तेजो पद्म छेश्या नहीं मानते उसी तरह संयतियों में कृष्णादिक तीन अप्रशस्त भाव छेश्या भी नहीं माननी चाहिये।

यदि कोई कहे कि कृष्णदिक तीन अप्रशस्त भाव हेश्याओं संयति मात्रका निषेध करना इष्ट था तो शास्त्रकारने पदछाषत्रात् "संजया नभाणियन्वा" यही क्यों नहीं छिख दिया ? ऐसा छिखनेसे संयति मात्रका, कृष्णादिक अप्रशस्त भाव हेश्याओं में स्पष्ट निषेध हो जाता और पदका भी छाघव होता तो इसका उत्तर यह है कि शास्त्रकार वैयाकरणों की तरह पद छाघवके पक्षपाती नहीं थे जहां केवछ "पाणाणुकम्पयाए" इतना कह देनेसे ही काम चछ सकता था, वहां उन्होंने "पाणाणुकम्पयाए भूयानुकम्प्रयाए जीवानुकम्पयाए सत्तानुकम्प्रयाए" इत्यादि चार पदोंका प्रयोग किया है। उसी तरह अहां भी "संजया नभाणियन्वा" यह नहीं छिखकर "पपतापमत्ता सरागवीयरागा बभाणि यन्वा" यह छिखा है अतः इस पाठका टीका विरुद्ध और सम्प्रदाय विरुद्ध अर्थ करके साधुओं में कृष्णादिक तीन अप्रशस्त भाव हेश्याओं का स्थापन करना मिथ्या समझना चाहिये।

# [बोल३]

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसनकार पन्नावगा सूत्रका मूछ पाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"इहां पिण कृष्ण हेशी मनुष्यरा तीन भेद कहा छै संयति असंयति संयता संयति ते न्याय संयतिमें पिण कृष्णादिक हुवे"

इसका क्या उत्तर ? (प्ररूपक)

पन्तावणा सूत्रके मूल पाठका नाम लेकर संयितयोंमें कृष्णादिक अप्रशस्त भाव लेक्याओंका स्थापन करना मिथ्या है। भगवती सूत्र अंग है और पन्तावणा सूत्र उशंग है इस लिये भगवती सूत्रके विरुद्ध पन्नावणा सूत्रमें संयितयोंके अन्दर कृष्णादिक तीन अप्रशस्त लेक्याओंका सद्भाव नहीं कहा जा सकता। अंगोंमें कही हुई बातका उपांग सूत्र समर्थन करते हैं ख़ग्डन नहीं करते। जब कि भगवती सूत्रके मूल पाठमें और उसकी टीकामें संयतियोंमें कृष्णादिक अप्रशस्त भाव देश्याओं के होनेका निषेध कर दिया है तो उसके विरुद्ध पन्नावणा सूत्रमें संयतियोंमें कृष्णादि तीन भाव देश्याओंका सद्भाव कैसे कहा जा सकता है ? अब पाठकों के ज्ञानार्थ पन्नावण सूत्रका वह पाठ लिख कर उसका अर्थ कर दिया जाता है।

वह पाठ यह हैं :---

"कण्हलेस्साणं भन्ते! नेरइया सन्वे समाहारा सम सरीरा सन्वेवपुच्छा? गोयमा! जहा ओहिया णवरं णेरइया वेदणाए मायी मिच्छिदिही उववन्नगाय अमायी सम्मिदिही उववन्न गाय भाणियव्वा सेसंतहेव जहा ओहियाणं असुर कुमारा जाव वोणमंतरा एते जहा ओहिया णवरं मणुस्साणं किरियाहिं विसेसो जाव तत्थणं जेते सम्मिदिही तेतिविहा पन्नत्ता संजया असंजया संजया संजया जहा ओहियाणं"

( पन्नावणासूत्र पद १७ )

अर्थः---

( प्रश्न ) हे भगवन् ! कृष्णलेश्या वाले नारकी क्या सभी समान आहार वाले और स-मान शरीर वाले होते हैं ?

(उत्तर) हे गोतम! जैसा औधिक दण्डकमें कहा गया है वैसा इसमें भी कहना चाहिये सिर्फ इतना विशेष है कि जो माथी मिथ्यादृष्टि मर कर नरकमें उत्पन्न होते हैं वे महान् वेदना बाले होते हैं और जो अमायी सम्यग्दृष्टि उत्पन्न हाते हैं वे अल्प वेदना वाले होते हैं शेष सभी बातें औधिक दण्डकके समान समझनी चाहिये। अहर कुमार और वाण व्यन्तरें को भी औधिक दण्डकके समान ही समझनी चाहिये। मनुष्यों में यह विशेष है—सम्यग्दृष्टि मनुष्य त्रिषिध होते हैं—१) संयत (२) असंयत (३) और संयता संयत। शेष सब औधिक दण्डक के समान समझना चाहिये।

यह इस पाठका अर्थ है।

इस पाठमें "जहा ओहियाणं" कह कर औधिक दण्डकके समान ही संयति जीवोंका भेद कहा है। औधिक दण्डकमें संयतिके चार भेद कहे गए हैं प्रमादी, अप्र-मादी, सरागी और वीतरागी। इन चारों प्रकारके संयतियोंको भगवती सूत्रमें ऋष्णा-दिक तीन अप्रशस्त भाव छेश्याओंमें न होना कहा है इसिछ्ये इस पाठमें भी वही बात समझनी चाहिये। अर्थात् यहां भी "जहा ओहियाणं" कह कर प्रमादी अप्रमादी सरागी और वीतरागी इन चारों प्रकारके साधुओं को कृष्णलेक्यासे अलग किया गया है उनमें कृष्णलेक्याका सद्भाव नहीं कहा है। अन्यथा अप्रमादी और वीतरागमें भी कृष्णलेक्या माननी पड़ेगी क्योंकि औधिक दण्डकमें समुच्चय लेक्याके अन्दर संयतिके प्रमादी अप्रमादी सरागी और वीतरागी ये चारो ही भेद कहे गये हैं इनमें यदि इस पाठसे कृष्णलेक्याका सद्भाव माना जाय तो प्रमादी और सरागीकी तरह अप्रमादी और वीतरागीमें भी कृष्णलेक्या सिद्ध होगी परन्तु अप्रमादी और वीतरागीमें कृष्णलेक्याका सद्भाव मानना अमिवध्वंसनकारको भी इष्ट नहीं है अत: पन्नावणा सुत्र के इस पाठमें भी भगवती सूत्र के पूर्वोंक्त पाठकी तरह कृष्णलेक्यामें चारो प्रकारके संयतियोंका निषेध ही किया है परन्तु सरागी और प्रमादीको स्थापन नहीं किया है। इसलिये इस पाठका नाम लेकर साधुओं में कृष्णादिक तीन अप्रशस्त भाव लेक्याकों का स्थापन करना एकान्त मिथ्या है।

## (बोल ४ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २३८ के ऊपर भगवती सुत्र शतक २५ उद्देशा ६ का मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं कि—

"अथ मठे तीर्थं करमें छदास्थाणे कषाय कुशील नियंठो कहा। छै तिणसूं भग-वान् में कषाय कुशील नियंठो हुन्तो अने कषाय कुशील नियंठे छः लेश्या कही छै" आगे चल कर लिखते हैं "ते न्याय भगवान्में छः लेश्या हुवे (भ्र० प्र० २३८)

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

भगवती शतक २५ उद्देशा ६ में कषाय कुशीलमें समुच्चय छ: हैश्या कही हैं परन्तु वहां यह निर्णय नहीं किया है कि इन छ: हैश्याओं में कौन कौन द्रव्य रूप हैं और कौन कौन भाव रूप हैं। अब देखना यह है कि कषाय कुशीलमें जो छ: हैश्याएं कहीं गयी हैं वे द्रव्य रूप हैं या भाव रूप हैं?

इसका निर्णय भगवती शतक १ उद्देशा १ के मूलपाठ और दोकी टीकामें टीका-कारने कर दिया है वहां टीकाकारने कहा है कि—"क्रुणादि तीन अप्रशस्त भाव लेश्या-ओंमें साधुपना नहीं होता इसिंखिये इन लेश्याओंमें साधुको विजित किया है जहां कहीं संयतिओं में कृष्णादि तीन अप्रशस्त भाव छेश्याका कथन है वहां द्रव्यलेश्याकी अपेक्षासे समझना चाहिये भावलेश्याकी अपेक्षासे नहीं।"

यह टीका मूलपाठके साथ पहले लिखी जा चुकी है टीकाकारकी इस उक्तिसे और वहांके मूलपाठसे स्पष्ट सिद्ध होता है कि भगवती सूत्र शतक २५ उद्देशा ६ के मूलगाठमें कषाय कुशीलमें छः द्रव्यलेक्या कही गई हैं भाव लेक्या नहीं अतः भगवती सूत्र शतक २५ उद्देशा ६ के मूलगाठका नाम लेकर कषाय कुशील में कुष्णादिक तीन अन्नक्त साव लेक्याओंका स्थापन करना एकान्त मिथ्या है।

## (बोल ५ वां समाप्त)

(प्रेरक)

क्षाय कुशील निर्मंथ मूल गुग और उत्तर गुगमें दोष नहीं लगीता है इसमें <del>द</del>या प्रमाण है ?

( प्ररूपक )

भगवती सुत्र शतक २५ उद्देशा ६ के मूलपाठमें कवाय कुशीलको दोषका अप्र-तिसेवी कहा है वह पाठ यह है—

"कसाय कुसी है पुच्छा गोयमा ! नोप डिसेवए होज्जा एवं नियं-हेऽवि वडसेऽवि''

(भग० श० २५। उ०६)

अर्थः —

हे भगवन् ! कवाय कुशील दोष का प्रतिसेवी होता है या नहीं ?

( उत्तर ) हे गोतम ! कषाय कुशील मूल गुण और उत्तर गुणमें दोव नहीं लगाता इसी सरह निग्नंथ और स्नातक को भी समझना चहिये ।

यह उक्त गाथाका अर्थ है।

इस पाठमें स्नातक और नियन्थको तरह कषाय कुशीलको दोषका अप्रतिसेवी कहा है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि कषाय कुशील नियंथमें कृष्णादिक तीन भाव हैस्याएं नहीं होतीं क्यों कि जिसमें कृष्णादि तीन भाव लेक्या होती हैं वह अवस्य ही दोषका सेवन करता है कषाय कुशील दोषका सेवन नहीं करता इसलिये उसमें कृष्णादि तीन भाव लेक्यायें नहीं होतों अतः कषाय कुशीलमें कृष्णादिक तीन भाव लेक्यायें नहीं होतों अतः कषाय कुशीलमें कृष्णादिक तीन भाव लेक्यायें सहारा स्थापन करना भगवती सूत्रके मूलपाठसे विरुद्ध समझना चाहिये।

#### बोल छट्टा समाप्त

(प्रेसक)

कृष्णलेश्याका क्या लक्षण है और वह संयति पुरुषोंमें क्यों नहीं होती यह सप्र-माण बतलाइये ?

(प्ररूपक)

उत्तराध्ययन सूत्रमें कृष्ण हैश्याका छक्षण जिस प्रकार वतलाया है वह पाठ यह है—

"पंचासवणमत्तो तीहिं अगुत्तो छसु अविरयोय। तीव्वारंभ परिणयो खुद्दो सहसिओनरो। निद्धं धस परिणामो निस्संसो अजि इन्दिओ। एय जोग समाउत्तो कण्हलेसां तु परिणमे।"

( उत्तराध्ययन अ० ३४ गाथा ३१। २२ )

(टीका)

पश्चाश्रवाः हिंसाद्यः तैः प्रमत्तः प्रमाद्वान पश्चाश्रव प्रमत्तः पाठान्तरतः पश्चाश्रव प्रवृत्तो वाऽत क्षिमिः प्रस्तावानमनोवाकाये रगुप्तोऽनियन्त्रितो मनोगुप्यादि रहित इत्यर्थः तथा षट् सु पृथिवीकायादिषु अविरतः अनिवृत्तस्तदुपमद्कत्वादेगितिगम्यते । अयंचातीवारंभोऽपिस्याद्तआह तीष्ठा उत्कटा स्वरूपतोऽध्यवसायतोवा आरंभाः सर्वसावच व्यापारास्तत्परिणतः तत्प्रवृत्त्या तदात्मतां गतः तथा क्षुद्रः सर्वस्यैवा हितेषी कार्पण्य युक्तोवा सहसा अपर्थ्या छोच्य गुण दोषान् प्रवर्तत इति साहसिकः चौर्य्यादि कृदिति योऽर्थः नरः उपरुक्षणत्वा तस्त्र्यादिवी "निद्धं धस" ति अत्यन्त मैहिकामुष्मिकापायशंकाविकछोऽत्यन्तं जन्तुवाधानपेक्षोवापरिणामोऽध्यवसायोवा यस्यसतथा । तृसंसो निरतृंशो जीवान् विहिंसन् मनागपि नशंकते निःसंसोवा पर प्रशंसा रहितः अतितेनिद्रयः अनिगृहीतेन्द्रियः । अन्येतु पूर्व पूर्वसूत्रोत्तरार्धस्थाने इदमिभ धीयते तच्चे हित उपसंहारमाह एतेच अनंतरोक्ताः योगाश्च मनोवाकाय व्यापाराः एतद्योगाः पश्चावश्च प्रमत्तत्वाद्य स्तौः समिति भृश माङिति अभिव्याप्त्या युक्तः अन्वितः एतद्योग समायुक्तः कृष्णलेश्यांतुः अवधारणे कृष्ण लेश्या मेवपरिणमेत् तद् द्रव्यसाचित्येन तथाविध द्रव्य संपर्कात् स्फटिक वत्तदु परंजनात् तद्र प्रताभक्तेत् उक्तं हि "कृष्णादि द्रव्यसाचिव्यान्त्रपरिणामोय आत्मनः स्फटिकस्येव तत्रायं लेश्या शब्दः प्रवृत्त्रस्ते"

अर्थात् हिंसा आदि पांच आस्रवोंमें प्रमत्त यानी मग्न गहने वाला या प्रवृत्त गहने वाला अतएव मन वचन और कायासे अगुप्त अर्थात् मनोगुप्ति आदि तीन गुप्तियोंसे रहित तथा पृथिवी आदि छः कायके जीबोंके उपमद्से नहीं हटा हुआ स्वरूप और अध्यवसायसे तीव्र यानी उत्कट सावद्य व्यापारमें प्रवृत्त होकर तत्स्वरूपताको प्राप्त, श्लुद्र सभीका अहित करने वाला अथवा कृपणतासे युक्त विना विचारे चोरी आदि बुरे कामों में झटपट प्रवृत्त हो जाने वाला इस लोक और परलोकके विगड़नेकी थोड़ी भी शंका नहीं रखने वाला प्राणियोंकी हिंसादि रूप वाधासे अत्यन्त निरपेक्ष परिणाम वाला, जीविहंसा करनेमें थोड़ी भी शंका नहीं रखने वाला अथवा दूसरेकी प्रशंसासे रहित अजितेन्द्रिय और पूर्वोक्त पंचाश्रव प्रमत्तत्व आदि योगोंसे अत्यन्त युक्त पुरुष कृष्ण देश्याके परिणामी होते हैं जैसे कृष्णादि द्रव्यके संसर्गसे स्कटिक मणि तद्रूप (कृष्ण रूप) हो जाता है उसी तरह उक्त जीव भी कृष्ण देश्याका परिणामी होता है कहा भी है कृष्णादि द्रव्यके संसर्गसे स्कटिककी तरह जो आत्माका कृष्णादिरूप परिणाम होता है उसीमें देश्या शब्दका प्रयोग होता है। यह उक्त गाथाओंका टीकानुसार अर्थ है।

इन गाथाओं में जो कृष्ण लेह्या के लक्षण कहे गये हैं उनमें से एक भी साधुओं में नहीं पाया जाता। कृष्ण लेहाी जीव, हिंसा आदि पांच आस्त्रवां प्रमत्त (मग्न) या प्रवृत्त रहने वाला कहा गया है परन्तु साधु आस्त्रवांमें मग्न नहीं रहता किन्तु वह पांच आस्त्रवका त्यागी होता है इस लिये साधुओं में कृष्ण लेह्याका लक्षण नहीं घटता। यदि कोई कहे कि "प्रमादी साधु आरंभी कहा गया है और आरंभ करना आस्त्रवका सेवन करना है इस लिये यह लक्षण प्रमादी साधुमें घटता है" तो उसे कहना चाहिये कि इस गाथामें सामान्य आरंभी पुरुषका महण नहीं होता किन्तु विशिष्ट रूपसे जो हिंसा आदि आस्त्रवों में प्रवृत्त रहता है उसीका महण है अतएव इस गाथामें कहा है कि तीक्वारंभ परिणयो" इसका अर्थ टीकाकारने यह किया है—

"अयंच अतीब्रारं भोपि स्याद्त बाह तीव्राः उत्कटाः स्वरूपतोऽध्यवसायतोवा आरम्भा सर्वसावद्य व्यापारास्तत्परिणतः तत्त्रवृत्या तदात्मतांगतः"

अर्थात् सामान्य आरम्भ करने वाला पुरुष भी पांच आस्त्रवोंमें प्रवृत्त, और मन वचन कायसे अगुप्त तथा छःकायके उपमर्दसे अविरत कहा जा सकता है परंतु उसका प्रहण वर्जित करनेके लिये इस गाथामें "तोव्वारंभ परिणयो" ऐसा पद दिया गया है इसलिये जिसका आरंभ, स्वरूप और अध्यवसाय इन दोनोंसे उत्कट है और जो हमेशः पांच आस्त्रवोंमें प्रवृत्त होकर तत्स्वरूप हो गया है उसीका इस गाथामें प्रहण है और वहीं कृष्णलेश्याका परिणामी है। जो कभी कभी सामान्य रूपसे मंद आरम्भ करता है वह कृष्णलेश्या का परिणामी नहीं है। षष्ट गुण स्थान वाला प्रमादी साधु यदा कदाचित् प्रमादवश आरम्म करता है परन्तु उसका आरम्भ तीव्र नहीं होता अतः वह कृष्णलेश्या का परिणामी नहीं है। जो मनो गुष्ति आदि तीन गुष्तियोंसे रहित है उसे यहां कुष्ण-लेक्याका परिणामी कहा है साधु मनोगुष्ति आदिसे युक्त होता है इसल्यि वह कुष्णलेक्या का परिणामी नहीं हो सकता।

अजितेन्द्रिय और चोरी आदिमें प्रवृत्त रहना यहां कृष्णलेख्याका स्थ्रण कहा है परन्तु साधु जितेन्द्रिय और चोरी आदि दुष्कमेंसे निवृत्त रहते हैं अतः इस पाठमें कहा हुआ कृष्णलेख्याका स्थ्रण साधुमें एक भी नहीं मिलता अतः संयति पुरुषोंमें और विशेष कर क्षाय कुशील में कृष्णलेख्या का सद्भाव कायम करना अज्ञानका परिणाम सम- झना चाहिये।

# [ बोल ७ वां समाप्त ]

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २३८ पर लिखते हैं--

"उत्तराध्ययन अध्ययन ३४ गाथा २१ पञ्चासवण्यमत्ता इतिवचनात् पञ्चास्रवमें प्रवर्ते ते कृष्णलेश्याना लक्षण कहा अने भगवान् शीतल तेजो लेश्या लिब्धं उत्कृष्टी पांच किया कहा ते मांटे ए कृष्णलेश्याना अंश जाणवो"

इसका क्या उत्तर ? ( प्ररूपक )

उत्तराध्ययन अ० ३४ गाथा २१ में पांच आस्त्रवमें प्रवृत्त रहना कृष्णवेदया का स्थ्रण कहा है परन्तु जो पुरुष सामान्य रूपसे कमी कभी प्रमाद वश मंद आरम्भ करता है वह भी पांच आस्त्रवमें प्रवृत्त कहा जा सकता है अतः उसमें भी कृष्णवेदयाका ल्क्षण न चला जाय इसल्यि उक्त गाथामें "तीव्वारंभ परिणयो" यह कृष्णवेदयाका विशेषण लगाया है। इस विशेषणको लगा कर जो पुरुष पांच आस्त्रवोंमें तीव्र रूपसे प्रवृत्त रहता है जो तीव्र आरम्भ करता है उसीको कृष्णवेदयाका परिणामी कहा है जो तीव्र आरम्भ नहीं करता उसको नहीं अतएव इस विशेषण का सार्थक्य बतलाते हुए टीकाकार ने लिखा है कि —"अयंचा तीव्रारम्भोऽपिस्याद्तआह"

अर्थात् पांच आस्त्रवोंमें प्रवृत्त होना, मन वचन कायसे गुण्त नहीं रहना, और पृथिवी काय आदिका उपमद करना, ये सब सामान्य आरम्भ करने वाळे पुरुषमें भी हो सकते हैं परन्तु सामान्य आरम्भ करने वाळे कृष्णलेक्याके परिणामी नहीं होते इसिल्ये 'तीव्वारम्भ परिणयो' यह कृष्णलेक्याका विशेषण लगाया है। इसिल्ये जो उत्कट हिंसा आदि का आरम्भ करता है वही कृष्णलेक्याका परिणामी है सामान्य आरम्भ करनेवाला नहीं।

जो पुरुष सामान्य आरम्भ करने वाला है वह चाहे गृहस्थ हो तो भी उसमें कृष्णलेखा को परिणाम नहीं कहा जा सकता फिर साधु तो गृहस्थकी अपेक्षा बहुत ही शुद्ध परि-णामी होता है उसमें भाव रूप कृष्णलेखाका सद्भाव तो सुतरां असम्भव है।

इस गाथामें बताये हुए कृष्णलेश्याके लक्षण जब कि सामान्य साधुओं में भी नहीं पाये जाते तब फिर भगवान महावीर स्वामीके विषयमें तो कहना ही क्या है। वह तो अनुत्तर चारित्री मूलगुण और उत्तर गुणमें दोष नहीं लगाने बाले कषाय कुशील थे उनमें भाव रूप कृष्णलेश्याका सद्भाव कैसे हो सकता है ?

अतः उत्तराध्ययन सुत्रके इस गाथाका पहिला चरण लिख कर भगवान महा-वीर स्वामी में कृष्णलेख्या का लक्षण घटाना मूर्ख जनताको घोखा देना है।

इस गाथाके बाद नील्लेश्याका लक्षण बतानेके लिये उत्तगध्ययन सुत्रमें यह गाथा कही है:—

''इस्सा अमरिस अतवो अविज्ञ माया अहीरिया''

सर्थात ईर्ष्या यानी दूसरेके गुणको नहीं सहना, अमर्थ यानी अत्यन्त आग्रह करना, तप नहीं करना, कुशास्त्ररूप अविद्या, माया करना, और निर्लाज्जता, ये नील्लेक्स्या के लक्षण हैं।

इस गाथामें माया करना नील लेक्याका लक्षण कहा है और दशमगुण स्थान पर्च्यन्त माया होती है। भगवती सूत्र शतक १ उद्देशा २ के मूलपाठमें अप्रमादी साधुको माया प्रत्यया किया कही गई है वह पाठ यह है—

"तत्थणं जेते अप्पमत्त संजया तेसिणं एगा माथा वित्तया कि-रिया कज्जइ' '

अर्थात् अप्रमादी साधुमें एक माया प्रत्यया क्रिया होती है।

यहां अप्रमादी साधुमें माया प्रत्यया क्रियाका होना लिखा है और माया करना नील लेखाका लक्षण कहा है फिर अप्रमादी साधुमें जीतमल जीके मतानुयायी नीललेख्या क्यों नहीं मानते ? यदि कहो कि "उत्तराध्ययन सूत्रकी उक्त गाथामें विशिष्ट मायाका प्रहण होता है सामान्य का नहीं इसलिये विशिष्ट माया करना नील लेख्याका लक्षण है सामान्य माया करना नहीं । अप्रमादी साधुमें विशिष्ट माया नहीं होती इसलिये उसमें नीललेख्या नहीं है" तो उसी तरह विशिष्ट रूपसे आरम्भ करना कृष्णलेख्याका लक्षण है सामान्य आरम्भ करना नहीं इसलिये संयतियोंमें भाव रूप कृष्ण लेख्या नहीं होती क्यों कि वे विशिष्ट रूपसे आरम्भ नहीं करते हैं।

यदि कोई सामान्य आरम्भको कृष्णलेख्याका लक्षण मान कर संयतियों में कृष्ण-हेश्याका स्थापन करे तो फिर सामान्य मायाको नील हेश्याका लक्षण मान कर अप-मादी साधुमें नील देश्या भी उसे माननी पड़ेगी परन्तु बदि सामान्य माया नील हेश्या का लक्षण नहीं है तो उसी तरह सामान्य आरम्भ करना भी कृष्ण हेश्या का लक्षण नहीं है अत: साधुओं भाव रूप कृष्ण हेश्या का स्थापन करना अज्ञान मूलक सम-सना चाहिये।

शीतल देश्याके द्वारा जो भगवान ने गोशालक की प्राणरक्षा की थी उससे भग-वात को पांच क्रिया लगनेकी कल्पना करना भी मिथ्या है क्योंकि शीतल देश्याके प्रयोग करनेमें उत्कृष्ट पांच क्रिया नहीं होती यह विस्तार के साथ लिब्ब प्रकरणमें कहा जा चुका है अत: लिब्ब का नाम लेकर भगवान में कृष्ण देश्याका अंश कायम करना एकति मिथ्या है।

यदि कोई कहे कि "कृष्ण लेक्या हुवे विना छिष्यिका प्रयोग नहीं किया जाता इस छिये भगवान में कृष्ण लेक्या अवस्य थी" तो उसे कहना चाहिये कि पुलाक निप्रन्थ, जिस समय पुलाक लिक्यका प्रयोग करता है उसी समय उसमें पुलाक नियण्ठा माना गया है। जीतमलजीने भी भिक्खुयश रसायनमें लिखा है कि—

"पुलाक नियंठो पीछाणए छिन्धिफोड्यां कहो जिण जाणए। स्थिति अन्त-र्मु हूर्त भायरे छिन्धिनी स्थितितो अधिकायए।

विरह उत्कृष्ट असंखेडज वासए पछे तो अवश्य प्रकटे विमासए। यामें चारित्र गुण स्वीकारए तिणसुं वन्दन जोग विचारए"

परन्तु पुलाक निमन्थमें तीन विशुद्ध भाव छेरया ही कही गई हैं कृष्ण छेरथा महीं तथा वकुश और प्रतिसेवना कुशील मूल गुण और उत्तर गुण में दोष लमाते हैं परन्तु उनमें छेरथा विशुद्ध ही कही गयी हैं इसिलिये कृष्ण लोरयाके हुए विना लिखिका प्रयोग नहीं होता यह कथन अज्ञान मूलक है।

## [ बोल ८ वां समाप्त ]

(प्रेरक)

पुछाक, वकुरा और प्रतिसेवना कुशीछमें तीन विशुद्ध भावलेख्या ही होती हैं इस में क्या प्रमाण है ?

(-प्रस्यक )

भगवती सूत्र शतक २५ उद्देशा ६ का मूल पाठ इसमें प्रमाण है। वह पाठ यह है:—

"पुलाएणं भन्ते ! किं सलेसो होज्जा अलेस्से होज्जा ? गो-यमा ! सलेस्से होज्जा णो अलेस्से होज्जा । :जइ सलेस्से होज्जा रोणं भन्ते ! कितसुलेस्सासु होज्जा ? गोयमा ! तीसु विसुद्ध लेस्सासु होज्जा तंजहा—तेजलेस्साए पम्हलेस्साए सुक्ललेस्साए, एवं वज-सेवि एवं पणिरोवणा कुसीलेवि"

(भगवती श० २५ उ० ६)

सर्ध:---

( प्रश्न ) हे भगवन् ! पुलाक निप्रन्य, सलेशी होता है या अलेशी होता है ?

( उत्तर ) है गोतम ! पुलाक निग्रन्थ सलेशी होता है अलेशी नहीं होता।

( प्रश्न ) हे भगवन् ! यदि सलेशी होता है तो वह कितनी लेश्याओं में होता है ?

(उत्तर) हे गोतम ! तीन विशुद्ध छेश्याओं में होता है तेजो छेश्या में, पग्न छेश्या में, और शुक्छ छेश्या में । इसी तरह वकुश और प्रतिसेवनाकुशीछ तीन विशुद्ध छेश्याओं में ही होते हैं।

यहां पुलाक व्कुश और प्रतिसेवना कुशीलमें तीन विशुद्ध भाव छेश्यायें कही गयी हैं कुष्णादि अप्रशस्त भाव लेश्या नहीं तथापि पुलाक निमन्थ लिब्धका प्रयोग क-रता है और वकुश तथा प्रतिसेवना कुशील मूल गुण और उत्तर गुण में दोष लगाते हैं इसिल्ये कुष्ण लेश्या के विना लिब्धका प्रयोग नहीं होता यह कहना शास्त्र नहीं जानने का फल है।

(प्रेरक)

पुलाक क्छरा और प्रतिसेवनाकुशील दोषके प्रतिसेवी होते हैं इस में क्या प्रमाण है ?

पुलाक वजुरा और प्रतिसेवना कुशील दोषके प्रतिसेवी होते हैं इस विषयमें भग-वती शतक २५ उद्देशा ६ का मूलपाठ प्रमाण है वह पाठ यह है:—

"पुलाएणं भन्ते ! किं पिडसेवएहोज्ञा अपिडसेवएहोजा ? पिडसेवए होज्जा को अपिडसेवए होज्जा । जइपिडसेवए होज्जा किं मूल गुण पिडसेवए होज्जा उत्तर गुण पिडसेवए होज्जा ? गोयमा ! मूल गुण पिडसेवए होज्जा उत्तर गुण पिडसेवए होज्जा । मूल गुण पिडसेवमाणे पश्चण्हं अणासवाणं अण्णयरं पिडसेवएज्जा उत्तर गुण पिडसेवमाणे दसविहस्स पश्चक्खाणस्स अण्णयरं पिडसेवेज्जा। वड-सेणं पुच्छा ? पिडसेवए होज्जाणो अपिडसेवए होज्जा। जह पिडसे-वए होज्जा किं मूल गुण पिडसेवए होज्जा उत्तर गुण पिडसेवए होज्जा। गोयमा! नो मूलगुण पिडसेवए होज्जा उत्तरगुण पिड-सेवए होज्जा उत्तरगुण पिडसेवमाणे दसविहस्स पच्चक्खाणस्स अण्णयरं पिडसेवेज्जा। पिडसेवणा कुशीलं जहा पुलाए''

(भगव श० २५ उ० ६)

अर्धा—

हे भगवन् ! पुलाक निग्नंथ प्रतिसेवी होता है या अप्रतिसेवी होता है।

- ं ( उत्तर ) हे गोतम ! प्रतिसेवी होता है अप्रतिसेवी नहीं होता।
- (प्रश्न) यदि प्रतिसेवो होता है तो क्या वह मूल गुणका प्रतिसेवो होता है या उत्तर गुणका प्रतिसेवो होता है?
- ( उत्तर ) हे गोतम ! मूल गुण और उत्तर गुण दोनोंका ही प्रतिसेवी होता है जब वह मूल गुणका प्रतिसेवी होता है तब पञ्च महान्नतोंमेंसे किसी एककी विराधना करता है और जब उत्तर गुणका प्रतिसेवी होता है तब दश विध प्रत्याख्यानोंमेंसे किसी एककी विराधना करता है।
  - (पूरन ) हे भगवन् ! वकुश् नियंथ प्रतिसेवी होता है या अप्रतिसेवी होता है ?
  - ( उत्तर हे गोतम ! पूतिसेवो होता है अपूतिसेवी नहीं होता ?
- (पूरन) हे भगवन् ! वह मूल गुगका प्रतिसेवी होता है या उत्तर गुणका प्रतिसेवी होता है ?
- ( उत्तर ) हे गोतम ! वकुश निग्नंथ मूल गुण का नहीं उत्तर गुण का प्रतिसेवी होता है। जब वह उत्तर गुणका प्रतिसेवी होता है तब दशविध प्रत्याख्यानों में से किसी एककी विराधना करता है। प्रतिसेवना कुशील, पुढ़ाककी तरह मूल गुण और उत्तर गुण दोनोंका प्रतिसेवी होता है।

यहां पुलाक और प्रतिसेवना कुशीलको मूलगुण और उत्तर राण दोनोंका प्रति-सेवी कहा है तथा वकुशको उत्तर गुणका प्रतिसेवी कहा है तथापि इनमें तीन विशुद्ध भाव लेक्या ही पाई जाती हैं इस लिये कुष्णादि तीन अप्रशस्त भाव लेक्यांके बिना दोष का सेवन नहीं होता यह कहना अज्ञानका परिणाम है।

#### (बोल ९ वां समाप्त)

(प्रेस्क)

भ्रम विध्वंसनकार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ २१२ पर भगवती शतक २५ उद्देशा ६ का मूल पाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"कषाय कुशील छांडि ए छः ठीकाने आवतो कहा। कषाय कुशीलने दोष लागे इज नहीं तो संयमा संयममें किम आवे एतो साधुपणो भांगि श्रावकथयो तेतो मोंटो दोष छै। एतो साम्प्रत दोष लागे तिवारे साधुरो श्रावक हुवे छै। दोष लागा विना तो साधुरो श्रावक हुवे नहीं। के कषाय नियंठे तो साधु हुन्तो पछे साधु पणो पल्यो नहीं विवारे श्रावकरा ब्रत आदरी श्रावक थयो जे साधुरो श्रावक थयो यह निश्चय दोष लाखो"

इसका क्या समाधान ?

( भ्र० ए० २१२ )

(प्ररूपक)

जैसे कषाय कुशील, कषाय कुशीलपनाको छोड़कर संयमासंयममें जाता है उसी तरह निम्नंथ भी निम्नंथपनाको छोड़ कर असंयममें जाता है। यदि कषाय कुशील, कषाय कुशीलपना छोड़कर संयमा संयममें जानेसे दोषका प्रतिसेवी होता है तो फिर निम्नंथ भी निम्नंथपना छोड़ कर असंयममें जानेसे दोषका प्रतिसेवी क्यों नहीं होता। भ्रमवि-ध्वंसनकार भी निम्नंथको दोषका प्रतिसेवी नहीं मानते ऐसी दशामें कषाय कुशीलको प्रतिसेवी मानना उनका अयुक्त है।

बास्तवमें दोषका प्रतिसेवी वहीं कहा गया है जो मूलगुण और उत्तर गुणमें दोष लगाता है। जो मूल गुण और उत्तर गुणमें दोष नहीं लगाता है वह दोषका प्रतिसेवी नहीं कहा गया है। कथाय कुशील और निमंध मूल गुण और उत्तर गुणमें दोष नहीं लगाते हैं इस लिये वे दोषके प्रतिसेवी नहीं हैं। यदि गिरनेसे दोषका प्रतिसेवी माना जाय तो फिर निमंथको भी प्रतिसेवी ही मानना पढ़ेगा क्योंकि निमंध भी असंयममें जाता है अतः गिरनेसे कोई दोषका प्रतिसेवी नहीं माना जाता किन्तु मूलगुण और उत्तर गुणमें दोष लगानेसे माना जाता है अतः जैसे निमंध गिरकर असंयममें जानेपर भी दोषका प्रतिसेवी नहीं है उसी तरह कथाय कुशील गिर कर संयमा संयममें जाने पर भी दोषका प्रतिसेवी नहीं है।

यदि कोई कहे कि कश्य कुशील शास्त्रमें विराधकभी कहा गया है फिर वह दीव का प्रतिसेवी क्यों नहीं ? तो इसका उत्तर यह है कि कश्य कुशीलकी तरह निप्रंथ भी विराधक कहा गया है फिर निप्रंथको भी दोषका प्रतिसेवी क्यों नहीं मानते ?

भगवती शतक २५ इहेशा ६ में नियंश्वको विराधक कहा है वह पाठ यह है :-

"कषाय कुसोले पुच्छा ? गोयमा ! अविराहणं पहुच इन्द-ताएवा उववज्जेज्जा जाव अहमिन्दताए उववज्जेज्जा । विराहणं पहुच अन्नयरेष्ठु उववज्जेज्जा नियंठे पुच्छा ? गोयमा ! अविराहणं पहुच णोइन्दताए उववज्जेज्जा जावणो होग पालताए उववज्जेज्जा अहमिन्दताए उववज्जेज्जा, विराहणं पहुच अण्णयरेष्ठु उववज्जे-ज्ञा"

( भगवती शतक २५ उ० ६ )

अर्थः---

हे भगवन् ! कषाय कुशीलके विषयमें पूरन है ?

(उत्तर) हे गोतम ! अविरावक कषाय कुत्तील इन्द्रसे लेकर यावत अहमिन्द्रमें उत्पन्न होता है और विराधक कषाय कुशोल अवनपत्यादिकोंमें जाता है।

( प्रश्व ) निग्रंथके विषयमें पूरन है ?

( उत्तर ) अचिराधक निय'क इन्द्रादिकोंमें तथा छोकपाछादिकोंमें उत्पन्न नहीं होता किन्दु वह अहमिन्द्र होता है और विराधक नियंथ अवनयत्यादिकोंमें जाता है।

यहां कवाय कुशीलकी तरह निर्मंथको भी विगधक कहा है अतः विगधक होनेसे यदि कवाय कुशील दोषका प्रतिसेवी हो तो किर निर्मंथको भी दोषका प्रतिसेवी कहना होगा क्योंकि इस पाठमें निर्मंथको भी विराधक कहा है। इस लिये जैसे विराधक होने पर भी निर्मंथ दोषका प्रतिसेवी नहीं होता उसी तरह कवाय कुशील भी दोषका प्रति-सेवी नहीं होता। अतः विरायक तथा गिरनेका नाम लेकर कवाय कुशीलको दोषका प्रति-सेवी बताना अज्ञान है।

#### (बोल १० वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसनकार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ २३९ पर आवश्यक सूत्रका नाम छेकर छिस्रते हैं:—

"अध इहां पिण छः छेरवा कही। जो अशुभ छेरवामें नवर्ते तो ए पाठ क्यूं कहो। तथा पिडक्सामि चर्जिं झाणेहिं अट्टेणं झाणेणं रहेणं झाणेणं धम्मेणं झाणेणं सुक्केणं झाणेणं इहां साधुमें चार ध्यान कहा। जिम आते रह्रघ्यान पावे तिम कृष्ण, नीछ, कापोत छेरया पिण पावे" ( अ० प्र० २३९ )

इसका क्या समाधान ? (प्रहृपक)

आवश्यक सूत्रका नाम छेकर साधुओंमें कृष्णादिक तीन अप्रशस्त भाव छेश्याका स्थापन करना और साधुमें द्रह्म्यान बतलाना अयुक्त है। रुद्रम्यान वालेकी शास्त्रमे नरक गति कही है और हिंसा आदि अति करूर कर्मोंके आचरण करनेके लिये हट निश्चय करनेका नाम रुद्रम्यान है। ठाणाङ्ग सूत्रकी टीकामें लिखा है कि—

"ध्यानं दृढ़ोऽध्यवसायः । हिंसाद्यति क्रौर्य्यानुगतं रुद्रम्"

अर्थात् हिंसा आदि अति क्रूर कमोंके आचरण करनेका जो दृढ़ निश्चय है वह स्ट्रध्यान है। यह चतुर्विध होता है (१) हिंसानुबन्धी (२) मृषानुबन्धी (३) स्तेना-नुबन्धी (४) संरक्षणानुबन्धी।

ये चारों प्रकारके ध्यान अति ऋर किमयोंके होते हैं साधुके नहीं होते क्योंकि साधु अति ऋर कर्मी नहीं है।

आवश्यक सूत्रमें 'पिडक्कमामि चर्डीहं झाणेंहिं" यह पाठ आया है इससे साधुओं में रुद्रध्यान नहीं सिद्ध हो सकता क्योंकि आर्त, रौद्र, धर्म और शुक्ल ध्यानमें अविश्वास होनेसे जो साधुको अतिचार आता है उसकी निवृत्तिके लिये उक्त पाठका उच्चारण करके साधु प्रतिक्रमण करता है इन चारों ध्यानोंके साधुमें होनेसे नहीं अतएव इस पाठका अभिपाय बतलाते हुए टीकाकारने लिखा है—

"प्रतिक्रमामि चतुर्भिर्ध्यानैः करण भूतै रश्रद्धे यादिना प्रकारेण योऽतिचारः कृतः" अर्थात् शास्त्रोक्त चार ध्यानोंमें अविश्वास होनेसे जो अतिचार किया है उससे मैं निबृत्त होता हूं यह साधु प्रतिज्ञा करता है।

यहां टीकाकारने शास्त्रोक्त चार ध्यानोंमें अविश्वास रखनेसे होने वाले अति-चारकी निवृत्तिके लिये प्रतिक्रमण करना कहा है इन ध्यानोंके साधुओंमें होनेसे नहीं। अतः आवश्यक सूत्रका नाम लेकर साधुमें रुद्रध्यानका स्थापन करना मिथ्या है। जिस प्रकार साधुमें रुद्रध्यान नहीं होता उसी तरह उसमें कृष्णादि अप्रशस्त भाव लेश्या भी नहीं होती तथापि यदि कोई दुराप्रही प्रतिक्रमण सूत्रकी टीकाको न मान कर साधुमें रौद्र ध्यानका स्थापन करे तो उसे कहना चाहिये कि शास्त्रमें प्रमादी साधुको ही प्रति-क्रमण करनेकी आवश्यकता बतलाई है और प्रतिक्रमण सूत्रमें रुद्र ध्यानकी तरह शुक्ल ध्यानका भी प्रतिक्रमण कहा है फिर तुम प्रमादी साधुमें शुक्ल ध्यानका सद्भाव क्यों नहीं मानते ? अतः जैसे प्रमादी साधुमें शुक्ल ध्यान न होने पर भी उसमें अविश्वास होनेसे जो अतिचार आता है उसकी निवृत्तिके लिये प्रमादी साधु प्रतिक्रमण करता है उसी तरह रुद्रध्यानमें अविश्वास होनेके कारण जो अतिचार आता है उसकी निष्टत्तिके लिये प्रतिक्रमण करता है रुद्रध्यानके साधुमें होनेसे नहीं।

प्रतिक्रमण सुत्रमें जैसे चार ध्यानोंके प्रतिक्रमणके विषयमें पाठ आया है उसी तरह मिथ्या दर्शन शल्य के प्रतिक्रमण के विषय में भी पाठ आया है। वह पाठ यह है—

"पडिक्रमामि तींहिं सल्लेहिं मायासल्लेणं नीयोणसल्लेणं मिच्छा-दंसण सल्लेणं"

अर्थः--

साधु कहता है कि मैं माया शस्य, निदान शस्य और मिथ्या दर्शन शस्य इन तीनोंसे निवृत्त होता हूं।

यह इस पाठका अर्थ है।

यहां साधुको मिथ्यादर्शन शल्यसे भी प्रतिक्रमण करना कहा है परन्तु साधुमें मिथ्या दर्शन शल्यका सद्भाव नहीं है उसी तरह रुद्र ध्यान भी साधुमें नहीं होता तथापि उसमें अविश्वास होनेके कारण प्रतिक्रमण करना कहा है। यदि साधुमें रुद्र ध्यान होनेसे वह प्रतिक्रमण करता है तो फिर साधुमें मिथ्या दर्शन शल्य होने से उसका प्रतिक्रमण करना मानना चाहिये। परन्तु साधुमें मिथ्यादर्शन नहीं होता उसी तरह उसमें रुद्र ध्यान भी नहीं होता, किन्तु उनमें अविश्वास होनेके कारण साधु प्रतिक्रमण करता है।

## (बोल ११ वां समाप्त)

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ २४० पर पन्नावणा सूत्र पद १७ का मूलपाठ लिख कर उसकी मलय गिरिकी टीकाकी साक्षी देकर साधुओं में कृष्णादिक तीन अप्र- शस्त भाव लेक्याका स्थापन करते हैं। (अ० पृ० २४० य० सृ० १७)

इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

मख्य गिरि टीकामें मनः पर्य्यवज्ञानियों में कृष्णलेक्या बतलाई गयी है परन्तु बह टीका भगवती शतक १ उद्देशा २ के मूलपाठ और उसकी टीकासे विरुद्ध है अतः वह प्रमाण नहीं मानी जा सकती है। भगवती शतक १ उद्देशा २ का मूलपाठ और उसकी ४५ टीका पहले लिख दी गयी है। वहां साफ साफ लिखा है कि—प्रमादी अप्रमादी सरागी और वीतरागी ये चारो प्रकारके संयति कृष्णादि तीन अप्रशस्त भाव लेश्यामें नहीं होते। टीकाकारने कहा है कि—

"कृष्णादिषुहि अप्रशस्त भाव छेश्यासु संयतत्वं नास्ति"

अर्थात् कृष्गादिक अप्रशस्त भाव लेश्याओंमें संयम नहीं होता। खतः कृष्णा-दिक तीन अप्रशस्त भाव लेश्याओंमें संयम मानना उक्त टीका और भगवती शतक १ उद्देशा २ के मूलपाठसे विरुद्ध है।

यह स्मरण रखनेकी बात है कि कोई भी टीका स्वतः प्रमाण नहीं होती। टीका की प्रमाणता मूळपाठके आधीन है बतः जो टीका मूळ पाठसे प्रतिकृळ है वह कदापि प्रमाण नहीं है। मळयगिरि टीका भगवतीके उक्त मूळपाठ और उसकी प्राचीन टीकासे विरुद्ध है इसळिये वह प्रमाण नहीं मानी जा सकती।

भ्रमविध्वंसनकारने पन्नावणा सुत्रका जो मूलपाठ लिखा है उसमें भी यह नहीं कहा है कि मनः पर्यंव ज्ञानियों में भाव कृष्ण लेश्या पाई जाती है वहां सामान्य रूपसे कृष्ण लेश्याका होना लिखा है अतः वह कृष्ण लेश्या द्रव्यक्ष है, भाव रूप नहीं क्यों कि भगवतीके मूलपाठमें साफ साफ संयतियों में कृष्णादि तीन भाव लेश्याओं का निषेध किया है उससे विरुद्ध पन्नावणा सुत्रमें संयित पुरुषों माव कृष्ण लेश्याका स्थापन कैसे किया जा सकता है ? भगवती सुत्र अङ्ग है और पन्नावणा उपांग है। अङ्गमें कही हुई बात का उपाङ्ग सूत्रमें समर्थन किया जाता है खण्डन नहीं किया जाता। अतः पन्ना-वणा सुत्र की साक्षी से संयतियों में भाव कृष्ण लेश्या का स्थापन करना अज्ञान मूलक है।

(बोल १२ वां समाप्त)

लेक्या प्रकरणका सार यह है—

कृष्णादिक तीन अप्रशस्त भाव लेश्याओंमें साधुता नहीं होती। तेज: पर्म भौर शुक्ल रूप भाव लेश्याओंमें ही साधुता होती है। इन विशुद्ध भाव लेश्याओंसे युक्त जो साधु, संघादिकी रक्षाके लिये वैक्तिय लिब्धका प्रयोग करता है उसे शास्त्रकारने भावि-तात्मा अनगार कहा है।

भगवती शतक ३ उद्देशा ५ में मूळपाठ आया है—

"सेजहा नामए केइ पुरिसे असिचम्म पायं गाहाए गच्छजा एवामेव अणगारेवि भावियप्पा असिचम्मपायंहत्थिकचगएणं

#### अप्पाणेणं उड्ढं वेहासं उपएजा ? हंता ! उपएउजा''

( भ० श० ३ उ० ५ )

वर्धः---

( प्रश्न ) हे भगवन् ! जैसे कोई पुरुष खड़ और वर्मको धारण करके चछता है उसी तरह भावितात्मा अनगार संघ आदिका कार्य्यके लिये असि वर्मको धारण करके उपर आकाशमें चल सकता है ?

( उत्तर ) हां ! गोतम ! चल सकता है । यह उपर्यु क्त पाठका मूलार्थ है ।

इस पाठमें संघ सादिका कार्च्यके लिये असि और चर्मको धारण करके ऊपर आकाशमें चलने वाले साधुको भावितात्मा अनगार कहा है इससे सिद्ध होता है कि मूल गुण और उत्तर गुणमें दोष लगाने पर भी साधुओंमें संयमके श्रेष्ठ गुण मौजूद रहते हैं इसलिये उनमें विशुद्ध भाव लेश्या ही होती हैं अप्रशस्त भाव लेश्या नहीं होती अन्यथा असि चर्म धारी होकर आकाशमें चलने वाले साधुको इस पाठमें भावितात्मा नहीं कहते। जिसमें शुद्ध भाव लेश्याएं होती हैं वही भावितात्मा हो सकता है अशुद्ध भाव लेश्या वाला नहीं अत: साधुओं में अप्रशस्त भाव लेश्याओं का स्थापन करना मिथ्या है।

जीतमलजीने भिक्ख्यरा रसायन नामक प्रन्थमें हिस्सा है कि—

"मूलगुणने उत्तर गुण मांहिए दोष लगावे ते दुःख दायए पिट सेबणा कुशील पिछाणए। जघन्य दो सौ कोडते जाणए नहीं विरह ए थी खोछा नाहीं ए। एपिण छट्ठे गुणठाणे कहिवायए यामें चारित्र गुण स्वीकार ए। तिणसूं वन्दवा जोग विचार ए।"

इन पशों में जीतमलजी ने कहा है कि प्रतिसेवना कुशील यद्यपि मूलगुण और उत्तर गुणमें दोष लगाता है तथापि उसमें छट्टा गुण स्थान और चारित्रके श्रेष्ठ गुण मौजूद हैं अतः वह वन्दनीय समझा जाता है।

इनके मतानुयायियोंसे पूछता चाहिये कि मूल्युण और उत्तर गुणमें दोष लगाने वाले साधुओंमें जबिक चारित्रके श्रेष्ठ गुण मौजूद रहते हैं तब फिर उनमें अप्रशस्त कृष्णा-दिक भाव लेक्या कैसे हो सकती हैं? क्योंकि कृष्णादिक अप्रशस्त भाव लेक्याओंमें चित्रके श्रेष्ठ गुण कदापि नहीं विद्यमान रह सकते। अतः चारित्रके श्रेष्ठ गुण, और अशुभ भाव लेक्याओंका सद्भाव, इन दोनों परस्पर विरुद्ध बातोंको एक व्यक्तिमें स्वीकार करना अज्ञान मूलक समझना चाहिये।

तेजः पद्म और शुक्छ छेश्याओं में मी दोषका प्रतिसेवन होता है इस छिये दोषके प्रतिसेवनका नाम छेकर साधुओं में कृष्णादिक अप्रशस्त भाव छेश्याओं का स्थापन नहीं किया जा सकता। वैमानिक देवताओं में तेजः पद्म और शुक्छ छेश्या ही मानी गई हैं परन्तु वैमानिक देवता आत्मारंभी परारंभी और तदुभयारंभी होते हैं। इस प्रकार जब कि आत्मारंभी परारंभी और तदुभयारंभी वैमानिक देवताओं में विशुद्ध तीन भाव छेश्या ही मानी गई हैं तब महाव्रतके पालने वाले मुनियों में दोष लगानेपर भी प्रशस्त तीन भाव छेश्याओं के होने में क्या संदेह है ?

अब इन लेश्याओं का स्वरूप समझानेके लिये आवश्यक सूत्रकी टीकामें दिये हुए हुए। तत्र वताये जाते हैं—

"जहजम्बूतक रेगो सुपककल भरिय निमय सालग्गो।
दिहो छहिं पुरिसेहिं तेविंतो जम्बु भक्खेमो।
किह पुणतेवेंतेको आब्ह्याणाण जीव संदेहो।
तो छिंदि जण मूले पाडे मुंताहे भक्खेमो।
बितआह एइहेणं किं छिण्णेणं तक्षण अम्हंति।
साहा महल्ल छिंदह तेइयो वेंती प्रसाहाओ।
गोच्छे चउत्थ ओऊण पश्चमो वेगेण्हइ फलाइं।
छहोवेंति पिड्या एएचिचय खाह चेतुं जे।
दिहं तस्सो वणयो जोवेंति तस्वि छिन्नमूलाओ।
सोवद्द किण्हाए साल महल्लाउ नीलाओ।
हवह पसाहा काऊ गोच्छा तेऊ फलाय पम्हाए।
पिड्याए शुक्कलेस्सा अहवा अन्न मुदाहरणं।"

पके हुए सुन्दर फलोंके भारसे नम्न शाखा वाले किसी एक जामुनके वृक्षको छः पुरुषोंने देखा। वे सभी कहने लगे कि हम लोग इस जामुनके फलको खांय। उनमेंसे िकसी एकने जामुनके फलको पानेका उपाय बतलाते हुए कहा कि वृक्षके उत्पर चढ़नेमें गिरनेका भय है इस लिये इस वृक्षको जड़से काटकर हम लोग इसके फलोंको खांय। दूसरेने कहा कि इतने बड़े वृक्षको काटनेसे क्या प्रयोजन है इसकी शाखाको काट कर हम लोग जामुन खा लेवें। तीसरेने कहा कि शाखाओंको काटना भी ठीक नहीं है किन्तु

इसकी प्रशाखाओंको काट कर हम लोग इसके फल खांय। चौथेने वहा कि हम लोग केवल इसके गुच्छोंको तोड लेवें प्रशाखाओंको काटनेकी क्या आवश्यकता है। पांचवेने कहा कि हम लोग इसके फल तोड़ लेवें गुच्छोंको तोड़नेकी क्या आवश्यकता है। छट्टे ने कहा कि गिरे हुए फलोंको ही खा लेवें फलोंको तोड़नेका कुछ भी प्रयोजन नहीं है। यह एक दृष्टान्त है। इसमें पहला पुरुष जो वृक्षको जडसे काटनेकी सलाह देता है वह कृष्ण लेक्याके परिणाममें विद्यमान है। जो बड़ी शाखाओं को काटनेकी राय देता है वह दूसरा पुरुष नील लेशी है। प्रशाखाओंको काटनेकी राय देता हुआ तीसरा पुरुष कापोत लेशी है। गुच्छाको तोड़नेकी राय देने वाला चौथा पुरुष तेजो लेश्या वाला है। फलोंको तोड़ने की राय देने वाला पांचवां पुरुष पद्म लेश्या वाला है। गिरे हुए फलोंके लेनेकी राय देने वाला छट्टा पुरुष शुक्ल लेश्या वाला है। यह ऊपर लिखी हुई गाथाओं हा अर्थ है। इसमें कहा है कि जो गुच्छा तोड़नेकी राय देता है वह तेजो छेश्या वाला है और जो फल तोड़नेकी राय देता है वह पद्म लेशी है, जो गिरे हुए फलोंके खानेकी राय देता है वह शुक्ल लेशी है। यद्यपि ये तीनो पुरुष झारंभ दोषसे रहित नहीं हैं, तथापि ये पहले दूसरे और तीसरे पुरुषकी अपेक्षा बहुत ही अल्पारंभी हैं अतः ये क्रमशः तेजो छेरया, पद्म लेश्या और शुक्ल लेश्याके स्वामी कहे गए हैं। इसी तरह मूल गुण और उत्तर गुण में दोष लगाने वाले साधु यद्यपि आरम्भ दोषसे मुक्त नहीं हैं तथापि वे अन्नतियोंकी अपे-भासे बहुत ही उत्तम निर्मल चारित्री हैं इस स्थिय इनकी लेश्या विशुद्ध है। जो पुरुष अल्प फलकी प्राप्तिके लिये महान् आरम्भ करता है जैसे जामुनके फलको पानेके लिये पहले पुरुषने जड़ काटनेकी सौर दूसरेने शाखा काटनेकी और तीसरेने प्रशाखा काटनेकी राय दी थी उसी तरह वह पुरुष भी कृष्णनील और कापोतलेश्या वाला है परन्तु जो अल्प फल पानेके लिये महान् आरम्भ नहीं करता वह कृष्णादि तीन अप्रशस्त भाव लेक्या वाला नहीं है। साधु जन आरम्भ त्यागी पश्चमहात्रतधारी और विवेकी होते हैं वे अल्प फलकी प्राप्तिके लिये कदापि महान् आरम्भ नहीं करते अतः उनमें कृष्णादि तीन अप्रशस्त भाव हेश्यार्थे नहीं होतीं।

उपर बताये हुए दृष्टान्तका भाव यह नहीं समझना चाहिये कि तेज: पर्म और शुक्ल लेक्या वाले सभी जीव आरंभी ही होते हैं। जो मुनि उत्कृष्ट परिणामके धनी होते हैं वे बिलकुल आरंभके त्यागी होते हैं। शुक्ल लेक्या वाले पुरुष वीतरागी भी होते हैं। उक्त दृष्टान्तमें जघन्य श्रेणीके तेज: पर्म और शुक्ल लेक्या वाले कहे गये हैं इसिलये इस दृष्टान्तसे सभी तेज: पर्म और शुक्ल लेक्या वालोंको आरंभी नहीं समझना चाहिये। उत्तर बताया हुआ देश्याका दृष्टान्त तेरह पंथी साधु चित्रके साथ दिखलाकर छोगोंको इसका परिचय कराते हैं परन्तु जब साधुओंके छेश्याका प्रसंग आता है तब वे इस दृष्टान्तके भावको झट भूल जाते हैं और साधुओंमें यथा कथं चित् कृष्णादिक तीन अपशस्त भाव छेश्याओंका स्थापन करने लग जाते हैं यहां तक कि वे पंचमहाब्रतधारी साधुओंको आस्रवोंका सेवन करने वाला भी कह डालते हैं। इसी तरह मरते प्राणीकी प्राण रक्षा करनेमें, दुखो जीव पर द्या करके उसको दान देनेमें बुरी छेश्याका स्थापन करके उसे एकान्तपाप कहते हैं। बुद्धिमानोंको सोचकर देखना चाहिये कि जब फल तोड़नेके परिणाम भो भली और बुरी दोनों ही छेश्याओंमें होते हैं तब मरते प्राणीकी प्राण रक्षा करने और दुखो जीव पर दया छाकर उसे दान देनेमें बुरी छेश्या कैसे हो सकती है ?।

(बोल १३ समाप्त ) इति लेक्साप्रकरणम्।



## ( अथ वैयावृत्याधिकारः )

(प्रेरक)

श्रम विध्वंसनकार श्रमविध्वंसन पृष्ठ २५१ के ऊपर उत्तराध्ययन सुत्र अध्ययन १२ की ३२ वीं गाथा लिखकर उसकी सहायतासे मुनिके व्यावचको सावद्य सिद्ध करने की चेष्टा करते हुए लिखते हैं—

"अथ इहां हरिकेशी मुनि कहों—पूर्वें हिकाडा अने आगामिये काले म्हारो तो किञ्चित् होष नहीं। अने जे यहां व्यावचकीधी ते मांटे ए विप्र वालकांने हण्या छै। एपोनतानी आशंका मेटवा अर्थे कहों। जे छात्राने हण्याते यक्ष व्यावचकरी पिण म्हारो होष न थी। ए छात्राने हण्या ते पक्षपात रूप व्यावच कही छै। आज्ञा वाहिरे छैते मांटे सावद्य छै" (अ० पृ० २५१)

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

यक्षने मुनिका उपद्रव मिटानेके लिये जो ब्राह्मण कुमारोंका ताउन किया था उस ताडनको मुनिका व्यावच बतलाकर मुनिके व्यावचको सावद्य बतलाना मिथ्या है। क्योंकि मुनिका व्यावच करना न्यारा है और ब्राह्मण कुमारोंको ताडन करना न्यारा है मारना और व्यावच करना दोनों एक नहीं हैं। अतएव इसी उत्तराध्ययन सुत्रमें जहां यक्षोंने ब्राह्मण कुमारोंका निवारण करना आरंभ किया है वहां यह गाथा कही है कि "इसिस्सवेयावडियहयाए जक्खा कुमारे विणिवारयन्ति" अर्थात् यक्ष ऋषिका व्यावच करनेके लिये ब्राह्मण कुमारोंका निवारण करने लगे।

यहां ऋषिका व्यावचके निमित्त ब्राह्मण कुमारोंका ताडन किया जाना कहा है, ताडनको ही मुनिका व्यावच नहीं कहा । इस लिये व्यावच और ताडनका भिन्न भिन्न होना स्पष्ट सिद्ध होता है । जैसे देवताओंने भगवान महावीर स्वामीका वन्दनके निमित्त जहां वैक्रिय समुद्धात किया है वहां "वन्दन वित्तयाए" यह पाठ आया है । उसी तरह यहां भी यस लोग जब ब्राह्मण कुमारोंको वारण करने लगे हैं वहां 'वेयाविडयट्टयाए' यह पाठ आया है । जैसे वंदनार्थ किया जाने वाला वैक्रिय समुद्धात वन्दन स्वरूप नहीं है किन्तु वन्दनसे भिन्न है । उसी तरह व्यावचार्थ किया जानेवाला ब्राह्मण कुमारोंका ताडन

ह्यावचसे भिन्न है व्यावच स्वह्मप नहीं है। अतः जैसे वैक्रिय समुद्धातके सावच होनेपर भी भगवान्का वन्दन सावच नहीं है उसी तरह ब्राह्मण कुमारोंके ताडनके सावच होने पर भी मुनिका व्यावच सावच नहीं है। इस लिये उत्तराध्ययन सूत्रकी उक्त गाथाका नाम लेकर मुनिके व्यावचको सावच कायम करना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये। इस विषयका विशेष विचार अनुकम्पाधिकारके ३७ वें बोलमें किया गया है इसलिये यहां संक्षेपसे लिखा गया है।

#### (बोल १ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २५२ के ऊपर राजप्रशीय सूत्र का मूल पाठ लिख कर उसकी सहायतासे वीतराग की भक्ति को सावद्य सिद्ध करने की चेष्टा करते हुए लिखते हैं—

"इहां सूर्य्याभ नाटकने भक्ति कही छै। ते भक्ति सावद्य छै। ते माटे भक्तिनी भगवन्ते आज्ञा न दीधी"

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

राजप्रशीय सूत्रके मूलपाठके आश्रयसे भक्तिको सावद्य कायम करना अज्ञान है। उक्त सूत्रके मूल पाठमें भक्तिको नाटक स्वरूप नहीं कहा है किन्तु नाटकसे भक्तिको भिन्न बतलाया है वहांका पाठ यह है—

"तं इच्छामिणं देवाणुष्वियाणं भत्ति पुच्वगं गोयमातियाणं सम-णाणं निग्गंथाणं दिच्वं देविद्धिहं दिच्वं देव जुहं दिव्वं देवाणुभागं वत्तीसत्तिवद्धं नटविहिं उवदंसित्तए"

(राजप्रभीय सूत्र)

अर्थ:—

हे भगवन् ! में आप की भक्ति पूचक देव्य देव ऋढि, दिव्य देव खुति, दिव्य देव प्रभाव, और वत्तीस प्रकार की नाटक विधि गोतमादि श्रमण निमन्थों को दिखलाना चा-इता हूं।

यह उपर्युक्त गाथाका अर्थ है।

यहां सूर्व्याभने भगवान्की भक्तिपूर्वक नाटक करनेकी आज्ञा मांगी है परम्तु उस ने नाटकको ही भगद्भक्तिस्वरूप नहीं बतलाया है क्योंकि इस पाठमें "भक्ति पुन्वगं" ऐसा पाठ आया है "भक्ति रूवं" ऐसा पाठ नहीं है। इसिलये नाटकको ही भक्ति कायम करना मिथ्या है।

वीतरागमें परमानुराग रखनेका नाम वीतरागकी भक्ति है और शरीर वेष भूषा और भाषा आदिके द्वारा किसी उत्तम पुरुषकी अवस्थाका अनुकरण करना नाटक है। इसिछिये नाटक दूसरी चीज है और भक्ति दूसरी चीज है। इन दोनों को एक कायम करना अज्ञान है। यह विषय अनुकम्पाधिकारके ३५ वें बोछमें स्पष्ट कर दिया गया है विशेष जिज्ञासुओंको वहीं देख छेना चाहिये।

#### (बोल २ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २५४ के ऊपर साधुके सिवाय दूसरे जीवको साता उत्पन्न करनेसे एकान्त पापकी सिद्धि करनेके लिये लिखते हैं—

"कोई कहे सर्वजीवाने साता उपजायां तीर्थ कर गोत्र बंधे, इम कहे ते पिण श्रुट छ । सूत्रमें तो सर्व जीवांरो नाम चाल्यो नहीं"

इसके अनन्तर ज्ञाता सुत्रका मूलपाठ और उसकी टीका लिख कर उसकी समा-लोचना करते हुए लिखते हैं—

"इहां टीकामें पिण गुर्वादिक साधु इज कहा। पिण गृहस्थ न कहा। गृहस्थनी व्यावच करे तेतो अठ्ठाइसमो अणाचार छै। पिण आज्ञामें नहीं।" इत्यादि

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

ज्ञातासूत्रके मूलपाठमें तीर्थंकर नाम गोत्र बांधनेके २० कारण बतलाये हैं। उनमें समाधि (चित्तमें शान्ति) उत्पन्न करना भी तीर्थंकर गोत्र बांधनेका कारण कहा है। वह समाधि जिसकी उत्पन्न करनी चाहिये ऐसा कोई खास करके पुरुष विशेष वहां नहीं कहा गया है ऐसी दशामें केवल साधुके चित्तमें शान्ति उत्पन्न करना ही तीर्थंकर गोत्र बांधनेका कारण होता है इतर प्राणियोंको शान्ति देना तीर्थंकर गोत्र वन्धका कारण नहीं होता ऐसी कल्पना अप्रामाणिक और मूलपाठसे विरुद्ध है।

इस पाठकी टीकासे भी यह कल्पना नहीं की जा सकती देखिये वहांकी टीका यह है:—

"समाधीच गुर्वादीनां कार्य्यकरण द्वारेण चित्तस्वास्थ्योत्पादनेसति निर्ववर्तितवान्" अर्थात् गुरु आदिका कार्य्य करके उनके चित्तमें शान्ति उत्पन्न करनेसे तीर्थंकर गोत्र बंधता है।

यहां गुरु आदिकसे साधु का ही बहुण बतलाना अज्ञान है क्योंकि माता पिता ज्येष्ठ बन्धु और चाचा आदि भी गुरु कहलाते हैं। फिर गुरु शब्दसे उनका बहुण नहीं होकर एकमात्र साधुका ही बहुण क्यों होगा ? इसमें "आदि" शब्द भी आया है। उस आदि शब्दसे गुरुजनसे भिन्न दूसरे लोग यदि नहीं लिये जाये गे तो फिर आदि शब्द का प्रयोजन ही क्या होगा ? अतः इस टीकामें गुरु शब्दसे साधुके समान ही माता पिता ज्येष्ठ बन्धु आदि गुरु जन भी गृहीत हुए हैं और आदि शब्दसे जो लोग गुरु जनसे भिन्न हैं उनका भी बहुण किया गया है। अतः इस टीकाका मनमाना अर्थ करके साधुसे इतरको साता उत्पन्न करनेसे धम्पुण्यका निष्ध करना मिथ्या है। इस टीकासे साधुसे इतरको शान्ति देना भी तीर्थकर गोत्र वन्धका कारण सिद्ध होता है। अतः अप्रविध्वंसनकारका साधुसे इतरको साता देनेमें पाप कहना अज्ञान है।

इसी तरह गृहस्थका व्यावच करनेको जो अठाईसवां अनाचार कहा है उसका दाखला देकर साधुसे इतरको साता देनेमें पाप कहना भी मिथ्या है। गृहस्थका व्यावच करना साधुके छिये अनाचार कहा है परन्तु गृहस्थके हिलये गृहस्थ का व्यावच करना अनाचार नहीं कहा है। अतएव उवाई सूत्रमें माता पिताके श्रुश्रूषक पुत्रको स्वर्गगामी कहा है। यदि साधुसे इतरको शान्ति देना (व्यावच करना) गृहस्थके छिये भो अनाचार होता तो माता पिताकी सेवा करनेसे उवाई सूत्र में स्वर्ग जाना कैसे कहा जाता। अत: ज्ञाता सूत्रका नाम लेकर साधुसे इतरको समाधि उत्पन्न करनेसे धर्मपुण्य नहीं मानना उत्सूत्रभाषियोंका कार्य्य समझना चाहिये।

## [बोल ३ समाप्त]

(प्रेरक)

भ्रमिवध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन पृष्ठ २५६ के ऊपर सुयगडांग श्रुत०१ अ०३ उ०४ की छट्टी और सातवीं गाथाओं को लिख कर उनकी समालोचना करते हुए खिखते हैं—

"अथ इहां कहो — साता दियां साता हुवे इम कहे ते आर्थ्यमार्ग थी अलगो कहो। समाधिमार्ग थी न्यारो कहो। जिणधर्मरी हीलणारो करणहार, अल्प सुखरे अर्थे घणां सुखारो हारणहार, ए असत्य पक्षे अण्छांणवे करी मोक्ष नहीं। लोहवाणियां नीपरे घगो झूरसी। सातां दियां सातापरूपे तिणमें एतला अवगुण कहा। सावच सातामें धमे किम कहिए। तेहथी तीर्थंकर गोत्र किम बंधे" (अ० पृ० २५७)

इसका क्या समाधान ? (प्रकृपक)

सुयगहांग सूत्र की गाथाओं का नाम लेकर साधुसे इतर को साता देनेमें धमेपुण्य का निषेध करना जगत्में अन्यकार फैलाना है। उन गाथाओं में शाक्यादिकों के मतका खण्डन किया है साधुसे इतरको साता देने का निषेध नहीं किया है परन्तु भ्रमविष्यंसन-कारने शास्त्र नहीं जानने वाले भोले लोगों को भ्रमाने के लिये उन गाथाओं का विपरीत अर्थ करके साता देने को धावश बतलाया है अतः पाठकों के ज्ञानार्थ उन गाथाओं को टीका के साथ लिख कर बतलाया जाता है जिससे उनका भ्रम दूर हो जाय।

"इहमेगे उभासंति सातं सातेन विज्जतो जे तत्थ आरिधं मगगं परमंच समाहि ए ( घं ) मा एथं अवमन्नंता अप्पेणं लुम्पहा वहुं एतस्स ( उ ) अमोक्खाए अओ हारिब्ब ज्रह"

( सुय० श्रु० १ अ० ३ उ० ४ गाथा ६-७ )

(टीका)

मतान्तरं निराकर्तुं पूर्व पक्ष यितु माह—इहेति मोक्ष गमन विचार प्रस्तावे एके शाक्या दयः स्वयूथ्याः वा छोचादिनोपतप्ताः तुराब्दः पूर्वस्मात् शोतोदकादिपिरिभोगा- द्विशेष माह—भाषंते ब्रुवते मन्यन्ते वा कचित्पाठः । किंतदित्याह—सातं सुखं सातेन्व सुखं नेव विद्यते । भवतीति । तथाचवकारो भवन्ति "सर्वाणि सत्त्वानि सुखेरतानि सर्वाणि दुःखाच समुद्दिनन्ते ? तस्मात्सुखार्थी सुखमेव द्यात् सुख प्रदाता छभते सुखानि" युक्तिरप्येवमेवस्थिता । यतः कारणानुह्णं कार्य्य सुत्पद्यते तद्यथा शाछिवीजाच्छात्यं छरो जायते न यवांकुर इत्येव मिहत्यात्सुखान्सुक्ति हप जायते नतु छोचादि ह्या दुःखा दिति । तथा द्यागमोऽप्येवमेव व्यवस्थितः—"मणुण्णं भोयणं भोच्चा मणुण्णं सयणा सणं मणुण्णं सि अगारंसि मणुण्णं झायए सुणी ।" "मृद्वीशय्या प्रात हत्थाय प्रया । भक्तं मध्ये पानकं चापराण्हे द्वाक्षाखण्डं शर्कराचार्ध रात्रे मोक्षश्चान्ते शाक्य पुत्रेण दृः । इत्यतो मनोज्ञाहार विहारादे श्चित्त स्वास्थ्य सुत्पद्यते चित्त समाधेश्च सुक्तः यवाप्तिः । अतः स्थित मेटै तत् सुखे नेव सुखावाण्तिः । नपुनः कदाचनापि छोचादिना कायक्चेशेन सुखावापि रिति स्थितम् । इत्येवं व्यामूढ मतयो केचन शाक्यादयस्वत्र तिस्मन् मोश्च विचार प्रस्तावे समुपस्थिते आराद्यातः सबैहेय धर्मेभ्य इत्यार्यो मार्गो जैनेंद्र

शासन प्रतिपादितो मोक्षमार्गस्तं ये परिहरन्ति तथाच परमं समाधि ज्ञान दर्शन चारिन त्रात्मकं येत्यज्ञान्ति तेऽज्ञाः संसारान्त वर्तिनः सदा भवंति । एन मार्थ्य मार्ग जैनेन्द्र प्रवचनं सम्यादर्शन ज्ञान चारित्र मोक्ष मार्ग प्रतिपादकं "सुखं सुखेनैव विद्यते" इत्यादि मोहेन मोहिता अवमन्यमाना परिहरन्तः अल्पेन दैषियकेण सुखेन मा वहु परमार्थ सुखं मोक्ष सुखं मोक्षा ख्यां लुम्पथ विध्वंसथ । तथाहि मनोज्ञाहारादिना कामोद्रेकः । तदुद्रेकाच्च चित्ता स्वास्थ्यं न पुनः समाधिरिति । अपिच एतस्यासत्पक्षाभ्युपगमस्यामोक्षेऽपरित्पागे सिति "अयोहारिव्य जूरह" अत्मानं यूयं कद्र्थं यथ केवलं यथासौ अयसो —लोहस्या-हर्ता अपान्तराले रूप्यादि लाभे सत्यपि दूरमानीत मिति कृत्वा नोज्ञितवान् पश्चात् स्वस्थानावाप्तामलप लाभे सित जूरितवान् पश्चात्तापं कृतवान् एवं भवन्तोऽपि जूरिय- ब्यन्तीति।"

#### अर्थ :---

मतान्तरका खण्डन करनेके लिये छट्टी गाथामें अन्य मतावलम्बियोंकी ओरसे पूर्व पक्ष किया गया है। वह इस प्रकार है-मोक्ष प्राप्तिके विषयमें शाक्य आदि, तथा केशोल्लु बनसे पीड़ित कई एक अपने यथ वाले, यह कहते हैं कि छलकी प्राप्ति छल हीसे होती है। जैसे कि उन लोगोंने अपने मतका पोषण करनेके लिये यह श्लोक बनाया है ''सर्वाणि सत्वानि'' इत्यादि। इसका अर्थ यह है कि सभी जीव छखमें रत हैं और सभी छोग दुःखसे उद्धिप्त होते हैं । इस लिये छलकी इच्छा करने वाले पुरुषको छल ही देन। चाहिये क्योंकि छल देनेवाला ही छल पाता है। इस विषयमें ये लोग यह युक्ति देते हैं कि सभी कार्य्य अपने कारणके अनुरूप हो उत्पन्न होते हैं शालिके वीजसे शालिका ही अंकुर उत्पन्न होता है यवका अंकुर उत्पन्न नहीं होता इसी तरह इस लोकमें एख भोगनेसे ही पर लोकमें एख मिलता है परन्तु केशोलुखनादि रूप दुःख भोगनेसे नहीं मिछता । इनके आगममें भी यही कहा है कि साधुको मनोज्ञ आहार खाकर मनोज्ञ शय्याके ऊपर मनोज्ञ गृहमें मनोज्ञ वस्तुका ध्यान करना चाहिये। कोमल शय्यापर शयन करना, प्रभात कालमें दुरध आदि पौष्टिक पदार्थ पीना, तथा दिनके मध्य भागमें स्वादिष्ट भात आदि खाना, और दोपहरके बाद शर्वत आदि पीना, तथा आधी रातमें दाख शकर आदि मधुर पदार्थ खाना, इन कार्यों से अन्तमें मोक्ष मिलता है यह शाक्य पुत्रका विश्वास है। संक्षेपसे इनका सिद्धान्त यह है कि मनोज्ञ आहार विहारसे चित्तमें समाधि उत्पन्न होती है और चित्तमें समाधि उत्पन्न होनेसे मोक्ष छख मिलता है। अतः सिद्ध हुआ कि छखसे ही छख मिलता है पर केशोलुब्रनादि रूप दुःख भोगनेसे नहीं।

इस प्रकारका सिद्धान्त राजनेवाले मूढ़मित शाक्य आदि, सभी हेय धर्मों से प्रथक् रहने वाले जिन प्रतिपादित आर्थ्य धर्माका त्याग करते हैं और ज्ञान दर्शन तथा चारित्र रूप मोक्ष मार्ग को छोड़ देते हैं ! वे ज्ञान रहित हैं और चिरकाल तक इस संसार चक्रमें धूमते रहते हैं। उनपर कृपा करके शास्त्रकार उपदेश देते हैं कि हे भाइयो ! 'छल्लसे ही छल् मिलता है' इस मिथ्या सिद्धान्तका आश्रय लेकर समश्ग् ज्ञान दर्शन और चारित्र रूप मोक्ष धर्मका उपदेशक जैनागमको तुम मोहवश छोड़ रहे हो । तुम तुच्छ विषय छल्लके लोभमें पड़कर वास्तविक छल् मोक्षको मत छोड़ो मनोज्ञ आहार आदि लानेसे कामकी वृद्धि होती है और कामवासन।के प्रवल्ल होनेपर चित्तमें शान्ति नहीं मिल सकती । इस प्रकार चित्तमें समाधि उत्पन्न होना एकान्त असमभव है । अतः असत्पक्षका आश्रय लेकर तुम अपनेको लागब कर रहे हो । जैसे कोई विणक् पुत्र दूरसे लोहा लिए हुए आता था उसे शस्तेमें चांदी मिली पर उसने सोचा कि मैं दूरसे इस लोहेको लिये आ रहा हूं इसे छोड़कर चांदी कैसे लूं । इसी प्रकार शस्तेमें उसने सोना भी नहीं लिया । पीछै अपने स्थानपर पहु चनेपर उसको सोना चांदाको अपेक्षा लोहेका बहुत कम मूल्य मिला तो वह पिछ-ताने लगा था उसी तरह अन्तमें तुम्हें भी पिछताना पढ़ेगा ।

यहां जो छोग विषय सुखसे मोक्ष मिछनेका सिद्धान्त मानकर जैनेन्द्र प्रथचन का त्याग करते हैं उनका सिद्धान्त खण्डन करनेके छिये कहा है कि "विषय सुख भोगने से मोक्षकी प्राप्तिकी आशा रखना मिथ्या है। विषय सुख को छोड़ कर जैन मार्गसे गमन करना ही मोक्षका साधन है"। परन्तु किसीको साता देना सावद्य है या किसोको साता देनेसे धमे या पुण्य नहीं होता यह बात यहां नहीं कही है। इस छिये इन गाथाओं का नाम छेकर दूसरेको साता देनेसे पाप कहना मिथ्यावादियोंका काय्यं समझना चाहिये।

यदि कोई इन गाथाओं का यही तात्पर्य्य बतावे कि दूसरेको साता देनेसे छोह विणक्की तरह परचात्ताप करना पड़ता है अथवा आर्य मार्गसे दूर रहता है तो फिर किसी साधुको साता देना भी उसके हिसाबसे पाप ही ठहरेगा। यदि कहो कि "साधु से इतरको साता देनेसे परचात्ताप करना इस गाथामें कहा है इस छिये साधुको साता देना बुरा नहीं है" तो यह मिथ्या है उक्त गाथाओं में तथा उनकी टीकामें यह नहीं कहा है कि "साधुसे इतरको साता देने वाछा छोह विणककी वरह परचात्ताप करता है" किन्तु साधु अथवा गृहस्थ जो कोई ऐसा मानता है कि विषय सुखके सेवन करनेसे मोक्ष मिछता है उस अधम श्रद्धा वाछेको छोह विणककी तरह परचात्तापका भागी बतछाया है परन्तु अनुकम्पा करके किसी हीन दीन दुःखीके दुःख मिटाने वाछेकी यहां जिक्र भी नहीं है। अतः उक्त गाथाका नाम छेकर हीन दीन दुःखी जीव पर दया करके उन्हें साता देने वाछेको एकान्त पापी कहना अज्ञान समझना चाहिये।

#### बोल ४ समाप्त

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसनकार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ २५७ के ऊपर लिखते हैं—

"दश वैकालिक अध्ययन ३ गृहस्थनो सातां पूछ्यां सोखमो अनाचार लागतो कहाो। तथा गृहस्थनो व्यावच कीयां अट्टाईसमो अनाचार कहाो। तथा निशोथ उद्देशा १३ गृहस्थनी रक्षा निमित्ते भूति कर्म कियां प्रायश्चित्त कहाो तो गृहस्थनी सावद्य साता वांच्छया तीथेङ्कर गोत्र किम बंधे। (अ० पृ० २५७)

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

गृहस्थित साता पृष्ठना तथा उसका व्यावच करना साधुके छिये अनाचार कहा है गृहस्थिक छिये अनाचार नहीं कहा है। देखिये दश वैकालिक सूत्रमें आचारों की गणना करते हुए पहले पहल यह गाथा छिखी है—

#### "संजमे सुद्धि अप्पाणं विष्पमुक्काणताइणं तेसिमेयमणा इन्नं निग्गंथाण महेसिणं"

अर्थः—

संयमके अन्दर अपनी आत्माको स्थिर रखाने वाले और वाह्य तथा अन्तरसे मुक्त एवं अपनी आत्माकी रक्षा करने वाले निग्नंथ महर्षियोंके लिये ये बातें अनाचार हैं।

इस गाथामें स्पष्ट कहा है कि अग्रिम गाथाओं में कहे हुए ५२ अनाचार श्रमण निम्नन्थों के हैं गृहस्थों के नहीं हैं। इस लिये गृहस्थका साता पूछना और गृहस्थका व्यावच करना दश वैकालिक सूत्रके पाठानुसार गृहस्थके लिये एकान्त पाप नहीं हो सकता। अतः दश्वैकालिक सूत्रका नाम लेकर साधुसे इतरकी साता और व्यावचको सावग्र कायम करना अज्ञान है।

यदि कोई ऐसी शंका करे कि गृहस्थकी साता पूछने और व्यावच करनेसे जब कि साधुको अनाचारका पाप लगता है तो फिर श्रावकको पाप क्यों नहीं छगेगा ?। तो इसका उत्तर यह है कि साधु और श्रावकका करण जुदा जुदा है एक नहों है। इसिछये पूर्वोक्त कार्य्य साधुके करणसे विरुद्ध होनेके कारण साधुके छिये ही अनाचार है गृहस्थ के करणसे विरुद्ध नहीं होनेसे गृहस्थके छिये अनाचार नहीं है। जैसे अपने सांभोगिक साधुसे इतर प्राणीको उत्सर्ग मार्गमें आहार पानी देना साधुके छिये प्रायश्चित्तका कारण कहा है परन्तु गृहस्थके छिये नहीं। गृहस्थके छिये तो अपने आश्रित पशु नौकर आदि को भात पानी नहीं देनेसे उसके पहले ब्रतमें अतिचार होना कहा है। उसी तरह साधु

के लिये गृहस्स्थकी साता पूछना और उसका न्यावच करना अनाचार है पर आवक्के लिये नहीं। यदि कोई उक्त कार्य्यको गृहस्थके लिये भी अनाचार कहे तो फिर उसके हिसाबसे अपने आश्रित प्राणीको भात पानी देना भी गृहस्थके लिये प्राय- हिचत्तका कारण कहना चाहिये। क्यों कि साधु अपने सांभोगिक साधुसे इतरको आहार पानी देनेसे प्रायहिचत्ती हो जाता है तो फिर गृहस्थ अपने आश्रित पशु आदिको आहार पानी देनेसे प्रायहिचत्ती क्यों नहीं होगा ? पर बात ऐसी नहीं है। गृहस्थ यदि अपने आश्रित पशु आदिको भात पानी न देवे तो प्रायहिचत्ती होता है और साधु यदि सांभोगिक साधुसे भिन्नको उत्सर्ग मार्गमें आहार पानी देवे तो प्रायहिचत्ती होता है। अतः साधुके लिये गृहस्थकी साता पूछना और उसका ब्यावच करना अनाचार है आवक्के लिये नहीं है।

दशवैकालिक सूत्रमें उदिष्ट भक्त लेना साधुके लिये पहला अनाचार कहा है इस लिये जो साधु उदिष्ट भक्त लेता है वह प्रायिश्विती होता है परन्तु आदिम और अन्तिम तीर्थिकरके साधुओं को छोड़ कर दूसरे साधु यदि उदिष्ट भक्त लेवें तो वे पापके भागी नहीं होते क्योंकि उदिष्ट भक्त लेना उनके कल्पसे विरुद्ध नहीं है। अतः जैसे उदिष्ट भक्त लेना आदिम और अन्तिम नीर्थ करके साधुओं के लिये अनाचार है दूसरें तीर्थ-करोंके साधुओं के लिये अनाचार नहीं है उसी तरह गृहस्थकी साता पूछना और उसका ज्यावच करना साधुके लिये अनाचार है श्रावकके लिये अनाचार नहीं है। अतः गृहस्थकी साता पूछने और उसका ज्यावच करनेसे गृहस्थको भी अनाचार बतलाना शास्त्र विरुद्ध समझना चाहिये।

२४ वें तीर्थकरके साधु तेइसवें तीर्थं करके साधुको आहार पानी नहीं देते। क्योंकि उनका यह कल्प नहीं है। यदि देवें तो उनको प्रायश्चित्त आता है। परन्तु गृहस्थ यदि तेईसवें तीर्थं करके साधुआंको आहार पानी देवे तो उसको पाप नहीं होता किन्तु धर्म होता है। इस खिये जो कार्य्य साधुके छिये अनाचार है वह गृहस्थके छिये भी अनाचार हो यह कल्पना मिथ्या समझनी चाहिये।

इसी तग्ह निशीथ सूत्र उद्देशा १३ का दाखला देकर जीवरक्षा करनेमें पाप कहना भी मिथ्या है निशोथ सूत्र उद्देशा १३ के अन्दर किसी प्राणीकी रक्षा करना वर्जित नहीं की है किन्तु भूति कर्म करनेका निषेध किया है। इस लिये साधु भूति कर्म नहीं करते। यदि भूति कर्म करें तो उनको अवश्य प्रायश्चित्त आता है परन्तु अपनी कल्प मर्च्यादाके अनुसार जीवरक्षा करनेसे पाप नहीं होता। क्योंकि जीवरक्षा करनेका कहीं भी शास्त्रमें निषेध नहीं है। प्रत्युत प्रश्नव्याकरणादि सूत्रोंमें जगह काह इसका विधान किया है। अत: निशीथ उद्देशा १३ का नाम छेकर जीवरक्षा करनेमें पाप का स्थापन करना एकान्त अज्ञान समझना चाहिये। इस विषयका विशेष रूपसे स्पष्टी-करण अनुकम्पाधिकारके २५ वें बोलमें किया गया है। इस लिये यहां बहुत संक्षेपसे लिखा गया है।

#### [बोल ५ वां समाप्त]

(प्रेरक)

गृहस्थसे साता पूछना और उसका व्यावच करना गृहस्थके छिये अनाचार नहीं है यह ज्ञात हुआ। परन्तु श्रावकके छिये श्रावकके व्यावचका विधान कहीं शास्त्रमें किया हो तो उसे बतलाइये।

(प्ररूपक)

उवाई सूत्रके मूलपाठमें आवकके लिए आवकके व्यावचका विधान किया गया है वह पाठ यह है—

"सेकितं वेयावचे, दसविहे पन्नत्ते तंत्रहा—आयारिय वेया-वचें, उबज्झाय वेयावचें, सेह वेयावचें, गिलाण वेयावचें, तवस्सि वेयावचें, थेर वेयावचें, साहम्मिय वेयावचें, कुल वेयावचें, गण वेयावचें, संघ वेयावचें,"

( उवाई सूत्र )

अर्थः —

अर्थात् न्यावच दश प्रकारके कहे हैं।

आचार्य्यका व्यावच करना, उपाध्यायका व्यावच करना, नवदीक्षित शिष्यका व्यावच करना, रोगादिसे पीडित हुएका व्यावच करना, तपस्वीका व्यावच करना, स्थविर का व्यावच करना, साथिमक का व्यावच करना, गणका व्यावच करना, कुलका व्यावच करना, और संघ का व्यावचा करना।

यह उक्त गाथाका अर्थ है।

यहां दश प्रकारके व्यावचोंमें साधर्मिक व्यावच कहा गया है और श्रावकसे श्रावकका व्यावच किया जाना भी साधर्मिक व्यावच है क्योंकि साधुका साधर्मिक जैसे लिङ्ग और प्रवचन के द्वारा साधु होता है उसी तरह श्रावक का साधर्मिक प्रवचन के द्वारा श्रावक भी होता है। व्यवहार सूत्र दूसरे उहे शे के भाष्य में यह गाथा लिखी हुई है:—

#### "पवयणसंघे गयरो लिङ्गे रयहरण मुहपत्ती"

इसकी टीका यह है---

" "पवयण" ति प्रवचनतः साधर्मिकः संघमध्ये एकतरः श्रमणः श्रमणी श्रावकः श्राविकःचेति । छिंगे लिङ्गतः साधर्मिकः रजोहरण मुहपोत्तिका युक्तः" अर्थः—

श्रमण, श्रमणी, श्रावक और श्राविका इनमें से कोई भी प्रवचन के द्वारा साधर्मिक होता है और रजोहरण तथा मुखवस्त्रिका से युक्त लिङ्ग के द्वारा साधर्मिक होता है।

यह उपर्यु क गाथाका टीकानुसार अर्थ है।

यहां प्रवचनके द्वारा साधु, साध्वी, श्रावक और श्राविका इनमेंसे किसी को भी साधर्मिक होना कहा है। इस लिये प्रवचन के द्वारा श्रावक का साधर्मिक श्रावक भी होता है।

तथा इसी भाष्यके १५ वीं गाथाकी टीकामें टीकाकारने लिंग खोर प्रवचन के द्वारा साधर्मिकों की एफ चतुर्भगी कही है। उस के दूसरे भंगों में श्रावक को बत-लाया है।

वह टीका यह है-

"तथा प्रवचनतः साधर्मिको न पुनः िंस्मे िंस्मतः एष द्वितीयः । केते एवं भूता इत्याह—दशभवंति सिशस्त्राकः अमुण्डित शिरस्काः श्रावका इति गम्यते । श्रावकाि दर्शन त्रतािद प्रतिमा मेदेन एकादशिवधा भवन्ति । तत्र दश सकेशाः—एकादश—प्रतिमा प्रतिपन्नस्तु छिन्तितिशाः श्रमणभूतो भवति । ततस्तद्व्यवच्छेदाय सिशस्त्राक प्रहणम् । एतेहि दश सिशस्त्राकाः श्रावकाः प्रवचनतः साधर्मिकाः भवंति तेषां संघान्त-भूतित्वात् नतु छिङ्गतो रजोहरणादि छिङ्ग रहितत्वात्"

अर्थात् प्रवचनके द्वारा जो साधर्मिक होता है और छिंगके द्वारा नहीं होता वह दूसरा भांगावाला साधर्मिक है। अब यह बतलाया जाता है कि इस दूसरे भांगावाले साधर्मिक कौन होते हैं।

जिनके केश मुण्डित नहीं हैं जो शिखाधारी हैं ऐसे दश प्रकार के श्रावक इस दूसरे भंगके स्वामी हैं क्योंकि श्रावक, दर्शन, त्रतादि, और प्रतिमाके भेदसे एग्यारह प्रकारके होते हैं। उनमें दश शिखाधारी होते हैं। और एग्यारहवीं प्रतिमाप्रतिपन्न, छुव्चित्तशिर और साधुके सदश होता है। उसकी व्यावृत्तिके छिये इस दूसरे भांगा में शिखाधारी श्रावक प्रवचनसे साधिकि होते हैं

क्योंकि वे सङ्घके अन्दर मौजूद हैं परन्तु लिङ्गसे साधर्मिक नहीं होते क्योंकि वे रजो-हरणादि लिङ्गोंसे युक्त नहीं होते।

यहां टीकाकारने आवकको प्रवचनके द्वारा साधर्मिक कह कर उसको साधर्मिकों की चौभङ्गीके दूसरे भङ्गमें रक्खा है। इसिलये आवक भी आवकका साधर्मिक होता है यह बात निर्विवाद सिद्ध है। दश प्रकारके व्यावचोंमें उवाई सूत्रके अन्दर साधर्मिक का व्यावच करना भी कहा गया है। इसिलये आवकसे आवकका व्यावच किया जाना भी साधर्मिक व्यावच होने से धम का ही हेतु है। उसे पाप कहना अज्ञानियोंका कार्य्य है।

उक्त दश विध व्यावचोंमें सङ्घका व्यावच भी कहा गया है और सङ्घ नाम है साधु साध्वी श्रावक और श्राविकाओं के समृह का। इसिल्ये सङ्घके अन्तर्भूत होनेसे साधु की तरह श्रावक का व्यावच भी सङ्घके व्यावच में गिना जाता है। इस लिये श्रावक से श्रावक का व्यावच किया जाना भी देशसे सङ्घका व्यावच है। अत: वह धर्म है परन्तु पाप नहीं है।

यदि कोई कहे कि साधुओं की १२ प्रकार की तपस्याओं के भेदमें व्यावच कहा गया है। इसिलये उवाई सूत्रोक्त दश विध व्यावच साधुओं का ही है परन्तु आवक का नहीं तो उसे कहना चाहिये कि आवकों के लिये तपका विधान कहीं अन्यत्र नहीं करके साधुओं के साथ ही किया गया है। कारण यह है कि तपके विषयमें साधु और आवकों का कोई अन्तर नहीं है। इस लिये जैसे वारह प्रकार के तप साधुओं के समान आवकों के भी हैं उसी तरह ये दशविध व्यावच साधुओं की तरह आवकों के भी हैं।

इस विषयमें भ्रमविध्वंसनकारका भी कोई मतभेद नहीं हो सकता क्योंकि उनके गुरु भीषणजीने खिखा है—

"सांघारे वारे भेद तपस्या करतां जहां जहां निरवच योग रू धायजी। तहां तहां संवर होय तपस्यारे छारे, तिणसु पुण्य छागता मिट जायजी। ४७ गाथा

इण तप मांहिलो तप श्रावक करतां। कठे अशुभ योग रूंधायजी जब व्रत संवर हुदे तपस्यारे लारे लागता पाप मिट जायजी'' ४८ गाथा

( नवसद्भाव पदार्थ निर्णय )

इत पशों में भीषणजीने १२ प्रकारकी तपस्याएं साधुकी तरह आवकों की भी मानी हैं। इस लिये इन तपस्याओं में आया हुआ व्यावच आवकों का भी सिद्ध होता है। अतः पूर्वोक्त दश विध व्यावच को आवकों के लिये नहीं स्वीकार करना हठ-वाद समझना चाहिये। जब कि दश विध न्यावच करना श्रावकों का भो कत्त न्य है तब फिर कोई श्रावक यदि अपने साधर्मिक श्रावक का न्यावच करे तो उसमें पाप या प्रायश्चित्त केंसे हो सकता है ? यह बुद्धिमानोंको विचारना चाहिये।

#### (बोल छट्टा समाप्त)

(प्ररूपक)

ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा ५ उद्देशा २ के अन्द्रर आवकों को अवर्ण बोछनेसे दुर्लभ-बोधी और वर्ण बोछनेसे सुछभबोधी होना कहा है। वह पाठ---

"पंचिहं ठाणेहिं जीवा दुल्लभवोधियत्ताए कम्मं पक्तरेति। तंजहा—अरिहंताणं अवन्नं वद्माणे अरिहंतपन्नत्तस्स धम्मस्स अवन्नं वद्माणे आयरिय उवज्झायाणं अवन्नं वद्माणे, चाउवण्ण स्स संघस्स अवन्नं वद्माणे विवक्कतव वंभचेराणं अवन्नं वद्माणे। पंचिहं ठाणेहिं जोवासुलभवोधियत्ताए कम्मं पकरेंति अरि-हंताणं वन्नं वद्माणे जाव विवक्क तव वंभचेराणं वन्नं वद्माणे"

( ठाणाङ्ग ठाणा ५ उ० २ )

अर्थः—

अर्थात् पांचा स्थानोंमें जीव, दुर्लभवोधी होनेका कर्म बांघता है।

अरिष्टंतको अवर्ण बोळता हुआ, और अरिष्टंत प्रणीत धर्मको अवर्ण बोळता हुआ, तथा आचार्य्य और उपाध्यायको अवर्ण बोळता हुआ, एवं चतुर्णात्मक सहुको अवर्ण बोळता हुआ और परिषक ब्रह्मचर्च और तप वाले पुरुष को अवर्ण बोळता हुआ।

इसी तरह पांच स्थानों में जीव छलभ वोधी होनेका कर्म बांधता है। जैसे कि— अरिहंत को वर्ण वोलता हुआ, यावत्, परिपक्त, तप और ब्रह्मचर्ट्या वाले पुरुष को वर्ण बोलता हुआ।

यह उपर्युक्त गाथाका अर्थ है।

यहां चतुवर्णात्मक सङ्घको अवर्ण बोलनेसे दुर्लभवोधी कमेका बन्ध होना, और वर्ण वोलनेसे सुलभ वोधी कमेका वन्ध होना कहा है और आवक आविका भी चतु-बर्णात्मक सङ्घके अङ्ग हैं। इसलिये आवक और आविकाको अवर्ण बोलना भी अवश्य ही दुर्लभवोधो कमें बन्धका हेतु होता है। इसी तरह आवक और आविका को वर्ण बोलना भी निश्चय ही सुलभ वोधी कमेबन्धका हेतु होता है। इस प्रकार जब कि आवक और आविकाको वर्ण बोलने मात्रसे जीव सुलभ वोधी कमें बांधता है तब फिर कोई श्रावक यदि किसी श्रावकको अन्तादिके द्वारा धार्मिक सह।यता देने रूप व्यावच करे तो उससे पाप वन्ध कैसे हो सकता है ?। बल्कि उससे और ज्यादा पुण्य ही होगा अत: श्रावकों से किया जाने बाला श्रावक के व्यावच को पाप बतलाना शास्त्र विरुद्ध समझना चाहिये।

#### (बोल ७ वां समाप्त)

(प्ररूपक)

भगवती सूत्र शतक ३ उद्देशा पहलेमें कहा है कि सनत्कुमार देवेन्द्र श्रावकोंके हित, सुख, पथ्य यावत ्निःश्रेयसको इच्छा करनेसे भव सिद्धिसे लेकर यावत ्चरम शरीरी हो गये हैं। वह पाठ यह है—

"सणं कुमारे देविंदे देवराया बहुणं समणाणं बहुणं समणीणं बहुणं सावपाणं बहुणं साविपाणं हियकामए सुह कामए पत्थ का-मए अणुकम्पिए निस्सेयसिए हियसुहनिस्सेयसकामए से तेणहेणं गोयमा? सणं कुमारेणं भव सिद्धिए णो अचरिमे"

(भगवती शतक ३ उ०१)

अर्थ:---

भगवान् सहावीर स्वामी कहते हैं कि हं गोतम ! सनत्कुमार देवेन्द्र देवराज बहुत से साधु, साध्वी श्रावक और श्राविकाओंके हित, छला, पथ्य, अनुकम्पा, और मोक्षकी कामना करते हैं। इसलिये वह भवसिद्धिसे लेकर यावत् चरम हैं।

यहां श्रावक और श्राविकाओं के हित, सुख, पथ्य आदिकी इच्छा करने मात्रसे सनत्कुमार देवेन्द्रको भवसिद्धिसे लेकर यावत् चरम शरीरी तक हो जाना कहा है ऐसी दशामें यदि कोई साक्षात् श्रावक और श्राविकाओं को हित, सुख और पथ्यका सम्पादन करके उसके धर्ममें सहायता पहुंचाने रूप व्यावच करे तो उसे पाप कैसे हो सकता है ? बिल्क उसको और ज्यादा धर्म ही होगा। अतः श्रावकों से किया जाने वाला श्रावकके व्यावचको सावय कायम करना अज्ञान समझना चाहिये।

#### [ बोल ८ वां समाप्त ]

नोट—इस पाठकी टीकामें हित, सुख और पश्य शब्दका क्रमशः सुख साधक वस्तु, तथा सुख और दुःखसे त्राण (रक्षा) रूप अर्थ किया है । वह टीका दानाधिकार के २७ वें बोछमें इस पाठके साथ छिखी गयी है । जिज्ञासुओं को उसे वहीं देख हैना चाहिये।

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २६२ के ऊपर भीषगजीके वार्तिकका दाखला देते हुए हिखते हैं कि —

"ते कहे छै। पिडमाधारी साधु अग्न मांहि वलताने वांही पकि हिने वाहिरे काढे। अथवा सिंहादिक पकडताने झाल राखे। तथा हर कोई साधु साध्वी जिन कल्पी स्थिति कल्पी, त्यांने वांहि पकि हिने बाहरे काढे इत्यादि कार्च्य करीने साता उपजावे। अथवा जीवां बंचावे। अथवा उंचाथी पडताने झाल वंचावे। अथवा आखड़ पडताने झाल बंचावे अथवा उंचाथी पड़ताने वैठो करे तिण गृहस्थने अरिहंत भगवंतरी पिण आज्ञा नहीं। अनंता साधु साघ्वी गये काल हुआ त्यांरी पिण आज्ञा नहीं। जिण साधुरे बंचायो तिणरी पिण आज्ञा नहीं। इत्यादि (अ०२६२)

इनके कहनेका तात्पर्य्य यह है कि मरणान्त कष्टकी अवस्थामें भी यदि कोई गृहस्थ, साधुकी रक्षा कर देवे तो उसे एकांत पाप होता है।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

मरणान्त कष्टमें पड़े हुए साधुकी रक्षा करनेसे गृहस्थ को एकान्त पाप कहना शास्त्र बिरुद्ध है क्यों कि वृहत्कलप सूत्रके मूळपाठमें स्थविर करुपी साधु या साध्वीको सर्ण काटने पर गृहस्थसे झाडा दिलानेकी बीतरागने आज्ञा दी है। अत: मरणान्त कष्ट से साधुकी रक्षा करना आज्ञा बाहर तथा एकांतपाप नहीं है वह पाठ यह है—

"निगांधं चणं राओवा वियालेबा दीहपीहे लूसेज्जा इतथी पुरि-सस्स पमज्जेज्ञा पुरिसोवा इतिथए पमज्जेज्ञा। एवं से चिहति परि-हारंच नो पाउणति एसकप्पे धोर कप्पियाणं एवं से नो कप्पति एवं से नो चिहति परिहारंच पाउणति एसकप्पे जिण कप्पियाणं"

( बृहत्करूप सूत्र )

( इसकी व्याख्या )

"सम्प्रति सूत्र व्याख्या क्रियते—निर्मथं च शब्दान्तिर्मथों च रात्रोवा विकालेवा दीर्घ पृष्ठः सर्पो ॡषयेत् दंशेत्। तत्र स्त्री वा पुरुषस्य हस्तेन तं विषमपमार्जयेत्। पुरुष् षोवा स्त्रियाः हस्तेन एवं से तस्य स्थविर कल्पिकस्य कल्पते। स्थविरकल्पस्य अपवाद् षहुल्प्त्वात्। एवंचामुना प्रकारे जापवादमासेवमानस्य से तस्य तिष्ठति पर्य्यायः न स्थविर कल्पात् परिश्रश्यति येन छेवादयः प्रायक्षित्त विशेषा स्तस्य न संति। परिहारंच तयो न प्राप्नोति कारणेन यतनया प्रवृत्तेः। एष कल्पः स्थिवरकल्पिकानाम्। एवममुना प्रकारेण सपक्षेण विपक्षेण वा वैयावृत्य कारापणं। "सें" तस्य जिन कल्पिकस्य न कल्पते केवल्रोत्सर्ग प्रवृत्तत्वा त्तस्येतिभावः। एवमपवाद सेवनेन "से" तस्य जिन कल्प पर्च्यायो नतिष्ठति जिनकन्त्पात् पततीत्पर्थः। परिहारंच तपो विशेषं परि पालयति एष-कल्पो जिन कल्पिकानाम्"

अर्थः---

साधु या साध्वीको रातमें या विकालके समय यदि सांव काट लेवे तो स्त्री (साध्वी) गृहस्थ पुरुषके हाथसे, और पुरुष (साधु) गृहस्थ स्त्रीके हाथसे उस विषका झाडा दिलावे। ऐसा करना, स्थविर कल्पी साधुका कल्प है। क्योंकि स्थविर कल्पियों के कल्पमें अपवाद बहुत होता है। इस लिये उक्त कार्य्य करनेसे स्थविर कल्पी का पर्याय रह जाता है। वह अपने कल्पसे गिरता नहीं है। इसलिये इस कार्य्यसे स्थविर कल्पीको छेद आदि प्रायश्चित्त विशेष नहीं प्राप्त होते और प्रायश्चित्त स्वरूप तपस्या भी नहीं प्राप्त होती क्योंकि कारणवश और यतनाके साथ उक्त कार्य्यमें स्थविर कल्पीकी प्रवृत्ति हुई है परन्तु इस प्रकार अपने या दूसरे पक्षवालोंसे व्यावच कराना जिन कल्पी साधुका कल्प नहीं है क्योंकि जिन कल्पी साधु उत्सर्ग मार्गसे ही प्रवृत्त होता हैं। वह यदि इस प्रकार अपवाद मार्गका आश्रय लेवे तो उसका पर्याय स्थिर नहीं रहता किन्तु वह जिन कल्पसे गिर जाता हैं। तथा वह प्रायश्चित्तका अधिकारी होता है।

यहां स्थिवर करुपी साधु या साध्वीको सर्ण काटने पर गृहस्थके हाथसे झाडा दिलानेका विधान किया है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि मरणान्त सङ्कटमे पड़े हुए साधु की प्राणरक्षा करना गृहस्थोंके लिये जिन आज्ञासे विरुद्ध नहीं है तथा ऐसी दशामें गृहस्थकी सहायता लेकर अपनी प्राणरक्षा करना स्थिवर करुपी साधुके लिये भी आज्ञा विरुद्ध तथा प्रायश्चित का कारण नहीं है। अतः मरणान्त कष्टमें पड़े हुए साधुकी रक्षा करना गृहस्थके लिये आज्ञा बाहर बनलाकर उसमें एकान्त पाप स्थापन करना अज्ञा-नियोंका कार्य्य समझना चाहिये।

आञारांग सुत्रमें गड्हे आदिमें गिरनेकी सम्भावना होने पर गृहस्थका हाथ पकड़ कर पार करना कहा है। वह पाठ यह है—

'सेभिक्खूवा गामाणुगामं दुइज्जमाणे अन्तरासे वप्पाणिवा फलिहाणिवा पागाराणिवा तोरणानिवा अग्गलाणिवा, अग्गल पासगा- णिवा, गड ढाझोवा दरीओवा सह परक्षमे संज्ञयामेव परिक्षमिजा। नोउज्जुयं गच्छेजा केवली ब्रूया आयाण मेयं। तत्थ परक्षममाणे पपिलज्जदा २ सेतत्थ पयलमाणेवा रूक्खाणिवा गुच्छाणिवा लया-ओवा वल्लीओवा तयाणिवा गहाणिवा, हरियाणिवा अवलम्बिय उत्तरिज्जा। जे तत्थ पडिपहियावा उवागच्छंति ते पाणी जाइज्जा तओ संज्ञयामेव अवलम्बिय उत्तरिज्जा। तओ सं० गामानुगामं दुइज्जेज्जा''

अर्थः--

एक ग्रामसे दूसरे ग्राममें जाते हुए साधु या साध्वीको मार्गके अन्दर यदि क्यारी मिले या खाई; गह्दा, तोरण, अर्गला, गर्त, या खोह मिले तो दूसरा मार्ग होने पर उस (गह्दे आदि बाले) मार्गसे नहीं जाना चाहिये। क्योंकि उस मार्गसे जाने पर केवलोने कर्मबन्ध होना कहा है। परन्तु दूसरा मार्ग नहीं होने पर उस मार्गसे जानेमें दोष नहीं है। ऐसे कठिन मार्गसे जाता हुआ साधुका यदि पैर फिसल जाय, तथा गिरनेकी नौबत आ जावे तो वह बूक्ष, लता, तृण या गहरी चनस्पतियोंको पकड़ कर उस मार्गसे पार हो जावे। अथवा ओ कोई उस मार्गसे पथिक आता हो उसके हाथकी सहायता लेकर जयणाके साथ उस कठिन मार्ग को पार दरे। इसके पश्चात् ग्रामानुमाम विहार करे।

यह इस पाठका अर्थ है। इसकी टीकामें भी लिखा है कि—

"अथ कारणिकस्तेनैव गच्छेत् कथिन्चत् पतितश्च गच्छगतो वल्ल्यादिकमव-ल्प्रम्व्य प्रातिपथिकं हस्त वा याचित्व। संयतएव गच्छेत्"

अर्थात् कारण पड़ने पर साधु उसी (कठिन) मार्गसे ही जावे। और किसी प्रकार गिरता हुआ स्थविर कल्पी साधु, छता आदिको पकड़ कर अथवा सम्मुख आते हुए पथिकके हाथका आश्रय छेकर जयणाके साथ उस मार्गको पार करे।

जीतमलजी ने अपने प्रश्नोत्तर तत्ववोध नामक प्रन्थ में ६३ वें प्रश्न के उत्तर में दूसरा मार्ग नहीं होने पर आचारांग सुत्रोक्त कठिन मार्ग से जाना लिखा है। जैसे कि:—

(प्रश्न)—विहार करतां मार्गमें पृथिवी हरी आयां तेणेइज मार्गे जावणो कि नहीं ? ( उत्तर )—आचारांग श्रुत० २ अ० ३ उ० २ ऋहो विहार करता मार्ग माई वीज हरी पानी मांठी होय तो छते रास्ते ते मार्गे जावणो नहीं। इण न्याय रस्तो न होय तो ते मार्गरो दोष नहीं। उंची भूमि, खाई, गड्ढने मार्गे छते रस्ते न जावणो रास्तो और न होय तो जावणो"!

इत्यादि जीतमलजीके लेखसे भी यह सिद्ध होता है कि दूसरा रास्ता नहीं होने पर साधु गर्त आदि वाले मार्गसे जाते हैं और वहां वे कारणवश पथिकके हाथकी सहा-यता भी आचारांग सूत्रोक्त विधिके अनुसार लेते हैं। ऐसा करनेसे स्थितर कल्पो साधु का कल्प भङ्ग नहीं होता क्योंकि यह कार्य्य जिन आझामें है। तथा उक्त मार्ग के अन्दर मुसीबतमें पड़े हुए साधुको जो पथिक अपने हाथकी सहायता देकर उनकी प्राण-रक्षा करता है वह भी आझानुसार ही कार्य्य करता है आहासे बाहर या एकांतपापका कार्य्य नहीं करता। अतः आगमें जलते हुए आधुकी बांह पकड़ कर बाहर निकालने वाले गृहस्थ को पाप कैसे हो सकता है ? यह बुद्धिमानोंको विचारना चाहिये।

यदि मरणान्त कष्ट उपस्थित होने पर भी गृहस्थ से शारीरिक सहायता लेना स्थिवर कल्पी साधुका कल्प नहीं होता और उस हालतमें भी स्थिवर कल्पीको शारी-रिक सहायता देना गृहस्थके लिये वर्जित होता तो आचारांग सूत्रके इस पाठमें पिथक के हाथ की सहायता लेकर साधुको कठिन मार्गसे पार करने का विधान कैसे किया जाता ? तथा वृहत्कल्प सूत्रमें सर्पका जहर उतारनेके लिये साधु साध्वी को गृहस्थ से झाडा लगवाने का विधान क्यों किया जाता ? अत: साधु के लिये गृहस्थ से शारी-रिक सहायता लेने को हर एक अवस्था में एकान्त निषेध करना शास्त्रविरुद्ध समझना चाहिये।

#### (बोल ९ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २६५ के ऊपर भीषणजीके वार्तिकों का उद्घेख करते हुए लिखते हैं—

"वली केई एक इसडी कहे छै। सुभद्रासवी साधुरी आंख मांहि थी फांटो **फा**ह्यो तिणमे धर्म कहे छै।"

इसके आगे २६७ पृष्ठमें अपनी ओरसे लिखते हैं कि "केतला एक जिन आज्ञा ना अजाण छै। ते साधु अग्नि मांहि बलतानी कोई गृहस्थी बांह पकड़नी वाहिरे काढे तथा साधुरी फांसी कोई काटे तिणमें धर्म कहे छैं" इत्यादि। इनके कहनेका तात्पर्य्य यह है कि सुभद्रा सतीने जिन कल्पी मुनिकी आंखसे विनका निकाला था, इससे उसको पाप हुआ तथा किसी दुष्टके द्वारा साधुके गलेमें लगाई हुई फांसीको यदि कोई दयालु गृहस्थ काट देवे, तथा आगमें जलते हुए साधुको कोई दयावान गृहस्थ बांह पकड़ कर व बाहर कर दे तो उसको एकान्त पाप होता है।

इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

सुभद्रा सतीने जिन कल्पी मुनिकी आंखसे तिनका निकाला था इस कार्य्यसे सुभद्राजीको पाप बतलाना भीषणजीका अज्ञान है तथा साधुके गलेकी फांसी काटने और आगमें जलते हुए साधुको बांह पकड़कर बाहर निकालनेसे दणल गृहस्थको पाप बतलाना जीतमलजीका भी अज्ञान है। भगवती सूत्र शतक १६ उद्देशा ३ के अन्दर साधुकी नासिकामें लटकते हुए आर्शका छेदन करने वाले वैद्यको शुभ किया (पुण्यवन्ध) होना कहा है। वह पाठ यह है —

'अणगारस्सणं भन्ते ? भाविअप्पणो छट्टं छट्टेणं अणिक्सिन्तेणं जाव आयावेमाणस्स तस्सणं पुरच्छिमेणं अवड्ढ दिवसं णो कप्पइ हत्थंवा पायंवा उद्दंवा आउंटावेत्तएवा पसारेत्तएवा पच्च-च्छिमेणं अवड्ढ दिवसं कप्पइ हत्थंवा पायंवा जावउद्दंवा आउंटा वेत्तएवा पसारेत्तएवा'' तस्स य अंसिआओ लंबइ तंचेव बिज्जे अद्क्खु इसिपाडे इ । पाडे इत्ता अंसिआओ छिंदेज्जा सेण्णंभन्ते ? जे छिन्देज्जा तस्स किरिया कज्जइ । जस्सछिन्दइ णोतस्स किरिया कज्जइ । जस्सछिन्दइ णोतस्स किरिया कज्जइ णणत्थेगेणं धम्मं तराएणं ? हन्त ! गोधमा ! जेछिन्दइ जाव धम्मंतराएणं सेवं भन्ते भन्तेति''

( भ० श० १६ उ० ३ )

वर्ध-

हे भगवन् ! निरन्तर बेले बेले तप करता हुआ यावत् आतापना लेता हुआ भाविता-तमा अनगारका दिनके पूर्वार्ध भागमें अपने हाथ, पांच, उरू आदि अङ्गोंको पसारना और संकोच करना, नहीं करपता । तथा दिनके उत्तरार्धमें उक्त अङ्गोंको पसारना और संकोचा करना करपता है । उक्त साधुकी नासिकामें लटकते हुए अर्शाको यदि कोई वैद्य साधुको नीचे डालकर काटे तो उस वैद्यको किया लगती है परन्तु साधुको एक धर्मान्तरायके सिवाय और क्रिया नहीं लगती क्या यह बात सत्य है ? हां गोतम ! सत्य है। छेदन करने वाले वैद्यको ही क्रिया रुगती है और उक्त साधुको एक धर्मान्तरायसे भिन्न दूसरी क्रिया नहीं रुगती यह बात यथार्थ है।

यहां भगवतीजीके मूल पाठमें साधुकी नासिकामें लटके हुए अर्शके छेद न करने से वैद्यको किया लगना बतलाया है कियायें दो प्रकार की ठाणाङ्ग सुत्रमें कही गई हैं शुभ और अशुभ परन्तु इस मूल पाठमें शुभ अथवा अशुभ किसी एक कियाका नाम न लेकर समुचय रूपसे कहा है कि साधुकी नासिकामें लटके हुए अर्शके छेदन करने बाले वैद्यको किया लगती है। इसका खुलासा करते हुए टीकाकार बतलाते हैं कि साधु की नासिकामें लटके हुए अर्शको जो वैद्य धर्म बुद्धिसे छेदन करता है उसको तो शुभ किया (पुण्यकी किया) लगती है और जो लोभ आदिसे छेदन करता है उसको अशुभ किया (पाप) होती है। वह टीका यह है—

"तंचानगारं कृत कायोत्सर्ग लम्बमानार्शसमद्राक्षीत्। ततश्चार्शसां छेदनार्शमनगारं भूम्यां पातयति। नापातितस्यार्शरुछेदः कर्तुं शक्यत इति। तस्य वैद्यस्य क्रिया व्यापार रूपा साच शुभा धम बुद्धया छिन्दानस्य। छोभादिनात्व शुभा क्रिया तस्य भवति। यस्य-साधोरशीं सिछिद्यन्ते नो तस्य क्रिया भवति निर्व्यापारत्वात्। किं सर्वथा क्रियाया अभावो नैव मित्याह नन्नत्थेत्यादि। न इति योऽयं निषेधः सोऽन्यत्रे कस्माद्धर्मान्तरायाद् धर्मान्तराय लक्षणा क्रिया तस्याऽपि भवतीतिभावः। धर्मान्तरायश्च शुभध्यानिवच्छेदा द्र्शिक्षेत्रसुमोदनाद्वः इति"

अर्थात् कायोत्सर्ग किये हुए अनगारकी नासिकामें छटकते हुए अर्शको देखकर उसका छेदन करनेके छिये कोई वैद्य साधुको नीचे डाले (क्योंकि नीचे डाले बिना अर्श का छेदन नहीं किया जा सकता ) और नीचे डालकर धम बुद्धिसे साधुका अर्श छेदन करें तो उस देखकी किया ग्रुम समझनी चाहिये। अर्थात् उसको ग्रुम किया (पुण्यकी किया) छगती है। तथा वह यदि लोभ आदिके द्वारा अर्शका छेदन करें तो उसको अग्रुम किया छगती है परन्तु जिसका अर्श काटा जाता है उस मुनिको एक धर्मान्तराय के सिवाय दूसरी किया नहीं छगती क्योंकि वह मुनि व्यापार रहित है और वह धर्मान्तराय रूप किया भी मुनिके ग्रुभ ध्यानके विच्छेद होनेसे और अर्श छेदनके अनुमोदन करनेसे छगती है अन्यथा नहीं।

यहां टीकाकार भगवतीके उक्त पाठ का अभिप्राय बतलाते हुए लिखते हैं कि जो वैद्य पर्स बुद्धिसे साधुका अर्श छेदन करता है उसको शुभ किया यानी पुण्यकी किया काती है तब फिर सुभद्रा सतीने धम बुद्धिसे जो जिन कल्पी मुनिकी आंखसे तिनका निकाला था उसमें सुभद्रा सतीको पाप कैसे हो सकता है ? तथा आगमें जलते हुए

साधुकी बांह पकड़कर धर्म बुद्धिसे बाहर करने वाले दयालु गृहस्थको तथा साधुकी गर्छ की फांसी काटने वाले धार्मिक दयालु पुरुषको पाप कैसे हो सकता है यह बुद्धिमानों को सोचना चाहिये। यदि इन कार्य्यों में पाप होता तो फिर धर्म बुद्धिसे साधुका अर्श काटने वाले वैद्यको भगवती सूत्रके उक्त पाठमें तथा उसकी टीकामें ग्रुभ किया (पुण्य बन्ध) होना क्यों कहा जाता ? अतः भगवती के पूर्वोक्त पाठ और उसकी टीकासे स्पष्ट सिद्ध होता है कि साधुके गलेकी फांसी काटना तथा आगमें जलते हुए साधुकी बांह पकड़कर उसको बाहर निकालना, मरणान्त कष्टमें पड़े हुए साधुकी शागीरिक सहायता से प्राण रक्षा करना, धार्मिक गृहस्थोंके लिये पापका काय्य नहीं है किन्तु धर्मका कार्य है। अतः भीषणजीने, सुभद्रा सतीको जिन कल्पी मुनिकी आंखसे तिनका निकालनेसे जो पापिमी कहा है तथा जीतमलजीने जो साधुके गलेकी फांभी काटने वाले और आगमें जलते हुए साधुको बाहर निकालने वाले दयालु गृहस्थोंको पाप कर्म करने वाला बतलाया है यह इन लोगोंकी प्रहपणा नितान्त शास्त्र विरुद्ध समझनी चाहिये।

#### (बोल १० वां)

ः (प्रेरकः)

आपने भगवती सूत्रके मूलपाठ और उसकी टीकासे यह सिद्ध कर दिया कि जो वैद्य साधुकी नासिकामें लटके हुए अर्शको धर्म बुद्धिसे काटता है उसको शुभ किया लगती है परन्तु भ्रम विध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २७० के ऊपर निशीय सूत्र उहे शा १५ बोल ३१ का मूल पाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ इहां कह्यो—साधु अन्य तीर्थी तथा गृहस्थ पासे अर्श छेदावे तथा कोई अनेरा साधुरी अर्श छेदताने अनुमोदे तो मासिक प्रायश्चित्त आवे। अर्श छेदव्या पुण्यनी किया होवे तो ए अर्श छेदन वालाने अनुमोदे तो दण्ड क्यूं कह्यों ? पुण्यरी करणी को निरवद्य छै। निरवद्य करणी अनुमोद्यां तो दण्ड आवे नहीं। दण्ड तो पापरी करणी अनुमोद्यां थीज आवे" इत्यादि। ( भ्र० पु० २७० )

इसका क्या समाधान ?

( प्रह्वक )

निशीथ सूत्रको उक्त पाठ देकर इसका समाधान किया जाता है। वह पाठ यह है—

"जे भिक्त्वू अण्ण उत्थिएणवा गारत्थिएणवा अप्पाणो कार्यसि गडंबा पलियंवा अरियंवा असियंवा भगंदलंबा अण्णयने

#### णवा तिक्खेण सत्थजाएणवा आच्छि देई विच्छिदेई आच्छि दंतं विच्छि दंतंवा साइज्जइ''

( निशीथ १५ उ० बोल ३१ )

अथ:--

जो कोई साधु अन्य यूथिकसे अथवा गृहस्थते अपने शरीरके गंडमालादिक, मेह, फोड़ा, अर्श मगन्दर, इनको किसी तीक्ष्ण शस्त्र जातिसे छेदावे तथा विशेष रूपसे छैदावे अथवा इनका छेदन कराने वाले साधुकी अनुमोदना करे तो उसको प्रायश्चित्त आता है।

यहां निशीथ सूत्रके मूल पाठमें अन्य यूथिक और गृहस्थके द्वारा अर्श छेदन कराने वाले और उसका अनुमोदन करने वाले साधुको प्रायहिचत आना कहा है इस खिये कोई साधु यदि गृहस्थसे अर्शका छेदन करावे तथा छेदन कराते हुए साधुको भला जाने तो उसको प्रायहिचत आना है परन्तु धर्म बुद्धिसे उक्त साधुका अर्श छेदन करने वाले गृहस्थको प्रायहिचत आना इस पाठमें नहीं कहा है क्योंकि भगवती सूत्र शतक १६ उद्देशा ३ के मूल पाठमें और उसकी टोकामें जब कि धर्म बुद्धिसे साधुका अर्श काटने वाले गृहस्थको शुभ किया कही है तब उसके विरुद्ध यहां उक्त गृहस्थको पाप कैसे कहा जा सकता है। यद्यपि भ्रम विध्वंसनकार इस विषयमें यह तर्क करते हैं कि "साधुका अर्श काटने वाले गृहस्थको यदि पुण्यकी किया होती है तो किर उसका अनुमोदन करने से साधुको प्रायहिचत्त कैसे आता है" परन्तु उनका यह तर्क भी अज्ञान सूचक है। उक्त निशीथके मूलपाठमें अर्श छेदन करने वाले गृहस्थके द्वारा अर्श छेदन करते हुए साधुके प्रायहिचत्त आना नहीं कहा है किन्तु गृहस्थके द्वारा अर्श छेदन करते हुए साधुके कार्य्यका अनुमोदन करनेसे प्रायहिचत्त आना कहा है। इसिल्ये अनुमोदनका नाम छेकर धर्म बुद्धिसे साधुका अर्श छेदन करने वाले गृहस्थके प्रापकी स्थापना करना नाम छेकर धर्म बुद्धिसे साधुका अर्श छेदन करने वाले गृहस्थको प्रापकी स्थापना करना नाम छेकर धर्म बुद्धिसे साधुका अर्श छेदन करने वाले गृहस्थको प्रापकी स्थापना करना नाम छेकर धर्म बुद्धिसे साधुका अर्श छेदन करने वाले गृहस्थको प्रापकी स्थापना करना नाम छेकर धर्म बुद्धिसे साधुका अर्श छेदन करने वाले गृहस्थको प्रापकी स्थापना करना निथ्या है।

यदि कोई कहे "कि गृहस्थसे अर्श कटाने वाले साधुको यदि पाप लगता है तो साधुका अर्श काटने वाले गृहस्थको पुण्य कैसे होगा ? तो इसका उत्तर यह है कि जैसे गृहस्थके द्वारा सत्कार सम्मान और पूजा प्रतिष्ठा की इच्छा रखना उत्तराध्ययन सूत्रके अन्दर साधु को वर्जित की गयी है परन्तु श्रावक यदि साधुकी पूजा प्रतिष्ठा बन्दना सत्कार करे तो उसका निषेध नहीं है किंतु वह धर्म का कार्य्य है। उसी तरह साधु यदि गृहस्थसे अर्शछेदन करावे अथवा कराते हुए साधुको अच्छा जाने तो उसको प्रायश्चित्त आता है परन्तु धर्म बुद्धिसे साधुका अर्श काटने वाले गृहस्थ को पायश्चित्त नहीं आता।

# उत्तराध्ययन सूत्रकी मूलगाथा यह है— "नोसिक्षय मिच्छई नपूअं नोविय वंदणगं कुओ पसंसं" ( उत्तरा० अ० १५ )

वर्धः ---

"साधु अपनी पूजा और सत्कारकी इच्छा नहीं करे तथा वन्दन और प्रशंसा की चाहना भी न करे।"

परन्तु श्रावक लोग साधुकी पूजा सत्कार वन्दन और प्रशंसा करते हैं और उक्त कार्यों से श्रावकों को पाप नहीं होता किन्तु धर्म होता है। उसी तरह साधु यदि किसी गृहस्थसे अर्श करवाना चाहें तो उसको पाप हो सकता है परन्तु अर्श कारनेवाले गृहस्थ को पाप नहीं हो सकता है बलिक धर्म बुद्धिसे कारने पर धर्म ही होता है। तथापि साधु, गृहस्थसे अर्श करवाना नहीं चाहते, यह देख कर साधुके अर्श कारनेसे गृहस्थको पाप होना यदि कोई हठी कहे तो फिर साधुकी वन्दना पूजा सत्कार सम्मान करनेवाले श्रावक को भी उसके हिसाबसे पाप हो होना चाहिये क्योंकि साधु गृहस्थसे पूजा प्रतिष्ठा वन्दना नमस्कार आदिकी भी चाहना नहीं रखता। अतः निशीथ सूत्रका मन-माना तात्पर्य्य बतला कर धर्म बुद्धिसे साधुका अर्श कारने वाले देश को पाप होने की स्थापना करना एकमात्र आहान का परिणाम समझना चाहिये।

## [ बोल ११ वां समाप्त ]

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रम० ए० २७० के ऊपर आचारांग सूत्र अध्ययन १३ श्रुत० २ रे का मूळपाठ छिल्ल कर उसकी समाछोचना करते हुए छिलते हैं कि—

"अथ ईहां कहां जे साधुरे ब्रण ते गुमडो फुणसी आदिक तेहने कोई पर अनेरो गृहस्थ शस्त्रे करी छेदे तो तेहने मनकरी अनुमोदे नहीं। अने वचन करी तथा काया ईं करी करावे नहीं। जे कार्य्य साधु मन करी अनुमोदना इं न करे ते कार्य्य करणवाला ने धर्म किम हुवे। इत्यादि।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

जैसे उत्तराध्ययन सूत्र अध्ययन १५ की गाथामें अपनी पूजा प्रतिष्ठा, सत्कार सम्मान की चाहना करना साधुके छिये वर्जित की है परन्तु गृहस्थ यदि साधुकी पूजा प्रतिष्ठा आदि करे तो उसको पाप नहीं कहा है। उसी तरह आचारांग सूत्रके इस पाठ में भी गृहस्थके द्वारा अपने फोडे आदिको छेदन करानेकी इच्छा करना साधुको वर्जित की गयी है परन्तु गृहस्थको साधुके फोडे आदिका छेदन करना वर्जित नहीं है। इस छिये धम बुद्धिसे गृहस्थ यदि साधुका ब्रणको काटे तो उसको एकान्त पाप नहीं हो सकता क्योंकि जैसे साधु गृहस्थके द्वारा अपनी पूजा प्रतिष्ठा कराने की इच्छा नहीं करता पर गृहस्थ साधुकी पूजा प्रतिष्ठा करता है और उस गृहस्थको उस कार्य्यसे पाप नहीं होता धर्म होता है उसी तरह साधु, गृहस्थसे अपने फोडे आदिका छेदन कराना नहीं चाहता यदि चाहे तो पाप होगा परन्तु गृहस्थ यदि धर्म बुद्धिसे साधुका व्रण छेदन करे तो उसको एकान्त पाप नहीं हो सकता।

देखिये आचारांग सूत्रका वह पाठ यह है —

"सिया से परो कार्यसि वर्ण अण्णपरेण सत्थ जाएणं आच्छिं-देजावा विच्छिं देजावा णो तं सातिए णो तं णियमे"

( बाचारांग ब० १५ श्रु० २ )

व्यर्थः ---

अर्थात् कदाचित् साधुके शरीरमें वण उत्पन्न हुआ देखा कर गृहस्थ यदि उसका छेदम करे तो साधु उसकी इच्छा न करे। और छैदन न करावे।

यहां साधुको गृहस्थसे फोडे आदिके छेदन करानेकी इच्छा करना वर्जित की गई है। परन्तु गृहस्थको साधुका त्रण छेदन करना वर्जित नहीं किया है इसिल्ये इस पाठ का नाम लेकर साधुका अर्श छेदन करने वाले गृहस्थको एकांत रूपसे पापी कहना मिथ्या समझना चाहिये।

#### ( बोल १२ वां समाप्त )

( इति वैयावृत्य प्रकरणं समाप्तम्)



## अथ विनयाधिकारः।

(बेरक)

विनय किसे कहते हैं। और उसके भेद कितने होते हैं।

(प्ररूपक)

"विनीयते कर्मानेनेति विनयः। गुरुशुश्रूषा विनयः नीचेवृ त्यनुत्सेके"

सर्यात् जिससे कर्मवन्ध निबृत्त होता है उसे विनय कहते हैं। तथा गुरुजन की सेवा गुश्रुषा करनेका नाम विनय है। एवं नम्रताको भी विनय कहते हैं।

यह सात प्रकार का होता है। इस विषयमें भगवती आदि सुत्रोंमें यह पाठ मिछता है।

"सत्तविहे विणए पण्णते तंजहा—

णोण विणए, दंसण विणए, चारित्त विणए, मण विणए, विति विणए, काय विणए, लोगोक्यार विणए<sup>,,</sup>

( ठाणाङ्ग ठाणा ७—भगवती शतक १५ उ० ७ )

सर्गः-

वर्धात् विनव सात प्रकारके होते हैं।

(१) ज्ञान चिनय, (२) दर्शन विनय, (३) चारित्र विनय, (४) मनो चिनय, (५) वचन विनय, (६) काय विनय, (७) छोकोपचार चिनय।

इनमें दर्शन विनयके विषयमें टीकाकारने यह लिखा है कि-

"दर्शनं सम्यक्त्वं तदेव विनयो दर्शन विनयः । दर्शनस्यवा तद्व्यतिरेकादर्शन
गुणाधिकानां गुश्रूषाऽनासातनारूपो विनयो दर्शन विनयः । उक्तश्व—"सुस्सुसणा अणासायणा य विणओउ दंसणे दुविहो दंसण गुणाहिएसुं कज्ञह सुस्सुसणा विणओ ।
सक्तारा ब्युद्धाणे सम्माणासण अभिग्गहो तह्य । आसणमणुष्पयाणं कीक्ममं अंजिछ
गह्नेष । इंतस्सणु गच्छणया ठियस्सतह पञ्जुवासणा भणिया । गच्छंताणुव्वयणं एसो
सुस्सुणा विणओ"

अर्थात इर्जन नाम सम्बक्तका है और तह प जो विनय है उसे दर्जन विनय कहते हैं। अथवा गुण और गुणिके अभेदसे दर्शनरूप अधिक गुण बाले पुरुषकी शुश्रूपा करूवा, तथा उनको असातना नहीं देना दर्शन विनय कहलाता है। कहा भी है—

दर्शन विनयके दो भेद होते हैं। ग्रुश्रूषा विनय, और असातना विनय। दर्शनरूप अधिक गुण वाले पुरुषों की ग्रुश्रूषा विनय करना चाहिये। ग्रुश्रूषा विनय ये हैं—

सत्कार करना, सम्मुख खडा होना, सम्मान करना, सम्मुख जाना, आसन देना, वन्दन करना, हाथ जोड़ना, आते हुए गुरु जनके सामने जाना, बेठे हुए की सेवा करना और जाते हुएके पोछे जाना। यह ग्रुश्रूषा विनय कहलाता है।

इसी तरह भगवती शतक १४ उद्देशा ३ के मूलपाठमें शुश्रूषा विनयके भेद बत- लाये हैं वह पाठ यह है।

"सक्कारेइवा सम्माणेइवा कीकम्मेइवा अब्सुद्वाणेइवा अंजलि-प्यागहेइवा। आसणाभिग्गहेइवा असणाणुप्पदाणेइवा इंतरस पज्जु-गच्छणया ठियस्स पञ्जुबासणया गच्छंतस्सपडिसंहाणत्ता"

(भ० रा० १४ उ० ३)

#### ( इस पाठकी टीका )

सत्कारो विनयाहेषु वंदनादिना आदर करणम् प्रवर वस्त्रादि दानञ्च "सक्कारो पवरवत्थादिहिं" इति बचनात्। सम्मानस्तथाविधप्रतिपत्तिकरणम् [कृतिकर्म वंदनं कार्य्य करणक्च। अम्युत्थानं गौरवाह दर्शने विष्टरत्यागः। अंजल्पिप्रवृद्धः अंजल्पि करणम्। आसनाभिष्रहः तिष्ठत एव गौरव्यस्यासनानयनपूर्वक मुपविद्यतेति भणनम्। गौरव्यमाश्रित्य।सनस्य स्थानांतरसंचारणम् । आगच्छतो गौरव्यस्याभिमुखगमनं तिष्ठतो गौरव्यस्यसेवेति। गच्छतोऽनुगमनमिति।

#### अर्थः---

वितय करने योग्य पुरुषका वंदन आदिके द्वारा आदर करना और उसको उत्त-मोत्तम वस्त्रादिका प्रदान करना सत्कार विनय कहलाता है।

श्रेष्ठ पुरुषको स्वरूपानुरूप गौरव देना सम्मान विनय है।
श्रेष्ठ पुरुष को वन्दन करना और उसका कार्य्य करना कृति कर्म कहलाता है।
गौरव के योग्य पुरुष को देख कर आसन छोड़ खड़ा हो जाना अभ्युत्थान

गौरव के योग्य पुरुष को हाथ जोड़ना "अंजिं प्रप्रह" कहलाता है।

खड़े हुए गौरव योग्य पुरुषको आसन देकर बैठनेके लिये कहना आसनाभिष्रह कहलाता है। गौरव योग्य पुरुषके आसनको उसकी इच्छानुसार दूसरी जगह रखना

आसनानुप्रदान बहलाता है। इसी तरह आते हुए गौरव योग्य पुरुषके सम्मुख जाना भौर बैठे हुए की सेवा करना, और जाते हुएके पीछे जाना ये सब हुश्रूषा विनय कहलाते हैं। यह टीकाका अर्ध है:--

दर्शन विनयके अधिकारी सम्यग्दिष्ट, साधु और श्रावक (सभी स्नोग होते हैं। सम्याद्दि अपनेसे अधिक गुण वाले सम्याद्देष्टिकी और श्रावक अपनेसे अधिक गुण वाढ़े श्रावक की, तथा ये सभी छोग सम्यग्दिष्ट साधुकी तथा कनिष्ठ साधु अपनेसे अधिक गुण वाले साधुकी जो शुश्रूषा करते हैं वह उनका दर्शन विनय समझा जाता है। यह दुरान विनय निर्जराके भेदमें गिना गया है। इस लिये दर्शन विनय करना निर्जराका हेतु समझना चाहिये।

### (बोल १ समाप्त)

(प्रेक)

अपनेसे अधिक गुण वाले आवकका दर्शन विनय करना आवकके लिये निर्जरा का हेतु आप बतलाते हैं पर किसी श्रावकने किसी श्रावकका दर्शन विनय किया हो ऐसा उदाहरण कोई मूलपाठसे बतलाइये । ( प्ररूपक )

भगवती सूत्र शतक ११ उद्देशा १२ के मूल पाठमें आवकोंका आवकसे विनय करनेका स्पष्ट कथन है। वह पाठ यह है—

"तएणं ते समणो वासगा समणस्स भगवओ महाबीरस्स अंतिआओ एयमहं सोचाणिसम्म समणं भगवं महावीरं दंदति क मंसंति वन्दित्ता जेणेव इसिभहपुत्ते समणोवासए तेणेव उवाग-च्छंति उवागच्छइत्ता इसिभइपुत्तं समणोवासयं बंदंति णमंस्नंति एयमद्दं विणएणं भुज्जो भुज्जो खामेंति"

( भ० श० ११ उ० १२ )

-इसके अनन्तर वे श्रावक श्रमण भगवान् महावीर स्वामीसे इस बातको छन करःश्रमण् भनवान् महावीर स्वामीको बन्दना नमस्कार करके ऋषिभद्र पुत्र श्रावकके पास गये वहां जाकर ऋषिभद्र पुत्र श्रावकको वन्द्रना नमस्कार करके उनकी सची बात नहीं मानने रूप अपराधके लिये विनयके साथ बार बार क्षमा प्राथमा की।

इस पाठमें श्रावकों का श्रावकसे विनय किया जाना स्पष्ट कहा गया है इस छिये अपनेसे उत्कृष्ट गुण वाळे श्रावकों का विनय करना श्रावकके लिये निर्जराका हेतु समझना चाहिये।

इसी तरह भगवतीसुत्र शतक १२ उद्देशा १ के मूळपाठमें उपला श्राविकासे पोखिल श्रावकका दर्शन विनय किये जानेका उल्लेख है। वह पाठ यह है—

"तएणं साउपला समणोवासिया पोखलि समणोवासयं एजमाणं पासइ पासइत्ता इदृतुद्वा आसणाओ अन्मुदृहत्ता सत्तद्वपया-हिं अणुगच्छह अणुगच्छहत्ता पोक्खलिं समणोवासयं वंदृहणमंसह णमंसइत्ता आसणेणं उवनिमंत्तहत्ता एवं वयासी"

( भ० श० १२ उ० १ )

अर्थ :---

उत्पत्ता नामक श्राविकाने पोलालि नामक श्रमणोपासकको आते हुए देला कर हष्टतुष्ट हो अपने आसन से उठ कर सात आठ पैर तक उनके सामने जाकर उक्त श्रावकको वन्द्रना नम-स्कार करके आसन पर बैठनेकी प्रार्थना करके इस प्रकार कहा ।

इसी तरह पोखली आवकने शंख आवकको वन्दना नमस्कार किया था। वह पाठ यह है---

"तएणं से पोखली समणोवासए जेणेव पोसहसालाए जेणेव रांखे समणोवासए तेणेव उवागच्छइत्ता गमणा गमणाए पडिकमइत्ता रांखं समणोवासयं वन्दइ नमंसहत्ता एवं वयासी"

( भ० ३१० १२ उ० १ )

अथ:--

इसके अनन्तर पुष्कली आवकने पौषध शालामें शंला श्रावकके पास जाकर इर्घ्यापिथक प्रतिक्रमण करके शंला श्रावकको वन्द्रना नमस्कार करके इस प्रकार कहा।

इस पाठमें भी पुष्कली आवकसे शंख आवकके वन्द्रन नमस्कार करनेका स्पष्ट उल्लेख किया है। यह सब आवकके प्रति आवकके शुश्रूषा विनयका उदाहरण समझना चाहिये।

# [बोल २ समाप्त]

(प्रेरक)

आपने शास्त्रके प्रमाणसे यह सिद्ध कर दिया कि अपनेंसे अधिक गुण वाले आवकोंको आवक लोग वन्दन नमस्कार आदि करते हैं और वह उनका आवकके प्रति शुश्रुषा विनय है अतः वह निर्जगका हेतु है परन्तु जीतमलजा और भीषणजी एक मात्र साधुकेही शुश्रुषा विनयको, निजराक हेतु बतलाते हैं आवकके शुश्रुषा विनयको निर्जगका हेतु नहीं मानते। भीषणजीने स्वरचित ढालमें कहा है "दर्शन विनयरा दोय भेद छै। शुश्रुषाने अणअसातना तेहजी। शुश्रुषा तो बड़ा साधुरी करणी त्यांने वन्दना करणी शीश नामजी" (निर्जाग प्रकरण भीषणजीकी ढाल) तथा जीतमलजीने अम० के २७३ एष्ट पर लिखा है कि "केई पाषण्डी आवकरो सावश विनय कियां धर्म कहे छ। विनय मूख धर्मरो नाम लेइ आवकरी शुश्रुषा विनय करवो थापे" इत्यादि (अ० २०३)

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भीषणजीका और जीतमल जीका श्रावकके प्रति श्रावकके ग्रुश्रूषा विनयको सावग्र बताना शास्त्र विरुद्ध और अप्रमाणिक है। हमने इसी पूर्ण प्रकरणके बोलमें भग-वती सूत्रकी कई साक्षियां देकर श्रावकोंके विनयका प्रमाण बतलाया है। यदि भीषणजी और जीतमलजी के सिद्धान्तानुसार श्रावकके प्रति श्रावकका विनय करना सावग्र होता तो फिर भगवान महावीर स्वामीकी मौजूदगीमें उनके समवसरणमें ही श्रावक छोग ऋषिभद्र पुत्र श्रावकका विनय क्यों करते ? और उसे भगवान सावग्र कहकर क्यों नहीं रोकते ? अतः श्रावकके प्रति श्रावकके विनयको सावग्र कहना मिथ्या समझना चाहिये।

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसनकार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ २७६ के उपर छिखते हैं—

"सामायक पोषामें सावद्य रा त्याग छै। ते सामायक पोषामें श्रावक मांहो माही नमस्कार करे नहीं। ते मांटे ये विनय सावद्य छै। वली पोखलीने उत्पत्न नमस्कार कियो। ते पिण आवतां कियो। अने पोखली जातां वन्दना नमस्कार न कियो। जे धर्म हेते नमस्कार कीधी हुवे तो जातां पिण करता। वली शंखनो विनय पोखली कियो। ते पिण आवतां कियो पिण पाछा जावता विणय कियो चाल्यो न थी। इण न्याय संसार हेते विणय कियो पिण धर्म हेते न थी। जिम साधुनों विनय करे ते आवक आवतां पिण करे अने पाछां जावता पिण करे तिम पोखलीनो विनय उत्पत्ना पाछां जावतां न

कियो । तथा पोखली पिण शंखकनाथी पाछां जाता विनय न कियो । ते मांटे संसारनी रीते ए विनय कियो छै।" (भ्र० पृ० २७६)

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भगवतीसूत्रके मूल्याठमें यद्यपि पोखलीश्रावक्को जाते समय उत्यलाका नमस्कार करना, तथा शंखके पाससे जाते समय शंखको पोखलीका नमस्कार करना लिखा हुआ मही है तथापि नहीं लिखनेसे यह नहीं निश्चय किया जा सकता कि उत्पलाने जाते समय पोखली हो, और पोखलीने जाते समय शंखको नमस्कार नहीं किये थे, क्योंकि उपासक दशांगसूत्रमें गोतमस्वामीको आतेसमयमेंही आनंदश्रावकसे नमस्कार किये जानेका उल्लेख है जाते समय नमस्कार करनेका कथन नहीं चला है तथा रेवती धम्पन्नी श्राविकाके सीह अनगारको आते समयमें ही नमस्कार करनेका उल्लेख है जाते समयका उल्लेख नहीं है इस लिये जोसे यह नहीं कहा जा सकता कि आनन्द श्रावकने जाते समय गोतम स्वामीको नमस्कार नहीं किये थे तथा रेवती श्राविकाने जाते समय सीह अनगारको वन्यन नमस्कार नहीं किये थे उसी तरह यह भी नहीं कहा जा सकता कि उत्पलाने जाते समय पोखलीको और पोखलीने विदा होते समय शंखको वन्दन नमस्कार नहीं किये थे उसी तरह यह भी नहीं कहा जा सकता कि उत्पलाने जाते समय पोखलीको और पोखलीने विदा होते समय शंखको वन्दन नमस्कार नहीं किये थे यह समयमें पोखलीको और पोखलीने जुदा होते समय शंखको नमस्कार नहीं किये थे यह निश्चय करना श्रमविध्वंसनकारका निर्मूल है।

जाते समयके वन्दन नमस्कारका उल्डेख नहीं होने पर भी जैसे यह कहा जा सकता है कि आनन्द आवकने गोतम स्वामीको और रेवनी आविकाने सीह अनगारको जाते समय भी वन्दन। नमस्कार किये होंगे उसी तरह यह भी कहा जा सकता है कि उत्पट्टाने पोखलीको और पोखलीने शंखको जाते समय भी वन्दन नमस्कार किये होंगे। अस्तु—अमिवध्वंसनकारके अनुयायियोंसे पूछना चाहिये कि उत्पट्टा आविकाने आते समय पोखलीको और पोखलीने शंखके पास जाते समय जो शंखको वन्दना नमस्कार किये थे यह लौकिक रीतिके पालनार्ध किये थे धर्मके निमित्त नहीं इसमें क्या प्रमाण है? क्योंकि मूल पाठमें जैसे साधुके वन्दन नमस्कारका उल्लेख पाया जाता है उसी तरह पोखली और शंखके भी वन्दना नमस्कारका उल्लेख है वहां यह नहीं कहा है कि साधु वन्दन तो धर्मार्थ है और आवककी वन्दना लौकिक रीति पालनार्ध है। ऐसी दशा में तुमने यह निर्णय किस आधार से कर लिया है कि 'उत्पलाने पोखली को और पोखली जो वन्दन नमस्कार किये थे वह लौकिक रीति पालनार्थ किये थे

धर्मार्थ नहीं 'शास्त्रके अन्दर कहीं भी अपनेसे अधिक गुणवान आवकको वन्दन नमस्कार करनेका निषेध नहीं है प्रत्युत श्रेष्ठ आवकको वन्दन करनेकी शास्त्रमें प्रशंसा की गई है। अतः अधिक गुणवान आवक के प्रति आवक के विनय को सावद्य कायम करना अज्ञान है।

यदि सभी शुश्रूषा विनय साधुका ही किया जाना धर्मका हेतु है तो फिर श्रावक लोग कृतिकर्म, असनानुप्रदान, और आसनाभिष्रहरूप विनय किसका करें ? कृतिकर्मका अर्थ है अपनेसे श्रेष्ठ पुरुषका कार्य्य करना परन्तु साधु लोग किसी गृहस्थ से अपना कार्य्य नहीं कराते फिर यह विनय श्रावक किस का करें ? यह अमविध्वंसनकार के शिष्योंसे पूछना चाहिये।

अपनेसे श्रेष्ठ पुरुषके आसनको उसकी इच्छानुसार अन्यत्र रखना आसनानुप-दान विनय है और अपनेसे श्रेष्ठ पुरुषको बैठनेके छिये आसन देना आसनाभिग्रह रूप विनय है परन्तु साधु छोग गृहस्थ से अपना आसन अन्यत्र नहीं रखवाते और गृहस्थ के दिये हुए आसन पर बैठते भी नहीं हैं। ऐसी दशामें श्रावक इन विनयों का व्यवहार किसके साथ करे ? यह भी श्रमविध्वंसनकारके अनुयायियोंसे पूछना चाहिये। छाचार होकर उन्हें यह कहना ही होगा कि ये विनय श्रावकोंके साथ ही श्रावक करते हैं परन्तु साधुके साथ नहीं।

कदाचित कोई यह कहे कि "उक्त सभी ग्रुश्रूषा विनय श्रावकों के नहीं हैं इसिलये श्रावक को यदि छिति कर्म, आसनानुप्रदान, तथा आसनाभिष्रह रूप विनय करने का प्रसङ्ग नहीं आता तो इसमें कोई आपित्त नहीं है तो इसका उत्तर यह है कि भग-वती सुत्र शतक १४ उद्देशा ३ में आसनानुप्रदान और आसनाभिष्रह रूप विनयको छोड़ कर शेष सभी विनयों का सद्भाव कहा है। अतः मनुष्य श्रावकों में सभी ग्रुश्रूषा विनयों का सं तो सभी विनयों का सद्भाव कहा है। अतः मनुष्य श्रावकों सभी ग्रुश्रूषा विनयों का सव्भाव नहीं मानना शास्त्र से विरुद्ध है। श्रावक छोग अपनेसे श्रेष्ठ श्रावक के को कार्य्य कर देते हैं वह उनका छितकर्म रूप विनय है और उनके आसनको उनकी इच्छानुसार अलग रखना आसनानुप्रदान रूप विनय है और उनके आसनको उनकी श्रासनाभिष्रहरूप विनय है। यह मिर्जराका हेतु है। इसे पाप कहना उत्सुत्रभाषियों का कार्य्य समझना चाहिये।

भगवती सुत्र शतक १४ उद्देशा ३ में मनुष्य आवकोंमें सभी विनयों का और तिर्थ्यच पब्चेन्द्रिय आवकोंमें झासन।नुपदान और झासनाभिमहको छोड़ कर शेष सभी बिनयोंका सद्भाव बतलाया है वह पाठ यह है— "आत्थिणं भंते ? पंचिन्दिय तिरिक्ख जोणियाणं सक्कारेइवा जाव पडिसंसाहणया ?

हंता ! अत्थि णो चेवणं आसणा भिग्गहेइवा आसणाणुष्पदाणे-इवा । मणुस्ताणं जाव वेमाणियाणं जहा असुर कुमाराणं''

( भ० श० १४ उ० ३ )

अर्ध:---

हे भगवन् तिय्यं अपने निदय श्रावकों में सत्कार आदि ग्रुश्रूषा विनयका सद्गाव होता है ? हां गोतम ! होता है । आसानानुप्रदान और आसनाभिष्रह को छोड़ कर सभी ग्रुश्रूषा विनय तिर्य्याञ्च पञ्चेन्द्रिय श्रावकोंके भी होते हैं । तथा मनुष्य यावत् वैमानिक देवोंके असर कुमारकी तरह सभी ग्रुश्रूषा विनय होते हैं ।

इस पाठमें मनुष्य श्रावकोंमें सभी विनयोंका सद्भाव कहा है और तिरर्शवच पञ्चेन्द्रिय श्रावकोंमें आसनानुत्रदान और आसनाभिष्रहको छोड़ कर शेष सभी विनय कहे हैं। विर्यंच पञ्चेन्द्रिय श्रावक अढाई द्वीपसे बाहर भी रहते हैं, जहां साधुओं का गमनागमन नहीं होता किर वह ग्रुश्रुषा विभय किसका करते हैं यह श्रमविध्वंसनकार के मतावलिक्योंसे पूछना चाहिये। लाचार होकर उन्हें यह मानना ही पड़ेगा कि अढाई द्वीपसे बाहर रहने वाले तिर्यंच पश्चे न्द्रिय श्रावक जो अपनेसे श्रेष्ठ श्रावकका सत्कार सम्मान सादि करते हैं वह उनका ग्रुश्रुषा विनय है। अतः श्रावकके प्रति श्रावकके ग्रुश्रुषा विनयको सावग्र कायम करना अज्ञान का परिणाम समझना चाहिये।

यदि कोई कहे कि "श्रावकको वन्दना नमस्कार करना सावद्य नहीं है तो सामा-यकके अन्द्र बैठा हुआ श्रावक किसी श्रावकको बन्दना नमस्कार क्यों नहीं करता।" तो इसका उत्तर यह है कि सामायकके अन्दर बैठा हुआ श्रावक सामायक और पोषा में नहीं बैठे हुए श्रावकसे श्रेष्ठ होता है और श्रेष्ठ अपने से कनिष्ठ को नमस्कार नहीं करता इसिछिये सामायक और पोषामें बैठा हुआ श्रावक सामायक और पोषा में नहीं बैठे हुए श्रावकको वन्दन नमस्कार नहीं करता परन्तु वह उसके वन्दन नमस्कार को सावद्य नहीं समझता। जैसे बड़ा साधु छोटे साधुको वन्दन नमस्कार नहीं करता तथा जिन कल्पी साधु स्थिवर कल्पीको वन्दना नमस्कार नहीं करता एवं पुरुष साधु स्त्री साध्वीको वन्दना नमस्कार नहीं करता क्योंकि वे उनसे बड़े हैं परन्तु यदि कोई दूसरा पूर्वोक्त भुनियोंको वन्दन नमस्कार करे तो उसे वे सावद्य नहीं जानते उसी तरह सामा-यक्तमें बैठा हुआ श्रावक श्रेष्ठ होनेके कारण दूसरे श्रावकको वन्दन नमस्कार नहीं करता परन्तु उसके वन्दन नमस्कारको सावद्य नहीं जानता । अन्यथा बड़ा साधु छोटे साधुको और जिनकल्पी, स्थविर कल्पी को एवं पुरुष साधु स्त्री साध्वीको वन्दन नमस्कार नहीं करते इसलिए छोटे साधु तथा स्थविर कल्पी साधु और स्त्री साध्वीके वन्दन नमस्कार को भी सावद्य मानना पड़ेगा।

यदि छोटे साधुको और स्थिवर कल्पी साधुको तथा स्त्री साध्वीको क्रमशः बहे साधु तथा जिनकल्पी साधु और पुरुष साधुसे वन्दन नमस्कार नहीं किये जाने पर भी उनका वन्दन नमस्कार सावच नहीं है तो उसी तरह सामायक और पोषामें बैठे हुए आवकसे आवकको बन्दन नमस्कार नहीं किये जाने पर भी आवक का वन्दन नमस्कार सावच नहीं है। अतः आवकके बंदन नमस्कारको सावच बतलाना एकांत मिथ्या समझना चाहिये।

(बोल ३ समाप्त)

(प्रेंरक)

अम्बद्ध सन्यासीके शिष्योंने संथाराप्रहण करते समय अम्बद्धजीको वन्द्रन नम-स्कार किया था। उस वन्द्रन नमकस्कारको सावद्य सिद्ध करते हुए भ्रमविध्वंसनकार छिखते हैं कि—

"अथ इहां चेला कहो नमस्कास्थावो म्हारा धर्माचार्य्य धर्मोपदेशकने इहां अम्बद्ध परिव्राजकने नमस्कार थावो एहवूं कहो। अम्बद्ध अमणोपासकने नमस्कार थावो इम न कहो। ए अमणोपासक पद छांदि परिव्राजक पद प्रहण करी नमस्कार कीधो ते मांटे परिव्राजकना धर्मनी आचार्य्य अने परिव्राजकना धर्मनी उपदेशक है। तिणने आगे पिण वन्दना नमस्कार करता हुन्ता। पछे जिण धर्म तिणकने पाम्या। पिण आगार छो गुक्षणो मिट्यो नहीं। ते मांटे सन्यासी धर्मरो उपदेशक कहो। छै।"

इत्यादि लिख कर आगे लिखते हैं कि-

आचार्य्यना ३६ गुण **क**ह्या छै अने अम्बद में तो ते गुण पावे नहीं आचाय्य पद तो पांचपदा मांहि छै। अने अम्बद तो पांचपदा माहीं नहीं छै। ( ৸০ ৫০ २৩७)

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

अम्बडजीके शिष्योंने संथारा प्रहण करते समय अरिहंत सिद्ध, और महावीर स्वामीके नमस्कारके साथ ही अम्बडजीको भी नमस्कार किया था उन्होंने अरिहंत, सिद्ध, और भगवान महावार स्वामीको नमस्कार तो मोक्षार्थ किया हो और अस्वडजी को नमस्कार मोक्षार्थ नहीं किया हो इसमें कोई प्रमाण नहीं है। उस पाठमें साफ साफ खिखा है कि जिस अम्बडजीसे हम लोगोंने यावजीवन के लिये वाहर ब्रवको धारण किया है उनको नमस्कार है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अम्बडजी के शिष्यों ने अस्वडजीको वारह ब्रव धारण करानेका उपकार मान कर ही वन्द्रन नमस्कार किया है पर दूसरे किसी कारणसे नहीं। अतः इस दाखले से वाहर ब्रव धारण कराने वाला अपनेसे श्रेष्ठ श्रावकको वन्द्रन नमस्कार करना धर्मका कारण सिद्ध होता है सानवध सिद्ध नहीं होता वह पाठ यह है।

"अण्णमण्णस्स अंतिए एयमहं पडिसुणंति । अण्णमणस्स अन्तिए पडिसुणिता तिद्ण्डएय जाव एगंते एडेइ २ गंगं महाणहं आंगाहेंति २त्ता वालुआ संथाएए संथरंति । वालुयासंथारयं दुरुहिं-- तिवा२त्ता पुरत्थामिमुहा संपिलयंक निसन्ता करयत्र जाव कर्टु एवं वयासो नमोऽश्रुणं अरहंताणं जाव संपत्ताणं नमोऽश्रुणं अम्बद्धस्स परिव्वायगस्स अम्हं धम्मायरियस्स धम्मोवदेसगस्स पुर्व्विणं अम्हे अम्बद्धस्स परिव्वायगस्स अन्तिए धूलग पाणाइवाए पच्चक्खाए जाव जीवाए धूलगे मुसावाए थूलगे अदिण्णादाणे पच्चक्खाए जावजीवाए सन्वेमेंहुणे पच्चक्खाए जाव जीवाए धूलगे परिग्गहे पचक्खाए".

( ७ उवाई सूत्र प्रश्न १३ )

अर्थः---

अम्बद्धजीके शिष्योंने परस्पर पूर्वोक्त प्रकारकी प्रतिज्ञा करके सन्यासी वेपोचितसम्पूर्ण त्रिदण्ड झादिको एकांतस्थानमें रख कर गङ्गा नदीके तटपर जाकर वहां बालुकाम्य संथारा बनाया। उस पर स्थित होकर पूर्व दिशाकी ओर मुल करके पर्य्यांकासन जमाकर हाथ जोड़ कहने छो कि—नमस्कार हो अरिहंतोको यावत मोक्षमें पहुंचे हुए सिहोंको तथा नमस्कार हो भगवान महावीर स्वामीको जो मोक्षमें जानेकी इच्छा रखते हैं। हमारे धर्माचार्य्या धर्मोपदेशक अम्बद्धजीको नमस्कार हो जिनसे हमने स्थूलहिंसा, स्थूल मृवावाद, स्थूल अदत्ता दान, सब प्रकारका मथुन और स्थूल परिग्रहको यावजीवनके लिये परित्याग किया है।

यहां अम्बडनीके शिष्योंने संथारा प्रहण करते समय अरिहंत, सिद्ध, और भग-वान महावीर स्वामीके समान ही अम्बडनीको भी नमस्कार किया है। यदि अपनेसे श्रेष्ठ श्रावकको नमस्कार करना पाप होता तो वे अम्बडनीको नमस्कार क्यों करते? यदि कहो कि "अरिहंत, सिद्ध और भगवान महावीर स्वामीको नमस्कार तो उन्होंने मोक्षार्थ किया और अस्वडजीको लोक रीतिके अनुसार किया" तो इसमें कोई प्रमाण नहीं है बल्कि अरिहंत सिद्ध और महावीर स्वामीके साथ ही अस्वडजीका पाठ आनेसे उनका नमस्कार भी मोक्षार्थ हो सिद्ध होता है छौकिक रीतिके पाछनार्थ नहीं।

तथा अम्बद्धजीके शिष्य उस समय संथारा पर बैठे हुए थे वहां छौकिक रीतिके पालनका प्रसंग नहीं था। उस समय छोकोत्तर रीतिके पालनका प्रसंग था तदनुसार ही उन्होंने अरिहंत सिद्ध और भगवान् महावीरको तथा अम्बद्धजीको भी नमस्कार किया था। अतः अरिहंत आदिके नमस्कारको धर्मका अंग मानना और अम्बद्धजीके नमस्कारको धर्मसे बाहर कायम करना अज्ञान है।

इस पाठमें अम्बडजीके लिये परिव्राजक पदका प्रयोग देख कर सन्यास धर्मके नातेसे अम्बडजीको नमस्कार करनेकी कल्पना करना भी मिथ्या है क्योंकि इस पाठमें साफ साफ शिष्योंने कहा है कि जिनके पास हमने स्थूळ प्राणातिपात यावत् स्थूळ परिश्रहका प्रत्याख्यान किया था उस अम्बडजीको नमस्कार है। यदि सन्यास धर्म के सम्बन्धसे शिष्योंने नमस्कार किया होता तो यहां वे प्राणातिपात आदिके प्रत्याख्यान का उपकार क्यों बतलाते बल्कि यह कहते कि जिस अम्बडजीसे हमने सन्यास धर्म प्रहण किया था उनको मेरा नमस्कार हो। यहां मूळ पाठमें साफ साफ बारह व्रत धारण करानेका उपकार मान कर ही अम्बङ्जीको शिष्योंके द्वारा नमस्कार किये जानेका कथन है परन्तु सन्यास धर्मका उपदेशक गुरु मानकर अम्बडजीको नमस्कार करनेका कथन है परन्तु सन्यास धर्मका उपदेशक गुरु मानकर अम्बडजीको नमस्कार करनेका कथन नहीं है। अतः इस पाठमें अम्बडजीके लिये परिव्राजक पदका प्रयोग देख कर सन्यास धर्मके सम्बन्धानुसार उनके शिष्योंका नमस्कार बतलाना अज्ञान है।

यदि कोई कहे कि "अम्बर्ड जीके शिष्योंने सन्यास धर्मके सम्बन्धानुसार यदि अम्बर्ड जीको नमस्कार नहीं किया था तो यहां मूळ पाठमें उन्होंने अम्बर्ड जीके िळये अमणोपासक ऐसा विशेषण क्यों नहीं लगाया ?" तो इसका उत्तर यह है कि "जिन" धर्म का महत्व प्रकट करनेके िळये शास्त्रमें जगह जगह अम्बर्ड जीके िळये "अमणोपासक" यह विशेषण नहीं लगाकर परिव्राजक यह विशेषण ही लगाया है कद्नुसार यहां भी अमणोपासक ऐसा नहीं कह कर परिव्राजक ही कहा है क्योंकि इस विशेषणसे शीघ ही यह बात बुद्धिगोचर हो जाती है कि सन्यास धर्मकी अपेक्षासे अमणोपासकोंका धर्म भी श्रेष्ठ है अतएव अम्बर्ड जीने सन्यास धर्मका परित्याग करके आवक धर्मको स्वी-कार किया था अन्यथा शास्त्रमें जो अम्बर्ड जीके लिये परिव्राजक पद दिया है वह सर्वथा असंगत ठहरेगा क्योंकि जिस समय अम्बर्ड जीके शिष्योंने संथारा पर बैठ कर अम्बर्ड असंगत ठहरेगा क्योंकि जिस समय अम्बर्ड जीके शिष्योंने संथारा पर बैठ कर अम्बर्ड

जीको परिव्राजक कहा है उस समय अम्बडजीने परिव्राजक कर्मको छोड़ दिया था वे परिव्राजक धर्मका आचरण उस समय नहीं करते थे फिर उन्हें परिव्राजक ऐसा विशेषण लगा कर कहनेका कोई दूसरा कारण नहीं है। जैसे कोई गृहस्थ गृहस्थाश्रमको छोड़ कर साधु हो जाता है तो उसे साधु हो जानेपर गृहस्थ ऐसा विशेषण लगाकर नहीं कहते क्योंकि उस समय उसने गृहस्थाश्रमको छोड़कर साधुता ग्रहण कर ली है। उसी तरह अम्बडजी सन्यास धर्मको छोड़कर उस समय श्रमणोपासक हो गये थे फिर उस समय उन्हें परिव्राजक ऐसा विशेषण लगा कर बतलाना उचित नहीं हो सकता। अतः यह मानना होगा कि जिन धर्मके पूर्वोक्त महत्वको प्रकट करनेके लिये ही मूलपाठमें अम्बडजीको श्रमणोपासक नहीं कह कर परिव्राजक कह कर बतलाया है। अतः अम्बडजीके लिये परिव्राजक पदका प्रयोग होनेसे परिव्राजक धर्मके सम्बन्धसे अम्बडजीको नमस्कार करनेकी ग्रहणणा मिथ्या समझनी चाहिये।

जिस समय श्रावक धर्मानुसार अम्बडजीके शिष्य संथार। प्रहण कर रहे थे उस समय कुप्रावचितक धर्मका उपकार मानकर कुप्रावचितक धर्माचार्य्यको वे किस प्रकार नमस्कार कर सकते थे यह बुद्धिमानोंको विचारना चाहिये क्योंकि इस कार्य्यमें वहीं वस्त्रनीय पूजनीय हो सकता है जो इसका समर्थन करता हो परन्तु संथारा प्रहण करनेको बुरा बतलाने वाला कुपावचितक धर्माचार्य्य संथारा प्रहण करने वालोंको वन्दनीय और नमस्कार करने योग्य नहीं हो सकता है। इस लिये अम्बडजीके शिष्योंने बारह अन प्रहण करानेका उपकार मान कर ही अम्बडजी को वन्दन नमस्कार किया था परिवाजक धर्मका उपकार मानकर नहीं।

तथा जिसमें ३६ गुण विद्यमान हों वही धर्माचार्थ्य होता है यह कोई नियम नहीं है क्योंकि ठाणांग सूत्रके अन्दर कई आचार्थ्य ऐसे भी कहे हैं जिनमें ३६ गुण नहीं पाये आते तथापि शास्त्र उन्हें धर्माचार्थ्य वतलाता है।

वह पाठ यह है--

"पव्यायणायित्ये नाम मेगे नो उबहाबणायित् उबहाबणा-यित् नाम मेगे नो पव्यायणायित् । एगे पव्यायणायित्वि उबहा-बणायित् वि । एगे नोपव्यायणायित् नो उबद्ठाबणायित् धम्मा-यित्"

"चत्तारि आयरिया पन्नत्ता तंजहा—उद्दे सनायरिए नाम मेगे नो वायणायरिए धम्मा यरिए। चत्तारि अन्तेवासी पं० तं० पव्याय- णान्तेबासी नाम मेगेणो उबद्ठावणान्तेवासी धम्मंतेबासी। बत्तारि अन्तेवासी पं० तं० उद्देसणान्तेवासी धम्मंतेवासी नाम मेगे नो बायणान्तेवासी धम्मंतेवासी''

( ठाणांग ठाणा ४ उद्देशा ३ )

सर्थः--

आवार्य्य वार प्रकारके होते हैं। जो दीक्षा देते हैं परन्तु छेदोपस्थापन चारित्र नहीं देते। वे प्रवाजनाचार्य्य कहलाते हैं जो छेदोपस्थापन चारित्र देते हैं पर दीक्षा नहीं देते वे उपस्थापनाचार्य्य कहलाते हैं जो दीक्षा तथा छेदोपस्थापन चारित्र दोनों ही देते हैं वे उभवाचार्य्य कहलाते हैं। तथा जो दीक्षा छेदोपस्थापन चारित्र नहीं देते किन्तु धर्मीपदेश मसत्र देते हैं वे धर्माचार्य्य कहलाते हैं।

िर दूसरी तरहसे आचार्य्य चार प्रकारके होते हैं। जो अङ्गोंको पड़ने योग्य बना देते हैं परन्तु पढ़ाते नहीं हैं वह उद्देशनाचार्य्य कहलाते हैं जो अङ्गोंको पढ़नेके योग्य नहीं बनाते परन्तु अङ्गोंको पढ़ाते हैं वे बाचनाचार्य्य कहलाते हैं। जो पूर्वोक्त दोनों ही कार्य्य करते हैं वह उभयाचार्य्य कहलाते हैं। जो ब अङ्गोंको पढ़ने योग्य बनाते हैं और ब अङ्गोंको पढ़ाते ही हैं किन्तु धर्मका उपदेश देते हैं वे धर्मा चार्य्य कहलाते हैं।

इसी प्रकार शिष्योंके भी चार भेद कहे हैं। जो एक आचार्यसे दीक्षा मान्न ग्रहण करता है पर उन्होंसे छेदोपस्थापन चारित्र नहीं ग्रहण करता वह प्रवाजन।स्तेवासी कहलाता है। जो छेदो पस्थापन चारित्रका ग्रहण किसी एकसे करता है परन्तु दीक्षा ग्रहण नहीं करता वह उपस्थापना न्तेबासी कहलाता है जो दोनों ही एक आचार्यसे ग्रहण करता है वह उसका उभयान्तेबासी कहलाता है। जो न तो किसी एक आचार्यसे दीक्षा ग्रहण करता है और न छेदोपस्थापन चारित्र ग्रहण करता है किन्तु अर्थोपदेश मात्र छेता है वह उसका धर्मान्तेवासी कहलाता है।

किर भी किष्य कार प्रकारके होते हैं। जो जिससे अङ्गोंको पदनेकी योग्यता प्राप्त करता है परन्तु अङ्गोंको उससे पदना नहीं वह उसका उद्देशनान्तेवासी कहलाता है जो जिससे अङ्गोंको पदता है पर उनके पदनेकी योग्यता दूसरेसे प्राप्त किया होता है वह उसका वाजानान्तेवासी कहलाता है। जो दोनो ही कार्य्य एक ही आचार्यसे करता है वह उसका उअ-वान्तेवासी कहलाता है। जो जिससे न तो अङ्गोंके पदनेकी योग्यता ही प्राप्त करता है और न अङ्गोंको पदता ही है किन्तु धर्मोपदेश मात्र लेता है वह उसका धर्मान्तेवासी कहलाता है।

यहां ठाणाङ्गके मूछ पाठमें जो न तो दीक्षा देता है और न छेरोपस्थान चारित्र देता है तथा जो न तो अङ्गोंको पढ़ने योग्य ही बनाता है और न अङ्गोंको पढ़ाता ही है किन्तु धर्मका उपदेश मात्र करता है उसे धर्माचार्य कहा है। इसिंख्ये जो कोई मनुष्य धर्मोपदेश करता है वह धर्माचार्य होता है अतएव इस पाठकी टीकामें लिखा है कि

"आचार्य्य सूत्र चतुर्थ भंगे यो न प्रव्राजनया नचोत्थापनयाचार्य्यः सकः इत्याह धर्माचार्य्य इति प्रतिबोधक इत्यर्थः आहच धम्मो जेणुवइहो सो धम्म गुरु गिहीव समणोवा कोवि तिहिं संपउनो दोहिवि एक्केक्क्गोणेव"

अर्थात् आचार्यं सुत्रके चतुर्थभङ्ग में जो न दीक्षा देता है और न छोदोपस्थापन चारित्र ही देता है वह कौन है ? तो इसका उत्तर यह है कि वह धर्मका प्रतिवोध देने वाला पुरुष है। कहा भी है जिसने धर्मका उपदेश दिया है वह चाहे गृहस्थ हो या श्रमण हो वह धर्माचार्य कड्लाता है। इनमें कोई तो दीक्षा, छेदोपस्थापन चारित्र और धर्म इन तीनोंके आचार्य्य होते हैं और कोई दो के आचार्य्य होते हैं और कोई एक एक के आचार्या होते हैं।

यहां टीकाकारने उक्त गाथा छिख कर स्पष्ट बतला दिया है कि जो धर्मोष्दंश देता है वह चाहे अमण हो या गृहस्थ हो धर्माचाय्य कहलाता है अम्बडजीने अपने शिष्योंको वारह ब्रत रूप धर्मका उपदेश दिया था किर वह उनके धर्याचार्य्य करों नहीं हो सकते ? अतएव मृलपाठमें अम्बडजीके शिष्योंने अम्बडजीको धर्माचार्य्य बतला कर उनसे बारह ब्रत धारण करनेकी बात कही है इसलिये यह निःसंदेह सिद्ध होता है कि अम्बडजीके शिष्योंने उन्हें लोकोत्तर धर्मका आचार्य समझ कर ही नमस्कार किया था सन्यास धर्मका उपदेशक समझ कर नहीं।

बारह व्रत धारी श्रावक कुप्रवाचितक धर्माचार्य्यको राजामियोगादि छः कारणों के विना वन्दन नम्मूकार नहीं करते जैसे कि शकडाल पुत्र पहले गोशालकका शिष्य था पश्चात् महाबीर स्वामीसे बारह व्रत धारण करनेपर उसने गोशालकको वन्दन ममस्कार नहीं किया था क्योंकि ऐसा करनेसे उसके समिकतमें अतिचार आता। उसी तरह अम्बडजीके शिष्योंने भी अम्बडजीको कुपावचितक धर्माचार्य्य समझ कर बन्दन नहीं किया था क्योंकि ऐसा करनेसे उनके समिकतमें अतिचार आता किन्तु उन्हें बारह व्रत रूप धर्मका उपदेशक जान कर नमस्कार किया था। अतः अम्बडजीके शिष्यों से अम्बडजीको कुप्रावचितक धर्माचार्य्यके सम्बन्धसे नमस्कार करनेकी प्रक्षपणा करके अपनेसे अधिक गुणवान् श्रावकको नमस्कार करनेमें पाप बतलान। अज्ञानियोंका कार्य्य समझना चाहिये।

[ बोल ४ समाप्त ]

( प्ररूपक)

ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा ५ के अन्दर पांच कारणोंसे जीवको सुलभवोधी होना कहा है। वह पाठ यह है—

"पंचिहं ठाणेहिं जीवा सुलभ वोधियत्ताए कम्मं पकरेंति। तंजहा अरिहंताणं वन्नं बद्माणे जाब विवक्कतवबंभचेराणं देवाणं वन्नं वद्माणे"

( ठाणांग ठाणा ५ उद्देशा २ )

अर्थः—

अर्थात् पांच कारणोसे जीव छलभवोधी होनेके कर्म करते हैं। जैसे कि-अरि तो कौ यावत् परिपक्त ब्रह्मचर्य्य वाले देवों को वर्ण (प्रशंसा) बोलनेसे।

यहां जिनके ब्रह्मचर्या और तप परिपक्ष हो गये हैं ऐसे देवोंके गुणानुवाद करने से भी सुलभवोधी होना कहा है परन्तु वे देवता साधु नहीं हैं फिर उनकी प्रशंसा करनेसे जीव सुलभवोधी कर्म क्यों बांधता है ? इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि साधुसे इतर का विनय करना भी एकान्त पाप नहीं है किन्तु सग्यग्दृष्टि पुरुषके प्रति विनय करना सुलभ वोधी होनेका कारण है। इस प्रकार जब कि सम्यग्दृष्टि पुरुषके गुणानुवाद करनेसे जीव सुलभवोधी हो जाता है तब फिर उसकी सेवा भक्ति और वन्दन नमस्कार आदि शुश्रूषा विनय करनेसे पाप कैसे हो सकता है ? उससे तो और अधिक धर्म ही होगा।

जिस समय तीर्थं कर जन्मधारण करते हैं उस समय वह साधु नहीं होते तथापि इन्द्रादि देवता उनको अपनेसे अधिक सम्यक्त्व आदि गुणोंसे युक्त जान कर भिक्त-पूर्वक वन्द्रना और स्तुति करते हैं परन्तु भ्रमविध्वंसनकारके हिसाबसे यह वन्द्रना सावध उहरती है क्योंकि वह साधुसे इतरको की जाती है लेकिन शास्त्र ऐसा नहीं कहता वह तो इस वन्द्रनाको कल्याणका कारण बतलाता है तथा दिक्कुमारियोंने भी अपनेसे सम्यव्त्व आदि गुणोंमें श्रेष्ठ जान कर जन्मते तीर्थं कर और उनकी माताको बन्द्रना नमस्कार और गुणमाम किया है। इस दाखलेसे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अपनेसे सम्यक्त्व आदि गुणोंमें श्रेष्ठ पुरुषको बन्द्रन नमस्कार करना धर्मका ही कारण होता है भ्रमविध्वंसनकार के कथनानुसार एकान्त पाप नहीं होता अन्यथा इन्द्रादि देवता जन्मते तीर्थं कर की, और दिक्कुमारी गण तीर्थं कर की बन्द्रना और स्तुति क्यों करते हैं ? अतः साधुसे इतर अपनेसे श्रेष्ठ सम्यन्दिष्ट पुरुषके प्रति शुभूषा विनय करनेमें पाप बतलाना अज्ञानियों का कार्य्य समझना चाहिये

दिक्कुमारियों ने तीर्थंकर और उनकी माता का गुण श्राम किया था वह पाठ यह है—

"जेणेव भगवं तित्थयरं तित्थयर माया य तेणेव उवागच्छंति र त्ता भगवं तित्थयरं तित्थयर मायरंच तिक्खुत्तो आयाहिणं पयाहिणं करेंतिता पत्तेयं करयल परिगाहिणं सिरलावत्तं मत्थए अंत्रिलं कहु एवं वयासी णमोऽत्थुते रयण कुच्छि घारिके जगप्पईव दीविए सद्य जग मंगलस्स चक्खुणो अमुत्तस्स सव्यजगजीव वच्छलस्स हियकारग मग्गदेसिय पागिद्धि विभुय भुस्स जिण्णस्स णाणिस्स नायगस्स बुहस्स वोहगस्स सव्य लोग नाहस्स निम्ममस्स पवरकुलसमु भ्यवस्स जाईए खत्तियस्स जीस लोगु त्तमस्स जणणी घण्णासि तं पुण्णासि कयत्थासि अम्हेणं देवाणुष्पिए अहेलोगवत्थव्याओ अहिद्सा कुमारी महत्तरिआओ भगवओ तित्थयरस्स जम्मण महिमं करिस्सामो तण्णं तुब्भेहिं न भोइव्वं"

(श्री जम्बूद्वीप पन्नित्त )

अर्थ :—

दिक मारियों ने भनवान तीर्थं कर और उनकी माताक पास आकर तीन बार परिक्रमा दे कर शिरपर अंजिल बांघ कर कहा कि—हे रत्नकृक्षिषारिक ? तुम्हारे लिये मेरा नमस्कार है। हे देवि! संसार की सम्पूर्ण बस्तुओं को दीपकी तरह प्रकाशित करने वाले तीर्थं कर देवको तुम उत्पन्न करनेवालीं हो जो जगतके सम्पूर्ण पदार्थों का यथार्थ स्वरूप दिखलाने वाले नेत्रके समान हैं जिनकी हाणी सब प्राणियोंका उपकार करने वाली सम्यग्जान, दर्शन, और चारित्र का उपदेश देने वाली, सब व्यापक तथा सबके हृद्यमें प्रवेश करनेवाली है। जो तीर्थं कर देव हाग हो बको जीतनेवाले उत्कृष्ट ज्ञानके स्वामी नायक और बुद्ध यानी सब पदार्थों के यथार्थ स्व-रूप को जानने वाले हैं जो सब प्राणियों के हृद्यमें वोधि वोज के स्थापक और सबकी रक्षा करने वाले और सबके वोधक हैं जो ममतारहित उत्तमकुलमें जनमे हुए क्षत्रिय वंश-धर हैं। ऐसे तीर्थं कर देवकी त् जाननी है इसलिये हे देवि! त् धन्य है पुण्यवती है और कृतार्थ है। हे देवि! हम लोग अधोलोकमें निवास करनेवाली दिक मारिका हैं हम तीर्थं कर देवके जानमकी महिमा करंगी अतः आप किसी प्रकारका भय न करें।

यहां दिक्कुमारियों द्वारा तीर्थङ्का और उनकी माताको वन्दना नमस्कार किया जाना तथा उनका गुणप्राम किया जाना कहा है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अपने से अधिक गुणवान सम्यग्दृष्टिको वन्द्रना नमस्कार करना तथा उसका गुणानुवाद करना धर्म है पाप नहीं है तथापि श्रमविध्वंसनकार अपनेसे श्रेष्ठ सम्यग्दृष्टिके गुणानुवाद्को तो धर्म और वन्द्रना नमस्कार को पाप बतलाते हैं यह इनका व्यामोह है। जब कि अपने से अधिक सम्यग्दृष्टिके गुणप्राम करनेमें धर्म होता है तब फिर वंद्रना नमस्कार करने से पाप करेसे हो सकता है? यह विचारना चाहिये। अतः अपनेसे श्रेष्ठ सम्यग्दृष्टि पुरुष की वंद्रना नमस्कार को पाप कायम करना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये।

## [ बोल ५ वां समाप्त ]

(प्रेरक)

जन्मते तीर्ध करको इन्द्रने, तथा जन्मते तीर्धद्वर और उनको माता को दिकुमारियोंने वंदन नमस्कार और गुगमाम किये थे इस दाखलासे यद्यपि अपने से श्रेष्ठ सम्यग्दृष्टि पुरुषका वंदन नमस्कार करना तथा उनका गुणमाम करना धर्म सिद्ध होता है तथापि श्रमविध्वंसनकार इस बातको मिध्या सिद्ध करनेके लिये श्रम० ए० २८४ के ऊपर जम्बूद्धीप पन्नति का मूलपाठ लिख कर उसकी समाद्योचना करते हुए लिखते हैं कि—

"अथ इहां कह्यो तीर्ध कर जन्म्या ते द्रव्य तीर्थङ्करने इन्द्र नमोऽत्थुणं गुणे नम-स्कार करे ते पिण इन्द्रनी रीति हुन्ती ते सांचवे पिण धर्म जाणे नहीं। तीण ज्ञान सहित इन्द्र एकावतारीने पिण पर पुठे जनम्या छतां द्रव्य तीर्थङ्कर नो विनय करे नमोऽत्थुणं गुणे ते छीकिक संसारनी रीति सांचवे पिण मोक्ष हेते नहीं।" (अ० ५० २८४)

इसका क्या समाधान ?

( प्रक्रप )

जन्मते तीर्थक्करको वंदना नमस्कार, इन्द्र धर्म जान कर नहीं करते इसमें कोई प्रमाण नहीं है। यदि कहो कि मूलपाठमें "जीय मेयं" ऐसा पाठ आया है और इस पाठका अर्थ यह है कि इंद्र जनमते समय तीर्थकरको वंदना नमस्कार करना अपना पुराना आचार बतलाता है अर्थात् पुराने इंद्रोंने पुराने तीर्थकरोंको धंदन नमस्कार किया है इसिख्ये बतमान इंद्र भी वर्तमान तीर्थकरको वंदना नमस्कार करके पुरातन रीतिका पालन करता है पर इस कार्य्यको वह धर्म समझ कर नहीं करता तो यह मिथ्या है क्योंकि केचल ज्ञान उत्तरन होने पर जहां देवताओंने तीर्थकर को वंदना नमस्कार किया है वहां भी "जीय मेयं देवा" यही पाठ आया है। 'अर्थात् हे देवनताओं! तीर्थकरोंको वंदन नमस्कार करना तुम्हारा पुराना आचार है।' फिर तो अमिव्यंसनकारके हिसाबसे केवल ज्ञान उत्तरन होने पर भी तीर्थकरको वंदना नमस्कार

करना धर्म नहीं होना चाहिये क्योंकि उस समय भी पुराने आचारके अनुसार ही वंदन नमस्कार करना कहा है परन्तु यदि केवल ज्ञान होने पर तीर्थंकरको वन्दना नमस्कार करना पुराने रिवाजके अनुसार किये जाने पर भी पाप नहीं है किन्तु धर्म है तो उसी तरह जनमते तीर्थंकर को पुराने रिवाजके अनुसार किया जाने बाला इन्द्रका वन्दन नमस्कार भी पाप नहीं है किंतु धर्म है।

जैसे जनमते समय इन्द्राहि देव भगवान्की जनम महिमा करनेके छिये आते हैं उसी तरह केवल ज्ञान उत्पन्न होने पर भी केवल ज्ञानकी महिमा करनेके लिये भगवान्के पास वे आते हैं। शास्त्र के अन्दर जनम महिमाके पाठका संकोच करके पांचों कलया-णोंका पाठ आया है अतः सभी पाठोंमें जनम महिमाके पाठके समान ही "जिय मेयं" यह पाठ समझना चाहिये। तथा लोकान्तिक देवता जहां तीर्थकर को प्रतिवोध देनेके लिये आते हैं वहां भी पूर्व पाठका सङ्कोच करके "निय मेयं" यह पाठ आया है। इस लिये जो लोग "जिय मेयं" ऐसा पाठ आनेसे जन्मते तीर्थकर को इन्द्र का बन्दन नमस्कार किया जाना पाप बतलाते हैं उनके हिसाबसे पांचो कल्याणोंके समय जो देवता भगवान को वन्दन नमस्कार करते हैं उन सभीको पाप ही कहना चाहिये तथा लोकानितक देवता पुराने रिवाजके अनुसार जो तीर्थकर देवको प्रतिवोध देनेके लिये आये हैं वहांका पाठ यह है—

"तत्तेणं तेसिं लोगंतियाणं देवाणं पत्तेयं २ आसणाइं चलंति।
तहेवजाव अरहंताणं निक्खममाणं संवोहणं करेत्तएति तंगच्छामोणं
अम्हेऽवि मिल्लस्स अरहतो संवोहणं करेमित्ति कहु एवं संपेहेंति २ उत्तर पुरच्छिमं दिसिभायं वेउव्विय समुग्घाएणं समोहणंति २ संखिज्ञाइं जोयणाइं एवं जहा जंभगा जाव जेणेव मिहिला रायहाणी
जेणेव कुम्भगस्स रण्णो भवणे जेणेव मिल्ली अरहा तेणेव उवागच्छंति २ अंतलिकखपडिवन्ना सिखंखिणिआइं जाववत्थातिं पव
रपिरहिया करयल ताहिं इट्ठा एवं वयासी वुज्झाहि भगवं लोग
नाहा पवत्तेहिं धम्मतित्थं जीवाणं हिय सुख निस्सेयसकरं भविस्सतोत्ति कहु दोबंपि तचंपि एवं वयंति २ मिल्ले अरहं वंदंति नमंसंति २ जामेव दिसं पाउसुया तामेव दिसं पिड गया।"

इस पाठमें जाव शब्दसे जिस पूर्व पाठका संकोच किया गया है। बह पाठ यह है—

"तएणं लोगंतिया देवता आसणाइं चलिताइं पासंति पासंतिसा ओहिं पाउज्जंति २ मिल्लं अरहं ओहिणा आभोऐंति २ । इमेया-रूवे अज्बत्थिए जाव समुष्पिज्ञत्था एवं खलु जम्बू द्वीवे दीवे भारए वासे मिथिलाए कुम्भगस्म मल्ली अरहा निक्खिमस्सामीत्ति मनं पहारेंति तंजीयमेयं तीय पच्चुपन्न मणागयाणं लोगंतियाणं"

इस पाठमें "जीयमेयं" यह वाक्य आया है और पूर्व लिखित पाठमें जाव शब्द से इसी पाठका संकोच किया है। इस लिये उस पाठमें भी "जीय मेयं" इस वाक्यका सद्भाव है। ऐसी दशामें छोकान्तिक देवताओं जे जित आचारके अनुसार जो मिल्लिनाथ जीको प्रतिबोध दिया है उसे भी श्रम० कारके हिसाबसे सावद्य ही कहना चाहिये। यदि "जीयमेयं" इस पाठके होनेपर भी प्रतिवोध देना सावद्य नहीं है तो जित आचारके अनुसार जनमते तीर्थकरको इन्द्रका वन्दन नमस्कार भी सावद्य नहीं है। अब उक्त पाठ का पाठकोंके ज्ञानार्थ अर्थ किया जाता है—

अर्थ :—

इसके अनन्तर छोकान्तिक देवताओं के प्रत्येकके आसन डोछने छगे। यह देखकर देव-ताओं ने अविध ज्ञानका प्रयोग करके अरिष्ट त मिछिनाथजीको समझा। प्रश्नात् उनके मनमें यह निश्चय उत्पन्न हुआ कि जम्बू द्वीपके भारतवर्षमें मिथिछा नगरीके राजा कुम्भककी पुत्री भगवान् मिछिनाथजी दीक्षा छेनेका विचार कर रहे हैं। अतः भूत भविष्यत और वर्तमान काछका हमारा जित आचार है 'कि तीर्थकरोंके पास जाकर हम उनको प्रतिवोध देते हैं। इस आचारके अनुसार भगवान् मिछिनाथजीके पास भी जाना चाहिये। यह सोवकर छोकान्तिक देवताओंने ईशान कोण में जाकर वैकिय समुद्धात किया। और संख्यात योजनका दण्ड निकाछ कर उत्तर वैकिय शरीर-बनाया। उसे बनाकर वे देवता जम्बक देवोंकी तरह मिथिका नगरीके कुम्मक राजाके मकानपर भगवान् मिछिनाथजीके पास आये। वहां आकाशमें स्थित घृष्टूक बजाते हुए उत्तम चस्त्र पहने हुये हाथ जोडकर मधुर वचनोंसे कहने छगे कि हे भगवन् ! हे छोकनाथ! प्रतिवोध प्राप्त करो और धर्म तीर्थको प्रवृत्ति करो जिसमें जीवोंको हित छख और निःश्चेयसकी प्राप्ति हो। इसी प्रकार दो तीन बार कहकर और चन्दना नमस्कार करके छोकान्तिक देवता जहांते आये थे वहीं वापस चछे गये।

यहां भी जित आचारके अनुसार ही छोकान्तिक देवताओंका मल्छिनाथ भग-वानको प्रतिवोध देना कहा है। फिर इसे भी भ्रमविध्वंसनकारको सावद्य ही समझना चाहिये। यदि कहो कि भगवान्के जन्म समयमें देवता छोग बहुतसा आरंभ समारंभ भी करते हैं वह जैसे सावद्य है उसी तरह उस समयका वन्दन नमस्कार भी सावद्य है तो किर केवछ ज्ञान होने पर भी भगवान्को वन्दना नमस्कारार्थ देवता छोग आते हैं और आरंभ समारंभ करते हैं किर उस आरंभ समारंभकी तरह उस समयका वन्दना नमस्कार सावद्य क्यों नहीं माना जाता ? अतः जैसे केवछ ज्ञान होने पर देवता छोगोंके गमना गमन आदि रूप कियाके सावद्य होने पर भी भगवान्का वन्दन। नमस्कार सावद्य नहीं होता उसी तरह जन्मोत्सवमें भी आरंभ समारंभके सावद्य होने पर भी भगवान्को वन्दन नमस्कार करना सावद्य नहीं होता किन्तु धर्म होता है इस प्रकार शास्त्रीय प्रमाणसे अपनेसे अधिक गुणवान सम्यग्टिंग का शुश्रूषा विनय करना धर्म सिद्ध होता है पाप नहीं। अतः साधुके सिवाय दूसरोंके विनयको सावद्य कहना एकान्त मिथ्या समझना चाहिये।

#### बोल ६ समाप्त

(प्रेरक)

भ्रमिविध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन पृष्ठ २८१ के ऊपर लिखते हैं कि "इहां चक्र हपनो सुण्यो तिहां भरतजी इसो विनय कीधो पछे चक्र कने आवी पृजा कीधी। ते संसाररी रीते पिण धर्म हेते नहीं। तिम अम्बडने चेलां पिण आपरो निज्ञ गुरु जाण गुरुनो रीति सांचवी पिण धर्म न जाण्यो" इत्यादि। (भ्र० पृ० २८१)

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भरतने जो चक्रकी पूजा की थी उसका दृष्टान्त अम्बर्डजीके साथ देना अज्ञान है क्योंकि चक्र तो प्रत्यक्ष हो स्थावर एकेन्द्रिय और मिथ्यात्वी है। उसकी पूजा करना मिथ्यात्वीकी पूजा करना है जो सम्यग्दृष्टिके छिये धर्मका कारण नहीं है अपितु उसके अतका अतिचार है। परन्तु अम्बर्डजी बारह ब्रत धारी श्रावक और सम्यग्दृष्टि थे। उनको बन्दना नमस्कार करना सम्यग्दृष्टिको बन्दना नमस्कार करना है। अतः वह चक्र पूजाकी तरह छोकिक रीतिके पाछनाथ नहीं है किन्तु धर्मार्थ है। अतः चक्र पूजाका दृष्ट्यान्त देकर अम्बर्डजीके बन्दन नमस्कारको सावद्य बतछाना अज्ञान है।

(प्रेरक)

श्रावककी सेवा भक्ति करनेसे क्या फल मिलता है। यह सप्रमाण बतलाइये ?

(प्ररूपक)

भगवती सूत्र शतक २ उद्देशा ५ में श्रावककी सेवा भक्ति करनेका शास्त्र श्रवणसे लेकर मोक्ष पर्य्यन्त फल बतलाया है। वह पाठ यह है—

'तहा रूवेणं भन्ते! समणंवा माहनंवा पञ्जाबासमाणस्स कि' फला पञ्जापासणा? गोयमा! सवणफला सेणं भन्ते! सवणे किं फले। णाणफले, सेणं भन्ते! णाणे किंफले विण्णाणफले। सेणं भन्ते विण्णाणे कि' फले पचक्खाण फले। सेणं भन्ते! पचक्खाणे किं फले, संजम फले। सेणं भन्ते! संजमे किं फले, अणहणय फले। एवं अणण्हए तव फले तवे बोद्रारण फले बोद्रारणे अकिरियाफले। सेणं भन्ते! अकिरिया किं फला सिद्धिपज्ञवसाणफला पण्णेत्ता गोयमा!''

( भ० श० २ ड० ५)

अर्थ :--

हे भगवन् तथा रूपके श्रमण और माहनकी सेवा करनेसे क्या फल होता है? (उत्तर) हे गोतम! शास्त्रका (धर्मका) श्रवण फल होता है। (प्रश्न) हे भगवन् ! शास्त्रके श्रवणसे क्या फल होता है। (उत्तर) हे गोतम! शास्त्रीय सिद्धान्तका ज्ञान प्राप्त होता है। (प्रश्न) क्वानसे क्या फल मिलता है? (उत्तर) ज्ञानसे त्यागने योग्य और स्वीकार करने वोग्य वस्तुका विवेक (विज्ञान) फल प्राप्त होता है। (प्रश्न) विज्ञानका क्या फल होता है? (उत्तर) विज्ञानसे पापोंका प्रत्याख्यान होता है। (प्रश्न) पापोंके प्रत्याख्यानसे क्या फल होता है? (उत्तर) पापोंके प्रत्याख्यान करनेसे संयमकी प्राप्ति होती है। (प्रश्न) संयमका क्या फल होता है? (उत्तर) संयमसे आश्रवका निरोध होता है। (प्रश्न) आश्रव निरोधसे क्या फल होता है। (उत्तर) आश्रवके निरोधसे तप रूप फल होता है। (प्रश्न) तपसे क्या फल मिलता है? (उत्तर) तपसे कर्मों की निजरा होती है। (प्रश्न) निर्जराका क्या फल है? (उत्तर) विर्जरा से योगोंका निरोध होता है। (प्रश्न) योग निरोधका क्या फल है? (उत्तर) योग निरोधसे सब फलोंका अन्त स्वरूप मोश्न प्राप्त होता है।

इस पाठमें तथा रूपके श्रमण और माहनकी सेवा भक्ति करनेसे धर्म श्रवणसे लेकर मोक्ष पर्य्यन्त फल मिलना कहा है और इस पाठकी टीकामें स्पष्ट लिखा है कि श्रमण नाम साधुका और माहन नाम श्रावकका है। वह टीका यह है "श्रमण: साधुर्मा-हन: श्रावकः"। अतः इस पाठसे श्रावककी सेवा भक्ति करना धर्म सिद्ध होता है। अतः

जो श्रावश्वकी सेवा भक्ति भौर वन्द्रन नमस्कार करनेसे एकान्त पाप बतलाते हैं उन्हें उत्सूत्रवादी समझना चाहिये।

यदि कोई कहे कि भगवती सूत्रके इस पाठमें जो श्रमण और माहन शब्द आये हैं वे एक साधुके ही बोधक हैं माहन शब्दका श्रावक अर्थ नहीं है तो यह बात प्रथम तो उक्त टीकासे ही विरुद्ध है क्योंकि उक्त टीकामें माहन शब्दका स्पष्ट श्रावक अर्थ लिखा है। दूसरा अन्य तीर्थियोंके लिये भी श्रमण, माहन, शब्द आये हैं उनका अर्थ एक साधु ही नहीं किया है किन्तु श्रमण शब्दका अर्थ शाक्यादि और माहन शब्दका ब्राह्मण अर्थ किया है। इस प्रकार जैसे अन्य तीर्थियोंके विषयमें कहे हुए श्रमण और माहन शब्दका मिन्न मिन्न ही अर्थ है उसी तरह स्वतीर्थींके लिये आये हुए श्रमण और माहन शब्दका भी मिन्न मिन्न ही अर्थ है पर एक साधु ही नहीं। जैसे कि सुयगडांग सूत्रके दूसरे श्रुतस्कन्धके दूसरे अध्ययनमें यह पाठ आया है—

"तत्थणं जेते समणा माहना एव माइक्खांति जाव परुवेंति सब्वे पाणा जाव सब्वे सत्ता हन्तव्या"

अर्थ :—

जो श्रमण माहन यह प्ररूपणा करते हैं कि सब प्राणियोंका वध करना धर्म है वे परमार्थ को नहीं जानते ।

यहां अन्य तीर्थींके लिये श्रमण और माहन शब्दका प्रयोग हुआ है। इनका अर्थ टीकाकारने भिन्न भिन्न ही किया है। अर्थात् श्रमण शब्दका शाक्यादि और माहन शब्दका ब्राह्मण अर्थ किया है और इस बातको श्रमविध्वंसनकारने भी स्वीकार किया है। जैसे कि श्रमण ए० २९४ पर लिखा है कि "तिम अन्य तीर्थींमें श्रमण शाक्यादि माहन ते ब्राह्मण, ए अन्यतीर्थींना श्रमण माहन कह्या" अतः जैसे इस पाउमें श्रमण माहन शब्दका एक साधु ही अर्थ न होकर भिन्न भिन्न अर्थ होत्ता है उसी तरह भगवती सुत्र शतक २ उद्देशा ५ के पूर्व लिखित मूल पाठमें भी श्रमण शब्दका साधु और माहन शब्दका श्रावक अर्थ ही समझना चाहिये परन्तु एक साधु ही नहीं। अतएव टीकाकारने वहां टीकामें साफ लिख दिया है कि "श्रमणः साधुर्मोहनः श्रावकः" अतः पर तीर्थीं के विषयमें आये हुए श्रमण माहन शब्दका भिन्न भिन्न अर्थ नहीं मानना एक मात्र हठवाद और टीका तथा मूल पाठसे भी विरुद्ध समझना चाहिये।

(बोल ७ वां समाप्त)

(प्रेरक)

पर तीथीं धर्मोपहेशक दो होते हैं। एक श्रमण शाक्यादि और दूसरा ब्राह्मण। इस लिये पर तीथीं धर्मोपदेशक के लिये आये हुए श्रमण और माहन शब्दका भिन्न २ अर्थ होना ठीफ ही है परन्तु स्वतीथीं धर्मोपदेशक एक मात्र साधु ही होते हैं श्रावक नहीं होते। इस लिये स्वतीथीं धर्मोपदेशक के विषयमें जो श्रमण और माहन शब्द आये हैं उनका एक साधु ही अर्थ होना चाहिये परन्तु श्रमण शब्दका अर्थ साधु और माहन का अर्थ श्रावक न होना चाहिये।

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

परतीर्थी धर्मोपदेशककी तरह स्वतीर्थी धर्मोपदेशक भी दो ही होते हैं। एक साधु और दूसरा अवक इस लिये परतीर्थी धर्मोपदेशकके पाठकी तरह स्वतीर्थी धर्मोपदेशकके पाठकी तरह स्वतीर्थी धर्मोपदेशकके पाठमें भी अमण शब्दका साधु और माहन शब्दका आवक, इस प्रकार भिन्न भिन्न अर्थ ही करना चाहिये एक साधु नहीं। यहां कोई यह पूछे कि 'आवक भी धर्मोपदेश करता है ऐसा पाठ कहां आया है' तो उसका उत्तर यह है कि सुयगहांग सूत्र श्रुष्त० २ अध्ययन दूसरेमें तथा उवाई सूत्रके २० वें प्रश्नमें आवकको भी धर्मोपदेशक कहा है। वह पाठ यह है—

"अहावरेतचस्त ठाणस्त मीसगस्त विभंगे एव माहिज्जइइहरालु पाईणंवा ४ संते गतिया मणुस्ता भवंति तंजहाअप्पिच्छा अप्पारंभा अप्पपिरगहा धम्मिया धम्माणुया धम्मिद्धा धम्मक्तायी धम्मप्पलोइया धम्म पलज्जणा धम्म समुदायारा धम्मेणंचेव वित्तिं कप्पेमाणाविहरंति सुसीला सुव्वया सुप्पडियाणंदा साहू"

अर्थः—

(सुय० श्रु० २ झ० २)

तीसरा स्थान मिश्रसंज्ञक है उसका विभंग कहा जाता है। इस जगतके अन्दर प्वांदि दिशाओं में रहने वाले कोई कोई मनुष्य ग्रुम कर्म करने वाले होते हैं तथा अल्प इच्छा रखने वाले अल्पारंमी, अल्प परिग्रही, धार्मिक, श्रुत और चारित्र धर्माके पीछे चलने वाले धर्मेष्ट श्रुत और चारित्र रूप धर्म जिनको बहुत प्रिय है) धर्माख्यायी यानी भव्य जीवोंके समक्ष धर्म का प्रतिपादन (उपदेश) करने वाले साधुओंके पास धर्माका अन्वेषण करने वाले अथवा धर्माको उपादेय समझने वाले, धर्ममें प्रेम रखने वाले, हर्षके साथ धर्मावरण करने वाले तथा हर्णके साथ जीविका करने वाले, धन्दर स्वभाष वाले, छन्दरी और आनन्दमें मग्म रहने वाले साधुके सहश होते हैं।

इस पाठमें आवकको धर्माख्यायी कहकर बतलाया है। धर्माख्यायो उसे कहते हैं जो धर्मका उपदेश देता है जैसे कि इस शब्दका अर्थ टीकाकारने इस प्रकार किया है। धर्म माख्याति अव्यानां प्रतिपादयति इति धर्माख्यायी"

अर्थात् भव्य लोगोंके समक्ष जो धर्मका प्रतिपादन करता है वह धर्माख्यायी कहा जाता है। इस प्रकार इस पाठसे स्पष्ट सिद्ध होता है कि आवक भी धर्मका उपदेश करता है अतः परतीर्थी धर्मोपदेशककी तरह स्वतीर्थों धर्मोपदेशक भी दो तरहके होते हैं अतः भगवतीके उक्त पाठमें भी अमण शब्दका साधु और माहन शब्दका आवक अर्थ समझना चाहिये परन्तु दोनोंका एक साधु ही अर्थ नहीं। अतः माहन शब्दका साधु ही अर्थ करना हठवादियोंका काम समझना चाहिये।

## [ बोल ८ वां समाप्त ]

(प्रेरक)

किसी श्रावकने धर्मोपदेश देकर यदि किसीको धार्मिक बनाया हो तो बतलाइये। (प्ररूपक)

प्रथम तो अम्बद्धजीने ही अपने ५०० शिष्योंको उपदेश देकर बारह व्रत धारण कराये थे यह बात खुद अमिवध्वंसनकारने भी लिखी है। दूसरी बात यह है कि सुबुद्धि प्रधानने जित शत्रु राजाको धर्मोपदेश देकर बारह व्रतधारी आवक बनाया था। वह पाठ यह है—

"तत्तेणं सुवुद्धी जितसत्तुस्स विचित्तं केवलिपन्नतं चाउज्ञामं धम्मं परिकहेइ। तमाइक्खित जहाजीवा वुज्झंति जाव पंच अणुव्य-यातिं। तत्तेणं जित सत्तु सुवुद्धिस्स अंतिए धम्मं सोचाणिसम्म हृष्ट सुवुद्धिं अमचं एवं वयासी—सद्दृष्टामिणं देवाणुष्पिया! णिग्गंथं पावयणं ३ जाव से गहेयं तुब्भे वयह। तं इच्छामिणं तव अंतिए पंचाणुव्वइयं सत्तसिक्खावइयं जाव ववसंपिज्जत्ताणं विहरित्तए। अहा सुहं देवाणुष्पिया! मा पिडवंधं करेह। तएणं से जितसत्तू सुवुद्धिस्स अमचस्स अंतिए पंचाणुव्वइयं जाव दुवालसिवहं सावयधम्मं पिडवज्जइ। तत्तेणं जित सत्तू समणोदासए अभिगयजीवा जीवे जाव पिडलभमाणे विहरह"

(ज्ञाता अध्ययन १२)

अर्थः—

इसके अनन्तर छन्न प्रियान ने जित शत्रु राजासे केविलसे कहा हुआ चार महावत वाला विचित्र धर्म कहा और इस प्रकार राजाको समझाया जिससे जीव प्रतिवोध प्राप्त करके आराधक बन जाते हैं। तथा पांच अनुवत रूप श्रावक धर्माका भी सविस्तर उपदेश किया। इसके अनन्तर जित शत्रु राजाने छन्जि पृधानसे कहा कि हे देवानुप्य ! मैं निर्ध थ पृथचनमें श्रद्धा धारण करता हूं और तुम्हारे उपदेशानुसार श्रावकोंके बारह वर्तोको तुमसे ग्रहण कर रहना चाहता हूं। यह छन कर छन्जि पृधानने कहा कि हे देवानुप्य ! छलके साथ यह कार्य्य करो विलम्ब करनेको आवश्यकता नहीं है। तदनन्तर जित शत्रु राजाने छन्जि पृधानसे बारह प्रकारके श्रावकोंके वत ग्रहण किये और वह श्रमणोपासक होकर जीव तथा अजीवको जानकर यावत् साधुओंको दान देता हुआ विचरने लगा।

यहां सुवृद्धि प्रधानके उपदेशसे जित शत्रु राजाका बारह ब्रत धारण करना स्पष्ट रूपसे कहा गया है। यह आवकों के धर्मोपदेशक होनेका मूल सूत्रोक्त उदाहरण है। इस लिये स्वतीर्थी धर्मोपदेशक भी साधु और आवक दोनों ही होते हैं तथापि अमिवध्वंसन कार जो स्वतीर्थी धर्मोपदेशक एक साधुको ही बतलाते हैं आवक्को निषेध करते हैं यह इनका अज्ञान समझना चाहिये अतः भगवती सुत्र शतक २ उ० ५ के मूलपाठमें जो अमण और माहनकी सेवा भक्ति करनेसे शास्त्र अवणसे लैकर मोक्ष पर्य्यन्त फल मिलना कहा है उसके अनुसार आवक्की सेवा भक्ति भी मोक्ष फल देने वाली सिद्ध होती है इसीलिये आवक्की सेवा भक्तिको एकान्त पाप कहना मिथ्या समझना चाहिये।

### (बोल ९ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन एष्ठ २९६ के ऊपर लिखते हैं कि "अने किण-हीक ठामें टीकामें माहणना अर्थ प्रथम तो साधु इज कियो। अने बीजो अर्थ अथवा श्रावक इम कियो छै। पिण मूल अर्थ तो श्रमण माहन नो साधु इज कियो"

इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

टीकाकारने पहले श्रमण और माहन शब्दका साधु ही अर्थ किया है और पीछे अथवा कह कर श्रावक अर्थ किया है यह बात मिथ्या है भगवती सूत्र शतक १ उद्देश अभी टीकामें पहले ही टीकाकारने माहन शब्दका श्रावक अर्थ किया है। वह टीका यह है।

"माहण"—ति माहनेत्येवमादिशति स्वयं स्थूलप्राणातिपातादिनिष्टृत्तत्वाद्यः समाहनः ।"

अर्थात् जो पुरुष स्थूछ प्राणातिपात आदिसे निवृत्त होकर दूसरेको भी नहीं मारने का उपदेश करता है वह माहन कहलाता है।

यहां टीकाकारने पहले ही पहल माहन शब्दका श्रावक अर्थ किया है। दूसरी बात यह है कि इस टीकाके आगे भगवती शतक २ उद्देशा ५ के अन्दर जो टीका आई है उसमें भी पहले पहल माहन शब्दका अर्थ साधु नहीं किया है। देखिये वह टीका यह है।

"तथा रूपं मुचित स्वभावं कञ्चन पुरुषं श्रमणं वा तयोयुक्त मुपलक्षणत्वा दस्यो-सर गुणवन्त मित्यर्थः । माहनंवा स्वयं हनन निवृत्तत्वात्परंप्रतिमाहनेतिवादिनम् उप-स्थ्रणत्वा देव मूल गुण युक्त मित्यर्थः । वाशब्दौ समुचये । अथवा श्रमणः साधुमहिनः श्रावकः"

अर्थात् जो कोई पुरुष उचित स्वभाव वाला तपस्यासे युक्त यानी उत्तर गुणसे युक्त हो वह श्रमण कहलाता है और जो स्वयं हिंसासे निवृत्त हो कर दूसरेको नहीं मारनेका उपदेश देने वाला, यानी मूल गुगसे युक्त हो वह "माहन" कहलाता है। अथवा श्रमण नाम साधुका और माहन नाम श्रावकका है।

यहां टीकाकारने पहले पहल श्रमण शब्दका 1'उत्तर गुण युक्त" और माहन शब्द का "मूलगुण युक्त" अर्थ किया है। मूल गुण और उत्तर गुण साधु और श्रावक दोनों के होते हैं केवल सांधुके ही नहीं इस लिये पहले अर्थमें श्रमण और माहन शब्दसे मूल गुण और उत्तर गुणसे युक्त साधु और श्रावक दोनों ही का प्रहण होता है केवल साधुका ही नहीं। दूसरे अर्थमें तो टीकाकारने साफ साफ खोलकर लिख दिया है कि "श्रमण नाम साधुका और माहन नाम श्रावकका है।" अत: उक्त टीकाका नाम 'लेकर माहन शब्दका श्रावक अर्थ होनेमें टीकाकारको अरुचि बताना अज्ञानका परिणाम है।

#### (बोल १० वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमिवध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन पृष्ठ २८७ के ऊपर भगवती सूत्र शतक १५ वें का मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं कि—

"अध बाठे सुनक्षत्र सर्वातुभूति मुनि गोशाख्यूने कह्यो। हे गोशाखा! जो तथारूप अमण माहन कने एक वचन सीखे तेहने पिण वृद्धि नमस्कार करे कल्याणिक मांगलिक देवयं चेह्यं जाणीने घणी सेवा करे। इहां अमण माहन कने सीखे तेहने वन्दना नमस्कार करणी कही। पिण अमणोपासकने सीखे तेहने वंदना नमस्कार करणी इम न कह्यो। अमण माहननी सेवा कही पिण अमणोपासकरी सेवा न कही। एतो प्रत्यक्ष

श्रावकने टास्र दियो । अने श्रमण माहनने वंदना नमस्कार करणो कहा ते मांटे श्रावक ने नमस्कार करे ते कार्य्य भाज्ञा वाहिरे छैं। ( श्र॰ पृ० २८७ )

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भगवती सूत्र शतक १५ वें के मूलपाठका प्रमाण देकर यह कहना कि "श्रावकसें सीखे, पर उसको वंदना नमस्कार नहीं करे" एकान्त मिथ्या है। उक्त पाठमें साधु और श्रावक इन दोनोंसे सीखना, और दोनोंको ही दंदन नमस्कार करना कहा है श्रावकको नमस्कार करनेका निषेध नहीं किया है। इस पाठमें भगवती शतक २ उद्देश ५ के पाठके समान ही श्रमण और माहनसे सीखना तथा उनको वंदना नमस्कार करना कहा है। इसल्विये यहां भी पूर्ववन ही श्रमण शब्दका साधु और माहन शब्दका श्रावक अर्थ है। भगवतीके इस पाठसे यह स्पष्ट सिद्ध होता है कि साधु और श्रावक इन दोनों ही से सीखे और दोनों ही को वंदन नमस्कार करे तथा यह बात साधारण मनुष्य भी समझ सकता है कि जब श्रावकसे सीखना मना नहीं है तब फिर उस को वंदन नमस्कार करना मना कैसे हो सकता है ? परन्तु श्रमविध्वंसनकार जो श्रावकसे सीखने का निषेध न करते हुए भी उसको वंदन नमस्कार करनेका निषेध करते हैं यह एकमात्र इनका हठवाद और जनतामें कृतन्नताका प्रचार करना है क्योंकि श्रावक से सीख कर उससे अपना कार्य्य तो करा हेना पर उसको वंदन नमस्कार नहीं करना इससे बढ़ कर कृतन्नता और क्या हो सकती है ?। अतः श्रावकसे धर्म सीख कर भी उसको बंदन नमस्कार नहीं करना इससे बढ़ कर कृतन्नता और क्या हो सकती है ?। अतः श्रावकसे धर्म सीख कर भी उसको बंदन नमस्कार नहीं करनेकी प्रक्षणण एकांत मिथ्या और शाख विरुद्ध है।

यदि छोई कहे कि "इस पाठमें अमण माहनका विशेषण "कल्याणं मंगलं देवयं चेइयं" यह आया है। झौर यह विशेषण आवक आदि किसी दूसरेमें न आकर एकमात्र साधु और तीर्थं करोंमें ही आता है इसल्यि यहां माहन शब्दका आवक अर्थ नहीं है किन्तु साधु ही है तो यह मिथ्या है। उवाई सूत्रके मूलपाठमें पूर्ण भद्र नामक यक्षके लिये भी "कल्याणं मङ्गलं देवयं चेइयं" ये विशेषण अधि हैं। वह पाठ यह है—

"बहुजगस्स आहुस्स जिल्हो पाहुणिज्हो अचिणिज्हो बंद-णिज्हो नमंसणिज्हो पुमणिज्हो सक्कारणिज्हो सम्माणिज्हो कह्नाणं मंगलं देवयं चेह्यं विणएण पज्जुवासणिज्हो"

( स्वाई सूत्र )

यह पाठ पूर्ण भद्र नामक यक्षके लिये झाया है। इसमें पूर्ण भद्र नामक यक्षके लिये "कल्याणं मङ्गलं देवयं चेइयं" यह विशेषण आया है। इसलिये ये विशेषण साधु और तीर्थंकरों के लिये ही आते हों यह नियम नहीं है इसलिये इन विशेषणोंका नाम ले कर भगवतीके १५ वें शतकके मूलपाठमें माहन शब्दका आवक अर्थ होनेका निषेध करना अज्ञानमूलक समझना चाहिये।

#### (बोल ११ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार उत्तराध्ययन स्त्रकी बहुतसी गाथाओं को लिख कर उन की साक्षीसे माहन शब्दका एक मात्र साधु ही अर्थ होना बतलाते हैं श्रावक नहीं।

इमका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

उत्तराध्ययन सूत्रकी गाथाओं में जो "माहन" या ब्राह्मणका लक्षण लिखा है वह लक्षण केवल साधुमें ही मिलता हो श्रावकमें न मिले यह बात नहीं है। जैसे कि उत्तग-ध्ययन सूत्रमें माहन (ब्राह्मण) का लक्षण यह लिखा है—

> "समयाए समणो होई । वंभचेरेण वंभणो । नाणेणय मुणि होई । तवेणं होई तावसो"

( उत्तराध्ययन सूत्र )

अर्थ :---

अर्थात् सब जीवोंमें समता रखनेसे श्रमण होता है और ब्रह्मचर्य्य धारण करनेसे ब्राह्मण (माइन) होता है। तथा ज्ञानसे मुनि और तपस्या करनेसे सापस होता है।

यहां ब्रह्मचर्य्य धारण करनेसे ब्राह्मण (माहन) होना कहा है और आवक भी ब्रह्मचर्य्य धारण करते हैं जैसे कि अम्बद्धजी और उनके शिष्य, आवक हो कर भी पूर्ण ब्रह्मचारी थे। तथा दूसरे आवक भी देशसे ब्रह्मचर्य्य व्रक्तको धारण करते हैं इस छिये इस गाथामें कहा हुआ माहन (ब्राह्मण) का लक्षण आवकमें भी मौजूद है। अतः उत्तराध्ययन सूत्रकी गाथाओं का दाखला देकर एकमात्र साधुको ही माहन कहना और आवकको माहन होनेका निषेध करना अज्ञान समुद्धा चाहिये। (प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २७७ के ऊपर छिखते हैं कि-

"इम जो धर्मीचार्ट्य हुवे तो पुत्रकने पिता श्रावकरा व्रतधारे तो तिणरे हेखे पुत्रने धर्माचार्ट्य कही जो इम हिज स्त्री कने भर्तार श्रावकना व्रत धारे तो तिणरे हेखे स्त्रीने पिण धर्माबार्य्य कही जै। तथा सासू बहुकने व्रत आदरे तथा सेठ गुमास्ताकने व्रत आदरे तो तिणने पिण धर्माबार्य्य कहिजे" अने जिणपासे धर्म सीखा तिणने बंदना करणी कहे तिणरे लेखे पाछे कहा ते सबने बन्दना नमस्कार करणी" ( भ्र० प्र० २७७ )

इसका क्या समाधान ?

(प्रहाक)

ठाणाङ्ग स्त्रके छहे ठाणेमें कहा है कि पुरुष, कारणवश साध्वीसे दीक्षा महण कर सकता है पर वह दीक्षा प्रहण करके साध्वीको वन्दन नमस्कार नहीं करता क्यों कि साध्वीको वन्दन नमस्कार करना साधुके कल्पसे विरुद्ध है उसी तरह पिता पुत्र से इत्रभू पुत्रवधू से, और सेठ गुमास्तासे धर्मोपदेश छे सकते हैं पर छोक विरुद्ध होनेसे पिता पुत्र को अश्रू पुत्र वधूको और सेठ गुमास्तेको वन्दन नमस्कार नहीं करते किंतु जिस धर्मोपदेशक श्रावकको बंदन नमस्कार करनेसे कोई छोकाचारका विरोध नहीं होता उसको वन्दन नमस्कार करनेमें कोई दोष नहीं है किंतु धर्म है अतः धर्मोपदेशक पुत्र, वधू, और गुमास्ताको पिता, श्रभू, और सेठ नमस्कार नहीं करते यह दृष्टान्त देकर सभी धर्मोपदेशक श्रावकको वन्दन नमस्कार करनेका निषेध करना मिथ्या समझना चाहिये।

### (बोल १२ वां समाप्त)

( इति विनयाधिकारः )



## अथ पुण्याधिकारः।

(प्रस्क)

पुण्य किसे कहते हैं, और उसके कितने भेद हैं। (प्ररूपक)

"पुनाति पवित्री करोत्यातमान मिति पुण्यम्।

अर्थात् जो आत्माको पवित्र करता है उसे पुण्य कहते हैं। वह नव प्रकारका कहा । जैसे कि ठाणाङ्ग सुत्रके नवम ठाणामें यह पाठ आया है—

"नवित्रहे पुष्णे पन्नत्ते तंजहा—अन्न पुण्णे, पाण पुण्णे, वत्थ पुण्णे, लेण पुण्णे, सवण पुण्णे, मण पुण्णे, वय पुण्णे, काय पुण्णे, नमोक्कार पुण्णे''

(ठाडाङ्ग ठाणा सूत्र )

अर्थः--

पुण्य नौ प्रकारका होता है। जैसे कि-

अन्त दान देना, जल दान देना, वस्त्र देना, सकान देना; शंध्या आसनादि देना, गुणी पुरुषों में मन को तुष्ट रखना, वचान से प्रशंसा करना, शरीर से उन की सेवा करना, और श्रेष्ठ जनको नमस्कार करना।

इस पाठका अर्थ करते हुए टीकाकार तथा टब्बाकारने लिखा है कि पात्रको अन्तादि दान देनेसे तीर्थं कर नाम गोत्रादि विशिष्ठ पुण्य प्रकृति बंधती है और साधुसे इतरको दान देनेसे दूसरी पुण्य प्रकृति बंधती है इसलिये साधु और उससे इतर पुरुषको दान आदि देनेसे उक्त नव प्रकारका पुण्य होना समझना चाहिये।

इन पुण्यों के फल ४२ प्रकारके होते हैं। वे भी कार्य्य और कारण के अमेद से पुण्य ही कहलाते हैं। इस प्रकार पुण्य नाम शुभ करणी का भी है और पुण्य-कर्मका भी है।

(प्रेरक)

पुण्य आदरने योग्य है अथवा त्यागने योग्य है ?

(प्ररूपक)

ठाणाङ्ग सुत्रके प्रथम ठाणेकी टीकामें पुण्यके दो भेद किये हैं। एक पुण्यानुवंधी पुण्य, और दूसरा पापानुवन्धी पुण्य। उनमें पुण्यानुवन्धी पुण्य तो साधन दशामें आद-रने योग्य है और पापानुवंधी पुण्य त्यागने योग्य है।

(प्रेरक) '

पुण्यानुबन्धी पुण्य किसे कहते हैं और उसकी उत्पत्ति केसे होती है ? (प्ररूपक)

"गेहाद्गेहान्तरं कश्चित् शोभनाद्धिकं नरः याति यद्वत् सुधर्मेण बद्धदेव सवाक्ष्यस्यम्"

( श्लोक हरिभद्रसूरि कृत )

वर्धः---

जैसे कोई मनुष्य सुन्दर मकानसे निकल कर उससे भी अधिक सुन्दर दूसरे मकानमें जाता है उसी तरह जिस पुण्यके द्वारा जीव, मनुष्यादि उत्तम योनियोंको छोड़ कर उससे भी उत्तम देवादि योनियोंमें जाता है उसे पुण्यानुवंधी पुण्य कहते हैं। इस पुण्यानुवंधी पुण्यका कारण हरिभद्र सूरिने इस प्रकार बतलाया है।

> "द्या भूतेषु वैशायं विधिवद्गुरु पूजनम्। विशुद्धा शील वृत्तिश्च पुण्यं पुण्यानुबन्ध्यद्ः"

अर्थात् सब प्राणियोंके ऊपर दया ( अनुकर्मा) रखना, वैराग्य, और विधिवत् गुरु पूजन, तथा अतिचार रहित अहिंसा आदि व्रतोंका पाछन करना, ये सब पुण्यानु-वंधी पुण्यके कारण होते हैं।

आगे चल कर इरि भद्र सूरिने यह भी लिखा है कि मोशार्थियोंको पुण्यानुवंधी पुण्यका आक्र करना चाहिये। जैसे कि—

"शुक्रासुबरूयतः पुण्यं कर्त व्यं सर्वथा नरैः यःप्रभावादपातिन्यो आयन्ते सर्वसम्पदः"

सर्थातः महत्त्वोंको पुण्यातुकंधी पुण्यका आहर करना चाहिये। क्योंकि इसके प्रभावके अविनक्षक सक सम्पत्तियां प्राप्त होती हैं।

इसमें पुण्यानुवंधी पुण्यको सादरणीय कहा है। स्वतः मोश्वार्थी पुरुष भी इसका - साक्ष्य स्वते हैं।

## [बोल १ समाप्त]

(प्रेरक)

मोक्षार्थियोंको पुण्यका परु आदरणीय है वा नहीं ? (प्ररूपक)

साधन क्यामें मोक्षार्थियोंको भी पुण्य फरू बादरणीय है। शासमें मोक्ष प्राप्तिके चार मुख्य कारण कहे हैं। जैसे कि—

#### "चतारि परमंगाणि दुल्लभाणीह जन्तुणो । माणुसत्तं सुई सद्धा संजमंमिय वीरियं"

( उत्तरा० अ० ३ )

अर्थ :---

चार वस्तु मुक्तिके परम साधन, और जीवोंके लिए दुर्लम हैं। मनुष्य योनिमें जन्म लेना, धर्म श्रवण करना, धार्मिक श्रद्धा, और संयमके अन्दर सामर्थ्य विशेष।

यहां मनुष्य जन्मको मोक्ष प्राप्तिका परम साधन कहा है और वह मनुष्य जन्म पुण्य का ही फल है। इस लिये पुण्य फल मोक्षार्थियों को भी साधन दशामें आदरणीय है। अत: जो लोग पुण्य और उसके फलको एकान्त त्यागने योग्य बतलाते हैं उन्हें मिथ्यावादी जानना चाहिये।

(प्रेसक)

पुण्य आदरणीय है यह बात कहां कही है— ( प्ररूपक )

उत्तराध्ययन अध्ययन १३ गाथा २१ में पुण्यको आदरणीय बतलाया है। वह गाथा यह है—

"इह जीविए राय असासयम्मि घण्णियं तु पुण्णाइं अकुन्व-माणे। से सोयइ मचु मुहो वणीए धम्मं अकाऊण परम्मिलोके"

( उत्तरा० अ० १३ गाथा २१ )

अर्थः---

चित्त मुनि कहते हैं कि हे ब्रह्मइत ! अशाश्यत अर्थात् अनित्य मनुष्यकी आयु पाकर जो पुरुष अतिशय पुण्यका उपार्जन नहीं करता वह मृत्युमुखमें प्रवेश करके धर्माचरण नहीं करने के कारण परछोकमें पश्चात्ताप करता है।

यहां चित्त मुनिने ब्रह्मइत्तसे मनुष्यकी आयु पाकर पुण्योपार्जन करनेकी आव-इयकता बतलाई है। अतः साधन दशामें मोक्षार्थियों को भी पुण्य आदरणीय सिद्ध होता है।

#### (बोल २ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ३०० के ऊपर इस गाथाको छिखकर इसकी समाछोचना करते हुए छिखते हैं— "अथ इहां तो बह्यो हे राजन् ! अशाश्वत जीवितव्यने विषे गाढ़ा पुण्यना हेतु शुभ अनुष्ठान शुभ करणी न करे ते भरणान्तने विषे पश्चात्ताप करे । इहां पुण्य शब्दे गुण्य नो हेतु शुभ अनुष्ठानने कह्यो" इत्यादि ।

इनके कहनेका तात्पर्य यह है कि इस गाथामें पुण्यको आदरणीय नहीं कहा है। अतः मोक्षार्थियोंको पुण्य आदरणाय नहीं है।

इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

पुण्यके हेतुभूत शुभ अनुष्ठान का आदरणीय होना भ्रमविध्दंसन कार स्वयं कबूल करते है और शास्त्रके अन्दर शुभ अनुष्ठान, और पुण्य फल इन दोनोंको पुण्य कहकर बतलाया है। इस लिये मोक्षार्थियोंको पुण्य आदरणीय नहीं है थह कहना भ्रम-विध्वंसनकारका अपने कथनसे ही विरुद्ध है। यदि वह कहें कि हम पुण्यफलकी अपेक्षा से पुण्यको अनादरणीय कहते हैं परन्तु शुभ अनुष्ठान की अपेक्षासे पुण्यको अनादरणीय नहीं कहते तो इसका उत्तर यह है कि पुण्य फलकी अपेक्षासे भो पुण्यको अनादरणीय कहना भ्रमविध्वंसनकारका अज्ञान है क्योंकि उत्तराध्ययन सूत्रके १३ वें अध्ययनके २१ वीं गाथामें मनुष्य जन्मको दुर्लभ कह कर मोक्षार्थियोंको भी आदरणीय बतलाया है। तथा उत्तराध्ययन सूत्रके २३ वें अध्ययनमें संसार सागरसे पार होने वाले प्राणियोंके लिये मनुष्य शरीरको नौकाकी तरह आदरणीय बतलाया है। वह पाठ यह है—

"सरीर मांहुनावत्ति जीवोज्वइ नाविओ संसारो अन्नवो उत्तो जं तरंति महेसिणो"

( उ० अ० २३ गाथा )

अर्थात् मनुष्य द्वारीर नौका है जीव उस नावको चलाने वाला नाविक है और यह संसार समुद्र है। इसे महर्षि छोग पार करते हैं।

इसमें मनुष्य शरीरको नौकाका दृष्टान्त देकर संसार सागरसे पार जाने वाले पुरुषोंके लिये इसकी परम आवश्यकता बतलाई है। मनुष्य शरीर पुण्यका ही फल है। अतः स्पष्ट सिद्ध होता है कि साधन दशामें पुण्य फल भी मोक्षार्थियोंको आदर-णीय है। भगवान महावीर स्वामीने मनुष्य जन्म मिलना दुर्धभ बतलाते हुए यह कहा है कि—

"दुल्लुहे खलु माणुसे भवे चिर काले णवि सञ्वपाणिणं" ( उ० ८० १० ) अर्थात हे गोसम ! चिरकाडके अनन्तर भी मनुष्य जन्म मिलना प्राणिबंकि लिये दुर्कम है।

ठाणाङ्ग सूत्रके तीसरे ठाणेमें भी मनुष्य जनमको देव बांच्छनीय कहा है। वह पाठ यह है—

"ततो ठाणाइं देवेपोहेजा। तं॰ माणुसंभवं, आरिये खेते जम्मं, सुकुलपचायातिं"

( ठाणाङ्ग ठाणा ३ )

अर्थात् देवता भी तीन बार्तोकी अभिष्ठाषा करते हैं। मनुष्य योनिमें जन्म पाना, आर्य्य क्षेत्रमें जन्म पाना, और अच्छे कुछमें जन्म छेना।

यहां मनुष्य जनमको देव वांच्छनीय कहा है। तथा उत्तराध्ययनके १०वें अध्य-यनमें साक्षात भगवान महावीर स्वोमीने मनुष्य जनमको दुर्लभ बतलाया है वह मनुष्य जनम पुण्यका ही फल है। इस लिये पुण्य फलको एकान्त त्यागने योग्य बतलाना अज्ञान समझना चाहिये।

#### (बोल ३ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २९९ के ऊपर भगवती सूत्र शतक १ उद्देशा ७ के मुलपाठको लिख कर उसकी समाछोचना करते हुए ख्रिखते हैं—

"अथ इहां नरक जाय ते जीवने अर्थनो राज्यनो भोगनो कामनो कांक्षी श्री तीर्थंकरे कक्को पिण अर्थ, भोग, राज्य, कामनी वांछा करे ते आज्ञामें नहीं। जिम अर्थ स्रोग, राज्य, कामनी वांछा करे ते आज्ञामें नहीं। जिम अर्थ भोग राज्य कामनी वांछाने सरावे नहीं तिम पुण्यनी वांछाने स्वर्गनी वांच्छाने पिण सरावे नशीं। पुण्ण कामप सग्ग कामए" ए पाठ कह्यां मांटे पुण्यनी वांछाने सराई कहे तो तिणरे छेखे स्वर्गनो कामी वाक्छक कह्यों ते पिण स्वर्गनी वाञ्छा सराई कहणी।

इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

भगवती सूत्र शतक १ उद्देशा ७ के मूलपाठका नाम केकर पुण्यको त्याज्य बतलाना मिट्या है। वहांके पाठका अभिप्राय, पाठ और टीका स्थितकर वतकाया जाता है। वह पाठ यह है— "तहारूबरस समणस्सवा माहणस्सवा अंतिए एगमपि आरियं धम्मयं सुवयणं सोचाणिसम्म तओ भवइ संवेगजायसङ्हे तिव्व-धम्माणुरागरत्ते। सेणं जीवे धम्मकामए पुण्णकामए सग्गकामए मोक्खकामए धम्मकंखिए पुण्णकंखिए सग्गमोक्खकंखिए धम्मपि-पासिए पुण्णसग्गमोक्ख पिपासिए तिचित्ते तम्मणे तल्लेस्ते तद्ज्य-विसए तित्त्वज्ञवसाणे तद्दोवजत्ते तद्प्यियकरणे तन्भावणाभाविए एयंसिणं अंतरंसिकालं करे० देवलो० जव० सेतेणहेणं गोयमा ?"

( भ० श० १ उ० ७ )

(टीका)

श्रमणस्य साधोः वाशब्दो देवलोकोत्पादहेतुत्वं प्रति श्रमणमाहनवचनयो स्तुल्यत्व प्रकाशनार्थः। "माहण" ति माहन इत्येव मादिशति स्वयं स्थूल प्राणाितपातादि निवृत्त त्वाद्यः समाहनः। अथवा ब्राह्मणो ब्रह्मचर्यस्य देशतः सद्भावात्। ब्राह्मणो देश विरतः तस्यवा अंतिके समीपे एकमप्यास्तां तावदनेकम् आर्य्यम् आराद्यातं पापं कर्म-इत्यार्थ्यम् अत्यव धार्मिकम् इति । तदनन्तरभेव "संवेगजाय सिंद्दित्त संवेगेन भव भयेन जाता श्रद्धा श्रद्धानं धर्मादिषुयस्य स तथा। "तीव्व धम्माणुगग रित्त" ति वीब्रो यो धर्मातुरागो धर्म वहुमान स्तेन रक्तइव यः सतथा। "धम्मकामए" ति धर्मः श्रुत चारित्र लक्षणः पुण्यं तत्कल्ल भूतं श्रुभ कर्म इति"

अर्थः---

हे गोतम ! तथा रूपके श्रमण और माहन के पास एक भो आर्ट्य धर्म सम्बन्धी सुबचनके सुननेसे जीवको उसके बाद ही भव भय होनेसे धर्ममें श्रद्धा उत्पन्न होती है। और वह तीब्र धर्मानुगगसे रक्त सा हो जाता है। तथा वह जीव, धर्मकाभी, पुण्य कामी, स्वर्गकामी, मोक्षकाभी, धर्मकांक्षी, पुण्य कांक्षी, स्वर्गकांक्षी, मोक्षकांक्षी, धर्म पिपासित, तथा उनमें चित्त, हेइया, अध्यवसाय, और तीब्र अध्यवसाय (प्रयन्न विशेष) वाला होता है। एवं उक्त धर्मादि अर्थों में उपयोग रखता हुआ तथा उन्हीं अपने इन्द्रियोंको अर्पण किया हुआ और उनकी भावनासे भावित (वासित) होता हुआ यदि उक्षी काल्में मरणको प्राप्त होता है तो वह देवलोकमें उत्पन्न होता है।

यहां तथा रूपके श्रमण और माहनसे आर्च्य धर्मा सम्बन्धी एक भी सुवश्वन सुननेसे जीवको वैराग्य, धर्मप्रेम तथा धर्म पुण्य स्वर्ग और मोक्षमें हामना आहि होकर स्वर्ग प्राप्त करना बतलाया है। यह बतलाकर तथा रूपके श्रमण माहनसे धार्मिक वाक्यके श्रवण करनेसे ही जीवको पुण्य कामना होना यहां कहा है। वह पुण्य कामना यदि बुरी है तब तो तथा रूपके श्रमण माहनसे सुवाक्य सुननो भी बुरा ही कहना होगा क्योंकि उसीके सुननेसे जीवको पुण्य कामनाका होना इस पाठमें कहा है। यदि तथा रूपके श्रमण माहनसे आर्य्य धर्म सम्बन्धी सुवाक्य सुनना बुरा नहीं है तब रिर उस वाक्यके सुननेसे उत्पन्न होने वाली पुण्य भावना या पुण्य कामना भी बुरी नहीं हो सकती है। तथा पुण्य शब्दका अर्थ करते हुए टीकाकार लिखते हैं—

"धर्मः श्रुत चारित्र छक्षणः पुण्यं तत्फलभूतं शुभ कर्मः"

अर्थात् श्रुत और चारित्रको धर्म कहते हैं और उस श्रुत चारित्र रूप धर्मका जो हुभ कर्म रूप फल है वह पुण्य कहलाता है। उस पुण्यको जो हुग बतलाता है उसके हिसाबसे तो श्रुत और चारित्र रूप धर्म भी हुग ही ठहरता है क्योंकि श्रुत और चारित्र रूप धर्म भी हुग ही ठहरता है क्योंकि श्रुत और चारित्र लक्षण धर्मका ही फल यहां पुण्य कहा है। वह पुण्य यदि त्याज्य होगा तो फिर उसका कारण श्रुत चारित्र रूप तथा उसका भी कारण श्रमण माहनसे सुवाक्य सुनना त्याज्य ही ठहरेंगे। अतः इस पाठका नाम लेकर पुण्यको लाज्य कायम करना मिथ्या है।

यदि कही कि इस पाठमें तो आर्थ्य धर्म सम्बन्धी सुवाक्य सुननेसे स्वर्गकामना होना भी छिखी है वह स्वर्ग कामना जैसे अच्छी नहीं कही जा सकती दें तो यह भी मिथ्या है क्यों के जो स्वर्ग कामना मोक्षकी प्रतिवन्धिका नहीं है किन्तु उसमें सहायता पहुंचाने वाली है उसीका यहां कथन है। जो मोक्षको गेकती है उसका नहीं। पहले पहल इस पाठमें अमण माहनके सुवाक्य सुननेसे जीवको वैराग्य उत्पन्न होना कहा है। तदनन्तर स्वर्ग कामना लिखी है। वह स्वर्ग कामना मोक्षको सहायता देने वाली ही यहां समझनी चाहिये उसमें विद्र डालने वाली नहीं क्योंकि जिसको संसागसे वैराग्य हो जोता है वह जीव मोक्ष प्राप्तिके वाधक वस्तुकी अभिलाषा नहीं करता किन्तु उसके अनुकूल वस्तुकी ही इच्ला करता है। इसल्यि इस पाठमें जो स्वर्ग कामना कही है वह भी मोक्षके अनुकूल होनेसे अच्छी ही है बुरी नहीं है। अतः उसका हण्टान्त देकर पुण्य कामनाको बुरी बतलाना मिथ्या है। वास्तव में तथा रूपके अमण माहनसे आर्य्य धर्म सम्बन्धी सुवाक्य सुननेसे जो वैराग्य उत्पन्न होकर जीवके हदयमें धर्म कामना पुण्य कामना स्वर्ग कामना और मोक्ष कामना होती हैं व सभी अच्छी हैं। इनमें एक भी बुरी नहीं है।

यहां टीकाकारने लिखा है कि श्रमण और माहन इन दोनों शब्दोंके बाद जो मुख पाठमें वा शब्द दिया है वह विकल्पका वोधक नहीं है किन्तु श्रमणसे सुवाक्य सुना जाय सथवा माहनसे सुवाक्य सुना जाय दोनोंसे एक समान ही स्वर्ग प्राप्ति होती

है यह तुल्यता बतलानेके लिये यहां वा शब्द दिया गया है। श्रमण नाम साधुका है। और स्थूल प्राणाितपातसे सिवृत्त होकर जो दूसरेको नहीं मारनेका उपदेश करता है वह माहन कहलाता है। अथवा ब्राह्मणका नाम माहन है। क्योंकि उसमें देश विरित होती है वही यहां ब्राह्मण समझा जाता है। शेष टीका का अर्थ मूल पाठके अर्थमें मिलाकर दे दिया गया है।

यहां जो टोकाकार यह लिखते हैं कि इस पाठमें श्रमण माहन शब्दके साथ वा शब्द जोड़नेका यह भाव है कि चाहे श्रमणसे आर्थ्य धर्म सम्बन्धी सुवाक्य सुना जाय चाहे माहनसे सुना जाय दोनोंसे एक समान ही स्वर्ण प्राप्ति होती है इससे स्वष्ट सिद्ध होता है कि श्रमण दूसरा है और माहन दूसरा है। इस छिये श्रमण माहन इन दोनोंका एक साधु ही अर्थ बतलाना भी मिथ्या समझना चाहिये।

### इति पुण्याधिकारः।



# अथ आश्रवाधिकारः।

(प्रेरक)

आश्रव किसे कहते हैं, वह जीव है या अजीव है ? (प्ररूपक)

आत्म रूपी तालाबमें कर्म रूपी जल जिसके द्वारा प्रवेश करता है उसे आश्रव कहते हैं। आश्रव, जीव भी है और अजीव भी है। ठाणाङ्ग सूत्रकी टीकामें टीकाकारने आश्रवका लश्चण और भेद बतलाते हुए यह लिखा है:—

"आश्रवन्ति प्रविश्वन्ति येन कर्माण्यात्मनीत्याआश्रवः कर्मवन्ध हेतु रिति-भावः । सचेन्द्रिय कथाया व्रत क्रिया योग रूपः क्रमेण पंच चतुः पंच पञ्चिविश्वति त्रिभेदः उत्तरूच "इन्द्रिय कसाय अव्वय किरिया पण चडर पंच पणुवीसा जोगा तीन्नेव भवे आसव मेआओ वयाला' इति तदेवमयं द्विचत्वारिंशद्विधोऽथवा द्विविधो द्रव्य भाव भेदात् । तत्र द्रव्याश्रवो यज्जलान्तर्गत नवादौ तथा विधिच्छद्रै जिल्ल प्रवेशनम् भाव।श्रवस्तु यज्जीव नावीन्द्रियादिच्छिद्रतः कर्म जल संचय इति सचाश्रव सामान्यादेक एव"

यह ठाणाङ्ग सूत्रके "एगे आसवे" इस पाठकी टीका है। इसका अर्थ यह है—

जिसके द्वारा आहमामें कर्म प्रवेश करता है उसे "आश्रव" कहते हैं जो कर्मवन्ध का हेतु है वह आश्रव है। पांच इन्द्रिय, चार कषाय, पांच अन्नत, पचीस क्रिया, तीन योग, ये बयालीस आश्रवके भेद हैं। ये वेयालीस आश्रव, भाव आश्रव कहलाते हैं इनसे अलग द्रव्याश्रव भी होता है। लिद्रोंके द्वारा नाव आदिमें जलका प्रवेश होना द्रव्य आश्रव है। पूर्वोक्त ४२ वस्तुओं के द्वारा जीव रूपी नौकामें कर्म रूपी जलका प्रवेश होना भाव आश्रव है।

यहां टीकाकारने भाव आश्रवके वेयालीस भेद बतलाये हैं इनमें पचीस प्रकारकी किया भी शामिल हैं। ये क्रियाएं केवल जीवकी ही नहीं किन्तु अजीवकी भी बतलाई गई हैं इस लिये आश्रव अजीव भी है।

उक्त टीकामें इन्द्रियोंको आश्रव बतलाया है। इन्द्रियां दो तरहकी हैं द्रव्य इन्द्रिय और भाव इन्द्रिय, द्रव्य इन्द्रिय अजीव हैं और भाव इन्द्रिय जीव हैं। इस लिये भाव इन्द्रिय स्वरूप आश्रव भी जीव है। इस प्रकार आश्रव अजीव और जीव दोनों ही प्रकारका है।

### (बोल १ समाप्त)

(प्रेर्क)

ठाणाङ्गकी उक्त टीकामें आश्रवका भेद बतलाते हुए पचीस क्रियाओंको आश्रव का भेद बतलाया है वे क्रियाएं कौनसी हैं और वे भजीवकी क्रिया क्यों मानी जाती हैं ?

( प्ररूपक )

ठाणाङ्ग सृत्रके दूसरे ठाणेमें क्रियाके दो भेद बतलाते हुए कहा है कि क्रिया दि-विध होती है एक जीवकी क्रिया और दूसरी अजीवकी क्रिया। वह पाठ यह है—

"दो किरिआओ पन्नसाओ तंजहा—जीव किरियाचेव अजीव किरियाचेव"

( ठाणाङ्ग ठाणा २ )

"तत्र जीवस्य क्रिया व्यापारो जीव क्रिया, तथा अजीवस्य पुद्गल समुदायस्य यत्कर्मरूपतया परिणमनं सा अजीव क्रियेति"

अर्थः--

क्रिया दो प्रकारकी है। जीवकी और अजीवकी, जीवके व्यापारको जीव क्रिया कहते हैं और पुद्रगल समूहके कर्म रूपसे परिणाम होनेको अजीव क्रिया कहते हैं।

अजीव किया दो तरहकी होती है एक ऐर्घ्यापिथकी और दूसरी सांपरायिकी, ऐर्घ्यापिथकी का कोई अवान्तर मेद नहीं होता परन्तु साम्परायिकी कियाके चौबीस भेद होते हैं। चौबीस प्रकारकी साम्परायिकी किया और एक ऐर्घ्यापिथकी ये २५ कियाएं अजीवकी कही गई हैं। ठाणाङ्ग ठाणा ५ में क्रियाका भेद बतलानेके लिये यह पाठ आया है:—

"पंच किरियाओ पन्नसाओ तंजहा—कायिया, अहिकरणिया, पाओसिया, परितावणिया, पाणातिवायिकरिया। पंच किरिआओ पन्नसाओ तंजहा—आरंभिया, परिग्गहिआ, मायावित्तया, अवच-क्खाण किरिया, मिच्छादंसणवित्तया, पंचिकरिआओ पन्नसाओ तंजहा—दिद्विया, पृद्विया, पाडोचिया, सामन्तोवणिया, साहत्थिया।

पंच किरिआओ पन्नत्ताओ तंजहा—णेसित्थया, आणवणिया, वेया-रणिया, अणाभोगवित्तया, अणवकं खवित्तया। पश्च किरिआओ पन्नत्ताओ तंजहा—पेज्जवित्तया, दोसवित्तआ, पयोगिकिरिआ, सम-दाणिकिरिआ, इय्याविह्आ।

( ठाणाङ्ग ठाणा ५ उ० २ )

अथ :---

क्रियाएं पांच प्रकारकी होती हैं (१) कायिकी (शरीरसे की जाने वाली)(२) अधिकरणिकी (खड़ आदि शस्त्रके द्वारा होने वाली क्रिया)(३) प्राह्में षिकी ( मत्सरसे होने वाली क्रिया)(१) पारिताप निकी—िकसी जीवको परिताप देनेसे होने वाली क्रिया। (९) प्राणातिपातकी—प्राणातिपात यानी हिंसासे होने वाली क्रिया।

किर भी कियाओं के पांच भेद हैं (१) आरम्भिकी—आरम्भते होते वाली किया। (२) पारिप्रहिकी—परिग्रहसे होने वाली किया। (३) माया प्रत्यया—मायासे होने वाली किया। (४) अप्रत्याख्यानिकी—प्रत्याख्यान नहीं करनेसे होने वाली किया। (५) मिथ्या दर्शन प्रत्यास्या—निभ्या दर्शनसे उत्पन्न होने वाली किया।

किर भी कियाएं पांच प्रकारकी होती हैं। (१) दिष्टिया-घोड़े और चित्र आदिको देखनेके छिये आने जानेसे उत्पन्न होने वाली किया। (२) पुष्टिया—राग आदिके कारण किसी जीव या अबीवको स्पर्श करनेसे अथवा पूछनेसे उत्पन्न होने वाली किया। (३) पाढुचिया—किसी खीजके छिये जो किया की जाती है। (४) सामन्तोवणि इया—अपने घोड़े आदिकी पूशंसा छन कर हपित होकर जो किया की जाती है। (५) साहत्थिया—अपने हाथसे किसी जीवको पकड़कर मारनेसे उत्पन्न होने वाली किया।

फिर कियाओं के पांच भेद होते हैं। (१) नेसित्थया-किसी जीवको यन्त्रादिके द्वारा पीड़न करनेसे उत्पन्न होने वाली किया। (२) आणवणिया-किसी जीव या अजीवको कहीं ले जानेसे उत्पन्न होने वाली किया। (३) वियारणिया—किसी जीव या अजीवको विदारण करनेसे होने वाली किया। (४) अणामोगवत्तिया—पात्र आदि उपकरणोंको असावधानीके साथ लेने या रखनेसे उत्पन्न होने वाली किया। (५) अणवकंखवत्तिया—इस लोक या परलोक के शिगड़नेकी अपेक्षा नहीं रखनेसे होने वाली किया।

फिर भी क्रियाएं पांच प्रकारकी होती हैं। (१) राग प्रत्यया-रागसे होने वाली क्रिया। (२) द्वेषप्रत्यया-द्वेषसे होने वाली क्रिया। (३) प्योग क्रिया-काय आदिके व्यापारसे होने वाली क्रिया। (४) समुदान किया-कर्मों के उपादानसे होने वाली क्रिया। (५) ऐय्यांपिथकी (योगसे होने वाली क्रिया)

उपर कहे हुए मूल्पाठमें सब मिल कर २५ कियाओं का वर्णन किया गया है उनमें एक ऐर्व्यापिथकी है और २४ साम्परायिकी किया है। ये सभी कियाएं आस्रव हैं और कर्मबन्धके हेतु हैं ये क्रियाएं अजीव की कही हैं अत: आस्रव अजीव भी है। यद्यपि सभी क्रियाएं जीवकी सहायतासे ही होती हैं कोई भी जीवकी सहायताके बिना नहीं हो सकती तथापि इन क्रियाओं में पुद्गलों के व्यापार की ही प्रधानता रहती है इस लिये ये क्रियाएं अजीव की कही गई हैं। ठाणांग सूत्रकी टीकामें टीकाकारने ऐर्च्या-पिथकी और सांपरायिकी क्रियाकी व्याल्या करते हुए यह स्पष्ट लिखा है कि इन क्रियाओं में पुद्गलों का व्यापार ही मुख्य होता है इस लिये ये क्रियाएं अजीवकी कही गई हैं। वह टीका -

"ईरण मीर्च्या गमनं तद्विशिष्टः पन्थाः ईर्च्यापथस्तत्र भवा ऐर्च्यापथिकी व्यु-त्पत्ति मात्र मिदं प्रवृत्ति निमित्तन्तु यत्केवल योग प्रत्यय मुपशान्तमोहादित्रयस्य सात वेदनीयकर्मतया अजीवस्य पुद्गलराशेर्भवनं सा ऐर्च्या पथिकी। इह जीव व्यापारेऽपि अजीव प्रधानत्व विवक्षयाऽजीविक्रयेऽपमुक्ता तथा सम्परायाः कषाया स्तेषु भवा साम्परायिकी साह्य जीवस्य पुद्गल राशेः कर्मता परिणति रूपा जीव व्यापारस्याविवक्षणा दजीव क्रियेति साच सूक्ष्मसंपरायान्तानां गुणस्थानकवतां भवतीति"

#### अर्थ : —

जानेको ईर्ग्या कहते हैं उससे युक्त जो मार्ग है वह ईर्ग्यापथ कहलाता है उसमें जो किया होती है उसे "ऐर्ग्यापथिकी" कहते हैं। यह केवज व्युत्पत्ति मात्र है इसके प्रयोगका विषय अर्थ यह है:—उपशान्त मोह, क्षीण मोह, और सयोगीकेवली, इन तीना गुणस्थानोंमें जो योगोंके कारण पुर्गल राशिका सात वेदनीय कर्मरूपसे परिणाम होता है वह ऐर्ग्यापथिक कहलाता है यह किया भी जीवके व्यापारके बिना नहीं हो सकती तथापि जीवके व्यापारकी अपेक्षा इसमें पुद्गल राशिके व्यापारकी प्रधानता होतो है इस लिये जीवके व्यापारकी अविवक्षा करके इसे अजीवकी किया ही कहा है। संपराय नाम क्षायका है उससे जो किया होती है उसे साम्परायिकी कहते हैं पुद्गल राशिका कर्म इप से परिणाम होना साम्परायिकी किया है। इसमें भी जीवका व्यापार अवश्य होता है परन्तु अति अल्पताके कारण उसकी अविवक्षा तथा बहुत अधिक होनेसे पुद्गल के व्यापार की विवक्षा करके यह साम्परायिकी किया भी अजीव की ही कही गयी है। यह किया दशम गुण स्थान पर्यन्त रहती है।

यह उक्त टीकाका अर्थ है।

यहां शास्त्रकार और टोकाकारने ऐय्यीपिथकी और साम्परायिकी दोनों ही कियाओंको अजीव की किया कहा है इसलिये अ।श्रवको एकान्त जीव बतलाना मिथ्या है क्योंकि उक्त २५ कियाएं अजीव आश्रव हैं।

भगवती सूत्र शतक १७ उद्देशा दूसरेमें भगवान महावीर स्वामीने अन्य यूथिकों का मत खण्डन करते हुए प्राणाति पातादि ९६ बोलोंको और जीवको एक होना बत-लाया है वह पाठ—

"अण्ण डत्थिआणं भन्ते ! एव माइक्छांति जाव परूवेंति एवं खलु पाणाइवाए मुसावाए जाव मिच्छा दंसण सल्ले वद्दमाणस्स अण्णे जीवे अण्णे जीवा या। पाणाइवाय—वेरमणे जाव परिग्गह वेरमणे कोह विवेगे जाव मिच्छा दंसण सक्क विवेगे वद्दमाणस्स अण्णे जीवे अण्णे जोवाया । उप्यत्तियाए जाव परिणामियाए वद्दमाणस्स अण्णे जीवे अण्णे जीवाया दुरगहे ईहा अवाए वद्यमाणस्य जाव जी-वाया उद्वाणे जाव परक्कमे वद्दमाणस्म जाव जीवाया णेरइयत्ते तिरि-क्ल मणुस देवले वद्दमाणस्स जाव जोवाया णाणावरणिज्जे जाव अंतराए वद्यमाणस्स जाव जीवाया एवं कण्हलेस्सा ए जाव सुकले-स्साए समदिहि ए ३ एवं चक्खु दंसणे ४ आभिणिवोहियणाणे ५ मइ अण्णाणे आहार सण्णाए ४ एवं आरोलिय सरीरे ६ एवं मण-जोए ३ सगारी वयोगे अगागारीवयोगे वदमाणस्य अण्णे जीवे अण्णे जोवादा से कह केयं भन्ते ! एवं गोवमा ! जण्णंते अण्ण उ-त्थिया एव महत्रकांति जाव मिच्छंते एव माहंसु अहं पुण गोयमा ! एव माइक्खांसि जाव परूवेमि एवं पाणाइवाए जाव मिच्छा दंसण सल्ले वहमाणस्य सचेव जीवे सचेव जीवाया जाव अणागारो वयोगे वहमाणस्स सचेव जीवे सचेव जीवाया"

( भगवती शतक १७ उद्देशा २)

अर्था :---

<sup>(</sup>प्रश्न) हे भगवन् ! अन्य यूथिक कहते हैं कि "प्राणातिशत और मृषावादसे छेकर मिथ्यादर्शन शल्य पर्व्यत अठारह बोलोंमें वतमान रहने वाले देहधारीका जीव दूसरा है और ये बोल दूसरे हैं तथा प्राणातिपातसे लेकर मिथ्या दर्शन शल्य पर्व्यत अठारह पापोंके विरमणमें वर्द-

मान देहधारीका जीव दूसरा है और ये बोल दूसरे हैं। चार प्रकारकी बुद्धि, अवग्रहादिक चार मित ज्ञान, उत्थानादिक वीर्व्यों के भेद, नरक आदि चार गित, ज्ञानावरणीयादि आठ कर्म, कृष्णादि छः लेखाएं, चक्षुदंशांनादि चार दर्शन, अभिनिवोधिक आदि पांच ज्ञान, मित आदि सीन अज्ञान आहरादिक चार संज्ञायं, औदार्थ्य आदि ५ शरीर, मन आदि सीन थोग, सागार और अनागार दो प्रकारके उपयोग, इन सब बोलोंमें वर्तमान रनेवाले देहधारीका जीव दूसरा है और ये बोल दूसरे हैं" हे भगवन ! आप इसे कैसा समझते हैं ?

( उत्तर ) है गोतम ! अन्य यूथिकोंका यह कथन मिथ्या है उक्त ९६ बोल और जीवात्मा पुक ही है परन्तु पुकान्त भिन्न भिन्न नहीं हैं ।

यह भगवतीके उक्त पाठका अर्थ है।

यहां भगवानने पूर्वोक्त ९६ बोलोंको जीव कहा है और ९६ बोलों में मनोयो-गादि आश्रव भी हैं इसलिये आश्रव कथंचित. जीव भी है और पूर्व वर्णन की हुई क्रिया के हिसाबसे कथंचित अजीव भी है अतः आश्रवको एकान्त जीव मानना शास्त्रविद्वद्व समझना चाहिये।

## (बोल २ रा)

(प्रेरक)

श्रमिवध्वंसनकार और उनके गुरू भीषणजीने पुण्य, पाप और वन्धको एकांत रूपी और भजीव, तथा आश्रवको एकान्त अरूपी और जीव कहा है। भीषणजीने अपने तेरह द्वारके छट्टे द्वारमें ढिखा है कि—

"पुण्यते शुभ कर्म तेहने पुण्य कहीजे तेहने अजीव कहीजे तेहने वन्ध कही जे। पापते अशुभ कर्म तेहने पाप कहीजे अजीव कहीजे वन्ध कहीजे। कर्म अहेते आस्त्रव कहीजे तेहने जीव कहीजे। जींव संघाते कर्म बंधाणा ते वन्ध कहीजे अजीव कहीजे"

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

पाप पुण्य झौर वन्धको एकान्त अजीव कहना मिथ्या है क्यों कि ये तीनों ही पदार्ज जीवात्मामें दूध और पानीकी तरह मिल कर एकाकार बने रहते हैं इसिलये व्यव-हार दशामें इन्हें जीवका लक्षण माना है और व्यवहार नयसे इन तीनोंको शासमें जीव कहा है इसिलये पाप, पुण्य, और वन्धको एकान्त अजीव कहना मिथ्या है। दूसरी बात यह है कि पाप, पुण्य और वन्ध रूप कर्मकी प्रकृतिसे ही जीवको चार गति और पांच जाति आदि प्राप्त होती हैं और चार गति पांच जाति और छः क्रायको अगवती आदि स्त्रोंमें जीव कह कर बतलाया है इसिक्टिये शुभाशुभ कमोंसे बंधा हुआ जीवातमा ही ध्यवहार दशामें जीव कहलाता है। गित और जाति आदि जीवसे अलग कहे जाते हों और जीव उनसे अलग कहा जाता हो यह बात नहीं है अतः पुण्य, पाप, और वन्ध भी व्यवहार दशामें जीव ही हैं अजीव नहीं हैं इन्हें एकांत अजीव कहना अज्ञान है।

# [ बोल ३ समाप्त ]

(प्रेरक)

पुण्य पाप और वन्ध रूपी हैं भौर जीव अरूपी है फिर ये दोनों एक कैसे हो सकते हैं ?

(प्ररूपक)

व्यवहार दशामें जीव भी रूपी माना गया है। भगवती शतक १७ उद्देशा २ में जीवको रूपी होना बतलाया है। वह पाठ यह है—

"देवेणं भन्ते! महिड्डिए जाव महेसक्खे पुट्यामेव रूवी भिव ता पश्च अरूवीविड भवित्ताणं चिट्टित्तए? णो इण्डे समहे सेकेण-हेणं भन्ते! एवं बुच्च देवेणं जावणो पश्च अरूवीविड भवित्ताणं चिट्टित्तए? गोयमा! अहमेयं जाणामि अहमेयं पासामि अहमेयं वुज्झामि अहमेयं अभिसमण्णागच्छामि मए एवं णायं मए एयं दिहं मए एयं बुद्धं मए एयं अभिसमण्णागयं जण्णं तहागयस्स जीवस्स सरूविस्स सकम्मस्स सरागस्स सवेदगस्स समोहस्स सलेस्सस्स सस्तिरस्स तथा सरीराओ अविष्यमुक्कस्स एवं पण्णायाति तंजहा कालत्तेवा जाव सुक्किलत्तेवा, सुव्भिगंघतेवा, दुव्भिगंघतेवा तित्तत्तेवा जाव महुरत्तेवा कक्खड्तेवा जावलुक्खत्तेवा सेतणहेणं गोयमा! जाव चिट्टितए"

(भगवती शतक १७ उद्देशा २)

अर्थः---

हे भगवन् ! महेश नामक देवता जो कि बड़ा समृद्धि शाली और शरीरादि पुद्रगलोंके सम्ब-न्थ्रसे रूपी है वह अरूपी होकर रह सकता है या नहीं ?

ं ( उत्तर ) हे गोतम ! यह सम्भव नहीं है।

( प्रश्न ) इसका क्या कारण है ?

( उत्तर ) हे गोतम ! मैं इसे जानता हूं यावत अनुभव करता हूं यह बात मेरी जानी हुई यावत अनुभव की हुई है। जो जीव मूर्तिमान् है सरागी है सबेद है और जिसमें मोह, तथा लेक्या विद्यमान है जो शरीरसे छुटा हुआ नहीं है उसमें ये बातें अवक्य पाई जाती हैं जैसे कि यह काछा है, यह शुक्ल है, इसमें दुर्गन्ध आता है, इसमें छगन्ध आता है यह तिक्त है, यह मधुर है यह कर्कश है यह सूक्ष्म है इत्यादि। जिसमें पूर्वोक्त बातें पाई जाती हैं वह रूपी ही बना रहता है कदापि अरूपी नहीं हो सकता।

यह इस पाठका सरल अर्थ है।

इस पाठमें भगवान ने सराग, समोह, और सल्क्ष्य जीवको रूपी कहा है इसिल्ये व्यवहार दशामें सराग जीव भी रूपी है। जब कि सराग जीव भी रूपी है तब फिर पुण्य, पाप और वन्ध, इन रूपी पदार्थों के साथ उसका अभेद व्यवहार होनेमें क्या संदेह है ? जो लोग रूपी होनेके कारण पाप, पुण्य और वन्धको जीवसे एकान्त भेद मानते हैं वे शास्त्रके रहस्यको नहीं जानने वाले अज्ञानी हैं।

इस पाठसे आश्रवके एकान्त अरूपी होनेका सिद्धान्त भी खिण्डत हो जाता है। इस पाठमें सराग सलेश्य और समोह जीवको रूपी कहा है अतः आश्रव रूपी भी सिद्ध होता है क्योंकि जब जीव भी रूपी है तब जीवस्वरूप आश्रव क्यों नहीं रूपी होगा ? इसल्ये जो लोग आश्रवको एकान्त जीव मान कर उसे एकान्त अरूपी बतलाते हैं वे मिथ्यावादी हैं।

# [ बोल ४ समाप्त ]

(प्रेस्क)

क्या पाप, पुण्य और वन्ध अजीव नहीं हैं ? (प्ररूपक)

पाप, पुण्य और वन्ध न्यवहार दशामें जीव और निश्चय नयके अनुसार अजीव हैं इसिंख्ये इन्हें एकान्त अजीव या एकान्त जीव कहना मिथ्या है किन्तु ये कथंचित् जीव और कथंचित् अजीव हैं यही बात यथार्थ समझनी चाहिये जो इन्हें एकांत अजीव कहता है वह अज्ञानी है।

(प्रेरक)

भ्रमिवध्वां सनकारका यदि व्यवहारनयसे नहीं किन्तु निश्चयनयके अनुसार पाप पुण्य और वन्धको अंजीव कहनेका तात्पर्य्य हो तो इसमें क्या आपत्ति है ?

~. ( प्ररूपक )

यदि भ्रमविध्वंसनकारका यह तात्पर्य्य हो कि पाप, पुण्य छोर वन्ध निश्चय नय के अनुसार अजीव हैं परन्तु व्यवहारनयके अनुसार नहीं तो उनके कथनमें कुछ भी दोष नहीं है किन्तु वह बिरुकूल यथार्थ है परन्तु एकान्त रूपसे पाप पुण्य और वन्धको अजीव कहना मिथ्या है। यही बात आश्रवके विषयमें भी है आश्रवको भी यदि श्रम-विध्वंसनकार एकान्त रूपसे जीव और अरूपी न कहें तो कोई भी आपित नहीं है परन्तु वह आश्रवको एकांत अरूपी और जीव कहते हैं यह बात भगवान के कथनसे ही प्रतिकूल है शास्त्रका कथन यह है कि आश्रव न तो एकांत जीव है और न एकांत अजीव ही है किंतु वह जीव और अजीव दोनों ही प्रकारका है। प्रिथ्यात्व, कथाय, और योग ये, आश्रव माने जाते हैं और मिथ्यात्व कथाय और योगको चतुरस्पर्शी और काय योग को अष्ट स्पर्शी पुद्गल माना है अतः आश्रव कदापि एकांत रूपसे जीव नहीं हो सकता क्योंकि मिथ्यात्व, कथाय और योग जीव नहीं हैं। यदि आश्रवको कोई एकांत अजीव कहे तो वह भी ठीक नहीं कहता वयोंकि मिथ्यादृष्टिभी आश्रव माना गया है और मिथ्या दृष्टि, अरूपी और जीवका परिणाम है इसिल्ये आश्रव जीव भी सिद्ध होता है अतः आश्रवको एकान्त जीव, या एकान्त अजीव, एकान्त रूपी, या एकान्त अरूपी कहनों मिथ्या है।

### (बोल ५ वां)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकारने ठाणाङ्ग सुत्र ठाणा ५ वें का मूलपाठ लिख कर आश्रव को एकांत अरूपी जीव सिद्ध किया है।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भ्रमविध्वंसनकारने ठाणाङ्ग ठाणा ५ वें का जो मूखपाठ लिखा है उससे आश्रव एकांत अरूपी और एकांत जीव सिद्ध नहीं हो सकता। वह पाठ लिख कर बतलाया जाता है।

"पंच आसव द्वारा पन्मत्ता तंजहा—मिच्छत्तं, अविरती, प-मादो, कसायो, जोगा"

( ठाणाङ्ग ठाणा ५ )

अर्थ--

मिथ्यात्व, अवत, पूमाद, कपाय, और योग ये पांच आधव द्वारके भेद हैं।

इस पाठमें आश्रव द्वारके भेद मात्र का दर्णन है परन्तु आश्रव जीव है या अ-जीव है यह निर्णय नहीं किया है इसिल्ये इस पाठका नाम लेकर आश्रव को एकान्त जीव या अरूपी कहना भोले जीवोंको धोखा देना है। भगवती सूत्र शतक १२ उद्देशा ५ में मिथ्यात्वकी चतुस्स्पर्शी पुद्गा माना है फिर मिथ्यात्व आश्रव एकांत जीव कैसे हो सकता है ? बल्कि इस पाठसे हो आश्रवका अजीव होना ही सिद्ध होता है। दूसरा आश्रव द्वार अञ्चत है। अठारह पापोंसे बिख्कु वहीं हटनेका नाम अञ्चत है। अठारह पाप चतुःस्पर्शी पुद्गल माने गये हैं इसिल्ये दूसरा आश्रव द्वार भी अजीव ही सिद्ध होता है। प्रमाद और कषाय, मोहसे उत्पन्न हुई कमें की प्रकृतिके नाम हैं और मोह कर्मको शास्त्रमें चतुःस्पर्शी पुद्गल माना है इसिल्ये मोह कर्मसे उत्पन्न होने वाले प्रमाद और कषाय भी चतुःस्पर्शी पौद्गलिक होनेसे अजीव ही सिद्ध होते हैं। पांचवां आश्रव द्वार योग है यह मन, वचन, और कायके भेदसे तीन प्रकारका है। मन और वचनके योगको चतुःस्पर्शी और काय योगको अक्टस्पर्शी कहा है इसिल्ये योगाश्रव भी अजीव सिद्ध होता है अतः ठाणाङ्ग सूत्र के उक्त पाठका नाम लेकर आश्रव को एकांत जीव बतलाना अज्ञान समझना चाहिये।

### ( बोल छट्टा समाप्त )

(प्रेरक)

अमिविध्वंसनकारने तीन दृष्टियोंका नाम छेकर मिध्यात्व आश्रवको एकांत जीव और अरूपी बतलाया है।

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

भगवती सूत्र शतक १२ उद्देशा ५ के मूलपाठमें तीन दृष्टियोंको अरूपी और मिध्यादर्शन शल्यको रूपी कहा है इसलिये मिध्यात्व आश्रव एकांत अरूपी नहीं हो सफता। भगवतीका पाठ यह है:—

"अहभंते ! पैज्जो दोसे कलहे जाव मिच्छा दंसण सल्ले एसणं कड्वण्णे ४ जहेव कोहे तहेव चडफासे"

(भग० शतक १२ उ० ५)

इस पाठमें भगवान्ने भिध्यादर्शन शल्यको चतुःस्पर्शी पौद्गालिक कहा है अतः मिध्यात्व आश्रव रूपी भी है और अजीव भी है उसे एकान्त अरूपी और जीव बताना अज्ञान है।

(प्रेरक)

भगवती सूत्रके उक्त मृत्यपाटमें मिथ्यादर्शन शल्यको रूपी कहा है परन्तु वह आश्रव नहीं है आश्रव तो केवल मिथ्यादृष्टि है और वह अरूपी है फिर मिथ्यादर्शनके रूपी होनेसे आश्रव केसे रूपी हो सकता है ? (प्ररूपक)

ठाणाङ्ग ठाणा ५ के मूलपाठमें आश्रव द्वारका भेद बतलानेके लिये "मिच्छत्तं" यह पाठ आया है इसका अर्थ है मिध्यात्व, मिध्यात्वसे जैसे मिध्यादृष्टिका प्रहण होता है उसी तरह मिध्यादृर्शन शल्यका भी — प्रहण होता है इसलिये मिध्यादृष्टि और मिध्यादृर्शन शल्य ये दोनों ही आश्रव हैं केवल मिध्यादृष्टि ही नहीं अतः मिध्यात्व पदसे केवल मिध्यादृष्टिका ही प्रहण करना और मिध्यादृश्चन शल्यका प्रहण नहीं करना अप्रामाणिक है। मिध्यादृश्चन शल्य भी आश्रव है और वह रूपी है इसलिये मिध्यात्व आश्रव को एकांत अरूपी बताना अज्ञान है।

आश्रवके विषयमें भीपणजी और जीतमलजीने कई विरुद्ध बातें भी कह डाली हैं। भीषणजीने आश्रवको उदयभावमें माना है और मिथ्यादृष्टिको क्षयोपश्म भावमें माना है अतः इनके मतानुसार मिथ्यादृष्टि आश्रव ही नहीं हो सकता क्योंकि मिथ्यादृष्टि क्षयोपश्म भावमें है और आश्रव उदयभावमें है फिर ये दोनों एक कैसे हो सकते हैं ? अतः भीषणजीकी यह प्ररूपणा पूर्वापर विरुद्ध है। भीषणजीके उकत आश्रय का लेख यह है—

"आश्रवभाव दोय, उदय और पारिणामिक। मोहनीय कर्मरो क्षयोपशम होय तो आठ बोल पामे चार चारित्र, एक देश व्रत और तीन दृष्टि"

इस लेखमें भीषणजीने आश्रवको उदयभावमें और मिथ्यादृष्टिको क्षयोपहामभाव में माना है तो भी मिथ्यादृष्टिको आश्रवमें मानना इनके अविवेकका पूर्ण उदाहरण सम-झना चाहिये।

### (बोल ७ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ३०९ पर उत्तराध्ययन सुत्रका मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ इहां पांच आश्रवने **कु**ष्णहेरयाना लक्षण कहा ते मांटे जे कृष्णलेरया अहपी तेहना लक्षण पांच आश्रव ते पिण अरूपी छै" (श्र० पृ० २०९)

इसका क्या समाधान ?

्र ( प्ररूपक )

कृष्णलेख्या संसारी जीवका परिणाम है और संसारी जीवको भगवती शतक १७ उद्देशा २ में रूपी होना भी कहा है इसलिये कृष्णलेख्या रूपी भी [सिद्ध होती है अतः उसके छक्षण पांच आश्रव रूपी भी हो सकते हैं इसिटिये कृष्णहेश्याके छक्षण होनेके कारण पांच आश्रवको एकांत अरूपी कहना मिथ्यात्वका परिणाम है। संसारी जीव रूपी भी हैं इस विषयमें भगवती शतक १७ उद्देशा २ का मूलपाठके सिवाय भगवती शतक २ उद्देशा १ का मूलपाठ भी प्रमाण है वह पाठ यह है:—

"जेऽवियते खंद्या! जाव सअंते जीवे अणंतेजीवे तस्स्वि-यणं अयमहे एवं खलु जाव द्व्यओणं एगे जीवे सअंते खेत्तओणं जीवे असंखेळ पएसिए असंखेळपएसोगाहे अत्थिपुण से अन्ते। काल ओणं जीवे नकदाइ न आसी णिच्चे निथपुण से अन्ते। भाव ओणं जीवे अणंता णाणपज्जवा अणंता दंसण पज्जवा अणंता चारित्त पज्जवा अणंता अगुरु लहु पज्जवा णिच्यपुण से अन्ते। सेत्तं द्व्यको जीवेसअंते खेत्तओ जीवे सअन्ते कालओ जीवे अणंते भावओं जीवे अणंते"

( ম০ হা০ ২ ব০ १ )

अर्था—

हे स्कन्दक ! जीव सान्त है या अनन्त है तुम्हारे इस प्रश्नका उत्तर इस प्रकार है—जीव द्रव्यसे एक और सान्त है क्षेत्रसे असंख्य प्रदेशी और असंख्य आकाश प्रदेशको व्यास किया हुआ है अतः वह सांत है। काखसे जीव अनन्त है क्योंकि वह सब काखमें विद्यमान रहता है कभी भी उसका अभाव नहीं होता। भावसे जीव अनन्त है अनन्त ज्ञानपर्याय, अनन्त दर्शन पर्य्याय, अनंत चारित्र पर्य्याय, अनन्त छघु गुरू पर्य्याय, और अनन्त अगुरू अखघु पर्य्याय जीवके होते हैं असः भावसे जीव अनन्त है। सारांश यह है कि द्रव्य और क्षेत्रसे जीव सांत और काल तथा भावसे अनन्त है।

यहां मूछ पाठमें कहा है कि "जीवके अनन्त छघु गुरु पर्च्याय और अनन्त अछघु अगुरु पर्च्याय होते हैं" इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि संसारी जीव रूपी भी है क्योंकि अरूपी पदार्थके छ गुरु पर्च्याय और अगुरु अछघु पर्च्याय नहीं हो सबते। इस पाठकी टीकामें टीकाकारने छिखा है—

"अनन्ता गुरुरुघुपर्याया औदारिकादिशरीर।ण्याश्रित्य इतरेतु कार्भणादि द्रव्याणि जीव स्वरूपंचाश्रित्येति"

अर्थात् झौदारिकादि शरीरकी अपेक्षासे जीवके अनन्त छ्यु गुरु पर्याय कहे गये हैं और कार्मण आदि द्रव्य तथा जीवके स्वरूप की अपेक्षासे अनन्त अगुरु अख्यु पर्य्याय कहे गये हैं। इस टीकासे भी जीवका रूपी होना सिद्ध होता है। यद्यपि निश्चयनयसे निज स्वरूपापन्न जीव रूपी नहीं है किन्तु अरूपी है तथापि इस पाउमें उसका वर्णन न करके संसारी जीवका वर्णन किया गया है संसारी जीव औदारिकादि शरीरके साथ दूध पानी की तरह मिलकर एकाकार हुआ रहता है इस लिये इस पाउमें उसके अनन्त गुरु लघु और अनन्त अगुरु छघु पर्ट्यायोंका वर्णन है। दृष्ण देश्या संसारी जीवका ही परिणाम है और संसारी जीव इस पाउमें रूपी भी कहा गया है इस लिये कृष्ण देश्या रूपी भी है। कृष्ण देश्या रूपी है इस लिये उसके लक्षण पांच आश्रव रूपी भी हैं उन्हें एकान्त अरूपी कहना शास्त्रसे विरुद्ध समझना चाहिये।

उक्त पाठमें संसारी जीवका औदारिकादि शरीरके साथ अभेद होना सिद्ध होता है और औदारिकादि शरीर, पुण्य पाप तथा दंधकी प्रकृति माना जाता है इस ल्यि पुण्य पाप और बंधका भी कथंचित् जीव होना सिद्ध होता है। अत: इनको सर्वथा जीवसे भिन्न मानना मिथ्या है।

शुभाशुभ कमकी प्रकृत्तिको भी पुण्य, पाप और बंध कहते हैं और वह कर्मकी प्रकृति, चतुःस्पर्शी पौद्गालिक है इस लिये वह रूपी और जीवसे कथंचित् अभिन्न और कथंचित् अभिन्न और कथंचित् भिन्न है उसे जीवसे एकान्त भिन्न मानना मिथ्या है। मिथ्यात्व, कषाय और योगको चतुःस्पर्शी और काययोगको अष्ट स्पर्शी पुद्गल माना है। इस लिये ये सब रूपी और अजीव भी सिद्ध होते हैं एकान्त अरूपी और जीव नहीं अतः आश्रवमात्र को एकान्त अरूपी और एकान्त जीव कहना अज्ञानका परिणाम है। वस्तुतः किसी अपेक्षासे आश्रव, जीव और अरूपी है और किसी अपेक्षासे अजीव और रूपी है परन्तु एकान्त पक्षका आश्रय लेकर इसे एकान्त अरूपी और जीव मानना मिथ्यात्वका परिणाम है।

### (बोल ८ वां समाप्त)

(प्ररूपक)

मिध्यात्व आश्रवको एकान्त जीव कहना भी श्रमविध्दंसनकारका दुराग्रह स्रोर सपने सिद्धान्तसे ही प्रतिकूछ है। ठाणांग सूत्रका मूछ पाठ लिख कर पहले बतलाया जा चुका है कि ऐर्घ्यापथिकी स्रोर साम्पराधिकी ये दो क्रियाएं अजीवकी हैं स्रोर साम्पराधिकी ये दो क्रियाएं अजीवकी हैं स्रोर साम्पराधिकी केश्वाके भेदमें मिध्यात्व स्रोर स्वत्रत भी शामिल हैं इस लिये मिध्यात्व स्रोर साम्रतकी क्रिया अजीवकी क्रिया हैं इन्हें एकान्त जीवकी क्रिया मानना शास्त्रसे सर्वथा प्रतिकूल है। यग्रपि शास्त्रमें सम्यक्त्व किया और मिथ्यात्व किया जीवकी कही हैं तथापि उनका स्पष्ट अर्था टीकाकारने यह किया है—

"सम्यग्दर्शन मिथ्यात्वयोः सतोर्ये भवतहते सम्यक्त्व मिथ्यात्व क्रियेति" ( ठाणांग ठाणा २ की टीका )

"सम्यादर्शन भौर मिथ्या दर्शनके होनेपर जो किया की जाती है वह सम्यक्र त्व किया और मिथ्यात्व किया है।"

यहां टीकाकारने सम्यग्दर्शन और मिश्या दर्शनके होनेपर जो किया की जाती है वह किया चाहे जीवकी हो या पुद्गल की हो दोनोंको ही सम्यक्त्व और मिध्यात्व की किया कहा है केवल जीवकी ही कियाको सम्यक्त्व और मिध्यात्व किया नहीं कहा है इस लिये केवल जीवकी ही क्रियाको सम्यक्त्व क्रिया और मिध्यात्व क्रिया कहता भिष्या है। वास्तवमें ज्ञान और इच्छाको छोड़कर सभी कियाएं जीव और पुर्मि होनोंक के अयापारसे होती हैं कोई भी किया अभीवके व्यापारको छोडकर नहीं हो सकती: अन्तर सिर्फ इतना ही है कि किसी क्रियामें जीवके व्यापारकी मुख्यता होती है और किसीमें अजीवके व्यापारकी मुख्यता होती है। साम्परायिकी और ऐर्य्यापिशकी कियामें अजीवके व्यापारकी ही प्रधानता है इस लिये वे दोनों अजीवकी किया कही गई हैं इसी तरह सम्यक्त्व किया और मिथ्यात्व कियामें अजीवका व्यापार अवस्य रहता है परन्तु उसकी अपेक्षासे उनमें जीवका व्यापार ही प्रधान होता है इस छिये सम्यक्त्व क्रिया और मिध्यात्व किया जीवकी कही गई हैं उनमें सर्वथा अजीवका व्यापार न हो यह बात नहीं है। ज्ञान और इच्छाको छोड़कर सभी कियाओंमें जीव और पुद्गल दोनोंके व्यापार होते हैं परन्तु जीवके व्यापारकी सुख्यताको लेकर किसीको जीवकी क्रिया और अजीव के व्यापारकी प्रधानताको लेकर किसीको अजीव क्रिया कहा है परन्तु दोनों ही प्रकार की कियाओं में जीव और पुद्राल दोनोंके व्यापार होते हैं। आश्रव, क्रिया स्वरूप है भौर क्रिया जीव और पुद्गल दोनोंकी हैं इस लिये आश्रव जीव और अजीव दोनों ही ै प्रकारका है उसे एकान्त जीव कहना अज्ञान है।

# [ बोल ९ समाप्त ]

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसनकार ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा १० के पाठकी साक्षीसे **धाश्रवको एकान्त** जीव बतलाते हैं।

इसका क्या समाधान ?

५५

#### ( प्ररूपक )

ठाणाङ्ग ठाणा १० के मूल पाठकी साक्षीसे आश्रवको एकान्त जीव सिद्ध करना मिथ्या है। वह पाठ लिख कर यह बतलाया जाता है—

#### ''धम्मे अघम्म सन्ना अधम्मे धम्म सन्ना''

वर्धः--

(ठाणाङ्ग)

धर्ममें अधमका और अधर्ममें धर्मका ज्ञान अज्ञान कहलाता है।

यहां विपरीत ज्ञानका स्वरूप समझाते हुए यह लिखा है कि "धर्ममें अधर्मका खोर अधर्ममें धर्मका ज्ञान खान अज्ञान है" इससे आश्रवका जीव होना सिद्ध नहीं होता क्यों- कि इस पाठमें कहा हुआ विपरीत ज्ञान, क्षयोपशम भावमें है और आश्रव उदयभावमें है। भीषणजीने आश्रवको उदयभावमें माना है यह उनका लेख उद्धृत करके पहले बतला दिया गया है बतः उदयभावमें होने वाला बाश्रव, अज्ञान या विपरीत ज्ञानकी तरह कदापि एकान्त जीव नहीं हो सकता। आश्रव, मोहकर्मके उदयभावमें माना गया है और मोहकर्म चतुःस्पशी पुद्गल हैं अतः आश्रव भी चतुःस्पशी पुद्गल है उसे एकान्त जीव मानना अज्ञान है।

## (बोल १० वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भगवती सूत्र शतक १७ उद्देशा २ का मूलणठ लिखकर उसकी साक्षीसे आश्रवको एकान्त जीव बतलाते हैं।

इसका क्या उत्तर ?

( प्ररूपक )

भगवती सुत्र शतक १७ उद्देशा २ के मूलपाठकी साक्षीसे आश्रवको एकान्त जीव वतलाना मिथ्या है। उस पाठमें आश्रवको एकान्त जीव नहीं कहा है वह पाठ इसी प्रकरणके सातवें बोलमें लिख दिया गया है उसका भाव यह है—

१८ पाप और उनसे निवृत्ति, बुद्धिके चार भेद, अवमहादिक मित ज्ञानके चार भेद, उत्थानादिक पांच, चार गित, आठ कम, छः छेश्या, तीन दृष्टि, चार दर्शन, पांच ज्ञान, तीन अज्ञान, चार संज्ञाएं, पांच शरीर, तीन योग और साकार तथा अनाकार इन ९६ बोछोंमें रहने वाला जीव दूसरा है और ये बोल दूसरे हैं, यह अन्य तीर्थियोंका मत है इसका खण्डन करते हुए भगवान्ने कहा है कि "एवं खलु पाणाइवाए जाव मिच्छादंसणसल्लेबट्टमाणे सच्चेव जीवे सच्चेव जीवाया"

अर्थात् प्राणातिपातसे लेकर मिथ्या दर्शन शस्य पर्य्यन्त ५६ बोर्लामें रहनेवाला वही जीव है और वही अीवात्मा है। इस पाठसे आश्रवको एकान्त जीव बताना भोले जीवोंको घोखा देना है। इस पाठमें ९६ बोर्लोंके साथ जीवात्माका कथंचित् अभेद और कथंचित् मेद बतलाय। है आश्रवको एकान्त जीव नहीं कहा है। अतः इस पाठके आश्रय से आश्रवको एकान्त जीव मानना अज्ञान है।

इस पाठमें जो ९६ बोल कहे गये हैं उनमें १८ पाप भी शामिल हैं। उक्त ९६ बोल और जीवात्मा कथंचित् भिन्न और कथंचित अभिन्न हैं इस लिये अठारह पाप भी कथंचित् जीव और कथंचित् अजीव हैं परन्तु तेरह पंथके आचार्य जीतमलजी १८ पापोंको जीवसे एकान्त भेद मानते हैं यह इनका प्रत्यक्ष इस पाठसे विरुद्ध प्ररूपणा सम- झनी चाहिये।

# (बोल ११ वां समाप्त)

(प्रेरक)

शास्त्रमें रूपी अजीवको कहीं जीवका परिणाम कहा हो तो उसे बतलाइये। ( प्ररूपक )

ठाणाङ्ग सूत्रके दशवें ठाणेमें रूपी अजीवको जीवका परिणाम कहा है वह पाठ टीकाके साथ लिखा जाता है।

"द्सविहे जीवपरिणामे पं० तं० गतिपरिणामे, इन्द्यि परिणामे, कसाय परिणामे, लेस्सा परिणामे, जोगपरिणामे, उवयोग परिणामे, णाण परिणामे, दंसणपरिणामे, चरित्तपरिणामे, वेय-परिणामे"

( ठाणाङ्ग ठाणा १० )

अर्थः—

जीवके परिणाम दश प्रकारके हैं--(१) गति परिणाम (२) इन्द्रिय परिणाम (३) कवाय परिणाम (४) छेश्या परिणाम [६] योग परिणाम [६] उपयोग परिणाम [७] ज्ञान परिणाम [८] दर्शन परिणाम [९] चारित्र परिणाम [१०] वेद परिणाम ।

टीका:--

"परिणमनं परिणाम स्तद्भाव गमनमित्यर्थः यदाह—"परिणामोद्यर्थान्तरगमनं नच सर्वदाव्यवस्थानं नच सर्वथा विनाशः परिणामस्तद्विदामिष्टः"। सच प्रायोगिकः गतिरेव परिणामो गति परिणामः एवं सर्वत्र गतिरुचेह् गतिनामकमोदयान्नारकादि व्यप-

तत्परिणामश्चाभवक्षयादिति सचनरकगत्यादिश्चतुर्विधः गतिपरिणामेच सत्येवेन्द्रिय परिणामो भवतीति तमाह "इन्द्रिय परिणामे" ति सचश्रोत्रादिभेदारपंचधा इन्द्रिय परिणतौचेष्टानिष्टविषयसम्बन्धाद्रागद्वेष परिणति रिति तदनंतरं कषाय परि-णाम उक्तः सच क्रोधादिभेदाचतुर्विधः । ऋषाय परिणामेच सति हेश्या परिणतिनेतु हेश्या परिणतो कषाय परिणतिः येन क्षीण ऋषायस्यापि शुक्ल परिणतिर्देशोन पूर्वेकोटिं यावद्भ-वित यतउक्तम्" मुहुत्तद्वंतु जहन्ना उक्कोसा होई पुब्व कोडीओ नविहं विरिसेहिं उणा ना-यञ्वा शुक्कलेस्साय ( शुक्ल लेश्याया जघन्यास्थितिः मुहूर्त्तार्धे नववर्षोना पूर्व कोटी उत्कृष्टा ्ज्ञातन्या भवति ) अतो छेश्या परिणाम उक्त: । सच ऋष्णादिभेदात्षोढेति । अय<del>थ्</del>व योग परिणामेसित भवति यस्मान्निरुद्धयोगस्य छेश्या परिणामोऽपैति यतः समुच्छिन्निक्रयं ध्यानमलेश्यस्य भवतीति लेश्यापरिणामानन्तरं योगपरिणाम उक्तः सचमनोवाकाय भेदात्त्रिधेति । संसारिणाञ्च योगपरिणतावुपयोग परिणति भेवतीति तदनंतरमुपयोग परि-णाम उक्तः सच साकारानाकार भेदादृद्विधेति । सतिचौपयोगपरिणामे ज्ञानपरिणामोऽत-स्तद्नंतरमसावुक्तः । सचाभिनिवोधिकादि भेदात्पञ्चधा तथा मिथ्यादृष्टे र्ज्ञानमप्यज्ञान-मित्यज्ञानपरिणामो मत्यज्ञानश्रुताज्ञानविभंगाज्ञानस्रश्रुणस्त्रिविधोऽपि साधम्याद्ज्ञान परिणाम प्रहणेन गृहीतो द्रष्टव्य इति । ज्ञानःज्ञानपरिणामेचसति सम्यक्-त्वादिपरिणतिरिति ततोदर्शन परिणामउक्तः सचित्रिधा सम्यक्त्वमिथ्यात्विमश्रभेदात्। सम्यक्तवेसित चरित्रमिति ततस्तत्परिणामङकः। सच सामायिकादिभेदात्पंचधेति। स्त्र्यादिवेद परिणामे चारित्र परिणामो नतुचारित्रपरिणामे वेदपरिणतिर्थसमादवेदकस्या यथाख्यात चारित्र परिणतिह इटेति चारित्र परिणामान्तरं वेद परिणाम उक्तः । सचस्त्र्या-दि भेदात्तित्रिविध इति।"

अर्थ :—

रूपान्तर प्राप्तिका नाम परिणाम है कहा है कि न तो सर्वथा अपने रूपमें स्थित रहना और न सर्वथा नाश हो जाना, किन्तु अपनेसे भिन्न किसी दूसरे रूपमें आ जाना परिणाम है। जीवका दूसरे रूपमें आना जीव परिणाम है वह गति आदिके भेदसे दस प्रकारका है। गति रूप जो जीवका परिणाम है वह गति परिणाम है इसी तरह सभी परिणामोंमें समझना चाहिये। गति नामक कर्मके उदयसे नरक आदि व्यवहारका कारण जो जीवका परिणाम होता है वह गति परिणाम है। यह परिणाम जब तक भवका क्षय नहीं होता तब तक बना रहता है। यह नरक आदिके भेदसे चार प्रकारका होता है। गति परिणाम होनेके बाद इन्द्रिय परिणाम होता है इस लिये मूल पाठमें गति परिणामको कहकर पश्चात् इन्द्रिय परिणाम कहा है। श्रोत्र आदिके भेदसे इन्द्रिय परिणाम पांच प्रकार

का है। इन्द्रिय परिणाम होनेके बाद इष्ट और अनिष्ट वस्तुके सम्बन्धसे राग और द्वेष रूप ंपरिणाम होता है अत: इन्द्रिय परिणामको कहकर कषाय परिणाम कहा गया है। वह ्रश्रोत्र आदिके भेदसे चार प्रकारका है। क्षाय परिणाम होने पर लेक्या परिणाम होता है अतः कषाय परिणामके बाद लेश्या परिणाम कहा गया है। वह लेश्या परिणाम कृष्ण **आदिके भेदसे छः प्रकारका होता है। योग परिणाम होनेके बाद हेश्या परिणाम होता है** क्योंकि जिसके योग रुक आते हैं उसको हैश्या परिणाम नहीं होता इस छिये हेश्या परिणामके बाद ही योग परिणाम कहा गया है। योग परिणाम मन, वचन और कायके मेद्से तीन प्रकारका है। संसारी जीवोंका योग परिणाम होनेपर उपयोग परिणाम होता है इस लिये योग परिणामके बाद उपयोग परिणाम कहा है। उपयोग परिणाम साकार और अनाकारके भेदसे दो तरहका होता है। उपयोग परिणाम होनेके वाद झान परि-णाम होता है इस लिये उपयोग परिणामको कहकर ज्ञान परिणाम कहा गया है। ज्ञान परिणाम, आभिनिवोधिक आदिके भेदसे पांच प्रकारका है। मिथ्या दृष्टियोंके मत्यज्ञान श्रुनाज्ञान और विभंगाज्ञान भी ज्ञान परिणामसे ही प्रहण किये जाते हैं। ज्ञान और अज्ञान रूप परिणाम होने पर सम्यक्त्व और मिथ्यात्व आदि परिणाम होता है इस लिये ज्ञान परिणामको कहकर दर्शन परिणाम कहा है, यह सम्यक्त्व, मिथ्यात्व और मिश्र भेदसे तीन प्रकारका है। सम्यक्त्व परिणाम होनेके बाद चारित्र परिणाम होता है अतः सम्यक्त्व परिणामको कहकर पश्चात् चारित्र परिणामको कहा है। चारित्र परि-णाम सामयक आदि भेदसे पांच प्रकारका होता है। चारित्र परिणाम, वेद परिणामके होनेपर होता है परन्तु चारित्र परिणाम होनेपर वेद परिणाम होनेका कोई नियम नहीं है क्योंकि वेद परिणाम रहित जीव में भी यथाख्यात चारित्र देखा जाता है अतः चारित्र परिणामके अनन्तर वेद परिणाम कहा गया है। वेद परिणाम स्त्री आदिके भेदसे तीन प्रकारका है।

यहां मूल पाठ और टीकामें जीवके दश विध परिणाम कहे हैं उनमें ज्ञान, दर्शन, और चारित्र परिणाम तो अरूपी और एकान्त जीव हैं और गित, कषाय, योग और वेद परिणाम रूपी और अजीव हैं। गित, कषाय, योग और वेद आत्माके साथ क्षीर नीर न्यायसे मिल्डकर एकाकार होकर रहते हैं इस लिये इन्हें जीवका परिणाम कहा है यहां जो गित परिणाम कहा है वह गित नाम कर्मके उदयसे प्राप्त होने वाली नरक आदि चार गितयां समझनी चाहिये। टीकाकारने लिखा है—

"गतिश्चेद्दं गतिन।मकमोदयान्नारकादि ब्यपदेशहेतुः।"

अर्थात् गति नाम कर्मके उदयसे उत्पन्त होने वाछी नरक आदि व्यवहारका कारण यहां गति समझनी चाहिये" नरक आदि चार गतियां रूपी और अजीव हैं तो भी यहां वे जीवका परिणाम कही गई हैं इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि रूपी और अजीव भी जीवका परिणाम होता है।

## (बोल १२ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ३१४ पर ठाणांग ठाणा दशका मूळपाठ लिख कर उसकी समाळोचना करते हुए लिखते हैं:—

"इहां तो गित परिणामने भावे गितने जीव कही, भाव इन्द्रिय, भाव कषाय, भाव योग, भाव वेद, ये सर्व जीवना परिणाम छै" ( শ্ব০ पূ০ ३१४ )

इनके वहनेका आशय यह है कि गित नाम कर्मके उदयसे उत्पन्न होने वाशीं नरक आदि चार गतियां अजीव हैं वे जीवका परिणाम नहीं हो सकती इसिलये ठाणांग ठाणा दशके मूलपाठमें जो जीवका गत्यादि परिणाम कहा है वह भावरूप गत्यादि समसमा चाहिये द्रव्य रूप नहीं। इसी तरह द्रव्य इन्द्रिय, द्रव्य कषाय, द्रव्य योग और द्रव्य वेद भी अजीव हैं वे कदापि जीवके परिणाम नहीं हो सकते इसिलये ये भी भाव रूप ही जीवके परिणाम समझने चाहिये द्रव्य रूप नहीं।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

ठाणांग ठाणा दशके मूळपाठमें जो गति, कषाय, और इन्द्रिय आदिको जीवका परिणाम बतलाया है उसका अभिप्राय भाव गति, भाव, कषाय, और भाव इन्द्रिय बतला कर द्रव्य गति, द्रव्य कषाय और द्रव्य इन्द्रियको कीवका परिणाम नहीं मानना मूलपाठ और टीकासे विरुद्ध होनेसे अप्रामाणिक है। टीकाकारने गतिके विषयमें स्पष्ट लिखा है कि—

"गतिश्चे ह गतिनामकर्मोदयान्नारकादिव्यपदेशहेतुः"

अर्थात् "यहां गति शब्दसे, गति नाम कर्मके उदयसे उत्पन्न होने वाली नरकादि व्यवहारका कारण जो गति है वह समझनी चाहिये"

यहां टीकाकारने नाम कर्मके उद्दयसे उत्पन्न होने वाली नरकादि गतिको जीवका परिणाम बतलाया है इसलिये भाव गत्यादिको ही जीवका परिणाम मान कर द्रव्यग-त्यादिको जीवका परिणाम न मानना मूलपाठ और टीकासे विरुद्ध समझना चाहिये।

दूसरी बात यह है कि रूपी अरूपी सिद्ध करनेके छिये द्रव्य और भावकी कल्पना करना ह्यर्थ है। द्रव्य होनेके कारण कोई वस्तु रूपी नहीं होती और भाव होनेसे अरूपी नहीं हो जाती। द्रव्य होनेसे यदि रूपीकी कल्पना की जाय तो धर्म द्रव्य, अधर्म द्रव्य और काछ द्रव्य भी रूपी मानने पड़ें गे क्योंकि ये सब द्रव्य हैं। यदि भाव होनेके कारण किसीको अरूपी मान छिया जाय तो वह भी ठीक नहीं है क्योंकि कोध, मान, माया, छोभ आदि भाव रूप हैं उन्हें औद्यिक भावोंमें गिना गया है, परन्तु वे अष्टस्पर्शी रूपी हैं। तात्पर्य्य यह है कि कोई कोई द्रव्य भी अरूपी होता है और कोई कोई भाव भी रूपी होता है। ऐसी हाछतमें अमिवध्वंसनकार जो अरूपी सिद्ध करनेके छिये भाव की कल्पना करते हैं वह सर्वथा असंगत और शास्त्र न जानने का परिणाम समझना चाहिये।

## (बोल १३ वां समाप्त)

(प्ररूपक)

यहां यह शङ्का होती है कि गति, कषाय और योग चतुःस्पर्शी और अष्टस्पर्शी पुद्गाछ माने गये हैं पुद्गाछ जीव नहीं किन्तु अजीव हैं फिर गति, कषाय और योग को जीवका परिणाम यहां कैसे कहा है ? तो इसका उत्तर यह है:—

गुरु स्यु पर्य्याय, अष्टस्पर्शी और अगुरु अल्यु पर्याय चतुःस्पर्शी पुद्गल हैं तथापि जैसे जीवके साथ एकाकार होकर रहनेसे इन्हें भगवती शतक २ उद्देशा १ में जीवका पर्याय कहा है उसी तरह जीवके साथ मिल कर एकाकार होकर रहनेसे गति आदिको ठाणांग ठाणा दशमें जीवका परिणाम कहा है। भगवती शतक २ उद्देशा १ का मूल पाठ यह है:—

"भावओणं जीवे अनंता नाण पद्धवा अनंता दंसण पज्जवा अनंता चारित्त पज्जवा अनंता गुरू लहु पज्जवा अनंता अगुरू अलहु पद्भवा"

( भगवती शतक २ उ० १ )

अर्थः--

भाव जीवके अनंत ज्ञान पर्य्याय, अनन्त दर्शन पर्य्याय, अनन्त चारित्र पर्य्याय, अनन्त गुरु छघु पर्य्याय और अनन्त अगुरु अछघु पर्य्याय होते हैं।

यहां भाव जीवके अनन्त गुरु छघु पर्च्याय और अनंत अगुरु अछघु पर्च्याय कहे हैं। गुरु छघु पर्च्याय और अगुरु अछघु पर्च्याय क्रमशः अष्टस्पर्शी और चतुःस्पर्शी पुद्गल हैं तथापि जीवके साथ एकाकार होकर रहनेसे जैसे इन्हें भाव जीवका पर्याय कहा है उसी तरह दुग्ध जलवत् जीवके साथ मिल कर एकाकार होकर रहने से गति आदिको ठाणांग ठाणा १० में जीवका परिणाम कहा है अत: गति आदि को भावरूप मान कर द्रव्य गति को जीव का परिणाम नहीं मानना मिथ्या समझना चाहिये।

# [ बोल १४ वां समाप्त ]

(प्ररूपक)

पन्नावणा सूत्रके पांचवें पदमें मनुष्य जीवके वर्ण, गन्ध, आदि पर्य्याय भी कहे हैं वह पाठ यह है:—

"मनुस्साणं भन्ते ! केवइया पज्जवा पण्णत्ता ? गोयमा ! अनंता पज्जवा पण्णता । सेकेणट्ठेणं भन्ते ! एवं बुच्च मणुस्साणं अणंता पज्जवा पण्णाता ? गोयमा ! मणुस्से मणुस दृष्वष्ट्रयाए तुल्ले पएसह-याए तुल्ले ओगाहण ह्याए चड्ट्ठाण विहए ठीए चडट्ठाण विहए वन्नगंधरसफासआभिणिवोहियणाणओहिणाणमनपञ्जवणाण केवल णाण पज्जवेहिं तुल्ले तिहिं दंसणोहिं छहाण विणए केवल दंसण पज्जवेहिं तुल्ले"

इस पाठमें मनुष्य जीवके वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श, पय्यीय कहे हैं। वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श रूपी और पौद्गलिक हैं तो भी क्षीर नीरकी तरह जीवके साथ मिले हुए होनेसे इन्हें जीवका पर्याय कहा है उसी तरह ठाणांग ठाणा दशमें, जीव के साथ मिले हुए होनेसे गति आदिको जीवका परिणाम कहा है।

भगवती शतक १२ उद्देशा १० में आतमाको रूपी और अरूपी दोनों ही प्रकार का कहा है वह पाठ यह है।

"कइ विहाणं भन्ते ! आया पण्णता ? गोयमा ! अट्ठविहा आया पण्णता तंजहा—द्वि आया, कसायाया, जोगाया, उपयोग्गाया, पण्णाया, दंसणाया, चिरताया, वीरियाया"

( भगवती शतक १२ उ० १० )

अर्थ :---

हे भगवन् ! आत्मा के प्रकारका होता है ?

हे गोतम ! आत्मा आठ प्रकारका है [ १ ] द्रव्यातमा [ २ ] कषायातमा [ ३ ] योगात्मा [ ४ ] उपयोगातमा [ ५ ] ज्ञानात्मा [ ६ ] दर्शनात्मा [ ७ ] चारित्रात्मा [ ८ ] वीर्व्यारमा ।

यहां आठ प्रकारका आत्मा कहा गया है। इनमें कषाय, और योग ऋमशः च्तु:स्पर्शी और अष्टस्पर्शी पुद्गल हैं और दोनों ही रूपी हैं इसिलये आत्मा रूपी भी सिद्ध होता है। कषाय और योग रूपी हैं इसिलये कषायाश्रव और योगाश्रव भी रूपी हैं अत: आश्रवको एकान्त अरूपी मानना सर्वथा शास्त्रसे प्रतिकृत समझना चाहिये।

### बोल १५ वां समाप्त

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रम० पृष्ठ ३१५ पर लिखते हैं कि-

ते मांटे कवाय अने योग आत्मा कही ते माव कवाय भाव योगने कहा। छै। । भाव कवाय तो आश्रव छै।"

इनके कहनेका तात्पर्य्य यह है कि उक्त भगवती सूत्र के मुखपाठमें जो कषाय और योगको आत्मा कहा है वह भाव कषाय भाव योग समझना च।हिये। भाव कषाय ही आश्रव है और वह अरूपी है इसिलिये आश्रव अरूपी है।

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

भगवती सूत्र शतक १२ उद्देशा १० का मूलपाठ १५ वें वोलमें लिख दिया गया है उस पाठमें सामान्य रूप से लिखा है कि "कषाय और योग आत्मा हैं।" भाव कषाय और भाव योग आत्मा हैं ऐसा वहां नहीं लिखा है इसलिये भाव कषाय और भाव योग को आत्मा मान कर द्रव्य कषाय और द्रव्य योगको आत्मा न मानना भ्रमविष्वंसनकार का अज्ञान है। उस पाठकी टीका और टव्वामें भी नहीं कहा है कि "भाव कषाय और भाव योग ही आत्मा हैं" तथा दूसरी जगह भो कषाय और योगका द्रव्य भाव रूप भेद नहीं किया गया है अतः भ्रमविष्वंसनकार की पूर्वेक्त कल्पना अश्रमाणिक और मिथ्या है।

यदि कोई कहे कि "कषाय और योग क्रमशः चतुःस्पर्शी और अष्टस्पर्शी रूपी हैं, वे आत्मा नहीं हो सकते क्योंकि आत्मा अरूपी है" तो यह ठीक नहीं है। भग-वती सादि सुत्रोंका प्रमाण देकर यह बतला दिया गया है कि संसारी आत्मा रूपी भी होता है इसल्यि कषाय और योगके क्रमशः चतुःस्पर्शी और अष्टस्पर्शी रूपी होने पर भी आत्मा होनेमें कोई सन्देह नहीं है।

# (बोल १६ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भगवती शतक १२ उद्देशा १० में भाव आत्माके आठ भेद कहे हैं द्रव्य आत्मा के नहीं। भाव आत्मा अरूपी है इसिलिये कवाय और योग भी भावरूप ही आत्माके भेद हैं, द्रव्य कवाय योग नहीं। भाव रूप कवाय योग अरूपी हैं इसिलिये कवाया-श्रव और योगाश्रव भी अरूपी हैं रूपी नहीं। अत: श्रमविध्वंसनकारने जो भाव रूप कवाय और योगको आत्माका भेद माना है वह ठीक ही मालुम होता है।

(प्ररूपक)

भगवती शतक १२ उद्देशा १० में आत्ममात्रके आठ भेद कहे हैं केवल भाव आत्माके ही नहीं। वहां द्रव्य और भावका कुछ जिक्र भी नहीं है इस लिये भगवती सूत्रोक्त आत्माके आठ भेद भाव आत्माके हैं यह कल्पना निर्मू ल है। यदि तुम्हारी बात मानकर भगवती सूत्रमें भाव आत्माके ही आठ भेद मान लिये जायं तो योग नत्मक तीसरा भेद व्यर्थ ठहरता है क्योंकि भाव योगको भीषणजीने वीर्थ्य स्वरूप माना है, वह वीर्य्य नामक आठवां भेद अलग कहा गया है उसीमें भाव योग भी शामिल हो जाता है किर उसे अलग करनेकी क्या आवश्यकता है ? भीषणजीने भाव योगको वीर्य्य स्वरूप माना है वह गाथा यह है—

''योग वीर्च्य तणो व्यापार तिणसुं अह्नपी छे भाव जीव'' भ्रम विध्वंसन पृष्ठ ३१८ में जीतमलजीने लिखा है :—

"अने उत्थान, कर्म, बल, वीर्च्य, पुरुषाकार पराक्रम, फोडवे तेहिज भाव योग छै"
भीषणजी और जीतमलजीने भाव योगको वीर्च्य स्वरूप माना है वह वीर्च्य

भीषणजी और जीतमलजीने भाव योगको वोच्या स्वरूप मोना ह वह वाच्या नामक आत्माका भेद जब कि कह दिया गया है तो उससे अलग योग नामक भेद कहने की क्या आवश्यकता है क्योंकि वीर्च्य नामक भेदमें ही भाव योग भी गतार्थ हो जाता है अत: भीषणजी और जीतमलजीका भाव योगको ही आत्माका भेद मानकर द्रव्य योगको आत्माका भेद नहीं मानना नितान्त अज्ञान समझना चाहिये।

भगवती शतक १३ उद्देशा ७ में संसारी आत्माका शरीरके साथ कथंचित् अभेद कहा गया है। वह पाठ---

"आयाभंते! काया अण्णे काया? गोयमा! आयाविकाए अण्णे वि काए। रूवी भन्ते! काए अरूवीकाए? गोयमा! रूवीवि-काए अरूवीविकाए"

(भग० शतक १३ उ० ७)

(टीका)

" आयामंते ! काए" इत्यादि । आत्मा कायः कायेन कृतस्यानुभवना न्नह्यन्येनकृतमन्योऽनुभवत्यकृताभ्यागमप्रसंगात् । अथान्य आत्मनः कायः कार्येकदेशच्छेदेऽपि संवेदनस्य सम्पूर्णत्वेनाभ्युपगमादिति प्रकृतः । उत्तरंतु आत्मापि कायः कथंचित्तदृब्यितरेकात् क्षीर नीरवत् अग्न्ययः पिण्डवत् काञ्चनौपलवद्या अतएव कायस्पर्शे
सत्यातमनः संवेदनं भवति । अतएव कायेन कृत मात्मना भवान्तरे वेद्यते अत्यन्त भेदेवाऽकृताभ्यागम प्रसंग इति । "अण्णेऽविकाए" त्ति अत्यन्ता भेदेहि शरीरांशच्छेदे जीवांशच्छेद प्रसंगः तथाच संवेदनस्यासंपूर्णतास्यात् तथा शरीर दाहे आत्मनोऽपिदाहेन पर
लोका भाव प्रसंग इत्यतः कथं चिदन्योऽप्यात्मनः काय इति । अन्यौस्तु कार्मण कायमाश्रित्यात्माकाय इति व्याख्यातम् । कार्मण कायस्य संसार्व्यात्मनश्च परस्पराज्यभिचारित्वेनकरूपत्वात् । "अण्णेऽविकाए" त्ति औदारिकादिकाया पेक्षया जीवादन्यः कायः
तद्विमोचनेन तद्भेद सिद्धे रिति "रूवीकाए" त्ति रूप्यपि क्षायः औदारिकादि कायस्थल
रूपापेक्षया । अरूप्यपिकायः कार्मण कायस्यातिसूक्ष्मरूपित्वेनारूपित्व विवक्षणात् ।"

अर्थः ---

हे भगवन् ! आत्मा शरीरसे भिन्न है या शरीर स्वरूप है ?

हे गोतम ! आत्मा कथंचित शरीर स्वरूप है और कथंचित शरीरसे सिन्न भी है।

इस प्रश्नोत्तरका अभिप्राय यह है:—

आतमा शरीर स्वरूप है क्योंफि अरीरसे किये हुए का अनुभव आत्माको होता है। यदि आतमा शरीरसे जुदा होता तो शरीरसे किये हुए का आत्माको अनुभव नहीं होता क्योंकि दूसरेसे किये हुएका अनुभव दूसरे को नहीं होता अतः आत्माका शरीर स्वरूप होना सिद्ध होता है।

आतमा शरीरसे भिन्न है क्योंकि शरीरके किसी अवयवका विच्छेद होने पर भी ज्ञानका विच्छेद नहीं होता बिन्तु ज्ञान पूर्णरूप में ही होता है। यदि आतमा और शरीर एक होते तो शरीरके किसी अवयवका विच्छेद होने पर सम्पूर्ण रूपसे ज्ञानका उदय नहीं होता। अतः आतमा शरीरसे भिन्न है। ये दो परस्पर विरुद्ध बातोंको देख कर आतमा और शरीरके भेद और अभेदका प्रश्न किया गया है। इसका उत्तर यह है:—

आतमा, कथंचित ्शरीर स्वरूप भी है क्योंकि मिले हुए दूध जलकी तरह आग और लौह पिण्डकी तरह पत्थर और सोनेकी तरह आतमा शरीरसे एकाकार होकर रहता है। अतएव शरीरका स्पर्श होने पर उसका ज्ञान आत्माको होता है और शरीर से किये हुएका फल आत्माको जन्मान्तरमें भिलता है। यदि शरीर के साथ आत्मा का अत्यन्त भेद हो तो शरीरके कर्मका फल आत्माको कदापि नहीं मिल सकता। दूसरोंके कर्मका फल दूसरेको नहीं मिलता। अत: आत्मा शरीरसे कशंचित् अभिन्न है।

यदि आत्माको शरीरके साथ सर्वथा अभेद मान लिया जाय तो शरीरके किसी अवयवका छेद हो जाने पर आत्माके अंशका भी छेद मानना पड़ेगा और आत्माके अंश का छेद मानने पर सम्पूर्ण रूपमें ज्ञानकी उत्पत्ति नहीं हो सकती और शरीरके दाह होने पर आत्माका भी दाह मानना पड़ेगा ऐसी दशामें आत्माके परछोक होने का अभाव होगा अतः आत्मा कथंचित् शरीरसे भिन्न भी है।

किसी किसी टीकाकारने कार्मण शरीरके साथ आतमाका अभेद मान कर 'आया-विकाए' इसकी व्याख्या की है। उनका आशय यह है कि "ससारी आतमा और कार्मण शरीर क्षीर नीरकी तरह मिले हुए होनेस अभिन्न मालूम होते हैं—इसिलये यहां आतमाको शरीर स्वरूप कहा है।"

"औदारिकादि शरीरको आत्मा छोड़ देता है इसिलये औदारिकादि शरीर से आत्माको जुदा मान कर "अण्णेविकाए" यह पाठ कहा है।" औदारिकादि स्थूल शरीर रूपी है उसकी अपेक्षासे कायको रूपी कहा है। कार्मण शरीरका रूप अत्यन्त सूक्ष्म है इसिलये उस रूपकी अविवक्षा करके काय को अरूपी भी कहा है। यह उक्त मृत्याठके टीकाका अर्थ है।

यहां मूलपाठ और टीकामें संसारी आत्माको शरीरसे कथंचित् अभिन्न माना है अतः संसारी आत्माका रूपी होना भी सिद्ध होता है। जब कि संसारी आत्मा कथंचित् रूपी भी है तब फिर रूपवाले कषाय और योग उसके भेद वयों नहीं हो सकते हैं? अतः भाव कषाय और भाव योगको आत्माका भेद मान कर द्रव्य कषाय और द्रल्य योगको आत्माका भेद न मानना अज्ञानका परिणाम समझना चांहये।

अनुयोग द्वार सूत्रमें, वर्मके उदयसे कवाय और योगकी उत्पत्ति कही गई है। कर्मके उदयसे उत्पन्न होने वाले पदार्थ नतो एकान्त जीव हैं और न एकांत अजीव हैं वे कथांचित् जीव और कथांचित् अजीव दोनों ही तरहके हैं इसिक्ष्ये कवाय और योगको एकान्त अजीव या एकांत जीव बताना मिथ्या है।

शास्त्रकारोंने मिथ्यात्व अव्रत कषाय और योगको कहीं तो जीव, और कहीं अजीव कहा है। जहां जीव कहा है वहां जीवांशकी प्रधानता और जहां अजीव कहा है वह पुद्गारांश की प्रधानता समझनी चाहिये परन्तु एकान्त जीव या एकांत अजीव बताना शास्त्रका आशय नहीं है।

### (बोल १७ वां समाप्र)

#### (प्रेरक)

भ्रमिवध्वंसनकार अनुयोग द्वार सूत्रको मूलपाठ लिख कर उसकी समाछोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ ईहां उदयरा दो भोद कहा। उदय, अने उदय निष्पन्न, उदय ते आठ कर्म भी प्रकृति रो उदय, अने उदय निष्पन्नरा दो भोद जीव उदय निष्पन्न अजीव उदय निष्पन्न" यह स्थिस कर आगे स्थिते हैं:—

"इहां तो चौहे कषाय, मिथ्यादृष्टि, अन्नत, योग इयां सर्वाने जीव कहा छै ते मांटे सर्व आश्रव छै इण न्याय आश्रव जीव छै ( श्र० ए० ३१७ )

इसका क्या उत्तर ?

#### ( प्ररूपक )

मिध्यात्व, कषाय, अन्नत और योगको, जीवांशकी मुख्यताको हेकर जीवोद्य निष्यन्त कहा है। ये एकान्त जीव हैं इनमें पुद्गलोंका सर्वथा अभाव है यह शास्त्रका त त्पर्ध नहीं है क्योंकि कारणके अनुरूप ही कार्य्य होता है मिट्टीसे मिट्टीका ही घड़ा बनता है—सोनेका नहीं बनता। आठ प्रकारकी कर्मकी प्रकृतियोंका उदय चतुःस्पर्शी पौद्गलिक माना गया है इसिलये उससे उत्पन्न होने वाले पदार्थ भी चतुःस्पर्शी पौद्गलिक ही होंगे एकांत अरूपी और एकांत अपौद्गिष्टिक नहीं हो सकते। मिथ्यात्व, अन्नत कषाय ओर योग आठ प्रकारकी कर्मकी प्रकृतियोंके उदयसे उत्पन्न होते हैं इस लिये अपने कारणके अनुसार ये रूपी और चतुःस्पर्शी पौद्गलिक हैं एकांत अरूपी और अपौद्गलिक नहीं हैं तथापि जीवांशकी मुख्यताको लेकर शास्त्रमें इन्हें जीवोद्य निष्यन्त कहा है। इसिल्ये इन्हें एकांत जीव और अरूपी मानना मिथ्या है। टीकाकारने स्पष्ट रूपसे यह बात दर्शायी है वह टीका यह है:—

"ननुयथा भरकत्वाद्यः पर्च्यायाः जीवे भवन्तीति जीवोद्य निष्पन्ने औद्यिके प्रकान्ते एवं शरीराण्यपि जीवे एव भवंतीति तान्यपि तत्र व पठनीयानिस्युः किमिति अजीवोद्यनिष्पन्ने अधीयन्ते ? । अस्त्येतत् किन्त्वौदारिकाद्शिरानामकर्मोद्य स्य मुख्यतया शरीर पुद्गाहेष्वेव विपाक दर्शनात् तन्निष्पन्न औद्यिको भावः शरीर स्थ्रशणेऽजीवे एव प्रधान्या द्शित इस्रदोषः ।"

(प्रश्न) अर्थात् जैसे नरक आदि पर्य्याय जीवमें होते हैं इसिछिये वे जीवोदय निष्यन्न औदियिक भावमें पढ़े गये हैं उसी तरह शरीर भी जीवमें ही उत्पन्न होता है इसिछिये उसे भी जीवोदय निष्यन्न औदियिक भावमें ही पढ़ना चाहिये।

उसे अजीवोदय निष्पन्न औद्यिक भावमें क्यों पढ़ा गया है ?

( उत्तर ) ठीक है परंतु औदारिक आदि शरीर नाम कर्मके उदयका विपाक, मुख्य रूपसे शरीर पुद्गलोंमें ही देखा जाता है इसिल्ये उससे ( शरीर नाम कर्मके उदय से ) उत्पन्न हुए भावको शरीर रूप अजीवमें ही प्रधानतासे दिखलाया गया है इसिल्ये कोई दोष नहीं।

इस टीकामें टीकाकारने शरीरको अजीवोदयित ब्पन्न औद्यिक भावमें कहने का कारण बतलाते हुए यह स्पष्ट लिखा है कि "यद्यपि शरीर भी जीवोदय निष्पन्न औद्यिक भाव कहा जा सकता है तथापि उसमें पुद्गलांशकी मुख्यता होनेसे अजीवो-दय निष्पन्न कहा है।"

इस टीकाकारकी उक्तिसे स्पष्ट सिद्ध होता है कि शास्त्रमें जीवांशकी मुख्यताको छेकर जीवोदय निष्पन्न और पुद्गलांशकी मुख्यताको छेकर, अजीवोदय निष्पन्न कहा है परन्तु किसीको एकांत अजीव या एकांत जीव कहनेका तात्पर्थ्य नहीं है। जीवोदय निष्पन्न पदार्थों में जीवांशकी मुख्यता और अजीवोदय निष्पन्नमें पुद्गलांशकी मुख्यता मात्र समझनी चाहिये परन्तु जीवोदय निष्पन्नमें पुद्गलांशका और अजीवोदय निष्पन्न में जीवांशका सहीया अभाव नहीं है। इसी प्रधानताको छेकर ही शास्त्रमें उद्यभावके जीवोदय निष्पन्न नामक दो भेद किये हैं एकांत जीव या एकांत अजीवको छेकर नहीं अतः जीवोदयनिष्पन्न भावको एकांत जीव और अजीवोदय निष्पन्नको एकांत अजीव बतलाना मिथ्या है।

## ( बोल १८ वां समाप्त )

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसनकार भ्रम विध्वंसन पृष्ठ ३२० पर अनुयोग द्वार सूत्रके पाठकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अने भाव संयोग जे ज्ञानाहिक ना भला भावने संयोगे तथा कोधाहिक मांठा भावने संयोग नाम ते भाव संयोग कहा। तिहां भाव कोधाहिक ने संयोगे कोधी मानो मायी लोभी कहा। ते मांटे ए ज्ञानाहिक भाव कहा। ते जीव छै तिम भाव कोधाहिक विण जीव छै। एतला भाव कोधाहिक ४ कहा। ते जीवरा भाव छै ते कषाय आश्रव छै ते मांटे कषाय आश्रव छै ते मांटे कषाय आश्रव छै ते मांटे कषाय आश्रवने जीव कही जे"

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

यद्यपि क्रोध, मान, माया और लोभ भाव रूप कहे गये हैं तथापि ये सिर्फ आत्माके ही धर्म नहीं हैं क्योंकि सिद्धात्माओंमें इनका सद्धा अभाव है क्रीर केवल पुद्रालोंके भी धर्म नहीं है क्योंकि आत्म संसर्ग रहित पुद्रालोंमें इनका सद्भाव नहीं देखा जाता इस लिये पुद्राल संसर्ग विशिष्ट आत्माक ये धर्म हैं। पुद्राल संसर्ग विशिष्ट आत्मा रूपी संसारी और वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श आदिसे युक्त माना गया है इस लिये उसके धर्म क्रोधादि भाव भी एकान्त अरूपी नहीं हो सकते। दूसरी बात यह है कि क्रोधादि भाव कर्मों के उद्यसे उत्पन्न होते हैं। कर्म रूपवान है इस लिये उससे उत्पन्न होने वाले क्रोधादि भाव भी रूपवान हैं एकान्त अरूपी नहीं हैं। यदि कोई ज्ञानादि गुण का दृष्टान्त देकर क्रोधादि भावको भी एकान्त अरूपी कहे तो उसे कहना चाहिये कि ज्ञानादि गुण कर्मके उद्यसे नहीं किन्तु हर्मके क्षय, उपशाम और क्षयोपश्चमसे उत्पन्न होते हैं और सिद्ध जीवोंमें भी पाये जाते हैं इस लिये ज्ञानादि, अरूपी और आत्माके मौलिक गुण हैं परन्तु क्रोधादि भाव ऐसे नहीं हैं वे कर्मों के उद्यसे उत्पन्न होते हैं और सिद्धातमाओंमें नहीं होते इस लिये व ज्ञानादि गुणके समान एकान्त अरूपी नहीं हो सकते। यदि भाव रूप कहे जानेसे कोई क्रोधादि भावको एकान्त अरूपी कहे तो उसे कहना चाहिये कि भाव रूप होनेसे न कोई एकान्त अरूपी हो जाता है और न द्रव्य रूप होनेसे रूपी ही होता है यह हम पहले ही उदाहरणके साथ बतला चुके हैं अत: भाव रूप होनेसे कोधादिको एकान्त अरूपी कहना अज्ञान है।

## (बोल १९ वां समाप्त)

. (प्रेरक)

अम विध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ ३२१ पर अनुयोग द्वार सूत्रका मूखपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ इहां भाव लाभरा २ भेद कहा। प्रशस्तभावनो लाभते ज्ञान, दर्शन, चारित्र-नो अने अप्रशस्त माठा भावनोलाभ क्रोध, मान, माया, लोभनो लाभ। इहां क्रोधादिकने भाव लाभ कहा छै ते मांटे ए भाव क्रोधादिकने भाव कषाय कहीं ते भाव कषायने कषाय आश्रव कहीं । तथा अनुयोग द्वार सूत्रमें इम कहां—सावज्ञ जोग विरइ" ते सावद्य योगथकी निवर्तेते सामायक। इहां योगाने सावद्य कहा अने अजीवने तो सावद्य पिण न कहीं । सावद्य निरवद्य तो जीवने इज कहीं । इहां योगांने सावद्य कहा ते मांटे ए भाव योग जीवछे अने योग आश्रव छै इण न्याय योग आश्रवने जीव कहीं के"

#### इसका क्या समाधान ?

(प्रस्पक)

अनुयोग द्वार सूत्रके मूल पाठमें कोध, मान, माया और लोभके लाभको अपरा-स्त भावका लाभ कहा है। यहां कोधादिको भाव रूप ऋहा है यह देखकर जीतमलजी इन्हें अरूपी बतलाते हैं परन्तु यह मिथ्या है। पहले वतला दिया गया है कि भाव रूप होनेसे न कोई एकान्त अरूपी होता है और द्रव्य रूप होनेसे न कोई एकान्त अरूपी ही हो जाता है किन्तु अपने कारणके अनुरूप सभी कार्य्य होते है कोध, मान, माया और लोभ कमों के उदयसे उत्पन्त होते हैं इस लिये अपने कारणके अनुसार ये रूपी और पौदगलिक हैं। यदि ये रूपी और पौदगलिक नहीं हैं तो फिर इन्हें आत्मा का मूलगुण कहना होगा और आत्माका मूलगुण माननेपर सिद्धात्माओंमें भी इनको स्वीकार करना पड़ेगा क्योंकि आत्माके मौलिक गुणोंका कभी भी नाश नहीं होता है से ज्ञानादि गुण आत्माके मौछिक गुण हैं अतः वे सिद्ध होनेपर भी आत्मामें मौजूद रहते हैं उसी तरह कोध, मान, माया और छोभ भी सिद्धात्मामें मानने होंगे परन्तु यह बात जीतमलजीको भी इष्ट नहीं है अतः कर्मके उद्यसे उत्पन्न होने वाले क्रोधादि भाव पौद्गलिक हैं एकान्त अरूपी नहीं हैं यद्यपि ये आत्माके गुण कहे गये हैं तथापि इन्हें पुद्गल संसर्ग विशिष्ट आत्माका गुण समझना चाहिये शुद्ध आत्माका गुण नहीं। तात्पर्य यह है कि क्रोधादि भाव आत्माके मौलिक गुण नहीं किन्तु पुद्गल और आत्मके संसर्ग से उत्पन्न होते हैं इस छिये ये एकान्त जीव और एकान्त अरूपी नहीं हो सकते। ज्ञान दर्शन और चारित्र तो आत्माके मौलिक गुण हैं और ये पुद्गलके संसर्गसे उत्पन्न नहीं होते हैं तथा इनके कारण भी कर्मों का क्षय, उपशम और क्षयोपशम हैं कर्मी का उदय नहीं है इसिटिये ज्ञानादि गुण एकान्त अरूपी और जीव हैं इनके दृष्टान्तसे क्रोधादि भावोंको एकान्त अरूपी और जीव बताना अज्ञान है।

इसी तरह सावद्यको एकान्त अरूपी और जीव बताना भी मूर्हता है। सुयगडांग सूत्रमें १२ प्रकारकी साम्परायिकी किया और १ प्रकारकी ऐर्व्यापिथिकी इन १३ कियाओं को छजीव कहा गया है और भ्रमविध्दंसनकारने भी भ्र० प्र ३१० में ठाणांगका मूख पाठ छिखकर इन कियाओंको अजीव किया कहा है और ये १३ कियाएं सावद्य मानी गई हैं इसिछये सावद्यका अजीव होना भी सिद्ध होता है। सुयगढांग सूत्रमें उकत कियाओंको सावद्य कहा है। वह पाठ यह है—

"एवं खलु तस्स तप्पत्तियं सावज्जंति आहिज्जइ दुवालसमें किरियर्ठाणे स्रोभवत्तिएति आहिए" ( सुयगडांग ) यही पाठ साम्परायिकी कियाके लिये भी आया है इस पाठमें साम्परायिकी और ऐर्ट्यापिथकी कियाको भी सावद्य कहा है अतः निश्चित होता है कि सावद्य रूपी और अजीव भी है उसे एकान्त अरूपी और जीव मानना अर्क्षानियोंका काम है।

## (बोल २० समाप्त)

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ ३२२ पर उवाई सुत्रका मूलपाठ स्विकर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ इहां अकुशल मनने मांठा मनने रूंधवो कह्यो। कुशल मन प्रवर्तावणो कह्यो। इमिपण वचन कह्यो। अकुशल मनने रूंधवो कह्यो ते अजीवने किम रूंधे पिण एतोजीव छै।"

इनके कहनेका भाव यह है कि योग प्रतिसंठीनता नामक तपमें आया हुआ योग एकान्त अरूपी और जीव है इस छिये आश्रव एकान्त जीव और अरूपी है।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

उनाई सूत्रके मूलपाठमें मन, वचनका योगके समान कायका योग भी कहा हुआ है परन्तु भ्रमिवध्वंसनकारने काय योगके पाठको छोड़कर अधूरा पाठ खिखा है। काय योग प्रत्यक्ष ही रूपी और अजीव है और वह भी योगप्रतिसंछीनता नामक तपमें कहा हुआ योगमें शामिल है इस लिये योग प्रतिसंछीनता नामक तपमें आये हुए योग को एकान्त अरूपी और एकान्त जीव बताना मिथ्या है। उवाई सुत्रका पूर्ण पाठ इस प्रकार है—

"से कितं मणजोगपि संहीनया ? अकुसलमनिणरोहोवा, कुसल मनउदीरणंवा सेतं मणजोगपि संलीनया। से कितं वयजोगपि संलीनया ? असकुलवयणिरोहोवा कुसलवयउदीरणंवा सेतं वय जोगपि इसंलोनया । से कितं कायजोगपि इसंलोनया ? जण्णं सुसमाहितपाणिए कुम्भोहव गुर्तिदिए सञ्चगायपि इसंलीने चिट्ठ से तं कायजोगपि इसंलोनया?

( उवाई सूत्र )

अर्थः---

[ प्रश्न ] मनोयोग प्रतिसंछीनता किसे कहते हैं ?

[ उत्तर ] अकुशल मनको रोकना और कुशल मनको पृवृत्त करना, मनोयोग प्रिसंली-छता है।

[ पूरन ] वचनयोग प्रतिसंछीनता किसे कहते हैं ?

[ उत्तर ] अकुशल वचनको रोकना और कुशल वचनको पृष्टत करना वचनयोगप्रिसं-लीनसा है।

[ पूरन ] काययोगपूरिसंछीनता किसको कहते हैं ?

[ उत्तर ] हाथ पैर आदि अवयवोंको ससमाहित रखना तथा कच्छपकी तरह अपनी इन्द्रिय और अवयवोंको संकुचित रखना "काययोग पूर्तिसंछीनता" है।

यहां अबुशल मन वचन और कायके योगको रोक्ना तथा कुशल मन वचन और कायके योगको प्रवृत्त करना योगप्रतिसंलीनता नामक तप कहा गया है परन्तु जीतमलजी लिखते हैं कि "अजीवने किम रू धे पिण एजीव हैं" यदि अजीव नहीं रोका जा सकता तो इस पाठमें अबुशल कायके योगका निरोध करना क्यों कहा गया है ? क्योंकि शरीर और उसकी इन्द्रियां तो जीतमलजीके मतमें भी प्रत्यक्ष ही एका नत अजीव और पौद्गलिक हैं। यदि अजीव होनेपर भी शरीर और इन्द्रियां रोकी जा सकती हैं तो फिर मन और वचन भी अजीव होनेपर क्यों नहीं रोके जा सकते ? अत: इस पाठमें अबुशल मन वचनको रोकनेके लिये कथन होनेसे मन और वचन के योगको एकान्त जीव और अरूपी बताना भिथ्या है।

दूसरी बात यह है कि भगवती शतक १३ उद्देशा ७ में वचनको अजीव और रूपी कहा है इसिटिये वचनका योग रूपी और अजीव है। वह पाठ यह है—

"आयाभंते! भासा अण्णा भासा? गोयमा! णो आया भासा अण्णा भासा! रूपी भंते! भासा अरूपी भासा? गोयमा! रूपी भासा णो अरूपी भासा"

अर्थ :---

[प्रश्न] हे भगवन् ! भाषा, (वचन) आत्मा है या अन्य है ?
[उत्तर] हे गोतम ! भाषा आत्मा नहीं है, आत्मासे अन्य है ।
[प्रश्न] हे भगवन् ! भाषा (वचन) रूपवती है या अरूपवती है ?
[उत्तर] हे गोतम ! भाषा रूपवती है अरूपवती नहीं है ।
इसी तरह मनके विषयमें भी पाठ आया है । वह पाठ यह है--

# "आया भन्ते ! मणे अण्णे मणे जो आया मणे अण्णे मणे" अर्थ :—

हे भगवन् ! मन आत्मा है या आत्मासे भिन्न है ?

हे गोतम ! मन आत्मा नहीं है किन्तु वह आत्मासे भिन्न है।

उक्त पाठमें मन और वचनको रूपी और आत्मासे भिन्न कहा है इस लिये उनके योग भी रूपी और अजीव हैं इस लिये मन वचन और योगको एकान्त अरूपी और जीव मान कर आश्रवको एकान्त जीव कहना अज्ञान है। भाव मन और भाव वचनकी कुयुक्ति लगा कर आश्रवको एकान्त जीव और अरूपी बताना भी मिथ्या है क्योंकि मृलपाठमें भाव होनेसे किसीको एकान्त अरूपी और जीव नहीं कहा है और द्रश्य होनेसे किसीको एकान्त रूपी और अर्ज व भी नहीं कहा है अत: शास्त्र विरुद्ध आश्रवको एकान्त अरूपी और जीव मानना मिथ्यात्वका परिणाम समझना चाहिये।

# [ बोल २१ समाप्त ]

(प्रेस्क)

अश्वको कीव और अजीव दोनों ही प्रकारका कहीं कहा हो तो उसे उदाहरण सहित बतलाइये ?

(प्ररूपक)

ठाणांग सूत्रकी टीकामें आश्रवको जीव और अजीव दोनोंमें ही माना है। वह टीका यह है—

"नव सब्भावे" त्यादि सद्भावेन परमार्थेनानुपचारेणे त्यर्थः पदार्थाः वस्तूनि नव सद्भावपदार्थास्तद्यथा जीवाः सुखदुः खज्ञानोपयोग छक्षणाः अजीवास्तद्विपरीताः पुण्यं शुभ्रकृति रूपं कर्म, पापं तद्विपरीतं कर्मे व । आश्रूयते गृह्यते कर्माऽनेनेत्याश्रवः शुभाशुभ कर्मादान हेतुगिति भावः । संवर आश्रवनिरोधो गुप्त्यादिभिः निर्जरा विपाकात्तपसावा कमणां देशतः क्षपणा वन्ध आश्रवेशत्तस्य कर्मणः आत्मना संयोगः । मोक्षः कृतस्न कर्म-क्षयादात्मनः स्वात्मन्यधिष्ठानम्। ननु जीवाजीव व्यतिरिक्ताः पुण्यादयोनसंति तथा युज्य-मानत्वात् तथाहि—पुण्य पापे कर्मणी वन्धोऽपि तदात्मकृष्व । कर्मच पुद्गृष्ठ परिणामः पुद्गृष्ठाश्चाजीवा इति । आश्रवस्तु मिथ्यादर्शनादिकृषः परिणामो जीवस्य स्वात्मानं पुद्गृष्ठाश्च विरहृय्यकोऽन्यः । संवरोऽपि आश्रवनिरोधष्ठश्चणो देशसर्वभेदादात्मनः परिणामो निखृत्तिकृषः । निर्जर तु कर्म पिशारोजीवः कर्मणां यत्पार्थक्य मापाद्यति स्वहावत्या । मोक्षोऽप्यात्मा समस्त कर्म विरहृत इति तस्माजीवाजीवौ सद्भावपदार्थाविति

वक्तन्यम् अतएवोक्तमिरैव "यद्तिंथ चणं छोए तंसन्वं दुण्पडोयारं तंजहा—जीवच्चेअ अजीवच्चेअ अथोच्यते सत्यमेतत् किन्तु द्वावेव जीवाजीव पदार्थो सामान्येनोक्तौ तावे-वेह विशेषतो नवयोक्ताविति"

#### अर्थ :—

पदार्थ नो प्रकारके हैं (१) जीव (२) अजीव (३) पुण्य (४) पाप (५) आश्रव (६) संवर (७) निर्जरा (८) दंघ (९) मोक्ष । सुख दुःख ज्ञान और उप-योग रुक्षण पदार्थको जीव कहते हैं और उससे भिन्न पदार्थका नाम अजीव है । शुभ प्रकृति रूप कर्म 'पुण्य' और अशुभ प्रकृति रूप कर्म पाप कहलाते हैं । शुभ और अशुभ दोनों ही प्रकारके कर्मोंका प्रहण जिससे होता है उसे "आश्रव" कहते हैं । गुप्ति आदिके द्वाग आश्रवको रोक देना 'संवर' है । विपाक या तपस्यासे देशसे कर्मों का क्षपण करना निर्जरा है । आश्रवके द्वारा प्रहण किये हुए कर्मों का आत्माके साथ संयोग होना 'दंघ' कहलाता है । सब कर्मों के क्षय होनेपर आत्माका अपने स्वरूपमें स्थित हो जाना 'मोक्ष'है ।

(शंका)

उक्त नव ही पदार्थ जीव और अजीव नामक दो ही पदार्थ में शामिल हो जाते हैं। इन्हें अलग कहनेकी क्या आवश्यकता है ? पाप और पुण्य कमस्वरूप हैं और वन्ध मी कर्म स्वरूप ही है कर्म पुद्गलोंका पिगाम है पुद्गल अजीव हैं इसलिये पाप, पुण्य और वन्ध ये तीनों पदार्थ अजीवमें गतार्थ होते हैं। मिथ्या दर्शनादि रूप आश्रव जीवका पिगाम है वह जीव और पुद्गलोंको छोड़कर अन्य क्या हो सकता है ? (अर्थात् आश्रव कोई तो जीवका पिगाम है और कोई पुद्गलका पिगाम है कतः वह जीव और अजीव दोनोंमें ही गतार्थ है) देश या सर्वसे आश्रवको शेकने वाला निवृत्ति-स्वरूप संवर भी जीवका ही पिगाम है। कर्मों का पिशाटन रूप निर्जरा भी जीव स्वरूप ही है क्योंकि जीव ही अपनी शक्तिसे कर्मों को अपनेसे पृथक कर देता है। मोक्ष भी जीवस्वरूप ही है क्योंकि समस्त कर्मों से रहित हुआ जीव ही मोक्ष्म माना जाता है इस प्रकार उक्त नो ही पदार्थ जीव और अजीव नामक दो ही पदार्थ माना जाता है इस प्रकार उक्त नो ही पदार्थ जीव और अजीव नामक दो ही पदार्थ में शामिल हो जाते हैं। कहा भी है—छोकमें जो कुछ देखा जाता है वह कोई तो जीव और कोई अजीव है।

#### ( उत्तर )

यह सत्य है परन्तु सामान्य रूपसे संक्षेपमें बतलाये हुए जीव और अजीव पदार्थी का ही यहां विशेष रूपसे उहलेख करके उनका प्रपंच समझाथा गया है इस लिये यहां जो पदार्थोंका नौ भेद किया है इसमें कोई दोष नहीं है। वास्तवमें पदार्थ जीव और अजीव दो ही हैं।

यहां टीकाकारने आश्रवके विषयमें लिखा है कि "सचारमानं पुद्गलांइच विरह्य कोऽन्यः" अर्थात् वह आश्रव आतमा और पुद्गर्होंको छोडकर अन्य क्या है ? अर्थात कुछ भी नहीं है। आश्रव, आत्मा और पुद्गल इन दोनोंका परिणाम स्वरूप ही है यह टीकाकारका आशय है इस लिये आश्रवको एकान्त जीव मानना इस टीकासे विरुद्ध समझना चाहिये। यद्यपि टीकाके इस पूर्वोक्त वाक्यके पहले आश्रवके सम्बन्धमें यह वाक्य आया है कि "आश्रवस्तु मिध्यादर्शनादिरूपः परिणामो जीवस्य" तथापि इस वाक्यमें "परिणामो जीवस्य" इसमें दो तरहका सन्धि विच्छेद है—"परिणाम: जीवस्य" परिणामः अजीवस्य" इन दोनों ही प्रकारका होद करके आश्रवको जीव और अजीव दोनोंका परिणाम बताना टीकाकारको इष्ट है। यदि आश्रवको केवल जीवका ही परि-णाम बताना इष्ट होता तो टीकाकार यह कैसे लिखते कि "सचातमानं पुद्गलांइच विरहय्य कोऽन्यः। अतः टीकाकारका "परिणामो जीवस्य" इसमें पूर्वोक्त गीतिसे द्विविध सन्धिका विच्छेद करना तात्पर्य है। परन्तु जीतमलजीने भोले जीवोंको भ्रममें डालनेके लिये इस टीकाके "सचात्मानं पदगलांश्च विरहण्य कोऽन्य: इस वाक्यका अर्थ नहीं करके केवल "आश्रवस्तु मिथ्या दर्शनादिरूपः परिणामो जीवस्य इसीका अर्थ करके छोड़ दिया है और वह अर्थ भी "परिणामः जीवस्य" इस विच्छेदके अनुसार ही किया है "परिणामः अजीवस्य" इस विच्छेदके अनुसार नहीं किया है अतः **भाश्रवको** एकान्त अजीव कहना उनका अज्ञान समझना चाहिये।

### बोल २२ वां समाप्त

( प्ररूपक )

भगवती सूत्र शतक ७ उद्देश १ में पाठ आया है कि—"दुखी दुखेण फुडे नी अदुखी दुखेण फुडे" अर्थात् कर्मों से युक्त पुरुष ही कर्मका स्पर्श करता है परन्तु अकर्मा पुरुष, कर्मका स्पर्श नहीं करता" यहि अकर्मा (कर्म रहित ) पुरुषको भी कर्मका स्पर्श हो तो सिद्धात्मा पुरुषोंमें भी कर्मका स्पर्श मानना पड़ेगा। परन्तु यह बात नहीं होती अतः निश्चित होता है कि कर्म भी कर्मके महण करनेमें कारण होनेसे आश्रव हैं। तथा भगवती में इस पाठके आगे यह पाठ आया है कि "दुखी दुखं परियायह" अर्थात कर्मसे युक्त मनुष्य कर्मका महण करता है" इस पाठसे कर्मका आश्रव होना सिद्ध होता है। कर्म पौद्गलिक अजीव है इस लिये आश्रव, पौद्गलिक अजीव भी सिद्ध होता है उसे एकान्त जीव मानने वाले अज्ञानी हैं।

इसके पहलेके वोलमें ठाणाङ्ग सूत्रकी टीकाकी साक्षी देकर जो पाप, पुण्य और वन्धको अजीवमें, और संवर, मोक्ष तथा निर्जराको जीवमें एवं आश्रवको जीव और अजीव दोनों ही में गतार्थ किया है वह निरचय नयके अनुसार समझना चाहिये क्योंकि व्यवहारनय में पाप, पुण्य और वन्ध को आत्मा का परिणाम भी कहा है। वह पाठ यह है।

"अहमंते ! पाणाइवाए मुसावाए जाविमच्छादं सणसल्ले, पाणाइवायवेरमणे जाव मिच्छादं सणसल्लिवेगे उप्पत्तिया जाव परिणामिया उग्गहे जावधाःणा उट्टाणे कम्मे वले वीरिए पुरिसकार परक्रमे णेरइयत्ते असुर कुमारते जाव वेमाणियत्ते णाणावरणिज्जे जाव अन्तराइए कण्हलेस्सा जाव सुक्कलेस्सा समिदिष्टिए ३ चक्ख दंसणे ४ ओरालिय सरीरे ५ मण जोगे ३ सागारोवयोगे जेयावण्णे तहप्पगारा सच्वेते णणत्य आत्ताए परिणमन्ति ? हंता ! गोयमा ! पाणाइवाए जाव सच्वेते णणत्य आत्ताए परिणमन्ति ।"

(भगवतो शतक २० उद्देशा ३)

**अ**र्थ:---

हे भगवन् ! प्राणातिपात और मृषा वाद्से लेकर मिथ्यादर्शन शल्य पर्यन्त, और प्राणा-तिपात विश्मणसे लेकर यावत् मिथ्या दर्शन शल्य विवेक पर्यन्त, औत्पातिकी यावत् परिणामिकी, अवप्रद्व यावत् धारणा, उत्थान, बल, वीर्थ्य, कर्मा, पुरुषाकार पराक्रम, नैरियकत्व, अछर कुमारत्व, यावत् वैमानिकत्व, ज्ञानावरणीय यावत् आन्तरायिक, कृष्ण लेश्या यावत् शुक्ल लेश्या, सम्य-ग्द्विच्ट आदि तीम, चक्षुद्दैनादि चार, आभिनिवोधिकादि पांच ज्ञान, यावत् विभंग ज्ञान आहारादि चार संज्ञाएं औदारिकादि पांच शरीर, मनोयंगादि तीन योग, साकार और अनाकारोपयोग ये सब पदार्थ क्या आत्माके ही परिणामहें ?

[ उत्तर ] हां गोतम ! प्राणातिपातसे छेकर उक्त सभी बोल आत्माके ही परिणाम हैं दूस-रोंके नहीं।

इस पाठमें प्राणातिपातसे छेकर अनाकारोपयोग पर्य्यंत सभी आत्माके ही परि-णाम कहे हैं इसिछये पुण्य पाप और इंध भी व्यवहारनयमें जीव है इन्हें एकांत अजीव कहना अज्ञानका परिणाम है।

# बोल २३ वां समाप्त

( इति आश्रवाधिकारः समाप्तः )

# अथ जीवाजीवादि पदार्थ विचारः।

(प्ररूपक)

जैन शास्त्रमें, जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आश्रव, संवर, निर्जारा वंध और मोक्ष ये नव तत्व माने गये हैं। ये नव ही तत्व, किसी न्यायसे रूपी और किसी न्यायसे अरूपी हैं। इसका विवेक नीचे छिखे अनुसार समझना चाहिये।

जीव, निश्चयनयसे अरूपी और व्यवहार नयसे रूपी है। कीए बगले आदि शरीर धारी प्राणियोंको जीव कहते हैं और वे रूपी हैं अतः व्यवहार नयसे जीव रूपी है। सिद्धातमा, रूपरहित होते हैं और वे भी जोव हैं इसिल्ये निश्चय नयसे जीव निग-कार निरक्षन और रूप रहित है। ठाणाङ्ग सूत्र ठाणा दोमें जीवके दो भेद किये हैं एक संसारी और दूसरा सिद्ध उनमें संसारी जीव रूपी और सिद्ध अरूपी हैं।

अजीव पदार्थ भी रूपी और अरूपी दो तरहका है। धर्म्मास्तिकाय, अधर्मास्ति-काय, आकाश और काल ये अरूपी हैं और पुद्गल रूपी है।

पुण्य और पाप, रूपी और अरूपी दो तरहके हैं। आत्माका, अन्नादि दान कर-नेके छिये जो शुभ अध्यवसाय होता है वह पुण्य है। उक्त शुभ अध्यवसाय अरूपी है इसिछये पुण्य अरूपी है। ४२ प्रकारकी पुण्यकी प्रकृति अनंत पुद्गालोंके स्कन्धसे उत्पन्न होती हैं अत: शुभकरनीसे उत्पन्न हुआ पुण्य रूप फल रूपी है। हिंसा आदि करनेके छिये को बुरा अध्यवसाय या आत्मपरिणाम होता है वह पाप है वह अध्यवसाय अरूपी है इसिछये पाप अरूपी है। पापका फल जो ८२ प्रकृतियोंका उदय है वह भी पाप कह-छाता है और वह रूपवान है इसिछये पाप रूपी भी है।

आश्रव भी रूपी और अरूपी दो तरहका होता है शुभ, और अशुभ अध्यव-साय, छः भाव हेइयाएं, मिथ्यात्व आदि जीवके परिणाम ये सब वर्मबन्धके कारण होने से आश्रव कहलाते हैं ये रूपी नहीं हैं इसिल्ये आश्रव अरूपी है। कर्म और अजीवकी २५ कियाएं, छः द्रव्यहेश्या, मिथ्यात्व आदि कर्मको प्रकृति ये सब कर्मबन्धके कारण होमैसे आश्रव कहे जाते हैं ये सब रूपी हैं इसिल्ये आश्रव भी रूपी है।

संवर भी रूपी और अरूपी दो प्रकारका होता है। सम्यक्त्व, व्रत, अप्रमाद, अकषाय और अयोग ये सब संवर कहे जाते हैं। ये जीवके गुण और अरूपी हैं इस- िख्ये संवर भी अरूपी है। जीवरूपी तालाबमें आने वाले कर्मरूपी जलको रोक देना संवर है और रुके हुए कर्म, रूपी हैं इसलिये संवर रूपी भी है।

निर्जरामी रूपी और अरूपी दो प्रकारकी होती है। आत्माके किसो एक देशसे कर्मों का झड़ जाना और कर्मों के झड़ जानेसे आत्म प्रदेशका निर्मेछ हो जाना निर्जरा है। वह आत्म प्रदेश अरूपी है इसिंख निर्जाग अरूपी है। आत्म प्रदेशसे झड़े हुए कर्म पुद्गल भी निर्जाग कहलाते हैं वे रूपी हैं इसिंछ निर्जाग भी रूपी है।

बन्ध भी रूपी और अरूपी दो तरहका होता है। शुभ और अशुभ कर्मों के बन्ध का हेतु जो आत्म परिणाम है वह "बंध" कहलाता है वंह आत्म परिणाम अरूपी है इस लिये बंध भी अरूपी है। शुभ शौर अशुभ कर्मकी प्रकृतियोंके वन्धनको भी "बंध" कहते हैं। कर्मकी प्रकृति रूपी है इसलिये बंध भी रूपी है।

मोक्ष भी रूपी और अरूपी दो प्रकारका है। आतमा का कर्मबन्धन से सर्वथा छुट कर अपने सहन रूपमें स्थित हो जाना मोक्ष है वह आत्माका स्वाभाविक रूप है और आत्मा अरूपी है इसिट्धिये मोक्ष अरूपी है। जो कर्म, आत्मासे पृथक् हो जाते हैं वे भी मुक्त कहे जाते हैं वे कर्म रूपी हैं इसिट्धिये मोक्ष भी रूपी है। इस प्रकार नौही पदार्थ किसी अपेक्षासे रूपी और किसी अपेक्षासे अरूपी हैं।

### (बोल १ समाप्त)

(प्ररूपक)

मुख्यनयसे चार पदार्थ रूपी चार अरूपी और एक मिश्र है।

भगवती शतक १२ डदेशा ५ में, आठ कर्म, अठारह पापस्थानक, दो योग, तैजस और कार्मण शरीर, सूक्ष्म स्कन्ध, इन तीस बोलोंमें पांच वर्ण, पांच रस, दो गंध और चार स्पर्श बतलाए हैं। घनोद्धि घनवात, तनुवात, चार शरीर, वादर स्कन्ध, छः द्रव्यलेश्या, और काय योग इनमें पांच वर्ण, दो गंध, पांच रस और आठ स्पर्श कहे गये हैं। आठरह पापोंसे विरमण, वारह उपयोग, छः भाव लेश्या, चार संझाएं औत्पत्यादिक बुद्धिक चार भेद, अवप्रहादिक चार मितझान, उत्थानादिक चार, तीन दृष्टि, धर्मास्ति-काय, अधर्मास्तिकाय, जीवास्तिकाय, और काल इनको वर्ण, गंध, रस और स्पर्श रहित होनेसे अरूपी कहा है। अतः पुण्य, पाप, और वंध ये तीन कर्म स्वरूप होनेसे रूपी हैं। छः द्रव्यलेश्या, तीन योग, पांच शरीर, हिंसा, मृषावाद, चोरी, मिथुन, परिप्रह ये सब रूपी हैं और आश्रव हैं इसल्ये आश्रव भी रूपी है।

यद्यपि छः भावलेश्या, मिथ्यादृष्टि, और चार संज्ञा आदि भी आश्रव हैं और वे अरूपी हैं तथापि मुख्यनयमें ये रूपी ही माने जाते हैं क्यों कि आश्रवको त्यागनेयोग्य कहा है और त्याग रूपी वस्तुका ही होता है इसिल्ये मुख्यनयमें आश्रव रूपी है अरूपी नहीं। आश्रव उदयमावमें माना गया है इसिल्ये परगुण होनेसे वह रूपी है अरूपी नहीं। मन, और भाषा, चतुः स्पर्शी और अष्टस्पर्शी माने गये हैं और वे भी आश्रव हैं इसिल्ये निश्चयनयमें आश्रव रूपी ही है अरूपी नहीं है। अठारह पापोंसे निवृत्त हो जाना संवर है वह अरूपी है। निर्जाश और मोश्र आत्माके स्वाभाविक गुण हैं इसिल्ये अरूपी हैं। जीव, निश्चयनयसे निराकार और निरश्चन है इसिल्ये जीव, संवर, मोश्र, और निर्शा ये चार निश्चय नयमें अरूपी हैं।

अजीव पदार्थमें धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाश और काल ये चार अरूपी हैं और पुद्गल रूपी है इसलिये निश्चनयमें अजीव तत्त्व, रूपी और अरूपी दोनों ही प्रकारका है।

### [बोल २ रा]

उक्त नौ ही पदार्थ किसी अपेक्षासे जीव माने जाते हैं। किसी अपेक्षा से एक जीव और बाठ अजीव माने जाते हैं। किसी अपेक्षासे आठ जीव और एक अजीव माना जाता है। किसी अपेक्षासे चार जीव और पांच अजीव माने जाते हैं परन्तु मुख्यनयमें एक जीव, एक अजीव और शेष सात पदार्थ जीव और अजीव इन दोनोंके परर्याय माने जाते हैं।

इसका खुलासा इस प्रकार समझता चाहिये।

जीव और अजीव आदि पदार्थों के वास्तविक स्वरूपको "तस्व" कहते हैं उसके ज्ञानका नाम तस्वज्ञान है वह तत्वज्ञान जीवरूप है इसिल्ये तत्वज्ञानकी अपेक्षासे नो ही पदार्थ जीव माने जाते हैं। जीसे अनुयोग द्वार सूत्रमें शब्दादि तीन नयवालोंके मतमें आत्माके उपयोगको "पायली" कहा है और आत्माका उपयोग आत्मस्वरूप है इसिल्ये पायलीको भी आत्मा कहा है उसी तरह नवतत्वोंका जो उपयोग है वही नवतत्व है औं वह उपयोग जीव है इसिल्ये शब्दादि तीन नयवालोंके मतमें नव ही तस्व जीव हैं।

किसी अपेक्षासे एक जीव और आठ पदार्थ अजीव हैं। एक तो अजीव पदार्थ स्वत: सिद्ध हो है बाकीके सात पदार्थों का द्रव्य, पुद्गल स्वरूप है इसल्पिय एक जीव और आठ पदार्थ अजीव हैं।

(किसी अपेक्षासे एक अजीव और आठ जीव हैं)

44

इसका विचार इस प्रकार है:—उक्त नव तत्त्वोंमें एक तो जीव सिद्ध है वाकी, अजीव तत्त्वको छोड़कर सब जीव हैं क्योंकि पन्नावगा सूत्रके पांचवें पदमें ३६ बोछों को आत्माका पर्याय कहा है। भगवती शतक १३ उहे शा ७ में कायको आत्मा, सचे-तन और जीव कहा है। आवश्यक सूत्रमें "सचित्त आहारे" यह पाठ देकर आहारको सचित्त कहा है। भगवती शतक २० उहे शा २ में ११६ बोछोंको जीवातमा कहा है। वे बोछ ये हैं—

अठारह पाप और अठारह पापोंसे विरमण, औत्पातिकी आदि चार बुद्धि, अव-प्रहादिक मित झानके चार थेद, उद्घाणादिक पांच बीर्थ्य नारकी आदि चौबीस दण्डक, झानावरणादिक आठ कमें, छः लेश्या, तान दिष्ट, चार दर्शन, पांच झान, तीन अझान, चार संझा, पांच शरीर, तीन योग, दो उपयोग ये ११६ बोल जीवात्माके परिणाम हैं।

इन बोलोंमें पाप, पुण्य, आश्रव, संवर, वंध, मोक्ष, निर्जरा सभी शामिल हैं इस लिये आठ जीव हैं और एक अजीव है।

ठाणांग सूत्रके दूसरे ठाणामें कालको जीव और अजीव दो तरहका माना है वहां कहा है कि जीवके साथ सम्बन्ध रखने चाले काल, धूप, छाया, मवन, विमान आदि जीव हैं और अजीवके साथ सम्बन्ध रखने वाले पूर्वोक्त काल आदि अजीव हैं। संसारी जीव पुण्य, पाप आश्चन, संवर, निर्जरा, वन्ध और मोक्ष ये आठ पदार्थ कर्म और काया को छोड़कर नहीं रहते किन्तु इनके साथ ही रहते हैं। अतः ये आठ पदार्थ जीव, हैं और एक अजीव है।

## [ बोल ३ ]

(किसी अपेक्षासे चार जीव और पांच अजीव हैं)

पुण्य, पाप, आश्रव और बन्ध, जीवके निज गुण नहीं हैं किन्तु कर्मके परिणाम रूप होनसे ये दूसरेके गुण हैं। अतः निइचय नयमें ये चारों अजीव हैं संवर, निर्जरा और मोक्ष ये आत्माके निज गुण हैं इस लिये गुण गुणीके अभेद न्यायसे । निश्चय नयमें ये जीव हैं। अनुयोग द्वार सूत्रमें लिखा है कि—

''जीवगुणप्पमाणे तिविहे पन्नत्ते तंजहा—नाणगुणप्पमाणे दंसणगुणप्पमाणे चरित्तगुणप्पमाणे''

अर्थात्, ज्ञान, दर्शन और चारित्र ये तीनों आत्माके निजगुण हैं इस लिये गुण गुणीके अभेद होनेसे ये भी जीव हैं। उत्तराध्ययन सृत्रके २८ वें अध्ययनमें जीवका स्क्षण बताते हुए लिखा है कि—

#### "जीव उपयोग लक्खणं" नाणंच दंसणं चौव चरित्तंच तवो त्तहा वीरियं य उवयोगो य एयं जीवस्स लक्खणं"

अर्थात ज्ञान दर्शन चारित्र तप वीर्च्य और उपयोग, ये जीवके रुक्षण हैं। अतः गुण गुणीके अभेद होनेसे ये भी जीव हैं।

आचारांग सुत्रके पांचवें अध्यायमें मूलपाठ आया है कि "जे आया से विन्नाया" अर्थात् जो आत्मा है वही विज्ञान है। इस खिये विज्ञान भी आहमा है।

भगवती सूत्र शतक १ उद्देशा ९ में महावीर स्वामीके स्थिवरोंने कालाश्य-वैशिष्ठ मुनिसे कहा है कि "आयाणं अजो सामाइए आयाणं अजो सामाइयस्स अट्टो" अर्थात् हे आर्यों! आत्मा ही सामायक है और आत्मा ही सामायकका प्रयोजन है। इसी तरह संयम, प्रत्याख्यान, चारित्र और व्युत्सर्ग ये सब भी आत्मा कहे गये हैं। अतः संवर, निर्जरा और मोक्ष आत्माके निज गुण होनेसे जीव हैं। पाप, पुण्य, आश्रव और वन्ध ये कहीं भी निश्चय नयमें आत्माके निज गुण नहीं कहे हैं किन्तु कर्मके परिणामस्वरूप होनेसे ये दूसरेके गुण हैं। अतः जीव, संवर और मोक्ष तथा निर्जरा ये चार पदार्ध जीव हैं और अजीव, आश्रव, पाप, पुण्य और वन्ध ये पांच अजीव हैं।

## [ बोल ४ समाप्त ]

( किसी अपेक्षासे एक जीव, और एक अजीव और सात इन दोनोंके पर्व्याय हैं )

पन्नावणा सूत्रके पांचवें पदमें कहा है कि द्रव्य, प्रदेश, पांच वर्ण, पांच रस, दो गन्ध, आठ स्पर्श, बारह उपयोग, पुद्गल जनित शरीरका अवगाहन, आयुष्यकी स्थिति, ये ३६ बोल जीवके पर्याय हैं। किसीमें जीवकी और किसीमें अजीवकी प्रधानता होनेसे किसीको जीव और किसीको अजीव कहा है। इन बोलोंमें कई तो संवर निर्जरा और कई मोक्ष स्वरूप हैं और कई पुण्य, पाप, आश्रव और वन्ध स्वरूप हैं अतः जीव और अजीव तत्वको छोड़ कर शेष सात पदार्थ इन दोनोंके ही पर्याय हैं यह बात सिद्ध होती है।

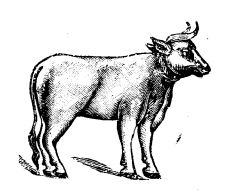
यहां कई नयोंका आश्रय लेकर संक्षेपसे नव तत्वोंका विचार किया गया है। क्योंकि किसी एक नयका आश्रय लेकर शेष नयोंकी अवहेलना करना जैन शास्त्रसे विरुद्ध है। अतः किसी नयको मुख्य और किसीको गौण मानकर पदार्थोंका खरूप बताना ही जैन धर्मका सिद्धान्त है इस लिये बुद्धिमानोंको पक्षपात लोड़ कर अनेकान्त नयस्वरूप जैन सिद्धान्तानुसार इन पदार्थोंका खरूप जानना चाहिये। यदि किसी कोमलबुद्धि वाले

पुरुषको उक्त बातें समझ न पड़ें तो उसे पक्षपात रहित होकर भगवती सूत्रोक्त वाक्या-नुसार अपनी आत्माको पवित्र करना चाहिये।

"तमेवसकां निःसंकं जं जिणेहिं पव्वएइयं" अर्थात् जिनवरोंने जो कहा है वही सत्य है उसमें थोड़ी भी शंका नहीं है । ऐसी भावना रखनेसे भी पुरुष भगवानकी आज्ञाका आराधक हो सकता है।

### (बोल ५ वां समाप्त)

इति नव तत्व विचारः।



# अथ जीवभेदाधिकारः।

(प्रेरक)

भ्रमिवध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन पृष्ठ ३३६ पर लिखते हैं कि "केतला एक अज्ञानी मुवनपित वाण व्यन्तरमें अने प्रथम नरकमें जीवरा तीन भेद कहें" इनके कहनेका अध्यय यह है कि "प्रथम नारकी, भुवनपित और व्यन्तर देवोंमें जीवके दोही भेद होते हैं। असंज्ञीका अपर्याप्त नामक तीसरा भेद नहीं होता"

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

प्रथम नारकी, भुवनपति और व्यन्तर देवोंमें जीवका वीसरा मेद न मानना मूर्वता है क्योंकि शास्त्रके मूलपाठ भौर टीकासे प्रथम नारकी, भुवनपति और व्यन्तर देवोंमें जीवोंके तीन भेद सिद्ध होते हैं। इस विषयमें पन्नावणा सुत्रमें यह पाठ आया है—

"जीवाणं भन्ते ! कि सन्नी कि असन्नी नो सन्नी नो अस-न्नी ? गोयमा ! जीवा सन्नीवि असन्नीवि नोसन्नी नोअसन्नीवि ! नेरइयाणं पुच्छा ? गोयमा ! नेरइया सन्नीवि असन्नीवि नो नोसन्नो नो असन्नी"

(पन्नावणा)

ं अर्थ : —

है भगवन् ! जीव सज्ञी होते हैं या असंज्ञी होते हैं अथवा संज्ञी असंज्ञी इन दोनोंसे भिन्न होते हैं ? [उ०] हे गोतम ! जीव संज्ञी भी होते हैं असंज्ञी भी होते हैं और इन दोनोंसे भिन्न भी होते हैं । [प्र०] हे भगवन् नारिक जीवके विषयमें प्रश्न है ? [उ०] हे गोतम ! नारिक जीव संज्ञी और असंज्ञी दो प्रकारके होते हैं परन्तु इससे भिन्न नहीं होते ।

इसके आगे चलकर पन्नावणा सूत्रमें व्यन्तर देवोंके विषयमें भी ऐसा ही पाठ आया है और असुर कुमारसे लेकर स्वनित कुमार पर्यन्त भुवनवासी देवताओंके विषय में भी यही बात कही है इस लिये प्रथम नारिक भुवनपति और व्यन्तर देवताओंमें असंज्ञीका भेद होना भी शास्त्रसे सिद्ध होता है तथापि उसे न मानना शास्त्र विरुद्ध समझना चाहिये। भगवतो सूत्र शतक १३ उद्देशा १ में यह मूलपाठ आया है -

"गोयमा ! इभीसे रयणप्यभाए पुढवीए तीसाए णिरयावास सय सहस्सेसु संवेजावि पत्थडेंसु नरयेसु संवेजा णेरया पण्णत्ता संवेजा काउलेस्सा पण्णता एवं जाव संवेजा सन्नी पण्णता असंज्ञी सिय अत्थि सिय णो अत्थि जइ अत्थि एकोवा दोवा तीणिवा उक्को-सेणं संवेजा पण्णता"

(भगवती शतक १३ उद्देशा १)

अर्थ : --

हे गोतम ! रत्नप्रभा नामक पृथिवीमें कुछ तीस छाख नारिक जीवें के निवास स्थान हैं उनमें कई संख्यात योजन और कई असंख्यात योजन विस्तृत नरका-वासोंमें संख्यात नारिक और संख्यात कापोत्तलेशी जीव रहते हैं। संख्यात नारिक जीव संज्ञी हैं परन्तु असंज्ञी जीव इन नरकोंमें कभी होते हैं और कभी नहीं भी होते हैं यदि होते हैं तो १-२-३ और उत्कृष्ट संख्यात होते हैं।

इस पाठमें नारिक जीवोंमें जघन्य १-२-३ और उत्कृष्ट संख्यात असंज्ञी जीव कहे गये हैं। तथा असंख्यात योजन वाले नरकावासमें असंज्यात असंज्ञी जीव माने गये हैं। भगवती शतक १३ उद्देशा २ में भुवनपित और ज्यन्तर देवोंके लिये भी इसी तरह का पाठ आया है इसिल्ये प्रथम नारकी भुवनपित तथा ज्यन्तर देवोंमें असंज्ञीका अपर्याप्त नामक मेद न मानना अयुक्त है। उत्तर लिखे हुए पाठमें जो "सिय अत्थि सिय नो अत्थि" यह असंज्ञीके विषयमें पाठ आया है इसका अभिप्राय बताते हुए टीका-कारने यह लिखा है "असिहि। भ्यउद्युत्य ये नारकत्वेनोत्पन्नास्तेऽपर्याप्तावस्थायामसंज्ञिनो भूतभावत्वात्ते चाल्पा इति कृत्वा" "सिय अत्थि" इत्याद्युक्तम्" अर्थात् जो कीव असंज्ञीसे निकलकर नरकमें जाते हैं वे अपर्याप्तावस्थामें असंज्ञी ही होकर रहते हैं वे जीव बहुत अल्प होते हैं इस लिये मूलपाठमें लिखा है कि "सिय अत्थि" इत्यादि।

यहां टीकाकारने मूलपाठका आशय समझाते हुए नारिक जीवोंमें असंज्ञीके अप-रुयाप्त नामक भेरका स्पष्ट उल्लेख किया है अतः नारिक जीवोंमें असंज्ञीके अपर्याप्त नामक भेरको न मानना उक्त मूलपाठ और टीकासे विरुद्ध होनेके कारण अप्रामाणिक समझना चाहिये।

मगवती सूत्र शतक १ उद्देशा ४ में संज्ञी नारिक और देवतामें काला देशके छः भङ्ग बतलाये हैं एवं जीवाभिगम सूत्रमें नारिक, भुवनपति, और व्यन्तर दोवोंके संज्ञी और असंज्ञी दोनों ही भेद कहे गये हैं। वहांका पाठ यह है—

#### "तेसिंगं अन्ने जीवा किं सन्नी असन्नी ? गोयमा ! सन्नीवि असन्नोवि''

इस पाठमें प्रथम नरकके जीवोंको संज्ञी और असंज्ञी दोनों ही तरहका कहा है। एवं इसी जीवाभिगम सूत्रमें नारिक जीवोंका ज्ञानके विषयमें प्रश्न करने पर भगवान्ने यह उत्तर दिया है—

"जे अण्णाणी ते अत्थेगइया दुअण्णाणी अत्थेगइया ती अ-ण्णाणी । जेय दुअण्णाणी ते णियमा मइअण्णाणी सुयअण्णाणीय" (जीवाभिगम सूत्र)

ये नारका असंज्ञिनस्तेऽपर्य्याप्तावस्थायां द्व्यज्ञानिनः पर्य्याप्तावस्थायान्तु-त्र्यञ्चानिनः"

अर्थात् जो नारिक जीव असंज्ञी हैं वे अपर्याप्तावस्थामें दो अज्ञानवाले होते हैं और पर्याप्तावस्थामें तीन अज्ञानवाले होते हैं। जो नारिक दो अज्ञानवाले होते हैं वे नियमसे मित अज्ञान और श्रुत अज्ञानवाले होते हैं। यह उक्त मूलपाठ और उसकी टीकाका मिलित अर्थ है।

इस मूलपाठमें असंज्ञी नारिक जीवको दो अज्ञानवाला कहा है और टीकाकारने स्पष्ट लिखा है कि असंज्ञी नारिक अपर्ध्याप्तावस्थामें दो अज्ञानसे युक्त होते हैं यहां टीकाकारने तो नारिक जीवोंमें असंज्ञीक अपर्ध्याप्त नामक भेदका स्पष्ट रूपसे प्रतिपादन किया है इसलिये नारिक जीवोंमें असंज्ञीक अपर्ध्याप्त नामक भेदको न मानना शास्त्र विकद्ध समझना चाहिये। इस पाठके आगे भुवनपित और व्यन्तर देवोंके लिये भी इसी तरहका पाठ आया है इसलिये भुवनपित और व्यन्तर देवोंमें भी असंज्ञीके अपर्ध्याप्त नामक भेद होना स्पष्ट सिद्ध होता है तथापि उसे न मानना अपने अज्ञानका परिचय देना समझना चाहिये।

### (बोल १)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ३३७ पर पन्नावणा सूत्र पद १५ उ**र शा १** का मूखपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"इहां कह्यो मनुष्यना दो भेद । सन्नीभून ते विशिष्ट अवधिज्ञान सहित मनुष्य" इत्यादि लिख कर आगे लिखते हैं— "ते अवधिज्ञान रहितने असन्नीभूत कह्यो पिण असन्नीरो भेद न पावे तिम नेर-इयाने असन्नीभूत कह्या पिण असन्तीरो भेद न पावे। ए नेरइया अने देवताने असन्ती कह्या ते संज्ञावाची छै। को अवधि विभंग रहित नेरइयानो नाम असंज्ञी छै। जिम विशिष्ठ अवधि रहित मनुष्य निर्जरचा पुद्गल न देखे तेहने पिण असन्नीभूत कह्यो" (भ्र० ए० ३३७)

इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

गर्भज मनुष्यको शास्त्रमें जगह जगह संज्ञीभूत कहा है और पन्नावणा सुत्रमें उसे असंज्ञीभूत भी कहा है, इससे संशय उत्पन्न होता है कि शास्त्रमें जब कि जगह जगह गभज मनुष्यको संज्ञीभूत कहा है तब पत्नावणा सूत्र में उसे असंज्ञीभूत क्यों कहा ? इसका समाधान यह किया जाता है कि पन्नावणा सूत्रमें जो गर्भज मनुष्यको असंज्ञीभृत कहा है उसका अभिप्राय अवधिज्ञान रहित होना है संज्ञीका विरोधी असंज्ञी द्दोना नहीं है क्योंकि ऐसा माननेसे पन्नावणा सूत्रके साथ दूसरे सूत्रोंका विरोध पड़ता है अतः विशिष्ट अवधि ज्ञान रहित होनेकी अपेक्षासे ही पन्नावणामें गर्भज मनुष्य को असंज्ञी भूत कहा है संज्ञोका विरोधी असंज्ञी होनेसे नहीं परन्तु यह ट्रष्टांत, असंज्ञीसे मर कर नारिक मुवनपति ओर व्यन्तर देवोंमें उत्पन्न होने वाले जीवोंमें नहीं घटता है क्यों कि उन जीवोंको सभी जगह असंज्ञी हो कहा है संज्ञीभून कहीं नहीं कहा है। यदि किसी जगह उन्हें संज्ञी भी कहा होता तो मनुष्यके विषयमें कहेहए पन्नावणा सूत्रके उक्त पाठका दृशन्त देकर नारिक, भुवनपति, और व्यन्तर देवोंमें असंज्ञीक भेदका निषेध किया जा सकता था परन्तु असंज्ञासे मर कर नारिक आदिमें उत्पन्न होनेवाले जीवींको कहीं भी संज्ञो नहीं कहा है अतः पन्नावणा सूत्रका दृष्टांत देकर नारिक भुवनपति और व्यन्तर देवों में असंज्ञो के अपर्र्याप्त भेद को न मानना अज्ञान का परिणाम समझना चाहिये।

(बोल २ समाप्त)

(प्रेरक)

अमविध्वंसनकार अमविध्वंसन पृष्ठ ३३९ पर पन्नावणा पद ११ के मूलपाठको लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ अठे पिण कह्यो—न्हाना वालक वालिका मनपटुता पण न पाम्यो विशिष्ट ज्ञान रहितने सन्नी न कह्यो पिण जीवरो भेद तेरमों छै तिणमें असन्नीरो भेद न थी तिम नेरइयाने असन्नीभूत कह्या पिण असन्नीरो भेद न थी" ( भ्र० प्र० ३३९ )

#### इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

वालक और वालिका, मनोयुक्त होते हैं मनोविकल नहीं होते इसलिये वास्तवमें वे संज्ञो ही हैं असंज्ञी नहीं हैं परन्तु पन्नावणा सुत्रमें विशिष्ट ज्ञान रहित होनेसे उन्हें असंज्ञी कहा है। अतएव शास्त्रमें उत्तानशय बालक, और वालिकाओं को संज्ञी कह कर लिखा है परन्तु असंज्ञीसे निकल कर नरक, भुवनपित और व्यन्तर देवोंमें उत्पन्न हुए जीवोंको कहीं भी संज्ञी नहीं कहा है इसलिये छोटे बालक और बालिकाका दृष्टांत देकर उक्त जीवोंमें असंज्ञीके भेदका निषेध काना अज्ञान मूलक है। यदि असंज्ञीसे मरकर नरक, भुवनपित और व्यन्तर देवोंमें उत्पन्न होने वाले जीवको किसी जगह भी शास्त्रमें संज्ञी कह कर बतलाया होता तो कदाचित् छोटे बालक और बालिकाके विषयमें आये हुए पन्नावणा सूत्रके मूलपाठका दृष्टांत देकर उक्त जीवोंमें असंज्ञीके अपर्याप्त भेदका निषेध किया जा सकता था परन्तु कहीं भी असंज्ञीसे मर कर नरक आदि में उत्पन्न होने वाले जीव को संज्ञो नहीं कहा है अतः उनमें असंज्ञी के भेद का निषेध करना मिथ्या है।

### ( बोल ३ )

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ३४० पर दश वैकालिक सूत्रकी गाथा लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं।

"अथ इहां ८ सूक्ष्म कह्या धूं वर प्रमुखनी सूक्ष्म स्नेह न्हाना फल कुं थुआ उत्तिग कीडी नागरा नीलग फूलग वीज खसखसादिकाना न्हाना अंकुर किसी प्रमुखना अग्डा सूक्ष्म कह्या। ते न्हाना मांटे सूक्ष्म छै पिण सूक्ष्मरी जीवरो भेर नहीं तिम नेर-इया अने देवताने असन्नी कह्या पिण असन्नीरो भेद नहीं" (अ० पृ० ३४०)

इसका क्या उत्तर ?

(प्ररूपक)

किडी आदि जीव, शास्त्रमें जगह जगह, त्रस जीवोंमें गिने गये हैं सूक्ष्म जीवोंके भेदमें नहीं गिने गये हैं इसिल्ये छोटा होनेके कारण उन्हें दशवैकालिक सूत्रमें सूक्ष्म कहा है परन्तु यह दृष्टांत असंज्ञीसे मर कर नरक, भुवनपित और व्यन्तर देवोंमें उत्पन्न होने वाले जीवोंमें नहीं घटता क्योंकि असंज्ञीसे मर कर नरक भुवनपित, और व्यन्तर देवोंमें उत्पन्न होने वाले जीवको कहीं भी संज्ञी नहीं कहा है किंतु सबेत्र असंज्ञी ही कहा है अतः दशवैकालिक हुमूत्र के द्रष्टांतसे नरक, मुवनपति और व्यन्तर देवोंमें असंज्ञीके अपर्याप्त नामक भेद को न मानना अज्ञान है।

#### (बोल ४)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ३४२ पर अनुयोगद्वार सूत्रका मूल पाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए खिखते हैं:—

"अथ इहां विशेष अविशेष ए वे नाम कहा। तिणमें अविशेषथी तो मनुष्य विशेषधी संमूर्च्छिम गर्भज। अने अविशेषथी तो संमूर्च्छिम मनुष्य अने विशेषथी पर्ट्याप्तो अपर्ट्याप्तो कहा। इहां संमूर्च्छिम मनुष्यने पर्ट्याप्तो अपर्ट्याप्तो ते केतलिक पर्ट्याय बांधी ते पर्ट्याय आश्री पर्ट्याप्तो कहा। अने सम्पूर्णतः वांधी ते न्याय अपर्ट्याप्तो कहा। संमूर्च्छिम मनुष्यने पर्ट्याप्तो कहा। पण पर्ट्याप्तामें जीवरा सात मेद पावं ते मांहिलो भेद न थी। जे देवताने असंज्ञी कहा। मांटे असन्नीरो जीवरो भेद कहे तो तिणरे लेखे संमूर्च्छिम मनुष्यने पिण पर्ट्याप्तो कहा। मांटे पर्ट्याप्तारो भेद कहिणो अने संमूर्च्छिम मनुष्यमें पर्ट्याप्तारो भेद न थी कहे तो देवतामें पिण असन्नीरो भेद न कहिणो" (अ० पृ० ३४२)

इसका क्या उत्तर ?

(प्ररूपक)

संमूर्चिष्ठम मनुष्यका दृष्टांत देकर प्रथम नारिक, भुवनपति और व्यन्तर देवोंमें असंज्ञोंके भेदका निषेध करना अयुक्त है क्योंकि अन्य सूत्रोंमें संमूर्च्छिम जीवों में पर्याप्त एनेका स्पष्ट निषेध किया है इसिल्ये संमूर्च्छिम मनुष्योंमें पर्याप्तका भेद नहीं माना जा सकता परन्तु प्रथम नारिक, भुवनपति, और व्यन्तर देवोंमें असंज्ञीके अपर्याप्त भेदका कहीं भी निषेध नहीं किया है इसिल्ये प्रथम नारिक, भुवनपति, और व्यन्तर देवों में असंज्ञी के अपर्याप्त नामक भेद का निषेध करना अप्रामाणिक है।

यदि फोई कहे कि संमूर्च्छिम मनुष्योंमें पर्ध्याप्रपनेका जब कि अन्य सूत्रोंमें निषेध किया है तब फिर अनुयोग द्वार सुत्रमें उसे पर्ध्याप्त केंसे कहा है ? तो इसका समाधान यह है कि—जैसे अनुयोग द्वार सूत्रमें उदय आदि भावोंके २६ विकल्प, विकल्प मात्र दिखानेके लिये किये हैं परन्तु सभी विकल्पोंके उदाहरण नहीं मिलते उसी तरह संमूर्च्छिम मनुष्योंके दो भेद भी संभावना मात्रसे किये हैं परन्तु संमूर्च्छिम जीवों में पर्ध्याप्त नामक भेदके होनेसे नहीं क्योंकि अन्य सूत्रोंमें संमूर्च्छिमजीवोंमें पर्ध्याप्त न

का स्पष्ट निषेध किया गया है परन्तु यह बात प्रथम नारिक भुवनपति और व्यन्तर देवोंमें नहीं घटती क्योंकि कहीं भी शास्त्रमें उनमें असंज्ञीके भेदका निषेध नहीं किया है अतः विविध कुतकों का आश्रय टेकर प्रथम नारिक, भुवनपति और व्यन्तर देवोंमें असंज्ञीके अपर्याप्त नामक भेदको निषेध करना अयुक्त है।

### (बोल ५ वां समाप्त)

(प्रेरक)

भगवती सूत्र शतक १३ उद्देशा २ के मूलपाठमें खिखा है कि "असुर कुमार देवतामें नपुं सकवेद नहीं पाया जाता है" यदि भुवनपतिमें असंज्ञीका अपर्र्याप्त भेद होता है तो उसमें नपुं सक वेद भी पाया जाना चाहिये परन्तु यह बात भगवतीके उकत इतक और उद्देशके मूलपाठसे विरुद्ध है इस लिये भुवनपति और व्यन्तर देवोंमें असंज्ञी के अपर्याप्त नामक भेदको मानना अयुक्त है।

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

प्रथम नारिक, भुवनपित और व्यन्तर देवोंमें असंज्ञीके अपर्याप्त नामक भेदका शास्त्रमें स्पष्ट उल्लेख किया है इसिल्ये प्रथम नारिक, भुवनपित और व्यन्तर देवोंमें असंज्ञीका अपर्याप्त भेद होता है और असंज्ञीके अपर्याप्त भेदका उनमें सद्भाव होने से नपुंसक वेद भी उनमें पाया जाता है परन्तु वह अवस्था अन्तर्मु हूं की होती है इस लिये उसकी अविवक्षा करके भगवती सूत्रके मूलपाठमें असुर कुमार देवतामें नपुंसक वेदका निध्ध किया है। जैसे भगवती सूत्र शतक ३० उद्देशा पहलेमें सम्यग्हिट द्वीन्द्रिय, त्रीन्त्रिय और चतुरिन्द्रिय जीवको विशिष्ट सम्यक्त्वके अभावसे कियावादी और विनय वादी होनेका निषध किया है सर्वथा सम्यक्त्वके अभाव होनेसे नहीं उसी तरह भगवती सूत्रमें भुवनपित और व्यन्तर देवोंमें विशिष्ट रूपसे असंज्ञीके अपर्याप्त भेदके न होने से नपुंसक वेदका निषध किया है सर्वथा असंज्ञीके अपर्याप्त भेदके न होने से नपुंसक वेदका निषध किया है सर्वथा असंज्ञीके अपर्याप्त भेदके न होने से नपुंसक वेदका निषध किया है सर्वथा असंज्ञीके अपर्याप्त भेदके न होने से नपुंसक वेदका निषध किया है सर्वथा असंज्ञीके अपर्याप्त भेदके न होने सि नपुंसक वेदका निषध किया है सर्वथा असंज्ञीके अपर्याप्त भेदका निषध करना अञ्चान मूलक है। इस प्रकरणका सार यह है—

असंज्ञीसे मरकर प्रथम नारिक भुवनपति और व्यन्तर देवोंमें उत्पन्न होने वाले जीवोंमें असंज्ञीका अपर्याप्त नामक भेद होता है क्योंकि शास्त्रमें जगह जगह उन्हें असंज्ञी कहकर ही बतलाया है, कहीं भी संज्ञी नहीं कहा है। यदि उनमें असंज्ञीका भेद मानना शास्त्रकारको इच्ट न होता तो जैसे उत्तानशय (छोटा) बालकको असंज्ञी कह कर भी संज्ञी कहा है उसी तरह असंज्ञीसे मर कर प्रथम नारिक और भुवनपित आदिमें उत्पन्न होने वाले जीवोंको भी अवश्य संज्ञी कहते परन्तु कहीं भी उक्त जीवको संज्ञी नहीं कहा है सभी जगह उसे असंज्ञी कहकर ही बतलाया है और कई टीकाकारोंने तो साफ साफ उक्त जीवोंमें असंज्ञीके भेदका कथन किया है इस लिये पूर्वोक्त ट्रष्टान्तोंके आश्रयसे प्रथम नारिक भुवनपित और व्यन्तर देवताओंमें असंज्ञीके अपर्याप्त भेदका खण्डन करना अज्ञान समझना चाहिये।

#### (बोल ६ डा समाप्त ) इति जीवभेदाधिकारः।



### अथ सूत्रपठनाधिकारः ।

(ध्रेक)

भ्रम विध्वंसनकार भ्रमविध्वसन पृष्ठ ३६१ पर लिखते हैं---

"केतला एक कहे गृहस्थ सूत्रभणे तेहनी जिन आज्ञा छै ते सूत्रना अजाण छै। अने भगवन्तनी आज्ञा तो साधुनो इज छै पिण सूत्रभणवारी गृहस्थने आज्ञा दीधी नथी।

इसका क्या समाधान ?

( भ्र० ए० ३६१ )

(प्ररूपक)

समुचय गृहस्थका नाम छेकर आवकको भी सूत्र पढ़नेका निषेध करना स्वार्ध तथा अज्ञानका परिणाम है क्यों कि शास्त्रमें शास्त्र पढ़नेके चौरह अतिचार साधु और आवक दोनोंका कहे हैं यदि आवकको शास्त्र पढ़नेका अधिकार ही नहीं है तो फिर उसके छिये शास्त्र पढ़नेके अविचारोंके कहनेकी क्या आवश्यकता है ? अतः एकान्त रूपसे आवकको शास्त्र पढ़नेका निषेध करना अज्ञान मूलक है।

शास्त्रोंका भेदके साथ चौदह अतिचार बताये जाते हैं। नन्दी सूत्रमें शास्त्रोंका भेद वतछानेके लिये यह पाठ आया है—

"अहवा तं समावओ दुविहं पण्णतं तंजहा—अङ्गपविद्व अङ्गवाहिरंच से किंतं अङ्ग वाहिरं? अङ्गवाहिरं दुविहं पण्णतं तंजहा-आवस्सयंच आवस्सयवहरित्तंच। सेकिंत्तं आवस्सयं? आवस्सयं छव्विहं पण्णतं तंजहा—सामाइयं जाव पच्चक्खाणं सेतं आवस्सयं। सेकिंत्तं आवस्सयवहरितं आवस्सयवहरितं दुविहं पण्णतं तंजहा-कालियंच उक्कालियंच"

( नन्दी सुत्र )

अथ :---

अथवा प्रकारान्तरसे गमिक और अगमिक शास्त्रके दो भेद हैं। एक अंग प्रविष्ट और दूसरा अंग वाह्य भंग वाह्य भी दो प्रकारके होते हैं एक आवश्यक और दूसरा आवश्यकसे भिन्न आवश्यकके छः भेद हैं सामायकसे लेकर प्रत्याख्यान पर्य्यन्त । आवश्यकसे भिन्न भी दो तरहके होते हैं कालिक और उत्कालिक ।

जो प्रातःकाल, मध्यान्ह काल, संध्याकाल और मध्य रात्रिकी दो घड़ीको छोड़ कर शेष कालमें पढ़े जाते हैं वे उत्कालिक सूत्र हैं और जो दिन रातके पहले और पिछले पहरोंमें ही पढ़े जाते हैं वे कालिक सूत्र कहलाते हैं। इन सभी सूत्रोंके पढ़नेमें चौदह तरह के अतिचारोंका त्याग करना शास्त्रमें कहा है। वे अतिचार ये हैं—

"जंबाइद्धं वचामेलियं हीणक्खरियं अचक्खरियं पयहीणं विणयहीणं घोसहीणं जोगहीणं सुठ्वदिनः दुद्धुपडिच्छियं अकाले कओसज्झाओ कालेनकओ सज्झाओ असज्झाए सुज्झाइयं सज्झाए नसज्झाइयं तस्समिच्छामि दुक्कडं।

( आवश्यक सूत्र )

शास्त्र पढ़नेके चौद्द अतिचार होते हैं वे ये हैं-

[१] व्याविद्ध-विपरीत गृंथी हुई रत्नमालाकी तरह क्रमको छोड़कर ब्युत्क्रमसे पड़ना "व्याविद्ध" कहलाता है। [२] व्यत्यात्रे हित-वार वार पुनरुक्ति करके पड़ना 'व्यत्यात्रे हित' है। [३] हीनाक्षर-अक्षर हीन पाठ करना हीनाक्षर कहलाता है। [४] अत्यक्षर-अक्षर बढ़ा कर पढ़ना अत्यक्षर नामक अतिचार है। [६] पद हीन-किसी पदको छोड़कर पढ़ना पद हीन कहलाता है। [६] विनय हीन-विनयको छोड़कर पढ़ना विनय हीन है। [७] घोप हीन-उदात्त आदिसे हीन पाठ करना घोपहीन कहलाता है। [८] योगहीन-अच्छी तरहसे बोगोपवार करके न पढ़ना योगहीन कहलाता है। [९] छण्ड्रवदत्त-गुरुसे नहीं दिये हुएका पाठ करना छण्ड्वदत्त है, [१०] दुष्टु प्रतीच्छित-दुष्ट अन्तःकरणसे पाये हुएका पाठ करना 'दुष्टु-प्रतीच्छित' कहलाता है। [११] अकाले कृतस्वाध्याय-जिस उद्देशा आदि पढ़नेका जो काल महीं है उसमें उसे पढ़ना 'अकाले कृत स्वाध्याय' कहलाता है। [१३] काले न कृत स्वाध्याय-जिस उद्देशा आदिके पढ़नेका जो काल है इसमें उसे न पढ़ना,'काले न कृत स्वाध्याय' है। [१३] अस्वाध्याये स्वाध्याये न स्वाध्याये व स्वाध्याये न हि। ये चोदह शास्त्र पढ़नेके अतिचार हैं इनके प्रयोग हो जानेपर प्रायश्वित्तस्व स्वाध्यायेत' कहलाता है। ये चोदह शास्त्र पढ़नेके अतिचार हैं इनके प्रयोग हो जानेपर प्रायश्वित्तस्व स्वाध्यायेत' कहलाता है। ये चोदह शास्त्र पढ़नेके अतिचार हैं इनके प्रयोग हो जानेपर प्रायश्वित्तस्व स्वाध्यायेत'

ये चौद्द अतिचार साधुकी तरह श्रावकोंके भी ऋहे हैं। सब मिलकर ९९ अति-चार श्रावकोंके होते हैं उनमें ये चौद्द अतिचार भी शामिल हैं। भीषण मीने अपनी बारह इतकी ढालमें लिखा है:—

"चौद्ह अतिचार ज्ञानरा पांच समिकत ना जान।

#### साठ बारह व्रतां तणा पन्द्रह कर्मादान"।

इस दोहामें भोषणजीने शास्त्र पढ़नेके उक्त चौदह अतिचार आवक्षोंके भी कहे हैं इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि शास्त्र पढ़नेका आवकोंको भी अधिकार है केवल सा-धुओंको ही नहीं अन्यथा आश्रवोंके उक्त चौदह अतिचार क्यों कहे जाते और भीषणजी भी उसे क्यों खोकार करते। अतः आवकोंका शास्त्र पढ़नेका एकान्त रूपसे निषेध करना अज्ञान मूलक समझना चाहिये।

#### बोल १ समाप्त

(प्रेरक)

भ्रमिबध्वंसनकारका मत है कि श्रावकको प्रतिक्रमण सूत्र पढ़नेका तो अधिकार है परन्तु दूसरे सूत्रोंके पढ़नेका अधिकार नहीं है इसिछिये ये चौदह ज्ञानके अतिचार श्रावकोंके भी कहे हैं।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

श्रमिविध्वंसनकारका यह मत असंगत है क्योंकि उक्त चौदह अतिचारोंमें कालमें स्वाध्याय न करना और अकालमें स्वाध्याय करना भी गिने गये हैं। ये अतिचार आव-रयक सूत्रके पढ़नेमें नहीं लगते क्योंकि आवश्यक सूत्रके पढ़नेमें कोई काल विशेष का नियम नहीं है जिसके पढ़नेमें काल विशेषका नियम है उन्हीं के पढ़नेमें ये अतिचार लगते है। यदि आवकको आवश्यकसे भिन्न सूत्रोंके पढ़नेका अधिकार ही नहीं है तो फिर ये पूर्वोक्त दो अतिचार आवकोंके कैसे हो सकते हैं? अतः अवश्यकके सिवाय दूसरे सूत्रों के पढ़ने का आवकों को अधिकार नहीं है यह कहने वालोंको अज्ञानी सम-झना चाहिये।

भीषणजीने, अकालमें स्वाध्याय करने और कालमें स्वाध्याय न करनेरूप अति-चार श्रावकोंके भी कहे हैं—

"अकाले करे स्वड्झाय हो श्रावक, काले स्वज्झाय करे नहीं। अस्वज्झायमें करे स्वज्झाय हो श्रावक, स्वज्झाय वेलां आलस करे जब ज्ञान थारो मेलो थायहो श्रावक, अतिचार लागे ज्ञानने"

#### (कडी तीसरी)

इस भीषणजीके पद्यसे स्पष्ट सिद्ध होता है कि काल विशेषके साथ पढ़े जानेवाले आवश्यक सुत्रसे अतिरिक्त सूत्रोंके पढ़नेका अधिकार श्रावकोंका भी है अन्यथा अकाल में स्वाध्याय करने और कालमें स्वाध्याय न करने रूप अतिचार श्रावकोंके कैसे हो सकते हैं ? अतः आवश्यक सूत्रसे अतिरिक्त सूत्रोंके पढ़नेका श्रावक को अधिकार न मानना मिथ्या है।

नन्दी सूत्र और समवायाङ्ग सूत्रमें श्रावकोंके लिये यह पाठ आया है— "स्यपरिग्गहा तपोवहाणाइ"

(टीका)

"श्रुत परिप्रहास्तप उपधानानि प्रतीतानि"

अर्थात् आवक सूत्र पढ़े हुए और उपधान रूप तपके करने वाले होते हैं।

यहां मूलपाठ और टीकामें श्रावकको श्रुत परिश्रह (शास्त्र पढ़ने वास्ता) कहा है। यदि श्रावकको शास्त्र पढ़नेका अधिकार ही नहीं है तो वह श्रुत परिश्रह कैसे हो सकता है ? अतः श्रावकोंको बावश्यक सूत्रसे मिन्न सूत्रोंके पढ़ने का अधिकार स्पष्ट सिद्ध होता है तथापि उसे न मानना मूर्वताका परिणाम है।

#### (बोल १ समाप्त)

(प्रेक्क)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ३६८ पर द्विखते हैं—

"जे जन्दी समवायाङ्गे साधाने सुयपिरगिहिया कह्या ते तो सूत्र श्रुत अने अर्थ श्रुत बीहूना प्रहण करवा थकी कह्या छै अने श्रावकाने सुयपिरगिहिया कह्या ते अर्थ श्रुत नाहीज प्रहण करणहार मांटे जाणवा" ( श्रु० पृ० ३६८ )

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

नन्दी और समवायांग सूत्रमें साधु और आवक दोनोंके छिये समान ही "सुय-परिगाहिया" यह पाठ आया है। साधुके छिये इसका अर्थ दूसरा हो और आवकके छिये दूसरा हो यह त्रिकालमें भी नहीं हो सकता। टोका और टब्वामें भी यह नहीं लिखा है कि साधु तो सूत्र अर्थ दोनों ही पढ़ता है और आवक केवल अर्थ हो पढ़ता है इसलिये साधुकी तरह आवकका भी सूत्र और अर्थ दोनों ही पढ़नेका अधिकार है।

उत्तराध्ययन सूत्रमें पालित नामक श्रावकके विषयमें यह पाठ आया है—"निगांथे पावपणे सावए सेवि कोविए"

अर्थात् वह पाछित नामक आवक, निमन्थ प्रवचनका कोविद (पण्डित) था। यदि आवकको सूत्र पढ़नेका अधिकार ही नहीं है तो पाछित आवक निमन्थ प्रवचनका कोविद केंसे हो सकता था? उत्तराध्यन सूत्रके २२ वें अध्ययनमें राजमतीके लिये यह पाठ आया **है** कि— "सीलवंता वहुस्सुया"

अर्थात् राजकन्या राजमती बड़ी शीलवती और बहुश्रुत थी। यदि श्रावकको शास्त्र पढ़नेका अधिकार हो नहीं है तो शास्त्र पढ़े बिना राजमती बहुश्रुत कैसे हुई थी?

भगवती उवाई और सुयगडांग आदि सूत्रोंमें श्रावकों हा वर्णन करनेके लिये यह पाठ आया है कि—

"शस्सव संवर निजा किरिया अहिगरणवन्धमोक्सकुसला"

इस पाठमें आवकको १२ प्रकारकी निर्जागमें कुशल होना कहा है और निजंग का दशवां मेद स्वाध्याय है। स्वाध्यायके पांच मेद होते हैं—(१) वाचना (२) पुच्छना (३) पर्य्याटना (४) अनुत्येक्षा (५) धर्मकथा। इन पाचों प्रकारके स्वाध्यायोंमें वही कुशल हो सकता है जो सूत्र भी पढ़ता हो और अर्थ भी पढ़ता हो, जो सूत्र पढ़ने का अधिकारी ही नहीं है वह बारह प्रकारकी निर्जार में भी कुशल नहीं हो सकता। जो स्वाध्यायमें कुशल नहीं है वह बारह प्रकारकी निर्जार में भी कुशल नहीं हो सकता। परन्तु आवक १२ प्रकारकी निर्जार में कुशल होता है इसलिये वह पांच प्रकारके स्वाध्यायमें भी कुशल है। आवक पांच प्रकारके स्वाध्यायमें कुशल होता है इसलिये वह पांच प्रकारके स्वाध्यायमें भी कुशल है। आवक पांच प्रकारके स्वाध्यायमें कुशल होता है इसलिये वह शास्त्र पढ़ने का भी अधिकारी है। ज्ञाता सूत्र में कहा है कि सुबुद्धि प्रधानने जितशत्र राजाको विचित्र प्रकारसे केवलि प्रणीत धर्मका उपदेश दिया था। यदि आवक सूत्र नहीं पढ़ता तो सुबुद्धि प्रधान शास्त्र पढ़े बिना केवलि प्रणीत धर्मका उपदेश राजाको किस प्रकार दे सकता था? शास्त्रमें जगह जगह आवकको "वस्मक्खाइ" कहा है। जो धर्मका यथार्थ प्रतिपादन करता है वह धर्मीख्यायी कहा जाता है। यदि आवकको शास्त्र पढ़नेका अधिकार ही नहीं है तो शास्त्र पढ़े विना वह धर्मीख्यायी (धर्मको कहनेवाला) कैसे हो सकता है ? अतः आवक को शास्त्र पढ़नेका अधिकार नहीं मानने वाडे अज्ञानी हैं।

#### बोल २ रा

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ २६१ पर प्रश्नव्याकरणसूत्रका मूल पाठ लिख कर उसकी समाद्योचना करते हुए लिखते हैं—

"अब इहां कहा। उत्तम महर्षि साधुने इज सूत्र भणवारी आज्ञा दीधी ते साधु-सिद्धान्त भणीने सत्यवचन जाणे भाषे अने देवेन्द्र नरेन्द्रादिकने भाष्या अर्थ ते सांभली ६० सरा वचन जाणे। ए तो प्रत्यक्ष साधुने इज सूत्र भणवारी आज्ञा कही पिण गृहस्थने सूत्र भणवारी आज्ञा नहीं। ते मांटे श्रावक सूत्र भणे ते आपरे छांदे पिण जिन आज्ञा नहीं" ( श्रृं पृ० २६१ )

इसका क्या उत्तर ?

( प्ररूपक )

प्रश्नव्याकरण सूत्रका मूलपाठ लिख कर इसका समाधान किया जाता है। वह पाठ यह है:—

"तं सच्चं भगवं तित्थयरसुभासियं दसविहं चोइसपूर्विहि पाउडत्थविदितं महरीसीणयसमयप्पदिःनं देवेन्द्नरेन्द्भोसियत्थं वेमाणियसाहियं महत्थं मंतोसहिषिज्ञासाहणत्थं"

( प्रश्न व्याकरण सूत्र )

(टीका)

तिमिति यस्मादेवं तस्मान् सत्यं द्वितीयं महाव्रतम् भगवद्भद्दारकतीर्थङ्करसुभाषितं जिनैः सुष्ट्रकं दशिवधं दशप्रकारं जनपदसम्मतस्यादिभेदेन दश्निकारिकादि
प्रसिद्धं चतुदशपूर्विभिः प्राभृतार्थविदितं पूर्वगतांशिवशेषाभिधेयतयाज्ञातं, महर्षीणांच
समयेन सिद्धान्तेन "पद्दन्मं" ति प्रदत्तं समयप्रतिज्ञावा समाचाराभ्युपगमः। पाठान्तरे
"महीरिसीसमयपद्दन्नचिन्नं" ति महिषिभिः समय प्रतिज्ञा सिद्धान्ताभ्युपगमः समाचाराभ्युपगमो वेति चरितं यत तत्तथा। देवेन्द्रनरेन्द्रभाषितः जनानामुक्तोऽर्थः पुरुष्यार्थ स्तत्साध्यो धर्मादिर्धस्य तत्तथा। अथवा देवेन्द्रनरेन्द्रणां भासितः प्रतिभासितोऽ
र्थः प्रयोजनं यस्य तत्तथा। अथवा देवेन्द्रादीनां भाषिताः अर्थाः श्रीवादयो जिनवचन
रूपेण येन वत्तथा। तथा वैमानिकानां साधितं प्रतिपादितमुपादेयतया जिनादिभिर्य
तत्तथा। वैमानिकेर्वा साधितं कृत मासेवितं समर्थितंवा यक्तत्तथा। महार्थं महाप्रयोजनम् एतदेवाह मन्त्रीषधिविद्यानां साधनपर्थः प्रयोजनां यस्य तद्विना तस्याभावात् तत्तथा।

अर्थ :---

सत्य, दूसरा महाव्रत है इसे तीर्थंकरोंने दश प्रकारका कहा है।

जनपद्सम्मत सत्यादिके भेदसे दश प्रकारका सत्य, दश वैकालिक आदि सूत्रों में प्रसिद्ध है। इसे चौदह पूर्वधारियोंने पूर्वान्तर्गत प्रभृत नामक श्रुत विशेषसे जाना है। बड़े बड़े ऋषियोंके सिद्धान्तसे यह सत्य दिया गया है अथवा बड़े बड़े ऋषियोंने सत्य भाषणकी प्रतिज्ञा की है। अथवा पाठान्तरके अनुसार, बड़े बड़े ऋषियोंने सत्य भाषणकी प्रतिज्ञा और सत्य भाषण किया है। देवेन्द्र और नरेन्द्रोंने सत्यभाषणका धर्मादिरूप प्रयो-जन मनुष्योंको बतलाया है अथवा देवेन्द्र और नरेन्द्रोंको सत्य भाषणका प्रयोजन प्रति-भासित हुआ है अथवा सत्यने ही देवेन्द्र और नरेन्द्रों को जिनवचनरूपसे जीवादि पदार्थका ज्ञान कराया है। इस सत्यको वैमानिक देवोंने भी स्वीकार किया है अथवा वैमानिक देवोंने सत्यका सेवन और समर्थन किया है। यह सत्य बड़े बड़े प्रयोजनोंको सिद्ध करता है। सत्यके विना मन्त्र औषधि विद्याएं भी सिद्ध नहीं होतीं। यह उक्त मुख्याठका टीकानुसार भावार्थ है।

यहां मूछपाठमें सत्य रूप महाव्रतका माहात्म्य बतछाया है, शास्त्र पढ़ने पढ़ानेका कुछ जिक्र भी नहीं है इसिछये इस पाठका नाम छेकर श्रावकोंको शास्त्र पढ़नेका निषेध करना अज्ञान मूछक है। यहां मूछपाठमें सत्यकी प्रशंसा करतेहुए जो यह छिखा है कि—"महिरसीणयसमयपइन्नंदेविन्दनिरन्दभासियत्थं" इसका टीकाकार ने यह अर्थ किया है—

"महर्षीणाञ्च समयेन सिद्धान्तेन प्रदत्तम्" देवेन्द्रनरेन्द्राणां भासितोऽर्थः प्रयो-जनं यस्य तत्त्रथा ।"

अर्थात् बड़े बड़े ऋषियोंके सिद्धान्तसे सत्य दिया हुआ है और देवेन्द्र और नरे-न्द्रोंको सत्यका प्रयोजन प्रतिभासित हुआ है।

इन पदोंसे सत्य रूप महाव्रतकी प्रशंसा की गयी है परन्तु शास्त्र पढ़ने पढ़ानेके सम्बन्धों कुछ नहीं कहा है तथापि इन्हों पदोंका अर्थ करते हुए जीतमलजी बतलाते हैं कि "उत्तम ऋषि महिर्णियोंको ही शास्त्र पढ़नेका अधिकार है। देवेन्द्र और नरेन्द्रोंको सूत्रके अर्थ जाननेका ही अधिकार है इत्यादि," परन्तु उक्त पदोंका ऐसा अर्थ त्रिकालमें भी नहीं हो सकता अतः अमविध्वंसनकारका यह अर्थ करना उनके अज्ञानका सूचक है। टीकाकारने "महऋषीणां समयेन प्रदत्त" ऐसा तृतीया तत्पुरुष दिखलाकर साफ बतला दिया है कि सत्य वचन, महिर्षियोंके सिद्धान्तसे दिया गया है अतः महिर्षियोंकोही सिद्धांत दिये जानेका अर्थ सर्वथा मिथ्या और व्युत्पत्तिसे विरुद्ध है। इसी तरह देवेन्द्र और नरेन्द्रोंको केवल अर्थ जाननेका ही अधिकार है, यह उक्त दूसरे विशेषणका तालपर्य्य वत-लाना भी अज्ञान है क्योंकि टीकाकारने साफ साफ कह दिया है कि "अर्थ" शब्दका यहां प्रयोजन अर्थ है शब्दका या सूत्रका अर्थ नहीं। अतः उक्त दोनों विशेषणोंका व्युत्पत्ति विरुद्ध उन्मत्त प्रलाप जैसा मनमाना अथ करके आवक्को शास्त्र पढ़नेका निर्णेध करना मूर्श्वताका परिणाम समझना चाहिये।

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ३६२ पर व्यवहार सृत्रकी साक्षी देकर स्थित हैं—

"दश वर्ष दीक्षा लियां साधुने कल्पे भगवती सूत्र भणिवो ए साधुने पिण मर्घ्यादा सूत्र भणवारी कही जो तीन वर्षा दीक्षा लियां पछे निशीध सूत्र भणवो कल्पे अने तीन वर्षा दीक्षा लियां पहिलां तो साधुने पिण निशीध सूत्र भणवो न कल्पे अने तीन वर्ष पहिले साधु निशीध सूत्र भणे तेहनी जिन आज्ञा नहीं तो गृहस्थ सूत्र भणे तेहनी आज्ञा किम देवे" (अ० पृ० ३६२)

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

व्यवहार सूत्रमें, तीन वर्ष दीक्षा छेनेके वाद निशीध सृत्र पढ़नेका और दश वर्ष दीक्षा छेनेके बाद जो भगवती सूत्र पढ़नेका विधान किया है वह सबके लिये नहीं है क्योंकि विशिष्ट योग्यतावाले मुनिको तीन वर्षकी दीक्षाके बाद ही शास्त्रमें जघन्य आचारांग, निशीध और उत्कृष्ट द्वादशांगको पढ़ने वाला बहुश्रुत और वह वागम कहा है। वह पाठ यह है:—

"तिवास पजाए समणे निग्गंथो आयारकुसले संजमकुसले पवयणकुसले पण्णिसकुसले संग्महकुशले उवग्महकुशले अक्ख-यायारे असवलायारे अभिन्नायारे असंकिलिहायारचिते वहुस्सुए वह वागमे जहण्णेणं आयारकप्पधरे कप्पइ उवज्झायताए उहि-सित्तए।,,

( व्यवहार सूत्र ४०३)

अर्थ:--

तीन वर्षकी दीक्षा पर्व्यायघाला जो श्रमण निमंथ, आचार कुशल, संग्रह कुशल, उपग्रह कुशल, अक्षताचार, (असंदित आचारचाला) अश्वत्रलाचार अभिन्नाचार, असंविल्ष्टाचार, वहुश्रुत और वह वागम है अर्थात् अल्पसे अल्प आचारांच, विश्वीय, और उत्क्रब्ट हादशांगधारी है उसे आचार्य्य पद देमा कल्पता है।

इस पाठमें तीन वर्षकी दीक्षावाले साधुको बहुश्रुत और वह वागम, कहा है इन का अर्थ करते हुए टीकाकारने लिखा है कि—

"तथा वहु श्रुतं सुत्रं यस्यासौ वहु श्रुतः तथा वहुगगमोऽर्थरूपोयस्यस वह् वाग् गमः। जवन्येनाचारकरूपघरो निशीधाध्ययनसुत्रार्थघर इत्यर्थः। जवन्यत आचार करूपमहणादुष्कर्षतो द्वादशांगविदिति"

अर्थात् जिसने बहुत सूत्रोंका अध्ययन किया है वह बहुश्रुत है और जो बहुत अर्थास्य आगमका ज्ञाता है वह बहुवागम कहलाता है। तात्पर्ध्य यह है कि तीन वर्षकी दीक्षा वाला जो साधु, जधन्य निशीथ सुत्र और उसका अर्थ जानता हो और उत्कृष्ट द्वादशांगधारी हो वह आचार्थ्य बनाया जा सकता है।

यहां टीका और मूलपाठमें तीन वर्षकी दीक्षावाले साधुको उत्कृष्ट द्वाद्शांगधारी कहा है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि व्यवहार सूत्रमें तीन वर्ष दीक्षा लेनेके पश्चात निशीथ सूत्र पढ़ने और १० वर्ष दीक्षा लेनेके बाद जो भगवती सूत्र पढ़ने का विधान किया है वह एकांतरूपसे नहीं है। विशेष योग्यतावाले साधु, तीन वर्षके अन्द्र ही उत्कृष्ट द्वाद्शाङ्गधारी भी हो सकते हैं अतः व्यवहार सूत्रका नाम लेकर श्रावकको शास्त्र पढ़नेका निषेध करना अज्ञानमूलक है।

#### बोल थें

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ ३६४ पर निशीथ सूत्र उद्देशा १९ का मूछ पाठ खिख कर उसकी समाछोचना करते हुए छिखते हैं:—

"जो आचार्य्य उपाध्यायनी अणदीघी बांचणी आचरे तथा आचारताने अनु-मोदे तो चौमासी दण्ड आवे तो गृहस्थ आपरे मते सूत्र भणे ते तो आचार्य्यरी अण-दीधी वांचणीछै तेहनी अनुमोदना किया चौमासी दण्ड आवे तो जे अणदीघां वांचणी गृहस्थ आचरे तेहने धर्म किम किहिये। (भ्र० पृ० ३६४)

इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

गुरुसे पढ़े विना अपने मनसे शास्त्र पढने पर "सुष्ट विदन्न" नामक झान का अतिचार होता है उसकी निवृत्तिके छिये, निरितचार शास्त्राध्ययन करनेवाले आवक, गुरुसे पढ़कर ही शास्त्रका अध्ययन करते हैं। यह "सुष्ट विदन्न" नामक अतिचार, साधुकी तरह आवकका भी कहा है इससे स्पष्ट झात होता है कि आवकको भी गुरुसे शास्त्र पढ़नेका अधिकार है। यदि आवकको शास्त्र पढ़नेका अधिकार ही न होता तो उसको "सुष्ट विदन्न" नामक अतिचार क्यों आता ? अतः निशीथ उहे शा १९

का नाम लेकर श्रावकको शास्त्र पढ़नेका अनिधकार बताना मिथ्या है। उक्त पाठमें गुरु से पढ़े विना शास्त्रका अध्ययन करनेसे प्रायिश्चत्त कहा है इसिलये जो गुरुसे पढ़ कर शास्त्रका अध्ययन करता है उसके अध्ययनका अनुमोदन करनेसे प्रायिश्चत्त नहीं हो सकता अत: श्रावक को शास्त्र पढ़ने का अनिधकार बताना मिथ्या समझना चाहिये।

## [बोल ५ वां]

(प्रेरक)

श्रमिवध्वंसनकार ठाणाङ्ग ठाणा ३ उद्देशा ४ के मूलपाठको लिख कर उसको समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"इहां कह्यों ए तीन वांचणी देवायोग्य नहीं अविनीत, विधेना छोटुपी, खमावो-वड़ी २ उदेरे, एतीन साधुने वाचणी पिण देणी नहीं तो गृहस्थ तो क्रोधी मानी पिण हुवे अविनीत पिण हुवे विधेनो गृध्र स्त्री आदिकनो गृध्र पिण हुवे ते मांटे श्रावकने वा-चणी देणी नहीं" (भ्र० पृ० ३६५)

इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

ठाणाङ्ग ठाणा ३ का नाम छेकर सभी श्रावकको अविनीत, छोछप और कोधी आदि ठहरा कर शास्त्र पढ़ने का अनिधिकारी कहना मूर्छता है। जैसे साधुओंमें कोई कोई अविनीत छोछप और कोधी होता है उसी तरह श्रावकोंमें भी कोई कोई अविनीत, छोछप और कोधी होता है। ऐसे साधु और श्रावकको ठाणाङ्ग ठाणा तीन में शास्त्र पढ़ाने का निपेध किया है परन्तु जो श्रावक अविनीत छोछप और कोधी नहीं है उसको शास्त्र पढ़ानेका निषेध नहीं है। अत: ठाणाङ्ग ठाणा ३ का नाम छेकर श्रावकको शास्त्र पढ़ानेका निषेध नहीं है। अत: ठाणाङ्ग ठाणा ३ का नाम छेकर श्रावकको शास्त्र पढ़नेका निषेध करना अज्ञान है।

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ३३६ पर उवाई और सुयगडांग सृत्रका मूल पाठ लिखकर उनकी समालोचना करते हुए लिखने हैं —

"अथ इहां कह्यो अर्थ लाघा छै अर्थ प्रह्मा छै अर्थ पूजा छै अर्थ जाएया छै। इहां श्रावकाने अर्थोराज्ञाता कह्या पिण इम न कह्यो "लद्धसुत्ता" के लाघा भएया छै सूत्र इम न कह्यो ते मांटे सिद्धान्त भणवानी आज्ञा साधुने इन छै पिण श्रावकने नहीं"

इसका क्या उत्तर ?

( भ्रॅं० पु० ३३६ )

( प्ररूपक )

उवाई सूत्र और सुयगडांग सूत्रमें जैसे श्रावकको अर्थका ज्ञाता कहा है उसी तरह समवायांग सूत्र और नन्दी सुत्रमें श्रावकको सुत्रोंका ज्ञाता भी कहा है। वह पण्ठ यह है :— "सुयपिरग्गिह्या तवोवहाणाइं" अर्थात् श्रावक सूत्रको पढ़े हुए और उपधान नामक तप करने वाले होते हैं। यहां प्रत्यक्ष श्रावकको सूत्र पढ़नेवाला कहा है इसलिये श्राव कको सूत्र पढनेका अधिकार स्पष्ट सिद्ध होता है तथापि उवाई और सुयगडांग का नाम छेकर श्रावकको शास्त्र पढनेका अनिधकार बताना एकान्त मिथ्या है। उवाई और सयगडांग सत्रमें श्रावकको अर्थका ज्ञाता कहा है इसका अभिपाय यह नहीं हो सकता कि वे अर्थ जाननेके ही अधिकारी हैं सूत्र पढ़नेके अधिकारी नहीं हैं किन्तु उवाई और सयगडांग सुत्रसे अर्थ जाननेके और समत्रयांग सूत्रसे सूत्र पढ़नेके श्रावक अधिकारी सिद्ध होते हैं अत: श्रावक हो सूत्र पढनेका अनधिकारी बताना अज्ञान है। इसी तरह सयगडांग सुत्रके ११ वें अध्ययनकी २४वीं गाथा लिखकर भ्रमविध्वंसनकारने जो यह लिखा है कि "आतमगुप्त साधु इन शुद्ध धर्मनो परुपण हार छै" यह भी मिथ्या है क्योंकि उक्त गाथामें आवकको शुद्ध धर्मका उपदेशक होना वर्जित नहीं किया है और किया भी नहीं जा सकना क्योंकि उवाई सूत्रमें श्रावकको "धम्मक्खाइ" कह कर धर्मोपदेशक होना साफ साफ बतलाया है और भ्रमविध्वंसनकारने भी भ्र० पृ० २३४ पर श्रावकको धर्मो-पदेशक माना है। जैसे कि वे छिखते हैं--"धर्म श्रुत चारित्र रूपने संभलावे ते धर्मख्यात कहीजै" यह लिखकर स्वयं भ्रमविध्वंसनकारने भी श्रावकको धर्मो पदेशक होना स्वीकार किया है तथापि सुयगडांग सूत्रकी गाथाका नाम छेकर श्रावकको धर्मो पदेशक होनेका निषेध करना इनका शास्त्र और अपने कथनसे भी विरुद्ध है।

### (बोल ६ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमिवध्वंसन पृष्ठ ३६८ पर सूर्यप्रज्ञप्ति सूत्रकी तीसरी और चौथी गाथा स्थित कर उनकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ इहां कह्यो—ए सूत्र, अभाजनने सिखावे ते कुछ गण संघ वाहिरे ज्ञानादिक रिहत कह्यो। अरिहंत गणधर स्थविरनी मर्च्यादानो छोपहार कह्यो। जो साधु अभाजन ने निस्खावणो तो गृहस्थतो प्रत्यक्ष पांच आश्रवनो सेवणहार अभाजनइज छै तेहने सिखायां धर्मिकम हुवे इत्यादि छिखकर श्रावकको एकान्तरूपसे अभाजन कायम करके उसको शास्त्र पढ़ानेका अनिधकारी बतछाते हैं।

#### इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

सूर्यं प्रज्ञित सूत्रकी दूसरी और तीसरी गाथाओं में अभाजनको शास्त्र पढ़ानेका निषेध किया है परन्तु वहां यह नहीं कहा है कि श्रावक अभाजन होता है इसिलिये उसे नहीं पढ़ाना चाहिये। अतः सूर्यं प्रज्ञित सूत्रकी गाथाओं का नाम लेकर श्रावकको शास्त्र पढ़नेका अनिधकारी बताना मिथ्या है। सूर्यं प्रज्ञित सूत्रमें अभाजनको शास्त्र पढ़ानेका निषेध किया है परन्तु श्रावक अभाजन नहीं है क्यों कि वह चतुर्विध तीर्थमें गिना गया है और शास्त्रकारोंने श्रावकको गुण रूपो रत्नका पात्र कहा है इस लिये श्रावक भाजन है अभाजन नहीं है। जैसे कोई कोई साधु शास्त्रमें अभाजन कहे गए हैं उसी तरह कोई कोई श्रावक भी अयोग्य होते हैं ऐसे अयोग्य साधु और श्रावकोंको शास्त्र पढ़ानेका निषेध है परन्तु सभी श्रावकोंको अयोग्य कायम करके उन्हें शास्त्र पढ़ानेका निष्ध करना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये।

ठागाङ्ग ठाणा दूसरेमें श्रुत और चारित्र धर्मका दो मेर बताकर आवक्को श्रुत धम वाला और देश चारित्री बतलाया है तथा साधुको श्रुतवान और सम्पूर्ण चारित्री कहा है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि आवक्को भी शास्त्र पढ़नेका अधिकार है क्योंकि शास्त्र पढ़े बिना आवक श्रुत धर्मवाला कैसे हो सकता है ?

ठाणांग ठाणा ४ में श्रुत और चारित्रको लेकर एक चौभंगी कही गई है। वह

#### "सुय सम्पन्ने नाम मेगे नो चरित्तसम्पन्ने"

- (१) कोई पुरुष श्रुत सम्पन्न होते हैं चारित्र सम्पन्न नहीं होते ।
- (२) कोई चारित्र सम्पन्न होते हैं श्रुत सम्पन्न नहीं होते ।
- (३) कोई चारित्र और श्रुत उभय सम्पन्न होते हैं।
- (४) कोई न श्रुत सम्पन्न होते हैं और न चारित्र सम्पन्न होते हैं।

यहां चारित्र रहित पुरुषको श्रुत सम्पन्न कहा है। यदि साधुसे इतरको शास्त्र पढ़नेका अधिकार ही नहीं है तो चारित्र रहित पुरुष श्रुत सम्पन्न कैसे हो सकता है? अतः साधुसे इतरको भी शास्त्र पढ़नेका अधिकार है।

भगवती शतक ८ उद्देशा १० में यह पाठ आया है :---

"सुयसम्पन्ने नाम मेगे नो सोष्टसम्पन्ने"

इस पाठमें शीछ रहितको श्रुत सम्पन्न होना कहा है। यदि साधुसे इतरको शास्त्र पढ़नेका अधिकार नहीं है तो शीछ रहित पुरुष श्रुतसम्पन्न कैसे हो सकता है? अतः श्रावकको शास्त्र पढ़नेका निषेध करना शास्त्र विरुद्ध समझना चाहिये।

### (बोल ७ समाप्त)

(प्रेरक)

निशीथ सूत्र उद्देशा १९ में पाठ आया है कि—

"जेभिक्खू पासत्थं बायइ वायंनं वा साइज्जइ"

जेभिक्खू पासत्थां पडिच्छइ पडिच्छ तंवा साइज्जइ"

अर्थात जो साधु पासत्थको पढ़ाता है या पढ़ाते हुए को अच्छा जानता है। जो साधु पासत्थसे शास्त्र पढ़ता है या पढ़ते हुएको अच्छा जानता है उसे प्रायश्चित्त आता है। इसी तरह उसन्त कुशील आदिके लिये भी पाठ आया है इन पाठोंके अनुसार जब कि परिप्रह रहित स्त्री आदिका स्थागी पासत्थ आदिको भी शास्त्र पढ़ानेका निषेध है तब फिर आवक तो परिप्रही और स्त्री आदिको रखने वाला होता है उसको शास्त्र पढ़ने का अधिकार कैसे हो सकता है?

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक)

उसन्त पासत्य और कुशील आदि, केवल साधु ही नहीं होते आवक भी होते हैं इस लिये निशीथ सूत्र उद्देशा १९ के मूलपाठमें जो साधु और आवक, उसन्त पासत्य और कुशील आदि हैं उनको शास्त्र पढ़ानेका निषेध किया है परन्तु जो साधु और आवक उसन्त पासत्य और कुशील आदि हैं उनको शास्त्र पढ़ानेका निषेध नहीं है अतः निशीथके उन्त मूलपाठका नाम लेकर आवकको शास्त्र पढ़ानेका निषेध करना असंगत है। भगवती सूत्र शतक दश उद्देशा चारमें आवकोंको भी उसन्न पासत्य और कुशील आदि कहा है वह पाठ यह है:—

"तएणं ते तायितसं सहाया गाहावइ समणोवासगा पुव्विं डग्गा डग्गविहारी संविग्गा संविग्गिवहारी भवित्ता तवोपच्छा पासत्था पासत्थ विहारी डसन्ना औसन्नविहारी क्रशीला कुशील विहारी अहाच्छन्दा अहाच्छन्द विहारी वहुइं वासाइं समणोवासग परि-यायं पाडणंति"

( भ० श० १० उ० ४)

मर्थः---

इसके अनम्सर परस्पर सहायता करने वाले वे तेंतीस कुटुम्ब नामक श्रावक, पहले उग्र, उग्रविहारी, संविध्न और संविध्न विहारी होकर पीछे पासत्थ, पासत्थ विहारी उसन्न उसन्नविहारी, कुशील कुशीलविहारी, यथाच्छन्द और यथाच्छन्द विहारी होकर रहने लगे थे और इस प्रकार वे बहुत वर्षों तक श्रमणोपासककी पर्य्यायका पालन करते रहे।

इस पाठमें श्रमणोपासकको भी उसन्न पासत्थ और कुशील आदि कहा है इस ढिये जो श्रोवक उसन्न, पासत्थ और कुशील आदि है उसीको शास्त्र पढ़ नेका निशीथ सूत्रके उक्त पाठमें निषेध किया है। जो श्रावक संविम्न, संविम्नविहारी उप और और उपविहारी हैं उनको शास्त्र पढ़नेका निषेध नहीं किया है अतः निशीथ सूत्रका नाम ढेकर श्रावक मात्रको शास्त्र पढ़ानेका निषेध करना मिथ्या समझना चाहिये।

#### बोल ८

(प्रेरक)

पासत्य किसे कहते हैं ?

( प्ररूपक )

शास्त्रमें ज्ञानादि आचारके आठ भेद कहे हैं उनमें दोष लगानेवाला पार्श्स्थ कहा जाता है। वे ज्ञानाचार ये हैं:—

#### "काले, विणए, वहुमाणे, तहय अनिह्णवणे। वंजन अत्य तदुभये अद्वविहो नाण मायारो।

( आचारांग टीका )

[१] नियत की हुई मर्ट्यांदाके साथ कालिक मूत्रोंका अध्ययन करना [२] विनय पूर्वक अध्ययन करना [३] वहुमानके साथ अध्ययन करना [४] उपधानसपके साथ पढ़ना [५] पढ़ानेवालेका नाम नहीं छिपाना [६] सूत्र [७] अर्थ [८] और तदुभयको पढ़ना ये आठ ज्ञानाचार कहे गये हैं।

इन आठ ज्ञानाचारोंमें जो दोष लगाता है वह "पासत्थ" कहा जाता है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि श्रावक भी शास्त्र पढ़नेका अधिकारी है क्योंकि भगवती शतक १० उह शा ४ में श्रावकको भी पासत्थ कहा है। यदि श्रावकको शास्त्र पढ़नेका अधिकार ही नहीं है तो वह ज्ञानाचारमें दोष लगाकर पासत्थ कैसे हो सकता है ? अतः श्रावकको सूत्र पढ़नेका निषेध करना अज्ञान है।

उत्तराध्ययन सूत्रमें लिखा है कि जो मनुष्य सूत्रोंको पढ़ता हुआ आचारांगादि

अंग और बाह्य उत्तराध्ययन आदिके द्वारा सम्यक्त्वका लाभ करता है वह "सूत्र रुचि" कहा जाता है। वह गाथा यह है:—

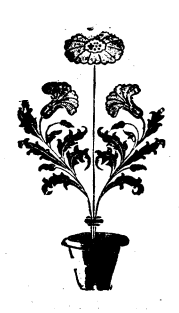
"जे सुत्त महिज्जांतो सुएण ओगाहरूउ संमत्तं अंगेण वाहिरेण य सोस्त्रत्वहत्ति नायव्वो''

( उत्तराध्ययन अ० २८ गाथा २१ )

इस गाथामें, जो पुरुष साधु नहीं है परन्तु सूत्र पढ़ कर सम्यक्टवका लाभ करता है उसे "सूत्र रुचि" कहा है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि साधुसे इतर [पुरुष को भी शास्त्र पढ़नेका अधिकार है अत: साधुके सिवाय समीको शास्त्र पढ़नेका अनधिकारी बताना अज्ञानियोंका कार्य्य समझना चाहिये।

## [ बोल ९ वां समाप्त ]

इति सूत्रपठनाधिकारः )



# ( अथ कियाधिकारः )

(प्रेरक)

अमिवध्वंसनकार अमिवध्वंसन पृष्ठ ३७४ पर आज्ञा वाहरकी करनी से पुण्य होनेका खण्डन करते हुए छिखते हैं:—

"केतला एक अजाण आज्ञा वाहरली करणीथी पुण्य बंधतो कहे ते सूत्रना जाण-णहार नहीं" (भ्र० पृ० ३७४)

इसका क्या समाधान ? (प्ररूपक)

आज्ञा बाहरकी करनीसे पुण्यबंध नहीं मानना शास्त्र न ज्ञाननेका फल है क्यों कि जो, जैन धर्मके निन्दक और मिथ्यादर्शनमें श्रद्धा रखने वाले अपने शास्त्रके अनुसार अकाम निर्जरा आदिकी करनी करते हैं उनकी करनी जिन आज्ञामें नहीं है तथापि वे अपनी उस आज्ञा वाहरकी करनीसे पुण्य बांध कर स्वर्गमें जाते हैं। यदि आज्ञा बाहर की करनीसे पुण्यवंध नहीं होता तो उक्त पुरुष स्वर्गमें कैसे जाते ? अतः आज्ञा बाहर की करनीसे पुण्यवंध नहीं मानना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये।

### (बोल १ समाप्त)

(प्रेरक)

जीन धर्ममें श्रद्धा नहीं रखने वाले मिथ्या दर्शनियोंकी अकाम निर्जारादि क्रियाको श्रमविध्दंसनकार जिन साज्ञामें बतलाते हैं और उसे साज्ञामें बतला कर आज्ञा बाहरकी क्रियासे पुण्यवन्ध होनेका निषेध करते हैं।

इसका दया समाधान ? ( प्ररूपक )

वीतराग भाषित धर्ममें श्रद्धा नहीं रख कर मिथ्यादर्शन आदिमें श्रद्धा रखनेवाले जो अज्ञानी अकाम निर्जारा आदिकी करनी करते हैं उनकी करनी यदि जिन आज्ञामें है सो फिर वे मिथ्यादृष्टि कैसे हो सकते हैं ? क्योंकि जिन आज्ञाका आराधक पुरुष मिथ्या-दृष्टि नहीं होता अत: अकाम निर्जारा आदिकी करनी करने वालेको मिथ्यादृष्टि मानना और उसकी करनीको जिनआज्ञामें बताना परस्पर विरुद्ध और एकांत मिथ्या है।

### [ बोल २ समाप्त ]

(प्रेरक)

जो जीव वीतरागकी आङ्गा**का बा**राधक नहीं **है वह आङ्गा बाहर**की किया कर के स्वर्ग प्राप्त करता है यह कहां लिखा है ?

(प्ररूपक)

उवाई सूत्र के मूल पाठमें हिपष्ट लिखा है कि जो जीव वीतराग की आज्ञा का आराधक नहीं है वह भी आज्ञा बाहर की किया करके स्वर्गगामी होता है वह पाठ यह है:—

"सेजे इमे गामागर जाव सन्निवेसेसु पव्बश्या समणा भवंति तंजहा आयरियपिडणीया उवज्झायपिडणीया कुलपिडणीया गण पिडणीया आयरियउवज्झायाणं अजसकारगा अवण्णकारणा अकी-त्तिकारगा असब्भावुब्भावणाहिमिच्छत्ताभिणिवेसेहिय अप्पाणंच प-रंच तदुभयंच बुगाहे माणा बुप्पाए माणा विहरिता बहुइं वासाइं समण्णपिरयागं पाउणंति तस्स ठाणस्स अणालोइय अपिडक्षंता काल मासे कालं किचा उक्षोसेणं लंतए कप्पे देवकिष्णिएसु देव-किब्विसियत्ताए उवक्तारो भवंति तहिं तेसिं गनी तेरससागरो बमाइं ठीति अणाराहगा सेसं तंचोव"

( उबाई सूत्र )

अर्थ : ---

आचार्य्या, उपाध्याय, कुछ और गणके साथ वैरभाव रखने वाले और उनकी अवज्ञा, भकीित्तं, तथा अयशका प्रचार करने वाले कई नामधारी प्रविज्ञित ग्राम आदि यावत संनिवेशों में रहते हैं वे मिथ्यात्वके अभिनिवेश और असद्भावकी भावनासे अपने आपको और दूसरों को भी बुरे आग्रहमें डाछते हैं । वे असद्भावनाका समर्थन करने वाले बहुत काल तक अपनी प्रवज्या का पालन करके अपने बुरे कार्य्याकी आछोचमा बहीं छेनेसे पापरित नहीं होते । वे आयु शेष होने पर मर कर लन्तक नामक देवलोक में उत्पन्न होकर किल्विषी मामक देवता होते हैं । वहां उन की तेंतिस सागर तक स्थित होती है वे परलोक सम्बन्धी भगवान् की आज्ञा के आराधक नहीं हैं ।

इस गाठमें आचार्य्य उपाध्याय कुछ, गण संघ आहिकी निन्दा करने वाले बीत-

तरागकी आज्ञाका अनाराधक अज्ञानी जीवोंको आज्ञा बाहरकी कियासे स्वर्ण प्राप्त करना कहा है अतः आज्ञा बाहर की कियासे भी पुण्य वन्ध होना स्पष्ट सिद्ध होता है। तथापि आज्ञा बाहर की किया से पुण्यवन्धका निषेध करके अज्ञानियों की अकाम निर्जारा आदि कियाओंको आज्ञामें कायम करना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये। इस विषयका विस्तृत विवेचन मिथ्यात्वि कियाधिकारमें किया गया है विशेष जिज्ञासुओं को वहीं देखना चाहिये।

> ( बोल ३ समाप्त ) (इति क्रियाधिकारः )



# ( अथ अल्पपाप वहुनिर्जराधिकारः )

(प्रेरक)

भगवती शतक ८ उद्देशा ६ के मूलपाठमें साधुको अप्राप्तक निर्धार अनेषणिक आहार देनेसे अल्पतर पाप कर्म और बहुतर निर्धार होना लिखा है उसका विश्व करते हुए श्रमविध्वंसनकार लिखते हैं:—

"तेहने अरुप पाप ते पापतो नहीं ज छै अने हर्ष करी दीधां बहुत घगी निर्जरा हुई" (भ्र० पृ० ४४९)

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भगवती सूत्रका वह मूलपाठ टीकाके साथ लिख कर इसका समाधान दिया जाता है वह पाठ यह है:—

"समणोवासएणं भन्ते ! तहाहवं समणं वा माहनं वा अफा-सुएणं अणेसणिज्जेणं असणपाणखाइमसाइमेणं पडिलाभेमा-णस्स किंकज्जइ गोयमा ! वहुतरिया से निज्जरा कज्जइ अप्पतराए मे पाव कम्मे कज्जइ"

(भगवती शतक ८ उद्देशा ६)

(टीडा)

'बहुतरिय'ति पाप कर्मापेक्षया 'अल्पतराए'ति अल्पतरं निर्जरापेक्षया । अयमथों
गुगवतेपात्रायायासु क्रादिद्रव्यद्दाने चारित्रकायोपष्टम्भो जीवघातो व्यवहारतस्तबारित्रवाधाच भवति ततर्च चारित्रकायोपष्टम्भान्निर्जरा जीवधातादेश्च पापंकर्म तत्रच
स्वहेतुसामर्थ्यात् पापापेक्षया बहुतरा निर्जरा निर्जरापेक्षयाचालपतरं पापं भवति । इहच
विवेचकाः भन्यंते असंस्तरणादिकारणतप्वा प्रासुकादि दाने बहुतरा निर्जरा भवति नाकारणे यद्वंदतं "संथरणिस्म असुद्धं दोण्ह विगेण्हंत दिंतयाणिहयं

आउर दिष्टं तेणं तंचेव हियं असंथरणेति"
अन्येत्वाहुरकारणेऽपि गुणवत्पात्रायाप्रासुकादिदाने परिणामवशात् बहुतरा निर्जाराभवति
अल्पतरंच पापं कर्मेति निर्विशेषणत्वात्सुत्रस्य परिणामस्यच प्रमाणत्वात् आहच—"परम
रहस्स मिसीणं समत्त गणिदिश्चग किश्य साराणं। परिणामियं पमाणं निन्छयमवस्व-

माणाणं" यश्चोच्यते संथरणंमि असुद्ध मित्यादिनाऽशुद्धं द्वयोरिष दागृप्रहीत्रो रहितायेति तद्प्राहकस्य व्यवहारतः संयमितराधनाद्दायकस्यच लुब्धकदृष्टान्तभावित्वेनवा, ददतः शुभाच्यायुष्कता निमित्तत्वात् । शुभमिषचायुरल्प मिद्दतं विवक्षया, शुभायुष्कता निमित्तं चा प्रासुकादि दानस्य अल्पायुष्कता प्रतिपादकसूत्रे प्राक्चितं यत्पुनिरहतत्वं तत्केवलिगाभ्यम्' अर्थः —

हे भगवन् ! तथाविध श्रमणं और माहनको अप्रामुक अनेषणिक आहार देनेवाले श्रमणोपासकको क्या फल होता है ?

( उत्तर ) हे गोतम ! अल्पतर पाप और बहुतर निर्जरा होती है। यह मूलपाठ का अर्थ है। टीकाका अर्थ निम्नलिखित है—

पाप कर्मकी अपेक्षा बहुत अधिक निर्जारा होती है और निर्जाराकी अपेक्षा पाप कर्म बहुत थोड़ा होता है। इसका आश्य यह है कि गुणवान पात्रको अप्राप्तक अन्नादि दान देनेसे उसके चारित्र और शरीरको सहायता प्राप्त होती है और व्यवहारसे चारित्र की वाधा और जीवकी विराधना होती है अतः चारित्र और शरीरकी सहायता होनेसे निर्जारा होती है और जीव विराधना आदि होनेसे पाप होता है। चारित्र और शरीरकी सहायता बहुत अधिक होती है और जीव विराधना बहुत थोड़ी होती है इस लिये अपने कारणानुसार बहुतर निर्जारा और निर्जाराकी अपेक्षासे अल्पतर पाप होता है। इस विषय में विवेचक होगोंका मत यह है—

निर्वाह नहीं होने आदि कारणोंसे अप्रासुक वस्तुका दान करना बहुतर निर्जराका हेतु होता है अन्यथा नहीं, जोसे किसी आचार्य्यने कहा है—निर्वाह होनेपर अगुद्ध आहार देना और देना दाता और प्राहक दोनोंके अहितके लिये होता है परन्तु रोगीके हष्टान्त से निर्वाह नहीं हो सकनेपर वह दान दोनोंका हितकारक होता है। इस विषयमें दूसरे लोगोंका कहना यह है—

कारण नहीं होनेपर भी गुणवान पात्रको अप्राप्तकादि आहार देनेसे बहुत निर्कारा और अल्पतर पाप होता है क्योंकि मूल सूत्रमें कारण विशेषका उल्लेख नहीं किया गया है तथा गुणवान पात्रको श्रद्धापूर्वक अप्राप्तक आहार देने वाले श्रमणोपासकका परिणाम शुद्ध है उस परिणामकी शुद्धिके कारण बहुतर निर्जारा, और अशुद्ध अन्त होनेके कारण अल्पतर पाप होता है। जैसे आचार्थ्यों ने कहा है:— परम रहस्यको जानने वाले सम्पूर्ण द्वादशांग के सारका झाता, निश्चय नयका अवल्पन्नन करने वाले ऋषियोंने (पाप और पुण्य आदिके विषयमें) परिणामको ही प्रमाण माना है। अतः विना कारण भी गुणवान पात्रको असुझता आहार देनेसे बहुतर निर्जारा झौर अल्पतर पाप होना

समझना चाहिये। जो कि "संकरणिम अगुद्ध" इत्यादि गाथामें अप्रामुक दानको देने वाले और लेने वाले दोनोंके लिये अहित कहा है वह इस लिये कहा है कि अगुद्ध आहार लेनेसे व्यवहारत: संयम विराधना होती है और लुक्धकके दृष्टान्तसे देनेवालेकी ग्रुभ अल्प आयु बंधती है यद्यपि वह आयु ग्रुभ है तथापि थोड़ी होनेसे उसे अहित कहा है अप्रामुक आदिका दान, ग्रुभ आयु वन्धका भी कारण होता है यह पूर्व सुत्रमें पहले ही बतला दिया गया है।

इस विषयमें जो तत्व यानी यथार्थ बात है वह केविल गम्य है यह ऊपर लिखी हुई टीकाका अर्थ है ।

इस टीकामें टीकाकारने अल्पतर पाप शब्दका अर्थ निर्जाराकी अपेक्षा थोड़ा पाप होना और बहुतर निर्जाराका अर्थ पापकी अपेक्षासे बहुत ज्यादा निर्जारा होना बतलाया है परन्तु पापका अभाव, या पाप नहीं होना इत्यादि अर्थ नहीं किया है अतः अल्पतर पाप शब्दका पापका अभाव अर्थ बताना मिथ्या समझना चाहिये।

इस टीकामें विवेचक और अन्यके मतसे उक्त मूल पाठके दो आश्य बतलाये हैं। विवेचक लोग कारण पड़ने पर अवासुक दानका अल्पतर पाप और बहुतर निर्भरा रूप फल बतलाते हैं और अन्य लोग कारण नहीं होनेपर भी अवासुक दानका अल्पतर पाप और बहुतर निर्भरा रूप फल मानते हैं परन्तु दोनों मतवालोंको अल्पतर पाप शब्दके अर्थमें कोई मत भेद नहीं है दोनोंहीने अल्पतर पाप शब्दका निर्भराकी अपेक्षासे अल्प पाप होना ही अर्थ माना है अत: अल्पतर पाप शब्दका अर्थ पापका अभाव बताना टीका से विरुद्ध और एकान्त मिथ्या है।

### (बोल १ समाप्त)

( प्रेरक )

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ४४८ पर "यत्पुनिरह तत्त्वं तत्केविशाम्यम्" इस टीकाके वाक्यको लिख कर लिखते हैं—"अथ अठे पिण टीकामें एपाठनो न्याय केवलीने भलायो ते मांटे अशुद्ध लेवारी थाप करणी नहीं"

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

अस्पतर पाप और बहुतर निर्जरा शब्दका अर्थके विषयमें टीकाकारने केवलीपर न्याय करना नहीं छोड़ा है इनका अर्थ तो स्पष्ट रूपसे कर दिया है। निर्जराकी अपेक्षा अल्प पाप होना अल्पतर पाप शब्दका और पापकी अपेक्षा बहुत निर्जरा होना बहुतर

६२

निर्जरा शब्दका अर्थ कर दिया है इस लिये अल्पतर पाप शब्दका अर्थ निर्जराकी अपेक्षा से थोड़ा पाप होना ही है पापका अभाव या पाप न होना अर्थ नहीं है। उक्त टोकामें जो विवेचकोंने कारण पड़नेपर अप्रामुक आहार देनेका फल अल्प पाप और बहुतर निर्जरा बतलाया है और अन्य लोग विना कारण भी अप्रामुक दानका उक्त फल कहते हैं इन दोनोंमें कौनसा मत युक्त है इसका निर्णय टीकाकारने स्वयं कुछ नहीं करके लिखा है कि 'यत्पुनरिहतत्त्वं तत्केवलिगम्यम्' अर्थात् उक्त दोनों मतोंमें कौन मत श्रेष्ठ है यह बात केवली जानें, परन्तु टीकाकारको अल्पतर पाप शब्दका अर्थके विषयमें कोई संशय नहीं है अतः 'यत्पुनरिहतत्त्वं तत्केवलिगम्यम्' इस टीकाका नाम लेकर अल्पतश्पापशब्दका पापका अभाव अर्थ करना टीकाका अर्थ नहीं समझनेका परिणाम समझना चाहिये।

## [बोल २ रा]

(प्रेरक)

श्रमविध्वंसनकार इस पाठका सार्विय यह बतलाते हैं कि जो आहार असूझता हो गया है परन्तु श्रावक मौर साधुको इसका पता नहीं है। साधु सूझता समझकर लेता है और श्रावक उसे सूझता समझ कर देता है उस दानका फल इस पाठमें अल्पतर पाप मौर बहुतर निर्जरा कही है क्योंकि श्रावक सूझता समझकर उस अन्नको देता है इसलिये उसका कोई अपराध नहीं है अतः उस दानसे श्रावकको अल्प पाप यानी थोड़ा भी पाप नहीं होता मौर बहुत निर्जरा होती है। यह बात भ्र० ए० ४४९ में कही है।

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

जिस अन्तको श्रावक अस्झता नहीं जानता किन्तु सुझता जानकर साधुको देता है वह अन्त अस्मृता नहीं है वह सुझता ही है और उस दानका फल पूर्ण पाठमें एकान्त निर्जरा और थोड़ा भी पाप न होना कह दिया गया है फिर उसी बातको इस पाठमें दुहरानेकी कोई आवश्यकता नहीं है इसमें तो असुझता आहार देनेका फल कहा है और टीकाकारने साफ साफ लिख दिया है कि साधुके चारित्र और शरीरकी सहायता होती है इस लिये असुझता आहार हेनेसे बहुतर निर्जरा होती है और व्यवहारसे चारित्र की वाधा और हिंसा होती है इस लिये असुझता आहार हेनेसे बहुतर निर्जरा होती है और व्यवहारसे चारित्र की वाधा और हिंसा होती है इस लिये असुझता आहार देनेसे थोड़ा पाप भी होता है। यदि श्रावक सूझता समकर ही साधुको देवे तो फिर टीकाकारको ऐसा लिखनेका क्या प्रयोजन था? और कारण पड़नेपर असुझता आहार देनेका फल अल्पतर पाप, बहुतर निर्जरा है या, विना कारण भी देने पर उक्तफल है, इस विषयका विचार

विवेचक और अन्यके मतसे जो टीकाकारने किया है उसका क्या प्रयोजन था ? अतः असुझता आहार देनेका ही फल इस टीका और पाठमें कहा है सूझता आहार देनेका फल नहीं, इसमें किसी प्रकार का भी संशय नहीं करना चाहिये।

अल्पतर पाप शब्दका अर्थ भी भ्रमिवध्वंसनकारने अशुद्ध किया है। टीकाकारने साफ साफ लिख दिया है कि निर्जराकी अपेक्षासे अल्प पाप होना अल्पतर पाप शब्दका अर्थ है। दूसरी बात यह है कि वहु शब्दके साथ आये हुए अल्प शब्दका अभाव अर्थ होता भी नहीं है। डोसे उत्तराध्ययन सूत्रमें वहु शब्दके साथ अल्प शब्द आया है उसका निषेध या अभाव अर्थ न होकर "थोडा" अर्थ ही होता है वह पाठ यह है:—

"वहुपएसगओ अप्पपएसग ओ पकरेह" तथा भगवती शतक १ उद्देशा ९ में पाठ आया है—अप्पपएसगओ वहुपएसगओ" दशवेकालिक सूत्रमें पाठ आया है—"अप्पंवा बहुवा" ठाणाङ्ग ठाणा चौथामें पाठ आया है—"चउिवहे अप्पा बहुए पण्णरो" भगवनी शतक १९ उद्देशा ३ और उक्त सुत्र शतक २५ उद्देशा ३ में पाठ आया है—"क्यरे क्यरे हिंतो अप्पावा वहुयावा वहुवावा" पन्नावणा सूत्रके तीसरे पदमें पाठ आया है "अप्पावा बहुयावा" उनाइ सूत्रमें पाठ आया है "अप्पावा बहुयावा" इसी तरह शास्त्रमें अनेकों जगह बहुशब्दके साथ अल्प शब्दका प्रयोग हुआ है और सभी जगह उसका "थोडा" अर्थ हो होता है अभाव या निष्ध अर्थ नहीं होता अलवत्ता जहां बहु शब्दके साथ न आकर अकेला अल्प शब्द आता है वहां कहीं उसका अभाव अर्थ भी होता है परन्तु वहु शब्दके साथ आये हुए अल्प शब्दका कहीं भी अभाव अर्थ नहीं होता। भगवती शतक ८ उद्देशा ६ में बहु शब्दके साथ अल्प शब्द आया है और उस पर भी उसके उत्तर तरप् प्रत्यय लगा है अत: वहां अल्प शब्दका अभाव अर्थ करना एकान्त मिथ्या है।

## ( बोल ३ )

(प्रेरक)

अमिविध्वंसनकारने अलपपाप वहु निर्जरा प्रकरणके पहले बोल्में अफासुक अने सणीकका अर्थ सिचत्त यानी जीववाली चीज किया है और यह अर्थ करके जनता को यह बतलानेकी चेष्टा की है कि श्रावक, साधुको सिचत चीज यानी कच्चा पानी आदि कैसे दे सकता है ?

इसका क्या समाधान ?

(प्ररूपक)

भगवती शतक ८ उद्देशा ६ के मूलपाठमें "अफासुअं अनेसणीजं" यह

पाठ आया है यहां अकाल्पनिकको अवासुक कहा है और अकाल्पनिकको ही अनेषणिक कहा है परन्तु जीववाली चीजको अवासुक नहीं कहा है अतः जीतमल्जीने जो उवत पाठमें अवासुक शब्दका सचित्त अर्थ किया है वह मिथ्या है। दूसरी जगह स्वयं जीत-मलजीने भी अवासुक शब्दका अकाल्पनिक अर्थ किया है। आचारांग सूत्रके दूसरे श्रुत स्कन्थके ऊपर जीतमलजीने टव्वा रची है उस टव्वामें "अफासुअं" इस पाठ पर उनकी लिखी हुई टव्वा यह है:—

"अफ्रासुक ए अणकाल्पनिक मांटे सचित्त तुल्य, जिम उत्तराध्यययन अ०१ गाथा ५ अवनतिने कहो।—"दुसीले रम्मइ मिए" भूंडा आचारने विशे रमे मिए कहितां मृग सरीखो अजाण ते मांटे मृग कहो तिम सचित्त पिण अकाल्पनिक छै अने जिहां वीजो आहार वस्त्रादिक सचित्त नहीं तेहने अफासुक वहो अकल्पता मांटे सचित्त सरीखो इमहीज (अणे सणीजं) ते अकल्पता मांटे असूझता सरीखो जाणवो"

इस टब्बा अर्थमें स्वयं जीतमलजीने "अफासुअं" का अर्थ सचित्त हुल्य अकल्पनीय किया है अतः भगवती शतक ८ उद्देशा ६ के मूलपाठमें "अफासुअं" का सिचित्त मर्थ करना इनका जनताको घोखा देना है वास्तवमें इस पाठमें अकल्पनीय वस्तु को ही अप्रासुक कह कर बतलाया है जीववाली चीज को नहीं अतः जीतमलजी का पूर्वोक्त आक्षेप मिथ्या समझना चाहिये।

## (बोल ४)

(प्रेंस्क)

अमविध्वंसनकार अमविध्वंसन पृष्ठ ४४४ पर भगवती सूत्र शक्षक ५ उद्देशा ६ का मूलपाठ लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

"अथ इहां तो साधुने अप्रासुक अनेषणिक आहार दीधां अलप आयुष बांधे बह्यो इहां तो जे असूझतो देवे ते जीविहंसा अने झूठरे वरोवर बह्यो छै। अलप आयुषो ते निगोदरे छै जे जीव हण्या झूठ वोल्यां साधुने अशुद्ध अशानादिक दीधां बंधतो कह्यो इम हिज ठाणाङ्ग ठाणा ३ अशुद्ध दियां अलप आयुषो बांधतो कह्यो तो अशुद्ध दियां थोडो पाप घणी निर्जरा किम हुवे"

इसका क्या उत्तर ?

#### (प्ररूपक)

भगवती शतक ५ उद्देशा ६ के मूलपाठमें साधुको अप्रासुक अनेषणिक आहार देनेसे अल्प आयुका बंध होना लिखा है वह आयु, दीर्ध आयुक्ती अपेक्षा अल्प कही गई है क्षुह्रकभवप्रहणरूप निगोदकी आयु होनेसे नहीं। अतः भगवती शतक ५ उद्देशा ६ के मूलपाठका नाम लेकर साधुको अप्रासुक अनेषणिक आहार देनेसे निगोदका आयु वन्ध बताना अज्ञान है। साधुको अप्रासुक अनेषणिक आहार देनेसे भगवती शतक ५ उद्देशा ६ के मूलपाठमें शुभ अल्प आयु इंध होना लिखा है यह बात भगवती शतक आठ उद्देशा ६ के टीकामें भी कही है। वह टीका यह है:—

"शुभायुष्कतानिमित्तं चात्रासुकादिदानस्यालप्युष्कताफलप्रतिपादक्सूत्रे प्राक् चर्चितम्"

अर्थात् साधुको अप्रामुक अनेषणिक आहार देनेसे शुभ अल्प आयुका वन्ध होता है यह पहले वतला दिया गया है। यहां टीकाकारने स्पष्ट लिखा है कि साधुको अप्रामुक और अनेषणिक आहार देनेसे शुभ अल्प आयुका वन्ध होता है निगोदकी आयु पाना नहीं कहा है तथा भगवती शतक ५ उद्देशा ६ के पाठकी टीकामें भी यही बात कही है वह टीका यह है:—

"अथवेहापेक्षिकी अल्पायुष्कता ब्राह्या यतः किल जिनागमाभिसंस्कृतमतयो मुनयः प्रथमवयसं भोगिनं कञ्चन मृतंद्रष्ट्वा वक्तारो भवन्ति नृत मनेन भवान्तरे किं-चिद्रशुभं प्राणिवधादि चासेवितम् अकल्प्यांवा मुनिभयो दत्तं येनायं भोग्यप्यल्पायुः संवृत्तहति।"

अर्थात् भगवती शतक ५ उद्देशा ६ के मूलपाठमें मुनिको अप्रासुक अनेषणिक आहार देनेसे जो अल्प आयु प्राप्त होना कहा गया है वह दीर्घ आयुक्ती अपेक्षासे अल्प समझना चाहिये, क्योंकि जिनागमसे संस्कृत वुद्धिवाले मुनि, किसी भोगी पुरुषको पहली अवस्थामें मरा हुआ देख कर कहते हैं कि इसने जनमान्तरमें प्राणिवध आदि अशुभ कर्मका अवश्य आचरण किया था अथवा मुनियोंका अकल्पनीय अन्नादि दिया था जिनससे भोगी होकर भी यह अल्पायु हुआ है।

यहां टीकाकारने मूलपाठका आशय बतलाते हुए दीर्घ आयुकी अपेक्षासे अल्य आयु पाना लिखा है निगोदकी आयु पाना नहीं कहा है इस लिये भगवती शतक ५ उद्देशा ६ का नाम लेकर साधु को अन्नासुक और अनेषणिक आहार देने से निगोद की आयु बताना मिथ्या है। भगवती शतक ५ उद्देशा ६ का मूलपाठ यह है:—

"कण्हं भन्ते ! जावा अप्पाउयत्ताए कम्मं पकरेंति ? गोयमा ! तींहिं ठाणेहिं जीवा अप्पाउयत्ताए कम्मं पकरेंति तं-जहा--पाणेअइवाइत्ता मुसंवदित्ता तहारूवं समणंवा माहणंवा

#### अकासुएणं अणेसणिज्जोणं असणं पाणं खाइमं साइमं पडिलामित्ता भवइ एवं खलु जीवा अप्पाउपत्ताए कम्मं पकरेंति"

( भ० श० ५ उ० ६ )

अर्थ :---

हे भगवन् ! जीव, अल्प आयु कैसे बांघते हैं ?

( उत्तर ) हे गोतम ! तीन कारणोंसे जीवको अल्प आयुका वन्ध होता है जीवहिंसा करने से, झूठ बोलने से और मुर्निको अप्राप्तक अनेषणिक आहारादि देनेसे ।

इस पाठमें प्राणातिपात, मृषावाद और मुनिको असूझता आहार देनेते अल्प आयुका वन्ध होना कहा है। यह अल्प आयु, क्षुड़क भव प्रहण रूप नहीं है किंतु दीर्घ आयुकी अपेक्षासे अल्प है यह पहले टीकाका प्रमाणके साथ छिख दिया गया है। यहां प्राणातिपात और मृषावाद भी सब प्रकारके नहीं छिये गये हैं किंतु मुनिको आहार देने के लिये जो आधाकर्मी आहार तथ्यार किया जाता है उसमें जो प्राणातिपात होता है वह प्राणातिपात, और उस आया कर्मी आहारको देनेके लिये जो मिथ्या भाषण किया जाता है वह मिथ्या भाषण, इन्हींका प्रहण है ६व प्राणातिपात और सब मृषावादका प्रहण नहीं है। इसका खुळासा ठाणाङ्ग सुत्रके पाठकी टीकामें किया है वह टीका यह है:—

"तथाहि प्राणानितपात्याधाकर्मादिकरणतो मृषोक्त्वा यथा अहो साधो ! स्वार्ध सिद्ध मिदं भक्तादि कल्पनीयं वो नशङ्का कार्य्योत्यादि"

अर्थात् प्राणियों का विनाशके द्वारा आधाकमीं आहार तय्यार करके झूठ बोल कर साधुको देना ''अर्थात् हे साधो ! यह अन्न हमने अपने लिये बनाया है यह आपका कल्पके योग्य है'' इत्यादि मिथ्या बोल कर आधा कमीं आहार साधुको देना, इस प्रकार जो झूठ बोला जाता है और आधा कमीं आहार तय्यार करनेमें जो प्राणा-तियात होता है उन्हीं प्राणातिपात और मुखाबादसे शुभ अल्प आयुका बन्ध होना सम- ' झना चाहिये सब प्राणातिपात और मुखाबादसे नहीं। अतः भगवती शतक ५ उद्देशा ६ के मूडपाठमें सभी प्राणातिपात और सभी मुखाबादोंका प्रहण करना एकान्त मिथ्या-समझना चाहिये।

यदि कोई कहे कि भगवती शतक ५ उद्देशा ६ के मूलपाठमें सामान्य रूपसे प्राणातिपात और मिथ्या भाषणका फल अल्प आयुका वन्ध होना लिखा है, आधाकमीं आहार तैय्यार करनेमें जो जीविहिंसा होती है और उसे साधुको देनेके लिये जो मिथ्या भाषण किया जाता है उन्होंसे अल्प आयुका वन्ध नहीं कहा है फिर आप यह किस प्रमाणसे कहते हैं ? तो इसका उत्तर यह है कि भगवती शतक ५ उद्देशा ६ के उक्त मूल

पाठके निकटवर्ती पाठमें कहा है कि प्राणातिपात और मृषावादसे अशुभ दीर्घ आयुका वन्ध होता है। परन्तु एक ही कारणसे परस्पर विरुद्ध दो कार्य्य नहीं हो सकते इसिल्ये टीकाकारने इस पाठकी टीकामें इसका निर्णय स्पष्ट रूपसे कर दिया है कि आधाकमीं आहार तैयार करनेमें जो जीविहंसा होती है उस जीव हिंसासे और झूठ बोलकर जो साधुको आधाकमीं आहार दिया जाता है उस मृषावादसे शुभ अरूप आयुका बन्ध होता है इनसे अतिरिक्त जो प्राणातिपात और मृषावाद है उनसे अशुभ दीर्घ आयुका वन्ध होता है अतः टीकाकारका किया हुआ निर्णयसे इस पाठमें सभी प्राणातिपात और सभी मृषावादोंका प्रहण न होकर आधाकमीं आहार तैयार करनेमें जो जीविहंसा होती है उसीका प्रहण होता है। वह टीका यह है:—

"यो जीवो जिनसाधुगुणपक्षपातितया तत्पूजार्थ पृथिव्याद्यारंभेण स्वभाण्डा सत्योत्कर्शणादिनाऽथाकपीदिकरणेनच प्राणातिपातादिषु वर्तते तस्य वधादि विरति निरवद्यदाननिमित्तायुष्कापेक्षयेयमल्पायुष्कता समवसेया । अथनैवं निर्विशेषणत्वा—त्स्त्रस्य अल्पायुष्कत्वस्यच क्षुष्ठकभवप्रहणरूपस्यापि प्राणातिपातादिहेतुतोयुष्ट्यमानत्वाद्वः कथमभिधीयते सविशेषण प्राणातिपातादिवतो जीवस्य आपेक्षिकी चाल्यायुष्कतेति ? उच्यते—अविशेषण त्वेऽपिस्त्रस्य प्राणातिपातादेवतो जीवस्य आपेक्षिकी चाल्यायुष्कतेति ? उच्यते—अविशेषण त्वेऽपिस्त्रस्य प्राणातिपातादेविशेषणमवश्यं वाच्यम् । यत इत्तस्तृतीयस्त्रे प्राणातिपातादितएव अशुभदीर्घायुष्कतां वक्ष्यति निह सामान्यहेतौ कार्य्यवेषस्यं युष्क्यते सर्वत्रानाश्वास प्रसंगात् तथा "समणोवासएणं भन्ते ! तहाक्त्वं समणं माहनंवा अफासुएणं असण ४ पडिलाभमाणस्सिकं कज्ञइ ? बहुतिरया निज्ञरा कज्ञइ अप्पतरे से पावकम्मे कज्ञइ" इतिवक्ष्यमाण वचनादवसीयते नैवेयं क्षुष्लकभवप्रहणक्रपा अल्पायुष्कता निहस्वलपपाप बहुनिर्जरा निवन्धनस्यानुष्ठानस्य क्षुल्लकभवप्रहणनिमित्ततता संभाव्यते ।

अर्थः—

जो जीव, जैन साधुओं के गुणके पक्षपातसे उनकी पूजा और सत्कार करने के लिये पृथिवी काय आदिका आरम्भ करके अपने पात्र आदिको अयत्न पूर्विक रख और उठा कर आधाकमी आहार तैयार करता है और आधाकमी आहार तैयार करके प्राणा-तिपात करता है उस पुरुषकी, प्राणातिपात रहित निरवद्य दानसे उत्पन्न होने वाली आयु की अपेक्षासे अल्प आयु वंधती है। यदि कोई कहे कि इस सूत्रमें प्राणातिपात और मिथ्या भाषणसे अल्प आयु वन्ध होना कहा है परन्तु 'यह नहीं कहा है कि अमुक प्राणातिपात या अमुक मिथ्याभाषणसे अल्प आयु वंधती है। तथा यह भी नहीं कहा है कि दीर्घ आयुकी अपेक्षासे अल्प आयु बंधती है एरन्तु क्षुल्लक भव प्रहण रूप अल्प आयु नहीं बंधती किर यह किस प्रकार मान लिया जावे कि आधाकमी आहार तैयार करनेमें जो प्राणा-

विपात होता है और मिध्या भाषण करके को साधुको आधाकमी आहार दिया जाता है उन्होंसे अल्प आयुका वन्य होता है दूसरे प्राणातिपात और मिथ्या भाषणसे नहीं ?" तो इसका उत्तर यह है —यद्यपि इस सूत्रमें सामान्य रूपसे प्राणातिपात और मिथ्या भाषणसे अल्प आयुका वन्य होना कहा है तथापि इनका विशेषण अवश्य कहना होगा अर्थात् आधाकमीं आहार तैयार करनेमें जो प्राणातिपात होता है और झूठ बोलकर जो साधुको आधाकमीं आहार दिया जाता है उन्होंसे अल्प आयुका वन्य होता है यह कहना ही होगा क्योंकि इस सूत्रके तीसरे सूत्रमें कहा है कि "प्राणातिपात और मिथ्या भाषणसे अशुभ दीर्घ आयुका वन्य होता है।" एक ही कारणसे परस्पर विरुद्ध दो कार्य्य उत्पन्न हों यह संभव नहीं है क्योंकि ऐसा माननेपर सभी जगह अव्यवस्था हो जायगी तथा भगवतो शतक ८ उद्देश ६ के मूलपाठमें इसी अकल्पनीय अन्तके दानसे अल्पतर पाप और बहुतर निर्ज रा होना कहा है इससे ज्ञात होता है कि इस पाठमें कही हुई अल्पायु-इस्ता क्षुल्लकभव प्रहण क्या नहीं है क्योंकि जिससे अल्पतर पाप और बहुतर निर्ज रा होती है उस कार्यसे क्षुल्लकभव प्रहण क्या क्या क्या क्या होना संभव नहीं है। यह उक्त टीकाका अर्थ है।

यहां टीकाकारने स्वष्ट लिखा है कि आधाकमीं आहार तैयार करनेमें जो प्राणातिपात होता है और मुनिको झूठ बोलकर जो आधाकमीं आहार दिया जाता है उन्हीं
प्राणातिपात और मिथ्या भाषणसे अल्प आयुका बन्य होता है सभी प्राणातिपात और
मिथ्या भाषणसे नहीं तथा अल्प आयु भी दीर्घ आयुकी अपेक्षासे कही गई है खुल्लकभव
प्रहण करना और अल्प आयुसे निगोदकी आयु बताना तथा भगवती शतक ८
उद्देशा ६ के मूलपाठमें अल्पतर पाप शब्दका पापका अभाव अर्थ करना, यह सब एकान्त
मिथ्या और मूल सूत्र तथा टीकासे विरुद्ध समझना चाहिये।

## (बोल ५ वां समाप्त)

(प्रेक)

भ्रमविध्वंसनकार भगश्ती शतक १८ उद्देशा १० का मूळपाठ लिखकर लिखते हैं कि "ते अभक्ष्य आहार साधुने दीधां बहुतर निर्जारा किम होवे" इत्यादि ।

इसका क्या समाधान ? ( प्ररूपक )

भगवती सूत्र शतक १८ उद्देशा १० के मूलपाठमें उत्सर्गमार्गमें अनेषणिक आहार साधुको अभक्ष्य कहा है कारण दशामें अभक्ष्य नहीं कहा है अतएव सुयगडांग सूत्रके दूसरे श्रुतस्कन्यकी आठवीं और नवीं गाथामें आधाकर्मी आहार खानेवालेको एकान्त पापी कहनेका निषेध किया है। वे गाथाएं टीकाके साथ लिखी जाती हैं—

"अहाकम्माणि भुंजंति अण्णमण्णे सकम्मुणा उविलेति जाणिज्जा अणुवलित्तेति वापुणो'' एएहिं दोहिं ठाणेहिं बवहारो न विज्जह एएहिं दोहिं ठाणेहिं अणायारं तु जाणए"

( सुय० श्रु० २ गाथा ८-९ )

टीका :---

साधुं च प्रधानकारणमाश्रित्य कर्माण्याधाकर्माणि तानिच वक्त भोजन वसत्या-दीन्युच्यन्ते । एतान्याधाकर्माणि ये मुक्जते एतेक्पयोगं ये कुर्वन्ति अन्योऽन्यं परस्परं तान स्वकीयेन कर्मणा उपलिमान् विज्ञानीयादित्येवं नोवदेत् तथा अनुपिसप्तानितिवा नोव-देत् । एतदुक्तं भवति—आधाकर्माऽपि श्रुतोपदेशेन शुद्धमिति कृत्वा मुंजानः कर्मणा नोपलिप्यते तदाधाकर्मोपभोगेनावश्यं कर्मवन्धो भवतीत्येवं नोवदेत् । यथावस्थित मौन न्द्रागमज्ञस्यत्वेवं युज्यते वक्तुम्—

क्षाधाकमीपभोगेन स्यात्क्रमीवन्धः स्याननेति । यत उक्तम्—"किचिच्छुद्धं कल्प्य मकल्प्यं वास्यानकल्प्यमिष कल्प्यम् । पिण्डः शय्या, वस्त्रं, पात्रं वा भेषजाघंवा'' तथा-ऽन्यौरप्यभिद्दितम् "उत्पर्शे तहिसाऽवस्था देशकालमयान् प्रति । यस्यामकार्य्यं कार्य्यं स्यात्कर्मं कार्य्यक्व वर्जयेत्" इत्यादि । गाथा ८

किमित्येदंस्याद्वादः प्रतिपाद्यतेद्दत्याह—आभ्यां द्वाभ्यां स्थानाभ्यामाश्रिताभ्यां मनयोवी स्थानयो राधाकभी पभोगेने कर्मवन्धभावाभावभूतयो व्यवद्वारो न विद्यते । तथाहि यद्यवद्यमाधाकमी पभोगेने कान्तेन कर्मवन्धोऽभ्युपगम्येन एवंचाहागभावेनापि क्वचित्सुतगमनर्थो द्यः स्यात् । तथाहि श्रुत्प्रपीढितो नसम्यगोर्घ्यापथं शोधयेत् ततश्चन्त्रजन् प्राण्युपमद्मिषि कुर्घ्यात् । मूच्छोदि सद्भावतयाच देहपातेसत्यवद्यभावी त्रसादि व्याधातोऽकाल्पमरणेचाविरति रङ्गीकृता भवत्यार्तेध्यानापत्तो चितर्ध्यागितिति । आगमश्च "सक्वत्थ संजमं संजमाओ अप्पाणमेव रक्षेजा।" इत्यादिनाऽपि तद्वपभोगे कर्मवंधाभाव इति । तथाहि आधाकर्मण्यपि निष्पाद्यमाने षड्जीवनिकायवधः तद्वधेच प्रतीतः कर्मवन्ध इत्यनयोः स्थानयो रेकान्तेनाश्रीयमाणयोर्ध्यवहरणं व्यवहारो न युज्यते तथाऽभ्यामेव स्थानाभ्यां समाश्रिताभ्यां सर्वमनाचारं विज्ञानीय।दिति स्थित्म्"

अर्था :--

यदि सभी समयमें आधाकमीं आहार छाना अनुचित माना जाय तो महान् अनर्थका उदय हो सकता है क्यों के क्षुधासे पीड़ित साधु, अच्छी तरहसे ईर्य्यापथका परिशोधन नहीं कर सकता है और ईर्यापथका यथावत् परिशोधन नहीं होने पर प्राणि-योंका उपमद होना भी सम्भव है तथा क्षुधासे पीड़ित साधु यदि मूच्छित होकर गिर पड़े तो अवश्य उसे त्रस बादि प्राणियोंका विवात हो सकता है। कराचित् क्षुधा कष्टसे साधुका मरण हो जाय तो उसकी बिरित भी कायम नहीं रह सकती। कदाचित् क्षुधा कष्टसे साधुका मरते हुए साधुको आर्तिध्यान आ जावे तो उसकी तिर्य्यागित होती है अतः सभी दशामें आधा कर्मी आहार खानेको विजित करना मिथ्या है। आगममें कहा है कि साधु को सर्वत्र संयमकी रक्षा करनी चाहिये और संयमसे भी अपनी रक्षा करनी चाहिये। यह आगम भी आधाकमीं आहारको कारणवश खाने पर क्रमैवन्धका अभाव बतल ता है यद्यपि आधाकमीं आहारको तथ्यार करनेमें छः कायके जीवोंका विधात होता है और जीवोंके विधात होनेसे कमैवन्ध होना भी प्रसिद्ध है तथापि आधाकमीं आहार खाने से एकान्त रूपसे पाप बताना उचित नहीं है। इसी तरह सारे अनाचारोंके विधयमें समझना चाहिये। यह उकत गाथा और उनकी टीकाका भावार्थ है।

इन गाथाओं में आधाक मीं आहार खानेता छैको एक : नतरूपसे क मींपिलप्त कहने का निष्ध किया है इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि भगवती शतक १८ उद्देशा १० में जो अनेषणिक आहार साधुके लिये अभक्ष्य कहा है वह उत्सर्ग मार्गमें कहा है कारण दशामें नहीं। वहत्कलप सुत्र में सदोष आहार को एकान्त अभक्ष्य नहीं कहा है। वह पाठ यह है:—

"निगंधेणवा गाहाबहकुलं पिण्डवायपिडयाए अणुष्पविहेणं अण्णेरे अचित्ते अनेसिणिङ्जे पाणभोयणे पिडागाहित्तए सिया। अतिथया इत्थ केइ सेहत्तराए अणुबहावित्तए कष्पइ से तस्स दोङं बा अणुष्पदाङं वा णितथया इत्थ केइ सेहत्तराए अणुबहाविएसिया तं णो अष्पणा सुंजेजा णो अण्णेसि अणुष्पदेजा एगंते वहुकासुए थंडिले पिडलेहिता पमिजित्ता परिहवेयवेसिया"

( बृहत्कल्प )

इस पाठका भाव यह है कि भिक्कार्थ गये हुए साधुको यदि कोई गृहस्थ अचित्त अनेषणिक आहार लाकर देवे तो साधु वह अन्न अपने नवदीक्षित शिष्य यानी सामायक चिरत्रवालेको खानेके लिये दे देवे यहि नवदीक्षित शिष्य न हो तो उस अन्नको स्वयं न खावे और किसी दूसरे साधुको भी न दे किन्तु एकान्त स्थानमें पूंजन और प्रतिलेखन करके परठ देवे।

इस पाठमें सदोष आहार नवदीक्षित शिष्यके खाने योग्य कहा है अतः सदोष आहारको एकान्त अमक्ष्य कहना शास्त्र विरुद्ध है। जब कि सदोष आहार एकांत अभक्ष्य नहीं है तब फिर सदोष आहार देने वाले श्रावकको एकान्त पाप कैसे हो सकता है ? यह बुद्धिमानोंको सोचना चाहिये। जीतमलजीने भी आधाकमीं आहार नवदी-क्षित शिष्यके खाने योग्य कहा है। बृहस्कल्प सूत्रकी जोड़के चौथो ढालमें जीतमलजी ने यह लिखा है:—

"इमिह वेकोश उपरंत लेगयो आधाकर्मादि अचित्त रह्यो छै। नवदीक्षित तो तसुदीजे नहीं तर साहू पारिठणो कह्यो"

अतः आधाकर्मी आहारको एकान्त अभक्ष्य कहना मिष्या है।

(बोल छ्डा समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकारके मतानुयायी साधु, कारण पड़ने पर निस्य पिण्ड हेना करूप-

नीय बतलाते हैं परन्तु कारण होने पर भी आधाकर्मी आहारको त्यागनेयोग्य कहते हैं प्रश्नोत्तर साधशतकमें जीतमलजीने लिखा है कि—

"साधुने कारण पड्यां आधाकमीं उद्देशिक न लेगो तो कारणे नित्य पिण्ड भोग-वणो कि नहीं । इति प्रश्न (५६)

(उतर) आधाकर्मी उद्देशिक तो वस्तुइ अगुद्ध छै अने नित्यिपण्ड वस्तु अगुद्ध नहीं ते भणी कारण पट्यां दोष नहीं। कोई कहे एवो अनाचार छै ते कारणे किम सेवे ? तो अनाचार तो स्नान कियां पिण कहाो, सुगन्ध सुंध्यां, वमन, गले हेठना, केश कापे, देच, भंजन, ए सर्व अनाचार छै पिण जितन्यवहारथी कारणे दोष न कहाो। ' (प्रश्नो० सा० श०)

इसका क्या समाधान ? (प्रक्षक )

उद्दिष्ट भक्त भौर नित्य पिण्ड, इन दोनोंको शास्त्रमें एक समान दुर्गतिका कारण बताया है। उत्तराध्ययन सुत्रके वीसर्वे अध्ययनमें इस विषयमें यह गाथा आई है:—

"उद्दे सियं कीयगडं नियागं, नमुंचइ किंचि अनेसणिउजं। अग्गीविवा सञ्चभक्खो भविसा, इयो चुओ गच्छइ कहु पाव"

वर्षाः—" ( उत्तरा० सु० )

जो आहार साधुके लिये बनाया गया है, जो साधुके लिये खरीदा गया है तथा एक ही धणीका नित्य पिण्ड लेना, इन आहारोंको नहीं छोड़ कर जो साधु अभिकी तरह सवभक्षी हो जाता है यह पाप कर्मका उपार्जन करता है और उसकी गृति बुरी होती है।

इस गाथामें उदिष्ट भक्त और नित्य पिण्ड इन दोनोंको दुर्गतिका कारण बतलाया है। इसिंख्ये कारण पड़ने पर नित्य पिण्ड लेनेका स्थापन करना और उदिष्टका खण्डन करना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये। वास्तवमें उत्सर्ग मार्गमें दोनों ही विजित हैं परन्तु अपवादकी बात न्यारी है। एक ही धनीके आहारको प्रति दिन लेना नित्यपिण्ड कहलाता है परन्सु कई नामधारी साधु एक ही धनीके आहारको क्षेत्रमेद कायम करके प्रतिदिन विना कारण ही लेते हैं और रास्तेमें साधु सेवाका अधिक माहात्म्य बता कर गृहस्थोंको अपने साथ लेकर विहार कारते हैं। रास्तेमें प्रत्येक पड़ावोंपर प्रतिदिन एक ही धनीका आहार लेकर खाते हैं यह सह लाखी साधुताक। विनाशक और प्रत्यक्ष शास्त्रसे विरुद्ध है इस लिये ऐसे आवरण वाले साधुकोंको अज्ञानी समझना चाहिये।

(बोल्र ७ वां ससाप्त ) (इति अल्पपोप बद्धनिजैराधिकारः)

## ( अथ कपाटाधिकारः )

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ट ४५६ पर छिखते हैं-

"कोई पाखण्डी, साधु नाम धरायने पोते हाथथकी किमाड जडे उघाडे धने सूत्रना शूटा नाम होईने किमाड़ जडवानी अने उघाडवानी अणहुन्ती थाप करे हैं" (अ॰ पृष्ठ ४५६) इसका क्या उत्तर ?

(प्ररूपक)

प्रथम तो भ्रमविध्वंसनकारके मतानुयायी साधु ही कपाट खोळने और बन्द करने का परहेज नहीं करते, वे अपने हाथसे खिड़कीका कपाट खोळते हैं और बन्द करते हैं तथा इस कार्य्यको शास्त्रानुकूछ बताते हैं परन्तु यदि दूसरा कोई साधु ऐसा करे तो उसें वे बुरा बताते हैं यह इनकी अद्भूत छीछा है। यदि कहो कि वे खिड़कीके कपाट को खेळते हैं और बन्द करते हैं प्रान्तु द्वारके कपाटको नहीं खोळते और नहीं बन्द करते हैं तो यह उनका मिथ्याचार है कहीं भी शास्त्रमें ऐसा नहीं कहा है कि साधुको खिड़की का कपाट खोळना और बन्द करना चाहिये परन्तु द्वारका कपाट खोळना और बन्द करना नहीं चाहिये। अतः खिड़कीके कपाटको खोळने और बन्द करनेको बुरा नहीं मान कर भी द्वार के कपाट को खोळने और बन्द करने को बुरा बताना अज्ञान-मूळक है।

भिक्खुशयरसायन पत्र ११८ पर जीतमछजी छिखते हैं:—

"पञ्चावने वर्ज पूज्यजी सहर कांकरोछी सार
सेंहछोतारी पोछमें उतिरया तिण वार (१)
प्रत्यक्ष वारी पोछमें जडी हुन्ती तिण वार
ऋषि भिक्खु रहितां थकां एक दिवस अवधार (२)
वांरी खोछी वारणे दिशा जायवा देख
निसरिया भिक्खु निशा पूछे हेम संपेख (३)
स्वामी खारी खोछण तणी नहीं काई अंटकाव
तब भिक्खु वोल्या तुरत प्रत्यक्ष ते प्रस्ताव (४)
पूज कहे पूछे इसी इणरो नहीं अटकाव

**अटका**व हुवे जो पहने म्हें खोलां किण न्याय ( ५ )

तथा कुमति विहंडन नामक प्रन्थमें जीतमलजीने लिखा है-

"सम्वत् १८५९ सोजदमें वर्जू जो नाथाजी आदि सात आर्ग्याने भीषणजी खामी साथे आय छत्री आगलकानी उपासर।री अज्ञालिधी गृहस्थ और वासथी कूंचीं ल्यायो आर्ग्या मांहे उतारी जितरे स्वामीजी कने ऊभा। आर्ग्या उपसरामें गया पछे स्वामीजी ठीकाने आया ए वात नाथाजीरे मुंहडा थी सुणी तिम लिखो। सम्वत १८९४ चैत्र शुदी १५ वार सोम खेरवामें नाथाजी कने बैठा पूछने लिखियो छै"

यहां पर जीतमलजीने साफ २ लिखा है कि भीषणजीन गृहस्थसे कूंजी लाकर द्वारके फाटकका ताला खोला था और सतीओंको अन्दर प्रवेश कराया था। तथा पूर्व लिखित दोहोंमें खिडकीका कपाट खोल कर भीषणजीका बाहर जाना और हेमजी के पूजने पर जुसे शास्त्रानुकूल बताना साफ साफ लिखा है। यदि द्वारका कपाट खोलनेमें दोष था तो भीषणजीने लिजीके फाटकका ताला खोल कर सतियोंको अन्दर कैसे प्रवेश कराया था ? तथा खिलकीका कपाट खोल कर वह रातमें बाहर कैसे गये थे ? अत: द्वारके कपाटको खोलनेमें साधुताका विनाश मानना इनका अज्ञान और इनके स्वयं आचरणसे भी भी विरुद्ध है।

## (बोल १ समाप्त)

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ४५६ पर उत्तराध्ययन सुत्र अध्ययन ४ के ३५ वीं गाथा लिख कर उसकी समाले चनामें लिखते हैं—

"अथ अठे इम कह्यो किमाण सिंहत स्थानक मणकरीने पिण वांछणो नहीं तो जडवो किहांथकी'। ( भ्र० पृ० ४५६ )

इसका क्या उत्तर ?

(प्ररूपक)

कपाट वाले मकानकी जब मनसे इच्छा भी बुरी है तब किर उसमें उतरना तो और ज्यादा बुरा होगा फिर तेरह पन्थी साधु कपाट वाले मकानमें क्यों उतरते हैं ? इस कार्च्यसे उनकी साधुता केंसे रह सकती है ? जिसकी मनसे इच्छा रखना भी बुरा है उस कार्च्यको शरीरसे करना तो और अधिक हानिकर है परन्तु तेरहपन्थी स धु कपाट बाले मकानमें उतरते हैं, उसका परहेज नहीं रखते और कहते हैं कि कपाट सहित मकान की साधुको मनसे भी इच्छा नहीं रखनी चाहिये। इस प्रकार जो अपने कथनसे ही विपरीत आचरण करता है उसका सिद्धान्त कहांतक सत्य है यह हर एक बुद्धिमान जीव

जान सकते हैं। उत्तराध्ययन सूत्र ही गाथा जो जीतमलजीने लिखी है उसका अभित्राय वह गाथा लिख कर बताया जाता है। वह गाथा यह है:—

> मनोहरं चित्तहरं मह्यधूवेण बासियं सकवाडं पांडुरुह्लोचं मनसावि न पत्थए''

इसके आगेकी गाथा यह है-

#### "इन्दियाणिड भिक्खुस्स तारिसंमिडवस्सए दुक्तराइं निवारेडं कामरागविवड्हणे"

( उत्तराध्ययन अध्ययन ४ गाथा ३५ । ३६ )

अर्थ:---

मनोहर, चित्रोंसे युक्त, माल्य शौर धूग्से वास्तित, कपाटयुक्त, और श्वेत वस्नकी चादर से ढके हुए, मकानकी साधु मनसे भी चाहना नहीं करे ।

क्योंकि ऐसे मकानमें रहने पर साधुकी इंद्रियां जब चञ्चल होकर अपने अपने विषयों में प्रमृत्त होती हैं तब उनका निरोध करना कठिन हो जाता है क्योंकि पूर्वोकत प्रकारका सदान काम रागको बढ़ाने वाला होता है।

इन गाथाओं में, साधुको अपनी इन्द्रियों का निमह करने के लिये मनोहर, चित्र युक्त, सुवासित सकपाट, और देवेत चांदनी वाले मकानमें रहना वर्जित क्या है कपाट खोलने और वन्द करने के भयसे रहना वर्जित नहीं किया है। अगली गाथामें साफ साफ लिखा है कि "मनोहर, चित्रयुक्त, माल्य और धूपसे सुवासित मकानमें रहना, काम राग को बढ़ाने वाला होता है इसलिये साधुको उक्त मकानमें नहीं रहना चाहिये" यदि कपाट खोलनेमें दोष होता तो जैसे शाखकारने यह कहा है कि 'ऐसे मकानमें रहने पर काम रागको वृद्धि होती है" उसी तरह यह भी कह देते कि 'ऐसे मकानमें रहने पर कपाट खोलना और बन्द करना पड़ता है इसलिये साधुको उक्त मकान में नहीं रहना चाहिये" परन्तु शाखकारने यह नहीं कह कर काम बृद्धिके भयसे उक्त मकानमें रहना वर्जित किया है इसलिये उक्त गाथाका नाम लेकर कपाट खोलने और बन्द करने का निषेध करना अज्ञानमूलक समझना चाहिये। आजकल व्यवहारमें भी यही देखा जाता है कि कपाटवाले मकानमें तो साधु उत्तरते है परन्तु अञ्लील चित्र वाले माल्य और धूप से सुवासित मकानमें नहीं उत्तरते अतः कपाट खोलने और बन्द करने के भयसे क्यानमें उत्तरनेका निषेध करना मिथ्या समझना चाहिये।

( बोल २ )

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ४५० पर आवश्यक सूत्रका मूलपाठ लिख कर उसकी सभालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ अठे कह्यो-भोडो उघाड़गो पिण किमाड़ घगो उघाड्यो हुवे तेहनां पिण "मिच्छामि दुक्कडं" देवे तो पूरो जड़गो उवाड़गो किहां थकी" ( भ्र० प्र० ४५७ )

इसका क्या उत्तर ?

(प्ररूपक)

विना पूंजे कराट खोलनेका प्रायश्चित खड़ा "मिच्छामि दुक्कडं" देना आव-इयक सूत्रमें कहा है कपाट खोलनेका प्रायश्चित स्वरूप "मिच्छामि दुक्कडं" देना नहीं कहा है अतएव टीकाकारने लिखा है कि "इहचाप्रमार्जनादिभ्योऽतिचारः" अर्थात् यह अतिचार विना प्रमाजन किये कपाट खोलनेसे होता है। इस टीकाकारकी उकित से स्पष्ट सिद्ध होता है कि प्रमाजन करके कपाट खोलने पर अतिचार नहीं होता है अतः आवश्यक सुत्रका नाम लेकर कपाट खोलनेसे साधुताका विनाश बताना सूत्रार्थ नहीं जाननेका फल समझना चाहिये।

## ( बोल ३ )

(प्रेरक)

भ्रमविध्वंसनकार भ्रमविध्वंसन पृष्ठ ४५७ पर सुयगडांग सूत्र की गाथा लिख कर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"अथ अठे इम कहा। और जागा न मिले तो सूना घरने विशे रहा। साधु पिण किमाड़ जडे उघाडे नहीं तो प्रामादिकमें रहा। किमाड़ किम जडे उघाडे ए तो मोंटा दोष छैं" (अ० पृ० ४५७)

इसका क्या उत्तर ?

(प्ररूपक)

सुयगडांग सूत्रकी गाथाका नाम लेकर स्थिवर कल्पी साधुके लिये कपाट खोलने और बन्द करनेका निषेध करना अज्ञान है। उस गाथामें अकेला विहार करनेवाले जिन कल्पी साधुको कपाट खोलने और बन्द करनेका निष्ध किया है स्थिवर कल्पीको नहीं। वह गाथा यह है:—

"एगे चरे ठाण मासणे सएणे एगे समाहिए सिया। भिक्खू उवहाण वीरिए वहगुत्ते अज्झत्त संवुडे"

#### णो पीहेण य नावपंगुणे दारं सुन्नधरस्स संजए पुट्टेण उदाहरे वयं णसमुच्छे णो संथरे तणं"

( सुय० गाथा १२।१३ )

अर्थः--

द्रव्यसे अकेला विहार करने वाला भावसे राग द्वेष रहित साधु, कायोत्सर्गादिक अकेला ही करे तथा पैठना, सोना, उठना आदि भी अकेला करे धमध्यानसे युक्त होकर तपस्पामें अपने पराक्रमका पूर्ण उपयोग करे किसीके पूछने पर विचार कर वाक्य वोले अपने मनको गुस्त रक्लो, किसी कारणवश यदि शून्य गृहमें रहना पड़े तो उसका कपाट न बन्द करे और न लोलो उस मकानके कचारेको न बुहारे, तथा सोनेके लिये तृण आदिकी शय्या न विछाने। यह इन गायाओं का अर्थ है।

यहां "एगेचरे" यह लिख कर अकेला विहार करनेवाले साधुके िषयमें गाथोक्त सभी नियम कहे गये हैं स्थविर कल्पीके लिये उक्त नियमोंका वर्णन नहीं है अतः इस गाथाका नाम छेकर स्थविर कल्पीको कपाट खोलने और बन्द करनेका निषेध करना **छाज्ञान है। इस गाथामें मकानका कचरा निकालना, नृणादिकी शय्या** विलाना इत्यादि बातें भी निषेध की गयी हैं फिर जीतमलजीके सम्प्रदायवाले साधु अपने निवासस्थान के कचरेको क्यों निकालते हैं तथा शयनके लिये तृगादिकी शय्या क्यों विछाते हैं ? यदि कहो कि यह सब नियम जिनकल्पीका है स्थिवरकल्पीका नहीं तो उसी तरह यह भी समझो कि कपाट बन्द करने और खोलने का निषेध जिनकल्पीके लिये हैं स्थविरकल्पी के लिये नहीं। अतः इस गाथाका नाम लेकर स्थविर कल्पीको कपाट खोलने और बंद करनेका निषेध करना अज्ञानका परिणाम समझना चाहिये। यदि कोई दुराप्रही उक्त गाथाके तीन चरणोंको स्थविर कल्पीके लिये और एक चरणको जिनकल्पीके खिये कहा जाना बतावे तो उसे कहना जाहिये कि ऐसा नहीं हो सकता क्योंकि यह बात शास्त्र होै छीसे विरुद्ध है। उक्त गाथाके आरम्भ और समाप्तिमें जिनकल्पीका ही नियम ब-ताया गया है फिर बिना किसी प्रकारकी सूचना दिये मध्यमें स्थविर कल्पीका नियम नहीं कहा जा सकता। दूसरी बात यह है कि स्थविर कल्पीमें साध्वी भी शामिल हैं फिर तो उन्हें भी कपाट नहीं बन्द करना चाहिये। यदि साध्वयोंको कपाट बन्द करने में पाप नहीं होता तो फिर साधुओंको क्यों होगा ? अतः जिनकल्पीके छिये कही हुई गाथाका नाम हैकर स्थविर कल्पीको कपाट बन्द करने और खोलने का निषेध करना जनताकी आंखमें प्रत्यक्ष घूल झोकना है।

(बोल ४)

(प्रेरक)

शास्त्रमें यदि कहीं साधुको कपाट खोरूने और बन्द करनेका विधान किया हो तो उसे बतलाइये।

(प्ररूपक)

कपाट खोलने और बन्द करनेका विधान अनेकों जगह पर मिल्ला है। कई यहां भी लिखे जाते हैं:—

#### "साणी पाबार पिहियं अप्पणा नाव पंगुरे कवाडं नो पणुलिज्जा डग्गहंसि अजाइया,,

(दश वैकालिक अ०५ उ०१ गाथा १८)

अलसीके काण्डकी ट्रिसे या परें आदिसे ढके हुए मकानको गृहस्वाभीकी आज्ञाके बिना साधु न कोले तथा धनीकी आज्ञाके बिना कपांट भी न खोके परन्तु गाढ़ कारण होनेपर गृहस्वामी की आज्ञा लेकर सोलनेमें कोई दोष नहीं है।

इस गाथामें गृहस्त्रामीकी आज्ञा छेकर विधिपूर्वक कपाट खोलनेका विधान किया गया है अत: अपने निवास स्थानके कपाटको विधिपूर्वक खोलने और बन्द करनेमें कोई दोष नहीं है। आचारांग सूत्रमें गृहस्थका द्वार खोलनेका विधान किया गया है। वह पाठ यह है—

"से भिक्ख् वा भिक्ख्णीवा गाहावहकुलस्य दुवारवाहं कंटकबुंदियाए परिपिहियं पेहाए तेसिं पुव्वामेव डग्गहं अणणुन्न-विय अपिहिरेहिय अप्पमिन्जय णो अवगुणिन्जवा पविसेन्जवा णिक्खमेन्जवा तेसिं पुन्वामेव अणुन्नविय पिहेलेहिय २ पमिन्जिय तओ-संजयामेव अवगुणेन्जवा पविसेन्जवा णिक्खमेन्जवा'

( काचारांग मूत्र )

अर्थ :---

भिक्षाके निमित्त गया हुआ साधु, गृहस्थके मकानको कंटकको शासासे दका हुआ देख कर गृहस्थकी आज्ञाके बिना और बिना देखे तथा रजोहरणादिसे प्रमाजन किये बिना उसका हार कोलकर अन्दर न प्रवेश करे और न निकड़े क्योंकि इसमें गृहस्वामीका साधुपर कोधित होना संभव है परन्तु गृहस्वामीकी आज्ञा लेकर देला भाल काके और रजोहरणादिके दवारा प्रमार्जन करके दवार सोलकर प्रवेश करनेमें कोई दोष नहीं है।

इस पाठमें गृहस्वामीकी आज्ञा लेकर प्रमार्जन आदि करके गृहस्थके मकानका द्वार खोलनेका विधान किया गया है अतः कवाट खोलनेसे एकान्तरूपसे संयमकी वि-

राधना बताना अज्ञान है। कारण होनेपर साधु जबिक गृहस्थके द्वारको भी खोलकर संयमका विराधक नहीं होता तब फिर अपने स्थानके द्वारको विधिपूर्वक खोलने और बन्द करनेसे वह संयमका विराधक कैसे हो सकता है ? अतः कपाट खोलने और बन्द करनेसे साधुताका विनाश कहना अज्ञान मूलक है।

## (बोल ५)

(प्रेरक)

भ्रम् विध्वंसनकार भ्रम० ४६१ पर आचारांग सूत्रका मूलपाठ लिखकर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं :—

"रात्रिने विषे अथवा विकासने विषे आवाधा पीडातां किमाड खोस्ना पहे तो खुलो देखि माय तस्कर आयने वतायां न बतायां अवगुण उपजता कहा। सर्व दोषामें प्रथम दोष किमाड खोलवानो कहो तिण कारणथी साधुने कीमाड खोस्नो पहे एहवो थानके रहिवो नहीं" (भ्र. पृ० ४६१)

इसका क्या समाधान ?

( प्ररूपक )

आचारांग सुत्रके मूखपाठमें साधु और साध्वी दोनोंको गृहस्थके संसर्गवाले मकान में रहनेका निषेध किया है। वह निषेध यदि कपाट खोलने और वन्द करनेके भयसे किया गया हो तो फिर साध्वीको भी अपने निवास स्थानका कपाट नहीं बन्द करना चाहिये। यदि साध्वीको कपाट खोलने और बन्द करनेका निषेध नहीं है तो उसी तरह साधुको भी कपाट बन्द करने और खोलनेका निषेध नहीं है। वास्तवमें आचारांग सूत्रके मुलपाटमें कपाट खोलने और बन्द करनेके भयसे गृहस्थके संसर्ग वाले मकानमें साधुको उत्तरना विज्ञत नहीं किया है किन्तु उस मकानका द्वार खुला हुआ देख कर यदि उसमें चोर प्रवेश करे तो उस चोरको बताने या न बताने दोनों ही हालतमें साधुको दोष लगता है उस दोषकी निवृत्तिके लिये साधु और साध्वीको गृहस्थके संसर्ग वाले मकानमें रहना वर्जित किया है। वह पाठ यह है—

"सेभिक्खूवा भिक्खूणीवा उचारपोसवणेण डवाहिउतः माणे राओवा विघालेवा गाहावह कुलस्स दुवारवाहं अवंगुणिउता तेणेय तस्संधिचारी अणुष्पविसिज्जा । तस्सभिक्खूस्स णो कप्पह एवं वहत्तए अयं तेणो पविसहवा णोवापविसह उविश्वयहवा णोवा० आवह्वा० बयहवा मोवा० तेन हटं अन्तेन हटं अयं इत्थमकासी तं

# तवस्मिं भिक्त्वं अतेणं तेणंति संकइ अहभिक्त्वूणं पूट्योवदिहा जाव णो चेतेज्ञा।

अर्थ :--

साधु या साध्वी गृहस्थके संसर्गवाले मकानमें रहते हुए लघु नीति या बड़ी नीतिसे पीड़ित होकर बाहर जानेके लिये यदि उस मकानका द्वार लोले और कपाट खुलनेकी प्रतीक्षामें बैठा हुआ चोर यदि उस मकानमें प्रवेश कर जाय तो साधुको यह कहना नहीं कल्पता है कि यह चोर घरके अन्दर प्रवेश करता है या नहीं प्रवेश करता है, छिपता है या नहीं छिपता है, बोलता है या नहीं बोलता है, इसने यह चीज चुराई है या नहीं चुराई है, यह चोर है या चोरका परिचारक है, यह हिथ्यार लिया हुआ है या नहीं लिया है, यह मार दालेगा, इसने यह कार्य्य किया है इत्यादि। ऐसा कहनेपर चोरपर आपत्ति आवेगी अथवा कोधित होकर वह चोर साधुको ही मार सकता है और नहीं कहनेपर कदाचित साधुको ही वह गृहस्थ चोर समझ लेवे तो इसमें महान् अनथ हो सकता है। अतः साधु और साध्वीको गृहस्थके संसर्ग वाले मकानमें नहीं रहना चाहिये।

इस पाठमें गृहस्थके मकानमें चोरके प्रवेश करनेपर होने वाले अनर्थके भयसे साधु और साध्वीको गृहस्थके संसगे वाले मकानमें रहना वर्जित किया है कपाट खोलने और बन्द करनेके भयसे नहीं अतः इस पाठका नाम लेकर साधुको अपने निवास स्थान के कपाटको खोलने और वन्द करनेका निषेध करना अज्ञान मूलक समझना चाहिये।

## बोल ६ द्वा समाप्त

(प्रेरक)

भ्रम विध्वंसककार वृहत्कल्प सूत्रका मूखपाठ लिखकर उसकी समालोचना करते हुए लिखते हैं:—

"साध्वीने उघारे वारने रहणो नहीं किवाड़ न हवे तो चिलिमिली बांधीने रहिणो पिण उघाडे वारणे रहिवो न कल्पे तिणरो ए परमार्थ शीलादिक राखवा निमित्ते कीमाड जड़णो पिण शीलादिक कारण विना जड़नो उघाड़नो नहीं। अने साधुने तो उघारे द्वारे हीज रहिवो कल्पे इमि कह्यो" (भ्र० पृ० ४६२)

इसका क्या समाधात ? ( प्ररूपक )

ष्टृहत्कलपसूत्रका मूलपाठ लिखकर इसका समाधान किया जाता है। वह पाठ यह है:—

"नो कप्पइ निग्गंथीणं अवंगुयदुवारए उवस्सए वत्थए एगं पत्थारं आलोकिचा एगं पत्थारं वाहिंकिचा ओहाडिय चिलमिलिया-

#### गंसि एवहणं कप्पइ वत्थए कप्पइ निग्गंथाणं अवंग्रय दुवारए उवस्सए वत्थए ।

( वृहत्कलप सूत्र )

अर्थ :--

खले द्वार वाले सकानमें साध्वीका रहना नहीं कल्पता है परन्तु स्थानाभावके कारण यदि खुलो द्वार वालो उपाश्रयमें साध्वीको रहना पड़े तो बाहर और भीतर चटाई आदिसे दो पढ़ें बांधकर साध्वी उसमें रहै। साधुको खुले द्वार वालो मकानमें रहना कल्पता है।

इस पाठमें कहा है कि "खुले द्वार वाले मकानमें साधुको रहना कल्पता है" इसका ताल्पर्य यह नहीं है कि खुले द्वार वाने मकानमें हो साधु रहे, जिसका द्वार बन्द किया जा सके उस मकानमें न रहे क्योंकि इसी बृहत्करूप सूत्रमें यह पाठ आया है :—

"नो कत्पइ निग्गंथीणं अह आगमणगिहं सिवा, वियडगि-हं सिवा, वंसिमुलंसिवा, रुक्खमूलंसिवा, अभावगासियंसिवा, वत्थए। कत्पइ निग्गंथाणं अह आगमणगिहं सिवा, वियडगिहं सिवा, वंसिमूलंसिवा रुक्खमूलंसिवा, अभावगासियंसिवा वत्थए।

अर्थः ---

जहां पथिक गण आकर उत्तरते हैं, तथा खुलो मकानमें, बांसके वृक्षके नीचे, दूसरे किसी वृक्षके नीचे, कुछ खुलो और कुछ दके मकानमें, साध्वीको रहना नहीं कल्पता है, परन्तु साधुको रहना कल्पता है।

इस पाठमें जहां पिथक लोग उतरते हैं, तथा बांसके नीचे, वृक्षके नीचे, कुछ खुले और कुछ ढके मकानमें साधुको रहना करपनीय कहा है इसका आशय जैसे यह नहीं है कि "जहां पिथक लोग उतरते हैं और बांसके नीचे, बृक्षके नीचे और कुछ ढके और कुछ खुले मकानमें ही साधु रहे अन्यत्र न रहे" उसी तरह पूर्व पाठका भी यह आशय नहीं है कि खुले द्वार वाले मकानमें ही साधु रहे अन्यत्र न रहे। अतः वृहत्कलप सूत्रका नाम लेकर खुले किवाड़ वाले मकानमें ही साधुको रहनेका कल्प बताना मिथ्या है।

यदि कोई दुराग्रही पूर्व पाठका यही आशय बतावे कि "साधुको खुळे द्वार वाले मकानमें ही रहना कल्पता है वन्द द्वार वाले मकानमें रहना नहीं कल्पता" तो उसके हिसाबसे दूसरे पाठका भी यही आशय होना चाहिये कि "जहां पथिक छोग आकर उतरते हैं और वांसके नीचे वृक्षके नीचे तथा कुछ खुले और कुछ ढके मकानमें ही साधु को रहना चाहिये अन्यत्र नहीं रहना चाहिये" फिर वे लोग, जहां पथिक आकर नहीं उतरते हैं ऐसे मकानमें क्यों रहते हैं ? तथा वांसके नीचे और वृक्षके नीचे तथा कुछ

ढके और दुछ खुढे मकानमें ही वे क्यों नहीं रहते ? अन्यत्र क्यों रहते हैं ? तथा साधु को अटवीमें, विकट देशमें विचरना कल्पनीय कहा है फिर तेरह पन्थी साधु, अंटवीमें और विकट देशमें ही सदा क्यों नहीं विचरते हैं वे प्रामादिकोंमें क्यों आते हैं ? यदि कहो कि यह बात एकान्त नहीं है, इसिछिये साधु यदि अटवी और विकट देशोंसे अति-रिक्त स्थानमें विचरे तो भी कोई क्षति नहीं है तो उसी तरह सरछ बुद्धिसे यह भी समझो कि खुछे द्वार वाले मकानमें रहना साधुके' छिये एकान्तरूपसे नहीं कहा है अतः वह बन्द द्वारवाले मकानमें रहे तो भी कोई क्षति नहीं है वास्तवमें साध्वीकी अपेक्षांसे यह साधुमें विशेषता बतलाई गई है कि साध्वी खुळे मकानमें नहीं रह सकती है परन्तु साधु रह सकती है। इसका भाव यही है कि साध्वी तो एकपात्र वन्द द्वार वाले मकान में ही उत्तरे और साधु वन्द द्वार वाले और खुळे द्वार वाले दोनों ही प्रकारके मकान में बी उत्तरे और साधु वन्द द्वार वाले और खुळे द्वार वाले दोनों ही प्रकारके मकान में अपनी परिस्थितिके अनुसार उत्तर सकता है। अत: इस पाठका नाम लेकर साधुको कपाट बन्द करने और खोळनेका निषेध करना अज्ञान समझना चाहिये।

कारण दशामें साधुको कपाट खोलने और वन्द करनेका विधान वृहत्करूप सुत्र के चौदहवें और पन्द्रहवें सुत्रके भाष्यमें भी किया है वह यहां लिखा जाता है।

"आह किंतत्कारणं येन द्वारं पिधीयते—

#### पडिणीय तेण सावय उन्मामग गोण साण सुणगादी सीयं दुरद्वियासं दीहा पक्सी च सागरिये.. ( २२६ )

उद्घाटिते द्वारे पत्यनीकः प्रविश्य आह्ननमपद्रावणं वा कुर्व्यात् । स्तेनाः शरीर-स्तेनाः वा प्रविशेयुः एवं श्वापदाः सिंह ब्राध्रादयः उद्प्रामकाः पारदारिकाः गोबलीवर्दाः श्वान प्रायाः तत एतेवा प्रविशेयुः अनात्मवशः क्षिप्तिचित्तादिः द्वारेऽपिहिते सिति मिर्गेच्छेत् । शीतं दुरिधसहं हिमकणानुसक्तं निपतेत् दीर्घाः वा सर्पाः पश्चिणोवा काक कपोत प्रभृतयः प्रविशेयुः सागारिकोवा कश्चित् प्रतिश्रयसुद्घाटद्वारं दृष्ट्वा प्रविश्य शयी त वा विश्रामंवा गृह्णीयात्"

### "एके कम्मि उठाणे चतुरो मासा हवंति उग्घाया अणाहणोय दोसा विराहणा संयमाऽऽयाए,, ( २२७ )

द्वारमस्थगयता मनंतरोक्ता एकैकिस्मिन् प्रस्यनीकप्रवेशादौ स्थाने चत्वारो मासा उद्धाता प्रायश्चित्तं भवति । आज्ञाद्यश्चात्र दोषा विराधनाच संयमात्मविषया भावनीया यदुक्तं चत्वारो मासा उद्घाता इति तदेव तद्वाहुल्य मंगी कृत्य द्रष्टब्यम् अतोऽपवदन्नाह

#### अहि सावय पचित्थसु गुरुगा सेसेसु होति चडलहुगा

#### तणगोले वहु गुरुगा आणाइ विराहणा दुविहा,,

अहिषु रवापदेषु स्तेनेषु चतुर्ग् हरुः । उपधिस्तेनेषु चतुर्लघुकाः आज्ञादयश्च दोषाः । विराधनाच द्विविधा संयमविराधना, आत्मविराधनाच । तत्र संयमविराधना, स्तेनैहपधावपहृते, द्वारेऽपिहिते सत्युपाश्रयं प्रविशत्सूपहते तृणप्रहणमिस्सेवनंवा कुर्वति । सागारिकादयोवा तथायोगोस्करूपा प्रविष्टाः सन्तो निषदनादि कुर्वाणाः बहूनां प्राणजातीयानामुपमई नं कुर्य्युः । आत्मविराधनाच प्रत्यनीकादिषु स्पुटेव । आह ज्ञातमस्माभिद्वरि पिधान कारणं परं कापुनः यतनेति नाद्यापि जानीमः । उच्यते—

#### ''उवयोगं हेहुवरिं काउण वएंत वंग्ररंतेअ पेहा जत्थ न सुज्झह पमज्जिउं तत्थ सारिंति,,

नेत्राहिभिरिन्द्रियो रधस्तादुपरिचोपयोगं कृत्वा द्वारं स्थगयन्तिवा श्राष्ट्रण्व-न्तिवा यत्रचान्धकारे प्रेक्षा चक्षुषा निशिक्षणं नशुद्धचित ततो रक्रोहरणेन दारु दण्ड-केनवा रक्षन्यां प्रमृज्य सारयन्ति द्वारं स्थगयन्तीत्यर्थः । उणलक्ष्मणत्वा दुद्घाटयन्तीत्यर्थः सर्थः—

साधु अपने स्थानके द्वारको क्यों बन्द करता है इसका कारण बताया जाता है—
द्वार खुछा रहने पर रात्रु आदि मकानमें प्रवेश करके मार पीट और उपद्रव
मचा सकता है। चोर, सिंह, व्याघ्र, पारदारिक, गाय, बैंळ और कुरो आदि स्थानकमें
प्रवेश कर सैंकते हैं। पागल साधु मकानसे बाहर निकल सकता है। हिमकणसे मिश्चित
दु:सह शीत घरमें प्रवेश कर सकती है एवं बड़े बड़े सर्ण और काक कपोत आदि पक्षी
उस मकानमें आ सकते हैं, धनसहित कोई गृहस्थ उस मकानमें आकर सो सकता है,
इत्यादि कारणोंसे साधु अपने स्थानकके द्वारको वन्द करते हैं। द्वार खुछा रहने पर
पूर्वोकत शत्रु आदिकोंमेंसे किसी भी एकके प्रवेश करने पर चौमासी अनुद्धात नामक
प्रायश्चित्त आता है और आज्ञाका उल्ज्बन रूप दोष भी होता है, संयमकी भी विराधना
होती है। यहां जो चौमासो अनुद्धात प्रायश्चित्त कहा है वही उसकी बहुछतासे समझना चाहिये खुले द्वार वाले मकानमें सर्ण, जानवर, और चोरके प्रवेश करने पर चतुगुर्क क प्रायश्चित्त आता है। उपिका अपहरण करनेवालेके प्रवेश करने पर चतुगुर्क क प्रायश्चित्त आता है। उपिका अपहरण करनेवालेके प्रवेश करने पर चतु-

चोर यदि उपिषको हुरा होवे अथवा कोई मनुष्य उस स्थानमें प्रवेश करके तृण-प्रहण या अग्नि सेवन करे तथा म्हेच्छके समान कोई मनुष्य आकर वहां बैठ जाय तो संयमकी विराधना होती है। शत्रु आदिके द्वारा आत्म विराधना प्रसिद्ध ही है अतः साधुअपने स्थानकके द्वारको बन्द करते हैं। द्वार बन्द करनेका कारण बता दिया गया अब उसकी जयणा बताई जाती है— नेत्रोंके द्वारा नीचे और ऊपर देख कर साधु कपाट बन्द करते हैं और खोछते हैं। रातके समयमें अन्धकारमें रजोहरण या पूंजनीके द्वारा पूंज कर द्वारको खोछते हैं और बन्द करते हैं यह उक्त गाथाका अर्थ है।

इस भाष्यमें साधुको कारणवश जयणाके साथ कपाट खोलने और बन्द करनेका स्पष्ट विधान किया है। वृहत्कलप सूत्रके मूलपाठमें धान आदिकी राशिसे युक्त तथा ढके हुए घृतपूर्ण घृतादि पात्रोंके सहित मकानमें साधुको एकमास रहनेका कल्प बताया है। जिस मकानमें खुले हुए घृत आदिके पात्र रक्खे हैं उसमें भी स्थान।भाव की हालतमें १—२ दिन रहनेका विधान किया है। ऐसे मकानमें रहाहुआ साधु यदि कपाट बन्द न करे तो चोर और कुत्ते आदिके द्वारा गृहस्थंके घृतादिका विनाश होने पर साधुके लिये महान् अपवादका कार्य्य हो सकता है अत: ऐसे अवसर पर यन्नपूर्वक कपाट खोलना और बन्द करना साधुके लिये कोई अनुचित नहीं है।

(बोल ७ वां) (इति कपटाधिकारः)

