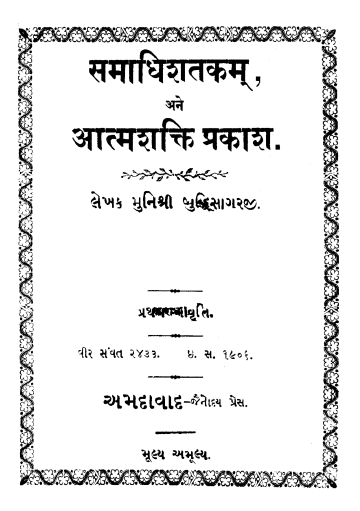


For Private And Personal Use Only



उद्देश.

આ ચતુર્ગતિરૂપ સંસારમાં જીવેા કર્મનાવશથી પુનઃ યુનઃ પરિબ્રમણ કરી અનંત દુઃખ પામે છે; જ્યારે કર્મના નાશ થાય છે, ત્યારે જીવ મુક્તિપદ પ્રાપ્ત કરે છે. અન ત કાળથી લાગેલાં કર્મના નાશ કરવાને શ્રી તીર્થકર મહારા-જાએ બ્યવહાર અને નિશ્ચયનય પૂર્વક આત્મધર્મનુ આ-ચરણ પ્રતિપાદન કર્યું છે; વ્યવહારનયથી શ્રી ચતુર્વિધ સં-ઘના પ્રવાહ સદાકાળ ચાલ્યા કરે છે, અને નિર્ટ્સયનયથી આતમ્ ધર્મમાં પ્રવેશાય છે. દરેક વસ્તુ અનેક ધર્મમય છે. માટે તેનું સ્વરૂપ સાત નયથી અનેકાંતપણે જાણી શકાય છે. સાલનય–સંપ્રભ'ગીનુ' યથાર્થ સ્વરૂપ જાણવાથી એકાંત કદાગ્રહરૂપ મિથ્યાત્વનાે નાશ થાય છે, પ્રભુનાં વચન સાપેક્ષ-પણે વર્તે છે, સાપેક્ષ ખુદ્ધિ થયા વિના તત્ત્વ સ્વરૂપ પ-માત નથી. જે ભવ્યજીવે સાતનયથી તથા સપ્તભંગીથી વસ્તુરૂપ જાષ્યું છે તે યથાર્થ જ્ઞાની જાણુવા. અનેકાંતમત સદાકાળ જગતમાં વિજયવ ત વર્તે છે, હવે સમજવાનું કે અનેકાંતમતનું જ્ઞાન કરીને પણુ સ્વસ્વભાવમાં રમણુતા ક-રવી, સ્વસ્વભાવમાં રમણતા કરવાનું મુખ્ય કારણું અધ્યા-ત્મજ્ઞાન છે; અધ્યાત્મજ્ઞાન વિના ખરી સમાધિ મળતી નથી, માટે અધ્યાત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા અહર્નિશ પ્રયત્ન કરવેા જોઈએ. અધ્યાત્મજ્ઞાનથી અહિરાત્મભાવ છૂટે છે અને **ગ્ગાત્મા પાે**તાના સ્વરૂ**પા**ભિમુખ પ્રવૃત્તિ કરે છે. અધ્યાત્મ-

## ( ४ )

જ્ઞાનથી અંતર શુદ્ધિ અને છે, જે એકાન્ત વ્યવહારમાં રા ચીમાચીને અધ્યાત્મજ્ઞાનના તિરસ્કાર કરે છે તે પણ ભૂલ કરે છે. તેમ જે અધ્યાત્મજ્ઞાનના ઉપર ઉપરના રાગથી અ ધ્યાત્મી બની જઇ ઉચિત ક્રિયા અનુષ્ઠાનના ત્યાગ કરે છે તે જીવે પણ ભુલ કરે છે. ज्ञान कियाभ्यां माक्षः ગાન અને ક્રિયા એ બેથી માક્ષની પ્રાપ્તિ છે, જ્ઞાન વિનાની ક્રિયા ઇ-ચ્છીત લાભ આપનારી નથી, અને ક્રિયા વિનાનું જ્ઞાન પણ ઇચ્છિત લાભ આપી શકતું નથી, જ્ઞાન અને કિયા એ એનું સેવન કરવું જોઇએ. વ્યવહાર માર્ગનું સેવન ક-રવો ચાેગ્ય છે, પ્રથમથીજ કંઇ અધ્યાત્મજ્ઞાની બની જવાતું નથી. શ્રી યશાવિજયજી ઉપાધ્યાયજીએ વ્યવહાર અને નિ-શ્ચયનય ગર્ભિત ઘણા ગ્રંથે બનાવ્યા છે. સમાધિશતક ના મના આ ગ્રંથ પણુ તેમના બનાવેલા છે; મૂળ સમાધિ-રાતક એક સંસ્કૃત્ત ભાષામાં ગ્રંથ છે. તે ઉપરેથી કેટલાક સુધારા વધારા કરી બાળજીવાને બાધ પાતિ અર્થ ભાષામાં ર્ચ્ચો **છે.** શ્રીમદ્દ યશેવિજયજી ઉપાધ્યાય સંવત્ ૧૭૪૦ ની સાલ લગભગમાં વિદ્યમાન હતા, તેઓએ બાર વર્ષ પર્ય ત કાશીના મઠમાં રહી વિદ્યાભ્યાસ કર્યો હતા. તેઓ શ્રી ન્યાયશાસ્ત્રમાં મહા સમર્થ વિદ્રાન હતા, એમ તેમના ગ્ર'શાથી માલુમ પડે છે. તેમણે શત ગ્ર'થાની રચના કરી છે, તેઓ શ્રીના વિહાર સુરત, રાંદેર, ભરૂચ, નીકાેરા, વ ડોદરા, પાદરા, કાવી, ગ'ધાર, ખંભાત, અમદાવાદ, પાટણ, સ ખેશ્વર, મારવાડ, વિગેરે ઠેકાણે થયે৷ હતા, એમ અનુ-

## ( ५)

માનથી સિદ્ધ થાય છે; શ્રી યશેાવિજયજી ઉપાધ્યાય મહા ધર્મ ધુરંધર સમર્થ જ્ઞાની હતા, એમ તેમના ગ્રંથેથથી માલુમ પડે છે. તેમના સમયમાં અધ્યાત્મજ્ઞાની શ્રી આનંદ-ઘનજી મહારાજ વિદ્યમાન હતા. શ્રીઆનંદઘનજીની સ્તુતિરૂપ અષ્ટપતી ઉપા<sup>દ</sup>યાયજીએ રચી છે. શ્રી યશેાવિજયજીના સમયમાં શ્રી વિનયવિજયજી ઉપાધ્યાય તથા જ્ઞાનવિમળસૂરિ, તથા શ્રી સિત્યવિજયજી પન્યાસ તથા ણીજા પણ વિદ્વાન મુની-ધરા હુયાતીમાં હતા; સત્તરમાં સંકામાં જ્ઞાનના મહા ઉ-ઘાત હુતા. શ્રી ઉપાધ્યાયજી મહારાજે વડાદરા પાસેના ડ-ભાઈ ગામમાં દેહાત્સર્ગ કર્યો; ત્યાં ઉપાધ્યાયજીની પાદુકા હાલ પણ છે; તેમના બનાવેલા ગ્રંથાની યાદી કેટલીક નીચે મુજબ છે;---

#### ભાષામાં રચેલા ગ્રંથેા.

(૧) સવાસા ગાથાનું સ્તવન. (૨) દોઢસાં ગાથાનું સ્તવન. (૩) સાડા ત્રણુસે ગાથાનું સ્તવન. (૪-૬) ત્રણુ ચાેવીશીએા. (૭) વિહરમાન તીર્થંકરની વીશી સ્તવન. (૮) સ-મંકીતના સડસંડ ખાલની સંજ્ઞચ. (૯) (૧૦) અઢાર પાપ-સ્થાનકની સંગ્રાય. (૧૧) દ્રવ્યગુણું પર્યાયના રાસ. (૧૨) સ-મતા શતક. (૧૩) સમાધિશતક. (૧૪) ષડ્સ્થાનક ચાપાઈ (૧૫) દિગ્પટ ચાેરાસી ખાલ વિચાર (૧૬) પદ બહાેતેરી (૧૭) જશ વિલાસ (૧૮) અષ્ટપંતી. (૧૯) આવશ્યક સ્તવન. (૨૦) માન એકાદશી સ્તવન. (૨૧) સંસુદ્ર વહાણુ સંવાદ. (૨૨)

#### (5)

જેશલમેર લખેલ પત્ર. (૨૩) અન્ય સઝાય સંગ્રહ. (૨૪) દરામતા સ્તવન. (૨૫) જ્ઞાન સાર ટબેા (કચ્છ કાેડાયમાં તે છે એમ સંભળાય છે. (૨૬) જંખૂ સ્વામીના રાસ. (૨૭) શ્રીપાલના રાસ (ઉત્તરાર્ધ.) (૨૮) તત્ત્વાર્થ આળાવ બાેધ. (૨૯) શક પ્રકરણ.

#### સંસ્કૃત ગ્રાંન્થાે.

(૧) ગુરૂ તત્ત્વ નિર્ણય (૨) પ્રતિમા શતક (૩) અધ્યાત્મ પરીક્ષા. (૪) ખંડન ખાદ્ય. (૫) ભાષા રહસ્ય (૬) ઉપદેશ રહુસ્ય. (૭) બત્રીશ બત્રીશી. (૮) ધર્મ પરીક્ષા. (૯) નયેાપદેશ. (૧૦) સામાચારી. (૧૧) વૈરાગ્ય કલ્પવતા. (૧૨) જ્ઞાનભિંદુ. (૧૩) ન્યાયાલાક. (૧૪) શાસ્ત્ર વાર્તા સમુચ્ચય (૧૫) અધ્યા ત્મમત દલન. (૧૬) મુક્તા શક્તિ. (૧૭) જ્ઞાન સાર. (૧૮) જૈન તર્ક પરિચય. (૨૨) ષાેડશક ઠીકા. (૨૩) ધમં પરીક્ષા. (૨૪) માર્ગ શુદ્ધિ (૨૫) મહાવીર સ્તવન (૨૬) સ્યાદ્વાદ કલ્પલતા. તત્ત્વ?) (૨૭) યતિ લક્ષણ સમુચ્ચય. (૨૮) પ્રમાણ રહસ્ય. (૨૯) આત્મખ્યાતિ (૩૦) અષ્ટકટબાર્થ. (૩૧) વિચારબિન્દુ (૩૨) અધ્યાત્મસાર. (૩૩) ૧૦૮ બાેલ (૩૪) ૧૦૧ બાેલ (૩૫) અનેકાન્ત વ્યવસ્થા (વિધિ પક્ષવાદ) (૩૬) અષ્ટ સહસ્રી ટીકા. આ શિવાય બીજા પણ ગ્રન્થાે છે પણ જે હાલ મળી આવતા નથી. જેવા કે. (૧) છંદ ચુડા મણિ ટીકા. (૨) મંગળવાદ. (૩) વિધિવાદ. (૪) સ્યાદ્રાદવાદ. (૫) લતાદ્રય. (૬) જ્ઞાનાર્ણ્યુવ. (૭) માર્ગ શુદ્ધિ પૂર્વાર્ધ. (૮) સિદ્ધાન્ત તર્ક

પરિષ્કાર. (૯) પાંતજલ કેવલ્યપાદવૃત્તિ. (૧૦) ત્રીસૂત્ર્યાલેાક. તે પૈકીનેા આ શમાધિશતક ગ્રાંથ પણ છે. તે આત્માર્થા જી-વાેને આ ગ્રાંથ બહુ ઉપયાેગી છે. આ ગાંથનાે એકેક દાેધક પણ બહુ ઉપકાર કર્તા છે; શ્રી ઉપાધ્યાયજીની ભાષારૂપવાણી પણ અંતિ ગંભીર છે. તેમના રચેલા દાેધકના ખરા આશ-યતા તેઓ શ્રી વા જ્ઞાની ગીતાર્થ જાણે. તેા પણ તે તેમના દેાધકનું વિવેચન ભક્તિના વશે મારાથી કરવામાં આવ્યું છે. સમાધિશતક મૂળ સંસ્કૃતમાં દિગંખરી છે. તેના શ્લાેકપણ આ ગ્રન્થમાં દાખલ કર્યા છે. તેનાે ઉદ્ધાર વધારા સુધારા સાથે ભાષામાં કરનાર શ્રી ઉપાધ્યાયજીની જેટલી સ્તુતિ ક-રીએ તેટલી આછી છે. સંવત ૧૯૬૨ના વૈશાક વદી ૧૧ના રાજ શેઠ લાલભાઈ દલપતભાઇની માતુશ્રી શેઠાણી ગંગા બેન વિગેરે સંઘના આગ્રહથી અમદાવાદમાં ગુરૂ મહારાજ શ્રી સુખસાગરજી સાથે આવવાનું **થ**યું તેમના વડામાં એક માસ કલ્પ કર્યો, રોઠ લાલભાઈ દલપતભાઈ તથા તેમની માતુશ્રી શેડાણી ગંગાપ્રેન વિગેરેના આગ્રહુ વિન'તિથી અમદાવાદમાં ચામાસું કર્યું. આ પ્રસંગે શેઠ જગાભાઈ દલપતભાઇ ખી, એ, અમારી પાસે તત્ત્વનું વાચન શરૂ કર્યું, સમાધિશતક તેમણે વાંચ્યું. તેમના ભાવથી તથા આગ્રહથી આ સમાધિશતકનું વિવેચન સુશ્રાવક, રોઠ દલપતભાઈ ભગુભાઇના વંડામાં શરૂ કર્યું. ગુરૂ પ્રસાદથી પૂર્ણ કર્યું. યીએ આ સાથે જે આત્મશક્તિ પ્રકાશ નામના

#### ( ( )

ગ્રાથ જોડવામાં આવ્યેા છે, તે પેથાપુરમાં માસકલ્પ કરી રચવામાં આવ્યેા છે. તેમાં માક્ષસાધક બધુઓને પોતાના આત્મામાં વિશ્વાસ રાખી પ્રયત્ન કરવાની પ્રેરણા કરવામાં આવી છે. ત્રાટકના પ્રાથમિક અભ્યાસક્રમ દર્શાવ્યા છે, તાે પણ તે ગ્રાથથી યાગ્ય સાધક ભવ્ય જીવાને કાંઇક લાભ થશે, અને ઉન્નતિ ક્રમે ચઢવામાં કાંઇક અંશે પણ સહાય-ભૂત થશે, એવી આશા રાખવામાં આવે છે.

આ ચાેગ વિદ્યાની ભૂમીકાનું પ્રથમ પગથીયું છે, માટે શુભ વા અશુભ સંયોગેા પ્રાપ્ત થતા અન્તરથી ન્યારા રહી અન્તરાત્મ તત્વનું આલમ્બન કરવું એજ અંતરના ખરા ઉદ્વગાર છે.

દાશી. મણિભાઈ નશુભાઇએ પુક સુધારવામાં સાહાય્ય કરી છે, માટે તેમને પૂર્ણ પેમથી ધમલાભાશિષ્દ દેવામાં આવે છે. આ ગ્રાંથના વિવેચનમાં કાેઇ સ્થળે કર્ત્તાના આ શય વિરૂદ્ધ વિવેચન કરાશું હાેય, તાેતે સંબંધી મિચ્છામિ દુક્કડ દઉં છું. કારણકે છજ્ઞસ્થ મનુષ્યની વિસ્મૃતિ થઇ જાય છે. જ્યાં સંશય પડે ત્યાં વિદ્રાનાને પુછી નિર્ણય ક રવા, સ્યાદ્ધાદ દ્રષ્ટિથી સાપેક્ષપણે જે સત્ય હાેય તેજ સત્ય માનવું તેથી વિરુદ્ધ હાેય તે સંબંધી વાચક સજ્જનાએ પક્ષપાત કરવા નહિ. એજ લેખકની ભલામણ છે. इત્યવં શ્રી: શાન્તિ: શાન્તિ:

માગસરી શદી. ૧૧. ( **સુ. અમદાવાદ**. )

લી. સુનિ સુદ્ધિસાગર.

ॐ नमः सम वशतकम्.

येनात्माऽबुध्यतात्मेव परत्वेनेव चापरम् अक्षयानन्तवोधाय तस्मे सिद्धात्मने नमः ॥ १॥

ભાવાર્થઃ— સકલ કર્મથી રહીત મુક્ત એવા સિધ્ધ ભગવાનને નંમસ્કાર થાએા. જે સિધ્ધ ભગવંતે આત્માને આત્મા રૂપે જાણ્યાે તેમજ જેણે શરીર, મન, વાણી, આદિ પુદ્દગળ ભાવને પર રૂપે જાણ્યાે. આત્માથી અન્ય સર્વ અચેતન છે એમ જેણે જાણી તેનાથી વિરામ પામ્યા, એવ સિધ્ધ ભગવાન અનંત અવિનધ્ધર, જ્ઞાનમય, સદાકાલ વ તે છે, તેમને નમસ્કાર થાએા. કૈવલ્ય જ્ઞાન કહેવાથી, અ નંત દર્શાન, અનંત સુખનું ગ્રહણ થાય છે. કારણ કે, તે જ્ઞાનની સાથે દર્શાન, સુખના અવિનાભાવ છે (નિત્ય સંગાધ છે. )

અત્ર સ્થળે શાંકા થશે કે, ઇષ્ટ દેવ પાંચ પરમેષ્ટિ રૂપ છે, છતાં સિદ્ધને કેમ નમસ્કાર કર્યો, તેના સમાધા-નમાં સમજવું કે–વ્યાખ્યાતા અને ત્રાેતાને, સિધ્ધ સ્વરૂપ પ્રાપ્તિ કરવાની ઇચ્છા છે, માટે સિધ્ધને નમસ્કાર કર્યો છે. સિધ્ધ શખ્દથીજ વળી **અરિહ**ંત આદિનું ગ્રહુણુ થાય છે,

## ( २ )

કારણકે તેમને પણ નયાપેક્ષાએ દેશથી સિધ્ધપણું છે. અત્ર પૂર્વોર્<mark>ધથી માેક્ષાપાય</mark> કહ્યા, અને ઉત્તરાર્ધથી માેક્ષ સ્વરૂપ કહ્યું છે.

> जयंति यस्यावदतोऽपि भारती विभूतयस्तीर्थक्रतोऽप्यनीहितुः । शिवाय धात्रे सुगताय विष्णवे जिनाय तस्मै सकळात्मने नमः ॥ २ ॥

ભાવાર્થ:— પૂર્વોકન સિદ્ધસ્વરૂપ પ્રાપ્તિઅર્થે ઉપદેશ કર્તા સકલ ઇષ્ટ દેવતાની સ્તૃતિ કરે છે-જે ભગવાનની ભા-રતીરૂપ વાણી વિભૂતિ કાંઈ પણ આત્માને બાધ ન કરતી છતા વિજયી વર્તે છે, તે ભારતીની વિભૃતિયા કેવી છે તે કહે છે. અવદતાડપિ એ વિશેષણ દિંગળર આમ્નાયનું છે. કેમકે દિગંબર મતમાં ભગવનની દિવ્ય ધ્વનિ અનવ રરૂપ છે-શ્વેતામ્બર મતમાં ભગવાન અક્ષરરૂપ વાણીથી મુખદ્રારા ઉપદેશ આપ છે; ભગવાન અક્ષરરૂપ વાણીથી ઉપદેશ આપ છે તેના નિર્ણય સિદ્ધાંત ગ્રંથાથી જોઇ લેવા. અવદતાડપિ એ વિશેષણ સહિત વિભૃતિયા જા ણવી, અથવા દ્રદ્ધસમાસ કરતાં, વાણી તથા છત્ર ચામર પ્રાતિહાર્યાદિક વિભૃતિ એમ બેના સમાવેશ ગ્રહી શકાય. નિરીહ એવા ભગવાંત છતાં જેની એવી વિભૃતિ છે. ઇચ્છા

#### (3)

માહુનીય કર્મથી ઉત્પન્ન થાય છે, પ્રભુએ માહુનીય કર્મના નાશ કર્યો છે, તેથી ઇચ્છા રહીત છે, અર્થાત્ તેની કરવાની ઇચ્છા રહીત એવા તીર્થંકર છે. એટલે કે સ'સાર સમુદ્રથી તરવાના તીર્થ જેવું આગમ–( તીર્થ) કરનાર છે.

**શિવાય;**—પરમ કલ્યાણુ સ્વરૂપ છે તેમને **ધાત્રે** એટલે-સકલ લાકના ઉદ્ધાર કરનાર એવા તેમને, સુગતાય, એટલે સમ્યગ્ અનંત ચતુષ્ડયને પ્રાપ્ત થયા છે એવા તેમને જિનાય-એટલે રાગદ્વેષ જીત્યા છે એવા તેમને, વિષ્ણુવે, એટલે સર્વ લોકાલાકના કેવળ જ્ઞાનવડે વ્યાપક અને છે એવા તેમને-સકલ નિર્મલ આત્માઓને નમસ્કાર થાએા.

આ સ્થળે શિવાય ધાત્રે સુગતાય વિષ્ણુવે એ પદથી એમ સૂચવ્યું કે-પૃવેષ્ઠતવ્યુત્પત્તિ દ્રારા સિદ્ધ એવા જીન તેજ શિવ છે. (મહાદેવ છે) તેજ સુગત છે તેજ કેવલગ્રાનથી સર્વ ગ્રેયપદાથોને જાણે છે માટે વિષ્ણુ છે. અને તેજ પેહાના સુણેષને આવિભોવપણે કરવાથી પ્રદ્યા (વિધાતા) જાણવા શિવ એટલે મહાદેવ—( પરમ નિ-મૈલ આત્મા જેના છે તે મહાદેવ જાણવા) કહ્યું છે કે—

#### श्लोक.

# रागद्वेपा महामखौ दुर्जितौ येन निर्जितौ । महादेवं तु तं मन्ये शेषा वे नामधारकाः ॥१॥

# ( ४ )

દુર્જય રાગ દ્વેષરૂપ બે મહામલ છે, તે બેને જેણે જત્યા તે મહાદેવ બાણવા. બાકીના નામ ધારક મહાદેવ બાણવા. ધાત્ર એ પદના કથનથી સમજવાનું કે-જે અજ્ઞાની લોકો દુનીયાના બનાવનાર પ્રદ્યા કહે છે તે પ્રદ્યાનું અત્ર ગ્રહણ કર્યું નથી-સુગતાય એ પદના કથનથી જીન તેજ સુગત છે-પણ અન્ય ક્ષણીક વાદીઓ જેને સુગતમાને છે તે સુગત નહીં વિષ્ણુ એ પદથી સમજવું કે-જિશ્વનેરજ કેવલજ્ઞાનથી વિષ્ણુ જાણવા પણ જે દુનીયામાં અવતાર ધારણ કરે છે તે વિષ્ણુ કે જે રાગદ્વેષ સહિત છે તેનું અત્રગ્રહણ કરવું નહીં, કારણ કે રાગદ્વેષાદિકના અસ્તિત્વથી તે માત્ર ના મના વિષ્ણુ છે. જિન તેજ વિષ્ણુ બાણવા.

હવે આત્મ સ્વરુપપ્રચાજન દર્શાવ છે. अतेन लिङ्गेन यथात्मशक्ति समाहितान्तःकरणेन सम्यक् समीक्ष्य केवल्यसुखस्पृद्दाणां विविक्तमात्मानमथाभिधास्य ॥१॥ ભાવાર્धः— શ્रુતથી, લિંગથી, શક્તિને અનુસરીને સમાહિત હુદયથી, સમ્યગ્ નિરીક્ષા કરીને, કેવલ્ય સુખ સ્પૃહાવંતોને માટે વિવિક્ત આત્મસ્વરૂપ કહીશ.

ઇષ્ટ દેવને નમસ્કાર કર્યાબાદ કર્મમલ રહીત આત્મ સ્વરૂપ કહીશ, શક્તિને અનુસરી યથાશકિત કહું છું⊢તેવા પ્રકારના આત્માની નિર્મલમનથી નિરીક્ષા કરીને કહું છું,

# ( ५ )

નિરીક્ષા શાથી થાય કે એક તો શ્રુતિ એટલે સૂત્ર સિદ્ધાં-તથી. તેમજ લિંગ એટલે હેતુથી⊸તે આ પ્રમાણે આત્મા શરીરાદિકથી ભિન્ન છે. કેમ કે તે ભિન્ન લક્ષણ વાળા છે. જે જેનાથી ભિન્ન લક્ષણવાળું હાય તે તેનાથી ભિન્ન હાય છે, જેમ કે જલથી અગ્નિ ભિન્ન લક્ષણવાળા છે તા જલથી આદ્મા ભિન્ન છે. તેમ આત્મા અને શરીર ભિન્ન લક્ષણા પેત છે. એ લક્ષણ કંઈ અપ્રસિદ્ધ છે એમ નથી. કેમ કે આત્મા ગ્રાનથી ઉપલક્ષિત છે. અને શરીર જડ સ્વભાવ-વાળું છે. એકાથચિત્તથી આવું અનુભવગ્રાન પામીને છેનાં લક્ષણ કહું છું. સકલકર્મમલથી રહીત થતાં જે નિર્મલ શા-રવત સુખ ભાસે છે તે સુખની સ્પૃહા જેમને છે તેવા અ-ધિકારીને આત્મ સ્વરૂપ કહું છું.

श्री यशोविजय उपाध्यायजीक्रत समाधिशतक-दोधक छंदमां छे तेनुं विवेचन. समाधिशतक ।

प्रणमी सरसति भारती प्रणमी जिन जगवंधु केवल आतम वोधको करशुं सरस प्रबंध ॥ १ ॥ केवल आतम वोध हे परमारथ शिवपंथ तोंम जिनर्कु मगनता सोइ भावनिग्रंथ ॥ २ ॥ भोगज्ञान ज्युं वालको बाद्यज्ञानकी दौर तरूणभोग अनुभव जिस्यो मगनभाव कछ और ॥३॥

# ( 💲 )

**વિવેચનઃ**—સરસ્વતિ ભારતીને તથા જગત્ના બધુ એવા જીનેશ્વરને નમસ્કાર કરીને શ્રી યશેાવિજયજી ઉપા-ધ્યાય કહે છે કે–કેવલ જેનાથી આત્મ બાેધ થાય એવે આત્મ જ્ઞાનના સરસ પ્રબાધ રચીશ.

કેવલ આત્મ જ્ઞાનજ પરમાર્થથી મેાક્ષને માર્ગ છે. એવા આત્મ જ્ઞાનમાં જે સુનિને મગ્નતા છે તેજ ભાવનિચાય જાણવા. ચાર નિશ્વેપાએ નિગ્રાયના ચાર ભેઢ છે. ૧ નામનિગ્રાય જેનું નિગ્રાય એવું નામ તે, સ્થાપના નિગ્રાય, કેાઇ પણ વસ્તુમાં નિગ્રાયની સ્થાપના. દ્રવ્ય નિગ્રાય એટલે વ્યવહારે જેતાં નિગ્રાયના વેષ ધા-રણુ કર્યો છે, પણ આત્મજ્ઞાનના સમયગ્રીતીએ જેને ઉપયાેગ નથી તે–પૂર્વોક્ત વેષાદિસહિત આત્મ જ્ઞાનના ઉપયાેગ જે સુનિ વર્તે છે. તે ભાવનિગ્રાથ છે.

આત્મજ્ઞાનની ચાહનાથી અને તેમાં મગ્નતાથી ભાવનિગ્ર થ પણું સાબીત થાય છે. શ્રી આનંદઘનજી મહારાજ કે જે અધ્યાત્મજ્ઞાની હતા તેઓ વાસુપૂજ્યના સ્તવનમાં કહે છે કે.

# आतमज्ञानी श्रमण कहावे, बीजातो द्रव्यलिंगीरे

वस्तुगते जे वस्तुमकाशे आनंदयन मतिसंगीरे. वासुपूज्य. જે શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપના જ્ઞાતા છે તે શ્રમણ કહેલાય છે.

# ( ७ )

नाणेण य मुणी होइ આત્મજ્ઞાનથી સુનિ ભાષ્યુવા. એ શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂવમાં કહ્યું છે-આત્મજ્ઞાનહીન રજોહરણ મુખવસ્ત્રિકા ધારણ કરનાર દ્રવ્યલિંગી જાણવા-ભાવલિંગી પણ તાે સ્વરૂપજ્ઞાનમાં વ્યાપી રહ્યું છે. માટે વસ્તુ જેવી છે તેવી વસ્તુને પ્રકાશે. (પ્રગટ કરે) આત્માથી બાહ્યપદા-થેંગમાં સ્વરૂપ જ્ઞાન નથી. પણ આત્મિકજ્ઞાન તેજ સ્વરૂપ જ્ઞાન જાણવું, આત્મજ્ઞાની આનંદના ઘન જે પરમા-ત્મા તેમાં જેણે પાતાની મતિ સહચારી કરી છે તેવા હાેય છે. તરૂણ પુરૂષ અને તરૂણ સ્ત્રીના હાસ્ય કેલિ, ભાગા-

તરૂષુ પુરૂષ અને લરૂષુ સાના હાત્ય ઢાલ, લાગા-દિકના આનંદનું અનુભવ જ્ઞાન નાના બાળકાને હાેતું નથી. તેવીજ રીતે જે જીવા બાહ્યજ્ઞાનની દારમાં જ્યાં ત્યાં ભ્રાં-તિથી સુખની ખુદ્ધિ ધારણ કરી રહ્યા છે એવા આત્મ-ગ્રાનથી અજ્ઞાની જીવા છે તેમને અધ્યાત્મજ્ઞાનથી થતું સુખ તેની મગ્નતાનું ભાન બીલકુલ લેશમાત્ર પણ થતું નથી. કારણકે-અજ્ઞાની અજ્ઞાનમાં, જેમ શુકર વિષ્ઠામાં આનંદ માને છે તેમ, તે માને છે. હંસજેમ માનસરાવરમાં આનંદ માને છે તેમ, તે માને છે. હંસજેમ માનસરાવરમાં આનંદ માને છે તેમ જ્ઞાની આત્મજ્ઞાનમાં આનંદ માને છે. તાત્પ-યાર્થકે-અજ્ઞાની અધ્યાત્મ સુખના સ્વાદ શી રીતે આસ્વાદે! આત્મજ્ઞાની સલ્ય સુખ ભાેગવે છે-અધ્યાત્મ સુખની બરાબર કાઇ સુખ નથી. શ્રી અધ્યાત્મસારમાં શ્રીયશાવિજ્યજી કહે છે કે---

# ( ( )

# कांताधरसुधास्वादाद्यूनां यज्जायते सुखम् । बिन्दुः पार्श्वे तदध्यात्मशास्त्रस्वादसुखोदधेः ॥

સ્ત્રીના અધરરૂપ અમૃતના સ્વાદથી જીવાન પુરૂષોને જે સુખ ઉપજે છે, તે સુખ તેા અધ્યાત્મ શાસ્ત્રના સ્વાદથી ઉત્પન્ન થતા સુખ સમુદ્ર તેની આગળ એક બિંદુ માત્ર છે. આત્મજ્ઞાનની મગ્નતા કંઈ જીદાજ પ્રકારની છે. એ મગ્ન-ંતાની આગળ સર્વ પ્રકારની ક્ષણીક મગ્નતા તુચ્છ છે. માટે આત્મજ્ઞાન પરમ સુખકારી છે એમ સમજી સર્વ ભવ્યજી-વેાએ તેની પ્રાપ્તિ માટે પ્રયત્ન કરવા જોઇએ, આત્મજ્ઞાન સર્વ સુખ શિરોમણુ છે આત્મજ્ઞાનથી થતી મગ્નતા જેણે જાણી તેણે જાણી છે, વાણીથી કહી શકાતી નથી.

## बाहरन्तः परश्वेति त्रिधाऽत्मा सर्वदेहिषु ॥ उपेयात्तत्र परमं मध्येाप्रायाद् वाहस्त्यजेत् ॥

સર્વ દેહીમાં—અહિરાત્મા, અંતરાત્મા અને પરમા ત્મા એ ત્રણ પ્રકારે આત્મા છે. તેમાં અંતરાત્માથી પરમાત્માની પ્રાપ્તિ કરવી. અને બહિરાત્માનો ત્યાગ કરવેા. જડ વસ્તુમાં આત્મ બુદ્ધિ તે બહિરાત્મા. શરીરમાં આત્મા છે એવી બુદ્ધિ તે અંતરાત્મા, અને નિર્મલ સ્તન ત્રયીશુક્ત**ેતે પરમાત્મા, એ ત્રણ પ્રકારે આત્મા** સર્વ દેહીમાં રહેલા છે. અભવ્ય જીવામાં તા બહિરાત્મા મા-

# ( & )

વનોજ સંભવ છે. ત્યારે પ્રશ્ન કે સર્વ દેહીમાં ત્રિધા આ-ત્મા હાેય તે શી રીતે કહેવાય ? ઉત્તરમાં સમજવું કે-અભગ્યમાં પણ દ્રવ્ય રૂપતાએ ત્રણ પ્રકારના આત્માના સદ્દભાવ ઉપપન્ન છે. અભવ્ય છવામાં આંતરાત્મત્વ અને પરમાત્મત્વ સત્તાએ રહ્યું છે. પણ અલબ્યોમાં આંત-રાત્મત્વ અને પરમાત્મત્વનાે આવિર્ભાવ (પ્રગટ ભાવ) થતાે નથી, તેથી અભગ્ય જીવાે પ**રમાત્મપદ** પામતા નથી અને માેક્ષમાં જતા નથી. અભવ્ય જીવેામાં આવિ-ભોવે સદાકાળ **અહિરાત્મ** પણ છે. કારણકે તેમાં તેવા પ્રકારના સ્વભાવજ કારણ છે. અભવ્ય જીવામાં પંચ જ્ઞાના વરણની ઉપપત્તિ ઘટે છે. **કેવલ જ્ઞાન, કેવલ દર્શન** અને ક્ષાયીક ચારિત્રની સામગ્રી તેઓને પ્રાપ્ત થવાની નથી, માટે તે અભાવ્ય કહેવાય છે-પણ તેઓમાં સત્તાની અપેક્ષાએ ત્રિધાત્મનું અભાવ પણું ઘટતું નથી. અથવા ભવ્ય રાશિની અપેક્ષાથી સર્વ દેહી એમ કહ્યું છે, એમ પણ માની શકાય, અથવા આસન્ન તેથી દ્વર તથા દ્વરતર ભગ્યોમાં તથા અભગ્યોમાં ત્રિધા આતમા કહ્યા ત્યારે ં શ્રી સર્વત્ત જે **પરમાત્મા છે** તેનામાં **અંતરાત્મા અને અહિરાત્મા**ના અભાવથી એ વાત ઘટી નહિ એમ શંકા કરવી તે પણ નકામી છે; કારણ કે ભૂતપત્રાપનન-**ય**ની અપેક્ષાથી તેમનામાં પણ તે આત્માને વિરોધ

आतमज्ञाने मगनजो सो सव पुद्गल खेल इंद्रजाल करि लेखवे मिर्ले नतहँ मन मेल ॥ ४॥ ज्ञान विना व्यवहारको कहा वनावत नाच रत्न कहौको काचकुं अंत काच सो काच ॥ ५॥ राचै साचे ध्यानमें जाचै विषय न कोइ नाचै माचै मुगतिरस आतमज्ञानी सोइ ॥ ६ ॥

યથી તજવેા. પ્રત્યેકનું હુવે પૃથકુ લક્ષણુ કહે છે. श्री यशोविजयजी उपाध्यायक्रुत दोघक छंदमां समा-धिशतक.

નથી. એમ ઘૃતઘટની પેઠે આ વાત સિદ્ધ થાય છે. જે સર્વજ્ઞાવસ્થામાં પરમાત્મા થયા. તે પણ પૂર્વે અંત-રાત્મા અને તે અંતરાત્માની પૂર્વે બહિરાત્મા હતા એમ ઘૃતના ઘટની પેઠે સિદ્ધજ છે. અંતરાત્મત્વનું બ-હિરાત્મત્વ જે તે ભૂતપ્રજ્ઞાપનનયની અપેક્ષાએ તથા અંતરાત્મત્વનું પરમાત્મત્વ જે તે ભાવિ પ્રજ્ઞા ત્યા અંતરાત્મત્વનું પરમાત્માન્મત્વ બે તે ભાવિ પ્રજ્ઞા ત્યાં શાથી શાનું ઉપાદાન કરવું, અને શાના ત્યાંગ ક રવા તે કહે છે. પરમાત્માની પ્રાપ્તિ કરવી. અને બહિ-રાત્માના ત્યાંગ કરવા. પરમાત્માને પામવાના ઉપાય અંતરાત્મા છે. અને બહિરાત્માને સ્યંણ કહે છે.

## ( १० )

## ( ११ )

વિવેચનઃ—જે લગ્ય પુરૂષ, આત્મજ્ઞાનમાં સદા મગ્ન રહે છે તે સર્વ સુવર્ણ, રૂપુ, આભુષણ, આહારાદિક પુદ્દગલ ખેલને ઇંદ્રજાલ સમાન જાણે છે. અને તેનું પુદ્દગલ પદાર્થોમાં ચિત્ત ચાટતું નથી. અને **પુદ્દગલપદાર્થમાં** તેનું મન મળતું નથી. અર્થાત્ તેવા આત્મજ્ઞાની રાગ દ્વેષના પરિણામથી પુદ્દગલપદાર્થોમાં પરિણમતાે નથી. શ્રીજ્ઞાનસા-રજીની ટીકામાં શ્રી દેવચંદ્રજી કહે છે કેઃ—

#### गाथा

## आयासभावनाणी भोइ रमइ विवथ्ध धम्मस्स सो उत्तमो महप्पा अवरे भवसूयरा जीवा ॥ १ ॥

જે આત્મા પોતાના આત્મસ્વભાવના જ્ઞાની તથા આત્મધર્મના ભાગી પાતાના સ્વરૂપમાં રમે છે તે ઉત્તમ મહાત્મા જાણવા-આકી જે પંચે દ્રિયના વિષયમાં રાચી માચી યુદ્દગલ એ ડમાં રાગદ્વેષમાં પરિણુમે છે તે સ સા-રમાં ભુડ ના સમાન જાણવા. અમૃતરસના ભાગીને જેમ વિષ્ઠા રૂચે નહિ તેમ આત્મજ્ઞાનીને પાદ્દગલીક ભાગ રૂચે નહીં, કારણ કે તેમાં સુખ નથી, આત્મજ્ઞાની પાતાના અનંતાગુણ અનંતા ધર્મમાં સદાકાળ રાચી રહે છે.

ન્તાનવિના ક્રક્ત એકલા વેષ ક્રિયાકાંડ વ્યવહારથી મુ-ક્તિની સાધના કરવી તે નાટકસમાન છે. કેાઈ ક્રાચને ૨ત્ન-

#### ( १२ )

માની તેને મસ્તકપર ધારણ કરે, અને રત્નને પગતળે ખુંદેતો પણ અંતે પરીક્ષકની પરીક્ષામાં કાચ તે કાચજ રહેવાના અને રત્નતે રત્નજ જણાવાનું.

કાેઈ માણસ કાચના કટકાને ૨તન બુદ્ધિથી લેઇ મનમાં હર્ષાયમાન થયા, અને તે કાેઈ કામ પ્રસંગે ધનને માટે કાચના કટકાને વેચવા ઝવેરીએા પાસે ગયા, પણ કાેઇએ તેની કિંમત કુટી બદામ જેટલી પણ આપી નહીં, ત્યારે તે અ'તે દુ:ખી થયા; એમ જે કાેઇ મનુખ્ય બાહ્ય ધર્મના વ્યવહારમાં સુકિત માની ફક્ત ક્રિયાકાંડ આદિ ઉપરના વ્યવહારમાં રાચી માચી રહે છે, પણ આતમા શું છે, તે જાણતા નથી તેલલે બાહ્ય વ્યવહારને સુક્તિના માર્ગ કહે અને તેમાં રાચે પણ તેથી તેને સુક્તિની પ્રાપ્તિ થતી નથી. આતમજ્ઞાન તે સ્તનસમાન છે. અને ગ્રાનવિના ફક્ત એકલા ક્રિયાવ્યવહાર તે કાચ સમાન છે. માટે આતમજ્ઞાન તેજ સુક્તિના હેતુ છે એમ સમજી તેની પ્રદ્ધા કરવી-શ્રી યશોવિજ્યજી ઉપાધ્યાય કહે છે કે.—

ज्यांलगे आतम द्रव्यतुं लक्षण नवी जाण्युं तिहांलगे गुण ठाणुं भटुं किम आव्ये ताण्युं—आतम. कष्ट करो संजम धरो गाळो निज देह ज्ञानदत्ताविण जीवने नहीं दुःखनो छेह—आतम.

#### ( 23 )

જયાંસુધી આત્મદ્રવ્યનું લક્ષણુ રૂડી રીતે જાણ્યું નથી અનેકાંતપણું આત્માને રૂડી રીતે જાણ્યો નથી. ત્યાં સુધી રૂડું એવું ગુણુ સ્થાનક તાણ્યું છતું પણુ આવતું નથી. ભલે તમે અનેક પ્રકારનાં કષ્ટ કરાે અને સંજમ ધારણુ કરાે. પાતાની દેહુને ગાળી નાખા પણુ આત્મજ્ઞાનદશાની પ્રાપ્તિ વિના દુઃખનાે નાશ થતાે નથી. શ્રી આનંદઘનજી મહારાજ પણુ કહે છે કે

कोइ कंत कारण काष्ट भक्षण केरेरे मळशुं कंतने धाय ए मेळो नवि कहिंए संभवेरे मेळो ठाम न ठाय-रूषभ ? कोइ पतिरंजन अतिवर्णु तप करेरे पतिरंजन तन ताप ए पतिरंजनमें नवि चित्त धंधेरे रंजन धातु मिलाप-रूषभ २ धत्यादिक्ष्यी समञ्चलु के आत्मज्ञान विना भुक्तिनी प्राप्ति नथी श्री दश वेक्षातीक्षमां पखु क्रह्यु छे के पढमं नाणं तओ दया प्रथम ज्ञान अने पश्चात् दया अर्थात् छव तथा अळवना-ज्ञानविना द्रव्यद्वया तथा सावद्वया पखु थर्ध शक्त्ती नथी. वणी क्रह्यु छे के

श्लेक

## आत्माऽज्ञानभवं द्रुःखमात्मज्ञानेन हन्यते अभ्यस्यंतत्तया तेन येनात्मा चिन्मयो भवेत् ॥ १ ॥

#### ( 28 )

વળી અન્યમતામાં પણ કહ્યું છે કે ज्ञानाग्निः सर्व क-माणि भस्मसात् कुरुतेऽर्जुन ज्ञान३५ અभि सर्व કર્મ'ने બાળા ભસ્મીભૂત કરે છે.

વળી યરોાવિજયજી ઉપાધ્યાય દ્રવ્યગુણ પર્યાયના રાસમાં કહે છે કે----

## बाह्याक्रिया छे बाहिरयोग अंतरक्रिया द्रव्य अनुयोग बाह्यहीन पण ज्ञानविशाल भल्गे कह्यो मुनि उपदेशमाळ ॥१॥ वणी प्रवचन सारोद्धारमां ४ह्युं छे डे—

#### गाथा

#### जो जाणइ अरिहंते दुव्वगुणपज्जवंतेहिं सो जाणइ अप्पाणं मोहो खुळ जाहितस्पलयं ।। १ ।।

જે ભવ્ય દ્રવ્યગુણ અને પર્યાયથી અરિહ તને જાણે છે તે પાતાના આત્માને જાણે છે અને તેનાથી માહના નાશ થાય છે માટે જ્ઞાન વિના માત્ર વ્યવહાર આરિત્રથી મુકિતની પ્રાપ્તિ થતી નથી માટે આત્મજ્ઞાનના ખપ કરવા–

આત્મજ્ઞાનીનું લક્ષણ કહે છે. જે સત્ય એવા ધર્મ ધ્યાન અને શુકલધ્યાનમાં રાચે અને તેમાં માચી રહે (મ-સતા ધારણ કરે) અને પંચે દ્રિયના વિષયાેની યાચના કરે

#### ( १५ )

નહીં ફક્ત માેક્ષમાર્ગમાં માચી રહે. અને તેમાંજ લયલી-નતાથી નાચી રહે. તેજ આત્મજ્ઞાની જાણવા.

#### ॥ दोधक छंद ॥

## बाहिर अंतर परमए आतम परिणति तीन देहादिक आतमभरम वहिरातम बहुदीन ॥ ७ ॥

વિવેચનઃ—અહિરાત્મા, અ'તરાત્મા અને પર-માત્મા એ રીતે આત્તમાની ત્રણુ પરિણુતિ છે, તેમાં પ્ર-થમ દેહ, વાલી, મન વિગેરેમાં જેને આત્મત્વ**ણહિ છે** તે **બહિરાત્મા** જાણવા. અને તેવા **બહિરાત્મ** પ્રાણી પરવસ્તુને પાેતાની માની રાગ દેષના ચાેગે કમાંષ્ટક ગ્રહી અનેક ચાેનિમાં અવતાર ધારણ કરી અનેક પ્રકારનાં તીવ્રદુઃખ પામે છે. વળી જેમ અકરી કસાઈના હાથમાં આવેલી અતિ દીન હાેય છે તેમ આત્સા પણ સિંહસમાન છતાં પરવસ્તુમાં પાતાની યુદ્ધિ ધારણ કરી કર્મ પાંજરામાં પડયેા છતાે અતિ દીન ( ગરીબ ) થઈ ગયે। છે. વળી જેમ દુનીયામાં કાેઇ માણ-સની પાસે ઘન હાેય નહિ. આવા પીવાનું હાેય નહિ, વ-સ્ર પણ મળે નહિ, તે ઠીન કહેવાય છે. તેમ **અહિરા<sub>ત્</sub>મા** પણુ જ્ઞાન દર્શન ચારીત્રરૂપ લક્ષ્મીના અભાવે તેમજ જ્ઞાન-રૂપલાેજનના અભાવે તેમ વળી **સમતા** રૂપ પાણીના અ-ભાવે તેમ વરાગ્યરૂપ વસ્ત્રના અભાવે પુદ્દગલ રૂપ ભીક્ષાને

## ( १९ )

ઈચ્છા પાત્રમાં **ગ્રહણ કરતાે અતિ દુઃખી થઇ ગ**યા છે. વળી જેમ કેાઇ મનુધ્યના શરીરે અનેક પ્રકારના રાગ થ-યા છે, જરા માત્ર પણુ શાંતિ મળતી નથી. સુખે હાય હાય પાકારે છે. સા સગાં વહાલાં પાસે બેઠાં બેઠાં રૂદન કરે છે. પણ કાેઇનાથી હુઃખ લેવાતું નથી. રાેગીમનુષ્ય તે પ્રસ'ગે અતિ દુઃખી હેાય છે; તેવીજરીતે જે અજ્ઞાની જીવે શરીરનેજ આત્મા માની લીધાે છે વા પંચલૃત છે તેજ આત્મા છે એમ માની લીધું છે તે મનુષ્ય મિથ્યાત્વ અ-વિરતિ, કષાય યાેગ આધિ વ્યાધિ ઉપાધિથી મહારાેગી જાણવા. તેના રાગ કાઇનાથી લેવાતા નથી. અંતે તે મરીને **અહિરાત્મા** પ્રાણી નરક વા તિર્યંચ ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને ત્યાં પણ રૌદ્ર દુઃખાે ભાેગવે છે. માટે **અહિરાત્મ** પાણી અહ દીન જાણવા. અહિરાત્મ પ્રાણી પાતાના અજ્ઞાનથી અનેક પ્રકારનાં દુઃખ પામે છે. જેમ કાેઇ આં-<mark>ધળાે પુરૂષ ચાલતાં</mark> ચાલતાં ખાડામાં પડી જાય છે. તેમ કાંટાની વાડમાં પડી જાય છે. વા ક્રૂપમાં પડી જાય છે— તેમ પર વસ્તુ જે શરીર તેજ આતમા છે એમ માન-નાર આંધળા અહિરાત્મા રાગ શાક વિયાગ વેર ઝેરથી દુઃખના પાત્ર અને છે. અને અંતે નરકરૂપ માટા અંધકાર મય ક્રવામાં પડી મહા દુ:ખી અ**ને છે અહિરાત્મ**પહાં મહાદુઃખદાયક છે અને તેના ચાેગે પુનઃ પુનઃ અન તીવશ

#### ( ૧૭ )

ચારાશી લાખ જીવચાેનિમાં **આત્મા** પરિભ્રમણ કરી જન્મ જરા મરણનાં મહાદુઃખ પામે છે. એમ શ્રી સર્વત્ત ભગ-વાન કહે છે.

वाहिरात्माशरीरादौ जातात्मश्रान्तिरान्तरः ॥ चित्तदोपात्मविश्रान्तिः परमात्मातिनिर्मेलुः ॥ ५ ॥ निर्मलुः केवलुः सिद्धो विविक्तः प्रसुरव्ययः परमेष्ठी परात्मेति परमात्मेश्वरो जिनः ॥ ६ ॥

શરીરાદિકમાં આત્મ બ્રાંતિવાળાે **અહિરાત્મા,** ચિત્ત અને રાગાદિકમાં થતી આત્મબ્રાંતિ જેહે દૂર કરીં છે તે અંતરાત્મા, અને અતિનિર્મલ તે પરમાત્મા જાહવા.

શરીર વાણીને મનમાં આત્મ બ્રાંતિ જેને છે તે બહિ-રાત્મા જાણવા, ચિત્ત એટલે વિકલ્પ અને રાગદ્રેષાદિક દોષ અને આત્મા તે શુદ્ધ ચેતના દ્રવ્ય તેમાંથી જેને બ્રાંતિ ગઇ છે તે અંતરાત્મા, અર્થાત્ ચિત્તને ચિત્ત સ્વરૂપે જાણ્યું છે. રાગાદિકને રાગાદિક સ્વરૂપે જાણ્યા છે. અને આત્માને આત્મ સ્વરૂપે જેણે જાણ્યા છે તે અન્તરાત્મા જાણવા, અથવા ધર્માસ્તિકાયાદિક ષડ્ દ્રવ્યને ગુણુ પર્યાયથી સમ્યક સમજી આત્મ દ્રવ્યમાં આમત્બુદ્ધિ ધારણ કરી છે. અને બાધીનાં પંચ અજીવ દ્રવ્યમાં અજીવબ્યુદ્ધિ ધા-રણ કરી છે. તે આંતરાત્મા જાણવા. અને જે અતિનિ

#### ( १८ )

મેલ છે. અશેષ કર્મમલ ક્ષીણજેના થયાછે તે પરમાત્મા જાણવા.

નિર્મલ એટલે કર્મમલ રહીત છે. કેવલ એટલે શ-રીરાદિ સંબંધ રહીત છે, શુદ્ધ એટલે દ્રવ્ય કર્મ અને ભાવ કર્મથી રહીત પરમ વિશુદ્ધ છે. વિવિક્ત એટલે શરીર કર્માદિથી અસ સ્પષ્ટ, પ્રભુ એટલે ઇંદ્રાદિકના સ્વામી છે. અવ્યય એટલે પોતાના સ્વરૂપથી નાશ નહિ થનાર એવા, પરમેશ્રી એટલે ઇંદ્રાદિ વંઘસ્થાને ળીરાજનાર, ઇશ્વર એટલે પર એશ્રી એટલે ઇંદ્રાદિ વંઘસ્થાને ળીરાજનાર, ઇશ્વર એટલે પર એશ્રી એટલે ઇંદ્રાદિ વંઘસ્થાને ળીરાજનાર, ઇશ્વર અટલે પર એશ્રી એટલે સ્પરાત્મા એટલે સાંસારી જીવાથી જેના ઉત્પુષ્ટ આત્મા છે. જિન એટલે રાગ દ્વેષને જીતનાર ઇત્યાદિ અનેક નામ ધારક પરામાત્મા છે.

चित्तदेष आतमभरम अंतर आतम खेळ आंतनिर्घल परमातमा नाहि कर्म को भेल ॥ ८ ॥

ચિત્ત તેમજ રાગાદિકમાંથી આત્મ જીમ જેને નાશ થયે છે તે આંતરાત્મા જાણવા. શરીરથી બિન્ન આત્મા અસંખ્ય પ્રદેશી, અરૂપી, અનામી, અન'તઘર્મી, જાણી તું તેમાં રમણતા કર, આત્મા તેજ તું છે. આ દેખાતું શરીર તું નથી અને તે તારૂ નથી. તું એનાથી ભિન્ન ચેલના લક્ષણવાળા છે, આમ જેની છુદ્ધિ થઇ છે તે ભેદત્તાની

## ( १८ )

જાણવા. જેમ હુંસ દૂધ અને પાણી લેગાં મળી ગયાં હાેય છે તેને પાતાની ચાંચથી જુદાં કરે છે, તેમ દૂધ અને પાણીની પેઠે મળી ગએલ પુદ્દગલ અને આત્માને લેદ-ગ્રાની લિજ્ઞ પાંડે છે. અને પાતાના સ્વરૂપમાં આનંદ મા-નતો ત્યાં ખેલે છે, પરમાત્મા તેા અતિનિર્મલ છે, તેમ-નામાં કર્મ મેલ નથી તેરમા ગુણસ્થાન કે રહ્યા છે અને જેમણે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માંહુનીય, અને અંત-રાય એ ચાર ઘાવીયાં કર્મ લય કર્યા છે એ પણ પરમાત્મા કહેવાય છે, તેમ જે અષ્ટર્માના ક્ષય કર્યા છે એ પણ પરમાત્મા પહોંચ્યા છે તે પરમાત્મા કહેવાય છે, સમલિરૂઢ નથની અપેક્ષાએ ત્રયોદશમ ગુણસ્થાનકવર્તી પરમાત્મા કહેવા ય છે અને એવ બ્લનથની અપેક્ષાએ સિદ્ધિ સાધમાં પ્રાપ્ત થયા તે પરમાત્મા કહેવાય છે.

શ્રી આનંદઘનજી મહારાજ પણ સુમતિનાથના સ્ત વનમાં કહે છે કે—

ज्ञानानंदे हो पुरणपावनो वरजित सकलउपाधि खुज्ञानी अतिंद्रियगुणगणमणिआगरु इम परमा— तमसाथ मुज्ञानी सुमति—— ॥ ४ ॥ बहिरातयतज अंतरआतमा रूप थइ थिरभाव खुज्ञानी परमातमहुं हो आतम भावहुं आतम अदेग दाव खुज्ञानी सुमति ५

भेताने भाने छे।

**વિવેચનઃ**---મનુષ્યનું શરીર દેખીને અહિરાત્મા પેક

ભાવાર્થ-ઇન્દ્રિય દારથી બાહ્ય એવા પદાર્થના ગ્ર હણ પ્રતિ સ્કરણા પામવાથી જે બહિરાત્મા આત્મનાન પ રાડ્ મુખ થઇ એમજ જાણેં છે કે આ દેહ એજ આત્મા છે અને શરીર તેજ હું છું એવી તેને ખુદ્ધિ થાય છે તેથી તે શરીરનેજ આત્માં માને છે.

नरदेहस्थमात्मानमविद्वान् मन्यते नरं ॥

नरदेहादिक देखके आतमज्ञाने हीन

तिर्यञ्चं तिर्यगङ्गस्थं छराङग्स्थं सरं तथा ॥ ८ ॥

इंद्रियबल बहिरातमा अहंकार मन लीन ॥ ९ ॥

તાને મનુષ્ય માને છે, તેમ તિર્યંચ હાય તા તિર્યંચ નહ

ભાવાર્થ-નર એટલે મનુષ્ય તેના દેહમાં રહેલે પાતાને નર માને છે એમ અજ્ઞાની અહિરાત્મા માને છે અને તેવીજ રીતે પશુ દેહમાં હાેય તાે આત્માને પશ માને છે. અને દેવના શરીરમાં હાય તાે પાતાને દેવ માને છે. એમ અજ્ઞાની અહિરાત્મા જેવા શરીરમાં હેાય તેવેલ

स्फूरितः स्वात्मनी देहमात्मत्वेनाध्यवस्यति ॥ ७॥

# ઇત્યાદિ પરમાત્મ સ્વરૂપ (કદયમાં ભાવલું. बाहिरात्मोन्द्रियद्वारे रात्मज्ञानपराङ्मुखः ॥

( २० )

## ( २१ )

કી હેાય તેા પાતાને નારકી માને છે. અને દેવ શરીર પ્રાપ્ત થયું હાેય તાે પાતાને દેવ માને છે. એમ આત્મજ્ઞાને હીન પંચેન્દ્રિયામાં તથા બળમાં, આત્મભાવ ધારણુ કરી અહુંકારથી મનમાં લીન થઈ કર્મ ગ્રહુણુ કરે છે.

#### अलखनिरंजन अकल गति व्यापी रह्यो शरौर

लखे सुज्ञाने आतमा खीर लीन ज्युं नीर ॥ १०॥

વિવેચનઃ અલખ એટલે લક્ષમાં નહિ આવનાર, નિરંજન એટલે કર્મરૂપ અંજનથી રહીત, અને અકલ ગતિ એટલે જેની ગતિ કળી શકાય નહિ, એવેા આત્મા શરીરમાં અસંખ્યાત પ્રદેશથી વ્યાપી રહેલો છે. તે જ્ઞાન વડે ઓળખાય છે. દુધમાં જેમ પાણી મળી રહેલું છે તેમ શરીરમાં આત્મા વ્યાપી રહ્યા છે. એમ કહેવાથી પંચ ભૂ-તના સંધાગથી આત્મા ઉત્પન્ન થાય છે એમ માનનાર ચાર્વાંક વાદીનું ખંડન થયું સમજવું.

## नारकं नारकाङ्गस्थं न स्वयं तत्त्वतस्तथा ॥ अनन्तानन्तधीशक्तिः स्वसंवेद्योऽचलस्थितिः ॥ ९ ॥

ભાવાર્થ નરક યાગ્ય દેહમાં રહ્યા હેાય તા આત્મા હું નારકી છું તેમ માને છે. પણુ પાતાનું યથાર્થ રૂપ તે જાણુતાે નથી, આત્મા કર્મની ઉપાધિ વિના નરાદિક રૂપને પાતાની મેળે લેતાે નથી. તત્વ થકી કર્મની ઉપાધિવાળા

# ( २२ )

આત્મા નથી, માત્ર વ્યવહારમાં તેવાે કહેવાય છે. જીવને મનુષ્યાદિપર્યાય પ્રાપ્ત થયેલા છે. તે કર્માપાધિ કૃત છે. કેમકે કર્મ નિવૃત્તિ થતાં પર્યાય પણ નિવૃત્તિ પામે છે. અર્થાત્ તે તે પર્યાય જીવને વાસ્તવ નથી માટેજ કહેવામાં આવે છે કે આત્મા તાે અન તાન ત શાન શક્તિવાળા છે. અને અન ત વીર્ય શક્તિવાળા છે. એવા છતાં શી રીતે જાણી શકાય ? માટે જણાવે છે કે તે આત્મા સ્વસ વેદ્ય છે. અને તે અચળ સ્થિતિવાળા છે. તેના રૂપના વિનાશ સ લવતા નથી.

### स्वदेहसदृशं दृष्ट्वा परदेहमचेतनम् ॥

परमात्माधिष्ठितं मूढः परत्वेनाध्यवस्यति ॥ १०॥

**વિવેચનઃ**—અહિરાત્મા સ્વદેહના સરખું પારકું શ રીર પણુ જોઇ કર્મ વશથી સ્વીકાર કરેલા અચેતન દેહને પણ અન્ય આત્મા તરીકે સ્વીકારે છે.

આમ કરવાથી પશ્ચાત્ શું કરે છે તે બતાવે છે.

#### स्वपराध्यवसायेन देढेष्वविदितात्मनाम् वर्तते विभ्रमः पुसां पुत्रभार्यादिगोचरः ॥ ११ ॥

**અર્થ<sup>િ</sup>ઃ**—જેએાએ નથી જાણ્યું આત્મ સ્વરૂપ એવા પુરૂષોને સ્વ અને પરની પરિણતિથી, અમુક પુત્ર અમુક સ્ત્રી અમુક મારા આદિ પ્રગટપણુ વિપર્યાસ થાય છે.

## ( २३ )

ભાવાર્થ:— વિબ્રમ એટલે વિપર્યાસ (મિથ્યાજ્ઞાન) તે થાયછે. કેાને થાયછે તો કે જે આત્મસ્વરૂપ નથી જાણતા તેઓને, શાથી થાય છે? કે ઉક્ત એવા સ્વપર અધ્યવસાયથી. કયાં થાય છે? કે દેહમાં. શા પ્રકારના વિબ્રમ થાય છે? કે પુત્ર ભાર્યાદિગાચર, અર્થાત્ આત્માને ઉપકારક નહિ એવાં પુત્ર, દારા, ધન ધાન્યાદિક પાતાનાં છે એવા બ્રમથાય છે. તેમની સ પત્તિમાં સ તાય માને છે.

#### अरि पुत्रादिक कल्पना देहातम अभिमान

निज परतनु संबंध मति ताको होत निदान ॥ ११ ॥

વિવેચન—દેહને વિષે આત્મઅુદ્ધિના અભિમાનથી શત્રુ પુત્ર મિત્ર આદિ કલ્પના થાય છે. આ પારકું અને પાતાનું એવા અધ્યવસાય પુર્કુલ ભાવમાં ઉત્પન્ન કરાવનાર દેહમાં આત્મ બુદ્ધિનું અભિમાન છે.

#### देहादिक आतमभ्रमी कल्पै नीजपर भाव

आतमज्ञानी जग लहे केवल शुद्ध स्वभाव ॥ १२ ॥

વિવેચનઃ—દેહ, વાણી, પ્રાણ અને મનમાં આત્મ-બુદ્ધિના જેને ભ્રમ છે એવા પુરૂષ આ પાતાનું અને આ પારકું છે એમ પુકુલ ભાવમાં કલ્પના કરે છે. પણ જેને આત્મજ્ઞાન થયેલું છે તેવા ભવ્યાત્મા કેવળ આત્મિક શુદ્ધ સ્વભાવને જગત્માં પાતાના માને છે. પુકુલમાં અંહવૃ-

#### ( २४ )

ત્તિનેા ઉદય જ્ઞાનિને થતેા નથી. જ્ઞાની પાેતાના આત્મામાં સ્વબુદ્ધિ ગ્રહુણુ કરે છે.

#### अविद्यासंज्ञितस्तस्मात्संस्कारो जायते दृढः । येन लोकोऽङ्गमेव स्वं पुनरप्यभिमन्यते ॥ १२ ॥

**અર્થ**ઃ—અહિરાત્મામાં અવિદ્યાનેા સ<sup>:</sup>સ્કાર **દઢ થાય** છે અને તેનાથી લાેક જન્માતરમાં પણ શરીરનેજ આત્મા માને છે.

વિવેચન:—તે વિભ્રમ થકી બહિરાત્મામાં આત્મ ભ્રાન્તિ રૂપ વાસના દ્રઢ થાય છે. અને તે અવિદ્યા થકી અજ્ઞાની જન્માન્તરમાં પોતાના શરીરનેજ આત્મરૂપ સ્વી કારે છે, સંસ્કારનું એવું સામર્થ્ય છે કે પરભવમાં પણ તેવાજ પ્રકારની ખુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે. જેમ આજના દિ-વસના કરેલા કાર્યના સંસ્કારો બીજા દીવસે, રાત્રિનું અન્તર છતાં પણ, તેવાજ રૂપ ભાસે છે, તેજ રીતે આ ભવના સં સ્કારો જેવી ખુદ્ધિમાં દ્રઢ થયેલા હાેય છે તેવા પ્રકારના પરભવમાં જન્મ થતાં પ્રગટ થાય છે સમ્યક્ મતિથી સ-મ્યક્ સંસ્કાર અને દુષ્ટ મતિથી દુષ્ટ સંસ્કાર પરભવમાં પ્રાપ્ત થાય છે માટે ભવ્ય પુરૂષોએ આત્મામાંજ આત્મ ખુદ્ધિ ધારણ કરવી અને પુર્કુલમાં અજીવ ખુદ્ધિ ધારણ કરી સ્વસ્વભાવમાં રમવું.

## ( २५ )

## देहे स्वयुद्धिरात्मानं युनत्तयेतेन निश्चयात् । स्वात्मन्येवात्मधीस्तस्माद्वियोजयति देहिनम् ॥ १३ ॥

અર્થઃ----દેહમાં આત્મબુદ્ધિ થવાથી દેહ સાથેજ યાેગ રહે છે. અને આત્મમાં આત્મ બુદ્ધિથી દેહ વિયાેગ થાય છે.

ભાવાર્થ----અનાદિકાળથી બહિરાત્માને દેહમાં આત્મ-ખુદ્ધિની ભ્રાંતિ થાય છે. અને તે આત્માને પરમાન દ નહિ પામવા દેતાં દેહમાંજ બાંધી રાખે છે અર્થાત્ દીર્થ સ'સાર તાપમાં પાડે છે, આત્માને જડ જેવા રાખે છે. જેને આત્મા-માંજ આત્મ બુદ્ધિ છે એવા અત્રારાત્મા પાતે પુદ્દગલના સ'યાગથી મુક્ત થાય છે. અને પરમાત્મારૂપ બને છે.

देहेञ्चात्मधिया जाताः पुत्रभार्यादिकल्पनाः सम्पत्तिमात्मनस्ताभिर्मन्यते हा हतं जगत् ॥ १४ ॥

અર્થઃ—દેહમાં આત્મધી થતાં પુત્ર ભાર્યાદિકની કલ્પનાએા થઇ; અને પાતાની સ'પત્તિ તેથી મનાઇ; હા ઇતિ ખેદે આવી બ્રાંતિથી જગત્ હણાયું.

**વિવેચન**--અજ્ઞાની જીવને દેહમાં આત્મ બુદ્ધિની ભ્રાંતિ થતાં આ મારા પુત્ર, આ મારી પ્રાણુપ્રિયા સ્ત્રી આ મારી માતા આ મારા પિતા, આ મારૂ ઘર આ મારૂ રાજ્ય આ મારૂ ક્ષેત્ર આ મારા બાગ એવી **અહ વૃત્તિની** કલ્પ-

## (ं२९)

નાઓ પ્રાદુર્ભાવ થાય છે.

અનાત્મરૂપ વસ્તુઓથી આત્માને લેશ પણ ઉપગાર નથી. તેમ છતાં અજ્ઞાન યેાગે જેઓ, સ્ત્રી, ધન, પુત્ર લક્ષ્મીને પાતાના માને છે, તેઓ કેવળ ઠગાય છે. હા ! એમ માનનારૂં જગત્ વિનાશ પામ્યું છે અર્થાત્ સ્વસ્વ-રૂપના પરિજ્ઞાન વિના જગત્માત્ર બહિરાત્મ ભાવવાળું થઇ ગયું છે.

## स्वपरविकल्पे वासना होत आविद्यारूप । ताते बहुरि विकल्पमय भरमजाल अन्धकूप ॥ १३ ॥ पुत्रादिककी कल्पना देहातम भ्रमभूल ताकुं जड सम्पति कहे हहा मोह प्रतिकूल ॥ १४ ॥

ભાવાર્થ—સ્વ અને પરના વિકલ્પથી અવિદ્યારૂપ વાસના ઉદ્દભવે છે. અને તેથી બહુ વિકલ્પ થાય છે. અને બહુ વિકલ્પમય ભ્રમ જાલરૂપ અંધ કૂપમાં જે મનુષ્યા પતન પામે છે. તે દુઃખે કરી તેમાંથી બહાર ની-કળી શકે છે, અહા પર વસ્તુના વિકલ્પ સંકલ્પ યાગે આ દેખાતી દુનીયા સમયે સમયે સાત વા આઠ કર્મ ગ્રહણ કરી બંધાય છે, પર વસ્તુ યાગે થતા વિકલ્પ સંકલ્પ તેજ ભ્રમણા જાલ અને તેજ અંધકૂપ જગત્માં મહા દુઃખદા-યક જાણ્વા.

#### ( ২৩ )

જેને જડ વસ્તુ અને ચેતનનું ભિન્ન ભિન્ન લક્ષણે કરી ચથાર્થ જ્ઞાન થયું નથી, તે પુત્રાદિ પ્રત્યક્ષ પાતાનાથી ભિન્ન દેખાતા ભાવેાને પાતાની સંપત્તિરૂપે જાણે છે. અહાે તેવેા પ્રાણી જડ જાણવા અહા કેવી માહની પ્રતિકૂલતા છે એવા પ્રાણીઓ બહિરાત્મ ભાવમાં પાતાનું જીવન નિરર્થક ગાળે છે. અરે સમજવું જોઇએ કે મરતી વખતે કાેઇ વસ્તુ પાતાની સાથે આવતી નથી. છતાં મૂઢ જીવ અજ્ઞાનપણાથી બહિરાત્મ ભાવયાેગે જાણે એ વસ્તુઓ તેજ હું છું એમ દ્રઢ સંસ્કાર ભાવ કલ્પી તેમાંને તેમાં રાચી માચી રહે છે મમતાના યાેગે પર વસ્તુઓને સંપત્તિરૂપે માનતાે અજ્ઞાની જીવ રાગદ્વેષ યાેગે કર્મગ્રહણ કરતાે ભવમાં ભમે છે. તેમાં મમતાજ કારણીભૂત છે. આધ્યાત્મ સારમાં કહ્યું છે કે–

#### व्यामोति महतीं भूमिं वटबीजाद्यथा वटः ॥

#### तथैकममताबीजात्ममंचस्यापि कल्पना ॥ १॥

જેમ એક વડના બીજથી વડ ઘણી ભૂમિને વ્યાપ્ત કરે છે તેમ એક મમતા બીજથી ઘણા પ્રપંચની ક-લ્પના ઉડે છે. વળી કહ્યું છે કે-

#### स्वयं येषां च पोषाय खिद्यते ममतावशः ॥

#### इहामुत्र च ते न स्युस्नाणाय शरणाय वा ॥ १ ॥

મમતા વશ થએલાે પ્રાણી જે પુત્ર સી આદિના પાે-

#### ( २८ )

ષણુને માટે ખેદ પામે છે તેઓ અંતે અહિં તથા પરસ-વમાં દુઃખની વખતે રક્ષણુ માટે અથવા શરણુ માટે થતાં નથી, માટે મમતા ભાવ દૂરકરીને જે યથાર્થ વસ્તુ સ્વરૂપ દેખે છે તેજ દેખતા જાણુવા. કહ્યું છે કે–

भिन्नाः प्रत्येकमात्मानो विभिन्नाः पुद्रला अपि ॥ शून्यसंसर्ग इत्येवं यः पश्यति स पश्यति ॥ १ ॥

**ભાવાર્થ**—પ્રત્યેક આત્મા વ્યક્તિથી ભિન્ન ભિન્ન છે તેમ વર્ણ ગ'ધ રસ સ્પર્શ મય પુદ્દગલાેપણુ ભિન્ન ભિન્ન છે, તેમ તે બેનેા સ'સર્ગ પણુ શૂન્ય છે. એવી રીતે જે દેખે છે તેજ દેખતાે જાણુવાે એમ જે દેખતાે નથી તે અહિરાત્મા જાણુવાે અને એવા અજ્ઞાની પશુ સમાન જાણુવાે.

## मूऌं संसारदुःखस्य देह एवात्मधीस्ततः त्यत्तवैनां प्रविशेदन्तर्बहिरव्याद्यतेन्द्रियः ॥ १५ ॥

**અમથ**ે—દેહમાં આત્મ ખુદ્ધિ રૂપ ભ્રાંતિજ સ<sup>:</sup>સાર દુઃખનું મૂળ છે. બાહ્ય વિષયેામાં નથી પ્રવર્તાવી ઇદ્રિયેા તે જેણે એવા પુરૂષ બહિરાત્મ ખુદ્ધિના ત્યાગ કરી અ<sup>:</sup>ત-રાત્મ ખુદ્ધિ ધારણુ કરે છે.

સંસાર દુઃખનું મૂલ કારણ દેહમાં આત્મ બુદ્ધિની બ્રાંતિ ધારવી તેજ છે માટે તત્ત્વનું સ્વરૂપ સમ્યક્ સમજી આત્મામાંજ આત્મબુદ્ધિ કરવી, જડવસ્તુ તે કદાપિકાળે આત્મ-

## ( २७ )

રૂપે થવાની નથી. માટે તે પાતાની નથી એ નિશ્ચય કરવા. દેહના પંચ પ્રકાર છે. ૧ ઐાદારીક શરીર. ૨ વૈ-ક્રિય શરીર. ૩ આહારક શરીર. ૪ તેજસ શરીર. ૫ કા-ર્મણ શરીર, જે સાત ધાતુથી અનેલું શરીર છે તેને ઐા-કારીક શરીર કહે છે. જે લખ્ધિથી પ્રગટ થાય છે તેને વે-ક્રિય શરીર કહે છે. મનુષ્યાદિને વૈક્રિય લખ્ધિ યાેગે વૈક્રિય શરીરની પ્રાપ્તિ થાય છે દેવતા અને નારકીના જવાને તે ભવ પ્રત્યયીક વૈક્રિય શરીર ઉત્પન્ન છે, દેવતા ભવ પ્રત્ય ચીક શરીરવિના ખીજુ, શરીર ખનાવે છે તેને ઉત્તર વૈક્વિય શરીર કહે છે, આહારને પચાવે તેને તેજસ શરીર કહે છે, અને આડ કર્મથી બનેલા શરીરથી આત્મા સદા ભિન્ન છે. પંચ પ્રકારનાં શરીરા પુદ્દગલ સ્કંધાથી અનેલાં છે, અને પાછાં તે શરીરા સ્થિતિ પૂર્ણથતાં વિખરાઇ જાય છે માટે પુદ્દગલ ૩૫ દેહા કંઇ આત્માનાં નથી, પુદ્દગલ જડ છે અને આત્મા જ્ઞાન ગુણવાળા છે. અન્ને દ્રવ્યનાં લક્ષણ તથા ધર્મ જુદા છે. માટે પરવસ્તુને પરવસ્તુરૂપે નિર્ધારી અને આ-ંમાને આત્મારૂપે નિર્ધારી લબ્ય પ્રાણી સમકિત રત્નની પ્રાપ્તિ કરે છે અને **અંતરાત્મા થઇ પરમાત્મરૂપ સા**-**ધ્યની** સાધના કરે છે.

मत्त्रङ्युन्वेन्द्रियद्वाँरः पतितो विषयेष्वहम् ॥ तान्त्रपद्माहमितिमां पुरा वेद्न तत्त्वतः ॥ १६ ॥

#### ( 30 )

**અર્થઃ**—અંતરાત્મા થએલેા જીવ અલભ્ય લાભ પામી પાતાની અહિરાત્મ વૃત્તિ સંભારીને ખેદ કરે છે.

અહાે મત્ત થઇ ઈન્દ્રિય દ્વારાેથી બાદ્ય વિષયમાં પડેલાે હું પૂર્વે પાેતાને હુંજ આત્માછું એમ તત્ત્વથી જ <mark>ણ</mark>તાે નહતાે.

મત્ત હાેઇ આત્મસ્વરૂપ ભ્રષ્ટ થએલ અને ઇન્દ્રિયદ્વારા વિષયામાં પતિત એવા હું પાતેજ આત્માછું, શરીરાદિતે આત્મા નથી એમ પૂર્વે જાણ્યું નહિ. પૂર્વે અનંતકાળ ગયા પણ હું આત્માછું એવું જાણ્યું નહિ. અહાે કેટલી માેઠી બૂલ થઈ. અંતરાત્સ થતાં પૂર્વની બહિરાત્મ ચેંદાથી આત્મા પશ્ચાતાપ કરે છે. અને પાતાનું સ્વરૂપ એાળખવાથી આ નંદ પામે છે હવે આત્મજ્ઞાનના ઉપાય દર્શાવે છે.

## एवं त्यत्तवा बहिर्वाचं त्यजेदन्तरशेषतः

एवं योगः समासेन श्रदीषः परमात्मनः ॥ २७ ॥

**ભાવાર્થ**—એ પ્રમાણે બાહ્યવાણી ત્યાગી અંતરને પણ અશેષપણે ત્યજે, સંક્ષેપથી પરમાત્મના દીપક સમાન એ ચાેગ છે.

એ પ્રમાણે પુત્ર, સ્ત્રી, ધન, ધાન્ય, કુટુંબ, ભાેગાદિ બાહ્ય વસ્તુના વાચક શખ્દ માત્ર તેને સર્વથા પ્રકારે તજવા, અને તે પછી અંતર વાચાને પણ અશેષપણે તજવી, અર્થા

#### ( ३२ )

ત જેથી અહુંતા સિદ્ધ થાય છે, તે વાચા માત્ર તજવી એટલે હું સુખી હું દુઃખી આ મારૂ, આ તારૂ, ઇત્યાદિ અ તર વાચા પણ તજવી. વાચાના ચાર લેક છે. ૧ પરાવાચાં ષીજી પશ્ય તિવાચા, ત્રીજી મધ્યમાવાચા અને ચાેથી વૈખ-રી વાચ, તેમાં મુખથી જે વાણી બાેલાય છે તે વેખરી વાચા કહેવાય છે તેનેજ બાદ્યવાચા કહે છે અંતરમાં સૂક્ષ્મ ચિંતનરૂપ જે સંકલ્પ ઉઠે છે, તે તથા પશ્યાંતિ અને મધ્યમાને **અંતર્વાચા** કહેવામાં આવે છે. પૂર્વોક્ત આહ્ય અને અંતવોચાને તજવાથી બાહ્ય આંતર ત્યાગરૂપ ચાેગ કહ્યા. તે કરવાથી આત્માની સ્થિરતારૂપ એવો સમાધિ યાેગ થાય કે સંશેપમાં આત્મસ્વરૂપ પ્રકાશક તે ચાેગ જલ્દીથી બને, અત્ર ગ્રાંથકર્તાએ ઉત્તમ સમાધિ યેાગ અતાબ્યેા છે ચિત્તવૃત્તિ નિરાધ લક્ષણ સમાધિનું રહસ્ય પ્રાદુર્ભાવ પામે છે, અંતરવાચાને તજવી તે રાજયેાગનું લક્ષણ છે તેના પણ અન્તરભાવ અત્ર આ શ્લાકના ભાવાર્થમાં થાય છે.

#### यन्मया दृश्यते रूपं तन्न जानाति सर्वथा

जानञ्च दृश्यते ऊपं ततः केन व्रवीम्यहं ॥ १८ ॥

અધ્યઃં—જે રૂપ મારાથી દેખાય છે તેતો મને સ-ર્વથા જાણતું નથી, અને જે જાણે છે તે દ્રશ્ય નથી, ત્યારે ડું કાેની સાથે બાેલું. ઇન્દ્રિયાદિથી પરિછિદ્યમાન શરીરા-ક્રિક જે દ્રશ્ય છે, તેતાે અચેતન છે એટલે ડું તેને જે કરંઈ

#### ( 3२ )

કહું તેને સમજવાનું નથી. અને વાત કરવાના વ્યવહાર તાે જે જાણુ તેની સાથે ઘટે. શરીરાદિક તાે જડ છે તેથી તે કંઈ જાણુતું નથી. અને જાણુનાર તાે આત્મા છે, તે તાે દ્રશ્યમાન નથી અર્થાત્ ઇન્દ્રિયાથી ગ્રાહ્ય નથી. એમ છે ત્યારે હું કાેની સાથે બાેલું આ પ્રમાણે બાહ્યવિકલ્પ ત-જાવી અંતરવિકલ્પ તજવાની ચુક્તિ કરે છે.

#### यत्त्परैः प्रतिपाद्योऽहं यत्परान्प्रतिपादयेत् उन्मत्त चेष्टितं तन्मे यदृहं निर्विकल्पकः ॥ १९ ॥

**અર્થઃ-**્હું જે પરથકી પ્રતિપાદ્ય થાઉછું? અ**ને** હું પારકાઓને પ્રતિપાદન કરૂંછું તે સર્વ મારૂ ઉન્મત્ત ચેષ્ટિત છે કારણુ કે હું તેા નિર્વિકલ્પછું.

વિવેચનઃ — પર એટલે ઉપાધ્ય – ગુરૂઆદિ, તે મને પ્રતિપાદન કરે; અને હું શિષ્યાદિકને પ્રતિપાદન કરવા બે સું છું, તે સર્વ મારી ઉન્મત્ત ચેષ્ટા જાણવી. માહવશથી ઉન્મત્તની પેઠે વિકલ્પ જાલ રૂપ ચેષ્ટિત જાણવું. કારણુ કે, નિર્વિકલ્પ સ્વરૂપ મારૂ આત્માનું છે. વચન વિકલ્પા વટે હું અથ્રાહ્યછું, તાે મારા માટે વચનવિકલ્પ પણ હવે આ ત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત થતાં ખપના નથી.

#### या अममति अब छांडिदौ देखो अंतरदृष्टि॥ मोहदृष्टि जो छोडिये प्रगटे निजगुण सृष्टि॥ १५॥

#### ( 33 )

रूपादिकको देखवो कहन कहावन कूट ।। इन्द्रियजोगादिक बले ए सब ऌटाऌट ।। १६ ।। परपद आतम द्रव्यक्ठं कहन सुनन कछ नाहि ।। चिदानंदघन खेलही निजपद तो निजमांहि ॥ १७ ॥

**વિવેચનઃ**—હે ચેતન ! હવે બ્રાંતિવાળી **ઝુદ્ધિને**ા ત્યાગ કરી અંતર દ્રષ્ટિથી, તારૂ ધન દેખ. હે ચેતન ! અંતરમાં તારી રૂદ્ધિના અક્ષય ખજાના છે, તે માહુ દ્રષ્ટિથી અવરા-યે છે અને તૈથી તે દેખાતાે નથી. માહવાળી દ્રષ્ટિથી જેતાં પરવસ્તુમાંજ તને સદા **અહંવૃત્તિ** પ્રગટે છે, માહુ દ્રષ્ટિથી સવેજગત અંતરદ્રષ્ટિથી શૂન્ય થયું છે, જેમ કાેઇ મનુષ્યે ધંતુરપાન કર્યું હાય તેને જેમ સર્વ વસ્તુઓ પીળી સાેના ( સુવર્ણ ) <sup>જે</sup>લી લાગે છે, તેવીજ રીતે માેહુદ્રષ્ટિથી આ<sub>ડ</sub>માની બાદ્યદશા વર્તી રહી છે. અને તેથી તે અસતુમાં સત્ પણાની બુદ્ધિ ધારણ કરી છે. પણ એ સર્વ બ્રાંતિ છે. જેમ ધંતર ભક્ષકને ધંતરાનું ઘેન ઉતર્યા પછી જેવી વસ્તુએા છે, તેવી દેખાય છે; તેમ માહ્રષ્ટિના ત્યાગથી અંતરદ્રષ્ટિ પ્રગટતાં, આત્માનું યથાર્થ સ્વરૂપ ભાસે છે. માકુદ્રષ્ટિ છેાડી જયારે નિજસ્વરૂપમાં રમણતા કરીએ, ત્યારે આત્માના અ-નંત ગુણુરૂપ સૃષ્ટિના આવિર્ભાવ થાય છે.

રૂપાદિકનું દેખવું, તૈનું કહેવું, કહેવરાવવું, તે સર્વ

#### ( 38 )

ક્રુટ-મિથ્યા છે. ઇન્દ્રિય તથા મન વચન કાયાના અળે કરી પરમાં પ્રવર્તન થાય છે. ઇંદ્રિય અને મન વચન અને કાયાના ચાેગ ખલે, આત્માં પરભાવમાં પેસતાં, આત્માની રૂદ્ધિની લ ટાલ ટ થઈ રહી છે. એટલે, જ્યારે આત્મા સ્વસ્વભાવ મૂકી પરસ્વભાવમાં પેસે છે, ત્યારે રાગ, દ્રેષ, ક્રોધ, નિંદા, અ-જ્ઞાનરૂપ ચાેરા આત્માની રૂદ્ધિ લુંઠે છે. અને આત્માને ક્રીન કરી નાખે છે. પણ જયારે આત્મા સ્વસ્વભાવરૂપ ઘરમાં હાેય છે, ત્યારે, રાગ દ્વેષાદિક ચારાનું કશું આલતું નથી. પણ જરા પણ આત્મ સ્વભાવમાંથી આત્મા પગ દેઈ પર-સ્વભાવ ૩૫ ઘરમાં પેસવા ચાલ્યો કે તુરત ચારા આ-ત્માની જ્ઞાનાદિક રૂદ્ધિ લુંટવા લાગે છે. પંચે દ્રિયની માક-ળાશ, અને મન, વચનને કાયાની પર પ્રવૃત્તિટપ દ્વારથી રાગ દ્રષાદિક ચાેરા ક્ષણે ક્ષણે, લાગ જોઇને આત્મામાં પ્રવેશી આત્મરૂદ્ધિની લુંટાલુંટ કરે છે. તેા પણ આત્માને માહરૂપ મદિરાની બેભાનતાથી કશી ખબર પડતી નથી. અહેા ! કેટલી અજ્ઞાનતા ! ! આત્મા સમજતા નથી કે ં આજસુધી મેં પરિભ્રમણ કર્શું, તે પણ માેહના ચાંગ કર્યું છે. હવે સદ્ગુરૂ સંગતિ પ્રાપ્ત થતાં માહનું સ્વરૂપ જાણ-વામાં આવ્યું; અને નિર્ધાર થયે। કે આત્મા પાતાના શુદ્ધ સ્વભાવરૂપ ઘરમાં નહિ વસવાથી, ઘરની રૂદ્ધિ રાગાદિક ચારા લુંટે છે. પણ સર્વ પુદ્દગલ દરશાના ત્યાંગ કરી, અ

#### ( ३५ )

લખ, અરૂપી, અસંખ્ય પ્રદેશરૂપ, મારા ઘરમાં વસી, પરમાં જરા માત્ર પણુ ઉપયોગ ઢઉં નહિ તેા, રાગાદિક ચારા મારી રૂદ્ધિ લુંટવા બંધ થઇ જાય. આજ ઉપાય સત્ય છે. તે વિના બીજો ઉપાય નથી. શ્રીચાવીસમા તીર્ધ-્કર શ્રી વીર પ્રભુ પણ ધર્મધ્યાન અને શુકલ ધ્યાનથી, પાેતાના સ્વરૂપમાં રમતા હતા. ખાર વર્ષથી અધિક સમય-પર્યત, આ ગમાણે સ્વસ્વભાવરૂપ ઘરમાં વસી, અંદર પેત્રી ગએલા રાગ હેષરૂપ ચેારોને સમૂળગા કાઢી મૂકયા. અને પોતાનું ઘર નિર્મળ કર્યું. ત્યારે સુખી થયા, પણ જ્યાં સુધી જીવ મિથ્યાત્વદ્રશામાં છે, ત્યાં સુધી પાતાની રૂદ્ધિ ની લુંટાલુંટ ચાલ્યા કરે છે; તેની પોતાને માહ દશાથી સમજણ પડતી નથી. જેમ કાેઇ મનુષ્ય ભર નિદ્રામાં સૂતાે હાેય અને તેંના ઘરમાંથી ચારા ખાતર પાડી જાય પણ તેને અબર પડે નહિ, તેમ જ્યાં સુધી અજ્ઞાન અને માેડુથી જીવ પ્રમાદરૂપઉંઘમાં ઉધી ગયેેાછે, ત્યાં સુધી પોતાની રૂદ્ધિ લુંટાય છે તેની તેને સમજણ પડતી નથી. માટે હુવે ચેતન તું જાગ તારૂં સ્વરૂપ અલખ છે; તું પાતે પરમાત્મા છે. તારામાં સર્વ છે, ઉત્કુષ્ટ નિર્મલ આત્મદ્રવ્યને કથવાનું તથા શ્રવણ કરવાનું કંઇ નથી. કારણકે, જ્ઞાન અને આનંદનેા ઘન એવે৷ આત્મા તેતેા પાતાના સ્વરૂષમાંજ છે. અરૂપી, વચનને અગાચર, નિર્વિકલ્પ આત્મા સ્વયં પ્રકાશક છે.તા

## ( 35 )

આત્મા અર્થે વચન વિકલ્પ પણ આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત થતાં ખપના નથી.

#### यदग्राह्यं न ग्रह्णाति ग्रहीतं नापि मुश्चति ॥ जानाति सर्वथा सर्वे तत्स्वसंवेद्यमस्म्यहम् ॥ २० ॥

**અર્થ**:—જે અગ્રાહ્યને ગ્રહતા નથી, અને ગ્રહણ કરે લને મૂકતા નથી, અને સર્વને સર્વથા જાણે છે, તે સ્વસ વેદ્ય હું છું. જે શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપ છે તે અગ્રાહ્ય એવું જે કર્માદય નિમિત્ત ક્રોધ માન માયા લાભાદિ સ્વરૂપ, તેને ગ્રહણ કરતું નથી, અર્થાત્ અગ્રાહ્ય એવા કાેધાદિ સ્વરૂપને શુદ્ધાત્મા સ્વરૂપતાએ ગ્રહણ કરતા નથી અને અનંતજ્ઞાન, દર્શનને ચારિત્ર ગુણમય શુદ્ધાત્મસ્વરૂપ તેના કદાપિ ત્યાગ કરતા નથી, અર્થાત પાતાના જ્ઞાનાદિગ્રિણમાં સદાકાળ રમણ કરે છે; પરવસ્તુમાં જરા માત્રપણ દ્રષ્ટિ દેતા નથી; એવા અને જે જીવ અજીવાદિ તત્વ સ્વરૂપને સમ્યક્ પ્રકારે જાણે છે, અર્થાત્ દ્રબ્ય ગુણ અને પર્યાયથી ધડ્દ્રબ્યને જે જાણે છે તેવા પ્રકારના હું સ્વસંવેદ્ય આત્મા છું.

ग्रहण अयोग्य ग्रहे नहि ग्रह्यो न छंडे जेह ॥ जाणे सर्व स्वभावने स्वपर प्रकाशी तेह ॥ १८ ॥ આને। અર્થ વીશમા શ્લેાકની અંદર સમાઇ જાય છે તાેપણુ કિંચિત્ વિવેચન કરવામાં આવે છે. જેને આત્મ

#### ( 39 )

જ્ઞાન થયું છે, એવેા મુનીશ્વર ગ્રહણ કરવામાં અયેાગ્ય એવી પુદ્દગલ વસ્તુને ગ્રહે નહિ; કારણુ કે, આ આત્માને પુદ્દગલ વસ્તુ ગ્રહુણુ કરવા લાયક નયી, એ પુદ્દગલ વસ્તુને ્રગ્રહણ કરી સંસારમાં પસ્બ્રિમણ કરે છે- કાેઇ વખત દેવ ચાય છે, તેા કાેઇ વખત મનુષ્ય થાય છે, અને તે જીવ પાછે৷ કેાઇ વખત તિર્ચચ થાય છે, અને વળી તે પાછે৷ નારકીપણે ઉત્પન્ન થાય છે. જડ એવું પુદ્દગલ દ્રવ્ય ત્રણે કાલમાં આત્માને હિતકારક નથી. આહાર પણ પુદ્દગલના, તેમ પાન પણ પુદ્ગલનું તેમ પંચપ્રકારનાં શરીર, અને છ પ્રકારની લેશ્યા, આદિસર્વ પુદ્દગલજ જાણવું. જ્ઞાનાવર-્ણીયાદિ આડ કર્મની વર્ગણાએ। પણ પુદ્દગલ વસ્તુજાણવી. એમ પુદ્દગલ પરમાણુઓના સ્ક'ધાને ગ્રહણ કરતા આત્મા અનંતી અનંતીવાર દુઃખ પાત્ર ખન્યો. અનંતસિદ્ધ છવાેએ વમેલી પુદગલ એ ઠને પણ સુખની પિપાસાએ ગ્રહુણ કરતા જડ જેવા બની ગયા. જો કે વર્ણ, ગાંધ, રસ અને સ્પર્શ મય એવું પુદ્દગલ દ્રવ્ય સદાકાળ આત્માથી ભિન્ન છે, તાપણ આત્માં તેમાં સુખની બુદ્ધિ ધારણ કરી છેતરાય છે. જેમ મૃગલાં ઝાંઝવાનાં જલમાં, ખરાજલની બુદ્ધિ ધા-રણ કરી, જલ પીવા દાેડે છે, પણ જયારે પાસે જાય છે, ત્યારે નિરાશ થાય છે; તેમ અજ્ઞાનીજીવ પુદ્ગલ વસ્તુને પાતાની માની, તેનું ગ્રહુણ કરે છે. પણ જયારે મરતી

## ં ( ૩૮ )

વખતે તે પાતાની ચતા નથી, તેમ તેનાથી સુખ મળતું નથી, ત્યારે નિરાશ પામે છે, માટે સમજવાનું કે પુદ્દગલ વસ્તુ ગ્રહુણ કરવા ચાેગ્ય નથી, પાતાનું શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ ગ્રહણ કરવા યાેગ્ય છે. જે અગ્રાહ્યને ગ્રહણ કરતા નથી. અને પાેતાના શુદ્ધ સ્વરૂપનુંજ ગ્રહુણ કરે છે, સાત નય સપ્તભ'ગી નિક્ષેપાથી, તથા ગુણુ પર્યાય સહીત ષડ દ્રવ્યને યથાર્થપણે જાણે છે, તે સ્વપર પ્રકાશી નિર્મલ આત્મજ્ઞાની થાય ત્યારે, **સમકિતીજીવ** જાણવાે. સમકિતીજીવ રાગ-દ્વેષથી પરવસ્તુમાં રાચતે માચતાે નથી, તે અન્તરથી ન્યારે વર્તે છે. જેમ જલમાં ઉત્પન્ન થએલ કમલ જલથી નિર્લેપ રહે છે, તેમ ભગ્યજીવ સમકિતની પ્રાપ્તિ થતાં સંસારમાં પરવસ્તુના સંબંધથી ન્યારાે વર્તે છે, જ્ઞાન ધ્યાનથી પાતાના આત્માને પાયે છે સર્વ સાંસારીક પદાર્થોથી મમતા ત્યાગે છે. પુદ્દગલ વસ્તુમાં થતી ઇષ્ટ અને અનિષ્ટ બુદ્ધિ તેનેહ ત્યાગ કરે છે, એવા સ્વસ વેદ્યજ્ઞાની આત્મા જાણવા.

## उत्पन्नपुरुषभ्रान्तेः स्थाणौ यद्वद्विचेष्टितम् ॥ तद्वन्मे चेष्टितं पूर्व देहादिष्वात्मविभ्रमात् ॥ २१ ॥

અર્થઃ—જેને લાકડાના થાંભલામાં પુરૂષની બ્રાન્તિ ઉત્પન્ન થઇ છે, તે જેવી ચેષ્ટા કરે, તેવીજ રીતે દેહાદિકમાં આત્મ વિભ્રમ થવાથી પૂર્વે મારૂં ચેષ્ટિત હતું.

#### ( 32 )

**વિવેચનઃ**---આત્માનું સ્વરૂપ જાણ્યા પૂર્વે મારૂં કેવું ચૈષ્ટિત હતું તે કહે છે. જેને એક થાંભલાે જોતાં આ પુરૂષ છે એવી બ્રાન્તિ થઇ છે, તે પુરૂષ થાંભલા પ્રતિ જેવી ચેષ્ટા કરે છે, તેવીજ મારી પણ ચેપ્ટા હતી. કાના પ્રતિ હતી? તેા કહે છે કે દેહાદિક પ્રતિ, દેહાદિકમાં આત્માનેા ભ્રમ થવાથી, મારી એવી ચેબ્ટા હુલી. હુવે આત્મજ્ઞાન થયા બાદ, હું એવી ચેષ્ટા કેમ કરૂં? જેમ નાનું આળક લાકડાની પૂ-તળીને પાતાની સ્ત્રી માને છે અને તેના પ્રતિ અનેક પ્ર-કારના હાવ ભાવ કરે છે, તેને પાતાની માને છે, અને પેમ લાવે છે, પૂતળી પડી જાય છે, તાે રૂવે છે, અને મારી વહુ વીંગેરે શખ્દાેથી બાેલાવે છે, તેમજ જેને આત્મજ્ઞાન થયું નથી તે શરીરમાં આત્મબુદ્ધિ ધારણ કરી,શરીરની વૃદ્ધિથી પાતાને વૃદ્ધિ વાળાે માને છે, અને શરીર જાડું થાય ત્યારે પાેતાને જાડા માને છે, શરીર સુકાય ત્યારે પાતાને સુકાયલા માને છે; શરીર રાગી થાય છે, ત્યારે રાગી માને છે. શરીરની પુષ્ટિ અર્થે અનેક પ્રકારના પાપા કરે છે, માંસ મદીરા આવામાં અચકાતાે નથી, અને અનેક પ્રકારના પાપા કરી અન્તે નરક નીગાેદમાં મરીને અવતરે છે, એમ અનાદિ કાળથી આત્મા શરીરનેજ આત્મા માની તેના અર્થે અનેક પ્રકાસ્ના પાપા કરી પાતાના સ્વરૂપથી બ્રષ્ટ થઈ ભવમાં ભટકે છે. આત્મામાં આત્મ ખુદ્ધિ થતાં જણાયું કે અંહેા

#### ( ४० )

મેં આજ સુધી પર વસ્તુને પાતાની માની, બાળ જીવાન વૃદ્ધ શરીર તેજ હું એવું માન્યું; પણ હવે તે પુદ્દગલ વસ્તુ મારી નથી; તો તેના કેમ સંગ કરૂં? તેમાં કેમ રાચું માચું? આવી રીતે આત્મજ્ઞાન થયાથી પર વસ્તુના ત્યાગ ભાવ થાય છે અને બાળકને જેમ પુતળીમાં સ્ત્રી બુદ્ધિ હતી, પણ તે બુદ્ધિ મોટા થતાં ટળે છે, અને તેવા પ્રકા-રના હાવ ભાવ કરતા નથી; તેમ અજ્ઞાની અવસ્થામાં આ-તમા એ શરીરમાં આત્મ બુદ્ધિ ધારણ કરી, અજ્ઞાન ચેષ્ટા કરી. પણ આત્મજ્ઞાન થયા બાદ તેવા પ્રકારની ચેષ્ટા ક-રતો નથી.

#### यथाऽसौ चेछते स्थाणौ निहत्ते पुरुषाग्रहे ॥ तथाचेष्ट्रोऽस्मि देहादौ विनिहत्तात्मविभ्रमः ॥ २२ ॥

અર્થઃ—સ્થાણુમાંથી પુરૂષ ગ્રહ નિવૃત્ત થતાં, સ્થાણુ-પ્રતિ જેવી ચેષ્ટા થાય છે, તેજ પ્રકારની દેહમાંથી આત્મ બુદ્ધિ ભ્રમ નિવૃત્ત થતાં, દેહાદિપ્રતિ મારી ચેષ્ટા થઈ છે.

સ્થાણુને પુરૂષ માનીને તેના પ્રતિ જે ચષ્ટા થતી હુતી,તે જ્યારે સ્થાણુ તે પુરૂષ છે એવી ભ્રાંતિ મઠી ગઈ, ત્યારે જેમ સ્થાણુને સ્થાણુરૂપે જાણુવા પ્રવર્તી, અર્થાત્ પુરૂષગ્રહુથી ઉત્પન્ન થએલી ઉપકાર તથા અપકારરૂપ પ્રવૃત્તિ અટકી; તેજ પ્રમાણુે દેહમાં થતા આત્મ અુદ્ધિના ભ્રમ

#### ( 82 )

નષ્ટ ચવાથી હુપણુ તેવીજ ચેષ્ટાવાળાે થયેા છું. આત્મામાં પુરૂષલિંગ; આદિ કે સંખ્યા નથી.તેનું સ્પષ્ટ કથન કરે છે.

## येनात्मनानुभूयेऽहमात्मनैवात्मनाऽत्मानि ॥ सोऽहं न तन्न सा नासौ नैको न द्वौ न वा बहुः॥ २३॥

<mark>અર્ધ</mark>ઃ—જે આત્માવડેજ આત્મસ્વરૂપમાં અનુભવા<sup>.</sup> ઉછ્છ**ં, તેજ હું આત્મા** છું નાન્યતર નથી, નારી નથી, ંનર નથી, બે નથી, અને હું બહુ નથી.

વિવેચન: —ંજે ચતન્ય સ્વરૂપથી, આત્મામાં સ્વસં-વેદન સ્વભાવવડે, અનુભવાઉ છું, તેજ હું આત્મા છું, હું નપુંસક, સ્ત્રી, કે પુરૂષરૂપે નથી, તેમજ એક, બે કે બહુ પણુ નથી નપુંસકાદિ ધર્મ કર્મ જનિત છે અને હું આ-ત્માતા સ્વભાવે શુદ્ધ કર્મ રહીત નિર્મલ છું, તે તે નપું-સકાદિરૂપે હું કેમ પાતાને માનું અર્થાત્ અન્યમાંસ્વઅુદ્ધિ કેમ ધારણુ કરૂ, બાદ્ય નપુંસકાદિ સ્વરૂપથી હું સદા ન્યારા છું, તા પુરૂષ, સ્ત્રી આદિના અધ્યાસ ધારણુ કરી, હું પુ-રૂષ, હું સ્ત્રી, એમ અહુંવૃત્તિ આજ પર્યંત ધારણુ કરી તે મિથ્યા જાણવી. એમ હુવે નિશ્ચય થયા

## यदभावे सुषुप्तोऽहं यद्भावे व्युत्थितः पुनः ॥ अतीन्द्रियमनिर्देक्ष्यं तत्स्वसंवेद्यमस्म्यहम् ॥ २४ ॥ અर्थः—જેના અભાવે હું સૂતો હતો, અને જેના

#### ( 82)

ભાવે વળી હું જાગેલાે છું, એવાે અતીન્દ્રિય, અનિર્દેશ્ય, સ્વસ વેઘ હું છું.

જે શુદ્ધ સંવેદ્યના અભાવે હું સૂતો હતો, યથાર્થ શુદ્ધ આત્મજ્ઞાન તેના અભાવરૂપ ગાઢનિદ્રામાં લપેટાયલેા હતો, અને જેના ભાવે એટલે જે શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપનેા અનુભવ થતાં વિશેષે કરી જાગેલા છું. હું બાહ્ય ઇન્દ્રિયા વડે અગાચરપણાથી કથન કરવાને અશકય, સ્વસ્વરૂપ સ્પ ર્શજ્ઞાન ગ્રાહ્ય આત્મા છું.

रूपेके भ्रम सीपमें ज्युं जडकरे म्यास ॥ देहातम भ्रमतें भयो त्युं तुज क्रूटम्यास ॥ १९ ॥ मिटे रजत भ्रम सीपमें जन म्वति जिम नाहि ॥ नरमें आतम भ्रम मिटे त्युं देहादिकमांहि ॥ २० ॥ फिरे अवोधे कंठगत चामीकरके न्याय ॥ ज्ञानमकाशै मुगतितुज सहजसिद्ध निरुपाय ॥ २१ ॥ बानमकाशै मुगतितुज सहजसिद्ध निरुपाय ॥ २१ ॥ या विन तुं सूतो सदा योगे भोगे जेणि ॥ रूप अतीन्द्रिय तुं छते कहीशके कहु केणि ॥ २२ ॥ देखे भारवै औकरे ज्ञानी सबहि अचंभ ॥ व्यवहारे व्यवहारसूं निश्चयमें थिरथंभ ॥ २३ ॥

विवेशनः- लेभ डेाध अज्ञानीने शुक्ती इदं रजतम्

## ( 83)

છીપમાં રૂપાને બ્રેમ થવાથી તેને માટે પ્રયાસ કરે છે, પણ તે જેમ ખાેટે છે, તેમ તને દેહમાં આત્મબુદ્ધિ બ્રેમથી કુટ અભ્યાસ થયે છે. પર વસ્તુને પાતાની માન-વી અને તેના યાેગે રાગદ્વેષમાં લપટાઈ, પુનઃપુનઃ કર્મની વર્ગણાઓને ગ્રહણ કરવી, અને પાછી મૂકવી, વળી પાછી ગ્રહણ કરવી, ધન, ધાન્ય, દારાદિક પર વસ્તુ અર્થે અનેક પ્રકારના ઉદ્યાગે કરવા, અને ક્લેશા સહન કરવા, એ સર્વ કૂટ અભ્યાસ બહિરાત્મબુદ્ધિથી હે આત્મા તને થયા છે એમ તું જાણ.

સીપમાં થતી રજતબુદ્ધિને৷ ભ્રમ મટી જતાં, જેમ મનુષ્યેાની પ્રવૃત્તિ સીપ ગ્રહણુ કરવામાં થતી નથી, તેમ દેહાદિમાં થતાે જે આત્મભ્રમ તેનેા નાશ થવાથી દેહાદિ-કમાં પૂર્વે રાગદેષના યાેગે જેવી પ્રવૃત્તિ થતી હતી, તે હવે થતી નથી.

જેમ કાેઈ અજ્ઞાની પાતાના કંડમાં હાર છે, પણ ભ્રમ થવાથી મારા હાર કરતા ફરે છે, પણ ભ્રાંતિ દ્રૂર થવાથી પાતાના કંડમાંજ હાર છે, એમ સત્ય ભાસે છે. એમ અ-જ્ઞાની જીવ પણ દેહાદિ પર વસ્તુમાં, આત્મભ્રાંતિ ધા-રણ કરી, ત્યાં આત્મ તત્ત્વને શાેધે છે. પણ તે ભ્રાંતિ દ્ર્ થવાથી, જ્ઞાન યાેગે પાતાનામાં આત્મસ્વરૂપ ભાસે છે. પા-તાના જ્ઞાનેજ મુક્તિ થાય છે, સહજ સ્વભાવે આત્માનું

#### ( 88 )

પર્યાર્થાર્થિક નચની અપેક્ષાએ સિદ્ધપણું પ્રગટ થાય છે, એમાં બાહ્ય ઉપાયની જરૂર પડતી નથી. સહજ સમાધિ-ભાવે આત્મા પાતાનું સિદ્ધ સ્વરૂપ પ્રકાશે છે.

જે આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ વિના તું ખાદ્ય ચાગમાં અને બાહ્ય વસ્તુના ભાેગમાં સૂતાે હતા; હવે જ્યારે આત્મજ્ઞાન પ્રગટયું ત્યારે સમજાયું કે તું તેા અતીન્દ્રિય છે એટલેસ્પ ર્શેન્દ્રિય, રસને દ્રિય, ઘાણે દ્રિય, ચક્ષુરિ દ્રિય, અને બ્રાતે દ્રિય એ પંચ ઇન્દ્રિયાેથી જણાતાે નથી. અર્થાત્ ત્વચાથી સ્પર્શા-તેા નથી. કારણકે, તું તેા સ્પર્શ રહીત છે. જીભથી તું ગ્રહાતાે નથી. કારણકે, તું તાે પંચ પ્રકારના રસ રહીત છે. તું નાશીકાથી ગ્રહણ થતા નથી; કારણકે, તુંતા ગાંધ રહીત છે, ગાંધ જેનામાં હેાય તેને નાશીકા ગ્રહુણ કરે છે. વળી ચક્ષુ ઇન્દ્રિયરૂપને ગ્રહુણુ કરે છે; અને તું આત્માતા કાળા, નીલા, ઇત્યાદિરૂપથી રહીત છે, તેથી ચક્ષરિન્દ્રિયથી પણ ગ્રહુણ થતા નથી. આતેન્દ્રિય શખ્દનું ગ્રહુણ કરે છે, અને તુ તાે શબ્દ રહીત છે, માટે ઝાેતથી ગ્રહણ ઘતાે નથી. માટે હું ઇન્દ્રિય અગેાચર છું. ફકત જ્ઞાન ગમ્ય હું છું. મારૂ સ્વ-ર્ડપ કથન કરવું અશકય છે, તેા મને વાચા અગેાચરને છું. એમ આત્મજ્ઞાની **અંતરઆત્મા** નિશ્વય કરે છે.

જ્ઞાની દેખે ક'ઇ અને બાેલે ક'ઇ. જ્ઞાનીનું સર્વ કર્તવ્ય

## ( ४५ )

આશ્ચર્ય કારક છે. વ્યવહારમાં શુદ્ધરીતે વર્તે છે, અને તેમજ નિશ્ચયનચે પોતાના શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિર સ્ત'લસમાન, સ્થિર વર્તે છે. શ્રી યશાવિજયજી ઉપાધ્યાય કહે છે. " નિશ્ચય દાષ્ટે चित्त घरीजी; पाले जे व्यवहार. " એથી સર્વસ્વરૂપ સમજવું; વ્યવહાર અને નિશ્ચયનથની ચર્ચા ઘણી છે તેનું સ્વરૂપ સદ્દશુરૂદ્ધારા ધારવું.

## ंक्षीयन्तेऽत्रैव रागाद्यास्तत्त्वतो मां म्वक्यतः ॥ बोधात्मानं ततः कश्चित्र मे ज्ञत्रुने च प्रियः ॥ २५ ॥

અ**થ**ઃ—-જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માને મને તત્ત્વથી જાણુના-રના રાગાદિ અત્રજ ક્ષીણુ થાય છે, પશ્ચાત્ મ્હારે કાેઈ રાત્રુ કે પ્રિય નથી.

અત્રજ એટલે આ જન્મમાંજ. જ્ઞાનસ્વરૂપ સર્વ પર-ભાવથી રહિત એવા નિર્મલ આત્માને જાણુનાર પુરૂષના રાગદેષાદિ દેાષાના નાશ થાય છે. શાથી ક્ષીણુ થાય થાય છે! તા ઉત્તરમાં સમજવું કે આત્માને તત્ત્વથી જાણુવાથી, યથાવત આત્મસ્વરૂપ જાણુવાથી, રાગાદિ ક્ષીણુ થયા; તેથી મહારે કાેઇ શત્રુ કે મિત્ર રહેતા નથી.

## मामपञ्यन्नयं लोको न मे शत्रुर्न च प्रियः ॥ मां प्रपञ्चत्नयं लोको न मे शत्रुर्न च प्रियः ॥ २६ ॥

## ( ४९ )

અર્થ:— મને નહી દેખતો એવો આલેોક મારા શતુ નથી, કે મ્હારા મિત્ર નથી, અને મને દેખતો આલેાક મારા શત્રુ નથી કે મારા મિત્ર નથી. આત્મસ્વરૂપ પ્રતિપન્નછતે, વા અપ્રતિપન્નછતે, આ લાક મારા ઉપર શત્રુ મિત્રભાવને અંગીકાર કરે નહિં; તેમાં આત્મસ્વરૂપ અપ્રતિપન્નછતાં મને નહીં દેખતો એવા લાક મારા શત્રુ કે મિત્ર નથી. અપ્રતિપન્ન છતાં વસ્તુસ્વરૂપમાં, રાગાદિકની ઉત્પત્તિ માનતા અતિ પ્રસંગ આવે, તેમ આત્મસ્વરૂપ પ્રતિપન્ન કર્યા છતાં, પણ લાક મારા શત્રુ કે મિત્ર નથી. કારણ કે આત્મસ્વરૂપની પ્રતિતી થએ છતે રાગાદિકના વિશેને કરી ક્ષય થવાથી, શી રીતે શત્રુ સિત્રભાવ મારે હાેય? હવે અંતરાત્મા બહિરાત્માના ત્યાંગ કરે, પશ્ચાન પરમાત્મ પ્રાપ્તિનો શા ઉપાય તે બનાવે છે.

## त्व क्वेव बहिरात्मानवन्तरात्मव्यवास्थितः ॥ भावयेत्परमात्यानं सर्वसङ्कृत्यवार्ज्ञतम् ॥ २७ ॥

અર્થઃ -- આ પ્રમાણે અડિ્શત્માને તજીને આંતરાત્મા નાં વ્યવસ્થિત થએસાએ સર્વ સંકલ્પ વર્જીત પરપાત્માની પૂર્વોક્રત પ્રકારે ભાવના કરવી; અન્તરાત્મપદ પ્રાપ્ત કરે છતે, અહિરાત્માના ત્યાગ કરી આંતરાત્મા પરમાત્માની ભા-વના કરે. કેવા પ્રકારના પરમાત્મા છે? તાે કહે છે કે સર્વ સંકલ્પ વર્જીત છે, અથવા સર્વ સંકલ્પ વર્જિત થઇ પર-

#### ( ४७ )

માત્માને ભાવે જે જેનું ધ્યાન કરે, તે તેવાે થઇ જાય છે. શ્રી જ્ઞાન વિમળ સૂરિ કહે છે કે '' इलि ममरी संगथी भमरी पद पावे ज्ञानविमल प्रभु आतमा परमानंद पदपावे '' ઇત્યાદિ અર્થ સમજવા.

# सोऽहमित्यात्तसंस्कारस्तस्मिन्भावनया पुनः ॥

तत्रैव दृढसंस्काराल्लभते ह्यात्मनः स्थितिम् ॥ २८ ॥

અર્થ:—તેમાં આત્મભાવનાથી તેજ હું, અને તેજ ટેઢ સંસ્કારથી કરી આત્માની સ્થિતિ આત્મા પામે છે. જેણે અનંત જ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંત ક્ષાયિક ચાસ્ત્રિ, ક્ષાયિક સમકિત ક્ષાયિકભાવે દાનાદિ પંચલખ્ધી અને અષ્ટ ગુણથી પૂર્ણ એવા પરમાત્મા, તેજ હું એવા ટેઢ સંસ્કાર ગ્રહણ કર્યો છે, અને તે ટેઢભાવનાથી પુનઃ પરમાત્માને વિષે જેને એકાગ્રતા થઈ છે, તે આત્માનું સ્વ-રૂપ પામે છે.

जग जाणे उन्मत्तओं ओ जाणे जग अंध ॥ ज्ञानीक्तं जगमे रह्यो यूं नहि कोइ संवंध ॥ २४ ॥ या परछाही ज्ञानकी व्यवहारे जुं कहाइ ॥ निर्विकल्प तुजरूपमें द्विया भावन सहाइ ॥ २५ ॥ यूं वहिरातम छांडिके अंतर आतम होइ ॥ परमातम मति भावीए जहां विकल्प न कोइ ॥ २६ ॥

## ( ४८ )

## सोमें या रढ वासना, परमातम पद हेत ॥ इल्लिका भमरी ध्यानगत जिनमति जिनपद हेत ॥२७॥

વિવેચન: - જગત્ જ્ઞાનીને ઉન્મત્ત જાણે છે, ત્યારે જ્ઞાની જગતને આંધળું જાણે છે, કારણ કે જગત્ના સર્વ જીવ માયાથી કસાયા છે અને પરવસ્તુમાં માયામમતા ધા-રણ કરે છે, અને જ્ઞાનચક્ષુથી રહિત છે, માટે તે અંધ છે એમ જ્ઞાની વિચારે છે. જ્ઞાનીને જગત્માં રહેતાં કાઇની સાથે સંબંધ નથી, જેમ ધાવમાતા પારકા પુત્રને ખવરાવે છે, પીવરાવે છે, રમાડે છે, પણ તેનાથી પાતાનું તે નથી એમ જાણે છે; તેમ જ્ઞાનીપણ ઉદ્ધિકભાવના યેાગે, પરના સંબંધમાં આવે છે, પણ એ થકી અંતરથી ન્યારા વર્તે છે. અને નિશ્રયથી તેને પરપુદ્દગળની સાથે સંબંધ નથી, કાર-ણુકે તે અંતરથી પરપુદ્દગલના સંબંધ રહિત વર્તે છે, અને રાગદ્વેથથી પર વસ્તુમાં લેપાતા નથી.

જે પરછાયા જ્ઞાનની વ્યવહારમાં જેમ કથાય છે, તેમ નિર્વિકલ્પ હે આત્મા ! નિર્વિકલ્પ ત્હારા શુદ્ધ સ્વરૂપમાં બે પ્રકારના લાવ સાહાતા નથી, અર્થાત્ હાતા નથી.

એમ બહિરાત્મ ભાવ ત્યાગીને, અંતરાત્મા થઈ જ્યાં વિકલ્પ સંકલ્પ નથી, એવા પરમાત્માની શુદ્ધમતિથી ભાવના કરવી, તેજ જ્ઞાનદર્શન અને ચારિત્રમય આત્મા હું છું, એવી દૃઢ વાસના પરમાત્મ પદની પ્રાપ્તિ માટે છે.

## ( ४७ )

ઇલિકા અને ભમરીના દૃષ્ટાંતે અત્ર રાગ દ્વેષ રહિત એવી જીન મતિને જીન પદની પ્રાપ્તિને માટે છે.

## मूढात्मा यत्र विश्वस्तस्ततो नान्यद्भयास्पदम् ॥ यतो भीतस्ततो नान्यदभयस्थानमात्मनः ॥ २९ ॥

કરતાં વધારે ભયસ્થાન કેાઇ નથી, અને જેનાથી તે ભય પામ્યા છે, તેના કરતાં અન્ય નિર્ભય સ્થાન આત્માને નથી. મઢાત્મા એટલે અહિરાત્મા, જ્યાં શરીર પુત્ર, કલત્ર, ધન, ધાન્ય, ઘરખાર, હાટ, વખાર, દુકાન વિગેરેમાં વિશ્વાસ કરે છે. એ વસ્તુઓ મારી છે, હું એ વસ્તુઓથી ભિન્ન નથી; એમ અલેદ બુદ્ધિ અશુદ્ધ પરિણામથી ધારણ કરે છે, તેનાથી કાેઈ અન્ય ભયસ્થાન નથી, એટલે તેજ વસ્ત-તેને ભયતું કારણુ છે, અને જે પરમાત્મ સ્વરૂપ તેમાં રમ ણતા, તેની ભાસતા, તેમાં તન્મયતા, તેની એકાગ્રતા, તેમાં લયલિનતા, તે થકી ભય પામેલેા છે પણ તેનાથી બીજાં કાેઈ અભયસ્થાન નથી; અર્થાત અજ્ઞાની જીવ આત્મસ્વરૂ-પમાં પ્રવૃત્તિ કરતાં ભય પામે છે; પણ ખરેખર નિશ્ચિથશી જેતાં, આત્માનું ધ્યાન આત્માનું જ્ઞાન આત્મામાં રમણતા અને આત્મામાં સ્થિરતા કરવાથી અનંત સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને તેજ અભયસ્થાન છે.

#### ( 40 )

भारे भय पद सोइहै जहँ जडकू वीसास ॥ जिनसूं ओ डरतो फिरै सोइ अभयपद तास ॥ २८ ॥ निवेद्वनः—આના અર્થ ઉપરના \*લાેકમાં સમાય છે તેથા વિશેષ વિસ્તાર કર્યો નથી.

सर्वेन्द्रियाणि संयम्य स्तिमितेनान्तरात्मना ॥ यत्क्षणं पश्यतो भाति तत्तत्त्वं परमात्मनः ॥ ३० ॥

અર્થાઃ—સર્વે ઇન્દ્રિયાનું સંયમન કરી, સ્થિરભૂત અંતરાત્માવડે ક્ષણુમાત્ર જેતાં જે જણાય છે, તેજ પરમા ત્માનું તત્ત્વ છે. પાત પાતાના વિષયમાં પ્રવર્તતી અધી ઈ-ન્દ્રિયાને નિરાેધી, અર્થાત્ મૂલમાં કહ્યા પ્રમાણે, સંયમન કરીને તેમજ સ્થિરાત્માથી જેતાં, જે ચિદાન દ સ્વરૂપ પ્રતિ ભાસે છે, તેજ પરમાત્માનું સ્વરૂપ.

इन्द्रियदृत्ति निरोधकरि जो खितु गलितविभाव ॥ देखे अंतरआतमा, सो परमातम भाव ॥ २९ ॥

આના અર્થ ઉપરના <sup>ક</sup>લાેકમાં સમાય છે તેથી વિશેષ વિસ્તાર કયેા નથી, અર્થ સુગમ છે.

यः परात्मा स एवाहं योऽहं स परमस्ततः ॥ अहमेव मयोपास्यो नान्यः कश्चिदिति स्थितिः ॥३१॥ અर्थः—ले परभात्मा तेल હुं, अने ले हुं तेल

#### ( 42 )

પરમાત્મા. એટલે હુંજ જે પરમ એટલે પ્રસિદ્ધ ઉત્કૃષ્ટ આત્મા છે, તેજ હું છું. અને જે સ્વસંવેદન પ્રસિદ્ધ, હું, એ નિશ્ચયનું સ્થાન અંતરાત્માછું. તેજ પરમાત્માના આવા અલેદ છે, એટલે હુંજ મારે પાતાને ઉપાસ્યછું. બીજા કાઈની આરાધનાની મારે જરૂર નથી એવી મારી સ્થિતિ છે.

## प्रच्याव्य विषयेभ्योऽहं मां मयैव मयि स्थितम् ॥ बोधात्मानं प्रपन्नोऽस्मि परमानन्दनिईतम् ॥ ३२ ॥

અર્થઃ—મને પાતાને મારીમેળે વિષયાથી એ ચા આણી, મારામાં રહેલા જ્ઞાનાત્મા જે પરમાન દ નિર્વૃત છે, તેને પ્રપન્નહું છું.

વિવેચનઃ—હું જે દ્રવ્યાર્થિકનય, અને પર્યાયાર્થિકનય-થી, શુદ્ધ તે મારાં આત્માનેજ પ્રાપ્ત છું. તે સ્વરૂપ હું ત્રિકાલમાં અખંડપણે સત્તાએ છું મારા આત્માને **ક્ષચાેપરામચેતના** યાગે, વિષયામાંથી ખેંચી, પાતાના અબાધિત સહજ સ્વ-રૂપમાં પ્રપન્ન છું. હું મારાજ્ઞાન ગુણમય આત્મામાં પરમ આનંદવડે પરિપૂર્ણ છું.

## यो न वेत्ति परं देहादेवमात्मानमव्ययम् ॥ ऌभते न स निर्वाणं तस्वापि परमं तपः ॥ ३३ ॥ ्रअर्थः—्रे आत्माने આ પ્રકારે અવ્યય તથા દેહથી

#### ( ५२ )

પર જાણુતાે નથી, તે જીવ પરમ તપ તુખ્યા છતાં પણુ માક્ષ પામતાે નથી.

વિવેચનઃ--જે દેહથી આત્માને ઉક્ત પ્રકારે ભિન્ન જાણતાે નથી, તથા અવ્યય એટલે ત્રિકાલમાં નાશ ન થાય, એવા જાણતાે નથી, તે બહિરાત્મા મિથ્યાત્વીજીવ માેક્ષ પામી શક્તાે નથી, અનેક પ્રકારનાં ઘાેર તપ તપ્યા છતાં પણ માેક્ષ પામતાે નથી. આત્મજ્ઞાનની દશા ઉત્પન્ન થયા વિના માેક્ષની પ્રાપ્તિ થતી નથી. શ્રી થશાેવિજયજી ઉપાધ્યાય કહે છે કે

कष्ट करो संजम धरो गाळो निज देह ॥

<mark>ज्ञान दशा विण</mark> जीवने, नहीं दुःखनो छेह, आतम ॥१॥ જ્યાં સુધી અપ્ત્મજ્ઞાન થયું નથી, ત્યાં સુધી રાગાદિ દેાષાના ક્ષય થતાે નથી કહ્યું છે કે

#### पद.

सवजन धरम धरम मुख वोले अंतर पडदो न खोले, सब, कोइ गङ्गा जमना झूल्या कोइ भभूते भूल्या कोइ जनोइमां झंखाणा फकीरी लेइ केइ फूल्या. सव० १ मुंड मुंडावे गाडरीयां जग केशने तोडे रंडी माला मणका वैरी पहेरे, नित्य चाले पगदंडी. सव० २ धर्म न वरणे धर्म न मरणे, धर्म न करवत काशी, धर्म न जाति धर्म न भाति धर्म न जङ्गल्यासी. सव० ३

## ( ५३ )

गध्धां खाखमांहि आळोटे, ते पण साचां खाखी निवस्तां पशु पंखी फरेछे, ममता दील्लमां राखी. सब० ४ जबतक अंतर्तत्त्व न खूले, तबतक भवमां झूले बुद्धिसागर आतमधर्मे भ्रांति भ्रमणा भूले. सब० ५ वળી શ્રી યશાવિજય ઉપાધ્યાયજી નીચે મુજબ કહે છે કે જ્ઞાન દશા મહિમા વિષે પદ—

पद.

ज्ञानी ज्ञानमगन रहेरे, रागादिक मल खोय चित्त उदास करणी करेरे, कर्म बंध नहि होय. चेतन० ३ लीन भयो व्यवहारमेंरे, युक्ति न उपजे कोय दीनभयो प्रभुपद जेपेरे, मुक्ति कीहांसु होय. चेतन० ४ प्रभु पूजो समरो पदो, करो विविध व्यवहार मोक्ष सरुपी आतमा, ज्ञानगम्य निरधार. चेतन० ५ ज्ञानकला घटघट वसे, जोग जुगतके पार निज निज कला उद्योत करे, मुगति होय संसार. चेतन० ६ बहुविध किया छेशर्गु, शिवपद लेहे न कोय ज्ञानकला परगाससुं, सहज मोक्ष पद होय. चेतन० ७ धलाहिथी आत्मज्ञानने। महिमा मेाटामां माटा लाखुवेा, मोक्षस्वइथी आत्मा ज्ञानथी जम्य छे, अने ज्ञानथीक तेने। निश्चय थाय छे. अनेक प्रकारना तथ, संयमइथ डियाना

#### ( ५४ )

કલેશથીજ ક્રક્ત કાેઇ સુકિત પામતું નથી; જ્યારે અંતર જ્ઞાનકલાના પ્રકાશ થાય છે, ત્યારે સહેજે સુક્રિતપદ મળે છે.

## देहादिकतें भिन्नमें मोथे न्यारे तेहु ॥ परमातम पथदीपिका शुद्ध भावना एहु. ॥ ३० ॥

વિવેચન:—હું દેહ, વાણી અને મન આદિથી ભિન્ન ત્રણું કાલમાં છું. અને તે મારાથી ન્યારાં છે; આવી સતત શુદ્ધ ભાવના ભાવવી તે પરમાત્મ માર્ગની દીવી છે; જેમ કાઇ અધકારમય સ્થાનમાં થઇ અન્ય સ્થાને જવું હાય તાે દીવીની જરૂર છે, તેના વિના જઇ શકાય નહીં તેમ અત્રે પણ પૂર્વોકત પ્રકારની શુદ્ધ ભાવના વિના, માક્ષમા-ગંમાં ગમન કરી શકાય નહિ; માટે શુદ્ધ ભાવના, અંત-રાત્માની પરમાત્મ સ્થિતિ પ્રગટાવવામાં દીવીના સમાન પ્રકાશ કરી આપે છે, અથવા પરમાત્મપદના રસ્તામાં દીવી સમાન છે એમ અર્થ ગ્રહુણ કરવા.

## किया कष्टभि नहु छहे भेदज्ञान सुखवंत ॥

या बिन बहुविधि तपकरे तोभी नहि भव अंत॥ ३१॥

શરીરથી ભિન્ન આત્માને, જાણી નિશ્ચય કર્યા વિના અનેક પ્રકારની ક્રિયાનાં કષ્ટ સહન કરે, અને અનેક પ્રકા-રનાં તપ કરે, તાે પણ ભવાંત થતાે નથી. શ્રીયશાેવિજયજી ઉપાધ્યાય કહે છે કે:—

#### ( ૫૫ )

## पर परिणति पोतानी माने क्रिया गर्वे घहेलो ॥ बंध मोक्ष कारण न पीछाणे ते मूरखमें पहेलो ॥ ३३ ॥

જે જીવ પર પરિણતિ પાતાની માને છે, એટલે રાગ દ્વેષમાં મુંઝાયા છે, તે આત્માને પુદ્દગલના ભેદ જાણતા નથી. અને સાંસારીક પદાર્થ પાતાના કરી જાણે છે; અને ક્રિયાના ગર્વે એટલે અહુંકારે જે ગાંડા બન્યા છે, પણ બંધ શાથી થાય છે, અને માક્ષ શાથી થાય છે, તે જાણતા નથીજ તે સર્વ મૂર્ખમાં પ્રથમ મૂર્ખ જાણવા. અર્થાત્ બ-હિરાત્મા બાહ્ય ક્રિયા, અને તપથી મુક્તિપદ પ્રાપ્ત કરતા નથી, માટે આત્મજ્ઞાન કરવું. અને યથાર્થ પદાર્થના, બાધ શુરૂગમથી લેવા એજ હિતશિક્ષા છે,

अभिानिवेश पुद्गलविषय ज्ञानीकूं कहे होत ॥ गुणकोभी मद मिट गयो, प्रगट सहज उद्योत ॥ ३२ ॥ धर्म क्षमादिकभी मिटें प्रगटत धर्म संन्यास ॥ तौ कल्पित भव भावमें कयूं नहि होत उदास ॥ ३३ ॥

વિવેચન—આત્મજ્ઞાનીને પુદ્દગલ સંબંધી અભિ નિવેશ શી રીતે હેાય ! જે આત્મજ્ઞાનીને હું જ્ઞાની અને હુ વિદ્રાન છું, હું ધ્યાની છું, એવા પ્રત્યયપણ મટી ગયા છે, તાે તેવા આત્મજ્ઞાનીને પરમાં અભિનેવશભાવ કદાપિ હાેય નહિ; પાતાના ગુણનાે અહુંકાર કરે તાે પણ તે પરિ-

#### ( 45 )

ગ્રહી જાણવા. શ્રી યશાેવિજયજી ઉપાધ્યાયે પરિગ્રહની સ-ઝાયમાં કહ્યું છે કે—

ज्ञान ध्यान हयगयवरे तप जप श्रुत परतंत सऌणे. छोडे सम प्रसुता लहे मुनिपण परिग्रहवंत सऌणे, परिग्रह ममता परिहरो ॥

ત્રાન, ધ્યાન, તપ, જપ, શ્રુતનાે અહુંકાર મનમાં સુનિ રાખે તાે તે પણુ પરિગ્રહી છે. અને જ્યારે તેના ત્યાગ કરે ત્યારે **સમપ્રભુતાની** પ્રાપ્તિ થાય છે, જ્ઞાનીને પર-વસ્તુમાં અહુંવૃત્તિ ઉત્પન્ન થતી નથી, આત્મજ્ઞાનરૂપ સૂ-ર્યની આગળ અહુંવૃત્તિરૂપ અધકાર ટકી શકતું નથી. જેને સહુજ આત્મિક સ્વરૂપનાે ઉદ્યોત હુદ્દયમાં પ્રગટયા છે, એવા સુનિવરા નિર્વાણ સુખનાે અનુભવ ક્ષણે ક્ષણે ભાેગવે છે.

ક્ષાચિકભાવે આત્મધર્મ પ્રગટ થતાં ક્ષમાદિક બાહ્ય ધર્મ પણ પોતાની મેળે શમી જાય છે, તેા કલ્પિત સંસા-રના ભાવમાં જ્ઞાની કેમ ઉદાસ રહી શકે નહિ! અલબત રહીશકે, તે નિશ્ચયવાત છે. ઔદયિક ભાવે જે જે ક્રિયાઓ ઉદયમાં આવે છે, તે જ્ઞાની બાહ્યવૃત્તિથી કરે છે, પણ અંતરથી તે ન્યારા વર્તે છે. એમ દરેકકાર્ય પ્રસંગમાં પણ અંતરની ઉપયાગ ધારા ન્યારી વર્તે છે, ભાવદયામય તેના શુદ્ધ આત્મા બની રહ્યો છે તેથી તે બાહ્યભાવમાં રાગ દ્વેથથી

#### (પ૭)

પરિણમતો નથી બાહ્ય પઠાર્થો જે જડરૂપ છે, તેમાં ઉદા-સીનતા ધારણ કરે છે. એવી સહજ સ્વભાવે આત્મજ્ઞાનિની પ્રવૃત્તિ થાય છે.

## आत्मदेहान्तरज्ञानजनिताल्हादनिर्हतः ॥ तपसा दुष्कृतं घोरं मुझानोऽपि न खिद्यते ॥ ३४ ॥

આત્મા અને દેહના અંતરનું જ્ઞાન થવાથી ઉત્પન્ન આનંદથી તૃપ્ત એવાે ભવ્ય, તપથી ઘાેર દુષ્કૃત ભાેગવતાે છતાે, ખેદ પામતાે નથી.

**વિવેચનઃ**—આત્મા અને દેહના અંતર એટલે ભેદનું<sub>.</sub> જ્ઞાન થવાથી, જે અક્ષય આનંદ થાય છે, તેનાથી તૃપ્ત એટલે અત્યંત સુખી મુનિરાજ બાર પ્રકારના તપથી ઘેાર દુષ્ઠ્રત ભાેગવતા છતા પણુ ખેદ પામતા નથી.

## रागद्वेषादिकछोल्टैरलोलं यन्मनोजलम् ॥

स पश्यत्यात्मनस्तत्त्वं तत्तत्त्वं नेतरो जनः ॥ ३५ ॥

અર્થઃ—રાગદેષાદિ કલ્લાેલથી, જેનું મનાેજલ અ-લેાલ છે, તે આત્મતત્ત્વ દેખે છે, તેથી અન્ય આંત્મતત્ત્વ દેખી શકતાે નથી.

<mark>વિવેચનઃ--</mark>જેનું આત્મરૂપ સરેાવરમાં મનરૂપજલ તે રાગદ્વેષરૂપ કલ્લાેલથી એટલે જેનું મન કહીષતા ચ**ંચ**લતાને

## ( 42 )

ધારણ કરતું નથી, ચ ચલતાનેા નાશ થવાથી, મન સ્થિર થાય છે. રાગદ્વેષાદિના નાશ થવાથી મનશુદ્ધ થાય છે. એવી રીતે જેનું શુદ્ધ સ્થિર મન હાેય, તેજ આત્મતત્ત્વને અનુભવથી દેખે છે. અન્ય કાેઈ તે દેખી શકતા નથી.

#### अविक्षिप्तं मनस्तत्त्वं विक्षिप्तं भ्रांतिरात्मनः ॥ धारयेत्तदविक्षिप्तं विक्षिप्तं नाश्रयेत्ततः ॥ ३६ ॥

અર્થઃ—અવિક્ષિપ્તમન આત્મતત્ત્વનું રૂપ છે, અને વિક્ષિપ્તમન આત્મસ્વરૂપ નથી; માટે મનને અવિક્ષિપ્તજ રાખવું વિક્ષિપ્તના આશ્રય કરવા નહિ.

વિવેચનઃ— રાગદ્વેષ, ઇચ્છા, અદેખાઇ, વર, નિંદા, કલેશ, કુસંપથી નહિ પરિણુમેલું મન અર્થાત્ દેહ અને આત્માના ભેદથી વિવેકવાળું અને આત્મામાં રમણુ કરનારૂ અને નિશ્ચયતાને પામેલું મન, વાસ્તવિક આત્મસ્વરૂપજ છે. અને તેથી વિપરીતમન તે પરવસ્તુમાં આત્મભ્રાંતિવાળું જાણુવું; માટે અવિક્ષિપ્ત મનનો આશ્રય કરવા; અને મનને સદા અવિક્ષિપ્તજ રાખવું મનના વિક્ષેપ શાથી થાય છે અને અવિક્ષિપ શાથી થાય છે તે બતાવે છે.

## 

#### ( पट )

વિક્ષેપ પામે છે અને જ્ઞાન સંસ્કારથી તેજ પાછું મન સ્વતઃ આત્મમાં વિરામ પામે છે.

વિવેચનઃ— શરીર, મન, વાણી, ગૃહ, પુત્ર, ધન, આદિ જગતના માચિક પદાર્થોને પવિત્ર, સ્થિર, તથા આત્મરૂપ માનવા તે અવિદ્યા; તેનેા અભ્યાસ, એટલે પુનઃ પુનઃ તેમાચિક પદાર્થોમાં પ્રવૃત્તિ; અને તે પ્રવૃત્તિથી પેદા થએલને સંસ્કાર કહે છે. અને તેવા સંસ્કારાથી વિષયેન્દ્રિયાધીન થએલ મન વિક્ષેપતાને પામે છે. અને તેનું તેજ મન આત્મુજ્ઞા-નથી સંસ્કારોને પામેલું આત્મસ્વરૂપ તત્ત્વમાં ઠરે છે.

#### अपमानादयस्तस्य विक्षेपो यस्य चेतसः ॥ नापमानादयस्तस्य न क्षेपो यस्य चेतसः ॥ ३८ ॥

અર્થઃ—જેના ચિત્તનાે વિક્ષેપ છે, તેનેજ અપમા-નાદિ છે, જેના ચિત્તનાે વિક્ષેપ નથી, તેને અપમાનાદિ કર્ઇનથી.

વિવેચનઃ—અપમાન એટલે પાતાના મહત્ત્વનું ખં ડન-અવજ્ઞા, એટલે તિરસ્કાર નિંદા, કલંક, ઇર્ષ્યા, માત્સર્થ, રાગ, દ્વેષ, આદિ દાષાથી જેના ચિત્તના વિક્ષેપ થાય છે, તેને તે દાષા નડે છે, વિક્ષેપવાળા ચિત્તમાં પૂર્વાંક્ત દાષાના પ્રા-દુર્ભાવ થાય છે, અને જેના ચિત્તમાં તે વિક્ષેપ થતા નથી તેને તેમાંનું કંઈ નથી, દાષશુક્ત ચિત્તનેજ સંસાર છે.

## ( 50 )

કહ્યું છે કે.

## चित्त्तमेवहि संसारो रागादिक्ठेशवासितम् ॥ तथैव तैर्विनिर्मुक्तं भवांत इति कथ्यते ॥ १ ॥

અથ સુગમ છે મનમાંથી દેાષેા દ્રર કરી, મન નિર્મલ કરવુ. સ્વસ્વરૂપમાં લય પામેલું તત્ત્વ પરમાત્મ તત્વના પ્રકાશ કરે છે, માટે ભગ્યજીવાએ સર્વ વિષયામાંથી મનને ખે ચી એક આત્મામાં સ્થિર કરવું.

## थदा मोहात् प्रजायेते रागद्वेषौ तपस्विनः ॥

#### तदैवभावयेत्स्वस्थमात्मानं शाम्यतः क्षणात् ॥ ३९ ॥

**અર્થ**ઃ—જ્યારે તપસ્વિને માેહથી રાગ દ્વેષ ઉત્પન્ન <sup>.</sup>થાય ત્યારે સ્થિર એવા આત્માને ભાવવા, તેથી ક્ષણુમાત્રમાં રાગ દ્વેષ ઉપશમે છે.

**વિવેચનઃ**—માેહનીય કમાેદયથી, જ્યારે તપસ્વિને આ ત્મામાં રાગ દ્વેષ ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે બાહ્ય વિષયથી વ્યા વૃત્ત કરેલા આત્માના સ્વરૂપની ભાવના કરવી; જેથી ક્ષણ વારમાંજ રાગ દ્વેષાદિની નિવૃત્તિ થઇ જાય છે.

## यत्र काये मुनेः प्रेम ततः प्रचाव्य देहिनम् ॥ बुद्धचा तदुत्तमे काये योजयेत्प्रेम नञ्यति ॥ ४० ॥ અर्थः----- के કायमां भुनिने प्रेम હાેય, ત્યાંથી દેહીને

#### ( 52 )

અુદ્ધિ થકી છેાડવી, તે કરતાં ઉત્તમ કાયમાં મેમ જોડવેા; જેથી પૂર્વ મેમ નાશ પામે છે.

વિવેચનઃ—પાતાની કે પારકી જે કાયા તે ઉપર મુનિનાે પ્રેમ હાેયતાે, ત્યાંથી દેહી એટલે આત્માને વિવેક રાને કરી છાેડવાે, પછી તે કાયા કરતાં ઉત્તમ કાયા એટલે ચિદાનંદ ચુક્રત આત્મારૂપી કાયા તે ઉપર પ્રેમ લગાડવાે, તેપણુ અંતર દ્રષ્ટિથી પ્રેમ આત્મા રૂપી કાયામાં લગાડવાે, એમ થવાથી પૂર્વના જે કાયરનેહ તે દૂર થાય છે.

#### आत्मविश्चमजं दुःखमात्मज्ञानात् प्रशाम्यति ॥

नायताम्तत्र निर्वान्ति कृत्वाऽपि परमं तपः ॥ ४१ ॥

**અર્થ**ઃ—આત્મવિભ્રમજન્ય જે દુઃખ તે આત્મ જ્ઞાનથી નાશ પામે છે. પરમતપ કરીને પણ અયત્નપર જે છે તે મુકિત પામતાે નથી.

**વિવેચનઃ**—શરીર, મન, વાણીમાં આત્મ **ભુદ્ધિથી** ઉત્પન્ન થએલ વિભ્રમ, અને વિભ્રમથી ઉત્પન્ન થએલ અનેક પ્રકારનું દુઃખ, તે આત્મજ્ઞાનથી નાશ પામે છે. આત્મજ્ઞાન અર્થે યત્ન નહિ કરનારાએ৷ ઘાર મહાકલેશ કારક તપ કરીને પણ મુકિતપદને પામતા નથી. શ્રીયશેાવિજયજી ઉપાધ્યાય કહે છે કે.

#### .आतम अज्ञाने करी जे भव दुःख लहीए ।।

आतम ज्ञाने ते टळे एम मन सद्दहीए आतम० ॥ १ ॥

## ( \$? )

આત્મઅજ્ઞાનથી <mark>થ</mark>તું દુઃખ, આત્મજ્ઞાન થવાથી, નાશ `પામે છે; એમ શુદ્ધ દ્રઢ શ્રદ્ધા કરવી.

रज्जु अविद्या जनित अहि मिटे रज्जुके ज्ञान ॥ आतम ज्ञानै त्युं मिटे भाव अवोध निदान ॥ ३४ ॥ धर्म अरूषी द्रव्यके नहि रूपी परहेत ॥ अपरम गुन राचै नही यूं ज्ञानी मति देत ॥ ३५ ॥ नैगमनयकी कल्पना अपरम भाव विशेष ॥ परमभावर्षे मगनता अतिविशुद्ध नय रेख ॥ ३६ ॥

વિવેચન — અંધકારમાં દ્રસ્થી જેતાં, દેારડી સર્પના જેવી ભાસી; અને મનમાં જાણ્યું કે અરે આતો સર્પ છે, એમ નિશ્ચય કરી, મનમાં ભય પામ્યો. પણ મનમાં વિચાર થયેા કે આ જો સર્પ હાેય તાે, હાલવા જેઇએ, અને આતાે સ્થિર લાગે છે; માટે આતાે દાેરડી છે કે સર્પ છે વળી દિશ્વર લાગે છે; માટે આતાે દાેરડી છે કે સર્પ છે વળી છેક પાસે ગયા, પણ સ્થિર જેવું ભાસ્યું. અંતે તપાસ કરી જેયું તાે દાેરડી (રજાનુ) લાગી ત્યારે સમજવાનું કે પ્રથમ દાેરડીમાં સર્પ બુદ્ધિ હતી. પણ દાેરડીનું બરાબર ગ્રામ દાેરડીમાં સર્પ બુદ્ધિ હતી. પણ દાેરડીનું બરાબર ગ્રાન થવાથી સર્પ બુદ્ધિ નાશ પામી; તેમ દેહાદિકમાં અવિદ્યા યોગે આત્મબુદ્ધિની ભ્રાંતિ થઈ છે. પણ જયારે આત્મના-નના નિર્ધાર થાય, ત્યારે દેહાદિકમાંથી આપાઆપ આત્મ બુદ્ધિની ભ્રાંતિ ટળે છે, અને આત્મા આત્મસ્વરૂપે પ્રકાશે

#### ( 53 )

છે અને ભાવ મિથ્યાત્વ આદિ ભ્રાંતિનાં કારણાે આત્મજ્ઞાનથી નાશ પામે છે.

અરૂપી આત્મ દ્રવ્યને ધર્મ પણ અરૂપી છે. તે અ-રૂપી આત્મ દ્રવ્ય ધર્મનો હેતુ રૂપી દ્રવ્ય નથી; કારણ કે, અરૂપી ધર્મમાં રૂપીને હેતુના ઘટતી નથી, તેમ પોતાની જાતિથી ભિન્ન એવું પુદ્દગળ દ્રવ્ય છે તે આત્મદ્રવ્યમાં નિશ્ચયથી જોતાં કારણી ભૂત નથી. પરસ્પર લક્ષણાથી જે દ્રવ્ય ભિન્ન છે તે પરસ્પર ઉપકારક બની શકતાં નથી. અપરમ ગુણમાં રા-ચવું નહિં એમ જ્ઞાની પોતાની મતિ દઈ રહ્યા છે. અપરમ ભાવ વિરોધ નેગમનથની કલ્પના છે, અને પરમભાવમાં મગ્નતા તે અતિશુદ્ધ નથની રેખા છે. અતિવિશુધ્ધનય એ-ટલે શુદ્ધ નિશ્ચિય નય જાણવા. ઉત્કૃષ્ટ આત્મ ધર્મમાંજ રમવું તે નિશ્ચિય નથના માર્ગ છે. નેંગમનથની કલ્પ-નાએ જે જે ધર્મ કરણી થાય છે, જે અપરમભાવ વિરોધ છે; માટે શુદ્ધ આત્મ ધર્મમાં રાચવું.

रागादिक जब परिहरी, करे सहज गुण खोज ॥ घटमें भी प्रगटे तदा, चिदानंदकी मोज. ॥ ३७ ॥ रागादिक परिणामयुत, मनहि अनंत संसार ॥ तेहज रागादिक रहित, जानि परमपद सार ॥ ३८ ॥ भवप्रपंच मन जालकी, बाजी जूटी मूल ॥ चार पांच दिन सुख लगे, अंत धूलकी धूल ॥ ३९ ॥

### ( 58 )

વિવેચનઃ—રાગ, દેષ, પરભાવઆદિ પરિહરીને પેા-તાના આત્માના ગુણેાની ખાેજ કરે, તા પાતાના ઘટમાંજ ચિદાન દની માંજ પ્રગટે છે, જે અન તસિદ્ધ પરમાત્મા થયા, થાય છે, અને થશે તે પાતાના ગુણાની ધ્યાનદ્વારા ખાેજ કરીને થયા છે, જ્યાં સુધી આત્મના ગુણાની પ્રાપ્તિ માટે ધ્યાન દ્વારા ખાેજ નથી, ત્યાંસુધી માક્ષની પ્રાપ્તિ થતી નથી. શ્રી થશાવિજયજી ઉપાધ્યાય આત્મગુણની ખાેજ ક-રતા અનુભવજ્ઞાને કહે છે કે:—

# चेतन अब मोहे दर्शन दीजे, तुम दर्शन शिव खुख पामीजे, तुम दर्शन भव छीजे. चेतन० १

પાતાના આત્માનું ધ્યાન, અને તેમાં રમણતા, તથા સ્થિરતાવિના ચિદાનંદની માજ પ્રગટતી નથી, અનુભવગ્રા-નનેા રસ જેણે જાણ્યા, તેણે જાણ્યાે છે.

રાગ અને ઢંષ પરિણામવાળું મન તેજ અન'ત સં સાર છે, અને રાગાદિક રહિત એવું મન તેજ પરમપદ સમજવું. સનને વશ કરવું તેજ સર્વથી માેટામાં માેટો જય છે. ચાેગજ્ઞાનિયે મન પંચ પ્રકારનું કલું છે—૧. ક્ષિ**સમન, ર મૂહમન, ૩ વિક્ષિપ્તમન, ૪** એક્રાગ્ર**મન** અને પ નિરૂદ્ધમન. તેમાં ક્ષિપ્તનું લક્ષણ ક**ું છે**— પાતાના ચિત્ત સન્મુખ કલ્પેલા વિષયમાં, રંજેગ્રણથી ચુક્ત

### ( इप )

તેમજ સુખ દુઃખથી ચુક્ત સ્થાપેલું મન તે બહિર્મુખતાને પામેલું, તેને ક્ષિપ્તમન કહે છે.

જેમાં બહુલતાએ (વિશેષ પ્રકારે) તમાગુણ હાેય, ક્રો-ધાદિ સહીત, વિરૂદ્ધ કામમાં તત્પર હાેય, તેમજ કૃત્યાકૃ-ત્યના વિવેક રહીત હાેય એવા મનને **મૃહમન** કહે છે.

સુખ દુઃખનાં કારણ તથા શબ્દ, રૂપ, રસ અને ગ'ધમાં પ્રવર્તેલા ચિત્તને વિક્ષિપ્તમન કહે છે. રાગદ્રેષાદિથી રહીત એવા ગુણવ'ત પુરૂષાના નિર'તર ખેદાદિકના પરિહાર કરવાથી, જે મન સર્વ કાર્યમાં સરખું થગું છે, તેને એકા-ગ્રમન કહે છે.

જેની વિકલ્પવૃત્તિ શાંત થઇ છે, અને જેનું મન અવગ્રહાદિ ક્રમથી પાછું એાસર્યું છે, એવું આત્મ સ્વભા-વમાં રમણ કરનાર મુનિયાનું નિરૂદ્ધમન કહેવાય છે. ચિત્તની ત્રણ દશા તાે આત્મસમાધિમાં ઉપયાગવાળી નથી. ચિત્તની છેત્રી બે દશા આત્મસમાધિમાં ઉપયાગવાળી વથી. ચિત્તની ક્ષેશ્રી બે દશા આત્મસમાધિમાં ઉપયોગી થાય છે. મનને ક્ષણમાં સાલંબન યુક્ત કરે, અને ક્ષણમાં નિરાલંગન કરે, એ પ્રમાણે અનુભવની પરિપકવતાથી નિરાલંગનપજ્યું પમાય છે. વળી કહે છે કે––

# आऌम्ब्यैकपदार्थं यदा न किंचिद्विचिंतयेदन्यत् ।। अनुपनतेन्धनवडिवदुपञ्चान्तं स्यात्तदा चेतः ।। १- ।।

### ( 55 )

**અર્થ<sup>િ</sup>ઃ**—મન એક પદાર્થ અવલ બીને જયારે અન્ય કંઇ ચિંતવે નહિ, ત્યારે જેમ કાષ્ઠ વિનાની અગ્નિ ઉપ-શ**મે છે**, તેની પેઠે મનપણુ ઉપશાંતપણું પામે છે. વળી શાંત મન થતાં શું થાય છે તે દર્શાવે છે.

# शान्ते मनसि ज्योतिः प्रकाशते शान्तमात्मनः सहजम् ॥ भस्मीभवत्यविद्या मोहध्वांतं विलयमेति ॥ १॥

અર્થ:—મન આત્મસ્વરૂપમાં શાંત થતાં, સહજ શાંત આત્માની જ્યાંતિ પ્રકાશે છે. અને જ્યારે આત્મ જ્યાંતિ પ્રગટ ચાય છે, ત્યારે અવિદ્યા ભરસીખૃત થઇ જાય છે, અને માહાધ'કાર સમૂલગા નાશ પાંગે છે. જેને આ-ત્મજ્ઞાનના અનુભવના નિશ્ચય નથી, બાહ્યદશામાં ફાણે ફાણે ચિત્ત સર્કટની પેઠે ભમ્યા કરે છે, તે ચારિત્ર માર્ગથી ભ્રષ્ટ ચિત્ત સર્કટની પેઠે ભમ્યા કરે છે, તે ચારિત્ર માર્ગથી ભ્રષ્ટ છે; તથા બાહ્ય ક્રિયાના આચરણથી, ચારિત્રાગ્તિમાની છે, તે પણ જ્ઞાની નથી. માટે સમજવાનું કે મનની સ્થિરતા થતાં, આત્મા તેજ પરમાત્મરૂપ પ્રકાશે છે: ખેમ મનનું સ્વરૂપ જાણી નિશ્ચિય કરવા.

ભવ પ્રપાંચભૂત જે મન, તેથી અનેલી જાળ, તેની આજી જાૂડી છે. તેા પણ તેમાં રાચી રહેનારા જીવાને ધારા વખત સુધી તાે તેથી સુખ લાગે છે. પણ અંતે ધ્રુલની વસ્તુ તે ધ્રુલરૂપજ થઇ જાય છે. ઘરળાર, સ્ત્રી, પુત્ર, દાેલત

### ( 39 )

શરીર આદિ સુખકારી લાગે છે; પણ ચક્ષુ મીંચાયા પછી સર્વ કુના થઇ જાય છે; કંઈ હાથમાં આવતું નથી; અને કાેઇ વસ્તુ પરસવ જતાં સાથે આવતી નથી કહ્યું છે કે–

वाजीगरनी वाजी जेवी जूठी जगत जंझाळरे ॥ झांझवाना नीर जेर्दु जूढुं जगतनुं व्हालरे भजन०॥४॥ જેમ કેઇ લીખારીને ઉઘમાં સ્વપ્ત આવ્યું, તેમાં સાસ્યું કે હું રાજા થયેા, મારે અનેક રાણીએા છે, સેવકા હાથ જોડી સામે ઉભા રહ્યા છે, એવામાં આંખ ઉઘડી ગઇ તો ક'ઇ દેખાવું નહિ: તેવીજ રીતે આ ટ્રનીયાના માયિક પદાર્થો જે લખ લ'ગુર છે અને જે આત્માના નથી, તેમાં રાચવું તે અજ્ઞાનતા સૂચવે છે. બાહ્ય પદાર્થીનું સુખ સ્વપ્નના પદાર્થો જેવું છે: માટે તે થકી મનને પાછું વાળવું અને આતમા સત્ય જાણી તેનું ધ્યાન કરવું:

मोह वायुरी जाल मन तामें मुगमन होड़ ॥

यालें के जुनि नहि परें ताकूं असुख न कोड़ || ४० || जब निज एन सन्धख हुए चिंते न परसुण दोप ||

तव बहुगह लगाइए ज्ञान ध्यान रस पोप 🕇 ४१ ॥ -

વિવેચનઃ---મેાહરૂપ વાઘરી અને મન રૂપ જાળ તેમાં પડેલાે જીવ મૃગસમાન જાણવાે, સમજવાનું કે માેહ-રૂપ વાઘરીએ સંસારી જીવરૂપ મૃગલાંઓને પકડવા મન-

# ( ९८ )

રૂપ જાળ વિસ્તારી છે; તે મન જાળમાં મૃગ સમાન થઇ હે મુનિયા તમે પડશાે નહિ, તેમાં જે મુનિવર્ય મૃગ સમાન થઇ પડે નહિ તેને કાેઇ પણ પ્રકારનું દુઃખ નથી. જે મને જાલમાં કસાય તેજ મૃગની પેઠે દુઃખી થાય છે. સંકલ્પ વિકલ્પ મન તેજ માહરૂપ વાઘરીની જાળ સમજવી. અને મનરૂપ જાળમાં પડેલા મુનિ મૃગ સમાન છે. અને તેમાં પડતા નથી તે દુઃખી નથી, જ્યારે મન આત્માના સન્મુખ થઈ પારકાના દાેષ પ્રતિ દ્રષ્ટિ દેતું નથી, ત્યારે બહુ રીતે મનને આત્મામાં લગાડવું કે જેથી, જ્ઞાન, ધ્યાનના રસની પુષ્ટિ થાય.

### शुभं शरीरं दिव्यांश्व विषयानाभवाञ्छति ॥ उत्पन्नात्ममतिर्देहे तत्त्वज्ञानी ततश्युतिम् ॥ ४२ ॥

**અર્થ**:—જેને દેહમાં આત્મબુદ્ધિ છેતે શુભ શરીર અને દિવ્ય વિષયની વાંછા કરે છે, અને તત્ત્વજ્ઞાની તે થકી છુટા થવાને ઇચ્છેછે.

વિવેચન: – દેહ તેજ આત્મા, એમ જેર્ન. બુદ્ધિ વર્તે છે તે શુલ, અને સુંદરશરીર, દિવ્ય વિષયભાગ, અને સ્વર્ગના ભાેગ ઇચ્છે છે, અનેજે અન્તરાત્મા તત્ત્વજ્ઞાની છે, તે શરીર ભાેગાદિ થકી છૂટવાને ઇચ્છે છે. જ્ઞાની અને અ-જ્ઞાનીની દ્રષ્ટિમાં, આકાશ અને પાતાળ જેટલા તફાવત છે. અજ્ઞાની જેથી બંધાય છે તેથી જ્ઞાની છૂટે છે.

# ( 54 )

# परत्राहंमतिः स्वस्माच्युतो वधात्यसंशयम् ॥ स्वस्मिन्नहंमतिश्च्युत्वा परस्मान्मुच्यते बुधः ॥ ४३ ॥

અર્થઃ---પરમાં અહુંમતિ વાળાે સ્વાત્માથી ભ્રષ્ટ થઇ અસ'શય બાંધે છે; અને સ્વાત્મામાં અહુંમતિવાળાે જ્ઞાની પરથી ચ્યુત થઈ મુક્ત થાય છે.

વિવેચનઃ--પરત્ર એટલે શરીર, મન, વાણી, ગૃહ, ધન, કામિની આદિમાં આત્મ બુદ્ધિવાળાે અહિરાત્મા સ્વા-ત્માથી ચ્ચુત થઈ, આત્માને કર્મઅંધનથી આંધે છે; પણુ ગ્રાની અત્મમાં અહુંવૃત્તિ ધારી, શરીરાદિકથી રહીત થઈ, મુક્તિપદ પામે છે.

### अहंकार परमे थरत, न लेह निजगुण गंथ ॥ अहं ज्ञान निजगुण लगे, छटै पर हि संबंध ॥ ४२ ॥

આનેા અર્થ તેતાલીસમા <sup>દ</sup>લાકની અંદર આવી જાચ છે. પરમાં આત્મબુદ્ધિ ધારણ કરતાે જીવ, આત્મગુણુના ગંધ પણ પામતાે નથી. અને આત્મામાં અહુંપણું લાગે તાે કર્મના સંબંધ છૂટે છે. આત્મ પ્રકાશમાં કહ્યું છે કે.

#### दुहा.

# अहं हत्त्युद्भव थतां अशुद्ध परिणति पोष ॥ अहं हत्ति छे ज्यां लगे, मिटे न तावत् दोष ॥ १ ॥

# ( 00 )

अहं टुत्ति उदये ग्रहे भ्रात मातने तात ॥ अहं मंत्र मोहारिनो स्मरतां नरके पात ॥ १ ॥ जे अज्ञानी जीवछे, पशुसम वर्ते सोय ॥ अहं टत्ति तेमां घणी, कह्युं विचारी जोय ॥ १ ॥ लब्बळवेाએ परभांथी, अहुंवत्ति हूर ४री, पाताना

આત્મસ્વરૂપમાં અહત્વ ધારણ કરવું—

### दृश्यमानमिदं मूढस्त्रिलिङ्गमवबुध्यते ॥

इट्मित्यवबुद्धस्तु निष्पन्नं शब्दवर्जितम् ॥ ४४ ॥

**અર્થ**:—આ દ્રશ્યમાન ત્રિલિંગ વાળા શરીરને મૂઠ આત્મા ધારે છે. અને અવબાેધ પામેલા, અજનિષ્પન્ન અને શખ્દ વર્જિત તેજ આત્મા એમ જાણે છે.

**ભાવાર્થ**:—દ્રશ્યમાન જે શરિરાદિ તે, સ્રી લિંગ, પુરૂષલિંગ, અને નપુંસક એ ત્રણ લિંગ વિશિષ્ટ તેને, મૂઢ એટલે અહિરાત્મા પ્રાણી, આત્મા જાણે છે. અને દ્રશ્યમા-નથી જીદેા થઈ, બાેધ પામેલાે અન્તરાત્મા તે શબ્દવર્જિત અરૂપી આત્મતત્ત્વને આત્મારૂપ સ્વીકારે છે.

अर्थ त्रिलिंगी पद लहे, सो नहि आतम रूप ॥

तौ पद करि क्छुं पाइए, अनुभवगम्य स्वरूप ॥ ४३ ॥ ચુમાલીસમા શ્લાેકમાં આનાે અર્થ સમાઈ જાય છે તેથી સમજી લેવા. સ્ત્રી, પુરૂષ, અને નપુંસક લિંગરૂપ

### ( ७१ )

આત્મા નથી. આત્મા સ્ત્રી નથી, આત્મા પુરૂષલિંગ નથી, આત્મા નપુંસક નથી. માટે લિંગથી ભિન્ન અનુભવ ગમ્ય આત્મ સ્વરૂપ જાણવું. જે શખ્દેામાં લિંગના વાદથી શા-સાર્થ કક્ષ્ત કરનારા છે, અને આત્મ તત્ત્વથી કેવળ અજા-ણ છે તો તેમની વિદ્યા કર્મનાે નાશ કરી શક્તી નથી. માટે ત્રિલિંગથી રહીત એવું આત્મતત્ત્વ હૃદયમાં ધારણ કરવું.

### जानन्नप्यान्मनस्तत्त्वं विविक्तं भावयन्नपि ॥ पूर्वविभ्रमसंस्काराट् भ्रान्ति भूयोऽपि गच्छति ॥ ४५ ॥

અર્થ:—આત્માનું તત્ત્વ જાણતાે તથા વિવિક્રત ભા-વના કરતાે છતા પણ પૂર્વ વિભાવના સંસ્કારથી પુનઃ પણ બ્રાંતિ પામે છે.

વિવેચનઃ—આત્માનું તત્ત્વ જાણતો છતોપણુ તેમજ વિવિકત એટલે શરીરાદિથી ભિન્ન એ પ્રમાણે આત્માની ભાવના કરતો છતો પણ પૂર્વ અવસ્થામાં જે વિભ્રમ હતો તેના સંસ્કારથી કરીથી ભ્રાન્તિ પામે છે; માટે આત્મસ્વ રૂપના દ્રઢ સ્થિર ઉપયાગ રાખવા; કદાપિ પરવસ્તુમાં આત્મ ભ્રાન્તિ થઇ જાય તા પણ પુનઃ આત્મસ્વરૂપ સંભારી, આત્મસ્વરૂપમાં રમણતા કરવી.

# आतमगुण अनुभवतभी देहादिकतें भिन्न ॥ भूछै विभ्रम वासना जो रहि फिरै न खिन्न ॥ ४६ ॥

### ( 92 )

વિવેચનમાં સમજવુ કે પીસ્તાલીશમા <sup>ત્ર</sup>લાેકમાં આને આને અર્થ સમાઇ જાય છે. **લયેાપરામ** ચેતના યાેગે આત્મગુણના અનુભવ કરતાં પણ પૂર્વ વિભ્રમ વાસનાના યાેગે પાછુ આત્મસ્વરૂપ ભૂલાય છે; માટે આત્મસ્વરૂપની ક્ષણે ક્ષણે એવી ભાવના કરવી કે સ્વપ્તમાં પણ દેહાદિકથી ભિન્ન આત્મા અનુભવાય; એમ ભવ્યજીવાએ આત્મસ્વરૂપ ભાવવું:---

### अचेतनमिदं दृश्यमदृश्यं चेतनं ततः ॥ क रुष्यामि क तृष्यामि मध्यस्थोऽहं भवाम्यतः ॥ ४६ ॥

**અર્થ**ઃ—આ દ્રશ્ય તે જડે છે, અને અદ્રશ્ય ચેતન છે; ત્યારે કયાં રાષ કરૂ ? કયાં તાેપ માનું ? માટે હુવે હું મધ્યસ્થજ થાઉછું.

વિવેચન:—આ ઇન્દ્રિયાથી પ્રતીયમાન, દ્રશ્ય, શરીર, મન, વાણી, વર્ણાદિક યુકત સાત ધાતુ, અનેક પ્રકારનાં શરીરા, ધરબાર, હાટ, મીલ, પાટ પાટલા, વસ્ત્ર, પાત્ર, મેજ, ખુરશી, આગ, મિષ્ટાન્ન વિગેરે સવે અચેતન એટલે જડ છે; અને જે જડ છે તે જ્ઞાન થકી રહીત છે; જડમાં સુખ દુ:ખ જાણવાની શકિત નથી; તથા અમુક મારા મિત્ર તે જાણવાની શકિત જડમાં નથી. જે જે પદાર્થો આંખે દેખાય છે, તે તે સર્વ પદાર્થી જડ જાણવા. જે દ્રશ્ય

### ( ७३ )

વસ્તુ છે, તે જડ છે. અને ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય અને કાલ એ ચારદ્રવ્યને વર્જી બાકીનું અદ્રશ્ય તત્ત્વ તેજ આત્મા છે; તાે રાષ અને તાેષ કાેના ઉપર કરવાે ? કારણ કે જે દેખાય છે તે તાે જડ વસ્તુ છે તેથી તેંના ઉપર રાષ તાેષ કરવા ચુક્ત નથી. જડવસ્તુ કંઈ સમજી શકતાં નથી, અને ચેતન તાે અદ્રશ્ય છે તાે તેના ઉપર દેખ્યા વિના ક્રોધ થઇ શકતાે નથી વાઅદ્રશ્ય એવા આત્મા ઉપર રાષ તાેષ કરવાે ઘટતાે નથી; માટે પાેતાના આત્માને પાેતાની મેળે સમજાવી સ્વસ્વરૂપમાં મગ્ન રહેવું.

# देखे सो चेतन नहि चेतन नहि देखाय ॥ रोपतोप किनसुं करे आपहि आप बुजाय ॥ ४५ ॥

વિવચન---આને અર્થ છેતાલીસમા <sup>ર</sup>લેાકમાં સમાઈ જાય છે, અર્થ સુગમ છે. આ <sup>ર</sup>લેાક વારંવાર પ્રસ ગેસ્મરણ કરવા યેાગ્ય છે; રાગદેષને અભાવ આના સ્મરણથી થઈ જાય છે. જડ વસ્તુઓમાં રાગદ્રેષની બુદ્ધિ ધારણ કરવી તે અજ્ઞાનતા છે, જડવસ્તુમાં ઇષ્ટપણું અને અનિષ્ટપણું આત્માએ અજ્ઞાનતાથી કલ્પી લીધું છે, આત્મજ્ઞાન થતાં પરવસ્તુમાં થતા ઇષ્ટાનિષ્ટ અધ્યાસ છૂટી જાય છે રાગ અને દ્વેષ પણ આત્માના અજ્ઞાનપણાથી થાય છે. પણ આત્મજ્ઞાન થતાં સર્વ દોષો ટળે છે. અને આત્મા સ્વસ્વરૂપે પ્રકાશે છે.

### ( ७४ )

# त्यागादाने बहिर्मूढः करोत्यध्यात्ममात्मवित् ॥ नान्तर्बहिरूपादानं न त्यागो निष्ठितात्मनः ॥ ४७ ॥

**અર્થ**ઃ—મૂઢ બાહ્ય ત્યાગ આદાન કરે છે. આત્મવિત્ અધ્યાત્મ ને વિષે કરે છે; અને સિદ્ધાત્મા છે તે બાહ્ય કે આંતર કશું કરતા નથી.

त्याग ग्रहण वाहिर करे, मूढ कुशल अतिरंग ॥ बाहिर अंतर सिद्धकुं, नहि त्याग औ संग ॥ ४६ ॥ - મૂઢજીવ બાહ્યવસ્તુમાં ત્યાગ તથા ગ્રહણ બુદ્ધિ ધારણ

# (७५)

કરે છે. અને અન્તરાત્મા અંતરમાં કહેલા રાગદ્વેષના, તથા જ્ઞાનાંવરણીયાદિ આડ કર્મના, ત્યાગ કરે છે. અને આંત્માના અષ્ટ ગુણ, આત્માની અન ંતરૂદ્વિ તેનું ગ્રહુણ અંતરાત્મા કરે છે. અર્થાત્ અન્તરાત્મા આવિર્લાવની અપેક્ષાએ સ્વગુણ સ્વપર્યાયનું ગ્રહુણ કરે છે. અને સિદ્ધાત્માને બાહિર વા અંત-રથી ત્યાગ કે ગ્રહુણ કશું હાતું નથી. માટે સમજવાનું કે બહિરાત્માના ત્યાગ કરી અન્તરાત્મ થઇ પરમાત્મપદ પ્રાપ્ત કરવું કે જેનાથી શાશ્વત શાંતિ મળે.

# ्युझीत मनसाऽत्मानं वाक्तायाभ्यां वियोजयेत् ।। मनसा व्यवहारं तु त्यजेद्राकाययोजितम् ।। ४८ ।।

અર્થઃ— આ<sub>ર</sub>માને મનની સાથે ચેાજવેા; તેને વાણી અને કાયાથી વિચુકત કરવા, અને મન વડે વાણીકાયા યાેજત વ્યવહાર તજવા.

વિવેચનઃ—આત્માને મનની સાથે યેાજવા; અને વાણી તથા કાયાથી આત્માને ભિન્ન કરવા. કાયા અને વા-ણીથી, આત્માને એટલાે જુદાે પાડવા કે તેના અભેદ થઈ જાય નહિ. કાયા અને વાણીનાે મનની સાથે યાેજેલાે વ્ય-વહાર તે પણ મનથીજ ત્યાગ કરવા. કાયાએ જે જે કરાય. છે, તથા કાયાથી જે અનુભવાય છે, તે આત્મા નથી. તેમ વાણી વડે જે જે બાેલાય છે, તે આત્મા નથી. વાણી અને

### ( ७९ )

કાયામાં મનને વ્યાપાર જે ભળે નહિતો, કાયા અને વાણીના વ્યાપારા લુખા નીરસ લાગે છે; અને જે જે ઔદયિક ભાવના યાગે કૃત્ય કરવાં પડે છે, તે સવે નિરાગતાએ થાય છે; માટે શ્લાકમાં અતાવેલા ઉપાય, ઉપયાગથી, વર્તાણુકમાં મૂકવા.

# आतमज्ञाने मन धरे वचनकाय रति छोडि ॥

तो मगटै शुभवासना गुण अनुभवकी जोडि ॥ ४७ ॥

ભાવાર્થઃ — ભગ્ય પ્રાણી વચન અને કાયાની રતિ છેાડીને, જો આત્મજ્ઞાનમાં મન ધારણ કરે; આત્મા વિના અન્યમાં મનને જવાદે નહિતા અંતરમાં શુભવાસના પ્રગટે, અને તે આત્મગુણના અનુભવને જેડી આપે છે. માટે આત્મજ્ઞાનિએ આત્મામાંજ મનના લય કરવા, મન હાથી ના કરતાં પણ મસ્તાન છે, એકદમ બાહ્ય વિષયમાં મર્ક-ટની પેઠે ચંચળ, ભટકતું ચિત્ત વશ કરી શકાય નહિ. શનૈઃ શનૈઃ આત્મામાં જેડવું. એમ કરવાથી વિકલ્પ સ-કલ્પની જાળ નાશ પામશે. મનદ્રારા બંધાતાં અનેક પ્રકારનાં કર્મ નાશ પામશે. અને અનુભવરૂપ સૂર્ય હૃદયમાં પ્રગટે છે; તેથી આત્માની અનંતરૂદ્ધિ આત્માને મળે છે. અર્થાત્ આ-તમા તે પરમાત્મ સ્વરૂપ થાય છે.

# जगदेहात्मदृष्टीनां विश्वास्यं रम्यमेव च ॥ स्वात्मन्येवात्मदृष्टीनां क विश्वासः क वा रतिः ॥ ४९ ॥

#### ( 00)

અર્થઃ—દેહાત્મ દ્રષ્ટિ વાળાને જગત્ વિશ્વાસ ચાેગ્ય છે, રમ્ય છે, પણુ સ્વાત્મામાં આત્મદ્રષ્ટિવાળાને કયાં વિ-ધાસ કરવાે? અને કયાં રતિ કરવી?

વિવેચનઃ—પુત્ર, સ્ત્રી, મિત્રાદિ સાથે વાણી અને કાયાના વ્યવહારથી સુખ ઉપજે છે તેા તેનેા ત્યાગ કેમ કરવા ? એમ શ કાવાળાને ઉત્તર આપતાં જણાવે છે કે જે બહિરાત્મા છે તેને પુત્ર, સ્ત્રી, કુટું બ આદિ જગત્ વિધ્વાસ કરવા ચાગ્ય તથા પ્યારૂ લાગે છે; પણ જેને આત્મામાંજ આત્મદ્રષ્ટિ થઇ છે એવા સમક્તિવ તને ક્યા પદાર્થમાં વિ ધાસ કરવા અને કયાં આનંદ ધારણ કરવા.

સર્વ પદાર્થ આત્માથી ભિન્ન છે અને જે ભિન્ન પ દાર્થો છે, તેનાથી આત્માને આનંદ સુખ થતું નથી. માટે આત્મજ્ઞાની જગત્માં વિશ્વાસ તથા રતિ ધારણુ કરતા નથી. અર્થાત્ તે આદાસીતા ધારણુ કરે છે.

### आत्मज्ञानात् परं कार्यं न वृद्धौ धारयेखिरम् ॥ कुर्यादर्थवज्ञात्किञ्चिद्वाक्षायाभ्यामतत्परः ॥ ५० ॥

**અર્થઃ**— આત્મજ્ઞાનથી અન્યકાર્ય ખુદ્ધિમાં ચિર ધારણ કરવું નહિઃ અને અર્થવશથી કિન્ચિત કરવું તે પણ અત ત્પર રહીને કરવું.

**ભાવાર્થઃ**---આત્મત્તાનથી અન્યકાર્ય **ખુદ્ધિમાં ઘ**ણા

# ( ৬૮ )

વખત સુધી આવવા દેવું નહિ, આત્મજ્ઞાનરૂપ કાર્ય તેજ અુદ્ધિમાં લાંબા વખત સુધી આવવા દેવું, તેમ અન્ય પણ ભાજન, વ્યાખ્યાન, વિગેરે જે કંઇ હાેય તે વાણીકાયાવડે કરવું; અર્થાત્ એટલે અર્થને લેઇને કંઇ સ્વપરાપકારરૂપ કાર્ય કરવું હાેય તા તે કરવું પણ તેમાં આસકિત ધારણ કર્યા વિના તે કાર્ય કરવું. આ વિષય આત્મજ્ઞાનિએ વર્ત-નમાં મૂકવા, વર્તનમાં મૂકયા વિના ઉચ્ચપદ્દની પ્રાપ્તિની આશા રાખવી વ્યર્થ છે. આત્મજ્ઞાનનુંજ ઉત્સર્ગ માર્ગે ચિંતન કરવું.

# यत्पञ्यामीन्द्रियैस्तन्मे नास्ति यत्नियतेन्द्रियः ॥ अन्तः पश्यामि सानन्दं तद्स्य ज्योतिरुत्तमम् ॥ ५१ ॥

અર્થઃ--જે હું ઇન્દ્રિયાથી જેઉં છું, તે મારૂં નથી. અને જે નિયતેન્દ્રિય થઇને અંતર્માં જેઉ છું તે સાન દ ઉત્તમ જયોતિ મારૂ રૂપ છે.

વિવેચનઃ—જે શરીરાદિક પઠાર્થો ઇન્દ્રિયાવડે હું જોઉ છું, તે મારૂ રૂપ નથી; કારણ કે, ચક્ષરાદિ ઇન્દ્રિયા રૂપી પઠાર્થના વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ, શળ્દને ગ્રહણ કરી શકે છે. પણ આત્મસ્વરૂપ તાે અરૂપ છે, તેને બાહ્ય ચક્ષ-રાદિ ઇન્દ્રિયા ગ્રહણ કરી શકતી નથી. બાહ્ય ઇન્દ્રિયાને સ્થિર કરી અંતર્માં સ્વસંવેદનથી જે જ્યાતિ દેખું છું

### ( ७८

તેજ આત્મસ્વરૂપ છે. સાનંદ આત્મ જ્યાેતિ છે. જે જીવા બાદ્ય વસ્તુમાં સુખમાની, આત્મજ્ઞાનથી પરાર્કુ ખ થઇ ઉપર ઉપરથી નકી, દેવમંદિર વિગેરે તીર્થ ગણી, તેનેજ તર-વાના એકાંત ઉપાય ગણે છે તે અજ્ઞાની છે. અન્ય મતવા-દિયાેના શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે–

# इदं तीर्धमिदं तीर्थं ये भ्रमंति तमोद्यताः ॥

आत्मतीर्थं न जानन्ति तेषां तीर्थं निर्स्थकम् ॥ १ ॥

એ <sup>્ર</sup>લાેક સમજી આત્મા તીર્થંરૂપ ગણી <mark>તેનું ધ્યાન</mark> કરવું. અંતર્ દ્રષ્ટિથી આત્મા દ્રશ્ય છે. માટે તેનેા અનુભવ કરવા બોઇએ.

# सुखधारब्थयोगस्य वहिर्दुःखमथात्मनि ॥

बहिरेवालुखं सौख्यमध्यात्मं भावितात्मनः ॥ ५२ ॥

અર્થઃ—ચાેગાર લીને બાહ્યમાં સુખ અને અંતર્માં દુઃખ લાગે છે. અને સિદ્ધયાેગીને અંતર્માં સુખ અને બહિર્ દુઃખ લાગે છે.

વિવેચનઃ--આત્મસ્વરૂપના પ્રથમ અનુભવ કરનારને આહ્ય વિષયમાં સુખ પડે છે. અને આત્મસ્વરૂપમાં દુઃખ જણાય છે. પણ યથાર્થ આત્મસ્વરૂપ જાણનાર સિદ્ધ યાગિને, કેવલ આત્મ સ્વરૂપમાંજ સુખ લાગે છે. અને આહ્ય વિષયા અસુખરૂપ લાગે છે.

# ( <> )

# योगारंभीक्तं असुख अंतर बाहिर सुख ॥ सिद्धयोगक्तं सुखहै अंतर बाहिर दुःख ॥ ४८ ॥

ભાવાથઃ---આવનમા શ્લાેકમાં આનાે અર્થ સમાય છે. ચાેગાર ભિને પ્રથમ જગતમાં દેખાતા દ્રશ્યપદાર્થોમાં સુખ બુદ્ધિ હેાય છે. કારણકે તેને હુજી આત્મ નિશ્વય, આ-ત્માનુભવ પ્રગટયેા નથી. પણ જયારે સદ્યુરદ્રારા, નયનિ-ક્ષેપા વડે યથાર્થ આત્મસ્વરૂપનાે નિશ્ચય થાય, અને તેમાં રમણતા થાય, ત્યારે તેને આત્મામાં જ સુખ છે એવે નિ-શ્ચિય થાય છે. પછી તે કાયા મનવાણીથી આત્માને જાદે પાડી નિરાલ ંબન પહે<sup>્</sup>ધ્યાન ધરે છે. ત્યારે અંતરમાં સુખને મહાસાગર પ્રગટે છે. અને તે સુખસાગરની લહેરામાં, અ-ખંડ આનંદ ભાેગવે છે. ત્યારે તેવા યાેગિને પંચેન્દ્રિયના વિષયે વિષ જેવા દુઃખ દેનાર લાગે છે. બાહ્ય પ્રપંચમાં તેને શાંતિ મળતી નથી. 'પિકલ્પ અને સંકલ્પ ઉપજે છે એવા જનાની સંગતિથિ પણતે દૂર રહે છે. કેવલ સહજ આત્મિક સુખ ભાગવે છે. તેવા સિદ્ધયાંગિને બાહ્ય પદાર્થોમાં કેવલ દુ:ખજ ભાસે છે. તેથી સમજવાનું કે જ્યાં સુધી બાહ્ય વસ્તુમાં જેને સુખ લાગે છે, તે અજ્ઞાની છે. અને અંતરમાં સુખને જેને નિર્ધાર થયે છે, અને બાહ્યવસ્તુના સંબંધથી, ભાેગથી સુખ નથી એમ જાષ્યું છે તે સિદ્ધયાેગી જાણવા. માટે સિદ્ધિ ચાેગી થવા સદ્ગુરૂ સંગતિ કરી આત્મન્નાન ગ્રહવું.

# ( (2 )

# तद्व्ववात्तत्वरान् पृच्छेत् तदिच्छेत्त्वत्वरों अबेत् ॥ वेनाविद्यागयं रूपं त्यक्त्वा विद्यामयं त्रजेत् ॥ ५३ ॥

અર્થઃ—તેજ બાેલવું અને તેનીજ પૃચ્છા કરવી, ઋને તેનીજ ઇચ્છા કરવી, કે જેથી અવિદ્યામય રૂપ તજાઈ વિદ્યામય રૂપ પમાય.

વિવેચન:—આત્મ તત્ત્વને વિષે છેાલ્લું; અર્થાત્ તેની પારકા આગળ વાત કરી તેની સિદ્ધિ કેરવી; તેમજ જેએાએ આત્મસ્વરૂપ જાષ્ટ્યું છે, તેમને આત્મતત્ત્વની પૃચ્છા કરવી. અને આત્મતત્વનું જ્ઞાન સંપાદન કરવું. તે-નીજ ઇચ્છા રાખી, અર્થત્ આત્મતત્વનેજ પરમાયંતઃ સત્ય માનવું. અને આત્મસ્વરૂપમાંજ નિમગ્ન થવું. એમ થવાથી બહિરત્મ બુદ્ધિ સ્વરૂપ જે અવિદ્યા તેના ત્યાગ કરીને આત્મા વિદ્યામય એટલે જ્ઞાનમય આત્મસ્વપને પામે.

ंसो कहिये सो पुछिये तामें धरिये रंग ।।

यातें मिटै अबोधता बोधरूप व्हैचंग ॥ ४९ ॥

વિવેચનઃ—તેજ આત્મસ્વરૂપ કથવું, અને તેજ આત્મ તત્ત્વની પૃચ્છા કરવી, અને તેમાંજ ચાલ મજીઠના રંગની પેંઠે, રાગ ધારણ કરવા; કે જેથી અબાધતા ટળે અને નિર્મળ જ્ઞાન સ્વરૂપમય આત્મા પાતાનું સ્વરૂપ પામે. જગત્માં અજ્ઞાન લોકો ક્રોધ, માન, માયા, લાેલની ઉત્પત્તિ થાય તેવાં વચના બાેલે છે. કેટલાક લાેકા ધનને અર્થ

# ( ८२ )

અહર્નિશ બાલવામાં પ્રવૃત્ત રહે છે. કેટલાક સ્રોનું વર્જીન કરી જીભનું સંચંકય સમજે છે, કેટલાક લોકો હિંદુસ્થાન અમેરિકાને પાતાના દેશમાતી દેશાભિમાનથી અતેક પ્રકા-રનાં ભાષણે આપે છે, કેટલાક કવિયેા ઠ્યા મશ્કરીમાં આ-નંદ ઉત્પત્ત કરાવવા અનેક પ્રકારની કવિતાએ। ગાય છે: એમ રાગ દ્રંષની વૃદ્ધિકારક જગતના જીવેાનું ઝાેલવું આત્મ હિતકર નથી; અર્થાત તે સર્વ નિષ્કુલ છે. તેથી આત્મિક લાભ મળતો નથી. માટે તેવા પ્રકારનું બેાલવું તે ચુક્ર<del>ત</del> નથી-જેથી અખેાધતા ૮ળે, અને બાેધની પ્રાપ્તિ થાય, માક્ષ માર્ગની પ્રાપ્તિ થાય, એવું જ બાેલવું. શાધ્ર પણ તેવાજ પ્રકારનાં વાંચવાં કે જેથી આ મ જ્ઞાન થાય– આચુષ્ય અલ્પ તેમાં તેમાં સારમાં સાર આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરી સ્વસ્વરૂ-પમાં રમણવા કરવી તેજ છે. પાતાવી જીભને લવ લવ કરતી વારવી. વિકથા કરવામાં નકામા દીવસ ગાળવા નહિ. વાતાે કરવી તેા પણ આત્મ સંબંધી કરવી, કરણ કે સા-રમાં સાર આત્મા છે. આત્મજ્ઞાનનાં પુસ્તકા વાંચવાં, પૃ-ચ્છા કરવી, વળી તેનું પરાવર્તન કરી જેવું. વળી તે આ ત્મજ્ઞાન વાતની અનુમેક્ષા કરવી. આત્માનુંજ ધ્યાન કરવું. શ્રી આનંદઘનજી કહે છે કે---

# आतमध्यान करे जो कोउ सो फिर इणमें नावे ॥ बागजाछ बीजुं सहु जाणो एइ तत्त्वे चिच्च चावेमुनिसुव्रत॥

# ( (3)

જે પ્રાણી આયન વાળી, અન્ય વસ્તુઓમાંથી ચિત્ત ખેંચી, આ માના અસંખ્ય ત પ્રકેશાનાં ચિત્તને સ્થાપી, પર સંબંધી સંકલ્પ વિકલ્પ તેનો ત્યાગ કરી, તઢાકાર વૃત્તિથી શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપનું ધ્યાત કરે છે, તે ભગ્ય છવ અ-નેક મત વાદિઓના વિબ્રેમ મમત્વરૂપ જાળમાં ફસાઇ જેતા નથી. આ મતત્ત્વ વિના, અન્યસર્વ વાગજાળ પ્રપંચ જહેા નથી. આ મતત્ત્વ વિના, અન્યસર્વ વાગજાળ પ્રપંચ જહે ભગ્ય પ્રાણીએ વિવેકથી છપાઢેય, સાધ્ય, સારમાં સાર, આત્મધ્યાન સંબંધી પક્ષ ચડ્ણ કર્યો છે, તેજ આત્મતત્ત્વ જ્ઞાની કહેવા-માટે બાલવું, પુછવું, ઇત્યાદિ સર્વ કાર્ય આ-ત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ અર્થે કરવું.

### श्वरीरे वाचि चात्मानं संवत्ते वाक्शरीरयोः॥

# अन्तोऽभ्रान्तः पुनस्तर्शं ष्टथगेषां नि∃ध्यते ॥ ५४॥ અર્થઃ---વાગ્રી અને શરીર એ આત્મા, એમ જેને બ્રાન્તિ છે તે વાગ્રી તથા શરીરને આત્મા માને છે. અને અબ્રાન્ત છે તે શરીર તથા વાણીથી આત્મતત્ત્વને પૃથગ્

ବ୍ୟତ୍ପି છે.—

વિવેચનઃ—વાણી અને શરીરને આત્મા જાણવારૂપ જેને બ્રાન્તિ છે તેવા બહિરાત્મા તે, વાણી અને કાયાને આત્મા જાણે છે. પણ યથાર્થ આત્મસ્વરૂપના જાણુનાર તે ૠંસીર અને વાણીશ્રી આતમાને પૃથક્ અસબર જાણુ છે.

# ( ( ()

# न तदस्तीन्द्रियार्थेड्र यत्क्षेमंकरशात्मनः ॥ तथापि रमते बालस्तत्रैवाज्ञानभावनात् ॥ ५५ ॥

અર્થઃ---ઇન્દ્રિયાર્થમાં એવું કાંઈ નથી કે જે આત્માને ક્ષેમંકર હેાય તાે પણ બાલ અજ્ઞાન ભાવનાથી તેમાંજ રમે છે.

**ભાવાથ:**—પાંચ ઇન્દ્રિયાના વિષયમાં એવું કંઇ નથી કે જે આત્માને કલ્યાણુકારી હાેય; તો પણ બહિરા તમા ભૂંડની પેઠે વિવેક રહીત તેમાંજ રાચીમાચીને રમે છે. તેમાં અજ્ઞાન ભાવના તેજ કારણ છે. અજ્ઞાનથી આત્મા પણ જડ જેવા બની ગયા છે. શ્રી યશાવિજયજી ઉપાધ્યાય કહે છે કે—

# हुं एनो एह माहरो, ए हुं एणी बुद्धि ॥

चेतन जडता अनुभवे, न विमासे शुद्धि-आतमतत्त्व ॥१॥

એ મારૂ, હું એનાે છું, એવી જડની સાથે અસેદબુદ્ધિ થવાથી આત્મા જડતાને અનુભવે છે. કંઇ પાતાની શુદ્ધિ કરી શકતાે નથી. માટે અજ્ઞાનભાવનારૂપ અંધકારનાે જ્ઞાનરૂપ સૂર્યથી નાશ કરવા યાગ્ય છે. અનાદિકાળથી આત્મા ઇન્દ્રિ યાના વશમાં પડી, કર્માષ્ટકની વર્ગણાઓને ગ્રહણ કરી અનેક પ્રકારનાં શરીરા ધારણ કરી, છેદન, ભેદન, શાક, વિયાેગ, જીધા, પિપાસા, વધ, બંધન, જન્મ, જરા. મર-ણુનાં ભયંકર દુ:ખા પામે છે. માટે ભબ્ય જીવે પંચેન્દ્રિય

### ( (4 )

### 4વિષયેાથી દ્વર રડી આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરવી. नहि कङ्घ इन्द्रियविषयमें चेतनईू हितकार ॥ ऌोभीजन तामें रमै अंधो मोह अंधार ॥ ५० ॥

**ભાવાર્થ:**--પંચાવનમાં શ્લાેકમાં આના અર્થ સમાઇ ୶ય છે. ઇન્દ્રિય વિષયમાં ચેતનને કંઇ લામ નથી. લાેભી પુરૂષેા પર પુદ્ગલમાં રમે છે. માહુ રૂપ અંધકારમાં અ ગ્રાનથી અંધ બનેલા જીવા કંઈ હિતાહિત જોઇ શકતા નથી. કસ્તુરીયેા મૃગ પાતાની દ્વંટીમાં કસ્તરી છે તે જા ણતાે નથી, તેથી અન્યત્રથી સુવાસના આવે છે, એવી ભ્રા ન્તિથી વનમાં દેાડે છે; તેમ અજ્ઞાની જીવ માહથી પર વસ્તુમાં સુખની બ્રાન્તિથી રાચી રહે છે. અહેા ! અહેા ! મેા-હતું કેટલું બધું જોર છે કે મનુષ્યાવતારમાં પણુ સદ્ગુરૂ સમજાવે છે તેા પણ સમજી શકતેા નથી. અને વિષ્ટાના **ક્રી**કાની પેઠે અહુર્નિશ પરભાવમાં અમૂક્ય આયુષ્ય વ્યર્થ ગાળે છે. અહેા ! લબ્ય જીવ ! હવે તું મનુષ્ય જન્મ પામી જીવનની સાફલ્યતા કર, સંસારનું વિષમ બીજ અજ્ઞાન **તેને** જ્ઞાનાગ્નિથી આળી ભસ્મ કર. સર્વ સં**યાગથી** અપ-ત્માને ભિન્ન દેખ. સ્વપ્ન સમાન બ્રાન્તિ જનક સંસારની ત્રાહુ માયાને આધિન થા નહિ. તારા પાતાના સ્વરૂપમાં સદાકાળ રહે. વિચારથી સમજો કે જે મુક્તિ પામ્યા, પામે 🕉, અને પામશે, તે સર્વ પોતાના સ્વરૂપમાં રમણુતા કર

### ( <5 )

વાથીજ પામશે. ધર્મ ધ્યાન અને શુક્લ ધ્યાનનું આલં-અન કરી, પાતાનું સ્વરૂપ પ્રગટ કર. સમય જાય છે, ગયાે વખત પાછા આવનાર નથી, સર્વોત્તમ આત્મ ધ્યાનથી અનન્ત આનંદમય પરમાતમપદનું ધ્યાન મંગલ માલા આપે છે. લવ્ય જીવ સ્વલક્ષ અન્તરમાં રાખે છે. દન્દ્રિયમાં દ્રષ્ટિ દેતાે નથી.

### चिरं सुषुहास्तमसि मृढात्मानः वुयोनिषु ॥

#### अनात्मीयात्मभूतेषु ममार्हामति जाग्रति ॥ ५६ ॥

અર્થઃ—ચિરકાલથી અન્ધકારમાં કુયેાનિમાં સૂતેલા મૂહાત્માએા જાગતાજ અનાત્મીય ભાવાને વિવે હું અને મારૂ એમ માને છે.

વિવેચન: — અનાદિકાળથી બહિરા માગે સૂતેલા છે. અર્થાત્ સમકિત વિના તથા જ્ઞાન વિના નિગેહાદિકમાં અતીવ જડતાને પામ્યા છતા સૃઈ રહ્યા છે, તે જવાને ગાઢ મિથ્યાત્વરૂપ નિદ્રાની લહેરીઓ એવી તે આવી રહી છે કે તે બીચારા કશું પણ સમજી શકતા નથી. કદાપિ દૈવયોગે સંજ્ઞા પામી તે જાગે છે તે હું અને મારૂ એમ માનતાજ જાગે છે. તે હું અને મારૂ એવો અધ્યાસ પણ પાતાના આતમાથી ભિન્ન એવી વસ્તુઓમાં ધારણ કરે છે. અર્થાત્ પુત્ર, સ્ત્રી, ઘરખાર, રાજ્ય, ધનાદિકને પાતાનાં માને છે. એવા બહિરાત્માના અધ્યાસ ભ્રાન્તિ વાળા વર્તે છે.

# ( (9)

# पश्वेनिरंतरं देहमात्मनोऽनात्मचेतसा ॥ अपरात्मधियाऽन्वेषामात्मतत्त्वे व्यवस्थितः ॥ ५७ ॥

અર્ધઃ—આત્મતત્ત્વમાં જે વ્યવસ્થિત છે, તેગુે પે⊦ તાના દેહને નિરંતર અના મ બુદ્ધિયી જોવા. અને અન્ય-ના દેહને અપસત્મ બુદ્ધિયી જોવા.

વિવેચન: — જેમાં પાેતાના આત્મા રહ્યા છે, તે શ-રીરને આ આત્મા નથી એવી ખુદ્ધિથી જોવું. અને પરના દેહ તે પરમા મા નથી એવી ખુદ્ધિથી જોવું. આત્મ સ્વ-રૂપમાં જેણે સ્થિતિ કરી છે એવા ભવ્ય પુરૂષે આ પ્રમાણે સદાકાય પ્રવૃત્તિ કરવી, તેથા અન્તર્માં ઉપયોગ સહેજે પ્રગટશે.

### अज्ञापितन्न जानन्ति यथा मां ज्ञापितं तथा ॥

मूढात्मानस्ततस्तेपां तथा मे ज्ञापनश्रमः ॥ ५८ ॥

ંઅર્થઃ—જેમ કહ્યા વિના મને નથી જાણુતા તેમક<mark>દ્યા</mark> છતાં પણ જાણુતા નથી તેવા મૂડા<sub>ત</sub>મા પ્રતિ કહેવાના શ્રમ બ્યર્થ છે.

વિવેચનઃ—મને એટલે આત્મ સ્વરૂપને જે મૂઠા-ત્મા છે તે જેમ કહ્યા વિના જાણતા નથી, તેમ કહ્યા છતાં પણ જાણતા નથી તાે તેવા પ્રતિ કહેવાનાે તેમને બાેધ ક સ્વાનાે પ્રયત્ન નિષ્કળ જાણુવાે.

# ( 22 )

# यद्वोधयितुमिच्छामि तन्नाई यद्ई पुनः ॥ ग्राह्यं तद्रपि नान्यस्य तत्किमन्यस्य बोधये ॥ ५९ ॥

અર્થઃ—જેને બાધ કરવા ઇચ્છું છું. તે હું નથી. ને જે હું છું તે બીંજાને ગ્રાહ્ય નથી. ત્યારે અન્યને શા પ્રાધ કરૂં!

વિવેચનઃ—ઝે વિકલ્પાધિરૂઢ આત્મસ્વરૂપવા દેહા-દિકને એાધ કરવા ઇચ્છું છું, તેતાે હું નથી. તે સ્વરૂપ હું આત્મા નથી. હું તાે ચિદાનન્દ સ્વરૂપ આત્મા છું, તે અ-ન્યને ચાદ્ય નથી. કેમકે આત્માતાે સ્વસાવેદન ગાહ્ય છે. એમ છે તેથી અન્યને શાે બાધ કરૂ ?

मूढातमसुं ते प्रवल मोहै छोडी शुद्धि ॥ जागत हे ममता भेर पुद्गलमें निजबुद्धि ॥ ५१ ॥ ताक्वं बोधन श्रम अकल जाक्वं नदि ग्रुम योग ॥ आप आपक्वं बूजवै निश्वय अतुभव भोग ॥ ५२ ॥ परको किशो बुझावनो तुं पर ग्रहण न लाग ॥ चाँहे जेमें बुझव्यो सो नहि तुज गुण भाग ॥ ५३ ॥

**ભાવાર્થ**ઃ—મેાહથી, શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપની શુદ્ધિ જેણે ત્યાગી છે એવા મૂઢાત્માને, પુદ્દગલ દ્રવ્યના સ્ક'ધામાં, **અહ મમત્ત્વ ખુદ્ધિ થાય છે. અને તેમમતા**સરે પરમાં જાગે છે તેને અને આત્મસ્વરૂપનેા અનુપયેાગ થાય છે, અર્થાત

# ( (4 )

પંચેન્દ્રિયના વિષયામાં તથા જડમાં, ક્ષયાપશમ ચેતના જેણું ગેજ છે તે મૂઢ પાતાના સ્વરૂપના અનુપયાગ થયા છતાં, અને અનુપયાગરૂપ નિદ્રા યાગે દ્રવ્યજીવપણાને પા-મ્યા છતાં, પરમાવમાં સ્વઆયુષ્ય નિરર્થક ગુમાવે છે. જીવના ઉપર ચાર નિરૂપા લાગે છે, તેમાં સચિત્ત અગર અચિત્ત વસ્તુનું જે જીવ એવું નામ તે નામજીવ. અને ચિત્રુ વા પુસ્તમાં જે જીવની થાપના તે થાપના જીવ, અને ચિત્રુ વા પુસ્તમાં જે જીવની થાપના તે થાપના જીવ, અને સ્યાદ્રાદ પણું આત્મ સ્વરૂપના અનુપપેશ્ગી તે દ્રવ્ય જીવ જાણવા, જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રાદિ પાતાના ગુણાએ કરી આ માપયાગી તે ભાવ જીવ જાણવા. અત્ર દ્રવ્યજીવ તે પરભાવમાં જાગે છે. તેથી તે પર વસ્તુમાં પાતાના ઉપયાગ મેળવતા અને તેમાં તન્મયપણું પરિણમતા છતા, દુઃખ પરમ્પગતે પામે છે. જે જીવને શુભયાગ પ્રગટયા નથી, પાતાના આત્મ-

સ્વરૂપ પ્રતિ રૂચિ થઇ નથી, અને માેહરૂપ મકીરા પીને મત્ત બન્યો છે, તેને બાધવાને માટે ઉ્રાંગ કરવા તે નિ-ષ્ફળ છે. પાતેજ પાતાના આત્માને નિશ્ચિથથી જોતાં સમ-જાવી શકાય છે. એમ અનુભવ જ્ઞાનથી જ્ઞાની મહારાજા કહે છે. પંચકારણથી કાર્યની ઉત્પત્તિ થાય છે, ભવસ્થિતિ પરિ-પક્રવ થયા વિના ઉપદેશ દાન પણ હૃદ્દયમાં અસર કરતું નથી.

ત્રેયનમા દાેધકનાે અર્થ ઐાગણુસાઠમા શ્લાેકમાં અન્તર-ભાવ થાય છે. તેથી વિસ્તાર કર્યાે નથી.

### ( 60 )

# षद्दिस्टुप्यति मृढात्मा पिहित्तज्योतिरन्तरे ॥ तुप्यत्यन्तः प्रहुद्धात्मा वहिर्व्याहत्तकोतुकः ॥ ६० ॥

**અર્થ:-**–આન્તર જયા<sup>દ</sup>્તે અચ્છાદિત હેાવાળી, મૂઢા-ત્મા બાદ્યમાં આનન્દ માને છે, અને પ્રબુદ્ધા:મા બાદ્ય ઠાતુક ટાળી દેઇ અન્તર્**માં તાેષ માને છે**.

<sup>\*</sup> વિવેચન: — જેને સમક્તિ પ્રગટ્યું નથી એવા બહિ-શત્મા શરીર, ધન, ધાન્ય, ક્ષેત્ર, રાજય, વેપાર, નાડક, સ્ત્રી, પુત્ર, આદિ બાહ્ય વસ્તુઓમાં સુખ માને છે. જ્યાં સુધી અન્તર આત્મજયાતિ ઢંકાએલી છે, અને તેના અનુભવ થયા નથી, ત્યાં સુધી પુદ્દગલ વસ્તુમાંજ આનન્દ મૂઢ માને છે. મૂઢાત્માની અજ્ઞાન યાગે એવી દશા થઇ રહી છે. અને જ્યારે અન્તર જ્યાતિ પ્રગટે છે ત્યારે જ્ઞાની આ મા ત્માના સ્વરૂપમાંજ આનન્દ માને છે. બાહ્ય વસ્તુઓમાં, તથા સ્વમમાં પણુ આનંદ માનના નથી, બાહ્ય દશારૂપ નાટકના ખેલથી અન્તરાત્મા શાંત થાય છે. બાહ્યદશામાં સુખ નથી, એવી તેની દ્રઢ ભાવના નિશ્વયને ભજનારી થાય છે.

### न जानन्ति शरीराणि सुखदुःखान्यबुद्धयः ॥ निग्रहातग्रहथियं तथाऽप्यत्रेव वुर्वते ॥ ६१ ॥

**અર્થઃ-**–્શરીર સુખ દુઃખ જાણતાં નથી. તેા પણુ અજ્ઞાની તેના ઉપર નિગ્રહાનુગ્રહ બુદ્ધિ રાખે છે.

### ( 62 )

વિવેચનઃ—શરીરા સુખ દુઃખ જાણતાં નથી, કારણ્ કે તે જડ છે. તા પણ બહિરાત્મા શરીરાદિકના ઉપર નિગ્રહણદિ અને અનુગ્રહ બુદ્ધિ કરે છે. દ્રષના વશથી શરીરાદિને, ભૂખ્યા રહેવું, ફાંસી ખાવી, પંચાગ્નિ સાધન કરવી, તે આદિથી પીડા કરે છે, અને રાગના વશથી શરી-રને ઘરેણાં પહેરાવવાં, સારાં વસ્ત્રથી શણુગારવું, તેલનું મર્દન કરવું રનાન કરી શે.ભાવવું, વિગેરે કૃત્યાથી અનુ-ગ્રહ બુદ્ધિ દેહમાં ધારણ કરે છે. એમ નિગ્રહ અને અનુ-ગ્રહ બુદ્ધિ શરીરાદિકમાં રાખવી તેજ સંસાર છે. પરવસ્તુમાં નિગ્રહ અને અનુગ્રહ બુદ્ધિથી પ્રવર્તતું મન તેજ સંસાર છે. એવી બુદ્ધિ જ્યાં સુધી છે ત્યાં સુધી સંસારમાં પરિ-બ્રમણ કરવું પડે છે.

स्वबुद्धचा यावद्ग्रह्णीयात् कायवाक्चेतसां त्रयम् ॥ संसारस्तावदेतेषां भेदाभ्यासे तु निष्टेतिः ॥ ६२ ॥ जबल्रौं पानी निजमतें ग्रहैं वचन मन काय ॥ तबल्रौ है संसारथिर भेद ज्ञान मिट जाय ॥ ५४ ॥

અર્થઃ—જ્યાં સુધી પ્રાણી, મન, વાણી, અને કાયા એ ત્રણને આત્મ બુદ્ધિથી ગ્રહણ કરે છે,ત્યાં સુધી સ સાર સ્થિર જાણવા, અને એ ત્રણુથી આત્મા ભિન્ન છે, એવું ભેદ જ્ઞાન થતાં, સ'સાર મટી જાય છે. અને માેક્ષ થાય છે.

### ( 69 )

વિવેચનઃ---સ્વ ખુદ્ધિથી, એટલે આત્મ ખુદ્ધિથી, મન, વચન, અને કાયાને ગ્રહણ કરે છે, ત્યાં સુધી સ<sup>્</sup> <mark>સારમાં</mark> પરિભ્રમણ કરવાનું સદા જાણવું. અનેક પ્રકા**રની** <mark>ભાષાઓ ભ</mark>ણે, અનેક પ્રકારની શિલ્પ કળાઓ શિખે, <del>અ</del>-નેક પ્રકારની રસાયન વિદ્યાએા શિખેા, અનેક પ્રકારના હુ ન્નરા શિખા, અનેક પ્રકારના કિલાબા શિખા, અનેક પ્ર-કારની ગાયન વિદ્યાએ। શીખા, ન્યાયનાે અભ્યાસ કરાે, વ્યાકરણનાે અભ્યાસ કરાે, પણ જ્યાં સુધી શરીર આદિ પર વસ્તુમાં આ∢મા છે, એમ વાસના છે, ત્યાં સુધી માેક્ષ થવાના નથી. કારણ કે, આત્મ જ્ઞાન વિના બાકીનું જ્ઞાન તે અજ્ઞાન છે. જીનેશ્વર ભગવન્તે કહેલા ષડુ દ્રવ્ય અને તેના ગુણ પર્યાયનું નય નિક્ષેપાએ સહિત જ્ઞાન થાય છે. તેજ જ્ઞાન જાણવું. અને તેજ જ્ઞાનથી ભેદ જ્ઞાન પ્રગટે છે. અને તે લેદ જ્ઞાનથી આત્મા કર્મથી છૂટે છે, અને પર માત્મ સ્વરૂપ અને છે. અને સકલ પ્રપંચતું મૂળ અવિ-દ્યા પણ ક્ષણમાં નષ્ટ થાય છે. ભેદ જ્ઞાની આત્મા સ્વઆ-ત્મહિત સાધી મનુષ્ય જન્મ સફળ કરે છે.

घने वस्त्रे यथात्मानं न घनं मन्यते तथा ॥ घने स्वदेहेऽप्यात्मानं न घनं मन्यते बुधः ॥ ६३ ॥ नष्टे वस्त्रे यथात्मानं न नष्टं मन्यते तथा ॥ नष्टे स्वदेहेऽप्यात्मानं न नष्टं मन्यते बुधः ॥ ६५ ॥

### ( 63 )

#### पद्.

अनुभव आतमानी वात करतां ऌहेरी सुखनी आवशे. ए टेक. रोगी नहि तुं भोगी नहि तुं जाडो नहि तऌभारजी ॥ देइमां वसीयो माया रसीयो अनुपयोगे धार अनुभव. १ तुजथी सहु शोधाय व्हाला आदि नहि तुज अंतजी ॥ मायामां मस्तान थइ तुं ऌाख चोराशी भमंत. अनुभव. २ परस्वभावे भान भूऌी ठर्यो नहि एक गमजी ॥ पाद नीचे रूद्धि परगट देखे नहि दुःखधाम. अनुभव. ३ कर्मसाहिव रीजीने तने आपी नरनी देइजी ॥

### ( 68 )

# साध्यसिद्धि साथी छेर्तुं माग्या वरक्या मेह. अतुभव, ४ सोऽहंसोऽहं ध्यान लागे जागे आतमज्योतजी ॥ बुद्धिसागर भातु प्रगटे थाय सुवन उद्यात. अरुभव, ५

ઈત્યાદિથી સમજવાનું કે જ્ઞાની પાતાના આત્મામાંજ આત્મ બુદ્ધિ સ્થાપન કરી, સર્વ પ્રપંચથી ન્યારા વર્ત છે. સવં પુદ્દગળ વસ્તુથી આત્માનું સ્વરૂપ પ્રતિદિન ભિન્ન એબ્રન્ત મ્યાનમાં બેસી ભાવવું. એક દીવસથી બીજા દી-વઞે કંઇ અનુભવમાં વૃદ્ધિ થશે, અન્તે સ્પર્શ જ્ઞાનની પ્રા-પ્તિ થાય છે. ત્યારે જેમ વસ્ત્ર નષ્ટ થવાથ<sup>ો</sup> શરીર નષ્ટ થતું નથી, તેમ આદારીક સ્થૂલ શરીર નષ્ટ થવાથી જ્ઞાની પાે-તાના આત્માને નષ્ટ થયેા માનતાે નથી. જ્ઞાની એમ જાણે છે કે શરીર એ પુદ્દગળ સંઘથી બનેલું છે, અને તે જડ છે, તેમાં ચૈતન્ય પણું કંઇ નથી. શરીર એ આત્માને સ્ હેવાનું સ્થાન છે, આંયુબ્યની પૂર્ણુવસ્થાએ શરીરછૂટી જાય છે, શરીર છુટી જતાં, આ મા કૃત કમૌનુસારે પરગતિમાં ગમન કરે છે. ત્યાં પુષ્ય પષ્પના અનુસાર સુખ દુઃખનાં સાધને પામી, સુખ દુઃખ ભાેગવે છે, વળી ત્યાંથી આ શુષ્ય પૂર્જુ કરી, અન્ય ગતિમાં આત્મા ગમન કરે છે.એમ કર્મ સત્તાથી પુનઃ પુનઃ અનેક પ્રકારનાં શરીર ધારણ કરી સુખઃદ્રખ ભાેગવે છે. એમ અનાદિ કાળથી આ આત્માએ ચાર ગતિમાં, અનેકશઃ જન્મ ધારણ કરી અનેક શરીરા

# ( ७५ )

ધારણ કર્યા. પણ અન્ને પાર આવ્યાે નહિ. અનેક ભવમાં અનેક શરીર ઉપર મમતા પ્રેમ રાખ્યા. પહ કાેઇ શરીર પાતાનું થયું નહિ. તાે હવે આ શરીર જે હાલ ચક્ષ વડે **દે**ખાય છે, તે પ**ણ અન્તે પાતાનું કયાંથી ચવાનું ? મા**ટે જ્ઞાનીએ પૂર્વોક્ત ભેદ જ્ઞાનથી દ્રઢ ભાવના ધારણ કરી શ-રીરને પોલાતું કઠી માનલા નથીજ અને અન્તે શરીર નષ્ટ થતાં, આત્માને તેથી ન્યારા ભાવે છે. અને સંસારીક પન **ઢા**થેોમાંથો મમતા ભાવ દ્વર કરે છે, અને સમતા ભાવ <mark>ક્ષ</mark>ણે ક્ષણે સેવે છે. જે ભગ્યે પાતાના આ માની સિદ્ધિ ક રવાને મમતા ત્યાગી સમતા આદરી તે પુરૂષ આ લવ તથા પરસાવના સઘળા વર ભાવને ટાળી નાંખે છે. એવા સમતા ધારી મુનીશ્વરાની પાસે વસતાં જાનવરા પણ પા તાના જાતિ વરભાવ દુર કરે છે. જેણે સંસાર રૂપ સમુદ્ર તરવાને અર્થે, મમતા ત્યાગી સમતા આદરી છે, તે પુરુ ષાેને ધન્ય છે. જગત્માં દેવલેાકનાં સુખતાે દ્વર છે, અને માેક્ષ પદવી તાે માેટી છે; ત્યારે મનની પાસે પ્રગટ પણે વર્તનાર સમતાનું સુખતે આ ભવમાં પ્રત્યક્ષ પણે છે. વળી સમતા રૂપ અમૃતના કુંડમાં સ્નાન કરવાથી કંદર્પનું વિષ નાશ પામે છે. જે ભવ્ય પ્રાણી એક ક્ષણુ માત્ર મ-નને ખેંચીને સમતા સેવે છે, તેા તે પ્રાણીને આત્મામાં એવા પ્રકારનું અદ્ભૂત સુખ પ્રગટે છે કે તેનું વર્ણન સુ-

# ( es )

ખથી થઇ શકતું નથી. જેમ કુમારિકા ભર્તારની સાથેના ભાેગ વિલાસના સુખને જાણતી નથી, તેમ જગત્ના અ જ્ઞાની જીવેા પણ સુનીશ્વરની સમતાના સુખને જાણુતા નથી. જેમ સૂર્યના પ્રકાશથી અન્ધકાર નાશ પામે છે તેમ કાેટી ભવનાં કરેલાં કર્મ પણ સમતા વડે એક ક્ષણુમાં નાશ પામે છે.

વળી સમતા જ્ઞાનનું કળ છે. સમતાથી તપ જપ ક્રિયા કષ્ટ લેખે આવે છે. માટે માહરાજાની પુત્રી મમતા તેના ત્યાગ કરી, ભવ્યાએ સમતાનું સેવન કરવું એજ સાર છે. શ્રી ય**રાાવિજયજી ઉપાધ્યાય** પદદારા જણાવે છે તેનું સ્વરૂપ જેમ.

चेतन महता छांड परीरी, पर रमणीशुं प्रेम न कीले; आदर समता आप वरीरी. चेतन. १ ममता मोह चंडालकी बेटी, समता संजमतृप कुमरीरी; ममता मुख दुर्गंध असती, समता सत्यसुगंधभरीरी. चेतन. २ ममतासे लरते दीन जावे, समता नहि कोउ साथ ल्रारी; ममता हेतु बहुतहे दुश्मन, समताको कोउ नहि अरिरी. चेतन. ३ ममताकी दुरमति हे आली, डायण जगत अनर्थ करीरी; समताकी शुभमति हे आली, पर उपगार गुणसे भरीरी, चेतन. ४ ममताकी शुभमति हे आली, पर उपगार गुणसे भरीरी, चेतन. ४

### ( 49)

# समतासुत होयगा केवल रहेगो, दिव्यनिश्वान घुरीरी. चेतन. ५ समता मगन होयगो चेतन, जो तुं धारीश शीख खरीरी; सुजमविलास लहेगो तो तुं चिदानंद घन पदवी वरीरी. चेतन. ६

આ પ્રમાણે મમતા અને સમતાનું સ્વરૂપ સમજી મુનીશ્વર વા આત્મહિતેચ્છુ, સમતાનાે આદર કરે છે. અને નિરંજન નિરાકાર જયાેતિસ્વરૂપ આત્માને જાણી તેમાં રમણુતા કરે છે. સર્વ વસ્તુઓથી પાેતાના આત્માને ન્યારેા ગણે છે. વળી આત્મજ્ઞાની એમ વિચારે છે કે પરવસ્તુના સંકલ્પ વિકલ્પ કરવા તેજ સંસારમાં બંધન છે. પરવસ્તુ-ના મમતાયોગે વિકલ્પ સંકલ્પ કરવાથી કર્મનું ગ્રહુણ છે. અને જ્યારે પર વસ્તુ સંબંધી વિકલ્પ સંકલ્પ થતા નથી. ત્યારે આત્મા સંવરભાવને પ્રાપ્ત કરે છે. તત્ત્વથી જોતાં માલુમ પડશે કે સંકલ્પ વિકલ્પજ સંસારમાં સ્થિર કર-વાનું એક પ્રઅલ સાધન છે. જ્યારે આત્મજ્ઞાન થાય છે. ત્યારે શરીરમાંથી **મમત્વ ખુદ્ધિ દૂર થાય છે. એવી ખુદ્ધિ** થયા બાદ જ્ઞાંની અંતર્**થી ભિન્નપણે વર્તે છે. નષ્ટ** વસ્ત્રની પેઠે શરીર નષ્ટ થતાં આત્મા નષ્ટ થતાે નથી, વળી શરીર ઉપર પહેરેલું વસ્ત્ર રક્ત થતા જેમ મનુષ્ય પાતાને રક્ત માનતાે નથી, તેમ જ્ઞાનીનું શરીર રક્ત હાેય તાે તેથી તે પાતાને રક્ત માનતા નથી, કારણકે, આત્મા કંઇ રાતા

### ( & )

નથી, વા કાળા નથી; કુબ્ણવર્ણાદિકથી આત્મા ભિન્ન છે. માટે જ્ઞાની શરીર પરિણમનમાં આત્મપરિણતિ માનતા નથો. જયારે જ્ઞાનીની આવી દશા છે, ત્યારે અજ્ઞાની શરી-રના વિકારને પાેતાની પરિણતિ કલ્પી દુઃખી થાય છે, અને શરીરમાં રાેગ ઉત્પન્ન થતાં હું રાેગી, શરીર પાતળું થતાં હું પાતળા, શરીર જાડું થતાં હું જાડા, તથા શરીર વૃદ્ધ <mark>ચ</mark>તાં હું વૃદ્ધ, એમ શરીરની અવસ્થાજ તેજ આત્માની **અવસ્થા માની, રાગ** દેષનાં કારણે સેવી, ચારાશી લાખ જીવા-ચ<mark>ેાનિમાં પ</mark>રિભ્રમણ કરે છે. અજ્ઞાનીજીવ શરીરના ધર્મનેજ પે⊦ તાના કલ્પે છે અને તે ઉપરાંત દુનીયાના પદાર્થોમાં મમ<sub>ત્</sub>વ અુદ્ધિ કલ્પી લીંટમાં જેમ માખી લપટાય છે, તેમ સંસારના પદાર્થોમાં લપટાય છે, માટે અજ્ઞાનથી આચ્છાદિત એવા આ-ત્માને સદ્ગુરૂ મહારાજના ઉપદેશથી બાેધ થાય છે. ઉપદેશદ્વારા કહે છે કે "હે છવ! તને ચેતાવું છું, તું ચેતી લેજે. આ સંસારમાં તારૂ કંઇ નથી. એક દીવસ આવી અવ-સ્થામાંથી ઉઠીને તારે જવું પડશે. તારા હાથે સંચિત કરેલી ઘરબાર, હાટરૂપ બાજી ધૂળની છે અને તે ધુળમાં ભળી જશે, એમ નક્કી જાણ. તારી નજરે જોતેા ખરા. હુજારા જગતુના જીવે ધન, દોલત, ઘરબાર મૂકીને પરલવ માં ચાલ્યા જાય છે, તેા તેવીજ તારી અવસ્થા થવાની છે. અંતે મરણના શરણ થવું પડશે. રાજા, રંક, જેગી કે લાેગી,

### ( 44 )

સર્વનાં શરીર માડીમાં મળી જવાનાં છે. આ દેખાતી વસ્તુઓ સ્વપ્તની બાજી સમાન અંતે થવાની છે,એમ નક્કી જાગુ. દે્ાગટ તેમાં તારે કેમ મકલાવું જોઇએ તે સંબંધી નીચે મુજબ પદ જાણવું.

चेतावं चेती लेजेरे एकडीन जम्हर उठी जावं, धळनीरे माया घळमां भळशे फोगट मन लल्ल्चार्व. चेतावं. १ स्वमानी मुखळडी खातां भूख न मननी भागे, तन धन यौवन पामी संतो हरखावं शं रागे. चेतावं. २ आशा वेडीए वंधाणो परधन खांते खार्य, नीचां कर्म करीने अंते नाहक नरके जावं. चेतावं. ३ भूळी आतमज्ञानकी वाजी मायामां मकलावुं. भ्रमणामां भूळीने भाइ ब्रह्मस्वरूप केम पार्वुः चेतावं. ४ तारु ताहरी पासे जाणी समतामां टीन्ठ लावं. अलुखनिंग्जन आतमज्योति बुद्धिसागर् ध्यावं. चेतात्रं. ५ આ પદ આત્માને પાતાના સ્વરૂપમાં રમણુ કરવાનું સચવે છે. અને માયાના પ્રપંચથી દ્વર રહેવાનું સચવે છે. વળી આ સાંસારીક પ્રત્યક્ષ દેખાતેા પ્રપંચ આત્માથી ન્યારાે છે, તેથી ત્રિકાલમાં પણ આત્મહિત થવાનું નથી.

એમ નિર્શ્વયથી હૃદયમાં ધારવું, ચાલતાં, બેસતાં, ઉડતાં,

#### ( 200 )

હરેક કામકાજ કરતાં પણ આત્માનું સ્મરણ કરી સ્વકાર્થ સાધવું, અજ્ઞાની જીવ કેાઇ માટા રાજાની વા શેઠની મુલા કાલ લેવાનું નક્કી થાય તેા કેટલા આનંદી બની જાય છે; પણુ તે રાજા અગર શેઠના કરતાં અન તગણા માટે શરી-રમાં રહેલાે જે આત્મા છે તેનાં દર્શન કરવા, તેનું ધ્યાન કરવા, તેની સ્તુતિ કરવા, શું જરા માત્ર મનમાં પ્રેમ લાવે છે ? ના, તે લાવતા નથી. તા તેનું કારણ છે ? ઉત્તરમાં કહેવું પડશે કે તે અજ્ઞાનીજીવ વાસ્તવિક પાતાનું આત્મ-સ્વરૂપ જાણતા નથી તેજ કારણ છે જો પાતાનું સ્વરૂપ જાણતાે હાેત અને તેની શ્રદ્ધા થઈ હાેત તાે પાતાના આ ત્માની માેટી શકિત જાણી શકત. આત્માજ રાજા થાય છે, આત્માજ પુષ્ય કરવાથી શેડ. બાદશાહ, દેવ, દેવંદ્ર થાય છે અને તેજ આત્મા પાપ કરવાથી નીચ અવસ્થા પામે છે અને તેજ આત્મા પંચ પરમેષ્ઠિરૂપે બને છે, આત્માની અનંત શકિત છે. જે શકિત છે, તે શકિત જ્ઞાનાવરણીય આદિકર્મના ચાેગે આચ્છાદિતપણાને પામી છે. જ્યારે આત્મા પાેલાનું સ્વરૂપ સદ્યુટ ઉપદેશથી જાણે છે, ત્યારે ઉપશમ **સાવ, ક્ષયેાપશમભાવ તથા ક્ષાયીક ભાવને પામી** સ્વસ્વરૂપ પકાશે છે. અને સાદિ અન<sup>:</sup>તિ સ્થિતિ સુખમાં સદાકાળ ગમાવે છે. માટે ભવ્યજીવાએ ભેદ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિદ્વારા પ**રમાત્મપદની** પ્રાપ્તિ કરવી.

#### ( 202 )

यस्य सस्पन्दमाभाति निःस्पन्देन समं जगत् ॥ अम्ब्रमक्रियाभोगं स शमं याति नेतरः ॥ ६७ ॥ जंगम जग थावर परें जाक्वं भारते नित्त ॥ सो चाखै समना सुधा अवर नदि जडचित ॥ ५७ ॥

અર્થ:- જેને સરપન્દ એવું પણ જગત્ નિઃસ્પન્દ જેવું અપ્રગ્ન, અક્રિય અભાેગ લાગે છે, તેજ મહાત્મા સમ-તારૂપ અમૃત ને ચાંખે છે. બીજો જડ પુરૂષ ચાંખી શ-કતા નથી.

## अनिच्छन् कर्मवैषम्यं ब्रह्मांशेन समं जगत् ।। आत्माभेटेन यः पश्येट्सौ मोक्षगमी शमी ॥ १ ॥

વિવચનઃ—સસ્પન્દ એટલે હાલતું એવું શરીશદિરૂપ જગત્ તે નિસ્પન્દ એટલે જડ એવાં જે કાષ્ટ પાષાણુદિ તેના જેવું જડ તથા અક્રિય, અભાેગ, એટલે પદાર્થ પરિચ્છેદ રૂપ ક્રિયા, અને સુખાદિ અનુભવરૂપ ભાેગ જેને નથી એવું જેને લાગે છે, તે પુરૂષ સમતાને પામે છે. પરમ વીતરાગના વા સંસારના ભાેગ તથા દેહ ઉપર વૈરાગ્ય ભા-વને આવાેઉત્તમ પુરૂષ પ્રાપ્ત કરે છે. મન વચન અને કા યાના વ્યાપારને ક્રિયા કહે છે, પંચેદ્રિયા દ્વારા જે વિષયાનુભવ થાય છે તેને ભાગ કહે છે, અવી ક્રિયા અને ભાેગ રહીત સ્થિર ચિત્તવાળા આત્મધ્યાની પાતાના સ્વરૂપમાં સ્થિર થઇ

#### ( २०२ )

સમતારૂપ અમૃતનું આસ્વાદન વારંવાર કરી, જન્મ જરા એને મરણના દુઃખાેથી મૂકાય છે, પૂર્વોક્તદશાની પ્રાપ્તિ વિના સમતારૂપ અમૃતની પ્રાપ્તિ દુર્લભ છે, અને એવી અવસ્થાની જે સમતા આવે છે, તેથી માક્ષની પ્રાપ્તિ સહ-જમાં થાય છે. સમતા ગુણધારી મનુષ્ય પાતાના આત્માના સમાન સર્વ જંતુના આત્માને લેખે છે. શ્રી ગ્રાનસારમાં કહ્યું છે કે ---

#### ज्ञानध्यानतपःशील्रसम्यक्त्वसहितोप्यहो ॥ तन्नामोति गुणं साधुर्यमामोति शमान्वितः ॥ ५ ॥

અર્થ:--કર્મથી અનેલી વિષમતાને નડિ ઇચ્છતા પા તાના આત્મ સમાન ચેતના લક્ષણથી સર્વ જગતને જાણતાે છતા જે ભવ્ય જુએ છે તે શમી જાણવા, શમી જે ગુણ પામે છે તે જ્ઞાન, ધ્યાન, તપ, શીલ અને સમકિત સદિત ભવ્ય પણ પામી શકતા નથી. અને તેજ માક્ષને પ:મે છે. વળી સમતાનું સ્વરૂપ વર્ણવતાં શ્રીયરોાવિજયજી ઉપાધ્યાય કહે છે કે:---

**ભાવાથ<sup>િ</sup>:**—ગ્રાન ધ્યાન, તપ, શીલ, અને સમ્યક ત્વ સહિત ભવ્ય પણ જે કેવળ જ્ઞાનાદિ ગુણને પામતો નથી તે ગુણને સમતા ચારિત્રમથી પામે છે. ક્ષયેાપશમ ભાવના જ્ઞાનાદિક ગુણ છે તે નિરાવરણ લોકાલોક પ્રકાશક

#### ( 203 )

કેવલ જ્ઞાનનું પરંપરા કારણ છે, અને ક<mark>ષાયને</mark> અ-ભાવ તદ્રપ યથાખ્યાત ચારિત્ર કેવલ જ્ઞાનનું આસન્ન કારણ છે. યથાખ્યાત ચારિત્રથી નિર્વિકલ્પ સમાધિમાં અલેદ રત્નત્રયીથી પરિષ્યમેલે! આત્મા ક્ષણમાહાવસ્થા-માં જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, અને અંતરાય કર્મના સમળ ક્ષાયીકભાવે ક્ષય કરે છે, અને તેથી કેવલગ્રાન અને કેવળ દર્શન અને દાનાદિક પાંચ લબ્ધિ પામે છે. એવા પ્રકારની સમતાનું ભવ્યપુરૂષે સેવન કરવું, અને અધ્યાત્મ ભાવનાથી સદાકાળ આયુષ્ય સફળ કરવું, શુદ્ધ આત્મ સ્વ-**૩પને**। અનુભવ થતાં જાણવાનું બાકી રહેતું નથી. અલબત આત્મસ્વરૂપના અહર્નિશ વિચાર કરવા, તેનું મનન કરવું કે જેથી જંગમ જગ**૩૫ જે શરીર તે પણ** થાવરની પેઠે એટલે કાઇ પાપાણની પેઠે સ્થિર ભાસે. આટલી હુંદ જ્યારે આવે ત્યારે સંસારમાં વાદવિવાદના પ્રપંચ મઠી જાય છે, અને આત્મા આત્મસ્વરૂપે પ્રકાશે છે. તે સંબંધી યાગીશ્વર મડારાજા શ્રીચિંદાન દુજ કહે છે કે---

#### पद.

मति मत एम विचार, मतमतियनका भाव-मति० वस्तुगते वस्तु ल्र्बार, वादविवाद न कोय; सूर्य तिहां परकाश पियारे, अंधकार नवि होयः मति १

#### ( 208 )

रूप रेखा तिहां नवि घटेरे, मुद्रा भेष न कोय; भेदज्ञान दृष्टि करि प्यारे, देखो अंतर जोय. मति. २ तनता मनता वचनता, परपरिणति परिवार; तन मन वचनातीत प्यारे, निजसत्ता सुखकार. मति. ३ अंतरशुद्ध स्वभावमेंरे, नहि विभाव ळवलेश; भ्रम आरोपित लक्षथीरे, हंसा सहत कलेश. मति. ४ अंतरगति निहचें गहिरे, कायाथी व्यवहार; चिंदानंद तब पामीएरे, भवसायरको पार. मति ५

આત્મિક અનુભવના રસીક શ્રી ચિદાન દેજી મહારાજ આ પ્રમાણે આત્મસ્વરૂપની સ્થિતિ બતાવે છે, અને તે સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ કરવી તે પણ પાતાના હાથમાં છે. જે સિંદ ભગવ ત થયા, અને થશે, તે સર્વ પણ જ્યારે આત્માભિમુખ થઇ આત્મધ્યાન કર્યું, ત્યારેજ થયા છે. આત્માનું સ્વરૂપ સમજવાની શક્તિ પામી, સદ્દગુરૂને સંગ કરી, શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપના ઉદ્યાગ કરવા. જે પાતાની વસ્તુ નથી, તેની પ્રાપ્તિ અર્થે રાત્રી અને દીવસ ઉદ્યાગ કરવામાં આવે છે, ત્યાં તાઠ, તડકા, દુઃખ પામતાં પણ ઉદ્યાગ કરાય છે; પણ આત્મ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ અર્થે તો જરામાત્ર પણ ઉદ્યોગ થતા નથી. આત્મસ્વરૂપ દર્શક સદ્દગુરૂને સમાગમ કરવાના વખત પણ મળતા નથી, ત્યારે આત્મા પાતાના પ્રમાદથીજ પાતે

#### ( १०५ )

દુ:ખના હેતુઓ સજી, દુ:ખ ભાજન બને છે એમ સમજવું. વળી આશ્ચર્ય તે કેલું સમજવું તે બતાવે છે. જેમ જ લમાં રહેલું માછલું તરશ્યું તેમ સંપૂર્ણ સામગ્રી પામીને પગ્ર શરીરમાં રહેલાે આત્મા પાત્રે પાતાના સ્વરૂપથી તરશ્યે રહે, અર્થોત્ પાતાના સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ કરે નહિ, તે પણ માટું એક આર્સ્વય જણાય છે. વળી આત્મસ્વરૂપાનુભવરૂપ અમૃતને મૂકી, વિષયરૂપી હાલાહલ વિષનું જીવ, પાન કરે છે, તે પણ કેવી આશ્ચર્યની વાત? વળી પાેતાની આત્મિ-કરૂદ્ધિ ચિંતામણિ રત્ન સમાન છે તેને કે કી દેઇ પરરૂદ્ધિરૂપ કાચનાે કકડાેગ્રહી, ખુશી થાય છે તે પણુ આશ્ચર્યની વાત છે. પરપરિણતિ અને સગદ્રેષાદિક તેનું કું ડુંબ ખરી રીતે જોતાં આત્માનું વૈરી છે, અને તે પરપરિ**ણતિ** તથા તેના કું ટું બથી આત્મા, સ્વઋદ્ધિથી ભ્રષ્ટ થઇ, પુદ્દગલરૂપ ભિક્ષા માગીને લીખારી અન્યો, તાેપણ આત્માને પરપરિણતિ તે મારી વૈરીણી છે, એમ લાગતું નથી, અને ઉપર ઉપરથી બાહ્ય દ્રષ્ટિથી એતાં તે પાતાનું સગું કુંટુંબ હાેય એમ આત્માને લાગે છે, અહાે ! આ પણ આશ્ચર્ય છે કે જે શત્ર વર્ગ છે, તે પણ સગા જેવેા લાગે છે. અહેા ! સંતપુરૂષા સમજો કે આ સંસારમાં આશ્ચર્યકારક તમાસા થઇ રહ્યા છે. જે ઉત્તમ પુરૂષ હાેય છે, તે પરપરિણતિના પ્રપાચ પાસ તેને વિવેક દ્રષ્ટિરૂપ વજ્યી છેઠી નાખે છે. તે

#### ( 205 )

સંખંધી ચાેગિરાજ શ્રી ચિદાનંદજ કહે છે કે---

. पद्.

संतो अचरिजरूप तमासा संतो० ए आंकणी. कीडीके पग वुंजर बांध्यो जलमें एकर पियासा संतो० १ करत हल्लाहल पान रूचिधर तजी अमृतरस खासा ॥ चिंतामणि तज धरत नित चितमें काच सकलकी आज्ञा संतो० २ बिन वादर वरषा अति वरसत विन द्रिक वहतास्या ॥ वज्र गलत देख्या हम जलमें कोरा रहत पतासा संतो० ३ वेर अनादि पण उपरथी देखत लगत संगासा ॥ चिंदानंद ऐंसा जन उत्तम कापतयाका पासा संतो० ४

ભાવાર્થ સમજી શકાય તેવા છે, જે સમજાય નહિ તેા આત્માનુભવી સદ્ગુરૂદ્રારા તેના મર્મ સમજવા. શ્રી ચિદાન દજી મહારાજ આત્માનુભવની ખાેજ કરતા, એ પ્રમાણે ગાશું છે, તેથી આત્માર્થી પુરૂષે સ્યાદ્ધાદ પંણે આ ત્મજ્ઞાન શ્રવણ, મનન, માટે પ્રયત્ન કરવા. જ્ઞાનીએ જેટલી ધર્મની ક્રિયાઓ, આચરણાઓ, બતાવી છે તે એક આત્મ સ્વરૂપની પ્રાપ્તી અર્થેજ બતાવી છે. કારણ કે અનંત સુખ આપનાર શાહ્યત ધર્મ આત્મામાં રહે છે. માટે આત્મા ધર્મી કહેવાય છે. વ્યવહાર અને નિશ્ચિયનય પણ આત્મિક ધર્મનું સ્વરૂપ વર્ણવે છે માટે જો ભવ્ય જીવા તમારે

#### ( 2019 )

માક્ષની જીજ્ઞાસા હાેયતાે, સ સારીક પદાર્થોમાંથી માહ ઉતારી અને ભાેગને રાેગ સમાન લેખવી, તેમજ સ્વપ્ન સ-માન કુટ્ંબ વર્ગ જાણી, શુદ્ધ ધર્મનું સેવન કરાે; એજ સત્ય વત્ત્વ સમજો. એજ અંતે સુખ અર્પનાર છે. તેમ વીતરાગના વચનથી પ્રતીતિ લાવેા, આત્માની શુદ્ધ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરો. જેણે આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પામ્યું તે અ-ન્યને કહી શકતા નથી. જેમ લવણની પૂતળી સમુદ્રને। ત્યાગ લેવા જળમાં પડી, પણ લવણ પૂતળી પોતેજ જળ ૩૫ થઇ ગઇ તેા તે અહાર આવી બીજાને કહી શકે નહિ, . તેમ જે પરમાત્મ સ્વરૂપનાે ત્યાગ લેવા, પરમાત્મ સ્વરૂ-પના ધ્યાનમાં પ્રવેશ કરેો તે પણ પરમાત્મ સ્વરૂપ થઈ ગયા તેા પરમાત્મ સ્વરૂપ કેાણ વર્ણવી શકે ? અલખત કાેઇ વર્ણુવી શકેજ <mark>ન</mark>હિ. એવી પરમાત્મ સ્વરૂપની સ્થિતિ છે, અને એજ સત્ય ધર્મ છે. તે સંબંધી શ્રી ચિદાનદજી પાતાનાે અનુભવ કહે છેઃ—

#### पद.

अव हम एसी मनमें जाणी परमारथ पथ समज विना नर वेद पुराण कहाणी अब, १ अंतर ऌक्ष विगत उपरथी कष्ट करत वहु प्राणी ॥ कोटी जतन करि तूप ऌहत नहि मथतां निर्ज्ञादिन पाणी अव. २

## ( १०८ )

लवणपूतळी थाह लेणकुं सायरमांहि समाणी ॥ तामें लीन तद्रुप भइते पलठ कहे कुण वाणी अब. ३ खटमत मिल मातंग अंग लख युक्ति बहोत वखाणी ॥ चिदानंद सरवंग विलोकी तत्त्वारथ ल्यो ताणो अब. ४

આ પ્રમાણે ચિદાન દજી મહારાજ પ્રરૂપે છે. અને તત્ત્વ માર્ગ પણ આજ છે, માટે આત્માર્થી જીવે આત્મ સ્વરૂપમાં મન વચન કાયાની એકાગ્ર વૃત્તિથી સ્થિરતા ક-રવી, તેથી આત્મા શમ સુખાદધમય બને છે.

### शरीरकञ्चुकेनात्मा संटतज्ञानविग्रहः ॥

नात्मानं बुध्यते तस्माट्भ्रमत्यति चिरं भेवे ॥ ६८ ॥

અર્થ:----- ર્ગાન છે શરીર તે જેનું એવેા અત્મા જે તે શરીર રૂપ ક'ચુકથી ઢંકાઈ ગયેા છે, અને તેથી તે આત્માને જાણુતાે નથી. અને તેથી તે અજ્ઞાની ચિર'કાલ ભવમાં પરિભ્રમણુ કરે છે.

વિવેચન:—શરીર તેજ કંચુક તેનાથી ઢંકાયું છે જ્ઞાન રૂપી શરીર તે જેનું એવાે આત્મા ગઇ ગયાે છે, તે વા પ્રકારના મૂંઢાત્માને આત્મજ્ઞાન થતું નથી. અત્ર આ વરણુ કરનાર સામાન્યતઃ કામેણુશરીર સમજવું, કેમકે તેજ મુખ્ય વૃત્તિએ તેના આવરણુ રૂપે હાેઇ શકે છે. પૂ-વેક્તિ પ્રકારના અહિરાત્મા પાતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ નહિ જા-

### ( ૨૦૯ )

ષ્યાથી, ઘણા વખત સુધી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે. જ્યાં સુધી બહિરાત્મ બુદ્ધિ છે, ત્યાં સર્વ પ્રકારની વિદ્યાને અભ્યાસ પણ પરિભ્રમણ હેતુ છે. કારણ કે, તત્ત્વને તત્ત્વ-સ્વરૂપ જાણ્યા સિવાય, સંસારના પાર આવતા નથી. સર્વ પ્રકારનાં શાસ્ત્ર ભણા, અનેક પ્રકારના વાદ વિવાદ કરા, પાતાની બુદ્ધિના પ્રકાશથી ખંડન મંડન કરા, કુતર્કો કરી આત્માને ભ્રમજાલમાં નાખા, પણ તેથી આત્માનું કંઇ હિત થવાનું નથી. તેમ ઉપર ઉપરથી શાસ્ત્રાભ્યાસ કરી શુક સમાન પંડિતાઇ ધારણ કરી, મનમાં મલકાવાથી કંઈ આત્માનુભવ પ્રગટવાના નથી. શ્રી યાેગીશ્વર ચિદાન' દજી મહારાજ તે સંગ'થી કહે છેઃ-

जो छां अनुभव ज्ञानरे, घटमांहे प्रगट भयो नहि. जो छों. तो छों मन थिर होत नहि छिन, जिम पिपछका पान; वेद भण्यो पण भेद विनाशठ पोथि थोथि जाणरे. घट. जो. १ रस भाजनमें रहत द्वीनित नहि तस रस पहिछान ॥ तिम शुकपाठि पंडितकुं पण प्रवचन कहत अज्ञानरे. घट. जो. २ सार छद्या विन भार कह्यो श्रुत खर दृष्टांत प्रमान ॥ चिदानंद अध्यातम शैली समज परत एकतानरे. घट जो. ३

શ્રી ચિદાન દ કર્પૂરચ દજી મહારાજ કહે છે કે શ્રુત-જ્ઞાનના ઘણા અભ્યાસ કર્યો, અનેક પ્રકારની ભાષાનું અધ્ય-

### ( 220 )

ચન કર્યું, પણ જે શ્રુતજ્ઞાનના સાર આત્માનુભવ તથા સ વરસાવતી પ્રાપ્તિ થઇ નહિતા, ખરતી પેઠે તે જાણવા. ખરની પીઠ ઉપર ચંદનના ભાર ભર્યા હાય, પણ તેને જેમ ઉપ-યાેગીભુત નથી, તેમ અત્ર પણ સમજી લેવું. તેમ પઠત મૂર્ખ બકવાદી મનુષ્યા પણ આત્મસ્વરૂપ પ્રતિ વળી શકતા નથી. અને અહિરભાવમાં માન પૂજાની લાલચે પરમાં ચિત્ત રાખી, સ્વસ્વરૂપથી બ્રષ્ટ થાયછે. તથા વળી અજ્ઞાનીજીવને માહજવરના યાેગે આત્મજ્ઞાન રૂપ મિષ્ટાન્ન ભાજન ઉપર રૂચિ થતી નથી. શ્રીયરોાવિજયજી ઉપાધ્યાય કહે છે કે.

करे मूढमति पुरुषकुं, श्रुतभी मद भय रोष ॥

ज्युं रोगींकु खीर घृत, सन्निपातको पोप. 🔢 १ ॥

જેમ રાગીને ખીર ઘૃત પણ સલિપાતની પુષ્ટિ અર્થ થાય છે, તેમ આત્મસ્વરૂપથી અજાણ અહિરાત્માને, ઘ્રુતગ્રા-નપણ અહંકાર ભય અને રાષ આદિ દોપાની ઉત્પત્તિ અર્થે છે. જ્ઞાનીને ઘ્રુતગ્રાન સ્વગુણની પ્રાપ્તિ અર્થે છે. અ કથ્ય આત્મસ્વરૂપના રહસ્યમાં અગ્ઞાનીને સમજણ પડતી નથી. અનુભવગ્રાનીજ જાણી શકે છે. જેણે આત્મસ્વરૂપ અ નુભવ્યું, તેજ સ્વસ્વરૂપના નિર્ધાર કરી આનંદમાં મગ્ન રહે છે વ્યવહારથી શુદ્ધ આચરણાએ ઉપાધિના સ્થાના પરિહરી, અંતરથી શુદ્ધાત્મસ્વરૂપમાં રમી, આત્મગુણોને પ્રગટાવે છે. ચિત્તસમાધિદ્વારા પૂર્ણ પદ પ્રગટ કરે છે. તેજ

#### ( १११ )

સ્વરૂપને શ્રીચિદાનંદજ જણાવે <mark>છે</mark> કે.

पद.

अछल लल्या किंग जावेहे। एसो कोइ युगति बतावे अलल. तन मन वचनातीत ध्यानधर अजपाजाप जपावे ॥ होय अडोल लोलता त्यागो ज्ञान सरीवर न्हावे हो. एसी. १ शुद्ध स्वरूपे शक्ति संभारे ममता दूर वहावे ॥ कनक उपल मल भित्रना कात्रे जोगानल उपजावे हो. एसी. २ एक रात्रे समश्रेणि आरोपी चिद्रानंद इम गावे ॥ अललब्दा होव अलख समावे अलल भेद इम पावे हो. एसी. ३ ले प्रभाणे लल्पा जापथी ले ध्यान ४२ छे, अने मन वयन डायाथी न्यारा ज्यात्मा जाली, आह्य भभता त्याणी, पातानी शफ्ति संभारी स्वस्वइपमां रमे छे, लेवा सुनीश्वर स्वस्वइपनी प्राण्ति ४२ छे. लने लनंत सुफनेा लेफ्ता लने छे.

### प्रविशद्रलतां व्यूहे देहेऽणूनां समाक्रतों ।। स्थितिभ्रान्त्या प्रपद्यन्ते तमान्मानमबुद्धयः ।। ६९ ॥

અર્થ ઝુિદ્ધિવાનાના અહિરાત્માએા પ્રવેશતા અને ની-કળતા પરમાગુઓના સમૂહરૂપ તથા સમાનાકાર દેહને સ્થિ-તિ ભ્રાંતિથી આત્મા એમ માને છે.

#### ( ११२ )

વિવેચન- લેદ અુદ્ધિ વિનાના જીવા સડણપડણુ વિ ધ્વંસન સ્વભાવ વાળા, અને પ્રવેશ કરતા અને નીકળતા એવા પરમાણુંના સમૂહરૂપ શરીરને આત્મા છે, એમ સ્થિ-તિ બ્રાંતિથી માની લે છે, આત્મા અને દેહના અભેદઅધ્ય-વસાયરૂપ બ્રાન્તિ એવા દ્રઢ પ્રત્યય અજ્ઞાની જીવેાને થાય છે કે તે શરીરનેજ આત્મા સ્વીકારે છે, અને તેથી તે શ-રીરના ઉપર મમતા રાખે છે, અને સ્વતત્ત્વનું ભાન ભૂલે છે, એવા અજ્ઞાની જીવ ચતુર્ગતિરૂપ સંસારમાં પરિબ્રમણ કરે છે, અહિરાત્મા પ્રાણી અજ્ઞાનપણાથી આશ્યયના હેતુઓને રાચીમાચી સેવે છે. અને અંતે સ્વજીવન નિષ્ક્લજ્યતીત કરી નજન્મ હારી જાય છે.

# गौरः स्थूलुः क्रुशोवाहमित्यङ्केनाविशेषयन् ॥ आत्मानं धारयेत्रित्यं केवलं ज्ञाप्तीविग्रहम् ॥ ७० ॥

અર્થ'—્દું ગાેરા, સ્થૂલ, કુશ હું, એવું જે થાયછે તે આત્મામાં ન આરાપવાં કેવલજ્ઞાન વિચડુ એવા આત્મા ની ધારણા કરવી.

વિવેચન–હું ગાેરા, હું જોડો, હું દુર્બલ, હું બ ળવાન, ઇત્યાદિ જે જે પ્રત્યય શરીરમાં થાય, તેને આત્મા ના વિશેષણુ રૂપે માનવાે નહિ. અને બાહ્ય ઉપાધિથી ર હીત કેવળ આત્માની ધારણા કરવી, વિશેષતા ચિત્તમાં તે-

#### ( ११3 )

નુંજ ધ્યાન કરવું. કેવળજ્ઞાન છે સ્વરૂપ તે જેનું એટલે ગ્રાન શરીરવાળા આત્મા ધારવા. અનેક પ્રકારનાં કામ કર-તાં પણુ અંતરથી સતત તેવીજ ધારણા રાખવી. એવી ધા-રણા રાખવાથી ભેદજ્ઞાનની દ્રઢતા થાય છે. અને તેવી દ્રઢ-તા વૃદ્ધિ પામવાથી રાગદેષની પરિણતિ સ્વયમેવ મંદ્ર પડે છે. અંતરમાં આનંદ પ્રગટે છે.

मुक्तिरेकान्तिकी तस्य चित्ते यस्याचल्ठा धृतिः ॥ तस्य नैकान्तिकी मुक्तिर्यस्य नास्त्यचल्रा धृतिः ॥ ७१ ॥ मुगति दूर ताकुं नहीं जाकूं थिर संतोप ॥ दूर मुगति ताकुं सदा जाकुं अविरति पोष ॥ ५८ ॥

અર્થ જેના ચિત્તમાં અચલધૃતિ છે, તેને એકાંતિક મુક્તિ છે: અને જેના ચિત્તમાં અચલધૃતિ નથી, તેને એ કાન્તિક મુક્તિ થતી નથી.

વિવેચનઃ—જેના ચિત્તમાં અચલ આત્મસ્વરૂપની ધારણા છે. તેઅન્તરાત્માને અવસ્ય થવાવાળી મુક્તિ થાય છે. અને જેને પૂર્વોક્ત પ્રકારની અચલ ધારણા નથી, તેને મુક્તિ અવશ્ય થતી નથી. જેના હુદ્દયમાં સ્થિરતાપણે, સ તોપે વાસ કર્યો છે, તેવા જનને મુક્તિ પાસે છે. અને જેને અવિરતિની પુષ્ટિ થાય છે, તેને મુક્તિ દ્વર છે. માટે સંતો ષનું વારંવાર સેવન કરવું. સર્વ વસ્તુ સંબંધી તૃષ્ણાને

### ( ११४ )

પરિદ્વાર કરી, સ તોષ ધારણ કરવા. જ્યાં સુધી સ તાેષ પ્ર-ગટયાે નથી, ત્યાં સુધી તાન્વિક સુખ નથી. સ તાેષથી તા-ત્તિ સુખ સેહેજે પ્રગટે છે. દુનીયામાં સ તાેષ ધારણ કરનાર ક્રક્ત એક મુનિરાજ સુખી છે. બાકી મમતા તૃષ્ણાથી પીડીત જીવા રાજા વા ચક્રવર્તિ, ઇંદ્ર,નાગે દ્ર, હાેય તાેપણ તે સુખી નથી.

जनेभ्यो वाक्कृतः स्पन्दो मनसाश्चित्रविभ्रमाः ॥ भवन्ति तस्पात्संसर्ग जनैयोंगी ततस्त्यजेत् ॥ ७२ ॥ होत वचन मन चपऌता जनके संग निमित्त ॥

जन संगी होवे नहीं ताते मुनि जगमित्त ॥ ५९ ॥ અર્થ:—મનુષ્યાના સંસર્ગથી વાણીની પ્રવૃત્તિ થાય છે, અને તેથી મનની ચપલતા થાય છે, અને તેથી ચિત્ત વિભ્રેમ થાય છે. માટે યાેગીએ માણુસાેના સંસર્ગ તજવા. વિવેચન:—મનુષ્યામાં મળવાથી, પરસ્પર બાેલવાનું થાય છે, અને તેથી મનની વ્યગ્રતા થાય છે, અને મનની વ્યગ્રતાથી ચિત્તવિભ્રમ થાય છે. નાના પ્રકારના વિકલ્પની પ્રવૃત્તિ થાય છે, આમ પ્રવર્તન થાય છે, માટે યાેગીએ મનુષ્યાના સંસર્ગ તજવા. જે યાેગી મનુષ્યાના સંસર્ગમાં આવે છે, તે માયાના પ્રપંચમાં ફસાય છે, અને માયાના પ્રપંચમાં ફસાયાથી રાગદ્રેષની ઉત્પત્તિ થાય છે અને રાગ-ખ ભવનું મૂળ છે, માટે મનુષ્યના સંસર્ગ લજવા. જે

ज्ञानकला घट भासी जाकुं ज्ञान. तन धन नेह नहिहे जाकु छिनेमें भयो उदासी जाकुं. १ हुं आविनाशी भाव जगतके निश्वये सकल विनाशी एहवी धारणा धार गुरुगम अनुभव मारग प्यासी जाकुं २ में मेरा ए यह मोहजानित जस एसी बुद्धि प्रकाशी ते निशंक पग मोहशीस दे निहचें शिवपुर जासी जाकुं ३

#### ॥ पद् ॥

મુનિરાજ મનુષ્ય સ સગ<sup>°</sup> રહીત, છે તે મુનિ જગત્ના મિત્ર છે, અને તે મુનિ સ્વાામહિત સાધી શકે છે પ્રાયઃ મનુષ્યના સ સર્ગથી ઉપાધિની પ્રાપ્તિ થાય છે, માટે મુનિ-રાજ મનુષ્યોનો સ સર્ગ ત્યાગી એકાંત સ્થાનમાં વસે છે. કારણ વિના વિશેષ પ્રકારે કાઇની સાથે ભાષણ પણ કરતા નથી. જે મનુષ્યોના પરિચયથી આત્માનુહિત નથી તો તેમના ' પરિચય કેમ કરે ? વ્યાખ્યાન-શિક્ષાદિ કારણે મનુષ્યાના સ બંધમાં આવે, તો પણ અંતરથી ન્યારા વર્તે છે, એવા મુનિરાજ ઉપાધિ રહીત થકા અનુપમ આન દ ભાેગી અને છે. આત્મજ્ઞાનથી આવે વિવેક પ્રગટે છે. આત્મજ્ઞાની આત્મામાંજ સ્વસુખમાની મનુષ્ય સ સર્ગ ત્યજે છે. આત્મજ્ઞાનની અલી-હારી છે. કે જેથી મનુષ્ય સ્વકાર્ય સાથે છે. શ્રી ચિદાન-દજી મહારાજ પણ જ્ઞાનના મહિમા કહે છે થયા.

### ( ११५ )

### ( ११९ )

स्रमता भइ स्रुखी एम शुणके कुमता भइ उदासी चिदानंद आनंद भयो इम तोर करमकी फांसी जाकुं ४

ગ્રાનનું સામધ્ય અનુપમ છે, જે કાેઇ આ-ત્માર્થી જીવને આત્મજ્ઞાનની ઈચ્છા હાેય તેને સ દ્ર્ગુરૂ સમાગમ કરવાે. નિત્યાનિત્ય પક્ષથી આત્મ સ્વરૂપ જાણુવું, જેમ બને તેમ મનુષ્ય સંસ-ર્ગમાં આવવું નહિ એજ નિરૂપાધિ પદ પામ વાનું હેતુ છે

ग्रामे।ऽरण्यमिति द्वेधा निवासोऽनात्मदार्शिनाम् ॥ दृष्टात्मनां निवासस्तु विविक्तात्मैव निश्वरुः ॥ ७३ ॥ वास नगर वनके विषे मानै दुविध अबुद्ध आतम दरशीक्तं वसति केवलु आतम राख्र ॥ ६० ॥

ગ્રામ અથવા અરષ્ટ્ય ( વન ) એ બેનેતા અજ્ઞાની પાતાના નિવાસ માને છે, અર્થાત્ અજ્ઞાની શુદ્ધ નિવાસ સ્થાન ઓળખ્યા વિના જડ વસ્તુમાં પાતાનું સ્થાન કલ્પે છે. વનમાં વસતાે પાતાને વનવાસી કલ્પે છે, નગરમાં વ સતાે પાતાને નગરવાસી કલ્પે છે, અર્થાત્ નગર છાડીને વનવાસી બને છે, પણુ શું છાડવું જોઇએ તેની અજ્ઞાનીને ખબર પડતી નથી. અને કશું સ્થાન પ્રાપ્ત કરવું જોઇએ, તેની પણ અજ્ઞાનીને ખબર પડતી નથી. જ્યારે અજ્ઞાનીની

#### ( 220)

આવી સ્થિતિ હેાય છે, ત્યારે જ્ઞાનીની સ્થિતિ કેવી હેાય છે તે બતાવે છે.

જ્ઞાની ગ્રામમાં કે વનમાં પાતાના નિવાસ કલ્પતા નથી, કારણ કે, ગ્રામ અગર વન એ કંઇ આત્માનું સ્થા⊦ ન નથી તેમજ શરીર પણ આત્માનું સત્ય રહેવાનું સ્થાન નથી, ત્યારે આત્મા કયાં રહે છે તે અતાવે છે. આત્માના અસંખ્યાત પ્રદેશ છે, તે અસંખ્યાતા પ્રદેશ અરૂપી છે, અજ છે, અવિનાશી છે, અકેક પ્રદેશે અનંત જ્ઞાન, દર્શન ચારિત્ર રહ્યું છે. અસંખ્યાત પ્રદેશ મળીને જ્ઞાન અને દર્શન ૩૫ ઉપયોગ પ્રગટે છે. વળી આતમાં શુદ્ધ નિશ્ચય નિયમથી જેતાં નિરંજન છે. પાતાના સ્વરૂપથી કાેઇ પણ વખતે ચલાયમાન થતા નથી, માટે તે અચલ છે. તથા આત્માની આદિ પણ નથી તેમ અન્ત પણ નથી. પરમાનં-દમથી છે. સમયે સમયે અનંત સુખને ભોકતા છે. પે તાના શુદ્ધ સ્વરૂપના વિલાસી છે. તેવા શુદ્ધાત્મા તેજ જ્ઞાનીને રહેવાનું સ્થાન છે. પાતાના દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવથી શુદ્ધ અસંખ્ય પ્રદેશી આત્માજ જ્ઞાનીનું નિવાસ સ્થાન જાણવું શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપમાં નિવાસ સ્થાન જાણતા ત્રાની ઇષ્ટ અને અનિષ્ટ વસ્તુઓના સંચાેગે રાગ દ્રેષથી લેપાતાે નથી. તેમજ ગ્રામ, હવેલી તથા વન વિગેરેને પાેતાનું નિવાસ સ્થાન કલ્પી મમતા ભાવ સેવન કરતાે

## ( 222 )

નથી. તેમજ શરીરમાંથી પણુ જેને આત્મ બુદ્ધિ ઉઠી ગઇ છે એવા જ્ઞાની શરીરમાં પણુ મમતા ભાવ ધારણુ કરતો નથી. જ્ઞાનીની આવી સ્થિતિ સહેજે અને છે, અને તેથી તે પાતાની રૂદ્ધિ પ્રગટ કરે છે, અને અન'ત સુખનાેભાેક્રતા અને છે.

देहान्तरगतेबींजं देहेऽस्मिन्नात्मभावना ॥ बीजं विदेहनिष्पत्तेरात्मन्येवात्मभावना ॥ ७४ ॥ आप भावना देहमें देहंतरगति हेत ॥ आप बुद्धिजो आपमें सो विदेहपद देत ॥ ६१ ॥

અર્થ—દેહાંતરગતિનું બીજ આ દેહમાં આત્મભા વના કરવી તેજ છે. અને વિદેહપદ નિષ્પત્તિનું બીજ તે⊨ આત્મામાંજ આત્મભાવના કરવી તેજ છે.

વિવેચન—દેહાંતર એટલે બીજો ભવ, તેમાં ગતિ એટલે ગમન કરવાનું કારણુ શું ? તેા એજ કે આ દેહમાં આત્મ બુદ્ધિ ધારણુ કરવી તેજ છે. અનંતાભવ આત્માએ ધારણુ કર્યાં, તેનું કારણુ બહિરાત્મ ભાવના છે અને મુ ક્રિતનું કારણુ તેા આત્માને આત્મા ધારવા તેજ છે. આ ત્માનેજ આત્મા ધાર્યા વિના કાઇની મુક્તિ થઇ નથી, અને થવાની પણુ નથી આત્મસ્વરૂપના જ્ઞાનથી મુક્તિ પદની પ્રા પિત છે. આત્માના જ્ઞાનવિના ગુણુઠાણું તાણ્યું આવતું ન

## ( ૧૧૯)

થી. અનેક પ્રકારનાં કષ્ટ કરા, તપ કરા, દેશાદેશ પરિભ્ર-મણા કરા, પણ આત્મજ્ઞાન વિના સફલતા થતી નથીમાટે આત્મામાંજ આત્મભાવના કરવી, અંતરમાં તેના ઉપયાગ ધારવા, સર્વ પદાર્થામાંથી મનને સંહરીને આત્મામાંજ સ્થિર કરી આત્માનું ધ્યાન કરવું તે સંબંધી શ્રીકપૂરચંદજ (ચિ-દાનંદજ મહારાજ કહે છે કે ) ચિદાનંદ સ્વરોદયમાં---

### आप आपणा रूपमें मगन ममत मल खोय रहे निरंतर समरसी तास बंध नवि कोय ॥ ८२ ॥ परपरिणति परसंगसूं उपजत विनसत जीव मेटयां मोह प्रभावकुं अचल अबाधित जीव ॥ ८३ ॥

આત્મા આત્માના સ્વરૂપમાં મગ્ન રહે ત્યારે મમતા-મલનેા નાશ કરે છે, જે નિરંતર સમભાવ રસમાં રાચી રહે છે તે સ'સારમાં બ'ધાતાે નથી પરપરિણતિના પ્રસ'ગે જીવ સ'સારમાં ઉપજે છે અને વિણુસે છે. અને માહુપ્ર-ભાવના નાશથી, અમલ અને બાધા વિનાના જીવ થાયછે. વળી ચિદાન દજી મહારાજ કહે છે કેઃ—

विनाशिक पुद्रल दिशा अविनाशी तुं आप आपो आप विचारतां मिटे पुन्य अरु पाप ॥ ८९ ॥ पंचमगति विण जीवकुं सुख तिहुलोक मुजार चिदानंद नवि जाणज्यो ए मेाटा निरधार ॥ ९२ ॥

#### ( १२०)

इम विचार हिरदे करत ज्ञान ध्यान रसलीन निरविकल्प रस अनुभवे विकल्पता होय छीन ॥ ९३ ॥ निरविकल्प उपयोगमें होय समाधिरूप अचलजोत झलके तिहां पावे दरस अनूप ॥ ९४ ॥ देख दरस अद्भूत महा काल त्रास मिट जाय ज्ञान जोग उत्तम दिक्षा सद्धुरु दियो वताय ॥ ९५ ॥

પુદ્દગલદશા વિનાશી છે, અને આત્મા તો અવિન શી છે, આત્માનું સ્વરૂપ આત્મા વિચારે તો પુષ્ય અને પાપ રૂપ કર્મ દૂર થાય છે. શ્રીચિદાન જી મહારાજ કહેછે કે, આ માટે નિરધાર જાણા કે પંચમગતિ વિના ત્રણ લેાકમાં જરા માત્ર સુખ નથી એમ સત્ય નીર્ધાર કરીને, જે લગ્ય જ્ઞાન ધ્યાન રૂપ રસમાં લીન થઇ જાય છે. તેને નિર્વિકલ્પ રસના અનુભવ થાય છે, અને નિર્વિકલ્પ રસ ના અનુભવે કરી વિકલ્પતાના નાશ થાય છે, અને જ્યાર નિર્વિકલ્પ ઉપયોગમાં આત્મા રમે છે, ત્યારે તે સમાધિરૂપ અને છે, અને તેવી સમાધિમાં આત્માની અચલજ્યોત ઝ ળકે છે, અને સેવી સમાધિમાં આત્માની અચલજ્યોત ઝ ળકે છે, અને અનુપમ દર્શન પામે છે. અને અધ્ભૂત આત્મ દર્શનથી કાલનો ત્રાસ મટી જાય છે, એવી જ્ઞાન યોગની ઉત્તમદશા સદ્ગુરૂએ બતાવી છે. એવી આત્મદશામાં આત્મ-ભાવના ધારી, જ્ઞાની પરમાત્મપદ પામે છે. એજ કર્તજય છે.

#### ( ૧૨૧ )

नयत्यात्मानमात्मैव जन्म निर्वाणमेव वा गुरुरात्मानऽत्मनस्तस्मान्नान्योऽस्ति परमार्थतः ॥ ७५॥ भवि ज्ञिवपददे आपक्तं आप हि सनमुख होइ॥ तांतें गुरुहै आतमा अपनो और न कोइ॥ ६२॥

અર્થઃ--આત્માને આત્માજ જેન્મ અને નિર્વોણુ પ્રતિ ઢારે છે. માટે આત્માજ આત્માના પરમાર્થથી શુરૂ છે, અને કેાઇ બીજો નથી.

વિવેચન:—દેહાદિકમાં દ્રઢાત્મ ભાવનાથી, આત્માજ પાતાને સંસારમાં પાંડે છે. અને આત્માજ પાતાના ઉપર આત્મણુદ્ધિ સ્થિર કરી પાતાને માક્ષમાં લઇ જાય છે. માટે નિશ્ચિથથી જેતાં આત્માજ આત્માના ગુરૂ છે, બીજો કાેઇ નથી. પછી વ્યવહાર ગુરૂ હાેયતા હરકત નથી. નિશ્ચ થથી જોતાં પાતાના આત્મા તેજ દેવ છે, અને તેજ ગુરૂ છે, અને આત્માના સ્વભાવ તેજ નિશ્ચથથી ધર્મ છે. એવી શુદ્ધ શ્રદ્ધા તે માક્ષનું કારણ છે. કેમકે જીવસ્વ રૂપ ઓળખ્યા વિના કર્મ ખપે નહિ, આત્મા પાતાના સ-ન્મુખ થતાં પાતેજ પાતાને શિવપદ આપે છે. પાતાના સન્મુખ થયાવિના ત્રિકાલમાં ગણ મુક્તિ થતી નથી. જે તીર્ધ કર થયા, જે સિદ્ધ થાય તે સર્વે પાતાના સન્મુખ થયા, ત્યારેજ સ્વકાર્ય સિદ્ધ કર્યું છે. મુંબાઈ જવાનું હાેય,

### (.૧૨૨)

અને મારવાડ તરફ ગમન કરેતા, તે મુંબાઇ પહેાંચતા નથી. તેમ જે શિવ પદની પ્રાપ્તિ અર્થે પ્રયત્ન કરે છે, અને આત્મસન્મુખ થયેા નથી, તે શિવપદ પ્રાપ્ત કરતા નથી. જે ભવ્યા આત્માના સન્મુખ થઇને, કંચનને માટીના ઢેપા સમાન લેખે છે, અને રાજગાદીને તુચ્છપદ સરખી જાણે છે, રનેઢને કેદ સમાન લેખે છે, માટાઇને દુઃખનું ઘર જાણે છે, સિદ્ધિ વિગેરે ઐશ્વર્યને અશાતા સમાન જાણે છે; ઐાદારિકાદિ કાયાને કીડાથી ભરપૂર સદવ સમાન લેખે છે, ગૃહસ્થાવાસને કારાગૃહસમાન અંતઃકરણથી લેખે છે, કીર્તિની ઈચ્છાને પાશ સમાન લેખે છે, તે આત્માર્થી મહા પુરૂષ આત્માભિમુખી થઈ પરમપદ પ્રગટ કરે છે.

#### दृढात्मबुद्धिर्देहादावृत्पञ्यकाशमात्मनः ।। मित्रादिभिर्वियोगं च विभेति मरणाद्धृशम् ।। ७६ ।।

અર્થઃ—દાેહાદિકમાં દ્રઢ આત્મ ખુદ્ધિવાળાે મરણ પાસે જોઇ, તથા મિત્રાદિ વિયાેગ પાસે જોઈ, મરણથી બહુ ભય પામે છે.

**વિવેચનઃ**—દેહાદિમાં દ્રઢ થએલી છે આત્મબુદ્ધિ તે જેને એવા બહિરાત્મા પ્રાણવિયાેગ રૂપ મરણ, તથા સગાં-સંબ`ધી મિત્ર, પુત્ર, સ્ત્રી આદિનાે વિયાેગ, એ બે વાત પાસે બેતાંજ મરણથી બહુ ડરે છે. અનેક પ્રકારની ચિં-

### ( ૧૨૩ )

તા કરે છે. માહમાયામાં મુંઝાય છે; અને બહુ ભય પામે છે, અને તેને પરભવમાં પણુ દુઃખાેલાેગવવાં પડે છે ત્યારે જેને આત્મામાંજ આત્મબુદ્ધિ છે તે મરણુ સમીપ આવતાં શુંકરે છે તે કહે છે.

### आत्मन्येवात्मधीरन्यां शरीरगतिमात्मनः ॥

मन्यते निर्भयं त्यक्त्वा वस्त्रं वस्त्रान्तरग्रहम् ॥ ७७ ॥ 👘

અર્થઃ—આત્મામાંજ આત્મબુદ્ધિવાળાે શરીર ગતિને નિર્ભય રહી ભિન્ન જીએ છે. જેમ એક વસ્ત્ર ત્યજી બીજું વસ્ત્ર ગ્રહુણુ કરે તેમ.

વિવેચન:—આત્મામાંજ આત્મણદ્ધિ છે એવે અન્તરાત્મા શરીરગતિ એટલે શરીર પરિણતિ અથવા શ-રીરવિનાશ અથવા બાલ્યાવસ્થા તેને આત્માથકી ભિન્નમાને છે. અને જાણે છે કે શરીરનાં ઉત્પાદ વિનાશાદિથી આત્માને કંઇ નથી, હર્ષ શાક ધારણ કરતા નથી. આવું જ્ઞાન તેનેજ થાય છે કે જે વ્યવહારમાં અનાદર રાખે છે, પણ જેવ્ય-વહારમાં આદર રાખે છે તેને તેમ થતું નથી.

व्यवहारे सुप्रुप्तो यः स जागत्यात्मगोचरे ॥ जागतिं व्यवहारेऽस्मिन्सुषुप्तश्चात्मगोचरे ॥ ७८ ॥ सोवतहे निज भावमें जागे जे व्यवहार ॥ सूतो आतम भावमें सदा स्वरूप आधार ॥ ६३ ॥

#### ( १२४ )

અર્ધઃ---જે વ્યવહારમાં ઉધે છે તે આત્મદર્શનમાં જાગતા છે; અને જે આ વ્યવહારમાં જાગે છે, તે આત્મદ ર્શનમાં ઉધે છે.

અનેક પ્રકારના સંકલ્પ અને વિકલ્પના સ્થાન રૂપ, અર્થાત્ સંસારમાં ઇષ્ટમાં પ્રવૃત્તિ, અને અનિષ્ટથી નિવૃતિ, જે પેહ ત્તાના નામને સારૂ લાગે, ત્યાંથી નિવૃત્તિ કરવી. વળી આ મારૂ, અને આ અન્ય, એવી જ્યાં ખુદ્ધિ છે, એવા વ્યવ હાર રૂપજ સંસારમાં જે ઉંઘે છે, અર્થાત સર્વ વ્યવહારની કલ્પના જાળને જેને વિસારી દીધી છે, તે ભગ્ય આત્મ દર્શ નમાં જાગે છે. અર્થાત તેજ આત્મસ વેદન પામે છે. એને જે ઉક્ત પ્રકારના વ્યવહારમાં જાગે છે, અર્થાત્ હું અને મારૂ એવા અધ્યાસ ધારણ કરે છે, દેહાદિકમાં મમત્વબુદ્ધિ ધારણ કરે છે, માહમાયામાં ક્ષણે ક્ષણે લપટાય છે, વિકલ્પ અને સંકલ્પ રૂપ પ્રવૃત્તિ કર્યા કરે છે, એવેાજીવ વ્યવહા રમાં એટલે સ'સારમાં જાગે છે, અને તેથી આત્મદર્શનમાં ઉંઘે છે, અર્થાત્ આત્મસ્વરૂપના ઉપયોગથી શુન્યવતે છે, અને તે આત્મજ્ઞાન પામતાે નથી.

# आत्मानमन्तरे दृष्ट्वा दृष्ट्वा देहादिकं वहिः॥ तयोरन्तरविज्ञानादभ्यासादच्युतो भवेत् ॥ ७९ ॥

## ( १२५ )

### अंतर चेतन देखिके बाहिर देहस्वभाव || ताको अंतर ज्ञाननें होइ अचल दृढभाव || ६४ ||

અર્થ:—આત્માને અંતરમાં દેખી અને દેહાદિકને બાહ્ય દેખી, તેમના અંતરના જ્ઞાનથી તથા અબ્યાસથી મુક્ત આત્મા થાય.

વિવેચનઃ—અસંખ્ય પ્રદેશ સ્વરૂપી આત્માને અં તરમાં એટલે શરીરની અંદર વ્યાપી રહેલા જોઇ અને દેહાદિકને બાહ્ય માની, દેહ અને આત્માને અંતર સમજવેા. એમ ભેદ જ્ઞાન થતાં, અચ્યુત થાય, એકલા ભેદ જ્ઞાનથી અચ્યુત થાય, એમ નહિ પણ તે ભેદજ્ઞાનના અભ્યાસથી તથા પુનઃ પુનઃ આત્મભાવનાથી, મુઝ્તિ પદ મળે છે. ભેદ જ્ઞાનનો ભાવના ભાવતા મહાેપાધ્યાય શ્રી યશાેવિજયજી ગાય છે કે.

चेतन अब मोहे दर्शन दीजे, तुम दुर्शन शिवसुख पामीजे; तुमदर्शन भव छीजे—चेतन० १

तुम कारण तप संजम किरीया कहो कहांऌो कीजे; तुम दर्शन बिन या सब जूठी अंतराचित्त न भीजे. चेतन० २ क्रिया मूढ मति हे जनके ज्ञान ओरकुं प्यारो; मिऌत भावरस दोड न चाखे तुं दोनुंथी न्यारो, चेतन० ३

### ( १२९)

सबमें हे ओर सबमें नाहि तुं नटरूप एकेले; आपस्वभावे विभावे रमतो तुंहि गुरु तुंहि चेलो. चेतन० ४ अकल अलख प्रसु तुं सब रूपी तुं अपनी गति जाने; अगमरूप आगम अनुसारे सेवक युजस प्रमाने. चेतन० ५

અહાે આ પદમાં કેવી ભેદત્તાનથી આત્મભાવના ભા-વી છે! તે મહા પુરૂષ કહે છે કે, હે ચેતન ! તારા વિના તપ સંજમાદિ કિયા પણ જૂઠી છે. તું આત્મા જયાં ઉપ-ચાેગ ભાવમાં વર્તે છે, ત્યારે સંચમાદિકની સફળતા છે. વ-ળી કહે છે કે તારા વિના અન્યમાં ચિત્ત ભીજાતું નથી. હે ચેતન ! તું અકલ છે. તારૂં રૂપ કળી શકાતું નથી, તે-મ તું અલખ છે, હે ચેતન ! તારી ગતિ તું પોતેજ જાણે છે. આ પદના સંપૂર્ણ ભાવાર્થ લખતાં ગ્રંથ ગાંરવ ચઇ જાય માટે જ્યાં ટીકા કરીને જણાવાનું હાેય છે, તેજ જ-ણાવીશું. પદનાે અર્થ સુગમ છે. આવું અધ્યાત્મ દશાનું પદ શ્રી યરોેાવિજયજી ગાઇ ભેદ જ્ઞાનની પુષ્ટિ કરે છે. વળી બહુ હુર્ષમાં આવી આત્માનું એકાગ્ર ચિત્તવૃત્તિથી ધ્યાન કરી આત્મા સંબંધીનું પદ શ્રી ઉપાધ્યાયજી∍ગાય છે કે– अबमें साचो साहिब पायो याकी सेवा करत हूं याको मुज मन प्रेम सोहायो---अबमें० १ वाकुं ओरन होवे अपनो जो दीजे घर मायो

#### ( १२७ )

संपति अपनी क्षीणमें देवे वयतो दीलमें ध्यायो. अबमें० २ ओरनकी जन करतहे चाकरी दूरदेश पाउ घासे अंतरजामी ध्याने दीसे वयतो अपने पासे अबमें ० ३ ओर कवहं कोइ कारण कोप्यो बहोत उपाय न तुसे चिदानंदमें मगन रहतं हें वेतो कबहुन रूसे अबमें० ४ ओरनकी चिंता चित्ते न मिटे सब दीन धंधे जावे धीरता सुख पुरण गुण खेळे वयतो अपने भावे अबमें० ५ पराधीनंहे भोग ओरको याते होत विजोगी सदासिद्ध समसुख विलासी वयतो निजगुण भोगी अबमें० ६ ज्युं जानो न्युं जग जन जाणो मेंतो सेवक उनको पक्षपाततो परशुं होवे राग धरत हुं युनको अबमें० ७ भाव एकही सब ज्ञानीको मुरख भेद न भावे अपनो माहिव जो पिछाने से। जसलीला पावे अबमें० ८ ઉપાધ્યાયજી કહે છે કે હવે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રાદિ ગુણુવિરાજીત આત્મારૂપ સત્ય સાહિબ પામ્યેા. અને તેની સેવા કરતાં મારા મનમાં પ્રેમ સાેહાય છે, વિગેરે આતમ-સ્વરૂપ દશાના આ પદમાં ઉ<sup>દ</sup>ગારાે કાઢયા **છે.** તેનું વર્ણન કરીએ તેટલું થાડુ છે. જગત્ને જેમ જાણ્લું હાેચ તેમ જાણે, પણ હુંતા આત્માના સેવક છું. પરપુદ્દગલથી પક્ષ-

#### ( १२८ )

પાત થાય, પણ આત્માના સ્વરૂપમાં પક્ષપાત થાય નહિ. તેના તા સમધારણ કરૂ છું. સર્વ જ્ઞાનીના એકભાવ છે. મૂર્ખ અર્થના ભેદ પામતા નથી. અસંખ્યપ્રદેશી જ્ઞાનાદિ ગુણમય આત્મારૂપ સાહેબને જે જાણે છે, તેજ ત્રણ લુવ નમાં કર્મના પરાજય કરી, જશ લીલા પામે છે, એમ ઉ પાધ્યાયજી કહે છે, આપના ગાનાર ઉપાધ્યાયજીની ભેદજ્ઞાન તથા ભાવનાની ઉચ્ચ દશા કેવી અદ્દભૂત હશે તે વાચકાે વિચારશે, શ્રી આનંદઘનજી મહારાજ પણ આત્મ દશાને ગાવે છે. માટે આત્માર્થી જીવે પણ આવી ભેદજ્ઞાન બુદ્ધિથી સતતઆત્મ ભાવના ભાવી અંતરના આનંદ ભાગવવા.

#### पूर्वे दृष्टात्मतत्त्वस्य विभात्युन्मत्तवज्जगत ॥

स्वभ्यस्तात्माधियः पश्चात्काष्ठपाषाणरूपवत् ॥ ८० ॥ भासै आतमज्ञान धुरि जग उन्मत्त समान ॥ आगे दृढ अभ्यासतें पत्थर तृण अनुमान ॥ ६५ ॥

**અર્થઃ--**્રપ્રારબ્ધ યે<mark>ાગીને</mark> પ્રથમ ઉન્મત્તવત્ જગત્ જ<mark>ણાય છે,</mark> અને પછીથી સારી રીતે આત્માભ્યાસ થતાં કાષ્ટ્ર પાષાણુવત્ જણાય છે.

**વિવેચનઃ**—પ્રથમ છે દૃષ્ટ આત્મતત્ત્વ જેને, એટલે જેને દેહુથકી આત્મા ભિન્ન છે, એવું પ્રથમજ્ઞાન થયું છે: અને જેણે ચાેગના આરંભ કર્યો છે તેને ગાંડા માણુસના

#### ( 136)

જેવું જગત લાગે છે. સારાંશકે સ્વરૂપ સિંત્વન વિક્લ હેા-વાથી, આ જગત નાના બાહ્ય વિકલ્પ સુદ્ધતા ઉન્મત્ત જેવું ભાસે છે. પછીથી એટલે જયારે આગળ ધ્યાનની પરિપકવ દશાથી, જગતની કંઇપણ ચિંતા ન રહેવાથી, તે કેવળ કાષ્ટ પાષાણ જેવું લાગે છે, એમ પરમ ઉદાસીનતા ભાવથી થાય છે. આત્માભ્યાસ એવું આ શ્લાકમાં કહ્યું તેની શી જરૂર છે. આત્મા ભિન્ન છે, એવું તે જ્ઞાન જાણનાર પાસેથી સાંભળતાં મુક્તિ થઈ શકે છે. આવી જે શંકા થાય તેના સમાધાન અર્થે કહે છે કે.

# श्रृण्वन्नप्यन्यतः कार्मं वदन्नपि कलेवरात् ॥

#### नात्मानं भावयेद्धिन्नं यावत्तात्रन्न मोक्षभाक् ॥ ८१ ॥

અર્થઃ—અન્ય પાસેથી આત્મ તત્ત્વ સ્વરૂપ બહુ શ્રવણુ કરતા છતાે, વદતાે છતાે, પણુ જ્યાં સુધી આત્માને દેહથી ભિન્નરૂપે ભાવનાથી જાણુતાે નથી, ત્યાં સુધી માેક્ષ પામતાે નથી.

વિવેચનઃ—બીજા પાસેથી, એટલે ગુરૂ, ઉપાધ્યાય પાસેથી, આત્મા દેહથી ભિન્ન છે, એમ સાંભળતાે છતા તથા બીજાને તે પ્રમાણે ઉપદેશ દેતા છતા, પણ જ્યાં સુધી આંત્મામાંજ સ્વસ્વરૂપની દ્રઢ ભાવના કરી નથી; ત્યાં સુધી માક્ષ પામી શકતા નથી. શ્રી આત્મ પ્રકાશ ગ્ર'થમાં કહ્યું છે કે.—-

### ( 230 )

कथनी कथतां शुं थयुं जो नहि तत्त्व पमाय रख तुं रहेणी आत्मनी थावे चिन्मयराय ॥ १ ॥ आत्मिक शुद्ध स्वभावना उपयोगे छे धर्म समज समज भव्यातमा जेथी नासे कर्म ॥ २ ॥

આત્મજ્ઞાન શ્રવણ કરી તે પ્રમાણે ધ્યાન કરવું જ્યારે આત્મધ્યાન કરવામાં આવે છે, ત્યારે સહજ શુદ્ધ આત્મા અને સત્યાનંદ પ્રગટે છે. માટે એક વ્યાસાવ્ધાસ પણ, આત્મ ધ્યાન વિના જવા દેવા નહિ. શ્રી ચિદાનંદજી કહે છે કે-

#### चिदानंद नित कीजीए सुमरन श्वासोश्वास वृथा अमूल्य जातहें स्वास खबर नहि तास ॥ १ ॥

એક ધાસાૈધાસ પણ અમૂલ્ય છે, તે ફાેગટ જવા દેવેા નહીં. આત્મસ્વરૂપ જાણીને તે પ્રમાણે આત્મધ્યાનમાં પ્રવર્તવું. શુષ્કજ્ઞાનથી આત્મહિત થતું નથી, માટે આત્મ સ્વરૂપની ધ્યાનવડે દ્રઢ ભાવના કરવી.

तथैव भावेयेदेहाट् व्याहत्त्यात्मानमात्मनि ॥ यथा न पुनरात्मानं देहे स्वमेऽपि योजयेत् ॥ ८२ ॥ भिन्न देहतें भाविये त्युं आपहिमें आप ॥ ज्यूं स्पनहिमें नहि हुए देहातम भ्रम ताप ॥ ६६ ॥ अर्थः---हेढुथी लिन्न ४रीने આત્માની આત્મામાં

### ( ૧૩૧)

ઐવી રીતે ભાવના કરવી કે જેથી સ્વપ્નમાં પણ ફરી થકી ક્રેહના આત્મા સાથે યાેગ ન થાય.

**ભાવાર્થઃ**—પ્રથમ તે৷ પુદ્ગલ તે હું નથી, એવી દ્રઢ ભાવના કરવી. અને પશ્ચાત્ અરૂપી અસંખ્ય પ્રદેશી આત્મા તેજ હું છું, એવી ભાવના ભાવવી. સતત દ્રઢ ઉપ-ચાેગ રાખવાે. આત્મા વિના અન્ય સર્વ વસ્તુ પાેતાની <mark>નથી,</mark> એમ હૃદયમાં નિશ્ચય કરવેા. પાતાના સ્વરૂપમાં એક સ્થિર ઉપયેાગમાં વર્તવુંકે અન્ય કાેઇ પદાર્થના જરા માત્ર પશ વિકલ્પ ઉત્પન્ન થાય નહિ, નિર્વિકલ્પ દશા ઉત્પન્ન થાય એમ સતત અભ્યાસ કરવા. સ્વપ્નમાં પણ દેહ સાથે આ-ત્ત્માના યાેગ ન થાય, એટલે સુધી અભ્યાસ વધારવાે. આવી દશા તેજ માક્ષમાર્ગનું પગથીયું છે. આવી દશા જેને હાેય, તેજ પુરૂષ માટામાં માટેા સમજવા, કાેઈ મુનિરાજ તપ કરે, કેાઇ અભ્યાસ કરે, તેના કરતાં પણ આત્માની આવી ધ્યાન દશામાં વર્તે તે મહા માેટા પુરૂષ સમજવા. કયાં સંકલ્પ વિકલ્પ દશા ! અને કયાં નિર્બિંકલ્પ દશા ! કર્યા આકાશ ! અને કર્યા પાતાળ ! તેટલાે ફેર આમાં વર્તે છે. બાહ્ય ઉપાધિ ઉપરથી ત્યાગ ભાવ જ્યારે થાય, અને સારમાં સાર આત્માજ છે, એમ સત્ય જ્યારે હદવયમાં ભાસે. ત્યારે આત્માના ધર્મ ઉપર રૂચિ થાય છે. આત્માના ધર્મની પ્રાપ્તિ માટે પ્રવૃત્તિ થાય છે, અને સ'સારમાં ચેન પડતું

#### (131)

નથી. ચકેારને ચંદ્રની સાથે જેમ પ્રેમ છે, તેમ જ્ઞાનીને આત્મા ઉપરજ પ્રેમ વૃદ્ધિ પામે છે, આત્મા તેજ સાધ્ય છે, આત્માજ મુક્તિ પામે છે. આત્મામાંજ અનંત સુખ રહ્યું છે, એમ નિશ્ચય થતાં, આત્મધ્યાનમાંજ એક તાન લાગે છે. અને તેથી આત્મા સહજસિદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટ કરે છે अपुण्यमव्रतै: पुण्यं वर्तेमोंक्षस्तयोर्व्ययः ॥ अव्रतानीव मोक्षार्थी व्रतान्यपि ततस्त्यजेत् ॥ ८३ ॥ पुण्य पाप व्रत अव्रते मुगति दोउके त्याग अव्रतपरे व्रतभी तजे तातें धरि शिवराग ॥ ६७ ॥

અર્થ:—અવૃતથી પાપ, અને વૃતથી પુષ્ય, અને મેાક્ષ તે બેનો વ્યય માટે માેક્ષાર્થીએ અવતની પેઠે વ્રતને પણ તજવાં. વિવેચન:— અપુષ્ય એટલ પાપ, તે અવ્રત એટલે, હિંસાફિકથી વિરામ ભાવ તેથી પુષ્ય થાય છે. અને માેક્ષતાે બન્નેના વ્યય થાય ત્યારેજ થાય છે. પાપતે લાેઠાની બેડી છે, અને પુષ્ય તે સુવર્ણની બેડી છે. પુષ્ય તે છાંયાસમાન છે, અને પાપ તે તડકા સમાન છે. પુષ્ય પાપના ક્ષયથી મુક્તિ થાય છે. માટે માેક્ષાર્થીએ વ્રતની પેઠે અવ્રતપણ્ ત્જવાં. કથારે શા પ્રકારે તજવાં તેના ક્રમ બતાવે છે.

### अत्रतानि परित्यज्य व्रतेषु परिनिष्ठितः ॥ त्यजेत्तान्यपि संभाष्य परमं पट्मात्मनः ॥ ८४ ॥

#### ( 888 )

## परमभाव मापति लगे व्रत धरि अत्रत छोडि ॥ परमभावरति पायके व्रतभी इनमें जोडि ॥ ६८ ॥

વિવેચનઃ—અવત જે હિંસાદિક તેને પ્રથમથીજ તજવા, અને વ્રતાને અંગીકાર કરવાં. અને પછી પરમ વીતરાગતા રૂપ પદ પમાય, ત્યારે વ્રતોને પણ તજવાં. પ-રમ ભાવની પ્રાપ્તિ પર્ચત વ્રતને ધારણ કરવાં. પરમ ભાવની પ્રાપ્તિ થઇ નથી અને જે વતને છેાડે છે, તે દુ:ખી થાય છે, અને તત્ત્વ કળ પામતો નથી. વ્રતોથી પાપના રોધ થાય છે. વત એ માક્ષમાર્ગની નીશરણી છે. વતથી આત્મા સારીસ્થિતિ પામે છે, માટે લવ્યજીવાેએ વર્તના આદર કરવા: કેટલાક શુષ્કત્તાની પ્રહ્નની વાતા કરે છે અને અવ-તમાં સદાકાળ પ્રવૃત્તિ કરે છે; તેએ। માક્ષમાર્ગ સન્મુખ ચઇ શકતા નથી. કારણકે, વસ્તુને જાણીને તદર્થે ઉદ્યમ કરી-એ, એમ ઉત્તમ પુરૂષોનું વચન કહે છે. અવતના ત્યાગ વતના આદર કર્યા સિવાય થતા નથી. માટે વતના આદર કરવા, અને અંતે પરમ પદ પ્રાપ્ત થતાં તેના પણ ત્યાંગ કરવા.

दहन समै ज्युं तृण दही त्युं व्रत अव्रत छेंदि ॥ क्रियाशक्ति इनमें नही जागति निश्चय भेद ॥ ६९ ॥ विवे**ચनः**—જેમ અञ्नि तृष्ठुने आणीने पाेते स-

### ( 238)

માઇ જાય છે, તેમ વતપણ અવતને છેદી, અંતે વતપણ વિલય ભાવને પામે છે. અગ્નિવિના તૃષ્ અળતું નથી, તેમ વત અંગીકાર કર્યા વિના, અવતપણ ટળતાં નથી. પણ વતમાં અવતને છેદવાની ક્રિયાશક્તિ નથી. બાહ્ય અને અભ્ય તર એ એ પ્રકારનાં અવતને છેદવાની શકિત તા નિ-શ્રિય નયથી જોતાં આત્માના સ્વભાવમાં રહી છે. તાત્પર્યાર્થ કે જ્યારે આત્મા ક્ષચાપશમ ભાવ ચાેગે જ્ઞાન પામી તથા માહનીય કર્મનાે ઉપશમ વા ક્ષચાેપશમ ભાવ પામી ધ્યાન વડે પાેતાના સ્વરૂપમાં તન્મય થઇ જાય છે, ત્યારે પાપા-શ્રવરૂપ જે અવતના પરિદ્વાર કરે છે, પાતાના સ્વરૂપમાંજ રમતાં પાતાની મેળે પાપરૂપ અવત દૂર થાય છે, અને પાપના હેતુઓનું પણ કંઈ ચાલતું નથી. પુણ્યરૂપ જે વ્રત તેથી કંઈ આત્માની સાથે લાગેલાં પાપનાં દળીયાં દ્વર થતાં નથી. આત્માના પ્રદેશાની સાથે લાગેલાં પાપનાં દળીયાં દ્વર કરવાની શક્તિતા નિશ્ચયનયથી જોતાં, આત્મસ્વભાવ રમ-ણતામાં રહી છે. વ્રત રૂપ વ્યવહારથી પાપના હેતુઓ દુર . થાય છે અને તેથી શુભ પરિણામ યેાગે પુણ્ય બ'ધ થાય છે. તે પુણ્યના યેાગે સ્વર્ગનાં સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે. અને પર પરાએ માેક્ષનું કારણુ થાય છે; શુભાશ્રવ અને અશભા શ્રવ એ અન્નેથી આત્મતત્ત્વ ન્યારૂ છે, આત્માજ પાતાના સ્વરૂપમાં ધ્યાનવડે સ્થિર થઇ અન્ને પ્રકારના આશ્રવના

### ( 134)

છેદ કરે છે. આશ્રવનાે છેદ કરનારતાે આત્મસ્વભાવ શક્તિ જાણુવી વિશેષ કર્તાનાે ખરાે આશય તાે તેઓ જાણુે.

#### यदन्तरजलसंपृक्तमुत्प्रेक्षाजालमात्मनः ॥

मूलं दुःखस्य तन्नाशे शिष्टमिष्टं परं पदम् ॥ ८५ ॥

ભાવાર્થઃ---જે ઉત્પેક્ષા જાળ એટલે ચિંતાની જાળ કેવી કે તે કહે છે કે અન્તર વચન બ્યાપાર ચુક્ત તેજ <u>કુઃખનું મૂળ છે માટે એવી અન્તરમાં વિક</u>દય સંકલ્પ **રૂપ** થતી ચિંતા જાળ તેના નાશ થતાં અભિલષિત એવું પ-રમપદ જે માેક્ષ તેજ બાકી રહે છે, અને આત્માના અનુ-ભવ થાય છે. વૈખરીવાણીથી બાલવામાં ન આવે તેથી જાણીએ કે આપણે કર્મ બાંધતા નથી, પણ તેમ જાણવું ભૂલ ભરેલું છે, મનમાં અનેક વિચારનાં કાેકડાં વણવા તે પણ કર્મ વૃદ્ધિ કરાવે છે. પ્રસન્નચંદ્રરાજર્લિએ જ્યારે મનમાં ચિંતાજાળ રચી, ત્યારે સાતમી નરકનાં દળીયાં ઉ-પાર્જન કર્યા, અને જ્યારે અન્તરમાંથી ચિંતા જાળથી ર-હીત થયા, અને પાતાના સ્વરૂપમાં રમણ કરવા લાગ્યા, નિર્વિંકલ્પપણે આત્મધ્યાનમાં સ્થિર થયા, ત્યારે કેવળજ્ઞાન પામ્યા, માટે અન્તરમાં ઉઠતી એવી ચિંતા જાળના સ્વસ્વ-રૂપના ધ્યાનથી નાશ કરવા.

#### अवती वतमादाय वती ज्ञानपरायणः ॥ परात्मज्ञानसंपन्नः स्वयमेव परो भवेत् ॥ ८६ ॥

#### ( 939 )

## त्रेत गुण धारत अत्रती त्रती ज्ञान गुण दोइ ॥ परमातमंके ज्ञानते परम आतमा होइ ॥ ७० ॥

વિવેચન:—અવતીએ વત લેઇને, અને વ્રતીએ સાન ગ્રહીને, એમ અનુક્રમે પરાત્મજ્ઞાન સ'પન્ન સ્વયમેવ થવું. અવતાવસ્થામાં થતી વિકલ્પ બાળને વતનું ગ્રહણ કરી છેકવીં. અને વતાવસ્થામાં જ્ઞાન પરાયણ થવું. જ્ઞાન પરાયણ થવાથી કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને વત પણ સ્વયમેવ પશ્ચાત છુટે છે. પરમાત્મજ્ઞાનથી આત્મા પ રમાત્મ સ્વરૂપનું ધ્યાન કરે તે৷ પરમાત્મા રૂપે પ્રકાશે છે. એવી પરમાત્મસાર તેજ સર્વ ધર્માચરાષ્ટ્રનું સારમાં સાર-તન્ય છે. અવત અથવા વત એ બે વિકલ્પથી ભિન્ન પ-રમાત્મ સ્વરૂપ છે. તેજ સાધ્ય ધારવું.

लिङ्गं देहाश्रितं दुई देह एवात्मनों भवः ॥

न मुच्यन्ते भवात्तस्मात्ते ये लिङ्गकृताग्रहाः ॥ ८७ ॥ जातिर्देहाश्रिता दृष्टा देह एवात्मनो भवः ॥ न मुच्यन्ते भवात्तस्मात्ते ये जातिकृताग्रहाः ॥ ८८ ॥ जातिलिङ्गविकल्पेन येषां च समयाग्रहः ॥ तेऽपि न प्राप्नुवन्त्येव परमं पदमात्मनः ॥ ८९ ॥ लिङ्गदेह आश्रित रहे भवको कारण देह ॥ तातें भव छेदै नही लिङ्ग पक्ष रत जेह ॥ ७१ ॥

#### ( 239)

जाति देह आश्रित रहे भवको कारण देह ॥ तातें भव छेदै नहीं जातिपक्ष रति जेह ॥ ७२ ॥ जाति लिङ्गके पक्षमें जिनक्रूं है टढराग ॥ मोह जालमें सोपरे न लहे शिवसुख भाग ॥ ७३ ॥

વિવેચન:— લિંગ એટલે જટા ધારશુ, કપાયલાં વસ્ત્ર, \*ડ પારણુ કરવા, અમુક શરીર ઉપર ચિન્હુ ધારશુ કરશું, તે સર્વ દેહાબ્રિત એટલે દેહને આબ્રી રહ્યાં છે. અને તે શરીરના ધર્મ છે, અને દેહુ છે તે સંસારનું કારશુ છે, માટે જે લિંગ ( ચિન્હુ)માં આચહુ ધરવાવાળા છે, લિંગ વેષ તેજ મુક્તિનું કારશુ છે, અમુક વેષ લિંગ વિના મુક્તિ ધતીજ નથી, એવા એકાન્ત કદાગ્રહવાળા જીવાં મુક્તિ પામતા નથી. લિંગ કહા કે વેષ કહા તે કંઈ ચૈતન્ય વસ્તુ નથી, તેમ છતાં તેમાંજ જે એકાંત નિરપેક્ષપણુ ધર્મ માને તા, તે અત્તાની છે અને એવા અજ્ઞાનીની મુક્તિ થઇ શક્તી નથી.

જાતિ એટલે, બ્રાહ્મણાદિ સમજવી, જાતિ તે દેહને આશ્ર્યી રહી છે. અને દેહ છે તે સંસાર હેતુ છે. માટે જે જીવ જાતિમાંજ સુક્રિત માને છે; અને જાતિથીજ રાચી રહે છે. તે સંસારના નાશ કરતા નથી. જાતિ કંઇ ગ્યાત્મ વસ્તુ નથી, તેવી જાતિમાં અભિમાન ધારણ કરી પાતે ઉચ્ચ છે એમ સમજે, અને તેથી અભિમાન કરે, અને

#### ( 13( )

નીચ બાતિવાળાની હીલના કરે, નિંદા કરે તો તે મનુષ્ય ધર્મના બદલે ઉલટાં કર્મ ગ્રહુણ કરે છે, હરિકેશી બ-તિના મદ કરી ઘણું દુઃખ પામ્યા. જે મનુષ્યને બાતિ અને લિંગના પક્ષમાં દ્રઢ રાગ છે, એટલે બાતિ અને લિંગનેજ મુક્તિનું કારણ માને છે, તે બીચારા માહની બાળમાં કસાએલા છે, અને તે માક્ષ સુખ પામી શકતા નથી, તે સંબંધી શ્રી ચિદાનંદજી મહારાજ પણ આત્મ-ભાવના ભાવતાં કહે છે કેઃ—

वरण भांत तामे नहि जात पांत कुल्लेख ॥ राव रंक तो तुं नहि नहि बाबा नहि भेष ॥ १ ॥ जो उपजे सो तुं नहीं विणसे सो पण नांहि ॥ छोटा मोटा तुं नहि समज देख दिल्मांहि ॥ २ ॥

જેટલી જાતની વરણ કહેવામાં આવે છે, તે વરણ આત્મા તારામાં નથી. જે મનુષ્યની જાતિના લેદ છે, તે તારામાં હે આત્મા નથી, તું રાવ નથી રંક નથી. ઇત્યાદિ તથા, જે ઉપજે છે અને વિનાશ પામે છે એવા શરીરાદિ રૂપ પણ તું નથી. તું છેાટા નથી, માટા નથી, છેાટા અને માટાપણું તે વર્ષ અને ધન સત્તાદિથી કહેવામાં આવે છે. બાદ્યધન અને બાદ્યસત્તાથી તું સદા ન્યારા છે. હે આત્મા ! એવી રીતે તું દિલમાં સમજી તારૂ સ્વરૂપ ગ્ર-

## ( 136 )

હણ કર. અને હવે માયાની બ્રાન્તિ બૂલ. તું અરૂપી છે. જેમ સ્ફટિક રત્નની લાલ, પીળી, કાળી, એવી વસ્તુની ઉ-પાધિયાેગે જીદી જીદી અવસ્થા ભાસે છે, પણ તે ઉપાધિ થી સ્ફટીક રત્ન ન્યારૂ છે, તેમ આતમા પણ, જાતિ, લિંગ, આદિથી ન્યારા છે. ફક્ત અહિરાત્મ ખુદ્ધિથી તે હું છું, એવી બ્રાન્તિ થાય છે, તે બ્રાન્તિના નાશ સહજવારમાં સદ્ ગુરૂ મહારાજના ઉપદેશથી થાય છે. અને આત્માનું સ્વરૂપ જેવું છે તેવું સમજાય છે. પાતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ સમજાતાં સંશય, વિપર્થયાદિ દાષોના સંહેજે નાશ થાય છે.

### ालिङ्ग द्रव्य गुण आदरै निश्चय सुख व्यवहार || बाह्य लिंग हठ नय गति करें मूढ अविचार || ७४ ||

विवेચनः — દ્રબ્યલિંગ છે તે આત્મગુણોનો સ્વીકાર કરવામાં હેતુ ભૂત છે. નિશ્વયનયથી સાધ્ય જે સાશ્વત સુખ તેમાં દ્રવ્ય લિંગ રૂપ વ્યવહાર કારણીભૂત છે, પણ દ્રવ્ય લિંગ તે એકાંતે પરમાત્મ પદનું કારણ નથી, તેમ છતાં જે મૂઠ બાહ્ય લિંગમાં હઠ કઠા ગ્રહ તાણે છે, તે વસ્તુ સ્વ-રૂપને સમજતા નથી. પરમાત્મ પઠ રૂપ કાર્યનું ઉપાદાન કારણ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર ગુણ છે. ज्ञानदर्शन चारित्राणि मोक्षमार्गः ભાવલિંગતે આત્માના ગુણા છે. તે ભાવ લિડ્ગ જાણવું, અને સાધુના વેષ આદિ દ્રવ્ય લિંગ જાણવું જેની

#### ( 980 )

નિશ્ચય ઉપર બીલકુલ રૂચિ નથી, અને કેવળ લિંગમાંજ જે ધર્મ માનમાર છે, તે મૃઢ જાણવા. નિશ્વય અને વ્યવ હાર જેના હુદયમાં વર્શ્વા છે, તેના સારૂ આ વચન નથી. પણ એકાંસ લિંગ રૂપ બાહ્ય વ્યવહારમાંજ નિશ્વય સુખ માને છે, તેને હિંત શિક્ષા અર્થે આ વચન છે.

#### भविलिङ्ग जाते भये सिद्ध पनरस भेदु ॥

तातें आतमकूं नही लिङ्ग न जाति न वेद ॥ ७५ ॥

**ભાવાર્થ:**—ભાવ લિંગની ઉત્કુષ્ટતા દર્શાવે છે. ભાવ લિંગ ઉત્પન્ન થતાં, પન્નર ભેદે જીવા સિદ્ધ થયા. માટે આત્માને લિંગ જાતિ અને વેદ એમાંનું કશું નથી આત્મા સ્વગુણેાથીજ સિદ્ધ થાય છે. ભાવ લિંગ છે તે આત્માના ગુણુ સ્વરૂપ છે. માટે બાદ્ય વેષાદિકમાં માહુ કરવા નહી.

यत्त्यागाय निवर्तन्ते भोगेम्यो यद्वाप्तये ॥

भीतिं तत्रैव कुर्वन्ति द्वेषमन्यत्र मोहिनः ॥ ९० ॥

અર્થાક-જેના ત્યાગ અર્થે અને જેની પ્રાપ્તિ અર્થે, ભોરગથી પાછા હઠે છે, તેના ઉપરજ માહાન્ધ જીવા પ્રીતિ કરે છે. અને અન્યત્ર દ્રેષ ધારણુ કરે છે.

**વિવેચનઃ**—શરીર, મન, વાણી તેના ત્યાગ માટે, એટલે તેમાં થતી મમતા તેના ત્યાગાર્થે, પુત્ર, સી, ધન, વૈભવાદિ થકી નિવૃત્તિ પામી પાછા હઠે છે, પણુ ઉલટા

#### ( 282 )

તે ત્યાગ કરવા ચાેગ્ય શરીરના ઉપરજ પ્રીતિ ધારણ કરે છે. શાથી તેમ કરે છે તેા કહે છે કે માહથી મુંઝાયા છે તેથી માહી જીવાની એવા પ્રકારની સ્થિતિ છે, માહનીય કર્મ બે પ્રકારનું છે; એક દર્શન માહનીય કર્મ, બીબ્લું ગારિત્ર માહનીય કર્મ.

પ્રથમ દર્શન માેહનીયના ત્રણ ભેદ છે , ૧ સમકિત માેહનીય. ૨ મિશ્ર માેહનીય. ૩ મિથ્યાત્વ માેહની<mark>ય. એ</mark> ત્રણ પ્રકારની માેહનીય કર્મની પ્રકૃતિના ક્ષયથી દર્શન ગુણ્ પ્રગટે છે.

બીજું ચારિત્ર મેહનીય કર્મના ક્ષયથી ચારિત્ર ગુણુ પ્રગટે છે. દર્શન મેહનીયના ઉદયવાળા જીવેાતેા સત્ય આત્મ સ્વરૂપ એાળખી શકતા નથી. અને ઉલટા વિપરીત દ્રષ્ટિથી કર્મ અંધન કરી સંસારમાં પરિભ્રમણુ કરે છે.

#### अनन्तरज्ञः सन्धत्ते दृष्टिं पङ्गोर्यथान्धके ॥

संयोगाद् दृष्टिमङ्गेऽपि सन्धत्ते तद्वदात्मनः ॥ ९१ ॥

અર્થઃ—તકાવતને નહિ જાણનાર પુરૂષ, જેમ સં-ચાેગને લીધે પાંગળાની દ્રષ્ટી આંધળાને આરાેપે છે,તેમજ અજ્ઞ આત્માની દ્રષ્ટિ દેહમાં આરાેપે છે.

**વિવચન**ઃ--અંધ પુરૂષના ખભે પાંગળાે બેઠા ઢાય, તેમાં આંધળાે ચાલે, અને પાંગળાે માર્ગ બતાવે અન્ને

## ( १४२ )

ચાલતા દેખીને તેમના ભેદ ન સમજનાર એમ વિચારે કે પાંગળાની દ્રષ્ટિ તે આંધળાની છે, એમ માની પગુદ્રષ્ટિના અધમાં આરોપ કરે તેવીજ રીતે દેહ અને આત્માના સ ચાગને લીધે અજ્ઞાની આત્માના ધર્મને દેહમાં આરોપી બ્રમ પામે છે. આવી ભૂલથી શરીરથી ભિન્ન આત્મ ધર્મ સમજતાે નથી. અને દેહથી ભિન્ન આત્મધર્મ જાણ્યા વિના મુક્તિ પામતાે નથી. દેહથી ભિન્ન આત્મ ધર્મ છે, એવું જ્ઞાન નથી થયું ત્યાં અજ્ઞાની જીવ કર્મ માર્ગ સન્મુખ ગતિ કરે છે. બહિરાત્માને આમ થાય છે ત્યારે અંતરાત્મા કેમ કરે છે તે અતાવે છે.

દ9્વમેदो यथा દ9્વિं पङ्गोरन्धे न योजयेत् ॥ तथा न योजयेदेहे दृष्टात्मादृष्टिमात्मनः ॥ ९२ ॥ पंगु दृष्टि ज्युं अंधमें दृष्टिभेद नहु देत ॥ आतम दृष्टि शरीरमें त्यूं न धरे गुण हेत ॥ ७६ ॥

વિવેચન: — જેને દ્રષ્ટિલેદની અબર છે, તે પુરૂષ જેમ પાંગળાની દ્રષ્ટિ આંધળાની માનતાે નથી, તેમ જે દેહ અને આત્માના ભેદને જાણનાર એવા અન્તરાત્મા છે તે આત્માની દ્રષ્ટિ દેહસાં આરાપતાે નથી. આત્મજ્ઞાની શ-રીરને પાતાનું માને નહીં, જળપંકજવત્ ઉપયાેગ દ્રષ્ટિથી અન્તરાત્મા સદાકાળ શરીરથી ન્યારા વર્તે છે. હવે બ્રાન્તિ

પરંતુ જેમના દેાષ ક્ષીણુ થયા નથી, એવા દેહાદિ અ વસ્થાને પણુ આત્મા માને છે, તેમને અનેક વિભ્રમને સંભવ છે. આત્મદર્શીંને જરાપણુ વિભ્રમના સંભવ નથી. આત્મદર્શાંની નિદ્રાવસ્થાની બરાેબર પણુ બહિરાત્માની જ

ભ્રમાવસ્થા છે. આત્મદર્શી અન્તરાત્મા તા અક્ષીણ દ્રોષ વાળા બહિરાત્માની અવસ્થા માત્ર તેને વિભ્રમ રૂપજ માને છે. વળી આ શ્લાેકના અર્થ જુદી રીતે કરતાં એવા પણ થાય કે આત્મદર્શાઓને સુપ્તાદિઅવસ્થા પણ વિભ્રમ રૂપ નથી, કારણકે આત્મધ્યાન રમણના અત્યન્ત અભ્યાસથી તેઓને વિપર્યાસ થતા નથી. અને વળી એવા આત્મદ ર્શીઓને આત્મજ્ઞાનની વિકલતાના અસંભવ છે. આત્મ દર્શી અન્તરાત્માને સુપ્તાદિ અવસ્થામાં પણ વિભ્રમ નથી તા જાગ્રત્ અવસ્થામાં કયાંથી હાય ? અલબત હાય નહિ.

म्रुप्तेन्मचाद्यवस्थैव विश्रमोऽनात्मदर्शिनाम् ॥ विश्रमाऽक्षीणदोषस्य सर्वावस्थात्मदर्शिनः ॥ ९३ ॥ स्वप्तविकलतादिक दशा श्रम माने व्यवहार ॥ निश्चय नयमें दोष क्षय विना सदा श्रमवार ॥ ७७ ॥

વિવેચન:—અનાત્મદર્શી બહિરાત્મા છે, તેને સુપ્ત એટલે નિદ્રાવસ્થા અને ઉન્મત્ત દશા તે આદિ સર્વ વિ-

# ( १४३ )

અને અભ્રાન્તિનું લક્ષણ ખતાવે છે.

### (188)

ગ્રત્ અવસ્થા <mark>નથી. અહેા ! અન્નેની દ</mark>શામાં કેટલાે ફેર-કાર વર્તે છે.

હવે બાલ્ય ચાૈવન વૃદ્ધાવસ્થાદિને આત્મબુદ્ધિથી દે-અનાર મનુષ્ય પણ સંપૂર્ણ શાસ્ત્રના જાણ પણાથી નિદ્રા શદ્ધિત થતાં, મુક્ત થશેજ એમ કહેનારને કહે છે.

विदिताशेषशास्त्रोऽपि न जाग्रदपि मुच्यते ॥ देहात्मदृष्टिर्ज्ञातात्मा सुप्तोन्मत्तोऽपि मुच्यते ॥ ९४ ॥ छुटै नहि बहिरातमा जागतभी पढिग्रंथ छुटै भवथें अनुभवी सुपन विकल निगरंथ ॥ ७८ ॥

વિવેચન:—અડિસત્મા સંપૂર્ણ શાસ્ત્રનો જાણનાર છતાં, અને જાગતાે છતાં, પણ કર્મથી છુટતાે નથી. અને લેદજ્ઞાની, અનુભવી અન્તરાત્મા ખુબ દ્રઢ અભ્યાસને લીધે નિદ્રા લેતા હાેય, તથા વિકલ હાેય, તાે પણ સંસારમાંથી છૂટે છે, અર્થાત્ કર્મ રહીત થાય છે.

पढी पार कहॅ पावनो मिटयो न मनको चार ॥

ज्यूं कौळूके बैलकूं घरही कोस इजार ॥ ६९ ॥

**વિવેચન:**—મનના વિકલ્પ ટળ્યા નહિ તો ભણીને પાર શી રીતે પામી શકાય, ભણવાનું સાર એ છે કે મ-નના વિકલ્પ સંકલ્પ ટળી જાય, અને મન આત્માભિ-મુખ થાય. જો મન આત્માભિમુખ ન થયું, તાે ભણવું

## ( १४५ )

ગણુવું સર્વ વ્યર્થ છે. જેમ કેાલુનેા અળદ આખા દિવસ કર્યા કરે અને મનનાં જાણે કે હું હજારા ગાઉ ચાલ્યા પણ ઘેરના ઘેર છે, તેવીજ રીતે મન જેનું વશ થયું નથી તેનું પડન સ'સારમાં પરિભ્રમણ કરાવનાર છે, પણ તેથી સ'સરાન્ત થતા નથી. વાદ વિવાદનાં શાસ્ત્ર અધ્યયન ક રવાથી પણ સ'સાર પાર પામતાે નથી. શ્રી જ્ઞાનસારમાં કહ્યુ છે કે-જ્ઞાનાષ્ટકમાં

#### वादांश्च प्रतिवादांश्च वदन्तोऽनिश्चितांस्तथा ॥

तच्चान्तं नैव गच्छन्ति तिलपीलकवद्गतौ ॥ ४ ॥

વિવેચનઃ—અનિશ્ચિત એવા વાદ અને પ્રતિવાદને ક-હેતા એવા મનુષ્યા તત્ત્વના પાર તેલીના બળદની પેઠે પા-મતા નથી. ઘાંચીના બળદ ગમનના પાર પામતા નથી, તેમ સાત નયના અજાણુ પુરૂષા ખંડન મંડન કરતા સં-સાર સમુદ્રના પાર પામતા નથી સાધ્યશૂન્ય દશાએ જે વ્યાકરણ, ન્યાય અલંકાર, સિદ્ધાંતાદિનું પઠન, પાઠન, આ ત્મહિતાર્થ થતું નથી, અને તેથી મનાગત વિકલ્પ સં-કલ્પ ટળતા નથી, માટે વિકલ્પ સંકલ્પ રૂપ ઘાસને બા-ળવા અગ્નિ સમાન આત્મજ્ઞાનના અભ્યાસનેજ સારમાં સાર જાણવા.

## यत्रैवाहितधीः पुंसः श्रद्धा तत्रैव जायते ॥ यत्रैव जायते श्रद्धा चित्तं तत्रैव लीयते ॥ ९५ ॥

## ( १४९ )

## जिहां बुद्धि थिर पुरुषको तहँ रुचि तहँ मन लीन ॥ आतममति आतमरुचि कहौ कोन आधीन ॥ ८० ॥

છે, ત્યાં તેની રૂચિ પણ લાગે છે; ત્યાંજ શ્રદ્ધાવાળું ચિત્ત થાય છે, અને ત્યાં ચિત્ત લય પામે છે. જેને આત્માના વિષયમાં મતિ લાગી છે, તેા તેને આત્મામાંજ રૂચિ લાગે છે. આત્મામાં ચેન પડે છે અને તેનું મન એક આત્મ-વિષયમાંજ લય પામે છે. અને આત્મામાં ચિત્ત લય પામ્યું છે એવેા પુરૂષ કાેઇના આધીન વર્તતાે નથી. અથવા તેવી રૂચિ આત્મા વિના બીજા કાેના આધીન છે ? અર્થાત કાે-ઇના આધીન નથી. તેવેા પુરૂષ અન્તરથી જેતાં સ્વતન્ત્રપણે વર્તે છે. રાગ દ્રેષ પરપરિણુતિના આધિન તે થતા નથી. અને સ્વપરિણ્તિમાં રમવાથી પાતાની રૂદ્ધિના પાતે ભાકતા થયેા. અને ષટ્કારક પાતાના આ<sub>ત્</sub>મામાં સવળાં પરિણુમ્યાં; ત્યારે ત્રણ જગત્માં તે આત્મા પૂજ્યતાને પામ્યેા. આઠ કર્મ રૂપ પિંજરથી આત્મા છુટેા થાય, અને અખંડસુખ <mark>ભાેગવે, મા</mark>ટે લબ્ય જીવાેએ આત્મામાંજ મતિ ધારણ ક રવી. અને આત્મામાંજ રૂચિ ધારણુ કરવી. પોતાની રૂદ્ધિ પોતાની પાસે છે. બહિરાત્મ બુદ્ધિથી કર્યા આડા અવળા ભટકા છે. અષ્ટ સિદ્ધિ અને નવ નિધિ પણ ઘટમાં છે. તે સંખંધી શ્રી ઉપાધ્યાયજી કહે છે કે—

#### (१४७)

धर्मसिद्धि नवनिधिहे घटमें, कहा ढुंढत जइ काशी हो ॥ जश कहे शांत सुधारस चारूपो, पूरण ब्रह्म अभ्यासी हो ६ यत्रैवाहितधीः पुंसः श्रद्धा तस्मान्निवर्तते ॥ यस्मान्तिवर्तते श्रद्धा कुतश्चित्तस्य तछयः ॥ ९६ ॥

વિવેચન:—જે વિષયમાં મનુષ્યની બુદ્ધિ ન ચાેડે તે વિષયમાં તેની શ્રદ્ધા ધતી નથી. એટલે તેથી બુદ્ધિ પા-છી કરે છે; એમ જ્યારે થાય ત્યારે તે વિષયમાં ચિત્તનાે લય શી રીતે થાય; અર્થાત્ થાય નહિ. પરસ્વભાવમાં આ-ત્માની તેવા પ્રકારની બુદ્ધિ થતાં તેમાં ચિત્ત લાગતું નથી. જ્યાં ચિત્તનાે લય થાય છે, એવું જે ધ્યેય તે ભિન્ન હાેય, અથવા અભિન્ન હાેય, ત્યાં ભિન્ન એવા ધ્યેયનું ધ્યાન ક-રવાથી ઘતા કળાને બતાવે છે:—

भिन्नात्मानमुपास्यात्मा परो भवति तादृशः ॥ वर्तिर्दीपं यथोपास्य भिन्ना भवति तादृशी ॥ ९७ ॥ सेवत पर परमातमा ऌहै भविक तस रूप ॥ वतियां सेवत ज्योतिक्तूं होवत ज्योति सरूप ॥ ८१ ॥

વિવેચનઃ બિન્નાત્મા એટલે પોતાના આત્માથી ભિન્ન એવા અરિહાત, સિદ્ધ રૂપ આત્માની ઉપાસના કર-વાથી, આરાધક પુરૂષ પણુ પરમાત્મા થાય છે. તે ઉપર દ્રષ્ટાંત અતાવે છે. જેમ દીપથી ભિન્ન એવી જે વાટ, તે

#### ( १४८ )

દીપની જ્યેાતિને સેવી, પાેતે પણુ જ્યેક્ષતિરૂપ બને છે. તેમ અત્ર સમજવું. હવે પાેતાનાથી અભિન્ન એવા આત્માની હપાસનાનું ફળ અતાવે છે—

उपास्यात्मानमेवात्मा जायते परमोऽथवा ॥ मथित्वाऽत्मानमात्मैव जायतेऽग्निर्यथा तरुम् ॥ ९८ ॥ आप आपर्मे स्थित हुए तरुथें अगनि उद्योत ॥

सेवत आपहि आपक्रं त्यूं परमातम होत ॥ ८२ ॥ આત્માં પાતે ચિદાનંદ સ્વરૂપ એવા પાતાને ઉપાસી, પરમાત્મરૂપ બને છે. માટે આત્માએ પોલાના સ્વરૂપનું ધ્યાન કરવું. સ્વસત્તા સિદ્ધાત્મ સમાન 🛛 જાણી તેમાં રમ ણ્**તા કરવી. દ્ર**વ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવથી પરદ્રવ્યનું સ્વ રૂપ જાણી તેનાથી ઉપયાગ સંહરી, પાેતાના સ્વ દ્રવ્યાદિક ચતુષ્ટય વડે, પાેતાના સ્વરૂપમાં ઉપયોગ જોડવા. આ ત્માના પ્રતિ પ્રદેશે અનંતા ગુણ તથા અનંતા પર્યાય છે, તેનું સ્થિર ઉપયોગે ધ્યાન ધરવું. વળી તે તે ધ્યાનના પણ ઘણા ભેદ છે. તેમાં રૂપાતીત ધ્યાન ભારામાં માટું છે. અને રૂપાલીત ધ્યાન તે ઉત્કૃષ્ટ ધ્યાન દશાવાળા જીવને પ્રાપ્ત થાય છે; હવે પોતાના સ્વરૂ⊣ પમાં એવી રીતે ઉપયે**ાગ જોડવે**। કે તે જરામાત્ર ચલાય માન થાય નહિ. જયારે દ્રઢપણે ઉપયોગની ધારા આત્મ ક્વરૂપમાં વહન કરે છે, ત્યારે પ્રથમ અનુભવ જ્ઞાન પ્રગઢે

### (28%)

છે, અને જ્યારે અનુભવજ્ઞાનથી આત્માના નિર્ધાર થાય છે; ત્યારે આત્માના અખૂર્વ અલાકીક શુદ્ધાનંદ પ્રગટે છે. સ-હુજાન દની સુમારી જુદાજ પ્રકારની છે. તે સુમારી પ્રાપ્ત થતાં આનંદ આનંદ છવાઈ જાય છે. એવા આનંદ કાેઈ પણ ંઠેકાણે મળતો નથી. એવા પ્રકારના આનંદનું કંઇ હાટ પણ નથી કે ત્યાંથી વેચાતાે લાવીએ. જ્યારે પાતાના સ્વરૂપમાં આવીએ, અને સમતા સંગે ખેલીએ, ત્યારે એવા આનંદ પ્રગટે છે. વળી એવાે સહજાન દ કંઇ વાટમાં કે ઘાટમાં મળતાે નથી. વળી એવા પ્રકારનાે આનંદ કંઇ વિષય સુખ ેંભાગવતાં મળતાે નથી. ચાસક ઇંદ્ર જે ભૂતકાળમાં થઇ ગયા, હાલ વતે છે, અને ભૂતકાળમાં થશે, એમ ત્રણકા-ળના દેવતાએા, તથા ત્રણકાળના ચક્રવતિં અને વાસુદેવાદિ રાજાઓને વિષયાદિક સુખ ભાગવતાં, જે કંઈ આનંદ મળે છે, તે સર્વ આનંદ ભેગા કરીએ, અને એક તરફ આવી રીતે આત્માનુભવથી પ્રગટેલાે જે આનંદ તેની આગળ ઇંદ્રાદિકના આનંદતે સ્વયંભુરમણુ સમુદ્રની આગળ એક જળનું ખિંદુ તેની અરાબર નથી. માટે આત્માના આન્નંદ અનુપમેય છે. વળી બાલ્યાવસ્થામાં, રમત ગમતમાં જે આનંદ મળે છે, તેપણ આત્માના આનંદની આગળ કંઇ હિસાબમાં નથી. વળી એવા પ્રકારનાે આનંદ તે અજ્ઞાન ભક્તિથી પણ મળતાે નથી. વળી આત્માનુભવથી પ્રગ-

## ( १५० )

ટેલા આનંદની આગળ સ્વયંભુરમણુ સમુદ્ર પણ એક ખિંદુ સમાન છે. પૂર્વોક્ત પ્રકારના આનંદનું સ્વરૂપ પદ દ્વારા કહે છે. \_\_\_\_

पद.

एदेशी. आनंद क्यां वेचाय चतुर नर आनंद क्यां वेचाय आनंदनी नहि हाटडीरे आनंद वाट न घाट आनंद अथडातो नहिरे आनंद पाट न खाट चतुर, १ क्षणीक विषयानंदमांरे राच्या मूरख लोक जडमां आनंद कल्पीनेरे जन्म गमावे फोक चत्र, २ वालपणे अज्ञानधीरे रमवामां आनंद क्षणीक आनंद ते सहिरे राचे त्यां मतिमंद चतुर. ३ अज्ञाने जे भक्तिमांरे मान्यो मन आनंद आनंद साचे ते नहिरे मूर्ख मतिनो फंद चतुर. ४ भेदजान दृष्टि जगेरे जाणे आतम रूप आतममां आनंद छेरे टाळे भवभय धूप चतुर, ५ जानी ज्ञानथकी लहेरे शाश्वत सत्यानंद योगी आत्मसमाधिमांरे पावे आनंदकंद चन्र, ६ आनंद अनुभव योगथीरे प्रगटे घटमां भाइ, सद्वरु संगत आपशेरे ज्ञानानंद वधाइ. चनुर, ७ सद्वरुहाटे पामशोरे आनंद अमृतमेव, बुद्धिसागर कीजीएरे प्रेमे साची सेव. चतुर. ८

#### ( १५१ )

શ્રીસદ્યુર મહારાજની સંગતિથી, આવા પ્રકારના આત્માનંદ, પ્રગટે છે. હવે મૂળ વિષય ઉપર આવીએ. આ-ત્મધ્યાન કરતાં સર્યસમાન અનુભવ પ્રગટે છે, તેથીજ સ-હુજાનંદ પ્રગટે છે; માટે સર્વ શાસાનુસાર એવા અનુભવ જ્ઞાન માટે ધ્યાન કરવું. આત્મામાં રમણ કરતાં ધ્યાન ધારાથી સંહેજે અનુભવ પ્રગટે છે. અનુભવનું સ્વરૂપ વર્ણવે છે.

#### पद.

चेतन अनुभव रंग रमीजे, आगम दोहन अनुभव अमृत, योगी अनुभव रीजे चेतन० १

अनुभव सुरतरु वेली सरखो अनुभव केवल भाइ

अनुभव शाश्वत सुख सहोदर ध्यान तनुज सुख दायी चेतन० २ अनुषम अनुभव वर्णन करवा कोण समर्थ कहावे वचनागोचर सहज स्वरुपी अनुभव कोइक पावे चेतन० ३

अनुभव हेत तप जप किरिया अनुभव नात न जाति

नयनिक्षेपाथी ते न्यारो कर्म हणे घन घाती चेतन० ४

र्वारला अनुभव रस आस्वादे आतम ध्याने योगी

अनुभवयोगे आतम दुर्शन पामी लहत खुमारी

आतम अनुभव विण जग लोका थावे नहि द्युख भोगी चे० ५

बुद्धिसागर साची व्हाली अनुभवमित्तमुं यारी चेतन० ६ એ પ્રમાણે અનુભવ જ્ઞાન યેાગે, આત્મદર્શન પ્રગટતાં

## ( ૧૫૧ )

આનંદની ખુમારી પ્રગટે છે. હવે અનુભવની ખુમારીને સ્વાદ ચાખી આત્મા પાેતાના ગુણુ પર્યાયના સ્વરૂપના <sup>દ</sup>યા-નમાં એક સ્થિર ઉપયેાગથી વર્તે, અને એમ સ્વગુણમાં રમણ કરતાે ક્ષપક્રબ્રણી આરાેહી, શુકલ <sup>દ્</sup>યાનનાે દ્વિતીય પાયેા ચિંતવતાં, ઘટમાં કેવલ જ્ઞાનાદિ રત્નત્રયી પ્રગટ કરે. સમભિરૂઢનયની અપેક્ષાએ ઘાલીયાં કમે ક્ષપાવી, સિદ્ધ થાય અને અંતે એવ ભૂતનયની અપેક્ષાએ અષ્ટકર્મના સં-પૂર્ણ ક્ષય કરી સિદ્ધ શિલાની ઉપર એક યાેજન અને તે યેાજન અને તે એક યેાજનના ચાેવીસભાગ કરી એ તેમાં ત્રેવીસ ભાગ નીચે મૂકીએ, અને ચાેવીસમા ભાગમાં અવ-ગાહના ગ્રહી સિદ્ધ થાય, પરમાત્મા થાય; આત્માના શહ પર્યાય તેજ સિદ્ધાવસ્થા જાણવી. જેમ વૃક્ષ પાતે પાતાની સાઘે ઘસાતાં વૃક્ષમાં અગ્નિ પ્રગટે છે; અને પાતે અગ્નિ થઇ જાય છે; તેમ આત્માં પણ આત્માનું ધ્યાન કરતાં, પરમાત્મારૂપ થઇ જાય છે. શ્રી આનંદ ઘનજી મહારાજ પણ કહે છે કે. जिनस्वरूप थइ जिन आराधे ते सही जिनवर होवेरे भुंगी इलीकाने चटकावे तें भुंगी जग जोवेरे पर० ७

જે ભવ્ય તદાકાર વૃત્તિએ પરમાત્માનું ધ્યાન કરે છે, તે પ્રાણી નિશ્ચયથી જ્ઞાનાદિગુણ્યુક્ત પરમાત્મારૂપ થાય. જેમ મદની ઉન્મત્તતાથી, ભમરી કાળી અગર પીળી ભીંજેલી માટીમાં લવમૂકી, પોતે તેની ગાળી વાળીને,

### (१२४३)

એકેક ગાળી લાવી ઘર ખાંધી, તેમાં ઇલિકાને ચટકાે દેઈ, લાવી ઘરમાં મૂકે, અને એક ગાળીથી ઘરનું મુખ ઢાંકે સત્તરમા દીવસે ચટકાથી, તે ઘરનું મુખ ખાલતાં તે ઈલીકા ભમરી થઈ ઉડી જાય. તેમ આત્માનું પણ પાતાના જિન-સ્વરૂપમાં પરિણમવું, તે પાતાના ઘરમાં રહેવું અને તે ઘર-માંજ આત્મા તે પરમાત્મરૂપ બને છે; અને તેમ ઘરમાંથી પેલી ભમરી ઉડી જાય છે, તેમ આત્મા પણ અષ્ટકર્મના ક્ષય કરી, ચઉદરાજ લાેકના અંતે એક સમયે સમયેણીથી જાય છે. અને ત્યાં સાદિઅનંતિ સ્થિતિનાં ભાંગે વસે છે.

ભબ્ય જીવેાએ, આત્મરૂપ છે તેજ પાતાનું છે, એમ હુદયમાં નિશ્ચય કરવા. અને પાતાના આત્માની સાથે પ્રીતિ કરવી. આત્મામાં પ્રીતિ થતાં, અન્યત્ર થતી પ્રીતિ નાશ પામે છે. આત્માની પ્રીતિ થયાવિના, પરથી પ્રીતિ છુટતી નથી શ્રી આનંદઘનજી મહારાજ આત્મરૂપ પ્રભુની સાથે પ્રીતિના એકતાનમાં આવી કહે છે કે.

#### पद.

मत कोइ प्रेमके फंद पडे परतसो नीकसत नांही∙ मत० १ जल बीच मीन कमल जलजेंसे बिरहे सोइ मरे. मत० २ बुंदके कारण पवइया पुकारत दीपक पतंग जरे∙ मत० ३ आनंदंघन प्यारे आय∘मिलो तुम बिरहकी पीर टरे. मत० ४

#### ( १५४ )

શ્રી આનંદઘનજી મહારાજ કહે છે કે-કાેઇ પ્રેમના કુંદમાં ફસાશે৷ નહિ; પ્રેમના કુંદમાં કસાયે৷ તે ત્યાંથી નીકળતાે નથી. જલની સાથે મીનનાે પ્રેમ અને કમળના એવેા પ્રેમ છે કે તે બે જળથી દુર થતાં, પાતાના પ્રાણ ખુએ છે. એક બુંદને માટે વારંવાર આકાશ સામુ જોઈપ-પઇએ પાકારે છે તે મેઘના જલની સાથેજ પ્રેમ ધરાવે છે, તેમ પત'ગીયું પ્રેમના વશે દીવામાં જ'પલાઇ મરી જાય છે. તેમ મારે પણ આત્મા રૂપ પ્રભુની સાથે પ્રેમ અવિ-હડ છે, માટે હે આનંદના જે સમૂહ તેના આધાર ભૂત હે આત્મારૂપ પરમાત્મા તમે હવે મને મળા, તા અનાદિ કાળથી તમારા સ્વરૂપની પ્રાપ્તિનાે જે વિરહ તેથી થતું જ-ન્મ જરા મરાચુનું દુઃખતે રૂપ પીડાતે ટળી જાય, એમ મ્માન દઘનજી કહે છે; હે આત્મ પ્રભુ ! તમારા વિના હું જીવી શકનાર નથી તમારાે વિરહ મને બહુ સાલે છે ત-મારૂ દર્શન તેજ સર્વ આશાનું કંદ છે. વળી તેજ મહાત્મા આત્માનું ધ્યાન કરતાં ગાવે છે કે—

पद

चेतन अप्पा केंसे ऌहोही सत्ता एक अखंड अवाधित इह सिद्धांत परव जोइ चेतन० १ अन्वय अरु व्यातिरेक हेउको समजरूप भ्रम खोइ आरोपित सब धर्म ओरहे आनंद्घन तत सोइ चेतन० २

#### ( ૧૫૫ )

જે આત્માની સત્તા અખંડ, અબાધિત, એક સ્વરૂપ છે, એવી આત્મસત્તાનું ધ્યાન વ્યક્તિ ભાવને અર્પે છે. આ-ત્મામાં પાતાના ધર્મ વિના જે અન્ય ધર્મના આરાપ છે, તે અસત્ય છે. આ પદના અર્થ કરતાં ઘણા વિસ્તાર થઈ જાય માટે કર્યો નથી. તાત્પર્ય કહેવાનું એ છે કે આ આત્માનું અભિન્ન ભાવે ધ્યાન કરતાં આત્મા તેજ પરમા-તમા રૂપ થાય છે. માટે શુરૂગમ આત્મ સ્વરૂપ ધારી, ધર્મ અધર્મ, આકાશ, કાળ, અને પુદ્દગળ, એ પંચ દ્રવ્યથી ન્યારા આત્મા અસંખ્ય પ્રદેશી ધારી, તેનું સ્વરૂપ વિચા-રવું તે સંબંધી પ્રસંગે પદ કહે છે:---

#### पद.

( राग. प्रभातीचाल. )

ऐसा स्वरूप विचारो हंसा गुरुगम कैली धारीरे. ऐंसा० पुद्रलरूपादिकथी न्यारो निर्मल स्फर्टीक समानोरे निजसत्ता त्रिहुकाले अखंडित कबहु रहे नहि छानोरे. ऐंसा० १ भेदज्ञान सूर उदये जागी आतम धंधे लागोरे स्थिरदृष्टि सत्ता निज ध्यायी पर परिणमता त्यागोरे. ऐंसा० २ कर्मवंध रागादिक वारी शाक्ति शुद्ध समारीरे झीलो समता गंगा जलमें पामी ध्रुवकी तारीरे. ऐंसा० ३ निजगुण रमतो राम भयो जब आतमराम कहायोरे बुद्धिसागर ज्ञोधो घटमां निजमां निज परखायोरे. ऐंसा० ४

## ( १५९ )

જે છે તત્ત્વ તે આત્માજ છે, આત્મરૂપ ત્રણ ભુવનના રાજા મૂકીને અન્યુરાજાનેજ રાજા માનવા, તે કેટલા બધી ભૂલ છે, અન્ય કાેર્ડ માટા માણસ નજરે પડેતા તમા તેની કેટલી આજીજી કરા છા, તાે સર્વથી માટા જે આ તમા તેની સેવામાં તાે તમે સમજતાનથી. તે કેટલી બધી ભૂલ છે. હવે સમજો, પાેલાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ ઓળખા, અ સંખ્ય પ્રદેશ રૂપ પાેલાના ઘરમાં વાસ કરા, તેથી અભિન્ન ઐવા આત્માની ઉપાસના સફળ થશે.

## इतीदं भावयेन्नित्यमबाचागोचरं पदम् ॥ स्वत एव तदामोति यतो नावर्तते पुनः ॥ ९९ ॥ एहि परम पद भावियें वचन अगोचर सार ॥ सहज ज्योतितो पाइयें फिरि नहि भव अवतार ॥ ८३ ॥

વિવેચનઃ—એ પ્રમાણે ભિન્નકે અભિન્ન ગમે તે પ્રકારે આત્મ સ્વરૂપની ભાવના નિત્ય કરવી; તેવી ભાવનાથી અગાચર એવું માક્ષપદ પમાય છે. માક્ષપદ પામ્યા પછી, ક્રરીથી ત્યાંથી પાછા કરાતું નથી. અર્થાત્ પદ્ધાત્ સંસારમાં આવાગમન નથી. આવું માક્ષપદ આત્મા સ્વયમેવ પામે છે.

# तिरोभाव निजरूद्धिनो आविर्भाव प्रकाश ॥ परमातम पद ते कह्युं ते पदनो हुं दास ॥ १ ॥

### ( ૧૫૭ )

આત્માની જ્ઞાનાદિક રૂદ્ધિનેા જે તિરાેભાવ અનાદિકા-ળથી છે, તેના આવિર્ભાવ થવા, તેજ પરમાત્મપદ જાણુર્વું. આત્માના અસંખ્ય પ્રદેશ છે તેજ આત્માના વાસ છે. તે અસંખ્ય પ્રદેશની નિર્મલજ્યાતિ છે, અને તે વળી પ્રદેશ અસંખ્ય પ્રદેશની નિર્મલજ્યાતિ છે, અને તે વળી પ્રદેશ નિરાકાર છે, તેવા આત્મા શુદ્ધ સત્તાએ હું છું. વળી જેમ ધુવની તારી અચલ છે, તેમ મારૂ સ્વરૂપ પણ સત્તાથી જેતાં અચલ છે. ધુવની તારીની પેઠે આત્મા દ્રવ્યાર્થિક નયની અપેક્ષાએ ધ્રુવ છે.

## अयत्नसाध्यं निर्वाणं चित्तत्त्वं भूतजं यदि ॥ अन्यथा योगतस्तस्मान्न दुःखं योगिनां कचित् ॥ १००॥

વિવેચનઃ—ચેતના લક્ષણુ આત્મતત્ત્વ જે ભૂતજ એટલે પૃથ્વી, જલ, વાશુ, અને અગ્નિ એ ચાર તત્ત્વના સમૂહ્થી ઉત્પન્ન થશું એવું માનીએતાે નિર્વાણુ જે માૈક્ષ તે યત્નથી સાધી શકાય નહિ. કારણુ ચાર્વાંકમતમાં શરી-રના ત્યાગ પછી રહી શકે એવા આત્માનાજ અભાવ છે. ચારભૂતથી ઉત્પન્ન થએલાે આત્મા માનતાં, શરીર નષ્ટ થતાં, આત્મા પણુ નષ્ટ થઇ જાય કારણુ કે શરીરથી આત્મા ભિન્ન ચાર્વાક્રમતમાં નથી.

વળી સાંખ્યમતમાં, ભૂતજ એટલે સહજ સિદ્ધ આત્મા નિલે<sup>°</sup>પ છે. સાંખ્યમતમાં કહ્યું છે કે. <mark>પ્રજ્ઞાતેઃ कત્રીં વુરુષ</mark>-

## ( १५८ )

स्तु पुप्करपलादावत् निर्लेपः ॥ प्रકृति ५२ छे, पुरुषते। ४-મળના પત્ર સમાન નિલેપ છે. તેમતાનુસારે આત્મા પ્રથ મથીજ શુદ્ધ અને મુક્ત માનવામાં આવેતા, નિર્વાણ યત્નથી સિદ્ધ થતું નથી. ચાર્વાંક મતવાળા, ભૂતથી આત્માની ઉ ત્પતિ માને છે, પણુ તે અસત્યવાત છે. ભૂતતા જડ છે, અને જડથી ચૈતન્ય વસ્તુની ઉત્પત્તિ નથી. મૃતક શરીરમાં ચારભૂત દેખવામાં આવે છે, પણ ત્યાં આત્મા નથી. આત્માના જ્ઞાન ગુણ છે, તે અરૂપી છે. અરૂપી એવે આત્માતે રૂપી એવાં ચાર ભૂતનું કાર્ય નથી; માટે ચાર ભૂતથી આત્મા ન્યારાે છે. અન્યથા એટલે જાુદી રીતે આ બે મતથી જુદી રીતે ચાેગથી આત્મસ્વરૂપ સ્વીકારવામાં આવેતા, ચિત્ત વૃત્તિ નિરાષરૂપ ચાેગથી નિર્વાણ સંહેજે પ્રાપ્ત થાય છે. અને સ્વસ્વરૂપમાં રમતા એવા યાગીઓને છેદન ભેદન થતાં પણ દ્રઃખ થતું નથી. કારણ કે, આનંદ સ્વરૂપ પાેતાના આત્માના ગ્રાનથી છેદનાદિથી જે ઉત્પન્ન દુઃખ જ્ઞાન તેના અભાવ છે, માટે સદા કાળ ચાેગી સુખ અનુભવે છે પાતંજલ યેાગનાં અષ્ટ 'અંગ કહે છે. યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્ર ત્યાહાર, ધારણા, ધ્યાન અને સમાધિ, એ અંગ જાણવા. સહજ સમાધિથી, આત્મા પરમાત્મા રૂપ થાય છે. શ્રી વિનયવિજયજી ઉપા<sup>દ</sup>યાય યાગદ્વારા આ<sub>ત</sub>માનું સ્વરૂપ વર્ણવે છે.

વિવેચનઃ—ગ્રાનીને કેાઇ પણ પ્રકારનું દુઃખ નથી, જેણે ષડ્ દ્રવ્ય, તેના ગુણપર્યાય, તથા નયનિક્ષેપાનું, જાણુ-પણું સારી રીતે કર્યું છે તે જ્ઞાની જાણુવા. જ્ઞાનીને સહેજે

ज्ञानी चंतु राया. ज्ञानीक्तूं दुख कछु नहीं सहज सिद्ध निर्वाण सूख प्रकाश अनुभव भये सवही ठौर कल्याण ॥ ८४ ॥

विनगप्रभु सुज्योति मिल्ठी जब फिर संसार न आया साधु० ४ ચેાગવિષચક આ પદનાે ભાવાર્થ ચત્નથી સાધ્ય માક્ષ પદને વર્ણવે છે, અને સાધનાવસ્થાની ઉચ્ચ સ્થિતિ પ્રાપ્ત થતાં અદભૂત આનંદ પ્રગટે છે, તેથી દુઃખનું લેશ પણુ ભાન થતું નથી.

गङ्गा जमना मध्य सरस्वति अधर वहे जलधारा करिय स्नान मगन होय बेठे तोडया कर्मदल भारा, साधु० २ आप अभ्यंतर ज्योति वीराजे वंकनाल ग्रहे मूला पश्चिम दिशाकी खडकी खोले तो बाजे अनहद तुरा, सायु० ३ पंचभूतका भर्म मिटाया छठामांहि समाया

सो साधु अष्टकर्मशु झगडे झून्य बांधे धर्मशाळा सोऽइं शब्दका धागा साधे जुपे अजपामाळा. साधु० १

## पद. साधुभाइ सोहे जैनका रागी जाकी सूरत मूल धून लागी. सा०

#### ( ૧૫૯ )

## ( १९० )

માક્ષ સિદ્ધ છે. સુખનેા પ્રકાશ કરનાર અનુભવ, ઘટમાં ઉ ત્પન્ન થતાં, સવંત્ર કલ્યાણુ પરંપરાં પ્રાપ્ત થાય છે. અને સંપૂર્ણુ કર્મના ક્ષય કરી, સિદ્ધસ્થાનમાં આત્મા ગમન કરેછે. કહ્યું છે કે.

# कुत्स्नकर्मक्षयादूर्ध्वं निर्वाणमधिगच्छति

સંપૂર્ણ કર્મના ક્ષયથી, ઉ<sup>દ</sup>ર્વ માેક્ષ સ્થાનને જીવ પામે છે. કર્મ રહીત જીવનાે સ્વભાવથીજ માેક્ષસ્થાનમાં ગમનનાે સ્વભાવ છે. માક્ષનાં સુખ અનુભવતા એવા જ્ઞાનીઓ સર્વથી માટામાં માટા છે. તેમને કાેઇની સ્પૃહા નથી, આહ્ય ધન, આહ્યવસ્ત્રાદિક તથા આહ્ય રાજ્યથી રહીત પણ તે સર્વ રા જાએાના પૂજ્ય છે, અને તેએાજ સુખીમાં સુખી છે. લક્ષ્મી, ભાેગ વિલાસનું સુખ થાેડાકાળનું છે, માટે તે ક્ષણીક છે; અને જ્ઞાનથી થતું સુખતાે સત્ય અને શાશ્વત છે, માટે તેજ આદેચ જાણવું. જ્યાં ઉપાધિ છે, ત્યાં સુખ નથી. જ્ઞાનીને આત્મજ્ઞાનથી ઉપાધિ વળગતી નથી. અને ઉપા-ધિના સંખંધ થતાં પણ તેથી ન્યારા રહે છે, માટે જ્ઞાની નિરૂપાધિયાગે સુખનાે ભાષ્કતા અને છે. સ સારમાં રાજા, શેઠ, રંક, ભાેગી, વિદ્વાન, કલાવાન, સર્વ ઉપાધિ રૂપ ગ્રહથી ગ્રહાયા છે, માટે તેઓ ખરેખર સુખી નથી. જ્ઞાની જેમ, વિષ્ઠામાં ભૂંડ રાચે તેમ, ખાહ્ય જગત્ની ઉપાધિમાં રાચતાે નથી. જ્ઞાની નિર્લેપપણે વર્તવાથી કર્મ રહીત થાય છે,

## ( १९१)

અજ્ઞાની જયાં જાય, જયાં વસે, ત્યાં સર્વત્ર ઉપાધિવાળું તેનું મન હાેવાથી, જરામાત્ર શાંતિ પામનાે નથી. અને જ્ઞાની, નિલેંપપહે વર્તવાથી, સર્વત્ર સર્વદા કલ્યાણ પામે છે. ઇં ગ્લીશ, સંસ્કૃત, ફારશી વિગેરે સાત આડ ભાષાના જાણુ પણાથી, કંઇ જ્ઞાનીપણું આવી જતું નથી. કુક્ત તેથીતે। ભાષા પંડિત કહેવાય છે. જે અધ્યાત્મશાસ્ત્રના જાણ હાય તથા તેના અનુબવી હાય, તથા સ્યાદ્રાદપણે આત્મસત્તાના ધ્યાતા હેાય, તેજ જ્ઞાની જાણવા; આત્મજ્ઞાનીને આશ્રવના-હેતુઓ પણ સંવરરૂપે પરિણામે છે. અને અજ્ઞાનીને સંવ-રના હેતુઓ પણ આશ્રવ રૂપે પરિણામે છે. જ્ઞાનીની ક્રિયા સકળ થાય છે. જ્ઞાની શ્વાસાચાસમાં કર્મના ક્ષય કરે છે. અજ્ઞા-નથી કેાટિબવે તપદ્ધર્યાથી પણ કર્મના ક્ષય કરી શકાતા નથી. જ્ઞાનીને થતું સુખ તે જ્ઞાનીજ જાણે છે. વાણીથી અગેાચર જ્ઞાનીનું સુખ છે. માટે તેવા પ્રકારનું સુખ પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન કરવા.

स्वज्ञे इप्टे विनप्टेर्ञप न नाशोऽस्ति यथात्मनः ॥ तथा जागरदृप्टेऽपि विपर्यासो विशेपतः ॥ १०१ ॥ सुपन दृष्टि सुख नाशतें ज्यूं दुःख लहे न लोक ॥ यागर दृष्ट विनष्टमें त्यूं बुधकुं नहि शोक ॥ ८५ ॥

વિવેચન:-- સ્વમાવસ્થામાં દ્રષ્ટ જે શરીરાદિ તેના

### ( १९२ )

નાશ થતાં, જેમ આત્માના નાશ થતા નથી; તે પ્રમાહે જાગ્રત દ્રષ્ટ જે શરીરાદિ તેના નાશ થતાં, આત્માના નાશ **ચતાે નથી**. કાેઈ એમ કહે કે સ્વપ્ન દશામાં બ્રાન્તિને લીધે આત્માના પણ નાશ ભાસે એવી શંકા કરનારને ઉત્તર કે તે વાતતાે જાગ્રત ને પણ સરખી છે. કેમકે, જેને બ્રાન્તિ નથી, તેવેા કાેઇ પણ મનુષ્ય દેહના નાશથી, આત્માનેા નાશ થાય એમ માનેજ નહિ. માટે ઉભયત્ર આત્માના નાશ ઘટતા નથી. જાગત અને સ્વપ્ત એ બે અવસ્થામાં પણ આત્મા અવિનાશી નિત્ય વર્તે છે; વળી કહે છે કે સ્વપ્રામાં દેખેલા પદાર્થના સુખના નાશથી, દુઃખ લાેક પામતું નથી, તેમ જાગ્રત્ અવસ્થામાં દેખેલા પદાર્થના નાશથી, જ્ઞાનીને શાેક થતાે નથી. હવે બીજી આત્માની ચાર પ્રકારની અવસ્થા છે, તે કહે છે. ( ૧ ) નિદ્રાવસ્થ (૨) સ્વપ્તાવસ્થા. (૩) જાગ્રત અવસ્થા. (૪) ઉજા ગર અવસ્થા. તેમાં ભબ્ય તથા અભબ્ય સંસારી જીવેાને નિદ્રા તથા સ્વપ્ત એ બે અવસ્થા હેાય, તેમજ લવ્યને લ-**્યત્વપ**ણાના પરિપકવકાલ તેરમે ગુણ ઠાણે થાય, ત્યારે એ બે અવસ્થાના નાશ થાય છે, અને જાગત અવસ્થાની પ્રાપ્તિ થાય છે. તથા ચઉદમા ગુણુઠાણાના અન્તથી સિદ્ધમાં ઉજાગર અવસ્થા હાય છે. એમ આનંદધન ચાવીસીમા મલિનાથના સ્તવનમાં છે. તેમ વળી ચાર અવસ્થા બીજી

अदुःखभावितज्ञानं क्षीयते दुःखसन्निधौ ॥ तस्पाद्यथावऌं दुखैरात्मानं भावयेन्मुनिः ॥ १०२ ॥ सुख भावित दुख पायके क्षय पावे जगज्ञान ॥ न रहे सो बहुतापमें कोमल फूल समान ॥ ८६ ॥

ખહુ જાગરણ અવસ્થા જાણવી. એ ચાર અવસ્થામાં ગુણુ ઠાણાં દર્શાવે છે. અહુ શયન દરાા તે પ્રથમ, બીજા અને ત્રીજા ગુણુઠાણું જાણુવી. અને બીજી શયનદશા તે ચાથા, પાંચમા, અને છઠ્ઠા ગુણુઠાણું જાણુવી, અને ત્રીજી જાગ-રણુ અવસ્થા તે સાતમા, આઠમા, નવમા, દશમા, અગી-યારમા, અને બારમા ગુણુઠાણું જાણુવી. અને ચાથી બહુ જાગરણુ અવસ્થા તે, તેરમા અને ચાદમા ગુણુઠાણું જાણુવી. શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજ આ પ્રમાણે ટબાર્થ કહે છે. વિશેષાર્થ તેા બહુ શ્રુતજીવે નયચક્રમાંથી જોઈ લેવે. આ ભાવાર્થ તેા પ્રસંગને અનુસરી લખ્યા છે. હવે મૂળ વિ-ષય ઉપર આવીએ. સર્વાવસ્થામાં આત્મા નિત્યપણે વર્તે છે. કાેઈ પણ અવસ્થામાં આતમાના નાશ થતા નથી આતમાની મુક્તિ અર્થે મહા કલેશ ઉઠાવવાની જરૂર નથી. કૃક્ત જ્ઞાન ભાવના માત્રથીજ મુક્તિ થશે એવી શંકા કરનારને કહે છે.

# ( १९३ )

કહે છે. પ્રશ્વમ બહુ શયન અવસ્થા; તે ઘેાર નિદ્રા રૂપ જાણુવી, બીજી શયન અવસ્થા, તે ચક્ષુ મી'ચવા રૂપ જા-ણુવી, ત્રીજી જાગ્રત્ અવસ્થા તે જાગવા રૂપ જાણુવી. ચાેથી

## ( १९४ )

વિવેચન:—અદુઃખ એટલે કાયકષ્ટાદિ દુઃખ વિના જે ભાવિત એટલે એકાગ્રતાથી પુનઃ ચિત્તમાં ધારણ કરેલું જ્ઞાન તે ક્ષય પામે છે. કયારે તે જ્ઞાન ક્ષય પામે છે તાે કહે છે કે જ્યારે દુઃખ પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે. શરીર ભિન્ન આત્મા છે, એવું શાતાવેદનીયના યોગે ભાવિતજ્ઞાન દુઃખ-ના વખતમાં ટકી શકતું નથી. તેમાં દ્રષ્ટાંત આપે છે કે અહુ તાપમાં કેામલ પુષ્પ અવશ્ય કરમાઇ જાય છે. તેમ સુખ ભાવિતજ્ઞાન દુઃખ પડે રહે નહી; માટે પાતાની શ ક્તિને અનુસરી દુઃખ સહન કરતા જવું. અનેક પ્રકારનાં કષ્ટ તથા પરિસહ સહન કરવા થયાશક્તિ કપ્રથી ભાવીત આત્મજ્ઞાન અનેક પ્રકારનાં કપ્ટા પ્રાપ્ત થતાં પણ ટળત્ નથી. તે ખતાવે છે

दुःख परितापें नवि गर्छ दुःख भावित जुनि ज्ञान ॥ वज्र गले नवि दहनमें कंचनके अनुमान ॥ ८७ ॥ नातें दुःखसु भाविये आप शक्ति अनुसार ॥ तो हढतर हुइ उल्लसे ज्ञान चरण आचार ॥ ८८ ॥

**વિવેચનઃ**—દુઃખના પરિતાપથી દુઃખભાવિત મુનિ વરતું જ્ઞાન ગળી જતું નથી. જેમ અગ્નિમાં વજ્ર ગળતુ નથી તેમ તથા જેમ ક'ચન અગ્નિમાં નાખતાં, પાતાનું મૂળ સ્વરૂપ ત્યાગતું નથી, ઉલટું સારૂ શ્રાય છે, અને

## ( १९५ )

મેલ દૂર થાય છે; તેમ અનેક પ્રકારના પરિસહ રૂપ અ-ગ્નિ સ'યોગે પણ સુવર્ણ સમાન મુનિવર પોતાનું સ્વરૂપ ત્યાગતા નથી, અને ઉલટું તેમનું વાન વધે છે, માટે પો-તાની શક્તિ અનુસારે શરીશદિ કષ્ટ સહન કરી આત્માને ભાવવા કે જેથી મૃત્યુ સમયે શરીરમાં ઘણી વેદના થતાં પણ આત્મભાન ભૂલાય નહિ. અને આત્માના ઉપયાગ સ્થિર વર્તે એવું ધેર્ય પ્રગટે, એમ કરવાથી જ્ઞાન અને ચારિત્રના દ્રઢ ભાવ થાય છે.

## 

વિવચન:— જો આત્મા શરીરથી નિરંતર ભિન્ન છે તો, તેના ગ્રલવાથી કેમ શરીર ગ્રલાયમાન થાય છે ! અને તેના ઉભા રહેવાથી શરીર ઉભું રહે છે તે કેમ ! એવી શંકા કરનારને આ <sup>?</sup>લાેક દ્વારા પ્રત્યુત્તર આપે છે— આત્મસંબંધી પ્રયત્નથી શરીરમાં વાયુ પેદા થાય છે. વાયુના સ્થાન ભેદથી પાંચ ભેદ થાય છે; હ્લદયમાં પ્રાણ વાયુ છે, ગુદામાં અપાન વાયુ રહે છે, નાભિ મંડળમાં સ-માન વાયુ વર્તે છે, કંડ દેશમાં ઉદાન વાયુ રહે છે, અને સર્વ શરીરમાં બ્યાન વાયુ રહે છે; આત્મ સંબંધી પ્રયત્ન રાગ અને દ્વેથથી પ્રવતિંત છે. પૂર્વોક્રત પ્રકારના વાયુથી શ-

## ( 155)

રીરરૂપ જે ચંત્રે તે પાત પાતાનાં કર્મ કરવા પ્રવર્તે છે. શરીરને ચંત્ર શા માટે કહ્યા તે જણાવે છે કે-કાષ્ઠનાં બ-નાવેલાં સિંહ વ્યાઘાદિ ચંત્ર છે તે પરપુરૂષની પ્રરણાથી પાતાને સાધવાની અનેક પ્રકારની ક્રિયાએા કરે છે, તેમજ શરીર પણ કરે છે, એટલે ઉભયમાં પરસ્પર તુલ્યતા છે, આવાં જે શરીર ચંત્ર તેમના આત્મામાં આરોપ તથા અ-નારાપ કરીને જડ પુરૂષા તથા વિવેકી પુરૂષા શું કરે છે તે ^લોક દ્વારા જણાવે છે.

## तान्यात्मानि समारोप्य साक्षाण्यास्ते सुर्खं जडः ॥ त्यक्त्वारोपं पुनर्विद्वान् प्रामोति परमं पदं ॥ १०४ ॥

વિવેચનઃ—ઇન્દ્રિયા સહિત શરીરાને બહિરાત્મા આત્માને વિષે આરોપે છે, અને હું ગાેરા છું, હું કાળા છું, હું સુલાેચન છું, ઇત્યાદિ અભેદાધ્યવસાય માને છે, અને જડ અસુખને પણ સુખ સમજી, એ પ્રમાણે વર્ત છે. પણુ જે ભેદન્નાની અન્તરાત્મા છે તે તાે આરાેપ એટલે શરીર, મન, વાણીમાં, માનેલી જે આત્મખુદ્ધિ તેના ત્યાગ કરી, આત્મામાંજ આત્મપણાનાે નિર્ધાર કરી, સ્વસ્વભાવમાં રમી, અને પરસ્વભાવને પરિહરી માક્ષપદ પામે છે.

## मुक्त्वा परत्र परबुद्धिमहं धियं च ॥ संसारदुःखजननी जननाद्विमुक्तः ॥

## ( १९७ )

# ज्योतिर्मयं सुखमुपैति परात्मनिष्ठ----स्तन्मार्गमेतदधिगम्य समाधितन्त्रम् ॥ १०५ ॥

વિવેચન:—જેનાથી સંસાર દુઃખની ઉત્પત્તિ થાય એવી પરમાં આત્મબુદ્ધિ, અને અહુંપણાની બુદ્ધિ, તેનેા ત્યાગ કરીને, સંસારમાંથી વિશેષ પ્રકારે મુક્ત થએલ અને પરમાત્મસ્વરૂપના સંવેદક, એવા જ્યાતિમય સુખને પામે છે, તેનાજ માર્ગ આસમાધિતંત્ર જાણવું તે છે. બહિરાત્મ અન્તરાત્મ અને પરમાત્મ એ ત્રણુ પ્રકારના આત્માનું આ ગ્રંથમાં પ્રદિપાદન કર્યું છે. પરમાત્મફળ સાધ્ય છે. અંત-રાત્મા સાધન છે. બહિરાત્મા ત્યાગ કરવા ચાગ્ય છે. જે ભુજ્ય આ ગ્રંથ જાણી સ્વસ્વરૂપનું સદ્ધ્યાન કરે છે તે પર-મપદને પ્રાપ્ત કરે છે.

रनमें लरतें सुभट ज्यूं गिनै न बान प्रहार || प्रभुरंजनके हेत त्यूं ज्ञानी असुख प्रचार || ८९ || व्यापारी व्यापारमें सुखकरि माने दुःख || क्रियाकष्ट सुखमें गिने त्यूं वंछित मुनि सुख || ९० ||

વિવેચનઃ—રણુમાં લડતા એવા સુભટેા બાણુના પ્રહાર ગણુતા નથી, અને ચુદ્ધમાંથી જતા નથી, તેમ આ-ત્મારૂપ પ્રભુના શત્રુકર્મ, તેની સાથે લડતાં જ્ઞાની દુઃખને ગણુતા નથી. પાતાના આત્મરૂપ પ્રભુ તેનું ર**ંજન ક**યારે

#### ( १९८ )

ચાય કે જ્યારે માેહાદિક શત્રુઓ નાસી જાય. અને આત્માને ત્રણ ભુવનમાં જય થાય ત્યારે આત્મારૂપ પ્રભુ રંજે છે. અને જ્યારે આત્મ પ્રભુ રીઝયા ત્યારે અનંત જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રરૂપ રત્નત્રથીના લાભ આપે છે; માટે દુ:ખા પણ સહુન કરીને માેહાદિકના પરાજય કરવા, પાતાના સ્વરૂપમાં એક ધ્યાનથી રમતાં સંહેજે સર્વ કર્મના ક્ષય થાય છે, આ એક માેક્ષ માર્ગની ગુપ્ત કુંચી છે. જે મનુષ્ય માડ, નાશ કરવા, માેહુ નાશ કરવા એમ કહ્યા કરે છે, અને પાતાના સ્વભાવમાં રમતા નથી, તે માેક્ષ પામી શકતા નથી. પાે-તાના સ્વભાવમાં રમ્યાવિના ત્રણ કાળમાં પણ મુક્તિ થતી નથી; એમ સિદ્ધાંત છે.

જેમ વ્યાપારી વ્યાપાર કરતાં અનેક પ્રકારનું દુઃખ થાય છે, તેને પણુ સુખ કરીને માને છે તેમ સુખ લાંછક મુનિરાજ પણુ ક્રિયા કષ્ટનું દુઃખ, તેને સુખ કરી માને છે. ચારિત્ર માર્ગપાળતાં, અનેક પ્રકારના પરિસહ ઉપજે તા પણુ, મુનિરાજ તે સહન કરે છે. પાતાના આત્માને રૂડી રીતે સ્વસ્વરૂપ ભાવનાયી ભાવે છે. સ સારની માહુજાળમાં ક્સાતા નથી; વળી મુનિરાજ જાણે છે કે આ દુનીયાદારી સ્વપ્ત સરખી મિથ્યા છે, તાે તેમાં હું કેમ રાચું ? દુનીયા દારી કદી કાેઇની થઇ નથી, અને થશે પણુ નહીં, માટે સ સારની સર્વ બાજી છે તે બાજીગરની બાજી સમાન મિ

#### ( १९८ )

થ્યા છે, કુક્ત એક અલખ એવેા આત્મા તેજ સત્ય છે, અને તે આત્મસ્વરૂપ હું છું. હું મારા આત્માના જ્ઞાનસ્વ-રૂપમાં મસ્તાનછું, મારે બીજા કેાઇની યારી નથી, કેાઇ બીજો મારૂ ભલું કરી શકનાર નથી કારણ કે, મારૂ ભલું કરનાર પાેને હુંજછું. કમંજે શાતાવેદનીય વા અશાતા વે-દનીય રૂપ ફળ આપેતા, તે જ્યાં સુધી કર્મના સંબંધમાં છું; ત્યાં સુધી ભાેગવવું પડશે. પણ હવે <mark>કર્મની પણ માર</mark>ે યારી નથી. કારણ કે, કર્મ એ જડ છે, અને જડરૂપ ક-ર્મના યેાગેજ હું દુઃખી થાઉછું, તેા તેનેો સંગ્રહ હવે કેમ કરૂં? તેની મિત્રાઇમાં કશાે સાર નથી. અનાદિકાળથી એકે ન્દ્રિયાદિગતિમાં, અન તિવાર હું કર્મના ચાેગે ભટકયા અને અને દુઃખી થયે৷ હવે જાણી જોઇને કમંનીયારી કેમ કરૂ; અલખત હવે નહિ કરૂ, હવે મેં મુનિપદ અંગીકાર કર્યું, તેથી હવે માક્ષ સાધક હું બન્યો. ગ્રહસ્થાવાસ, ધન, સ્ત્રી, કું ટું ખ છેાડીને અણગાર થયેા, તાે હવે એક માક્ષવિના મારે ખીજી કાેઇ જાતની સ્પૃડા નથી. માેટા પાદશાહની પણુ મારે પરવા નથી. જગત્નો આદશાહ તે કર્મરાજાને દાસ છે, તેની હું કેમ પરવા રાખું તે શું મને આપનાર છે; નિંદક પુરૂષો નિંદેા, તેમ દોષો પુરૂષો દેાય જુઓ, તા-પણ તેથી મુનિરાજને ક'ઇ નથી. જેવું તમારૂ મન, તેવું તમે માયાના સંગી, અને માયાની ભીખ માગનારા સંસારી

## ( १७० )

જીવેા સમજો; તેથી કંઇ આત્મહિત થતું નથી. સારાંશ કે સંસારીજીવેા મુનિરાજને ભિક્ષુક સમજે, ગાંડા સમજે, તાેપણુ તેથી મુનિરાજનું કશું બગડતું નથી. ગ્રહસ્થાવાસ અને મુનિપદમાં આકાશ અને જમીન જેટલાે ફેર છે. મુ-નિપદ માેટું છે એમ તીર્થંકર ભગવાને કહ્યું છે. પરમાત્મ પદ લક્ષ્મીરૂપ મીલકત કાેઈની સહીયારી નથી. જે ચારિત્ર રૂપ પ્રયત્ન કરે, તે તે પરમાત્મ લક્ષ્મીને પામે મુનિરાજ આવી રીતે નિંદાસ્તુતિના વચનાેથી ચલાયમાન થતા નથી, સંસારી જીવા ગમે તેમ બાેલે, તાે તે હીસાબમાં ગણતા નથી. સંસારી જીવાની કેવી સ્થિતિ છે, તે શ્રી ઉપાધ્યાયજી પદદારા કહે છે.

#### पद.

देखो भाइ महा विकल संसारी, दुःस्वीत अनादि मोहक कारण, रागद्वेष उम भारी देखो भाइ० १ हिंसारंभ करत खुख रामजे, मृपा बोल चतुराइ परधन हरत समर्थ कहावे, परिग्रह वधत बडाइ देखो० २ वचन राखे काया टढ राखे मिटे न मन चपलाइ याते होते ओरकी ओर शुभकरणी दुःखदाइ देखो० ३ जोगासन करे पवन निरोधे आतम दृष्टि न जागे कथनी कथत महंत कहावे ममता मूल न त्यागे देखो० ४

## ( ૧૭૧)

आगम वेद सिद्धांत पाठ सुने हिये आठमद आणे आतिलाभ कूळ बल तप विद्या म्रभुता रूप बखाने देखो० ५ जडर्शु राचे परमपद साधे आतम शक्ति न सुजे विनय विवेक विचार द्रव्यको गुण पर्याय न बुजे देखो० ६ जसवाले जस सुनी संतोषे तपवाले तप शोषे गुनवाले परगुणकुं दोषे मतवाले मत पोषे देखो० ७ गुरु उपदेश सहज उदयागत मोह विकलता छूटे श्रीनयविजय सुजस विलासी अचल अक्षयनिधि छूटे देखो० ८

પદના અર્થ સુગમ છે. ઉપાધ્યાયજીએ સ સારી જી-વાની જેવી સ્થિતિ છે, તેવી વર્ણવી છે. મુનિરાજની પદવી સર્વ કરતાં માટામાં માટી છે, માટે તે પદનું ગ્રહણ પર-માત્મપદ અર્થે કરવું જેઇએ. અને મુનિવરપણું અંગીકાર કરી સર્વ પ્રકારનાં કષ્ટ જે આવે, તે સહન કરવાં; એવા મુનિ પરમુક્તિનાં સુખ પામે છે. વળી એવી યાેગી અવસ્થા આદરવી કે જેથી સદાકાળ સુખ પ્રાપ્તિ થાય. તે સંબંધી શ્રી વિનયવિજયજી ઉપાધ્યાય ગાય છે કે---

पद.

जोगी ऐंसा होय फिरु परम पुरुषसें मीत करु ओरसें मीत हरु जोगी० १

## ( ૧૭૨ )

निरविषयकी मुद्रा पहेरु माला फिरु मेरा मनर्का ज्ञान ध्यानकी लाठो पकडुं भमुत चढाईं प्रभुगतकी जोगी० २ श्रील संतोषकी कंथा पहेरु विषय जलावुं धुणी पांचु चेर पेरे करी पकडुं तो दीलमे नहीं चेरी हुणी जोगी० ३ खपर लेउ में खीजमत केरी शब्द शिंगी वजाउ घट अन्तर निरझन वेठे वासु लय लगावुं जोगी० ४ मेरे सुगुरुने उपदेश दियाहे निरमल जोग बतायो विनय कहे में उनकुं ध्यावुं जिणे शुद्ध मार्ग बतायो जोगी० ४

આવી યાેગી અવસ્થા માેક્ષપદ અર્પનાર છે, પદના અર્થ સુગમ છે તેથી વિસ્તારના ભયથી ભાવાર્થ લખ્યાે નથી. આવી સ્થિતિની પ્રાપ્તિ કરનાર અન ત આન દનાે અનુભવ ક્ષણે ક્ષણે કરે છે. સુનિવરજ્ઞાન ધ્યાનમાં રમણુ કરતા અ ખંડ સુખનાે અનુભવ પામે છે. સંયમ માર્ગમાં મેરૂની પેઠે ધૈર્ય ધારણ કરી વતે છે.

# क्रिया योग अभ्यासहे फलहे ज्ञान अबंध ॥ दोनूकूं ज्ञानी भजे एक मतीतें अंध ॥ ९१ ॥

ચાેગ અભ્યાસરૂપ ક્રિયા છે, અને અબંધ એવું જ્ઞાન તે ફલરૂપ જાણુવું. જ્ઞાની જ્ઞાન અને ક્રિયા બન્નેનાે આદર કરે છે, જ્ઞાન અને ક્રિયા એ બેમાંથી એકને ભજે તે અ-

## ( 203 )

ગ્રાની છે. <mark>ज्ञानकियाम्यां माक्षः</mark> ज्ञान અને ક્રિયા એ બે<mark>થી</mark> માક્ષ છે કહ્યું છે કે—

परस्परं कोर्ऽाप योगः क्रियाज्ञानविशेषयोः ॥ स्त्रीपुंसयोरिवानन्दं प्रसृते परमात्मजं ॥ १ ॥ भाग्यं पंगूपमं पुंसां व्यवसायोऽन्धसन्तिभः ॥ यथासिद्धिस्तयोयोंगे तथा ज्ञानचरित्रयोः ॥ २ ॥

ગ્રાન અને કિયા બેથી મેાદ્દોત્પત્તિ થાય છે; આ ઠે કાણું મેાક્ષ માર્ગના અભિમુખ કરનારી તે કિયા જાણુવી, ધર્મધ્યાનરૂપ કિયા જાણુવી. આર્તધ્યાન અને સૈદ્રધ્યાનરૂપ ક્રિયાના ત્યાગ કરવા. રાગદ્રેષથી રહીત થઇ, અંતરમાં ઉ-પયાગ રાખી, જે ક્રિયા કરે તે સફળ થાય છે; જ્ઞાનના મહિમા તા અનંત છે. પ્રથમ જ્ઞાન, અને પશ્ચાત્ ક્રિયા જાણુવી. જ્ઞાનવિના આત્મસ્વરૂપ, ક્રિયાસ્વરૂપ પણ જાણુવામાં આવતું નથી, તા પછી અજ્ઞાની સમ્યક ક્રિયા શી રીતે કરી શકે; અલબત અજ્ઞાની સમ્યક ક્રિયા શી રીતે કરી શકે; અલબત અજ્ઞાની સમ્યક ક્રિયા શી રીતે કરી શકે; અલબત અજ્ઞાની સમ્યક ક્રિયા કરી શકતો નથી, સ્-ત્ર મુખે ગાંખી ગયા, અને તે સર્વ સ્ત્રત્ર મુખે કરી ગયા પણ તેના ભાવાર્થ જાણી આધવના ત્યાગ અને સ વરના આવર કર્યો નહિ ત્યાં સુધી કક્ત તે શુક પાંડિત સમાન જાણવા. જેમ એક ગ્રહત્થને ઘેર પાંયટ હતા, તેને સારી રીતે ધાલતાં શીખવ્યું. પાંપટ બાલવામાં બહુ વાચાળ થયે,

## ( ૧૭૪ )

પાપટના ધણીએ વિચાર્યું કે કાેઇ દીવસલાગ જાેઇ બિલાડી પાપટને મારી નાખશે; માટે તેને એક સૂત્ર શિખવું કે જેથી તે મરી જાય નહીં. પાપટ જે પાંજરામાં રહેતા હતા, ત્યાંથી ઉપરના ભાગમાં થઇને નાશી જવાય એવી રીતે પાં-જરાની ગાેઠવણુ કરી હતી. પાપટના ધણીએ સૂત્ર શિખવ્યું.

बिल्ली आवे तब भाग जाना આ પાઠ પેાપટે મુખે કર્યો, પણ તેને ભાવાર્થ સમજ્યા નહિ, એક દીવસ ખરેખર બિલાડી આવી. પાપટ બિલાડીને આેળખતા નહાતો. બિ-લાડીએ ઝડપ મારી, પાપટને પકડયા. તા પણ પાપટ બિલ્લી આવે તબ ભાગ જાના એમ પાકાર કરવા લાગ્યા. અંતે તે મરી ગયા. તેમ અનેક પ્રકારના સૂત્રો ગાખી લીધાં પણ તેના ભાવાર્થ સમજવામાં નહિ આવે તા પા-પટની ગતિ થાય છે. માટે ભાવાર્થ રૂપ જ્ઞાન તેજ જ્ઞાન જાણવું. જે કંઇ ધર્મ કરવામાં આવે છે, તેના પરમાર્થ જ-ણવામાં નહિ આવે તા કરેલી ધર્મની ક્રિયા ફલદાયક થતી નથી. કહ્યું છે કે---

कथा पुराणी बहु करेरे राम राम कीर जंपे ॥ परमारथ पामे सो पुरा नही वळे कंइ गप्पे ज्ञूरानी गति ज्ञूरा जाणेरे त्यांतो कायर थरथर कंपे तेम એકલું શુષ્કન્નાન પણ આત્મહિત કરી શકતું

## ( १७५)

નથી, જ્ઞાન અને ક્રિયામાં માટું અન્તર છે; શ્રી યશાેવિજયજી ઉપાધ્યાય કહે છે કે—

# खजुआ समी क्रिया कही, नाण भाण सम जोय ॥ कलियुग एह पटंतरो विरला ब्रूजे कोय ॥

**વિવેચનઃ**—અદ્યાતના સમાન ક્રિયા છે, અને જ્ઞાન તે સૂર્ય સમાન છે. કલિયુગમાં આટલું અન્તર કાેઇ વિરલા જાણે છે. જે જ્ઞાન વિના ફક્ત બાહ્યક્રિયામાં હઠ કરીને રાચ્યા છે, તેને ઉપાધ્યાયજી ઉપાલ'ભ આપતા કહે છે કે–

नाण रहित हित परिहरी अज्ञानज हठ मातारे कपटकिया करता यति न हुये निजमति मातारे श्री जिन० १ कपट न जाणेरे आपणो परना गुह्य ते खोलेरे गुणनिधि गुरुथकी बाहेरा विरलो निजमुख बोलेरे श्री जिन०२ बहुविभ वाह्य क्रिया करे ज्ञानरहित जेह टोलेरे अत जिम अंध अदेखता तेतो पडिआछे भोलेरे श्री जिन०३

ગ્રાનનું આવું અદ્ભૂત મહાત્મ્ય જાણી જ્ઞાનાભ્યાસ કરવા આત્મગ્રાન તેજ ગ્રાન જાણવું. બાકી સર્વ અજ્ઞાન છે. આ ત્મગ્રાન વિના જીવ શું ગ્રહણુ કરે, વા શું ત્યાગે, તેના વિચાર કરાે. માટે જીવાદિક નવતત્ત્વ જાણી, આત્મતત્ત્વ આદરવું. અને આત્મા આશ્રવથી છૂટે, એવી જે આત્મભાવમાં પ્રવૃત્તિ

### ( १७९ )

કરવી, તેજ ચારિત્ર જાણુવું. અને તેજ ક્રિયા જાણુવી. એવી સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્(ક્રિયાનેા આદર કરવેા. જ્ઞાની<sup>ની</sup> નિન્દા તથા જ્ઞાનની આશાતના કરવી નહિ. જૈન ધર્મ ધુરાની ગ તિ જ્ઞાન વિના નથી, જ્ઞાન વિના શાસન ચાલી શકતું નથી. માટે આત્મજ્ઞાનના ખપ કરવા હિતાવહ છે.

इच्छाशास्त्र समर्थना त्रिविध योगहै सार ॥ इच्छा निज शक्ति करी विकल योग व्यवहार ॥ ९२ ॥ शास्त्रयोग गुण ठाणको पूर्न विधि आचार ॥ पद अतीत अनुभव कढ्यो योग तृतीय विचार ॥ ९३ ॥

ચેાઅ અભ્યાસરૂપ ક્રિયા તે માક્ષ સાધક છે, માટે તેનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે. ચાેગ શબ્દથી મન, વચન, અને કાયાના ચાેગનું ગ્રહુણુ થાય છે; તથા યમનિયમાદિ અણંગ ચાેગનું ગ્રહુણુ થાય છે; તથા આત્માની સાથે આવિર્ભાવરૂપે જ્ઞાન, દર્શન, અને ચારિત્રના જે મેલાપ (ચાેગ) તેને ચાેગ કહે છે. અત્ર તા પાતંજલાદિક ગ્રાંથાનુયાયી ત્રણુ ચાેગ કહે છે. તેનું ગ્રહુણુ કરવું. હવે તે ત્રણુ ચાેગનાં નામ કહે છે. ૧ ઈચ્છાયાંગ. ૨ શાસ્ત્રયાંગ. ૩ સામર્થ્ય પ્રતિજ્ઞાયાંગ.

૧ ઈચ્છાયેાગ તથા વિધ ગ્રાનાવરણીયાદિક કર્મના ક્ષયોપશમ વિશેષથી, શ્રવણુ કરેલા શ્રુતનું અર્થગ્રાન લેઇને, કરવા વાંછતા પુરૂષને અંતઃકરણમાં સૂવાર્થના ઈચ્છકપણા

### ( 199 )

હાય, કિંતુ યશ્વર્ધભાધ હાેય નહિ તે ઇચ્છાયાેગ.

ર શાસ્ત્રધેાગ તત્વસ્વરૂપનાે શ્રદ્ધાવંત તથા **યથાર્થ** સ્વરૂપથી રાજ્ડથા, ભક્ર્તકથા, દેશકથા, અને સ્ત્રીકથાના ત્યાગી તથા પ્રમાદ રહિત ધર્મ બ્યાપાર યાેગવંત તથા તીવ્રજ્ઞાને કરી અવિતથ ભાષણ કરનાર, તથા તથાવિધ માેહનીયના નાશર્થા સત્ય પ્રતંતિવંત, એવા તથા કાલાદિવિકલપણાની બાધાએ અતિવારાદિક દાયને બાણે તા ખરા, પણ તથા પ્રકારે લાગતા એવા અતિવારાદિક દાયને ટાળી શકે નહિ એવા જે પુરૂષ તેને થથા યાેગ્ય ગુણ ઠાણે વર્તતાં, શાસ્ત્ર યાેગ હાેય છે.

૩ શાસ્ત્રમાં દેખાડેલા જે ઉપાય તેનું અતિક્રમણુ કરીને શક્તિના અધિકપણાથી ધર્મવ્યાપારયાેગ આદરે, તે સામર્થ્યયાેગ જાણવાે. સિદ્ધિપદ પ્રાપ્તિનાં વિશેષણુ આમાં બહુ છે. સામર્થ્યયાેગથી સર્વત્ત પદપ્રાપ્તિ, સિદ્ધિપદ સાૈ-ખ્યપ્રાપ્તિ, સકલપ્રવચન પરિત્રાપ્રાપ્તિ, થાય છે. ઇત્યાદિ સર્વના સાક્ષાત્ લાસકારી, એ ત્રીજો યાેગ જાણુવા. એ ત્રણુ યાેગને! વિચાર યાેગદષ્ટિ સમુચ્ચય ગ્ર'થથી વિશેષ પ્રકારે જાણવાે.

रहे यथावल योगमें गहै सकल नय सार ॥ भाव जैनता सो ल्है चहै न मिथ्या चार ॥ ९४ ॥

## ( १७८ )

## मारग अनुसारी क्रिया छेंदै सो मतिहीन ॥ कपटक्रिया बल जग ठंगे सोभी भवजल मीन ॥ ६५ ॥

વિવેચનઃ—યથાશક્તિ યેાગબલમાં રહી, જે સકલ નયનું સારગ્રહણુ કરે છે, તે મિથ્યાચારને ઇચ્છતા નથી; અને તેજ ભાવ જૈનતા પામે છે. નામ જૈન-સ્થાપના, જૈન દ્રબ્ય જૈન, અને ભાવ જૈન તેમાં ભાવ જૈનતા સુખસ્થાનરૂપ છે તે પૂર્વોકત લક્ષણુ લક્ષિતજીવ પામે છે.

માેક્ષમાર્ગને અનુસરનાર, અર્થાત્ માેક્ષમાર્ગમાં સ્થિતિ કરાવનારી ક્રિયાના જે છેદ કરે છે તે જીવ મતિહીન જાણવા. તેમજ કપટથી ક્રિયાના ખલે જગત્ને ઠગે, તે પણ સંસાર સમુદ્રમાં મત્સ્યની પેઠે પરિભ્રિમણ કરે છે. કપટથી જે જે ક્રિયા કરવામાં આવે છે, તે નિષ્ફલ જાય છે. જ્યાં સુધી મનમાં કપટરૂપ કાળા નાગ બેઠેલા છે, ત્યાં સુધી ત્યાં ધર્મ પ્રવેશ કરી શકતા નથી, જ્યાં સુધી મનમાં કપટરૂપ અગ્નિ છે, ત્યાં સુધી હુદયમાં ધર્મના અંકુર ઉગી નીકળતા નથી. ક્રિયારૂપ ચંદ્રને ગ્રાસ કરવામાં કપટ તે રાહુ સમાન છે. જ્ઞાનરૂપ પર્વતને તાેડવા કપટ વજ સમાન છે, કામરૂપ અગ્નિની વૃદ્ધિ કરવામાં કપટવૃત સમાન છે. વતરૂપ લક્ષ્મીના ચાર પણ દંભજ છે. એકેક માસના ઉપવાસ કરે, અને નગ્ન રહેતા પણ જ્યાં સુધી મનમાં કપટ છે, ત્યાં સુધી

### ( ૧૭૯ )

તપજપ સર્વ નિષ્ક્લ જાણવું. કેશનું લુંચવું, ભૂમી ઉપર શયન કરવું, ભિક્ષા માગવી, શીલવતાદિક પાલવાં સુકર છે. પણુ કપટના ત્યાગ કરવેા દુષ્કર છે. જે પાતાના આત્માની વડાઇ કરે, ઘણું કપટ કરે, અને પારકાના દ્રષણ લાેકાેની આગળ કહે, તે પુરૂષની ધર્મ ક્રિયા સફળ થતી નથી. માટે નિર્દેલ ક્રિયા રૂડી રીતે અંતર્ગાં ઉપયોગ રાખી, કરવી. તધ્ધેતુ અને અમૃત શાધ્ધત સુખ ઉત્પન્ન કરનારી છે માટે તે ક્રિયાનું અવલંબન કરી આત્મહિત સાધવું.

निज निज मतमें ऌरिपरे नयवादी बहुरंग ॥ उदासीनता परिणमें ज्ञानीकूं सरवंग ॥ ९६ ॥ दोउ ऌरे तिहां एक परे देखनमें दुःख नाहि ॥ उदासीनता सुखसदन परप्रवृत्ति दुःख छांहि ॥ ९७ ॥

વિવેચન: એકેક નયના પક્ષચાહી વાદીઓ, પાત-પાતાના મતમાં પરસ્પર ખંડન મંડન કરી, લડી મરે છે. તે નયવાદીઓના ઝઘડા દેખી જ્ઞાનીના સર્વાગમાં ઉદાસીન તા પરિણમે છે. અહેાબીચારા એકેક નયપક્ષાગ્રહે અન્યન યાના કથનનું ખંડન કરે છે. અને પાતાને ઇચ્છિત નયનું પ્રતિપાદન કરી, પક્ષપાતમાં પડે છે. બે વાદીઓ લડે ત્યાં એકની હાર થવાનીજ તે દેખવામાં દુઃખ નથી. પણ તેમાં પ્રવેશ કરી નયહડ કદાગ્રહ કરવાથી દુઃખ થાય છે. જ્ઞાની,

### ( १८० )

આલું નયવાદીએાનું સ્વરૂપ જાણીને, ઉદાસીનસાવે રહે છે. ઉદાસોનતા કેવી છે તે તે કહે છે કે સુખનું સદન, એટલે ઘર છે અને પરમાં પ્રવૃત્તિ કરવી તે દુઃખની છાયા છે. જ્ઞાની નિરપક્ષપણે વર્તાં પરમાં પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. વસ્તુ-ગતે વસ્તુસ્વરૂપ પામતાં જ્ઞાનીને વાદવિવાદ રહેવા નથી.

उदासीनता सुरलता समतारस फल चाखि ॥ परपेखनमें मतपरे निजर्मे गुण निज राखि ॥ ९८ ॥ उदासीनता ज्ञान फल पर प्रदृत्ति है मोह ॥ शुभ जानो सो आदरो उदित विवेक परोह ॥ ९९ ॥

**ભાવાશ:**—ઉદાસીનતા તે સુરવેલડી છે; તેનું ફળ સમતારસ રૂપ જાણવું. ઉદાસોનતા સેવી, સમત્ત ફળને રસ હે ભવ્ય તું ચાખ. સમતારળ રસના આસ્વાદનથી તું અનંત સુખ પામ!શ. માટે હે ભવ્ય! પોતાના સ્વભા-વમાં રમો, પર પેખવામાં પડીશ નહિ. ઉદાસીનતાજ જ્ઞા-નનું ફળ છે. અને પરમાં પ્રવૃત્તિ કરવી તેજ માેહુ **છે**, ઉદિતવિવેક પ્રરાહ જેને છે એવા ભવ્યા બેમાંથી સારૂ **જા**ણું! તે આદરા.

दोधिक शतके उघरयुं तन्त्र समाथि विचार ॥ धरो एह बुध कंठमें भाव रतनको हार ॥ १०० ॥ ज्ञान विमान चारित्र पवि नंदन सहज समाध ॥

## ( १८१)

## मुनि सुरपति समता सची रंगे रमे अगाध || १०१ || कादे जशविनर्वे ए रच्यो दोधिक शतक प्रमाण || एह भाव जो मन धरै से। पांवे कल्याण || १०२ ||

વિવેચનઃ—સમાધિશાસ્ત્રનાે ઉદ્ધાર દાેધિક છદથી ઉધર્યો છે. ભાવરત્નનાે હાર આ પંડિત પુરૂષા કડમાં ધારણ કરાે ભાવરત્ન આત્માના ગુણાે જાણવા આ પ્રમાણે જ્ઞાનવ'તમુનિ અધ્યાત્મભાવમાં રમતા ઇન્દ્રસમાન સુખભાે ગવે છે. અત્ર દ'ન્દ્રની તુલ્યતા દશાંવે છે.

ગ્રાન રૂપ વિમાનમાં મુનિરાજ બેસે છે. ઇન્દ્રના હા-યમાં જેમ વજ રહે છે, તેમ મુનિરાજ રૂપ ઇન્દ્રના હાથ-માં ચારિત્ર રૂપ વજ છે. ઇન્દ્ર જેમ વજ્યી પવતને છેફી નાખે છે, તેમ મુનિરૂપ ઇન્દ્ર ચારિત્ર રૂપ વજ્યી કમરૂપ આડ પવતોને છેઠે છે. ઇન્દ્રને જેમ નંદનવન રમવા માટે છે, તેમ ઈન્દ્ર સમાન મુનિરાજ પણ સહજ સમાધિ રૂપ નંદનવનમાં આનંદ કરે છે. ઇન્દ્રને જેમ પટરાણી છે, તેમ મુનિરૂપ ઇન્દ્રને સમતા રૂપ પટરાણી છે, જે સમ તાની પ્રાપ્તિથી મુનિરાજ મમતા રૂપ કુલટાને છેાડે છે. સમતા સંયમ નૃપતિની પુત્રી છે, અને મમતા માહ ચ' ડાલની બેટી છે. સમતાનું અદ્ભુત સ્વરૂપ છે તે ઉપાધ્યા-યજી પદ્યારા કહે છે કે—

### ( १८२ )

#### पद.

चेतन ममता छांड परीरी पर रमणीशुं प्रेम न कीजे आदर समता आप वरीरी चेतन० १ ममता मोह चंडालकी बेटी समता संजम नृप कुमरीरी ॥ ममता मुख दुर्गंध असती समता सत्य सुगंध भरीरी चेतन० २ ममता से लरते दीन जावे समता नहि कोउ साथ लरीरी ममता हेतु बहुतहे दुश्मन समताको कोउ नहि अरिरी चेतन० ३ ममताकी दुरमतिहे आली डायण जगत अनर्थ करीरी समताकी शुभ मति हे आली पर उपगार गुणसे भरीरी चेतन० ४ ममता सुत शेयगा केवल रहेगो दिव्य निशान घुरीरी चेतन० ५ सगता मगन होयगो चेतन जो तुं धारीश शिख खरीरी स्रुजसविलास लहेगो तो तुं चिदानन्द्यनपदवी वरीरी चेतन०६

ભાવાર્થ પદને સુગમ છે. એવીસમતારૂપઈન્દ્રાણીની સાથ મુનિરૂપ ઇન્દ્ર સદાકાળ અખંડ સુખ ભાેગવે છે. સ-મતાની સાથે રમતાં ચેતન મગ્ન થાય છે. માટે હે ચેતન! તું પણ સમતાના સંગ કર. સમતા સદા અખંડ નવ યાે-વના રહે છે. સમતા ચેતનથી કઠી રીસાતી નથી, તેમ સ-મતાની પ્રાપ્તિ થતાં, ચઉદરાજ લાેકના જીવ પણ કઠી

#### ( १८३ )

રીસાતા નથી. સમતાના સંગે જે આનંદ ચેત**નને મળે** છે, તેનું વર્ણન કદાપી કાળે થઈ શકનાર નથી. સમતા છે તે શુદ્ધ આત્મ પરિણતિ છે સમતાની પ્રાપ્તિ થતાં, મુક્તિ કરતલમાં છે, એમ જાણ્યું. પરમાત્મપદ્દની પ્રાપ્તિ તેજ સમતાનું કાર્ય છે આત્મારૂપ પ્રભુ અનાદિ કાળથી રીસાઇ ગયા છે, અને તે અસંખ્ય પ્રદેશ રમણુરૂપ પાતાના ઘરમાં આવતાે નથી. સમતારૂપ સ્ત્રીનામાં એવી શક્તિ છે કે તે ક્ષણુમાં પાેતાના આત્મારૂપ સ્વામીને મનાવી, પાેતાના ઘ-રમાં લાવે છે જ્યાં સુધી મનમાં જ્ઞાન વૈરાગ્ય પ્રગટતા નથી, ત્યાં સુધી સમતા પ્રગટતી નથી; જ્ઞાનથી તત્વ સ્વરૂપના વિ-વેક પ્રગટ થાય છે, અને તત્ત્વસ્વરૂપના વિવેકથી વરાગ્ય પ્રગટ ઘાય છે; અને વૈરાગ્ય પ્રગટયાથી રાગદ્વેષથી નિવૃતિ થાય છે. ક્ષણે ક્ષણે વૈરાગ્યને ધારણ કરનાર આત્મા સ્વસ્વ-૩૫ પ્રતિ આંદર દ્રષ્ટિથી જીએ છે, અને ઐાદયીક ભાવના જે ભાગ તેને ભાગવતા છતા પણ અંતરથી રાગ કરી લાણ છે. વળી ભેદજ્ઞાનથી આદયીક ભાવને ભાેગવતાે છતા પણ સંવર ભાવમાં રમણતાથી નવીન કર્મ ચહુણ કરતાનથી. વળી ઉપશમભાવ, તથા ક્ષયાપશમભાવ, તથા ક્ષાયીક ભાવથી પ્ર-ગટ થતા જે આત્માના ગુણા તેમાં રમે છે. ખાહ્ય જગતને વિલાેકીને, તેમાં સ્વસ્વરૂપ ભૂલી પરિણમી જતાે નથી. વળી આત્માનુભવ કરતાે છતાે, આનંદમાં આયુષ્ય વ્યતીત કરે

#### ( 828 )

છે. શાવા અને અશાતા વેદનીયના યાેગે, સુખ તથા દુઃખ થાય, તથા યશનામ કર્મોદ્રયથી યશ થાય, અને અપયશ નામનું કર્મ ઉદ્દયમાં આવ્યાથી અપયશ થાય તાે પણુ સ-મભાવથી વરાગી અનુભવી જીવ સહન કરે છે---

કह्य' छे डे-— अनुभवीने एटऌं आनन्दमां रहेवुंरे सुखदुःख आवे त्यारे समभावे सहेबुंरे कोइने कांड न कहेवंरे. अनुभवी० १

પરમ ત્મા રૂપજ શરીરમાં રહેલા આત્માને માની અ નુભવી શ્વાસાધાસે આત્માનું સ્મરણ કરે છે. સ:ડ રૂં એ ટલે જ્ઞાત દર્શન અને ચારિત્રરૂપ રત્વત્રપીના ધારક અમું ખ્ય પ્રદેશી પરમાત્મા તેજ હું છું. એમ અજપાજાપે હું સપા-તાના સ્વર્પે નિર્મલ પ્રકાશે છે. સાેડહું સાેડહું એ પ્ર-માણે ધ્યાનધર તાે સહુજ સમાવિ ભાવને આત્મા પામે છે. શ્રી યાેગવિદ્યાના જ્ઞાવા શ્રી ચિદાનંદજી મહારાજ યાેગા નુભવ પ્રમાણે, સાેહું શબ્દથી ધ્યાન કરતાં, આત્માની જેવી સ્થિતિ થાય છે તેવી પદ દ્વારા જણાવે છે—

पद.

सोऽइं सोऽइं सोऽइं सोऽइं सोऽइं सोऽइं रटना लगीरी-सोऽइं. इंगला पिंगला शुषमणा साधके अरुण धतिथि पेम पगीरी

۶

### ( 124 )

बंकनाल खटचक भेरकें दश रहार शुभज्योति जगीरी सोऽहं०१ खुलत कगट घाट निज पाये। जन्म जरा भय भीत भगीरी काचशकल दे चिन्तामील ले कुमती कुटिलक्तं सहज ठगीरी सोऽहं०२ व्यापक सकल स्वरुप लख्यो इम जिम नभर्मे मगलइत खगीरी चिदानन्द आनन्द्रमय मूरति निरखित प्रेमभरो बुद्धियगीरी सोहं ३

યાંગવિદ્યામાં સાહ શખ્દના જે અજપાલપ દર્શાવ્યા છે, તેના અત્ર અનુક્રમ ચિદાન દજીએ બતાવ્યા છે. ઇડા, પિંગલા, સુપુમ્ણા, એ ત્રણુ નાડીઓ શરીરમાં વર્તે છે, તેનું સાધન તથા વંકનાલનું સ્વરૂપ તથા ષટચક્ર ભેદન, તથા દશમદારમાં આત્મજ્યાતિના પ્રકાશ, આદિસકલભેદનું સ્વ-રૂપ અત્ર વિસ્તારના ભયથી લખ્યું નથી. માટે તેના ભા-વાર્થ ગુરૂગમથી ધારવા. તથા વળી ચાેગવિદ્યાનું સ્વરૂપ ગુરૂગમથી ધારવું જોઇએ. યાેગાભ્યાસમાં તાે ગુરૂગમ વિના પ્રવર્તવું નડી. શ્રી ચિદાન દજીએ ચાેગના અનુભવથી આ પદ સ્ચ્યું છે.

એ પ્રમાણે **સાેડહ** શબ્દયાેગે, આત્મા પ્રથમ સ વિકલ્પ સમાધિસાવને પામી, અંતે નિર્વિકલ્પ સમાધિ ભાવની પ્રાપ્તિ કરે છે. આત્માની ઉચ્ચ દશા પ્રાપ્ત કરાવી આપનાર વરાગ્ય તથા જ્ઞાન છે. વરાગ્ય વિનાનું જ્ઞાન આ-ત્માની પરમાત્મ દશા પ્રગટાવી આપનાર નથી. પ્રથમ

## ( १८९ )

સાધન દશામાં વૈરાગ્યથી ભેદજ્ઞાનની પુષ્ટિ થાય છે. અને ભેદજ્ઞાનથી સ્વપરના ભેદ ભાસે છે. અને ભેદજ્ઞાનથી આત્મા સ'વરભાવમાં રમી સિદ્ધપદ પામે છે. કહ્યું છે કે---

### भेदविज्ञानतः सिद्धाः सिद्धा ये किल केचन ॥ तस्यैवाभावतो बद्धा बद्धा ये किल केचन ॥ १ ॥

વિવેચન:—જે કાેઇ આત્માઓ સિદ્ધ થયા, તે ભેદ વિજ્ઞાનથી. અને જે કાેઇ જીવ સંસારમાં બંધાયા છે, તે પેશુ ભેદ વિજ્ઞાનના અભાવથીજ જાણુવા. ભગ્યજીવ બેદજ્ઞાન પામી, અલ્પકાળમાં સંસારસમુદ્ર તરી જાય છે, ભગ્યજીવ સ્વસ્વરૂપાભિમુખ થઇ અધ્યાત્મભાવનામાં જીવન ગાળે છે. અને અધ્યાત્મચિંતન, અધ્યાત્મ દશામાં રમણ, એ માટામાં માટા ધર્મ છે. અંતરદ્રષ્ટિથી જોતાં આત્મિકધર્મજ ખરેખર માટા ધર્મ જણાય છે. ચર્મચક્ષુથી ધર્મમાર્ગ જોતાં સકલ સંસારી જીવા ભૂલ્યા છે. શ્રી આનન્દ ઘનજી મહારાજ કહે છે કે.

## चरम नयण करी मारग जोवतांरे भूल्यो सयऌ संसार जेणे नयणे करी मारग जोइएरे, नयण ते दिव्य विचार पंथडो निहाळुरे बीजा जिन तणोरे

સારાંશ કે અધ્યાત્મદશા એ પરમપાંથનેો ઉત્દ્રષ્ટ માર્ગ છે. અન્યત્ર પણ કહ્યું છે કે.

## ( १८७ )

## यावज्जीवं सदाकाऌं नयेदध्यात्माचिन्तया ॥ किंचिन्नावसरं दद्यात् कामादीनां मनागापे ॥ १ ॥

સદાકાલ સર્વજીવન અધ્યાત્મ ચિંત્વનથી ગાળવું કા-માદિ શત્રુઓને હુદયમાં પ્રવેશ કરવાના જરા માત્ર પણુ સમય આપવા નહિ, કામ તું દૂરથા, ક્રોધ તું દુરથા એમ બાેલી કામ ક્રેાધને કાઢવા માટે જે પ્રયત્ન કરવા તે ખાેટા છે. કારણ કે, એમ બાલવા માત્રથી તે દૂર થતા નથી. જ્યારે આત્મા અધ્યાત્મસ્વરૂપમાં રમણ કરે છે, અને શુદ્ધ ઉપયોગથી આત્મધ્યાનમાં સ્થિરતા થાય છે, ત્યારે પાેતાની મેળેજ કામ, ક્રોધ, લાેલ, માેહ, મત્સર, માયાદિશત્રુઓ નાસી જાય છે. અત્ર દ્રષ્ટાંત આપે છે કે જેમ સૂર્યના ઉદય ચતાં પાતાની મેળે અંધકાર નાશ પામે છે, તેમ આત્મા અધ્યાત્મ ભાવમાં રમતાં, રાગદ્વેષાદિ શત્રુઓ નાસી જાય છે માટે અધ્યાત્મચિત્વન અવિચ્છિન્ન ધારાથી હૃદયમાં કરવું 🕯 અનેક પ્રકારનાં શાસ્ત્રના અભ્યાસ કર્યો હાેય, પણ જયાં સુધી આત્મસ્વરૂપમાં નિષ્ટા થઈ નથી, ત્યાં સુધી સર્વ શા-આભ્યાસ નિષ્ફળ જાણવા. વાંજણી ગાયને ઘાસ ખવરાવ-વાથી જેમ દુધના લાભ થતા નથી, તેમ જે પુરૂષને આ-ત્મસ્વરૂપની ચાહના ના હેાય, તેને અનેક પ્રકારના શાસ્ત્રના અસ્યાસ, અનેક પ્રકારની ભાષાનું જાણુ પણું, તે સર્વનિ-ષ્ક્રળ જાણવું, પાેતાના સ્વરૂપનાે સાક્ષાત્કાર કરવા પ્રયત્ન

# ( 122 )

કરવેા, અન્યદ્રવ્યથી એટલે ધર્માસ્તિકાય વિગેરે દ્રવ્યથી આ-તમાને વ્ભિન્ન કરી, સ્વસ્વરૂપમાં રમવું. શ્રી જીને દ્ર ભગવાને <sup>.</sup> ષડ્<u>દ્ર</u>બ્ય કહ્યાં છે. ધમાસ્તિકાય દ્રબ્ય, અસંખ્ય પ્રદેશી લાેકા કાશમાં વ્યાપી રહ્યું છે. ધર્માસ્તિકાય અરૂપી છે, અચેનન છે, અક્રિય છે; અને ચાલવામાં સાહાય્ય આપવી તે તેનેા ધર્મ છે; બીજીું અધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય છે, તે લાેકાકાશ વ્યાપી અસંખ્ય પ્રદેશી છે, સ્થિર રહેવામાં સાહાપ્ય ગુ**ણ** કર્તા છે. અક્વિય, અરૂપી, તથા તે અચેતન છે. ત્રીજું આ કાશ સ્તિકાય દ્રવ્ય છે, તે દેહા લેહાક વ્યાપી છે, અને તે અનન્ત પ્રદેશી છે, અરૂપી છે, અક્રિય છે, અચેતન છે. ચાેશુ પુદ્દગલા સ્તિકાય દ્રવ્ય લાેકાકાશ વ્યાપી છે, અને તે નામાં વર્ણ ગાંધ, રસ અને સ્પશંગુણ રહેલા છે, તે રૂપી છે, અચેતન છે, સક્રિય છે, પુરણ ગલન સડણ પડણ વિ-<sup>દ</sup>વ સન સ્વભાવવાળું પુદ્દગલ દ્રવ્ય છે. પુદ્દગલ પરમા**ગુ**એા અન ત છે. પુદ્દગલ પરમાણુ ભેગા મળતાં સ્કંધ થાય છે; પુદ્ ગલસ્ક ધના બે ભેદ છે. એક સાચત્ત પુદ્દગલ સ્ક ધ અને બીજા ઋચિત્ત પુદ્ગલસ્ક ધ છે; તેમાં જીવને લાગેલા જે રકંધા તે સચિત સ્કંધ કહેવાય છે, અને જીવથી છૂટા જે સ્કંધો છે તે અ-ચિત્ત સ્કંધ કહેવાય છે. પાંચમું જીવદ્રવ્ય છે. ચારિત્રાદિ જીવના ગુણા જાણવા; લાેકાકાશમાં વ્યાપીને જીવદ્રવ્ય રહે છે તે અરૂપી છે, સચેતન છે, અક્રિય છે, જીવદ્રવ્ય અનંતા

## ( १८७ )

છે, જીવના બે ભેદ છે. ૧ સંરાી અને બીજા સિદ્ધ જીવ ભાણુવા છ<sup>ુ</sup>ં કાલદ્રબ્પ છે, તે ઉપચારથી દ્રબ્ય જાણુવું. એ ષડ્ દ્રબ્યમાં અનંત ગુણ પર્યાય રહે છે; તેનું વિસ્તારથી સ્વરૂપ જોવું હાેય તાે આગમમસાર વિગેરે ચંથા જેવા. અત્ર વિસ્તાર તેના કર્તા ન ા. એ ષલ્દ્રબ્યમાં આત્મદ્રબ્ય ઉ-પાટેય છે, અને બાકીના દ્રબ્ય હેય, એટલે ત્યાગ કરવા યાેગ્ય છે; તેમાં પણ ધર્મારિત્તકાય તથા અધર્મારિત્તકાય, તથા આકાશાસ્તિકાય એ ત્ર યુદ્રબ્યથી આત્મગુણના ઘાત થતાે નથી; કર્મરૂપ જે પુદ્દગલદ્રબ્ય છે તેનાથી આત્માના ગુણુના ઘાત થાય છે.

સિષ્યપ્રથ્ન—કર્મરૂપ જે પુદ્દગલ સ્કંધો છે, તે તા અચેતન છે, તેતા કંઇ સમજતા નથી તા તે આ મગુણોતા ઘાત શી રીતે કરી શકે વળી કર્મ શું જાણે કે હું આ માને લાગું ? માટે સમજાવા કે કર્મ શો રીતે આ માને લાગે છે. ગુરૂ--હે શિષ્ય ! એકાગ્રચિત્તથી શ્રવણ કર, કર્મ છે પ્રકારનું છે. ૧ દ્રવ્યકર્મ ૨ ભાવકર્મ તેમાં દ્રવ્યકર્મ અષ્ટ-કર્મ સ્વરૂપ છે, અને રાગદ્ધ છે તે ભાવકર્મ છે, દ્રવ્ય-કર્મના બંધમાં રાગદ્વેષ કારશ છે; રાગદ્વેષ છે તે આ ત્માની અશુદ્ધ પરિણતિ છે. અના દિકાળથી આ તમા રાગ-દ્વેષતી અશુદ્ધ પરિણતિથી અશુદ્ધ બન્યા છે. હવે મૂળ વિષય ઉપર આવીને કહેવાનું કે જેમ લાહેશું બકમાં એવી

### ( ૧૯૦ )

શક્તિ રહી છે કે તે સાંયને પાતાના લણી આકર્ષ છે. તેમ આત્માની અશુદ્ધ પરિણતિમાં સ્વભાવેજ એવી શક્તિ રહી છે કે તે પુદ્દગલ સ્કંધાને ખેંચી કમંરૂપે પરિશ્વમાવે છે; પુદ્દગલ સ્કંધા પણ કર્મરૂપ પરિણ્મે છે; વળી કહ્યું કે પુદ્દગલ સ્કંધ છે તે તેા અચેતન છે તેથી તે કંઈસમજતં નથી તાે તે આત્મગુણાના શી રીતે ઘાત કરી શકે, તેના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે તાલપુટ વિષના પરમાશુઓ અચેતન છે, તેનામાં બીજાનાે ઘાત કરવાે એવી સમજણ નથી, છતાં જે કેાઈ તાલપુટ વિષ ભક્ષગ્ કરે છે, તેા તે તાલપુટ વિષની શક્તિથી તુરત પ્રાણુ છેહી દે છે. તેવી રીતે કર્મ પણ અ-ચેતન છે પણ તે જેને લાગે છે, તેના આત્માના ગુણાનું આચ્છાદન કરે છે. અને તેથી આત્માના ગુણા તિરાસાવે વર્તે છે, તેથી આત્મગુણોના ઘાત કર્યો એમ કહેવાય છે. કર્મ શું જાણે કે હું આત્માને લાગું? તેના ઉત્તરમાં સમ-જવાનું કે કર્મ તાે અચેતન છે તેથી તે કંઇ સમજી શકતું નથી, પણ લાેડુગુંબક તથા સાંયના દ્રષ્ટાન્ત પ્રમાણે, આ ત્માની અશુદ્ધ પરિણુતિમાં કર્મ ખેંચવાની શક્તિ રહી છે પાતાની શક્તિથી અશુદ્ધ પરિણતિ કર્મનાં દળીયાં એ'ચી અમાત્માની સાથે અષ્ટકર્મ રૂપે પરિણ્લાવે છે. યુક-ગળ ૩૫ જે કમ તે પાતાની મેળે કંઇ લાગી શકતું નથી. અશુદ્ધ પરિણ્તિના જ્યારે નાશ થાય છે, ત્યારે કર્મનું

## ( ૧૯૧ )

<u>ગ્રહણ થતું નથી. ઘાતી કર્મનું</u> ગ્રહણ અશુદ્ધ પરિણુતિ ના સદ્દમાવે છે. તેરમા ગુણુકાણે કેવલીને કર્મના બંધથાય છે; તે વેદનીય કર્મના ખંધ સમજવા. પ્રથમ સમયે કર્મ વેદુે છે, અને ત્રોજા સમયે કર્મ નિર્જરાવે છે. કાઇ કહેશે કે ત્યારે તેરમા ગુણઠાણે કર્મના અંધ થાય છે ત્યારે ત્યાં વર્તતા એવા કેવલીને અશુદ્ધ પરિણતિ હાય કે કેમ ! તેના ઉત્તરમાં સમાધાત કે રાગ, દ્વેષ, અજ્ઞાન, પ્ર-માદ, માેડાદિકના સદભાવે અશુદ્ધ પરિણતિ કહેવાય છે: તેરમાં પુણડાણે વર્તતા એવા કેવલીને રાગ દ્વેષ માહુ પ્રમા-દાદિક દાષા નથી; અર્થાત કેવલીએ ઘાતકી કર્મના ક્ષય કર્યો છે, તેથી અશુદ્ધ પરિણતિના તેમણે નાશ કર્યો છે. ત્યારે તેરમા ગુણુકાણે કમંતે, બંધ શાથી થાય છે, તેના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે ત્યાં યાગથી બાંધ છે. અને વેઢનીય ૩૫ અઘાતી કર્મના બંધ કંઇ હીસાબમાં નથી. તેથી કંઇ જન્મ જરા મરણના ફેરા પ્રાપ્ત થતા નથી.

અશુદ્ધ પરિણતિથી આત્મા કર્મનું ચહુણુ કરે છે; અને જ્યારે અપ્તમા શુદ્ધ પરિણતિનું સેવન કરે છે, ત્યારે તે કર્મ ચહુણ કરતા નથી. ભેદ જ્ઞાનથી અન્તરાત્મા થતાં, આત્મા પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપ સન્મુખ થાય છે. અને પા-તાના શુદ્ધ સ્વરૂપ સન્મુખ થતાં, કર્મના નાશ કરી, આ-ત્મા પરમાત્મરૂપ પ્રકાશે છે, શુદ્ધ પરિણતિ અને અશુદ્ધ

### ( 942 )

પ્રરિણતિ પણ આત્માની છે. અશુદ્ધ પરિણતિને કર્તા તથા શુદ્ધ પરિણતિને કર્તા પગ્ આત્માજ છે. પોતાના સ્વભા-વમાં રમે તો શુદ્ધ પરિણતિને કર્તા આત્મા થાય છે. આ આત્માજ કમૅના કર્તા છે, અને આત્માજ કર્મના ભોકતા આત્મા કર્મને ગ્રહુણ કરે છે, અને આત્માજ કર્મના ભોકતા માત્મા કર્મને ગ્રહુણ કરે છે, અને આત્માજ કર્મના ભોકતા કરે છે. હે ચેનન જેતું પોતાના સ્વભાવમાં રમે તા વણ જગતની લક્ષ્મી પણ દાસી સમાન થાય છે. હવે સર્વ પ્ર-કારની બાગ્ર આવા છે.ડીને, પોતાના સ્વરૂપના પ્યાસી થા. જે બાગ્ર વસ્તની તું આવા ધારે છે, તે બાગ્ર વસ્તુ શણીક વિનાશી છે. તારૂ સ્વરૂપ અવિનાશી છે, માટે તું જ્ઞાનથી પોતાના સ્વરૂપને. અત્વાસી થા તે સંબંધી શ્રા થશાવિ-જય ઉપાધ્યાજી પદ ગાયે છે કે—

#### पर्.

चेतन जो तुं ज्ञान अभ्यासी आप हि बॉर्थ आप हि छोडे, निजमति शकि विकासी चेतन० १ जो तुं आपस्वभावे खेले आशा छोरी उदासी सुरनर किनर नायक संपति तो तुज घरकी दासी. चेतन० २ मोह चोर जन गुन धन छुसे, देत आशमल फांसी, आशा छोर उद्दास रहे जो, तो उत्तन सन्पासी. चेतन० ३ जोग छह पर आश घरत हे, याही जगमें हांसी,

#### ( 263 )

तुं जाने में गुनकुं संचु, गुनतो जावे नासी. चेतन० ४ पुट्गलकी तुं आस घरत हे, सोतो सवहि विनाशी, तुंतो भिन्नरूप हे उनतें, चिदानन्द अविनाशी. चेतन० ५ घन खरचे नर बहुत गुमाने, करवत लेवे काशी, तोभी दुग्लको अन्त न आवे, जो आशा नहीं घासी. चेतन० ६ सुग्वजल विषम विषय मृगतृष्णा, होत मूडमति प्यासी, विभ्रमभूमि भइ पर आसी, तुं तो सहज विलासी. चेतत्र० ७ याको पिता मोह दुग्त्व भ्राता, होत विषयरति मासी, भव सुत भरना अविरति म्रनी, मिथ्यामति ए हांसी चेतन० ८ आसा छोर रहेनो जोगी, सो होवे शिव वासी,

उनको सुजस वखाने ज्ञाता, अन्तरहाई प्रकाशी. चेतन० ९ ભાવાર્થ સુગમ છે. શ્રી ઉપાધ્યાયજીની વાણી અતિ ગ'ભીર છે. બાદ્ય આશા ધરતાં, પ્રાણીકઠી સુખી થતા નથી ઝાંઝવાના જળની સમાન બાદ્ય પઠાથો પાતાના કઠી થયા નથી, અને થશે પણ નહી. આશા છાડીને જે રહે છે, તે યાગી શિવનગરીના વાસી થાય છે, એમ હુઠયમાં ઉપદેશ રહસ્ય સમજી, આશ્રવના હેતુઓ દ્વર કરવા; અને સંવર ભાવનું સેવન કરવું. આત્મ ધ્યાનમાં સઠાકાળ પ્રવૃત્તિ કરવી નિર્વિકલ્પ આત્મ સ્વભાવમાં સ્થિર રહેવું; રૂપાતીત એવું આત્મ ધ્યાન તે માટામાં મોટું છે, અને ધ્યાનની પ્રાપ્તિ

ભાવાર્થ સુગમ છે. આ પદમાં પિંડસ્થ ધ્યાનની સિદ્ધિ અર્થે ક્રમ દર્શાવ્યા છે. રેચક, પૂરક, અને કુંભક એ ત્રણ

पद. सोरठ राग. आतमध्यान समान जगतमें, साधन नवि कोउ आन. आतम० रूपातीत ध्यानके कारण, रूपस्थादिक जाण; ताहुमें पिंडस्थ ध्यान पुन, ध्याताठुं परधान. आतम० १ ते पिंडस्थ ध्यानकिम करियें, ताको एम विधान; रेचक पूरक ठुंभक शांतिक, कर सुख मन घर आन. आतम० २ प्राण समान उदान व्यान हु, सम करगद्दो अपान; सहज सुभाव सुरंगस भामें, अनुभव अनहद तान. आतम० ३ कर आसन धर शुचिसम मुद्रा गढि गुरुगम ए ज्ञान; अजपाजाय सोऽहं समरन शुभ, कर अनुभव रस पान आतम० ४ आतमध्यान भरतचकी लग्नो, भवन आरीसा ज्ञान; चिदानन्द शुभध्यान योगे जन, पावत पद निरवाण. आतम० ५

માટે પિંડસ્થ ધ્યાન પ્રધાન પણુે વતેં છે. યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહારાદિના ક્રમથી પિંડસ્થ ધ્યાનની સિદ્ધિ થાય છે પિંડસ્થધ્યાનની સ્થિરતાએ રૂપાતીત ધ્યાનના અંશ અનુભવ ગાેચર થઇ શકે. અને તે સંખંધી યાેગિ રાજ શ્રી ચિદાનન્દ્રજી કહે છે કે---

#### ( 141 )

# ( १४५ )

પકારે પ્રાણાયામની સ્થિતિ છે. આ પ્રમાણે આત્મધ્યાન કરતાે જીવ માક્ષપદની પ્રાપ્તિ કરે છે. સાધ્યપદ માક્ષપદ છે. આત્મા તેજ પરમાત્મા છે આત્માની પરમાત્મપદ પ્રાપ્તિમાં આઠ કર્મ અંતરાય કરનાર છે; ઘાસની માેટી ગંજી હાેય; તેમાં જરા લેશ અગ્નિ મુકવામાં આવે તાે, બળીને <mark>ભસ્મ થ</mark>ઇ જાય છે, તેમ આડકર્મ પણ ધ્યાનાગ્નિથી બળીને ભસ્મ થઇ જાય છે. માટે ભવ્યજીવા ! આત્મધ્યાનના બહુ ખપ કરજો. પરભાવથી પાછા હઠજો. આયુષ્ય સ્થિતિનાે ભરૂસાે નથી, દુની-યામાંની કાેઇ વસ્તુ પરભવમાં સાથે આવનાર નથી, એમ નિશ્વ યથી માનજો. રાજા, રંક, શેઠ, ભાેગી, રાેગી, આદિસર્વ શરીર છેાડી પરગતિભજનારા થયા આત્મારૂપ પરમાત્માનું ભજન એટલે સેવન કરી લેવું. સારમાં સાર પરમાત્મસ્વરૂપનું ભ-જન જાણવું. નિશ્ચયનય હૃદયમાં ધારણ કરવો; અને વ્યવ-હારનથથી વર્તવું. શબ્દનય, સમભિરઢનય, તથા એવંબૂતન-યતે નિશ્ચયનયના ભેદ છે. અને નૈગમનય, સ'ગ્રહનય, વ્ય-વહારનય, અને રૂજી સૂત્રનય, એ ચારનય છે, તે વ્યવહા-રના ભેદ છે. નિશ્વયનય સાધ્ય એવું આત્મરૂવરૂપ જાણી વ્યવહારનયને ત્યાગવાે નહિ-સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે કે-

गाहा

## जइ जिणमयं पवज्जह तामा ववहार निथ्थये मुयह ॥ बवहारनओ छछेए तिथ्धु छछेओ जओ भणिओ ॥१ ॥

### ( १५९ )

જો જિનમતને અ'ગીકાર કરાે તાે, વ્યવહારનય અને નિશ્ચયનયને મૂકશા નહિ. વ્યવહારનયના છેદ કરતાં, તીર્થ નાે ઉચ્છેદ થાય, માટે વ્યવહારનયથી થતી ધર્મની પ્રવૃત્તિ મૂકવી નહીં. વ્યવહારનાે નિષેધ કરવાે નહિ સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, અને શ્રાવીકારૂપ તીર્થની ઉન્નતિ, તથા તીર્થની શે ભા, તથા ઉત્પત્તિ, વ્યવહારનયથી છે; વ્યવહારનયમાતા સ-માન છે, વ્યવહારનયતું આલંગન જીવને હિતકારીછે, જ્ઞાન વિના એકલાે વ્યવહારમાર્ગ પણ હિતકારક નથી; વ્યવહાર નય દ્રાધસમાન છે. અને નિશ્વયનય ધૃતસમાનછે. શુદ્ધવ્ય-વહારના આદર કરવા. ધર્મની ક્રિયાએાનું અવલ બન કરવું; પ્રભુ પૂજા, ગુરૂભજિત, ગુરૂવૈયાવચ્ચ, ગુરૂમહારાજને શુદ્ધ આહાર પાણી વહેારાવવાં, સકલ સંઘની ભક્તિ કરવી, જ્ઞા નનાં પુસ્તકો લખાવવાં, તથા છપાવવાં, ગુરૂમહારાજનાે ઉ પદેશ સાંભળવા, તથા જે જે પુસ્તકા વાંચવાં, તેમાં ગુરૂ ગમ લેવી, નાસ્તિકાેના સંગમાં ઘણું આવલું નહિ, શ્રાવક નાં બારવત તથા સર્વવિરતિરૂપ ભાગવતી દીક્ષા અંગીકાર કરવી. ગુરૂમડુારાજને ત્રિકાલ ત્રણુ ખમાસણા તથા અભુડ્રિએહ અભિંત્તરના પાક સહિત વંદન કરવું; ગુરૂને દેવસમાન ધાર-વા: ઇત્યાદિ સર્વવ્યવહારની કરણીનું અવલંબન ભવ્યજીવા એ કરવું. સર્વ કરતાં મુનિપહ્યું અંગીકાર કરવું; એ માેટામાં માટે માક્ષમાર્ગ છે–અનેકધા પાપની ઉપાધિના વ્યવહારછે,

#### ( १९७ )

તે દીક્ષા અંગીકાર કરવાથી દ્વર થાય છે; દીક્ષાગ્રહણ કરી અનેક જીવા સંસાર સમુદ્રતરી ગયા, અને તરી જશે કયાં સૂર્ય ! અને કયાં ખદ્યાત ! તેમ કયાં મેરૂપર્વત ! અને ક્યાં સરસવના દાણા ! તેમજ કયાં સ્વયંભુરમણ સમુદ્ર ! અને કર્યા ખાળેાચીયું ! તેમજ કર્યા ઇન્દ્ર ! અને કર્યા વિષ્ઠાના કી-ડા ! તેમજ કર્યા નરક ! અને કર્યા સ્વર્ગ ! તેમજ કર્યા ચિંતામણિ રત્ન ! અને કયાં કાચનાે કડકાે ! એમાં જેટલાે અંતર છે, તેટલાજ ગ્રહુસ્થ અને મુનિપણામાં અંતર છે; <mark>મુનિ ધવાની સઢાકાળ ભગ્ય</mark>જીવાેએ હુદયમાં ભાવના ભાવવી; જેના મનમાં સુનિ થવાની ભાવના નથી, તે મનુ-બ્ય શ્રીવીતરાગ દેવની વાણીમાં શ્રહાળું ન**થી** એ મ સમજવું-શ્રીજીનેધરના વચનની શ્રદ્ધા કરવી-શ્રીજી-નના વચનમાં શંકા કરવી નહિં, શુદ્ધપ્રદ્ધા રાખવી. ગુરૂગ-મ લેંઇ, ષડ્દ્રવ્યના સ્વરૂપનું જ્ઞાન કરવું, સદાકાળ ક્ષચાેપશ-મજ્ઞાન દ્વારા <sup>દ</sup>યાન પ્રવાહ ધારા (ટ્રદયમાં વહેવરાવવી, પડે દ્રવ્યનું નયનિક્ષેપાથી જ્ઞાન થતાં, નિશ્ચય સમકિત પ્રગટે છે; માટે દ્રવ્યાનુયાેગી ગીતાર્થનાં ચરણકમળ સેવવાં. આ કા-લમાં પણ એકાગ્રચિત્તથી પ્રમાદ પરિહરી, આત્મસાધન કર-વામાં આવે તેા, અલ્પભવમાં મુક્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે. રાગ દ્વેષની ક્ષીણતા અધ્યાત્મજ્ઞાનથી વિશેષ થાય છે, અધ્યાત્મજ્ઞા-નથી, સહજાન દ પ્રગટે છે. અને અધ્યાત્મભાવનાથી, આત્મા-

## ( 141)

ના નિશ્ચય થાય છે. તથા વળી કાળભયપણ મટી જાય છે; અધ્યાત્મજ્ઞાનથી જન્મજરા મરણનાં બંધન નાશ પામે છે; શ્રીઆનંદઘનજી મહારાજ પણ આત્મધ્યાનમાં લીન થઈ આ નંદમાં આવી નિશ્ચયથી કહે છે કે–અમે અમર થઈશું હવે થી વાર વાર મરણ પામીશું નહિ. એવા રહસ્યનું પદ તેમનું ગાયેલું છે તે અત્ર લખવામાં આવે છે.

( पद ) राग सारंग अथवा आशावरी.

अब हम अमर भए न मेरेंगे, अव० या कारण मिथ्यात दीयो तज, क्युं कर देह धरेंगे. अव० १ राग दोष जग बंध करत हे, इनको नाश करेंगे; मर्यो अनंतकाल तें पानी, सो हम काल हरेंगे. अव० २ देह विनाशी हुं अविनाशी, आपनी गति पकरेंगे; नाशी जाशी हम थिर वासी, चोखे व्हें निखरेंगे. अव० ३ मर्यो अनंत वार बिन समज्यो, अव सुख दुःख विसरेंगे; आनन्द्धन निषट निकट अक्षर दो, नहि समरे सो मरेंगे. अव०४

ભાવાર્થ સુગમ છે, છતાં સમજાય નહિ તો તેને અર્થ ગુરૂગમથી ધારી લેવેા. જે ભવ્ય અધ્યાત્મજ્ઞાની છે, તે સહ-જાન દનેા ભાેક્તા અવશ્ય બને છે, કેટલાક અધ્યાત્મજ્ઞાનના કંઇક જ્ઞાતા થઇ, વ્યવહાર માર્ગ ઉપર અરૂચિ ધરાવે છે. અને સાધુ સાધ્યી કરતાં પણુ પાતાને ગ્રહસ્થાશ્રમી છતાં,

#### ( १५५ )

માટા સમજે છે, તે મિથ્યાજ્ઞાનમાં પડયા છે. એમ જાણવું તથા કાેઇક એમ કહે કે સાધુ સાધ્વી હાલ કર્યા છે? તાે તેના વચનથી સમજવું કે તે મહા મિથ્યાત્વી **છે, તેવી** કુશ્રદ્ધાવાળાનાે સંગ કરવાે નહિ, દ્રવ્યક્ષેત્રકાળ અને ભાવના અનુસારે હાલ પણ સાધ સાધ્વીના માર્ગ વિદ્યમાન છે. જે અધ્યાત્મી પૂર્ણ હેાય તે સાધુ, સાધ્વી શ્રાવક, શ્રાવીકારૂપ તીર્થને અવશ્ય માને છે, અને તીર્થકર સમાન લેખે છે. પ્રસન્નચંદ્રરાજર્ષિની પેઠે વેષ પણ ધર્મનું રક્ષણ કરનાર ચાય છે. જ્યારે પ્રસન્નચંદ્રરાજર્ષિના મનમાં દુધ્યાન થયું, ત્યારે અંતે લડાઈ મનમાંને મનમાં કરી, અંતે શત્રુને મા-રવા મુક્ટ ઉપાડયાે; પણ મસ્તકે તાે મુંડ હતા, તેથી પ**છી** દીક્ષાવસ્થાની યાદી આવી, અને પશ્ચાતાપ કરવા <mark>લાગ્યા;</mark> નિર્મલ ભાવના ભાવતાં શુકલ ધ્યાનની પ્રાપ્તિથી કેવલજ્ઞાન પામ્યા; તેમ અન્યભુવ્યજીવાને પણ વેષ ધર્મમાં સ્થિર કરે છે. માટે દ્રવ્યથી પણ મુનિપણું પામવું મહાદુર્લભછે; માટા પુષ્યના ઉદયથી પમાય છે; માટે સાધુ સાધ્વીની ભક્તિ કરવી. સારાંશ કે અધ્યાત્મજ્ઞાન પામી વ્યવહાર**ના ઉચ્છેદ** કરવાે નહિ. વ્યવહાર અને નિશ્વયનય છે તે ચંદ્ર અને સૂર્ય ની માફક સદાકાળ વિજયવ તા વર્તે છે. આ સમાધિશતક ચંચનું પુનઃ પુન<mark>ઃ</mark> વાચન કરવું. મનન કરવું આ ચંચના મનન યેાગે સહુજ સમાધિ ભાવરૂપ સ્વસ્વભાવના ઘટમાં

#### ( 200 )

પ્રાદ્ધર્ભાવ થશે;્શ્રી યશેાવિજયજી ઉપાધ્યાયજીએ આ સમાધિ શતક દેાધકછ`દમાં સ'સ્કૃત સમાધિશતકમાંથી ઉદ્ધરી રચ્યું <mark>છે. એ સમાધિશતકન</mark>ા ભાવાર્થ જે ભવ્ય પાતે <sub>હિ</sub>દયમાં <sup>ુ</sup>ધારણુ કરશે, અને બીજાને ધારણુ કરાવશે, તે કલ્યાણની પર પરા પામશે એકવાર વાંચવું બે વાર વાંચવું પુનઃ પુનઃ વાર વાર સમાધિશતકનું વિવેચન વાચવું તેનું સ્મરણ કરવું અને તેનું નિદિધ્યાસન કરવું. પ્રમાદને ત્યાગી, સ્વાત્મરમણમાં આશુષ્ય વ્યલીત કરવું. પુનઃ પુનઃ મનુષ્ય અવતાર મળવેા દુર્લભ **છે**. અન**ંતકાળથો આ જીવ ચારાશી લાખ જીવાયો**-નિમાં પરિભ્રમણ કરે છે, તેનું કારણ અજ્ઞાનદ્રશા છે તે અજ્ઞાનદશાનું નિવારણ સમ્યગ્ઝ્રાનથી કરીને માહુનીય કર્મના નાશ કરવા ચારિત્રાવસ્થાના આદર કરવા. સમકિતદાયક ગુરૂ-મહારાજની આજ્ઞા પ્રમાણે પ્રવર્તી, આત્મધર્મનું સેવન કરવું. શ્રુતજ્ઞાન તે અનુભવજ્ઞાન તથા કેવલજ્ઞાનનું હેતુ છે, માટે ક્ષયેાપશમભાવે પ્રાપ્ત થતા મતિજ્ઞાન તથા શ્રુતજ્ઞાનથી અહુંકાર કરવા નહિ. શખ્દજ્ઞાનનું ફળ આત્મધ્યાન છે અનેક પ્રકારના તત્વગ્ર'થાના અભ્યાસ કર્યો હાેય પણ આત્મધ્યાન તથા આ-ત્મસમાધિમાં નિષ્ઠ થવાયું નહિ,તાે શબ્દનાનનાે શ્રમ તે શ્રમરૂપ જાણવા અન્ય મતવાળા પણ ભાગવતમાં કહેછે કે એકાદશ સ્ક ધ.

### शब्दे ब्रह्मणि निष्णातो न निष्णायात् परे यदि ॥ अमस्तस्य अमफल्ठो ह्यधेतुमिव रक्षतः ॥ १ ॥

#### ( २०१ )

ં શબ્દ પ્રહ્નાથી પર જો આત્મરૂપ પ્રદ્ધ તે સાધ્ય કર-છે; શખ્દ પ્રદ્યમાં કુશળ હોય, પણ પરપ્રદ્યમાં કુશળ ન હાેય, તેનાે શ્રમ તે શ્રમ કલવાળાે છે. બાખડી ગાયની ચા-કરીના દ્રષ્ટાંત પેઠે અત્ર સમજવું આત્માર્થી જીવેાએ વૈશ-**ગ્યથી આત્માને ભાવવા. શ્રાવકવત તથા મુનિવતના** આદર કરવાે સામાયક, પાૈષધ, પ્રતિક્રમણ, પ્રભુ પૂજા કરવી, ગુરૂ-વંદન તથા ગુરૂ વૈયાવચ્ચ તથાં ગુરૂની ભક્તિ કરવી, સાધુ તથા સાધ્વી તથા શ્રાવક અને શ્રાવીકાનું બહુ માન કરવું <sup>-</sup> ીર્થયાત્રાએ કરવી; આશ્રવ હેતુઓનો ત્યાગ કરવા, સદ્દગુ-રૂની પુનઃપુનઃ સંગતિ કરવી, વ્યવહાર ધર્મ તથા નિશ્ચય ધર્મનું ગ્રાન કરવું વ્યવહાર અને નિશ્ચય ધર્મના આદર કરવાે જ્ઞાનદાન ભવ્ય જીવાેને આપવું, જ્ઞાન ક્રિયાનું અવ-લંખન કરવું ક્ષયાપશમ ભાવીય જ્ઞાનનું કળ ધ્યાન છે, અને ધ્યાનનું કળ તે અનુભવ જ્ઞાન તથા કેવલ જ્ઞાનાદિ ગુણાની પ્રગટતા જાણવી, નિશ્ચય ધર્મનું વર્ણન છે, તે નિશ્ચય ધ-ર્મના આદર કરવાને માટે છે, પણ વ્યવહાર ધર્મના ખંડન માટે નથી. તેમ વ્યવહાર ધર્મનું વિશેષથી પ્રત<mark>િપાદન</mark> છે તે વ્યવહાર ધર્મ જે શ્રાવક તથા સાધુઓનો ધર્મ છે તેના અંગીકાર માટે છે, પણ તે વ્યવહાર ધર્મનું વર્ણન કંઈ નિશ્ચય ધર્મના ખંડન અર્થે નથી, વ્યવહાર તથા નિશ્ચય ધર્મની મુખ્યતા તથા ગૈાણતા સાપેક્ષ બુદ્ધિથી પ્રત્યેક જી-

### ( 202 )

વના અધિકાર પ્રમાણે જાણુવી વ્યવહાર ધર્મ છે તે નિશ્ચય ધર્મનું કારણુ છે, સાપેક્ષ બુદ્ધિથી સર્વ સત્ય છે. ઉપશમ ભાવ તથા ક્ષચાપશમ ભાવ તથા ક્ષાયીક ભાવમાં આત્મિક ધર્મ માનવા, કાલ, સ્વભાવ, નિયતિ, કર્મ અને ઉદ્યમ એ પંચ કારણથી કાર્યની સિદ્ધિ થાય છે. સમ્મતી તર્કમાં કહ્યું છે કે

#### गाथा.

## कालो सहाव नियई पुव्वकयं पुरिस कारणे पंच । समवाये सम्मत्तं एगंते होइ मिच्छत्तं ॥ १ ॥

પંચ કારણના સમવાયે કાર્યોત્ત્પત્તિ માનતાં સમ્યક્ત્વ હાેય છે, અને એકાંતે એકેકને કારણ માનતાં મિથ્યાત્વ જાણુવું, સાતનયથી પરિંપૂર્ણ એવા અનેકાંત દર્શનમાં સા-ગરમાં જેમ સરિતાઓ ભળે છે, તેમ સર્વ દર્શન ભળે છે જે ભવ્યે સ્યાદ્વાદ દર્શન આદર્શુ તેણે સર્વ દર્શન આદર્યા. એમ સ્યાદ્વાદ દ્રષ્ટિથી જાણુવું.

इत्येवं श्री शान्तिः शान्तिः शान्तिः अाँ संखेश्वरपार्श्वना थायनमः ॥

#### ( 203 )

ॐ अर्हम्.

#### **मंगलम्**

# नत्वा जिनाधीशं पार्श्वं पार्श्वयक्षेण पूजितम्।। आत्मशक्ति प्रकाशोऽयं ग्रंथो वितन्यतेमया ।।

સ્વસ્વરૂપથી અભિન્ન અન**ંતા** ગુણાધીસ સદ્**ગ્રફ પર**⊹ માત્માને ઉપયાેગ પૂર્વક માંગલ્ય પ્રસંગમાં સહુસશઃ**યન્તુ**ે છું, નમું છું, સ્તવું છું, સ્મરૂ છું.

જ્ઞત્ના પ્રેમી બ'ધુએા તમને એક વસ્તુ જે તમા-રા દેહમાં વિદ્યમાન છે. તેની પ્રાપ્તિ થઈ નથી ત્યાં સુધી તમા સત્યશાંતિ આનંદ મેળવી શકવાના નથી.

જેની વિદ્યમાનતાએ તમાે હાલી ચાલી શકાે છે. હ-રાેછે, ખાએા છે, પીવાે છે, તે અમૂલ્ય વસ્તુ પ્રતિ જ્શ પણ લક્ષ તમે કીધું છે? અને તેના પ્રતિ જશ પ**ણ પેમ** કીધા છે?

સર્વ જગત્ના જીવેાને તે અમૂલ્ય અચિત્ય ચિતિ-શક્તિવાનની એાળખ કરાવવા, પ્રેમ કરાવવા, આમ'ત્રહ્યુ કરૂં છું તે પ્રેમ ભાવથી સ્વીકારશા.

તમા ચિંતાતુર છેા; શા માટે વૃથા દુઃખના વિચા-

## ( 208)

રામાં મનને પ્રેરા છે ?<u>સ્</u>યા આત્મ ધર્મમાં જોડાઓ. ખરેખર અલ્પ સમયમાં વિઘુત્ના પ્રકાશની પેઠે ચિંતા-નષ્ટ થશે.

તમે સંસારના દુઃખથી પીડા પામા છેા; હાય હાય કરા છેાં જે કાેઇ મળે છે તેની આગળ પોતાનાં દુઃખનાં રૂ દડાં રૂવા છેા; અને ગરીબ ગાય જેવું દીન મુખ કરી નાખા છેા; શા માટે એ સર્વ કરા છેા; તમા આતમધમ માં જોડાએા. આત્માને આળખા. તેની નજીક જાઓ. ખરેખર તેનાથી તમને અપૂર્વ શાન્તિ મળશે.

રાજા કે રંક, રાગી કે ભાગી, બાલકે વૃદ્ધ, સ્ત્રીવા વા પુરૂષ; શગુ વા મિત્ર, પૂજક વા નિંદક, સ્વજાતીય વા વિજાતિય; જે કાેઈ જીવા પાતાનું કલ્યાણુ ઇચ્છે છે તે સર્વ આત્મધર્મમાં જોડાએા. અને આત્મ બગીચાની નજીક આવતાં તમા સર્વ સમાન સુખી, સમાન ધર્મી, સમાન શક્તિમાન, અને એક બીજાના ઉપર પ્રેમ દ્રષ્ટિથી જોનાર દેખાશા. નક્કી સત્ય કહું છું,

પેમી બધુઓ ! તમારી વૃત્તિ જેજે પઠાથોંમાં લાગી છે તે સર્વથી ખેંચી લેઈ જરા આત્મશક્તિ તરફ આનંદ અર્થે વૃત્તિ વાળા, નક્કી તમા જે રૂપે છે. ત્યાં તમા આવી જશા.

દુઃખના નાશ કરવા અર્થે તથા સુખને પ્રાપ્ત કરવા

### (્૨૦૫)

અર્થે પ્રત્યેક મનુષ્યને આત્મ શ્રદ્ધા કેળવવાની ઘણી અ-ગત્ય છે. ર'ક મનુષ્યની ર'કતાનું દુ:ખ, તેને ધન અપીંને ટાળવા તમાં પ્રયત્ન કરા છે તો તે દુ:ખ ટળે છે ખરૂં પણ તે થાડા કાળ પર્યતજ. ભૂખ્યાને ભાજન આપી તમે તૃપ્ત કરા છે તો તેની ક્ષુધાનું દુ:ખ ટળે છે ખરૂં પણ તે અંક ટંકનું કે એક દીવસનું જ, આત્મ શ્રદ્ધાથી રહીત અંતે દુ:ખથી પીડિત રહેવાના. આમ હાવાથી ધનદાન, અન્ન દાન, વિગેરે પદાર્થાનું દાન અક્ષય સુખને માટે નથી. પ. ર'તુ દરેક મનુષ્યાનાં નિરંતરનાં સર્વ પ્રકારનાં દુ:ખને ટા ળનારી આત્મ શ્રદ્ધાને પ્રગટાવનારૂ જે કામ છે; તેનું દા-નજ સર્વોત્તમ દાન છે. એવું દાન અર્પનાર પરમગુરૂને પુન: પુન: નમસ્કાર થાઓ.

અમુક કામ તમે નહિ કરી શકેા, એવું ટાંટીયાં ભાગી નાખનાર વચન કાેઇની આગળ બધુઓ વદશા નહીં, આત્મ શ્રદ્ધા પ્રગટાવવી એ માેટામાં માેટું દાન છે. તેંા આત્મજ્ઞાન શ્રદ્ધાના નાશ કરવા એ માેટામાં માેટુ પાપ છે. જ્યાં જાઓ જેની સાથે બેમા જેની સાથે વાત કરા ત્યાં આત્મશ્રદ્ધાની પ્રગટતાનાં વચન વદેા. જેની સાથે સ-ં ખંધ થાય તેને આત્મશ્રદ્ધા પ્રગટે એમ વાણી વ્યાપાર ચ-લાવા. નક્ષ્કી તમા જગત્ના ઉદ્ધાર એવી રીતે કરશા.

આત્મસ્વરૂપની શાેધ બહાર કરવાની નથી. પણ પે

## ( 205 )

ત્તાનામાં કરવાની છે. પણુ મનુષ્યાેના માટા ભાગ દેહમાં પાતે આત્માને શાેધે છે કયારે; દીવસના ચાવીસ કલા-કમાંથી દશ બાર કલાકતા વ્યવહારમાં ગાળે છે. અને વળી કેટલાક કલાક નિદ્રામાં ગાળે છે. કેટલાક સમય ઇધર તી સરનાં ગપ્પાં ઠાેકવામાં કાઢે છે. અલ્પ સમય પણ આ ત્મીક વીચારમાં જતાે હાેયતા ધન ભાગ્ય. અહાે કેવી ભૂલ થઇ છે. પ્રેમી બધુઓ હવે તેવા વર્તાણુક રા ખરાે નહીં.

જો તીર્થંકરાનાં સૂત્રા ખરાં છે તા પછી મનુષ્યાએ સુખને શાધવા આત્માને છેાડીને બીજા ઠેકાણુ શા માટે ફાંફાં મારવાં જોઇએ. મનુષ્યમાં આત્મા જો ન હાય તા તે શું સંપાદન કરવા શક્તિમાન થઇ શકે; સુખ પ્રાપ્ત કરવા માટે આત્માની શક્તિયાને જાગ્રત કરવા શિવાય મનુષ્યનું અન્ય શું કર્તવ્ય છે; જો સત્શાસ્ત્રા અને સત્ પુરૂષાપર વિધાસ છે તા આત્મજ્ઞાનના ઉપાયા સેવે તા શું તે તેનું ખરૂં કર્તવ્ય નથી?

આમ કરૂં તેા હું મહા વિદ્વાન થાઉ, અમુક કળા કરૂ તેા અમુક લાગવગમાં ફાવી જાઉં, અમુક પાસે જાઉ તા અમુક વસ્તુ લેઇઆવું, અને ફલાણુે ઠેકાણુે જાઉં તા ફલાણું કાર્ય સિદ્ધ કરીઆવું, એવી પચ્ચાશહુજાર ઇચ્છાઓ તમારા અંતઃકરણુમાં ઉદય થાયછે નહિ વારૂ ? અને ત-

#### ( २०७ )

મારી ઇચ્છાનુસાર ઘણું પ્રસંગે પ્રયત્ન કરી જોતાં છતાં પણુ અન તજ્ઞાન અન તશક્તિના મૂળમાં તમાએ પ્રવેશ કર્યો નથી. અને અનૃતિ અને અશાંતિની અગ્નિની મહા જવા-લાએ પ્રતિક્ષણે ચિંતારૂપ વાયુથી ભભુકા મારતી તમારૂ હુદય બાળેછે, તેના અનુભવ તમે નથી જોયા વારૂ. તેમ છતાં અ તરમાં સુખ છે એ ભાન ભૂલી તમા કર્યા દોટા નથી મારતા ? આ શું જણાવેછે કે તમને આત્મશ્રદ્ધા નથી.

આત્મસ્વરૂપ પ્રતિ વળવું. આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત ક રવું, અને આત્મસ્વરૂપમાં રમવું. એ વિના વ્યવહારીક વા પારમાર્થીંક સુખનેા ઉદય નથી ?

પણ આત્મસ્વરૂપ પ્રતિ વળવું શી રીતે, આત્મ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું શી રીતે, તેના કંઈ ઉપાયેા કહેશેા આત્મજ્ઞાન સુખનું નિધાન છે એવું સાંભળી સાંભળીને હમારા કાન બહેર મારી ગયા છે. સઘળા મહાત્માઓ ક-હેછે કે આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરા પ્રાપ્ત કરા એમ લાંબા હાથ કરી કરીને કહેછે. પ્રત્યેક ગ્રંથામાં પણ તેમ લખાયું છે, પણ આત્માનું જ્ઞાન અમારા જેવાએ શી રીતે લેવું તેના કાઇ ઉપાય બતાવેછે ?

ુ ઉપાયમાં કહેવું પડશે કે—મનની શાંત અક્રિય અવસ્થા કરવી.

#### ( 20( )

### श्लोक

### चित्तमेव हि संसारो रागादिक्रेशवासित ॥ तथैवतैर्विनिर्मक्तं भवांत इति कथ्यते ॥ १ ॥

અક્રિય થાએા. તમાે પોતેજ પરમાત્મા છેા એમ સ્વા નુભવથી જાણશા.

મનની અક્રિય અવસ્થા કરવા માટે સાધનમાત્રનેા ઉપયોગ છે તમને સર્વ પ્રકારે અર્થાત્ શરીરથી મનથી અક્રિય શાંત થતાં સ્થિર થતાં આવડ્યું એટલે રાજાએત્ના રાજા કેમ થવું તે કળા તમેસિદ્ધ કરી એમ નક્ષ્કી જાણતું. અ કળા સિદ્ધ કરવામાં સર્વ મુશ્કેલીઓ રહેલી છે.

તમને આ કળા સિદ્ધ કરવાની સાચી આવુરતા છે? તેના તમારા અ'તઃકરણમાં વિશ્વાસ છે? તે સ'બ'ધી પ્રયત્ન કરવાને તમા કટિબદ્ધ થયા છેા ?

તમારા આત્મસ્વરૂપનાે તમારે અનુભવ કરતાે છે? તમને નિત્ય સંતાપ આપતાં અતૃપ્તિ અને અસંતોષના તમારે તિરસ્કાર કરવાે છે? અન્યજનાેની પરતંત્રતા ત્યજીને સ્વતંત્ર સ્વાત્માલંખી થવાની તમારી ઇચ્છા છે? પ્રયત્ન માટે જે સમયનાે લાેગ આપવા પડે તે આપવા ઉત્સાહ મજભુત ધરાવાેછા? અધૈર્થપણું છાેડીને ફળની આશાએ ધૈર્ય ધરવાની પ્રતિજ્ઞા તમાે કરાેછાે? કાલથી પ્રયત્ન કરી-

### ( २०५ )

શું એવા દરીદ્રીના વાયદા છેાડી દેઇ આજથીજ પ્રયત્ન ક-રવાને તમે સાવધાન થયા છેા ? જો હાતેા લક્ષપૂર્વક શ્ર-વણુ કરો.

પ્રાતઃકાળે નિત્ય તમે ઉડતા હેા તે કરતાં અર્ધો ક-લાક વ: કલાક વહેલા ઉડાે. તમારી નિત્યક્રિયાઓ શાંતથી કરાે. પછી આત્મસ્વરૂપનું અર્ધો કલાક વા કલાક સંશાેધન કરવાના નિશ્ચયથી એકાંત સ્થાનમાં પ્રવેશાે. તમારા આ-ત્મીક પ્રયત્નમાં તમને કાેઈ વિશ્વેષ પાંડે નહીં તેમ પ્રથ-મથી સગવડ કરી રાખાે. કાેઈ ગમે તેવા અગત્યના કામ માંટે મળયા આવે તાેપણુ તેને મળશાે નહિ.

જે સ્થાનમાં તમાે બેસાે તે સ્થાન સ્વચ્છ હેવાવાળું રાખજો, અન્યજનાના શબ્દાે સંભળાય નહીં તેવી સગવડ કરજો. દશાંગધ્રુપ વિંગેરે કરજો. પશ્ચાત્ બીછાનું ગરમ વા-પરજો. હુદ્દયમાં ઉત્સાહની જાગૃતિ કરી સદ્દગુરૂનું કેટલીક વખત સુધી સ્મરણ કરી પંચાંગનમસ્કાર મનોદ્રારા કરજો. હુવે તમે તમારા આત્માધ્રતિ વૃત્તિ દાેરજો, આત્મસ્વરૂપના હુવે તમે તમારા આત્માધ્રતિ વૃત્તિ દાેરજો, આત્મસ્વરૂપના અનુભવ સર્વથા પ્રકારે અક્રિય થવાથી થાયછે. અને સ-ર્વથા પ્રકારે શરીર, ઇદ્રિયા અને મનને ક્રિયારહિત સ્થિર કરવાં. સ્પિર થતાં મનમાં વિચારા જીઠા જીઠા સપાસપ પ્રવેશ કરશે તેને આત્મધ્રતિ લક્ષ દેઈ વારજો. જ્યારે તમે શરીરને ડાઇ પણ ક્રિયા કરવા દેતા નથી. પણ તેને એકજ

# ( २१० )

સ્થિતિમાં લાંબા સમય પડી રહેવા દાછા, ત્યારે ઇંદ્રિયા તથા મન આપાઓપ અર્ધ કિયારહીત થઇ જાયછે. એ તમે જાણતાજ હશા. આથી શરીરને અક્રિય કરવા માટે પદ્માસન વા સિદ્ધાસન કે એવું બીજું કાેઇ આસન-યાગનું તમને અનુક્ષળ લાગે તે કરજો. શરીર અવયવાને અહુ તંગ ન રાખશા. પણ સિદ્ધા ૮૮ાર બેસતાં છતાં શ-રીરનાં સર્વ ગાત્રને શિથિલ કરજો. કારણ કે શરીરની શિ-થિલ અવસ્થામાં શરીરને વિશ્રાંતિ મળેછે, આસન વાળીને પૂર્વાલિમુખ વા ઉત્તરાલિમુખ બેસજો. શરીરની કિયામાત્રથી રહીત થજો. એકપણ અવયવને હલાવશા નહિ. નેત્રની દ્ર-ષ્ટિને બે બ્રૂની મધ્યમાં સ્થાપજો.

એટલે ઉંચા નેત્ર ન જાય તો સહજ ઉંચી ભ્રૂપતિ દ્રષ્ટિ સ્થાપજે, પછી આંખના પલકારા મારવા છેડી દેજે, શરીરને કેવળ ક્રિયા રહીત કરવાનું છે, માટે એ આબતને પુનઃ પુનઃ યાદ કરાવવામાં આવે છે. ઉધરસ આવી, અગા-સાં ખાવાં, માં ઉપર માખી આવે તેા તેને હાથવતે ઉડા-ડવી, એ વિગેરે શરીરની ક્રિયાઓ થેાડી થેાડી પણ ચાલતી રહે છે ત્યાંસુધી શરીર ક્રિયા વગરનું થતું નથી. અને પરિણામે શાંત અક્રિય અવસ્થા આપણું સાધવાની છે તે સધાતી નથી, માટે એક નાની અંગુલી પણ હલાવતાં સા-વધાન રહેજો. થાંડીવાર એક દ્રષ્ટિએ બ્રેમધ્યમાં જોઇ રહ્યા

# ( 222 )

પછી નેત્રને શ્રમ જણાય એટલે ધીરેથી નેત્રને બંધ કરજો. અને લક્ષ ત્રિપુટીમાં સ્થિર ચિત્તથી રાખશા. કાેઇપણ વ-સ્તુની યાદી આવે નહીં તેમ કરશાે. વળી ચિત્ત વાર વાર ડગાવશાે નહીં, ત્રિપુટીમાં એક સરખાં ત્રણ કલાક સુધી દ્રષ્ટિ સ્થિર થતાં પ્રથમ અનેક રંગના ભૂત પ્રતિભાસશે. વળી આગળ વધતાં અનેક રંગના ગાેળા દેખાશે. પણ તેમાં ચિત્ત જોવા પેરશા નહીં હાે. ચિત્ત તાે પાતાના લક્ષમાં ને લક્ષમાં રાખશા. ત્રિપુટીના મધ્ય ભાગમાં ઝમઝમ થતું ત્તમને દેખાશે. આસપાસની નસાે આકર્ષાશે, પ્રાણ ઉપર ચડવા પ્રયત્ન કરશે. નાસીકામાંથી શ્વાસાશ્વાસ ધીરે ધીરે વહેશે. પ્રાણવાસ કેટલીક વખત તા એમ લાગશે કે જાણે અહાર નીંકળતાેજ નથી. જેમ જેમ ત્રિપુટીમાં લક્ષ સ્થિર રહેશે તેમ તેમ સુખને৷ અનુભવ થશે. તમે જાણે નવા સ્વરૂપમાં આવ્યા છે. એવું જણાશે, ઉત્સાહને વધારશાે. ત્રણ કલાક સુધીની લક્ષવૃત્તિ ત્રિપુટીમાં રહે એ કંઈ એક દીવસમાં બનવાનું નથી. કેરીનાે ગાેટલાે વાબ્યાે એટલે તુરત ને તુરત સાખીઆં ખાવાં એવી ખુદ્ધિ જે તમારી વર્તતી હેાય તા આ માર્ગના તમે અધિકારી નથી. પ્રતિદિન અન્ ભ્યાસ કરતાં કરતાં તમે મિનિટ બે મિનિટ વધવાના. ટીં-ટેાડીના સાહસની પેઠે તમા સાહસ મૂકશાે નહીં. તમારી આગળ એ ત્રાટકનું માહાત્મ્ય અને તેને৷ અનુભવ હાલ

# ( રાર)

હું જાણતાં છતાં પણ મુકવાના નથી. કારણ કે મારા **અંતરાત્મા** તે સ્વરૂપ લખી દેવાની ના કહે છે. એ સ્વરૂપની વાર્તા તા શિષ્યની યાગ્યતા પ્રમાણે કહેવાય છે અને યાગ્યતા ઘઈ છે. તેને હવે દેશકાળ ભાવથી કેટલાં સાધન પ્રાપ્ત ક રાવવાં જોઇએ તે ગુરૂના હાથમાં વાત છે. ગુરૂવિના પાતાની મેળે જે સાહસ ઉડાવે છે તે ખરૂ તત્ત્વનું રહસ્ય પામી શ-કતા નથી અને ઉલટા ભ્રષ્ટ થાય છે, હવે આ વાત અહીંથી રહેવા દેઈ તમને હવે તમને કરવા લાયક સત્કિયા જણાવું છું. પૂર્વાંક્તરીલા ભ્રમધ્યમાં સ્થિર દ્રષ્ટિ રાખી તમા ધ્યાન. વૃદ્ધિ અર્થે પ્રયત્ન કરશા. નાસીકાદ્વારા ધ્યાસ લેવાની ટેવ પાડશા. નાસીકાદ્રારા ધાસો ધાસ અડનાર મૃકનાર પુરૂપ આરોગ્ય તથા બળને પ્રાપ્ત કરે છે. અને મુખવાટે નિરંતર ધાસ લેવા મૂકવાથી નિર્ળલતાને શરણ થવું ૫૯ છે અને અનેક વ્યાધિયોનો ઉત્પત્તિ પ્રસંગ પામે છે.

પ્રાણાયામના અભ્યાસ કરનારાઓએ નાકવાટે લા-સની ક્રિયા કરવાની છે અને બીજાઓને નથી. એમ નથી. સર્વને માટે આ નિયમ છે. કાેઇપણ મનુષ્ય પ્રાણાયામના અભ્યાસ કરતાે હાેય અગર નહીં તાેપણ ચાેલીસે કલાક નાઝીકા વાટે ધ્વાસ લેવાની જરૂર છે. અસંખ્ય મનુષ્યા કે જયારે તેમને શરીરને મહેનત પહેાંચે છે ત્યારે સુખ પહે.હું કરીને હાંફવા મંડી જાય છે. ખેરાં તો શરીરના ધાઠ હાગતાં

#### ( २१३ )

મુખથી હાંકવા મંડી જાય છે. અને તેથી નિર્ખલ થવાના સમય આવે છે. નિર્ખલ રાગી મનુષ્યાે તાે ઉડતાં બેસતાં જરા ચાલતાં શ્વાસ લેવા મૂકવામાં નાકને ખદલે મુખનાજ <sup>૬</sup>પયોગ કરે છે. દમના વ્યાધિથી પીડાતા મનુષ્યેા નાસી-કાથી શ્વાસ લેવેા ખીલકુલ ભૂલી ગયા હેાયછે. અને શ્વાસ ચઢતાં માટા અવાજ સાથે મુખયી વાયુને ગ્રહણકરે છે. તથા મૂકે છે. આ પ્રમાણે એકલા રાગીઓમાંજ નહીં પણ નીરાગી મનુષ્યામાં અવલાેકવામાં આવે તાે નાનાં માટાં સર્વ નાક-વાટે વાયુ ગ્રહણ કરવાને તથા મૂકવાને બદલે મુખવાટે આ ક્રિયા કરે છે. તેથી કેટલી હાનિ થઈ છે અને થશે. તેથી તે લાેકા અજ્ઞાન રહે છે. તેમને સમજણ આપ-વામાં આવે તેા વ્યાધિનેા કેટલેક અંશે નાશ થાય છે, હવે સામાન્ય ધાસાશાસની ક્રિયા આ પ્રમાણે કરવાથી જ્યારે લાભ થાય છે. ત્યારે પ્રાણાયામની ક્રિયાથી તાે અત્યાંત લાભ થાય છે તે અત્ર કથવું પડે છે. **શ્રી હે**-મચંદ્ર આચાર્યે આપણા બહુ લાભ અર્થે ચાેગશાત્ર ગ્રંથ બનાવ્યેા છે. તેમાં યમ. નિયમ. આસન. પ્રાણા-ચામ પ્રત્યાહાર ધારણા ધ્યાન અને સમાધિ એ આડ અંગનું સારી રીતે અનુભવથી વર્ણન કર્યુ છે. પ્રા ણાયામની ક્રિયામાં તેઓ મહા સમથ હતા એકવીસ પા-ટેહ મૂકાવી એકવીસમી પાટ ઉપર બેશી નીચેની સર્વ પાટેદ

# ( 228 )

કાઢી નંખાવી. આકાશમાં અધર રહી ઉપદેશ પણ પ્રાણના નિરોધ કરી આપતા હતા. એ શું સૂચવે છે તેઓ પ્રાણા-યાસ અનેક પ્રકારના જાણતા હતા. અને દરેક નાડીઓના પ્રાણને સ્તંભન કરવાની સૂક્ષ્મ કળાએા દ્રઢ સાહસથી તે-મણે પ્રાપ્ત કરી હતી. શ્રીચિદાનંદ વાકર્પૂરચંદજી મહારાજ પ**ણ આત્મશાક્તિ** તરફ વળતાં પ્રાણાયામની સારી ક્રિયા કરી શકતા હતા. અને તે ચાેગીરાજની પદવી પામ્યા છે. તેમણે **ચિદાન ંદ સ્વરેાદય** નામનેા ગ્રાંથ બનાવ્યાે છેતે**ની** અંદર સ્વર સંઅંધી પાતાના અનુભવ પ્રમાણે સારૂ ખ્યાન આપ્યું છે અને તેમાંના લેખ સર્વ તે પ્રમાણે અનુભવેથી ખરા પડે છે, થાડા સૈકાથી જેનામાંથી આધ્યાત્મિક વિદ્યા નષ્ટ થઇ અને થતી જાય છે. જેનામાં કાઈ તે સંખંધી કાઇ પ્રયત્ન કરે છે તેા કેટલાક મૂર્ખાનંદા એમ કહે છે કે આવું તા આપણામાં નહેાતું. પણ તે જાણતા નથી કે કેવલ જ્ઞાનીની <mark>દ્રષ્ટિમાં કર્યી</mark> ખાબત અજાણી છે શું <mark>પ્રાણાયામ</mark> કરવા ની ક્રિયા જૈનામાં નથી. એમ કાેઇ કહેશે ના શીરીતે કહી શકાય. હજારા પુરાવા માજીદ છે. પ્રતિષ્ટા વખતે વા મંત્રના જાપ વખતે અમુક પદ્માસન વાસિદ્ધાસન કરવું. એ પણ જૈનના ગ્રાંથથીજ સિદ્ધ થાય છે. આ ત્મજ્ઞાન મેળવવાને માટે શરીર સ્વાસ્થ્યતાની પણ જરૂર છે અને તે શરીર સ્વા-સ્થ્યતા માટે પ્રાણાયામ આદિની પણ જરૂર છે. એવું સમ-

### ( ૨૧૫)

જીને શ્રી હેમચંદ્ર આચાર્યજીએ આપણા ઉપર માટા ઉપ-કાર કર્યો છે. માટે તેમની આજ્ઞા મસ્તકે ચડાવવી. હવે મૂળ પાંઇટ ઉપર આવી તેનું વિવેચન કરીએ.

આપણે જે હવા શ્વાસમાં લેઇએ છીએ તેહવામાં ર-હેલા કચરાને ગાળી નાખનાર ગરણી આપણાં નસકેારાં છે. જ્યારે નાસિકાવતી આપણે ધાસ લઇએ છીએ. ત્યારે હવામાં રહેલાં ધુળનાં રજકણા કે એવા બીજો કાેઇજ મળા નસકારાંમાં ખળી રહે છે તે અંદર જવા પામતા નથી. પણ જયારે મુખવાટે શ્વાસ લેવામાં આવે ત્યારે હવામાં ર-હેલા કચરાને કેકસામાં જતાે અટકાવનાર કાેઈપણ રચના મુખમાં નથી આથી મુખવાટે શ્વાસાશ્વાસ લેવામાં રાગના ભાેગ થઇ શકાય છે, વળી ઠંડીના દીવસાેમાં જ્યારે નાસી-કાથી વ્હાસ લેવામાં આવે છે ત્યારે હવા ગરમ થઇને ફે-કસાંમાં જાય છે, પણ મુખવાટે શ્વાસ લેવામાં આવે છેત્યારે ડંડીને ઠંડી હવા અંદર જાય છે, અને એનું પરિણામ એ આવે છે કે ઘણી ઠંડી હવાથી ફેક્સાં ઉપર કેાઇ પ્રસંગે સાેજો ચઢે છે રાત્રે પહેાળું માે મુકી સુનારને સવારે જ્યારે તે જાગે છે સ્યારે કંઠમાં તથા મુખમાં શાેષનાે અનુભવ થાય છે. આ સર્વ વ્યાધિનાં બીજકેા શરીરમાં રાપાવાનાં ચિનહાે છે.

નાસીકાના બે છિદ્રામાં પુષ્કળવાળની રચના થઇ હાય છે.

# ( ૨૧૬ )

આ વાળ હવામાં રહેલાં ધુળનાં રજકણોને, રાગજનક જ તુઓને તથા એવા બીજાજ કચરાને કેફસામાં જતા અટ-કાવે છે, આ રાકાઇ રહેલા કચરા જ્યારે આપણે વાયુ બ હાર કાઢીએ છીએ ત્યારે તે બહાર નીકળા જાય છે. વળી ઉપરના ભાગમાં નાસીકાને આર્દ્ર રાખનાર ચીકણા રસ રહે છે, તે રસ પણ ધુળ કચરાને અંદર પ્રવેશતાં અટકાવે છે. "મુખમાં આમાંનું કળુજ નથી. અને તેથી શાસાશાસ લેતાં રાગનાં કારણા ઠેક ટેફસામાં પ્રવેશી જાય છે, કસરતની વ-ખતે મનુષ્ય મુખથી હાંફે તા હરકત જેવું નથી. અન્યથા હાનિકર છે.

હવાને શુદ્ધ થવાનું જે નાસીકાયંત્ર તે દ્વારા થઇને હવા શ્વાસ નલીકામાં પ્રવેશ કરતી નથી. ત્યાં સુધી તે ફે-ફસામાં પ્રવેશ કરવાને કદી ચાેગ્ય થતી નથી. કાેઈ પ્રસ<sup>ં</sup>ગે નાસીકાયંત્રને ગણકાર્યા વિના કચરા આગળ જાય છે ત્યારે અંતરની શક્તિ છીંક લાવીને ફેફસાંનું રક્ષણ કરે છે.અને એક ધકકાે મારીને મળને બહાર કાઠી નાંબે છે.

આપણા નિત્યના પીવાના જળમાં અને જળની વરાળ કરીને તે વરાળ અનાવેલા પાણીમાં જેટલાે ભેદ પડે છે. તેટલાેજ ભેદ બહારની હવામાં અને નાસીકાદ્રારા શુદ્ધ થઇને ફેફ્સાંની અંદર ગયેલી હવામાં છે, એક સ્વચ્છ હવા છે. બીજી અસ્વચ્છ હવા છે, મુખથી વ્યાસ લેનાર અશુદ્ધ હવા

#### ( २१७ )

ગ્રહુણ કરે છે. અને નાસીકાથી ધાસ લેનાર શુદ્ધ હવા ગ્રહુણ કરે છે. કેટલાકલેાકાે નાસીકાના છિદ્રદ્રારા જળ પીવે છે. અભ્યાસ વધતાં એક ઝારી જળથી ભરી તેનું નાળચુ નાકના છિ<sub>ં</sub>ત્રમાં મૂઠી આખી ઝારી સુખ પૂર્વક પીશકાય છે. આચી ચક્ષુના તથા મસ્તકના વિવિધ વ્યાધિએા નાશ પામે છે.

સન્કને કે હવે નાબીકાદ્વારા શ્વાસાશ્વાસ લેવાનો કેટલાે જીવનનાે સુધારા છે ? ત્યારે હવે પ્રાણાયામ કરવાથી આખા શરીરના આંતરડામાં ફેફસામાં કેટલાે બધાે ફેરફાર થઇ જીવન પાેષાય છે તે ચાેગીઓ સારી રીતેજાણી શકે છે.

# પ્રાણાયામ શી રીતે કરવા.

દીડા એટલે ડાબી નાસીકાથી પ્રથમ વાયુ ઉદરમાં પૂરજો, અને જ્યાં સુધી ગભરામણુ થાય નહીં ત્યાં સુધી રહેવા દેઇ પશ્ચાત્ પીંગળા એટલે જમગ્રી નાડીથી ધીમે ધીમે વાયુ બ હિર કાઢ જો. પાછેા પીંગળાનાડીથી વાયુપૂરી કું ભક કર જો અને રેચક કરી ઇડાનાડીથી વાયુ હળવે હળવે બહાર કાઢ જો. પાછેા ઇડાથી વાયુ પૂરી કું ભ કરી પીંગળાથી રેચક કરી બહાર કાઢ જો પાછેા પીંગળાથી વાયુ ઉંદરમાં પુરી કું ભક કરી ઇડાથી રેચક કરી વાયુ બહાર કાઢ જો. એ અનુક્રમે વીશ પ્રાણાયામ કરવાના વા રપ-૩૦ પ્રાણાયામ કરવાના મહા-વરા રાખશા. પૂરક કરતાં પ્રત્યેક સમયે ૐ અર્હમ્ને ા મા

### ( 31८ )

નસીક ઉચ્ચાર કરજો. અને કુલક વખતે પ્રત્યેક કાળે ( દ્રરેક કુલકકાળે ) હું આત્મસ્વરૂપમય છું. એમ માનસીક લપ સ્મરણ કર્યા કરજો અને રેચક એટલે વાયુ બહાર કાઢતી વખતે સર્વ અશાંતિને દૂર કરુછું આ પ્રમાણે માનસીક લપ પ્રત્યેક રેચકમાં કરજો આસન પંદ્યાસન કે સિદ્ધા-સને દ્રઢ રાખજો આમ સંધ્યા સવાર મધ્યાન્હ અને રાત્રે આ અનુક્રમ પ્રમાણે વીશ વીશ પ્રાણાયામ કરજો બે ત્રણ મ-હીનાની સતત ક્રિયાથી તમારા જીવનમાં ઉચ્ચ ફેરફાર મા-હીમ પડશે. ખાવાના ખારાક સંપતિ પ્રમાણે ઠીક રાખજો. તેમાં પણ દ્રધ ધીના મહાવરા રાખજો. મળસાફ ઉતર એટધું અત્ર જોવાનું છે આ પ્રમાણે ક્રમ બાર મહીનાસુધી પ્રથમ ગ્રહસ્થાવાસમાં હાવતા ચલાવા.

તમારી આ ક્રિયાની શરૂઆતમાં સૂચના કે તમા સર્વજીવેા ઉપર પ્રેમભાવ ના રાખતા શીખજો જગત્માં કાેઇ હાથી હાેય કીડી હાેય મ'કાેડી હાેય કે નાના સરખાે છાેડવા હાેય તાે પણુ તેના ઉપર નિર'તર પ્રેમભાવ સ-ખવા જોઇએ શત્રુ અને **ામત્ર** સર્વનું હિત ઇચ્છા. પણ અહિતતા કાેઇનું નજ ઇચ્છા અને સ્મરણમાં રાખા કે— તમારા અ'તઃકરણના દાેષથી તમા શત્રુનું ભલું ઇચ્છતા નથી શત્રુનું ભલું શા માટે ઇચ્છતા નથી, જો તમારૂ મન દાેષીલું રહે છે. અને તે દાેષીલા મનથી તમા દાેષ રહીત

### ( ૨૧૯ )

શી રીતે થઈ શકશા. સર્વદોષ મનના કાઢી નાંખા જ્યાં સુધી તમારૂ મન દેાષી છે ત્યાં સુધી તમા પ્રેમસ્થાન શી રીતે **બની શકેા, સર્વ જીવના ઉપર શુદ્ધ પ્રેમ વર્ષાવે**ા ત્યા**રે** શુદ્ધ પેમના લાેગી ખના એ પેમ દયામય છે તેથી તેશુદ્ધ છે. આવી ભાવના આવ્યા વિના મન નિર્મલ અનવાનું નથી અને નિર્મલ મન વિના ઉચ્ચ શ્રેણિ પ્રાપ્ત થઇ શકતી નથી. સજ્જના, આ પ્રેમ સ્વાર્થ બુદ્ધિના નથી માટે તે અહર્નિશ સેવજો તમા પ્રભુન ભજન કરા છે. પ્રભુની ઉપાસના કરેા છેા. પણ તમારૂ મનનિર્મલ થયા વિના તે પ્રભુ ભ-જન ઉપાસનાથી જે સુખા પ્રાપ્ત થાય છે તે મેળવી શકયા નથી તમારૂ આંતઃકરણ જેમ જેમ ભૂત માત્ર ઉપર દયા-વાળું અને પ્રમની લાગણીવાળું થતું જશે. એટલે તમે તેમ તેમ શરીરની અંદર રહેલા **આત્મા**રૂપી **પરમેશ્વર**-ની અધિક સમીપમાં આવતા જશા અને તેમ તેમ તમે સર્વ કાર્ય સિદ્ધ કરનારી એકાગ્રતનાને સત્વર સિદ્ધ કરતા જશા.

સર્વ સંકટ માત્રથી તમારૂ રક્ષણ કરનાર કાેઇ અ-માેઘ શસ્ત્ર તમારે જેઇએ છીએ? તમારા અંતઃકરહ્યુના સર્વ મળને કાઢી નાખનાર બળવાન ક્ષારની તમારે ઇચ્છા છે? જ્યાં જાઓ ત્યાં તમને વિજય મળે એવી કાેઇ દૈવી જડી બુટ્ટી તમારે જેઇએ છે? હા તે એજ છે કે ભૂતમાત્ર ઉપર

### ( २२० )

**અમર્યાદ** મેમ ચલાવાે અને તમને અનુભવ થશે કે મે<sup>.</sup> અપૂર્વ વસ્તુ પ્રાપ્ત કરી છે.

અશ્રદ્ધાવાન્ને તે અનુભવ કર્યાવિના સમજાય તેમ ન-થી-ઉપરનાક્રમ ઉન્નતિ પ્રાપ્ત કરાવે છે અને મતિને વિશુ-દ્ધ કરી તેને આધ્યાત્મિક જ્ઞાનના વિશેષ પ્રકાશ ગ્રદ્ધણ કર-વા યાગ્ય કરે છે. પદ્માસન વાસિદ્ધાસન બાંધી પૂર્વાભિમુખ બેસવું-નેત્ર બંધ કરવાં-પછે એમ ભાવના કરજો કે હું શ-રીરમાં રહ્યા છતાં અનંત શક્તિમાન્ છું-અનંત સુખમય છું અનંત આનંદમય છું, તમને જેવી રીતે ફાવે તેવી રીતે માનસીક જાપ ઉપરના વાક્યોના ઘણીક્ષણ સુધી કરજો વચ્ચમાં અન્ય વસ્તુઓનું સ્મરણ થઈ આવે તેને તમા વા-રજો વાકદાપિ અન્ય પદાર્થોનું સ્મરણ વિશેષ જોરથી થતું હાય તા-મુખેથી બાલતા બાલતા જાપ કરજો અને નીચે પ્રમાણે-આત્માની સ્તુતિમાં લીન થજો.

स्मरवो एकज आतमा, आनंदनो भंडार ॥ आतमते परमातमा, देहे व्याप्यो धार ॥ १ ॥ आशा तृष्णा शुं करु, शीदने करवो शोक ॥ भिन्नज तेथी आतमा, नहि मारामां रोग ॥ २ ॥ अलख स्वरुपी हुं सदा, मारामां बहु सुख ॥ मनना धर्मे वेरझेर, होवे विविध दुःख ॥ ३ ॥

# ( ૨૨૨ )

# सुखमय आतम हुं सदा, जयजय आतमदेव ॥ अनंत शक्ति स्वामी तुं, तुंहि देवाधि देव ॥ ४ ॥

એમ ત્રણવાર ચારવારકે વિશેષવાર મુખેથી ઉસ્ચાર કરી તેના અર્થ ચિંતવવજો તમારી વૃત્તિમાં ફેટ્ફાર થશે અને લમા જાણે અંતરંગમાં નવીનશાંતિ અનુભવતા હશા એમ દેખાશે.

ઉપરના વચનના ભાવમાં જેટલેાકાળ સંકલ્પરહિત શાંત રહેવાય તેટલા કાળ રહેવું પછી વૃત્તિની વ્યગ્રતા થતાં પ્રા ણાયામ પાંચ સાત મિનિટ કરવા તે પછી નિઃસંકલ્યાવસ્થા-માં યથાશક્તિ પ્રવેશ કરવા. જે નિઃસંકલ્પ અવસ્થા પૂર્વે સિદ્ધ થવી અત્યંત કડીન ભાસતી હતી. તે હવે આ પ્રકારે નિત્યભાવના કરતાં કંઈક અંશમાં સધાતી હાેય એમ અ-નુભવ થશે.—

અનંત જન્માેથી પાતાને બહિરાત્મભાવ જેને દ્રઢ થયેા છે. એવા સાધકને માસ વા બે માસના અભ્યાસથી બહિરાત્મ ભાવનું વિસ્મરણ થઇ **અંતરાત્મ ભાવ અ** ખંડ જાગ્રેલ રહે એ બનવું અશક્ય છે. અનંત ભવના અધ્યાસથી દ્રડ થઇ ગએલા **બહિરાત્મભાવના સંસ્કારા** અધ્યાસથી દ્રડ થઇ ગએલા **બહિરાત્મભાવના સંસ્કારા** અ**'તરાત્મભાવની** ભાવના કરતાં છતાં પણ તેના હુદ યમાં રડી રડીને સ્પુરે છે. વ્યવહાર કાળમાં સાંસારીક કાર્ય કરતાં હૃદયમાં પડેલા વિષય–માેજ શાેખના સંસ્કારો

# ( २२२ )

દુખંલ થવા છતાં પણ નિર્મૂળ થયેલા ન હાવાથી પુન: પુનઃ તેનેા નિરાધ કરતાં પણ તે જાગ્રત થાય છે. હું દુર્ખળ **છું, ગરી**ખ છું, મારૂ શું થશે, મારા પુત્રાનું શું થશે, નિભાવ શી રીતે બની રહેશે–અમુક પ્રકારે સાવધાન નહિ રહ્યું તેા અમુક મારૂ કાટલું ઘડી નાખરો આવા આવા અનેક વિચારા સંયમ સાધવા પ્રવૃત્ત થએલા સાધકના અંતઃકરણમાં વિક્ષેપ કરવાને માટે લાગ જાઇ બેશી રહ્યા હાય છે, સાધક પાતાના સ્વરૂપમાંથી આડાે જાય છે કે ત-રત તેના અંતઃકરણમાં સપાસપ તે વિચારા પ્રવેશ કરી સાધકને આધક બનાવી દે છે- શ્રી વીર પ્રેભુના પુત્ર સાધક આમ બનતું જેઇ લેશ પણ ગભરાશે৷ નહિ. આમ બનવું એ અનાદિ કાળથી અશુદ્ધ ભાવના જોરે થયા કરે છે. તમનેજ આજે આવે અનુભવ થાય છે એમ કંઈ નથી પણ પ્રત્યેક સંયમ સાધનાર પુરૂષને પ્રથમ આવાજ અનુભવ થાય છે. આથી તમારે નિરાશ કે આ-ળસુ પ્યનવાનું કંઇ કારણ નથી, તમા વીરપ્રભ્રના ઉ <mark>દ્યાગ ઉપર <sup>હ્</sup>યાન આપે</mark>ા તેમણે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા સાડીબાર વર્ષ પર્યત ધ્યાનાવસ્થા ગાળી હતી, વાવ્ચેા આંબા કે હરત કંઇ કેરી પાકવાની નથી, નિશાળમાં એ ઠાં કે લુરત કંઈ એમ, એની પદવી મેળવાતી નથી, સ-રાવર પણ ટીપે ટીપે ભરાય છે, તમને પ્રથમ નિશાળમાં

### ( २२३ )

એસીને પેન વડે એકડાે કાઢતાં કેટલી મહેનત પડતી હતી તેને ઠેકાણે હાલ તમે કેટલી જ્ઞાનની ઉચ્ચ સ્થિતિ મેળવી છે. એ શું ભૂલી ગયા માટે ધંર્યધરેા, અભ્યાસ કરા, અ-ભ્યાસ અને વૈરાગ્ય વડેજ આ મનમાં ઉઠતા વિક્ષેપાના જય કરવા ઉદ્યોગી થવું ઘટે છે. અભ્યાસ અને તેની પુષ્ટિ કરનાર વરાગ્ય વડે મનના જય કરવા લેશ પણુ કઠીન નથી. શું તમારા <sub>(</sub>ટ્ટદયમાં પાછે**) અહિ**-**રાત્મભાવ (સંસારભાવ**) સ્કુર્યો છે. વિકારોનેા હુદયમાં પ્રવેશ થયેલેા અનુભવાય છે ? ચિંતા અને ભયવડે પાછા તમે વ્યાકુળ થયા છેા? કંઈ હરકત નથી. પુનઃ સાવધાન થાએા, નેત્ર મીચા, અને **પુનઃ આત્મભાવના** કરા. તમે જાણાજ છે કે એકના એકજ વિચારને પુનઃપુનઃ મગજમાં મનન કર્યાથી તે વિચારના સંસ્કાર દ્રઢ થતા જાય છે. અને તે વિચારથી ભિન્ન પ્રકારના વિચારાના સ સ્કાર દુર્ખળ થતા જઇ પરિણામે નિર્મૂળ થઇ જાય છે. આથી **પરમાત્મ** <mark>સુખા</mark>ની ઇચ્છાના વિચારાને પુનઃપુનઃ મનમાં સ્કુરાવ્યા કરવા અને વિરાેધી વિચાર સ્કુરે કે તેના પ્રતિ અલક્ષ કરી આપણેા ઇચ્છેલાે અનુકૂળ વિચાર સ્કુરાવવા. અને તેમાં વૃત્તિને એડવી, મનથી તેમાં વૃત્તિ ન એડાય તા આપે હ્યા પરમાત્મ વિચાર માઢેથી બાેલવાે. એકવાર, દશવાર, સાે-<sup>્વાર,</sup> હજારવાર ખાલવા. **વાસાડહ**ં એટલે જ્ઞાન, દર્શન

# ( २२४ )

અને **ચારિત્ર ગુણમય** શરીરમાં રહેલેા આત્મા તેજ હું પરમાત્મા છું. અન્ય હું નથી એમ સાેડહું પદના ૐ કાર પૂર્વક મુખથી જાપ કરવેા. અને અર્થ ચિંતવવા જવું. એટલે ચિત્તવૃત્તિ અન્યત્ર જતી અટકશે, તમારૂં મન વિ <mark>ચારના કુદકા મારતુ</mark>ં તમને લાગે તાે **સાેડહ**ંનાે માટા સ્વરથી જાપ ચલાવવા. મનડું કઠિ આમતેમ કઠે તા છે. કઠે, તમારે તેના સામુ ન જેતાં જપની મેલટ્રેન પુરપાટ છેાડી મૂકવી. **પ્રિય** બંધુ આવે આગ્રહ થાેડા માસ જારી રાખશા તાે પછી ચિત્તવૃત્તિના માથામાં ગજ ઘાલ્યા છે કે તે તમારે તાબે નહીં થાય ? પ્રિય ભાઇ સાધનામાં દેાષ નથી. પણ કહ્યા પ્રમાણે ઉદ્યોગ કરવામાં દેાય છે. **સાધના**કે સુગુરુ **એાના** આજે દુષ્કાળ નથી. પણ ઉદ્યાગ કરનારાઓનાજ દુષ્કાળ છે કરવાનું શું છે તે કેાને ખબર નથી; સર્વે કાઇ થેાડું થેાડું સમજી શકે છે પણ બધાને સાે મણ રૂની ત ળા<mark>ઇમાં</mark> સુતાં સુતાં ચઉદરાજ લાેકના અધિપતિ અનવુ છે. તે શી રીતે બની શકે? દશ કે વીશ દીવસ પ્રયત્ન કરતાં વિધ્નાે જણાયાં કે તુરત અભ્યાસ છેાડી દાછા. અને વાતાે કરતાં કરતાં લાડવા અને તેમ ધારા છે છે શી રીતે અને. ભાઇયાે પ્રયત્ન કરાે. પ્રયત્ન કરાે.

્ર સાવધાન થાએા, તમારે તે પ્રયત્નનેજ ચિંતામણિ ૨ ન જાણી નકામી વાતો તથા આળસને છેાડી પ્રયત્નનેજ

#### ( ૨૨૫ )

રાત્રીદીવસ કર્યા કરવા, જેએ પ્ર**યત્ન કરવાના નિશ્ચયાે સેવે** છે અને પ્ર**યત્ન કરે**છે તેમને સાધ્યસિદ્ધિ થાયછે. પ્રિય ભાઇ ! વાતનાં વડાં થવાનાંજ નથી. તમારી નકામી આશાના રંગળેરંગી પરપાેટા દેડકીના પેટની પેઠે ફાટી ગયા વિના રહેવાના નથી, એ નિલ્યય માનજો. કરવાનું હાેય તે અમ-લમાં મૂકા, જે કરવાનું હાેય તે વર્તમાનકાળમાંજ કરાે. કારણ કે વર્તમાનકાળનાજ પ્રયત્ન વિજયની વરમાળા ત-મારા કંડમાં આરોપનાર છે.

જો તમે વિધિપૂર્વક એટલે એકાગ્રચિતથી આ ક્રિયા કરશા તા તમારા શરીરમાં અસંખ્ય પ્રદેશી આત્મા વ્યાપી રહેલા છે તેના અનુભવ થશે, થાડા દીવસમાં અનુભવ નહિ થાય તા કેટલાક દીવસના અભ્યાસ પછી પણ અવશ્ય થશે. તમને અપૂર્વ શાન્તિ તથા સુખનું ભાન થશે, તે શાંતિ અને સુખ આત્માનુભવી જીવાજ પામી શકેછે.

તમે<mark>ા આત્મ</mark> તરક લક્ષ રાખી જનસ<mark>ંગને અધિક ન</mark> સેવજો, કહ્યુ છે કેઃ—

#### होवत मन तन चपलता. जनके संग निमित्तः

### जन संगी होवे नहि, ताने मुनि जग मित्त. ॥ १ ॥

સદ્દવિવેકી વાચકેા, આ શિક્ષા ધ્યાનમાં રાખી આ-ત્મધ્યાનમાં પરાયણ થજા, તમા એકાંત જગ્યામાં સ્થિર થઇ તમારા આત્**મસ્વરૂપ**નાં વિચારમાં તત્પર રહેજો, અને

#### ( २२९ )

જ ગલમાં વા શૂન્ય નિર્જન પ્રદેશમાં વિધિપૂર્વક બેસી દશ દિશામાં ભટકતા મનને તમારા લક્ષ્યમ્થાનમાંજ બહ કરજો એટલે પાતાનાથી બે હાથને છેટે કાેઈ પદાર્થ મૂકી વિકલ્પ સંકલ્પ કર્યાવિના સ્થિર ચક્તથી જોઈ રહેજો. અને સ્થિર ચિત એક કલાક પર્યંત રહે ત્યાંસુધી અભ્યાસ કરજો, અને જ્યારે બાદ્ય પ્રદેશમાં ચિત્ત એક ઠેકાણે બંધાઇ જાય છે. એમ નક્કી થયું કે પછી તમે નાભિ, નાસાથ જીભના અથ ભાગ ભ્રૂમધ્ય ભાગ ઉપર ચિત્તવૃત્તિ એકાય કરવા ત્યાં લ ક્ષ રાખેજો.

ઉતાવળ કરશા નહિ. હળવે હળવે તમે તે કાર્યમાં પ્રવર્તજો ધૈર્યથી નાભિ નાસાગ્રના ધ્યાનના પ્રત્યેક કમને રૂ. ડી રીતે સાધજો, જે સાધકા પાયાને પાકા કરે છે, અને તેને પાકા કરવામાં જતા સમયથી આકુળ વ્યાકળ થતા નથી. તેઓ સુદ્રઢ ચિત્તભાવને અલ્પસમયમાં જીએ છે તેથી ધૈ-ર્ચ અને સ્થૈર્યથી સુદ્રઢ પાયા નાખજો. શરીર બાહ્ય પ્રદેશમાં એકાગ્રતા પૂર્વક સ્થિર થતાં તેને આંતર લક્ષ્યસ્થળામાં સ્થાપજો, પણુ યાદ રાખજો કે બાહ્યપ્રદેશામાં ચિત્તવૃત્તિ સ્થિર બરાબર જ્યાં સુધી ન થઇ હાેય ત્યાં સુધી તેને સ્થિર કરવા મયત્ન જારી રાખજો. અને એક કલાક ઉપર બરાબર બાહ્યપ્રદેશામાં ચિત્તવૃત્તિ સ્થિર થઇ એટલે આંતરત્રાટક સ્થળામાં ચિત્તવૃત્તિ સ્થાપજો. અનુક્રમ યાદ રાખજો, બાહ્યસ્થ-

# ( २२७ )

ળામાં કાઇપણ પદાર્થ ઉપર ચિત્તવૃત્તિ સ્થાપવી હાેય ત્યારે <sup>છે</sup> ચક્રુને મટકાયા વિના સ્થિર આંખથી જોયા કરવું. ચક્ષુમાં થી જલ આવે તો તે લુસી નાંખલું. અને પાછું જોયા કરવું એમ ચક્રાને તકલીબ ના પડે તેા ત્યાંસુધી જોયા કરવું, તેમ કરતાં એક કલાક સ્થિર આંખ રહે અને ચિત્ત પણ સ્થિર થઇ જાય ત્યાંસુધી અભ્યાસ વધારવાે, આવી રીતે બા**હ્યપ્ર**કે-શાેની સાથે બાહ્યવાટક જેણે સિદ્ધ કર્યો છે, તેને ગુરૂગમ મળતાં અને કેટલીક ક્રિયા શિખવતાં **મેસ્મેરીઝમ** જલદી આવઙે છે અને તે પ્રયોગમાં તે ફાવી શકે છે. વા તમાે સવ⊦ રના પહેારમાં સાંજરે કરવા જાએા ત્યારે આકાશ તરફ દ્રષ્ટિ સ્થાપી ચિત્તવૃત્તિ સ્થિર કરજે, સવારતા પહેારમાં બાહ્યપ્રદે-શમાં ત્રાટક કરાતેા પશ્ચિમ દિશાના આકાશ તરફ દ્રષ્ટિ**સ્થિ**ર રાખી એકાગ્રમન કરજો અને સાંજરે પૂર્વદિશાના આક્રાશ તરફ દ્રષ્ટિરાખી ત્રાટક કરજો. ત્રાટક એક કલાક લગભગ થતાં પીળા કાળા લાલ રંગી બેરંગી ગાેળાએા દેખાશે, પણ તેમાં જોવા તરફ લક્ષ દેશા નહિ અને આગળ વધજો ઉત્સાહ વધારજો હું સર્વ કરીશ એમ હિમ્મત રાખજો.

આહ્ય ત્રાટક આકાશમાં કરતાં ન કાવે તો પ્રભુની મૂર્તિ સામુ એકી નજરથી દેખી સ્થિર ચિતવૃત્તિ રાખજે. પ્રભુની એટલે તીર્થક**રની મૂર્તિ**ના સામું જેઈ ત્રાટક કરવાથી અનેક ગુણુ ઉત્પન્ન થાય છે. પણુ ચાદ રાખવું કે જ્યાં કાેઇ હાેય

### ( ૨૨૮ )

નહીં ત્યાં આ પ્રમાણે મૂર્તિના સામું જોઈ પ્રભુ સ્વરૂપ મૂર્તિને ધારી એકી નજરે હાલ્યા ચાલ્યા વિના જોઈ રહેવું. પ્રભુનો એટલે તીર્થંકરની કેાઇ પણ નાની વા માેટી છળીના ઉપર પણ વૃત્તિ સ્થિર થવા ત્રાટક કરવા. અને પરમાત્માના ગુણાનું સ્મરણ કરવું. ત્યારે શું તમે મૂર્તિને પણ માનનારા છેા ? હા. અવશ્યજ. પરમાત્મા લીર્થકરના સ્વરૂપના બાેધ થવા મૂર્તિપૂજા એક દ્વાર છે. અને તેથી તે દોષ રૂપ નથી પણ ગુણ રૂપ છે. જેએ મૂર્તિ પૃજાનું ખંડન કરે છે તેએ. આતમાન્નતિના શિખર ઉપર જવાનાં નીચેનાં પગ થીચાંને તેાડીનાંખી અલ્પ સામર્થ્યવાળાં મનુષ્યોને શિખર ઉપર આવવાના સંભવાેના નાશ કરી નાંખે છે–આદ્ધર્ય જેવું એ છે કે-સૂર્તિ પૂજાનું ખંડન કરનારા પાલેજ નિરાકાર પરમાત્માનું ધ્યાન ચિંતવન કરી શકવા સમર્થ હિત: નથી, જો તેએ। પ્રમાણીકપણ પોતાનું અંતઃકરણ તપાસી જુએ તાે તેમને સ્પષ્ટ ભાન થયા વિના રહે તેમ નર્થ કે તેમની વૃત્તિ <sup>દ</sup>યાન કાળે નિરાકાર પરમા<sub>ં</sub>માના સ્વરૂપ સાથે લગાર પણ સંબધવાળી થયેલી હાેની નથી તેએ. ધ્યાન કરે છે ત્યારે તેઓના અંતઃકરણમાં જે સં-કલ્પ વિકલ્પનાં તાેકાના ચાલતાં હાેય છે તેજ દર્શાવી આપે છે કે-ધ્યાનના ક્રમથી ધ્યાનના ક્રમ સિદ્ધ કર્યાવિના એકદમ નિરાકારનું ધ્યાન કરવાના કુદકા મારવાથી તે

# ( २२५ )

એાની તેવી દુર્દશા થાય છે તે જણાય છે. ત્રાટક વા ધ્યાન કાળે તેઓની વૃત્તિમાં જગત્નાં હુજારા અને લાખા ચિત્રા એક પછી એક ઉડતાં હાેય છે. માટે ક્રમના અનુસારે **પ્ર** યત્ન કરી **પ્રતિમા** આદિ માનવાં તે બહુસારૂ ડાહાપણ ભરેલું કામ છે. જેઓ બાહ્ય ત્રાટક સાધવા ખરી નિષ્ટાથી પ્રયત્નશીલ થાય છે. તેમને સમજાયું છે કે–આરંભમાં બહ્યત્રાટકમાં મૂર્તિનું આલંબન લેવાથી ચિત્તવૃત્તિની સ્થિરતા સુલભ રીતે અને અલ્પ વખતમાં સધાય છે. તેમ અન્ય રીતે થતું નથી.

પશ્ચાત્ય પ્રજામાં પણ ચિત વૃત્તિની સ્થિરતા સાથે પ્રતિમા (મૂર્તિ)ની અગત્યતા સમજાવા લાગી છે. વાલ્ટર ડિવા નામના એક અંગ્રેજ વિદ્રાન ઇશુના ભકતાને બાધ દેતા કહે છે કે-ઈશુનું પરમ મનાહર રમ્ય ચિત્ર વૃ-ત્તિની એકાગ્રતા સાધવામાં પ્રળળ સાહાય્યરૂપ થાય છે. મૂ તિનું સાન્દર્ય કલ્પના શક્તિનું આકર્ષણ કરે છે. મૂર્તિ એ એકાગ્રતાને માટે તથા પ્રભુના ગુણાના સ્મરણ માટે મહા માટું સાધન છે. શું આ વિદ્રાનના સ્વાનુભવ ઉપરથી મૂર્તિ પૂજાની ઉપયાગિતા તમને સ્પષ્ટ નથી થતી. પૂર્વે કહ્યું તેમ વસ્તુતઃ નિરાધારનું તો ધ્યાન કે ચિંતન થતું જ નથી. જ્યાં ધ્યાન કે ચિંતન થાય છે ત્યાં કાેઇ પણ પ્રકારની કલ્પના હોય છે. અને આ કલ્પના નિરાકાર નથી પણ

# ( २३० )

સૂક્ષ્મ આકારવાળી હાેય છે એટલે કે તેમાં આકાર સહિત ચિંતવન ભળેલું હાેયજ છે. એ અધ્યાત્મ શાસ્ત્રના અભ્યા સકાે સારી રીતે જાણે છે. પ્રિયભાઈ સમજો કે પરમા-તમા તીર્થકર પ્રભુ પ્રથમ અરિહ ત તરીકે હતા ત્યારે સાકાર હતા અને પદ્ધાત્ શરીરને છેાડી મુક્તિ પદ્દપામ્યા. હવે વિચારા કે નિરાકારનું તાે પ્રથમ જ્ઞાન નથી. તે નિરા કાર સ્વરૂપ કેવી રહતે ચિંતવવું તેનું ભાન નથી અને સાકાર પ્રભુ પરમાત્મા તીર્થકરની મૂર્તિવા પ્રતિમાન ધ્યાન પૂજન ન કરવું તે કદાગ્રહી નિરક્ષરનું લક્ષણ છે, માટે સત્ય યાેગિયાના પંથને અનુસરી ક્રમે ક્રમે પ**રમા** ત્મપદના શિખરે ચઢી શકાય છે વળી જેમને યથાથ<sup>°</sup> ચાેગતત્ત્વવિત્ સદ્દગુરૂ પ્રાપ્ત હાેય તાે તેમની છળીનું આલ બન ગ્રહી ધ્યાન કરવું. ત્રાટક કરવા. અને વૃત્તિ સ્થિર કરવી ભક્તિ અને શ્રદ્ધા સહીત તમા પ્ર**તિમા** વાગુરૂની છળી ઉપર ત્રાટક કરશા અને **સ**ાયમ શાધશા તે<u>.</u> અ ગમ્ય પરમાત્મ સ્વરૂપ બાેધના પાત્ર થઈ રહેશા. આ પ્રકારે બાહ્ય પ્રદેશોમાં ત્રાટક કરી તમે અન્વરમાં એટલે નાભિ નાસાગ્ર ત્રિપ્રટી વિગેરે સ્થાનમાં ત્રાટક કરજો ત-મારી વૃત્તિ તે તે અંતરના સ્થળે સ્થાપજો. અને ગમે તેવાં વિક્ષેપનાં કારણા ઉભાં થાય તાે પણ વૃત્તિને શરીરની અહાર ફરવા દેતા નહિ, જેમ કૂપના દર્દુ રથી (દેડકાથી) કુપની

### ( ૨૩૨ )

યહાર જવાતું નથી. અને કુવામાંને કુવામાંજ તેને રમણ્ કરવું પડે છે. તેમ તમારી વૃત્તિને લક્ષેલા આંતરસ્થા-નમાંજ ૨મણ કરાવજો એવે৷ સર્વ પ્રકારના સમર્થ પ્રયા-સથી અલ્યાસ પારજો. અને આ પ્રમાણે શરીરના કાેઇપણ આંતર પ્રદેશમાં એકજ અગ્ર ઉપર તમારી વૃત્તિને ત્રણ કલાક સ્થિર રહેવાના અભ્યાસ સિદ્ધ થતાં આગળ શું ક-રવું તે વમને યાેગ્યતા પ્રમાણે મુખે મુખ કહેવામાં આન વશે. કારણ કે તે ઉપરનેા અભ્યાસ બીજી ભૂમિકાનેા છે. તેના લાયક જીવને તે **ભૂમિકા**માં પ્રવેશ કરાવવામાં આ-વે છે યેાગ્યવા થયા વિના દ્વિતીય ભૂમિકામાં પ્રવેશ કરા-વવામાં આવતે નથી-કારણ કે અયેાગ્ય ને પરિક્ષા કર્યા વિના તત્ત્વ આપવાશી ગુરૂને બહુ જોખમ વેઠવું પડે છે અને સિપ્યને વિદ્યા સફલ થલીં નથી. પુસ્તકા તા એક દિશિ દેખાડનાર છે પણ તત્ત્વજ્ઞાનનાં ખરાં રહસ્યાે તા ગુરૂગમતાથીજ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે.

આ પ્રમાણે તત્ત્વ સાધકો-તમા ત્રણ કલાક આન્તર વાટક સિદ્ધ કરા. એટલે તમે મહાશક્તિ સંપાદન કરી છે એમ સમજજો. તમે આ અભ્યાસ કરતાં આત્મ શ્રદ્ધા રાખજો ગમે તેવા નાસ્તિકના પ્રસંગમાં આવેા તો પણ તમારૂ સાધ્ય બિંદુ ચુકશાે નહીં, તમાેને આ બાબતનું જ્ઞાન આપ્યું. બીજાં પણ આત્મજ્ઞાનનાં પુસ્તકાે વાંચ્યાં

# ( २३२ )

પણુ સમજે કે જ્ઞાનની સાર્થકતા આચારમાં મૂકવા વડેજ છે. ક'ઇ' મગજમાં ભરી મૂકવાથી નથી. એમ તાે પુસ્તકા-**લયે**ામાં જ્ઞાન ભરી મૂક્યું છે. ત્યાં કાગલાેમાં તે ભરી મૂક્યું છે. પુસ્તક પાેતાનામાં ભરેલા જ્ઞાનનાે ઉપયાેગ કરી પાેતાનું હિત સાધી શકતું નથી, અને તમે પણ તમારા મગજમાં ભરેલા જ્ઞાનનાે ઉપયાગ કરી તમારૂ હિત સાધી શક્તા નથી, તેથી તમે જીવ છતાં પણ જડ પુસ્તક જેવા થઇ રહ્યા છેા. આતમ શ્રદ્ધા વિના તમારા દિલમાં સહસ્વ સંશયે৷ પ્રગટે છે. લણેલું આચારમાં ઉતાર્યા વિના મહાસાગરના જળ જેવું અમર્યાદ હેાય તાે પણ તે નકામું છે. દાળ ભાત લાડ કેમ બનાવવા તેને વિધિપાક શાસમાંથી ગાબીને મુખે રાખનારનું પેટ ભરાતું નથી. પરંતુ જાણેલા વિધિને આચારમાં મૂકવાથીજ પેટ ભરાય છે. જેમ આહમશ્રદ્ધા અધિક તેમ અધિક વિજય અને અધિક અનુભવજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતું જાય છે.

ડું સર્વ કરવાને સમર્થ છું. એ પ્રકારની આત્મ શ્રદ્ધાને પ્રત્યેક ક્ષણે જાલવ રાખીને તમે તમારા કા ર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરા તમા તમારા અબ્ધાસમાં ખંતથી ઉદ્યમ કરા ઉદ્યમથી સર્વ કાર્ય સિદ્ધ થાય છે. આપણે મનુષ્યના અવતાર પામ્યા છીએ તે પણ શુભા ઉદ્યમથી પામ્યા છીએ અને દેવલાકમાં જઈશું તે પણ શુભા ઉદ્યમથી જા

### ( २३३ )

સમજવું. પુષ્ડ્ય ≈યને પાપ પણ **શુભ વા અશુભ ઉદ્યા-**ગનાંજ ફળ છે.

ઉદ્યમેન હિ સિધ્ય તિ કાર્યાણિ—ઉદ્યમથીજ સર્વ કાર્યો સિદ્ધ થાય છે, તમે ઉદ્યમ સેવતાં સેવતાં વચ્ચમાં થાકી જઇને કાર્ય પડતું મૂકશાે તાે તેમાં તમારા પ્રયત્નના જ દેાય છે. માટે હું કરીશ કરીશ ને કરીશ એ પ્રકારની આત્મશ્રદ્ધા ગ્રદ્ધ જાણેલું કટિ કબીને આચારમાં મૂકેા. તરવાતું ન જાણનાર મતુષ્ય નદીમાં કે તળાવમાં પ્રવેશતાં ડરે છે. ત્યારે તેના મિત્રા જેમ તેને બળાત્કારથી નદીમાં ધસડી જઇ પછી આંદર છેાડી દે છે અને હાથ હલાવવાની તેને કરજ પાડી કુમે કુમે તરતાં શિખવે **છે**. તેમ **આ**-ત્મસ્વરૂપની શક્તિ સંપાદન કરતાં ડરતી તમારી વૃત્તિને બળાત્કારથી તેમાં ઘસડી જાએ। અને આત્મશ્રદ્ધા પ્રકટાવી તેને ક્રિયા કરવાની ફરજ પાડાે. આ કાર્યમાં જો તમને પ્રીતિ હશે પણ અશ્રદ્ધાથી એટલે તે મારાથી કેમ થાય તેમ બાણી અટકયા હશાે. આવા ત્રણ ચાર પ્રયત્નથી તમને તમારા સામર્થ્યમાં વિશ્વાસ પ્રગટશે-અને વિશ્વાસ પ્રગ-ટતાં અધિક વેગથી ક્રિયા થતાં તમે સત્વર વિજયને પ્રાપ્ત કરશા.

સત્ય સાધકાે, સત્ય તમારા શરીરમાં છુપાયેલું છે. તે આત્મામાંજ છે. તેની અંદર અનંત શક્તિ ભરેલી છે. તેની

### ( २३४ )

અવગણના કરી અન્યત્ર આત્માને શાેધા છા. કંઠમાં ચિં તામણિ રત્ન છતાં અત્યંત દ્ભર પ્રદેશામાં ચિન્તામણિ શાેધા છા. પ્રિય તત્ત્વસાધક તમે ઘરથી ળહાર ગયા હાે **અને** એવામાં તમને ખબર મળે કે તમારે ઘર તમારા **દેશનાં રાજા તમને મળવા આવ્યા છે**. આ વા 1 તમે સાં-ભળી કે તુરત ધશમશ્યા હાંકતા હાંકતા આવી ઘરમાં જુઓ છેા; માગંમાં તમને કાેઈ રાેકે તાે તેના ઉપર તર્ગ ખી-જાઈ જાઓછા. અને ગૃહમાં પ્રવેશતાંજ તમે ડાદ્દેરા મારતાં આમ તેમ જીઓ છે. પ્રથમ ખંડમાં ન મળતાં રાખ્ય કયાં છે કર્યા છે; એમ પૂછા છેા ? એવા અનેક રાજાઓ પણ જેની તુલનામાં ન આવે એવા અસંખ્ય પ્રદેશી, અ નંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતચારિત્ર, અનંત વી ર્યાના સ્વામી દેખાતા તમારા શરીરમાં બીસજમાન છે. જેનાથી લમે જાણા છેા, પ્રયત્ન કરા છા, એવા આત્માજ પે**ાતે પરમાત્મા** શરીરમાં વ્યાપી રહેલેા છે. તેને તોર્થકરા કહે છે કે તેના તરફ લક્ષ આપેા. એમ કહે છે તેલ્પણ તમે તે તરફ લક્ષ આપતા નથી. અને તે વાતને સજ્ય સા**નતા** નથી. અને માનેાછે તાેપણ તે આત્મારૂપ પરમેશ્વરને જોવા **આલપ** પણ પ્રયત્ન કરતા નથી. અને પ્રયતન કરા છે৷ તાેપણ વચ્ચમાંથી નિરાશ થઇ મૂકી દાેછે. તધા તમા રા શરીરમાં ધ્યાનદ્રષ્ટિથી જેશા તા **આપેાઆ**પ અનુસ

#### ( २३५ )

વજ્ઞાને **આત્મા** જણાશે. તમને પરમેશ્વર તમારી પાસે છતાં તમારા હુદયમાં છતાં **મનુષ્યગતિમાં** જણાવાના સંભવ છતાં તમને જોવાની ગરજ નથી. જોવાની નવરાશ નથી. તેા તમારા આત્માને તમે દેખી શકવાના નથી. અને તમે તે આત્મામાં રહેલું **અનન્ત સુખ** ભેાગવી શેકવાના નથી, નક્કી એ ખરી વાત માનજો, ગંગા નદી ઉત્તરમાં છે. ગંગા ગંગા એમ કરા છે। અને દક્ષિણ દિશા તરક ધરયા જાંચેન છે. શી રીતે ગંગા નદી દેખરો. ભાઈ સમજો, સમજો. તમારી ભુલ તમારી મેળે સમજી દ્વર કરા. અન્ય કાઇ કહેવા આવશે નહિ. ખાવા પીવાની, હરવા ફરવાની-મિત્રાદિને હળવા મળવાની, વ્યવહારનાં અસંખ્ય કામેા કરવાની વમને નવરાશ મળે છે. નાટકાે, ચેટકાે <mark>જ</mark>ોવાની અને રમત ગમત કરવાની તમને નવરાશ મળે છે. અને હુદયમાં આત્મરૂપ પરમાત્માને શાેધવાની, ખેેાળવાની તમને નવરાશ મળતી નથી. બહુ સારૂ બહાર ફર્યા કરે. માજશાખ મારા, બહાર સુખ શાધ્યા કરા, **ચિન્તામણિ ૨ત્નની** ઉપેક્ષા કર્યો કરો. અને ધૂમાડાના બાચક ભરી ભ-રીને બહુ કમાણી કરી લ્યેા. આખરે તમારી પેટી ખાલી ખ થયે છતે અને દરિદ્રતાનું દુઃખ જણાયે છતે મન **મન્દિરમાં આ**તમાનાં દર્શન કરવા પધારજો.

દેહ દેવળમાં અસંખ્ય પ્રદેશી દેવ વસે છે એવું

#### ( २३९ )

તમે શ્રદ્ધાપૂર્વક માનેાછે તેની ખાતરી શી? જે તમે મા-નતાજ હાે કે શરીરમાંજ પરમાત્મા છે તાે ત્યાં તમે તેને શાધા. પણ તમે ત્યાં નથી શાધતા એ શું દર્શાવે છે? એ જ કે તમને શરીરમાં વ્યાપી રહેલા અસંખ્ય પ્રદેશી પરમાત્મા સત્તાએ છે તેની ખાવરી નથી, ખાવરી થઇ હાય તાેપણ તમને અગત્ય જણાઇ નથી. કુવામાં જળ છે એવું જાણતાં છતાં તૃષાતુર મનુષ્ય કવામાંથી જળ કાઢવાના પ્રયત્ન ન કરે તેા શું સમજવું ? એજ કે તેને હુજ તરસ ખરાબર લાગી નથી. અથવા આળસુના એટી છે. તેમ તમે પણ શરીરમાં પરમેશ્વર છતાં તેની ખાતરી કરી તમે તેનું સ્મરણ કરતા નથી. તેથી એમ સિદ્ધ થાય છે કે તમારે તેની જરૂર નથી. અથવા તમે આળસુના એકી છે**ા આત્મા** એ શું છે? સર્વ સુખનું નિધાન છે, સમગ્ર કલ્યાણુને ભં-ડાર છે. સમગ્ર શક્તિના મહાદધ છે. કેવલ્ય જ્ઞાનના નિધિ છે. સુખ, ઐશ્વર્ય, કલ્યાણને તેા તમા રાત્રી દીવસ ઇચ્છેા છે એ પ્રાપ્ત કરવા તે તને રાત્રી દીવસ મરી મટે છે. એ પ્રાપ્ત કરવા માટે રાત્રી કે દીવસ તમે જોતા નથી તડકા ેકે તાઢ, ભૂખ કે તરસ તમે જેતા નથી. અને તે સુખ કલ્યાણ મેળવવા જન્મથી તે મરણુ પર્યંત અપાર પ્રયત્ન કરાે છેા. ગમે તેવા ભયંકર સ્થળમાં કે દેશાંતર જવું હાેય તાે સુખને માટે તમે જાએા છે, મરણનાે ભય પણ ગણતા

#### ( ५उ७ )

નથી, તેના કરતાં જેમાં સત્ય અનન્ત સુખ રહેલું છે એવા આત્મારૂપ પરમાત્માના સામું તા કઠી પણ જેતા નથી, તે પરમાત્માનું જ્ઞાન પણ સદ્દગુરૂ પાસેથી સાંભળતા નથી. અને સદ્દગુરૂ જો તમને તે આત્મારૂપ પ્રભુનું સ્વરૂપ સમજાવે છે તાેપણ તમને તે તરફ પ્રીતિ થતી નથી, આ સર્વ શું બતાવે છે? કે તમે તે પરમાત્માના સુખનાે અનુભવ જાલ્યા નથી, અને તે તરફ લક્ષ્ય આપ્યું નથી.

ખરેખર સુખ અંતરમાં છે, બાહ્યપદાર્થમાં સુખ નથી, શાંતિ ખરેખર આત્મામાં જ છે, બાહ્ય નથી, જ્ઞાનવાન્ સુખને પાતાનામાં શાેધે છે ત્યારે અજ્ઞાની સુખને જગત્ના દ્રશ્ય પઠાથોમાં શાેધે છે.

યાદ રાખેા, યાદ રાખેા કે સુખ આત્મામાં છે, આત્મામાંથી જ તે સુખને પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન સેવવાે એ કદીપણ નિષ્ફળ ન જાય એવા **અમાેઘ** ઉપાય છે.

સુરૂ સુખ સાધકા સમજો કે~હાેજમાં અથવા ટાંકીમાં બહારથી આણીને ભરેલું જળ થાેડા દીવસમાં ખાલી થઈ જાય છે, પરંતુ પાલાળ ફાેડીને કૂવામાં કાઢેલું પાણી સદા અખ્રૂટ રહે છે, લાગટ તે પાણીને પાંચ પાંચ કાેસવડે કા-ઢવામાં આવે તાેપણ તે ખ્રુટતું નથી, આ શું વાલ તમારા સમજવામાં નથી, સમજો છાે તાેપણ તે પ્રમાણે વર્લાંતું નથી આ શું ઓાંછી ખેદકારક વાલ છે.

### ( २३८ )

આત્મા એ પાતાળી કૂવે છે, અને તેમાંથી સુખ **રૂપ જળ** પ્રાપ્ત કરવાને જેઓ અંતર પ્રયત્ન સેવે છે, તેમને સુખ અનંત મળે છે, આત્માનું સત્ય સુખ કઠાપિ નષ્ટ થવાનું નથો.

આ કથાનું તાત્પર્ય શું છે ? એજ કે આત્મસ્વરૂપ <mark>પ્રતિ અભિસુખતા</mark> સાધવી–**આત્મસ્વરૂપ**માં સંલગ્ન થવું. વૃત્તિની એકાગ્રતા પૂર્વક આત્મધ્યાન કરવું. એ સર્વ પ્રકારના પ્રયત્નામાં શ્રેષ્ટ પ્રયત્ન છે. એ સિધ્ધાંત સત્ય ભાસતાે હાેય તાે એ સિદ્ધાંત સ્વીકારા. અન્ધ શ્રદ્ધાથી સ્વીકારનું નથી. પરંતુ ન્યાયપુરઃસર વિચાર કરીને તે સિ-દ્ધાંત સ્વીકારા. યથાર્થ સ્વીકારવાની તથા યથાર્થ બ્રદ્ધાનીજ પ્રથમ આવશ્યકતા છે. તમા સંકલ્પ વિકલ્પ દ્વર કરા. વિચાર એાછા કરેા તેા આ આત્મ પ્રતિ અભિમુખતા સાધા. આર્તધ્યાન અને રાદ્રધ્યાનના સંકલ્પ વિકલ્પથીજ અ-નેક પ્રકારના શરીરની રચના થાય છે. પરભાવસંકલ્પ **વિકુલ્પ** એજ ગતિ આ ગતિને હેત છે. કીડીયારાંની પેઠે તમારા મનમાં ખરાઅ ઉભરાવા દેા નહિં. કેાઇ પણ વસ્તુ સંબંધી ચિન્તાના વિચારા કરા નહિ. ચિંતાના વિ-ચાર એ ઉ**ધેહી** સમાન છે. જેમ ઉધેહિ જેને વળગી તે**ને**। નાશ કરે છે તેમ **ચિન્તાના** વિચારા જેને લાગ્યા તેના નાશ કરે છે. માટે તમે ખરાબ વિચારને મનમાં

# ( २३५ )

રહેવાની જગા આપા નહીં. જો તે મનમન્દિરમાં ખરાબ વિચારોએ પ્રવેશ કર્યો તો આખા મનમ દિરને ખરાબ કરી નાંખવાના, અને તેથી મનમ દિરમાં આત્મરૂ પી પરમેશ્વર ળીરાજમાન થશે નહીં. એ ખરાબ વિચારોથી **મનમાન્દિર** સ્પપવિત્ર થઈ જશે. નક્કી આ વાત ખરી સમજજો હાે. માટે ખરાબ વિચાર આવતાં તુરત તેને રાેકવા, અને સારા વિચાર કરવા. અગર સારા **અધ્યાત્મ પુસ્તકે**ા વાંચવા બેશી જવં. વા ખરાબ વિચારા એક પછી એક પ્રસંગવશાત જોરથી મનમાં પેસવા આવે અને તે તેમ કર્યા ખરે નહીં તે તેમે ઉંચે સ્વરેથી સારાં સારાં વૈરા-અ્યકારક પટેા, ભજના, સ્તવના ગાજો અને તે સ્થાન અ-દલનો એટલે ખરાબ વિચારાનું ખેર ચાલશે નહીં, અને પાતાની મેળ વિદાય થશે એટલે તમારૂં **મનમન્દિર** પ-વિત્ર રહેશે, અને **આત્મા**ના વિચારો કરવાથી તુરત તમને આનન્દ શાન્તિસ ખ મળશે. અને તમારા આત્મા ન-વીન કર્મથી મલીન થશે નહીં. આનું બહુ મનન કરજે, **અને પ્રત્યેક કા**ણ આ પ્રમાણે વર્તવાની ટેવ પાડવાથી ત મારા આત્મા સંહેજે ઉત્તમગુણવાળા થશે, અને તમે **માક્ષસુખ** પ્રગટાવશા. એમ તમને વિશ્વાસ આવશે.

તમે દુઃખી છે৷ તે৷ તેમાં અન્ય કાેઇને৷ જરા પણ દેષ નથી. તમે પોતેજ તેવા દુઃખના વિચારા સેવી તમારી

# ( २४० )

મેળેજ દુઃખ પેદા કર્યું છે. કારણ કે,-વિચાર સર્વ શક્તિ માન્ છે. અનેક પ્રકારના સારા ખુરા વિચારના વિભાગને– કુષ્ણલેશ્યા, નીલલેશ્યા, કાપાતલેશ્યા, તેજોલેશ્યા, 'પદ્મલેશ્યા, અને શુકલલેશ્યા છ લેશ્યા તરીક શ્રી સ-ર્વત્ત તીર્થકર ભગવાન કથે છે. અને તે વિચારથીજ પુણ્ય-પાપ બંધાયું છે, અને બંધાય છે. પ્રિય સાધકા, સમજો કે,—**પ્રસન્નચંદ્રરાજર્ષિ** કે જે દીક્ષા અંગીકાર કરી વી-રપ્રભુના સમયમાં કાઉસગ્ગ ધ્યાને રહ્યા હતા. પ્રસંગવશાત અન્યજનના શખ્દ શ્રવણથી તેમના મનમાં ખરાબ વિચાર આવ્યા. અને જેમ જેમ તે અન્ય પ્રાણીઓને નાશ કર-વાના પાંપી વિચાર કરવા માંડયા કે, તરતજ તેઓ પ્રથમ નરક આદિ સાતે નરકનાં દળીયાં ઉપાર્જન કરવા લાગ્યા. આ પ્રસ ગે વીરપ્રભુને શ્રેણીક રાજાએ પુછ્યું કે— પ્રસન્નચંદ્ર મરે તેા કયાં જાય. ત્યારે શ્રી વીરપ્રઅએ પ **હેલી નરક, બીજી નરક, યાવત સાતમી નરક** બતાવી. પ્ર સજ્ઞચંદ્ર રાજરૂષિ લડાઇના વિચારમાંથી સારા વિચારાની ભાવનામાં ચડયા એટલે તેમ**ને નરકગતિ યે**ાગ્ય ગાંધેલાં કર્મનાં ઢળીયાં વિખેરી નાંખ્યા, અને અંતે ઉત્તમશુકલ <mark>ધ્યાનમાં ચડી ઘાલીકર્મ</mark> ક્ષય કરી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી માક્ષપદ પામ્યા. સજ્જના હવે વિચારા કે, વિચારમાં કે-ટલું બળ છે ? અચિંત્ય શક્તિ વિચારમાં રડી છે. માટે

### ( २४१ )

તમે ખરાબ વિચાર કરશાે નહીં. આ ભવમાં અનિવાર્ય દુઃખ રાગ તમે લાેગવાે છે તે પૂર્વ ભવમાં સેવેલી નડારી લે**સ્યા**ના વિચારા છે, એમ નક્કી સમજે. હવે એ દુઃખ તે લેશ્યાથી નિર્માણ થએલા કર્મથી ઉદયમાં આવ્યું છે. તે ંહ્યોગવવું પડે છે. દુનિયામાં અનેક જીવેા **સારાં** અગર નઢારાં કર્મનાં કળ ભાગવતા નજરે પડે છે તે સર્વ વિ-ચારનું કળ છે. મનુપ્ય જેવું ઇચ્છે છે તેવું વિચારથી પામે છે. જેવા વિચાર સેવવામાં આવે છે તેવા જીવ અની જાય છે. તમે ચિંતાના વિચારને સેવશા તાે અલ્પ સમયમાં તમને જ્યાંથી ત્યાંથી ચિંતાના કારણાજ ઉભા થએલાં ભાસરો. વિચારનું સામર્થ્ય મનુષ્યેા જાણે છે તે કરતાં માટું છે. તમે રાગી છેા, દરિદ્રી છેા. તમારી જે કંઇ અપ્રિય સ્થિતિ તમને મળી હાય, તે સ્થિતિને પ્રાપ્ત કરવામાં તમે પાતેજ કારણીભૂત છે. તમારા પૂર્વ ભવના વિચારેજ તમે જે ભાગવા છા તે આપ્યું છે.

દીવાના ઉપર કાળી હાંડી ઢાંકતાં કાળા પ્રકાશ આવે છે તેમાં શું હીવાના દાષ છે ? અથવા તેના ઉપર ઘડા ઢાંકતાં બીલકુલ પ્રકાશ પડે નહીં તેમાં શું દીવાના દાેષ સમજવા ? કાળી હાંડીમાં કાળા પ્રકાશ, લીલીમાં લીલાે પ્રકાશ મળશે. ઘડામાં દીવા મૂકશા તા પ્રકાશ અધ થશે. તેમ. અત્ર સમજવું કે, પાપના વિચારા સેવશા તા

#### ( २४२ )

પાપી અનેા તેમાં અન્યનાે શાે દાેષ ? પુણ્યના વિચારા સેવાે તાે **પુષ્ટયશાળી** બનાે, નરકગતિ ચાેગ્ય લેશ્યાના વિ-ચારા સેવા તા નરકમાં જાએ તેમાં બીજાના શા દાષ,-તમારી મેળેજ પાેતે વિચારા સેવ્યા છે માટે તેના અનુ-સારે કળ ભાેગવવાંજ પડશે. તેમાં શું આશ્ચર્ય ? જ્ઞાનનં આચ્છાદન કરે તેને જ્ઞાનાવરણીયકર્મ કહે છે. જ્ઞાન છે તે દીપક સમાન છે, જ્ઞાન પંચ પ્રકારે છે, મતિજ્ઞાન, બ્રુત જ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન, એ જ્ઞાનનું આચ્છાદન, જ્ઞાનીની નિંદા કરવાથી થાય છે. જ્ઞાનીના ઉપર કલંક ચડાવવાથી જ્ઞાનાવરણીયકર્મ અ'ધાય છે. આત્મજ્ઞાન આપ્યું હેાય એવા ગુરૂ મહારાજના ઉપર દ્રેષ કરવાથી, વા તેમના અવિનય કરવાથી, તેમના ઉપર ક્રેાધ કરવાથી, તેમની અદબાેઇ કરવાથી જ્ઞાનાવરણીયકર્મ અંધાય છે, વા તેવા આ**ત્મજ્ઞાની ગુરૂ** પાસેથી જ્ઞાન લેઈ <mark>બીજાની પાસે હું ભ</mark>ણ્યેા છું એમ કહેવાથી જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બ'ધાય છે. અને ભણેલું જ્ઞાન કળીભૃત થતું નથી. જ્ઞાનીની નિંદા કરનાર, ઉત્સૂત્ર ભાષણુ કરનાર, જ્ઞાનીને અવિનય કરનાર, મનુષ્ય જ્ઞાનાવરણીયકર્મ સમુપાર્જન કરે છે, વળી જ્ઞાનીને એમ કહે કે એને તેા એક અક્ષર પણ આવડતાે નથી. વા તેનામાં અમુક પ્રકારના દાેષા છે, તેણે તેા અમુક કામ કર્યું હતું. તેનાં લક્ષણ તેા ખરાબ છે. એમ

### ( २४३ )

બીજાની આગળ કહી જ્ઞાનીની હેલના નિંદા કરે છે, તે જ્ઞા-નાવરણીયકર્મ ઉપાર્જન કરી મૂઢ અજ્ઞાની બને છે. આત્મા-માં રહેલું જ્ઞાન દીવા સમાન પ્રકાશે છે, તેને માટીના ઘડા સમાન જ્ઞાનાવરણીયકર્મ લાગવાથી, જ્ઞાન આત્મામાં ને આત્મા સત્તાએ રહે છે, તેના બહાર પ્રકાશ પડતા નથી, એ જ્ઞાનાવરણીયકર્મ જેટલું જેટલું આત્માના પ્રદે-શાથી ખસે છે, તેટલા તેટલા જ્ઞાનના પ્રકાશ પડે છે, કા-શાથી ખસે છે, તેટલા તેટલા જ્ઞાનના પ્રકાશ પડે છે, કા-ધની મતિ સૂક્ષ્મને સારી હાય છે. અને કાઇની મતિ સ્થૂલ હાય છે. તે બાબત સમજલું કે જ્ઞાનાવરણીયકર્મનાં આચ્છા-દાન જેને વિશેષ દૂર થયાં છે, તેને જ્ઞાન વિશેષ પ્રાપ્ત થાય છે. અને જેને જ્ઞાનાવરણીયકર્મનાં આવરણ થાડાં ખસ્યાં છે, તે થાડા બુદ્ધિમાન હાય છે.

હવે સમજો કે દીવાની ઉપર ઉધેા પાડેલાે ઘડા જે છે તે ઘડાને પાંચ છ માેટાં કાણાં પાડીએ તાે પ્રકાશ વિશેષ આવશે તેમ જ્ઞાનાવરણીયકર્મનાે ક્ષય કરવા વિદ્યા ભ્યાસ સુગુરૂ ઉપાસના જ્ઞાનીનાે વિનય વિગેરે કર્યો હાેય તાે મતિજ્ઞાન શ્રતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાનના પ્રકારે વિશેષ પ્રકાશ પણ જ્ઞાનના થાય. બીલકુલ ઘડાના નાશ કરવામાં આવે તાે સ્વચ્છ નિરાવરણ દીવાના પ્રકાશ પડે તેમ પાંચ પ્રકારનાં આવરણાના બીલકુલ ક્ષય કરી નાંખ્યા હાેય, અ થવા તેના ક્ષય કરવા ઉદ્યમ કરીએ તાે જ્ઞાનના આવરણ

# ( २४४ )

રહીત નિવારણ કેવલગ્ઞાન આત્મામાં પ્રાપ્ત કરી શકીએ. તમારે સંપૂર્ણ કેવલગ્રાન જેઇતું હેાય તેા ગ્રાનાવરણોાને દ્વર કરવા પ્રયત્ન સેવ્યા કરાે. તમાએ જ્યાં સુધી તમારૂ કાર્ય સિદ્ધ કર્યું નથી ત્યાં સુધી ગુરૂ આજ્ઞાએ આ સર્વ પ્રયતન સેવ્યા કરજો. નક્કી તમા વિજયના ડંકા વગાડશા. **સુગુરૂભગવાન્**ની આજ્ઞા પ્રમાણે અને તેમની સ્તુતિદ્વારા આ કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી તમારામાં ગુરૂની કૃપાથી અન **પૂર્વ શક્તિ** પ્રગટશે. હવે મૂળ વિષય ઉપર આપણ વિચાર સંબંધીની શક્તિ તપાસીએ છીએ. હવે તમે સમજ્યા હુશા કે તમા જ્યારથી સમજણા થયાતે પહેલાં કેવાવિચારા સેવ્યા કરતા કરતા હુતા. આજ સુધી તેવા ખરાખવિચારા સેવ્યા તેનું કળ શું તમને નહીં મળે; ત્યારે હવે શું કરવું **પશ્ચાતા પ** કરેા. અરિંહ ત, સિદ્ધ, ગુરૂ, આત્માની સાક્ષીએ માફ માગે**ા સમા માગે**ા ખરાબ વિચાર નહી કરવાની મનમાં દ્રઢ પ્રતિજ્ઞા કરાે આજ સુધીમાં તમે કેવી ઉંધી બાજી રમી છે. ભાઇ હવે વાતો કરીને બેશી રહેવાનું નથી તમે હવે સમજો કે-નજરમાં આવે તેવા વિચાર કરવાથી પાતાની કેટલી હાનિ થાય છે; રાગના વિ ચારા, દેષના વિચારે, કપટના વિચારો, લાેલના વિચારા, અદેખાઇના વિચારા, હિંસાના વિચારા, અસત્યના વિચારા, પરસ્ત્રી સેવ્યાના વિચારા, પારકી નિંદાના વિચારા. વિશ્વા

### ( २४५ )

સઘાતના વિચારા, અન્યને કલાંક ચઢાવવાના વિચારા, લડા-ઇના વિચારા દગા પ્રપંચ વિગેરેના વિચારા હરતાંને કરતાં ચાલવાંને હાલવાં, બેસતાંને ઉડવાં, રાત્રી અને દીવસ; ખાં-તાં પીતાં, લખતાંને વાંચતાં તમાએ વાર વાર કરી કરીને પાતે પાતાને કેટલી હાનિ કરી છે, અને તેથી તમારા આત્માને કેટલા અધમ બનાવ્યા છે. તે શું તમા પાતે નથી જાણી શકતા, અવશ્ય જાણા છેા. કરા તા તેના વિચાર, કેટલું બધું તમે ખાેયું છે. તમાેએ તમારી જુંદગાની ધૂળ ધા**ણી કરી નાખી છે. તમાએ પા**તેજ દરીયામાં તરનાર તમારા વહાણમાં હાથે કરીને કાણાં કાણાં પાડી નાંખ્યા છે તેથી તેનાથી થતી હાનિ તમારે **અવશ્યને અવશ્ય** વેઠવી પડશે છટકાે ચવાના નથી. હજી પણ શું તમે તેવા ખરાબ વિચારા કરતાં નહીં અટકા ? અલબત જાણ્યા પછી કરવામાં આવે તેા મૂર્ખાતા કહેવાય; તમને દુઃખ સંકટ ખરાબ લાગે છે. અને તે દુઃખમાંથી મુક્ત થવા વાર**ંવાર ઇચ્છા કરાે છે**. ભાઇ તે દુઃખમાંથી મુક્ત થવું હાેય તાે ઉપરના ખરાબ વિચારો દ્વર કરો તેને **મનમાં** આવવા દેશે**৷ નહિ, તમે**। દરરોજ મસાના દરદથી પીડા પામેા છેા. અને બૂમાે પાડા છે. દવાને માટે વારંવાર પૂચ્છયા કરાે છે. ત્યારે વેદ્યે દવા આપી ખારૂ ખાટું મરચું ત્યાગવાની ભલામણ કરી. તમે દવા ખાએા છે. અને ઉપર મૂઠે મૂડા મરચાં ખાએા છે.

## ( २४५ )

શું તમને થએલું મસાનુ દરદ મટવાનું ? શી રીતે મટે ? ઉલટું વધવાનું અને વિશેષ દુઃખી થવાના નક્કી સમજ્જે, તેમ તમે આજ સુધી ખરાબ વિચારા સેવી દુઃખી થયા છે. અને હજી ખરાબ વિચારા સેવા છે તેથી ભવિષ્યકા-ળમાં હજારવાર દુઃખી થશા અને ખરાબ યાેનિમાં અવતાર ચહણ કરવા પડશે. અને ત્યાં આત્મશક્તિ ખીલવવાનાં કારણા નહીં મળે તે યાદ રાખજો, મનુષ્યગતિમાં આત્મા, પરમાત્મપદ પ્રગટાવી શકે છે. અન્યગતિમાં માેક્ષપદ મેળવાતું નથી. માટે પ્રિય ભાઇ ખરાબ વિચારાને તમે આજથી દેશવટા આપાને આપા.

હવે તમને સમજાશે કે આત્માનું અદ્ધવ પ્રગટ ન થવા દેવામાં તમે કેવા આડા પથરાઓ નાખ્યા છે ?? તે હવે તમને સ્પષ્ટ થશે, કાેઇ મનુષ્યે જરા અપ્રિ-યવચન કહ્યું કે વાઘની પેઠે તાડુકાે કરા છા, અને સામા પાંચ પચાસ ગાળાના ગાળા છાેડા છા, તેમાં કાેની હાનિ થઇ, એ તમારા લક્ષમાં આવે છે? ચૈત્રના ઉપર દ્રેષ કરવાથી તથા મૈત્રના ઉપર અદેખાઈના વિચારથી ખરી રીતે જોતાં કાેનું બગડે છે; તે હવે તમને સ્પષ્ટ જણાય છે, પાંચ દશ જણા ભેગા થઈ નકામા વાતાના તડાકા મારી આડાઅવળા મનમાં આવે તેવા કુવિચારા કરા છા, તેમાં કાેનું બગડે છે, સમજો કે તેમાં તમારૂ બગડે

### ( २४७ )

છે, માલ વિનાના ગપાટા ઠાેકવાથી ઢંગઢડા વિનાનું અ-ગડંબગડં ભસવાથી તમારૂજ બગડે છે, અને તમેજ દુઃખી થાએા છેા, નક્ષ્કી સમજજે, લીંબડાનું ઝાડ વાવી લીંબાે-ળીજ પામવાના આંબાની આશા રાખશા નહીં આ કથન આરસી જેવું તમને સ્પષ્ટ ભાસ્યા વિના રહેશે નહીં.

અને એજ ઉપરથી વિચારતાં માલુમ પડશે કે બાગત્ અવસ્થાના સર્વકાળમાં શુદ્ધ વિચાર કરવાની કેટલી આ-વશ્યકતા છે. આત્મધર્મના વિચારમાં નિરન્તર નિમગ્ન રહેવાથી કેવા લાભ થવાના સંભવ છે? સારા ગુણાને ધારણ કરવાથી સર્વમાં **આત્મણહિ** ધારણ કરવાથી અને કાેઇ જીવના અંતઃકરણને નહિ દુઃખવવાથી ધ્યાનનાે ઉપ-દેશ દેવાથી, અભયદાન સુપાત્રદાનનું અર્પણ કરવાથી, ક્ષમા નિર્લોભતા પ્રહ્મચર્ય વિવેક કરૂણાદિને સેવી નિ-રંતર મનની સ્વસ્થતા રક્ષવાથી કેવાં દૈવી સુખેા મળવાના તમને સંભવ છે, એ સર્વ તમને હવે સ્પષ્ટ સમજાશે અરિહંત સિદ્ધ આચાર્ય ઉપાધ્યાય અને સાધુ એ પંચપરમેષ્ટીમય નવકાર મંત્ર જપવાથી અને તે પ્રત્યેકના ગુણા સંભારી સંભારી મનન કર્યાથી મળે તે યાદ રાખજો, મનુષ્યંગતિમાંજ આત્મા પરમાત્મપદ પ્રગટાવી શકે છે, અન્યગતિમાં **માક્ષ પદ** મેળવાતું નથી, માટે પ્રિયભાઈ ખ-રાબ વિચારોને તમે આજથી દેશવટેા આપેા, આપેાને આપેા.

### ( २४८ )

જે જે મનુષ્યા દુઃખી જણાય છે. તે તેમના પૂર્વ-ભવ~જન્મના અશુભ ધિચારોના અશુભ આચારોના પરિ-ણામ છે. જે જે મનુષ્યેા સુખી જણાય છે, અને શાતા વેદનીયનાં ફળ નિરાગતા ઇચ્છાનુકુળ પદાર્થોની પ્રાપ્તિ ઉત્તમ વૈભવ, સુસ્થાન, વિગેરે ભાેગવે છે, તે તેમના પૂર્વ જન્મામાં કરેલા શભ વિચારોના તથા શભ આચારાના પરિણામ છે. શુભવિચાર પુષ્ટ્યનાં દલીયાંને: આત્માની સાથે સઅંધ કરાવી તેના ચાેગે સર્વ શભ પઠાર્થને દ્રશ્ય જગતમાં પ્રત્યક્ષ પણે આપણી સાથે સંખંધ કરાવી દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ ચાેગે તેનાં સારાં ફળ શાતા રૂપ દેખાડે છે. અને તે આપણે અનુભવિએ છીએ. શુભ વિચારથી જે પુણ્ય બંધાય છે તે પુણ્યના બે ભેદ છે. ૧ દ્રવ્ય પુછ્ય બીજું ભાવ પુછ્ય, આત્માની સાથે પાૈકગલીક શુભ દળીયાં બ'ઘાય છે તેને દ્રવ્ય પુણ્ય કહે છે અને તે પૈા-દગલીક શભ દળીયાં જે બંધાયેલાં છે તે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવ, ચાેગે ઉદયમાં આવીજ શુભ ફળ દેખાડે છે. તેને ભાવ પુછ્ય કહે છે. પાપના પણ બે ભેઢ છે. ૧. દ્વવ્ય પાપ. ૨. ભાવ પાપ. ૧. આત્માના પ્રદે રોાની સહ પાૈદગલીક અશુભ દળીયાં મન વચન કા **યાના** અશુભ યેાગે રાગદ્વેષે કરી બંધાય છે. **તથા** સત્તામાં રહેલાં અશુભ કર્મદલીકને દ્રવ્ય પાપ

### ( २४८ )

કહે છે. અને તે દ્રવ્ય, **ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવ, રે**ાગે ઉદયમાં આવી અશાતા વેઢનીય રૂપ અશુભ કળ દેખાડે છે. તેને ભાવ પાપ કહે છે વળી પુણ્ય અને પાપની ચતુર્ભંગી ઉત્પન્ન થાય છે તે દર્શાવે છે. ૧ પુણ્યાનુબાંધી પુણ્ય ૨ પુણ્યાનુબાંધી પાપ. ૩ પાપાનુબાંધી પુણ્ય. ૪ પાપાનુબાંધી પાપ.

૧. પુણ્યા<u>ન</u>ુબ<sup>.</sup>ધી પુણ્ય---જે પુણ્યનાં દળીયાં ભેા-ગવતાં તે પુણ્યના યોગે શભ મનવચન ને કાયાના યાગે કરી આત્મા પાછું પુષ્ય ઉપાર્જન કરે છે, તેને પુષ્ટયાન ખંધી પુષ્ય કહે છે. જેમ કુમારપાળરાજા, ધન્નાશાલીભદ્ર સીતા સતી, સંપ્રતિરાજા, વગેરે દ્રષ્ટાંતા જાણવાં. તેમ હાલ પણ જે માેટા ગ્રહસ્થ, ખાનદાન, નગરશેડના ગ્રહસ્થ પુત્ર વિગેરે પૂર્વ જન્મ પુષ્ય યોગે શાતા ભાેગવે છે. અને જે શુદ્ધ ધર્મની શ્રદ્ધા પામી પાછા શુભ કાર્ય કરે છે, તેઓ પુણ્ય ખાંધે છે. માટે તે પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય જાણવું. જેએા દીક્ષા અંગીકાર કરે છે તેમને પણ પુષ્**યાનુબ'ધી** પુર્ણ્ય શુભયેાગે બંધાય છે. અને શાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે કે–મ-હાપુણ્યની સામગ્રીએ મનુષ્ય જન્મની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેમાં પણ મહા પુષ્યવ'ત હેાય<sup>ં</sup>તે **સત્યધર્મ** શ્રવણ કરી શકે છે. અને તેમાં પણ મહા પુણ્ય હેાય તેા સત્ય ધર્મની શ્રદ્ધા થાય છે. અને તેના કરતાં પણ મહા પુણ્ય જેને

## ( २५० )

હાેય તે વિરતિ પહું અંગીકાર કરે છે અને સર્વ કરતાં અન તિ પુષ્ટયની રાશિ લેગી થઇ હાેય તા ચારિત્ર ગ્રહણ કરવું ઉદયમાં આવે છે અને તેના કરતાં પણ અન તિ પુષ્ટયરાાશની સામગ્રી સંપ્રાપ્ત થઇ હાેય તા ભાવ ચા રિન્ન ઉદયમાં આવે છે. પુષ્ટયાનુબંધી પુષ્ટય ગાેગે જીવ ઉચ્ચદશાને અનુક્રમે પામી સમક્તિ રૂપી સેનાપતિ ની સાહાયે કર્મ રૂપ શત્રુને જીતી પરમાત્મ પદ સંપ્રાપ્ત કરી પંચમ ગતિને પ્રાપ્ત કરે છે.

ર.—પુષ્ટયાનુખાંધી પાપ--દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવ યાગે પાપાદય વેદતાં પણ તથા પ્રકારની સામગ્રી યોગે શુદ્ધ ધર્મનું શ્રવણ કરતા તથા શ્રદ્ધા કરતા, શુભ મન, વચન, કાયાના યાગ દ્રારા શુભ રાગ દ્રેષના યાગે પુષ્ટયનાં દળીયાં ગ્રહણ કરે છે તેને પુષ્ટયાનુખાંધી પાપ કહે છે. એટલે કાેઇ જીવ હાલ ગરીબ નિર્ધન હાેય અન્નને અને દાંતને વેર હાેય છે, તેવા પણ કાેઇ સદગુરૂને પામી સત્ય ધર્મના ઉપદેશ શ્રવણ કરી કૃત્ય કૃત્ય થયા છતા એવું ચિંતવે કે પૂર્વ ભવમાં અશુભ વિચાર રૂપ લેશ્યાના યોગે આશુભ કર્મ પાપ રૂપ ઉપાજ્યું છે. તે અશુભ કર્મ આ ગતિમાં ઉદય આવ્યું છે. તેના વિપાક ભાગવવા પડે છે. તેમાં દુ:ખ ધર નહીં. જ્યાં સુધી અશુભ કર્મના ઉદયના કાળ પૂર્ણ થયા નથી ત્યાં ૃસુધી દુ:ખ ભાગવવું પડશે.

### ( २५१ )

તેમાં છુટકાે થવાનાે નતી, રાજા હાે ર'ક હાે કીટક હાે ઈંદ્ર હેા નરહેા વાનારી હેા પણ જેને **અશભાકમ**ે જેવા પ્રકારનું આં<sup>દ</sup>્યું છે. તેવા પ્રકારનાે ઉદય દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવ ચાેગે થતાં તે ભાેગવવુંજ પડે છે, કાેઇ જીવે એવું કર્મ ઉપાર્જન કર્શું હાેય છે કે તે માતાના પે-ટમાંને પેટમાંજ મરી જાય છે, વળી કાઇ જીવે એવું કર્મ કર્યું હેાય છે કે તે માતાના પેટમાંથી અહાર ની કળતાં આડેા આવે છે. <sub>ત્</sub>યારે માતા મરી જાય એવી થાય છે અને વળી ઘણા ઉપાયે**ા કરતાં તે નહિ ની**-કળી શકે તેા તેને કાપીને પણુ બહાર કાઢવામાં આવે છે, કેાઇ જીવ અંધ જન્મે છે, કેાઇ જીવ ખંહેરા જ-ન્મે છે, તે સર્વ કર્મના વિપાક છે, કરેલા કર્મના ક્ષય યતાે નયી, અશુસ કર્મનાે ઉદય થતાં **રામચંદ્રજીને** વનવાસ જવું પડશું, અને વળી સીતાને માથે કલંકનું આળ ચડ્યું તે પણ અશુભ કર્મના ઉદયથી જાણવું મુંજરાજાને અશુભ કર્મનાે ઉદય થતાં ઘેર ઘેર ભીક્ષા માગવી પડી, વળી શુભ કર્મનાે ઉદય થતાં રંક તે પણુ રાજા અની જાય છે, વળી અશુભ કર્મના ઉદય ચતાં નિર્ધન હાેય છતાં તેને એવી બુદ્ધિ થાય કે ચાલાે આપણે પત્થરની આણ ખાેદીએ, અને તે પત્થ રની ખાણ ખાદતાં એકદમ રત્ન હાથમાં આવી જાય

### ( २५२ )

અને તે વેચી કરાડા ધિપતિ અને, એ સર્વ અનવું શ-કય છે, એમ નિર્ધન પણ ચિંતવતાે સામાયક, પાૈ-ષધ, પ્રતિક્રમણ. સદ્ગુરૂ વૈયાવૃત્ય, અભયદાન સુપાવદાન મનથી પણ શુભ વિચાર કરતા ભાવ-નાભાવતાં વિચરે છે, તે પ્રમાણે વર્તે છે, તેને પુષ્યાનુ ખંધી પાપ કહેવાય છે, હાલ દુઃખ ભાગવતો. હાય, ગરીબ નિર્ધન હાય પણ તે ધર્મ કરે છે તેથી પુષ્ય બાંધે છે અને બીજા ભવમાં પુષ્યાનાં ફળ ભાગવશે, ઇ-તિ દ્વિતીય ભાગમ

3. પાંપાનુઅંધી પુષ્ટ્ય --- જે જીવ હાલ પુષ્ટ્યના ઉદ્યે રાજ્યરૂદ્ધિ ભાગવે છે. માટા માટા વેપાર કરા કરાડા રૂપૈયા પેદા કરી માટા બગલા વાડીઓ બાંધે છે. અને ગા-ડીમાં બેશી ધમધમ ગાડી ચલાવે છે. અને તાનમાં માનમાં તાડીદારૂના પ્યાલા ગટગટાવે છે. હજારા જીવાને બંદુક્ વતી મારી નાખે છે. વળી માછલાંને પીલાવી હજારા મણ તેલ કાઠી વેચી લક્ષાધિપતિ ગની એશ આરામ ભાગવે છે. લાખા બકરાં. ગાયાનાં જાનવરાનાં ગળાં રે.શી તેનું માંસ, ચામડી વેચી પૈસાદાર બની જીવન ગાળે છે, પુષ્ટ્યપાપ ને ગણતા નથી. જીવ હિંસાના ચારીના બ્યાપારથી તાલેવર ગ્રહસ્થ બની સારૂ સારૂ ખાય છે. વ્યભિચાર સેવે છે, કૂડ-કપટ કરે છે. એક બીજાને લડાવે છે. તે જીવ તથા પ્રકા

## ( २५३ )

રનું પછ્ય ભાગવતા હાલ તાે તેવા ઘણા નાલુમ પડે છે. ત્યારે તેવા પાપીને સુખ એશ આરામ લક્ષ્મી ભાેગવતા દેખી કેઇ અજ્ઞાની કહે કે, જુએા ભાઇ, **ધર્માના** ઘેરધાડ. અને પાયીના ઘેર કુશળ. માટા માટા સાહેબ લોકો વા અ-મુક લાેકાે પાપ કરે છે માટે તે સુખી થાય છે અને તેના અવળા નાંખેલા પાસા પણ સવળા પડે છે. માટે ભાઇ આ કાળ તેા પાપ કરવાના છે. જીઓને પાપી પુ-રૂષે જ સુખી દેખાય છે. એમ જે ટુંક સમજણથી બાેલે તેને કહેતું કે, હે પ્રીયભાઈ, તેવા પ્રકારના જીવેા હાલ તેા પુષ્ટ્ય ભાગવે છે પણ તે પુષ્ટ્યથી અત્યાંત પાપ બાંધાય છે. અને તે પાપ પરભવમાં તે જીવેા ભાગવતા મહારોરવ દુઃખ પામશે. ત્યાં પાપાબાઇનું રાજ્ય નધી કે જેથી ગપ-છપ ચાલ્યું જાય તેવા પ્રકારના લાેકા માેટી પદવી ભાેગ-વતા હાેય. વા મહા સત્તા ધારી હાેય તાે પણ ધર્મસાધક પ્રિય સજ્જનાએ તેવાઓને દેખી મન ચંચલ કરવું નહીં અને અધર્માંઓને સુખ ભાેગવતા દેખી ધર્મકૃત્ય મૂકીદેવાં નહીં, મનમાં એમ વિચારવું કે, સારાં કુત્ય સારા વિ-ચાર અને નઠારાં કૃત્ય અને નઠારા વિચારનું ફળ બેઠા વિના રહેવાનું નથી. અને તે કળ ભાેગવવું પડશે. વળી વિચારવું કે કાેઇ કસાઇ બકરીને સારા સારા ખાેરાક ખ-વરાવે છે અને તેથી તે **મસ્તાન** બની ગઈ છે. પણ સમજવુ

## ( ૨૫૪ )

કે તેનું **મસ્તાનપ**હ્યું થાેડા દીવસનું છે થાેડા દીવસમાં ગળુ રે'શી નાંખશે. નક્કી સમજજે તેમ કાેઇ અધર્મીપાપી ચારી જારી કરતાે હાેય અને સુખ ભાેગવતાે હાેયપણ સમ-જવું કે પુછ્યનાે ઉદય મટતાં અને વળી મરતાં બકરીના હાલ થયા વિના રહેવાના નથી. નક્કી સમજજો અને સમ-જીને હૃદયમાં ઉતારજો. એવા પાપી જીવેા સુખ ભાેગવી પાપ કરી નરકમાં વા તિર્યંચની ગતીમાં જશે ત્યાં લયં-કર દુ:ખાે ભાગવવાં પડશે. શાસમાં આવા પ્રકારના પુ**ણ્યને** પાપાનુબ ધી પુથ્ય કહે છે, એ પાપાનુબ ધી પુથ્ય ના ભાેકતા દૂરભવી જીવા, વા અભવ્ય જીવા હાય છે. માટે તેવા જીવેાનાં કુત્યને વખાણવાં નહીં. અને તેવા જીવેાના ક્રત્યને વખાણવાના વિચારોથી આત્મા અશુભકર્મ સમુપા ર્જન કરી આવતા જન્મમાં દુઃખનાે ભાેકતા બને છે. માટે તેવુ**ં આચરણ** થઇ ગયું હાેય તેા **પશ્ચાતાપ** કરવા. **સ**. **દગુરુ** પાસે આલેાચના લેવી. એ ત્રીજા ભ'ગ ઉપર ઘણું વિવેચન કરવા ચાેગ્ય છે. પણ અત્ર પ્રસંગોપાત ટુંકમાં દિગ્દર્શન કર્યું છે. ઇતિ તૃતીયભંગ.

૪. પાંપાનુભાંધી પાંપ—જે પાંપના ઉદયથી અ શાતા વેદનીય ભાગવતાં છતાં પાછું તે થકી પાંપ બાંધ-વામાં આવે તેને પાંપાનુબાંધી પાંપ કહે છે, જેમકે ખરા-બ નીચકુળ અવતાર તેમાં પંજી ખાવાનું પીવાનું મળેનહીં

# ( રપય )

એવી સ્થીતિ પ્રાપ્ત થાય, ને વાઘરી ધીવર ચંડાળ વિગેરે કૂળ વા એવાં પાપ ભાેગવવાની અન્ય જાતિયા અને તેમાં પાપના પાછા બંધ કરવામાં આવે—એવા જૂડા બાલવાના ધંધા, ડિંસા કરવાના જ ધંધા, ચારી કરવાના ધંધા, મહા આરંભ કરવાના ધંધા, પ્રાણીઓને કાપી નાખવાના ધંધા, આલ હત્યા, સ્ત્રી હત્યા, સાધુ હત્યા; વિગેરે હત્યાએા ક-રવી. તે સર્વ 'પાપાનુબ'ધીપાપ જાણવું. એ પાપાનુ બંધીપાપ કરી જીવ નરક અને તિર્યંચ આદિ ગતિમાં અવતરે છે. અને ત્યાં વિવિધ પ્રકારનાં દુ.ખા ભાેગવે છે, તાઢ, તડકાે, ભૂખ, તૃષા વિગેરે અનેક પ્રકારનાં દુઃખ પી-ડાઓ ભાગવવી પંડે છે.

આં પ્રમાણે પુષ્ટ્ય અને પાપ પણ વિચારા રૂપ-લેશ્યાનું જ કળ છે. કલ્યાણની ઇચ્છાવાળાએ શુદ્ધ વિચા-રને હુદયમાં જાગ્રત કરવા. આ ઠેકાણે સમજવું કે, શુદ્ધ વિચાર એ આત્માના સ્વરૂપ સંબંધી વિચાર જાણવા. શુદ્ધ વિચાર એ આત્મસ્વરુપની પ્રાપ્તિ માટેઉત્તમશક્તિ છે, કર્મરૂપ બળતાે અગ્નિ એાલવવા શુદ્ધ વિચાર મે-ઘના જળની વૃષ્ટિ સમાન છે, આત્મસ્વભાવ સર્વકાળ જાગ્રત રાખવા એ શુદ્ધ વિચારના અવધિ છે, અને એજ સર્વાત્તામભક્તિ છે, શુદ્ધ વિચારથી આત્મસ્વરૂપમાં અખંડ અનુસંધાન કરવું એજ ભક્તિની પરાકાષ્ટા છે.

### ( २५९ )

અત્ય'ત પેમે આત્મારુપ પરમાત્મસ્વરૂપને વાર વાર સ્મરવું, આત્મસ્વરુપનાંલક્ષણોને અંતઃકરણુમાં તીત્ર પ્રેમથી સ્કુરાવવાં, આત્મધર્મના વિચાર થકી વિજાતીય વિ-ચારને ઢીલમાં પ્રગટવા ન દેવા, આત્માના શુદ્ધ ધર્મમાં તન્મય થઇ જવું, એજ ભક્તિનું ઉચ્ચ શિખર છે, આવી સાધારણ અનન્ય ભક્તિ જ શુદ્ધ આત્મસ્વરુપને પ્ર-ગટાવે છે, અને સર્વત્ત પદ આપે છે.

વિદ્યા અને જ્ઞાન કયાંથી ઉત્પન્ન થાય છે ? શાસ્ત્રો સૂત્રો ગ્ર'થેા કયાંથી નીકળ્યા ? જ્ઞાનીઓએ શાસ્ત્રો અને અનેક પ્રકારની તત્ત્વ વિદ્યાઓના વિચારા પ્રગટ ક્યા મૂ ળમાંથી કર્યા ? તે તમે જાણા છેા હું તમને કહું છું કે-તે સર્વનું મૂળ આત્મા આત્માને આત્માજ છે, આત્મા વિના અન્ય કાઇ વસ્તુ નથી આત્માજા છે, આત્મા વિના અન્ય કાઇ વસ્તુ નથી આત્માજો છે, આત્મા વા અન્ય કાઇ વસ્તુ નથી આત્મામાંથીજ કેવળ ગ્રાન કેવળદર્શન અને અનન્તવીય ઉત્પન્ન થાય છે, અઠ્ઠાવીશ લબ્ધિયા પણ આત્મામાંથીજ પ્રગટે છે, અનેક પ્રકારના ચમત્તકાર પણ આત્મામાંથીજ પ્રગટે છે, અનેક પ્રકારના ચમત્તકાર પણ આત્મામાંથીજ પ્રગટે છે, મેરૂ પર્વતને ધ્રુજાવે ધરણીને હલાવે, તારામંડળને અધઃપતન કરાવે એવા પ્રકારનું સામર્થ્ય પણ આત્મામાંજ છે, તમે સાંભળ્યું વા વાંચ્યું છે કે ચાવીસમા તીર્થંકર શ્રી વીરપ્રભુને ઇંદ્ર મહારાજ મેરૂ પર્વત ઉપર સ્નાત્ર મહાે ત્સવ કરાવવા લેઇ ગયા ત્યાં અનેક કળશે કરી પ્રભુને

### ( ૨૫૭ ) )

રનાન કરાવતાં ઈન્દ્રના મનમાં વિચાર આવ્યા કે શ્રી વીર પરમાત્મા નાના છે તે આટલા ખધા કળશાનું જળ શી રીતે સહન કરશે એમ ઈદ્રના મનમાં **સંશય થ**તાં તે વિચાર શ્રી વીરપ્રભુએ **અવધિજ્ઞાન**થી જાણી લીધેા અને જમણા પગના અંગુઠા વડે મેરૂ પવૈતને હલાવ્યેા. તેથી મેરૂ પર્વત હાલ્યેા શિખર પડવા જેવાં થઈ ગયાં. આ ઉત્પાત કેાણે કર્યો તે ઇન્દ્રે અવધિ જ્ઞાનથી જાણી શ્રી વીરપ્રભુને ખમાવ્યા તેમની સ્તવના કરી આ દ્રષ્ટાંત જેવાં તેા લાખાે દ્રષ્ટાંતાે છે, અને તે અન**ંતિશક્તિ**-આત્મામાંજ રહી છે, તેને પ્રગટાવવા પ્રયત્ન કરવા. ક-રેક લીર્થકર મહારા**બ** ત્રણુજ્ઞાની છતાં **પંચમ કેવળ આદિ**-પ્રગટાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે. તે શું આપણે સાંભળ્યું નથી. એક અત્ત બાળક જેને એકડાે પહ્યું લખતાં બરાબર આવડતાે નથી અને વાંકાેચુકાે એકડાે લખે છે તે વિ-ં**દ્યારાક્તિ** માટે પ્રયત્ન કરતે**ા એમ. એ. ની** પક્રવી લે**છે**. તે-વા હજારો દાખલા શં આપણે નજરે નથી જોતા **! આત્મા**-માં અન તિશક્તિના ખજાના ભરપૂર ભરેલાછે. પણ તેન ખીલવ્યા વિના પ્રગટ થતાે નથી અમુક <mark>ઘરના</mark> ખૂ<mark>ણામાં એ</mark>ક-સાેના મહાેરનેા ચરૂ દાટયાે છે પણુ ખાેલ્યાવિના તે પ્રગટ થતાે નથી. તેમ આ**ત્મશક્તિ** પણ ઉપરના હેતુઓથી ખી-લગ્યાવિના પ્રગટ થતી નથી આત્મશક્તિની ઉપાસના ક-

## ( ૨૫૮ )

રા, સર્વશાસયને ત્યજે, જાગત થાએા જાગત થાએા આ-ત્માભિમુખ થાએા. આત્મસ્વરૂપની ભાવના કરા આત્મ-સ્વરૂપમય થાએા.

**પ્રિય**—સાધકેા? તમાે નિર**ંતર સ્મર**હામાં રાખાે કે, પા અથવા અડધા કલાક આતમા કે જે પરમાત્મા છે **તેની ભાવના કરી અથવા સ્તવન કે સ્વાધ્યાય કર્યા ખાદ**વ્ય-વહારમાં આખાે દીવસ પાતાની નજરમાં આવે તેવું આ ચરણ આચરવું, કામ, ક્રોધ, લાેભ, માેહ, નિંદા દ્વેષના વિચારાેને પુનઃપુનઃ પુષ્ટ કરવા અને ત્રેવીસે કલાક બહિ-રાત્માનાં જ લક્ષણા જ હુદયમાં સ્કુરાવવાં તથા પાપવાં તેથી અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી કે આવસર્પિણીકાલ વહી જાય તેા પ**ણ શુદ્ધપરમાત્મસ્વરૂપ** પ્રગટવાનું નથી. ભલે સાક્ષાત્ તીર્થકર ભગવાન્ પાતે શરૂ મળે તેા પણ તમે પાતે શહ ઉપદેશના સ્વીકાર કરીને તે ઉપદેશને આચરણમાં ખરા પ્રેં<mark>મભાવથી નહીં</mark> ઉતારા <sub>ત્</sub>યાંસુધી તમારા મનમાં ભલે તમે રાજી થાએા કે અમે તત્વ પામ્યા, કુતાથ થયા, પણ તમે કુ**તાર્થ**ેથયા નથીજ જરા અંતરમાં જીએા તાે ખરા, તમા . રામાં માેહના કેટલા વિકારા ભર્યા છે, અને એ તમને ગુપ્ત રીતે કેવી પીડા આપે છે. તમા તે રાગ દ્વેષાદિને પુનઃ પુનઃ સેવન કરેા છેા, તેનાથી નિવત્યાં વિના તમા આત્માની તરક્ વળવાના નથી, તમા રાગ દ્રેષતરક દ્રષ્ટિ આપ્યાવિના

## ( રપક )

આત્મભગવાન્નું સ્મરણ કરો. હું નિરાકાર અરૂપી શાક્ષત અન તજ્ઞાન દર્શનનો અધિષ્ઠાતા છું. મારૂસ્વરૂપ અલક્ષ્યછે, નામ રૂપથી હું ન્યારા છું. એમ ભાવના ક્ષણે ક્ષણે હરઘડીએ કર-તા રહેા, તમારી સુરતા આત્મભગવાન્માં ખાતાં પીતાં. બાલતાં ચાલતાં ન્હાતાં ધાતાં રાખ્યા કરા. આત્માને વિષે કેવી રીતે સુરતા રાખવી તે નીચેના પદથી માલુમ પડશે. पट.

## ( 250 ))

ત્ત સ્થાપા. અર્થાત્ સુરતા સાંધા-આ ઠેકાણે આવિર્ભાવે એટલે પ્રગટ કરી છે આત્મિકરૂદ્ધિ તે જેને એવા તીર્થકર ભગવાન તે જીન કહીએ-અને વળી તિરોભાવે એટલે પૂર્ણ પણે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રની પ્રગટતા થઇ નથી એવો જે સંસાર અવસ્થામાં પાતાના આતમા તેને તિરાભાવે જિન કહેવેા. એટલે આત્મા તે જિન છે. પણ કર્માવ-વરણ્યી આત્માની રૂદ્ધિ આચ્છાદિત થઇ છે-પણ તે આ ત્મા જ અરિહત છે. આત્માજ સિદ્ધ છે, આત્માજ આચાર્ય છે. આત્માજ ઉપાધ્યાય છે.આત્માજ સાધુ છે, જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રમયપણ આત્માજ છે. તેમ જિન પણ આ દેહમાં રહેલાે આત્માજ સત્તાએ કરી જાણુવા. મ<sup>ુ</sup>ઠે આત્માને પરમાત્મા પ્રભુ પરમે શ્વર એવા નામાથી ભજવામાં આવે છે. પરતીર્થકર કે જે **નિર્મલ આત્મસ્વરૂપી છે**, તેવા **જિન** તે બેમાંથી જેને બ્યાં સુરતા લાગી શકતી હાેય તેનું અવલંબન કરી ઉન્નતિ ક્રમમાં જોડાવું. હવે આનંદઘનજી મહારાજ પ્ર **ભૂના ચરણકમળ**માં ચિત્ત લગાડવાનું કહેતા છતા દ્રષ્ટાંત આપી આંતરાત્માને ઉત્સાહીત કરે છે.

જેમકે–પેટને ભરવા માટે વાછરડાવાળી ગાયેા વગડામાં ચરવા જાય છે અને તે ગાયેા વગડામાં ચારે દિશાએ કરતી જ્યાં ત્યાંથી ઘાસ ચરે છે, દાેડે છે. પણ તે ગાયેાની અન્ત

# ( 252 )

ચિંત્તવૃત્તિની સુરતાતેા ઘાસખાતાં–ચાલતાં પાણી પીતાં પ્રાતાના વાછરડામાંજ લાગી રહી છે. મારૂ વાછરડું શું ક-રતું હુશે. તે મારા વિના બુમા પાડતું હુશે. તે ભૂખ્યું થયું હુશે. તે મને સંભારતું હશે. એ વાછરડાને કેમ હશે એમ ચિ તવતી ગાય પાેતાની સુરતા વાછરડામાં અન્ય કાર્યો કરતાં છતાં પણ રાખે છે. તેમ આનંદઘનજી મહારાજ કહે છે કે, હે ભગ્ય શ્રેયઃસાધકાે--તમે પણ વ્યવહારનાં વેપારનાં, દુ-કાનનાં, નાકરીનાં, રાજ્યનાં, નિશાળનાં ખેતીનાં, મીલનાં વિગેરે હરેક કાર્યો કરતાં છતાં પણ તમારી સુરતા તમારા **શરીર**માં જિનસ્વરૂપ આત્મામાં રાખેા<sup>:</sup> એટલે અનેક પ્રકારનાં વ્યવહારનાં કાર્યો કરતા છતા પણ અન્તરથી તે . સર્વ કાર્યથી ન્યારા રહી તમાે આત્મામાં પુનઃ પુનઃ સુ-રતા સાંધા તા તમારા આત્મારૂપ પરમેશ્વર પ્રસન્ન થાય. અને સમયે સમયે અન**ંતસુખના** વિલાસી ખનેા. વળી આન દઘનજી મહારાજ આ (માની સાથે કેવી રીતે **સુરતા** સાંધવી તેના ઉપર દ્રષ્ટાંત આપી જણાવે છે કે ચારપાંચ સાહેલીયાંરે---ચારપાંચ સરખે સરખી ઉમરની જુવાન સાહેલીએ સાથે ગાગરીએ મૂકી પાણી ભરવા જાય અને પાણી ભરીને હસતી હસતી પરસ્પર લાળીઓ દેતી ચાલે પછી વાતાે કરતી ચાલે. પણુ તેની સુરતાતા વાતા કરતાં, ચાલતાં, હુસતાં, તાળી દેતાં ગાગરમાંજ લાગી રહી છે.

## ( २९२ )

રખેને મારી ગાગર પડી જાય એમ ખબર રાખતી રહે છે. અને તેમાંજ સુરતા રાખે છે. તેમ તમે પણ હે **ભવ્ય જીવા-એવી રીતે આત્મસ્વરૂપમાં સુરતા** સાંધા અન્તરમાં અનંત ગુણ અનંત શક્તિથી શાભાયમાન આત્મા માં દરેક કામકાજ કરતાં સુરતા રાખેા, હાસ્ય, વિકથા, નિંદા, વિગેરે કુકમ કરનારાએાના સંબંધમાં તમે આવે. તાપ**ણ અંતરાત્મા ભગવાન્**માં સૂરતા સાંધી કુકર્મથી અલગ રહેજો, આત્મ ભગવાન્ની ઉપાસનામાંજ અંતરથી સુરતા રાખજો---આવી સુરતા વિના આત્મભગવાન્ શી રીતે પ્રસન્ન થાય? તમાે હાથે કરીને આત્મરૂપી સૂર્યના જ્ઞાન પ્રકાશપર રાગદ્વેષ રૂપ વાસુ ચાેગેશુભાશુભ કર્મક પવાદળાં લાવે**ા** છેા તેમાં તમારા વાંક છે, અન્યના વાંકનથી. તમા **રેા આત્મા** તેમ કર્યાથી પ્રકાશ ન આપે તેમાં તમેજ કારણી ભૂત છે, તમારી મેળેજ પગઉપર કુવાડી મારી છે. તમારી મેળેજ તમે ઠાંસી ઠાંસીને ગળા સુધી ભરી અજીર્ણ ઉ<sub>ત્પ</sub> ન્ન કર્યું છે. તમારી મેળેજ બળતા અગ્નિમાં કુદકા મારી પડયા છે. તમારી મેળેજ તમે સર્પના મુખમાં હાથ ઘાલી જીવવાનું ધાર્શું છે. તમારી મેળેજ તાલપુટ વિષ ભક્ષણ કર્યું છે. શું તેના હવે ઉપાય નથી. શું તે મૂળ સ્વરૂપ અમારૂં પ્રાપ્ત કરી શકીશું નહિ; ઉત્તરમાં કે તમે <mark>જો આવી તમારા આ</mark>ત્માની સાથે સુરતા **લગાડાે** તાે

# ( **२९**३ )

અલ્પ સમયમાં આત્મ પ્રભુને પ્રસન્ન કરશા. આત્મા નિર્મળ થયા છતા અનંત રૂદ્ધ આપશે. એ રૂદ્ધિ સ-દાકાળ અખંડ પણે રહેશે અને તમા તેથી પરમ આનંદ ના ભાેકતા અનશા માટે આત્મ પ્રભુની સાથે એવી સુ-રતા લગાડાે. નક્કી તમા કલ્યાણમય બનશા. નાણું મળશે પણ ટાશું નહીં મળે. મનુષ્ય ભવના આશુ-**બ્યની એક ક્ષણ પણ અમૂલ્ય છે** તેને નકામી ગાળશાે નહીં પુન: પુન: આવે સમય મળવાના નથી. નહીં ચેતેા તેા **યાદૃશી મતિ:્તાદૃશી** ગતિઃ જેવી મતી તેવી ગતિ સમજી લેજો, કાેઈ આકાશમાંથી ઉતરીને તમને કહેવા આવવાનું નથી, ખરા બપાેરે શું દેખી શકાય તેમ નથી; તેમ છતાં ઘૂક ખાલ દેખે નહીં તેમાં સૂર્યાના શા દેાષ; કંઈ નહિ. સમુદ્ર પામવા છતાં કાણા ઘડાે ભરાય નહીં તેમાં સમુદ્રના શા દેાષ; કંઈ નહિ. ઘડાનાજ દેાષ ગણાય. વળી કહ્યું છે કે:-

#### गाहा.

## पत्ते वसंतमासे, पत्ताइं पावंति सयलवणराइ ।। जं न करी रे पत्तं, ता किं दोसो वसंतस्स ।।

વસ ત રૂતુ પાસ થયે છતે સકલ વનરાજી પાંદડાં પામે છે. અને કેરડા ઉપર પાંદડું નહિ. તેમાં **વસ ત** રૂ**તુ**ના શા દોષ, કંઇ નહીં. તેમ અત્ર પણુ આ પ્રમાણે

### 

**ચ્છ્યાત્માનું સ્વરૂપ સાંભળી માેક્ષનું સ્વરૂપ** સાંભળી આ પણું **સર્વ સુખના નિધાન** એવા આત્મામાં ક્ષણે ક્ષણે સુરતા ન રાખીએ અને આત્મ સ્વરૂપને ભૂલી જઇએ તેમાં આપણાજ દેાય છે. માટે તે દેાયને દૂર કરવા આત્મ **સ્વરૂપને પા**મવાની ઉત્કટ ઇચ્છાવાળા અનેા. અને સા-રમાં સાર, ધનમાં ધન, મિત્રમાં મિત્ર, સ્વામીમાં સ્વામી, સત્યમાં સત્ય, આધારમાં આધાર, શર-**ણમાં શરણ આત્માને** ગણી તેમાં તમારી પેમ ભાવથી સુરતા લગાડા. નકકી તમારા જન્મની સાર્થકતા થશે. કીઙીના કુંજર થવા માટે અમૂલ્ય સમય છે. વળી આનંદ ઘનજી મહારાજ સુરતાના ઉપર દ્રષ્ટાંત આપે છે જેમ કે-જેમ નટવા ચાકમાં નાચે છે. દાર ઉપર ચઢયા છે. હેઠળ હજારા લાક શાર અકાર કરી રહ્યા છે. તાે પણ વાંસના ઉપર દેાર ઉપર ચાલતાં પાતાની સુરતાં ત્યાંને ત્યાં લગાવે છે. તેનું ચિત્ત જરા માત્ર અન્યત્ર જતું નથી અને પો તાનું કાર્ય અજાવે છે. તેમ જે પુરૂષ આત્મજીનના ધ્યા નમાં અંતર્થી સુરતા સાંધે છે. વ્યવહાર કાર્યના અનેક પ્રસંગને પામીને પણ **અંતર્<b>થી આ**ત્માની સાથે સુરતા એક ધારાએ ચલાવે છે, તે ભવ્ય કર્મ મર્મના નાશ કરી અત્ર વિજય વરમાળા પ્રાપ્ત કરે છે. વળી જેમ જુગારીના <mark>મનમાં જુગારની ધુન</mark> લાગી રહેલી હાેય છે. જુગારી જ્યાં

### ('२९५)

જાય ત્યાં જીગાર રમવાના દાવ શાધ્યા કરે. જીગાર રમતાં ખાવાની પણ સરત**ં ચુકી જાય. જુંગાર વિના તેને ચે**ન પડે નહીં. જીગાર રમવાનું મળ્યું કે જાણે માટું રાજ મળ્યું એવી વૃત્તિવાળાે હાેય છે. તેની સુરતા બુગારની સાથે અંતર્ગ્થી અંધાયેલી હાેય છે. તેમ જે પુરૂષની સુ-રતા આત્મા રૂપ પરમાત્માની સાથે લાગી રહેલી છે. અને જ્યાં બાય ત્યાં આત્માના સ્વરૂપનીજ ધુન અંતરથી લાગી રહેલી હાેય. **પરભાવ**ની રમણ વિષ્ટાના ઝાઝરાની પેઠે ખીલકુલ નીરસ લાગે. **આત્મા**ના સ્વરૂપના ધ્યાનમાં ખાવાતું પણ જેને નીરસ લાગે. અલબત ક્ષુધાવેદની**ચ**ના ઉદયે ખાય તેમ પીવે પણ અ તર્**થી તેની સુરતા અ**ન ત્માની સાથેજ લાગી રહેલી હેાય. આ**ત્મા**નું મનન ૨મ-રણ તેની ભક્તિ તેમાં તન્મયતા કરે, તેના વિના અન્યવ્ર ચેન પડે નહી. એવી રીતે **આત્મા**ની સાથે **નટવત્ સ**ુ રતા સાધી આત્મ શક્તિ પ્રગટાવા, અને નિરંજન નિરાકાર અખાંડાનંદના ભાેકતા બના. એમ શ્રી આ-**ન દઘન**જીની હિત **શિક્ષા છે.** વળી તેએાશ્રી જ-ણાવે છે કે:-

જેમ કામી પુરૂષ જીવાન સ્ત્રીને દેખી કામી અને છે. તેને વાર વાર ચાદ કરે છે. વાર વાર કામના અર્થે તેને મ-ળવા ઇચ્છે છે. તેના વિના તે સર્વત્ર શૂન્ય ક્રેખે છે. તેના

## ( २९९ )

મનમાં ધારેલી સ્ત્રીનાજ વિચારા રમ્યા કરે છે. સારમાં સાર તે સ્ત્રીને ગણે છે. તેના માટે તન ધન ખુરબાન કરે છે. ગમે તે ઠેકાણું હાય, ખાતા પીતા હાય, વાતા કરતા હાેય, કાેઈ પણુ કામ કાજ કરતાે હાેય તાે પણુ તે પુરૂ-<mark>ષની સુરતા</mark> કામના વિષયમાં કામીનીના ઉપરજ લાગ્યું રહ્યું હાેય છે. તેમ તમે પણુ સારમાં સાર આતમાને ગણી, પ્રાપ્યમાં પ્રાપ્ય ગણી, આદેયમાં આદેય ગણી તે **આત્મા**માં સુ**રતા** લગાડાે. વળી વાર**ંવાર આ**ત્મ **ધર્મ**ને સ્મર્યા ક<sup>રે</sup>ા, વળી આત્માથી પુરૂષોને હિત **શિક્ષા કે** આ જગત્માં સર્વ પ્રકારની પૈા<sub>ર્ગ</sub>લીક વસ્તુઓાને **ક્ષણીક અસ**ત્ય ગણી સત્યત્વ પણું આતમામાં ધારણુ કરો. તન ધન પણ આત્મધમ<sup>6</sup>ની પ્રાપ્તિ અર્થે ખુરબાન કરો. વારંવાર આત્મધર્માના ધ્યાનમાં પ્રવર્તાના કરો. જેમ <mark>તે કામી પુરૂષની સુરતા કામીની ઉપર અંદર</mark>થી લાગી રહેલી હાેય છે. તેમ તમે પણ આતમ સ્વરુપ ઉપર ક રતાં હરતાં સુરતાથી રાખ્યા કરા, કામી પુરૂષની સ્ત્રીના ઉપર જે સુરતા છે તે સુરતાથી તેને વાસ્તવિક સુખ લાભ મળતો નથી. અને સાત ધાતુથી ભરપુર વિષ્ઠાની <mark>કાે</mark>થળી એવી અપવિત્ર સ્ત્રીના ઉપર **રાગ** કરવે. તેથી કર્મ અંધન ચાય છે અને તે કર્મ બંધનથી જન્મ જરા મરણનાં દુઃખાે પ્રાપ્ત થાય છે. આત્માના ઉપર

## ( २९७ )

સુરતા લગાડવાથી કર્મના નાશ થાય છે. સ તાેષની પ્રાપ્તિ થાય છે. અને જન્મજરામરણનાં દુ:ખ ટળે છે. અને શાશ્વત સત્ય આનંદ મળે છે. માટે સવેત્મિ વાત આત્માની સાથે સુરતા સાંધવી તે છે. શ્રી આનંદઘન પ્રભુ એમ કહે છે કે તમે તેવી રીતે આત્મપ્રભુવા તીર્થંકરપ્રભુની સાથે સુરતા અવિછિન્ન ધારણાથી લ ગાડી પ્રભુનું નામ લ્યેા એટલે પ્રભુનું સ્મરણુ કરા. ચાથા ગુણુ ઠાણાથી આવા પ્રકારની સુરતા ભેદજ્ઞાન પ્રાપ્ત થતાં થાય છે. પુદ્દગલના ધર્મ અને આત્મધર્મનું જ્ઞાન જ્યારે થાય છે, અને હુંસ જેમ દુધ અને પાણીને ચંચુથી જીદાં કરી નાંખે છે તેમ જે જીવ ભેદજ્ઞાન ચાેગે આતમા અને પુદ્દગલની ભિન્નતા વિવેક દ્રષ્ટિથી કરે છે, તે ભાવ્ય-જીવેા પૂર્વોકત પ્રકારની સુરતાને અધિકારી થાય છે. એવી સુરતા શું તમે પ્રાપ્ત કરી શકવાના નથી; કેમ નથી કર-વાના. મયત્નથી સર્વકાર્ય સિદ્ધ થાય છે. મયત્ન કરા પ્રયત્ન કરો. ઇચ્છીત વસ્તુની પ્રાપ્તિ થશે. સતત ઉત્સાહ રાખા, ડીંપે ડીંપે સરાવર લરાય, અને કાંકરે કાંકરે પાળ બ'ધાય. તમે પણ તેવા પ્રકારની સુરતા આત્માની સાથે સાંધી શકશા. આજથી વા આવતી કાલથી તમે ખં-તપૂર્વક મહાવરા પાડા. અને દરરાજ **સુરતાના** અભ્યાસ વધારતા રહેજો. તેને માટે અસુકકાળના નિયમ કરજો.

## ( ૨૬૮<sup>:</sup>)

પ્રથમ તાે ક'ટાળાે આવશે. વાત ચિત્તમાં ગભરામણુ થશે. પણ તમે ઉત્સાહ અને ખંલથી સતત પ્રયત્ન કરને. અને વિશ્વાસથી સુરતાના અબ્યાસમાં જોડાજો. નર્છી ્તમા **અસુક**ામસમાં ચડતી સ્થિતિવાળી અને પ**વિત્ર સ્થિતિ** તમારા આત્માની જેશેા. આવી રીતે **સુરતા** સાધ્યા વિનાં કલ્યાણ થવાનું નથી. શુકલધ્યાનના પાયામાં સુરતાને અંતર્ભાવ થાય છે. ધર્મધ્યાનમાં પણ સુર-તાના અંતર્ભાવ થાય છે. સાધ્યની સિધ્ધિ પ્રાપ્ત કરતાં સુરતાના, ગુણુઠાણુાની અપેક્ષાએ અનેક જીવ આશ્રયી **અસ ખ્યાત** ભેદ પડે છે. સર્વમાં આત્મસ્વરૂપની સુ રતા સુખને અવધિ છે. આત્મસ્વરૂપમાં સુરતા સાધવાને એક દ્રષ્ટાંત કહે છે. જેમ એક સાની દુકાનમાં <mark>બેઠા</mark> બેઠા ઝીણી સાેનાની વસ્તુઓમાં કાેરણી કરતાે હતા. તેની સુરતા એવી તેા પરેાવાઇ કે ત્યાંથી રાજાનું સૈન્ય **ગસું** તે**ા પ**ણ તેણે જાણ્યું નહિ. શું ત્યારે અમે ગહસ્થાવાસમાં આવું ચિત્ત રાખીએ તેા સ સારનાં કાર્યો શી રીતે થાય ? તેના ઉત્તરમાં હું તમને જણાવું છું કે સંસારના કાર્યો કરતાં પણુ **તમારી સુરતા આત્મ**માં સાંધ્યા કરાે. ટેવ પાડશા કે તમને આ કાર્ય સહેલું લાગશે. તેમ વળી સાંજ સવાર રાત્રીમાં આ મહા કાર્ય માટે કેટલાક વખત નિય-**મિત કરા. અને તમારૂ કાર્ય સિદ્ધ થાય તેવા ઉપાયે**।

### ( 494 ))

પ્રતિદિન આચારમાં મૂકતા રહેા એટલે તમે આ ધર્મ ધુરાને સુખેથી વહુન કરી શં<mark>કરો</mark>। <mark>પ્રયત્ન</mark>માં ખરા પ્રેમથી જોડાએા. પ્રયત્નને સેવ્યાવિના જીવન્સુક્તિ વા સિદ્ધપહું મળતું હાેય તાે સવે જીવાે મુક્ત થાત. શ્રી સદ્ગુરનું સાહાઝ્ય સંનિધિ અથવા કપા પણ સાધકને કળની પ્રાપ્તિ કરાવવામાં તેના પાતાના પ્રયત્નની અપેક્ષા રાખે છે. ઉપદેશનું <mark>દાન</mark> પુઃન પુનઃ વિવિધ વચનેાથી **શિષ્યમાં** ઉત્સાહભાવ જાગ્રત કરવા. પ્રયત્નની અતિવિકટતાથી હારી જતા <sub>દિ</sub>દયને ધર્ય તથા શોર્યનું અર્પણ કરવું. વિગેરે **કાર્ય કરવાં એજ સદ્યુરૂની કૃપા છે**. અને આપેલા ઉપદેશાનુસાર વર્તન કરવું એજ શિષ્યનું કાર્ય છે. સર્વ ઉપર પ્રેમભાવ દર્શાવતા રહેા. કીડાથી તે ઇંદ્ર પર્યંત સર્વ ઉપર પ્રેમ ભાતૃભાવ રાખા. તમે જ્યાં સુધી બીજા પ્રા-ણીઓમાં રહેલી આત્મશક્તિની અવગણના કરી તેના ઉપર દ્રેષ કરા છે. તેમના ઉપર ક્રોધ તથા તેમનું ભૂંડું ઇચ્છે છેા. અને તથા કરા છેા. ત્યાં સુધી તમારા તમારા **શરીર**⊹ માં રહેલા આત્મપ્રભુ ઉપર પેમ થયેા નથી. જો પાતાના આત્મપ્રભુ ઉપર પ્રેમ થયે। હાેય તાે બીજાના શરીરમાં રહેલા આત્મએ પણ પાતાના આત્મા સમાન છે તેનું ભૂંડું કેમ ઇચ્છાય, કેમ કરાય. હુજી તમારા આત્મપ્રભુ ઉપર તમારી ખરી ભક્તિ પ્રકટી નથી. ઉપરઉપરથી સ્નાન કરી એ ટપકાં

## ( २७० )

કમાળમાં કર્યું. વા છાપ લગાવી. વા ગળામાં કંઠી ઘાલી, વા પ્રભુનાં ભક્તા ગણાવવા અનેક જાતના આનાં ધારણ કર્યાં પરંતુ આત્મપ્રભુ સમાન બીજા પ્રાણીઓના આત્મા ગણી તેમ-ના ઉપર પ્રેમ ભાતૃભાવ દયા રાખી નથી. ત્યાં સુધી ઉપ રના ખાનાથી તમારા શરીરમાં રહેલા આત્માને પરમાત્મારૂપ અનાવી શકવાના નથી. માટે સાધકેા સર્વ જીવેા ઉપર પ્રેમ ધરા, પ્રેમધરા, સર્વજીવાના કલ્યાણમાં રાજી થાએા. તમારામાં રહેલી આત્મસત્તા કેાઇનું અકલ્યાણ ઇચ્છતી નથી, તેમ તમે જ્યારે કાેઇનું પણ અહિત ઇચ્છતા નથી ત્યારે આત્મસામર્થ્ય અનુભવવાને યાેગ્ય અધિકારી થાંગા છે. પ્ર-ત્યેકપ્રાણીનું ખરા અંતઃકરણથી નિરંતર દિ્તઇચ્છવં એ જ આત્મધર્મની યથાર્થ ભક્તિને સૂચવનાર લક્ષણ છે. જે પ્રાણી અપકાર કરે છે તેના પ્રતિપણ જેઓ પરમ મેમ દર્શાવતા નથી. પરંતુ તેનું ખરાબ કરવા તત્પર થાય છે તે એા આત્મધર્મના અદ્ભુત સામર્થ્યને કઠી પણ પ્રાપ્ત ક⊸ રતા નથી.

પ્રિય સાધકા ! ચરમજીનેશ્વર શ્રી **વીરપ્રભુએ** ચંડ કાશીયા નાગ જે પાતાને કરડયા તેના ઉપર કેવી **કરૂણા** દર્શાવી હુતી. સ**ંગમદેવતા** ઉપરપણ **કેવી** કરૂણા દર્શાવી હુતી. તેમનું અંશમાત્ર પણ અહિત મનથકી ચિંતવ્યું નહાેતું અહાે તેમની કેવી કૃપા–કેવાે ભાનૃભાવ! એવી દશાથી

### ( 201)

તેઓશ્રીએ કેવલ્યજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું એવી કેવલ્યજ્ઞાન-શક્તિ પ્રાપ્ત કરવાને આપણે પણ તેમના પગલે ચાલવું જોઇએ. વીરપ્રભુનાં પ્રત્યેક આચરણ જે સમજાય તેા આપણી આત્માન્નતિમાં હેતુ ભૂત છે. તથા ત્રેવીસમા તી-ર્થ<sup>\*</sup>કર <mark>શ્રીપાર્શ્વનાથપ્રભુ</mark> કે જેએ৷ કમઠ<mark>ે</mark>એગી પાસે ગયા. ત્યાં સમભાવ રાખી સપ<sup>°</sup> બળતાે હતાે તેને મહામંત્ર નવકાર સેવક પાસે સંભળાવ્યા-અને ધરણે દ્ર અનાવ્યા. વળી તેએ શ્રી જ્યારે દીક્ષા અંગીકાર કરી વ-ગડામાં વડ હેઠળ કાઉસગ્ગ ધ્યાને રહ્યા હતા. તે સમયમાં કુમઢચાગીના જીવ મરીને મેઘમાલીદેવતા તરીકે થયે৷ હતે. તેણે અવધિજ્ઞાનથી પાશ્વપ્રિભુને કાઉસગ્ર-<sup>હ્</sup>યાને જાણી વે**રભાવ**થી ઉપદ્રવ કરવા લાગ્યાે. નાસીકા સુધી જળ આવ્યું તેટલું મેઘનું જળ વર્ષાવ્યું. તેા પણ પાશ્વ<sup>હ</sup>પભુ સમભાવે રહ્યા. જરા માત્ર મનથકી પણ પણ મેઘમાલીનું **અહિત** ઇચ્છયું નહીં તેએા ધારેતા **મેઘમાળીદેવતા**ને શિક્ષા આપવા સમર્થ હતા. **પર**ંતુ જાણા છેા માટા મહાતમાઓની દયા કરૂણા પ્રેમ પણ માટાં હાેય છે. તેથી તેએ શ્રી ધ્યાનમાંજ આરૂઢ થઇ આત્મસ્વરૂપમાં તલ્લીન થયા. તે વખતે નવકાર સં-ભળાવેલા નાગના જીવ ધરણોન્દ્ર આ ઉત્પાત જાણ્યો. અને તે ત્યાં આવ્યા અને મેઘમાલીને સમજાવ્યા ને

## ((3.34.))

કહ્યું કે શ્રીપાર્શ્વપ્રસુદયા કરૂણાની મૃતિ છે. તેમના પ્રતિ આવું આચરણ આચરવાથી આપણા આત્મા ઉગ્ર**ચ સ્થિતિને** પામે નહીં એમ સમજથુ પડવાથી **મેઘમાલી દેવતા** એ પણુ પાર્શ્વપ્રભુને ખમાવ્યા. અને કરેલા **અ**-પક્રતને ખરા અંતઃકરણથી પશ્ચાતાપ કર્યો. અહેા શ્રી **પાર્ક્ષપ્રભુ**ની કેવી કરૂણા, કેવે **ભાતૃભાવ**, આપણે પણ તે<mark>મના પ</mark>ગલે ચાલી તેવા થવા પ્રયત્ન કરીએ તાે અવ**સ્ય** તેવા ખ**રમાત્મદરાા**વાળા થઇ શકીએ. તેમાં કશા સ**ં**-શાય નથી. પલિત્ર સંજર્ભના તમે પણ આતમાનનતિના માર્ગમાં જોડાતાં પ્રથમ અન્યતું અકલ્યાણ ઇચ્છવું, એવા મનમાં પણ કદી સંકલ્પ કરવા ઇચ્છેા નહી હું ધારું છું કે **આ કથન** પ્રમાણે વર્તન તમે અચકાશા પણ તમા ગમે તેટલાં દુઃખ પડા પણ હું તે પ્રમાણે વ ર્તીશ એવા દ્રઢ વિશ્વાસથી, પ્રવૃત્તિ કરતાં પ્રથમ પ્રયાસમાં વિઘ્નાપણ જણાશે, પણ અંતે જ્યારે આ માર્ગને કઠી મૂ કવાના નથી એવાે દ્રઢ વિશ્વાસ જણાયાથી **તમારે**। આ-ત્મા પ્રભુરૂપ છે, તે પાતાના સામર્થથી સાહાય્ય કરશે શાંતિ ફેલાવશે અને તમારા આત્માજ શક્તિમાન થઇ સર્વ વંછીતાેને સિદ્ધ કરશે. માેટા માેટા મહાત્માઓને પજા આ માર્ગમાં પ્રવર્તતાં દુ:ખ પડયાં છે પણ તે અશાંતિનાં વાદળ અંતે દૂર થયાં છે અને તેમના આત્માએ સહાકાળની

## ( २७३ )

શાંતિ વરી છે માટે તમારાં ઉપર પૂર્ણ વૈરભાવ રાખતાે હાેય તેનું પણ ખુરૂ ઇચ્છશાે નહીં, તેનાથી સાવચેતીથી ચાલવું એ તે৷ નીનિને৷ માર્ગ છે, સર્વવું હિત ઈચ્છેા, સર્વસુખી થાએા, સુખી ચાએા, એજ ભાવના અંતઃકરણમાં સ્કરાવ્યા કરશા. પ્રાણિ માત્ર ઉપર પ્રેમ કરવાથી અને તેમનું યથાશક્તિ હિત કરવાથી તેમને સદુપદેશદ્રારા સમ્યગ્ માર્ગે ચડાવવાથી તેમનુ જેટલું હિત આપણે કરવા તત્પર થઇએ છીએ, તેના કરતાં તેમ કરવાથી **અન'તગણુ**ં આપણું **હિત કલ્યાણ કરી**એ છીએ, તે લક્ષ્યમાં રાખજો. કારણકે જે પ્રમાણમાં તમે અન્ય પ્રાણીઆનું હિત કરવા ઇચ્છા છે. તેના કરતાં વિ-**રોષ નિમ**<sup>િ</sup>ળ તમારા આત્મા પરમાત્મા ૩પ થયેા હોય તાેજ તમારી તેવા પ્રકારની પ્રવૃત્તિ થાય. તે વિના થઇ શકે નહીં ને ધ્યાનમાં રાખનો તેથી સર્વ પ્રાણી માત્ર ઉ-પર પ્રેમ, દયા, કરૂણા, સદુપદેશ કરવાથી પોતે પે-તાનાજ મડા સ્વાર્થ સાધીએ છીએ. આત્માનુજ ઉત્કષ્ટ પદ આપણે મેળવવા સન્મુખ થયા છીએ. એમ તમને જ-૩૨ જણાશે. આ વચનને અનુભવી જેશા, એટલે ખાતરી . થશે. આત્મ ધર્મના સ્વભાવથી વિરૂદ્ધ સ્વભાવને અ-નુસરવાથી આપણે આત્મ ધર્મથી વધારે દુર જતા જ-ઇએ છીએ આમહાવાથી પ્રાણી માત્ર ઉપર પ્રેમ કરવે**ા અને** તેમનું યથાશક્તિ પ્રતિદિન હિત સાધવા પ્રયત્ન કરવા. એજ

## ( २७४ )

પાતાના મહાસ્વાર્થ છે. અને એજ પરમકલ્યાણના મા-ર્ગ છે. આળક સુવાન અને વૃદ્ધ. જેગી, લાેગી સંન્યાસી, સ્ત્રી પુરૂષ, રંક અથવા રાજા ધનવાન્ વા નિર્ધન, પંડિત .અગર મૂર્ખ, મિત્ર વા શત્ર, સગું, વા અસગું, ગુણી વા **અવગુણી સર્વના ઉપર પેમની અખંડધારા ચલાવે**ા અર્થાત તેઓનું સારૂ ઇચ્છેા, તેઓ પ્રતિ **અનિષ્ઠ સંકલ્પ** લેશમા ત્ર પણ કરશા નહીં. વળી સંગ્રહનચની સત્તાએ જેતાં સિદ્ધના અને સંસારીજીવ બે પણ સરખા છે. માટે શ ક્તિભાવે રહેલાે આત્મધર્મ વ્યક્તિભાવે કરવાે હાેય તાે સમભાવથી માતૃભાવથી તમારૂ વર્તન શુદ્ધ રાખાે સર્વ પ્રાણીઓ ઉપર આપણે **સમભાવ** રાખીએ છીએ. ત્યારે સર્વ આપણને પાતાના આત્મારૂપ ગણે છે. અને ભાતૃભાવથી સર્વની આપણા પ્રતિ વેરણુદ્ધિ છૂટી જાય છે. દેવા અને રાક્ષસા પણ આપણને <mark>સાહાય્ય</mark> કરે છે. અને પાતાના આત્મા સમાન લેખે છે.

સર્વ પ્રાણીઓના હિતમાં પ્રીતિવાળા થવાથી જે જે અગણ્ય લાભાે સંપાસ થાય છે, તે જો મનુષ્ય યથાર્થ અ વગાેધતાં હાેય, અને અનેક પ્રાણીઓને વિદ્રષ તથા તેમને દુઃખ આપવાથી કેવાં કેવાં દુઃખાની પ્રાપ્તિ થાય છે તે તે મની સમજણમાં સ્પષ્ટ જણાતું હાેયતાે જગત્માંથી હિંસ. અસત્ય, ચાેરી, જારી, વિશ્વાસઘાત, નિંદા, કલંક, દગા-

### ( રહય )

ક્રટકા પ્રપંચ, છળ, અન્યાય, વિગેરે દુર્ગુણો **સત્ત્વર** નાશ ઘઇ જાય. અને આ મૃત્યુલાક સર્વોત્તમ પદને પામે.

અધ્યાત્મખળને પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છાવાળાઓને પુનઃ લુનઃ ભલામણ કરવામાં આવે છે કે તમે સર્વ પ્રાણી ઉપર **મેમ, દયાને, ભાતૃભાવ** રાખેા, જ્યાં સુધી આ ત્રણ ગુ-ણાને તમાએ અમલમાં મૂકયા નથી ત્યાં સુધી તમા **અ**-**ધ્યાત્મ**ળળની પ્રથમ ભૂમીકાના અધિકારી થયા. નથી, પ્રાણિ માત્રમાં મે**મ દયા ને ભાતૃભાવ ન**હિ સાધેા, ત્યાં સુધી અધ્યાત્મ વિદ્યાને৷ એકડાે કાઢતાં પણુ તમને નથી આવડયા, એ નક્કી અવધારજો. આ ત્રણુ વસ્તુઓ સાધવી ઘણી સરળ છે. આવા વિશુદ્ધ પેમ દયા ને ભાતૃભાવને ત્રણ ભુવન પણ આધીન થાય છે. જ્યાં જાય ત્યાં તેના પ્રતિ સર્વ સાતુકળપણે વર્તે છે. સિંહ પ્રમુખ હિંસક પશુએક પણુ મહા યાેગી પુરૂષાેના નિવાસ પ્રદેશમાં પાેતાનાે હિંસક સ્વભાવ છેાડી દે છે, એવા લેખ શાસ્ત્રામાં છે. અને તે ચાગી મહાત્માઓ જેતાં માલમ પડે છે. મન, વચન, અને કાયા એ ત્રિયેાગથી ભૂત માત્રનું હિત ઇચ્છનાર પ્રતિ અને કાેઇનું પણ **અહિત** ન સાધનાર પ્રતિ પ્રાણી માત્રની વૈર સુદ્ધિ છુટી જાય છે. નિદેષિ શુદ્ધ પ્રેમ વર્તન કરા. એવુ જ વર્તન અધ્યાત્મભળની પુષ્ટિપ્રદ છે. તમે**ા પ્રેમ**થી **સતત શુદ્ધાચરણ**નું અવલંબન કરો. શુદ્ધ વિચારને

# ( २७९ )

અખંડપણે હુદયમાં જગ્રત રાખેા. પ્રાણી માત્ર ઉપર વિ શુદ્ધ પ્રેમ તેમ પોતાના શરીરમાં રહેલા જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રના ધારક આત્મા પ્રભુ ઉપર શુદ્ધ પેમ રાખવાને અભ્યાસ કરશા તા એક પણ દેાષ થવાના સંભવ આ વશે નહિ.—

આતમ પ્રેમી, અસત્ય બાલી કાઇને ડગતા નથી. વળી **આત્મપ્રભુ**ના પ્રેમી અન્યથી અપરાધ થતાં છતાં પણ તેના ઉપર ક્રેાધ કરતાે નથી તેમ ઉશ્કેરાતા નથી. આત્માના મેમી અન્યના દોધા દેખતાં તેઓની નિંદા ક રવા જરા માત્ર હેાઠ હલાવતાે નથી. તેમ નિંદાના એક નાના વિચારને પણ હુદયમાં પ્રવેશવા સ્થાન આપતા નથી. જો તમારે આતમ પ્રેમી અનવું હેાય તાે નિંદાના ત્યાગ કરો. ત્યાગ કરો. નિંદા એ મહાંપાપ છે. જ્યાં સુધી ગુણીની વા નિર્ગુણીની સાધુ સંતની શત્રુની મૂર્ખની પં-ડિતની નિંદા કરવા તમારી જીભ લખકા મારે છે, અને ચળ આવે છે, ત્યાં સુધી તમે<mark>ા આત્મા</mark>ના પ્રેમી ખનવાના અધિકારી થયા જ નથી. ત્યાં સુધી તમે**ા** એક દારૂડીયાના જેવા છેા. સ્વમમાં પણ અદેખાઇથી કાઇ<mark>ની</mark> નિંદા ન થાય તેટલા સુધી તમારે વધવાનું છે. નિંદા એ વિષ્ટાના સમાન છે. પ્રભુના પ્રેમી સંત પુરૂષો પાયીની પણ નિંદા કરે નહિ. આ વાત લક્ષ્યમાં રાખેબે. **વાંચી વાંચીને** 

## ( २७७ )

કુટયા કાન તાેચે ન આવ્યું **બ્રહ્મજ્ઞાન. આ**ત્મ પ્રે-ુ ધીને કાઇની નિંદા ન કરવી, ન કરવી. એમ તમે લાખેા-યાર વાંચ્યું. વાંચતાં વાંચતાં તમારાં વીશ, પચ્ચી, ત્રીસ, ગ્યાલીશ વર્ષ ચાલ્યાં ગયાં. અને નિંદા કરવી નહીં, ક-રવી નહીં. એમ સાંભળતાં સાંભળતાં તમારી ઉમર પૂરી થવા આવી પણ હુજી નિંદારૂપ અમિની જવાલાએા હુદયમાં ઐવીને એવી અળતી રહી છે. તેના સામું જીઓ, સામું જીઓ, જો તમને નિંદા કરવી નહીં એવી અંત:કરણથી **નિશ્ચયતા** ચતી હેાય તેા આજથી નિંદા કરવાનું ત્યાગ કરાે, ત્યાગ કરો. કાેઇની પણ **નિંદા** કરવાનાે મનમાં વિચાર આવે કે તુરત તેને દાબી દેા, અને તેના પ્રતિ કલ્યાણના વિચાર ચલાવેા. નિંદાના શખ્દાે મુખમાંથી, આ વાત વારંવાર યાદ રાખી, કાઢશા નહીં. સારા અગર ખાેટા શબ્દા સારા અને ખોટા કળને આપે છે. શું તમા અન્ય દેાષીએાની નિંદા કરવાથી દેાષરહીત કઠી થવાના છેા ? પણ ઉલટા દેાષના સ્થા-નરૂપ અને છે. અન્યના દેખો જેવાથી તમારામાં દેખની ભાવનાના સંસ્કારા ઉત્પન્ન થાય છે. જેમ સૂકર પાતાનું મુખ કાદવ, વિષ્ઠામાં રાખે છે. અને કવચિત્ ઉંચુ જુએ છે.તેમ દુનીયામાં અનેક અજ્ઞાન મનુષ્યેાને અન્યોના દાેષાદેખવાની તથા અન્યનાં ખાેતરણાં કાઢવાની કુટેવ પડી ગઈ હાેય છે. તેવા મનુષ્યાે નિરંતર કાળી બાજીનેજ જીએ છે. પણ ઉ

## ( ૨૭૮ )

જળી બાજી એટલે ગુણાને કઠી દેખતા નથી. પરંતુ આમ કરવાથી તેમને પાતાને જ હાનિ થાય છે. દાષા અને ખા તરહ્યું એજ તેમના ચિંતનના **વિષય થ**ઇ પડતાં ધ્યા નના વિષય થઇ પડતાં મનુષ્ય જેનું ધ્યાન-ચિંતન કરે છે તેવાજ તે થાય છે. એ નિયમાનુસારે પૂર્વોક્રત દોષા તેઓનામાં જ કેટલાક વખત પછી પ્રગટ થાય છે. ગમે તેવાે સદ્દગુણી મનુષ્ય હાય તાે પણ તે અન્યના **દેાષાને** દેખે છે. અને નિંદામાં તત્પર થાય છે. તેા તેના સદ્દગુણે એક પછી એક એમ સર્વનષ્ટ થઇ જાય છે. તેથી ઉલડું ગમે તેવા દાષવાન મનુષ્ય હાેય અને અને બીજાના ગુણેહ તરફ દ્રષ્ટિ દે છે. અને કરી કેાઇની નિંદા કરતે નથી અને અને પરમાં પરમાર્ગ જેવડાે ગુણ હાેય તાે પણ પ ર્વતના સમાન લેખી તેની સ્તુતિ કરે છે. તે৷ તેવે৷ પુરૂષ સદ્દગુણી બને છે. માટે દેાય દેખી તમે કાેઇની જરા પણ નિંદા ત્રિયાગથા કરશાે નહાં. અને એ પ્રમાણે નિંદાના સર્વથા ત્યાગ કરવાથી તમા આધ્યાત્મ જ્ઞાનના અધિકારી થશો. અને તમે સુપેયી અપ્તમ સન્સુખગમન કરશો.

ધનવડેજ બીજાઓનું હિત થાય છે એમ તમે કઠી માનશાે નહિ. ધનથી ઘણા પ્રસંગે અન્યનું હિત સાધવાને બદલે અહિત સાધવાના સંભવ રહે છે. તેથી અન્યનાં દુઃખ ટાળવા તમારી પાસે પૂરતું ધન ન હાેય અથવા હાેય પણ

#### ( २७८ )

તે ખરચવા દાનાંતરાયના લીધે તમારાે જીવ ચાલતે। ન હાેય તા ચિંતા કરશા નહિ. વિચારરૂપ **મહાધન** તમને તમારી જીંદગીમાં પ્રાપ્ત છે તે રાત્રી દીવસ વાપરીએ તાે પણ ખૂટે એવું નથી. વળી તે **વિચારરૂપધન** જ્યારે વાપ-રવાની કળા હુસ્તગત થાય છે ત્યારે તે વિચારધન એટલું અધું **સામ**ર્થ્યવાળું જણાય છે કે અં**લા**કિકધન જે સાેનું રૂપું હીરા રત્વરૂપ ધનનું બળ તેના આગળ **તુચ્છ** જણ<mark>ાય</mark> છે. જ્યારે લાકીકધન ક્ષણીકહિતને સાધે છે. ત્યારે ત-મારામાં રહેલું **વિચારરૂપધન** તેનું દાન ચિરંવખતના હિતને સાધે છે. માટે તમારી પાસે લાકીકધનન છતાં પણ પ્રાણીમ ત્રના હિતના સંકલ્પા જો તમે પ્ર**ગટાવશા** તે તમે અન્યોના પર્**મઉપકારી બનશા.** સુખના ઉપાય તમારી પાસે છે, વમાગ હદયમાં છે, સુખતાે ઉપાય હજારા કે લાખાે ગાઉ ફર નધ, સ્વર્ગમાં કે **પાતાળ**માં નથી. **સાંધર્મ** દેવ-લાેકમાં <u>કે</u> **સવાેથ સિધ્ધવિમાનમાં નથી**. હિમાલય પ વેત (, ગુડુામાં કે દાંડકારણ્યની આડીમાં સુ**ખને**। ઉપાય નથી. શાખાટે અરહાપરહા અથરાઓ છે. શામાટે વિચારનાં કાેકડાં ગુર્ચા છે. અને શામાટે તમે દુઃખી થાએો છે. શા માટે જીવન નિષ્કળ વ્યતીત કરા છે. ? **અસ ખ્યપ્રદેશી જે** આત્મા છે તે શરીર કે જે આ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે તેમાં પગથી તે મસ્તક સુધી વ્યાપીને રહ્યા છે, તે **આત્માના** એકેક પ્રદેશે

## ·( २८० )

અનંત સુખ અનાદિઅનંતમે ભાંગે રહ્યું છે તેના પ્રતિ દ્રષ્ટિ દેઈ તે આત્માનું ધ્યાન કરો, તે આત્માની પ્રાપ્તિ માટે શુદ્ધ વ્યવહારનાં આચરણ સેવેા આત્માના અનુભવ કરો. કૈવલ્યજ્ઞાન સરખાે અનુભવ તમને પરમાત્માનાં દ-શેન કરાવશે. નિશ્ચય કરાવશે વળી તમને અનુભવ (મન્ન પરમાનંદ્રની વાનગી ચખાડશે માટે આત્માના શુદ્ધ વિ-ચારરૂપ ધર્મધ્યાન શુક્લધ્યાનને સેવા. ખાત્રીથી સમજો કે તમે અનંત સુખના મહાેદ્યધ્યિ થઈ રહેશા.

તમને શુદ્ધ વિચાર કે જે ધર્મધ્યાન અને શુકલધ્યાન રૂપ છે. તે સેવવા કઠિન લાગે છે? અને શુદ્ધાચરણ આચરલું દુષ્કર લાગે છે? શા માટે ફાગટ બીએા છા ? જે સરલ માર્ગ છે તેને ભ્રાંતિથી કઠીન શા માટે સમજો છા? આ ત્મારૂપ સિંહ બનીને અષ્ટકર્મરૂપ સસલાથી બીતાં તમને શરમ નથી આવતી, લજ્જ પામા. કેમ છેક નિર્બલ મ નના બની જાઓ છા. સ્થિર થાઓ, ધૈર્ય અવલ બા, પોતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ વિચારા પાતાના આત્મ સ્વરૂપના વિચાર ત રક્ષ વળવું એ તા સ્વાસાવિક સરળ માર્ગ છે. આત્માના વિના પરભાવ સંબંધી અશુદ્ધ વિચાર કરવા એ તા અ સ્વાભાવિક છે. જેમ અગ્નિમાં ઉધ્ણતાના સ્વાભાવિક ગુણ છે. જળમાં શીતતાના સ્વાસાવિક ગુણ છે. તેમ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વીર્યમય પાતાના આત્માના સ્વરૂપનું ધ્યાન કરવું.

#### ( २८२ )

પોતાના આત્માના અસંખ્યાત પ્રદેશમાં સ્થિર દ્રાષ્ટથી લય-લીન થવું તે તમારા સ્વાભાવિક શુદ્ધ ધર્મ છે. તેના સં-બંધી જે ચિંતવન, મનન, તે સર્વ શુદ્ધ વિચારાથી તમા આત્માની જે અનંતિરુદ્ધિ જે સામથ્ય ભાવે હતી તેને છતિ ભાવે કરે છે. અને એ શુદ્ધવિચાર સ્વરૂપ આત્મધ્યા-નથી અનંત કર્મની વર્ગણાઓ તમારાથી દ્વર થાય છે. અને તમારી રૂદ્ધિ જે સ્વભાવિક છે, તે પ્રગટ થાય છે.

<sup>અધ્</sup>યાત્મ સારમાં તે <sup>હ</sup>યાનની ઉત્તમતા વિષે કહ્યું **છે** કે.

#### श्लोकः---

# यत्र गच्छति परं परिपाकं, पाकशासनपदं तृणकल्पं; स्वभकाशसुखवोधमयं, तद्ध्यानमेव भवनाशि भजध्वं. १

આત્માના સ્વરૂપના શુદ્ધ વિચારરૂપ ઉત્કૃષ્ટ ધ્યાન પરિ-પકવતાને પામે છે તે મુનિમહારજ યેાગી દંદની પદવીને પણ તૃણુસમાન ગણું છે. માટે ભવ્યજીવાએ પાતાના આત્મ-ધર્મના પ્રકાશ કરે એવું આત્મજ્ઞાનમય જે ધ્યાન કે જે ભવના નાશ કરે છે તેનું સેવન કરવું. વળી ધ્યાનની ઉત્તમતા જણાવતા છતા શ્રી યશાેવિજયજી ઉપાધ્યાય કહે છે કે.

#### श्लोकः----

यत्र नार्कविधुतारकदीपज्योतिषां प्रसरतामवकाशः ध्यानभिन्नतमसामुदितात्मज्योतिषां तदपि भाति रहस्यं. २ ले 'ध्यानना प्रકाशनी आગળ-सूर्थ-ચ'ंद्रभा अने ता-

## ( २८२ )

રકેાનું તેજ અને ઢીવાના તેજનેા પ્રકાશ પણ અલ્પ છે, એવું જે આત્મિક શુદ્ધ ધ્યાન કે જેનાથી અજ્ઞાનરૂપ અધ કાર ભેદાયા છે. એવી ધ્યાનરૂપ જ્યાતિ જેને પ્રગટ થઇછે. એવા શરીરને વિષે રહેલાે ધ્યાનીના આત્મા શાેભી રહ્યા છે. વળી ધ્યાનીની વિચિત્ર દશા બતાવે છે.

श्लोकः---

## या निशा सकल्ठभूतगणानां ध्यानिनो दिनमहोत्सव स एषः यत्र जाग्रति च तेभिनिविष्टा ध्यानिनो भवति तत्र सुपुप्तिः ॥१॥

સકલ પ્રાણી સમૂહને જે રાત્રી છે, તેજ ધ્યાનીઓને દીવસના મહાત્સવ છે, અને સસારી જીવા જે વેળાએ પ-રભાવ પરિંહુતિમાં જાગે છે, તેજ વેળાએ પરભાવ પરિંહુ તિમાં ધ્યાની મુનિરાજો ઉંઘે છે. કામાતુર પ્રાણી વિષયની પ્રાપ્તિ અર્થે અશુદ્ધ વિચાર સેવતા જ્યારે કદર્થના પામી ખિન્ન થાય છે. ત્યારે આત્મધ્યાની પરમાત્મદર્શનની ઇચ્છા વાળા થયા છતા આત્મધ્યાનમાં તૃપ્તિ માનીને તેમાંજ સુખી થયા છતા ગા દ્વેષના વિચારાનું સેવન કરવા નથી. આત્મ સ્વરૂપનું ધ્યાન કરનાર કર્મથી બંધાતા નથી. આત્મ સ્વરૂપનું ધ્યાન કરતા કર્મથી બંધાતા નથી. આત્મ સ્વરૂપનું ધ્યાન કરતા કર્મથી બંધાતા નથી. આત્મ

## ( २८३ )

અમૃત રહ્યું છે એમ કહે છે, કાેઇ દુધમાં અમૃત રહ્યું છે એમ માને છે, પણ આત્મજ્ઞાની પુરૂષ કહે છે કે તે સ્થાને અમૃત નથી-ખરૂ અમૃત કે જેની પ્રાપ્તિથી જન્મ જરા અને મરણના રાગ ૮ળે એવું અમૃતતા આત્મધ્યાનમાં રહ્યું છે, એમ નક્કી સમજજો. અનંત તીર્થકર મહારાજાઆ આ પ્રમાણે કથે છે, અને તેઓએ શુકલધ્યાન ધ્યાયીને અમૃત પ્રાપ્ત કર્યુ છે, અને તેથી આપણે પણ પ્રભુના માર્ગ ચાલી ધ્યાન દ્વારા આત્મામાં રહેલું અમૃતત્વ પ્રાપ્ત કરવું જોઇએ.

હે પ્રિયસુખસાધકા! તમા એ પ્રમાણે આત્માને પર-માત્મા લેખી તેના ધ્યાનમાં નિમગ્ન થશે৷ એટલે તમને અધ્યાત્મ સુખની ખુમારી અનુભવાશે, કસ્તુરીની સમીપમાં જતાં તેની ગંધ પ્રાપ્ત થાય છે, લગ્તણની સમીપમાં જતાં તેની ગંધ પ્રાપ્ત થાય છે, ચંપાની સમીપમાં જશા, તે વસ્તુમાં તેની ગંધ પ્રાપ્ત થાય છે, ચંપાની સમીપમાં જશા, તે વસ્તુમાં પ્રાપ્ત થાય છે, તમે જે વસ્તુની સમીપમાં જશા, તે વસ્તુમાં જેવા ગુણ હશે તેવા તમને સંપ્રાપ્ત થશે. જો તમે રાગ-દ્વેષની સમીપમાં જશાના તેનું ફળ પ્રાપ્ત કરશા. શુદ્ધ વિ-ચારની સમીપમાં એટલે શુદ્ધ વિચારને સેવન કરશાતો તેનું કળ સંપ્રાપ્ત કરશા. તમે અનંત ચેતન્યશક્તિ ધારક આ-તમાની સન્મુખ જશા. અર્થાત્ તન્મયપણે આત્મધ્યાનમાં પ્રવર્તશોતો. પરમાત્માસ્વરૂપ બની અનંતસુખના ભાકતા બનશો, કારણ કે, તમારામાં પરમાત્મસ્વરૂપ બનવાની

# ( २८४ )

શક્તિ રહી છે. અને તમારામાંજ પરમાત્મસ્વરૂપ અન-વાના સ્વભાવ રહ્યા છે-અને તમનેજ પરમાત્મસ્વરૂપ બનવાનું નિશ્ચયસમકિત પ્રાપ્ત થાય છે અને તમેજ પરમાત્મપદનું આસન્નકારણીભૂત એવું યાગ્ય કર્મસંપ્રાપ્ત કરી શકાે છે અને તમેજ આત્મા પરમાત્મસ્વરૂપ બનેલાના ચાેગ્ય ધર્મ ધ્યાન શુકલધ્યાન રૂપ ક્રિયા, પ્રયત્ન, ઉદ્યમ કરી શકે৷ છે, માટે હવે સુંગ્રાે સવાલાખ ટકાની જાય એક ઘડી જેનું મૂલ્ય થાય નહીં એવી એક ઘડી પણ મનુષ્યાવતારની દુર્લભ છે, માટે તે લેખે લગાડા-કયાં બાહિર તમે સુખની બ્રાન્તિથી ભનેષ છેા ? નક્કી જાણા કે સત્યસુખ બાહ્યપદાર્થોમાં નથી. અનેક જીવ બ્રાન્તિથી બાહ્ય વસ્તુમાં સુખની આશાએ ભુલ્યા, ભવમાં ઝૂલ્યા, અને માનુષ્યભવ હાર્યા, ભાઇ જેમ ઝાંઝવા-ના દેખાતા જળથી તુષા ભાગતી નથી, ખારા જળથી જેમ તૃષા ભાગતી નથી તેમ બાદ્યવસ્તુઓ કે જે સી પુત્ર ધન ઘર હાટ હવેલાં ગાડીવાડી લાડી તાડી વિગેરે છે તેમાં સુખની આશાથી જીવ પ્રયત્ન કરે છે, પણ અંતે જ્યારે તે વસ્તુઓથી સુખ થતું નથી, અને તે વસ્તુઓ પોતાની સાથે પરભવમાં આવતી નથી એમ જાણે છે ત્યારે પાતાની ભૂલ સમજે છે. પ્રિય સાધકાે ! સાંસારીક પદાર્થોનાે અતુભવ કરતાં હવે તમને ખરી ખાતરી થઈ હશે કે બાદ્ય વસ્તુઓમાં સુખ નથી સુખ તેા આત્મામાં છે. માટે હવે તમે સુખ આત્મામાં

## ( ૨૮૫ )

શાધા. ધ્યાનદ્રારા આત્મામાં સુખ શાધતાં તમને સત્ય સુખ સ પ્રાપ્ત થશે. આ વચન ધુવના તારાની પેઠે હુદયમાં સ્થિર કરજો અને આત્માની સન્મુખ વળજો, પ્રિયભાઇ તમને આ ત્માના સ્વરૂપની વાટે વળતાં અને આત્મધ્યાનના રસ્તામાં ચાલતાં મિત્રોની મુલાકાત થશે. શુંમિત્રાની; હા મિત્રાની <u>મુ</u>લાકાત, ત્યારે તે મિત્રાનાં નામ શાં છે! સાંભળા. ક્રાધ, માન, માયા, અને લાેભ, એ ચારની ચાેકડી કહેવાય છે, તે તમારી પાસે આવી તમને રસ્તામાંથી પાછા વાળશે. પણ તમે તેને ખરા મિત્રા ધારશાે નહી હાે. એ ચાર, ચંડાળ ચાકડી જેવા મિત્રા છે-એ ચાર મિત્રાએ તમને આડા માગે વાળી ચાેરાશી લાખ જીવાયાેનિમાં અન'તિવાર પરિબ્રમણ કરાવ્યું છે. અને હુજ એ ચંડાળ ચાકડી તમને છેતરી આ-ડામાર્ગે લેઇ જશે. માટે વાર વાર કહેવામાં આવે છે કે એ ચાર કષાયરૂપ ચંડાળચાકડીના સામું પણ જોશા નહિ એ-મનેતા દાહગાઉથી નમસ્કાર કરજો. તમને અનાદિકાળથી એ ચાર ચંડાળચાેકડી સાથે મિત્રાચારી છે, તેથી તમે લલચા રોા નહીં એ તમારા મિત્ર નથી પણ તે તમારા શત્રુ છે. માટે આ હિતવચન એક ક્ષણવારપણ ભૂલશાે નહી. રાગ &ષ ૩૫ બે માહરાજાના યાેદ્ધા આત્મમાર્ગપ્રતિ ગમન ક-રતાં વચમાં અડકાવવા આવશે પણ તમે આત્મસ્વરૂપમાંજ ઉપયોગ રાખશા. સ્થિર દ્રષ્ટિથી તમારા આત્માના અસ ખ

# ( २८९ )

પ્રદેશ તરફ દ્રષ્ટિ લગાવીને ચાલ્યા કરશા, એટલે તે પાતાની મેળે પાછા વળશે. ભાઇ આત્માના અપૂર્વ માર્ગમાં તમે કદી પ્રવેશ કર્યા નથી, તેથી તમને પ્રથમતા ઉદાત્રી તથા અણુગમા થાય એ સ્વભાવીક છે. પણ તમા ધેર્ય તથા સા-હસ ધારણા કરી આગળ ચાલજો-રસ્તામાં જતાં શાંત પ્ર દેશની વિવેક ટેકરી ઉપર બેઠેલાે અનુભવ મિત્ર તમને દેખાશે. એ અનુભવ મિત્ર તમને ભેટી આત્માના સન્મુખ લેઇ જશે, એ અનુભવમિત્રનું સામર્બ્ય સવે કરતાં અલા-કીક છે, અનુભવમિત્ર જેને મળ્યા તેનુંતા કલ્યાણ થઇ ગયું. તેનું દારિદ્ર દુર થઇ ગયું સમજવું. તે પરમાત્માસ્વરૂપ થઈ ગયા સમજવા, આત્મસ્વરૂપની સન્મુખ ગમન કરવા એવા મહા યાગીંદ્ર પુરૂષને અનુભવમિત્રની પ્રાપ્તિ થાય છે, તે અનુભવમિત્રનું સામર્બ્ય શ્રી આનંદઘનજી મહારાજ વર્ણન કરતા છતા કહે છે કેઃ--

#### स्तवन.

वीरजिनेश्वर परमेश्वर जयो, जगजीवन जिनभूष अनुभवमित्ते चित्ते हितकरी, दाख्यो जास सरुप. वीरजिनेश्वर० (१)

जेह अगोचर माणस वचनने, जेह अतींद्रियरूप; अनुभवमित्ते विगते शक्तिर्शु, भाख्यो तास स्वरुप. वीरजिनेश्वर० (२)

#### ( २८७ )

नयनिक्षेपे जेह न जाणीए, नवि जिहां प्रसरे प्रमाण; शुद्धस्वरुपे ब्रह्म ते दाखवे, केवल अतुभवभाण.

वीरजिनेश्वर० (३)

अलख अगोचर अनुषमअर्थनो, कुण कही जाणेरे भेद; सहज विशुद्धशुं अनुभववयण जे, शास्त्र ते सक्ळां खेद. वीरजिनेश्वर० (४)

दीसी देखाडी शास्त्र सर्व रहे, न लहे अगोचर वातः कारज साधक वाधक रहीतए, अनुभवमित्तविख्यात. वीरजिनेश्वर० (५)

अहोचतुराइ अनुभवभित्तनी, अहो तस मित्तम्तीत; अंतरजामी स्वामी समीपते, राखी मित्तर्श रीत.

नगरणामा स्थामा समायक, राखा मिण्झु राख. वीरजिनेश्वर० (६)

अनुभवसंगे रंगे म्सु मील्या, सफल फल्यां सवी काज; निजपट संपद जे ते अनुभवे. आनंदघन महाराज.

वीराजिनेश्वर० (७)

ભાવાર્થઃ— પ્રથમ સાલંબન ધ્યાને શ્રી વીરપ્રભુને ઉ દેશીને પ્રથમ પક્ષે સ્તવના કરે છે રાગ દ્રેષરહિત તમે હે પ્રભુ જગજીવન છેા તમારૂ સ્વરૂપ હે પ્રભુ મને અનુભવ મિત્રે હિત આણી કહ્યું છે તે સ્વરૂપ જીદાજ પ્રકારનું છે, બીજા પક્ષમાં

#### ( २८८ )

રાગદ્રેષને જીતનાર હે વીર મહાયેાધ હે આત્માતું માટામાં માટેા ઇશ્વર છે; જ્ઞાનદર્શન ચારિત્રરૂપ લક્ષ્મી તારામાં છે. માટેતું પરમેશ્વર છે. રાગ દ્રેષને જીતવા તું મહાવીર છે એવું તારૂ અલખસ્વરૂપ મને અનુભવમિત્રે ! હિતથી કહ્યું તે અતાવું છું.

શ્ર વીરપ્રલુ પરમેશ્વર જ્યવાંતા વર્તો–હે પ્રભુ તમે જ-ગત્ના જીવન છે.

જે માણસના વચનને અગાચર એટલે વચનથી પણ જેનું સ્વરૂપ વર્ણન પૂર્ણપણે કથી શકાતું નથી. એતું જેનું સ્વરૂપ છે, અને જે સ્પશ દ્રિથથી સ્પર્શ શકાય નહીં, રસને દ્રિથથી જેના આનંદરસ ગ્રહણ કરી શકાય નહીં, કારણકે રસને દ્રિથ રૂપી પદાર્થમાં રહેલા પાંચ પ્રકારના રસને જાણી શકે છે. અને આત્માતા અરૂપી છે. માટે તે આત્મામાં રહેલા અનંત આનંદરૂપ રસને જીલ ગ્રહણ કરી શકતી નથી. ઘાણદ્રિથથી જેનું સ્વરૂપ ગ્રહણ કરી શકાતું નથી. ચક્ષઇદિથથી જેનું સ્વરૂપ દેખી શકાતું નથી. ચક્ષ થકી તા રૂપી પદાર્થ જેનું સ્વરૂપ દેખી શકાતું નથી. ચક્ષ થકી તો રૂપી પદાર્થ અને તેમાં રહેલા, નીલ, પીત વ્વેત કૃષ્ણ રકત દેખી શકાય છે અને આત્માતા રૂપી નથી. રૂપરહીત છે. કાલો, નીલા પીત વ્યત્વે તાતા નથી. પુદ્દગલના સ્વરૂપથી ન્યારા છે તે આંખથી દેખી શકાય નહીં. વળી કાનથી પણ જે સાંભળી શકાય નહીં. કારણકે શ્રોતે દ્રિયના વિષય શબ્દ ગ્રહણ કરવાના છે

## ( २८७ )

શબ્દ છે તે પુદ્દગલ પરમાણુઓના અનેલા સ્કંધરૂપ પર્યાય છે. તે શબ્દ ત્રણ પ્રકારના છે, સચિત્તશબ્દ, અચિતશબ્દ, સ-ચિત્ત અચિત્તમિશ્રશબ્દ, એ શબ્દના બીજા પણ લેદા થાય છે. તે રૂપી શબ્દને શ્રવણે દ્રિય ગ્રહણ કરે છે, અને આત્મા તે<sub>!</sub> પુદ્દગલદ્રવ્યથી ન્યારાે **છે**, તેથી કાનથી પણ આત્મા ગ્રાહ્ય થઈ શકે નહીં. અમે ઇંદ્રિયથી પણ જે ગ્રાહ્ય થાય નહીં એવા અતી દ્રિયઆત્માને કેાણ દેખાડી શકે, કેાની મદતથી તે દેખાય? ત્યારે આનંદઘનજી મહારાજ કહે છે કે અનુભ-વમિન વિગતે શક્તિશ્યું ભાંખ્યાે તાસ સ્વરૂપ, મતિજ્ઞાન અને સમ્યક્શૃતજ્ઞાન તે થકી અખંડ ઉપયોગપણે કરેલું જે આત્મ ધ્યાન તે થકી થયેલા જે આત્માના નિશ્ચય નિર્ધાર પ્રતીત તેને અનુભવગ્રાન કહે છે. તે અનુભવગ્રાનરૂપ મિત્ર પરમાત્માની વાટે વળતાં વચ્ચે પુર્વોકત મતિજ્ઞાન શ્રતજ્ઞાનના ઉપયોગ-થી ધ્યાન કરતાં રસ્તામાં મળ્યેા. તેણે વિગતે કરી એટલે હેતુ લક્ષણ પ્રમાણ ગુણપર્યાયથી જેવું આત્મસ્વરૂપ હતું તેવું ભાખ્યું અને તેથી હું પાતેજ પરમાત્મા છું, મારી અંદર અન તજ્ઞાન, અન તદર્શન, અન તચારિત્ર અન તવીર્થ, ગુણુ આ-દિઅનંત ગુણભર્યા છે. એવાે મને તે અનુભવમિત્રે નિશ્ચય કરાવ્યાે. તે નિશ્ચય સામાન્ય નહીં પણ ચાેલ મજીઠના રંગ જેવા કરાવ્યા, સાક્ષાત્ પરમાત્મરૂપ મારા આત્માને મેં જા-ુયા આળખ્યા, અહાે કેટલા આનંદ, મારા સર્વ કાર્ય કળ્યાં,

## ( २८० )

અહેા અનુભવ તે તે અપૂર્વ મિત્રતાના હક્ક બજાવ્યા. તે સ-ર્વથી અલાૈકીક છે, કેમકે જેના ધર્મમાં નયના પણ પ્રવેશ નથી. એટલે નૈગમ, સ'ગ્રહ, વ્યવહાર, રૂજીસૂત્ર, શખ્દ, સમ-ભિરૂઢ અને એવ ભૂત એ સાતનયથી દરેક વસ્તુનું યથાથ પક્ષપાત રહીત સ્વરૂપ સમજી શકાય છે તેમ એ સાતન-યથી આત્માનું અનેકાંતપણે સ્વરૂપ સમજવામાં આવે છે પણ અનુભવજ્ઞાનમાં નય પ્રસરી શકતા નથી, તેમ નિક્ષેપા ચાર છે. નામ, સ્થાપના, ક્રવ્ય અને ભાવ એ ચાર નિક્ષેપા પણ દરેક વસ્તુના જ્ઞાનમાં ઉપયેાગી છે, તેમ આત્મજ્ઞાન થવામાં પણ ઉપયોગી છે. પણ તેમાં પૂસરતા નથી, તેમ વળી પ્રમા-ણુને પ્રવેશ પણ જે સ્વરૂપમાં નથી, એટલે પ્રમાણથી તેના સ્વરૂપનેા નિર્ધાર થાય છે, પણુ તે આત્મધર્મમાં પ્રમાણુ પણુ પ્રવેશ કરી શકતું નથી, એટલે પ્રમાણુ તે આત્મજ્ઞાન થવામાં પ્રથમ ઉપયાેગી છે, પણ અનુભવજ્ઞાનમાં પ્રમાણુ પ્રસરતું નથી. પ્રમાણના બે ભેદ છે, એક પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ અને બીજું પરાક્ષ પ્રમાણ. આત્મા પાેતે નિરાવરણ શુદ્ધ ક્ષાયીકભાવે થગોલા જે ઉ-પયાગ તે થકી સર્વદ્રવ્યને જાણે તે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ જાણવું, જેમ કેવળજ્ઞાની ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુ-દ્રગલાસ્તિકાય, જીવ અને કાળ એ છે દ્રવ્યને પ્રત્યક્ષપણે જાણે તથા દેખે તથા અવધિંતાની પુદ્દગલદ્રવ્યને પ્રત્યક્ષ જાણે તથા તથા દર્શનથી દેખે, અને મનઃપર્યવજ્ઞાની અન્યજીવાની મ-

### ( ૨૯૧ )

નાવર્ગણા પ્રત્યક્ષ જાણે, માટે અવધિજ્ઞાન અને મનઃપર્યવ-જ્ઞાન એ બે જ્ઞાન દેશપ્રત્યક્ષ છે, માટે પ્રમાણમાં પણ તે દેશ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ સમજવાં. અરે કેવળજ્ઞાન સર્વપ્રત્યક્ષ પ્રમા-ણુ સમજવું.

પરાેક્ષ પ્રમાણના ત્રણ ભેદ છે. અનુમાન પ્રમાણ, આ-ગમ પ્રમાણ, અને ઉપમાન પ્રમાણ.

ઇંદ્રિય દ્વારા કેાઇ પણ ચિન્હ, નિશાન દેખીને જે જ્ઞાન થાય તે અનુમાન જાણવું. જેમ ધૂમાડો દેખીને અ-નુમાન થાય કે અમુક ઘરમાં અગ્નિ છે. તથા પાતે નદીના કાંઠે વસે છે. પાતાના દેશમાં વર્ષા થઈ નથી. અને એવા માં ધમધાકાર નદીમાં પાણીનું પૂર આવ્યું દેખીને અનુ-માન થાય કે અમુક દેશમાં મેઘ વૃષ્ટિ થઇ છે. જો તે દે-શમાં મેઘ વૃષ્ટિ થઈ ના હાેયતાે નદીમાં પાણીનું પૂર આવે નહીં. પ્રત્યક્ષ આંખથી પાણીનું પૂર દેખાય છે. માટે અ-વશ્ય તે દેશમાં વૃષ્ટિ થઇ છે. એવું જે જ્ઞાન થાય છે. તે અનુમાન પ્રમાણથી સમજવું. તેમ દરેક શરીરમાં આ-ત્માએા રહેલા છે, તે અનુમાનથી જણાય છે. જેમ ઇંદ્રિ-યેાથી સુખ દુઃખની ચેષ્ટા કરનાર આત્મા શરીરમાં છે. જ્યાં સુધી આતમા શરીરમાં છે ત્યાં સુધી ઇંદ્રિયાે દ્વારા સુખ દુઃખની ચેષ્ટા થાય છે. મૃતક શરીરમાં ઇંદ્રિયેા વા શરીર દ્રારા સુખ દુ:ખની ચેષ્ઠા થતી નથી. વા મૃતક શરીરમાં

### ( २७२ )

પ્રત્યેક ઇંદ્રિયાે પાત પાતાના કામથી રહીત થાય છે. તેથી તેમાં આત્મા નથી. જે શરીરમાં આત્મા છે, ત્યાં ઇંદ્રિયાે દ્વારા તથા શરીર દ્વારા સુખ દુઃખાની ચેષ્ટા થાય છે. માટે ઇંદ્રિયાે તથા શરીરની સુખ દુઃખાદિ ચેષ્ટાથી શરીરમાં આત્માને સિદ્ધ કર્યો, માટે તે અનુમાન પ્રમાણ સમજવું. તથા દેવલાેક, નરક નિગાદ વિગેરેના વિચાર સૂત્ર સિદ્ધાં-તથા જાણીએ છીએ. તે આગમ પ્રમાણ જાણવું. તેમ કાઇ વસ્તુની ઉપમા આપીને વસ્તુને આેળખાવવી તે ઉપ-માન પ્રમાણ જાણવું.

એ પૂર્વોક્રત પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ, અનુમાન પ્રમાણ, આ ગમ પ્રમાણ, ઉપમા પ્રમાણ, એ ચાર પ્રમાણથી આત્માને જાણે એટલે મતિ જ્ઞાની, અને બ્રુત જ્ઞાની એવેા ભવ્ય આ ત્માથી જીવ પોતે આત્માને જાણવાની ઇચ્છાવાળા થયા છતા વિચારે કે હું શી રીતે આત્માને જાણું. તથા તેના નિર્ધાર કરૂ પ્રથમ એમ વિચારતા વિચારે કે શરીરમાં ર-હેલા અરૂપી આત્માને કાઇએ પ્રત્યક્ષ પણે દેખ્યા છે. તા કહે હા કેવળી ભગવ તે પ્રત્યક્ષ પણે આત્માને જાણ્યા છે. તથા દેખ્યા છે. હાલ મને કેવળ જ્ઞાન નથી. તા પણ કે વળી એ આત્માને પ્રત્યક્ષ જાણ્યા દીઠા માટે આત્માની સિદ્ધિમાં પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ મને પરાક્ષ પણે જાણવા તથા શ્રદ્ધા કરવા માટે કારણી ભૂત થયું. તેમ મને અનુમાન

## ( २७३ )

પ્રમાણુ પણુ પરાક્ષ પણું આત્માની અસ્તિતા સ્વીકારવામાં તથા જાણવામાં કારણી ભૂત થયું, તેમ સૂત્ર સિદ્ધાંતમાં પણ આત્માનું વર્ણન કર્શું છે. આત્મા અરૂપી છે, જ્ઞાની છે, અનંત ગુણ ધારક છે. એમ પરાક્ષપણે આત્માની અસ્તિતાની સિદ્ધિ કરાવી આપનાર, તથા તેનું જ્ઞાન કરા-વનાર મને આગમ પ્રમાણ કારણી ભૂત થયું. તેમ વળી જેમ આકાશ નિરાકાર છે, તેમ આત્મા પણ નિરાકાર છે. જેમ આકાશ નિલેંપી છે, તેમ આત્મા પણુ નિલેંપી વ-સ્તુતઃ તેની સત્તાથી જેતાં છે, એમ ઉપમાન પ્રમાણ્થી પણ પરાક્ષપણે આત્માનું જાણ પણું થયું, તેમ શ્રદ્ધા પણ થઇ એમ સાધક અવસ્થામાં વર્તતા જીવને મતિજ્ઞાન અને શ્રુત જ્ઞાનાલ બીપણે પૂર્વે કહ્યાં એવાં પ્રમાણે પણ પરાક્ષ પણે આત્માને જણાવે છે, તથા તેની શ્રદ્ધા કરાવે છે. પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ તાે હાલના વખતમાં નથી. કેવળ જ્ઞાન તથા કેવળ દર્શન પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ જાણવા. અવધિ અને મનઃપર્યવજ્ઞાન દેશપ્રત્યક્ષ છે. હાલતા અનુમાન આ ગમ ઉપમાનએ ત્રણ પ્રમાણ આ ક્ષેત્રમાં વર્તતા જીવાને પ્ર-વર્તે છે. આત્માનું સ્વરૂપ સાક્ષાતુ જાણવામાં કેવળ જ્ઞાન ૩૫ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણતાે નથી. બાકીનાં ત્રણ પ્રમાણ મતિ-જ્ઞાન અને શ્રુત જ્ઞાનાલ બીપણે વર્તે છે. અને મતિ અને શ્રુત જ્ઞાન તાે પરાક્ષ પ્રમાણ છે. માટે તેનાથી આ-

#### ( २७४ )

ત્મ સ્વરૂપ અનુભવાતું નથી. પણુ મતિજ્ઞાન અને શ્રુત જ્ઞાનથી જન્ય અને કેવળ જ્ઞાનનું હેતુ એવું અનુભવ જ્ઞાન તેથી શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ ભાસે છે, એવું અનુભવ જ્ઞાન જાણવું. નૈયાયિકાેએ ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાનને પ્ર<sub>ત્યક્ષ</sub> જ્ઞાન કહ્યું છે. પણ તે તેા પરાક્ષ જ્ઞાન છે. ઇંદ્રિય જન્ય જ્ઞાનનાે મતિ જ્ઞાનમાં તથા શ્રુત જ્ઞાનમાં સમાવેશ થાય <mark>છે. મતિ અને</mark> શ્રુતથી આત્માનું સ્વરૂપ કંઇક જાણી શ-કાય છે પણ તે પરાક્ષ પણે છે. આત્માર્થી જીવને સાધક અવસ્થામાં પણ પ્રત્યક્ષ પણેજ જેમ તેમ આત્મજ્ઞાન કરા વનાર તથા નિશ્ચય કરાવનાર કેવળ જ્ઞાનના સરખું અનુ-ભવ જ્ઞાન છે. એવેા અનુભવ જ્ઞાનનાે મહા અધ્ભૃત પ્ર-ભાવ છે, તે અનુભવ જ્ઞાન જાણે કેવળ જ્ઞાન રૂપી સૂર્ય હદયમાં ઉગ્યાે હાય એવું શાેભી રહ્યું છે.

નય તથા નિક્ષેપા પણ આત્માનું પરાેક્ષપણે જ્ઞાન <mark>તથા શ્રદ્ધા કરાવી આપનાર છે, મા</mark>ટે તે પ્ર<sub>ત્યક્ષ</sub> પહો્જ જેમ તેમ ભાસન તથા નિર્ધાર કરાવી આપનાર નય, નિ ક્ષેપા, તથા પ્રમાણ નથી માટે આનંદઘનજી મહારાજ કહે છે કે નય, નિક્ષેપા અને પ્રમાણ પણ સાધક જીવને આ ત્મજ્ઞાનમાં તથા તેની શ્રદ્ધામાં પરાક્ષપણે પ્રસરે છે. એ-ટલે પ્રકાશ કરે છે, વિકાશ કરે છે, કારણી ભૂત થાય છે. પણ પ્રત્યક્ષ પણે જાણવામાં પૂર્વોકત એ ત્રણના પ્રસાર નથી, એટલે કારણી ભૂત નથી. આત્મ સ્વરૂપનું પ્રસ્યક્ષ જાણે પણું એ ત્રણુથી થતું નથી. પણુ પ્રત્યક્ષ પણે એવા શુદ્ધ સચ્ચિદાનંદમય આત્મ સ્વરૂપને અનુભવ જ્ઞાન જ-ણાવે છે, દેખાડે છે. અહાે તેના અપૂર્વ મહિમા શી રીતે વર્ણુન કરી શકાય. ખરેખર અનુભવ જ્ઞાન તે કેવળ જ્ઞા-નના નાના ભાઇ છે.

વળી તે અનુભવ જ્ઞાનનાે મહિમા દર્શાવતા છતા કહે છે કે અલખ એટલે જેનું સ્વરૂપ લક્ષ્યમાં આવે નહીંએવું અને ઈંદ્રિયાેથી અગાચર એવું જે આત્મસ્વરૂપ તેના સત્ય રહસ્યનાે ભેદ કાેણ કહી-જાણી શકે. અર્થાત્ અનુભવ જ્ઞાન વિના આત્મસ્વરૂપનું યથાર્થ રહસ્ય જાણવા તથા કહેવા કાેઇ રામર્થ નથી. સમ્યગ્ અનુભવ જ્ઞાન વિનાઉપરથીઆ-ત્મસ્વરૂપ જાણવું તથા તેનું કથન કરવું હિસાબમાં નથી. સહજ સ્વભાવે વિશેષ શુદ્ધ જે અનુભવજ્ઞાન આત્માનું પ્ર-ગટ્યું, અને એવા શુદ્ધ અનુભવ જ્ઞાનથી અનુભવજ્ઞાની સ-હજ વિશુદ્ધ આત્મ સ્વરૂપને યથાર્થ જાણી તથા કહી શકે છે. માટે તે યથાર્થ શુદ્ધ અનુભવજ્ઞાન પ્રગટવાને વાસ્તે સૂત્ર શાસ્ત્રોનું ભણવું ગણવું છે, તે થકી એટલે શાસ્ત્રા થકી શુદ્ધ અનુભવજ્ઞાન જો ન પ્રગટ થયું તાે સઘળાં શાસ ખેદ તુલ્ય સમજવાં. કારણુકે સઘળાં શાસ્ત્ર આત્માના અનુલવ-થવામાં કારણુ છે. અને શુદ્ધ અનુભવગ્રાન કાર્ય છે, કારણુ

## ( २८९ )

રૂપ શાસ્ત્રો વાંચ્યાં પણ આત્માનું શુદ્ધ અનુભવજ્ઞાન રૂપ કાય પ્રગટશું નહીં તેા ખેદરૂપ જાણવાં. જેમ ગાયને ઘાસ ખવરા-વવામાં આવે છે, તે દૂધની આશાએ પણ ઘાસથી દૂધરૂપ કાર્ય સફળ ન થયું તા ઘાસ ખવરાવવું તે ખેદને પ્રગટાવે છે, તેમ અત્ર સમજવું. માટે અનુભવજ્ઞાન છે, તે ઘૃત સમાન છે. જેને શુદ્ધ અનુભવજ્ઞાન પ્રગટયું છે, તે સિદ્ધાત્માની પેઠે પ્રત્યક્ષ સુખ ભાગવે છે.-

વળી અનુભવજ્ઞાનની સ્તુતિ કરતા કહે છે કે-

' દિસિ દેખાડી શાસ્ત્ર સર્વે રહે ' સર્વ શાસ્ત્ર આત્મરવ-રૂપના રસ્તા દેખાડે છે. ભવ્ય પ્રાણીઓ જો તમારે આત્માના ખપ હાેચ તા અમુક રસ્તે જાઓ એમ દિગ્દર્શન કગવી આઘાં રહે છે. પણ તે અગાચર વાતને પામી શકતાં નથી. એટલે સર્વ શાસ્ત્ર પ્રત્યક્ષપણે આત્મસ્વરૂપ જણાવવા તથા દેખાડવા સમર્થ નથી. પણ કાર્યના એટલે ક્ષાયીક ભાવે અનંતજ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત ચારિત્ર, અનંત વીર્યના ઉત્પાદક અને કાેઇ પણ પ્રકારની બાધા રહિત અનુભવ-ગ્રાન રૂપમિત્ર જે તે પ્રત્યક્ષપણેજ જેમ તેમ આત્મસ્વરૂપ જણાવવા તથા દેખાડવા સમર્થ છે. અને જગત્માં પ્રસિદ્ધ એવા અનુભવજ્ઞાન રુપમિત્ર છે. અહેા તેની કેવી દક્ષતા? અહેા અનુભવ જ્ઞાન રૂપમિત્રની કેવી ચતુરાઇ? કેવું ડહાપણ ? અને તેમી કેવી પ્રતાતિ; આંતરજામી જે શરીરમાં રહેલા

## ( २८७ )

અસંખ્ય પ્રદેશી આત્મા તેની સમીપમાં એટલે ક્ષાયીકભાવે તેની પ્રાપ્તિમાં મિત્રતાની ખરી રીત સાચવી. એવા અનંત મ-હિમાને ધારક અનુભવ જ્ઞાનરૂપ મિત્રની સંગે ક્ષણે ક્ષણે ર-હેતાં તેને ક્ષણુ માત્ર પણુ સદાકાળ અળગા ન મૂકતાં, અને તેમાં એટલે અનુભવ જ્ઞાનમાં રંગાતાં એકમેક થઇ જતાં, અર્થત તન્મય સ્વરૂપપણે સદાકાળ રહેતાં, આવિર્ભાવે આ-ત્મારૂપ પ્રમુ મળ્યા. અસંખ્ય પ્રદેશથી એકમેક થઇ અભે દપણે પરમાત્માને ભેટયા. દર્શન કર્યા ત્યારે સર્વ આંત્મશુ-ણેની આવિર્ભાવતા રુપ કાર્ય સફલપણે થયાં.

એવી દશામાં પાતાનું જે પરમાત્મપદ તેની અનંત-સંપદા તેના અનુભવ કરે, અને આનંદના સમુહ તેના સ્વામી પાતે બની રહે. એમ આનંદઘનજી મહારાજ પાતે કહે છે કે અનુભવ જ્ઞાનયાંગે લાયીક ભાવે ભવ્યજીવ આત્મગુણ સંપદા પામી પરમાત્મ સ્વરૂપ બની અનંત આનંદના ભાકતા થાય. તથા વળી લાયીક ભાવે સર્વ આત્મગુણ સંપદા પ્રગટ થ-વાર્ન. પૂર્વે પણ અનુભવજ્ઞાન યાંગે ઘટમાં નિજગુણ ભાકતા આત્મા થઇ લહ્યુ લહ્યુ અનંત સુખના અનુભવ કરે. ઇતિ વિશેષ પરમાર્થસ્તુ ગ્રાનિગમ્ય એવું અનુભવ મિત્રનું મા-હાત્મ્ય છે. જેનું શ્રવણ કરતાં પણ અનેક પ્રકારની ઉપાધિયા અને દુ:ખા નાશ પામે છે. અને આત્મા શાન્તિ ભાગવે છે. શ્રી આનંદધનજી યાગી દ્રે કરેલું અનુભવ મિત્રનું વર્ણન સાં-

## ( २५८ )

ભળી હે પ્રિયસાધક તું આત્મસ્વરૂપના માર્ગે ચાલી દુઃખ વેઠીને સત્ પુરૂષાની સંગત કરીને પણ અનુભવ મિત્રને ઓળખજે. અને તેને પ્રેમથી ભેટજે, અને તેને આગળ કરી આત્મસ્વરૂપના માર્ગે પાતાના નિર્ભય દેશમાં ચાલજે. ચા-લતાં ચાલતાં નીચે લખેલી હિતશિક્ષાનું સ્મરણ કરજે.

स्वस्थ चित्ते चालवुं त्यां, मोह घाटी भेदवी; घाट अवघट उतरीने, आत्मसत्ता वेदवी. जीवडा. १ चित्तनिज उपयोग मांहि, रात्री दीवस चालजे; पामी भेमे देश तारो, निजस्वरुपे म्हालजे. जीवडा. २

સ્વસ્થચિત્તથી એટલે જેટલી પરવસ્તુ છે તેનાથી ચિ ત્ત ખેંચીને એક આત્માના શુદ્ધસ્વરૂપમાંજ ચિત્ત સ્થાપીને અપ્રમાદદશાએ ઉપયોગ રાખી સ્વસ્વરૂપ પ્રતિક્ષણેક્ષણે સાધક દશાએ જવાનું છે, અને હે ભગ્યાત્માં ! ચાલતા માહરાજાના લક્ષ્કરની અવઘટઘાટી ભેદીને જવાનું છે, માટે પોતાના સ્વ-રૂપમાં લક્ષ્ય રાખી મન વચન અને કાયાના યોગના વેપાર રૂપમાં લક્ષ્ય રાખી મન વચન અને કાયાના યોગના વેપાર રૂપમાં લક્ષ્ય રાખી મન વચન અને કાયાના યોગના વેપાર રૂપમાં લક્ષ્ય રાખી મન વચન અને કાયાના યોગના વેપાર રૂપમાં લક્ષ્ય રાખી મન વચન અને કાયાના યોગનો વેપાર રૂપમાં લક્ષ્ય રાખી મન વચન અને કાયાના યોગના વેપાર રૂપમાં લક્ષ્ય રાખી મન વચન અને કાયાના યોગના તે વેપાર રૂપમાં લક્ષ્ય રાખી સ્થા ચાલજે, એટલે મોહઘાટી ભેદાઇ જેશે, હવે એવા અવઘટ ઘાટમાહના ઉત્તરીને એટલે તેના પારપામીને શુદ્ધ આત્મસત્તા પાતાની જેવી છે તેવી તારે વેદવી એમ વળી શિક્ષા આપતાં કહે છે કે પાતાના આ-ત્માના ઉપયોગમાં તું ચિત્ત રાખજે, કારણુ કે ચિત્ત મર્કટ

#### ( ૨૯૯ )

સમાન છે. ઘડીમાં પાતાળમાં તાે ઘડીમાં આકાશમાં એમ તેની ચ ચળસ્થિતિ છે, અગ્નિ કરતાં વાયુની તીવ ગતિ છે અને વાયુ કરતાં વિજળીની અતિ વેગવાળી ગતિ છે, અને વીજ-ળી કરતાં પણ મનની ઘણીજ વેગવાળી ગતિ છે, ત્યારે એવા મનને શીરીતે વશ કરવું. શીરીતે કરવાથી પોતાના વશમાં રહે તેા તેના ઉપાય કહે છે કે તીવવૈરાગ્ય તથા અ-ભ્યાસથી મન વશ થાય છે, ત્યારે હવે પ્રશ્ન થાયછે કે તીવ વૈરાગ્યની શીરીતે પ્રાપ્તિ થાય ? ઉત્તરમાં સમજવાનું કે સ-**દ્દગુરૂ સંગતિ અને સત્**શાસ્ત્રાનું પુનઃપુનઃ વાચન કરવાથી વૈરાગ્ય પ્રગટે છે. અને સંસારના અસાર પદાર્થોને અનુભવ થતાં વરાગ્ય પ્રગટે છે વળી વૈરાગ્યના ત્રણ પ્રકાર છે. દુ:ખ ગર્ભિત વૈરાગ્ય માહગર્ભિત વૈરાગ્ય અને જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય. પ્રથમ દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્યનું સ્વરૂપ કહે છે. સ'સારમાં જી-વાેને અનેક પ્રકારનાં હુઃખ ભાેગવવાં પડે છે, તથા પાેતાને એટલે જે મનન કરે તેને પણ લાગે કે મને જે જે દુ:ખા પડે છે, તે પૂર્વકર્મના ઉદયથી છે માટે ધર્મ છે તેજ સાર <mark>છે,</mark> ધર્મ કરવાથી દુઃખ નાશ પામે છે, એવે**। જે દુઃખથી** ઉત્પન્ન થએલેા સામાન્ય વૈરાગ્ય તેને દુઃખગર્ભિતવૈરાગ્ય કહે છે. તેમ વળી સંસારમાં અનેક પ્રકારના માહના પદાર્થોના સંચાેગ પણ દુઃખનું કારણ અનુભવ કરતાં માલુમ પડે કે આ સંસાર અસાર છે, વૈરાગ્ય મારૂ કેાઇ નથી, એવેા જે વૈ-રાગ્યમાં માહુની હુયાતી છે, સમ્યક જ્ઞાન થયું નથી, તથા તે

## ( 300 )

માહુગર્ભિત વૈરાગ્ય જાણુવા. તેમ ષડ્દ્રવ્યના ગુણુપર્યાયનું સ્વ રૂપ ગુરૂગમ દ્રારાસમજી પાતાનું જે આત્મ દ્રવ્ય અનાદિ અનંત છે. એટલે આત્માની આદિનથી એટલે આત્મા કાેઇવખત ઉ ત્પન્ન થયેા નથી અને કાેઇએ આત્માને ઉત્પન્ન કર્યા નથી. કાેઇ-એ આત્માને ઉત્પન્ન કર્યો એમ કહીએ તેા આત્મા જે તે ઘટ પટની પેઠે કાર્ય રૂપ થાય અને જે જે કાર્ય રૂપ વસ્તુ છે, તે ઘ-૮૫૮ની પેઠે અનિત્ય વસ્તુ સદાકાળ એક સ્વરૂપહાયનહી. <mark>આત્માને</mark> કાર્યરૂપ માનતાં અનિત્ય થાય, નારાવ<sup>:</sup>ત થાય. અને ત્રિકાલમાં એક સ્વરૂપ રહે નહીં, માટે આત્મા અ નાદિ કાળથી છે એમ સ્વીકારતાં કાેઈ જાતના દાેય આવતા નથી. આત્મા અનંત છે, એટલે આત્માને! કઠી આંત નથી, નાશ નથી. માટે આત્મા અનાદિ અનંત કહેવાય છે. આ-ત્માના પાેતાના અસંખ્ય પ્રદેશે કરી ત્રણે કાળમાં ઐક રવ-રૂપ છે. અનં તકાળ ગયે તે પણ આત્માના અસંખ્ય પ્ર-દેશમાંથી એક પ્રદેશ પણ ખર્યો નથી, વર્તમાનકાળે ખરતેા નથી, અને ભવિષ્યકાળે એક પ્રદેશ પણ ખરશે નડીં. તેમ આત્માના અનંત ગુણા છે તેમાંથી એક ગુણ ભુતકાળે ખર્યો નથી. અને ભવિષ્યકાળે એક ગુણ પણ આત્માને ખ રશે નહીં. માટે આત્મા અક્ષર કહેવાય છે વળી આત્મામાં કાેઇપણ જાતના રૂપી અક્ષર નથી માટે અનક્ષર કહેવાય છે. અક્ષરરૂપ જે જ્ઞાન તેથી આત્માની એાલખાણ થાય છે પણ

## ( 307 )

તે રૂપી અક્ષરા અરૂપી એવા આત્મસ્વરુપમાં પ્રવેશ કરી શકતા નથી. માટે કહ્યું છે કે—

#### पद.

# शाब्दीक ताकींकपंडित छाके, ते पण त्यां जइ थाके; शब्दतीर पण ज्यां नहीं पहोंचे, शब्दवेधीनां ताके. भयाअनुभव रंग मजीटारे, उसकी बात न बचने थाती ।।

વળી આત્મા આકાશની પેઠે અસંગી છે. વ્યવહારે જોતાં આત્મા ક્ષીરનીરની પેઠે પુદ્દગલની સાથે પરિણુમી રહ્યા છે, તો પણ નિશ્ચય નયથી જોતાં પાતાના સ્વરૂપે સ-ત્તાચી અસંગી છે. અને સિદ્ધના જીવેા તો સદાકાળ પા-તાના સ્વરૂપે શક્તિ તથા વ્યક્તિભાવે અસંગી છે. પાતાને સ્વરૂપે આત્મા શુદ્ધ છે. વળી આત્મા અનંત રલત્રથીના ભોકતા છે માટે ભાગીપણ સ્વગુણથી જાણવા. ત્રણે કાલમાં આત્માના વિનાશ નથી માટે તેને અવિનાશી કહે છે. ક-દાપી કાળે આત્મા ઉત્પન્ન થયેા નથી માટે આત્માને અજ કહે છે. ત્રણે કાલમાં પાતાના સ્વરૂપે કરી એક રૂપ છેમાટે આત્માને દ્રદાપિ કાળે ક્ષય થયેા નથી માટે આત્માને અજ કહે છે. ત્રણે કાલમાં પાતાના સ્વરૂપે કરી એક રૂપ છેમાટે આત્માને કદાપિ કાળે ક્ષય થયેા નથી માટે તે અ-ક્ષય જા-ણવા. આત્મા પાતાના સ્વરૂપથી કદાપિ કાળે ચલાયમાન થતો નથી, માટે અચલ જાણવા. આામાનું

#### ( 302 )

સ્વરૂપ કળી શકાતું નથી માટે તેને અકલ કહે છે. આત્મા પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપે નિશ્ચય નયથી જેતાં મલ રહીત છે માટે તેને અમલ કહે છે. વળી આત્મા અગમ્ય છે. વળી આત્માનું નામ નથી માટે તેને અનામી કહે છે. વળી આત્મા વર્ણગંધાદિકથી રહીત છે માટે અરૂપી છે, અને પાતાના અસ ખ્ય પ્રદેશ આદિ સ્વરૂપે રૂપી છે. વળી નિશ્ચય નયથી જોતાં આત્મા કર્મથી રહીત અકર્મા છે, અ અ'ઘક છે, અનુદયીક છે. વળી આત્મા પોતે મન વચન અને કાયાના ચાેગથી ભિન્ન છે. માટે તે અયેાગી જાણવા, વળી શુભાશુભ વર્ણગાંધરસ અને સ્પર્શમય જે પુદ્-ગળાે તેના ભાેગને વસ્તુતઃ નિશ્ચય નયથી જેતાં આત્મા ભાગવતા નથી, માટે તે અભાગી જાણવા. આત્માના ગુ-છેાના લેદ થતા નથી એટલે આત્માથી આત્માના ગુણા ભિન્ન કદ્દાપિ કાળે પડતા નથી, માટે આત્માને અભેદી કહે છે. પુરૂષ વેદ એટલે સ્ત્રી ભાેગવવાની ઇચ્છા જેનાથી થાય તે. સ્ત્રી વેદ એટલે પુરૂષ ભાેગવવાની ઇચ્છા જેનાથી થાય તે. નપુંસક વેદ એટલે સી પુરૂષ ઉભય ભાગવવાની ઇચ્છા જેનાથી થાય તે. એ ત્રણ પ્રકારના વેદથી પણ ર-હિત નિશ્ચય નયથી જોતાં આત્મા છે. માટે આત્મા અ-વેઠી જાણવા. વળી સત્તાથી જેતાં અરોગી અછેદી, અખેદી અકષાઈ, અસખાઈ, અલેસી, અશરીરી, અણાહારી, અ-

#### ( 303 )

વ્યાબાધ, અનવગાહી, અગુરૂલઘુપરિણામી, અતી દ્રિય, અ-પ્રાહ્યી, અંચેાનિ, અસંસારી, અમર, અવ્યાપી, અનાશ્રિત, અક પ, અવિરૂધ્ધ, અનાશ્રવ, ચિદ્ધન, આન દઘન, અશાેકી લાકાલાકગ્રાયક, સત્સ્વરૂપ, એવા આત્મા જાણવા. પણ સંસાર અવસ્થામાં કર્મના ચાેગે સર્વ રૂધ્ધિ તિરાભાવે રહી છે. તેથી આવિર્ભાવે પાતાની શક્તિના ઉપયાગ કરી શકતાે નથી. વળી જેમ તલમાં તેલ વ્યાપીને રહ્યું છે. કલમાં સુગ ધ જેમ વ્યાપોને રહી છે. શેલડીમાં જેમ રસ \_\_\_\_\_\_\_ વ્યાપીને રહ્યા છે. તેમ આત્મા આ દેખાતી કાયામાં અ-સંખ્ય પ્રદેશ રૂપ વ્યક્તિથી વ્યાપી રહ્યા છે. વળી તે આ-ત્માને ચાર પ્રમાણથી તથા દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળભાવથી જાણે એવી રીતે ષડુ દ્રવ્યમાંથી પાતાના આત્માને ઉપા-દેય જાણે, અનાદિ કાળથી પુદ્દગળ દ્રવ્યના પર્ચાય-૩૫ અષ્ટકર્મ આત્માને લાગ્યાં છે, અને તેથી આત્મા રાગ દેષના યેાગે પરભાવ રંગી તથા પરભાવ સંગી થયેા છે, તેથી પાતાનું સ્વરૂપ ભૂલી ગયા છે. પણ કા-ળલખ્ધિયોગે સદ્ગુરૂ દારા જ્યારે જ્ઞાન ગ્રહ્યું ભારે જાણ્યું કે હું આત્મા એક છું. અને સર્વસ સારભાવથી ન્યારા છું, હું ું આજ સુધી અજ્ઞાનથી પરવસ્તુમાં રાચ્યેા માચ્યેા થકે<u>ા</u> દુ:ખી થયે৷ હવે હું દુઃખનાં કારણાને પાતાનાં માની રાગ દેષમાં ભળી કેમ સંસારમાં બંધાઉ; મારા આત્માના સ્વરૂપમાં

## ( 308 )

મારે રમવું યાેગ્ય છે એમ ભેઠજ્ઞાનથી સ્વસ્વરૂપને વિવેકથી જીઠો પાડતાે આત્મા જીવાદિક નવતત્વની શ્રદ્ધા કરે, અને સ સારથી ન્યારા અંતરથી રહે તેવા જે વૈરાગ્ય તેને જ્ઞાનગ ર્ભિન વૈરાગ્ય કહે છે.

એવા જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્યથી આત્મા અલ્પકાળમાં સકળ કર્મના ક્ષય કરે છે, અને પૂર્વોક્તકથીત જ્ઞાન અને અને વૈ-રાગ્યથી ઉદ્દચિકભાવે પૂર્વકમ<sup>6</sup>ને ભાેગવતાે પણુ આત્મા કર્મને બાંધી શકતાે નથી.

# <mark>ज्ञानस्</mark>यैवहि सामर्थ्य वैराग्यस्यैव वा किल्ठ । यतकोऽपि कर्मभिः कर्म मुझानोऽपि न वध्यते ।। १ ।।

ભાવાર્થ ઉપર કહેવાયાે છે. સાધકજીવે વૈરાગ્ય અને અભ્યાસથી મનને વશ કરવું. ત્રણ પ્રકારનાે વૈરાગ્ય પણ પ્ર સંગે આવ્યા તેથી તેનું વર્ણન કર્યું. હવે એ મનને એકદમ વશ કરવાનું સાહસ કરીએ તાે કઠી તે પાતાના વશમાં આવે નહીં, પણ જેમ વક્રહાથી અશ્વને ધીમે ધીમે યુક્તિ-કળાથી વશ કરી શકાય છે, તેમ મનરુપી હાથીને પણ હ-ળવે હુળવે કળાયુક્તિ ઉપાયથી વશ કરી શકાય છે.

સદ્ગુરૂ સંગતિ તથા સત્શાસ શ્રવણુ મનન, વાચન, એ મનને વશ કરવાના રાજમાર્ગ છે. પણ તે આહ્ય ઉ-પાય છે. આત્માના સ્વરૂપમાં મનને પ્રવર્તાવવું, તે મનને

श्लोकः----शान्ते मनसिज्योतिः प्रकाशते शांतमात्मनः सहजं । भस्मीभवन्यविद्या मोहध्वांतं विऌयमेति.॥ १॥

વળી એવી રીતે શાંત મન થતાં શાેક, અહંકાર, કામ, મત્સર, કલેશ, કદાગ્રહ, વિષાદ અને વેર તે પાે-તાની મેળે ક્ષય પામે છે. જે મહાત્માઓએ આત્મામાં-જ મનને લગાવી ઘણી મહેનતે સનને શાંત કર્યું છે, તેમને સાક્ષ્યત્ તેના અનુભવ વર્તે છે, એમ નક્કી જા-ણવું. વળી તે મન શાંત થઇ જતાં આત્માની કેવી સ્થિતિ. થાય છે તે અતાવે છે.

લાયત સાતહવામનુમવ પ્લાત્ર સાલાપ્તઃ ॥ ૨ ॥ ભાવાર્થ:----આત્માના ગુણુ પર્યાયનું અવલંબન ક-રીને આત્મા રૂપ એક પદાર્થમાં સ્થિર થએલું મન જયારે અન્ય પદાર્થાનું ચિંતવન નથી કરતું, ત્યારે તે પાતાની મેળે શાંત થઈ જાય છે. જેમ કાષ્ઠ વિનાની અગ્નિ પેષ-તાની મેળેજ એહલવાઈ જાય છે તેમ અત્ર સમજવું.

भां स्थापन કरेલુं भन કेवुं थाय छे ते જણાવે છે. आलंब्येकपदार्थ यदा न किंचिद्विचिंतयेदन्यम् । अनुपनतेंधनवन्हिवदुपशांतं स्यात्तदाचेतः ॥ १ ॥ शोकमदमदनमन्सरकल्ठहकदाग्रहविषादवैराणि । क्षीयंते शांतह्वदामनुभव एवात्र साक्षात्तः ॥ २ ॥

# વશ કરવાના અંતર ઉપાય છે. હવે તે એકજ આત્મસ્વરૂ-પમાં સ્થાપન કરેલું મન કેવું થાય છે તે જણાવે છે.

#### ( ३०५ )

### ( 305 )

એવી રીતે મન શાંત થયે છતે આત્માની અનંત આનંદ સુખ દાયક શાંત જ્યાંતિ સહેજે પ્રકાશે છે, અને અવિદ્યા બળીને ભસ્મી ભૂત થાય છે. અને માહરૂપ અંધ કાર નાશ પામે છે. અને અંતરમાં જ્ઞાન રૂપ સૂર્ય ઝગ-મગે છે. સંતાષની પ્રાપ્તિ થાય છે. અનેક પ્રકારની ચિ તાના તા સમુળગા નાશ થાય છે. માયા અને મમતા રૂપ દાયા તા સદાકાળ દ્વર રહે છે. એવી રીતે મનને વશ કરી પાતાના આત્માના સ્વરૂપમાં રાખી હે સુખ સાધક ભવ્યાત્મા! તું રાત્રી દીવસ તારા દેશ ભણી ચાલજે અને પેમે અસંખ્ય પ્રદેશમય તારા જે ખરા દેશ છે, તેને પા-મીને પાતાના પરમાત્મ સ્વરૂપે સદાકાળ મહાલજે. સમયે સમયે સ્વસ્વરૂપી થઇને અનંતિ રુદ્ધિ ભાગવઝે.

તમા સર્વ સુખ સાધકો, તે માર્ગની પ્રાપ્તિ વિના કાેઠી પ્રયતને પણ નકડી વજ લેખની પેઠે ધારી રાખતે કે ભવાંત નથી. જેમ પાણીમાં નાંખેલેા સાકરના કઠેલ જ લમાં એાગળી જાય છે. તેમ તેમ આ માર્ગલો જે-ડાશા તા તમારૂ અંતરાત્મસ્વરૂપ પરપાલ્મ સ્વરૂપમાં મળી જવાનું. આત્મ તલ્વની પ્રાપ્તિથી ત્રણ ભુવનનું રાજ્ય પામ્યાના કરતાં તમા અલાૈકિક રાજ્ય પામ્યા એમ તમે જાણ્શી.

તમારા મનુષ્ય અવતારને ધન્ય છે કે તમા ગ્યા પ્ર-

#### ( 309 )

માણે સમજવાને શક્તિવાન્ થયા છે. તમારૂ શરીર મન વચન એ ત્રણ આ સંસાર રૂપ સમુદ્રને તરવા વહાણ સમાન છે, માટે વહાણુને સારા માર્ગે દોરો. સદ્દગુરૂ રૂપ ખલાત્રી તમને સંસાર સમુદ્રની પેલીપારે પહેાચાડશે અને સામું મુક્તિ નગર દેખાશે.

ઉપર લખેલું વાંચ્યું, સાંભળ્યું, ધાર્યુ તેટલાથીજ હવે અમે તત્વ પામ્યા, એમ સમજી સદ્દગુરૂનું શરણુ અને સદ્યુરૂની સંગતિ છેાડી દેશેા નહી. અને સ્વેચ્છા-ચારી થશે৷ નહી. માેક્ષ માર્ગની ખરી કુંચીઓતા ગુ-૩ની પાસે રહે છે. આથી હવે તે વધારેશું જાણતા હશે, એમ નિશ્ચય કરી બેસશાે નહી. જેમ વેઘ રાગીને રાગીની પરીક્ષા કરી ઐાષધ આપે છે. દરદીના રાગોની પરીક્ષા કરી જુદી જુદી દવા આપે છે. તેમ સદ્ગુરૂ તે વૈદ્ય સ માન છે. તે તમારી અંતરની નાડી તપાસીને તમને આ-પવા લાચક ઉપદેશ રૂપ આષધ આપશે. તમારા સારાને માટે આપશે. માટે તમા તેમની વિશેષ વિશેષ સક્તિ કરજો. અને તેમની સેવામાં રહેશા, તેમની આજ્ઞા પ્રમાણે ચાલંજો. વૈદ્યનું નામ ધરાવી જેમ ફાેગટીયા વદ્ય ઉંટ વૈદુ કરી લાેકાેને ઠગે છે. તેમ તમે પણ તે બાબતન<sup>ી</sup> સાવચેતી રાખજો. માથે એક સદ્ગુરૂની આગ્રા ધારજો. તમને જેમ જેમ ચાચ્યતા પ્રાપ્ત થશે તેમ તેમ તમને અધ્યાત્મ મા-

#### ( 30.( )

ર્ગની કુંચીએ અપ્ર્યા કરશે. યેાગ્યતાની ઘણી જરૂર છે. તમા સદ્યુરને દેખી તુરત બેઠા હાતા ઉભા થઇ વંદન કરજો. ખાતાં પણ જો સદ્ગુરૂ મહારાજ પધારે તાે ઉભા થઇ હાથ નોડી યથા ચાગ્ય વિનય સાચવનો. પાતાનાજ ગામમાંજ સદ્ગુરૂ પધાર્યા હેાય તેા તેમનાં દર્શન કરી તે-મને શાસ્ત્રની આજ્ઞા પ્રમાણે ત્રણ પ્રદક્ષણા દેઇ. ખમાસ-મણું તથા અભુડ્રિએા અભિંતર પૂર્વક વંદન કરજો. ળ્યારે ગુરૂ મહારાજ પાસે જાએ। ત્યારે વંદનની વિધિ સાચવંજો (ધર્મસ્ય મૂલ વિનયઃ) ધર્મનું મૂળ વિનય છે, જેમ તમા રામાં વિશેષ વિનય તેમ તમા યાગ્યતાના અધિકારી થશા. તમાે સદ્ગુરૂ મહારાજ પાસે આવી અષ્કડ ને અષ્કડ રહી ઉભા ઉભા બે હાથ જોડી પરાણે લટક સલામીયા જેવું વંદન કરાે છે, તે શું ગુરૂ મહારાજ નથી સમજી શકતા? તમારી યેાગ્યતાના શું તે વિચાર નથી જાણતા. તમા શુ-૩ને વંદન કરવામાં જેટલું મનમાં એાછું લાવેા છેા તેટ-લુંજ તમારૂ કમનસીબ પણું સમજવું. જેવી દેવમાં ખુદ્ધિ છે. તેવી ખુદ્ધિ તમાએ સદ્ગુરૂમાં સ્થાપન નથી કરી ત્યાં સુધી તમા ખરૂ રહસ્ય પામવાના નથી, અને તમારા આત્મા ઉન્નતિનું શિખર પ્રાપ્ત કરી શકવાના નથી. શું તમે દેવના કરતાં ગુરૂને ઓછા માના છા ? શા માટે ઓછા માના છા ? એાછા પણું માનવું તે તમારૂં અજ્ઞાન છે,

#### ( 30% )

પ્રત્યક્ષ ઉપકારી તેા તમને સદ્ગુરૂ મહારાજ છે. સદ્ગુરૂજ દેવ ધર્મને એાળખાવનાર છે. દેવ જેવી બુદ્ધિ તમા ગુરૂમાં ધારશાે તાે તમારૂ કલ્યાણ થશે. અને તે સબ'ધમાં એક ટુંક કહેણી છે કે:—

## देवगुरु दोनुं खडे किसकुं लागुं पाय । वलीहारी गुरुराजकी जेणे धर्म बताय ॥ १ ॥

ધર્મના દાતા, ધર્મના બાેધક, સદ્દગુરૂજ શરહ્ય શ-રહ્ય સેવ્ય છે, તેમની શ્રદ્ધા તેમની ભક્તિજ પરમ કલ્યાણુ કારક છે.

તમા સ'સારની બાબતમાં તમારા અર્થ સાધવાને હુ જારા મનુષ્યાની ખુશામત કરા છે. હુજારાની આગળ દી-નતા કરા છે. તમારા મુરખ્બી શેઠ તથા અમુક રાજા વા પેલા સાહેબની આગળ તમે તેના પગે પડી ગરીબ ગાય જેવું મુખ કરી તમારા તુચ્છ સ્વાર્થને માટે કરગરા છે. તેના મુખ સામું હાજી હાજી કરીને વા હે સાહેબહે સા તેના મુખ સામું હાજી હાજી કરીને વા હે સાહેબહે સા હેબ કરીને ટગર ટગર જોયા કરા છે. અને તેની મરજી સાચવતા રહેા છે. અને કહેા છે કે, શેઠ સાહેબ અમારા ઉપર મહેરબાની રાખતા રહેજો. અમા તમારાથીજ જીવનારા છીએ. નાકરી જો તમા કરતા હા છે તો તમારા ઉપર તમારા ઉપર પ્રસન્ન રહે. તે માટે તમે કેટલું બધું લક્ષ

## ( 320 )

રાખાે છાે. વળી તમારાે સાહેબ અઝલનાે બારદાન છતાં. ગમાર અને હેલામારૂ જેવા મનમાં જાણતાં છતાં તેને ન-મી નમીને સલામ કરાે છેા, આપ સાહેબ મુર'ળી સાહેબ નેકનામ નામદાર વિગેરે શબ્દો વદી તેને સંબોધો છે. પ્ર-સંગ આવતાં પગાર વધારવા તેને પગે લાગીને વિનવાે છે તમા પેલાે લાટ સાકેળ આવનાર હાેય છે તાે હેં હેં લા-ટસાકુેબ આવવાના છે એમ જાણી તેને જોવા કેવા દાેડે! છા. અને તમારી સલામ તે લે અગર ના લેતા પગુતમે <mark>કેવા</mark> સલામેા કરવા ઝુકી પડાે છેા. આવા સામાન્ય પુરૂ-ષાેની આવી ગુલા**ી કરતાં તમાે અ**ચકાતા નથી. અને જે જ્ઞાનના મહાેદધિ છે. સર્વ પ્રકારની યાેગ્યતા વાળા છે, અને જે આપણા અપરાધા છતાં નિરંતર ક્ષમા દાષ્ટિથી જીએ છે. અને જે સંસર સસુદ્રના તારક છે. અને જે આપણા મા તાપિતા કરતાં પણ અનવધિ ઉપકારના કતી છે. અને જે ભાવ ધર્મના દાતાર છે. તેવા ગુરૂ મહારાજની ધર્મના માટે આજીજી કરતાં શરમ આવે. તેવા સદ્ગુરૂ મહારાજને પગે લાગી વીનવતાં શરમ આવે આશું તમેં એાછું કરા છે ? શં તમને આવી રીતે વર્તતાં આત્મકલ્યાણની પ્રાપ્તિ થઇ શકરો વારૂ ! કઠી થશે નહીં, એમ નક્કી સમજજે લાેડેના લાેડે, રાજાના રાજા, સાહેબના સાહેબ,તમે ગુરૂ મહારાજને માનજો. અને તેમની ભક્તિ કરજો. તેમની કુપા મેળવજો.

## ( 311 )

તેમની અંતરની આશિષથી તમાે અનવધિ સુખના ભાેક્તા બનશા. તમા સર્વ પ્રાપ્ત કરી શકવાને સમર્થ છે. માટે ગુરૂઆગ્રાએ વર્તી આત્મસ્વરુપની પ્રાપ્તિ માટે જેડાજે. શ્રી સદ્યુટના તમા વિનય કરશા. તથા તેમની સક્તિ કરશા. તેમાં તમારા સ્વાર્થ સમાયે৷ છે, ગુરૂમહારાજ તે৷ પરમાર્થ કાર્યમાંજ સદાકાળ પરાયણ રહેનારા હાેય છે. તમારા કરતાં એમ સમજજો કે તેઓ મહાજ્ઞાની છે. તમારા કલ્યાણ**ને** માટે જે આજ્ઞા, આચાર, કરમાવે તે તહત્તિ કરી અંગીકાર કરજો, તેવા સહ્યુરૂ પાસે ઢીન થાએો. તેમની ખરા અંતઃ કરણથી ચાકરી ઉદાવા, તમને તેલી વ્યવહારમાં પણ સુ-ખનાં સાધનાે સાનુકુળ ચવાનાં. તેમને જી, પૂજ્ય, એવા શબ્દોથી સમ્યક પ્રકારે સંબોધો તેમની આત્રારૂપ ભલામ-ણથી તમા અનંતિ રુદ્ધિ પામવાનાજ. તમે. તીર્થની યાત્રા કરવા જાએક તાે હજારા સંકઠા વેઠા છે. તેવા સ્થાવર તીર્થ કરતાં સદગુરુરુપ તીર્થ એાછું સમજરોા નડી. કારણ કે 'લીર્થઃ ફલની કાલેન સહ્યઃ સદ્યુરુસ'ગમઃ' સ્થાવર તીર્થ <mark>ત</mark>ેા કાલાંહરે ફળે છે, એટલે તેમનું પૂજન ભક્તિ અન્ય ભવમાં સુખનું આપનાર થાય છે. અને સદ્યુરુરુપ લીર્થતો તુરત તેમનાં દર્શન કરતાંજ ફળ આપે છે, તેમના સંગમ થતાં અનેક પ્રકારની શંકાઓનું નિરાકરણ થાય છે. અજ્ઞાન ટળે છે. સત્યજ્ઞાન મળે છે. કર્મ અને આત્માનું સ્વરૂપ સમ-

#### ( 312 )

જાય છે. વળી કહ્યું છે કે ગુરુદીવા ગુરુદેવતા ગુરુવિણુ ઘાર અધાર. શ્રી સદ્દગુરૂ અંતરમાં અનાદિ કાળથી વ્યાપી ર-હેલું અજ્ઞાનરુપ અધકાર ટાળવાને માટે દીપક સરખા છે. અને સદ્દગુરૂ તેજ દેવ છે. તમાને સદગુરૂ દેવ વિના આ-કાશમાંથી ઉતરીને કરેશ દેવ આત્મજ્ઞાન અર્પવા આવશે. શું ગુરૂનું શરીર પણ તમારા જેવું ઐાદારીક દેખીને તેમાં દેવખુદ્ધિ નથી સ્થપાતી ? એ ગુરૂબુદ્ધિ નથી તથાપિ તેમાં તમારા જ દોષ છે. સમજો કે દેવના કરતાં પણ ગુરૂ ઉપ-દેશ દાનમાં માટા છે. તેમાં ગુરૂમહારાજે સમકિત દાન આપ્યું તેથી તે માટામાં માટા છે. વળી તીર્થકર દેવને ગુ-રૂની બાબતમાં પણ તમને આગળ જણાવ્યું છે. સમકિત દાયક ગુરુ તેજ દેવ સમજવા. તેમના ઉપકાર કદી વળી શકતો નથી. કહ્યું છે કે–

#### समकित दायक गुरु तणो, पच्चुवयार) न थाय;

भवकोडा कोडी करे, करतां कोटी उपाय.

આમ શ્રી યશેાવિજયજી ઉપાધ્યાય જણાવે છે. પુનઃ પુનઃ તે વાકયનું મનન કરો. સત્ય માર્ગને જે બતાવી મેાક્ષપુરીમાં પહેાચાડે એવા શુરૂનાે ઉપકાર કાેઇ જીવ કાે ઇપણ ઉપાયે શું વળી શકે ? શ્રી સદ્દશુરૂ મહારાજ પા-ર્શ્વમણિ સમાન છે. સાગરની, સૂર્યની, ચંદ્રની, કલ્પવૃક્ષની ઉપમા શ્રી સદ્દશુરૂ મહારાજને આપી છે. માટે સદ્શુરૂની

#### ( 313 )

શ્રદ્ધાવડે તમે તમારા આત્મિક કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરજો. શાંત ચિત્તથી પ્રવર્તજો. અપૂર્વ મહેાદયનું કારણુ આ કાર્ય છે એમ સમજી તમા પ્રવર્તજો. તમારા આત્માન્નતિના કાર્યમાં શર્ને, શનેઃ ક્રમવાર પ્રવૃત્તિ કરજો. તમને પ્રથમ તા આ કાર્યમાં પ્રવર્તવું અઘરું લાગશે. પણુ દરરાજ પ્રયત્નમાં જો-ડાતાં તમારા કાર્યમાં તમને પેમ થશે. અને જેમ જેમ ત-મને આત્મ સ્વરુપમાં પેમ વધે તેમ તેમ જાણુજો કે હું હવે સંસારથી દૂર થતા જાઉં છું, અને આત્મ સ્વરૂપ તરક્ દેારાતા જાઉં છું. તમને આત્માની પૂર્ણપણે પ્રતીતિ થતાં અનેક પ્રકારનાં બાદ્ય સંકઠા પ્રાપ્ત થતાં તેનાથી તમા પા-તાના સ્વભાવે અચલ રહી શકશેા.

તમા જેમ અને તેમ સત્પુરૂષોનો સંગ કરશા. સત્ પુરૂષોની સંગતિથી તમા આત્માદય ઉન્નતિમાં વિશેષ ચઢી શકશા, તમારૂ કાર્ય તમા સાવધાનતાથી સાધશા, તમારા કાર્યમાં દૈવયાગથી વિક્ષેપ નડે તા પણ તમા સામાપુરે ચાલજો, આ કાર્યમાં પ્રવર્તતાં અસત્ પુરૂષા તમારી હાંસી કરશે. વા કહેશે કે તેને તા એક જાતની ભ્રમણા થઈ છે. એમ કહેશે તા પણ તમા શંકાશીલ થશા નહીં. તમાર્ આત્મસ્વરુપ ધુવની તારીની પેઠે અચલ છે, સત્ય છે, એક સ્વરૂપ છે, એમ શ્રદ્ધા કરજો અનંત તીર્થકર જે થયા, થાય છે, અને થશે તે પણ આત્મસ્વરૂપના ધ્યાનથીજ પરમાત્મ

#### ( 328 )

પદ પામ્યા છે. માટે એનું પુનઃપુનઃ પ્રેમથી ધ્યાન કરજે. શાંત સાનુકુળ સમયમાં રાત્રીએ તથા પ્રભાતે ઉપર કહ્યા પ્રમાણે આત્મતત્ત્વનું ધ્યાન કરજે, પદ્માસત વા સિદ્ધા સન વાળીને કાેઇના શળ્દ આવે નહીં એવી જગ્યામાં બેસ-જો અને આત્મદ્રવ્યના ગુણ પર્યાયનું સ્મરણ કરજો. સ્મરણ કરતાં તુરત એક દીવસ વા બે દીવસમાં તમને આત્માનુભવ ન થાય તાે નિરાશ થશાે નહીં. તેમ ઉદ્યાંગ ત્યાંગરાે નહિ. કેરીને ગેાટલ્યાે જમીનમાં વાબ્યાે કે તુરત કંઇ કેરી આવ-તી નથી, તેમ મહેલ માટે પાયે। ખાવા કે તુરત કંઇ મ-**હેલ અની જતાે નથી. શાળામાં નિશાળગરણ**ં કરીને અભ્યાસ કરવા બેઠા કે તુરત તમે એમ એની પરીક્ષા પસાર કરવાના નથી. ખી વાવ્યું કે તુરત કંઇ અંકુરોઉગી નીકળતો નથી, હ-ળવે હળવે પ્રયત્ન કરતાં અનુક્રમે કાર્યની સિદ્ધિ થાય છે. આત્મવિદ્યાના નિયમને નિરંતર યાદ કરા કે આત્મસ્વરૂપ-ના વિચાર કરતાં તેનું ચથાર્થ સ્વરૂપ તમારા લક્ષમાં ન आवे, तेभिष् तेनेक विद्यार अरवाथी आत्मस्व3भ अभक-વાતું બળ અંતઃકરણમાં પ્રગટે છે, અને એને એ પ્રમાણે ધ્યાનનાે પ્રયત્ન ચાલુ રહેતાં જે અગમ્ય હાેય છે, તેનું કંઇક સ્વરૂપ ગમ્ય થાય છે. અને અંતે પ્રયત્ન સફળતાનેજ પામે છે, અને અંતઃકરણથી દ્રહપ્રત્યયપૂર્વક ભાવના કરજો કે આ દેખાતાે દેશ તે મારા નથી. જે આ દેશ બાહ્યચક્ષુથી દેખાય

#### ( ૩૧૫ )

છે તેથી આત્માના દેશ ન્યારા છે. આત્માના દેશ તા લક્ષ્ય માં આવે એવા નથી, એટલે તે અલખ છે. અનુભવજ્ઞાનથી તે અસ ખ્ય પ્રદેશરૂપ વ્યક્તિ જે આત્મતત્ત્વ દેશ છે તેના પ્ર ત્યય ઉપજે છે. તમારા દેશમાં સાત ભયમાંના કાેઈ પણ ભય નથી. માટે તે દેશનું પુનઃ પુનઃ સ્મરણ કરજો તે સંબંધી નીચેનું પદ્દ સ્મરી જજો.

पद.

( अजपाजापे सुरता चाली-ए राग. )

अलख देशमे वास हमारा, मायासे हम हे न्यारा; निर्मेन्टज्योति निराकार हम, हरदम हम ध्रुवका तारा. अलख.।?। सुरतासंगे क्षण क्षण रहेना, हुनीयादारी दूरकरणी; सोउंदंजापका व्यान लगाना, मोक्षमहेलकी निरसरणी.अलख.२ पटना गणाना सवादि जूटा, जव नहि आतम पीछाना; वर विना भया जान तमासा, ठूणविन भोजनकुं खाना.अलख.३ आतमज्ञान विना जग जाणो, मायामोहका अंधियारा; सदगुरुसंगे आतम ध्याने, घटभिंतरमे उजियारा. अलख.।।श॥ सबसे न्यारा सब हममांहि, ज्ञाता ज्ञेयपणा धारे; बुद्धिसागर धन धन जगमे, आप तरे परकुं तारे. अलख. ।५। चेभ अध्यात्म स्व३पनी कावनामां दीन थवाथी तभने

### ( 395 )

અત્યાન દ પ્રાપ્ત થશે અધ્યાત્મજ્ઞાન અને તેની રમણતાથી અલાૈકીક સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે, અ<sup>ક્</sup>યાત્મશાસ્ત્રના મનનથી તેના વાચનથી અને તેના અનુભવથી જે સુખ થાય છે તે સુખની બરાેબર દુનીયાનું કાેઇ પણ સુખ નથી, અને અ <sup>દ</sup>યાત્મજ્ઞાનીઓ શ્રેષ્ટ શાક્ષત સુખ ભાેગવે છે કહ્યું છે કે:

#### श्लोक.

### अध्यात्मशास्त्र संभूत, संतोष सुख शालिनः

गणयंति न राजानं, न श्रीदं नाऽपि वासवं. 🛛 ।। १ ।।

**ભાવાર્થ:**—અધ્યાત્મ શાસ્ત્રથી ઉ<sub>ત્</sub>પન્ન થયેલા જેસ તાેષ સુખ તેને ભાેગવનારા મહાત્માએ રાજાઓ, ધનકને અને ઇંદ્રને પણુ હીસાબમાં ગણુતા નથી.

વળી અધ્યાત્મ જ્ઞાન, ભાવના તથા અધ્યાત્મ શા-સ્રનું સવેહિકૃષ્ટપણું બતાવતા શ્રી યશાેવિજયજી ઉપાધ્યાય કહે છે કે:–

#### श्लोक.

#### वेदान्यशास्त्रविन् क्वेशं, रसमध्यात्म शास्त्रवित् 👔

भाग्यभूद् भोगमामोति, वहते चंदनं खरः 👘 ॥ १ ॥

વેદ શાસ્ત્ર, વ્યાકરણુ, ન્યાય વગેરે શાસ્ત્રના જાણુનારા પંડિતાે સામા સામી શાસ્ત્રાર્થ કરી અરસ્પરસ અહું અને

#### ( ३१७ )

મમતાના ચાેગે એક બીજાનું ખંડન કરતા તથા આત્મ સ્વરૂપના અજ્ઞાન એવા કલેશને પામે છે. અને તત્વજ્ઞાન થકી ઉત્પન્ન થયેલા વિવેક વડે: જેણે સ્વપરની વ્હેં થણુ કરી આત્મસ્વરૂપનું જ્ઞાન મેળવ્યું છે, યથાર્થ પણુ અધ્યા ત્મ શાસ્ત્રનું અનુભવ પૂર્વક જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું છે, એવા અ-ધ્યાત્મ શાસ્ત્ર વેત્તા ખરેખર સત્ય સુખના ભાેક્તા અને છે. જેમ ચંદ્રનના ભારને રાસભ ઉપાડી કલેશ પામે, પણુ ચંદ્રન ના ભાેગ ભાગ્યવંત પામે; એમ અધ્યાત્મ શાસ્ત્રની તથા અધ્યાત્મ જ્ઞાનની બ્રેષ્ટતા બતાવી વળી શ્રી યશાવિ જયજી ઉપાધ્યાયજી અધ્યાત્મ શાસ્ત્રના વિશેષ મહિમા સ્ત વતા કહે છે કેઃ---

#### શ્રોન.

धनिर्ना पुत्रदारादि, यथा संसारवृद्धये; तथा पांडित्यद्दप्तानां शास्त्रमध्यात्मवर्जितं. ॥ १ ॥ अध्येतव्यं तदन्यात्म शास्त्रं भाव्यं पुनःपुनः अनुष्ठेय स्तदर्थश्च, देयो योग्यस्य कस्याचित् . ॥ २ ॥ ભાવાર્धः—ધનવ'ત ગૃહસ્થાને જેમ પુત્ર સી પરિ-વારાદિક સ'સારની વૃદ્ધિ માટે થાય છે, તેમ અધ્યાત્મ શાસ્ત્ર ज्ञान વર્જીત અભિમાની પ'ડિતોના વ્યાકરણ, ન્યા-દક શાસ્ત્રાભ્યાસ પણ સ'સારની વૃદ્ધી અર્થે છે. તે

#### ( 322 )

માટે તમારે અધ્યાત્મ શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરવા, વાર વાર અધ્યાત્મ શાસ્ત્રાના રહસ્યની હુદયમાં ભાવના કરવી અ-ધ્યાત્મ શાસ્ત્રના અર્થનું તમારે વાર વાર ચિંતવન કરવું અને અધ્યાત્મ જ્ઞાન ચાેગ્ય જે પુરૂષ હાેય, તેને જ્ઞાની-ઓએ આપવું, અને જે કાેઇ યાેગ્ય સદ્દગુણી ઉત્તમ જીવ હાેય, તેને અધ્યાત્મ શાસ્ત્રના અર્થ દેવેા, શિખવવા. અયેા ગ્યને અધ્યાત્મ શાસ્ત્ર શિખવવું નહિં. અને અયેાગ્યને આત્મ જ્ઞાનની કુંચીઓ આપવી નહીં. શ્રી મહાનીશિય સુત્રમાં અયેાગ્યને ઉપદેશ ન આપવા તે માટે કહ્યું છે. યથા **મજ્ઞાનિસિયઃ** 

#### गाथा.

#### आमे घडे निहित्तं, जहा जलं तं घडं विणासेइ; एव सिद्धंत रहस्सं. अप्पाहारं विणासेइ. ॥ १ ॥

કાચા ઘડમાં નાખેલું પાણી જેમ ઘડાને નાશ કરે છે. એમ તત્વ સિદ્ધાંત રહસ્ય પણ અયોગ્ય જીવને કેતાં તેના આત્માના નાશ કરે છે. ''જ' અઊગરસ સુવથ્થ' ન-દાયઘ''' અયોગ્યને સૂત્ર અને સૂત્રાર્થ દાન ન આપલું કાર ણુકે તે જીવતી યાગ્યતા વિના ઉ'ધા અર્થ ચહે, પ્રરૂપે, અને ઉલટું વર્તન કરી દુર્ગતિ જાય, માટે આત્માર્થી પુ-રૂષને અધ્યાત્મ શાસ્ત્રનું ને તેના રહસ્યનો ઉપદેશ આપવા.

#### ( 316 )

આત્મપદના અથી<sup>ર</sup> લવ્ય પુરૂષે તધ્ધેતુ અને અમૃત ક્રિ ચાનુ સેવન કરવું, તધ્ધેતુ અને અમૃત ક્રિયાથી આત્મસ્વ લાવ શુદ્ધ નિર્મળ પ્રકાશે છે.

ક્ષદ્રતા, લાેબ, રતિ, દીનતા, મત્સરીપણું, ભય, શઠતા, અજ્ઞાનતા, એ દોષોના સંગથકો જે ક્રિયા કરવામાં આવે છે. તે ક્રિયાનાે આરંભ નિષ્કળ જાય છે. એ દાષાથી આત્મગુ-શની વૃદ્ધિ થતી નથી, પણ ઉપરના દેાષોના પરિહાર કરી જે ક્રિયા કરવામાં આવે છે તે ક્રિયા સફળ થાય છે, આ-ત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ જેનાથી થાય તેજ ક્રિયા આદેય જાણ-વી. માક્ષમાર્ગને અનુસરનારી ક્રિયાના છેદ કરવા નહીં. જેમ-ને તેમ ધર્મોઘમમાં પ્રવર્તવું આત્મધર્મસાધ્ય જાણી પુદ્દગ-ળમમતાને પરિહરવી, આત્મધર્મમાં રૂચિ થયા વિના પુંદુગળ ઉપર થવી મમતા ત્યાગી શકાતી નથી. તમે શુદ્ધખુદ્ધિથી વિચારશા તા માલુમ પડશે કે જે વસ્તુપ્રિય લાગે છે, તેની રૂચિ થાય છે. આત્મજ્ઞાન થવાથી આત્માજ પ્રિય લાગે છે. અને તેનું જ્યાં સુધી જ્ઞાન નથી ત્યાં સુધી જડવસ્તુ પ્રિય લાગે છે. સર્વજડ વસ્તુઓ ક્ષણિક છે, એમ જયારે ખરેખર અંતઃકરુ્માં શ્રદ્ધા થાય છે, ત્યારે તે વસ્તુઓના તરક થતી પ્રવૃત્તિ હર થાય છે, અને આત્મધર્મ પ્રગટ કરવા પ્રવૃત્તિ થાય છે, અને પાતાનાં શુદ્ધ આત્મધર્મમાં પ્રવૃત્તિ થવાથી સમતાભાવ પ્રગટે છે, અને અનુક્રમે આત્મા પરમાત્મપદ સા-

# ॥ शुभंभूयात् ॥

## आत्मशक्तिप्रकाश ग्रन्थः समाप्तः

पेथापुरे शुभे ग्रामे, विहितं मासकल्पकम् । आत्मशक्तिप्रकाशस्य, समारम्मः कृतः शुभः ॥ १॥ नेत्ररसनवेलाब्दे, वैशाषे शुक्रपक्षकेः तृतीयायां समाप्तोऽयं बुद्धचब्धिमुनिना कृतः ॥ २॥

#### श्लोक.

આત્મશક્તિ મકાશ ગ્રંથ અંત્ય મંગળ.--

ધ્ય કરે છે. શરીરમન વાણીથી ભિન્નપણે વર્તતો આત્મા ક્ષણે ક્ષણે અન તસુખ ભાેગવે છે. અને સર્વ પ્રકારના કર્મથી રહીત થઇ માેક્ષપદ પ્રાપ્ત કરે છે, હે ભવ્યઆત્મા મનુષ્ય જન્મ ના અમૂલ્ય સમય માયામાં ફસી ફાેગટ ગુમાવીશ નહિ.

#### ( ३२० )

#### ( ૩૨૧)

# ॐ हाँ सिद्धेभ्यो नमः

मनिराज श्री बुद्धिसागर विरचितं आत्ममदीपशतकं मारभ्यते॥ हदि ध्यात्वा गिरामीशं गुरुं तत्त्वार्थवोधकम् ।। आत्मनदीपनामानं ग्रंथं विस्तारयाम्यहम् ॥ १ ॥ कल्पद्वतोऽधिको यस्य वा चिन्तामणिरत्नतः ।। धर्मकामार्थसाधीयान् प्रतापो मुक्तिदायकः ॥ २ ॥ यस्याशिषो जडः शिष्यः भूतले पण्डितो भवेत ॥ गुरुः पार्श्वमणिईयः सेव्यः स्तत्यः सदा मुदा ॥ ३ ॥ स्तत्या भक्त्या सदाराध्यः सद्वरुर्देवसदृशः ॥ यस्य ग्रुद्धोपदेशेन स्वात्मसिद्धिः मजायते ॥ ४ ॥ मिथ्यातत्त्वोपदेशेन कुगुरोर्लक्षणं स्फूटम् ॥ हालाहलं वरं पेयं कुगुरोः संगतिं त्यज ॥ ५ ॥ मनुष्यजन्म संप्राप्य दुर्ऌभं कामधेनुवतु ॥ सम्यग् धर्मोपदेष्टारः सेवनीया विशेषतः ॥ ६ ॥ जीवाऽजीवौ पदार्थौ द्वौ भाषितौ सर्वज्ञानिभिः ॥ चेतनालक्षणं तत्र जीवस्य परिकीर्तितम् ॥ ७ ॥ जडात्मलक्षणोऽजीवः सर्वविद्धिः प्रकीर्तितः ॥ एकेन्द्रियादिभेदेन जीवाः पश्चविधाः स्मृताः ॥ ८ ॥

द्विविधाश्च पुनर्ज्ञेया मुक्ताऽमुक्तमभेदतः ॥ धम्मीऽधम्मौं नभःकाल्रौ चत्वारोऽमूर्त्तकाः स्पुटम् ॥ ९ ॥ मूर्तिमत्पुदुलं द्रव्यमजीवाः पञ्च ते मताः ॥ गुणानामाश्रयो द्रव्यं पर्य्यायाणां विशेषतः ॥ १० ॥ द्रव्यषट्केन पूर्णोऽयं लोकः सूत्रे प्रकीर्तितः ॥ लोकस्य त्रिविधा भेदा नभोऽलोके च शाश्वतम् ॥ ११ ॥ द्रव्यार्थिकं नयं श्रित्वा षड्द्रव्यं शाश्वतं मतम् ॥ पर्य्यायार्थिकतो ज्ञेयं तदनित्यं सदा बुधैः ॥ १२ ॥ गुणानां सहभावित्वं पर्य्यायाणां क्रमोद्धवः ॥ लक्षणं सर्ववित् मोक्तं तत्त्वज्ञानाय नान्यथा ॥ १३ ॥ आदेयं जीवद्रव्यं स्वं ज्ञानचारित्रलक्षणम् ॥ कालांदिपञ्चकाझिन्नः सोऽहं चिन्मयचेतनः ॥ १४ ॥ षुद्रऌस्कन्धरूपं यत् कर्मत्याज्यं विवेकिभिः ॥ येन चेतनरूपोऽपि पुदुल इव दक्ष्यते ॥ १५ ॥ अनाद्यनन्तजीवस्य शुद्धा स्वाभाविकी स्थितिः ॥ कर्मणा परिणामित्वमात्मनो व्यवहारतः ॥ १६ ॥ स्वस्मिञ् शुद्धनयं श्रित्वा कल्प्यते परिणामिता ।। यदा कर्मविमुक्तः स्याज्जीवः सिद्धसमस्तदा ॥ १७

## ( ३२२ )

आत्मनः शिवसौख्यार्थं द्विधा चारित्रसङ्गतिः ॥ द्रव्यतो भावतश्रोक्ता साधनसाध्यतायुता ॥ १८ ॥ आत्मीयध्यानधाराभि धौंतकर्मरजः कणः ॥ आत्मनः स्वच्छतां खब्ध्वा सुङ्क्तेऽनन्तं सुखं सदा ॥१९॥ आत्मैव परमात्मेति म्ह्राऽस्ववनिरोधिनी ॥ भावनीया मुमुक्षूणां प्रमादत्यागपूर्वकम् ॥ २० ॥ आत्मधर्मोपदेष्टारः सुत्रता मुनयो मताः ॥ तान्वणम्य महाभत्तया आव्यो धर्मः सुशिष्यकैः ॥ २१ ॥ सद्वरुं शरणीकृत्य सुधियस्सुपथादराः ॥ मोक्षाभिलाषुकाश्चिष्याः गच्छन्ति परमं पदं ॥ २२ ॥ मोक्षावाप्तिः कदा किं स्यात् सद्वरोर्ज्ञानमन्तरा ॥ सनेत्रा नापि पञ्चन्ति पदार्थान् भानुमन्तरा ॥ ॥ २३ ॥ अद्धावलम्बिनश्चिण्याः परोपकृतिसाधकाः ।। विनेयास्तत्त्वमार्गस्य ज्ञातारः मभवन्ति हि ॥ २४ ॥ जिनाज्ञासाधकारस्वस्थाः सूक्ष्मबुद्धचावऌोककाः ॥ तत्त्वातत्त्वस्य ब्रानेन सत्यमागीवऌम्बिनः ॥ २५ ॥ गुवीज्ञां मन्यमानाः स्युः शिष्याः सम्यग्द्याल्रवः ॥ धर्ममार्ग वितन्वानः याता यास्यन्ति सद्गतिम् ॥ २६ ॥

#### ( 373 )

रागद्वेषविहन्तारः गाम्भीर्यादिगुणान्विताः ॥ पवित्राः शिष्यकाः सम्यग्धर्ममाभ्यन्तरंगताः ॥ २७ ॥ मोक्षमार्गः कथं माप्यः धर्ममाभ्यन्तरं विना ॥ बाह्यधर्मे परित्यज्य आन्तरं भज भक्तितः ॥ २८ ॥ स्याद्वादवादिभिः श्रोक्तमात्मतत्त्वं सुखावहम् ॥ नित्यानित्यं सदानन्दमखण्डं निर्मेलं सदा ॥ २९ ॥ ज्योतिर्मयं गुणाधारं ज्ञानगम्यं निरक्षरम् ॥ खच्छं शुद्धं जडातीतं लोकालोकप्रकाशकम् ॥ २० ॥ जन्मातीतं जरातीतं देहातीतं च चिन्मयम् ॥ निर्छेपं च निराकारं निस्संगं च महोमयम् ॥ ३१ ॥ अजं स्वयंभवं व्यत्तया अनाद्यन्तं च साक्षरम् ॥ एतादृशं विजानाति आत्मतत्त्वं स योगिराट् ॥ ३२ ॥ शिष्यैर्विचक्षणैर्योग्यो धर्म आराध्य आत्मनः ॥ असतः किं सदुत्पत्तिः चिन्तनीयं च साक्षेरैः ॥ ३३ ॥ गतानुगतिको लोकः स्थूलबुद्धचावलेककः ॥ तस्य सङ्गं परित्यज्य आदेयः सत्पर्थो विदाम् ॥ ३४ ॥ भावधर्मप्रश्चन्या ये द्रव्यधर्मप्रवर्तकाः ॥ आत्मोपयोगज्ञन्यत्वात् कथं मोक्षं प्रयान्ति ते ॥ ३५ ॥

## ( 378 )

परित्यक्तप्रमादा ये शुद्धं ध्यानं स्ववीर्यतः ॥ ध्यायन्ति व्रतिनः सम्यग् ज्ञातविश्वा भवन्ति ते ॥ ३६ ॥ एकाग्रचित्तवृत्त्या ये आत्मानं निर्विकल्पकम् ॥ ध्यायन्ति स्वस्थतां माप्य परमानन्दं भजन्ति ते ॥ ३७ ॥ महद्धेर्यं समालम्ब्य शासनोचोतकारकाः ॥ प्रवृत्ताः साध्यसिद्धचर्थं आत्मतत्त्वस्य सम्मुखाः ॥ ३८ ॥ शिष्या एतादृशा योग्याः धर्मकामार्थसाधकाः ॥ मोक्षतत्त्वं समाराध्य बुद्धसिद्धा भवन्ति ते ॥ ३९ ॥ ऐहिकामुष्पिकं सौख्यं जानीहि क्षणिकं मुधा ॥ अनन्तं ज्ञाश्वतं सौख्यं भजध्वं सत्यमात्मनः ॥ ४० ॥ निश्वलं निर्मलं ज्ञेयमात्मतत्त्वं सुखपदम् ॥ यस्य शुद्धप्रवोधेन भवत्यईन् महीतले ॥ ४१ ॥ धयति यः सितं कर्म सिद्ध इति प्रकोर्तितः ॥ सिद्धत्वं नात्मनो भिन्नमात्मैव सिद्धतां श्रयेत् ॥ ४२ ॥ अहतोऽभिन्न आत्मैव सोऽहं मोक्षमयः परः ॥ ज्ञानतोऽभिन्न आत्माऽहं भिन्नोऽभिन्नो विवक्षया ॥४३॥ रोगचिन्ताविनिर्मक्तः अदेही देहवान् कथम् ॥ लिङ्गी नाऽहं कथं लिङ्गी चिन्त्यं चैतन्य चिन्तया ॥४४॥

#### ( ૩૨૫ )

मदीयं कल्पितं यद्यद् मरीचिजलसत्निभम् ॥ तत्तु मिथ्या विजानोहि बन्धो ममेति बुद्धितः ॥ ४५ ॥ अहं ममेति बुद्धिस्त संसारोत्कर्षकारिणी ॥ उदासीनेन चित्तेन सज्जना धर्मसाधकाः ॥ ४६ ॥ र्गुद्धं स्वाभाविकं धर्ममात्मनः सेवते सुधीः ॥ कीर्त्यपकीर्त्तितः किन्ते त्वं भिन्नोऽसि ततः स्वयम् ॥४७॥ आत्मतत्त्वावबोधेन वालोऽपि रुद्धतां श्रयेत् ॥ आत्मनोऽज्ञानतो हुद्धो वालचापल्यमाश्रयते ॥ ४८ ॥ भवद्यद्धिमवर्द्धिन्या अविद्यायाः कृतः सुखम् ॥ अतोऽविद्यां परित्यज्य आत्मविद्यां समाश्रयेत् ॥ ४९ ॥ आसनैभेविभिईंग तत्त्वविद्या त दर्छभा ॥ ततः सर्वप्रयत्नेन आत्मविद्यां समाश्रय ॥ ५० ॥ विद्यते नात्मनो नाम अनाम्यात्मा श्वतिस्मृतः ॥ नृस्वर्गीत्यभिधानन्तु जानीहि व्यवहारतः ॥ ५१ ॥ अछेद्यः स्यात्कथं छेद्यः अछेद्यत्वमनंशतः ॥ ज्ञेयत्वेनाऽभिभासन्ते अन्यद्रव्याणि चात्मनि ॥ ५२ ॥ ज्ञाताऽहं जगतां राश्वत् विद्यन्ते कारकाणि षट् ॥ मयीति शुद्धरूपेण तेषां कर्त्ताऽस्मि निश्वयात् ॥ ५३ ॥

### ( ૩૨૬ )

चक्षुषा दृश्यते यद्यत् पुरूलाकृतिचेष्टितम् ॥ त्वत्तो भिन्नं विचार्य्यत्वं त्यज्यान्यपरिणामिताम् ॥५४॥ जगदांध्यकरींमायां किम्पाकफल्सात्रिभाम् ॥ आत्मनोऽन्यां विदित्वा त्वं चिदात्मानं विभावय ॥ ५५ ॥ सार्थक्यं जन्मनो विद्धि सूत्रशास्त्रेषु सम्मतम् ॥ आत्मतत्त्वं समाराध्यं त्रैकालिकमनश्वरम् ॥ ५६ ॥ अभिमुखी यदा स्यात्ते चेतना स्वयमात्मनः ॥ तदा कर्माष्टकं जित्वा प्राझोषि परमं पदम् ॥ ५७ ॥ स्वभावनियतीकालरतर्यं कर्मेति कारणम् ॥ उद्यमः ५अत्रमो ज्ञेयः एतैः कार्यस्य सिद्धता ॥ ५८ ॥ कथं कार्यस्य सिद्धिः स्यात्कालेनैकेन हेतुना ॥ एकान्ततो हि मिथ्यात्वं विज्ञेयं सुविचक्षणैः ॥ ५९ ॥ पुरुषार्थः प्रकर्षेण कर्तव्यो विद्युधैर्जनैः ॥ दुर्ऌभमुद्यमं विद्धि सम्प्रतिपश्चमारके ॥ ६० ॥ भिनत्ति कर्मणो ग्रन्थिं छिनत्ति सर्वसंशयान ॥ गुर्वाज्ञया यतेत स्वे सम्यग् धर्म्मे सुखप्रदे ॥ ६१ ॥ नहोकोऽप्युद्यमः कार्ये एकान्तेनैव कारणम् ॥ यथायोग्यं हि विज्ञेयं कारणं दुःखवारणम् ॥ ६२ ॥

#### ( ૩૨૭ )

मुत्तयर्थे त्यक्तलेकानां यतितव्यं हितैषिणाम् ॥ राद्धाऽसंख्यप्रदेशैश्व आत्मव्यक्तिर्यतो भवेत् ॥ ६३ ॥ ज्ञात्वा प्रतिषदेशं च शक्तयानन्त्यं सदा सदा ॥ पर्यायानन्ततामात्मा ज्ञेयो ध्येयश्रयोगिभिः ॥ ६४ ॥ एकोऽसंख्यप्रदेशानामात्मैका चोपयोगिता ॥ अन्यथा ज्ञानभेदेन आत्माऽसंख्यत्वमापतेत् ॥ ६५ ॥ प्रदेशान्निर्म्मलानन्दान् ज्योतीरूपान्सनातनान् ॥ ग्रुद्धात्मनः प्रजानीहि सुखं यत्रानुभूयते ॥ ६६ ॥ आत्माऽस्पर्ध्यः कथं स्पर्श्यः अग्राह्यो ग्राह्यतां कथम् ॥ प्राझोतीति विचार्य्यः सः चेतनो योगिभिधिया ॥६७॥ गन्धातीतः स आत्माऽपि गन्धं जानाति ज्ञानतः ।) रसातीतस्स आत्माऽपि रसं जानाति ज्ञानतः ॥ ६८ ।) स्पर्शातीतस्स आत्माऽपि स्पर्शे जानाति ज्ञानतः ॥ वर्णातीतस्त आत्माऽपि वर्णं जानाति ज्ञानतः ॥ ६९ ॥ पुण्यातीतस्स आत्माऽपि पुण्यं जानाति ज्ञानतः ॥ पापातीतस्स आत्माऽपि पापं जानाति ज्ञानतः ॥ ७० ॥ अन्यान् ज्ञानेन जानाति आत्मा सर्वार्थसाधकः ॥ अन्यः कोऽपि न जानाति आत्मानमिति निश्चयः ॥७१॥

#### ( 3₹८ )

हेये सर्व जगज्ज्ञाना आत्मा चैतन्यतः स्वयम् ॥ बस्तुनां दूर्पणे भासः तथवात्मानि भासनम् ।। ७२ 🏿 ज्ञालना शक्तिनः सर्वपटार्थो ज्ञायते घूवम् ॥ नित्यत्वादात्मनः पूर्वजन्मनो ज्ञातशक्तिता ॥ ७३ ॥ आत्मानं अणिकं केचिटाइस्तेषां मतसतिः ॥ उण्यपापम्य भोकतत्वं घटते क्षणिके कथम् ॥ ७४ ॥ युष्यपापस्य भोकतत्वं नित्येऽनित्ये तु चेतने 🛽 घटन न्वं विजानीहि तद्भोक्ता व्यवहारतः ॥ ७५ ॥ भूता महर्षयां ये ये आत्मध्यानं कृतं च तैः ॥ गटल्यानेन पराशान्तिर्रुब्धयोऽनेकक्षस्तथा ॥ ७६ ॥ परित्यज्यान्यकार्याणि चिदानन्दं भजस्व भो ॥ इष्टावाप्तियेनां मुक्तिरुपादेयं सदुत्तमम् ॥ ७७ ॥ भर्भ विसं परेज्ञानमान्माऽत्मानं स्मरेद्यदा ॥ नदा सतन्मयो भूत्वा स्याज्ञन्मादिविनाश्वकः ॥ ७४ ॥ महेश्वरं महाधारं अच्छतानन्दकं सारेत ॥ स मामोति ध्रुवं सौख्यं भूत्वा श्रीजगदीश्वरः ॥ ७९ ॥ शिवं स्वयम्भुवं भत्तया बन्दस्वान्तरदृष्टितः ॥ गोक्ता स्वकीयरुद्धीनां शंकरस्त्वं सदा शिवः । ४० ॥

#### ( 374 )

आत्मानं तु त्रिधा विद्धि बाह्योपाध्यादिभेदतः ॥ आत्मबुद्धिः शरीरादी बहिधीमात्ररः स्मृतः ॥ ८१ ॥ बहिर्धिया भवस्त्रान्ती रागादिहेशसंततिः ॥ त्यकृत्वा देहात्मबुद्धि त्वं देहाझिन्नं विभावय ॥ ८२ ॥ देहस्थोऽपि न देही यः वाचाभिन्नस्तथामृतः ॥ दुग्धे नीरं तथा देहे आत्माऽसंख्यमदेशकः ॥ ८३ ॥ रूपिस्थोऽपि न रूपी यः सोऽरूप्यान्मा निरञ्जनः ॥ निर्ऌेपोऽनश्वरः साक्षातु कैवल्येन प्रकाशते ॥ ८४ ॥ सचिदानन्दरूपेण स्थितिर्यस्य स्वभावना ॥ परिज्ञाय यमात्मानं सन्तरसद्तिभाजकाः ॥ ८५ ॥ आत्मनो गुणनाशेन स्वयमात्मात्महिंसकः ॥ भावदयामयः सोऽस्ति स्वात्मधर्मप्रक्षणात् ॥ ८६ ॥ विश्वेशो भवने भारवान वीतरागः कृतार्थकः ॥ तत्त्वं कत्राऽपि नो लभ्यं दृथा किं त्वं प्रधावासि ॥८७॥ त्वयैव प्राप्यते शीघ्रं सम्यकत्वं निश्वलं राभम्।। अभीष्टाब्धिस्सुखाब्धिस्त्वं मोक्षः त्वत्तः प्रजायते ॥४८॥ भवान्धेः पारमेत्येव भव्यो भव्यत्वभावतः ॥ अहं भच्योऽथवाऽभव्यः भव्यस्येतादृशी मनिः ॥ ८९ ॥

#### ( 330 )

अष्टपक्षेण त्वं युक्तः अस्ति नास्ति गुणान्वितः ॥ आनन्त्यमस्तितायाश्च नास्तितायास्त्वयि ध्रुवम् ॥९०॥ स्वद्रव्येण स्वकालेन स्वक्षेत्रेण स्वभावतः ॥ अस्तित्वमात्मनो ज्ञेयं भव्येक्शास्त्रविशारदैः ॥ ९१ ॥ नाम्तिता परवस्तूनां द्रव्यादितस्तथात्मनि ॥ जेया सापेक्षया अद्या अस्ति नास्ति त्वसङ्गतिः ॥९२॥ अस्ति नास्तित्वमाश्रित्य सप्तभङ्गी तथात्मनि ॥ सप्तभङ्गी तथा ज्ञेया नित्यत्वादेश्व चेतने ॥ ९३ ॥ विश्वानन्दो महावीरः निर्म्मलशक्तिधारकः ॥ त्वं त्वां स्वयं विजानीहि मुक्तिराजश्च निषुक्रियः ॥९४॥ शत्रुज़यरस्वभावेन भव्यद्यन्दविबोधकः ॥ स्वसंवेद्यः सदा श्रीमान केवलज्ञानभास्करः ॥ ९५ ॥ शीतलो धर्म्मनाथश्व निर्मायः सतस्वरूपकः ॥ स्वस्वरूपोपयोगी यः रत्नत्रयीनिकेतनः ॥ ९६ ॥ एतादृशस्वरूपस्य भोकृत्वं तव रोचते ॥ अतो मोहं परित्यज्य कुरुष्वात्मनि भावनाम ॥ ९७ ॥ निश्चलध्यानतोऽवाप्तिः आत्मतत्त्वस्य कर्मच्छित ॥ निन्दां निन्द्रां परित्यज्य सन्यं तत्त्वं भजम्ब भो ॥९८॥

#### ( 331 )

#### इतिश्री आत्मश्दीपत्रकां सम्प्रमुं.

शतुमित्रे समा बुद्धिरेस्य मानापमान्योः ॥ हणे पणौ समा बुद्धिर्मुक्तिसिद्धिस्तदात्सनः ॥ ९९ ॥ जगत् कुंटुम्बकं यस्य हतं दुःख्वममझ्जनम् ॥ तस्यात्मनश्र सिद्धिःस्यात् सर्वविद्धिः मकीसिता ॥१००॥ धर्म्मदानसमं नास्ति अन्यदानं महीतले ॥ अनो धर्म्मभ्दानार्थं सतां स्वाभाविकी स्थितिः ॥१०१॥ इन्दुरसनवेत्यब्दे ज्येष्टमासेऽसिते दले ॥ पश्चम्यां ग्रन्थपूर्णत्वं बुद्धचब्धिमुनिना इतम् ॥ १०२ ॥ विजापुरीयश्राद्धानामात्मार्थं इतकं कृतम् ॥ आत्मभदीपग्रन्थस्य श्रोतास्स्स्युश्च सिद्धिगाः ॥ १०३ ॥

#### ( 339 )

