त्रा वसापितवर्ध हिल्लाहेज, लावनगर. होजः ०२७८-२४२५३२२

300278

યને ઓળખો ભાગ ૧ લો The conformation of conformation of the confor

# સમયને ઓળખો

ભાગ ૧ લેા

શેઠ પૂંજાભાઈ હીરાચંદ સ્મારક ત્રંથ ૧

લેખક:

મુનિરાજ શ્રીવિદ્યાવિજયછ

द्वितीयावृत्ति ६०००

વીર સં. ૨૪૬૦ વિ. સં. ૧૯૯૦ ધર્મસં. ૧૨

કિં. ૦-૧૨-૦

AND THE PARTY OF T

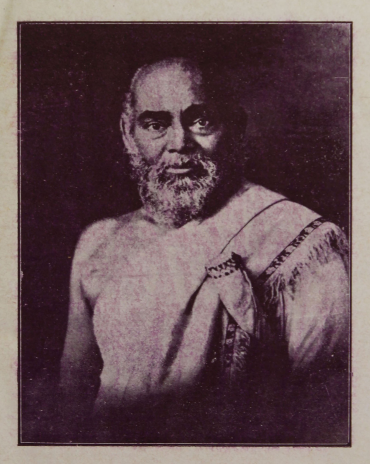
**Jacobin Sandari** en Santa de Caración de

પ્રકારાક :

દીપચંદ્ર બાંહિયા, મંત્રી: શ્રીવિજયધર્મસૃરિ જૈન ગ્ર'થમાળા, છાય સરાફા. ઉજ્જૈન.

સું : અંખાલાલ વિકુલભાઇ ઢક્ષર, ધી કુહાણામિત્ર સ્ટીમ પ્રિં. પ્રેસ, **વડાદરા** લા. ૫-४-१૯૩૪

स्व. शास्त्रविशारह-कैनायार्थ



શ્રીવિજયધર્મ સૂરિ મહારાજ.

# પ્રકાશકનું નિવેદન

ન-સમાજ-શરીરમાં એક એવા જ વ્યાધિ પ્રવેશ ટરી ગયો છે કે-જેની અસર સમાજ-શરીરના પ્રત્યેક અગાપાંગમાં ચવા પામી છે. એ કાઇથી અજાણ્યું નથી. સમાજ-શરીરનું એક પણ અંગ નિરાગી છે, પુષ્ટ છે, એવું કાઇ કહેવાની હિમ્મત કરી શકે તેમ નથી. આવી અવસ્થામાં શાસન પ્રેમિયાનું-સમાજ હિતે-વ્યક્રઓનું એ કર્તાવ્ય છે કે, એ સડાને દૂર કરવા માટે શક્ય જણાતા દરેક પ્રયત્ના કરી છુટવા.

મુનિરાજ શ્રીવિદ્યાવિજયજીને જ્યારથી એમ જણાયું કે "જ્યાં સુધી સમાજ શરીરમાં પ્રવેશેલો આ વ્યાધિ દુર ન થાય, ત્યાં સુધી સમાજની કે ધર્મની કહાપિ ઉત્નિતિ થશે નહિં, "લકે આ સહાનું પરિણામ એ આવશે કે સમાજ. શરીર દિવસે દિવસે જીર્ણ-ગીર્ણ થનાં થતાં કદાચ મરણપથારીએ પોઢવાના એના સમય આવશે." આ વિચારને અવલંબી તેમણે, બીજી પ્રવૃત્તિયાની સાથે, સામાજિક લેખો સખવાની પ્રવૃત્તિ હાથ ધરી અને ધર્માધ્વજના પ્રત્યેક અંકમાં એછામાં એછો એક લેખ આપીને, સમાજ શરીરનાં જુદાં જુદાં અંગાનું બારીકાઇથી નિરીક્ષણ કરી, તેમાં રહેલા સંદા ખતાવી આપવા સાથ તેના નિવારણના ઉપાયા પણ સ્ચવતા ગયા. તેમણે પોતાના પ્રત્યેક લેખમાં ભય કે દાક્ષિણ્ય રાખ્યા સિવાય જીદા જીદા વિષય ઉપર નગ્નસસ રજી કર્યું છે.

આ લેખાના સંબંધમાં અમારે કાંઇ વધારે કહેવા જેવું હાેયજ ∽નહિ, કારણ કે હાથકંકણને આરસીની જરૂર હાેતી નથી. લેખા √ભિન્ન ભિન્ન વિષયના હાેવા છતાં તે બધામાં સમયને સ્પાળખવાની જ હાકલ છે. અને એટલા જ માટે આ સંગ્રહનું નામ ' **સમયને**્ **એાળ એા** ' રાખવામાં આવ્યું છે.

આ લેખાના સંગ્રહતા પ્ર**થમ** ભાગ લગભગ પાંચેક વર્ષ ઉપર પ્રગટ થયા હતા. આજે તેની **બીજી આવૃત્તિ** કાઢતાં અમને ખરેખર<sub>ે</sub> હર્ષ થાય છે.

આ સાથે આપેલી આ ગ્રંથમાળાની યોજના મુજબ અમદા-વાદ, શામળાની પાેળના રહેવાસી શેઠ તેમચંદ કચરાભાઇ, કે જેમણે સનિરાજ **શ્રીવિદ્યાવિજયજીના** ઉપદેશથી અને શ્રીયુત જેસીંગભાઇ કાલીદાસ તથા શ્રી **ખલાખીદાસ લાલચંદ**ની પ્રેરણાથી બે હજાર રૂપિયા . આ સંસ્થાને અર્પણ કરી પોતાના મહુંમ **શેઠ પૂંજાભાઈ હીરાચંદ**્ર (કે જેમતા પરિચય મહાત્મા ગાંધીછ અતે પંડિત બેચરદ્યસછના શબ્દોમાં આ સાથે જૂદો આપ્યા છે. ) ના સ્મારકમાં ગ્રન્થા બહાર પડાવવાની જે ઉદારતા ખતાવી છે તેને માટે અમે તેમના અને ઉપદેશ આપ-નાર મુન્દિરાજ શ્રીવિદ્યાવિજયજીના અને પ્રેરક બન્ને ગૃહસ્થાના આભાર માનીએ છીએ.

અમારી યોજના પ્રમાણે તેમણે અર્પણ કરેલી રકમમાંથી સૌથી પહેલા આ ગ્રંથ બહાર પાડવામાં આવે છે. આવીજ રીતે તે**ં** રકમ તેમજ ગ્રન્થોની ઉપજની રકમમાંથી બીજા ખાસ ગ્રન્થો બ**હાર** : પાડીશં. આ સદ્ગૃહસ્થનું અનુકરણ ખીજા શ્રીમંતા કરે અને સાહિત્યવૃદ્ધિના કાર્યમાં યાેગ દે, એવું <mark>અમે ઇચ્છાએ છ</mark>ીએ.

દીપચંદ ખાંડિયા મંત્રી-શ્રાવિજયધર્મસૂરિ જૈન ગ્રંથમાળા.



મુનિરાજ શ્રીવિદ્યાવિજયજી.

# ચિરંજીવ શેઠ પુંજાભાઇ

🥊 હેગામ પાસે આવેલા હરખછના સુવાડામાં તેમના પિતા વેપાર 💪 અર્થ રહેતા. તેમનેઃ મુખ્ય ધંધા ધીરધારના હતા. કોંટું બિક સં**બંધ અમદાવાદ સાથે** હતે. તેથી તેમનું એક **ધર** ત્યાં શામળાની ંગેાળમાં પણ હતું

નાની ઉમ્મ**ર**માં વિવા ગુજરી ગએલા, તેથી તેમનું પાલન ંમાતા **લેરી** બાઇએ અને તેમના કાકાએ કરેલું. ગામઠી નિશાળ ેખેસીને આંક, લેખાં, તતું વગેરે તેએા શીખેલા, તેમને એક માટા ભાઇ પણ હતા. કેટલાક કુટું બીએ ા અમદાવાદ રહેતા હતા. તેથી યોગ્ય ઉમ્મ**ર થ**તાં બન્તે લાઇએા અમદાવાદ આવીને રહ્યા. મોટાન ભાઇ મીલના સુતરતા વેપાર કરતા અને યું જાભાઇએ ગછયાણીતી દુકાનમાં ટુંકા પગારથી તાકરી શરૂ કરી અને પાતાની બાઢાશા તથા પ્રામાણિકતાને લીધ ભાગીદાર થઇ પાછળથી તેઓ સ્વતંત્ર દુકાનદાર પણ થઇ શક્યા હતા. તેમનાં ત્રણ લગ્ન થએલાં. છેલ્લ ૩**૬–૩૭ વર્ષની વયે સા**ણુંદમાં **થએ**લું. છેલ્લાં પત્ની સમરથળા⊌થી તેમને એક પુત્ર થયો, તેનું નામ કચરાભાઇ હતું. પણ એ ભાઇ ંચીર'છવ ન થઇ શકયાે. લબલગ એ અરસામાં શ્રીમદ્ **રાજ્**ચન્દ્ર<sub>ના</sub> તેમને સહવાસ થયે। અને એ સહવાસ ખેએક વરસ ઠીક ઠીક રહ્યે, એતે પરિણામે એમની દુષ્ટિ સમાજસેવાના રાકડ ધર્મસ્વરૂપ કહે તરફ વળી. તેથી તેમણે કરતા પુસ્તકાલયની યોજના, ધ શ્રીવિકાલદ્યો અ-શાળા, શ્રીરાયચંદ્રસાહિત્યમંદિર, **મજીર**શાળા અને જિનાગમપ્રકાશક-

૧ ગુજરાતના નરરત્ત પ્રસિદ્ધ સાક્ષર શ્રીરમણભાઇ નીલકંડના હસ્તે આ યાજના ખુધી મુકેલી.

સભા<sup>ર</sup> વગેરે સંસ્થાએાને ઉભી ક**ર**વામાં ખૂબ કાળા આપ્યા.

અમદાવાદની દાદાભાઇ નવરાજજ લાઇબ્રેરીમાં એમણે સારી: સંખ્યામાં પુસ્તકા બેટ આપેલાં છે અને તે શ્રીમદ્દરાયચંદ્રસાહિ-ત્યમંદિર એ નામથી જુદ્દા વિભાગ તરી કે ત્યાં રાખવામાં આવેલાં છે.

વળી, શ્રીમદ્ના સંબંધને લીધે તેઓ મહાત્મા ગાંધીજના સહ-વાસમાં વધારમાં વધારે આવ્યા. એના પરિણામે એમણે **પુરાતત્ત્વમંદિર** ઉવાડવામાં અસાધારણ કાળા આપ્યા જેથી શ્રી**રાજચંદ્રજ્ઞાનભંડાર**ે રથપાયો. આ પછી તેમણે પોતે એકલાએ સ્થાપેલી અને નિભાવેલી જ્તિાગમપ્રકાશકસભાવી સંસ્થાનું કામ ગુજરાત વિદ્યાપીઠને સોંપી તેને કરીવાર લગભગ ૨. ત્રીશ હજારનું દાન આપ્યું અને એ દ્વારા વિદ્યાપીઠના . કાર્યાવા**હંકાએ શ્રીપુંજાભાટ જૈનમાંથમાળા** કાઢવી શરૂ કરી.

તેએક સામાજિક સેવા કરતાં કુ<mark>દું ખના લોકોને ભ</mark>ુલી ગયા ન હતા, પોતાના વ્યવસાયમાં દૂરદૂરનાં પણ સગાંઓને રાષ્ટ્રીને તેમણે સારી પાયર્ગએ ચહાવેલા છે. લાભને કારણે કાઇ કુટુંખી કાંઇ અવ્યવસ્થા કરતા તા પણ તેના તરક તેમની અમીદૃષ્ટિ જ રહેતી. એક કુટું બીએ માેટી રકમની અવ્યવસ્થા કરેલી, એ રકમ એક સાર્વજનિક સંસ્થાની હતી તેથી પોતાના પદરથી એ રકમ ભરપાઇ કરીને એ વખતે પુંજાભાઇએ પોતાની પ્રામાણિકતાનું તેજ બતાવેલું અને પેલા ગાટાળા કરનાર સ્વજન તરફ કરણાવૃત્તિ જ કાખવેલી.

ર સું પુંત્રભાઇને શ્રીમદ્દરાયચંદભાઇના એ આદેશ હતા કે શ્રીજિના-ગમાં ગજરાતીભાષામાં અનુવાદિત કરીને સર્વ લોક સુલભ કરવા. તે પ્રમાણે તેમણે આ સંસ્થાની રારૂઆત કરેલી અને એ સંસ્થાને સુરક્ષિત રાખવા જીવનપર્ય'ત પ્રયત્ન પણ કરતા **રહ્યા.** 

<sup>3</sup> આ જ્ઞાનભ'ડાર અમદાવાદમાં છે. એમાં જે જાતની સાહિત્યસામગ્રી <sub>એકડી કરા</sub>એલી છે એવી સામગ્રી આપણા દેશના અન્ય પુસ્તકાલયામાં **ઘ**ણી વિરલ જોવામાં આવે છે. હસ્તલિખિત પુસ્તકા પણ એમાં સચવાએલાં છે.

પાતાના પત્ર અકાળ કાળવશ ચએલા હાવાથા તેઓએ પાતાના દૌ**હિ**ત્રાને પુત્રવત્ સાચવ્યા, અને તેમના દ્વારા શુદ્ધ **દેશ**ી કાપડના પવિત્ર વ્યવસાય ક**રા**વીને તેમને સારો રિ**ય**તિ **ઉપ**ર લાવી સુક્યા છે.

તેમની છેલ્લામાં છેલ્લી ખાસ તેાંધવા જેવી પ્રવૃત્તિ દાંડી જવાની હતી. ઉમ્મરે વૃદ્ધ અને શરીરે અશક્ત હોવા છતાં તેમણે દાંડીકચમાં જવાની ઇચ્છા મહાત્માછતે દર્શાવેલી. પણ મહાત્માછએ જ તેમને આશ્રમમાં રહેવાના આગ્રહ કરેલા, છતાં તેઓ મહાત્માછ દાંડી પહેાં-ચ્યા **પછી એકવાર દાંડી જ**ઇ આવેલા અને દેશના ગરીએા પ્રત્યેની પાતાની દાજ ખતાવીને જ સંતાપ પામેલા.

મહાત્માજને તેમના ઉપર એટલા બધા પ્રેમ હતા કે તેઓ તેમને ' ચિરું જીવી ' શબ્**દથી સંખાેધતા**. શ્રીમદ્**રાયચંદ્રભાઇએ તેમના ઉપ**ર કેટલાક કામળા લખેલા તે ઉપરર્ધા તેમના ભક્ત હૃદયની પ્રતીતિ થઇ શકે એમ છે. સ્થળસં કાચતે લીધે એ પત્રા અહીં નથી આપી શકાતા.

ટુંકામાં શ્રીપુંજાભાઇ આપ વળે વધેલા અને સામાજિક કાર્યોમાં ઠેઠ સુધી રસ લેતા રહેલા. એમના જીવનનું શાહું **ઘછ**ં અનકરણ થઇ શકે તાે પણ લહું છે.'

૭૨ વર્ષની પાકી વચે સંવત ૧૯૮૮ ના આસો વદ ૮ તે શનિવારના ૨૨-૧૦-૧૯૩૨ ના રાજ તેમનું અવસાન થયું. તે વખતે મહાત્માજીએ આશ્રમ સમાચારમાં જે લખેલું છે તે આ સાથે આપ-વામાં આવ્યું છે. તે દ્વારા શ્રીપુંજાભાઇની વિશેષ ઓળખાણ થઇ શકે એમ છે.

**બેચ**રદાસ

૪ સ૦ શ્રીપું નભાઇના સ્વજન અને જીવનપર્ય તના સહચર શ્રીનેમચંદ-ભાઇએ માેકલેલી સામગ્રી ઉપરથી આ થાેડું લખી શકાયું છે તે અર્થ્ તેમને ધન્યવાદ

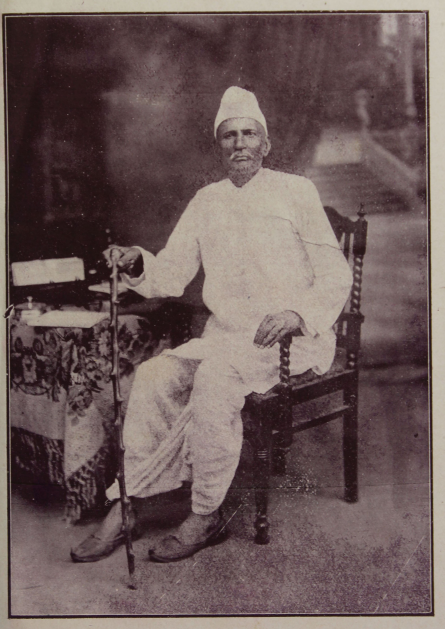
# ચિરંજીવી પુંજાભાઇ

રે મેં પુંજાલાઇને 'ચિરં છવી' વિશેષણથી લખવાનું શરૂ કર્યું ત્યારે ક્રાઇ બાળકે આશ્ચર્ય પૂર્વ ક મને સવાલ કર્યો—" પુંજાલાઇ તો તમારાથી યે વયે મોટા છે એને તમે ચિરુ કેમ કહી શકા ?" મેં કંઇક આવા જવાબ લખ્યા હતા: ' પુંજાલાઇ વયે તા મોટા છે પણ મારી ઉપર તે એક નિર્દોષ બાળક જેટલા વિશ્વાસ મૂકે છે ને મારી લિક્ત પણ તેટલા જ લાવથી કરે છે. 'આ મારૂં લખવું અક્ષરશઃ બરાબર હતું. એ વિશ્વાસ અને એ લિક્તને સારૂ મારી યાગ્યતા વિષે મને શંકા છે. પણ પુંજાલાઇના વિશ્વાસ વિષે અને તેની લિક્ત વિષે મને લેશ પણ શંકા નથી. ગમે તે પ્રકારનું સંકટ આવે ત્યારે પુંજાલાઇને સારૂ મારા અલિપ્રાય વેદવાકયરૂપે કામ કરતા. પુંજાલાઇ છુહિહીન ન હતા પણ છુહિપૂર્વ ક તેણે મારી ઉપર વિશ્વાસ મૂકવાના નિશ્વય કરેલા.

એ પુંજાભાઇ જે અર્થમાં મેં એને ચિં કરી સંબાખા એ અર્થમાં આજે લલે ન હોય પણ તેથી બહુ વધારે વિસ્તૃત અર્થમાં ચિરંજીવી છે.

તેને હું ચિરંજીવી કહી સંખાધતા ખરા પણ મારે તેને કંઇ શીખવવાનું ન હતું. હું તા પુંજાભાઇના ગુણના પુજારી હતા. પુંજાભાઇની ધર્મપરાયણતા, પુંજાભાઇની સત્યપસયણતા, પુંજાભાઇની ઉદારતા મારી દર્ષ્ટિએ કાઇથી આંડી શકાય એવી ન હતી. પુંજાભાઇમાં સર્વાર્પણની શક્તિ હતી.

પુંજાભાઇ રાયચંદ કવિને પાતાનું સર્વસ્વ માનતા હું પણ



શેઠ પૂંજાભાઈ હીરાચંદ

ારાયચંદભાઇના પુજારી હતા, તેથી પુંજાભાઇ મારા તરક આકર્ષાયા ∗હતા. પુંજાભાઇની જેમ હું રાયચંદભાઇને ગુરૂપદ નહોતા આપી •શક્યા, તેનું તેને દુઃખ ન હતું. પુંજાભાઇ સમજતા હતા કે કાઇન ગુરૂપદ દીધું દેવાતું નથી. લાહચું ખક જેમ લાખંડને પાતા પ્રત્યે •ખેંચી લે છે તેમ ગુરૂ શિષ્યને પાતા પ્રત્યે ખેંચી લે છે.

પણ રાયચંદભાઇને વિષે હું જે કંઇ કહેતા તે પુંજાભાઇને બહુ ગમતું અને વધારે તાે એ ગમતું કે જે વસ્તુની હું સ્તુતિ કરતાે તે આશામાં ઉતારવાના પ્રયત્ન કરતાે, આથી અમારી વચ્ચેની ગાંઠ દિવસે દિવસે દઢ થતી ગઇ.

આશ્રમના આરંભથી જ યુંજાભાઇના તેની સાથે નિકટ સંબંધ **અંધાયો ને જો કે તે આશ્રમવાસી ન થયા છતાં આશ્રમવાસી ત**ીકે વર્તતા. આશ્રમના ઘણા સંકટામાં પુંજાભાઇએ ભાગ લીધા હતું. અમદાવાદની યજારની ગુચા પુંજાભાઈ વતાવે. અને જે જોઇએ તે પું**જાભા**ઇ લાવી આપે. પુંજાભાઇના માસસો આશ્રમની સેવા સા ગમે ત્યારે વપરાય, પુંજાભાઇની દુકાન અને ઘર આશ્રમવાસીઓન શહેરમાં આત્રયસ્થાન હતું. સાવરણીથી માંડીને અનાજ, ઘી, ઇત્યાદિ ૈક્રમ અને ક્યાં ઠીક મળી શકે એ ખતાવનાર પુંજાભાઇ. પુંજાભાઇની **ૈદુખરેખથી અને તેમની સલાહથી આશ્રમે લણા પૈસા બચા**વી લીધા છે. જે જમીતમાં હાલ આશ્રમ છે તે શાધનાર પણ પુંજાભાઈ. ં<mark>તેના સોદો કરનાર પણ પુંજાભાઇ. આવી અનેક સેવાને</mark> સાદ પુંજાભાઇએ કાઇ કહાડા ઉપકારના એ શબ્દોની આશા સરખીયે નથી કરી. આશ્રમ પોતાનું છે, એમ સમજીને પુંજાભાઇ છેવટની ઘડી લગી વર્ત્યા હતા. પુંજાભાઇના નિકટ સંબંધમાં આવતાં છતાં ્યું જાભાઇમાં મેં અધીરાઇ નથી જોઇ. નથી અતિશયાહિત જોઇ. કામ વિના પુંજાભાઇ ખાલે નહિ. પુંજાભાઇ લપસપમાં ભાગ લે જ શાના ? એની વાર્તા તે હંમેશા ધર્મની વાર્તા હાય. મજ્યતાનું રમરણ તેમને પ્રિય હતું.

પુંજાભાઇના મનમાં કાઇના દેષ મેં કદી અનુભવ્યા નથી. કાઇને વિષે કટુવચન બાેલતાં મેં પુંજાભાઇને સાંભળ્યા નથી.

પુંજાભાઇ વેપારમાં કુશળ હતા. એ પૈસા કમાયા પણ હતા. ધારત તાે વધારે કમાઈ શકત પણ રાયચંદભા⊎ના પ્રસંગમાં આવ્યા. પછી તેમણે પોતાના પથારા સંકેલ્યા હતા. એવી મારી ઉપર છાપ છે. પુંજાભાઇની શાખ પહેલી શ્રેણીની હતી. તેને ત્યાં મુકેલું દ્રવ્ય દ્રધે ધોઇને પાછું મળી શકે.

આશ્રમના પૈસાની વ્યવસ્થા પુંજાભા**ઇ જ** કરતા અને લાંબા કાળ લગી ગુજરાત પ્રાંતિક સમિતિના ખજાનચી પણ હતા.

પુંજાભાઇ પુણ્યાત્મા હતા, મુમુક્ષુ હતા. આ યુગમાં એના જેવા નિસ્પૃહી મનુષ્યા આંગળીના વેઢા ઉપર ગણાય તેટલાયે મળવા ક**રકેલ પ**ડે.

પું જાલાઇના સ્પર્શ આશ્રમને પાવન ક**ર**નારા **હ**તા. પું જાલાઇના ધર્મ સાંકડાે ન હતાે. તેના ધર્મમાં બધા ધર્મને સ્થાન હતું.

આવા યુંન્નભાઇ ચિરંજીવી જ છે. આપણે સહ તેના ગુધ્યુનું ચિંતવન કરીયે. તેના સંબંધને યાગ્ય બનવા પ્રયત્ન કરીએ.

### ( આશ્રમસમાચારમાં–ગાંધીછ )

# વિષ<mark>યાનુક્ર</mark>મ

| ٩   | <b>ન</b> ગા                                      | ٩.                 |
|-----|--------------------------------------------------|--------------------|
| ર   | શુદ્ધિ                                           | 7.                 |
| 3   | શીખા                                             | ૧૨                 |
| ¥   | શિક્ષા                                           | २०∈                |
| Y   | જૈન                                              | <b>૨</b> ૫-        |
| ξ   | ;                                                | <b>૩</b> ૨         |
| હ   | <b>)</b> ,                                       | 37                 |
| 4   | સ <b>રા</b> કાહાર                                | εγ                 |
| ૯   | સાધુ–સંગઠન                                       | ४६                 |
| ૧૦  | સાધુ વિ <b>હાર</b>                               | <b>፞</b> ፞፞፞፞፞፞፞፞፞ |
| ર ૧ | "                                                | ६७                 |
| ૧૨  | કંઇ શીખરાા કે ?                                  | <b>પ્ર</b>         |
| ૧૩  | મહાવીર                                           | ۷8                 |
| 1૪  | જૈનસાહિત્ય                                       | ૯૧                 |
| ૧૫  | "                                                | ૯૯                 |
| ૧૬  | ,,                                               | १०६                |
| ૧૭  | अपरं वाःॄ्किं भविष्यति ?                         | ११४                |
| ٩٤  | પીછે સે <sub>ન્ન</sub> ચલી <b>આ</b> તી <b>હૈ</b> | ૧૨૧                |
| 16  | ધાર્મિક અભ્યાસ                                   | 930                |

### ( १२ )

| - <b>ર</b> ૦ | સંસ્થાએ৷ અને સંચાલકા       | १४०           |
|--------------|----------------------------|---------------|
| ર્૧          | મહાવીરના પ્રત્યેક પૂજારીને | ૧૫૨           |
| - <b>३</b> २ | ગુરૂડ <b>મવાદ</b>          | १६१           |
| २३           | इतो भ्रष्टस्ततो नष्टः      | ঀৢ৻৻৽         |
| ં <b>ર</b> ૪ | એમાં શું ?                 | 960           |
| .૨પ          | દીક્ષા                     | १५०           |
| ٠ <b>૨</b> ξ | "                          | 966           |
| .૨.૭         | "                          | र∙८           |
| ٠ <b>૨</b> ૮ | "                          | २११           |
| રહ           | 2)                         | २१८           |
| .30          | માંગણવૃત્તિ                | २२७           |
| 31           | ધમ <sup>્</sup> અને રૂઢી   | <b>૨૩</b> ૮   |
| ३२           | ,,                         | २४५           |
| .33          | <b>»</b>                   | <b>ર પ</b> ાં |
| . <b>3</b> 8 | વિવેક વિનાની ક્રિયાએ       | २६१           |
| зч           | वर्द्धतां जैनशासनम्        | २६७           |
| 3 ξ          | જા્ના અને નવા              | ર ળ <b>હ</b>  |

# શ્રી વિજયધર્મસૂરિ જૈન ત્રંથમાળા

આ સંસ્થાના **ઉદેશ ગુજરાતી, હિંદી,** સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, બંગાળી, અંગ્રેજી આદિ ભાષામાં લોકાપયોગી એવા ઐતિહાસિક, સામાજિક, ધાર્મિક અને શિક્ષણ સંખંધી પ્રંથા બહાર પાડવા, એ છે. સંસ્થાના વહિવટ એક કમિટી દ્વારા ચાલે છે. સારા સારા વિદ્વાના પાસે ગ્રંથા લખાવી–સંપાદિત કરાવી બહાર પાડવાની યોજના કરી છે. ઉચા કાગળા, સુંદ**ર ગે**ટઅપ અતે સરસ છપાઇપૂર્વક શ્રંથા બ**હાર** પાડવામાં આવે છે. સાહિત્યની વૃદ્ધિ અને પ્રચાર એજ માત્ર લક્ષ રાખેલ હોઇ સસ્તી કિંમતે લોકોને સાહિત્ય પહેાંચાડી શકાય એવી યોજના રાખવામાં આવી છે. શ્રીમંતાની સહાયતા, એજ અમૃહ્ય સાહિત્યના સર્જાનના અને પ્રકાશનના આધાર છે.

એક પંથ બે કાજ–નામનું નામ ને સેવાની સેવા **૧ સંરક્ષક**–મે હજાર આપનાર **સંરક્ષક** ગણાશે.

#### લાભ

- ર આ રકમમાંથી નીકળનારા ગ્રંથા ઉપર **સંરક્ષકના** નામની સીરિજના નંબર ૧-૨-૩ એમ રહેશે.
- ર વેચા**ણની ર**કમ બચત રકમમાં ઉમેરતાં તેટલા અંશે ગ્રંથની સંખ્યા વધશે.
- ૩ દરેક ગ્રંથમાં ફાટા રહેશે.
- ૪ આ રકમમાંથી જો એક અથવા બે માટા ત્રંથા બહાર પાડવામાં આવશે તા તેમાંના એકમાં સંરક્ષકનું જવ-નચરિત્ર પણ આપી શકાશે.

- **પ સંરક્ષકના ફાેટા સં**સ્થાના મકાનમાં **ર**હેશે.
- ક સંસ્થામાંથી નીકળતા તમામ ગ્રંથાની એક એક નકલ લેટ મળશે.

### <del>્રેર</del> **લા**ઇફ મે**મ્પર**–એક હજાર રૂા. આપનાર **લાઇફ મેમ્પર** ગણાશે લાભ

- ૧ આ રકમમાંથી નિકળનારા ત્રથામાં લાઇફ મેમ્ખરનું નામ સહાયક તરીકે છપાશે.
- ર વેચાણની રકમ બચત રકમમાં ઉમેરાતાં તેટલા અંશે ય્રંથની સંખ્યા વધશે.
- ૩ દરેક ગ્ર<sup>•</sup>થમાં ફોટા રહેશે.
- ૪ આ રકમમાંથી જો એક કે ખે ગ્રંથ બહાર પાડવામાં આવશે તા તેમાંના એકમાં જીવનચરિત્ર સંક્ષેપમાં અપાશે.
- પ સંસ્થામાંથી નીકળતા તમામ ગ્રંથાની એક એક નકલ બેટ મળશે.

**ં3 સહાયક** - પાંચસા રૂપિયા આપના**ર સહાયક** ગણાશે.

#### લાભ

- ૧ સહાયક તરીકે ગ્રંથમાં નામ રહેશે.
- ર પાંચસાેની રકમમાંથી જો એક જ ગ્રંથ છપાશે તાે તેમના કાટા અને કાટા નીચે થાહા પરિચય આપવામાં આવશે.
- ૩ સંસ્થાના દરેક પુસ્તકાની એક એક નકલ ભેટ મળશે.
- ૈનાટ—ઉપરના ત્રણે પ્રકારના સહાયકા તરફથી જે જે ત્રંથા છપાશે, તેની કિંમત લાગત ખર્ચથી પણ એાછી રાખવામાં આવશે.

### પ્રકાશિત થયેલા ગ્રંથા.

| ન ં ખ | ર નામ                                                                        | ભાષા              | કર્તા ય        | ા સંપાદક           | કિંમત.         |
|-------|------------------------------------------------------------------------------|-------------------|----------------|--------------------|----------------|
| ٩     | विજય <mark>ધમ</mark> સ્ <b>રિ</b> સ્વર્ગવાસ પછી                              | ગુજરાત            | ો વિદ્યાનિ     | વેજયછ.             | <b>૨</b> -८-०  |
| ર     | ધર્મ વિયાગમાલા                                                               | સં સ્કૃત          | કાવ્ય હિ       | માંશુવિ.           | 0-2-0          |
| 3     | પ્રમાણનયતત્ત્વાલાક સટીક                                                      | સ સ્કૃત           | ત્યાય          | ,,                 | 0-8 f-e        |
|       |                                                                              | હિન્દી            |                |                    |                |
| ય     | વિજયધમ'સ્રિકિ વચનકુસુમ<br>વિજયધમ'સ્રિનાં વચનકુસુમા<br>સેઇગ્ઝ એાક વિજયધમ'સ્રિ | ٠,                |                | .99                | 0-7-0          |
| ş     | વિજયધર્મસ્રિનાં વચનકુસુમા                                                    | ગુજરાત            | ł              | n                  | 0-X-0          |
| ૭     | સેઇગ્ઝ એાક વિજયધર્મ સૃરિ                                                     | અંગ્રેછ           | ડાં            | . ક્રીકે           | 0-%-0          |
|       | જયन्त प्रभंध                                                                 | -                 |                |                    |                |
|       | विजयधर्मा स्वित्र अष्टप्र शरी पूज                                            |                   |                |                    |                |
| 90    | આઝૂ–૭૦ ફાેટા સાથે<br>વિજયધમ <sup>્</sup> સ્ર્રિ                              | "                 | %{\ <b>0</b> } | યન્તવિ.            | ₹-ረ-•          |
| ૧૧    | વિજય <b>ધમ</b> ′સૂરિ                                                         | ગુજ <b>રા</b> ર્ત | ો ધી.          | ટા. શાહ            | o- <b>२</b> -० |
| ૧૨    | શ્રાવકાચાર<br>શાણી સુલસા                                                     | ,,                |                | ,,                 | 0-5-c          |
| ૧ ૩   | શાણી સુલસા.                                                                  | ગુજરાત            | ો શ્રી ઉ       | વેદ્યાવિ.          | 0-E-c          |
| १४    | સમયને એાળખા ભાગ. ર                                                           | જો. "             | શ્રી           | વેદ્યાવિ.          | 0-90-0         |
| ૧૫    | સમયતે એાળખા ભા. ૧ ક                                                          | <del>ર</del> ો. " |                | **                 | <b>०-</b> ९२-० |
| 9 5   | એન આઇડીયલ મંક                                                                | અંગ્રેજ           | એ. જે. ર       | તું નાવાલ <u>ા</u> | <b>૫–ઃ–દ</b>   |
| ૧૭    | પ્રમાણનયતત્ત્વાલાક પ્રસ્તાવના                                                | . <b>સ</b> ંસ્કૃત | શ્રી હિ        | કેમાંશુવિ.         | 0-3-0          |
| ٤٧    | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર કમલસંયમી                                                   | –સંસ્કૃત          | <b>%</b> } গ   | ત્યન્તવિ.          | 9-1-0          |
|       | ડીકાયુક્ત <b>ચોથા ભાગ</b>                                                    |                   |                |                    |                |

ં ( જેમણે ત્રણ ભાગા ખરીઘા છે, તેમણે ચાેથા ભાગ જલદી મંત્રાવી લેવાે. )

### પ્રકાશિત કરવાના ગ્રંથા.

ર અર્હત પ્રવચન

ર મહ્લિનાથ ચરિત્ર

અંગ્રેજી અનુવાદ, નાટ સહિત

૩ વિજયધમ<sup>દ</sup>સૂરિ બુહદ્ ચા**રે**ત્ર

૪ ભારતકે પ્રાચીન વિદ્યાપીઠ

૫ તત્ત્વાર્થસૂત્ર અનુવાદ્યક્ત

ુ આખૂ ભાગર જો

૭ આઝના શિલાલેખા

૮ જૈન સપ્તપદાર્થી

૯ કલ્પસ્ત્ર–મૂળ–સાનુવાદ

૧૦ હેમચંદ્રાચાર્ય ને કુમારમાલ

૧૧ વસ્ત્રપાલ તેજપાલ

૧૨ મહાવીર ચરિત્ર

૧૩ ગૌતમીય કાવ્ય–ટીકા

૧૪ આખૂસ્તવનાદિ સંગ્રહ

૧૫ સભાષિત પદ્યરત્નાક**ર** 

૧૬ દ્વાશ્રય-પ્રાકૃત.

#### સૂચના.

- ૧ રાેકડી કિંમતે લેનારા છુકસેલરાેને સેં'કડે ૨૫ ૮કા કમીશન આપ∹ વામાં આવશે. જો ૨૫ કે તેથી વધારે કિંમતનાં પુસ્તકા ખરીદે તા ( ઉત્તરાધ્યયનને છાડી. )
- ૨ ખીજા સામાન્ય ગ્રાહકાને પચીસ કે તેથી વધારે કિંમતનાં પુસ્તકા ખરીદનારને સે કડે ૨૦ ૮કા કમીશન આપવામાં આવશે. ( ઉત્તરા-ધ્યયનને છેાડી. )
- ૩ નં. ૪–૫–६–૭-૮–૯–૧૧–૧૨–૧૩ એ નંબરની સુકાે વ્હેં≉વા∶ માટે ૧૦૦ કે તેથી વધારે નકલા ખરીદનારને અર્ધી કિંમતે આપવામાં આવશે.
- ૪ દરેક પુસ્તકનું પોસ્ટ કે પાર્સ'લ ખર્ચ ખરીદના**ર**ને સિર **ર**હેશે..

દીપસંદ બાંહિયા. મંત્રી, શ્રી વિજયધર્મસૂરિ જૈન ગ્રંથમાળા. છાટા સરાધા. ઉ**⇔જૈન. (** માલવા )

(8)

### જાગા !

વિધ્યા પછી જાગવું તાે રહ્યું જ. કાઇ વ્હેલા જાગે કે કાઇ માેડા. કાેઇ માલમિલકત સંભાળતા જાગે, તાે કાેઇ બધું લૂંટાઇ ગયા પછી. કાેઈ ચૈતન્યયુક્ત જાગે, તાે કાેઇ સુડદાલતા ટુક્ત. ગમે ત્યારે અને ગમે તેવી અવસ્થામાં સૌને જાગવાનું તેા રહ્યું જ. જૈનસમા-જના તેતાએ৷ અને જૈનસમાજનું ધુસરૂ ખભાપર ધારણ કરનાર ધર્મ ગુરૂઓ જગ્યા છે કે કેમ ? અને જગ્યા છે તો કેવી સ્થિતિમાં, એના નિર્ણય કરવા અશકય નથી. મારી દર્ષિએ તો હજા પૂરી નિદ્રા જ ખુલી નથી. તે દરમીયાન જે લૂંટાવા જેવું છે તે લૂંટાઇ જ રહ્યું છે. જૈન સમાજની જાગ્રતિનાં કયાં લક્ષણા દેખાય છે ? માનની મારામારી મટે નહિ, સમાજનું સંગઠન થાય નહિ, રાષ્ટ્રીય

ચળવળમાં જોઇતા કાળા અપાય નહિ. વાસ્તવિક અહિંસાને અનુ-માેદન આપવામાં આંચકા ખવાય, પરગુણની તારીક કરવામાં પણ સમકિતના નાશ સમજાય, ઐકયઋળથી એકાદ પણ જૈન વિદ્યાપીઠ સ્થપાય નહિ, પવિત્રતાના સુર ચારે તરફ સંભળાવવા છતાં અપવિત્ર વસ્તુઓ છાડાય નહિં, આચારહીનતા જોવાતી હોય, માત્ર શબ્દોના લાલિત્યથી સમાજને આંજ નાખવાના પ્રયત્ના **ચ**તા હોય ( જોકે વસ્તુતઃ :હોય તેથી ઉલટુંજ ) અને સ્વધર્મ-સ્વાચારને અુલી પરધર્મ – આચાર હીનતામાં જ કર્ત વ્યની ' **ઇ તિશ્રી** ' મનાતી હોય, ત્યાં કેમ કહી શકાય કે જૈના જાગ્યા છે ? આતો બધાં ઉત્મા-દાવસ્થાનાં જ લક્ષણ. અને ઉન્માદાવસ્થા, એ જાગ્રતિ નજ કહેવાય. સમાજમાં ચૈતન્ય બળ સ્પ્રુરે, પ્રેમનાે પડેથાે સર્વત્ર સંભળાય, કુદકે ને બુસંકે લોકા સામાજિક, ધાર્મિક અને રાષ્ટ્રીય ઉન્નતિમાં ભાગ લેતા થાય. એક ખીજાને આગળ પડતા જોઇ ખીજાઓને હર્ષ થાય. ળીજાએા અનુમાદન આપે, ઘરમાં કે બહા<mark>ર, મંદિરમાં કે દ</mark>ુકાનમાં, કપડામાં કે ખારાકમાં કયાંય પણ રત્તી ભાર પણ અપવિત્રતા જણાતી હોય, તેના ત્યાગ થાય, મન અને શરીર-બધું યે પવિત્ર કરાય, જૂઠા પક્ષપાત કે દુરાગ્રહ છાડી દઇ સત્યના સાથી બનાય, ત્યારેજ જૈના જાગ્યા છે-વાસ્તવિક જાગ્રતિમાં આવ્યા છે, એમ કહી શ્રુકાય. આ બધું ન થાય ત્યાં સુધી નિદ્રા–અજ્ઞાન નિદ્રામાં ધાર્યા કરીએ છીએ, એમજ કહેવાય અને તેવી નિકા લેવી જૈન સમાજને તા નજ પાલવે. નવયુગના-ચૈતન્યના ચમકતા પ્રભાવમાં જાગ્રત થઇ, ંદ્રવ્ય–ક્ષેત્ર–કાળ–ભાવ પ્રમાણે રહીએામાં ફેરકાર કરી ઉન્નતિના કાર્યમાં સૌની સાથે બખ્બે કદમ આગળ વધવું જ જોઇએ. હવે તે સમય નથી રહ્યો કે કાેેેકના ડુકડા ઉપર આપણે જીવી શાંકીએ. હવે તે સમય નથી રહ્યો કે-લાકડીના ટેકાથી હજારા કાશ દર

આપણે જઇ શકીએ, હવે તે સમય નથી રહ્યો કે બીજાની રહામે મ્હ્રેાં વિકાસી <mark>ખેસી ર</mark>હેવાથી આપણી દરિદ્રતા દૂર કરી શકીએ. બીજાના ઉપર આધાર રાખનાર, લાકડીના ટેંક ચાલનાર, *ખીજાની* રહામે મહેાં વિકાસી એસી **ર**હેનાર જાતિ કે સમાજ છવિત ન રહી શકે અને તેણે જીવવું પણ ન જોઇએ. જૈનજાતિ અત્યાર સુધી જીવિત છે, એનું પ્રધાન કારણ તેનું સ્વાશ્રયપાર્થ જ છે. કદિ પણ જૈનસમાજે પરાધીનતા **ભાગવી નથી. વ્યાપારમાં કે રાજગારમાં**. ક્રિયામાં કે કાંડમાં, ધર્મ કે સાહિત્યમાં જૈનસમાજે પાતપાતાના પ્રયલ સાધના ઉભાં કર્યાં હતાં, બલ્કે ત્યાં સુધી કહેવું અત્યુક્તિ ભરેલું નહિ કહેવાય કે-જે કાર્યો બીજાઓ ન્હોતા કરી શકયા, તે કાર્યો જૈતાએ-જૈતમંત્રીઓએ જૈત ધનાહયાએ અતે જૈતઆચાર્યોએ કર્યા હતાં. ઇતિહાસનાં પૃષ્ઠો આ વાતને દઢતાથી પુરવાર કરે છે. તેનાં દક્ષાન્તા ટાંકી અહીં લાંધુ કરવાની જરૂર નથી. સમયે સમયે તે બધું પ્રકટ થતું જ રહેશે. પ્રસ્તુતમાં માત્ર એટલું જ કહેવાનું કે જૈનસમાજના તે સમય સ્મર્ણમાં લાવી જૈન આચાર્યો-ઉપાધ્યાયો-પ્રવર્ત કા-પંત્યાસા અને વિદ્વાન મુનિરાજો તથા સમાજના અગ્રેસ-રાેએ જાગ્રત થવાની અને જનતાને જગાડવાની જરૂર છે.

પ્રથમ યુવકવર્ગે જાગવાની જરૂર છે. ધાર્મિક આસ્તિકતા અને ક્રિયાભિરૂચિતા પૂર્વક યુવક વર્ગ જગીને જૈનસમાજને જગાહે તા તે ધર્સું કરી શકે તેમ છે. સુશ્કેલીએા તા શામાં નથી આવતી ? પણ તે મુશ્કેલીએાની સ્હામે થઇ-ધીરતા અને શાન્તિ પૂર્વંક પાતાનું મીશન આગળ વધારવાનું લક્ષ્ય ન ચૂકવું જોઇએ. જો કે કેટલાક યુવકા જગ્યા છે ખરા, પણ તેમાંના કેટલાક માડા જગવાના કાર-**અથી કે ગમે તે કાર**ણે એવા તા ગ**લરાયલા જ**ગ્યા છે, કે તેમના વેગ આશાતીત વધી ગયા છે. બીજા શખ્દામાં કહીએ તા જૈનસ-

માજને જગાડવાનું કર્તવ્ય તેઓ લગભગ બહી ગયા છે. બીજો વર્ગ એવા પણ છે કે જે સમાજને જગાડવાની દ્વઝ અને ભારતીય અન્ય પ્રજાની સાથે આગળ વધવાની ઇચ્છાએ અવશ્ય રાખે છે. પરંતુ 'સંધ ખહાર 'ના કે સમાજ તિરસ્કારના ભયથી કિંવા બીજી પ્રવૃત્તિઓના કારણે જોઇએ તેવી ગતિ કરી શકતા નથી. & તાે માનું છું કે–જ્યાં સત્યતા છે ત્યાં ભય હાેય જ નહિ; જ્યાં દાઝ છે~ધગસ છે ત્યાં નિરાંતે શ્રાન્તિ પૂર્વંક એસવાનું દ્વાય જ નહિ. ધ્યસવાળાઓએ તાે કડીરીજ–કક્ષ્નીજ પહેરવી ઘટે. માન– અમમાનની વરકાર પણ ન હોય, અને એ તો હવે જાહેર જ થઇ ચુક્યું છે કે જમાના કાર્ય કરવાના છે. નહિં કે વાતા કરવાના. લાગણીના પટ પર માત્ર વાતોના દેખાવ કલંકભૂત જ મ<del>ણ</del>ાય. વ્યવ-હારમાં ઉતારી વચન પર લાવવું એ આ જમાનાના સં**દેશ** છે. માટે--

> આચાર્યો. ઉપાધ્યાયા, પ્રવત<sup>્</sup>કા, **પંત્યા**સા અતે સમાજના નેતાએા. અગુા-અતે

> > સમાજતે જગાડા નવયવકાે !

વાસ્તવિક દાઝના-ધગશના પડધા સમાજ પર પાડા, અતે સૌતે જાગતા કરા-એજ કામના !!

એના અને દિલ્લીની આસપાસનાં ગામામાં શુદ્ધિનું **વ્યાન્દાેલન લા**રે ચાલે છે. જે **રજ**પૃતા ચાક્કસ મુસલમાન બાદશાહાેના સમયમાં આત્મરક્ષાની ખાતર કે ગમે તે કારણે સુસલમાન થયેલા, તેઓને સંસ્કારિત કરી પુતઃ **હિ**ંદુ ખનાવવામાં આવે છે. વસ્તુતઃ તેઓના આચા**સ-વિચારા અને** વેષ-વ્યવહારા જોતાં તેઓમાં <del>મુસલમાનપહ્યું કંઇજ જોવામાં વ્યાવતું નથી.</del> માત્ર બેજ રિવાજો મુ**સલ**માનીપણાના તેમનામાં છેઃ– ૧ સુન્નત કરવાના રિવાજ અને ર દાટવાના રિવાજ. આ બે રિવાજો સિવાય બીજી બધી બાબ-તામાં તેઓમાં હિન્દુત્વ જ દેખાય છે. આનું નામ પ્રસિદ્ધિમાં **-**આવ્યું છે **શુદ્ધિ**. હું આ પ્રસ્તાવના એટલા માટે કરૂં છું કે-

આવી જ શુર્લ્લિ જૈનસમાજના મ્હોટા વર્ગમાં પણ ક**ર**વાની છે. અને તે તરફ સતત પ્રયત્નની આવશ્યકતા છે. મલકાના રજપૂતામાં જેટલા અંશે મુસલમાનપહાં પેસી ગયું હોય છે, તેટલા અંશે તેમને શુદ્ધ ક**રી શુદ્ધ હિંદુ** ખનાવવામાં આવે છે, તેમ આર્યા-વર્ત્તની આર્ય પ્રજામાં જેટલા અંશે **અનાર્યત્વ** પેસી ગયું હોય, તેટલા અંશે તે અનાર્યત્વનાં ચિહ્નો દૂર કરી **શુદ્ધ આર્ય**ે ખના-વવાની આવશ્યકતા છે અને આટલી જ આવશ્યકતા જૈનામાં જે અજૈનત્વ પેસી ગયું હોય, તેને દૂર કરાવી **શુદ્ધ જૈન** બનાવવાની છે. બસ, આનું નામજ છે **શુદ્ધિ**. આવી શુદ્ધિને કેા**ણ** પસંદ ન કરે. સફેદ વસ્ત્રમાં કાળા કે કેાઇ પણ જાતના ડાઘ પડી ગયાે હાય, તેને દૂર કરવાનું કેાણ પસંદ ન કરે ? આવી શુદ્ધિ તરક અત્યારે જ નહિ, ઘણા લાંબા કાળથી પૂર્વાચાર્યો લક્ષ આપતા જ રહ્યા છે. જૈતામાં જ નહિ, ગમે તેમાં પણ પેસેલી અશુહિ દૂર કરાવી તેને શુદ્ધ કરવાનું કામ આપણા પૂર્વાચાર્યોએ કર્યું છે. રત્નપ્રભસ્રિ મહારાજે લાખાે ક્ષત્રિયાને એાસવાલ ખનાવ્યા, એટલે શું કર્યું! શું તેમને ક્ષત્રિય મટાડી વાણીયા–વૈશ્ય બનાવ્યા ? નહિ, એમનામાં જે અશુદ્ધિ–અપવિત્રતા પેસી ગઇ હતી, તે દૂર કરાવી. શુદ્ધ ક્ષત્રિય બનાવ્યા, અશુદ્ધતા–અપવિત્રતા **દુર** કરવાથી કંઇ તે ક્ષત્રિયાનું ક્ષત્રિયત્વ ન્હાેતું મટી ગયું. **બલ્કે તેમનું ક્ષત્રિયત્વ વધારે** નિર્મળ થયું હતું. આવી જ રીતે **હી**રવિજયસ્**રિ મહારા**જે મુસલમાન સમ્રાટ્ અક**ભર**તે શુદ્ધ કર્યો. એટલે શું કર્યું ? તેનામાં જે અપ-વિત્રતા–અગુહિ પેસી ગઇ હતી, તે દૂર કરાવી. આથી સમ્રાટ્ અકખરનું મુસલમાનત્વ ન્હેાતું મટી ગયું. બલ્કે તેનું શુદ્ધ મુસલમાનત્વ–ખુદાની આત્રા પ્રમાણે સમસ્ત જીવેા ઉપર **રહેમ રાખવી** :તે–પ્રકટ થયું હતું. આવીજ રીતે જે જૈનોમાં–જૈન

સમાજનાં ચાર અંગ-સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક; શ્રાવિકામાં-અશાહિ– અપવિત્રતા પેસી ગઇ હોય, તે દૂર કર્યે જ છૂટકા. તે દૂર ન ચાય ત્યાં સુધી શુદ્ધ જૈનત્વ ન જ કહેવાય. જૈનધર્મીનું પ્રધાન ચિધ્ન પ્રવિવ્રતા જ છે. જૈનધર્મની તમામ ક્રિયાએામાં પવિત્રતાનું પ્રાધાન્ય છે, પવિત્રતાના હેતુ ન સચવાય તા તેવી ક્રિયાની સાર્થકતા પણ શી <sup>૧</sup> અતએવ આહાર–વ્યવહારમાં જૈનાએ તે**ા** પવિત્રતા રાખવી જ જોઇએ. અને આત્મકલ્યાણાભિલાષીએાનું તેા એ પ્રધાન કર્ત્તવ્ય છે કે જ્યાં જ્યાં અપવિત્રતા–અશહિ જણાતી હાય. ત્યાં ત્યાંથી ખનતા પ્રયત્ને તેના સમળગા નાશ કરવા.

બીજી સમાજોની મા**ધક જૈનસમાજમાં પણ જે જે ખાસ અપવિ**-ત્રતાઓ પેસી ગઇ છે, તે વસ્તો અને કેસર સખંધી છે.

અશહ વસ્ત્રો ખે પ્રકારનાં—૧ રેશમી અને ૨ વિલાયતી. અહિંસા ધર્મના પૂર્ણ ઉપાસક અથવા અહિંસાના વિજયી વાવટા નીચે ખેડેલા જૈનાથી આ બન્ને પ્રકારનાં વસ્ત્રો નજ ગ્ર**હણ કરી** શકાય. રેશમી વસ્ત્રો, કે જે લાખાે કરાડા કે અબજો ચઉરેન્દ્રિય જીવાના સં**હારથી** બનાવવામાં આવે છે, જે વસ્ત્રોના માટે–રેશમ ઉત્પન્ન કરવા માટે અસંખ્ય જીવાને મ્હાેટા મ્હાેટા તાવડાઓમાં નિર્દયતા પૂર્વ ક ઉકાળવામાં આવે છે, તે વસ્ત્રો ત્રાજ્ઞ ગણાય જ કેમ ? પાતાના શરીરના આરામની ખાતર અથવા પાતાના માજની ખાતર અસંખ્ય જીવાની હિંસાના ભાગી થવું, એના જેવી અત્રાનતા ખીજી કેઇ કહી શકાય ? આવી જ રીતની અપવિત્રતા સૂતરનાં પરન્તુ વિલાયતી વસ્ત્રોમાં પણ રહેલી છે. એ ખુલ્લે ખુલ્લુ **જાહેર થઇ** ચૂક્યું છે કે વિલાયતી વસ્ત્રોમાં કુમાસ-મુલાયમતા

લાવવા માટે પશુએાનું લાેહી છાંટવામાં આવે છે, તેમ ખેળ માટે ચરખી વાપરવામાં આવે છે. વિચારવાની વાત છે કે લાહીના ખૂંદને ચ્યપવિત્ર ગણી જ્યાં સુધી તે દુર ન ચાય ત્યાં સુધી પડન-પાઠનાદિ કંઇપણ ક્રિયા ન કરવાની ભાવના અને વિચાર રાખનાર જૈના તેવાં વસ્ત્રો પહેરે ? પહેરે એટલું જ નહિ, તે પહેરીને સામાયિક, પ્રતિક્રમણ અતે ભગવાનની પૂજા કરે, એના જેવી ઘેલછા ખીજી કંઇ ગણાય ? મંદિરમાં લેાહીનાે છાંટા પડયાે હાેય તાે આખું મંદિર ધાેવાની ક્રિયા કરાય. પણ કહેવાય છે તે પ્રમાણે લેાહીથી ખરડાએલ વસ્ત્રો પહેરી મંદિરમાં જવાય અને પૂજા થાય. એ કેટલું આશ્ચર્ય ! જ્યાં સુધી અરાહિ-અપવિત્રતા દૂર ન થાય, ત્યાં સુધી કેમ કહી શકાય કે આપણે શુદ્ધ છીએ–પવિત્ર છીએ ? વધુ આશ્ચર્યાના વિષય તાે એ છે કે ત્યાગની મૂર્તિ<sup>ર</sup>એા ગણાતા, માેહ મમત્વના ત્યાંગી કેટલાક સુનિવરા પણ પાતાની આ અપવિત્રતાને દૂર ક**ર**વામાં ભારે આંચકા આય છે. બલ્કે શુદ્ધ વસ્ત્રા પહેરવાની વાત કાે**ઇ કરે છે** કે ઝંટ કાન ઊંચા કરે છે. મુનિરાજોને આવાે માહ **રા**ખવાે ક્રેમ <mark>પાલ</mark>વે <sup>?</sup> આમ કાન, ઊંચા કરવા કેમ શાેભે ? તેઓ તાે ત્યાગા ખન્યા, તેમને વળા મલમલની મુલાયમતા કે રેશમની કુમાશતા ઉપર માેહ શાે ? મુનિ-રાજોથી તેા આવી હિંસાને ઉત્તેજન અપાય જ કેમ ? હિંસાજન્ય વસ્તુઓના સ્ત્રીકાર એટલે હિંસાને ઉત્તેજન, એ એક બાલક પણ સમજ શકે તેવી હકીકત છે. જે વસ્તુની જેટલી વપરાશ વધારે હેાય તે વસ્તુની તેટલી પેદાશ–ઉપજ વધારે હોવી જ જો⊌એ. અને ચીજને ઉત્પન્ન કરતાં જે હિંસાજન્ય દેાષ લાગે, તેના ભાગી બધા યે થા**ય. મનુજી**એ જીવવધના કાર્યમાં સાત જ**ચ્યુને** પાતકી **ખતાવ્યા છે. જેમાં 'સ્રા**દદ**શ**ે કરીને ખાનારને **પ**ણ્ ગણાવ્યા છે. તેવીજ રીતે રેશમી અને વિક્રાયતી વસ્ત્રોમાં જે ક્રિંસા થાય છે તેના ભાગીયા તે વસ્ત્રોને પહેરનાર ક્રેમ નહિ ! જૈન દિષ્ટિએ કરનાર, કરાવનાર અને અનુમાદનારને—ત્રહ્યુને ભાગી બતાવ્યા છે. આ રીતે પણ તેવાં વસ્ત્રોને પહેરનાર એક પ્રકારે અનુમાદનાર-ઉત્તેજન આપનાર હોઇ પાપના ભાગી જ થાય, એ સ્પષ્ટ બાબત છે. આ ખેવડી અપવિત્રતા વ્હાર્રીને પણ મુલાયમતાના મોહ ન છે હાય, તો પછી શુદ્ધિ—પવિત્રતાની વાત જ કયાં રહી ! અત એવ જૈન સમાજનાં ચારે અંગોએ—સાધ્—સાધ્ની બ્રાવક— બ્રાવિકાઓએ જ્યાં જ્યાં આ અપવિત્રતા પેસી ગઇ હોય ત્યાં ત્યાંથી તેને દૂર કરી શુદ્ધ થવાની ખાસ આવશ્યકતા છે.

ખીજી બાબત કેશર સંખંધી છે. કેશરના ઉપયાગ માટે ભાગે જૈન મંદિરામાં થાય છે. એટલે કેશરને પ્રભુપૂજાનું એક ઉપકરણ માનવામાં આવ્યું છે. ઉપકરણ એટલે સાધન. કાઈપણ સાધ્યને માટે સાધના એક નહિં અનેક હોય છે. અને એવા તા નિયમ કદાપિ હોઇજ ન શકે કે—અમુક ક્રિયામાં અમુક સાધન ન હોય તા તે ક્રિયા થઇ જ ન શકે. માક્ષ જેવી અલભ્ય વસ્તુની પ્રાપ્તિ—સાધ્ય માટે પણ અનેક સાધના શાસ્ત્રકારોએ બતાવ્યાં છે; ત્યારે પ્રભુપુજા જેવી ક્રિયામાં અમુક વસ્તુ ન હાય તા તે ક્રિયા નજ થઇ શકે, એવી માન્યતા કેમ રાખી શકાય ? ગુલાબનું ફૂલ ન મળે તા શું કેવડા અથવા ચંબેલી આદિ ઉત્તમ સુગંધિત પુષ્પોથી કામ ન થઇ શકે ? અવશ્ય થઇ શકે. જો નજ હાય, તા એવાં ક્ષેત્રાના મનુષ્યા, કે જ્યાં તે પુષ્પા ન થતાં હાય, પ્રભુપૂજાથી વંચિતજ રહે. બલ્કે મારૂં તા ત્યાં સુધી માનવું છે કે, પ્રભુની આતા એવી પણ ન હોવી જોઇએ અને છે પણ નહિં કે-અમુક ક્રિયામાં અમુક વસ્તુ ન હોય તા તે ક્રિયા થઇજ ન શકે. એક જાતના પુલના બદલામાં બીજી જાતનું ફૂલ હોય તા

તે ક્રિયા થાય, પરન્તુ કદાચિત માની લ્યાે કે કાે ક્ષેત્રમાં કાેઇ પણ જાતનું સુગંધિત પુષ્પ ન મળે, તો શું ત્યાંના મનુષ્યાેએ પૂજા<sup>ત</sup> સર્વાં થોડી દેવી ? કદાપિ નહિં. જે કંઇ સાધના પ્રાપ્ત થાય. તેનાથી કામ તા સાધવું જ જોઇએ. આવાજ પ્રશ્ન **કેશરના પ**ણ છે. કેશર માટે ચાલેલી ચર્ચા ઉપરથી એટલું તો અવશ્ય જોવાયું છે કે કેશરમાં અપવિત્ર વસ્તુઓનાં પટ અવશ્ય દેવાય છે. પરંતુ કયા કેશરમાં તેવા પટ દેવાયલા છે અને કયા કેશરમાં નથી દેવાયેલા. એ જાણવું અશકય છે. જો કે કેટલાક લોકાએ તેની પરીક્ષા કરાવી છે અને તેમાં કાશ્મીરથી આવતું કેશર કહેવાય છે કે શુદ્ધ છે, પરત્તુ સાથે એમ પણ જાહેર થયું છે કે–તે કેશર એટલા પ્રમાણમાં નથી થતું કે જેથી બધે પહેાંચી શકે અને તેથી વ્યાપારિઓને ભેળસેળ કરવુંજ પડે, એ સ્વાભાવિક છે. આવી અવસ્થામાં કેશ**ર**ના વાપરનારાએ શું કરવું. એ એક વિચારણીય પ્રશ્ન છે. આ પ્રશ્ન ક્રિયાની શહતા સાથે વધારે સંબંધ **ધરાવે છે. કેા**ઇ પણ ક્રિયામાં જોઇતાં ઉપકરણા શુદ્ધ હોય તાેજ વાપ**ર**વાં. કે અશહ-અપવિત્ર હોય અથવા તેવી શંકાવાળાં હોય તેાપણ ચાલવા દેવાં ? એના નિર્ણય થાય તો કેશરની ચર્ચોના નિવેડા શીઘ આવે તેમ છે. આમાં પણ મારૂં નમ્ર મન્તવ્ય તાે એજ છે અને તે દરેકના મગ-જમાં આવી શકે તેમ છે કે, જો કેશર, કહેવાય છે તેમ અપવિત્ર વસ્તુના પટવાળું અથવા ખાતરી વિનાનું કે શંકાવાળું હોય તેા તે ન વાપરતાં કેવળ ચંદનતાજ ઉપયાગ કરવા વધારે શ્રેષ્ઠ છે. કારણ કુ જે કેશ**રથી** પૂજા કરવામાં આવી હોય તે કેશ**ર** કદાચ અપવિત્ર નીકળે, તાે તેના દાષ મહાન લાગે. જ્યારે કેશર નહિં વાપરવાથી કંઇ નુકસાન તેા થવાનું નથીજ લાલને બદલે નુકસાન થવાના ભય હાય, એવું કાર્ય કરી શંકામાં ઉતરવું, એના

કરતાં તે વસ્તુના **ઉપયાગ નજ કરવા.** એ શં ખાર્ક છે ? કિચ્ચ-ડમાં પગ નાખીતે ધ<mark>ોવા. એના કર</mark>તાં કિચ્ચડમાં <mark>પગ નજ નાખવ</mark>ા શું ખાટા. અને એ તા પહેલાંજ કહેવાયું છે કે–કાર્ક પણ ક્રિયાનાં સાધનામાં કાેે સાધનની ખામી હાેેેય, તાે તેથી કરીને કંઇ ક્રિયા છેાડી દેવાય નહિં. ક્રિયાની કલપ્રાપ્તિના આધાર મુખ્યત્વે માનસિક પરિ**ણામા ઉપર છે. શહ પરિણામથી–અન્તઃકર**ણની શહતાથી મનુષ્ય ગમે તેટલાં સાધેનાથી પણ ક્રિયા કરે, તો તેને કલની પ્રાપ્તિ તેટલી જ થાય. જેટલી કે થવી જોઇએ. ચંદન જેવી વસ્તુ. કે જેમાં અપવિત્રતાની શંકા પણ ન થાય, એવી શુદ્ધ વસ્તુ વાપરવાથી ખુશીથી કામ ચાલી શકે છે, તો પછી શંકાવાળી વસ્તુ શા માટે વાપરવી જોઇએ ? વીરપુલના શાસનમાં જેટલી ધાર્મિક ક્રિયાઓ છે, તેના ઉંડાણથી વિચા**ર** કરવામાં આવે તાે તે બધી ક્રિયાએ**ા** એવી છે કે. જેની સાધના ગરીબમાં ગરીબ પણ કરી શકે અને એક ઉચ્ચકારીના ધનાહય પણ કરી શકે. ધાર્મિક ક્રિયાઓ કરવાના સૌને સમાન હક્ક છે. તેમાં કાે પણ જાતની જ્યરદસ્તી કે ટેકસ –કર જેવું કંઇ છે જ નહિં. વીતરાગના શાસનની આ એક ખુબી છે. આ ખુર્બીને સમજનાર કેશર કે અપવિત્ર વસ્ત્રો જેવી વસ્તુઓ માટે કદાપિ આગ્રહ ન કરી શકે કે આના વિના તો ચાલે જ નહિં. પર-માત્માના શાસનની દરેક ક્રિયાએામાં રહેલી આ ખૂબીના વધારે પરિસ્ફ્રાટ કરવાનું હવે પછીના અંકા ઉપર મુલતવી રાખી હાલ તુર્તમાં તા

આત્મકલ્યાણાભિલાષી મુનિરાજો અને જૈન ગૃહરથા. પાતામાં રહેલી વિલાયતી વસ્ત્રા અને રેશમની અપવિત્રતા તથા કેશર સંખંધીં અપવિત્રતા દૂર કરી ખહુ જલદી —પાતાની શુદ્ધિ કરે—

એટલુંજ ઇચ્છી વિરમું છું.

(3)

## શીખા.

**રીં! ખવાનાં** સ્થાના કેટલાં <sup>શ</sup> આખું વિશ્વ. ગમે ત્યાં જાએા. ગમે તે સમાજની પ્રવૃત્તિનું અવલાકન કરા, ગમે તે વ્યક્તિનું છવન તપાસા. સૌ પાસેથી કંઇને કંઇ જાણવાનું, વિચારવાનું અને અનુસરવાનું મળશેજ. સંસારના વ્યવહાર પણ તેમજ ચાલી રહ્યો છે. એક જાતિ ખીજી જાતિનું, એક સમાજ ખીજા શમાજનું, અને એક વ્યક્તિ બીજી વ્યક્તિનું અનુકરણ કરેજ છે. અને તેટલા માટેજ સંસારતે એક મહાન શિક્ષાલય કિંવા યુનિવર્સિટીની ઉપમા આપવામાં આવે છે. પોતાની સ્થિતિમાં પશ્વિત ન કરવા માટે બીજાની સ્થિતિનું અવલાકન ક**રવું આવ**શ્યક **છે. જૈનસમાજે** આ નિયમ લપર પૂર્ણ ધ્યાન આપવાનું છે. જો કે એ વાત ખરી છે કે ભ્યાપારની દુષ્ટિએ કિંવા દ્રવ્યવ્યય કરવાની દુષ્ટિએ જૈન સમાજ ખીજા સમાજો કરતાં પાછળ પડતા નથી; પરંતુ કાર્યની દર્ષિએ તો જૈન સમાજ હુલુ વધારે નહિ તા પચાસ વર્ષ તા જરૂરજ પાછળ છે. આર્યસમાજ જેવા એક સમાજ, કે જે એક સાસાઇટીના રૂપમાં લગભગ અડધી સદી પહેલાં સ્થાપન થયા હતા, તેણે જે પ્રગતિ કરી છે, તેના ઇતિહાસ ઉપરથી જૈન સમાજે લહ્યું જ શીખવાનું છે. મ્બેમ કહેવું લગારે ખાદું નથી.

આર્યસમાજમાં ચારથી વધારે ગુરૂકુજા, ર કૉલેજો અને ક્રેટલીએ **હા**ઇસ્ફૂલે છે. આ સંસ્થાએા સંસ્થાએા માત્રજ નહિં, કિન્તુ જેમાં સેંકડા હજારા બાળકા શિક્ષા લઇ રહ્યા છે, એવી આદ**શ**ે સંસ્થાએ છે, ન્હાની ન્હાની સ્કુલો અને પાઠશાળાએાની તો વાતજ શી કરવી ? આ તા આર્યસમાજની વાત થઇ. **દેવસમાજ** કે જેના સ્થાપક અત્યારે વિદ્યમાન છે, અને જેની સ્થાપાના થયે **શ્રે**ાડાંક વર્ષો **થયાં** છે, તેમાં પણ ત્ર**ણ હા**ઇસ્કૂલાે, એક કૉલેજ, કેટલીએ પ્રાથમિક સ્કૂલાે અને ત્રણ અછુત જાતની સ્કૂલાે વિદ્યમાન છે. આવીજ રીતે **રાધાસ્વામી** આદિ મતામાં પણ પાતાના સમાજમાં શિક્ષણના પ્રચાર કરનારી અનેક કૉલેજો, અને હાઇસ્કૂલા હ્રયાતી ભાગવે છે. જ્યારે ખેદના વિષય છે-કે જૈન સમાજમાં અતેક કાટયાધીશા અને હજારા લક્ષાધિપતિએ હોવા છતાં એક પણ કાલેજ કે એક પણ અલ્ફા હાઇસ્કૃલ નથી. ( મુંબઇની પી. પી. હાઇરફલ નામ માત્રની અવશ્ય છે, દ ' કાલેજ અને હાઇરફ-લ 'થી મારી મતલભ સ્વતંત્ર સુંદર શિક્ષાલયા વિદ્યાલયા-વિદ્યાપીકાની છે. આવું એક પણ સ્**યાન હમા**તી ન**થી બોગવતું. ખેશક આપ**ણે ત્યાં બાળા**શ્વના, ખાડિ<sup>લ</sup>ના અ**ને **પાઠશાળાએ અનેક** છે, પરન્તુ એમાં આદર્શ સંસ્થાએ કૈઢલી છે ! અથવા એમાં એવી કેટલી

સંસ્થાઓ છે કે જેનું કળ જૈત સમાજ ચાખી શકે ? એ ઉપર જ્યારે વિચાર કરીએ છીએ, ત્યારે ખરેખર અત્યન્ત ખેદ થયા વિના નથી રહેતો. ખરી વાત તો એ જ છે કે જૈન સમાજમાં શિક્ષાના જ મૂળમાં અભાવ છે. ધનાઢયા અને ગર્ભ શ્રીમંતાને તો પોતાનાં બાળકાનાં જીવના સુધારવાની દરકાર જ નથી. પંદરેક વર્ષની ઉમરતા પુત્ર દુકાન ઉપર ખેસી ૨૫-૩૦ રૂપિયાના પગારદાર જેટલું કાર્ય કરી મદદગાર થાય, એમાંજ તેઓ પોતાના કર્ત્તવ્યની ું કૃતિશ્રી' સમજે છે. પછી તે છેાકરા સુશિક્ષા કે સુસંસ્કારાના અભાવે દુરાચારી જ ક્રેમ ન થાય. જ્યારે ખીજી તરફ ગરીબ કે સાધારણ વર્ગને તા પેટની જ પડી હોય, તા પછી ખર્ચ કરીને ૈક મકત પણ શિક્ષા લેવાનું સુઝે જ કેમ <sup>રૃ</sup> આવી સ્થિતિમાં શિક્ષાનું મહત્ત્વ ન સમજવાથી આખા સમાજ અશિક્ષિતાવસ્થા ભાગવે અને એક પણ આદર્શ સંસ્થા નજરે ન પડે, એમાં આશ્વર્ય જેવું શું છે ? આર્ય સમાજની આવી સ્થિતિ નથી. આર્ય -સમાજમાં પ્રાયઃ કરીને સારા સારા સુખી ગૃહસ્થા પણ પાતાના ખરચે પાતાનાં ભાળકાને ગુરકુળાદિ સંસ્થાએામાં ન્હાની ઉમરથી દાખલ કરે છે. આર્ય સમાજનાં ગુરકુળામાં કાં અત્યન્ત ગરીબ િવિદ્યાર્થિને મકત દાખલ કરવામાં આવે, એને બાદ કરીએ તો ઋહાેટા ભાગે વિદ્યાર્થિએા પાસે ૧૫–૨૦–૨૨ રૂપિયા માસિક લેવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે દાખલ થનારાએાને માટે માસિક રી રાખેલી િદ્ધાવા છતાં સેંકડાે વિદ્યાર્થિઓ એકએક ગુરકુળમાં નજરે પડે અતે એવાં અનેક ગુરૂકુલા, વિદ્યાર્થીઓથી ઉભરાતાં દેખાય છે, એ પાતાનાં બાળકાને ૨૫ વર્ષ સુંધા શ્રહ્મચર્ય પળાવા શિક્ષા પ્રાપ્ત કરાવવાની તીવ્ર જિજ્ઞાસા સિવાય ખીજું શું ખતાવે છે ? જ્યારે . બીજી તરફ જૈનાની સંસ્થાએામાં ખાન, પાન, વસ્ત્ર, સ્થાન અને

તમામ પ્રકારની સગવડા પૂરી પાડવા છતાં વિદ્યાર્થિઓની જોઇએ તેવી સંખ્યા ન દેખાય. એ શું ખતાવે છે ? ધનાઢયા અને ગર્લ શ્રીમાંતાની બેદરકારી અને ગરીબાને પેટની ચિંતા કે બીજાં કંઇ <sup>?</sup> જૈન સમાજની આ સ્થિતિ ન સુધરે, ત્યાં સુધી જૈનાની સંસ્થાઓ જોઇએ તેવી પ્રગતિ ન કરી શકે, એ દેખીતી વાત છે. વૃંદાવન ગુરૂકૂળના ઉત્સવમાં દસથી ૧૨ હજાર મનુષ્યા એકત્રિત થયા હતા. તેઓમાં મ્હોટા ભાગ–અલ્કે સેકઉ હપ ટકા જેટલા ભાગ શિક્ષિતજ નજરે પડતા હતા. એટલું જ શા માટે ? સારા સારા વક્તાએાની પણ એક મ્હાેટી ફાજ ત્યાં મૌજૂદ હતી. રહવારના ૮ થી રાત્રિના ૯ વાગ્યા સધી પંડાલમાં વ્યાખ્યાનાની ધમ ચાલી રહેતી હતી, .અને તેમાં એકએકથી ચઢીયાતા વક્તાએા નજરે પડતા હતા. એટલ<sup>\*</sup> જ નહિ. પરન્ત્ર સ્ત્રિઓના જે મ્હોટા સમુદાય એકત્ર થયા હતા. તેમાં ્પણ મ્હ્રોટા ભાગ શિક્ષિતાએાનાજ હતા. કાંઇ પણ વિચારક આર્ય-્સમાજની આ સ્થિતિ તરફ નજર કરશે તો તેને જણાશે કે જૈન સમાજ શિક્ષાના વિષયમાં ખરેખર ધણા જ પાછળ છે.

આ પ્રસંગે જૈનસમાજનું એક બીજી વાત તરફ પણ ધ્યાન ખેંચવું આવશ્યક સમર્ભું છું. આર્યાસમાજના જે ઉત્સવતા ઉપર ઉડ્લેખ કરવામાં આવેલાે છે. તે એક **સ**ંસ્**થાના વાર્ષિકાત્સવ** જાતો. એક સંસ્થાના વાર્ષિકોત્સવમાં પાતાની સમાજના દસથી વ્યાર હુજાર મનુષ્યા એકત્રિત થાય, પાંચ પાંચ દિવસ સુધી આખા દિવસ વ્યાખ્યાનાની ધમાલ મચી રહે, અને એક વિશાળ જંગલમાં મહાન ૈત્રેજા ભરાય–એ બધું શું બતાવી આપે છે? સામાજિક અભિમાન. ુમમત્વભાવ, અને લાગણી કે બીજાં કંઇ ? આ ઉપરાન્ત છેલ્લા દિવસે સંસ્થા માટે કવ્યની અપીલ પ્રસંગનું દશ્ય જેણે જોયું હતું, <sup>્</sup>તેમને ખબર છે એક સમાજ પોતાની એક સંસ્થાના નિભાવ માટે

કવ્યના કેવા વરસાદ વરસાવી રહ્યો હતા ! કાઇ સમાજના એક ધનાઢય કાઇ સંસ્થામાં એક સાથ લાખ રૂપિયાનું દાન કરે તેમાં તે મહત્વ નથી, જે મહત્વ સમાજના હજારા મનુષ્યા–ગરીબ કે ધનાઢય-પાત પાતાની શક્તિ પ્રમાણે આ ઉદારતા પૂર્વક-ઉત્સુકતાથી દાન કરે. આર્ય સમાજની આ સ્થિતિ હતી. એકજ વ્યાખ્યાનમાં એકજ વખતે તે વખતે લગભગ ચાલીસ હજાર રૂપિયા વાર્ષિક ખર્ચ માટે એકત્ર થયા હતા. જૈતાની એક પણ એવી સંસ્થા છે, કે જેના વાર્ષિ કાત્સવમાં આટલી જનતા એકત્રિત થતી હોય, અને ઉદારતાથી બધાએ આમ કાળા આપતા હેાય !

વૃંદાવનમાં આ ગુરૂકુળ ઉપરાન્ત એક બીજી સંસ્થા છે, જેનું નામ છે**ંપ્રેમ મહાવિદ્યાલય**. ગુર્કુળના ઉદ્દેશ વિદ્રાના વકતાએ৷ અને સમાજને માટે આત્મભાગ આપનારા માણસાે તૈયાર કરવાના છે, ત્યારે પ્રેમમહાવિદ્યાલયના ઉદ્દેશ હુન્નર-ઉદ્યોગદ્વારા મનુષ્ય પોતાના નિર્વાહ ચલાવી શકે, તેને ગુલામી કે પરાધીનતામાં પડવાના વખત ન આવે એવા માણસા તૈયાર કરવાના છે. આ બન્તે સંસ્થાઓમાં એક વાત ખાસ જોઇ. અને તે એ કે-બન્ને સંસ્થાએ**ા તેને પાતાનું સર્વસ્વ અર્પ**ણ ક**રે**નાર સ્વાર્થત્યાગી વ્યક્તિઃ એના બળથીજ ચાલી રહી છે. અને એ વાત તો નક્કી છે કે જ્યાં સુધી પ્રત્યેક સંસ્થાને માટે તેના અનાત્મા બનીને **રહેનારી** વ્યક્તિએ। ન મળે ત્યાં સુધી માત્ર ૫૦–૧૦૦ કે ૧**૨૫ ના પગા**ર-દારા ઉપર સંસ્થાઓની પ્રગતિના આધાર રાખવા એ ખરેખર ભૂલ ભરેલુંજ છે. નિ:સ્વાર્થ વૃત્તિ અને આદર્શ જીવન બાળકાનાં હદયા **ઉ**પર જે છ**ા**ય પાડી શકે છે, તે છાપ લેાભવૃત્તિમાં આસક્ત **બને**લા પગારદારા શું પાડી શકે ? આર્થસમાજની બધી સંસ્થાએામાં તપાસ કરો, ચોક્સ વ્યક્સિએ! તેા સંસ્થાક્રાના આત્મા બનીને **રહેલી આપણ**ને

નજરે પડશેજ. ગુરૂકલકાંગડીમાં મહાત્મા મુનશીરામ ( સ્વામી શ્રદ્ધાન દેજી ) પાતાનું સર્વસ્વ તેમાં સમર્પીને ક્રષ્ટીરી લઇ તે સંસ્થા ન ચલાવતે, તાે સેંકડા વાધ અને વર્ગા નિવાસવાળા તે ભયંકર જંગલમાં એવું આદર્શ ગુરકુળ કેમ થઇ શકતે ? જૈનામાં છે કાઇ આવા સ્વાર્થત્યાગી ગૃહસ્થા ? સ્થિતિ અને શક્તિ હોવા છતાં જિંદગીના ચાકસ ભાગ પણ ન અપાય, ત્યાં સુધી ક્રેમ કહી શકાય કે આપણને સમાજ અને ધર્મ પ્રત્યે પ્રેમ છે <sup>?</sup> વાતા સંસારમાં કાેે નથી કરતું ? વાતા કરનારા તા હજારા મળી શકે, ટીકાએા કરતાં પણ સૌને આવડે, પરન્તુ કાર્ય કરી ખતાવનારા કેટલા છે ? જૈનસમાજને જોઇએ છે કામ કરનારાઓ ! જૈનસમાજને જોઇએ છે સ્વાર્થત્યાગીએ ! જ્યાં સુધી જૈતોની તમામ સંસ્થાએને આવા સ્વાર્થત્યાગી શિક્ષિત પુરૂષો ન મળે ત્યાં સુધી સંસ્થાઓની સ્થિતિએા અતિ શીધ્ર સુધરવો તો કહિનજ છે. એક વાત અવશ્ય વિચારવા જેવી છે. જૈનસમાજમાં એવા શિક્ષિત યુવેકા મૌજૂદ છે કે જેઓ શાસન સેવાની ભાવના અને સમાજની દાઝ ધરાવે છે. આવા યુવકા સ્વાર્થત્યાગ કરી આપણી સંસ્થાએોનું સુંદર સંચાલન કરી શકે. પરન્તુ 'માર્ગ શું થશે ? ' 'મારી પાછળનઃઓનું શું થશે ' આવી ચિંતાઓ જ્યાં રાતદિવસ સતાવી રહી હોય ત્યાં સ્વાર્થ ત્યાગ કે શાસન સેવાની ભાવના કેમ કળોભૂત થઇ શકે ? ખરી વાત તાે એ છે આવા સુભટાને માટે સમાજ તરફથી અથવા તે સંસ્થાઓ તરફથી જ એવી સગવડા હોવી જોઇએ કે જેથી નિશ્ચિત પણે તેઓ કાર્ય કરી શકે. વળી આપણે ત્યાં એ પણ વાત છે કે આપણી સંસ્થાઓની સમસ્ત પ્રકારની લગામ બિન કેળવાયલા ધનાદયોના હાથમાં રાખવામાં આવે છે. અને તેથી તેઓ કાઇપણ પ્રગતિના કાર્યમાં માર્યું મારી અડચણરૂપ થાય છે. આ બે બાબતા

# સમયને એાળખા

ન સુધરે ત્યાં સુધી સંસ્થાઓનું ક્ષેત્ર સુંદર કળ આપનારં તો નજ થઇ શકે.

ત્રીજી એક બાબત ખાસ વિચારવાની છે અને તે એ કે-જૈનસમાજ એક વેપારી સમાજ હોવાથી દરેક કાર્યમાં જલદી કળની આશા રાખે છે. સમાજની આ ઉતાવળ એટલી બધા નુક-શાન કત્તો નીવડે છે કે–જે સંસ્થાયી જે કંઇ થાેડું ઘહું કળ મળવાની આશા હોય છે. તેનાથી પણ વંચિત રહે છે. જરા ચુરકુળાનું નિરીક્ષણ કરાે. ગુરૂકુળમાં એાછામાં એાછાં ચૌદ વર્ષ તાે વિદ્યાર્થીને રહેવું જ પડે છે. અને તે પછી ત્રણ વર્ષ <mark>મહાવિદ્યાલયમાં અ</mark>ભ્યાસ કરે છે. ત્યારે એક વિદ્યાર્થિ સ્નાતક થઇને નીકળી શકે છે. આટલું દૌર્ય જે સમાજ ધારણ કરે તે ઉત્તમ **કળા ચાખે એમાં ન**વાઇ શી છે ? આપણે ત્યાં તાે સંસ્થા સ્થાપન થઇ કે તત્કાળ એ ચિલ્લાહટ શરૂ થાય <mark>છે કે–' હજ</mark>ુ લગી કંઇ કળ તેા મ**ત્યું નહિ ?** ' ' કેા**ણ** જાણું સંસ્થામાં શું ચાલે છે ! ' 'વિદ્યાર્થિંએ**ા શું ભણે** છે <sup>?</sup> ' દુકાન પર બેસીને કાપડ વેતરનારા કે આટા દાળ વેચનારા-એોમાં આવી વાતા શરૂ થાય છે. એક 'ૂબીજાને કરી, બાજાએ ત્રીજાને ! ચાલ્યા ગામ ગપાટા. આતું પરિણામ એ આવે છે કે સંસ્થા ઉપરથી સમાજની શ્રહા ઉઠી જાય છે. અને તેથી સંસ્થા કાં તાે થાેડામાંજ પાેતાના ધાસ પૂરા કરે છે અને કદાચ થાેડા વખત જીવે છે તેા પણ તે મુડદાલ અવસ્થામાંજ ! આર્યસમાજ પાતાની સંસ્થાએોને ચલાવવામાં વર્ષો સુધી લાખોના વ્યય કરી નાખે છે, ત્યારે લાંબી મુદતે સુંદર કળા ચાખી શકે છે અને તે કળા એટલાં સુંદર ઉતરે છે કે તે સમાજ માટે આશીર્વાદરૂપ થઇ પડે છે.

ટું કમાં કહેવાનું એટલું જ છે કે ધૈર્ય, સાહસ, કાર્યદેક્ષતા,

સામાજિક અભિમાન અને સ્વાર્થત્યાબ એ ગુહો જૈનસમાજે આર્ય-સમાજમાંથી શીખવાની જરૂર છે. આ ગુણા વિના કાઇ પણ ક્ષેત્રમાં જોઇએ તેવી સફળતા મેળવી શકાતી નથી, અતએવ:—

જૈનસમાજમાં સ્વાર્થત્યાગી પુરૂષો ઉત્પન્ન થાય. અને સમાજના ઉદ્ધાર માટે આદર્શ સંસ્થાએ સ્થપાઇ તેમાંથી સંદર કળા જૈનસમાજ ચાખે. એટલું જ ઇચ્છી અત્યારે તો વિરમું છું.



(8)

# શિક્ષા.

<sup>4</sup> **રિ**!ક્ષા 'નું ક્ષેત્ર સંસારમાં એટલું બધું વિશાળ અને મહત્વનું છે કે જેની ખરાખરી ભાગ્યેજ બીજાં કાઇ ક્ષેત્ર કરી શંક તેમ છે. શિક્ષા–ગ્રાન–કેળવણી માટે તેા નીતિકારોને ત્યાં સુધી કહેવું प्रथुं के-ज्ञानेन हीनाः पशुभिः समानाः । क्षिंवा विद्याविहीनः पद्यः शिक्षानुं-विद्यानुं भाडात्म्य न्याथी विशेष शुं वर्ण्वी शक्षाय ? અને એ વાત સાચી જ છે કે–કાઇ પણ જમાનામાં મનુષ્ય જીવનની યાત્રા પૂર્ણ કરવામાં શિક્ષા–વિદ્યા જેટલી ઉપકારી નીવડી શંકે છે, તેટલું બીજું સાધન એાછું જ નીવડે છે. જે સમાજ કે ગ્રાતિમાં શિક્ષાના પ્રચાર નથી–શિક્ષિત પુરૂષોની ખહુલતા નથી, તે સમાજ કે ગાતિ સંસારની અન્યાન્ય શિક્ષિત સમાજોની સાથે **ઉ**ર્ભા ર**હી**  શકતી જ નથી, અને ઉભી રહેવાને લાયક પણ નથી. પછી તે મમાજ કે શાંતિ સૌથી વધારે પ્રાચીન અને પવિત્ર જ કેમ ન હ્યેય ! દેશની, સમાજની, ધર્મની ઉન્નતિના ચ્યાધાર **શિક્ષા** જ છે. લાખા અશિક્ષિતોના ટાળામાં ગણ્યા ગાંઠયા શિક્ષિતો વધારે કામ કાદી શકે છે. જો કે ઇતિહાસનાં પૃષ્કોમાં-ચરિત્રસાગરમાં એવાં રત્ના નજરે જરૂર પડે છે કે જેમણે અક્ષરત્તાન નહીં પ્રાપ્ત કરેલ હોવા છતાં તેઓ વિદ્વાન કહેવાયા છે. સમાજ અને દેશના સારથી ખનેલા છે. પરન્ત તે ઉપરથી આમ રીત્યા એવું બંધારણ ન બાંધી શકાય કે અક્ષરત્ઞાનની–શિક્ષાની કંઇ આવશ્યકના નથી. કુદરત તરકની એવી ખિલસ તો લાખામાં એકાદ જ એવી વ્યક્તિને મળે છે. એકાદ પાંચ વર્ષના બાળકને સંગીતમાં કમાલ કામ કરતો જોઇએ, પરન્તુ તેથી સંગીત શિક્ષાની અનાવશ્યકતા ન સ્વીકારાય. તેવી જ રીતે એકાદ માણસ વગર ભણે વિદ્વાન થયા હોય તો તેથી બધાએ વગર ભારો વિદ્વાન થાય, એમ તા નહિ જ. વિદ્વાન થવાનાં જે સાધના છે-વાસ્તવિક શિક્ષાનાં જે સાધના છે, તે સાધના મેળવવાં જ જોઇએ. અર્થાત કાઇ પણ સમાજે પોતાના સમાજની ઉન્નતિ કરવા અર્થે શિક્ષા વિભાગની યાજના કરવી જ જોઇએ.

ગયા લેખમાં ' શીખા ' શીર્ષક લેખમાં આ સંબંધો કં ઇક ઇશારા કરી ગયા છું. તે ઉપરથી વાચકા જોઇ શકયા હશે કે આર્યસમાજ જેવા નાનકડા અને નવા ઉત્પન્ન થયેલા સમાજ કરતાં પણ જૈનસમાજ શિક્ષાના વિષયમાં વણા જ દરજ્જે પછાત છે. જૈનસમાજની ભાવી પ્રજાતે માટે જૈનસમાજ પાસે શિક્ષાનું એક પણ સુંદર સાધન નથી. જો કે એ વાત સાચી છે કે જૈન ધનાઢયેત પ્રતિવર્ષ બીજાં કાર્યોની માકક શિક્ષાના ક્ષેત્રમાં પણ હજારા નહિ અલ્કે લાખા રૂપિયાના વ્યય અવશ્ય કરે છે. પરન્ત કાઇ એમ નથી

વિચારતું કે–તેટલા વ્યયના પ્રમાણમાં સમાજના બાળકા અને યુવકા ઉપયોગી શિક્ષા કેટલી પ્રાપ્ત કરે છે. જૈન સમાજનાં બાળકા માટે શિક્ષાનાં સાધના સરકારી સ્ટ્રલાે સિવાય બીજાં કયાં છે ? અને સરકારી રકુલોનું શિક્ષણ સમાજ, ધર્મ, દેશ કે જાતિને માટે કેટલું ઉપયોગી થયું છે, અથવા થાય છે, તે અત્યાર સુધીના અનુભવ ઉપરથી સારી રીતે જોવાઇ ગયું છે. શિક્ષાના ઉદ્દેશ સુંદર છવન વડવાતે! જ હોઇ શંકે. જે શિક્ષા પ્રાપ્ત કરતાં મનુષ્ય સુંદર ચારિત્રશીલ ન બની શંકે, તે શિક્ષા શિક્ષા કેમ કહી શકાય ? એક ળંગાલી વિદ્વાન્ પોતાના ગ્રાંથમાં લખે છે કે " વર્તમાન શિક્ષાના પરિણામે ભારત-વર્ષના કી સદી ૯૫ યુવંકા નાસ્તિક ખને છે. " આ કથન ક્યાં સુધી મૃત્ય છે. તે વાચકા સ્વાનુભવ ઉપરથી સ્વયં સમજ શકે તેમ છે. પરન્તુ એટલું તે৷ અવશ્ય છે કે દેશાભિમાની, ધર્માભિમાની, સદાચારી શહેરીએ! તૈયાર કરવા માટે સ્વતંત્ર શિક્ષાલયોની ખાસ આવશ્યકતા છે.

જૈન કામ એક ધનાઢય અને ઉદાર કામ છે. પહેલાં કહેવા પ્રમાણે જૈન સમાજના લાખાે રૂપીયા શિક્ષા વિભાગમાં વ્યય પણ થાય છે, પરન્તુ સાર્થકતા થતી નથી. તેા પછી શા માટે જૈનધર્મમાં સ્વતંત્ર શિક્ષાલયા ન સ્થાપન કરવાં જોઇએ ?

ળાહ્ય દેષ્ટિથી જોતાં આપણામાં સંસ્થાઓની કમી નથી. મું બઇ, અમદાવાદ, પાટણ, ભાવનગર, મહુવા, લીંબડી, પાલીતાણા, જામનગર, વહવાણ, રાજંકાટ, મહેસાણા, જાૂનાગઢ, સરત. ભરૂચ, નવસારી, શિવપુરી, વગેરે સ્<mark>થાનામાં બાર્ડિંગા મૌજીદ છે. અને</mark> આ ખાડિ ગામાં કેટલીક તા એવા છે કે જેમાં સારી સંખ્યામાં જૈન વિદ્યાર્થીએા રહે છે. અને આ બાેડિ'ગામાં ખર્ચ પણ કંઇ કમ નથી થતું, પરન્તુ અ! બધાં સ્થળામાં સ્વતંત્ર શિક્ષા આપનારી સંસ્થા ભાગ્યેજ એકાદ બે છે. દરેક સ્થળે વિદ્યાર્થીઓને સરકારી શાળાએમાં

જ ભણાવવામાં આવે છે. હા, જૈન વિદ્યાર્થીઓ, જૈન સંસ્થા અને મદદ કરનારા પણ જૈનજ હોવાથી એકાદ કલાક ધાર્મિક શિક્ષણ આપવામાં જૈન શિક્ષણની ' ઇતિશ્રી ' સમજવામાં આવે છે. મારા નમ્ર મન્તવ્ય પ્રમાણે હવે તે સમય આવી લાગ્યાે છે કે જૈન સમાજે પાતાનાં ભાળકા માટે સ્વતંત્ર શિક્ષાલયા, વિદ્યાલયા સ્થાપન કરવાં. રાષ્ટ્રની દષ્ટિએ સાચા દેશાભિમાની શહેરીએ। ઉત્પન્ન કરવા જેમ રાષ્ટ્રીય શાળાઓ અને વિદ્યાપીકા સ્થાપન કરવા તરફ દેશના નાયકાનું દિલ પ્રેરાયું છે; તેવીજ રીતે સામાજિક, ધાર્મિક અને ન્રાતીય દબ્ટિએ જૈન સમાજે સ્વતંત્ર વિદ્યાપીકા સ્થાપવાંજ જોઇએ. એ સ્પબ્ટ જોવાયું છે અને કેટલાક ખૂમા પણ પાડે છે ( જો કે તેમની ખૂમા કેવળ તિરસ્કાર અહિથીજ નીકળે છે ) કે જૈન બાળકા અને યુવેકામાં ધર્મોની વાસનાએ કેવ-ગરૂ-ધર્મ ઉપરની શ્રહાએ કમ થતી જાય છે. આને માટે માત્ર એજ ઉપાય વધુ સારા છે અને તે એ કે સ્વતંત્ર વિદ્યાલયા સ્થાપન કરવાં અને તેમાં એવુંજ શિક્ષણ–એવાંજ પાદ્યપુરત કાદારા આપવું જોઇએ કે જેથી ધર્મની વાસનાએ। સતેજ રહેવા સાથે જૈન બાળકા જૈન સંસ્કૃતિવાળ ત્રાન પ્રાપ્ત કરે. પાશ્ચાત્ય સંસ્કૃતિના પ્ર<mark>ભાવે ઉત્તમ</mark> કુળવાન ગણાતા મનુષ્યાનાં ઘરામાં દારૂ અને સાંસના પ્રવેશ થયેલા કાંણ નથી જાણતું ? આવા ધનાડયાે–ગર્લ શ્રીમ તોનાં બાળકા સ્વાભાવિક રીતે ડ્સંસ્કારના ભાગ થઇ પડેલ હાય છે અને તેમાં વર્તમાન શિક્ષાથી પાશ્ચાત્ય સંસ્કૃતિનું પાેપણ મળે છે. પરન્તુ આ સ્થિતિ વધારે આગળ વધતી અટકાવવા અને સર્વ સાધારણ વર્ગમાં સુશિક્ષાના વિચાર કરવા સૌથી પહેલી તંકે સ્વતાંત્ર વિદ્યાલયો સ્થાપવા અને સ્થપાવવા તરફ શ્રીમાંતા અને આચાર્યાદિ ધર્મના ધારિઓએ લક્ષ્ય વાળવાની જરૂર છે. દિનપ્રતિદિન વધતી જતી ખાડિ ગા, આશ્રમા અને ભૂવનાથી જો કાઇ વિદ્યાક્ષેત્રની

# સમયતે છોાળખા

સાર્થ કતા સમજતા હોય તો તે ખરેખર બુલ ખાય છે. શિક્ષાની જે સાર્થ કતા હોવી જોઇએ, તે તેનાથી નથીજ પ્રાપ્ત થતી. શિક્ષણ તેજ હેાવું જોઇએ કે જેના સંખંધ દેશ, જાતિ, સમાજ, ધર્મ અને પાતાના ચરિત્ર સાથે હાય

પ્રાન્તે–શિક્ષાના ક્રમ કેવા રાખવા જોઇએ ? શિક્ષાનાં પાક્ષ્ય પુસ્તકા માટે શું કરવું જોઇએ ? તે સંબંધી હવે પછીના લેખા ઉપર મુલતવી રાખી હાલ તુર્ત તો આચાર્યાદિ પદવીધરા અને કહે-વાતા કેળવાયલાએ જૈન સમાજના આ અગત્યના વિષય તરફ પોતાનું ધ્યાન લઇ જાય અને તેને માટે તાકીદે યોગ્ય પ્રભંધ કરવા પ્રેરાય. એવી ખુહિ આપવાની શાસનદેવને પ્રાર્થના કરતા વિરમું છું.



( **u** )

એક બાલક પણ જેના નામથી અનભિત્ર ન હાય, તેના ઉપર કંઇ લખવં-વ્યાખ્યા કરવી. એ વાંચનારને આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન કરશે. પરન્તુ કહેવું અનુચિત નહિં લેખાય કે જેનાથી એક બાળક પણ અભિત્ર છે એવા શબ્દ-' જૈન ' શબ્દ-એટલા બધા સામાન્ય થઇ પડયા છે કે તેમાં રહેલું રહસ્ય સારા સારા તેને માનવાળા પહા જાણી કે સમજ શકયા નથી. અને તેનું જ એ કારણ છે કે 'જૈન ' નામ ધરાવવા છતાં જૈનત્વથી જનતાના મ્હાેટા ભાગ હજા દૂર જ છે. અને તેટલા માટે ' જૈન ' શબ્દમાં રહેલું રહસ્ય યહિંચિત અંશમાં ખતાવવું. એજ આ લેખના ઉદ્દેશ છે.

' જૈન ' શબ્દના પ્રયોગ ધર્મ, જાતિ, સંધ, શાસન, અને

રાસ્ત્ર એટલાની સાથે ઘણે ભાગે કરવામાં આવે છે. એટલે કે જૈન-ધર્મ, જૈનજાતિ, જૈનસંઘ, જૈનશાસન અને જૈનશાસ્ત્ર ( કિંવા જૈન પ્રવચન ) એ ' જૈન ' ખગીચાના જીદા જીદા કયારાઓ છે. આપણે જૈન ખગીચાના જીદા જીદા કયારાઓનું નિરીક્ષણ કરીએ, તે પહેલાં જૈન ખગીચાનું સરસરી દષ્ટિથી અવલોકન કરી લઇએ.

' कैन ' शब्दते। ०थुरपत्यर्थ आभ अनेः—जयति रागादि-दात्रुन इति जिनः, जिनस्य इमे जैनाः । રાગાદિ શત્રુઓને છતે તે જિન અને જિનના આ ' ( પછી તે ગમે તે હોય ) તે જૈન 'જૈન' શબ્દની આ વ્યાખ્યાજ તેમાં રહેલા ગાંભીર્યને–રહસ્યને પ્રકટ કરે છે. રાગદ્વેષને છતનાર–પછી તે ગમે તે હેાય–**જિન** કહી શકાય, અહીં પક્ષપાતને સર્વથા તિલા•જલી અપાઇ છે, તે ભુલવી ન હંતેઇએ, અને તેજ જિનના ધર્મ-જિનના ભક્ત-જિનના માર્ગ તે જંનધર્મ –જૈનભક્ત ( શ્રાવક ) કે જૈનમાર્ગ કહેવાય. જ્યાં રાગ-દ્રેષતા ક્ષય નથી ત્યાં જિનત્વ નથી. અને જ્યાં એવા જિનનાે સ્વીકાર નથી, ત્યાં ' જૈનત્વ ' નથી. જૈનત્વનું ખરૂં લક્ષણ એ છે કે રાગદ્વેષને કમ કરવાના પ્રયત્ન કરવા. રાગદ્વેષ ક્રમ થાય એવાં સાધના મેળવવાં; પણ જ્યાં રાગદ્વેષને વધારવાજ રાતદિવસ પ્રયત્ના થતા હાેય, જ્યાં ક્લેરા વૃદ્ધિનાંજ ખી વવાતાં હોય અને જ્યાં નિરર્થક ઝધડા ખરીદાતા હોય ત્યાં કેમ કહી શકાય કે જૈનત્વ છે ? ખરા જૈન રાગદ્રેપ વધારવાના પ્રયત્ન કરે કે ? ખરા જૈન પાશવિકતાને સ્વીકારે ેકુ ? ખરા જૈન અપવિત્રતાને–**ધ**ર્મભ્રહતાને અનુમાદન આપી શંક ેકુ <sup>ફ</sup>ુખરા જૈન રૂઢીના પૂજારી હાેઇ શકે કે **? ખ**રા જૈન તાત્ત્વિકતાને વિસાર કે ? નહીં, કદાપિ નહીં; તે તો રાગ–દેષનાં કારણામાં પણ ભાવદયાજ ચિંતવે, તે તેા ક્લેશના પ્રસંગામાં પણ ક્ષમાનુંજ બખતર ધારણ કરે, તે તો શુદ્ધતાનાજ આદર કરે; તે તો કાઇ પણ ક્રિયાના હેતુઓને તપાસે અને મૂલતત્વની ગવેષણા જ કરે. ત્યાં આવું વર્તાન છે ત્યાંજ જૈનત્વ છે. જ્યાં આવું વર્તાન છે ત્યાંજ વારત્વ છે. પુરુષાથ<sup>ે</sup> છે. અસ્તુ.

હવે આપણે જૈન શબ્દના જેની જેની સાથે પ્રયાગ થાય છે. અથવા બીજા શબ્દોમાંક હીએ તો ' જૈન 'નો જેની સાથે સંબ'ધ છે. તે પ્રત્યેકની સંક્ષેપમાં વ્યાખ્યા તપાસીએ. જૈનધર્મ.

જિનપ્રકાશિત ધર્મ તે **જૈનધર્મ**. સામાન્ય **બુહિ**થી વિચારતાં એ તે કાઇ પણ માણસ સમજ શકે તેવી હડીકત છે કે ધર્મજ એક એવા વસ્તુ છે કે જે ઐહિક અને પારલૌકિક સુખ આપે છે. છતાં જુતલુમીને માનનારા-પાળનારા સુખ અનુભવતા નથી. એનું કારણ એ છે કે–જે સ્વરૂપમાં **જૈતધર્મ** છે, તે સ્વરૂપમાં જૈતધર્મને એ!ળ-ખ્યા નથી, અને કદાચ ઓળખ્યા છે, તા તે પ્રમાણેનું આચરણ નથી, જૈન**ુકમ**િતી વ્યાખ્યા કરતાં એક પ્રભાવિક આચાર્ય મહારાજ કથે છેઃ—

स्याद्वादो वर्त्तते यस्मिन् पक्षपातो न विद्यते । नास्त्यन्यपीडनं किञ्चित् जैनधर्मः स उच्यते ॥

જૈનધર્મની આ વ્યાખ્યામાં ત્રણ બાયતો પ્રત્યક્ષ તરે છે:—દ તાહ્ત્વકતા. ૨ ઉદારતા અને ૩ સદાચારતા-સદ્વર્ત્તન. જૈનધર્મની આ ખાસ ખૂબીએ। છે. જૈનધર્મ તેજ જેમાં સમસ્ત પદાર્થો स्याद्वाद દહિથી તપાસ્યા હાેય, જૈનધર્મ તેજ, જેમાં પક્ષપાતની ગાંધ ન હોય અને જૈનધર્મ તેજ, જેમાં અન્યને પીડવાની–દુઃખી કરવાની ભાવના પણ ન હોય. જ્યારે **જૈનધર્મનું** આ સ્વરૂપ<sup>ે</sup> છે, ત્યારે એ. અગત્યા સ્વીકારવુંજ જોઇએ કે–જૈનધર્મા–જૈની તેજ કહી શકાય કું જે–સંસારના તમામ પદા<mark>થોને સ્યાદ્વાદ દ</mark>ષ્ટિથી–નિત્યાનિત્યાદિ ધર્માયુક્ત નિહાળતાે હાેય, પક્ષપાત રહિત હાેય અને અહિંસક હાેય..

### સમયને એાળખા.

દરેક પદાર્થમાં નિત્ય-અનિત્ય-બન્ને ધર્મો જોનારને કાઇની પણ સાથે ક્લેશ કરવાના કયાં રહ્યા ? કાઇ પણ પદાર્થને નિત્ય માનનાર કાઇ અપેક્ષાએ સત્ય છે. જ્યારે અનિત્ય માનનાર પણ કાઇ અપેક્ષાએ સત્ય છે. બીજાને સર્વથા અસત્ય કહી ઉતારી પાડવાની કે તિરસ્કારવાની વૃત્તિયો તો આપણી કમજ થવી જોઇએ. સાથે સાથે એ પણ વિચારવાનું છે કે વ્યવહારમાં **જૈનધર્મી** ન કહેવડાવવા છતાં સ્યાદ્વાદ સિહ્લાન્તને જો કાઇ માનનાર છે. તો તે પણ જૈનધર્મી-જૈનજ છે. કારણ કે તાત્ત્વિક દૃષ્ટિએ જૈનધર્મના આ લક્ષણને તેણે સ્વીકાર્યું છે.

જૈનધર્માનું બીજાું લક્ષણ છે-પક્ષપાતરાહિત્ય. ધર્મ જેવા વસ્તમાં પણ જો પક્ષપાત હોય તો પછી તે ધર્મજ કેમ કહેવાય ? ધર્મમંદિરમાં સમસ્ત જીવાના સમાવેશ થઇ શકે. જૈનધર્મ એાશવાળા કે પાેરવાલા માટેજ *ન* હાેય અને જૈનધર્મ શ્રીમાલ કે પલ્લીવાલ સાટે જ ન હોય. અને જૈનધર્મ મનુષ્ય માટેજ ન હોય. જૈનધર્મ જગતના ધર્મ. જૈનધર્મ પ્રાણિમાત્રના ધર્મ. અત્યારે તા જનધર્મ ખરીદી લીધા છે વાણીયાએાએ. એટલે તે ક્ષેત્રમાં કાઇને પેસવાતા હ્રકજ નહિં કેટલી બધી સંકૃચિતતા ? પણ આ સંકૃચિતતા કાની 🕉 ? વાણિયાએોની, નહિ કે ધર્મની. ધર્મનું ક્ષેત્ર તો ગંભીર છે. વિશાળ છે, ઉદાર છે. તેમાં દરેક છવ પ્રવેશ કરી શકે છે. ભગવાન મહાવીરની દેશના વાણિયાએા માટે ન્હોતી. એમાં દેવ, મનુષ્ય અને તિયું' ચ ખુધાએ લાભ લઇ શકતા. એજ મહાવીરના ધર્મની-જૈન-ધમુત્તી ઉદારતા જાહેર કરે છે, ગમે તે જાતિ કે **ગમે** તે કળમાં ઉત્પન્ન થયેલ મનુષ્ય કેમ ન હાય, જો તે જૈનધર્મી છે, જૈન છે-જૈન સિહાન્ત અને જૈન આચારને સ્વીકાર્યા છે, તા પછી તેને ધુર્માળ ધુ તરીકે ન અપનાવવા, એ અજ્ઞાનતા નહિં તા બીજાં શું કહી શકાય ? જૈનધર્મ નથી વધી શકતા, કિંવા જૈનધર્મીએ!તી સંખ્યા દિન પ્રતિદિન ધટતી જોવાય છે. એનું કારણ આ અનુદારતા નહિં તો બીજા શં ? એક પારસી જૈન થાય, છતાં તેનાથી પ્રભુ પૂજા નજ થઇ શકે ? એક ક્ષત્રિય જૈન ધર્મના તમામ આચારોને પાળતો હોય–જૈન થયા હોય છતાં તેની સાથે કાઇ જાતના વ્યવહાર નજ રાખી શકીએ, આ અનુદારતા તે કેવી ? અનુદારતા–સંકુચિતતા રાખનાર જૈન, જૈનધર્મી કેમ કહી શકાય ? કારણ કે જૈનધર્મનું ર્બા**નુ**ં લક્ષણ પક્ષપાતરાહિત્ય છે. જેનામાં આટલા બધા પક્ષપાત ભર્યો હોય, તે જૈનધર્મી કેમ કહેવાય ?

જૈન ધર્મ નું ત્રીજું લક્ષણ છે અન્ય પીડનના અભાવ. મન વચન કાયાથી કાઇના પણ અંતઃકરણને દુભાવવાથી દૂર રહેવું, એજ સાચા જૈનનું કર્ત્તવ્ય રહ્યું. જૈનધર્મના આ સિદ્ધાન્તના મુકાળલો કેાણ કરી શકે તેમ છે ? જૈનધર્મના આ સર્વ માન્ય સિદ્ધાન્તને જેઓ નથી સમજ શક્યા. તેઓ જૈનધર્મના સિદ્ધાન્તની નિંદા કરે છે. નિરપરાધી કાેઇ પણ પ્રાણિને તકલીક આપવાના સતા-વવાના કાઇના હક શા છે ? આપણને સતાવવાના જેમ બીજાના હક નથી, તેમ બીજાને સત્તાવવાના આપણા શા હક ? બસ. આ જેન ધર્મનું કથન છે. જૈન રાજાઓએ રાજ્ય કર્યાં, લડાઇએા કરી, અને તેમાં હજારા જીવાના સંહાર કર્યો, છતાં તેઓ **જૈનધર્મી** બન્યા **રહ્યા. કારણ એજ છે** કે જૈનધમ**ેએ પ્રકારના ધર્મોનું પ્ર**તિ-પાદન કરે છેઃ **સાધુધર્મ અને ગૃહસ્થધર્મ**, સાધુધર્મમાં સર્વથા મન, વચન, કાયાથી કાઇને તકલીક આપવી નહિ, અપાવાવી નહિ, અને આપરનારને અનુમાદવા નહિં, આવા ઉત્કૃષ્ટ અહિંસા બતાવા. જયારે ગૃહસ્થાને વ્યવહારનાં અનેક કાર્યો કરવાનાં હોઇ સર્વથા આવે સ્ત્રાહિ સાધમ**ે પાળવા અશક્ય છે અને તે**થીજ કલિકાલ સર્વત્ત શ્રાહેમ--

# સમયને એાળખા.

ચંદ્રાચાર્ય પોતાના **ચાગશાસ્ત્રમાં** ગૃહસ્થાને હિંસાના ત્યાગ કરવાના ઉપદેશ આપતાં.

निरागस्त्रसजन्तुनां हिंसां संकल्पतस्त्यजेत् ।

કથન કરે છે અર્થાત ગૃહસ્થ ક્રાઇ પણ <mark>નિરપરાધી ત્રસ જીવને</mark> **મારવાની છાહિથી મારે નહિ**,–આ એકજ વાક્યમાં આપેલાં ત્રણ વિશેષણાનું રહસ્ય સમજનાર કદિ જૈનધર્મની અહિંસાના નિંદક ખની જૈનધર્મ ઉપર આક્ષેપ કરે નહિં. એ તો સ્પષ્ટ વાત છે કે ૈકાઇ પણ નિરપરાધી પ્રા<mark>ણીને સતાવવાનું−તકલીફ આપવાનું</mark> જો ૈકાઇ શાસ્ત્ર કરમાન કરતું હોય તો તે શાસ્ત્ર નહિ કિન્તુ શસ્ત્રજ કહી શકાય ધર્મ નહિં કિન્ત અધર્મ જ કહેવાય ! માનવધર્મના ચ્યા કુદરતી-સ્વાભાવિક ધર્મ નું ઉલ્લંધન કાેઇ કરી શકે ?

યદ્યપિ જૈનધર્મ ગૃહસ્થ માટે ઉપર્યુક્ત ધર્મનું પ્રતિપાદન કરે છે. છતાં પણ જો કાેઈ ગૃહસ્થ ગૃહસ્થધર્મના ઉપર્યુક્ત નિયમથી વધારે ઉચ્ચંકાટિની અહિંસાનું પાલન કરે તો તેને આપણે ઉત્તમાે-ત્તમજ ગણવા જોઇએ. પોતાના સામાન્ય ધર્મનું પાલન કરે તે ઉત્તમ, પરન્તુ વિશેષ ધર્મનું પાલન કરનાર–વધારે સ્વચ્છ ધર્મનું આચરણ કરનાર ઉત્તમાત્તમ કેમ નહિં?

જેઓ જૈન છે–જૈનધર્મી છે, તેમણે જૈનધર્મના આ ∶ત્રીજા લક્ષુણનું --અન્યપીડનના અભાવનું --અવશ્ય પાલન કરવુંજ જોઇએ. વાર્ત્તમાનિક જૈનામાં એવા કેટલા હશે કે જેએા આ ધર્માનું સમ્યક્ રીત્યા પાલન કરતા હોય ! પોતાના સ્વાર્થની ખાત**ર જ્યાં અની**તિ કરાતી હાય. નિરર્થક અશુદ્ધ વચન વર્ગણાએ। કાઢી બીજાનાં દિલ દુભાવાતાં હોય, કાેઇ પણ ક્રિયા કરતાં ઉપયોગ ન રખાતાે હાેય, મત્તાના મદમાં કે મિથ્યાભિમાનના ઘેનમાં યદ્વાતદા વર્તાન કરાત

હેાય. શાસ્ત્રીય રીતિએ સા<mark>સું કહેનારાને પણ દબાવી દેવાને</mark> માટે નાના પ્રકારના પ્રપંચા રચાતા હોય અને જુંકા અભિનિવેશ રાખી 'સાચું તે મારૂં ' નહિ, કિંતુ ' મારૂં તે સાચું ' આમ કસાવવા પ્રયત્ના થતા હાય, આવા જૈનાને, જૈનધર્મી કહેવા કે કેમ ? આના વિચાર વાંચનારાઓએ પાતેજ કરી લેવા ઘટે છે. **આવ-**વર્ત્તન વિનાના નામધારી જૈના તરીકે કહેવડાવવા કરતાં તે મહાનુભાવાએ એવા જૈનધર્મી બનવું જોઇએ કે-જેઓ નામ અને આચરણ બંનેથી બીજાને અનુકરણીય થઇ પડે. આપણને જરૂર છે સાચા જૈનધાર્મિ-એોની ! શાસનદેવ આવા જૈનધર્મિએોની સંખ્યા વધારે, એટલું મુચ્છી વિરમું ધાં.

# ( )

'જૈન ' શખ્દના વ્યવહાર જૈનધર્મ, જૈનજાતિ, જૈનશાસન અને જૈનપ્રવચન આદિની સાથે કરવામાં આવે છે. તેમાં ' જૈનધર્મ ' સંબંધી ગયા લેખમાં કહેવામાં આવ્યું. હવે ' જૈનજાતિ ' સંબંધી વિચાર કરીએ.

# જૈનજાતિ

'જૈનધર્મ'ને પાળનાર જાતિ તે 'જૈનજાતિ ' કહેવાય, તેમાં એ શવાળ, પારવાળ, શ્રીમાલ, શ્રીશ્રીમાલ, પલ્લીવાલ, અગ્રવાલ આદિ તમામના સમાવેશ થાય છે. સમય સમય ઉપર આ જાતિયાનાં ખંધારણા જુદી જુદી રીતે ધડાયલાં રહે છે. અને તેમાં એક સમયનું ળંધારણ બીજા સમયમાં નિંદાસ્પદ **દે**ખાવા છતાં તે સમયને માટે તે યાગ્ય સમજાય છે. સમયના પ્રભાવ જેમ સંસારની તમામ વસ્તુઓ. ઉપર પડે છે. તેમ જાતિએા ઉપર પણ પડે છે અને તે સમયના પ્રભાવને આધીન થઇ જાતીય બંધારણામાં સમય સમય ઉપર કેરકારા થયા કરે છે. એક રિવાજથી એક સમયમાં કાયદા તાે તેજ રિવાજથી બીજા સમયમાં નુકસાન, એમ સંસારનું ચક્ર ચાલ્યા કરે છે. ઇતિહાસ આ વાતની સાક્ષી પૂરે છે.

' જૈનજાતિ ' નું અત્યારનું ખંધારણ જૈનધર્મને–જનસમાજને હાનિકારક છે કે કાયદાકારક, એના વિચાર જૈનસમાજની પ્રત્યેક વ્યક્તિએ-ખાસ કરીને જૈન આગેવાનાએ કરવા ધટે છે. જૈનાની-જૈનધર્મિઓની સંખ્યા દિનપ્રતિદિન ઘટતી જાય છે, એ વાત કાેેેઇથી અજારા નથી પ્રતિ દસ વર્ષે લાખ-એ લાખ કે તેથી પણ વધુ મુંખ્યાના લટાડા થતા રહ્યો છે: એ વાત વસ્તોપત્રકના આંકડા સારી

રીતે પુરવા**ર કરે છે. આ સંખ્યા ઘ**ટવાનાં કારણા તપાસવા ત**ર**ક એા છાએાનું લક્ષ્ય ગયું છે. હા, જૈતા આર્યસમાજ, બ્રહ્મસમાજ આદિ સમાજોમાં ભળી જાય છે. એમ વણાએ કહે છે. પરન્ત તેમ શાથી કરે છે, એનું કારણ ધણા એાઝા જાણે છે. ધણાએા પેટનું કા**ર**ણ ખતાવે છે; પરન્તુ તે કરતાંયે એક પ્ર**બ**ળ કાર**ણ** છે, પંજાયના ઘણા જૈના-જૈન યુવકા કન્યાએાની અછતના કારણે આય<sup>ર</sup>સમાછ, ક્ષક્ષ સમાછ, અને ઇસાઇ વિગેરે થઇ જાય છે. કન્યાએાની અછત કેમ ? એના ઉત્તર પણ સ્પષ્ટ છે. અવ્વલ તાે સ્ત્રી સંખ્યાત્યાં કમ છે; વળી જે કન્યાએા છે, તે સારા ધનાઢયાના ધરમાં પ્રથમ જાય, એટલે સામાન્ય સ્થિતિના યુવ**કા**ને ગૃ**હસ્થાશ્રમી** બનવાથી વંચિતજ **ર**હેવું पर्देन ! ( गृहे तिष्ठतीति गृहस्थः । गृहिणी गृहमुच्यते-ગૃહસ્થની આ વ્યાખ્યા છે ) આવી સ્થિતિમાં મારા જેવા જૈન સાધુ તાે એમ ચાહે કે જો તેઓ ગૃહસ્થાશ્રમી નથી ખની શકતા, તા પછી સાધ્વાશ્રમી કાં ન ખને ! પરન્તુ તેમ ખનવું ન ખનવું. એ તો એમના ભાગ્ય અતે વિચારતા વિષય **ર**હ્યો. પરન્ત એટલું તો અવશ્ય છે કે આ નાજીક પ્રશ્ન સાધુ કે ગૃહસ્થ તમામે વિચાર કરવાના છે. યદ્યપિ જૈનસાધુઓ એમ નથી ચાહતા કે ગૃહસ્થા ગૃહસ્થાશ્રમા ખતે-વિવાહિત થાય, પરંતુ જૈનજાતિની દબ્ટિથી -જૈનધર્મિએા ચાેક્કસ કારણાને લીધે ધર્મને છાડી વિધર્મમાં પ્રવેશ કરે છે–દિન પ્રતિદિન જૈન સંખ્યા ઘટતી જાય છે. એ દર્ષ્ટિએ તો તેના અવશ્ય વિચાર કરી શકે. ધર્મ'ની વૃદ્ધિના આધાર ધર્મિઓ ઉપર **ર**હેલાે છે. ધર્મ તે પાળનારાએાની સંખ્યા જેટલી વધારે. તેટલી જ ધર્મની ઉન્નતિ વધારે. એક સમય એ હતા કે જૈનાચા-ચોંએ લાખાે વિધર્મિઓને જૈની ખનાવ્યા હતા, ત્યાં સુધી કે હજારાે

ગ્રીકજાતિના લોકોને પણ જૈન બનાવ્યા હતા, સારે અત્યારે દુઃખના વિષય છે કે–નવા જૈનો ઉત્પન્ન કરવાની વાત તાે ક્રુર રહી, પરન્તુ જૈન સમાજ પેરતાની સંક્રચિતતાથી પૂર્વ સંસ્કારિત જૈન ધર્મિ-એાતે પણ સંભાળી શકતી નથી. એટલું જ નહિ પરન્તુ જૈન સાધુએ પણ એવી સંકુચિતતાને કૃર કરવા જોઇતા પ્રયત્ના ન કરે, એ શંદિલગીર થવા જેવું નથી ?

જૈન સંખ્યાને ઘટવાનું આ પ્રખળ કારણ છે કે જૈનોના રાેડી-ખેડી વ્યવહાર બહુજ સંકુચિત સ્થિતિ ભાેગવી રહ્યો છે.

કાઇ પણ માણસ **જૈનધર્મની** શીતળ છાયામાં આવ્યેા, એટલે તે સ્વામીભાઇ થઇ ચુકયો. પોતાની હદ જેટલાે-એક આસને ખેસવાનાે અધિકારી થઇ ચૂકયાે. જૈન ધર્મના આ ઉત્કૃષ્ટ ઉદા**ર**તા છે. આ ઉદારતા ઉપર દીર્ધ દબ્ટિથી વિચાર કરનારને સહજ સમજારો કે આ ઉદારતા જૈન ધર્મના વિકાશ કરવાને માટે કેટલું સુંદર સાધન છે ! કાેઈ પણ કાેમના ખસાે પાંચસાે કે હજાર માણસોએ માતા કે જૈનધર્મ સ્વીકાર્યો –ઉત્કૃષ્ટતાથી જૈનધર્મનું આચરણ સ્વીકાર્યું, પરન્તુ તેમની સાથે એક જૈનબંધુ તરી**કે**– સ્વામિભાઇ તરીકે કાઇ પણ વ્યવહાર ન રાખવામાં આવે, તા તેઓની શી સ્થિતિ થાય ? ધાર્મિક સંકુચિતતાએ લગભગ ખધી ક્રામા -જાતિયામાં પ્રવેશ કરી ગઇ છે. એક જાતિના માણસે પાતાના ચાલ્યા આવતા ધાર્મિક સિહાંતને મૂકી બીજા કાઇ સિહાંતને સ્વીકાર્યો–ધર્મ નું આચરણ સ્વીકાર્યું, એટલે તે પાતાની પૂર્વીય જાતિથી વિખૂટા પડયા. હવે જે ધર્મમાં તે દાખલ થયા છે, તે ધર્માના જાતિવાળા પણ તેને ન સ્વીકારે તા પછી તેને તા ત્રિશંકુના અનુભવ કરવા સિવાય ખીજો શા ઉપાય રહ્યો ? જૈનજાતિમાં આ ઉદારતાના ઉદય ન થાય, ત્યાં સુધી નવીન જૈના-ક્રિયાર્જના-ઉત્પન્ન થવા દુર્ઘટજ છે. આવી ઉદારતા જૈન જાતિમાં આવવાને હજા લાંખા સમય જોઇએ-અને તેટલા માટે હાલ તાે જે જૈના છે-જૈન ધર્મ પાળનારા છે-ખાસ ક્રિયાજૈના છે, તેમને માટેજ વિચાર કરવાે ઉચિત છે.

જૈન જાતિ અનેક વિભાગામાં વિભક્ત છે. એાશવાળ, પારવાળ, શ્રીમાળ, શ્રીશ્રીમાલ, પલ્લીવાલ, અગ્રવાલ ઇત્યાદિ ઇત્યાદિ. આ બધા વિભાગામાં જેએા જૈનધર્મને માનનારા છે, તે પણ ત્રણ વિભાગમાં વિભક્ત છે. શ્વેતાખર, દિગમ્ખર, સ્થાનકવાસી, સ્થાનકવાસીના એક ભેદ ખીજો–તેરાપંથી ગણીએ તે**ા ચાર ભેદ. આ ચારે ભેદાે મહા**વી**ર**ને માનનારા છે. એટલે કે જૈનધર્મના નામે તો તેઓ ખધા એકજ છે. આવી સ્થિતિમાં આ વધાએ વિભાગવાળાએ। એક ખીજાની સાથે સંબંધ જોડે, તો પણ જાતીય ક્ષેત્ર ધર્હું વિશાળ બની શકે તેમ છે અતે તેથી માત્ર કત્યાએાના અભાવે ધર્મ છાડી વિધર્મમાં દાખલ થવાના પ્રસંગા તા જરૂર અટકીજ જાય. પ્રભુ હેમચંદ્રાચારે<sup>ડ</sup> માર્ગોનુસારીના પાંત્રીસ ગુણાનું વર્ણન કરતાં વિવાહની યાગ્યતામાં ત્રણ બાબતો ઉપર ખાસ ધ્યાન આપવાનું સ્ચવેલ છેઃ—

कुलज्ञीलसमैः सार्धे कृतोद्वाहोऽन्यगोत्रज्ञैः । केनुं ३५ અને શીલ સમાન હોય અને અન્ય ગોત્રીય હોય-એવાં સ્ત્રી પુરૂષનું લગ્ત થઇ શકે. આમાં ક્રિયા કે વિચાર ભિન્તતાની તેા ગંધ પણ નથી, વિચારભિન્નતા કાનામાં નથી હોતી ? જ્યાં મસ્તક ભિન્નતા. ત્યાં વિચાર ભિન્નતા ખરીજ. હા, લગ્ન સંબંધમાં કુલ, શીલ ( આચાર ) અને અન્યગાત્રપહું અવશ્ય જોવું જોઇએ. આ ત્રણ બાબતા ઉપર ધ્યાન આપી જૈનજાતિ વિવાહના ક્ષેત્રનું સર્કલ ભાંધે, તેા કેટલી બધી જતીય ઉન્નતિ થાય <sup>?</sup> પરંતુ આશ્ચર્યના વિષય તો એ **છે કે, જૈનજાતિએ આ ક્ષેત્રને એટલ**ં બધુ**ં સં**ક-ચિત બનાવી દીધું છે કે, જેના લીધે જાતીય વિકાશક્રમને સખ્ત આધાત લાગ્યા સિવાય રહી શકેજ નહિ. એાશવાળ શ્રીમાળ સાથે. મીમાળ <mark>એાશવાળ સાથે, પ</mark>લ્લીવાલ અત્રવાલ સાથે કે અત્રવા<del>લ</del> પલ્લીવાલ સાથે–અર્થાત્ ધર્મ આચાર–વિચાર, અને ખંધુએ એક હાેવા છતાં માત્ર ગામના ભેદથી નામાેમાં પડેલી ભિન્નતાને અત્રસ્થાન આપીતે એક બીજાની સાથે સંખંધ ન કરે. અને તે ક્ષેત્રને ન્હાના ન્હાના ટુકડાએામાં વ્હેંચી–પરિષ્ણામે ધર્મ'ને હાનિ પહેાંચાડવા જેટલી મૂર્ખાતા જે જાતિ વાપરે, એ જાતિના ઉદ્ઘાર કેમ થઇ શકે ? જૈનજાતિની આ સંક્રચિતાએ જૈન-ધર્માતે કેટલું <mark>નુકશાન પહેાંચા</mark>ડયું છે <sup>?</sup> એતાે કાે**ઇ**્વિચાર કરે છે ? પ્રાચીન મૂર્ત્તિયા ઉપરના શિલાલેખા જયારે એ વાતની સાક્ષી આપી રહ્યા છે કે માઢ, પલ્લીવાલ, નાગર આદિ ગ્રાતિઓ દઢ જૈનધર્મન પાળનારી હતી, ત્યારે અત્યારે તે જ્ઞાતિની ગણી ગાંદી વ્યક્તિએા પણ જૈનધર્મ પાળનાર નથી જોવાતી, એનું કારણ શું<sup>?</sup> એક ખીજાના તિરસ્કાર, ભુદાઇ, આપ ખડાઇ કે બીજાં કંઇ ? લાડવા શ્રીમાળી, મણિયાર અને ભાવસાર જેવા શુદ્ધ જૈના-કે જેમના ળાપદાદાએ બંધાવેલાં મંદિરા અત્યારે પણ મૌજા્દ છે, જેમના આચાર વિચાર જૈનશાસ્ત્રોમાં કહ્યા પ્રમાણેના જ છે અને જેઓમાં એક પણ લક્ષણ જૈનધર્મ વિરુહ દેખાતું નથી, એવા જૈનાને પણ જે જાતિ અપનાવી શકતી નથી, તે જૈનજાતિ આગળ વધીજ કેમ શકે ? આશ્વર્યતા વિષય તાે એ છે કે લણાખરા જૈનસાધુએા પણ ગૃહસ્થાના દ્વક્ષિણ્યમાં આવી ગૃહસ્થાની સંકુચિતતા પાતામાં પણ લાવે છે. પરન્તુ ખરી રીતે સાધુએાનું એ કર્ત<sup>્</sup>વ્ય છે કે–શાસ્ત્રીય દ્દહિએ જે કંઇ સત્ય પાેતાને લાગતું હાેય તે સત્ય જનતા સમક્ષ

તેમણે મૂકવું જો⊎એ. જે વસ્તુમાં ધર્મની બાધકતા નડતી હેાય, તે બાધકતા તેમણે બતાવવી જોઇએ.

સંક્ષેપમાં એજ કે જૈનસંખ્યાને ઘટવાનાં અનેક કારણામાં પ્રધાન કારણ એ છે કે જૈનજાતિએ પાતાનું વ્યવ**હાર** ક્ષેત્ર વર્ણજ સંક્રચિત બનાવી રાખ્યું છે. આ ક્ષેત્રને વિશાળ નહિ બનાવવામાં આવે ત્યાં સધી એ નિર્વિવાદ સિંહ વાત છે કે જૈનાની સંખ્યા વધવાની તા નહિંજ, ખલ્કે ધટતીજ જવાની, એટલે જરૂરનું તા એ છે કે–પહેલી તક મનિરાજોએ આ વિષયમાં સાચે સાચો ઉપદેશ જૈન-સમાજને આપવા જોઇએ. અને જૈનજાતિએ પાતાના આ ક્ષેત્રને વિશાળ ખનાવવા તરફ નવીન સંગઠન કરવું જોઇએ. શાસનદેવ સર્વને સદ્ભુદ્ધિ આપા એજ અંતિમ કામના.

# (9)

'જૈન' શબ્દોના પ્રયોગ જેની જેની સાથે કરવામાં આવે છે, તે પૈકી 'જૈનધમ'' અને 'જૈનજાતિ' એ ખે સંખંધી ગયા ખે લેખામાં કહેવામાં આવ્યું છે. આજે 'જૈન સંઘ' સંખંધી કંઇક વિચાર કરીએ.

#### જૈનસં ઘ.

" સંઘ " નું મહત્વ જૈનશાસ્ત્રામાં જે ખતાવવામાં આવ્યું છે, તે પ્રસિદ્ધ જ છે. 'સંઘ 'ને 'તીર્થ' તરીકે ખતાવવામાં આવેલ છે. અને અ! સંધ-તીર્થ-ને તીર્થ'કરાે પણ '**नमाे तित्थस्स** ' કહીને નમસ્કાર કરે છે. જેને તીર્થ કરાે પણ નમસ્કાર કરે–બહુમાન આપે, એની મર્યાદા, એનું મહત્ત્વ, એના માભા કેટલા હાવા જોઇએ, એ સમજાવવાની આવશ્યક્તા હાયજ નહિં. એક વ્યક્તિની શક્તિ કરતાં સંઘની શક્તિ અસંખ્ય ઘણી વધારે હોવી જોઇએ. કારણ એ છે કે 'સંઘ ' એ હજારા નહિ, લાખાે મનુષ્યાેના સમુદાયથી **બને**લ ⁴સંગઠન ' વિશેષનું નામ છે. બીજા શબ્દાેમાં કહીએ તાે જૈનધર્મને પાળનાર, જૈનશાસનમાં રહેનાર અથવા તીર્થ કરની આનાનું પાલન કરનાર સમુદાય વિશેષનું નામજ ' જૈનસંઘ ' છે. આ સંઘની સ્થા-પના ખાસ તીર્થ કર જ કરે છે, એટલે તે તીર્થ કર પ્રત્યે જેટલું બહુમાન આપણે ધરાવીએ તેટલું **જૈનસંઘ**–તીર્થ'કરની આગ્રા પ્રમાણે ચાલનાર સમુદાય પ્રત્યે આપણે ધરાવવુંજ જોઇએ. તીર્થ'-કરની આત્રાનું ઉલ્લંધન આપણે ન કરી શકીએ, તેમ સંધની **આ**ત્રાનું ઉલ્લંધન પણ નજ થાય.

આ સંધમાં ચાર વિભાગોના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે. સાધુ, સા<sup>ધ્</sup>વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા.

સાધુ. સાધ્વી એટલે પાંચ મહાવતોને પાલન કરનાર પુરુષો અને સ્ત્રીઓ. શ્રાવક અને શ્રાવિકા તેજ કે જે પ્રભુપ્રકાશિત ગૃહસ્થ-ધર્મનું પાલન કરતાં હાય. પછી તે ગમે તે જાતિમાં ઉત્પન્ન થયેલ કેમ ન હોય ! શ્રાવક શબ્દના વ્યુત્પત્યર્થ પણ શાસ્ત્રકારાએ એજ ध्ये छे के-शणोति हितानि वाक्यानीति श्रावकः । હितक्ष વચતાને શ્રવણ કરે તે શ્રાવક. 'શ્રાવક' કહેવાથી કંઇ એાશવાળ, શ્રીમાળ કે પારવાળાદિના જ સમાવેશ નથી થતા. જૈનધર્મની આ-સાએાનું પાલન કરનાર−જૈનધમ<sup>િ</sup>ને પાળનાર કેાઇ પણ હેાય તે શ્રાવક કહી શકાય. ભગવાન મહાવીર દેવના મુખ્ય દશ શ્રાવકા કાર્ હતા ? કુંભાર અને કણખી હોવા છતાં તેઓ મહાવીર દેવના પ્રધાન શ્રાવકા ગણાયા છે. એટલે ' શ્રાવક ' શબ્દથી ચોક્કસ ગ્રાતિના મનુષ્યોતેજ લેવાની સંકુચિતતા આપણાથી કેમ રાખી શકાય ? સતરાં, **જૈનસ'ઘ** એટલે ભગવાનની આગ્રાનું પાલન કરનાર સાધુ અતે ગૃહસ્થાના સમુદાય, હા, આમાં પ્રધાનતા આત્રાની જોવાની છે. સાધુ હોવા છતાં તીર્થ'કરની આગ્રાથી વિરુદ્ધ વર્ત્તન કરનાર દ્વાય તાે તે સંધમાં ગણવાને યાગ્ય ન કહી શકાય.

યદ્યપિ ઉપર કહેવામાં આવ્યું તેમ સંઘની અંદર સાધું સાષ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા–એ ચારેના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે, પરન્ત તેમાં મ્હાેટી જવાયદારી ખાસ સાધુઓ ઉપરજ રહેલી છે. " સાધુ " એ ચાર ભાઇ બહેનામાં વડીલભાઇના સ્થાનમાં છે. એક પિતાના ખે પુત્રા અને ખે પુત્રિઓમાં જે વડીલ ભાઇ હાય, તેના ઉપર આખા ધરની જિમ્મેવારી હાય છે, તેવીજ રીતે જૈનશામન ૩૫ ધરની અંદર-અથવા 'પરમપિતા મહાવીર દેવના શાસનમાં સાધુ. સાધ્વી. શ્રાવક, શ્રાવિકા-એ ચાર હિસ્સેકાર હોવા છતાં મુખ્ય

જિમ્મેદારી ખાસ સાધુએાની છે. અને તેથી શાસનના હિતનાં કાર્યોમાં ચારે વિભાગા જવાયદાર હોવા છતાં સાધુઓ વધારે જવાયદાર છે. **પર**ન્ત્ર ખેદના વિષય એ છે કે-સંઘની મર્યાદા જળવવા માટે સાધ સમુદાયમાં જે યાેગ્યતા હાેવી જોઇએ, જે ગંભીરતા અને સહિષ્ણ-તાદિ ગુણા હોવા જોઇએ. તે ખહુજ કમ સાધુઓમાં જોવામાં આવે છે. શાસનના ભાર વહન કરવામાં સૌથી પહેલાં **પર**સ્પરની **સહાનુ**-ભૂતિનું ખળ-જેને બીજા શબ્દામાં એકય**ખળ** કહીએ, તે વધારે પ્રમાણમાં હોવું જોઇએ. આ ત્રળ સાધુ સમુદાયમાંથી કેટલું ક્ષીણ થઇ ગયું છે, એ કાઇથી અજાલ્યું નથી. જો કે એ વાત ખરી 🕏 કે, સાધુ સમુદાયમાંથી આ બળ ક્ષીણ કરી નાંખવામાં आघી अक्लमें और सब, डेढ़ अक्लमें हम भाननारा गृहस्थाओ વધારે ભાગ ભજવ્યા છે, તા પણ કર્ષ્યા અસહિષ્ણ્તા આદિના કારણે આ બળ વધારે ક્ષીણ થવા પામ્યું છે, એમ તાે સૌએ સ્વીકારવુંજ પડશે. અને તેનુંજ એ પરિણામ આવ્યું છે કે સંઘની મર્યોદા જે સાચવવી જોઇએ તે સાચવી **ર**ખાતી નથો. ભદ્રળાહુરવામી જેવા ધુ**ર**ધર આચાર્યને પણ 'સંધ બ**હાર** 'ની શિક્ષા ક્રમાવવાનું તે વખતના સંઘની ક્રષ્ટ શક્તિએ કામ કર્યું હતું ? ંએ કાઇ વિચારે છે કે ? એ સામુદાયિક શક્તિ–એક બીજાની સહા-નુભૂતિ-ઐકય શક્તિએજ તે વખતે એટલું કાર્ય કર્યું હતું. આજ ધરધરના આચાર્યો, ધરધરના પંત્યાસા અને ન્હાના કે મ્હાેટા સૌ સાધુએ પોતપોતાના મનમાં પોતાને સવાસેર ક્ષમજે–બલ્કે એમ કહેવામાં આવે કે–" શીયાળ તાણે સીમ ભણી ને કુતફ તાણે ગામ ભણી " કહેવત ચરિતાર્થ થઇ **રહી હેાય,** ત્યાં શાસનનુ**ં** કેાઇપછ્ કાર્ય સંગક્તિ રૂપે ન થઇ શકે, તાે તેમાં આશ્વર્ય જેવું શું છે ? અતએવ શાસનનું હિત સમજનારા સાધુએાએ હવે પાતાની

સ્થિતિ સુધારવાની આવશ્યકતા છે. જે વખતે જૈન ધર્મ ઉપર અનેક પ્રકારના પ્રહારા પડી રહ્યા હાય. જે વખતે તીથો **ઉપર આક્રમણા થ**ઇ રહ્યાં **હોય, જે** વખતે જૈન સંખ્યા દિવસે દિવસે ધડી રહી હોય અને જે વખતે કાંઇ પણ ધર્મ વાળાઓન પ્રગતિ કરવાની સુંદર તક મળી રહી હોય તે વખતે વિશાળ જવાયદારી માથે રાખનાર સાધુએ સત્તાના મદમાં મસ્ત બની એક અીજાથી મળે નહિ, અસહિષ્ણુતા ધારણ કરી શાસનહિતના સુંદરમાં સુંદર કાર્ય ને પણ સહાનુભૂતિ આપે નહિ, શિષ્યા વધારવાની વામાં ક્રાપ્ટપણ જાતની યાગ્યતા તપાસ્યા વિના જે આવ્યો તેને મંડી નાખવામાં આવે અને પોતાના ધર્મથી વિરુદ્ધ કાર્યો ઉપાડી શાસનની અધિકાધિક હિલણા થાય એવું કરવામાં આવે. એ આ સમયમાં ક્રેમ પાલવે ? ધર્મ વધારવાના સમયમાં ધર્મ ઉપરથી આસ્થા ઉઠાવી દેવાનાં કૃત્યા કેમ થ**ઇ શકે ? " સા માણ**સા ધર્મ ન પામે એની દરકાર નહિ, પરન્તુ એક માણસ અધર્મ ન પામવા જો⊌એ. " આ વૃદ્ધાગમના વચનને કેવું ભૂલી જ્વાય છે ? શ્વાસનની નિંદા નહિ થવા દેવાના કારણે સાધુએ વેષ બાબ્યાંના દ્રષ્ટાન્તા પણ શં શાસ્ત્રોમાં નથી કે ? કાઇપણ કાર્ય કરવામાં દ્રવ્ય ક્ષેત્ર. કાળ. ભાવ જોવાની પુસુની આજ્ઞા અત્યારે કેટલી વિસરી જવાઇ છે. એ લગાર ઊંડા ઉતરીને તપાસનાર સહજ એઇ શકે તેમ છે. પરિષ્ણામ શું આવ્યું છે, તે કાે⊌થી અજાલ્યું નથી અને શું આવશે. તે પણ ઘણા ખરા કલ્પી શકે તેમ છે.

આવી સ્થિતિમાં સંધની મર્યોદા ન જળવાય, સંધના હુકમા અતે આત્રાઓના લોકા તિરસ્કાર કરે, તા તેમાં નવાઇ જેવું શું

#### સમયને એાળખા.

છે ? જો સાધુ સસુદાયમાં શ્રીક્રયળળ હોય, પરસ્પરની સહાનભૂતિ હાય, વધારે નહિ તાે કમમાં કમ એક બીજાનાં કાર્યોને તાેડી પાડવાનાજ પ્રયત્ના ન થતા હોય અને માત્ર એક ધારા ઉપદેશ થતા હોય તો હજા પણ સમાજહિતનાં ધણાં કાર્યો થઇ શકે તેમ છે અને ધીરે, ધીરે આખા સમાજનું સંગઠન થઇ શકે તેમ છે.

આવીજ રીતે સાધ્વી વર્ગ અને ગૃહસ્થ ( શ્રાવક-શ્રાવિકા ) વર્ગની પણ જે સ્થિતિ થઇ રહી છે, તે સંખંધી વિચાર કરવાનું હવે પછી ઉપર મુલતવી રાખી હાલ તુર્ત તો અમારા સાધુવર્ગ પાતાની મર્યાદા–પાતાના માભા જળવવા સૌથી પહેલાં ઐક્યળળ ઊભા કરે અતે તે દ્વારા શાસનહિતનાં અનેકાનેક કાર્યો કરવા ભાગ્યશાળી નીવડે, એટલું ઇચ્છી વિરમું છું.



( ( )

# સરાકાહાર.

ર્મેસારમાં એવી કાઇ ગ્રાતિ, ધર્મ, સમાજ કે દેશ છે કે-જેના **ઉપર પરિવર્ત નશીલતા**એ પોતાના પ્રભાવ ન પાડયા હાય ? જૈનધર્મ કે જૈનજાતિ કુદરતના આ નિયમથી ખચવા પામે, એ નજ બની શકે. જૈનધર્મ ઉપર પણ **સમયે** પોતાના પ્રભાવ અવશ્ય નાખ્યા છે. ઇતિહાસનાં પ્રષ્ટા એ વાતને પુરવાર કરી આપે છે કે માંડવગઢ એક લાખ જૈન ધરાની વસ્તીવાળી એક મ્હાેટી નગરી હતી. આજ ત્યાં એક પણ ધર નથી. આવીજ રીતે રાજગૃહ. ગુણાયા, કોશમ્ખી અને એવી ખીજી નગરીઓ જૈન વસ્તીથી ભરચક હતી. આજ ત્યાં જૈનતીર્થ તરીકેની પ્રસિદ્ધિ સિવાય જૈનોની વસ્તીનું નામ નિશાન પણ નથી. ખિહાર એક જૈનનગરી હતી. આજ ગણ્યાં

ગાંઠ્યાં ૮–૧૦ ધર જૈનાનાં રહ્યાં છે. આવીજ રીતે જે દેશમાં જૈનાની-જૈન ધર્મના પ્રતિપાલંકાની લાખાની વસ્તી હતી. એવા દેશા ઉપર પણ સમયે પાતાના પ્રભાવ નાખ્યા છે. વાંગાલ અને મગધ જેવા દેશા કે જ્યાં તીર્થ કરાનાં મ્હાટા ભાગે કલ્યાએકા થયાં છે, ંબહુધા તીર્થ'કરાૈ વિચર્યા છે, જ્યાં બ્રા<mark>હ્મણ,</mark> ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શુદ્ર ્તમામ ગ્રાતિના લોકા મ્હોટે ભાગે જૈનધર્મ પાળતા હતા, તે દેશમાં આજે માંસાહારિઓની જ વસ્તી વિશેષતઃ જોવાય છે. અને જૈનધર્મ પાલકાના વસ્તી તા પ્રસિદ્ધિમાં ખાસ મ્હાટાં મ્હાટાં શહેરામાં ક્વચિતજ જોવામાં આવે છે. આ બધા સમયના પ્રભાવ નહિ તા બીજાં શું ? પરન્તુ કુદરતના એક એ પણ નિયમ છે કે જે દેશમાં જેવા પ્રકા-**રના સંસ્કારાનું ખીજ** પડ્યું હોય છે, તે **દેશમાં** તે સંસ્કારાની ઝાંખી હજારા વર્ષો પછી પણ અવશ્ય <mark>જોવાય</mark> છે. મગધ અને ્યાંગાલ આજ માંસાહારી ભલે હોય, તે **દે**શામાં જૈનધર્માંએાની ્સંખ્યા ભલે એાછી હેાય અને તે દેશમાં સેંકડાે વર્ષોથા સાધુવિહાર લગભગ બંધ જેવા ભલે થઇ ગયા હાય: પરન્ત તીર્થ કરા અને ગણધરાએ તે દેશમાં પોતાના ઉપદેશામૃતનું જે સિંચન કર્યું છે, તેની અસર અત્યાર સુધી પણ સર્વાથા ભૂંસાવા નથી પામી, એમ કહેવાને મારા જાતીય અનુભવ પ્રેરણા કરે છે. તે દેશના મનુષ્યામાં ભક્તિ,સરળતા અતે જિજ્ઞાસાવૃત્તિ જેવી જેવામાં આવે છે, તેવી ભાગ્યેજ ખીજા ેકાઇ દેશમાં જોવાઇ છે. 'જાણે થાેડું તે તાણે ધર્ણા' એ ગુજરાતી કહેવતની ચરિતાર્થતા ત્યાં નથી <mark>થતી.</mark> યુક્તિમાં પરાસ્ત થયા, એટલે અટ તે વાતને સ્વીકારવાની ત્યાંના લોકામાં સરળતા છે. પોતાના કક્કો ખરા કરવા ખાટા દુરાગ્રહ ભાગ્યે જ ત્યાંના લોકા રાખે છે. મતલભ કે ત્યાંના મનુષ્યા સરળ અને જિજ્ઞાસુઓ છે. સત્ય ત્તત્ત્વાના સ્વીકાર તરફ ઝટ પ્રેરાય છે. આ ત્યાંના મૂળ સંદકા-

રતું પરિણામ છે. આ તો સામાન્ય રીતે આપણે અવલોકન કર્યું, પરન્તુ જરા ઉડા તપાસ કરીએ છીએ તા તે દેશમાં હજી એવી એક ત્રાતિ **મૌજાૃ**દ છે કે જેમાં મહાટે ભાગે જૈન સ**ંસ્કારા** જોવાય છે. આ ત્રાતિ અત્યારે " **સરાક** " ( કે જે ' શ્રાવક ' ના અપબ્રંશ રૂપમાં છે. ) જાતિના નામથી એાળખાય છે. આ ગ્રાતિની અધિક વસ્તી સમ્મેતશિખર, હુજારીયાગ, અને સંચી વિગેરેની આસપાસ છે. આ ગ્રાતિના લોકા જૈનજ છે, એમ માનવાનાં અનેક કારણા છે. સાંભળવા પ્રમાણે તે લોકા પ્રતિદિન જે મંત્રના જાપ કરે છે. તે અશુદ્ધ નવકાર મંત્ર છે. તેમ તેઓ પોતાના **ઇ**ષ્ટ**દે**વ તર્રીંક પાર્વ્યાચ ( પારસનાથ ) ને માને છે. કહેવાય છે કે સરકારી રીપાે-ટોમાં પણ ' પહેલાં આ લાેકા જૈન હતા ' એવા માર્ક ક**ર**વામાં આવેલ છે. વસ્તુતઃ વિચાર કરતાં આ જાતિ જૈન જાતિ છે, એ નિઃસ'દેહ સિહ થાય છે. અ**નુમાન કરવામાં આવે** છે કે આ **ન્રા**તિની ઉપર પ્રમાણેના આચારવાળી લગભગ દાેઢ લાખ મનુષ્યાની વસ્તી છે. ત્રાની જાણે. આવી કેટલીએ ત્રાતિઓ કાળના પ્રભાવે જૈનધર્મથી વિકુખ થઇ ગઇ હશે. આપણે આવી ત્રાતિએોને અપનાવી પુનઃ જૈનધર્મમાં સ્થિ**ર કર**વા કેટલા પ્રયત્ન કરીએ છીએ ? પ્રતિ વર્ષ લાખા રૂપિયા ઉત્સવા અને ખીજાં ખીજા કાર્યોમાં વ્યય કરનાર જૈના થાડાક સમયથી વિખટા પડેલા પાતાના જાતિભાઇઓના ઉદ્ઘાર ક**ર**વામાં પાતાના **લક્ષ્મીના કેટલાે વ્યય કરે છે**, તે કાેઇ ખતાવશે <sup>ટ્ર</sup> શ્વેતામ્બર જૈનોને માટે ખરેખર નીસું જોવાના વિષય છે કે ઉપર્ક કત નાતિને અપનાવવા માટે દિગમ્બર ભાઇઓએ તે પ્રાન્તામાં લગભગ ૪૦ પાઠશાળાઓ ખાલી છે, જ્યારે શ્વેતામ્બર ભાઇઓએ તે દિશામાં એક **અંશમાત્ર પ**ણ પ્રયત્ન કર્યો સંભાળાયાે નથી. કેટલી એક્સોસની વાત છે, કેટલી દુઃખની વાત છે!!

# સમયને એાળખા.

' કરે તે ચરે ' આ કહેવતનું રટણ કરનાર ગુજરાતી ભાઇઓ-ગુજરાતી ધનાઢયા કેવળ જિસવા, ઉજમણા અને ઉપધાનામાં હજારા રૂપિયા વ્યય કરી પાતાનું સમ્યકત્વ નિર્મળ કરે છે, પરન્તુ આવા દેશામાં અજ્ઞાનતાના કિચ્ચડમાં પડેલ પાતાના ખંધુઓના ઉદ્ધાર કરવામાં શું સમ્યકત્વની નિર્મળતા ક્રમ સમજે છે ? લાંબા લાંભા રાગા કાઢીને " સવી જીવ કરૂં શાસન**ર**સી, એસી ભાવદયા મન ઉલ્લસી " આ કડીને ગાનાર પાતાની આ ભાવના માત્ર કડી ગાવામાં જ બતાવે છે કે ' અન્ય જીવોને શાસનના રસી ' બનાવવા પ્રયત્ન કરીને, કરે છે, એના કાઇ વિચાર કરે છે ?

મહાનુભાવા, જરા વિચાર તો કરો. જે બૌદ્ધ ધર્મ હિંદુસ્થાન-માંથી નષ્ટપ્રાય થયા હતા, તે બૌહધર્મની કલકત્તા અને એવાં સ્થાનામાં એવી મ્હાેટી મ્હાેટી સાેસાઇટીએા થવા ઉપરાન્ત સુદ્ધવિદ્યારાે અને છેવટે **સારનાથ**માં બૌદ્ધ યુનિવર્સિટી થવાની પણ તૈયારી થઇ રહી છે. જ્યારે હજારા ઠાેકરાેને સહન કરી ખચી રહેલા જૈન-ધર્મના અનુયાયીઓ સમકિતના ઘેનમાં દ્યાર્થ કરે, એ કેટલા બધા દુ:ખતા વિષય કહી શકાય ? બંગાળ જાગ્યાે છે, બંગાળ જિત્રાસ છે. વ્યંગાળના વિદ્વાનામાં છેલ્લાં ૧૯–૧૫ વર્ષમાં જે કંઇ જૈન સાહિ-ત્યના પ્રચાર સ્વર્ગસ્થ ગુરૂદેવના પ્રયાસથી થવા પામ્યા છે, તેના પરિ-ણામે આજ પંગાળના અતેક વિદ્વાતા ખંગાળમાં જૈન ધર્મના અને જૈન સાહિત્યના પ્રચાર કરવાને તૈયાર છે. જોઇએ છે માત્ર મદદગારા, આ સંબંધી બંગાળના એક પ્રસિદ્ધ વકીલ, કે જેઓ જૈનન્યાયના ઉડા અભ્યાસી છે, તેઓ પાતાના એક પત્રમાં જણાવે છે—

" ભારતવર્ષના જૈના માટે ખે કાર્યો આવશ્યક છે. જૈન સા-

હિત્યના પ્રચાર પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનામાં ક**રવા.** અને ૨ ભારતીય વિદ્વા-**તે**:માં પણ પ્રચાર કરવા. આ કાર્યો માટે સ્વ. આચાર્ય મહારાજે પ્રયત્ન કર્યો છે. વર્ત્ત માનમાં ખંગાલિયાની રહામે જૈનસાહિત્ય વિશેષ રૂપે લાવવું જોઇએ; કારણ કે બંગાલીએા સામાજિક રૂપે ઉચ્ચ કાેટીના વિદ્વાના હોવા ઉપરાન્ત ઉત્સાહી પણ હોય છે. બંગાલમાં બૌદ્ધો **શે**ડા છે...છતાં કલકત્તા કાલેજ સ્ક્વેરમાં એક મ્હોટું છુદ્ધ-વિ**હાર** બનાવવામાં આવ્યું છે. હવે દરેક શિક્ષિત ખંગાળી બૌદ્ધ સંબંધી થોડું ધર્હું અવશ્ય જાણે છે.

પરન્તુ જૈના શું કરી રહ્યા છે ? જૈનધર્મના સંખંધી લોકાનું ધ્યાન આકર્ષિત કરવાના મારા વિચાર છે. અને તેટલા માટે મેં જિનવાણીનું સંપાદન કાર્ય સ્વીકાર્યું હતું. "

આગળ જતાં આ વિદ્વાન કલકત્તામાં એક જૈન કાલેજ ખાલ-લાની ભલામણ કરે છે. કહેવાની મતલય એટલીજ છે <sup>કે</sup> સમય એટલા બધા અનુકૂળ છે કે આ વખતે જો જૈનધર્મના પ્રચાર માટે પ્રયત્ન કરવામાં આવે તા થાડા સમયમાં આશાતીત કળ મળી શકે તેમ છે. ખાસ કરીતે **ભંગાળ** અને **મગધ**માં વધારે પ્રયત્ન ક**ર**વાની જરૂર છે. જે ખંગાળી વિદ્વાના જૈન સાહિત્યના અભ્યાસ કરવાની જિજ્ઞાસા ધરાવતા હેાય તેમને સાહિત્યના અભ્યાસમાં સ્કાલરશીપા **ચ્યાપી મદદ કરવી. જે વિદ્વાના જૈન સાહિત્ય સં**ખંધી ગ્રંથા ખનાવે કિંવા જૈન ગ્રંથાના અનુવાદા કરે, તેમના તે ગ્રંથા પ્રકાશિત કરી આપવા અને નવા નવા પ્રથા લખવા તથા અનુવાદા કરવાને ઉત્તે-જન આપવું. અને જ્યાં સુધી ખની શકે ત્યાં સુધી સારા ઉપદેશકા ફેરવી તે **સરાક જાતિના લે**ોકા જ્યાં જ્યાં હોય તેની શોધ ક**ર**વી. તેમના જ્ઞાનને માટે પાઠશાળાએ સ્થાપન કરવી. ચાક્કસ ગામામાં તે

# સમયને એાળખા.

ગ્રાતિના લોકોને એકત્ર કરીને તેમને તેમના અસલી ધર્મ સમજાવવા. આ જ તે ગ્રાતિના ઉદ્ધારનાં સાધના છે. આશા છે કે જૈન વિદ્વાના. જૈન ધનાહયા આ દિશા તરફ પાતાનું ધ્યાન લઇ જશે, અને જૈન ધર્મના પ્રચા**ર**ના આ અસાધારણ ઉપાય હાથ ધરશે. શાસનદેવ જૈન સમાજને વસ્તુસ્થિતિ સમજવાની શક્તિ પ્રદાન કરો, એજ ઇચ્છી વિરમું છું.



(6)

# સાધુ–સંગઠન.

**ભા**રતવર્ષની હિંદુજાતિ પાતાનું સંગઠન કરવાને તૈયાર થઇ છે. એટલા માટે કે-હિન્દુ જાતિ ઉપર નાના પ્રકારનાં **આક્રમ**ણા, છિન્નભિન્નતા, નિર્નાયક્તા, કત્ત<sup>ે</sup>વ્યવિમુખતા આદિ પ્રવેશી ગયાં છે. આવીજ રીતે જોવા જઇએ તાે જેવી સમસ્યા હિંદુ જાતિને માટે ઉપસ્થિત થઇ છે, તેવીજ સ્થિતિ **જૈન જાતિની** પણ થઇ રહી છે. ન્હાની સરખી જાતિમાં અનેક ન્હાના ન્હાના ફિરકાએા, આપસમાં તેઓનું વૈમનસ્ય, તીર્થો અને એવાં ધામિ કરથાના માટે કલેશા, ક્રિકાએાની વિભિન્તાથી જૈનજનતાના દિવસે દિવસે થતા ઘટાડા, જીદા જીદા ધર્મવા-ળાઓના જૈનધર્મ ઉપર થતા આક્ષેપા, કેલવણીની હીનતા, ખાળ-

XE

વિધવાએાની વૃદ્ધિ ઇત્યાદિ અનેક કા**ર**ણા એવાં **ઉપસ્થિત થ**યાં છે કે-જો જૈનજાતિ પોતાનું બંધારણ-પોતાનું સંગઠન ન કરે, તો ખરેખર તેના મૃત્યના દિવસો ખહુ નજીક આવ્યા છે. એમ જ કહી શકાય. કમમાં કમ એટલું તે৷ ખુંજ કે–જો જૈનજાતિ અત્યારથી ચેતીને પોતાનું સંગઠન ન કરે, તો તેના અસાધારણ અધઃપાત બહ્ નજીકજ છે, એમ કહી શકાય. એટલા માટે જૈનસમાજે બહુ જલદી ચેતવાની જરૂર છે. પરન્ત સાથે સાથે જૈનસમાજની સ્થિતિના જ્યારે વધારે ઉડા ખ્યાલ કરવામાં આવે છે. ત્યારે એ અવશ્ય દેખાય છે કે–જૈનસમાજનું બંધારણ–સંગઠન ત્યાં સુધી ન જ થઇ ;શકે, કે જ્યાં સુધી સાધુસમુદ્રાય પોતાનું સંગઠન ન કરે. બીજા સમાજમાં-જાતિયામાં સાધુએાની સામાજિક કાર્યોમાં એટલી દખલગિરિ નર્થા દેખાતી, જેટલી કે–જૈનસમાજમાં જૈનસાધુએાની રહેલી છે, બલ્કે એમ કહેવું જોઇએ કે-જનસમાજમાં સાધુએાનું પ્રાધાન્ય સ્વીકા-રાએલું અત્યારે પણ મૌજાદ છે. કારણ એ છે કે–જૈનસંધ ( ચતુવિ<sup>૧</sup>ધ ) માં સૌથી પ્રથમપદ સાધુએ**ાનું છે. અને** તેથી સમાજની આખી દેારી સાધુએાના હાથમાં છે. આવી સ્થિતિમાં સૌથી પ્રથમ **જૈનસાધુઓમાં** સંગઠન થવાની આવશ્યકતા છે, એવું મારૂ નમ્ર મન્તવ્ય છે.

કાઇપણ સમાજ કે જાતિમાં સંગઠનના પ્રશ્ન કયારે ઉપસ્થિત થાય છે, તેનાં કારણા **ઉપર ત્યતાવવામાં આવ્યાં છે.** :**૧ છિન્નભિ**-ન્નતા, ર નિર્નાયક્તા, ૩ આપસનું વૈમનસ્ય અને ૪ કર્ત્તા વ્યવિસુખતા. આ ચાર મુખ્ય કારણા છે. આ કારણા જે સમાજમાં ઉપસ્થિત થાય, તેણે બહુ જલદી ચેતવું જ રહ્યું. અમારા સાધુ સમુદાયમાં પણ આ ચારે કારણોએ પગપેસારા–પગ પેસારા જ નહિ. કિન્તુ સંપૂર્ણ રીતે સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે, એ હરકાઇ વ્યક્તિ આસાનીથી જોઇ શકે છે. આપણે તે ચારે બાબતાનું ક્રમશઃ નિરોક્ષણ કરીએ.

#### **છિન્નભિન્નતા**

એક સમય હતા કે-એક આચાર્ય હજાર હજાર બંબે હજાર સાધુએા ઉપર આધિપત્ય ભાેગવતા હતા. એક આચાર્યના **આડાપત્રને** હું હું સાધુઓ શિરોધાર્ય સમજતા હતા; એકજ આચાર્ય ધારે તે સાધને તેના ગુન્હા વ્યદલ ગમે તેવી શિક્ષા કરી શકતા હતા, એકજ આચાર્ય ગમે તે સાધુને ગમે ત્યાં ચતુર્માસ કરવા માટે આજ્ઞા કરી શકતા હતા. એક જ આચાર્યની આગ્રાવાળા સાધુને પાતાના સસુદાયથી છુટા થઇ ખીજા સ્થાને જવામાં સાત પાંચ થઇ જતી હતી. એક સમુદાયના સાધુને ખીજા સમુદાયવાળા સાધુ ત્યાં સુધી તેને ન્હોતા સંગ્રહતા કે જ્યાં સુધી તે સમુદાયના ્નાયકની આત્રા ન લાવે. હવે અત્યારની સ્થિતિ તપાસો. મળમાં ગુણ્યા ગાંદયા સાડા ત્રણસો ચારસો સાધુ. તેમાં અનેક આચાર્યો, પંત્યાસોના તા પાર નાંદ્રે. પંત્યાસો જાણે અમે મ્હાેટા ત આચાર્યો જાણે અમે મ્હાેટા. એક આચાર<sup>°</sup>ની પાસે ગણ્યા ગાં**ઠયા** ૫-૧૦ સાધુ યે ન હોય, તેમાંયે વળી એક બે આચાર્યો તો ખરા જ. એ આચાર્ય કે પંત્યાસ ખીજા આચાર્ય કે પંત્યાસને મળવામાં પણ પાતાની માનહાનિ સમજે. આત્રા સંબંધી તો કહેલુંજ શું? જેટલા સાધુ તેટલી આત્રાએા એક ગુરૂતે પાંચ શિષ્યા હાય તે પાંચ પણ તેની આશામાં ન મળે. ખલ્કે એમ કહેવું જોઇએ કે-પાંચ શિષ્યોને **રાજી રાખ**વા તે પાંચેની **આ**જ્ઞા પ્રમાણે ગુરૂએ રહેવું જોઇએ. સાધુએા ચતુર્માસ ત્યાંજ કરે કે જ્યાં પાતાની ઇચ્છા હાય. એમાં ગુરૂની આત્રાની જરૂર નહિ. કરાચ બાહ્ય દેખાવથી ગૃહસ્થાને

# સમયને એાળખા.

ખતાવવાની ખાતર આગા લેવી દેવી પડે તેા પહેલેથી સંકેત કર્યો પ્રમાણેજ લેવાય. શિષ્યની ઇચ્છા વિરૂદ્ધ ગુરૂથી આત્રા થાયજ નહિં. ત્યાં સુધી કે–શિષ્ય સાધુધર્મથી વિરુદ્ધ આચરણ કરી રહ્યો હોય. તા પણ ગુરથી તેને કંઇ ન કહેવાય ? કારણ કે ગુરને પણ એ જ ભય રહ્યા કરે કે–રખેને ચાલ્યા જશે તા ? અને શિષ્ય પણ નિર્ભય રહે. કારણ કે એ એમ સમજે કે-" અહિંથી કાઠી મુકશે તો ખીજા ધણાએ મને રાખવાને તૈયાર છે: છેવટે ક્રાઇ ન**હિં રા**ખે તેા એકલાે–સ્વતંત્રતાથા વિચરીશ. શું કેટલાક મ્હાેટા કહેવાતા સાધુએા ં એકલા નથી વિચ**ર**તા <sup>?</sup> તેમને એકલા વિચરવાની છુટ અને અમને નહિં ? " બીજી તરફથી એક બીજાના શિષ્યોની લૂટાલૂંટ તો ચાલુજ .છે. કલાણાના શિષ્યને ફેાસલાવીને મા**રા** સમુદાયમાં શી રીતે લ**ઇ** લઉં ? એ બદદ્યાનતથી અનેક કાશીશા થતી રહે છે. એક ખીજાનાં પુસ્તકા માટે મારામારી, સાધ્વીયા માટે <mark>મારામારી,</mark> ક્ષેત્રા માટે મારા-મારી, ઉપાશ્રયો માટે મારામારી, સંસ્થાએા માટે મારામારી એમ સાધુસમુદાયમાં બહુધા જ્યાં જાૂએા ત્યાં મારામારી સિવાય બીજા શું થઇ રહ્યું છે ?

#### નિના<sup>દ</sup>યકતા.

જ્યાં ઉપર પ્રમાણેની છિન્નભિન્નતા થઇ રહી હોય ત્યાં કાઇના પણ આધિપત્યનું –નાયકતાનું તેા નામેા નિશાને શાનું હેાય ? છે કાેે સાધુ સમુદાયમાં એક પણ નાયક! નાયક થાય પણ કાેના ! યાતાના અઢી શિષ્યા પાતાની આતા ન પાળતા હાય, એવા સાધુએન પાતાને સમાજનાયક–સમાજના સમ્રાડ્–કે શાસનના રાજા કહેવડા-વવાની કે કાગળીયાં ઉપર લખવાની કાશીશા કરે, એ નરી અગ્રાનતા નહિં તેા ખી**જુ**ં શું છે ? આવી જ્રિન્નિભન્ન અવસ્થામાં પણ **હજી**  કેટલાક સાધુએા પાતાને સત્તાના મદમાં ખીજાએા ઉપર આક્રમણ ક**ર**વામાં, બીજાઓને હલકા પાડવામાં, બીજાઓનાં પુસ્તક-ભંડારા છીનવી લેવામાં, બીજાએા માટે સમાજમાં ગેરસમજીતિયા ઉલી કરાવવામાં અને આડંભરથી પાતાન શાસનના ધારી બતાવવામાં પાેતાનું પાંડિત્ય **બતાવી રહ્યા છે**; પરન્તુ ખરેખર આ બધી કાર-વાઇએ સાધુ સમુરાયની નિનોયકતા વ્યતાવી રહી છે. જેઓ નાયક છે-નાયકને યાગ્ય છે. સમાજે જો તેમની નાયકતા સ્વીકારી છે, તા પછી બીજા પ્રયત્ના કરવાની આવશ્યકતા હોય જ નહિં. અત્યાર તા આ છિન્નભિન્ન વ્યવસ્થામાં એવા પણ સાધુઓ પાતાને શાસનના નાયક સમજી રહ્યા છે કે જેમનામાં મહાત્રતનું નામાનિશાને નથી, આવી સ્થિતિમાં સમાજમાં છિન્નિભન્તતા થાય. બખેડા વધે. શિષ્યાદિની લુટાલુટ થાય, એમાં નવાઇ જેવું શું છે ?

#### ૈવેમનસ્ય.

સાધુ સમુદાયમાં વૈમનસ્ય કેટલું વધ્યું છે એ ખતાવવાની આવશ્યકતા જ નથી. આખા જગતની સાથે **મૈત્રિભાવ**ની ભાવના રાખનારા મુનિવરા આપસમાં મૈત્રીભાવ ન રાખી શકે, એ કેટલા અધા ખેદના વિષય <sup>?</sup> એક સાધુના કાર્યને બીજા સાધુ ન અનુમાદે. એક સાધતા ઉત્કર્વ બીજો સાધ ન જોઇ શકે, એક આચાર્ય ક પંત્યાસ બીજા આચાર્ય કે પંત્યાસને ન મળી શકે. એક સમુદા-ચવાળા ખીજા સમુદાયનો નિંદા કરે, ખીજા સમુદાયવાળા પહેલા સમુદાયની હલકાઇ કરે. આ બધાં વૈમનસ્યનાં પરિણામ નહિંતા આજું શું છે ? ખલ્કે ઉપરની નિર્નાયકતા કે છિન્ન **સિ**ન્નતા એ બધાંએ ખરી રીતે જોઇએ તો વૈમનસ્યનાં જ પરિણામ છે. **-આશ્ચર્યના વિષય તો એ છે કે જે સાધત્વ કેવળ આત્મક**લ્યાણ

#### સમયને એાળખા.

માટે, જગતના ઉપકાર માટે, રાગદ્રેષથી મુક્ત થવા માટે, ક્ષાયાની નિવૃત્તિ માટે, શાસનની સેવા માટે, ખીજાએા ઉપર પોતાના ચરિત્રની છાપ પાડવા કાટે સ્વીકારાયું છે. તેજ સાધુત્વના–સાધના લેખાસમાં ગૃહસ્થા કરતાં પણ વધારે કલેશ. ગૃહસ્થા કરતાં પણ વધારે ઇષ્યાં. ગ્રહસ્થા કરતાં પણ વધારે માહ-મમત્વ કરવામાં આવે. એના જેવા ખેદને: વિષય બીજો કરોા હોઇ શકે ? કયા રાજ્યપાટને માટે ? કંઇ સિહ્લિયોને માટે ? કઇ વિભૂતિયોને માટે ? કઇ સમ્પતિયોને માટે આ બધું કરવું જોઇએ ? કાઇ બતાવશે કે ? મતલબ કે આ વૈત્રનસ્યે પણ સાધુ સમુદાય ઉપર પૂરેપૂર્ં પોતાનું આધિપત્ય જમાવ્યું છે.

# કર્ત વ્ય વિમુખતા.

સાંધું કારણ **કર્તાવ્યવિસુખતા** છે. ઉપરનાં એ છિન્નિભિન્નતા અતે નિર્નાયકતાના કારણે સાધુએામાં કેટલેક અંશે કર્ત્તવ્યવિસુખતા વધારે પ્રવેશ કરી ગઇ છે. અને તે બિલકુલ બનવા જોગજ છે કે જ્યાં કાે જાતના અંકુશ નથી, જ્યાં કાેેેઇના દાળ નથી, જ્યાં ભાવનાઓની પણ ખામી છે, જ્યાં પૌદ્દગલિક ભાવાનું પ્રાપ્યલ્ય છે, જ્યાં ક્રાષ્ટ્ર કહેવાવાળું નથી, ત્યાં કર્ત્તવ્ય વિસુખતા પ્રવેશ કરી જ જાય છે. એકલ વિહારી સાધુએાની સંખ્યા વધી છે, કેટલાક મારવાડ અને એવા દેશામાં, કે જ્યાં સાધુધર્મને સમજનારા બહુ એાછા ગૃહસ્થા હાેય છે, કિંવા કેવળ વેષને જ માન આપનારા હાેય છે, ત્યાં વિચરી અકથનીય અધર્મ ફેલાવે છે. પૂર્વ દેશની ચાત્રાના નિમિત્તે કેટલાક સાધુસાધ્વીએા બહાર નીકળી પહે છે, અને ગામે-ગામ રૂપિયા ઉધરાવતા કરે છે, એટલુંજ નહિ, પ**ર**ન્તુ ક્રવ્યસંત્રહ કરે છે. અને કેટલાંક તેા થાંકે પાંકે ગાડીમાં એસી જવાના **દાખલા** 

પણ યન્યા છે. આ ઉપરાંત દિવસે દિવસે રેલ વિદ્વાર કરવામાં સાધુઓની સંખ્યા પણ વધતી જાય છે. વળી કેટલાક સારા–મ્હોટા અને પ્રતિષ્ઠિત ગણાતા સાધુએામાં લાચ નહિ કરવા. માજ પહેરવા. પાટ<mark>લા ઉચકવા માણસાે રા</mark>ખવા અને એવી બીજી બીજી શિ<mark>યિલ</mark>-તાએ પ્રવેશ કરતી જાય છે. વળી સાધુએાની ઉપદેશ પહતિ પણ બહુધા કર્ત્ત વ્યવિસુખ થઇ ગઇ છે, એ પણ વિચારવા જેવું છે. મહાવીરના શાસનની ઉદારતા કેટલા સાધુએ પ્રકાશે છે ? ગૃહસ્થાને પાતા**ના રાગા બનાવવા તર**ફ જેટલું ધ્યાન આપવામાં આવે છે. તેટલું **પર**માત્માના શાસનના **રા**ગી જેટલા વધારે ખતે. એ ધ્યાન આપનારા કેટલા છે ? જૈનધર્મને પાળનારી અનેક જાતિયા અત્યારે જૈનધમ'થી વિમુખ થઇ બેઠેલી છે, તે જાતિઓને જૈનધમ'માં પુનઃ સ્થિર કરવા તરફ કેા**ણ લક્ષ આપે છે**ે? જૈન ધર્મ સંકુચિત્રધર્મ છે, '' જૈનધર્મ નાસ્તિક ધર્મ છે, '' જૈન-ધર્મ મ્લેચ્ઝધર્મ છે, ' ' જૈનધર્મ અનીશ્વ<mark>રવાદી ધર્મ છે,</mark> ' 'જૈનધર્મ આધુનિક ધર્મ છે, 'જૈનધર્મ જીવવાને *લાયક* ધર્મ નથી. ' અને જૈનધર્મની દયા દુનિયાને બાયલા બનાવનારી દયા છે. " આવા આવા નિર્મૂળ આક્ષેપાેના પરિહા**ર** કરવા માટે કયા પ્રયત્તા થાય છે ? કેટલા સાધુએા પ્રયત્ન કરે છે ? આ બધી કર્ત્તવ્ય-વિમુખતા નથી તો ખીજાં શં છે?

ઉપરનાં ચારે કારણા અસાધારણ કારણા છે. જૈનસમાજના અધઃપાતનાં અસાધારણ ચિહ્નો છે. જે જૈનસમાજને છવતી રાખવી હાય અને જે જૈન સાધુઓમાંથી ઉપરના સડા દૂર કરવા હોય તો સૌથી પહેલી તકે સાધુ–સંગઠન ક**ર**વાની આવશ્યકતા છે. પ્યાનમાં રાખવુ<sup>\*</sup> જોઇએ કે–ઉપર જે જે બાબતા કહેવામાં આવી છે. તેના ભાગ કંઇ બધા સાધુઓ-આખા સાધુ સમુદાય થયા છે,

એમ નથી. હજુ પણ " બહુરત્ના વસુંધરા "ની કહેવત ચરિતાર્થ થાય છે. હજુ પણ સાધુ સમુદાયમાં અનેક મુનિરત્ના હશે-છે કે જેઓ દ્રવ્ય–ક્ષેત્ર–કાળ–ભાવ પ્રમાણે પોતાનું ચારિત્ર પાળવામાં મશગુલ રહી બીજી કાઇ પણ જાતની ખટપટમાં કે માહમમત્વમાં ન પડતાં પાતાનું કાર્ય બજાવતા રહે છે. પરન્ત એવી સંખ્યા અતિ અલ્પ અને તેથી જ સાધુ સમુદાયે બહુ જલદી સંગઠન કરવું જોઇએ છે. મારૂં એ દઢ મન્તવ્ય છે કે–જ્યારે ત્યારે પણ સાધુએા દ્વારા જ શાસનની ઉન્નતિ થશે. જૈન જાતિના પાછલા કતિહાસ તપાસવામાં આવે. જૈનસાધુઓએજ−જૈન આચાયોએજ શાસનને માટે પ્રાણ પાથર્યા છે. સાધુઓએ જ મહાન કપ્ટા વેઠી ધર્મ તે દીપાવ્યા છે, સાધુએાએ પાતાના ચરિત્રની છાપ રાજા–મહા-રાજાએા ઉપર પાડી છે, સાધુઓએજ રાજ્યદરભારામાં પ્રવેશ કરી અહિંસાના વિજય વાવંટા કરકાવ્યા છે, જ્યારે જ્યારે તીર્થોદિના સું બંધમાં વિકટ પ્રશ્નો ઉપસ્થિત થયા છે, ત્યારે ત્યારે તેના કડચો સાધુઓએજ આણ્યાે છે, સાધુઓએજ જ્યારે ને ત્યારે જનધર્મને દ્મેપાવ્યા છે. ભદ્રળાહુ સ્વામા, ઉમાસ્વાતિવાચક, હરિલદસ્રિ, રત્નપ્રભ-સૂરિ, **કા**લિકાચાર્ય **ખ**પ્પલદી, ઉદ્યોતનસૂ**રિ, સિ**હર્ષિ**મહારા**જ, ચુશાભદ્રસૂરિ, મલ્લધારી હેમચંદ્ર, વાદિ દેવસરિ, હેમચંદ્રાચાર્ય અને હીરવિજયસ્રિ આદિ પ્રભાવક આચાર્યોનાં ચરિત્રા મારી આ વાતને દૃઢ કરે છે. ગૃહસ્થાએ દ્રવ્યવ્યય દ્વારા શાસન શાભા જરૂર વધારી છે. પરંતુ ખરી રીતે તેના પ્રેરક તેા ગુરૂવર્યોજ-સાધુએોજ છે. એટલે મારા તા સંપૂર્ણ વિધાસ છે કે જ્યારે ને ત્યારે જૈન શાસનની શાભા–જૈનશાસનનાે ઉદ્યોત સાધુએા દ્વારાજ થવાનાે અને એટલા માટેજ સાધુસમુદાયે સમયને એાળખી પાતાનું બ<sup>ન</sup>ધારણસંગકિત ક**રવા**ની જરૂર છે. આ પ્રસંગે એટલું કહેવું આવશ્યક સમજું છું કે અત્યારે

એકાએક બહુ વિશાળ અને દઢ પ્રમાણમાં સાધુ–સંગઠન થવું અત્યારના સંયોગા જોતાં તા અશક્ય લાગે છે; પરંતુ તેના સૂત્રપાત અતે ક્રમે ક્રમે તેમાં વધારા અવશ્ય થઇ શકે છે. સંગઠનતે માટે **સૌથી પહેલાં તા નાના** માટા સમુદાયના આગેવાનાએ પાત પાતાની આત્રામાં જેટલા સાધુએ**ા ર**હેતા હોય, તેમને માટે ચાેકકસ બંધાર્ સુકરર કરવું જોઇએ. એટલે તે નિયમા પ્રમાણે વર્ત્તવાને ગુરૂ અને શિષ્ય **બધાએ તૈયાર રહેવું જોઇએ. નહિંકે તે નિયમા માત્ર** બતાવવાની **ખાતર કે આ**ડં બ**ર**ને માટે બનાવવા. સ્વપર કલ્યાણની ભાવના જાગ્રત કરીને જ તે કાર્ય કરવું જોઇએ. આમ પાતાના સક્કાય માટે તેવા નિયમા નક્કી કરી. પછી જેની જેની સાથે પાતાના પત્ર વ્યવહાર હોય તેની તેની સાથે તે નિયમોની આપ લે કરી બની શકે તેટલા સાધુએા સાથે એકતા કરી લેવી. અને એમ પર પરાધા ધીરે ધીરે આવી રીતના પત્ર વ્યવહારની સાધુઓએ પ**ર**સ્પ**ર** છટ કરી નાખવી જોઇએ. જે જે સાધુએાના જે જે લક્ત શ્રાવકા હોય તેમણે આ પ્રમાણેના વ્યવહાર વધારવામાં તે તે. સાધુઓને પ્રેરણા અતે મદદ કરવી જોઇએ. મતે લાગે છે કે આમ થવાથી ધણે ખરે અંશે વૈમનસ્પતા ભાવ એાછા થઇ જશે. પરિણામે એક ખીજાતા વ્યવહાર ખુલ્લો થઇ જશે. અને શાસનદેવ એવા સમય બહુ જલદા લાવશે કે બધાએ સાધુઓ કાઇ સમુચિત સ્થાનમાં જૈનશાસનના અલ્યુદયના વિચારા કરવા એકત્ર ખેસશે અને મહાવીર દેવની જયધ્વનિ સાથે આખા સંધનું સંગઠન પોતાની મેળેજ કરી લેશે ૈક જે સંગઠનના અમલ કરવા ચતુવિધ સંઘને અવશ્ય બાધ્ય થવું પડશે. શાસનદેવ સર્વાને હુસદ્યુદ્ધિ આપો અને આવે સમય બહુ જલદી લાવા એવું અંતઃકરણથી ઇચ્છી વિરમું છું.

( 20 )

# સાધુ વિહાર.

જેન સાધુઓની ઉત્કૃષ્ટતા આજ પણ સર્વત્ર ગવાય છે, જૈન સાધુએોના આચારવિચારાનું વર્ણન સાંભળી આજ પણ લોકોના કાન ખડા થાય છે. જૈન સાધુઓની પવિત્રતા પર આજ પણ લોકા શિર ઝુકાવી રહ્યા છે. કારણ એટલુંજ છે કે–જડવાદના પ્રયળ વેગમાં જ્યારે દુનિયાના તમામ સાધુઓ પોતાનું સર્વસ્વ ખાઇ બેઠા છે, ત્યારે જૈનસાધુએા, આજથી પચીસસો વર્ષ ઉપરના સાધુએ જે ધર્મ-જે આચાર પાલન કરતા હતા, તે જ આચાર અત્યારે પણ પાલન કરી રહ્યા છે. આ કંઇ ન્હાની સની વાત નથી, અને તેનું ખરૂં કારણ એ જ છે કે જૈનશાસ્ત્રોમાં સાધૂઓને પાળવાના નિયમા એટલા મખ્ત રીતે ખાંધવામાં આવ્યા છે કે તેમાંથી કાંઇ જરા

પણ ચસકવા પામે નહિં. આજકાલના જીવાતે ક્રાષ્ટ્ર પણ વિષયમાં એક જરા પણ છૂટ આપવામાં આવે, તો તે છુટના પણ એટલા દુરુપયોગ કરે છે કે પરિણામે તે સર્વથા છૂટા થઇ જાય છે. અત્યારના કેટલાક કહેવાતા કેળવાયલાએ**ા જૈનસાધુએાને પણ** કા**ર**ણે છુટ આપ-વાની જે માંગણીએ કરે છે, તેઓને હિંદુસ્થાનના અર્જનસાધુ સંસાર, પોતાના વત્ત નથીજ જવાળ આપી રહ્યો છે કે થાડી થાડી છુટાનું કેવું ભયંકર પા**રે**ણામ આવ્યું છે. અરતુ.

જૈનસાધુઓના આચારામાં જેમ ખીજા અનેક વિષયા છે, તેમ '**વિહાર** 'તા વિષય પણ ખાસ કરીને પ્રધાનતા ભાેગવે છે. પ્રતિવર્ષ કલ્પસૂત્રનું શ્રવણ કરનારાએાને ખબર હશે કે–સાધુએાને માટે જેમ ભિક્ષા-ગાચરી વ્રત-નિયમ, આદિ બાબતાના બહુ સખ્ત નિયમા ખતાવવામાં આવ્યા છે, તેવીજ રીતે સાધુએાએ ગામ, નગ**ર** આદિમાં કેટલી કેટલી સ્થિરતા કરવી, તે સંખંધી પણ ખાસ નિયમા છે. આ નિયમાનું વિસ્તારથી વર્ણન કરવાની અહિં આવશ્યકતા નથી; પરંતુ એટલું તા કહેલુંજ પડશે કે–નિયમાનું બંધારણ એટ-લાજ માટે કરવામાં આવે છે કે વગર નિયમે રહેવામાં કંઇ અશુભ પરિષ્ણામ જોવાતું હોય. એક ગામમાં અધિક મુદત ન રહેવું, સાધુઓએ ગામાનુગામ વિચરતા રહેવું, એનાં કા**ર**ણા સ્પષ્ટ છે. अतिपरिचयादवज्ञा એ सामान्य क्षेिआकित छे. अति परिचयमां મર્યોદા રહેતી નથી. તેમ અતિ પરિચયથી માહ-મમત્વ પણ બંધાય છે. જ્યારે સાધુ, એટલે ત્યાગની મૂર્તિ, સાધુઓ એટલે મમતાના ત્યાગી. સાધુથી તા એક ન્હાનામાં ન્હાની ચીજ ઉપર પણ મમતા–મૂચ્છા રખાયજ નહિં. સાધુ એટલે પરિગ્રહના ત્યાગી અને જ્યાં મમતા– મૂચ્છો છે, ત્યાં તે**ા પરિ**ગ્ર**હજ છે. मूच्छा परिग्रहः** મૂચ્છો એ જ પગ્રિદ્ધ પછી તે મુચ્છો કપડાં ઉપર હોય કે પાત્ર ઉપર; !શરીર

### સમયને એાળખા.

હોય કે **ઉપકર**ષ્ણ <mark>ઉપર. ધર ઉપર હોય કે ગામ ઉપર</mark>; ઉપાશ્રય ઉપર હોય કે મઠ ઉપર. ગમે તેના ઉપર મમતા-મૂચ્ર્કા કરો, તે પરિગ્રહજ છે. સાધુથી મુચ્છો રખાયજ નહિં. અને એકજ સ્થાનમાં **રહે**વાથી તે ગામ ઉપર, તે ઉપાશ્રય ઉપર અને તે પરિચિત ગ્રહ્કશે ઃઅને તેઓનાં બાલબચ્ચાં ઉપર મૂચ્છો અવશ્ય બંધા⊌ કુંજાય છે. એટલાજ કારણે જ્ઞાનીઓએ સાધુઓને નિરંતર-ચાતુર્માસને છાડી-ભ્રમણજ કરતા રહેવાની આત્રા કરમાવી છે.

બીજું કારણ એ પણ છે કે સાધુ એટલે સ્વ**પરહિતની** સાધના કરનાર મહાત્મા. साध्नोति स्वपरहितकार्याणीति साधः પોતાનું અને પરનું કલ્યાણ કરે તે સાધુ. એકજ સ્થાને ચોક્કસ ક્ષેત્રામાંજ વહેનાર સાધુ પરનું કલ્યાણ કેટલું કરશે ? પરકલ્યાણમાં તે મર્યા-દિતજ રહી જશે. એટલે જગતના જીવાનું કલ્યાણ કરવાની ભાવના-વાળાને તો એક સ્થાનમાં ચાેક્કસ મર્યાદાવાળા ક્ષેત્રામાં **ર**હેવ પાલવેજ નહિં.

લપરની હડીકત લપરથી એ સહજ સમજાયું હશે કે જૈન-સાધુઓને માટે ' **વિહાર** ' એ એમના અગત્યના અવશ્ય પાલનીય ધુમ<sup>િ</sup> છે. એકજ સ્થાનમાં કે અમુક ક્ષેત્રામાં રધાઇ ન **ર**હેતાં દેશ-વિદેશ અતે ગામ ગામ તેમણે વિચરવુંજ જોઇએ. પરંતુ જૈનસાધુએોમાં આ અવશ્ય પાલનીય ધર્મમાં ધીરે ધીરે કેટલી શિથિલતા આવી ગઇ છે, એનું બારિકાઇથી અવલાેકન કરવામાં આવે તા ખરેખ**ર** જૈનસાધુએા માટેનું ભવિષ્ય એટલુંજ ભયંકર દેખાય છે કે જેટલું ભારતવર્ષના અજૈનસાધુએામાં મ્હાેટે ભાગે દ્રેખાય છે.

મારવાડ, મેવાડ, મગધ, બંગાળ, પંજાબ, દક્ષિણ અને એવા

ખીજા અનેક પ્રાન્તા છે કે-જ્યાં જૈન સાધુઓના વિદ્વાર નહિં થવાથી હુજારા નહિ–ષ્યલ્કે લાખાની સંખ્યામાં જૈના પાતાના ધર્મ છાડી ચકયા છે. અને છાડતાજ જાય છે. આશ્ચર્યના વિષય તા એ છે ક્રે-જે વખતે જગત જૈન ધર્મના સત્ય સંદેશ-મહાવીરના સત્ય-ધર્મ ના સંદેશ સાંભળવા ઉત્સુક થઇ રહ્યું છે-જિજ્ઞાસાવૃત્તિવાળું યની રહ્યું છે, તે જ સમયમાં કેવળ જૈન સાધુઓના વિ**હાર**ના અભાવથી લાખા જૈતા સ્વધર્મ છોડી રહ્યા છે. ન્હાની સરખી કામમાં ચારસાે પાંચસાે સાધુએા અને બે **હ**જા**ર** સાધ્વિયા હાેવા છતાં નિત્યપ્રતિ અનેક મનુષ્યાે ધમુધા વિમુખ થતા જાય, એના જેવા દુ:ખના વિષય ખીજો કર્યા હાઇ શકે! આ હડીકત જ **ખતાવી રહી છે કે સાધુએ** પોતાના આ ધર્મમાં ધીરે ધીરે અત્યન્ત ાશિથિલ ખનતા જાય છે અને તેનું જ એ પરિણામ છે કે ગુજ-રાત અને કાઠિયાવાડનાં ક્ષેત્રોને છોડી આપણા સાધુ સાધ્વિયા <u>પહાર નીકળતાજ નથી, વર્ષોથી પોકારા થવા છતાં, અનેક પ્રકારના</u> આક્ષેપા વિક્ષેપા થવા છતાં, ગૃહસ્થાને યાગ્ય ( સાસરા અને પીય-રની ) ઉપમાંઓ મળવા છતાં પોતાના માનેલાં ક્ષેત્રો છોડી શકાતાં નથી, એ શું ખતાવી આપે છે ? શિથિલતા કે બીજું કંઇ ?. તે ક્ષેત્રો ઉપરનું મમત્વ કે બીજાં કાંઇ ?

જ્યારે કાઇ માણસને કંઇ કાર્ય કરવું હોય છે, ત્યારે તે તેના માટે ઉચિત કે અનુચિત દલીકો જરૂર આગળ કરે છે. અમારા મુનિવર્ગ કે જે ગુજરાત–કાઠિયાવાડમાંજ રૂંધાઇ રહ્યો છે, તે પણ આ નિયમથી દૂર નથી રહી શકતો. કેટલાક તીર્થ રક્ષાનું બહાનું વ્યતાવે છે, તો કેટલાક ગુજરાત-કાઠીયાવાડની ઉત્તમતાનાં ગીત ગાય છે; કૈટલાક ત્યાં ધર્મીના પ્રચા**ર** વધુ કરવાની આવશ્યકતા ખતાવે છે, તાે કેટલાક શાસન પ્રભાવનાનું નિમિત્ત આગળ કરે છે: પ**ર**ંતુ

# સમયને એાળખા.

વસ્તુતઃ જોવા જઇએ તા તેમની આ દલીલામાં લગારે વજાદ જોવાતું નથી. તીર્થરક્ષાનાં ખહાનાં ખતાવનારા મહાત્માંઓમાં કેટલાઓએ તીર્થરક્ષાએ કરી. કાઇ ખતાવશે કે ? અને જો તીર્થરક્ષાએ જ કરવી છે. તો શું **ખીજા દેશોમાં તીર્થરક્ષા** એાછી **કરવાની** છે ? ખરી રીતે જોવા જઇએ તા આપણાં તીર્થોની મ્હાેટી સંખ્યા ખાસ પૂર્વ દેશમાં આવેલી છે. અને તે તીર્થોમાં એક પણ એવું તીર્થ નથી કે જેની રક્ષા આવશ્યકીય ન હોય. પ્રાયઃ તમામ તીર્થો ઉપર આકૃતાની તરવાર લટકી રહી છે. એ તીથોની સંભાળ કાઇ લે છે ૈકે <sup>?</sup> ધર્મના પ્રચારતું બહાનું પણ મને તો નકામું જ દેખાય છે. ગુજરાત-કાશ્યિવાડમાં ધર્મના પ્રચાર શા થવાના હતા ? ત્યાં તા ધર્મ ખર્ચલા છે જ. જૈના છે તે જૈનજ રહેવાના, અને જે વૈષ્ણવા છે તે વૈષ્ણવ જ રહેવાના ? સે કડેા સાધુઓ અને હજારેક સાધ્વી-યોના વિચરવા છતાં કેટલા અંજૈના જૈના બન્યા ? એ ક્રાપ્ટ ખતા-વશે કે ? મારા તા એ વિશ્વાસ છે કે ગુજરાત-કાઠિયાવાડમાં યદિ પ-૧૦ વર્°એક પણ સાધુ–સાધ્વી ન **ર**હે, તો પણ જે જૈના છે. તે અજૈન થવાના નથી. ખરી રીતે તો જેઓ ધર્મની વૃદ્ધિ કરવાની ભાવના વાળા છે. તેઓને માટે તેા ગુજરાત કાઠિયાવાડ સિવાયનાં ક્ષેત્રો **લણાંજ કામ કરવાનાં છે. તે**એંગ પાછા ધર્મમાં સ્થિ**ર થા**ય તેમ છે. એટલુંજ નહિં પરન્તુ ખંગાલ અને મગધ જેવા દેશામાં જ્જારા અજૈતા દઢ જૈતા બને તેમ છે. છે કાઇ કાર્ય કરનારા ? છે કાંઇ વિચરનારા ? વળી શાસન પ્રભાવનાનું કારણ ખતાવવામાં આવે છે, તે પણ મહત્ત્વથી શૃત્ય છે. સાચી શાસનભાવના કઇ <sup>?</sup> ઉપધાન અને ઉઝમણાં કરાવવા કરતાં, અઠાઇ મહાત્સવા અને સમ-વસરણની રચનાએા કરાવવા કરતાં ધર્મથી વિમુખ થયેલા દેશામાં <mark>ધેર</mark> ધેર ુઅહિંસાતા સદેશ પહેાંચાડવામાં શં. કમ શાસનપ્રભાવના છે <sup>રૂ</sup>જેઓ જૈની

જ છે-જૈનધર્મમાં દઢ છે, એમની આગળ જૈનધર્મની મહિમા ગાવ: કરતાં જેઓ જૈનધર્મના **ર**હસ્યને લગારે સમજતા નથી, એવાએ: આગળ જૈનતત્ત્વેાના પ્રકાશ કરવામાં શ**ં**કમ શાસનપ્રભાવના છે ? જેઓ શાસનરસી છે. એમની આગળજ શાસનશ્સિકતાની વાલો ક**ર**વા કરતાં. જેએા શાસનથી દૂર છે~જૈન શાસનને સમજતા જ નથી. એમને જૈન શાસનના રસી બનાવવામાં શું કમ શાસનપ્રભા-વના છે ? ગુજરાત કાડીયાવાડના દઢ જૈના પાસે ઉત્સવા કરાવવામાં અને વાજાં વગડાવવામાં શાસનપ્રભાવના સમજનારાઓ પ્રત્યે માટ નું નિવેદન છે કે સાચી શાસન પ્રભાવના ત્યાં કરા કે જ્યાં જેન ધર્મ કઇ ચીડિયાનું નામ છે. એ પણ લોકો સમજતા નથી. શાસનપ્રભાવનાના ઉત્સવા ત્યાં કરાવા ક જ્યાં ઉત્સવા કેવા ચાય છે. એને જાણવાનું કે જેવાનું સૌભાગ્ય લોકાને પ્રાપ્ત થયુંજ નથી. ેરાજના ઢાજીયાએ**ા આગળ ઢાજી ઢા**ં કહેવડાવવામાં કે ' વાઢવાઢ ' કહેવડાવવામાં સાચી શાસનની પ્રભાવના નથી. સાચી શાસનપ્રભાવના છે અજૈતામાં ધર્માના પ્રચાર કરવામાં, સાચી શાસનપ્રભાવના છે ધરે ધરે ભગવાન મહાવીરના સંદેશ પહેાંચાડવામાં. સાચી શાસન પ્રભાવના છે માંસાહારી દેશામાં અહિંસાના પ્રચાર કરવામાં. આવી <mark>શાસનપ્રભાવના કર</mark>વી હોય તો તો ગુજરાત કાઠિયાવાડના પાંચ દશ વર્ષ માટે માેહ ઉતારા, આવી શાસનપ્રભાવના કરવી હોય તો ઇતર **ૈદેશામાં જઇ ભક્ત શ્રાવકા પાસે હજારા લાખાેના વ્યય કરાવા. આ**વી શાસનપ્રભાવના કરવી હોય તો અજૈન પ્રદેશામાં જઇ ગામ ગામ પાદેશાળાએા અનાથાશ્રમા ગુરકુજા ખાલાવા. આવી શાસનપ્રભાવના કરવી હોય તાે જૈનાના ગમે તેવા દેષી ક્ષેત્રોમાં પણ ઉદારભાવર્થા-ઉદાર વિચારાથી, સહનશીલતા પૂર્વ ક વિહાર કરાે. જૂઓ પછી શાસનપ્રભાવના કેવી થાય છે, સાચી શાસનપ્રભાવનાની ભાવના તેઃ

ત્યારેજ જણાય. અત્યારે તેા ગુજરાત કાકીયાવાડ નહિ છોડવામાં જનતાને એમ કહેવાનું કારણ મળે છે કે અમારા સાધુ સાધ્વીયાથી યુજરાતનાં ચા–દૂધ છાેડી શકાતાં નથી, અમદાવાદ સુરતનાં કૂલકાં ત્રુકાતાં નથી; તેઓ ભક્તાની ભક્તાઇમાં મુગ્ધ યન્યા છે; તેઓ વાર્જા વગડાવવામાં મસ્ત બન્યા છે, તેઓ ચોક્કસ ગામાના જાગી-રદાર બન્યા છે. તેઓ દિલના એટલા કમજોર બની ગયા છે કે– પોતાના **રાગી ગામનું એક** કુતરું પણ આવીને વિનંતિ કરે છે તેા ઝટ ડંડ કમંડલ હાથમાં લઇને તે તરફ વિહાર કરે છે: તેમને સુમધુ**ર ગ**દ્દ'ળીયોનાં ગીત ગમે છે, તેમને સાે સાે રૂપિઆના **દુ**શાલા અને કાંબજાની દ્વંક ગમે છે; તેમનાથી પાતાના રાગી શ્રાવંકાનાં પાલ **યુચ્ચાંઓના પ્રેમ મૂકી શકાતા નથી**; તેમના પગ જકડા<del>ઇ</del> ગયા છે. ગાલુ–એ ગાલના વિહાર પછી ઢમઢમ કરતું ઢાલ સામૈયામાં ન આવે તે৷ તેમને રહેવાતું નથી; તેમને આખે৷ દિવસ ગૃહસ્થાની પંચાયત કરવા સિવાય આહાર પચતા નથી. તેમને પાતાનાં રા**ગી** ગામાના માેલ મૂકાતા નથી, આમ તેમ જઇ આવીને પણ આખરે તેમને घटकुटयां प्रभातम् જ કરવું ગમે છે. તેમને સાધ્વીયાના પરિચય મૂકાતા નથી. સાધ્વીયા વિના કપડાં કાેેેે ધાેઇ આપે; એાધા દાેરા કાેણ બનાવી આપે ? કાંબળીયાેને ગાેમ્ત્ર કાેણ ભરી આપે 🤅 તેમનાથી શિષ્યવૃદ્ધિના લાેભ મુકાતા નથી, પદવિયા આપ-નારા રાગી શ્રાવંકાની દાક્ષિણ્યતા તેમણે જાળવવી જ જો⊌એ છે. શિષ્યોની લૂટાલૂટ ગુજરાત–કાઠિયાવાડમાં જ થઇ શકે, આ લાભ પહ્યુ જતા કરાતા નથી. જનતાના ઉપર્યુક્ત આક્ષેપા કાને માટે કર્યા સુધી લાગુ પડે છે, એના વિવેચનમાં ઉતરવાની કંઇ જરૂર નથી. અતએવ સમુચ્યયરૂપે એટલું જ કહેવું બસ થશે કે ગુજરાત કાઠિયાવાડને છાેડી કતર દેશામાં ઉપરનું કકજ નથી. ત્યાં તા બૂલી

ગયેલા બાવીસ પરિસહોને યાદ કરવાના, ત્યાં તા મકાઇ અને **જાવારના રાેટલા મળવાના, ત્યાં સામૈયાંની આશા** નિષ્ફળ **યવાની.** ત્યાં ગાખરું અને કાંટાએામાં ચાલવં પડવાનું. ત્યાં ચા–પાણીનું નામ પણ ભૂલવાનું. ત્યાં શિષ્યવૃદ્ધિ નહિજ થવાની; ત્યાં ભારે ભારે કાંયળા વહારાવાવાળા નહિજ મળવાના હા, રયારીઓ ઓહે છે એવા ધાયળા જરૂર મળવાના; ત્યાં આખાે દિવસ પંચાત કરનારા શ્રાવકા નહિ મળવાના. હા, ત્યાં તર્કવિતકો કરનારા અને તમારા ત્રાનને સાચી કસોટી **ઉપર ચહાવનારા વાદીએા ( કદાચ વિત**ંડા-વાદીઓ પણ ) જરૂર મળવાના. ત્યાં ગપ્પગાળા સાંભળનારા નહિ મળવાના, હા, ત્યાં યુક્તિએા અને પ્રમાણોના ખજાના તપાસનારા જરૂર મળવાના; ત્યાં ષ્ટ્રસભોજન નહિ મળવાનાં; અમદાવાદનું એાસામણ કે સ્**ર**તના કૂલકા નહિ મળવાના, હા, સાધુતે યાેગ્ય શુષ્ક આહાર મળવાના. ત્યાં મંહતજીની માકક એક સ્થાને ખેસી રહેર્વું નહિ પાલવવાનું. હા, જુદી જુદી સભાએ। અને જુદાં જુદાં સ્થાતામાં જઇ જાહેર વ્યાખ્યાતા જરૂર આપવાં પડવાનાં, ' જેતે ગરજ હોય તે આવે અમારી પાસે, 'એવા કાંકા ત્યાં રાખ્યો નહિ પાલવવાના, ત્યાં તા ધર્મના પ્રચાર કરવાની આપણેજ ગરજ રાખવી પડવાની.

ગજરાત અને કાઠીયાવાડને છોડી ઇતર દેશામાં ઉપર પ્રમા-ણેતાે અનુભવ અનુભવે**ા પડશે, પર**ત્તુ ધર્મ તા પ્રચાર અપૂર્વ થશે; શાસનની પ્રભાવના અતુલિત થશે. ધર્ણા મંદિરોને કાંટા લાગ્યા છે. તે કર થશે. ધણા ભગવાના ઉપર મેલ ચઢયા **હ**શે તે **ઉ**તરશે. ધર્ણા મંદિરાનાં બા**ર**ણાં બાંધ **હ**શે તે ઉધડશે. ધર્મ**થી** વિમુખ થયેલા જૈના પાછા ઠેકાણે આવશે, શિથિલ થતા જૈના દઢ થશે, અજૈન પ્રજામાં જૈનધર્મ માટે સફભાવના જાગ્રત થશે;

#### સમયને એાળખા.

નવા થના**રા** જૈતોજ ઠેકઠેકાણે જૈન સોસાઇટીયા સ્થાપન કરશે. અતે તે દ્વારા જૈન ધર્મના ન્હાનાં ન્હાના ટ્રેકટાે જુદી જુદી ભાષાઓમાં **અપાવી તેના પ્રચાર કરશે. લ**હ્યા અજૈના ભદ્રિક પરિણામી *ખ*નશે. અરે ધણા અજૈના જૈન બનશે; તેઓ પાતપાતાના દેશામાં જૈન સાહિત્ય અને જૈનધર્માના પ્રચાર કરશે અને આવી રીતે આપના ઉં**પદેશ દ્વારા-આપના વિહાર દ્વારા જૈન શાસનની સા**ચી પ્રભાવના **થશે. ગુજરાત અને કાદીયાવાડને છોડતાં આપને ઉ**ઠાવવી પડતી તકલીફાેની અપેક્ષાએ **ઉપર**ના લાભની આપ વધુ કિંમત આંકતા હો⊢નુકસાન કરતાં ક⊎ ગુણો લાભ **આપ**ને જોવાતા હોય તો તે કષ્ટોને વ્હારવાનું બીડું ઝડપી લ્યો. નીકળી પડા ગુજરાત કાઠિયાવાડને છોડી ખીજા દેશામાં; પણ સક્ષર, ખીજા દેશામાં કેવા સાધુએોએ કેવી સ્થિતિમાં કેવા સંયોગોમાં, કેવા ઇરાદાથી બહાર નીકળવું, એ સંખંધી મારા આવતા લેખ વાંચવાની જરા તકલીક ઉડાવા.

#### ( 22 )

જૈન સાધુઓની વર્ત્તમાન પરિસ્થિતિના ખ્યાલ આપી, ગયા અંકમાં એ બતાવવામાં આવ્યું છે કે વર્ત્તમાનમાં જૈન સાધુઓ, કે જેઓ મ્હાેટે ભાગે ગુજરાત–કાઠિયાવાડમાંજ અને તે પણ ચોક્કસ ક્ષેત્રામાંજ વિચર્યા કરે છે; તેમણે મારવાડ, મેવાડ, માળવા, પંજાય, મગધ, ખંગાળ અને દક્ષિણ આદિ દેશામાં વિચરવાની ખાસ જરૂર છે. સાથે સાથે એ પણ બતાવવામાં આવ્યું છે કે ગુજરાત-કાર્ડિ-યાવાડમાં ધર્માની પ્રભાવના–શાસનની પ્રભાવના જે થાય છે. તેના કરતાં ઉપયુધ્ત દેશામાં વધારે થવાની. ગુજરાત-કાઠિયાવાડમાં સાધુએન ઉપદેશ દારા જે લાભ ઉઠાવે છે, તેના કરતાં ઇતર દેશામાં વધુ લાભ ઉડાવવાના. એટલે શાસન પ્રભાવનાની કે ધર્મવૃદ્ધિની ઇચ્છા રાખનારા સાધુઓએ તો ગુજરાત–કાકિયાવાડને છોડી ઇતર દેશામાં વિદ્વાર કરવા જ જોઇએ.

હવે જ્યારે એ નિશ્ચિત થઇ ચૂકયું કે-ગુજરાત-કાદિયાવાડને છાડી ઇતર દેશામાં વિ**હાર કરવાની આવ**શ્યકતા છે, ત્યારે આપણે ુ હવે તેજ જોવાનું **ર**હે છે કે ઉપર્યુક્ત દેશામાં કેવા સાધુઓએ વિચરવં જોઇએ ?

આ બહુ વિચા**ર**ણીય પ્રશ્ન છે. વ્યવ**હા**રમાં આપણે જોતા આવ્યા છીએ કે–કાેઇ પણ કાર્ય ઉપર તેજ માણસની નિયુકિત કરવામાં આવે છે કે જે તે કાર્યને માટે યાગ્ય હાય. યાગ્યતા વિના કાર્ય સોંપવું કિંવા કાર્ય ઉપાડવું, એ તે કાર્યને બગાડવા નુકસાન પહેાંચાડવા જેવું થાય છે. ગુજરાત–કાઠિયાવાડને છાડી **ઇતર દેશામાં વિહાર કરવા, એ કહિનમાં ક**હિન કામ છે. ઇતર દેશાના આહાર ગુજરાત-કાઠિયાવાડના આહારથી જુદાજ પ્રકારના,

એટલુંજ નહિં પરન્તુ માઇલોના માઇલો સુધી શ્રાવકાની વસ્તીના અભાવ-એટલે કાઇ વખત આહારની જોગવાઇ મળે યે ખરી, અને ન પણ મળે. આવી અવસ્થામાં સૌથી પહેલાં તેા જિહવેન્દ્રિયના ઉ<mark>પર</mark> કાષ્ટ્ર મેળવનાર સાધુ જ તે દેશામાં વિચરી શ<sup>કે</sup>. મતલ**ય** કે સહનશીલતાના ગુણ સારી રીતે **ધાર**ણ ક**ર**નાર સાધુજ ઉપર્યુકત દેશામાં વિચરવાને યાગ્ય છે–તે દેશામાં **લહ્યું સહન** ક**ર**વું પડવાનું. કેવળ આહાર સંખંધી કષ્ટજ નહિં, ત્યાં વાદિએ। મળવાના, તેમની સાથેની ચર્ચામાં તેએા ગમે તેટલા તર્ક વિતર્કો કરે, પ**ર**ન્તુ સાધુ**એ** તા શાન્તિ પૂર્વ કજ તેને સમજાવવાનું રહ્યું. કાઇ ઇતર કામવાળાને ત્યાં ભિક્ષાએ જતાં કિંવા ગમે તે કારણે તેના ધરે જતાં તે તિર-સ્કા**ર** પણ કરે, પ**ર**ન્તુ ત્યાં તેના તિરસ્કા**ર**થી નહિ ગભરાતાં શાન્તિ-પૂર્વ'ક તેને વશ જ કરવા રહ્યો. આમ સહનશીલતાના ગુણુની ત્યાં ઘણીજ જરૂર પડવાની. ગુજરાત કાકીયાવાડના પાતાના ભક્ત શ્રાવકા ઉપર રાક જમાવવાનાજ જેના સ્વભાવ પડી ગયા હાય, તેમણે ધીરે ધીરે આવા દેશામાં પાતાના સ્વભાવ સુધારવાજ રહ્યો. વળી દૂર દૂ**ર** વસ્તીના કારણે કિંવા ઉચિત સ્થાનને અભાવે કાેેે કાેઇ વખત ૧૦-૧૫-૨૦ કે ૨૫ માઇલના પણ વિહાર કરવા પડે. આવી સ્થિતિમાં પણ સહનશીલતા જરૂર જોઇએ. ત્યાં આકુળ વ્યાકુળ થવું નજ પાલવે. ટૂંકામાં કહીએ તેા ઇતર દેશામાં વિ**હાર** કરવામાં સૌથી પહેલી જરૂર **સહનશીલતા**ના ગુ<mark>ણ</mark>ની છે. દરેક પ્રસંગે આ ગુંણ ઉપયોગી થવાનાે. તમામ કાર્ય સિહિ આ ગુણને અવલંબીને રહી છે. એટલે ઇતર દેશામાં વિચરવાની ભાવના રાખ-નાર સાધુઓએ આ સંબંધી ખાસ વિચાર કરવાનાે છે.

આ સિવાય ગુજરાત-કાઠિયાવાડને છેાડી અન્યાન્ય દેશામાં તે જ સાધુઓએ વિચરવું જોઇએ કે જેઓ વિદ્વાન હોય. સર્વથા

અજ્ઞાન કિંવા અર્ધ વિદગ્ધ સાધુઓ તે દેશામાં નિરુપયાગી છે, એટલુંજ નહિ પરંતુ લાભના ખદલે તેમની દ્વારા નુકસાન જ થાય છે. સ્વસિદ્ધાંતમાં સુયાગ્ય હાવા સાથે બીજાં બીજાં દર્શનશાસ્ત્રોમાં પણ તેની સારી યાેગ્યતા હાેવી જ જોઇએ અને આવી રીતે સ્વપ-રશાસ્ત્રના ગાતા સાધુ જેટલું કામ કરી શકે, તેટલું બીજો નહિંજ કરી શકવાના. આ વિદ્વત્તાની યાગ્યતા એટલાજ માટે જણાવવામાં **ચ્યાવે છે કે** ગુજરાત કાઠિયાવાડને છોડી ઇતર દેશામાં વિહાર કર-વાના હેતુ કેવલ શાસનપ્રભાવનાના રાખવામાં આવ્યા છે. જેણે શાસનપ્રભાવનાના નિમિત્તે નીકળવું છે, તેને તે સહનશીલના પૂર્વક વિદ્વત્તા રાખવી જ જોઇએ. હા, જેને કેવળ સમેતશિખરની કે **બાદા બુદા દેશાનાં બીજાં બીજાં તી**થીની યાત્રા કરવા જ નીકળવું છે, અને જેને કેવળ ખેપીઆએાની માધક જમીન જ માપવી છે, તેને માટે તેા કાંઇ સવાલજ નથી; પરંતુ મારા નમ્રુ મત પ્રમાણે તો એવી ખેપો કરીતે કેવળ તીર્થયાત્રા કરવાનાજ નિમિત્તે, તેમાં ખાસ કરીને પૂર્વ દેશની સમ્મેતશિખર આદિની યા-ત્રાએ માટે જ નીકળવું, એ મને તો લાખના ખાર હજાર કરવા જેવું દેખાય છે. કેવળ તીર્થયાત્રા માટે જ પૂર્વદેશમાં આવનાર સાધુ સાધ્વિયોની પરિસ્થિતિના ખ્યાલ કરવામાં આવે છે, ત્યારે મતે તા એમજ થાય છે કે–આવાએોએ તો ગુજરાત–કાઠિયાવાડમાં જ વિચર્યો કરવું સારૂં છે. આવાએાને માટે તા સંયમમાત્રા એ જ ઉત્તમ યાત્રા છે. સહન કરવાની શક્તિના અભાવે નાના પ્રકારના આરંભ સમાર'ભાના ભાર ઉપાડીને આવા દેશામાં વિચરવું. આદેશ ઉપદેશના ખ્યાલ ન રાખવા અને કેવળ જમીન માપતા સામેતશિખર પહેાંચવું, ત્યાંથી કલકત્તા કે મુર્શિદાભાદને સર કરવા જવું, ત્યાં જઇ કપડા–કાંત્રળીઓના દ્રંકા પાસંલો કરી પાતાના

હેડકવાર્ટરે પહેાંચાડવા, જાદાં જાદાં બહાનાં નીચે રૂપિયા એકઠા કરાવવા અને સાધુએાથી ન સ્વીકારી શકાય એવી વસ્ત્રઓ લાંબા વિહારનું કારણ બતાવી સ્વીકારવી. આ બધું લાખના બાર હજાર કરવા જેવું નહિ તો ખીજું શું કહી શકાય ? માર્ગમાં ન આપવે। કાઇ ગામમાં ઉપદેશ કે ન નીકળવું ક્રાઇ જૈનેતરના ધરમાં ગાચરી. માત્ર એક ગામથી ખીજા ગામ અને ખીજા ગામથી ત્રીજા ગામ એમ જમીન માપ્યા કરવી અને તીર્થસ્થાને પહેાંચવું. એના અર્થ શા ? એ તીર્થયાત્રા કેવી જાતની ? સંયમના સત્યાનાશ વાળી અથવા ઠેકાણે ઠેકાણે જૈન સાધુએા કે જૈન ધર્મ ઉપર લોકાને અતેક પ્રકારની શંકાએોનું કારણ આપી તીર્થયાત્રાએ કરવાનું મહાવીર દેવ કરમાં ખેરા ? કેટલાક એવા પણ દાખલા બને છે કે ગુજરાત–કાઠીયાવાડની માધક પોતાનું મહત્ત્વ ખતાવવાની ખાતર અથવા ગમે તે કારણે સાધ્વીયોનું લંગર પણ સાથે રાખી પૂર્વ દેશની યાત્રાએ નીકળે છે. આનું પરિણામ શું આવે છે, એ કલ્પવું કંપ્ર કૃદિન નથી. અજૈન પ્રજા. કે જેને જૈન–સાધુઓના પરિચય કદિ થયા નથી, અથવા જેએા જૈનસાધુએાના આચાર-વિચારથી બિલકુલ અનભિત્ર હોય છે, તેવાએોને, આ સાધુ–સાધ્વિયોના એક <u>સાથે વિચરવાથી અને ખિલકુલ નજીક નજીકજ સુકામા કરવાથી</u> કૈવી કેવી કલ્પનાએા ક**ર**વાનું કારણ મળે, એ સહજ સમછ શકાય તેવી હડીકત છે. આવી અવસ્થામાં ભાગ જોગે સાધુઓ અને ગાષ્ટ્રિવીયોની સંખ્યા લગભગ સરખીજ હોય, તો તો પછી કહેવુંજ શું ? આનું નામ લાખના બાર હજાર નહિ તો બીજું શું ? આનું નામ ધર્મના બદલે અધર્મ પમાડવા જેવું નહિ તો બીજાું શું ? અતે તેટલાજ માટે એ ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે ગમે તેટલા વિદ્વાન અને કદાચ સહનંશીલતાવાળા હાય, તા પણ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ

ભાવ એાળખનાર જરૂર જોઇએ. વ્યવહાર અનભિત્રતા એ પણ એક પ્રકારનું એકન્દ્રિયપર્હા છે. એવા એકન્દ્રિય જીવા–સાધુએા જૈનેતર પ્રજ્ઞમાં જૈન ધર્મની શી છાપ પાડી શકે તેમ હતા ?

આ ઉપરાન્ત ઇતર દેશામાં વિચરનાર સાધુએા તેવાજ હોવા જોઇએ કે-જેઓ ક**લેશ-પ્રિય** ન હોય. જો કે સામાન્યતઃ જોવા જઇએ તો કલેશપ્રિયતા મનુષ્યમાત્રને ન હોવી જોઇએ; પરન્તુ તેમાં પણ સાધુ, કે જેણે પાતાના અને પરના કલ્યાણને માટેજ સાધુતા સ્વીકારી છે. તેણે તેા કલેશાથી–મતાત્રહીપણાથી દરજ રહેવું જોઇએ અને આવા કલેશાયી માણસ ત્યારેજ દૂર રહી શકે કે જૈનશાસ્ત્રોમાં કરમાવેલી **મૈત્રી, પ્રમાેદ, કારૂહ્ય** અને **માધ્યસ્થ્ય** ભાવનાથી જેનું અંત:કરણ ભીજાએલું રહેતું હોય, જુદા જુદા દેશામાં વિચ-રનારા સાધુઓએ પાેતાનાં અંતઃકરણાેને આ ચાર ભાવનાથી એાતપ્રાેત કરી દેવાં જોઇએ. અને તાજ પરધર્મસહિબ્હતા આવી શકે છે. ઉદારભાવ સિવાય બીજા ઉપર અસર થઇ શકતી નથી. અને તે ઉદારભાવવાળા મનુષ્યજ ધર્મના કે વિચારોના પ્રચાર કરી શકે છે, ખીજા ધર્મ વાળાઓની વાત તો દૂર રહી, સ્વકીય ધર્મના **ભુદા ભુ**દા મત–મતાન્તરા પ્રત્યે પણ તિરસ્કારની છુદ્ધિ ન રાખતાં તેના પ્રત્યે પણ ઉદારભાવથી વર્ત્તવામાં આવે તો જ તે મત મતાન્તરવાળાઓ ઉપર પણ સુંદ**ર** છાપ પાડી શકાય છે અને તેને અપનાવી શકાય છે. ગચ્છોના કદાગ્રહો પણ ધર્મપ્રચારના કાર્યમાં બાધક નીવડે છે. એ વાતને ભ્રલવી જોઇતી નથી.

આ પ્રસંગે એક અન્ય ખાસ બાબત તરફ પણ અમારા સાધુવર્ગનું ધ્યાન ખેંચવું આવશ્યક સમજી છું.

ગુજરાત–કાઠિયાવાડના ભક્ત શ્રાવકા આગળ ગમે તેવી કેવળ શ્રહેય બાબતોના ઉપદેશ આપા. પણ તે ચાલી શકે છે. બલ્કે ગમે તેવા કિસ્સા–કઢાનિયા પણ સાંભળવાને તૈયાર છે. અને ગમે તેવા આક્ષેપ-વિક્ષેપ કે એક ખીજાની નિંદાનાં પ્રકરણા કે અધ્યયના પણ ત્યાં ગખડાવી શકા છો, પરન્તુ મુનિવરા ! ઇતર દેશામાં તે બધું કં ઇજ કામનું નથી. ત્યાં તા ભિન્નભિન્ન પ્રકારના, ભિન્નભિન્ન વિચારના અને ભિન્નભિન્ન વિષયના મનુષ્યાે આપની પાસેથી ભિન્ન ્ભિન્ન પ્રકારતા **ર**સારવાદ લેવાને આવવાના. તેમની ઇચ્છાની–તેમની પિપાસાતે તપ્ત ક**ર**વી. એ તમારૂં કર્તાવ્ય રહેવાનું. શાન્તિથી. મધુરતાપૂર્વક આપે તે રસ તેમના કાઢામાં ઉતારવાના. ત્યાં પાતાના ક્રકકા ખરા કરવાના પ્રયત્ન નહિં ચાલવાના; ત્યાં ખીજાના ઉપર આક્ષેપ-વિક્ષેપ કર્યો નહિંજ પાલવવાના, ત્યાં યુક્તિઓ અને દલીલા પેશ કરવી પડવાની. થતી શંકાએોનું શાન્તિ અને ગંભીરતાપૂર્વક સમાધાન કરવું પડવાનું, આ ઉપરથી સમજ શકાય તેમ છે કે-ઇતર દેશામાં જે સાધુએા વિચરે તેમની ઉ**પદેશ પદ્ધતિ પ**ણ વર્ત્તમાન જમાનાને અનુકૂળજ હેાવી જોઇએ. 'વર્ત્તમાન જમાનાને અનુકૂળ 'થી મારી મતલય એ નથી કે ઉપદેશકે પૃચ્છકની હા માં હા મેળવવી. નહિં, ' વર્ત્તમાન જમાનાને અનુકૂળ 'થી મારી મતલય એ છે કે, ઉપદેશ પદ્ધતિ પ્રતિપાદક શૈલીવાળી હોવી જોઇએ, નહિંક નિષેધક શૈલીવાળી. ખીજાને સુરા કહેવા કરતાં સુંદરતાનું સ્વરૂપ પ્રકટ કરવું, એનું નામ પ્રતિપાદક શૈલી છે. કાેેઇનું પણ ખંડન કરવા કરતાં સસ સ્વરૂપને પ્રકટ કરવું, એનું નામ પ્રતિપાદક શૈલી છે. અસત્યનાે તિ**ર**સ્કાર ક<mark>ર</mark>વા કરતાં સત્યનું સ્થાપન કરવું, એનું નામ પ્રતિપાદક શૈલી છે. કુસાધુની નિંદા કરવા કરતાં સત્સાધુનાં લક્ષણો, ધમાે બતાવી આપવાં, એનું નામ પ્રતિપાદકરાૈલી છે. આ પ્રતિપાદકરૌલીથી ઉપદેશ આપનાર, વ્યાખ્યાના કરનાર ગમે ત્યાં પણ જનતા ઉપર પ્રભાવ પાડી શકે છે. અને અતએવ સાધુ- એાએ આવા પ્રકારની ઉપદેશ પહતિ રાખવી જોઇએ. ખાસ કરીને જેએ ગુજરાત–કાઠિયાવાડમાંથી ઇતર દેશામાં જૈન ધર્મને લઇ જવે⊦ છે. અથવા ગુજરાત–કાઠિયાવાડ ઉપરાન્ત બીજા દેશામાં ગામે ગામ **ખજારે ખજાર અને ધરે ધરે જૈનધર્મની પ્રભાવના કરવી છે**, તેમણે તાે આ પહલ્તિ ખાસ કરીને અખત્યાર કરવી જો⊎એ છે. અર્થાત જુદા જુદા દેશામાં વિચરનાર સાધુઓએ આ પહતિનું પ્રધાન**ત**યા અવલંખન કરવું જોઇએ.

ઉપરના વિવેચન ઉપરથી એ સહજ સમજી શકાયું હશે કે— જૈન સાધુએાએ ગુજરાત કાઠિયાવાડને છેાડી ખીજા ખીજા દેશામાં વિચરવાની જરૂર છે, પરન્તુ તેમાં પણ યોગ્યતાના ખાસ વિચાર ક**રવાના છે અને તે સં**ભંધી વિચા**ર કર**તાં ઉપર જણાવવામાં આવ્યું તેમ એ ચોક્કસ જણાય છે કે—ઇતર દેશામાં તેજ સાધુ-એાએ વિચરવું જોઇએ કે-જેએા કાઇ પણ જાતના કબ્ટાને સહન કરી શકે તેમ હોય: જેએા સ્વપરશાસ્ત્રમાં વિદ્વાન હોય: વિદ્વાનની સાથે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર–કાળ–ભાવને એાળખનારા હોય. ઉપકરણ અને એવી વસ્તુઓના લેાભથી રહિત હેાય, જેમના વિચારા કેવળ ખીજા દેશામાં જૈનધર્માના પ્રચાર કરવાનાજ હોય અને જેઓની ઉપદેશ પદ્ધતિ વર્ત્તમાન સમયને અનુકૂળ અર્થાત્ મ્હોટે ભાગે પ્રતિપાદક શૈલીવાળી હોય. તેમ જેએા પ**ર**મતસ**હિ**બ્હતાના ગુણ ધરાવતા **હો**ય. આવી યાેગ્યતા સિવાય કેવળ તીર્થયાત્રાના નિમિત્તે જ લાંબી ખેપાે કરવી અને અનેક પ્રકારના આર'ભસમારંભનાં પાપોના બાજો **ઉ**પાડવા, એ મને તા ખિલકુલ અયાગ્ય જ લાગે છે. ઉપર્યુક્ત ચાગ્યતા સિવાયના સાધુએાએ તો ગુજરાત-કાઠિયાવાડના શ્રાવક શ્રાવિ-કાએાને વ્રત-નિયમા કરાવતા ધરવું, એ જ શ્રેયસ્કર છે, કે જેથી લાખના ખાર હજાર ક**ર**વાના તા પ્રસંગ ન આવે. તેમનું સંયમ

#### સમયને એાળખા.

એજ તીર્થ છે. અને તેની યાત્રા એજ તીર્થયાત્રા છે. તે સિવા-યની તીર્થપાત્રાના પ્રાસંગિક લાભ ત્યાં જે મળતા હોય તે તેમણે લઇ લેવા જોઇએ. પરન્તુ જે સાધુઓ વિદ્વાન્ છે, સમર્થ છે. ઉપયોગ પૂર્વ'ક બીજા દેશામાં વિચરી શકે તેમ છે; દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર–કાળ–ભાવના જાણનારા છે, તેમણે તેા જરૂર ગુજરાત–કાઠિયાવાડના કે પાતાનાં માનેલાં ક્ષેત્રા ઉપરતા અને પાતાના રાગી શ્રાવક શ્રાવિકાએા **ઉપ**રના મા**હ** દૂર કરી ખીજા ખીજા દેશામાં વિચરવુંજ જોઇએ. પુનઃ પણ હું ભાર મુકીને કહીશ ક્રે-તેમણે વિચરવુંજ જોઇએ, અને તેમાં જ સાચી શાસનપ્રભાવના છે. ગુજરાત-કાઠિયાવાડમાં હજારા કે લાખા રૂપિયા ભકત શ્રાવૈકાની પાસે ખર્ચાવવામાં જે શાસનપ્રભાવના નથી. તે ઇતર દેશામાં વિચરી લોકાને જૈનધર્મનાં તત્ત્વા સમજાવવામાં ગહેલી છે.

શાસનદેવ સર્વાતે સદ્યુહિ આપે, અને અમારા સુયાગ્ય મુનિવર્ગ <mark>જીદી જુદી હુકડીએામાં જીદા જીદા દેશામાં વિચરતા થ</mark>ઇ જાય, અને તે તે દેશામાં જૈનધર્મની વિજય પતાકા કરકાવે એવી. અંતઃકરણની ઇચ્છાપૂર્વ ક વિ**ર**મું છું.



# ( 22 )

# કંઇ શીખશા કે ?

**સ્નુ**મય બદલાયા છે. જગત્ જાગ્રત થયું છે. નિંદ્રા લુડ્ડા ગઇ છે. ધર્મના પ્રચાર, એ જગતના તમામ સમાજોએ 'કર્ત્તવ્ય ધર્મ ' સમજી લીધા છે. અને તેમ સમજીને તેનાં સમુચિત સાધના તરફ સૌએ વલણ કર્યું છે. ધર્મના પ્રચારનું સૌથી પ્રધાન સાધન હવે ' સંગઠન ' સ્વીકારાયું છે. જ્યાં સંગઠન નથી, જ્યાં વ્યવસ્થા નથી. જ્યાં ખંધારણ નથી, જ્યાં એક ખીજાની સહાનુભૂતિ નથી, જ્યાં પ્રેમ નથી, જ્યાં બધુભાવ નથી ત્યાં ધર્મના પ્રચારતી આશા રાખવી નિરર્થંક છે. આપસની **ઇ**બ્યો, વૈમનસ્ય. દરાગ્રહ એ ધર્મના પ્રચાર કાર્યમાં બાધક નિવડે છે. જૈન સમાજની વર્ત્તામાનમાં આજ દશા છે. શ્વેતામ્યર દિગમ્યરમાં લડાઇ.

GY.

ગચ્છા ગચ્છામાં લડાઇ. મંદિરા મંદિરાવાળાઓમાં લડાઇ. ઉપાશ્રયાે ઉપાશ્રયાેવાળાએામાં લડાઇ, અને ક્રિયાપ્રિય લાેકામાં ક્રિયાકાંડાેની ભિન્નતા માટે લડાઇ. એમ જ્યાં જાએો ત્યાં લડાઇ સિવાય શું દેખાય છે ? આ લડાઇની ભવાઇ તા ગૃહરથાની, પણ પરમાત્મા મહાવીરના વેષ ઉપર તાગડ ધિન્ના કરનારા અમારા મુનિવરા કે જેઓ ત્યાગ વૈરાગ્યની મુર્તિયા કહેવાય છે, અને જેઓ ્રાગ–દ્રેશને સંસા**રમાંથી હાં**કી કાઢવા ધર્મદંડ લઇને ચારે તરક ેદોડ દોડા કરે છે. એમનામાં યે કયાં ઠેકાર્હ્યું છે. શાસનના રાગની– મહાવીરના નામની બાંગ પાકારવાવાળા અમારા સુનિવરા પણ જ્યાં .એક ખીજાથી વધારે આડંબરવાળાં સામૈયાં કરાવવામાંજ મહાવીરના ધર્માતા પ્રચાર સમજે, ઉજમણાં-ઉપધાન કે સંઘ કઢાવવામાંજ પાતાની સત્તાનું પ્રાયલ્ય સમજે, એક બીજાનાં કાર્યોને, પછી તે ્શાસનની ઉન્તતિનાંજ કેમ ન હોય, તોડી પાડવામાંજ શાસનની શુભેચ્છકતા સમજે અને એક ખીજાની નિંદા કરવામાંજ ચારિત્ર-ધર્મની આરાધના સમજે, ત્યાં ક્રેમ કહી શકાય કે સુનિરાજો પણ જૈનધર્મના પ્રચારતે ચાહું છે ? અમારા મુનિવરાતે ગુજરાત છોડી અહાર વિચરવું નથી, ગુજરાતના આડં બરના માહ મૂકવા નથી, દુનિયા જોવી નથી, અને જેઓ કદાચ બહાર નીકળે પણ છે, તેઓ કાંતા સાધ્વીયાનું લં**ગર પણ સાથમાં** લઇ જમીન માપવા સા**થે** જૈતેતરામાં ભુદીજ ભાવના ફેલાવે છે, અને કાંતા ખીજા દેશામાં જાઇતે પણ ગચ્છાદિના ઝધડાઓમાં પડી ઔર ઝધડા વધારે છે. એટલે પરિણામે તો મીંડુજ.

પૂજ્ય મુનિવરા ! જરા બહાર નીકળા, ધર્મના પ્રચારના નિમિત્ત બહાર નીકળા, દુનિયાની પ્રવૃત્તિ જોવાની અભિલાષાથી બહાર નીકળા; ઉદાર વૃત્તિથી બહાર નીકળા, શીખવાની ઝુદ્ધિથી

<u>બહાર નીકળા. બીજાઓમાં જૈનધર્મનાં બી વાવવા માટે બહાર</u> નીકળા. બહાર નીકળા અને શીખા. જગતમાં શીખવાનાં સાધના ધણાં છે. દુનિયાની પ્રવૃત્તિ ઉપર જરા ધ્યાન દો, ધર્ણ શીખી શકા છો. ધર્ણ જાણી શકા છો. જોયા અને જાણ્યા સિવાય સંકુચિતતાના પડદાે દૂર થઇ શકતાે નથી. જરા જાૂઓ, દુનિયા કેટલી આગળ વધી રહી છે. પાતાના પૂજ્ય પુરૂષા માટે કેટલું કરી રહી છે ? પાતાના ધમ`તે৷ પ્રચાર કરવા માટે, દેશનું ભલું કરવા માટે આપસઆપસનું સંગઠન કરવા માટે અને પાતાના સિહ્ધાન્તા જનતાના કર્ણગાચર કરાવવા માટે કેટલું કરી રહી છે ? જરા જોશા કે ? આંખ ઉધા-ડશા કે ? ઉદાર હૃદયથી નિરીક્ષણ કરશા કે ? હજા પણ કંઇ પાઠ શીખશા કે ? કંઇ આચરણમાં મુકવાના પ્રયત્ન કરશા કે ? જાએો. જરા તાજોજ લખલા. આપની સ્હામે ઉપસ્થિત છે.

**ગ્યાર્થ સમાજ**ના સંસ્થાપક સ્વામી **દયાન** દ સરસ્વતીની શતાબ્દિમાં શું થયું <sup>શ</sup> સ્વામી દ્**યાન** દ સરસ્વતી એટલે એક આધુનિક સમાજના સંસ્થાપક, સ્વામી દયાનંદ સરસ્વતી એટલે આય -સમાજના સિહાન્તો પ્રમાણેના સુધારક. સ્વામી દયાનંદ સરસ્વતી એટલે કાઇ સર્વત્ર કે તીર્થ કર નહિં, અને હિંદુઓની માન્યતા પ્રમાણેના કાે અવતાર કે પ્રભુ પણ નહિં. છતાં તેમણે પાતાના જીવનમાં જે કંઇ કર્યું, ભારતવર્ષમાં જે કંઇ જાગ્રતિ આણી, જે સદેશ પહેાંચાડયા, જે કંઇ ઉપદેશ આપ્યા, એના બદલામાં એમના પ્રત્યે પૂજ્ય અહિ રાખના**રા**એોએ શં શં કર્યું ?

વર્ત માનપત્રા ઉપરથી અને ખાસ કરીને અહિંથી (શિવપુરીથી) ગયેલ મા**રા એક સ્તેહી શ્રીમાન પંડિત રામનાથજી શર્મા** દ્વારા જે કંઇ ત્યાંનું દશ્ય જાણવામાં આવ્યું છે, તે ઉપરથી ૨૫૫૮ જણાય છે કે-સ્વામી દયાનંદ સરસ્વતીની શતાબિદ, એ સ્વામીજીની શતાબિદ

# સમયને ઓળખા.

નિર્દ્ધ હતી, પરન્તુ ભારતવર્ષના રાષ્ટ્રીય સંગઠનની સાક્ષાત્ મૂર્તિ ખડી થઇ હતી અને તે એ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે-તે શતા-િબ્દના ઉત્સવ **ઉપર, કેવળ આર્યસમા**જીજ નહિં**. પર**ન્ત તે ઉપરાન્ત બીજા પણ જીદા જીદા ધર્માનુયાયિએ। મળી લગભગ ત્રણ લાખ મનુષ્યાની મેક્ની એકત્રિત થઇ હતી. જેમાં સાઠ હજાર તા ભારતની દેવીઓ–સ્ત્રીઓ **હતી.** ત્રણ લાખ મનુષ્યાે એટલે શું<sup>?</sup> આટલી આટલી કાંગ્રેસા થવા છતાં આવું દશ્ય ક્રાઇએ કયાંય જોયું! આ મેળા મેળાજ માત્ર નહિં હતા, ત્યાં ધામિ કબ્રહા-પૂજ્યભાવની ઉજ્જ-વળતા સ્પષ્ટ દેખાઇ આવતી હતી. એટલી સ્ત્રીઓના સમુદાય હોવા ુરુતાં ' બહે**ન ' અને ' માતા ' ના નામથી સં**બાધાતા લાકવ્યવહા**ર** જનતાનાં હૃદયોમાં અપૂર્વ આનંદ ઉત્પન્ન કરતા હતા. ત્રણ લાખ મનુષ્યોની મેદની મળવા છતાં વ્યવસ્થાપકા તમામની યાેગ્ય વ્યવસ્થા જાળવવા તનતોડ મહેનત કરતા હતા. સેવાધમ નું-આતિથ્ય સત્કારનું અાથી જ્વલંત ઉદાહરણ બી**ભું** શું મળી શકે તેમ હતું <sup>?</sup> એટલું જ નહિં, ત્રણ લાખ મનુષ્યોના મેળા હોવા છતાં એક પણ પાેલી-સતે। પહેરા ન્હાેતા. માત્ર સ્વયંસેવકાની સેવા ઉપર જ બધું નિર્ભર ત્કુતું અને તેમ છતાં તારીક એ વાતની હતી કે, કાેેેઇની પણ વસ્તુ ખાવાઇ કે લૂંટાઇ ન્હાેતી. કદાચ કાેેેઇની ચીજ કયાંય પડી જતી, તાે તત્કાલ સ્વયંસેવક**દારા** કાર્યાલયના તાળામાં પહેાંચી જતી; અને માલધણી ત્યાં જતાં તુર્ત તેને મળી જતી વળી આ નેળામાં ખાસ એક એ પણ વાત ધ્યાન ખેંચનારી હતી કે—કેાં પણ માણુસ બીડી પીતા જેવાતા ન્હાતા. બીડીના નિષેધની સૂચનાને તમામે માન આપ્યું હતું.

આ ઉપરાન્ત જીદા જીદા પંડાલામાં વ્યાખ્યાનાની ધૂમ રહવા-રના ૭–૮ થી રાત્રિના દશ વાગ્યા સુધી ( વચમાં અમુક એકાદ

કલાકને છાડી ) મચેલીજ જોવામાં આવતી. કયાંય ગારિલિણી સભાનું અધિવેશન થઇ રહ્યું છે તો ક્યાંય શુદ્ધિસભામાં લેક્ચર બાજી **ઉડી રહી** છે. કયાંય દલિતાહારક સભા થઇ રહી છે, તા કયાંય જાતપાંતનાશક સભા ગાજી રહી છે, કયાંય કવિસમ્મેલન છે, તાે ક્યાંય વિદ્રદ્દપરિષદ્ છે ક્યાંય ધર્મપરિષદ્ છે, તાે ક્યાંય રાજ્ઇીય પરિષદ્ છે અને કયાંય ભારતવર્ષીય યુવક પરિષદ્નું અધિવેશન છે, તાે ક્યાં<mark>ય સાધુ સમ્મેલન થઇ રહ્યું છે. એમ જુદા જ</mark>ુદા પંડાલાેમાં · <mark>જ</mark>ીદાં જીદાં સમ્મેલના નજરે પડતાં.

એક દિવસ ખાસ એક નગરકીર્ત્તને પણ નીકળ્યુ હતું. કહેવાય છે કે માઇલોમાં આ વરઘોડો કેલાયલો **હ**તો અને બધે કરીને ચ્યા વરધોડા તે કાેટડી–તે મકાને **ઉતર્યો હતા કે** જ્યાં સ્વામી ્દ્રયાન<sup>ં</sup>દ સરસ્વતીએ વિદ્યાખ્યયન કર્યુ<sup>લ</sup> હતું. આ કાેટડીમાં *સ્*વા**ની** - **શ્રહ્માન ંદજ** અને **લાલા હંસરાજજી** ધ્વજાએા લઇને એકા હતા. આમાં પણ ખાસ એક મૌજ હતી. અને તે એ કે–આ બન્ને વ્યક્તિયા વર્ત્તમાન આર્યસમાજની બે મુખ્ય પાર્ટિયાના નાયક છે. લાલા હંસરાજ્છ કાેલેજ પાર્ટીના છે, તાે સ્વામી શ્રહ્માનંદછ ગુર્કુલ પાર્ટીના. દિગમ્યરભાઇએાની બાબૂ પાર્ટી ને પંડિત પાર્ટી અથવા શ્વૈતામ્બરાની રહી પૂજક પાર્ટી અને દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર–કાળ ભાવ પ્રમાણેની સુધારકપાર્ટી જેટલાજ આ બન્નેમાં તફાવત છે. છતાં બાખૂ પાર્ટી ેં કે પંડિત પાર્ટીની માધક મારા મારી કે રહી પૂજકપાર્ટી અને સુધા-રકપાર્ટીની માધક તાેટીસભાજી એમણે નથી કરી અને ન એક બીજા પ્રત્યે તિરસ્કાર ભાવ પણ રાખ્યો છે. મતભિન્નતા હોવા છતાં પાતાના ગુરૂના છત્ર નીચે ખંતે નાયકા એક સાથે ધ્વજાદંડ લઇતે ુખેઠા, એ એમની **ઉદારતાના પરિચય** છે.

આ પ્રસંગે આર્યસમાજનાં અનેક ગુરૂકુજાા અને વિદ્યાલયાના

#### સમયને એાળખા.

છાત્રો અને બાળાઓની ઉપસ્થિતિ પણ જંગી હતી. જેવાં કે— કાંગડી ગુરકુળ, વૃંદાવન ગુરકુળ, મવાના ગુરકુળ, ઇંદ્રપ્રસ્થ ગુરકુળ, જાલંધર કન્યા મહાવિદ્યાલય, ડી. એ. વી. કાેલેજ લાહાેર, ડી. એ. વી. કાેલેજ કાનપુર, રામજશ કાેલેજ દેહલી, વડાેદરા વ્યાયામશાળા અને અજમેર વ્યાયામશાળા વિગેરે વિગેરે.

જુદી જુદી સભાઓમાં જે જે ભાષ્યુકર્તાઓએ ભાષણા કર્યો, તેઓમાં શ્રીયુત દીવાનચંદ્રજી પ્રીન્સીપલ ડી. એ. વી. કાલેજ કાન-પુર, ભાઇ પરમાનંદ, સ્વામી સત્યાનંદજી, નારાયણ સ્વામી, લાલા હંસરાજજી, સ્વામી શ્રહ્યાનંદજી, શ્રીયુત કૃષ્ણજી એડિટર ' પ્રકાશ ' અને શ્રીયુત રામપ્રસાદજી એડીટર 'વંદમાતરમ'એ વિગેરેનાં વ્યાખ્યાના અતિમહત્ત્વનાં રાયક અને આકર્ષક હતાં.

યદ્યપિ આ પ્રસંગે જીદાં જીદાં કાર્યો માટે જીદા જીદા પંડા-લેામાં-સભાઓમાં છૂટક છૂટક અનેક કંડા થયાં; પરન્તુ સર્વ સાધારણ રીતે ખાસ એક કંડ થયુ, તે વધારે ધ્યાન ખેંચનારં છે. અને તે એ કે-હિંદુસ્થાનથી બહાર જીદા જીદા દેશામાં આવ્યસમા-જેના પ્રચાર કરવા એક કંડ કરવામાં આવ્યું છે. જેમાં લગભગ દેહિથી ખે લાખનું કંડ થયાનું જણાય છે. કદાચ વધારે પણ થયું હોય.

સ્વામી દયાન દ સરસ્વતી શતાબ્દિ સંખંધી ઉપર્યું કત હઠીકત પૂરી પાડવા બદલ શ્રીમાન્ પંડિત રામનાથજી શર્મા પ્રત્યે કૃતગ્રતા પ્રકટ કરી હવે આ પ્રસંગે હુ જૈન સમાજનું પુનઃ ધ્યાન ખેંચતા ઇચ્છું છું.

જૈના અને ખાસ કરીને જૈન સુનિવરા, દયાન દ શતાબ્દિના ઉપર્યુક્ત હેવાલ ઉપરથી કંઇ શીખશા કે <sup>કુ</sup> જૈનધ**ર્માના પ્રયાર** કરવા માટે આપણે શું શું કરવું જોઇએ, એતા ખ્યાલ ઉપરના વૃત્તાન્ત ઉપરથી આપના મગજમાં આવશે કે ? હજા પણ ઉજમણાં અને ઉત્સવામાંજ જૈનધર્મની તરક્કી છે, એ માન્યતામાં કંઇ ક્રક નહિ પડે ? શું સંકુચિતતાના ક્વામાંથી બહાર નીકળવાનું હુજા પણ મન નહિં થાય ? શું ' ગૃહરથા દ્વારા આડં-ખરા રચાવી મહત્ત્વ પાતાનું વધારવું અને નામ ભગવાન મહાવીરનું લેવું. 'એ કુટિલનીતિના ત્યાગ હજા પણ નહિં થાય ? શું આપ-સની ઇષ્યાંએ અને વૈમનસ્યા હજુ પણ નહિં મટે કે ? અરે, જેતા વેષ ધા**રણ** કરી જૈન ધર્મ'ના બહાના હેઠળ પાતપાતાની દુકાના ચલાવી રહ્યા છો, એ પૂજ્ય પિતા મહાવીર દેવ પ્રત્યે કંઇ પણ કતરાતા ખતાવશા કે ?

મહાત્માંઓ ! ભગવાન મહાવીરના નામ માટે તમે શું કર્યું ? એની વાસ્તવિક ઉદારતાવાળા સંદેશ તમે કેટલા દેશામાં અને કેટલા ધરામાં પહેાંચાડયા ? એના નામની માળા ફેરવનારા લાખા મનુષ્યા તમારી સંકુચિતતાથી ધર્મને છાડી રહ્યા છે, પાતાનાં જીવના બીજાને ત્યાં વેચી **રહ્યા છે,** એએોને **બચાવવા તમે શું કર્યું**? જુદા <mark>જુદા</mark> દેશામાં જૈનધર્મનું નામ પણ ભૂંસાઇ રહ્યું છે, એને કાયમ રાખવા તમે કેટલા પ્રયત્ન કર્યા ? જે જાતિયા સમાજના સંક્રચિતતાથા રીખાઇ રહી છે–ધર્મ છોડી ચૂકી છે અથવા છોડવાની તૈયારી કરી રહી છે, એને બચાવવા તમે કંઇ ધ્યાન આપ્યું કે તમારા ભક્તાની હામાં હા મેળવી ? પૂજ્યવરા, લગાર પરમાત્માના શાસન ઉપર ધ્યાન આપા. બીજાઓ પાતપાતાના ધર્મના પ્રચાર કયાં કર્યા સાધના દ્વારા કરી રહ્યા છે, એ જરા તપાસા. દબ્ટિ ઉધાડા. કાઇ વખત એકાન્તમાં બેસી આત્મદેવને પૂછા તા ખરા કે તમે ભગવાન મહાવીરતા ધર્મના પ્રચાર કરી રહ્યા છે કે-તમે પાતે પાતાને

ભગવાનના નામે પૂજાવી રહ્યા છેા ? તમારા ભક્તા, જેનાં તમે ગીત ગાઓ છો–જેની હામાં હા મેળવા છા. તેઓ તમારી વાહ વાહ ગાય, એથી તમે જૈન ધર્મના પ્રચાર કરી રહ્યા છા, એમ માની પૂલાએ માં. અજૈન પ્રજા ઉપર જૈન ધર્મની છાપ પાડાે. ખીજા-એમને જૈનધર્મના રાગી ખનાવા. તમને જૈનધર્મનું અભિમાન છે ? જારી વાત ! તમે તમારી ક્રીતિંને જેટલી ચાહાે છા, તેટલાે જૈન ધર્માને કયાં ચાહાે છાે ? અંતઃકરણના અવાજથી તમે કહાે. તમને જેટલા તમારું મહત્ત્વ ખતાવવા તરક પ્યાર છે. એટલા જૈનધર્મ ઉપર છે ? જાતિયાની જાતિયા નષ્ટ થાય, જ્યાં તમે વધારે વિચરા ત્યાંનાજ જૈનામાં ખાનપાનની શુક્રિને તિલાંજલી દેવાય, <mark>સામા</mark>જીક સંક્રચિતતા-નાજ ભાગ બની હજારા યુવકા અન્ય ધર્મોમાં ચાલ્યા જાય, મંદિરા લજુડ અને વે<mark>રાન ખતે. નવ</mark>સુવધામાં નાસ્તિકતાના પ્રચાર થાય, બાળકાને ધર્માનાં શિક્ષણો ન મળે, સમાજ ગરીબાઇમાં સબડતી જાય, હજારા મનુષ્યાને એક વખતનું અન્ન પ**ણ ન મ**ળે અને તમને ઉજમણાંને ઉત્સવા ગમે, તમને માલપાણી ગમે, તમને સામૈયાં ગમે ! કયાં છે શાસનતા પ્રેમ ? કયાં છે સમાજની દાઝ ? કયાં છે ધર્માનુ અભિમાન ? શું ધર્મપ્રંથા હાજીયાઓને સંભળા-વવામાંજ જૈનધર્મની પરાકાષ્ટા છે ? જરા હૈયા પર હાથ રાખીને કહેા ! તમને ધર્મ નું અભિમાન સાચે સાચું છે ? શા માટે કંગા છો <sup>?</sup> શા માટે ભાળવા છા <sup>?</sup> શા માટે ધર્મઢાંગ લઇ બેઠા છા <sup>?</sup> હૃદયહીન થઇને કયાં સુધી ધર્મના નામે ઢેકાસલા ચલાવશાે ? હજી ચેતા ? સમજો ! ધર સંભાળા ? યદિ વાસ્તવિક સાચું છે તા બીજાનું અનુકરણ કરવામાં પાપ ન માના. શીખા, કંઇ શીખા ! જગત્તે જૂઓ ! ઇર્બ્યાના ત્યાગ કરા ! આપસમાં મેલ કરા ! સંગઠન કરા ! એક બીજાના ગુણાની સ્તુતિ કરવામાં શ્રેયઃ સમજો ! બહાર નીકળા ! પરધર્મસહિષ્ણતા ધા**ર**ણ કરો. ક્છોને સહન કરી <del>ધરે ધરે ભગવાન મહાવીરતાે સત્ય સંદેશ સંભળાવાે ! અને</del> તમારા ભકતા પાસે તમારી મહિમા માટે દ્રવ્ય ન ખરચાવતાં જૈન ધર્મના પ્ર<mark>ચાર માટે ખરચાવાે. તાેજ સમાજ બચશે !</mark> તાેજ ધર્મજીવિત રહેશે ! તાજ ખીજાની સ્હામે ટક્કર ઝીલી શકશે, તાજ તેનું ગૌરવ ચારે તરફ ફેલાશે ! તોજ લોકા આકર્ષાશે ! અને તોજ લોકા જૈનધર્માતે અપનાવશે !

મહાનુભાવા, કેવળ બાર લાખ મનુષ્યાનાજ જૈન ધર્મ ન હ્યાય ! ધર્મ તા જગત્ માત્રને ત્રાહ્ય હ્યાય ! ત્રહણ કરવા દ્યો, અને ત્રહણ કરે તેની સાથે એકત્વભાવથી વર્ત્તાવ કરો, તેન<mark>ી સાથે</mark> બધી છૂટાે કરી દ્યો. તાેજ <u>દ</u>ુનિયા જૈનધમ`ની શીતળ છાયામાં આવશે. શીખવાને માટે–જાણવાને માટે સ્વામી દયાનંદ શતાબ્દિના એકજ પ્રસંગ કારી છે. તેઓની ઉદારતા જુઓ, તેમનું સામાજિક અભિમાન જૂઓ, તેઓનું સંગઠન જૂઓ, તેઓના પ્રેમભાવ જૂઓ તેઓની **પરધર્મ** સહિબ્હતા જાઓ. તેમની તેમના ગુરૂ પ્રત્યેની પૂજ સુદ્ધિ જૂએા. શીખશા કંઇ ? તેથાંથી ધહું શીખી શકા છા ! નહી શકા છા ! લઇ શકા છા ? ચેતવાના પ્રસંગ છે: ચેતવું જરૂરનું છે. અંતિમ પ્રાર્થના છે કે ચેતા, નિવેદન છે કે ચેતા, શાસનના ભલા માટે ચેતા: અને નહિંતા લાખના ખાર હજાર કરશા. એટલંજ નહિં પરન્તુ આખરે એવા સ્થાનમાં રાેશા કે જ્યાં આંસુ લુંછનારે કાઇ નહિંમળે, એવા સ્થાને લૂટાશા કે તમારી ચીસ સાંભળનારે ક્રાષ્ટ્ર નહિંમળે અને એવા ઊંડાણમાં ડુબશા કે જ્યાંથી હાડકાના યે પત્તો નહિં મળે ! શાસનદેવ ! સર્વાને સદ્યુહિ આપા !

( 23 )

# મહાવીર.

'મું હાવીર' એટલે જગતના ઉદ્ઘારક. 'મહાવીર' એટલે સત્યમાર્ગના પ્રકાશક. 'મહાવીર' એટલે નિષ્પક્ષપાતની મૂર્ત્ત અને 'મહાવીર એટલે જગતના સાચા મિત્ર! 'મહાવીર' એ નામમાં રહેલી ચમત્કારિતા આપણાં હૃદયાને કેવાં ચમત્કૃત કરે છે? એનું નામ લેતાં આપણાં કેટલા હ્યાંતિરેક થાય છે? કેમ ન થાય? જેના જન્મથી ત્રિલાષ્ટ્રીમાં આનંદ પ્રસ્થા હતા, જેના જન્મથી નાર-ષ્ટ્રીના જ્વાને પણ સુખના સંચાર થયા હતા, જેના જન્મથી ઇઠનું આસન કંપ્યું હતું, તે દિવસ અને તે ઘડીને કાેણ યાદ ન કરે? આજના દિવસ તેજ પવિત્ર દિવસ છે. આજના દિવસ તેજ પરમ પિતા મહાવીરના જન્મ દિવસ છે. આજના દિવસ તેજ

જગતના પ્રાણિમાત્રને આનંદિત બનાવનાર દિવસ છે. આજના દિવસ એ ત્રણસો સાર્ક દિવસોના શિરામણિ દિવસ છે. આજના દિવસની પવિત્રતા શી વર્ણવવી? જે વખતે ભારતવર્ષમાં ધાર હિંસા પ્રસરી રહી હતી. જે વખતે ભારતવર્ષમાં ધર્મના નામે ઢકાસલા ચાલી રહ્યા હતા, જે વખતે ભારતવર્ષ આર્યત્વને બુલી અનાર્યત્વના રંગમાં રંગાઇ રહ્યા હતા, તે વખતે અહિંસાની ઉદ્ઘોષણા કરનાર, સત્યને! સદેશ પહેાંચાડનાર, શુદ્ધ આર્યાત્વનું –પ્રેમનું સ્વરૂપ સમજાવનાર અને પ્રાણિમાત્રનાં હદયોમાં પવિત્રતાનું સિંચન કરનાર આ મહાવીરના જન્મ થયા હતા.

ભગવાન મહાવીરે જે ધર્મોના ઉપદેશ આપ્યા, એમાં ખામ વિશેષતા હતી. તે વખતે ચાલતા જુદા જુદા ધર્મના ઉપદેશકા કેવળ જનતાને પોતાના વાડામાં લઇ જવાને ખદ્દ થયા હતા. ત્યારે ભગ-વાનુ મહાવીરે કેવળ નિઃસ્વાર્થ વૃત્તિથી જગતને સત્ય માર્ગ બતાવ્યો હતા. મહાવીરના ઉપદેશમાં ત્યાગનું પ્રાધાન્ય હતું. નહિં કે પૌદુગલિક ભાવા તરફ આસકિત. મહાવીરના ઉપદેશમાં તાત્વિકતા હતી. નહિં કે જાડે**ા આડ**ંબ**ર. મહાવીરે મુક્તિના અધિકાર–મહાવીર થવા**ના અધિકાર સૌને માટે ખતાવ્યો: નહિંક પાતાનાજ ભકતાને ! નહિ કે અમુક જાતિ, કલ કે દેશમાં ઉત્પન્ત થયેલાએ તે ! મહાવીરે એક બેંદે નહિં, પંદર બેંદે સિંહ કહ્યા, એજ એનું પ્રત્યક્ષ ઉદાહરણ. મહાવીરે ખતાવેલા મુક્તિના અધિકારને સ્પષ્ટ કરતા એક આચાર્ય કથે છે:

> नाजाम्बरत्वे न सिताम्बरत्वे न तत्त्ववादे न च तर्कवादे । न पक्षसेवाश्रयणेन मुक्तिः कषायमुक्तिः किल मुक्तिरेव ॥१॥

#### સમયને એાળખા

આત્મ કલ્યાણ માટે–મુકિત માટે–જગતના પ્રાણી–માત્રના ધ્યેય માટે સર્વથા નિષ્પક્ષપાતપણે આ પ્રમાણેની ઉદ્દેશષણા કરનાર મહા-વીરતા ધર્મ ચોક્રમ જાતિતા–ચોક્કસ ક્ષેત્રતા ચોક્કસ વેષવાળાઓના -ચોક્કસ કિયા કરનારતાે-ચોકસ સંયોગામાં રહેનારાઓનાજ ધર્મ કેમ હોય <sup>દ</sup> એતા કાંણ **વ્યાહ્મ**ણ કે કાે**ણ** વૈશ્ય, કાેણ ક્ષત્રિય કે કાેણ શરૂક-દરે-કનાે હાય. એ ધર્મ તાે કાેેે હિંદુ કે કાેેેેે સસલમાન, કાેેે પારસી કે કાર્ણ ક્રિશ્ચયન સૌના આરાધ્ય હોય. એ વર્મને માનનારાએા, પાળ-નારાઓ, આરાધનારાઓમાં સંકુચિતતાનું નામા નિશાને ન હાય. એએાનામાં મહાવીરની ઉદારતા એાત પ્રાેત થઇને રહેલી હોવી જોઇએ. છતાં દુઃખંતા વિષય છે કે મહાવીરતા સર્વ સામાન્ય ધર્મ આજ જગતના એક ખૂણમાં ભરાઇ રહ્યો છે. મહાવીરના એ યુનિવર્સલ ધર્મ આજ ચોક્કસ મનુષ્યોનોજ ધર્મ ખની રહ્યો છે અને વધારે દુ:ખતા વિષય તો એ છે કે-મહાવીરના નામનું અભિ-માન ધરાવતારાઓ આજ સંક્રચિતતાના પાંજરામાં પુરાઇ રહ્યા છે. ખરૂં કહીએ તે ભગવાન મહાવીરતા આવા સર્વમાન્ય ધર્મ-સર્વો-પયાગી ધર્મ-જગતના ત્રાહ્ય ધર્મ દિવસે દિવસે ચોક્કસ મર્યાદામાં અ!વતા ગયા, એનું પ્રધાન કારણ કાે હાેય તાે મહાવીરના ધર્મના ઉપદેશ કરનારાઓની સંકુચિતતાજ છે. ઉપદેશકા ઉપરજ ધ**ર્મ**ના પ્રચાર અવલ બી રહ્યા છે. ઉપદેશકા, કાઇ પણ ધર્મની વિશાળતા કે સંકચિતતા બતાવી અને બનાવી શકે છે. જે ધર્મના ઉપદેશકા પાતાનું સ્થાન છેાડી–અરે પાતાની પાટ છેાડી અન્યત્ર ઉપદેશ આપવા જતાં હિચકાય, જે ધર્મના ઉપદેશકા પાતાના ધર્મનું પુસ્તક બીજાના હાથમાં આપતાં સંક્રાચાય, જે ધર્મના ઉપદેશકા, બીજાઓને અપનાવવામાં ધર્મના નાશ સમજે, જે ધર્મના ઉપદેશકા એકજ ધર્માત પાળનાર જુદી જુદી જ્ઞાતિના લોકોના પણ સંબંધ કરાવવામાં પાપ સમજે. જે ધર્મના ઉપદેશકા ક્રેવળ ચાક્કસ ક્ષેત્રોતે જ પાતાનાં બાપીકાં ક્ષેત્રો માની લઇ ત્યાં કર્યા કરે. જે ધર્મના ઉપદેશકા ગૃહરથાને આધીન રહી એમની હામાં હા મેળવતા રહે. જે ધર્મના ઉપદેશકા કેવળ પાતાનાજ મહિમા વધારવામાં રાતદિવસ મચ્યા રહે, અતે જે ધર્મના ઉપદેશકા કવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવતે જોયા સિવાય ધર્મના નામે ઢકાેસલા ચલાવ્યા કરે, એ ધર્મના ઉપદેશકા એ ધર્મને વધારી શકે કે ધટાડી શકે, એનું અનુમાન કરવું જરા પહ્ય મુશ્કેલી ભરેલું નથી.

જૈનધર્મ મર્યાદિત બન્યો હોય, જૈનધર્મ તરફ લોકાની અભિ-રૂચિ ઓછી થઇ હોય, જૈનધર્મ અમુક ક્ષેત્રામાંજ ભરાઇ રહ્યો હોય, અને જૈનધર્મ નિંદાયો હોય કે નિંદાઇ રહ્યો હોય તો તે ઉપર્યુક્ત ઉપદેશકાનાજ કારણે છે. મહાવીરની ઉદારતા જૂઓ. તેણે કદિ કાઇ ક્ષેત્રને પાતાનું ક્ષેત્ર માન્યું નહોતું; તેણે કદિ કાઇ ઉપાશ્રયને પાતાના બાપીકા **ઉપા**શ્રય બનાવ્યા ન્હાેતા; તેણે કદિ ઉપદેશ આપ-વામાં જાતિબેદના વિચાર રાખ્યા ન્હાેતા, તેણે કદિ પાતાનું મહત્વ વધારવા કે ખતાવવા કાશીશ કરી ન્હાેતી; તેણે કદિ કાેઈ વાતના ઉપદેશ કરવામાં–સત્યતત્ત્વના પ્રકાશ કરવામાં કાંઇનો દાક્ષિણતા રાખી ન્હોતી, તેણે કદિ એમ કહ્યું નથી કે-જૈનધર્મ પાળનારાઓમાં પણ્ તમે ભેદભાવ રાખા; તેણે કદિ કહ્યું નથી કે-માત્ર એકાન્તપક્ષથી તમે અમુકજ ક્રિયાઓ-અમુકજ ધૂમધામા કરા. છતાં તેજ મહાવીર પિતાના નામથી આજ એના સંતાના શું કરી રહ્યા છે ? તેમનામાં કેટલી સંકુચિતતા આવી ગઇ છે ? એના સંતાના એ પિતાના નામે કેવી પેઢીઓ ચલાવી રહ્યા છે. કાઇ જોશે કે ? વિચારશે કે ? કેટલા ઉપદેશકા જૈનધર્મની વાસ્તવિક દાઝ ધરાવે છે!

સૌથી પહેલાં, જેના ઉપદેશના પાયા રાગ–દ્રેષને ક્ષય કરવા

ઉપરજ રહેલા છે. એજ ઉપદેશકા રાગ-દેષને પાતળા કરવા કાશીશ ન કરે-બલ્કે જાણે કે એક ખીજાનાં રાજ્યાે ન લૂંટા⊌ જતાં હાેય, એમ રાગ દ્વેષ વધારે-એક બીજાની નિંદાઓ કરી એક બીજાના શિષ્યોતે હડપ કરવા મારચાં માંડે, એક ખીજાનાં પુસ્તકા પચાવવા કાવાદાવા રચે, એક ખીજાને હલકા પાડવા હેંડબીલાે છપાવે. એક બીજાનાં છિક્રો ઉધાડે, એક બીજાથી પાતાની ઉત્કૃષ્ટતા અને બીજાની અપકૃષ્ટતા પ્રકટ કરે–આ બધાં રાગ-દ્વેષને પાતળાં કરવાનાં કારણા છે કે વધારવાનાં. કાઇ બતાવશે કે <sup>શ</sup>ત્યાગની મૂર્ત્તિ ગણાતા મુનિઓ-મહાવીરના લેખાસમાં રહેલા સાધુએા-મહાવીરના ઝંડા ધારણ કરી વિચારનારા મુનિવરોને એ મહાવીરના નામપર, મહાવીરના ધર્મ પર, મહાવીરના ઉપદેશ પર, અને મહાવીરની આતા ઉપર જરા પણ અનુરાગ હોય-જરા પણ આસ્થા હોય-જો જરા પણ શ્રહા હોય તો કેવળ પાતાનાજ દુરાગ્રહની ખાતર ધર્મને નિંદાવે ખરા ? પાતાનાજ મહત્ત્વની ખાતર દ્રવ્ય–ક્ષેત્ર–કાળ–ભાવને ભૂલવા જેટલું ભાન ભૂલે ખરા ? પાતાનાજ અભિમાનની ખાતર એક બીજાતે મળી શાસનના હિતના વિચારા કરવા જેટલી ઉદારતા ન ખતાવી શકે ખરા ? ચાક્રસ સંખ્યાના સાધુએા પણ સંગઠન કર્યા સિવાય રહી શકે ખરા ? પરત્તુ ખરી વાત એ છે કે વસ્તુ ભૂલાઇ છે. લક્ષ્ય ચૂકાયું છે, નિસાન બદલાયું છે. મહાવીર**નું** તેા નામ છે. નથી <mark>દેશની</mark> દાઝ કે નથી ધર્મ'ની, નથી સમાજની દાઝ કે નથી સાધુ સમુદાયની ! દાઝ છે આત્માની. દાઝ છે માન–મત<sup>્</sup>બાની, દાઝ છે પાતાની ઇજ્જતની. દેશ <u>દ</u>:ખી થાએા, સમાજ સડી જાએા, ધર્મની નિંદા થાએા. કંઇ પરવા નથી. અમારું તાે નામ થાય છે ને ? અમારી આગળ તાે વાર્જાવાગે છે તે ! અમાર્ગનામ તાે છાપામાં આવે છે તે ! બ**સ, દરકાર** છે એની. અત્યારે તાે ખરી જયન્તી આજ ઉજવાઇ રહી છે. આજે

ગામ ગામ મહાવીર જયન્તી ઉજવાશે, ધર્ણા વર્ષોથી જયન્તી ઉજવાઇ રહી છે. વાજ વાગશે. વરધોડા નિકળશે. પ્રજાએા ભષાશે. પતાસાં વ્હેં ચાશે, વ્યાખ્યાના થશે, જય ખાલાશે, અને રાત્રે રાેશનાઇ થશે. ખસ, જયન્તી ઉત્સવ સમાપ્ત. પછી વ્હેલી આવજે આવતા વર્ષની ચૈત્ર સદિ તેરશ.

પૂજ્ય સુનિવરા, અંતરાત્માને પૂછા ! મહાવીર દેવની જયન્તી આટલું માત્ર કરવા - કરાવવામાં સમાપ્ત થાય છે ? જરા છાતીએ હાથ દઇને વિચારા. આંખ મીચીને વિચારા. એ મહાવીર જયન્તી વાસ્તવિક જયન્તી થઇ ન કહેવાય. મહાવીર દેવના ઋષ્થી આટલું કર્યાથી આપણે મુક્ત નથી થઇ શકવાના ! આપણું કર્તવ્ય લહું બાકી કહે છે, આપણે ઘણાં કામા કરવાનાં છે. જ્યાં સુધી જૈન સમાજમાં અજ્ઞાનતા ફેલાએલી છે. જ્યાં સધી હજારા જૈનાને એક વખતનું અન્ન પણ ખાવાને મળતું નથી, જ્યાં સુધી હજારા યુવકા જાતીય બ'ધારણોને બાેગ થઇ દિવસે દિવસે પરધર્મમાં ભળી રહ્યા છે. જ્યાં સુધી જૈનધર્મને પાળનારી જાતિયા સાથે પણ આપણે પરહેજ રાખીએ છીએ, જ્યાં સુધી જૈનધર્મતે ગુજરાત-કાઠિયાવાડ અને મારવાડ મેવાડના ખૂણામાંજ આપણે દબાવી રાખ્યા છે. જ્યાં સધી મગધ અને ખંગાલ જેવા દેશામાં પણ અહિંસાના પ્રચાર કરવા બહાર નીકળતા નથી, આપસના વૈમનસ્યાે દૂર કરી સાધ સંગઠન પૂર્વ ક જૈનશાસનની ઉન્નતિના વિચારા કરતા નથી. જ્યાં સુધી કેવળ આપણાજ સ્વાર્થ તરફ આપહાં લક્ષ્યબિંદુ બંધાયું છે, અને જ્યાં સુધી આપણે દ્રવ્ય-ક્ષેત્રકાળ-ભાવને જોઇને કા**ર્ય** ક**રા**વી શકતા નથી. ત્યાં સુધી મહાવીર જયન્તી ઉજવી કદી પણ મનાય તેમ નથી. અને ન આપણે મહાવીર પિતાના સાચા ભકત તરીકે હોવાના દાવા કરી શકીએ તેમ છીએ.

#### સમયને એાળખા.

અતએવ સુનિવરા ! ખરી મહાવીર જયન્તી ઉજવવી હોય તા સૌથી પહેલાં સાધુ સંગઠન કરાે. વિચારાની લેનદેન કરાે. અહંપદના ત્યાગ કરાે. સમાજની નાડ તપાસી સમુચિત ઉપાય કરાે. ધર્મ પ્રચા-રનાં વાસ્ત**િક કાર**ણા શાધી કાઢી તે સાધનાેદારા વાસ્તિવિક ધર્મોના પ્રચાર કરાે. ધર્મની પ્રભાવનાનાં સમુચિત સાધના પ્રાપ્ત કરાે. છાેડી દાે–તમારા દુરાગ્રહ છાડી દાે. લહ્ય મહાવી**ર**નું રાખાે. જૈનધર્મનું રાખે. તમારા નિમિત્તે ધર્મની નિંદા થતી હોય. તો એવા કામોથી દ્વર રહો. મહાવીરતાે વેષ ધારણ કર્યો છે તાે સાચા મહાવીર બનાે. નીકળા પડેા. બહાર નીકળી પડેા. ઉપાશ્રયેા અને ગામોના મોહ મૂકી દ્યો, ક્ષ્ટોને સહવા બહાર પડાે, ધર્મીના પ્રચાર કરવા બહાર પડાે, ગામે ગામ ને ગલીયે ગલીયે અને ધેર ધેર મહાવીર જયન્તી ઉજવવા બહાર નિકળી પડે. મહાવીરના સત્ય સંદેશ ઘેર ઘેર સંભળાવા. મહાવીરની વાસ્તવિક મહાવીરતા લોકોને ખતાવા. લાેકાને મહાવીરના–ખરા વીરના ધર્મતા અનુરાગી બનાવા. બસ, ખરી મહાવીર જયત્તી આમાંજ રહેલી છે, ખરાે મહાવીર ઉપરતાે અ<mark>નુરા</mark>ગ એમાંજ સમાયેલાે છે. ખરા મહાવીરના પુત્ર તરીકેના દાવા ત્યારે જ મંજૂર થઇ શકે તેમ છે. શાસનદેવ, સૌને મહાવીર ખનાવવાનું સામર્થ્ય આપે, એજ ⊌≃છી વિરમું છે**.** 

( 88 )

# . જૈન સાહિત્ય.

(9)

**રને** સારની પરિવર્ત્ત નશીલતાના પ્રભાવ અથવા બીજા શબ્દોમાં કહીએ તા સમયના પ્રભાવ સંસારના કયા પદાર્થ કે વિષય **ઉ**પર નથી પડતો <sup>શ</sup> સંસા**રની** એવી કાેંઇ જાતિ, દેશ, સમાજ, ધર્મ અને સાહિત્ય નથી, જેના ઉપર સમયના પ્રભાવ ન પડયા હાય. સમયની પ્રે**ર**હ્યા પ્રમાસે દરેક વિષયોમાં **પરિ**વર્ત્તન થયાજ કરે છે, અથવા એમ કહીએ કે સમય પ્રમાણે પરિવર્તાન કર્વુંજ પડે છે. આ વિષ-યમાં કાઇના પણ આગ્રહ, કદાગ્રહ કે દુરાગ્રહ કામમાં આવી શકતાં. નથી. સમયના પ્રભાવને આધીન વ્હેલાં કે માડાં સૌને થવું જ પડે છે, જૈનસાહિત્યની પણ એજ દશા છે. જૈનસાહિત્ય પણ કદરતના

ઉપર્યું કત નિયમને ભાગવા ચૃક્યું <mark>છે અને ભાગવતું</mark> આવ્યું છે. જૈનસાહિત્ય અંધારા પટારાઓમાં ભરી રાખવા માટેના એક ખજાના ગણાતાે. તે બહાર આવ્યું. જૈનસાહિત્યના ચાેકકસ વિષયાેના ગ્રંથાે તા ચાકકસ હદવાળાજ સાધુઓ વાંચે. તે આજ દરેક વાંચવા લાગ્યા. જૈનસાહિત્ય છપાવવામાં ધર્મના નાશ સમજાતો. તે હવે ઢગલાખધ ·છપાવવા લાગ્યું. જૈનસાહિત્ય હસ્તલિખિત પ્રતામાં જોઇને અક્ષરે આધા પાછા કર્યા સિવાય વ્યાખ્યાનાદ્વારા પ્રકાશાતું, તે હવે વગર ેપાેથીએ–વગર પાનાએ કેવળ મુખ**દ્વારાજ** પ્રકાશાવવા લાગ્યું. જૈન-સાહિત્યનાં આગમા, અન્ય ધર્મીઓની વાત તા દરકીનાર રહી, શ્રાવ-ેકાથી પણ નહિં વાંચી શકાતાં, તે કેાણ જૈન કે કેાણ અજૈન, કેાણ -સ્પૃશ્ય કે કેાણ અસ્પૃશ્ય, કેાણ હિન્દુ કે કેાણ મુસલમાન, કેાણ પારસી કે કાેબ યૂરાપીયન, તમામમાં વંચાવવા લાગ્યાં, જૈનસાહિત્ય-ના ગમે તે વિષયના કાંઇ સામાન્ય પ્રાંથજ કેમ ન હાેય, એનું <u>બહુમાન અને આદર થતા, તે હવે એવા સામાન્ય પ્રથમી</u> વાત તા **દર રહી. પરન્ત ભગવતી જેવા પરમયુજનીય આગમા માં**સાહારી <u>હો)કાના પગ નીચે કચડાતાં ઉપાશ્રયોમાં આવવા લાગ્યાં. કર્યા સુધી</u> ્કહેવું ? આગમની–શાસ્ત્રોની અને ત્રાન અને ત્રાનીમાત્રની આશા-્તનાએાથી કાંપી ઉઠનારા પાતે એવી આશાતનાએાના કારણસત ્થા રહ્યા છે. આ બધા કાતા પ્રભાવ ? સમયતા કે બીજા કાઇતા ? .સુંસારની પરિવર્ત નશીલતાના કે બીજા કાઇના <sup>?</sup> આ બધી ઉથલ-પાથલ–ગડમથલનું પરિષ્ણમ શું આવ્યું ? લાભમાં કે નુકશાનમાં .એના વિચાર આપણે કરીએ, તે પહેલા જૈનસાહિત્યની સમૃહતાના ્સં બધમાંજ હાલ તાે કં ઇક વિચારીશું.

' સાહિત્ય ' શબ્દના વ્યવહાર હું અહિં ' કાવ્યાદિગ્રં થેત ' ુમાટે કરવા નથી ઇચ્છિતા. ' સાહિત્ય ' શબ્દને બહુ વિશાળ અર્થમાં એટલે કે તેની અંદર ન્યાય. વ્યાકરણ, કાવ્ય, કાશ, નાટક, ચંપૂ, આગમ, પ્રકીર્ણુ, ઇતિહાસ, યાવત્ દુનિયાના તમામ વિષયા સંખંધી ત્રં<mark>થાતા સમાવેશ કરવા ઇચ્છું છું. ટ્રંકમાં કહું</mark> તાે 'સાહિત્ય ' એટલે સંસારના તમામ વિષયો સંખંધી પ્રથા. આવી રીતનું સાહિત્ય તમામ ધર્મોમાં થાેડે ઘણે અંશે અવશ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. જે ધર્મો અતિપ્રાચીન છે, તે ધર્મોમાં સાહિત્યના ખજાના અધિકા-ધિક પ્રાપ્ત થાય છે. અને તેનું કા**ર**ણ એ જ છે–કે અતિપ્રાચીન-કાલથી ચાલ્યા આવતા ધર્મોમાં સમય સમય ઉપર અનેક વિદ્વાના-આચાર્યો-કવિયા લેખકા થઇ ગયા હાય છે. તેઓ ઇતિહાસનાં પૃષ્કા-માં પાતાનાં અમર નામા પાતાની કૃતિયા દ્વારાજ લખાવી ગયા છે. હજારા વર્ષ ઉપ**ર થ**ઇ ગયેલી વ્યક્તિયાને આજ આપણે તેમની કતિયાથીજ એાળખીએ છીએ. તેમનેજ નહિં, બલ્કે તેમની પહેલાં થઇ ગયેલ મહાપુરૂષોને ઓળખવાનું સાધન પણ તે કૃતિયાજ છે.

જૈનધર્મ એક પ્રાચીન-સનાતન ધર્મ હોઇ જૈનધર્મમાં અખૂટ -અતુટ-સાહિત્ય ભંડારામાં ભરેલું છે. જરા પાટણ, ખંભાત, જેસ-લમીર, **લીં** ખડી આદિના ભાંડારા તપાસીએ. કરોા એવા વિષય છે કે જે જૈનાચાર્યની કૃતિથી નથી લખાયા ? કયા એવા વિષય છે કે જેના એક નહિ, અનેક ગ્રંથા જૈનસાહિત્યમાં નથી મળતા ? શા માટે ન હોય ? જે ધર્મમાં એક નહિં, અતેક ધુરધર પ્રખર વિદ્વાના થઇ ગયા હોય, તે ધર્મની સાહિત્યલક્ષ્મી અપરિમિત ભરી હાય તા એમાં આશ્ચર્ય જેવું શું છે ? જૈવાચાર્યોએ પાતાના નાવના ઉપયોગ ભવિષ્યની પ્રજાને માટે વારસામાં મૂકી જવા ગ્રાંથાની રચના સિવાય શામાં કર્યો છે <sup>?</sup> ઉ**માસ્વાતિ વાચકે** ૫૦૦ ગ્રંથાની રચના કરી જૈનસાહિત્ય સમૃહ કર્યુ<sup>ં</sup>. **સિહસેન દિવાકરે** જૈનન્યાયની વ્યવસ્થાપૂર્વ ક પહિત સ્થાપિત કરી; હિરિભદ્રસૃરિએ ૧૪૪૪ ગ્રંથાની.

#### સમયને એાળખા.

રચના દ્વારા જૈનસાહિત્યનાં અંગાે ખૂબ પુષ્ટ કર્યાં. ભદ્રભાહુસ્વાસીએ નિર્યુક્તિયોની **રચના કરી આગમોના રહ**સ્યને સ્પષ્ટ કર્યું. આવીજ રીતે **હેમચન્દ્રાચાર્યે** સાડા ત્રણ કરોડ શ્લેકિની રચનાદ્વારા અને છેવટે **યશાવિજયજી ઉપાધ્યાયે** એક્સો આઠ પ્રથાની રચના કરીતે જૈન-્સાહિત્યને ઔર સમૃદ્ધ બનાવ્યું. આવા અમુક ગણ્યા ગાંઠવાજ નહિં, પરન્તુ જૈનધમ માં અનેક પ્રખર આચાર્યા–વિદ્વાના થઇ ગયા છે કે–જેમણે સંસ્કૃત પ્રાકૃતના હજારા ગ્રંથાની રચના કરી; એટલુંજ નહિં ષરંત બાલજીવાના બાધને માટે તેમણે ભાષામાં પણ એટલા પ્રંધા રવ્યા કે જેતા **બહાળા ખ**જાતા આજ પણ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. ઇતિહાસત્રાના કથન મુજબ ભારતવર્ષની સાહિત્યલક્ષ્મીના પૂર્વ કાળમાં ઘણા નાશ થઇ ગયો છે, અને લાખો ત્રંથા વિદેશમાં ્ચાલ્યા ગયા છે, તેમ છતા<mark>ં આજે ભં</mark>ડારોના ભંડારા જૈનસાહિત્યના ખજાનારૂપ ભરેલા **દ**ષ્ટિગાચ**ર થા**ય *છે.* આ ઉપરથીજ આપણે અનુમાન કરી શકીએ છીએ કે પૂર્વાચાર્યોએ જૈનસાહિત્યને કેટલું ્સમૃદ્ધ ખનાવ્યું હોવું જો**⊎એ** ?

પરન્તુ સમયે પાછાં પલટા ખાધા જૈન સાધુએામાં નાનાભિ-રૂચિતા <mark>ન્યૂન થવા લાગી. આચાર વિચારની શિથિલ</mark>તા **થ**તાં યતિ વર્ગમાં સાહિત્યની યત્કિંચિત પ્રવૃત્તિ રહી, તે વૈદ્યક અને જ્યાતિ-્ષમાંજ તેની મર્યાદા બંધાઇ રહી; અને તે વિદ્યા પણ ક્રેવળ ઉદર-પૂર્ત્તિના સાધન માટે જ છવિત રહી. એટલે પરિણામે તા તેની ્ગણતરી શત્યમાં જ થવા લાગી. આમ સાહિત્યની વૃદ્ધિ ધ્રટી, તેની સાથે તેની પઠન પ્રણાલી પણ લુપ્ત પ્રાય થઇ. વળી ખીજી તરફથી ુક્રીની પૂજાને મહત્ત્વ અપાયું. એટલે પ્રારંભમાં કહેવામાં આવ્યું છે તેમ જૈનસાહિત્ય ભંડારામાંથી બહાર નીકળવું બંધ થયું. અને જ્યારે જૈનસાહિસજ જનતાના હાથમાં ન ગયું એટલે જૈનસા-

હિત્ય અને જૈનધર્મ માટે લોકામાં નાના પ્રકારની કલ્પનાઓ ચવા લાગીઃ ' જૈનધર્મ` નાસ્તિક ધર્મ છે. ' ' જૈનધર્મ` **અની**ધરવાદી છે. ' ' જૈનધર્મનું સાર્હિત્ય કંઇ છેજ નહિં. ' ' જૈનધમ બૌલ-ધર્મની શાખા છે. ' ઇત્યાદિ માન્યતાએ લોકામાં દઢ થઇ. અને એ તાે બિલકુલ નિશ્ચિત વાત છે કે જે ધર્મમાં સાહિત્યના અલાવ હ્યાય. તે ધર્મ ધર્મ તરીકે એાળખાવવાને લાયક નથી રહેતા. સુતરાં, જૈનધર્મના સાહિત્યના અભાવે લોકા નાના પ્રકારની શંકાએ! કરે, તો તે સંભવિતજ કહી શકાય. તે વચલા ગાળામાં જૈનસાહિ-્ત્યથી અનભિત્ર અજૈનોજ હતા, એમ નહિં પરન્તુ જૈનસાહિત્યને ખહાર કાઢવાથી આશાતના થશે, લોકા ધર્મના મર્મને જાણી જશે, એવી શંકાથી ખુદ જૈનસાધુએા પણ જૈનસાહિત્યનાં દર્શન કરવાથી વંચિત રહ્યા. અને તેથી પરિષ્ણામ એ આવ્યું કે સંસ્કૃત પ્રાકૃત-સાહિત્યની પડન-પાઠન પ્રણાલી તા બિલકુલ ઉઠીજ ગઇ. અને અતએવ સમય એવા આવ્યો કે જે સાધુઓ કલ્પસુત્ર ઉપરની સુખાધિકા માત્ર વાંચી લેતા, તે મહાન વિદ્વાન તરીકે ગણાતા અને જ્યાં કાઇ એમ સાંભળતું કે કલાણા સાધ સુખાધિકા વાંચે છે, ત્યારે તેના કાન ઉંચા થતા.

પણ પાછે। એ સૈકા બદલાયાે. જગતની જાગ્રતિના ભણકારા જૈનસમાજના કાને આવવા લાગ્યા. સાહિત્યને ગોંધી રાખવાથી તો જૈનધર્મ વધારે હલકી કાેટીમાં ગણાશે, જૈનધર્મમાં વિદ્વાના નહિં ·**ઉભા થાય તે**ા ખીજા સમાજોની સાથે સુકાળલાે કરવામાં જૈનાએ હારજ ખાવી પડશે. બલ્કે બીજા સમાજો સાથે ઉભા રહેવાના પણ હક નહિં રહે ! આ વિચારા જૈનધર્મના શુભેચ્છક મહાત્માએાને સ્પૂર્યા. અને એવી પાઠશાળાએ। સ્થાપવા તરફ સમાજની થાેડીક વ્યક્તિયાનું ધ્યાન ખેંચાયું કે જે પાઠશાળાઓમાં મૂળ ભાષાઓનું –

સંસ્કૃત પ્રાકૃતનું દઢતાપૂર્વક જ્ઞાન અપાય. બીજી તરફથી ભંડારામાં ભરી રાખેલા પ્રાચીન ગ્રંથાને પ્રકાશિત કરવાનું કામ પણ આરંભાયું. પરન્તુ આ પ્રયત્ના બિલકુલ અલ્પાંશમાં હતા. અને જે પ્રયત્ના હતા, તેમાં પણ સંકુચિતતાનું તત્ત્વ હતું. અને એની સંકુચિતતાથી થતું કાર્ય મૂલ સાધ્યને સિદ્ધ કરનારું નજ નીવડે, એ દેખીતું છે. પરન્તુ સમાજના સદ્ભાગ્યે સ્વર્ગસ્થ ગુરૂદેવ શ્રીવિજયધર્મસૂરિ મહારાજે આ બીડું ઝડપી લીધું. તેમણે કાશીમાં યશાવિજય પાઠશાળા સ્થાપી અને બીજી તરફથી યશાવિજય પ્રથમાળા શરૂ કરી. આ બન્ને કાર્યોમાં ગુરફેવે ઉદા**ર**તાનું તત્ત્વ દાખલ કર્યું એટલે કે બન્ને સંસ્થા-એાને માત્ર ચાેક્કસ સર્કલમાં ન ગાંધી રાખતાં તેના લાભ છટથી. બીજાઓ લઇ શકે, એવા પ્રયત્ન આદર્યો. ઉપરાન્ત પાશ્ચાત્યદેશાના વિદાનાને જૈનસાહિત્યના જ્ઞાતા બનાવવા ભગી**રથ** પ્રયત્ન આર<sup>ં</sup>ભ્યો. આચાર્ય શ્રીના પ્રયત્ન જેમ જેમ આગળ વધતા ગયા તેમ તેમ પાશ્ચાત્યદેશામાં જૈનધર્મના અભ્યાસકાની સંખ્યામાં વધારા થતા ગયા. બીજી તરફથી જૈનસમાજ અને જૈનસાધુઓમાં પણ વિદ્યાલિ-રૂચિ વધવા લાગી. ધણા સાધુએા પાતાની પાસે પંડિતા રાખી વિદ્યાધ્યયન કરવા લાગ્યા. એમ ધીરે ધીરે જૈનસાહિત્યના આદર વધવા સાથ જૈનધર્મ અને જૈનસાહિત્ય પ્રત્યે લોકાની જે માન્યતાએા હતી, તેમાં ફર્ક પડવા લાગ્યેા. પારેણામે છેલ્લાં લગભગ પચીસ વર્ષોમાં જૈનસાહિત્યના જે પ્રચાર થવા પામ્યો છે, તે પહેલાંનાં બસો વર્ષોમાં ન્હોતો **થવા પામ્યો. એ** વાત કાઇપણ વિચા**રક જો**ઇ શકયા વિના નહિંજ રહે. જૈનસાહિત્યની છેલ્લી પ્રવૃત્તિએ અનેકઃ વિદ્વાતાના વિચારામાં પરિવર્ત કર્યું છે, અનેક મનુષ્યાને જૈનધર્મ તરફ આકર્ષ્યા છે. અનેક વિદ્વાનાએ નવી નવી શોધા દ્વારા જૈન-ધર્માનું મહત્ત્વ વધાર્યું છે; અતેક લોકાના દિલોમાં જૈનધર્મ અને

જૈન સાહિત્ય સંખંધી શંકાએ હતી, તેનું પરિમાર્જન કર્યું છે. યુનિવર્સિટીયાેમાં જૈન ગ્રંથા દાખલ કરાવા અનેક જૈન–અજૈન અભ્યાસીઓને અભ્યાસનું સાધન વધારી આપ્યું છે. નવા નવા અનેક પ્રાથાની યાજનાએ કરાવી જૈન સાહિત્યની શ્રીવૃદ્ધિ કરાવી છે. ખત્કે એતદેશીય અને પાશ્ચાત્ય અનેક વિદ્વાનાના મુખથી એમ રમષ્ટપણે કહેવરાવ્યું છે–કે હિન્દુ અને બૌહ સાહિત્ય કરતાં જૈન સાહિત્ય ધર્ણું વધી જાય છે. સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત સાહિત્ય, બલ્કિ ગુજરાતી ભાષાની પણ રક્ષા કરનાર જૈન સાહિત્ય છે. જૈન સાહિ-ત્યની છેલ્લા પચાસ વર્ષની પ્રવૃત્તિએ-પ્રગતિએ તો જગતમાં અવ-નવું રૂપાંતર કરી મૂક્યું છે. એ પ્રવૃત્તિએ જ લીપઝીગ, બર્લિન, હેમ્પર્ગ અને હીડનપર્ગ આદિની યુનિવર્સિદીયામાં જૈન ત્રંથા− જૈન આગમોના અભ્યાસ શરૂ કરાવ્યા છે. સે કડા પ્રથાના અનુવાદા બહાર પડાવ્યા છે. જૈનોના કથાસાહિત્ય અને એવા ખીજા ખીજા વિભાગા માટે વિદ્વાના પાસે ઉચ્ચકારીના અભિપ્રાયા બહાર પડાવ્યા છે. ખલ્કિ વિદ્વાનાને ત્યાં સુધી આકર્ષ્યા છે કે અજૈન વિદ્વાના જૈન આગમાનાં નવીન સંસ્કરણા વિવેચનાત્મક રીત્યા બહાર પાડવાના પ્રયત્ના કરી રહ્યા છે. શું આ એાધ્યું પરિવર્ત્તન છે ? શું આથી જૈનધર્મનું એાછું ગૌરવ વધ્યું છે ? જો જૈનસાહિત્ય સેંકડા વર્ષોથી ભાંડારામાં ગાંધાઇ રહ્યું હતું એમ ગાંધાઇ રહ્યું હત, જૈનસાહિત્યને **બહાર લાવવાથી ધર્મોના નાશ થાય છે,** એ માન્યતા જેમની તેમ કાયમ રહી હત, જૈનસાહિત્ય જૈનઆગમા આદિને છપાવવાથી આશાતનામાં આખી સમાજ ડૂખી જશે, એ ભય કાયમ રહ્યો હત. અરે. જૈનસાહિત્ય જૈનઆગમાના અભ્યાસ તા ચાક્કસ યાગાદ્વહન કરનારા સાધ્રુઓજ કરી શકે, ખીજા કાેેે કથી તો એના સ્પર્શમાત્ર ચે ન થાય. એ સિદ્ધાન્ત બરાબર પકડી રખાયાે હત. તાે આજ આવં

#### સમયને એાળખા.

પરિણામ આવત કે ? જૈનધર્મ દુનિયાના-પ્રાણીમાત્રના ધર્મ છે, એમ લોકા જાણત કે ? જૈનધર્મના આટલા અનુમાદેકા-પ્રશંસકા અનત કે <sup>?</sup> સાહિત્ય એ તાે નિર્મ<sup>જ</sup>ા આરીસાે છે, સાહિત્ય એ તાે સુધાકુંડ છે. એના લાભ તા જેટલા લે તેટલાને લેવા દેવા જોઇએ; એમાંજ લાભ છે. એમાંજ ઉત્નતિ છે. અને આ તા વળા જૈન-સાહિત્ય, વીતરાગની વાણી, ત્યાગીયોના ઉદ્દગારા ! સંતાના હદયના જ્ઞભરાએ ! એની અસર તેા દુનિયાને એારજ થાય, એના ધુંટડા તા વારંવાર પીવાનું બધાને મન થાય ! એમાં ગભરાવા જેવું કે સંતાડવા જેવું હેાયજ નહિ, એ તાે ખુલ્લા બજારે મૂકવાના માલ કહેવાય, લેનારા લે, લૂંટનારા લૂટે, એમાંજ કાયદા ! એમાં જ તરકરી! એમાં જ શાલા!

#### ( 24 )

' જૈન સાહિત્ય ' સંખંધી ઉપરના લેખમાં કેટલંક કહેવામાં આવ્યું છે. હવે આપણે એ વાત ઉપર આવીએ કે-છેલ્લા પચીસ વર્ષમાં જૈન સાહિત્યના પ્રચાર થવાથી લોકાના વિચારામાં કેટલું પરિવર્ત્તન થયું છે અને જૈન સાહિત્ય સંખંધી વિદ્વાના કેવા ઉદ્-**ગારા કા**ઢી રહ્યા છે. આ બધા વિચારા અને પ**રિ**વર્ત્તના આ ટ્રંકા સ્ત્રેખમાં આપવા અશક્ય છે અને તેથી તેમાંના થાડાકજ અભિપ્રાયા *રાં*ડીશ.

જર્મન વિદ્વાન ડૉ, હ્રદેલ કથા સાહિત્યના એક પ્રખર વિદ્વાન્ ગણાય છે. લગભગ ચાલીસ વર્ષથી તેઓ કથા સાહિસના <del>અભ્યાસ</del> કરી રહ્યા છે. તેએા પાતાના અભ્યાસના પ**રિ**ણામે ક**થા** સાહિત્ય સખંધી એક સ્થળે લખે છે.

" ભારતવર્ષનું પ્રાયઃ સમસ્ત કથાસાહિત્ય ખરી રીતે તેા **જૈનાનુંજ છે. અ**ને આ સાહિત્ય જેટલું ગદ્યમાં લખેલું છે <sub>ત્</sub>યાં સુધી ખરેખર તે ખાલવામાં આવતી સંસ્કૃત ભાષામાં રચાએલું છે. "

આ વિદ્વાનો એક એ પણ દઢ વિચાર બેસી ગયો છે કે " જૈનાચાર્યો જે ઉપદેશ દે છે—કથાએ। કહે છે, તે નીતિ અતે સદાચારથી ભરેલીજ કહે છે. "

આ વાત ડૉ. &ટેલે આ શબ્દોમાં કહી છે:—

The Jainas have always endeavoured to raise the morals of their countrymen.

તેજ પત્રમાં તેમણે એ પણ કહ્યું છે કે—

" But in the same time the Jainas know how to tell the moral tales in a simple style for those who were not highly cultivated. Jain literature gives nourishment in the same time to the scholar, to those who like refined literary compositions, and to those who like fine and other tales, related in a simple style which is adapted to this kind of literature. Neither the Baudhhas nor the Hindu authors know how to tell a tale. In the same time what would have become of Indian Sculpture and architecture, if the Jainas had kept, as you eay, to conservative ideas, i. e. if they had not caused statues of the Tirthankaras to be made and temples to be built.

અર્થાત—જૈનલોકા શિક્ષાપ્રદ કથા સરલ ભાષામાં તે પુરૂષોના હિતાર્થ લખતા હતા કે જેએા ધણા શિક્ષિત નહિં હતા. જૈન સાહિત્ય તે લાેકાેને પણ સુખપ્રદ છે કે જેેેેએા ઉચ્ચ પ્રકારની સાહિત્ય પ્રણાલીને ચા<mark>હે છે</mark>. અને તેઓને પણ લાભપ્રદ છે કે જેઓ દેવી–દેવતાઓનાં ચરિત્ર એવી ભાષામાં ચાહે *છે કે-જે કથા* પ્રસંગને યેાગ્ય છે. **પેનાહ અને** હિંદુશાસાકારા કથા લખવી જાણતા નહિં હતા. ભારતના શિલાશિલ્પ અને ગૃહનિર્માણ કૌશલ્યની શી દશા ચાત, જે જૈનેા એકાન્ત વિચારમાં જ રહ્યા હત. અને પોતાના તીર્થ કરોની મૂર્ત્તિ-એાનું અતે દેવાલયાનું નિમાણ નહિ કરતે.

31. હર્ટલ કેવળ જૈન કથા સાહિત્યનેજ સર્વાત્કષ્ટ નથી સમજતા, પ**ર**ન્ત્ર આખા જૈન સાહિત્યને તેએ**ા સર્વેત્ત્રિમ** બતાવે છે. આ સંખંધી તેમણે એક લેખમાં લખ્યું છે-

" Now what would Sanskrit Poetry be without this large Sanskrit literature of the Jainas! The more I learn to know it, the more my admiration rises. "

( Jain Shasan Vol. I No. 21. )

અર્થાત-જૈનાનું આ મહાન સંસ્કૃત સાહિત્ય કમ કરી દેવામાં **ચ્યાવે, તો સંરકૃત કવિતાની શી દશા થાય** <sup>શ</sup> જેમ જેમ મને આ વિષયમાં વધારે વધારે જાણવાનું મળે છે, તેમ તેમ માર્ગ સાનન્દા-શ્ર્ય વધતું જ જાય છે.

આવી રીતે ડેા. હર્ટલે જ જૈન સાહિત્યને સવેતિકૃષ્ટ ખતાવ્યું છે એમ નહિ પરન્ત અત્યારે જેટલા રકાલરા જૈન સાહિત્યના અભ્યાસ કરી રહ્યા છે. તે બધાએ જૈન સાહિત્ય ઉપર સુગ્ધ બની રહ્યા છે. અને મુક્તકંઠથી કહી રહ્યા છે કે ' જૈન સાહિત્યની ખરા-ખરી ભારતવર્ષનું એક પણ સાહિત્ય કરી શકે તેમ નથી. ' એનું કારણ એજ છે કે ધીરે ધીરે જૈન સાહિત્ય તેઓના દબ્ટિપથમાં <del>આવ</del>વા લાગ્યું છે.

ધ્યાનમાં રાખવં જોઇએ કે સાહિત્ય અને ધર્મના લનિષ્ટ સંવાધ છે. સાહિત્યની વિશાળતા અને ઉત્તમતા જ ધર્મની ઉત્ત-મતાને સિંહ કરે છે. જે ધર્મમાં સાહિત્ય નથી-જે ધર્મમાં ઉત્કૃષ્ટ સાહિત્ય **નથી. તે ધર્મ** દુનિયાની દષ્ટિમાં માન પામી શકતો' નથી. પાશ્ચાત્ય અને એતફેશીય વિદ્વાના એક વખત જૈન-

ધર્મ તે હલકી દબ્ટિએ જેતા હતા–તિરસ્કારની સુદ્ધિથી જેતા હતા– નાસ્તિક તરીકે ગણતા હતા, તેનું કારણ એ જ હતું કે તેમણે જૈનધર્મના સિદ્ધન્તા જાણ્યા ન્હોતા. તેઓએ જૈનસાહિત્યના મહા-સાગરને નિહાળ્યા ન્હાેતા. તેમણે જૈનધર્માનું હાઈ તપાસ્યું ન્હાેતું, પરન્તુ જેમ જેમ જૈન સાહિત્ય તેમની દષ્ટિમાં આવ્યું, તેમ તેમ. પાતાની ભ્રમણાએ તેમને જણાતી ગઇ અને તેથી જ તેમણે જૈનધર્મ સંખંધી પાતાના પહેલાંના વિચારામાં આકાશ પાતાળ જેટલા કેરકાર કરી નાખ્યા છે. ભારતવર્ષના બ્રાહ્મણ વિદ્વાનામાં ઘણે ભાગે જૈનધર્મ માટે નાસ્તિકતાની એક ઉંડી આશંકા પેસી ગુધુ હતી, પરંતુ તે આશંકા હવે લગભગ નાયુદ થઇ છે. આવી જ રીતે પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનામાં એવા ધણા વિદ્વાના હતા. જેઓ જૈનધર્મ માટે એવી જ શંકા કિંવા દુરભિપ્રાય ધરાવતા હતા. પરત્ત તેઓમાં મ્હાટે ભાગે હવે વિચારાતું પરિવર્ત્તન થઇ ગયું છે. આવા જે જે વિદ્વાનાના અભિપ્રાયા બદલાયા છે. તેઓના વિચારા લગભગ જાહેર થઇ ચૂકયા છે. પરન્તુ હમણાં છેલ્લામાં છેલ્લા એક વિદ્વાને પાતાના જે અભિપ્રાય બદલ્યા છે, એ ઘણા અગત્યના અને જૈનધર્મ કે જૈનસાહિત્યને માટે વધારે ગૌરવ ઉત્પન્ન કરનારા છે.

જૈન સાહિત્યમાં રસ લેનારાએ ડાં. હાેપ્કીન્સના નામથી ભાગ્યે જ અજાણ્યા હશે. ડૉ. હાેપ્કીન્સ પાશ્રાત્ય વિદ્વાનામાંના એક જૂના વિદ્વાન્ છે. તેએા લાંબા વખતથી જૈન સા**હિ**ત્યના **અભ્યાસ** કરે છે. આ તેજ ડાકટ**ર હેાપ્કીન્સ** છે કે જેમણે દઢતા પૂર્વધ એવા અભિપ્રાય જાહેર કર્યો હતા કે " જૈનામાં કંઇ પછ સાહિત્ય નથી, અને જૈનાને-જૈનધર્મને જીવવાના પણ હક્ક નથી, કારણ કે તેઓ દરેક કાર્યમાં પાપ માને છે. "

ડા હારકીન્સના આ વિચારાએ બીજા વિદાનામાં ધણી

ખરાળ અસર ઉત્પન કરી હતી. બલ્કે–કેટલાક અધકચરા વિદાના તેમની વાતને ' વેદવાકય ' સમાન માનવા લાગ્યા હતા. ડૉ. **હ્યાપ્કી-સના** આ વિચારો ફેરવવા ઘણી ઘણી કાશીસા થઇ હતી, પરન્તુ તે વિચારામાં પરિવર્ત્તન થતું ન હોતું. પરન્તુ મને જણાવતાં હર્ષ થાય છે કે શ્રીવિજયેન્દ્રસૂરિ મહારાજે આ વિદ્વાન સાથે પત્રવ્યવહાર શરૂ કરી અનુકળતા પૂર્વક-યુક્તિપૂર્વક તેમને વસ્તુસ્થિતિ સમજાવવાની કાશીશ કરી હતી. અને જૈનસમાજ એ જાણીને ખુશી થશે કે ડા. **હોાપ્કીન્સે** પોતાના તે વિચારાનું પરિવર્તન કરી દીધું છે. એટલુંજ નહિં પરન્તુ તેઓના અતઃકરણમાં જનધર્મ પ્રતિ અપૂર્વ સદ્ભાવ ઉત્પન્ન થયા છે. આ વાત તેમના તા. ૨૦ ડિસેમ્બર ૧૯૨૪ ના પત્રથી સ્પષ્ટ થાય છે. તે પત્રમાં તંબા લખે છેઃ---

I found at once that the practical religion of the Jains was one worthy of all commendation and I have since regretted that I stigmatized the Jain religion as insisting on denying God, worshipping man, and nourishing vermin as its chief tenets without giving the regard to the wonderful effect this religion has on the character and morality of the people. But as is often the case, a close acquaintance with a religion brings out its good side and creates a much more favourable opinion of it as a whole than can be obtained by a merely objective literary acquaintance. As to the literature, this

is a matter a part from religion, and I suppose that what I had in mind was the absence in Jain literature of any outstanding literary production which could be compared in Brahminism with the Gita Govind or the Bhagavad Gita or in Budhhism with the Dhammapada or for literary excellence with the Theragathas; at least as purely literary works the Jain stories and didactic material seem more ethical and religious than literary.

અર્થાત્ –" મતે એકદમ માલૂમ પડ્યું <sup>કે</sup> **જૈનાના વ્યવહારૂ** ધર્મ દરેક રીતે પ્રશાંસાપાત્ર અને તે વખતથી **ઇશ્વરને** નહિ માનવા દુરાગ્રહ કરનાર મનુષ્યની પૂજા કરનાર અને કીડી મ'કાડીને મૂળ માણુસ ગણી તેનું પાષણ કરનાર તરીકે જનધર્મ તે મેં નિંદેલ. આમ કરવામાં અધર્મ મનુષ્યની નીતિ અને વર્તાચુક પર જે અસર કરે છે, તે પ્રત્યે કંઇ પણ લક્ષ્ય આપ્યું નથી, તે ખદલ મને દીલગીરી થઇ છે. પણ જેમ વાર વાર બને છે તેમ, એક દર રીતે માત્ર પદાર્થ સંબંધીના પુસ્તકદ્વારા મળેલા ગ્રાનથી ઘણી નકામી બાળતો રાેશનીમાં આવે છે, અને ઘણાજ સારા અભિપ્રાય બંધાવે છે. જૈન સાહિત્ય, કે જે ધમ<sup>પ</sup>થી જાૂદીજ બાળત છે તે સંબંધમાં હું ધાર છું કે મા**સ** મનમાં એમ હતું કે વિદ્વત્તાયી ભરેલી જીની કૃતિના જૈનસાહિસમાં **અલાવ છે,** કે જેતી **પ્રા**હ્મણ ધર્મના ગીત ગાવિંદ, **લામવ**ત અને ગીતા સાથે અથવા તેષ ળૌદ્ધધર્મના ધમ્મપદ કે વિદ્વત્તાની ઉચ્ચતા

માટે થેરાગાથાઝ સાથે સરખાવી શકાય. ( પરંતુ ) બીજું નહિ તો માત્ર સાહિત્યિક કાર્ય તરી કે જૈનવાર્તાઓ અને ઉપદેશરૂપ સાહિત્ય સાક્ષરવિદ્યા કરતાં નૈતિક અને ધાર્મિક વધારે દેખાય છે. "

ડાક્ટર હોપ્કીન્સના 'વિચાર પરિવર્તન 'થી આપણે ઘર્હુ સમજવાનું છે. ડાક્ટર હાેપ્કીન્સે પાતાના આ વિચારા ઘણા વધો ખાદ ખદસ્યા છે. આવીજ રીતે જે જૈનાચાર્યો-જૈન વિદ્વાના અનુકળ પ્રયત્ન કરે તે৷ જૈનધર્મ અને જૈનસાહિત્યને સર્વ ધર્મો અને સર્વ સાહિત્યાથી ઉચ્ચ કાેડીમાં લાવી શકે છે. પરન્ત તેવા અનુકળ પ્રયત્નની જરૂર છે.

#### ( 95 )

જો કે સમયના વ્હેવા સાથે હવે જૈનધર્મ અને જૈનસાહિ-ત્યની ઉત્કૃષ્ટતા સ્વીકારનારા વધ્યા છે, એ વાત ખરી છે, છતાં હમેશાં બનતું આવ્યું છે તેમ, છીયાં, મત્સર, દેવના દુનિયામાંથી સવેશા અભાવ ન થાય ત્યાં સુધી દુનિયાના કાંઇ પણ ધર્મ કે કાઇ પણ સાહિત્યના વખાણનારાએાની સાથે નિંદનારાએાનું અસ્તિત્વ પણ રહેવાનું તા ખરંજ. આવી અવસ્થામાં આપર્સ કર્તવ્ય તા એજ છે કે આપણે જેમ બને તેમ અનુકુળતા પૂર્વક-બીજા વિદ્વા-નોને જોઇતાં સાધના પૂરાં પાડી યુક્તિએા અને દલીલાથી જૈન ધર્મ અને સાહિત્યની ઉત્કૃષ્ટતા સિંહ કરી **આપવા** તત્પ**ર** રહેવું જોઇએ.

ઉપર કહેવામાં આવ્યું તેમ, પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાનું ધ્યાન જૈન-સાહિત્ય તરફ વધારે આકર્ષાયું છે. એ વિદ્વાનાની સંખ્યા દિનપ્રતિદિન વધતીજ રહી છે. અત્યારે એવા લગભગ ૭૫ વિદ્વાના જૈનધર્મના ઉંડે! અભ્યાસ કરી રહ્યા છે. તેઓમાં મુખ્ય આ છે:—ડૉ. હર્ડલ. ડૉ. પીન્તેા. ડૉ. જૉલી, ડૉ. હુચ્ચી, ડૉ. શુખ્રિંગ, ડૉ. મિસ જોહો-ન્સન, ડૉ. જેકાખી, ડૉ. થામસ. ડૉ. ખેલાતી, ડૉ. હલીશ, ડૉ. મીરાતા. ડૉ. મિસ ક્રૌઝે, ડૉ. કેાના, ડૉ. નાેબલ, ડૉ. લ્યૂમે**ન**, ડૉ. સ્વૉલી, ડૉ. કિંરકલ, ડૉ. હેલ્મૌથ, મી. વારન. ડૉ. નેગલીન, ડૉ. લેવી, ડૉ. સ્ટા⊎ન, ડૉ. કાર્યે ન્ટીય**ર**, ડૉ. ઝીમ્મર, ડૉ. પેટેલ્ડિ અને ડાં. વિન્ટને ઝ વિગેરે મુખ્ય છે.

આ વિદ્વાના જૈન સાહિત્યના એકજ વિષય ઉપર નહિ, પરન્તુ જૈનસાહિત્યના જુદા જુદા વિષયા ઉપર અભ્યાસ આગળ

વધારી રહ્યા છે, એટલુંજ નહિ પરન્તુ પાતપાતાના વિષયાને લગતા ત્રાંથાના અનુવાદા કરીને-નિર્ભાધા લખીને અપુર્વ પ્રકાશ પાડે છે. સ્વર્ગસ્થ ગુરૂદેવની યાજનાને માન આપી આ વિદ્વાનાએ પાતપાતાના વિષયોને લગતા જે નિર્ભંધા લખી માેકલ્યા છે. એ મારી વાતન દઢ કરે છે. આ નિર્ભંધ સંગ્રહ બહાર પડશે. ત્યારે જગતને ખાતરી થશે કે જે વિષય ઉપર અત્યારે જૈન સમાજમાં એક પણ વિદાન શાધ્યા યે જડતા <mark>નથી. એ</mark>વા વિષયા ઉપર પણ તેઓમાંના કેટલા-કાએ ખાસ્સા પ્રવેશ કર્યો છે.

આ પાશ્વાત્ય વિદ્વાનોના જૈનધર્મ પ્રત્યેના શાખ માત્ર અભ્યાસ કરવા પરતોજ નથી રહ્યો પરન્તુ તેઓ જૈન આગમા અને એવા ત્રંથાને આજકાલની પાશ્ચાત્ય પદ્ધતિ પ્રમાણે સંશોધન કરી બહા**ર**ુ પાડવાના વિચારા પણ કરી **ર**હ્યા છે; લગભગ પાંચેક વર્ષ ઉપર ડૉ... થામસ. જ્યારે મુંબઇમાં સ્વર્ગસ્થ ગુરૂદેવ શ્રીવિજયધર્મસાર મહારાજ પાસે આવ્યા. ત્યારે તેમણે પાતાના આ વિચાર જણાવ્યા હતા. પરંતુ કાેઇ પણ કાર્યમાં અને તેમાં ખાસ કરીને આવા વિશાળ કાર્યમાં આર્થિક ચિંતાઓ ગમે તેવા ઉત્સાહી કાર્યદક્ષ અને યાગ્ય માણસોને પણ નાસીપાસ બનાવે છે. થાડા વખત ઉપર શ્રીયુત પી. એલ. વૈદ્યું, એમ, એ. ડી. એ નામના વિદ્વાન, કે જેઓ સુપ્રસિદ્ધ જૈન રકાલર ડાં. જેકાંબીના શિષ્ય છે. અને જેઓ જૈન સાહિ-ત્યતા મારા અભ્યાસ કરે છે. તેઓએ શ્રીવિજયેંદ્રસૃરિ મહારાજ ઉપરના એક પત્રમાં જે કેટલીક હડીકતો જણાવી છે. તેમાં એક એ પણ છે કે-જૈન સાહિત્યના અભ્યાસ કરવા માટે જૈન પ્રથા મેળવવામાં તેમને કેટલીક મુશ્કેલીએા નડી હતી. તે સિવાય તેમણે જે એક અત્રત્યની બાબત લખી છે, તે તરક હું જૈન સમાજના આગેવાનાનું ધ્યાન ખેંચું છું. તેમાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

#### સમયને ઓળખા.

As soon as my work on the Typical Selections in Prakrits for the Calcutta University is over I am proposing to plan a new and critical edition of the whole of the Jain Canonical works and the Niryuktis. I have discussed this item with Prof. Jacobi and he has assured me his advice whenever I seek it. So far three different editions of Jain works have been published & yet none of them are available & none of them Scientific & Critical. Though the Agamodaya Samiti edition is much better, it was planned for Jain monks and not for philogists who want the edition badly. Some stray books edited by European Scholars are very use. ful to them but even these are now rare. If a critical edition is designed. I think it will not be banned by the Jain monks, but would be of great service to the students of Modern Universities and of religion and philology.

I felt this difficulty when I had to teach Ardha Magadhi to my students. To state a particular case, Rayapaseniyasutta is appointed for the next year in our University the long promised edition of Agamedaya Samiti is not forth coming, and even if it is published. I am

afraid it will not be available to our students. Last year I secured with great difficulty the Calcutta edition of the work, but as it could not be read by my students I had to dictate to them checking the text by the help of some available works to me.

To give you some idea of the proposed edition: the text without commentary; extracts from commentary: the Niryukti text; hard Index to the text and Niryukti:marginal references; references to repetitions, etc. The Volumes be published according to the order of the scriptures and in an edition of 2000 copies: books from octavo, Devanagri type on very superior paper. In fact I propose to do the work on the linas of the Pali text Society.

**ઉપરના લખાણની મતલય એ છે** કે જૈનોના કેનાનિકલ વર્કસ અને નિર્ધાક્તની આખી આવૃત્તિ કાઢવાના તેઓના વિચાર છે. આ સ'બ'ધી ડૉ. જેકાંબી સાથે તેઓને વાત થઇ છે અને ડૉ.. જેકાં ખીએ જરૂર પડે ત્યારે સલાહ આપવાનું વચન પણ આપ્યું છે.

વળી તેઓ જણાવે છે કે અત્યાર સધી જૈનાગમાની ત્રણ આવૃત્તિઓ નીકળી છે. પરન્તુ તેમાંની એકે અત્યારે મળતી નથી અને જોઇએ તેવી તે છે પણ નહિ. તેઓ સાથ સાથ એ પણ કહે છે કે–જે કે આગમાદય સમિતિની આવૃત્તિ વધારે સારી

#### છે, પરન્તુ તે કેવળ જૈનાના માટે ઉપયોગી છે. શાધખાળ કરનારાએાને તે ઉપયાગી નથી.

વળી કેટલાક યુરાપીયન સ્કાલરા દ્વારા સંશાધન થયેલી ખુકા શાધખાળ કરનારાઓને ઘણી ઉપયાગી છે. પરંતુ તે અલભ્ય છે. આવી ઉપયોગી આવૃત્તિ કાઢવામાં આવે તો, તેઓ ધારે છે કે-જૈના તરકથી તા કાઇ જાતના વાંધા નજ લેવામાં આવે; પણ તે હાલની યુનિવર્સિડીયાના વિદ્યાર્થીઓને જરૂર ઉપયાગી થાય.

તેઓ જણાવે છે અને તે ખરેખર ખુશ ખબર કહી શકાય ેકે તેએાની યુનિવર્સિટીમાં આવતા વર્ષથી **' રાયપસેણી સૂત્ર**ં ભણાવવાનું નક્કી થયું છે, પરન્તુ તે પુસ્તક 'આગમાદય સમિતિ' ્તરકથી બહાર પાડવાનું વચન આપેલ, પણ તે હજુ મળ્યું નથી. કદાચ છપાયું હેાય તાે પણ તે મેળવવાની આશા નથી. ગયા વર્ષથી કલકત્તા યુનિવર્સિટી તરકથી તેમને જુની આવૃત્તિ મળેલ, પરન્તુ ેતે ઘણી મુશ્કેલીથી વિદ્યાર્થીએાને ભણાવેલ.

તેઓ આગમાની એક સીરીઝ બહાર પાડવા ઇચ્છે છે, તે એવી ઢબથી કે જેમાં મૂળ, ડીકામાંના ખાસ ખાસ કકરા, નિર્લુક્તિનું મૂળ, કઠિન શબ્દોના કાશ, હાંશીયામાં ખાસ નાેટા, વા**ર**વાર આવતી ખાળતાનું કારણ, શાસ્ત્રાની અનુક્રમણિકા વિગેરૈના સમાવેશ કરી તે ચ્યાવૃત્તિ શાધ ખાળ ક**ર**નારાઓને અતિ **ઉપ**યાગી થાય, એવી -બનાવવી. ટૂ**ંકમાં ' પાલીટેક્ટસ સાેસાય**ટી ' <mark>જે પદ્ધતિથી ગ્રંથા બહાર</mark> પાડે છે, તે પદ્ધતિથી બહાર પાડવા તેઓ ઉમેદ રાખે છે.

**ઉપરની હ**કીકત **ઉપરથી જૈન સમાજે ધર્ણ સમજવાનું છે.** જે આગમા માટે આપણે ધાર્મિક દષ્ટિએ પણ બહુમાન ધરાવીએ

છીએ, જે આગમામાં આપ**ણે સર્વ વિદ્યાઓના સમાવેશ મા**નીએ છીએ અને જે આગમા પ્રત્યે પરમાતમાની વાણી તરીકે-પરમાત્માની બરાબર પૂજ્ય અહિં ધરાવીએ છીએ તે આગમામાં **આપણા ક**રતાં અજૈન વિદ્વાન વર્ગ કેટલું મહત્ત્વ માની રહ્યો છે તે આપણે જોવું જોઇએ છે. આગમા અને ખીજા જન સાહિત્યના જેટલા પ્રચાર વધારે, તેટલીજ જૈનધર્મની પ્રભાવના વધારે, એની આપણે દઢતાપૂર્વ ખાત્રી રાખવી જોઇએ છે અતે જો એમ માનતા હ્રાે⊌એ તાે તે આગમાે અને અન્યાન્ય સાહિત્યના પ્રચાર માટે ખહુ છૂટથી-ઉદારતાથી આપણે પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. પરન્તુ મી. દો આપણી સંક્રચિતતા માટે જે -સાધારણ ઇસારા કર્યો છે, એ ખાસ વિચારવા લાયક છે. જે વિદ્વાના આગળ વધવા ઇચ્છતા હોય. જે વિદ્વાના દ્વારા અનેક નવા જૈન વિદ્વાના ઉત્પન્ન થવાની સંભવના હાેય, અને જે વિદ્વાના જૈન સાહિ-ત્યને ઉચ્ચ કાેટીનું સાહિત્ય સમજતા હોય, તેવા વિદ્વાના પણ ચ્માપણા પ્રકાશિત સાહિત્ય દર્શનથી વંચિત રહે, એ ખરેખર દિલ-ગીર થવું જ કહી શકાય. આપણી હજારા કે લાખાની સમ્પત્તિ '<mark>ધરાવનારી સસ્થા</mark>એા પણ વિદ્વાનાને છૂટથી પુસ્તકા આપવા જેટલી ઉદારતા ન ધરાવે. તા પછી જૈનસાહિત્યના પ્રચારની આશા જ કેમ -સુખી શકાય ? અન્યાન્ય ધર્મવાળાએ પોત પોતાના સિદ્ધાંતોના પ્રચાર કરવા કેટલું કેટલું કરી રહ્યા છે. એ હવે કાેેેે આ અજણ્યું ત્ર્હ્યું નથી. આવી સ્થિતિમાં પણ આપણે ચૌદમી સદીની સંકુ-ચિતામાં સંડાવાયા કરીએ, એ જગતથી પાછળ રહેવા પ્રયત્ન કરીએ છીએ, એનુંજ સ્ચક છે. વળી એ પણ ખાસ વિચારવા જેવું ેકુ સંસારમાં મોટે ભાગે સાક્ષરતાની સાથે નિર્ધ<sup>ર</sup>નતા રહેલીજ જેવાય છે. એવા વિદ્વાના જગતમાં પહુ થાડા જ હશે કે જેઓ સારા

#### સમયને એાળખા.

ધનાઢય પણ હોય. આવી અવસ્થામાં આવા નિર્ધાન વિદ્વાનાથી પણ આપણે દામની આશા રાખવી, એ અનુચિતજ કહી શકાય.

મિ. વૈદ્ય જૈન આગમા માટે જે ભાવના રાખે છે, તે ભાવના સફળ કરવા માટે શું જૈન ગૃહસ્થા કંઇ વિચાર કરશે કે ? શું આગમ સમિતિના ડ્રસ્ટીએ, મી. વૈદ્ય ધારે છે એવી, આગમોની સીરીઝ કાઢવાનું ખીડું ઝડપશે કે ? મિ. વૈદ્ય જણાવે છે તેમ કાર્ય કરવા માટે–સંશાધન માટે તેઓ અને તેમના બીજા મિત્રો તૈયા**ર** છે. ખલ્કે એક સારી યાજના પૂર્વક આવી સીરીઝ કાઢવામાં આવે તો યુરોપના પણ લગભગ ૩૦૦ જેટલા ગ્રાહેકા થઇ શકવાની સંભા-વના ખતાવે છે. અમારૂં માનવું છે કે ચોક્કસ ગૃહસ્થા કિવા કાંઇ સારી સંસ્થા મિ. વૈદ્યની સાથે સલાહ કરી આવી સીરીઝ બહાર પાડવાની યાજના ધડશે, તાે જરૂર તે દારા જૈન સાહિત્ય, જૈન આગમા અને જૈન ધર્મ માટે દુનિયાના ચારે ખુણામાં અપૂર્વ પ્રકાશ પાડી શકાશે.

જૈન સાહિસના પ્રચારનાે ઉપર ખતાવ્યાે એ ઉત્તમમાં ઉત્તમ ઉપાય છે. તે ઉપરાન્ત મારા નમ્ર મત પ્રમાણે જૈન સાહિસના પ્ર<mark>ચાર</mark> માટે વિદ્વાનાની શંકાએાનું પ્રતિપાદક શૈલીથી સમાધાન કરવાનું અને કાેે પણ ભંડારમાંથી તેએાને જોઇતા છપાયેલ કે **હ**સ્તલિખિત ગ્રં**ય**ે પુરા પાડવા માટે જૈન સમાજે ઉદારતા રાખવી જોઇએ છે; યલ્કે સુપ્ર-સિદ્ધ કવિવર રવિન્દ્રનાથ ટાગારે વિ**વ્યભારતીની** સ્થાપના કરી યુરાપાદિ દેશાની સાથે જે સહકારિતાની યાજના ઉભી કરી કાર્ય પ્રણાલી ચલાવી છે, તેવી પદ્ધતિનુ**ં એક વિદ્યાપીઠ અથ**વા વિદ્વાનાની સમિતિ જૈન સમાજે સ્થાપન કરવાની જરૂર છે. આવા એક સંગઠન પૂર્વક જો જૈન સઋાજ તરફથી જૈન સાહિત્યના પ્રચારનું કાર્ય

આરં ભવામાં આવે તા અત્યારે અબ્યવસ્થિત પહિતથી જે કાર્ય આપણે પચીસ વર્ષમાં ન શકીએ, તે કાર્ય પાંચ વર્ષમાં કરવાને સમય થઇ શકીશં.

આશા છે કે જૈન સમાજ–ખાસ કરીને વિદ્વાન મુનિરાજો અતે ગૃહરથા–મારા આ નમ્ર નિવેદન તરક ખ્યાન આપશે. અને એવી કંઇ હીલચાલ ઉભી કરી સાહિત્ય અને ધર્મપ્રચારના અપૂર્વ કાર્યને હાથ ધરશે.

શાસનદેવ આવી એક સંગઠન પૂર્વકની સંસ્થા જોવાનું સદ-ભાગ્ય જલદી પ્રાપ્ત કરાવે એમ ৮ મ્કી વિરમું છું;



#### ( 20)

### अपरं वा किं भविष्यति ?

જેનધર્મ'ની પ્રાચીન જાહેલજલાલીનાં જેટલાં **બણુગાં આ**પણે કું કોએ છીએ, એના પ્રમાણમાં વર્ત્તમાન પરિસ્થિતિના ખ્યાલ ધાયા એાછા કરીએ છીએ. અને જ્યારે કાંઇ વર્ત્તમાન પરિસ્થિતિના ચિતાર ઉભો કરે છે અથવા ખીજા શખ્દામાં કહીએ તા વર્ત્તમાન પરિસ્થિતિ ' નગ્યસત્ય ' તરીકે કાેે આલેખી બતાવે છે. ત્યારે તેને આપણે સમાજના અને ધર્મના દ્રોહી તરીકે જાહેર કરીએ છીએ. અને ખની શકે તો તેને પાછા પાડવા, તેને હેરાન કરવા આપણાથી ખનતું કરીએ છીએ. **આમ** કરવાનું ખરૂં કારણ આપણી કમન્નેરી છે. તેટલા અંશમાં આપણે ગુન્હેગાર છીએ. જો કાે પણ વ્યક્તિનું કહેવું સત્ય જ છે, આપણા અંતરાત્મા સત્ય તરીકે જ તેને સ્વીકારી રહ્યો છે, તા આપણે તેનાં વચનાના આદર કરી યથાશકય **માપ**ણી તે ભૂલને સુધારવા પ્રયત્નશીલ **ય**વું જોઇએ. અને વસ્તુત: તે**નું વકત**વ્ય અસત્યજ છે, તેા તેના સભ્યતાપૂર્વંક પ્રતીકાર કરવા જોઇએ.

જૈનધર્મની રક્ષા માટે આપણા ઉપર જે છમ્મેવારી રહેલી છે; તે આપણે સમજવી જોઇએ છે. જૈનધર્મ યુનિવર્સલ ધર્મ છે. આ ધર્મના તા દનિયા ભરમાં પ્રચાર થવા જોઇએ. અને તેમાં પણ સમય એટલા બધા અનુકૂળ આવી લાગ્યાે છે કે આ સમયે તા જેટલા ધર્મોના પ્રચાર કરવા હાય તેટલા થઇ શકે તેમ છે. નથી **પહેલાંના જે**વા રાજકીય પ્રતિભંધના કે નથી પહેલાંના જેવા પ્રજાકીય દેષો. મેદાના ખુલ્લાં છે. દરવાજા ઉધાડા છે. બાેલે તેનાં ખાર વેચાય છે. 'લાકી તેની *ભેશ'* થઇ પડી છે. ગમે ત્યાં વિચરા. ગમે ત્યાં ખેસા તે ગમે ત્યાં ઉભા રહાે. મરજમાં **અ**ાવે તેમ પાતાનાં તત્ત્વાં-પાતાનાં મન્તવ્યા જનતાની મુકી શકાય છે. મૂકનાર જોઇએ. પ્રકાશનાર જોઇએ. બહાર પાડનાર જોઇએ, પરન્તુ ખામી તેટલીજ છે. મૂકનાર નથી, દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવને :એાળખનાર નથી. અને તેથી જ અત્યારે ઉલટા પ્રવાહ **થ**ઇ રહ્યા છે. જે સમયે હજારા મનુષ્યા ભદિક પરિષ્ણામી થવા જોઇએ, તે સમયે હજારા મનુષ્યા જૈનભાવનાએાથી વંચિત થઇ રહ્યા છે. અને જે સમયે લાખા નવા જૈના બની શકે તેમ છે. તે સમયે ખુદ જૈનો જૈનધર્મને છાડી રહ્યા છે. જગતમાં જિજ્ઞાસા વધી છે, તત્ત્વાતત્ત્વના વિચારકા ઘણા થાય છે. પરન્તુ તેમની જિત્તાસાએા આપણે ક્યાં પૂરી કરીએ છીએ ? આપણે તેઓને કયાં ઉપદેશ આપીએ છીએ ? આપણે કયાં સાહિત્ય પૂરૂ પાડીએ છીએ ? આપણે વાસ્તવિક જૈનધર્મની શિક્ષાનાં કયાં

સાધતા આપીએ છીએ કૈ ત્યારે જૈનધર્મીઓની સંખ્યા વધતી નથી, એમાં દાષ કાતા ? આપણા જ. અરે, જૈનધર્મીઓની સંખ્યા વધવાની વાત તા દૂર રહી, ખુદ જૈના જૈનધર્મ છાડી રહ્યા છે. કાને પત્તા છે ? કાને ખબર છે ? ન માલૂમ કેટલાયે જૈના કાઇ ને કા<sub>ર</sub> કારણે જૈનધર્મ છાડી રહ્યા છે <sup>?</sup> આર્ય સમાજનાં <u>ગ</u>ુર-કુળામાં પંદર પંદર વીસ વીસ વર્ષ સુધી અભ્યાસ કરનાર જૈનયુ-વકા શં જૈન રહેવાના ? બ્રહ્મસમાજ, દેવસમાજ આદિ સમાજોમાં પ્રતિદિને જૈનધર્મીઓ ભળતા જાય છે. એની કાને ખબર છે ? જૈના આર્યાસમાજના સાધુ તરી કે અત્યારે કયાં નથી ! અરે જૈના ઇસાઇ **ચ**યેલા પણ અત્યારે કયાં નથી ? આટલેથી નથી અટક<u>યું</u>. હવે તાે જૈના મુસલમાન પણ થવા લાગ્યા છે. ચમકશા નહિં. બને તેટલું થાડું છે. સ્યાલકાટથી નીકળતા ' दुरेंनजक ' નામના ઉદ<sup>૧</sup> પત્રમાં હમણાં મુસલમાન થનાર એક જૈને પોતાની જે હકી-કત પ્રકટ કરી છે, એ ક્રાંષ્ઠ પણ જૈનધર્માનુયાયીને ચેાંકાવ્યા સિવાય નહિ<sup>\*</sup> રહે. આ મુસલમાન ચનાર જૈન એક સાધારણ **મનુષ્ય** નહિ. પરન્ત ઑનરરી મેજસ્ટ્રેટ અને તેનું મૂલ નામ શ્રીરામ હતું. તે પાતાને ગુરૂકલ કાંગડીમાં વિદ્યાભ્યાસ કર્યોનું જ્ણાવે છે. ઉક્ત પત્રમાં તેણે પદ્મમાં (કવિતામાં ) બહુ લંબાણથો પાતાનું વર્ણન અને જૈનધર્મની નિંદા આલેખી છે. જેમાંની થાડીક કડીઓના અહિં ઉતારા કરું છું:-

**''जैनी मत है अजब निराक्टा खुब तरहसे देखा भाका।** कमौंको यह कर्चा जाने, रामको मृरख कलु न जाने ॥ दिवे बले न खाना खावें, भूका मरना धर्म बतावें। दिंदू दिसमें क्षमे विचारें, बात बढ़ बढ़ कर जो गारें।।

मुसलमानोंको बुरा बतावें, इरवानी पर रंज बढ़ावें। आप करें हैं खुद कुरवानी, अपनी नहीं जानत नादानी ॥ देवीपर जब वह खुद जावे, भैंसा मैंडा खुब कटावें। दारुबोतस सुन स्टार्ने, स्वा किर सुद भोग लगार्ने ॥ बाहरे मृरखपन नाद्यनी, खुब यह दिलंपे हुमने ठानी। मुहम्मद नाम पर में बिलहारी, जांन मोहि नही कुछ प्यारी ॥ मजहव इसलाम मैंने एक पाया, सचा मोहि नजर वह आया।

વટલેલી પ્લાહ્મણી તરકડીમાંથી યે જાય, એની માધક આ નવા અતેલા અબ્દુલ્લાખાંએ જૈનધર્મની નિંદા કરવામાં કંઇ બાકી રાખી છે ? બિચારા અબ્દુલ્લા મીયાંતે એ પણ ખબર નથી કે જૈનધર્મમાં માતાની આગળ જીવાેના વધ કરવામાં આવે છે કે કેમ ? અને જૈતામાં દારૂ આદિ પદાર્થોના કેટલા સખત રીતે નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે. એ મીયાં અખ્દુલ્લાખાં જૈનધર્મને છાડી મુસલમાન ધર્મમાં જાય અને પછી જૈનધર્મની પાગલના પ્રલાપની સાફક પ્રલાપ કરી નિંદા કરે. એના જેવી મૂર્ખતા ખીછ કઇ હોઇ શકે ?

મિયાં અષ્દ્રલાખાં આગળ ચાલતાં એમના મહમ્મદ સાહેળ હપર ફિદા થતા કહે છે:—

ह्वा सबमें वहत्तर हपारा ग्रुहम्मद अजब श्रांनका है प्यारा ग्रुहम्मद् । किसीको वसीछा किसीका यहां है इसे तो फकत है सहारा महम्मद ॥ जनेजको तोडा कटाई है चोटी ळिया तेरे दरका सहारा ग्रहम्पद । नुतोंकी परसतिशसे तायव हुवा है नहीं उन्की सुहबत गवारा सुहम्मद् ॥ दुर्तोको खुदा अपना जो मानते हैं किया मैंने उन्से किनारा मुहम्मद । कोई राम मार्ने कोई कुष्ण मार्ने इमें नाममें है प्यारा मुहम्मद ॥ नहीं फेज ग्रुझको बुतोंसे मिला कुछ बहुत वसी शिर उन्से मारा ग्रहम्भद । मदीनाको दरवेश बनकर मैं जार्ऊ यही मैंने दिलमें विचारा ग्रहम्मद् ॥ तुम्हाराही बैदा तुम्हीं पर फिदा हूं तुम्हीं से हैं मेरा गुजारा मुहम्मद । मदीनापें अपने हरिको बुछाले यही नाम लेना तुम्हारा ग्रुहम्मद ॥

મુહેમ્મદ પ**ર**ની કિદાગિરીની હૃદ આવી ચુકી. એક મ**તૃષ્ય** પાતાના ધર્મથી ભ્રષ્ટ થઇને અન્યમાં લળે છે, ત્યારે તેની શી દશા થાય છે, એનું આ પ્રત્યક્ષ ઉદાહરણ છે. આ મુસલમાન બનેલા *જે* તે પાતાની રામ કહાણીમાં જે જે. બાળતાના ઉલ્લેખ કર્યા છે,

એ ઉપરથી ૨૫૫૮ જોવાય છે કે તેને જૈનધર્મના સિદ્ધાન્તોનું કે જન આચાર વિચારાનું રત્તીભર પણ જ્ઞાન નથી. અને એ બનવા **નોગ પથ છે. કારણ** કે તેણે ગુરૂકલ કાંગડીમાં શિક્ષા પ્રાપ્ત કરી છે. ગુરકુલ કાંગડી, એ આર્યાસમાજનું ગુરકુલ છે. ત્યાં શિક્ષા પ્રાપ્ત કરનાર. અરે ખાલ્યાવસ્થાથીજ ત્યાં રહેનાર પોતાના ધર્મનું શું જ્ઞાન મેળવી શકે ? તેને શી ખબર હોય કે જૈનધર્મ શી વસ્ત છે ?

આવી દશા આ એકજ યુવકની નહિં, પરન્તુ સેંકડા કે હજારા યુવ**કાની થઇ રહી છે. જનકલાત્પન્ન** બાળકાને જૈનધર્મની વાસ્ત-વિક શિક્ષાએ৷ આપનાર ક્યાં છે આપણામાં સંસ્થાએ ? અને જન્મથીજ ધર્મના સંરકારા પાડયા સિવાય જે યુવકાને બહારનું ત્રાન આપવામાં આવે છે તેએ**ા જાહેર રીતે કદાચ અ**ખ્દુલાખાંના ભાઇ ખતે. એમાં નવાઇ જેવું શું છે !

અતએવ જૈનસમાજે ચેતવાની ખાસ જરૂર છે. પ્રતિદિન હજારા–લાખાની સખાવતા અને ધર્મકાર્યોમાં વ્યય થતા રહેતા હોવા છતાં આવા પવિત્ર અને જગદ્યાહ્ય ધર્મ ના કોકા ત્યાગ કરે, એ કેટલી શરમાવા જેવી હડીકત છે ? ધ્યાનમાં રાખવું કે. આ તા એકજ જૈનના મુસલમાન બન્યાનું દેષ્ટાંત છે, પરન્તુ આવા અનેક યુવકા જૈનધર્મની વાસ્તવિકતા નહિં જાણવાના કારણે અન્ય-ધર્મામાં ભળી રહ્યા છે.

આ પ્રસંગે કાઇએ એમ પ્રશ્ન કરવાના નર્યા કે–સુસલમાન ચનાર જૈન મૂર્તિ પૂજક હતા, સ્થાનકવાસી હતા કે દિગમ્બર હતા ? ગમે તે **હશે; પરન્તું એક જૈન તરી** કે તો તેનું મુસ**લમાન થ**તું આખા જૈનસમાજતે-જૈનધર્માઓતે માટે કલ કનું જ કારણ છે.

એતએવ ન કેવળ અમુક એક ફિરકાએજ ચેતવાની જરૂર છે.

#### સસ્યને છોાળખા.

પરન્તુ મહાવીરના અનુયાયી તરી કેના-જૈન ધર્મી તરી કેના-દાવા રાખનાર તમામે ચેતવાની જરૂર છે. સમય આવી લાગ્યા છે. અધઃ-પાતનાં એક પછી એક લક્ષણા દૃષ્ટિગાચર થતાં જય છે. આવી અવસ્થામાં પણ જૈન ધનાઢયા અને મૂનિશજો નહિં ચેતે તા નથી અમુજ શુધ્રુત કે જૈન ધર્મની શીક્શા થશે ? જૈન સમાજની દુઈશા કર્યા જઇને અટકારો ?

અતએવ ચેતા ! મુનિરાજો ! ચેતા ! ધનાહયા ચેતા ! જૈન ધર્મીયોને ખચાવવા માટે પ્રયત્નશીલ થાએ ! એ પ્રાન્તામાં કે-જ્યાં જૈનધર્મની ભાવનાઓથી લોકા વિમુખ થતા જાય છે, ત્યાં ગુરક્રળા અનાથાશ્રમા, વિધવાશ્રમા, ભાળાશ્રમા સ્થાપના કરા. અને જ્યાં જ્યાં જૈનસં સ્થાએ હોય ત્યાં ત્યાં સૌથી પ્રથમ જૈનધર્મની તાલીમ આપ-વાની વ્યવસ્**યા** કરાે. બીજી બધી બાબતાેને અત્યા**રે ગૌ**ણ કરાે. દ્રવ્ય– ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવને એાળખી કામા કરા,-કરાવા. જૈનના ભાળકાને અજૈન સંસ્થાઓમાં શિક્ષા લેવા જવું પહે અને પછી ધીરે ધીરે તેઓ અન્ય સંસ્કારી બની જાય, એમાં જૈ**નધર્મીઓને ખરેખર** શરમાવા જેવું છે. જૈનાચાર્યોએ તો હજારા-લાખા અજૈનોને જૈની ખનાવ્યા. અરે હજારા શ્રીકાને જૈન ખનાવ્યા. આજે **ગ**ણ્યા ગાંઠયા જૈનોને પણ આપણે નથી સંભાળી શકતા <sup>?</sup> અરે જૈનધર્મીઓ ક્રીશ્રીયન અને મુસલમાન થઇ રહ્યા છે ! કેટલી અક્સોસની વાત કેટલા દુઃખના વિષય ! ન માલૂમ આવાજ પ્રમાદ રાખતા રહીશું તા ધારે ધારે अपरं वा कि मिविष्यति-ખીજાં શું શું થશે ?

#### ( 96 )

## पीछेसे चली आती है!

્રેક્ષ્ટ્રેવાય છે કે−પાંચ પચાસ સસલમાતા એક સ્થળે નીમાજ પઢી રહ્યા હતા. તેમાં નીમાજની ક્રિયા વખતે ઉદેખેસ કરતાં એકના હાથની કાણી જરા હાલી ગઇ અને તે બીજાને અડી. બીજો દેખા-દેખી ક્રિયા ક**રનાર હ**તો. તેણે પેલાનું અનુકરણ કર્યું, અને તેની પછીના માણસને કાણી અડાડી. તેણે ખીજાનું અનુકરણ કર્યું ચોથાએ ત્રીજાનું, પાંચમાએ ચાેથાનું, એમ પાંચ પ્યાસ આદમી એ અનુકરણ કરતા ગયા, પણ કાઇએ એમ ન પૂછ્યું કુ-આમ ક્રેમ કરવામાં આવે છે ? આખરે પચીસેક માણસો તેમ કરતા ગયા. પછી એક પાતાની પહેલાંના મીયાંભા⊎ને પૂછ્યંઃ—

" क्यों खानभाइ ! यह क्या होता है ? " ખાનભાઇએ

જવાય આપ્યા—" **સુદા, जાને, પીછેસે ચ**ર્સ્ટી **આતી દે**" ખાનભાઇએ પીરભાઇને પૂછ્યું. આમ પૂછતાં પૂછતાં જ્યાંથી શરૂઆત થઇ હતી, ત્યાં સુધી આવ્યું, ત્યારે માલૂમ પડયું કે આ તો બધું સ્વાભવિક ભૂલનું પરિણામ હતું.

દરેક ધર્મ વાળાઓમાં ધણે ભાગે આવી જ રીતે ચાલ થઇ ગયેલી કેક્લીક ક્રિયાએા ચાલી આવે છે. જૈન સમાજમાં પણ કેટલીક ક્રિયા-એાનું મૂળ તપાસવામાં આવે તા આમ જ पीछेसे चली आती है। ની કહેવતને ચરિતાર્થ કરવાવાળું મળશે. અર્થાત કાં તા અમુક કારણના લીધે એ ક્રિયા શરૂ થઇ હશે. અથવા કાઇની અત્તાનતાના લીધે કાઇએ ક્રિયા કરી હશે. અને પછી ખીજાઓએ તેનું અનુકરણ કરી તે ક્રિયા ચાલુ કરી હશે. છતાં ક્રિયાએાને પણ " અનાદિકાળથો ચાલી આવે છે. " " શાસ્ત્રોક્ત આ ક્રિયા છે. માટે આ ક્રિયા ક્રેમ છોડી શકાય. અથવા, કેમ કેરકાર કરી શકાય. " એવા આગ્રહ કરનારાએ৷ અત્યારે પણ એમાં મૌજીદ છે. 'શું અમારા બાપદાદાએ৷ મૂર્ખ હતા, કે આ ક્રિયા કરતા આવ્યા ? શું તેઓમાંના કાઇને યે ન સઝ્યું કે આ ક્રિયા કાઢી નાખવી જોઇએ, અથવા ફેરફાર કરવા જો⊎એ ? પછી આપણે કેમ કરી શકીએ ?'આવી જબરદસ્ત (!) દલીલાે ઉપસ્થિત ક**ર**વામાં આવે છે. અતે તે ક્રિયાઓને કાયમ રાખવા કાશીશ કરવામાં આવે છે. પછી તે ક્રિયા આ જમાનાને માટે ભલે સામાજિક કે ધાર્મિ'ક દ્યાનિકર્ત્તા હાય.

આવી એક બે નહિં, પરન્તુ અનેક પ્રકારની ક્રિયાઓએ ધર્મનું સ્વાંગ પકડી લીધું છે, કે જે સામાન્ય બુદ્ધિથી પધ્યુ આપણે તેને ધર્મની સાથે ન જ બેસાડી શકીએ.

ધણાં ગામામાં સુનિરાજો પધારે છે; અને તેઓ જે સ્થળ

વ્યાખ્યાન વાંચવાના હોય છે. ત્યાં ચંદરવા, પૂંઠીયું, બાજઠા, ચાંદી આદિની ઠેવણી વિગેરે ગાેઠવવામાં આવે છે. એક ગામમાં અમે ગયા. ચંદરવા, પૂંઠીયું બાંધ્યું ન હોતું. વ્યાખ્યાન શરૂ કર્યું, ત્યારે એક શ્રાવક લાઇ ખાલી ઉઠયાઃ " સાહેખ, જરા ચાેેેબા જાઓ, ચંદરવા, પુંકીયું ક્ષેવા માણસ ગયાં છે. " તેને કહેવામાં આવ્યું " ભાઇ, ચંદરવા પૂંઠીયા વિના વ્યાખ્યાન ન વંચાય ? " તેણે જવાય આપ્યા–" ના. કાઇ મુનિરાજ અમારે ત્યાં એવા નથી આવ્યા કે– ચંદરવાે-પૂંકીયું બાંધ્યા પહેલાં વ્યાખ્યાન શરૂ કર્યું હોય. અમારે ત્યાં અનાદિ કાળથી આ રિવાજ ચાલ્યાે આવે છે. ચંદરવાે, પૂંઠીયું બાંધવું જ <del>જો</del>ઇએ. પરંપરા પ્રમાણે ચાલવું જોઇએ.

વિચાર કરવાના વિષય છે કે-શં ચંદરવા પૂંઠીયું બાંધવું એ શાસ્ત્રાક્ત નિયમ હોઇ શકે ? ચંદરવા પૂંકીયું બાંધ્યા વિના શું વ્યાખ્યાન ન વંચાય <sup>ર</sup> ચં**દર**વેા, પૂંઠીયું ભાંધ્યા વિના કરેલું વ્યાખ્યાન અવિધિવાળું થાય ? પણ ' पीछेसे चली आती है ' તે જ માન આપવું હોય ત્યાં બીજો શા ઉપાય ?

એક ગામમાં ૫–૭ શ્રાવકા પ્રાતઃકાળમાં પ્રતિક્રમણ કરવા એકઠા થયેલા. ત્યાં એક નવા માણુસ આવ્યો. ચાર લાેગસ્સના કાઉસ્સગ્ગ કર્યા પછી પેલા નવાએ ચૈત્યવંદનના આદેશ માગ્યો. ત્યારે એક બાલ્યા-" નહિ, પાંચ જ્ઞાનની આરાધનાતા અને કર્મ ક્ષયતા કાઉસ્સગ્ગ કર્યો પછી ચૈત્યવંદન થશે. અમારે ત્યાં આ પ્રમાણે હમેશાંથી રિવાજ ચાલ્યા આવ્યા છે. " ઠીક, પેલા નવાએ તેમ<sub>ે</sub> કર્યું: પણ શંકા રહી ગઇ કે વિધિ કર્ષ્ટ સાચી ? આખરે કાઇ ત્રાની ગુરૂને પૂછયું ત્યારે ખાતરી **થ**ઇ કે શ્રાવકા વ્હેલા માેડા આવતાં સૌને સાથે લેવા માટે જરા થાેેે જઇને ખેસી રહેવું પડતું, તેના કરતાં ગ્રાનની આરાધનાના અને કર્મક્ષયના કાઉસ્સગ્ગ કરવામાં

#### સમયને માળખા.

સમય વ્યતીત કરવા સારા, એમ ધારી તે લોકાએ એ કાઉરસગ્ગ શરૂ કરેલા, પણ ધીરે ધીરે તે વિધિરૂપે પેસી ગંયા. જેમ ખરતર-ગચ્છવાળાએા દાદાસાહેબના કાઉસ્સગ્ગ કરે છે, પણ જ્યારે દાદા-સાહેબ નહિ થયા હતા, ત્યારે કાેના કાઉરસગ્મ કરતા હશે ? આમ શુભ અભિપ્રાયથી સમયને સફળ કરવા કાેેેએ કાઉસ્સગ્ગ કાેે વખત કર્યો. પણ ધીરે ધીરે તે વિધિરૂપે પ્રવેશી ગયા અને કાઇ સમયે કાઇ કાઉરસગ્ગ ન કરે, તો તેનું અનુખું પ્રતિક્રમણ અવિધિ-३५ गणवामां आवे. आ पण पीछेसे चली आती है नुं ल પરિશામ છે તે !

એક ગામમાં સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ કરતી વખતે દીવા સખવાના રિવાજ પડી ગયેલ. તેમાં કેટલાક સમજુ લોકોએ દીવા નહિ રાખવાનું જણાવ્યું, ત્યારે બીજો પક્ષ વિરોધ કરવા લાગ્યાે ુકુ " નહિ, આ જૂતા રિવાજ છે. આ રિવાજ કેમ બંધ થઇ શકે ? શું અમારા વડવાએ મૂર્ખ હતા કે-આવે રિવાજ રાખ્યા; ેતેમણે પ્રાચીન શાસ્ત્રોમાં સાંવત્સ**રિક પ્રતિક્રમણની જૂ**ની વિધિમાં આવા લહ્લેખ જોયા હશે. ત્યારેજ દીવા રાખતા હશેને ? આજ કાલ છાપાં થઇ ગયાં. બધી વિધિઓ છપાઇ ગઇ. એમાં બધા ગોટા વ**લ્યા " ઇત્યાદિ પ્રતિપાદન ક**યુ<sup>င</sup>ે છેવટે તે પક્ષને સમજાવવામાં આવ્યા કે-" મહાનુભાવા ! પચાસ સા વર્ષ ઉપર લોકામાં જ્ઞાન એાર્છું હતું. યતિયા શિથિલાચારી થઇ ગયા હતા. સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ વખતે લેકિ ભેગા થતાં વિલંભ કરતા, આખરે ધીરે ધીરે ભેગા થતાં રાત પડી જતી, યતિયોને સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણનાં ેકુટલાંક સૂત્રો કંદરથ નહિં અને લખેલ પાનામાંથી વાંચીને કહેવું પડતું. તેથી દીવાની જરૂરત પડેલી, પરત્તુ દીવા સખવા એ કંઇ વિધિ નથી, પ્રતિક્રમણમાં દીવાની ઉજેહ પડે, તાેય દાેષ લાગે, તાે પછી પ્રતિક્રમભ્રમાં દીવા રખાય જ ક્રેમ ? " આખરે તેઓ સમજ્યા अने पीछेसे चली आती है आ भूस तेमना ध्यानमां आपी.

કેટલાક અત્રાનિયા 'ધોળા મામા ' 'કાંકરીયા પીર<sup>ે</sup>' ' ચીંથરીયા દેવ ' વિગેરેને માને છે. પરન્ત તેની ઉત્પત્તિની तपास अरवामां आवे ते। अरायर पीकेसे चली आती है नी કહેવતને જ લાગુ પડે. આવીજ રીતે જૈનસમાજમાં ખીજી અનેક ક્રિયાએ છે કે જે पीछेसे चली आती है ની નાતેદાર હોય છે. ધણી વખત આપણા લાેકા, બીજાઓને એવા ચાલી પડેલ દેવાને માનતાં હાંસી કરે છે. અને તેમને મિથ્યાત્વી કહી ઉભા રહે: પરન્ત પાતે આવી માનતાએા માનવા વાળા કે એવી નિર્મળ ક્રિયાએાને કરવાવાળા હોય છે. એનું તાે એએાને ભાન યે રહેતું નથી.

ચંદનભાળાના અદ્રમમાં કેટલા ઉત્તમ ભાવ અને રહસ્ય સમા-યેલ છે ? પરન્ત આજકાલ એ અદ્રમની પાછળ કેવી ક્રિયા થાય છે? ચંદ્રનભાળાના અક્રમ કરનાર ભાઇએ પગમાં આંટી નાંખવી જોઇએ અને અમુક નાહ્યું આપવું જો⊎એ. આ પરંપરાનું મૂળ શું છે ?ે શું આંટી પાડયા વિના અને આંદર નાહું મૂકયા વિના સુનિરાજને દાન દે તો તેના અઠ્ઠમ નિષ્ફળ જાય ? કેટલાક ત્યાગી પુરુષો કહે છે કે એ પૈસા ત્રાનખાતામાં જાય છે. પરન્ત આવી એક ઉત્તમ તપ-સ્યાની પાછળ આવા પ્રકારના ટેક્સ હોવાનું કંઇ કારણ ? આ રિવાજ શું એ સ્પષ્ટ નથી ખતાવતા કે શિશિલાચારી ગાે**ર**જીઓના વખતમાં આ લક્ષ્કું પેસી ગયું છે ? શુ વીતરાગના ત્યાગી માર્ગ આવી તપસ્યામાં આવે**। કાર્સ પાડી શકે ? આ પીછે** से चली आતી 🕏 એનું પરિણામ નક્ષી તા ખીજા શું છે ?

કેટલાક ગામામાં વાસક્ષેપ નંખાવવાના ટકા લેવાય છે. તેમાં

## સમયને એાળખા.

છોકરાને વાસક્ષેપ નાખે તા અમુક રકમ, છોકરીને નાખે તા અમુક રકમ. આ રિવાજ માટે પણ જો ક્રાઇ કહે કે ભાઇ, વાસક્ષેપ નાખ-વામાં પણ કિંમત ? ત્યારે એના જવાય મળે કે पीछेसे चली आती है। અમારાથી ક્રેમ ફેરવાય ? અને વધારે દીર્ધદર્શી પુરુષા તો એ જ જવાળ આપે કે એ નિમિત્તે આવક થાય છે. આવક ખરાખર છે. આવકના માર્ગ તો સારા, એમાં કાઇ**થી ના** પડાય तिभ नथी

કહેવાની મતલય કે કાંઇ પણ રિવાજ રાખવા કે ન રાખવા, એ સંધની અનુકળતા કે મુનસપી ઉપર આધાર રાખે છે, પરંત્ર આવા રિવાજોમાં તથ્ય શું છે ? શાથી આ રિવાજો પડયા છે ? ુઆ રિવાજો કયા<mark>રથી પડ્યા છે ! આ રિવાજને ફેરવવામાં આવે</mark> તો ભગવાનની આત્રાનું ઉલ્લંધન કરવા જેવું તેા નથી થતું ? અથવા ્શાસ્ત્રીય દેષ્ય તેા નથી લાગતાે ! ઇત્યાદિ બાબતાેના જરૂર વિચાર કરવામાં આવે તા કેટલાક ગચ્છા સંખંધી, કે પરંપરા સંબંધી -સામ્પ્રદાયિક ઝધપ્રએા, કે જે આપણી અજ્ઞાનતાથી કરી રહ્યા છીએ, તે ધણે ભાગે એાછા થઇ જાય.

દાખલા તરીકે–એ વાત ખરી છે કે તપાગ-છના સાધુઓ પહેલાં વ્યાખ્યાન સમયે મુહપત્તિ મુખ પર ભાંધતા હતા. એ વાત ેકેટલાક રાસાએા–પ્ર**ંથમાંથી પ**ણ મળી આવે *છે.* પરન્તુ તે વખતે તેમ કરવાનું કારણ હતું. અને તે કારણ એ જ કે પહેલાં તાડપત્રા જિપર લખેલા લાંબા લાંબા પાનાના ત્રંથા હાથમાં રાખીને વાંચવા પડતા. આથી પુસ્તક પકડવામાં જ બન્ને હાથા કામમાં આવી જતા, ત્યારે મુહપત્તિ કયાં રાખવી ? અને ઉધાડે મ્હેાંએ એાલવામાં તા આશાતના ચાય, અતઐવ વ્યાપ્યાન સમયે બાંધતા. **પર-**તુ **હવે** તે કારણ રહ્યું નથી. એક ઢાથમાં સુંદ્રપત્તિ અને બીજા હાથમાં પાનાં રાખીને ઉપયોગપૂર્વક ખુશીથી ભ્યાખ્યાન વાંચી શકાય છે; અતે તેથી જ પરમપૂજ્ય શ્રીવૃદ્ધિચંદ્રજી મહારાજ, પૂજ્યપાદ શ્રીઆત્મારામછ મહારાજ, પૂજ્ય શ્રીમૂલચંદ્રછ મહારાજ, અને અને પૂજ્ય શ્રીનીતિવિજયજી મહારાજ તથા શ્રીઝવે-રસાગરજી મહારાજના સાધુએા વર્ત્તમાનમાં ભાંધતા નથી. આમ કારણાની તપાસ કરી સમયાનુસાર એવા રિવાન્નેમાં ફેરફાર કરવામાં धर्भना नाश के पीछेसे चली आती है नुं ओहं आगण न क ધરવં જોઇએ.

આવી જ રીતે ખાલીયાના રિવાજોના પણ ઉડા અભ્યાસ કરવામાં આવે તા તેમાં શું છે ? એમાં જણાશે કે તે રિવાનને ચાક્કસ કારણાથી ઉપજ કરવાને માટે દાખલ કરવામાં આવ્યા છે અને જ્યારે તે રિવાજો સમાજે જ દાખલ કર્યા છે, તો પછી, જેમ તેના ભાવામાં વધધટ કરી શકીએ છીએ, તેવી રીતે તે આવક અમુક ક્ષેત્રમાં નહિ, તે અમુક ક્ષેત્રમાં લઇ જવાના પણ સમાજ પ્રવાધ કરી શકે છે. સામાન્ય બુદ્ધિ પણ એ વાત સ્વીકારી ્રશક્ર કે એક કયારીમાં પાણી **ધર્**થા **થ**ઇ જાય છે, એટલે. ખેતરના માલીક તે ક્યારીના માર્ગ બંધ કરી આવતું પાણી બીજી ક્યારીમાં લઇ જઇ શકે છે. કારણ કે ખેતરના માલીકે એ પાણીની નીક એટલા માટે બનાવી છે કે–કુવાનું પાણી આખા ખેતરમાં પહેાંચી વજે. અને તેના માટે જેમ જેમ આવશ્યકતા જણાતી જાય છે, તેમ તેમ તે પાણીને ભુદે ભુદે સ્થળે લઇ જવા માર્ગો ખુલ્લા કરી દે છે. પરન્તુ તે ખેતરવાળા એમ કહેવાની કે માનવાની તા સલ ન જ કરે ૈકે–' આ કુવાનું પાણી હમણાં સુધી આ ક્યારીમાં લઇ ગયાે છું. `માટે મારાથી ખીજી કયારીમાં કેમ લઇ જઇ શકાય <sup>?</sup> ખીજી કયારીમાં યાણી પહેાંચાડવા માટે તે**ા મારે ખીજો કવા ખાદાવવા જોઇએ.** " આમ કાઇ ન જ કરે, મતલબ કે આમ વ્યાવહારિક કાર્ય કરવામાં એક ખેતીકાર પણ पीछेसे चली आती है નું અનુકરણ નથી કરતાે. તા પછી આપણાથી ધાર્મિક ક્ષેત્રાની પુષ્ટિ માટે તાે <del>પીછેસે</del> चली आती है न अनु ५२७ हेम थर्घ शहे ? आवश्य ५तानुसार ફે**ર**કાર કરીએ તો જ સામાજિક કે ધાર્મિ'ક વિષયના તમામ અગા પુષ્ટ રહી શકે અને પૂર્વપુરુષો એ પ્રમાણે કેરકારા કરતા પ**ચ** આવ્યા છે.

જરા ધ્યાન તા આપા. યાગક્રિયાની વિધિમાં કેટલા ફેરફાર થયા છે! ઉપધાનાદિ ક્રિયામાં અને તેની તપસ્યામાં કેટલાે ફેરફા<mark>ર થયાે</mark> છે<sup>ં?</sup> પ્રાચીન વિધિએા જરા મેળવવામાં આવે. બુદા બુદા આચાર્યોની વિધિયોમાં બુદા બુદા પાઠા અને તેનું આલંબન કરીને આજકાલના પંત્યાસા પણ સૌ સૌ**ની મર**જી**માં** આવે છે તેમ ક્રિયાઓ ધપાવે જાય છે. અને જ્યારે પૂછે **છે** કે–કલાણા મહારાજ આમ કરાવે છે, અને આપ **આ**મ કેમ <sup>ક</sup> આને**ા ઉત્તર અમારી પરંપરા આમ છે. અર્થાત** એના અર્થ એજ हे पीछेसे चली आती है

શ્રાસ્ત્રામાં કહેલ છે કે યાેગાનુષ્ઠાન સિવાય વાંચના આપે, તાે પ્રાયશ્ચિત્ત; છતાં વર્ત્તમાનમાં વાંચના આપવામાં આ વિધિ ક્રેટલી પળાય છે ? આ ફેરફાર નહિંતા ખીજાં શું કહેવાય ?

આવી એક ખે નહિં; સેંકડા બાખતા એવી છે, કે જેના રીવાજોમાં ફેરફાર થતા આવ્યા છે. જૈનધર્મના<del>-સ</del>માજના પૂર્વ પુરુષો पीछेसे चली आसी है वुं को अबुध्रध्यु ध्रता आव्या है। ब મ્યાને પોતાની જીહિનો ઉપયોગ ન કર્યો હતા, તા જૈન**ધર્મ કે જૈન**-સમાજ આજે ક્યારનાએ ક્રાળના ક્રાસ વની ગયાં હત. પર દ નાહેં, સમયાનુસાર આપણા પરમ પૂજ્ય પૂર્વાચાર્યો ફેરકારા કરતા આવ્યા છે. જ્યારે જ્યારે સમાજને જેમાં જેમાં કેરકારા આવશ્યક જુણાયા. ત્યારે ત્યારે તેમાં તેમણે પરિવર્ત્તન અવશ્ય કર્યું છે. હા. મૂળવસ્તુના લાેપ થવા નથી દીધા. મૂળવસ્તુને ધકેકા નથી પહાંચવા દીધા. તેનું રક્ષણ અવશ્ય કર્યું છે. ખરી રીતે જોવા જઇએ તા બાહ્ય ક્રિયાએા-રિવાજો ધર્મ અને સમાજરૂપી <mark>અંગના−શરીરના</mark> રક્ષકા છે. એ રક્ષકના વેષમાં ગમે તેવા ફેરકાર કરી શકીએ છીએ. એક શરીર ઉપર, એ શરીરની રક્ષા માટે ઋતુ અનુસાર વસ્ત્રો પહેરવામાં કંઇ ખાેટું નથી. હા, એ વસ્ત્રાેથી શરીરની હિંફાજત થાય છે કે કેમ ? મૂળ શરીરને તેનાથી કંઇ હરકત તા પહેાંચતી નથી ? એ જ માત્ર જોવાનું છે. બાકી શીયાળામાં ગરમ કપડાં એાડયાં કે પહેર્યાં, માટે ઉનાળામાં પણ ગરમ પહેરવાં અતે એાઠવાં જ જોઇએ, એ કયાંની છુદ્ધિમત્તા ! ચૌદમી કે પંદરમી શતાબ્દિમાં ધર્મના કાઇ અંગની રક્ષા માટે અમુક કાર્ય કર્યું, માટે તેનું તે જ કાર્ય આ વીસમી સદીમાં પણ કાયમ રાખવું જ જોઇએ, એ કર્યાંના ન્યાય ? બલ્કે તે વખતનું એ કાર્ય અા વખતમાં સાવ विधात होय, छतां तेने अयभ राभवुं-अरख के पीछेसे चली आती है ये डेव् उक्षप्रश्

માટે દરેક મહાનુભાવાએ સમયતે ઓળખીતે કાર્ય કરવાની જરૂર છે. અને તેટલા માટે દરેક કાર્યમાં દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર–કાળ-ભાવ <mark>જ</mark>ોવાની પ્રભુની આશા છે. આ પ્રમાણે સમાજના યુવકા અને ધર્મના ધારીઓ કવ્ય–ક્ષેત્ર–કાળ–ભાવ જો⊎તે સામાજિક અતે ધાર્મિ'ક કાર્યો કરે, નહિંકે पीछेसे चली आती है માટે કરે-એવાં કાર્યો દ્વારા જૈન ધર્મની જાહેાજલાલી થાંગ્રો, એટલું જ અંતઃકરસથી મુચ્છી વિરમું છું.

ര

( 원 )

# ધાર્મિક અભ્યાસ.

કુ પણ સમયમાં પ્રત્યેક માણુસે ધાર્મિ'ક અભ્યાસ કરવા અનિવાર્ય સમજવામાં આવ્યું છે. ક્રિયાકાંડ તરફ અરૂચિ રાખનારા આજ કાલના કેટલાક યુવકા પ્રતિક્રમણાદિના અભ્યાસને મહત્ત્વથી રહિત સમજે છે અને તેનુંજ એ કારણ છે કે ખી. એ. કે એલ. એલ. ખી. થઇ જવા પછી તેઓની દ્રિયા તરફની અરૂચિમાં વધારા થાય છે. ખલ્કે " આવા ક્રિયાકાંડામાં શ્ર્ પડ્યું છે ? " એ શખ્દાે કાઢતાં પણ આપણે ઘણી વાર સાંભળીએ છીએ. પરન્તુ તેઓ બહી જાય છે કે. સામાયિક પ્રતિક્રમણ, પૌષધ, ત્રાન, ધ્યાન, તપ, જપ, પૂજા વિગેરે આત્મશુદ્ધિનું અસાધારણ કારણ છે. અને આત્મશક્ષિ કિંવા અંતઃકરણની પવિત્રતા, એજ

ખરા ધર્મ છે. ધર્મ, એ સિવાય ખીજી શી વસ્તુ છે ? અને તેટલા માટે ક્રિયાકાંડ, એ પ્રત્યેક મનુષ્યને માટે–આત્મકલ્યાણાલિલાધીને માટે જરૂરનું છે. માક્ષનું સાધન કેવળ ગ્રાન,'નથી, પરન્તુ ગ્રાન અને ક્રિયા ભન્તે છે, **ज्ञानकियाभ्यां मोक्षः** । એટલે ક્રિયાકાંડને ઉપ-<mark>યાગી સુત્રોના અભ્યાસ પણ જરૂતો છે. જેઓ પ્રતિક્રમણાદિના</mark> સ્**વય**ં અભ્યાસ નથી કરતા તેમને જન્મભર પ્રત્યેક ક્રિયામાં પરત ત્રતા <mark>ે ભોગવ</mark>વી પડે છે. બીજાની સ્ક્રામે તાકવું પડે છે. **ઉપરાં**ત મ્<u>ઢ</u>ાડી <sup>્</sup>8મરવા થવા છતાં–ખાસ ડાહ્યા અને વિચક્ષણ ગણાવા છતાં કેા⊌ -**સમ**યે **થાે**ડા કે **ઘણા માણ**સોની વચમાં સાધુ વંદન, કે પ્રતિક્રમણનાં -સૂત્રો ખાલવાના પ્રસંગ આવે છે, ત્યારે તેઓને કેવા શરમીંદા થવું પડે છે. એ એમના આત્મા જ જાણે છે.

અતએવ ધાર્મિક અભ્યાસ તા પ્રત્યેક જૈન બાળકને બાલ્યાન ્વસ્<mark>થાથી જ કરા</mark>વવા જોઇએ. એમાં બે મત હાેઇ શકે નહિં. અને ેતેનજ એ કારણ છે કે–આજ કાલ પ્રાયઃ પ્રત્યેક ગામમાં **ન્હાની** ુ મ્હાટી જૈનશાળા કાયમ થતી **ર**હી છે. બલ્ક બાર્ડિગામાં પણ અમુક સમય વિદ્યાર્થીઓતે ધાર્મિ'ક અભ્યાસ કરાવવામાં આવે છે એ ખરેખર પ્રશંસનીય છે.

પરન્ત આ પ્રસંગે હું એ સંખંધી મારા અંગત વિચાર ંપ્રક્ટ કરવા ઇચ્છું છું કે <mark>ભાળકોને ધાર્મિક અભ્યાસ કરા</mark>-વવા શા રીતે ? અર્થાત્ અભ્યાસ કરાવવાની પહિત કેવી હાેવી लेमे हे

ધાર્મિક અભ્યાસની મુખ્ય એ પદ્ધતિએ આપણી નજર ઃઆગળ છેઃ એક **પ્રાચીન પહતિ** અને બીજી આધુનિક પ**હ**તિ.

પ્રાચીન પહિતના ક્રમ એવા જોવાય છે કે-બાલ્યાવસ્થામાં

## સમય**ને એ**ાળખાે.

મુત્રાને કંદેસ્થ કરાવવાં, અર્થ વિના, અને જ્યારે અર્થને ગ્રહસ કરવાની શક્તિ તેનામાં આવે ત્યારે અર્થ શીખવવા.

પરન્ત વર્તામાન સમયમાં મ્હોટો ભાગ આ પહિતિને પસંદ નધી કરતા. આ પક્ષનું એવું કહેવું છે કે એક તા બાલ્યાવસ્થાથી કાંઇ પણ વસ્તુ ગાખી નાખવાથી બાળકાના મસ્તકને જોર પડે છે. અતે બીજાં એ કે અર્થ વિનાની ગોખણપટ્ટી, એ પોપટને ' રામ રામ ' નું **ર**ટણ કરાવવા ખરાખર છે. માટે કેા**ઇ પણ સૂત્ર અર્થ** સાથે ભણાવવું જોઇએ.

ખીજા પક્ષ**નું** કહેવું કેટલાક અંશે આપણે સત્ય માની શકીએ. એમની બન્ને દલીલામાં કંઇક સત્ય સમાએલું છે. બાળકાના મગજો ખુબ વિકસવા દેવાં જોઇએ. ગાખાવીને તેમના મગજોને વજનદાર ન કરી નાંખવાં જોઇએ અને એ પણ ખરૂં છે કે-' રામ ' ' રામ ' નું રૂટણ પોપટને માટે શું કામનું છે ? જ્યાં સુધી કે તે ' રામ ' નાે અર્થ ન સમજે; એવા જ રીતે માત્ર ' **नमो** अरिहंताणं ' એટલું ગાખી નાખવાથી શું ? અને તેટલા માટે બાલ્યાવસ્થાથી જે ત્રાન આપવું, તે સાર્ય-અર્થ સહિત આપવું જોઇએ.

પરન્તુ આની સાથે સાથે આપણે એ વિચારને ભુલવા જોઇતા નથી કે બાળકાનાં મસ્તિષ્કા અર્થને ત્રહણ કરવાની શક્તિવાળાં કયારે ખતે છે ? આતા અનુભવ તેઓને વધારે હોય છે કે જેઓને નાનાં બાળકાને ધાર્મિક અભ્યાસ કરાવવાનું કામ પડયું હોય છે.

હું તા છેલ્લાં કેટલાંક વર્ષાર્થા જે કંઇ અનુભવ કરી રહ્યો છું, તેમાં મને તાે સ્પષ્ટ જણાયું છે કે દસથી પંદ**ર** વર્ષની ઉમર સુધીના બાળકામાં એવું ક્વચિત જ કાે બાળક હાેય છે કે જે અર્થને-ખાસ કરીને પ્રતિક્રમણાદિના સૂત્રાના અર્થને-વાસ્તવિક અર્ધાને-ત્રહણ કરવાની શક્તિ રાખતું હોય.

સૌથી પ્રથમ તા તેમની મસ્તિષ્ક શક્તિ જ એવી નથી હાતી –સત્રોના અર્થ કેને ત્રહણ કરી શકે. તેમ સત્રોના અર્થમાં વિષય ગઢન હોય છે. કે જે વિષયની સ્થૂલ બાબત સાથે પણ તેઓના સ્પર્શ થયેલા નથી હાતા. હા, તેઓ એક કામ અવશ્ય કરી રાંક છે. અને તે એ કે, જેમ મૂલ સૂત્રો કંઠસ્થ કરે છે, તેવી જ રીતે અર્થા પ્રણ ગાખી મારે-રટી નાખે. જેવી રીતે કે આજ કાલની પ્રતિક્રમ-**અની અકા છપાવેલી હોય છે. તેવી રીતે જૈનશાળાઓમાં** તે અર્થો રટાવવામાં આવે છે. પરન્તુ આમ કરવામાં વિદ્યાર્થિઓના મસ્તિ-ષ્ક્રતા બાજો-**ન્**ટવાના બાજો એાછા નથી ક**ર**તા, બલ્કે તે બાજો વધારીએ છીએ.

તેમ છતાં થાડા વખતને માટે માની લઇએ કે જેમ મુલ સુત્રા રટાવવામાં આવે છે, તેમ અર્થો પણ **ર**ટાવવા જોઇએ. તો તેમાં પણ મારૂં તેા એજ વકતવ્ય છે કે સૂત્રોના રટણમાં. અને અંથોના રટણમાં વહું અંતર છે. કારણ કે-પ્રતિક્રમણનાં સત્રોમાં માટે ભાગે ધાર્મિ'ક બાબતા અને ખાસ કરીને વધુ કાવ્યાે છે. પછા તે સંસ્કૃત હોય કે પ્રાકૃત ( માગધી ). આ બન્ને બાબતાનું મૂળ પગથિયું –તેના નિયમા આદિ બાળકના જાણવામાં ન આવ્યા હાય ત્યાં સુધી તે જે રટે છે એ એના હલ્યની સાથે સ્પર્શ શી રીતે કરી શકે ?

દાખલા તરીકે--

પંચિંદિઅ. લાગરસ, કરેમિ ભંતે આદિ પારંભનાં જ સત્રો. આ સત્રામાં જે રહસ્ય છે, તે બાળકા અર્થના રટણથી શું સમજી શકવાના હતા ? ત્યાંથી આગળ વધીને 'જગચિંતામણિ 'જ જાઓ. આ જગચિંતામણિના અથે પણ રટવાથી શું<sup>?</sup> આમ જ

## સમયને એાળખા.

નમુત્યુણં. ' નમુત્યુણં ' માં આપણે ઘણી વખત બાળકાના મુખથી સાંભળીએ છીએ અને પ્રતિક્રમણની ચાપડીયામાં પણ ' વિભક્ત્યન્ત પદ ' ના કંઇ પણ બેદ બતાવ્યા સિવાય " સિવ-મયલ-મરૂઅ-મણંત-મકખય-મવ્વાબાહ-મપુણરાવિત્તિ " આવી રીતે છપા-યેલ હાય છે અને તે શબ્દોના અર્થો-એટલે જેમ છાપેલ હાય છે, તેવી જ રીતે ઘણે ભાગે વિદ્યાર્થિઓને શીખવવામાં આવે છે. ' मरुઝ ' નહિં પરન્તુ ' अयल ', ' मरुઝ ' નહિં પરન્તુ ' अरुઝ ' શબ્દો લેવાના છે. અને તેની આદિના ' મ 'કાર તા પહુલાના શબ્દની વિભક્તિના છે. આ વાત વિદ્યાર્થીઓ શાથી સમજ શંક ' મારૂં તા માનવું છે કે સંસ્કૃત-પ્રાકૃતના વ્યાકરણનું જ્ઞાન નહિં કરેલ અને માત્ર પુરાણી ચાલથી ભણી આવેલ શિક્ષક પણ ભાગ્ય જ એવા શબ્દોના પાતાની ખુહિથી ' પવચ્છેવ ' કરી શકે. આવી અવસ્થામાં વિદ્યાર્થિઓ શું શીખે ? અને એમનું શીખેલું કેટલું સાર્થક શાય: એ સ્વતઃ સમજ શકાય એવી હકીકત છે.

આથી પણ આગળ વધીને कल्लाणकंदं, संसारदावा, स्नातस्या જેવી સ્તૃતિયો ઉપર જ દબ્દિપાત કરો. એ સ્તૃતિયોમાં કાવ્ય– સાસ્ત્રની કઇ બાયતના સમાવેમ નથી કર્યો ? એમાં ઉપમા ઉપમેય ભાવા ઠાંસી ઠાંસીને ભર્યા છે; એમાં અલંકારા ઉભરાઇ રહ્યા છે. ત્યારે આપણાં ૧૦–૧૨ વર્ષનાં બાળકા કે જેમને કાવ્ય ≪ી વસ્તુ છે, એની ખબરે નથી હોતી. ઉપમેય કે અલંકાર કાને કહે છે, એનું ભાન પણ નથી હોતું, એમને એના અર્થા ગાખાવી મારવા, એના અર્થ શા ? એકજ ઉદાહરણ—

संसारधवानी येथि गाथाः— आमृलालोलधूलीबहुलपरिमलालीढलोलालिमालाझंकाराराव सारामस्रदस्रकमलागारभूमिनिवासे !। छायासभारसारे ! वरकमलकरे ! तारहाराभिरामे ! वाणीसंदोहदेहे ! भववि-हरवरं देहि मे देवि ! सारम् ॥ ४ ॥

આતા અર્થ વિદ્યાર્થિઓ શું ગાખે ? ક્રાઇ બતાવશે ? લાંબા લાંખા સમાસ**યકત વશેષણોના અર્થો સમજ્**વવામાં તે શિક્ષકાના શરીરે કેટલા પસીના આવતા હશે કે જેમણે સંસ્કૃતની ગંધ પણ લીધી નહિં હોય, ત્યારે બિચારાં બાળકા માસ્તરના મુખથી એના અર્થ ને સાંભળતાં તેઓ કેવા અવાક અને દિગ્મૂઢ થઇ જતા હશે, એની કલ્પના રહેજે થઇ શકે તેમ છે. આવીજ રીતનાં ઉત્તરાત્તર સુત્રો છે. હવે આ સુત્રોના અર્થોને રટાવી માર્યો કયાં સુધી કલદાયક નીવડી શકે, એના વિચાર કાે કપણ વિચારક આસાનીથી કરી શકશે.

અરે મૂલ અને અર્થ-બન્ને સ્ટાવવાની વાત તા દર રહી. મારવાડના અને કેઠ કાઠિયાવાડના વિદ્યાર્થિઓને ભણાવવાનું જેઓને કામ પડ્યું હશે તેઓને ખારસો અનુભવ હશે કે મૂળસૂત્રોને કંઠસ્થ ક<mark>સવવાં-તેમની જીભ ઉપર</mark> લાવવાં, એ પણ કેવી ટેઢી ખીર 😼 ! " ચેતન ચતુર થઇ ચૂક્યો " એને " સેતન સતુર થઇ સૂક્યો, " " चंदेस्र निम्मलयरा " ने " संदेच्र निमलयरा ", " लोग-विरुद्धचाओ " ने " लोगविरुधधपाओ " तेभ " नमो लोप सञ्बसाहणं " ने " नमो लोए चन्व चाहणं " ने। ७२ था २ थ ક<mark>રનારા</mark> તેમજ સંયુકતાક્ષરનું ઉચ્ચારણ કરતાં આખા શરીરને ડાેેલાવી દેનારા વિદ્યાર્થિઓને મૂળ સુત્રા જ કં*દે*સ્થ કરાવવાં ક*હિ*ન થઈ પડે છે, અને વિદ્યાર્થિની સાથે શિક્ષકને પણ સવા છ ટાંક પસીના ઉતારવા પડે છે, તા પછી એ નિલેપ-કુમળાં મગજોમાં " મકર'દના સુર્ગંધી કણીઆની ધર્ણી સુંદર સુગંધમાં આસક્ત ચયેલા ચપળ ભ્રમરાની પંક્તિના ગુંજારવથી શાભાયમાન, મૂળથી લઇને ઠેઠ ઉપર સુધી ડાલાયમાન, અને નિર્મળ-સ્વચ્છ પાંદડાંવાળા કમળની ઉપર રહેલા ભુવનના મધ્યભાગમાં નિવાસ છે જેના એવી કાંતિના સમૂહ વડે સુશાભિત, હાથમાં સુંદર કમળને ધારણ કરનારી, શાભાયમાન હારથી અલંકૃત, અને દ્વાદશાંગીરૂપી વાણીના સમૂહરૂપી શરીર છે જેનું એવી શ્રુતદેવિ ! મને પ્રધાન એવું માક્ષરૂપી વરદાન અગાપા ! "

આવા અર્થો ભરવાને કમર કસવી, અને એ બાળકની સમજમાં ન આવે તા લાલપીળા થવું, એ કાના ધરના ન્યાય ?

અતએવ, ઉપરની બાબતા જોતાં વાચકા સહજ સમજ શક્યા હશે કે અર્થાની સાથે મૂળ સૂત્રો કંઠેસ્થ કરાવવાં, એ બાળુકાને માટે તા બાજારપ–લય કર બાજારપ જ છે.

અને તેથી મારા નમ્ર મત પ્રમાણે તો જ્યાં સુધી બાળક અર્થ ત્રહણ કરવાની શક્તિ પ્રાપ્ત ન કરે, તેનું મસ્તિષ્ક તેટલી શ્રક્તિવાળું ન થાય, ત્યાં સુધી અર્થો તો રટાવવા ન જ જોઇએ. ⁴ અર્થ' તે৷ એક વસ્તુજ એવી છે કે જે કેવળ '<mark>વિચારશક્તિ'ની</mark> સાથે સંબંધ રાખે છે. જેની વિચારશક્તિ-ત્રહણશક્તિ સારી, તે અર્થાને જલદી સમજી શંકે છે અને તેનું ગ્રહણ પણ જલ્દી કરી શકે છે. માટે બાળકાને તેવી અવસ્થામાં અર્થના ઝમેલામાં ન નાખતાં ક્રેવળ સૂત્રો જ મુખપાઠ કરાવવાં જોઇએ.

આથી પણ વધારે સારા ઉપાય એક બીજો છે. અને તેઓ કે ખાળકાતી જી**લતે કેળવવા પ્ર**થમ પ્રયત્ન **થવા જોઇએ. અને** તે કેળવવાના સરળ ઉપાય એ છે કે પ્રાચીન પહિત પ્રમાણે સંસ્કૃતના થાેડા લણા અભ્યાસ દરેક બાળકને જરૂ**ર કરાવવા. આ અભ્યાસ** ક્રેવળ જીલને કેળવવા નિમિત્તે જ કરાવવાના હાેય તાે વ્યાકર**ણની ર**ટણ પહલિમાં પહેલેથી ન નાખતાં " પહેલાં ભાષા અને પછી

વ્યાકરહ્ય " એ પહતિથી રચાયેલી બુકથી કામ લેવું જો⊌એ. મારા માનવા પ્રમાણે " ભાવનગરના દક્ષિણામૃતિ વિદ્યાર્થી ભવન " તરફથી સંસ્કતની જે બુકા નીકળી છે. તે ધણે ખરે અંશે આ કામ સારી શકે છે. આ પ્રમાણે થાડાક સંસ્કૃતના અભ્યાસ પછી જો ક્રિયાકાંડનાં સુત્રા કંઠસ્થ કરાવવામાં આવે તા બાળકાને જે વધુ મહેનત પડે છે. તે ઘણે અંશે એાછી થાય. કદાચ આવી રીતે સંસ્કૃત અભ્યાસ ન જ કરાવી શકાય. તો કમમાં કમ મૂળ સૂત્રોની સાથે અર્થોન સ્ટાવવાની તા પહતિ ન જ રાખવી જોઇએ. વિચારશક્તિ ખીલ્યા પછી–ઉમર લાયક થયા પછી માણસ કદાચ સંસ્કૃત ન ભણ્યાે હાેય તા પણ કાઇના સમજાવવાથી અર્થનું પ્રહણ આસાનીથી કરી શકે છે. અને તેમાં પણ જો તે સંસ્કૃત ભાગેલ હશે તો તો પછી તે **અર્થ**ે સ્વયં પ્રહણ કરી શકશે.

બાકી ખરી વાત તો એ છે કે-આપણે ત્યાં મૂળને મૂકી ડાળાંને વળગવા જેવું ખની રહ્યું છે. પ્રતિક્રમણાદિનાં સૂત્રા કે સંસ્કૃ-તના ગ્રંથા જાણવા હોય, તો તેને માટે એની મૂળ ભાષાનું જ્ઞાન કરવું પ્રથમ જરૂરનું છે. મૂળ-ભાષા શીખેલા વિદ્વાનને એવાં સૂત્રો કંદ્રસ્ય કરવાં કે એના અર્થો કરવા લગારે સુશ્કેલીભર્યા નથી થતા. તે સ્વયં તેના આસ્વાદ લુંટે છે. જે માણસ એવાં નવાં સત્રો કે ગ્રંથા ખનાવવાની શક્તિ ધરાવતો હોય, તેને તેવા **ત્રાંથા માટે એક**ડે એકથી ભારાવું પડે, એવું હોઇ શકતું નથી. એટલા માટે બાળકોને એ ભાષાઓ-સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષા-ઉપર કાસુ મેળવાવવા જોઇએ. આતે માટે સૌથી સારામાં સારા ઉપાય એ કે જૈનાની પ્રત્યેક સંસ્થામાં સંસ્કૃત–પ્રાકૃત ભાષાના વિષય દાખલ કરવા જોઇએ. તે ભાષાઓ ચલાવવી જોઇએ. ભલે કાઇ સંસ્થા વ્યાવહારિક ગ્રાન આપવા માટે સ્થાપન થઇ હાય, પરન્તુ તેની સાથે સાથે જેમ ધાર્મિ'ક જ્ઞાન

# સમયને એાળખા

આપવામાં આવે છે. તેવી રીતે શાડા ઘણા અંશે પણ સંસ્કત-પ્રાકૃતનું ત્રાન આપવું જ જોઇએ. અને એનું ત્રાન આપ્યા પછીજ ક્રિયાકાંડનાં સૂત્રો કે પ્રક**ર**ણોના અભ્યાસ કરાવવા જો⊎એ. મૂળભાષાના ત્રાન સિવાય તેવા **ત્રંથા રટાવેલા વધુ સમય સુધી રહી શક**તા નથી. આપણે જોઇએ છીએ કે-લણ લોકાએ ન્હાની ઉમરમાં પાંચ પ્રતિ-ક્રમણ અને પ્રકરણો કરેલાં હોય છે; પછી મ્હોટી ઉમર થતાં. સુક્ષ્કેલથી જ તેમાંનું કંઇ યાદ હોય છે. **પર**ન્તુ જો મૂળભાષા શીખીને તે વસ્તુઓ ભણવામાં આવી હોય તો તે ખસતી નથી. અને કદાચ ખસે, તો પણ તેના અથોનું રુટણ તો તેને રહે જ છે. અને તે ગ્રંથ હાથમાં આવતાં તેને એાર જ આનંદ આવે છે.

આપણે અત્યારે અનુભવીએ છીએ કે–જૈનસમાજની અતેક સંસ્થાએામાંથી નીકળેલા વિદ્યાર્થીએા અત્યારે મૌજૂદ છે. તેએા અંગ્રેજીમાં જરૂર આગળ વધ્યા હશે, પરંતુ ઉપરની બે ભાષાએા– સંસ્કૃત પ્રાકૃત–ના અનભિત્ર હેાવાથી–નહિં જાણનારા હેાવાથી પાેતાનાં શાસ્ત્રા જોઇ શકતા નથી: અને તેથી તેમને કાઇ પણ બાબતમાં-બલ્કે જૈન તત્ત્વત્રાન સંબંધમાં પણ અંગ્રેજીના આશરા લેવા પડે છે. પછી તે અંગ્રેજી લખનારાએાએ ગમે તેવું લખ્યું હોય તેતે ं तहमेव सर्चं ' માનીને જૈન સિદ્ધાન્તાની માન્યતાએામાં શંકાશીલ યવાના પ્રસંગ આવે છે. પરંતુ જો આપણી સંસ્થાએ માં વ્યાવહારિક ત્રાનની સાથે સંસ્કૃત–પ્રાકૃતના અભ્યાસ ખાસ કરીને ક<mark>રા</mark>વાતા હાે**ય** તા તેઓને તે ભાષાના ગ્રંથા વાંચવામાં જરૂર રસ પડે. તેમ ક્રિયાકાંડનાં સુત્રોમાં રહેલું ર**હ**સ્ય સમજવાથી તેએાની ક્રિયાભિરૂચિતા પણ જરૂર વધે.

દિલગીરીની વાત છે કે જૈનસમાજમાં અનેક બાળાશ્રમો. એાડિ<sup>લ</sup>ગા. ગુરૂકુજા અને શિક્ષાલયા હોવા છતાં આ એ ભાષાએ **ઉપર** જોર આપનાર માત્ર શ્રી વીરતત્વ પ્રકાશક મંડળ જેવી એકાદ સંસ્થા જ નજરે પડે 🕽. હા. ખીજી બધી સંસ્થાએ৷ જૈન સંસ્થાએ৷ હોવાથી−જૈનાના **દ્રવ્યથી પેાપાતી હેાવાથી થાેડા ધ**રોા સમય ધાર્મિ'ક અભ્યાસ, કેવળ ગાખણપટીથી, જરૂર કરાવાતા હશે, પરંતુ મૂળ ભાષા શીખ્યા સિવાય એનું ખરૂં રહસ્ય તેઓને નહિં મળવાનું અને ભવિષ્યમાં તે જ્ઞાન કાયમને માટે નહિં રહેવાનું. એ તાે લગભગ નિવિધાદ જેવું જ છે. એતએવ—

બાળકાને ન્હાની ઉમ**ર**થી સંસ્કૃત પ્રાકૃતનું ગ્રાન કરાવવા તરફ દરેક સંસ્થાના સંચાલકાએ લક્ષ આપવું જરૂરનું છે. તેમ ન ખતે તો ધાર્મિ'ક અભ્યાસ બાળકાને અર્થ સાથે રટાવીને તો ન જ ક**રા**વવાે. એવાે મારાે નમ્ર અભિપ્રાય છે. પ્રા**રં**ભમાં તાે તેઓને માત્ર મલ સત્રોજ ક**ંદ**રથ કરાવવાં અને જ્યારે તેઓમાં સમજશક્તિ આવે. વિચારશક્તિ વધે, ગ્રહણશક્તિ ઉત્પન્ન થાય, ત્યારે તેઓને અર્થો સમજાવવા. ધ્યાનમાં રાખલું જોઇએ કે મારા આ અનરોધ ત્યાળકાને માટે જ છે. જેઓ ઉમરલાયક છે, વિચારી શકે છે. સમજી શકે છે. તેએાને માટે તેા એક એક સૂત્રના જ**રા** વિસ્તારપૂર્વ ક અર્થો સમજાવવાથી મૂળસૂત્રો પણ કંઠરથ કરવાં તેમને માટે આસાન થઇ પડે છે. પરન્તુ ભાળકાતે અર્થનું સ્ટન ન જ કરાવવું. પરંતુ આચી પણ વધારે ઉત્તમ ઉપાય હું ઉપર કહી ગયા એ જ નને તાે દેખાય છે કે–પ્રત્યેક સંસ્થામાં–શાળામાં સંસ્કૃત–પ્રાકૃતના પ્રથમ અભ્યાસ કરાવવા,

આની સાથે સાથે એક એ અનુરોધ કરવા પણ નહિ બુલું કે ધાર્મિક અભ્યાસમાં પુસ્તકા નવીનજ પદ્ધતિથી–ટેક્સ્ટ બુંકા તરીકે યોજવાની ધણીજ જરૂર છે. અને તે એવી પદ્ધતિથી યોજાવવાં જોઇએ કે-સત્રોના અર્થો આસાનીથી વિદ્યાર્થીએા ગ્રહણ કરી શકે. શું વિદ્વાનાની આવી ટેક્સ્ટ હુક તૈયાર કરનાર કમીટી નીમાશે ક



( २० )

# સંસ્થાએા અને સંચાલકા.

**ી**[તાંકમાં પ્રત્યેક જૈનસ સ્થામાં ધાર્મિક શિક્ષણ આપવાની, વ્અને તેને માટે સંસ્કૃત પ્રાકૃત શીખવવાની અનિવાર્ય આવશ્યકતા અને એની પહિત સંખંધી મારા વિચારા પ્રકટ કરી ચૂક્યો છું. ચ્યા લેખમાં આપણી **સંસ્થાએા અને સંચાલકા**ના સંબંધમાં ુકં ઇક વિચારા પ્રકટ કરવા ઇચ્છું છું.

આ વિષયતે માટે વધારે વિસ્તારપૂર્વક આલેખવાની મારી ઇચ્છા હતી. અને તેથીજ **ચા**ડાક સમય પહેલાં આપણી સ**ંત્ર્યા**ઓના છેલ્લામાં છેલ્લા રિપોર્ટી મેળવવાની મેં કાશીશ કરેલી, પરન્ત જોઇએ તેવી તેમાં સફળતા નથી મળી, એટલે સાધારણ રીતે 🔪 સંસ્થા-

240

એાની જે પરિસ્થિતિયા છે, તેનું અવલાકન કરી કંઇક વિચારા પ્રકટ કરીશ.

કાંઇ પણ વિષયના જ્યારે વા વાય છે. ત્યારે લગભગ સર્વત્ર એક સરખા વાય છે. તેનું જ એ કારણ છે કે-દેખાદેખીથી કે આવરયકતા સમજીને–ગમે તે કારણે બધી સમાજમાં એકજ પ્રકા-રનાં કાર્યો કરવાની ધુન ચાલે છે. જૈનસમાજમાં અત્યારે જે સંસ્થા-એા હયાતી ભાગવે છે, તે આવી અનુકરણપ્રિયતાનું પરિણામ કે **અ**ાવસ્યકતા જાણવાનું પરિણામ છે, પરન્તુ ઉપયાગીતા, અનુપયા-ગિતાના સવાલ હવે પછી વિચારવાના રાખીએ, તા પણ એટલું જુરુ કહી શકાય કે જૈતસમાજમાં–મુજ્યેતામ્બર સમાજમાં સંસ્થાઓની સંખ્યા અકસોસ કરાવનારી તેા નથીજ. અર્થાત્ શ્વેતા-મ્બર મૂર્ત્તિપૂજક સમાજની સંખ્યાના પ્રમાણમાં કાપી સંખ્યા સંસ્થાઓની છે. જો કે આથી પણ વધુ થાય તે৷ એમાં ખાટું કે આશ્ચર્ય પામવા જેવું કંઇ ન કહેવાય, કારણ કે સારી વસ્તુનું તો अधिकस्य अधिकं फलम् ०४ ५६। शक्ष्य.

હવે આપણી આ બધી સંસ્થાઓને જો થાડામાં થાડા વિભા-ગામાં વિભક્ત કરવી હોય. તો તેના ખે વિભાગા થઇ શકે. ૧ સ્વતંત્ર શિક્ષણ આપનારી બાેહીંગા અને ૨ સ્કુલ કે કાેલેજોમાં શિક્ષણ આપનારી બાેડી ગાે. ત્રીજો વિભાગ એક એ પણ છે કે જે સંસ્થાઓ કેવળ શિક્ષણ આપે છે-જેની સાથે બા-ર્ડિંગ નથી હોતી. કહેવાની કંઇજ આવશ્યકતા નથી કે આ બધીયે સંસ્થાએ৷ કેવળ જૈનસમાજના જ દ્રવ્યથી ચાલે છે, આ સંસ્થાએાના નિમિત્તે જૈનસમાજ જે ખર્ચ ઉઠાવી રહી છે: એના અડસટી કાઢવામાં આવે તા માસિક લગભગ ૧ાા–૨ લાખથી તા ઓછું નહિંજ હાય– સંભવ છે કે તેથી વધારે પણ હાય. આ હિસાબે વર્ષે લગભગ ૨૦

# સમયને એાળખા.

લાખ કે તેથી વધુ રકમ કેળવણી નિમિત્તે-જૈનમંસ્થાઓને પાેપવાના નિમિત્તે-જૈનભાળકા અને યુવકાને સુસંસ્કારી બનાવવા માટે ખરચ-વામાં આવે છે. ત્યારે ઢવે આટલા ખર્ચના પ્રમાણમાં જૈનસમાજ પ્રતિવર્ષ ફળ શું મેળવે છે, તે તરફ આપણે દબ્ટિપાત કરીએ.

સૌથી પહેલાં આવી સંસ્થાઓ કે જે બાર્ડિંગાની સાથે બાળ-ંકાેને સ્વતંત્ર શિક્ષણ આપે છે તે તપાસીએ.

મારા ધારવા પ્રમાણે આવી સંસ્થાએાની હયાતિ આપણી સમાજમાં બહુજ એાછી છે. અને આવી સંસ્થાએા જે છે તેની લાઇન જ ભુદી છે. અને એટલું પણ હું તો જોતા આવ્યા ધું કે જે સંસ્થાએ પોતાનાજ મુકરૂર કરેલા કાર્સ પ્રમાણે બાળકાને સ્વતંત્ર શિક્ષણ આપે છે, તેનું કળ પણ સીધી કે આડકતરી રીતે જૈન-્સમાજના જ ઉપયોગમાં આવ્યું છે અને આવવા<mark>નું. **ખનારસ**</mark> પાડેશાળા આવી સંસ્થામાંની એક હતી. આ સંસ્થા એક બુદીજ લાઇનની હતી. અતેક વિ<sup>દ</sup>ના પસાર કરીને પણ આ સંસ્થાએ જે **કળ જૈનસમાજ આગળ ધર્યું છે, તે અત્યારે જૈનસમાજના જ** ્ઉપયોગમાં આવી **ર**હ્યું છે. ભક્ષે તેમાંથી નીકળેલા વિ**દ્રા**ના ગમે ત્યાં ેતાકરી કરતા હશે; પરન્તુ એમણે <mark>અનારસ પાક્શાળા</mark>માં રહીને એવી વિદ્યા હાંસલ કરી છે, કે જે વિદ્યાના ઉપયાગ જૈનસાહિત્ય, જૈનધર્મ કે જૈનસમાજના લાભમાં જ થઇ રહ્યો છે અને થવાના. ચ્યાવીજ પહિતિની કે થાેડા ફેરકાર સાથેની જે કાેઇ સંસ્થાએા -અત્યારે હયાતિ ભાગવે છે, કિંવા થશે, તે જો સુવ્યવસ્થિત રીતે ચાલી, તો તેનું કળ જૈનસમાજના જ લાભમાં આવવાનું; પરન્તુ ્રદિલગીરી છે કે–એવી પહલિતી સંસ્થાએા આપણે ત્યાં ક્વચિલજ જોવાય છે. આવી પહિતની સંસ્થાઓમાંથી પણ જે જૈનસમાજ સમુચિત કળ ન મેળવે, તો તેનું કારણ શું છે, તે હું હમણાંજ આગળ ખતાવીશ.

હવે એવી સંસ્થાઓ કે જે બાડિ ગની સાથે બાળકાને સ્કૂલાના ેકાર્સ પ્રમાણે વ્યાવહારિક શિક્ષણ આપે છે. આ વિભાગમાં આપણાં <sup>-</sup>ભાળાશ્રમા, ગુરૂકુળ વિગેરેતા સ<mark>માવેશ ચાય</mark> છે.

આવી સંસ્થાએ વર્ષોથી ચાલવા છતાં કંઇ પણ સંગીન કુળ પ્રાપ્ત થયું હોય, એવું આપણે જોઈ શક્યા નથી. પ્રતિવર્ષ પાંચ પચીસ મેડ્રીક પાસ થનારા યુવકા નીકળતા હશે. પરન્તુ ઃસ્કૂલમાંથી નીકળતાંજ તેઓ આ<mark>થિ<sup>ડ</sup>ક ચિંતાના ચક્કરમાં</mark> પડીજ જાય છે. દસ,પાંચ વર્ષ એક સંસ્થામાં રહ્યા પછી પણ તેને ૧૫– -૨૦ રૂ. ની નાકરી માટે ધનિકાનાં મ્હુાં તાકવાંજ પડે છે. એક દુકાનથી ખીજી દુકાને યાચનાએ કરવીજ પડે છે. જ્યારે તે ૈંપાેતાના પેટ માટેજ એવી ફિકરમાં હુાય છે, તાે પછી સંસ્થા પ્રત્યેના પાતાના કર્ત્તવ્યને તા કયાંથીજ યાદ કરે ? મ્હાટે ભાગે લગભગ **આવી સ્થિતિ** પ્રાથમિક શિક્ષા લેનારાઓની ચાય છે. એટલે જે **ઇરાદાર્થી જૈનસમાજ હ**જારા કે લાખા ગપિયાના વ્યય કરી આવી સંસ્થાઓ ચલાવે છે. એમાં જોઇએ તેવી સાર્થકતા તા નથીજ થતી.

ઉપર જે વિભાગની સાંસ્થાએ સંબંધી મેં ઉલ્લેખ કર્યા છે, એમાં ગુરકુજાના પણ હું સમાવેશ કરૂં છું. ખરી વાત એ છે કે-**ચ્માપણાં** ગુરૂકુળાને ગુરૂકૂળ કહી શકાય કે કેમ, એજ એક વિચા-ત્રણીય પ્રશ્ન છે. પ્રાચીન ગુરૂકુળનાં જે વર્ણીના આપણે વાંચીએ છીએ, એમાંની કા બાબત અત્યારનાં ગુરૂક્**જામાં જેવાય છે** ?

ગુરકુળ એટલે ૮ વર્ષથી ૨૫ વર્ષ સુધી સંસારની વાસના-ચ્એાથી બાળકાને દ્**ર રા**ખી **બ્રહ્મચર્ય પાલન** કરાવવા પૂર્વક–શહ -સંસ્કારા નાખવા પૂર્વ ક વિદ્યાપ્યયન ક**રા**વનારા આશ્રમા અને તે પણ ગુરૂઓના સહવાસમાં રાખીતે આપણાં બાળકા એની એ સંસારની વાસનાએામાં ઉછરે. મરજ પડે ત્યારે આશ્રમમાંથી વિદાય પણ થઇ શકે, સંસારની વાસનાએોમાં રચ્યા પચ્યા ગૃહસ્થાના સહવાસમાં રાત ક્વિસ **ર**હે, બલ્કે એ બાળકાે ઉપર સંસ્કા**ર** પાડનારા પણ ગુહસ્થીએ હોય અને તેની સાથે આપણી પ્રાચીન વિદ્યાઓનું શિક્ષણ દૂર રાખી આજકાલની સ્કલોનું જ શિક્ષણ-કે જે શિક્ષણ આજે એકી અવાજે દાેષીલું ગણવામાં આવ્યું છે–તે શિક્ષણ અપાય, છતાં આપણે તેને ગુરૂકળ કહીએ, એના અર્થ શા ? મારા નમ્ર મત પ્રમાણે તો પ્રત્યેક સંસ્થાના સંચાલકાએ સંસ્થાના નામ અતે ઉદ્દેશ પ્રમાણે સંસ્થાને યથાયોગ્ય આકારમાં મૂકવા પ્રયત્ન ક**ર**વેા જોઇએ. જો કે મારૂં એ કહેવું નથી કે આપણે બહુ પ્રાચીન ગુરુ-કળા પ્રમાણે આ સમયમાં મૂકી શકીએ, તો પણ જેટલા અંશે ખતે તેટલા અંશે તાે તદાકારમાં મૂકવા જ જોઇએ. આથી વિપરીત પહિત ચલાવવી, એ તે**ા અનુચિત જ ગણાય. થાેડા વખત ઉપર**ં આચાર્ય શ્રીવિજયવલ્લભમુરીશ્વરજી મહારાજે ત્યાંના ગુરકુળને ઉપ--યાેગી થાય, એવી કંઇ મારા અનુભવજન્ય સૂચનાએા લખવાની આતા કરેલી, તે વખતે મેં તાે સ્પષ્ટ જણાવ્યું **હતું કે**-જ્યારે ગુર્-કળ નામ રાખ્યું છે, તો એ સંસ્થામાં રહેનારા બાળકાના છવનને સુસંસ્કારી બનાવવા માટે-એમને રાત-દિવસ ઉપદેશાદિથી સદ્ભા-વનાવાળા રાખવા માટે આપના **ખે સારા** મુનિ**રાજોને સંસ્થા સાથે**ં અવસ્ય રાખવા. જો કે એ ખુશી થવા જેવું છે કે પંજાયના ગુર-કુળમાં સાંભળવા પ્રમાણે ભણવાતા કાેસ<sup>લ</sup> સ્વતંત્ર જ રાખવામાં આવ્યા છે. મુનિરાજોને રાખવાની વ્યવસ્થા થઇ છે કે કેમ <sup>?</sup> એની મતે ખબર નથી.

કહેવાની મતલળ કે આપણી સંસ્થાએાએ નામ અને ઉદ્દેશ*⊵* 

પ્રમાણેજ એનું બંધા**રણ પણ રા**ખવું જો⊌એ. અત્યારની પરિસ્થિ-તિમાં આવી સંસ્થાએ માંથી જે કંઇ ફળ પ્રાપ્ત થાય છે તે ઉપર પ્રમા<del>ણેનું જ. એ</del>ટલે કે ૧૦–૫ વર્ષ સંસ્થામાં **ર**હ્યા પછી *જી*વનની ચિંતા ઉત્પન્ન કરાવનારં જ થાય છે.

આપણી સંસ્થાઓના બીજો એક વિભાગ એ છે કે જે ખાર્ડિંગા સાથે કાેલેજોના અભ્યાસ ક<mark>રા</mark>વે છે. આવી સંસ્થાઓની પાછળ જે ખર્ચ થાય છે તે અર્ધમાં રામ અને અર્ધમાં ગામ જેવું હોય છે. પણ આવી સંસ્થાએા બહુ એાછીજ છે. અને જે છે. તેમાં**થી જરૂર** વર્ષ દિવસે એ ચાર ડોક્ટરો. એ ચાર એલએલ. ખી. કે ઇંજીનીયરા નીકળતા હશે. પરન્તુ હવે એ ભ્રમ લગભગ ખુલ્લાે **થ⊎ ગયાે છે કે આ**વી લાઇનમાં પહાેચ્યા પછી તેમને આર્થિક ચિંતા નથી રહેતી, એમ તા નહિંજ. સમય બારીક આવ્યા છે, અને " दिन दो गुने रात चौ गुने " આવી લાઇનના ઉમેદવારા નીકળતા જ **ર**હે છે. એટલે સૌને માટે સાધના તૈયાર હ્યુય, એવું કંઇ હાતું નથી. આ વિષયતાે અનુભવ કરવાે હાય તા કાઇએ ટાઇમ્સ કે ક્રોનીકલ જેવામાં જાહેરખળર આપી જોવી. માલમ પડશે કે-કેવા ઢગલાળ ધ એલ. એલ. બી. એા અને બી. એ. થયેલાએ તરી આવે છે. એટલે જે આર્થિક ચિંતા દૂર કરાવવાના ઉદેશથી આવી સંસ્થાઓ ચલાવવામાં આવે છે એમાં પણ જોઇએ તેવી સકળતા તા નથીજ મળતી. વળી આવી સ્થિતિમાં નીકળેલા યુવ-કોના જૈનસમાજ સાથે સંખંધ એાછા **ર**હે છે. તેએા સ્વતંત્રતા **બલ્કે સ્વર્ઃદતાના પવનમાં ઉ**છરે છે, અને તે ઉપરાન્ત ધાર્મિક સંસ્કારોતા લગભગ અભાવ હાય છે, એટલે જૈનસંસ્થામાં કેળવણી લેવા છતાં સમાજ અને ધર્મ પ્રત્યેના પાતાના કર્ત્તવ્યને બહુ જ એાછા જ યુવકા યાદ રાખે છે.

#### સમયને એાળખા.

આમ કળની દબ્ટિએ જોતાં આપણે દરેક પ્રકારની સ્થિતિમાં બહુ એહિં જ સંતાષજનક કાર્ય થતું જોઇ શકીએ છીએ. આ **જ્ઞપરા**ન્ત પ્રત્યેક સંસ્થાના જે એક પ્રધાન ઉદેશ્ય હાેવા જોઇએ તે –ચારિત્ર–કેરેકટરના સંબંધમાં તા કંઇ લખવા જેવું **ર**હેતું જ નથી. શું લખવું ? કેરેક્ટર-ચારિત્રના વિષયજ એક એવા છે કે જેના સંબંધમાં ચાક્કસપણે કાઇથી કંઇ નિર્ણય થઇ શકે જ નહિ. તો પણ એટલી તા આપણે અવશ્ય આશા રાખી શકીએ કે-જૈનસં-સ્થાઓમાંથી–અને તેમાં પણ ખાસ કરીને એવી સંસ્થાએામાંથી કે–જેતા સંબંધ બાળકાનું ચારિત્ર નિર્મળ બનાવવા તરફ વધુ હોય છે–નિર્મળ ભાવનાવાળા. નૈતિક જીવનવાળા અને સદાચારી યુવકા નિકળવા જોઇએ, પરન્તુ આ સંબંધમાં જે કંઇ કિંવદંતિયા-લાેકરવ સાંભળીએ છીએ. તે જો સાચા હાય તા આ કળ પણ સંતાપકારક તા નથીજ. તા પણ આ વિષયમાં નિશ્ચિત્તપણે કંઇ ન કહી શકુ; છતાં આપણી સંસ્થાઓમાંથી ત્યાગની ભાવનાવાળા-સમાજ પ્રત્યેની કે ધર્મ <u>પ્રત્યેની લાગણીવાળા યુવેકા ખાસી સંખ્યામાં નિકલ્યા હાય, એવું તો</u> નથીજ જોવાતું અને જો એવા યુવેકા નીકળ્યા હત, તો આજે તમામ જૈનમ સ્થાઓ યાગ્ય કાર્યકર્તાઓના અભાવની જે ચિલ્લાહટ કરી રહી છે, એવી ચિલ્લાહટ કરવાના પ્રસંગ નહિંજ આવતે.

આ પ્રમાણે બધી રીતે તપાસતાં આપણી સંસ્થાએ નિમિત્તે જે ખર્ચ કરવામાં આવે છે, એના પ્રમાણમાં કળ બિલકુલ નહિ જેવું જ મળી રહ્યું છે. અને નિરાશાજનક કાર્ય થઇ રહ્યું છે, એ તા સ્પષ્ટ જ છે, પરન્તુ તેમ થવાનું શું કારણ છે? એ આપણે તપાસવું જોઇએ.

સૌથી પ્રથમ તા આપણી સંસ્થાએાનું એક સંગઠન ખળ નથી.

જેટલી સંસ્થાએ৷ તેટલાં બંધારણે. ચાક્કસ બંધારણ પૂર્વકની અમુક સ ખ્યામાં સંસ્થાએ વ્યાલતી હોય અને તે બધી સંસ્થાએનું અક ુસંગઠન બળ હોય તો મારા નમ્રુ મત પ્રમાણે થોડા ખર્ચમાં અને **્યવસ્થાપૂર્વાંક કાર્યા કરતી એ સંસ્થાએા થાડા સમયમાં** સારૂં કળ ·<mark>ખતાવી શકે. આવી રીતનું સંગઠન અને</mark> વ્યવસ્થિત બ'ધારણ ્નહિ હોવાનું જ એ પરિણામ છે કે, દસ પાંચ વર્ષ એક સંસ્થામાં ઃ**ર**હીને નીકળનારા યુવેકાને ગુજરાનને માટે તેા આમ તેમ કાંકાં મારવાં જ પડે છે. સમયનું અવલાકન કરી, જૈન બાળકાના ભવિષ્ય-ોના ખ્યાલ કરી તેવીજ **પ**હાતિપૂર્વ'ક આપ**ણી સં**રથાએોનાં બ'ધારણો જ્યનાવવામાં આવતાં હોય, તો બાળકાને-યુવકાને સંસ્**થા**માંથી નીકળ્યા પછી પેટની કે કુટું બની ચિંતાના પ્રશ્ન ઓછાજ રહે, એટલે સંસ્થા-એોની વાસ્તવિકતા-ઉપયોગિતા સિંહ કરવા માટે સાથી પ્રથમ સંસ્થાએનું સંગઠન અને વધારણ મુકરર થવાની જરૂર છે.

સંસ્થાઓમાંથી વાસ્તવિક જોઇએ તેવું કળ નહિ પ્રાપ્ત થવાનું **ખી**ભું કારણ સંચાલકાનું પણ છે. સંચાલકાના પ્રશ્ન જૈનસમાજ આગળ એક વિચિત્રભાવે ઉપસ્થિત થયેલા છે. આજે જૈનસમાજની પ્રાયઃ દરેક સંસ્થા યાગ્ય સંચાલકાની માગણી કરી રહી છે. આપણે ત્યાં કર્યા છે સંચાલકા ? કર્યા છે કાર્ય કરનારાઓ ? જો કે એ વાત ખરી છે કે-પ્રાયઃ દરેક સંસ્થા કમીટીના બંધારહાપૂર્વ ક ચાલે છે. પરન્તુ કમીટીના સબ્યોમાં પણ જ્યાં સુધી એક બે વ્યક્તિએ। એવી ન હાય કે જે બધાએાને પ્રેરણા કરે. અને સંસ્થાનાં તમામ અંગાનું નિરીક્ષણ કરે. બલ્કે એમ કહેવું જોઇએ કે સંસ્થાના આત્મા બનીને કામ કરે, એવી એક ખે વ્યક્તિઓ ન હોય ત્યાં સુધી કાંઇ પણ સંસ્થા પગભર થઇ શકતી નથી, અને તેનું સંચાલન પણ સર્સાચત ત્રીતે થતું નથી. અત્યારે આપણી સંસ્થાઓમાંની કેટલીક જે કંઇ

સાધારણ રીતે ઠીક ઠીક ચાલી રહી છે. તે આવા સંચાલકાના સદ્ભાવે જ છે. જે સંસ્થાએાને આમ આત્મા બનીને કામ કરનારી વ્યકિતયા નથી મળી, તે સંસ્થાઓની શી દશાઓ થઇ રહી છે. એ કાઇથી અન્-પ્યું **નથી. તેમ** છતાં એક વાત અવશ્ય છે. દરેક સંસ્થામાં પ્રાયઃ કમી~ ીમાં તેવાજ માણસા જોડાયલા હોય છે કે, જેઓ વેપારી લાઇનના યા એવાંજ ખીજાં પાતાનાં કાર્યો પણ કરનારા હાય છે. એવી અવ-રથામાં પાતાના તમામ સમય કેવળ સંસ્થાને માટે જ આપવાનું તો તેમનાથી નથી જ બનતું. અને ન બને એ સ્વાભાવિક પણ છે. અને તેથી ઘણા ખરા આધાર સંસ્થાના નાકરા ઉપરજ રાખવા પડે છે. જો કે હજા તો જૈનસમાજની એક પણ સંસ્થાને એવું સદ્-ભાગ્ય પ્રાપ્ત નથી થયું કે જેના આત્મા કાઇ વાનપ્રસ્થાશ્રમ જેવી સ્થિતિએ પહેાંચેલ અને સંસારનાં કાર્યોથી વિરકત થયેલ કાઇ સદ્ગૃહસ્થ બની રહ્યો હાય. મારૂં તા માનવું છે કે જ્યાં સુધી ઉમર લાયક, કેળવાયલા અને સુખી ગૃહસ્થા પાતાના સાંસારિક કાર્યોથી વિરક્ત થઇ આપણી સંસ્થાએાના આત્મા બનીને કાર્ય કરનારા ન નીકળ ત્યાં સુધી સંસ્થાએ જોઇએ તેવી પ્રગતિ નહિંજ કરી શકવાની. કયાં છે આપણામાં એક પણ એવી વ્યક્તિ કે- જે પાતાનું સર્વસ્વ સંસ્થાને સોંપી દુધ પોતાનું જીવન પણ સંસ્થાને સોંપી દીધું હોય ! કમમાં કમ પોતાનું છવન સોંપનાર પણ કયાં છે ? જૈનેતર સંસ્થાએાનું જરા નિરીક્ષણ તા કરા, કેટલા આત્મભાગી વીરા નીકળી આવ્યા છે <sup>?</sup> ત્યારે શું લે**ાલ**ની પ**રા**કાષ્ટા−⊌ચ્છાએાની પગુકાષ્ટ્રા જૈનસમાજને ત્યાં જ આવીને ભરાઈ છે ? ડહાપણ આપ-નારા. પાતાના ધંધાઓમાં સારી રીતે આગળ વધી લક્ષાધિપતિઓ થનારા અને દરેક પ્રકારે સુખી તેમજ પુખ્ત ઉંમરે પહેાંચેલા આપણા. કે ગુવાયલાએા, હવે ધંધા રાજગારા બંધ કરી પોતાના ત્રાનના અને

અનુભવના સંપૂર્ણ લાભ આપણી સંસ્થાઓને આપવા આત્મનાગ -**મા**પે, તો શું ન બની શંક્ર <sup>?</sup> પરન્તુ ઇચ્છાવૃત્તિએા કયાં રાકાય છે :

આવા મહાનુભાવા નહિં નીકળવાનું જ કારણ છે કે આપણી સંસ્થાએોના બધા આધાર કેવળ પગારદાર નાકરા ઉપર જ રાખવા પડે છે. આવા પગારદાર નાેકરામાં સદાચારી, નીતિપરાયણ અને ભાળકાના જીવનાને સંદર રીત ધડવાની શક્તિ રાખનારા તેમજ જે સંસ્થાનું તે અન્ન ખાતા હોય તેને સ્વકીય તરીકે માની કાર્ય કરનારા કવચિત જ પ્રાપ્ત થાય છે, અને જ્યારે એવા નથી પ્રાપ્ત ચતા, તા પછી તેનું પરિણામ સંસ્થાંએાની કમળપતી સિવાય ખીજું શં આવે ?

હા, જૈનસમાજમાં એક એવા વર્ગ છે કે જે પુખ્ત ઉમરે પહેાંચેલ અને પાતાના ધ'ધાથી લગભગ રિટાયર ચએલ અને ઠીક ઠીક કેળવણી પણ લીધેલ હોય છે. આવા મહાનુભાવા કદાચ આવી સંસ્થાએ ની લગામાં હાથમાં લે, તો સારૂં કામ કરી શકે: પરન્ત આવા વર્ગ ધાર્મિક શ્રહ્મામાં એટલાે ઉંડા ઉતરી ગયેલ હાય છે કે-જૈનસંસ્થાએામાં કામ કરીને પણ પગાર લેવામાં પાપ સમજે છે અને પગાર લીધા સિવાય પાતાના કુટું ખનું ગુજરાન ચલાવી શંક તેમ નથી હોતા. એટલે તેએ ન પગાર લઇને કામ કરી શકે છે અને ન ઓનરરી કામ કરી શકે છે. પરન્ત હું નથી સમજ શકતા કે ધર્મની આસ્થાપૂર્વક, લાગણીપૂર્વક-પોતાનું સમજીને કામ કરીને પગાર લેવામાં શંપાપ સમાયેલું છે ? ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે એવા આસ્તિક-શ્રહાળુ લાગણીવાળા માણસા જે કામ કરી શકે છે, તે લાભાયા અને કેવળ પગારના દબ્ટિએ કામ કરનાર નાકરા નર્થા કરી શકતા. આપણી પેઢીએા અને સંસ્થાએામાં આવા જૈના નધી રહેતા, એનું જ એ કારણ છે કે જેવા તેવા અને ગમે તે ધર્મના

માણસોથી કામ લેવું પડે છે. હું તો જરૂર કહું કે આવા મહાનુ-ભાવાએ યાગ્ય પગાર લઇ ધામિ<sup>૧</sup>ક કે સામાજિક સંસ્થાઓમાં કામ. કરવામાં કંઇ પણ પાપ નથી. મારી ખાતરી છે કે જે માણસતે. શાસનતા પ્રમ છે, ધર્મની લાગણી છે. અને જે પોતાનું સમજીને કામ કરે છે તે ૧૦૦ ના પગાર લઇ સવાસાનું કામ કરવાની જ દર્ષ્ટિ રાખશે. અને આવી અવસ્થામાં સંસ્થાઓમાંથી કે પેઢીઓમાંથી પગાર લેવા કંઇ પાપકર્તા ન હાઇ શકે. હું માનું છું કે દરેક સંસ્થાના સંચાલકાએ આવા માણસોની શોધ કરી નિયુક્તિ ક**ર**વી: જોઇએ. કેવળ પૈસાના લાભની ખાતર કામ કરનારાએાથી સંસ્થાએા કેવી બદનામ થાય છે, એનાં ઉદાહ**ર**ણા આપવાની જરૂર છે જ નહિ. કેટલીક વખત એવું પણ બને છે કે માણસા પાતાને નિઃસ્વા-ર્થપણે એાનરરી તરીકે કામ કરવાનું સ્વીકારી કામ શરૂ કરે છે. પરન્તુ આવા ઓનરેરી કામ કરનારાઓનું ખર્ચ એક પગારદાર કરતાં -તેનાજ જેવી યાગ્યતા ધરાવનાર પગારદાર કરતાં-સવાયું થઇ જાય છે. છતાં તે એાનરેરી કહેવડાવે છે અને સંસ્થાના સંચાલકા, પાતાને એાનરરી કામ કરનાર મળેલ છે, એવા ખાટા આડંબર બતાવવાની ખાતર એ સાચી વાત ઉપર ઢાંક પીછાેડા કરી સમાજની આંખમાં ધૂળ નાખે છે. હું કહીશ કે આવા એાનરેરી કામ કરનારાએા કરતાં પગારદાર નાેકરાે સારા છે અને સંચાલકાેએ પણ આવા રીતે ખાેટાે. આડં બર રાખીને સમાજને ઠગવાના કાર્યથી દૂર રહેવું જોઇએ.

ટું કમાં કહું તાે–આપણી સંસ્થાએા નિમિત્તે જૈનસમાજ જે ખર્ચ કરી રહી છે, તેના પ્રમાણમાં કલ ઘણું જ એાછું, બલ્કે નહિ જેવુંજ મળે છે, અને તેટલા માટે આપણી સંસ્થાએાનું સંગઠન કરવું જો⊌એ, અને એક કમીડી મુકરર કરી સંસ્થાએાનું બંધારહા સુકરર થવું જોઇએ. તેમ તેની સાથે આપણા કેળવાયલા સુખ<u>ી</u>.

# સંસ્થાએ અને સંચાલકા

ગહરથાએ શાસનના પ્રેમની ખાતર-ધર્મની ખાતર પાતાની જિંદગીના પાછલા ભાગ કેવળ સંસ્થાએાના માટે સમર્પાથ કરવા જોઇએ. લાભરૃત્તિઓને ઓછી કરવી જોઇએ. આત્મભાગની ભાવનાઓને વધારવી જોઇએ.

જો આમ થાય તાે જે કાર્ય અત્યારે આપણે પચીસ વર્ષમાં નથી કરી શકતા, તે કાર્ય પાંચ વર્ષમાં આસાનીથી કરી શકીએ. આશા છે કે-શાસનદેવ સર્વાને સદ્યુદ્ધિ આપે અને આપણી સંસ્થા-એાથી આપણે કંઇ સંગીન કળ મેળવવા ભાગ્યશાળી થઇએ.



# ( २१ )

# મહાવીરના પ્રત્યેક પૂજારીને !

મહાવીર એટલે ત્યાગની મૂર્ત્તિ. મહાવીર એટલે જગતના ઉદ્ઘારક. મહાવીર એટલે સત્યના પ્રકાશક, મહાવીર એટલે અહિંસાના પ્રચારક. મહાવીર એટલે વિશ્વપ્રેમનું પ્રતિભિંભ અને મહાવીર એટલે લાેભ અને ભયથા જીવન જીવવાના નિષેધક. એવા પ્રભુ મહાવીરના આજે જન્મ દિવસ છે. ત્રિલાકીના પ્રાણિઓને આનંદ ઉપજાવનાર દિવસ છે. આજના મંગળમય દિવસ. મહાવીરના પ્રત્યેક પુજારીએ ઉજવવા જોઇએ અને ઉજવશે પણ ખરા. શું કરીતે ! ધરમાં મિષ્ટાન્ન બનાવીને, મંદિરમાં પૂજા ભણાવીને, વ્યાખ્યાન કરીને. ભ્યાખ્યાન સાંભળીને, કસાઇ**ખા**નામાંથી દ**સ–પાંચ છ**ત્ર છેાડાવીને અતે મંદિરામાં રાત્રે રાશની કરાવીને. પણ મહાવીરના પ્રત્યેક પૂજા-

રીએ સમજવું જો⊎એ છે કે આટલું માત્ર કર્યાથી જયન્તીના ઉત્સ-વની સાર્થ કતા ચાય તેમ છે ? શતું જય, રાજગૃહી, મકસી અને એવાં ધર્ણા તીથી જ્યાં સુધી ભયમાં છે, તેના ઉપર બીજાઓના આક્રમણા છે, હજારા મહાવીરના પૂજારીઓને એક વખતના અન્નના પણ સાંસા છે, મહાવીરની હજારા પૂજારણ વિધવાઓને પવિત્રતા-પૂર્વ ક જીવન વ્યતીત કરવાનાં સાધના ઉપસ્થિત કરી આપવામાં આવ્યાં નથી, હજારા નવ્યવંકા સાધતાના અભાવે શિક્ષાથી વિસુખ રહી ઉદરનિર્વાહની ચિંતામાં માર્યા માર્યા કરે છે, અને લાખા મનુષ્યો મહાવીરના પૂજારી થવાને ઉત્સુક હોવા છતાં આપણી અનુદારતાથી ્ર⊌ચ્છા પૂર્ણ કરી શકતા નથી; ત્યાં સુધી ઉપરનાં કાર્યો કરવા માત્ર**થા** કે મહાવીરના નામના ઘંટ વગાડી જયજયકાર પાેકારવા માત્રથી " મહાવીર જયન્તી " ની સાર્થકતા માનવી, એ સરાસર બ્રાન્તિજ છે. મહાવીર કે મહાવીરના શાસન સાથે સંબંધ રાખનારી બધી બાખતાનું બારિકાઇથી અવલાકન કરવાની જરૂર છે. જ્યાં સુધી મહાવીરના શાસનની બીજ ખીજ વસ્તુઓ ભયમાં હોય, આક્તમાં હોય, ત્યાં સુધી વરધોડા અને ઉત્સવાથી, ઉજમણાં ને ઉપધાનાર્થા સભાઓ અને ભાષણોથી, પૂજા અને પતાસાં-નાળીયેરની પ્રભાવના-એાથી મહાવીરના શાસનની વાહવાહ કહેવડાવીએ. જયજયકાર ખાેલા-વીએ અતે ઢાેલ તાંસાં કે રજ્જાકનાં ખેન્ડ વગડાવીએ; એ સમયને નહિં એાળ ખવાની અજ્ઞાનતા જાહેર કરવા ખરાબર કરીએ છીએ.

ખરી વાત તા એ છે કે–મહાવીરના પ્રત્યેક પૂજારીએ–પછી તે સાધુ હાય કે ગૃહસ્થ સમયને ઓળખી તીર્થાની રક્ષા માટે, જૈન-ધર્મના પ્રચાર માટે, જૈનધર્મમાં દાખલ થવા–મહાવીરના પૂજારી અનવા <del>ક્રચ્છનારા</del> લોકોને અપનાવવા માટે અને જૈન સમાજના યુવકાને શિક્ષા તેમજ હુન્તર આદિમાં આગળ વધારવા માટે પાતાના

તન-મન-ધનના ભાગ આપવાની જરૂર છે. અને તેજ ખરી મહા-વીર જયન્તી છે. સમયને એાળખ્યા સિવાય, કેવળ પાતાની વાહ વાહને માટે-પોતાના નાકને માટે, પોતાની માટાઇને માટે વાજાં વગડાવવામાં કે મિષ્ટાન્તા ઉડાવવામાં લાખાતા ધુમાડા કરાવી નાંખ-વામાં આવે. અને કહેવું કે-આ તા મહાવીરના નામ માટે છે. મહાવીરના શાસન માટે છે. મહાવીરના ધર્મ ની ઉન્નતિ માટે છે. એ નરી દાંભિકતા નહિંતા ખીજાં શં છે? ખરી મહાવીર જયન્તી. ઉજવવાતા પ્રમંગ અત્યારે આવી ઉપસ્થિત થયા છે. એતે માટે લાખાની સખાવત કરવા કાે વીરલા વીરના પૂજારી નીકજ્યા ? આપહું તીર્થધન લૂટાઈ રહ્યું છે. સિક્ક્લેત્ર જેવા પવિત્ર તીર્થ ઉપર આજ ભયંકર આકતનું વાદળ ધે<mark>રાઇ રહ્યું</mark> છે, અને વિખેરાવવા માટે. એની સ્વતંત્રતા મેળવવા માટે કેાઇ સખાવતી વીર નીકળ્યો ? અત્યારે તે ખરી મહાવીર જયન્તી તે ઉજવવાની છે. જ્યાં સધી આપણું પવિત્ર તીર્થ અને તીર્થી સ્વતંત્રતા પૂર્વક આપણા હાથમાં ન આવે, ત્યાં સુધી આપણા બીજા ઉત્સવા, એ ઉત્સવા રૂપે હાવા જ ન જોમએ.

મહાવીર જયન્તીના ખીજો પ્રકાર મહાવીરના ધર્માના પ્રચાર કરવા એ છે. મહાવીરના ધર્મ-જૈનધર્મ એ યુનિવર્સલ ધર્મ છે. જગતના ધર્મ છે, સર્વમાન્ય ધર્મ છે. છતાં એ ધર્મને માનનારા એનું કારણ શું છે ? એનું કારણ સ્પષ્ટ છે. મહાવીરના પૂજારી તરીકુ અભિમાન ધરાવનારાએાએ મહાવીરના ધર્મ તે પાતાના બાપીકા ધમ માની લીધા છે. એ ધર્મની શીતલ છાયામાં બેસવાના જાશે 'કુ **ખીજા કાેેે** કોઇ નાં કેરજ નથી, અને કેદાચ કાેેઇ એ ધર્મની એાથે આવીતે ઉભા યે રહે તા તેની સાથે કામ પણ જાતના છૂટ કે

મમત્વભાવ રાખવાની ઉદારતા મહાવીરના પૂજાઓ આપણે ધરા-વતાજ નથી. આવી સ્થિતિમાં મહાવીરના ધર્મના પ્રચાર કેમ થઇ શકે ? મહાવીરના પૂજારીઓની સંખ્યા કેમ વધી શકે ? ધમુની સાથે સામાજિક ખંધારણોને સંડાવાવવાં, એ વાસ્ત-વિક ધર્માતે ખા**ળેાચિયામાં ડુ**ભાવી **રાખવા બરાબર શું** નથી <sup>ટ્ર</sup> જગત જાગ્રત થયું છે. સુદ્ધિવાદના જમાના છે. વિજ્ઞાનની ક્રમાટી ઉપર જે ધર્માના સિહાન્તા સા ટચના સાનાની બરાબર ઓપી ઉઠે, એ ધર્મના સ્વીકાર કરવાને આજે દુનિયા તૈયાર છે. ત્યારે શું મહાવીરના પૂજારીઓનું એ કર્તવ્ય નથી કે-કાઇ પણ જાતિ કે કેા⊎ પણ દેશનાે માણસ આ ધમ<sup>4</sup>ના આદર કરે–સ્વીકાર કરે, એને સર્વથા અપનાવવાે શઅરે, જેઓ એક સમયે દઢ જૈન હતા, મહાવીરના પૂજારી હતા, પરન્તુ અત્યારે કાલના પ્રભાવે કે આપણી બેદરકારીથી વિખુટા પડી ગયા છે, એએોને અપનાવવાની અને જૈનધર્મની શીતલ છાયામાં ખેસાડી તેમની સાથે સર્વ પ્રકારના વ્યવહાર ચાલ કરવાની પણ ઉદ્ઘરતા મહાવીરના પૂજારીઓ ન કરી શકે, એના જેવા ખેદના વિષય ખીજો કર્યા કહી શકાય ? અતએવ મહાવીરના પ્રત્યેક પૂજારીનું કર્તાવ્ય છે કે મહાવીરના ધર્મોના જેમ વધુ પ્રચાર થાય, એને માનવાવાળા વધે, અને દુનિયા જૈનધર્મના વાસ્તવિક સિદ્ધાન્તાને જાણે, એવા જે કંઇ શક્ય ઉપાયા હ્યુય. તે હાથમાં લેવા. અને કાેે પણ દેશ કે જાતિના માણસ યદિ જૈનધમ પાલન કરે છે. તો તેની સાથે તમામ પ્રકારના વ્યવહાર રાખવાની ઉદારતા રાખવી, એ મહાવીર જયન્તીના ખીજો પ્રકાર છે. ખ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે સ્વધર્મીની સાથે પરહેજ રાખવાનું કર-માન મહાવીરના ધર્મમાં છે જ નહિં. સ્વધર્મી સાથે પણ પરહેજ-અનુદારતા રાખવાનું કાર્ય તો તેજ કરી શકે છે કે જેણે મહાવીરના

#### સમયને એાળખા.

સાસ્યવાદને એાળખ્યા નથી. લગવાન્ મહાવીરે કાઇની સાથે કાઇ દિવસ ભેદ રાખ્યા નથી. એને મન તા ધની કે નિર્ધન, પંડિત કે મૂર્ખ, બાલ કે વૃદ્ધ, હિંદુ કે મુસલમાન, ભકત કે અભકત, શત્ર કે મિત્ર. આર્ય કે અનાર્ય-તમામ એક સરખા હતા. મહાવીર તમામ આત્માઓમાં એક સરખી અનંતશકિત જોતા હતા. અને અતએવ ત્સં સારતા કાઇપણ આત્મા આત્મકલ્યાણના–મોક્ષના અધિકારી છે, એમ તેમણે માન્યું, સમજાવ્યું અને વર્ત્તનમાં મૂકી ખતાવ્યું હતું. <sup>હ</sup> સૂયગડાંગસૂત્ર<sup>્ર</sup>માં

## पभदोसे निराकिचा न विसज्झेज केणड । मणसा वयसा चेव कायसा चेव अंतसो ॥

આત્મળળને ફાેરવી દેષને દૂર કરી કાેેે ના પણ સાથે મન-વચન કાયાથી મરણ સુધી વિરાધ ન કરવાની પ્રભુએ આત્રા કરી છે. આ પ્રભુઆત્રાનું ્રવહસ્ય શું છે ? એ મહાવીરના પૂજારીએા સમજશે કે ? મહાવીરના ધર્મ-રાગ-દેષને દૂર કરવાના ધર્મ-જગતના કાઇપણ મનુષ્ય પાલન કરવાના અધિકારી છે અને જ્યાં એક ધર્મી તરીકેના દાવા થયા ્રએટલે ત્યાં એક બીજાની સાથે પરહેજ રાખવા પાલવે જ નહિ–રખાય જ નહિં અને જ્યાં સધી કાે પણ સમાજ આટલી ઉદારતા ન કરે ત્યાં સધી તે સમાજે માનેલા ધર્મના પ્રચાર કદિ સંભવિત જ નથી. અને તેથી મહાવીરના પ્રત્યેક પૂજારી પ્રત્યે એ કહેવું લગારે અત્યુ-ક્તિવાળું નથી કે-ઉદારતાપૂર્વંક મહાવીરના ધર્મ'ના પ્રચાર ્ક્ર≀વા માટે સૌથી પહેલાં સ્વધમિ`એાને અપનાવવાની–સાથે લેવાની-જ જરૂર છે. અને તેમ થાય તેા જ મ**હા**વી**ર**નાે ધર્મ પ્રચાર પાંગે અને મહાવીરની વાસ્તવિક જયન્તી ઉજવી ગણાય.

હવે ત્રીજો પ્રકાર મહાવીરના ' શાસન ' સંખ°ધી છે. 'શાસન'

શબ્દથી અહિં ' આત્રાએ 'થી મતલખ છે. મહાવીરની આત્રાએાનું પાલન એજ મહાવીરની સાચી જયન્તી. આ આત્રાએનું પાલન આપણે-મહાવીરના પૂજારીઓ કેટલું કરીએ છીએ. એ પ્રત્યેક પૂજા-રીએ વિચારવું ધટે છે.

ક્રાષ્ટ્ર પણ પિતાના સાચા પુત્ર તેજ કે જે પિતાની આજ્ઞાનું પાલન કરે. કાઇ પણ માલીકના સાચા સેવક તેજ છે કે જે માલી-કની આત્રાઓને શિરાધાર્ય ગણે. અને ક્રાષ્ટ્ર પણ દેવના સાચા પૂજારી તેજ છે કે જે તે દેવની આત્રાઓનું શિર સાટે પાલન કરે. આપણે તા મહાવીરના પૂજારી ! મહાવીર એટલે જગતના પિતા, મહાવીર એટલે જગતના માલીક. મહાવીરની આત્રા એ આપણા માટે આપણું સર્વસ્વ હોવું જોઇએ. મહાવીરની આગ્રા એ આપણા માટે શિર સાટે પાલનીયા હોવી જોઇએ. આપણાં હાડકાં. ખૂન અને રામ રામમાં મહાવીરની આગ્રાપાલનના ભાવ ઓતપ્રાત થઇને રહેવા જોઇએ, અને તોજ આપણે મહાવીરના પૂજારી તરીકે શાબા શકીએ-દાવા કરી શકીએ. આપણે જે કંઇ કરીએ તે મહાવીરના માટે. મહાવીરની શાભા-માંજ આપણી શાભા. નહિ કે આપણી શાભાને મહાવીરની શાભા ખતાવીએ. પરન્તુ અત્યારે શું થઇ રહ્યું છે ? કયાં છે મહાવીરની આત્રાનું પાલન ? પાતાના સ્વાર્થની ખાતર યશ–કીર્ત્તિના લાભની ખાતર ધર્મના ઓઠા નીચે ઢકાસલાએા ચલાવ્યા જવા, એ શં મહાવીરની આત્રાનું પાલન છે ? મહાવીરના વેષને નામે માજે ઉડાવવી, એ શું મહાવીરની આત્રાનું પાલન છે ? ઉત્સર્ગતે અપવાદ અને અપવાદને ઉત્સર્ગ ખતાવી સ્વાર્થ સાધવા રાતદિન તત્પર રહેવું. એ શું મહા-વીરની આત્રાનું પાલન છે ? સમાજ કે જાતિનું ગમે તે થાય, પરન્તુ પાતાના પટારા તર કરતા રાત દિવસ મચ્યા રહેવું, એ શું મહાવીરની આગ્રાનું પાલન છે ? પાતાને પૂજાવવાની ખાતર શાસન

## સમયને ઓળખા.

પ્રભાવના કે ધર્મની ઉન્નતિનાં ખ્ઢાનાં ખતાવી ભાળા જીવાને ભર-માવી પૈસાનું પાણી કરાવવું, એ શું મહાવી**ર**ની આત્રાનું પાલન છે*ં* કેવળ પાતાની સત્તા કાયમ રાખવા માટે તીર્થોની કે સંધાની પણ **ખેદરકારી કરવી, એ શું મહાવીરની આત્રાનું પાલન છે** ? લાેભવૃત્તિ-એાને તૃપ્ત કરવા માટે ધર્મનો ક્રિયાએામાં ટેકસા રાખવા રખાવવા અને તે નિમિત્તે કવ્યસંત્રહ કરવા -કરાવા, એ શું મહાવીરની આગ્રાનું પાલન છે ? મહાવીરના પ્રત્યેક પૂજારી મહાવીરની આત્રાઓનું કેટલું પાલન કરે છે, એના સ્વયં વિચાર કરી લે. અને જ્યાં સ્વયં આત્રાનું પાલન નથી. ત્યાં મહાવીરના નામની ઘંટડી વગાડયા કરવી, જય બાલાવ્યા કરવી, એ કયાં સુધી સાર્થક છે એના વિચાર ડાજ્ઞા માણસાે સ્વયં કરી શકે તેમ છે. મહાવી<mark>રની પ્રથમ આ</mark>ત્રા **રા**ગ–દેષને ક્રમ કરવાની છે. ખરૂં કહીએ તો જૈનધર્મીનું પ્રથમ લક્ષણજ ુરાગદ્વેષતે પાતળાં કરવાં એ છે: પરન્તુ જ્યાં રાગ–દેષની પ્રયળતા હ્યુય, અને ઇર્ષ્યાગ્નિ રાતદિવસ પ્રજ્વલિત રહેતા હાય, ત્યાં જેનત્વ છે–મહાવીરના પૂજારીપહાં છે, એ કેમ માની શકાય ? મહાવીરના પૂજારીઓ વિચારશે કે આપણામાં રાગ-દેષની ન્યૂનતા કેટલી થઇ છે ? અરે, અમારા ત્યાગી મહાત્માઓજ પહેલાં વિચારે. રાગદેષની પ્રભળતા સિવાય બી**જુ**ં શું કારણ છે કે-ગણ્યાગાંઠયા ચા**ર**સો સા-ંધુએા પણ પાેતાનું સંગઠન નથી કરી શકતા <sup>ર</sup> રાગદેષ અને ઇબ્યાેની પ્રત્યળતા સિવાય બીજું શું કારણ છે-કે આજે આપણા તીર્થો આવી ભયંકર સ્થિતિમાં આવી પડવા છતાં બધા સાધુએ મળીને ેકાે પણ જાતના એક નિશ્ચય ઉપર નથી આવી શકતા ? રાગદેષ અને ઇબ્યોની પ્રભળતા સિવાય બીજાં શું કારણ છે કે-સખાવતે **બહાદુર** ગણાતી જૈનસમાજમાં એક પણ આદર્શ સંસ્થા **હ**યાતી ભાગવતી નથી ! રાગદ્દેષ અને કબ્યોની પ્રયળતા સિવાય બી**જી** શું

કારણ છે કે પાતાના સમુદાયના સાધુઓમાંના કેટલાક શિપિલાચારી અને સ્વ<sup>2</sup> છંદી **થ**ઇ **રહેવા છતાં તેઓના ઉપર કાઇ પર્યા** જાતના **અંકુશ રાખી શકતા નથી ? અને રાગદેષ તથા ઇ**ખ્યોની પ્ર**ળ**ળતા સિવાય બીજું શું કારણ છે કે આટલા ન્હાના સમુદાયમાં પણ ભુદા ભુદા વાડાઓમાં ગૃહસ્થાતે ખેંચી જવાની તાણાતાણી થઇ વહી છે ? વિચારવાની જરૂર છે. ખહુજ વિચારવાની જરૂર છે. મહા-<sup>્</sup>વીરના પુજારીઓમાં–વીતરામના **ઉપાસકામાં આ**ટલા દ્વેષ શાબે <sup>?</sup> ધર્મ કે સમાજ ઉત્નતિનાં કાર્યોમાં પણ એક બીજાની સહાનુસ્રતિ ન હાય, એક ખીજાનું અનુમાદન ન હાય, એના જેવા ઇપ્યોગ્નિ ખીએ કરો હોઇ શકે ? જ્યારે આવી અવસ્થા છે, તા પછી આપણે ક્રેમ કહી શકીએ કે આપણે મહાવીરના પૂજારીએ! મહાવીરની આ-્રાનું પાલન કરીએ છીએ ? અને જ્યાં મહાવીરની આત્રાનું પાલન · જ ન હોય, ત્યાં મહાવીર જયન્તી-વાસ્તવીક જયન્તી ઊજવી યે ે કેમ મનાય ?

અતએવ મહાવીરના પ્રત્યેક પૂજારીએ મહાવીરના ધર્મ અને અહ્યવીરની અપ્રદાંઓ તરફ ધ્યાન આપીનેજ પ્રત્યેક કાર્ય કરવાની જરૂર છે. મહાવીર આત્રા કરે છે કે તમે જગતના પ્રાણી **મા**ત્ર સાથે **ૈનેત્રીભાવ રાખા.** જ્યારે આપણે ધરમાં પણ ભાઇએા ભાઇએામાં પાસ વૈર વિરાધ અને કર્ષ્યાંઓ રાખીએ, એ ક્રેમ પાલવે ? મહાવીર ્રઆગ્રા કરે છે અને પોતાના વર્તનથી બતાવી આપે છે કે તમે ·તમારા દુશ્મન ઉપર પણ-તમારૂં ખરાળ કરનારા ઉપર પણ સ્ને**હ** કરા–તેને અપનાવા અને **વેરના ખદલા વેરથી ન લેતાં શાંતિથી લ્ચા.** જ્યારે આપણે અવૈરીને હિતકારોને પણ વૈરી માની કબ્યિં અતે દ્વેષથી એનું ભુર કરવા રાતદિવસ મચ્યા રહીએ, એ કેમ સાબે ?

#### સમયને એાળખા.

#### पन्नमे च सरेन्द्रे च कौशिके पादसंस्पृशि । निर्विद्योषमनस्काय श्रीवीरस्वामिने नमः ॥

આ શ્લોકના પાઠ કરી ભગવાન મહાવીરને નમસ્કાર કરનારા આપણે એના **રહ**સ્યતા જરા યે વિચાર ન કરીએ, એ કેમ ઉચિત ત્રણાય ?

અને તેટલા માટે મહાવીરના પ્રત્યેક પૂજારોએ આજથી મહાવી-રતા જન્મ દિવસથી નિશ્વય ક**ર**વા જોઇએ કે:—

- ૧ હું મહાવીરના ધર્માને માનનારો પ્રત્યેક વ્યક્તિને અપનાવીશ અને તેની સાથે કાે પણ જાતના બેદલાવ રાખીશ નહિં.
- ર હું મહાવીરના ધર્મની પ્રભાવનાનું કેાઇ પણ કાર્ય હશે તેના પ્રત્યે સહાનુભૂતિ પ્રકટ કરીશ, અને મારાથી અનતી કાે પણ મદદ દેવાને તૈયાર રહીશ.
- ૩ હું મહાવીરના કાે પ્રખ્ પૂજારીની-પછી તે ગૃહસ્થ હેાય કે સાધુ-નિંદા નહિં કરૂં, તેમ ઇર્ષ્યા પણ નહિં કરૂં.
- ૪ હું જેમ બનશે તેમ જગતના પ્રાચિ માત્ર સાથે મૈત્રીભાવ ધારણ કરી તે આત્માઓને મારા આત્માની બરાબર સમજીશ, અને તેમના પ્રત્યેના દ્વેષ ભાવથી કર **રહીશ**.
- પ હું મહાવીરના ધર્માને ખટો લાગે, એવું કામ કદિ નહિં કરં. અર્થાત્ મહાવીરના શાસનની અપબ્રાજના થાય. એવાં કાર્યો**ર્થ**ો વેગળા રહીશ.

મહાવીરતા પ્રત્યેક પૂજારી મારા આ નમ્ર નિવેદન તરફ ધ્યાન આપે અને યત્કિંચિત અંશમાં પણ તેનું પાલન કરવા પ્રેરાય: એટલ અંતઃકરણથી ઇચ્છી વિરમું છું?

( २२ )

# ગુરૂડેમવાદ.

🌂 દા ભુદા સમયમાં, ભુદા ભુદા દેશામાં ભુદા ભુદા વાદેષ **ઉત્પન્ન થાય છે. અર્થાત્ કાઇ વખત અહિવાદનું** યળ વધે છે, તેષ ક્રાેક્ર વખત વિજ્ઞાનવાદ વધે છે. કાેક્ર વખત આત્મવાદની સત્તા જામે છે, તો કાે વખત સામ્યવાદ શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. કાે વખત શ્રદ્ધાવાદ તો કામ વખત ક્રિયાવાદ, અને કામ વખત ગાનવાદ તો ક્રાષ્ટ્ર વખત સત્તાવાદ વધી પડે છે. આવાજ 'વાંદાે 'માં એક ગુરૂડમવાદ પણ છે. ભારતવર્ષના એક ખૂણાથી બીજા ખૂણા સુધી અત્યારે જો કાં પ્રપણ 'વાદ 'નું જોર કેલાયું હોય તા તે ગુરૂડમવાદ છે. તેમાં પણ જૈનસમાજમાં તા આ ગુરૂડમવાદનું અત્યારે એકછત્ર સામ્રાજ્ય થયું હોય તેમ જોવાય છે.

144

#### સમયને એાળખા.

ગુરૂડમવાદ અથવા ગુરૂડમશાહી, એ 'નાદરશાહી ' ના પ્રતિ-ધ્વનિ છે. સત્તાના મદમાં મસ્ત બની બીજાને કચડવા, પોતાની સત્તાથી ગમે તેવા અધર્મો કે અત્યાચારા ફેલાવવા, ધર્મના કે પુષ્યના એાઠા નીચે જાલ્મા કે અનીતિએા કરવી, તેમ સ્વર્ગ-નરકની ચા-વિએા પાતાના હાથમાં જ હાવાનું લોકાને ભાન કરાવી ધર્મના નામે ગમે તેવાં ઢકાસલાં ચલાવવાં, એ ગુરૂડમવાદિયાનું પ્રધાન લક્ષ્ય-ભિં<u>દ</u> હોય છે.

આ ગુરૂડમવાદના ઉપાસકા ન કેવળ ગૃહસ્થા જ છે, પરન્તુ મહાવીરના વડીલ પત્ર તરીકેના ઘવા કરનારા અને 'મહાવીર 'ના નામે જનતાને ભ્રમમાં નાખનારા કેટલાક સાધુઓ પણ છે. પ્યલ્કે એમ કહેવામાં આવે કે ગુરૂડમવાદના મ્હાટે ભાગે પ્રચાર તેઓ દ્વારાજ થઇ રહ્યો છે તા તેમાં કંઇ ખાટું નથી.

સાધુ એટલે ત્યાગનું મંદિર; સાધુ એટલે પ્રેમની મૂર્ત્તિ. સાધુ એટલે ઉત્તમ ચંદન, અને સાધુ એટલે સુગંધી પુષ્પ સાધુને સાંસા-રિક ખટપટા સાથે શા સંખંધ શસાધુને ક્લેશ અને ઝધડાઓની શી જરૂર ? સાધુથી ક્રોધાદિ કષાયા કેમ કરી શકાય ? અને સાધુથી ભવ્યાત્માઓ ભાગતા કેમ કરે ? પણ અહિંતા 'સાધુવાદ' નથી 'સત્તાવાદ ' છે. અહિં તેા 'ગુરૂડમવાદ ' છે. અમે સાધુ એટલે અમારાથી બધુ થઇ શકે. समरथको नहि दोस गुसाइ । अभे સાધુ થયા એટલે સત્તાના મદમાં ગમે તેને ગમે તેવાં કદ્ભવચના મં ભળાવી શકીએ, અમે સાધુ એટલે શિષ્યોને આગળથી માકલી સામૈયાં અને ધુમધામા માટે પ્રેરણાએા કરાવી શકીએ. અમે સાધુ એટલે સાચું કહેનારાએ ઉપર પેટ ભરી આક્રમણા–આક્રાશ કરી

શકીએ. અમે સાધુ, એટલે નજીવા મતસેદ ધરાવનાર કે વિચાર સ્વાતંત્ર્ય રાખનારને સંધબહાર કે જાતિબહારની શિક્ષાએ કરી કરાવી શકીએ. અમે સાધુ, એટલે આત્મકલ્યાણના સીન ઉના કરી, ગમે ેતેવા ખાળકા કે અખળાએાને દીક્ષા આપવા નસાડી ભગાડી શકીએ. અમે સાધુ, એટલે જ્યાં જઇએ ત્યાં શ્રાવકાએ ઉત્સવા ધૂમધામા– જીજમણાં-ઉપધાના કરવાં જ જોઇએ. અને તે નિમિત્તે અમારી વાહવાહ પેપરામાં આવવીજ જોઇએ. પછી ભલે સમાજનાં લાખા મનુષ્યાને એક વખતનું અન્ન પણ ન મળતું હોય. લલે. લાખા ભાળકા અને યુવકા અશિક્ષિત અવસ્થામાં **છ**વના ગુજારતા હોય. · ખલ્કે હજારાે વિધવાએ રાેટલીના ડ્કડા માટે સગાં સંબંધીએ અને **બી**જાઓને ત્યાં ભટકી ઠાેકરે ચઢતી હાેય. અમને તેની દરકાર નથી. અમારે તેા અમારૂં કામ છે. અમારૂં નામ થવું જો⊎એ. કુલાણા ગામમાં કુલાણા મહારાજના પધા**ર**વાથી આવે અપૂર્વ જ્વત્મવ થયા હતા અને આટલા દિવસ નાકારસીઓ ઉડી હતી, તેમ કલાણા કલાણા ગામાથી પ્રસિદ્ધ ખેંડ ખાલાવવામાં આવ્યાં હતા. ચ્ચેમ પેપરામાં આવવું જ જોઇએ. અમે તા સાધ, એટલે સાહિત્ય-સેવક તરીકેનું કે એવું કાે પણ સ્વાંગ રચી લોકા પાસેથી પૈસા કઢાવીજ શકીએ, પછી પૈસાના ગમે તેવા દુરૂપયાગ થતા હાય.

ગુરૂડમવાદિયા પાતાની સત્તાના અભિમાનમાં શું શું નથી કરી શકયા અને શું શું નથી કરતા ? આજ ગુરૂડમવાદિયાના ઉપદ્રવાશી જૈનસમાજ કેટલી ત્રસ્ત ખની **ર**હી છે ? એક પણ કાર્ય સર્વો ગ સુંદર નથી બની શકતું એનું શું કારણ છે ? ગુરૂડમવાદિયોના ગુરૂડમવાદજ. બુલવું જોઇતું નથી કે આપણી પ્રસિદ્ધ ક્રેપેઢીએ। ગુરૂ-ડમવાદિયોના કંદમાં ન કસાઇ હત. તા આજે તેના પ્રત્યે જે મતલેદ

જોવા પામીએ છીએ. તે કદાપિ જોવા ન પામતે. એ ગુરૂડમવાદિયોના જ પ્રતાપ છે કે આજે આપણાં તીર્થો ખાસ કરીને શત્રું જય તીર્થ આવી લયભીત સ્થિતિમાં આવી પડયું છે. એ ગુરૂડમવાદિયોનાજ પ્રતાપ છે કે મ્હાેટાં મ્હાેટાં મંદિરામાં લાખાેની મિલકતા હાેવા છતાં તે મિલકતથી ધર્મ'નાં કે સમાજનાં કાર્યોને લગાર પણ કાયદાે પહેાં-ચતા નથી, ખલ્કે એ મિલકતાના દુરૂપયાગ થઇ રહ્યો છે. એ ગુરૂડ-મવાદિયોના જ પ્રતાપ છે કે-લપધાના અને એવી ખીજ બીજી ધાર્મિક ક્રિયાઓમાં પણ આજે ટેકસો હયાતી ભોગવી રહ્યા છે. એક ગુરૂડમવાદિયોના જ પ્રતાપ છે કે આવા કટાકટીના સમયમાં પહ્ય જૈન સાધુએ પાતાનું સંગઠન કરી શકતા નથી. એ ગુરૂડમવાદિયા તાજ પ્રતાપ છે કે જૈનધર્મ પાળનારી અનેક જાતિયા આજે અન્યાન્ય ધર્મોમાં ભળી ગુકુ છે. એ ગુરૂડમવાદિયોનાજ પ્રતાપ છે કે જૈન સમાજના સામાન્ય વર્ગ આજે સાધુના નામથી ભડકી રહ્યો છે. ગુરૂડમવાદિયોએ જૈન સમાજમાં શું શું ૃતથી કર્યું ? સમાજની છિન્નભિન્ન અવસ્થા ગુરૂડમવાદિયોના ગુરૂડમવાદને આભારી છે. મ્હાેટાં મ્હાેટાં શહેરામાં વાડાએા વ્યંધાઇ જવા, એ ગુરૂડમવાદિયાના ગુરૂડમુવાદને આભારી છે. આદર્શ અને અતિ ઉપયોગી સંસ્થાએને તાડી પાડવાના પવિત્ર (!) પ્રયત્ન ગુરૂડમવાદિયા જ કરે છે, પાતાની અધમતાને ઢાંકવા ખીજાની ઉત્કૃષ્ટતાને અપકૃષ્ટતાના આકારમાં **બતાવવાનું કાર્ય ગુરૂડમવાદિયા જ કરી રહ્યા છે. જિનમંદિર જેવાં** શાન્તિનાં અતે ધ્યાન કરવાનાં સ્થાના અશાન્તિમય અને આડંબરી ગુરૂડમવાદિયાએ જ બનાવી મૂક્યાં છે. ગુરૂડમવાદિયાએ શું ન**યા** કર્યું ? એમના પવિત્ર (!) ગુરૂડમવાદના પ્રભાવ એમણે કર્યા નથી પાડયાે <sup>?</sup> અને તેમ કરીને એ ગુરૂડમવાદથી તેઓ ચાે**ક્ક**સ ઉપાશ્રયના માલીક બની બેસવા છતાં પાતાને અનગાર, ચાક્કસ ક્ષેત્રા-

માંજ વિચરનારા હેાવા છતાં પાતાને દેશ દેશાન્તર વિદ્યારી. ચાક્કસ ગૃહસ્થાના ધરામાં જ ગાચરીએ જનારા ઢાવા છતાં પાતાને ભૈક્ષ્યમાત્રાપછવી, ખુંબ ભારે કિંમતની કાંબળા અને દુશાલા રાખવા **જતાં અને બીજાં** ઉપકરણોના પટારા ભરી તેના ઉપર મૂચ્છો રાખવા છતાં પાતાને નિષ્પરિગ્રહી કહેવરાવે છે; એટલુંજ નહિ પરન્તુ ક્રોધની મૂર્તિ હોવા છતાં ક્ષમાશ્રમણ, કપટ-પ્રપંચમાં રાત **દિવસ મ**ચ્યા **રહેવા** છતાં નિષ્કપટી; શાસનની અંદર શત્રુતાનાં કામા કરવા છતાં પાતાને શાસનસમ્રાટ, આકંઠ અત્રાનત ભરેલી હાવા છતાં પાતાને મહાન પંડિત, આચાર્યના કે સાધુના એક પણ ગુણ શાખ્યા યે જકે તેમ ન હોવા છતાં પાતાને સૂરીશ્વર, અને મહા-भुनिराल, तेभ कहींकी ईट कहींका रोडा, भानुमतिने कुणवा जोडा વાળી કહેવત પ્રમાણે ઇધર-ઉધરના રખડાઉ સ્વચ્છંદી સાધ-એાતે સાથે કેરવવા છતાં પાતાને મ્હાટા સમુદાયના નાયક કહેવરાવવા **ચ્મતે મનાવવા તૈયાર થનારા ગુરૂડમાની કરત્**તોથી **હવે સમા**જે સાવધાન થવાની જરૂર છે.

આવા ગુરૂડમા ન ક્રેવળ સાધુવર્ગમાંજ છે. પરન્તુ ગૃહસ્થવર્ગમાં પણ તેની સંખ્યા કંઇ કમ નથી. ડહાપણ યુદ્ધિ કે ભલાઇની સાથે ળારમા ચંદ્રમા ધરાવનાર કેવળ લક્ષ્મીના મદમાં મસ્ત રહી **ખી**જા નિર્ધાત કે અલ્પધનવાળાઓને હલકા-નીચ-કે ગુલામ સમજનારા ગુરૂડમાનું અસ્તિત્વ જેમ જૈનસમાજમાં છે, તેમ, आधી अक्ल में और सब, देद अक्लमें हम सभाजनारा हेटला हे है जा प्राथला है। અીજાતે અશિક્ષિત અસમજદાર અને મૂર્ખ સમજ પાતાની **વાગડા**ર જે એક હત્યુ સત્તાથી ચલાવી રહ્યા છે, અથવા ચલાવવાની કાશીશ કરી રહ્યા છે, એ પણ એક જાતના ગુરૂડમ જ છે. આવા ગુરૂડમ-चાદિયા જો મંદિરાના દ્રસ્કી હાય તા ત્યાં તેઓ તે મંદિરાની મિલકતને

#### સમયને એાળખાે.

પાતાની મિલકતની માધક ગમે તેમ તેના વ્યય કરી શકે. જો તેઓ કાઇ ગામના સંધના આગેવાન છે. તો તેઓ પોતાની આગેવાનીના મદમાં કાઇની મિલકત દાવપેચથી પચાવી પાડે, ધારે તેને સમાજમાં ઉતારી પાડે કે ગમે તેમ કરે. એમને કાઇનાથી કંઇ કહી શકાયજ નહિ.

મતલય કે ગૃહસ્થવર્ગમાં પણ આવા ગુરૂડમવાદિઓ અવશ્ય છે. અતે એએ પોતાના ગુરૂડમવાદના ઉપયોગ ખૂબ કરી શકે છે. પરન્તુ એ ગુરૂડમવાદિયાએ સમજવું જોઇએ છે કે કાઇપણ જાતની સત્તા, ખીજાઓના ઉપર જુલ્મ ગુજારવા માટે નહિ. પરન્ત ખીજાઓને અપનાવવા માટે પ્રાપ્ત થાય છે. સમાજ કે જાતિ, ધર્મ કે સમ્પ્ર-દાય, સભા કે સાેસાઇટી, સંસ્**યા કે પે**ઢી–ગમે ત્યાં આધિપત્ય પ્રાપ્ત કરાે, પરન્તુ તે આધિપત્યતાે -<u>ગ</u>ુરૂડમવાદતાે <u>દ</u>રૂપયાેગ આ વીસમી મદીની જનતા તેા કદિ પણ સહન કરી શકે નહિ. જમાના બદલાયાે છે. પ્રાચીન સમયમાં પણ સમાજની દબ્ટિએ, ધર્મની દષ્ટિએ, કાર્ય'કર્ત્તાઓની દબ્ટિએ મહાન્ પુરૂષાે–સત્તાધારી પુરૂષાે અવશ્ય <mark>થયા</mark>. છે, પરન્તુ તેઓ આજકાલના સત્તાધારીયાની માધક ગુરૂડમવાદ ન્હાેતા. ચલાવતા. કારણ કે તેઓ પોતાને એક સત્તાધારી નહિ, પરન્તુ સેવક તરીકુ ઓળખાવતા હતા. એમણે પાતાની ગુરતા–મ્હાેટાપણાના લાલ ખીજાઓને સતાવવામાં, રંજાડવામાં, અન્યાય કરવામાં ન્હોતા લીધો, પરન્તુ જે જે વિષયમાં તેઓ મ્હાેટા ગણાયા તે તે વિષયને લગતાં. મહત્વનાં કાર્યો કરવામાં લીધા હતા અને તેનું જ એ કારણ હતું કરાવી ગયા છે.

્સં પ્રતિ, શ્રેણિક, ચંદ્રપ્રદ્યોત, આમ, શિલાદિત્ય, વનરાજ અને કુમારપાલ જેવા જૈનરાજાએ৷ અને શકડાલ, વિમલ, ઉદયન, વાગ-

ભટ. વસ્તુપાલ. તેજપાલ. ભામાશા અને કર્મચંદ્ર જેવા સત્તાધારી જૈન મંત્રિયા ધારતે તા આજના કંગાલ સત્તાધારી જૈન ધનાઢયા અને કહેવાતા કેળવાયલાએ કરતાં કેટલાએ ગુણા પાતાના ગુરૂડમ-વાદ ફેલાવી શકતે ! પરન્તુ નહિ. તેઓ પાતાને ધર્મના, સમાજના, અને સાધમિંક ભાઇના એક સેવક તરીકે સમજતા હતા. બીજા ભામ્રેઓની ઉત્ત્વતિમાં જ પાતાની ઉત્વતિ અને અને કીર્ત્તિ સમ-જતા હતા. આવી રીતે જૈન રાજાઓ અને મંત્રિઓજ નહિં: પેથડશા, ઝાંઝ**ણ**, ઝગડુશા, જગસિંહ, ભામાશાહ, જાવડ ભાવડ સારંગ અને ખેમાહડાલિયા જેવા ધનાઢયોએ પૃરૂડમવાદ તાે ન્હાેતાે જ ચલાવ્યો. તેઓ ખીજા સાધારણ સ્થિતિના લોકોને કાેઇ ચીજ નહિં સમજવાના **સત્તામ**ઢ તાે ન્હાેતા જ **રા**ખતા. રીતે ભાદમાહસ્વામી, ઉમાસ્વાતિવાયક, હરિભદસૂરિ, રત્નપ્રભસૂરિ, કાલિકાચાર્ય, ભષ્પભાદિ, સિહિષિ મહારાજ, યશાભદ્રસૂરિ, મલ્લવાદી, મલધારી હેમચંદ્રાચાર્ય અને હીરવિજયસૂરિ આદિ મહાન્ પ્રભાવક આચાર્યો એવા થઇ ગયા છે કે જેમની આગળ અત્યારના આચાર્યો અને સાધુઓ ચરણરજ સમાન જ ગણી શકાય. તે મહાન આચારો આખા સમાજ ઉપર પોતાની સત્તા ધરાવી શકતા હતા. સમાજનું એક પાનું પણ એમની આગ્રા સિવાય ન હાલી શકે, એવી સત્તા અને યોગ્યતા **રાખતા હતા. પર**ન્તુ કાેઇ કહી શકે તેમ છે કે **તેમ**ણે મમાજમાં ગરૂડમવાદ ચલાવ્યા હતા ? ખરી વાત તા એ હતી કે તેઓ પોતાના મહત્ત્વ કરતાં શાસનનું મહત્ત્વ વધારે સમજતા હતા. તેમને પાતાની કીર્ત્તિ ક**ર**તાં શાસનનો કીર્ત્તિ વધારે પ્યારી હતી. પાતાના રાગી કરતાં શાસનરાગી બનાવવાનું તેમને વધારે પસંદ **હ**તું. પોતાના સ્ત્રાર્થ ક**ર**તાં જગત નું કલ્યાણ તેમને વધારે ગમતું હતું. અને તે જ કારણ હતું કે-જેમ તેઓ આખી સમાજને અપનાવતા

## સમયને એાળખા.

હતા, તેમ આવાલવૃદ્ધ સારી સમાજ તેમને અપનાવતી હતી. તેઓ સમાજની નાડને તપાસનારા સાચા વૈદ્યો હતા. તેઓ ક્રવ્ય-ક્ષેત્ર–કાળ –ભાવને જાણનારા સાચા સમયન્ના હતા. તેઓ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર–કાળ-ભાવ જોઇને જૈન કલ્યાણના કાર્યો કરવાં વધારે પસંદ કરતા હતા, નહિં के-' पीछेसे चली आती है ' એ કહેવતને ચરિતાર્થ કરવામાં લાેક-કલ્યાણ સમજતા **હતા. સમય પ**ર શાસનને માટે પ્રાણ આપવાને તેઓ તૈયાર રહેતા. જૈનધર્મની પ્રભાવના માટે માન કે અપમાનની પણ તેઓ દરકાર નહિં કરનારા હતા. સંક્ષેપમાં કહીએ તાે તેઓ સત્તા-વાદમાં–ગુરૂડમવાદમાં નહિ માનનારા હતા, પરન્તુ શાસનવાદમાં માનનારા–સેવાભાવને પસંદ કરનારા હતા. તેઓના દઢ વિશ્વાસ હતા કે સેવા કરવામાં આત્મકલ્યાણ સમાયલું છે, નહિ કે સત્તા ક્ષાેગવવામાં**.** 

અમારા આચાર્યો, પંત્યાસા, મુનિવરા અને ગૃહસ્થવર્ગ. કે જેઓ ગુરૂડમવાદમાં માનનારા છે, એઓએ આપણા તે પૂર્વ પુરૂષોના જીવતા ઉપર ધ્યાન આપવાની જરૂર છે. અને તેવીજ રીતે જેઓને શાસનના પ્રેમ છે, જેઓ મહાવીર પ્રકાશિત મૈત્રીભાવમાં માનનારા છે, જેઓ જૈનધર્મની વાસ્તવિક પ્રભાવનાને ચાહનારા છે, જેઓ જૈનસમાજમાં ફેલાયેલા આ અધકારથી કંટાળેલા છે, જેઓ વાસ્ત-વિક સત્યતા દીપક જૈન જગતમાં પ્રકાશવા ચાહે છે, જેઓને પાતાના સાધર્મિક ભાષ્ટએાની દાઝ છે, અને જેઓ આ જીલ્મને અધર્મનું કારણ સમજે છે, તેઓએ હવે જાગ્રત થવાની જરૂર છે.

જેના હૃદયમાં સત્ય સૂર્ય ઝળહળા રહ્યો છે, એનાથી અધર્મ સહત ન જ થઇ શકે; એમણે ચેતવું જ રહ્યું. એમણે સંધયહાર કે જાતિ બહારના ભય ત્યાગવાજ રહ્યો. એમણે જાદા દક્ષિણ્યને દેશવંટા આપવાજ રહ્યો. એમણે સમાજના ભલા માટે કકિરી લેવીજ

રહી, એમણે ગુરૂડમવાદિયાના ઉપદ્રવાને આસાનીથી વધાવી લેવા કુમર કુસવીજ જોઇએ. એમણે જગતના કુલ્યાણને માટે કેશરીયાં **કરવાં જ જો** ७ એ. એ भशे सत्यं ब्रुयात् प्रियं ब्रुयात् न ब्रुयात् सत्यमप्रियम् ये नीतिने स्यादाहनी दिष्टिथी नीहाणी नञ्न सत्य કહેવાંતે બહાર પડવુંજ જોઇએ. મારા નમ્ર મત પ્રમાણે આવા ગુરૂડમવાદિયાથી જગતને સાવધાન કરવા માટે એક ડુકડીએ બહાર પડવાની જરૂર છે. આવી એક ડુકડી કેવળ આજ કાર્યને માટે ક્રુપ્રારી લઇતે બ<mark>હાર ની</mark>કળે અને ગામે ગામ, શહેરે શહેર, ગલીયે ગલીયે અને બજારે બજારે જાહેર વ્યાખ્યાના દ્વારા, છૂટાં હે ડેપીલા અને ટ્રેક્ટા દ્વારા, સભાએા અને સાસાઇટીયા દ્વારા જૈન સમાજના પ્રત્યેક અંગમાં રહેલા સડા અને તે કાની દ્વારા થઇ રહ્યો છે ? શા માટે થઈ રહ્યો છે ? એ સડાઓને દૂર કરવાના વાસ્તિવિક શા શા હમાયા છે ? એ બધી હકીકતા જરા પણ દાક્ષિણ્ય કે શેહ રાખ્યા સિવાય, જરા પણ મીઠું મરચું કે એાપ ચઢાવ્યા સિવાય જ નગ્ન સત્ય રૂપે પ્રકાશ કરવું જોઇએ. પરન્તુ સખુર, આવું કામ માથે લેનારાએાએ **સાચા આદર્શ** ખનવાની જરૂર **છે.** સત્યની મર્ત્તિ બનવાની જરૂર છે. સાચા ત્યાગી બનવાની જરૂ**ર** છે. જો આમ ચાેગ્યતા પ્રાપ્ત ક**રી**ને એક ટાેળી બહાર પડે તાે જ**રર ગુરૂડમવા**દિ-યાનું જોર એાછું થાય. અને સમાજ કાં⊌ક પાતાનું કર્ત્તવ્ય સમજતી થાય. શાસનદેવ એવા ગુરૂડમવાદિયાને સદસુદ્ધિ આપો. એ જ ઇચ્છી વિરસું છું.

卐

( 33 )

# इतो भ्रष्टस्ततो नष्टः

જેનધર્મ કે જૈનસનાજના ઉત્નતિના કાર્યમાં મ્હોટા કાળા સુનિરાજોએ આપેલા છે. એ વાતની સાક્ષી **ઇ**તિહાસનું પ્રત્યેક પૃષ્ટ આપી રહ્યું છે. એમાં કાેેેઇથી પણ ના પાડી શકાય તેમ નથી. અને એ વાત મિલકલ સત્ય છે કે રાતદિવસ કવ્યની અને કુટું ખ કુખીલાની રક્ષા કરવાની ધુનમાં રાચીપચી રહેલા ગૃહસ્થા, સંસારની સમસ્ત ઉપાધિઓથી અલગ શ્રુપેલા, ત્યાગની મૃત્તિ સમાન મુનિરા-જોથી કદિ પણ આગળ વધી શકેજ નહિ. કેાઇ પણ કાર્યમાં મુનિરાજોથી વધુ કાર્ય કરી શકે નહિ, એ માર્<sup>\*</sup> દઢ મન્તવ્ય છે. પરન્ત તે સનિરાજો વધારે કાર્ય કયારે કરી શકયા હતા ? પાતાના લક્ષ્યભિંદુને સ્મ**ર**ણમાં રાખ્યું **હ**તું ત્યારેજ. લક્ષ્ય ભૂલી

જનારા ગૃહસ્થા કે સાધુ કામ પણ પાતાનું ધાર્યું કાર્ય કરી શકતા નથી. ખલ્કે તેઓની સ્થિતિ इतो भ्रष्टस्ततो नष्टः જેવીજ થાય છે. દાખલા તરીકે વર્ત્તમાન સ્થિતિ. વર્ત્તમાન સમયમાં આટલા આટલા આચાર્યો, પંત્યાસા, મુનિરાજો હોવા છતાં અને ગૃહસ્થવર્ગમાં પણ સમયાનુસાર સારા સારા ધનાઢયા દ્વાવા છતાં જોઇએ તેવી ઉન્નતિ થઇ શકતી <mark>નથી, એનું</mark> શું કારણ છે <sup>?</sup> એકજ કારણ, કે બન્ને વર્ગ પાતપાતાનું લક્ષ્ય ચુકેલ છે, દાખલા તરીકે ચતુર્માસના સમયજ આપણે જોઇએ.

ચતુર્માસ નજીક આવવાનું થાય છે. એટલે ગૃહસ્થા પાત પાતાના ગામામાં સુનિ**રાજો**ને લ⊎ જવા માટેની તૈયારી કરે છે. જ્યારે મુનિરાજો પણ ક્ષેત્રા પસંદ કરવાના ઉદ્યમ આદરે છે. પરંતુ આ બન્ને વર્ગમાં પાત પાતપાતાનું લક્ષ્ય બુલાયું છે એ ભાગ્યેજ કાં કાં જો કાં શકે છે.

મુનિરાજોને આગ્રહપૂર્વંક વિનતિ કરી પોતાના ગામામાં ચતુ-મોસ કરાવવામાં શા હેત હોવા જોઇએ. એ સંબંધી આપણે વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે સ્પષ્ટ જણાય છે કે-

" મુનિરાજોના રહેવાથી શાસનપ્રભાવનાનાં કાર્યો થાય. ધર્મા ક્રિયાઓ થાય. વ્યાખ્યાન–વાણીદ્વારા જિન પ્રવચનના લાભ મળે. ધર્મ ચર્ચા દ્વારા નવાં નવાં તત્ત્વાનું ગ્રાન મળે, કરિવાજો દૂર થાય. આત્મશુદ્ધિ થાય, અને સારી સારી તપસ્યાએા થાય. " આજ હેતુ મુનિરાજોને ચુતુર્માસ રાખવાના હાેવા જો⊎એ.

તેવીજ રીતે સુનિરાજો પણ ક્ષેત્રાની પસંદગી એટલા માટે **डरे हे**—

" शान्तिपूर्व' अयरित्रती आराधना थायः तान ध्यान तप-

#### સમયને એાળખા.

જપાદિ થઇ શકે, બીજા જીવા ધર્મ પામે, અને શિક્ષા આદિ સમા-જોપયાગી કાર્યો થાય. "

એ શુભદ્રષ્ટિથી ક્ષેત્રાની પસંદગી કરવી જોઇએ.

પરન્ત વર્ત્તમાન સમયમાં તાે ધણે ભાગે આ બન્ને વર્ગના ઉદ્દેશ્યામાં કર્ક પડી ગયેલા જોવાય છે.

કાઇ પણ ગામના આગેવાના સુનિરાજોને વિનતિ કરવા અગાઉ વિચારે છે ક્રે—

"એવા સાધને આપણે લાવા કે જેઓ આપણી હા એ હા કરે, અને આપણો દાેર સંધ ઉપર ચાલે છે એ બરાબર ચાલ્યા **डरे.** "

વળી સાથે એ પણ વિચારે છે કે-" એવા ચલતા પૂરજા સાધુને લાવા કે જેની ખટપટથી સંધમાં ઉપજ સારી થાય.' આમ મુનિ**રાજોને** વિનતિ કરવામાં જેમ શ્રાવકા પાતાના ઐહિક સ્વાર્થ સાધવાની દબ્ટિ રાખે છે; તેવીજ રીતે સુનિરાજો પણ વિચારે છે કે-

" એવા ગામમાં ચામાસું કરીએ કે જ્યાં મન ધાર્યું કાર્ય કરી શકાય. શ્રાવંકા આપણા વળના હોય, શિષ્યાદિને પંન્યાસાદિ પદવી આપવી હોય તો ખૂબ ધુમધામપૂર્વક આપી શકાય. અથવા ્રત્વયં આચાર્યાદિ પદવી લેવી હોય તેા બધા સમ્મત થાય. ઉપધા-નાદિ ધુમધામા મનમાની રીતે કરી શકાય, અને તેની ઉપજ આપણે જ્યાં રાખવી હોય ત્યાં રાખી શકાય. "

આવી રીતે મુનિરાજો પણ પહેલેથી વિચાર કરે છે. આ પ્રમાણે અન્તે વર્ગનાં લક્ષ્યાે ચૂકાયાં છે. ધર્મખુદ્ધિ–ઉપકારની લાગણીથી ક્રેટલા સાધુએા ચાેમાસાં કરે છે અને કયા શ્રાવંકા ચાેમાસાં કરાવે છે ?

વળી કેટલીક વખત તાે ક્રેટલાક મુનિરાજો એજ વિચારે કે " આ વખત મુંબઇ કે સરત ઉપડા કે જ્યાં સારી રીતે કામ તા થાય. " ( આ કામ કર્યું, એ વાચકા સ્વયં વિચાર કરી શકે છે.) વળી કેટલાક એવાં ક્ષેત્રા શાધે છે કે જ્યાં છેાકરાઓને કે બા⊎ઓને દીક્ષાએ માટે નસાડવા–ભગાડવાનું પણ સારી રીતે ખની શકે. જ્યારે કેટલાક સાવ પતિત **થ**યેલા ભ્રષ્ટાચારિએા તેા જ્યાં મનમાની *ધ*ચ્છા-તપ્તિઓ થાય, એવાંજ ક્ષેત્ર શાધે છે.

આ બધી મનાવૃત્તિયા લક્ષ ચુકાયાનુંજ નિદર્શક ખડ્ કરે છે. શું ક્રાષ્ટ્ર એમ વિચારે છે કે આ વખતે તા ચાલા એવા ક્ષેત્રમાં કે જ્યાં મુનિરાજોના વિદ્વારના અભાવે લોકા ધર્મ છોડી **ર**હ્યા છે <sup>ર</sup> શંકાઇ એમ વિચારે છે કે ચાલાે એવા ક્ષેત્રમાં કે જ્યાં શ્રાવકા મંદિરાની સામે યે જોતા નથી, અને મંદિ-રમાં મહતી આશાતનાઓ થઇ રહી છે? શું કાઈ એમ વિચારે છે કે-ચાલા એવા પ્રદેશમાં કે જ્યાં જૈતાનું એક પણ ધર નથી. ત્યાં જઇ જૈનભાવના સ્થાપન કરીએ ? શંકાઇ વિચારે છે કે-ચાલા એવા પ્રદેશમાં કે જ્યાં માંસાહાર વધી રહ્યો છે. ત્યાં ગમે તેટલાં કપ્ટા સહન કરી–રહી–માંસાહાર ત્યાગ કરાવી સુનિમાર્ગ ખુલ્લેદ કરીએ ? શંકાઇ એમ વિચાર છે કે-ચાલા એવા પ્રદેશમાં કે જ્યાં કાઇ ન્હાના મ્હાટા રાજા હાય તેને જૈનધર્મના અનુરાગી બનાવીએ <sup>?</sup>

જો મુનિરાજો આવી શાસનની લાગણિયી-ધર્મની ખુદ્ધિથી-ખરી પ્રભાવનાનું લક્ષ્ય રાખીને પાતાના વિદ્વારા અને ચતુર્માસના નિર્ણયા કરતા હત–કરતા આવ્યા હત, તો આજે જૈન ધર્મીઓની સંખ્યા ગણી ગાંઠી રહેવા પામત જ નહિ. આજે જૈનધર્મ ગુજરાત કાઠિ-યાવાડના ખાષ્માેચીયામાં જઇને પડયોજ ન હત, આજે મારવાડ−

#### સમયને એાળખા

મેવાડ માલવામાં અનેક મન્દિરાનાં બારણાં બંધ થયાંજ ન હત, **ખંગાળ અને મગધ જેવા પ્રદેશમાં આટલા માંસાહાર વધતજ ન**િંહ. ખંગાળની લાખાની સંખ્યામાં **હ**યાતી ધરાવતી ' સરાક જાતિ ' જૈનધર્મથી વિમુખ થતેજ નહિ.

અમારા મુનિવર્ગ ક્ષેત્રાની પસંદગી કયાંની ક**ર**વાની છે ? જે ક્ષેત્રાને પાતાના ગરાસ તરીકે માની રાખ્યાં છે ત્યાંની ! જ્યાં ખૂબ દાળ ગળે છે ત્યાંની ! જ્યાં પાતાની ઇચ્છા મુજબ ંઆહાર અને વસ્ત્રાની પ્રાપ્તિ શાય છે ત્યાંની ! જ્યાં ચેલા ચાપટ વધારવા માટે છેાકરાએ નસાડી–ભગાડી શકાય ત્યાંની! જ્યાં ધર્મના ્નામા ઢાંગા રચી મન કાવ્યું કરી શકાય સાંની ! અને અમે · ઉપાશ્રયા પણ એજ પસંદ કરીશું કે જેને અમારા મઠ તરી<sup>ક</sup> માની લીધેલ છે અને જ્યાં ખેસનાર શ્રાવકાની પાસે ગમે તેવી ુઅસંભવિત–અસત્ય વાતને પણ સંભવિત અને સત્ય કહેવરાવી ્શકીએ છીએ.

અમને દરકાર નથી કાે રાજાને જૈન ખતાવવાની, અમને ંદરકાર નથી જૈનધર્મની વાસ્તવિક પ્રભાવનાની**. અમ**ને દ**રકાર** છે અમારી પ્રભાવનાની, અમને દરકાર છે અમારી ઇચ્છાતૃપ્તિઓની, પછી તે ધર્મના સ્વાંગ નીચે કરાવીએ કે ગમે તે નિમિત્તે. અમને જગતના પ્રાણિયોને શહ્યાવક ખનાવવાની જરૂર નથી. અમારે માટે તે શ્રાવકા બહુ છે કે જેમને અમે અમારી ઝોળીમાંથી બાચકા ભરી ભરીતે સમકિત આપ્યું છે, અને અમારા સિવાય ખીજાને ગુરૂ નહિ માનવાના–અરે, સાધુ પણ નહિ માનવાના નિયમા કરાવ્યા છે.

**ળસ, અમારે માટે** તેા ક્ષેત્રા, તે ઉપાશ્રયા અને તે શ્રાવકા કારી છે. અમારે તા ખીજાં જગત જોવાની જરૂર નથી.

આ લક્ષ બિંદુને ચુકવાનાં લક્ષણા નહિંતા બી**નુ**ં શું છે ? અમારા મુનિવર્મ આમ લક્ષ ચૂકવા છતાં પણ પાતાનાં વ્યાખ્યા-નામાં તેજ પૂર્વાચાર્યોનાં ઉદાહરએ જેરશારથી સંભળાવશ કે જેમએ ેકવળ ધર્મની રક્ષા <mark>ખાતર જૈનધર્</mark>મની પ્ર<mark>ભાવનામાં જ પ</mark>ોતાનાં જીવતા વ્યતીત કર્યાં હતાં. લગાર પણ ઐિંહક સ્વાર્થને પાતાના કાર્યોમાં સ્થાન નહોતું આપ્યું.

સમ્પ્રતિરાજ્યએ કત્રિમ સાધુઓને અનાર્ય દેશામાં માકલી ંસુનિરાજોનાે વિ**હાર** ખુલ્લાે કર્યાનું દષ્ટાન્ત અમારા સુનિવર્ગના જિલ્લા ઉપર બરાબર રમી રહ્યું છે; કુમારપાળ અને હેમચંદ્ર, હીરવિજયસૂરિ અને અકબરનાં દપ્ટાન્તા પણ અમે ધડાકા સાથે જનતાને સંભળાવીએ છીએ. ધર્મની નિંદા ન**િં**દ વાદેવાના કારણે -સાધુએ પાતાના વેષ ખાળા દીધાનાં ઉ**દાહર**ણા પણ આપીએ છીએ.

પણ એ ખધુ ગૃહસ્થાને સમજાવવા ખાતર. અમે આવા શાસન રંગી છીએ, એવું દસાવવાની ખાતર અમારે તેમાંતું કંઇ કરવું નથી. અમારે તા અમારા ભકતા પાસે વાહવાહ કહેવરાવવી છે. અને તેટલા માટે જ અમે દુષ્ટાન્તાદ્વારા ગૃહસ્થાને ઉત્તેજિત કરીએ છીએ-અમારા શાસનપ્રેમ ખતાવીએ છીએ.

પરન્તુ અમારે તેમાંનું કરવું-ધરવું કંઇ નથી. અમારે તા અમારાં ધાર્યાં ક્ષેત્રામાં રહેવું છે, અને માજે ઉડાવવી છે. અમે બહાર નીકળીએ તા મન ધાર્યા તાકાના કેમ કરી શકીએ ? અમારી સત્તાના જ્ઞપ્યામ ક્રમ કરી શકીએ ! બીજાની કબ્પોથી કે ગમે તે કારણે આચાર્યાદિ પદવીએા લેવી હાય તે કેમ લઇ શકીએ ? પરન્તુ અમારા મુનિવર્ગ બૂલી જાય છે ! આ પ્રમાણે વર્ત માનમાં इतो भ्रष्टस्ततो नष्टः જેવું જ ખતે છે. જે ઉદેશથી ચારિત્ર સ્વીકારાયું છે, તે ઉદ્દેશની પૂર્તિ શું આ**ચી** 

#### સમયતે છોાળખા

થાય છે ? શંચારિત્રના વાસ્તવિક આનંદ મળે છે! અને જ્યાં વાસ્તિવિક આનંદ જ નથી. તેમ સાધુ થવાના ઉદ્દેશની પૃતિ નથી, ત્યાં જીવનની સાર્થ કતા શી ? અને એવી અવસ્થામાં इतो भ्रष्टस्ततो **નષ્ટઃ** થવા જેવું નહીં તા ખીજાં શું છે ?

વળી કેટલાક તા એમ ખહાનાં કાઢે કે-" શં કરીએ ! શ્રાવ-કાેના અત્યન્ત આગ્રહ છે. આ જરા કલાણાં કલાણાં કામ બાકી છે, તે પૂરાં કરવાના આગ્રહ કરે છે. અમારા હાથે શરૂઆત થઇ છે, માટે પૂરું પણ અમારા હાથે જ કરવાનું શ્રાવકા કહે છે. "

પરન્તુ આમાં નરી કપટપટ્તા સિવાય બીજાં કશું નથી હોર્દા. જેમને પોતાના ચારિત્રના રક્ષણની ભાવના છે, જેમના હૃદયમાં પરા-પકારની ઉત્કષ્ટ ઇચ્છાએા રહ્યા કરે છે. જેમને શાસનની વાસ્તવિક પ્રભાવના કરવાની અભિલાષાએા છે, તેએા આવાં બંધનાને તૃણ્યત્ સમજે છે. ખરી વાત તાે એ છે કે તે ક્ષેત્રા અને ગૃહસ્થા ઉપરના માહ છેાડાતા નથી. જો તે માહ દૂર થાય, તેા સંસારના ત્યાગી મહાત્માએાને કાેેેઇની પણ પ્રતિવ્યંધકતા નડતી નથી.

આ પ્રસંગે અમારા મુનિવર્ગ જગદ્યુર શ્રીહ્વીરવિજયસ્તિ મહારાજનું દષ્ટાન્ત ખાસ કરીને સ્મરણુમાં લાવવા જેવું છે. હીરવિજયસૂરિ ગુજરાતનાં જ ઉત્પન્ન થયા, અને ગુજરાતમાં જ વિચર્યા. ગુજરાતનાં જ આહારપાણી એમના જીવનને બંધ બેસતાં થઇ પડયાં હતાં પરન્તુ જે વખતે અકબર બાદશાહે કત્તેહપુર સીકરી પહેાંચવાને માટે નિમંત્રણ માેકલ્યું અને અમદાવાદ, ખંભાત તથા ગ'ધારના આગેવાના સુરીજીને એવા વિકટ પ્રદેશમાં નહિ જવા માટે આગ્રહ કરવા લાગ્યા, તે વખતે સૃરિજી મહારાજે આખા સંધને કયા શખ્દાેથી પ્રતિખાધ કર્યો હતા, એની ખબર છે! શ્રાવકાના

ધણા વાદવિવાદ અને યુક્તિએા થઇ ગયા પછી જગદ્યુર હીરવિજય-સૂરિ મહારાજે તમામ સંધને સમજાવતા કહ્યું હતું કે:—

" મહાનુભાવા ! તમારા બધાએાના વિચારા મે**ં** અત્યાર સુ**ધી** શ્રવણ કર્યો છે. અને હું સમજું છું ત્યાં સુધી પાત પાતાના વિચારા પ્રકટ કરવામાં કાઇના પણ ખરાળ અભિપ્રાય નથી. સૌએ લાભના ઉદેશ રાખીનેજ પાતાના અભિપ્રાયા ખતાવ્યા છે. હવે હું મારા વિચાર જણાવું છું.

" જો કે એ વાતનું અસારે લાંધુ વિવેચન કરવાના પ્રસંગ નથીજ કે આપણા પૂર્વાચાર્યોએ કેવળ શાસનની સેવા માટે માન અપમાનની દરકાર રાખ્યા સિવાય રાજદરભારમાં પગપેસારા કરી કરીતે રાજ્યઓને પ્રતિબાધ કર્યો હતા. એટલુંજ નહિં પરન્તુ, તેએા દ્વારા શાસનહિતનાં મ્હાેટાં મ્હાેટાં કામા કરાવ્યા હતાં. કાેણ નથી જાણતું કે-આર્યમહાગિરિએ સંપ્રતિરાજાતે, બપ્પભદીએ આમરાજાતે, મિદ્દમેન દ્વાિકરે વિક્રમાદિત્યતે અને કલિકાલ સર્વરા પ્રભુષ્ટી હેમ-ચંદ્રાચાર્યે કુમારપાળરાજાતે-એમ અતેક પૂર્વાચાર્યોએ અતેક રાજા-એાતે પ્રતિખાધ્યા હતા. અતે તેનાજ પરિણામથી જૈનધર્મની અત્યારે આટલી નહોજલાલી જોઇ શકીએ છીએ. ભાઇએા, જો કુ હું તો તે પૂજ્ય પુરૂષોની પગની રજ સમાનજ છું, તો પણ તે पूल्य पुरुषाना पुरुषप्रतापथी यावद बुद्धिबलोदयम् ये नियमानु-સાર કંઇ પણ શાસનસેવા માટે ઉદ્યમ કરવા, એ મારી કરજ સમુજું છું. વળી આપણા તે પૂજ્ય પુરૂષોને તેા રાજ્ય દરભારમાં પગ પેસારા કરવામાં કેટલીક મુશ્કેલીએ પડી હતી. અને આ તેષ સન્નાડ્ પાતે આપણને આમંત્રણ કરે છે. તાે પછી આપણે તેના આમંત્રણને પાછું ઠેલવું, એ મને તેા વ્યાજબી લાગતું નથી. તમે બધા સમૂજી શકા છા કે હજારા બલ્કે લાખા મનુષ્યાને ઉપદેશ

આપવામાં જે લાભ રહેલા છે, તેના કરતાં ક્રષ્ટ ગુણા લાભ એક રાજાતે-સમ્રાટ્તે ઉપદેશ આપવામાં રહેલાે છે; કારણ કે ગુરકૃપાથી યદિ સમ્રાટના હદયમાં જો એક પણ વાત ઉતરી જાય. તાે તેનું અનુકરણ કરવાને હજારા કે લાખાે મનુષ્યાને ભાષ્ય થવુંજ પ**ે**. વળા આપણે એ વિચાર કરવાની પણ જરૂર નથી કે**–જેને ગરજ** હશે તે આપણે ત્યાં વસ્તુના સ્વીકાર કરવાને આવશે. આવા વિચારા શાસનને માટે લાભદાયક નથી. સંસારમાં-પાતાની મેળે ધર્મ કરનારા–સારાં સારાં કામા કરનારા **મતુષ્યા બહુ થાડા હેાય છે.** અત્યારતે ધર્મ પાંગળા છે. લોકાને સમજાવી સમજાવીને–યુક્તિએા કસાવી કસાવીને જો ધ**મ**ે કરાવવામાં આવે, તાેજ મનુષ્યાે ધર્મમાં આરૂઢ થાય છે અને પુણ્યકાર્યમાં જોડાય છે. એટલા માટે આપણે તા શાસન સેવાનીજ ભાવના રાખવી જોઇએ છે અને શાસન સેવાની લાગણીથી-ભાવનાથી આપણને ગમે ત્યાં જવું પડે, તાે પણ આપણે તેમાં સંકાચ રાખવાજ જોઇએ નહિં. પરમાતમાં મહાવીર **રેવના અકા**ટ્ય સિદ્ધાન્તાેના ઘેર ઘેર જઇ પ્રકાશ કરવામાં આવરો ત્યારેજ આપણે સાચી શાસનસેવા ખજાવી શકીશું. ' सबी जीव करूं शासनरसी ' એ ભાવનાના મૂળ ઉદ્દેશ શા **અતુરાગી અનાવવા માટે પ્રયત્ન કરવાે.** માટે તમે બધા ખીજો બધા વિચાર છેાડી દ⊎ને અકબરની પાસે જવા માટે મને સમ્મત થાએા. એજ હું ઇચ્છું છું. " ( સ્રીશ્વર અને સમ્રાટ્ )

જગદ્દગુર હીરવિજયસૂરિ મહારાજના ઉપદેશ અત્યારના તમામ મુનિવર્ગે **ખરા**બર હદયમાં ઉતારવેા જોઇએ છે. ઉપર્યુક્ત **ઉપદે**શ, એ શાસન પ્રભાવક સ્રીશ્વરના હદયતા ફાટા છે. દેશદેશાન્તરમાં કબ્ટા ઉઠાવવાં પડશે. એવા ડરથી કે ચાેક્કસ ક્ષેત્રો ઉપરના માહથી બહાર નહિ નિકળનારા સુનિરાજોએ ઉપર્યુધ્કત ઉપદેશ ઉપર બહુજ વિચાર કરવા ઘટે છે.

આપણે આપણું લક્ષ્ય કેવલ શાસનની ઉત્નતિના લાભ હોવાનું જ રાખવું જોમએ છે. લાભાલાભના વિચાર કરવાની જરૂર છે અને તેના દીર્ધ વિચાર કરી દરેક કાર્ય કરવું જોઇએ છે. આજે આપણા ચારસો ેક સાડી ચારસો મુનિ**રા**જો જો કેવળ ઉપકાર **ઝુહિ** રાખીતેજ વિચ-રવાનું અને ચાતુર્માસ કરવાનું નક્કી કરતા હત, તો આજે ગુજરાત કાડીયાવાડનાં પણ જે અનેક ગામા કૃતિરાજોના દર્શનથી વંચિત રહે છે. તેમ રહેવાના પ્રસંગ આવતેજ નહિં.

ચોમાસ નજીક આવે છે, મુનિરાજો ક્ષેત્રાની પસંદગી કરવામાં જેમ લાગી ગયા છે. તેમ ગૃહસ્થા પાતાના ગામામાં મુનિરાજો લાવવા માટે દોડધામ કરી રહ્યા છે. આવા પ્રસંગે મારૂં ઉપર્યુક્ત નિવેદન ધ્યાનમાં લઇને જો સુનિરાજો પોતાનાં ચતુર્ગાસો નક્કી કરશે. અને ગૃહસ્થા પણ ખીજી કાઇ ઇચ્છાએા ન રાખતાં ક્રેવળ ધર્માંબુદ્ધિથીજ <u>સુનિરાજોને નિ</u>મત્રું કરશે, તો ઉભયનું કલ્યાણ થવા સાથે શાસ-નની સાચી પ્રભાવના થશે. અને તેમ નહિં થતાં ચાલ્યું આવે છે તેમ સ્વાર્થવૃત્તિઓમાં આસકત રહી મનધાર્યું કરવામાં જોડાએલા - **રહેશે,** તો એ સ્પષ્ટ છે કે-इतो अष्टस्ततो नष्टः જેવી સ્થિતિ ્પ્રાપ્ત થશે. શાસનદેવ સર્વાતે સદ્ધુહિ આપે, એજ ⊌ચ્છું છું.



( 28 )

# એમાં શું?

માં શું <sup>?</sup> ' કેવું સુંદર શસ્ત્ર ! કેટલાે સુંદર બચાવ ! <mark>ભલા</mark> ભલા વાદિયા, ટીકાખાર અને હેતુના હેતુઓ માગી છવ ખાનારાઓના પલ્લા છાડાવવાના કેવા સંદર ઉપાય! તમારી કાઇ પણ વાત ઉપર તમને કાેે છં છેડે, તાે બીજો કંઇ પણ જવાબ ન આપતાં-ખીજ કંધ પણ કિલાસાપી ન છાંટતાં માત્ર કહી દ્યો કે-"એમાં શં ?" બસ. બોલી ખંવ ! "એમાં શં "ની આગળ ભલભલા તર્કશાસ્ત્રિયોના તર્કો તૂટી જવાના. ભલા ભલા ધર્મ પ્રેમિયોની શ્રહાએ સ્તબ્ધ થઇ જવાની ગમે તેવાના આવેશ શાન્ત શાધ જવાનો. સ્ત્રી કે પુરુષ, બાળક કે વૃદ્ધ, રંક કે રાય, ધની કે નિર્ધન, રાજા કે પ્રજા, ત્હાના કે મ્હોટા, કાંઇ પણ હોય; આ શસ્ત્રની

220

આગળ ચૂપ થવાના, અને જેની પાસે "એમાં શું" નું શસ્ત્ર હશે. તે અવશ્ય વિજય મેળવશે.

એક નવયુવકને સંવત્સરીના દિવસે પણ પ્રતિક્રમણ ન કરતા જોઇ, તમે તેને કહેા કે " ભાઇ, આજે તા પ્રતિક્રમણ કરવું જોઇતું હતું. " તે જવાય અપાશે-" એમાં શું ? " મજાલ નથી કે-તે પછી તમે એક શબ્દ પણ ઉચ્ચારી શકા. એક ગરીબ નાણસને કાેે બ્યાપારી છેતરતાે હાેય, તેને જોઇ તમે તેને કહાે કે–" આમ ગરીખાને ચૂસા, તે ઠીક કહેવાય ?" જવાબ મળશે–" એમાં શું ? " અસ. પછી તમે કંઇ નહિંકહી શકા ! એક પુરૂષ પરમાત્માની પૂજા કરતાં આશાતના કરતા હોય, તેને તમે કહા કે-" ભાઇ જરા **ઉપયોગ** પૂર્વ ક પૂજા કરોતે; " જવાળ મળશે - "એમાં શં<sup>?</sup>" બસ. તમારાથી કંઇ નહિં ખાેલી શકાય! આવીજ રીતે કાે સાધુ પાેતાના ુધમુંથી વિરુદ્ધ વર્તાન કરતાે હાય, તેને તમે કહાુે.–" મહારાજ, **અાપનાથી આમ** થાય, " જવાબ મળશે " એમાં શું<sup>?</sup> " બસ, ખતમ. એક શબ્દ પણ તમારાથી કંઇ નહિં કહી શકાય. ' એમાં **ચાં** ' માં અપૂર્વ ચમત્કારિતા છે.

પરન્તુ ભુલવું જોઇતું નથી કે-" એમાં શું'' એ શસ્ત્ર · બાહ્યદબ્ટિએ જરૂર વિજય અર્પણ કરાવે છે, પરન્તુ એ શસ્ત્ર ખરેખરું ' આત્મધાતી ' છે, " એમાં શું " ના શસ્ત્રમાં એક એવું ્વિષ **રહે**લું છે કે, તેના ઉચ્ચારણની સાથેજ આત્માના ગુણોના ધાત શરૂ કરે છે. અને એનું જ એ પરિ**ણામ** છે કે આજે કાેણ ગૃહસ્ય કે કાેણ સાધુ, બન્ને વર્ગમાં મ્હાેટ ભાગે નહિં ઇચ્છવાયાગ્ય શિથિલતા ખલ્કે પતિતતાના પ્રવેશ થઇ ચૂકયા છે. 'આચાર હીનતા' ⊶ી શરૂઆત ખાસ કરીને " **એમાં** શું " જ કરાવે છે. જે વખતે ુમનુષ્યના હૃદયમાં આ ભાવ-" એમાં શું " ના ભાવ<del>-</del>ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યારે તે ભૂલના પ્રારંભ કરે છે અને એ નિમિત્તે કરેલી એક બુલ ખીજી સેંકડા બ્રેલાેના જન્મ આપી આખરે પતિતતાની સ્થિતિએ પહેાંચાડે છે.

ખૂબ સ્મરણમાં રાખવું જોઇએ કે કાઇપણ વસ્તુના અધઃપાત એકદમ થતા નથી. ધીરે ધીરે શિથિલતા વધે છે, અને પછી પરિ-ણામે છેક નીચી સ્થિતિએ પહેાંચી જવાય છે. **પર**ન્તુ **આમ ની**ચે ઉતરતાં ઉતરતાં પણ મનુષ્ય " એમાં શું " ના આશ્રય લેતા જાય છે. આ આશ્રય જ એવા છે કે જે નીચે જતાં બચાવતા નથી, પરન્તુ તીચે તરફ ઔર ધક્કો મારે છે. વિવેકશન્ય મનુષ્ય " એમાં શું " ની આ ધાતક શક્તિને જોઇ શકતો નથી.

આપણે આ વાતને ઉદાહરણા સાથે જરા વધારે સ્પષ્ટતાયી. જોઇએ.

આચાર-બાહ્ય ક્રિયાકાંડ-એના સંબંધ પણ આત્માની સાથે રહેલા છે. એ વાતને આજકાલના કહેવાતા સુધારકા માનવાને તૈયાર નથી થતા. તેઓ એમ સમજે છે અને કહેવાને તૈયાર થાય છે કુ\_" એમાં શું પડ્યું છે <sup>?</sup> આત્માતા વિચાર ક**ર**વા જોઇએ. " એમની આ માન્યતાનું જ એ પરિણામ છે કે આજકાલ માટે ભાગે કેટલાક ગૃહસ્થવર્ગમાં પૂજા, સામાયિક, પૌષધ, પ્રતિક્ર**મણ**, તપ, વિગેરે તરક અભિરૂચિ કમ જોવામાં આવે છે. તેઓને આ સંબંધી કંઇ કહેવામાં આવે તો માત્ર એજ જવાબ આપશે કેઃ **"** એમાં શું<sup> ?</sup> " પરન્તુ એમના આ " એમાં શું" એ તેમને ક્રેટલી **હ**દે મૂકી દીધા છે, એમના આત્મા ક્રેટલા શુષ્ક બની <mark>ગયા</mark> છે, આત્મસ્વરૂપના ચિંતનથી કેટલા રહિત બની ગયા છે, એના જ્યારે તેઓ એકાન્તમાં બેસી વિચાર કરે તે**ા એમને** સ્પષ્ટ સમજાય કે અમારા કરતાં માત્ર શ્રદ્ધાથી પણ, કંઇને કંઇ

્રિક્રેયા કરનારા જરૂર સારા છે. અને તે વાત બિલકુલ સાચી છે કે કેવળ શ્રહ્માના ખળે પણ ક્રામ પણ વસ્તુને પકડી રાખનારા ક્રામ ન કેષ્ટ્ર સમયે તે ક્રિયાની વાસ્તવિકતાના આનંદ અનુભવી શકે છે. **પર**ન્તુ જેઓએ ક્રિયાને સર્વથા છોડી છે–જેઓ સર્વથા **હા**થ ધોઇ ખેઠા છે. તેમને માટે ઐ વાત સર્વથા અસંભવિત થઇ ગયેલ હોય છે.

સંસારમાં કાઇ પણ એવા ધર્મ નથી કે જેના અનુયાયીઓને માટે એક યા બીજી રીતે કંઇને કંઇ ધાર્મિક ક્રિયાએા કરવાની કરજ ન રાખવામાં આવી હોય. આ ક્રિયાઓના મહત્ત્વને નર્હિ સમજનારાએ અથવા સમજવા છતાં 'પ્રમાદ ' કે એવા ખીજા કારણે નહિં આચરી શકનારાઓએ "એમાં શું ?" કહીતે પાતાના ખચાવ અવશ્ય કર્યો છે–કરે છે. પરન્ત તેઓની સ્થિતિ કેટલી નીચી હ્રદ સુધી પહેાંચી ગયેલી હોય છે, એ ખતાવવાની આવશ્યકતા નથી,

ગહરથાની દશાને તા બાજા ઉપર મૂકીએ. સાધુઓની દશા એે⊎એ તો તેમાંથી પણ આપણતે 'એમાં શું'એ શસ્ત્રના ધણા ચમત્કારા જોવાના મળશે.

દરેક ધર્મના ધર્મશાસ્ત્રોનું જો બારીકાઈથી અવલાેકન ક**રી**એ તા લગભગ તમામ ધર્મના સાધુએાના એક સરખાજ આચાર માલમ પડશે. મતુરમૃતિ અને એવા કુંહિંદુધમ નાં બીજાં શાસ્ત્રોમાં સાધુ-એાના આચાર જોઇએ છીએ તો ખરાખર જૈન સાધુઓના આચાર જેવાજ મળે છે.

પરન્તુ હિન્દુ સાંધુએાની અત્યારે શી સ્થિતિ છે, એ કાઇથી અજાણ્યું નથી. ગાંજો, ભાંગ, ચરસ, 'ગાડી, માટર, ધરભાર બધુંયે– ધીરે ધીરે તેમાં પ્રવેશ્યું છે, બલ્કે અયાષ્યા, બનારસ અને એવાં તીર્થસ્થાના કે જ્યાં હિંદુ સાધુએાના માટા માટા અખાડા છે, ત્યાંની સ્થિતિ જોતાં કાંઇના પણ અંતરાતમાં એમ બાલી ઉડયા વિના

#### સમયને એાળખા.

નહિ રહે, કે " આમના કરતાં ગૃહસ્થા શા ખાટા ?" એક કવિના .શાબ્દામાં કહું તાઃ---

> જટા વધારી જેગી કહાવે. ભભૂત ચઢાવે ભા: પક્કી માટે કરે કડાકા. જો જો ટીંખળ આ.

ડંડી થઇ મંડી લે સાથે. તીથે નાવા જા: ભગવા સાથે લગવી કરતી, જો જો ટીંખળ આ.

ગામ તજ્યું ને ધામ તજ્યું પણ, કામ તજ્યાની ના: એાકેલું આસરડે ખેઠા, જો જો ટીંખળ આ.

સંસારીને એક સલૂણી, સ તાવી રહે. હાં; મદધારીનું મંડળ માેટું, જો જો ટીંખળ આ

સિંહ બનીને કથા સુણાવે, પંથ વધારે આ: રાસ રમે રંડાને મંડળ, જો જો ટીંખળ આ. **બીજાની બૈયર છ**ંડાવે. મંદિર ખાવા ચા. આચારીને આઠ સલુણી, જો જો ટીંખળ આ. "

આ સ્થિતિનું જ પરિણામ છે કે, આજે ભારતવર્ષમાં સાધુ-એાને રાષ્ટ્રમાં ભારભૂત સમજવામાં આવે છે. અને તેમના તરફ ભક્તિન બદલે ઘુણાનું પૂર વહી રહ્યું છે.

આ પ્રસંગે આપણે વિચારવાનું માત્ર એટલુંજ છે કે આટલી વ્યધી શિશ્વિલતા બલ્કે પતિતતા શાર્થી આવી ? શં આવી સ્થિતિ એકાએક આવી છે ? નહિ. હમેશાં શિથિલતા ધીરે ધીરેજ આવે છે. આચારની એક હીનતા છેક નીચેની હદે પહોંચાડે છે અને એટલા જ માટે હિંદુ ધર્મશાસ્ત્રોમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે आचारही न न पुनन्ति वेदाः । आयारथी हीन भनुष्यते वेह पहा पवित्र કરતા નથી.

આવી જ રીતે—આથી પણ વધારે સખ્તાઇ જૈન સાધુઓના આચાર માટે કરવામાં આવી છે. પરન્તુ જ્યાં જ્યાં આ આચારમાં શિથિલતાએા પ્રાપ્ત થઇ છે, ત્યાં ત્યાં "એમાં શું "ના જ આશ્રય લેવામાં આવ્યા છે. ધણી વખત આપણે જોઇએ છીએ કે યાદ્ય-દબ્ટિએ એક આચાર ધણોજ નજીવા જણાતા હાય છે. પરન્ત એવા નજીવા મનાતા આચારના ઉડાણમાં એવી અજબ શક્તિ રહેલી હોય છે કે જેનું માપ આપણે કાઢી શકવાને બિલકુલ અસમર્ચ હોઇએ છીએ.

આચાર સાધાર**ણ હોય કે અસાધારણ**—તે તેા **પાલની**યજ ધ્રમ<sup>ે</sup>

## સમયને એાળખા.

છે. એમાં જરા પણ શિથિલતા–એના સંભંધમાં જરા પણ " એમાં શું "ની માન્યતા–છેક નીચી હંદે આવવાનું પ્રસ્થાન કરવા બરાબર છે.

કેટલાક સાધુઓને, આપણે લગાર પણ વિચાર વિના પાતાના આચારથી વિરુદ્ધ વર્તાન કરતા—વ્યવહાર કરતા જોઇએ છીએ. એમના વેષ, એમના વાળ, અને એમની બધીયે રીતભાત અને ક્રિયા લગભગ ગૃહસ્થાના જેવીજ જોઇએ છીએ. ત્યારે આપણને એમ થાય કે—સાધુ થઇને આમ કેમ કરતા હશે ? પરન્તુ ઉડા ઉતરીને વિચાર કરવામાં આવે, તો એમ થવાનું કારણ એમની 'એમાં શું ?' ની માન્યતા જ હોય છે. તેમને જો પૂછવામાં આવે તો તેઓ જરૂર એવા જવાય આપશે કે 'એમાં શું ?' પરન્તુ આ એમનું 'એમાં શું ?' ધીરે ધીરે એમને કેટલી હદે લઇ ગયેલ હોય છે એના વિચાર એઓને ભાગ્યેજ રહે છે. પ્રારંભમાં નજીવી ગણાતી શિથિલતાઓ ધીરે ધીરે મ્હાેટી મ્હાેટી બાયતો કે જે સાધુ ધર્મનાં મહાન્ ચિન્હા છે, એનાથી પણ દૂર કરાવે છે. અને એવા દૂર થયેલાએનાં દ્યાન્તો પણ આપણને મળી શકે છે.

એક પ્રસંગે કાલીદાસ જર્ણ ગાદડી ઓઢીને જાય છે. ભાજ સામે આવે છે, તે વખતે ભાજ અને કાલીદાસની વચ્ચે શા સંવાદ થાય છે :—

भिक्षो ! कंया क्ष्रधा ते ?

न हि, शफरवधे जालमश्रासि मत्स्यान्स्ते वे मद्योपदंशान्
पिवसि हि मधु किं ? वेश्यया, यासि वेश्यां?

दत्त्वाङ्घीमूर्धन्रीणां,
तब किमु रिपवो ? वीभित्तिभेत्तास्मि चैषां

#### चोरोऽसि ? घूतहेतोस्-त्वयि सकलमिदं ? नास्ति नष्टे विचारः॥

ભોજ સાધુને પુ**છે છેઃ—" આ તમારી ગાદડી છર્**ણ થઇ ગાં છે ! " સાધ કહે છે. ના, તે ગાદડી નથી. માછલાં મારવાની જાળ છે. શું તમે માછલી ખાએા છે**ા <sup>?</sup> મદિરાની સાથે. શું મદિરા** પીએ છે ? વેશ્યાની સાથે ખેસીને. શું વેશ્યાને ત્યાં જાએ છે ? દશ્મનના માથા ઉપર પગ દઇને. શું તમારે દુશ્મન છે ? હું ચાર છું. શું ચારી કરા છા <sup>?</sup> ભુગાર રમવા પડે છે. :

છેવટે ભોજ પછે છે–શં **તમારામાં** બધુ છે ? કાલીદાસ કહે છે–नास्ति नष्टे विचारः મહારાજ, નષ્ટ થયા પછી વિચાર રહેતા જ નથી.

આપણા આ લેખની પરિભાષામાં કહીએ તો નષ્ટ થનાસા મનુષ્યને સર્વત્ર–સર્વ ક્રિયામાં 'એમાં શું' એજ વિચાર ઉંદે. છે. મતલભ કે એક પગથીયું જે ચૂકે છે. તે છેક નીચેજ આવીતે અટકે છે. ધ્યાનમાં રાખલું જો⊎એ કે–" એમાં શું " આ શબ્દ-ખ્વનિજ સદ્ધિયારની વિખ્વંસતા સ્**ચવે છે અને જયાં સદ્ધિયાર**ા નથી, ત્યાં આત્માના પરિણામા વિધ્વંસ બને છે અને જ્યાં નિધ્વંસ પરિણામ થાય છે, ત્યાં કાે પણ જાતના પાપમાં **અરેકારાે** રહેતા નથી. અને જ્યાં અરેકારા નથી, ત્યાં પછી **નાસ્તિકતા** પ્રવેશી જાય છે.

અતએવ દરેક આત્મકલ્યાણાલિલાષી મનુષ્યાએ પાતાના આચાર–ક્રિયાકાંડ**⊸ની આરાધનામાં તત્પર રહેલું જોઇએ.** માની લ્યો કે કદાચિત પાતાથી કામ ક્રિયા ન થતી હોય તો તેને માટે પશ્ચા-

## સમયને એાળખા.

ત્તાપ કરવા, લધુતા ભાવવી: પરન્તુ 'એમાં શં?'એ વિચારને તા પાતાના હૃદયમાં સ્થાન ન જ આપવું.

આ પ્રસંગ એકએ પણ વાત વિચારવા જેવી છે કે જેમ ક્રિયાકાંડથી–આચાર વિચા<mark>ર</mark>થી પરાહગસુખ <mark>થનારા</mark>એા 'એમાં શું ' ના આશ્રય લે છે: તેવીજ રીતે કેવળ ક્રિયાકાંડમાં માનનારા–તેમાં જ રચી પચી રહેનારા ૬૦૫–ક્ષેત્ર-કાળ–ભાવને જોયા વિના માત્ર ક્રિયાકાંડને જ પાતાનું ધ્યેય માની સમયાનુસાર કરવાં જોઇતાં ખીજાં કાર્યો માટે પણ <sup>૧</sup>**ં એમાં શું** " ના જ આશ્રય લે છે. ચ્ચત્યા**રે** સમાજને કુઇ વસ્તુની વધારે જરૂર છે? અત્યારે રાષ્ટ્રની -શી સ્થિતિ છે <sup>?</sup> ઇત્યાદિ બાબતોના વિચા**ર ક**ર્યો વિના માત્ર પાતાની પ્રાચીન પદ્ધતિને–જાની રૂઠીને જ ધ્યેય માની સમયાનુસા**ર** કાર્ય કરનારાએનાં કાર્યોને વખાડે છે યા તિરસ્કારની દર્ષિથી જૂએ છે. અને જ્યારે લેઓને કાે કંઇ પૂછે છે ત્યારે કહેશે કે "એમાં ્યું ? " પરન્તુ ખરી ઃ વાત એ છે કે–તેઓ પાતે પણ માનેલા ્આચારાના મહત્ત્વને-ક્રિયાકાંડના મહત્ત્વને સમજ્યા નથી. મારા ુધારવા પ્રમાણે તેઓ ક્રિયાકાંડને પાતા**નું સાધ્ય માની** બેઠેલા હાય છે. પરન્તુ વસ્તુતઃ તે ઠીક નથી. બાહ્ય આચારા ' ક્રિયાકાંડા ' એ સાધ્ય ન્ત્રહિ પરન્તુ સાધન છે, તેવીજ રીતે સેવાનાં કે બીજાં પરાપકારનાં કાર્યો એ પણ સાધના છે.

એટલે એક બીજાનાં કાર્યોને ન વખાડતાં ખની શકે તેટલા ્અંશે તે તે સાધનામાં અભિરૂચિ વધારવી, એ આત્મકલ્યાણાભિ-લાષિઓનું કર્ત્તવ્ય છે.

ટૂ'કમાં કહુ<sup>\*</sup> તાે–ક્રિયાકાંડ–આચા**ર** વિચા**ર–પ**છી તે **ન્હા**નાે ંદ્હાય કે મ્હાેટા, પરન્તુ તેના ઉંડા<mark>ચુમાં અપૂર્વ રહ</mark>સ્ય રહેલું છે,

અને તેથી તેમાં શિથિલતા લાવવી એ આત્માને હાનિ પહેાંચાડવા ખરાખર છે. એવીજ રીતે સમયાનસાર ખીજાં કાર્યો પણ જરૂરનાં છે. અને તે સાધના તરફ અભિરૂચિ વધારી તે તરફ વૃત્તિ કરવી જોઇએ, અને જેટલા અંશે ન ખની શકે, તેટલા અંશે ન્યુનતા ભાવવી, પરન્તુ એમ કદી ન માનવું કે 'એમાં શું?'

આશા છે કે "એમાં શું?" ના મન્તવ્યથી દૂર થઇ ' આત્મકલ્યાણ ' ને પોતાનું લક્ષ્યબિંદુ રાખી તેને અનુકૂળ. પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવશે.



( १५ )

# દ્રીક્ષા.

ક્રિક્ષા ' એટલે માક્ષની નિસરણી. 'દીક્ષા' એટલે સ્વર્ગની ચાવી. ' દીક્ષા ' એટલે પ્રાણિ માત્રની આરાધ્ય દેવી. " દીક્ષા ' એટલે સ્વર્ગના આત્માએાને પણ <mark>આત્મકલ્યાણ માટે</mark> લલ-્ચાવનારી સુંદરી, અને 'દીક્ષા ' એટલે સાંસારિક પદાર્થોમાં આસકત બનેલા જીવાને મોક્ષ તરફ આકર્ષનારી એક વૈદ્યતિક ્શક્તિ. આ દીક્ષાને કાેેેે પ ન પસંદ કરે <sup>?</sup> આ દીક્ષાના કાેેેે અનાદ**ર** કરે. જ્યાં રાજ્યના ભય નથી, જ્યાં ચારેના ભય નથી, જેનાથી આ ંલાેકમાં સુખ છે અને પરલાેકમાં **હિત થાય** છે અને જે દીક્ષામાં ·ભલભલા ન**ર**દેવા પણ *શિ*ર ઝુકાવી રહે છે, અને જે દીક્ષા ઉત્તમ ુકીત્તિને પ્રાપ્તિ કરાવે છે, આ 'દીક્ષા ' ગ્રહણ કરવા તરક કાતું મન ન લલચાય ? ચક્રવત્તિ યોની ઋહિ સમૃહિ અને ઇંદ્રની સાહેખી આ દીક્ષાના સુખ આગળ પાણી ભરે છે.

> न चेन्द्रस्य सुखं किश्चित् न सुखं चक्रवर्त्तिनः। सखमस्ति विरक्तस्य मुनेरेकान्तजीविनः ॥

સુનિયાના સુખની-દક્ષિતાના સુખની શી મહિમા ગાવી <sup>?</sup> આવી દીક્ષાની–આવા શ્રમણત્વની–આવા સાધુત્વની કરોા કમલાગી ્પુરૂષ ન ⊌ચ્છા કરે ? અને જે આ સાધુત્વના વાસ્તવિક સુખના ્રઅનુભવ કરી રહ્યો છે: તે સાધુ શા માટે ખીજા જીવાને આ સખના ભાગી બનાવવા ઉપદેશ ન કરે ? અને જો એવા ઉપદેશા ન થયા હત, તા એક સમયે જૈન સમાજમાં હજારાની સંખ્યામાં જે ધુનિ-્રાજો આ પ્ર<sup>શ્</sup>વીતલને <mark>પાવન કર</mark>તા હતા. તે પાવન કેમ કરી શક્ત <sup>ટ્ર</sup> અરે, જો એમ સાધુઓ ન થયા હત, તો આજે જૈનસમાજ પોતાના ઇતિહાસમાં હૈમચંદ્રાચાર્ય, હરિલદ્રસૂરિ, હીરવિજયસૂરિ અને એવા ્હુજારા શાસનપ્રભાવક પુરૂષોના સુવર્ણોક્ષરે લખાએલાં નામાેથી જે ગૌરવ ભાગવા રહેલ છે, તે ભાગવતે પણ કેમ ? પણ સછુર. ' દીક્ષા ' લેવી, એ કંઇ બાળકાના ખેલ નથી. અને કદાચ ુ' ક્ષેવી ' જે સહેલું પણ હાય તા પણ 'દીક્ષા પાળવી ' એ તા ખરેખર ટેઢી ખીર છે. લોકામાં કહેવાતી ઉક્તિએ। પ્રમાણે તો ' તરવાની ધાર ઉપર ચાલવું અને દાંતથી લાહાના ચણા ચાવવા, ુજેટલું જ નહિં. પરન્તુ તેથી પણ વધારે કઠિણ કાર્ય 'દીક્ષા ' પાળવામાં છે. ' અષ્ટપ્રવચન માતા ' ની રક્ષા પૂર્વ'ક પાંચમહાવતોનો પાલન કરવું, એ અપૂર્વ વૈરાગ્ય હેાય, અને સંસારની વાસનાઓથી સર્વાથા ચિત્ત **હ**ડી ગયું હોય તો જ તે ' દીક્ષા ' નું-' **ભાગવતી**  **દીક્ષા** ' નું પાલન થઇ શકે છે. દીક્ષા લીધા પછી પણ છળકપટા ન જાય, દીક્ષા લીધા પછી પણ સાંસારિક પ્રલેાભનાથી ચિત્ત દૂર ન થાય, દીક્ષા લીધા પછી પણ પુસ્તક કપડાં કે ખીજી વસ્તુઓ ઉપરની મૂચ્ર્જા ન **હ**કે, દીક્ષા લીધા પછી પણ **રા**ગ-દ્રેષની પ્રવૃત્તિયા વધતી રહે, અને દીક્ષા લીધા પછી પણ ઉપાશ્રયા કે ક્ષેત્રા ઉપરના મમત્વ દૂર ન થાય, તાે પછી એ 'દીક્ષા લીધા 'ની સાર્થાક્તા. શી છે ? કયાં તે મહાપુરૂષોની દીક્ષા, કે જેમને દેખતાની સાથે જ ક્રોધી માણુસ પણ શાન્ત જઇ જતા અને ક્યાં આજે ભાગવતી દીક્ષાના પાકાર કરનારાએાની 'દીક્ષા 'કે જેમને જોવાથી ન ક્રોધ થતાે હાેય એને પણ ક્રોધ થાય અને કદાચ ચૌદસુ રત્ન પ**ણ**્ર ચખાડવા તૈયાર થાય. ' દીક્ષા ' દીક્ષા 'માં પણ કેટધું અંતર છે. કહેવાની મતલય કે 'દીક્ષા ' લેવી, એટલાજ માત્રથી કંઇ 'દીક્ષા ' ની ' ભાગવતી દીક્ષા 'ની સાર્થ'કતા ચતી નથી. દીક્ષા લીધા પછી પાતાના ' આત્મ કલ્યાણુ 'ના લક્ષ્ય બિંદુને નજ છાેડવું, એમાંજ ખરી બહાદ્દરી છે.

આવી જ રીતે દીક્ષા લેવામાં જેમ પાતાના આત્મકલ્યાણ તરફ લક્ષ્ય રાખવાની જરૂર છે, તેવી જ રીતે ' દીક્ષા ' લેનારે પાતાની જવાબદારીને પણ ભૂલવી જોઇતી નથી. દીક્ષિતાની–સાધુ-એાતી જવાબદારીના સંબંધમાં હું ધણી વખત મારા વિચારા **ળતાવી ચૂકયાે છું. એટલે વિસ્તાર**થી ન કહેતાં એટલુંજ માત્ર કહીશ કુ ' દીક્ષા ' લેવી એટલે જગત્**ના ગુરૂ બનવાનું છે, ' દીક્ષા** ' લેવી એટલે એક દસ વીસ કે પચીસ માણુસના કુંટું બના સક<sup>્</sup>લ-માંથી મુક્ત થઇ वसुधैब कुटुंबकम् બનવાનું છે. દીક્ષા લેવી એટલે જગતના પૂજ્ય બનવાનું છે. ' દીક્ષા લેવી ' એટલે જગતની દિષ્ટિએ આદર્શ બનવાનું છે. દીક્ષા લેવી એટલે જગતના કલ્યાધ્યુનેષ્ટ

માર્ગ ખતાવવાના છે. દીક્ષા લેવી એટલે જગતના કલ્યાણ માર્ગમાં પ્રવૃત્તિવાળા **રહેવા** છતાં ' જલ કમલવત સ'સારની પ્રલાેભન શક્તિ-એાથી નિલેપ રહેવાનું સામર્થ્ય પ્રાપ્ત કરવાનું છે. ' દીક્ષા ' <mark>લેવાની આ જવાયદા</mark>રીના ખ્યાલ માત્ર પણ ન**હ**ંકરી શકનાર દીક્ષા લેવાને યાેેેેેેેે એમ કહી શકાય ? અને કદાચ લે તાે પણ પાતાની આ જવાયદારી નહિંસમજી શકનાર પાતાના કર્ત્તવ્યમાં આરૂડ છે. એમ માની યે કેમ શકાય <sup>દ</sup> અને જ્યારે, જે માણસ પાતાના કર્ત્તવ્યમાં આરૂઢ નથી–કર્ત્તવ્યથી વ્યુત છે, એને એ દષ્ટિમાં નિહાળવા-જોવા, એ કર્યા સુધી યાગ્ય છે, એના વિચાર દરેક બુહિમાન મનુષ્ય કરી શકે છે.

દીક્ષાનું માહાત્મ્ય હમેશાંથી સંસારમાં ચાલ્યું આવે છે. ' દીક્ષા ' પ્રત્યે–દીક્ષિતા પ્રત્યે–ગૃહસ્થાના હમેશાંથી પૂજ્યભાવ ચાલુ રહ્યા છે. ઉત્તમ ગુણોને ધારણ કરનાર ગૃહસ્થ પણ 'દીક્ષિત 'ને દેખતાં શિર ઝુકાવશે. રાજા કે મહારાજા, શેઠ કે શાહુકાર, ગરીય કે તવંગર, સ્ત્રી કે પુરૂષ, બાળક કે વૃદ્ધ ગમે તે હશે, જ્યાં તે દીક્ષિ-તને દેખશે, પોતાનું ઉત્તમાંગ મસ્તક ઝુકાવશે. કદાચ કાે અભિ-માની બાહ્યદ્દષ્ટિથી શિર નહિં નમાવે. તો હદયનું નમન તો જરૂર ક**ર**શે જ કરશે. પણ તે શા માટે <sup>શુ</sup> એના વિચાર, કાેં દિવસ દીક્ષિતો ' ભાગવતી દીક્ષા 'ના ઉપાસકા કરે છે કે ? ગમે તેવા ગહસ્થ-વિરક્ત અને વૃતી ગૃહસ્થ પણ સમજે છે કે-" આ અમા-રાથી ગુણામાં મ્હાેટા છે, અમે છ કાયના કુટામાં-આરંભ સમા-રંભમાં કસાએલા છીએ, જ્યારે આ મહાત્મા તેનાથી દૂર છે. અમે સ્ત્રી પુત્ર પરિવારના માેહમાં કસાઇ માત્ર તેનીજ રક્ષાના સ્વાર્થમાં કસાએલા છીએ, ત્યારે આ ગુરફેવ જગતના ઉપકારમાં જ પાતાનું જીવન ખપાવી રહ્યા છે. અમે ઇન્દ્રિયલેલ્પતામાં લાલસ ખતેલા

છીએ, ત્યારે આ ગુરૂએ પંચેન્દ્રિયના વિષયોને જીત્યા **છે. અમે ધર**– ખાર–<u>કુટું</u> ખ−કખીલાના માહમાં કસાએલા છીએ ત્યારે આ ત્યાગી મહાત્મા સર્વ ચીજો ઉપરના માહથી દૂર રહે છે. " ઇત્યાદિ વિચારાથી એ ગૃહરથા, આપણને-દીક્ષિતાને નમન કરે છે, વંદન કરે છે. પણ આ વંદન કરાવનારા દીક્ષિતા કાેં દિવસ એના વિચાર કરે છે કે આ ગૃહસ્થા જે ગુણાથી અમારા ઉપર આકર્ષિત થાય છે, એ ગુણા અમારામાં કેટલા છે <sup>?</sup> કહેવાની કંઇજ જરૂ**ર ન**થી કે–દરેક મનુષ્ય પાત પાતાના શુભ કે અશુભ કૃત્યાને–પુન્ય કે પાપને–ગુણ કે અવગુણને સમજ શંક છે. છેાકરાનાે સાચાે બાપ કાે**ણ** છે, તે 'મા' જ સમજી શકે છે. તેવીજ રીતે 'પાપ' પણ માણસ પાતેજ સમજી શકે છે અને તેટલા માટેજ " **મા જાણે ભાપ, ને આપ જાણે પાપ** " એવી કહેવત ખાલાય છે. આવી અવસ્થામાં દીક્ષિતા શ્વમજી શકે છે કે ગૃહસ્થા આપણતે જે માન આપે છે, જે વંદનાદિ ક્રિયા કરે છે. તેને યાગ્ય અમે કયાં સુધી છીએ ! પરન્તુ હવે તો આવી રિથતિ પણ નથી **ર**હી. ગૃહસ્થા સ્વયં સમજવા લાગ્યા છે કે " આ મહાત્મા કર્યા સુધી યાેગ્ય છે ?" અને એ સમજવાનુંજ પરિણામ છે કે–કેટલાક સ્થળે 'ભક્તિ'ના સ્થાનમાં 'ધૃણા' અને 'વંદન'ના સ્થાનમાં 'ચૌદમા રત્ન'ની નાેેેબતા આવ્યાનું સંભળાય છે. એ આવી સંભળાતી વાતા સાચી હાય તા ખરેખ**ર જૈનસમાજની** કમનસીબીના જ સમય સમજવા જોઇએ અને એ કમનસીબીના જવાયકાર હું તાે એ 'દીક્ષિતાને' 'ભાગવતી દીક્ષા 'ના નામે ધમપછાડ કરનારાએાનેજ ગહું કે જેઓ પાતાના ધમ'થી વ્યુત થવાના કારણે સમાજમાં આવા પ્રસંગા ઉપસ્થિત કરાવે છે. જો દીક્ષિતા–સાધુએા પાતાના કર્ત્તવ્યને સમજતા હાેય, પરમાત્માની આત્રાએોનું પાલન કરવા તરફ રાત દિવસ સચેષ્ટ રહેતા હોય, -સાધુધર્મના રાત દિવસ વિચાર કરતા હોય તા આ પ્રમાણે લોકોને <del>ં અશ્રહા 'ના–' ધૃણા 'ના કારણબ</del>ુત કયારે પણ થઇ શકે ન**હિં. પરંતુ જ્યાં પાતેજ પાતાનું પગથિયું ચૂકતા હોય,** ત્યાં ખીજાઓના **દાેષ કાઢવાે, એ નિર્**થ'ક છે. દીક્ષિતાે–આદર્શ ગણાતા પુરૂષાેના– ત્યાગી પુરૂષોના–પોતાના ધર્મથી વ્યુત થવાથી જગતના મનુષ્યો હ્રપર કેટલી ખુરી અસર થાય છે, એના વિચાર સ્વયં એ મહા-પુરૂષોએ કરવા ઘટે છે. ભૂલવું જોઇતું નથી કે–સાધુધર્મ એ એક સ્વચ્છ-કપડા જેવા છે. સફેદ કપડા ઉપર પડેલા ડાધ જલદી નજર આગળ આવે છે અને તેટલાજ માટે સાધુઓને-દીક્ષિતાને જગત્ના **અાદર્શ સમજવામાં આવે છે. આ સાધુએાનું ધર્મભ્રષ્ટ થવું બીજાએ**ાને અધર્મ પમાડવાના કારણસૂત થાય છે. અને બીજાને અધર્મ મમાડવા એના જેવું અધર્મ કાર્ય બીજાં કર્યું હોઇ શકે ? વૃદ્ધ પુરૂષોનું વચન છે કે " સો માણસ ધર્મ ન પામે, એની દરકા**ર** નથી. પણ એક માણસ અધર્મ પામવા ન જોઇએ. " બિલકુલ સાચું છે. આપણાથી કાઇ ધર્મ ન પામે તો તે કાંઇ હાનિકર્તા નથી, પરન્તુ ' અધર્મ ' પામવા, એ ખરેખર નુકસાન કર્તા છે. લાખના સવાલાખ ન થાય, એ એટલું દુ:ખકર ન થાય, જેટલું કે લાખના સાઠ હજાર કે બાર હજાર કરવાથી થાય છે. કાેેે કહેશે કુ જે સાધુએા બીજાતે અધર્મ પમાડનારા થાય છે-પાતાના કત્ત બાચી બીજાને અધર્મ પમાડનારા થાય છે, તેઓ લાખના સાઠ હજાર કે ખાર હજાર કરનારા નથી ચતા ? ત્યારે શું ' ભાગ-વતી દીક્ષા ' લીધાની આ સાર્થ'કતા ! જગતના ગુરૂ બનવાની આ લપયાંગિતા ?

અતએવ ' ભાગવતી દીક્ષા ' ના ઉપાસકાએ-સાધુઓએ દીક્ષિ-તાએ પાતાના ધર્મને જ સંભાળવાની જરૂર છે. જો આપણે આપણા

#### સમયને એાળખા.

ધર્મ સંભાળીશું-આપણા કર્તાવ્યોતે-નિયમોને અનુસરી જીવન વ્યતીત કરીશું, તો બીજાઓને નિંદા કરવાના કે ઘૃણા કરવાના કે તિરસ્કાર કરવાના પ્રસંગ નહિજ આવે.

આ બધા વિચાર જેમ દીક્ષિતાએ-સાધુઓએ કરવાના છે તેવીજ રીતે જેઓ દીક્ષાના ભાવિકા છે, દીક્ષાના ઉમેદવારા છે, દીક્ષા લેવા માટે આમ તેમ દાેડ દાેડા કરે છે તેમણે પણ વિચાર કરવાના છે. દીક્ષાના ઉમેદવારાએ સૌથી પહેલાં તાે એજ વિચાર કરવાનાે છે કે પાતાને વૈરાગ્ય કેટલા છે, સંસા<mark>રન</mark>ા વાસનાએાથી પાતા<u>ન</u>ં મન કેટલું ઉદ્ધિગ્ન થયું છે, અને પાેતે ' દીક્ષા 'ના મહત્ત્વને કયાં સુધી સમજી શકયા છે. ' દીક્ષા ' શી વસ્તુ છે <sup>?</sup> ' દીક્ષા 'માં કેવાં કેવાં ક્રુપ્ટોના મુકાયલા કરવા પડે છે ? ' દીક્ષા ' લીધા પછી પાતાના કત્વ્યતે બજાવવા માટે ખરાખર તૈયાર રહેવાશે કે કેમ ? અને ' દીક્ષા ' લેવામાં 'કેટલી જવાયદારિયા શિર ઉપર આવવાની છે ? આ બધી બાબતોના દીક્ષાના ઇચ્છુંકે જેમ વિચાર કરવાના છે, તેવીજ રીતે જેની પાસે તે દીક્ષા લેવા જાય છે તે ગુરૂની બરાબર પરીક્ષા કરી છે કે કેમ ? એ ગુરૂની પ્રકૃતિ પોતાની પ્રકૃતિથી મળતી આવે છે કે કેમ ? એ ગુર ચારિત્રધમ માં સ્થિર છે કે કેમ ? એ ગુર ક્રેવળ આત્મકલ્યાણની ભાવનાથી દીક્ષા આપે છે કે એમાં બીજો પણ કંઇ સ્વાર્થ **ર**હેલાે છે <sup>૧</sup> ઇસાદિ કેટલીએ બાબતાના દીક્ષાનાં ઇચ્છુંકે વિચાર કરવા જોઇએ છે. ધરના ક્લેશથી કે માતા પિતાના ઠપકાથી અથવા ખીજા કાેે કારણે કંટાળી ક્ષણિક વૈરાગ્યમાં તણાઇ દીક્ષા સંબંધી સ્વપ્નમાં પણ કંઇ વિચાર કર્યા વિના ગુરૂ પાસે દાેડી જવું અને ગુરૂજીને પ્રાર્થના કરવી કે 'મને તા સંસાર ખારા ઉસ જેવા લાગે છે, મને જલદીથી દીક્ષા આપા, ' એના અર્થ કંઇજ નથી. માટે દીક્ષા લેનારે પાતાની જવાબદારી અને ધર્મો અવશ્ય સમજવા જોઇએ.

હવે દીક્ષા આપનાર-ગુરૂએ દીક્ષા કાતે આપવી ? કયારે આપવી ? કેવા સંયોગોમાં આપવી ? શા માટે આપવી ? ઇત્યાદિ બાબતોના વિચાર કરવાે **ર**હે છે. આ વિચાર હવે પછી કરવા ઉપર રાખી અત્યારે તે**ા આટલેથી જ** વિ**ર**મું છું.

#### ( २५ )

ગત લેખમાં આપણે 'દીક્ષા 'નું માહાત્મ્ય જોઇ ગયા. તેની સાથે સાધારણ દર્ષ્ટિએ એ પણ તપાસ્યું કે દીક્ષા શા માટે લેવી ? દીક્ષા લેનારના શા ઉદ્દેશ હોવા જોઇએ ?

દીક્ષા લેનારતા ઉદ્દેશ ' આત્મકલ્યાણ 'ના–ષટ્કાયના કૂટાથી નીકળવાના હોવા જોઇએ. નહિ કે ઉલમાંથી નીકળીને ચૂલમાં પડવાના. નહિ કે માહના ખાખાચિયામાંથી નીકળી માહના સાગરમાં પડવાના ! નહિ કે–મહંતજી-ગુરૂજી કહેવરાવવા માત્રના ! આથી વધારે સ્પષ્ઠ શબ્દોમાં કહીએ તાે–

> मूंड मुडाये तीन गुण मिटे सीस की खाज। खाने को लड्डु मिले लोक कहें महाराज॥

આ ત્રણ વસ્તુએા પ્રાપ્ત કરવા માટેના ઉદ્દેશ નહિ હો**વા જોઇએ.** જેઓ આ બાહ્ય લાલચાેથી દીક્ષા લે છે, તેઓ ખરેખર જાણી જોઇને પાતાના આત્માને અધાેગતિમાં લઇ જવાના પ્રયત્ન કરે છે.

અા ઉપરાન્ત દીક્ષા લેનારની જવાબદારીના ખ્યાલ પણ તે લેખમાં ઉપસ્થિત કરાવ્યા છે. એટલે કે–દીક્ષા લેનાર ન કેવળ પાતાના આત્મકલ્યાણને માટેજ દીક્ષા લે, પરન્તુ દીક્ષા લીધી પછી તે જગતના ગુરૂ બને છે, દીક્ષા લીધી પછી તે જગતના આદર્શ બને છે; એટલે એણે તાે એક ચાપ્પ્પા–નિર્મળ આદર્શ–કાચની માક્ષક રહેવાનું છે.

હવે આ લેખમાં આપણે એ વાતના વિચાર કરીએ કે, " દીક્ષા કાેણે આપવી ? "

**આ એક** વિચારણીય પ્રશ્ન છે. દીક્ષા લેનારમાં જેમ યાગ્યતા જોવી પડે છે-જોવી જોઇએ છે, તેવીજ રીતે દીક્ષા આપના**ર**ને પણ પોતાની યાગ્યતાના પહેલાં વિચાર ક**રવા** ઘટે છે. ' દીક્ષા આપવી 'એટલે ખીજા જીવાની જીવનદોરીને પાતાના હાથમાં <mark>લેવાની છે. દીક્ષા આપવી,</mark> એટલે બીજા જીવાના આત્માહા**ર**ની જવાબદારી પાતાના શિરપર લેવાની છે. દક્ષા આપવી, એ કંઇ બાળકાના ખેલ નથી. દીક્ષા આપનારમાં ઘણી ઘણી યોગ્યતાએા જોઇએ છે. દીક્ષા આપવામાં ખાસ મ**હ**ત્ત્વના ગુણા હોવા જોઇએ છે. પરન્તુ અત્યારે તેા જૈન સમાજમાં ગમે તેવા વેષધારી ખીજા **જવાને** દીક્ષા આપી દે છે. સદાચારી કે દુરાચારી, ભણેલા કે અભણ, વ્યવ<mark>હારત કે અવ્યવહારત, સમયત્ર કે અસમયત્</mark>ઞ–ગમે તે હશે, પણ ભગવાનનાં પ્રકાશિત કરેલાં, અરે, ભગવાને સ્વયં આદરેલાં પાંચ **મહાવતાનું ઉ**ચ્ચારણ કરાવે છે. પાંચ મહાવત બીજાઓને આપે છે. હવે કર્યા કરવા યાગ્યતા–અયાગ્યતાના વિચા**ર** <sup>?</sup> ગમે તેવી સ્થિતિ પાતે ભાગવવા છતાં પણ ગુરૂ બનવા માટે રાત દિવસ **હાય**. હાય કરવી, ધમપછાડ કરવી, ઉત્કટ ઇચ્છાએા કરવી, એ " ગૃહસ્થાની પત્ર પ્રાપ્તિની ઇચ્છા '' ની સાથે બલ્કે તેથી પણ નીચી કાડીએ મકવા જેવી ઇચ્છા નથી શં?

યાેગ્ય પુરૂષાે, ખીજાનું કલ્યાણ **ઇચ્છી**ને <mark>યાેગ્ય યુરૂષતે,</mark> ય<mark>ેાગ્ય અવસ્થામાં, યેા</mark>ગ્ય સ**ં**જોગામાં દીક્ષા આપે, તાે તેમાં કાેેકાે કંંઇ કહેવા જેવું હાેય જ નહિ, પરન્તુ પાેતામાં યાેેગ્ય-તાના છાંટા યે ન હાય, અને ખીજાના તારણહાર બનવાના પ્રયત્ન કરવા, એ બીજાના જીવન ઉપર પાણી ફેરવવાના પ્રયત્ન નથી શું ? ખરી વાત એ છે કે પોતાના સ્વાર્થ આગળ મનુષ્યો સત્ય વસ્તુને ભૂલી જાય છે. અને ખીજાના છત્રનના જરાયે ખ્યાલ

## સમયને એાળખા.

કરતા તથી. સાધુઓ સમજે છે કે-અમે દીક્ષા ન આપીએ અને ખે ચાર કે પાંચ ચેલાએ৷ સાથે આગળ આગળ દંડા લઇને આરતે કદમ ન ચાલીએ. ત્યાં સુધી અમારા સાધુત્વને લોકા ક્રેમ જાણે <sup>ટ્ર</sup> એ - પાંચ ચેલા સાથે નહિ હોય તો અમારાં સામૈયાં કેમ થશે ! સ્પ્રમારા ગરૂ કેમ જ્યાં જાય છે ત્યાં ઢાલ-તાંસાં વાગે છે! ત્યારે અમે શું કમ છીએ ! અમે પણ જુદા વિચરીએ અને ખે પાંચ ચેલા અતે બે પાંચ ચેલીએાને સાથે લઇ કાઇ સારા ગામમાં પ્રવેશ કરીએ તાે અમારૂં પણ સામૈયું ન થાય શું ! અમારી આગળ પણ માણસાની ભીડ ન જામે શું!

વિગેરે ઇચ્છાઓને આધીન થઇ યાગ્યતા કે અયાગ્યતાના ખ્યાલ કર્યા સિવાય જે આવ્યા તેને મૂંડે છે. ખરી રીતે, તેઓ એક શિષ્ય તરીકે ગુરૂના ચરણકમળમાં રહેવાના ગૌરવ કરતાં, ગુર્ **બતી ખે ચાર ભાર ઉ**ઠાવનારા ચેલાએ**ા અને ખે ચાર** કપડાં ધોઈ આપનારી કે એાધા દાેરા બનાવી આપનારી ચેલીઓને સાથે લઇ કરવાના ગૌરવને વધારે મહત્ત્વનું સમજે છે. **પ**ણ સાચી રીતે તેા તેમની યાગ્યતાની કિંમત અહિંજ અંકાઇ જાય છે. કારણ કે તેઓ ગુરૂના ચરણ સેવન કરતાં શિષ્યના ચરણ સેવનને અને શિષ્યાએાની મનાવટા પતાવટાને વધારે મહત્ત્વ આપે છે, એમની આ યશાભિ-લાપાએાજ એમની યાેગ્યતા (!)નું સાચું સ્વરૂપ પ્રકટ કરે છે.

આવી બાહ્ય ઇચ્છાએાને આધીન થઇ ધણા ખરા સાધુએા શિષ્યાે માટે જે ધમપછાડાે કરે છે, જે ઉપદ્રવાે મચાવે છે, જે **અપમાતા સહે છે, જે વૈમનસ્યાતે જન્મ આપે છે, જે અધર્મ** પમાડે છે, એ બધી બાબતા અત્યારે ક્રાપ્ટથી અજાણી નથીં. અને ઃઆનું એજ પરિ**ણામ છે કે**—આજ ગૃ**હ**સ્થવર્ગ પૈકીનાે લણા ખરાે

ભાગ આવા ઉપદ્રવાથી ત્રસ્ત બન્યો છે અને પરિણામે સારા કે ખાટા તમામ સાધુઓ પ્રત્યે અરૂચિભાવવાળા થયા છે. વિચારવાન માત્ર એટલું જ છે કે જેઓના હૃદયમાં કેવળ શાસનની જ દાઝ છે. જેઓ ખીજાના કલ્યાણતેજ માત્ર ચાહે છે. અને જેઓને પાતાના ચારિત્યના પ્રભાવ ઉપર પૂર્ણ વિશ્વાસ છે, તેઓને આટલી ધમપછાડા કરીને દીક્ષા આપવાની ⊌ચ્છાએા થાય ખરી કે ? પરન્ત ખરી વાત તા એજ છે કે–મહત્વાકાંક્ષાએા–લાલવાલચા તેમના ઉપર સવાર થયેલી હોય છે. અને તેનુંજ એ પરિણામ છે કે તેઓ પાતાની ચાેગ્યતાના જરા પણ ખ્યાલ કર્યા સિવાય અને દીક્ષા લેવા આવ-નારની પણ યોગ્યતા તપાસ્યા સિવાય ગમે તેટલી ધાર્મિક કે સામાજિક ઢાનિયાને નહિ જોઇને દીક્ષા આપવા માટે તૈયાર થાય છે. પરન્ત એ ખ્યાનમાં રાખવાની જરૂર છે કે-દરેક સાધુએ, ખીજાને દીક્ષા આપવા અગાઉ પાતાની યાગ્યતાનું માપ કાઢવાની જરૂર છે. પોતામાં ગુરૂ બનવાની યાગ્યતાનું માપ કાઢવાની જરૂર છે. પાતામાં ગુરૂ બનવાની યાગ્યતાના છાટા યે ન હાય, અને બીજા-્રેઓને મુંડવા–ચેલા બનાવવાથી *શા ધાયદાે <sup>શ</sup> અને પાતામાં યાગ્ય-*તાતા અભાવ છતાં ખીજાતે દીક્ષિત કરવા છે. એના અર્થ જ એ છે કે એએ જાણી જોઇને બીજાના જીવનને કુવામાં ડુબાવવા ચાહે છે. ' બીજાનું ગમે તે થાય. હું તા અમુક ચેલાઓના ગુરૂ કહેવાઇશ: 'એવી ઇચ્છા માત્રથી દીક્ષા આપનારનું હૃદય ક્રુ અધમસ્થિતિએ પહેાંચેલું **હોવું જોઇએ, એ ક્રાઇ પણ** સહદય વિચારી શકે છે.

ઉપરના વૃત્તાન્ત ઉપર્**થી કાે⊌એ એમ સમજવાની** બુલ નજ કરવી કે ' હું દીક્ષાના વિરાધી છું '. નહીં, હું પાતે દીક્ષિત છું અને હું દીક્ષાને-ભાગવતી દીક્ષાને મનુષ્ય માત્રના કલ્યાણનું પરમ સાધન માનું છું. અને દરેક **સાચા સાધુ**એ બીજા ભવ્ય છવાના ઉદ્ધારતે માટે સંસારની વાસનાએામાં રચી-પચી રહેલા છવાતા ઉદ્ધાર કરવા ભરસક પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. પ્રત્યેક મનુષ્યતે દીક્ષાનું મહા-ત્મ્ય સમજાવવું જોઇએ. અને યોગ્ય જીવાને યાગ્ય સમયમાં, યાગ્ય સંયોગોમાં દીક્ષા આપવી જોઇએ. એમ પણ માનું છું. પરન્તુ તેની સાથે સાથે દીક્ષા આપનારે પોતાની યોગ્યતાના-જવાયદારીના પણ ખ્યાલ અવશ્ય કરવાની જરૂર છે. એક વ્યવહાર અકુશળ અને નિરક્ષર ભદાચાર્ય મનુષ્ય એક મહાન જવાયદારી ભર્યું કાર્ય ઉઠા-વવા ચાહતા હાેય, તાે તે જેટલું અયાેગ્ય કહેવાય, તેટલુંજ પાેતા**ની** યાગ્યતાના ખ્યાલ કર્યો સિવાય બીજાના જીવનની દાેરી હાથમાં લેવાનું કાર્ય અયોગ્ય છે. અતએવ દીક્ષા આપવાની ઇચ્છા રા<mark>ખનાર દ</mark>રેક સાધુએ પાતાની યાગ્યતાના ખ્યાલ પહેલાં કરવા જોઇએ છે.

દીક્ષા આપનારમાં કયા કયા ગુણા આવશ્યક છે, એ સંબંધી જૈનશાસ્ત્રોમાં અનેક સ્થળે ઉલ્લેખ છે. પરન્તુ તે બધા ઉલ્લેખોના અહિં ઉતારા ન કરતાં શ્રીમાન માનવિજયજી ઉપાધ્યાયે ધર્મ-**સ મહ**માં **બતાવેલા ગુણા જ માત્ર આપણે** સંક્ષેપમાં જેઇએ.

धर्म संग्रहना द्वितीय ભાગના તૃતીય અધિકારમાં દીક્ષા આવી છેઃ—

१ विधिप्रपन्नप्रव्रज्ञयः—શાસ્ત્રાક્ત વિધિ પ્રમાણે તેણે દીક્ષા લીધેલી હેાવી જોઇએ. આ ગુણથી સ્પષ્ટ <mark>થાય છે કે ગમે</mark> તે વખતે ગમે તેમ કપડાં પહેરી લેતાર ગુરૂ બનવાના અધિકારી નથી. વાચેકા વિચારી શકશે કે ધડીમાં કયાંય ને ધડીમાં કયાંય, ધડીમાં કયાંય ને ધડીમાં કયાંય, એમ મનમાં આવ્યું તેમ જ્યાં ત્યાં વેષા બદલી સાધુ **થના**રા ગુરૂ કહી શકાય કે કેમ ? પણ અત્યારે તા વિધિ પૂર્વ ક દીક્ષા લીધાની વાત તેા દૂર રહી, પતિત **યએ**લા અને વારંસાર બહિષ્કત થએલા પણ ખારસા ' ગુરદેવ ' કે ' પંત્યાસજ મહારાજ ' થઇ દીક્ષાએ৷ આપે છે, એટલું જ નહિં પરન્તુ ઉપધાન અને વડી દીક્ષાએા આદિની પણ ક્રિયાએા કરાવે છે. સ્વચ્છ દતાની તે કંઇ સીમા છે.

२ आसेवितगुरुक्रमः — गुरुक्षवास सेवी होवा लेए . गुरु ખનનારે ગુરૂકુલવાસનું સેવન કર્યું હોવું જોઇએ. જૈન સમાજમાં ગુરકુલના સેવનની. ખારિકાઇથી આપણે અવલાકન કરીએ તા. ખરેખર અતિ શાચનીય દશા દેખાયા વિના નથી રહેતી. સ્વચ્છ દ--તાના કારણે અત્યારે ગણ્યા ગાંઠયા ભાગ્યશાળીએ જ એવા નિકળશે કે જેમણે ગુરુકુલવાસનું સુચાર રૂપે સેવન કર્યું હશે. અથવા જેઓ . કરતા હશે; પરન્તુ જેએ ગુરૂકુલવાસ સેવ્યા નથી, તેનામાં શાન્તિ, ગં બીરતા. સમયત્રતા અને શાસ્ત્રની બાબતોનું રહસ્ય સમજવામાં ભાગ્યેજ આવી શકે છે. અને તેથી તે ગુરૂ બનવાના અધિકારી નથી થતા. ખરી વાત છે કે જે સાચા શિષ્ય બન્યા નથી-જેશે ખરૂં શિષ્યત્વજ ભાગવ્યું નથી, એ ગુરૂ બનીજ કેમ શકે ? જે સાચાે **સેવક** ખને છે, તેજ કાેઇ દિવસ **સેવ્ય** ખની **શ**કે છે. તેમ જે સાચા **શિષ્ય** ખતે છે તેજ ગુરૂ ખનવાના અધિકારી થઇ શકે છે.

अविराधितचारित्रः— केशे पोतानं यारित्र भ डित નથી ક્યુ<sup>ર</sup>–અખંડિત ચારિત્ર રાખ્યું છે, તે.

પ્ર પઠિતાगम: - જેણે વિધિપૂર્વ'ક આગમાનું અધ્યયન કર્યું હ્યાય. શાસ્ત્રકારે વિધિપૂર્વ ક આગમાનું અધ્યયન કરેલું બતાવ્યું છે, એનું કારણ એ છે કે ગુરૂગમ પૂર્વક આગમાનું અધ્યયન કરેલું

#### સમયને એાળખા.

હોવું જોઇએ. આગમોના અભ્યાસ એ સામાન્ય શાસ્ત્રોના અભ્યાસ નથી. મહાન્ ગીતાર્થ ગુરૂએા પાસે જેએા આગમાનું અધ્યયન કરે છે, તેઓજ આગમના રહસ્યને મેળવી શકે છે, નહિ તા સુત્રાના અર્થો ઉલટ–પાલટ કરવામાં લગાર વાર ન લાગે અને અત્યારે એ પ્રમાણે સ્વચ્છ દતાથી આગમા જોનારાએાની શ્રહાએા ઉપર કાલિમાએા લાગેલી પણ આપણે ક્યાં નથી જોતા <sup>?</sup>

५ तत्त्ववित्—तत्त्वने। जार्णनार होय. न्याय व्याक्षरे के ખીજા શાસ્ત્રને ભણી જવા, એ જુદી વસ્તુ છે, અને તત્ત્વના ત્રાતા ્થવું એ જુદી વસ્તુ છે. અતએવ ગુરૂ તેજ બની શકે જે તત્ત્વત્ર હોય.

६ उपद्यान्त-भन, वयन, क्षयाना विकारीने रीक्ष्मार-<sub>ે</sub>દમન કરનાર હોય.

- ७ अखिले प्रवचने वात्सल्ययुक्त-साध-साध्य श्राविध ારૂપ ચતુવિ<sup>૧</sup>ધ સંધ પ્રત્યે વાત્સલ્યભાવવાળા હોય.
- ८ सर्वसत्त्वहितान्वेषी-सभरत छवे।ना हित्नं अन्वेपण કરનાર હેાવા જોઇએ. અર્થાત સમસ્ત જીવાનું હિત ચાહનાર હાય, નિક્ષિ કે બીજાએોને નષ્ટ બ્રષ્ટ કરવા માટે. બીજાએોને પાયમાલ કરવા માટે, રાત દિવસ પ્રપંચ ખેલના**ર** હોય.
- ९ आहेरा—બીજાના ત્રાહ્ય વચનોના આદર કરનાર હોય. बालादिप शुभाषितं बाह्यं भेनुं पासन अरनार है।य. नहि है-હ્યાંગ્રહી-દરાગ્રહી.
- १० अनुवर्त्तक—विथित्र स्वलाववाणा भनुष्याभांथी गुणाने શાધી, એ ગુણાનું અનુકરણ કરવાની સુદ્ધિવાળા હાય.
  - ११ गंभीर:--ગંભીરતાવાજા હાય. ગંભીરતા એ તા વધા

ગુણોતા શિરતાજ ગુષ્યુ છે. ગમે તેવા ગૃહસ્ય પણ તુચ્છ સ્વભાવતા– ન્ક્ષાના પેટના **હો**ય છે, તાે તે દરેક સ્થળ અપમાનિત અને <u>દ</u>ઃખી થાય છે, તો પછી સાધુને–ગુરૂને માટે તો કહેવું જ શું ? ' ગુરૂ ' યનનારમાં જો ગંભીરતા નથી,-તુચ્છતા છે-ઉછાંછળાપ**ર્** છે, તો તે વિવાહની **વર**સી કરતાં કે લાખના ખાર હજાર કરતાં વાર નહિં લગાડે, અને તેથી શાસનને પણ ધક્કો પહેાંચશે. અતએવ ' ગુરૂ ' **ખનનારમાં ગંભીરતાના ગુણ પણ અત્યાવશ્યક છે.** 

१२ अविषादी:-- ઉપસર્ગ પરિસહના પ્રસંગામાં કાયર ખની ખેદ કરનારા ન હાેય. પણ અત્યારે તાે નજીવી નજીવી બાબતાેમાં પણ મર્યોદાએા મૂકી મહાન્ ઉત્પાત કરી બેસનારા ' ગુરૂદેવા ' પાતાને ' મહાન્ ગુરૂ ' કહેવરાવવાના દાવા કરે છે. પરન્તુ શાસ્ત્રકારા તા એમજ કહે છે કે જે 'ગુરૂ બનવા ચાહે છે તે अविघादी હાય.

१३ उपरामलब्ध्यादियुक्तः— ઉपशभલिष्धि, ઉप४२शुलिष्ध, અને સ્થિરહસ્તલબ્ધિ. એ લબ્ધિયાથી યુક્ત હાય.

१४ स्त्रजार्थभाषकः—સૂત્ર અને તેના અર્થોના ભાષક હોય.. ભાષક એટલે માત્ર અર્થ કહેનાર જ નહિ, પરન્ત રહસ્ય યુક્ત અર્થોને સમજાવનાર હોય, પરન્તુ અત્યારે આપણે શું જોઇએ **છીએ. માત્ર ભાષાનાં પુસ્તકાે અને તે પણ કિસ્સા કહાનિયાે**. જેવાં પુસ્તકા સંભળાવના<mark>રા પણ</mark> 'ગુરૂ 'એો છે. એટલું યે જવા દ્યો, જેઓને પાંચ પ્રતિક્રમણ માત્ર પણ મુશ્કેલીથી આવડતાં હશે. એવાએ પણ બીજાઓના તારણહાર ખતે છે. ' ગુરૂદેવ ' ખતે છે, અતે એવા ' ગુરૂ ' અને ગુરૂના ઉપાસક શિષ્ય–આનંદથી વિચરે છે. આપણે સહજ સમજી શકીએ તેમ છીએ કે આવા ગુરૂઓ અને આવા શિષ્યા કાઇ સારા ગુરૂકળવાસમાં રહી કંઇ વિદ્યાધ્ય-

#### સમયને એાળખા.

યન કરવા સાથે સાચું ગુરુત પ્રાપ્ત કરે તે જગતનું કેટલું કલ્યાણ કરે.

१५ स्वगुर्वनुज्ञातगुरुपदः -- अर्थात् पेताना गुरनी अनु-ત્રાથી જેણે ' ગુરૂ ' પદ મેળવ્યું છે. મતલભ કે જેનામાં પાતાના ગુરૂએ–ગચ્છનાયકે ગુરૂ પદની યોગ્યતા અર્પી છે.

ઉપરના ગુણાનું સ્થૂલ મુહિથી અવલાકન કરનાર પણ જોઇ શકશે કે ' ગુરૂ ' બનવાનું ' મહત્ત્વ ' શાસ્ત્રકારોએ એક ઓરજ પ્રકારે વર્ષાવ્યું છે. અર્થાત્ ' ગુરૂ ' બનવું એ જેમ આજકાલના ્સમયમાં બાળકાના ખેલ થઇ પડયાે છે, તેવું નથી. ગુરૂ બનવા માટે અતિ યાગ્યતાએ પ્રાપ્ત કરવાની જરૂર છે.

કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે આટલા બધા ગુણા અત્યારના સમયમાં ક્રેમ હાેઇ શંક ? તાે પણ, એ તાે દરેકે ક્રખૂલ કરવું જ જોઇએ ેંકે દ્રવ્ય–ક્ષેત્ર–કાળ -ભાવ પ્રમાણે આ બધા નહિંતા આમાંના ધણા-ખરા ગુણા તા ગુરૂ બનનારમાં જોઇએ જ, અને જ્યાં સુધી ' ગુરુત ' ગુણાથી નથી મેળવ્યું ત્યાં સુધી માત્ર 'શિષ્ય' કરીને 'ગુરૂત'-નામ માત્રનું ગુરૂત મેળવવું, એતા અર્થ કંઇજ નથી. જેએા ગુણાથી ગુરૂત મેળવીને પછી ' શિષ્ય 'ના ગુરૂ બને છે, તેઓ જ એક સાચા ગુરૂ તરીકે પાતાની **કરજો સમ**જી શકે છે. અને એ કરજોને **બજા**-વવા રાતદિવસ સચેષ્ટ રહે છે. પાતાનામાં ગુણ ન હાેય અને પછી ચેલાચાપટ કરવાથી લોકોને પણ નાના પ્રકારની વાતો કરવાના પ્રસંગ મળે છે, અને તેથી શાસનની પણ અપભ્રાજના સિવાય ુખી**જુ**ં શું હોઇ શકે <sup>?</sup> અતએવ શાસનપ્રેમી મુનિરાજોએ શિષ્યા કરવા અગાઉ પાતાનામાં 'ગુર' ના કેટલા ગુણા છે, એના વિચાર કરી, એ ગુણા જો પાતામાં ન હાેય તાે તે ગુણા પ્રાપ્ત કરીનેજ

શિષ્યા ખનાવવા તરફ પ્રવૃત્તિ કરવી ઘટે છે. પાતાની અયાગ્યતામાં ખીજાએોને મૂંડી પોતાનું અને પરનું જીવન પાયમાલ ક**ર**વું, એ તાે ક્રાષ્ટ્ર પણ રીતે યાગ્ય ન કહેવાય. હા, જેઓ ગુરૂના ગુણા ધરાવે છે. તેઓ યાગ્ય પુરૂષોને યાગ્ય સમયમાં અને યાગ્ય સંયાગામાં દીક્ષાએ આપે. એ ખરેખર પ્રશંસાને પાત્ર છે.

**ઉપર** પ્રમાણે આપણે ' દીક્ષા કાણે આપવી <sup>?</sup> " એ જોયું, હવે આપણે પાતાની અયાગ્યતામાં દીક્ષા આપવાનું પરિષ્ણમ -ત**પા**સીશં.

## ( २७ )

ગયા અંકમાં આપણે જોઇ ગયા છીએ ક્રે–' દીક્ષા ' આપનાર ગુરૂમાં કયા કયા ગુણા હોવા જો⊎એ. કારણ કે યાેગ્યતા વિનાના 'ગુરૂ 'ગુરૂ બનીને શિષ્યનું શું કલ્યાણ કરી શકવાના હતા ? અત્યારે આપણે અનેક સ્થળે જોઇ રહ્યા છીએ કે કેટલાક ગુરૂઓ કેહેવાય તેા જરૂ<mark>ર છે કે તે</mark>એા આટલા <mark>શિષ્યના ગુર છે, પરં</mark>તુ તેઓના અમાનુષી અત્યાચારથી જીલ્મથી શિષ્યાે અંદરના અંદર શેકાયા કરે છે. અને લજ્જા કે ભયના કારણે છૂટી પણ શકતા. નથી. કેટલાક ગુરૂઓ પાતાનું કર્ત્તવ્ય નહિ સમજવાના કારણે પોતાના શિષ્યોના હદયોમાં યથાયોગ્ય વૈરાગ્યની પુષ્ટી પણ કરી શકતા નથી. બલ્કે સ્વયં નિરક્ષર ભદાચાર્ય હોવાથી શિષ્યાની ગ્રાન પ્રાપ્તિતા પણ પ્રભંધ કરી શકતા નથી. કેટલાક ગુરૂઓ સાધારણ રીતે પંડિત હેાવા છતાં વાણિયાએાની પંચાયતમાંથી પુરસદ મેળવી શકતા નથી, અને તેથી પાેતાના શિષ્યાેને બ્રાહ્મણ પંડિતાેના હાથમાં સોંપે છે. ન્યાય, વ્યાકરણ પણ બ્રાહ્મણ પંડિત ભણાવે, જૈન તત્ત્વનાન પણુ બ્રાહ્મણુ પંડિત ભણાવે, અને આગમના અભ્યાસ પણ બ્રાહ્મણ પંડિત જ કરાવે. આનું પરિણામ શું આવે <sup>ટૂ</sup> એ કાેઇ પણ **ઝુ**હિમાન સ્વયં સમજી શકે તેમ છે. આગમનાં ગુઢ રહસ્યો, કે જેને સમજ-વામાં સા<mark>રા સારા વિદ્વાન્</mark> સાધુએા પણ–ગુરૂ**ગમ**તા પૂર્વ**ંક નહિ**. ભણવાથી-નથી પ્રાપ્ત કરી શકતા, તે રહસ્યા આપણે એક અજાણ પંડિત પાસેથી શિષ્યોને આપવાની આશા રાખીએ એના અર્થ શા ? અગર ગુરૂ વિદ્વાન્ છે તા તેમનું શું એ કર્ત વ્ય નથી કે તેમણે પાતાના શિષ્યાને સુત્રાના ગંભીર અર્થ સમજાવવા ! <mark>પર</mark>ન્તુ **છીંકણીના સડાકામાંથી અને વાણીયાએાની પંચાયતમાંથી પ્રુર**સદ મળે ત્યારે શિષ્યોને ભણાવેને !

**આમ જીદી જીદી દ**િષ્ટએ તપાસતાં ગુરૂઓ પોતાનું કર્તવ્ય નહિ ખજાવવાનું જ માટે ભાગે પરિણામ છે કે આજકાલ ન્હાના ન્હાના સાધુએોમાં સ્વચ્છંદતાના એરી પવન પ્રુંકાએલાે છે.

ગુરૂઓની અયાગ્યતાનું એક એ પણ પરિણામ છે કે, તેઓ પાતાના સ્વાર્થની આગળ સામુદાયિક નુકસાનને જોઇ શકતા ન<mark>થી.</mark> ચાહે દુનિયાના ઉતારજ કેમ ન હોય, પરન્તુ 'કાંઇ પણ ચેલાે હાથ આવે છે, 'એવા વિચારમાં તેઓ કરતાજ રહે છે. એનુંજ એ કારણ છે કે-એક સમુદાયથી બહિકૃત થયેલ, ચારિત્રથી પતિત, નિર-ક્ષર, રાટલીવિજય, કે ભાતવિજય સાધુજ કેમ ન હાય, ખીજા સમુ-દાયમાં જશે કે તેને ઝટ સંગ્રહી લેશે. અને પાતાના સાથે ફેરવશે. આવી रीते " कहींकी ईट, कहींका रोडा, भानुमतिने कुणवा ज्जोड़ा. '' વાળી કહેવતને ચરિતાર્થ કરનારા પણ આપણા મહાન્ ગુરૂઓ ક્યાં નથી જોવાતા ? આમ કરવામાં માત્ર તેઓનું એકજ લક્ષ્ય હોય છે. અને તે એ કે ગમે તેવા કાણા કુળડા, ગમે તેવા રાેટલાખાઉ, ગમે તેવા અક્કલના એાથમાર, ગમે તેવા અડ્ય'ગ સાધુ હશે. પરન્ત્ર એમ તો કહેવાશે કે કલાણા મહારાજ પાસે આટલા સાધુએા છે <sup>રૂ</sup> કલાણા મ**હારાજ** -કલાણા આચાર્ય આટલા સાધુએા સાથે પધાર્યા છે ! બસ, આજ દબ્ટિ. પરન્તુ તેઓની આ લાેભવૃત્તિ સામુદાયિક સંગઠનને ક્રેટલી ક્રુઠરાધાત સમાન નીવડે છે. એના તેઓ વિચાર કરતા નથી. એક ગુરના શિષ્યને બીજા ગુરએા સંત્રહવા લાગ્યા છે, એનુંજ એ પરિષ્ણામ છે કે શિષ્યોમાં ગુરૂઓ પ્રત્યે જે ખહુમાન-વિનય-વિવેકાદિ હોવાં જોઇએ, તે રહેતાં નથી. કારણ કે શિષ્યો એમ સમજે છે <sup>કે</sup>–ગુરૂજી જરા ટડપડ કરશે, તો લેઇ દંડ– ક્રમંડલને ચાલતા થઇશું. અને બીજે ક્યાંય જઇ બેસીશું. જેમ નાતરાંની છૂટ જે ક્રામમાં હોય, તે ક્રામની સ્ત્રીયા સ્વત ત્રપણે રહે

છે, અને પતિ પ્રત્યે જે ભક્તિ દ્વાવી જો⊎એ, તે નથી રાખતી, કારણ કે તે એમ સમજે છે કે ધણી બહુ લપ્પડ સપ્પડ કરશે તો દુનિયામાં ખીજા ઘણાએ તૈયાર છે. એવી દશા આપણા સાધુ વર્ગની છે. છેવટે કાઇ સાધુ પાસે ન દાળ ગળે તા સ્વત ત્રરામ થઇને કરે છે, કારણ કે જૈનસમાજ પીળાંની પાછળ સુગ્ધ છે. પીતવસ્ત્રધારી અને એાઘા મુહપત્તી રાખનાર દેખ્યા, એટલે આદર-ભાવ તૈયાર જ છે. એવું પૂછવાની કે જાણવાની જૈનસાજ એાછીજ દરકાર કરે છે કે-તમે કાેેે છા છા ? કાેના શિષ્ય છા ? કેમ એકલા રખડા છા ? સમુદાયથી કેમ છૂટા પડયા છા ? વિગેરે.

પરન્તુ આ બધાનું મૂળ કારણ તપાસીએ તા આપણા કેટ-લાક ગુરૂઓમાં જે ગુરૂતા હોવી જોઇએ, એની ન્યૂતતાનું જ આ પરિણામ છે. જે ગુરૂએા પાતાની કરજ સમજતા હાેય, સામુદાયિક સંગઠન કરીને તે પ્રમાણે ચાલતા હોય, શિષ્યલાેબી ન હાેય, સ્વયં ગુણતે પ્રાપ્ત કરીતે દીક્ષા આપવાની પદ્ધતિ રાખતા હોય તો આવા પ્રસંગા ન જ ખતે. અતે ખતે તા પણ કવચિત્જ. અસ્તુ.

કહેવાની મતલખ કે-' ગુરૂ ખનવું' એ પણ એક માેટી જવા-બદારી ઉઠાવવા ખરાખર છે. અને તેટલા માટે એવા ગુરૂ ખનવા માટે પહેલાં યાગ્યતા મેળવવી જોઇએ છે.

આવીજ રીતે 'શિષ્ય ક્રાને કરવા, ' આ પ્રશ્ન પણ વિચાર-ણીય છે. શિષ્યતે માટે ધણી ધણી યાગ્યતાએા જોવાની છે. અને તે ચાગ્યતાએા હવે પછી આપણે જોઇશં.

## ( २८ )

' દીક્ષા ' આપનાર બુરમાં કયા ગુણા હોવા જોઇએ, એ આપણે જોઇ ગયા. હવે આપણે એ તપાસીએ કે-" દીક્ષા કાને આપવી. " અર્થાત ' દીક્ષા ' ના ઉમેદવાર કાર્ય હોઇ શકે ? અને તેમાં કયા કયા ગુણા હોવા જો⊎એ ?

આ ગુણા જોવાની આવશ્યકતા એટલા માટે છે કે ' સાધુ ' ચવું, એટલે એક મ્હાેટામાં મ્હાેટી જવાબદારી વ્હાેરવાની છે. વર્ત્ત-માન પરિસ્થિતિ જોતાં સાધુએોના અને ગૃહસ્થાના એટલા બધા ધનિષ્ઠ સંજાંધ **ખતેલાે છે કે–ન તાે ગૃહર**થાેને સાધુ સિવાય ચાલી શકે તેમ છે. અને ન સાધુઓને ગૃહસ્થાે સિવાય. ગૃહસ્થાનું નૈતિક જીવન, સદાચારતા અને કર્ત્તવ્ય પરાયણતા, એ બધું સાધુએાના ઉપદેશ ઉપર અવલ બી રહ્યું છે અને સાધુએાના ઉપદેશ, તેમના ત્રાન અને ચારિત્ર ઉપર અવલંખી રહ્યો છે. આવી સ્થિતિમાં સાધુ-એામાં સાચી સાધુતા, કર્ત'વ્ય પસય**ગ્**તા, સમયત્રપ**ણ**ં અને વિદ્વત્તા એ બધીયે વસ્તુઓની અનિવાર્ય જરૂર છે. પરન્તુ આ વસ્તુઓની પ્રાપ્તિ યાગ્ય પુરૂષા સાધુ થાય, તાજ તેમાં આવી શકે. અયાગ્ય પુરૂષાેનું સાધુ થવું, સમાજને માટે ભાર ભૂતજ ગણી શકાય. ઢા. એ જરૂર છે કે-સંસારના તમામ મનુષ્યો એક સરખી યાગ્યતા નથી ધરાવી શકતા, તા પણ કમમાં ક્રમ નવા થનારસાધુએાથી હરકાઇ માણસ એટલી તા આશા અવશ્ય રાખી શકે, કે તેઓ સ્વપરનું કલ્યાણ કરનારા ન થાય તાે નહિં, પરન્તુ કમમાં કમ પાેતાનું કલ્યાણ કરવા જેટલી તો શક્તિ તેમનામાં અવશ્ય હોવી એઇએ અને તે શક્તિ ' દીક્ષા ' આપનારે અવશ્ય જેવી જેઇએ.

આપણે જોઇએ અને અનુભવીએ છીએ કે-એક સામાન્યમાં

સામાન્ય કાર્ય પહ્યુ કાેેે સેાંપવું હોય છે, તાે પહેલાં તેની "પરીક્ષા કરીએ છીએ. તે કાર્ય માટે તેની યાેગ્યના જો⊌એ છીએ, તાે પછી મહાવીરના વડીલ પુત્ર, ત્યાગની મૂર્ત્તિ, લાખાે મનુષ્યાેના આદર્શ તરીકે ઉભા કરવા પહેલાં એના ઉમેદવારની યાેગ્યતા–અયાેગ્યતાના જરા પણ વિચાર ન કરીએ, અને જે આવ્યાે તેને મૂંડિયે, અને ધપાવે રાખીએ એ કેટલું બેહુદુ, શાસનને માટે કેટલું ધાતક અને સમાજને માટે કેટલ હાર્નિકર્તા હોઇ શકે. એ સહજ સમજી શકાય તેવા વિષય છે. ખરૂં પૂછીએ તાે અત્યા**ર**ની છિન્નભિન્નતા અધાધુંધી, એ વિના પરીક્ષાએ ધખેડયા રાખ્યાનું જ પરિણામ છે. અને આવી જ રીતે નિરંતર પ્રવૃત્તિ જો ચાલુ રાખીશું, તો એ નિશ્ચિત છે કે-સાધ સંસ્થા પ્રત્યે જે કંઇ બચ્ચાે–બચાવ્યાે સદ્ભાવ રહ્યો છે, તે પણ ખાઇ ખેસવાના સમય આવશે, અને અત્યારે હિંદ-સાધ્રોની જે દશા થઇ રહી છે, તેજ દશા કદાચ જૈન સાધુઓ માટેની પણ થાય.

અતએવ મુનિવર્ગ ચેતવાની જરૂર છે, અને જે કંઇ નવા સાધુએા કરવામાં આવે, તેમની પરીક્ષા કરવાનું અવશ્ય ધ્યાનમાં લેવું જોઇએ.

' દીક્ષાના ઉમેદવારમાં કયા કયા ગુણા હોવા જોઇએ, ' એનું वर्शन प्रवचन सारोद्धार, ठाणांगसूत्र तथा धर्मसंग्रह आहिमां વિસ્તારથી કરવામાં આવ્યું છે. એ વર્ણન ઉપર આપણે દર્ષિપાત કરીએ, તે પહેલાં આપણી સ્થૂલ **અહિથી નિ**ઢાળતાં **દીક્ષા**ના ઉમે-દવારમાં મુખ્ય કયા ગુણા અનિવાર્ય દેખાય છે, તેજ જોઇ લઇએ.

સૌથી પહેલાં 'દીક્ષા 'ના ઉમેદવારમાં એ જોવું જરૂરનાં છે કે તે પાંચ મહાવતાને પાલન કરવાનું સામર્થ્ય ધરાવે છે કે કેમ? સાંસારિક વાસનાએા ઉપરથી તેનું મન હઠ્યું છે કે ક્રેમ ? સાંસારિક પ્રક્ષાલના તેને ડગમગાવી શકે તેમ છે કે કેમ ? અર્થાત્ તેના હૃદયમાં વૈરાગ્યના અંકુર કયાં સુધી કૃડયા છે ? અને તેની સાથે સાથે એ પરિક્ષા કરવી પણ આવશ્યક છે કે એના વૈરાગ્ય ચિર-સ્થાયા રહી શકે તેમ છે કે કેમ ? શું ચોક્કસ કારણાથી-માતાપિતાના કુ કામના ઠપકા વિગેરેથી ગુસ્સાવાજા <mark>ચવાથી તો તેને સંસાર</mark> ખારા નથી લાગ્યાે ?

ધણી વખત એવું ખેતે છે કે પાતાના સંબંધિયા તરફનું જરા કંધ્ર નિમિત્ત મળવાથી માણમને એકદમ વૈરાગ્યના ઉભરા આવી જાય છે, પરન્તુ એ ક્રોધ શાન્ત થયા પછી એને તેજ સંબં-ધિયા યાદ આવે છે, અને પછી તેને વિચારા થાય છે કે " દીક્ષા લેવાની ઉતાવળ ન કરી હત. તો સારૂં થાત. " આ વિચારના પરિષ્ણામે કાં તા તે વેષ છાડીને ધરે જઇ ખેસે છે, અને કદાચિત લજ્જાના કારણે દીક્ષા નથી છેાડતા તાપણ તેને ચારિત્રના જે આસ્વાદ લેવા જોઇએ અથા મળવા જોઇએ, તે લેતા પણ નથી. અને મળતા પણ નથી અને તેથી દીક્ષિત અવસ્થામાં રહેવા છતાં પણ તે શુષ્ક જીવન-નીરસ જીવન વ્યતીત કરે છે.

એટલા માટે વેરાગ્યની પરીક્ષા દીક્ષા આપનાર ગુરૂએ સૌથી પહેલાં કરવી જોઇએ છે. ખેશક, એ હું માનું છું કે દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્ય પણ કાઇ વખતે આત્મકલ્યાણના સાધક બને છે. કંઇ અધાએોને ત્રાનગર્ભિત વૈ<mark>રા</mark>ગ્ય થતા નથી. પરન્તુ તેની સાથે સાથે એતા ખરંજ છે કે દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્ય પણ ક્ષણિક તા નજ જોહુએ. પ્રારંભના એ દુ:ખગર્ભિત વૈરાગ્ય ચોક્કસ સમય પછી ત્રાનમર્ભિત વૈરાગ્ય રૂપે પરિણંમવા જ જોઇએ. કારણ કે જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય, એજ સ્થાયી ભાવે રહી શકે છે અને એ વાત તા દેખીતી છે કે જ્યાં સુધી પૌદ્**ગલિક ભાવાની અસારતાનું ગ્રાન થયું નથી**, જ્યાં સુધી સંસારની અનિત્યતાનું ભાન થયું નથી, જ્યાં સુધી ' આત્મકલ્યાણ ' એજ છવનનું ધ્યેય સમજાયું નથી, ત્યાં સુધી સાધુતા જ કેમ પ્રાપ્ત થઇ શકે ? અને જ્યાં સુધી સાધુતા નથી પ્રાપ્ત થઇ, ત્યાં સુધી માત્ર સુંડન કે લુંચન, સફેદ કે પીળાં–તેજ માત્ર આપહાં શું કલ્યાણ કરી શકે ?

માટે. ' દીક્ષા ' ના ઉમેદવારમાં ગુરૂએ સાથી પહેલાં વે**રા**ગ્ય વાસનાનું જરૂર નિરીક્ષણ કરવું જોઇએ. એટલું જ નહિં પરંતુ. એ વૈરાગ્યની પરીક્ષા પણ કરવી જોઇએ. આ પરીક્ષા અત્યારે કેટલી કરવામાં આવે છે ? એ કાેઇ કહી શકે તેમ છે ? અત્યારની દીક્ષા-એામાં મ્હાેટ ભાગે એવી દીક્ષાએા જોઇએ છીએ કે ગમે તેવા માણસ ' દીક્ષા ' તું નામ લેતા આવ્યા, કે ઝટ ગુરૂ મ**હારાજ**ા તૈયાર છે. નથી પૂછાર્વ કારણ કે નથી જોવાતા વૈરાગ્ય. " જો આગળ એકે ઉલાર નહિં ને પાછળ એકે ધરાળ નહિં" એવા કાઇ આવ્યા, તા તે ઝટ મું 3 ભાવતા થઇ જ જશે, અને જો એમ લાગ્યું કે પાછળ રાનાર–પીટનાર છે, તાે તેને મા<mark>ટે રપ્રચક્કરનાે ઉપાય</mark> તૈયાર જ છે. પેલા દીક્ષા લેવા આવનાર વૈરાગીછ (!) પણ સમજે છે કે ચાલા, મકતની રેલવે મુસાકરી મળે છે, ગામ ગામ કરીશું, જોઈશું અને માલ પાણી ઝાપટીશું, ખાે**હું** શું છે <sup>?</sup>

પરન્તુ ખુહિમાના વિચાર કરી શકે તેમ છે કે જેના અંતઃકર-ણમાં સાચા વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયા છે, એને નાસવા ભાગવાની જરૂર ખરી કે ? વૈરાગ્ય કે જે દુનિયાને એક જાદી જ દિશામાં ખતાવે. છે, એ વૈરાગ્યને ધારણ કરનાર માણુસ શું નાસી–ભાગી શકે ? . અતે એ ગુરૂજીતે પણ નસાડવા–ભગાડવાની ઝંઝટમાં પડવું પડે ખરૂં કે ? જેના અંતઃકરણમાં વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયે છે તે ગમે તે <u>ઉપાયે સંભુધિયાને સમજાવી શકે છે. જબરદસ્તીથી જો ધરમાં</u> લઇ જાય તા પણ આખરે તા એના વૈરાગ્યને આધીન સંબંધિયોને થવું જ પડે છે, તો પછી નાસવા-ભાગવાનું શું કારણ **હ**શે, એ સમજી શકાતું નથી.

આ તા આપણે યાગ્ય ઉમરના વૈરાગિયાની-દીક્ષાના ઉમેદવારાની વાત જોઇ, પરન્તુ ન્હાની ઉંમરના બાળકાને નસાડવા-ભગાડવા કે મંતાડવા સિવાય ખીજો શા ઉપાય છે ? એમ જરૂર પ્રશ્ન ઉદ્દર્ભવી શકે છે.

પરન્તુ આ પ્રશ્નના ઉત્તર તા ત્યાંજ મળી જાય છે કે-બાલ્યા-વસ્થા અને વૈરાગ્ય એ ખેતા સંયાગ જ અકલ્પનીય છે. જો કે એ વાત ખરી છે કે-મ્હોટાએા કરતાં બાળકામાં વૈરાગ્યના અંકરા-સદભાવનાઓ વધારે હોય છે, તેમનું હૃદય પણ કામળ હોય છે. પરન્તુ બાળકાના વૈરાગ્ય એટલે શું ? બાળકાના વૈરાગ્ય એ સાચા વૈરાગ્ય નહિં. પરંતુ એક પ્રકા**ર**ના એ પણ માહ છે−કૌતુક છે. ખેશક પૂર્વજન્મના સંસ્કારાથી ધણા બાળકાને સાધુનાં ઉપક**ર**ણો કે સાધુને જોઇ તે તરફ તેનું ચિત્ત આકર્ષાય છે, પરન્તુ ખરી રીતે એ વૈરા-**અનું પરિણામ નથી હેાતું.** 

આ પ્રસંગે ધણા ખરા શિષ્યલાેભી મહાત્માંઓ ચરિતાનવાદ-માંથી એવાં દ્રષ્ટાન્તા આપે છે કે જે બાળવયમાં દીક્ષા લીધા સંબંધી હ્યુય છે. ચરિતાનુવાદમાંથી પાંચ પચીસ નહિં, બલ્કે સેંકડા ઉદાહરણા એવાં મળી શકે તેમ છે, પરન્તુ ચરિતાનુવાદ એટલે શં ? <sub>બલવું</sub> જોઇતું નથી કે <mark>ચરિતાનુવા</mark>દ એ વિધિવાદ નથી. ચરિતા-નુવાદ અને વિધિવાદમાં આકાશ પાતાળનું અંતર છે. અસુક માણસે અમુક કામ કર્યું, એટલે આપણે તે કરવું જ જોઇએ.

અથવા આપણે તેમ કરી શકીએ, એમ માનનારા કે કહેનારાએ! ખરેખર સૈદ્ધાન્તિક આત્રાઓનું મહાન્ અપમાન કરે છે. એટલું જ નહિં પરન્ત તે પૂર્વ પુરૂષોએ ગમે તે શક્તિયી, ગમે તે કારણે કરેલાં કાર્યોને પણ પાતાની કાેટીમાં મૂકી તેમનું અપમાન કરવા ખરાબર કરે છે. કાષ્ણ જાણે પૂર્વ પુરૂષોએ કેવા કારણે કેવા સંયાગામાં તે પ્રમાણે કર્યું હશે ! ધણે ભાગે ચરિતાનુવાદમાંનાં એવાં ઉદા**હર**ણોમાં– ન્હાની ઉંમરમાં દીક્ષા આપ્યાનાં ઉદાહરણામાં મુખ્યત્વે એજ જોવાય છે કે--' બાળકમાં ગુરૂ કંઇપણ પ્રકારના ખાસ લક્ષણદ્વારા અપૂર્વ શક્તિ જૂએ છે. અને એ શક્તિ ખતાવીને તેના માતપિતા પાસે માગણી કરે છે. પછી ગમે તે રીતે તે બાળકને દીક્ષા આપે છે." આવા જ ખનાવા માટે ભાગે જોવાય છે. નસાડી-ભગાડીને દીક્ષા આપ્યાના જે પ્રસંગા કાઇ કાઇ મળે છે, તેમાં પણ ખાસ કરીને એવી શક્તિવિશેષ જોવાથી અને ભવિષ્યમાં એ બાળક શાસનના ધોરી થશે, એવું જેવાથી તેને ગમે તે રીતે દીક્ષા આપવાના પ્રયત્ન થયેલાે છે, અને એ પણ સાચું છે કે ગુરૂએ તેની પ્રારંભમાં જે પરીક્ષા કરી હાય છે, તેજ પ્રમાણે તે ભવિષ્યમાં નીવડે છે. પરંતુ અત્યારે ? અત્યારે જેંએા શાસનમાં ભયંકર તાેકાના મચાવાને, સેંકડા લાેકાને અધર્મ પમાડીને, અજૈનવર્ગમાં પણ ખરાય અસર ઉત્પન્ન કરીને એકાદ છેાકરાતે મૂંડે છે; તેએા શું તેનામાં એવું કાઇ અપૂર્વ લક્ષણ **બુ**એ છે <sup>?</sup> એવું ખરેખરૂં લક્ષણ જેવાની કાેઈ **સ**ત્તા ધરાવે છે ?

ખરી વાત તે৷ એ છે–સ્વાર્થની આગળ પરમાર્થ જેવાતા નથી. શિષ્યા વધારવાની લાભવૃત્તિ શાસનમાં કુઠારાધાતનું કામ કરી રહી હોય છે, એ પણ જોઇ શકાતું નથી. જે આવ્યો તેને મૂંડયો, એના પરિણામે શાસનમાં કેટલા અનથો થ**ઇ ર**હ્યા છે અને આવી શિષ્યલાભવૃત્તિ કેટલાક ધૂર્તાને પણ એક પ્રકારનું ઠગાઇનું સાધન ખની ગયું છે. ખરૂં છે કે " લે! ભિયા હોય ત્યાં ધૂતારા ભૂખે મરતા નથી. " શિષ્યલે! ભથી એવા ધણા ધૂતારાઓ ઠગાઈના ધંધા કરી અનીતિમય જીવન ગુજારી રહ્યા છે અને અમારા મહાત્માઓ એવું જીવન ગુજારવામાં તેમને સહાયક થઈ રહ્યા છે, આ શું એ! છું પુષ્પ (!) ઉપાર્જન કરી રહ્યા છે ? આવા મહાત્માઓ ધણી વખત પાતેજ ઠગાય છે, પાતાનાંજ કપડાં કાંબળીયા અને વખતે પ્રાપ્તવેટનમાં રખાવેલી માલમતાઓ પણ ગુમાવી ખેડેલા સંભળાય છે, છતાં એ લે! ભવૃત્તિને ક્યાં છોડાય છે ? અરતુ.

હવે આપણે એ જોઇએ કે શાસ્ત્રકારા દીક્ષાના ઉમેદવારમાં કયા કયા ગુણા જોવાનું કરમાવે છે.

## ( २६ )

'દીક્ષા' ના સંભંધમાં હું કહીજ ચુક્યાે છું કે **ઠાણાંમ સૂત્ર,** પ્રવચન સારાહાર, અને ધર્મસંત્રહ વિબેરમાં વિસ્તારથી વર્ણન છે. આ બધું વર્ણન આપવા જતાં 'દીક્ષા' ના લેખામાંજ કદાચ કલેવર ધાર્યા કરતાં વધી જાય, અને તેથી આ લેખના વધારે વિસ્તાર ન કરતાં માત્ર ' ધર્મસંગ્રહ ' માં બતાવેલ ' દીક્ષા લેનાર 'ની યાગ્યતાનાજ ઉલ્લેખ કરી આ લેખને સમાપ્ત કરીશ.

' धर्मसंग्रह 'ના ખીજા ભાગના ત્રીજા અધિકારમાં દીક્ષાની યાગ્યતા માટે નીચેના ગુણા આવશ્યક ખતાવ્યા છે.

आर्यदेशसमुत्पन्नः शुद्धजातिकुलान्वितः । श्लीणप्रायाशुभकर्मा तत एव विशुद्धधीः 11 60 11 " दुर्लभं मानुषं जन्म निमित्तं मरणस्य च। सम्पद्भपला दुःखहेतवो विषयस्तथा 11 68 11 संयोगे विप्रयोगश्च मरणं च प्रतिक्षणम्। दारुणश्च विपाकोऽस्य सर्वचेष्टानिवर्त्तनातु '' 11 94 11 इति विज्ञातसंसारनेगुण्यः स्वत पव हि। तद्विरक्तस्तत एव तथा मन्दकषायभाक 11 30 11 अल्पहास्यादिविकृतिः कृतक्षो विनयान्वितः । सम्मतश्च नृपादीनामद्रोही सुंदराङ्गभृत् 11 99 11 श्राद्धः स्थिरश्च समुपसंपन्नश्चेति सद्गुणः।

भवेद योग्यः प्रव्रज्याया भव्यसत्त्वोऽत्र शासने ॥ ७८ ॥

અર્થાત્-૧ આયદિશમાં ઉત્પન્ન થયેલ. ૨ શહ જાતિ અને કુલથી યુક્ત, ૩ જેનાં <del>અ</del>શુભ કર્મો ક્ષીએ પ્રાયઃ થયાં હેાય, ૪ વિશુદ્ધ ભુદ્ધિ હોય, મ "મનુષ્ય જન્મ દુર્લભ છે. તે મરણનું નિમિત્ત છે. સમ્પ્રદાયા ચપલ છે, વિષયા દુઃખના હેતુ છે, સંયાગમાં વિયાગ રહેલા છે. પ્રતિક્ષણ મરણ ઉભુંજ છે, અને તે મરણના વિપાક છે, કારણ કે સર્વ ચેપ્ટાનું તે સમયે નિવર્ત્તન થાય છે. " એ પ્રમાણે સંસા**ર**ની અસારતા સ્વયં જાણતાે હોય, ૬ સંસારથી વિરકત હોય. ૭ મંદકવાયવાળા હોય. ૮ અલ્પહાસ્યાદિ-વિકૃતિવાળા હાય, ૯ કતત્ત હાય, ૧૦ વિનયયુકત હાય, ૧૧ રાજાદિની સમ્મતિ. લીધેલ હોય, ૧૨ કાં મના પણ કોહી ન હોય ૧૩ સુંદર આકૃતિવાળા હોય. ૧૪ શ્રહ્માળ હોય, ૧૫ રિથર બ્રહિનો હોય, ૧**૬ સસુપ સમ્પન્ન**્ર અર્થાત્ આત્મસમર્પણરૂપ બુદ્ધિવાળા હોય. એ પ્રમાણેના સદ્યુણવાળા. ભવ્ય<sup>-</sup> મનુષ્ય આ જિનશાસનમાં **દીક્ષાને** યાેગ્ય ગણાય છે.

હું આ લેખમાળામાં અનેક વખત લખી ચૂક્યો છું કે દીક્ષા. -ભાગવતી દીક્ષા, એ છોકરાએના ખેલ જેવી વસ્તુ નથી. દીક્ષાની ચાદર જેના તેના ઉપર એાઢાડી દેવી, અથવા દીક્ષાનું પ્રધાન ઉપક**ર**ણ -એાદ્યા-જ તરક્ષક-રજોહરણ જેના તેના વગલમાં સોંપી દેવામાં કંધ્ર દીક્ષાની સાર્થ કતા નથી. 'દીક્ષા' ના સંખ ધ સ્માત્મગુણાના વિકાશની. સાથે રહેલાે છે. અને જ્યાં સુધી યાેગ્ય પુરૂષાેનેજ દીક્ષા ન આપ-વામાં આવે ત્યાં સુધી માત્ર જમાતજ વધારે જવી, એના અર્થ કંપ્રજ નથી.

ઉપરના ગુણાનું નિરીક્ષણ કરીને જો દીક્ષાએ। અપાતી હોય.. તા આજ વીરશાસનમાં જે વૈસ્શાસનનું કામ થઇ રહ્યું છે, તે થવાજ ન પામતે. કદાચ માની લ⊎એ કે એ બધાએ ગુણો એક વ્યક્તિમાં ન સંભવી શકે, તો પણ લાચા ખરા ગુણો તો તેમાં

#### સમયને એાળખા.

જોવાજ જોઇએ. પરન્તુ ચુણા જોવાની તો વાત દૂર રહી, કેટલીક દીક્ષાએ તો, એ દીક્ષાના ઉમેદવારની સરત શકલ જેયા વિના પણ થઇ જાય છે, ત્યાં પછી ગુણાની ક્યાં વાત કરવી.

ઉપરના ગુણાનું બારીકાઇથી અવલાેકન કરવામાં આવે. તા દરેક વાચકતે સ્પષ્ટ જણાશે કે અત્યારે દીક્ષાને નામે જે અંધાધુંધી ચાલી રહી છે, કલકત્તાના અજયભ ધરમાં મૂકવા જેવાં પૂતળાંઓને પણ જે દીક્ષાએ৷ અપાઇ રહી છે, એકથી બીજાને ને બીજાથી ત્રીજાતે ઠગીતે માલ ખાટી જનારાએોને જે દીક્ષાએ। અપાધ રહી છે. મનુષ્યાકતિમાં હોવા છતાં બહુચરાજીના...ની માકક ચેષ્ટા કર-નારાઓને પણ જે દીક્ષાએ। અપાઈ રહી છે, બાર વાગે આહાર કરવા ખેસે અને ગા–૪ વાગે ઉઠે, એવા ભાજનાનંદિયાને જે દીક્ષાએા અપાઇ રહી છે. ન્હાની ઉમ્મરના ખાલકાને નસાડી ભગાડી, અને તેનાં માતપિતાએને રાેકકળાટ કરાવી જે દીક્ષાએ અપાઈ રહી છે. એક ધરથી બીજું ધર અને બીજા ધરથી ત્રીજું ધર માંડનારાઓને જે દીક્ષાએ৷ અપાઇ રહી છે; તેમ જૈન અને અજૈન વર્ગમાં પણ જૈન ·ધર્મ'ની અસાધારણ નિંદા થાય, એવા સંયાેગાવાળા પણ જે દીક્ષાએા અપાધ રહી છે. એ બધી ક્યાં સધી યાગ્ય છે ?

**લ**પરના ગુણામાં ખાસ ધ્યાન ખેંચનારા ગુણા આ છે:—

૧ સંસારની નિઃસારતાને જાણનારા હેાય, સંસારથી ઉદ્વિગ્ન ચિત્તવાળા હાય. હવે વિચારવાનું એ છે કે જેનું મન સંસારથી બિલકલ વૈરાગી બની ગયું છે, એને નાસવા-ભાગવાની જરૂર ખરી ું કું અને ગુરૂજીને પણું એના માટે નાના પ્રકારનાં કપટ પ્રપંચા કરવાની જરૂર ખરી કે ? ખીજા મહાવતને અભરાઇએ મૂકવાની क्य भरी डे ?

ર રાજાદિતે સમ્મત હોય અર્થાત્ એની દીક્ષામાં કાઇ મ્હોટાએોના

વિશેધ ન હોય. આ ગાણથી સ્પષ્ટ થાય છે કે સંધના વિરાધ હોય, એવી દીક્ષા પણ સાધુથી ક્રેમ આપી શકાય ? વળી નસાડવા ભગા-ડવા એ પણ એક પ્રકારના રાજ્યકોહ નહિં તા બીજું શું છે?

૩ દીક્ષા લેનાર **અ**ક્રોહી **હોય. એક સ્થાનથી ના**સી છૂટેલા ખીજે સ્થળ દીક્ષા લેવા જાય, , એક સ્થળથી કપડા કાંબળાએાની ધાપ મારીને બીજે સ્થળે લેવા જાય, એવા માણસાે અદ્રોહી– અવંચક કહેવાય કે નહિં? એના વિચાર ભાગવતી દીક્ષા (!) ના ઉપાસકાએ જરૂર કરવા ઘટે છે.

૪ સું**દર શરીર**વાળા. આ ગુણ ઉપર **ધર્માસંત્રહ**ની ટીકામાં અને પ્રવચન સારાહારમાં પણ સારી રીતે વિસ્તારથી વર્ણ્ય ક**ર**વામાં આવ્યું છે. એવી આકૃતિવાળા,-એવા અંગાપાંગવાળા કે જેમને જોતાંજ સુગ ચઢે, સાથે વાત કરતાંજ લોકાને ઘુણા થાય, એવા-એાતે પરમાત્માના પ્રતિનિધિ બનાવવા, એ શું પરમાત્માની પરમ પવિત્ર દીક્ષાને લજ્જાવવા ખરાખર નથી શું ? કમમાં કમ દીક્ષિતનું એટલુ રૂપ તો હોવુંજ જોઇએ કે જેના ઉપર દીક્ષાનું તેજ– ચારિત્રનું તેજ એાપી ઉઠે. હાથીની અંખાડી રાજભના ઉપર ચઢાવવી, એ, અંબાડીને અપમાનિત કરવા જેવું નથી શું? હા, એ હુ માનું છું કે, ચારિત્રના સંબંધ આત્માની સાથે છે, આત્મગુણોની સાથે છે, એમાં શરીરની સુંદરતા કે શરીરનું વિકલપહ્યું કંઇ લાલ-નુકશાન કરતા નથી, તો પણ બાહ્યદિષ્ટિથી જ્યારે આપણે ચારિત્ર આપીએ છીએ, તાે પછી બાહ્યદષ્ટિએ સમુચિત યાેગ્યતા પણ જોવી, એ સૌ કાઇ કણલ કરશે. ચારિત્રના ગુણા આત્માની સાથે સંખંધ રાખે છે. તેમ જાણવા છતાં પણ આપણે વેષને નમન કરીએ છીએ, વંદન કરીએ છીએ. થાડી વાર પહેલાં એક માણસ બધા ગૃહસ્થાની સાથે હરે છે કરે છે, કાંઇ હાથે જોડતું નથી, પરન્તુ થાડીજ વારમાં

માર્યું મૂંડાવી, સાધુના વસ્ત્રા પહેરી; તેમ ગુરૂ પાસે બે ચાર વાળના લાેચ ક**રા**વી જ્યાં સભામાં આવે છે, કે આખી સભા જયજયકાર કરે છે. તેને વંદન કરે છે. શું દસ–પાંચ મિનિટમાં એનામાં સાધુનાં મહાવતા આવી ગયાં ? શંદસ પાંચ મિનિટમાં તે ગુરૂ ખની ગયા ? ચારિત્રના ગુણા એના આત્માની સાથે સ્પર્શ્યો હશે કે નહિં, તે તા ્રદ્યાની જાણે છે. પરન્તુ મનુષ્ય તેના વેષને જોઇને નમન વંદન કરે છે. એ બધું બાલાદિષ્ટિનું છે, તેા પછી દીક્ષાને માટે શરીરની સુંદરતા કે અવિકલપહ્યું અવશ્ય જોવુંજ જોઇએ.

છેલ્લા समुपसम्पन्न નામના ગુણમાં ધર્મસંત્રહકારે ધણી ્બાબતાના સમાવેશ કર્યો છે. તેમાં ઉમ્મર સંબંધી પણ એક વિચા-રણીય પ્રશ્ન છે. આમ તારથી આપણે સૌ જાણીએ છીએ તેમ ્રઆઠ વર્ષથી એાછી ઉમ્મરનાને અને વધારેમાં વધારે સાઠ કે સીત્તેર વર્ષથી ઉચી ઉમ્મરનાને દીક્ષા નહિં આપવાન જણાવ્યું છે. પણ આ **બાબત ખાસ વિચારવા જેવી છે અને** તે કર્ત્તાના શખ્દોથીજ. કર્તાએ બતાવેલા હેતુને નહિં સમજનારા અથવા તેને છુપાવી ્રાખનારા શિષ્યલેાભીએા માત્ર આઠ વર્ષની બાબત રજાૂ કરી પાેતાના ખચાવ કરે છે.

આઠ વર્ષથી એાછી ઉમ્મરનાને દીક્ષા નહિં આપવાનું પ્રધાન કારણ તાે, તેટલી ઉમરે દેશથી કે સર્વ'થી વિરતિની પ્રતિપત્તિના અભાવ **બતાવવામાં આવેલ છે. પરન્**તુ આ અભ્યન્તર કા**ર**ણુ છે. પરન્તુ એ કારણને જાણવાનું સામર્થ્ય આપણામાં નથી; અને <sup>ે</sup>તેટલા માટે ગ્ર<sup>ં</sup>થકારે બાજ્ઞ કા**ર**ણ જે બતાવ્યું છે, તે પણ આપણે જોવું જો⊌એ. ટીકાકારે લખ્યું છે—

" अन्यश्र—बालदीक्षणे संयमविराधनादयो दोषाः,

सद्योगोलकसमानो. यतो यतः स्पन्दते सतस्ततोऽ शाबित्वात् पट्कायवधो भवति । तथा निर्नुकम्पाः भ्रमणाः यदेवं बालानपि बलाहीक्षाकारामारे प्रक्षिप्य स्वच्छन्द-तामुच्छिद्ग्तीति जननिंदा।"

ઉ**પરના કથનથી એ સ્પ**પ્ટ **થા**ય છે કે ભાલ્યવયમાં દીક્ષા આપવાથી, એ દીક્ષિતદ્વારા ષટ્કાયની વિરાધનાના ભય છે, અને ખીજુ કારણ એવી દીક્ષાયી જૈન ધર્મની−જૈન સાધ્યોની નિંદા થવાના ભય છે.

આ બન્ને કારણા વિચારવા જેવાં છે. ષટ્કાયની વિરાધના અને જનનિંદાના ભય, જો આઠ વર્ષથા ઉપરની ઉમ્મરમાં પણ હ્યુય. તા શંદીક્ષા આપવી ? જે કારણાથી બાલ્યવયમાં–આઠ વર્ષથી નીચી ઉમરમાં દક્ષા આપવાના નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે. એજ કારણ જો બીજી કાઇ અવસ્થામાં પણ હોય, તો એ સૌ કાઇ સમજ શકશે-સ્વીકારી શકશે કે એવી અવસ્થામાં દીક્ષા નજ આપી શકાય.

'દીક્ષા 'એ તેા જગતને અનુમાદનાનું કારણ હાય, 'દીક્ષા ' એ તા બીજાઓને ધર્મના માર્મ તરફ પ્રેરણાનું કારણ દ્વાય, <sup>ય</sup> દીક્ષા 'એ તો બીજાઓને પ્રશંસવાનું કારણ હોય, એ 'દીક્ષા ' એવી અવસ્થામાં કેમ આપી શકાય, કે જેથી હજારા માણસા અધર્મ પામે, હજારા માણસા જૈન ધર્મની અને જૈન સાધુઓની ુનિંદા કરે **!** 

આ પ્રસંગે પણ હું સ્મરુણ કરાવીશ કે જેઓ ન્હાની **ઉમ્મરની દીક્ષાનાં ઉદાહરણે** ખતાવીને પાતાના મતની પુષ્ટિ ક**રે** છે. તેઓ ખરેખર જાણી જોઇને ખીજાઓને બ્રમમાં નાખે છે. આપવાદિક ઉદાહરણા વિધિ માર્ગ તરીકે પ્રમાણબૂત ન હાઇ શકે.

### સમયને એાળખા.

વૃદ્ધાવસ્થાના સંખંધમાં કર્તાએ કહ્યું છે કે-ાસત્તેર વર્ષથી ઉપ-રની ઉમર વૃદ્ધાવસ્થામાં ગણાય છે. વળી કેટલાક સાઠ વર્ષથી ઉપરની ઉમ્મરતે પણ ગણે છે. છેવટે એમ પણ કહ્યું કે-જે કાળમાં જે ઉત્કૃષ્ટ આચુષ્ય હોય. તેના દસ ભાગ કરવા, તેમાં આઠમા, નવમા અને દશમાં ભાગમાં જે વર્તામાન હોય, તે વૃદ્ધ કહી શકાય.

આ તો એક ગણતરી માત્ર છે. પ**ર**ન્ત્ર ખરી રીતે શાસ્ત્રકા-રાેએ આટલી અવસ્થા ખતાવેલી હોવા છતાં પણ, ધારાે કે કાેઇ કાેઇ માણુસ એથી એાછી ઉમ્મરમાં પણ શક્તિથી હીન થઇ ગયાે હાય અને વૃદ્ધાવસ્થાનાં તમામ લક્ષણો તેનામાં આવ્યાં હોય, તો તેને શું આપણે વૃદ્ધ નહિ ગણીએ ? શું એવા ઉમ્મરના ન્હાના, પરન્તુ શક્તિથી હીન થયેલા-ડાેકરાને દીક્ષા આપીશું ? તેવીજ રીતે બાલ્યાવસ્થા માટે પણ સમજવું જો⊌એ. બાલ્યાવસ્થા વ્યતીત થઇને યુવાવસ્થામાં કાઇ માણસ પ્રવેશ કરતાે હાય, પરન્તું તેનામાં <mark>જો એક બાળકના જેવાં લક્ષણો છે અથવા એક બાળકના જેવાજ</mark> સંયોગા છે, તા તેવી અવસ્થામાં દીક્ષા કેમ આપી શકાય!

#### ઉપસં હાર.

હવે ઉપસંહારમાં માત્ર એટલું જ કહીશ કે–દીક્ષા આપના-રાએાએ ' દીક્ષા ' લેવા આવનારના તમામ પ્રકારના સંયાગા જેવાની જરૂ**ર** છે. માત્ર પાતાના ચેલા થશે–હું વધારે શિષ્યાના ગુર ક**હે**ન વાઇશ, આટલું જ લક્ષ્ય રાખીને ખીજાનું ગમે તે થાય, દુનિયાં નિ દે કે સ્તવે, ધર્મની હીલણા થાય કે ગમે તે થાય, ઇત્યાદિ બાબતોના જરા પણ વિચાર કર્યા વિના ધબેડે **રા**ખવું, એ એક પ્રકારે શાસનનું દ્રોહીપહ્યુંજ કહી શકાય, જે પરમાત્માના શાસનમાં

આપણે પૂજાઇએ છીએ-જે પરમાત્માના વેષ ઉપર આપણે તાગડ ધિત્રા કરીએ છીએ અને જે પરમાત્માના શાસનનું ધુંસરૂં આપણે લઇને કરીએ છીએ, એ પરમાત્માની આજ્ઞાનું ઉલ્લંધન કરવું, એ **પરમાત્માના શાસનની** આપણા સ્વાર્થની ખાત**ર** નિંદા કરાવીએ. એના જેવું દ્રોહીપણું બીજાું શું હાેઇ શકે ?

ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ છે કે ખુદ્ધિવાદના આ જમાનામાં અંધાધું ધી ચાલી શકે તેમ નથો. ગૃહસ્થ કે સાધુ, ન્હાના કે માટા ગરીષ કે તવંગર, દરેકે સંયોગોના વિચાર કરીને, પરિસ્થિતિયા જોઇને કાર્ય કરવાની જરૂ**ર** છે, પરિસ્થિતિયાને જોયા વિના સત્તાના મદમાં કે हमको कौन पूछनेवाला है ? એવા અભિમાનથી સ્વચ્છ દતા ભર્યું કાર્ય કરવું છે. એ પોતાની ઇજ્જતના હાથે કરીને કાંકરા કરવા બરાબર છે.

જૈન સાધુએાની–ખાસ કરીને ' ભાગવતી દીક્ષા ' ના નામે ધમાલ કરી મૂકનારાઓની અત્યારે જે દશા થઇ રહી છે, તે દશા કદિ ન આવત, જો સમાજની નાડ તપાસીને પાતાના બાહ્યસ્વાર્થની ખાતર ધર્મને નામે હકાસલા ન ચલાવ્યા હાત.

હજા પણ અમારા સનિવરાએ ચેતવાની જરૂર છે. સનિવરાને તો દેખીતેજ. જોનારના અંતઃકરણમાં પ્રભાવ પડવા જોઇએ. મુનિ-રાજ તાે જ્યાં જાય ત્યાં શાન્તિનું જ વાતાવરણ ફેલાય, સુનિરાજ જ્યાં જાય ત્યાં સંપનેજ વધારે, મુનિરાજને દેખતાની સાથેજ લોકાનું હદય નેમી પડે. ભાગવતી ' દીક્ષા ' નાે તાે આવાે પ્રભાવ દ્વાય. ભાગવતી દીક્ષાના તા આટલા પ્રતાપ હાય. અહા કેટલી ઉત્તમ ભાગવતી દીક્ષા, કાેેે હીનભાગી આ દીક્ષાની ચાહના ન કરે !

વાર્ચકા ! 'દીક્ષા' ના સંખંધમાં છેલ્લા પાંચ અંકામાં મે

#### સમયને એાળખા

મારા વિચારા જણાવ્યા છે. એ વિચારા કાઇને ગમ્યા હશે. કાઇને નહિં પણ ગમ્યા હોય, પરન્તુ જૈન સમાજની પરિસ્થિતિએ મને આ વિચારા લખવાને પ્રેયો છે અને પ**રિ**સ્થિતિનું નિરીક્ષણ કરી, શાસ્ત્રને બાધ ન આવે એવી રીતે મારા વિચારા પ્રકટ કરવામાં હું મારૂં કર્ત્તવ્ય સમજ્યા છું. મારૂં દેઢ મન્તવ્ય છે કે પાતાની મતલભ સાવધાની ખાતર શાસ્ત્રોનાં વાકયા ઉપર બધી બાબતાની તપાસ કર્યા વિના, માત્ર તેને પાતાના પક્ષમાં ખેંચી લેવાં, એ શાસ્ત્રો અને શાસ્ત્રકારોના દ્રોહ કરવા ખરાખર છે. વળી કેવળ શાસ્ત્રોના આધાર ઉપરજ કાેં પણ બાબતની ઇમારત ચણવી, એ પણ પ્રભુ આત્રાની વિરાધના કરવા બરાબર છે. શાસ્ત્રોની સાથે સંયોગો પણ જોવાની જરૂર છે. દ્રવ્ય -ક્ષેત્ર−કાળ ભાવને જો⊎ને દરેક કાર્ય કરવાની પ્રભુ-આત્રા દરેકે માન્ય રાખવી જોઇએ. અને જો તેમ થાય તાેજ અત્યારે જે કલેશા, જે વૈમનસ્યા, જે છિન્નભિન્નતાઓ આપણે જોઇએ છાએ, તે ધણે અંશે એાછા થઇ શકે. લોકોને અધર્મ પામવાનું પણ કારણ નહિં રહે. પરન્તુ હા, તેમાં પાતાના <sup>ક</sup>રવાર્થને કેટલેક અંશે જતો કરવા પડશે. હદયમાં ભરા**ઇ ર**હેલા આકંઠ લાભતે ઓછા કરવા પડશે. કં**ઇક ઉદાર** પણ **થ**વું પડશે. પરન્તુ શાસનને ધણા લાભ થશે.

લાેભવૃત્તિના કારણે માણસાે મર્યાદા મૂંકે છે. વખતે મનુષ્યત્વથી પણ બહાર નિકળી જાય છે. સત્યસ્વરૂપનાે પ્રકાશ પણ મનુષ્યને દ્યાર અધકાર સ્વરૂપ દેખાય છે. વખતે મર્યાદા ત્યાં સધી મૂકાય છે કે હડકવા હાલ્યા જેવું થાય છે. પરન્તુ સમજવું જો⊎એ કે તેમાં પાતાના જ ભાગ્યના દાષ છે. જગત તા પાતાને જે ઠીક લાગે–જે જે સમુચિત જણાય, તેના પ્રકાશ કરે છે. એ પ્રકાશથી આપણા સ્વાર્થને ધક્કો પહેાંચે અને તેથી આપણે અકળાઇએ કે ખીજાને ભાંડવા તૈયાર થઇએ, એ આપણી કમજોરી અને અયાગ્ય-તાજ છે.

' દીક્ષા ' ના સંબંધમાં જેટલું લખીએ તેટલું **લ**ખી શ્રાકાય તેમ છે, સમાજની પરિસ્થિતિનું નિરીક્ષણ કરનારને માટે આ વિષય અતિ મહત્ત્વના લાગશે. સૌ કાં અભો છે તેમ હું પશ એક દીક્ષિત છું, લગભગ વીસ વર્ષના દીક્ષિત છું. 'દીક્ષા 'એ પરમ આત્મકલ્યાણનું સાધન છે, એ વાતના મને પૂર્ણ અનુભવ ચ્મને વિધાસ થયેલા છે. હુ**ં** પાતે દીક્ષામાં ગુરદેવની કૃપાથી અપૂર્વ આનંદ લઇ રહ્યો છું, અને ખીજાઓ લેવા ચાહતા હોય, એમને એમના એ કાર્યની અનુમાદનાજ કરૂં છું, પરન્તુ તેની સાથે સાથેજ અયોગ્ય પુરૂષોને દીક્ષા આપવાની અને અયોગ્ય પુરૂષો પાસે દીક્ષા લેવાની હું તાે નાજ પાડું. દીક્ષા લ્યાે, જરૂર લ્યાે; અને આપાે, જરૂર આપો: પણ દ્રવ્ય–ક્ષેત્ર–કાળ–ભાવને જો⊎નેજ. મેં " સુરીશ્વર અતે સમ્રાટ "માં લખ્યું છે તેમ, **હ**જા પણ હું માનું છું કે-" દીક્ષાનું માહાત્મ્ય ન કેવળ જૈનશાસ્ત્રમાં, પરન્તુ હિં<u>દ</u>્દશાસ્ત્રમાં પણ વર્ણવ્યું છે. " અને એ દીક્ષા માટે યાેગ્યતા પ્રાપ્ત કર્યા પછી વિલંબ કરવા, એ જાણી જોઇતે ખાડામાં પડવા જેવું છે. અને તેટલાજ માટે **'સૂરીશ્વર અને સમ્રા**ઢ્ ' માં પ્રકટ કરેલા તે વિચારાની અંતે મેં જણાવ્યું છે કે–" **દીક્ષા દેનારે ચાેગ્યતાનાે** ર્વવચાર અવશ્ય કરવા જાઇએ છે.

ળસ, મા**રા** 'દીક્ષા ' સંખંધીના છેલ્લા પાંચ લેખાેના સાર પણ હોય. તા તે આજ છે ' योग्यता ' विनानुं ખધુંએ કાર્ય ધૂળ ઉપર લીંપણ કરવા જેવું છે.

અમારા મુનિવર્ગ યાગ્યતાએ અને વધા સંયોગા જોઇનેજ

#### સમયને એાળખા

દીક્ષાએ આપવાનું પસંદ કરે, અને દીક્ષા લેનારાએ પણ માત્ર આંધળીયાં નાખીને જ્યાં ત્યાં ન પડતાં યાેગ્યતા જોઇનેજ-ગુરૂના ગુણા નિહાળીને જ દીક્ષા લે. પોતાની છવન દોરી ગુરદેવના કરકમ-લમાં સોંપે. અને પછી યાવજ્છવન પર્યન્ત તેના નિર્વાહ કરે અને આવી રીતની યાગ્ય દીક્ષાઓ દિનપ્રતિદિન હજારાની સંખ્યામાં થાય. અને જૈનશાસનમાં સાધુ સમુદાય ખૂબ વધી જૈનધર્મની વિજય પતાકા સર્વત્ર કરકાવે, એજ અંતઃકરણથી *ઇચ્*છો વિ**ર**મું છું. **8**3 શાન્તિ:



( 30 )

# માંગણવૃત્તિ.

' માંગણવૃત્તિ ' એ કેટલાે બધા ધૃષ્ણિત શબ્દ છે ? કેટલાે તિરસ્કરણીય છે ? 'માંગણવૃત્તિ ' ઉપર મંગા ' તો તેના હૃદયમાં જરૂર આવાત પહેાંચશે. સંસારની બધી <del>પ</del>ૃત્તિયા કરતાં આ વૃત્તિ–માંગ**ણવૃત્તિ અત્યન્ત નિક્ષ્ટ** છે. પાતાની અ-્છાને પૂરી ક**રવા માટે બોજાને આ**જી કરવી, દીનતા પૂર્વક હાય લાંખા કરવા એ શું ? આત્મગૌરવને ગુમાવી ખેસવાનું છેલ્લુ પગથીયું અથવા સ્વત્વાભિમાનને ખાે ખેસવાની કંકાેરતા છે. જ્યાં જ્યાં 'માંગણવૃત્તિ ' પ્રવેશા છે, ત્યાં ત્યાં ગૌરવના ઘટાડા અવશ્ય ચયાે છે. 'માંગણકૃત્તિ ' વાળાએામાં શરમ કે દાક્ષિણતા, લજ્જા કે

ભય ભાગ્યેજ હોય છે. પરિણામે માંગણવૃત્તિવાળાઓને પોતાના કર્ત વ્યનું – મનુષ્ય જન્મની સાર્થ કતાનું પણ ભાન ભાગ્યેજ રહે છે. માંગણવૃત્તિવાળાઓને દુનિયાના દાસ થઇને રહેવું પડે છે. એમના આત્માઓ મુડદાલ ખની જાય છે. આત્મશકિતયોનો વિકાશ એમનાથી હુજારા કાસ દર થાય છે. એ વૃત્તિવાળાએાને પછી બીજાં કંઇ પણ પુરુષાર્થ ભર્યું કાર્ય કરવાની સૂઝ પડતીજ નથી.

હિંદુસ્થાનના **છ**પ્પન લાખ કે બહોત્તે**ર** લાખ ભિક્ષુંકા–માંગણ-વૃતિથી જીવન ગુજારનારાએા ઉપર મોટે ભાગે આખા દેશની જે કરડી નજર થઇ રહી છે, એમાં વજૂદ અવશ્ય છે. દેશના ભિલુકાની માંગણ્યૃત્તિએ તેમને કેટલી હદે નીચે ઉતારી ,મૂકયા છે, એ હવે છાનું રહ્યું નથી. ગૃહસ્થોના **ગુરૂ તરીકેનાે કાવાે કરવા છતાં** શું પૈસા કે શુંસ્ત્રી પરિચય, શું ભાંગ કે શું ચ<mark>રસ</mark> -એકેથી પણ દૂર નહિં રાંહુનારા ગુરૂઓ, ભિક્ષુકા, માંગનારાએો જનતા પર શું ઉપકાર કરી શકે ? અને જો દેશના જરાં પણ ઉપકાર ન કરતા હોય તા પછી. રાષ્ટ્રને માટે તેઓ ભારભૂત ગણાય, એમાં આશ્ચર્ય જેવું શું છે ?

જૈનમાધુએાની સ્થિતિ આથી જુદી છે. બીજા ભિલુકા કાઈ પણ વસ્તુ માટે :" બાપજી આપો " કહે છે. ત્યારે મુશ્કે-લીચી મળે છે, જ્યારે જૈનસાધુએોને 'ભાષજ લ્યો-સ્વીકારો ' કહેવા છતાં પણ મુશ્કેલીથી સ્વીકારે છે. કા**ર**ણ કે-બન્નેની **વ**ત્તિ-એામાં ફેર છે. એકમાં લાભવૃત્તિ–સ્વાર્થવૃત્તિ છે, જ્યારે બીજામાં ત્યાગવૃત્તિ, નિસ્પૃહતા છે. લેાભવૃત્તિવાળા મનુષ્યા જગતના કાસ થઇતે રહે છે, જ્યારે નિઃસ્પૃદ્ધ મનુષ્ય જગત્**તે** પોતાના કા**સ યનાવે** છે. જગત્ એનું દાસ થઇને **ર**હે છે. જૈનસાધુએાની ત્યાગ વૃત્તિ નિઃસ્પૃહતા આથી પણ આગળ વધેલી છે. તેઓ પાતાના **શરીરથી** પણ બેદરકાર રહે છે. બોજન જેવી વસ્તુઓ માટે પણ યદ્યપિ તેઓ ભિક્ષા માંગે છે પરન્તુ તે નિઃસ્પૃહતાપૂર્વ ક ધરે ધરે ભિક્ષા માંગવા છતાં ઉદરનિવૌઢ જેટલું જ તેઓ સ્વીકારે છે. તે પણ ન भेषे ते। " अच्छा तो आज अपनी ही पंजी खायेंग " કરીને આનંદમાં રહે છે. સાધુઓએ પાતાની પૂંજી માની છે પાતાના આત્મગુણા. વત-વિયમ-પ્રત્યાખ્યાન-એ આત્મ લક્ષ્મી છે. ગૃહસ્થાના ધરેથી ભિક્ષા ન મળે તાે પાતાની લક્ષ્મી-ઉપવાસ-ઉપર આનંદ મનાવે છે.

આવીજ રીતે કપડાં અને બીજાં ઉપકરણો માટે પણ જૈનસાધુએા નિ:સ્પૃહજ રહે છે.

સાધુઓ પોતાની આ નિઃસ્પૃહતામાં જેટલા અંશે ન્યૂનતા કરે. તેટલાજ અંશે તેએા માંગણવૃત્તિવાળા બનતા જાય છે, અને અતએવ તેએા ધીરે ધીરે ગૃહસ્થાેના દાસ બનતા જાય છે. અમારા સાધુઓની વર્ત્તભાન પરિસ્થિતિ માટે અંદર પ્રવેશ કરીને જોઇએ તા એ સ્પષ્ટ જણાશે કે તેઓમાં ધીરે ધીરે પેલી તિરસ્કરણીય માંગણવૃત્તિનું તત્ત્વ પ્રવેશતું જાય છે. અને તેનું જ એ પરિણામ છે કે. ગૃહસ્થાના સદ્ભાવ પહેલા કરતાં ઓછા **થ**તા જાય છે. સંદર ખાનપાન માટે, સુંદર કપડાંલત્તાં, માટે સુંદર કાંબળીયા માટે. જેમ જેમ સાધુઓની આસક્તિઓ વધતી જાય છે, અને જેમ જેમ ઐશ્વઆરામના દાસ વ્યનતા જાય છે, તેમ તેમ તે તે વસ્તુઓ માગવા માટે ગૃહસ્થાેની આજી, ખુલ્લા શબ્દાેમાં ગૃહસ્થાેના જેવી નહિં. તા કમમાં કમ હદયના ભાવથી તા ખરીજ-એવી આજીએ. કરવી પડે છે. આ આજી એ માંગણવૃત્તિ નહિ તા બીજાં શુ છે? કયાં. ગહરથા એક ઉપર એક એક આવીને પ્રાર્થનાએ કરે કે " સાહેબ સ્વીકારા. "એ સ્થિતિ, અને કયાં " શેઠછ, જાઓને **અ**ા નવા સાધુ છે, જરા એને માટે સારી સુલાયમ, ક્રામળ પશમી-

નાની ચાદર કે પેલી રેશમ જેવી હલકી કાંભળ આવે છે, તે જરા મું બઇ જઇને માેકલજો હોકે, કંઇ વધારે કિંમતની ન માેકલજો. લગભગ હપ થી ૧૦૦ સુધીનીજ હોય, આ સ્થિતિ!

આટલેથી જ નથી અટક્યું! :આથી પણ આગળ વધીને સાધુએ ખુશામતા કરતા થાય છે. ઇચ્છાએાની તૃષ્તિને માટે સંદર સંદર—કપડાં અને ખાનપાન મળે, એટલા માટે મ્હાેટા મ્હાેટા ગુદ્ધસ્થાના ધરમાં આવ-જા શરૂ કરવી, વાતા ચીતાથી અને એમનાં આળદાતે પ્યારથી ખાલાવી-રમાડી ગૃહસ્થાને આકર્ષવા, આ બધું શું છે ? દાસવૃત્તિ કે બીજું કંઇ ? ગૃહસ્થાનાં બાલબચ્ચાં હજુ અાંખા ગાળતાં ઉઠયાં યે ન હોય, ગૃહસ્થાના ધરામાંથી હજુ ઝાક્-કાજોએ ન ‡નીકળ્યાે હાય, અને ચા–દૂધની ત**રપ**ણીએા ભરવા **' ધર્મ'લાભ ' દેતા ઉભા** રહેવું, એના અર્થ શા છે <sup>१</sup> ∙માંગણવૃત્તિ ક ખીજા કંઇ ?

પરન્તુ વિચાર કરવાની વાત છે કે આ બધું શાથી બને છે? લાેભ<del>કૃત્તિથી</del>–લાલચકૃત્તિ<mark>થી</mark>–ઇંદ્રિયાેના દાસ **ળનવાથી. અને ઇં**દ્રિયાેના દાસ થવું, એ પોતાના કર્ત્તવ્યથી–ધર્મથી નીચે ઉતરી જવા બરાબર છે. જો આવી જ સ્થિતિ વધારે સમય ચાલુ રહી, અને નાયકાએ કં મુપણ સુધારા કરવાનું લક્ષ્યમાં નહિં લીધું, તાે આજે જે આક્ષેપ અજૈન સાધુએા ઉપર થાય છે, તેજ આક્ષેપ જૈન સાધુએા ઉપર પણ થવાના સમય આવે, તાે એમાં નવાઇ પામવા જેવું શું છે ?

આ માંગણવૃત્તિ, જેમ, ' જે માંગણવૃત્તિ કરતાર છે, ' એને માટે દુઃખકર્તાા છે, તેમ જેતી આગળ 'માંગણવૃત્તિ,' કરવામાં આવે છે, એને પણ દુ:ખકર્તા થાય છે. એક માંગવાવાળા માણસ જ્યારે ખીજાની આગળ જઇને ઉભે৷ રહે છે અને કંઇ પણ ચીજની માંગણી કરે છે, ત્યારે તેને એક સમયે તો જરૂર કાળ સમાન લાગે છે. આનાં ઉદાહરણોની જરૂર નથી. પાલીતાણામાં જનારા યાત્રાળુઓની આગળ જ્યારે જ્યારે પાલીતાણાની સંસ્થાએાના કેરીવ્યાએા હાથમાં નાેડીસાે <mark>અને</mark> બગલમાં ડીપનાે ચાેપડાે કે રસીદ છુક લ⊎ને જાય. ત્યારે એ યાત્રાળુઓ કેવી નજરથી એ માંગણીયાઓની રહામે જુએ છે-જોતા. એનું દશ્ય જેમણે જોયું હશે, તેમને સમજાયું હશે કે માંગણવૃત્તિ કેટલી અધમવૃત્તિ છે.

આવી જ રીતે ક્રાઇ કાઇ સંસ્થાએ તરકથી કરતા કેરિયાએ! ન્દ્રાનાં મ્હ્રાેટા ગામામાં ઉધરાર્થ કરવા કરે છે, તેઓને એક ગામ-માંથી સા પચાસ રૂપિયા મેળવતાં કેટલા પસીના ઉતારવા પડે છે. એ એજ બિચારા જાણતા હશે. આ તો એક સાધારણ રિથતિના વીસ વીસ કે પચીસ પચીસના નાેકરાે કે જેઓના ધંધાજ ભાટ ચારણાની માકક ગૃહસ્થાની વાહ વાહ ગાઇને પૈસા કઢાવવાના હાય છે. તેમની વાત થઇ, પરન્તુ મુંબઇ અને કલકત્તા જેવા શહેરામાં. ક્રાઇ ન્હ્રાના મ્હાેટા ગામાના પ્રતિષ્ઠિત ગૃહસ્થાેને દેરાસર કે ઉપાશ્રયને સાટે ટીપ કરવા જવું પડે છે અને ત્યાંના, **લક્ષ્મીના મદમાં** મસ્ત ખતેલા, ગૃહસ્થાના માળાએામાં કે દુકાના ઉપર જે ટલ્લા ખાવા પડે છે. તેમજ એ કહેવાતા શેઠિયાઓના જે તિરસ્કાર-અપમાન સહન કરવાં પડે છે, એ જોતાં કાઇ પણ વિચારક એમ બાલી ઉઠયા વિના નહિં રહે કે-" આના કરતાં દેરૂં કે ઉપાશ્રય ન બનાવવું, એ શં ખોડું ? " પરન્તુ શું કરે ? ધર્મના કેક પણ કંઇ એ**ાર**જ શક્તિ આપે છે. ધાર્મિક ભાવનાઓથી એ બધું સહન તેઓ કરે છે.

પરન્તુ કહેવાનું માત્ર એટલું જ છે કે આ માંગઅવૃત્તિ એ એક એવી વૃત્તિ છે કે-જે આપણા આત્માઓને શક્તિ-હીન, મુડદાલ, નિરત્સાહ અને સ્વાત્માભિમાનથી રહિત બનાવે છે.

આ પ્રસંગે આપણી સંસ્થાઓની માંગણવૃત્તિ સંબંધી કંઇક વિચાર કરવા આવશ્યક સમ્ભું છું.

જૈનસમાજમાં કેળવણીના પ્રચાર નિમિત્તની અનેક સંસ્થાએ! હયાતી ભાગવે છે. આમાંની ક્રષ્ઠ સંસ્થા પાસે કેટલું ધન છે. અને કેવી રીતે ચાલે છે, એ **ખતાવવા હું નથી ઇચ્છતાે, માત્ર આપ**ણી કેટલીક સંસ્થાએાની માંગણવૃત્તિના સંબંધમાંજ મારે કંઇક કહેવાનું છે.

મુંસ્થાઓ, એટલે જ્યાં સુધી તેની પાસે ખર્ચના જેટલી નિશ્ચિત આવક ન થાય ત્યાં સુધી સમાજ પાસે માગણી કરવાનું તો તેનું કર્તાવ્ય રહ્યુંજ. પ**ર**ન્તુ માગણી માગણીમાં પણ **કર્ક** છે.

એવા ઉઠાઉગીર ઉપદેશકા (!) કે જેઓ ભાટ-ચારણાની માકક ભાઇ બાપ કરતા, અને પરજિયાં કે રાસડા સંભળાવતા ગામ ગામ કુરે. આચારવિચારનું નામ ન હોય, સો ખાંડી બાલીને છ ટાંક ભાર પણ પાલન ન કરે, એવા ઉપદેશકાને ગામ ગામ માકલવા, સંસ્થાના **લ**દેશા સમજાવવા, દેશાહા**ર**ની, સમાજોહારની, અને સ્વર્ગના દરવાજા ખતાવનારી વાતા કર્યો પછી આખરે " આપજો અન્નદાતા. તમારાં. બાળકાનું રક્ષણ કરાે, અનાથતે આશ્રય આપાે, આટલાં બાળકાેતાે. <u>લહાર કરાે. " ઇત્યાદિ ધરે ધરે ધર્મસાદાે પડાવવા. આવી માંગણવૃત્તિ</u> મારા નમ્ર મત પ્રમાણે બિલકુલ નહિં ઇચ્છવા યાગ્યળ છે. આવા <u>ટેલીયાભટ્ટોને ફેરવવામાં સંસ્થાના સંચાલકા ભલે કાયદા સમજતા</u> હ્યુય, પરન્તુ તત્ત્વદબ્ટિએ એની સમાજ ઉપર તેા ખુરી અસર થાય છેજું પરન્તુ એથી સંસ્થાના હિતને પણ સાધારણ ધક્કો પહેંચે છે. સૌથી માટા ધક્કો તા એજ છે કે જેઓની શિક્ષાને માટે એ નાણાં એકઠાં કરવામાં આવે છે, એએાના આત્માએા સાવ સુડદાલ ખની જાય છે, એઓની ઉચ્ચ કાેટીનું ભાવનાવૃક્ષ મૂળમાંથી સળો જાય છે. તેઓ પાતાને સમાજની દર્ષિએ-ધનાઢયાની દર્ષ્ટિએ અતિ-હીન-નીચ-હલકા-નકામા-ગરીબ-કંગાલ સમજે છે. તેઓ પાતાને ધર્માદિયા સમજે છે અને તેથી તેઓમાં જે કંઇ ચૈતન્ય પ્રકટાવવાની લાંબી લાંબી આશાએા રાખીએ છીએ: એમાંની કંઇ પણ સફળ થતી નથી. તે બાળકા સમજે છે.—" અરેરે. અમારા માટે અમારા સંચાલકાને આવી રીતે ભિક્ષા માગવી પડે છે? આવા ગરીબ શબ્દો-માં અમારે માટે ભૂઓને ખીજાઓની આગળ કેવા કાલાવાલા કરે છે. "

શું સંસ્થાઓ, સમાજના એ ભાવિ હીરાએોમાં આવી ભાવના-એ ઉત્પન્ન કરાવવા માટેનાં સ્થાન હોવાં જોઇએ ! સંસ્થાએ શા માટે છે ! સમાજના એ ભાવિ ઉદ્ધારેકાનાં ચૈતન્યોને વિકસવા માટે ! એમની શક્તિઓને ખીલવવા માટે ! એમને આત્મગૌરવ સમજાવવા\_ માટે! એમને એમના ભવિષ્યના કર્ત્તવ્ય પાઠાને ભણાવવા માટે કે " તમારા આત્મા પણ અનંતશકિતએા ધરાવે છે. તમે ભવિષ્યમાં કાઇના દાસ ન ખનજો. ઇંદ્રિયોને આધીન ન થજો. કાઇના ભરોસા ઉપર ન રહેજો. તમારા પગ ઉપર ઉભા રહેવાની શકિતએ પ્રાપ્ત કરજો. "

પરન્તુ જ્યાં પ્રારંભમાંજ તેમનામાં કંગાલિયતના, ગરીબાઇના સંસ્કારા પાડવામાં આવે ત્યાં શકિતઓના તા વિકાસ કેમ થઇ શકે ?

ન કેવળ ઉપર કહ્યા તેવા ઉપદેશકા દ્વારાજ, પરન્ત એવી આજીવાળી જાહેરખબરા દ્વારા તેમ કાંઇ ગૃહસ્થ આવવાના હાય ત્યારે જોઇએ તેથી વધારે સ્વાગત અને ખુશામદા કરી કરાવીને પણ આપણે એ સંસ્થાના ભવિષ્યના સમુચિત કળને ઢાનિ પહેાંચાડવાના કારણ ભૂત થ⊌એ છીએ.

ત્યારે શંકરવું ? એ વિચાર આપણને જરૂર લેઠે છે. કરવું માત્ર એજ કે જેમાં ં અતિ 'ન હોય, સમચિત પ્રયત્ના દ્વારા સંસ્થાએ৷ ચલાવવી; એજ એ સંસ્થાએ৷ અને સમાજના કલ્યાણના માર્ગ છે. સારા ગૃહસ્થા ડેપ્યુટેશન દ્વારા સમાજને અપીલ કરી શકાય છે. સંસ્થાના કાર્યના સાચા રિપોર્ટો–સાચી હકીકતા વર્ત્ત માનપત્રા દ્વારા પ્રકટ કરીને સમાજનું ધ્યાય આકર્ષી શકાય છે, પરન્તુ એવા તા એક પણ પ્રયત્ન ન થવે৷ જોઇએ કે જેની અસર સમાજ ઉપર ં**ખરા**ત્ય થાય અને તેની સાથે એ બાળકાે ઉપર પણ **બુ**દીજ અસર થાય.

અવ્વલમાં તા માંગણવૃત્તિનું સાધનજ નહિં ઇચ્છવા યાગ્ય છે તેમ છતાં કાળના પ્રભાવે જ્યારે સમાજના લક્ષ્મીપુત્રા કેળવણીનું મહત્ત્વ નથી સમજી શકયા, અને ઉદાર પુરૂષોની ઉદારતામાં વિવેકના અભાવજ દેખાય છે. તેવી સ્થિતિમાં માગ્યા સિવાય કાઇ આપતું નથા. એ વાત ખરી છે. પરન્તુ માંગવું એ એવી રીતે માંગવું જોઇએ કે જેમાં મર્યાદાનું ઉલ્લંધન ન થાય, અને જેને માટે માંગ-. વામાં આવતું હોય, એમના આત્માને દુર્ભાવ ઉત્પન્ન કરનારૂ ન નીવડે.

ખરી રીતે જો⊌એ તા આજે સમાજની કમનસીખીના દિવસા છે, નહિં તો જે સમાજના હજારા બાળકા અશિક્ષિત હાય. જે સમાજમાં હજારા યુવકા સાધનાના અભાવે શિક્ષાથી વિમુખ થતા હોય. જે સમાજથી પ્રતિવર્ષ સેંકડાે મા**લસાે કેવળ** શિક્ષા કે પેટ-ેપાષણની લાલચ<mark>થી પરધમ</mark>ેમાં જતા <mark>હોય, જે સમાજનાં સે</mark>ંકડાે ઐતિહાસિક સ્થાના નષ્ટ ભ્રષ્ટ થતાં હોય, અને જે સમાજની અતેક સંસ્થાઓ કેવળ પૈસાના અભાવે આગળ ન વધી શકતી પ્ઢાય. એ સમાજના ધનાઢયોને–લક્ષ્મીપુત્રોને લાખાના ખરચે ઉત્સવ

કરવા અને સ'ધા કાઢવાનું સૂઝે ખરૂં ? એ સમાજના ધનાઢયાને ઉજમણાં તે ઉપધાનામાં પાણીની માધક પૈસા ખરચવા સુઝે ખરા ? એ સમાજના નાયકા–ધર્મનાયકાને પાતાની વાહવાહ માટે પાતાના અંધરાગી શ્રાવકા પાસે ઉંચી જાતનાં ખેંડા મંગાવી વગડાવવાનું ગમે ખરૂ<sup>ં</sup>? અતે એ સમાજના ધમ<sup>દ</sup>ધેલાએાતે પોતાના માતેલા ( પછી ગમે તેવા પતિતજ ક્રેમ ન હોય ) સાધુઓનાં દુર્ગુણો ઢાંકવા માટે-ખચાવ કરવા માટે હજારા રૂપિયા ખરચવાનું મન થાય ખરૂં? પરન્તુ કહેવાની કંઈ જ આવશ્યકતા નથી કે સમાજના કમભાગ્ય નીજ એ નીશાની છે કે આજે સમાજ નાયકાની ખુદ્ધિઓ એક જુદી દિશામાં કામ કરી રહી છે આવી રિયતિમાં " અમારા સાધુએ! ં<mark>અને આગેવાન ગૃહસ્થાે - ધનાઢય ગૃહસ્થાેને સદ્</mark>ણહિ આપાે કે જે<mark>થી</mark> સમાજ ધાર્મિ'ક અને સામાજિક કાર્યોમાં સસચિત ઉન્નતિ કરી શકે. " એવી શાસન દેવને પ્રાર્થના કરવા સિવાય આપણી પાસે બીજો શા ઉપાય છે ?



( 93 )

# ધર્મ અને રૂઢી.

ધુ મ<sup>્</sup>' અને ' રહી ' આ બન્નેના સંબંધ એટલાે બધા ધનિષ્ઠ છે અથવા વ્યવહારમાં થઇ ગયાે છે, કે–આ <sup>ુ</sup>યત્નેના બેદ સામાન્ય વર્ગને સમજાવવા, એ કઠિનતા ભરેલું થ**ઇ** <sup>ુ</sup>ગયું છે. કેવળ જૈન સમાજમાં જ નહિં, લગભગ બધાયે સમા-જેતેમાં સમયના પ્રભાવે આ બન્તેની ધનિષ્ઠતાનાે દુરૂપયાેગ થઇ રહ્યો છે. અર્થાત 'ધર્મ' અને 'રૂઢી 'એ બન્ને જાદી-અતિ ભિન્ન વસ્તુએા હોવા છતાં અત્યારે મ્હોટા ભાગે ' રૂઢી ' ેતેજ ' ધર્મ ' તે**ા ઝભે**। પહેરાવવામાં આવ્યે**ા છે**; અર્થાત જે ભય અતે પાપ ધર્માથી ઉલટા ચાલવાથી માનવામાં આવે છે ેતે જ ભય અને પાપ ' રૂઢી ' ના ફે**ર**ફારમાં માનવામાં આવે છે.

ખલ્ક **ધ**ણે ભાગે તેા એમજ જોવાઈ રહ્યું છે કે 'ધર્મ' જેવી વસ્તુ તરફ તો ધણા ઓછાજ ધ્યાન આપે છે. અને ' રૂઢી 'એજ પરમારાષ્યા દેવી થઇ પડી છે. આ ' રૂઢીયાે 'ના જન્માન્તરાે પ્રતિક્રિત થ⊎ રહ્યાં છે; હતાં 'રૂઠી 'ઐજ 'ધર્મ' છે. " " રઢીમાં ફેરફાર થ⊎જ શંકે નહિ " એમ માનવામાં આવે છે. **- આવું ખરંકારણ** તો મને એજ લાગે છે કે આપણે 'ધર્મ'એ શી વસ્તુ છે, એતે ખરાખર સમજ્યાજ નથી અને ખીજું કારણ એ પણ છે કે આપણે કેવળ શાસ્ત્રની પંક્તિયા ઉપરજ દારમદાર કરી બેઠા છીએ.

ખારીક દબ્ટિથી વિચારીએ તો ' ધર્મ' એ આત્માની સાથે -સંબંધ ધરાવનાર વસ્તુ છે અને તેટલાજ માટે ' ધર્મ ' નું લક્ષણ ' षत्थुसहावो धम्मो ' વસ્તુના સ્વભાવ એજ 'ધર્મ' એમ ની વ્યાખ્યા જોઇએ તાે મહર્ષિઓએ એજ કરી છે કે, " अन्तः-करणशुद्धित्वं धर्मत्वम् " अथवा " कषायनिवृत्तित्वम् श्रर्मत्वम् " અન્તકરણનું શુદ્ધ થવું—, એનું નામ ' ધર્મ' છે, અથવા ક્ષાયથી નિવૃત્ત થવું,—ક્ષાયોથી દૂર થવું, એનું નામ **ધર્મ** છે. આ બન્નેમાં આત્મીય લાભજ ૨૫**ષ્ટ જોવાય છે.** એટલે ેક આત્માના વિકાસ–આત્માની શુદ્ધિ-એજ 'ધર્મ'છે. આ ધર્મના ભેંદા કદિ હોઇ શકે ખરા ? આ 'ધર્મ ને નહિ માનવાવાળા ૈકાઇ દુનિયામાં હશે ખરાે ? આ 'ધર્મ' ને નામે લડાઇ કે ઝધડા, ટંટા કે કિસાદ થાય ખરા ? છતાં 'ધમ' ને નામે લડાઇએો થઇ અને ચાય છે. ' ધર્મ ' ના નામે લોહીની નદીયા વહી છે, એનું શું કારણ કે કેવળ એકજ કારણ, અને તે એ કે જીદા જીદા મજહળના અને સમ્પ્રદાયના લોકાએ રૂઢિઓને-રિવાજોને 'ધર્મ'

નું સ્વાંગ આપ્યું છે. એ રૂઢિયામાંથી જરાયે કાઇ ચસકયા-એ રૂઢિને નહિ સ્વીકારવાના જરાયે કાેેેઇએ ડાેળ કર્યાે, કે તત્કાળ એ રૂહિપૂજકાએ એના ઉપર હુમલાે કર્યાેજ છે. ગચ્છ−ગચ્છની લડા⊎એા, એ કાતે આભારી છે ? શ્વેતામ્બર દિગમ્બરની લડાઇઓ. એ કાતે આભારી છે ? શૈવ અને શાક્તની, રામાનુજ અને રાધાસ્વામિયોની, એ બધી લડાઇયા કાતે આભારી છે ? કેવળ રહિયામાં માતેલી ' ધર્મ ભાવના ' તે !

કપાળમાં એક લીટીનું તિલક કાઢનાર, ખે લીટીના તિલક વાળાની નિંદા કરે, અને એ લીટીવાળા ત્રણ લીટીવાળાની નિંદા કરે, જ્યારે ત્રણ લીટીવાળા ગાળ તિલકવાળાને નિદે ! પરન્તુ તેઓ. માત્ર એટલું જ સમજે ક્રે-કાઇ થર્ડ કલાસના ડખ્યામાં બેઠા તાયે શું, અને કાઇ સેકન્ડ ક્લાસમાં કે ક્સ્ટ ક્લાસમાં બેઠા તાયે શું ? અને કદાચ ગાળ તિલકધારીને રિઝવર્ડ ડખ્યામાં ખેઠેલ માની લઇએ, તાેયે શું ખાંહું ? એમાં લડાઇ કરવાની કે નિંદ્યની શી જરૂર ? પ્રભુના નામે કાઇતે કાઇ ડબ્બામાં એઠા તા છે તે ? અને ક્લચ, ડબ્બામાં ન ખેસતાં પગે ચાલે અર્થાત તિલક કર્યા વિના જ રહે, તાેયે શું ? એવી નજીવી બાબતામાં લડાઇયા કરવી, એ પાતાના માનેલા છપ્ટ દેવની ભક્તિ છે કે કુભક્તિ <sup>શે</sup> એના વિચાર એ રઢીપૂજકાને ભાગ્યે જ થાય છે.

ત્યારે 'રૂઢિયાે 'એ શા વસ્તુ છે ? એ સંબંધા આપણે કંપ્રક વિચાર કરીશં.

' રૂઢિ ' એટલે રિવાજ. અથવા સ્પષ્ટ શબ્દાેમાં કહીએ તાે કાેે પણ સામાજિક યા ધામિ<sup>૧</sup>ક કાર્યો વ્યવસ્થિત રૂપે ચલાવવા માટે ભાંધવા**માં** આવેલા નિયમાે. આ સિવાય ' રૂઢિ ' એ બીજાું ક્રાંમજ

નથી. આવી રહિયામાં કેટલીક સમૂલ હાય છે, તા કેટલીક નિર્મૂલ પણ હોય છે. સમૂલ રૂઢિયા એ છે કે જે રૂઢિનું સમાજે–સંધે– સમુદાયે એકત્રિત થઇને નિર્માણ કર્યું હોય છે. અને નિર્મુલ રઢિ એ છે કે કંપણ જાતના બંધારણ વિના જ જેની ઉત્પત્તિ થઇ હોય છે. આવી નિર્મુલ રહિ તરક તો કાં કોના કંન પણ ખ્યાલ હોતો જ નથી. દેખાદેખી કે ગમે તે કારણે આવી રૂઢિયા ચાલી નીકળે છે. પરન્ત જે રૂઢિ સમૂલ છે એટલે કે સમાજે સમયનું નિરીક્ષણ કરીને આવશ્યકતા પ્રમાણે જે રૂઢિ કાયમ કરી હોય છે. એવી રૂઢિયા સમાજની પ્રત્યેક વ્યક્તિને માટે માન્ય જરૂર હોય છે, અને હોવી જો⊎એ. અને આવી રહિયોના શાસ્ત્રોમાં પણ ઉલ્લેખ થયેલાે હાેય છે. પરન્તુ શાસ્ત્રોમાં ઉલ્લેખ થવાથી તે 'રૂઢિ 'મટીને 'ધર્મ'' નથી થઇ જતા. આવી શાસ્ત્રામાં ઉલ્લેખાઇ ગયેલી, રહિયામાં પણ કે<mark>રકાર અવશ્ય કરી શકાય છે. કારણ કે આ</mark> રૂઢિયા જે જે સમયમાં જેવી જેવી ચાલતી હોય છે. તે તે સમયના પ્રંથામાં તે પ્રમાણે આલેખાયલી હોય છે. પરન્તુ જો તેજ રૂઢિ બીજા સમયને માટે ઉપયોગી ન હોય-અથવા એનાથી સમાજને કે ધર્મને કંઇ હાનિ પહેાંચતી હેાય તેા એવી રૂઢિયાને બાંધ કરવી, કે એનું રૂપાન્તર કરવું; એમાં જરા પણ અયોગ્ય નથી. કારણ કે–એ રૂઢિયા તે તે સમયની આવશ્યકતાની પૂર્ત્તિ માટે સમાજે નિર્માણ કરેલી હાય છે, અને અત્યારના સમયને અનુસરીને અત્યારના સમાજ તેને બદલી પણ શકે છે. જે વસ્તુનું નિર્માણ સમાજે કર્યું છે. એ વસ્તુના ફેરકા**ર** સમાજ કરવાને અધિકારી હોય એમાં આશ્રર્ય **જેવુ**ં કંઈ જ નથી.

આ વિચાર **ખુ**હિમાતાએ જરૂ**ર કરવા ઘટે. કેવળ કાઇ વાત** શાસ્ત્રમાં લખી, એટલે તેજ પ્રમાણે જે ન કરે અથવા ન બાલે.

એને ધર્મથી વિસુખ કહેવા, અથવા નાસ્તિક કહેવા, એ ડાહ્યા પુરૂષોને તો ન શાબે, અને એટલા માટે જ તા નીતિકારા વાર વાર કશે છે કે—

केवलं शास्त्रमाश्रित्य न कर्त्तव्यो विनिर्णयः । युक्तिहीनविचारे तु धर्महानिः प्रजायते ॥

કેવળ શાસ્ત્રના આશ્રય લઇને કાેઇ પણ વિષયના નિર્ણય નહિં કરવા જોઇએ. કેમકે યુક્તિ વિનાના વિચારથી ધર્માની ઢાનિ થાય છે.

કાૈું કુપણ શાસ્ત્રના અભ્યાસમાં છુદ્ધિના ઉપયાગ અવશ્ય કરવાે જોઇએ, આ વસ્તુ શા માટે કહેવામાં આવી છે ? કયા સમયતે માટે કહી છે ? ત્રંચ કયા સમયતા બનેલા છે ? તે વખતના રિવાજને અનુસરીને આ કહેવામાં આવ્યું છે કે–અનાદિ અંતકાળને માટે એ કહ્યું છે ? એના કથન કરનાર એક પ્રમાણિક પ્રંથકાર હતા કુ કુ<sub>મ</sub> <sup>શુ</sup> ઇત્યાદિ અનેક **બાબતોના વિચાર કરવાે જોઇએ. ન**હિ કે માત્ર એક ગ્રંથમાં લખેલું દેખ્યું, એટલે ઝટ એને આગમ વાક્ય ર્કે વેદવાકય માની લીધું. કાેઇ પણ બાબત ઉપર આવી શાેધખાેળા કે વિચારા નહિ કરવાનું જ એ પરિણામ છે કે એ વસ્તુ ઉપર જરા પણ શંકા કરનારને આપણે યુક્તિપૂર્વ સમજાવવાના બદલામાં એક-દમ તેને 'નાસ્તિક 'ના ટાઇટેલથી વિભૂષિત કરીએ છીએ. ખરી રીતે આવા સંબંધમાં 'નાસ્તિક' આપણે છીએ. કારણ કે ઊંડા **ઉતરીને વિચાર કરવામાં આવે, તેા સ્પષ્ટ સમજારો કે આપ**ણી **⁴ તિજોરી તળીયા ઝાટક** ' છે. આપણે દલીલાેમાં દેવાળું ફૂંકી ખેઠા છીએ. અતએવ કેવળ શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે. માટે તેજ લકીર ઉપર ચાલવુંજ જોઇએ, એવું માનીએ છીએ. બલ્કે ખરી રીતે તપાસીએ તા ઉપરના શ્લાેકમાં કહ્યું છે તેમ, એકલા શાસ્ત્રના એાઠા નીચે ધપાવે

રાખવામાં ધર્મના બદલે 'અધર્મ' પણ થવાતા પ્રસંગ આવે છે. "ધર્મ' કરતાં ધાડ પણ પડે છે. માટે દરેક કાર્યમાં દીધ<sup>દ</sup>સૂત્રી **થ**ઇ કવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવના વિચા**ર કરી** કાર્ય કરવું જોઇએ. **ખી**જા શ્રાખ્દામાં કહીએ તાે શ્રુતિ ( શાસ્ત્ર ), યુક્તિ અને અનુભૂતિ-આ ત્રણની કસોટી ઉપર ચઢાવીને જ ક્રાષ્ટ્ર પણ વિષયના નિર્ણય કરવા.

'રૂઢિયો' ને ' ધર્મ' તું સ્વાંગ આપવા જેટલી જે અન્નાનતા અત્યારે પ્રભળતાથી જોવાઇ રહી છે. એનું પણ ખાસ કારણ ' વિચાર શકિતના અભાવ ' એટલે કે માત્ર 'લખ્યું તે વાંચ્યું, ' એજ જણાય છે. એક રૂઠી કયા સમયમાં શા કારણથી ઉત્પન્ન થઇ. અને એ રૂઢી ચલાવે રાખવામાં લાભ છે કે નુકસાન, એના વિચાર કર્યા વિના માત્ર पीछेसे चली आती है, એમ માનીને ધપાવે રાખવી. એ એક અજ્ઞાનતા નહિ તો બીજુ શું કહી શકાય ? ઘદાના વખતમાં ધરમાં પાળેલી ખીલાડી શ્રાહ વખતે રસોઇ અભડાવી નાખતી. તેથી તેને વ્યાંધવી પડતી, પણ પિતાના શ્રાહ્ય વખતે ઘરમાં ખીલાડી નહિ હતી. એટલે બાંધવી કાેને ? એમ ધારી પિતાના શ્રાહ વખતે કાથેળા લઇને ધરે ધરે બિલાડી માટે કરનાર **વ્યાહ્મણપુત્રની મૃખે**તા ઉપર આપણે હસ્યા વિના રહીશું કે ? અને કદાચ એ છોકરાે એમ કહે કે-" વાહ, મારા બાપા, મારા દાદાના શ્રાહ વખતે, શું મુખ હતા, તે ખીલાડી બાંધતા હતા ? " તે વખતે આપણે દાંત પીસીને એતે 'મૂર્ખાનંદ શિરામણિ 'કલા વિના રહીએ ખરા કે ?

ધણી રૂઢિયા આમ પ્રચલિત થાય છે. મૂળ તપાસ્યા વિના, ઉત્પત્તિના ઇતિહાસ જોયા વિના એ રૂઢિયોને આપણે નભાવે જઇએ છીએ. પછી તે રૂઢિયાથી સમાજને ભયંકર નુકસાનજ કેમ ન **ચ**તું હોય ! આવી રૃઢિયોમાં ફેરફાર કરવામાં આપણે અચકાઇએ છીએ. એનું પ્રધાન કારણ તા મેં પહેલાં કહ્યું તેજ-રૂઢીને 'ધમ''નું

રૂપ આપ્યું છે તેજ છે. આપણે સમજીએ છીએ કે " આ 'રઢી ' નહિ પણ 'ધર્મ' છે. એમાં કેમ ફેરફાર કેમ થઇ શકે શપ્તન્તુ જસ **ઇતિહાસને તેા તપાસા. એવી તો કેટલીયે રહિયા કાળના વિશાળ** ઉદરમાં સમાધ ગઇ ? એવી તેા હજારા રહિઓએ હજારા જન્મા-ન્તરા કરી લીધા ? અને વર્ત્તમાનમાં ! વર્ત્તમાનમાં પણ કયાં એાછી રૂઢિયા બદલાઇ રહી છે ? આપણાં નેત્રા આગળથી પણ કયાં ઓછી રૂઢિયા અદશ્ય થઇ છે <sup>?</sup> અરે આપણા હાથે પણ નિત્ય ઉત્પાદ– વ્યય-ધ્રૌવ્યની ક્રિયાએા થઇ રહી છે. તેમ છતાં " રૂઢિમાં ફેરફાર થઇ ન શંક, " એમ ખાલવું અને માનવું, એ અત્રાનતા નહિ તો ખીજાં શં છે?

હવે આપણે એ જોમરાં કે કઇ કઇ રહિયામાં કેવી કેવી રીતે કેરકારા થયા છે. અથવા કઇ રૂઢિયાતે આપણે ધર્માનું રૂપ આપી જેમની તેમ ચલાવી રહ્યા છીએ. તેમ એવી રહિયોમાં ફેરફાર કર-નારાએોને આપણે 'અધર્મી' 'નાસ્તિક' 'ધર્મ નાશક' કહીએ છીએ, તે કર્યાસધી ઠીક છે.

#### ( 32 )

' ધર્મ' અને 'રૂઢી' આ બેના બેદ આપણે ગત લેખમાં જોઇ ગયા, અને એ ઉપરથી સ્પષ્ટ જોવાયું છે કે 'ધર્મ' એ આત્માની સાથે સંખંધ રાખનારી વસ્ત્ર છે. જ્યારે 'કઢી 'એ રિવાજ છે. આ રિવાજોમાં તા કેટલાક સમૂલ હાય છે તા કેટલાક નિર્મુલ હાય છે. પરંતુ આ રિવાજોના સંબંધ સમાજની સાથે રહેલાે હાેવાથી અર્થાત્ સમાજદ્વારા એની ઉત્પત્તિ યએલ હોવાથી એમાં ફેરકા**ર** કે સર્વાથા બહિષ્કાર એના થઇ શકે છે. અનાદિકાલના ચક્રમાં આવી કરાડા રૂઢિયા ઉત્પન્ન થઇ અને અદશ્ય થઇ. જો રિવાજો-રૂઢિયા પણ જેમની તેમ–જરા પણ ફેરફાર થયા સિવાય ચાલી આવતી હત, તા આજે એક પણ સમાજન ઉભા રહેવાનું કે વિચારવા માત્રનું પણ સ્થાન ન રર્ગું હત; પરન્તુ એ રૂઢિયા કાયમને માટે **રહીજ કેમ શકે કે કુદરતથીજ** એ ખિલાક વાત છે. રૂકીની વાત તા દૂર રહી. લગવાનના બતાવેલ આમમાર્ગમાં પણ આવશ્યકતા-નુસાર ધર ધર આચાર્યોએ અને સધાએ કેરકારા કર્યા છે. તા પછી રૂઢિયોની તો વાતજ શી કહેવી ? સાધુને કપડાં " ન ધાવાં, ન રંગવાં"એવી ખુલ્લી પુબુઆના હોવા છતાં આવશ્યકતા જણાતાં રંગવા અને ધોવા માટે બાધ્ય થવું પડયું કે નહિં? પંચમીની સંવત્સરી હમે-શાંથી ચાલી આવતી હોવા છતાં ચાથની પ્રચલિત થઇ કે નહિં? આવી આગમાેકત-પ્રભુ આત્રાની બાળતામાં પણ કેરકાર થયા અને ચાય છે, તા પછી આપણીજ ચલાવેલી રૂઢિયામાં ફેરફાર કરીએ -તેને દૂર કરીએ તા તેમાં ખાટું શું ? હા, ત્રિકાલાવચ્છેદેન અચળ અવિચ્છિત્ન કાઇ વસ્તુ રહી છે અને રહેશે. તો તે 'ધર્મ'છે. ધર્મ અને ' રૂઢિ 'માં એજ માેઠું અંત**ર છે. એક અમર** છે, તો ખીજી મૃત-

ધર્મી છે. એક અવિનાશી છે. તો ખીજી વિનાશી છે. એક આત્મા સાથે સંબંધ રાખે છે, તો ખીજી વ્યવહાર સાથે રાખે છે. મિયાં મહાદેવનું જોડું કેમ એક કરી શકાય ? આકાશ અને પાતાળનું અંતર ક્રેમ હડાવી શકાય ! દિવસ અને રાતના બેઠ કેમ ભાંગી શકાય ?

આ પ્રસંગે આપણે જૈન સમાજમાં ચાલતી કેટલીક આધૃનિક ર્રાદ્રયા લપર દબ્ટિપાત કરીએ.

એ તા સૌ કાઇ કબલ કરશે કે–મંદિરા, દેરાસરા એ શાન્તિ-નાં ધામા છે. દ્રવ્યપૂજા કે ભાવપૂજામાં કેવળ આત્મશૃદ્ધિના ચિંતવન સિવાય બીજું શું હોવું જોઇએ ! અને જ્યાં આત્મશુદ્ધિનું ચિંત-વન–વિચાર હાય, સાં બાહ્માડંબરની પ્રધાનતા નજ શાબે; પરન્તુ એજ મંદિરામાં થતી આત્મશુદ્ધિની ક્રિયાઓ પ્રસંગે બાલીયા વિગે-રૂના જે રિવાજો પડયા છે, એને કાઇ આત્મશુદ્ધિમાં સાધનભૂત કહી શકે તેમ છે ખરૂં ? અને એમ પણ કાઇ કહી શકે તેમ છે કે-એ ખાલિયાના રિવાજો અનાદિ કાળથી ચાલ્યા આવતા હતા ? દાખલા તરીકે, આરતી-પૂજા પ્રસંગે ઘી ખાલવું; વર્યઘાડા પ્રસંગે ભગવાનને લઇને ખેસવાનું, છડી, ચામરનું, છત્રનું વિગેરે વિગેરે. આ રૂઢિયા આપણી કાલ્પત્તિક રૂઢિયા છે. કેવળ ઉપજ ઉત્પન્ત કરવાના અને લોકામાં એક ક્રિયા કરવા માટે હુંસા તુંસી ન ' થાય, એટલા માટે **ઉ**ત્પન્ન કરેલી રૂઢિયા છે**, એ કાેણ નહિં માને** <sup>શ</sup> ધણાં સ્થાના એવાં એ કે જ્યાં આ રહિયા નથી પણ, તેમ છતાં પૂજા–આરતી વિગેરે વિધિયો–ક્રિયાએ। બરાબર થાય છે. ત્યારે શું એમ કહી શકાય કે એાલી બાલ્યા વિનાની એ ક્રિયાએ નિરથ ક છે?

આવી રીતે સે કડાે રહિયા હજુ પણ જૈનસમાજમાં હયાતી

ભાગવે છે. અને ધીરે ધીરે એક બીજાના દેખાદેખી પ્રવિષ્ઠ **ય**એલી છે. દાખલા તરીકે—

સુપન ઉતારવાં અને ધાેડિયાપારહ્યું ઝુલાવવું. કાે**ણ** કહી **શ**કે કે. આ રિવાજ રૂઢી નથી ? રિવાજ કે રૂઢી એ ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે જ્યારે કલ્પસુત્ર શ્રીસંઘ સમક્ષ નહિં વંચાતું હતું. ત્યારે શં સાધુઓ સ્વપ્ન ઉતારતા હતા? ત્યારે કબૂલ કરવું જ જોઇએ કે આ રિવાજ ચોક્કસ વર્ષો પહેલાંથીજ પંડેલાે છે, ધારે ધીરે આ રિવા-જમાં કેટલું બધું પરિવર્ત્તન થયું ? સુપન તો ઉતરે તે ઉતરે, પરત્ત તેના ઉપર માળાએાનું યે ઘી ખાલાય. માળાના પણ ચાક્કસ નિયમ તો નહિંજ, કેા⊎ વખત અને કેાઇ સ્**થળે એક બે પાંચ** પણ ચઢાવાય, અને દરેક વાર ઘી ખાલાય. ભગવાનનાં ધાેડિયાં પારણા માટે પણ કેટલીક વાર ઘી ? જે જે ગામના સંઘની મરજીમાં જેટલી વાર આવે એટલી વાર: એના કંઇ નિયમજ નહિં.

કહુવાની મતલભ એટલીજ છે કે આ રિવાજો, આપણી આવ– શ્યકતાની પૂર્ત્તિ માટેનાં અથવા તો કહ્યું કે એક પ્રકારનાં **લાેબનાં** સાધતા છે. એતે 'ધર્મ' કાેેે કહી શકે '

આવા રિવાજો એક ખે નહિં, અનેક છે, અને તે દરેકના. ઉંડા ઉતરીને વિચાર કરીએ તો, એના સંબંધ ધમધી હજારો કાશ દર છે.

કલ્પહ્યત્ર મુનિ**રાજનું, એમ**નીજ પાસેથી લીધું **અને સભામાં** તેજ કલ્પસૂત્ર મુનિરાજને વ્હારાવવા ઘી ખાલાય, પ્રતિક્રમણનાં સુત્રા કાઇતે અશહજ કેમ ન આવડતાં હોય, પરન્તુ જે વધારે **દ્યા બોલ્સો**ા એજ ગડબડ અધ્યાય ચલાવે રાખે, સંવત્સરી પ્રતિક્રમણ કરવા હપાશ્રયે જાય એટલે એની પાસેથી–ઉપાશ્રયના ભાડા તરીકે કં**ક**્ર

લેવુંજ; ઉપધાન વહન કરે-માળ પહેરે, એની પાસે નકરાે લેવાજ જોઇએ. **થાડા કે ધ**ણો જો નકરા ન આપી શકે તા, તે ઉપધાન જેવી ક્રિયા ન કરી શકે. વ્રત ગ્રહણ કરવું હોય અને નાંદ મંડાવે એટલે નાંદના નકરા એના કપાળે ચાંટયાજ. પૂજા કે સ્નાત્ર-પૂજા ભણાવે, એના પણ અમુક નકરા આપવાજ રહ્યા. કાઇ બાઇ જીંદગીમાં પહેલીજ વાર પાસહ કરે, અથવા કંઇ વર્ત લે, તા અમુક નકરા અથવા અમુક ખરચ કરવુંજ જોઇએ, નહિં તા એ અધું કરાવ્યું ધુળધાણી. વ્યાખ્યાન વાંચવાને સ્થાને ચંદરવા પૂંઠિયા બાંધવાંજ જોઇએ. **હાથમાં પાનાં લઇનેજ સાધુએ વ્યા**ખ્યાન કરવું જોઇએ. સ્થાપનાજીને પધરાવવા ત્રણ પાટલા ગાઠવવાજ જોઇએ. તેના ઉપર રમાલ નાખવાજ જોઇએ; વ્યાખ્યાનમાં પહેલાં સુત્ર વાંચવું. અને પાછળ કંઇ કથા વિગેરે વાંચવી. અને વચમાં સ્ત્રિયોએ ગહુંળા ગાવી; સ્થાપનામાં રેશમી અથવા રેશમથી ભરેલી મુહપત્તિ તથા રમાલા રાખવા કવણીને પણ રેશમનાં દ્વમતાં વિગેરેથી ખૂબ શણગારવી, ખાસ ખાસ તહેવારના દિવસોએ ચાંદીની ઠવણી મૂકવી, દેરાસરમાં ચામર, નગારાં, રેશમી વસ્ત્રો વિગેરે વાપરવામાં વાંધા નહિ માનવા, અતે એક માણસના હાથે ઘડીયાળના પટો હાય તા તે **ખહાર કાઢવાજ જોઇએ, સાધુઓએ દાંડા માેધરાવાળા જ રાખવા** જોઇએ: કાંખળ, સંથારિયાં, એાધારિયામાં ગામૂત્રકા કાઢવાં. એાધામાં અમુક જાતનું રેશમથી ભરત ભરાવવું; આચાર્યાદિ પદવીઓ વખતે કપડા–કાંબળીઓના વરસાદ વરસાવવા; સાધુઓને ખાસ વંદન કરવા જાય, તા પ્રભાવના વિગેરે કંઇ કરવુંજ જોઇએ; મંદિરમાં કેશર વાપરવુંજ જો⊎એ; મંદિરમાં પાટલા પેલા ઉજમણાંમાં મુકાય છે તેવા રંગેલા–ચિત્રવાળા રાખવા જોઇએ.

આવી સેંકડા રૂઢિયા પ્રચલિત છે. હું એ જરૂર માનું છું

અને દરેક એ પ્રમાણે માનશે કે–એક અથવા ખીછ રીતની રૂઢિયા દરેક સમાજમાં. દરેક દેશમાં અવશ્ય ચાલે છે. અને ચાલ્યા કરવાની. પરન્ત સવાલ માત્ર 'રૂઢી 'અને 'ધર્મ' ના બેદને સમજવાના છે. ઉપર ખતાવી તે ખધી રહીઓ છે. નહિ કે 'ધર્મ'. એ રૂઢીને 'ધર્મ' માનવાનું જ એ પરિણામ છે કે એ રૂઢી પ્રમાણે નહિં ચાલનારને આપણે ' ધર્મ નાશક ' સમજીએ છીએ. એક ગામમાં ધાેડિયા પારણા ઉપર ઢાંકવાના ૧૦ રમાલનું ઘી ખાલતું હોય. પરન્તુ કાઈ સાધુ કહે કે ૧૦ નું શું કામ છે ? ૮ રૂમાલનું ઘી બાલ્યા એ શું એાછું છે ? તો ઝ૮ જ્વાય મળશે. '' વાહ, અમારે ત્યાં અનાદિ કાળથી ૧૦ રૂમાલનું બાલાય છે. શું અમારા વડવાએ મુર્ખ હતા, કે ૧૦ રૂમાલનું બાલતા હશે ! " કેટલી સુંદર દલીલ ? જાણે કે દસ રૂમાલનું ઘી ખાલવું એજ ધર્મ છે. અને એ ધર્મમાં આધુ પાછું કેમ થઇ શકે ? કાઇ ગામમાં મુનિરાજ વ્યાખ્યાન વાંચવા ખેસી જાય, અને ગૃહસ્થને ચંદરવાે પુંદિયાં ખાંધતા કે પાટલા ગાેઠવતાં વાર લાગી જાય, તાે તે ગૃહસ્થા ઝ૮ મહારાજને કહેશે-" જરા થાેેેલા સાહેબ, હજા ચંદરવા પ્રક્રિયાં ખંધાયા નથી. " કદાચ મહારાજ એમ કહે કે–" કંઇ નહિં. ચંદરવા પૂંડિયાંનું શું કામ છે, તમે તમારે ઉપદેશ સાંભળાને ! " તો ઝટ જવાળ મળશે-" નહિં એમ ન થાય, ચંદરવા પુંઠિયા ળાંધ્યા વિના વ્યાખ્યાન વંચાત હશે <sup>?</sup> " જાણે કે એમનાં ચંદરવા પંઠિયાં પોતેજ વ્યાખ્યાન વાંચવાનાં ન હોય ! પાનાં હાથમાં રાખીને વ્યાખ્યાન વાંચવાના રિવાજ હોય, ત્યાં જો કાઇ સાધુ પાનાં રાખ્યા વિના વ્યાખ્યાન વાંચવા ખેશે: તાે તેની ઝટ નિ'દા કરશે. " મહારાજે શાસ્ત્ર તા હાથમાં રાખ્યું ન્હોતું. કાણ જાણે શુંયે ઉત્સ્ત્ર કહી ગયા હશે. તે ઉત્સત્ર ભાષવાથી અનંતા ભવ કરવા પડશે, એ શું મહારાજ

નહિ જાણતા હોય. " આમ શંકા કરવી, એ કેવળ રઢીને ધર્મ માનવાના પ્રતાપ છે. આવા રહીપૂજકાની વચમાં કાંઇ સાધુ ભલે અભણ હાય. પણ સુંદર રેશમથી ભરેલા પૂંઠા ઉપર હાથની લખેલી પ્રાચીન પ્રતિ રાખીને, પછી તે પ્રતિ વાંચી શકતા હોય કે ન હોય, વ્યાખ્યાન વાંચે. તો રહીપૂજકા કહેશે કે-" અહાહા ! મહારાજે કેવ્ સરસ વ્યાખ્યાન કર્યુ<sup>:</sup> ? જુનામાં જૂના શાસ્ત્ર લઇને આજ તેા. મહારાજે વ્યાખ્યાન કર્યું. "

અત્યારે સાધુઓ માધરાદાર દાંડા રાખે છે. એ રૂઢી પડી ગઇ છે. પરન્તુ કાંઇ સાધુ શાસ્ત્રોમાં કહ્યા પ્રમાણે વાંસના દાંડા રાખે. તા લોકા ઝટ ટીકા કરે, અને કહે કે-" જોયું ? દાંડા ખાંડા મૂકી દીધા.. અને હવે તા લાકડીયા રાખવા લાગ્યા. "

કુટલીક રૂઢીયા ખાસ સમ્પ્રદાયાની નિશાની તરીકે પણ પડી ગયેલી હાય છે. દાખલા તરીકે તપગચ્છના સાધુએા તરપણી અને પાતરાં લાલ રાખશે, પરન્તુ કાંઠા કાળા રાખશે. જ્યારે ખરત**ર**--ગચ્છીય સાધુએા કાંઠા લાલ રાખશે, અને બીજો બધો ભાગ કાળા. ર ગશે, આવીજ રીતે એકજ ગચ્છની અંદર પણ કેટલીક પહિતયો. ભુદા **જુદા રીતે પડી ગયેલી હોય છે. જેમકે વિંહાર** કરતી વખતે. કુમર બાંધતાં કેટલાક સાધુએા ઉપધી બાંધીને પછી **ઉપર** કપડા એાઢે છે, જ્યારે કેટલાક પહેલાં કપડાે એાઢીને પછી **ઉપર** ઉપધિ <u> બાંધે છે.</u>

શું મહત્ત્વ છે ? પરન્તુ આવી નજીવી નજીવી બાયતામાં પણ ઘણી વખત રાગ–દ્રેષનું ઉદ્ભાવન થાય છે. એ બધી અજ્ઞાનતા નહિંતા બીજું શું છે ? ખરી વાત તા એ છે કે કાેઇ પણ રીત– રીવાજ–રૂઢી ગમે તે હાય, પરન્તુ તેના હેતુ શાધવાની જરૂર છે..

આ રૂડી શા માટે પ્રચલિત થઇ ? ક્યારે થઇ ? હવે આવશ્યકતા છે કે કેમ ? એમાં પરિવર્તન થયું છે કે કેમ ? એમાં પરિવર્ત્તન કરવાની જરૂર છે કે કેમ ? ઇત્યાદિ બાબતોના વિચાર ખુર્દ્ધિમાનાએ અવશ્ય ક**ર**વા **ધ**ટે. ખાલિયાના રિવાજો, કે જે રિવાજો ધાર્મિક ક્રિયાએાની અં**દર પ**ણ પેસી <mark>ગયા છે. એની અંદર</mark> પણ આપણે કેટલા બધા કર્ક જોઇએ છીએ <sup>?</sup> કાઇ સ્થળે બાલિયાના કંઇ ભાવ છે તા કાઇ સ્થળે કંઇ છે, કાઇ સ્થળે ઉપજ કયાંય લઇ જવામાં આવે છે. તો કાઇ સ્થળે કયાંય લઇ જવાય છે. એજ બાલીયામાં એક વખત તેલ ખાલાતું હતું, તા અત્યારે ઘી ખાલાય છે. એજ ખાલીયા એક સ્થળ એક સમયે નહિંહતી, તા તેજ સ્થળ બીજા સમયે પ્રચલિત થઇ. ધર્મમાં આવું બની શકે ખરૂં ? બહેક દીર્ધ દુષ્ટિથી વિચાર કરીએ તો ધર્મની ક્રિયાએોમાં પણ સમયે પોતાના પ્રભાવ નાખી તેમાં કેટલું યે પરિવર્ત્તન કરી નાખ્યું છે. પ્રતિક્રમણા-દિતી ક્રિયાઓ જે જે સમયે કરવાનું કહ્યું છે, એજ પ્રમાણે-એજ મમયે આજે કેટલા કરે છે ? ઉત્તરાધ્યયન સુત્રમાં પારસી સમયે પાતગંતી પ્રતિલેખના કરીને ગુરુવંદન કરવાનું અને પછી વેયાવચ્ચ કે સ્વાધ્યાય ખેમાં શું કરવું, તે સંબંધી આજ્ઞા માગવાનું કહ્યું છે. અત્યારે એ વિધિ કેટલા સાધુઓમાં દેખાય છે ? નવ વાગ્યા પછી. કરવાનું ગુરૂવંદન શું પ્રાતઃકાળમાં નથી થતું ? પ્રતિક્રમણમાં કેટલાંચે સુત્રાે શું પાછળથી નથી પ્રવેશ્યાં ? ભગવાનની થતી અંગ-રચનાઓમાં થયેલું પરિવર્ત્તન કાંઇ નિહાળ છે કે ? અત્યારે ભગ-વાનની અંગરચનામાં કાટ, પાટલુન, જાકીટ િગેરે બનવા લાગ્યાં. ઘડીયાળા મૂકાવા લાગી **( હા, અંગ્રેજી ટાપી–હેટની ખામી ર**હી ગઇ-છે. ) તે પહેલાં બનતું હતું કે ? આ બધી રઢીયો–આ બધા રિવાજો ઉપર શું વિચાર કરવા નથી ઘટતા ?

આ પ્રસંગે હું એ કહેવા નથીજ ઇચ્છતા કે કરો રિવાજ સારા કે નરસા ? કઇ રહી ગ્રાહ્મ છે કે અગ્રાહ્મ ? આ લેખના ઉદેશ માત્ર એકજ છે. અને તે એ કે 'ધર્મ' ને ધર્મ સમજવા. અને ' રૂઠી ' તે ' રૂઠી. ' રૂઠીતે ' ધર્મ' ' સમજવાનુંજ પરિણામ છે ેક ઘણી વખત નછવી બાયતામાં રાગ દ્રેષાે ઉભા થાય છે, અને તેને પરિણામે સમાજ–શાસનને ધર્ણ નુકસાન પહેાંચે છે. જ્યારે આપણે ·'રૂઢી' તે 'રૂઢી' અતે 'ધર્મ' તે 'ધર્મ' સમજતા <mark>થ</mark>ઇશું, 'ત્યારે એ આગ્રહ આપણાથી સર્વથા દૂર થવાના કે " આ રૂઢીમાં કેરકાર નજ થાય. આ રૂઢીની ઉપજ અમુક કાર્યમાં જ જવી જોઇએ. "એ વખતે તા **અાપણને સ્પષ્ટ સમજારો કે રૂઠી, એ તો આપણો ઉત્પન્ન કરે**લેો ેચીલાે છે–માર્ગ છે. એતે ભૃંસી નાંખી–મિટાવી દ⊎–આપણે ગમે ેતે સરળ માર્ગલઇ શકીએ છીએ.

હું પહેલાં જ કહી ગયે. છું કે ' રૂઢી ' એ સમાજના વ્યવ-્રહ્યારતી વસ્તુ છે. એમાં ક્રેટલાક રિવાજો ખાસ મુકરર કરેલા હોય છે. જ્યારે કેટલાક પોતાની મેળે પણ પડી જાય છે. આવા કેટલાક વધુ રિવાર્જો પણ જોઇએ. ન ક્રેવળ <mark>ભારતમાંજ, પ</mark>રન્તુ યુરોપમાં પણ આવા રિવાજો પડી ગયેલા હોય છે. કારણ કે રિવાજો. એ તા જ્યાં મનુષ્ય સ્વભાવની સાથે સંબંધ ધરાવનારી વસ્તુ છે. આવતા ્રેક્ષેખમાં આપણે કેટલાક યૂરાેપીય રિવાજો પણ જોઇશાં.

#### (33)

'ધર્મ' અને 'રૂઢિ'ની ભિન્નતા ગયા બે અકામાં આપણે જોઈ છે. એમાં અનેક ઉદાહરણોથી સ્પષ્ટ જોવાયું છે કે 'ધર્મ' જાદી વસ્તુ છે. અને 'રૂઢિ' જાદી, ધાર્મિ'ક રીતરિવા-જોમાં 'રૂઢિ 'એ કેવું સ્વરૂપ લીધું છે એ પણ જોવા**ઇ ગ**યું. 'રૂઢિ'ની અસર ન કેવળ અમુક દેશ કે અમુક જાતિમાં જ પ્રવેશ કરી ગઇ છે. બલ્કે–દૃતિયાના કાઇપણ દેશ એવા નહિં હાય કે જ્યાં એક અથવા બીજા આકારમાં 'રૂઢીઓ 'ન ચાલતી હોય, એ બધીએ રહીએા બધા દેશને માટે માન્ય હોય એમ નથી હોતું; દાખલા તરીકે—

પૂર્વ દેશમાં ( ખાસ કરીને *ખ*નારસમાં ) ધાખીને અસ્પૃશ્ય**ા** તરીકે માનવામાં આવે છે. ધોયેલાં કપડાં ઉપર પણ છાંટ નાખીને ધો**ળી પાસેથી લેવામાં આવે** છે. ગુજરાત કાઠિયાવાડમાં ધોર્<mark>ળીને</mark> અડવામાં કંઇપણ આભડછેટ સમજાતી નથી. બનારસમાં ગધેડાને ન અડકી શકાય, જ્યારે ગુજરાત કાઠિયાવાડમાં તેમ નથી. આતે કાઇ ધર્મ કહેશે કે ? એ તા રહિ જ. એક દેશમાં કંઇ રિવાજ, **બીજા દેશમાં ક**ેં છે.

આ ઉપરાંત રૂઢિની અસર ખાનપાનના વ્યવહારમાં પણ કેવી વિચિત્ર થએલી છે, એ પણ જાણવું જોઇએ.

મારવાડ, મેવાડ અને પૂર્વ-બધે એ પ્રકારની રસોઇ થાય છે, એક કાચી અને એક પાડી કાચીની મતલળ કાઇએ ' સંધ્યા વિનાની ' ન સમજવી. કાચી રસોષ્ટ એટલે દાળ-ભાત-શાક-રાટલી-ક્કી વિગેરે, પાકી એટલે પરાઠાં ( ટીકડા ) ઢેખરાં, પૂરી અને શાક-

#### સમયને ઓળખા.

વિગેરે. પાકી રસોઇમાં ભાતદાળની ગણતરી નહિં. મતલભ કે તળેલી અથવા ચુલા ઉપર તવામાં ઘીથી પકવેલી રાેટલી-ટીકડા, એ પાડી રસોઇ છે. કહેવાની કંઇ જરૂર નથી કે–પાકી રસોઇ પણ બને છે તાે લાેટ અને પાણીથી જ, પ<mark>ર</mark>ન્તુ જેએા પાકી અને કાચીનાે બેદ સમજે છે. તેઓની માન્યતા એ છે કે પાકી રસોઇ નાેકર–ચાકરના હાથની બનાવેલી હોય તાે પણ ખાઇ શકાય, અને ગમે તેની સાથે ખેસીને ખાઇ શકાય. જ્યારે કાચી અર્થાત્ દાળ-ભાત–રાટલી-શાક વિગેરે ખાસ વ્યાહ્મણ કે પાતાની ગ્રાતિના મનુષ્યે બનાવેલી હાય તોજ ખપી શકે. પૂર્વ દેશના એાસવાલામાં પાકી રસોઇ ( ડીકડા-પૂરી-શાક–વિગેરે ) ધણે ભાગે સાંજે થાય છે અને તે રસોાઈ ધરના કહાર–નાકર બનાવે છે. કહાર એટલે ગુજરાતના ભાષ્ઠ, ભાષ્ઠ એટલે ં મચ્છીમાર. આ કહારની ગ્રાતિમાં માંસાહાર અને દારૂનાે રિવાજ અવસ્ય છે. ગુજરાતના લોકા આવા કહારોને હલકા સમજે છે, જ્યારે પૂર્વ દેશના લોકા પાતાની માનેલી પાકી રસોઇ, આ કહારોના હાથથી ખનાવરાવીને ખાય છે ! આ દૈશિક રૂઢિ નહિ તો બી**જુ**ં શું છે <sup>?</sup> આવા રિવાજોમાં શું સમયે સમયે પરિવર્ત્તન નથી થતું ? કાઇ પૂર્વદેશીય મનુષ્ય કાચી–પાકીના બેદને ન ગણી એવા કહારાના હાથે ુ**ર**સોઇ ન બનાવરાવે, તો શું તે જ્ઞાતિબહાર **થાય** ?

એકલા ગુજરાતમાં પણ કયાં આવી રૂઢિયામાં ભેદભાવ નથી ? કૈટલાંક ગામામાં ભાજનાદિ પ્રસંગે કણખીને અલગ ખેસાડવામાં આવે છે, જ્યારે કેટલાંક ગામામાં કણખી ખાસ રસાયા તરીકે કામ કરે છે. એટલું જ નહિં પરન્તુ ક્રણ્યીને અલગ બેસાડવાવાળા જ્યારે તે ગામામાં જાય છે, ત્યારે તે જ કણુખીયાના હાથની રસાઇ ખાઇ આવે છે. કણુળીની વાત તેા દૂર રાખીએ, ગુજરાતમાં વાર તહેવારના ્દિવસે હજામને દૂરથી ખાવાનું આપવાના રિવાજ છે. જ્યારે માર- વાડ ( ગોલવાડ )માં કેટલેક સ્થળે જમણોમાં ખાસ કરીને હજામા જ રસામ કરે છે.

એક ઋતુવતી સ્ત્રીના એક જરાક ક્રાઇ સ્પર્શ કરે-તેનું કપડું પણ જરા અડી જાય. તા સ્તાન કરવામાં આવે છે, જ્યારે કેટલાક પ્રાન્તામાં અને કદાચિત ગુજરાતના પણ કેટલાક લોકામાં ઋતુવતી ·સ્ત્રી અનાજ સા**ધ કરવું. વાસણ માંજવાં, કપડાં સીવવાં વિ**ગેરે કામકાજ કરે છે અને તેમ કરવામાં જરા પણ બાધ મનાતા નથી. પારસીઓમાં ઝતુધર્મમાં આવનારી સ્ત્રીઓ માટે બહુ સખ્ત નિયમા છે. જ્યારે કેટલાક સુધરેલા પારસી કૃટ બા કહેવાય છે કે-યૂરાપીયન ેલાેકાની માધક ઋતુધર્મ માનતા જ નથી.

આ બધી દૈશિક કે સામાજિક રૂઢિયોનું કાઇ કારણ પૂછે તો ્શું કાષ્ઠ્ર ખતાવી શકે ખરા ? કદિ નહિં. એ તો જે સમયે જેમ ચાલી નીક્રુબ્યું, તેમ ચાલ્યું.

આવી જ રીતે બીજા પણ કેટલાક રીવાજો જાઓ—

જે દેશ કે જે ગ્રાતિમાં સ્ત્રિયોને માટે પડદાના રિવાજ છે, ંએ પડદાનું જરા બારીકાઇથી અવલાેકન કરીશું, તાે આપણને જરૂર અજાયળી ઉત્પન્ન થશે.

એક મ્હાેટા કે સામાન્ય ધર્ની સ્ત્રીને બહાર નીકળવું હોય ેતા રસ્તામાં કાે**ઇ એાસવાળ, શ્રીમાળ કે એવી ઉચ્ચ** જ્ઞાતિના **મનુષ્ય** -નહિં હોવા જો⊎એ. પરન્ત એ બા⊎ને રાત્રે–અંધારી રાતે એક મહાલ્લામાંથી બીજા મહાલ્લામાં અથવા મેળા જેવા કામ પ્રસંગ જોવાને જવું હોય તા તેની સાથે-તે એકલી સ્ત્રીની સાથે એક ્યુવાન સુસલમાન કે ક**હા**ર નાેકર જરૂ<mark>ર જઇ શકે. તે ગુંડા નાેકરની</mark> સાથે તે સ્ત્રીને રાત્રે પણ બહાર જવામાં જરાયે બાધ નહિં, પરન્તુ

એક એાસવાળ, શ્રીમાલ કે ઉચ્ચ ગ્રાતિના મનુષ્ય રસ્તામાં સ્ક્રામા પણ અકસ્માત મળી જાય. તેા ગજબ થઇ જાય. કેાઇ શેઠના ધરની સ્ત્રી અંધારામાં ચાર વાગે ઉઠીને એક નાેકરની સાથે મંદિરમાં જઇ શકે. મંદિરમાં એકલા યુવાન પૂજારીની સાથે હસી હસીને વાતા કરી શકે, પરન્તુ દિવસના આઠ વાગે તે મંદિરમાં દર્શન કરવા ન જઇ શકે, એટલા માટે કે આઠ વાગે કાં શ્રાવક પૂજા કરતા હોય તો. કેવા વિચિત્ર પડદા ? કેવા વિચિત્ર રિવાજ ! તાજ્ભુળી તો એ છે કે–આવા કહંગા રિવાજને ફેરકા**ર કર**વાનું કહેવામાં આવે, તાે તે પ**હ્ય** એ રહિ-પુજકાને ગળે ન ઉતરે ! વાહ, બાપદાદાથી અમારી જે મર્યાદા ચાલી આવે છે, એતે કેમ છાડી શકાય ?

સાધુએા સંબંધી સ્પર્શાસ્પર્શના સંબંધમાં પણ કેટલીક રૂઢિયા **બહ વિચારવા જેવી છે.** 

એકજ લાંભા પત્થરમાં દૂર દૂર સાધુ અને સ્ત્રી એઠાં હાેય તેા તેને માટે સંગઠો નથી ગણવામાં આવતા; પ**ર**ન્તુ જે એજ પત્<mark>યર</mark>ના સ્થાનમાં લાકડાનું પાટીયું હોય તેા તેને સંધદારૂપે ગણવામાં આવે છે. શં કારણ ?

આવી જ રીતે યુરાપમાં પણ કેટલીયે જાતની રૂઢિયા છે. એ રૂઢિયા આપણા **દેશની રૂઢિયા સાથે સરખા**વીએ તાે <mark>આકાશ–પા</mark>તા-ળનું જ અંતર જણાય.

ગયા અંકના અંતમાં કહેવા પ્રમાણે આ પ્રસંગે કેટલીક યુરાપીય રૂઢિયાના પણ ઉલ્લેખ કરીશ.

યુરાપના લોકા કાઇને ત્યાં જાય, તા ટાપી ઉતારે, પણ ખૂટ ન ઉતારે, એવા રિવાજ છે. જ્યારે હિંદુસ્થાનમાં પાધડી ટાપી મસ્તક પર જરૂર રાખે અને ખૂડ ન પહેરાય. યુરાપમાં પતિ−પત્ની એક

ળીજાનું નામ લેવામાં સ<sup>3</sup>કાચ નથી કરતાં, જ્યારે હિંદુસ્થાનના જાના રિવાજ પ્રમાણે ચાલનારાં પતિ–પત્નીએ**ા એક બીજાનું** નામ ન**થી** લેતા. આપણે જોઇએ છીએ કે શહેરાના લોકામાં આ રિવાજ શિ<mark>થિલ</mark> થતા જાય છે. મારવાડી અને એવા કેટલાક લોકામાં તા વહુ પાતાની સાસૂનું નામ પણ લઇ શકતી નથી. બલ્કે સાસૂ પાસે હોય તેા ધુમટા કાઢે જ, અને ચું માત્ર પણ ન કરી શકે. આટલી સખ્તા⊎ ગુજરાતમાં નથી.

યૂરાપમાં ગર્ભ સંખંધી, ઋતુધર્મ સંખંધી, ત્યાં સુધી કે ટફી અને પેશાબ સંબંધી કાઇ સ્ત્રી કાઇને પણ કંઇ ન કહી શકે. જ્યારે હિંદ્રસ્થાનમાં તાે સ્ત્રીયાે સાથે ખેસીને જંગલ પણ જઇ શકે.

યૂરાપમાં પસીના, લાહી, પાચ, એવા પદાર્થીનું નામ લેવું પછા અવિવેક ગણાય છે. ત્યાં સુધી કે સ્ત્રીયા પાતાના શર્ટની અંદર જે કપડું પહેરે છે, એનું નામ લેવું પણ અવિવેક ગણાય છે, જ્યારે હિંદુત્ર્યાનમાં એ સંખંધી લગાર માત્ર પણ સંકાેચ નથી હોતો.

યુરાપમાં કાે મરી જાય તાે આંખમાં આંસુ લાવીને રાવું, એ અસભ્યતા ગણાય છે, જ્યારે હિંદુસ્થાનમાં સ્ત્રી જાતિ ભરૂબજા-રમાં કે ચાેકમાં ઉભી રહી–છાતી પીટીને રાેવામાં–કૂદી કૂદીને રાેવામાં પણ સં'કાચ નથી કરતી પહેલાંના કરતાં આ રિવાજમાં ધણા કેરકાર થયેલા જોવાય છે.

યુરાપની સ્ત્રિઓ કાઇપણ પુરુષના દેખતાં માર્જ પહેરવાં કે કાઢવામાં પણ અવિવેક સમજે છે, જ્યારે તે જ સ્ત્રિયા માત્ર ઐક જ કર્યું પહેરીને પુર્ધાની સાથે હાજમાં સ્તાન કરવું અને રમ્મતે— ગમ્મત કરવી, એમાં અવિવેક નથી માનતી.

આવીજ રીતે પુરૂષની ર**હામેં** ડકાર ખોવા, છીંક ખાવી, બ**ગાણ**ે ખાવું. એ બધું અવિવૈક મનાય છે.



કાઇની ઉમર પૂછવી કે લગ્ન સંખંધી પૂછવું, એ પણ હળા-હળ અસભ્યતા!

રૂઢિયાનું તે કંઇ ઠેકાહ્યું છે <sup>9</sup> ભાજન કરતાં કાંટા ડામા હાથમાં અને ચાકુ તથા ચમચા જમણા હાથમાં રખાય છે, આ વિધિમાં જો જરાયે વ્યત્યય થઇ ગયા તા જાણા કે ભયંકર અવિ-વેક થયા.

કહેવાય છે કે જર્મનીમાં પુરૂષ અને સ્ત્રી રહામે મળે તો, પુરૂષે પહેલાં સલામ કરવી જોઇએ, જ્યારે ઇંગ્લાંડમાં સ્ત્રી પહેલાં સલામ કરે છે!

યૂરાપમાં એક સાંકડા રસ્તામાં સ્ત્રી–પુરૂષ આવી જાય, તો સ્ત્રી આગળ જાય; પરન્તુ નીસરણી ચઢતી વખતે પુરૂષ ઉપર પહેલાં જાય, અને સ્ત્રી પાછળ જાય. જયારે ઉતરતાં સ્ત્રી પહેલાં ઉતરે, અને પુરૂષ પછી ઉતરે.

યૂરોપમાં કાંઇ સ્ત્રીની પાસે કાંઇ પુરૂષ ખેઠા હોય, અને સ્ત્રીના હાથથી કંઇ વસ્તુ પડી જાય, તો તે પુરૂષે તે ચીજ ઉપાડીને સ્ત્રીને આપવી જોઇએ. પુરૂષ વૃદ્ધ હોય તો પણ. અને પુરૂષના હાથથી કંઇ પડી જાય તો સ્ત્રી ઉપાડીને ન જ આપી શકે.

યૂરાપમાં કાઇને ત્યાં કાઇ મેમાન આવે તો, એક મ્હાેડી પ્લેટમાં ઘણાં કૂટ (નારંગી વિગેરે જે હાય તે) આખાં ને આખાં ધરવામાં આવે છે. બધાયે મેમાના આગળ તે પ્રમાણે ધરાય છે, તેમાંથી દરેક મેમાન પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે એક એક લઇ લે છે, અને પછી બનાવીને-ફાેલીને-ખાય છે, જ્યારે હિંદુસ્થાનમાં કૂટ ધણું હાય કે શાકું-ફાેલીને બનાવીને એક એક રકેબીમાં જરા જરા મૂકીને સૌની આગળ મૂકવામાં આવી છે.

કેટલી રહિયા લખવા ? કેટલા રિવાજો આલેખવા ? મનુષ્ય-

જાતિ રહિયાથી ઘેરાયેલી છે. ક્રાં**ઇ પણ દેશ, ક્રાંઇ પણ** જાતિ, ક્રાંઇ પણ સમાજનાં બંધારણા ઉપર દષ્ટિપાત કરાે, ભુદી ભુદી જાતની રૂઢિયા દષ્ટિગાચર થશે. ગામ ગામની રૂઢિયામાં ફેરફાર, એકજ ગામની **બુદી બુદી કેા**માેની રહિયામાં ફેરકાર. એકજ કુટું બનાં બુદાં બુદાં ધરાના રિવાજોમાં કેરકાર ! અરે ! એકજ ધરના દસ પાંચ માણ-સામાં પણ પ્રકૃતિ–ભિન્નતા પ્રમાણે જીદા જીદા રિવાજો.

આ રિવાજો-આ રૂઢિયોનું એક્ય મનુષ્યજાતિ તા દુર રહી, પ્રશ્વિ**ર** પણ કરી શકે તેમ છે ? કદાપિ નહિં. જ્યાં મનુષ્ય પ્રકૃતિમાં ભિન્નતા છે, ત્યાં રિવાજોનું–રૂઢિયોનું ઐક્ષ્ય સંભવીજ કેમ શકે ક આવી રહિયા તે રહિયા જ છે. મનુષ્ય સમાજ પાત પાતાની આવ-શ્યકતા અને અભિરૂચિ પ્રમાણે રિવાજો પાડી લે છે. પાડી શું લે છે. કુદરતના નિયમ પ્રમાણે એવા રિવાજો પડી જ જાય છે. વળી પાછા સમયે તેજ રિવાજો દૂર થાય છે, અને તેની એક નવીજ સુષ્ટિ સરજાય છે. આમ અનાદિ કાળથી થતું જ આવ્યું છે. એટલે એમ કહેવાને કાેઇ પણ મા<del>હ્ય</del>સ દાવા કરી શકે તેમ નથી કે–રૂઢિમાં ફેરફાર ન જ થઇ શકે. આપણી આંખા આગળ હજારા રૂઢિયા દેખાય છે, પણ તેમાં સમયે સમયે જીદાં જુદાં રૂપા-પરિ-વર્ત્તી થતાંજ રહે છે. બલ્કે ધણી તો સર્વથા અદશ્ય થઇ જાય છે. કુદરતના આ કાયદા ન કેવળ સામાજિક, દૈશિક, કૌડુમ્બિક રૂઢિયા ઉપર જ લાગુ પડે છે, બલ્કે ધાર્મિક રૂઢિયા પણ હમેશાં કદરતના એ નિયમને આધીન જ **ર**હે છે. કારણ એટલું જ છે કે–રૂઢિ એ ધર્મ નથી. રૂઢિ એ તેા સમાજ, દેશ, કુટુંબ કે ગમે તેણે પણ : બાંધેલા એક નિયમ છે. બાંધેલા જ નહિ, માનેલા કે ચાલ થયેલા પણ તે નિયમ હાય છે.

હા, પહેલાં અને કવાર કહેવાયું છે તેમ 'ધર્મ' એમાં લગારે

કાંઇથી કેરકાર થઇ શકતા નથી. 'ધર્મ' એ તા અવિચલ. અટલ. અલાખ્ય એક ભાદીજ વસ્તુ છે. એટલે એમાં કેરકાર નથી જ થતા.

'ધર્મ' અને 'રૂઢિ'ના આ નિયમને સમજનાર કાઇ પણ વ્યક્તિ એમ કહેવાને સમર્થ ન થઇ શકે કે 'રૂઢિ' માં-જૂની ચાલી આવતી 'રૂઢિ ' માં ફેરફાર ન થઇ શકે. રૂઢિ તો જાની હોય કે નવી હોય, ધરની હોય કે બ<mark>હારની</mark> હોય, મંદિ<mark>રની હોય</mark> કે ઉપા-શ્રયની હોય. સંધની હોય કે સમાજની હોય, ગમે તેની હોય–તે રૂઢિ જ છે, અને તે સમાનુકૂળ–આવશ્યકતાનુસાર અવશ્ય કરતી રહી છે અને કરતી રહેવાની જ.

અતઐવ દરેક સમુજ વ્યક્તિએ સમાજનું હિત સમજનાર તેતાએાએ. સંધનું કલ્યાણ ઇચ્છનાર આગેવાનાએ, અને શાસનનું ભલું ચાહનાર આચાર્યાદિ મુનિવરાએ રૂઢિના પૂજારી ન રહેતાં. આવશ્યકતાના પૂજારી, લાભાલાભના વિચારક થવું જોઇએ છે, અને તેમ થઇને જેનાથી વધારે લાભ થતા સંભવે, એવી રૂઢિયા રાખવા તરફ અને એવી રીતે ફેરફારા કરવા તરફ ધ્યાન આપવું જોઇએ છે. ખસ. એટલું જ કહી આ લેખને સમાપ્ત કરૂં છું.



### (38)

## વિવેક વિનાની ક્રિયાએા.

ખુરી રીતે જોવા જઇએ તો વિવેક એ ક્રાઇ પણ ક્રિયામાં ગુપ્ત રહેલા આત્મા છે. આત્મા વિનાનું –ચૈતન્ય વિનાનું પુદ્દગલ પુદ્દગલમાત્ર છે—નકામું છે, તેવીજ રીતે ધાર્મિ'ક કે સામા-જિક કાઇ પણ ક્રિયા જો વિવેક પુરસ્સર નથી કરાતી, વિચારયુક્ત નથી કરાતી, તો તે ક્રિયા નિરર્થક પ્રાયઃ દેખાય છે. બાહ્ય દેખાવમાં જરૂર આપણતે એમ લાગે છે કે-' મેં આ ક્રિયા કરી, ' પરન્તુ વસ્તુત: એ ક્રિયાના આનંદના જે સ્પર્શ આપણા હૃદય સાથે જોઇએ, તે થતા નથી. અને તેથી તે ક્રિયા શુષ્ક સરખી દેખાતાં દેખાતાં લાંબા કાળે તે ક્રિયા ઉપર અરચિ પણ ક**દાચ ઉત્પન્ન થાય છે. અ**ને આપણી એ અરૂચિ તેથી વધારે લાંખા કાળ જતાં એક પ્રકારની નાસ્તિકતાનું

રકર

સ્વરૂપ પકડે છે. બીજા શ્રુખ્દામાં કહિએ તેા આપણી વિવેક વિનાની ક્રિયાનું ખાખું ખાખું માત્રજ આપણે નિહાળીએ છીએ; ત્યારે આપણને એ ખાખા ઉપર પ્રેમ નથી રહેતા.

આ સ્થિતિ ન કેવળ ધાર્મિક ક્રિયાએ માટે છે. સામાજિક, વ્યાવહારિક ક્રિયાએામાં પણ એ જ દશા છે. એવી ક્રિયાએામાં એક મ્હોટા કટકા એ પણ લાગે છે કે સામાજિક વ્યાવહારિક તે ક્રિયા. કરવા છતાં વિવેકની ખામીને લીધે જગતમાં આપણે ખેવકુક કહે-વામએ છીએ.

લન્હાળાની ઋતુમાં ગામડાના એક ગૃહસ્થ કાઇ શહેરમાં મ્હોટા ગહસ્થતે ત્યાં મેમાન થઇને જાય. એ શહેરી ગૃહસ્થ ખૂબ ઠંડા પાણીથી સ્નાન કરાવે, અને શીખ'ડ પુરીનું ભોજન કરાવે. ખસની ટદ્દીએ। ખાંધે, પાણીના છ ટકાવ કરે, અને વીજળીના પંખા ચલાવી. તેની ભક્તિ કરે. એ જ ગામડાના ગૃહસ્થને ત્યાં પેલા શહે**ર**ના શેઠ મેમાન થઇને જાય. શિયાળાની ઋતુ હાય, તે વખતે આ ગામડીઓ શેઠ શહેરવાળાએ કરેલી ભક્તિનું સ્મરણ કરી શીખંડ પૂરી બનાવે, ઠંડા પાણીએ સ્નાન કરાવે; અને પછી જમવાના સ્થાને પાણીનાે છંટકાવ કરી જમવા બેસાડી ઉપરથી શેઠના શરીર ઉપર પાણીથી ભીંજાવીને એક મ્હાેટા ટૂવાલ એાઢાડે અને પછી છોકરાના હાથમાં એક પંખા, કદાચ પંખા ન મળે તા સપકું આપી છે<u>ાકરાતે કહે કે શેઠ સાહેબ શહેરના **ર**હે</u>વાવાળા છે, વીજળીના∕ પંખાથી પવન ખાવાવાળા છે, તું શેક જમે ત્યાં સુધી જરા હવા નાખ. છાકરા હવા નાખે અને એ ગામડીયાે શેઠ, પાતાને ત્યાંનાં સાધતાના અભાવના પશ્ચાત્તાપ કરતા કહે કે–" શેઠ સાહેબ, હું તાે ગામડાના રહેવાસી છું. અમારે ત્યાં શહેરનાં કંઇ પણ સાધન નથી, હું આપની શી ભક્તિ કરૂં ? " તે વખતે પેલા શહેરવાળા શેઠ ભાજન કરતા અને ટાઢથી દાંત કળકળાવતા શું જવાય આપે ? એ કલ્પવું કહિન છે કે ? મને લાગે છે કે એમ જ જવાય આપે કે-" શેઠછ, તમારી ભક્તિ તા ધણીયે છે, પરન્તુ મારા જીવ કડાર છે કે આ શરીરમાંથી હજી સુધી નીકળતા નથી. "

સામાજિક, વ્યાવહારિક કે ધાર્મિક કાઇ પણ ક્રિયા જો વિવેક વિના–સમયને એાળખ્યા વિના કરવામાં આવે તે৷ તેનુ<sup>\*</sup> પરિષ્ણામ આ સિવાય બીજું શું હોઇ શકે ? વિવેક વિનાની ભક્તિ કરનારા ગામડીયા વાણીયા ભલે પાતાના મનમાં કૂલાય, હર્ષ ઘેલે થાય, પરન્તુ તેની ભક્તિનું પરિ**ણામ શું** ? જેની ભક્તિ તે કરી રહ્યો છે, તેને તેા એ ભક્તિથી શું દુઃખ થઇ રહ્યું છે, એનું તેા એ <u> બિચારાને ભાને ય નથી. આવી જ રીતે એક પતિભકતા બે પત્નિએક</u> પતિની ભક્તિ સારી રીતે કરવા માટે પતિના એક એક પગ વહે'ચી હે. અને વખતે એકના પગ ખીજીના માંગી લીધેલા પગ ઉપર મકામ જાય, તો તે એક દઉં**ા લઇ તે પગની પૂજા (!) કરે, ત્યારે** શું આ ભક્તિ વ્યાજમી ગણાય કે ? કાંઇ કહી શકશે કે આ ભક્તિમાં વિનય છે! આત્મા છે?

આવીજ સ્થિતિ આપણી તીર્થ ભક્તિમાં નથી શં ? શ્વેતામ્બર અને દિગમ્ખર–ખન્ને ભાઇએા તીથ<sup>લ</sup>કરની ભકિતના પહાને આપ– સમાં લઢે છે. તીથ<sup>લ્</sup>કરાની કેટલી કેટલી આશાતનાએા-અપમાન કરી રહ્યા છે. એ કાંઇથી અજાલ્યું છે કે ? ત્યારે શં આ ભક્તિ છે ? આત્માવાળી ભક્તિ છે કે ?

આવી જ રીતે આપણી પ્રત્યેક ધાર્મિક ક્રિયાઓનું બારી-કાઇથી અવલાેકન કરવામાં આવે તાે આપણતે જણાશે કે આપણી તે તે ધાર્મિક ક્રિયાએામાં આપણે ક્રેટલા વિવેક ખાઇ બેસીએ છીએ. દાખલા તરીકે–ભગવાનની પૂજા આરતી વિગેરે ક્રિયાઓ

પૂજા આરતી એ આત્મશુદ્ધિને માટે છે. પૂજા-આરતી વખતે ઉચ્ચકાેીની ભાવનાઓથી અાપણા હદયને શુહ્ર કરવાનું છે. જ્યારે તે જ પૂજા કે આરતી વખતે પહેલી પૂજા કે પહેલી આરતી માટે ફ્રાંસાતુંસી થાય, અને આપસમાં લડાઇએા થાય, મંદિરામાંજ દંડા **ઉડે.** એના જેવા અવિવેક ખીજો કર્યા હોઇ શકે <sup>ફ</sup> આ હું સાતું સીઓતે– તકરારાતે–મૂર્ખાતાઓને અટકાવવા માટેજ તે તે પ્રસંગાએ બાહી એાલાવવાના રસ્તા નથી કાઢવામાં આવ્યા શ<sup>ં</sup>? અને આવી રીતે જે ક્રિયા પ્રેમયક્ત થવી જોઇએ. તે ક્રિયા ક્લેશયક્ત થાય–કષાયયક્ત થાય. તા પછી કેમ કહી શકીએ કે તે ક્રિયામાં આત્મા છે.

કહેવાની કંઇ જ આવશ્યકતા નથી કે પ્રભ પૂજા-પ્રભ દર્શન –પ્રભુનું સ્મરણ, એ તો અહાભાગ્યની નિશાની હોવી જોઇએ. ખાર આર વર્ષોના વિરહી પુત્ર પિતાને દેખે, અને પછી પિતાના ચ**ર**ણમાં એટ તે વખતે તે પુત્રને અને પિતાને જે આનંદ થાય, જે હર્ષનાં આંસ વહે. એટલા આનંદ-એટલા હર્ષ-પ્રભુન સુખક્રમળ દેખનારને અતે પ્રભુનાં ચરણને ભેટનારને થવે৷ જોઇએ. જ્યારે આજે વર્ષોનાં વર્ષો સુધી પ્રભુના દરભારમાં જવા છતાં–પૂજા કરવા છતાં હદયમાં એની એ શબ્કતા, એની એ નિરસતા લોકોને રહે છે, એનું કારણ શું છે ? એનું કારણ એ જ છે કે-જે ક્રિયા કરવામાં આવે છે તે હેત સમજીને-પ્રેમપૂર્વ ક-વિવેકપૂર્વ ક કરવામાં નથી આવતી.

આવી રીતે મંદિર સંખંધી જેટલી જેટલી ક્રિયાએ આપણે કરીએ. તે બધીમાં વિવેકતે પ્રથમ સ્થાન આપવાની જરૂર છે. અંગ –**રચના કરવામાં આવે કે રોશની કરવામાં આવે.** પૂજા ભણાવવામાં આવે કે ભાવના કરવામાં આવે, દરેકમાં વિવેક જોઇએ.

એક મંદિરમાં ૧૦, ૨૦ માણસા પૂજા કરી રહ્યા હોય, અને ૧૦, ૫ માણસા એકાન્તમાં બેસી ધ્યાન કરી રજ્ઞા હેાય–નાેકારવાળા ૈકેરવી રહ્યા હોય, તે વખતે એક બે માણસો ચૈત્યવંદન કરતાં બરાડા પાડી પાડીને સ્તવન ગાય, એ શું વ્યાજખી કહેવાય ? શું આમ સ્તવન માવામાં તે વિવેકને ભૂલી ન્તય છે, એમ ક્રાષ્ટ્ર પણ માણસ સ્વીકાર્યા વિના રહેશે વારૂ <sup>?</sup> વિના તાલ, વિના મધુરતા અને વિના રાગના એ બરાડા પેલા ધ્યાનિયોતે અને પૂજ્ય કરનારાઓને કેટલા વિધ્નભત થતા હશે!

આવી જ રીતે ગુરૂભક્તિ. ગુરૂભક્તિમાં પણ શ્રાવકા ઘણી વખત વિવેકને વિસરી જતા જોવાય છે. દાખલા તરીકે, સાધુ ખરા તડકામાં અગિયાર બાર વાગે આવ્યા હ્રાય. સખ્ત ગરમીના પરિષદ થઇ રહ્યો હોય. તે વખતે ઉપાશ્રયથી લગભગ માઇલ જેટલે દર **ર**હેના**ર** ગૃહસ્થ ગાચરીને માટે વિનતિ, અને વિનતિના સ્થાનમાં ચ્યાગ્રહ અને આગ્રહ**થી** વધીને હઠ પકડે, તો તે ભક્તિમાં વિવેકની માત્રાની ખામી છે. એમ શું ન કહી શકાય ?

ધણી વખત શ્રાવકાને ચાક્કસ સ્થાનના પણ માહ એવા હાય છે કે જે માહના કારણે ભક્તિમાં વિવેકને ભૂલી જાય છે.

એક ઉપાશ્રય મમે તેટલા પ્રતિકૂળ હાય, ગંદા હાય, અનુપ-ચાૈગી હાય, અશાન્તિના સ્થાનયુકત હાય, છતાં શ્રાવકા એવા <mark>માહ</mark>્યા સાધતે ત્યાં જ ઉતારશે. એમ કહેવાને–અમારા ઉપાશ્રયમાં ઉતાર્યા. એ લપાશ્રયમાં ગમે તેટલી અગવડા ઉઠાવવી પડે. **બલ્કે ચારિત્રની આ**ગ-ધનામાં પણ વિ<sup>દ</sup>ન ઉપસ્થિત થતું હોય, એની દ**ર**કાર એ મહાનુ-ભાવા ન જ કરે. એમને તા માત્ર એકજ વાત, અને તે એ કે-" વાહ, ઉપાશ્રયતે છેાડીને ખીજા સકામમાં કેમ હતારી શકાય, " આ પણ અત્તાનતા-અવિવેક નહિ તો ખીજાં શં ?

ધર્ણા ગામામાં એવા રિવાજ હોય છે કે-ગહરથા રાતના ૯ -૧૦ વાગે દુકાતા **ઉપરથી નવરા થઇને સાધુ પાસે** આવે અતે બાર

ખાર એક એક વાગ્યા સુધી ગપ્પા—સપ્પા સાધુઓ સાથે મારે. આનું પરિણામ એ આવે કે સાધુ સ્હવારમાં, દિવસ ઉગ્યા સુધી ઉધ્યા કરે. કેવળ પોતાના સ્વાર્થની ખાતર—અર્થાત પોતાને ખપારે સમય ન મળે, એટલાજ ખાતર સાધુઓને પોરસી ભણાવી આરામ લેવાના સમયે ગપ્પા સપ્પામાં જોડવા, ગામગપાટા ઉડાવવા અને ઉજાગરા કરાવવા, એ પણ અવિવેક નહિં તો ખીજું શું છે ? સમયને નહિ જોવાનું પરિણામ નહિ તો ખીજું શું છે ?

ધણા શ્રાવકા ઉજમણાં કરે છે. ત્રાન–દર્શન–ચારિત્રના ઉપકરણાં પોતાની શકિત પ્રમાણે તેમાં મૃકે છે. આ ઉપકરણાં એટલા માટે મૂકવામાં આવે છે કે—તે ઉપયોગી સ્થાનામાં માકલવામાં આવે અને કામમાં લાગે. પરંતુ ઉજમણાં કરાવનારા એવા એાછાજ ભાગ્યશાળી પુરૂષો જોવાય છે કે—જેઓ વિવેક પૂર્વક તે તે વસ્તુઓ સમુચિત સ્થાનામાં—જ્યાં આવશ્યકતા હાય ત્યાં પહોંચાડે છે. કેટલાક તા પોતાના ઘરમાંજ પટારામાં ભરી રાખે છે. જ્યારે કેટલાક પોતાના રાગી—જેની અધ્યક્ષતામાં એ ઉત્સવ થયા હોય છે, તેને સ્વાધીન કરે છે. જ્યારે કેટલાક બહાર માકલે પણ છે, તે એવે સ્થળ કે જ્યાં ખૂબ સામાન હોય છે. જે જે મંદિરામાં કે ઉપાશ્રયોમાં આવશ્યકતા હોય છે, અને જે જે ગામાના લોકા સામાન વસાવવાને અશકત હોય છે, એવાં સ્થાનામાં તપાસ કરીને બહુ ઓછાજ માકલે છે, જ્યારે ચોક્કસ વસ્તુઓ ધર્મકાર્ય માટે કાઢી છે, અલગ કરી છે, તે પછી તેના ઉપર મમત્વ રાખવા, અથવા એને કથાંય આપવામાં છાતીએ ડચૂરા લાવવા, એું અજ્ઞાનતા નહિ તો બીળું શું છે ?

આ પ્રસંગ એ કહેવું પણ ભૂલવું જોઇતું નથી કે–કેટલીક વખત ભકિતના આવેશ પણ વિવેકને ભૂલાવી નાખે છે.

ગુરૂ મહારાજના વાળ વધ્યા હાય. લાચના સમય આવ્યા હાય.

તે વખતે અધભકત ગૃહસ્ય ગુરૂને પ્રાર્થના કરે કે—" સાહેબ. આપને બહુ પરિશ્રમ કરવા પડે છે. આપનું માર્યું કમજોર થઇ જશે. આપ લાચ આ વખતે ન કરાે. હું હુજામને લઇ આવું છું. જરા ઉપયોગ થઇ જશે. " ગુરૂ જરા ખતાવવાની ખાતર 'હા ''ના ' કાની કરે. તેા ત્રાવક કહેરો કે–" સાહેબ ! આપ જણોજ છો કે સૂત્રમાં ત્રણ આત્રા છે. બસ, ગુરફેવનું મન ઢીલું થયું, શ્રાવેકે. अनिषिद्धमनुमतम् ना न्यायनुं अवसंयन ५४ ल छे. ७०० म આવ્યા જ છે. ગુરૂજીનું માથું મૂડાયું જ છે અને શ્રાવકાને **ખતાવવા ઉપરથી કપડું ખંધાયું છે. કહેા, શ્રાવકની ભક્તિમાં** વિવેકની ખામી ખરી કે નહિ ? શંચ્યાનું નામ ભક્તિ છે ? આવીજ રીતે ધણાક લોકા ભક્તિના આવેશમાં વિના કારણે સાધુઓને મોંજ અને ગજીકરાક સુદ્ધાં પણ લેવાની પ્રાર્થના કરે છે. પરન્તુ તેઓ ભક્તિના આવેશમાં એ વિચાર નથી કરતા કે-આનું પરિણામ ગુરૂજીને માટે શું આવશે ? વિના કારણે અપવાદોને સેવન કરાવવા, એ શું વિવેક છે ? એ શું ભક્તિ છે ?

આપણે ત્યાંની વ્યાવહારિક પદ્ધતિ પણ એવી ધડાઇ ગઇ છે કે–જેમાંથી વિવેકનું તત્ત્વ એાર્લું થવા પામ્યું છે. ગૃહસ્થને ત્યાં કાઇ મેમાન આવે. એટલે આખા દિવસ એના જીવ ખાવાના. મેમાન પણ એવા નવરાજ આવે કે આખા દિવસ ગપ્પાસપ્પા મારવા સિવાય બીજું કંઇ કામ ને કાજ ! કહ્ય કાઇ વિદ્વાન કે નવીનતા યુક્ત મેમાન આવ્યા હાય, તેની પાછળ આખા દિવસ ટાેળેટાળાં મળેલાં રહેશે. અને એ આગન્તુકને જરા પણ આરામ લેવા\_ નહિ દે.

કહેવાય છે કે યુરાપમાં આથી ઉલડું છે. વિલાયતમાં કાે⊎તે. ત્યાં કાઇ મેમાન જાય તાે તેને એક શાન્ત એારડા આપવામાં

આવે. તે ત્યાં ઉતરે. એક નાેકર આપે, તે તેતું કામકાજ કરે. પછી તેને મળવા અને વાતસીત પ્રાટે ચોક્કસ સમય નક્કી કરવામાં આવે. તે સમયે તેની સાથે વાતોસીતા **થાય.** બાકી બધા સમય તે મેમાન પોતાની ઇચ્છા પ્રમાણે સ્વતંત્રાથી કાર્ય કરી શકે.

ડું કમાં કહીએ તો સામાજિક, ધાર્મિક, કે વ્યાવહારિક દરેક ક્રિયાઓમાં વિવેકની જરૂર છે. વિવેક વિનાની ક્રિયા એ આત્મા વિનાના શરીર જેવી છે. આપણી વધી ક્રિયાઓમાંથી લગભગ આ વિવેકનું તત્ત્વ ઓછું થતું રહ્યુ છે અને તેનું જ એ પરિણામ છે કે આપણી ઉત્તમાત્તમ ક્રિયાઓને કંઇ પણ વાસ્તવિક કળ દેખાત નથી. લાખા કે કરાેડાેની સખાવતા થવા છતાં પરિષ્ણામ શં આવે છે ? જો એજ સખાવતા વિવેકપૂર્વક થતી હોય. આવશ્યકતાના વિચાર કરીને **ચ**તી હોય. તો કેટલું સંદર પરિણામ આવી શકે ? ્સમાજતા કેટલા ઉદ્ધા**ર થ**ઇ શકે <sup>? કે</sup>ળવણીતા કેટલા પ્રચાર થઇ શકે ? શું જૈન આગેવાના, જૈનધર્મ નાયકા, જૈન દાનવીરા, જૈન ભક્તા પાત પાતાનાં કાર્યોમાં આ વિવેકનું તત્ત્વ અધિક પ્રમાણમાં દાખલ કરશે કે ? શાસનદેવ સર્વાને સદ્દ્રષ્ટ્રહિ આપા. અને બધા ક્રિયાઓ વિવેકપૂર્વક કરાવા એ જ અંતઃકારણથી ઇચ્છી વિરમું છે.



### (34)

# वर्द्धतां जैनशासनम्।

**ચા**ઢતી અને પડતી સૌની થયા કરે છે. સંસારની એવી એક : પણ વસ્તુ નથી, જેમાં પરિવર્તન ન થતું હોય. જૈનશાસન પણ એ અટલ નિયમને ભાગ થાય, તા તેમાં નવાઇ જેવું શું છે ? પરંતુ જોવાનું માત્ર એટલું જ છે કે-જે જે વસ્તુના જ્યારે હાસ **થા**ય છે, સારે સારે તેના ઉત્થાનનાં-વૃદ્ધિનાં કારણા આવી લાગે છે. અને જો સમુચિત **કારણા મળા આવ્યાં હાય છે**, તા પાછા તેજ વસ્તુના ઉદય થાય છે. જૈનેશાસન પંચ ચઢતી–પડતીના આ ખરાબામાં અનેકવાર અથડાયું. એમા માગ થયું, અને પાછા તેના ઉહારકાએ પાર કર્યું. વધાર્યું. આ સંખેધી ખૂના ઇતિહાસમાં ઉતરીએ તા આવા અનેક પ્રસંગા પ્રાપ્ત થાય છે. સેંકડા ગ્રંથાનું નિર્માણ

કરીને હેમચંદ્રાચાર્યે જૈનશાસનને વધાર્યું. સાધુઓની શિથિલતાથી લાેકાના શ્રહ્મામાં ઘટાડા થતા જોઇ ઉગ્ર તપસ્યા અને શહ ક્રિયાકાંડ દારા **ચ્યા**ન દવિમલસૂરિએ જૈનશાસનને વધાર્ય: કરોડા રૂપિયાના વ્યય કરી જિનમ દિરોના નિર્માણદ્વારા વસ્તુપાલ **તે**જપાલે જૈનશાસનને વધાયું. કૃત્રિમ સાધુએાને વિકટ પ્રદેશામાં માકલી માકલીને પણ સંપ્રતિએ જૈનશાસનને વધાય".

એમ સમયે સમયે જુદાં જુદાં કારણા દ્વારા શાસતપ્રેમીએાએ જૈનશાસનને વધાર્ય છે. જુદા જુદા સમયના ઇતિહાસ તપાસા, જે જે સમયે જે જે વસ્તુની આવશ્યકતા જણાઇ-જે જે સાધના સમુચિત જણાયાં, તે સાધના દ્વારા જૈનશાસન વધારાયું છે. એટલે કે-એક સમયતે માટે એક સાધન ઉપયોગી હતું, તે ખીજા સમયને માટે તે સાધન તેટલું ઉપયોગી નહિ લેખાયું. આપણા પૂર્વીય મહાપુરૂષોએ આ વાતને લક્ષમાં ન લીધી હોત, તો સંભવ છે કે જૈનશાસનની જે વસ્તી અત્યારે આપણે નિહાળી છીએ, તેટલી પણ જોવા કદાચ ભાગ્યશાળી ન થયા હોત.

પરન્તુ છેલ્લા ત્ર<mark>ણ</mark>સો સાડાત્રણસો વર્ષોના જૈ**ન**સમાજ-નાે ઇતિહાસ આપણને સ્પષ્ટ સૂચવે છે કે, દિવસે દિવસે જૈનશાસનેના વધારા નહિ, પરંતુ ધટાડા જ થ**ઇ રહા**ો છે. અર્થાત જૈનધર્મને માનવાવાળાઓની સંખ્યા દિવસે દિવસે ધટતી જ **ાર**હી છે. તેમ છતાં પણ આજ અમારા સાધુવર્ગ એ અભિમા<mark>નમાં</mark> ચૃર થઇ રહ્યો છે કે, " અમે જૈનશાસનની રક્ષા કરી રહ્યા છીએ. અમે જૈનધર્મ તે-જૈનશાસનને વધારી રહ્યા છીએ. અમારા લીધે જ જૈનશાસન શાભા રહ્યું છે. અમે **ઉજમ**ણાં અને ઉપધાન ન**હિ** કરાવીએ તો જૈનશાસનની શાભા કેમ વધશે <sup>?</sup> અમે સંધા ન**િ** કઢાવીએ તાે જૈનશાસનની કીર્ત્તિલતા ક્રેમ ફેલાશે ? અમે પદવીએા

નહિ લઇએ–દઇએ તાે પછી શાસનની **ર**ક્ષા કાેેે કરશે <sup>?</sup> અમે નસાડી ભગાડીને કે ગમે તેવા ઉપદ્રવા મચાવીને દીક્ષાએા નહિં આપીએ, તો અમારી પાછળ જૈનશાસનને વધારશે કાેેે ? " विञेरे विञेरे.

પરન્તુ અમારા મુનિરાજોનું આ અભિમાન કયાં સુધી ખંધ . ખેસતું છે, એનાે વિચાર તત્ત્વદર્ષ્ટિએ કાેઇ વખત કરવામાં આવ્યાે B & 2

હું ઉપરનાં કાર્યોના વિરાધી નથી. સમય ઉપર તે કાર્યો પણ જરૂરનાં છે, પરન્તુ જે વખતે સમાજ ત્રિવિધતાપથી સંતપ્ત થઇ રહ્યો છે; જે વખત વીજળીના વેગે ઇતર સમાજો આગળ વધી રહી છે, તે વખતે ઉપરનાં કાર્યોમાં આનંદ મનાવવા, અને ધરના ભ્રવાને ધરના ઝાધરિયા પાસે પાતાની વાહવાહ ગવરાવવી, એ કાઇ પણ રીતે સમયાનુકૃલ કહી શકાય નહિં. જરા ધ્યાન આપવામાં આવે કે–આર્યાસમાજ, બ્રહ્મસમાજ, દેવસમાજ આદિ આજકાલની નવીન સમાજો કર્યા ઉજમણાંને ઉપધાનાથી, કે કર્યા સંધા ને ઉત્સવાદ્વારા આગળ વધી રહી છે. અને જેઓ ઉત્સવાને ઉજમર્ણા સંધાને પદવીયામાં માનનારા છે. એએા બતાવશે ખરા કે-એમની દ્વારા જૈનશાસન કેટલું વધ્યું છે ? હા, થાડા વખતને માટે એમની વાહ-વાહાે વધી હશે ! ભક્તભક્તાણીયાે વધી હશે, કપડાં–કાંબળાયાે અને માતરાં આદિ ઉપક**ર**ણોના પટારા વધ્યા હશે. કદાચ ખાનગી ગૃહસ્થા પાસે પુસ્તકાદિના નિમિત્તે રખાએલી મૂંડી વધી હશે; પરન્તુ જૈન-શ્રાસન કેટલું વધ્યું, એ ક્રાે ખતાવી શકે તેમ છે ? આપણે પૂછી શ્રાકીએ કે-ઉપરનાં કાર્યો થવાથી ગુજરાતમાં કેટલા નવા જૈન થયા ? સંધા કે ઉજમર્સા અને ઉપધાના કે પદવીયા થવાથી કેટલા જૈન સુવંકા શિક્ષામાં આગળ વધ્યા <sup>?</sup> કેટલાં ગરીખ જૈન કુટું **બા ધંધા**દારી

થઇ સુખી થયાં ? કેટલી વિધવાએા સચ્ચરિત્રતાપૂર્વ ક સુખમય જીવન વ્યતીત કરનારી થઇ ? જો એમાંનું કઇ નથી થયું તાે પછી અમારી પદવીયા-અમારા સંધા-અમારાં ઉજમણાં-અમારાં ઉપધાના-અમારી દીક્ષાએ৷ માટેની ધમાલા જૈનશાસનને વધારનારી છે, એ શા ઉપરથી કહી શકાય ?

હા, વષ્યું જરૂર છે. નહિં ક્લેશા હતા ત્યાં ક્લેશા, નહિં શાિથલતાએ હતી ત્યાં શિથિલતાએા, નહિં વિચાર પરતંત્રતાએા હતી ત્યાં વિચાર પરત ત્રતાએા, નહિં ગુલામી હતી ત્યાં ગુલામીએા, નહિં કાર્ટીમાં કેશા હતા ત્યાં કેશા, નહિ સાધુને માર હતા ત્યાં માર, નહિં અત્યાચારા હતા. ત્યાં અત્યાચાર, નહિં પદવીના નિશા હતા ત્યાં નિશા, નહિં ગાટાળા હતા ત્યાં ગાટાળા–એ બધું જરૂર વધ્યું છે, અતે એ વધવા છતાં પણ પાતાને " શાસનના રક્ષકા " અને **બીજાતે " શાસનના ભક્ષકા " ગણવામાં આવે છે, એ** એક વિશેષતા છે.

જૈનસમાજની કમનસીબીનું જ એ કારણ છે કે–અત્યારે ધર્માતે અધર્મ અતે અધર્માતે ધર્મ સમજવામાં આવી રહ્યો છે.. ટૂં કમાં કહીએ તેા અત્યારે બધી રીતે ઉલદું ચક્ર ચાલી રહ્યું છે. જે યુવંકા પાતાને સુધારકા તરીકે આળખાવે છે અને સમયને આળખીને કાર્યો કરવાની હિમાયત કરે છે, તેજ યુવકા સમય આવે દખ્ટિરાગમાં પડી પાતાના ઉદ્દેશ ઉપર છીંણી મૂકતાં વાર લગાડતા નથી. જે ડાહ્યાએક પોતાને ડહાપણનાં ખાંસમજે છે, તેએક સમય આવે. પાતાના ડહાપણ ઉપર પાણી ફેરવ્યા વિના રહેતા નથી. જે મહાત્માંઓ પાતાને સ્વતંત્ર વિચારક, નિડર અને બાલ ઉપાધિઓથી નિરાળા રહેવામાં જ પાતાનું ગૌરવ સમજનારા છે, તેઓ સમય આવે વાણિયાએાની ખુશામતથી લાભાઇ ઉપાધિયાને વ્હારી શંધુ મેળામાં

ભળવાની ભૂલ કર્યા વિના રહેતા નથી. આવી જ રીતે જ્યાં લાેબ-વૃત્તિઓ છે, જ્યાં ચાવવાના અને ખતાવવાના જીદાં જીદા છે, ખુશામદ પ્રિયતા છે. જ્યાં દષ્ટિરાગ છે. ત્યાં સાચી શાસનસેવા કેમ થઇ શકે ? ખરી વાત તો એ છે કે જે જે રહીઓ આ સમયને માટે અનુકળ નથી, જે જે રીતરિવાજોથી આજે સમાજનાં–શાસનનાં જુદાં જુદાં અંગા સળા રહ્યાં છે. એ રૂઢિયાને–એ રીત**રિ**વાજોને ખરા દિલથી નાખૂદ કરનારી અને કરાવનારી એક સાચી શાસન શબેચ્છક ટાળીયે <u>ખહાર</u> આવવાની જરૂર છે. પદવીયા કે પાતાની વાહવાહની લાલચામાં ન કસાતાં, દાક્ષિણ્ય કે ભય ન રાખતાં, જાતિ કે સમાજની પરવા ન કરતાં. શાસ્ત્ર અને સમય બન્નેના નિરીક્ષણથી જે કંઇ સત્ય તત્ત્વ લાગે; તે અનુસાર કાર્ય ક**ર**નાર અને ઉપદેશ કરનાર ઉપદેશકાએ <u> थक्षार आववानी करूर छे. वर्द्धतां जैनज्ञासनम्</u> ओ वाध्य त्यारेक સકળ થશે કે-જ્યારે શાસનમાં ઉપર કહ્યા તેવા સભટા બહાર આવશે.

જ્યાં કંમ અંધાધુંધી હોય. જ્યાં કયાંય પાલ હોય, જ્યાં કયાંય દાંભિકતા હાેય. જ્યાં કયાંય સેતાનીયત હાેય. એ બધું પ્રકટમાં લાવી જગતની સમક્ષ સાચા આદર્શ ખડાે ક**ર**વાની જરૂર છે. આજે વેષ કે નામની પાછળ હજારા ભાળાએ પાતાના જીવનનાને પાયમાલ કરી રહ્યા છે, આજે હજારા ગૃહસ્થા, માત્ર વાચાલતાને બાેગ થઇ ધર્મના નામે ધમાલા કરી રહ્યા છે. છે ક્રાષ્ટ્ર સાવધાન કરનાર ! છે કાં જગાડનાર ! છે કાંઇ સસ તત્ત્વનું ભાન કરાવનાર !

નીકળશે, જરૂર નીકળશે, સમય પાતાની મેળે શીખવશે! પચીસ વર્ષ પહેલાંની અધ્યક્ષદા આજ નથી રહી. હજુ વ્હાર્ણવાયું છે. પ્રભાતના સમય છે. જરા સત્ય સૂર્ય નાં કિરણા બહાર કૃટવા દ્યો, વખત સૌને જણાવશે કે અમારૂં કર્તાવ્ય શું છે ! જે હજારા રૂપિયા અમે માત્ર વાહવાહના કાર્યમાં ખરચીએ છીએ, તેજ હજારોના વ્યયથી તો સેંકડા કુટ બા

ખચી શકે તેમ છે. જે દુશાલા અને ચાદરોના બાહુલ્યથી અમે અમારા ગુરૂઓને પરિગ્રહધારી બનાવીએ છીએ, એજ દુશાલા અને ઉત્તમ વસ્ત્રોની ઉપયોગિતાથી જે વધારા રહે. તેથી અમારા ગરીખ ભાઇઓના અંગ ઢાંકી શકાય છે. જે સ્વામિવાત્સ્લ્યામાં એક દિવ-સના જમણથી હજારા તિલકધારીએા જમીતે ધર્મધ્યાનનું નામયે લીધા વિના અનેક પ્રકારના અનર્થો સેવે છે, તેજ સ્વામિવાત્સલ્યનું ખરૂં પુષ્ય તેા આદર્શ સંસ્થાએામાં રહેલ બાલ <mark>બ્રહ્મચારિયોને ધણ</mark>ા દિવસા સુધી પાષવામાંજ પ્રાપ્ત થઇ શકે છે.

સમય પાતાની મેળ ઉપરની વસ્તુસ્થિતિનું ભાન કરાવશે અતે તેની માથે એ પણ સમજાવશે કે–જૈનશાસનની વૃદ્ધિ ઉત્સવા માત્રથી નહિ પણ ઉપદેશકાયી ચાય છે: જૈનશાસનની વૃદ્ધિ સંધા કાઢવા માત્રથી નહિ, પરન્તુ સાહિત્યના પ્રચારથી થાય છે, જૈનશાસ-નની વૃદ્ધિ જાતિ જાતિયોની અંદર વિખવાદ ઉભા કરી એક ખીત્તથી અલગ થવામાં નહિં, પરન્તુ કાેે પણ દેશ, કાેે પણ જાતિ કે કાેઇ પણ સમાજતા માણમજ કેમ ન હાેય, પરન્તુ તેને અપનાવવામાં–તેની શહિ કરી સાથે લેવામાં–તેની સાથે તમામ પ્રકારના વ્યવહાર છૂટા કરવામાં રહેલી છે; જૈનશાસનની વૃદ્ધિ માત્ર પદ્યોયા લઇને પત્રોની અંદર લખી બતાવવામાં નહિં, પરન્તુ વગર પદ્વીએ પણ સારાં સારાં કાર્યો કરવામાં રહેલી છે. પાતાની જવાબ-દારીને સમજવામાં રહેલી છે. જૈનશાસનની વૃદ્ધિ કૂપમંડુકની માધક ચાકકસ વિચારાની હદમાં પડી રહેવામાં નહિં, પરન્તુ જગતના તમામ ધર્મોના અબ્યાસ કરી–દુનિયામાં વિદ્રાનાની સાથે વિચારાની આપ લે કરી ઉદારતાની સપાટી ઉપર આવવામાં રહેલી છે. જૈનશાસની વૃદ્ધિ પાતાનાં ચાકકસ ક્ષેત્રોમાં રહીને માની લીધેલાં ભક્ત–ભક્તા-ણીએોને રાજી કરવામાં નહિં, પરન્તુ તમામ દેશાને પાતાનું ક્ષેત્ર

માની જેટલા ખતે તેટલા વધારે દેશાના લોકોને પરમાત્માની વાણી કર્ણગા<mark>ચર કરાવવામાં રહે</mark>લી છે; જૈનશાસનની વૃદ્ધિ આદર્શ ગુરકળા સ્થાપવામાં રહેલી છે; જૈનશાસનની વૃદ્ધિ ઇસાઇએાની માકક દેકાણે ેંકાણે નિરાધાર ભાળકાના આધારભ્રત આશ્રમા, આંધળાએ৷ માટેની અંધશાળાએા. રક્તપીતીયાએા માટેની ઇસ્પીતાલાે. વિધવાએા માટેનાં આદર્શ વિધવાશ્રમા સ્થાપવામાં **ર**હેલી છે. આવી સંસ્થાઓના અભાવે કેટલા જૈન ક્રિશ્રીયન, મુસલમાન અને ખીજા ધર્મોમાં પ્રતિ દિન ભળી જાય છે. એની કાઇને ખબર છે કે ? જરા અન્ય ધર્મીઓનાં એવાં આશ્રમાનું નિરીક્ષણ તાે કરાે. જણાશે કે કેટલા જૈનાે કેવળ પાપી પેટને માટે ત્યાં પાષાઇ રહ્યા છે. પણ એ બધું જોવાની અમને કયાં દરકાર છે? અમને તા અમારી પડી છે. અમારી વાહવાહની પડી છે. અમારી વાહવાહ માટે ગમે તેવા પતિત માણસ જ કેમ ન હોય, અમે તેને ઉંચા શિખરે ચહાવવાને તૈયાર છીએ. અમારી વાહવાહ માટે સમાજમાં ગમે તેવી અંધાધું ધી ચલાવવા અમે તૈયાર છીએ. અમારી વાહવાહ આગળ જૈનશાસનની વાહવા-**હ**ની અમને · પરવા નથી. જ્યાં આવી સ્થિતિ છે. ત્યાં જૈનશાનની વૃદ્ધિ કેમ થાય ? પરંતુ ફિકર નહિં, સમય સમયનું કામ કર્યોજ કરશે. જેમ જેમ દાેકરા વાગતી જશે, તેમ તેમ સૌની આંખા ઉધ-ડશે. તત્ત્વ દૃષ્ટિએ વિચાર કરીએ તો છેલ્લા પચીસ વર્ષમાં ક્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવને જોયા સિવાય કાર્યો કરવામાં જૈનસમાજે લાખના ખાર હજાર કરવા સિવાય ખીજો કાંઇ પણ કાયદાે ઉઠાવ્યાે હાય. એ જોવાતું નથી. લાખાે સ્વધર્મીઓને વિધર્મી **બનાવ્યા, આપસના** વૈમનસ્યના કા**ર**ણે અતેક તીર્થો ઉપર આકતા વહારી, મુનિરાજોએ <sup>ર</sup> સુનિરાજોએ પણ ખાેયું નથી તાે શું કર્યું છે <sup>?</sup> સાે ટચનું સાેનું આજે પોણોસો ટચમાંએ ખપતું નથી. ગૃહસ્થાની મુનિરાજો ઉપર

ઉપર જે શ્રહાઓ હતી એ અત્યારે રહી છે કે ? જે ગહરથા ગરૂ-ભક્તિ માટે પાતાના પ્રાણ પાથરવા તૈયાર થતા, તેજ ગૃહસ્થા આજે મુનિયોની સ્હામે થવામાં, અરે, કાેટોમાં ધસડવામાં પણ સંકાેચ કરતા નથી. એના અર્થ શા છે ?

આ બધું જોતાં સૌ કાઇ કબલ કરશે કે–જેનશસાનની વૃદ્ધિ થતી નથી, પરંતુ ધટાડા થઇ રહ્યો છે. અને તેટલા માટે જમાનાની આ શિક્ષાને કે---

> जमाना नाम है मेरा सभीको में दिखा दंगा. न माने बात जो मेरी उसीको में चखा दूंगा ॥

ખ્યાનમાં લઇતે સમાજના નેતાએા. અને મુનિરાજો કવ્ય–ક્ષેત્ર– કાળ–ભાવને જોઇને કાર્યો કરાવે, અને જૈનવૃદ્ધિના ઉચિત ઉપાયા હાથ ધરે, એજ ઇચ્છી વિરમું છું.



(35)

## જા્ના અને નવા.

( મુતિલન્તતા ' એ અનાદિકાળના પ્રાકૃતિક નિયમ છે. અને એટલા માટે જ મુખ્દે મુખ્દે मतिर्भिन्ना એ લોકાક્તિ પ્રચલિત છે. ખરી વાત તપાસીએ તો આવી મતભિન્ત-તાના પરિણામેજ ભુદા ભુદા સંપ્રદાયા અને છેવટે એકજ સંપ્ર-દાયમાં જાદા જાદા ગચ્છા વિગેરેતા પ્રાદુર્ભાવ થયેલા છે. ખેર, જ્યાં સુધી એ 'મતભિન્નતાએ 'મતભિન્નતા સુધીમાં રહે ત્યાં સુધી તો વિશેષ હ્યાનિ જેવું ન ખની શકે: પરન્ત એ સાધારણ મતભિન્ન-તાએ। જ્યારે વિરુદ્ધતાનું સ્વરૂપ ધારણ કરે છે, ત્યારેજ એક બીજા ગચ્છા અને સંપ્રદાયામાં વૈમનસ્ય અને છેવટે તાકાના જાગે છે. પિતા–પુત્રમાં કે ગુરૂ શિષ્યમાં પણ મતભિન્નતા હોય, તેજ ભિન્નતા

વિરુદ્ધતાના રૂપમાં પરિણમે છે, કે તત્કાળ ત્યાં પણ કલેશ જાગે. છે. અસ્તુ.

આવી જ એક ભિન્નતા આ વીસમી સદીમાં ' જૂના ' અને 'નવા 'માં પણ જોવાય છે. ખરી વાત તો એ છે કે–આ ' જૂના અને નવા ' ની ભિન્નતા આખા દેશમાં છે. અને તેવી જ રીતે જૈન સમાજમાં પણ છે. પણ દિગમ્બર સંપ્રદાયમાં ' જૂના અને નવા ' ની ખે પાર્ટિઓ પડી છે, તે પંડિત પાર્ટી ' અને ' બાબ્યૂપાર્ટી ' ના નામે ઓળખાય છે. પંડિત પાર્ટી જૂની આંખ નવું જૂએ છે, જ્યારે બાબ્યૂપાર્ટી નવી આંખે જૂનુ નિહાળ છે. આ બન્ને પાર્ટીઓમાં પહેલાં ' ભિન્નતા ' હતી, પરંતુ મેં ઉપર કહ્યું તેમ હવે તે ' ભિન્નતા ' એ ' વિરદ્ધતા ' નું રૂપ ધારણ કર્યું છે, અને તેનું જ એ પરિણામ છે કે જ્યાં આ બન્ને પાર્ટિયોને ભેગા ખેસીને વિચાર કરવાના પ્રસંગ મળે છે, ત્યાં જૂતા બાજી પણ રમાય છે.

આવીજ ખે પાર્ટી શ્વેતાંબર સમાજમાં પણ છે. આ ખે પાર્ટીઓ જો કે હજી ખાસ નામાથી નથી એાળખાતી, તો પણ જૂના અને નવા વિચારા ધરાવતી ખે પ્રભળ પાર્ટીઓ અવશ્ય હ્યાતિ ધરાવે છે, એ ચોક્કસ વાત છે. આ બન્ને પાર્ટી-યોમાં એક પાર્ટી 'રૂઢી પૂજક ' અથવા 'સોસાઇટી 'તરી કે પ્રસિદ્ધ છે. તો બીજી પાર્ટી દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ જોઇને કાર્ય કરવાની હિમાયત કરે છે. અને તે 'સમયધર્મી 'ના નામે ઓળખાય છે. એક પાર્ટી 'પીછેસે ચલી આતી હૈ 'નું અનુકરણ કરવામાં ધર્મોન્નિત સમજે છે, તો બીજી પાર્ટી જમાનાની તાસીર સમજીને કાર્ય કરવાની ભલામણ કરે છે. એક પાર્ટી જૂના રિવાજો પ્રમાણે લપધાન-લજમણા ઉત્સવો સંધા અને ધૂમધામામાં માનનારી છે, તો બીજી પાર્ટી ગરીબાદ્ધારા, કેળવણી, વિધવાશ્રમો, બાળાશ્રમો, ગુરૂ-

કુજા અને અનાથાશ્રમા આદિ ખાલવામાં સમાજોન્નતિ જોઇ રહી છે. એક પાર્ટી કેશર. રેશમ વિગેરે ગમે તેવાં અપવિત્ર જ કેમ ન હોય. પરંતુ તે ધણા વર્ષોથી વપરાતાં આવ્યાં છે. માટે તેને વાપરવાંજ જોઇએ, એમ માને છે જ્યારે ખીજી પાર્ટી, ચાહે ગમે તે વસ્તુ ગમે તેટલા સમયથી વપરાતી હેાય, પરન્તુ જો તે અપવિત્ર છે. તા તેને દૂર કરવાની ભલામણ કરે છે. એક પાર્ટી, સાત ક્ષેત્રા પૈકી ચોક્કસ ક્ષેત્રોનેજ પુષ્ટ કરવામાં–અરે તેમાં ગમે તેટલાે કિચ્ચડ થઇને તેમાં દુરૂપયાગ થતા હાય, તા પણ તેમાં જ ભર-વામાં વધારે પુષ્ય સમજે છે. જ્યારે ખીજી પાર્ટી સાત કોત્રા પૈકી જે ક્ષેત્રામાં આવશ્યકતા જણાય, એ ક્ષેત્રને પાષવામાં પુણ્ય સમજે છે.

આમ જુદી જુદી દીશામાં જ નોહે પરન્તુ વિરુહ દિશામાં બન્તે પાર્ટીઓ કામ કરી રહી છે. આવી બન્તે પાર્ટીઓ શાન્ત વૃત્રિથી પાત પાતાની અભિરૂચી પ્રમાણે કામ કરતી હોય તાે તે સમાજને નુકશાનકર્તા નજ થાય, પરન્તુ દુઃખના વિષય તો એ છે કે આ બન્તે પાર્ટીયા એક બીજાની વિરૂહમાં ધમાલા મચાવે છે, અને તેના લીધે એવી તો અથડામણ ઉબી થાય છે કે જેના પરિ-ણાં<del>ને આખી સમાજને તેનું લયંકર પ્રાયશ્ચિત્ત ભોગવવું પ</del>ડે છે, પરંતુ એક બીજાના વિચારા ઉપર મક્કમ રહીને એક બીજાની સ્હામે પત્થરા કે કતી વખતે એ ખ્યાલ ઓછાજ કરવામાં આવે છે કે આનું પરિણામ સમાજતે કેટલું ભોગવવું પડશે ? અસ્તુ.

ખરી વાત તો એ છે કે સમાજની પ્રત્યેક વ્યક્તિએ ક્રાઇ પણ પક્ષ જાહેર કરવા કરતાં સામાજિક લાભાલાભના વિચાર પહેલા કરવા ઘટે છે. ખેશક આપણે માનીએ છીએ કે જા્તાએ। તરફથી જે જે ક્રિયાએ થાય છે. અથવા જે જે ક્રિયાએમાં તેઓ માનનારા છે તે તે ક્રિયાઓ ઘણાં વર્ષોથી થતી આવી છે, પરન્તુ સમજવ્ જોઇએ છે કે જે ક્રિયાઓ એક સમયતે માટે આવશ્યક હોય છે. તેજ ક્રિયાએા ખીજા સમયને માટે અનાવશ્યક હોય છે. તેજ ક્રિયા બીજા સમયતે માટે અનાવશ્યક હોય છે. બલ્કે નુકશાનકર્તા પણ કદાચ થાય છે. ઉપધાન કે ઉજમર્ણાં, સંધ કે જમણવારા-આ બધાં કાર્યોમાં જે દ્રવ્ય ખરચાય છે. તે દ્રવ્યતા ઉપયાગ શિક્ષાતા પ્રચાર ગરીબ સ્વામિ ભાઇએોને ધંધે વળગાવવા. અને એવાંજ ખીજા કાર્યોમાં **ચ**તા હોય તો કેટલા લાભ થઇ શંક <sup>ફ</sup> કેટલા જૈના વિધર્મી થતા ખચી શકે ! કેટલા નવા જૈના થાય ! પરન્તુ જ્યાં પાતાની જ વાહવાહ ગવરા-વવી હોય, ત્યાં એવાં વાસ્તુવિક કાર્યો કેમ સૂઝે ? બસ, જૂનાએામાં જો કંઇ વસ્તુની ખામી છે, તો તે આજ છે. દાનમાં કે ક્રિયામાં આવશ્ય-કતાને જોવી-વિવેક પૂર્વક કામ કરવું, આટલુંજ જો તેઓ સમજતા થાય, તેા તેમનું વાવેલું જરૂ**ર** ઉગી નીકળે. તેમની દાનવીરતાથી અતુલિત લાભ થાય. જૈનશાસનની વાસ્તવિક ઉન્નતિ થાય. અને એ તા હરકાઇ કખૂલ કરી શકે તેમ છે કે આજે જૈનસમાજથી જો બીજાઓ ડરતા હાય, જૈનસમાજના બીજાઓ ઉપર પ્રભાવ હાય. અને ન્હાની પણ જૈનસમાજનું મુખ આજે ઉજ્જવલ દેખાતું હોય. તા જેને અમે જૂનાએ કહીએ છીએ, તેમના લીધેજ છે. પ્રત્યેક કાર્યમાં પૈસાની જરૂર પડે છે. અને એ પૈસા અમારા જાનાઓ-જૂના વિચારનાએ। પાસેથીજ નીકળે છે. સમય આવે તેઓજ પાતાની કાથલીયાનાં મહાં ખુલ્લાં મૂંકે છે. માત્ર ખામી છે તે તેજ કે તેએા પોતાની ઉદારતાના પ્રવાહ કઇ તર**ધ વ્હેતા મૂકવા જોઇએ,** એ બધું ઓછાજ મહાનુભાવા જૂએ છે. પાતાના રાગી મુનિરાજે **જ્યાં** કરમાવ્યું કે 'સંઘ કાઢો, ' તેા તૈયાર. ' ઉપધાન કરાવા ' તૈયાર ! ઉજમાર્લ્યું કરાવા, તાે તૈયાર! પરન્તુ તેએના સ્વતઃ વિચા**ર નથી** કરી ંશકતા કે–મહારાજ કહે છે તે તેા સાર્લું છે, પ**ર**ન્તુ જરા **વિચાર**લું તા જોઇએ કે આની આવશ્યકતા, આ ક્ષેત્રમાં આ સમયમાં આવી પરિસ્થિતિમાં છે ખરી કે ? મતલબ કે આવા જુનાઓ ન્દ્રોટે ભાગે **બીજાની આંખે જૂએ છે**, બીજાની **બુદ્ધિપર નાચે છે.** એક માસસ ક્રાઇ સાધુના ઉપદેશથી પાંચસા રૂપિયા કાઇ સારા કાર્યમાં વાપરવાની કખલત આપે. પરન્ત પછીથી ખીજો કાઇ સાધ તે માણ-સને જઇને કહે કે−" વાહ, તેમાં અપાય કે ? તે તા બિલકલ નકામું કાર્ય છે. આમ છે તેમ છે. વિગેરે…" એટલે ઝટ ચકકર ક્ર્યુ<sup>ર</sup>. રૂપિયા લેવા જાએા, એટલે ઝટ નાજ પાડી દે. આનું નામ બીજાની આંખે જોનાર નહિં તો બી**જા**ં શું ? જો પોતાને આંખ હોય. અથવા પોતામાં અહિ હોય તો ખાતરી કરી જૂએ કે વસ્તુ-સ્થિતિ કેવી છે ? ખરૂં શું છે ? પરન્તુ જ્યાં બીજાની આંખે જોવાતું હોય કે બીજાની **બુહિર્યા કામ લેવાતું હોય,** ત્યાં પછી કહેલુંજ શું ! અસ, જાતાઓમાં બહુધા જે કંઇ ખામી જોવાતી હોય ત આજ છે. જો આ ખામી દૂર થાય, અને જેને લોકા જૂના વિચારના કહે છે તેઓ સમયને ઓળખીને કામ કરે, તા ખરેખર જૈન ધમ<sup>્</sup> અને સમાજ હમણાંજ દીપી નીકળે, અને તેના એક પ્રણાશી **બીજા ખૂર્ણા સુધી આશાતીત પ્રચાર થાય.** 

હવે 'નવા ' વિચારનાઓમાં મ્હાટે ભાગે ૮૨ શાસ્ત્રીયાના સમાવેશ થાય છે. જેવાંક—કલેકટર, ખેરીસ્ટર માસ્ટર સોલીસીટર. ડાકટર, એડીટર, અને છેવટે મિસ્ટર તા ખધાજ.

આ ' નવા ' ઓની રગેરગમાં નવીનતાએ વ્યાપ્ત થયેલી જોવાય છે. એમનાં ભાષણા સાંભળા કે લેખા વાંચા, શાસનના ઉદ્ઘા-રની. સમાજ ઉત્નિતિની અને મહાવીરની વીરતાની વાતા સિવાય બી**જા** કંઇજ નહિં જોવાય.

" સમયતે આળખીતે કામ કરવું જો⊎એ. " " કવ્યક્ષેત્રકાળ

ભાવને ઓળખવા જેઇએ. " " આપણા જૂનાએ અઢળક દ્રવ્ય ખરચે છે, પરન્તુ નિર્શક જાય છે, પરિણામમાં શત્ય આવે છે. " " સાધુઓમાં કેળવાયલા વર્ગ છે નહિં " " આપણા સાધુઓ કંઇ કામ કરતા નથી. " " મુનિરાજો લકીરના કકીર થઇને કરે છે. " " ગૃહરથાની દ્રક્ષિણતામાં રહે છે. " " આપણી સંસ્થાઓમાં કાર્ય કરનારા કાઇ છે નહિં. " " કલાણી સંસ્થા આટલાં વર્ષોથી ચાલે છે, પરન્તુ શું કળ મળ્યું. " " શેઠીયાઓ વ્યાખ્યાનામાં આવે છે. તે બીજાઓને ગુંદી ગુંદીને આગળ આવીને ખેસે છે, એ કેટલા અન્યાય કરે છે. " " શું ઉપાશ્રયમાં જઇએ, કાઇ આજકાલની રાશનીને વીસમી સદીને સમજનારા સાધુઓ તા આવતા નથી. " " હવે તો જૈનધર્મને સંકુચિતતામાંથી બહાર કાઢવા જોઇએ. " " કાઇપણ દેશ કે સમાજના માણસ જૈનધર્મ પાળા શકે. અને જેઓ જૈનધર્મ પાળતા હોય તેને સમાજે અપનાવવાની જરર છે. તેની સાથે તમામ પ્રકારના વ્યવહાર છૂટા કરવા જોઇએ. "

વિગેરે વિગેરે વિચારા અમારા નવાએાના સંસ્કારી–સુધરેલાં ભેજાંમાંથી નીકળે છે. હું આ વિચારાની સાથે બિલકુલ સહમત છું, આવાજ વિચારાની આ સમયમાં આવશ્યકતા સમજાં છું. પરન્તુ તેની સાથેજ સાથે એ નવાએામાં પણ જે કં ખામી છે, તે તેમણે ધ્યાનમાં લેવી ઘટે છે.

ધ્યાનમાં રાખવું જોઇએ કે વિચારા માત્રથી કંઇ કાર્યસિદ્ધિ થતી નથી. સુધરેલા વિચારા ધારણ કરવા, જાૂનાઓને ઉતારી પાડવા, સાધુઓ ઉપર આક્ષેપા કરવા, એટલા માત્રથી સમાજ ઉન્નતિ કે શાસનની પ્રભાવના થાય, એ માનવું ભૂલ ભરેલું છે. હું પૂછું છું કે સમય ઓળખીને કામ કરવાની ઉદ્ધાષણા કરનારા નવાઓએ ચાક્કસ આપવાદિક વ્યક્તિ સિવાય કેટલાઓએ કાર્ય કરી ખતાવ્યું, એ ક્રાઇ

**ખતાવશે કે ? જૂનાઓનું ખરચાતું અ**ઢળક દ્રવ્ય **નિરર્ય**ક જાય છે, પરન્તુ નવાએામાં કેટલાએાએ, અમુક વ્યક્તિએાને છોડી, સમયાનુસાર મ્હોડી સખાવતા કરી, એ કાે ખતાવશે કે ? સાધુઓ કેળવાયલા નથી, પરન્તુ એ કહેવાતા કેળવાયલાએા શાસન સેવા માટે ધર્મની લાગણી હોય તાે–કાઇએ સાધુ થવાના વિચાર કર્યો કે <sup>?</sup> સાધુએા કામ નથી કરતા. તેઓ લક્ષરના કકીર થઇ રહે છે. ગૃહસ્થાની દાક્ષિણતામાં રહે છે. એ બધી વાત કદાચ ખરી હોય, પરન્ત્ર આ વીસમી સદીમાં પણ " આવું ઉત્કૃષ્ટ ચારિત્ર પાળી શકાય છે. " એવું ખતાવનારા આદર્શ સાધુ થઇને ક્રાંઇ ખહાર પડમા કે ? ઉત્કૃષ્ટ ચારિત્રની વાત તા દૂર રહી; કેટલાક તા ગૃહસ્થ ધર્મની ક્રિયાએા, જેવી કે સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, પૌષધ, પૂજા, વિગેરેથી પણ હાથ ધાઇતે. એઠા હોય છે. કેટલાક નવાએા સુધારક સાધુએાની બહુ ચાહના કરે છે. પરન્તુ તેઓએ કેટલા સાધુઓની પાસે જઇને સુધારકતાની કે અસુધારકતાની પરીક્ષા કરી એ કેાઇ કહેશે કે ? આવીજ રીતે. જૂનાએ ઉપર થતા આક્ષેપો અથવા જૈનધર્મની ઉદારતા સંબંધી થતા વિચારા એ બધીયે બાબતામાં પાતે અમલમાં કેટલું મૂકે છે, એને જો અમારા સુધારકા-નવાએા-વિચાર કરતા હોય તો તેઓને સહજ જણાઇ આવશે કે-અમારા વ્યક્વાદોની સાર્થકતા નથી થતી, એનું એકજ કારણ છે કે અમે બાલીએ છીએ–લખીએ છીએ ઘણું, પરંતુ વર્ત્તનમાં છટાં કે મૂકતા નથી, ખરી વાત એ છે કે જમાના બાલવા કે લખવાના નથી, પરન્તુ કાર્ય કરી બતાવવાના છે. સવાખાંડી ખાલવા કરતાં છટાંક પણ કાર્ય કરી બતાવવું, એ વધારે સાર્ છે. પાતપાતાના ધંધાઓમાં એકત્રિત કરેલી લક્ષ્મી એશઆ-રામામાં ખરવી શકાય, નાટક સીતેમાએામાં ખરવી શકાય, પરન્ત જ્યારે સામાજિક કે ધાર્મિક કાર્ય આવી પહે ત્યારે તેજ 'જાૂનાઓ'

પાસે દાડી જવાય, કે જેઓને હમેશાં ઉતારી પાડવામાં આવતા હોય જેઓના દાનની નિંદા કરાતી હોય, જેઓને જૂના હરરા કહેવાતા હોય, એ પણ એક સમયનીજ બલિહારીજ કહેવાયને ! જેવી રીતે વ્યાપારી લોકા વ્યાપાર રાજગારામાં કવ્ય પેદા કરે છે, તેવી રીતે આપણા ટરશાસીયા પણ પાતપાતાના ધંધાઓમાં કવ્ય મેળવે છે, પરન્તુ આપણે જોઇએ છીએ કે જેટલા વ્યાપારી ગૃહસ્થા—જેઓને સુધારકા 'જૂના' કહે છે, તેઓ તરકથી સામાજિક કે ધાર્મિ'ક કાર્યોમાં સખાવતા થાય છે, તેવી એ ટરશાસ્ત્રીઓ તરકથી થતી જોવામાં આવે છે કે મને લાગે છે કે આનું કારણ નવા જમાનાની નવી ખૂખીજ છે. ત્યાગની વાતા કરવી, પણ ત્યાગ છાટાયે કરવા નહિ, દાનની ફિલાસાપી સમજાવવી, પણ દાનથી દસકાશ દુર રહેવું, ચારિત્રના ઉત્કૃષ્ટતાઓ બતાવવી અને ચારિત્ર લેવાની ભાવના સરખીયે કરવા નહિ. દેશાહારની વાતા કરવી, પણ દેશાદારમાં શકિત અનુસારે કાળા ન આપવા, આ બધી આ જમાનાની ખૂબીએ છે ! નહિ, મને તો લાગે છે કે જૈનસમાજના કહેવાતા નવાઓની આ નવાઇએ છે.

્ટ્રંકમાં કહું તો–જાૂનાઓ જાૃની દબ્ટિએ પણ કંઇક કરે છે, જ્યારે નવાઓ નવી દબ્ટિએ વાતા કરે છે, ભાષણા કરે છે. લેખા લખે છે.

પરન્તુ તેટલું માત્ર કર્યાર્થી કંઇ કાર્યસિહિ થાય ખરી કે ? ભાઇએો, જરા જૂઓ તો ખરા કે આર્ય સમાજમાં કેટલા આત્મ-માગી નીકળ્યા ? પોતાના સર્વસ્વના ભાગ આપી તે પોતાના સમા-જને માટે કેટલાઓએ કડીરી લીધી છે ? જો એવા આત્મભાગી પુરૂષો નીકળ્યા ન હત, અને આપણી માકક માત્ર વાતા કરવામાં અને બીજાઓ ઉપર આક્ષેપા કરવામાં આનંદ માની રહ્યા હત અથવા પાતાની સ્વાર્થપરાયણતામાંજ મશગુલ રહ્યા હત; તા કાલ

અત્યારે સ્થાપન થએલી સમાજ આજે લાખાની સંખ્યામાં હયાતિ ભાગવત ખરી કે ? જો આપણી માધક એ સમાજના <sup>કે</sup>ળવાયલા-એાએ સ્વાર્થત્યાંગ કરીતે પાતાની સંસ્થાઓની લગામ હાથમાં ન લીધી હત તો આજે સંખ્યાળ'ધ <u>ગુર</u>કુજા, કેટલીયે કાલેજો, હાઇ-રકલો અને ત્રીજી રકલો જોવા પામત ખરા <sup>કે</sup> શ્યાદ રાખજો. સ્વાર્થ ત્યાગ કર્યા વિના સિહ્કિ <mark>થતી નથી. પગ પર પ્ર</mark>હાડાે લીધા વિના બીજાએા ઉપર અસર થતી નથી. સ્વયં આચરણ કર્યા વિના આપણી શીખામણ ક્રા<del>ઇ</del> માનતું નથી. માટે નીકળા, બહાર આવા, સમાજને કેળવાયલાઓની ઘણી જરૂર છે. સાધુ–સમુદાયમાં કેળ-વાયલાએાની જરૂર છે. સંસ્થાએામાં કેળવાયલાએાની જરૂર છે. તીથોની રક્ષાએામાં કેળવાયલાએાની જરૂર છે. સમાજના સુધારાએામાં કેળવાયલાએા જો⊎એ. પેઠીએામાં જો⊎એ. સભાએામાં જો⊎એ અને સોસાઇટીયોમાં જોઇએ. નીકળા બહાર આવા, સ્વાર્થના ત્યાંગ કરાે. શાસનની સાચી દાઝ હોય તાે ભય કે લજ્જા, દાક્ષિણ્ય કે શરમ **રા**ખ્યા સિવાય બહાર આવાે અને તમારી કેળવણીનાે– સાચી કેળવણીનાે-સાચી સધારકતાના લાભ આપાે.

આવીજ રીતે જેઓને જૂના વિચારના કહેવામાં આવે છે. તેમણે પણ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર–કાળ-ભાવ એાળખવાની જરૂર છે. જો તેઓ ડ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ એાળખતા થાય. અને નવાએ માત્ર બાલવા કે લખવા પુરતાજ ન રહેતાં સ્વાર્થ—ત્યાગી થઈ બહાર આવે. તેા નવા–જૂનાતા સહકાર, જરૂર જૈનસમાજને માટે એક સુંદર સહકા-રકલ-આત્રકળ આપી શકે. શાસનદેવ સર્વને સદ્યુદ્ધિ આપે. એટ-લુંજ ઇચ્છી વિરમું છું.





Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com