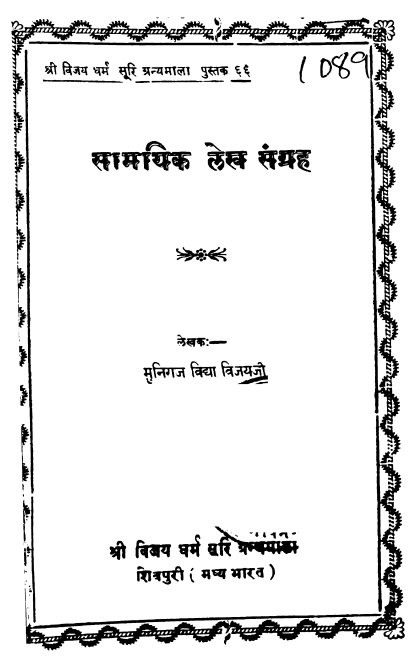
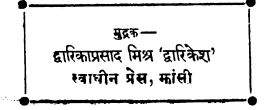
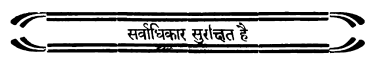


. 万有石:---मुनिराज विद्या विजय जो

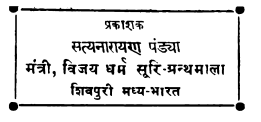




खनवरी १९४१ मूल्य १।٢)



प्रथमावृत्ति ४००



# दो शब्द

सारे संसार में दुःख का दावानल प्रज्वलित हो उठा है। जिसकी संस्कृति में आध्यात्मिक भावना का प्राधान्य रहा है, वह भारतवर्ष में भी इससे बचा नहीं है। कारण स्पष्ट है, भारतवर्ष में भी जड़वाद ने अपना आतंक जमा विया है। कोय, मान, माया, लोभ, ईर्ष्या, द्वेष, स्वार्य, असत्य, अनीत और तज्जन्य हिंसक मनोवृत्ति सर्वव्यापी बन गई है। उसकी प्रतिक्रिया का फल आज भारतवर्ष भी भोग रहा है। प्रात्मिक बुराइयों का फल अच्छा कभी नहीं हो सकता। जो लोग दूसरों का ईर्ष्या द्वेब करके राजो होते हैं उनका राजीपन तब तक है:---

"जब तक पूरवल पुण्य की पूंजी नहीं करार।"

पुष्प की पूंजी खत्म होने गर, वह दरदर का भिखारी बनता है। रोग-शोक-संताप से आकाल हो जाता है, सारे संसार के लिए वह दयापात्र बन जाता है। दूसरों को दुस्री करके स्वयं सुखी कोई हो नहीं सकता । सूखे पत्ते को गिरते हुए देख कर, हंसने वाली कांपलें भूल जाती हैं कि कल हम भी सूझेंगे और गिरेंगे ही। कभी-कभी तो पाप का फल तत्काल देखने में आता है। सता के या श्रीमंताई के मद में निर्दोच को सताने वाले के ऊपर एकदम आफत आ जाती है, तब दुनियां को यह कहने का मौका मिल जाता है कि "देखा, कुदरत किसी को नहीं छोड़ती।" इसी लिए तो शास्त्रकारों ने कहा है:—

श्रत्युमपुण्य पापानामिहैव लभ्यते फलम् ॥

कुबरत को या ईस्वर के इन नियमों को जानते हुए, समझते हुए सौर देखते हुए भी, मनुष्य की धात्मा पर मोह का ऐसा पर्दा पिरा हुत्र है कि वह अपने जीवन को शुद्ध-पवित्र मार्ग की ओर नहीं ले जगता। विज्याका कोड़ा जैसे विष्टा में ही आनन्द मामता है, उसी प्रकार दूसरों की बुराइयां निन्दा, द्वेष, ईर्ष्या और निर्दोवों को सताने का स्वभाव वाले उसी में आनन्द मानते रहते हैं।

संसार के सारे क्षेत्रों में प्रायः यही पापाचार, अष्टाचार और पाय्विकता का नंगा नृत्य हो रहा है। और साथ ही साथ इसका फल भी भोगा जा रहा है। ग्राइवर्यतो यह है कि जो ग्रपने को सज्जन बता रहे हैं, वे ही दूर्जन का काम करते देखे जाते हैं। जो रक्षक है, वे भक्षक बने बैठे हें। अधिक दूख: का विषय तो यह है कि बड़े--बड़े जवाबदार लोग स्वयं ऐसी गुण्डेझाही को प्रोत्साहन देते हं ।

संसार की ऐसी घटनाओं को देखकर कभी-कभी यह साधु हृदय बहुत ही द्रवित होता है । और उस समय जो-जो बिचारधारा प्रवाहित होती है उसी को लिपिबद्ध कर लेता हूँ और ऐसे लिपिबद्ध किए हुए तथा 'मध्य भारत सन्देश, नव प्रभात, जैन जगत, प्रभात, विक्रम' अादि प्र सद्व पत्रों में प्रकाशित हुए मेरे लेखों का संप्रह — यह है मेरा 'सामधिक लेख संग्रह' इसके अतिरिक्त इन लेखों के विषय में मुफे क्या कहना है ? यही कि जनता इसको पढ़े और वास्तविकता को समऋे यही संकेत ।

# शिवमस्तु सर्वजगतः ।

शिवपूरी ( मध्य भारत ) ? मार्च १९४३ धर्म सं०-३१

विद्या विजय

# विषय-सूची

| १-शित्रण और चरित्र-निर्माण      | ····       | ••• | ۶   |
|---------------------------------|------------|-----|-----|
| रभगवान महातीर का साम्यवाद       | •••        | ••• | २४  |
| र                               | न की रच्चा | ••• | ३२  |
| ४                               |            | ••• | ३६  |
| ९—मानव और मांसाहार              |            | ••• | 84  |
| ६सच्चे सेवर्को का सम्मान        | • • •      |     | ୪७  |
| ७इमारी शित्तख संस्थाएँ          | •••        | ••• | *3  |
| ८सर्वे व्यापी उच्छु सलता        | ****       |     | ६४  |
| ९—भारतीय संस्कृति के कुछ प्रतीक | •••        | ••• | Ę   |
| १•—श्रपराघों की रोक्थाम         | •••        | •   | હદ  |
| ११बुद्धिजीवी श्रीर अमजीवी       | •••        |     | 58  |
| १२स्वतन्त्रता श्रीर सुतन्त्रता  |            |     | g0  |
| १३प्रकाशित पुस्तकें             | ••••       |     | ९६  |
| १४                              |            |     | 8-3 |
| १४-हिंसा का परिएाम              | •••        |     | 863 |

# शिक्षण और चरित्र-निर्माण

मानव जाति के साथ शिज्ञ का सम्बन्ध हमेशा से चला त्राया है। कोई ऐसा समय नहीं था, जबकि मनुष्य को शिज्ञ ए न दिया जाता हो। संसार परिवर्तनशील है, इसलिये शित्तग को पठन-पाठन प्रसाली में, एवं पाठ्यक्रम तथा श्रन्यान्य साधनों में परिवर्तन अवश्य होता रहा है। किन्तु शिज्ञ स, यद्द तो अनि-वार्य वस्तु बनी रही है। ''आवश्यकता आविष्कार की जननी है,"। जिस-जिस समय जिस चीज की आवश्यकता उत्पन्न होती है, उस समय उस चोज की उत्पत्ति त्रनायास हो ही जाती है। "कार ए के विना कार्य की उत्यत्ति नहीं होती"। किसो भो देश में, किसी भी समाज में बल्कि किसी भी कुटुम्ब श्रौर व्यक्ति में भी, जो-जो प्रबृत्तियां होती हैं, वे सव सहेतुक ही हुआ करती हैं। शिइत्रस, एक या दूसरी रीति से सभी देशों, समाजों और व्यक्तियों में हुआ, होता आया और हो रहा है। किन्तु जैसे उसके तरीकों में - प्रणालिकाओं में फर्क रहा है, उसी प्रकार उसके हेतु झों में भी।

# शिक्षण का हेतु

भारतवर्षं आध्यात्मिक प्रधानता रखने वाला देश हमेशा से रहा है। ईश्वर, पुण्य, पाप आदि की भावना को सामने रख कर ही उसकी प्रत्येक-प्रत्येके प्रवृत्ति आज तक रही है। और यही उसकी संस्कृति है। व्यक्तिगत स्वार्थ, लोभ त्रादि के कार ए बुरा काम करते हुये भी, उसको बुरा समफना, एवं पाप समफना, यह भारत की संस्कृति का मुख्य लत्त्रए रहा है ।

भारतीय शिच्च के हेतु में भी आध्यात्मिकता की भावना ही प्रधान रही है। 'सा बिद्या या विमुक्तये' 'ऋते ज्ञानात न मुक्तिः' ये उसी सिद्धान्त के प्रतीक हैं। वही विद्या, बिद्या है जो मुक्ति के लिए साधन भूत हो' तथा 'ज्ञान -विद्या के विना मुक्ति नहीं होती' यह दिखला रहा है कि शिच्च में हमारा हेतु आत्म-कल्याण का था, ईश्वर के निकट पहुंचने का था और उसी हेतुके परिएाम-स्वरूप हमारे सामने यह कर्त्त व्य रक्ता गया था कि 'मातृदेवो भव,' 'पितृदेवो भव,' 'आचार्य देवो भव,' 'अतिथि-देवो भव,' 'धर्म चर' 'खत्यम् वद' इत्यादि ।

## शिक्षण का क्षेत्र पवित्र क्यों ?

मानव को सचा मानव वनाने के लिये ही हमारा शित्तफ, शित्तए का कार्य करता था। ऐहिक-सुख तो उलके अन्तर्गत था। वह अनायास ही मिल जाता था। भौतिक सुखों का लक्ष्य भारतीय-शित्तफ में नहीं था, फिर भी भारतीय प्रजा उन सुखों से वंचित भी नहीं रहनी थी, क्योंकि आध्यात्मिकता-आत्मिक-शक्ति-एक ऐसी चीज है जिसके आगे कोई भी सिद्धि हस्तगत हुये बिना नहीं रहनी, इसीलिए भारतवर्ष में शित्तए को सबसे आधिक पवित्र त्तेत्र माना है।

## विद्यागुरु का महत्व---

प्राचीन काल में विद्या, कीद्यागुरु और विद्यार्थी, इस त्रिपुटी की एकता होती थी। विद्यार्थी विद्या के उपाजन में विद्यागुरु को एक सहत्व का स्थान मानता था। विद्या की प्राप्ति में विद्या-गुरु ( ३)

की छपा और आशीर्वाट को ही प्रधान कारए मानता था। और इसी कारए से उतके प्रति अनन्य श्रद्धा और भक्ति रखता था। गुरु के गुए शिष्य में आना, यह आवश्यक था। गुरु की छपा के सिवाय यह कैसे हो सकता है ? यह भारतीय संग्र्हति थी। यही कारए था कि 'गुरुकुल वास' आवश्यकीय समफा जाता था। उपनिषदों और जैनागमों में ऐसे 'गुरुकुलवास' का बहुत महत्व बताया गया है। ''विद्या विनय से प्राप्त होती हैं'' यह हमारे देश की श्रद्धा का एक प्रतीक रहा है। विनय-हीन विद्यार्थी भी क्या दशा होती है, इसका सुन्दर चित्रए जैनों के उत्तराध्ययन सूत्र के प्रथम-अध्ययन में पाया जाता है। विद्या-र्थियों के चांरत्र-निर्माण की यही प्राथमिक भूमिका है। प्राचीन-शित्त ए-पद्धति में इसका प्राधान्य था।

#### प्राचीन शिक्षण संस्थाएँ

उपनिपद् और जैनागमों में प्रावीन शित्त एयद्वति का जो वर्णन पाया जाता है, उसमें गुढकुल, अथवा आश्रमों का काफी वर्णन आता है। प्राचोनकाल में शिश्वाख की जो संस्थायें प्रचलित थीं, उनमें मुख्य आश्रम थे। आठ वर्ष की जम्र से बालकों के शित्त खौर चरित्र-निर्माण का कार्य ऐसे हा आश्रमों में प्रारम्भ होता था। यद्यपि इतिहाओं में विद्यापीठों का वर्ष्यन भी आता है, जिनमें नालन्दा, पिथिला, बनारस, विजयनगर, बल्लभीपुर और तत्तशिला आदि स्थानों के विद्यापीठों का काफी उल्लेख मिलता है। वे दिद्या-पंठ आज के विश्व-विद्यालयों के स्थान में थे। दस-दस हजार छात्रों का रहना, पन्द्रह सौ शित्तकों का पढ़ाना, सामानिक, आर्थिक, राजनैतिक, ऐतिहासिक भौगोलिक आदि अनेक विषयों का उच्च-कोटि का ज्ञान कराना यह उन विद्यापीठों का कार्य तंत्र था। किन्तु चरित्र-निर्माण का कार्थ, जो कि बाल्यावस्था से दोना आवश्यक है, वह तो उन आश्रमों में ही दोता था। इन आश्रमों की संख्या भारतवर्ष में सैकड़ों की नहीं, सहस्रों के परिमाए में थीं। इतिहासकारों का कथन है कि जब अझरेजों ने बंगाल पर अपना अधिकार जमाया उस समय केवल बंगाल में अस्सी इजार (=0,000) आ-श्रम थे। कहा जाता है कि प्रत्येक चारसी (४००) मनुष्यों की बस्ती के ऊपर एक-एक आश्रम था। आज भी बंगाल के किसी किसी याम में ऐसे आश्रम का नमूना मिलता है, जिसको 'बंगीय-भाषा' में "टोल" कहते हैं। ये आश्रम किस प्रकार से चलाये जाते थे, कौन चलाते थे, कहां तक विद्यार्थी रहते थे इत्यादि आवश्यकीय बातों का उल्लेख करना इमलिए जरूरी समफ रहा हूं कि पाठकों के ख्याल में यह बात आ जाय कि चरित्र-निर्माण के लिए कैसे वातावरए की भावश्यकता है।

### प्राचीन त्राश्रम (गुरुकुरु):---

प्राचीन समय के आश्रम, जिनको 'गुरुकुल' कहा जा सकता है, वे सादगी और पवित्र वातावरख के प्रतीक थे। न बड़े २ मकान थे, न फनीचर का ठाट था। सुन्दर वृत्त-वाटिकाओं में बने हुए मिट्टी के सादे मकानों में, ये आश्रम चलते थे। गुरु शिष्यों का सम्बन्ध मानो कौटुम्बिक-सम्बन्ध था। आश्रमों को चलाने वाले गुरु भोग-विलासों में लिप्त, श्टक्नार के पुतले, व्यसनों से भरे हुए, सांसारिक वासनाओं में रइने वाले गृह्स्थ नहीं थे। वे त्यागी, संयमी, जितेन्द्रिय, वानप्रस्थ अथवा विरक्त ऋषि थे। वे त्यागी, संयमी, जितेन्द्रिय, वानप्रस्थ अथवा विरक्त ऋषि थे। वे त्यागी, संयमी, जितेन्द्रिय, वानप्रस्थ अथवा विरक्त ऋषि थे। वे त्यागी, संयमी, जितेन्द्रिय, वानप्रस्थ आधवा विरक्त ऋषि थे। वे त्यागी, संयमी, जितेन्द्रिय, वानप्रस्थ आधवा विरक्त चाले माता पिता, छः सात वर्धी तक आपने बच्चों में सुन्दर संस्कार डाल करके विद्याध्ययन के लिए ऐसे पवित्र वातावरख वाले आश्रमों में-गुरुकुलों में- रस्नते थे। कहा जाता है कि अधिक से अधिक ४४ (चवालीस) आरेर कम से कम २४ (पच्चीस) वर्षे तक इन आश्रमों में वे बालक रइते थे। यह वैज्ञानिक अनुभव सिद्ध-सत्य है कि वाता-वरए का प्रभाव मानव जीवन पर पड़े बिना नहीं रहता। सांसारिक वासनाओं से दूर रहने बाले, प्रकृति की गोद में कीड़ा करने वाले, त्यागी-संयमी-गुरूजन की सेवा में लगे रहने वाले, विचार, वाखी श्रोर आचरए एक ही प्रकार के रखने वाले गुरुत्रों का प्रतिदिन सदुपदेश अवए करने वाले, उनके पवित्र जीवन से प्रेरणा प्राप्त करने वाले और वर्षों तक-यौवन की घोर घाटी से पार हो जाने तक- ब्रह्मचर्य का पालन करते हुए एक ही गुरु के आदर्श को सामने रखकर, विद्याध्ययन के साथ अपना चरित्र-निर्माण करने वाले, उन भारतीय बालकों, युवकों श्रीर वीरों का कैसा चरित्र-निर्माण हुआ करता होगा, यह दिखलाने की आवश्यकता है क्या ? ऐसे आश्रमों में शास्त्र-विद्या और शस्त्र-विद्या दोनों सिखलाई जाती थी। शास्त्र-विद्या, भारिमकज्ञान के लिए होती थी और शस्त्र-विद्या रत्तर के लिए होती थी। किसी को हानि पहुँचाने के लिए नहीं । कुटुम्ब, देश और आत्म-र चा का जब-जब प्रसंग आ पड़ता था, तब वे शस्त्र-विद्या का प्रयोग भी करते थे। एक ही गुरु का आदर्श सामने रहने से चरित्र-निर्माए में विभिन्नता भी नहीं होती थी।

## विद्यापीठ

ऐसे आश्रमों से लाभ उठाने के पश्चात्, जो उच्चकोटि की भिन्न २ विषयों की विद्या प्राप्त करना चाहते थे, वे लोग उन विद्यापीठों में सम्मिलित होते थे, जिनका संचेप में मैंने डल्लेस उपर किया है। आध्यात्मिक, भावना-युक्त, सुन्दर चरित्र-निर्माख होने के बाद, मनुष्य कहीं भी अथव। किसी भी कार्य चेत्र में उतरे उसके पतन होने की सम्भावना बहुत कम रहती है। कहा जाता है कि इन विद्यापीठों में ऋभ्य पन का कार्य प्राय: बौद्ध एवं अन्य साधु मद्दात्मा करते थे। इन विद्यापीठों के संरक्तक बड़े बड़े राजा मद्दाराजा थे। इनको चलाने के लिये कई गांवों की आवक होती थी। जिससे न तो विद्यापीठों के संचालकों को आर्थिक-चिन्ता होती थी और न विद्यार्थियों को विद्याध्ययन के लिए द्रव्य का बोक्त उठाना पड़ता था।

#### पाश्चात्य संस्कृति का प्रमाव

सैकड़ों वर्ष गहल की बातें अब तो शास्त्र मात्र और भूत-कालीन इतिहास की बातें गह गई हैं। समय का परिवर्तन हो गया। सदियों से हमारा देश विभिन्न-संस्कृतियों के आधीन रहा। हमारी विद्या, इमारी संस्कृति, हमारा रत्तु. हमारी धार्मिकता, हमारो अर्थ-संपत्ति सभी दुसरों के आवीन रही. और सो भी ऐसे लोगों के आधीन गईी, जिनका ध्वेय इमसे विपरीत, जिन की संस्कृति इससे विपरात, बल्कि संचेप से यही कहना चाहिये कि चरित्र-निर्माण के साथ में संबंध रखने वाली किंवा मानव-जीवन की सफलता से सम्बन्ध रखने वाली, सभी वातें हमसे विपरीत ! एक संग्रुत जीवन में भौतिकवाद को, जडवाद को प्रधानता देती है और दूसगी संस्कृत (भारतीय संस्कृति) आध्यात्मिकवाद को। एफ भोग की उपासिका है, तो दसरी त्याग की, संयम की । एक स्वार्थसिद्धि के लिये दुसरे का सर्वनाश सिखाती है, तो दूसरो दूसरे के सुख के लिए स्वार्थ का भी बलिदान सिखाती है। इस प्रधार दोनों संस्कृतियों का संघर्षे ही हमारे देश के पतन का कार ए हो रहा है। जिन महानुभावों के उपर चरित्र-निर्माण श्रीर संस्कृति-रत्तण की विशेष जवाबदारी है वे प्रायः भारतीय-संग्कृति से विपरीत

संस्कृति में पले पोसे होने के कारण, इमारे देश के लिए जो बातें बुरी हैं-पतन के कारणभूत हैं- उन्हें भी प्रोत्साहन दे रहे हैं।

उदाहर ए के तौर पर-जैस सिनेमा। कौन नहीं जानता कि चोरी, फूठ, प्रपंच, व्यभिचार त्रादि संसार की सारी बुराइयां सिनेमा सिखाता है ? जहां हमारी संस्कृति माता बहन और ् युवती पुत्री के साथ एक त्रासन पर बैठने का पुत्र, भाई श्रीर पता को भी निषेध करती है, वहां किसी भी स्त्री के साथ, किसी भी प्रकार बैठने, घूनने और सैर विद्दार करने की प्रवृत्ति कहां से चली ? जहां कुल-शील की समानता और भिन्न गोत्र को देखकर विवाह शादियां करने भी संस्कृति थी, वहाँ हर किसी के साथ हर किसी समय और हर किसी प्रकार सम्बन्ध ( लग्न नहीं) जोड़ कर वर्ए संग्र प्रजा उत्पन्न करने को किसने सिखाया ? जहां किसी भी पर-स्त्री के सामने नेत्र से नेत्र मिला कर बात करना भी अनुचित सममा जाता था, वहां जवान लड़के लड़कियों को एक साथ बैठना, हँसी मजाक करना, एक बैंच पर बैठकर पढ़ना, एक साथ सिनेमा देखने को जाना इत्यादि बातें किसने सिखायों ? जहां माता, पिता, गुरु, अतिथि आदि पुझ्यों को देव समझ कर उनके प्रति बहुमान रक्खा जाता था, उनके साथ विवेक और विनय पूर्वक बानचीत को जाती थी, वहां आज उनका अपमान किया जाता है। उनके प्रति युद्ध किया जाता है, उनके उपर मुकदमे किये जाते हैं। अरे, अपनी स्वार्थ-सिद्धि के लिए उनका खून बक किया जाता है, यह संस्कृति कहां से आयो ? यहां हमारे खार-रान में भक्षत्र-ग्रभक्ष्य का विचार किया जाता था, पाप को पाप समभा जाता. वहां आज अहिंसा, सत्य और प्रेम के नारे लगाते हए-महात्मा गांधी जी के शिष्य होने का दावा करते हुए-समात्रों

में महात्मा गांधी जी की अहिंसा, सत्य और प्रेम पर तालियां पिटवाते हुए भी मांसाहार छूटे नहीं, शराब छूटी नहीं, अरुडे छूटे नहीं, कोट, पतलून, टाई, कालर छूटे नहीं, सिगरेट छूटे नहीं, अर्थान् साहेबशाही छूटे नहीं, यह किसका प्रताप है ? संदेप में कहा जाय तो—चरित्र निर्माख की पुकार काते हुए भी चरित्र निर्माख के विघानक हमारा खुद का आचरएा हो बल्कि, चरित्र निर्माख के विघानक हमारा खुद का आचरएा हो बल्कि, चरित्र निर्माख की विघातक प्रवृत्तियों को उत्तेजन दिया जाय, इससे चरित्र निर्माख की सिद्धि कभी सिद्ध हो सकती है क्या ? विशेष दु:स्त की बात तो यह है कि जो बातें हमारी भारतीय संस्कृति से विपरीत हैं—हानिकारक हैं—हानि प्रत्यच्च दिखाई दे रही है, फिर भी उस पाश्चात्य संस्कृति की देन को हम अच्छा समक कर, दूसरों से भी अच्छा मनवाने का प्रयत्न करते हैं। यह देश का दुर्भाग्य नहीं तो और क्या कहा जा सकता है ?

### विद्यार्थियों का चरित्र-निर्माण

मुफे तो यहाँ हमारी शाला, विद्यालयों, महाविद्य लयों आदि शिच्च संस्थाओं में पढ़ने वाले विद्यार्थीं तथा विद्यार्थिनियों के चरित्र-निर्माण के विषय में कुछ कहना है। क्योंकि देश की, समाज की और वास्तविक मानवधर्म को भावी उन्नति का आधार उन्हीं के उपर है। वे ही, सच्चे नागरिक बनकर भारत-वर्ष को, जैसा पहले था, दुनियां का गुरु बना सकते हैं। और उसका सर्व आधार उन्हीं के 'चरित्र-निर्माख' पर रहा हुआ है। शिच्च ए, यह तो चरित्र-निर्माण के साधनों में से एक है। हमारा मुख्य ध्येय तो चरित्र-निर्माण को साधनों में से एक है। हमारा युख्य प्येय तो चरित्र-निर्माण का है। 'बी० ए०' हों चाहे न हों 'एम० ए०' 'एल० एल० बी॰' हो चाहे न हों 'पी० एच० डो०' 'डाक्टर' 'कलेक्टर' 'एडीटर' 'ओडिटर' 'कन्डक्टर' 'बेरिस्टर,' 'मास्टर', 'मोनीटर', हों चाहे न हों, इमारा प्रत्येक छात्र सचा नागरिक और इमारी प्रत्येक बहन सचा मातादेवी बननी चाहिए। जिन महानुभावों पर इमारे इन भावी उद्धारकों के, देवियों के जीवन-निर्माए की, सची नागरिकता की जबाबदारी है, उनको बहुत गम्भीरता पूर्वक, सोच-समक करके एक नवीन शिइाए के चेत्र का निर्माए करने की अग्राश्यकता है। मैं यह सममता हूँ कि यह कार्य अति कठिन है। सहमा परिवर्तन करने लायक वस्तु नहीं है। क्योंकि सदियों से इमारे जीवन के ऋग़ु-अगु में विष व्याप्त हो गया है। इमें काया कडवन जैसी बनानी है किन्तु जब तक इस विष का नाश न हो, तब तक कायापलट का कोई भी प्रयोग सफज़ नहीं हो सकता। इमारे विष की यह परम्परा लम्बे समय से-पीढ़ियों से चली आई है। कोई भली अथवा वुरी प्रवृत्ति इसी प्रकार परम्परा में चली आती है। भाज इमारे विद्यार्थियों, युवकों, युवतियों में कुछ बुराइयाँ कुछ लोग देख रहे हैं। वे इमारी खुद की देन हैं, यह हम भूल जाते हैं। सासू को सताने वाली बहूँ यह भूल जाती है कि ''मैं भी कल सास होने वाली हूं। मैं अपनी सास को नहीं सता रही हूं, किन्तु अपनी बहू को सताने की विद्या सिखा रही हूं।" मानव अनुकरए करने वाला प्राएी है। वह यह नहीं देखता है कि यह जो कुछ कर रहा है, वह किस लिए कर रहा है। वह तो यही देखता है कि यह ऐसा करता है, इसलिए मुमे भी ऐसा ही करना चाहिए । पारचात्य संस्कृति को हमारे जिन देशवासियों ने श्रपना लिया है, उन्होंने कब सोचा था कि यह वेश, यह स्वान-पान, यह रहन-सहन उस देश के लिए उपयोगी हो सकती है, इमारे लिए नहीं ? फिर भो शौड से, मित्रों को राजी करने के लिए, अपना महत्व दिखलाने के लिये या किसी भी कार ख से, पश्चिम की वातों को खीकार कर लिया। यहां तक कि आज उमे छोड़ना मुश्किल हो गया है। जब बड़े-बड़े लोगों की यह दशा है, तब फिर इन विद्यार्थियों की तो बात ही क्या कहें ?

कहने का तात्पर्थ यह है कि उचित या अनुचित किमी भी प्रकार से जो बातें भली या बुगी हम एक दूसरे में देखते हैं, वे किसो न किसी का दन हैं। इसलिये मेरा नम्र मत है कि हमारे लाखों करोड़ों बालक-बालिकाओं, युवक-युवतियों का 'चरित्र-गंनर्भाण' करना है तो हमारे वर्तजान ढाचे को त्रामूल परिवर्तन करना होगा। भले ही इसके लिए ममय लगे, भले ही उज़क लिए कितना ही स्वार्थत्याग करना पड़े।

यह कार्य इसलिये भी अधिक कठन मालूम होता है कि चारों आश्रमों की श्रेष्ठता का मूल कारए जो गृदस्थाश्रम है, वहो इस समय प्रायः दिन्न-भिन्न और पतित हो गया है। ऐसे असंस्वागी, सूठ और प्रपद्ध में जोत-प्रोत, जिनमें ईमानदारी का नामो निशान नहीं, अन्याय के द्रव्य से उदरपोषए करने वाले, गृइस्थाश्रम के नियमों का पालन न करने वाले, बालक को जन्म देन के अतिरिक्त, उनके प्रति अपना कर्क्त वाले, बालक को जन्म देन के अतिरिक्त, उनके प्रति अपना कर्क्त वाले, बालक को जन्म देन के अतिरिक्त, उनके प्रति अपना कर्क्त वाले, बालक को जन्म देन के अतिरिक्त, उनके प्रति अपना कर्क्त व्य नहीं समफने वाले, भाषा शुद्धि को भी न समफने वाले माता-पिताओं ने छः स्वत वर्षों भी उम्र तक अपने बालकों में प्रत्यच्च या अप्रत्यच्च जो युरे संस्कार डाले हैं-डालते हैं, उन्हें मिटाकर नवीन संस्कार और नया ही आदर्श चरित्र-निर्मास हमें करना है। इसलिए भी मैं यह कार्य अधिक कठिन समफता हूँ।

कुछ भी हो, मानव जाति के लिए कोई कार्य अशक्य नहीं है। साइस, दृढ़ प्रतिज्ञा, निरन्तर परिश्रम श्रीर धैर्य-पूर्वक किया हुआ प्रयत्न कभी निष्फल नहीं हो सकता। साठ साठ वर्षों की घोर तपस्या ने भारत को स्वतन्त्रता प्राप्त कराई। पिछले तीन वर्षों में भी जो कुछ हुआ है, वस्तुतः देखा जाय तो कम नहीं ( ११ )

है। जो कुछ अशान्ति, दुःख और न्यूनता देखी जाती है वह तो कुछ लोगों के लोभ, ईर्ष्या, द्वेष, अनुभव-हीनता, स्वार्थ-सिद्धि और जीवन की आदशिता के अभाव के ही कारण है। यदि ये वातें न होतीं तो, तीन वर्षीं में ही भारत-वप सच्चा स्वर्ग वन जाता।

फिर भी इमें निगशा छोड़कर हमारी पाठशाला, विद्यालय, महा-विद्यालव आदि शित्तर्ख-संग्थाओं में अध्ययन करने वाले विद्यार्थी और विद्यार्थिनियों के चरित्र-निर्माख के लिए प्रयत्न अवश्य करना चाहिए।

#### क्या करना चाहिए !

१-विद्यार्थियों के चरित्र निर्माण के लिए, जैसा कि मैं उपर लिख चुका हूं, वातावरए शुद्ध न किया जाय तत तक कोई भी प्रयत्न, जैसा चाहिए, वैसा सफल नहीं होगा। इसलिए चरित्र-निर्माण में जो-जो विघातक बातें हमारे देश में प्रचलिन हों, ऐसी वातों को समूल नष्ट करना चाहिए। जैसे कि 'सिनेमा', श्रुझार-रसपोषक पुस्तकें, समाचार-पत्रों में छपने वाले वीभत्स-विज्ञापन, मासिक, साप्ताहिक आदि पत्रों में छपने वाले वीभत्स-विज्ञापन, मासिक, साप्ताहिक आदि पत्रों में छपने वाले बीभत्स-चित्र आदि जो-जो चातें चरित्र को पतित करने वाली हों, उन्हें सरकार को चाहिए कि बन्द कर दें। अभी-अभी ऐसा सुनने या पढ़ने में आया है कि सरकार ने अमुक उम्र तक के वालकों को 'सिनेमा' देखने का प्रतिपेध किया है किन्तु विष तो विष ही होता है, छोटों के लिए और चड़ों के लिए भी। जब इम इस बात को स्वीकार करते हैं कि बड़ों के गुए अवगुए का प्रभाव छोटों पर भी पड़ता है तो फिर जिस विष की छूट बड़ों को दी जाती है, उस विष का प्रभात छोटों पर नहीं पड़ेगा यह कैसे माना जा सकता है ? इसके अतिरिक्त मनोविज्ञान के सिद्धान्ता-नुसार, निषेध भी कभी अधिक प्रेरणोत्पादक होता है। जिस चीज का किसी को, खास करके बालकों को निपेध किया जाता है, तो उसकी तरफ उसकी चित्तवृत्ति अधिक प्रेरित होतो है। इमलिए ऐमी चीजों का सर्वथा अदृश्य होना, यही अधिक लाभदायक होता है। मैं यह मानता हूं कि 'सिनेमा' यह किसी भी कार्य-प्रचार के लिए एक बहुत अच्छा साधन है और उस साधन का उपयोग अपने जीवन स्तर को ऊपर उठाने के लिए यदि सरकार करना अथवा कराना चाहे, तो वह कर सकती है। किन्तु वर्त ान समय में 'सिनेमा' द्वारा जो प्रचार हो रहा है, वह इमारी बहू-बेर्टियों इमारे बालक-युवकों तथा शुद्ध गृहस्थाश्रम को पतित बनाने के अतिरिक्त और किछ बात में उपयोगी हो रहा है ?

इसी प्रकार श्टङ्गार से भरे हुए उपन्यास आदि बीभत्स पुस्तकें, चित्र, विज्ञापन आदि पर भी सरकार को सख्त निषेधात्मक आज्ञाएँ प्रचलित करनी चाहिए। एक भोर से हमारे बालकों और युवकों का जीवन-स्तर ऊपर उठाने की हम बाते करें और दूसरी ओर से चरित्र के पतन करने वाले साधनों का प्रचार करें यह 'वद्दतोत्र्याघात्' नहीं तो और क्या हे ?

जो गृहस्थ पैसा पैदा करने के लिए भारतीय संस्कृति से विरुद्ध ऐसा व्यभिचार-प्रवारक धंधा करते हैं वे देशद्रोही नहीं हैं क्या ? देश के शुर्भाचन्तकों का तो यही कत्त व्य है कि हमारी संस्कृति का रच्च हो, हमारी बहन बेटियों का घरित्र पवित्र रहे, हमारे युवक उच्च प्रकार का चपना चरित्र निर्माख करके सच्चे महावीर, सच्चे नागरिक और सच्चे आदर्श पुढष बनें, ऐसा कार्य करें।

#### ( १३ )

२-शीघता से न हो तो घोरे धोरे ही इमारे देश की शिच्छ संस्थाओं का परिवर्तन करना जरूरी है। प्रत्येक प्राम में शिच्छ संस्थाओं के चनुपात में छात्राजय अवश्य हों। प्राचीन पद्धति के अनुसार नहीं तो, कम से कम प्राचीन और नवीनता का मिश्रए कर के हमारी शिच्छा संस्थाएँ निर्माण करनी चाहिएँ। शिच्चक भले ही भिन्न भिन्न विषयों के अनेक हों किन्तु उम्र और शिच्छ के लिहाज से विद्यार्थियों के विभाग कर के उनका एक साथ रहना, एकसाथ खाना पीना, रहन-सहन, आदि हों, एवं एक ही वयोवृद्ध, ज्ञानवृद्ध, अनुभववृद्ध, व्यवहारकुशल, संयमी निर्लोभी अधिष्ठाता की देखभाल. में उन विद्यार्थियों को रखा जाना चाहिए और शिच्छा के अतिरिक्त समय के लिए उनका कार्यक्रम ऐसा बनाया जाना चाहिए कि जिससे उनका शारीरिक, मानसिक, बौद्धिक और आध्यात्मिक विकास भी हो, उनमें अनेक प्रकार के गुए आवें और वे सच्चे नागरिक बनें।

यद्यपि वर्तमान समय में विद्यालयों और महाविद्यालयों के साथ बाहर के विद्यार्थियों के लिए प्रायः छात्रालय ( होस्टल ) बने हैं परन्तु चरित्र निर्माए के लिए वे उपयोगी नहीं हैं । बाहर के विद्यार्थियों को रहने की अनुकूलता मात्र के वे छात्रालय हैं । मेरा आशय गुरुकुल जैसे छात्रालयों से है । किसी प्रकार के भेद-भाव न रखते हुये, शित्तालयों में पढ़ने वाले सभी छात्रों के लिये, एक एक आदर्श-पुरुष की देखभाल में अमुरु-अमुरु संख्या में विद्यार्थियों को रखने का प्रबन्ध होना चाहिए । ऐसा होने से मात'-पिता के किवा बाह्य जगत के कुसंस्कारों से वे बच जायँगे आपस में आतृभाव बढ़ेगा, छोटे-बड़े की भावना दूर हो जायगी, और एक ही गुरु-नेता के नेतृत्व में उनका आदर्श जीवन बनेगा। निस्सन्देइ उनका जोवन संकुचित न रहे, इसलिए उनके भामोद प्रमोद के शारीरिक विकास और बौद्धिक विकास के साधन भो रखे जाने चाहिए। आधुनिक विद्यार्थियों वा रोई गुरु नहीं है, उनका कोई आदर्श नहीं है, उनका कोई संयोजक नहीं है, ऐसा जो आरोप लगाया जाता है यदि वास्तव में सत्य भी है, तो यह दूर हो जायगा।

३---तीसरा विषय है विद्यार्थियों के पटाने के विषयों का। श्राजकल आमनौर से कहा जाता है कि विद्यार्थियों के पढाने के विषय इतने ऋधिक और निरथक हैं, जिनके भार से विद्यार्थी की बुद्धि का. मस्तिष्क का कचुम्बर ( चूर्ए) हो जाता है । खास करके उन विद्यार्थियों के लिये यह वस्तु अज्ञम्य मानी जाती है जो कि प्राथमिक और माध्यमिक शालाओं में पढ़ते हैं छोटी उम्र के हैं । यह बात विचारणोय है । प्राचीन पद्धति के अनुसार रटन (कण्ठाम करने को) पद्धति का आजकल विरोध किया जा रहा है। परन्तु इसके बदले में विषयों और प्रन्थों का भार इतना बढ़ गया है कि जिससे विद्यार्थी और पालक दोनों को मानसिक ं एवं त्रार्थिक कष्ट डठाना ही पड़ता है। इसलिये शिच्चए के नव निर्माण में छोटे से लेकर बड़ों तक के शिचए कम में इस बात पर **ब्**रा ध्यान देने की ऋावश्यकता है। होना तो यह चाहिए कि अमक कत्ता तक के सभी चात्रों को एक समान शित्त ए देने के परचान छात्रों की ऋपनी ऋपनी ऋभिरुचि, बुद्धि की प्रेरेखा श्रौर संयोगों को देख कर के इच्छित विषय में उनको विकसित बनाने की अनुकूलता करनी चाहिए। ऐसा करने से और ऐसी अनुकू जतायें प्रदान कर देने से, वे अपने-अपने विषयों में सम्पूर्ण दत्त हो सकते हैं। आधुनिक छात्र 'खंड-खंडशः पारिडत्यम्' प्राप्त करने से एक भे) विषय में काफी दत्त नहीं होता है बल्कि उससे विपरीत अनेक अदचिकर विषयों का भार होने के कारख फुटबाल, वाली-बाल, टेनिस, क्रिकेट, हाकी, कवड्डी, खो-खो आदि अनेक खेलों के और मनोहिनोट के साधनों के रहते हुए भी, आज का विद्यार्थी शारीरिक और मानसिक शक्तियों में इतना निर्वल रहता है कि जिसके वास्त वक स्वरूप को देखने से ज्या उपन्न होती है। शारीरिक व मानसिक निर्वलताओं में आजकल के वैषयिक प्रलोभन भी कार ए हैं, जिनसे उनकी मनोवृत्तियाँ शिथिल सत्व-विहीन रहती हैं।

४ - इसी विषय के माथ संबंध रखने वालो बात पाठ्यप्रन्थों की भी है। पष्ठ्यप्रन्थ भी उम्र और बुद्धि को लक्ष्य में रखकर के निर्धारित किये जाने चाहिएँ। पुस्तकें, यह विद्यार्थियों के लिए रात दिन के साथी हैं। इसलिए पुस्तकें ऐसी होनी चाईएँ जिनसे कि विद्यार्थियों को चरित्र निर्माए में अधिक सहायता मिल सके। अक्मर देखा गया है कि सातवीं कच्चा तक पहुँचे हुए विद्यार्थियों को न तो शद्ध पढ़ना ही आता है, न शुद्ध और सफाई से जिखना। इसके कार ए में पढ़ाने वाले की न्यूनता हो सकती है किन्तु बद्धि और उम्र का ख्याल न रखते हुए पश्चा-प्रन्थों का निर्धारित किया जःना भी एक कार ए जरूर है। परिएाम यह होता है कि प्रारम्भ में जो कच्वा पन रह जाता है, वह ठेठ तक चालू रहता है। मैंने ऐसे हिन्दी 'विशारद' श्रीर 'रत्न' उत्तीर्स हुए महानुभावों के पत्र देख हैं, जिनके अज्ञर साफ सुथरे नहीं; इतना ही नहीं, इस्व-दीर्घ की भी भूलें बहुत पाई गईं। इसका कारए यही है कि प्रारम्भ से ही यह कच्चारनं रहा हुआ होता है इसलिए पाठ्यकम की पुस्तकें और उनका अनुकम इस प्रकार से होना चाहिए जिससे विद्यार्थियों - का झान हुँद हो जाय और वे भविष्य में किसी को 'किन्तु' कहने का कारण न हो सकें।

#### (१६)

पाठ्य-पुस्तकों के चुनाब में कुछ अन्य वानों का भी ध्यान रखना आवश्यक है, जो मेरे नम्र मत के अनुसार निम्नप्रकार से है :---

(१) संसार के सारे पदार्थ तीन विषयों में विभक्त किये जा सकते हैं। हेय, ज्ञेय और उपादेय। त्यागने योग्य, जानने योग्य और आचरण करने योग्य। पाठ-प्रन्थों में इन तीनों विषयों का स्पष्टी करण होना चाहिए, जिससे कि विद्यार्थी किसी प्रकार की भ्रान्ति में न रहें और किसी विषय के लिए व्यर्थ मनाड़ा न करें।

(२) प्रत्येक भारतीय धर्म, धर्मप्रचारक और धर्म के मौलिक सिद्धांतों का परिचय कराया जाय। इस परिचय में किसी प्रकार को अनुचितता, आत्तेप वा असभ्यता न आने पावे, इसके लिये दो सके तो उन-उन धर्मी के तटस्थ, पर धर्मसहिष्णु विद्वानों से ऐसे प्रन्थ लिखाये जायँ। ऐसा न हो सके तो, वे पाठ ऐसे उदार तथा विद्वान उस धर्म के छनुयायियों को दिखलाकर उन-की सम्मति से सम्मिलित किये जायँ।

(३) ऐतिहासिक बातें, जो ऐसी पाठ्य-पुस्तकों में आवें, वे जिस ममाज और धर्म से सम्बन्ध रखने वाली हों, उस समाज और घर्म के उदार इतिहासज्ञों को दिखाकर सम्मिलित करनी चाहिए। अभी-अभी बहुत से ऐसे नाटक तथा उपन्यास हिन्दी गुजराती तथा मराठी में प्रकाशित हुए हैं, जिनमें विषयों का रस उत्पन्न करने के इरादे से, द्वे धवृत्ति से अथवा वास्तविक इति-हास की अनभिज्ञता से, ऐसे अनुचित उल्लेख किये गए हैं, जिनके कारए समाजों में और लेखकों में बहुत बड़ा आन्दोलन हो रहा है। व्यर्थ इस प्रकार की असत्यता और परस्पर मनो-दु:ख, परस्पर घर्षछ हों, ऐसा निमित्ता न होने देना वाहिए। इसोलिए पाठ्य पुस्तकों को निर्धारित करते समय ही इसका थ्यान रखना चाहिए।

(४) ऐतिहा सिक तथा भौगोलिक ज्ञान देने में विद्यार्थियों के निकट की वस्तुओं से उसका प्रारम्भ करना चाहिए। अक्सर देखा जाता है कि ऊँची कत्ताओं के छात्र यूरोप और अमेरिका के, चीन और जापान के, रशिया और फ्रान्स के पहाड़ को जानेंगे, पुलों की लम्बाई और चौड़ाई भी बता देंगे, नदी-नालों के नाम भी बतला देंगे, वहाँ के राजाओं की जन्म-मरए की तिथियाँ और राजस्वकाल को भी बतलायँगे, उनके लड़के लड़-कियों के विवाह कहां हुए, यह वे शायद बतायेंगे किन्तु उनके देश में, उनके प्रांत में, उनके परगने में बल्कि उनके गाँव में कौनसी नदी बहती है, यह भी नहीं बता सकेंगे। हमारे यहाँ प्राचीन समय में कौन-कौन ऋषि, महर्षि, महारमा हो गये, इसका इन्हें पता तक नहीं। इसलिये पाठ्यपुग्तकों का क्रम इस प्रकार रहना चाहिए कि जिससे अपने घर से लेकर समस्त-विश्व तक का ज्ञान उन्हें हो सके।

(४) भारतीय-शास्त्रों में स्त्रियों की ६४ और पुरुषों की ७२ कलाओं का वर्णन आता है। कला विषयक पाठों किंवा पुस्तकों का निर्माण करने के समय उनको सामने रखकर के पाठ्य रचना इस प्रकार करनी चाहिए जिससे उन कलाओं का यथा योग्य झान हो सके और साथ-साथ वे यह भी जान सकें कि इनमें कौन सी कलाएँ हेय, झेय तथा उपादेय हैं ?

(६) पाठ्य-रचना में बुनियादी शिक्तए का अवश्य ही व्यान रखना चाहिए। मौरिटसरी पद्धति से बाल-शिक्तए का जो प्रचार हो रहा है, वह हमारे शिशुओं के चरित्र-निर्मा**ए के** लिए बहुत ही उपयोगी है किन्तु मध्यम और निर्धन स्थिति की जनता

#### ( १९ )

के लिए यह शित्तए आर्थिक दृष्टि से श्रम्बद्ध होने की शिकायत प्रायः लोगों में सुनी जाती है। इसलिए इसे सरल और अल्प-व्ययी बनाने का प्रयास किया जाना चाहिए। इसके साथ ही साथ, मेरी नम्र सम्मति से, इसो बुनियादी शित्त ए के साथ में भाषा ग्रुद्धि का प्रयोग भी सम्मिलित किया जाय, तो वह श्रधिकाधिक लाभप्रद हो सकता है। अर्थात् कम से कम तीन वर्ष से अधिक उम्र के शिशुओं को अत्तर ज्ञान न होते हुए भी, मात्र मौखिक इशारे से व्यावहारिक बातचीत में संस्कृत-हिन्दी आदि सिखाना चाहिए। अभी इमारे विद्यालय के श्रान्तर्गत चार से आठ वर्ष तक भी उम्र के बच्चों के लिए 'नूतन बाल शित्तस शाला' नामक एक विभाग खोलकर कार्य प्रारम्भ किया गया है। इन छोटे बच्चों को भारतीय प्राचीन 'श्रौत' भ्रथवा 'दर्शन' पद्धति से हिन्दी, संस्कृत और अँम्रेजी में व्याव-हारिक बोल-चाल की भाषा सिक्साई जाती है। बालक बड़े विनोद के साथ में नेत्र ऋौर कर्ऐन्द्रिय द्वारा, इम जो सिखाते हैं, उसे शद्ध उच्चार ए के साथ, सीख लेते हैं। न तो प्रत्येक को अलग-त्रलग पाठ देने की आवश्यकता रहती है और न रटने की ही । मेरा विश्वास है कि थोड़े समय में ये वच्चे शुद्ध-उचार**ए के साथ** अपने घर में अथवा हर किसी व्यक्ति के साथ हिन्दी के श्वतिरिक्त संस्कृत श्रौर श्रॅंग्रेजी में भी बात-चीत कर सकेंगे।

इसलिए मेरा चनुरोध है कि इमारे वाल-मन्दिरों, शिशु-मन्दिरों में इस प्रकार भाषा-ज्ञान के लिए इस पद्धति से शिज्ञस खबरय दिया जाना चाहिए।

#### मुके आशा है कि पाठ्य-प्रन्थों किंवा पाठ्यकम के लिए, जो मैंने ऊपर सूचना लिखी है, उन पर शित्ता प्रेमी झौर शित्ता-बिकारी महानुभाव अवस्य ध्यान देंगे।

चरित्र-निर्माए का सीधा सम्बन्ध शित्तकों के साथ में है। माना कि आधुनिक छात्रों में प्रायः जैसी चाहिए वैसी पात्रता न हो, माना कि शिद्धकों के साथ में **देवल चार या पांच घ**एटे तक ही विद्यर्थियों का सम्बन्ध रहता है श्रौर माना कि श्राज के शित्तक इन्हीं विद्यार्थियों में से शित्तक बने हैं। ('शित्तक' से मेरा तात्पर्य केवल पढ़ाने वालों से ही नहीं है, शिच्क, निरीच्क, और परोत्तक सभी से है जिनका सम्बन्ध एक या दूसरी रीति से छात्रों के साथ में है) ऐसा होते हुए भी शिज्ञकों की जवाब-दारी बहुत जबरदस्त है ऐसा में मानता हूं। 'शिचक' शिचक ही नहीं बल्कि 'गुरु' हैं, वे शिल्पकार हैं । पत्थर खराब होते हुए भी, अगर शिल्पकार चतुर है, तो उसमें से एक सुन्दर मुतिं का निर्माण कर सकता है, वल्कि अधिक कुशल शिल्प-कार बाल (रेती) की भी तो मूर्ति बनाता है। 'शिच्चक' एक फोटोपाफर है, लेन्स इल्का होते हुए भी वह अपनी कुशलता से सुन्दर चित्र नहीं खींच सकता क्या ? शिच्चक के ऊपर विद्या-र् धेयों की श्रोर से दो जवाबदारियां हैं। विद्यार्थियों को सुशिद्धित

बनाने की भौर उनके चरित्र निर्माण की। 'शित्तक' गुरू है, गुरु की 'गुरुता' के आगे शिष्य मस्तक मुकाए बिना न रहेगा। मेरा विश्वास है कि त्याग, संयम, वात्सल्य का प्रभाव दुसरे पर पड़े बिना नहीं रहता। आज छात्रगए अपने शित्तकों को समभ गये हैं, उनकी बेदरकारी का उन को खयाल है, उनके त्र्यसनों से वे परिचित हैं, डनके भ्रष्टाचार को वे स्वयम् अनु-भव करते हैं, उनकी कत्त व्यशीलता वे अपनी माँखों से देखते हैं, उनका मिथ्याडम्बर, उनकी लोभवत्ति, श्रीमन्त श्रौर निर्धन विद्यार्थियों के साथ होने वाली उनँकी भिन्न-भिन्न मनोबत्तियाँ इत्यादि प्रायः सभी बातें आज का विद्यार्थी प्रतिचण्, देख रहा है। महिंसा और सत्य,दया और दान्तिएय, वात्सल्य और प्रेम त्रादि का पाठ पढ़ाने के समय विद्यार्थी अपनी दृष्टि ऊँची नोची करके गंभोरवा पूर्वक गुरुजी के हार्दिक भावों का पाठ पढ़ता। है। विद्यार्थी उस समय क्या सोचता है ? "अभी रुल हो तो मुमको पास कराने के लिए इन्होंने उपये ऐंठे हैं। आज गुरूओ प्रामाखिकता और अप्रामाणिकता की फिलाँसोफी मुमे सममा रहें हैं।" वेतन कम मिलता हो, कुटुम्व का पोषख न होता हो किन्त इन बातों का 'गुरुत्व' के साथ क्या सम्बन्ध है ? जुझा खेलते समय खर्च की कमी नहीं मालूम होती, नित्य सिनमा देखते समय पैसे की तंगी का भान नहीं होता, बार बार होटलों में जाकर के निरर्थक खर्च करते समय पैसों की कमी नहीं मालूम होती, विद्यार्थियों को पढ़ाने के समय, **'चरिश्र**ः निर्माए के समय, दिल में यह सोचना कि पढ़ें तो पढ़ें, न पढ़ें वो भाड़ में जाँय, सरकार वेतन कम देती है, मँहगाई अपार है, कुटुम्ब का पूरा खर्च होता नहीं, हम क्यों पढ़ावें ? पढना होगा तो ट्यू शन देंगे हम हो, पास होना होगा तो मुँ हमाँगे वेसों पर पास करा देंगे" यह कहाँ तक उचित है ?

जिन विद्यार्थी और विद्यार्थिनियों के चरित्रनिर्मास की इम जातें करते हैं, उनके गुरुओं की प्रायः ऐसी दशा है। अभी कुछ दिनों पहले मध्यभारत शित्ता विभाग के संचालक (डायरेक्टर) प्रसिद्ध शाग्त्री और मनोविज्ञान के प्रखर अभ्यासी श्रीमान् मा महोदय ने उज्जैन के अपने एक भाषए में कहा था :--

"नवीन समाज की रचना में राजनीतिज्ञों की अपेता शिद्ध कों का अधिक महत्त्वपूर्ण स्थान है और यदि वे इसके महत्त्व को नहीं समझते और नवरचना में अपना कर्त्तव्य पालन नहीं करते तो समाज की प्रगति हो नहीं सकती, परिव-तित परिस्थितियों में अव शित्तकों का यह अति महत्त्वपूर्ण कत्त व्य है कि वे प्रजातन्त्रीय देश के उपयुक्त नागरिक निर्माण कर्त्त व है कि वे प्रजातन्त्रीय देश के उपयुक्त नागरिक निर्माण कर्त्त व है कि वे प्रजातन्त्रीय देश के उपयुक्त नागरिक निर्माण कर्त्त ही नहीं वल्कि शित्त का अध्यापन मात्र नहीं है। इम केवल पाठक ही नहीं वल्कि शित्त क भी हैं, उसका चेत्र वालक का सम्पूर्ण जीवन है और इमें बालक के समय व्यक्तित्व का निर्माण करना है, इसका अर्थ यह है कि हमें बालकों के चरित्र को भी एक स्वतन्त्र देश के अनुरूप बनाना है।"

थोड़े किन्तु महत्वपूर्ण शब्दों में शित्तकों के कत्त व्य का जो चित्रख अनुभवी शित्तः संचालक महोदय के द्वारा डपस्थित किया गया है, उसके प्रति हमारा प्रत्येक शित्तक ध्यान दे और उसके अनुसार कत्त व्य पालन करे, तो आज शित्ता संस्थाओं में स्वर्ग उतर पड़े । हमारे बालक मानव-देव बनें । इसलिये सरकार से भी मेरा यह अनुरोध है कि शित्तकों के उत्पन्न करने के लिए जो-जो ट्रेनिंग स्कूल खोले जायँ उनमें पाठ्य-पुस्तकों और पढ़ाने की रोति के साथ एड 'शित्तक' किंवा 'गुरू' की हैसियत से उनमें किन-किन गुएों की आवश्यकता है, इसका भी अवश्य ध्यान ( २२ )

रक्ला जाना चाहिये। प्रत्येक शित्तक में सत्यभाषख, सदाचार, प्रामासिकता, नम्रता, विवेक, विनय आदि गुए अवश्य होने चाहिएँ। तथा उन्हें चौर, घूस, बीड़ी, सिगरेट इत्यादि बाह्य व्यसनों का त्याग करना चाहिए जो प्रथमदर्शन में ही दूसरों पर प्रभाव डालते हैं।

एक बात भौर भी कह दूं। आज समरत भारत में ऐसी म्वनेक संस्थाएँ चल रही हैं जो प्रजा की---जनता की-सहायता से चलती हैं, शिचालयों के साथ-साथ छात्रालयों को भी रखती हैं श्रौर गुरुकुल पद्धति पर शिच्च तथा बालकों के चरित्र-निर्माख का काय करती हैं। ऐसी संस्थाओं को सरकार को काफी सहायता देकर श्रागे बढ़ाना चाहिए। वस्तुतः देखा जाय तो शित्ता प्रचार के साथ चरित्र-निर्माख के कार्य में ऐसी संस्थाएँ सरकार का बहुत कुछ बोमा हलका करती हैं। ऐसी संस्थाएँ सरकार की श्रोर से चलाने में जो खर्चा करना पड़े, उसधे आधे खरचे में, यदि वही कार्य होना हो, तो सरकार को ऐसे कार्य को भवस्य उत्ते जन देना चाहिए। शिज्ञ और चरित्र निर्माए के कार्य में जनता का श्रीर शिच्चए प्रेमियों का इस प्रकार का सहकार, यह सचमुच ही अत्यन्त प्रशंसनीय कार्य सममा जा सकता है। बेशक, ऐसी संस्थाएँ सरकार की नीति के अनुसार साम्प्रदायिकता का विष फैलाने वाली और राज्य की बेवफा नहीं होनी चाहिए । स्वतन्त्र भारत में इस प्रकार जनता झौर सरकार के सहयोग से जो कार्य होंगे वे देश के लिए अधिक लाभप्रद श्रीर कार्य-सिद्ध-कर हो सकेंगे। मेरे नम्र मत से ऐसी संस्थाएँ, फिर वे गुरुकुल हों या विद्यालय, महाविद्यालय हों चाहे बालमन्दिर कोई भी हों, सरकार को कम से कम पचास प्रतिशत व्यय देने का नियम रखना चाहिये । किसी विशेष परिस्थिति में सरकार पचास प्रतिशत से श्रधिक देकर भी उसको आगे बढ़ा सकती है। बल्कि सरकार को ऐसी संस्थार्झों को अधिक प्रोत्साइन देकर उन्हें भारतीय संस्कृति का केन्द्र बनाना चाहिए। ऐसी स्वतन्त्र संस्थाओं का सरकार की ओर से निर्माख करने में सरकार को अधिक व्यय, अधिक परिश्रम और अधिक समय लगने की स्वाभाविक सम्भावना है। ऐसी अवस्था में सारे देश में, ऐसे जो-जो गुरुकुल, आश्रम, विद्यालय, महा-विद्यालय हों, उन्हीं को आगे बढ़ा कर नव-निर्माख का कार्यारंभ करना चाहिए।

शिज्ञए और चरित्र निर्माए के विषय में मैंने अपना तम्र अभिप्राय ऊपर प्रकट किया है। आशा है शिज्ञा के अधिकारी एतं शिज्ञा से प्रेम रखने वाले महानुभाव इस पर गौर करेंगे।

# भगवान महावीर का साम्यवाद

संसार में जब कभी खार्थ, लोभ आदि का साम्राज्य बढ़ जाने के कारख मानव, मानव का रत्तक न रहकर भत्तक बन जाता है, उस समय सारे संसार में अशान्ति फैल जाती है, विषमता बढ़ जाती है। श्रीमन्ती और गरीबी इन दोनों के बीच भयंकर दावानल सुलग उठता है। यह ऋग्नि यहां तक फैल जाती है कि व्यक्तिगत बैर ही नहीं रहता. राष्ट्र राष्ट्र के बीच में भी लड़ाइयां शुरू हो जाती हैं और निर्दोंध मानव जाति का संहार हो जाता है। मानव जाति में हिंसक वत्ति उत्पन्न हो जाती है। उस हिंसक वृत्ति के परिएाम से, कुदरत भी अपने मानव संदार के शकों का उपयोग करने लगती है। भूकम्प, अतिवृष्टि, त्रनावृष्टि, बाढ़, कीड़ों का उपद्रव, नाना प्रकार<sup>ें</sup> के रोग, दुर्ड्याल अगिन प्रकारड, इत्यादि अनेक प्रकार के उपद्रव खड़े हो जाते हैं। मानव खास करके पढ़े लिखे सममतार लोग उसको 'देवी प्रकोप' अथवा कुदरत का प्रकोप कहते हैं, और है भी। किन्तु यह प्रकोप इमारी हिंसक वृत्ति का, हमारे पापों का परिसाम है, इस बात को वे भूल जाते हैं। इन उपद्रवों से बचने का एक ही उपाय है और वह है हिंसक वृत्ति को दूर करना। इमारी सुख समृद्धि के लिए हम हिंसक वृत्ति द्वारा जितने भी उपाय कार्या-न्वित करते हैं, वे निष्फल होंगे और हो रहे हैं। इसका प्रत्यच श्रनुभव वर्तमान समय में छोटे-बड़े सभी कर रहे हैं।

#### जगत की शान्ति का एक्तमात्र उपाय है समस्त जनता के मनोभावों में समान भाव का उत्पन्न होना। जब तक हम एक

दूखरे के साथ खमानता की भावना उत्पन्न नहीं करेंगे और व्यक्तिगत स्वार्थ व लोभ के अधीन होकर, अपने ही सुख को सुख सममते रहेंगे दूसरे के सुख का जरा भी विचार नहीं करेंगे, बल्कि अपने सुख की खिद्धि के लिये दूसरे का संहार करते रहेंगे, तब तक न व्यक्तिगत शान्ति होगी, न सामाजिक। अशान्ति का मूल कारए राग द्वेष है। राग द्वेष में से कोघ, मान, माया, लोभ उत्पन्न होते हैं। और वह कोघ, मान, माया, लोभ लड़ाई का मूल कारए हैं।

आज से ढाई इजार वर्ष पूर्व, भारत के महान क्रान्तिकारी भगवान महावीर स्वामी ने इस बात पर मनो मंथन करके अतीन्द्रिय ज्ञान प्राप्त करने के पश्चात् यह सिद्धान्त प्रकाशित किया कि, 'सव्वे जीवावि इच्छन्ति जीविड न मरिजड'--'सभी जीव जीने को चाहते हैं, मरने को कोई नहीं चाहता ।' 'सभी सुख चाहते हैं, दुःख कोई नहीं चाहता ।' 'हमारे सुख के लिये दूसरों का नुकसान करना, हिंसा है।' 'यही पाप है', 'हमको ऐसा करने का कोई हक नहीं है।' 'तुम जीत्रो और दूसरे को जीने दो।' लेकिन इन सिद्धान्तों का पालन मनुष्य तब कर सकता है जब अपने जीवन में अहिंसा, संयम और तप की भावना को जायत करता है। उसका आचरए करता है। इन्हीं तीन सिद्धान्तों का आचरए मानव जीवन में ब्यूने के लिये दो प्रकार का धर्म भगवान महाबीर ने प्रकाशित किया:--१-साधु धर्म और २-गृहस्थ धर्म।

साध धर्म में सर्वथा हिंसा का त्याग, सर्वथा फूठ का त्याग, सर्वथा चोरी का त्याग, सर्वथा ऋबद्दाचर्य का त्याग और सर्वथा परिष्रह का त्याग बताया है। इस प्रकार सर्वथा त्यागी, संयमी, अपरिष्रही के द्वारा संसार में न व्यक्तिगत अशांति उत्पन्न हो

#### ( २६ )

सकती है श्रीर न सामाजिक। उन्हें न किसी चीज के लिए मोह ममत्व श्रीर इच्छा होती है, न वे किसी चीज के लिये लालायित होते हैं, न वे किसी दुसरे को दुःख देते हैं। उनका जीवन तो शांतिमय होता है।

दूसरा धर्म गृहस्थ धर्म है। गृहस्थाश्रम में रहने वाले को खुद की, कुटुम्ब की, समाज की और राष्ट्र की रत्ता के लिए सभी चीजों की आवश्यकता होती है। किन्तु गृहस्थ समाज अपनी आवश्यकताओं की मर्यादा में रहकर अपना जीवन व्यतीत करे. तो उसके निमित्त से दूसरे को दुःख होने का कोई कार ए नहीं रहता। स्वार्थ और लोभ यही तो स्वयं का और दूसरों को दुख का कारए होता है। और भगवान महावीर स्वामी ने इसीलिये गृहस्थों को, अपनी आयश्यकता की पूर्ति भी हो जाय और दूसरों को दुःख देने का भी कारण न बने, ऐसा मध्यम मार्ग दिखलाया। अगैर वह यह है कि हर एक चीज में गृहस्थ अपनी मावश्यकता को सोच कर मर्यादा निश्चित करे । जिससे दूसरों का इक भी न मारा जाय, दूसरे भी अपनी आवश्यकनाओं की पूर्ति कर सकें और इमारे निमित्त से दुसरों को तकलीफ भी न हो । अर्थात् मानव-जाति में समानता उत्पन्न हो जाय श्रौर जहाँ समानता है, वहाँ विषमता नहीं रहती और विषमता के अभाव में घर्षण का भी कोई कारए नहीं रहता।

भगवान महावीर ने गृहस्थों के बारह त्रत दिखलाये हैं। उसपर सूक्ष्मता से विचार किया जावे तो, यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि मानव जाति में समानभाव-साम्यवाद उत्पन्न करने का ही इसका मूज हेतु था। प्रत्येक त्रत में भगवान महावीर ने मर्यादा रखने को कहा है। जहाँ मनुष्य मर्यादा में आ जाते हैं, वहाँ अतिरेक नहीं होता और अतिरेक नहीं होने से न खुद में

#### ( २७ )

मशान्ति होती है और न दूसरों को अशान्त कर सकता है। उन बारह व्रतों का संचिप्त स्वरूप देखिये।

उन बारह व्रतों के नाम ये हैं:--१-स्थूल प्राखातिपात विर-मए व्रत, २-स्थूल मृपा वाद विरमए व्रत १-स्थूल अदत्तादान बिरमए व्रत ४-स्थूल ग्रब्रह्मचर्य विरमए व्रत ५-स्थूल परिष्रह बिरमए व्रत ६-दिग्व्रत ७-भोगोपभोग विरमए व्रत ८-म्भनर्थ-दएड विरमए व्रत ६-सामायिक व्रत १० देशावकाशिक व्रत ११-पोषघ व्रत १२-स्रातिथि संविभाग व्रत।

उपर्युक्त बारह त्रतों में प्रथम के पांच त्रतों में 'ग्थूल' शब्द इसलिये रक्खा गया है कि गृहस्थ हिंसा, असत्य, चोरी, अत्रह्य परिप्रह, का सर्वथा त्याग नहीं कर सकता। इसलिये उसका स्थूल ट्राष्ट्र से त्याग करने का है।

तात्विक द्रष्टि से देखा जाय तो उपर्युक्त बारहों वत इसलिये हैं कि अपने जीवन की प्रत्येक बस्तु में मनुष्य मर्यादित बने। संप्रह शील न बने, ताकि उन चीजों का लाभ दूसरों को मिलता रहे। और खुद को भी अधिकाधिक प्राप्ति के लिये अशान्ति न रहे। वही समान भाव या साम्यवाद का हेतु है।

इभ जीना चाहते हैं तो इम दूसरों को भी जीने दें। सिवाय कि अनिवार्य हिंसा कदाचित करनी पड़े, तो उसकी छूट गृहस्थों को दी। दूसरे भूठ बोलें यह हम पसन्द नहीं करते, इसजिये इम को भी भूठ नहीं बोलना चाहिये। इम हमारी चोरो को पसन्द नहीं करते अर्थात् विना पूछे कोई हमारी चोज ने ले, यह इम पसन्द नहीं करते, इसलिये हमको खुद को चाहिये कि इम किसी की भी चीज को न उठायें। हमारी चहिन बेटी आदि के प्रति कोई कुट्ट ि करे यह भी हम पसन्द नहीं करते, इसलिये इमें भी चाहिए कि इम व्याभचार प्रवृत्ति से दूर रहें। परिग्रह

परिमाए भी इसलिए है कि आवश्यकता से अधिक किसी भी चीज का संप्रद करना मन्ब्य के लिए अनचित है। इस संप्रद-शीलता का ही परिएाम है कि, संसार में असमानता फैली हुई है और असमानवा के परिणाम से सारे संसार में अशान्ति हैं और क्लेश हो रहा है। इसलिए भगवान महावीर ने परि-प्रह का परिमा**ए प्रत्येक गुह**स्थ को करने का उपदेश दिया। हर एक गृहरथ अपनी आवश्य कताओं को सोचकर के यह नियम करे कि मुफे इस से अधिक द्रव्य नहीं रखना। मगर द्रव्य हो भी जाय, तो उस द्रव्य को স্প্রঘিষ্ঠ जनता की सेवा में लगा दूंगा। ऐसा करने से अनायास उस द्रव्य का लाभ दुसरों को मिल जाता है। मर्वादित द्रव्य रखने की प्रतिज्ञा से उसकी लोभवत्ति भी कम होती जाती है और मर्यादित वन जाती है। मर्यादित वनने से ट्रव्य प्राप्ति के हेतू जो पापाचर छ मनुष्य को करने पड़ते हैं, उससे वह बच जायगा। परिष्रद्द के परिखाम में न केवल द्रव्य का ही परिमाख करने का है किन्तु चल अचल सभी प्रकार की वस्तुओं का परिमाए करना है। इसलिये अन्य चीजों का संप्रद्य भी नहीं हो सकेगा।

इस प्ररिमह परिमाए की पुष्टि के लिये ही, छटा और सा-तवां बत भी है। अर्थात् गृहस्थ यह प्रतिज्ञा करे कि मुमे प्रत्येक दिशा में अमुक इद से अधिक व्यापारार्थ न जाना और न कोई व्यापार करना। मनुष्य की मनोवृत्ति इस बत से कितनी विशुद्ध रहती है, इस का अनुमान कोई भी बिचारशील मनुष्य कर सकता है। जब हमें आवश्यकता से अधिक द्रव्य की जरूरत ही नहीं है तो फिर टुनिया में भटकने से क्या मतलब है ? बेशक झान प्राप्त या धर्म-प्रचारार्थ कोई भी कहीं भी जा सकता है। सांतवा भोगोपभोग व्रत भी इसी के अनुसन्धान में है। इस वत का आशाय यह है कि मनुष्य के उपयोग में आने वाली प्रत्येक चोज की मर्यादा प्रतिदिन गृहस्थ करे। संसार के सारे पदार्थ, जो मनुष्य के उपयोग में जाते हैं, वे दो प्रकार के हैं। १. भोग्य और २. उपभोग्य जो चीज एक दफे उपयोग में लाने के पश्चात् दूसरी बार उपयोग में नहीं आती, वह भोग्य है। अज्ञ, पानी, विलेपन आदि चीजें एक दफे उपयोग में लाने के पश्चात् दूसरी वार उपयोग में नहीं आती, वह भोग्य है। आज, पानी, विलेपन आदि चीजें एक दफे उपसोग में लाने के पश्चात् दूसरी वार उपयोग में नहीं आती जो चीज एक से घांचक बार उपयोग में झाती हैं, वे उपभोग्य वस्तुयें हैं, जैसे मकान, वस्त, आभूषण् इत्यादि। इन भारी चीजों का गृहस्थ प्रतिदिन नियम करे कि वह चीज मुफे दिन में कितनी बार और कितने प्रमाण में उपयोग में लाना है। यहां तक कि आसन, सवारी, रनान, विलेपन, मुखवास इत्यादि प्रत्येक चीज कम से कम उपयोग में लाने का लक्ष्य रखकर के प्रातःकाल में उठते ही प्रतिज्ञा करे।

देखने में कई लोगों को विचित्र सा मालूम पड़ेगा किन्तु मनोविज्ञान की दृष्टि से यदि विचार किया जाय तो, यह एक आध्यात्मिक वल प्राप्त करने का जवद्र स्त सिद्धान्त है। मनोवृत्ति पर काबू रखनेके लिये, सच पूछा जाय तो वह एक योग किया है। और इस से न केवल अपनी आत्मा को किन्तु दूसरों को भी वड़ा भारी लाभ पहुँचता है। इसी प्रकार आठवां व्रव अनर्थ दंड विरमए व्रत है। संसार में मनुष्य ऐसी बहुत सी कियायें करता है जिसस निरर्थक खुदको पापना उपार्जन होता है और दूसरे जीवों का नाश होता है। अनावश्यक प्रवृत्तियों को करना कहां की बुद्धिमता है ? इसीलिये भगवान महावीर ने ऐसी निर्थक उपद्रवकारी, दूसरों को सतानेवाली प्रवृत्तियों से दूर रहने के लिये यह व्रत दिखलाया है। इसका आशय भी स्पष्ट है कि मानव सव के साथ में समान बुद्धि रक्खे, साम्यभाव रक्खे।

इसके अतिरिक्त सामायिक, देशावकाशिक, पौषव और अतिथिसंविभाग भी आध्यात्मिक बल उत्पन्न करने श्रीर त्याग-वृत्ति बढ़ाने के हेतु हैं। गृहस्थ दिन के चौबीस घंटों में से कुछ समय ऐसा निकाले कि जिस से एकांत में बैठकर संसार के जीवों के उपर साम्यवत्ति धार स समस्त करे श्रौर केवल त्र्यात्मचितन करे । यह सामायिक व्चि का हेतु है। महिने पंद्रह दिन में गृहस्थ कभी एक दिन सँवेथा साधुवत्ति का भी अनुभव करे। ताँकि उसकी मनोवत्ति सर्वधा त्यागवृत्ति की तरफ महती जाय। इसलिये पौषध व्रत दिखलाया गया है। साधु सर्वथा त्यागी है और गृहस्थ मर्यादित त्यागी है। किन्तु कभी न कभी मर्यादा को त्याग-वृत्ति छोड़कर वे सर्गथा त्यागी होना ही आत्मकल्यास का सर्वोत्कृष्ट मार्ग है। क्यों कि त्याग जैसे अपनी लोभवत्ति को कम करने का हेत है, वै से दूसरे को भी सुखी बनाने का हेतु है। इसलिये सर्वाथा त्यागी होना यह भी एक आवश्यक और महत्व का कर्त्तव्य है। इसी प्रकार देशावकाशिक त्रत भी दिशाओं संबंधी दैनिक प्रवृत्ति को मर्यादित बनाने के लिये दिखलाया गया है। श्चन्त में बारहवां व्रत अतिथिसंविभाग है। गृहस्थ अपने खान पान की प्रत्येक चीज में से दूसरे का हिस्सा निश्चित करे और वह हिस्सा उन महानुभावों को दे कि जो अतिथि हैं। जिसका कोई घर बार नहीं, जिनकी कोई सम्पत्ति नहीं, जिनकी कोई तिथि त्रीर पर्व भी नहीं। ऐसे महात्मा, जिनका पूरा समय जगत के कल्यास के लिये व्यतीत होता है और जो अपने चै यक्तिक स्वार्थों का त्याग करके जगत-कल्याए के बिये अपना

जीवन व्यतीत करता है। ऐसे महानुभावों का आदर-सन्मान करना आतिथ्य करना यह भी गृहस्थ का कर्तव्य है और यह न्त्रत भी साम्यवाद की वृत्ति का ही द्योतक है। गृहस्थों के उप युं क बारह वत स्पष्ट दिखलाते हैं कि प्रत्येक गृहस्थ को यह लक्ष्य में रखना चाहिये कि आवश्यकता से आधिक कोई भी भीज रखने का हमारा कोई हक नहीं और उपर्युक्त जतों से यह भी स्पष्ट होता है कि साम्यवादी में हिंसकवृत्ति न हो दूसरों को परेशान दुःखी करने की वृत्ति न हो, लुटाऊ वृत्ति न हो, सत्ता लोलुपता न हो और संप्रहशीलता न हो। आज संसार में देखा जाता है कि दूसरे का भला करने का भाषए देने वाले स्वयं संग्रहशील बनते हैं, असाधारए परिग्रहधारी बनते हैं, मोटर और हवाई जहाजों के सिवाय जमीन पर पैर रखना बुरा सममते हैं। स्वयं पूँजीवादी चनते जाते हैं और जनता को दुःख सहन करने का उपदेश करते हैं। वातें तो भगवान महाबीर, महात्मा बुद्ध और गांधीजी की अहिंसा की करते हैं, लेकिन स्वयं हिंसा से दर नहीं होते।

कहने का आशय यह है कि संसार में साम्यवाद के सिवाय शान्ति नहीं । शान्ति स्थापना की अनेक योजनायें निकलती हैं, प्रयत्न भी होतेहैं, किन्तु मेरा नम्रमत हैकि, मानव मानवके साथ में समानता का बर्ताव न करेगा, 'आत्यनः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत', इस सिद्धांत को नहीं अपनावेगा, जब तक रागद्वे श की वृत्ति कम नहीं होगी तब तक जगत में शान्ति कभी नहीं हो सकती । इसलिये हमें भगवान महावीर के उपदेशानुसार साम्य-युत्ति, समानभाव स्वयं उत्पन्न करना चाहिये और जगत में इमका प्रचार करना चाहिये ।

### यही संसार में शान्ति का एक मार्ग है।

# मच्छी के उत्पादन द्वारा मानव जीवन की रक्षा

भारतबर्ष की संस्कृति अन्य देशों से सर्वथा भिन्न है, अन्य देश मानव, मानव के साथ इमदर्दी, प्रेम रखने की संस्कृति रखते हैं, तथा साथ साथ अपने स्वार्थ के कारण दूसरों का संहार करना भी कर्तव्य सममते हैं। इससे विपरीत, भारतीय संस्कृति, जिसमें प्राण हैं, जीव हे, चेतना है, उन सब के साथ सम भाव रखने का आदेश करती है।

'श्रात्मानः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत्"

अपनी आत्मा से जो प्रतिकूल हो, उसका व्यवहार दूसरों के साथ न फरना, यह भारतीय संस्कृति का प्रतीक है। आत्मौ-पम्येन सर्वत्र समं परयति' अपनी आत्मा के बराबर सबकी आत्मा को देखना, यह भारतीय संस्कृति है। और यही कारख हो कि जोब छोटा हो बड़ा, एकेन्द्रीय हो या पन्चेन्द्रीय, मनुष्य हो किंवा वनस्पति, सब के साथ समान भाव रखकर किसी को कष्ट न हो ऐसा बर्ताव करना, यह सिद्धान्त है।

, भारत के तीनों मुख्य धर्म-सनातन, जैन और बौद्ध में प्रतिपादित किया गया है कि किमी भी जीव को कष्ट पहुंचाना, इसी का नाम हिंसा है। किन्तु जीवन यापन करने में अनिवाय हिंसा हो जाती है, जैसे भोजन के लिए अज्ञ और फल फूल का भज्तख आदि, उस अनिवार्य हिंसा का बचाव करने लिए ही

### ( ३३ )

इमारे ऋषि महर्षियों ने गृहस्थों के लिए जो हिंसा का त्याग दिखाया, वह इस प्रकार बतलायाः---

नीरागस्त जन्तूनां, हिंसां संकल्प तस्त्यजेत् 📩

निरपराधी, त्रस जीवों की हिंसा को इरादा पूर्जक त्याग करें। इस व्याख्या में गृद्श्थाश्रम को चलाते हुये, जीवन-निर्वाह करते हुये, देश और राष्ट्र की रत्ता करते हुये भी मनुष्य बहुत हिंसा से वच सकता है।

वस्तुतः देखा जाय तो, निरपराधी छोटे या वड़े किसी भी जीव को कृष्ट पहुँचाना यह अन्याय है। इम बड़े हैं, हम में शक्ति है, इसलिए किसी भो छोटे जीव के उपर इम हर प्रकार का त्रत्याचार **कर** सकते हैं, ऐसा समफता मानवता से नीचे गिरना है। आज मानव जाति अपने स्वार्थ के लिए अपनी शक्ति का कितना दुरुपयोग कर रही है, यह कहने की आवश्यकता नहीं है। भारतीय शासनाधिकारी, मानव जाति की रत्ता के हेतु पश्चिम का श्रनुकरए करके, हिंसो जन्य जो प्रयोग कर रहे हैं, बह भारत को संस्कृति के विबद्ध है। इतना ही नहीं, किन्तु प्रकृति के नियमों से भी विरुद्ध होने के कारण, जितना हम सुल के लिए प्रयत्न करते हैं, उतना ही अधिकाधिक दुख हमारी मानव जाति पर आता हो रहा है। दूसरे जीवों का संहार कर के, हम रवयं सुख कभी भो नहीं पा सकते। यह प्रकृति का अटल नियम है। जहाँ जहाँ जितनी २ हिंसा अधिक, वहाँ वहाँ प्रकृति ने, भूकम्प, बाढ़, अतिवृष्टि, अनावृष्टि, लड़ाई, रोग, अग्नि प्रकोप आदि अपने शस्त्रां द्वारा दएड दिया है। पश्चिम का अनुकर ख करके भारत में जितनो हिंसा बढ़ रही है, उतना ही दुख का बाबानल सर्वत्र फैल रहा है।

अभी अभी मच्छी के उत्पादन की ओर इमारे राज्याधि-कारियों को प्रवृत्ति बढ़ती हुई नजर आती **है** ।

ऋत्र के उत्पादन के प्रयोग में जितने हिंसा जन्य प्रयोग किये जाने लगे, उतनी ही उसमें असफलता प्राप्त हुई । इतना ही नहीं, 'तीन सांधे और तेरह टूटे' वाली कइावत के अनुसार, दिन प्रतिदिन ऋषिकाधिक संकट त्राता ही जाता है । ऋब उसमें जब हाथ नीचे गिरते जा रहे हैं, तब मच्छी का उत्पादन बढ़ाने की नोबत आई। किन्तु यह भूला जाता है कि, मच्छी के उत्पा-दन से होने वाली हिंसा का क्या प्रतिफल हमें भोगना 'पड़ेगा ? हिंसा का प्रतिफल सुखन कभी हुआ है, और न कभी होगा। ईश्वर को न मानने वाले भी, प्रकृति के नियमों को तो अवश्य मानते हैं। प्रकृति का प्रयोग मानव जाति के ऊपर क्यों बढ़ता जारहा है, इसका विचार उन महानुभावों को नहीं भाता है, जो सत्ता, शक्ति और दुनियादारी के 'ऐश आराम में मस्त रहते हैं, किन्त जगत में जो प्रत्यच हो रहा है, वह आंखों वाले देखते हैं, हरय वाले सोचते हैं, और बुद्धि वाले स्वीकार करते हैं कि, प्रकृति के इस प्रकोप में हमारी गलती ही कारण है। 'दुख यह भूल का ही परिएाम है' इसमें दो मत नहीं हो सकते। हमारे सुख के लिए, हिंसा जन्य प्रवृत्ति, दृसरे जीवों का संहार यह प्रकृति के नियमों से विपरीत व्यवहार है। और इस व्यवहार का ही परिएाम है कि, प्रकृति-कुदरत अपने रास्रों द्वारा उस हिंसा का प्रतिफल इमें देती है।

मानव जाति के लिए वनस्पति, फल, फूल का आहार निर्माण हो चुका है। और वह भी अनिवार्य है। उससे अधिक कदम आगे बढ़ाकर, अन्य जीवों की हिंसा द्वारा मानव जाति का रच्नण, यह प्रकृति के नियमों का उल्लंघन है। उस उल्लंघन का भयंकर फल हमें भोगना पड़ेगा, यह निश्चित है। विशेष दुःख को बात यह है, कि मध्यभारत जैसा सात्विक और अहिंसक प्रान्त, कि जहाँ बहुत अन्न उत्पन्न होता है, जहाँ को मनुष्य जाति धर्म परायस है, जहाँ कुदरत की छुपा इतनो है कि प्रान्त अपना पोपस करने के अविरिक्त, हजारों, लासों मन अनाज, दूसरे दुखी देशों को भेज सकता है और भेज रहा है। उस प्रान्त के शासनाधिकारी, मच्छी के उत्पादन को अशो-भनीय और अनिच्छनीय प्रवृत्ति का अनुकरख करने जा रहे हैं। प्रकृति के नियमों का वे थोड़ा अभ्यास करें। जहाँ जहाँ प्रकृति ने दुष्काल, भूकम्प, बाढ़, रोग, लड़ाई, अग्नि प्रकोप आदि अपने शस्तों का प्रयोग किया है, वहाँ ऐसा क्यों हुआ, और मध्यभारत तथा अन्य ऐसे प्रान्तों में ऐसा उपद्रव क्यां नहीं हुआ, इसके कार एों को खोजेंगे, तो उन्हें पता चलेगा कि प्रकृति का प्रकोप वहाँ ही अधिक हुआ है, होता है, जहाँ मानव जाति, अपनी मानवता को छोड़ अपने स्थार्थ के लिए दूसरे जीवों के संहार की प्रवृत्ति में पड़ती है। इसलिए:—

मेरा अन्त में अनुरोध है कि मच्छी का उत्पादन या ऐसी भयंकर हिंसा जन्य अवृत्ति द्वारा मानव जाति के रच्च का विचार छोड़ दिया जाय। तात्विक दृष्टि से भी देखा जाय तो, हिंसा जन्य प्रवृत्तियों द्वारा न कोई देश सुखी हुआ है, और न होगा। आगे या पीछे, परु या दूसरे तरीके से उसका नाश अवश्य हुआ है। इसलिए, भगवान महावीर, महात्मा वुद्ध और अभी अभी इमारे युग में महात्मा गाँधी ने ''जीवो और जीने दो" का सन्देश सुनाया है, उसके अनुकूल इमारा जीवन बना कर इमें किमी भी जीव की हिंसा के द्वारा इमारे देश की सुख की आशा छोड़ देना चाहिये।

# आधुनिक शिक्षा में सिनेमा का स्थान

शित्ता, यह जीवन विकास का एक प्रधान साधन है, इस लिये जीवन के साथ शित्ता का सम्बन्ध भी अनाटिकाल से रहा है। समय के परिवर्तन के साथ शिचा में भी परिवर्तन होता रहा है। अर्थात् शित्ता के साधन भी अनेकों बनते गये श्रीर उसमें परिवर्तन भी होता गया, किन्तु शिज्ञा का आदर्श जो 'संस्कृति का संरत्तस' होना चाहिये, वह अवश्य रहा है। वह साधन साधन नहीं कहा जा सकता है, जो साध्य के आदर्श मे • वंचित रखे था नीचे गिराये । बहुत मे साध्य ऐसे होते हैं, जिसका आधार, उस माधन का उपयोग करने वाले के उपर रहता है। अथवा यों कहना चाहिये कि, प्रत्येक माधन में दो शक्तियाँ रही हैं, एक साध्य को सिद्ध करने की शक्ति और दुमरी साध्य से वंचित रखने या नीचे गिराने भी शक्ति, उसके उपयोग करने वाले के ऊपर ही उसका आधार है। हरियार रत्तक भी है और नाशक भी, जहर मृत्यु को देने वाला है और शरीर को पुष्ट बनाने वाता भी। शास्त्र उन्नति पथ पर ले जाते हें, और वे ही शास्त्र शस्त्र का भी काम करते हैं। द्रव्य जीवन का साधन है, और नैतिक पतन करने वाला भी। संसार की . ऐसी कोई वस्तु नहीं, जिसमें साधरता और बाधकता, संरत्त्त ख और नाश के गुए न हो।

वर्तमान समय में देखा जाय तो शिच्चए प्रणाली इस प्रकार की बनाई गई है, जो शिच्चए का मुख्य हेतु 'जीवन विकास' होना चाहिये, उससे मानव को वंचित रख रही है। मानव जीवन का विकास माने मानवता के गुर्खों का प्रकट होना। दया दाचिएय इमदर्दी, प्रेम, सद्दानुभूति, कर्तव्य पालन, सदाचार— यह मानवता के गुए हैं। 'त्रात्मनः प्रतिकूलानि परेशांत्र समा-चरेत' यह मानवता का प्रतीक है। 'त्रात्मौपम्येन सर्वत्र सम पश्यति योऽर्जुन' यह मानवता की निशानी है। मातृवत् परदा-रेषुं पर द्रव्येषु लोछवत्' यह मानवता के रच्च गुर्खों के त्राधार स्तम्भ हैं। सत्यं वद्ध्र्मं चरं, यह मानवता के सदा– चरछ हैं।

जिस शिचा से, मानवता के वे गुए प्रकट होते हो, वही शिचा, शिचा है ! वही शिचा जीवन विकास का साधन भूत है। आज सारे भारतवर्ष में वर्तमान शिचा, हमारे 'जीवन विकास' में कितनी विधातक हो रही है। इसकी पुकार बड़े से बड़े शिक्षण शास्त्री देश के नेता और उच्चकोटि के शासक भो कर रहे हैं। किन्तु वर्तमान शिक्षा में कहां दोष है, इसका सूच्मता से अवलोकन बहुत कम लोग करते हैं। और करते हैं, तो डसका सुधार करने का प्रयत्न नहीं करते, अथवा कम करते हैं।

भारतीय संस्कृति से विपरीत संस्कृति ने, इमारी भारतीय संस्कृति के ऊपर सदियों तक आक्रमस किया। इमने बिना विचारे उसका अनुकरए किया। उनमें जो गुए थे, उसका अनुकरए तो नहीं किया। किन्तु उनको राजी रखने के लिए अथवा किन्हीं कार सों से उनकी उन बातों का अनुकरए किया जिससे इमारी संस्कृति का नाश हो। जिसको हम सदाचरए मानते हैं। उससे इमारा गतन हो, और इमारे ध्येय से वंचित होकर इम अधिक से अधिक गुलामी की जंजीरों में जकड़े जाँय। "प्रबृत्ति वृत्ति की द्योतक हैं" व्यक्ति या समाज की प्रवृत्ति पर से ही उनकी वृत्ति का सनुमान किया जा सकता है। आज हमारे देश में शित्तरप्र प्रवृत्ति में भी जो कुछ विघातक बातें प्रचलित देखी जाती हैं, वह इमारे देश के उच्चकोटि के शासकों की वृत्ति का ही परिसाम वही जा सकती है।

किन्तु, यह सद्भाग्य की निशानी है कि जैसा कि मैं उपर कह चुका हूं, इमारी शित्ता में जो न्यूनतायें हैं, वे छोटे कुछ महानुभावों के व्यान में आने लगी हैं और एक इवा ऐसी चली है कि, इमारे देश के योग्य शित्ता में आमूलन परिवर्तन करके नवीम शित्तस प्रसाली प्रचलित की जाय तो साधन इस समय शित्ता प्रचार के लिए प्रचलित है, उन साधनों का भी इस प्रकार सुचाठ रूप से उपयोग किया जाय। जिससे वे साधन शित्तस के हेतु की सफलता में बाधक न होते हुये साधक बन जाय। ऐसे आमेक साधनों में से एक साधन सिनेमा भी है।

कहमें की आवश्यकता नहीं है कि, सिनेमा ने आज सारे संसार को मानवता से कितना नीचे गिरा दिया है। मानव जाति का नैतिक पतन किया है। पुएय पाप की भावनाओं को न मानने वाले 'ऋएँ कृत्वा पृतं भिवेत्' इस सिद्धान्त को मानने वाले, केवल ऐहिक (पौद्गलिक) सुखों में ही जीवन की सार्थकता समकने वाले और केवल अपने खार्थ के लिए संसार का संहार करना पड़े, तो भी उसमें अनुचितता न समकने वाले लोगों के लिये सिनेमा भन्ने ही एक अपने आनन्द का साधन बना हो, किन्तु जिस भारतीय संस्कृति के कुछ प्रतोक उपर दिखाये हैं, उस भारतीय प्रजा के लिये सिनेमा सचमुच ही आदर एीय नहीं हो सकता है। किन्तु जैसा मैं उपर कह चुका हूं, कोई भी साधन लाभप्रद बन सकता है और हानिप्रद भी।

उपयोग करने वाले के उपर उस हा आधार है। जहर, जहर होते हुए भी, उसको समुचित रूप से परिखत करके उपयोग किया जाय तो वह ऋद्भुत बल दायक भी बन सक्सा है । इसमें तो किंचित भी सन्देह नहीं कि सिनेमा प्रचार का अद्भुत साधन है। जड़वादी लोगों ने उसक। उपयोग पौदुगलिक सुखों और भोग विलास की पुष्टि के लिये भले ही किया हो। किन्तु उसी साधन का उपयोग हम हमारे देश की आध्यात्मिकता • इमारे देश का ऐक्य, इमारे देश की उच्च शिचा आदि बातों के लिये करें तो वही सावन महा उपकारो हो सकता है। 'जीबन विकास' का मुख्य साधन शित्ता है। मैं उपर कह चुका हूं कि राष्ट्र का उत्थान यदि हमें करना है तो हमारी शित्तर्स प्रखाली में त्रामूलन परिवर्तन करने की त्रावश्यकता है । ऐसी त्रवस्था में यदि सिनेमा के द्वारा नवीन शिज्ञ प्र पाली का प्रचार किया जाय तो इजारों शिच्नकों के द्वारा जो लाभ नहीं उठा सकते हैं। वह एक मात्र सिनेमा द्वारा उठा सकते हैं। इमारे बालक बालिकाओं के 'चरित्र-निर्माए' करने वाले ऐसे उचकोटि के शिज्ञस शिज्जिकाएँ तैयार करने में हमें कई वर्ष लगेंगे। किन्तु मिनेमा ही एक ऐसा साधन है कि जिसके द्वारा जिस प्रकार का ढाँचा हम बालकों में ढालना चाहते हों उस प्रकार का प्रचार इम कर सकते हैं। इसके अतिरिक्त पालकों और शिच कों के कर्तेच्य का प्रचार भी इसी के द्वारा श्रनायास हो सकता 31

भारतवर्ष में त्रभी भो ऐसी शिइए संस्थायें हैं जो इमारी प्राचीन शिइए प्रएाली और नवीन शिइए प्रएाली के मिश्रस पूर्वक आदर्श पुरुषों के नेतृत्व में और उच्चकोटि के सदाचारी शिइकों द्वारा चलती है। ऐसी शिइएए संस्थाओं की कार्य प्रएाली, शिइए पद्धति और उसके सारे वातावरए की फिल्में लेकर जगह जगह दिखलाई जावे तो इप़का बड़ा प्रभाव पड़ सकता है इसके म्वतिरिक्त बुनियादी शिच्नस पद्धति की फिल्में भी बहुत कुछ लाभदायक हो सकती हैं।

मेरे कहने का आशय यह है कि सिनेमा हमारे जीवन को एक मृत्युदायक जहर समान होते हुये भी शिच्छ प्रचार में उस-का उपयोग सुचारू रूप से किया ।जाय, तो वह अमृत का काम कर सकता है। बौद्धिक शारोरिक, मानसिक, आध्यात्मक और हर प्रकार को शित्ता का प्रचार करने के लिये सिनेमा अपूर्व साधन है और उस साधन का उपयोग अधिक से अधिक मात्रा में किया जाय, तो वह लाभदायक हो सकता है। इसके साथ ही साथ जो फिल्में आज नैतिक पतन का कारए हो रही है, ऐसी फिल्मों को एक दम बन्द करना भी जरूरी है। अनादिकाल से मानव की मनोवृत्ति शाँ लोभ, मोह, माया, विषय, वासना की त्रोर **भ**ुकी हुई हैं। शित्ता से सम्वन्ध रखने वाली अच्छी फिल्मों का प्रचार करते हुये भी, ऐसी बुरी फिल्में बन्द न होगी तो उन फिल्मों का जैसा प्रभाव पड़ना चाहिये, नहीं पड़ सकता वे जैसी चाहिये सफल नहीं हो सकती है इसलिये सरकार की श्रोर से यदि राष्ट्र का वास्तविक निर्माण करना है, तो दो वातों की त्र्यावश्यकता है। (१) जोवन का पतन करने बाली फिल्मों को बन्द करना श्रौर दूसरी जीवन के∃वास्तविक गुर्खो को प्रकट करने वाली फिल्मों का प्रचार करना।

· मानव और मांसाहार

संसार के भिन्न भिन्न प्रकार के प्राखियों में मानव का स्थान ऊंचा है इसलिये कि उसमें मानवता है, विचारशक्ति है, दया है, दात्तिएय प्रेम है, इमदर्दी है यही कारए है कि वह स्वभावतः अत्याचार को सहन नहीं कर सकता। स्वार्थी, लोभी होने के कारए वह अपने धर्मों को मूल जाता है, किन्तु फिर भी बड़ा जीव छोटे पर अत्याचार करता होगा, शक्तिशाली शक्तिहीन को सताता होगा तो वह सहन नहीं करेगा। उसको बचाने का अवश्य प्रयत्न करेगा।

इसी प्रकार मानव के शरीर की रचना भो इस प्रकार की हुई, वह अपने शरीर से किसी भी जीव को कब्ट न दे। अर्थात वुद्धि, विचार शक्ति और शरीर रचना ये तीनों मानव को इस प्रकार के मिले हैं कि वह किसी को भी कब्ट न दे और न वह स्वयं पापी बने। मिली हुई चोजों का दुरुपयोग करके वह चाहे कुछ करले और वह दुरुपयोग करता है केवल स्वार्थ और लोभ के कारण से। किन्तु प्रकृति द्वारा मानव को दी हुई शक्तियों और शरीर रचना आदि पर ध्यान रखते हुए वह अपना जोबनयापन करे तो वह नर का नारायख वन सकता है।

मानव जाति के लिये, अपने खद के लिये जो विचार सीय प्रश्न हैं, उनमें माँसाहार का भी एक प्रश्न है। क्या मांस मनुष्य की स्वाभाविक खुराक है? मानव जाति के लिए यह प्रश्न उठाना ही लज्जास्पद बात है। मानव के, प्राचीन इतिहास को जिसको कुछ इतिहासकार आदि काल कहते हैं देखा जाय तो जब मानस ने जीवन का बिकास नहीं किया था, इस समय भी मानव जाति अपने रवोभाविक फलाहार से जीवन निर्वाह करती थी। प्रसिद्ध बंगाली इतिहासकार राखावदास बन्द्योपाध्याय ने अपने बंगला इतिहास भाग १ के प्रष्ठ १ में लिखा है 'पृथ्वी तत्व और प्राणी तत्व को जानने वाले इस निर्णय पर आये हुए हैं कि मानव जाति के शैशवकाल में मनुष्य शाक भोजी थे? ..... पूर्व पुरुप फलाहारी थे, मांसाहार नहीं करते थे।" "माँसाहारी जीवों को जन्मकाल से जिस प्रकार के तीक्ष्ण दाँत होते हैं, बैसे मनिष्यों की जन्मकाल से जिस प्रकार के तीक्ष्ण दाँत होते हैं, बैसे

पुरातत्व की खोज करने बालों 'ने 'जैसे यह 'निश्चय किया है कि प्राचीन काल में मानज जाति मॉसीहोर 'नहीं करती थीं। शरीर रचना की द्रष्टि से देखा जाय ती मांसीहोर 'यह मनुष्य की स्वामाविक खुराक नहीं है। न केवल मनुष्यों के लिये ही, किन्तु संसार में प्रासी मात्र के दो विभाग हैं एक माँसाहारी और दृसरा वनस्पति आहारी। हाथो, गाय, मेंस, बैल, बकरी आदि जानवर, जो मांसाहरी नहीं हैं चाहे वह जंगल में रहते हों चाहे मनुष्य वस्ती में, इसके अतिरिक्त बाघ, शेर, बिल्ली, कुत्ता आदि कई जानवर हैं, जो मांसाहारी हैं। हमें देखना चाहिये कि वनस्पति आहारी और मांसाहारी जीवों में कुदरत ने क्या अन्तर रखा हे ? उनके दांत, जीभ आदि जठर तीनों चीजें, जो प्रत्यक प्रासी को उपयोग में आती है, भिन्न भिन्न हैं। मांसाहारी के दांत टेट्रे हाते हैं। शेष के दांत भिन्न प्रकार के होते हैं। मांसाहारो जीवों की जिव्हा इस प्रकार की बनी है कि वह पेय पदार्थ का उस जिव्हा से गृहए करते हैं, अर्थात मांसा हारी प्राखी पानी, दूध आदि प्रवाही पदार्थ जीभ से ही लेते हैं आंठों से नहों। जबकि निरामिष भोजों प्राखी प्रवाही पदार्थ होठ से प्रहख करते हैं। इस प्रकार प्रत्येक जीव को अपनी खुराक के पाचन के लिए एक जठर बना रहता है, जिसकी उष्णता से पाचन होता है। यह वैज्ञानिक सिद्ध बात है कि माँसाहारियों का जठर इतना उष्णतायुक्त है कि जो मांस जैसे भारी पदार्थ को भी इजम कर सकता है, फलाहारी भोजियों का जठर वैसा नहीं होता।

इस प्र≢ार शारीरिक रचना से भी विचारपूर्वक देखा जाय तो मानव जाति के लिए मांसाहार स्वाभाविक खुराक नहीं है ।

संसार के और प्राणी जिनका मांस यह स्वामाविक खुराक नहीं है, उन प्राणियों ने ऋपने स्वभाव का नहीं बदला। चाहे बह किसी भी दशा में हों पर वे मांसाहार नहीं करते और इसी से उन्होंने अपनी सान्विकता को कायम रखा है।

मानव जाति भी मांसाहारी नहीं थी किन्तु जैसा कि मैं ऊपर कह चुका हूं, जैसे मानवजीवन का विकास हुआ. वुद्धि बल बढ़ा, वैसे वैसे उसमें स्वाथ, लोभ की मात्रा अत्यन्त बढ़ गई। परिएाम यह हुआ कि उसने अपनी शक्ति का उपयोग, हीन शक्ति वालों पर अत्याचार करने में किया और यही कारस हीन शक्ति वालों पर अत्याचार करने में किया और यही कारस ही के घोरे-धोरे प्रकृति से विरुद्ध, कुदरत से खिलाफ उसने व्यव-हार शुरू किया और इसी लोभ लालच के कारए उसने मॉवा-हार शुरू किया और इसी लोभ लालच के कारए उसने मॉवा-हार शुरू किया और इसी लोभ लालच के कारए उसने कॉवा-हार शुरू किया और इसी लोभ लालच के कार का उसने जीवों का कहा ईश्वर का स्थान माना जाता है, उसको उसने जीवों का कहास्तान वनाया। जिस चीज को छूने से मनुष्य स्वयं को ध्वपवित्र समफता था, उसी चीज को पेट में डालकर ध्वपने को पवित्र भी समफने लगा। इसके आंतरिक्त ( 88 )

मनुष्य ने अपने हृदय को रात्तसी हृदय बनाया। अपनी हार्दिक दया को दूर कर अपने हृदय को निर्दय बनाया। मान-वता की स्वाभाविक सात्विकता को मिटाकर, उसने तामसिकता उत्पन्न करली।

जब मनुष्य अपने स्थान को चूकता है, नीचे गिरता है तब वह यह सममते हुए कि मैं भूल कर रहा हूं। अपने बचाव की भूठी दलीलें खड़ी करेगा। यह दशा अकसर मांसाहारी मनुष्यों की देखी जाती है। उनका कथन है कि मांसाहार बल को बढ़ाता है। जरा सोचने की बात है कि ऐसे लोग बल और करता के भेट को भून जाते हैं। मांसाहार बल को नहीं बढ़ाता है किन्तु क रता बढ़ाता है। हाथी श्रौर शेर के भेद को सममता चाहिए। हाथी में जो वास्तविक वल है बह शेर में नहीं है। शेर में करता है चौर हाथों में शान्तता है। हाथी अपने शांत खभाव और सात्विकता से लड़ाई के मैदान और जहां भी काम पड़ता है जो काम कर सकता है वह शेर नहीं कर सकता है। जो बोमा हाथो वहन कर सकता है, वह शेर नहीं कर सकता। हाथो में वह वल है यदि वह चाहे तो ऋपनी सूँड़ में शेर को दवाकर टुडड़े-दूकडे कर सकता है। शेर अपनी करता और तामसिकता से हाथों पर श्राक्रमण करता है, पर हाथी जब बिगड़ता है तब शेर की हिम्मत नहीं कि उसका सामना कर सके। सच्ची वीरता त्र्योर करूरता में यही त्रान्तर है। वीरता का बल जहां जस्ररत होती है वहां ही विचारपूर्वक काम में लाया जाता है। करूता तामसिकता स्थान। अस्थान को नहीं देख सकती। त्रानावश्यक स्थानों पर भी उसका उपयोग हो जाने से अत्याचार हो जाता है।

यह निश्चित बात है कि मांग्राहार वीरता को नहीं बढ़ाता। -यदि मांसाहार से वीरता बढ़ती तो आज संसार में मांसाहार के द्वारा हिजड़े भी बलवान बन जाते किन्तु नहीं, बल और वीरता बढ़ाने में मांसाद्दार कोई सहायक नहीं ! यह आत्तेप इतिहास और युक्ति से भो निराधार है कि मांसाहार न करने वाले लड़ाई नहीं कर सकते हैं । प्राचीन इतिहास में इसके अनेकों उदाहरण हैं जो निरामिष भोजी थे, उन्होंने मैदानों में-युद्ध में भाग लिया और सफलता प्राप्त की । जैन राजाओं, जैन मन्त्रियों और जैन सेनाधिपतियों के उदाहरण इतिहास के गगन में चमकते तारों के समान देदीप्यमान हैं ।

एक और भी बात विचार गीय है। जिस नाम से लोग मांस खाते हैं वह मांस बनता कहां से है ? किसमें से है जिन जानवरों के मांस मांसाहारी खाते हैं वे प्रायः वनस्पति आहारी ही होते हैं। मांसाहारी जानवरों का जैसे शेर बिल्ली कुत्ता आदि का मांस लोग नहीं खाते वनस्पति के आहार से अपने मांस को पुष्ट करने बाले वकरे गाय भेंस वैल आदि का मांस लोग खाते हैं जानवर जिस पदार्थ से अपने शरीर को पुष्ट करते हैं बलशाली बनाते हैं वही पदार्थ तो मनुष्यों को भी बल देता है उस मूल बस्तु को जिसमें बल बढ़ाने की अद्भुत शक्ति रही है उसको न खाकर मांसाइार यह कहां की युद्धिमत्ता है ?

आश्चर्य और दुख का विषय तो यह है कि जिस युरोप का अनुकर ए करके हमारे भारतीय पढ़े लिखे और अन्य लोग दिन प्रतिदिन मांसाहार में अपसर हो रहे हैं वही यूरुप आज मांसाहार का बल पूर्वक निषेध कर रहा है। वहां दिन प्रतिदिन बैजीटेरियन सोसायटी बन रही है और वैज्ञानिक दृष्टि से मांसाहार का निषेध मानव जाति के लिए सिद्ध करने जा रहे हैं। इमारे देश का यह दुर्भाग्य है कि शरीर रचना प्राकृतिक नियम पुण्य पाप को भावना और संस्कृति सभी बातों से मनुष्य का मांसाहार करना निषेधात्मक होते हुये भी भारतवासी मांसाहार करने में अपनी सभ्यता और अपना कूठा बड़प्पन दिखान को और अनुचित अनुकरण करते हुये आगे बढ़ते जाते हैं किन्तु यह भूलना नहीं चाहिए कि मांसाहार हिंसक वृत्ति को बढ़ाने वाला है और हमारे दिल में जितनी हिंसक वृत्ति बढ़ेगी उतने ही हम सर्वनाश के पास पहुँचते जायँगे और जा रहे हैं।

## सचे सेवकों का सम्मान

त्रभी इसी सप्ताह शिवपुरी के एक डाक्टर श्री त्रानन्दुस्वरूप मिश्रा साहब का यहाँ से बबादला हुत्रा। डा० मिश्रा शिवपरी में करोब दस वर्ष रहे। जिस दिन उनके स्थानान्तर का समा-चार जनता ने निश्चयात्मक सुना, उसी दिन से सारे शहर में एक प्रकार की उदासीनता सी छा गई। उनके विदाई के मान में पार्टियां, सभायें, आभारपत्र आदि जल्से शुरू हुए। आहिरी जल्सा इमारे संस्कृति महाविद्यालय के व्याख्यान हाल में हुआ। वक्ताओं ने उनके गुर्ऐों की बड़ी तारीफ की। संस्था की ओर से स्राभारपत्र दिया गया श्रौर एक व्यक्ति की तरफ से चांदी का कास्केट भेंट किया गया। दूसरे दिन जब वे विदा होकर बाजार में से निकले तो सारे बाजार के एक एक टुकानदार ने उनके प्रति कृतज्ञता प्रकट की । किसी ने नोटों के हार से, किसी ने जरी के हार से, किसी ने नारियल और नकद रकम से सम्मान किया। डाक्टर मिश्रा की बिदाई जनता के लिये असहा हो रही थो। स्तो मौर पुरुव, वालक और वृद्ध सभी की आँखें झांसुओं से तर थीं। दृश्य करुए था। लोंगों ने छाती से लगाकर शिवपरी की सेवामूर्ति को विदा दी। पूछा जा सकता है कि डा॰ मिश्रा का इतना सम्मान शिवपुरी की जनता ने क्यों किया ? इसलिए कि उन्होंने अपनी निर्लोभता, परोपकार वृत्ति, वाखी की मधुरता हृदय की कोमलता, छोटे-वड़ों के प्रति निस्पत्तता, गरीबों के प्रति दयालुता भादि उच गुणों के द्वारा समस्त जनता के हृदय में स्थान पा लिया था। जो मनुष्य अपने गुणों से दूसरे के हृदय

### ( %5)

में स्थान पाता है वही उनका पूज्त होता है। उनके आदर का पात्र होता है।

स्वतन्त्रता प्राप्त होने के पश्चात भारत के राजाओं का राज्य गया, उनकी सत्ता गई, उनका अधिकार गया और वे सामान्य नागरिक की तरह से आज भारत में रहते हैं। किन्तु उन राजाओं में कुछ ऐसे भी हैं जिनका आदर सम्मान उनकी भूत-काल की प्रजा उसी प्रकार से करती है, जैसे उनके राजत्व कोल में करती थी। वल्कि देखा तो यह भी गया है कि उस प्रजा का अपने भूत कालोन पिता के प्रति उस समय से भी अधिक आदर बढ़ी है। सामान्य नागरक की हैसियत से कहीं भी जाकर वे खड़े होते हैं, तो हजारों की भोड़ बिना बुलाये, इकट्री हो जाती है। उनके पैरों को छूते हुये एक प्रकार की स्पर्धा होने लगती है। अपने पूर्व कालान मालिक के दर्शन करने में लोगों के नेत्र तृप्त नहीं होते, मानों घरठों तक उनके दर्शन करते करते हुएँ से आंसू बहाते रहते हैं । किसी सभा में गड़बड़ी होने पर बड़ा से बड़ा अधिकारी या सैकड़ों डण्डेधारी पुलिस के जवान तो शान्त नहीं कर सकते वह कार्य सत्ता को त्यागा हुद्रा किन्तु जिसने जनता की सेवा करके जनता के हृदयों में स्थान प्राप्त किया है, उसके इशारे मात्र से सारी अशांति रफू--चकर हो जाती है और शान्ति का साम्राज्य स्थापित हो जाता है।

कहने की आवश्यकता नहीं कि जनता कुर्सी, टेबलों, सोने-चाँदी के सिद्दामनों या मखमल जरी के गादी तकियों के स्थानों की अपेत्ता अपने हृदय के ग्थान को वहुत बड़े महत्व का सम-मती है। उस स्थान पर जो विराजता है वही उसका मालिक है। वही उसका राजा है, वही उसका आराध्य है और वही उसका पूज्य हैं।

इससे विपरीत एक उदाहर ए मुमे याद आता है। एक शहर में मेरा चातुर्मास था। वहां के एक बड़े झादमी की मृत्यु हो गई। वह दो टुष्टि से बड़ा था-सत्ता से बड़ा अधिकारी था पैसे से करोड़ाधिपति था। किन्तु जिस दिन वह मरा लोगों ने श्रीफल वगैरह मिठाइयां उड़ाई, आनन्द मनाया। मैंने कुछ लोगों से पूछा माई यह सब क्या हो रहा है? उत्तार मिला महाराज हमारे गाँव का पाप गया। उसने सत्ता के बल पर प्रजा को सताने में कोई कसर नहीं रक्सी और धन के बल पर कोई पाप करने में कमी नहीं रक्खी। किसी के प्रति उसने न इमदर्दी रक्स्वी न प्रेम किया। मुख में न मधुरता थी न आच-रए में पवित्रता। गाँव का पाप गया। सारे लोग खुशियां मनाते दूए उसके पीछे थुक रहे थे। मानव प्रकृति के इस प्रकार भिन्न भिन्न उटाहर गों को देखते हुये हमें मनोविज्ञान की दृष्टि से बहुत कुछ सोचने का अवसर मिल जाता है। डा० मिश्रा जो को इमारी संस्था की तरफ से श्राभारपत्र दिया गया, उस समय सभापति के स्थान से मुक्ते जो दो शब्द कहने का अवसर मिला उसमें मैंने भूला करने वाली और बुरा करने वाली ऐसी दो प्रवृत्ति थों का विश्लेषण किया था। मैं में कहा था संसार में मनुष्य जन्म पाकर श्रौर शारीरिक, मानसिक बौद्धिक या ऐसी ही अन्य प्रकार की शक्तियों को प्राप्त करने वाले मनुष्य अपनी शक्तियों का सदुपयोग दूसरों का भला करके और दुरुपयोग करते हैं दूसरों का बुरा करके। भला करने वाले मनुष्यों के तीन भेद हैं। वे ये हैं:~

१—त्र्यपना नुकसान करके भी दूसरों का भला करना । २—त्र्यपनी द्दानि नहीं पहुँचाते हुये दूसरे का भला करना । ३—त्र्यपनी स्वार्थ सिद्धि पूर्वक दूसरों का भला करना । (<u>¥</u>)

इस प्रकार भला और बुरा करने वाले मनुष्य संसार में पाये जाते हैं। भला करने वाले लोकप्रिय होते हैं और बुरा करने वाले लोगों की दृष्टि में गिर जाते हैं। भारतवर्ष को संस्कृति हमेशा दूसरों का भला करने की त्रोर रहो है। भारत का साधा रण संस्कारी मनुष्य भी 'त्रात्मनः प्रतिकूलानि परेशां न समा-घरेत्' इस प्रतीक को मानता आया है। जो हमें इष्ट नहीं है, उसका व्यवहार दूसरों से नहीं करना, इसी सिद्धान्त पर भारतीय मनुष्यों की मनोभावना निर्मित हुई है।

किन्तु जिस दिन से पाश्चात्य संग्रुति ने भारतीय मनुष्यों पर जोर किया अथवा यों कइना चाहिये कि भारतीय प्रजा ने पाश्चात्य संग्रुति को अपनाया तब से उनकी पर्ोपकार वृत्ति की संग्रुति का स्थान स्वार्ध वृत्ति की संग्रुति ने ले लिया। अर्थात् जहाँ अपना नुकसान करके भी दूसरों का भला करने की वृत्ति इमारे रोम रोम में बसी हुई थी, वहां अपनी स्वार्थ साधना के लिए दूसरों का संहार करना हमारा कर्तव्य है इस भावना ने स्थान प्राप्त कर लिया।

श्रीर जब से राजनीति का चेत्र राजशासन को छोड़कर सर्वव्यापी बन गया अर्थात् राजनीति प्रत्येक वालक-वृद्ध स्ने-पुरुप साधू-सन्यासी सभी में फैल गई, तब से तो 'आत्मनः प्रति कूलानि परेषां न समाचरेत्' मावना का दर्शन भी दुर्लभ हो गया है।

#### ( ५१ )

परोपकार और सेवा का नाम गात्र रह गया। किन्तु यह शिकारी की शिकार पकड़ने की मीठी बोली के सिवाय और क्या है। आज सेवकों बल्कि सेवा मूर्तियों की उत्पत्ति बरसात के दिनों में बिजली या गैस की वत्ती के नीचे उत्पन्न होने वाले जीवों की उत्पत्ति के सनान हो रही है। और वे सेवा मूर्तियाँ अपने को देश के उद्धारक, समाज के दुःख-नाशक बतलाते हैं। किन्तु आज उनके प्रति जनतः में जो घृएा, तिरस्कार देखा जाता है, इसका भी तो कुछ कारए होना चाहिये। सच्चे सेवक वे हैं, जो अपनी शुद्ध सेवाओं से दूसरों के हटय में स्थान प्राप्त करते हैं। ऋपना नुकसान उठा रु के भी दूसरों की सेवा करते हों और अपनी स्वार्थ सिद्धि के साथ दूसरों की सेवा करते हों और आ गनीमत समझी जानी चाहिये, किन्तु दूसरों का भला करना तो दूर रहा, केवल अपना स्वार्थ साधने के लिए सेवा के नारे लगाना जनता से कहाँ तक छिपा रह सकता है।

आज जिन सेवा-मूर्तियों से भारत खद-बद हो रहा है, उनमें से कुछ लोगों के काम तो निर्दोष से निर्दोष, पवित्र से पवित्र, मनुष्यों की बुराइयां करके अपना प्रभाव स्थापित करने का देखा जाता है कुछ लोगों का काम एक सममदार बालक की सी योग्यता रखते हुये बड़े बड़े विद्वान, वयोवृद्ध, ज्ञानवृद्ध लोगों को भी धौंस बताकर अपना प्रभाव स्थापित करने का होता है। ऐसी सेवा मूर्तियां जब कहीं इकट्ठी होती हैं और अपनी अपनी सेवा भों के नारे लगाने की स्पर्धा करती हैं, उस समय उनको सेवा का मंगलावरए एक-दूसरे पर आच्तेपों से शुरू होकर गाली-गलौज, हाथा-पाई, कोशा-कोशी, मुष्ठा-मुष्ठी, लट्ठा-कट्ठी और आखिरी खून-खराबी में झाला है। सेवा जैसे ( ४२ )

पवित्र कार्य को जिन्होंने अपने जीवन में अपना लिया हो, उनकी ऐसी प्रवृतियां कभी हो मकनी हैं क्या ? क्या सेवा का चेत्र इतना गंदा और मलीन है कि जिससे मानव दानव वनजाय ? सेवा जिस के हृदय में बसी होती है वह परा सहन-शील बनता है, वह दया और दान्तिएयवाला बनता है। उसके हृदय में पवित्रता और उसकी वासी में मधुरता और उसके आचार में आदर्श ओत-प्रोत हो जाता है । वह लोभी नहीं रहता, वह स्वार्थान्ध नहीं बनता, वह जिही नहीं बनता, वह अभिमानी नहीं बनता । उसका एक ही लक्ष्य रहता है और वह यही कि मैं किसी भी प्रकार दूसरों का भला करू -मैं किसी प्रकार दूसरों के दुः खों को इलका करने का प्रयत्न करूं। आज सच्चे सेवकों के बीच में ऐसे लोग घुस गये हैं, जिनका समाज में कोई स्थान नहीं, जिनमें कोई योग्ता नहीं, अनुभव नहीं।

सेवा का चेत्र महान और पबित्र है। इस पवित्र चेत्रको अपनाने वाले प्रत्येक व्यक्ति को चाहिये कि वह पहिले अपना जीवन शुद्ध बनाकर ही इस पवित्र चेत्र में पदार्पण करे। आज के समय में दंभ चल नहीं सकता, सताके आगे जनता की शान्तता भले ही न चले, किन्तु कोई दंभी सेवक जनता के हृदय में तो स्थान नहीं पा सकेगा, यह बात तो निर्विवाद है। और जहां दंभ है वहां आत्म कल्याण भी नहीं है। जनता के हृदय में स्थान पानेवाले के लिये समय आने पर जनता आंधुओं से घड़े भरती है। और जनता को सताकर अपनी सत्ता जमाने वाले दंभी सेवकों के पीछे जनता थृकसे घड़ा भरती है। इस्रलिये जनता की सेवा करने वाले, निर्लोभिता, निष्कपटता और निर्मलतापूर्वक सची सेवा करें, इसीमें उनका और जनता का कल्याए है।

## हमारी शिक्षण संस्थाएं

किसी भी देश, राष्ट्र, घर्म, समाज की उन्नति का आधार शित्ता पर अवलम्बित है। व्यक्ति के जीवन के विकास का आधार भी शित्ता है। यही कारण है कि मानव-समाज में शित्ता की प्रखाली समाज व्यवस्था के साथ ही प्रचलित हुई। परिवर्तनशील संसार के नियमानुसार समय-समय पर शित्तख-प्रखाली में परिवर्तन होता रहा किन्तु शित्तख का हेतु तो एक ही रहा।

समाज और शामन इन दोनों का ऐसा घनिष्ठ सम्बन्ध है कि एक दूसरे का प्रभाव एक दूसरे के ऊपर पड़े बिना नहीं र इता। खास करके शासन का प्रभाव तो समाज के ऊपर अवश्य पड़ता है। जिस समय जिसका शासन होता है, उस समय उसकी संस्कृति, रोति व रिवाज, भाषा, रहन-सहन, सभी का प्रभाव समाज पर पड़ता है। यही कारए है कि आज देश की प्रांतीय-भाषाओं में इतना मिश्रए हो गया है कि एक प्रांत की शुद्ध-भाषा के शब्द उसमें कितने हैं और अन्य भाषा के कितने हैं, यह निकालना मुश्किल हो गया है।

इसो प्रकार शिच्च का प्रभाव भी समय-समय पर पड़ा। सबसे अन्तिम समय अङ्गरे जी-शासन का आया, जो इमारे ही सामने गुजर चुका है। इमारी भारतोय शिच्च प्रसाली और अङ्गरेजों की शिचा प्रसाली में कितना अन्तर था, यह दिखलाने की आवश्यकता नहीं। 'शिच्छ का हेतु जीवन विकास' यह मैं उपर बता चुका हूँ। हेतु एक रहते हुए भी, श्रंप्रे जी शिच्च प्य- प्रिएाली ने इमारी संस्कृति से इमको बहुत दूर हटा दिया। शिच्चर्फ-प्रएाली का प्रभाव जीवन के ऊपर पड़े बिना नहीं रइता।

यही कार ए है कि अँम जी शित्त ए-प्रणाली ने, हमारे जीवन को सादगी का स्थान साहवी को दिया। वड़ों के प्रति पूज्य बुद्धि का स्थान अश्रद्धा को दिया। पाप, पुरुष, ईश्वर की भावना का स्थान नास्तिकता को दिया। आध्यात्मिक-भावनाओं का स्थान जड़वाद को दिया। नम्रता का स्थान उच्छ्रह्खलता को दिया। आहिंसकवृत्ति का स्थान हिंसकवृत्ति को दिया। परोपकार का स्थान स्वार्थान्घता में परिफित किया। देव, गुरू, धर्म के प्रति हमारी जो श्रद्धा थी, वह श्रद्धा मिटा दी। सत्तेप में कहा जाय तो "सा विद्या या विमुक्तये" "मातृ देवोभव" "पितृ देवोभव", ''आवार्थ देवो भव", ''अतिथि देवो भव", ''घर्म चर", ''सत्य-बद" इत्यादि शित्त ए के परिएामों से हमें सदा बंचित ही कुर दिया।

उपर्यु क्त परिएाम को महात्मा गांधी ने अच्छी तरह से समफ लिया था। और इसीलिए वे आखरी दप तक इसकी तरफ जनता का भौर नेताओं का ध्यान आकर्षित करते रहे। किन्तु अङ्गरेजों की दी हुई देन के जो वारसदार बने हैं उनको महात्मा जी की ये बातें, शायद गले में नहीं उतरों। और यही कारएा है कि अङ्गरेजों के जाने पर भी इमारा साहबी ठाठ, हमारी हिंसकयुत्ति, हमारी अङ्गरेजी भाषा का मोह आदि ज्यों का त्यों बना रहा है। किसी बात में, किसी अंश में बाह्य परि– वर्तन देखा भी जाता है किन्तु जीवन की गहराई में अङ्गरेजों ने जो संस्कार हमें आत-प्रोत कर दिए हैं, वे तो हमसे दूर नहीं होने। ऐसी बातों में शिच्त पु-प्रणाली भी एक है। यह सद्भाग्य का चिह्न है कि "वर्तमान शिच्त ए-प्रणाली में परिवर्तन करने की आवश्यकता है" ऐसे विचार हमारे कुछ नेता प्रकट कर रहे हैं किन्तु उसके लिश् जो प्रयत्न करना चाहिए, वह शासन की ओर से नहीं होता। बल्कि कभी-कभी तो इससे विपरीत ही प्रयत्न होता है, अर्थात् ज्यादा खराबियां उत्पन्न करने के प्रयत्न होते हों, ऐसा प्रतिभास होता है।

यह बात आम तौर से कही जाती है, खास करके शासना-धिकारियों की तरफ से भी कही जाती है कि "शासन की तरफ से चलने वाली शित्तण-संस्थाओं में बालक और युवकों के 'चरित्र निर्माए। का कोई प्रयत्न नहीं होता" वे सममते भी हैं कि ''शासन की म्रोर से चलने वाली शिच्छ-संस्थाओं में पढ़ने वाले विद्या-धियों का कोई नेता नहीं है, कोई गुरु नहीं है, कोई भेरक नहीं है। वे चार-पांच घरटे शित्तकों के सानिध्य में रहते हैं किन्तु इतने समय में कई शिल्ल कों के दर्शन हो जाते हैं। न शिल्लक विद्यार्थियों के प्रति ऋपना कुछ कर्त्तव्य समभते हैं, न विद्यार्थी उनको अपना गरु सम्फते हैं, बल्कि बड़ी आयु के विद्यार्थी तो उनको शासन के एक गुलाम समझते हैं और अब तो प्रजा-तन्त्रीय-शासन में खुद के भी गुलाम समझते हैं। दूसरी तरफ से कल के ही विद्यार्थी आज शिलक हुए हैं, इसलिये जो बुराइयाँ थों, वे बुराईयाँ दूर करने के पहिले ही शिचक बने हैं। इसका परिएाम यह आता है कि एक गुरु की हैसियत से उनके सदा-चार का जो प्रभाव पड़ना चाहिये, उससे विपरीत ही पड़ता है। इतने से यह वात सीमित नहीं रहती। शिच्चक पैसों की लालच में आ कर के ट्यू शनों के द्वारा पन परीचा में पास करा देने के सौदे के द्वारा एक प्रधार की विद्यार्थियों में चोरी आदि

( ४६ )

के दुर्गुए भी डालते हैं। प्रायः बीड़ी, सिगरेट, सिनेमा झादि व्यसनों से तो शायद हो कोई भाग्यशाली शिक्षक बचा होगा। उन सारी बुराइयों का प्रभाव भी विद्यार्थियों पर पड़े बिना नहीं रहता।

एक तरफ 'चरित्र निर्माण' से नीचे गिरने वाली बुराइयाँ शालाओं में से ही मिलती रहती हैं। दूसरी तरफ से जैसा कि मैं उपर कह चुका हूं, अङ्गरेजों के जमाने में 'कला' के नाम से हमारे जीवन में ऐसी बुराइयाँ त्रोत-प्रोत हो गई हैं, जो वस्तुत: जोवनस्तर को नीचे गिराने वाली होते हुए भी, उसको हम उझति का साधन मान रहे हैं। जैसे – सिनेमा, सह-शिज्ञ ए, युवती छोकरियों के नृत्य श्रङ्गार से भरी हुई नवल-कथाएं, श्रङ्गार-युक्त चित्र इत्यादि।

"प्रवृत्ति वृत्ति की द्योतक होती है," ऐसा एक सिद्धांत है। प्रवृत्ति पर से मानव की वृत्तियों का अनुमान किया जाता है। उपयुंक्त बातों से आज मानव समाज की पवित्रता का कितना नाश हो रहा है, यह जानते हुए भी, कला के नाम से किवा देश को उन्नति के बहाने से इसका प्रचार करना, इसको उत्ते जना देना यह कहाँ तक उचित है ? यह सममहारों के लिये सममना होई कठिन बात नहीं है। वेशक सिनेमा जैत्ती चीज को मैं प्रचार का साधन मानता हूं और जैसा कि मैं पहले अपने एक लेख में लिख चुका हूं, इमारी संस्कृति, हमारी आध्यात्मिकता, हमारी चरित्र-निर्माण करने वाली शिच्च प्र-प्रखाली इत्यादि बातों के लिए साधन का उपयोग किया जाय, तो यही साधन देश के लिए साधन का उपयोग किया जाय, तो यही साधन देश के लिए कि इस हो है जीर होता जीवन को नोचे गिराने वाली फिल्मों के प्रचार में किया जाता है, तब तक यह व्यवसाय देश के इसी प्रकार जवानी में प्रवेश करने के समय से 'सहशिएए' का कितना बुरा परिएाम आज तक आया है, यह कौन नहीं जानता। बड़े बड़े महापुरुषों के आश्रम भी इस 'सहवास' और 'सहशिएए' से टूट गए, गिर गए। सहशिएएए की शालाओं में कैसे कैसे किस्से बनते हैं, यह किससे अविदित है ? हाँ, व्यभि-चार में बुराई न समफने वाले, चाहे किसी की लड़की को चाहे कोई उठा ले जाए, उसको अनुवित नहीं समफने वाले, अंग्रे जों की नकल में ही उन्नति समफने वाले और भारतीय-संस्कृति की मजाक उड़ाने वाले महानुभाव ऐसी बातों को बुरा न समफें, तो यह और बात है। किन्तु भारतीय-संस्कृति पर जिसका अभिमानहै, जो पाप को पाप समफते, हैं भलाई बुराई का जिसके सामने प्रश्न है, वे ऐसी बातों कभी पसन्द नहीं कर सकते। सत्ता के बल पर, मनुष्य चाहे कुछ करले किन्तु जिसके उपर सत्ता का प्रयोग किया जाता हो, उसकी भावना को देखना भी एक जरूरी चीज है।

कइने का तात्पर्य यह है कि शासकीय शिच्च संस्थाओं की शिच्च अपाली में परिवर्तन करने की सबकी भावना होते हुए भी 'चरित्र-निर्भाण' के लिए जो परिवर्तन. होना आवश्यक है, वह नहीं होता अथवा विचार भिन्नताओं के कारण से नहीं किया जाता है।

दूसरा प्रश्न शिचकों का है। योग्य शिचकों के अभाव से भी शिच्च ए-संस्थाएँ सकल नहीं होतो। हालांकि, शासन की ओर से योग्य-शिचक उत्पन्न करने के लिए 'टीचर्स ट्रेनिंग कॉलेज' स्रोले जा रहे हैं किन्तु पुस्तकों का पाठ्यकम पूरा करने के अतिरिक्त उन शिचकों में चरित्र-योग्यता का क्या नियम रखा जाता है, यह मालूम नहीं है ? पाठ्यकम कितना भी ऊँचा रख ( '45

कर कैसी भी ऊँ नी डिप्रियाँ दी जायँ किन्तु जब तक वे शित्तक स्वयं मदाचारी, निर्लोभी, निर्व्यसनी न होंगे, तब तक वे विद्या-थियों के चरित्र-निर्माण में उपयोगी नहीं हो सर्केंगे। यह निर्वि-वाद सिद्ध बात है।

दूसरे प्रकार की शित्तरा-संस्थाएँ हैं--स्वतन्त्र संस्था। जो प्रजाकीय संस्थाए कही जाती हैं। ऐसी संस्थाओं का प्रारम्भ प्रायः त्रार्यं समाज के गुरुकुलों से हुआ। बाद में अन्य लोगों ने श्रनुकरए किया । भा∉तवर्ष में प्राचीन समय में जो 'झाश्रम' अथवा 'गुरुकुल' चलते थे, उसी का अनुकर ए था- है। किन्तु समय के प्रभाव से इसमें नवीनता का भी मिश्रए हुआ है। इतना होते द्रुए भी, ऐभी संस्थाओं की शिच्च अणाली, बालकों का रइन-सहन, दिनचर्या श्रादि इस प्रकार से रखे जाते हैं, जिससे बालकों के 'चरित्र-निर्भाण' में वर्तमान समय को देखते हए, काफी सफलता मिलती है। ऐसी संस्थाएं एक या दो चार व्यक्ति की भावनाओं में से स्थापित होती हैं। और प्रायः देखां जाता है कि एक आध व्यक्ति की भावना से उत्पन्न होने वाले कार्य में प्रगति अच्छी होती है। क्योंकि उसकी उस संस्था के ऊपर ममत्व रहता है और हर किसी प्रकार से उसको प्रगति-शील देखने की भावना रखता है। भारत सरकार के खाद्य और कृषि-मन्त्री श्री के•एम० सुन्शी ने, शिवपुरी के श्रीवास्तव प्रकाशक मण्डल-संस्कृत महाविद्यालय के वार्षिकोत्तव में सभापति खान से प्रवचन करते हुए कहा था---

"देश में स्वतन्त्र शिन्नए-संस्थाश्रों की प्रवृत्ति प्रणलियों द्वारा चलने की हैं और वे शित्ता सम्बन्धी प्रयोगों में स्वयं प्रगति करने में असमर्थ हैं। निजी संस्थाएँ सदैव उन्नति के पथ तथा अधिक प्रगतिपूर्ण बिधियों से प्रकाश डाल सकती हैं। इस प्रकार की संस्थाश्रों को स्थापित करना चाहिये।" ( 48 )

ऐसी स्वतन्त्र संस्थाएं-गुरुकुल आदि में प्रायः संश्कृत का प्राधान्य रहता आया है। क्योंकि उनकी स्थापना इस भावना से ही होती है कि ''संस्कृत-भाषा ही एक ऐसी भाषा है, जो हमारी संस्कृति का रज्ञस कर सकती है।"

हमारे राष्ट्रपति श्रीमान डाक्टर राजेन्द्रप्रसाद जी महोदय ने "संस्कृत के विकसित वाङ्मय के अध्ययन की आवश्यकता" शीर्षक एक लेख में लिखा है---

"मानवजाति के सांस्कृतिक विकास का चित्र तो संस्कृत वाङ्मय की सहायता के बिना बनाया जा सकता ही नहीं।"

श्रीर भी श्रापने कहा है---गरि ''में जाक्या हूं कि---संस्कृत का अध्ययन, केवन इमारे लिए ही नहीं, बल्कि संसार की समस्याओं को सुलमाने में भी सहायक हा सकता है। हमारे शिचालयों में इसे काफी प्रोत्साहन दिया जाना चाहिए। जो संस्कृत नहीं जानते, वह उन्हीं बातों पर अधिक भ्यान देते हैं, जो पाश्चात्य बिद्वान् कहते हैं।"

--- 'विक्रम' पौष २००८

कई बर्षों से संस्कृत का पठन-पाठन कम हो गया है, जो हमारे देश की सर्वव्यापी राष्ट्रभाषा थी, वह निश्चित थोडे ब्राह्मसुपरिडतों की ही भाषा रह गई। स्वौर ऋंग्रेजी भाषा के प्रभुत्व के कार.स, वद्द, मारमाधा' कही जाने लगी, न उसको राज्य की त्रोर से प्रोत्साहन मिला, न जनता की त्रोर से। जनता की त्रोर से इसलिए नहीं मिला कि संस्कृत पढने वाला श्रीमंत तो नहीं बन सकता था।

चौर यही कार ए था और किसी हद तक अब भी है कि ऐसी संस्थामों से जैसे विद्यार्थी कम लाम उठाते हैं, वैसे जनता

( ६० )

श्रपनी निजी भावना से आर्थिक-सद्दायता कम देती है। जहां जडवाद की उपासना का साम्राज्य फैज़ा हो वहां संस्कृति, साहित्य, आध्यात्म, मानवता, चरित्रनिर्मास इत्यादि वातों की तरफ कौन ध्यान देता है ? और यही कारए था और है कि केवल संस्कृत पढने वाली शिज्ञ स-संस्थाओं में भी समय को देख कर पाठ्य कम में परिवर्तन करना पड़ा। अर्थात संस्कृत के साथ हिन्दी, ग्रॅंग्रेजी आदि भाषाएँ रख कर उसका भी अध्ययन कराया जाने लगा, बल्कि किसी ग्रंश में ऐसी संस्थाओं में उद्योग का भी प्रबन्ध किया जाने लगा।

इतना होते हुए भी, यह बात तो निर्विवाद सिद्ध है कि-ऐसी संस्थाओं में 'चरित्र-निर्माख' का उद्देश्य जितना, पफत हो सकता है, उतना शासकीय-संस्थाओं में नहीं। इसके कई कारख हैं, जिनमें से कुछ ये हैं---

(१) प्रायः ऐस्री संस्थाएँ, जो प्राचीन श्राश्रमों के श्रनुकरए रूप स्थापित होती हैं, उसके लिए स्थान खास पसन्दगी का निश्चित किया जाता है। जहां श्राजकल का दूषित वातावरए न हो।

(२) ऐसो संस्थाओं का नेतृत्व प्रायः एक व्यक्ति करता है, जिसके आचरए का प्रभाव बालकों पर पड़ता है।

(३) ऐसी संस्थाओं में छात्रालय का रखना अनिवार्थ होता है। क्योंकि इनमें प्रायः गरीब और मध्यम-त्रर्ग के लोग ही अ:ते हैं। एक स्थान या एक प्रान्त के नहीं, किन्तु भिन्न-भिन्न प्रान्तों के दूर-दूर के आते हैं। इनके लिए मासिक निश्चित छात्र बृत्ति देकर या स्वतन्त्र भोजनालय, स्थान, रोशनी आदि साधनों को दे करके भी छात्रालय का रखना अनिवार्थ हो? जाता है। जहाँ इस प्रकार बाहर के विद्यार्थी आते हों, ऐसी शासकीय ( ६१ )

शिचा-संस्था श्रों में भी यह अनुकूलता करनी ही पड़ती है। जैसे फारेस्ट स्कूल, व्हेटरनरी स्कूल, टीवर्श ट्रेनिङ्ग स्कूल आदि।

(४) ऐसी स्वतन्त्र संस्थाओं की शिच्च अ-प्रणाली में भी दूषित वातावरण् का अभाव होता है।

(४) मक्सर ऐसी संस्थाओं में शित्तक भी वे ही जाते हैं या रखे जाते हैं जो अपनी जवाबदारी का कुछ ख्याल रखते हों।

(६) विद्यार्थियों की दिनचर्या भी खास विशेषता रखती है।

इत्यादि कई कारए हैं, जिन कारणों से विद्यार्थियों का 'चरित्र-निर्माए' आसान हो जाता है।

शिच्चए यह शिइए है, जिससे मनुष्य अपना 'चरित्र-निर्माए'करे। यह सिद्धान्त यदि सही है, तो जैसा कि श्री मुन्शी ने कहा है---भारतवर्ष में ऐसी संस्थाओं की अति आवश्यकता है।

ऐसो स्वतन्त्र शिज्ञ ए-संस्थाओं के भी दो प्रकार हैं, कुछ ऐसी संस्थाएं स्थापित होती हैं, जो होती हैं एक या दो व्यक्ति को भावनाओं से, किन्तु स्थापन करने वालों का प्रधान लक्ष्य निजी स्वार्थ साधने का होता है, केवल पैसा पैदा करने का होता है। अर्थात् ऐसे लोग अन्य व्वसायों द्वारा प्रायः अपने-अपने स्वार्थ से निज्ञी सम्पत्ति को बढ़ाते हुए कार्य करते हैं। उसी प्रकार संस्थाओं के द्वारा निजी सम्पत्ति बढ़ाने का एक लक्ष्य होता है। प्राय: देखा गया है कि ऐसी स्वार्थ-साधक-संस्थाओं के नेता उन बालकों के 'चरित्र-निर्मास' पर कोई ध्यान नहीं देते। वे यह दिखा कर जनता को और शासकों को प्रसन्न कर पैसा बटोरते हैं, 'कि इमने इतने मंद्रिक पास किए,' 'इतने मिडिल पास किए' इत्यादि । ऐसी संस्थाएँ समस्त विद्यार्थियों से जैसा पूरा खर्च लेतों हैं बैसे ज़नता और शासन से भी किसी न किसी निभित्त से काफी सद्दायता लेकर स्वयं मालदार बनती हैं। मेरा नम्न मत है कि ऐसी संस्थाएँ किसी देश के लिये लाभदायक नहीं। क्योंकि केवल शिचए देने का कार्य तो शासन की स्रोर से होता ही है। ऐसी स्वतन्त्र संस्थाओं का कोई महत्व हो तो उसकी विशेषताओं में है। और वह विशेषता चरित्र-निर्माए की एवं किसी भी व्यक्ति या व्यक्तियों को स्वार्थरहितता की है। यदि ये बातें स्वतन्त्र संस्थाओं में न हों और केवल व्यवसाय रूप संस्थाएं चलाई जाती हों तो वह शासन का बोमा कम नहीं करती हैं, किन्तु विघ्नभूत है।

जो स्वतन्त्र संस्थाएँ किसी भी व्यक्ति या व्यक्तिगों के निजी स्वार्थ से रहित केवल परोपकारार्थ और खास करके गरीब और मध्यवर्ग के लोगों के लिए समाज की खोर से चलाई जाती हो ऐसी संस्थाओं के प्रति शासन को विशेष ध्यान देना आवश्यक है। क्योंकि शासन के सहकार से ही वह अधिक द्वनिशील हो सकती है।

शासन की ओर से जैसे भन्य विभागों में, वैसे शिचा विभाग में भी नियम बनते हैं, नियमों का बनाना अनिवार्य है। नियमों से ही शासन चलता है किन्तु उन-नियमों के बनाने के समय ऐसी स्वतन्त्र संस्थाओं की उपयोगिता-अनुपयोगिता का ध्यान रखना आवश्यक हो जाता है। शिच्छ का प्रधान लक्ष्य रहते हुए शिच्च प्रखाली, उसके हेतु, साधन की आवश्यकता इत्यादि बातें साचना बहुत आवश्यक हैं। शासकीय शिच्छ संस्थाएँ केवल शिच्च फा कार्य करती हैं जब कि गुरुकुन पद्धति

#### ( ६३ )

से चलने वाली संस्थाएं शित्तुंख का कार्य करते हुए भो सर्व-जनोपयोगी चरित्र निर्माख का प्रशंमनीय कार्य करती हैं। इनमें दूर-दूर के लोग भी लाभ लेते हैं। इन वातों को देखकर ऐसी संस्थाओं को सहायना में विवेक बुद्धि का उपयोग करना शामकों के लिए आवश्यक है। संत्तेष में कहा जाय तो शासन की आर से शित्तु संस्थाओं को महायता देने के नियमों में उपयोगिता श्रनुपयोगिता का ध्यान जितना रखना जरूरी है, वैसे स्वार्थ के लिए और परमार्थ के लिए चलने वाली संस्थाओं का भेद समफना भी आवश्यक है।

एक बात मुमे और भी कहनी है। शासन की ओर से शिच्छ प्रू एसलो में परिवर्तन करने का प्रयत्न आरम्भ हुआ है यह देश के लिए सद्भाग्य को निशानी है। मैं इस प्रसङ्ग पर अनुरोध करूँ गा कि शासन इमारे बालक और युवकों के चरित्र निर्माए में मानता है, तो एक साथ सर्वत्र नहों, तो कम से कम किसी एक स्थान में एक प्रयोग के तौर पर प्राचीन और किसी एक स्थान में एक प्रयोग के तौर पर प्राचीन और इस्वाचीन पद्धति के मिश्रएपूर्वक 'गुरुकुल' पद्धति की एक शिच्च संग्धा स्थापन करे, जिम में ४०० विद्यार्थियों के लिए स्थान रखा जाय। उनका पाठ्यक्रम स्वतन्त्र बनाया जाय। उनका एक निःस्वार्थ, निर्लोभी अपरियही नेता निश्चित किया जाय। शिच्चकों की नियुक्ति उन्हीं के ऊपर रखी जाए। शुद्ध वातावर ए में यह आश्रम रखा जाए। अधिकारियों की कोई दखलगिरी इसके ऊपर न रखी जाए। बेशक केवल सरकार के व्यय से ही ऐसी संस्था चलाई जाने के कार ए आर्थिक आय-व्यय की प्रमाणिकता की देख-रेख मरकार ज्यवश्य रखे।

प्रयोग के तौर पर यदि सरकार ऐसी संस्था चलाये और कम से कम १० वर्ष का इमका अनुभव करके देखें कि इसका क्या नतीजा आता है ? और यदि इसमें सफलता मिले तो ऐसी अन्य संस्थाएं स्थापन करे और यह शिज्ञा प्रखाली अपनावें जैसा कि मैं अभी एक लेख में लिख चुका हूं। जब कि इमारे देश का नव-निर्माण हो रहा है उस समय शासन अधिकारियों को चाहिए कि केवल अपने ही अनुभव से एक दृष्टिकोए से नहीं, किन्तु भिन्न-भिन्न दृष्टिकोए से भी शिज्ञ प्रखालियों को देखकर उखके प्रयोग आरम्भ करना चाहिए।

मुमे माशा है जनता श्रोर शासक शिच ए जैसे महत्व के प्रश्न को बहुत विचार पूर्वक हल करने का प्रयत्न संयुक्त बल से करेंगे।

# सर्व व्यापी उच्छृंखलता

इस ममय विद्यार्थियों में उच्छु खलता बहुत बढ़ जाने की श्राबाज सर्वत्र सुनाई देती है। कमो कभी तो बिना प्रयोजन उच्छु खलता की मात्रा इतनी बढ़ी हुई देखी जाती है कि दुःख और श्राश्चर्य होता है। ऐसा प्रतीत होता है मानो मानवता ही उन में नष्ट हो गई है।

कुछ वर्षों पहिले की बात है, गुजरात के एक शहर में मेरी व्याख्यानमाला चल रही थी, वहां के कालेज के कुछ प्रोफेसर मेरे पास आपे। कालेज में एक व्याख्यान देने की विनती की। व्याख्यान के दिन, ठीक समय कुछ मिनटों पहिले कुछ सज्जनों के साथ मैं गया। मैंनेकालेज के फाटक में प्रवेश किया, उस समय घंटी बजी श्रीर विद्यार्थियों को छुट्टी मिली। मैंने देखा बडी बडी उमर के विद्यार्थी मुफे देख कर सोटियां बजाने लगे, पैरों से धूल उड़ाने लगे. और अनेक प्रकार की चेष्ठ,एँ करने लगे। कुछ प्रोफसर मुमे व्याख्यान भवन में ले गये। भवन विद्यार्थियों से खचाखच भर्गया। प्रिंसिपल श्रौर प्रोफेसर मेरा परिचय देने को खड़े हुए। वे गोलते गये, सारे भवन में कोलाहल मचा रहा। पैरों का पटकना, तालियां पीटना, सीटियां बजाना चाल् रहा। मुफे उस दिन व्याख्यान में जो कहना था, उसके विचार श्राना तो दूर, वर्तमान समय के विद्यार्थियों के जीवन के ही विचार झाने लगे। साथ साथ मुमे भय भी होने लगा कि जब मैं बोलने लगूंगा, तब ये लोग मेंरी दशा कैसी करेंगे ? प्रोफेसर ने उसी कोलाइल में ऋपना बोलना समाप्त किया और मुमे बोलने के लिये प्रिंसिपल ने विनती की । मैं क्या बोलू? किसके

( ६६ )

श्रागे बोलू क्यों बोलू ? यही विचार मेरे मस्तिष्क में दौड़ने लगे, गुरु-देव का स्मरए का और मारी शक्तियों को एकत्रित कर, मैं खड़ा हुत्रा। मेरी पद्धति के अनुमार मंगलावरण मैं पूरा ही नहीं कर पाया कि कोलाहल शुरू हुआ। वही सीटियां,वही हूँ हां, वही बूट का पटकना आदि होने लगा। मैं चुप रहा, करोब ४-७ मिनट मंच के अगले भाग पर टहलता रहा, एक अत्तर भी न बोला। थोड़ो देर में सारे हाल में सन्नाटा छा गया, एक भी आवाज नहीं, सब लोग चुर हो गये, मैंने धीरे से कहा कि आप च्प क्यों हो गये ? आप अपनी किया चालू रखिये, मैं तो सीखने आया हूँ, पढ़ने को आया हूं, मैट्रिक, इंटर, बी० ए०, पम० ए० होने तक जो कुछ त्राप पढ़े हों, मुमे पढ़ाइये, आपकी विद्या का मुमे परिचय कराइये, आपकी शक्तियों का मुमे पानी दिसलाइये. आपने मानवता और संस्कृति के संस्कार अपने जीवन में कितने उतारे हैं, यह दिखाइये, मैं कुन्न कहना नहीं चाहता, आप जैसे विद्वानों की विद्वत्ता का लाम उठाने आया हूँ। गुरुदेव ने मेरे हृदय की करुए। का प्रभाव उन विद्यार्थियों के ऊपर डाला, सब चुप हो गये। सभा में से त्रावाजें उठीं, 'त्राप अपना व्याख्यान शुरू करिये, इम शांति के साथ सुनने को तैयार है," सवाःघरटे तक मैं बोलता रहा, एक भी आवाज नहीं उठी, बहुत से लोग ऋपनी डायरियां निकाल कर नोट करने लगे, व्याख्यान की समाप्ति के बाद और व्याख्यानों की मांग की। श्रस्तु ।

मैं यहां कहना चाहता हूं कि बिना प्रयोजन मेरे जैसे एक साधु का, जो उनका श्रतिथि होकर गया था, श्रपमान करने में उचित श्रनुचित का कोई ख्याल उनको नहीं था, कभी कभी वर्तमान पत्रों में पढ़ कर श्रत्यन्त दुख होता है कि किसी! एक

#### ( ६७ )

विद्यार्थी की इच्छा की पूर्ति यदि शित्तक नहीं करता है, तो टो चार विद्यार्थी मिलकर न केवल वर्तमान पत्रों में ही उसकी बुराई करने से संतोष मानते हैं, बल्कि उसकी जान लेने तक का भी प्रयत्न कर छूटते हैं। कहा जाता है कि यह उच्छ्रह्ललता विद्या-थियों-युवकों में है, परन्तु मेरे ख्याल से यह हवा सर्वत्र-सर्व-व्यापी फैली हुई है, उसके लिये बहुत कुछ प्रयत्न किये जाते हैं, जिससे ऐसा विषैला वातावर ए दूर हो और लोग सची मानवता और सच्चे शित्ति होने को सार्थक करें।

परन्तु इस प्रयत्न में एक बात की मुफे न्यूनता दिखती है भौर वह यह कि सर्वव्यापी ऐसे विषैले वातावर ए के फैलने का मूल कार ए क्या है ? उसकी तरफ बहुत कम लोग ध्यान देते हैं। जब तक रोग की उत्पत्ति का मूल कार ए नष्ट न किया जाय, तब तक रोग सर्वथा नष्ट नहीं हो सकता। किसी उपचार से कुछ समय के लिए वह रोग दब जाय, यह हो सकता है, किन्तु दबी हुई चीज कभी न कभी निमित्त मिलने से उठ ही आती है। इसलिये होना यह चाहिये कि हमें उसके मूल कार एों की खोज करके उसको दूर करने का प्रयत्न करना चाहिये। वर्तमान समय की विद्यार्थियों और युवकों में ही नहीं, सर्वत्र फैली हुई उच्छू-क्वलता के कार ए मुमे जो दिखते हैं, उनमें से कुछ ये हैं।

१—भारतीय संस्कृति का प्रतीक इमेशा से अपनी आत्मा से जो प्रतिकूल है, उसका आचरए दूसरे के साथ नहीं करना, यह रहा है किन्तु जब से पाश्चात्य संस्कृति ने अर्थात् अपने स्वार्थ के लिए दृसरे का संहार करने की वृत्ति'नें प्रवेशां किया, तब से हमारे देश के लोगों की मनोवृत्तियों में परिवर्तन हुआ है। 'आध्यात्मवाद' का महत्व ही यही था और है कि मनुष्य को स्वार्थ परायए नहीं, किन्तु परमार्थ परायए बनना चाहिए इस आध्यात्मवाद का स्थान जड़बाद ने ले लिया। परिएाम यह आगा कि हम मानवता से भो नोचे गिरते गये। मानवधर्म की दया, दाचिएय, प्रेम, बिनय, सभ्यता, छोटे बड़ों को मर्यादा ये बातें हम में से लुप्त होती गई और हम सब समफने रुगे कि, पिता हो या माता, साधु हो या गृहस्थ, बड़ा अधिकारी हो या छोटा मनुष्य, हम सब समान हैं और समानता के नाते उनके साध कैसा भी व्यवहार करने का हमें हक हैं। मतलब कि हमारी संस्कृति का हास होने के कारए, हमारी मानवधर्म की भावनायें नष्ट हुई ं। उछ्रद्भावता का यह मुख्य कारण है।

२—मानव जीबन के संस्कारों का विकास करने वाली चीज शिक्त ए है। पिछले कई वर्षों से हमें जो शिक्त ए मिल रहा है, वह विषयुक्त दूध है और इसी का परिएाम है कि शिक्त ए का हेतु 'सा विद्या या विमुक्त ये,' 'मातृ देवो भव.' 'पितृ देवो भव' 'बाचार्य देवो भव', 'अतिथि देवो भव', 'सत्यम् वद', 'बर्मम् चर' यह सब हम से इजारों कोस दूर हो गये, इसके स्थान में 'स्वार्थम साधय' इस एक सूत्र ने स्थुान लेकर इसके लिये जो कुछ करना हो करने की प्रवृत्तियां हमारी जागृत हुई । परिएाम यह आया कि विद्या, विद्यागुढ और विद्या का हेतु—उससे हमारा कोई सम्वन्ध नहीं रहा। और हम में उछ्छ छलता आई।

३-खान पान, रहन सहन, रीति रिवाज, वेष भूषा इत्यादि बातों का प्रभाव जीवन पर पड़े बिना नहीं रहता। तामसिक, राबसिक और सात्विक ये तीन प्रकार की चीजें। मानव जीवन में प्रभाव डालती हैं। वर्तमान समय के खान पान, रहन सहन बगैरा ने जीवन से सम्बन्ध रखने वाली प्रत्वेक वस्तुओं में परिवर्तन कर दिया है, यह दिखाने की आवश्यकता नहीं है। हमारे मन, वचन और काया की प्रवृत्तियों में जो सादगी थी, विनय और विवेक था, उसका स्थान साहबी ठाठ ने ले लिया और उस साहबी ठाठ के अभिमान में उछ्छूलता आई। अनुभवी लोगों को मालूम है कि हमारे देश की प्राचीन प्रखाली के अनुसार धार्मिक भावना—और रहन सहन रखने वाले, चाहे वह विद्यार्थी हो चाहे शित्तक, चाहे अधिकारी हो चाहे व्यापारी, लेकिन उसमें हम उतनी उछ्छूतता हम नहीं पायेंगे, जितनी साहवी ठाठ वाट में रहने वाले विद्यार्थी, शित्तक और अधिकारी में प्रायः पाई जाती है। इस प्रकार शासन के अधि-कार में चलने वाली शित्त्राख संस्थाओं की अपेत्ता प्राचीन अर्वा-चीन पद्धति पूर्वक गुठछुल, आश्रम आदि संस्थाओं में उछ्छूत्वलता बहुत कम पाई जाती है।

८--- पिछले वर्षों की राजनीति ने भी कुछ उछ्छूलता की मात्रा इमारे देश में अधिक बढ़ाई है, ऐसा मेरा नम्र मत है। इमारे देश की राजनीति में परिवर्तन जब से होने लगा तब से उस परिवर्तन का मूलाबार पारवात्य राजनीति के अनुकरण करने में रक्सा गया। परिखाम यह श्राया कि, राजनीति राज्या-धिकार्रियों में किंवा उससे सम्बन्धित जनों में ही नहीं रही, किन्तु सर्वव्यापी हो गई। चाहे विद्यार्थी हो, चाहे शिच्छक हो चाहे साधु हो अथवा गृहस्थ हो, चाहे स्त्री हो चाहे पुरुष हो, चाहे व्यापारी हो चाहे किसान हो, सभी में राजनीति में भाग लेना चाहिये, ऐसी भावना एक अथवा दूसरे कारखों से मिल गई। परिखाम यह हुआ कि जिन लोगों की अभी जीवन-विकास करने का था, अभी शक्तियां प्राप्त करने की थी, अभी फूल के समान थे, वे भी अपने अपने कर्तव्यों से हाथ घोकर, पके पकाये फलों की तरह, राजनीति के चेत्र में टपाटप टूट पड़े। हुआ यह कि उनके जीवन-विकास का स्रोत बन्द हो गया। वे अपनी शक्तियों से बंचित रह गये। वे फूलों की तरह मुरमा गये। उन बालकों में, उन विद्यार्थियों में, उन शित्तकों में भी, अपरि-पक्व अवस्था में फूठ, प्रपंच, छल, भेद, नीतिझता आदि प्रवेश कर गया। देशकाल का विचार भूल गये, स्वपर का ध्यान नहीं रहा। विलायत की धारा सभार्क्षों में अपने मत को मजबूत करने और दूसरे मत को परास्त करने के लिए कुर्सियाँ उठाई जाती हैं, गाला गलौज किया जाता है, एक दूसरे का अपमान किया जाना है; हम भी राजनीतिज्ञ हैं, हम भी स्वदेश प्रेमी हैं, इम भी किसी एक 'वाद' को रक्खे हुये हैं, इसलिए हमसे विद्ध मत रखने वाले का अपमान करना, तिरस्कार करना, गाली गलौज करना, राजनीति की दृष्टि से कोई बुरी बात नहीं। परिषाम यह आया कि हममें सर्वत्र उच्छ्य क्वलता फैन गई।

४—वड़ों के भाचर ख का प्रभाव छोटों पर अवश्य पड़ता है। यह एक सामान्य हकीकत भी हम लोग भूल गए। सास बहू को सताते समय भूल जाती है कि वह भी एक दिन सास होने वाली है। शिक्तक अपने अधिकारी का अपमान करते समय भूल जाता है कि वह भी इन विद्यार्थियों का अधिकारी है। यह ख्याल नहीं रखने का परिएाम है कि जिन लोगों ने अपने मातहत लोगों के सामने अपने से बड़ों का अपमान किया है अथवा जिन्होंने अपनी स्वार्थ सिद्धि के लिये अपने से नीचे लोगों को, दूंसरों का अपमान करने का पाठ पढ़ाया है, उनको खुद को उन्हों लोगों की उच्छ्य खलता आज भारी पड़ रही है। यदि इम खुद नीति पूर्वक, मानवता पूर्वक बड़ों के साथ व्यवहार करते तो, हमें छोटों की उच्छ्य खलता का भोग न होना पड़ता। सच पूछा जाय तो, उच्छ्य खलता का जहर न केवल विद्या- थियों में फैला है और न युवकों में, यह जहर **क**हाँ नहीं देखा जाता ? किसी अधिकारी के दफ्तर में जाइये, किसी स्टेशन पर चले जाइये, किसी व्यापारी की दुकान पर चले जाइये, सेवा की मूर्ति वनकर देश सेवा के भाषए देने वाले किसी नेता के पास चले जाइये, शायद ही किसी के व्यवहार में आप सभ्यता या मीठेपन का श्रनुभव करेंगे। जहाँ देखो वहाँ तुनक मिजाजो, श्रभिमान, उच्छ खत्तता पायेंगे । नम्रता, विनय, सभ्यता शायद् ही कहीं देखने में आयगी। कल गलियों में और बाजारों में भटकने वाला मनुष्य, जिसकी कोई कीमत नहीं थी आज कुर्सी पर नेतागिरी के पोषाक में किसी से मीठी भाषा बोलेगा नहीं। इसलिये मेरा नम्र मत है कि देश के मानव समाज में से, इस दुर्गु स को दूर करने के लिए इमारी शित्तरण प्रखाली में सबसे पहिले परिवर्तन करने की आवश्यकता है। प्राचीन और नवीनता के मिश्ररा पूर्वक जैसे शित्तरा प्रसाली निर्माण करने की जरूरत है, वैसे कोरा शिचण इमारे आवन के लिए घातक है। सभी को हमारे चरित्र निर्माण की तरफ ध्यान देने की त्रावश्यकता है। सिनेमा, सह शिच्च , बीभत्स चित्र श गारिक उपन्याल, आदि जो जो वस्तुयें इमारे चरित्र का पतन करने वाली हैं, इमारी संस्कृति का ध्वंस करने वाली है, ऐसी बातों को सर्वथा और जल्दी में बन्द कर देना जरूरी है।

इसके अतिरिक्त, जो जो संस्थाएं इस प्रकार के चरित्र निर्माण पूर्वक प्राचीन और नवीनता के मिश्रए के साथ शित्तुए का कार्य परोपकारार्थ चलाती हों, जिनमें किसी भो व्यक्ति या व्यक्तियों का निज स्वार्थ न हो, ऐसी संस्थाओं को अधिक से अधिक सहायता देकर अति पुष्ट और विकसित बनाने में शासन और जनता ने भी सहायता करनी चाहिये। क्योंकि एसी ही संस्थायें सच्चे नागरिक, सच्चे सदाचारी, सच्चे देश प्रेमी रत्नों को उत्पन्न कर सकती है।

युवकों श्रीर विद्यार्थियों में से उच्छ खलता मिटाने का यही एक मात्र साधन है।

# भारतीय संस्कृति के कुछ प्रतीक

भारतवर्ष इमेशा से धर्म-प्रधान देश रहा है। इसकी प्रत्येक दिनचर्या में भी श्राध्यात्मिक भावना को प्रधान पद दिया गया है। जन्म से लेकर मृत्यु पर्यन्त वल्कि अग्नि संस्कार पर्यन्त की प्रत्येक किया में संस्कार की शास्त्रोक्त विधि दिखलाई गई है श्रोर उम विधि में भी कर्तव्य भावना, ईश्वर के प्रति श्रद्धा, गुड-जनों के प्रति बहुमान, जनता के प्रति आत्मीयता इत्यादि बातें दिखलाई गई हैं। संचेप में कहा जाय तो एक भारतीय मानव को, चाहे वह किडी भी जाति या धर्म का श्रनुयाई क्यों न हो, उसका जीवन परोपकार, सेवाभाव, सदाचार, श्रद्धा प्रेम से युक्त रखने का ही श्रादेश दिया गया है। स्वार्थवश वह कर्तव्यों से च्युत हो गया तो वह मानवता से गिर गया, ऐसा समका जायगा, किन्तु उसको अच्छा कोई नहीं समझेगा।

पाश्चात्य संस्कृति और भारतीय संस्कृति में यही मुख्य अन्तर है। पाश्चात्य संस्कृति स्वार्थ परायएता से आंतप्रोत है। भारतीय संस्कृति परमार्थ परायएता को प्रधान स्थान देती है। पाश्चात्य संस्कृति मानव जाति के प्रति प्रेम और दया रखने को कहती है। भारतीय संस्कृति प्राण्धीमात्र को, चाहे वह एके-न्द्रिय क्यों न हो अपनी ही आत्मा के बराबर सममकर उसके प्रति प्रेम, दया रखने का आदेश करती है। पाश्चात्य संस्कृति में मानव आति के प्रति प्रेम रखने का संकेत होते हुये भी, निजी स्वार्थ के लिए सानव जाति का संहार करने को भी लोग तै यार हो जायों गे। भारतीय संस्कृति स्वार्थ सिद्धि के लिए दूसरे ( ७४ )

का नाश करना तो दूर रहा दूसरे की भलाई के लिए अपनी कुर्वानी करने को कहती है।

भारतीय संस्कृति प्रत्येक किया में पुण्य-पाप की भावना को सामने रखती है अर्थात् भलाई और बुराइ इन दो भावनाओं को सामने रख कर मन, वचन, काया की प्रवृत्ति रखने वाला मनुष्य इजारों बुराइयों से बच जायगा। और बुराइयों से बच-कर भात्म विकास की तरफ बढ़ना, यही भारतीय संस्कृति का वास्तबिक हेतु है।

मानव जाति के प्रति समानता का व्यवहार करना यह भारतीय संस्कृति का प्रथम प्रतीक है। श्रोर समानता वही मनु-घ्य रखता है जो, "आत्मनः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत्" इन नियम का पालन करता है। अर्थान् जो हमें प्रतिकुल है, ऐसी बातों का व्यवहार हमें दूसरे के साथ नहीं करना चाहिए। हमारी बस्तु कोई चोरी से ले जाय वह हमें पसन्द नहीं, हमें कोई तकलीफ दे वह हमें पसन्द नहीं, हमारे सामने कोई फूंठ बोले यह हमें पसन्द नहीं, हमारी बहन बेटी के सामने कोई कुट हि से देखे यह हमें पसन्द नहीं, हमारे प्रति कोई गुस्सा करे गाली दे, यह हमें पसन्द नहीं। हमें चाहिए कि जो चीज हमें पसन्द नहीं. उसका व्यवहार हम दूसरे के साथ भी न करें। यह भारताय संस्कृति का प्रथम प्रतीक है।

संसार में क्लेश और वैमनस्य का कार ए ही यहा है। हमारे साथ कोई दुर्ज्यवहार न करे, यह तो हम चाहते हैं लेकिन हम इमारी सत्ता, श्रोमन्तई, शान, बुद्धिवल का उपयोग किसी के साथ किसी भी प्रकार से करके हम अपना आतंक जमाये रस्तना चाहते हैं। हमारी शक्तियों के बल से हम अपना स्वार्थ सिद्ध करना चाहते हैं। इम हमारी सत्ता सब पर थोपना चाहते हैं। यहा भशान्ति का कारए हैं और इसका कारए इस संस्कृति की चीएता है।

भारतीय संस्कृति का दूसरा प्रतीक है पूज्यों का बहुमान, भादर और इसीलिए भारतीय शास्त्रों में यह आदेश दिया गया 'मातृदेवो भव' पितृदेवो भव', 'ग्राचार्यदेवो भव', 'ग्रतिथिदेवो भव' इत्यादि । तुम माता को देव समको । पित। को देव समको श्रतिथि को देव समको। आदर खीय पुरुषों का आदर यदि न किया जाय, तो मानवता कहाँ रहेगी ? आज की सर्व व्यापी उच्छुं खलता किसका परि साम है ? हम अपनी संस्कृति के संस्कारों से दूर हो गये। शित्तु का वास्तविक हेतु यही था। शिच्च मानवता के लिए था और मानवता दया, दाचि्रय, प्रेंम सद्भाव, हमद्दी में रही हुई है। कहा जाता है--वर्तमान समय में शिल्त खुदत आगे बढ़ गया है। किन्तु हम भूल जाते हैं कि आज के जगत से मानवता इजारों कोस दूर होती जा रही है। थोड़े पढ़े हुये मनुष्य जिनको सुयोग्य माता पिता मां के संस्कार प्राप्त हुये हैं, जिन्होंने त्यागी, संयमी, सद्गु सी गुरुत्रों द्वारा शिच्न ए प्राप्त किया है, उनमें जो मानवता के गुए देखे जाते हैं, वे पाश्चात्य संस्कृति में पत्ने पोसे साहेव शाही में अपना गौरव समफने वाले बड़ो बड़ी डिग्री धारी महानुभोवों में प्रायः बहत कम पाये जाते हैं। मैं प्रायः शब्द इस लिये लगाता हु कि ऐसे महानुभावों में भी कोई कोई अपवादरप उच्च कोटि के मानवता के गुए रखने वाले महानुभाव भी देखे जाते हैं और इसका कारए तो उनकी कौटुम्बिक परम्परागत संस्कृति के संस्कार ही मालूम होते हैं।

( ७६ )

इसी प्रकार धर्म का आचरए यह भी हमारी संस्कृति का प्रतीक इमेशा से रहा है। इसोलिये हमारे शित्तु के अन्त में गुरु के आशीवीद की प्रसादी में हमें यही प्राप्त होता है कि ''धर्मं चर'', 'सत्यं नद' धर्मका श्राचरए करो श्रीर सत्य बोलो। आज बड़े लोग, खास करके राजनीतिज्ञ लोग धर्म के नाम से भड़कते हैं। वे चाहते हैं कि शासन 'धर्म से निरपेत्त हो' किन्तु शासन का संचालन मानव द्वारा होता है और मानव जीवन धर्म से निरपेत्त नहीं रह सकता श्रीर इसीलिये शासन धर्म से निरपेत्त नहीं रह सकता। क्योंकि, वस्तु श्रपने स्वभाव से जैसे निरपेच नहीं रह सकती, वैसे मानव सानवता के धर्म से निर-पेत्त नहीं रह सकता। महात्मा गांधी ने अहिंसा, सत्य आदि को राजनीति में प्रविष्ट किया। इसी से उनकी विजय हुई श्रीर देश की स्वतन्त्रता प्राप्त हुई । यह बात प्रत्येक शासनकर्ता श्रीर राजनीतिज्ञ जानता है। फिर भी, यह कहना कि शासन धर्म से निरपेत्त हो, यह तो 'वद्तो व्याघात,' नहीं तो क्या है ? हां, उनकी परिभाषा में धर्म की व्याख्या अन्य किसी प्रकार से की जाती है। तो यह बात दूसरी है। घर्म वह है जो हमें सन्मार्ग पर लाता है, जो हमें उन्नति शील बनाता है, जो हमें राग द्वेष रहित बनाता है, जो गिरते हुए को बचाता है अथवा संत्तेप में कहा जाय कि जो वस्तु मात्र का स्वभाव है। जैन शास्त्रों में धर्म की व्याख्या की है-- 'बस्तुसहावा धर्म्मो' वस्तु का स्वभाव, यह है धर्न । मानवता का स्वभाव है मानवता । यही उसका धर्म है। कौन कह सकता है कि मानव मानवता से निरपेत्त है।

भारतीय संस्कृति में आचार ( आचरए) को भी धर्म का एक अङ्ग माना है। खान, पान, रइन, सइन, विनय, विवेक, सभ्यता, दात्तिएय, शील यह आवार के धङ्ग हैं। इससे पतित होने वाला, धर्म से पतित सममा जायगा। क्योंकि धर्म से गिरने वाले का दिल निष्ठुर, विध्वंस बन जाता है। उसके दिल में से धास्तिक्य का ऋंश हट जाता है। वह ऋपने दिल में सममते लगता है कि 'इसमें क्या' धाज बड़े बड़े नेता प्रायः श्राचार विचार से, खान पान से भ्रष्ट हो गये हैं। उमका एक मात्र कारए हैं — इसमें क्या' ? महात्मा गाँधी के अनुयायी होन का दावा करने वाले लोग मांस मच्छी, छंडे द्यादि का सेवन बहुत से करते हैं। साथ माथ श्रपने व्याख्यानों में महात्मा गांधी जी की घहिंसा की दुद्दाई भी देते हैं। यह परस्पर विरुद्ध बात नहीं क्या ? महात्मा गांधी जी ने तो पहले घाचरए और बाद में कथन का सिद्धान्त रखा है। आज बहुत से महात्मा जी के श्रनु-यायीयों में कथन मात्र रह गया है।

इसी प्रकार भारतवर्ष की ब्रह्मचर्य संबन्धी भावनाओं में भी पारचात्य ने बहुत बड़ा परिवर्तन कर डाला है। कहाँ तो हमारी यह संस्कृति थी कि—

> ''माता स्वस्त्रा दुहित्रा वा, नविविज्ञा सनो भवेत्'।

माता, बहिन, पुत्री के साथ भी एक आसन पर नहीं बैठना चाहिये। कहने की आवश्कता नहीं है कि किस समय मनोवृत्ति किस प्रकार दूषित बन जाय। कहां तो हमारी यह संस्कृति और कहां आज यह शिच्च , सिनेमा, बीभत्स चित्र नृत्य, सिंगार आदि द्वारा कला के नाम से भारतवर्ष में अष्टाचार प्रचार, युवा आवस्था में पहुँचे हुये युवक और युवतियों के साथ में पढ़ने से क्या २ अनर्था हो रहा है, यह किसी से छिपा नहीं है। सिनेमा के द्वारा आज हमारो बहिन, बेटियां, युवकों, बालकों बल्कि गृहस्थ आश्रम के ऊपर कितनी कालिमा छाई जा, रही है। यह भी किसी से अज्ञात नहीं है। जनता के जाहिर उत्सवों में युवा छोकरिये का कला के नाम से कितना वीभत्स प्रदर्शन किया जाता है और इसका कितना बुरा परिखाम आरहा है। इससे कोई भी अनभिज्ञ नहीं है।

इस प्रकार हमारी संश्कृति का नाश और गृहश्य-आश्रम, मानवता का पतन घोर पतन सभी आंखों से देखते हुए भी, उन पतनों के साधनों का प्रचार दिन प्रतिदिन बढ़ता ही जा रहा है। यह हमारे देश के दुर्भाग्य की परम निशानी है और यह दुर्भाग्य विशेष रूप से इसलिए समक रहे है कि विदेशी शासन काल में इसका प्रचार जितना नहीं हुआ था, उससे कई गुना श्रव ज्यादा हो रहा है।

मनुष्य मानसिक कमजोरी के कारए गलती करता है, किन्तु गलती को गलती समझने बाला उस गलती से कभी दूर हो सकता है। किन्तु गलती को गलती नहीं समझ करके, उन चीजों को अच्छा समझने वाला मनुष्य उससे दूर नहीं हो सकता बल्कि अधिक से अधिक उसका प्रचार ही करता है। प्रायः यह दशा हमारे देश की संस्कृति के रत्तए और अरत्तए में भी हो रहा है। जो लोग पाश्चात्य संस्कृति में पले-पोसे हैं वे उमके अनुसार अपना भावनाओं का प्रचार करते हैं। किन्तु यह भारतीय संस्कृति के लिये विघात 5 है, यह बात वे लोग समझते 'हैं।

होना यह चाहिये कि हमें अपनी संस्कृति के उपर उसके अनुसार अपना ध्यान देकर रहन, सहन, खान, पान, शिचा प्रखाली, सब प्रकार आचार विवार रखना ध्वाहियेश इसी से देश सुख समृद्धि एवं आध्यात्मिक भावना युक्त बल शाली बन सकता है।

# अपराधों की रोकथाम

श्रनादिकाल से मानव जाति श्रपराधों को करती आई है। जैसे सज्जनता श्रौर दुर्जनता, सुख श्रौर दुःख, सत्य श्रौर असत्य, हिंसा और अहिंमा अनादिकाल से चले आये हैं वैसे अपराध और निरापराध भी अनादिकाल के साथ ही साथ चले श्राये हैं। तत्वर्दाष्ट से देखा जाय तो संसार के प्राखियों में अपराध करने वाले प्राखी एक मात्र मनुष्य हैं। पशु और पंत्ती आराम नहीं करते, भूल नहीं करेंगे। अपनी प्रकृति के विरुद्ध कार्य नहीं करते । उनको अपराधो मान कर मानव जाति उनके ऊपर अत्याचार करती है। कर और हिंसक समभे जाने वाले शेर, सांप, बिच्छू आदि जानवर भी मानव जाति का अपराध करना तो दूर रहा वे मानव जाति को भयंकर प्राखी समझ कर उनसे दूर रहते हैं। छिपे रहते हैं। झौर आवश्यकता को छोड़ कर वे कभी किसी के उपर आक्रमस नहीं करते। मानव जाति को बुद्धि मिली है। बुद्धि के बल पर शस्त्रास्त्र तैयार किये हैं और उनका उपयोग अपनी लोभ वृत्ति, विषय वृत्ति, इन्द्रिय लोल्पता एवं शौक को पूरा कर ने में किया। वह उस समय भूल गया कि में अपनी शक्तियों का दुरुपयोग कर रहा हूं।

लेकिन मानव जाति को उसके अपराधों का दएड भी कुदरत ने साथ ही साथ देना शुरू किया। इसीलिये तो एक विद्वान का कथन है, अपराध और दएड साथ ही साथ रहता है।

देखा जाय तो हिंसक प्रासी भी आवश्यकता को छोड़कर हिसा नहीं करते । किन्तु मानव जाति ही एक ऐसी जाति है जिसको

### ( <> )

छुदरत ने बुद्धि, विवेक, शक्ति आदि होने पर भी वह ऐसी स्वार्थान्ध बनाई गई है कि प्रति चए उसकी वृत्ति हिंसामय ही रहने लगी है। इन अपराधों का हो परिएाम है मानव जाति के ऊपर प्लेग, इन्प्ल्युएन्जा, नहामारी, भूकंप, अतिवृष्टि, अना-वृष्टि, दुष्काल, टीड़ का उपद्रव, अग्नि भा प्रकोप, पानी की बाढ़ें एवं अनेक रोगादि निमित्तों द्वारा हम सुख की भावनाओं को सफल कभी नहीं कर सकते। महात्मा गांधी ने अहिंसा और सत्य के द्वारा हो देश को स्वतंत्रता दिलवाई है। भारतीय प्रजा के सुख के लिये हमारी हिंसक वृत्ति कभी सरल नहीं होती। बुराई से भलाई उत्पन्न नहीं हो सकतो। दूसरे पर आक्रमए करने की लुटेरू प्रवृत्ति से हम शान्ति स्थापित नहीं कर सकते। हिंसा से हिंसा बढ़ती है। डिंसा से शान्ति स्थापन नहीं हो सकती। बैर से बैर बढ़ता है बैर से बेर दूर नहीं होना।

संसार की शान्ति के लिये सर्वश्रेष्ठ उपाय एक ही है और वह है अपराधों से दूर रहना। जब से मैंने यह सुना है कि मध्यभारत सरकार ने एक सात्त्विक व्यवहार, कुशल, निर्लोभी, निव्र्यसनी और उच्च प्रकार के नैतिक जीवन को रखने वाले विशेष आफीसर की नियुक्ति कर के शिवपुरी जिले से अपराध रोक्थाम आन्दोलन प्रारम्भ किया है। तब से मुमे बड़ी प्रसन्नता हुई है। वस्तुतः देख जाय तो जैसा कि मैं ऊपर कह चुका हूँ कि मानव जाति की शान्ति का उपाय है अपराधों को बन्द करने के लिये किसी अंश में भी इस प्रवृत्ति को हाथ में लेना देश के लिये सद्भाग्य की निशानी है। यद्यपि यह कार्य आसान नहीं है किन्तु सुयोग्य सदाचारी मनुष्यों द्वारा यदि यह प्रवृत्ति चाल् रखी जाय तो किसी अंश में भी सफलता मिल सकती है। इस प्रवृत्ति में दो तीन बातें खास करके ध्यान में रखने की

२--- अपराध करने वाले मनुष्यों की मनोविज्ञान की दृष्टि से परीचा करना अति आवश्यक है। भयंकर से भयंकर खूनों का और डकैतियों का काम करने वाले अपराधी समय आने पर ऐसे आदर्श मनुष्य बन जाते हैं कि जिनको लोग देव की डपमा देते हैं। भयं कर पापियों के दिलों में भी छिपी हुई दया, करुए। और प्रेम वात्सल्य की मात्रायें रहती हैं। उनको दूं द निकालने का मनोविज्ञान जिस मनुष्य के पास है वह ऐसे महा-पापियों को भी देव बना कर जनता के सामने खड़ा करता है। ऐसे पापियों का उद्घार तभी हो सकता है जब कि उसका उद्धार करने वाला स्वयं निर्दोष हो और उस पापी को निर्भयता प्राप्त हो। बहुत से पापी इसलिये भी पापों को नहीं छोड़ते हैं क्योंकि चनको यह भव रहता है कि मैं अगर इस घन्धे को छोड़ दूंगा तो मुमे समाज श्रीर शासन श्रधिक से श्रधिक जो हो सकती है सजा करेगा। हातांकि, अति पापों से उनके हृदय अति दुःखी रहते हैं श्रीर यह भावना-जागृति होती है कि मैं ईश्वर के आगे क्या जवाब दूंगा १ ऐसे उदाहरण शाखों में घनेक मिलते हैं। जैन शास्तों में एक कथन है "जै कम्मे सूरा, तै वम्मे सूरा," जो कर्भ करने में ग्रूर वीर होता है, वह धर्म करने में शूर बीर होता है। शक्ति शक्ति है। शक्ति का दुरुपयांग करके मनुष्य महापुरुष ( 52 )

या देव भी बनता है। मेरा तो नम्न मत है कि ऐसे अपराधियों व पापियों को निर्भायता देकर सन्मार्ग पर लाना चाहिये और उनकी शक्ति का उपयोग राष्ट्र, समाज व धर्म के लिये करने का अवकाश देना चाहिये। किसी गन्दे में कोई बहुमूल्य वस्तु पड़ी है तो वहां से उसे निकाल कर उसका सदुपयोग कर लेना यह युद्धि शालियों के लिये जरूरी है।

से धर्म प्रदान देश रहा है। त्याग भूमि है जैसा कि मैं ऊपर कह चुका हूं। मानव जाति अपराधों को तो करती आई है किंतु उन अपराधों से बचने का प्रयत्न भी हमेशा से होता रहा है। इस कार्य को हमेशा से किया है त्यागी संस्था ने, साधुओं ने। समय-समय पर ऐसे अपराधी मनुष्यों के उद्घार के लिये महा-पुरुष उत्पन्न हुए जिन्होंने राजपाट वैभव कुटुम्ब परिवार सबको छोड़कर संन्यास लिया भौर जनता को अपराधों से बचाने का प्रयत्न किया । वे संसार से चल बसे किन्तु अपनो शिष्य परम्परा त्यागियों की छोड़ गये। उन त्यागियों ने भी यही कार्य किया और अब तक करते आये हैं। राष्ट्र के उत्थान में साधु संस्था का बहुत बड़ा हाथ है। जो कार्य गृहस्थ नहीं कर सकते वह कार्य साधु करते हैं क्योंकि डनमें त्याग है, तपस्या है, संयत है। मैंने कई बड़े बड़े राज्याधिकारियों से निवेदन किया है कि आप लोग साधु संस्था से काम लोजिये। उस संस्था को छोड़ देना देश के लिये भयंकर शाप है। यदि देश का बत्थान करना है तो आज भी जिनमें ऋद्भुत शक्तियां हों, उन शक्तियों का सदुपयोग कर लीजिये। शिच्न प्रमी विद्वान अनुभवी शिच्र शास्त्री हों उनसे शिच्च के प्रचार का काम लीजिये। राजनीति में अनुभवी त्यागियों का राजनैतिक चेत्र में सलाह मशवरा बीजिये, उपदेश का काम करने वालों से उपदेशक का कान लीजिये। अच्छे बिद्वान साहित्यकारों से साहित्य प्रचार का काम लीजिये। शासन को उनके निमित्त कोई खर्च नहीं करना पड़ता। जो काम दो इजार या पाँच इजार की वेतन पाने वाला लोभो, मोही, स्वार्थी, गृहस्थ नहीं कर सकता है, वह काम निर्लोभी, निस्पृह, त्यागी साध् मात्र समाज में से रोटी के दो टुकड़े मांग कर उदर निर्वाह करके कर सकेगा। उन्हें न रहने का महल चाहिये न मौज उड़ाने को मोटर चाहिये न पैसा चाहिये।

जरूरत है ऐसी शक्तियों का संमद करने की। जरूरत है ऐसी शक्तियों को एकत्रित करने की। मेरा विश्वास है कि आज भी हिन्दुस्तान में ऐमी इजारों नहीं लाखों शक्तियाँ हैं। ऐसी शक्तियों का ऐसे साधु संतों का संगठन करके उनके द्वारा अपराध रोक-थाम का कार्थ किया जाय तो कितना काम हो सकता है, भार-तीय मनुष्यों का जीबन स्तर कितना ऊँचा हो सकता है। किन्तु यह दुःख और दुर्भाग्य की बात है कि इस वास्तविक उपाय की और किसी का ध्यान नहीं जाता। अन्त में अपराध रोक्थाम का जो आन्दोलन मध्यभारत शासन ने प्रारम्भ किया है इसलिये शासन को और इस अल्दोलन के अध्यन्त श्रीभान, रिसालसिंह जी महोदय को मैं अन्तःकरए से धन्यवाद देता हूं और ईश्वर से प्रार्थना करता हूं कि इस आन्दोलन में सफलता प्राप्त करने की शक्ति प्रभु उनको दें।

बुद्धिजीवी और श्रमजीवी

सारे संसार में वुद्धिजीवी श्रीर अमजीवियों का एक संघर्ष चल रहा है। श्रमजीवी श्रमद्वावरा ऋपना गुजारा करें या न करें, किन्तु द्सरे लोग तो उनका श्रवश्य लाभ उठाते हैं। बल्कि हिन्दुस्थान में तो श्रमजीविर्झों के ऊपर ही सारा देश गुजारा कर रहा है। बुद्धिजीवी बुद्धि के बल पर समस्त मानव समाज पर ऋपना ऋाधिपत्य भोगते रहे हैं। इतना ही नहीं, बुद्धि बीवी मानव जाति पर श्रपने श्राधिपत्य का इतना त्रांतक जमाये रहे कि श्रमजीवीत्रों का जीवन ही मानो जीवन नहीं, किंतु पशु जीवन है; परन्तु संसार के किसी भी जुल्म को सब कोई सहन कर सकते हैं, केवल कूद्रत ही एक ऐसी है, जो सहन नहीं कर सक्ती। इतिहास के पुष्ठ इसके सात्ती हैं। किस शासक के जुल्म को कुद्रत ने सहन किया ? किस सत्ता को कुद्रत ने हमेशा कायम रहने दिया ? किस श्रीमंताई के मद को कुदरत ने चर चर नहीं किया ? किस के गर्व को कुदरत ने फूलने फलने दिया ? जिस प्रजा पर बुद्धिजीवी शासन करते हैं, उस प्रजा के हित का ख्याल न रखते हुए, केवल अपनी स्वार्थसिद्धि में बुद्धि का उपयोग कर ना, यह प्रजा के प्रति ऋत्याचार नहीं तो क्या है ? श्रीर उस अत्याचार को कुदरत ने कभी सहन नहीं किया ।

इस प्रकार बुद्धिनीवी, श्रमजीवियों की झज्ञानता का लाम डठाते है। इसी 'बुद्धिजीवीं समाज ने 'पूंजीवाद' और 'सत्ता-वाद' की उत्पत्ति की है। और जहां 'सत्तावाद' और 'पूंजीवाद' का एकीकरए होता है, वहाँ श्रमजीवित्रों का खात्मा हो, इसमें ( 52 )

त्राश्चर्य की कोई बात नहीं। परन्तु जैसा कि में ऊपर कह चुका हूं, किसी का जुल्म, किसी का मद इमेशा पनपता नहीं।

> जबल्लों पूरवल पुरुय की पूंजी नहीं करार। तबलो सब कुछ मःफ है अवगुरा करो इजार ॥

श्रास्तिर उसका भी खात्मा कुदरत करती ही है । परन्तु जिस समय जिस की उन्नति का सूर्य मध्याह काल में पहुँचता है, उस समय उससे नीचे गिरने वालों को देख कर उसका मजाक उड़ाता है। अपनी सत्ता-श्रीमंताई में मदमस्त होकर दाँत निकालता है। किंतु जब उसे मालूम होता है कि इमारे बुद्धि-जीवी महानुमार्वों को इमारी प्राचीन लोकोक्ति मानो याद आई है---

> पीपल पान खर ता इसतां कूपलियां। मुक्तवीती तुक्त बीत से घीरांवपलियां॥

सूखे हुए पीपल के पत्ते को नीचे गिरत देख कर वृत्त पर की कोपल नयी पतियां इंस रही हैं परन्तु गिरने वाले पत्ते कह रहे हैं, इसो, खूब इंसो, परन्तु जरा धीरज रखना जो दशा हमारी हुई है, वह कल तुम्हारी होने वाले है।

संसार का इतिहास इसका साथ्नी हैं। यह परम्परा हमेशा से चली श्राती है।

परन्तु भव जमाना पलटा है। इमारे बुद्धिओवी महानुभाव भी अब यह समफने लगे हैं कि हम चाहे कितने ही पढ़े लिखे हों, परन्तु केवल दवात-कलम के सहारे मानव-जीवन पर सन्ता बलाने का समय अब नहीं रहा। अब तो हमें भी कुछ न कुछ अमकरना अनिवायें हो जाता है। चाहे वह अम किसी भी प्रकार का स्वपर हित का करें, किन्तु करना जरूरी है। इसी भावना का परिणाम है कि, इमारे पढ़े लिखे श्री मंत और सत्ताधिकारी भी कभी-कभी जगत को यह दिखाने का प्रयतन तरने लगे हैं ताकि जनता को यह झात हो कि, प्रत्येक मनुष्य की, चाहे वह कितना ही पढ़ा लिखा क्यों न हो, श्रीनंत हो या सत्ताधीश क्यों न हो, श्रमजोवी बनना ज्यावश्यक है।

इसमें कोई शक नहीं कि पढ़े लिखे श्रीमंत पत्र सत्ताधिकारी की यह प्रवृत्ति प्रशंसनीय है। परन्तु इसके पीछे प्रायः दम्भ की मात्रा दिशेष देखो जाती है। इसलिये यह प्रवृत्ति दूसरों के ऊपर कम प्रभाव डालती, दूसरों के लिये आदर्श नहीं बनती।

आदशं उपस्थित करना एक चीज है और दम्भ ढोंग करना दूसरो चोज है। आदर्शवादी उस प्रवृत्ति को खाली दिखावे के लिये नहीं करता। यह तो कैवल अपना क्तेंत्र्य सममकर करता ही जाता है। उसका निरन्तर करते रहना यही आदर्श है। इसमें दिखावे की, धूम मचाने की, शौक करने की जरूरत नहीं रहती।

मैं इस विषय में दो दृश्य यहां उपस्थित करना चाहता हूँ। अभी-अभी खेतों में अन्नोत्पादन में वाधक आंधो, आवाशीशी के उन्मूलन का आन्दोलन चला। आवाशीशी के पौध ऐम नहीं होते, जिनको उखाड़ने के लिये सव्वलया गेंती की आवश्यकता पड़े। छोटे-छोटे पौधों को तो वच्चे भी उखाड़ फेंक देते हैं परंतु आधा शीशो उन्मूलन करने का आदर्श दिखाने के लिये अधि-कारियों की एक सभा होती है, जिसमें मिनिस्टर, कलेक्टर, वैरिस्टर, आडीटर, एडीटर, मास्टर, डाक्टर, डायरेक्टर, रिर्फोटर आदि पढ़े लिखे सभी 'टर' इकट्ठा होते हैं और सभी के हाथ में गेंती होती है। मानो किसी मी वर्ष के पुराने माड़ को गूल से उखाड़ना है इस प्रकार कमर से जरा कुके हुए सभी खड़े रहते हैं। ( 59 )

किमी भाई से पूछिये 'क्यों क्या बात है ? ये सब महान-भाव चुप क्यों है, ऋपना काम क्यों नहीं करते ?' वे जवाब देंगे। फोटोम्राफर ऋभी ऋाया नहीं है। मोटर लेने गयी **है**।'

'क्या ये महानुभाव इस सारे खेतों में से आधी का उन्मूलन करोंगे ? नहीं जी, सिर्फ फोटोग्राफर फोटो ले, इतनी ही देर गेंती हाथ में रहेगी और कमर से मुके रहेंगे।'

सोचिये, क्या मानव जीवन में किसी भी चीज के आदर्श खड़ा करने के लिये, इन बातों की आवश्यकता है ? क्या चए भर का शौक करने से जगत हमारे आदर्श का आदर करता है ? क्या श्रमभीवी और बुद्धिजीवी सभीकी बुद्धि इतनी कुंठित होती है कि जिससे वे ढोंग और वास्तविकता को न पहिचान सके ? क्या यह इसका परिएाम नहीं होगा कि हमारी समस्त भाषए श्रे एियों और समस्त प्रवृत्तियाँ प्रायः निष्फल सी होती हैं। बहुरूपी, 'बहुरूपी' है ऐसा ज्ञान होने पर, बहुरूपी के किसी भी स्वांग का क्या महत्व रह जाता है। साधु नहीं परन्तु साधुके वेष में काई धूर्त है, यह मालून होने पर उसके प्रति साधु की कौन श्रद्धा कर सकता है।

मैं यहाँ एक और उदाहर ख देना चाहता हूं।

अभी कुछ दिन हुए शित्रपुरी के सर्किल रोड से मैं आश्रम में भा रहा था। मेरे साथ में एक विद्यार्थी था। मैंने सड़क के किनारे एक खेत में एक काश्तकार को देखा, जो धोती का लंगोट मार कर गेती स गड्डा स्वोद रहा था। गरगी पड़ रही थी। शरीर खुझा था। सिर से बदन पर पसीते की धाराएं छट रही थीं। थोड़ा मैं आगे निकल आया, तो विद्यार्थी ने मेरा ध्यान सींबा 'त्रुपको नमस्कार कर रहे हैं'। काश्तकार को नम-स्कार करने की सुफी! मैंने आशीर्वाद देकर पूछा कौन ? मैं ( == )

हूं 'पाराशर'। 'ऋरे आप तो कमाल कर रहे है।' उन्होंने कहा, 'वगीचा बनाना है, फल वाले काड़ों के लिए खड्डे खोद रहा हूं।'

ें मेरे मुंह से सहसा शब्द निकले 'आप सचा आदर्श खड़ा कर रहे हैं। उन्होंने विवेक बताया, 'आपकी कृपा से।'

ये पाराशर जी कौन । यह बताने की आवश्यकता है क्या ? शिवपुरी के प्रसिद्ध वकील वैदेहोचरए जी पाराशर, एम० ए० एक० एल• बी• मध्यभारत के भूतपूर्व शित्ता मन्त्री एवं गज-गढ़ राज्य के भूतपूर्व एडमिनिस्ट्रेटर । 'खेती खुद की' इस कहा-बत को श्री पाराशर जी चरिताथ ही नहीं करते, बल्कि बिना बोले वास्तविक काम करने से ही आदर्शता खड़ी होती है, इसको खुद के जीवन से प्रमाखित भी कर दिखलाते है ।

इसके कुछ दिन पहले की बात है। मेरे पास भाई पाराशर जी बैठे थे। मैने कहा 'कहिये ऋब के आप मन्त्री बन रहे हैं क्या ?' उन्होंने कहा 'आप तो मुमे आशीर्वाद दीजिये कि मैं काश्तकार बनूं। मैंने उस समय बड़े आदमियों की विवेक भाषा समकी थी परन्तु आज तो मैं उन्हें आदर्श काश्तकार देख रहा हूं।

मेरे कहने का आशय यह है कि बुद्धिजीवी मनुष्यों को भी अमजीवी बनना वर्तमान समय में बहुत जरूरी हो गया है। अम का मतलब यह नहीं कि कैवल काश्तकारी ही करें। पढ़े-लिखे दफ्तरों में जाने वाले महानुभाव भी, अपने कर्तव्यों का पालन करें, उनके सामने काफी काम पड़ा हुआ होता है। मुमे दफ्तरों में जाने का काम नहीं पड़ता, परन्तु सुनता हूं कि कोई-कोई अधिकारी रात के सात-सात आठ-आठ. बजे तक काम करते हैं और अपने मातहत लोगों को अपनो जीवन प्रसाली से यह बताते हैं कि इस पढ़े-लिखे लोग भी इमानदारी के साध काम करें तो कितना कर सकते हैं।

इसी प्रकार शित्तए संस्थाओं में शित्त क-प्रोफेसर लोग काफी काम पढ़ाने में करते हैं। परन्तु कई लोग बिचारे एक-दो पिरी-यड से भाषिक पढ़ाने में मानो अपने डिभी का पहाड़ उनके ऊपर गिर पड़ता देखते हैं। ऐसे लोग अपने शरीर का इतना प्रमाद दयापात्र बनाते हैं कि फिर उनसे कोई भी काम नहीं होता। कमनसीवी से ऐसे महानुभावों को अपनी पोजीशन की नौकरी न मिले, तो उन्हें भगकर आन्तरिक दुःख उठाना पड़ता है।

इसलिये बुद्धिजीवी या श्रमजीवी प्रत्येक मानव को श्रम द्वारा हा द्रव्योप जन करना चाहिये। श्रमसे पैदा किये हुये छन्न में मिठास होती है। वह पाचक होता है। मन में एक प्रकार का अभिमान होता है कि मैंने अपने परिश्रम की रोटी खाई है और कुदरत भी ऐसे परिश्रीमी मनुष्यों का साथ देती है। वरना रोग-शोक संताप में ही जीवन व्यतीत होता है।

राष्ट्र के उत्थान के लिए भी प्रत्येक भारतीय को बुद्धिजीवी की भयेचा अमजीवी बनना बहुत जरूरी है। चाहे अम किसी भी चेत्र में हो। निरर्थक बिना परिश्रम पैदा करने की भावना को दूर करना चाहिये।

# स्वतंत्रता और सुतन्त्रता

आज भारत की स्वतन्त्रता का दिन है। मेरे ख्याल से इसको दिन नहीं कड़ना चाहिये, त्योहार या पर्व कहना चाहिये और इसका उत्मव भो एक पत्तीय नहीं, सार्वजनिक त्यौहार के रूप में मनाया जाना चाहिए। आरतवर्ष की भिन्न भिन्न जातियों श्रीर भिन्न भिन्न धर्मी में श्रनेक त्यौद्दार दीर्घकाल से मनाये जार हे हैं। उन त्यौहारों की अपेत्ना आज के त्यौहार में विशेषता है। वे त्यौहार भिन्न भिन्न जातियों और धर्मों में अपने अपने, विभाग में ही मनाये जाते हैं, किन्तु आज का ही एक ऐसा पर्व है जिसका सम्बन्ध न जातियों के साथ है न धर्भों के साथ। भारत के प्रत्येक व्यक्ति के लिये आज का दिन बड़े मद्दत्व का है। आज के पर्व में आवाल-वृद्ध समस्त लोगों को उत्साह और इर्ष से भाग लेना चाहिये। जनता की श्रज्ञानता के कार ख रवतन्त्रता के महत्व को हुम कम समझे हैं। सोने के पिंजड़े में भी रक्खा हुआ तोता जब पिंजड़े के बन्धन से मुक्त होता है, उस समय उसके आनन्द की कोई सीमा नहीं रहती । माता पिता से विरही एक निर्दोष गुन्हेगार जब जेल की यातनाश्रों से मुक्त हो जाता है, उस समय उसके हर्ष का पार नहीं रहता। स्वतन्त्रता का यह स्वभाव है, आजादी का यह परिएगम है; क्योंकि बन्धन ही दुःख है श्रीर बन्धन से मुक्त होना ही दुःख से मुक्त होना है। सदियों से हमारा देश परतन्त्रता के दुःस्वों को भोगता श्राया है। उन दुःखों से अब इमारे देश की मुक्ति हुई है। स्वतन्त्रता वह चीज है, जिस तंत्र का संचालन इमारे खुद के हाथ में हो। दूसरे का मुंह ताकना न पड़े, दूसरे सं

#### ( 83 )

प्रार्थना करनी न पड़े, दूसरे के सामने हाथ पसारना न पड़े, इसका नाम है स्वतंत्रता ।

इमारे देश की राज्य व्यवस्था दुसरों के हाथ में रही, हमारे यहां का शिज्ञ दूसरों के हाथ में रहा, यहां की संस्कृति दुसरों के हाथ में रही, आर्थिक व्ववस्था दुसरों के हाथ में रही और इमारो बइन बेटियों की रत्ता भी दुसरों के हाथ में रही। गोया भारत का सर्वस्व दुसरों के हाथ में रहा । लेकिन देश के सद्-भाग्य से महात्मा गांधी जी, पं० नेहरू जी तथा अन्य महानू-भावों के प्रयतन से अब देश स्वतन्त्र हुआ है, दुसरों का बन्धन टूट गया है, गुलामी से भारत मुक्त हो गयाहै और सारे देश की व्यवस्था, शिज्ञा, संस्कृति, ऋार्थिक व्यवस्था, संरज्ञेस ऋादि सारी बातें भारतमाता के सुपुत्रों के ऋधीन ऋाई है किन्तु इस स्वतम्त्रता का स्वाट हमें जैसा मिलना चाहिये वैसा नहीं मिल रहा है। यह बात सभी रवीकार करते हैं, चोटो के नेता भी; किन्तु हमें इस बात का भी विचार करना आवश्यक है कि स्वतन्त्रता को प्राप्त हुए अभी ३ साल हुए हैं। कार्यकर्ताओं को इन तीन वर्षों में अनेक आपत्तियों का सामना करना पड़ा है और सारे देश की नई व्यवस्था जमाई जाने के कार ए स्वतन्त्रता का स्वाद समस्त जनता को अनुभव करने का मौका मिले, यह स्वाभाविक है।

दूसरी तरफ अवसरवादी व्यापारियों और कुछ अधिका-रियों ने भी अपनी लोमवृत्ति का पूरा पूरा परिषय दिया है। हमारे ही भाई बहन भूखों मरें, नंगे रहें, इसकी हमें कोई दर-कार नहीं। ऐसा अवसर फिर कहाँ आने को था, ऐसा समफ़ने वालों में अष्टाचार खूब बढ़ा और अभी भी षल रहा है। तारीफ तो इस बात की रही और हो रही हैं कि एक व्यापारी दूसरे व्यापार्रा के अष्टाचार को छिपा रहा है और दूसरा पहिले के। ( ९२ )

हमारी स्वार्थान्धता ने इन तीन वर्षों में देश को बहुत नुक-सान पहुँचाया। आज हमारे देश में आज और बस्न की समस्या भभी तक हत नहीं हुई है और देशवामियों की वष्ट उठाना पड़ रहा है। इस अष्टाचार को भी मैं एक कारण सममता हूं। सच बात यह कि जिन लोगों के उपर देश-रत्ता की, देश की उन्नति को जवाबदारी है, उन्हें अपने जीवन को शुद्ध रख करके कार्य करना धाहिए। वही मनुष्य दृसरों को कहने का अधिकारी है, जो स्वयं आचारण में लाता है।

भारतवर्ष में नैतिक स्तर कितना गिर गया है, यह दिख-लाने की आवश्यकता है क्या ? आज नैतिक म्तर गिर जाने का मुख्य कारण मेरी समम से इमारे देश में जड़वाद का प्रचार होना है। पाश्चात्य लोगों के सहवास से हमाग देश जड़प्रायः बन गया है। इमारे हृदयों में से धार्मिक भावनाएँ नष्ट हो गई हैं। धर्म से मेरा मतलब सम्प्रदाय या कियाकाण्ड से नहीं है। मेरी धर्म की व्याख्या है, 'अन्तःकर ए शुद्धित्वं धर्मत्व' हृदय का पवित्र होना घर्म है, इस प्रकार की धार्मिक भावना हमारे हृद्यों में न होगी, तब तक लोभ, स्त्रार्थ, करूता, निर्दयता आदि से हम दूर नहीं हो सकते और जब तक हमारे ये दुर्गु ए दूर न हों, तब तक हमारा नैतिक स्तर ऊंचा नहीं हो सकता, नैतिक स्तर के ऊंचे ज्ञाने की झौर भारतीय संस्कृति की हम बातें भले ही करें। भारतवर्ष परतन्त्रता से मुक्त होइर स्वतन्त्र बना, किंग्तु स्वतन्त्रता सुखदायी नहीं हो सकती है जब तक कि **उम्रमें सुतन्त्रता की सुगन्धी न** मिले। स्वतन्त्रता स्वच्छन्दता बन सकती है और आजकल प्रायः बन रही है। इसलिये सुतन्त्रता की बड़ी आवश्यकता है। स्वच्छन्दता का ही परिसाम है कि आज के युवक बहुधा अपने गुरुओं, माता पिताओं आदि वड़ों की मर्यादा नहीं रखते । उसमें थोड़ासा एक और भी कारए मैं समफ रहा हूं । शिन्नक और माता पिताओं को जिस मर्यादा के साथ अपने विद्यार्थियों और बच्चों के प्रति रहना चाहिये, वे उस मर्यादा से नहीं रहते । उन्हें भी अपनी अपनी मर्यादा को संभाल करके ही व्यवहार रखना चाहिये | लेकिन इन सारो बातों का परिएाम तो मैं आज कल की हवा को ही समफ रहा हूं । दूमरे शब्दों में मैं उसको स्वच्छन्दता कहता हूं ।

इमारी धार्मिक भावनाएँ नष्ट होने से इमारा पश्चिम का अनुकर ए मुख्य कार ए है। दुःख तो इस बात का ज्यादा है कि जिस बात से इमारा, इमारे बालकों का, इमारे युवकों का और यूं कहना चाहिये कि हमारे बड़े लोगों का भी नैतिक स्तर नीचे गिर गया है और गिरता जारहा है, उन्हीं बातों को हम उत्तोजन दे रहे हैं। कौन नहीं जानता है कि सिनेमाओं ने इमारे युवकों का जीवन नष्ट किया है, कौन नहीं जानता है कि हमारी बहन बेटियों की मर्यादाओं का नाग इन सिनेमाओं ने किया है। चोरी, डकैती, दुराचार, शराबस्रोरी ये बातें अच्छे २ कुलोत्पन्न लोग भी कहां से सीखें ? मुफे अगर करने की छूट मिलती हो और मैं अपने देश की सरकार से सिफारिश करने का अधिकार रखता हूं तो मैं जोर से कहूंगा कि सब से पहिले हिन्दुस्तान के सब सिनेमाओं की दीवालें तुड्वा देनी चाहिये। यह कहा जाता है कि सिनेमा के द्वारा शित्ता का प्रचार अच्छा हो सकता है। मुमे मालूम नहीं कि किस शित्ता का प्रचार अच्छा हो सकता है। अभी तक सिनेमाओं से जो शिला मिली वह तो प्रत्यत्त है छौर देश-इल्याए की, मानव-इल्याए की अगर शिद्ता का प्रचार सिनेमा के द्वारा हो सकता है तो इसका विरोध कोई नहीं कर सकता ।

इसी प्रकार की दूसरी एक उल्टी प्रष्टति का भी उदाहर ख दुं। जिस प्रकार हमारा नैतिक स्तर ऊंचा लाने के लिये कहा जाता है उमी प्रकार स्वास्थ्य के प्रयत्न हो रहे हैं किन्तु स्वास्थ्य के नाश करने के साधन जव तक बन्द न किये जाएगे तब तक स्वास्थ्य का प्रचार कभी मिद्ध होने का नहीं है। मैं एक उदा-हरए दूं। श्रभी गर्मियों के दिनों में एक डाक्टर ने मुफे कहा शिवपुरी में लड़के लड़कियों में और कुछ बड़ों में भी गले का श्रौर खांसी का रोग बहुत बढ़ा है। तलाश करने पर मालूम हुंमा कि जब से शिवपुरों में ऋाईस्कीम की दो फेक्टरियां खुली हैं नब से यह रोग फैला है। रंग डालकर के पानी के बरफ के टुकड़ों को तीलियों पर लगा कर पैसे दो दो पैसे में बेचे जाते हैं। लड़के लड़कियां रंगीन बरफ को देखकर ललचाते हैं और चुस चूम कर बीमार पड़ते हैं। एक तरफ से लड़कों के मां बापों को लड़को बीमार करने में खर्च हुआ और दूसरी तरफ से द्वाई का खर्चा बढ़ा। इमारे नन्हें नन्हें बालकों के स्वास्थ्य को नाश कर के, उनके जीवनों को नष्ट करके, उनकी पवित्रताओं का नाश करके पैसा बटोरने के लिये ऐमी फेक्टरियां श्रौर सिनेमा-त्रों को स्रोलने वाले हमारे श्रीमन्त लोग देशके शुभेच्छुक हैं क्या? सोचने की वात **है** यूरोप श्रौर श्रमेरिका का श्रनुकरए हम कर रहे हैं परन्तु भूलना न चाहिये कि यह भारतवर्ष, यह आस्तिक देश, यह ईश्वर को मानने वाला देश, यह पुण्य पाप के फलों पर श्रद्धा रखने वाला देश मानव जाति का हित करने वाला इमारा देश, अपना नुकसान उठा करके भी दूसरों का भला इमारा देश, हिंसा में पाप मानता है। करने वाला किसी की बहन बेटी के सामने में न करने में भी पाप मानता है ऐसे देश यूरोप और अमेरिका का अनुकरए करके शक्तिहीन, घर्महीन, ब्रह्मचर्यहीन नहीं बन सकता। इसका

श्राधार भारत की सरकार पर है। भारतीय सरकार ही इस पतन से देश को वचा सकती है और ऐसे उपःयों को लेंगी तभी यह स्वतन्त्रता सुतन्त्रता की सुगन्धि सुखदायी हो सकेगी । अगर श्रकेली स्वतन्त्रता रही तो वह स्वच्छन्दता में अधिकाधिक परि-एत हो जायगी इसलिए इसे सुतन्त्र बनाना परम आवश्यक है।

# श्री विजयधर्मसूरि ग्रन्थमाला से प्रकाशित पुस्तकें संस्कृति पुस्तकें

कर्ता या सम्पादक नम्बर नाम २. धर्मवियोगमाला मु. श्री हिमांशुवि जय जी ०-२-६ ३. प्रमाशनयतत्वालोकः १-४-६ " पं श्री रामगोपालाच। यंकृतका युक्तः १९. जैनी सप्तवदार्थी ०-६-३ " ३७. श्री पर्वकथा संग्रह 0-2-0 " ३९. श्री द्वादशवत कथन 0-80-0 " ४९. संस्कृत प्राचीन स्तवन संदोह मु. श्रोविशालविजयजी ०-४-० ६४. नूतन वाल संस्कृत शित्तिका भा. ८. मुनि श्री विद्याविजयजी 0-82.0

## गुजराती भनुवादयुक्त संस्कृत पुस्तकें

ं मु. श्री हिमांशुविजयजी •-४-० ६. जयन्त प्रबन्ध २७. सुभाषित पद्यरत्नाकर भाग १. मु. श्री विशालविजयजी 8-9-0 मु. श्री विद्याविजयजी ०-६-३ ३०. अर्हत् प्रवचन ३१. सुभाषित पद्यरत्नाइर भाग १. मु. श्री विशालविजयजी 8-9-0 8-8-0 भाग ३. રેષ્ઠ. " ,, " मु. श्री जयन्तविजयजी •-१०-० ३६. हेमचन्द्र वचनामृत ४८. सुभाषित पद्य त्नाकर भाग ५. मु. श्री विशालविजयजी 0-82-0 8-9-0 भाग ४. kR. 37 " ,,

### ( ९७ )

### गुजराती पुस्तकें

१. विजयधर्मसूरि स्वर्गवास पछी मु. श्री विद्याविजयज्ञी १-०-० ६. विजयधर्मसूरिनां वचनकुसुमो 0-X-0 १०, आबुः ७५ चित्रों के साथः 🛛 मु. श्री जयन्तविजयजी ३-४-११. विजयधर्मसूरि द्वंक जोवनरेखा धोरजज्जाल टी. शाह ०-२-६ मु. श्री विद्याविजयजी ०-३-० १२, श्रावकाचार १३. शाखो सुलसा 0-8-0 " १४. समयने त्रोलखी भाग २ 8-5-0 79 łx, भाग १ 2-0-0 73 " उपा श्री मंगलविजयजी १७. सम्यक्त्व प्रदीप 0-2-0 १८. विजयधर्मसूरिपूजा 0-4-0 भा श्री विजयधर्मसूरिजी ०-४-० २१. त्रहाचर्यदिग्दरान म. भी विद्याविजयजी १-८-० २२. वक्ता बनो २३. महार्काव शोभन अने तेमनी कृत मु. श्री हिमांशुविजयजी 0-8-0 मु. श्री जयन्तविजयजी •-५-० २४. ब्राह्मसवाडा श्रा श्री विजयधर्मसूरिजी ०-४-० २४. जैनतत्वज्ञान उ. श्रीमंगलविजयजी ०-४-० २६. द्रव्यप्रदीप २७. धर्मापदेश भा. श्रीविजयधर्मसूरिजी ०-७-६ २९. सप्तमंगीप्रदीप उ. श्रीमंगलविज्ञयजी • ४-० ३२. धर्मप्रदीप 0-2-0 " ४०. श्री अबु द प्राचीन जैन लेखसंदोद मुंजयन्तविजयजी ३-४२-• द्धाव भाः दूसरा ४४. अविद्याविजयना व्याख्यानो सु. श्री विद्याविजयजी ०-१०-० ४६. श्रीद्रमांशुविजयजीना लेखो 8-5.0 ,, · ४१. जैनधर्म १-४-० "

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

( 9= )

श्री विद्याविजयजी ३-२-० ४३) मारी सिन्धयात्रा ४४. अमारा गुरुदेव राः सशील 8-9-0 ५६. छल्विदा डा. पुरुषोत्तम त्रिपाठी १-४-० ४७. शंखेश्वर महातीर्थ भा १--२ मु. जयन्तविजयजी १-९-० **४८. मारी कच्छ**यात्रा मु. श्रीविद्याविजयजी ०-**१०-०** ६•. सर्वज्ञकथित सिद्धान्तसार र तिलाल महेता २-०-० ६२. गुजरातनुं परम धनः विद्याविजयजी मुलजीभाई पी शाह 9-0-0

## हिन्दी पुस्तकें

| ષ્ઠ.        | श्रावकाचार                 | मु. विद्याविजर्य जी | ' <b>∘</b> -પૂ-૦ |
|-------------|----------------------------|---------------------|------------------|
|             | श्रीविजयधर्मसूरि के वचन    |                     | 0-X-0            |
|             | श्रीविजयधमसूरि श्रष्टप्रका | रीपूजा 🥠            | ०-४-०            |
| २०.         | ब्रह्मचर्यदिग्दर्शन आ      | शीविजयधर्मसूरिजी    | ¢-X-0            |
| ३३.         | मेरी मेवाड़यात्रा          | मु. विद्याविजयजी    | 0-5-0            |
| રૂપ્ર.      | बक्ता कैंसे बनें ?         | - ,,                | 9-5-0            |
| રૂ છ.       | त्रहिंसा                   | , ,                 | ०-१२-०           |
| ४२.         | वीरवन्दन (कविता)           | वीरभक्त             | •-२-६            |
| ૪૭.         | जैनधर्म मु                 | y. श्रोविद्याविजयजी | 8-8-0            |
| <b>6</b> ?: | ईश्वरवाद                   | "                   | १-४-०            |
| <b>ફ</b> ર. | शिज्ञ और चरित्र निर्मार    | ų ,,                | મેંટ             |
| <b>ξ</b> х. | इन्दौर-ज्याख्यान माला      | :,                  | 92-5-0           |

## सिंधी पुस्तकें

पार्वती सो. ग्रहवानी ਸੇਂਟ ४१. सची राहवर ४३. अहिंसा ;, "

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

|                | ( ९९ )             |      |
|----------------|--------------------|------|
| ४४. फूलन मूठ   | पार्वती सो. ऋडवानी | મેંટ |
| ४०. नयी ज्योति | ,,                 | >,   |
|                |                    |      |

### म प्रजी पुस्तक

| 7.  | Saying of Vijaya Dharma S    | uri Dr. Krause | 0-5-0    |
|-----|------------------------------|----------------|----------|
| 16. | An Ideal Monk                | A. J. Sunawala | 6-4-0    |
| 54. | Religious Social Discourses. | Muni Vidya V   | 7ijayaji |
|     |                              |                | I-0-0    |
| 59. | Monk and Monarch             | ,,             | 6-4-0    |

### मुनिराज श्रीविद्याविजयजी के प्रकाश्चित प्रन्थ

| नाम र्ग                      | विषय वि              | केस किस भाषा में है     |
|------------------------------|----------------------|-------------------------|
|                              | धार्मिक              | गुजराती                 |
|                              | चरित्र               | गुजराती                 |
|                              | तस्ववि <b>ज्ञा</b> न | गुजराती, <b>हि</b> न्दी |
| ४. शाखी मुलसा                | कथा                  | गुजराती हिन्दी          |
| ४. प्राचीन श्वेताम्बर<br>    | इतिहास               | गुजराती                 |
| <b>श्रर्वाचीन दिग</b> म्बर   | _                    |                         |
| ६. विजयप्रशस्तिसार           | इतिहास               | हिन्दी                  |
| ৬. প্রাবঙাবাर                | धासिक                | गुजराती, हिन्दी         |
| म. तेरापन्थी मतसमीत्ता       | तत्वज्ञान            | हिन्दी                  |
| ९. तेरापन्थी हितशित्ता       | >>                   | ,,                      |
| १•. शित्ता <b>रातकः पद्य</b> | धार्मिक              | "                       |
| ११. ऐतिहासिक सज्मायपाला      | इति <b>हा</b> स      | <b>गुजरा</b> ती         |
| १२. अहिंसा                   | उपदेश गुज            | राती, हिन्दी, मराठी     |
| १३. आदर्श साधु               | र्षारत्र             | हिन्दी                  |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

| (                                           | (00)                      |                                   |
|---------------------------------------------|---------------------------|-----------------------------------|
| १४. सूरीश्वर झौर सम्राट                     | इतिहास गुजराती            | , हिन्दी, भ्रंम ेजी               |
| १५. ऐतिहासिक राजसंप्रह                      | ,,                        | गुजरावी                           |
| भाग ४                                       |                           | -                                 |
| १६. गृहस्थों के गुए                         | ध्वर्मि <b>क</b>          | हिन्दी                            |
| १७. विजयधर्मसूरि अष्टप्रका                  | री चरित्र                 | 33                                |
| <b>पू</b> ंजा <b>-पद्य</b>                  |                           |                                   |
| <b>१</b> ८. शाह के बादशाह ऐति               | तहासिक नाटिका             | गुजराती, हिंदी                    |
| १९. बाल नाटकी                               |                           |                                   |
| २०. समयने श्रोलखो भा,१                      |                           | गुजराती                           |
| २१. सनयने झोलखो भा.२                        |                           | ·,                                |
| २१, नवो प्रकाश                              | सामानिक                   | 29                                |
| २३. प्राचीन लेखसंप्रह                       | इतिहास                    | 39                                |
| २४ धर्म प्रवचन<br>२५. विजयवर्मसूरि-स्वर्गवा | <b>चप</b> देश             | "                                 |
|                                             |                           |                                   |
|                                             | বারির                     | >,                                |
| २६. विजयधर्मसूरिनां वच                      | त गु <b>बर</b>            | सी, हिन्दी, सिंघी                 |
| कुसुमो<br>२७. वक्ता कैसे बने ?              | तत्वज्ञान                 | अंमे जी                           |
| २७. वक्ता कैसे बने ?                        | <b>धाव्य-पुस्तक</b>       | गुजराती, हिन्दी                   |
| २८ घईत्प्रवचन<br>२९. मेरी मेवाडयात्रा       | तत्वज्ञान                 | प्राइत, गुजराती                   |
|                                             |                           |                                   |
| ३०. विद्याविजयजीनां व्या                    | स्यानो उपदेश              | गुजराती, अंत्रेजी                 |
| भाग १, २, ३,                                |                           |                                   |
|                                             |                           |                                   |
| ३१. श्री दिमांशुविजयजीना                    | लेखो इतिहास               |                                   |
|                                             |                           | सिंधी, नर्द्                      |
| 12 केंनम <sup>1</sup>                       | तत्वज्ञान                 | सिंधी, तुर्दू<br>मजराती. क्विन्दी |
| 12 केंनम <sup>1</sup>                       | .तत्वज्ञान<br>प्रवास ग्रन | सिंधी, तुर्दू<br>मजराती. क्विन्दी |

( 800)

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

( १•१ )

२४. ईश्वरवाद तत्वज्ञान हिन्दी ३६. शिच्च ग्रीर चरित्र निर्भाख निबन्ध हिन्दी ३७. नूतन बाल संस्कृत शिच्चका पाठ्यपुस्तक संस्कृत, हिन्दी ३८. इन्दोर व्याख्यानमाला उपदेश हिन्दी

## अन्य पुस्तकें

- १. पाईश्र**सदम**हारुखवः पं**० हरगोविन्द सेठ** (प्रा**कृतमहाको**षः) ७५-०-०
- २. उक्षराध्ययन लूबः कमलसंयमी श्री जयन्तविजयजी ३-८-०

#### मा. २ टीकाः

З. भाग ३ 3-5-0 15 •• " ٧. 3-5-0 भाग ४ 39 13 " ५. तत्वार्थाधिगम सूत्राखि, भाष्यसहितानि डमास्वाति ८-०-०, वादिदेवसूरि ६. स्याद्वादरत्नाकर भाग १ §-0.0 Ę-0-• ۰. २ 17 " ,, 3 **E-0-**0 ٢. " " " ۹. X **Ę-0-0** 31 17 मु० श्री जयन्तविजयजी 8-0-0 **१०. जा**बू भाग १ ११. जिनवाखीः गुजराती रा• सुशील 8-0-0 १२ धर्मदेशनाः गुजराती आ० श्री विजयधर्मसूरि 8-0.0 १३. तत्वार्थसूत्र भा० १ विवेचनायुक्तः पं० सुखलाल जी **१-0-0** Do. Krause 14. An interpretation of 0-4-• Jain Ethics

#### ( १•२ )

| 15. An Kaleidoscepe | of Indian wisdom " | 0-4-0  |
|---------------------|--------------------|--------|
| 16. The Heritago of | Indian wisdom ,,   | 0-4-0  |
| १७. सीनेरी सो सखूनो | भदल नसरवानजी खरास  | 0-88-0 |
| १⊏ प्रमुना पंथे     | ",                 | •-१२-० |
| १९. संत समागम       | "                  | ०-१२-० |

प्राप्तिस्थान— मन्त्री—श्री विजयघर्मसुरिजैनप्रन्थमात्ता शिवपुरी ( मध्यभारत )

# अशासकीय शिक्षण संस्थाएं

भारतवर्ष में जो शित्तण संस्थाएं चल रही हैं, वे दो विभागों में विभक्त की जा सकती हैं:--शासकीय और अशासकीय। सासकीय संस्थाओं की आर्थिक और व्यवस्था सम्बन्धी सभी प्रकार की जवाबदारी शासन के ऊपर रहती है।

# 

अशासकीय संस्थाएं दो प्रकार की पाई जाती हैं:-

एक निजी और दूसरी केवल परोपकारार्थ चलने वाली ।

निजी संस्थाएं एक या इससे अधिक व्यक्तियों द्वारा केवल पैसा पैदा करने के लिए चलाई जाती हैं। जैसे अन्य व्यवसायों द्वारा गृहस्थ लोग पैसा पैदा करते हैं, इसी प्रकार यह भी उनका एक व्यवसाय है। इसमें अपने कुटुम्ब का पोषणा किया जाता एक व्यवसाय है। इसमें अपने कुटुम्ब का पोषणा किया जाता है। मकान, जमीन, जायदाद, बढ़ाई जाती है किन्तु घह सब अपने निज के लिये। इसके साथ समाज का या शासन का कोई सन्वन्य नहीं रहता और विद्यार्थियों के शुल्क तथा अन्य जो भी साधन प्राप्त किये जा सकते हैं, उन पर इसके आय-व्यय का आधार रहता है। किन्तु वहीं कहीं ऐसा भी देखा जाता है कि ऐसी निजी स्वार्थी संस्थाएं भी जनता से चन्दा एकत्रित करती हैं और शासन से भी सहायता लेती हैं। ऐसा करने के लिये उन्हें अनेक प्रकार का मूठ और प्रपंच भी करना पड़ता है।

दूसरे प्रकार की, जो केवल परोपकारार्थ चलने वाली संस्थाएं होवी हैं, उनमें कुछ तो ऐसी होती हैं, जो किसी श्रीमन्त ( १०४ )

ने अपनी सक्ष्मी का सदुपयोग करने के लिये एक बड़ी रकम निकालकर भार्मिक झान प्रचार, संस्कृति विद्या प्रचार अथवा सार्वजनिक शिच्या प्रचार के लिये स्थापन की हुई होती है। इसका व्यय इसी रकम में से चलाया जाता है। आवश्यकता पड़ने पर जैसे शासन से सद्दायता ली जाती है, वैसे जनता भी ऐसी परोपकारार्थ चलने बाली संस्थाओं को सद्दायता करती है।

इनमें कुछ ऐसी भी संस्थायें होती हैं, जो किसी समाज की तरफ से, समाज के श्रीमन्तों से चन्दा एकत्रित करके किसी उद्देरय को लेकर स्थापन की गई होती हैं।

इस प्रकार केवल परोपकारार्थ शिच्च प्रचार के लिये स्थापन होने वाली संस्था भों की व्यवस्था वर्तमान युग के नियमानुसार स्थानिक कमेटी, व्यवस्थापक कमेटी, जनरल कमेटी आदि द्वारा होती है। ऐसी संस्था के सिर पर द्रव्य-व्यय की बहुत बड़ी जवावदारी होने से प्रतिवर्ष के आय-व्यय के हिसावों को, बाकायदा मान्य आँडोटर से आँडिट कराकर और जनरल कमेटी से बहाली लेकर, मेनेजिंग कमेटी द्वारा प्रकाशित करना, आनिवार्य हो जाता है।

ऐसी संस्थाएं प्राय: किसी शित्ता प्रेमी साधु या गृहस्थों की प्रेरणा और उनकी ऊँची भावनाओं से स्थापित होती हैं। ऐसी संस्थाओं को यदि उसके प्रेरक और स्थापक की सेवा का लाभ निःस्वार्थवृत्ति पूर्वक मिल जाता है, तो वह संस्था 'सोने में सोद्दागा' वन जाती है। क्योंकि जिन उद्दर्श्यों और महत्वाकांचाओं को लेकर, जिसकी परिणाओं से ऐसी संस्थाएं स्थापन होती हैं, वे स्वयं संस्था के पीछे रही हुई भावना को सफल करने में जितनी दिलचभ्वी, प्रेम और ममत्व रख सकते हैं, वैसा दूसरे ( १०२ )

नहीं रख सकते । ऐसी संस्थाओं को शासन भी प्रसन्नतापूर्वक सहायता करता है और करनी ही चाहिये ।

इस प्रकार श्रनेक भव्य उद्देश्यों, भावनाओं श्रौर तरीकों से प्रचुर संख्या में सामाजिक शित्तख संस्थायें स्थापन हुई हैं।

## २- जिक्षण के हेतु की सफलता

अब यह बात प्रसिद्ध और सर्वमान्य हो चुकी है कि शासकीय शिच्च संस्थाओं की श्रपेचा, ऐसी सामाजिक शिच्छ संस्थाओं में शिज्ञा का हेत अधिक सफल होता है। इसके कई कार ए हैं। (१) ऐसी संस्थायें किसी एक या एक से अधिक त्र्यक्तियों की मनोभावना के विशेष उद्देश्य को लेकर स्थापन होती हैं श्रीर इसका संचालन, केवल मशीन की तरह नहीं, किन्तु आवश्यकवानुसार परिवर्तन पूर्वक होता रहता है। (२) इसमें अध्यापकों की पसन्दगी खास विचारपूर्वक की जाती है। (३) ऐसी संस्थाओं में प्रायः छात्रालय आवश्य होते हैं। क्योंकि चरित्र निर्माख के कार्य में छात्रालयों का रखना आवश्यकीय हो जाता है। (४) ऐनी संस्थाओं की व्यवस्था में प्राय: बाधक तत्त्व कम उपम्थित होते हैं। (५) ऐसी संस्थाकों का दैनिक कार्य-कम श्रीर श्रन्य वातावरण ऐसा उत्पन्न किया जाता है जिससे शिचण और चरित्र निर्माख का हेतु सफल होने में बल मिले। ऐसी संस्थाओं की श्रार्थिक स्थिति प्रायः कमजोर होने के कार ए से, जैसे व्यय मितव्ययिता से किया जाता है, वैसे गरीव झौर मध्यम स्थिति के लोगों को जितना हो सकता है उतना विद्यादान देने में बहुत कुछ रियायत दी जाती है, जिससे शिच्च महंगा भी नहीं पड़वा।

( १०६ )

भारतवर्ष में कहा जाता है कि जुदे-जुदे राज्यों में शासकीय संस्थाओं की अपेत्ता ऐसी संस्थायें अधिक हैं। मध्यभारत में एसी संस्थाओं की संख्या बहुत कम है। परन्तु आप शासन का ध्यान उस तरफ गया है और ऐसी संस्थाओं को प्रोस्साहित भी किया जाता है।

### ३--- मशासकीय संस्थाओं की आर्थिक स्थिति

समाज के दान पर आधार रखकर चलने वाली संस्थायें प्राय: आर्थिक कठिनाइयों का सामना अवश्य करती ही रहती है। संस्था छोटी हो चाहे बड़ी, प्रायः इसका सभी को अनुभव हो रहा है, ऐसा मेरा मानना है। ४० वर्ष से भारत की पैदल-यात्रा करते हुये, शित्तएा त्तेत्र के एक विद्यार्थी की हैस्थियत से, प्रायः सब जगह संस्थाओं को देखने का तथा उन की बाह्य और आयः सब जगह संस्थाओं को देखने का तथा उन की बाह्य और आन्तरिक व्यवस्थाओं को समफने का प्रयत्न करता रहता हूं। उस सारे अनुभव का निष्कर्ष अगर कहूं तो यह है:---

जिस संस्था के लिये किसी व्यक्ति या व्यक्तियों ने लाखों या करोड़ों रुपये अलग रखे हों और उसके व्याज में से संस्था चलाई जाती हो ऐसी, अथवा दयालवाग की तरह एक व्यापा-रिक र्दाष्ट से व्यापार द्वारा लाखों रुपये पैदा करना और उसमें से संस्था चलाना, ऐसी संस्थाओं को छोड़कर, जो संस्थाएं केवल समाज के चन्दे पर चलाई जाती हैं, उन संस्थाओं को आर्थिक कठिनाइयों का सामना अवस्य करना पड़ता है। सामान्य संस्थाओं की बात तो दूर रही, बनारस हिन्दू यूनिवर्सिटी और विश्व भारती जैसी महान संस्थाओं का वार्षिक घाटा भी किसी त्रानी श्रीमन्त द्वारा या जनता के द्वारा पूरा किया जाता है। महात्मा गांधी जी का आहमदाबाद का आश्रम, मावनगर का दचिरणामूर्ति विद्यार्थी भवन ऐसी ऐसी कई प्रसिद्ध संस्थाएं बिजली की चमत्कार की तरह से अस्त हो गईं। अभी भी कई ऐसी वड़ी-बड़ी संस्थाएं हैं, जो अफ्रीका आदि देशों में अपने प्रतिनिधियों को भेजकर, सिनेमा नाटकों के शो लेकर, एवं संस्था के लड़के लड़कियों को नचाकर पैसा एकत्रित कर लेती है और किसी प्रकार अपना वार्षिक व्यय पूरा करती हैं।

इमीलिये दानवृत्ति पर चलने वाली संस्थाओं की आय को मैं आकाशवृत्ति की आय कहता हूँ। समय पर अनुकूल वर्षा गिरने पर, काश्तकार फूला नहीं समाता। किन्तु समय पर पानी नहीं आने से, काश्तकार की जो दशा होती है, वही दशा संस्था और संचालकों की भी कभी कभी होती है। मिल जाते हैं, तब हजारों लाखों मिलते हैं और नहीं आते हैं तो चार छः महीने तंगी भी उठानी पड़ती है। इसीलिये मैं इसको आकाशवृत्ति कहता हूं, लेकिन संस्था के निःग्वार्थी संचालकों को न इससे निराशा होती है, न दुःख। ऐसी कठिनाइयों के साथ जो संस्थायें चलाई जाती हैं, मेरा नम्न मत है कि वे आधिक फलदायक भी होती हैं। क्यांकि संचालक रात दिन इसकी प्रगति के लिये प्रयत्नशील रहता है और उसकी भावना भी भरी रहती है कि. मैं अपनी जिन्दगी पर्यन्त प्रगति ही देखता रहूं। मरने के बाद क्या है ''आप मरे सारी हूब गई दुनियां''

# 

## ऐनी सामाजिक संस्थाओं को शासन की ओर से सहायता देने के नियम हमेशा से चले आते हैं। समयानुसार इनमें परिवर्तन अवश्य हुआ करता है।

( १०६ )

किन्तु एक समय था, किसी भी सार्वजनिक कार्य, में शासन को सद्दायता लेना बहुत कम लोग पसन्द करते थे। कार ए यह आ कि सद्दायता तो कम मिलती थी किन्तु दसलगिरी ज्यादा होनी थी। समय में परिवर्तन हो गया। शासन की उदार नीति के कार ए अथवा शासन की नीति अपने सिर पर से बोमा कम करने की होने के कार ए वर्रामान शासन ने सद्दायता के जो उदार नियम बनाये हैं वे प्रशंसनीय हैं। शासन यदि इन नियमों के अनुसार ऐसे सामाजिक कार्यों में सद्दायता करे, तो शिच्च का चेत्र बहुत अच्छा फलदायक हो सकता है। और इसमें तो सन्देह ही नहीं है कि ऐसी अशासकीय संस्थाओं के द्वारा, शिच्च प्र प्रचार होने से शिच्चा का हेतु अधिक से अधिक सफल हो सकता है।

किन्तु एक बात अनुभव सिद्ध हो रही है कि नियम तो नियम होते हैं किन्तु नियमों को पालने का आधार मानव-स्वभाव पर रहा है। शासन व्यवस्था करने वाले भी मानव हैं। जिनके अधिकार में, जो कार्य शासन ने रखा हो, उनकी उदारता या कृपएता, उनकी सरलता, या कठोरता उनकी भला करने की मनोवृत्ति या बुरा करने की मनोवृत्ति इन वातों के ऊपर सारा दारमदार है और यही कारए है कि शासन की अपार उदार नोति होते हुये भी कभी कभी विना कारए संस्थाओं को अष्ट उठाना पड़ता है।

बड़े मनुष्य का बड़प्पन सत्ता से प्रतीत नहीं होता है किंग्तु उनके हृदय की विशालता, गुखटांष्ट, सद्दानुभूति और प्रेम से प्रकट होता है।

हमारी संस्था में एक एज्यू केशन डायरेक्टर महोदय पधारे। उन्होंने संस्थात्रों के छोटे-बड़े सभी कार्यों का खूब सूक्ष्मता पूर्वक

#### ( १•९ )

निरी इस किया। मेरे पास बैठे छौर बात-बात पर उन्होंने संस्था की तारीफ की। मैंने कहा '' .....साइब, इमारी संस्था में कितनी सामियां हैं, कितनी अपूर्णताएं हैं, इमारा कार्य कितना दोष पूर्ण है, यह तो आपने नहीं बताया। आप जैसे महान शिइए शास्त्री, विद्वान, अनुभवी, महानुभाव से तो में यही आशा रखता हूं कि आप इमारे मार्ग दर्शक बनें, संस्था की न्यूनताएं बताबें, ताकि धीरे-धीरे उन खामियों को दूर करने में हम लोग समर्थ हो सके।" उन्होंने कहा ''संसार में ऐसा कोई व्यक्ति नहीं, कुटुम्ब नहीं, समाज नहीं, शासन नहीं कि जिसमें न्यूनता न हो। मैं तो इस संस्था के पीछे आप लोगों की जो मावना है और उन भावनाओं को सफल बनाने का जो आपका प्रयत्न है, उसी को देखकर प्रसन्न होता हूं। आदर्श भावना और आदर्श प्रयत्न न्यूनताओं हो अपने आप दूर कर लेंगे।"

कहने का तात्पर्य यह है कि ''दृष्टि वैसी सृष्टि।'' जिस कार्य को इम जिस दृष्टि से देखेंगे, उसी प्रकार का दृश्य हमारे सामने आवेगा। 'दृष्टि से मेरा मतलव है मनोवृत्ति।' इसीलिये बड़े जवाबदार पदाधिकारियों में उदार दृष्टि की आवश्यकता है और जो बास्तव में बड़े होते हैं, वे प्रायः उदार दृष्टि वाले ही होते हैं। वे किसी का नुकसान करना तो चाहते ही नहीं।

खास करके इस समय में, जब कि सारे संसारे में अन्धा-धुन्धी चल रही है, ईर्ड्या, द्वेष का साम्राज्य सर्वत्र फैल रहा है, जरा-जरा से स्वार्थ के लिये मनुष्य कैसे भो अच्छे से अच्छे कार्य को नष्ट करने में नहीं द्विकता, उस अवस्था में जवाव-दार व्यक्ति को कितनी गम्भोर, मस्तिष्क का संतुलन और विवार शीक्षता रखने को आवश्यकता है, यह दिखलाने की आवश्यकता नहीं है क्या ? जवाबदार व्यक्ति के धोड़े से प्रमाद ( ११० )

में भयंकर अन्याय और अनर्थ होने के उदाहरण आज संसार में कितने मिल सकते है। इम किसी का भक्षा न कर सके, तो इमारा कम भाग्य किन्तु किसी निर्दोष को नुकसान पहुँचाने का पाप तो हम न करें। यह बात प्रत्येक सममदार व्यक्ति को अपने इदय में ओत-प्रोत बना लेनी चाहिये। एक साधारण कहावत है 'सौ गुःहेगार छूट जांय, इसकी हरकत नहीं, किन्तु एक बिना गुन्हेगार हमारे हाथ से दरिडत न हो।'' यही सत्तावारियों का शानपन है, यही उनकी बुद्धिमत्ता है, यही उनका बढ़प्पन है।

वर्तमान समय की शासन की सद्दायता में एक दिक्कत यह भी खड़ी हुई है कि सद्दायता प्रतिमास नहीं दी जाती। देश की वर्तमान परिस्थिति से कोई अज्ञात नहीं है। व्यापारियों का व्यापार जैसे ठप हुआ है, वैसे उनकी दान वृत्ति भी संकुचित हो गई है। ऐसी अवस्था में तीन-तीन या छःछः महिनों तक सद्दायता की रकम का न मिलना, दान वृत्ति पर आधार रखने वाली संस्थाओं को कितनी कठिनाइयों का सामना करना पड़ता होगा - यह सब कोई समज सकते हैं।

शासन को इस समय बहुत कुछ बातों का विचार करना है। आज सारे संसार में प्रत्येक प्रकार की महंगाई सीमा का उल्लघ न कर चुकी है। वह इतनी बढ़ गई है कि आज के १०) पचास रुपये, पहिले के २०) ह० के बराबर भी नहीं रहे। परिएामतः वेतन,आदि सभी कार्यों का व्यय आशातीत बढ़ गया है। तीसरी बात यह है कि पाआत्य देशों का अनुकरए करते हुए, बालकों के शारीरिक विकास के जो साधन पहिले अल्प व्यय, बल्कि बिना व्यय के उपलब्ध होते थे और उसमें अपूर्व विकास होता था, उसके बदले में अत्यन्त व्ययसाध्य साधन बन गये हैं। शासन भी ऐसे साधनों का उपयोग करने के लिये ( ११२ )

एक अथवा अन्य तरीके पर बाध्य करता है। चौधी बात यह है कि वर्तमान समय में ठोस काम की अपेता दागजी काम इतना बढ़ गया है कि जिसके कारण समय और द्रव्य-व्यय भी काफी हो रहा है।

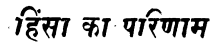
चपर्युक्त बातों को तरफ यदि कोई संस्था उपेता बुद्धि रखतो है और अपनी पद्धति के अनुसार, शित्तए प्रचार के लक्ष्य को परा करने में दत्तचित रहती है तो शासनाधिकारियों की अठवों के पात्र भी बनने का भय निरन्तर रहता है। इसलिये इच्छा से किंवा अनिच्छा से, सबके साथ सबको ये कार्य करने पड़ते हैं। एक तरफ जनता का सहयोग कम और व्यय अधिक ऐसी परिस्थिति में सामाजिक शित्तएा संस्थाओं का भविष्य मुमे तो भयजनक मालूम होता है। इसलिये शासन को चाहिये कि उपर्युक्त सारी परिस्थियों पर ध्यान दे हर ५० /, प्रतिशत सहा-यता करने के नियम में परिवर्तन कर, अधिक नहीं तो कम से कम ७५ /, प्रतिशत की सहायता करने का नियम बनावा चाहिये।

संस्थाएं, स्वास करके ऐसी सामाझिक शिच्च ए संस्थाएं कि जो केवल परोपकारार्थ चलती हैं और ज्यादातर गरीब और मध्यम वर्ग के वालकों में 'शिच्च प्रचार 'और चरित्र निर्माख के लिये ही चलाई आतो है, ऐसी संस्थाओं में अध्यापक और पुस्तकादि शिच्च साधनों के अतिरिक्त अन्य व्यय भी काफी होता है कि जो अनिवार्य होता है । शासन यदि 'वेतन और एक आध नौकर के व्यय की ही १० '/ प्रतिशत देकर के चुप रह जाय, तो संस्था के संवालकों को दूसरे बहुत बढ़े व्यय की व्यवस्था करने के लिये, भीख मांगने की आवश्यकता होती है, जो कि आज के समय में एक असाध्य सा प्रयोग रह गया है।

#### ( 199.)

इसलिये मेरा नम्न निवेदन है कि शामन को अपनी अधिक उदार नोति बनाने की आवश्यकता है। यदि शासन ऐसी संस्थाओं द्वारा शित्तु के हेतु सफल होने की आशा रखता है तो बेशक, जैसा कि मैं पहिले लिख चुका हूं कि जो संस्थायें निजो हों. स्वार्थी हों, केवल पैसा कमाने के लिये चलाई जाती हों जिनका कोई विजान न हों ऐसी संस्थाओं को शामन की ओर से सहायता न मिले, तो कोई बरी बात नहीं है। बल्कि मिलनी हो न चाहिये। किन्तु जो संस्थाएं सखी हैं, प्रामासिक हैं, ठोस काम करने वाली हैं, परोपकारार्थ चलनी हैं, जिनका विधान वर्तमान समय के नियमानुसार निश्चित हो, ऐसी संस्थाओं को अधिक से अधिक सहायता देकर प्रगतिशील बनाने में पूरा सहयोग देना चाहिये।

श्राशा है शासन ज़पयुंक्त समी परिस्थितियों का अवश्य विचार करेगा।



'दुख, यह भूल का फल है।' संमार का यह अटल नियम है कि गजती के विना दुःख कभी नहीं आ सकता। जब मनुष्य के ऊपर दुःख आता है, तब वह दूसरे पर दोष देने का प्रयत्न करता है, किन्तु वह मूल जाता है कि दूसरा तो केवल निमित्त कारण है । दुःस्व का उपादान तो खुदकी भूल है । व्यक्ति, समाज, राष्ट्र सभी के यह नियम लागू होता है। देश में भूकम्प आता है, आग का प्रकोप होता है, पानी की बाढ़ें आती हैं, अतिवृष्टि अनावृष्टि दुष्काल पड़ता है, प्लेल, हैजा, 'इन्फ्ल्युएन्जा' मैंनिन-जाईटिस, ऐसे ही अन्याय रोगों से इजारों लाखों मनुष्यों की ंमृत्यु होती है, टिड्डी दलों से ऋाबाद कृषि बर्बाद हो जाती है, जानवरों का उपद्रव होता है, इत्यादि श्रनेक प्रकार के दुख मानवजाति पर श्राते हैं। उस समय दुसरा कोई उपाय न चले तो, इम या तो ईश्वर के उपर उसका आरोप मढ़ते हैं या कुटरत के ऊपर। 'क्या करें ईश्वर की मर्जी है जो देश के ऊपर ेएसी आपत्ति आई !' या यूं कहेंगे, 'क्या करें ? यह तो कुद्रत का प्रकोप है !' यही दो ऐसे हैं जो हमारे लाजवाब के लिये जबाबदार बनाये जाते हैं। यदि ये दोनों मुसिवत होते, तो न मालूम मानवजाति अपनी भूल के बदले उनके साथ कैसा कैसा व्यवहार करती ? किन्तु ये दोनों भूर्तिमन्त न होते हुए भी, मानव जाति की भूलों का प्रायश्चित्त उत्तरोत्तर अधिकाधिक जो मिल रहा है, उसका तमाशा ऋहश्य में रहकर खूब देख रहे हैं। चाहे जगत कितनी गालियाँ दे, और चाहे घोरातिघोर पापों को करते हुए, 'उसकी कितनी 'भी प्रार्थना करें, किन्तु उसको उसका स्पर्श तक नहीं होता ।

जो देश ऋहिंसा की उद्घोषए। करता है. जिस देश में भगवान महावीर और महात्मा बुद्ध जैसे महापुरुषों ने पर्साई-वायाओं वेरमए का ऋमृत-रस पिलाया है, जिस देश के ऋ वियों ने, 'त्रात्मनः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत्' का आदेश दिया है, जिस देश के राष्ट्र पिता ने 'जोवो और जीने दो' का श्रभी ही ताजा सन्देश सुनाया है, जिम देश में 'चिरं जोयात् चिरं जीयात् देशीयं धर्म-रच्नुसात्' का नारा इमेशा से लगता आया है, जिस देश में दूसरे के हित के लिये स्वयं का चलिदान कर देने का पाठ पढ़ाया गया है श्रौर जिस देश की देवियों ने त्रपने प्राणों की श्रपेत्ता सतीत्व को ही महान समका है, उस देशकी, मानव समाज की आज की दशा का सूक्ष्मता से निरीच्न स करने वाला क्या यह नहीं कह सकता है कि आज हमारे देश में जो कुछ उपहूव हो रहे हैं, जो कुछ त्रापत्ति के बादल छा रहे हैं,वे सब इमारे ही पापों का परिखाम है ? हमारी ही भूलों का नतीजा है ? हमारी मनोवृत्तियों का बदला ुमिल रहा है ? हमारी हिंसक ही भ्रष्टाचारिता का यह फल है ? हम, भगवान महावीर श्रीर बुद्ध, आदि ऋषियों को आहिंसा की दुहाई देते हैं, किन्तु हमारी मनोवृत्तियों में इमारी वाखी में और इमारे आचरण में कितनो हिंसा भरी हुई है ? इसका कोई विचार करता है क्या ? जहां सूक्ष्म से सूक्ष्म जीवों की हिंसा भी जहां तक हो सके न हो, इतना विचार करने वाली हमारी संस्कृति और कहां बड़े से बड़े श्रौर संसार के उपयोगी जीवों का भी संहार करने वाली इमारी मनोवृत्ति १ कहां तो दूसरे के प्रार्खों की भी आहूति देने को संस्कृति और कहां अपने स्वार्थ के लिये अपने ही समान संसार के अन्य प्राखियों का संहार करने की पाश्चात्य संस्कृति का अनुकर स !

इसका एक ही कारफ है और वह यह है कि पुख्य पाप की भावनाओं को हृदय से दूर करना। ईश्वर को जगत का गिता भले ही माना जाता हो, किन्तु अपने स्वार्थ के लिये, अपने सौख्य के लिये ईश्वर के छोटे-छोटे बच्चों का मंहार करना यह क्या ईश्वर को और अपनी आत्मा को धोखा देना नहीं है ! ईश्वर का अपमान नहीं है ? एक ओर 'आत्मोपम्येन सर्वत्र समं पश्यतियोऽर्जुन; सुख वा यांद वा दुःख, संयोगी परमोमतः ।' यह ईश्वर :आज्ञा मानी जाय, और दूसरी ओर से अपने स्वार्थ के लिये जीवों का संहार किया जाय, यह आज्ञा कैसी ?

इरिए आदि जझल के जानवरों का, शिकार से संहार किया जाय, और कहा जाय यह कि, 'खेती की हानि करते हैं, इस लिये वे मारे जाते हैं।' परन्तु, मनुष्य यह भूल ही जाता है कि जिन राज्यों में पूर्व समय में शिकार नहीं होता था, उस समय आज की अपेत्ता कई गुनी अधिक फसल उत्पन्न होती थी। आज 'अधिक अन्न उपजाओ' की चिल्लाइट की जाती है, किन्तु उस पाप का परिएाम है कि दिन प्रति दिन अन्न का दुःख बढ़ता ही जाता है और दूसरों को तरफ 'भित्तां देहि' करके लज्जा जनक हमें हाथ पसारना पड़ता है।

एक राजा ने ३-४ शिकारियों को रख करके शहर के कुत्तों का संहार करने का हुक्म दिया। धर्म के स्थान हि, हिन्दुओं का मोइल्ला हो, चाहे कोई भी स्थान हो कुत्ता को जहाँ देखो गोली से उडा दो, ऐसी आज्ञा दी। जब कहा गया कि यह तो ठीक नहीं होता, तो जवाव मिला 'कुत्तों के कारए मेरी और प्रजा की निद्रा में भंग पाता है।' कितना विचित्र जवाब ! सागी प्रजा तो बिचारी इस हिंसा को देख कर रो रही थी और स्वयं राजा शहर से ४ मील दुर एक महल में रहते थे, फिर भी कुत्तों से निदा में मंग। जब युक्तिवाद में महाराजा साहन लाजवाब बने, तब कहने लगे, 'भले ही में नर्क में जाऊं ? नरक में तो आवोंगे या न जावेंगे, ईश्वर जाने, किन्तु क्या ऐसे पापों का प्रायश्चित यह नहीं होगा कि ऐसे ऐसे राजाओं के सिंहासन आज ज-ीनदोस्त बन गये ? दूसरों को त्रास देकर स्वयं सुख प्राप्त करने की इच्छा रखने वाले वास्तव में गलत राखे पर हैं। मानव अपनी बुद्धि-शक्ति का उपयोग अपने से हीन शक्ति वाले जीवों को सताने और उनका संहार करने में करें, उसका दएड राज्य सत्ता भले ही उसे न देती हो, किन्तु कुदरत अवश्य देती है । और कुदरत के शस्त्र वही हैं, जो ऊपर बतलाये हैं । भूदम्प, बाढ़, अतिवृष्ट, अनावृष्टि, दुष्काल, रोग, डकेती, आग्नकांड, इत्यादि ।

प्राणियों की प्रकृतियों का अभ्यास करने वाले को मालूम हो सकता है कि, जहाँ जिन जीवों की हिंसा अधिक होती है, वहां उन जीवों की उत्पत्ति भी अधिक होती है। खटमल, मच्छर, साँप, बिच्छू, आदि जीवों को जहाँ-जहाँ अधिक मारा जाता है, वहां उसकी उत्पत्ति भो अधिक होती है और उससे मानव-जाति को त्रास भी अधिक होता है। सरकार की और से भी जनता के स्वास्थ्य के लिये ऐसे जीवों के मारने की योजनायें की जाती हैं और हजारों जास्तों रुपये खर्च भी किये जाते हैं। किन्तु अनुभव यह बनाता है कि उन जीवों का संहार करके मानवजाति जितनी सुख प्राप्त करने की इच्छा करती है, उतनी ही उन जीवों की उपद्रव से पर्व अन्यान्य निमित्तो अधिकाधिक दुस्ती होती है। आज सारे देश में कितने रोग फैले, कितना मानव को कष्ट हो रहा है, यह सब किसका परिखाम है ? जहाँ साँप, बिछुओं को नहीं मारते हैं, वहाँ आज सांप बिछू शायद ही कभी देखे जाते हैं और जहाँ मारे जाते हैं, वहां से उनकी हस्ती कभी नहीं मिटी, बल्कि बढ़ती ही जाती है। जिन घरों में खटमल मारे जाते हैं, उन घरों में उनका उपद्रत चाल ही रहता है। जहाँ नहीं मारे जाते, व्हाँ वर्षों में भी कभी देखे नहीं जाते। सांप बिछू और खटमल की ही बात क्यों ? बाघ, शेर जैसे भयंकर जानवरों को भी जिन जंगलों में शिकार अधिक होती है, डन जंगलों में उनकी हस्ती कभी नहीं मिटी। बल्कि उनकी डत्पत्ति अधिकाधिक होती है; और उनके द्वारा मानव एवं मशुओं का संहार भी अधिक होता है।

मानवजाति अपनी भृत्यु संख्या कम करने के लिये दूमरे जानवरों का संदार करती है किन्तु दूसरों के संदार से अपने को सुख कभी नहीं मिल सकता, यह वात भा नहीं भूलना चाहिये।

कुछ वर्ष पूर्व को बात है। गजट आफ इण्डिया का एक स्रंक देखने में आया था। गवर्नमेन्ट आफ इन्डिया के सेक्रेटरी ने एक बक्तव्य प्रकांशत कराते हुये दिखलाया था किः --

सन् १९२७ में गवर्नमेंट ने १३९००० ह० जंगली जानवरों का शिकार करने वालों को इनाम में दिये और १२४० ह० सांप मारने वालों थो इनाम में दिये । इस प्रकार १४०२४० ह० शिधारियों को इनाम में दिया गया। हर इनाम के परिएाम में २४४०० जंगलो जानवरों का और ४९००० सापों का नाश किया गया।' इतने द्रव्य व्यय और इतने जीवों की हिंसा का परिएाम क्या निकला ? यह देखिये।

जिस वर्ष में अर्थात् १९२७ में १४०२५० ठ० जंगली जानवरों भौर सांपों को मारने में बर्च किये गये, उसी वर्ष में जंगली जानवर श्रीर सांपों के कारण २१३४४ मनुष्य की मृत्यु हुई, जिसमें २२८४ मनुष्य बाघ श्रादि जंगली जानवरों ने मारे श्रीर १९०६६ सांपों के कारण मरे। तारीफ तो इस बात की है कि सन् १९२५ में १९६२ मनुष्य जंगलो जानवरों ने खाये और सन १९२६ में १९८४ मनुष्य खाये, जब कि जिस वर्ष में १३९०० रु० खर्च करके तो २५४०० जंगत्री जानवरों का संहार किया गया उस वर्ष २२८४ मनुष्यों का संहार जंगली जानवरों से हुया और १९०६६ मनुष्य सांपों द्वारा मारे गये।

जरा सोचने की बात है, प्रतिवर्ष जैसे-जैसे जंगली जानवरों का संद्वार अधिक किया गया, वैसे-वैसे उन जंगली जानवरों द्वारा मनुष्यों का संदार अधिकाधिक होता गया । जानवरों को मार कर खुद को बचाने के प्रयोग में इससे अधिक निष्फलता और क्या हो सकतो है ? और यहा आंकड़े 'ब्रिटिश गवर्नमेंट' के जमाने के सरकारी ऑठड़े हैं,जिसकी प्रानासिकता में सन्देइ करने का कोई अवकाश नहीं है । यह कोई धार्मिक वृत्ति वाले के मनः कल्पित आकड़े नहीं हैं ।

वर्तमान समय में इमारा देश स्वतन्त्र इत्रा है और उसके शासनाधिकारी सभी राष्ट्रपिता महात्मा गाँधो जो के अनुयायी कहलाते हैं। हमारा देश जैसे अहिंसा प्रधान है, वैसे हमारा शासनाधिकारी अपना शासन राष्ट्र पिता की आझा अनुसार आहिंसा, सत्य, प्रेम को भक्ति पर खड़ा रखना और चलाने का दावा करते हैं। इमारे शासन का प्रतीक भी अहिंसा प्रचारक महाराजा अशोक का प्रतीक रखा गया है, यह सब कुछ होते हुए, अभी अभी बन्दरों के संहार, मांच्छयों का उत्पादन आदि वातें जब सुनी जाती हैं, तो बड़ा आधात पहुँचता है। ईश्वर को माने या न माने, किन्तु कुदरत के निथम सबको मानने पड़ते हैं। और बुरे का नती जा बुरा और भन्ने झा भन्ता, यह भी सभो को स्वीकार करना पड़ता है और यह प्रत्यन्त भी दिखाई देता है। इस अवस्था में हम लोगों को चाहिये कि हमारी संस्कृति को सामने रख कर, जीवन व्यवहार बनावें, शासन चलावें, इसके विपरीत जो कुछ होगा, उसका नतीजा उल्टा ही हमें भोगना पड़ा है और भोगना पड़ेगा। हमारे दृश्यों में अहिंसा वृत्ति उत्पन्न करने की जरूरत है। अनिवार्य हिंसा एक चीज है और स्वार्थ वृत्ति के कारस दूसरे कीवों का संहार करना डचित और सुखदायक नहीं है।

इमारे सुख के प्रयोग इमें समुचित रीति से करना चाहिये जिससे इमारी संस्कृति और हमारी अहिंसक वृत्ति में कोई अन्तर न पड़े।

ŧ

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com



nree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com