

# ચિત્ર પરિચય

જેમ આરિસાે ધરવાથી સામે રહેલ વસ્તુ તેમાં પ્રતિબિંબિત થાય છેતેમ ધ્યાન વડે વૃત્તિના વિનાશ થવાથી નિર્મલ અન્તરાત્માને વિષે પરમાત્માનું પ્રતિ-બિબ પડે છે.

#### જ્ઞાનસાર.

x

જેને સામાયિક સદ્ધોધ થાય છે તેના હૃદયમાં જ્ઞાન–દિપક પ્રગટ થાય છે અને તેના સદ્ભાવે તે ધ્યા-નમાં આત્મ–પ્રકાશ અને જ્યાતિનાં કિરણા અનુ-ભવે છે.

જીઓ સુખ પૃષ્ટ ચિત્ર.

X

બીજમાંથી વૃક્ષ પેદા થાય છે તેમ જેના હુદયમાં સમક્તિનું બીજ પ્રાપ્ત થયું હોય છે તે પરિણામે શિવ તરૂ પ્રાપ્ત કરે છે.

X

X

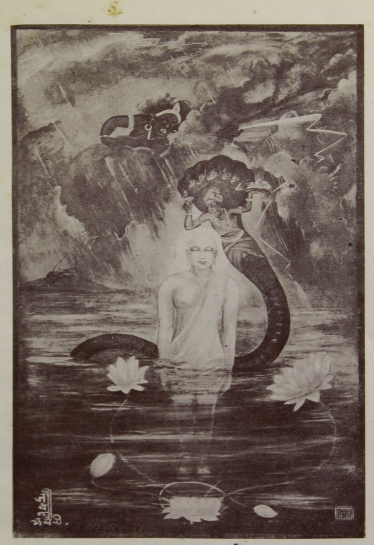
x

જીઓ સુખ પૃષ્ટ ચિત્ર.

× × × × × × કમઠ યાેગી મેઘઞાળીના ભવે વૈરના બદલા વાળવા શ્રી પાર્ટ્ધનાથ પ્રભુ કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં જ્યાં .

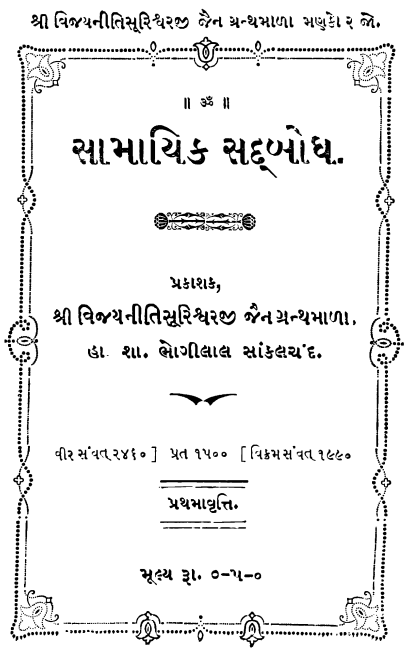
ઉભેલા છે ત્યાં તેમના ઉપર ક્રોધાતુર થયેા થકાે પા-ં તાની ભયેાત્પાદક સેના જેવી કે ખાદલ, વિજલી, વાવાઝોડું વ્યાદિથી ભિષણ નાદ કરતા, સુસળધાર વર્ષાદ વર્ષાવતા, ચમ ચમ કરી વીજલીની સાેડી ચલાવતા, ભયાનકસ્વરૂપે શ્રી પ્રભુને ધાર ઉપસર્ગ કરે છે. આથી ઈન્દ્રલાેકમાં શ્રી પ્રભુની અડગતાની જાણ થવાથી પ્રભુનેા પાતા ઉપર થએલ ઉપકારથી આકર્ષાઈ ધર-ણેંદ્ર ( નાગેંદ્ર કુમાર ) ત્યાં આવે છે અને શ્રી પ્રભુને ભયંકર વર્ષાદેના તાેકાનમાંથા ખચાવવા છત્ર વ્યાદિ ધરી યત્ન કરે છે અને પરિણામે મેઘમાળીના પરાજય કરે છે જેથી પ્રભુને નાશિકા સુધી પહેાંચેલ પાણી ઉતરી જાય છે. તે વખતે પ્રભુની અડગ નિશ્વલતા અને સમતાલપહ્ય નિહાલી દેવા સુવર્ણ પુષ્પની વૃષ્ટિ કરે છે. એક બાજી જ્યારે કમઠ યાેગી શત્રતાનું કામ કરી રહ્યાે હતા ત્યારે બીજી બાજીથી ધરણે ન્દ્ર ઉપકા-રના ખદલા વાળી પ્રેમભાવ દર્શાવી રહ્યાે હતાે છતાં શ્રી પ્રભુની મનેાભાવના બન્ને તરક સમતાેલપર્સ, નિશ્ચલતા અડગ અને અમર છે.

જીઓ સમભાવી શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુનું ચિત્ર,

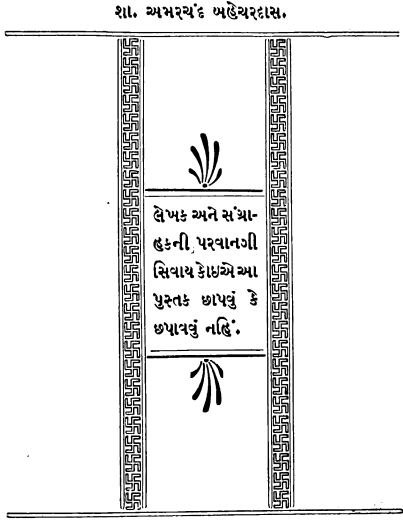


#### समभावी श्री पार्श्वनाथ स्रोकानुरुप चित्रकार जयन्तीलाल झवेरी कमठे धरणेंद्रे च स्वोचितं कर्म कुर्वती । प्रभुस्तुल्यमनोवृत्तिः पार्श्वनाथः श्रियेऽस्तुवः ॥

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com



:: મુદ્રક::

શ્રી ખહાદુરસિંહજી પ્રીન્ટીંગ પ્રેસ.

:: પાલીતાણો. ::



જન્મ સં. ૧૯૩૦ પાેષ સુદ ૧૧ : દીક્ષા સં. ૧૯૪૯ આષાઢ સુદ ૧૧ ગણિષદ સં. ૧૯૬૧ માગશર સુદ ૫ : પન્યાસ પદ ૧૯૬૨ કારતક વદ ૧૧ સુરિષદ સં. ૧૯૭૬ માગશર સુદ પ

ભાલપ્લસચારી–પ્રાતઃસ્મરણીય–જગતપૃજ્ય–વિશુદ્ધ ચારિત્ર ચૂડામણિ તીર્થોદ્ધારક–તપાગચ્છાલંકાર–ભદારક–પૂજ્યપાદ–વિદ્વદ્વર્ય–શ્રી–શ્રી શ્રીમાન્ આચાર્યમહારાજશ્રી વિજયનોતિસૂરીદ્ધરજીઃ ॥

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com



પરમપ્રજ્ય પ્રાત:સ્મરણીચ, જ્ઞાન–ગરિષ્ટ, પુષ્ય પ્રભાવિક, ગંભિરગુણજ્ઞ, નૈષ્ટિકષ્માળ પ્રક્ષચારી આચાર્યશ્રી વિજયનીતિ સૂરીવ્યરજી મહારાજશ્રીના કર–કમળમાં:—

આપની અનુપમ ઉપદેશ સૈલી, શાસનપ્રતિ અપૂર્વ પ્રેમ, અવિચળ શ્રદ્ધા, વિશુદ્ધ ચારિત્ર, હાર્દ્રિક નિખાલસતા, વિદ્યાપ્રતિ પ્રેમ, અને સીઝાતા સ્વામી ભાઈ પ્રતિ દયાથી દ્રવિત થતું આપનું કાેમળ અંત:કરણ નિહાલી પારાવાર આનંદ થાય છે.

આપે ઘણા સ્થળેાએ વિહારા કરી, ઉપધાન, અઠાઇ મહાેત્સવ સંઘ આદિ ધર્મનાં કાર્યા કરાવી ધર્મમાર્ગની વૃદ્ધિ કરી છે.

ઘણા મુનિ મહારાજાઓને પન્યાસપદ, કેટલાકને ગણી પદ અને અમુકને આચાર્ય પદ આદિ અર્પી પદારોપિત કર્યા છે તેજ આપની પ્રભુતા અને પ્રભાવનું પ્રતિબિંબ છે.

આપ સાહેબે ધાર્મિક માંગલિક કાર્યો કરાવ્યાં તેમાં બે મુખ્ય કાર્યો આપની પુણ્ય-સ્બૃતિ તરીકે તરી આવે છે

તે એક શેઠ ખુશાલચંદ કરમચંદને ત્યાં પ્રસ્તુત સમયે જી-નાગઢના નામદાર દિવાન સાહેખને મળવું, અને શ્રી ગીર-નારજીનાે તત્રેના શ્રીસંઘની રહાયથી જર્ણોદ્ધાર કરવાે અને તદર્થે રૂપીઆ પાંચ લાખ જેથી વિશાળ રકમ ખરચાવવી અને બીજી જામનગર તાખે હાલાર પ્રાંતમાં ૪૫ પાઠશાળા એાનું સ્થાપન કરાવવું અને ઘણા અજ્ઞ છવાને જ્ઞાનદાનના લાભ આપી ધર્મશૂન્ય થતા ખચાવવા. આવી રીતના આપના પરમ પ્રભાવ જાણી તેમ આ સેવક પ્રતિ આપના પ્રેમ નિહાલી આ સામાયિક સદ્ધોધ નામક પુસ્તક આપના કર-કમળમાં સમર્પણુ કરૂં છું તેના આપ સાદર સ્વીકાર કરી આભાર અલંકૃત કરશા એવું ઈચ્છી વિરસું છું. ૐ શાંતિ.

X



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

પૃષ્ટ

| ٩ | સામાયિકનુ કલ …                  | ••• | ••• | ξo |
|---|---------------------------------|-----|-----|----|
| ર | નવકારસ્ત્ર–પંચમંગળરૂપ           | ••• | ••• | ११ |
| 3 | પંચિંદિય સૂત્ર ( ગુરૂ સ્થાપના ) | ••• | ••• | હહ |
| ۲ | ખમાશમણ વા પ્રણિપાત સૂત્ર        | ••• | ••• | ૯૨ |
| પ | સુગુરને શાતા સુખ પ્રચ્છા        | ••• |     | ૯૫ |
| ٤ | ⊌રિયા વહિયં સૂત્ર …             | ••• | ••• | 44 |

### દ્વિતીય—વિભાગ.

| •   | સામાયિક                |       |     |            |
|-----|------------------------|-------|-----|------------|
| -   |                        | • • • | *** | ٩          |
| ર   | સામાયિક એ શિક્ષાવત છે. |       | ••• | ૩૯         |
| 3 - | સામાયિક એ પ્રથમ આવશ્ય  | ાક છે | ••• | ४०         |
| ሄ   | સમતા—સ્વરૂપ …          | •••   | ••• | ४२         |
| પ   | સમતા–રસ …              | •••   | ••• | ૪૫         |
| ş   | સાચુ સુખ …             | • • • | ••• | ୪७         |
| છ   | આત્માની ત્રણ સ્થિતિ    | •••   | ••• | પ૧         |
| ٢   | સ્થાપનાચાર્ય …         | •••   | ••• | પ૩         |
| Ŀ   | ઉપકરણ …                |       | ••• | 48         |
| ٩٥  | મુહપત્તિના પ∙ બેાલ     | •••   | ••• | પક         |
| ૧૧  | સામાયિક લેવાનાે વિધિ   | •••   |     | પ૭         |
| ાર  | સામાયિક પારવાનાે વિધિ  | •••   | ••• | <b>પ</b> ૮ |

પ્રથમ—વિભાગ.

વિષય દર્શન.

વિષયાનુક્રમણિકા.



Ş

**સુચના**—અષ્ટ સામાયિક શબ્દ સ્પુરણાને બદલે હેડીંગમાં સ્કુરણા

શબ્દ શરતચુકથી સુધારવા રહી ગયેલ છે, તે સુધારી

પૃષ્ટ.

... ૧૦૫

... 902

... 190

... ૧૨૫

... 932

વિધારા તરીકે ]

વિષય દર્શન.

તસ્પ્ત ઉત્તરી સૂત્ર ...

૯ લાગરસ વા નામસ્તવ

૧૧ સામાયિક પારવાનું સૂત્ર

વાંચવું.

૧૨ અષ્ટ સામાયિક શબ્દ સ્પુરણા.

અનત્ય ઉસસિએણં સૂત્ર

૧૦ કરેમિભંતે સૂત્ર વા સામાયિકનું પચ્ચખાણ

9

l

# ઉપાેદઘાત

समता सर्व भूतेषु त्रसेषु स्थावरेषुच ॥ आर्त रौद्र परि त्याग, स्तद्धि सामायक्ं वतं ॥

અંતરને જાગૃત તથા વિશુદ્ધ કરનાર અને છવનનું ઉપયાેગી આ લઘુ પુસ્તક વાચક–વર્ગના કર–કમળમાં દષ્ટિ

ગાેચર મુકતાં બે શબ્દાે લખવાની આવશ્યકતા ધારૂં છું.

વિદ્યા-જ્ઞાનના સાધનાે પ્રતિદિન આ પૃથ્વી તટપર વૃદ્ધિ-ગત થવાથી અનેક વિદ્વાના તથા જ્ઞાની મહાત્માઓના પ્રયા-સથી અનેક શાસ્ત્રો પ્રગટ થયાં છે; તેમાં એકનાે વધારાે કરવા માટે આ પુસ્તકને અહાર પાડવાનાે હેતુ નથી. પરંતુ આ વિજ્ઞાનવાદના જમાનામાં સ્કુલાે તથા કાેલેજોના વાતાવરણમાં ઉછરેલા સુવાનાને ભાવાર્થ તથા સમજણ વિનાની કિયાએા તથા સુત્રામાં નિરસતા તથા શ્રહાની શિથિલતા થવાથી દિન પ્રતિદિન સામાયિક આદિ જીવનને અતિ ઉપયાેગી અને શુભ ક્રિયાએા તરફ અરૂચી વા ઉપેક્ષા વધતી જતી જોઇને અંત-રમાં આશ્વર્ય તથા ખેદ થવાથી અને આ પ્રમાણે ચાલતી પ્રવૃત્તિમાં રસ તથા શ્રદ્ધા લેતા થાય તેવેા ફેરફાર નહિં કરવામાં આવે તેા ભવિષ્યમાં ધાર્મિક ક્રિયાએ৷ ગૌણ થશે એ

શુભાશયથી શ્રીયુત્ શંકરલાલ ડાહ્યાભાઇએ આધુનિક શુગના વાતાવરણુમાં ઉછરેલા શુવાનાને શ્રદ્ધા તથા હર્ષપૂર્વંક કરવાનું મન આકર્ષિંત થાય તેના માટે જે આ સામાયિક સદ્ધોધ નામક સુંદર પુસ્તક બહાર પાડવાના શુભ પ્રયાસ કર્યો છે તે અત્યંત પ્રસંશનીય છે.

જૈન શાસ્ત્રમાં સામાચિકની સંક્ષેપમાં પણ અપૂર્વ બાધ દાયક સુંદર વ્યાખ્યા દર્શાવેલી છે કે ત્રસ અને સ્થાવર રૂપ સમસ્ત સ'સારના સર્વ જીવા સાથેના વૈર વિરાે-ધના ત્યાગ કરી સમતા-મિત્ર ભાવ વા સમાન ભાવથી રહીને અ'તરાત્માને મલીન વા આવરણીત કરનાર આર્ત ધ્યાન તથા રાદ્રધ્યાનનો ત્યાગ કરીને આત્મ સ્વરૂપમાં

શમાઈ જવું-લીન થવું તેનું નામ સામાયિક છે. આવા અપૂર્વ સામાયિકને આપણે રૂઢીગત પ્રવર્તિત થવાથી સમજી શકયા નથી, એ આપણી અજ્ઞાનતા છે. એ અજ્ઞાનતા દૂર કરવાને માટેજ શ્રીયુત્ શંકરલાલભાઇએ ઘણા વખતની સમતા ભાવને પ્રદર્શિત કરનારી અંતરની ઉર્મીઓને આજે શખ્દા દ્વારા બહાર લાવીને ધર્મ પ્રેમી આત્માઓને જાગૃત કરવાના તથા શ્રદ્ધાભાવ વધારવાના ઉપકાર કર્યો છે.

આ પુસ્તકના સુખ પૃષ્ટ ઉપર જ્ઞાનદીપક તથા બાેધી-બીજનાં બે ચિત્રા અને સુખ્ય પૃષ્ટની અંદરમાં સમભાવી શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુના ચિત્રનું અવલાેકન તથા ચિન્તવન કરવાથી અપૂર્વ શાંતિ સદ્દભાવના, સમતા તથા સ્વરૂપ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ ગણે ચિત્રા પાલીતાણા નિવાસી અને બૂત પૂર્વ ગુરૂકુળ વિદ્યાર્થી તથા શાંતિ નિકેતનના શાંતિદાયક સ્થાનમાં અભ્યાસ કરીને નિકળેલા એક ઉત્સાહી અને કળા પ્રવીણ ભાઇ જય તિલાલ જૈને જૈનધર્મનું ગોરવ વધાર્યું છે.

આ પુસ્તકની શરૂઆતમાંજ શ્રીયુત્ શંકરલાલભાઇએ પૂજ્ય મુનિ શ્રી ખીમાવિજય છે મહારાજકૃત " સમકિતદ્વાર ગભારે પેસતાં " એ કાવ્યને મૂકીને સામાયિક કરનારા શ્રાવકેાને પાતાના કર્તવ્યનું અપૂર્વભાન કરાવ્યું છે. આ લઘુ પુસ્તકના બે વિભાગ કરવામાં આવ્યા છે. પ્રથમ વિભાગમાં સામાચિકનું વાસ્તવ્ય સ્વરૂપ, વિવિધ ભેદાનું વર્ણુંન, સામાચિક કરવાનાે હેતુ, સામાચિકમાં ટાળવાના દાેષાે વા અતિચાર, તથા સામાચિકનાં આઠ નામાનું અપૂર્વ વર્ણન સંક્ષેપમાં પણ બાધ દાયક રીતે પ્રમાણ દ્રષ્ટાંત તથા કથાએ આપીને ઘણી સુંદર રીતે વર્શ વ્યું છે, જેનાથી આત્મામાં ઉત્સાહ, જાગૃતિ, પ્રેમ તથા શ્રદ્ધાદિક ગુણાની પ્રાપ્તિ થાય છે. સાથમાં સામાચિકની વિધિ અને આત્માની ગણ સ્થિતિ તથા સામાયિકના ઉપક-રણે!નું વર્ણન પણ હેતુપૂર્વક સુંદર રીતે વર્ણવ્યું છે. જો કે તેમાં પાંચમા અર્થમાં '' જે માેક્ષ પ્રાપ્ત કરવામાં જ્ઞાન દર્શન

ચારિત્રનું સરખું સામથ્ય પ્રાપ્ત કરાવે છે તેને સામાયિક કહે છે આ જગ્યાએ જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર એ ત્રણ શખ્દાે પહેલાં સમ્યગ્જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર લખ્યું હતતા વધારે શાભી નિકલત. <sup>કેમકે</sup> જૈન દર્શન સમ્યગ્**જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રાણી** માક્ષ માર્ગ: એમ માને છે. તેજ પ્રમાણે પૃષ્ટ ૧૦મા માં પાંચ અનુ-ષ્ટાનનું વર્ણુંન કરેલ છે ત્યાં પાંચે અનુષ્ટાનને ધાર્મિક અનુષ્ટાન કહેવાને અદલે અનુષ્ટાન લખેલ હાત તા વધારે સારં ગણાત.

ખીજા વિભાગમાં સામાચિકનાં મૂળ સૂત્રા શુદ્ધતા પૂર્વક આપીને સાથે શબ્દાર્થ વાક્યાર્થ તથા ભાવાર્થથી ઘણુંજ સરસ રીતે વર્ણન આપેલું છે જેથી સામાચિક કરનારને શુદ્ધિ, સમ-જણ, પ્રેમ તથા શ્રધ્ધા ઘણીજ સુગમતાથી થઇ શકે તેમ છે.

આધુનિક સુગના વાતાવરણથી સંસ્કિત થએલ સુવાનાને હેતુ દર્શંક તથા જ્ઞાન પાેષક આવાં પુસ્તકાેનું વાચન કરવાથી તેમનામાં ભરાએલી જડવાદતા, નિરસતા, રૂચીહીનતા તથા અશ્રહાનાે અવશ્ય નાશ થશે અને કિયા રૂચીજ્ઞાન, વિકાશ, મન પ્રસન્નતા તથા શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થશે. માટે શ્રીયુત્ શંકરલાલભાઇએ આ લઘુ પણ જીવન વિકાશક પુસ્તકને અહાર પાડીને જડવાદમાં પાેષણુ પામેલા સુવાનાે ઉપર મહાન્ ઉપકાર કર્યો છે.

આ પુસ્તકને અહાર પાડવામાં શ્રીયુત્ શંકરલાલ ભાઇએ પાતાની બુદ્ધિના અનુભવ કરતાં છવનના અનુભવને વધારે

પ્રગટ કર્યો છે. અર્થાત્ " હું સામાચિક શામાટે કરૂં છું " **શ્ એમ જે જે પ્ર**ક્ષે৷ પુસ્તકાન્તે ધ્યાનસ્થ વિચારના શિર્ષકમાં ઉઠાવ્યા છે તે ખુદ્ધિ જન્ય કલ્પનાએા નથી પણ પાતાના અંતરમાં ધ્યાન પ્રસંગે ઉદ્લવેલી અંતર ભાવનાઓની ઉમીં-એા છે. શ્રી ગુરૂકુળના વિશાલ કામની પ્રવૃત્તિમાં ગુ'થાએલા છતાં પણુ રાત્રીના વખતે જ્યારે જ્યારે નિવૃત્તિ મળતી હતી ત્યારે ત્યારે સામાયિકના વાસ્તવ્ય સ્વરૂપને સમજવાનાે ત<mark>થા</mark> લખવાના પ્રયાસ કરેલાે તેમજ પ્રાતઃકાળમાં અમુક વખત તેના વાસ્તવ્ય સ્વરૂપ વિચારવા ધ્યાનમાં બેસતાં જે જે ભાવનાઓ **અાવિર્ભાવ પામેલી તેના ટુંકસાર રૂપે વૃત્તિશાંત, સ્થિર**તા, અનિત્યાદિ ખાર ભાવના, વિશાળ દષ્ટિ, સમતાભાવ, ઉપશમ-ભાવ તથા આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિના ઉપાયેાનું ચિન્તવન આદિ જે જે ભાવનાએાનું સ્વરૂપ વિકસ્વર પામેલું તેના જાતિ અનુ-ભવનેા પણુ ચિતાર સાથે આપીને સામાયિકના સ્વરૂપને સચ્ચાેટ રીતે વિકસ્વિત કરેલું છે. આ પુસ્તક સાઘંત વાંચવા વિચારવા કરેક જીજ્ઞાસુઓ અને ધર્મ પિપાસુઓને વિજ્ઞપ્તિ છે. ૐ શાંતિ.

99

લી૦ સ'તચરણેાપાસક



નિવેદ્રન.

જગતમાં મનુષ્ય ભવની દુર્લભતા છે, અને તે પ્રાપ્ત થએ તેની સાથંકતા કરવી એ માનુષિક મુખ્ય ધર્મ છે. ઐહિંક દુ-નિયામાં જો કાેઈ જીવનનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ અતાવનાર હાેય તાે તે ધર્મજ છે. તેજ નીચ ગતિમાંથી મનુષ્યને ઉચ્ચ ગતિમાં લેઇ જનાર છે. માટેજ મુમુક્ષુઓ સંસારી ખટપટ છેાડી તેનું જ શરણ લે છે. ધર્મના પણ વિધવિધ માગો દર્ષિ ગાચર છે પરંતુ સત્ય, સર્વોત્તમ સર્વોપરી અને સર્વ દર્શી માગે તાે શ્રી કેવળી ભગવંત સિવાય કાેઇ અતાવવા સમર્થ નથી અને તેજ સર્વને સત્ય અને ગ્રાહ્ય હાેઇ શકે છે.

સામાયિક એ શ્રી સર્વજ્ઞ અહેંત પ્રભુ પ્રણિત માર્ગ છે. શ્રી ગણધર પ્રભુએ તેની શબ્દ રચના કરી છે. તેજ મહાવ્ યાેગ છે અને મુનિ મહારાજે તેથી તે સર્વપણે અને ગૃહસ્થા તેનું દેશથી પાલન કરે છે. તે બાર વ્રતનું પણુ મૂલ છે. મ-નની અસ્થિરતાના-મનમાં ઉદ્ભવતી મલીન વાસનાઓનું તે વ્રત જડમૂળથી ઉખેડી નાંખનાર છે.

જેમને જીવનજયાેત જગવવી હાેય, માનુષિક દેહનું કલ્યાણુ કરવું હાેય અર્થાત્ મનુષ્ય ભવ સક્ષળ કરવા હાેય તાે Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com તેમણું આ વતનું અવશ્ય સેવન કરવું એજ હિતકર અને કલ્યાણુના કારણુબૂત છે. અને તેથી કરીનેજ તે આવશ્યક સૂત્ર કહેવાય છે. સર્વજ્ઞ શ્રી પ્રભુ મહાવીર સ્વામીએ તે મહાન યાેગ બતાવ્યા છે એટલું જ નહિ પરંતુ તેમણુે પાેતાના આદર્શ જીવનમાં તે વણી બતાવ્યા છે.

ગાશાળાએ તેને લેસ્યા મુકી કૃતર્જ્ઞને બદલે કૃતઘ્ની થયા, ગાવાલીઆએ કાનમાં ખીલા ઠાેકયા, પગપર ખીચડી રંધાણી છતાં અપકારી તરફ દ્વેષ કે ઉપકારી તરફ પ્રેમના છાંટા સરખાે પણ પ્રભુને ઉદ્લવ્યાે નથી અને સમતાભાવમાંથી લેશ માત્ર પણ ચલ્યા નથી, શરીરનું એક રૂવાડું સરખું પણુ તેથી ક્રક્યું નથી. આમ જ્યારે મનુષ્યમાં સમભાવ જાગૃત થશે, અને સર્વ છવાને પાતાના આત્મા સમાન ગણવાની વૃત્તિ જાગશે ત્યારેજ ખરૂં આત્મ કલ્યાણ થશે એ નિઃશંશય અને નિર્વિ-વાદ છે. સામાયિક એજ સમભાવ વૃત્તિનું પાેષક અને ઉત્તે-જક વત છે માટે સુમુક્ષુઓએ, ધર્મ માર્ગની જીજ્ઞાસુવાળા છવાેએ આ વતનું હમેશાં પુષ્ટ્રિઆ શ્રાવકનું દર્ષાત દક્ષિ સ-ન્મુખ રાખી પ્રેમપૂર્વંક પાલન કરવું. સામાચિકવત એ મુલ્ય-વાન માતી સમાન છે. માતીને ધાઇને જેમ જેમ સાક કરવામાં આવે છે તેમ તેમ તેનું તેજ ખીલે છે તેવી રીતે કાચિક, વા-ચિક અને માનસિક સાવઘ વ્યાપારા જેમ જેમ દ્રર થાય છે તેમ તેમ આત્મ પ્રકાશ ખીલે છે, માતી જેમ ધણીનું દળદર દ્રર કરે છે, તેમ સામાયિક વ્રત કરનારની ભવતી પરંપરાના <sup>2</sup>છેદ થાય છે. માતી જેમ સ્વ<sup>2</sup>છ નિરમળ હાય છે તેમ સામાયિક વ્રત પણુ મલીન વાસનાઓમાંથી જીવને સુકત કરી તેના આત્માને નિરમળ બનાવે છે, માતી જેમ દરિયામાં સ્વા-તિ નક્ષત્રના યાેગે વરસાદના છાંટાથી પાકે છે તેમ સામાયિક યાેગ પણુ સુનિ મહારાજની અમૃતમય વાણીની વૃષ્ટિથી ભવી જીવની અંદર પ્રગટ થાય છે. માટે દરેકે દરેક આબાળ વૃદ્ધ તમામે આ પવિત્ર અને જીવનના ઉત્કર્ષ કરનાર યાંગનું સદા સર્વથા શકત્યાનુસાર પાલન કરવું.

શ્રીચુત્ માેતી ચંદલાઇ ગીરધરલાલલાઇ કાપડી આ અત્રે બે વર્ષ પર યાત્રાર્થે પધારેલા તે વખતે તેમની સાથે સામાચિક સં-અંધમાં કેટલીક વાત ચિત થતાં તેએાશ્રીએ જણાવ્યું કે આપણામાં શિક્ષિતાપયાગી સામાચિક સૂત્ર બેઇએ તેવું નથી. આથી આવી જાતનું પુસ્તક કરવાની પ્રેરણા મને ઉદ્દલવી અને તેજ દિવ-સથી તેના માટે પ્રયાસ કરેલા જેના પરિણામે અત્યારે હું આ સામાચિક સદ્ધોધ નામક લઘુ પુસ્તક જનતાને ચણે ધ-રવા ભાગ્યશાળી થયા છું. તેની સંપૂર્ણતા મારા જેવા અલ્પ-દ્રાથી થવી મુશ્કેલ છે છતાં જે જે કંઇ અને જેટલું વાચનના સદ્દભાવે મળી આવ્યું તેના સાર રૂપે સંગ્રહ કરી તેમ કેટલુંક સ્વમર્તિથી લખી આ લઘુ પુસ્તક પ્રગટ કર્યું છે. 94

તે તૈયાર કર્યા પછી અમારી સ્થા. કમીટીના ઍા. સભ્ય અને અમારી ધાર્મિક સમિતિના અધ્યક્ષ શ્રીમાન શેઠ ફતેચંદલાઇ ઝવેરભાઇ કે જેઓ ધાર્મિક જ્ઞાનમાં સારા નિષ્ણાત ગણાય છે તેમને બતાવ્યું હતું અને તેઓ મહાશયે તે વાંચી આપ્યું હતું તેમ કાેઇ કાેઇ સ્થળે સુધારાના અવકાશ હતા ત્યાં સુ-ધાર્યું પણુ હતું આ માટે તેઓ મહાશયના આ સ્થળે આભાર માનું છું.

પરમપૂજ્ય મુનિ મહારાજ શ્રી વિજયનીતિ સૂરિશ્વિરછ મહારાજ સાહેબના પ્રશસ્ય શિષ્યરત્ન મુનિ મહારાજશ્રી સંપત વિજયજી ગણિની આ પુસ્તકના પ્રકાશન કરવામાં અનુમતિ અને સહાનુભુતિ માટે તેમ રા. રા. શ્રીમાન્ શેઠ ચીમનલાલ લાલભાઇની તે પ્રતિ કૃપા નજરને માટે આ સ્થળે તેઓ શ્રીના આભાર પ્રદર્શીત કરૂં છું. ઉપાદ્ધાત લખવામાં સંત ચરણા-પાસક બંધુએ જે સ્તુત્ય પ્રયાસ સેવ્યેા છે તે માટે તેઓ-શ્રીનાે પણ આ સ્થળે ઉપકાર પ્રગટ કરૂં છું. પુસ્તકમાં જે જે ખાબતાે વર્ણવવામાં આવી છે તેમ ધ્યાનસ્થ વિચાર અને ક-લ્પના ચિત્રોના પરિચચ વિગેરે ઉપાદ્ધાત લખનાર વિદ્વાન બંધુએ ઉપાદ્ધાતમાં જણાવ્યું છે તેથી આ સ્થળે તે સંખં-ધમાં વધુ લખવું ઉચિત ધારતાે નથી. મુખપૃષ્ટ ઉપર કલ્પના ચિત્ર તેમ ધ્યાનસ્થ વિચાર લખવાની જે ઉર્મીઓ ઉદ્દભવી તે

**પાલીતાણા**. તા. ૧૩–૧૧–૩૩

14

સર્વના એકજ ઉદ્દેશ છે અને તે એકે આપણામાં જે અત્યારે ધ્યાન માર્ગ ગૌણુરૂપે થયેા છે તેના જો પુનરાહાર થાય તે৷ જીવનનું સાર્થંક જલ્દીથી થાય અને આત્મ જ્ઞાનના ઉદ્યોત્ત થાય.

છેવટ ઉપસંહારમાં જણાવવાનું કે આ પુસ્તક લખવામાં તેમ તેમાં સાર સાર વસ્તુનાે જ્યાંથી ત્યાંથી સારરૂપે સંગ્રહ કરવામાં બનતી કાળજી રાખવામાં આવી છે છતાં લખાણમાં કંઇ દેાષ કે ક્ષતિ જણાય તેા તે વાચકવૃંદ જણાવી મને આભારી કરશે કે જેથી તે આગામી આવૃત્તિમાં સુધારી શકાય. ઉપાદ્ધાત લખનાર વિદ્વાન ખંધુએ જે જે સુચનાઓ આપી છે તે અદલ તેમના આસારી છું. પ્રુકરીંડીંગ અંગે સરત ગુ-કથી જે કંઇ ભુલ રહેવા પામી હેાય તાે તેને સુધારી વાચ-ૐ શાંતિ કવું દુને વાંચવા વિજ્ઞપ્તિ છે.

> લી૦ શ્રી સંઘનેા સેવક શં કરલાલ ડી. કાપડીઆ સુપ્રી. ય. વિ. જૈનગુરકુળ





Ŵ ( समभावभाविअप्पा ). મૈત્રી ભાવ જગત મેં મેરા, સબ જવેાં સે નિત્ય રહે; દીન દુ:ખી છવાં પર મેરે, ઉરસે કરૂણા સ્રોત બહે. X × × X વિષયાંકી આશા નહિ જિનકે, સામ્ય ભાવ ધન રખતે હૈ; નિજ પર કે હિત સાધનમેં જો, નિશદિન તત્પર રહતે હૈ. x x × X કાેઈ ભુરા કહેા યા અચ્છા, લક્ષ્મી આવે યા જાવે; લાખાે વર્ષે તક જીવ્યાયા, મૃત્યુ આજ હી આ જાવે.

## સમક્રિતને દ્રારે.

સમકિત દ્વાર ગભારે પેસતાંછ, પાપ પડલ ગયાં દ્વર રે; માહન માર્દેવીના લાડેણા છ. **દીઠેા મીઠેા આનંદ પૂર રે. સમ૦૧** આયુ વરજીત સાતે કર્મનુંજી, સાગર કાેડા કાેડી હીઘુ રે. સ્થિતિ પ્રથમ કરણે કરીજ, વીર્ય અપુરવ માેધર લીધ રે. સમ૦ ર લુંગળ લાંગી આઘ કષાયનીજી, મિચ્યાત્વ માહની સાંકળ સાથ રે; ખાર ઉઘાડ્યાં સમ સંવેગનાંછ, અનુભવ લુવને બેઠા નાથ રે. સમ૦ ૩ તારણ બાંધ્યું છવ દયા તછું છ, સાથીઓ પૂર્યો શ્રહા રૂપ રે; ધૂપ ઘટી પ્રભુ ગુણુ અનુમાેઠનાજી, ધી ગુણ, મંગળ આઠ અનૂપ રે. સમ૦:૪ સંવર પાણી અંગ પખાલણે છ. કેસર ચંદન ઉત્તમ ધ્યાન રે; આતમગ્રુ રુપી મૃગમક મહમહે છ. પંચા ચાર કુસુમ પ્રધાન રે. સમ૦૫ ભાવ પૂજાએ પાવન આત્માજ, પૂને પરમેશ્વર પુણ્ય પવિત્ર રે; કારણ નેગે કારજ નિપજેજી. ખીમાવિજય છન આગળ ચીત રે. સમ૦ ૬

۱۰ \_

સામાચિક પ્રશંસા.

#### सामायिकविद्युधात्मा सर्वथा घाति कर्मणः । अयात्केवलमाप्नोति लोकालोक प्रकाशकम् ॥

÷

**અર્થ':--**-સામાયિકથી વિશુદ્ધ થએલેા આત્મા-પ્રાણી સર્વ'થા પ્રકારે ધાતી કર્નોના ક્ષયથી લાેક અને અલાેકને પ્રકાશ કરનારું એવું કેવળ-ગ્રાન પામે છે.

**દેવતાઓની પણ સામાયિક માટે ચાહના રહે છે.** सामाइय सामगिंग, देवा वि चितंति हिय य मज्झमिम । जद्द होद्द मुहुत्तमेगं, ता अम्ह देवत्तणं सुलहं ॥ १ ॥ અર્थ:—દેવતાઓ ચાહના કરે છે કે સામાયિકની સામગ્રી એક મુદ્દર્ત માત્ર પણ જો અમને મળે તો અમારું દેવપણું સુલભ થાય.





#### ॐ श्री वीरपरमात्मने नमः

# સામાચિક-સદ્ભોધ.



પ્ર૦ સામાયિકના અર્થ કહેા.

ઉ૦ સમ એટલે રાગદ્વેષના અભાવરૂપ આત્માના મધ્યસ્થ પરિણામ થતાં આય એટલે જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રરૂપ લાભના ઇક એટલે ભાવ જે થાય તેને સામાચિક કહીએ. ( ર ) સાવઘયાેગ ( પાપ વ્યાપાર ) ના ત્યાગ અને નિરવઘ યાેગનું સેવન કરવા જીવના પરિણામ થાય ત્યારે સામાચિક કહેવાય છે. ( ૩ ) સમ એટલે સરખું એટલે સર્વજીવ સાથે મૈત્રીભાવ કરવા એ જેનું લક્ષણ છે એવા જે લાભ તેને સામાચિક કહીએ. ( ૪ ) જે માેક્ષ પ્રાપ્ત કરવામાં જ્ઞાન-દર્શન અને ચારિત્રનું સરખું સામર્થ્થ પ્રાપ્ત કરાવે છે, તેને પણુ સામાચિક કહીએ. ( ૫ ) સામાચિક એટલે સંસારના સર્વ જાતના રાગ દ્રેષથી ઉ-પજતા પરિતાપને સમાવી દેઇ શુદ્ધ જગાએ, શુદ્ધ વસ્ત્ર પહેરી બે ઘડી સુધી સંસારનાં દરેક બંધન દૂર કરી, જ્ઞા-નાનંદ, ધ્યાન, અધ્યયન, જાપ, ધર્મ, કથા વિગેરે પાતાના અધિકાર પ્રમાણે કરવું તેને પણુ સામાચિક કહીએ આમ સામાચિકના વિધ વિધ પ્રકારના અર્થ થાય છે. ટુંકાણુમાં કહીએ તાે સામાચિક એ સમતાનું વાહક, સરખાપણાના ભાવનું પ્રેરક અને જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રના સામર્થ્યનું ઉત્પાદક છે.

- પ્ર૦ આ સામાયિક સૂત્રના પ્રણેતા કાેણુ છે ?
- ઉ૦ આ સામાચિક સૂત્રના અર્થાથી પ્રરૂપક શ્રીતીર્થકર પ્રભુ છે અને તેની શબ્દ રચના કરનાર શ્રીગણુધર પ્રભુ છે અર્થાત તે સર્વંત્ર કથિતસૂત્ર છે.
- પ્ર૦ સર્વજ્ઞ એટલે શું?
- ઉ૦ જેઓ ત્રિકાળ દર્શી છે તેઓજ સર્વજ્ઞ ગણાય છે. અને જેઓ સર્વજ્ઞ હાેય છે, તેઓજ લાેકાલાેકના ભાવા ( લાેક અને અલાેકના) યથાસ્થિત જેવા પાતાના જ્ઞાનમાં જુએ છે તેવાજ પ્રરૂપે છે. ( કહે છે ) પ્રત્યક્ષના પુરાવા પણ હાેઇ શકે નહિ.
- પ્ર૦ સામાચિકના પર્યાય શખ્દા અર્થ સાથે કહેા.
- ઉ૦ સામ, સમ, અને સમ્ય એ સામાયિકના પર્યાય શબ્દો છે (૧) સામ એટલે મધુર પરિણામ, (૨) સમ એટલે

[ \$ ]

ત્રાજવા જેવા સમ પરિણામ અને ( ૩ ) સમ્ય એટલે ખીર અને ખાંડ મળી જાય તેવા સમ પરિણામ.

પ્ર૦ સામાયિક વ્રત એટલે શું ?

- ઉ૦ આર્ત અને રૌદ્રધ્યાનનાે ત્યાગ જેણુે કરેલાે છે, તથા વચન અને શરીર સંબંધી પાપ વ્યાપારનાે જેણુે ત્યાગ કરેલાે છે, એવા મનુષ્યે એક સુહૂર્ત પર્યંત સમ ભાવમાં રહેવું તે સામાયિકવત કહેવાય છે.
- પ્ર૦ સામાયિક કરવાની જરૂર શી ?
- ઉ૦ સામાયિક એ સર્વ સાવઘયેાગની વિરતિરૂપ છે અને તેનાથી ચારિત્રાચારની શુદ્ધિ થાય છે તેથી તે કરવાની અવસ્ય જરૂર *હે.*
- પ્ર૦ સામાચિકના પ્રકાર કેટલા અને તે ક્યા કયા છે ?
- ઉ૦ સામાચિકના બે પ્રકાર છે. એક ઇત્વર અને બીજું યાવત્ કથિત. ઇત્વર એટલે જે થાેડા વખત સુધીનું કહેવાય છે તે. આ ગૃહસ્થનું વૃત છે. યાવત કથિત એટલે જે આખી છંદગી સુધી રહે તે; આ સુનિરાજ માટે સમજવું.

પ્ર૦ સામાચિકના લેદાે ઠેટલા છે અને તેની સમજણ આપા.

ઉ૦ સામાયિકના ચાર ભેઢો છે. (૧) શ્રુત સામાયિક (૨) સમ્યક્ત્વ સામાયિક (૩) દેશ વિરતિ સામાયિક અને (૪) સર્વ વિરતિ સામાયિક.

**શુત સામાયિક** એટલે હું આટલા અમુક પાઠ Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ 9 ]

ભણી સંપ્**ર્ણ** મુખ પાઠ ભણી ઉઠીશ એવા નિયમ કરી બેસવું તે.

સમ્ય ફ્રત્વ સામાયિક એટલે શુદ્ધ સમકિત પામવું તે. દેશવિરતિ સામાયિક એટલે બે ઘડી પ્રમાથુ સામા-ચિક કરવું તે.

સર્વવિ**રતિ સામાયિક** એટલે જે મુનિરાજ સર્વથા પાળે છે. આને ચારિત્રસામાયિક પણ કહેવાય છે.

પ્ર૦ સામાચિકના ચાર અંગ કયાં ?

ઉ૦ સમતા, સંયમ, શુભ ભાવના અને આર્લ-રીદ્રધ્યાનના ત્યાગ એ સામાયિકના ચાર અંગ છે.

પ્ર૦ ચાર શુભ ભાવનાએા કઇ ?

- ઉ૦ મૈત્રી, પ્રમાદ, કારૂણ્ય અને માધ્યસ્થ્ય. આ ચાર શુભ ભાવનાએા છે. આ ભાવના ભાવવાથી આર્ત અને રીદ્ર ધ્યાન જે અપ્રશસ્ત છે તેમાંથી જીવ નિરાળાે થાય છે. આ બે અપ્રશસ્ત ધ્યાનના ત્યાગ કર્યા વિના અનાદિ કાળથી ધર્મ ધ્યાન થતું નથી.
- પ્ર૦ સામાયિકમાં કઇ કઈ શુદ્ધિ જાળવવી ?

ઉ૦ સામાચિકમાં (૧) આચાર શુદ્ધિ, (૨) શરીર શુદ્ધિ, (૩) વસ્ત્ર શુદ્ધિ (૪) ઉપકરણ શુદ્ધિ આચાર શુદ્ધિ જાળવવી. અને આ ઉપરાંત સ્થાન શુદ્ધિ પણ જાળવવી. કારણુ કે સ્થાન શુદ્ધિ હેાવાથી અપવિત્રતાના પરમાણુના

[ < ]

સ્પર્શ થતેા નથી, અને તેથી મનની પવિત્રતા જળવાય છે. આ માટે વિશેષ કરીને ઉપાશ્રય તે સામાયિક કર-વાનું ઉત્તમ સ્થળ છે.

પ્ર૦ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર કાળ અને ભાવથી સામાયિક સમજાવાે.

ઉ૦ સામાયિકમાં પુસ્તક, ચરવળા, કપડાં આદિ જે વસ્તુઓ બેઇએ તેટલાંનીજ મર્યાદા રાખવી અર્થાત્ તેટલાંજ છુટમાં રાખીને આક્રીની વસ્તુનું પચ્ચખ્ખાણુ કરવું, તે દ્રવ્યથી સામાયિક કહીએ. (૨) ક્ષેત્રથી સામાયિક એટલે સામા-ચિક કરવા માટે જેટલી જગ્યા રાકી હાેય તેટલી જગ્યાની મર્યાદા બાંધી બાકીનાના ત્યાગ કરવા તે. (૩) કાળથી સામાયિક એટલે બે ઘડી અથવા ૪૮ મિનિટ જે સામા-ચિકના કાળનું માપ છે ત્યાંસુધી સામાચિક કરવું તે. (૪) ભાવથી સામાયિક એટલે રાગદ્વેષથી રહિતપણે સામાચિક કરવું તે ભાવથી સામાયિક અટલે રાગદ્વેષથી રહિતપણે સામાચિક કરવું તે ભાવથી સામાચિક અટલે રાગદ્વેષથી અધિતપણે સામાચિક કરવું તે ભાવથી સામાચિક અટલે રાગદ્વેષથી અધિતપણે સામાચિક કરવું તે ભાવથી સામાચિક અટલે રાગદ્વેષથી રહિતપણે સામાચિક કરવું તે ભાવથી સામાચિક અટલે રાગદ્વેષથી રચિતપણે સામાચિક કરવું તે સામાચિક અટલે રાગદ્વેષથી અધિતપણે સામાચિક કરવું તે સામાચિક અટલે સામાચિક બાળવું.

પ્ર૦ શ્રીમન્મહામહાેપાધ્યાય શ્રી યશાેવિજયજીમહારાજે સા-માયિકનાે શાે અર્થ કહેલાે છે અને તે શેમાં ?

ઉ૦ શ્રીમન્મહામહાેપાધ્યાય શ્રી યશેાવિજયજીમહારાજે સવા-સાે ગાથાના સ્વકૃત સ્તવનમાં સામાયિકના અર્થ માટે નીચે પ્રમાણે ગાથા આપેલી છે.

> ભગવઇ અંગે ભાખીએા સામાયિક અર્થ; સામાયિક તે આતમા ધરેા સૂધેા અર્થ.

### [૧૦] સામાયિક સદ્ધોધ.

**ઉ૦ સામાચિક કરવાની વિધિમાં ચાર દાે**ષેા વર્જવા.

- (૧) અવિધિદેાષ, (૨) અતિ પ્રવૃત્તિ ન્યુન પ્રવૃત્તિ દેાષ, (૩) દગ્ધ દેાષ અને (૪) શૂન્ય દેાષ. આ ચાર દેાષેા સામાયિક કરવાની વિધિમાં ત્યજવા.
- પ્ર૦ તે વિગતવાર સમજાવાે.
- ૭૦ અવિધિ એટલે જે વિધિશાસ્ત્રમાં કહી છે તે પ્રમાણે વિધિથી સામાચિક ન કરવામાં આવે તેા અવિધિ દેષ લાગે છે. અતિપ્રવૃત્તિ–ન્યુનપ્રવૃત્તિ દેષ એટલે શાસ્ત્રમાં લખ્યા કરતાં અધિક ન્યુન કેાઇપણ પ્રવૃત્તિ નજ થવી બેઇએ. દગ્ધ દેષ એટલે સામાચિકમાં ઇહલાેક પરલાેકનાં સંસારિક સુખાની વાંચ્છના કરવી તે, અને શૂન્ય દાેષ એટલે ઉપયાગ વિના ધાર્મિક ક્રિયા કરવી તે. આ માટે આત્મહિતાર્થી જનાેએ સામાચિક કરતી વખતે આ વિધિ ના દાેષા ત્યજવા બેઇએ.

પ્ર૦ સામાયિકમાં ધાર્મિક અનુષ્ઠાના કયાં યાદ રાખવાં? ઉ૦ સામાયિકની અંદર પાંચ ધાર્મિક અનુષ્ઠાના ચાદ રાખવાં તે એ કે (૧)વિષાનુષ્ઠાન (૨) ગરલાનુષ્ઠાન (૩) અન્યા-ન્યાનુષ્ઠાન (૪) તદ્દહેતુ અનુષ્ઠાન અને (૫) અમૃતાનુષ્ઠાન. પ્ર૦ આ અનુષ્ઠાના વિગતવાર સમજાવા. અને તેમાં કેટલાં ગ્રાહ્ય છે અને કેટલાં ત્યાજ્ય છે.

ઉ૦ (૧) વિષાનું કાન એટલે આ લાેકનાં સાંસારિક સુખાેની જે વાંચ્છના કરવી તે. (૨) ગરલાનુકાન એટલે ધર્મકિયા

#### સામાયિક.

કરવી, અને પરલેાકાદિક સ્વર્ગાદિકની તૃષ્ણા રાખવી. (3) અન્યાન્યાનુષ્ઠાન એટલે દેખા દેખી ધર્મ કિયા કરવી તે. (૪) તદ્દહેતુ અનુષ્ઠાન એટલે કરેલી ધર્મ કિયા. ધર્મ કિયા કરનારને પરાક્ષ ફળ આપે છે તે. અને (૫) અમૃતાનુષ્ઠાન એટલે જેનુ ફળ અમૃત એટલે આત્માના વિકાસ છે તે. આ માટે જે પ્રથમ ત્રણુ અનુષ્ટાના છે તે છેાડી દેવાં બેઇએ આડીનાં બે સ્વીકાર્ય છે એટલે સ્વીકારવા ચાંગ્ય છે.

પ્ર૦ સામાચિકમાં અતિચારના કયા દાેષા વર્જવા જેવા છે ? ઉ૦ સામાચિક કરતી વખત અતિચારના પાંચ દાેષા વર્જવા. મન, વચન અને કાયાનું દુઃપ્રાણુધાન એટલે મન, વચન અને કાયાથી પાપકર્મમાં પ્રવર્તન કરવું નહિ. એ ત્રણુ લેદા તથા ચાેથા અનાદર એટલે પ્રમાદના દાેષથી જેમ તેમ સામાચિક કરવું એટલે ટાઈમ પુરા ન થયા હાેય તાેપણુ વહેલું પારવું તે; પાંચમા સ્મૃત્યનું સ્થાપન એટલે સ્મૃતિના નાશ તે છે તેના ભાવાર્થ એ છે કે અવસર ઉચિત સામાચિક કરવું નહિ તે છે. આ પાંચ અતિ-ચારથી ભવભીરૂ પ્રાણીએ વિરમવું જોઇએ.

- પ્ર૦ કેવલી પ્રલુએ સામાયિક માટે શું કહ્યું છે ?
- ઉ૦ કેવળી પ્રભુએ તે માટે નીચેનું સૂત્ર પ્રરૂપ્યું છે.

#### जो समो सब्व भूएसु तसेसु थावरे सुय । तस्स सामाइयं होइ इमं केवलि भासियं ॥

અર્થ — સામાયિક સહિત જીવ નિંદા પ્રશંસામાં સમપરિણામી હાેય, વળી માન તેમજ અપમાન કરવાવાળા ઉપર પણ સમ પરિણામ વાળા Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

#### સામાયિક સદ્ભાે**ધ**.

હેાય, સ્વજન તેમ પરજન પર પણ સમ ભાવ રાખે. વળી ત્રસ અને સ્થાવર જીવેા પર પણ સમભાવ પરિણામી હેાય, તેને સામાયિક હેાય તેવું કેવળી ભગવંત કહે છે.

પ્ર૦ સામાયિકનાં આઠ નામ તેના અર્થ સાથે કહેા.

- ઉ૦ સામાચિકનાં આઠ નામઃ—(૧) સામાચિક (૨) સમચિક (૩) સમવાદ (૪) સમાસ (૫) સંક્ષેપ (૬) અનવઘ (७) પરિજ્ઞા અને (૮) પ્રત્યાખ્યાન.
  - (૧) સામાચિક—સમભાવ રાખવાે તે.
  - (૨) સમયિકઃ—સર્વ જીવ પ્રત્યે દયાભાવ રાખવાે તે.
  - (૩) સમવાદ:--રાગદ્વેષ છેાડીને યથાસ્થિત વચન બાેલવું તે.
  - (૪) સમાસ:--ચાેડાજ અક્ષરમાં તત્ત્વ જાણવું તે.
  - (પ) સંક્ષેપઃ--ચાેડાજ અક્ષરમાં કર્મનાશ થાય એવી દ્રાદ્-શાંગીનાે ઘણુેા અર્થ કરવાે તે.
  - (૬) અનવદાઃ—પાપવગરનું આદરવું તે.
  - (૭) પરિજ્ઞાઃ—તત્ત્વનું જાણુપણું જે સામાયિકમાં હેાય છે તે.
  - (૮) પ્રત્યાખ્યાનઃ—નિષેધ કરેલી વસ્તુનાે ત્યાગ કરવાે તે.
- પ્ર૦ આ દરેક ભેદ ઉપર એક એક ટુંકી કથા કહેા.
- ઉ૦ આ આઠ પ્રકારના સામાચિકના નામ ઉપર આઠ ટુંકી કથાએા નીચે મુજબ છે.

[ ૧૨ ]

#### (१)

# સમભાવ સામાયિક ઉપર— દમદંતમુનિની કથા.

હર્ષપુર નામના નગરનાે દમદંત નામનાે એક રાજા હતાે તે અહુ પરાક્રમી હતાે. તે એકદા તેના મિત્ર જરાસંઘ રાજાને સુદ્ધમાં સ્હાય આપવા ગયે। હતા. તે વખતે હસ્તિનાપુરના રાજા પાંડવ કૌરવાેએ એ હર્ષપુરને ઘેરા ઘાલી જીતી લીધું. દમદાંત રાજાને તે માલમ પડ્યું કે આ લાેકાેએ મારી ગેરહા-જરીનાે લાભ લઇ મારૂં ગામ જીતી લીધું છે. જેથી તે લાેકાે સાથે લડાઇ કરી અને તે લડાઇમાં પાતે જય મેળવ્યા. આ દમદંત રાજા ત્યારખાદ સુખે રાજ્ય કરતા હતા. તે એકદા અગાશીમાં પાતે બેઠા હતા અને આકાશને ચામેર વાદળાંથી ઢં-કાઐલું જોયું અને ઘડી પછી પાછાં સઘળાં વાદળાં વિખરાઇ જતાં પણુ જેયાં. આથી તે ખુદ્ધિવાન રાજાને વિચાર થયેા કે આવા મનાહર વાદળાંને ઘડીભર વિખરાતાં વાર ન લાગી. તાેપછી મારી આ સઘળી રાજ્યઋદ્ધિ, વૈભવાે, રમણીય પદાર્થો વિગેરે વિખરાતાં શી વાર લાગવાની ? આ જગતમાં આમ સઘળું નાશવંત છે તાે પછી મારાે પણ કેમ નાશ નહિં થાય? આ પ્રમાણે વિનાશી જગતની વસ્તુ સંખંધી વિચાર કરતાં તેનું મન આંતરદર્ષિ તરફ વળ્યું. અને પાેતાની ક્ષણભંગુર કાર્યાનાે ભરૂસા નહીં પડવાથી પાતાનું રાજ્ય પાતાના ગુવરાજને સાંપી પાેતે આત્મજ્ઞાનનાે અનુભવ લેવા આ અસાર સંસારને તિલાં-જલી આપી, પાતાના મહેલ છેાડી ચાલતા થયા. અને હસ્તિના-

પુરની ભાગે તે આવી પહેાંચી શહેરની અહાર આંતરે કાઉ-સગ્ગ ધ્યાને ઉભા રહ્યા. કેટલાક વખત પછી પાંડવા આ બાજુ થઈને જતાં આ દમદંત રાજાને જેવેા. અને તેને કાઉ-સગ્ગમાં ઉભેલા જોઇને ભાવિક હાવાથી તેમણે તેની પ્રશંસા કરી અને અંતરથી તેમના સુનિપણાને તેમણે ધન્યવાદ આપ્યા; પછી તેઓ તેમની પ્રદક્ષિણા દેઇ ભક્તિભાવે તેમની સ્તુતિ કરી પાતાના બગીચા તરફ ગયા. થાડા વખત પછી કોરવા ત્યાં આવે છે ત્યારે તે દમદંત સુનિને જીએ છે. અને વિચાર છે કે આપણુને હરાવનાર આ છે તેથી કાેધાગ્નિના આવેશમાં આવી તેમના પર ઇંટ પથરા ફેંકયા અને તેનાથી તે સુનિને દાટી દીધા. તે દુષ્ટોએ દુષ્ટની કરજ બજાવી. જ્યારે પાંડવાેએ પ્રદિક્ષણા કરી ત્યારે આ કુછુદ્ધિઓએ આવું હેવાનીઅતભર્શુ કામ કર્શું, છતાં તે મહાસુનિરાજ પાતાના ધ્યાનથી ચલ્યા નહિ.

આ પછી થાેડા વખત પછી પાંડવા ત્યાં આગળ થઇને જતા હશે ત્યારે તેમણે દમદંત મુનિને જોયા નહિ અને લાકડા ઇંટ પથરાના ઢગલા જોયા ત્યારે તેઓએ વિચાર્શ કે આ કામ કાૈરવા વિના બીજા કાેઈનું હાેય નહિ, જેથી તેમણે તે ઢગલા વિખેરી નાંખ્યા અને મુનિરાજને ત્યાં ઉલેલા જેવા ધ્યાનસ્થ હતા તેવા જોયા. આથી કાૈરવા માટે તેમને ઘણા ખેદ થયા અને મુનિરાજની ધ્યાનસ્થ દશાનાં વખાણ કરી તેમને નમસ્કાર કરી પાતાના મુકામે ગયા. દમદંત મુનિ તા ધ્યાનમાં ઉભા છે તેમને નથી પાંડવા ઉપર રાગ કે કાૈરવા પર દ્વેય. તેઓ તા એમ વિચારે છે કે પાંડવાએ જે મને વંદન કર્શ તેમારૂં નથી થશું પરંતુ મારા પૂર્વભવના યશનામ કર્મનું ફળ તેમને

[१४]

#### <sub>'</sub>સામાયિડ.

િ ૧૫ ]

મલ્યું અને કૌરવાેએ જે નિર્ભત્સ્ના કરી--અવગણુના કરી તે મારી નથી થઇ પરંતુ મારા અપયશ નામના કર્મનું મને તે કળ મળ્યું છે. તેઓ વિચાર કરે છે કે પાંડવા કે જેઓએ મારા શુભકર્મને દેખાડી તેમાથી મને નિવૃત કરાવ્યા છે તેથી તેઓ મારા પરમ ઉપકારી છે. અને કૌરવાેએ મારૂં અ શુભ કળ દેખાડી મને તેમાંથી નિવૃત્ત કરાવ્યા છે જેથી તેઓ પણ મારા ઉપકારી છે. આવી રીતે શુભાશુભ કર્મમાંથી મને નિવૃત કરવા માટે મારા તા તે બન્ને ઉપકારી છે. આમ ઉચ્ચ પ્રકારની વિચારબ્રેણી પર ચઢતાં, રાગ દ્વેષ જેવા શત્રુઓ ઉપર વિજય મેળવતાં અને સમભાવમાં તદ્દીન રહેતાં શુભાશુભ કર્મોના ક્ષય કરી ક્ષીણ્મોહી થઇ કેવળજ્ઞાન પામ્યા.

# (૨) સમયિક સામાયિક ઉપર— મેતાર્ય મુનિવરની કથા.

રાજગૃહી નગરીમાં એક સાેની રહેતા હતા. તે ઘણા કારીગર હતા. શ્રેષ્ટ્રિક મહારાજા તેને હાંશીઆર જાણી તેની પાસે કાેઇ વસ્તુ ઘડાવવી હાેય તા ઘડાવતા. શ્રેષ્ટ્રિક મહા-રાજા જિનેશ્વર પ્રભુની પૂજા માટે સાેનાના એકસાેને આઠ જવ તેની પાસે ઘડાવતા. આ સાેની એક વખત જવ ઘડતા હતા તે વખતે મુનિરાજને વહાેરવા જતા જોઇને તેને મુનિરાજને વહાેરાવવાની ઇચ્છા થઇ. તેટલામાં તા મુનિરાજ તેના ઘરમાં પધાર્યા. અને ધર્મલાભ કહી તેના આરણામાં પ્રવેશ્યા જેથી Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat તે સુનિરાજને વહેારાવવા ઘરની અંદર લેઇ ગયેા અને ભક્તિ પૂર્વંક સુનિરાજને વહેારાવ્યા. તે સુનિરાજ આહાર લેઇને ગયા પછી તે સુનિરાજની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. અને તેમના વૈરા-ગ્યને માટે ધન્યવાદ દેવા લાગ્યા. સુનિરાજના ગયા પછી તે સુનિરાજને વંદન કરી દુકાનમાં આવ્યા તે વખતે જીએ છે તા પેલા જવ તેણે જોયા નહિ.

આથી તેને વિચાર આવ્યા કે આ જવ તે મુનિરાજ સિવાય બીજો કાેઇ લેનાર હેાવેા જેઇએ નહિ. આ તાે કાેઇ પાખંડી મુનિ જણાય છે અને આથી તેને ઘણે৷ કોધ થઇ આવ્યાે અને મુનિની તપાસ માટે ગયાે. મુનિરાજ બીજે સ્થળેથી જેવા વહેારીને નિકળે છે તેવા તેણે તેમને દીઠા, એટલે મુનિરાજને કહેવા લાગ્યાે કે પેલાજવ લેઈ ગયા છા તે આપી દેા. સુનિરાજ વસ્તુસ્થિતિના વિચાર કરી મૌનજ રહ્યા. આથી તે સુનિરાજને મૌન રહેલા જોઇ તેના કોધ વધ્યા, અને તે મુનિરાજને શિક્ષા કરવાના વિચાર કરી તેમને પ્રચંડ તાપમાં ઉભા રાખ્યા અને વધુમાં માથા ઉપર લીલી કસકસતી વાઘર આંધી દીધી. પગ તદ્દન ઉઘાડા તેથી પ્રચંડ તાપથી પગમાં ફાેલ્લા થયા અને લીલી વાઘર તંગ થવા લાગી જેથી સુનિરાજનું મસ્તક વધારે ને વધારે ભીંસાવા લાગ્યું. અને આ પ્રાણાંત અસહ્ય વેદના સમભાવે સહન કરી અંતે શુભ ધ્યાનમાં દેવલાક પામ્યા. આ મુનિરાજનું નામ મેતારજ મુનિરાજ હતું. તેઓએ પૂર્વલવમાં કુળમદ કર્યો હતા તેથી તેમને હરિજનને ત્યાં નીચ કુલમાં અવતાર લેવા પડ્યો હતા. આ મુનિરાજ અવશ્ય વાઘરની પીડાથી દેવલાક

[ १९ ]

#### સામાયિક.

પામ્યા છતાં તે પાપીષ્ટ કુત્ય કરનાર પેલા સાેની ઉપર ડાેઇ પણ જાતના અશુભ ભાવ ન ચિંતવતાં ઉલટી તેના પર તેની અજ્ઞાનતાને લેઇને દયાનાે વર્ષાદ વર્ષાવી રહ્યા છે. મુનિરાજ પાતે જાણતા હતા કે તેના સાથે જે ઘર હતું તેના માેભ મર ક્રોંચ પક્ષી બેઠું છે અને તે જવતે ચણી ગયું છે, પરંતુ ને આ સાેનીને ને હું આ વાત કરીશ તાે તે તરત તે ક્રોંચ પક્ષીને મારી નાંખશે અને તે બિચારા પ્રાણીની હત્યાનું પાપ મને લાગશે. આ પક્ષી સાથે મારે સમભાવ છે. અને જો તે સાેની તેને મારી નાંખશે તાે તે પક્ષી રૌદ્ર ધ્યાનથી આથી પણ અધિક નીચગતિમાં જશે. આ ઉદાત્ત ભાવનાથી તે મહા મુનિરાજ પાતે મરણને શરણ થયા, પરંતુ મરણ પર્યંત ચૂપ રહ્યા. અને સમભાવે વેદના વેદી સાેની પર પણુ તેની અજ્ઞાનતા માટે પાતે બહુ દયા ચિંતવવા લાગ્યા હતા. પાતે સમભાવે રહી શુકલધ્યાનથી મુક્તિ પામ્યા. હવે બન્યું એ કે તે મેતાર્ય મુનિરાજની વાઘરથી ખેાપરી ફાટી તે વખતે માેટા અવાજ થયેા અને પેલું ક્રોંચ પક્ષી કે જે જવ ઉપાડી ગયું હતું તે બીની ગયું અને ચરકી ગયું. જેમાંથી પેલા જવ જે તે ચણી ગયું હતું તે નીચે પડ્યા. તે પેલા સાેનીએ દુકા-નમાં બેસી જેયા, જેથી તેને ઘણેા ભારે પસ્તાવેા થયેા અને તે પ્રશ્વાત્તાપ કરવા લાગ્યાે કે હે ! ભલા ! પ્રભુ ! મેં આ મુ-નિરાજને નહક સંતાપ્યા અને તેમના પ્રાણ લીધા આથી તેને ઘણું દુ:ખ થઇ આવ્યું અને વિચારવા લાગ્યાે કે હે ! પ્રભુ ! આ પાષમાંથી હું કયારે છુટીશ ! આમ તેના અંતઃકરણમાં પુરા પશ્ચાત્તાપ થતાં તેનું અંત કરણ શુદ્ધ બન્યું અને તેના

પરિણામે તેણુે ભાગવતી દિક્ષા અંગિકાર કરી અને દિવસે દિવસે આત્મજ્ઞાનમાં ઉંચે ચડતાે ગયાે અને તેના પ્રભાવે અંતે ઉચ્ચગતિને પામ્યાે.

## <sup>(૩)</sup> સમવાદ સામાયિક ઉપર— કાલિકાચાર્ચની કથા.

તુરમણી નામની એક નગરી હતી. જેમાં કુંલ નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તેની પાસે દત્ત નામના એક પુરાહિત હતા. તેના પર રાજાની સારી મેહરબાની હતી અને રાજાએ તેને ઠેઠ પ્રધાનના ઉચ્ચપદ સુધી ચડાવ્યેા હતાે. દત્ત કીતિ-નાે ભુખ્યાે હતાે જેથી તે હિંસકયન્નાે ઘણા કરાવતાે. આથી તે ચારે બાજી પ્રખ્યાત થયેા હતાે. તેની ક્રીતિ વધતાં તેને રાજા થવાની મહાત્વાકાંક્ષા થઇ આવી, અને નીચ બુદ્ધિ કરી તેના ઉપકારી માલીક લલા રાજા કુંભને તેને કેદ કર્યો અને પાેતે રાજા કહેવડાવવા લાગ્યાે. એવામાં એક સુનિરાજ જેમનું નામ કાલિકાચાર્ય હતું, તે વિહાર કરતા કરતા અત્રે આવ્યા હતા. આ કાલિકાચાર્ય સંસારીપણામાં આ દત્તના મામા હતા. આ દત્તની મા જૈનધર્મને માનનારી હતી. તેથી તેણે દત્તને આ મહા મુનિરાજને વાંદવા જવાની આજ્ઞા કરી. દત્ત વેદ ધર્માનુયાયી હતાે અને હિંસકયજ્ઞમાં માનતાે હતાે. તેથી તેની મુનિરાજને વાંદવા જવાની ઇચ્છા નહેાતી, છતાં પાતાની માતું કહ્યું પાળ્યા વિના ચાલે તેમ નહાેતું, તેથી તે અંતે કાલિકા-ચાર્ય પાસે ગયેા. આ મહામુનિરાજે ધીમે ધીમે અહિંસક

[१८]

ચર્ત્રના, ભાવયત્રના ઉપદેશ આપવા શરૂ કરો. આથી હત્તને મનમાં ઘણેા કચવાટ થઇ આવ્યેા. થાેડા દિવસ ખાદ તે પાે-તાના સંસારી અવસ્થાના મામા કાલિકાચાર્યને વાંદ્રવા માટે ગયે৷ ને કોધમાં ને કોધમાં થાેડી વાર કાંઇ પણ બાલ્યાે નહિ **મ્યને મુનિરાજ પણુ કાંઇ બાેલ્યા નહિ. પરંતુ કોધને વશ થ**એલા તે દત્તે સુનિરાજને પૂછ્યું કે–હે સુનિરાજ ! મારા સાંભળવા પ્રમાણે આપ વિદ્વાન છેા, શાસ્ત્રજ્ઞ છા, તાે મને એટલું જણાવશા કે આ મારા રાજ્યમાં યગ્ના થાય છે તેનું કળ શું ? મુનિરાજે જવાબ આપ્યા કે હે દત્ત ! તમે જે યત્ત કરી રહ્યા છા તેનું કળ હિંસા છે અને તે હિંસા એટલે અધર્મ અને અધર્મનું કળ નરક ગતિ છે. એટલે તમારા જે યજ્ઞ તમા કરા છા તે યજ્ઞનું કળ નરક છે. આ જવાયથી તે પાતાના મનમાં તાે ઘણાે ખીજવાયાે પરંતુ પાતાના ક્રોધને **હાબી રાખી ક્રરીથી તેને** તે મુનિરાજને પ્રક્ષ કર્યો કે--" મુનિ-રાજ હું તે વાત શી રીતે માની લેઉં. કારણ કે દેવેા યજ્ઞ વિના રીઝતા નથી, અને જેઓ યજ્ઞ કરતા નથી. તેમનાથી સ્વર્ગ ઘણું વેગલું છે. દેવાેને જે રીઝવતા નથી તેમને દેવા ઇચ્છિત કળ પથ આપતા નથી. આ સાંભળી તે વિદ્વાન સુનિરાજે જવાબ આપ્યા કે હે દત્ત ! તું જે દેવા માટે યજ્ઞ કરે છે તે તેા અસર–દૈત્ય દેવેા છે. બાકી સમકિતી દેવેા હિંસાથી કદિ પણ રીઝતા નથી. અસુરી દેવા દૈત્યા-રાક્ષસા રીઝે અને ભો-ત્તિક એટલે સંસારી સુંખા તેઓ આપી શકે પણ તેથી આત્મ-કલ્યાણ શું થાય ? તે દેવેા તેા તિર્યંચ કે નરકગતિ તરફ જ ખેંચી જાય માટે અહિંસક યજ્ઞનુંજ અવલંબન લેવું તારે

ઘટે છે, ત્યારે દત્તે કહ્યું કે એ વાતની કંઇ ખાત્રી આપશા ? ત્યારે મહારાજે કહ્યું કે આજથી સાતમે દિવસે તારા મુખ ઉપર નરકના છાંટા પડશે. આ સુનિરાજનું વચન મિથ્યા કરવા તેણે ઘણા પ્રયત્ના કર્યા પણ ભાવી ભાવ જે અનવાનું છે તે કાેઇ કદિ પણ મિચ્યા કરી શકે તેમ નથી. આથી દત્તે બહાર આવી ઉપાશ્રયની ચારેબાજીએ સિપાઇઓ ગાેઠવ્યા. અને મુનિરાજને સાત દિવસ સુધી ખડે પગે ઉભા રહેવાના હુકમ કર્યો અને પાેતે પણુ સાત દિવસ સુધી મ્હેલમાંથી બહાર ન નીકલવાના નિશ્ચય કર્યા. અન્યું એમ કે સાતમા દિવસને આઠમા દિવસ જાણી મહેલમાંથી પાતે અહાર નિકલ્યાે અને ઘાે ડેસ્વાર થઇ ગામમાં કરવા ગયેા. તે બજારમાં જ્યાં જાય છે ત્યાં રાત્રે માળી ઝાડે જવાની ખણસ થવાથી શોચ ગએ-લાે, જે કાેઇ જાણે તેથી કરી ને પાેતાની પાસે જે કુલ હતાં તેના ઢગલાે તે પર કરેલાે. દત્ત પવનવેગે રસ્તામાં ઘાેડા ઉપર જતાે હતા ત્યાં તેના ઘાેડાના પગ તે શૌચમાં પડ્યો. અને તેને નરકના છાંટા ઉડ્યા. આથી મુનિરાજની ભવિષ્યવાણી સાચીની તેને ખાત્રી થઇ અને સુનિરાજ પાસે તે ગયેા. સુનિરાજે તેને ઘણા બાેધ આપ્યાે અને તેની સાન ઠેકાણુ લાવ્યા. અને તેની અજ્ઞાનતા મુનિરાજે દ્વર કરી. અને તેણે કબુલ કચુ<sup>દ</sup> કે હિંસક યજ્ઞ કરવે৷ તે ભવ-જલ નિધિ તરવાને બદલે તેમાં ખુડાવનારા છે અને તે નરકમાં લેઇ જનારા છે. આથી ખરા યત્ર કેવા હાેવા જોઇએ, તેની તેને ગુરૂ મહારા-જના બાેધથી આત્રી થઇ. તે ગુરૂમહારાજની રજા લઇ પાેતાના રાજ્યમ્હેલમાં ગયા અને તરંગમાં જે તેણે પાતાના માલીક

સામાયિક. ⊱

રાજ કું સરાયને પુર્યો હતા તેને છુટા કર્યો અને તેને બે હાથ બેડી સેટ્યો, અને પાતાના કરેલા અપરાધની ક્ષમા માગી અને પુનઃ તેમને રાજ્યાસન પર બેસાડ્યા. અને પાતે જૈનધર્મ અંગીકાર કર્યો. અને આખા રાજ્યમાં તેને પડહ વજડાવ્યા કે કાઇએ હિંસક યજ્ઞ કરવા નહિ. અને યજ્ઞ કરા તા એવા કરવા કે જેથી કામ-કોધાદિ શત્રુઓ-કષાયા જેનાથી નાશ પામે અને રાજ્ય તરફથી પણુ આવા યજ્ઞ થશે. આથી જૈનધર્મના ઉદ્યોત થયા. સઘળી પ્રજા પણ જૈનધર્મ પાળવા લાગી અને દરેકને સત્યનું ભાન થવાથી આનંદ માનતા હતા. આમ કાલિકાચાર્યે નીડરતાથી દત્ત જેવા રાજાને સત્ય વચન કહી સમવાદ સામાયિક કર્યું હતું. અને દત્ત જેવા મહાન્ હિંસકયજ્ઞ કરનારને પ્રતિબાધ્યા હતા.

> (૪) સમાસ-સામાયિક ઉપર— ચિલાતીપુત્રની કથા.

આ ચિલાતીપુત્ર પ્રથમ દુરાત્મા હતા. રાજગૃહી નગ-રીમાં ધનસાર્થવાહ નામના એક શ્રેષ્ઠી રહેતા હતા તેને ત્યાં ચિલાતી નામની એક દાસી હતી તેના તે પુત્ર હતા. તે ધન-સાર્થવાહ શ્રેષ્ઠીને સુષુમા નામની પુત્રી હતી. આ પુત્રીની સાથ તેની પ્રિતિની ગાઢ ગાંઠ બંધાઇ, તે સુષુમા સાથે હરવખત રમતાે કારણ કે રાજા પણ તેને પુત્રવત્ પાળતા હતા. આ ચિલાતીપુત્ર બહુ તાેફાની હતાે, પ્રજાને પણ તે ઘણી રંજા- ડતાે હતા. આથી રાજાએ તેને ધકેલી દીધા, તેથી તે ભાગી ગયે৷ અને સાથેના જંગલની નજીકની ગુફામાં ભરાઇ બેઠેલી એક ચાે**રની પ**લ્લીમાં તેણે પ્રવેશ કર્યો અને ત્યાં ચૌર્યકળામાં કુશળ અન્ચા. પાતે શરીરે અળવાન અને બાહાેશ હાેવાથી પલ્લીનાે નાયક ગુજરી જવાથી તે પલ્લીનાે ઉપરી અન્યાે. તેને સુષુમા હરવખત યાદ આવતી. તેથી તેને ઉપાડી જવાની તેની પ્રઅળ ઇચ્છા થઈ તેથી તેને પાતાના સાથીદારા-ચારાને સમજાવ્યું કે આપણે રાજગૃહી નગરીમાં ધનસાર્થવાહ શેઠને ત્યાં ખાતર પાડવા જવું છે, ત્યાંથી જે ધન આવે તે તમારે લેવું અને તેની પુત્રી સુધુમા તમારે મને આપવી. આવી સરત કરી અંધારી રાત્રે રાજગૃહી નગરીમાં પ્રવેશ કર્યો અને શેઠનું ઘર લુટર્સ અને શેઠની છાકરી સુષુમાને એક ભરવાડ અક્ર ઉપાડે તેમ ઉપાડી તે ચારા ચાલતા થયા. આથી રાજદરબા-રમાં ખબર પડી. નગરના કાેટવાળ વિગેરે પ્રથમ ચિલાતીપુત્રના દુષ્કૃતથી ક**ંટાળી ગયા હતા, તેથી તેમણે તે ચારાની પ**ૂંઠ પકડી; કેટલેક દૂર જાતાં ચારા તથા તેના નાયકને જોયાે તેથી ચારા ધનમાલ નાંખી દેઇ ઝાડીમાં ભરાઇ ગયા. ચિલાતીપુત્રની પાછળ શેઠ અને તેના પુત્રો પક્યા હતા. ચિલાતીપુત્ર**ની છે**ક નજીકમાં આવી જતાં ચિલાતીપુત્રે વિચાર્યું કે હવે હું પકડાઈ જઇશ તેથી સુષુમાનું મસ્તક છેદી ધડ પાસે રાખી દેાડવા માંડસું. શેઠ અને તેના પુત્રોના હાથમાં સુધુમાનું ધડ આવ્યું આથી જેના માટે જેમણે પૂંઠ પકડી હતી તે તેમની દીકરી મૃત થએલી બેયા પછી ધડ લેઇ પાછા કર્યા અને તેને ઘેર લેઇ જઇ અગ્નિદાહ દીધાે. ચિલાતી પુગ કે જેના એક

[ ૨૨ ]

હાથમાં તલવાર છે અને બીજા હાથમાં સુષુમાનું માથું છે તે ધરયેા ધરયેા જંગલ વટાવી એક પર્વત ઉપર આવ્યેા. ત્યાં ભુખ્યાે તરસ્યાે લયડીઆં ખાતાે હતાે અને લથડીઆં ખાતા એક ચારણુ નામના તપસ્વી ધ્યાનસ્થ મુનિને અથડાયેા. આ અકસ્માતથી સુનિરાજ જગ્યા અને જાગતાંવે ત આ ખિભત્સ તેના દેખાવ ેઈ સુનિરાજના સુખમાંથી નીકળી ગયું કે– " આ શા અધર્મ " ચિલાતીપુત્રે તે વખતે આવેશમાં જવાબ આપ્યા કે "ત્યારે શા ધર્મ છે" સુનિરાજ આથી ઉપશાસ, સંવર અને વિવેકના ઉચ્ચાર કરી આકાશમાં અદસ્ય થઇ ગયા. જ્યારે ચિલાતીપુત્રના કર્ણુંપુટ પર આ શબ્દ અથડાયા त्यारे तेनी ज्ञानहशा जगूत थઇ અને ते ઉપર विચાર કરવા તે પ્રેરાયો, પ્રથમ ઉપશમ શબ્દના વિચાર કરતાં પાતાને માલમ પડે છે કે હે જીવ ! તું કેવા કોધે ધમધમી રહ્યો છું ? તારા જીવનમાં શાંતિજ કયાં છે ! આ ક્રાધાદિ શત્રુઓ કદિ શાંતિના માર્ગ પ્રાપ્ત કરવા દેવાનાજ નથી માટે તેને તું તિલાં-જલી આપ. આથી પ્રથમ ઉપશમ શબ્દનું જ્ઞાન થવાથી તે પાેતાના ક્રોધ શમાવે છે. અને તેનું ચિત્ત જે પ્રથમ વ્યગ્ર હતું તે શાંત થયું અને ચિત્ત શાંત થયા પછી તેને સારા-સાર વસ્તુનું ભાન થાય છે અને વિવેકના વિચારા આવે છે. વિવેકના વિચારા આવતાં હું અને આ દેહ બંન્ને જીદા છીએ, આત્મા તે દેહ નથી અને દેહ તે આત્મા નથી, આમ લેદ જ્ઞાન થાય છે. આથી આત્માના ધર્માને દેહના ધર્મીનું જ્ઞાન થાય છે. દેહના ધર્મ આત્માને નીચા પાડનારા છે, માટે તેનાથી છુટા થયા સિવાય સુક્ત દશા પ્રાપ્ત થતી નથી. આમ વિચારતાં વિચારતાં પછી સંવરના વિચારા આવે છે, અને તેથી ચારિ-ત્રમાં રમળતા થાય છે અને તેથી સ્વ સ્વભાવનું ભાન થતાં છેવરે ધરાધ્યાન અને ગાળધારામાં રાખવા સિતનભા સ્વસ

[ 28 ]

છેવટે ધર્મ<sup>દ</sup>ધ્યાન અને શુકલધ્યાનમાં ચડતા સિદ્ધદશા પ્રાપ્ત કરે છે. આ પ્રમાણે સમાસ સામાયિક એ ઉત્તમ ગતિને આપનારૂં છે.

## **(**૫)

## સંક્ષેપ સામાચિક ઉપર—

## જીતશત્રુરાજાની કથા.

## ( શબ્દ થાડા અર્થ ઘણેુા )

વસંતપુર નગરના જિતશત્રુ રાજા હતા. તે વૃદ્ધ થતાં તેને પાતાનું સાધી લેવા ધર્મ-ધ્યાન કરવા તરફ અભિરુચી પ્રગટ થઇ તેને ઘણા છળ, ભેદ અને રાજ્યપ્રપંચ કરેલા પણ અંતે પુણ્યયોગે ધર્મ માર્ગ તરફ તેની વૃત્તિ ગઇ અને વિચાર કર્યો કે હવે હું એવું શું કામ કરૂં કે મારા જીવનની અંત ઘડી સફળ થાય. આથી તેને શાસ્ત્રવેત્તાઓની સલાહ લેવા માંડી. તેના એક શાસ્ત્રવેત્તાએ કહ્યું કે સાહેબ ! શા માટે આપ આટલી બધી ચિંતા કરા છા ? આપણે ત્યાં ઘણા જ્ઞાન ભંડારા છે તે એક પછી એક આપને વાંચી બતાવીએ આથી તે રાજાએ કહ્યું કે હવે મારી આ છેલ્લી ઘડીમાં મારે તેટલાે બધા અવકાશ કયાંથી કહાડવા કે જેથી હું તે જ્ઞાનના ભંડારા એક પછી એક સાંભળું ! મને તા એવા રસ્તાે બતા- વાે કે થાેડામાં મને સંપૂર્ણું જ્ઞાનનાે બાેધ થાય અને મારા આત્માનું હું કલ્યાણુ કરી શકું.

આ પછી તેમના સઘળા પંડિતાે એકઠા થયા અને સર્વ'-ની અનુમતિથી તેમણે એક શ્લેાક તેમની બધી બાબતાેના ટુંકમાં સમાવેશ થઇ જાય તેવાે ઘડી કાઢ્યો અને તે તેમણે પાતાના રાજાને નિવેદન કર્યા; તે શ્લાે**ક નીચે પ્ર**માણે છેઃ—

## जीणें भोजनमात्रेय: कपिलः <mark>प्राणिना दयाम्</mark> ॥ बृहस्पति रविष्वासम् पंचा<mark>लः स्त्रीष्ठु मार्द</mark>वम् ॥

તેમના પંડિતા પૈકી આરોગ્ચ**વિદ્યાના પ**ંડિતે પાતાના શાસ્ત્રો-માંથી નિચાેડ કાઢ્યો કે-" છોર્ટુ લાેજન કરવું " અર્થાત્ પ્રથમનેા કરેલેા આ**હાર ખરાબર પ**ચી જાય, તે પછી બીજો આહાર કરવા. કપિ**લમ**તના અનુયાયીએ એવાે નિર્દેશ કર્યો કે−" <mark>સર્વ છવની ઉપર દયા રાખવી.</mark> " બહસ્પતિનાે સિદ્ધાંત માનનારાઓએ એવાે સિદ્ધાંત ઉપદેશ કર્યો કે-'' કાેઇના ઉપર અધવિશ્વાસ રાખવાે નહિ" એ ન્યાય શાસ્ત્રના નિષ્કર્ષ છે. પંચાલના ભકતાેએ કહ્યુ કે "સ્ત્રીજાતિ સાથે નરમાશથી વર્તવું. " તે કામશાસ્ત્રનું રહસ્ય છે. આ પંડિતાે પાેતેજ લોકિકાચારમાં મુંઝાયા હતા, અને તેમના લોકિકાચાર સિવાય મહત્વની વસ્તુનું તેમને ભાન નહાેતું, તેથી તેમણે છર્ણ ભાેજન, છવ દયા, અવિશ્વાસ, અને મૃદુતાના સામાન્ય સિદ્ધાંત–તે પણુ ઘણા લાંબા મનનને અંતે તારવ્યા. આમ સામાન્ય પંડિતા પુષ્કળ મહેનત પછી પણ થાડા શખ્દા-માં ગંભીર અર્થવાળી વાત બરાેબર કહી શકયા નહિ, જે

## સામાયિક સદ્ભાધ.

જૈન ધર્મથી તેની અભિલાષા પ્રાપ્ત થઇ, કારણ કે જૈન ધર્મ-ના પ્રરૂપક શ્રી જીનેશ્વર પ્રભુ છે, જે સર્વજ્ઞ છે, વળી જેઓ સૂર્ય સમાન કેવળ જ્ઞાનના પ્રભાવે લાેકાલાેકનું સ્વરૂપ પાતા-ના જ્ઞાનમાં જોઇ રહ્યા છે, તેમણે " ગિપદી" જેવા સંક્ષેપ મંત્ર ઉચ્ચારી તે થાેડાજ શબ્દામાં સકળ શાસ્ત્રોનાં રહસ્યાે-ને તેમાં ઠાંસી ઠાંસીને ભર્યા છે. ગણધર મહારાજાઓએ આ ત્રિપદીના સિદ્ધાંતમાંથી દ્વાદશાંગીની રચના કરી છે. આથી જગતમાં શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુની વાણી સંક્ષેપમાં હાેવા છતાં તેમાં ગંભીર અર્થો ગુંચ્યા છે. માટે આત્માર્થી જનાએ જીત-શત્રુ રાજાની પેઠે થાેડામાં ઘણું જાણવાની અભિલાષા વાળા ઓએ અવશ્ય શ્રી જિનેશ્વરની વાણીનું શ્રવણ-મનન કરવું તેજ તેના આત્મ કલ્યાણુનું સાધન છે.

ત્રિપદીના સિદ્ધાંત એ છે કે ઉત્પાદ વ્યય અને ધ્રુવે કરીને વસ્તુ માત્ર સત્ છે. આમાંથી સ'સારની અસાર-તાનું અને આત્માના અમરપણાનું બહુ સુંદર જ્ઞાન થાય છે, તેની અંદર ઘણાં શાસોના સાર ગભિત રહેલા છે જીતશત્રુ રાજાને આ પરમ સકળ શાસ્ત્રસંપન્ન સિદ્ધાંતથી થાડા શખ્દામાં આત્મજ્ઞાન પ્રણુમ્શું.

[ ર૭ ]

સામાયિક.

## ્ક) અનવલ–સામાયિક ઉપર— **ધર્મ`રુચિમુનિની કથા**.

ચંપા નામની નગરીમાં ધર્મંરુચિ સુનિના તેમની ધર્મંપ્રત્યે અડગ શ્રદ્ધાને લીધે ગુણ ગાન ગવાઈ રહ્યા હતા. તેઓ મહિનાલરના ઉપવાસને અંતે મધ્યાન્હ સમયે લાેકા ખાઇ-પી પરવાર્યો હશે, એમ ધારી શહેરમાં ગાેચરીએ નીકલ્યા હતા. એજ ગામમાં વેદ-ધર્માતુયાયી ત્રણુ પ્રાહ્મણુ ભાઇએા રહેતા હતા. તેઓ માતબર હતા. તેમ તે ત્રણે લાઇઓ વચ્ચે સંપ સારાે હતા, અને તે દરેક હંમેશ પાેતાને ઘેર ન જમતાં વારાક્રરતી એક બીજા ભાઇને ત્યાં જમતા હતા. એક વખત માટાભાઇને ત્યાં બીજા ભાઇએાનાે જમવાનાે વારાે આવ્યાે. માટાભાઇની સ્વીનું નામ નાગશ્રી હતું, તેનાથી તે દિવસે ભૂલથી કડવી તુંઅડીનું શાક રંધાઇ ગયું, પરંતુ જમી કરીને તેને નાખી દઇશ એવેા વિચાર કરી એકબાજી તેણીએ તેને ઢાંકી મૂકેલ. મુનિરાજને જૈન કે જૈનેતરના લેદ ન હતા, તેથી સીધા તેઓ નાગશ્રીને <sub>ત્</sub>યાં ગાેચરી ગયા. મુનિરાજને આવેલા જેઈ નાગશ્રીયે હર્ષથી આહાર સામગ્રી વહેારાવી. પરંતું ભૂલથી કડવી તુંખડીનું શાક તેમને વહેારાવાઇ ગયું, તેની તેને ખ-ખર ન રહી. સુનિરાજે ગાેચરીથી પાછા કરી જે વસ્તુ ગાેચ-રીમાં મળી હતી તે સર્વ આચાર્ય ધર્મધાયને અતાવી. આ-ચાયે શાક નેઇને તરત કહ્યું-"આ શાક તાે કડવી તું ખડીનું છે એટલે એ વિષપ્રાય: છે. માટે ક્રાઇ નિર્દોષ સ્થળે જઇને તેને [:२८]

પરઠવી દેા. મહિનાના ઉપવાસી મુનિરાજ શાક પરઠવાને માટે નગરમહાર ગયા. નિર્દોષ જગ્યા શાેધી કાઢી ત્યાં પાત્ર મૂક્યું. પણુ પાત્ર મૂકતાં મૂકતાં ત્યાં શાકના બે ત્રણુ છાંટા જમીન ઉપર પડ્યા. તેથી ત્યાં કીડીએા ઉભરાઇ આવી, અને તે ખાતાં વેંત તે તમામ કીડીઓ તરકડીને મરણ પામી. આ બેઇને શાક પરઠવાની તેમની હિંમત ચાલી નહિ. તેમણે વિચાર કર્યો કે આ બે–ત્રણ છાંટા પડતાં જ્યારે આટલી બધી કીડી-એા મરી ગઇ, તાે પછી બધું શાક પરઠવતાં તાે કેટલાે અનર્થ થાય? આ વિચારે તેઓ ખૂબ **મુ**ંઝાયા. વિચાર કરતાં કરતાં તેમને લાગ્યું કે '' આ <mark>બિચારી કીડીઓ તેઇન્દ્રિય માણ</mark>ી છે, તેમને નથા સુદ્ધિ કે વિચાર જ્યારે હું પંચેંદ્રિય છું, મને વિચાર કરવાની પણુ શક્તિ છે ત્યારે જો હું આ શાક અહીં પરઠવું તેા તેના સ્વાદથી કેટલા બધા છવા મરણ પામે અને તે મરતાં મરતાંય રાૈદ્રધ્યાન કે આર્તધ્યાન કરતાં મરણ પામે એટલે તેએા આથી પણ વધારે નીચી ગતિમાં જાય, વળી મેં જ્યારથી દીક્ષા અંગીકાર કરી છે ત્યારથી બધા છવાની સાથે મારે સમભાવ છે માટે આ શાક મારેજ ખાઇને પ્રાણાંત કુષ્ટ સહન કરી લેવું ચાેગ્ય છે." આમ વિચારતાં તેઓ-એજ શાક ખાઇ લીધું, અને તેના ઝેરની અસર તત્કાળ તેમ-ની રગેરગમાં પ્રસરી ગઇ છતાં સુનિરાજે વદ્વારાવનાર પર ન કર્યો દ્વેષ કે ન કર્યો કોધ. તેઓ તાે સમભાવે શુકલધ્યાને ચડતાં અશુભ કર્મોના નાશ કરી ઉચ્ચગતિને વર્યા. હવે અહીં નાગશ્રીને ખબર પડી કે પાેતાની બૃલથી કડવી તું<mark>બડી</mark>નું

શાક મુનિને વહેારાવાઇ ગયું છે, કે તરત રખેને મહારાજ ભૂલથી તે શાક ખાઇ ન જાય, એવી ખીકથી ઉતાવળી ઉતા-વળી ઉપાશ્રયે આવી અને સર્વ વાત આચાર્યને કહી. અહીંયાં ઉપાશ્રયમાં પણ ધર્મજેચી મુનિને આવતાં આટલી બધી વાર કેમ થઇ એમ વિચાર થતાં આચાર્ય મહારાજ બે શિષ્યાને તેમની તપાસ માટે માેકલતા હતા, એવામાંજ નાગશ્રીના આવવાથી સર્વ વાત સાંભળી. આચાર્ય મહારાજ તરતજ નાગશ્રી અને પાતાના બે શિષ્યાે સાથે ધર્મંરુચીમુનિ ગયા હતા ત્યાં ગયા. આચાર્યને મનમાં વ્હેમતા હતા કે ધર્મ રુચીમુનિ રખેને બીજા છવ ઉપર સમભાવ દેવાથી તેમજ તે ધર્મના રાગી હેવાથી શાક ખાઇ ન જાય. અને બન્સું પણ તેવુંજ. ત્યાં જઇ ને જેસું તે! એક બાજી સુનિનું કલેવર પડશું હતું, અને પાસે મરેલી થાેડીક કિડીઓ પડી હતી. સુનિરાજના સુખ ઉપર શાંતિ ઝળકી રહી હતી. આ જોઇ આચાર્ય ખધું સમજી ગયા અને સવ' વાત નાગશ્રી તેમજ શિષ્યાને સમજાવી. નાગશ્રીને પા-તાની નજીવી ભૂલથી આટલાે અનર્થ ચએલાે જાણી ખૂબ પશ્ચાત્તાપ થયેા, અને ત્યાંને ત્યાંજ જે ધર્મમાં ઉપયોગ સુખ્ય છે એવા જૈન ધર્મ અંગીકાર કર્યો અને શ્રાવિ-કાના ખારેવતાે ધારણ કર્યાં. આચાયે પાતાની સાથેના સાધને ઉપદેશ આપતાં કહ્યું કે–'' સવ' પ્રાણીપર સમભાવ રાખનાર આ સુનિવરે પાતાના નિમિત્તે અવઘ (પાપ) ન થાય એવું <mark>અનવઘ સામાયિક આરાધ્યું, તે આપણને તેમની શાંત મુદ્રા</mark> શિક્ષા આપી રહી છે કે આપણે પણ અનવઘ સામાયિકના ખપ કરવા નેઇએ."

સામાયિક સદ્દેવાધ.

## (৩)

# પરિજ્ઞા સામાયિક ઉપર—

## ધનદત્તનામના શેઠની કથા.

ઇલાવર્ધન નામનું એક નગર હતું. ત્યાં ધનદત્ત નામનાે એક શેઠ રહેતેા હતા. તેની સ્ત્રીનું નામ ધનવતી હતું. તે શેઠ વૃદ્ધ થવા છતાં તેને પુત્રનું સુખ નહીં હેાવાથી શેઢ શેઠાણી <u>અન્ને ખિન્ન રહેવા લાગ્યાં. કાેઇ નિમિત્તિઆના કહેવાથી તે</u> શેઠ ઇલાદેવીની ઉપાસના કરવા લાગ્યા. અને ઘેાર તપશ્ચર્યાના પ્રભાવે દેવીની ઉપાસનાથી તેમને એક રૂપવાન પુત્ર પ્રાપ્ત થયેા. તે ઇલાદેવીના પ્રભાવનું કળ હાેવાથી તે પુત્રનું નામ ઇલાચિપુત્ર પાડશું. તે ઈલાચીપુત્ર સાેળ વર્ષ**ની** ઉમ્મરનાેહતાે તે વખતે તેના મિત્રસાથે તે કરવા નિકલ્યેા હતા. રસ્તામાં નટનું નાટક થતું હતું, તેથી નાટક નેવા અંન્ને મિત્રાે ઉભા રહ્યા. નાટક જેતાં જેતાં નટની પુત્રી જે ઢાલક વગપ્ડતી હતી તેના ઉપર ઇલાચીપુત્રની દબ્ટિ પડી, અને તેના રૂપ ઉપર અત્યંત માહિત થયેા થકા તેની વૃત્તિ તેની સાથે લગ્ન કર-વાની થઇ. ઘેર આવી તે બહુ રીસાયેા. જેથી તેના ખાપે તેનું રીસાવાનું કારણ પુછ્યું, પરંતુ તેણે તે ન જણાવ્યું; જેથી તેના મિત્રને બાલાવી તેના આપે તેના રીસાયાનું કારણ પુછ્યું. તેથી તેના મિત્રે સઘળાે વૃત્તાંત કહ્યો. તેના મા–આપે તેને કાેઇ સારી કુલવતી રૂપવાન કન્યા પરણાવવા કહ્યું પરંતુ તેણે તે માન્યું નહિ, તેથી તેને છેવટે તે નટની કન્યાને પરણા-વવાના વિચાર કરી તે નટને પાતાની પાસે બાલાવ્યા. નટે

કહ્યું કે તે અમારી કળામાં હેાંશીયાર થઇ, કાેઇ રાજાને તે કળા દેખાડી તેનું દાન મેળવી અમારી જ્ઞાતિને પાેષે તાે મારી પુત્રીને તેની નેડે પરણાવું. નટની પુત્રીમાં ગાઢ માહેને લેઇને ઇલાચીએ તે આકરી સરત પણ કુબુલ રાખી, અને તે નટની કળામાં કુશળ થયેા. નટ સાથે ગામે ગામ કરતાં ઇલાચી બેના-તટ નગરમાં આવી પહેાંચ્યા, અને ત્યાંના રાજાને પાતાના નાઠ્ય પ્રયાેગા જેવા વિનંતી કરી, તેથી ત્યાંના રાજાએ પાેતાના સર્વ અધિકારી વર્ગ તેમ નગરજનાને તે જેવા માટે બાલાવ્યા અને પાતે તથા પાતાની રાણી વિગેરે પણ તે પ્રયાગા **નેવા ગયા. આ પ્રયેાગાે નેઇ રાજા-રાણી** સિવાય સવે<sup>°</sup> આશ્વ-**ય' પાગ્યા. વાંસ ઉપરથી નીચે ઉતરી ઇલાચીએ રાજા સહીત** સવે નગરજનાને પ્રણામ કર્યા, ત્યારે રાજાએ કહ્યું કે-'' અમે તમારા ખેલાે નેયા નથી તેથી અમાને તે કરીથી દેખાડા." રાજાને ખેલ નહીં જોવાનું કારણ એ હતુ કે નટની પુત્રીના રૂપ ઉપર રાજાને પણ માહ થયા હતા અને રાણીને ઇલાચી-પુત્રના રૂપ ઉપર માેહ થયેા હતાે. રાજા આથી એમ ઇચ્છતાે કે વાંસ ઉપરથી એ પડેતાે નટ પુત્રીને મારા અંલ:પુરમાં લઇ જાઉં. ઇલાચીએ બીજી વેળા પશ અદ્દભુત ખેલા કર્યા અને પ્રેક્ષકાનાં મન રંજન કર્યા પરંતું રાજા તેા પ્રસન્ન નજ થયેા. આથી બીજ વેળાએ પણ રાજાએ ખેલ નહિં જોવાનું કહ્યું એટલે ઇલાચીએ ત્રીજી વખત વાંસ ઉપર એારાહણ કર્યું અને ખેલના પ્રારંભ કર્યા, પણ એટલામાંજ વાંસ ઉપરથી તેની દષ્ટિ **શેરીની એક હવેલી જે**માં કાેઇ શેઠની અન્ય**ંત રૂપવ**ંતી શેઠાણી મુનિરાજને માદક વહારાવતી હતી તેના ઉપર પડી,

ઇલાચી આ શેઠાણીના રૂપની સાથે નટપુત્રીના રૂપની તુલના કરવા લાગ્યાે તાે જણાસું કે આ તાે હંસણીની પાસે કાગડી જેવી છે, તેના ઉપર મને શામાટે માેહ થયેા ? પરંતુ મુનિરાજ આ રૂપના અંબાર જેવી માેદક વહેારાવતી સ્ત્રી ઉપર પણ નજર ન નાખતાં નીચે મુખે માેદક વહાેરતા હતા એટલે ઇલાચીને વિચારણા ઉદ્દલવી કે આ મુનિરાજના હૃદયમાં એવું તે કર્યું સૌંદર્ય હશે કે તે સ્ત્રીના ઉપર તેમની નજર પણુ પડતી નથી આમ વિચારણુ કરતાં <mark>અંતમુ</mark> ખ વૃત્તિ ઉત્પન્ન થઇ, માહના અધારા પડદાે દુર થયા, અને આત્માનું ભાન થયું કે ત્રણ લાેકમાં સુ'દરમાં સુંદર વસ્તું કાઇ પણ હાય તા તે આત્મા છે, ખરૂ સાંદર્થ **તેા આત્માનુંજ.** આમ આત્મામાં સ્થિર થતાં તેને વાંસની ઉપરજ કેવળજ્ઞાન પ્રગટયું. આ કેવળજ્ઞાન જ્યાેતિથી તેને જણાશું કે રાજાને પણ નટપુત્રીના પૌદગલિક રૂપ ઉપર માહ થયેા છે. આ હકીકત જ્યારે રાજા ને રાણીના જાણમાં આવી ત્યારે તેમને પણ માહ ઉપર તિરસ્કાર છુટયા અને આંતર **દ**ષ્ટિ કરતાં તેઓ ઉભયને પણ કેવળજ્ઞાન થયું.

# (૮) પ્રત્યાખ્યાન સામાયિક ઉપર— અમાત્ય તેય<mark>લિની કથા</mark>

તેયલિપુર નગરમાં કનકરથ નામે રાજા હતા, તેને પદ્મા-વતી નામે રાષ્ટ્રી હતી તથા સામ, દામ, લેદ અને દંડ એ

[ ૩૨ ]

ચારે પ્રકારની રાજનીતિમાં કુશળ એવે તેયલિપુત્ર નામે અ-માત્ય હતા. તે નગરમાં ભૂષિકારદારક નામે સાેની રહેતા હતા. તેને ભદ્રા નામની સ્ત્રી અને રૂપ તથા અતિ લાવષ્ટ્યવાળી પેા-ટિલા નામે પુત્રી હતી. એકવાર તે પાેટિલા પાતાના આવા-સની અગાસી ઉપર પાતાની સખીઓ સાથે સાેનાના દડાથી રમતી હતી. તે વખતે અશ્વારૂઢ થએલા તેયલિપુત્રે તેને દૂરથી **એઇ અને તેના રૂપ ઉપર માેહિત થવાથી તેના સબ**ંધી હકી-કત પાતાના માણસને પુછી અને ઘેર ગયા બાદ તે સાેનીને ઘેર તેની કન્યાનું માગું કરવા પાતાના માણસને માકલ્યાે અને કહાવ્યું કે જે શુલ્ક નેઇએ તે લેઇને પણ તારી કન્યા મને પરણાવ. તે સાેનીએ તે કહેેણુ સ્વીકાર્યું અને પાેતે જાતે મંત્રીને ઘેર તે વાત કહેવા ગયેા. અને તેણે પાતાની પુત્રીનું તેની સાથે લગ્ન કર્યું. રાજા કનકરથ અંતઃપુરમાં અત્યંત આસકત હતા અને <mark>તેથી</mark> પાેતાના દરેક પુત્રનાં અંગ પ્રત્યંગાે છેદી નાંખતાે. રાણીએ વિચાર કર્યોકે આ દુષ્ટ રાજા મારા એકે સંતાનને ગાદીના વારસ નહીં થવાદે. તેથી તે રાણીએ અમાત્ય સાથે મળીને પાતાને હવે થનારા પુત્રને બચાવી લેવાની ગાેઠવણ કરી. ચાેગ્ય વખતે રાણીને પુત્ર થયેા. અગાઉથી ગાેઠવ્યા મુજબ તે પુત્રને પાતાની ધાત્રીદ્વારા અમાત્યને ત્યાં **છુપી રીતે મા**કલી આપ્યેા. તે વખતે પાટીલાએ એક મરેલી છેાકરીને જન્મ આપ્યા હતા. તે છેાક-રીને છેાકરાને સ્થાને રાણી પાસે સુકવામાં આવી હતી. રાણીને પ્રસવ થયેા છે એવું બાણતાંજ રાજા તેની પાસે આવ્યા પણ સુએલી છેાકરીને નેઇને રાજા ત્યાંથી ચાલ્યાે ગયા. હવે પેલા રાજપુત્ર અમાત્યને ત્યાં માટેા થવા લાગ્યાે. તેનું નામ માટી ધામધુમ સાથે કનકધ્વજ રાખવામાં આવ્યું. વખત જતાં અ-માત્યને પાેટીલા ઉપર અભાવ થયેા, તેથી તે ઘણી ખિન્ન થઇ. પણુ અમાત્યે તેના ખેઠનું નિવારણુ કરતાં કહ્યું કે ''ઢે! દેવા-નુ પ્રિયે! તારે ખેઠ કરવાનું કારણુ નથી. તું મારા રસાેડામાં આવતા તમામ શ્રવણુા, પ્રાક્ષણા અને ઇતર માગણાેને દાન દીધા કર.

ત્યારથી પાટિલા તેપ્રમાણે કરતી સુખે દિવસાે નિર્ગમન કરતી હતી. એવામાં વખત જતાં સુવ્રતા નામની બદ્ધચારિષ્ઠી આર્યા જે **બહુશ્રુત હતી તે ગામે ગામ ક્**રતી કરતી ત્યાં આવી. તે આર્યાના એક સંઘાડા ભિક્ષા સમયે તે અમાત્યના ઘરમાં આવ્યા. પાટિલાએ તેને ઘણા આંદરથી ભિક્ષા આપી અને વિનંતિ કરી કે " હે ! આર્યાએા ! હું પહેલાં અમાત્યને ઇષ્ટ હતી પણ હવે હું તેને ગમતી નથી માટે એવું કંઈ ચૂર્ણું, મંત્ર કામણુ કે વશીકરણુ આપા કે જેનાથી હું કરી વાર તેને ઇષ્ટ થાઉં. આ વાત સાંભળીને પાતાના અંન્ને કાન દાબીને તે આર્યાઓ બાેલી ''હે! દેવાનુ પ્રિયે ! અમે તાે શ્રમણ નિગ્ર થીઓ તથા પ્રદ્યચારીણીઓ છીએ. તારૂં આવું કથનતાે અમારાથી સાંભળી પણુ ન શકાય. પણુ <mark>ને</mark> તારી ઇચ્છા હેાયતાે અમે તને કેવલીએ જણાવેલા ધર્મના ઉપદેશ કરીએ, કે જેનાથી તને આ સંસારનાં સુખ કરતાં અન-ન્તગણું મુખ પ્રાપ્ત થાય. પાટિલાએ તેમ કરવાની ઇચ્છા જણા-વતાંતે શ્રમણીઓએ તેને શ્રમણાપાસિકાના ધર્મ કહી સંભળાવ્યા. પોટિલાએ તેને સમજીને તેના સ્વીકાર કર્યો. હવે શ્રાવિકાધમને પાળતી પાટિલા કાઇ સંતકે સતી પાતાને ત્યાં આવી ચડેતા ખુબ આદરથી ચાગ્ય લિક્ષા આપતી સુખેથી રહે છે. એકવાર

પાટિલાને વિચાર આવ્યાેકે હું મારા ચિત્તની શુધ્ધ માટે**હ**ં-મેશાં તે સુવતા આર્યા પાસે રહુંતા ઠીક. તે માટે તે અમાત્ય તેચલિપુત્રની અનુમતિ લેવા **ગ**ઇ. અમાત્યે કહ્યું કે તું આયાંઓની અંતેવાસીની થયા બાદ જ્યારે કાળ કરીશ ત્યારે જરૂર કાેઈ સદ્ ગતિમાં જઇશ, ત્યાંથી તું આવીને મને બાેધ આપવાની કપ્યુલાત આપે તેા હું ત**ને** આયાંઓની અંતેવાસિની થવાની રજા આપું પાટિલાએ તેની તેવાત સ્વીકારી. ત્યાર બાદ્દ અમાત્ય અને પાે-ટિલા બન્ને સુવ્રતા આર્યા પાસે મયાં. પાેટિલાને આગળ ક-રીને અમાત્યે તે આર્યાને કહ્યું કે હે! દેવાનુ પ્રિયે! આ પા-ટિલા મારી સ્ત્રી છે, તે પાેતાની ચિત્ત શુધ્ધિ માટે તમારી સ-હવાસિની થવા ઇચ્છે છે તાે હું તમને અશિષ્યાની ભિક્ષા આપું છું. તમાે તેના સ્વીકાર કરાે. આર્યાએ તેને સ્વીકારીને તથા પ્ર∙ વજિત કરીને પાેતાના સંઘમાં રાખી. તે પાેટિલા અગિયાર અં ગાેને લણી તથા ઉગ્ર તપ તથા સંયમ આચરતી આચરતી વિશિષ્ઠ ચિત્તશુધ્ધિ સાથે રહેવા લાગી.

વખત જતાં મૃત્યુ સમય નજીક આવ્યાે **જાણીને તે તપ** તથા સંયમમાં વધારે ઉઘમી થઇ. હેવટે કાળ ક<mark>રીને તે દેવ યેા-</mark> નિમાં ઉત્પન થઇ.

રાજા કનકરથ અવસાન પામ્યાે. પ્રજાએ તેની પાછળ લૌ-કિક કાર્ય કરીને તેને સ્થાને હવે ગાદિ કાને આપવી તે વિષેના વિચાર અમાત્ય પાસે મુક્યાે. અમાત્યે પાતાને ત્યાં રહેલા રા-જપુત્ર કનકધ્વજને નિર્દેશ કર્યાે. અને પાતાને ત્યાં કેમ રાખેલા તે બધું વિગતવાર કહી સંભલાવ્યું. કનકધ્વજના રાજ્યાભિષેક થયાે. કનકધ્વજની માતા પદ્માવતીએ તેને કહ્યું કે હવે તારે આ [35]

અમાત્યને પિતા તરીકે સમજવાનાછે. તેમના પ્રતાપથીજ તું ત્ર્યા સિંહાસ**નપર** આવી શક્યેાછે. હવે કનક<sup>દ</sup>વજ અમાત્ય તે-ચલિપુત્ર ઉપર અહુ પ્રીતિ રાખતાે પાતાના રાજ્યકારભાર ચ-લાવેછે. પાટિલાને દેવચાનીમાં ગયા બાદ પાતે અમાત્ય સાથે કરેલી વાત યાદ આવી. તેને અનેક પ્રકારે અમાત્યને ધર્મ બાધ કરવાનાે પ્રયત્ન કર્યો પણુ તેની સુખ શીલતાને કારણે તેને સ-મજાવવામાં તે પાટિલ્લદેવ સફળ થયેા નહિ. છેવટ તેણે મંત્રીને જ્ઞાન આપવા તેની અને રાજાની વચ્ચે વિરોધ ઉત્પન્ન કર્યો. તેથી કરીને હંમેશાંની માક્ક જ્યારે મંત્રી રાજા પાસે આવ્યાે ત્યારે રા-જાએ તેના જરાય આદર કર્યો નહિ. જે રાજા પાતાને ઘણા સન્માન અને આદરથી બાલાવતા તેને આજે આમ બદલાયલા જોઇને અમાત્ય ઘણાે ખેદ પામ્ચા તથા રાજા પાતાને અકાળે માત મરાવી નાંખરો તે શંકાથી અત્યંત ભયભીત થયે તે જલ્દીથી પાતાના ઘેર પાછેા આવ્યા પરંતુ ત્યાં પણ તેના માતપિતાએ કે સેવકેાએ તેના આદર કર્યા નહિ. હવે તા તેણે મરવાના વિચાર કરીને કાલકૂટ વિષ ખાધું. પણુ તેને તેની કશી અસર ન થઇ. પાેતાની તરવારને ડાેક ઉપર ચલાવી તે પણ નિષ્ફળ ગઇ. ગળે ફાંસાે ખાવા ગયાે ત્યારે ફાંસાજ તૂટી ગયાે. માેટી શિલાને ડાેક સાથે ભાંધી ઉંડા પાણીમાં પડયાે પણ મર્યાે નહિ. છેવટે તે ઘાસની ગંજીમાં આગ નાંખી તેમાં પેઠાે પણ અગ્નિ બુઝાઇ ગયા. પછી તે લમણે હાથ દેઇને ઉતરેલે માંએ પા-તાની આ દુર્દશાના વિચાર કરવા લાગ્યા, તે વખતે પેલા પાટિલ્લ દેવ પાટિલાના રૂપે તેની સામે હાજર થયા ને બાલ્યા:-હે ! તેયલિ ! આગળ માટા ખાડા છે, પાછળ ગાંડા

હાથી ચાલ્યા આવે છે બન્ને બાજીએ ઘાર અંધારૂં છે. વચ્ચે

1 39 ]

ખાણા વરસે છે, ગામ સળગ્યું છે અને રણ ધગ ધગે છે. તા હે ! તેયલિ ! હવે ક્યાં જવું. ?

તેયલિ બાલ્યાઃ-- જેમ ભુખ્યાનું શરણ અન્ન છે, તરસ્યાનું શરણ પાણી છે, રાગીનું શરણ ઔષધ છે અને થાકેલાનું શરણ વાહન છે તેમ ચારે ખાજી ભય છે તેનું શરણ પ્રવજ્યા છે. પ્રવજિત થએલા શાંત દાંત અને જિતે દ્રિયને કશા લય હાેતા નથી,

દેવે કહ્યું ! હે તયલિ ! જ્યારે તું આ સમજે છે ત્યારે શામાટે લય કરે છે. આ સાંભળીને તેયલિને પાતાના પૂર્વ-જન્મનું સ્મરણ થયું અને પાતાના પુર્વભવનું તેને ભાન થતાં તે સંયમ આદરવાના નિશ્ચય કરી પ્રમદવન નામના ઉદ્યાનમાં જઇને ઉગ્ર સંયમી થઇને રહેવા લાગ્યેા. આ રીતે સંયમ, તપ અને ત્યાગપૂર્વંક રહેતાં રહેતાં તે સિદ્ધ, બુદ્ધ અને સુકત જેવું જીવન ગાળવા લાગ્યેા. હવે રાજા કનકધ્વજને ખખર પડી કે તેયલિપુત્ર તેા એક ઉદ્યાનમાં યેાગી**ની** પેઠે રહે છે. પાેતે વિના અપરાધે તેના અનાદર કરેલાે હાેવાથી તે તેની પાસે જઇને વારંવાર ક્ષમા માગવા લાગ્યાે. મંત્રી હવે સમભાવી થએલેા હતાે. એટલે તેણે તે રાજાને સમભાવ પ્રધાન ધર્મના ઉપદેશ કર્યા. રાજાએ પણ શ્રમણાપાસકની મર્યાદામાં આવે એટલાે ધર્મ સ્વીકાર્યા. પછી તેયલિપુત્રયાેગી સંયમનાે ઉપ-દેશ દેવાને ગામે ગામ કરતાે કરતાે અંતે સિદ્ધ, ખુદ્ધ અને સુકત થયેા.



## [ ૩૮ ] માખાયિક સદ્યોધ,

- પ્ર૦ સમ્યક્લ્વના લિંગેા કયા ?
- ઉ૦ સમ્યક્દર્શનની પિછાન કરાવે એવાં પાંચ લિંગ માનવામાં આવે છે તે અનુક્રમે પ્રશમ, સંવેગ, નિવેદ, અનુકંપા અને આસ્તિકય છે.
- પ્ર૦ તે સવે'ના અર્થ કહેા.
- ઉ૦ (૧) પ્રશમ–એટલે તત્વના મિથ્યા પક્ષપાતથી ઉપ્તન્ન થતા કઠાગ્રહ આદિ દેાષાના ઉપશમ એજ પ્રશમ છે.
  - (૨) સ'વેગ-એટલે સાંસારિક બંધનાેનાે ભય.
  - ( ૩ ) નિવે<sup>°</sup>દ-એટલે વિષયેામાં આસક્તિ આેછી થવી તે.
  - (૪) **અનુક'પા**–એટલે દ્વુઃખી પ્રાણીઓનું દુઃખ દુર કરવાની ઈચ્છા.
  - (૫) **આસ્તિકય**-એટલે આત્માદિ પરાેક્ષ કિન્તુ ચુકિત પ્રમા**ણ્**થી સિદ્ધ પદાર્થોનાે સ્વીકાર તે આસ્તિકય છે.
- પ્ર૦ સામાયિકના શ્રુત સામાયિક આદિ ચાર લેદો શી રીતે પ્રાપ્ત થાય તે કહેા.
- ઉ૦ (૧) શ્રુત સામાયિક શાસ્ત્રાભ્યાસવડે થઇ શકે છે (૨) સમકિત સામાયિક શમ, સંવેગ, નિવે<sup>\*</sup>દ, અનુકંપા અને આસ્તિકય લક્ષણુ સમ્યઙ્ત્વ વડે થાય છે (૩) દેશવિ-રતિ સામાયિક સ્થુલ હિંસા, જૂઠ, ચાેરી પ્રમુખ તજવા વડે થાય છે અને (૪) સર્વ'વિરતિ સામાયિક સર્વ'થા હિંસાદિક પાપ વૃત્તિના ત્યાગ કરવાવડે સાધ્ય દેષ્ટિવંત છવને પ્રાપ્ત થાય છે.

[ 34 ]

પ્ર૦ સામાયિક કેવી જગામાં કરવું જોઇએ ? ઉ૦ સામાયિક કરતી વખતે સ્થાન શુદ્ધિ હેાવી જોઇએ. ગંદી ગેાબરી જગાએ સામાયિક કરવું નહિ. બનતા સુધી તેના માટે એકાંત સ્થળ પસંદ કરવું, જેથી બાહ્ય ઉપાધિ ન થાય. વાસ્તવિક રીતે તેના માટે ઉપાશ્રય એ ઉત્તમ જગા છે કારણુ કે ઘણુ ભાગે ત્યાં શાંતિ હાેય છે અને સાં-

સારિક જંજાળથી પણુ વિરકત રહી શકાય છે.

## (२)

# સામાયિક એ શિક્ષાવત છે.

પ્ર૦ શ્રાવકનાં બારવત ક્યાં ? અને તેમાં સામાયિક એ કર્યુ વત છે ? તથા તેના ઉદ્દેશ શા છે ?

ઉ૦ શાસ્ત્રમાં દેશવિરતિ શ્રાવકનાં ખારવત કહ્યાં છે તેમાં પાંચ અણુવત, ત્રઘુગુણુવત અને ચાર શિક્ષાવત છે. શિ-ક્ષાવત એટલે શિક્ષારૂપ ધર્માભ્યાસના સ્થાનરૂપ છે. આ ખારવત પૈકી સામાયિક વત, દેશાવગાસિક વત, પૌષધા-પવાસ વત અને અતિથિસંવિભાગવત એ ચાર શિક્ષા વત છે. સઘળાં શિક્ષાનાં સ્થાનરૂપ છે. આથી ધર્માભ્યાસ સારી રીતે સાધી શકાય છે. આવત લીધું હાય તેટલાે વખત કાેઇપણુ જાતની દુન્યવીકિયા એટલે સાંસારિક કિયા થતી નથી. માત્ર આત્માની નિર્મળતા કેમ થાય, પાપ શલ્યથી આત્મા હલવા કેમ થાય, તેજ ધર્માલ્યાસ આ વત આદર્શું હાેય તાે થઇશકે છે. તેથી સામાચિકવત એ કેવળ ધર્માલ્યાસના સ્થાન રૂપજ છે. આવતમાં સાવઘ-કિયાના ( પાપ વ્યાપારના ) ત્યાગથી, અને મનની નિશ્ચલતા પ્રાપ્ત થવાથી ધર્માલ્યાસ બહુજ સુલભ રીતે થઇ શકે છે. આથી તે શિક્ષાવતને યાેગ્ય હાેવાથી તેને શિક્ષાવતમાં ગણુવામાં આવેલ છે.

#### (3)

્રે સામાયિક એ પ્રથમ આવશ્યક છે. .

પ્ર૦ આવશ્યક એટલે શું ?

ઉ૦ જે અવસ્ય કરવા યાેગ્ય છે તેને આવસ્યક કહેવાય છે.

પ્ર૦ શ્રાવકનાં કેટલાં આવશ્યક છે અને તે ક્યાં કયાં ?

- ઉ૦ શ્રાવકનાં છ આવશ્યક છે તે અનુક્રમે (૧) સામાયિક (૨) ચઉવિસત્થા (૩) વંદનક (૪) પ્રતિક્રમણુ (૫) કાયા-ત્સર્ગ અને (૬) પચ્ચખાણુ છે.
- પ્ર૦ છ આવશ્યકમાં સામાયિકને પ્રથમ સ્થાન કેમ આપવામાં આવ્યું છે ?

ઉ૦ જેમ ખેતરમાં ખેડુતને વાવેતર કરવું હૈાયછે ત્યારે ભૂમિને તે પ્રથમ શુદ્ધ કરે છે ( ચાખ્ખી કરે છે ) અને તે

[ % ]

મામાયિકએ પ્રથમ આવસ્યક છે. [ 82 ]

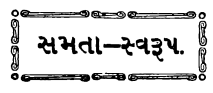
ઉપરથી કાંટા, કાંકરા અને ઝાંખરાંએા કાઢી નાંખે છે અને બીજ વાવવા માટે લાયક ભૂમિ અનાવે છે. તેવી રીતે આત્માથો<sup>\*</sup>જીવાેએ પાતાના પાપની વિસુક્તિઅથે<sup>\*</sup> પ્રથમ પાપી વ્યાપારાેથી વિરક્ત થઇ હૃદય શુદ્ધિ કરવી જોઇએ કે જેથી જેમ ધાયેલા કપડા ઉપર રંગ ચડે છે તેવી રીતે હ્રદયની વિશુદ્ધિ ચવાથી જીવ હળવે હળવે આત્માન્નતિના માગે વળે છે. સાવઘવ્યાપારા એટલે પાપના વ્યાપારા રૂપી કાદવ કચરા ધાવાઇ જવાથી દ્વદયભૂમિની નિર્મળતા થાય છે. માટે આત્મવિશુદ્ધિના હેતુથી સામા-ચિકવરાને છ આવશ્યકમાં પ્રથમ સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. સામાયિકમાં સાવઘવ્યાપારાનું નિકંદનજ કરવાનું હાેય છે '' સમકિત આરવત મૂળ '' એટલે બારવતનુ પણુ તે મૂળ છે.

પ્ર૦ છ આવશ્યકની શુદ્ધિ શીરીતે થાય અને તેથી શું ફળ મળે ? ઉ૦ સૂત્ર, અર્થ, કાળ, ચેાગ, ઉપયેાગ, ઉપકરણ, સ્થાન, અને ગુરુ આદિ આઠ પ્રકારે શુદ્ધ આવશ્યકના વેપાર કર્યો હાેય તાે તે શીઘપણુ સિદ્ધિસુખના ફળનાે આપનારા છે.



www.umaragyanbhandar.com

(8)



#### સમતા સ્વરૂપ.

પ્ર૦ સમતા એટલે શું ? અને તેનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ શું ? ઉ૦ સમતા એટલે મનની શાંતિ, જે મનુષ્ય સમતાધારી છે તે ગમે તેવા પ્રસંગામાં મનને, ચંચળ–અસ્થિર થવા દેતા નથી. સમતા મનને હ્રમેશાં નિશ્વલ સ્થિતિમાં રાખે છે. જેથી સમતામાં સ્થિતિ–સ્થાપકનાે ગુણ રહેલાે છે. વળી તેમાંથી સમભાવ-એકીભાવ એટલે Equilibriam of mindન પ્રકટીકરણ થાય છે. વળી સમતાવાળા જીવ હુમેશાં ચડતી-પડતીમાં, સુખ-દુઃખમાં આ લાેક, પરલાેકમાં એકજ ભાવે રહે છે. આ સમતાબીજની નિશ્વલતા થયાપછી જ આત્માન્નતિના માર્ગે ચડી શકાય છે. વળી સમતાથી એટલે હુદયમાં ઉછળતા વાસનાના તરંગાના વિલય થવાથી આત્મનિરીક્ષણ પણ થાય છે. સમતાવંત પ્રાણીને આત્મ સ્વરૂપનુંજ ચિંતવન થતું રહે છે. તે પરભાવમાં એટલે ઐહિક (આ દુનિયાની) લાલસામાં પડતા નથી. અને તેને તાે તેઓ લાત મારી વેગળાજ રહે છે. તેમને જરા માત્ર પણુ લાેક--રંજન તરક ઋપેક્ષા રહેતી નથી. પણુ હંમેશાં પાતાની ચિત્ત-વૃત્તિ શાંત રાખી દેહાધ્યાસ કરે છે. જગતમાં જે આત્માએ સમતા પ્રાપ્ત કરી છે તેનાજ એડા પાર છે. તેઓજ મુક્તિના અધિકારી અન્યા છે. વાસ્તવિક રીતે બાલતાં સમતાવંત હંમેશાં શાંત પ્રકૃતિના હાેય છે, અને તેમના રહેરા ઉપર ઉદાસીનતા નષ્ટ થયેલી હાેય છે, અને રહેરા ગુલાબી (કરમાયા વિનાના) અને તેજસ્વી હાેય છે. તેના મુખતું લાવષ્ટ્ય અને ઓજસ અપાર હાેય છે. તે કોષાદિના કટ્ટો વિરાષી છે. કોષી માણ્યમમાં સમતા સંભવી શકતી નથી. અભિ જેમ કાષ્ટને દહન કરે છે તેમ કોષ, માન, માયા, મત્સર, ક્લેશ, વૈર, અસ્યા (અદેખાઇ) આદિ આત્મિક સંપતિને બાળી ભસ્મ કરી નાખે છે. માટે માક્ષાર્થીજનાએ સમતાનાજ ઉપાસક થવું અને કાેષાદિને ત્યજવા તેજ હિતાવહ છે અને તેજ આત્માન્નતિના ઉચ્ચ માર્ગ છે.

પ્ર૰ સમતાનું લક્ષણુ કર્યું ?

ઉ૦ શત્રુ અથવા મિત્ર પર સરખી નજર રાખી જોવું અને બેનું સરખું ભલું ચ્હાવું. વળી વૈર વિરાધ દુર કરીને સુલેહ જાળવી શાંતિ વધારવી, પાતાની માફક બીજાને જોવું, દુઃખ આવતાં હિંમત રાખીને તેને સહન કરી આગળ વધવું, ક્રોધને દાબીને શાંત વૃત્તિ રાખવી, મમત્વ સુકીને મધ્યસ્થ ભાવે રહેવું, સો કાેઇને મિત્ર ગણવા, સોનું ભલું ઇચ્છવું, સોને સરખા ન્યાય આપવા, અને સોની સ્વતંત્રતા જાળવવી, એ સમતાનું લક્ષણુ છે. જેઓ સમતા ધારી છે:તેજ ઉપર પ્રમાણે પાતાનું વર્તન કરી શકે છે. સમતાધારીનું મન કદિ પણુ ગ્લાનિને પામતું નથી. તેની મનાવૃત્તિ હમેશાં શાંત અને પ્રસન્ન ્<mark>સામાયિક સદ્<sup>ે</sup>ય</mark>.

રહે છે. તે કાેઇને કાેઈ પણ પ્રકારનાં આકાેશ વચન કહી કાેઇનું દિલ દુ:ખવતાં નથી. તેમ પાતે ઇષ્ટ યા અનિષ્ટ સંધાે-ગાેમાં પણ તટસ્થ રહી પાતાની શાંતિના ભંગ કરતા નથી અને તેથીજ આધ્યાત્મિક દશા પ્રાપ્ત કરે છે. માટે જ સમતાને જ્ઞાનીઓએ ધર્મના સાર, સુખ પામવાના ખરાે ઉપાય, મુક્તિનુ સાધન અને કલ્યાણુના કારણુભૂત કહી છે. આથી આત્માર્થાજનાએ હંમેશાં તે પ્રાપ્ત કરવા પ્રયાસ સેવવા અને તદર્થે સામાયિક વૃત લેવું તેજ હિતકર છે અને તેજ ધર્મની ચાવી છે.

પ્ર૦ સમતાવંતની વૃત્તિ કેવી હાેય છે.

ઉ૦ જે સમતાવંત હાેય છે તેમની વૃત્તિ હમેશાં ઉદાસીન હાેચ છે. તે રાગમાં લુખ્ધ થતા નથી તેમજ દ્વેષમાં મુંઝાતા પણ નથી. તે દરેક પ્રકારે પાતાની ચિત્તવૃત્તિ સમતાલ રાખી શકે છે. અને હમેશાં તેવા માણુસનું કાર્ય નીતિવાળું અને પ્રણાણુક હાેય છે. તેની મનાવૃત્તિ હમેશાં વિભાવમાંથી વિરામ પામી સ્વ સ્વભાવમાં એટલે આત્મ સ્વભાવમાં રમે છે. જગતમાં વાહવાહથી તે રાજી થતા નથી તેમ તેની કાેઇ નિંદા કરેતા તે કલેશ પણ પામતા નથી.



### ( પ )



પ્ર૦ આ સમતા ઉર્ફે શાંતિરસ શાથી ઉત્**પન્ન થાય** ?

- ઉ૦ શાંતિરસ ઉત્પન્નનું પ્રથમ સ્થાન શ્રદ્ધા છે. ષડ દ્રવ્યના શુદ્ધા–શુદ્ધ ભાવ ( જે રીતે શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુએ કહ્યા છે ) તે શુદ્ધભાવને શુદ્ધભાવે માને, અને અશુદ્ધભાવને અશુદ્ધ પણું માને, એવી જ્યારે વીતરાગ વચન ઉપર શ્રદ્ધા થાય તેજ શાંતિરસનું પ્રથમ સ્થાન છે.
- પ્ર૦ શાંતિરસનું બીજું સ્થાનક શું છે ?
- ઉ૦ શુદ્ધદેવગુરૂ ધર્મ'ની પ્રતીતિવાળા સમકિતવંત ગુરુથી આ-પણે શાંત સ્વરૂપ પામીએ. એ શાંતિરસદાતા શાંતિરસ-નું બીજું સ્થાનક છે.
- પ્ર૦ શાંતિરસના ભરેલા યા સમતાધારી ગુરૂ કેવા હૈાય ?
- ઉ૦ પૂર્ણ સમતાધારી ગુરૂનું લક્ષણ નીચે પ્રમાણે હાેય છે.

| માન અ  | પમાન ( | ચિત્ત સમ | ગણે,          |
|--------|--------|----------|---------------|
| સમગણે  | કનક    | પાષાણ    | ા <b>રે</b> ; |
| વંદક   | નિદક   | સમ       | ગણે,          |
| ઇસ્યાે | હેાય   | તું જાણ  | <b>. .</b>    |

\* શ્રી આનંદધન ચાેવીશીમાંથી શ્રી શાંતિનાથના સ્તવન ઉપરથી. Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com [85]

શાંતરસથી પરિપૂર્ણ જે ગુરૂ હાેય, તેમનાે કાેઇ સત્કાર કરે, સન્માન કરે તેથી તે હર્ષવંત થાય નહિ, અને કાેઇ અપમાન કરે તાે ખેદવંત ન થાય. એવી તેમની ચિત્તવૃત્તિ સમાન હાેય, વળી લાેભદશાની મંદતા થવાથી તેમની પાસે કાેઇ સુવર્ણ સુકે અથવા કાેઇ માટી કે પાષાણુ સુકે તાેપણ બન્નેમાંથી કાંઇને હીનાધિકપણુ ન માને બંન્નેને તુલ્ય માને. વળી કાેઇ પ્રશંસા કરી તેમને વંદના કરે તાે તેમના ઉપર પ્રસન્ન ન થાય અથવા કાેઇ તેમની નિંદા કરે તાે તેના પર નારાજ પણુ ન થાય. હે ભાઇ ! તે ગુરુ એવા હાેય એમ તું જાણુ.

પ્ર૦ શાંતિરસનું સ્વરૂપ જાણુવાથી શાે ફાયદાે ?

ઉ૦ આ શાંતિરસનું સ્વરૂપ જાણુવાથી સ્વ સ્વરૂપાદિ સર્વ કાર્ય'ની સિદ્ધિ થાય છે અર્થાત્ તેથી પરમાનંદ પ્રાપ્તિ થાય છે.



## 

१) ब्ह्राहर राम > <) (C

પ્ર૦ સાચું સુખ કર્સુ ગણાય ?

ઉ૦ આધ્યાત્મિક-આત્મિક શાંતિ તેજ વાસ્તવિક અને શાશ્વ-તી શાંતિ છે. અર્થાત્ તેજ સાચું સુખ છે. બાકી જે દ્ર-યવી વિલાસી પદાર્થોથી સુખ મળે છે તે ખરૂ અને વાસ્તવિક સુખ નથી. તેનાથી ઉત્પન્ન થતાં સુખા તે સઘળાં ક્ષણિક સુખાે છે. વિલાસી પદાર્થાના સેવનથી અને તેમાં આસક્તિથી જન્મ, જરા અને મરણનાં અસહ્ય દુઃખેા ભાેગવવાં પડે **છે અને તે ભવ**અંધનું કારણ છે ત્યારે આધ્યા-ત્મિક જીવનથી જન્મ, જરા અને મરણનાં બંધનેા ડુટે છે અને તેથી ઉત્પન્નથતી અસહ્ય વેદનાએા પણ નષ્ટ થાય છે અને તેથી ભવ નિસ્તાર સુલભ થાય છે.

પ્ર૦ સંસારનાં સખ કેવાં છે ? \*

ઉ૦ આજગતમાં પુદ્દગલના સંયોગે જેસખો જણાય છે તે તા આરેાપ માત્ર છે તે વાસ્તવિક સુખાે નથી. આ સંસારમાં જેકંઇ હ્ની, चंदन, अंगनા ચેાગથી સુખાે ઉત્પન્ન થાય છે તે સર્વ દુઃખ રૂપજ છે. તત્વના અજ્ઞાનપણાથીજ તે સંસારી સુખા સુખરૂપ ભાસે છે ખાકી તત્વથી તા તે દુ:ખ

∗ શ્રીમદ્દ દેવચંદ્રજી મહારાજના શ્રી શાંતિનાયના સ્તવન ઉપરથી. Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com રૂપજ છે. તે કેવળ ઉપચારેજ સુખરૂપ ભાસે છે અને જે ઉપચારથી સુખ છે તે તચ્ચ પારમાર્થિક સુખ નથી. બાકી વાસ્તવિક સુખ તે સુક્ત આત્માને નિરુપ ચરિત સ્વાભા-વિક આત્મિક આનંદ તેજ છે અને તેજ ખરૂં સુખ છે. જે શાતાના ઉદય તે પણુ દુઃખજ છે અને જે અશાતાના ઉદય તે પણુ દુઃખજ છે કારણુકે શાતા અશાતા તે કર્મ છે અને જે કર્મના વિપાક છે તે આત્મિક ગુણુ રાધક છે તેને કાેણુ સુખ કહે ? તે માટે સકળ સંસારનાં જે સુખા છે તે સર્વ દુઃખ રૂપજ છે અને સર્વ પરભાવના રહિત સ્વાભાવિક આનંદ તેજ વાસ્તવિક સુખ કહી શકાય અને તેજ પરમાનંદના કારણુલુત છે.

પ્ર૦ આ સાચું સુખ પ્રાપ્ત કરવાના કચેા ઉત્કૃષ્ટ માર્ગ છે?

ઉ૦ આ આધ્યાત્મિક શાંતિ સુખ પ્રદાતા સામાચિક વત છે. તેથી જ વાસ્તવિક અને ચિરસ્થાયી શાંતિ-સુખાે છવા સંપાદન કરી શકે છે તે વિના દુન્યવિ વિલાસી પદાર્થાથી શાસ્વતા સુખની આશા રાખવી તે આકાશ કુસુમવત છે. સામાચિક વ્રત એજ શિવમાર્ગની સીધી સડક છે અને મુક્તિમ્હેલનું તે પ્રથમ પગથીઉં છે. જૈનેતર વર્ગો કે જેઓની દૃષ્ટિ ન્યાયશીલ છે તેઓ પણુ આ વતનું સેવન કરે તા તેઓ પણુ પાતાના આત્મા ઉપરથી પાપના ઘણુા ભાર હળવા કરી નાંખે અને આત્મ-વિશુદ્ધિ કરે, જૈન બંધુ-ઓએ તા આબાળવૃદ્ધ તમામે આ ઉત્તમ વતનું સેવન કરવું જોઇએ અને તેજ આત્મ વિશુદ્ધિના સરલ અને સાચા માર્ગ છે. કારણુ કે ડહાેળા પાણીમાં કચરા હાેવાથી

[ } ]

સામાયિક.

[ 86 ]

પાણીના તળીએ શું છે, તે જેમ જણાતું નથી તેમ મનની અંદરથી કુવિચારાે નાશ થયા સિવાય-સાવધ વ્યાપા-રાેનાે નાશ થયા વિના નિરમળતા થવી સંભવી શકતી નથી અને મનની નિરમળતા થયા સિવાય તે પાતાના અંતર્યામી તરક વળતું નથી અને અંતર્યામી તરક ન વળતાં જીવ પરમાનંદનાં સુખાે પ્રાપ્ત કરી શકતાે નથી. માટે ધર્મ માર્ગનું આવાહન કરનારે તેા અવશ્ય આ વતનું પાલન કરવું તેજ હિતકર છે. ગાય આખાે દિ-વસ ચરવા જાય છે, તે વખતે પાતાનું વાછરડું સંભા-ળતી નથી, પણ જ્યારે તેને દેાહવા તેના ધણી એસે છે ત્યારે તે પ્રથમ વાછરડું ધાવે ત્યારબાદ તેના ધણીને દોહવા દે છે. તેવી રીતે આખાે દિવસ તાે કદાચ વેપા-રની ધમાલમાં કે દુન્યવી કામમાં આત્મ–નીરીક્ષણા ના થઇ શકે તેા છેવટ દિવસનાે ૪૮ મિનિટ જેટલાે સમય સામાયિક વૃત્તમાં ગાળવાના નિયમ કરે તે৷ તે તેટલા વખત તેા આત્મનીરીક્ષણ કરી શકે. માટે ફાવે તેટલી કામની ઉ-પાધિ હાેય છતાં ૪૮ મીનીટ તાે અવશ્યે સંસારી માણસે દરરાજ સામાચિકમાં ગાળવી એજ તેમના માટે હિતકર છે. કુમારપાળ રાજર્વી સમરાંગણ ભૂમિમાં પણ હાથીની અં-ખાડી ઉપર બેઠા બેઠા સામાયિક કરી લેતા. આપણા સદ્દગત સરદાર શેઠ લાલભાઇ દલપતભાઇ, જેએ કેવા પ્રવૃતિવાળા હતા તેના ખરા ખ્યાલ તા તેમના વધુ પરિચયમાં આવેલાને માલમ છે. તેઓ પણુ સાંભળવા પ્રમાણે દરરાજ સામાયિકવત કરવાનું તાે ચુકતા નહિ. અને તે વાસ્તવિક પણ છે કે તેજ આત્મનીરક્ષણા કર-વાના ઉત્તમમાં ઉત્તમ માર્ગ છે. શ્રી પ્રભુ મહાવીર સ્વામીએ આપણુને આપણા પરમાત્કર્ષના તે સુલભ સાચા અને સ્હેજે સાધી શકાય તેવા માર્ગ અતાવ્યા છે. પુષ્ટ્યાદય કમી હાવાને લેઇને સાધુમાર્ગ ન સ્વીકારાય તા આટલા વખત પણ સાધુતામાં ગાળવા એ આત્મા ર્થી જના માટે બહુજ હીતકર છે કારણ કે થ્રમणો इच साघचો સામાયિક વૃત્તમાં હાય તેટલા વખત તા શ્રા-વક તે પણ સાધુ સમાન ગણાય છે અને તે શાસ્ત્રવચન સિદ્ધ છે. માટે ટુંકાણુમાં કહેવાનું કે આવી મનુષ્ય ભવમાં સાધુતા પ્રાપ્ત કરવાની અમુલ્ય તક (સામાયિક વૃત કરવાની તક) સંસારીજના ગુમાવશે નહિ અને પાતાના આત્માના કલ્યાણુના આ પરમ માર્ગ અંગિકાર કરશે અને સાચું સુખ પરિણામે પ્રાપ્ત કરશે.

뗤

[ ૫૦ ]

આત્માની ત્રણ સ્થિતિ 60

પ્ર૦ આત્માની ત્રણુ સ્થિતિનું વાસ્તવિક જ્ઞાન શાથી થાય ?

ઉ૦ શ્રી વીતરાગ પ્રલુએ શાસ્ત્રમાં અતાવ્યા પ્રમાણે જે વિધિ પુર:સર સામાયિક વ્રત કરવામાં આવે તેા તેને જલ્દીથી આત્માની ત્રણુ સ્થિતિનું જ્ઞાન થાય છે.

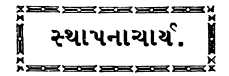
પ્ર૦ આત્માની ત્રણુ સ્થિતિ કઇ અને તેને સ્કુટ રીતે સમજાવા.

ઉ૦ આત્માની ત્રણુ સ્થિતિઃ-(૧) અહિરાત્મા, (૨) અંતરાત્મા અને (3) પરમાત્મા તે છે. જે શારીરાદિક ઔદયિક ભાવ કર્મજનિતને આત્મપણે ગણે અર્થાત્ ડુંકાણુમાં જેની દેહા-દિકમાં ણુદ્ધિ છે તે બહિરાત્મા કહીએ. સામાચિકના સદ્ભાવે સમભાવ પ્રાપ્ત થતાં આ દશા ( બહિરાત્મપણું ) નષ્ટ થાય છે અને આત્મા અહિરાત્મપણું ત્યાગ કરી અંતરાત્મા તરક્ વળે છે. આત્મા અરૂપી, શરીરરૂપી, આત્મા અકુત્રિમ, શરીર કુત્રિમ, તે માટે કમ'ચાેગે શરીરાદિ મધ્યે રહ્યો પણ આત્મા ભિન્ન છે એવું જેને ભેદ જ્ઞાન થાય છે તે અંતરાત્મા કહીએ અર્થાત જે પુદ્દગલિક વસ્ત અને આં-ત્મિક વસ્તુ જીદા જાણે છે, આવું જેને લેદ જ્ઞાન થાય છે તે અંતરાત્મા છે. સમભાવ ભાવતાં ભાવતાં જીવ અંત-રાત્મા તરક વળે છે. અને અંતરાત્માની સ્થિતિ પ્રાપ્ત કર્યા પછી યા તાે ભેઠજ્ઞાન બાહ્યવાથી સમક્તિ ગુદ્યઠાણા-

#### સામાયિક સદ્દેવાધ.

થી માંડી ક્ષીણુમાેહગુણુઠાણુાના ચરમ સમય પર્યંત જીવ ઉંચે ચડી શકે છે; તથા જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય, અને અંતરાય એ ચાર કર્મના સદંતર ક્ષય કરી પરમાત્મ દશા પ્રાપ્ત કરે છે. અને જ્યારે તે દશા પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારેજ પરમાત્મા કહેવાય છે. માટે પર-માત્મ દશા પ્રાપ્ત કરવામાં સામાચિકવત એજ પ્રાથ-મિક કારણુભુત છે કારણુ કે સામાચિક વત એ સાંસા-રિક વિટંબનામાંથી મનને તદ્દન મુક્ત કરે છે. દેહાદિક-બુદ્ધિના નાશ કરાવે છે. તેથી મન તે ઉપાધીમાંથી ટળ-વાથી અંતરાત્મા તરફ વળે છે, અર્થાત આત્માને ભેદ-જ્ઞાન થાય છે અને અંતરઆત્મા તરફ વળવાથી હું જુદો છું અને મારા આત્મા જુદા છે તે જ્ઞાન થાય છે અને અંતે પરમાત્મ પદ જેવું સવાત્મા પદ જીવ પાપ્ત કરે છે.





- પ્ર૦ સામાચિક કરતી વખતે સ્થાપનાચાર્ય સ્થાપવામાં આવે છે તેના હેતુ શા છે ?
- ઉ૦ સામાચિકની ધાર્મિક મંગળ કિયા કરતી વખતે સ્થા-પનાચાર્ય સાક્ષીભૂત તરીકે સ્થાપવામાં આવે છે. જો ગુરૂ મહારાજની હાજરી હાેય તેા સ્થાપનાચાર્યની જરૂર નથી. તેમની ગેરહાજરીમાં પુસ્તક ચાપડા પર મુકી તેમાં આચાર્ય મહારાજની ભાવના ભાવવી. આપણે વ્યવહારમાં શું જોઇએ છીએ ? વ્યવહારમાં પણુ સાક્ષી રાખવાથી કામની નિશ્ચલતા થાય છે તેા પછી આવા ધા-મિક મંગળકાર્યમાં સ્થાપનાચાર્યની સાક્ષીથી ધર્મમાર્ગમાં દઢ થવાય તે દેખીતું છે. વળી ગુરૂ મહારાજની તેમાં ભા-વના કરવાથી આળસ, પ્રમાદાદિ દેાષોથી વિરક્ત થવાય છે અને સ્થાપનાચાર્ય સાક્ષીભૂત હાવાથી ધર્મ માર્ગમાં અતિ સ્કિત થવાય છે. આથી ગુરૂમહારાજની ગેરહાજ-રીમાં સ્થાપનાચાર્યની સ્થાપના કરવામાં આવે છે.



800 90 90 90 **90 90 9**8 

- પ્ર૦ સામાચિકમાં કયાં કયાં ઉપકરણે, **નેઇએ અને તે શાથી** તે કહેા.
- ઉ૦ ચરવળાે, કટાસણું, મુહપત્તિ, પુસ્તકાદિ, સ્થાપનાચાર્ય વિગેરે. **ચરવળાે** રાખવાનું પ્રયાેજન એ છે કે તે ભૂમિ આદિ પ્રમાર્જન કરવાનું કારણ છે, તેમજ નિદોષ જંતુ-ઓને તે બચાવવાનું સાધન છે. આને રજેહરણુ પણ કહેવાય છે. રજેહરણનાે અર્થ એવા થાય છે કે તેને બાહ્યદષ્ટિથી જોઇએ તાે તે રજનું એટલે ધૂળનું હરણ કરે છે એટલે ધુળ દૂર કરે છે. અને અભ્યંતર દષ્ટિથી જોઇશું તાે તે કર્મરૂપી રજને દૂર કરે છે.

કટાસાણુંઃ—કટ એટલે સાદડી અને તેનું આસન તે કટાસણું તેના મૂળ અર્થ તેવા થાય છે. છેવટ તે ઉનનું હાેવું જોઇએ તે ઉપર જીવજંતુ એાછાં આવવા સંભવ છે. તેમજ ભરાઇ રહેવાના સંભવ ઘણા એાછા છે. કટાસણું લગભગ એક ગજ કે દાેઢ હાથ લાંભુ અને સવાહાથ પહાેળું હાેય છે.

મુહ'પત્તિ---મુહપત્તિ એટલે મુખ વસ્ત્રિકા. મુખને આડે રાખવાનું વસ્ત્ર. સામાયિકમાં ઉચ્ચાર કરતી વખતે મુહપત્તિ મુખથી ચાર આંગળ છેટે રાખવી. આથી જ્ઞાન, જ્ઞાની અને જ્ઞાનોપકરણુને શુંક ન ઉડે. જેથી વિનય સચવાય છે. અને આશાતનાથી અચાય છે. વળી સુહપ-ત્તિના ઉપયાેગ રાખવાથી ત્રસ છવાેની પણુ હાનિ થતી અચી જાય છે. સુહપત્તિના ૫૦ બાેલ છે. તે બાેલ સાથે સુહપત્તિ પલેવવી જોઈએ.

**પુસ્તકાદિ**—પુસ્તક, ચાપડાે, નાેકારવાળી આદિ સાધનાે સામાયિક કરતાં પહેલાં સાથે રાખવાં જેથી તે લેવા માટે ઉઠવું પડે નહિ કારછુકે સામાયિકમાં બેઠા પછી ઉઠાતું નથી.

- પ્ર૦ ઉપકરણ એટલે શું ?
- ઉ૦ જે ઉપકારના કારણે છે તે ઉપકરણ કહેવાય છે.



પ્ર૦ સુહપત્તિના ૫૦ બાેલ કચા ?

ઉ૦ મુહપત્તિને બન્ને બાજુ જેતાં બાલવું કે " સૂત્ર અર્થ તત્વ કહી સદર્હું '' ડાબે હાથે ખંખેરતાં બાેલવું કે '' સમ્યક્ ત્વમાહનીય, વિશ્વમાહનીય, મિચ્યાત્વમાહનીય, પરિહર; જમણે હાથે ખંખેરતાં બાેલવું કે ''કામરાગ, સ્નેહરાગ, દ્રષ્ટિરાગ, પરિહરૂં '' જમણા હાથમાં લેઈ લેતાં બાેલવું કે '' સુદેવ, સુગુરૂ, સુધર્મ આદરૂં'' જમણા હાથથી દુર કરતાં બાેલવું કે '' કુદેવ, કુગુરૂ અને કુધર્મ પરિહરૂં '' ડાબે હાથે પડિલેહતાં બાલવું કે "ગ્રાન, દર્શન, ચારિત્ર માદરૂં, જ્ઞાનવિરાધના, દર્શનવિરાધના, ચારિત્રવિરાધના, પરિહરૂં, મનગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ, કાયગુપ્તિ આદરૂં, મનદંડ વચનદંડ, કાયદંડ પરિહરૂં " ડાબી ભુજાએ પડિ-લેહતાં બાેલવું કે "હાસ્ય, રતિ, અરતિ, પરિહરૂં" જમણી લુજાએ પડિલેહતાં ખાલવું કે "ભય, શાક, દુ-ગ ચ્છા, પરિહર '' મુખે પડિલેહતાં બાેલવું કે '' રસ-ગારવ, ઋદ્ધિગારવ, શાતાગારવ, પરિહરૂં " હૃદ્દયે પડિ-લેહતાં બાલવું કે "માયાશલ્ય, નિયાણુશલ્ય, મિધ્યાત્વ-શલ્ય, પરિહરૂ' " ડાબેખલે પડિલેહતાં બાલવું કે " ક્રોધ માન, પરિહરૂં '' જમણે ખલે પડિલેહતાં બાલવું કે " માયા લાેભ પરિહરૂં " ડાબે પગે પડિલેહતાં બાેલવું કે

" પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાયની જયણા કરૂં" જમણે પગે પડિલેહતાં બાલવું કે " વાચુકાય, વનસ્પતિકાય, ત્રસ-કાયની જયણાકરૂં" મસ્તકે પડિલેહતાં બાલવું કે " કૃષ્ણ લેસ્યા, નીલ લેસ્યા, કાપાત લેસ્યા, પરિહરૂં."

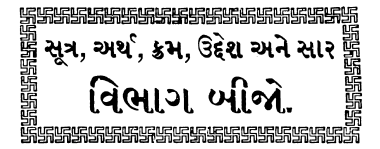
# સામાયિક લેવાનાે વિધિ.

ઠવા પર પધરાવેલા સ્થાપનાચાર્ય છ ન હાેચ તાે ઊંચે સ્થાનકે પુસ્તક આદિ જ્ઞાન, દર્શન કે ચારિત્રનું ઉપકરણ મૂકીને, શુદ્ધ વસ્ત્ર સહિત થઇ, કટાસણું પાથરી, ચરવળાે, સુહપત્તિ ડાબા હાથમાં મુખ પાસે રાખી, જમણા હાથ ઉધા સ્થાપનાજી સન્મુખ રાખી, એક નવકાર તથા પંચિંદિચ કહેવાં. પછી ખમા-સમણ દઈ, ઇરિયાવહિય સૂત્ર, તસ્સઉત્તરી, અન્નત્થ ઊસસિએણું કહી એક લેાગસ્સ ( '' ચંદેસુ નિમ્મલયરા '' સુધી ) અથવા ચાર નવકારનાે કાયાેત્સર્ગ કરવાે અને '' નમાે અરિહ તાણ ં'' એ પદ બાેલી કાચાત્સર્ગ પારીને પ્રગટ લાેગસ્સ કહેવા. પછી ખમાસમણુ દઇ '' ઈચ્છાકારેણુ સંદિસહ ભગવન્ ! સામાયિક સુહપત્તિ પડિલે હું ? " કહી કંઇક વિરામ લઇ '' ઇચ્છં " કહી પચાસ બાેલ ચિંતવવા સાથે મુહપત્તિ પડિલેહવી. પછી ખમા-સમઘ દઇ " ઇચ્છાકારેથ સંદિસહ લગવન ! સામાચિક સંદિસાહું ? ,' " ઇચ્છં '' કહી, ખમાસમણ દઇ ' ઇચ્છાકારેણુ સંદિસહ લગવન્ ! સામાયિક ઠાઉં ? " ઇચ્છં '' કહી બે હાથ નેડી એક નવકાર ગણી '' ઇચ્છકારી ભગવન્ પસાય કરી સામાચિક દંડક ઉચ્ચરાવેાજી '' કહી ગુરૂ અથવા વડિલ હાેય તાે તેઓની પાસે કરેમિલંતે ! ઉચ્ચરવું, નહિતર પાતાની મેળે કરેમિલંન તેના પાઠ બાલવા, પછી ખમાસમણુ દઇ " ઇચ્છાકારેણુ સંદિસહ ભગવન્ ! બેસણુે સંદીસાહું ? " " ઇચ્છં " કહી ખમાસમણુ દઇ " ઇચ્છાકારેણુ સંદિસહ ભગવન્ ! બેસણુે ઠાઉં ? " ઇચ્છં " કહી પછી ખમાસમણુ દઇ " ઇચ્છાકારેણુ સંદિસહ ભગવન્ ! સજઝાય સંદિસાહું ? " " ઇચ્છં " કહી ખમાસમણુ દઇ " ઇચ્છાકારેણુ સંદિસહ ભગવન્ ! સજઝાય કરૂં ? " " ઇચ્છં " કહી ત્રણુ નવકાર ગણુવા. પછી બે ઘડી ધર્મધ્યાન કરવું. વિકથા કરવી નહીં.

# સામાયિક પારવાનાે વિધિન

ઉભા થઇ ખમાસમણ દઇ ઇંરિયાવહિયં પડિક્રમી, તસ્સ ઉત્તરી, અન્નત્થ કહી, એક લાેગસ્સનાે કાયાત્સર્ગ' ચંદેસુ નિમ્મ લયરા ' ચરણ સુધી કરી, પારીને પ્રગટ લાેગસ્સ કહી, ખમાસમણ દઇ, ' ઇચ્છાકારેણુ સંદિસહ ભગવન ! મુહપત્તિ પડિલેહું ? ' ઇચ્છં ' કહી મુહપત્તિ પડિલેહવી; પછી ખમાસમણ દઈ, ' ઇચ્છાકારેણુ સંદિસહ ભગવન ! સામાયિક પારું ?' ' ય-થાશક્તિ ' પછી ખમાસમણ દઇ ઇચ્છાકારેણુ સંદિસહ ભગવન! સમાયિક પાર્રું ?' ' તહત્તિ ' કહી પછી જમણાે હાથ ચરવળા ઉપર અથવા કટાસણા ઉપર સ્થાપી એક નવકાર ગણી સામા-ઇચ વયજીત્તો કહી, જમણાે હાથ મુખ સન્મુખ રાખી એક નવકાર ગણવા.



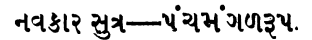


### સામાયિકનું ફળ.

ઉ૦ જે કર્મ કોંટી વર્ષ સુધી તપ કરવાથી પણ છેદ્દી ન શ-કાય તે કર્મ પણ એક ક્ષણ માત્રમાં ચિત્તની સમતા વડે નિર્મૂલ થાય છે. કાંઇ એક પુરૂષ હંમેશાં લાખ ખાંડી સુવર્ણુંનું દાન કરે અને બીજો કાંઇ પુરૂષ સામાયિક કરે તા તે દાન કરનાર સામાયિક કરનારના તુલ્ય થતા નથી. એક સામાયિક કરવાથી જેટલું પુષ્ય થાય છે તેટલું પુષ્ય કદાચ શ્રાવક, ભાવથી મેરૂ પર્વત જેટલા સુવર્ણુનું દાન કરે તાપણ થતું નથી. એક સામાયિક કરવાથી બાણુકરાડ આગણસાઠલાખ, પચીશહજારનવસાને પચીશ તથા એક પલ્યાપમના આઠ ભાગ કરીએ તેવા ત્રણ ભાગ એટલે કે લ્રપ્લરપલ્રપ્ર ? આટલા પલ્યાપમનું દેવાયુષ્ય બંધાય છે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

- પંચ નમુક્રારા-પાંચને કરેલ નમસ્કાર. પ્પણાસણા-નાશ કરનાર
- ઉવજ્ઝાયાણં- લપાધ્યાય મહારાજોને સબ્વસાહુણં સર્વ સાધુઓને
- સિદ્ધાણ –સિદ્ધ ભગવાનાને આયરિયાણ –આચાય મહારાજોને
- શાબ્દાર્થ. નમા-નમસ્કાર હા અરિહ તાણ -અરિહ ત ભગવાનાને
- નમાે સિદ્ધાર્ણ ા રા નમા આયરિયાણ 11 3 11 નમાે ઉવજ્ઝાયાણ **II X II** નમાે લાેએ સબ્વ સાહૂણ 11 4 11 એસાે પંચ નમુક્રારાે ા ૬ ૫ સબ્વ પાવપ્પણાસણા 11 9 !! મંગલાણંચ સબ્વેસિં 11 2 11 પઢમાં હવઇ મંગલં 11 6 11
- નમાે અરિંહ તાર્ણ 11911



| [ ૬૨ ] સામાયિ                       | ામાયિક સદ્ગે.ધ.                                                 |  |
|-------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--|
| <b>સ૦વેસિં</b> ∽સર્વ <b>ને</b> વિષે | <b>પઢમ</b> – પ્રથમ                                              |  |
| <b>મ'ગલ'</b> –મંગળ                  | <b>લેા</b> એ–લાેકમાં                                            |  |
| એસો-એ                               | <b>સવ્વપાવ</b> –બધાં પાપને                                      |  |
| <b>મ ંગલાણ ન</b> મ ંગલાેમાં         | <b>ચ</b> –અને                                                   |  |
| હવઇ–છે                              | •                                                               |  |
| વાક્યાર્થ 🕯                         |                                                                 |  |
| નમેા અરિહ તાણ —                     | શ્રી અરિહ'ત પરમાત્માને નમ-<br>સ્કાર થાએા.                       |  |
| નમાે સિદ્ધાર્ણ'—                    | શ્રી સિદ્ધ પરમાત્માને નમસ્કાર<br>થાંચ્યા.                       |  |
| નમા આયરિયાણું—                      | શ્રી ચ્યાચાર્ય મહારાજને નમ-<br>સ્કાર થાએા.                      |  |
| નમાે ઉવજ્ઝાયાણું—                   | શ્રી ઉપાધ્યાય મહારાજને નમ∍<br>સ્કાર થાએા.                       |  |
| નમાે લાેએ સબ્વસાહૂણું'              | -અઢીદ્વીપમાં ર <b>હે</b> તા સર્વ સાધુ<br>મહારાજને નમસ્કાર થાએા. |  |
| .એસાે પંચ નમુક્રારાે–               | –એ પાંચેને કરેલ નમસ્કાર.                                        |  |
| સબ્વ પાવપ્પણાસણાે–                  | - સર્વ પાપનાે નાશ કરનાર છે.                                     |  |
| મંગલાણુંચ સવ્વેસિં–                 | વળી સર્વ મંગલાેમાં                                              |  |
| પઢમં હવઇ મંગલં                      | -પ્રથમ મંગળ રૂપ ( કલ્યાણુ-<br>રૂપ ) છે.                         |  |

[ \$3 ]

પ્ર૦ નવકાર ( નમસ્કાર ) મંત્ર એટલે શું ?

- <sup>ઉ૦</sup> નમસ્કાર એટલે જેને નમસ્કાર કરવા હું ઇચ્છુ છું તે મારા કરતાં માટા છે, વધારે ગુણુવાન છે અને હું તેમના કરતાં ન્યૂન ગુણુવાળાે છું. અર્થાત્ તેમના કરતાં નાનાે છું. આવી રીતે પાતાનું નાનપણું (લધુત્વ) ખ્યાલમાં લેવું તેનું નામ નમસ્કાર છે. વળી નમસ્કાર તે મનાગત નમ્રત્વનું વ્યંજક એટલે સાધન છે એર્થાત્ માથું નમાવીએ છીએ તે એજકે આપણુ મનનાં નમ્રભાવ ઉત્પન્ન થયાે છે. તે સામા પ્રત્યે જોહેર કરવાનું સાધન છે.
- પ્ર૦ નવકાર મંત્ર પરમેષ્ટી મંત્ર ક**હે**વાય છે. તેા એ પરમેષ્ટી એટલે શું ?
- ઉ૦ પરમે–એટલે ઉંચે સ્થાને અધિકારે '' બ્ટિન્ '' એટલે રહેલા તે, અર્થાત્ ઉંચે સ્થાને રહેલા તે પરમેબ્ટિ ગણાય છે. દરેક મનુષ્યાે કરતાં પણ તેમનું સ્થાન અધિકાર, સત્તા, અને શક્તિ ઉંચા પ્રકારનાં છે તેથી તે પરમેબ્ટી કહેવાય છે. વળી જે છવ પરમે એટલે ઉંચા સ્વરૂપમાં '' બ્ટિન્ '' એટલે રહે તે પરમેબ્ટી કહેવાય છે.
- પ્ર૰ નવકારને પ્રથમ સુત્ર તરીકે કહેવાના શાંહેતુ છે ?
- ઉ૦ હંમેશાં વ્યવહારમાં એવાે નિયમ હાેય છે કે, મંગલ કાર્યના આરંભમાં ઇષ્ટનું–આપ્તનું–પ્રભુનું નામ દેવાનાે રિવાજ છે. જેના સ્મર**છ્યી** કાર્યની આદિથી તે પૂર્છાહુતિમાં વિઘ્નાે દુર થાય છે. અને તેમના જાપથી ચિત્તવૃત્તિ પ્રસન્ન રહે છે અને અંતર–આત્મામાં પ્રભુના નામનાે અવાજ પડવાથી

અશુભ વિચારાેનાે નાશ થાય છે, વળી ઇષ્ટના સ્મરણુથી મન નિર્મળ રહે છે. માટે શુભ મંગળ કાર્યની શરૂઆ-તમાં ઇષ્ટ પ્રભુનું નામ દેવું તે કાર્યની સફળતા અને મહામંગળને સૂચવનારૂં છે, આથી સામાચિક સૂત્રોમાં પ્રથમ સ્થાન નવકાર મંત્રને આપવામાં આવ્યું છે.

## પ્ર૰ નવકાર પરમેષ્ટિ શા માટે કહેવાય છે?

ઉ૦ જગતમાં જે ઇબ્ટ વસ્તુ છે. તે આ ભવમાં સુખ કરનારી છે. પરંતુ અરિહ'ત પ્રભુ ગુર્વાદિક આ ભવમાં તેમ ભવેાભવમાં સુખકર્તા છે તેથી તેમને પરમાત્કર્ષના કારણભુત કહ્યા છે. આથી તે પરમેબ્ટિ કહેવાનાે ઉદ્દેશ છે?

### પ્ર૰ નવકાર મંત્રના સૂત્ર ઉપરથી શું સાર ગ્રહણુ કર-વાના છે?

ઉ૦ નમસ્કાર મંત્રમાં અરિહ'ત, સિંહ, આચાય', ઉપાધ્યાય, અને સાધુ મહારાજને નમસ્કાર કરવાનું સૂચન કરેલ છે. તે પંચપરમેબ્ટિના નામથી ઓળખાય છે. સઘળા મંત્રોમાં નવકાર મંત્ર એજ સારભુત, શ્રેષ્ટ અને શિરામણુ છે. તેમાંજ નવપદના સમાવેશ થાય છે. જેના આરાધનથી અને જેના સ્મરણુથી મનુષ્યનાં સવ<sup>°</sup> દુ:ખ દળદર દુર થાય છે. તે સવ<sup>°</sup> પાપના તેમ આધિ વ્યાધિ અને ઉપાધિ એ ત્રિવિધ તાપના ક્ષય કરનારછે. તે મંત્રનું સ્મરણુ તે મંગળ રૂપ છે. કુટુંબ, કબીલા, મા, બાપ, બૈરી વિગેરે સવ<sup>°</sup> કાઇ આ ભવનાં સંગી છે પરંતુ નવકાર મંત્રનું સ્મરણુ તે ભવાભવમાં સુખ- દાયીછે. સમાયિકવતની સેવનામાં પ્રથમ મંગળ અને

કલ્યાણરૂપ આ સૂત્રને કહેલછે. તેનું ધ્યાનપૂર્વંક મનન કરવાથી આત્માનું અતિ કલ્યાણુ થાય છે. તેમ સર્વ મંગળમાં એ સુખ્ય મ'ગળરૂપ છે. જગતના સર્વ' મનુષ્યેામાં એવું કાેઇ નથી કે જે સ્વમંગળ ઇચ્છતું ન હાેય માટે સ્વમંગળ ઇચ્છક જનાએ હંમેશાં નવકાર મંત્ર ગણવા અને તેનામાં ચિત્ત રક્ત કરવું. આ સર્વ મંગળમાં પ્રધાન એવા નવકાર પદનું આરાધન કરવું. એ હિતકર છે આ મંત્રનું સામાયિકની કિયા વિના પણ સુતાં, બેસતાં, ઉઠતાં, હરતાં, કુરતાં, પણ સ્મરણ કરવામાં આવશે તા તે સ્મર**ઘ** કરનારને અવશ્ય કળકાયી થશે. જેટલા વાસો-વ્યાસ તેનાથી ભરાશે તેટલુ' તે આત્મહિત કારી છે એવું શ્રી વિતરાગ પ્રભુનું વચન છે. માટે સ્વપર કલ્યાણ ઇચ્છક જનાેએ જેમ અને તેમ આ મંત્રનાે વિશેષ પ્રમાણમાં જાપ કરવા અને તે મંત્રને હંમેશાં દ્વદય સાથે જડી રાખવા જેથી આ ભવ અને પરભવ ઉભય કલ્યાથ રૂપ થશે. જે મનુષ્ય વિશુદ્ધભાવે હૃદ્યયોલ્લાસપૂર્વંક આઠ-કરાડ આઠહજાર આઠસાને આઠ નવકાર ગણે તાે તેનું કળ એટલું છે કે તે અવશ્ય શાશ્વતસ્થાનમુક્તિ પામે.

પ્ર૦ પંચપરમેષ્ટિમાં પહેલાં શ્રી અરિહત પ્રભુ આવે છે તે અરિહત શબ્દના કેટલા અર્થ થાય છે તે ક**હેા**.

ઉ૦ શ્રી અસ્હિંત પ્રભુના ત્ર**ણ** અર્થ થાય છે. (૧) અર્હત એ-ટલે જે પ્**લ સત્કાર કરવા ચાેગ્ય છે તે ( અર્હતમાં અર્હ** ધાતુ છે અને તેના અર્થ ચાેગ્ય થવું થાય છે) (૨) અરિ-

### સામાયિક સદ્દેગાધ.

હંત એટલે જેઓ આઠ કમંરૂપ શત્રુને હણુનારા છે તે અરિહંત કહેવાય છે. (૩) અરૂહંત એટલે જેને કર્મો ક્ષીણ થઇ જવાથી બીજો ભવ લેવાના નથી. તે અરિહંત પ્રભુને વીતરાગ તેમજ તીર્થ કર પણ કહેવામાં આવે છે. જેના રાગ દ્વેષ સદંતર નાશ પામી ગયા છે તે વીતરાગ કહેવાય છે. તેમજ જેઓ સાધુ સાધ્વી, શ્રાવક શ્રાવિકા એ ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના કરે તેથી તે તિથ કર પણ કહેવાય છે. અરિહંત, વીતરાગ, તિથે કર એ શ્રી છેને ધર પ્રભુના સમા-નવા ચકપર્યાય શખ્દા છે.

પ્ર૦ અરિહત પ્રભુના કેટલા ગુણ છે અને તે કયા કયા ?

ઉ૦ અરિહંત પ્રલુના ખાર ગુણ છે તે નીચે પ્રમાણે છે.

- ૧ અશેાકવૃક્ષ—જ્યાં ભગવંતનું સમવસરણુ રચાય ત્યાં ભ-ગવંતના દેહથી બારઞણું આસાેપાલવનું વૃક્ષ દેવતા રચે છે જેની નીચે બેસી ભગવંત દેશના આપે છે.
- ર સુરપુષ્પવૃષ્ટિ—એક યાેજન સુધી સમવસરણ ભ્રમિમાં જલસ્થલમાં ઉત્પન્ન થયેલાં સુગંધી પંચવરણી સચિત્ત કુલાેની વૃષ્ટિ ઢિંચણુ પ્રમાણુ દેવતા કરે છેતે.
- રૂ દિવ્યધ્વનિ—ભગવ તની વાણીને માલકાષના રાગમાં વીશુા વાંસળી આદિકના સ્વર વડે દેવતા પુરે છે તે.
- ૪ ચાયર—રત્નજડિત સુવર્ણોની દાંડીવાળા ચાર જેડી શ્વેત ચામરાે સમવસરણમાં દેવતાએા ભગવંતને વીંઝેતે.

પ આસન-ભગવંતને બેસવાને રત્નજડિત સુવર્ણમય સિંહાસન દેવતાઓ રચે છે તે.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

- ૬ ભામંડળ—ભગવંતના મસ્તકની પાછળ શરદઋતુના કિરષ્ટ્ર જેવું ઉગ્ર તેજવાળું ભામંડલ (તેજનું માંડલું) દેવતા રચે છે તે. ભગવંતના તેજને તે પાતાના તેજમાં સંહરી લે છે તે ન હાેય તાે ભગવંતના મુખ સામું જોઇ શકાય નહિં.
- ૭ દું દુ ભી—ભગવંતના સમવસરણુ વખતે દેવતાએા દેવ દુદું ભી વગેરે વાજીંત્રા વગાડે તે.
- ૮ છત્ર—સમવસરણુમાં ભગવ તના મસ્તક ઉપર ઉપરા-ઉપર શરદઝતુના ચંદ્રતુલ્ય ઉજવળ અને માેતીના હારાએ સુશાભિત ત્રણુ ત્રણુ છત્રા દેવતાઓ રચે છે તે.

- ઉ૦ આ આઠને પ્રાતિહાર્યો ઉર્ફે છડીદારા કહેવાય છે.
- પ્ર૦ શું દેવતાએ৷ આકાશમાંથી ઉતરી આવી પ્રભુનું દાસત્વપણુ<sup>•</sup> કરે છે તે માની શકાય તેવી હકીકત છે <sup>°</sup>

ઉ૦ હા. તે ઠેવળ માની શકાય તેવી બીના છે. જેવા આપ-ણામાં સમકિતી અને મિથ્યાત્વી મનુષ્યાે છે તેવા દેવ-તામાં પણ સમક્તિધારી અને મિથ્યાત્વી દેવેા હાેય છે. આમાં જે સમક્તિ દેવેા છે, તે હમેશાં સત્ય સૂર્યંસમાન અસ્હિંત પ્રભુનું પાતાની ભક્તિ નિમિત્તે સમવસરણ રચે છે અને ભગવંતની સેવામાં પાતાના આત્માના ઉદ્સર માટે હંમેશાં તત્પર રહે છે. વાત વાતમાં સાંભત્યું હશે ઠે '' સત્ય સહાયક શ્રી હરિ (દેવ). આપણે બ્યવ- હારમાં પણ સાંભળીએ છીએ કે જેઓ સત્યને સદા આ-ચરનારા છે. તેમાંજ જેમની તમન્ના લાગેલી છે. તેને સત્યના ઉપાસક દેવા અવશ્ય મદદ કરે છે. વળી નીતિ-શાસ્ત્રમાં વાંચ્સુ હશે કે '' પ્રદ્રાચર્યથી અગ્નિ હાેય તે પાણી થાય છે અને સર્પતે કુલની માળા થાય છે '' આ શું ખાટું છે ? આ બધું કાેણ કરતું હશે ? શું પ્રદ્યગ્રય એવી ઠાંઈ વસ્તુ છે ઠે જે અગ્નિનું પાણી કરે છે. નહિ, નહિ, ત્યારે એ કરે છે કેાણુ ? તે સ્પષ્ટ રીતે સાબીત કરી આપે છે કે જે સત્યશીલ દેવા હાય છે તે સંપૂર્ણ પ્રદ્રાચર્ય જેઓ પાળતા હાેય તેને તેના વત ખંડન વખતે અવશ્ય મદદ કરે છે. અને ત્યારેજ અગ્નિતે પાણી થાય છે અને સર્પ તે કુલવી માળા થાય છે. તે દેવ શકિતને આધીન છે. સતી સુભદ્રાએ કાચે તાંતણે ચાલણી બાંધી કુવામાંથી નીર કાઢચું. સુદર્શનશેઠને શુળીને અદલે સિં-હાસન થયું. સીતાજીએ અગ્નિમાં જંપલાવ્યું, છતાં જીવતાં નીકળ્યાં. સત્યવાદી રાજા હરિચંદ્રનું સત્ય ટક્યું. આ અધું શેને લઇને થાય છે ? આ ઉપરથી ચાકસ સિદ્ધ થાય છે કે હંમેશાં જેઓ પૂર્ણ સત્યવાન હાેય યા જે પ્રભુ ભકત હાેય યા જેઓ વતધારી હાેય છે તેમને સમય પર દેવતાઓ હંમેશાં અવશ્ય મદદ કરે છે. તા પછી જે સંપૂર્ણ સત્યના સૂર્ય સમાન પ્રભુ છે, જે સર્વજ્ઞ છે, અહેં ત છે, ત્રિકાળ જ્ઞાની છે, ત્રિલાેકના નાથ છે, સ્વપર પ્રકાશક છે, તેમનું દેવતાઓ સાન્નિધ્ય કરે તેમાં નવાઇ શું છે ? આપણે જોઇએ છીએ કે કયા સત્યશીળને

[ \$< ]

સમયપર દેવી સ્હાય નથી મળી ? આ ઉપરથી ખાત્રી થશે કે દેવતાઓ ભગવંતનું સમવસરણુ ભક્તિ નિમિત્તે રચતા હતા તે તદન સાચી વાત અને તે માનવાને લાયક છે.

પ્ર૦ સમવસરણમાં ભગવંતની બેઠક ઠેવી હાેય છે ?

- ઉ૦ ભગવંત સમવસરણમાં પૂર્વાભિમુખે એસે અને બીજી ત્રણુ દિશામાં ભગવંતનાં જેવાં ત્રણુ પ્રતિબિંબા દેવતાઓ સ્થાપે છે. તેથી બાર છત્રો સમવસરણમાં હાય છે ને તે એમ સુ-ચવે છે કે ત્રણુ ભુવનના સ્વામી એવા આ ભગવંતને હે ભગ્યા, તમા સેવા. સમવસરણુ ન હાેય ત્યારે આઠ પ્રા-તિહાર્ય તા હાેયજ.
- પ્ર૦ આ આઠ ગુણુ સિવાય બાકીના ગુણુ જે ચાર મૂળ અ-તિશય છે તે કયા કયા અને તેના અર્થ સમજાવા ?

ઉ૦ અતિશય એટલે ઉત્કૃષ્ટતાવાળા-વિશિષ્ટ ચમત્કારવાળા ગુણુ તેને અતિશય કહેવાય છે તે ચાર છે. (૧) અપાયા પગ-માતિશય, અપાય ઉપદ્રવ અને અપગમ નાશ, ઉપદ્રવનાે નાશ તેને અપાયા પગમાતિશય કહેવાય છે. તેના સ્વા-શ્રયી અને પરાશ્રયી એવા બે લેદ છે. (૧) સ્વાશ્રયી એટલે પાતાના સંબંધમાં ઉપદ્રવનાે દ્રવ્યથી (અને ભા-વથી) નાશ તેને સ્વાશ્રયી અપાયા પગમાતિશય કહે છે. દ્રવ્યથી નાશ એટલે સર્વ રાગા નાશ થઇ ગયા છે. અને ભાવથી નાશ એટલે જેમણે અંતરંગ અઢાર દુષણુના ત્યાગ કરેલા છે તે. પરાશ્રયી અપાયા પગમાતિશય એટલે જે-

# [ ૭૦ ] સામાયિક સદ્બેાધ.

નાથી પારકા ઉપદ્રવ નાશ પામે એટલે જ્યાં ભગવાન વિચરે ત્યાં દરેક દીશામાં મળીને સવાસાે ચાેજન સુધીમાં પ્રાયઃ રાેગ મરકી દુકાળ આદિ થાય નહિ.

પ્ર૦ અઢાર દુષણુ કર્યા છે તે કહાે.

- ઉ૦ (૧) દાનાંતરાય (૨) લાભાંતરાય (૩) ભાેગાંતરાય (૪) ઉ-પભાેગાંતરાય (૫) વીર્યાંતરાય (૬) હાસ્ય (૭) રતિ (૮) અરતિ (૯) ભય (૧૦) શાેક (૧૧) જીગુપ્સા (૧૨) નિંદા (૧૩) કામ (૧૪) મિથ્યાત્વ (૧૫) અજ્ઞાન (૧૬) નિદ્રા (૧૭) અવિરતિ (૧૮) રાગ દ્વેષ
- પ્ર૦ બીજા ત્રણુ અતિશય સમજાવેા.
- ઉ૦ (૨) જ્ઞાનાતિશય જેનાથી ભઞવંત લાેકાલાેકનું સ્વરૂપ સર્વ પ્રકારે જાણે છે. આ સચરાચર જગતને તેઓ પાતાના જ્ઞાનમાં જાઇ શકે છે. તે ભુત ભવિષ્ય અને વર્તમાન જાણી શકે છે. સારાંશમાં કેવળજ્ઞાની લાેકાલાેકના સર્વભાવ સર્વ કાળે જાણી શકે છે.
  - (૩) પૂજાતિશય—જેનાથી શ્રી તીર્થ કર પૂજ્ય છે. એટલે ભગવંતની પૂજા રાજા મહારાજાઓ અળદેવાદિ દેવેા ઇંદ્રો સર્વ કરે છે અથવા કરવાના અભિલાષ કરે છે.
  - [૪] વચનાતિશય--જેનાથી શ્રી તીર્થંકરની વાણી દેવ મ-નુષ્ય અને તિર્યં ચાદિ પાતપાતાની ભાષામાં સમજે છે કારણુ કે પ્રભુની વાણી રહેરકારાદિ ગુણે(વાળી છે.

પ્ર૦ વાણીના કેટલા ગુણે છે અને તે કયા કયા.

ઉ૦ વાથીના ૩૫ ગુણા છે તે નીચે પ્રમાણે છે. (૧) સવ' ઠે-કાણે સમજાય તેવી [૨] ચાેજન સુધી સંભળાય તેવી (૩) પ્રોઢ (૪) મેઘ જેવી ગંભીર [૫] શબ્દવડે સ્પષ્ટ [૬] સં-તાયકારક [७] દરેક જણ એમજ જાણે ઠે મને કહે છે તેવી [૮] પુષ્ટ અર્થવાળી [૯] પૂર્વાપર વિરાષ રહિત [૧૦] મહાપુરૂષને છાજે તેવી [૧૧] સંદેહવગરની (૧૨) દ્રષણ રહિત અર્થવાળી [૧૩] કઠણ વિષયને સ્હેલાે કરે તેવી [૧૪] જ્યાં જેવું શાેલે તેવું બાેલાય તેવી [૧૫] ષડદ્રવ્ય અને નવ તત્વને પુષ્ટિ કરે તેવી (૧૬) પ્રયેાજન સહિત [૧૭] પદરચના સહિત [૧૮] છદ્રવ્ય અને નવતત્વ પટ્ડતા સહિત (૧૮) મધુર [૨૦] પારકા મર્મ ન જણાય એટલે ચતુરાઇવાળી [૨૧] ધર્મ અર્થ પ્રતિભદ્ધ (૨૨) દીપ સમાન પ્રકાશ અર્થ સહિત [૨૩] પરનિંદા અને પાતાના વખાણ વગરની [૨૪] કર્તા કર્મ ક્રિયા, કાળ વિભક્તિ સહિત, (૨૫) આશ્ચર્યંકારી (૨૬) વક્તા સર્વગુણ સંપન્ન છે એવું જેમાં લાગે તેવી [૨૭] ધૈર્યવાળી [૨૮] વિલંખરહિત [૨૯] ભ્રાંતિરહિત [૩૦] સર્વ પાતપાતાની ભાષામાં સમજે તેવી [૩૧] શિષ્ટ સુદ્ધિ ઉપજાવે તેવી [૩૨] પદના અર્થને વિ-શેષપણે આરેાપણ કરી બાેલે તેવી [૩૩] સાહસિક [૩૪] પુનરૂકિત દેાષ વગરની [૩૫] સાંભળનારને ખેદ ન ઉપજે તેવી.

પ્ર૦ ભગવાનની વાણીની વિશિષ્ટતા કહેા.

**ઉ૦ ભગવંતની વાણી સાંભળી મનુષ્ય, પક્ષીએ। વિગેરે जुદી** Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com જુદી જાતના પ્રાણ્ગીઓ પ્રભુના ઉપદેશ પાતપાતાની ભા-ષામાં સમજી લે છે. સર્પ નાેળીઓ ઉંદર બીલાડી ગાય વાઘ વગેરે જન્મ શત્રુ પ્રાણીઓ પણુ દાેષભાવ છેાડી ભાઇચારાથી સમવસરણુ આગળ બેસીને પ્રભુના ઉપદેશ સાંભળે છે. ભગવંતની વાણીની આવી વિશિષ્ટતા છે. ઉપર પ્રમાણે આઠ પ્રાતિહાર્યના આઠગુણુ અને ચાર અ-તિશયના મળી ચાર ગુણુ કુલ ખાર ગુણુ અરિહિંત ભ-ગવાનના જાણુવા.

- પ્ર૦ સિદ્ધ લગવાન એટલે શું તે શાથી સિદ્ધ કહેવાય છે. અને તેના કેટલા ગુણુ છે.
- ઉ૦ અષ્ટકર્મ રૂપ ઇંધણને બાળી ભસ્મ કરી જેમણે અંતિમ સાધ્ય એવું જે માક્ષપદ સાધ્યું છે તે સિદ્ધ કહેવાય છે.
- પ્ર૦ સિદ્ધ ભગવાનના કેટલા ગુણુ છે અને તે કયા કયા તે જણાવા.
- 6૦ સિદ્ધ ભગવાન ઓઠ ગુણુ સહિત છે. તે આઠગુણુ આઠ કર્મના નાશ પામવાથી અનુક્રમે ઉપ્તન્ન થાય છે. તે નીચે પ્રમાણે છે.
  - ૧ અનંતજ્ઞાન–જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષય થવાથી આ ગુણુ પ્રાપ્ત થાય છે. આથી લાેકાલાેકના સ્વરૂપને સમસ્ત પ્રકારે જાણુે છે.

**२ अन तहर्शन-हर्शनावर**ष्ट्रिय ५२भेंने। क्षय **थवाथी व्या** Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com ગુણુ પ્રાપ્ત થાય છે. આથી તે લેાકાલેાકના સ્વરૂપને સમસ્ત પ્રકારે દેખે છે.

- ૩ અવ્યાબાધસુખ–વેદનીય કમ'નેા ક્ષય થવાથી સવ'ં પ્ર-કારની પીડા રહિત નિરૂપાધિપણું પ્રાપ્ત થાય છે.
- ૪ અનંતચારિત્ર–માેહનીય કર્મના ક્ષય થવાથી આ ગુણુ પ્રાપ્ત થાય છે આમાં ક્ષાયિક સમ્યક્<sub>ર</sub>વ અને યથા-ખ્યાત ચારિત્રના સમાવેશ થાય છે. આથી સિદ્ધ ભ-ગવાન સ્વસ્વભાવમાં સદ્દા અવસ્થિત રહે તેજ ત્યાં ચારિત્ર છે.
- પ અક્ષય સ્થિતિ–આયુકમ<sup>°</sup>નેા ક્ષય થવાથી નાશ ન થાય એવી અનંત સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે. સિદ્ધની સ્થિ-તિને આદિ છે પણુ અંત નથી તેથી તે આદિ અનંત કહેવાય છે.
- < અરૂપીપણું નામ કર્મના ક્ષય થવાથી વર્ણુ, ગાંધ,રસ, અને સ્પર્શ રહિત થાય છે કેમકે શરીર હાેય તાે એ ગુણા રહે છે પણુ સિદ્ધને શરીર નથી માટે અરૂપી-પણું પ્રાપ્ત થાય છે.
- ૭ અગુરૂલઘુ–ગાેત્ર કર્મના ક્ષય થવાથી આ ગુણુ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી ભારે હળવાે અથવા ઉંચનીચ પણુાનાે વ્યવહાર રહેતા નથી.

८ अनंतवीर्थ-व्यंतराय ५भौने। क्षय थवाथी व्यनंतदान, Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[ 63 ]

#### સામાયિક સદ્દેબાધ.

અનંતલાલ, અનંત ભાેગ, અનંત ઉપભાેગ અને અ-નંત વીર્યશકિત પ્રાપ્ત થાય છે.

સિધ્ધમાં અનંતવીર્ય શકિત છે તે৷ તે અલેાકમાં ધર્મા-સ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય નથી. તેથી તેની સ્હાય વગર જઇ શકે ખરા ? તેવી શક્તિ તે ધરાવે છે. ? સિદ્ધ ભગવાન તેવી શકિત ધરાવે છે નહિતા અનંત વીર્ચશકિત કહેવામાં વાંધા આવે. સિધ્ધમાં સમસ્ત લાકને અલાક અને અલાકને લાક કરી શકે તેવી શકિત સ્વા ભાવિક હાેય છે છતાં તેઓ તેવું વીર્ય કદી પણુ ફાેર-વતા નથી. કેમઠે પદ્દગળ સાથેની પ્રવૃત્તિ એ તેમના ધમ નથી. એ ગુણ્રથી સિધ્ધ ભગવાન પાતાના આત્મિક ગુ-છે!ને તેવાને તેવા રૂપે રાખે, ફેરકાર થવા દે નહિ.

- ઉ૦ પાંચ આચારને પાળે અને બીજાને પળાવે એવા ધર્મના-યક તેને આચાર્ય કહેવાય છે. વળી આ-મર્યાદાથી, ચાર્ય એટલે જેની સેવા થાય છે તે આગાય' કહેવાય છે.
- પ્ર૦ તેના કેટલા ગુણે છે અને તે કયા કયા ?
- ઉ૦ આચાર્યના ૩૬ ગુણા છે અને તેનું વિગતવાર વર્ણન પંચિંદિય સૂત્રમાં કરવામાં આવેલું હાેવાથી આ સ્થળે આલેખેલું નથી.

### પ્ર૦ ઉપાધ્યાયછ એટલે શં?

- ઉ૦ જે સિધ્ધાંત ભણુ અને બીજાને ભણુવે તેને ઉપાધ્યાયજી કહેવાય છે ઉપ–પાસે અર્થાત્ પાસે આવ્યા હાય કે ર-હેતા હાય તે સાધુ વગેરેને અધ્યાય–અભ્યાસ કરાવે તે ઉપાધ્યાય કહેવાય છે. ઉપાધ્યાય શબ્દ બે શબ્દાના બ-નેલાે છે. ઉપાધિ અપાય, ઉપાધિ એટલે પાસે વસવું. અને અપાય એટલે લાભ અથવા પાસે વસવાના લાભ વળી ઉપ એટલે પાસે અધ્યાય એટલે અધ્યયન કરવું ગુરૂઆદિ ગીતાર્થની પાસે રહી અભ્યાસ કરવા. જેની પાસે સાધુઓ અને ગૃહસ્થા શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરે છે તેને ઉપાધ્યાય કહેવાય છે. ઉપાધ્યાયજી એટલે પાઠક વાચક એ સમાન વાચક પર્યાય શબ્દાે છે.
- પ્ર૦ તેમના કેટલા ગુણુ છે ?
- ઉ૦ તેના ૨૫ ગ્રુણે છે. તે નીચે પ્રમાણે

(૧) આચારાંગ (૨) સુઅગડાંગ, (૩) ઠાંણુાંગ (૪) સમવા-યાંગ (૫) ભગવતી (૬) જ્ઞાતા-ધર્મંકથા (૭) ઉપાસક દ-શાંગ (૮) અંતગડદશાંગ (૯) અનુત્ત-રાવવાઇ (૧૦) પ્રક્ષ વ્યાકરણુ (૧૧) વિપાક એ અગ્યાર અંગ અને (૧) ઉવ-વાઇ (૨) રાયપસેણી (૩) જીવાભિગમ (૪) પન્નવણુ (૫) જંગુદ્વીપ પન્નતિ (૬) ચંદ્રપન્નતિ (૭) સૂરપન્નતિ (૮) ક-પ્પિયા (૯) કપ્પવડંસિયા (૧૦) પુષ્ક્રિયા (૧૧) પુષ્ક્રગુ-લીયા (૧૨) વહિન દશાંગ એ બાર ઉપાંગ ભણુ અને ભ-ણાવે તે ૨૩ ગુણુા થયા (૨૪) ચરણસિતરી (૨૫) કરણ સિતરી આ પગીસ ગુણા ઉપાધ્યાયજી મહારાજના જાણવા,

[ હ ક ] સામાયિક સદ્ધોાધ.

પ્ર૦ સાધુ એટલે શું ?

- ઉ૦ જે માેક્ષ માર્ગ સાધવા માટે ચત્ન કરે તે સાધુ કહેવાય છે. ( જે સાધે તે સાધુ ) સાધુ એમાં સાધ ધાતુ છે તેના અર્થ સાધવું થાય છે.
- પ્ર૦ તેમના કેટલા ગુણ છે ?
- ઉ૦ તેમના ૨૭ ગુણે છે.

(૧) પ્રાણાતિપાત વિરમણ (૨) મૃષાવાદ વિરમણ (૩) અઠત્તાદાન વિરમણ (૪) મૈથુન વિરમણ (૫) પરિગ્રહ વિ-રમણ એ પાંચ મહાવતને પાળે (૬) રાત્રિભાજન વિરમણ (૭) પૃથ્વીકાય (૮) અપકાય (૯) તેઉકાય (૧૦) વાઉઠાય (૧૧) વનસ્પતિકાય (૧૨) ત્રસકાય એ છ કાયની રક્ષા કરે પાંચ ઇંદ્રીયાના નિગ્રહ કરે એટલે વિષય વિકારાને રાકે તેથી ૫ શુણ એટલે સતર શુણ થાય. (૧૮) લાભના નિ-ગ્રહ (૧૯) ક્ષમાનું ધારણ કરવું (૨૦) ચિત્તની નિર્મળતા રાખવી (૨૧) વિશુદ્ધ રીતે વસ્ત્રની પડિલેહણા કરવી (૨૨) સંચમ યાગમાં પ્રવૃત્ત રહેવું [૨૩] અકુશળ મનના સં-રાધ [ મનને ખરાબ રસ્તે જતાં અટકાવવું ] (૨૪) અ-કુશળ વચનના સંરાધ (૨૫) અકુશળ કાયાના સંરોધ (૨૬) શીતાદિ પરિસહા સહન કરવા (૨૭) મરણાદિ ઉપ સર્ગ સહેવા એ સતાવીસ શુણા સાધુના થયા.

પ્ર૦ પંચ પરનેષ્ઠીના એકંદર ગુણ કહેા

Go અરિહ'तना (१२) सिद्धना (८) આચાય'ના (३६) ઉપાધ્યા-

[00] નવકાર સત્ર.

યના [૨૫] અને સાધુના (૨૭) એકંદર ૧૦૮ ગુણે પંચ પરમેષ્ઠીના જાણવા.

# નવકાર મંત્ર ઉપર વિશેષ.

પ્ર૦ મંત્ર એટલે શું ?

- ઉ૦ શખ્દાનાં સ્મરણ અથવા ઉચ્ચારમાં રહેલી જે ગુપ્તશક્તિ તે મંત્ર કહેવાય છે.
- પ્ર૦ નવકાર મંત્રના સ્મરણથી શા ફાયદાે થાય છે.
- ઉ૦ સર્પ અને વીંછીના મંત્રાચ્યારથી જેમ તેનું ઝેર ઉત**રી** જાય છે તેમ નવકારમંત્રના જાપથી પાપરૂપી ઝેર ૮ળી નાય છે.
- પ્ર૦ નવકારમાં નમસ્કાર કરવાના કાને હ્રાય છે ?
- ઉ૦ પંચ પરમેષ્ઠીમાં બે પ્રકારના દેવ તે અરિહંત અને સિદ્ધ અને ત્રથ પ્રકારના શુરૂ તે આચાર્ય ઉપાધ્યાય અને સાધુ તેમને નમસ્કાર કરવાના હાય છે.
- પ્ર૦ નમસ્કાર કેવી રીતે કરાય ?
- ઉ૦ મનથી નમ્ર અને વિશુધ્ધ થઇ વચનથી ' નમસ્કાર થાએા' એમ બાેલી અને શરીરથી બે હાથ નેડી ઢીંચણથી ભુ-મિએ પડી મસ્તક ભુમિએ અડકાડી નમસ્કાર કરીએ તે નમસ્કાર કહેવાય.

પ્ર૦ નમસ્કાર એટલે શં ?

**[**92]

ઉ૦ નમસ્કાર નમસ અથવા નમઃ શબ્દ ઉપરથી થયેા છે, તેનેા પ્રાકૃત ભાષામાં **નમેા** અથવા ણુ**મેા** એવેા *ડું* કા શબ્દ થાય છે, નમસ્કાર શબ્દનું પ્રાકૃતમાં નમુષ્કાર એવું રૂપ થાય છે અને ભાષામાં તેને નવકાર કહે છે.

પ્ર૦ પંચ પરમેષ્ઠીને નમસ્કાર કરવાથી ફાયદાે શાે ?

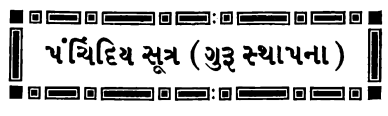
ઉ૦ જે વસ્તુ બીજા મંત્રોથી મળતી નથી, તે આ મંત્રેાથી મળે છે અને તેના શુધ્ધ ભાવે સ્મરણ્યી સર્વ જાતના રાગ, શાેક, દુખ કે પીડા જે હાેય તે નાશ પામે છે. અને તેથી ઉત્તમમાં ઉત્તમ સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. આથી સર્વ મંગળમાં પ્રધાન એટલે સુખ્ય ગણેલ છે. માટે તે ઉત્તમ માંગલિક નવકાર મંત્ર કહેવાય છે.



11

11 9

| પંચ મહબ્વય<br>પંચ વિહાયાર<br>પંચ સમિએા ( | પાલણ સમ<br>તિ ગુત્તા | <b>ા</b> ત્થે ા          |        |
|------------------------------------------|----------------------|--------------------------|--------|
| છત્તીસ ગુણે                              | ગુર મજ્ઝ             | u                        | २      |
|                                          | રાષ્કાર્થ`,          |                          |        |
| <b>પંચિદિય</b> –પાંચ ઇંદ્રિયન            | ના વિષયેાને          | સંવરણેા−રાૈક             | નાર    |
| <b>તહ</b> –તથા                           | નવવિહ–               | નવપ્રકારના               |        |
| <b>બ ભચેર</b> - બ્રક્ષચર્ય ની            | ગુત્તિધરેા-          | વાડને ધારણ કરન્          | ાર     |
| <b>ચ</b> ઉ <b>વિહ</b> –ચાર પ્રકારના      | -                    | -                        |        |
| <b>મુક્કા−</b> મુકાએલા                   | ઇઅ–એ                 |                          |        |
| <b>અ</b> કુ <b>ારસ</b> –અઢાર             | ગુણેહિંં-્           | ા <b>ણે</b> ાવ <b>ડે</b> |        |
| સંજીત્તા-યુક્ત                           |                      | ્રુ<br>Iય–પાંચમહાવ્રતાે  | એ      |
| Shree Sudharmaswami Gyanbhandai          | r-Umara, Surat       | www.umaragyanbhand       | ar.con |



તહનવવિહ, બંભચેર ગુત્તિધરેા

ઇઅ અઠારસ ગુણેહિં સંજુત્તા

પંચિંદિય સંવરણા

ચઉ**વિ**હ કસાય મુક્રો

(२)

**જુત્તા**-યુક્ત **પંચવિહાયાર**-પાંચપ્રકારના આચાર

**પાલણુસમત્થા**−પાળવાને સમર્થ**પંચસમિએા**−પાંચ સમિતિ

**તિગુત્તો−**ત્રણુ ગુષ્તિ સહિત છત્તીસગુણેા−છ્ત્રીસ ગુણે યુક્ત

**મ**જ્ઝ–મારા

## **ગુર્**–ગુરુ

### વાકયાર્થ.

**પંચિંદિય સંવરણેા**–પાંચ ઇંદ્રીયના વિકારાે**ને** રાેકનાર

**તહનવવિહ બંભચેર ગુત્તિધરેા**−તથા નવ પ્રકારની બ્રહ્મચર્યની ગુપ્તિને ધારણ કરનાર

ચઉવિહકસાય મુક્તે-ચાર પ્રકારના કષાયથી મુક્ત ઈઅ અઠારસ ગુણેહિં સંજીત્તો-એ અઢાર ગુણે કરી સહિત

પ**ંચ મહવ્વય જીત્તો**–પાંચ મહાવતે યુક્ત પ**ંચ વિહાયાર પાલણુ સમત્થેા**–પાંચ પ્રકારના આચાર પાળવાને સમર્થ

<mark>પ'ચ સમિએા તિગુત</mark>્તા−પાંચ સમિતિ અને ત્રણુ ગુાપ્ત યુકત

છત્તિસ ગુણેા ગુરૂ મજ્ઝ.-એ છત્રિસ ગુણેાએ સંહિત મારા ગુરૂ છે.

#### નવકાર સૂત્ર,

પ્ર૦ પંચિંદિય સૂત્રને નવકાર પછી સુકવાનું કારણ શું ?

ઉ૦ સામાયિક સૂત્રની ક્રિયા ગુરૂ સમીપ રહીને કરવાની છે. માટે ગુરૂ સ'બંધી જ્ઞાન આપવાના પ્રયોજનથી તેને નવ-કાર પછી મૂકવામાં આવ્યુ **છે. જેથી** ચિતવૃત્તિ ધર્મ<sup>દ</sup>યા-નમાં તલ્લીન રહે અને ઉન્માર્ગ તરક ચિત્તવૃત્તિ જાય નહિ. અને ગુરૂ મહારાજ હાજર ના હાેય તાે ગુરૂ મ-હારાજની સ્થાપના ઉપરના કારણસર કરવાની છે. સ્થાપના કરવાથી ગુરૂ મહારાજની પ્રાણપ્રતિષ્ઠા તેમાં થાય છે. ગુરૂની સન્મુખ કે તેની સ્થાપના સન્મુખ કિયા કરવાથી ચંચળ મનાવૃત્તિ ધ્યાનમાં સ્થિર થાય છે. ઢેરને પણ જ્યારે ખીલે માંધે છે ત્યારે તે કુદાકુદ કરીને ભાગી જતું નથી. તેમ ગુરૂ સન્મુખ યા તેમની સ્થાપના સામે સ્થા-પવાથી આપણી મનાવૃત્તિ સ્થિર રહે છે. તેથી તે (મ-નાેવૃત્તિ ) અસત્યાચરણ તરક દાેરાતી નથી. એવાે પણ નિયમ છે કે મન આગળ જેવા આદર્શ હાજર હાેય તે તરફ ચિતવૃત્તિ હમેશાં ચાંટે છે. માટે સામાચિક કરતી વખતે ગુરૂ મહારાજ યા તેમની ગેરહાજરીમાં તેમની સ્થાપના હિતકર છે. તે આત્મકલ્યાણના કારણભૂત છે. સામાયિક કરીને આપણે શાંતિના સાચા માર્ગ સંપાદન કરવાના છે. આ શાંતિના સાચા માર્ગ ગુરૂ સિવાય કાેણુ સંપાદન કરાવે ! કહેવતમાં પણ કહ્યું છે કે " ગુરૂ વિના જ્ઞાન નહિ '' માટે આત્મ કલ્યાણ અર્થે પ્રથમ પંચ પરમેષ્ટીનું સ્મરણ કરી પછી દ્રષ્ટિ મર્યાદા સન્મૂખ સદ્ગુરૂ ન હાેય તાે તેમની સ્થાપના કરવી અને પછી તેમની અનુજ્ઞા લઇ

[?]

સામાચિકની મંગળ ક્રિયામાં ચિત્તની તલ્લીનતા કરવી. પ્રથમ સૂત્રમાં પંચ પરમેષ્ટીનું સ્મરણુ કરી પંચિંદિય સૂત્રમાં ગુરૂની અનુજ્ઞા લઇ પછી સામાચિકની મંગળ ક્રિયા કરવાની છે. તે માટે પંચિંદિય સૂત્રને દ્વિતીય સૂત્ર તરીકે સ્થાન આપવામાં આવેલ છે.

પ્ર૦ પંચિંદિય સૂત્રનાે ઉદેશ શા છે ?

ઉ૦ સામાચિકની ધાર્મિક મંગળ ક્રિયા કરતી વખતે સ્થાપ-નાચાર્ય સાક્ષી તરીકે સ્થાપવામાં આવે છે. પંચ પરમે-ષ્ટીને નમસ્કાર કર્યા પછી સામાયિક સૂત્રની ધાર્મિક મંગળ ક્રિયા કરવાને ગુરૂ મહારાજની સમીપ યા ગુરૂ મહારાજ હાજર ના હાેય તાે તેમની સ્થાપના કરી તે મંગળ ક્રિ-યાના આરંભ થાય છે. જે ગુરૂ મહારાજની હાજરી હાેય તે৷ સ્થાપનાચાર્યની જરૂર નથી. તેમની ગેરહાજરીમાં પુસ્તક ચાપડા ઉપર મૂકી તેમાં આચાર્ય મહારાજની ભાવના ભાવવી. જૈન ધર્મની કાેઇ પણ ક્રિયા દેવ અથવા ગુરૂની સમીપમાં કરવાની હાેય છે. અને ગુરૂ હાજરના હેાય તેા તેમની સ્થાપના કરી ધાર્મિક ક્રિયા કરવામાં આવે છે. કારણ કે તેમની સ્થાપના સમીપ વિનય અને અહુમાનથી ક્રિયા કરનારને અવશ્ય લાભ થાય છે. વ્ય-વહારમાં પણ સાક્ષી રાખવાથી કામની નિશ્ચલતા થાય છે તેા પછી આવા ધાર્મિક મંગળ કામમાં સ્થાપનાચા-ર્યંની સાક્ષીથી ધર્મ માર્ગમાં કેમ દ્રઢ ન થવાય ໃ વળી ગુરૂ મહારાજની તેમાં ભાવના કરવાથી આળસ <mark>પ્રમા</mark>દ આદિ દેષોથી વિરકત થવાય છે. અને સ્થાપનાચાય

[ ८२ ]

સાક્ષીભૂત હેાવાથી ધર્મમાર્ગમાં અતિરકત થવાય છે. આથી શરૂ મહારાજની ગેરહાજરીમાં સ્થાપનાચાર્ચની સ્થાપના અવશ્ય કરવી બેઇએ.

પ્ર૦ આ પંચિંદિય સૂત્ર ઉપરથી શું સાર ઉપસ્થિત થાય છે?

ઉ૦ આ સૂત્રમાં ગુરૂ કેવા હેાવા જેઇએ તેનું સમર્થન કરેલું છે. કહેવતમાં પણ કહ્યું છે કે જેવા ગુરૂ તેવા ચેલા. ગુ-રૂના જ્ઞાન અને ચારિત્ર ઉપર તેમના અનુયાયીઓના સ-ઘળાે આધાર રહે છે. ને ગુરૂ સદાચરણી હાેય, વિશુદ્ધ ચારિત્ર પાળક હેાય, ધર્મમાં અતાવેલ માર્ગનું જતન કરનારા હાેય, સુરૂ હાેય, શાન્ત હાેય, ગંભીર હાેય, ભ-વભીરૂ હાેય, તેમજ દુન્યવી માચાવી લાલસાથી મુકાએલા હાેય, નિસ્પૃહી અને નિષ્પરિગ્રહી હાેય, સત્યનાજ સુપંથે વિચરનારા અને સત્યનાજ ઉપાસક હાેય, જિનાજ્ઞા પાલક હેાય, તેા તેઓ પાતાના શિષ્યાે ઉપર તેમજ અનુયા-યીએા ઉપર ઉત્તમ પ્રકારના ચારિત્રની છાપ–પ્રભા પાડી શકે છે. તેમનાજ વચનાની કિંમત અંકાય છે. તેમનીજ વાણી સફળ થાય છે. તેમનાજ પડઘા પડે છે. તેજ સેવકને શુદ્ધ કરી શડે છે. ખાકી જેએા વિશુદ્ધ ચારિત્ર-શીલ નથી તેમના વચનની અસરાે સામાના દીલ ઉપર થતી નથી. તેમ સેવકને તે સત્ય વસ્તુનું પાલન કરાવી શકતા નથી. આ બાબત એક નાનકડા દ્રષ્ટાંતથી ઘણી સારી રીતે સમજી શકાશે.

એક વખત એક ડાેસી કાેઈ સાધુ મહારાજ પાસે પાે-Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

[{3]

[ {}]

તાના દીકરાને સાકર નહિ ખાવાની આધા લેવરાવવા લઇ ગઇ હતી અને તે સાધુ મહારાજે સાકર નહિ ખાવાની તે છેાકરાને ખાધા આપી. પણ આ છેાકરે તે ખાધ પાળી નહિ. જેથી પેલી ડાશી તે સાધુ મહારાજ પાસે ગઇ અને કહ્યું કે હે ! સાધુ મહારાજ ! મારાે દીકરાે બાધા પાળતાે નથી. તે સાધુજી જ્ઞાની અને વિચારશીલ હતા, તેમણે પાેતાના મનમાં વિચાર કર્યા કે જ્યાંસુધી હુ' સાકર વા-પરૂ છું ત્યાં સુધી તે છેાકરાને મારી ખાધાની કશી અસર લાગશે નહિ, તેથી પાતે સાકર નહિ ખાવાના દ્રઢ સં-કલ્પ તે વખતેજ કર્યો અને પેલી ડાસીને કહ્યું કે તારા દીકરાને કુરીથી તું મારી પાસે લાવજે. તેથી તે ડાસી પાેતાના દીકરાને તે મહારાજ પાસે ફરીથી લઇ ગઇ. અને તે મહાલાગ્ સાધુજીએ કરીથી બાધા આપી. અને ત્યારબાદ તે હાકરાએ તે પાળી. આથી આપણને સમજાય છે કે જેઓ પાતે વિશુદ્ધ ચારિત્રધારી હેાય છે. તેઓજ સામા ઉપર સારી અસર પાડી શકે છે અને તેમનાજ વચના અનુયાયીઓને વીજળીની માક્ક અસર કરે છે. ખાકી કુટેા ઢાલ જેમ વાગતાે નથી તેમ જેમનું ચારિત્ર નિમાળ નથી તે આશ્રિતાે ઉપર પાતાની પ્રતિભા પાડી શકતા નથી.

જેઓ જિનાજ્ઞાને અનુસરી વિચરનારા છે તેઓજ સ્વ-પરનું કલ્યાણુ કરી શકે છે, વળી ચારિત્રની સાથે ગુરૂ-મહારાજ જો જ્ઞાની હાેય છે તાે તે ઉપાસકને સન્માગે જલદીથી ચઢાવી શકે છે. ગુરૂ હ મેશાં તત્વના જ્ઞાનવાળા

હાેવા જેઇએ. નહિ તાે 'અંધાેઅંધ પુલાય 'એવી સ્થિતિ ઉત્પન્ન થાય છે. જેએ। તત્વજ્ઞ છે અને માક્ષાભિલાષી છે તેઓજ સત્પંથ ખતાવી શકે છે. તેમ તેઓ પાતાના આ-ત્માનું પણ સારી રીતે કલ્યાણ કરી શકે છે અને બી **બ**નું કરાવી શકે છે. તેથી ગુરૂ સ્વપર પ્રકાશક કહેવાય છે. માટે ગુરૂ મહારાજની જરૂરીયાત અને તે કેવા હેવા જોઇએ તે પંચિંદિય સૂત્ર આપશને બતાવે છે. જેઓ આત્માર્થી અને જ્ઞાની હાેય, તેઓજ જગતના ઉદ્ધાર કરી શકે છે. બાકી જેએા પુરાણીઓની માફક સાંસારિક લાલસામાં તેમજ માયામાં લપટાયેલ હાય છે તેઓ જગતનાે ઉધ્ધાર કદી પણ કરી શકતા નથી. એક વખત એક પુરાષ્ટ્રી, રાજાને ઉપદેશ સંભળાવતા હતા પરંતુ તે રાજાના મનને જોઇએ તેવી શાંતી તેથી થતી ન હતી. અને તેના મનના ઉદ્વેગ ઓછા થતા ન હતા. એક વખત રાજાને એક અબધુત ચાેગીની મુલાકાત થઇ. તે વખતે રાજાને ઉદાસી નેઇને તે ચાેગીએ કહ્યું કે દે ! રાજન્! તમા ધર્મ સાંભળા છા છતાં ઉદાસીન કેમ **દેખા**એા છેા ? માટે તમારા પુરાણી ધર્મગુરૂને અહીં બાેલાવાે તે કેવા છે તે જાેઇએ. તે વખતે રાજાએ પુરા-ાણીને બાેલાવ્યા, પછી તે ચાેગીએ પુરાણીને સંસાર-ગ્રસ્ત જાણી રાજાને એક સ્તંભ સાથે બાંધ્યેા અને બીજા સ્તંભ આગળ પુરાશીને આંધ્યા. પછી અંન્ને-ના હાથમાં પુસ્તક આપી કહ્યું કે તમા અરસપરસ આ પુસ્તક એક બીજાને આપે. પણ બાંધેલા હાેવાથી શી રીતે આપી શકે? આને**ા મર્મ તે ચેાગીએ રાજાને સમ** જાવ્યેા; કે હે રાજા ! તું જેવાે માયાથી બંધાયેલાે છે. તેવાેજ આ પુરાણી પણુ માયાનાે બાંધેલાે છે. જેથી સં-સાર ત્યાગનાે ઉપદેશ તમને તે શી રીતે સંભળાવી શકે ? માટે જો તમારે ખરી શાંતિ જેઇતી હાયતા બધી જંજળ છેાડીને આવેા મારી પાસે હું તમને ખરી શાંતી આપીશ. આ ઉપરથી સાર એ જોવાના છે કે જેઓ પાતે માયામાં છુડેલા છે, તેઓ બીજાને કદી પણુ તારી શકતા નથી. તેમનાં વચનેા પણ હવામાં ઉડી જાય છે. તેમના વચ-નાેની અસર બ્રાેતાએા ઉપર જરા પણુ થતી નથી. તેઓ ગમે તેટલા વિદ્વાન હાય તાેપણ જન સમુદાયમાં તેમની કિંમત અંકાતી નથી. માટે માક્ષાભિલાષી જીવાએ ઉત્તમ ગુરૂના સંગ કરી પાતાના આત્માનું કલ્યાણ કરવું. જે ખરા ગુરૂ હેાય તે પંચે દ્રિયના વિષયેામાં લુખ્ધ થાય નહિ. તેનાથી લલચાઇ અનર્થદંડ કરે નહિ. તે પૂર્ણપણે જિતેં-દ્રિય રહે. પ્રદ્વાચર્યંનું તેા સંપૂર્ણ રીતે પાલન કરે. જે विषय विश्व रे। आत्माने पतित अरनारा छे तेने। पातानी મનસૃષ્ટિમાં સંચાર સરખાે પણ થવા દે નહિ. ક્રોધ માન માયા અને લાભાદિ શત્રુએાથી તે પરાજય થાય નહિ. પરંતુ તેમને આત્મધનના લુંટનારા લુટારા જાણી નવગજ-ના નમસ્કાર કરી તેનાથી છેટા રહે, પ્રાણાંતે પણ હિંસા કરે નહિ. જુઠું બાેલે નહિ. ચાેરી કરે નહિ. સદા અખંડ પ્રદ્રાચર્યવાન રહે અને પરિગ્રહ રાખે નહિ. અર્થાત તે પંચમહાવૃતધારી હાેય આથીજ દુનિયાના બીજા ગુરૂએ

[<;]

કરતાં જૈન ગુરૂએાની–સાધુએાની ઉત્તમતા છે. આવા ઊચ કક્ષાના ગુણા પરિષાન કરે ત્યારે તે ગુરૂની ગણુનામાં ગણાય છે. આચાર વિચારમાં પણ તે નિર્મળ હાય છે. કાેઇ પણ જાતના અશુભ અધ્યવસાય તે સેવે નહિ અને વિશુદ્ધ પ્રકારે સંયમ પાળી સર્વ વાસનાઓના રાેધ કરવા તપ કરે. જૈનદર્શન ઉપર જેમની અતુલ શ્રદ્ધા હાય અને પાેતાની શક્તિ ધર્મ માર્ગમાં ફાેરવે કાેઇ પ્રવૃતિ કરે તે৷ તે સમ્યક્ પ્રકારની કરે કે જેથી પરજીવાેને દુઃખ થાય નહિ, અને પાતાના આત્માનું અહિત ન થાય. જતાં આવતાં ઉપયાગ રાખે, ભાષા પણ મધુર અને સામાને ઉ-પકારી બાેલે. દરેક બાબતમાં લેવા મુકવામાં ઉપયાગ રાખે, મળમૂત્ર એવી જગાએ ન પરઠવે કે જ્યાં ક્ષુદ્રજ-તુનાે નાશ યાય. મન વચન કાયાથી અનિષ્ઠ પ્રવૃતિ કરે નહિ, તેમ કરાવે નહિ અને કરનારને અનુમાદન આપે નહિ. આવી રીતે સદ્રગુરૂનાં લક્ષણુ હાેવાં નેઇએ. પંચિંદિય સૂત્રને અરાબર અભ્યાસ કરવાથી તેના સ્પષ્ટ રીતે ખ્યાલ આવી શકશે. જેઓ ખુઝેલા છે એટલે જેમને બાેધ થયેા છે અને જેઓ સદ્દ ચારિત્ર ધારી છે તેઓજ અન્યને બાધ પમાડી શકે છે જેટલી સાડાત્રણ, મથુ કા-યામાં નાકની કિંમત છે તેટલીજ મનુષ્યના જીવનમાં ચારિત્રની કિંમત છે. અંગ્રેજમાં કહેવત છે કે Health is lost, something is lost But character is lost everything is lost તંદુરસ્તી અગડે છે ત્યારે તે કંઈક ગુમાબ્યા બરાબર છે પણુ વર્તન અગડે છે ત્યારે બધું

[૮૮] પંચિંદિય સુત્ર.

ગુમાવવા અરાબર છે. માટે ચારિત્રશીલ ગુરૂ જ જગ<del>લ્</del> વંઘ છે.

પ્ર૦ આચાર્યનાે અર્થશા ?

ઉ૦ જેઓ પાંચ આચારને પાળે અને બીજાને પળાવે અને વળી જેએા ધર્મના નાયક છે તે આચાર્ય કહેવાય છે.

પ્ર૦ આચાર્ય મહારાજના ગુણે৷ કેટલા તે કહેા.

ઉ૦ આચાર્ય મહારાજના ૩૬ ગુણેા છે. તે નીચે પ્રમાણે છે.

પાંચ ઇંદ્રિયના વિષયને રાેકનાર તેથી પાંચ ઇંદ્રીયના ૫ ગુણુ તે અનુક્રમે (૧) સ્પરોેંદ્રિય (ત્વચા શરીર ) (૨) રસેંદ્રિય ( જીભ ) (૩) ઘાણેંદ્રિય (નાક ) (૪) શ્રોત્રેંદ્રિય (કાન ) (૫) નેત્રેંદ્રિય [ આંખ ] આ પાંચ ઇંદ્રીયના તે-વીશ વિષયા ઉપર મનગમતા ઉપર રાગ અને અણુગમતા ઉપર દ્વેષ આચાર્ય મહારાજ કરે નહિ. તેથી પાંચ ગુણુ.

વળી બ્રહ્મચર્યંનું શુદ્ધ રીતે પાલન કરવા શિયળની નવવાડેાને જાળવી રાખે, ક્ષેત્રનું જેમ વાડથી રક્ષણુ થાય છે તેમ આ નવવાડથી શિયળનું રક્ષણુ થાય છે.

## ' શિયળની નવ વાડેા '

[૧] સ્ત્રી પશુ નપુંસક જ્યાં ન હેાય ત્યાં રહે. [૨] સ્ત્રીની સાથે રાગથી વાતાે કરે નહિ [૩] સ્ત્રી બેઠી હાેય તે આસને પુરૂષ બે ઘડી સુધી બેસે નહિ અને પુરૂષ બેઠા હાેય તે આસને સ્ત્રી ત્રણુ પહાેર સુધી બેસે નહિ [૪] રાગથી સ્ત્રીનાં અંગેાપાંગ જુએ નહિ. {પ] સ્ત્રી પુરૂષ સુતાં હાેય; અથવા કામ ભાેગની વાત કરતાં હાેય ત્યાં ભીં-તના આંતરે રહે નહિ. [૬] અગાઉ ભાેગવેલા વિષયાદિ સંભારે નહિ [૭] સ્નિગ્ધ આહાર કરે નહિ [૮] નીરસ એવા પણુ અધિક આહાર કરે નહિ [૯] શરીરની શાેભા ટાપટીપ કરે નહિ.

આ પ્રમાણે આચાર્ય મહારાજ શિયળની નવ વાડેાથી શીયળનું રક્ષણુ કરે માટે નવ ગુણુ.

વળી સંસારની પરંપરા વધે તેવા કષાયને સેવે નહિ. [૧] ક્રોધ [૨] માન [૩] માયા [૪] લેાભ તે ચારના અભાવ તે ચાર ગુણુ. વળી આચાર્ય મહારાજ પાંચ મ-હાવત પાળે તે [૧] પ્રાણાતિયાત વિરમણ [ કાેઇ જીવનાે નાશ કરવાે નહિ, (ર) મૃષાવાદ વિરમણ્ [ ગમે તેવું કષ્ટ આવે તાેપણ જુડું વચન બાેલવું નહિ ) [3] અદત્તાદાન વિરમણ ( કાેઇની નહિ આપેલી નજીવી ચીજ પણ લેવી નહિ ) [४] મૈથુન વિરમણુ ( મન વચન કાયાથી ખ્રદ્ધાચર્ય પાળવું ( વિષય સુખ લાગવવાં નહિ ) [4] પરિગ્રહ વિર-મણ [ ઠેાઇ પણ વસ્તુનાે સંગ્રહ કરવાે નહિ તેમજ ધર્મા-પકરણ પુસ્તક આદિ વસ્તુ પાતાની પાસે હાેય તેના ઉપર મુર્છા રાખવી નહિ ] આ પાંચ મહાવત દરેક સાધુ મ-હારાજ પાળે. વળી આચાર્ય મહારાજ પાંચ આચારને માળે. [1] જ્ઞાનાચાર. જ્ઞાન ભણે ભણાવે, લખે લખાવે, જ્ઞાન ભંડાર કરે કરાવે, ભણનારને સહાય આપે (૨) દર્શનાચાર

શુદ્ધ સમ્યકલ પાતે પાળે અને સમ્યકલથી પડતાને સ્થિર કરે. [3] ચારિત્રાચાર પાતે શુદ્ધ ચારિત્ર પાળે અને પ-ળાવે તથા પાળનારને અનુમાદન આપે [8] તપાચાર એ-ટલે છ બાદ્ય અને છ અભ્ય તર એમ બાર પ્રકારના તપને પાતે કરે કરાવે અને બીજાને અનુમાદે [૫] વીયાંચાર એ-ટલે ધર્માનુષ્ઠાન [ધર્મ કિયા] કરવામાં છતી શકતી ગાપવે નહિ, તથા તમામ આચાર પાળવામાં વીર્ય શક્તિ સંપૂર્ણ રીતે ફેારવે તે.

પાંચ સમિતિ અને ત્રણુ ગુપ્તિ એ અષ્ટપ્રવચન માતા દરેક મુનિ મહારાજ પાળે તેમ [૧] ઇર્યાસમિતિ-સાડા-ત્રણુ હાથ માં આગળ દ્રષ્ટિ નીચી રાખી ભુમિ જેતાં ચાલવું તે (૨) ભાષાસમિતિ-સાવઘ [પાપવાળું ] વચન બાલવું નહિ [૩] એષણુ સમિતિ-અપ્રાસુક આહારપાણી આદિ વહેારવાં નહિ. [૪] આદાન નિક્ષેપણુ સમિતિ-વસ્ત્રપાત્ર અણુપુંજી ભુમિ ઉપર લેવાં મુકવાં નહિ [૫] પારિષ્ટાપનિકા સમિતિ. મળમુત્ર અણુપુંજી જીવાકુલ ભુ-મિએ પરઠવવા નહિ. સમિતિના અર્થ સમ્યક્ પ્રકારે ચેષ્ટા કરવી તે થાય છે.

ગુપ્તિ એટલે ગાેપન કરવું [૧] મનગુપ્તિ એટલે મ-નમાં આર્ત તથા રૌદ્રધ્યાન ધ્યાવાં નહિ [૨] વચનગુપ્તિ નિરવદ્ય વચન પણુ કારણુ વિના બાેલવાં નહિ, (૩) કા-યગુપ્તિ–શરીર અણુપડિલેહ્યું હલાવવું નહિ. ઉપર સુજબ આચાર્ય મહારાજના છત્રીસ ગુણા વર્ણુંબ્યા છે. આ છ- ત્રીસ ગુણેાનું આચાર્ય મહારાજ પાલન કરે છે. આ બધા ગુણેાને સામટીરીતે ગણીએ તેા પાંચ ઇંદ્રિયના [પ] ય્રદ્ધ-ચર્યાની નવ પ્રકારની ગુપ્તિના [૯] ચાર કષાયના [૪] પાંચ મહાવતના (૫) પાંચ આચારના (૫) પાંચ સમિતિના (૫) ત્રણુ ગુપ્તિના [૩] આ સર્વ મળી આચાર્ય મહારાજના ૩૬ ગુણેા થાય છે. આ છત્રીસ ગુણેાનું આ સૂત્ર પ્રતિપાદન કરે છે. જેથી માક્ષના સાધન અથે ગુરૂ ઠેવા બેઇએ તેના મુમુક્ષુને ખ્યાલ આવે તેજ પંચિંદિય સૂત્રનું તાત્પર્ય છે.



[ હર ]

મત્થએણ વ'દામિ–મસ્તકવડે વાંદુ છું.

ઇચ્છામિ ખમાસમણા–હે ક્ષમાશ્રમણ સાધુજી ! હું ઇચ્છું છું. વ'દિઉ જાવશિજ્જાએ નિસિદ્ધિઆએ–પાપ વ્યાપાર સાગ કર્યો છે એવા શરીર વડે પવિત્ર પરિણામથી શક્તિસહિત આપના શરીરે ખાધા ન થાય તેમ.

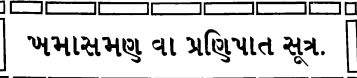
ત્યાગ કર્યો છે એવા પરિણામવડે. **મત્થએણ**-મસ્તકથી. શરીરવડે. વ દામિ–હું વાંદુ છું.

જાવણિજ્જાએ–પવિત્ર ખનેલા વ દિઉ -- વાંદવાને શરીરે અને પવિત્ર નિસિહિઆએ–પાપ વ્યાપાર

**ઇચ્છામિ**–હું *ઘ*ચ્છું છું. ખમાસમણેા–ઢે લમાશ્રમણ

શખદાર્થો

**ઇ**ચ્છામિ ખમાસમણા વ'દિઉં જાવણિજ્જાએ નિસિહિઆએ મત્થએણવ**ંદામિ**ના ગા



નવકાર સ્ત્ર.

[ 63 ]

## પ્ર૰ ખમાસમણુ વા પ્રણુિપાત સૂત્રને ત્રીજી' સુકવાનું પ્રયાેજન શુ' <sup>የ</sup>

ઉ૦ સામાયિક સૂત્રનું ત્રીજું સૂત્ર ખમાસમણુ વા પ્રણિપાત સૂત્ર છે અને તેને ત્રીજું મૂકવાના ક્રમ એ છે કે બીજા સૂત્રમાં ગુરૂની સ્થાપના કરવાની છે અને સ્થાપના કર્યા બાદ તેને પાપ વિમાચન અર્થે અંતરથી નમસ્કૃત એટલે નમસ્કાર કરવાના હાેય છે. અને વિશુદ્ધ ભાવથી કરેલા નમસ્કાર ઉત્તમ કુળને આપનાર અને પાપ વિમુક્તિનું કારણુ છે. તેથી સામાયિક સૂત્રનું ત્રીજું સૂત્ર પ્રણિપાત સૂત્ર કહ્યું છે.

## આ સૂત્રનાે ઉદ્દેશ.

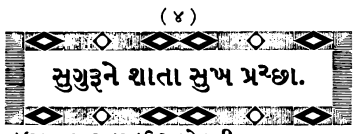
પ્રથમ સૂત્રમાં પંચપરમેષ્ટીનું સ્મરણ છે. અને બીજા સૂત્રમાં સામાયિકની અંદર સ્થાપનાચાર્યની સ્થાપના કરવાનું અને ગુરૂઠેવા હોવા જેઇએ તે વર્ણવવામાં આવેલું છે. ગુરૂ મહારાજની સ્થાપના કર્યા પછી તેમને વંદન કરવું જેઇએ એ સ્વાભાવિક છે. માટે આચાર્ય મહારાજને પંચાંગ પ્રશુપાત કરવાના આ સૂત્રના ઉદેશ છે. નમસ્કાર કર્યા પછી હૃદયમાં નસભાવ પેદા થાય છે અને નસભાવ થયા પછી ગુરૂની ગુરુતાનું તથા પ્રભુતાનું ચિન્તવન થાય છે તથા તેમની માટાઇનું ભાન થાય છે અને દ્દયમાં પ્રભુતાના સંચાર થતાં ભક્તિમાં જીવ તલ્લીન રહે છે. અને તે ભક્તિના સદ્ભાવે જીવ ભવસમુદ્ર તરે છે. માટે ગુરૂ મહારાજની સ્થાપના કર્યા પછી તેમને નમસ્કાર કરવા એ અતિ આવશ્યક છે.જે આ સૂત્રના ઉદેશ છે. **ખમાસમણુ વા પ્ર**ણિપાત સૂત્ર.

### પ્ર૰ આ સુત્રનાે સાર ?

ઉ૦ આ સૂત્ર વંદનવિધિ સૂચવે છે. જગતમાં સદ્ગુરૂ છે તેજ સન્માર્ગ દર્શાંક છે અને તેજ સમ્યક્જ્ઞાન સંપાદન કરવામાં કારણુભૂત બને છે. તારણુહાર છે. માટે કેાઇપણુ પ્રકારના કાયિક પાપ વ્યાપારથી વિરમી શકિતપૂર્વંક અને વિશુદ્ધ દિલથી શુદ્ધ પરિણામે તેમને પ્રણિપાત કરવા તે અત્યંત ફળદાયી છે. અંતઃકરણુની વિશુદ્ધિથી કરેલાે નમસ્કારજ ફળે છે અને તેજ આત્મ શુદ્ધિ કરે છે. માટે સદ્દગુરૂને હંમેશાં પાપ વિમુકિત માટે પંચાગ પ્રણિધાન કરવું એટલે બે હાથ બે પગ અને મસ્તક નમાવી અંતઃકરણુથી તેમને વંદન કરવું એજ આ સૂત્રનાે સાર છે.



[ 68 ]



ઇચ્છકાર સુહરાઈ સુહદેવસી સુખતપ શરીર નિરાબાધ સુખ સંયમ યાત્રા નિર્વહાેછાજી સ્વામિ શાતા છેજી; ભાતપાહીના લાભ દેશાજી (૪)!!

શાબ્દાર્થ.

ઇચ્છકાર–ઇચ્છાએ કરી. સુહરાઇ–સુખે રાત્રિ. સુહદેવસિ–સુખે દિવસ. સુખતપ–સુખે કરી તપ. શરીર નિરા**બાધ**–શરીરે રાેગ સુખસ યાત્રા–સુખે રહિતપર્ણુ. ચારિત્ર.

**નિર્વ`હે**ાછે**ા**જ–પ્રવર્તેછેાજ.

#### વાકયાર્થ .

**ઇચ્છકાર સુહરાઇ સુહદેવસિ સુખતપ–હે** ગુરજ આપ સુખે રાત્રિ, સુખે દિવસ, સુખે તપશ્વર્યામાં.

**શરીરનિરાભાધ**-શરીરે રાગરહિતપણુ.

<mark>સુખસ યાત્રા નિર્વ`હ</mark>ાેછેાછ−સુખે સંયમ રૂપ યાત્રામાં પ્રવર્તાેછાેજ.

સ્વામિ શાતા છેજી ! ભાતપાણીના લાભ દેશાજી.

## [૯૬] સુગુરને શાતા સુખ પ્રચ્છા.

# પ્ર૰ સામાયિક સ્**ત્રના ચાે**થા સૂત્રનાે ક્રમ કહાે.

ઉ૦ સામાચિક સૂત્રનું ચાેશું સુત્ર " સુગુરૂને શાતાસુખ પ્રચ્છા " નું છે. સુગુરૂને પ્રણુપાત (નમસ્કાર) કર્યા પછી તે-મને શાતા પૂછવી તે ધર્મ છે. આપણે વ્યવહારમાં પણ કેાઇ સંબંધી મલ્યાે હાેય તાે તેના સત્કાર કરી તેની કુશળ ક્ષેમ પુછીએ છીએ, તાે પછી આતાે આપણા તા-રણુહાર છે. સત્જ્ઞાનના દાતા છે. આસન્ન ઉપકારી છે. જેથી તેમની શાતાસુખ પ્રચ્છાકરવી તે આપણાે ધર્મ છે. નમસ્કાર કર્યા પછી કુશળતા પુછાય છે તેથી આ સૂત્ર પ્રણુપાત સૂત્ર પછી આલેખ્યું છે અને સન્માર્ગ દર્શક ગુરૂ મહારાજને શાતા પુછવી તે આસૂત્રનું પ્રયાજન છે.

આ સૂત્ર ગ્રુરૂ મહારાજની ચિત્તની પ્રસન્નતા પૂછવાનું છે, ગુરૂ મહારાજનું શરીર શારિરીક પીડાથી પીડાતુ હાય અથવા તા તેમને સંચમ આરાધવામાં જે કાેઇ આડખીલી રૂપ હાેય તે પુછવાથી તેના સમયાેચિત ઉપાય લઇ શકાય છે. અને જેથી ગુરૂ મહારાજને દરેક પ્રકારે શાંતિ થાય છે. જેથી તેમનું ધર્માચરણુ કરવા ત-રક તેમનું દિલ વધે છે જેથી વંદન કર્યા પછી શાતા પુછવી તે આ સૂત્રના ઉદેશ છે.

પ્ર૦ આ સૂત્ર ઉપરથી ઉપસ્થિત થતાે સાર શુ છે?

ઉ૦ શાતા પુછવાથી ગુરૂ મહારાજને દીલ શાન્ત છે કે અ-શાન્ત છે તે માલમ પડે છે. અશાન્ત હાેય છે તાે ચાં-પતા ઉપાયા લેઇ શકાય છે અને તેમના દિલને શાંતિ

[69]

હાેય, ચિત્તની સ્થિરતા હાેય તાે તેઓ સારી રીતે ધર્મ-ધ્યાન કરી શકે છે. તેમ ઉપાસકાેને પણ સારી રીતે **ધ**મ<sup>્</sup>ધ્યાન કરાવી શકે છે. વળી જ્યાંસુધી ગુરૂ મહારા-જની પ્રસન્નતા મેળવી શકાતી નથી ત્યાં સુધી ઉપાસક તેમના અંતરનું ખરૂં જ્ઞાન તેમજ આશીર્વાદ મેળવી શ-કતાે નથી. માટે ઉપાશ્રયે જવું અને ખરા અંતઃકરણુના ભાવપૂર્વંક ગુરૂ મહારાજની શાતા પૂછવી અને અશાતા જણાતાં તેના ચાંપતા ઉપાયેા લેવા. ખાકી એકલી પૃચ્છા કરવાથી કંઇ આત્મ કલ્યાણ થતું નથી. ગુરૂની સુશ્રૂષા કરવાથી તેમના દિલના અંતરંગ પ્રેમ મેળવી શકાય છે. બાકી તેા પછી જેવાં ''ભાઇનાં માંમેરાં તેવાં ખ્હેનનાં ગીત'' અર્થાત્ જેવા ભાવ હાય તેવીજ ભક્તિ થાય છે અને જેવી ભકિત હાેય તેવુંજ કળ મળે છે. આ સ્થળે ગુરૂ ભકિતના એક આકર્ષક દાખલાે છે. તે દરેક વાચકે યાદ-રાખી ખાલી ભકિતના ડાેળ કરવાથી દુર રહેવુ' અને દ્વદયમાં સાચી લકિતને સ્થાન આપવું. ગુરૂ મહારાજ, ગુરૂમહારાજ કહેનારા તેા ઘણા હાય છે પરંતુ સાચી ભક્તિવાળા કેટલા છે અને ક્યા છે તે તા વખત આવેજ માલમ પડે છે.

એક ચાેગીને સાે શિષ્યા હતા. એક વખત તે ચાેગીએ પ્રસંગવશાત સાે શિષ્યામાં ખરાે શિષ્ય કર્યા છે તે તેના સાંબતીને બતાવવા એક અખતરાે કર્યા. અને પગે એક પાકલ કેરી બાંધી. જાણે પાતે માટા ગુમડાના વ્યાધીથી પીડાય છે એવાે તેણે ડાળ કર્યા. આ વખતે બધા શિષ્યા

#### સામાયિક સદ્ગોધ.

તેમની સાર સંભાળ કરવા લાગ્યા અને સૌ કાેઈ ચિંતા કરવા લાગ્યા અને તેનાે ઉપાય કરવા માટે ગુરૂ મહા-રાજને માગણી કરી, ત્યારે ગુરૂ મહારાજે કહ્યું કે આનેા ઉપાય બહુ કઠીન છે અને તે ભાગ્યેજ કાેઇ કરી શકશે. **ખધા શિ**ષ્યેાએ પૂછશું કે **સાહે**બ! એવેા તે કયેા ઉપાય છે તે અતાવા, ત્યારે તેમણે કહ્યું કે આ ગુમડું કાેઇ ચૂસી જાય તેા તેનું મૃત્યુ થાય અને મારા છવ બચે. આ સાંભળી બધા શિષ્યાે એક પછી એક પલાયન થઇ ગયા. આ શિષ્યામાં એક શિષ્યને મનમાં થઇ આવ્યું કે આપણે મરશું તાે શા વાંધા છે. ગુરૂ મહારાજ તાે જગ-તનું કલ્યાણુ કરનારા છે. તેના દિલમાં ગુરૂ પ્રત્યે સાચી ભક્તિ હતી, તેથી તેણે ગુરૂ મહારાજને કહ્યું કે હે ! ગુરૂ મહારાજ ! આપના છવ બચતાે હાેય, તાે હું તમારૂ' ગુમડું ચૂસવા તૈયાર છું. ત્યારે ગુરૂએ કહ્યું કે બેઠા, શા-બાશ છે ! હું તા સાચા શિષ્ય કાેણું છે તે નેવાજ માગતા હતા. આ પ્રમાણે જ્યારે ગુરૂ તરફ ભકિતના આંદાલના અંતરથી ઉછળે છે ત્યારેજ તેમનાે શિષ્ય તરફ સાચા પ્રેમ પ્રગટે છે. માટે હંમેશાં સદ્દગુરૂ પ્રત્યે સાચી ભક્તિ, અને સુશ્રુષા કરવી અને તેમનું અંતર જીતી આત્મ-કલ્યાણ કરવું કારણ કે શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુને સાચા માર્ગ તાે તેજ અતાવનારા છે. માટે તેઓની '<mark>યથા</mark>શક્તિ સેવા કરવી એજ આ સૂત્રના સાર છે. જે કરે સેવા તે પામે મીઠા મેવા.

[ec]

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

ભગવન્-હે ભગવાન. ઇરિયાવહિયં-ગમનાગમન પડિક્રમામિ-હું પાછેા હઠું છું. કરતાં થએલ પાપક્રિયા. પડિક્રમહ-( નિવર્તો ). ઇરિયાવહિયાએ-માર્ગમાં ઇચ્છં-પ્રમાણ છે. ચાલતાં. વિરાહણાએ-જીવની વિરાધના ગમણાગમણે-જતાંઆવતાં. થઇ ઢાય. બીયક્રમણે-બી ચાંપ્યાં ઢાય

સંદિસહ–આજ્ઞા આપેા.

**ઇચ્છાકારેણ**–ઇચ્છાપૂર્વક.

ઈચ્છાકારેણ સંદિસહ ભગવન્ ઇરિયાવહિય પડિક્રમામિ ઇચ્છં, ઇચ્છામિ પડિક્રમિઉં ાા ઇરિયા વહિયાએ વિરાહણાએ, ગમણાગમણે, પાણક્રમણે ાા બીયક્રમણે હરિયક્રમણે એાસાઉત્તિંગ પણગદગ મિટ્ટિ મક્રડા સંતાણા સંક્રમણે ાા જેમે જીવા વિરાહિયા એગિંદિયા, બેઇંદિયા, તેઇંદિયા, ચઉરિંદિયા, પંચિંદિયા ા અભિહયા, વત્તિયા, લેસિયા, સંધાઇયા, સંધટ્ટિયા, પરિયાવિયા, કિલામિયા ઉદ્દવિયા ઠાણાઓ-ઠાણું સંકામિયા, જીવિયાઓ વવરોવિયા, તસ્સ મિચ્છામિ દુક્રડાં શબ્દાર્થ.

ઇરિયાવહિયં સૂત્ર.

( ५ )

**પણગદગ**–પાંચ વર્ણની સેવાળ મદ્દી–માઠી. તથા કાચુ પાણી. **દગમ**ટ્ટી–કાદવ. મઝડા સ'તાણા–કરાળીયાની સ'ઝ્રમણે–ચાંપી ઢાય. જેમે-જે મેં. 20 વિરાહિયા-વિરાધ્યા હેાય, જી**વા**-જીવેા. એગિંદિયા-એક ઇંદ્રિયવાળા ( દુઃખી કર્યા ). બેઇંદિયા–ઞે ઇંદ્રિયવાળા. જીવેા. તેઇંદિયા-ત્રણ ઇંદ્રિયવાળા. ચઉરિંદિયા-ચાર ઇંદ્રિય-પંચિંદિયા–પાંચ ઇંદ્રિયવાળા. વાળા. અભિહયા–લાતે માર્યા હાય. વત્તિયા–ધુળે ઢાંકયા હેાય. લેસિયા-ભાંય સાથે ઘસ્યા દ્વાય સંધાઇયા–ભેગા કર્યા હેાય. સંઘટ્ટિયા–સ્પર્શ કર્યા હેાય. પરિયાવિયા--પરિતાપ લપ-જાવ્યા હેાય. **કિલામિયા**–ખેદ પમાડયા હેાય. ઉદ્દવિયા–ત્રાસ પમાડયા ઠાણાએાઠાણ –એક સ્થાનેથી બીજે સ્થાને મુકયા હાેય. હિાય. જીવીયાએ વવરેાવિયા–જીવિતથી મૂકાવ્યા હેાય, (મારી નાખ્યા હેાય). મિચ્છા–નિથ્યા થાએા, તસ્સ–તે. (નાશ પામા). મિ–માર Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

સામાયિક સદ્દબાેધ.

**હરિયક્કમણે**-લીલી વનસ્પતિ

ઉત્તિંગ−ક્રીડીયાર.

ચાંપી હૈાય.

[ 200 ]

એાસા–ઝાકળ

પાણક્રમણે–પ્રાણીઓ ચાંપ્યા

હેાય.

દુુ ક્કડ –ે પાપ.

તા. ક. આમાં વાકયાર્થ**ની જરૂર જેવું ન લાગવાથી વા-**કયા**ર્થ** આપ્યાં નથી.

## પ્ર૦ આ સૂત્રનાે કેમ શાે ?

ઉ૦ ચાેથા સૂત્રમાં ગુરૂ મહારાજને શાતાસુખ પૃચ્છા કરવાની છે. તે શાતા સુખપૃચ્છા કર્યા પછી મંગળકિયા કરવાના આ-રંભમાં બેસતાં ઉઠતાં હાલતાં ચાલતાં જતાં આવતાં જાણે અજાણે જે કાંઇ પાપ થયું હાેય, જે કાેઈ છવાને પ-રિતાપ ઉપજાવ્યા હાેય, દુઃખ પમાડ્યા હાેય, તે સવે<sup>°</sup> હૃદય પૂર્વંક ગુરૂ સમક્ષ, સ્થાપનાચાર્ય સમક્ષ પ્રકાશવું જોઇએ. આથી આ સૂત્રને શાતા સુખપૃચ્છા પછી સૂક-વામાં આવ્યું છે.

## પ્ર૰ આ સૂત્રનાે ઉદૃેશ.

્હુદયમાં પાપનાે ભાર દુર કરવાથી હુદય નિર્મળ થાય છે અને સામાયિકની મંગળ ક્રિયા વિશુદ્ધ ભાવે થઇ શકે છે. વળી લુગડામાંથી મેલ જવાથી જેમ લુગડું હલકું થાય છે તેમ ઇરિયાવહિયં સૂત્ર ભણ્યાથી તથા પાપનું પ્રાયશ્ચિત કર્યાથી આત્મા હળવાે થાય છે. માટે સુગુરૂને શાતા સુખ પૃચ્છા કર્યા પછી પાપવિમાચન કર-વાની આવશ્યકતા છે.

મંગળ ક્રિયાના આરંલમાં પ્રથમ જેમ લુગડા ઉપર રંગ લગાવવાે હાય તાે ધાવાની જરૂર પડે છે તેમ વીતરાગ પ્રભુનાં વચનોના દ્રઢરંગ લાગવા માટે પ્રથમ પાપતું પ્રા-યશ્વિત કરી દ્રદય વિશુદ્ધિ કરવાતું હાેય છે અને જ્યાં સુધી હૃદય વિશુદ્ધ થાય નહિ ત્યાં સુધી જેમ મેલાં ક-પડાં ઉપર રંગ ચઢે નહિ તેમ ધર્મમાં દ્રઢ સંસ્કારની ઉંડી છાપ હૃદયમાં પડે નહિ માટે સામાયિકની મંગળ કિયામાં પ્રથમ આ સૂત્રથી પાપતું પ્રાયશ્વિત કરી આત્મ શુદ્ધિ અને દ્વદય શુદ્ધિ કરવી તે તેના ઉદ્દેશ છે.

## આ સૂત્ર ઉપરથી ઉપસ્થિત થતાે સાર

સામાચિક વર્ત સેવતી વખતે ક્રિયા કર્યા પહેલાં રસ્તામાં જતાં આવતાં જે કેાઇ જીવાને દુઃખ ઉપજાવ્યું હાેય, તેમને દુભવ્યા હેાય, હણ્યા હેાય, ત્રાસ પમાડયા હેાય, તેમ રસ્તામાં જતાં આવતાં કાેઇ જીવાેને હેરાન કર્યા હાેય, કોધ કર્યો હેાય, તેના આત્માને દુ:ખ ઉપજાવ્યું હેાય, મારા-મારી કરી હાેય. કાેઈની આંતરડીઓ કકળાવી હાેય, જે કાેઇ છવ પ્રત્યે પાપ કાર્ય કર્યું હાેય, તેની વિશુદ્ધિ માટે ગુરૂની પાસે ક્ષમાપના યાચવી, એજ આ સૂત્રના સાર છે. અને તેના પરમાર્થ પણ તે પ્રમાણે છે. પાપની ક્ષમાપના કરી હુદય પર જે પાપનાે ભાર હાેચ તે ઉતારી હુદયને હળવું કરવું જેથી હૃદય પવિત્ર થશે અને હૃદયને પવિત્ર કરવાથી મનની પણ નિર્મળતા થશે. હૃદયમાં જ્યાંસુધી પાપનું શલ્ય હશે, ત્યાંસુધી ખરી આત્મશદ્ધિ થતી નથી. માટે ઉત્તમ પ્રકારે સામાચિક કરનારે તેા સામાચિક કરતી વખતે દ્વદયથી તમામ પાપ ખપાવી આત્મ વિશુદ્ધિ કરવી નેઇએ. રસ્તામાં જતાં આવતાં મનથી વચનથી સ્મને કા-

[૧૦૨]

ઇરિયાવહિય' સૂત્ર.

યાથી જે કંઇ પાપ લાગ્યું હાેય તે શુદ્ધભાવે ક્ષમાવવું. જેથી આત્મકલ્યાણુ થશે. આ એવું પરમ સૂત્ર છે કે જે તેના ઉપર વારંવાર અંતઃકરણ પૂર્વંક વિચાર કરવામાં આવે, અને તેના પાપનું વારંવાર પ્રાયશ્ચિત કરવામાં આવે તાે જીવાે થાેડા ભવમાં મુક્તિ પામી શકે. હળુકર્મી આ-ત્માજ માક્ષ પરાયણ થઇ શકે છે અને વાર વાર ઉપયોગ રાખવાથી છવ હલુકર્મી થાય છે માટે હળુકર્મી થવા માટે ધ્યાનપૂર્વંક આ સૂત્રનું પરંમ અવલંબન કરવું. આ સુત્ર આપણુને રસ્તામાં જતાં આવતાં ઉપયોગ રાખવાનું પણ સૂચવે છે અને ને બરાબર ઉપયોગ રાખવામાં આવે તાે ઘણું પાપ થતું અટકી જાય છે અને તે માટેજ શ્રી वीरप्रभुक्षे કહ્યું છે કે उपयोगा धम्मा ઉપયાગથીજ ધર્મ પમાય છે. આપણી બેદરકારીથી આપણે ઘણાં પાપ ભાેગ-વીએ છીએ, સામળ ખાધેલાે કાેઈ જાણશે તાે એ મરશે અને કદાચ નહિ જાણે તેા એ મરશે. જાણે કે અજાણે કરેલાં

માઠાં પાપ ભાેગવ્યા વિના કાેઈ જીવને ચાલતું નથી. જીવન છે સર્વને વ્હાલું, સોને જીવ વ્હાલા છે;

છવન પ્યાલે, લચું જે ઝેર અંતે તે પીવાનું છે. માટે હં મેશાં જતાં આવતાં ઉપયાગ રાખવા અને કાઇ જીવને આપણાથી દુઃખ થાય નહિ, તેની આંતરડી સરખી પણ દુભાય નહિ તે માટે કાળજી પૂર્વંક સંભાળ રાખવી તેજ આ સૂત્રના સાર છે. આપણે ઘણાં સૂત્રો ફાેનાગ્રાફની ચુડી માફક બાેલી જઇએ છીએ અને કર્તાવ્યમાં કશું પણ મુકતા નથી અને તેનું તાત્પર્યં બહુ થાડું વિચારીએ છીએ નહિ તા આસૂત્ર દરવખત બાલતાં આપણાં ઘણાં પાતક

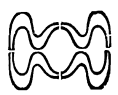
[[૧૦૩]

# [ ૧૦૪ ] સામાયિક સદ્ધોધ.

દુર કરીએ અને આત્મશુદ્ધિ કરીએ. માટે આત્મકલ્યાણુ ઇચ્છક જનાએ આ સૂત્ર ભાવપૂર્વંક બાેલી તેના પરમ મર્મના અંતરથી વિચાર કરવા અને પાપનું હંમેશાં હુ-દય પૂર્વંક પ્રાયશ્ચિત કરવું જેથી પાપથી આત્મા હલવા થશે અને ઘણા ભવની પરંપરાના નાશ થશે.

પ્ર૦ ઇરિયાવહીઆ શબ્દ સંબ′ધમાં જે જાણતા હેા તે કહેા.

- ઉ૦ ઇરિયાવહીઆ એ શબ્દ પ્રાકૃત ભાષાનાે છે. અને તેના સંસ્કૃત શબ્દ ઇર્યાપથિકી છે. અને એ શબ્દ ઇર્યાપથ ઉ-પરથી બન્યાે છે અને ઇર્યાપથ એટલે હાલવા ચાલવાનાે માર્ગ અને હાલતાં ચાલતાં જે પાપની ક્રિયા થાય તે ઇર્યાપથિકી અથવા ઇરિયાવહી કહેવાય છે.
- પ્ર૦ ઇરિયાવહી આલેાચના એટલે શું ?
- ઉ૦ ઇરીયાવહી આલેાચના એટલે જાણતાં અજાણતાં જે પાપ કરાય તે ગુરૂ આગળ પ્રકાશ કરવું તેને આલેાચના યા આલેાયણા કહેવી.



ઇરિયાવહિ સૃત્રથી પાપથી લેપાયેલા આત્મા વિશુધ્ધ યાય છે. તેની વિશેષ શુધ્ધિ કરવાને માટે આ સૂત્રના કમ

આ સૂત્રનો ક્રમ.

તસ્સ–તેની.

પાયચ્છિત્ત કરણેણ –પ્રાયશ્વિત્ત કરવા વડે. વિસાહી કરણેણ –વિશેષ શુદ્ધિ માટે. **વિસલ્લી કરણેણ** –આત્માને શલ્ય રાહત કરવાવડે. **પાવા**ણં કમ્માણં–પાપાને તથા કર્માને. નિગ્ધાયણ્¢ાએ–નાશ કરવાને માટે. ઠામિ–કરૂં છું. કાઉસ્સગ્ગ –કાયાત્સર્ગ, કાલસગ્ગ.

શખ્દાશ

ઉત્તરી કરણેણું –કરીને શુદ્ધિ માટે.

તસ્સ ઉત્તરી કરણેણાં ા પાયસ્છિત્ત કરણેણ': વિસાેહી કરણેણું વિસક્ષી કરણેણું ા પાવાર્ણ કમ્માર્ણ નિગ્ધાયણ્દ્રાએ કામિ કાસગ્ગ ા



સામાયિક સદ્યાધ.

ગાઠવવામાં આવ્યા છે અને તેથી તેને છઠ્ઠ સૂત્ર મૂકવામાં આવેલ છે. પાપનું પ્રાયશ્ચિત કરવાનું એટલે પાપની માફી માગવાનું, હુદયમાં રહેલાં માયાશલ્ય, નિયાણુશલ્ય અને મિ ગ્યાત્વશલ્ય આદિ શલ્યા વિરામ પામવાનું, પાપ કમોંને નાશ કરવાનું અને તદર્થે કાઉસગ્ગ કરવાનું આ સૂત્ર બતાવે છે. ઇરિયાવહી પડિષ્ઠમતાં ઉત્તરી કરણુ પેટે, પ્રાય-શ્વિત કરણુ પેટે, કાયાત્સર્ગ નામની ક્રિયા કરવાની પ્રતિજ્ઞા લેવામાં આવે છે. માટે આ સૂત્રને ઇરિયાવહી પછી મુ-કવામાં આવેલ છે.

# આ સૂત્રનાે ઉદ્દેશ.

આ સૂત્રમાં સદ'તર પાપ કમેોનાે નાશ કરવા માટે ત્રણુ કરણુ એટલે પ્રાયશ્ચિત્ત કરણુ, વિશુધ્ધિકરણુ, અને વિસલ્લીકરણુ કરવાના ઉદાત્ત આશયથી કાયાત્સર્ગ કર-વાની આવશ્યકતા બતાવવામાં આવે છે.

પ્રાયશ્વિત્ત કરણુ એટલે મારૂં પાપ દુર થાએા. વિશુદ્ધિ કરણુ એટલે મારા આત્મા ઉપર ચેાંટેલી કર્મ'ની મલીનતા દુર થાએા અને વિસદ્ધી કરણ એટલે મારા હૃદયમાંથી ત્રણુ શલ્ય પહેલું નિદાન શલ્ય એટલે ગુપ્ત કામના, બીજું માયા શલ્ય એટલે ઉંડુકપટ અને ત્રીજીં મિથ્યાત્વ શલ્ય એટલે ખાટું શ્રદ્ધાન્-ઉંધી માન્યતા, તે બધું દુર થાએા. આ પ્રમાણે આ સૂત્ર પાપ કર્મોના સદંતર નાશ કરવા માટે કાયાત્સર્ગ કરવાનું સૂચવે છે, તે તેના ઉદ્દેશ છે.

# આ સૂત્રનેા સાર•

પાપના વ્યાપારાના નાશ થવાથી ચિત્તની સ્થિરતા અને નિર્મળતા થાય છે. લુગડામાંથી જેમ મેલ દુર થાય ત્યારે કપડું જેમ હળવું થાય છે તે પ્રમાણે હુદયમાંથી અનેક પ્રકારનાં શલ્યાે નાશ થવાથી, દ્વદય હલવું થશે. જમીનમાં બીજ સારી રીતે ઉગાડવું હેાય, તાે તેના ઉ-પરથી ઝાંખરાં, કાંકરા, વિગેરે દૂર કરવા બેઇએ, ત્યાર-પછી બી જમીનમાં વાવી શકાય. અને બી વાવતાં પહેલાં જમીનને સાક કરવી એઇએ. તેવીજ રીતે દ્વદયની વિશેષ શુદ્ધિ કરવાને માટે તેનાં અંદરથી શલ્યેા દુર કરવાં ૫-ડશે અને તે માટે કાચાત્સર્ગ કરવાની અનિવાર્ય અગત્ય છે. ચિત્તની એકાગ્રતા વિના ખરી આત્મ–તમન્ના જાન ગતી નથી. ચિત્તની પરમશાંતિ તે વિના થતી નથી. માટે આત્મશુદ્ધિ અર્થે કાયાત્સર્ગ કરવા એજ આત્માની ઉત્કાન્તિના સાધન ભૂત છે અને તેજ આ સૂત્રના સાર છે.



અન્નત્થ-અન્યત્ર (બીજે) નીચેની ખારે બાબતાે સિવાય. ઉસસિએણું-હુંચાે શ્વાસ લેવાથી. નીસસિએણું-નીચાે શ્વાસ સુકવાથી. ખાસિએણું-હધરસ આવવાથી. જાંભાઇએણું-બગાસુ આવવાથી. ઉર્ડુએણું-એાડકાર આવવાથી.

શબ્દાર્થ.

અન્નત્ય ઉસસિએણું નિસસિએણું, ખાસિએણું છીએણું, જંભાઇએણું, ઉર્ડુએણું, વાયનિસગ્ગેણું, ભમલિએ પિત્તમુચ્છાએ ાા ૧ાા સુહુમેહિં અંગ સંચા-લેહિં સુહુમેહિં ખેલ સંચાલેહિં સુહુમેહિં દિટ્ટિ સંચા-લેહિં ાા ૧ાા એવમાઇએહિં, આગારેહિં અભગ્ગા અ-વિરાહિઓ હુજ્જમે કાઉસગ્ગા ાા ૬ાા જવ અરિહં-તાણું ભગવતાણું નમુક્કારેણું નપારેમિ ાા ૪ાા તાવ કાર્ય ઠાણુણું માણુણું ઝાણુણું અપ્પાણું વાસિરામિ ાાપા

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

અન્નત્ય એટલે જે ખાર આગારાનું વર્ણન કરેલું છે તે ખાર આગારા સિવાય બીજે સ્થાનદ કાયા બ્યાપારના સાગ કરૂં છું. તે ખાર આગારાનાં નામ નીચે પ્રમાણે જણાવ્યાં છે. ઉંચા શ્વાસ લેવાથી, નીચા શ્વાસ સુકવાથી, ઉધરસ

વાકયાર્થ.

ભમલીએ–ચકરી આવવાથી. **પિત્તમુચ્છાએ**–પિત્તવડે મુચ્ર્છા આવવાથી. સુહુમેહિ –સુક્ષ્મ. અંગસંચાલેહિં–અંગ ચાલવાથી. **દિ**દ્દિ્સંચાલેહિં-દ્રષ્ટિ ચાલ-ખેલસ ચાલેહિ – બડખા આવવાથી. વાથી. એવમાઇએહિ –એ વગેરે. આગારેહિ –આગારાવડે. **અભગ્ગા**–અખંડિત. અવિરાહિઓ–અવિરાધિત. હુજજ−હેા. મિ−મારાે. કાઉસગ્ગા–કાલસગ્ગ. **અરિહ તાણ** –અરિહ તને. જાવ−જ્યાંસુધી. ભગવ'તાણ'-ભગવાનને. નમુક્કારેણ –નમસ્કારવડે. નપારેમિ-ન પાર્: તાવ-ત્યાંસુધી. કાર્ય-કાયાતે. ઠાણેણ'–એક સ્થાનકે. ઝાણેણ –ધ્યાનવડે. માણેણ –માનપણે. અપ્પાણ –પોતાને. **વાસિરામિ**–વાસિરાલું છું.

વાયનિસગ્ગેણ ન્વા છુટવાથી.

અન્નત્ય ઉસસિએણું સૂત્ર. [૧૦૯]

[ ११० ]

આવવાથી, છીંક આવવાથી, ખગાસું આવવાથી, આહેકાર આવવાથી, વા સંચરવાથી, ચકરી આવવાથી, પિત્તના પ્રૅકાપથી મુચ્ર્છા આવવાથી, સૃક્ષ્મરીતે શરીર હલાવવાથી, સ્ક્ષ્મરીતે ખડખાે આવવાથી સ્ક્ષ્મરીતે દ્રષ્ટિ ફેરવવાથી.

એવમાઇ એહિં આગારોહં. એ પૂર્વેાક્ત આગારા ઉપ-રાંત બીજ ચાર આગારા અગ્નિના ઉપદ્રવથી બીજે સ્થાનંક જવું પડે. તથા વીજળીના પ્રકાશથી વસ્ત્રો વગેરે આઢવા પડે. ાા ૧ ાા બીલાડી ઉંદર વગેરે આડાં ઉતરતાં હાેય, અથવા પંચેંદ્રિય જીવનું છેદન ભેદન થતું હાેય ાા ૨ ા અકસ્માત્ ચારની ધાડ પડે અથવા રાજદિના ભયથી બીજે સ્થાનંક જવું પડે ાા ૩ ાા સિંહ વગેરે ઉપદ્રવ કરતા હાેય, અથવા સર્પાદિ દંશ કરતા હાેય, અથવા ભીંત પડતી હાેય તા બીજે સ્થાનંક જવું પડે. ાા ૪ ાા

અભગ્ગાે અવિરાહિઓ હુજ્જ મેે કાઉસગ્ગાે—ઉપરના સાેળ આગારાથી મારાે કાઉસગ્ગ અખંડિત અને અવિ-રાધિત ઢાેે.

જવ અરિહતાણું ભગવતાણું નમુક્રારેણું નપારેમિ– જ્યાંસુધી અરીહત ભગવતને નમસ્કારવડે ન પાર્ટ.

તાવકાર્ય ઠાણુેણું માણુેણું ઝાણુેણું અપ્પાણું વાસિરામિ– ત્યાંસુધી મારી કાયાને સ્થાનકવડે, માૈનવડે, ધ્યાનવડે, વાસિરાવું છું.

## અન્નત્થ ઉસસિએશું સૂત્ર. [૧૧૧]

પ્ર૦ કાઉસગ્ગમાં કેટલા દાષ વર્જવાના છે તે કહેા.

- ઉ૦ કાઉસગ્ગમાં ૧૯ દેાષાે વર્જવાના છે. તે નીચે પ્રમાણે છે.
  - [૧] ઘેાડાની પેઠે એક પગ ઉંચાે રાખે વાંકા પગ રાખે તે ઘેાટકદેાષ.
  - [ર] જેમ વાયરાથી વેલડી હાલે તેમ શરીરને ધૂણાવે તે લતાદેાષ.
  - [૩] થાંલલા પ્રમુખને એાઠીંગણ કઇ બેસે તે સ્તંલાદિદેાષ.
  - [૪] ઉપર મેડી અથવા માળ હેાય તેને મસ્તક ટેકાવી બેસે તે માળકેાષ.
  - [૫] ગાડાની ઉધની પેઠે અંગુઠા તથા પાની મેળવીને પગ રાખે તે ઊદ્ધિ દેાષ.
  - [૬] નિગડ ( બેડી ) માં પગ નાખ્યાની પેઠે પગ પહેાળા રાખે તે નિગડદેાષ.
  - [૭] નગ્ન ભિલડીની પેઠે ગુહ્યસ્થાને હાથ રાખે તે શ-બરીદેાષ.
  - [૮] ઘેાડાના ચાેકડાની પેરે હાથ રજોહરણ ચુકત આગળ રાખે તે ખલિણદાેષ.
  - [૯] નવપરિણીત વધૂની પેરે માશું નીચું રાખે તે વધૂદાેલ.
  - [૧૦] ના<mark>ભિની ઉપર અને હીંચણ્રથી નીચે લાં</mark>સુ વસ્ત્ર રાખે તે **લ**ંબાત્તર**દે**ાષ.
  - [૧૧] ડાંસ મચ્છરના, લયથી, અજ્ઞાનથી અથવા લજ્જાથી દ્વદયને આચ્છાદન કરી સ્ત્રીની પેરે ઢાંકી રાખે તે સ્તનદેાય.

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

## [ ११२ ]

#### સામાયિક સદ્દખાેધ.

- [૧૨] શીતાદિકના લયથી સાધ્વીની જેમ બન્ને સ્કંધ ઢાંકી રાખે એટલે આખું શરીર આચ્છાદન કરે તે સંચતિદાવ.
- [૧૩] આલાવા ગણવાને અથવા કાઉસગ્ગની સંખ્યા ગણ-વાને અંગુલિ તથા પાપણના ચાળા કરે તે ભમુહં-ગુલિ દેાષ.
- [૧૪] કાગડાની માફક ડાેળા ફેરવે તે વાયસદાેષ.
- [૧૫] પહેરેલાં વસ્ત્ર જૂ અથવા પરસેવાથી મલિન થવાના ભયથી કાેઠનીપેરે ગાેપવી રાખે તે કપિત્ય દાેષ.
- [૧૬] ચક્ષાવેશિતની પેરે માશુ ધૂણાવે તે શિરક પ દેાષ.
- [૧૭] મુંગાની પેઠે હું હું કરે તે મૂકદેાષ.
- ં[૧૮] આલાવાે ગણુતાં મદિરા પીધેલની માફક અડબડાટ કરે તે મદિરાદેાષ.
  - [૧૯] વાનરની પેરે આસપાસ બેચાં કરે ઓષ્ટપુટ હલાવે તે **પ્રેક્ષ્યદેાષ**.
- પ્ર૦ કાચાત્સર્ગ એટલે શું ?
- ઉ૦ કાયેાત્સર્ગ શખ્દનેા અર્થ એ છે કે કાય એટલે શરીર તેના ઉત્સર્ગ એટલે પરિત્યાગ. મતલબકે શરીરની કાળજી સુકી દઇ સ્થિર ઉભા રહેવું અને મૌન સેવી ધ્યાન કરવું તે કાયેાત્સર્ગ કહેવાય છે.

## આ સૂત્રનેા ક્રમ

સામાયિક સૂત્રના છઠ્ઠા સૂત્રમાં પાપની વિશેષ શુદ્ધિ કરવાને અર્થે કાયાત્સર્ગ કરવાની આવક્ષ્યકતા બતાવી છે.

#### અનત્ય ઉસસિએષ્ટું સૂત્ર. [૧૧૩]

માટે ઇરિયાવહી સૂત્ર પછી તસ્સ ઉત્તરી અને ત્યારખાદ આ સૂત્રના ક્રમ ગાેઠવવામાં આવેલ છે.

## આ સૂત્રનાે ઉદ્દેશ.

કાચાત્સર્ગ કેમ કરવા અને તેની અંદર કયા કયા અ-પવાદો છુટેા-આગારા સમાયેલા છે તેનું પણ પરિસ્ફાેટન આ સૂત્રમાં કરવામાં આવેલું છે. જેથી પ્રતિજ્ઞાને બાધ લાગે નહિ અને લીધેલી પ્રતિજ્ઞાનું અરાબર પાલન થયું ગણુાય, જેમ નિષ્કંપ વાયુથી દીપક સ્થિર રહે છે તેમ કાયિક વ્યાપારાનું હેલન ચલન અંધ થવાથી, ચિત્તવૃત્તિ એકાગ્રતા અનુલવે છે અને ચિત્તવૃત્તિની એકાગ્રતા થતાં આત્મશક્તિ જાગૃત થાય છે માટેજ કાર્યોત્સર્ગની સુસુ-ક્ષુએા માટે અનિવાર્ય આવસ્યકતા છે. કાર્યોત્સર્ગથી મ-નની ચંચળતા નાશ પામે છે અને સ્થિરતા અનુભવાય છે. મનની સ્થિરતા થયા વિના આત્મ જાગૃતિ કદી પણ ચતી નથી. ડહેાળું પાણી હાેય તાે પાણીની અંદર શું રહ્યું છે તે દેખાતું નથી. તેમ મનની સ્થિરતા વિના અંતર આત્મા પ્રકાશિત થતા નથી. માટે મનને વશ ક-રવા તથા તેની સ્થિતિ સ્થાપકતા કરવા કાયાત્સગ એ એકજ અમૂલ અને અમાઘ સાધન છે. કાયાતસર્ગ હંમેશાં ઉભા ઉભા કરવાથી ઘણાે લાભ સમાયેલાે છે. માટે સશ-ક્ત માથસોએ હંમેશાં પ્રતિક્રમણુમાં ઉભા ઉભા કાઉસ-ગ્ગ કરવા એ બહુ હિતકર છે. કાઉસગ્ગ એ એક પ્રકારનું ચાેગાસન છે કારણુ ઠે કાયવ્યાપાર બંધ કરી કાયાને વાસરાવી શાંત અને નિવિકાર ભાવે ઉભા રહેવું તે એક

જાતનું યાગાસન ગણાય છે. કાઉસગ્ગમાં કાયાના વ્યા-પાર ત્યાગ કરીને પછી મૌનભાવે રહેવું તે એટલે સુધી કે જીભ કરકે એટલા પણ વિક્ષેપ ન પાડવા જોઇએ અને ત્યારખાદ આત્મધ્યાનમાં તલ્લીન થવું. કાયાત્સગ' એમ સુચવે છે કે હું મારી દુષ્ટ મનાવાસનાઓ બંધ કરીને ધ્યાનમાં મગ્ન થઇશ. કાઉસગ્ગમાં નવકાર યા લાગસ્સનું ચિંતવન કરવાનું હાય છે કારણ કે તેના જેવું પરમ માંગલિક સંસારમાં કાઇ નથી. તેમાં પ્રભુના નામના સ્મ-રઘુથી તથા તેના ગુણાનુવાદથી પરિણામની અવશ્ય નિ-રમળતા થાય છે. એ આ સૂત્રના ઉદ્દેશ છે.

## આ સૂત્ર ઉપરથી ઉપસ્થિત થતાે સાર.

વિષય વિકારો એ એવી વસ્તુ છે કે તેના ઉપર વિ-જય મેળવવા તે બહુજ મુશ્કેલ કામ છે. સુરદાસ ચિ-તામણી વેશ્યાના પ્યારમાં પડેલા, તે વેશ્યાના ઘેર જતાં નદીમાં મુડદાને લાકડાના તરાપા ધારી તેના ઉપર તચેા અને ચિંતામણીના મ્હેલે સપ' લટકતા હતા તેને દારડુ ધારી તે પકડીને મ્હેલ ઉપર ચઢયા. આમ વિષય મ-નુખ્યને દેખતાં છતાં અંધપ્રાયઃ બનાવે છે. તે વિષય વિકારોને રાકવામાં કાઉસગ્ગ એ પરમ અને અદિ્તીય હથીયાર છે. ફાવે તેવી વિષય વિકારાની વેદના હશે તે સઘળી કાઉસગ્ગથી અવશ્ય દુર થશે. માટે આત્મહિત્તૈષી જનાએ અવશ્ય આત્મ કલ્યાજીને માટે કાઉસગ્ગ કર-વાની થાડાથાડા વખત પણ ટેવ પાડવી અને તેથા

[ ११४ ]

અનત્ય ઉસસિએણ સ્ત્ર. [૧૧૫]

ચિત્ત વિષય વિકારાેથી વિરામ પામશે, એ નિઃસંદેહ વાત છે. વળી પાપથી શુદ્ધ થવાનાે મુખ્ય ઉપાય ધ્યાન છે. ચાેગનાં આઠ અંગ છે, તેમાં ધ્યાન એ પાંચમું અંગ છે. અને ધ્યાન તે પણુ કાઉસગ્ગથીજ સારૂં થઇ શકે છે.

દરેક કિયા સંપૂર્ણ દાેષાભાવ વાળી હાેય છે અર્થાત જેમાં દાેષના છાંટા સરખા ન હાેય, તે કિયા સંપૂર્ણ ફળ આપનારી થાય છે. માટે વસ્તુસ્થિતિ પ્રાપ્ત કરતાં અ-ગાઉ જો તેના દાેષા જાણવામાં આવે તા તે વસ્તુ ખરા-બર દાેષ વિનાની થઇ શકે છે. માટે આ સૂત્રમાં કાઉસગ્ગ કઇરીતે અભગ્ન એટલે અખંડિત રહે તે માટે તેમાં સ્વા-ભાવિક થતા દાેષાનું નિરીક્ષણ કરાયેલું છે. જેના ઉપર ધ્યાન આપવાથી કાઉસગ્ગ દાેષ વજિત થઇ શકે છે. વળી કાઉલગ્ગ વખતે પાતાની કાયાને એક સ્થાનકવડે, મોન રહેવાવડે, ધ્યાનવડે, પાપક્રિયાથી વાસરાવવી અને કાઉસગ્ગના ટા-ઇમે ઠાેઇપણ જાતના દુષ્ટ વિચારને સ્થાન આપવું નહિ. ઠાેઇપણ પાપિષ્ઠ ક્રિયાના સંચાર મનમાં થવા દેવા નહિ. આ પ્રમાણે કરેલા કાઉસગ્ગ યથાસ્થિત ફળને દેનારા છે.

#### मन एव मनुष्याणां, कारणं बंध मोक्षयोः ।

માણુસાને મન એજ સુખદુઃખનું કારણુ છે. મનથીજ સંકલ્પ વિકલ્પ થાય છે. અને આ સૃષ્ટિનું કારણુ પણુ સં-કલ્પ વિકલ્પ છે, માટે જો મનાજય થાય તા સર્વવસ્તુ ઉ-પર જય મેળવવા સુલભ થાય. શ્રીમદ્ આનંદઘનજી મહા-રાજ કહે છે કે ''મન જિત્યું તેણે સર્વે જીત્યું.'' જેણે મન છત્યું છે તેજ જગતમાં વિજયી થઇ શકે છે. કાઉસગ્ગ-થી મનને જીતવાનું સુલભ થાય છે. માટે કાઉસગ્ગ કર-વાની અનિવાર્ય જરૂર છે. આ સૂત્રમાં જે આગારા બતા-વવામાં આવ્યા છે, તથા બીજા પણુ દેાષા કાઉસગ્ગ ભાંગ-વામાં રહેલા છે, તે દેાષાથી અલગ રહેવું, અને કાયાને નિશ્વિલ કરી, મનને સ્થિર કરી, આત્મ ધ્યાનમાં તદ્યીન થવું એ આ સૂત્રના પરમ્ અર્થ છે.



[ ११९ ]

ઉસભ મજિઅંચ વ`દે, સ`ભવમભિણું દણ'ચ સુમઇંચ; પઉમપ્પહું સુપાસં, જિણ`ચ ચંદપ્પહું વ`દે. ા ર ા સુવિહિંચ પુપ્કદ'તં, સીઅલ સિજ્જ સ વાસુપુજ્જ ચ; વિમલ મર્ણું તંચ જિણું, ધમ્મ સંતિચ વંદામિ. ાગા કુંશું અરંચ મલ્લિં વંદેમુણિસુવયં નમિજિણંચ; વંદામિ રિકુનેમિં, પાસં તહ વદ્ધમાણુંચ. IIXII એવ મએ અભિશુઆ, વિહ્ય રયમલા પહિણ જરમરણા; ચઉવિસંપી જીણવરા, તિત્થયરામે પસિયંતુ. ૫૫૫ કિત્તિય વંદિય મહિયા, જેએ લેાગસ્સ ઉત્તમાસિદ્ધા; આરૂગ્ગ બાહિલાભં, સમાહિવરં મુત્તમં દિંતુનાકાા ચંદેસુ નિમ્મલયરા, આઇચ્ચેસુ અહિયં પયાસયરા; સાગરવર ગંભીરા, સિદ્ધા સિદ્ધિં મમદિસંતુ. ાાા

પ્ર૦ લેાગસ્સ ને શું કહેવાય છે? ઉ૦ લેાગસ્સને ચઉવિસત્યાે, ચતુવિ<sup>હ</sup>ંશતિ સ્તવન અથવા લાે-ગસ્સ એવા ત્રણુ નામથી ઓળખાય છે.

11911

લેાગસ્સ ઉજ્જોઅગરે, ધમ્મતિથ્થયરેજિણે

અરિહ તે કિત્તઇસ્સ ચઉવીસંપિ કેવલી.

લાગસ્સ યા નામસ્તવ.

શાબદાર્થ. લાગસ્સ-લાકને વિષે. ઉજ્જોઅગરે હધોતના કરનાર જિણે-જિનાને. **ધમ્મતિચ્થયરે**–ધર્મતીર્થના અરિદ્ધ તે-અરિહ ત ભગવાનાને કરનાર. **કિત્તઇસ્સ**ં–હું સ્તુતિ કરીશ. ચઉવિસંપિ–ચાેવીસે પણ. કે<mark>વલી</mark>–ઢેવલી ભગવાનાેને. **ઉસભ મજિઅ'**–શ્રી રૂષભદેવ **ચ**–અતે તથા અજીતનાથને. વં દે-વાંદુ છું. સંભવમભિણ દેણ ચ-સંભ-વનાય તથા અભિનંદન સુમઇંચ-સુમતિનાથને. પઉમપ્યહ - પદ્મપ્રભુને સુપાસ –સુપાર્શ્વ નાથને. સુવિહિ –સુવિધિનાથને. ચંદ્ર પહું-ચંદ્ર પ્રભુને. પુષ્કદ'ત'-પુષ્કદ'ત(બીજીનામ) સિયલ સિજ્જ'ચ-શીતળનાથ તથા ઝેગ્યાંસનાથ. **વાસુપુજ્જ ન**વાસુપુજ્યસ્વામિ. વિમળ મણંત'-વિમળનાથ જિણં-જિનને. તથા અનંતનાથતે ધમ્માં-ધર્મનાથતે. સ'તિ-શાંતિનાથને. કું શું –કું શુનાથને. અર'-અરનાથને. સ્વિામિ. મક્લિ'-મક્લિનાથને. નમિજિણ –નેમિનાથને. **મુણિસુ૦વય** – મુનિસુવ્રત-રિક્રેનેમિ – અરિષ્ટનેમિને. પાસ –પાર્શ્વનાથને. વહુમાણ -વર્ધમાનસ્વામિને. એવ -એ પ્રમાણે. અભિશુઆ-સ્તવ્યા. મએ–મે. રયમલા-રજ અને મેલ જેમણે વિદ્વય-ટાહયા છે.

<mark>સા</mark>માયિક સદ્દખાે**ધ**.

લાગરસ યા નામરતવ.

[ 296 ]

પહીણ-વિશેષે ક્ષય કર્યા છે. જરમરણા−જરા અને મરણ. જિણુવરા–સામાન્ય-કેવળીમાં તિત્થયરા–તિર્થ કરેા. મે-મતે. શ્રષ્ઠ. પસીય તુ–પ્રસવ થાએા. કિત્તિય–સ્તવ્યા છે. વ'દિય–વાંઘા છે. મહિયા–પૂજ્યા છે. જેએ-જેઓએ. લેાગસ્સ-લાેકમાં. ઉ**ત્તમા**–લત્તમ. સિદ્ધા–સિદ્ધ થયા છે. બાહિલાભ'-બાેધી બીજના આરૂગ્ગ-આરોગ્ય. સમાહિવર–હત્તમ સમાધિ લાબ. દિંતુ–આપેા ચ દેસુ-ચંદ્રથી. આઇચ્ચેસુ-સૂર્યના સમૂહથી નિમ્મલયરા-અતિ નિર્મળ. અહિય – અધિક. પયાસયરા-પ્રકાશ કરનારા. ગ ભીરા–ગંભિર. સાગર-સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર. સિદ્ધા-ઢે સિદ્ધો. સિદ્ધિ – માેક્ષ. દિસંતુ–આપેા. મમ-મતે. આ સૂત્રનાે ક્રમ

કાઉસગ્ગમાં લાેગસ્સનું સ્મરણુ થાય છે માટે તેને કાયાત્સર્ગ સૂત્ર પછી સુકવામાં આવેલ છે. આ લાેગસ્સમાં આપણુ ચાેવીશ તીર્થ કરાને વંદન કરવામાં આવે છે. પ્રથમ ચાેવીશ તીર્થ કરાના નામનું સ્મરણુ કરાય છે. ત્યારબાદ હે પ્રભુ મારા પર પ્રસન્ન થાઓ અને મને આરાેગ્ય સમ્યક્ત, ઉત્તમ સમાધિ આપા. એમ કહી પ્રભુની પ્રાર્થના કરેલ છે. સામાયિક સદ્દેષાધ.

## આ સૂત્રના ઉદ્દેશ.

તેનાે ઉદ્દેશ એ છે કે પરમાત્મા જેવા પવિત્ર આત્મા-ઓનું સ્તુતિ સાથે વંદન કરવું અને બીજો ઉદ્દેશ તે પ-વિત્ર આત્માએા પ્રત્યે પ્રાર્થના કરવાનાે છે. આ ઉદ્દેશને ધ્યાનમાં રાખીને નમ્રતા અને ગંભીરાઇથી કાઉસગ્ગમાં લાેગસ્સનું ચિંતવન કરવું તેજ તેનાે ખરેખરાે મર્મ છે.

લગડામાંથી જ્યારે મેલ કાઢી નંખાય છે. ત્યારપછીજ તેના ઉપર રંગ ચઢે છે અને ત્યારેજ રંગ સારી રીતે એાપે છે. તેમ કાઉસગ્ગમાં કાયિક, વાચિક અને માનસિક વ્યાપારાેની શુદ્ધિ થવાથી તે અરાેબર પ્ર<mark></mark>ભુની સ્તવનામાં તટરથતા જાળવી શકે છે અને તેથી આત્માના ઉત્કર્ષ કરી શકાય છે. તેનેા ઉદ્દેશ પ્રભુના ગુણેાની સ્તવના કરી તેમના નામનું સ્મરણ કરી, પ્રલુભક્તિમાં તલ્લીનતા જ-ગાડવી તેજ છે. લેંસ જ્યારે ખીલે આંધેલી હાેય છે ત્યારે તે કુદાકુદ કરી શકતી નથી અને ખરેાબર દુધ આપે છે. તેવી રીતે પાપના વિચારાે મગજમાંથી દુર થયા પછી મન ભકિતમાં જોડાવાથી તલ્લીન રહે છે. અને પ્રભુભકિત એજ ભવનિસ્તારનું કારણ છે. મનુષ્યભવના તારણ માટે જ્ઞાનચાેગ, ક્રિયાચાેગ, કર્મયાેગ, અને ભકિતચાેગ છે. તેમાં આ પ-ડતા કાળમાં ભકિત ચાેગનીજ પ્રાધાન્યતા છે. અને તે આત્માર્થા જેનાને તરવાના સીધા રાજમાર્ગ છે. આકીના ચાેગા તાે કાેઇ વિરલા માટે છે પરંતુ જે ભક્તિયાેગ છે તે સર્વને માટે સામાન્ય માર્ગ છે, માટે કાચિક, વા-ચિક અને માનસિક શુદ્ધિ કર્યા પછી મનને ભકિતના

વિચારમાં લયલીન કરવું જેથી આત્માકર્ય જલ્દી સાધી શકાય છે. પ્રભુના નામસ્મરણુ સાથે પ્રભુ દેવાદિકથી સ્ત-વાયેલા છે. વંદાયેલા છે, પૂજાએલા છે તેથી લાેકને વિષે ઉત્તમ છે. તેમ ચંદ્ર સૂર્ય કરતાં અધિક તેજવાળા નિ-મંળ ઉત્તમ છે. સાગર જેવા ગંભીર છે. તેમજ આરાગ્ય અને સમ્યગ્દર્શનના લાભ અને પ્રધાન સમાધિના દાતા છે. તેમાં પ્રભુની મહત્તાના, તેમની વિશ્વવંદનીયતાના, અને ઐશ્વર્યના ખ્યાલ કરાવ્યા છે.

# આ સુત્ર ઉપરથી ઉપસ્થિત થતે સારઃ—

પવિત્ર આત્માઓના સ્મરથ્યુથી તેમના સદ્દગ્રષ્ટ્રા અને ઉત્તમ કાર્યોનું આપણુને ભાન થાય છે તથા તેમનાં ચ-રિત્રા યાદ આવે છે. તેમને વંદન કરવામાં આપણા આત્મા ઉજજવલ થાય છે અને આપણામાં ગુણા પ્રગટ થતા અનુભવાય છે. અંતઃકરણ પૂર્વંક પ્રભુને પ્રાર્થના કરવાથી આપણુ શુદ્ધિ અને શાંતિ મેળવી શકીએ છીએ. આરાગ્ય તે સાંસારિક ઉન્નતિ માટે નહિ પરંતુ આત્માન્નતિ માટેજ માગવામાં આવેલું છે. વળી પ્રભુ પસાય મેળવ્યા વિના આપણા ઉપર તે શી રીતે પ્રસન્ન થાય ? માણુસને પણ રીજવ્યા વિના તેની પાસેથી વસ્તુની માગણી આપણે કરી શકતા નથી. તેથી પ્રભુના પ્રસાદ મેળવવા માટે લાે-ગસ્સમાં યત્ન કરવામાં આવેલ છે. ત્યારબાદ પ્રાર્થના કરી છે કે હે પ્રભુ અમને આરાગ્ય આપા!

# ત્યારબાદ બા<mark>ે</mark>ધિબિજ એટલે સમ્યક્ત્વ એટલે સત્ય વ્

સ્તુની શ્રદ્ધાની માગણી કરેલ છે. આ સમ્યક્ત્વના અર્થ ખરાપણાના પણ થાય છે. જો સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય તા આ દુસ્તર સંસાર સરલ રીતે તરી શકાય છે. ત્યારબાદ સમાધિ એટલે ચિત્તની શાંતિ માટે પ્રાર્થના કરી છે. સઘળી ધાર્મિક ક્રિયાઓ કરાય છે તેનું મૂળ સમાધિ મેળવવા માટેજ છે. માટે સમાધિ મેળવવી એ આપણું કર્ત્તવ્ય છે. કાચિક વ્યાપારા ત્યાગ કરવાથી શાંતિ થાય છે. અને ચિત્તની શાંતવૃત્તિ થતાં તે પ્રભુધ્યાનમાં તલ્લી-ન થાય છે તેને સમાધિ કહેવાય છે. તેમાં શુદ્ધ આત્મ ચિંતવન થાય છે.

ત્યારબાદ સિદ્ધિનાે લાભ થવાની માગણી કરી છે કારણ કે સમાધિ કર્યા પછી તે વસ્તુ સાધ્ય કરવાની છે. જ્યાંસુધી આપણે ખરેખરી સિધ્ધિ મેળવી હાેય નહિ ત્યાં સુધી પરમસુખ પ્રાપ્ત થાય નહિ. માટે છેલ્લે સિ-દ્વિપદની માગણી પ્રભુ પાસે કરવામાં આવેલી છે.



[૧૨૨]

| <ul> <li>માધભાદેય</li> <li>માધભાદેય</li> <li>માલિ</li> <li>માં માધા</li> <li>માધા</li> <li></li></ul> | 1. | તીથ'ં કર નામ.           | િપવા.        | માવા.    | જ્રન્મ.<br>સ્થાન | લાંછન.          | શરીર<br>ધનુષ | વર્ણું.       | าหริเหล    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|-------------------------|--------------|----------|------------------|-----------------|--------------|---------------|------------|
| અજિતનાથ જિત્દાસુ વિજ્યા અયેષેખા દેરતી ૪૫૦ સ્વર્લુ<br>સંભવનાથ જિતારિ સેના અવરિત અશ્વ ૪૦૦ સ્વર્લુ<br>સુમતિનાથ સંવર સિદ્ધાર્થ અયેષેખા વાનર ૩૫૦ સ્વર્લુ<br>સુમતિનાથ સેધરથ સુમંગલા અયેષેખા વાનર ૩૫૦ સ્વર્લુ<br>પ્રયપ્ર<br>પ્રયપ્ર<br>પ્રયપ્ર<br>સુપાર્શ-નાથ સુપ્રતિષ્ઠ યુશ્ની કોરોખી પદ્મ ૨૫૦ સ્વ<br>સુવર્ણ સં<br>સુધાર્શ-નાથ સુપ્રતિષ્ઠ પૃશ્ની કોરીખી પદ્મ ૨૫૦ સ્વ<br>સુવિધિનાથ સુપ્રીત સ્વરિત્ત ગરે ૧૦૦ શ્વેત<br>સીતલનાય દઢરય નંદા ભદિલપુર શ્રીવત્સ ૯૦ સુવર્્ણ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •• | ઋષભદેવ                  | માલિ         | મરુદેવા  | અયેાખા           | દ્યભ            | 400          | સુવર્ણ        | ૮૪ લા. પુ. |
| સંભવનાથ જિતારિ સેના શ્રાવરિત અશ્વ ૪૦૦ સુવર્્યુ ૬<br>અભિનંદન સંવર સિદ્ધાર્થ અશેષ્યા વાનર ૩૫૦ સુવર્્યુ ૪૦<br>સુમતિનાથ સેધરથ સુમંગલા અશેષ્યા કોં.ચ ૩૦૦ સુવર્્યુ ૪૦<br>પધ્યપ્રભ શ્વીધર યુથ્વી કાંશી પદ્મ ૨૫૦ સ્વ<br>સુપાર્શ્વનાથ સુપ્રતિષ્ઠ પૃથ્વી કાંશી પદ્મ ૨૫૦ સ્વ<br>સુપાર્શ્વનાથ સુપ્રતિષ્ઠ પૃથ્વી કાંશી પદ્મ ૨૧૦ સુવર્્યુ ૨૦<br>સુવિધિનાથ સુપ્રતિ વરમહ્યુ ચંદ્ધુરી ચંદ્ર ૧૫૦ શ્વેત ૨<br>સીતલનાથ દઢરય નંદા ભદિલપુર શ્રીવત્સ ૯૦ સુવર્્યુ ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ~  | અજિતનાથ                 | જિતશત્ર      | વિજયા    | અયેાખ્યા         | હરતી            | ৽৸ৢ          | સુવર્ણ        | ખર લા. પુ. |
| અભિનંદન સંવર સિહાર્થા અયે!ખ્યા વાનર ૩૫• સુવર્ધુ પ<br>સુમતિનાથ મેધરથ સુમંગલા અયે!ખ્યા કોં.ંચ ૩૦૦ સુવર્્યુ ૪૦<br>પધ્રપ્રભ સુપાર્થનાથ સુપ્રતિષ્ઠ પૃથ્વી કોશાંખી પદ્ય ૨૫૦ રેક્ત ૩૦<br>સુપાર્શનાથ સુપ્રતિષ્ઠ પૃથ્વી કારી સ્વસ્તિક ૨૦૦ સુવર્લુ ૨૦<br>ચેંદ્રપ્રભ સહોસેન લક્ષ્મણા ચેંદપુરી ચેંદ્ર ૧૫૦ શ્વેત ૧૦<br>સીવિધનાથ દઢરય નંદા ભદિલપુર શ્રીવત્સ ૯૦ સુવર્્યુ ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Ŋ  | સંભવનાથ                 | િંપ્તારિ     | સેના     | શ્વાવિસ્ત        | અક્ષ            | <b>٥</b> 0۶  | સુવર્ણ        | 5 e ell. 7 |
| સુમતિનાથ મેધરથ સુમ <sup>-</sup> ગલા અયેાષ્યા કો <sup>*</sup> ાંચ ૩૦૦ સુવર્્ણ ૪૦<br>પદ્મપ્રાત્રનાથ સીધર સુમોમા કોશાંખી પદ્મ ૨૫૦ સ્ક્રત્ત ૩૦<br>સુપાર્શ્વનાથ સુપ્રતિષ્ઠ પૃથ્વી કાશી સ્વસ્તિક ૨૦૦ સુવર્્યુ ૨૦<br>ચ'દપ્રભા સહાસેન લક્ષ્મહ્યા ચ'દપુરી ચ'દ ૧૫૦ ક્ષ્વેત ૨<br>સુવિધિનાથ સુપ્રીવ રામા કાકંદી મગર ૧૦૦ ક્ષ્વેત ૨<br>શ્રીતલનાથ દઢરય નંદા ભદિલપુર શ્રીવત્સ ૯૦ સુવર્્યુ ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | *  | અભિનંદન                 | સંવર         | સિહાર્થો | અયેાખ્યા         | વાનર            | 3 <b>4</b> • | સવહા          | પ૰ લા. પ   |
| પદ્મપ્રિસ્ શ્વીધર સુસ્તીમા કોશાંખી પદ્મ ૨૫૦ રેક્ત ૩૦<br>સુપાર્શ્વનાથ સુપ્રતિષ્ઠ પૃથ્વી કારી સ્વસ્તિક ૨૦૦ સુવર્ણ ૨૦<br>ચ'ડપ્રભ મહાસેન લહ્મણા ચ'ડપુરી ચ'ડ ૧૫૦ <sup>પ્ર</sup> વેત ૧૦<br>સુવિધિનાથ સુત્રીવ રામા કાર્કેદી મગર ૧૦૦ <sup>દ્</sup> વેત ૨<br>શ્રીતલનાથ દઢરય નંદા ભદિલપુર શ્રીવત્સ ૯૦ સુવર્્યુ ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7  | સુમતિનાથ                | મેલરથ        | સુમંગલા  |                  | <u></u> र्हे। य | 0 0 N        | સુવર્ણ        |            |
| સુપાર્સ-નાથ સુપ્રતિષ્ઠ પૃથ્વી કાશી સ્વર્તિતક ૨૦૦ સુવર્ણ ૨૦<br>ચ'ડપ્રભ મહાસેન લહ્મણા ચ'ડપુરી ચ'ડ ૧૫૦ <sup>પ્ર</sup> વેત ૧૦<br>સુવિધિનાથ સુત્રીવ રામા કાર્કેદી મગર ૧૦૦ <sup>ક્ર</sup> વેત ૨<br>શ્રીતલનાથ દહરય ન'દા ભદિલપુર શ્રીવત્સ ૯૦ સુવર્્યુ ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | من | પદ્યપ્રભ                | શ્રીધર       | સુસીમા   |                  | પક્ષ            | રપ૰          | ¥?            | 30 લા. પ્  |
| <mark>ચંદ્રપ્રભ મહાસેન લક્ષ્મણા ચંદ્રપુરી ચંદ્ર ૧૫૦ </mark>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ອ  | સુપાર્શ્વનાથ            | ક્ષેત્રપિષ્ઠ | પ્રશ્વી  | •                | સ્વરિતક         | 200          | સુવર્ણ        | ર૰ લા. પુ. |
| સુવિધિનાથ સુત્રીવ રામા કાર્કદી મગર ૧૦૦ <sup>ક્</sup> વેત ર<br>શ્રીતલનાથ દહરથ નંદા બદિલપુર શ્રીવત્સ ૯૦ સુવર્ષુ ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | V  | ય દપ્રભ                 | મહાસેન       | લહમણા    | <b>ય</b> દપુરી   | <u>ज</u> र.     | १५०          | ષ્ઠવેત        | ૧૦ લા. પ   |
| દહરય નંદા ભદિલપુર શ્રીવત્સ ૯૦ સુવર્ષુ ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | لا | સુવિધિનાથ               | સુઝીવ        | રામા     | કાકંદી           | મગર             | 900          | <b>म्</b> वेत | ર લા. '    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -  | <b>શી</b> તલના <b>ય</b> | દહરય         | નંદા     | ભદિલપુર          | શ્રીવત્સ        | د<br>ک       | સુવર્ણુ       | ૧ લા. પ    |

| <u>م</u>            | બ્રેયાંસનાથ     | विष्णुशक   | વિષણ     | સિહપુર             | ગડા      | ه ک     | સુવર્ણ | <u>گر</u>         | લા. વ      | ਰਾਂ        |
|---------------------|-----------------|------------|----------|--------------------|----------|---------|--------|-------------------|------------|------------|
| ት<br>ግ              | વાસપુજ્ય        | વસુપુજય    | જયા      | યોા                | પારી     | ŝ       | રક્ત   | <b>š</b>          | લા.        | ÷          |
| en<br>en            | વિમલનાથ         | કૃતવર્મો   | શ્યામા   | કાંપિલપુર          | ૡૢ૾૾     | ۍد<br>د | સુવર્ણ | مد                | લા. વ      |            |
| مر<br>م             | અનંતનાથ         | સિંહસેન    | સુયશા    | અયેાખ્યા           | સિયાણે   | ٩       | સુવર્ણ | စို               | લા. ૧      | <b>"</b> * |
| <del>مر</del><br>بے | ધમ`નાથ          | ભાનુ       | સુવતા    | રત્નપુર            | वल्र     | hR      | સુવર્ણ | <u>ب</u> ے        | લા. વ      | ਰਾਂ        |
| مرر<br>سی           | શાંતિનાથ        | વિશ્વસેન   | અચિરા    | હરિત—              | ોર્લ્સ   | ۰<br>گ  | સુવર્ણ | ىس                | લા. વ      | ਰੰ         |
| പെ                  | કું યુનાથ       | ક્ષર       | ૠ        | "<br>ના            | ખકરો     | he      | સુવર્ણ | トシ                | લા. ૦      | <b>ਹੰ</b>  |
| ר<br>ר<br>ר         | ક્રાન્ટ્રોન     | સુદર્શન    | દુવી     |                    | નંદાવત   | 0<br>17 | સુવર્ણ | X                 | 0<br>10    | نہ         |
| ې<br>م<br>ست        | મલિનાથ          | ક.         | પ્રભાવતી | મિથિલા             | भा       | રત્ર    | નીલ    | <b>h</b> <u>h</u> | ซ<br>ชื่   | يـ         |
| ໍ້                  | મુનિસુવત        | સુમિત્ર    | પદ્મા    | રાજગ્હ             | કાચખેા   | ° ~     | ાત્ર   | 0<br>m_           | ന്<br>ഹാ   | <b></b>    |
| ہے<br>م             | નમિનાથ          | વિજય       | વપ્રા    | મિથિલા             | નીલક્રમલ | ٩٧      | સુવર્ણ | ہے۔               | ช<br>- ชิ  |            |
| ۍ<br>۲              | ત્રમિનાથ        | સમુદ્રવિજય | શિવા     | શોય પુર            | શ. ખ     | ۔<br>م  | માપ્ત  | سی                | ซ<br>ข้    | ب          |
| n<br>S<br>S         | પાર્શ્વતાથ      | અશ્વસેન    | વામા     | કાશી               | સપ્      | ৮ ঙাথ   | નીલ    | •<br>سی           | ਰੰ         |            |
| <b>ک</b> ر<br>ک     | વર્ધ માન સ્વામી | સિક્તાથ    | ત્રિશલા  | ર્સત્રિયક <b>ે</b> | સંહ      | ଜ ଝାଅ   | સુવર્ણ | Ś                 | ਹ <b>ਂ</b> | _          |
| •                   |                 |            |          |                    |          |         |        |                   |            |            |

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

ખેગ'-યાગને. પચ્ચખ્ખામિ-પચ્ચખ્ખાણ
નિયમ'-નિયમને. કરૂં છું.
પજ્જુવાસામિ પશુંપાસુ-સેવું. દુવિહં-બે પ્રકારે.
તિવિહેણું-ત્રણ પ્રકારે. મણેણું-મને કરી.
વાયાએ-વચને કરી. કાએણું-કાયાએ કરી.
ન કરેમિ-ન કર્ર. નકારવેમિ-ન કરાવું.
તસ્સ-તે (પૂર્વે કરેલ અપરાધ) પડિક્ષમામિ-પાછા હઠું છું.
યકી. નિંદામિ-આત્મશાખે નિંદુછુ.

કરેમીભંતે! સામાઇઅં,સાવજ્જ ંબેગ પચ્ચકખામિ, જવનિયમ પજ્જુવાસામિ, દુવિહં, તિવિહેણું, મણેણું, વાયાએ, કાએણું, ન કરેમિ, નકારવેમિ, તસ્સભંતે! પડિક્ષમામિ, નિંદામિ, ગરિહામિ, અપ્પાણું વાસિરામિ.

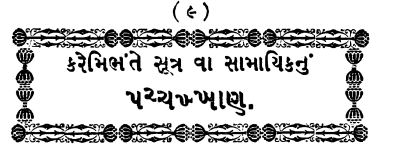
સ્મથ°.

ભંતે-દે બગવન્!

સાવજ્જ –પાપકારી.

કરેમિ–કરં છું.

સામાઇઅ –સામાયિક.



**કરેમિભ'તે સામાઇઅ'–હે** ! ભગવ'ત હું ( રાગદ્વેષના અ-ભાવરૂપ ) ( જ્ઞાનાદિ ગુણના લાભરૂપ ) સામા-ચિક કરું છું. સાવજ્જ જોગ પચ્ચખ્ખામિ-પાપયુક્ત વ્યાપારનું પચ્ચ-ખ્ખાણ કરૂં છું. (નિષેધ કરૂં છું). **જાવનિયમ**ં પજ્જુવાસામિ–જ્યાંસુંધી તે નિયમનું સેવન કરાં સાંસધી. દુવિહ – બે પ્રકારે ( કરવું, કરાવવું ). તિવિહેણ –ત્રણ પ્રકારે ( મન, વચન, કાયારૂપ ). મણેણું, વાયાએ, કાએણું – મન વચન અને કાયાવડે (એમ એ ત્રણ જોગ). નકરેમિ, નકારવેમિ-ન કરં તથા ન કરાવું. તસ્સભાંતે–હે ભગવંત ! તે સંખંધી. **પડિક્કમામિ નિ'દામિ**−પૂર્વે કરેલા અપરાધને હં પ્રતિક્રમું છું. ( આત્મસાક્ષીએ ) નિંદું છું. ગરિહામિ–ગુરૂ શાક્ષીએ વિશેષ નિંદું છું. અપ્પાર્ણ વાસિરામિ–આત્માને પાપથી વાસરાલું છું.

# ગરિહામિ–ગુરૂશાખે વિશેષે અપ્પાણ'–મારા આત્માને નિંદુ છું. વાેસિરામિ–પાપ થકી વાેસ-રાવું છું.

વાકયાથ<sup>°</sup>.

સામાયિક સદ્દેખાધ.

**[ १**२९ ]

કરેમિમાંતે સૂત્ર વા સામાયિકનું પચ્ચખ્ખાણ. [૧૨૭]

પ્ર૦ આ સૂત્રમાં કઇ કઇ શુદ્ધિએા જાળવવાની છે.

ઉ૦ કરેમિલાંતે સામાઇયંમાં સ'કલ્પ શુદ્ધિ તથા વિનય શુદ્ધિ જણાય છે.

સાવજ્જં, જોગ પચ્ચ ખામિમાં **પ્રતિજ્ઞા શુદ્ધ** ખતાવી છે.

જાવનિયમં પજ્જીવાસામિ—માં કાળ શુદ્ધિ તથા ઉપાસના શુદ્ધિ જથુાવી છે.

દુવિહે તિવિહેછુંમાં કાેટિ શુદ્ધિ પરખાવી છે.

મણેણું વાયાએ કાએણુંમાં **યાેગ શુદ્ધ**િ સુચવી છે.

ન કરેમિ ન કારવેમિ એમાં કરણ શુદ્ધિ ઓળખાવી છે. તસ્સભંતે પડિષ્ક્રમામિ નિંદામિ ગરહામિ અપ્પાણું વાેસરામિ આદી ભાવ શુદ્ધિ સંગ્રહી છે.

- પ્ર૦ ત્રિકરણ ચાેગ એટલે શું?
- ઉ૦ ગિકરણ ચાેગ એટલે કરવું, કરાવવું અને અનુમાદવું.
- પ્ર૦ ત્રિકરણ યાેગને શું કહેવાય છે ?
- ઉ૦ ત્રિકરણ ચાેગ ને ત્રિકાેટી પણ કહેવાય છે.
- પ્ર૦ કાેટિ શખ્દના અર્થ શા થાય છે?
- ઉ૦ કાેટિ શખ્દનાે અર્થ કાેડ થાય છે તેમ હદ અથવા છેડા થાય છે.

#### આ સૂત્રના ક્રમ

લેાગસ્સમાં પ્રભુ સ્તવના છે અને હંમેશાં સ્તવના કર્યાં પછી આત્મ શુદ્ધિ કરવાની હેાય છે તેમાં વળી જ્યાંસુધી [11]

સામાયિકના નિયમમાં હાેઇએ ત્યાંસુધી તાે અવશ્ય દરેક રીતે શુદ્ધિ જાળવવી જોઇએ. તેમ અશુદ્ધ અધ્યવસાયાે-ને દૂર કરવા જેઇએ અને તેટલા માટેજ આ સૂત્રમાં શુ-દ્ધિનું પરિસ્ફાેટન કરવામાં આવેલું છે. તેનું પૃથક્કરણ કરીએ તાે તેમાં સંકલ્પશુદ્ધિ, પ્રતિજ્ઞાશુદ્ધિ, કાળશુદ્ધિ, ક્રિયાશુદ્ધિ, વિનયશુદ્ધિ તથા ભાવશુદ્ધિ જાળવવી જોઇએ. એ આ સૂત્રનાે ક્રમ છે.

# આ સૂત્રનાે ઉદ્દેશ.

આ સૂત્રના ઉદ્દેશ સામાયિકના નિયમમાં હાેય ત્યાં સુધી તાે અવશ્ય શુદ્ધિની તટસ્થતા જાળવવાની છે. કપડું ધાેયા પછી અને રંગાયા પછી તેને ડાઘ ના પડે તેમ સાચવવાની જરૂર પડે છે. તેમ લાેગસ્સમાં પ્રભુસ્તવના કરી, ચિત્તવૃત્તિને પ્રભુમય બનાવી, તે ચિત્તવૃત્તિ જેવીને તેવી સામાચિકના ટાઇમમાં જાળવવી અને જે તે શુદ્ધિ યથાસ્થિત જળવાય અને પાપવાળા વ્યાપારાથી અલગ રહેવાય તાેજ પ્રભુ સમક્ષ પ્રતિજ્ઞા લેવાનું પ્રમાણ છે. અને તદર્થે સેવેલા સદ્વિચારાનું સાર્થક છે. માટે સૂત્રમાં બતાવ્યા પ્રમાણે સંકલ્પ શુદ્ધિ, ભાવ શુદ્ધિ, કરણ શુદ્ધિ, વિગેરે શુદ્ધિઓનું સદ્વિચારથી પાલન કરવું તેજ હિતાવહ છે. અને તેજ પરમ ઉદેશ આ સૂત્રનાે છે.

## આ સૂત્રનાે સાર

સામાયિક વૃતનું સેવન કરનાર આ સૂત્રથી પ્રભુ શાખે ગુરૂ શાખે ભિષ્મ પ્રતિજ્ઞા લે છે કે હે! પ્રભુ! હું જ્યાં

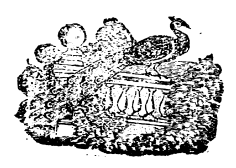
#### કરેમિલ'તે સૂત્ર વા સામાયિકનું પચ્ચપ્પ્પાણ [૧૨૯]

સુધી સામાયિકમાં રહીશ ત્યાં સુધી કેષઇ પણ જાતના કાચિક, વાચિક અને માનસિક પાપવાળા વ્યાપારાનું સેવન કરીશ નહી. તેમ તેના કર્ત્તાને અનુમાદિશ પણ નહિ, પ્રતિજ્ઞામાં એવેા ગુણ છે કે ઢારને જેમ ખીલે બાંધવાથી ભટકતું નથી, તેમ પ્રતિજ્ઞા લીધા પછી ધીર વીર અને સજ્જન પુરૂષેા કદિપણ પાછા પડતા નથી અને પાતાના મનને મજણત પ્રતિજ્ઞારૂપે ખીલે ખાંધે છે. આથી તે અન્ય ખાખતમાં પ્રવેશ કરતું નથી અને પ્રહ્યુ ભકિતમાં તલ્લીન રહે છે. હંમેશાં શુદ્ધતાથી સ્થિરતા પ્રાપ્ત થાય છે અને સ્થિરતા પ્રાપ્ત થતાં આત્મ કલ્યાણ થાય છે. પ્રલુ મહાવીર સ્વામીને કેટ કેટલા ઘેાર ઉપસગેાં થયા છતાં પણ સમ-ભાવમાંથી તેઓ લેશ માત્ર પણ ડગ્યા નથી. તે હંમેતાં સમભાવી આત્માએ વિચારવું જોઇએ અને સામાયિકમાં કદાચ ઉપાધિના પ્રસંગ આવી પડે તાે પણુ તેમણે સ્થિ-રતાનાે ભાંગ કરવાે નહિં અને મધ્યસ્થ ભાવની તટસ્થતા જાળવવી અને વિચારવું કે મેં પ્રભુ સન્મુખ સાવઘ વ્યાપાર નહિં કરવાની ભિષ્મ પ્રતિજ્ઞા લીધી છે તેથી તે ઉપાધિ મારે વટાવેજ છુટકાેજ છે. વટેમાર્ગુંને વૃક્ષની છાયા જેમ તાપમાં વિસામા છે, તેમ સામાયિકવૃત એ સંસારથી બલ્યા જલ્યાને બે ઘડી તેા પરમ શાંતિના વિસામા છે. સરકારનું વારંટ નીકલ્યું હાેય તાે તેટલાે વખત તેા તેને પણ થાલવું પડે. આવું આ અમુલ્ય વૃત છે. અંધકારનાં આવરણાે દુર થતાં, સૂર્યનાં કિરણાે જેમ પ્રગટે છે તેમ પાપના વ્યાપારા દુર થતાં, આત્મશ′કતના

અંતરમાં પ્રકાશ થાય છે. સામાન્ય માણુસને આપેલું વચન આપણે પાળીએ છીએ તેા આતેા ખુદ્દ ભગવંત શાખે લીધેલી પ્રતિજ્ઞા છે. તેથી તે પાળવા હમેશાં કટિબદ્ધ થવું નેઇએ. જગતમાં ત્રણુ પ્રકારના મનુષ્યેા છે. એક પ્રકારના અજ્ઞ મનુષ્યેા પ્રમાદને વશે સત્ કાર્યોથી વંચિત રહે છે. બીજા પ્રકારના બીકણુ માણુસાે લય કે દુઃખ જણાતાં આદરેલ કાર્યા અધવચ છેાડી દે છે અને ત્રીજા પ્રકારના પ્રરાકમિ મનુષ્યાે સત્ કાર્યોને પ્રેમપૂર્વંક આદરે છે અને ફાવે તેટલાં વિઘ્ના આવે તાે પણ તે આંગિકાર કરેલ સતકાર્યને છાડી નહિં દેતાં તેને સાંગાપાંગ પાર ઉતારે છે. તેવી રીતે ધર્મ-નિષ્ટ ધીર, વીર જનાેએ એક વખત લીધેલી પ્રતિજ્ઞા ( પાપ નહિ કરવાની ) તે મરણાંત કષ્ટ આવે છતે મૂકે નહિ અને અયુક્ત વ્યાપારા કરે નહિ. પ્રભુએ ગાેશાળાને તેેે તેેલેશ્યા શીખવાડી અને તે ગાશાળાએ છેવટ તેજ તેજોલેશ્યાના પાેતાના ઉપકારી પ્રભુ ઉપર ઉપયાેગ કર્યો છતાં પ્રભુ તે પ્રભુજ રહ્યા કારણકે તેમને તાે યાવજ્જીવપર્યંત સામાયિક હતું. તેમનું એક રૂવાડું સરખું પણુ તેના દુષ્કૃત માટે કરકર્યું નથી. તેમ સમભાવમાંથી ચલાયમાન થયા નથી. પ્રભુના પગ ઉપર ખીચડી રંધાણી. ગાેવાળી આએ ખીલા માર્યા, પણ પ્રભુ કદિપણ આત્મધ્યાનમાંથી ચલાયમાન થયા નથી. આ સામાચિકવૃત એ અધ્યાત્મમાર્ગને રસ્તે ચડા-વનાર છે. તેનાથીજ પારમાર્થિક જીવનની પ્રાપ્તિ થશે. દરેક જૈન બંધુઓએ આ અદીતીય, અલેાકિક અને અ-<u> મુલ્ય સામાયિકવૃતનું હેમેશાં સેવન કરવું. મનની ચંચળ</u>ન

#### કરેમિલ તે સત્ર વા સામાયિકનું પચ્ચખ્ખાણુ. [૧૩૧]

તા નાશ કરનારૂં, પતીત માર્ગથી પાવન કરનારૂં આ એક સુંદર વૃત છે. દર્પ છુ જેવાથી સુખ ઉપરના પડેલા ડાઘ પરખાઇ આવે છે. તેમ આ વૃતના સેવનથી અનેક પ્રકારના પાપિષ્ટ વિચારા–ચંચળતા જે હૂદયમાં ઘર કરી રહી હશે તે સૂર્ય ના ઉદય થતાં જેમ ઘુવડ ભાગી જાય છે, તેમ હૂદયમાં શાનના પ્રકાશ થતાં, તે વિચારા આપાઆપ પલાયન થઇ જશે. અને હૃદય પવિત્ર થશે. માટે સારાંશમાં જણાવવાનું કે આ સદ્લાગ્યે પ્રાપ્ત થયેલ શ્રીવીરપરમાત્માનું અતા-વેલ સામાચિકવૃતનું સદા સેવન કરવું તેજ બ્રેય છે અને કલ્યાણુના હેતુભુત છે.



Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat

www.umaragyanbhandar.com

વ્રતથી. મણે-મનમાં. નિયમસ જુત્તા-નિયથી યુક્ત. કુસ્મ –કર્મ. જત્તિઆવારા–જેટલીવાર. વિ–વળી. સમણાઇવ–સાધુની પેઠે.

સામાઇઅવચ–સામાયિક

न्द्रत्ती-सहित. જવ-જ્યાં સુધી. હેાઇ–િહાય. છિન્નઇ-છેદાય છે. અસુહ –અશુભ. સામાઇય –સામાયિક. સામાઇઅંમિ–સામાયિક. કુએ–કર્ય છતે. સાવએા-બ્રાવક.

છિન્નઇ અસુહ કેમ્મં, સામાઇઅ જત્તિઆવારા ાાશા સામાઇઅંમિઉકએ, સમણેા ઇવ સાવએાહવઇજમ્હા, એએણ કારણેણું, બહુસાે સામાઇઅં કુજ્ઝ ાારા સામાયિક વિધિ લીધું, વિધિ પાર્ધે, વિધિ કરતાં જે કાેઇ, અવિધિ હુવેા હાેય, તે સવિ હું મન વચન કાયાએ કરી મિચ્છામિ દુક્કડં. ા

શાગદાર્થ.

(90) \*\*\*\*\*\* સામાયિક પારવાનું સૂત્ર ଅବନ୍ତ୍ର ଅନ୍ତର ଅ ଅନ୍ତର ଅନ୍ତ

સામાઇઅ વયજીત્તો, જાવમણે હેાઇ નિયમ સંજીત્તો,

હવઇ-હાય. એએણ\_એ. **બહુસાે**–બહુવાર.

જમ્હા-જે માટે. કારણેણ -કારણથી. કુજજા-કરવું.

1 233 1

વાકયાથ.

<mark>સામા</mark>ઇઅવયજીુત્તા–સામાયિકત્રતથી યુક્ત. <mark>જાવમણેહ</mark>ોઇ નિયમ સંજુત્તા-જ્યાંસુધિ મન તે નિયમથી સંયુક્ત હેાય.

છિન્નઇઅસુહ કેમ્મ –અશુભ કર્મનો ચ્છેદ કરે. સામાઇઅજત્તીઆવારા–જેટલી વાર સામાયિક કરે તેટલી

912

**સામાઇઅંમિ ઉ કએ**-જે માટે સામાયિક કરતી વખત. સમણાઇવ સાવએા હવઇ જમ્હા–બ્રાવક સાધુ સમાન હેાય. એ એણ કારણેણ નો કારણથી.

<mark>અહુસાે સામા</mark>ઇઅં કુજ્જ–બહુવાર સામાયિક કરે. સામાયિક વિધિ લીધું વિધિ પાર્યું વિધિ કરતાં જે કાેઈ અવિધિ હુએ৷ હેાય તે સવિ હું મન વચન કાયાએ કરી મિચ્છામિ દુઝડ —સામાયિક વ્રત વિધિથી લેતાં, વિધિથી પલાતાં જે કંઇ અવિધિ થયેા હાેય તે સર્વ માટે હું મન વચન અને કાયાએ કરી મિચ્છામિ દુક્કડ દેલું છું. અર્થાત્ અવિધિ દેાષમાં સવે પાપની હું માફી માગી લહું લું.

#### [૧૩૪] સામાયિક સદ્દખોધ.

પ્ર૦ મનના વચનના અને કાયાના કેટલા દેાષ છે ? અને તે કયા કયા તે કહેા.

ઉ૦ સામાયિક વૃતમાં ૩૨ દેાષ અતાવવામાં આવેલા છે તે સવે<sup>૬</sup> વર્જીને સામાયિક વૃત પાળવું તે દેાષ નીચે પ્રમાણે છે.

મનનાદશ—(૧) વૈરી દેખી દ્વેષ કરે (૨) અવિવેક ચિંતવે (૩) અર્થન ચિંતવે (૪) મનમાં ઉદ્વેગ ધરે (૫) ચશની વાંછા કરે (૬) વિનય ન કરે (૭) ભય ચિંતવે (૮) વ્યાપાર ચિંતવે (૯) ફળનાે સંદેહ રાખે (૧૦) નિયાણું કરે.

વચનના દશ—(૧) કુવચન બાેલે. (૨) હુંકારા કરે (૩) પાપ આદેશ આપે (૪) લવારાે કરે (૫) કલહ કરે (૬) આવાે જાએા કહે (૭) ગાળ બાેલે (૮) બાળક રમાડે (૯) વિકથા કરે (૧૦) હાંસી કરે.

કાયાના બાર---(૧) આસન ચપળ હાેય (૨) ચારે દિશાએ જુએ (૩) સાવઘ કામ કરે (૪) આળસ મરડે (૫) અવિનયે બેસે (૬) એાઠું લેઇ બેસે (૭) મેલ ઉતારે (૮) ખરજખણે (૯) પગ ઉપર પગ ચઢાવે (૧૦) અંગ ઉઘાડુ મૂકે (૧૧) અંગ ઢાંકે (૧૨) ઉઘે.

> **તા. ક**∕ ( આ સવે<sup>°</sup> દાેષ સામાયિકમાં અયતનાથી લાગે તે તજવા ).

# આ સૂત્રના કેમ, પ્રયમનાં ૬ સૂત્રા સામાચિકની વિધિ કરતી વખત બા

સામાયિક પારવાનું સૂત્ર. [૧૩૫]

લાય છે અને આ સૂત્ર સામાયિકની પૂર્ણાહુતિ કરતી વખત બાેલાય છે તેથી તેને સૌથી છેલ્લું મુકવામાં આવેલ છે.

## આ સૂત્રનાે ઉદ્દેશ.

આ સૂત્ર આપણુને સામાચિકનું કલ સૂચવે છે. જેટલાે વખત સમભાવમાં ચિત્તવૃત્તિ ચાંટેલી હાેય છે તેટલાે વખત અશુભકર્માંનાે ઉચ્છેદ થાય છે. વળી તેથી તેની જરૂરીઆત વર્ણુવેલ છે. તેમ સામાચિકવત કરતી વખત શ્રાવક એ સાધુ સમાન છે તેમ કરી શ્રાવકની ઉચ્ચ દશાનું ભાન કરાવે છે. આ પ્રમાણુ આ સૂત્રનાે પરમ ઉદ્દેશ છે અને તે ખરી કર્ત્તુવ્યશીલતાનું ભાન કરાવે છે.

## આ સૂત્ર ઉપરથી ઉપસ્થિત થતાે સાર.

જે મનુષ્ય જેવી પ્રવૃત્તિમાં મચેલ હાેય છે તેવું તે ફળ મેળવે છે એ દેખિતું છે. તેમ જ્યાંસુધી જે વ્યક્તિ સામા-યિક વર્તે કરી ચુક્ત હાેય તેટલા ટાઇમ તે અશુભ કર્માના– ચિકણાં કર્માના નાશ કરે છે અને તેના આત્માને તે ઉજ્વલ કરે છે; સૂર્ય ઉપરથી જેમ વાદળાં આછાં થાય, તેમ પ્રકાશ ઠાઇ અનેરા અનુભવાય છે. તેમ શુભ ભાવે સમજણ્પૂર્વ'ક એક ચિત્તથી જે સામાયિક વ્રત કરે છે તેના આત્મા ઉપરથી કર્મના આવરણા–પડલા દુર થવાથી તેના આત્માના પ્રકાશ વધે છે અને તેનું આજસ ઠાઇ આર પ્રકારનું થાય છે. માટે દરેક શ્રાવકે જેમ બને તેમ સામાયિકવ્રત વધુ ને વધુ કરવાં. કારણકે તે આત્માને ઉજ્વલ કરવામાં અમુલ્ય આજાર છે. વળી તે વિધિપૂર્વ'ક આદરવું બેઇએ, અવિધિથી કરવાથી

#### સામાયિક સદ્ગાેધ.

ઝાઝો લાભ થતા નથી અને કરેલા કાળશ્રપના પ્રમાણમાં કંઇ લાભ થતા નથી. માટે યતનાપૂર્વંક સામાયિકવત કરવું જોઇએ. કરનારે એમ સમજવાનું છે કે હું અત્યારે કાેઇ સંસારી નથી, હું અત્યારે સાધુ છું. સાધે તે સાધુ. જેઓ ખરા કત્ત બ્યશીલ છે તેઓજ સાધુ છે. અને જેઓ સા-માયિકવત ઉપર પ્રેમ રાખે છે, તેના આદર કરે છે, તેને સેવે છે તેજ ખરા સાધુ અથવા કર્ત બ્યશીલ છે. સાધુ મહારાજ જેમ સવે પ્રકારની સાંસારિક વિટંબનાથી વેગળા હાય છે, તેવીરીતે સામાયિક કરનારે પણ તેટલા વખત તા એમ સમજવાનું છે કે, હું સવે સંસારી ઉપાધિથી અત્યારે વેગળા છું. અત્યારે મારા આત્માના ઉદ્ધાટન કરવાજ હું બેઠા છું, જેથી નિઃસંગ છું. બધાય મળી સામાયિકના ૩૨ દાેષા જે બતાવવામાં આવે છે. તેના પરિત્યાગ કરી સામાયિકનું ફળ સંપાદન કરવું. એજ આ સૂત્રના પરમાર્થ છે.



[ १३६ ]

ॐ श्री परमात्मने नमः

# અષ્ટ સામાયિક શબ્દ સ્કુરણા.

ધ્યાનરૂપ⊸જળનેા પ્રવાહ કરૂણારૂપ નદીમાં સમતારૂપ પૂરને પ્રસારશે ત્યારે ઉક્ત નદીના કાંઠે રહેલા વિકાર-રૂપ વૃક્ષાને ઉન્મૂલન કરી ઘસડી જશે.

হানিমাহ

## ચિંન્તનીય ધ્યાનસ્થ વિચારા.

## (१)

પ્ર૦ હું સામાયિક કરૂં છું એટલે શું ?

ઉ૦ હુ મારિ ચિત્તવૃત્તિ શાન્ત કરૂં છું

મન-સરાેવરમાં વાસનારૂપી માેજાં જ્યાં સુધી ઉછળતાં હાેય અને તે જ્યાં સુધી શાન્ત થાય નહિ ત્યાં સુધી સરાે-વરની અંદર રહેલ રત્નરાસી જણાય નહિ. માટે સામાયિ-કની અંદર સૌથી પ્રથમ સામાયિક કરનારે ચિત્તવૃત્તિ શાન્ત કરવી બેઇએ.

## ચિત્તવૃત્તિ શાન્ત કરવાના ઉપાયા.

ચિત્તવૃત્તિને શાન્ત કરવા ઔપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયાેપ-શમિક ભાવ એ ત્રણુ તથા ઔદયિક અને પારિણામિક એ બે ભાવ મળી પાંચ ભાવાે જીવના સ્વતત્ત્વ છે એટલે જીવને તે ભાવ હાેય છે તેનું યથાસ્થિત સ્વરૂપ વિચારવું. વળી ઉ પશપ, સંવરને વિવેકની વિચારણાથી ચિલાતીપુત્રે કેવી રીતે ચિત્તવૃત્તિ શાન્ત કરી અને સદ્રગતિ પ્રાપ્ત કરી તે માટે વાંચા ચિલાતિપુત્રની કથા પાને ૨૧ મેં.

> (૨) પ્ર૦ હું સામાયિક કરૂં છું એટલે શું **?**

ઉ૦ હું સમભાવમાં સ્થિર થાઉં છું.

મન, વચન અને કાયામાં જ્યારે સ્થિરતા પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારેજ રાત્રિયા દિવસ તેમજ ગ્રામ વા અરહ્ય સર્વ સ્થળે સમશીલપહ્યું ભાસે છે.

છાશના સંચાગથી દુધના સ્વભાવ જેમ અદલાઈ જાય છે તેમ ચંચળતા અસ્થિરતા વડે જ્ઞાનરૂપ પલટાઇ જઇ, લાેભ વિક્ષાભરૂપ કુચા તેમાં પ્રગટાવે છે. માટે વિચારપૂર્વંક ચંચ-ળતાના ત્યાગ કરવા ચાેગ્ય છે.

#### સ્થિરતા પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાયેા.

आणाष धम्मो, उपयोगा धम्मा અને परिणामे बंध આ છનેંદ્ર પ્રણિત સાેનેરી સૂત્રોના યથાર્થ જ્ઞાનથી સ્થિરતા અનુ-ભવાશે. અને સ્થિરતા અનુભવાતાં સમકિતની પ્રાપ્તિ થશે. અને સમકિતની સદ્દહણા ( શ્રદ્ધા ) પ્રાપ્ત થતાં નિડરતા પ્રાપ્ત થશે અને નિડરતા પ્રાપ્ત થતાં સત્ય વકતા થવાશે. આ માટે વાંચા કાલિકાચાર્યની કથા પાને ૧૮

3

ઉ૦ હું મધ્યસ્થ ભાવનાનું સેવન કરૂં છું

મધ્યસ્થ પુરૂષા અંતર આત્મા વડે શુદ્ધ આશયમાં સ્થિત રહે છે, તેમ તેઓ શમ–શીલ ભાવે પણુ રહી શકે છે. પ્ર-સંગે રાગ યા દ્વેષને ધારણુ કરતા નથી. અને તત્ત્વા તત્ત્વના નિર્ણુંય કરી યાગ્યને ગ્રહણુ કરે છે અને અયાગ્યને ત્યજી દે છે. કાઇના દ્વેષ કે ગુણમાં ચિત્ત લાગી જાય તા આત્મ વિ-ચારણામાં સ્થિત થાય છે. આ મધ્યસ્થ પુરૂષનાં લક્ષણા હાેય છે.

#### મ<sup>ક</sup>યસ્થતા પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાયેા.

મધ્યસ્થપણું પ્રાપ્ત કરવા (૧) અનિત્ય (૨) અશરણ (૩) સંસાર (૪) એકત્વ (૫) અન્યત્વ (૬) અશુચિત્વ (७) આશ્રવ (૮) સંવર (૯) નિજેરા (૧૦) લાક સ્વ-રૂપ (૧૧) બાધિ દુર્લભ અને (૧૨) ધર્મ ભાવનાએાનું યથાર્થ સ્વરૂપ વિચારવું જેથી મધ્યસ્થ ભાવનાના પ્રાદુર્ભાવ થશે. વૃક્ષનું થડ જેમ જમીનમાંથી ખાતર અને પાણી લેઇ મજણત થાય છે તેમ હૃદયની અંદર વિશુદ્ધ ભાવે આ ભા-વનાએાનું સ્વરૂપ વિચારતાં ચિત્ત વૃક્ષના થડની માફક સ્થિરતા અનુભવશે. આ મધ્યસ્થપરિણામિ છવ, ઉપકાર કરનાર પર રાગ કરતા નથી, તેમ અપકાર કરનાર પર દ્વેષ ધરતા નથી પણ તે સમભાવમાં તલ્લીન રહી શુભાશુભ કર્મોના ચ્છેદ કરી ક્ષીણુ માહી થઇ કેવળજ્ઞાન પામે છે. આ માટે વાંચા દમદ'તસુનિની કથા પાને ૧૩

#### (४)

પ્ર૦ હું સામાયિક કરૂં છું એટલે શું ?

ઉ૦ હું વિશ્વદ્ધ જાગૃત કરૂં છું

વિશ્વદષ્ટિવાળા જીવાે કર્મની વિશમતાને નહિ ઇચ્છતાં પ્રાણી માત્રને સરખા દેખે છે તેથી તે આખું જગત આત્મ ભાવે અભેદરૂષ છે એમ જાણુે છે અને તે જાણુનાર શમી, માેક્ષ મેળવી શકે છે.

આ વિશ્વદષ્ટિ ખીલવવાના ઉપાયેા.

आत्मवत् सर्व भूतेषु यः पत्त्यति सः पत्त्यति જેએ। પે।તાના આત્માની સમાન સર્વને નિહાલી શકે છે તેએાજ વિશ્વદષ્ટિ ધારક ગણાય છે.

વિશ્વદ્ધ ધારકે કોધ, માન, માયા અને લાેભ એ ચં-ડાળ ચાેકડીના સદંતર નાશ કરવા જેઇએ કારણ કે તેથી કરી નાના માેટાપણાના, ઉંચ્ચ નીંચ પણાના ભેદ જતા રહે છે અને સૌને એક સરખી રીતે નિહાળાય છે. કાેધના, અહં-વૃત્તિના, માહના અને તૃષ્ણાના ચ્છેદ થતાં શાંતિ, સરળતા, મૃદુતા, સાદાઇ અને સંતાેષના ઉદય થાય છે. આથી સવ' બંધુઓની સાથે આત્મભાવે જોવાની દૃષ્ટિ જાગૃત થાય છે. અને જ્યારે તમામ જીવા પ્રત્યે સમભાવની દૃષ્ટિ જાગૃત થાય છે. અને જ્યારે તમામ જીવા પ્રત્યે સમભાવની દૃષ્ટિ જાગૃત થાય છે ત્યારે તે સમય આવે, પર જીવાને દુઃખરૂપ ન થતાં, ક્ષુદ્રમાં ક્ષુદ્ર જીવને માટે પણ પાતાના પ્રાણનું બળિદાન આપવા તપ્તર થાય છે. આ માટે જીઓ ધર્મરૂચી સુનિની કથા પાને ૨૭ મે

#### (५)

પ્ર૦ હું સામાયિક કરૂં છું એટલે શું ?

ઉ૦ હું સમદષ્ટિ ખીલવું છું

શમ વચનામૃત વડે જેનું હુદય રાત્રિદિવસ આર્દ રહે છે તેને રાગ રૂપ સર્પના વિષની ઉમિ કલેશ પમાડવાને સ-મર્થ નથી.

## સમદષ્ટિ પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાયેા.

જ્યારે સાેનું અને પથ્થરને, નિંદકને તેમ વંદકને, સ-રખા ગણવાની ખુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારેજ તે સમદષ્ટિ છવ કહેવાય છે.

જે આનંદને અને વિશાદને સરખાં ગણે છે. આ સમદ ષ્ટિ જયારે આ જગત નિઃસાર જણાય છે ત્યારેજ ઉત્પન્ન થાય છે. અને સારમાં સારભુત એવું જે આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય ત્યારેજ આ જગતને નિઃસાર રૂપે અનુભવાય છે. જ્યારે દષ્ટિમર્યાદા સન્મુખ સંપૂર્ણ આત્મજ્ઞાન ધારી પરમાત્માની મૂર્તિ ખડી કરી તેની સ્તવનામાં ભક્તિમાં લીન થવાય છે ત્યારેજ ખરૂં આત્મજ્ઞાન પમાય છે. જેવા આદર્શ મુખ આગળ ખડા હાય છે તેવીજ પ્રવૃત્તિ થાય છે. માટે સમદ ષ્ટિ ખીલવનારે શ્રી અસ્હિત પ્રભુની મૂર્તિ ધ્યાનમાં ખડી કરી તેમની ભક્તિમાં તલ્લીન થવું. આ સમદ ષ્ટિ પ્રાપ્ત કર-વાના સરળ માર્ગ છે. સર્વ જીવ પ્રત્યે સમદ ષ્ટિ પ્રાપ્ત થતાં સવે' પશુપંખી પ્રાણીઓને સરખા ગણવાની બુદ્ધ ઉત્પન્ન થાય છે અને સર્વ જીવને આત્મભાવે જેવાથી ઢયાની લાગ-ણી તીવ બને છે અને સમય પરત્વે પશુ પંખીની ખાતર પાતાના પ્રાણનું પણુ અલિદાન અપાય છે. આ માટે વાંચા મેતાર્ય મુનિવરની કથા પાને ૧પ

#### ( १ )

પ્ર૦ હું સામાયિક કરૂં છું એટલે શું ?

ઉ૦ હું સમતા રસમાં ઝીલું છું

સમતા રસના આસ્વાદન વડે આત્મા અતીંદ્રિય તૃપ્તિને પામે છે. અને તે આત્મિક ગુણુથી થએલી તૃપ્તિ ચિરકાળ સ્થિર રહે છે.

આત્માનંદમાં મગ્નપુરૂષ નિરંતર ઇંદ્રિયેાના સમુહને પા-તાના ક્રબજામાં રાખે છે તેમજ મનની નિશ્ચલતા મેળવી ફકત જ્ઞાન ગ્રહણ કરવાંજ ઉદ્યમી હાેય છે.

## સમતારસ પ્રાપ્તિના ઉપાયા.

શ્રી ભગવંતે અતાવેલ ત્રિપદિના સિદ્ધાંતનું જ્યારે રહસ્ય સમજાય છે-નિત્યાનિત્ય માર્ગનું સ્વરૂપ જણાય છે, ત્યારેજ વાસ્તવિક સમતારસ ઉત્પન્ન થાય છે. અને આથીજ મનુષ્યને ખાત્રી થાય છે કે "વસ્તુમાત્ર પરિણુમન શીલ છે" ઇષ્ટ વસ્તુને જોઇ તેથી તે કુલાતાે નથી તેમ અનિષ્ટ વસ્તુ જોઇને તેના પર તિરસ્કાર લાવતાે નથી. વસ્તુના પર્યાયનું ચ**યા**ય જ્ઞાન થવાથી સુસુક્ષુઓ પાતાના સમભાવ ટકાવી રાખી મ- ધ્યસ્થ રહી શકે છે અને તે કષાયાની ચિકાશમાં પડતા નથી. ત્રિપદીના સિદ્ધાંતથી થાડામાં જીત શત્રુરાજા મરણુને કાંઠે આવેલા છતાં આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી પાતાની સદ્દગતિ પ્રાપ્ત કરી શકયા. આ માટે વાંચા જીતશત્રુ રાજાની કથા પાને ૨૪ મે

#### (৩)

પ્ર૰ હું સામાયિક કરૂં છું એટલે શું ?

ઉ૦ હું આત્મ જ્ઞાનમાં પ્રવેશ કરૂં છું

પુદ્ગલિક વિષયાેના ઉછાળા વિષનાજ ઉદ્ગારા કઢાવે છે અને તેજ પોદ્દગલિક અતૃપ્તિ માનવી. આત્મિક ભાવથી થએ-લી તૃપ્તિ શુદ્ધ છે અને પરંપરાએ ધ્યાનની ધારાને વિસ્તારે છે.

#### આત્મજ્ઞાન પ્રવેશના ઉપાયેા.

આત્મજ્ઞાન પ્રવેશના ઉપાસકે હંમેશાં સદ્વિચારાનું સેવન કરવું કારણ કે જેવા વિચાર તેવા આચાર. સદ્વિચારાથી ઇંદ્રિય નિગ્રહ થાય છે અને ઇંદ્રિય નિગ્રહથી મના નિગ્રહ થાય છે અને મના નિગ્રહથી ધ્યાન થઇ શકે છે અને ધ્યાનથી માક્ષ પમાય છે. જેથી સત્ વિચારા એ ઉત્તરાત્તર-માક્ષ પ્રાપ્તિનું કારણ છે. માટે આત્મહિતચિંતકા એ ઉત્તરાત્તર-માક્ષ પ્રાપ્તિનું કારણ છે. માટે આત્મહિતચિંતકા એ હંમેશાં સત્ વિચારનું સેવન કરવું, તેમાં સામાયિક વ્રતમાં તા તેનું ખાસ પાલન કરવું. ઇલાચીકુમાર ને સદ્વિચારા આવવાથી તેના માહના અંધારાના પડદા દ્વર થયા અને તેને ભાન થયું કે ત્રણ લાકમાં એ કાંઈ સંદરમાં સંદર વસ્તુ હાયતા તે આત્મા છે. ખરૂં સૌન્દર્ય તેા આત્માનુંજ છે. આ માટે વાંચા ધનદત્ત શેઠની કથા પાને ૩૦ મે.

#### ( < )

પ્ર૦ હું સામાયિક કરૂં છું એટલે શું?

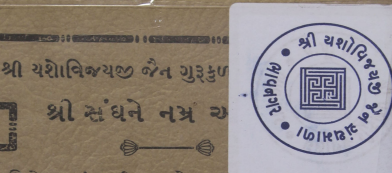
ઉ૦ હું તૃષ્ણા દેવીને તિલાંજલી આયું છું

ક્ષણેક્ષણે હદયમાં અનેક પ્રકારની તુષ્ણાએા સ્કુરાયમાન થાય છે અને તે ફકત મૃગ–તૃષ્ણા સમાન છે છતાં જ્ઞાનરૂપ અમૃતને ત્યજી દઇને મૂખ નાદાન માણસ તુષ્ણાનું પાષણુ કરવા ખાલી દાેડે છે.

## તૃષ્ણા ત્યાગના ઉપાયા.

इच्छा रोधन तप करो ઇચ્છાઓ–વાસનાઓ–તુષ્ણાઓનું ઉન્મૂલન કરનાર તપ છે. પ્રાહ્ય અને અભ્યંતર તપશ્ચર્યા ક-રતા થકા મુનિ મહાત્માઓ મૂળ અને ઉત્તર ગુણુની બ્રેણી-રૂપ સમૃધ્ધિ મેળવે છે. માટે તુષ્ણાના રાધકે પ્રત્યાખ્યાનનું પાલન કરવું. પાટિલ્લદેવે પ્રત્યાખ્યાનથી અમાત્ય તેયલિ પુ-ત્રને ઈ દ્રિય વિષય સુખામાંથી છેાડાવ્યા જેથી તે સિદ્ધ બુધ્ધ અને મુક્ત થયા. આમાટે જીઓ અમાત્ય તેયલિ પુત્રની કથા પાને ૩૨ મે





ઉપરાક્ત સંસ્થાથી અત્યારે આપણ મોટા ભાગ પરિચિત છે. તેની અંદર હ૦ ગામના શ્રી સંઘના મળી ૧૫૦ વિદ્યાર્થીઓ લાભ લે છે. તેના રિપોર્ટો પ્રતિવર્ષ અહાર પડે છે અને તેની માસિક હકીકત ગુરૂકળ પત્રિકાના શિર્ષક નિચે જૈનપત્રમાં પ્રગટ કરવામાં આવે છે.

શ્રી સંઘને નપ્રં ચ

તેના છેલ્લો એટલે સં. ૧૯૮૮ ના રિપાર્ટ તાજેતરમાં ખહાર પડેલાે છે. તે ઉપરથી તેની વાસ્તવિક પરિસ્થિ-તિના તેના વાચકાેને ખ્યાલ વ્યાવી શકશે. તે મંખંધમાં સુખ્યત્વે કરી શ્રીસ ઘને અપીલ કરવાની કે તેનું નિભાવ-કંડ કે જેના ઉપર સંસ્થાની પ્રગતિ, સંગીનતા, સખલતા ખને સ્થાચીત્વના આધાર છે. તે છેક ટાચપર આવીને રહ્યું છે. જેથી શ્રી સંઘના દરેક ભાઇઓ તથા ખહેના તેને ચથાશક્તિ મદદ કરી આભારી કરશે કે જેથી કરી તેના નિભાવ સ્હેલાઇથી થઈ શકે.

લી૦ શ્રી સંઘના નસ્ર સેવકેા,

૪કીરચ'દ કેશરીચ'દ સાર. છવણ્યંદ ધરમચંદ. હાં.નાનચંદ કસ્તરચંદ માદી. લલ્લભાઈ કરમચંદ દલાલ પ્રસુખ. ओ। से से देरी आ.