# JOURNAL OF B. J. INSTITUTE OF BEARNING & RESEARGH

# 2413:11321

ઑક્ટોબર. 'હર થી માર્ચ', ૧૯૯૩ વિ. સં. ૨૦૪૮ આધિન-વિ. સં. ૨૦૪૯, ફાલ્સુન पुस्ता ६, व्यं ३ ३-४

અધ્યયન અને સ'શાધનનું ત્રૈમાસિક

સંપાદકા પ્રવીભ્રચંક ચિ. પરીખ ભારતી કી. શેલત

> સહાયક સંપાદક આર. ટી. સાવલિયા

ભાળાભાઈ જેશિંગભાઈ અધ્યયન સંશાધન વિદ્યાભવન અમદાષાદ-૩૮૦ ૦૦૯ અસ્પૃશ્યતા નિવારહ્યુના પ્રયત્નાની વાત જાનભાઈ દેરડીની વાવ કરે છે તે કથા 'સવ' માનવ એક સમાન'માં કહેવાયેલી છે. અસ્પૃશ્યાને પાતાની વાવમાંથી પાણી નહિ ભરવા દેવાના પુત્રના આગ્રહ જાનભાઈ માન્ય રાખતાં નથી. જાનભાઈના આ કૃત્યથી પ્રભાવિત થઈ ગાયકવાડ તરફથી તેમને એ ગામ ઇનામ રૂપે આપવામાં આવતાં 'જાનબાઈની દેરડી' તરીકે ઓળખાય છે.

આવી આવી કથાએના આ નાનકહ રસથાળ દારા લેખક્ષેએ કચ્છમાં પ્રચલિત-પ્રસંગા અત્રે પાતાની આગવી રીતે આપેલ છે. કચ્છના ઇતિહાસ અને સંસ્કૃતિવિષયક પ્રસંગા આ પ્રમાણે કથાર્ય પાર્મે એ નોંધપાત્ર છે. લેખકોએ અગાઉ પણ કચ્છને કેન્દ્રમાં રાખીને કૃતિઓ આપેલી છે. તેઓ ભવિષ્યમાં કચ્છને ઉપયોગી વધુ સાહિત્ય આપે એવી અપેક્ષા રાખીએ.

નાગજભાઇ કે. ભૂફી

[સામીપ્ય: ઍાકટો. '૯૨-માર્ચ', ૧૯૯૩]

# सामीिय

ઑાક્ટોખર, '૯૨ થી માર્ચ', ૧૯૯૩ વિ. સ∵. ૨૦૪૮ આધિન–વિ.સ∵. ૨૦૪૯, ફાલ્યુન

યુ. ૯, અ'ક ૩-૪

|           | લેખાની અનુક્રમણિ                                                                         | sl                              |                  |  |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|------------------|--|
|           | •                                                                                        |                                 | કમાંક ે          |  |
| ٩.        | પ્રાચીત ઉપતિષદેષાં પરા-અપરા વિદ્યાતું તિરૂપણ                                             | કાન્તિલાલ રા. દવે               | ૧                |  |
| ₹.        | મહર્ષિ પાણિનિ અને સંસ્કૃત વ્યાકરણશાસ્ત્ર                                                 | જેઠાલાલ છે <b>ા. શાહ</b>        | •                |  |
| з.        | વિષ્ણુપુરાણનાં કેટલાંક ઐતિહાસિક પાસાં 🍍                                                  | રમણલાલ નાગરજ મહેતા              | <b>૨</b> ૨       |  |
| ٧.        | ગુજરાતમાં બૌદ્ધ વિદ્વારા અને મકોની છાત્રાલય                                              | ,                               |                  |  |
|           | વ્યવસ્થા                                                                                 | નાગછભાઈ કેસરભાઈ ભદી             | ૂ ૨૯             |  |
| પ.        | उन्मत्तराघवम्ते। ताटवप्रधार                                                              | પ્રી <sub>દા</sub> યુ. શાસ્ત્રી | 3 ξ              |  |
| ۶.        | क्षेभेन्द्रकृत लिपिविवेक                                                                 | વિભૂતિ વિ. ભક                   | ४र               |  |
| <b>9.</b> | ભો. જે. વિદ્યાભવન, અમ <b>દ</b> ાવાદનાં કેટલાંક                                           | પ્રવીણ્ય દ્ર પરીખ,              |                  |  |
|           | જૈન શિલ્પા                                                                               | ભારતી શેલત                      | 82               |  |
| ۷.        | રાણીવાવ–પાટણની કેટલીક યુગલ પ્રતિમાંએા                                                    | આર. ટી. સાવલિયા                 | Чз               |  |
| ٤.        | 'મિર્અ'તે સિક'કરી'માં થતું સલતનકાળતું સમાજદર્શ'ન                                         | ઝુખેર કુરેશા                    | 4.4              |  |
| ૧૦.       | ગુજરાતમાં સૂર્ય પૂજાની પ્રાચીનતા અને પ્રસાર                                              | ક્રિશ્ના <b>પ</b> ંચાલી         | કૃષ              |  |
| ٩٩.       | ભાતુદત્ત અનુસાર સાત્ત્વિક ભાવે৷ તથા<br>વ્યભિચારીભાવે৷                                    | જાગતિ પંડ્યા                    | હર               |  |
| ૧૨.       | 'गुर्जेरदेशराजवंशावली–प्रभाशित हितिदासनी<br>दृष्टिએ                                      | હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી              | ۷.               |  |
| ૧૩.       | કોંગ્રેસનાે કૃષિવિષયક અમિગમ અને ગુજરાતના<br>ચળવળામાં કિસાન વર્ગ                          | રમેશકાંત પરીખ                   | ۷ }              |  |
|           | સમીક્ષા                                                                                  |                                 |                  |  |
| ચિત્રસ્(ચ |                                                                                          |                                 |                  |  |
|           | ૧–૩ ત્રિમુખયક્ષ, સુપાર્ધાનાથ દ્વારશાખનાં શિલ્પાે, ભાે.<br>૪–૫ રાહ્યાવાવ–પાટહાનાં શિલ્પાે |                                 | ર સામે<br>૩ સામે |  |

#### ભા. જે. વિદ્યાભવન,

લ. કા. આટ્લ કાલેજ કમ્પાઉન્ડમાં. આશ્રમ રાેડ. અમદાવાદ-30000૯

## પ્રા<mark>ચીન ઉપનિષદાેમાં પરા-અપરા વિદ્યાનું નિરૂપ</mark>ણ

કાન્તિલાલ. રા. દવે \*

ઇન્ડેા યુરાપિયન સાહિત્યના પ્રાચીનતમ અવશેષના રૂપમાં વેદાનું વિશ્વસાહિત્યમાં અનૃત્ય સ્થાન છે. આ વેદાના અન્ત ભાગે આવતા હોવાથી અને વેદના દ્યાનો તેમાં નિષ્કર્ષ હોવાથી વેદાનત નામે આપણાતા ઉપનિષદ—મંચામાં આજ સુધીના માનવીય દ્યાન અને પ્રદ્યાની પરાકાષ્ઠાનાં દર્શન થાય છે. શ્રી અલદેવ ઉપાધ્યાય જે જણાવે છે તેમ ઉપનિષદો વાસ્તવમાં એવાં આધ્યાત્મિક માનસરાવર છે જેમાંથી પ્રાદુર્ભાવ પામેલી વિવિધ દ્યાન સરિતાઓએ પુષ્યભૂમિ આર્યાવર્તના મનુષ્યમાત્રનું સાંસારિક અને પારલીકિક કલ્યાણ કરનારી વિદ્યાએ છે. આ સાંસારિક કલ્યાણ કરનારી વિદ્યાએ છે હિમ પરાવિદ્યા ભને પારલીકિક કલ્યાણ કરનારી વિદ્યાને પરાવિદ્યા તરીકે ઓળખાવે ન્છે. મુંડક ઉપનિષદ(૧/૧/૩–૪)માં શ્રીનક અને અંગિરાના સંવાદમાં ઉપનિષદાલીન સમય્ર વિદ્યાઓ અને દ્યાનવિદ્યાનની શાખાઓનું આ પ્રકારનું દિધા વિભાજન પ્રાપ્ત થાય છે. (૧) જેનાથી અલને પ્રાપ્ત કરી શકાય તે પરાવિદ્યા અને (૨) તે વગરની તમામ વિદ્યાઓ તે અપરાવિદ્યા.

મું રક ઉપનિષદ(૧/૧/૩-૪)માં અપરાવિદ્યામાં ઋડગ્વેદાદિ સારવેદા, અને પડ્ વેદગાની ગણના કરવામાં આવી છે. અપરાવિદ્યામાં સમાવિષ્ટ અન્ય વિષયોનો ઉલ્લેખ અન્યત્ર ખુ. ઉપનિષદ (૨/૪/૧٠)માં મળે છે, જ્યાં મું રકપ્રાક્ત વિષયો ઉપરાંત ઇતિહાસ—પુરાષ્ટ્ર, વિદ્યા, ઉપનિષદા, શ્લોકા, સ્ત્રેક, અનુવ્યાખ્યાના, ભાષ્યાના, મંત્ર, વિવરષ્ટુ અને અર્થ વાદ આદિના પણ સમાવેદ કરવામાં આવ્યો છે, અને તેમને મહાભૂતના નિઃયાસ તરીકે વર્ષ્યું વવામાં આવ્યાં છે. અલખત્ત, ઉપનિષદાલીન પાક્યવિષયોની લગભગ સર્વાં ગસ પૃષ્ટું કહી શકાય તેવી યાદી છાંદાગ્ય ઉપનિષદ (૭/૧/૨)માં અવ્યાય સનત્કુમાર અને શિષ્ય નારદ વસ્ત્રેના સંવાદમાં ઉપલબ્ધ થાય છે. જેમાં પૂર્વોક્ત ચારવેદો, પર્વેદાંગા, પાંચમ વેદ એવા ઇતિહાસ પ્રાથ્યુ, પિત્ર્ય, બ્રાહ્યકલ્પ, રાશિ, દેવ, નિધિ વાકાવાકય, એકાયન, દેવવિદ્યા, ધ્રદ્યવિદ્યા, ભૂતવિદ્યા, નક્ષુત્રવિદ્યા, સપંવિદ્યા, દેવજનવિદ્યા, ક્ષત્રવિદ્યા વગેરે વિષયોની ઠીક ઠીક લાંખી સૂર્ચિ મળે છે. આ અપરાવિદ્યાઓના જ્ઞાતા મંત્રવિદ્ય તરીકે એલખાતા જ્યારે પરાવિદ્યાના જ્ઞાતા હાલવિદ્ય કે આત્મવિદ્ય તરીકે એલખાતા.

પરાવિદ્યા: પરદ્મકાને પ્રાપ્ત કરવાની વિદ્યા તે પરાવિદ્યા. ઉપનિષદોમાં ઠેર ઠેર અપરાવિદ્યા પર પરાવિદ્યાની શ્રેષ્ઠતાના સ્વીકાર કરવામાં આવેલા જોવા મળે છે. જે એટલું જ નહીં, અપરાવિદ્યાની કઠોર નિંદા પછ્યુ ઉપનિષદોમાં જોવા મળે છે. ઉદાહર જા તરીકે કઠે ઉપનિષદ (૧/૨/૫)માં અપરાવિદ્યાના વિદ્યાનાની કઠક શબ્દોમાં આવા સરી તેમને મૃદ્ધ અને એક આંધળાથી દોરાતા અન્ય આંધળાઓ સાથે સરખાવ્યા છે. ક કઠ ઉપનિષદ જણાવે છે કે આ આત્મા પ્રવચન, મેધા, બહુશુતતા કે તકંની દ્વીલાથી લભ્ય નથી. પદ્ધસાક્ષાતકાર માટે જગત અને તેનાં તત્ત્વા તરફ સામાન્ય જનથી પૃથક એવી દૃષ્ઠિની આવશ્યકતા જણાવી ઉપનિષદો કહે છે કે જગત અને તેનાં તત્ત્વાની દ્વારા છાકર્યે ઉપાસના કરતાં કરતાં, મનની એકાગ્રતા કેળવતાં કેળવતાં, કમશાઃ આગળ વધતાં દ્વારોનો સાક્ષાતકાર કરી શકાય છે. આવા અદ્યાંત્રીને દ્વારા સાક્ષાતકારમાં સહાયરૂપ એવી, કેટલીક વિદ્યાઓની પણ ઉપનિષદોમાં પ્રસંગાપાત ચર્ચા છે. જે નીચે મુજબ છે.

પ્રાચીન લપનિષદામાં પરા-અપરા વિદ્યાનું નિરમણ]

<sup>#</sup> સંસ્કૃત અનુ. વિભાગ, સરદાર પટેલ યુનિવર્સિંટી, વલ્લભ વિદ્યાનગર.

- (૧) મધુવિદ્યા : છાંદાગ્ય ઉપનિષદ્દના ત્રીજ અધ્યાય અને ખુ. ઉપ. (૨/૫)માં એનું નિરૂપણ છે. જેમાં મધપૂડાના રૂપકના આશ્રય લઈ 'આદિત્ય એ દેવમધું છે.' એમ જણાવી સર્વ'ભૂતા, સર્વ'દેવા, સર્વ'લોક, સર્વ'પ્રાણ અને સર્વ' દેહાત્માઓમાં શ્રહાદિષ્ટ, દેળવવાના મુખ્ય ઉપદેશ છે.
- (ર) શાંડિલ્યવિદ્યા : શાંડિલ્ય નામના ઋષિની સાથે સંકળાયેલી આ વિદ્યાની ચર્ચા છાં. ઉપ. (૩/૧૪)માં કરવામાં આવેલી છે. આમાં ઉપાસકને' 'તજ્જ્જાન' એ રહસ્યમય શબ્દ દ્વારા આમાં શાન્ત બનીને 'આ સર્વ' છે તે ખરેખર બદા છે.' એવી ઉપાસના કરવાના આદેશ આપવામાં આવ્યા છે.
- (૩) સ'વર્ગાવિદ્યા : પ્રશ્ન ઉપનિષક(૧/૪, ૧/૫)માં તથા અન્યત્ર ઐતું નિરૂપણું મળે છે. જગતની પ્રત્યેક વસ્તુ અમુક તત્ત્વમાં આખરે વિલીન થઈ જાય છે, સ'વર્જન પાત્રે છે એવા ઉપદેશ તેમાં નિરૂપાયા છે.
- (૪) પંચારિન વિદ્યા: છાંદોગ્ય ઉપ. (૫/૪–૯) તથા વૃ. ઉપ. (६/૨/૯ ૧૩) માં આતું વિગતવાર તિરૂપણ મળે છે. એમાં દુલાક, પજેન્ય, બૂલાક, પુરુષ અને આ એ પાંચેયને અગ્નિ રૂપે જોવાના ઉપદેશ છે. એમાં જણાવ્યા મુજબ દુલાકરૂપી પ્રથમ અગ્નિમાં દેવા દ્વારા શ્રદ્ધા દુામાતાં સામ ઉદ્દેશ છે. એમાં જણાવ્યા મુજબ દુલાકરૂપી પ્રથમ અગ્નિમાં દેવા દ્વારા શ્રદ્ધા દુામાતાં સામ ઉદ્દેશને છે. સામ પજેન્યરૂપ અગ્નિમાં દુામાતાં વૃષ્ઠિ, વૃષ્ઠિ, વૃષ્ઠિ બૂલાકરૂપી અગ્નિમાં દુામાતાં અન્ત, અન્ત પુરુષરૂપ અગ્નિમાં દુામાતાં વૃષ્ઠિ અને વૃષ્ઠિ અગ્નિમાં દુામાતાં ગભેની ઉત્પત્તિ થાય છે. મૃત્યુ બાદ તેને અગ્નિ પાસે લર્ધ જતાં અગ્નિ એ અગ્નિ થાય છે, સમિધ એ સમિધ, ધૂત્ર એ ધૂત્ર, જવાળા એ જવાળા અને અગારા એ અગારા થાય છે. શ્રી. રામપ્રસાદ બક્ષાબ નાંધે છે તેમ આ વિદ્યાનું તાત્પર્ય પ્રકૃતિના તત્ત્વાની અન્યાન્ય ઉપકારકતા દર્શાવવાનું છે.

અપરાવિદ્યાના વિવિધ વિષયાની ઉપનિષદ્દામાં ચર્ચા મળે છે. તેની વિગતા નીચે મુજબ છે:

- (૧) વેક ચતુષ્ટય: છાં. ઉપ. (૩/૧/૨–૩, ૩/૧૫/૭, ૭/૧/૪) અને ખુ ઉપ.(૨/૪/૧૦) વગેરમાં ચારે વેદાના ઉલ્લેખા મળે છે. ખુ ઉપ.(૧/૫/૫) પરથી જણાય છે કે મંત્ર, વિવરણ અને અથ'વાદના સમાવેશ ધ્રાહ્મણુત્ર શામાં થતા હશે. ધ્રાહ્મણ, આરણ્યક અને ઉપનિષદા પૈકા પ્રથમ એ ના વેદના જ ભાગરૂપ હાવાથી સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ નથી. જ્યારે ઉપનિષદા વેદના ભાગરૂપ હોવા છતાં તેમના ઉલ્લેખ મળે છે. તેથી ઉપનિષદાના સ્વતંત્ર સાહિત્યત્ર શા તરીકે સ્વીકાર થઈ ગયેલા જ્યાય છે.
- (૨) ષડ્વેદાંગા : મુ. ઉપ.(૧/૪/૫)માં શિક્ષા, કલ્પ, નિરુક્ત, વ્યાકરશુ, છંદ અને જયાતિષના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ મળે છે. શિક્ષાનું પ્રાચીનતમ વર્ણું તે. આરણ્યક (૭/૧) અને તે. ઉપ.(૧/૨)માં પ્રાપ્ત થાય છે. ઉપનિષદોમાં કલ્પ કે વ્યાકરશાના કાઈ પ્ર'શાના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ મળતા નથી. યારકેલ્ ઉલ્લેખેલા તેર જેટલા નિરુક્તકારા પૈકીના કાઈકના સંભ ધ ઉપનિષતકાળ સાથે દ્વાવાની સંભાવના વિદ્વાના જુએ છે. છાં. ઉપ.(૩/૧૬/૧ અને ૩/૧૬/૫)માં ક્રમશા ગાયત્રી અને જગતી છંદ્રના ઉલ્લેખ મળે છે. છાં. ઉપ. (૫/૧૦/૧–૨ અને ૭/૭/૧)માં જયાતિષ વિષયક સ્પષ્ટ ઉલ્લેખો મળે છે. ૧૦ છાં. ઉપ. (૧/૧૦/૧–૨ અને ૭/૭/૧)માં જયાતિષ વિષયક સ્પષ્ટ ઉલ્લેખો મળે છે. ૧૦ છાં. ઉપ. (૩/૮/૯)માં પશુ આવા ઉલ્લેખો છે. આ સર્વ ઉલ્લેખો ઉપનિષતકાળમાં પડ્વેદાંગાના પાઠ્ય વિષય તરીકેના અસ્તિત્વના દ્યોતક છે.
- (3) ઇતિહાસ-પુરાણ : છાં ઉપ. (3/४/૧), શત બાલાણ વગેરમાં ભ'નેના સંયુક્તરૂપે અને ખુ. હપ. (૨/૪/૧૦) અને સત્રગ્ર થોમાં બ'નેના સ્વત'ત્ર અસ્તિત્વના ઉલ્લેખા મળે છે. સાયણાચાય સ્પિ.
- ર ] [ સામીપ્ય : ઓક્ટા., '૯૨–માચ', ૧૯૯૩

રચના વિષેની વિગતાને ઇતિહાસ અને આખ્યાનાને પુરાશુ તરીકે એાળખાવે છે. આ ઉપરાંત શતપથ થા.(૧૧/૫,૬,૮) વગેરેમાં ઉબ્લિખિત ગાથા અને નારાશ સી નામના વિષયાનું પશુ ઉપનિષત્કાળમાં પઠન-પાઠન થતું હોવાની સ ભાવના છે. મનુષ્ય તથા મનુષ્યાચિત વિષયાના દ્યોતક મંત્રા ગાથા તરીકે અને કાઇક રાજાની દાનસ્તુતિમાં પ્રયુક્ત મંત્રા નારાશ સી તરીકે એાળખાતા

- (૪) વિદ્યા : સાયણાચાય<sup>૧</sup> વિદ્યાના અર્થ 'ન્યાયમીમાંસા' એવા કરે છે, પરંતુ એગલિંગ (Eggeling)<sup>૧૧</sup>ના મતે તે કાેઈ વિશિષ્ટ શાસ્ત્રના દ્યોતક શબ્દ છે.
- (પ) પિત્ર્ય: છાં. ઉપનિષદ્ ( ૭/૧/૩ ) પરના શાંકરભાષ્યમાં તેવું બીજીં નામ 'શ્રાહકલ્પ' મળે છે. કઠ. ઉપ. ૩/૧૭ માં શ્રાહના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ છે. પિતૃકાર્યોના વિધિવિધાનનું આ શાસ્ત્ર છે. શ્રી. રામપ્રસાદ બક્ષી<sup>૧૨</sup> એના અર્થ 'વંશવિદ્યા' કરે છે.
- (\$) **રાશિ:** રાશિના પ્રચલિત અર્થ 'મેષાદિ ભાર રાશિનું ચક્ર' એવા લેતાં આને જ્યાતિષવિદ્યા સાથે સંભ ધિત શાસ્ત્ર માની શકાય. શંકરાચાર્ય એના અર્થ ગણિત કે અ'કગણિત કરે છે. આચાર્ય પ્રિયત્રતના મતે<sup>૧૩</sup> આ શુષ્ટ્રુષાવિજ્ઞાન છે.
- (૭) દૈવ : શાંકરાચાર્ય એના અર્થ 'ઉત્પાત જ્ઞાનનું શાસ્ત્ર', શ્રી. મગનભાઈ. ચ. પટેલ<sup>૧૩</sup>અ 'અક-રમાતનું શાસ્ત્ર', રામપ્રસાદ બક્ષી, 'વાયુ વગેરે દિવ્ય તત્ત્વાની વિદ્યા' અને ડા. રાજેન્દ્ર ત્રિવેદી ૧૪ 'અપશુક્રનાનું શાસ્ત્ર' એવા ઘટાવે છે.
- (૮) નિધિ: શ'કરાચાર્ય તેના અર્થ 'મહાકાલ' એવા કરે છે. શ્રી. રાધાકુમુદ મુકરજી તેને 'જાદુસદશ' વિજ્ઞાન કહે છે. શ્રી. રામપ્રસાદ બક્ષી તેને 'ભૂગલ' વિદ્યા' અથવા 'સમયગભૂનાનું શાસ્ત્ર' ગણાવે છે. ડાં. રાજેન્દ્ર ત્રિવેદી જણાવે છે કે આ શાસ્ત્રના જ્ઞાન દ્રારા ગ્રાપ્ત સ્વરૂપમાં રહેલી ધાતુઓને શાધી કાઢવાની વિદ્યા શીખવવાર્યા આવતી હશે.
- (૯) વાકાવાકય: શંકરાચાર્ય એના અર્થ 'તર્ક' શાસ્ત્ર' કરે છે. સાયણાચાર્ય એને 'વિવાદના પ્રકાર' માને છે. ગેંલ્ડનર<sup>વક</sup> એને 'ઇતિહાસ પુરાષ્ટ્રનું એક અંગ' ગણાવે છે. ઉપનિષત્કાલમાં 'ઘ્રહ્મોદ્ય' નામે એાળ ખાતા શાસ્ત્રાર્થોમાં નિપુષ્ટ્રતા પ્રાપ્ત કરવાના આશ્ચયી તેનું પઠન–પાઠન થતું હશે.
- (૧૦) એકાયન : આને શ'કરાચાર્ય 'નીતિશાસ્ત્ર' અને અન્ય વિદ્વાના 'રાજનીતિશાસ્ત્ર' માને છે. સે'ટ પીટ્સળર્ગ કાશમાં તેના અર્થ 'અદ્દૈતવાદ' આપેલા છે. <sup>૧૭</sup> માનિયેર વિલિયમ <sup>૧૮</sup> તેને 'સાંસારિક ત્રાન'ના અર્થ'માં ધટાવે છે.
- (૧૧) ક્ષત્રવિદ્યા : આ ક્ષત્રિયાની વિદ્યા અર્થાત્ ધનુવિ<sup>દ</sup>દ્યા કે યુદ્ધવિદ્યા છે. એકાયન અને ક્ષત્રવિદ્યાને રાજનીતિશાસ્ત્રના પ્રારંભિક સ્વરૂપનાં પરિચાયક માની શકાય.
- ા (૧૨) દેવ વિદ્યા: દેવાના સ્વરૂપ અને ઉપાસનાવિધિતું નિરૂપશુ કરતું શાસ્ત્ર હોવાતું વિદ્વાના માને છે. રાધાકુમુદ મુકરજી એના અર્થ 'દેવપૂજાતું શાસ્ત્ર' એવા કરે છે. શંકરાચાર્ય એને 'નિસ્કત' માને છે. શ્રી. મુકરજીના મત વધારે સ્વીકાર્ય ગણાય છે.
  - (૧૩) ધ્યહ્મવિ<sub>દ્યા</sub>: શંકરાચાર્ય' એના અર્થ' 'વેદવિદ્યા' અર્થાત્ 'વેદાંગા' એવા ઘટાવે છે. હાે. રાજેન્દ્ર ત્રિવેદી તેના સંખંધ 'દર્શ'નશાસ્ત્ર' સાથે જોડે છે. શ્રી. રામપ્રસાદ બક્ષી તેના અર્થ' 'પ્રકૃતિવિદ્યા' એવા કરે છે.
  - (૧૪) ભૂતવિદ્યા: શંકરાચાર્ય એના અર્થ 'ભૂત અર્થાત્ જીવાનું વિજ્ઞાન' એવા કરે છે. મેંકડાનલ ૧૯ 'ભૂતપ્રેતાદિતું શાસ્ત્ર' અને શ્રી. રંગરામાતુજ રેજ 'વશીકરહ્યુશાસ્ત્ર' એવું અર્થા ધટન સ્વીકારે છે. આચાર્ય પ્રિયત્રજી તેને ભૌતિક–રસાયસ વિજ્ઞાન માને છે.

પ્રાન્યીન ઉપનિષદામાં પરા-અપરા વિજ્ઞાનું નિરૂપણ ]

- (૧૫) તક્ષત્રવિદ્યા: એના નામ પરથી એના અર્થ 'ખગાળવિદ્યા' ઘટાવી શકાય. શ કરાચાર્ય તેને 'ન્યા તિષવિદ્યા' તરીકે ઘટાવે છે.
- (૧૬) સર્પ વિદ્યા: શકરાચાર્ય એના અર્થ 'ગારુકવિદ્યા' કરે છે. શતપથ છાલાણ (૧૩/૪/૩/૯) જેવા પ્રચામાં તેના સર્પવેદ તરીકે ઉલ્લેખ મળે છે. સ'ભવતઃ તેમાં સર્પવિષ દૂર કરવાની વિદ્યાના પણ સમાવેશ થતા હશે.
- (૧૭) દેવજનવિદ્યા : ગાંધવા સાથે સંકળાયેલી દેવવિદ્યા અને આયુવે'દ સાથે સંકળાયેલી 'જનવિદ્યા' મળીને આ 'દેવજનવિદ્યા' ખની હોવાના શ્રી. રંગરામાનુજના મત છે. શ્રાંકરાચાર્ય તેના અર્થ 'ગ ધ્યુક્તિ' (અત્તર ખનાવવાની વિદ્યા) તથા 'નૃત્ય, ગાન, વાદ્ય અને શિલ્પાદિ વિદ્યાઓ' એવા કરે છે. શ્રી. રામપ્રસાદ ખક્ષી 'દેવયજન વિદ્યા' એવું પાઠાન્તર સ્વીકારે છે. આચાર્ય પ્રિયત્રજ તેના અર્થ ''લલિતકળાએા" કરે છે.
- (૧૮) **પર્ફાવદા :** છાંદાંગ્ય ઉપનિષદ્દ (૭/૧/૨)ની યાદીમાં જેના ઉલ્લેખ નથી એવી કેટલીક તત્કાલીન વિદ્યાઓમાં 'યત્તવિદ્યા'ના ઉલ્લેખ કરી શકાય. ત્યુ. ઉપ. (૩/૭/૧)માં મહદેશના આચાય' કાપ્ય યાતચલના આચાય'કુળમાં તેના પઠન–પાઠનના નિદેશ મળે છે.

અના ભધી વિદ્યાઓ ઉપરાંત કેટલીક વિદ્યાઓ વિષેના છૂટા છવાયા ઉલ્લેખા પ્રાપ્ત થાય છે, જે ઉલ્લેખા ઉપનિષત્કાળમાં તે તે વિદ્યાઓના અસ્તિત્ત્વની ગવાહી પૂરે છે. ઉપનિષત્કાળ સુધીમાં આયુર્વે દિવદ્યાના સુંદર વિકાસ થયેલા જોવા મળે છે. છુ. ઉપ.(૬/૪)માં સંતાનાત્પત્તિવિદ્યાન ક્ષેત્રે કેટલીક આશ્ચર્ય કારક સિદ્ધિઓના દાવાર કરવામાં આવેલા જોવા મળે છે. છુ. ઉપ.(૨/૫/૧૭)માં વાઢકા પવિદ્યાના ઉલ્લેખ છે. આ ઉપરાંત કાતૃન, મનાવિદ્યાન, જીવશાસ્ત્ર, વનસ્પતિશાસ્ત્ર, ધમ શાસ્ત્ર વિષે પશુ પ્રમુખ ચિંતન થયેલું જોવા મળે છે.

ઉપનિષદાળમાં આ ખધી અપરાવિદ્યાઓના અબ્યાસની કેવા પ્રકારની વ્યવસ્થા હશે એના કશા સ્પષ્ટ સંક્રેતો ઉપનિષદોમાંથી પ્રાપ્ત થતા નથી, પર તુ આજે જેમ વિશ્વવિદ્યાલયામાં જુદી જુદી વિદ્યા- શાખાઓ હોય છે અને દરેકમાં જુદાં જુદાં શાસ્ત્રોના અબ્યાસ કરાવવામાં આવે છે તેમ તે કાળમાં પશ્ચ એવા બ્રિન્ન બ્રિન્ન આચાર્ય કુળા અવશ્ય હશે કે જ્યાં અમુક ચાક્કસ વિષયોમાં વિદ્યાર્થીઓ વિશિષ્ટતા પ્રાપ્ત કરી શકે. અલખત્ત નારદ જેવા શિષ્ય અનેક પ્રકારની વિદ્યાઓના જ્ઞાતા દ્વાવાનું છાંદાગ્ય ઉપનિષદ (છ/૧/૨) નોંધે છે.

આ સમગ્ર ચર્ચાના નિષ્કષ'રૂપે એટલું તો અવશ્ય કહી શકાય કે લગભગ અઢી હજાર વર્ષ પૂર્વ લારતે વિવિધ વિદ્યાસા ખાએ માં અદ્દસત પ્રગતિ સિંહ કરી હતી. એટલું જ નહીં ઉપનિષત્કાળના ચિંતકા સ્માન્ડપણે એવું મંતન્ય ધરાવતા હતા કે સખરૂપ જીવન જીવવા માટે પરાવિદ્યા અને અપરાવિદ્યા ખ'નેતું પાતપાતાની રીતે અને પાતપાતાના સ્થાને વિશેષ મહત્ત્વ છે જ.

**v**]

પાદકીપ

૧. વિ ટરનિત્સ (અતુ. લાજપતરાય), 'પ્રાચીન ભારતીય સાહિત્ય' (હિ દી) માતીલાલ ખનારસીદાસ, વારાષ્ણુસી, ૧૯૫૮, પૃ. ૪૨

ર. ઉપા ખાય, ખલદેવ, 'સંસ્કૃત સાહિત્ય કા ઇતિહાસ, સખ્તમ સંસ્કરણ, ૧૯૬૫, પુ. કર

a. ત્યું. ઉપ. ૨/૪/६, ૪/૫/a વગેરે

<sup>[</sup> સામીપ્ય : ઍાકટા., '૯૨–માચ', ૧૯૯૩

- ४. अविद्यायामन्तरे वर्तभाना स्वयं भीराः प्रिकृतं मन्यमानाः । दन्द्रम्यमाणाः परियन्ति मृदाः अन्धेनेव नीयमाना यथान्याः ॥
- पे. नायमारमा प्र<del>वचनेन</del> रूभ्या न मेध्या न बहुना श्रुतेन ।
- કું 'તज્जलान 'માં તત્ અર્થાત્ તે પ્રકા, ન્ન અર્થાત્ પ્રદામાંથી ્જન્મેલું, રુ અર્થાત્ પ્રદામાં લય પામનાર અને અન્ અર્થાત્ પ્રદામાં લય પામવાવાળું છે.
- છ. સાહિત્યદર્શન, (ભારતીય) લા. ર, (જ્ઞાનગંગાત્રી ગ્રાથશ્રેષ્ણી)<sup>૧૭</sup> અન્તર્ગત 'ઉપનિષદા' નામનુ પ્રકરણ, પૃ. ૧૩
- c. 4. 84. 1/4/4
- દ. યારકાચારે પાતાના નિરુક્તમાં યાતાના પુરાગામી નૈઝડક્તોના વાર વાર ઉલ્લેખ કર્યો છે જેમાંના ભાગયણ, ઓંદુખ્યશાયણ, ઓપમન્યવ, ઓંદુ વાલા, કોત્સ, કોન્ડુકિ, ગાગ્ય, ગાલવ, ચર્માશાર, તૈટિકિ, શતથલાશ, શાક્સાયન અને શાકપૂર્ણ વગેરને મુખ્ય ગણી શકાય.
- ૧૦. છાં. ઉપ. ૫/૧૦/૧–૨માં સર્યોનું ઉત્તરાયથા, માસ, સંવત્સર આદિત્ય અને ચંદ્રમા વિષયક આવા ઉલ્લેખા પ્રાપ્ત થાય છે.
- ૧૧. કેટ્રુત: ડા. રાજેન્દ્ર તિવેરી કૃત 'કેપનિ હસાલીત સમાજ એવ' સારકૃતિ.,' પૃ. ૨૦૪
- ૧૨. જુઓ પાદરીપ નં. ૭, પૃ. ૮ પ્રસ્તૃત સાધપત્રમાં હવે પછી આવતાં શ્રી. બક્ષીના મસંલ્ક્ષા પાદરીપ નં. ૧૨ મુજબ વાંચવાં.
- ૧૩. પટેલ, મગનભાઈ ચ., ઉપનિષદ્ -જયાતિ, ભા. ૧, ૫. ૧૭૪ -
- ્યુઝ. જુઓ માદદીપ નં. ૧૧, પુ. ૨◆૪. પ્રસ્તુત શ્રેલ્ધ્યત્રમાં હવે પછી આવતાં ડૉ. ત્રિવેદીનાં મ'ત∘યા પાદદીપ નં, ૧૪ મુજબ વાંચવાં.
- ૧૫. એન્સિમેન્ટ ઇન્ડિયન ઓ્રેન્સફેશન, પૂ. ૧ નક
- 14. Vedische studien, 1, p. 290
- ૧૭. ઉદ્દધૂત, પા. ટી. નં. ૧∀ે
- ૧૮. ઉદ્દેશન, મેંકડાનલ અન્ડ શ્રીય કૃત વેદિક ઇન્દ્રેક્સ, શા-૧, પૃ. ૧૧૯
- ૧૯. ઉદ્દેશ્ત, પાદરીય ન . ૧૫, પૂ. ૧.૮
- ૨૦. એજન.
- ર૧. ખુ. ઉપ. ક/૪ માં મનાવો છિત રૂપ, રંગ-અ ગાવાળા સ'તાનાની ઉત્પત્તિ સ'ભવિત મનાઇ છે.

## મહર્ષિ પાણિનિ અને સંસ્કૃત વ્યાકરણશાસ્ત્ર

જેઠાલાલ છા. શાહ \*

જગતના રાજકીય અને સાંસકૃતિક ઇતિહાસમાં ભારતનું સ્થાન પ્રાચીનકાળથી અદિતીય હતું. ભારતના વેદો, બ્રાહ્મણુગ્રંથા, આરણ્યકા, ઉપનિષદા, વેદાંગા ગહન ગંભીર દર્શનશાસ્ત્રો, વીશામધુર રામાયશ્વ, મેધગં ભીર મહાભારત, ભક્તિભૂષણ ભાગવત તથા સારસમન્વયી ભાગવદ્દગીતા ભારતના જ અમૂલ્ય વારસા છે. વિશાળતા, વૈવિષ્ય તેમ નિત્ય નૂતનતાને કારણે એ વારસા વિશિષ્ટ અને સ્વંશેષ્ઠ છે. મહર્ષિ પાણિનિનું વ્યાકરણ પણ સંસ્કૃત વાડ્યયનું એવું જ એક વિશિષ્ટ અને વિશ્વમાન્ય સર્જન છે. ૨૫૦૦ કરતાં પણ વધુ વર્ષો પૂર્વનું એ સર્જન છે છતાં એની વૈજ્ઞાનિકતા અદિતીય બની રહી હોઇ દેશવિદેશના વિદાનાથી તે પ્રશંસા પામી રહ્યું છે. સંસ્કૃત ભાષાને સ્થાયી સ્વરૂપ મહર્ષિ પાણિનિએ જ આપ્યું છે. એના પ્રભાવ સંસ્કૃત યુગના સમસ્ત વાડ્યમ ઉપર સચાટરૂપે પાડેલા છે.

બ્યાકરશુના વિષયમાં ભાષાનું વ્યવસ્થાપૂર્વ કપૃથક્ક રેશુ કરવાનું કાર્ય તો પાશ્ચિનિ પહેલાં પરાપૂર્વથી જ ચાલતું આવેલ છે. જગતની ભાષાઓમાં પ્રાચીનતર એવું કાઈ સચવાયેલું સ્વરૂપ હોય તો એ વૈદિકી ભાષાનું જ છે. ઋગ્વેઠ સહિતા જૂનામાં જૂનું ભાષા સ્વરૂપ સાચવી રાખે છે. ભારતીય સંસ્કૃતત્તોએ તા વાકદેવીને હંમેશા ઈશ્વરપ્રશ્ચિત કલ્પી છે. પ્રક્ષાએ વાશ્ચી રચી અને વાશ્ચીથી વિશ્વરચના શ્વર્ડ. वायारं मर्ग विकारा नामवेयम् । આમાં તા આખા વિશ્વને શબ્દ પ્રદેશમાં સમાવી દીધું છે.

વાગ્દેવાની શક્તિની ઝાંખી થઇ એટલે તરત જ એનું સ્વરૂપ જાલ્યુવાની જિજ્ઞાસા વધી, વેદનું સત્ય સ્વરૂપ નીર ખવાના પ્રયાસો થયા. વૈદિક સંહિતાઓના સમયમાં કાઇ એક કે અન્ય પ્રકારનાં વ્યાકરસ્યુ અસ્તિત્વમાં હતાં કે નહી એ કહેવું આજે મુશ્કેલ છે. છતાં વૈદિકી સંહિતાઓના અબ્યાસમાં એની આવશ્યકતા અનિવાર્ય હોવાનું વેદના છ અ ગાના નિદેશ્યથી સ્પષ્ટ છે. એ આવશ્યકતાની પૂર્તિ માટે જ પછી વેદનાં છ અ ગાતા અર્થાત્ વેદાંગ સાહિત્યતા જન્મ થયા. જેમ કે—

शिक्षा कल्पौ व्याकरणं निरुक्तं छन्दसांजिति; ज्योतिषामयनं चैव षडङ्गो वेद उच्यते ॥

વેદના આ છ અ'ગાને શિક્ષાકારાએ વેદ શરીરના વિભિન્ન અ'ગાનું રૂપક આપ્યું છે. યથા--

छन्दः पादौ तु वेदस्य हस्तौ कस्पोऽथपठयते । ज्योतिषामयनं चक्षुर्निकक्तं श्रोत्रमुच्यते । शिक्षा प्राणं तु वेदस्य मुखं व्याकरणं स्मृतम् ॥

આમાં તે તે શાસ્ત્રને વેલ્ના અનુક્રમે પગ-હાશ-આંખ-કાન-નાક તરીકે ઓળખાવીને બ્યાકરણ શાસ્ત્રને વેલનું મુખ કહેવામાં આવ્યું છે અને વ્યાકરણ શાસ્ત્રની સર્વોપરિતા તેમ સર્વોપયાગિતા માટે પૂરતું છે. વેલય તાને માટે નિરુક્ત શાસ્ત્રની સ્વતંત્ર પ્રવૃત્તિ થઈ તથાપિ નિરુક્તનું ગ્રાન વ્યાકરણ વિના સંભવિત નથી. વેલંગામાં વ્યાકરણનું સ્થાન ગણનાક્રમે લ લે તૃતીય છે, પરંતુ વેલય ગ્રાન માટે ભાષ્યકાર પતં બહા કહે છે તેમ તે પ્રધાનતમ સાધન છે. (મહાલાષ્ય, અ. ૧ પાદ—૧ આ-૧) વ્યાકરણ ગ્રાન વિના વેલય'નું

િસામીપ્ય: ઑક્ટા., '૯૧-માચ', ૧૯૯૩

<sup># &</sup>quot;ઊમિ<sup>\*</sup>લ", સાવલી, જિ. વડાદરા

ज्ञान કેવળ દુષ્કર જ નહીં પણ અસ'ભવિત જ છે. વ્યાકરણ—જ્ઞાન-શૂન્ય વ્યક્તિની નિરુક્તમાં પ્રવૃત્તિ - શક્ય નથી.

ेना वैयाकरणाय (निर्वृ यात् ) (निरुक्तः २/३)

ભાષ્યકાર પત જિલ્લો વ્યાકરે શુ શાસ્ત્રના આવિભાવ વેદથી માનીને પોતાના મતની પુષ્ટિમાં चत्वा-રિશ્નુ गા•; चत्वारि चाक•, હતત્વં सक्तुमिन; सुવૈ वे डिस વગેરે વેદમ ત્રે હિદ્ધુત કર્યા છે. મંત્ર સાહિત્યમાં ભાકરે શુ અને નિરુક્તની ચર્ચાઓ થતી મળી આવે છે. એક મંત્રમાં પદ પ્રકાર શબ્દોના પ્રકારના આ રીતે ઉદલેખ છે—આ શુંગા તે નામ, આખ્યાત, ઉપસર્ગ અને નિપાત. એમાં નિર્દે શેલ વૃષભ એ જ બ્યાકરસ્યુશાસ્ત્ર. એને દેવ કલ્પ્યા છે. એના ત્રસ્યુ પાદ તે ત્રસ્યુ કાલ—સૂત ભવિષ્ય અને વર્ત માન. એ શીવ એટલે નિત્ય અને કાર્ય શબ્દો અથવા સુખન્ત અને તિહન્ત પદા સાત હાથ તે સાત વિભક્તિઓ ઉપર મુજબની સમજૂતી મહાભાષ્યકાર પતંજિલએ આપી છે. નિરુક્તકાર યારકાચાર્ય પસુ આ મંત્રના વિવરસ્યુમાં આ ચાર પદ—પ્રકારની સ્પષ્ટતા કરી છે. નામાસ્ત્ર્યાતે चોપસર્ગ નિયાતા चેતિ વૈયાલરળ: (નિરુક્ત ૧૭–૨). બીજા એક મંત્રમાં વાસ્યુનાં ચાર સ્વરૂપા—પરા, પશ્ય'તી, મધ્યમા અને વૈખરીના પસ્ત્રુ નિર્દેશ છે. વૈદિક મંત્રામાં અનેક પ્રત્યયાની ધાલુમુલક વ્યુત્પત્તિઓના નિર્દેશ મળે છે. જેમ કે—

स्तोतृभ्येः मंहते मचम् (% १-११-३)
ये संहांसि सह सा सहन्ते । (% १-१६-६)
धान्यम सिधिनुहि देवान् । (4% १-२०)
के तप्ः के तंनः पुनातु । (4% १९-७)
येनदेवाः पिन्नेणात्मानं पुनते सदा । (सा भवें ६ = ७त्तरायि ४ ५-२, ८-५)
तीरी स्तरन्ति । (अथवि १८-४-७)

भा ઉદ્ધરણાથી સ્પષ્ટ પ્રતીતિ થાય છે કે વ્યાકરણુશાસ્ત્રના મળભૂત સિદ્ધાંતના માદિસ્રોત વેદ છે. વ્યાકરણુ શ્રુષ્ટ જો કે એટલા જૂના હાવાનું સ્પષ્ટ થતું નથી છતાં એના મૂળના પત્તો યજુવે દના સમય જેટલા જૂના છે. दृष्द्वानामरूपे व्याकरोत् सत्यान्तते प्रजापतिः (यજुवे ६ : १૯–०१)

મંત્ર સાહિત્ય અતિ વિસ્તૃત થયા પછી એના સંગ્રહ માટે ઉપાયા યાજાયા અને પદ પાઠની શાધ થઈ. વ્યાકરણુશાસ્ત્રમાં પ્રકૃતિ અને પ્રત્યય એ પ્રત્યેક શબ્દની વ્યુત્પત્તિની દલ્ટિએ નિયામક વસ્તુ છે એના આછા પાતળા ખ્યાલ બ્રાહ્મણુ પ્ર'થામાંથી આવે છે, પણ સ્પષ્ટ સ્વરૂપમાં તો શાકલ્યે સંહિતાઓના પદ પાઠ કરી આપ્યા તેમાંજ આવે છે પદ પાઠમાં વ્યાકરણુની શ્રારુઆત સ્પષ્ટ તરી આવે છે, કેમ કે સંધિ, સમાસ વગેરેને છૂટાં પાડવાનું કાર્ય પદપાઠનું છે. વ્યાકરણુના શબ્દ અને શાસ્ત્ર સંજ્ઞા તરીકેના ઉલ્લેખા ગાપથ બ્રાહ્મણુ (પૂર્વાર્ધ ૧–૧૪) મુંડકાપનિષદ (૧–૧) મહાલારત ઉદ્યોગ પવ તેમ રામાયભુમાં મળે છે. બ્રાહ્મણુ સાહિત્યમાં વેદાંગાને ખૂબ પાયણુ મૃત્યું છે. ગાપથ બ્રાહ્મણુમાં તે વ્યાકરણુશાસ્ત્રનાં અંગામાંથી માટા ભાગના અંગા સ્થિત થઈ જય છે. જુઓ—

ॐकार पृच्छामः को घातुः, किं प्रातिप्रदिक किं नाम । ख्यातं, किं लिङ्गां किं वचन , का विभक्तिः कः प्रत्ययः कः स्वरः, उपसर्गी नियातः, किं वै ध्याकरणं को विकारः को विकारा, कितिमात्रः कर्तिवणः कत्यक्षरः कतियदः कः संयोगः किं स्थाननादानुप्रदानुकरणम् वगेरे.

ં મે**ક** વિ<sup>૧</sup> પાચિતુને અને સારકૃત વ્યાકરણુશાસ્ત્ર }

ગોપથ ખાઇ ખુતા સમય નક્કી થાય એમ નથી, પરંતુ ઉપનિષ્દા તથા રામાયજૂ-મહાભારતના સમય કરતાં તો તે કચાય વહેલાના છે. વ્યાકરણ અંગેના એના ઉલ્લેખ જૂનામાં જૂના છે. હિંદુ સંસ્કૃતિના ઇતિહાસમાં બ્રાઇણ સાહિત્યના શુગે તો મહત્ત્વતું પ્રદાન કર્યું છે. બ્રાઇણ સાહિત્યના એ યુગને Creative Period અથવા Transitional Period ના નામથી એફળ ખવામાં આવે છે.

ગ્યાકરણશાસ્ત્રની ઉત્પત્તિ કથા રે થઈ તેના ચાક્કલ નિર્ણય કરવા અત્યાંત કહિન છે. ભારતીય ઇતિહાસ વ્યવસાર સર્વ વિદ્યાઓના આદિ પ્રવકતા ભદ્ધા છે. વ્યાકરણના વિષયમાં ત્રહફત ત્ર-વ્યાકરણ ૧—૪માં શખ્યું છે—

त्रसा सृहस्यतये प्रोबाच बृहस्पतिरिन्द्राय, इन्द्री भरद्वाचाय, भरद्वाच ऋषिस्यः, ऋषयो त्राद्याणेश्यः

આ અવતરહામાં વ્યાકરહાના ક્રમશ; પ્રાક્ષા, ખુહરપતિ, ઇન્દ્ર અને ભરદાઅને પ્રવક્તા કહેવામાં આવ્યા છે. મહાભાખથી દાતા થયા છે કે ખુકરપતિ એ ઇન્દ્રને પ્રતિપક્ષાક દારા શબ્દનો ઉપદેશ આપ્યો હતો. એ સમય સુધી લક્ષણાત્મક શાસ્ત્રની પ્રકૃત્તિ થઈ તે હતી. ઇન્દ્રે પ્રતિપદ્ષાક દારા વ્યાકરહ્યા પદેશ પ્રક્રિયાની દુરુહતાના અનુભવ કર્યો અને પાતાના સમયના મહાન શાબ્દિક આચાર વાસની સહાયતાથી એક એવી પ્રક્રિયાના પ્રકાશ પાડયો, જે ન્યૂનાધિક રૂપે આજપર તે વ્યવહત છે. આ ઐતિહાસિક ધરનાના નિદેશ તૈતિરીય સંહિતાના નીએના પાઠમાં ઉપલબ્ધ થાય છે—

वाग्वै पराच्यव्याकृतावदन् । ते देवा इन्द्रभवृतन् इमां नो वार्षं व्याकृषि ति । साऽव वीद्वारं वृणेमहा चैके वायवे च सह गृहणाता इति । तामिन्द्रो मध्यतो, चक्रम्य व्याकरोत् ।

આની વ્યાખ્યા કરતાં સાય**ણા** ચાર્ય ઋડવેંદ ભાષ્યના ઉપાદ્ધાત (પૃ. ૨૬, પૂના સ રકરણુ)માં લખ્ય છે—

तामलण्डां बाचं मध्ये विच्छिद्य प्रकृतिप्रत्ययविभागं सर्वात्रकरात् ।

તૈત્તિરીય સહિતાના આ વચનથી એટલું સ્પષ્ટ છે કે એના આદિતંત્ર પ્રણેતા ઇન્દ્ર છે. ઋક્ત ત્રના પૂર્વેક્ત વચન અનુસાર વ્યાકરણ પ્રવક્ત આચાર્યોની પર પરાર્મા ઇન્દ્રનું ત્રીજું સ્થાન છે એટલે એ અત્યંત પ્રાચીન છે. એમાં કાઈ સ દેહ નથી.

સંદા-પરિભાષાની દબ્ટિએ ખૂબ જ સરલ એવી એ દ્ર વ્યાકરખૂની પદ્ધતિ હતી એવું ડાં. બેલવેલકરે એમના 'સીસ્ટેમ્સ એફ સ રકૃત માગર' પૃત્ ૧૧–૧૨માં કહ્યું છે અને 'તાલકપ્યિયમ,' નામતું તામિલ ભાષાનું પ્રાચીન વ્યાકરણ, કાતંત્ર વ્યાકરણ, કરસાયણનું પાલિ વ્યાકરણ અને પ્રાતિશાખ્યા આ એ દ્ર પદ્ધતિ સાચવનારાં વ્યાકરણો છે.

એક પુરાતન ચરિત્રકાર તરીકે શ્રી ક્રેમચંદ્રાથાથે યહાવીરની કથામાં હ પ્રક્ષયની પહાતિએ જૈનમય-જગત બનાવવાની પ્રક્રિયા અનુસાર વીરચરિત્ર, પર્વ ૧૦, સર્ગ રમાં એ ક વ્યાકરણના મૂળ ઉત્પાદક ઇંદ્ર નહીં પણ ભગવાન મહાવીર જ છે, એવી માન્યતા પ્રગટ કરી છે! જિનભક, હરિભદ્રસુરિ, નેમિચંદ્રસૂરિ આદિ શ્વેતાંબર સંપ્રદાયોએએ પણ એ માન્યતા દોહરાવી છે! પણ પુદ હેમચંદ્રાચાર્ય જ પાતાના વ્યાકરણના આર ભમાં એ દ્રના આદિ કર્તા તરીકે મહાવીરહાં નામ આપ્યું નથી. એ દ્રવ્યાકરણના પ્રણેતા

્રિયામીપ્ય : ઍાક્ટા., 'હર-માચ', ૧૯૯૩

તરીકે ભગવાન મહાવીરના કર્યાય નિર્દેશ કર્યા નથી, પણ ત્યાં તા મહાભાષ્યકારના રમરણના એ ખ્વિન કર્યાવિલા છે. તેમ પાતાના વ્યાકરણ ગ્રંથમાં અનેક રથળે એન્દ્રના મતથી પાતાનો ભિન્ન મત દર્શાવ્યા છે! વસ્તુત: જૈનધમંના કાઈ અનુયાયી જિનતીર્થ કરના મતથી જુદા મત ધરાવી શકતા નથી એવી જૈનધમંની માન્યતા છે. એ રીતે જુદા મત ધરાવનારને નિહનવ કહેવામાં આવે છે. આ ઉપરાંત જૈન સંપ્રદાયની એવી પણ એક રપષ્ટ માન્યતા છે કે છક્ષસ્થ સ્થિતિમાં વર્તાતા હોઈ તીર્થ કર કાઈ પ્રકારના શાસ્ત્રની રચના કરતા નથી. તા પછી હેમચંદ્રના મતાનુસાર મહાવીર લાકાત્તર વ્યાકરણશાસ્ત્રની રચના શાસ્ત્રની કરી શકે!

ઇન્દ્રથી લઈને પાણિનિ સુધીના સુદીધ કાલ્યુમાં કેટલા વ્યાકરણ યુંથા રચાયા તે અદ્ભાત છે પાણિનિ પહેલાંનું એક પણું વ્યાકરણ આજે પ્રાપ્ય નથી, એમ છતાં એના પહેલાં ઘણા વ્યાકરણકારા થઈ ગયા હતા તે એણે જુદા જુદા પ્રસંગે તે તે વ્યાકરણકારાના મતાના ઉલ્લેખ કરતાં જણાવ્યું છે. અધુના ઉપલબ્ધ વ્યાકરણગ્રાસ્ત્રના યુંથામાં સર્વ'થી પ્રાચીન પાણિનિનું વ્યાકરણ જ છે. એ પછીનાં વ્યાકરણગ્રાસ્ત્ર અંગના યુંથાને ત્રણ વિભાગમાં સુકવામાં આવે છે. યથાન(૧) વૈદ્ધિક શબ્દ વિષયક પાણિનીય આદિ (૨) લોકિક શબ્દ વિષયક પાણિનીય પ્રાચીન વ્યાકરણ પ્રવકતા આચાર્યોના પણ બે વિભાગ છે. એક છ દેશમાત્ર વિષયક પ્રાતિશાખ્ય આદિના પ્રવકતા અને અન્ય સામાન્ય વ્યાકરણગ્રાસ્ત્રના પ્રવકતા.

પ્રાચીન કાલમાં ગૈદિક શાખાઓનાં જેટલાં ચરહ્યુ હતાં તે સર્વ'ના પ્રાંતિશાખ્યા રચાયાં છે. પ્રાંતિ શાખ્યા જે કે શુદ્ધ સ્વરૂપમાં વ્યાકરહ્યુ નથી. મુખ્યત્વે એ તા વહ્યું, હદામાદિ સ્વરેત, હચ્ચારહ્યુ અને સંધિ નિયમા જ આપે છે. એમ છતાં પહ્યું એમાં નામ, આપ્યાત, ઉપસર્ગ અને નિર્યાત એ ચાર પદ પ્રકાર સંત્રાઓ પારિલાધિક શબ્દા તેમ પ્રકૃતિ અને પ્રત્યયાના વિષયમાં જરૂરી ખ્યાલ તા આપે છે અને એ રીતે વ્યાકરહ્યુશાસ્ત્રાઓ ઉપયોગી મૂળતત્ત્વા માટે તા તે નિદર્શ'ક હતાં જ. સંહિતાના પાઠને અભ્યાસ માટે વિશ્લેષિત કરવાની આવશ્યકતા ઊભી થઈ ત્યારથી વ્યાકરહ્યુનું શાસ્ત્ર પ્રગટ થયું. સંહિતાના વિશ્લેષ્ય પાઠતે પદપાઠ કહેવામાં આવ્યા. સંહિતા અને પદ એ બન્ને સ્વરૂપમાં પ્રગટ થયેલા ભાષાના નિયમાનું મુશ્રન જેમાં કરવામાં આવ્યું તેને પછી પ્રાંતિશાખ્ય એવું નામ મત્ર્યું. વેદની પ્રત્યેક શાખા પ્રમાણે એતું વિવિશ્વન જુદું હોવાથી જ પ્રાંતિશાખ્ય એવું વિશિષ્ટ ગણાય એવું નામ પ્રચારમાં આવ્યું છે. એ પ્રાંતિશાખ્ય મેવું વિશિષ્ટ ગણાય એવું નામ પ્રચારમાં આવ્યું છે. એ પ્રાંતિશાખ્ય મેવું લિશિષ્ટ માયા છે:

- (૧) ઋક પ્રાતિશાખ્ય-શ્રીનક પ્રશ્રીત
- (२) वाकसनेय प्रातिशाण्य-झत्यायन प्रशीत
- (3) तैत्तिरीय प्रातिशाण्य
- (૪) સામ પ્રાતિશાખ્ય
- (५) अथव प्रातिशाण्य
- (६) भैत्रायशीय प्रातिशाण्य
- (७) આશ્વલાયન પ્રાતિશાખ્ય
- (८) वाष्ड्रस प्रातिशाण्य
- (६) यारायशु प्रातिशाण्य

મહ્વિ પાणिन અને સંરકૃત ભાકરણશાસ્ત્ર ]

[ &

આ પ્રાતિશાખ્યામાં કેટલાંક મુદ્રિત છે તે કેટલાંક હસ્ત લિખિત સ્વરૂપમાં છે. વસ્તુત: આ પ્રાતિશાખ્યા પ્રાચીન મૂળ સ્વરૂપનાં નથી, પણુ પ્રાચીન પ્રાતિશાખ્યા ઉપરથી ઉત્તરકાળમાં કદાચ પાણિનિના સમય પછીનાં નવાં રચાયેલાં દ્વાવાનું પ્રતીત થાય છે. ખે શક તે તે શાખાના પાઠ નક્કી કરવામાં આ પ્રાતિશાખ્યાના માટે મોટા ફાળા છે. ઋડવેદી પ્રાતિશાખ્યના ત્રણુ અધ્યાય છે. પાછળથી એ પ્રાંથના આધારે "ઉપલેખ" નામક પ્રાંથ પણુ લખાયા છે. ચાર અધ્યાયવાળા અથવ વેદ પ્રાતિશાખ્ય પણુ શ્રીનકની શાખાના પ્રાંથ મનાયા છે અને એમાં આ પ્રકારના માંથા કરતાં વ્યાકરણુના વિષય વધુ ચર્ચાયા છે, વાજસનેથી પ્રાતિશાખ્યના આઠ અધ્યાય છે અને એના કર્તા તરીકે જે કાત્યાયનનું નામ મળે છે. તે શ્રીનક પછીના અને પાણિનીય વ્યાકરણુ સૂત્રના વાર્તિ કકાર કાત્યાયનથી ભિન્ન હોવા જોઈએ. શ્રીત અને ગૃહાસત્રાના કર્તા પારસ્કરના તેઓ સમકાલીન અને યાદ્યવશ્ક્યના તેઓ પ્રત્યક્ષ શિષ્મ હોવાનું મનાય છે.

આ રીતે આરણ્યકા ઉપનિષદા તેમ સત્રામાં વ્યાકરણ વિષયક પ્રયાગા જોવામાં આવે છે: પર ત પાસિનિના પહેલાં વધુ અગત્યની તેમ આધારભૂત માહિતી યારકાચાર્યના ગ્રથી જ પ્રાપ્ત થાય છે. યારકાચાય<sup>ર</sup>ના સમય નક્કી નથી. ડા. ખેલવેલકરના મત પ્રમાણે તેઓ ઈ. સ. પૂર્વ ૮૦૦માં થયા હતા. જ્યારે કેટલાક વિદાના તેમને ઈ. સ. પૂર્વે પવ્હ પહેલાં થયેલાં માને છે, પરંતુ પાણિનિએ યાસ્ક્રના ક્યાંય નિદે શ કર્યા નથી. તેમ યાસ્કે પાશ્ચિનિના નિદે શ કર્યા નથી. આ ઉપરથી તા તેઓ સમકાસીન હશે યા એકખીન્નથી થાડા પુર્વ'કાલીન યા થાડા ઉત્તરકાલીન હશે. ઈ. સ. પૂર્વે છ બની આસપાસના પાશ્ચિનિના થાડા જ વર્ષ પહેલાં ઈ. સ. પૂર્વે ૮૦૦ની આસપાસ યારકાચાર્ય થયા હાવાનું વધુ મતે મનાય છે. યારકાચાર્યના નિર્કતથી જ્ઞાન થાય છે કે એના પહેલાં વ્યાકરણા તેમ નિર્કતના પ્રવા વિદ્યમાન હતા. યારકના એ પુરાગામી વિદ્યાનાની યાદિ ડા. ખેલવલકરે પાતાના Systems of sanskrit grammerમાં આ પ્રમાણે આપી છે. આગ્રાયણ, અગ્રાયણ, ઓદમ્બરાયણ, ઓશિવાલ, કાત્યકપ, કીષ્ડુકિ, ગાગ્ય, ગાલવ, ચર્માશ્વરસ, તૈટિકિ, નૈદાના નૈરુકતા, પરિવાભકા, યાસિકા, પૂર્વના યા ત્રિકા, ઐતિહાસિકા, ઔપમન્યવા ગૈયાકરણીઓ, પાવ'દો, મતુવા વર્ષાયાં શાકયયન, શાકપૂર્ણ શાકલ્ય અને સ્થોલાષ્ટીવી. આમાં શાકલ્ય અને યાદ્યવલ્કય પ્રતિસ્પધી હતા એમ ખુહદારણ્યક ઉપનિષદ્ધી સ્પૃષ્ટ થાય છે. શાકટાયન પણ સમર્થ વિદાન હાઈ યાસ્ક તેમને જ વધુ અનુસર્યા છે. શાકટાયને વ્યાકરણશાસ્ત્ર વિષયક મહત્ત્વના કાઈ પ્ર થ રચ્યા તા હશે જ. પાશ્ચિન પહેલાંના આચાર્યાના પ્ર શામાં માત્ર યારકા-ચાય'ના પ્ર'થ જ જળવાઈ રહ્યો છે, પણ એનું ખરૂં કારણ તા એ પ્ર'થ કેવળ બ્યાકરણ વિષયક નહીં. પણ પ્રધાનતઃ વ્યુત્યત્તિ શાસ્ત્રના હાવાથી અને એ વિષયમાં અદિતીય હાવાથી જ જળવાઈ રહ્યો છે. યારકતા એ નિરક્ત નામના પ્રથ સંસ્કૃત સાહિત્યમાં મહત્ત્વતું સ્થાન ધરાવે એવા દ્વાઈ વિશેષમાં તા તે પાશ્ચિનિથી પણ પહેલાંના ગદ્મના નસુના તરીકે આનં દંપદ નીવડે એવા છે. યાસ્કના નિરકત શ્રે શર્મા નિધં દ નામના પાંચ અધ્યાયના પ્રથમાં આપેલા શ્રાપ્ટોના વ્યુત્પત્તિ સહિત અર્થ સમજાવ્યા છે. જરૂર પડી ત્યાં ઋડગ્વેદમાંથી મ'ત્રા ઉષ્ણૃત કરી વિષયને તેમાં સ્પષ્ટ પ્રામાણિત કર્યો છે. નિરુક્ત માથશી મહત્ત્વની એક વાત સ્પષ્ટ થાય છે કે યારકના વખતમાં ઋડગ્વેદને સ્થાયી સ્વરૂપ મળી ચૂક્યું હતું. ઋડગ્વેદના જે પાઠ અધુના ઉપલબ્ધ છે તે જ પાઠ અગત્યના તફાવત વિના તેના વખતમાં પહ્ય અસ્તિત્વમાં હતા. નિરકતના અભ્યાસથી જણાય છે કે યારકની બધી ચર્ચાઓ ગૈજ્ઞાનિક પહિતની હતી. પ્રત્યેક પ્રશ્નને તેણે તટસ્થપણે વિચાર્યો છે.

[સામીપ્ય: ઑકટા., '૯૨-માચ', ૧૯૯૩

પ્રાતિશાખ્યાથી અતિરિકત કેટલાક એવા પણ વ્યાકરણ પ્રાંથા ઉપલબ્ધ છે જેની ગણના પ્રાતિ-શાખ્યામાં ન હાવા છતાં પણ જેના સંબ'ધ વેઠ અને એની શાખાઓ સાથે છે યથા—

- (૧) ઋક્ત ત્ર—શાકટાયન યા ઐદિવ જિકૃત
- (૨) લધુઋડક્તંત્ર
- (ક) સામત ત્ર—ઓદ્વિજ યા ગાગ્ય કૃત
- (૪) અક્ષરત ત્ર—આપિશલિ કૃત
- (૫) અથવ વ્યતુર ખ્યાયા શોનક યા કોત્સપ્રણીત
- (६) अतिज्ञासूत्र—झत्यायन इत
- (૭) ભાષિકસત્ર:

ઉપર લખેલાં પ્રાતિશાખ્યા આદિ ગૈદિક વ્યાકરણના પ્રશામાં ૫૭ વ્યાકરણુ પ્રવક્તાનાં નામ ઉપલબ્ધ થાય છે. ૧૦ પ્રાચીન ભાગાયોનાં નામ પાશ્ચિનિએ અલ્ડાષ્યાયીમાં આપ્યાં છે. એથી અતિ-રિક્ત ૧૩ આચાર્યોનાં નામ પણુ પ્રાચીન પ્રચીમાં મળે છે પ્રાતિ શાખ્યામાં ઉદ્દેષ્ટ્રત આચાર્યોની ગણુના વધુ પડતી પ્રતીત થાય પણુ પાણ્યિનિથી પ્રાચીન ૨૩ આચાર્યોના નામ તા ભાપણુને નિશ્ચિતરૂપે જ્ઞાન છે. યથા—ઇન્દ્ર, વાયુ, ભરદાજ, ભાગુરિ પીલ્કર સાદિ, આરાયણ, કાશકૃત્સન, ગૈયાંક પચ, માધ્યન્દિનિ, શૈઢિ, શૌનિક, ગૌતમ, વ્યારે, આપિશ્વિ, કાશ્યપ, ગાર્ચ, ગાલવ, ચાક્રવર્મણુ, ભારદાજ, શાકટાયન, શાકલ્ય, સેનક અને સ્ફ્રાેટાયન.

પાશિનિના પ્ર'થમાં પ્રથમ ૧૩ નામ નથી, પશુ પછીનાં ૧૦ નામ મળે છે. આ ૨૩ આચાર્યોમાંથી ઈન્દ્ર, ભાગુરિ, કાશ્કૃત્રન પોષ્કરસાદિ અને આપિશિલ એ પાંચ આચાર્યોનાં અનેક સત્ર તથા મત પ્રાચીન પ્રથમાં મળે છે. ઈન્દ્ર, વાયુ, ભાગુરિ, ચારાયશુ, શૈઢિ કાશકૃત્રન ગૌતમ અને વ્યાહીના ઉલ્લેખા મહાભાષ્યકાર પત જિલ્લોએ કર્યા છે. કાત્યાયનના યજુ:પ્રાતિશાખ્યમાં ભારદાજના નિર્દેશ છે. ગૈયાલ પ્રથનો કાશિકાવૃત્તિમાં મતાલ્લેખ થયા છે તેમ માખ્ય દિનિના પશુ કાશિકાવૃત્તિમાં જ ઉલ્લેખ મળે છે. આમાં વ્યાહિ તો પાશિકનિના મામા થતા હતા. પાશિકનિના અષ્ટાખ્યાયી ઉપર એમના સંગ્રહ નામના પ્રથ ઢાવાના પત જિલ્લોએ સ્પન્દ નિર્દેશ કર્યો છે.

મેકસમૂલર તા પ્રાતિશાખ્યા નિરુક્ત અને પાણિનીય અષ્ટાધ્યાયીમાંથી બધા મળી કુલ ૬૫ આકરણકારાની તારવણી કરી છે. (હિસ્ટરી એક્રફ સંસ્કૃત લિટરેચર, પૃ. ૧૪૨).

આ આચાર્યામાં સર્વધી અધિક ઉદ્ધરથું આપિશ્રિલ વ્યાકરથુનાં મળે છે. આપિશ્રિલ વ્યાકરથુમાં પાશિનીય વ્યાકરથુની જેમ આઠ અધ્યાય હતા અને એની સૂત્ર રચના પથું પાશિનીય સૂત્ર પાઠેથી પ્રાય: મળતી હોવાનું એના થયેલા ઉલ્લેખાથી સ્પષ્ટ જથાઈ આવે છે. પાશિનીય વ્યાકરથુની જેમ આપિશ્રિલ વ્યાકરથુમાં ધાતુ પાઠે, ગથુપાઠ અને ઉચ્ચાદિકાય એ ખિલપાઠ પશુ રચાયા હતા.

પાણિનીય વ્યાકરણુની રચના કયારે થઇ ? આરઢ માન્યતાવાળા વિદ્રાના તા પાણિનિને ઇ. સ. પુર્વે ૨૮૯૦માં ગુકે છે. સંસ્કૃત વ્યાકરણુશાસ્ત્ર કા ઇતિહાસ (પૃ. ૧૩૭, ૧૩૮)માં શ્રી સુધિષ્ઠિર મીમાંસ કે અતેક પ્રમાણા આપી એ મતને સિંહ કરવાના સંભળ પ્રયત્ન કર્યો છે. એમણે શૌનકના ૠફપ્રાતિ શ્રાખ્યમાં અનેક સ્થળે આવેતા પાણિનિના મામા વ્યાહિના નામના ઉલ્લેખ, સામવેદીય ૠફ્ત ત્રમાંના

મહિષ પાશ્ચિનિ અને સંસ્કૃત વ્યાકરથાું શાસ્ત્ર

િ ૧૧

પાણિનના નામના ઉલ્લેખ વગેરે પ્રમાણા દ્વારા પાણિનિને શૌનકના સમકાલીન ગણા તેને ઈ. સ. પૃવે રંડ૦માં મુકવાના પ્રયત્ન કર્યો છે, પર તુ પાણિનિ હિંટમાં આવેલા શકાયી અણુજાણ હતા. શકાના પહેલાં પહેલાં રાજ દેઈ યાસેસ ઈ. સ. પૂવે ૧૦૦માં હતા તેથી એનાથી અણુજાણ પાણિનિ એના પહેલાં ઈ. સ. પૂવે ૭૦૦માં લગભગ થયા હાવાનું માટા ભાગના વિદ્વાના માને છે. આમ હાવા છતાં પાણિનિના કાલ નિર્ણય વિવાદાત્મક છે. મ'જુશીમૂલકલ્પના આધારે શ્રી કાશીપ્રસાદ જયસ્વાલ તેમને ન'દ મહાપના સમય (ઈ. સ. પૂવે કર્દદ્દ-૩૩૮)માં થયા હાવાનું માને છે. રાજશેખરની કાવ્ય મીમાંસા તેમ કથા સરિત્સાગર ઉપરથી પણુ એમના મતને ટેકા મળે છે. ડાં. એલવલકર, ડાં. રામકૃષ્ણ ભાંડારકર, ગાલ્ડ સ્ટકર વગેરે વિદ્વાનાએ ઈ. સ. પૂવે ૫૦૦ની મર્યાદા સ્વીકારી છે. આમ હાવા છતાં પાણિનિના વ્યાકરણમાં પાકૃત ભાષાના નિદેશ નથી. એથી તેઓ મુદ્ધની પૂર્વ થઈ ગયા હતા. એટલું તેને નિશ્વિત રૂપે કહી શકાય એમ છે જ.

એસ. એમ. વિલ્સન પાતાનાં "ઇન્ડિયન વિજ્ડમ" નામના ગ્રાંથમાં લખે છે કે આજે પંજાબમાં જ્યાં લાહાર છે તે રથાન પ્રાચીનકાળમાં શલાતુર નામથી પ્રસિદ્ધ હતું. પાર્શ્વિન ત્યાંના નિવાસી હાવાથી તેઓ શાલ્પ તુરીય પશુ કહેવાયા છે. મહાલાખ્યના—

सर्वे सर्वे पदादेशा दाक्षी पुत्रस्य पाणिनेः एकदेशविकारे हानित्यस्व नोपपदाते ॥

શ્લાકથી પ્રતીત થાય છે. તેમ તેમની માતાનું નામ દાક્ષી હતું તેથી તેઓ દાક્ષી પુત્ર અથવા દાક્ષેય નામવી પશુ ઓળખાતા. તેમના પિતાનું નામ 'પણી' હતું તેથી તેઓ પાણિન યા પાણિનિ નામ જ વધુ પ્રસિદ્ધ છે.

પા બિનીય વ્યાકરહાના પાંચ મ થ છે -- શબ્દાનુશાસન, ધાતુપાઠ, ગબુપાઠ, ઉબ્યાદિસત્ર અને વિડ ગાનુ-શાસન. એમાં શબ્દાનુશાસન મુખ્ય છે અને શેષ ચાર એના ખિલ યા પરિશિષ્ટ છે. શબ્દાનુશાસનમાં અતિ અધ્યાય હોવાથી તે અલ્ટાધ્યાયી કહેવાય છે. અલ્ટાધ્યાયીમાં પ્રત્યેક અધ્યાયમાં ચાર ચાર પાદ છે અને એમાં લગભગ ૪૦૦૦ સત્ર છે. સત્ર સાહિત્યની એક વિશેષ પ્રકારની શૈલી છે અને એ શૈલી કેવળ ભારતમાં જ ઉપલબ્ધ છે. પાણિનીય વ્યાકરણ સૂત્રાના રચના સૌરાષ્ટ્રવથી પ્રભાવિત ખેની રહી. સવ કોઈ क्रोनी मुझ्ता है प्रशासा हरे छे. इहेवांसु छे हे महत्सु विहित पाणिनीयम् अर्थात् पाश्चिनीतु शास्त्र મહાન અને સુરચિત છે. આવું મહાન અને સુન્દર શાસ્ત્ર એના પહેલાં રચાયું નથી. પ્રાે. માનિયર વિલિયમ્સ એને માનવ મસ્તિષ્કની પ્રતિભાના આશ્રય તમ નમૂના માને છે. સર વિલિયમ હંટર એની વર્ણ શુદ્ધતા, ભાષાના ધાત્વન્વય સિદ્ધાંત અને પ્રયોગ વિધિઓને અદ્ધિતીય એવ અપૃવ કહીને એને मानवर्मस्तिष्डना અત્યાત મહત્ત્વપૂર્ણ આવિષ્કાર માને છે. વિષય પ્રતિપાદનની પ્રક્રિયાની ગંભીર, વ્યાપક तेम हापरिद्धत अवी वैद्यानिक शैक्षीने कारणे पाष्ट्रिनिनाओं अधि संस्कृत वारु मथतु महत्त्वतु अहान छे. પાશ્ચિનિ પછી પણ વ્યાકરણું સચાયા છે, પણ પાશ્ચિનીય વ્યાકરણની સમકક્ષતા એમાં કોઈ તૈય પ્રાપ્ત થઈ શકે નથી. પોતાના ગ્રંથની રચતા કરતાં પહેલાં પાણિનીએ દેશના ઘણા સ્થળામાં ફરી ફરીને શાબ્દ સામામીના સ'ત્રાય કર્યો હતા. પ્રત્યેક પ્રદેશનાએ પ્રસિદ્ધ સ્થાનામાંના ઉચ્ચારણા, અર્થી, શખ્દા, **ધાતુઓ** વિષ્મક સામગ્રીનું પશુઃસંકુલન કર્યું હતું. ગહ્યુપાઠમાં પાણિનિએ લગભગ એવા સાે ઉપરાંત સ્થાનાની સુમા આપી છે. પ્રત્યેક પ્રદેશના પ્રસિદ્ધ સંધ યા ગણુ ગાત્રા તેમ કુળાની પણુ એક વિસ્તૃત સુચિ પાશ્ચિતિના ગ્રંથમાં ઉપલબ્ધ થાય છે.

12 1

[ સામીપ્ય : ઑક્ટા., '૯૨–માર્ચ', ૧૯૯૩

પાણિનીય સત્ર પાઠ પર કાત્યાયન પ્રભૃતિ અનેક આચારીએ વાર્તિ ક પાઠની રચના કરી હતી. એમાંથી કેવળ સાત વાર્તિ કકારાનાં નામ મહાલા જ તથા અન્ય પ્રાચીન પ્રથામાં મળે છે: (૧) કાત્યાયન (૨) લારદાજ (૩) સુનાગ (૪) કાંજા (૫) વાડવ (૬) વ્યાક્ષભૃતિ અને (૭) વૈયાક્ષપદ્ધ. પત જિલના મહાલા ખતે કાત્યાયન વિરચિત વાર્તિ કા જ છે. તથાપિ તેમણે કેટલા કસ્થળ અન્ય વાર્તિ કારાના વાર્તિ કા પણ ઉષ્ધૃત કર્યા છે, પત જિલએ માશુરિષ્ઠત્તિના ઉલ્લેખ કર્યો છે જે પરિલાષા વૃત્તિના કર્તા પુરુષોત્તમ દેવ અનુસાર અષ્ટા પાથીની જ એક અ તિ પ્રાચીન ટીકા હતી. સ્વયં પાણિનિ દ્વારા સ્ત્રાની વ્યાપ્યા થઈ હોવાનું પણ પ્રતીત શાય છે.

વાર્તિ કાર કાત્યાયન પશુ એક સમર્થ વિદાન હાવાનું જેણાય છે. પારિશ્નિનાં લગલગ ૪૦૦૦ સત્રામાંથી લગલગ ૧૫૦૦ સત્રામાં કાત્યાયને કંઈક કઈ ક્ષૃતિએં દર્શાની છે. પછી એ ક્ષૃતિ અનુકત એટલે 'કહેવાનું ભૂલી ગયા 'આ સ્વરૂપની હાય અથવા 'કહેવાંમાં ખૂલ કરી' આ જાતની હાય, જોકે— આમ માનવું ન્યાયલિત હજારા શખ્દાના સંગ્રંહ પાર્શ્વિનિએ વિરમૃતિથી કર્યો નથી એમ માનવું એ તાં પારિશ્નિની સર્ગ સમત લાકાત્તર પ્રદામેઘાથી વિરુદ્ધ છે. પ્રાંતિશાખ્યાનું કાર્ય વેદાની લાલાનું અવલોકન અને તેનું વિશ્વિલ એટલા પરંતું મર્યાદિત હતું, પહ્યુ અપ્ટાપ્યાયી જે લાલાનું વ્યાકરણ મમાય છે એ લાલા તો વેદાની ગંદ્ધ રચનામાં, પ્રાંદહણ, આસ્પ્યકા તેમ ઉપનિષ્ણમાં મળ છે. પાસ્તિએ લાલામાંમાં આપ્યું નથી. લેકમાં પ્રચલિત એવી સર્વ માલ્ય લાલાનું જ પાસ્તિનિએ વ્યાકરણ લખ્યું હોઈ એનું કાઈ વિશેષ નામ મ આપનાં એ તેને માત્ર 'લાલા' જ કહે છે અને જ્યાં હવા લખ્યું હોઈ એનું કાઈ વિશેષ નામ મ આપનાં એ તેને માત્ર 'લાલા' જ કહે છે અને જ્યાં હતાં માત્રો પ્રમાણે જે ભાષા લખવામાં યા એ લેવાનો તે 'છ દે' કહે છે. એના શ્રંથની વચના પછી એના નિયમા પ્રમાણે જે ભાષા લખવામાં યા એ લિલામાં રહ ભળી રહી એનું નામ જ પછી સંસ્કૃત પડશું. ભાષાને કાઈ પણ માગલ સંમાણ બાલાનો કાઈ પણ માગલ હતા. એક મહાન સંપ્રહકાર હતા શ્રેષ્ઠ માસિલા બાલા જો માં મળતા બાલા જ, વ્યાકરણકાર પાસિલ સહિલ સાથે માસિક માસિલા જોમાં મળતા લાલી જ, વ્યાકરણકાર પાસિલ હતા.

કાત્યાયને પાર્શિનિમાં કેટલાક વિધામાં સામે પાતાના ધાર્તિ કામાં વાધા બતાવ્યાં છે પણ મહાભા-ષ્યકાર પત'જલિએ દર્શાવ્યું છે તેમ કાત્યાયનના એ વાંધા યાં શિલિનના વિધાનોને ખરા ખર સમજ ન શકવાથી જ એમ બન્યું છે. કાત્યાયનના કેટલાંક વિવામ જ પત જિલ્લ કહે છે તેમ ખામી ભરેલાં છે. આ વિષયમાં મને તા લાગે છે કે કાત્યાયન સર્વાં શ પાણિનિના વકાદાર અનુવાયો ન હતા. ઐદ્ધ પરિ-પાટી તરફ એમતું વસંશુ વધુ હાંવાનું જબાય છે. પાંશિનિ એ પોતાના પ્રથમાં કરેલા સૂત્ર પ્રમાણનાં विधानीने तिया प्रयक्षित लांधाना माने छे जैयारे वाति इंडार डात्यायन खेवा सूत्र छन्ही विषय मान 3. વૈદિક આપાનાં રૂપ પ્રચલિત આપામાં પૂર્વાની ખૂલ પાણિનિ જેવા જાગૃત સંપ્રદેશર કરે જ નહીં: વસ્તતઃ પાશ્ચિનિ કાલીન ધ્રણા શબ્દોના અર્થ કાત્યાયનના સમયમાં સંપૂર્ણ વ્યદેશાઈ ગયાં હતા. કેટલાંક शण्ही ते। क्षप्त पश्च थया दता. प्रत्यवसान = भावुं, अपसंवाह = साहा, अपनेव = अवित्य, आ શાળદા તથા અર્થી હાલમાં રૂપ નથી જ. કાત્યાવન સમયમાં પણ તે પ્રાચીન થઈ ગયા હતા. પાણિનિતા વખતમાં ''સમીલ'' આ રૂપ લાધામાં પણ વપરાતું પશુ કાત્યાયનના વખતમાં એ રૂપ માત્ર વેદમાં જ રહી ગયું. પ્રચલિત લાંધામાં વપરાતું શખ્ક સ્વરૂપ લુપ્ત ચવાને માટે ઘણા સમય વ્યતીત થઈ ગયા દ્વાય જ એટલે પાણિનિ અને કાત્યાયન વચ્ચે લહ્યું કાલનું અ તર માનવું પડે જ. ભાષા તા જીવત હાઈને अयोजीति विश्वस थ्या हता ते तेनी पांश्चिनिना ते ते सूत्रा उपर कहरी स्थलाओ જે કેટલાંક નવા કાત્યાયને પૂર્તિ કરી છે. કાત્યાયને પાંચિનિના પ્ર'થમાં દોષા જોયા અને દર્શાવ્યા પણ એમાં એના પ્રતિ

महिष पांशिन अने सं रहत व्याहरश्रास्त्र]

પક્ષીયમાના ભાવ હતા એમ માનવાની જરૂર નથી. કાત્યાયનના વાર્તિ કાના કારણ પાણિનીય શાસ્ત્રની પૃક્ષ તાં, પ્રામાણિકતા તેમ ગંભીરતામાં વૃદ્ધિ થઈ છે જ. કાત્યાયનના મનમાં પાણિનિ માટે ખૂબ સ્માદર હતો. તેએ मगवतः पाणिनः सिद्धम् કહીતે પાતાના વાર્તિ કાને સમાપ્ત કર્યા છે. ભાષાના વિકાસની દિષ્ટિએ બન્નેના સમય વચ્ચે એછામાં એછે ૩૫૦ વર્ષ નાં સમય પસાર થયા હોવા જોઈએ. કથા સરિત્સાગરમાં કાત્યાયનના સબ્ધ ન દોની સાથે દર્શાવેલા હોઈ ઈ. સ. પૂર્વ ૩૫૦ની આસપાસના કાત્યાયનના સમય રહીકારાયા છે. કાત્યાયન દાક્ષિણાત્ય હતા. તેમના એક વાર્તિ કમાં એવા यथा लैकिक वैदिकें શુ શબ્દો છે. તેના ઉપર ભાષ્યકાર કહે છે—

પત જિલના આ કટાક્ષ કાત્યાયન ઉપર છે એ સ્પષ્ટ જ છે. કાત્યાયને પાશ્ચિનિના સ્ત્રામાં જે અધિકાંશ ઉમેર્યો છે તેમાં કેટલાંક દક્ષિણુમાં રઢ શબ્દપ્રયોગા અને નામાના છે. દક્ષિણુત્તર ભાષામાંના ફરક તેમ કાલાંતર જન્ય ભાષા વૈચિત્ર્યને લીધે પાશ્ચિનિનાં સ્ત્રામાં વાર્તિ કકારે ન્યૂનતા જોઈ હશે. એના વાર્તિ કા સામાન્ય રીતે ગદ્યમાં છે અને કેટલાંક પદ્યમાં પશુ છે.

કાત્યાયનનાં આ વાર્તિ'કા સરલ બનાવવા પતંજલિએ પાતાનું મહાભાષ્ય રચ્યું છે. વસ્તુતઃ પાહ્યિતિ શિષ્યુરા ધ્વાયી કાત્યાયનનાં વાર્તિ'ક તથા પતંજલિતું મહાભાષ્ય આ ત્રણેયનું સમ્મિલિન રૂપ એ જ પાહ્યિતીય વ્યાકરહ્યું આ ત્રણે મુનિએા વ્યાકરહ્યુંશાસ્ત્રના સુપ્રસિદ્ધ મુનિત્રય નામે એાળખાય છે.

આ ત્ર શે પ્રચિત્તવશ વૈયાકરણા કવિએા તેમ કાવ્યશા**સ્ત્રી** એા હોવાનું પસુ પ્રતીત થાય છે. પાસ્ત્રિનિએ અલ્ડાલ્યાયીમાં યમસબીય અને ઇન્દ્રજનીય એમ એ આપ્યાનાના તથા નટસત્રના કર્તાઓ તરીકે શિલાલિત અને કુત્રાધ નામના એ આચાર્યોના ઉશ્લેખ કર્યો છે (અલ્ડાલ્યાયા : ૪ : ૭ : ૧ : ૧ » – ૧૩). એમસો પાતે પશુ જામ્યત્રી જય અને પાતાલ વિજય ભાષક એ મહાકાવ્યા લખ્યા હોવાના પસ્તુ ઉશ્લેખો મળે છે. કાત્યાયને આપ્યાયિકાના પ્રકારના ઉશ્લેખ કર્યો છે. પત જલિએ પસ્તુ પાતાના મહાલાવ્યમાં વાસવકત્ત સુમનાત્તરા અને ભાષાયકા નામક ત્રસ્તુ આપ્યાયિકાઓના નિદેશ કર્યો છે.

મહિષ પત જિલિના સમય લગભગ નિશ્ચિત છે. મહાભાષ્યમાં તેમણે आપેલા— इह पुष्यमित्रं यान

यामः अरुणद्यवनः साकेतम्

भने अरुणद्यवना मध्यमिकाम् स्मे त्रणे वाडम दारा स्मे पुष्प भित्र भने भिनेन्दर—भिक्षिन्द्दना समझक्षीन होवानुं २५९८ प्रतीत थाय छे. अथे। ध्या ७५२ यवने। स्मे इरेक्षा ७ भक्षानी ताळ्यातभी वजेरे प्रभाष्ट्री ७५२थी पश्च ते र्घ. स. पूर्वे धील अतडमां थयानुं विद्वाने। सर्वानुभते भनाय छे. यवने। ने कागडी भूडवा भाटे पुष्पभित्र राज्यनी भद्द पतं किक्षने क आक्षारी छे. ते २५९८ क्षणे छे हे तेऽसुराः ह ल्या इतिकुर्वेन्तः परावभूनुः (भक्षाकाष्य : १, १, १)

अर्थात् ते यवने। हे असी हे असी भावता आज्या हता !

પાણિનીય વ્યાકરણ પર સવેલી મહત્ત્વપૂર્ણ કૃતિ પત જિલ વિરચિત મહાલાખ જ છે. મહાલાખની લાષા સરલ, સરસ અને સ્વાલાવિક છે. ગ્રંથ રચનાની દિલ્ટ એ મહાલાખ આદર્શ ભૂત છે. મહાલાખની વિશેષતા એ છે કે એની રચના અન્ય ગ્રંથોથી લિન્ન છે. અન્ય ગ્રંથોમાં હાય છે એવું અખાય, પાદ, કાણ્ડ યા સાપાન જેવું એમાં કંઈ જ નથી. કહેવાય છે કે વિદ્યાર્થીઓ પ્રાત: કાળથી સાય કાલ સુધીમાં જેટલું વાંચી લણી શકે તેટલાનું નામ પત જિલ્એ આહિનક આપ્યું છે. વિદ્યાર્થીઓને આપ્યું વ્યાકરણ લણાવતાં પત જિલ્ને ૮૫ દિવસ લાગ્યા હતા એટલે મહાલાખ્યના ૮૫ આહિનકા છે.

181

[ સામીપ્ય : ઍાકટા., 'હર–માચ<sup>૧</sup>, ૧૯૯૩

મહાભાષ્યમાં પત જિલ્લો કાત્યાયન ઉપરાંત ભારદાજ, સુનાગ, કાષ્ટ્રા અને વાડવ—એમ પાંચ આચાર્યાનાં વાર્તિ કા હોવાનું નાષ્યું છે. આ ભિન્ન-ભિન્ન વાર્તિ કકારાના પ્ર'થા ઉપર પણ ટીકા પ્ર'થા હતા એવું પણ તેણે કરેલાં કેટલાંક નિદેશાથી કહી શકાય એમ છે. મહાભાષ્ય માટે કહેવાયું છે કે—

> शास्त्रेषु आदं व्याकरणं मुख्यं तत्रापि पाणिनेः। रम्यं तत्र महाभाष्यं रम्यास्तत्रापिपस्पशाः॥

અર્થાત—શાસ્ત્રામાં આદ્યશસ્ત્ર વ્યાકરણ છે. વ્યાકરણામાં પાણિનિનું વ્યાકરણ મુખ્ય છે. તેમાં વળી એના ઉપરનું મહાભાષ્ય રમ્ય છે અને તેમાય પશ્યશાં તા પૂર્મ રમ્ય છે.

भा रम्यास्तत्रापिपस्यशाः એ ते। મહાભાષ્યમાં પ્રસ્તાવના રૂપમાં આપેલ પશ્યશાहिનક છે. વસ્તુતः के अंधार लनी ભૂમિકા છે. અંधના પ્રારંભમાં આ પ્રથમ આહિનક પ્રસ્તાવના રૂપમાં પત જલિનું સ્વત'ત્ર બ્યાપ્યાન છે. પશ્યશા શખદના બીજો અર્થ ''ગુપ્તચર' એવા પશુ થાય છે. મહાકવિ માધ શિશુપાલ વધમાં કહ્યું' છે કે ज्ञब्दिविद्येव ना माति राजनीतिरपस्पशा"

અર્થાત—પાષ્ટ્રિનીય વ્યાકરણ જેમ પત જલિની ભૂમિકા સિવાય થાયા જેવું છે તેમ આ રાજકાર્ય પણ ગુપ્તચરા સિવાય સાવ અર્થકીન છે.

પતંજિલનું આપષ્યુને આજે મળતું મહાલાષ્ય જેતાં પ્રતીત થાય છે કે એમાં પાચિનિના જે સૂત્રો હપર કાત્યાયને વાર્તિ કે લખ્યાં હતાં તે સત્રા હપરાંત બીજાં કેટલાંક સત્રા હપર પતંજિલનું ભાષ્ય છે, પણ અન્ય ઘણા સત્રો ભાષ્ય વગરના રહી જાય છે. ભતું હરિના વાકય પ્રદીપથી તેમ રાજતરં ગિંધીમાં શ્રુપેલા હરિલેખથી જસાય છે કે ચાથા રીકા સુધીમાં તો પતંજિલનું એ મહાલાષ્ય લગભગ વિન્છિત્ન ખની ગયું હતું. તેના પ્રાપ્ત થતી કેટલીક પ્રતા વિકૃત પાઠવાળા થઈ ચૂંકી હતી. ભતું હરિના જસાવ્યા મુજબ શુષ્ક તકેનું અનુસરશ્યુ કરનારા બીજ, સોલવ, હર્ય સ વગેરે વૈયાકરણોની તર્ક પરંપરા જ એ અથની પ્રતાની વિકૃતિ માટે જવાબદાર છે. સદ્ભાગ્યે દક્ષિશ્રુની પ્રત જ એક માત્ર શહ હાઈ એના હપરથી પછીના ટીકાકારોએ અનેક પ્રતો તૈયાર કરી હતી. ભતુ હરિએ જ પોતાના વાકય પ્રદીપ (કાંડ, ર, શ્લોક ૪૮૪થી ૪૯૧)માં જસાવ્યા પ્રમાણે ત્રિકુટ દેશમાં આવેલા ત્રિલાંગ દેશના કાઈ પર્વતથી ચંદ્ર અને વસુરાત વગેરે ગુરૂઓએ એ નષ્ટ થતા મહાલાષ્યના આગમને હસ્તગત કર્યો અને સવિશેષ પરલવિત કર્યો. રાજતર ગિયા કર મહાકવિ કલ્હશુ પણ રાજતર ગિયાના પ્રયમ તર ગના શ્લોક ૧૭૬ દ્વારા ચંદ્રા ચાર્યના મહાલાષ્યના પ્રનર્શેદારના વિષયમાં માહિતી આપે છે. તેમ એ એટલું વધારે જસાય છે કે ચંદ્રાઓર પોતે પણ એક નવું વ્યાકરશુ રચેલું છે.

પાશ્ચિનિના મામા દ્રાક્ષાયથુ વ્યાડિએ પથુ પાશ્ચિનિના અપ્ટાષ્યાયી પ્રથ ઉપર એક લાખ શ્લોક પુરના ''સંગ્રહ'' નામના એક મહાન વિવરભુપ્ર થ રચ્યા હતા. પતંજલિએ મહાલાધ્યમાં એ ગ્રંથના शોમના સ્વજી દાજ્ઞાયળસ્ય સંગ્રદસ્ય કૃતિઃ—એવા નિર્દેશ કર્યો હોઇ એના સમયમાં તા એ ગ્રંથ અસ્તિત્વમાં હતા જ પછીના કેટલાક પ્રથામાં એમાંથી પ્રતીકા વગેરે ઉતાર્યા છે, પશુ ભતું હરિના પાતાના ગ્રંથમાં કેરલા નિર્દેશ પ્રમાણે એના સમયમાં તા એ સંગ્રહપ્રથ અસ્તપામી ચૂક્યા હતા. વ્યાડિના એ ગ્રંથ માટેના એક ઉલ્લેખ ખૂબ જ મહત્ત્વના છે. રામાયશ્વના ઉત્તરકાંડમાં—

सस्त्रवृत्यय पदं महाय", संग्रहं सिध्यति नैक्पीन्तः (३६-४४)

મહિષ પાચ્ચિતિ અને સંસ્કૃત વ્યાકરચુશાસ્ત્ર ]

એ રીતે સંગ્રહ મુંથ ને લાયોલા છે. આ ઉપરથી તે ઉત્તરકાંડની સ્થના પાણિત અને વ્યાહિના સમય, પછી શઈ હોવાની સ્પષ્ટ પ્રતીતિ થાય છે.

પત જિલ પછી લગભગ ૫૦૦ વર્ષ પછી વાક્ય પ્રદીપદ્મ સ્ ભાઈ હરિ એક સમર્થ મહાવૈયાકર સુ તરી ફે જાણવામાં આવે છે. મહાભાષ્ય ઉપર સંસ્કૃત ટીકા 'પ્રદીપિકા'ના કર્તા ભાઈ હરિનું સ્થાન ભારતીય દર્શન પર પરાના ઇતિહાસનાં ખૂબ જ મહત્ત્વનું છે.

ગ્યાકરણુશાસ્ત્ર અને બ્યાકરણુદશંનને તો ભાઈ હરિ વિના ચાલે તેમ નથી. અવૈદિક પર પરામાં પણ ભાગ્યે જ એવા કાઈ મહત્વના લેખક હશે જેણે ભાઈ હરિના ઉલ્લેખ ન કર્યો હોય. આ ૫૦ • વર્ષ દરમ્યાન પત જલિના મહાભાષ્ય ઉપર અનેક ટીકા એ રચાઈ હતી એવું તો ભાઈ હરિએ પોતાના ટીકા પ્રાથમાં કરેલા નિર્દેશાથી સ્પબ્ફ ખની રહે છે, પણ મામના પછીના વ્યાકરણુ ટીકા કરી ભાવ હરિ જાણે સ્વજન હેમ્ય એ રીતે તેના સિહાલોને અમાણુયાની તેના ઉપયેગ કરે છે, મહાભાષ્યના અન્ય એક પ્રસિદ્ધ દિકા કરી થયું પેલા સેહ ઉપર થઈ તે જ ભાષ્યરૂપી સાગરને પાર કરી શક્યા છે. ભાઈ હરિએ પ્રદીપક્ર અને વાક્યપ્રદીપ એમ બે પ્રથા રચ્ય છે. એમાં વાક્યપ્રદીપ ભાઈ હરિની ઉત્તમ રચના હાઈ તેની ગયાકરણુ પ્રતિભાનું તે ઉત્તમ પુષ્પ છે. કાશિકાકાર તા તેમના એ પ્રથને શક્યાં સંવધનીય પ્રકરળ કહે છે.

વાકચપ્રદીપ ત્રણ કાંડમાં વિભક્ત છે. શ્રહાકાંડ, વાકચકાંડ અને પદકાંડ સૌથી માટું પદકાંડ ઢાઈ એમાં ૧૩૨૩ કારિકાએ છે અને એમાં ચીદ વિષયોનું એદ સમુદ્દેશામાં નિરૂમણ થયું છે. ભતું હરિના પ્રદીપિકા ટીકાગ્રંચ મહાલાખ્યનાં પ્રથમ સાત આહિનક સુધીના ભાષ્ય ઉપર અત્યત વિસ્તૃત ટીકા રૂપે મળે છે એમાં ભાષ્યના પ્રતીકા લઈને ટીકા કરવાની પહાલ ભતું હરિએ સ્વીકારી છે. તે એક વૃત્તિકારના વાર વાર ઉલ્લેખ કરે છે અને વૃત્તિકાર તે ''કૃષ્ણિ' હોલાના સંભવ છે. ભતું હરિ ભાષ્યકારને યૂર્ણિકાર તરીકે એાળખાવે છે એના અક ટીકાગ્રંથ અપૂર્ણ મળે છે.

લતું હરિ પછી મહાલાબ ઉપરની મહત્વની સમર્થ ટીકા કેયટની પ્રક્ષીય નામની ઉપલબ્ધ થાય છે. કૈયટ કાશ્મીરતો હતા અને ઈ. સ. ૧૦૫ વર્મ હયાત હતા ભતું હરિના બન્ને પ્રશ્ચિતું તેના ઉપર ઘણું ઝહ્યું છે. જતાં એની એ ટીકા ઉપર ૧૫ જેટલી ટીકાઓ મળે છે એજ એના પ્રચાની મહતા માટે પૂરતું છે આ ટીકા એક દેવે સરલ હતાં પાસિક્ત પૂર્યું છે. આ જ તો મહાલાખ જેવા કુરૂહમ થના અધ્યાન માટે આ પ્રક્રીય ટીકા મુખ્ય સાથન છે. પ્રતીપના ૧૫ ટીકા ક્રાંસમાં ઉદ્દેશીત' નામક ટીકાના કર્તા નાગેશ મા નાગેશ લાદ (ઈ. સ. ૧૧૭૪ ૧૭૫૪)નું નામ એક માટા મારા દેશ પ્રસિદ્ધ છે.

વ્યાથી અતિરિકત મહાલાધ્યના ટીકાકા રામાં ગૈત્રિયરક્ષિત, પુરુષે ત્તમદેવ, ધનેશ્વર, શેષનારાય**ષ્ણ,** વિષ્ણુમિત્ર, નીલક ઠ વાજપેયી, શેષવિષ્ણુ, શિવરામેન્દ્ર સરસ્વતી, પ્રયાગ વે કટાદિ, તિરુમલયજવા કુમાર તત્ત્વ, રાજનસિંહ, નારાયુષ્યુ સવે<sup>દ</sup>શ્વર દીક્ષિત અને ગેપાલકુષ્યુષ્ય અ વગેરે લેખકોએ નાની માટી દીકાઓ સખેલી છે.

પાસ્તિના સત્ર પાઠ ઉપર અતેક વૈદ્યાક સ્થા એ દત્તિ માં શે પણ લખ્યા છે. રવય પાણિનિએ પણ પેતાના સ્ત્રાની એક વૃત્તિ લખી હતી. આ જે અલ્ટા ખામી ઉપરની ઉપલબ્ધ વૃત્તિઓમાં કાશિકાવૃત્તિ સત્વૈદ્યા પ્રાચીન છે. કૃષ્ણિ તથા માશુર આદિની વૃત્તિએ હોવાના ઉદલેખા મળે છે. પણ એમાંની એક પણ આજે ઉપલબ્ધ નથી. અધુના ઉપલબ્ધ કાશિકાવૃત્તિ પ્રાચીત અને પ્રાચાશિક હોર્ધ એની મહત્તાને કારણે તેના પ્રચાર ભારતની બહાર પણ શયો છે. કાશિકાવૃત્તિના વર્તમાન સંસ્કરણમાના શરૂઆતના

િસામીપ્ય : ઓક્ટો., '૯૨-માચ', ૧૯૯૩

ન્યાસ (૩, ૧, ૩૩) થી તથા અન્યત્રના પાઠોથી વ્યક્ત થાય છે કે જયાદિત્ય અને વામન ખંને એ પૃથક પૃથક સંપૂર્ણ અબ્ડાપ્યાયાના વૃત્તિઓ રચી હતા. એ ખંનેના વૃત્તિઓનું સંમિત્રણ ક્યારે અને શ્વા કારણે થયું તે જાણી શકાય એમ નથી. પણ જિનેન્દ્રમુહિએ એ ખંનેના સંમિત્રિત સંસ્કરણ પર જે પોતાની ન્યાસ નામક વ્યાખ્યા રચી હોઈ, એના પહેલાં તા એ ખંને વૃત્તિઓનું સંમિત્રણ થઈ ચૂક્યું હતું. ભાગવૃત્તિનાં જે ઉદ્ધરણ વિભિન્ન પ્રંથામાં ઉપલબ્ધ થાય છે, એ અનુસાર ભાગવૃત્તિની રચનાથી પણ પૂર્વે જયાદિત્ય અને વામનની વૃત્તિઓનું સંમિત્રણ થઈ ચૂક્યું હતું. ભાગવિત્તા રચનાશા વિ. સં. ૭૦૦ ની આસપાસના છે. કાશ્વિકા જેવા મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રથ પર અનેક વ્યાખ્યાપ્રંથા લખાયા હાઈ એમાં જિનેન્દ્રમુહિ વિરચિત ન્યાસઅપર નામ કાશ્વિકા વિવરણ—પંજિકા સર્વથી પ્રાચીન અને વિશ્વદ પ્રથ છે. એના પછી હરદત્ત—વિરચિત પદમંજરીનું સ્થાન છે. હરદત્તે કાશ્વિકા પર મહાપદ મંજરી પણ રચી હતી (પદ મંજરી, ભાગ—૧, પૃ. ૭૨), આજે એ ઉપલબ્ધ નથી. એ પ્રથના લેખક વિમલમતિ હોવાનું જણાય છે. પ્રુરેષાત્તમદેવની ભાષાવૃત્તિ તથા શ્વરણદેવની દુર્ષં ડ-વૃત્તિ પણ ઉપયોગી પ્રંથા છે. આંથી અતિરિક્ત અબ્ડાધ્યાયી પર લગભગ ૨૫ વૃત્તિઓ ઉપલબ્ધ તા છે પણ એમાંથી હજ સુધીમાં કેવલ અન્નમ ભદની મિતાક્ષરા, એારમ્સદની વ્યાકરણદીપિકા અને દયાનંદ સ્વામીકૃત અબ્ડાધ્યાયી ભાષ્ય—એ ત્રણ પ્રથા ક્રિક થયા છે.

માંચેક શતા કરીયા પાશ્નિય વ્યાકરશ્નું પઠનપાઠન પાશ્નિ-વિરચિત ક્રમની સાથે પ્રક્રિયા-ક્રમયા પશુ થવા માંડયું છે. કેાઈપશું એક વિષય કે પ્રક્રિયાનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે કેટલાક વિદ્વાનો એક પ્રક્રયાયા પ્રક્રિયાવાર વિષય વિભાગ કરી જરૂરી સત્રા જ એકઠાં કરી આપ્યાં છે. કેટલાક વિદ્વાના એમ પશુ માને છે કે પ્રક્રિયાય થાના આધારની અપેક્ષા પાશ્ચિનીય અષ્ટાપ્યાયીના ક્રમનું અનુસરશુ કરવું એ જ અષ્યેતાને માટે ઉપકારક છે. પ્રક્રિયા પ્રથામાં સવેથી પ્રાચીન ધર્મ કરિતેના "રૂપાવતાર" પ્રથ છે. આ ધર્મ કરિતે ન્યાયળિ દુના કર્તા ધર્મ કરિતે લિન્ન વ્યક્તિ છે. એના સમય વિ. સં. ની બારમા ક્રતાવકી કે એથી થાડા સમય પૂર્વના છે. અન્ય પ્રક્રિયા પ્રચીમાં રામચંદ્ર(ઈ. સ. ૧૫ મા સદી) વિરચિત "પ્રક્રિયા કોમુદી", વિમલ સરસ્વતી(ઈ. સ. ૧૪ મા સદી)વિરચિત "રૂપમાલા", બદીજી દીક્ષિત કૃત "સિદ્ધાંત કોમુદી", કાઈ અજ્ઞાત લેખક કૃત "પ્રક્રિયા રત્નાકર" તથા વરદરાજની "મધ્ય સિદ્ધાંત કોમુદી" તથા "લધુ સિદ્ધાંત કોમુદી" અને નારાયશ્ર લદ્ધકૃત "પ્રક્રિયા સવેશ્વ" મુખ્ય મચ્ચો છે. સિદ્ધાંત કોમુદી પર પ્રચાર સરસ્વતીકૃત તત્ત્વપ્રયોધિની અને નાગેશ લદ્દની "લધુ શબ્દેન્દુ રોખર વ્યાખ્યાએ મુખ્ય છે. પ્રક્રિયા કેમુદી પર પશ્ચ રીષકૃષ્ઠ તથા પ્રચાર રામચંદ્રના પુત્ર વિરહની વ્યાખ્યા પ્રસિદ્ધ છે.

પાહિનિ પછી પાહિનીય પહિતથી સ્વતંત્ર ગણાય એવાં વ્યાકરણા પણ રચાયાં છે. એમાં-કાતન્ત્ર બ્યાકરણુ-આ વ્યાકરણના એ લાગ છે, 'તહિત પ્રકરણું' પર્યન્ત પૂર્વાંધે અને કૃદન્ત પ્રકરણર્યા ઉત્તરાધ, તહિતાનના કર્તા શર્વવમાં (ઈ. સ. ની પહેલી શ્વતાબ્દી) મનાય છે, અને કાતન્ત્ર વૃત્તિકાર દુર્ગં સિંહના મતાનુસાર કૃદન્ત ભાગના રચયિતા કાત્યાયન યા વરરૃચિ છે. અગ્નિપુરાણ અને ગરૃડ પુરાણમાં કાતન્ત્રને કૃમાર અથવા સ્કન્દપ્રાક્ત કહેવાયું છે. કાતન્ત્ર પરની સર્વથી પ્રાચીન વૃત્તિ દુર્ગં વૃત્તિ છે. જિનપ્રભસ્રિ અને જગહર લદે પણ કાતન્ત્ર પર વૃત્તિઓ લખી છે. ચાન્દ્ર વ્યાકરણ—વ્યાકરણના વાક્-મયમાં પાણિનીય વ્યાકરણ પછી બીજા સ્થાનનું અધિકારી આ ચન્દ્ર વ્યાકરણ છે. એની રચના ચંદ્રગ્રામિ નામના બીહ વિદાને કરી છે. બીહાચાર્ય ચંદ્રગામિ વાસ્તવમાં એક મહાન વૈયાકરણી હતા. અધુના

મહિવ પાણિતિ અને સંસ્કૃત વ્યાકરણ]

આપણી પાસે પતંજલિના મહાલામ્યના જે ભાગ ઉપલબ્ધ છે, તેને માટે સમસ્ત ભારતીયા એ ચંદ્રા- ચાર્યના અત્યંત ઋષ્ણી છે. એ મહાનુભાવે સાંપ્રદાયિક અશ્વિનાને વશા ખની રહી, મહાલાધ્ય તરફ ઉપેક્ષા કરી હોત તો આપણા દેશમાં અત્યારે મહાભાષ્યની ઉપલબ્ધ હોત કે નહીં એ શાંકાસ્પદ છે. આ ગુણગ્રાહી ભિક્ષુએ અત્યંત પરિશ્રમ કરીને મહાભાષ્યની શાપ્માને પોતાના સમયમાં ખીલવી હતી. ભતું હરિ વિરચિત વાકચપ્રદીપ(૨. ૪૮૮–૪૮૬)થી તથા કલ્હણની રાજતર બધ્યાય તે છે. એ છ ૧૯૬) થી આ હષ્ટીકતની પુબ્દિ થાય છે. ચાન્દ્ર વ્યાક્સ્થમાં અધ્યાય અમે છે. એ છ અધ્યાય માં કેવલ લીકિક ભાષાના શબ્દોનું અન્વાખ્યાન છે, એમાં સ્વર પ્રકરણ પણ હતું, એની સ્વાપરી છત્તિથી જ એ સિદ્ધ થાય છે. ચંદ્રગ્રાયિએ વૈદિક ભાષા વિષયક સત્ર પણ રચ્યાં હતાં, ચાન્દ્ર વ્યાકરણ : ૧, ૧, ૧૪૫ ની દૃત્તિના સ્વરત્રિરોષમચ્દમ શ્રદ્યામ: પાઠથી વિદિત થાય છે કે ચાન્દ્ર વ્યાકરણ : ૧, ૧, ૧૪૫ ની દૃત્તિના સ્વરત્રિરોષમચ્દમ શ્રદ્યામ: પાઠથી વિદિત થાય છે કે ચાન્દ્ર વ્યાકરણ માં પણ આઠ અધ્યાય હતા અને સ્વર પ્રકરણ આઠમા અધ્યાયમાં હતું એ મણ આ પાઠથી વિદિત શાય છે. અત્ર સાતરા અધ્યાયમાં વૈદિક પ્રકરણ હોલું જોઈએ એ સિદ્ધ છે. ચાન્દ્ર વ્યારણના સ્વર વૈદિક વિષયક અંતિમ ખે અધ્યાય ચિરકાલથી નષ્ટ્ર થઈ ગયા છે. ચાન્દ્ર વ્યાકરણના મુખ્ય આધાર પાણિનીય શ્રબ્હાનુશાસન અને પાત જલ મહાભાષ્ય છે, પણ એની સાથે એણે પ્રાશ્રીન વ્યાકરણોના પણ આશ્રય લીધા હોવાનું રપબ્દ પ્રતીત થાય છે.

જૈનેન્દ્ર વ્યાકરણ—મા વ્યાકરણની રચના એક જૈન દિગ'ખરાચાર્ય દેવન' દિએ કરી છે. દેવ-ન' દિતું યાલું નામ પૂજ્યપાદ સ્વામી છે. આ લેખકે પાણિનીય શ્રુષ્ટદાનુશાસન પર શ્રુષ્ટદાવતાર નામક એક ન્યાશ્વની પણ રચના કરી છે. પૂજ્યપાદ સ્વામીના સમય ઈ. સ. ૪૫૦ પછીના છે.

विश्रांत विद्याधर व्याक्षरख् गण्डरान महोहिषना क्रतांकी वामनने विश्रान्त विद्याधर व्याक्षरख्नो। क्रतां कृष्णाविक्षा छे.

वामनो विश्वान्त विद्याधर व्याकरणकर्ता (ગણ. પૃ. ર) હેમચંદ્રાચાર્ય પણ ક્રેટલેક સ્થળ આ વ્યાકરણ કર્તાના ઉલ્લેખ કર્યો છે.

શાકદાયન વ્યાકરણ—આ વ્યાકરણ પાણિનીય વ્યાકરણને અતુસરે છે, એના ઉપર એક અમાધ-વૃત્તિ નામક માટી વૃત્તિ છે. હેમચંદ્ર પાતાના વ્યાકરણમાં આ શાકટાયનને જ અનુસરેલા છે. આ શાકટાયન જૈન દિગંભર સંપ્રદાયના અને પાપનીય સંધાના છે. આચાર્ય પાણિનિ પાતાની અલ્ટાપ્યાયીમાં જ શાકટાયનના ઉદ્લેખ કરે છે. તે તા વૈદિક હતા, આ નહીં.

સરસ્વતી કંઠાલરણું—આ વ્યાકરણુંના કર્તા ધારાધિપતિ મહારાજ સોજદેવ છે. માંથ અત્યંત વિસ્તૃત છે. માંથ અત્યંત વિસ્તૃત છે. માંથ અત્યંત વિસ્તૃત છે. માંથ અત્યંત વિસ્તૃત છે. માંથ અત્યંત લિ'ગાનુશાસન આદિ સવ'ના સત્રપાઠમાં સમાવેશ કરી દીધા છે. આ શબ્દાનુશાસનના મુખ્ય આધાર પાણિનીય તેમ ચાન્દ્ર વ્યાકરણ છે. માંથ દ્વરનાથની 'હદ્દયહારિણી' નામક ટીકા છે. બીજ એક મહત્ત્વપૂર્ણ ટીકા 'કૃષ્ણથીલા' શુકમુનિની પશ્ચ હોવાનું જાણવા મહ્યું છે.

સિહહેમ શબ્દાનુશાસન—આ પ્રસિદ્ધ મૃથની રથના દુમચંદ્રાચાર્યે કરેલી છે. શબ્દાનુશાસનમાં સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ળ'નેનું અનુશાસન છે. પ્રાર'લમાં સાત અધ્યાયામાં સ'સ્કૃતનું અને આઠમા અધ્યાયમાં પ્રાકૃત, શ્રૌસ્સેની, માગધી, પૈશાચી, ચૂલિકાપૈશાચી અને અપભ્રંશનું વ્યાકરણ છે. સ'સ્કૃતના

و ته و ا

[સામીપ્ય: ઍાક્ટા., 'હર-માર્ચ', ૧૯૯૩

બ્યાકરશાની સાથે પ્રાકૃત શ્રીરસેની વગેરેનું બ્યાકરશુ લખવાની પ્રથાના આદિ આવિલાંવક સ્થાચાર હેમચંદ્ર જ છે, અપભ્રં શના લાગમાં એમણું જે પદ્ય લાગ આપ્યા છે તે લાયાશાસ્ત્રના પ્રતિહાસમાં ખાસ સ્થાન લે એવા છે. હેમચંદ્રનું બ્યાકરશ્ ગુજરાતનું પ્રધાન બ્યાકરશ્ છે. એની રચના કાતન્ત્રની જેમ પ્રકરશાનુસારી છે, હેમચંદ્રે પાતાના બ્યાકરશ્ર્માં ધાતુપાઠ, ગશુપાઠ, ઉશુદિસ્ત્ર અને લિંગાનુશાસન નામક ખિલપાઠાની પશુ રચના કરી છે. પાતાના આ બ્યાકરશ્ર્ની સ્વાપરી વૃત્તિમાં હેમચંદ્રે પાતે અનેક લગલગ કપ જેટલા વૈયાકરશ્રાના મતાની વિવેકપૂર્વ અલે! અને સર્રા છે. હેમચંદ્ર પાતાના અને બ્યાકરશ્ર્મ અનેક બ્યાકરશ્રાના નવનીતરૂપ છે. અલિનવ શાક્રકાયનના બ્યાકરશ્ર્મને હેમચંદ્ર વધુ અનુસરેલા છે.

આ વ્યાકરણા ઉપરાંત ખાપદેવ(ઈ. સ. ની ૧૩ મી શ્વતાબ્દી) તું મુગ્ધમાધ વ્યાકરણ, ક્રમદી-શ્વર (ઇ. સ. ની તેરમા શતાબ્દીની આસધાસ) તું જેમર વ્યાકરણ, અતુભૂતિ સ્વર્પાચાર (ઇ. સ. ની ૧૩ મી શતાબ્દી)કૃત સારસ્વત વ્યાકરણ તેમ ઇ. સ. ના ૧૪ મા સૈકાના પદ્મનાભદત્તનું સાપદ્મ વ્યાકરણ વગેરે વ્યાકરણો દ્વારા પાણિનિની અબ્દાખાયાની વિશ્વદતા તેમ પરિભાષાની દૃષ્ટિએ પ્રતીત થતી કેટલીક જરિલતાને સરળ બનાવવાના પ્રયત્ના કરવામાં આવ્યા છે. લગભગ બધા જ વૈયાકરણો સ્વતંત્ર ગણાતા દ્વારા છતાં પાણિનીય પદ્ધતિના જ પુરસ્કારકા છે, વસ્તુત: શબ્દાનુશાસન સ્થયિતા-ઓની સમાપ્તિ હૈમચંદ્રથી જ માનવી જોઈએ, એમના પછી કાઈ પણ વ્યાકરણ એવું રચાયું નથી કે જેને વાસ્તવિક રૂપમાં વ્યાકરણ કહી શકાય.

અમચાર્ય વ્યાહિ અપર નામ દાક્ષાયભા કૃત 'સંગ્રહ્ય', આચાર્ય ભાતું હરિકૃત 'વાકચપ્રદીપ' અને ભાગો ભારે કૃત ''લલુમ જૂયા'' વ્યાકરશ્રદ્ધાસ્ત્રના દાશે નિક પ્રથા છે. એથી અતિરિક્ત અન્ય કેટલાક કાર્શનિક પ્રથા મળે છે, પણ આ ત્રણ પ્રથા જ મુખ્ય મનાય છે.

પાહિનિએ પાતાના વ્યાકરહ્યના લગભગ ૪૦૦૦ સ્ત્રા આઠ અધ્યાયામાં અને દરેક અધ્યાયના ચાર પાક એ રીતે કર ખંડમાં ફાળવી નાખ્યાં છે. પૂ. શ્રી કૈશવરામ શ્રાહ્મી લખે છે તેમ એ વ્યાકરહ્યની સૂત્રરચના પ્રાય: એના અસલ સ્વરૂપમાં સચવાયેલી કહેવામાં ખાસ ખાધ નથી. પાહિનિની એ વિશેષતા છે કે એએ! વૈદિક તેમજ સંસ્કૃત ભાષાની ઝીહ્યામાં ઝીહ્યા બારીપ્રીને પાડે છે અને વિશાળ શબ્દ સમૂહમાં મૂળાને અને એમાં પ્રવિતિત બધા જ પ્રકારની પ્રક્રિયાને આવરી ક્ષે છે. આજે પહ્યુ એવી સ્થિતિ છે કે પાહ્યુનીય પહિતિએ જે વિદ્વાના તૈયાર થયા હાય તેઓ વ્યાકરહ્યના પાડિતા કહેવાય છે. સત્ર એટલાં નાનાં છે કે લાલવની પરાકાષ્ટ્રા થઈ ગઈ છે. સ્ત્રાની નિરૂપણા ખની શકે તેટલી લાગવગયુક્ત છે. પાઠકાને માટે મળી वज्रसमुत्कीणોં स्त्रस्य वास्ति मे गिति:— આ ઉક્તિ અનુસાર દીકા અને ભાષ્ય વિના એમાં પ્રવેશ કરવા એ શક્ય જ નથી. સત્રાના લાલવના ખલ પર જ નાગેશે પાતાના 'પરિભાષેન્દુ શેખર'' ની રચના કરી છે. કહે છે કે અર્ધમાત્રાહ્યવેન દિ યુત્રાત્યનં મન્યન્તે વૈયાकरળા:

અર્થાત્—સૂત્રમાં જો એક વ્યંજન માત્રનું પણ ઐાછાપણું ખની શકે તે એથી વૈયાકરણોને પુત્ર જન્મ જેટલા આનંદ મળે છે. આ સુપ્રસિદ્ધ ઉક્તિને ભારત વર્ષના મહાન વૈયાકરણોમાંથી માત્ર પાંચિતિએ જ ચરિતાર્થ કરી આપી છે. એમણે માત્ર ૧૪ પ્રત્યાહારામાં સમય વર્ણીને સમાવી દોધા છે. એ જ એમની શુદ્ધિશ્વક્તિ માટે પ્રદર્શક છે. સ્વરા અર્ધસ્વરા, અનુનાસિક વ્યંજના, ઘોષ વ્યંજના,

્**મહ**િષ પાણિનિ અને સંસ્કૃત વ્યાકરણ]

[ 9&

अधीष व्यं कर्ती। अने किमाहारा से क्रमें स्मेश्वे वर्षांनी शहवर्षी करी आपी छे, से सूत्र छे : गेरणी यत्कर्मणी चेत्स कर्ताऽनाध्याने (१-3-६७) आ पर सट्टीक दक्षिते सम्भू छे :

> णेरणावितिसूत्रस्य अर्थः जानाति पाणिनिः। अहं वा भाष्यकारो वा चतुर्थो नैव विद्यते॥

અર્થાત્ આ સત્રને ભાષ્ય અને ટીકા વગર કાઈ જાણી શકે તો તે પાણ્યિન ભાષ્યકાર અને હું એ સિવાય કાઈ ગ્રોથા નહીં.

પાહિલિ વિષે એમ કહેવાય છે કે ભગવાન શાંકરે પ્રસન્ન થઈને એને ચૌદ શિવસ્ત્રો આપ્યાં હતાં. જુઓ.

रुत्तावसाने नटराजराजो ननाद ढकां नवप चवारम् । उद्धर्तुकामः सनकादिसिद्धा नेतदिमशे शिवसूत्रजालम् ॥

આમાં પણ ભગવાન શંકરે શિવસત્રા રચ્યાં હેાવાનું જણાવ્યું છે. ખીજ એક માન્યતા એવી પણ છે કે કાર્ત્તિ કેય શંકર પાસેથી વ્યાકરણ ભણ્યા અને પછી પાતે નવા પ્રાય રચ્યા. આ**થી** એટલું તા સ્પષ્ટ ફલિત થાય છે કે વ્યાકરણશાસ્ત્રની શરૂઆત અતિ પ્રાચીનકાળથી થઈ હતી. આદ્ય વ્યાકરણી વિશે ચાક્કસ માહિતી ન મળી શકવાથી વ્યાકરણશાસ્ત્રના જન્મ કાઈ દેવી શક્તિને આભારી હતા એમ માની લેવાયું છે.

પ્રત્યેક શબ્કાનુશાસનના કર્તાને ધાતુપાઠ અને ગણપાઠની રચના કરવી પડે છે, કેટલાક વૈયાક**રણોએ** ઉદ્યાદિસ્ત્ર અને લિંગાનુંશાસનની પણ રચના કરી છે. એ ચાર ઉપર જણાવ્યું તેમ શબ્દાનુશાસનના ખિલ અર્થાત્ પરિશિષ્ટ કહેવાય છે. એ પાંચે અવયવાના સમૂહ પંચાંગ પંચપાઠી આદિ નામાેથી વ્યકૃત થાય છે.

ધાતુપાઠ—સંસ્કૃત વ્યાકરણશાસ્ત્રતું મુખ્ય પ્રયોજન પ્રત્યેક પદના પ્રકૃતિ પ્રત્યય વિભાગને દર્શાવવાનું છે. શાકટાયન પ્રભૃતિ વૈયાકરણોએ સમસ્ત નામ શ્રબ્દોને આખ્યાતજ અર્થાત્ ધાતુજ માન્યા છે. અતઃ ધાતુપાઠ વ્યાકરણશાસ્ત્રનું પ્રધાન અંગ છે, ઉપલબ્ધ ધાતુપાઠામાં પાણિનિકૃત ધાતુપાઠ સર્વથી પ્રાચીન છે. પાણિનિકૃત ધાતુના આપિશ્રલિના ધાતુપાઠના ઉલ્લેખા પણ અનેક પ્રાચીન પ્રાંથમાં મળે છે. પાણિનીય ધાતુપાઠ પર ક્ષીર સ્વામી, ગૈત્રેય રક્ષિત અને સાયણની વૃત્તિઓ ઉપલબ્ધ છે. ચાન્દ્ર ધાતુપાઠ ઉપર પૂર્ણ ચંદ્રની વૃત્તિ છે. કાતન્ત્રના ધાતુપાઠ તિએટી ભાષામાં ઉપલબ્ધ થાય છે. જૈતેન્દ્ર અભિનવ શાકટાયન તેમ હેમશ્રબ્દાનુશાસનના પણ પાતપાતાના પૃથક ધાતુપાઠ વિશ્વમાન છે. હેમચંદ્રે પાતાના ધાતુપાઠ ઉપર પારાયણ નામક વૃત્તિ પણ લખી છે. એક જ પ્રકારના ફેરફારા પામતા શ્રબ્દોના ગણ સ્પષ્ટ કરવા જુદા ગણુપાઠની રચના થઈ હાય છે.

ગશુપાઠ—શબ્દાનુશાસનના સ્ત્રપાઢને સંક્ષિપ્ત બનાવવાને માટે ગશ્પાઠની રચના થાય છે. આપિશ્વલિના ગશુપાઠનો ઉલ્લેખ ભતું હરિએ મહાલાષ્ય પ્રદીપિકા (૧–૧–૨૭) માં કર્યો છે. પાશ્ચિનીય ગશ્પાઠ કાશ્ચિકા આદિ વૃત્તિપ્રંથામાં સમાયા છે. તેમ પૃથક સ્વતંત્ર રૂપમાં પણ મળે છે. ચંદ્રના ગશુપાઠ એની વૃત્તિમાં પ્રગટ છે. જૈનેન્દ્ર, શાકટાયન આદિના ગશુપાઠ પણ વિદ્યમાન છે. ગશ્પાઠ ઉપર જૈને વિદ્વાન વર્ષ માનસરિતા "ગશ્પાઠ ભદે કહ્યા છે. છે. એમાં પ્રાય: સર્વ ગશુપાઠોની વિવેચના છે. પાશ્ચિત્તીય ગશુપાઠ ઉપર પરીશ્વર ભદે કૃત ગશુરતાવલી નામક દીકા મળે છે. ગશુપાઠમાં માટે

[ સામીધ્ય : ઍાક્ટા., '૯૨–માર્ચ', ૧૯૯૩

ભાગે તા સમાન નિયમમાં આવતા ખધા શબ્દાે સંગૃહીત કર્યાં હાય છે. આમ છતાં બંધા સમાઈ ન શક્યા હાય અને એવા બીજા ધણા હાય તા आकृति गणेऽयम्-—

આ પ્રકારના બીજ ઘણા છે એમ કહીને ચલાવી લેવામાં આવ્યું હાય છે. ઉદ્યાદિસત્ર— સાકટાયન આદિ કેટલાક વૈયાકરણ સંપૂર્ણ નામ શબ્દોને ધાતુ જ માનતા હતા, એમના સંપ્રદાયની રક્ષાને માટે ઉત્તરવર્તી આચાર્યોએ પેતાના શબ્દનુશાસનના પરિશ્વિષ્ટ રૂપમાં ઉદ્યાદિસત્રોની રચના કરી છે. પ્રાચીન ઉદ્યાદિસત્રે એ પ્રકારના મળે છે. એક પંચપાદી અને બીજ દશપાદી. બંનેની તુલનાથી એ સ્પષ્ટ પ્રતીત થાય છે, કે દશપાદીની રચના પંચપાદીના આધારે થઈ છે. કેટલાટ વિદ્વાના પંચપાદી ઉણાદિસત્રો શાકટાયન વિરચિત માને છે. નારાયણ લેટે તો પ્રક્રિયા સર્વં સ્વના ઉદ્યાદિ પ્રકરણમાં સ્પષ્ટ લખ્યું છે કે પંચપાદી ઉણાદિસત્રો પાશ્ચિનિકૃત છે, પરંતુ મને તો લાગે છે કે પંચપાદીસત્રો આપિશિલિની કૃતિ અને દશપાદી પાશ્ચિનિની કૃતિ હોવી જોઈએ. પંચપાદી ઉણાદિસત્રો ઉપર લગભગ ૨૦ ટીકાઓ થઈ હોવાનું જણાય છે. એમાં શ્વેતવનવાસી ઉજ્જવલદત્ત અને સ્વામી દયાનંદની કૃતિઓ શ્રેષ્ઠ છે. દશપાદી ઉપર પણ ત્રણ કૃત્તિએ! મળે છે. એમાં એક કૃત્તિ વિકૃલની ''પ્રક્રિયા— કૃમુદી' પ્રસાદાનતર્ગત છે અને બીજી એ અદ્યાતનામા છે. કાતન્ત્ર, ચાન્દ્ર, સરસ્વતીકંઠાભરણ, હૈમ-વ્યાકરણ વગેરેનાં પાતપાતાનાં ઉણાદિસત્રો અને તે ઉપર થયેલી ટીકાઓ પણ ઉપલબ્ધ છે. ઉણાદિસત્રો અને તે ઉપર થયેલી ટીકાઓ પણ ઉપલબ્ધ છે. ઉણાદિસત્રો અને તે ઉપર થયેલી દિકાઓ પણ ઉપલબ્ધ છે. ઉણાદિસત્રો અને તે ઉપર થયેલી ટીકાઓ પણ ઉપલબ્ધ છે. ઉણાદિસત્રો અને તે ઉપર થયેલી શિકાઓ કે વિકાસ દર્શાવવા ઉણાદિસત્રો અને ફિટસત્રો અપાયાં છે.

લિંગાનુશાસન અધુના સવ<sup>૧</sup>થી પ્રાચીન પાષ્ટ્રિનિનું જ લિંગાનુશાસન ઉપલબ્ધ છે. લિંગાનુ-શાસન કાશ્વની દૃષ્ટિએ ખૂબ મહત્ત્વનું છે. વ્યાહિ વિરચિત લિંગાનુશાસનના અનેક ઉદ્ભરણા પ્રાચીન પ્રાંથામાં ઉપલબ્ધ થાય છે. વામન, શાકટાયન, વરરુચિ અને હેમચંદ્રનાં લિંગાનુશાસન પણ આજ ઉપલબ્ધ છે. એ ઉપર ટીકાઓ પણ થયેલી છે. ચાન્દ્રલિંગાનુશાસન પણ ઘણા પ્રાથામાં ઉદ્દ્ર્યુત છે. સંસ્કૃત ભાષામાં લિંગનાન અત્યંત દુષ્કર છે. એટલે પ્રત્યેક વૈયાકરણે લિંગાનુશાસનની રચનાએ કરી છે.

વ્યાકરણશાસ્ત્રતું પ્રાચીન વાર્મય ઘણું વિશાળ છે. આ નિળ ધમાં માત્ર સંસ્કૃત વ્યાકરણુ-શ્રાસ્ત્રના પ્રધાન લેખક અને એમના શ્રંથાના સંક્ષિપ્ત પરિચય કરાવ્યા છે. વ્યાકરણુનાં સંપ્રતિ ઉપલબ્ધ વાર્મયના વિસ્તારથી પરિચય વિદ્વાન લેખક શ્રી યુધિષ્ઠિરજી મામાંસક પાતાના 'સંસ્કૃત વ્યાકરણશાસ્ત્રના ઇતિહાસ' શ્રંથમાં આપ્યા છે. આ લેખમાં એમના એ શ્રંથના તથા શ્રી કેશવરામ શાસ્ત્રીજીના ''સિદ્ધાંત કોમુદી'' ના અનુવાદમાંની એમની પ્રસ્તાવનાના પણ જરૂરી ઉપયોગ કર્યો છે. અને વિદ્વાનોના હું ઋષ્ણી હોઈ એમના તરફ આભારની લાગણી વ્યક્ત કર્યું છુ.

મહિષ પાહ્યુનિ અને સંસ્કૃત વ્યાકરશ્યુ ]

# વિષ્યુપુરાણનાં કેટલાંક વ્યતિહાસિક પાસાં

રમણલાલ નાગરજ મહેતા \*

#### **ત્રાસ્તાવિક**

પુરાશ, તેના વિવિધ અર્થા પૈકી એક અર્થ ભારતીય પર પરાની એક વિદ્યાશાખા દ્વાવાનું દશ્ચીંવે છે, પુરાશુ એ વિદ્યાશાખા દ્વાવાની પર પરા અથવ વેદનાં વ્રાત્યકાંડના છઠ્ઠા સકત જેટલી પ્રાચીન છે, અથવ વેદમાં સકત પ્રમાશે જ્યારે વ્રાત્ય અર્થાત પરમેશ્વર ખુંહતી દિશામાં ગતિ કરે છે ત્યારે તેની પાછળ ગાંથા, નારાશાંસી, ઇતિહાસ અને પુરાશ ગતિ કરે છે, આ વિચાર પ્રમાશે ખુંહતી દિશા એ વિકાસની દિશા છે. તે તરફ જનાર વ્યક્તિ અને સમાજને અતીતમાં ખનેલા ખનાવાના જ્ઞાનની જરૂર રહે છે. આ ત્રાન ગાંયા, નારાશ સી, ઇતિહાસ અને પુરાશ મારફત મળે છે.

અતીતની વાત કરતાં આપણું સમય કે કાલ પ્રવાહની પાશ્વ ભૂમિકામાં ચર્ચાવિચારણા કરતા હોઈએ છીએ. તેથી અનાગત કાલ, વર્ત માનમાં થઈને અતીતમાં બદલાતા હોઈ અતીતની સામગ્રી સતત વધતી રહેતી હોવાનું સ્પષ્ટ થાય છે. આ સતત વધતી સામગ્રીમાં નવા નવા અંશા ઉમેરાતા અય છે. તેથી તેના સમાવેશ કરવા માટે ઇતિહાસ તથા પુરાણવિદ્યાએ સતત પ્રયત્નશીલ રહેવું પડે છે.

આ પ્રયત્નમાં નવા સાહિત્યની રચના થાય છે, તેની ત્રણના ઇતિહાસ-પુરાણની વિદ્યાંશાખામાં થતી હોવાથી, પુરાણ એટણે જૂની રચના એમ માનવાને બદલે, અતીતની સર્ગ, પ્રતિસર્ગ, વંશ, વંશાનુચરિત અને મન્વતરની હકીકતાનું વર્ણન કરતું સાહિત્ય પુરાણ છે, તે સમયે સમયે લખાય છે, એવા અભિપ્રાય વાસ્તવિક પરિસ્થિતિ સંચક છે.

જ્યારે અતીતના જ્ઞાનની ચર્ચાવિચારણા થાય ત્યારે અતીતના જ્ઞાનનાં સાધના-મીખિક અને લિખિત વાણીગત, અને પારિભાગિક, પદાર્થ ગત સાધના દ્વારા તેની સત્યનિષ્ઠા તપાસવી પડે છે. આવા પરીક્ષણનું કાર્ય કરવા માટે લિખિત સામગ્રીની સમીક્ષિત વાચના કરવી, મીખિક સામગ્રીને લિખિત સામગ્રીની સલાયથી તપાસવી, તથા સ્થળ-તપાસ દ્વારા પુરાવસ્તુવિદ્યાની મદદ લેવી, એમ વિવિધ દૃષ્ટિખિ દુઓ અને કાર્ય પદ્ધતિઓની આવશ્યકતા રહે છે.

આ કાર્ય પહિત અનુસાર અમે વિષ્ણુપુરાશ્નાં ઐતિહાસિક પાસાંઓ પૈકા કેટલાંકની તપાસ કરી છે. કારશ્ કે મલ્લપુરાશ, ધ્રીમાલપુરાશ, ધર્મારણ્ય, સકંદ્વપુરાશાંતરિત કૌમારિકા ખંડ, ગાગરખંડ ક આદિનાંઅધ્યયનમાં આ કાર્ય પહિતિ અસરકારક રહી હતી અને પદ્મપુરાશાન્તર્ગત સાલ્રમતી માહાત્મ્ય, તેમજ વિશ્વામિત્રી માહાત્મ્યના અધ્યયનમાં પણ તેની શ્વક્તિના અનુભવ થયા હતા.

**२२** ]

[સામાપ્ય : ઍાક્ટા., '૯૨–માચ', ૧૯૯૩

**<sup>≉</sup> ગુજરાત વિજ્ઞા**પીઠ, અમદાવાદ

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

#### વિષ્ણ પુરાણ

વિષ્ણુપુરાણની ગીતાપ્રેસ ગારખપુરની આવૃત્તિના ત્રીજ અંશના ક અધ્યાયના ૨૫ મા શ્લાકમાં ચૌદ વિદ્યાઓ પૈકી પુરાણની નોંધ છે. આ પુરાણના ૩, ૬. ૨૫–૨૭; તથા ૬, ૮, ૨ અને ૧૩ મા શ્લાકમાં પુરાણમાં સર્ગ, પ્રતિસર્ગ, વંશ, વંશાનુચરિત તથા મન્વ તરની હકીકત હોવાની સ્પષ્ટતા કરી છે.

વિષ્ણુપુરાણ, પૌરાણિક પરંપરામાં પાતાનું સ્થાન સ્પષ્ટ કરે છે. તે પ્રમાણે તેના અધ્યયનથી પુરુષાર્થ સિદ્ધ થાય છે, અને સર્વ પાપાના નાશ થાય છે (૩, ૬, ૨૫ અને ૨૭ તથા ૬, ૮૩), આ પરિસ્થિતિમાં તે વૈષ્ણુવ પુરાણ હોવાનું ક્શાંવે છે.

વિષ્ણુપુરાણ સર્ગ, પ્રતિસર્ગાંદ અતીતની અને અનાગત પ્રવૃત્તિએ વૈષ્ણવ દબ્ટિએ નીઢાળ છે. તૈની રચના છ અરોા, ૧૨૬ અધ્યાયા અને ૬૪૧૫ શ્લોકની છે, એમ ગીતાપ્રેસની આવૃત્તિ દર્શાવ છે, પરંતુ તૈનાં ખીજાં પાઢાંતરા હોવાની માન્યતા પણ છે, તેનું અધ્યયન અપેક્ષિત છે.

આ વિષ્ણુપુરાણના પ્રથમ અંશમાં સર્ગની ચર્ચા છે, ખીજામાં વંશ, ખગાળ, ભૂગાળ, તથા ભરત અને ઋજુની હકાકતા છે. ત્રીજા અંશમાં મન્વ તરની હકાકત પ્રથમ ખે અધ્યાયમાં છે અને ત્યારળાદ યુગ વર્ણન, વિદ્યાઓ, માનવાના સામાજિક અને વ્યવહારના ધર્મો, શ્રાહ, નગન, માયામાં આદિની ચર્ચા છે. ચાથા અંશમાં વંશાનુચરિતની કથા આવે છે, અને તેમાં પુરાણની પર પરા અને ઉપસંહાર આવે છે. તેના પાંચમા અંશ કૃષ્ણચરિત્ર છે, અને છઠ્ઠા અંશમાં કહિમમં નિરપણ, કાલમાન, પ્રલયવર્ણન, વિષ્ણુની સ્તુતિ, પ્રહ્મયોગ, પુરાણ પ્રશ્નાં અને ઉપસંહાર આવે છે.

આ પુરાણના ઉપક્રમથી ઉપસંહાર સુધીના ભાગા જોતાં તે પાતાના વ્યાપ્યા પ્રમાણે સામાન્ય રીતે વર્તન રાખતું જણાય છે. પરંતુ તેના ત્રીજ અંશમાં તથા અન્યત્ર તેમાં અવ્યવસ્થા દેખાય છે. આપણાં દર્શના, વ્યાકરણ, જ્યાતિષ જેવાં વિવિધ શાસ્ત્રોની વ્યવસ્થા જોતાં આ પૌરાણિક અવ્યવસ્થા કેટલાક સંશય ઊલા કરે છે, તેની વિચારણા કરવાના અમે પ્રયાસ કર્યો છે.

#### પુરાણની કાર્ય પદ્ધતિ

વિષ્ણુપુરાણુ વેદગ્યાસના પિતા પરાશારના ગૈત્રેય સાથેના વાર્તાલાપથી શ્રફ થાય છે, ત્રૈત્રેય, પરાશારને સર્ગ, પ્રતિસર્ગ, ભૂગોળ, ખગોળ, વંદ્યા, મન્વ તર, કલ્પ, યુગધર્મ જેવા વિષયો પર પ્રશ્નો પૂછે છે, તેના પરાશાર ઉત્તર આપતાં જણાવે છે કે તેમના પિતામહ વશ્ચિષ્ઠ સાથેના વાર્તાલાપ તથા પુલસ્ત્યના આશીર્વાદથી તેમને પુરાણ સંક્રિતાનું જ્ઞાન થયું હતું. આમ વિષ્ણુપુરાણુના પ્રારંભ જૂના વાર્તાલાપની સ્મૃતિ ક્રાવોના તેના વક્તાના અભિપ્રાય છે.

વિષ્ણુપુરાણુ એ વાર્તાલાયની સ્મૃતિ સમયવા યાદદારત તરી કે લાંખા વખત સુધી અસ્તિત્વ ધરાવતા. સાહિત્ય પ્રકાર છે, તેથી સ્મૃતિનાં ખલાખલની કેટલીક વિગતા જોતાં સમગ્ર વિશ્વમાં અનેક પ્રાણુઓ અને મનુષ્યોના માટાલાગના વ્યવહાર સ્મૃતિ પર આધારિત હોવાનું સ્પષ્ટ થાય કે. પાતાની અનુભવેલી પ્રવૃત્તિનું સંપૂર્ણ દ્વાન ખહુ એષ્ણું જળવાય છે તેથી સ્મૃતિમાં કલ્પનાના ધન્યુ અંશા ભળીને તેની પરંપરા ચાલતી હોય છે.

વિષ્ણુપુરાણું આ હકાકત પ્રતીકાત્મક રૂપે નોંધી છે. વિષ્ણુપુરાણના ૧.૧૦. ૭ માં રમૃતિને આક્રિસની પત્ની માર પુત્રીઓની માતા જણાવી છે. તેમનાં નામ સકા, સનુમની, સિનીવાલી, ક્રફ્

વિષ્ણુપુરાષ્યુનાં કેટલાંક ઐતિહાસિક પાસાં ]

[૨૩ -

છે. આ ચાર નામા વિષ્ણુપુરાણ ર.૮.૮૦ માં આવે છે. ત્યાં તેના ઉલ્લેખ તિથિઓ તરીકે છે. આ બ'ને વર્ણું નાના કાઠો બનાવવાથી તેનું અર્થાં ઘટન શક્ય બને છે તે અત્રે કશાવ્યું છે.

| <b>આ</b> ક્રિરસ અને સ્મૃતિ | ચંદ્ર અને તિથિ | <b>અથ'ધ</b> ટન : તિથિ          | સ્મૃતિ                         |
|----------------------------|----------------|--------------------------------|--------------------------------|
| રાકા                       | રાકા           | ે પૂર્ણિ'મા                    | <b>२५</b> ति यथातथ             |
| અનુમતિ                     | અનુમતિ         | પૂર્ણિયાની ચૌદસ :<br>અથવા પડવા | કંઈક શુલાયેલી સ્મૃતિ           |
| સિનીવાલી                   | સિનીવાલી       | અમાસની ચૌદસ :<br>અથવા પડવા     | માટે ભાગે નષ્ટ થયેલી<br>સ્મૃતિ |
| BE                         | 3E             | અમાસ :                         | સ પૂર્ણ નષ્ટ થયેલી<br>સ્મૃતિ.  |

આ કોઠાની મદદથી વિષ્ણુપુરાણું દર્શાવેલાં સ્મૃતિનાં ખલાખલ સમજાય છે. સ્મૃતિ ખળવાન રાખવા માટે માનવે એ વિવિધ પહિતિઓ વિકસાવીને તેના જરૂર પ્રમાણું ઉપયોગ કર્યો છે. માત્ર મૌખિક પર પરા યથાતથ જળવાય તેવા વિશિષ્ટ પ્રયોગ સંહિતાની વેદની પર પરામાં છે. તેવા પ્રયોગ સર્વત્ર નથી, પુરાણોએ આ વેદની વિશિષ્ટ પહિત અપનાવી નથી, કારણ કે તેનું કાર્ય ઉપમૃંહણ અર્થાત્ સમજૂતી કે વિસ્તારનું છે, તેથી તેમાં ફેરફાર, ચર્ચા વિચારણાને ઘણા અવકાશ છે. આપણા અનુભવ પ્રમાણે પણ જુદે જુદે પ્રસંગે સ્મૃતિ અળવાન હોય તા પણ તેના ઉપયોગ થતા નથી, તથા ભૂતકાળના બનાવાની ચર્ચાવિચારણામાં અનેક કલ્પનાઓના આશ્રય લેવામાં આવે છે, તેથી મૌખિક પર પરા મૂળ અર્શા કંઈક અર્શ સાચવે છે અને તેનું દેશકાલાનુસાર અર્થ ઘટન કરતી રહે છે. આ સામાન્ય વ્યવહારના ફેરફારાને વ્યવસ્થિત સ્વરૂપે સમજવા માટે વ્યવહારનું મૂળ સ્વરૂપ જાળવવા માટે આપણે લેખનકળા વિકસાવી છે.

#### **લેખ**નકળા

લેખનકળા એ પ્રતીકા દારા લેખન સપાટી પર ભાષાના સ્વર-વ્યંજન પ્રક્રિયાથી અભિવ્યક્ત થતાં શ્રુષ્ટદા અને વાકપો સ્થવવાની કળા છે, સ્વર-વ્યંજન પ્રક્રિયાનાં રેખાત્મક પ્રતીકા અને તેના સંકેતા સમાજમાં જ્યાં સુધી સ્થિર રહે ત્યાં સુધી લખેલી સામગ્રી કાર્ય સાધક રહે છે. આ સામગ્રીની લેખન સપાટીનું છવન લખાણુનું છવન હાય છે, તેથી તેના સંચય કરવા, તેનું સંરક્ષણ કરવું અને તેને નાશમાંથી ખચાવવા કે અન્ય ઉપયાગ માટે અન્ય પદાર્થો પર તેની નકલ ઉતારવાનું કામ પુસ્તકાલયા, દક્તરખાતાં, ચિત્તકાશ આદિમાં ચાલતું હાય છે, તેને માટે સામાજિક ચેતના અને સહકાર આવશ્યક છે. તેના અભાવે લિખિત સામગ્રી નષ્ટ થઈ જતી હાય છે, અને બદલાયેલી દેશ કાળની પરિસ્થિતિમાં જૂની લેખનકળાનું દાન નાશ પામ્યું હાય છે.

#### અન્વેષણ પદ્ધતિ

જ્યારે લિખિત સામગ્રી સચવાયેલી દ્વાય, ત્યારે તે અતીતમાં થયેલી સ્મૃતિ સંગ્રદની પ્રવૃત્તિ તેના દેશ, કાળની પરિસ્થિતિ પ્રતિબિંબિત કરતી દાય છે, તેથી આ જ્ઞાન માટે પ્રાચીન લિપિવિદ્યા, અભિલેખવિદ્યા, હસ્તપ્રતિવિદ્યા આદિની મદદથી પરંપરાના પ્રાચીન મૂળ અંશા, તેમાં થયેલા ફેરફારા સમજાય છે, આ પ્રવૃત્તિ માટે સમીક્ષિત આવૃત્તિઓ તૈયાર કરવાના પ્રયત્ન થાય છે.

[સામીપ્ય: ઍાક્ટા., 'હર-મામ', ૧૯૯૩

વિષ્ણુપુરાણની સમીક્ષિત આવૃત્તિ તૈયાર કરવા માટે એકત્ર કરેલી હસ્તપ્રતાની સામગ્રીમાં સૌથી જૂની હસ્તપ્રત તેરમા સદાની આજુ ખાજુની છે. તેથી તે પહેલાંની વિષ્ણુપુરાસની પ્રવૃત્તિ સમજવા માટે તે ગ્રંથનું અંતર ગ પરીક્ષણ કરીને તેમાંથી વ્યક્ત થતાં સામાજિક ચિંતન તથા પરિસ્થિતિનું અધ્યયન આવશ્યક ખંને છે. આ રીતે મળતી માહિતીની પારિભાગિક સામગ્રી સાથે દ્વના કરીને તેની મદદથી બહિર ગ પરીક્ષણ કરવાથી ગ્રંથના લેખનસમયના દેશ—કાલ આદિની ધણી સામગ્રી પ્રાપ્ત થતાં તેની સમજ વધે છે. પારિભાગિક સામગ્રીમાં અન્ય તાલ્રપત્રાદિ લખાણા, શિલ્પો, સ્થાપત્ય તથા ઉપસ્કરણા આદિના સમાવેશ કરવા પડે છે.

આમ લખાશ અને બહિરંગ સામગીનું અધ્યયન કરતાં બંને વચ્ચે જે દેશ-કાલમાં તાદાત્મ્ય વધુ પ્રમાણુમાં જણાય તે દેશ-કાળમાં તે લખાશ અથવા મીખિક પર પરાની ઉત્પત્તિ કે સંગ્રહ થયા હૈાવાનું શેષવત અનુમાન કરી શકાય છે. આ અનુમાનથી જે દેશ-કાળના નિર્ણય થાય તે વખતની સામાજિક અને વિદ્યાપ્રાય પર પરામાં પ્રાચીન અશા પણ સ્વાભાવિક રીતે ભળેલા હોઈ તેના કાલ-નિર્ણય માટે નવા અંશા વધુ મદદગાર નીવડે છે. આ શૈલીથી વિષ્ણુપરાણુની તપાસ કરી છે.

#### વિષ્ણુપુરાણની પર પરા

વિષ્ણપુરાશ્વની શિષ્ય પરંપરા તેમાં એ જગ્યાએ આપી છે. પ્રથમ પરંપરા 1.ર.૮–૯ પર છે. તે પ્રમાશે આ પુરાશ્ ક્ષણાએ પુરુકુત્સને નર્મદા પર કહ્યું, પુરુકુત્સે તે સારસ્વતને કહ્યું અને તેની પાસેથી તે પરાશ્વરને મળ્યું. તેમણે મૈત્રેયને કહ્યું. બીજ પરંપરા પણ ક્ષણાથી શરૂ થાય છે. તે દ.૮ ૪૩ પર પર છે. તેમાં ક્ષણા–ઋછુ, ભાગુરિ, સ્તંભિમત્ર, દધીચિ, સારસ્વત, ભૃગુ, પુરુકુત્સ, નર્મદા, ધૃતરાષ્ટ્ર, પુરાશ્વનાગ, વાસુકિ, વત્સ, વત્સતર, કમ્બલ, એલાધુત્ર, વેદશિરા, પ્રમતિ, જાતુકર્ણ, પુલત્સ્ય, પરાશ્વર-મૈત્રય જેવી લાંબી યાદી આપી છે. આ ખંતે પરંપરાઓ પૈક્ષ પ્રથમ પરંપરામાં વિષ્ણુપુરાશ્વન્મદાના પ્રદેશમાં તૈયાર થયું હોવાનું સ્પષ્ટ વિધાન છે. બીજ પરંપરામાં પ્રથમ પરંપરાનાં પાત્રો છે. તેમાં નર્મદા નદીને બદલે વ્યક્તિ ખતે છે, તથા તેમાં સારસ્વત પુરુકુત્સને પુરાશુ કથા સંભળાવે છે એવા ફેરફાર દેખાય છે. તેમજ તેમાં નાગ લોકોની પણ લાંબી યાદી આપી છે.

આ ફેરફારાયી નર્મદાના પ્રદેશમાં વિષ્ણુપુરાશ્યના પ્રાદુર્ભાવ થયા હતા, તે બાબત કંઈક અરો ગૌણ બનતી લાગે છે, અને વિષ્ણુપુરાશ્યના ૩, ૬, ૧૫-૧૭ માં પુરાશ્યની જે પર પરા આપી છે, તેને કંઈક અનુકૂળ થવાના પ્રયાસમાં સારસ્વતનું સ્થાન આગળ આશ્યું હોવાનું લાગે છે.

આ ફેરફાર કરતી વખતે પરાશર અને મૈત્રેયની પ્રશ્નોત્તરી ચાલુ રાષ્ટ્રી છે. વેદબ્યાસની શિષ્ય પર'પરા તથા મહાલારતનાં પાત્રો તેમાં દેખાતાં નથી, તેથી વિષ્ણુપુરાજીનાં સજ'ન પછી તેને પૈરાશિકાએ તેમની પર'પરા પ્રમાણે કંઈક ફેરફારા કર્યા ક્રોલાનું અનુમાન થાય છે.

આ પર પરાંચા જોતાં વિષ્ણુપુરાણ નમ<sup>જ</sup>દા તટ પર તૈયાર થયું હોવાનું સમજાય છે, તથા તેના પાઠમાં ફેરફારા થયાનું પણ સમજાય છે, આ પર પરાં સમજવા માટે વિષ્ણુ<mark>પુરાણના સર્ગ અને</mark> નમ<sup>જ</sup>દાના ક્ષેત્રની સામાજિક, ધાર્મિ'ક પરિસ્થિતિની તપાસ આવશ્યક છે.

#### વિષ્યુપુરાણ સર્ગ, નર્મદા પ્રદેશના સમાજ

વિષ્ણુપુરાણુના સર્ગના વર્ણાનમાં તે સાંખ્યની વિચારણા સ્વીકારીને તેમાં સર્વોચ્ચ સ્થાન વિષ્ણુને આપે છે. પરંતુ તેના રાજસિક સર્ગ શ્રહ્માનું કાર્ય છે, તેવા અભિષ્રાય ૧.૩માં વ્યક્ત કરે છે, વળા

વિષ્ણુપુરાણનાં કેટલાંક ઐતિહાસિક પાસાં ]

આ વરાદ્ધ કદ્દપમાં તે સૃષ્ટિ થઈ છે, તે મત્સ્યપુરાશની ૨૮૯ અધ્યાયની કથાનું સ્મરણ કરાવે છે. વિષ્ણુપુરાશની સર્ગની પ્રવૃત્તિમાં ઘલા અને વરાહ એ બે દેવાના ફાળા ઘણા માટા છે તેમ ૧.૪ પરથી સ્પષ્ટ થાય છે. આ પર પરાને આધારે વરાહકદયમાં ઘલા–વરાહની પ્રવૃત્તિનું વર્ણુન હાઈ તેના જૂના ઉદ્દરોખા તપાસવાની જરૂર પડે છે.

થા અથવા પ્રજ્ઞપતિ વરાહતું રૂપ ધારણ કરે છે એ કલ્પના યજુવે દની કાઠક્રસ હિતા ૮.૨ માં જોવામાં આવે છે. વરાહ પૃથ્વીને તેના મુખ્યી પાણીમાંથી બહાર કાઢે છે તે પાણી પ્રજ્ઞપત્તિનું સ્વરૂપ છે કૃત્યાદિ વિચારા વેદમાં છે. તેના વિસ્તાર શતપથ બ્રાહ્માં છે. તેમાં પ્રજ્ઞપતિ મત્સ્ય, કૂમ, વરાહતું રૂપ ધારણ કરે છે તેવા ઉલ્લેખા ૧.૮.૧–૧; ૧.૫, ૧૪.૧ કૃત્યાદિ સ્થળે જોવામાં આવે છે. તૈત્તિરીય બ્રાહ્માણમાં પણ આવા ઉલ્લેખા છે. તે પરથી આ યજુવે દની ક્લ્પના હોવાનું સમજ્ય છે. યજુવે દ યદ્મ માટેના છે અને વિષ્ણુ એ જ યદ્મ છે એવા વિચાર પણ જાણીતા છે તેથી વિષ્ણુપ્રેરાણના આ સર્મ લામના વિચાર યજુવે દતું ઉપણ હશ્ય હોવાનું સ્પષ્ટ થાય છે.

યજુવે દની આ પર પરા હરિવ રામાં તથા રામાયુણ જેવા ઇતિહાસના ગ્રંથામાં દેખાય છે. આ પ્રાચીન પર પરાના કાઠક સંહિતાના ઉલ્લેખ તેને યજુવે દની કાઠક શાખા સાથે સાંકળા લેતા જણાય છે. કાઠક સંહિતાના પ્રચાર નમે દાના પ્રદેશમાં હતા. કઠ શાખાની બાર શાખાઓ નાંધાયેલી છે. તેમાંની એક મૈત્રાયણી શાખાના સાત ભાગા છે. તેમાં વારાહોના સમાવેશ શાય છે. આ વૈદિક પર પરા સાયણાચાર્યના સમય સુધીમાં ગાદાવરી સુધીના પ્રદેશમાં વિસ્તરેલી હતી. મખ્યદેશથી આ પ્રદેશ સુધી તેમનું સ્થાન હોઈ તેમની પર પરા કુરુક્ષેત્રની પૂર્વમાં, ઉત્તર પ્રદેશ તથા તેના દક્ષિણ મખ્યદેશ અને દક્ષિણ ભારતમાં વિસ્તરેલી હતી, એમ લાગે છે.

આ યજુવે દની નમે દા વિસ્તારમાં વેદના ઉપખુહણની પર પરામાં વિષ્ણુપુરાણનું મહત્ત્વનું સ્થાન છે, તેમ સમજાય છે. આ બાબત શિલ્પ તથા રાજ્યવંશાની માન્યતાથી મુખ્ટ થાય છે. વિષ્ણુપુરાણમાં વરાહનાં બે સ્વરૂપાનાં વર્ણના છે. તેનું પ્રથમ સ્વરૂપ યત્તવરાહ છે અને બીજું સ્વરૂપ નરવરાહ છે. આ બ'ને સ્વરૂપાનાં વર્ણો શિલ્પા મધ્યપ્રદેશ, ગુજરાત, દક્ષિણ ભારતમાંથી મળે છે. તે પૈકા એરણના દ્રણ રાજવી તારમાણના લેખવાળા યત્તવરાહ તથા વિદિશા પાસેની ચુકાના નરવરાહ પ્રખ્યાત છે. તે શિલ્પા ચોથી પાંચમાં સદી જેટલાં પ્રાચીન છે, તેથી વિષ્ણુપુરાણનું વર્ણન પણ આ સદીઓમાં પ્રચારમાં હોવાનું સમજ્ય છે. દૃષ્ણા વૈદિક પરંપરામાં વિશ્વાસ ધરાવતા હતા એમ તેમના શિલાલેખા તથા તામ્રપત્રો જોતાં સ્પષ્ટ થાય છે, તેથી તેમની બૌહોએ ભારતમાં તથા ઇસાઇઓએ યુરાપમાં ટીકા કરી હતી, એમ લાગે છે.

વિષ્ણુપુરાશ્વની શિલ્પ પર થયેલી અસરના પડધા આ વિસ્તારની સામાજિક સ્થિતિ પર કંઈક અંશે પડે છે. દક્ષિણ ભારતના પ્રભળ રાજવંશ, ચાલુકથોમાં તેમના મૂળ પુરુષ પ્રભાના ચુલુકમાંથી પેદા થયાની માન્યતા છે. તેમનાં તામ્રપત્રોના પ્રારંભ વરાહ અવતારની સ્તુતિથી થાય છે. આમ પ્રભા અને વરાહની સાથે સંકળાયેલી ચાલુકથોની પરંપરાને વિષ્ણુપુરાશ્વની માન્યતા સાથે તાદાત્મ્ય દેખાય છે, ચાલુકથોએ ઘણા યગ્ના કર્યા હતા તે બાબત તેમના લેખા પરથી સ્પષ્ટ થાય છે. તેથી આ તમામ પરિસ્થિતિ યજુવે દની કાઠક શ્વાખાની કર્મ્યનોના પરિપાક છે એમ સાધાર માની શ્વકાય. વિષ્ણુપુરાશ્વની લાંબી સિદ્ધ પરંપરામાં નાગલાકની કથા આપી છે. નાગલાકની કથાના અંશા સંભવત: માન્યપ્રદેશના નાગવંશ સાથે સંબંધ ધરાવતા હાય. આ નાગવંશ ગુપ્તાના સમકાશીન અને તમની સાથે લગ્નાદિ સંબંધ ધરાવતા હાય. આ ગાલાંશ ગુપ્તાના શાલા અને વરાહની

[સામીપ્ય: ઍાક્ટા., 'હર-માત્ર', ૧૬૯૩

ચાલુક્ય પરંપરા ઇત્યાદિ વિષ્ણુપુરાણની માહિતી સોથે સંકલિત થાય છે તેથી તેના રચના તથા પ્રકૃત્તિકાળ પર સારા પ્રકાશ પડે છે. વિષ્ણુપુરાણના રચનાકાળ

ઉપરાક્ત પ્રમાણા જોતાં વિષ્ણુપુરાણની રચના આશરે પાંચમી/છઠ્ઠી સુધીમાં થઇ હાેય એમ લાગે છે. આ કચના તેના મૂળ લાગની હાેલી જોઇએ. તેમાં પાછળથી ઉમેરા થયા દ્વાવાનું અનુમાન બળવાન છે.

આ પુરાણની રચનાના કાળ નિર્ધારિત કરવાના પ્રયત્ના હજરા, કાણે, વિંદરનિટ્ઝ જેવા વિદાનોએ કર્યા છે. તેમના મત પ્રમાણે ઉપરના અભિપ્રાય પુષ્ટ થાય છે, પર તુ સી. વી. વૈદ્ય તેને ઘણા પાછળના સમયમાં મૂકે છે. સી. વી. વૈદ્યના મત વિષ્ણુપુરાણની અત્યારે ઉપલબ્ધ કૃતિ માટે સાનુકૂળ છે. આ તમામ પ્રમાણો જોતાં વિષ્ણુપુરાણની રચનાના પ્રારંભના કાળ પાંચમી/છઠ્ઠી સદીના આજુળાજુના લાગે છે અને તેમાં પાછળથી આશ્વરે નવમી/દસમી સદી સુધીમાં ઉમેરા થયા લાગે છે, તેની ચર્ચા પ્રસ્તુત છે. લ્લ્લિપ્સુપુરાણમાં ઉમેરા

વિષ્ણુપુરાચુતું યજુવે કતું ઉપણુદ્ધ શરૂ થયું ત્યારભાદ બાદામીના ચાલુકથો સુધી તેતું સારું બળ રહ્યું હોવાતું લાગે છે. આ ચાલુકથ રાજવંશ બળવાન હતા. તેણે આઠમી સદીમાં અરબ આક્રમણને મારી હઠાવ્યું હતું. તેની સત્તાના ત્યારબાદ દ્વાસ થયા હતા.

આ હોાસ પછી રાષ્ટ્રકૂટ સત્તાના ઉદ્દય થયા હતા. ૧૦ તેઓ વેદની પર પરાને અનુસરતા હતા, પર તુ ત્યારળાદ તેમનું જૈન પર પરા તરફ વક્ષણ વધ્યું હતું. તેમના વખતનાં જૈનિશ્ચિલ્પા તથા સાહિત્ય આ બાબત પુષ્ટ કરે છે.

વિષ્ણુપુરાસ્તાં અષ્યયનમાં તેના ત્રીજા અંશના ખીજન અધ્યાય પછી નવાં તત્ત્વાે ઉમેરાયેલાં નજરે પડે છે. તેમાં નગ્ન, માયામાહ આદિની ચર્ચા પ્રથમ અંશના મૈત્રેયના પ્રશ્ન સાથે સુસંગત નથી. તેમાં વાર્તાલાપમાં ભીજ્મ, કલિંગ, યમ, સાગર, ઔવે આદિ પાત્રો ઉમેરાયાં છે, વિષ્ણુપુરાસ્તાનો ચોથા અંશ, તેની પુરાસ્તાને વ્યાપ્યા સાથે સુસંગત થાય છે. પાંચમા અંશ ચાથા અંશની યદુવ શની કથાના વિસ્તાર છે, તથા છઠ્ઠા અંશની કેટલીક વાતા ઉમેરાઇ છે.

ચાથા અંશના અંતમાં પુરાશની ફલશુતિ છે તેવી છટ્ટા અંશના અંતે છે. તેથી બે ફળશુતિનું પ્રયોજન કર્યું છે એ સ્વાભાવિક પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે.

આ પ્રશ્નોના ઉત્તર પલટાયેલી સામાજિક પરિસ્થિતિમાંથી મળતા લાગે છે.

વિષ્ણુપુરાણમાં બીજા અ'શમાં પ્રિયવત વ'શમાં નાસિ અને મરદેવીના પુત્ર ત્રણસની કથામાં તેની પ્રશંસા છે. તે જ પ્રમાણે તેના પુત્ર ભરતની પ્રશંસા છે. આ ત્રલભ ચરિત્ર જૈન આદિનાથ અને તેના પુત્ર અરતને અનુલક્ષીને સાનપૂર્વ'ક ક્ષામાયેલું છે.

પરંતુ વિષ્ણુપુરાશના ત્રીજા અંશમાં (ક.૧૮) માયામાહ જેવા વશુ નમાં જૈન-ધમ ની ટીકા છે, આ ફેરફાર સંભવતઃ સમાજમાં થયેલા કેટલીક માન્યતાના ફેરફાર સ્ત્રુવે છે. આ ફેરફાર ઉપર જણાવ્યું તેમ રાજાઓના બદલાયેલા વલશ્વના સ્ત્રુક છે, આ નવા કાખલ થયેલા અંશામાં વિદ્યા, ધમ શાસ્ત્ર અર્થાત્ સામાજિક વ્યવહાર આદિ દેખાય છે, તે સમાજ વ્યવસ્થામાં પાતાની પરિસ્થિતિ સદદ બનાવવાના પ્રયત્ના હાય તેવા ભાસ થાય છે.

આ પરિસ્થિતિ માઠમીથી દશામી સદીનું સૂચન કરે છે. તેથી તે વખતે મૂળ ગ્રંથમાં ઉમેરા થયા હોય તેમ લાગે છે. તેમાં મૈત્રેયના પ્રશ્નો, ત્રીજા માંશના બીજા અખ્યાય મછીના ભાગો, પાંચમા માંશ તથા છતું અંશ વખ્યો હોય અથવા તેના ભાગોમાં ફેરફાર થયા હોય એમ સમજ્ય છે, જો ચોથા માંશના મત લાગની ફ્લશુતિ યથાસ્થાને હોય તા પાંચમા મને છતું અંશ પાછળના ગ્રહ્યાય. વિખ્લાપુરાણનાં કેટલાંક ઐતિહાસિક પાસાં]

આ પરિસ્થિતિમાં દશ્વમી સદી પછી ખાસ ફેરફાર થયા દ્વાય એમ લાગતું નથી. તેથી સમગ્ર દિષ્ટિએ આ અધ્યયનમાંથી નીચેના મુદ્દાએા સ્પષ્ટ થતા દેખાય છે.

#### **ઉપસ હ**।२

- 1. પુરાણામાં ઐતિહાસિક અને સાંસ્કૃતિક સામગ્રી હોય છે, તેને યાગ્ય રીતે સમજવા માટે **તેમાં** વપસતી ભાષા, તેનાં પ્રતીકા આદિતું જ્ઞાન આવશ્યક છે.
- ર. કુરાયા વેદનું ઉપખું હતા અર્થાત્ વિશેષ સમજૂતી આપતું સાહિત્ય છે. તેથી તેમાં મૂળના પાયા વિસ્તાર હોવાથી તેમાં ઘણાં પ્રાચીન તત્ત્વા સચવાયેલાં હોય છે. તે નવાં તત્ત્વાને પણ જૂની હમે વર્ણ વે છે તેથી તે પ્રાચીન હોવાના આભાસ ઊભા કરે છે.
- ઢ. આ પ્ર'થાની સામગ્રીનું પુરાવસ્તુની નજરે અન્વેષણ કરવાથી તેના સ્થળ–કાળ માટે નવા પ્રકાશ પડે છે, તેથી તેનાં ઐતિહાસિક તથ્યા આજનાં દૃષ્ટિભિ દુધી સમજ્ય છે.
- ૪. વિષ્ણુપુરાણ નર્મદા વિસ્તારના યજુવે°દીય કાઠક શાખાનાં પ્રતીકા અને માન્યતાએાનું ઉપણુંદ્રણ છે. તેમાં વિ`ષ્ય અને તેની દક્ષિણના સમાજની માન્યતાનું સારું વર્ણન છે.
- પ. આજના વિષ્ણુપુરાણના જૂના ભાગા અકશરે પ/६ સદી જેટલા પ્રાચીન લાગે છે, પરંતુ તેમાં આદમી/કશ્રમાં સદી સુધી ઉમેરા થયા છે.
- ક. પુરાણની વાચનામાં પુરાવસ્તુવિદ્યા, ઇતિહાસ આદિ ક્ષેત્રમાંથી મળતી સામગ્રીના ઉપયોગ કરવાની આવશ્યકતા છે.

#### પાકટીપ

- 1. B. J. Sandesara, Malla Purana, G. O. Series 144.
  - 2. Parmar Bhabhootmal, Cultural and Critical Study of Srimal Purana, Being a Ph.D. Thesis in the Deptt. of Archaeslogy, M. S. University of Baroda, 1969
  - 3. G. G. Desai, Critical and Cultural Study of Kaumarika khanda, 1978. A Thesis Submitted in the Department of Archaeology, M. S. University of Baroda.
  - Y. R. N. Mehta, Nāgar khanda: A study, Journal of the M. S. Univertsiy of Baroda, Vol. XVII, No. 1968
  - પ. વિશ્વામિત્રી માહાત્મ્યની માહિતી તથા સ્થળ–તપાસની સગવડ માટે શ્રી જય'ત પ્રે. ઠાકરનું ઋછ્યુ સ્વીકારું છું.
  - ક. વિષ્ણુપુરાણની સમીક્ષિત આવૃત્તિ માટે એકત્ર કરેલી હસ્તપ્રતામાંથી સૌથી જૂની હસ્તપ્રતની માહિતી આપવા બદલે પ્રાપ્ય વિદ્યામ દિરના સત્તાધીરાતે આભાર માનું છું
  - છ. વેદની કાઠક શાખા માટે, શ્રી. દા. સાતવળકર. 'કાઠક સંહિતા'
  - ચાલુકથો અને રાષ્ટ્રફરા આદિના ઇતિહાસ માટે The History and the Culture of the Indian People ના વા. ૨, ૪
  - દ. વિષ્ણુપુરાણની તારીખા માટે P. V. Kane, History of Dharmasastra, Vol. V, Part II, Section IV, Ch. XXII and R. C. Hagara, Studies of Puranic Records of Hindu Rites and Customs, pp. 19-24
- ૧૦. રાષ્ટ્રકૂટા અને જૈના માટે ચૌધરી ગુલાખચંદ્ર, 'જૈન સાહિત્યકા છહદ ઇતિહાસ' વા. પ્ર. પાશ્ચ'નાથ વિદ્યાસમ શોધ સંસ્થાન, વારાશ્વસી.

[સામીપ્ય: ઍાકટા., '૯૨–માર્ચ', ૧૯૯૩

३८]

# ગુજરાતમાં બૌદ્ધ વિહારા અને મઠાની છાત્રાલય વ્યવસ્થા

#### નાગજભાઈ કેસરભાઈ ભદી\*

ગુજરાતમાં એક સમયે બૌદ્ધમ મહત્ત્વનું સ્થાન ધરાવતા હતા. ઈ. પૂ. 3 જ સૈકામાં અશાકના સમયમાં આ પ્રદેશમાં બૌદ્ધમ ના પ્રચાર શરૂ થઈ ગયા હશે એમ લાગે છે. ગુજરાતમાં કેટલાંક સ્થળાએ બૌદ ભિક્ષુએ માટે ઇંટેરી વિહારા અને સ્તૂપા બ ધાયા છે, તો કેટલીક જગ્યાએ કું ગરેમાં વિહારા અને સેલગુહા કાતરાયેલાં છે. જૂનાગઢ, સાણા, તળાજા, ખ ભાલીડા અને સાલ્પુર (પરડા કુંગરની પશ્ચિમ તળેટી) માં તેના અવશેષા જોવા મળે છે. સાબરકાંઠામાં શામળાજી પાસે 'દેવની મારી' નામક સ્થળેથી ક્ષત્રપકાલીન વિશાળ ઇંટેરી સ્તૂપ અને વિહાર મળી આવ્યા છે, તા જૂનાગઢ પાસે ઇંટવાના ઉત્ખનન દરમ્યાન 'રુદ્ધના (વહાર' મળી આવેલ છે. પ્રાચીન બૌદ્ધ સાહિત્યમાં ભરૂકચ્છ (ભરૂચ) અને સાપારક (મું બઈ પાસેનું સાપારા) ના અનેક ઉલ્લેખ મળે છે. આ જોતાં આ સ્થળા બૌદ્ધમ ના કેન્દ્રો દ્વાય તેમ જણાય છે. ગુજરાત અને કચ્છની વાત જવા દઈએ તા પણ પ્રખ્યાત ચીની પ્રવાસી યુઅન સ્વાંગે નોંધ્યું છે તેમ એકલા સૌરાષ્ટ્રમાં પચાસ વિદારા હતા, વલભીમાં બૌદ્ધમ વધારે પ્રચલિત હતા. 3

#### નિવાસી ઈમારતા

બૌહ લિક્ષુઓના નિવાસ માટેની ઈમારતાને વિહાર કહેવામાં આવે છે. સામાન્ય રીતે વિહારમાં મધ્યમાં ચાક રાખવામાં આવતા. ચાકની ચારે તરફ કુટિરાની રચના થતી. ગુજરાતમાં આવા વિહારા તળાજા, સાહ્યા, બારિયા, ઇટવા, ખ'લાલીડા, દેવની મારી વગેરે જગ્યાએ આવેલા છે. આવા હું ગર ઉપરના તથા મેદાનમાં આવેલા વિહારોના સમાવેશ થાય છે.

ભિક્ષુઓના નિવાસ માટેની ઇમારતા અર્થાત્ વિહારાનાં નામા મૈત્રફાનાં દાનશાસન કે તાંબ્ર-પત્રોમાં પણ મળે છે. આ વિહારામાં દુદ્દાવિહાર, શુદ્ધદાસ વિહાર, બપ્યપાદીય વિહાર, કશક વિહાર, - ગાલક વિહાર, વિમલગુપ્ત વિહાર, ભટાક વિહાર, યક્ષશર વિહાર, અજિત વિહાર, શીલાદિત્ય વિહાર વગેર તત્કાલીન ગુજરાતમાં અસ્તિત્વમાં હતા તેમ પ્રાપ્ત દાનપત્રો ઉપરથી જણાય છે. આ સહુ વિહારાને મૈત્રક રાજવીઓ તરફથી અવારનવાર દાન મળતાં. વલબી (આજતું વળા) એ બૌદ્ધવિદ્યાનું મહત્ત્વનું કેન્દ્ર હતું. પ

યુઆન શ્વાંગ અનુસાર એકલા વલભીમાં જ છ હજાર ભિક્ષુએ રહેતા હતા. જ્યારે સારઠમાં ત્રહ્ય હજાર લિક્ષુએ રહેતા હતા. લશ્ચમાં બીહ સંધારામામાં ત્રહ્ય હજાર મહાયાનના અનુયાયોઓ અન્યાસ કરતા હતા. કચ્છમાં પણ દશ વિહારા હતા અને ત્યાં એક હજાર બીહ સંતા હીનયાન તથા મહાયન સિદ્ધાંતાના અન્યાસ કરતા હતા. આનંકપુર (વડનગર) માં કસ સંધારામામાં હીનયાન સંપ્રદાયના એક હજાર સાધુઓ અન્યાસ કરતા હતા. ધ

ગુજરાતમાં બૌદ વિદારા અને મઠાની છાત્રાલય વ્યવસ્થા ]

[ ૨૯ં

<sup>\*</sup> ૩. પરાગ સાેસાયટી, નારી કેન્દ્ર માર્ગ<sup>°</sup>, સુરેન્દ્રનગર

આના અર્થ એ થયા કે વિહારા કે સંધારામાં એ માત્ર નિવાસસ્થાન નહાતાં પણ અભ્યાસનાં કેન્દ્રો પણ હતાં. આ અભ્યાસકેન્દ્રો માત્ર નિવાસસ્થાન હાય તા એટલા બધા સાધુ કે બિક્ષુએના બોજનનું શું ? એટલી માટી સંખ્યાના સાધુએને લાકા રાજ બોજન આપે ખરા ? કે એમની પાતાની બોજન અને છાત્રાલયની વ્યવસ્થા હતી ?

વારતવર્માં ખોઢોની શિક્ષણ વ્યવસ્થા અને છાત્રાલય વ્યવસ્થા ખંને હતાં. આ માટેની વ્યવસ્થામાં 'સંધ'નું મહત્ત્વ વિશિષ્ટ હતું. 'શુદ્ધ' શરણમ્ ગચ્છામિ', 'ધમ્મ' શ્વરણમ્ ગચ્છામિ'ની સાથે 'સંધ' શરણું ગચ્છામિ'ના ઉચ્ચાર પણ સાથે જ કરવામાં આવતા. શુદ્ધ, ધર્મ અને સંઘ આ ત્રણે ભિક્ષુઓ માટે મહત્ત્વના હતા. આ વ્યવસ્થાના ખે ભાગ થઈ શકે: (૧) વિહારાની નિવાસી વ્યવસ્થા અને તેના અધિકારીઓ તથા (૨) છાત્રાલયમાં ભાજન વ્યવસ્થા અને તેના અધિકારીજના. પ્રથમ જોઈએ વિહાર વ્યવસ્થા.

#### સ ઘનું મહત્ત્વ

વિહારની વ્યવસ્થા ગાઠવવામાં મુખ્ય ફાળા સંઘના હતા. બૌદ્ધ ધર્માનુયાયા ભિક્ષુઓની ભરતી કરવામાં આવતી. તે ઉત્તર–પૂર્વ ભારતની જાતિઓની સ્વતંત્ર સરકાર(republican)થી સંઘનું બંધારણ પ્રેરિત હતું. અને તેના બંધારણ અનુસાર તે વખતે કાયદેસર રચાયેલ સનંદી એકમ (corporat unit) હતું. તેમાં કાયદેસરમી વ્યક્તિઓ મુકાયેલી હતી અને તેનાં બધાં જ કાર્યો સંઘનાં નામે થતાં હતાં. લ

#### ચૂં દાયેલા સહયા

મત ગહુતરી ઉપરથી સંધના પ્રતિનિધિ સબ્યોની સામાન્ય ઇચ્છા શું છે તે જાહુવામાં આવતું. એ માટે 'વિનય' માં નિયત થયા પ્રમાણે એાછામાં એાછા કેટલા પ્રતિનિધિઓની હાજરી છે તે પણ જોવાતું. <sup>૧</sup>૦

#### કારમ અને મતદાન

મતદાન ખંડ રીતે કે પ્રાક્ષ્મી (puoxy) કે મુખત્યાર દ્વારા કરવામાં આવે તે માન્ય ગણાતું નહિ. ૧૧ એક વખત કાઇ પ્રશ્નતું જે કાંઇ નિરાકરણ લાવવામાં આવતું તે કાયમી ગણાતું. ૧૨

#### કાર્ય પ્રણાલિ

ધર્મ મુદ્રુઓ કાઈ ગુગુવાન ધર્મ ગુરુના અધ્યક્ષપદે અગત્યના પ્રશ્ન પરત્વે તેમની સલાહ માટે મઠના વિશ્વાળખંડમાં એકત્રિત થતા. આ પ્રમાણે એકત્રિત થયેલ સબ્યોનું સંમેલન કે સસા હાથ ઉપર લવાયેલ પ્રશ્ન ઘણું કરીને ધર્મ, વિનય, શિક્ષણ, રીતભાત તેમજ તથાગત(ભગવાન શુદ્ધ)ની આજ્ઞા વિષયક રહેતા. ઉપરાંત ધર્મ ગુરુ કે સંધતા ળેધારણ સાથે સંકળાયેલ બાળતા પણ હાથ ધરાતી. 13

#### સલ્યાની સમાનતા

સંધના દરેક સભ્યની સમાનતા નિયમ વર્ડ સ્થાપિત તેમજ રચિત થયેલ હતી. જ્યારે ઢાઇ કાય' આવી પડતું ત્યારે સબ્યોની સભા એના નિકાલ કરી દેતી. પ કિલ્સ નિધિ છે કે જો દાઈ ધમ'ગુરુ પાતાની અતે કાંઈ નક્કી કરે કે પોતાની ઇચ્છાનુસાર વર્તે અને સભાને વ્યવગણે કે લક્ષમાં લે નહિ, તા તેવા ધમ'ગુરુને મઠમાંથી રજા અપાતી. પ

[સામીપ્ય: ઍાક્ટા., '૯૨–માર્ચ, ૧૯૯૩

#### બૌદ્ધ ભિદ્યુએાની કક્ષા

બૌદ્ધ ભિક્ષુઓમાં પણ બિન્ન બિન્ન કક્ષાઓ હતી. આ કક્ષા તતકાલીન ગુરુકુલામાં કરવામાં આવતી કક્ષા કરતાં બિન્ન રીતે નિશ્ચિત થતી હતી. બિક્ષુઓના કુટું બની રિથતિ લક્ષમાં લેવાતી નહિ; પણ બિક્ષુની પાતાની આપ્યાત્મિક સ્થિતિ કે પ્રગતિ કેટલી કેટલી છે, તેમની શુદ્ધિમતાના આંક કેટલા ઊંચા છે, તે પ્રમાણે કક્ષા જોવાતી <sup>૧૬</sup>

#### સ થની સત્તા

કાઈ પણ ભિક્ષુને મળેલ કાઈ પણ વસ્તુ સંધની પાતીકા મિલ્કત ગણાતી. એ વસ્તુ ગમે તેટલી કિંમતી દ્વાય કે સાવ શુલ્લક દ્વાય તે મહત્ત્વનું નહોતું. આ પ્રમાણે પ્રાપ્ત વસ્તુ ધમપ્યુરુને અંપાતી અને ધમપ્યુરુ તેના ઉપયોગ કે ઉપયોગ સભાની સંમતિ અનુસાર કરતા.

#### ભિક્ષુ ખનવાની પ્રક્રિયા

સામાન્ય વ્યક્તિ બૌદ્ધધર્મની દીક્ષા ગ્રહણ કરી 'બિક્ષુ' બને ત્યારે સંધમાં તેના પ્રવેશ સમયે 'ઉપસંપદા' નામના ઉત્સવ ઉજવવામાં આવતા. બિક્ષુ મમે તે પંચ કે સંપ્રદાય કે મૃહસ્ય જીવન-માંથી સીધા ખુદ્ધસંધમાં પ્રવેશ મેળવી શકતા. એ માટે સંધને વિનંતી કરવી પહતી. ભગવાન ખુદ્ધ માત્ર 'એહિ બિક્ષુ,' એટલું જ બાલીને તેને બિક્ષુ તરીકે સ્વીકારતા હતા. પણ પાજ્યથી બૌદ્ધધર્મના પ્રસાર વધતાં લક્ત કે અનુયાયીઓને પણ તેના હક્ક આપવામાં આવ્યા.

#### ઉપસંપદાની વિધિ

ઉપસંપદા પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છતાર વ્યક્તિ કે ભિક્ષુને મઠમાં દાખલ થતાં જ 'મું કન' કરાવવું પડતું. ત્યાર પછી સ્તાન વિધિ થતી અને સાદા પાશાક જેતે 'પદો' કહેતા તે અપાતા. પ્ર નિસ્સાય

હિપસંપદાની પ્રક્રિયામાંથી પસાર થનાર માટે સંધના દાર ખૂલી જતાં. તે ભિલ્લુ સંધના સભ્ય ખની જતાં. તે દરેક કાર્ય (proceedings)માં ભાગ લઈ શકતા. માત્ર નવા દાખલ થનારને શિક્ષણ આપી શકતા નહિ. આ તબક્કાને 'નિરસાય' (Nissaya) તરીકે વર્શ્ય તે તેને માત્ર આચાર્ય (Senior monk) ઉપર આધાર રાખવાના રહેતા. આચાર્ય ભિલ્લના આધ્યાત્મિક વાલી ગણાતા. ૧૯ સમયમાળા

સામાન્યતઃ લિક્ષુ માટેતા આ સમય દસ વર્ષના રહેતા. જો કે અપવાદર્ય કાઈ કિસ્સામાં અલ્યાસી લિક્ષુ માટે નિસ્સાયના ગાળા પાંચ વર્ષમાં પણ પૂરા થતા. એથી ઊલટું કેટલાક અસક્તિ-માન લિક્ષુએા માટે એ સમય ગાળા જીવનલરનેદ્ર પણ બની જતા.

#### સ્થવીર અને ઉપાધ્યાય

એવું પણ વ્યનતું કે કેટલીક વખત 'શિયામી' માં કાઈ ભિક્ષુ 'નિસ્સાય' કક્ષાના હોય અને વાસ્તવમાં 'પ્રેફ્રીસ' માં તે સમાન કક્ષાના વ્યક્ષિકારી વની મત આપી શકતા. બીજ રીતે કહીએ તો 'નિસ્સાય' કહ્યા એ સરકારી અધિકારીના 'પ્રાથ્થેશન પિરિયડ' જેવી કામચલાઉ ગણાય. દસ ઉનાળા અહીં કાઢ્યા પછી આવા સિક્ષુ 'સ્થવીર' (elder monk) કહેવાતા. સ્થવીર એટલે મઠમાં સ્થિર થયેલ લિક્ષુ. આ પ્રકારના શિક્ષકો 'ઉપાધ્યાય' વની શકતાં. અને વિહારમાં શીખવી શકતા.

યુજરાતમાં બીહ વિહારા અને મહાની છાત્રાલય વ્યવસ્થા ]

ઇત્સિ'ગે આના કરતાં જુદી કક્ષાના ભિક્ષુને ચ–ગ–ન (cha-ga-na) અર્થાત્ 'કહેર' કે 'નાના शिક્ષક' કહ્યા છે. १૯

#### સંચાલનમાં સ્થવીર

આવા 'નિસ્સાય' તે৷ નિશ્ચિત સમયગાળા વટાવી 'સ્થવીર' બનેલા 'ભિક્ષુઓમાંથી પસંદગી કરી તેમની મઠના 'વહીવટી અધિકારી' તરીકે નિમભૂક કરાતી <sup>૨૦</sup> આ માટે સ્થવીરાની સારી લાયકાત, ઉત્તમ વર્ત'ભૂક અને ઉચ્ચ ચારિત્ર્ય લાયકાત તરીકે લક્ષમાં લેવાતું. ગુણ, ડહાપણ, હેાંશિયારી, ધેમ', દાન અને ન્યાયપ્રિયતા પણ લક્ષમાં લેવામાં આવતાં.<sup>૨૧</sup>

#### विद्धारस्वाभी

ખીજી જગ્યા 'વિદ્વારસ્વામી' ની ગણાતી. તેને 'વિદ્વારપાલ' કે 'કમેં' દાન' પણ કહેતા. મઠના વડા પછી વિદારસ્વામીનું વર્ચસવ ગણાતું. ધાર્મિક જીવનનું નિયમન અને વિદારના આંતરિક વહીવટ આ 'વિદારસ્વામી' ના અધિકારમાં ગણાતા.

#### आंतरिक वहीबट

વિહાર કે મહેના આંતરિક વહીવઢ માટેના હાેફેદારા પણ આ ભિક્ષુઓમાંથી પસંદ થતા. કમે દાન કે વિહારસ્વામી પછીનું સ્થાન સંભવત: 'વેઇના' (વેના–સર્ય') અર્થાત્ 'વહેલા ઉઠનાર'નું હતું. વેઈના વિહારના સાથી નિયામક (sub director)ની ફરજ બજાવતા અને કમે દાનને વિહારના સામાન્ય વહીવટમાં સહાયરૂપ થતા.

તેના પછીની જગ્યા ખજાનથી કે ટ્રેઝરરની ગહાય. ખજાનચીતું વિદારમાંની રાકડફપે કે વસ્તુફપે આવતી સમય મિલ્કતના હિસાળ રાખવાતું કાર્ય હતું. <sup>ર ર</sup> જ્યારે વસ્તુત : કચેરીતું કાર્ય 'કેશ્યું'ક' સંભાળતા. કહ્યિંકતું કામ આજના કારકુન( clerk)ના કામ જેવું (clerical work) કહી શકાય.

#### નિવાસસ્થાન માટેના અધિકારી

મહર્સા ભિક્ષુ કે સાધુએના નિવાસ માટે એ અધિકારીએ હતા. તેમને (૧) 'વિનયાધર' અને (૨) 'ધમ'લર' તરીકે એાળખવામાં આવતા. આ ઉપરાંત અન્ય અધિકારી કે વ્યવસ્થાપક હતા. ધમ'સભા વખતે આસન વ્યવસ્થાની ગાઠવણી કરનાર 'આસનપન્નાયક' કહેવાતા. વસ્તુઓના સંગ્રહ કે સ્ટારની જવાબદારી સંભાળનાર 'ભાંડાગારિક' તરીકે એાળખાતા. ખારાકની વહે ચણી 'ભાડુકેશક' હસ્તક હતી. <sup>૨૩</sup> વિહારની બધી ઇમારતાની દેખરેખ, સુધારણા વગેરે કાર્ય 'નાવકમ્મ' સંભાળતા. જ્યારે બાગ-બગીચાનું ધ્યાન રાખનારને 'આરામિક' તરીકે એાળખવામાં આવતા.

#### અદદની દ્યા

ઉપયું કત અધિકારીઓને મદદ કરવા માટે મદદનીશ અધિકારી કે સહાયકા પણ હતા. જેમાં 'પરિસ'દવારિક'નું કામ મઠ ઉપર દેખરેખ રાખવાનું હતું. જામદારખાનું (કપડાંલત્તા વગેરેનો સ્ટાર) સંભાળનાર અધિકારી 'ચિવરપતિગ્ગહપક' કહેવાતા. ભિલુઓનાં વઓ સ્વીકારવાનું કે સાચવવાનું કાર્ય તેના ઉપર મૂકવામાં આવ્યું હતું. તેના મદદનીશને 'સતિયગહપક' અર્થાત્ અંદર પહેરવાનાં વઓ સંભાળવાનું કામ સોંપાયેલું હતું. ઉપરાંત 'કઠિન' વહે ચનાર અધિકારીને 'કઠિન- ખૃત્તિહારિક' નામે આળખતા. મઠ વતી નાલુંની ભેટ સ્વીકારવાનું કાર્ય 'કપ્પિયકરકસ' કરતા હતા. નાલુંમાંથી મઠને આવશ્યક ચીજ-વસ્તુની ખરીદી પહ્યુ તેના હસ્તક રહેતી.

[સામીપ્ય : ઑફ્ટો., '૯૨-માર્ચ, ૧૯૯૨

#### ભાજનાલયના વ્યવસ્થાપકા

ભાજનાલયની વ્યવસ્થાની દૃષ્ટિએ વિચારીએ તાે ચાખાની કહ્યુક વહેં ચનાર 'યુગુભાજક' કહેવાતા. સફા મેવા વહેં ચનારને 'ખુજું ભાજક' કહેતા. ફળ વહેં ચનાર 'ફલભાજક' નામે આળખાતા. ભિક્ષુઓને માટે જરૂરી પાત્રની વહેં ચણી કરનારનું નામ 'પદગહક' રાખવામાં આવેલું.

પાણીની વ્યવસ્થા

વિહારામાં રહેતા ભિક્ષુએ માટેના પાણીની ચકાસણીતું કામ એક 'સહિવિહારિક' નામે અધિકારી હસ્તક હતું. વિહારમાં ખાવા-પીવાના ઉપયોગમાં લેવાતું પાણી ખરાખર ગળાઈને એટલે કે આજના સંદર્ભમાં ફિલ્ટર (filter) થઈને આવે છે કે કેમ તે જોવાતું કામ પણ તેની ફરજમાં ગણાતું. વપ તેને ઉપાધ્યાયની પાછળ ઊભા રહી તેની જરૂરતા સંતાષાય તે જોવાની ફરજ પણ સહિવિહારિકની હતી.

#### ત્યાય વ્યવસ્થા

ન્યાય માટેની વ્યવસ્થા જોવાનું કાર્ય પણ 'સહિવિઢારિક'ને માથે નાખવામાં આવેલું **હતુ**ં. મઠના ન્યાય ખાતા પાછળ ધ્યાન આપવાની અને **ઉપાધ્યાયને 'પરિવસ શિસ્ત' નીચે સજા થાય** તેનું ધ્યાન રાખવાની પણ હતી.<sup>૨૬</sup>

#### **ભાજનાલય**

મઠમાં ભાજન કરવા માટે જુદાે વિશાળ ભાજન-ખંડ હતા. આ ભાજનખંડમાં ગાયના છાણુ અને તાજ પાન વેરીને ગાર કરવામાં આવતી હતી. વધ

કક્ષા પ્રમાણે વ્યાસન

ભોજન સમયે ભિક્ષુઓની વિભિન્ન કક્ષા ખ્યાનમાં રાખીને તેમને એસવા માટેના આસનાની વ્યવસ્થા ગાઠવવામાં આવતી હતી. મઠના ભિક્ષુઓ (monks) માટે નેતરમાંથી બનાવેલાં ઉ ચાં વેત્રાસના મૂકાતાં, આ વેત્રાસન સાતેક ઇચ જેટલા (બીજી રીતે કહીએ તાે એકાદ વે ત જેટલા) ઉ ચા પાટલા રહેતા. આ વેત્રાસના એકબીજાયી લગભગ દોહેક દીટ (એક કયુબિટ)ના અતર મૂકવામાં આવતાં. નિશ્ન કક્ષાના (junior) ભિક્ષુઓને એસવા માટે લાકડાના ટૂકડા (blocks) મૂકવામાં આવતા. આ ખાસ બીક પરિપાટી હતી. તે હિંદુઓની પલાઠી વાળીને જમવા એસવાની રીત કરતાં થાડી જદ્દા પડતી હતી.

હ્યલચારી વિદ્યાર્થી'એ ઉપરાંત સંધતે ઉપયોગી થનાર અન્ય લિક્ષુએ પણ હતા અને મઠ તરફથી તેમના માટે ગુણ અનુસાર (according to merit) તેમના ભાજન માટેની વ્યવસ્થા કરવામાં આવતી હતી.<sup>૨૮</sup>

#### નાસ્તા અને ભાજન

વિદ્યાર્થાં એ પ્રાતઃકાળ ઊઠી, સ્નાનાદિ પ્રાત:વિધિ આદિ પૂરી કર્યા પછી નાસ્તા ક્ષેવા આવતા. વિદ્યાર્થાં એને નાસ્તામાં ક્ષાતનું એકસામણ અપાતું.

નારતા પછી ઘણું ખરું શાળાનું શિક્ષણ આર ભાતું અને ખપારે પૂર્ણ ભાજન આપવામાં આવતું. ખપારના ભાજનમાં રાટલા–રાટલી, ભાત, માખણ, છાશ, દૂધ, ફળ, અને કચારેક માંસ પણ અપાતું. ભિક્ષુઓને ત્રણ પ્રકારના માંસભક્ષણની નિયમાનુસાર છૂટ હતી રહ અને તેમાં કાઈ ખાડું ગણતા નહિ. એ બધું નિયમાનુસાર ગણાતું.

ગુજરાતમાં ખીક વિહારા અને મઠાની છાત્રાલય વ્યવસ્થા]

#### ભાજન અ'ગના નિયમા

ભાજન કરતી વખતે સંપૂર્ણ મોન પાળવામાં આવતું. બધાનું જમવાનું પૂરું થઇ જાય પછી જ ઊડી શકાતું. વચમાંથી ઊડી જવાતું નહિ. ૩૦ ભાજનને અંતે લવિંગ અને કપૂરમિશ્રિત સાપારીના ડુકડા આપવામાં આવતા જેથી મુખશુહિ થાય કે ધાસની દુર્ગ ધ દૂર થાય અને અપચા થાય નહિ. ૩૧

#### **છાત્રાલય**

બિક્ષુઓના રહેણાક માટેનાં મકાના અંગે આવશ્યક વિગતા પ્રાપ્ત થતી નથી પણ ચીની યાત્રી ઇતિસંગ આ હુકાકતમાં માત્ર એટલું જ નોંધે છે કે માનનીય (બિક્ષુ), પુરાહિત, ધર્મ ગુરૂ કે આચાર્ય જો માટા વિદાન હાય અને પૂર્ણ અભ્યાસી હાય તા તેમને મઠમાં સારામાં સારા ગણાતા અમુક નિશ્ચિત એારડાઓમાંના એક નાકર–ચાકર સાથે સાંપવામાં આવતા. <sup>32</sup>

જો કે 'ચુલ્લવગ્ગ'થી આ વર્ષોન અપૂર્ણ રહેતું હોય તેમ લાગતું નથી. તેમાં કહ્યું છે કે વિહારા સંપૂર્ણ (full fledged) મૃદ્ધા હતા. તેમાં ધર્મ'ગુરુને અપાતા એરડો સુંદર અને આકર્ષ કર્નિંચર સહિતના હતા. તે પાંચા તક્યા (cushions), ખુરશી સાદી તથા હાયાવાળી (arm chairs) સોફા, ગાદવા તેમજ અન્ય જીવન જરૂરિયાતની વસ્તુએા સાથે અપાતા. વિશેષમાં કહ્યું છે કે મઠ કે વિહારની દીવાલા લાલ અને સફેદ ર'ગા વડે ધાળાયેલી રહેતી. ભાંયતળિયું કાળા ર'ગનું રહેતું.

અામ વિહારા તત્કાલીન હિંદુ સાધુઓના નિવાસસ્થાન કરતાં સગવડશુક્ત અને વ્યવસ્થાની દિષ્ટિએ તદ્દન ભિન્ન જોવા મળે છે.

#### અન્ય સુવિધા

ઇત્સિંગ નોંધે છે કે જ્યારે બહાર જવાનું થાય ત્યારે વરિષ્ટ ધર્મ મુરૂઓને (senior monks) મ્યાના (sedan chairs)માં લઈ જવામાં આવતા. જ્યારે નિમ્ન કક્ષાના (junior) ભિશુઓ ધાડા ઉપર ખેસીને જતા.

આમ બીકેલોના સમયમાં વિહારા અને મઠોની છાત્રાલય વ્યવસ્થા આજના છાત્રાલયોની વ્યવસ્થા સાથે સરખાવી જોવા જેવી છે. ધણે અંશે તેને મળતી આવતી પણ જણાય છે. ગુજરાતના એ સાંશકૃતિક વારસા છે.

#### પાદટીપ

- ૧ રસિકલાલ પરીખ અને હ. ગં. શાસ્ત્રી, 'ગ્રજરાતના રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ', પ્રાથ–ર, પૃ. ૨૮૮
- ર. નવીનચંદ્ર આચાર્ય, 'સુજરાતના ધર્મ'સ પ્રદાય', પૃ. ૧૨૫
- ૩. એજન, ખૃ. ૧૨૫

૪. એજન, ૫ ૧૨૯

- મ. નવીતચંદ્ર આચાર્ય. 'બૌહમૃતિ'વિધાન', (૧૯૭૮), પૃ. દૃ
- ક. જયમલ્લ પરમાર, 'આપણી લાકસ'સ્કૃતિ', (૧૯૭૬), પૃ. ૫૩
- ૭. નવીનચંદ્ર **આચાર્ય, ઉપ**શુંકત, પૃ. ૬

[સામીપ્ય : ઑક્ટા., 'હર-માર્ચ', ૧૯૯૩

- 2. Dutt, Early Buddhist Monarchism, p. 137; Rhys Davids, Buddhist India (1903), p. 2
- &. Rhys Davids, Psalms of Bretheren, pp. 36, 168
- १०. महावगा, IX, 4, 10
- 11. Ibid., IX, 3, 9; Dutt, op. cit., p. 151
- १२. Dutt, op. cit., 152
- %3. Ibid., pp. 154 f.
- ly. Takakusu, op. cit., p. 62
- **૧૫**. એજન, પૃ. ૬૩
- १६. महावाग I, 53.4
- ૧૭ એજન, I, 25.5
- ૧૮. એજન, I, ૩૨૧; Dutt, op. cit., p. 180
- Takakusu, op. cit., pp. 104 ff.
- 20. Dutta, op. cit., p. 187
- २१. चुल्लवमा, VIII, 6.1. IX; Vinaya Text, III; 6, p. 25
- Real, op. cit., XXXVII
- 23. Bharhut inscription, p. 17, 123
- 28. Ibid., p. 152; Ancient Histoty of Saurashtra, p. 202, fn 2
- २५. महावमा, I, 25-15; Takakusu, op. cit., p. 62
- २६. महावगा I, 25, 21
- a. Takakusu, op. cit., p. 23
- 24. Legee, Fa Hien's Record of Buddhistic Kingdom, p. 106
- Re. Ibid., op. cit., p. 117
- 30. महावगा, I, 25.5; चुल्लक्मा, VI, 10. 1
- 31-32. Takakusu, op. cit. p. 64

# उन्मेर्तराघवम्नै। नाटचप्रेडारे

પી. યુ. શાસ્ત્રી\*

આદિકવિ વાલ્મિકિના રામાયાલમાં વર્લુ વાયેલી રામકથાના આધાર નાટ્યકાર ભાસ અને કાલદાસ વગેરેની જેમ લઈને ભારકર નામના કવિએ उત્મત્તરાઘવમ્ નામતું એકાંક્રી નાટ્ય રચ્યું છે. આ નાનકડા એકાંક્રીમાં રામાયાલનાં પ્રસિદ્ધ પાત્રો જ ભારકર કવિએ સ્વીકાર્યા છે. જ્યારે તેમાંની વાર્તા કાલદાસે રચેલા વિક્રમાર્વ શીયના ચાથા અંકને અનુસરીને વર્લુ લી છે. જે રીતે વિક્રમાર્વ શીય નાટકના ચાથા અંકમાં ઉર્વ શી બૂલમાં કુમાર કાર્તિ કેયના તપાવનમાં પ્રવેશી કાર્ત્તિ કેયના શાપથી વેલમાં ફેરવાર્ઘ જય છે. નાયિકા ઉર્વ શી અદશ્ય થતાં નાયક રાજ્ય પુરરવા તેના વિચાગમાં ઉત્મત્ત ખનીને વનમાં રહેલા પ્રાકૃતિક જડ અને ચેતન પદાર્થીને તેની ભાળ પૂછે છે અને અંતે સંગમનીય મણિ વડે તે વેલમાંથી મૂળ ઓફપે ઉર્વ શીને પાછી મેળવે છે તે રીતે ઉત્મત્તરાધવ એકાંક્રીમાં પણ ખને છે. સીતા અજાલતાં દુર્વાસાના તપાવનમાં પ્રવેશી દુર્વાસાના શાપને લીધે હૃદ્રિણીમાં ફેરવાર્ઘ જાય છે. સીતા અદશ્ય ખનવાની ખળર પડતાં રામ વિયોગમાં ઉત્મત્ત હવાં વડે હરિણીમાંથી અસલ ઓફપે સીતાને પાછી મેળવી રામને સીતાની સોપણી કરે છે. આવી સુખ્ય વાર્તાવાળા આ એકાંક્રીને નાટય પ્રકાર નક્કી કરવા મુશ્કેલ છે.

સર્વ પ્રથમ ભારકર કવિ પાતે જ આ એકાંકીને प्रेझाणक એવા શબ્દથી એાળખાવે છે. प्रेझगक अथवा प्रेंखण એ ઉપરપકના એક પ્રકાર છે ખરાે, પરંતુ નાટચિવવેચકાએ ગણાવેલાં તેનાં લક્ષણો ઉન્મત્તરાધવમાં મળતાં નથી. આથી આધુનિક નાટચિવવેચકા તેને अङ्क એટલે ઉત્સૃષ્ટિકાંક પ્રકારના રૂપક તરીકે ગણાવે છે. સંક્ષેપમાં, આ એકાંક્રી अङ्क કે ઉત્સૃષ્ટિકાંક પ્રકારનું રૂપક છે કે प्रेझणक કે प्रेंखण પ્રકારનું રૂપક છે તે વિકેટ પ્રશ્ન આપણી સામે ચર્ચા માટે ખડાે થાય છે.

નાટચિવવેચકાેએ રૂપક અને ઉપરૂપકના પ્રકારાનાં જે વિશિષ્ટ લક્ષણા ગણાવ્યાં છે તે મુજબ પ્રસ્તુત એકાંક્રીની સક્ષ્મ પરીક્ષા આ વિકટ પ્રશ્નનું નિરાકરણ કરી શકે.

રપકના ૧૦ પ્રકારામાં સર્વ પ્રથમ રૂપકપ્રકાર નાટકાનાં—(૧) પાંચ કે વધુ અંકા અને (૨) શુંગાર કે વીર રસની પ્રધાનતાર એ લક્ષણો ઉન્મત્તરાધવમાં ન હોવાથી કરુણ રસપ્રધાન આ એકાંડ્રીને નાટક ન કહી શકાય.

રપકના ખીજા પ્રકાર प्रकरणનાં–(૧) પાંચ કે વધુ અંકા (૨) શંગાર રસની પ્રમુખતા અને (૩) વિપ્ર, અમાત્ય કે વિશ્વિક નાયક એ લક્ષણાં ક ક્ષત્રિય રાજાતું નાટકપક્ષું ધરાવતા, કરુણ રસપ્રધાન એકાંડ્રા ઉત્મત્તરાધવમાં ન હોવાથી તેને પ્રकरण પણ ગણી શકાય એમ નથી.

રૂપકના ત્રીજ્ત પ્રકાર माणनાં−(૧) વિટ અને ધૂર્વ ની વાર્તા (૨) વીર અને શૃંગાર રસનુ આલેખન અને (૩) આકાશભાષિત વડે કથનને કારણે એકપાત્રી અભિનય એ લક્ષણો ४ કરુણ રસપ્રધાન,

[સામીપ્ય: ઍાક્ટા., 'હર-માચ', ૧૯૯૩

<sup>\*</sup> પ્રોફેસર, સંસ્કૃત વિભાગ, એલ. ડી. આર્ટ્સ કૅાલેજ, અમદાવાદ

અર્નેકપાત્રી તથા સીતા અને રામની પાવક વાર્તા ધરાવતા ઉન્મત્તરાધવમાં ન હાવાથી તેને माण માની શકાય નહીં.

રૂપકતા ચાથા પ્રકાર प्रहसनનાં−(૧) નિ'કાપાત્ર વિઠ, પાખ'ડી અને દંભીની વાર્તા અને (૨) હાસ્ય રસતી પ્રધાનતા એ લક્ષ્ણો<sup>પ</sup> કરુણ રસપ્રધાન અને પ્રુપ્યશ્કાિક સીતા–રામની વાર્તા ધરાવતા એકાંડ્રી ઉત્મત્તરાધવમાં ન હાેવાયી તેને પ્રहતન પણ ના કહેવાય.

રૂપકતા માંચમા પ્રકાર डिमनां-(૧) ચાર અંકા (૨) રૌદ્ર રસની મુખ્યતા અને (૩) કપટ, જાદુ, યુદ્ધ વગેરે ધરાવતી વાર્તા એ લક્ષણા <sup>દ</sup> કરુણ રસપ્રધાન એકાંડી ઉન્મત્તરાધવમાં ન **હોવાથી તેને** डिम પણ न મનાય.

રૂપકના છઠ્ઠા પ્રકાર વ્યાયોગનાં–(૧) ધણા મતુષ્યા અને (૨) સ્ત્રી સિવાયના કારણે થતા યુદ્ધની વાર્તાએ લક્ષણો એોછા મતુષ્યા ધરાવતા યુદ્ધરહિત એકાંકી ઉન્મત્તારાધવમાં ન હેોઇ તેને વ્યાયોગ પણ ન લેખી શકાય.

રૂપકના સાતમા પ્રકાર समत्रकारનાં—(૧) ત્રણ અંદા (૨) દેવાસુરવિષયક વાર્તા અને (૩) વીર રસની પ્રમુખતા એ લક્ષણો<sup>ડ</sup> અસુરની વાર્તા વગરના, કરુણુ રસપ્રધાન એકાંકી ઉન્મત્તરાધવમાં ન હાઈ તેને સમવજાર પણ ન કહેવાય.

રપકતા આઠમા પ્રકાર વીયીનાં–(૧) એકાદ પાત્ર અને (૨) શુંગાર રસની મુખ્યતા એ લક્ષણો હ વધુ પાત્રાવાળા કરુણ રસપ્રધાન્ ઉન્મત્તરાધવમાં ન હેાવાથી તેને વીચી પણ ન ગણાય.

રપકતા નવમા પ્રકાર ईहामृगનાં-(૧) ચાર અંકા અને (૨) દિવ્ય સ્ત્રીનું અપહરણ અને તેને લીધે યુદ્ધ એ લક્ષણો ૧° યુદ્ધરહિત એકાંડ્રા ઉન્મત્તરાધવમાં નથી તે ફેફામૃગ પણ ન લેખાય.

રૂપકના દસમા પ્રકાર અંજ અથવા ઉત્સૃષ્ટિકાંકનાં-(૧) અનેક સ્ત્રીઓના વિલાપ અને (૨) હાર, છત તથા વાગ્યુહની વાર્તા એ લક્ષએ ૧૧ નાયક નાયકાના વિયોગની વાત ધરાવતા ઉત્મૃષ્ટાધવમાં ન હાઈ તેને અંજ અથવા ઉત્સૃષ્ટિકાંક માનીના શકાય. આથી આધુનિક નાટપત્રિવેચંકાના મત યાગ્ય જણાતા નથી.

રસપ્રધાન રપકથી જુદું પડતું ઉપરૂપક નૃત કે નૃત્ય પ્રધાન હોય છે. ઉપરૂપકના પ્રથમ પ્રકાર नाटिकाનાં–(૧) સ્ત્રીપાત્રાની અધિકતા અને (૨) ચાર અંકા એ લક્ષણા <sup>૧૨</sup> પુરૂષપાત્રાની વિપુલતા– વાળા એકાંક્રી ઉન્મત્તરાધવમાં ન હોવાથી તેને નાટિकા ન લેખી શકાય.

ઉપરૂપકના ખીજા પ્રકાર प्रकरणिकानां—(१) નાટિકાની જેમ ४ અ'કે (२) શું ગાર રસની પ્રધાનતા અને (૩) નાયક—નાયિકા વૈશ્ય-વેપારી વગેરે હોવા એ લક્ષણા १ ड કરુણ રસપ્રધાન, ક્ષત્રિય નાયકવાળા એકાંડી ઉત્મત્તારાધવમાં ન હોવાથી ते प्रकरणिका न હોઈ શકે.

ઉપરપકના ત્રીજ પ્રકાર માणिकातुं મૂર્ખ યા દીન નાયકની વાર્તાતું ક્ષક્ષસ્<sup>૧૪</sup> રામ જેવા મેધાવી અને ઉત્તમ નાયકની વાર્તા ધરાવતા ઉત્મત્તારાધવમાં નથી એટલે તે માળિकા પણ ન હોઈ **શ**કે.

ઉપરૂપકના ચાયા પ્રકાર त्राटकનાં–(૧) પાંચ કે વધુ અ'કા (૨) દિવ્ય અને માનુષ પાત્રા અને (૩) દરેક અ'કમાં વિદ્વયકની હાજરી એ લક્ષણો <sup>૧૫</sup> વિદ્વયક અને દિવ્ય પાત્રરહિત એકાંક્રી ઉન્મત્ત-રાધવમાં જોવા મળતાં નથી તેને તે ત્રાટक નથી એ સ્પષ્ટ છે.

उन्मत्तराघवम्ने। नाटचप्रकार]

[ 30

ઉપરપકતા પાંચમા પ્રકાર रासकतां-(૧) સ્ત્રધારના અભાવ અને (૨) મૂર્પ નાયક એ લક્ષણા १ दे સત્રધારથી આરંભાતા અને રામ જેવા મેધાવી નાયકવાળા ઉત્મત્તારાધવમાં નથી તેથી તે रासक પહ્યુ નથી.

**ઉપર ૫કના** છટ્ટા પ્રકાર नाट्यरातकનાં -(૧) ઉપનાયક પીઠમ**ઈ હે**ાવાના અને (૨) હાસ્ય રસની પ્રમુખતા એ લક્ષણો <sup>૧૭</sup> પીઠમઈ વગરના કરુણ રસપ્રધાન ઉત્મત્તારાધવમાં નથી તેથી તે નાટ્યરાતક નથી.

ઉપરૂપકના સાતમા પ્રકાર સંજ્ઞાપ્यकનાં-(૧) ત્રહ્યુ કે ચાર અંકા (૨) પાખંડી નાયક (૩) યુદ્ધની વાર્લા તથા (૪) શાંગાર અને કરુલા રસના અભાવ એ લક્ષણા ૧૯ રામ જેલા ઉદાત્ત નાયકવાળા અને યુદ્ધ વગરના કરુલા રસપ્રધાન એકાંડી ઉન્મત્તરાધવમાં નથી તેથી તેને સંજ્ઞાપ્યक ન મનાય.

ઉપરુષ્કના આઠમા પ્રકાર शिल्पकनां--(૧) ચાર અંદે (૨) બ્રાહ્મણ નાયક અને (૩) હીન ઉપનાયક એ લક્ષણે १७ क्षत्रिય નાયકવાળા એકાંડ્રા ઉત્મત્તરાધવમાં નથી તેથી તે शिल्पक ન ગણાય.

ઉપરપક્તા નવમા પ્રકાર તુર્મેસ્ઝિકાનાં—(૧) ચાર અંકા (૨) હીન નાયક અને (૩) વિટ, વિદ્વષક તથા પીઠમદ'ના વિલાસો એ લક્ષણો<sup>૨</sup>° રામ જેવા ઉત્તમ નાયકવાળા અને વિટ વગેરે વગરના એકાંક્રી ઉત્મત્તરાધવમાં નથી એટલે તેને તુર્મ'સ્ઝિકા ન કહી શકાય.

ઉપરંપકના ૧૦મા પ્રકાર सष्टकनां—(૧) પ્રાકૃત ભાષામયતા અને (૨) ચાર અંકાને जवनिका એવી સંદા એ લક્ષગ્રુષ્ટ સંસ્કૃત ભાષામાં રચાયેલા એકાંક્રા ઉન્મત્તરાધવમાં નથી તેથી ते सङ्क નથી.

ઉપરપકના ૧૧ મા પ્રકાર प्रें खण है प्रेक्षणकर्ना—(૧) હીન નાયક (૨) सत्रधारने। અलाव (૩) नियुद्ध (शारीरिક યુદ્ધ) अने संफेट (वाग्युद्ध) ढीवां अने (४) नांदी तथा प्रराचनानी नेपथ्य पाछणधी काजवाड़ी से क्ष्रेखोर राम केवा उत्तम नायक्वाणा, सत्रधारथी आरंकाता, डीઈ पख युद्ध वगरना अने नान्दी तथा प्रराचनानी नेपथ्यनी आगण रंगक्षिम पर काजवाड़ीवाणा उन्मत्तराधवमां न ढीवाथी तेने प्रेंखण है प्रेक्षणक कि शक्षाय नहीं.

ઉપરપક્ષના ૧૨ મા પ્રકાર गોષ્ઠીનાં—(૧) તવ કે દસ પ્રાકૃત પુરુષા અને (૨) કામશુ ગાર એ લક્ષણા <sup>૨૩</sup> સ સ્કૃત પુરુષાવાળા અને કામશુ ગારરહિત ઉન્મત્તરાધવ એકાંકામાં તથી તેથી તે ગોષ્ઠી તથી.

ઉપરમકના ૧૩ મા પ્રકાર हर्ल्लोशनां—(૧) ઓપાત્રોની વિપુલતા અને (૨) નૃત્યગીતની પ્રમુખતા એ લક્ષણા १४ પુરુષપાત્રપ્રધાન અને નૃત્યગીતરહિત એકાંક્રી ઉન્મત્તરાધવમાં નથી એટલે ते हल्लीश પણ નથી.

ઉપરૂપકના ૧૪ મા પ્રકાર प्रस्थानकनां—(१) हास नायक (२) दीन ઉપનાયક (૩) हासी नायिका भने (४) भे अंके से क्षेत्र्ये सीता अने राम केवा उत्कृष्ट नायक-नायिकावाणा सेकंड्रा उन्मत्त-राध्यमां नथी सेटले ते प्रस्थानक नथी.

ઉપરયકના ૧૫ મા પ્રકાર उल्लाप्यनા—(૧) દિવ્ય વૃત્તાન્ત (૨) ચાર નાયિકાઓ અને (૩) સંપ્રામની વાર્તા એ લક્ષણો <sup>૨૬</sup> માતુષ વૃત્તાન્તવાળા, એક જ નાયિકાવાળા અને યુદ્ધસ્ક્રિત ઉન્મત્ત-સાધવમાં ન ક્રોઈ તે સ્ક્રાપ્ય મણ નથી.

હિપરપકના ૧૬ મા પ્રકાર શ્રીમદિતનાં—(૧) પ્રસિદ્ધ વાર્તા અને (૨) ઋ શબ્દથી અ કિત દાવાપશું એ લક્ષણા ૧૭ ઉત્મત્તરાશ્વવમાં નથી. ઉત્મત્તરાશ્વવનાં પાત્રો પ્રસિદ્ધ છે, પરંતુ વાર્તા પ્રસિદ્ધ નથી અને તે શ્રી શબ્દથી અંકિત પણ નથી તેથી તેને શ્રીમદિત કહી શકાય નહીં.

૩૮ ] [ સામીપ્ય : ઍાક્ટો., 'હર–માર્ચ', ૧૯૯૩

ઉપર્યકના ૧૭ મા પ્રકાર विलासिकानां—(૧) विट अने विद्दूषक अने (२) दीन नायक ঐ লক্ষ্মী<sup>২০</sup> विट वगेरे पात्र वगरना अने राम केवा ওব্দুছ্ट नायक्वाणा ओक्षंप्री ওন্সন্তব্যান । द्वावायी ते विलासिका नथी.

ઉપરપકતા ૧૮ મા પ્રકાર काव्यतां—(૧) હાસ્ય રસતી પ્રસુરતા અને (૨) સંગીતમયતા એ લક્ષણો १૯ કરુણ રસપ્રધાન અને સંગીતરહિત એકાંક્રા ઉત્મત્તરક્ષ્યમાં તથી तेथा ते काव्य पણ नथी.

ઉપરપકતા ૨૦ મા પ્રકાર कल्पवल्लीनां—(૧) પીઠમદ ઉપનાયક અતે (२) સ अति सत्य પ્રચુરતા એ લક્ષ્મણા<sup>૩૧</sup> પીઠમદ રહિત અને સંગીતનૃત્યરહિત ઉત્મત્તરાધવમાં નથી તેથી તે कल्पकल्ली પણ નથી.

ઉપરપક્રના ૨૧ મા પ્રકાર पारिजातक नां—(१) पीर हे शृंभार रसनी प्रधानता (२) संগीत अने (३) विद्वपंड એ अक्षाणे। ३२ ४२७ रसप्रधान, संशीत तथा विद्वपंडरिक ঐक्षांकी किन्मत्तराधवमां नथी तथी ते पारिजातक पणु नथी.

ઉપરૂપકના ૨૨ મા પ્રકાર डोग्बीનાં—(૧) વીર કે શું ભાર રસની પ્રચુરતા અને (૨) પુરુષના વૈશ્વમાં રહેતી નાયિકા એ લક્ષ્મણો <sup>33</sup> કરુણ રસપ્રધાન ઉન્મત્તરાધ્રવમાં ન હેાવાથી તે डोग्झी પણ નથી.

ઉપર પકના ૨૭ મા પ્રકાર નર્ત नक માં નર્તા કીનું નૃત્ય જ સુખ્ય हो। છે असे ते सद्यास्त्र ३४ नृत्य-રહિત એકાંક્રી ઉત્મત્તરાધવમાં નથી तेथी ते नर्त नक પણ नथी,

સંક્ષેપમાં, ઉન્મત્તરાધવમાં રૂપક કે ઉપરૂપકના ક્રોઈ શાક્કસ પ્રકારતાં खद्धां क्षं पूर्ध तथा रहेલां नथी એટલે तेनुं नाटचस्वरूप सं शिर्ध છે. विक्षिन्न प्रहारतां क्षक्षां क्षेत्र तेमां श्रेष्ठ तेमां श्रेष्ठ होय अभ अखाय छे. आ કारखने क्षिष्ठ कारकर कविओ श्रेष्ठ तेने प्रेक्षणिक अर्थात् अक्षितेय रयना हे नाटच- कृति એवा शब्दथी ओणभाव्युं छे. प्रेक्षणक अथवा प्रेक्षणीयक એ શબ्દो अक्षितेय रयना हे नाटच- कृति એवा अर्थभां ओक्ष्यी वधु वार प्ररागामा नाटचकार हर्ष हेव पातानी प्रियद्शिका नाटिकाना त्रीका आंक्षां अने राजशेभर पाताना बालरामायणम् ना त्रीका आंक्षां प्रशेष्ठ छे. उम् तथी कारकर कविना प्रेक्षणिक शब्दप्रयोगना अर्थ विशेना आप्ता ઉपरमा अनुमानने पुष्टि भने छे. वणा ते आंक हे उत्स्विकां प्रकारता रूपा श्रेष्ठ अक्ष के वर्षा परिद्यामे उन्मत्तराध्वम् ओक्षांनी नाटचप्रकार सं शिर्ध स्वरूपवाणा छे अमे आ भाषा भाषा अर्थनि अर्थने आप्ते आपि स्वर्धने अर्थने आपि स्वर्धने अर्थने आपि स्वर्धने अर्थने आपि स्वर्धने आपि स्वर्धने आपि स्वर्धने आपि स्वर्धने आपित्र स्वरूपवाणा छे अमे आ भाषा भाषा अर्थने आपित्र आपित्र स्वरूपवाणा छे अमे आ भाषा भाषा अर्थने आपित्र स्वरूपवाणा छे अपित्र स्वर्धने अर्थने आपित्र स्वरूपविष्ठ तिरुप्त रार्थने श्रिप्ते तारवी श्रिप्ते.

#### પાક્ટીય

१. उत्मत्तराघवं नाम यत्प्रेक्षाणकमुक्तवान् । अन्भत्तराधव, प्रस्तावना, श्लीङ २, नि. सा. व्यावृत्ति, ઈ. स. १८२५ नी तृतीयावृत्ति-हुर्गाप्रसाह व्यने भरण संभाहित.

२. पंचाधिका दशपरा तत्रांका परिकीर्तिताः । साहित्यस्पृष्ट्य, ६/४, निर्णुश्वसागर आयुत्ति।, र्ध. स. १८३६, तर्भवागीशनी टीका साथेनी. एक एव सवेदंशी खूंबारो वीर एव जा । मेक्यन, ६/१०

<sup>3.</sup> शुङ्गारोऽङ्गी नायकस्तु विमोऽमात्योऽथवा विणिक् । अक्रेक् न, ६/३२ भ

- ४. भाणः स्थाद् धूर्तचरितो । अल्पन, ६/२२७. एकाङ्क एक एवात्र निपुणः पण्डितो विटः । अल्पन, ६/२२८. कुर्यादाकाशभाषितः.....सूचयेद् वीरशुंगारौ । अल्पन, ६/२२८
- भ. भवेत् प्रहसने वृत्तं निन्द्यानां कविकल्पितम् । अे०४०, ६/२६४ अङ्गी हास्यरसस्तत्र । अे०४०, ६/२६५
- ६. चत्वारोऽङ्का मताः.....अङ्गी रौद्ररसस्तत्र । अे०४०, ६/२४२ मायेन्द्रचालसंग्रामकोधोदभान्तादिचेष्टितैः । अे०४०, ६/२४१
- ७. नरैर्बेट्सिराश्रितः । श्रेजन, ६/२३१ अस्त्रीनिमित्तसमरोदयः । श्रेजन, ६/२३२
- ८. त्रयोऽक्कास्तत्र.....ख्यातं देवासुराश्रयम् । श्रेकन, ६/२३४ वीर मुख्योऽिखलो रसः । श्रेकन, ६/२३६
- कश्चिदेकोऽत्र कल्प्यते । अल्लन, ६/२५३ स्चयेद् भूरि शुंगारम् । अल्लन, ६/२५४
- १०. चतुरंकः प्रकीर्तितः । अकन, ६/२४५ विष्यस्त्रीहेतुकं युद्धम् । अकन, ६/२५० दिष्यस्त्रियमनिच्छन्तीमपहारीदिनेच्छतः । अकन, ई/२४७
- ११. बहुस्त्रीपरिदेवितम् । श्रेकन, ६/२५१ अस्मिखयपराजयो । युद्धं च वाचा कर्तव्यम् । श्रेकन, ६/२५२
- १२. नाटिका क्रुप्तवृत्ता स्थात् स्त्रीप्राया चतुरंकिका । श्रेक्पन, ६/२६८
- १३. नाटिकैव प्रकरणी सार्थवाहादिनायका । समानवंशजा नेतुभवेदात्र च नायिका ॥ अल्पन, ६/३०६
- १४. मन्दपुरुषात्राङ्गसन्तकम् । थेकन ६/३०५
- १५. सप्ताष्ट्रनवर्षेचाङ्कः दिव्यमानुषसंश्रयम् । त्रोटकं नाम तत्प्राहुः प्रत्यङ्कः सविदूषकम् ॥ अभ्यत्, ६/२७३
- १६. असूत्रधारमेकाङ्कम्.....मूर्खनायकम् । अकन, ६/२८६
- १७. पीठमर्दोऽपनायकम्.....हास्योऽङ्गयत्र । अन्नन, ६/२७८
- १८. संलापकेऽङ्काश्चरवारस्त्रयो वा नायकः पुनः । पाषण्डः स्याद् रसस्तत्र शुंगारकरणेतरः ॥ अ०००, ६/२५९ भवेयुः पुरसंरोधच्छलसंग्रामिद्रवाः ॥ अ०००, ६/२५२
- १८. चत्वारः शिल्पकेऽङ्काः.....नायको ब्राह्मणो मतः । श्रेक्षन, ६/२८६ हीन स्यादुपनायकः । श्रेक्षन, ६/२८७
- २०. दुर्मे छी चतुरंका स्यात्.....न्यूननायकभूषिता । श्रेन्पन, ६/३०३ विटकी डामयो...विदूषकविलासवान्...पीठमर्देविलासवान् । श्रेन्थन, ६/३०४--३०५
- २१. सदृकं प्राकृत।शेषपाठ्यं स्याद् । श्रीव्यन, १/२७६ अंका जवनिकारच्याः स्यु स्यादन्यन्नाटिकासमम् । श्रीव्यन, १/२७७
- २२. प्रेंखणं हीननायकम् । असूत्रधारमेकांकम् । नियुद्धसंफेटयुतम् । नेपथ्ये गीयते नान्दी तथा तत्र प्ररोचना । अेश्वन, १/२८१-२८७
- ૪૦ ] [સામીપ : ઍાક્ટા., '૯૨–માર્ચ', ૧૯૯૩

- २३. प्राकृतिनैविभः पुंभिर्देशभिर्वाप्यलंकृता । श्रेकन, ६/२७४ कामशुंगारसंयुक्ता स्यादेकाक्कविनिर्मिता । श्रेकन, ६/२७५
- २४. ह्लीश एक एवाङ्कः सप्ताष्ट्री दश वा स्त्रियः ।...बहुतालल्यस्थितिः । अर्थन, ६/३०७
- २५. प्रस्थाने नायको दासो हीनः स्थादुपनायकः । दासी च नायिका । अल्पन, १/२८० अङ्की द्वी...। अल्पन, १/२८१
- २६. दिव्यवृत्तम् । अ०४न, ६/२८२ उक्कान्यं वहुसँग्रामम् .....चतसो नायिकास्तत्र । अ०४न, ६/२८३
- २७. 'त्रंक्यातकृतमेनाङ्कम् । क्रीक्षन, १/२८३ श्रीतिक्षब्देन संकुत्सम् । भेकल, १/२८४
- २८. विद्षकविटाभ्यां च पीठमदेन भूषिता । अल्पन, ६/३०१ ीननायका । अल्पन, ६/३०२
- २६. एकाङ्क हास्यसंकुलम् । खण्डमात्राद्विपदिकाभग्नतालेरलंकतम्, श्रेभ्यन, १/२८४
- ३०. मिछिका भोगशुं गार...विदूषकविटिकिया । भू २६७, भावप्रकाशनम्, गा. था. सी. आर्थित, विडाहरा, छी. स. १८३०
- ९१. पीठमदीपनायका । अल्पन, ए. २६८द्विपदीखण्डगेयादया...रथ्यावासकतालयुक् । अल्पन
- केर. बीस्यु गारभ्यिन्छा. कथागेयसमन्विता ।... विदूषकक्रीडापरिहासमनीहरा । अलन, ५. २६८
- विष्युं मारमेदुरा । अक्त, पु. २५० पूर्वप्रतायिका । अकिन
- . वस्य पदार्शिमन्य लिलस्ट्यं सद्सि मर्शकी क्रिकेट । जस्मर्तनकम्...। भृ. १५१ नाटचदर्पणम् , भा. स्थे। त्री., चेऽक्रा, फी. स. १६५६
- 3પ. નાટપકાર ભવભૂતિએ તે! આવા ઉત્તરરામચરિતના સાતમા અંકના પ્રસંગ કે નથળ नाइक, प्रवन्ध અને काव्य એવા શબ્દો જ અસ દિગ્ધ રીતે અભિનેય સ્થના કે વાડગફૃતિને માટે પ્રયોજયા છે એ નોંધપાત્ર છે.

# क्षे भेन्द्रहुत लिपि विवेक

વિબૃતિ વિ. ભદ \*

ગુજરાત વિશ્વાસભા અને એમ જે. વિશાભવનના પુરાવશય સંગ્રહમાંની 'લિપિવિવેક' નામની સંરકૃત હસ્તમાન તે. હ્વર આજથી રક્ષ્ય વર્ષ પહેલાં લખાયેલી છે. એ પ્રત શ્રી મંગલશંકર ગેલિ ફ્લેન્ડ પંડ્યાએ પોતાને સાટે લખેલી છે. પ્રતના પહેલા કારા પાન પર

''॥ अथ लिपिविवेक पत्र—३५ ॥ छे ॥ ।। ५ंडचा. भंगक्षक्षं ५२ शाविं ६देवन् छे ॥"

અ તિમ પત્ર તે. ૩૫ તી છેલ્લી કારી બાજુએ સાઠાદરા નાગરના નડા, પૂડા, શાલાવી, તે ત, સાઠાદ અને કન્યાલી એ છ ગામાનાં નામા શ્રાપ્ત કાલા ક્રમે લખ્યા પછી इति षट्पदानि લ. મે ગલશ કર = લખેલું છે. આ લહિયાની, આ સંગ્રહમાં અન્ય હસ્તપ્રત પણ ઉપલબ્ધ છે-

રક્×૧૨ સે.મી. ની આ હસ્તપ્રતનાં પત્રો પ્રેપૂરાં ઉપલબ્ધ નથી. પત્ર નં. ૧, ૫-૭ અને નં. ૧૫ જ મળ અક્ષરાના પત્રો ઉપલબ્ધ છે, જ્યારે પત્ર નં. ૨ અને ૪ બીજા હાથે લખેલા જુદાં પડે તેવાં પત્રો પાછળથી ઉમેરેલાં લાગે છે; જો કે એ પત્રો પણ પ્રાચીન તો છે જ. પહેલા અને છેલ્લા પત્ર નં. ૩૫ ની નેંધ સંરખી મળતી આવવાથી તેમાં લહિયાની ચાકસાઈ વસ્તાય છે. આ અપૂર્ણ અને તૂટક પ્રતા હોવા અતા વસ્તાય માં ઉમેરા કેટલીક અમત્યની ઐતિહાસિક, સાંસ્કૃતિક અને ગુજરાતના સંસ્કૃત સાહિત્યના હતિહાસમાં ઉમેરા કરે તેવી વિગતા પ્રાપ્ત થવાથી આ પ્રત ઉપયોગી મહાય.

अधभ पत्रना क्यार ले श्री मणेखाय नमः ॥ श्रीपतिचरणसरोजं प्रणम्य निखिलपुरुषार्थेकनिलयम् ॥ कुर्वे वर्णाविवेकं वर्णज्ञानाय बालानाम् ॥

લક્ષ્મીપતિના ચરણકમળમાં નમસ્કાર કરીતે, બાળકોને વર્ણ-અક્ષરાનું જ્ઞાન થાય એટલા માઢે પુરુષાર્થીના એકમાત્ર ભંડારરૂપ વર્ણ્યવિવેકની રચના કરું છું. (૧)

એ પછી પ્રથકતાંના પરિચય આ પ્રમાણ આવે છે: વરુણ (પશ્ચિમ) દિશાએ આવેલા જામનગર્ના રાજને રુદજિત નામના રાજ્યકાર્યમાં કુશળ, વિચક્ષણ અને શ્રેષ્ઠ સચિવ હતા. તે બ્રહ્મિ, નાગરશ્રેષ્ઠ, સાત્ત્વિક અને તેજસ્વી હતા. એ મહારુદ્રના અવતારરૂપ અને પેટલાદ ગામના રહેવાસી હતા (શ્લા. ૨–૪). એ રુદ્દજિત્ મહેતા અને પરમ ધાર્મિક ભૂધરજિત્ નામના પુત્ર હતા. તેણે રાજનગર(અમદાવાદ)માં તાજેતરમાં (વિ. સં. ૧૭૮૪ ?) એક લગ્ય મહેલ (પ્રાસાદ કે મંદિર ?) ખંધાગ્યા. તેના વર્ણની સારી સ્થિતિ હતી અર્થાત્ તે દેખાવડા અને પ્રભાવશાળી હતા. તેની પ્રજ્ (ખાળકા)ની સારી સ્થિતિ હતી. તેની પ્રજ (ખાળકા) શ્રુહિશાળી અને સદાચારી હતી. તે દાધાંશુષી નાગરશ્રેષ્ઠ બ્રુધરજિત્ વિવિધ શાસ્ત્રોનું વાચન—અષ્યન કરવાની ઇચ્છાવાળા અને શાસ્ત્રોના અધિકારી

[भागीय र भागते, कर-मान् ाक्कर

<sup>\*</sup> મ્યુઝિયમ ઇન-ચાર્જ, બાે. જે. વિદ્યાભવન, અમદાવાદ

વિદ્વાન હતા (શ્લા. ૪–૫). તેને ભારદાજ ગાત્રના પટલાદ નગરના રહેવાસી, અત્યંત તેજસ્વી માર્ક પડ્ય સમાન આયુષ્ય ભાગવનારા, વર્ચ સ્વ જમાવનારા, અત્યંત ઉદ્દાર, યશસ્વી, સારા પુત્રોવાળા કરપદ્રમનું દાન કરનારા પરમ ઉદાર દાનેશ્વરી શાં કરેલાલપ નામના પુત્ર હતા (શ્લા. ૧–૭).

એ (શંકરલાલ)ની વિન તાથી ક્ષેમેન્દ્ર નામના વિદ્વાન બાલા પાતાની અને બીજાની મુસ્કેલા જે પાતાના તથા ખીજાઓના અભ્યાસ માટે 'લિપિવિવેક' નામના પ્રાથ રચ્યા. (તૈના વિષય કહે છે.). હવે વર્ણ વ્યાખ્યાના વિસ્તાર કરવામાં આવે છે. (શ્લા. ૮) વર્ણાક્તિએાના અક્ષરાના રૂપાને સાતુકાઓના સમૂદ માનવામાં આવે છે. તેના બેદ-ખુદ્ધિના વિવેક; તેના સમાનાથ<sup>6</sup>ક અન્ય સખ્દા અહીં (આ ગ્રંથમાં,) મેં કહ્યા છે. (૯). આ ગ્રંથના આરંભે મંગલફારક વિંદનનાશક મંગળાચરહા માટે અષ્યયન કરનારાઓની સર્વસિદ્ધિની પ્રાપ્તિ માટે અને પ્રથની રચના પૂરી કરવાને કરવામાં આવે 🕏 (૧૦) શાસ્ત્રીના અધ્યયનની ઇચ્છાવાળાઓને માટે વર્શ -અવર્ણ જ્ઞાન (અહીં) કહેવામાં આવ્યું છે (૧૧), આ ગુજરાત આર'લ 'શ્રીપતિ'થી થાય છે. તે આર્મા છે કર્મા છે. તે યશ આપનાર ભગણ (ભાગ્યવિધાતા અને છે : શાસ્ત્રના ભગણ) મંગલકારક અને નમસ્કાર કરવા યોગ્ય છે. 'વરુણ'નવાળા ખીજી શ્લાક મનારમ અને અનુષ્ટુપ્ં છ દર્મા કલ્લો છે (તે પછીના ભાશના શ્લાકો પણ અનુષ્ટુપ્માં ે એ પછીના ચાર (શ્લા. ૧૩–૧૬) શ્લાકામાં ઇન્દ્રવજ, સંગ્ધરા, શાદુ લ અને શિપ્પરિ**ણી** છં દા ગ્રંથાર મે રચવા ૧૧થી રંડ અક્ષરા સુધીના એક પાદથી પણ અહિશાળા વિદાને અનુક્રમે આરંભ કરવા. આવી રીતે છે દાના ચાર ચરણા અને તેના ખધા ભગણાદ ગણા અને તેના શાભારપ અલંકારા પણ જાણવા જોઈએ (૧૬), એ પછી શ્લા, ૨૭માના અ તિમ ચરણના માત્ર છ અલરા જ ઉપલબ્ધ હાવાથી એ લુપ્ત પત્રમાં દસ શ્લાકામાં વર્ણોના અનુક્રમ વગેરે દર્શાવ્યું હશે. એ પછી અક્ષરાના ઉચ્ચારણ 'કેવી રીતે કરવા જોઈએ તે પંડિતાએ જણાવ્યું' છે તે દર્શાવ્યું છે. તેમાં 'ક્ષ' 'હ્દુ' 'હ' અને 'જ્ઞ'ન ઉચ્ચારહા કેવી રીતે કરવે જોઈએ તે ખતાવ્યું છે (૨૮), આ પરથી આગલા દસ શ્લોકામાં 'ક' થી 'હ,' 'ળ' સુધીના વર્શોની લિપિ તથા ઉચ્ચારહાની સૂચના અપાઈ હશે એમ લાગે છે. કેમ કે શ્લા. રહે માં કહે છે કે આ લિપિના અભ્યાસ વાંચવા તથા લખવાના કરીને વિવેશ જેએ બધા અક્ષરાને મધુર સ્વરે શહ માલવાનું જાણી લીધું છે તે બધાં શાસોના વાંચક અને લેખક અને છે. તે વિદ્વાન સભામાંરહે છે, સભાનું મનારજન ચાક્કસ કરે છે તેમાં શાંકા નથી (30), હંમેશાં પરાહિયે ઊઠીને, પવિત્ર થયેલા સાત્ત્વિક વિદ્યાર્થી સંખ્યાની ઉપાસના કરીને ખધા શાસ્ત્રોનું અધ્યયન કરવાના અધિકારી થાય છે, બીજા નહિ, જેમ દે નિષ્ક્રિય, મૂખ, યુવતીથી પરાજિત, રાંગિષ્ટ, પરાધીન, વ્યુસની, પરવશ, સ્નાનબાહ-તપંદ્યા-હામ વર્ગરે ને કરેનારા વ્યાલાયું, ક જૂસ, એકલપેટા અશુદ્ધ એવા લાકા વેદ-વેદાંગ જાણતા નથી એવું પહેલાં જ ડાલા માં અમા ના જાતા હાય છે. શાસ્ત્રા પ્યાનના તેઓ અધિકારી હોતા નથી. શાસ્ત્રા ધિકારીઓ પોશિનિની વર્ગ, સ્પેશ વગર સંતાઓ સહેલાઈથી સમજ શકે છે (૩૨). પત્ર ન કેની બાજુએ છે દે:શાસના ભગભાદિ ગણા (આડ), તેના સ્વામી અને કલનું કાપ્ટક નવ ખાના પાર્ટીને લહિયાએ અધુ રૂ. મુક્યું છે તે પછી પત્ર ૫-૭ અને અંતિમ પત્ર નં. ૩૫ મૂળ, શુંહ અને માટા અક્ષરામાં લખેલ છે 'અ'કારથી શરૂ કરીને 'ક્ષ'કાર સુધીની વ્યક્ષરૂપિથી માતુકાઓ, શબ્દસંષ્ટિન સરસ્વતીદેવી સદા જય પાર્મા (૩૩). આ ઉત્તમરૂપવાળી માતુકાને ગાયત્રી નાર્મે મહાવિદ્યા લમેં, અર્થ, કામ અને મોક્ષ-ચારય કહ આપનારી ગાયત્રીને સદા જપવી ઓર્ડિંગ), ગેરિક ક્રેક્કાર-પ્રભાવમ ત્રના અનુસ્વાર સાહિતના વિધિ આ પ્રમાણે છે. મંત્રરૂપે જ સ્ક્રેયા હા મામત્રી દ્વાવાથી ઈશ્વરના ચરણમાંથી ઉદ્દેખવેલા શકોને તે અનથ કારી છે (3પ). વાર વાર વાસ મામના પાય ના श्रीन्द्रईक स्विपितिका देशांक :

તમરકાર કરું છું કે એ વિદ્યા ઉત્તમ વ્યાહાણાને આપવી, પરંતુ માતૃકામ થ કદાપિ શદ્ધ(અયાગ્ય)ને ન આપવા (૩૬), આ ગ્રંથ ৮0 જ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ માટેનું શ્રેષ્ઠ સાધન થાય અને બલિષ્ટા માટે ઇપ્ટ-મનાવાંહિત ફળ આપનાર-સાધ્યને સાધવામાં ઉપયોગી યાય (૩૭). આ પ્રમાણે 'માતૃકા' માંના' 'प्रवृत्तिविके' इको. ६वे सुन्नोने आनंदहारक व्यवहार इहेवानी हे खुवानी शहुआत हरू छूं (३८). ઉપર શબ્દ અંગે કહ્યું, હવે શબ્દની ચતિ એ પ્રકારની: વૃત્તિસૂચક અને પ્રવૃત્તિસૂચક-સમાપ્તિને સૂચક 'હતિ' અતે બીજી 'અર્થ' આરંભની-પ્રવૃત્તિની સૂચક-એ ખંને મંગલકારક અર્થ જણાવનારી છે. અને યુંથની સમાપ્તિરૂપ છેલ્લા અક્ષર છાડી દેવા એમ સજજનાએ જણાવ્યું છે (૧). યુંથના સાતત્વમાં ખીજો (इति) પણ પ્રસિદ્ધ કહેવાયા છે, આ 'इति' અને 'अर्थ એ શબ્દો માંથને શાભા આપનારા છે (૨). રાજાઓને ચાગુલી (મહાના આનંદાદિ યોગા) સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે, બાહાઓને નશ્ચનાતા સમાહાથી ચારાને પણ (ચલ-અચલાદિ) શાકનાતે લીધે અને સામાન્ય માણસાને સુદ્રત્તો (ચાધડિયાં) જોઈને કામ કરવાથી કાર્ય સિહિની પ્રાપ્તિ, થાય છે. માટે બધા કાર્યો કરવા માટે મુદ્દર્તાના ખ્યાલ રાખવા જોઈએ, લેખનનું - અ ખ્યયન કાર્ય કરવા માટે કાર્યસિદ થાય તેવાં શુભકારક સદ્ભ કરેતાય છે (૪). લઘુ, સ્વાતિ, પુનવ સુ, રેવતી, શ્રવણ, શતિભા અને અનુરાધા-આ સાત નક્ષત્રોમાં ચલિત न थता है।य तेवा नक्षत्रभां सारा पुत्र-भाण है शुक्त वारना दिवसे क्षिपि क्षभवाना शुक्षार क इरवे। જોઈએ (૫), અહીં નક્ષત્રો અને તૈના દેવતા, આનંદ યાગ, કરણ નક્ષત્રાદિને અનુક્ષક્ષીને કાર્યોના આરંભ કરવાની સચના આપવામાં આવી છે, પ્ર'ચાંત્રની નહિ, પર'તું જરા જુદી સચવાઈ છે.)

આ રીતે સાંભન્યા પ્રમાણે લિપિ તામના કે માતુકા નામના પ્રાથ કલો, જેમાં વર્ણ સંખ્યા ૫૦ (પચાસ) જે અતાકિ કાળયો ચાલી આવે છે તે અનુક્રમે જણાવ્યા (૬). શિષ્ય અધ્યયન કરનાર અને વિદ્યાર્થી તથા આચાર્ય, અધ્યયન કરાવનાર અને શુરુ (કહેવાય); ખધા શાસ્ત્રો વિશે પ્રવચન કરે તેતે ઉપાધ્યાય કહેવાય છે, મઠ (આધુ, વ્યક્ષચારી અને સંન્યાસીને રહેવાનું સ્થાન), નિશાળ (જ્યાં વિદ્યાર્થી એ લાગે) અને જ્યાં વિદ્યાર્થી એક રહે તેને છાત્રશાળા કહેવાય છે. વર્ણ પ્રમાણે જનાઈ આપ્યા પછી લિયિતું અધ્યયન કરવું જોઈએ. વર્ષું; વ્યાક્ષણ, ક્ષત્રિયાદિ શ્વેત, સ્યામ વગેર રંગ. ક, ખ, સ વગેરે અક્ષરા અને ૧, ૨, ૩ વગેરે અંકા. એમાં વર્ષું એ મુંદિલગ, ભાજન એ ત્ય સકલિંગ અને લિપિ કે પંક્તિ કે હરાળ એ 'ઓલિંગ' કહેવાય છે (૯). વર્ષા માતકાઓની લિપિ કહેવાય છે. તે લેખનમાં લખાય છે. જેનાથી લેપ કરાય-લખાય તે 'લેપ' ચંદન વર્ગરૈતા (પણ) કહેવાય છે (૧૦). જગતમાં ત્રણ લિંગ અને શાસ્ત્રોમાં પણ ત્રણ લિંગ કહેવાય છે. मानभह डाव्य वर्षा न्यक्षरातुं अनेलुं द्वाय छ स्रोम विद्रानी डहे छ (११). स्नान डरीने श्वेत वस्रो અને આભૂષણા, ચંદન વગેરે ધારણ કરીને શિષ્યે સારા મુદ્દત્તેમાં ચંદન=ગંધ વગેરે શુભાષચારથી શ્રેષ્ઠ આચાર્ય તે અભિવાદન-વ દન-કરીને ઉપસ્થિત થવું જોઈએ (૧૨). આચાર્ય પ્રસન્ન થઈને શિષ્યત વિધિપૂર્વ ક લિપિ ભણાવવાનું ચાલુ રાખવું જોઈએ, જે ૫૦ અક્ષરારૂપે રહેલા સિપિરૂપ માતુકાનું અનુક્રમેં ત્રણ વાર આવત ન કરવું જોઈએ (૧૩), આ રીતે લિપિ પ્રાથના અધ્યયનના આર લની વિધિના શિષ્ટાચાર વ્યવહાર=વિવેક-ખીજી વ્યતાવ્યા પછી (૨૧) શાસમાં વર્ણ રૂપે રહેલાં અનાદિકાળથી સિંહ માતૃકાના વિવેકતું પ્રકૃરણ શરૂ થાય છે. પહેલી મૂલાધારથી ઉદ્દુલવેલી વાણી-માતકાને પરા, પછી પશ્ય તી આંખના ભાવમાંથી, હદયમાંથી મખ્યમાં નામની અને મુખમાંથી હદ-લવતી વૈખરી વાણી કહેવાય છે. એ પછીના પત્રો ૮ થી ૩૪ ખૂટે છે.

[સામીપ્ય : ઑક્ટો:, જર-માર્થો, ૧૧૯૩

પત્ર ૧૫ ના શ્લા. ૪૪ અપ્રાુ<sup>ધ</sup> છે, **પરંતુ** આ શ્લોક ક્ષેમેન્દ્રના ભાતૃકાવિવેક' નામના શુ. વિ. સં. હસ્તપ્રત નં. ૫૫૫૬ ના પત્ર નં. ૧૦ માં આ રીતે મળા આવે છે, જે એ પ્રધની સમાશ્તિ મહાવના શ્લા. ૧ છે:-

> संपूर्णेयं लिपिवेंबी विका दर्माल्डियो: श्रियम् । रम्यां मां विप्रुलं बायुर्यशः शुभ्रं प्रयच्छतु ॥ २ ॥॥

એ પછી માંચાંત પ્રસ્તુત 'લિપિવિવેક' નામના મામ પદ્ધર નાગર તાતીય લઇ શિક્ષેમેન્દ્રે રમેલા પૂરી થયા. શ્રીરસ્તુ !! સંવત્ ૧૭૮૪ ના બીજા વૈશાખ માસની વક માચ અને ગરવારે અર્થાત્ ઇ. સ. ૧૭૨૮ ની ૧૬ મી મે તે ફિલ્સો લખાયા. શુલાં ભવતુ

सिंधि। भीन व्यास क्षेमेन्द्र नामना मेंडकी वधु अविमाः वही स्था (१). क्षेमेन्द्र प्रडाशेन्द्रके। पुत्र मने सिंधि। भीन व्यास क्षेमेन्द्र धालास क्षियका मने अक्ष्मीरन राज अनं तर्हि से १०२०-१० इत्रोंना राज ६२० से तिहा ते स्थान क्षियका महाइता अक्षान अक्ष्मेलता, नीति अस्पत्त संखाहि रूठ-२२ अभा रव्या हता. ते अकिनवशुरतो। विद्यार्थी हते। (१). क्ष्मेलका करें, सामका-महाकारता पर 'में जरी ते। अधिकार शक्ष अने ति हिंदार्थी हते। हत्रभारी अपि हति। सामके का रव्याचे हिंदी क्षेमेलका संखान सम्बोद्धा का रव्याचे हिंदी हते। सामके का रव्याचे हिंदी क्षेमेलका का सम्बोद्धा का रव्याचे हिंदी का सम्बोद्धा का रव्याचे हिंदी का सम्बोद्धा का रव्याचे हिंदी का स्थान का स्थ

'विभि विमेक' प्रथ्यी रुपायर व्यवसम् के के के के ने ने ता होनेन्द्र विद्वास व्यवस्था करेत. तेने विद्वार દાનવીર બાલાયા શાંકરલાલની વિનંતીયી 'લિપિ વિવેક' ની રચના કરી, આ જ ક્ષેમેન્દ્રની ભાતકારિક અતે માં **હકાર વલેક**" તામના હલ્લાકત વર્દે. પથપદ માંથી કલ્લાક્ય છે કે તે પેકલાકતા વતની, ષર પરેનાગર જ્ઞાલીય લાક પદ્રોના પુત્ર માર્ગા અટક ધરાવતા પ્રાદાસ હતા. વિ. સં, ૧૭૭૩માં માંગશર વદ આઠમને રવિવાર કાશોમાં નાના ભાઈના પુર્વે (ભગ્નાજીનમા) ને મક્ટે આ પડ્યદ્ધ શાહિના નાગરે 'ભૂતશુદ્ધિ' અને માતૃક વિવેકની રચના, ક્રફેલી, શ્લા. ર માં 'વરુણાશા નરેન્દ્ર' અર્થાત્ पश्चिम ક્રિયાએ આવેલા મામના રાજ્ય 'જામ' (તમર)ના રાજ્યના શ્રેષ્ઠ ક્રુશળ સચિવના ઉલ્લેખ આવે છે. તે સા પ્રતના લેખન સંવત ૧૭૯૪ ની દુષ્ટિએ વિચારીએ તા તે સમયે ભામ તમાચા (ર) તરીક હશે. 13 મુલલ સત્તાનું જોર એ સમયે સૌરાષ્ટ્રમાં થોકું એાછું થયેલું. પરંતુ હિન્દુ-રાજપૂત રાનાઓની સત્તા પણ વાર વાર બદલાવી લાગે છે. હસ્તપ્રતમાં નમ રાખના મંત્રીનું નામ સ્પષ્ટ नथी थत ; हम दे पेटुसाइना वतनी नागर जातीय है।वान क्यां के ते दुद्दित महैता नामना नागरने स्परिकत् नामने। पुत्र दता. अदी महताक महेता अटड 'मदत्तर' देहा परथी जतरी आवेशी छे. આ ભૂધરજિત મહેતાએ રાજનગર (અમદાવાદ)માં માયું ઘર ખધાવ્યું. એમ અહીં 'સૂધરજિત दुर्दिद्रत् भडेता? भेटबाहना नागर व्याह्मण है।वानु २५०८ थाय छे. लभ तसाथी (२) ना समझशीन अंद्रिशं ६ ६0वहता राज्य ६ता, व्यमनगरना राज्य लभ कसाळना श्रवीर अने भुत्सही नागर અમલકાર શ્ર કરદાસ કામાકર હતા. તેના વિસ્તૃત ઉલ્લેખ શ્રી શે સુપ્રસાદ દેસાઈએ તથા શ્રી ડાલરરાય માંકડે આપ્યા છે. ૧૪

क्षेभेन्द्रकृत लिपिविवेक ]

[ ४५

ુજામ જસાજીએ હવાદ કાજ માકલી ત્યારે શાંકરદાસ તાગરને પણ માકલેલા. શાંકરદાસ નાગર સંક્રસિંહને જામનગર લાબ્યા, ને આમ સં. ૧૬૨૫ માં જામનગરમાં નાગર ધ્યાઇનણા આવીને વસ્યા હાવાનું સ્પષ્ટ છે. રુદજિત અને ભૂધરજિત મહેતા નાગર જ્ઞાતીય કહેલા જ છે. અને શંકરદાસ નાગર સુત્સદ્દી અને પરાક્રમી હાવાથી જામન**ગરમાં શ**ંકર ટેકરીથી એકળખાતા ભાગનું નામ કદાચ આ શંકરદાસના નામની સ્મૃતિમાં પહેલું હોય તા નવાઈ નહિ. ધ્ય આ શંકરદાસતું ભારદ્વાજ ગાત્ર નાગરાનાં ગાત્ર પ્રવરાતિ∌યાદીમાં નેધાયેલું∹છે. આ ગેલ્વઃ મેત્રક રાજાના સમયથી ઇ. સ. ની પ–૭ સદી દરમ્યાન ગાત હતું અમદાવાદમાં મામીનખાનના સમયે શંભુરામ જામના નાગર મુત્સદી નાયળ સખેદાર તરીકેની સત્તા ઉપર ઈ. સ. ૧૭૫૬–૫૭ માં હતા. મામીનખાને તેને પકડયો ખરા, પરંતુ તેને પાછળથી મુખ્ય મંત્રી તરીકે કાયમ રાખીને છેાડી મૂકયો-એમાં શાંભુરામ નામના ઉદ્દર્લેખ છે. કે તે શ્રાં ભુરામ અને પ્રસ્તુત હસ્તપ્રતમાંના શ્રાંક્ટદાસ સમયની દબ્ટિએ એક જ કે જુદા એ વિચારપીષ્ય છે. આ શાં કરદાસના સમયે ક્ષેમેન્દ્ર કવિ વિદ્વાન બ્રાહ્મણ તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામી ચૂકના હશે; કેમ કે આ ક્ષેમેન્દ્રે લિપિવિવેકની રચના કરતાં પહેલાં લગભગ ૮.૧૦ વર્ષ પહેલાં ભારતની પ્રાચીન તીમ નગરી કાશીમાં રહીતે કું ડલિની જાગૃત કરવાની પૂર્વ સુમિકાર્પ ભૂતશુદ્ધિ અને માતૃકાવિવેક ગ્રંથની રથના કરેલી છે. તેમાં પ્રુષ્પિકામાં તેને પેટલાદના **પટ્યુક નાગર** અને **યુદ્રના પુત્ર કહ્યો ઢા**વાથી બુધરજિત્ રક્રિજિત મહેતાના આ ક્ષેમેન્દ્ર કવિ વંશજ કહેવાતું પૂરેપૂર્ સંભવે છે, આમ આ કવિની પ્રાથકર્તા તરીકેની કારકિક્ષ્કિ વિ. સં. ૧૭૭૩ થી ૧૭૮૪ સુધીની સ્પષ્ટ થાય છે. ગુજરાતના આ સંસ્કૃતના પ્રખર પ હિલ વ્યાક્તણ, છ દાશાઆ જ્યાલિય, સાહિત્ય, વિવેક અને વ્યવહાર તેમજ આપ્યાત્મિક વિદ્યામાં સિહિ પામેલા ક્ષેમેન્દ્રે 'લિપિવિવેક'માં લિપિતું અધ્યાયન ક્યારે શરૂ કરવું તેના સંદ્રભ°માં નક્ષત્ર માને તેના દેવતાઓના ઉલ્લેખ આપીને મુફર્તા જણાવ્યાં છે. છંદ:શાઅમાંના ગણના દેવતા અને ફળનું કાષ્ટક (જોકે અપૂર્ણ) આપ્યું છે, પરંતુ તેમના મનમાં 'મ' ગણના સ્વામી ભૂમિ, શુલકારક અને તેન કુળ શ્રિયં અર્થાત્ લક્ષ્મી છે. એ પ્રમાણે બા<del>ક્ષીના</del> સાતેય મહ્યુના સ્વામી, કુળ, આધાર અને શુભાશુભ **દર્શાવવાનું** હશે એ સ્પષ્ટ છે.

ભામ આ કવિ અંગે વધુ અલ્યાસ અને અન્ય કૃતિઓની શોધ આવકાર થઇ પડશે ૧૭ આ રીતે અહીં ગુજરાતના પેટલાદના વતની સાંદ્રેદરા નાગર કવિ ક્ષેમેન્દ્રની વંશાવશી, કુલ, વતન વચેરેના અને તેની કૃતિઓના પરિચય પ્રાપ્ત થઇ શક્યો છે.

[સામીપ્ય : ઍાક્ટો., 'હર્-માય', ૧૯૬૩

પાદટીપ

૧. સાંકાદરા નાગર માટે જુઓ, શંભુપ્રસાદ દેશાંકી, સૌરાષ્ટ્રના ઇતિહાસ' (સૌ. ઈ.), જૂનાગઢ, ૧૯૬૮, પ. ૪૦૧; શિવપ્રસાદ રાજગાર 'અજરાતના ધાલણોના ઇતિહાસ,' અમંદાવાદ, ૧૯૮૭, પ. ૩૦૧-૩૦૪.

ર. સોઠાદરા નાગરનાં છ ગામાં વડાદરા જિલ્લાના હભાઈ તાલુકામાં રૈવા (નમ'દા) કાંઠે આવેલાં છે. જેઓ 'ગુજરાત રાજ્યમાં જિલ્લાવાર તાલુકા મહાલનાં ગામાની યાદી,' અમદાવાદ, ૧૯૬૯, પરિશિષ્ટ ૧૩૭, પૃ. ૩૦૯; ડાં હ. ગં. શાસ્ત્રી 'નાગરા : ઇતિહાસની દષ્ટિએ,' અધ્યયન અને સંશોધન, અમદાવાદ, ૧૯૯૧, પૃ. ૮૬.

રઅ. જુઓ, લો. જે. વિ. સં. હસ્તપ્રત નં. હર૧૭ 'પ્રયાગસાર' અને 'કોતુક ચિંતામાં શિ'માં સ્માર્ત અગ્નિહાત્રી પંડયા મંગલશ કરજી અને તેમાં જ 'તે પછી પંડયા મંગલશ'કર ગાવિંદ-દેવજી લખ્યું છે.

- ઢ. એ સમયે નાગરા 'મહત્તર' નામના હાેદ્દો સંભાળતા. તે પરથી 'મહેતા' અટક પડી (સો ઇ., પૃ. ૪૦૩); શ્રી સુકુ-દરાય હરિદત્ત પાઢક, 'નાગર સર્વ'સંગ્રહ,' દર્શન ૧, વડાદરા, ૧૯૮૬, પ્ર∘ ૬૬;
- ૪. નાગર કુંડું બામાં ભારદ્વાજ ગાત્ર આવે છે. વિશેષ વિગત માટે જુઓ, સૌ. ઇ., પૃ. ૪૦૫–૬; ૄૄઃ 'નાચર સર્વ'સંત્રહ, પૃ. ૯૪ અને ૧૭૪.
- પ. હળવદના રાજા ચંદ્રસિંહ કવિએાને ઉત્તેજન આપનીર હતા. તૈના સમયમાં આ શંકરલાલે ક્રોમેન્દ્ર કવિને સાહિત્ય સર્જન કરવાનું ઉત્તેજન આપ્યું હશે. (સો. ઇ., પૃ. ૫૬૧–૫૬૨)
- 5. अं दशास्त्रना अभ्यादि गण्, देवता. इस अत्यादिना डेाष्ट्रक भाटे सुर्थे। पं. रामचन्द्र झा. (संपा), 'छं दावि शतिका,' चौरवस्वा विद्याभवन, वाराणसी, १९८३, पृ. ८.
- ७. नक्षत्र, तेमना हेवताओ, इस स्त्याहि मार्ट लुओ, शं इर णासकृष्ण हीक्षित 'कारतीय ज्यातिष शास्त्र,' प्रथम भंड अमहावाह=-६, १६७१, ५. ११३; ७अ. 'सिपिविवेड,' पत्र नं. ६ अ; १की. ६ने। ७तराध : वण्ण पुंस्य:क्षरं कलीबेलिप : पंविन क्मेंस्त्रियों।। र ।। भो. के. सं. ६स्तप्रत नं. प्रथपः पत्र ३. अ. भा ते भेगे छे. 'सिपिविवेड'-पत्र नं. ४० वेदी. १८-३० लिपिमेतामबीष्यैयं...अने वाचक स्त्राव वास्त्र णां 'मात्रुडाविवेड' प्रपपद ना पत्र न'. १०-११ छपर छपर छे. पत्र न'. ४ णील अक्षरे सभायेस होवाथी १दीडानां यरही।भा थाडा हैर्दार कोवा मगे छे. तेथी 'सिपिविवेड'ना अ'तिभ पत्र न'. ३५ नी शह्मातना विदेश वास्त्र वास्त्र वास्त्र पत्र न'. ३४ पर ६रो. ने 'से।ड न'. प्रपदना पत्र न' १० ण छपरेथी संपूर्णमालिपिदे वा रन्यांगा विदेश वास्त्र वास्त्र का प्रपद्मा प्रत्र न' भाषा शह्मा छे. आज आत्रिड पुरावाओंने आधारे पानु ओड कर इतांनी इति होवानुं इसित थाय छे. ८. १६ स्वर' + ३३ ०४ जन में ॐ = ४०
- k. Krishnamachariar 'A History of classical Sanskrit Literature. pp. 171 ff.
- १०. lbid; p. 419: बलदेव उपाध्याय, स स्कृत साहित्य का इतिहास, सप्तम स स्करण, वाराणसी १९६६, ए. २५६-२५७; जेंडाकाव शांड, 'स र्कृत वार्र्भयप्रदीप, 'सत्कवि क्षेमेन्द्र,' "स रकृत वार्भयप्रदीप," सावशी, १६८५, ए. १४८-१५६
- 11. Krishnamachariar, op. cit., pp. 642 ff. 12. 1bid., p. 773
- ૧૩. મિરાતે અહમદીમાં શ્રાંકલાલ નામની અંત્રણી વ્યક્તિના ઉદ્દેષે પેટલાદ પરગણાના સંદર્ભમાં આવે છે, 'મિરાતે અહમદી' કે. મેર. ઝવરી '(અન.) વેર. વ. ખંડ રે, અમદાવાદ, ૧૯૩૩, પૂ. ૧૦૮ અને પૂ. રઢળ એ ભાખત આ હસ્તપ્રતામાં આવતા શ્રેક્સકના અનુસંધાનમાં ઉદ્દેષે ખાયેલા શ્રાંકરદ્વસની દૃષ્ટિએ વિભારપૂરિય છે, સી. ઇ. પૂ. પદ્દવ—પદ્દુ ખતે પદ્દે હેલરશય રે. માંકઢ, અમનસંરો કેલિકાસ, અંતિકાસ માંકઢ, બંદ અમનસંરો, ૧૯૭૧, પૂ. ૧૪ ૧૭ અને ૧૮ હરિપ્રસાદ ગે. શાઓ, 'ગ્રેજરાતના એતિકાસિક લેખા, પ્રે પે, પૂ. ૧૮૫-૧૮૬, મું બંઈ, વર્ષ્ટપ્ર ગુજરાતના રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક કેલિકાસ પ્રથ ૬. પૂ. ૧૨૨ અને પૂ. ૧૭૧.
- ૧૪. સા. ઈ., પૂ. પેક્ર ૧-૬લ, પહેંગ, પહેંગ, જામનગરના ઇતિહાસ, પૂ. ૧૪ અને ૧૭
- **ે પં.**ંજાયનગરને કે ઇતિહાસફ પૃ. ૧૭
- ૧૬. ગુજરાતના રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ, ગે. ક, મુલલકાલ, ગૃ. ૧૧૪–૧૧૫
- પા. એ. વિદ્યાભવનના હસ્તપ્રતસ પ્રહમાંની ઉપરાક્ત ભાને સાંસ્કૃત હસ્તપ્રતાના ઉપયોગ કરવા દેવા ખદલ તેમજ પ્રેરણા આપવા ખદલ ડા. પ્રવીભુમાંક પ્રીપ્ય (નિયામક એ. એ. વિદ્યાભવન)ની તેમ જ લેખના માર્ગ દશાન ખદલ પા. શ્રી ચહુવે દ્રાજ્યની આભાની જુ

्केभेन्द्र**३त**ंकिपिचिक ]ः

[ Año

# લા. જે. વિદ્યાભવન, અમદાવાદમાં કેટલાંક જૈન શિલ્પા

'ઋવીશ્રિય દ્ર 'પરી ખ+ ભારતી 'શલત+

અમદાવાદના શેઠ ભાળાભાઈ જેસિંગભાઈ અધ્યયન સંશોધન વિદ્યાભવનના સંમહાલયમાં સંગૃહીત જૈન શિલ્પા શ્રી પીરાજ સામસ અને શ્રી વાકાણી દારા સંસ્થાને ભેટ મળેલ છે. આ શિલ્પામાંનાં સાત જેટલાં શિલ્પા વિશે અહીં મૃતિ વૈદ્યાનિક દૃષ્ટિએ વર્ષાના મેરતાત કરવામાં આવ્યું છે.

જે. બ્રિક્ષુમા થયું: આ મુનિનો સામાના પરિષ્ઠિક્ષાંક ૧૫૨૪૦ છે. રતાશ પડતા રેતિયા પાષાણની વનેલી આ મૃતિનું સાપ પરબદ હત ૧૦ કે. મી. છે. સમુપ્રદ સ્થિતિમાં ભનેલા યક્ષમાં મસતક પર માથું મુખ રપષ્ટ દેખાય છે. યક્ષે વનસાળા અને ત્રેવડા ચપટા પ્રદુ ધારણ કર્યાં છે. હાથમાં ખેવડા પહાળા બાળુ ખંધ અને કંકણ ધારણ કરેલાં છે. તેમના નીચલા હાથની નીચે એક એક અનુચર કંડારેલા છે. યક્ષના જમણા ઉપલા હાથમાં ખાંગ જણાય છે. જ્યારે હાથ ખેંડિત છે. મંખમાંના હાથમાં અરૂગ જણાય છે. જ્યારે હપલા ડાબા હાથમાં ત્રિશુલ (1) જણાય છે. ચાર હાથ ખેંડિત છે. મંખમાંના હમા હાથમાં ચરપ્ર અ આ મુંધ (સુરિકા ?) તજરે પડે છે. નીચના ભાગમાં ભેને બાજુ એ અનુચર જણાય છે, જેમાંના એકના ડાળા અને બીજાના જન્મણા હાથ કદ્રવવલ મિત છે. મુક્રદમાં જિત ચૂંડામણું અને હાલી પરના પદ્રના આધારે આ મૃતિ જન તીર્થ કર સંભવનાયના ત્રિમુખ મર્શની હાલાનું જણાય છે. વાહન કાતરેલું તહીં હાલાથી આ યક્ષ દિમંખર કે શ્વેતાંબર હાવાનું કહી શકાલું નથી. શ્વેતાંબર અને હિલ્લા પર પર પરાય અનુસાર ત્રિમુખ યક્ષના છ હાથમાં ત્રિમુખ યક્ષના છ હાથ હાલાનું જણાવાયું છે. દિશંભર પર પર પરા અનુસાર ત્રિમુખ યક્ષના છ હાથમાં ચક, ખડ્ય, અંક્રશ, દંડ, ત્રિક્ષુલ અને છૂરિકા હાય છે, જ્યારે શ્વેતાંબર પર પર પરામાં ત્રિમુખ યક્ષના જમણા ત્રે સાથ હાથમાં નકુલ, ગદા અને અલય મુદ્રા તથા હાયા ત્રણ હાથમાં બિજોટ, અલમાશા અને સાળા (હાર) હોય છે. ર

સ્યા ત્રિમુખ માની સ્વતંત્ર પ્રતિમાંથા ઉપલબ્ધ શાવાનું જહાલું નથી.

એક જે. વિદ્યાલાયન સંપ્રદાશયની આ પ્રતિમાં વાત્યંત ખાંકત અને વાલાયેલી છે. એ કે તેની સુખાકૃતિએ અને વાલાયેલી છે. એ કે તેની સુખાકૃતિએ અના લાગી હોવાંથી તેમજ તેના પરની ક્ષેત્રસ્થીની સફાઈ જેતાં એ છે સુખ જાણે કે માજળથી દેશ વિશ્વીએ સંસ્કાર્ય દેશ શેલ સ્વાય છે. દેકસ્યુપાને આધારે આ સૃતિ ઈસ.ની આફમી નવમી શકી જેટલી પ્રાચીન જસ્યાય છે. ર. સપાર્થ નાંચ

આરસમાંથી કંડારેલી વીર્ય કર સુપ્રાશ્વનાથની આ પ્રતિમાતા સામાન્ય પરિગ્રહ્યું ક ૧૫૭૦૮ છે. એનું માપ ૪૧×૫૧×૧૫.૫ સે.મી. છે. તીર્ય કર સુપાશ્વનાથ પ્રસનું પદ્માસન વાળી મેાગસુદ્રામાં હાથ રાખી ઉપદેશ આપતા હોય એમ એઠા છે. એમનાં વિસ્તૃત સીનાક્ષર તેવા પુક્લાં છે. એમના મસ્તક પર કુંલલક મિત કેલસુક્ત ઉજ્જીવ છે. એમની નાસિકા અપ્યુક્તિર, એપ્ડ પાતળા અને બાલવા શારે ભારો

સામીપ્ય: ઍાક્ટાં, જરવામાં મા, ૧૬૬૩

**\***<]

क निषामा की जे विकासका कामाराधार

<sup>+</sup> રીડર, બા. જે. વિકાશયમ, અભાવાદ

ખીડયા હોય એવા નાજુકાઇથી કંડારેલા છે. એમના વક્ષાસ્થળ પર શ્રીવત્સનું ચિદ્ધ કંડાયું છે. નાલિ ઉપરના ભાગમાં ચાર ખીજચંદ્ર જેવી રેખાઓ કંડારેલી છે. પ્રતિમાના જમણા હાથ ખંડિત છે, જ્યારે ડાળા કાનની ખૂટ છેક સ્કંધને સ્પર્શ કરે છે. ભૂપ કિત લાંબી છે અને કંઠ પર ત્રણ વલ્લીઓ રચાય છે. ઉદ્દર અને નાલિ પર ચાર વલ્લીઓ દશ્યમાન છે. તીર્થ કરના હસ્ત પ્રલ'બ છે. હાથની ચારેય આંગળીઓ લગલગ સરખી લંખાઇની છે. એમના જમણા હાથમાં ભાગ્યરેખા મિશુબ ધમાંથી નીકળતી સ્પષ્ટ દર્શાવી છે. પગમાં પણ ચક્રવતી સ્પર રેખાઓ છે. વિસ્તૃત ઉરસ્થળ, આજનનુભાદુ, લંબકર્યું અને સુડાળ દેહયબ્દિ પ્રતિમાની સુકુમારતા અલિવ્યક્ત કરે છે. આસનપાટલી પર મધ્યમાં તેમનું લાંછન સ્વસ્તિક તથા ખીજાં કેટલાંક રેખાંકના કરેલાં છે. પ્રતિમાની પીઠિકા ઉપર વિ.સં. ૧૬૧૯ ના લેખ કાતરેલો છે. ધ

પીઠિકાનું જમણી તરફનું માપ ૨૦×૫ સે.મી., મૂર્તિ'ની પાછળ વચ્ચેના ભાગનું માપ ૧૬×૫ સે.મી. અને ડાબી તરફનું માપ ૧૯-૫×૫ સે.મી. છે. જમણી તરફના લખાણુવાળા ભાગનું માપ ૨૦×૨ સે.મી. વચ્ચેના લખાણુવાળા ભાગનું માપ ૧૬×૨ સે.મી. અને ડાળી તરફના લખાણુવાળા ભાગનું માપ ૧૯.૫ સે.મી. છે. અત્રભાગના લખાણુમાં પ્રથમ પંક્તિ ૧૪ સે.મી. બીજી પંક્તિ ૧૨૫ સે.મી. અને ત્રીજી પંક્તિ ૬-૫ સે.મી લાંબી છે. લેખની પહેાળાઈ ૪ સે.મી. છે. લેખની મિતિ સ.૧૬૧૯, વૈશાખ શુદી ૧૫, શુક્રવારની છે. કાર્ત્તિ'કાદિ વર્ષ'ગણુનાની પહેલિ અનસાર આ તિથિએ અંગ્રેજી તારીખ છ મે, ઈ.સ. ૧૫૬૩, શનિવારની છે.

### ક્ષેખના પાઠ નીચે મુજબ છે:

- A 9. सं. १६१९ वर्षे वैशास्त ग्रुदि १५ शके श्री मूल
- B १. मा श्री चन्द्रदेव तत्पट्टे सुमतिकीत्ति गुरूपदेशात्
- C १. हु ० गां० माणेक भा० मां-
- A २. णेक देव माहधा गी० हे।जा भ्रा० मेरा सु० वळाका•
- B २. हरला [सु] त...श्री सुपार्श्वनाथ जिन विं [ब]
- C २. दांने ।। बा॰ पुहुती प्रणमति भूति ना भागणा सागनुं सभाख-
- ी. श्री रस्तु हासू वन. श्री
  - २. सुमतिकी त्ति गुरूपदेशात्
  - a. नेमा भ्रा० णां मेरा ति[त] त्प्रणमित ॥
    परवत

#### ૩. મ<del>નસા</del> દેવી

રૈતિયા પાષાજીતી આ પ્રતિમાના સામાન્ય પરિગ્રહ્યુાંક ૧ક૧૧૦ અને માપ ૪૭×૨૨×૧૪ સે.મી. છે. જૈન દેવતાઓની મૂર્તિ'ઓમાં મનસા દેવીનું એક વિશિષ્ટ સ્થાન છે. બાે. જે. વિદ્યાભવન મ્યુઝિયમમાં મનસા દેવીની એક સેવ્ય સ્વરૂપ પ્રતિમા સુરક્ષિત છે. આ પ્રતિમામાં દેવી નાગના આસન ઉપર પદ્માસન-વાળીને ખેઠેલાં છે. એમના મસ્તક પર નાગફ્યાના છત્રવટા દષ્ટિગાચર થાય છે. તેનું વાહન હંસ આસન્વના નીચેના ભાગમાં કંડારેલું છે. આ પ્રતિમા અત્યંત ધસાયેલી છે. મુખાકૃતિ અને છાતીના ભાગ ધર્યો નાશ પામ્યો છે. દેવી ચતુભુંજ છે. એના જમ્યા ઉપલા હાથમાં અંકુશ, નીચલા જમ્યા હાથમાં

ભા. જે, વિદ્યાભવન, અમદાવાદનાં કેટલાંક 🕏ન શિલ્પા]

186

ધરકાક્ષ, ઉપલા ડાયા હાથમાં સંભવતઃ અક્ષમાળા અને નીચલા ડાયા હાથમાં અસ્પષ્ટ વસ્તુ છે. શિલ્પ શોંએ પર પુરા અનુસાર એ કળ હાય છે. દેવીએ પાદવલય, સાડી પર મેખલા અને કાનમાં ભારે કુંડલ પહેરાલા છે. પ્રતિમાં ઇ.સ.નો ૧૨મી સદીની માલુમ પડે છે.

#### પ્ર. લક્ષ્મી

રતિયા પથ્થરની બનેલી આ મૂર્તિ પર ચુનાનું પડ ચઢાવેલું છે. એમાં દેવી ગવાલમાં સલિતા-સનમાં સનાળ પંદ્યયુક્ત આસને ઉપર ચંતુ જેજ સ્વરૂપે એઠેલ છે. એમના ઉપલા બંને હાથમાં એક એક સનાળ કમળ છે, નીચલા જમણા હાથમાં વરેદર્યુક્ત અક્ષમાલા તથા હાળા હાથમાં ઘટ છે. મસ્તક પર પંચકૂટ સુક્રૂટ, કાનમાં ભારે કુંડલ, કુંડમાં હિક્કાસન તથા કુંદા જેવા પહેલા પ્રદીતા પ્રલાબહાર, બાહુ પર બાજી બુધ અને પગમાં વલય તજરે પૂડે છે. દેવીના પ્રગ અને હાથની હશેળાઓ પર ચૂનાનાં પડ સહી સુક્રા છે. કો. બી. સી. લાદાસાર્થે દર્શાવેલ મૃતિ વિધાનના આધારે આ પ્રતિમા સ્વરૂપ જેત પર પરાની લાક્યોને અક્ત કરે છે. આ મૃતિમ ૧૨ મી-૧૩ મી સુદીની જ્યામ છે.

# પ. કૃષ્ણર : (હિક્પાલ)

(અ) રેતિયા પશ્ચરના ખનેલ, જૈન મંદિરના મંડપના અધે રત લના એક ભ્રાગમાં એક ખાજુ કુખેર અને બીજ તરફ ઇશ્વાન, એ બે દિક્પાલની આકૃતિઓ કડારેલી છે. અધે રત લના આ લાગના સામાન્ય પરિમ્રહ્યું કે ૧૩૦૯૨ છે અને એનું માપ ૯૫×૫૨×૩૯ સે.મી. છે. દિક્પાલ કુખેર અધાવસ્ત્ર તરી કે દું કો ધોતી પહેરેલી છે. ઉત્તરીય જણાતું નથી. છાતી પર પંત્રાપતિતની જેમ ડાળા રક ધ પશ્ચી જમણી તરફ ઉદર સુધી જતા પટુ પહેરેલ છે. કુખેર ચતુર્ભું જ છે. જમણા નીચલા હાથમાં ગદા, જમણા ઉપલા હાથ, તથા ડાળા ઉપલા હાથ વડે નકુલિકા મસ્તકની પાછળથી ધારણ કરેલી છે. પ્રતિમાના ડામા નીચલા હાથ ખંડિત છે. ડાળા પગ પાસે ખંડિત થયેલ વાહન હાથી નજરે પડે છે. કુખેર એકાવલી, કુંડલ, તથા મેખલા ધારણ કરેલ છે. મૃતિ ની ડાબી બાજુએ એક અનુચર ઊનો છે, જેના હાથમાં નાણા કાથળી છે, અનુચરે કેવળ લંગોટી ધારણ કરેલ છે, અલંકારા નથી. અનુચરના ટૂંકા ઓળલા વાળ તેમજ પ્રસન્ન મુખાકૃતિ જાણે કે પાછળથી કાઈ એ સુંસ્કરણ કરીને બનાવી હોય એમ જણાય છે. ચૂડા-મણ્યુકત જટા મુક્કટ, વક્ષઃસ્થળ પરનું લાંછન, તથા આયુધ ઇત્યાદિને આધારે આ મૃતિ જૈન પુરૂ પરામાં સ્વીકૃત દિક્પાલ કુખેરની હોવાનું પ્રતીત થાય છે. આ મૃતિ ઈસ.ની ૧૧ મૃતિ શે સાફ્રીને છે.

### (બ) ઇશાન : (દિક્પાલ)

જૈન મંદિરના મંડપના અર્ધાસ્ત ભના એક ભાગમાં કુખેરની જમણી ભાજુએ દિકપાલ પ્રશાનની મૃતિ કોતરી છે. એનું માપ પ૧×૧૯-૫×૬-૫ સે.મી. છે. દેવે દુંકી ધોતી પહેરેલી છે, જે કિટવસ્ત્રથી અંધિલી છે. ઈશાને ઉત્તરીય પહેર્યું નથી. પરંતુ રક ધથી જમણી ઉદ્દરને કરતા પટ ધારણ કરેલા છે. રક ધથી જ પણ વજેરે પડે છે. મસ્તક પર જેટામુંકુટ અને તેમાં ચૂડામણિ શાભિત છે. ઈશાનના કર્યુંમાં ભારે કુંડલ, એકાવલી અને હિક્કાસૂત્ર ધારણ કર્યોં છે. ચતુર્જું પ્રતિમાના ઉપલા જમણા હાર્યમાં ત્રિશ્લ, ઉપલા ડાળા હાર્યમાં ત્રિશ્લ, ઉપલા ડાળા હાર્યમાં સપ્, નીચલા જમણા અને ડાળા ખંતે હાથ ખહિત છે. આ ખંડિત હાર્યોમાં ધનુર્ય-ભાણે હાવાનું જણાય છે. કારણ તેમની પીઠ પર તીરનું ભાશું નજરે પડે છે. દશાનના પગની ડાળી બાજુ અંજલિબદ મુદ્રામાં એક અનુચર નજરે પડે છે. જમણી બાજુ વાહન વૃષભ અત્યંત

40]

[સામીપા: ઍાક્ટા., 'હર-માર્ચ, ૧૯૯૩

ખ હિત છે. શ્વેતાંભર પર પરા મુજબ ઇશાનના ચાર હાથમાં પિનાક, ત્રિશૂળ, સપ અંત કમળ હાવાનું જેથાય છે. આ મૃતિ વિધાન એહી બેંધ બેસે છે. આ મૃતિ ઇ.સે. ની ૧૧ માં સદાની મોંલૂમ પડે છે.

#### ૬. દ્વારશાખનાં શિલ્પા

આ દારશાખ રાજસ્થાનના ભેરાટ ગામમાંથી પ્રા'ત થયેલાં છે, એ શ્રી વાકાણી તરફથી સંસ્થાને બેટ મળ્યાં છે. એ સૌથી ઉપરના ખંડતું માપ ૧૦૪ × પ૧ સે .મી. છે. નીચના બે રત બોર્નુ અલગ માપ ૭૦ × ૪૫ સે.મી. છે. કોઈ જૈન મહામે ફિરના મુખ્ય પ્રવેશદારનો છે. હાલ એના પાંચ ખંડ બો. જે. વિદ્યાલવન(સામાન્ય પરિપ્રહણાંક ૧૫૩૮૦)માં સુરક્ષિત છે. આ શિલ્પમાં લીંટલ (પાંટડા) પર ત્રણ શિલ્પમાં પિક્તાઓ છે. એમાં સહુથી નીચે પુષ્પાંકના છે. મધ્યની પંક્તિમાં લક્ષાંટી ખામાં તીથે કરની બેઠેલી આકૃતિ છે. આસનની પાટલી સુરક્ષિત છે. તીથે કરતું મસ્તક ખંડિત છે. જેમની છાતીમાં શ્રીવત્સનું લાંછન છે આ મૃતિની પ્રત્યેક બાજુ એક એક ચાર્મરધારી, એક એક હસ્તિ અને એક એક નત કતથા એક એક વાદક દિવ્ટોગાયર થાય છે. આના પ્રત્યેક છેડે એક એક દેવી (યક્ષા !) કંડારેલી છે. હાળો બાજુના ગવાક્ષની દેવીના હાથમાં અંકુશ, વરદ, ફળ અને શૂલ છે. જેમણી બાજુની દેવીના ઉપલા બંને હાથમાં નકુલિકા અને બાકીના ખેમાં વરદ અને ફેળ છે. બંને દેવીઓએ સાડી, કટકવલય, કંડહાર, મેખલા, કુંડલ અને સન્તવેલા ધાટની કેશરચના કરેલી છે. સહુથી ઉપરની પંકિતમાં કંડારેલી આઠ આકૃતિઓ પૈકી એક માલાધારી અને સાત પુષ્પધારી ખાની છે, વળી એમાં ચાર શ્રાવિકા નજર પડે છે. ડાંબી બાજુના શ્રાવક લીરે ખંડિતે થયો છે. જમેણી ખૂલુંમાં એક પૃક્રિંગ વાદક કોત્યો છે એને બેનર્જા કાયા ખૂલુંમાં કંડાર્યા કે સાર્યો છે. જમેણી ખૂલુંમાં એક પૃક્રિંગ વાદક કોત્યો છે એને બેનર્જાકા કાયા ખૂલુંમાં કંડાર્યા કેડાર્યા કેડાર્યા કરાયા ખૂલું માં કંડાર્યા છે.

ખારશાખની હાખી બાજુ ઊબી હરાળમાં ઉપરથી નીચે ત્રણ દેવીઓની મૃતિઓ કંડારી છે. સહુથી ઉપર ચક્રેશ્વરી છે. ચતુભું જ દેવીએ પાતાના હાંચામાં ચક્ર, ચક્ર, વરદસુદ્રી અને મળે ધારણ કરેલ છે. અહીં વાહન ગરુડ સ્પષ્ટ નજરે પડે છે. મધ્યમાં દેવી પાશાકુશા છે, જેના ઉપરાં ખેં હાથમાં પાશ અને મળે છે અને નીચલા જેમણા હાંચ વરદસુદ્રામાં તેથા નીચલા હાંચમાં ખેં હતે છે. જેનું વાહન હાથી નજરે પડે છે, જે ખંડિત છે. છેક નીચે ત્રિશ્લ, ત્રિશ્લ, વરદસિમાલા અને ચોચા હાથમાં મળ ધારણ કરેલ છે. આ દેવીનું વાહન હાંસ જણાય છે, જેમણા બાજુંથી બારશાખમાં ઉપરથી નીચે ત્રણ દેવીઓની આકૃતિઓ છે, જેમાં અનુક્રમે પુરુષદત્તા, વજાંકુશા અને તેની નીચે મનસા દેવી છે. પુરુષદત્તાના હાથમાં ખડ્ય, ખેટક, વરદ અને ફળ છે. વાહન પ્રાયઃ મહિલ જણાય છે. વજાંકુશાના હાથમાં વજ, અંકુશ, વરદ અને ફળ છે. તેનું વાહન હાથી છે. મનસાના હાથમાં શૂલ, અંકુશ, વરદાક્ષ અને મુદ્રા બાજુઓ વારશાખની નીચે વરુષ્યું છે. ઇન્દ્રના હાથમાં વજ, અંકુશ, વરદ દેખાય છે. તેનું વાહન હાથ વજ, અંકુશ, વરદ દેખાય છે. તેનું વાહન હાથ છે. હાથમાં વજ, અંકુશ, વરદ દેખાય છે. તેનું વાહન હાથ છે. વરા હાથમાં વજ, અંકુશ, વરદ દેખાય છે. તેનું વાહન હાથ છે. વરા હાથમાં પાશ, વરદ અને ફળ છે. વાહન ખંડિત છે. બંને બારશાખોની અંદરની બાજુએ વેલપત્તીનાં રૂપાંકન કર્યા છે. બહારની બાજુએ એક સરખા સ્વરૂપની વાદકોની ઊબી હરાળ નજરે પડે છે. જેમાં ઉપરથી નીચે જતાં વીચાવાદક, પખવાજવાદક, ઢાલક કે મૃદંગવાદક, કરતાલવાદક, મંજિરાવાદક, ઘ'ટવાદક, હમરુવાદક, મુરલીવાદક વગેરે છે.

બધા દેવદેવી વરદમુદ્રામાં છે, ડાખી બાજુ ફળ મુદ્રા સાથે પકડેલું છે. દેવદેવીઓના વાળ ઓળીતે પાછળ લીધેલા છે. સ્લેટિયા સપાટ પથ્થરમાંથી બનાવેલ દારશાળ મેવાડી શૈલીનું જણાય છે. ખૂબ લો. જે. વિદ્યાલયન અમદાવાદનાં કેટલાંક જૈન શિલ્પો!

ખ દિત છે. જેન શ્વેતાંબર મૂર્તિ વિધાન અનુસાર મૃતિ વિધાન કરવામાં આવ્યું છે. આ શિલ્પ ૧૫ મી સદી પહેલાંનું જણાય છે.

#### ૭. અ બિકા

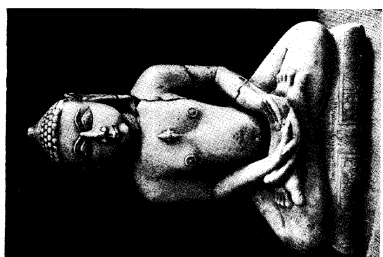
આ ધાતુમૂર્તિ શ્રી. પિરાજી સાગરા તરફથી સંસ્થાને લેટ મળલ છે. તેના સામાન્ય પરિત્રહણાંક ૧૫૨૦૧ છે અને એનું માપ ૧.૫×૧૧.૫×૧ સે.મી. છે. આ પ્રતિમામાં દેશ પોતાના વાહન સિંહની પીઠે ઉપર લિલતાસનમાં ખેઠેલ છે, ચતુર્ભું દેવીના જમણા નીચલા હાથમાં આત્રફળ, જમણા ઉપલા હાથમાં ચક્ક, ડાળા ઉપલા હાથમાં પાશ (?) અને ડાળા નીચલા હાથ વડે પુત્ર (સિંહ કે અુદ્ધ)ને ધારણ કરેલ છે. દેવીના મસ્તક પર મુક્કટ, કાનમાં કુંડલ, એકાવલી, કરવલય, પાદવલય ધારણ કરેલ છે. દેવીના વસની નીચેની કાર સ્પષ્ટ દેખાય છે. મુખાકૃતિ ઘણી ધસાઈ ગઈ છે. તેમના મસ્તક પાછળ આમ્રપલ્લવનું પ્રભામ છે. આ શિલ્પ ૧૩ મી સદી જેટલું પ્રાચીન જણાય છે.

#### **પાદ**ટી પ

- 1. B. C. Bhattacharya, Jain Iconography, Lahore, p. 97
- ર R. S. Gupte, Iconography of the Hindus, Budhists and Jains, Bombay, 1972, p. 179; પ્રિયમાળા શાહ, 'જૈન મૃતિ'વિધાન,' અમદાવાદ, ૧૯૮૦, પૃ. ૭૩–૭૪
- 3. B. C. Bhattacharya, op. cit., p. 97
- ૪ વિભૂતિ વિ. ભદ, 'ગુજરાત વિદ્યાસભા અને બાે. જે. વિદ્યાભવનમાં સંગૃહીત શિલાલેખાે,' "બ્રુહ્સિપ્રકાશ," પૃ. ૧૨૭, અંક ૧૦, ૧૯૮૦, પૃ. ૪૧૯–૨૦
- 4. L. D. Swamikannu Pillai, Indian Ephemeris, New Delhi, 1982, Vol. V, p. 328
- 5. B. C. Bhattacharya, op. cit., pp. 155-56

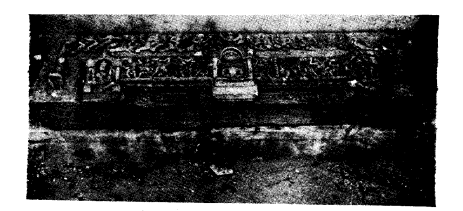
[સામીપ્ય : ઍાકટા., 'હર–માર્ચ', ૧૯૯૩

42-9





#### પ્રદ્ર–ર







ચિત્ર ૩ દ્રારશાખનાં શિલ્પાે. લાે. જે. વિદ્યાલયન (ચિત્રાની સમજૂતી માટે જુઓ આ અંકમાં પ્રવીષ્યુચંદ્ર પરીખ અને ભારતી શેલતનાે લેખ)

უ | ლ



ચિત્ર ૪. પ્રદ્યા - સાવિત્રી, ઉમા - મ**હે**શ્વર, લક્ષ્મી - નારાયણ રાણીવાલ - પાટણ (ચિત્રની સમજૂતી માટે જુઓ આ અંકમાં આર. ડી. સાવલિયાના લેખ)



ચિત્ર ૫. ગણેશ - શકિત અને કુમેરની યુગલ પ્રતિમા (ચિત્રની સમજૂતી માટે જુઓ આ અંકમાં આર. ડી. સાવલિયાના લેખ)

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

# રાણીવાવ-પાટણની કેટલીક યુગલ પ્રતિમાંઓ

આર. દી. સાવલિયા \*

હિંદુ ધર્મ ના સંપ્રદાયા પૈક્ષ શૈવ અને વૈષ્ણવ સંપ્રદાયા મુખ્ય છે. આ સંપ્રદાયામાં પ્રમુખ દેવની અનેકવિધ સ્વરૂપની પ્રતિમાઓ બનેલી જોવા મળે છે. જેમાં પ્રમુખ દેવે કરેલાં કાર્યોના સ્વરૂપની પ્રતિમાઓ ઉપરાંત શંગાર પ્રતિમાઓ પણ નજરે પડે છે. આમાં ખાસ કરીને વિષ્ણુ અને શિવની સ્વતંત્ર પ્રતિમાઓ, સંયુક્ત પ્રતિમાઓ અને યુગલ પ્રતિમાઓ વિશેષ જણાય છે. આ સાથે પ્રદાાની વિવિધ સ્વરૂપની પ્રતિમાઓમાં તેની યુગલ પ્રતિમાઓ વિશેષ પ્યાન ખેંગે છે.

કાઇ પણ સંપ્રદાયમાં પ્રમુખ દેવ સાથે તેની પત્ની સ્વરૂપે દેવીની પ્રતિમા રહેલી જોવા મળે છે. આ પ્રકારની પ્રતિમાઓમાં મેડા ભાગે દેવ-દેવીને એઠેલાં કે જોલેલાં ખતાવ્યાં છે. આવી પ્રતિમાઓ સામાન્ય રીતે યુગલ કે આલિ ગન પ્રતિમાઓ તરીકે ઓળખાય છે. આ પ્રકારમાં સર્વ સામાન્ય પ્રચલિત સ્વરૂપામાં હાલા-સાવિત્રી, ઉમા-મહેધર, લહ્મી-નારાયણ, ગણેશ-શક્તિનાં સ્વરૂપો વિશેષ દષ્ટિગાચર થાય છે.

ઉ ારાક્ત યુગલ સ્વરૂપાની પ્રતિમાએાનાં મૂર્તિ'વિધાન પુરાણા અને શિલ્પગ્ર થામાં મળે છે. ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત આવી યુગલ પ્રતિમાએાનું નિરીક્ષણ કરતાં નીચે પ્રમાણેનાં લક્ષણા તારવી શકાય :

- ૧. યુગલ પ્રતિમામાં સામાન્ય રીતે આસન પર દેવ જમણા પગ લટકતા રાખીને બેઠેલા અને ડાળા ઉત્સાગમાં દેવી ડાળા પગ લટકતા રાખીને એઠેલાં હોય છે.
- ર. દેવની પ્રતિમા કરતાં દેવીની પ્રતિમા કદમાં નાની બનાવવામાં આવે છે.
- 3. દેવને ચતુભુજ અને દેવીને દિભુજ હાય છે.
- ૪. દેવંતા ડાળા નીચલા હાથ દેવીની ડાળી બાજુ સ્તનને સ્પર્શતા અથવા કેડ ફરતે આિક ગન આપતા બતાવાય છે, જ્યારે દેવીના જમણા હાથ દેવના ખલા પર આિક ગન આપતા દર્શાવાય છે.
- પ. દેવ–દેવી ખેઠેલા હાેય તે આસન આગળ વાહન અને આજુબાજુ પરિવાર દેવતાએ ખતાવવામાં આવે છે.

આવી કેટલીક યુગલ પ્રતિમાંએા ગુજરાતની પ્રખ્યાત રાષ્ટ્રીવાવ-પાટલુમાં આવેલી છે.

ગુજરાતની સુપ્રસિદ્ધ પ્રાચીન રાજધાની અહાહિલપુર-પાટહાની ઉત્તર-પશ્ચિમે બે કિ.મી દૂર એક પ્રાચીન વાવ આવેલી છે. આ વાવ ચીલુક રાજ ભીમદેવ ૧ લાની રાણી ઉદયમતિએ ભીમદેવના મૃત્યુ (૧૦૬૩ ઈ. સ.) પછી વ્યંધાવી હોવાનું મનાય છે. આ વાવ ગુજરાતના અદ્દસુત કલા-કૌશલ અને કલા કોતર શીનો ઉત્કૃષ્ટ નમૂનો છે. આ વાવ રાણી ઉદયમતિએ વ્યંધાવેલી હોવાથી "રાણીવાવ" કે "રાહાુકી વાવ"ના નામે પ્રસિદ્ધ છે. અગિયારમી સદીના ગુજરાતના લાકજીવનના ઉચ્ચતમ કલાસ સ્કારા અને સો દર્યાનષ્ઠાનું આ વાવ આવેદ્દબ પ્રતિભિંબ પાડે છે. આ જડ પશ્ચરા ગરવા ગુજરાતીઓની સો દર્ય ઝંખના અને મનુષ્યની કલામાત્રનાં જીવંત પ્રતિકા છે. આ વાવની વિપૃત્ધ શિલ્પ-સમૃદ્ધિમાં શૈવ,

\* અધ્યાપક, ભા. જે. વિદ્યાભવન, અમદાવાદ

રાષ્ટ્રીવાવ-પાટ્યુની કેટલીક યુગલ પ્રતિમાંઓ]

[43

વૈષ્ણુવ, શાકત જેવા સંપ્રદાયાનાં અનેક શિલ્પા નજરે પડે છે. જેમાં વિષ્ણુનાં ચાવીસ સ્વર્પા, દર્શાવતાર, પાર્વતી તેમજ શિવ, ધ્રદ્ધા, વિષ્ણુ, ગણેશ વગેરેની યુગલ પ્રતિમાંઓનું બારીકાઇથી કરેલું કાતરકામ સિદ્ધ હસ્ત કલાકારની સિદ્ધિનું સાપાન જણાય છે.

આ વાવની ઉત્તર વ્યાંજુની દીધાલના પૂર્વ ભાગનાં ચાયા પડશારમાં દક્ષિણાભિમુખ પ્રદાનસાવિત્રી, ઉમા-મહેલર અને લક્ષ્મી-નારિયાનાં આકર્ષક યુર્ગલ શિક્ષ્મી આવેલાં છે. ઓજ દીવાલના પશ્ચિમ તરફનો ભાગમાં ગણેશ-શક્તિ અને કુખેર-કુખેરીના નયનરમ્ય શિક્ષ્મા જોઈ શકાય છે. આ બધી પ્રતિમાઓ ૧૧ મી સદી જેટલી પ્રાચીન છે.

#### પ્રકાનસા(વર્ત્રા:

હિંદુ ત્રિમૃતિ - પહેલાં વિધ્ધુ એને મહેશમાં પહેલાનું સ્થાન સર્વ પ્રથમ છે. તે સચ્ટિના નિર્માતા તથા બધા દેવાના નેતા છે જે કે વૈષ્ણુંવ અને શૈવ સે પ્રદેશના જેમ તેની કોઈ અલગ સ'પ્રદેશ નથા બના શક્યો કે વિષ્ણુ અને શિવની જેમ અધિક સંપ્યામાં તેની પ્રતિમાં આ તેના સ્થોપના નથી થઇ શક્યો. હતી તેના પ્રતિમાં તેમાં સ્થોપના નથી થઇ શક્યો. હતી તેના પ્રતિમાં તેમાં સ્થોપના નથી થઇ શક્યો. હતી

ધિવિધ શિલ્પેત્ર'થાંમાં હાલાના સ્વરૂપને લગતા વિગતા પ્રાપ્ત થાય છે. જેમાં સાવિત્રી સાથે હાલાની મૃત્તિ સ્વરૂપને શુમલ પ્રતિમા તરીકે આળખવામાં આવે છે. આ પ્રકારની પ્રતિમાઓનું મૃત્તિ વિધાન વિષ્ણુધમે તરપુરાભુમાં વિગતવાર આપવામાં આવ્યું છે. જેમાં હાલાને એક મુખ, લાંબી દાઢી, મસ્તકે જટામુક્ટ અને લિલતાસનમાં એઠલા દાય છે. ચાર દાય પૈકી ત્રણમાં માળા, પુસ્તક અને કમંડલ અને ચોથા દાય સાવિત્રીને આલિ ગર્ન આપતા હોય છે. હાલાના ડાબા ઉત્સંગમાં સાવિત્રી એઠલ હોય છે. સાલાના ડાબા ઉત્સંગમાં સાવિત્રી એઠલ હોય છે. સાવિત્રીના એ હાથ પૈકી એક હાથમાં કમળ અને બીજી હાથ હાતાને આલિ ગર્ન આપતા ભતાવાય છે.

રાષ્ટ્રીવાવ-પાટણની ઉત્તર દીવાલના ચાથા પડયારના પ્રથમ ગવાલમાં બ્રહ્મા-સાવિત્રીના યુગલ સ્વરૂપની સપરિકર પ્રતિમા આવેલી છે. પૂર્ણુ વિકસિત પર્યાની આર્મને ઉપર બ્રહ્માં જમાણે પગ લટકતાં રાખી એકલ છે. હાળા વાળલા પગ પર સોવિત્રી દેવા જમાણા પગ લટકતા રાખીને એકલ છે. બ્રહ્માને ત્રણુ મરતક બતાવ્યો છે. દરેક પર જેટામુંક્ર છે. બ્રહ્માની આંગલા મુખ લેટી વર્ગરના છે. કાનમાં કુંડલ, ગળામાં હાર, પ્રક્ષા બહાર, બાલુ પર કેપૂર, કટિમેખલા, પાંદવલય અને પાદજલક ધારણ કરેલ છે. બ્રહ્માના ચતુલું જમાં અનુક્રમે પદ્મ, સુકૃ, પુસ્તક અને સાવિત્રીને ઑલિ ગન આપતા બતાવ્યા છે

ડાંખા હત્સ ગમાં એઠલ સાવિતા દેવા દિશાં છે. મસ્તક સુવર્ણ મં હત જટામુક્ટ, કાનમાં સ્થવન કુંડલ, કંઠમાં હસિડી, સ્તમસત્ર, કેવૂર, હસ્તવલય, કેટિમે ખેલા અને પાકળલક ધારેલું કરેલ છે. દેવાના જમણા હોયનું આંધુધ ખેં ડિતે છે. ડાબા હાથે વહાનિ આલિંગન આપતા ખેતાન્યા છે.

આસનની આગળ ઘલાના જમણા પગ પાસે વાહન હેંસ દેવ તરેફ મુખે રાખીને ઊંગલ છે. તુની બોન્ફુલા નમસ્કારમુદ્દામાં આકૃતિ બેઠેલ છે. હાળી બોન્ફુનમર્સ્કારમુદ્દામાં બેઠેલ ઓના મસ્તક પર સોવિત્રી દેવાએ જમેણુ પગ રાખેલ છે. સમગ્ર પ્રતિમાના પરિકરમાં બ'ને બોન્ફુ ક્શાવતારના શિલ્પો કોતરેલા છે. આ ગવાલની જમણી બાન્કુ દર્પણ ધારણ કરીને અપ્સરાતું શિલ્પે અને હાળી બોન્કુ વસ્ત્ર પરિધાન

[સામીપ્ય : ઍાક્ટો., 'હર–માચ<sup>ર</sup>, ૧૯**૯**૩

કરી રહેલ અપ્સરાનું સુંદર શિલ્પ છે. બ્રહ્મા—સાવિત્રીના આ સ્વરૂપનું એક શિલ્પ નેશનલ સ્યુદ્ધિમ નવી દિલ્હીમાં આવેલું છે, જે ૧૨ મી સદી જેટલું ડાચીન છે. એમાં બ્રહ્માને ત્રણ સુખ સ્થૃતે હાયમાં પદ્મ, અક, પુસ્તક અને દેવીને આશ્વિંગન આપતા વ્યતાવ્યા છે. હાળા ઉત્સંચમાં મેઠેલ દેવીના હાયમાં પદ્મ એને બ્રહ્માને આશ્વિંગન આપતા વ્યતાવ્યા છે.

સ્મા સ્વરૂપતી બીજી પૃતિમાંએા ગુજરાતમાં ધૂમલીના શિવમ દિરના મ ડાવરમાં રેતિયા પશ્ચરમાં સ્મતે મ ભાતના સક્તિ મિ ફિરમાં આરસમાં ક ડારેલ જોઈ શકાય છે.

#### क्रिया-महिद्यार

શિવના પ્રતિમા-વિધાનમાં શિવની યુગલ પ્રતિમા વિશેનાં દ્વિધાન પ્રુસણા, શિલ્પાશાસ્ત્રના પ્ર**માણાં**થી મળી આવે છે. મત્સ્યપુરાણ, અભિલયિતાર્થ ચિંતામણિ, ધ્રેન્નતામૃતિ<sup>દ</sup>પ્રકરણ, <sup>સ</sup> અપસાહિત પ્રસ્ણ, <sup>દ</sup> રૂપમંડન ૧ વગેરમાં શિવના યુગલ સ્વરૂપતું પ્રતિમા–વિધાન આપવામાં આવ્યું છે.

મત્સ્યપુરાશ, દેવતામૃતિ મકરશુ, રૂપમંડન વગેરમાં શિવને આસન પર બેઠેલા, અને ચાર હાથ દ્વાય છે. સતુર્દ્ધ જમાં અનુક્રમે કમળ, શૂલ, ત્રીજો હાથ ઉમાના ખભા પર અને ચોશા હાથ ઉમાના સ્તતુને ત્યશે તો ખતાવૃત્તો કાય ઉમાના સ્તતુને ત્યશે તો ખતાવૃત્તો. શિવના મસ્તક જટામુક્ટ, ત્રશુ નેત્ર, કપાળમાં ચંદ્રકલા, શરીર પર ચર્મ હાય છે. શિવના પ્રાપ્યા ઉદ્ભાજ પૈકા એક હાથ શિવના પ્રાપ્યા ઉદ્ભાજ પૈકા એક હાથ શિવના ખભા પર અને બીજા હાથમાં કમળ કે દર્મ શુ હાય છે. લણી વાર આ સમૃહમાં વૃષ્યભ, ગણાશ, કુમાર, બગુઝરિવની પ્રતિમાઓ પણ મુકવામાં આવે છે.

રાષ્ટ્રીવાવના ચાયા પડયારતા બીજ ગવાક્ષમાં ઉમા-મહેશ્વરની પ્રતિમા આવેલી છે. મદ્રાના ભાળ ભૂમાન પર મહેશ્વર લિલાસનમાં ખેઠેલ છે. દેવના મસ્તકે જટામુક્ટ અને તેમાં અર્ધ મંદ્રક્રશાનું આલે. ખૂન પ્યાનાક પેક છે. કાનમાં સંપંક હત, કંકમાં પાંદ્રીયુક્ત હાર, બાજુ પર કેયૂર, હરતવલય, કટિનેખલા, પાદ્રવલય અને પાદ્રજ્લક જેવા અલે કારો ધારણ કરેલ છે. મહેશ્વરના ચાર હાયમાં જમણી બાજુ પદ્મકળા અને તિશ્લ, જેના ઉપરના ભાગ ખંડિત છે. ડાબા ઉપલા હાયમાં નાગ અને નીચલા હાયમાં આવે છાને આવે આવે આવે છાને આવે છે. આવે આવે છે. મહેશ્વરના ડાબા ઉત્સંગમાં ઉમા જમણા પગ પદ્મ પાંદરી પર ટેક્લને ખેઠેલ છે. ઉમાનું મસ્તક ખંડિત છે કંદ્રમાં હાંસડી અને પ્રલ બહાર, કટિસન, અને પાદજલક ધારણ કરેલ છે. આયુન આગળ ન દિની ખેઠેલી આકૃતિ છે. તેના ગ્રળામાં ઘૂધરમાળ છે. આસનની જમણી બાજુ પ્રરૂપ આફૃતિ દેવ તરફ મુખ રાખી નમસ્કારમુદ્રામાં ખેઠેલ છે. ડાબી બાજુ આફિતે ઉપાદ્ર ભનેલી છે. પશ્ચિમમાં દશાવતારની આકૃતિઓ કંડારેલી છે. આ ગવાલની ડાબી બાજુ પગને આંટી મારી બંને હાયશી મેલુ લગાડતી અપસરાનું કલાદ્રમક શિલ્પ નજરે પડે છે.

#### લક્ષ્મી-નારાયણ

લક્ષ્મીના સાન્તિષ્યમાં વિષ્ણુતે તારાયણ તરીકે યતાવવામાં આવે છે. લક્ષ્મી-તારાયણનાં રપવિધાન વિષ્ણુપુરાણું વિષ્ણુપ્તમેત્તિક કપમંતન કર્વ વસેરે મુધ્યામાં આપેલ છે. આ બધા મુધ્યામાં આ સુગલ મતિમા સામુધ્યાના ફેરફાર સહ બનાવવાન કર્યું છે.

લુક્ક્રી-નારાયણ સ્વરૂપના પ્રતિમા–વિધાનમાં વિષ્ણુને ગરુડ પર લિલતાસતમાં હોકેલા અને હાળા લુસાંગમાં લુક્ક્મીજીને બિરાજેલાં બતાવવા, વિષ્ણુના એ હાથ પૈકા એક હાથ લક્ષ્મીજને ૠાલિકંગન આપતા. લક્ષ્મીના એ હાથમાંના એક હાથ વિષ્ણુના ગળા કરતે અને બીજામાં ક્રમળ હોય છે. હાણી વાર

રાષ્ણ્રીવાવ–પાટ્યુની કેટલીક યુગલ પ્રતિમાંગો]

· [YY

ુઆંુમૃતિ'ની આજુઆજુ સુંદર પરિચારિકાએ હાથમાં ચામર લઇ ને ઊબેલી હોય છે. જમણી બાજુ અરુક મૃતિ' અને આયુધ પુરુષા શું ખ અને ચક્ર ઊબેલા હોય છે. આગળની બાજુ બ્રહ્મા અને શિવ એ ક્રિપાસકા અ'જસિમુદામાં પૂજા કરતા બતાવાય છે.

લક્ષ્મી-નારાયજ્વની આ પ્રકારની યુગલ પ્રતિમાઓ **ધર્**યુ સંપ્યામાં ભારત અને ગુજરાતમાંથી **મળા** આવે છે.

ત્રીજ ગવાક્ષમાં લક્ષ્મી-નારાયશુની સુંદર યુગલ પ્રતિમા આવેલી છે. પદ્મપીઠ પર લિલતાસનમાં ખેઠેલ નારાયશુના ડાળા ઉત્સંગમાં લક્ષ્મીજી બિરાજેલાં છે નારાયશુના મસ્તકે અલ કૃત કર ડમુકુટ, કાનમાં કુંડલ, કંઠમાં પત્રયુક્તહાર અને વિવિધ અલ કારા ધારશુ કરેલ છે. ચાર હાથ પૈક્ષી નીચલા જમશુમાં પદ્મકળી, ઉપલા જમશુ હાથનું આયુંધ ખંડિત છે. ડાળા ઉપલા હાથમાં ચક્ર અને ડાળા નીચલા હાથથી લક્ષ્મીજીને આલિ ગન આપેલ છે.

લક્ષ્મીના મસ્તકે કિરીટ મુકુટ, કાનમાં કુંડલ અને વિવિધ અલંકરણા ધારણ કરેલ છે. લક્ષ્મીજીના એ **હાય** પૈકી જમણા હાથે નારાયણને આલિંગન આપેલ છે. અને ડાળા હાથમાં શંખ ધારણ કરેલ છે. જે નોંધપાત્ર છે.

આસનની આગળ માનવર્ષ ગરૂડ બંને કરમાં નારાયજીના પગ ગ્રહીને ઊડતા હોવાના ભાવ દર્શા-વેલ છે. પરિકરમાં દશાવતારની આકૃતિઓ નજરે પડે છે. આ ગવાક્ષની ડાળી બાજુ સ્ત્રી આકૃતિ ઊનેલી છે તેના ડાળા હાથ મસ્તક ઉપર કત<sup>લ્</sup>રીમુદ્દામાં છે. અને જમ્મણા હાથમાં કપાલ ધારજી કરેલ છે. સ્ત્રીના પગ પાછળ શ્વાન ઊનેલ છે.

#### શક્તિ-ગણેશ

ગજીપતિની પ્રતિમાં એના કેટલાક પ્રકારામાં શક્તિ સાથેની તેની મૃતિ એને પછુ મળે છે. આ પ્રકારની મૃતિ એનાં સ્વરૂપ વિશે કેટલાક પ્ર થામાં તેનું વર્ણન જોવા મળે છે. "મંત્રમહાદિધિ"માં ગણેશની શક્તિ તરીકે લક્ષ્મીને બતાવ્યાં છે. અહીં ગણુપતિને ત્રિતેત્ર, ચાર હાથમાં દંત, ચક્ર, અભયમુદ્રા અને ચાથા હાથ લક્ષ્મીને પાછળથી ટેકવતા હશે. લક્ષ્મી દેવીના શિલ્પમાં એક હાથ વડે ગણેશને બેટતા અને ખીજ હાથમાં કમળ હોય છે. 19

ઉત્તરકામિકાગમમાં આ યુગલ સ્વરૂપનું વિગતે વર્જુન મળે છે. જેમાં ગજીપતિને બેઠેલા, ચતુ-ભુંજમાં પાશ, સ્વ'ક્ષ્ય, શેરડીના હુકડા કે માદક અને ચોથા હાથ દેવીની કમરને પાછળથી પકડેલા કે ગુલાંગાને સ્પર્યાંતા ખતાવવાનું વિધાન છે. ગજીપતિના ખાળામાં બેઠેલ દેવી અલ'કારાથી વિભૂષિત છે. દેવીનું નામ વિક્રેશ્વરી જચ્ચાવ્યું છે. દેવીના જમણા હાથ મચુપતિને આલિ'ગન આપતા અને કાળા હાથમાં કમળ હોય છે. <sup>૧૨</sup>

વાવની ઉત્તર તરફની દીવાલના પશ્ચિમ ભાગમાં ચાથા પડથારમાં આવેલ ગવાક્ષમાં પ્રથમ શક્તિ– ગણેશ, મહાલદ્દમી અને કુખેરની યુગલ પ્રતિમાએ આવેલી છે.

પ્રથમ ગવાક્ષમાં શક્તિ–ગણેશની સપરિકર પ્રતિમા આવેલી છે. જેમાં ગાળ આસન પર ગણુપતિ જમણો પગ લટકતો રાખી બેઠેલ છે. ડાંબા ઉત્સંગમાં દેવી ડાંબો પગ લટકતો રાખી બેઠેલ છે. ગણુપતિના મસ્તકે મુવર્ણું મુક્કટ છે. સ્ંઢનો ભાગ ખંડિત છે કંઠમાં માટી પાંદડીયુક્ત હાર છે. સુવર્ણું નો ઉદર ખેંધ છે. વિશાળ પેટ પર સપંબંધ છે. હાથ અને પગમાં માટા અલંકૃત કલ્લાં ધારણુ કરેલ છે. ચાર હાથમાં અનુક્રમે દંત, પરશુ, પદ્મ અને દેવીને કમરથી આલિંગન આપતાં અતાવ્યાં છે. દેવીએ મસ્તકે કિરીટ મુક્કટ અને શરીર પર અલંકારા ધારણુ કરેલ છે. દેવીના જમણો હાથ ગણુપતિને આલિંગન આપતા

પક] સામીપા : ઍાક્ટા., '૯૨–માર્ચ', ૧૯૯૩

અને ડાળા હાથમાં સનાળ પદ્મ ધારણ કરેલું સ્પષ્ટ નજરે પડે છે. આસનની આગળ માદકપાત્ર રાખેલું છે. જેમાંથી લાડુ આરાગતા મૂપકતું શિલ્પ ધ્યાનાકપંક છે. પરિકરમાં દશાવતારનાં શિલ્પો જોઈ શકાય છે. આ ગવાક્ષની જમણી બાજુ પગને આંટી મારીને ઊભેલ જીના ડાળા પગ પર અળેતા લગાવતી જીને પરિચારિકા બેઠેલી છે. અપ્સરાના એક હાથ અભયમુદ્રામાં છે. ડાળી બાજુના ગવાક્ષમાં બંને હાથમાં શંગારુ-સંદુક ધારણ કરીને સપ્સરા હિલ્લો છે. પગ પાસેના વાનરને સંદુક તરફ કુલ્તા બતાવ્યા છે.

#### **કૂળેરની** યુગલ પ્રતિમા

શાસ્ત્રોમાં અષ્ટ દિક્ષાલામાં કુએરતે ઉત્તર દિશાના દિક્ષાલ ગણવામાં આવે છે. તે દેવાતા ધના-ધ્યક્ષ છે. કુએરના શાસ્ત્રીય મૃતિ વિધાન પુરાદ્યા ઉપરાંત અપરાજિતપુર્વા કે દેવતામૃતિ પ્રકરણ પ્ર અને રૂપમ ડન પ્ય માંથી મળે છે. જેમાં કુએરના હાથમાં એમુક્રમે ગદા, નિધિકું ભ, બીજપૂરક અને કમંડલું 'હાવાનું જણાવ્યું છે, અને વાહન તરીકે જંજ ખતાલ્યો છે. વિષ્ણુધર્માત્તરપુરાણ કે માં કુએરના ચાર હાથ પૈકી એ હાથમાં ગદા અને શક્તિ તથા બીજા એ હાથ તેની અચિમ વિભવા અને વૃદ્ધિને આલિએન આપતા બતાવવાનું વિધાન છે.

અહીં ત્રીજ ગવાક્ષમાં સ્થિત પ્રતિમામાં કુખેર તેની પત્ની સાથે ઊંચા આસન પર ખિરાજમાન છે. કુખેરના મસ્તકે કિરીટમુક્ટ, કંઠમાં સુવર્ણું હાર, માતીના સેરના ઉદરખંધ, હાથ અને પ્રમાં માતીની અલં કારા ધારણ કરેલ છે. ચાર હાથ પૈકી જમણા નીચલા ખંડિત અને ડાળા નીચલા હાથથી પત્નીને આલિંગન આપેલ છે. ઉપલા બે હાથથી દ્રવ્યની થેલી ધારણ કરેલ છે. કુખેરના ડાળા ઉત્સંગમાં બેઠેલ આ પાલેંગન આપેલ છે. તેનું મસ્તક ખંડિત છે. જમણા હાથ કુખેરને આલિંગન આપતા અને ડાળા હાથનું આયું ખંડિત છે. આસનની આગળ વાહન ગજ બેઠેલ બતાવ્યા છે. આ પ્રતિમાની ખાસ તરી આવતી વિશેષતા એ પરિકારમાં કુખેરની બેઠેલી અને ચાર હાથમાં અનુક્રમે અલય, ઉપલા બે હાથથી દ્રવ્ય થેલી પકડેલ અને ચાયા હાથમાં બીજપૂરક ધારણ કરેલ આઇ પ્રતિમાઓ દૃષ્ટિગાચર થાય છે.

આમ ઉપયુ'ક્ત યુગલ પ્રતિમાએ અત્યાર સુધી ગુજરાતમાંથી પ્રાપ્ત આ પ્રકારની યુગલ પ્રતિમા ઓમાં કેટલીક વિશેષતાઓને લઇ તે જુદી તરી આવે છે. સાથે કક્ષા રૌલીની દબ્ટિએ પણ ૧૧ મી સદીની અન્ય પ્રતિમાએા કરતાં વિશેષ ધ્યાનાકપ'ક છે.

#### પાદટી પ

્રાણીવાવ–પાટ્યુની કેટલીક યુગલ પ્રતિમાએા]

૮. વિષ્ણુપુરાષ્ટ્ર, ૩/૪/૨૭ '૧૦. રૂપમ'ડન, અ. ૪/૩૪–૩૫ ૧૨ એજન, પૃ. ૧૨ ૧૪. દે. મૂ. પ્ર., અ. ૪/૬૫ ૧૬. વિ.ધ., અ. ૫૩/૧–૬/

4(9]

<sup>્</sup>ર, 'વિષ્ણુધર્માત્તર,' (વિ.ધ.), ખંડ ૩, અ. ૧૩

A. M. I. Khan, Brahma in the Puranas, Pt. xxxii, p.142.

<sup>ા &#</sup>x27;મત્સ્યપુરાણ,' અ. ૨૬૦/૧૧-૨૦

૪. 'અભિલવિતાર્થ' ચિ'તામણિ,' પ્ર. ૩/૩૧- કર

પ. 'દેવતામૂતિ' પ્રકર્ણું (દે.મૂ.પ્ર) અ. ક/૩૧-૩૨.

કુ. 'અપરાજિતપૃચ્છા,' (અ્પૃ) સૂત્ર ૨૧૩/૨૫–૨**૭** 

<sup>ં</sup> છ. 'રૂ**પમ**ંડન,' અ. ૪/૨૭–૨૯

દુ. વિ. ધ., અ. ૮૫/૩૪–૩૫

૧૧ 'પ્રિયળાળા શાહ,' હિંદુ મૂર્તિ' વિધાન,' પૃ. ૧૧

૧૩. અ. પૃ., અ. ૬૯

૧૫. રૂપમ ડેન, અ. ૨/૩૭

# 'મિર્જત સિકંદરી'માં થતું સલતનતકાળનું સમાજ દર્શન

उपेर इरेशी

सामां सितं मध्यक्रासीत अविद्यासका के, व्याहराष्ट्रीता राजमा विभिन्न, ज्ञासना राजम विस्तान, ज्ञासना सुक्षों, ज्ञासना पराक्षणे। असे जोसना पराक्षणे। असे जोसना पराक्षणे। विस्तान विश्वेती। ઉલ્લेभ कर छे. ब्रनतानी श्री दशा बती तैने। सिन्धिका उसे के विश्वेती क्षिणे के जोसांथी स्थापना नथी. तेस कर्ता परेक्षणे सिक्षिणां के संबद्धा समान क्षेत्र के विश्वेत क्षाय छे. आ क्षेत्रका क्षेत्रीता असास क्रवामां आक्ष्मे। छे. प्रश्वेती क्षेत्रका क्षेत्रका स्थापना समान क्षेत्रका छे. यहाँ क्षेत्रका क्षेत्रका स्थापना समान क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका स्थापना समान क्षेत्रका क्षेत्रका स्थापना क्षेत्रका क्षेत्रका स्थापना समान क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका स्थापना क्षेत्रका स्थापना क्षेत्रका स्थापना क्षेत्रका स्थापना स्थापना स्थापना क्षेत्रका स्थापना स्थापना

યુલતાને કુંતુઇફોનના મેરણુ પછી એના કાંકા સુલતાન દાઉદ ચિંમ મેહ મદ ગાદીએ આવ્યા. એશુ સીંચા પહેલા ઓદેશ બહાર પાડીને કબૂતરાના દાજા અને દાવાબત્તામાં વપરાતા તેલમાં થતા અલ ઉપર કાર્ય મુક્યી.

એના ઉપરથી એમ કલિત થાય છે કે એ જમાનામાં જહેર રસ્તાઓને પ્રકાશિત કરવા વપરાતા તેલના ખર્ચ રાજ્યના તિજોરી પર હતા અને સ્ટ્રીટ લાઈટ જેવા કાઈ વ્યવસ્થા હતા ખરી

ક્રમ્યુલોને સરકાર તરફથી ઘલા પૂરા પાડલામાં આવતા હશે. સમૂતરા બનાવ્યા હોવા જોઈએ. લોકોતે પણ ક્રમ્યુત્સ પાળવાનો શાખ હતો. ક્રમ્યુત્રે અને પક્ષીઓને દાહ્યા અવડાવવાની ભાસ્તની જૂની મથા હોવી જોઈએ. આજે પણ દિલ્હીમાં સજમેરી એટ પાસેના એક દ્રાફિક આયલેન્ડમાં લોકા અને રીક્ષાવાળાએક, બજારમાંથી દાહ્યુઓ, ખરીદીને વિએર છે.

સુલતાન મહમદ ખીજાને કતલ કરવામાં આવ્યો. ત્યાર બાદ ઉમરાવાએ ગાદીના વારસદારની તપાસ શરૂ કરી, કે કોઈ રાણી ગલ વતી છે, ખબર પડી કે એ પ્રમાણ નથી. સુલતાનના નજીકના સમા સંખંધીઓની તપાસ કરી તા ખબર પડી કે એમદાવાદમાં કાઈ અહમદખાન છે. રઝીયુલ મુલ્ક એને તેડવા ગયા ત્યારે આ અહમદખાન પાતાના ધરની પાસેની ગાંધીની કુકાનમાંથી કળૂતરા માટે બાજરા બરીને પાતાના ખમીસના ખાતામાં લઈ ને જેતા હતા. આમ અમદાવાદમાં સ્થાપક, સુલતાન અહમદના પીત્ર લતીફ ખાનના પુત્ર અહમદશાહ ગાદીએ આવ્યો. તેને કળૂતરા પાળધાના શામ્ય હતા અને સાકા કાથળીને બદલે ખાળાના ઉપયોગ છૂટથી કરતા હતા.

### સામાન્ય માધ્યુસાને ઇલ્કાળ આપવાની પ્રથા :

ગુજરાતના સુલતાના તિમન કક્ષાના લોકોને પાતાના અમીર અને દરભારી બનાવીને એમને માટા લક્ષ્ય આપતા હતા: સુલતાન દાઉદ બિન માહ મદે પાતાના પાડાશી "કર્રાશ" એટલે કે પાથરણાની સેવા જેને માથે હતી એવા માણુસને ઇમાદુલ સુલ્કના ખિતાબ આપેલા, અને બીજી એ જ ક્ક્ષાની વ્યક્તિને શ્વરહાતલ મુલ્કતા ખિતાબ આપેલા. 3

સામીપ્ય : એંકિટો., 'દર-માર્ચ', ૧૯૯૩

<sup>\*</sup> અખ્યા, ફાયસી ઉદુ વિભાગ, ભાષા ભવન, ગુજરાત યુનિવસિંદી, અમલાવાક

સુલતાન મહંમૂદ બીજાએ ચિરજી નામના એક ચિડીમારની મેં સેવા જાયસી માટે લીધી હતી અને એને મુહાફિઝખાનના ખિતાબ અપે છું કરેલે. સુલતાનને ધ ધુકાના અમીર આલમખાનની મદદની જરૂર હતી. કેમ કે તે એને વફાદાર હતા. કાઈ ને ખબર ન પડે એ હેતુએ મુશ્રતાને ઉપરાક્ત ચિડીમારને જૂતાએ શકરાસો પક્કી લાવવા મેહક્યો. જાહેરમાં એમ હહેવાયું. જૂતાએક્સો સરવા મુદ્ધા થઈ ને પુસાર થતા હતા. આમ ગુપ્ત સીતે પાતાના વફાદાર સાથીની મદદ મેળવવાયાં સહતાન સફળ થયો. એના અર્થ એમ થાય કે બાઝ, શકરા, કમ્યુતરા વગેરે પક્ષીઓના સલતાના, ઉપરાયે અને સામાન્ય પ્રજાને શાળ હોવા જોઈએ.

જે દિવસે સુલતાને ચિરજીને મુહાફિઝખાનના ખિતાબ આપ્યા ત્યારે દરભારમાં વઝીર પૂછ્યું કે "મુહાફિઝખાન કઈ દ્વાતિના છે કાઈ જાણે છે? વિનાદી મહેક અમીને કહ્યું "હા, તે પરમાર છે અને નહિયાદના માસદાર છે." પરમાર રાજપૂતામાં એક સાઇક પણ હેમ છે અને ચિદિમાર હોવાને કારણે એને જાણી જોઈને પરમાર કહ્યો. તેમજ "નઠ" એક એવી શાંભી શાકહીને કહેવામ છે જેના વહે પશ્ચિમાને પકડવામાં આવે છે, આતે "તહિયા" પશ્ચીઓને પકડવામાં આવે છે, આતે "તહિયા" પશ્ચીઓને પકડવારને કહે છે. ધ

સુલતાન મહમૂદ બીજાના દરભારમાં એક ખ્વાંજ સરા હતા એને ખાનેજહાંના ખિતાબ આપવામાં આવ્યો હતા, એક દિવસે સુલતાને એને પૂછ્યું. "તમે કઈ ત્રાતિના છે! ?" એણે કહ્યું, "મને ખબર નથી, નાની વયમાં જ હું ખ્વાજ સરા બન્યો હતા. અનાથ હતા" મહેક અમીને કહ્યું, "સુલતાન, ખ્વાબ્લસરા "વાદેલ" ગાતિના છે. વાદેલ રજપૂર્તામાં એક શાંતિ છે અને "વાદેલ" એટલે જનું બિજ કાપી ના ખવામાં આવ્યું હોમ તે પહ્યું થાય.

સુક્રતાન મુત્રફર એક રાત્રે લખતા હતા. ક્રાતીકુલ મુક્રક સેકિશ કાર્ક્ક તલવાર લઇને પાયળ ભના હતા. નશામાં હોવાને લીધે એના હાથમાંથી હલવાર પ્રડી. સુલ્લાનને નશ્ક્રની અન્ય થઈ. લેક્કિએ એને ધક્કા મારીને વ્યહાર કાઢી મૂક્યો. થોડીવાર પછી સુલતાને એને માક્ર કરતાં કહ્યું, "ક્યાં છે પેલા ગ'દા."

સુલતાન મોહ મદના સમયમાં માલવાના સુલતાન મહત્વદે ગુજરાત ઉપર લેગેહુમાં કો. એના એક ખાસ દોરત ગાંધી હતા. એ એ સુલતાનને સ્લાહ અક્ષ્મી કે આપ તામદાર પ્રેતાના હતા અને ખન્નનાને જહારોમાં ભરીને શાંડા સમય સહદ્વસાં માછવીઓના વિકાર માટે જના રહેક, દુશ્યન આપના ખાલી પ્રદેશમાં કુત્રાની જેમ કરીને સુલદ્રોક જકા.

આ **ખા પ્રસંધા ઉપરથી ફલિલ ચાય છે કે ગુજરાતના** સુલતાના તુચ્છ કક્ષાના લોકોની સાંભત માણતા હતા, એમને ખિતાખા આપતા હતા અને એમની સલાહ લેતા હતા.

ખીજો એક કલિતાર એવા પણ શાય કે ગુજરાતમાં રાજ્યભાષા અલે કારસો હતી, પણ મુસલમાંના, મુલતાના, અમીરા વગેરે ગુજરાતી જાણતા હતા, તે સમયે લોકોમાં પ્રત્યલિત હતી જ, તેથી જ તેઓ ગુજરાતીમાં પણ વિનાદ કરી શકતા હતા. લગલગ ચારસા વર્ષ પહેલાં અમદાવાદમાં લખાયેલ મિમ્યત્તિ સિકંદરીમાં કારસી લિપિમાં અનેક સ્થાનિક શળ્દો વપરાયા છે. કદાચ તેનું કારણ એ પણ હાર્ષ શર્ કે સલતાનાના પૂર્વ જો પહેલાં હિન્દુઓ હતા, પાછળથી એમણે ઈસ્લામ મામ અપનાવ્યા હતા, તેમની મૂળ

**ં પ્રિમ્પ**િત સિક કરી માં શતું સલતનતકાળનું **સભાજ દર્શન** 

ભાષાની અસર અને આસપાસના વાતાવરહાની અસર તેમની ઉપર હતી તેમના સંપર્ક સમાજના વિદ્વાના તેમજ ર કે લોકો જોડે પણ ધનિષ્ઠ હતા, તેમની રાહ્યીઓ માટે ભાગે રાજપૂત કે ઉચ્ચ ઠાકોર કુટું બની હતી

ત્રીએ ફેલિતાથ એ થાય કે ગુજરાતના સુલતાના પાસે વહાણા હતાં. દરિયા કાંઠાને લીધે આસ-પાસના સુલતાના એનાથી વ'ચિત હતા. સુલતાના માછલાએના શિકાર કરીને દરિયામાં મનાર જને મેળવતા હોવા એ એ. ગુજરાતના સુલતાનાએ નોકાદળ પણ તૈયાર કરેલું. તેમજ બહાદુરશાહ વગેર ધાધાથી દીવ કે ખ'લાત જવા માટે હ'મેશ જળ માગ'ના ઉપયોગ કરતા હતા. એયાશી, ભહ પત્નીત્વ

સુલતાન મહેમૂદ બીજાના સમયમાં દરયાખાન નામના એક ઉમરાવ ખૂબ લે પટ હતા. એની પાસે અસંખ્ય કન્યાએ હતી. એમને તે "દુખ્તરખાના'માં રાખતે હતા. કાઈ એક ખાસ બાતમી મેળવવા એણે સુલતાન પાસે પાતાની આવી કન્યાએમાંથી એકને એક રાત્રે માકલી અને એક ખ્વાજ સરાને ફાડયો. સુલતાને એની જોડે સંભાગ કર્યો અને સવારે પાશારીમાંથી ઊઠવા પછી ઊભાં ઊભાં પલંગ પાસે પેશાબ કર્યો. એના અથ° એવા થયા કે કુટણી ઘરા ચલાવતા હતા અને એ પણ કહેવાતી ઈરલામી હુકુમતમાં-

મુલતાત ખહાદુરે માંકુ અને માલવા જિયા બાદ એને એક વિચિત્ર વિચાર આવ્યો. એણે હુકમ કર્યો કે "અમારા લશ્કરમાં અને માંકુ શહેરમાં જેટલી દ્વામનીએા, પાત્રીએા, કન્યાએ અને નાયિકાએા હોય બધાને અમારી સમક્ષ હાજર કરા લગભગ એક હજાર આવી અગિ શાબુગાર માથે આવી. મુલતાને એક એકને બાલાવીને ઇનામ આપી રજા આપી. એક નજીકના અમીરે પૂછ્યું "મુલતાનને કાઈ ગમી ?" એણે કહ્યું "અમારા હરમમાં તાત્રુક લહર જેવી દાસી છે એની સામે આ અગિ કંઈ જ નથી." નાત્રુક લહર પહેલાં મુલતાન સિકંદરના હરમમાં હતી.

દીવના ગવર્ન ર મલેક આયાઝના પુત્ર ઇસહાકની પત્નીએ અને દાસીઓની સંખ્યા એક સા હતી. સૌને એ શારીરિક સંખ'ધા ભાંધીને તૃપ્ત રાખી શકતા હતા. એના મરણ પછી માટા ભાગની એની વિધવાઓએ પાતાના પેટ ચીરી નાખ્યાં અને આપધાત કર્યો

માંડુના સલતાન મહમુદના હરમમાં એ હજાર સું દરીઓ હતી એણે મહલમાં ચારે બાજુ એનરડીઓ બનાવી હતી. પોતે વચ્ચે જ આંગહુમાં આવીને ઊભા રહેતા, ત્યારે આ સૌ એક સાથે શહુગારીને એના દિલને બહલાવવા પ્રયત્ન કરતી હતી. આ બધી સુંદરીઓ એણે ગુજરાતમાં મુંલતાન મુઝફ્ફરને અપૈં હુ કરવા એફ્રિક કરી હતી કારણ કે એની સહાયથી એની ગાદી બચી હતી. પણ પવિત્ર સુલતાન મુઝફ્ફરે શરીઅતની વિરુદ્ધ કશું કર્યું નહીં. 1 •

રાજપૂત રાજ્યોમાં પણુ આ પ્રમાણુ જ હતું. એના અથ° એ થયા કે સત્તા અને ધન જ્યારે કાઇ પણુ કાંમના માણસ પાસે આવે છે, તે એયાશીમાં કાઇ ધાર્મિ'ક સામાજિક કે અન્ય નીતિ નિયમાને અનુસરતા નથી: એના એક જ સિંહાત હાય છે. અમર્યાદિત. અબાધિત, અનિયત્રિત અને વૈવિષ્યપૃષ્ણ યોન સંભાધા માણવા.

### નશીલા પદાર્થા :

સુલતાન મુઝફ્ફર એક પવિત્ર માણુસ હતા. કુર્ઓનના હાફિઝ, મચાલેમુત તનઝીલ જેવી તફસીર અને હદીસ શરીફના અભ્યાસી હતા. એણે જીવન દરમિયાન એક વાતની કાળજી રાખી હતી કે ઐની

<sup>ૄ</sup> [સામીપ્ય : ઍાક્ટો., '૯૨–માર્ચ', ૧**૯૯૩** 

છલા ઉપર નશીલા પદાર્થોનું નામ પહ્યુ ન આવે. અને ન છૂટકે અફીહ્યુ વગેરે કાઇ નશીલી વસ્તુનું નામ લેવું પડે તા "ગાળા" કહેતા. ત્યારથી જ ગુજરાતના લાકા લાટની જેમ બાંધવામાં આવેલ નશાની વસ્તુને "ગાળા" કહેતા થઇ ગયા.

એના અર્થ એ છે કે કહેવાતી ઈસ્લામાં હકૂમતમાં નશાળ ધી ન હતી. દરભાર સાથે સંકળાયેલ ઉમરાવ અને નાની પાયરીના લોકા અફીહ્યુ વગેરેનું સેવન કરતા હતા.

#### ધીરધારતા ધંધા :

સુલતાન મહમદ યેગડાએ હુકમ બહાર પાડવો હતો. <sup>૧</sup> કે મારા રાજ્યમાં કોઇ લશ્કરી કે સિપાહીએ વ્યાજે પૈસા લેવા નહી. એના માટે અલગ ખજાનચી નીમ્યા હતા આ લોકોમાંથી જેમને જરૂર પડતી તેએ ત્યાંથી વગર વ્યાજે ઉછીના પૈસા લેતા હતા. સુલતાન એમ માનતા હતા કે લશ્કરીએ વ્યાજના માલ એટલે હરામના માલ ખાતા થઈ જશે તો જેહાદ નહીં કરી શકે.

એના અર્થ એવા થયા કે એની ઇસ્લાસી હુકુમતમાં વ્યાજ ઉપર રૂપિયા ફેરવતા મહાજના ઉપર પ્રતિભાધ ત હતા પણ માત્ર લશ્કરીઓના વ્યાજ ઉપર લેવા ઉપર પ્રતિભાધ હતા, અને મહાજના ઉપર ઇસ્લામાં શરીઅત લાદવામાં આવી ન હતી. સુલતાન સિકંદર ગાદીએ બેઠા ત્યારે શહેરના મહાજના સાથે મળીને એને મુભારકભાદ આપવા ગયા હતા. ૧૨

## પાન સાપારી અને અથાણાં

હિન્દુસ્તાનમાં પામ સોપારીના રિવાજ એટલા પ્રાચીન છે જેટલી ભારતીય સંસ્કૃતિ. અઢીથી ત્રણ હત્ત્વર વર્ષ પૂર્વ લખાએલ "કથા સાગર"ની અનેક વાર્તાઓમાં પાન ખાવાના ઉલ્લેખ છે.

લોકોમાં પાન<sup>૧૩</sup> સોપારી<sup>૧૪</sup> અતે અથાણું<sup>૧૫</sup> ખાવાતો રિવાજ હતો. બહાદુર ગીલાની નામના એક અમીરે સુલતાન મહમૂદ બહુમનીના સમયમાં બંડ પાકાયું. મહમૂદ બહુમની નાનો હતો. એ**ણે** વહાણો તૈયાર કરાવી કરિયામાં લૂંટફાટ શરૂ કરી. ગુજરાતના બંદરા ઉપર વહાણો આવતા બંધ થઈ ગયા તેથી લોકો પાન સાથે સોપારીતે બદલે કિશમીઝ ખાવા લાગ્યા હતા.

એતા અર્થ એવા ત થાય કે એ સમયે ગુજરાતમાં સાપારીની આયાત કરવામાં આવતી હતી. મલેક અયાઝ દિવંતા ગવર્ન હતા. તે મિજબાની વખતે પાતાના દસ્તરખ્વાન ઉપર ઇરાની, હિન્દુસ્તાની અને રૂમી વાનગીઓ પિરસ્તો હતા. ક ત્યાર બાદ અત્તર અને પાન આપવામાં આવતાં હતાં. 'મિઅ'તે સિક'દરી'તા લેખક તાંધે છે કે ગુજરાતમાં મિજબાનીની આ જ પ્રથા છે.

કેટલીક વખતે દરેક પ્રકારના અથાણાં જમણુવારના એક ભાગ બનતાં હતાં. રઝિયલ મુલકે, મિઅ<sup>૧</sup>તે સિકંદરીના લેખક સિકંદરના પિતાને અનેક પ્રકારના અથાણા ખવડાવ્યા હતા, જો કે એમને ખાટા અથાણાં પસંદ ન હતા.<sup>૧૭</sup>

#### ચીનનાં વાસણા :

સુલતાન મુઝફ્ફર એક બલા મુલતાન હતા. એણે પાતાના ઉમરાવા માટે 'વ્યાના''ના ૧૯ તથક અને વાસણામાં અનેક પ્રકારની વાનગીઓ માકલી હતી.

ં'મિઅ'તે સિક'દરી'માં થતું સલતનતકાળનું સમાજ દર્શ'ન]

[ **§ 1**]

એના સાથ' એના યુપા કે આજે જેમ ચાઇનાઝ અને કાન્ટીનેટલ કૂડ પ્રચલિત છે તેમ એ સમાને કિન્દુસ્તાની વાનપીઓની સાથે લોકો પરદેશી વાનપીઓ પહુ માહ્યુતા હતા. ખાસ કરીને ઇરાની, અને એશિયા માઇનારની (રૂમ). મુલતાનાના સમયમાં જ ધહાખરા રૂમીઓ ગુજરાત આવતા રહ્યા હતા એમાં ખહાદુરશાહના તા પછી રૂમીખાન સૌથી વધારે જાણીતા છે. મુલતાનાના સમયમાં યમનના હજાઓનામાંથી એક્સમી સંતે આવ્યા, આફિકના એટલે સફિડોના ગાલ્યા. અને આ લેડ્કા પાતપાતાની સાથે પાતાની વાનગીઓ પહુ લેતા આવ્યા જે અહીં પ્રસદ્ધિત સની હશે.

ગરીબ લાકા કદાચ માટીનાં વાસણામાં જમતા હશે પણ તવ ગરા ચીનીનાં વાસણાના લપયો કૃત્ કરતા હતા. સીની વાસણા બનાવવાની કળા ફારીગરીના તે સમયે વિકાસ થયા હાવા જોઈએ. ભ્રિપ્રાચ

ભાકશાહના સિયાઇએ હરભાત અને મુખ્યસભને લિલાસ પહેરતા હતા. હલાલુણાર અચકન પહેરતા હતા. સિપાઇએા શમશીર, ખંજર અને તસ્કરા હંમેશ સાથે રાખતા હતા. ૧૯

હુમાયુંએ ખંભાતમાં પહેલી વખત દરિયા જોયા, હુમાયુએ ખંભાતમાં કતલે આમના આદેશ ખહાર પાડેલ. મંજુ નામના ગર્વૈયાએ ખૂશહાલ ખેત્ર કૂરછના કહેવાથી પહેલાં હિન્દી અને પછી ફારસીમાં ગાઈને બાદશાહના કોધ શાંત પાડયો હતા. ત્યાર બાદ ભાકશાહે લાલ લિભાસ ઉતારીને લોલો લિબાસ પહેર્યો.

એના અર્થ એવા થયા કે કત્લે આમના આદેશ આપતી વખતે તેના પ્રતીક રૂપ બાદશાહ ખૂનના રૂપો જોડે નિસ્પત ધરાવતા લાલ રંગના લિખાસ ધારણ કરતા હતા અને એ શરીર ઉપર રહે ત્યાં સુધી કત્લે અમ ચાદ રહેતી હતી. લીલા ક્રિયાસ એ આદેશને REPEAL કરવાના પ્રતીક હતા.

હુમાયુ પણ શુજરી હિન્દી જાણતા હશે અને સાંજ તો કારસી જાણતા જ હતા. અર્થાત હિન્દુ અને મુસલમાના એક્પીજાની ભાષાને જાણતા હતા.

#### ત્રિધવાના લિણાસ:

માંકુના સુલતાન સ્પાસફીન ખૂબ જ સ્મેશ મારાયમાં છાઓ હતા. શ્વિક લખે છે કે માજે મહ્યું કોઈ એશ કોઈ એશ આસપ્તમાં છાલે છે તો તેને લોકો આ ઘુફીન મીજો કહે છે. સેણે હુકમ કર્મો હુકમ કર્મો હુકમ કર્મો હતા કે કોઈ એ એની સમક્ષ દુખના સમાચાર લઈને આવવું નહીં. એની દીકરી વિધવા થઈ. હવે સલતાનને ખબર કઈ રીતે આપવી ! છેલ્ટે ઉમરાવાએ એક યુક્તિ શાધી કાઢી. એની વિધવા શાહનાદીને સફેદ વસ્ત્રો પહેરાવીને એની સામેથી પ્રસાર કરાવી એ જોઈને એને ખ્યાલ આવ્યો ફે એના જમાઈ શુજરી ગયો છે.

એતા અર્થ એવા થયા કે મુસલમાતા પુરા હિંદુઓની જેમ વિધવાતે સફેદ વસ્તો પહેરાવતા થઈ ગયા હતા.

મુલતાન વ્યાસદ્દીનના જ સમયમાં મુલતાન ખેહલાલ લાદીએ ચંદેરી જૂતા લીધું. એના સમાચાર વ્યાસદ્દીનને રાખવાની હિંમત કાંઈનામા હતી નહીં. ઉમરાવાએ એક તરકીખ વિચારી એમણે ભાંડ લાકોને અફઘાનાના લિળાસ પહેરાવ્યા, ભાંડાએ લુટફા અને કતલની નાટક ભજવી ક્રમ્યાળ ક્રમ્યાનાં, એશે રુખા લોકોએ સપાટાંતી કુચની સામે પાતાના દેશવાસીઓને જયૂત કરવા નાટક કરી હતી તેમ જ ત્યારે વ્યાસદ્દીનને ખળર પડી કે ચંદેરી એના હ્રાથમાંથી જતું રહ્યું છે.

સાિમાપ્ય : ઑફ્ટો , 'હર-માર્ચ, ૧૯૯૩

એના અર્થ એલા થયા કે ભાંડ લાકા એ સમય દરભાર સાથે સંકળાર્યેલ હતા. એમના પણ એક સમાજ હતા જ અક્ષાનાના લિભાસ ખીજ મુસલમાના કરતાં જુદા પડતા હતા.

મુલતન મહમૂદ ખીજાના સમયથી અકળરે સુજરાત છત્યું તમાં મુર્થી ગુજરાતના ઉમરાવા માંદેલમાં મૃત્ર લક્ષ્મ, ખૂબ મક્તવાત થયું. આ વિશે સિક્ષ્મ વિશેષ વાત એક કરીને તેલી છે કે મુખ લક્ષ્મ ખૂબ મક્તવાત થયું. આ વિશે કર્યા તે અમાના માં કરતા હતા. પરાજય પછી, પરાજિત લશકર શહેરથી દસ ખાર કાસ દૂર પડાવ નાખતા, અને મહ્લ પ્રશાજિત અને વિજયી શશ્કરા એક સાથે શહેરમાં પ્રવેશતા હતા. લોકો વચ્ચે પડીને એમૃતી અંદર સુલેહ સાંતિ કરાવી દેતા. થાંડા સમય પછી ફરી પાછા લસ્તા હતા. પરસ્પર અદ્યાવત હોવા હતા શહેરમાં કોઈ કોઈને સ્પર્શીનું ન હતું. લોકોને હેસનગતી ન હતિ. મા

#### याज भार

મુહિંગ્યુલ મુલક નામના એક ખ્વાજ સરા હતા. સુલૂતાન બહાદુર એને ખાનેજહાંના ખિતાબ આપ્યો હતા. ને અમદાવાદની કાટવાલી સંભાળતા હતા. રે પાલિસ તરીક એની તજર, સારાને પકડી પાડવામાં અદીતિય ગણાતી હતી. એક વખને બજરમાંથી તે પ્રસાર શ્રતા હતા. એક પાણસને એઠેલા જોયો. તરત જ એણે પાતાના જલ્લાદ જવસાતે હક્ષમ કર્યો કે પેલા માણસતે પકડી લે. લોકોને આશ્રમ થયું કે એક નિર્દોષને ક્રેમ પકડે છે. એની ઝડતી, લેવામાં આવી. એની પાધડીમાંથી ધાડાઓની સાકળના તાળાઓ ખાલવા માટેની કર સ્થયના ૪૦ ચાવીઓ સોની પાસેથી મળી આવી. વધુ તપાસ કરતાં ખૂબર પડી કે એ માણસ ધાડાયાર દેશબંધીના સરદાર હતા.

એતા અર્થ એના ધર્મા કે આજે સ્કૂટ અને કાર સારાય છે, તેમ તે સમયે ધાડાએક મેરિસ્તા હતા. લેડા મેરિક્તી દેવાં કે કાર્યો સારાય છે, તેમ તે સમયે ધાડાએક મેરિસ્તા હતા. લેડા મેરિક્તી કાર્યો કાર્યો સારાય અને તાળાઓ આવતા હતા. તાળાઓ આવતાની ઇન્ડરદ્રી અહીં વિક્સી હતી જોઈએ, તાળાઓમાં પછુ વૈષ્ય હશે, મેરિકની માવી ભાજાથી 'અલળ, તેથી જ તા મારાત્રે માવીઓના ઝુમખામાં કર, ૪૦ પ્રકાશની ચાવીએક રાખમી પક્ષી હતી.

## મસ્જિલ્ના ઈસાયાના પનાફ:

આ જ ખાને જહાનને એક વખત થયું કે કેલ્લી ચાર પેડીથી મસ્જિટ્ટેના રેવ ઇમામાના પળાર, સુલતાનોએ બાંધી આપ્યા છે. ઇમામાની સખ્યામાં રાજ વધારા મસ્તિ જેવ છે. પ્રશાસનું નામ મુધી, શું લોકા મરતા જ નહીં હોય, એના એ જ નામ કેવી રીતે ચાલે ? એણે તપાસ હાથ ધરી. ગુજરી મએમ ઇમામાના માદી પ્રલાભ તૈમાર કરી, ક્રેમના પળાય બધા કર્યા. મરતાર ઇમામના લાગ એના ખત્યની ખબર સરકારમાં કરતા ન હતા, અને ખત્યનામાંથી પગાર મેળવતા હતા, તમાસમાંથી પહાર આવ્યું કે એક ઇમામે, ગુજરાતમાંથી બહાર સ્થળાંતર કર્યું ન હતું. સિકંદર નોંધે છે કે એતું મુખ્ય કારમાં એ હતું કે એ વખતે મુજરાત અત્યંત સમૃહ હતું. લોકા અહીં ખેંચાઈને આવતા હતા, આવ્યા પછી બમાતું તામ નહોતા લેતા. મૂળ ગુજરાતીએ તો ખીજે જાય જ શા માટે ? પણ સુલતાન બહાદુર, ખાનેજહાનની આ પેરવી ના પસંદ કરી એણે ગુજરી ગયેલ ઇમામોના વારસદારોને પણ પગાર સાલુ રાખ્યા.

'મિઅ'તે સિંક કરી'માં થતું સલતનતકાળનું સમાજ દર્શ'ન]

આતા ઉપરથી એમ કલિત થાય છે કે અમદાવાદના સ્થાપક સુલતાન અહમદશાહે મસ્જિદોના ઇમામાને સરકારી તિજેરીમાંથી પગાર આપવાની પ્રથા શરૂ કરી હોવી જોઈએ કેમ કે સિકંદરે ચાર પેઢીના ઉલ્લેખ કર્યો છે. ગુજરાતની સમૃદ્ધિ પંકાયેલ હતી મતુષ્ય, મતુષ્ય છે એ સમયના સરકારી નાકરા પણ આજના સરકારી કમેં ચારીઓની જેમ કંઈ ચીવટથી કામ કરતા ન હતા. એ જેમ ચાલે છે તેમ ચાલતા દેદ રાજ્યની તિજેરી ઉપર બાજો આવે એમાં આપણે શું ક

જેમ ઓજે બૂર્તિયા રાશન કાર્ડ હોય છે તેમ એ જમાનામાં બૂર્તિયા ઇમામા હતા સરકાર તસ્થી ક્રેઇ સુવિધાના દુરુપયાગ કરવાની પ્રજાની વર્ત્તિ અને પ્રકૃતિ દરેક કાળમાં, દરેક ક્રામમાં અને અને દરેક દેશમાં સરખી જ હાય છે વિદ્ધા પ્ર

સુલતાન મહ મદ બીજાના અમીર દરયાખાન આમ તા ખૂબ લ પટ અને ઐયાશ હતા, પહ્યુ સાથે માથે ખૂબ સખા અને ધનવીર હતા એછો પાતાના સમયના એક એક દુરવેશ અને ફકીરને વજફાઓ અને જમીના આપી હતી. બાલ બચ્ચાં દાર સિપાહીઓને એમની જગીર ઉપરાંત, વજફાઓ (આચિ'ક સહાય, સ્ટાઇ પેન્ડ) બાંધી આપ્યા હતા. એટલે સુધી કે ક્રારકૃતા અને દીવાનાના હાથે મામલા વિલ બમાં ન પડે એ માટે એછો નામ અને જમીનથી જગ્યા ખાલી રાખીને, સુલતાનની મહારવાળા દતતાવેજ તૈયાર રાખ્યા હતા. એને ખબર પડે કે કાઇ માંહ્યુસ ખૂંહામાં ખુદાની યાદમાં મશગૂલ છે તા તરત જ એ ખાલી જગ્યા પૂરીને કરમાન બહાર પાડતા હતા. રેક

એના અર્થ એમ થાય કે પાછળથી લોકોએ ફકોરીને એક ધંધા તરીકે વિકસાવ્યા. ધર્મના એહા હેઠળ આળસુ અને સમાજ ઉપર બાજા સમાન એક વર્ગ ઊના થયા. જહાંગીરના સમયના પાટણના એક વિદ્વાને મોલાના માહ મદ સિદ્દીકે આવા વર્ગની ખૂબ ડીકા કરી છે. એના મૃળિયા ગુજરાતના સુલતાનાના આવા પ્રકારના વલણમાં રહેલા હતા. બીજું, એ કે સરકારી કામામાં વિલંભ થતા હતા. Red Tapesha ત્યારે પણ હતું તેથી જ તા સુલતાનના સહી સિક્કાવાળા દસ્તાવેજ, માત્ર નામ અને જગ્યા ખાલી રાખીને તૈયાર રાખવામાં આવતા હતા. બ્યુરાફસીમાં વિલંભ અનિવાર્ય છે. મધ્ય યુગ હોય કે આધ્રનિક.

આપણું આગળ વાંચ્યું તેમ મહમૂદ એગડાએ પોતાના લશકરના લોકોને વ્યાજે પૈસા લેવાની મના કરમાવી હતી, તેમજ મજકૂર દરયાખાને, ભાળભચ્ચાંવાળા સિપાહીઓને અધિક બથ્થાંએ, ભાંધી આપ્યા હતા. એના અર્થ એવા ન શાય કે, આ વર્મને તે સમયની માંધવારીના પ્રમાણુમાં, પગાર ઓછા મળતા હાવા જોઈએ !

આમ નાની નાની ઘટનાઓ અને પ્રસંગા જે મિર્અલ સિકંદરીમાં તેલાયાં છે, તેમાંથી એક્ષુક અર્થ ઘટન કરીને તે સમયના સમાજના દર્શન કરાવવાના આ લેખના હેતુ છે. હજુ આ લેખને વિસ્તારી શકાય, પણ જગ્યાના અભાવે અહીં વિરસું છું?

| ્ય <b>ે સતીષચંદ્ર</b> િમશ્રા (સંપા. |                |                      | ્ર<br>-૧૯૬૧: પ્રં. હ્ટેંક <i>ે</i> |
|-------------------------------------|----------------|----------------------|------------------------------------|
| ર. એજન, પૃ. ૩૮૭                     | . ૩. પૃ. હર    | ૪. ષૃ. ૩૩૯           |                                    |
| ક્કું પુ.√૨૧૫ ઃ                     | છ. પૃ. ૬૬      |                      | ૯. પૃ. ૧૬૫                         |
| ∶૧¢. પુ.⊱૨૧૦ હ                      | જ ૧૧ પૃ. ુશ્૦૪ |                      | ૧૩. પૃ ૧૪૪                         |
| -૧ <b>૪</b> , પુ. ૧૬૭               |                | ેવૈક્, પૃત્રક્ર, તેલ | ૧૭. યુ. ૧૬૪                        |
| ૧૮. યુ. ૧૬૪                         | ૧૯. પૃ. ૧૬૪    | ૨૦. પૃ. ૪૨૦          | ર૧ પૃ. ૨૧૭                         |
| <b>ર</b> ર પૃ.૨૧૮                   | રક. પૃ.૩૩૩,    |                      | ; c- ; :                           |
|                                     |                |                      |                                    |

[સામીપ્ય : ઑક્ટા., 'હર-માચ',-૧૯૯૩

# ગુજરાતમાં સૂર્ય પૂજાની પાચીનતા અને પ્રસાર

કિંગા પંચાલી

ગુજરાતમાં સર્વ પૂજનો પ્રવેશ છેક પ્રાચીનકાલકી હતો. અને તેના પ્રસાર, અનેક પરિકાલોને લર્કને હેશના અન્ય ભાગેની સરખામણીએ અહીં વિશેષ થયો હોવાતું જોવામાં આવે છે. અલખતા ગુજરાતમાં સર્મ પૂજની પ્રાચીનતા અંગે અગાઉ છૂટાછવાયા કહ્યું અભિપાયા અપાયેલ છે. પરંતુ તે પરતે કાર્ક સ્પર્ધ રાજ તારણ રજૂ થયેલ નથી સાથે સાથે ગુજરાતમાં સર્મ પૂજની પ્રાચીનતાને પ્રશ્ન કાર્ક વિકાને સીધે સીધા ચર્ચો નથી, પરંતુ ગુજરાતના ધર્મ સંપ્રદાયોની અર્ચા કરતાં સર્પ પૂજના નિર્માણ વખતે માસ શક્યો સાથે પ્રતા પ્રાચીનતા અંગે પાતાનાં માતનો રજૂ કરેલાં છે. તેનું અહીં બનિકા રવાને આલેમન કરતાં કરતાં હતાં અહીં બનિકા રવાને આલેમન કરતાં છે. તેનું અહીં બનિકા

### સ્<sup>ષ</sup>્યૂજાની પાચીનતા વિષયક વિદ્વાનાનાં મંત્રે એ :

ઈ.સ. ૧૯૨૮માં શ્રી દૂ. કે. શાસ્ત્રીએ પ્રગટ કરેલ 'ગુજરાતનાં તોથ' સ્થાનાં નામના પુસ્તુકમાં સર્વ' પ્રથમવાર આ અંગે પોતાનું મંતવ્ય રજૂ કશું'.' એમતે મેતે આપીં, વેદકાલમાં ઇન્દ્ર, અગ્નિ તથા સ્થ'ને પૂજતા હતા, પરંતુ કાલકને આમેતી ધમ'રૂચિં પલટાતાં સ્થ'ના ખીજ અનેક દેવાની જેમ વિષ્ણુમાં આંતલાંવ થયો. અમમ શિવ અને વિષ્ણુની પૂજ્ય બાપક થતાં સ્થ'ની પૂજ્ય ભાષાઈ ગામિક માત્ર પ્રાકૃતિ પરંપસને દહતાથી વળગી રહેનાર ધ્યાદાણોએ ત્રિકાલમદંધ્યા હતસ સ્થાનિ ઉપાસના જાળવી રાષ્ટ્રી, પરંતુ ઈશ્વ જ થા પ–મા શતકમાં દેશમાં દૃષ્ણુ વમેત્રે જ્યાદ્રમાં દ્રાપ્ય થઈ. જેના ધર્મ ત્રાપ્ય રિત્યા પરંપતાને હત્કા જના પરંપતાને પરંપતાના છનના કાર્યો હતા છાના માત્ર ભાગા ગયા. ત્યારમાક કેટલાયા સમાન સ્યુધી પશ્ચિમ હિદુરતાનમાં ઘણા જોટમાં તે પ્રચલિત થઈ હતી. જેના અવસ્થી આવે પણ કારિયાવા અને ગુજરાતમાં શોકામાલ કરનારની નજરે પહે છે. આ જ મંતવાને તેમણે ૧૯૬૬ માં દાહરાવકું છે. આ

એ જ વર્ષે અર્થાત્ ઇત્રસ. ૧૯૩૯ ના 'શુંજરાતના શિલ્પ સમાપ્તમાં' લેખમાં શ્રી રચ્યુ હાલ્કાર સાત્રીએ કુર્યાક્ષકર શાં અનિ મતતું સમાર્થન કરતાં કહ્યું છે છે પાલી સહિના અંતમાં દૃષ્ણું લોકોનાં દાળાં ચીનના મંગાલિયા પ્રદેશમાંથી છેવાની થઈ હિંદમાં હોતરી અન્મા હતાં. આ દૃષ્ણું પાસે પાતાની કાર્મિ સંસ્કૃતિ ન હોતાની શરૂ હોતાના કાલમાં હિંદમાં હોતાના સ્થાન હોર્દિ તે અમતારમાં આદી દૃષ્ણો તામાંથી ઇરાતી અસરલાળા અનિવાતથા સામેતી પૃત્ર હિંદમાં ચાલી હોર્દિ તે અમતારમાં અદિ દૃષ્ણો તામે હિંદમાં ચાલી પાતા સાથે વધુ સ્પષ્ટતા કરતાં શ્રી તાતામાં હો કે પાસી લાકામાં હિંદમાંથી જો દેશામાં માંદ હોવા હતાં મખાકાલમાં એ દેશામાંથી ત્યાંની અસર સાથે ત્યાંના વસ્તાલ્યા સાથે પાદી હિંદના અન્ય લાગોમાં અને વિશેષતા ગુજરાતમાં પાછી આવી હોય તેમ જહાલ છે. ગુજરાતમાં સાથે પાદી હિંદના સ્થાર દ્વી સદીના અર્ત સુધી વિસ્તરો હતા, એમ પાદી અર્થાત્ વલશીના મેત્રક રાજ્યકાળથી આરંભાઈ ૧૨ મી સદીના અંત સુધી વિસ્તરો હતા, એમ પ્રાપ્ત સાથે કરી તથા સૂર્ય પ્રતિમાં એના અર્થાત અર્થાત હોય છે.

» ,ખાંડુ સમયતા, વ્યાખ્યાતા, ભારતીય સંસ્કૃતિ વિભાગ, ૨. પા. આર્દુ સ કાલેજ, ખાંભાત

ચુંજરાતમાં સૂય પૂંજાની પ્રોચીનતા અને પ્રસાર]

. [૬૫

શ્રી હસસુખ સાંકળિયાએ, ૧૯૪૧ માં 'પુરાતત્ત્વની દરિએ ગુજરાતના પ્રાચીન ધર્મો'ની વિગતા રજૂ કરી તે વખતે આ મુદ્દામાં માધમપણે જણાવ્યું કે હિંદુસ્તાનની પ્રાચીન સ્પ'પૂજમાં બીજ સ'સ્કૃતિ લળવાથી થાડા ફેરફારવાળી સ્પ'પૂજા ગુપ્તકાલમાં સ્થિર થઈ, જેનું, અનુકરણુ મધ્યયુગની સ્પ' પ્રતિમા-ઓમાં થયેલું છે. આ ઉપરાંત પ્રાપ્ત પુરાવાઓને આધારે સ્પ'પૂજાનું જોર ગુજરાત અને કાઠિયાવાડના પશ્ચિમ અને દક્ષિણ પ્રદેશામાં વધુ હતું. ધ

શ્રી હિરિપ્રસાદ ગં. શાસ્ત્રીનું 'મૈત્રકકાલીન ગુજરાત' ઈ.સ. ૧૯૫૫ માં પ્રગટ થયું. જેમાં મૈત્રકંકાલમાં આદિત્ય લક્તોના સંપ્રદાય પ્રચલિત હોવાનું જણાવ્યું છે, પરંતુ એનું પૂર્વ અનુસંધાન આપ્યું નથી, જ્યારે 'ગુજરાતમાં સર્ચો પાસના' નામે લેખમાં તેઓ આ વિષય પર પ્રકાશ પાડે છે. જેમાં જણાવ્યું છે કે વેદમાં સર્યના વિવિધ પાસાંની ઉપાસના વિવિધ નામે થતી હતી. જ્યારે પુરાશું કાલમાં સર્યનું વિષ્ણુ સ્વરૂપ પ્રાધાન્ય પામ્યું હોવાનું જણાવ્યું છે. આથી સર્ય અને નારાયણું એક ગહ્યાયા. સર્ય દેવનું સ્થાન આદિત્યા અને શ્રહોમાં સીમિત રહ્યું, છતાં ઉપનયન સંસ્કારમાં સવિતાના મહિમા રહ્યો. સર્ય ની પ્રતિમા પૂજાઈ, દેવાલય બ'ધાયાં. સ્વેવ, શાકતા અને વેષ્ણુવાની જેમ સૌશાના સંપ્રદાય થયા. ત્યારબાદ પંચાયતન પૂજામાં શિવ, વિષ્ણુ, શક્તિ અને ગણાશ્વની સાથે સર્યના પણ સમાવેશ થયા, પરંતુ પૌરાણિક સ્વરૂપના સર્ય દેવની ઉપાસના ગુજરાતમાં ક્ષત્રપકાલમાં અર્થાત્ ઈ.સ.ના પ્રથમ ચાર શતકા દરમ્યાન શરૂ થઈ હોવાનું જણાવ્યું છે. અને ગુપ્તકાલ દરમ્યાન પ મી સદીના પૂર્વા આભાલેપિક પુરાવા મંદસોરના લેખથી પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યારબાદ ગૈત્રક, અનુમૈત્રક અને સોલ કીકાલમાં બંધાયેલા સર્ય મંદિરની વિગતા આપેલી છે. ય

મી હિરલાલ ગોદાનીએ ૧૯૬૨ના 'સર્ય'મંદિર મેહિરા' તથા ૧૯૬૪ માં 'સ્વેપાસના અને ગુજરાત'નાં લેખમાં અગાઉની ચર્ચાના દેવ સાંધીને જુલાવ્યું છે કે ૩ જા-૪ થા રોકામાં આવનાર દૂધુ તથા શકે મેજા રહેજ નવા સ્વરૂપમાં સર્યોપાસના લેતી આવી હતી જો કે મૂળમાં આય'મજ સ્વં'દેવને માનતી હતી, પરંતુ વિષ્ણુના અવતાર રૂપે તે દૃષ્ણાના આગમનથી નવા સ્વરૂપે જીવિત થઈ અને મૂતિ'. વિધાનમાં નવી રીત દાખલ થઈ. આમ આય'મજાએ સ્વં'દેવની મૃતિ' પૂજ ૩ જા—૪ થા રોકામાં શરૂ કરી. આની મિક્યા સમજાવતાં તેએ કહે છે કે ઈ.સ.ના ૧ લા રોકાથી માંડી ૪ થા રોકા સુધીમાં ભારતવર્ષ પર સવારી કરનાર દૃષ્ણ, શક, મગ અને ઈરાની દેવાનાં મૃતિ' સ્વરૂપોને એ વખતની આય'મજાએ પાતાના ધર્મમાં સમાવી લીધા. ધીરે ધીરે ભારતવર્ષના પશ્ચિમ ભાગમાં સ્વં'પૂજા વ્યાપક ખનવા માંડી, કાશ્મીર, પંજાબ, રાજસ્થાન અને ગુજરાતમાં એ ઘણી કાલીકૃલી.

ઉપરાક્ત મતાને સમગ્રતયા લક્ષમાં લેતાં જ્યાય છે કે શ્રી દુ. કે. શાસ્ત્રીએ દૂધો દ્વારા ગુજરાતમાં પ્રવેશલ અને પ્રસરેલ સ્વ<sup>જ</sup>પૂજાને લગતા મત<sup>ે</sup> રજૂ કર્યો હતા, જે મતને આધારે સ્વ<sup>જ</sup>પૂજાની પ્રાચીનતા પ મી સદીની દર્શાવાતી હતી, તે હવે શ્રી ગૌદાનીએ દૂધો સાથે શકા ઇ.સ.ની ૧ લી થી જ થી સદી દરમ્યાન અર્થાત્ ક્ષત્રપકાલમાં પ્રસરેલા જણાવ્યા હાઇ તેમના સમય દરમ્યાન ૩ છ સદીથી અહીં સ્વ<sup>4</sup>- પૂજા પ્રચારમાં આવી હાવાનું પુરવાર થાય છે.

શ્રી કર્નિયાલાલ ભા. દ્વેએ તેમના ૧૯૬૩ ના પ્રસિદ્ધ માંય 'ગુજરાતનું મૃતિ'વિધાન'માં સૂય'ને વૈદિક દેવ જણાવી તેના ઉત્તરકાલમાં મહાકાવ્યા તથા ખુહત્સ હિતા જેવા માંચાના એના મહિરા તથા પ્રતિમાપૂજાના સંદર્ભમાં દેવી રીતે વિકાસ થયા છે તે દર્શીવી ગુજરાત, સૌરાષ્ટ્રમાંથી ઉપલબ્ધ પ્રાચીને સ્પ્યુ'મ દિરાને આધારે ગુજરાતમાં સ્પ્ય'પૂજા છેક પૂર્વ'કાલથી પ્રચલિત હોવાનું માલમ વિધાન કર્યું' છે. દ

[સામીપ્ય : ઍાક્ટા., 'હર-માર્ચ'. ૧૯૯૩

શ્રી નવીનચંદ્ર આચાર્ય ૧૯૬૪ ના 'વાધેલાકાલીન ગુજરાતના સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ' નામના ભઢાનિષ્ય ધર્મા ગુજરાતમાં સર્ય પૂજાની પ્રાચીનતા મેત્રકકાલમાં મૂકતાં, મત્રકકાલથી સર્ય મ દિર તથા સર્ય પ્રતિમાની પ્રાપ્તિ થતી હોવા તરફ ખાને કોફ્કેટ છે.

આ કાન્તિલાલ સામયુરાએ સૂર્ય મે દિર વિશેષાકના અભુખર્મા ઇ.સ. પટાક માં રજૂઆતે કરી છે કે પુરાશ્વાલમાં વેદકાલીન ઇન્દ્રનું સ્થાન બ્રહ્માએ, વરુશ્વુનું સ્થાન શિવે અને સુર્યાનું સ્થાન વિશ્વુએ લીધું. પરિશ્વામે વેદકાલી સર્યોપાસનામાં એાટ આવી. ત્યારે એવામાં પશ્ચિમ ભારતના સમીપાલી પ્રદેશોના ઇરાનાદિ પ્રદેશા સાથે સંપર્ક વધ્યા. આ સંપર્કને લઈને પશ્ચિમ ભારતમાં સૂર્ય પૃજનનું પુનઃ અવતરશ્વ થયું અને સમય પશ્ચિમ ભારતમાં ઇસુની કૃષ્ટી સદીથી ૧૦ મી સદી સુધી સૂર્ય પૂજનનું પ્રાથલ્ય રહ્યું. પરદેશી સંપર્કના કારશે પુનઃ જીવિત થયેલી સૂર્ય પૂજનના અવશેષ સૂર્યના મૃતિ વિધાનમાં જોવા મળતાં કેટલાંક પરદેશી તત્ત્વામાં નિરખી શકાય છે. 1°

આમ શ્રી સામપુરા ગુજરાતમાં સૂર્યપૂજાને છેક કઠ્ઠી સદી સુધી લઈ જતાં નજરે પડે છે.

શ્રી નરાત્તમ વાળ' દતમના ૧૯૬૪ ના 'મેાઢેરાના સ્વ'મ દિર'ના લેખમાં જણાવે છે કે સ્વ'પૃજ એ ગુજરાતની વિશેષતા છે. ગુજરાતને પોતાનું નામ આપનારા ગુજેરા, દૂણાં અને મેર સ્વ'પૃજક હતા. પુરાણામાં સ્વ'પૃજના ઘણા ઉલ્લેખા ગુજરાતની બ્રમિને ઉદ્દશીને થયેલા છે એ તેના પુરાવા રૂપ છે. ૧૧

શ્રી પુષ્કરભાઇ ગાંકાણી ૧૯૬૪ ના 'ગુજરાતમાં સર્ય'પૂજા' વિષયક લેખમાં જણાવે છે કે સ્ય'પૂજા માટે પ્રતીક રૂપે પ્રતિમા ઈ.સ.ની આર લિક સદીઓમાં ધડાઈ. જેના પ્રચાર પ મી શી ૯ મી ૧૦ મી સદી દરમ્યાન સૌરાષ્ટ્રમાં વધુ રહ્યો. ૧૪ મી સદી પછી ગુજરાતમાં એ પ્રચાર પામી. મુસ્લિમા આવતાં સધળા મૃતિ'પૂજાની માફક સ્ય'મૃતિ'ની પૂજા પણ ક્ષીણ થયાનું જણાવે છે. ' ર

શ્રી ઉમાકાન્ત શાહે ૧૯૬૬ માં 'સમ સૂર્ય' ઇમેજીસ ફ્રોમ ગુજરાત સૌરાષ્ટ્ર એન્ડ રાજસ્થાન'ના લેખ દારા જણાવ્યું છે કે પશ્ચિમ ભારતના માર્ગે ખાસ કરીને સિંધ, કચ્છ અને સૌરાષ્ટ્રમાં વિદેશી પ્રજ્ઞ વધુ આવી. ઇરાનમાંથી શકા મગ વ્યાક્ષણો સૂર્યમ દિરના પૂજારી તરીકે આવ્યા હોવાની વિગતો ભવિષ્ય પુરાણમાં છે. જ્યારે સૂર્યપૂજાના કથના સામ્ય તથા વરાહપુરાણમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. આ શાકદ્વીપી વ્યાક્ષણોએ ઉત્તર ભારતમાં સૌર સંપ્રદાયને પ્રસરાવ્યા હતા. આમ બ્રી શાહે ગુજરાતમાં સૂર્યપૂજાના પ્રવેશ અને પ્રસાર ઇ.સ.ની શરૂઆતમાં શેયો હોવાનું કહ્યું છે. ધાર

શ્રી સાગીલાલ સાંડેસરાએ ઇ.સ. ૧૯૬૯ માં 'પ્રાચીન અને મધ્યકાલીન ગુજરાતમાં ધર્મ છવન ૧૪ લેખમાં તથા ઇ.સ. ૧૯૭૨ માં ગુજરાતના રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ શ્રે ય–૨ના 'ધર્મ' સંપ્ર- લ્ય'ને ૧૫ લગતાં પ્રકરણમાં સુર્ય પૂજાના અલગ નિદેશ કર્યો છે દ્રથા પ્રભાસ અને આનંદપુર (અક સ્થલ) સુર્ય પૂજાના કેન્દ્ર હોવાનું નોંધ્યું છે. એ તેમજ ઉત્તરકાલમાં અર્થાત્ મેત્રકકાલના પુષ્કળ સુર્યમાં દિરા ઉપલબ્ધ થયા છે તે બ'ને પરથી મોંધ'કાલથી ગુપ્તકાલ દરમ્યાન સર્ય પૂજાના પ્રચાર હોવાનું દર્શાવ્યું છે. એ કે એમણે શકા, દ્રણો કે મગ બ્રાહ્મણોના આ અ'ને કોઈ ઉલ્લેખ કર્યો નથી.

શ્રી રતનમાં સુર્વાવ જોટ ૧૯૬૮ માં 'ગુજરાતના સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ'માં એવા મત આગળ કર્યો કે ગુજે રા અને કાઠીઓ જેવી જૂની જાતિઓ સૂર્ય પૂજક હતી અને ગુજરાત કાઠિયાલાડમાં તેમજ ગુજરાતમાં સૂર્ય પૂજાની પ્રાચીનતા અને પ્રસાર]

ું મારવાડના અનેક સર્યમ દિરાના અવશેષા મળે છે, જે જૂના કાલમાં સ્ય<sup>ર</sup>પૂજ્ત પ્રચલિત હોવાતું સ્ચવે છે,<sup>૧૬</sup> પરંતુ શ્રી રત્નમણિરાવ સ્પષ્ટપણે તેની પ્રાચીનતાના નિર્દેશ કરતા નથી.

પ્રિયમાળાએન રાહિ ઈસ. ૧૯૭૬ ના ગુજરાતના રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ' પ્ર'ય-૪ માં જીજરાતમાં સર્વે પાસના મેગ વ્યાહાણા દારા આવી હોવાનું સ્પષ્ટપણે પ્રદિપાદિત કર્યું છે. ૧૯ એમને ખતે મગ વ્યાહાણાએ ભારત વર્ષના પશ્ચિમ કિનારે ખાસ સૌરાષ્ટ્ર પ્રદેશમાં નિવાસ કર્યો હતા અને ઉપલબ્ધ સ્પ્રધ્મ દિરા વિપુલ પ્રમાણમાં આ કિનારે મળે છે તે ભાખત એની સ્પ્યક છે. અલબત્ત, સ્પ્રધં પ્રુષ્મના તાંતુને વેક્કાલ સુધી ખેંચતા તેઓ જણાવે છે કે સ્પ્રં અને તેનાં જુદાં જુદાં સ્વરૂપોની પૂજ વિદ તથા હતા વેક્કાલમાં થતી હતી. રામાયણ, મહાભારત અને પુરાણામાં સ્પ્રં મૂજના ઉલ્લેખા છે. શ્રુતિ અને સ્મૃતિ સાહિત્યમાંથી તેમજ ગુપ્ત સમયના સંસ્કૃત સાહિત્યમાંથી પણ માત્ર ઉલ્લેખા જ પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યારયાદ સૌર સપ્રદાય પ્રચલિત હોવાના નિર્દેશા મળે છે જે કે એ સંપ્રદાય વ્યવસ્થિત પણ તો પ્રિસ્તી સંવતના આરંભકાલથી ઉત્તર ભારતમાં વિકાસ પામ્યા હોવાનું જણાયું છે.

આમ પ્રિયંખાળાએન શાહ પણ સ્વ<sup>ડ</sup> પૂજાની પ્રાચીનતા પ્રિસ્તી સ વતના પ્રાર ભકાલ સુધી અર્થાત્ અગાઉના મતા કરતાં એ ત્રણ સદી આગળ લઇ જાય છે.

શ્રી પ્રવી જુચંદ્ર પરી ખ ઈ.સ. ૧૯૮૪ના 'તલસ્પર્શ' પુસ્તકમાં જણાવે છે કે વેદ તથા વેદોત્તર-કાલમાં સુર્યોપાસના મંત્રો દારા થતી હતી, જે અદ્યાપિપર્ય'ત ચાલુ છે. એની સાથે શુંગકાલમાં ઈ.પૂ. ૨૭ 'સંદીથી પૂર્તિ' પૂજાના વ્યાપક પ્રચાર થતાં અન્ય દેવાની જેમ સૂર્યની પ્રતિમા પૂજાનો શ્રચાર થયો. જેમાં સૂર્ય'ની પ્રથમ બાંધગયાની પ્રતિમા વિશે નોંધ કરાઈ છે. આ સાથે તેએ કહે છે કે ગુજરાતમાં વિશ્વિત: સૌરાંષ્ટ્ર પ્રદેશમાં પશ્ચિમી શક ક્ષત્રપા સાથે આવા વસેલા મગ લાલણોએ ઉદીવ્ય સૂર્યાપાસનાના વ્યાપક પ્રસાર કર્યો હતા. ૧૮

મામ હો. પ્રવિશ્વ મેર મરીખ ભારતમાં ઈ.પૂ. ૨ જ સંદીમાં સુધ'ની પ્રતિભા પૂજા શરૂ થઇ હોવાનું કેંજાણાવે છે. જાને મગ લાઇણો દારા સૂધ'પૂજાના અહિંા કિલ્લો શુજરાત વગેરે પ્રદેશામાં થયો હશે ક્રિયોને તિ શક્કાર્યા સાથે અર્થાનું ઈ.સં.ની ૧ લી થી જેથી સદી દરમ્યાન પ્રચલિત થઈ હોવાનું જણાવે છે.

જી વિષ્ણુપાસાદ ત્રિવેદી તેમના ઈ.સ. ૧૯૮૬ ની રાંદલ સ્મરિણુકામાં નાંધ કરે છે કે, સુર્ય જ્યને તિમના પત્ના રાજ્ઞીની પૂજા ઈ.સ.ની ૧લી સંદી પૂર્વે અને પછીની કેટલીક સદીઓમાં આક્ષુ રહી જે આર્યાના ભાઈઓ જેવા ઈરાનીએ! અહીં સાવ્યા હતાં.૧૯

ેલી મિસજાશ કર વ્યક્સ ઇ.સ. ૧૯૮૫-૮૬ ના 'ભારતમાં સ્વ'પૂજા' વિષેના પુસ્તકમાં તેવે છે કે અંતમંત બાગતમાં કરોચ કાંચ કાંચ કાંબે તિહાસિક કાલથી સ્વ'પૂજાતે અગત્યનું સ્થાન મહ્યું છે. ગુજરાતને ખેતાનું નામાલિયાન આપનારા વ્યુજે રો, દૂરો અતે કાં સ્વ'પૂજ કે હતા. બહારથી આવેલી આ પ્રતેઓ પૈતાની સાથે સ્વ'પૂજા લેતી આવી હતી. પ્રધુમાં શ્રી વ્યાસ જણાવે છે કે પ મી સદીના અંતમાં સ્તિના મે લેશિયા પ્રદેશમાંથી ઇરાન થઈ હિંદુસ્તાનનાં ઉત્તર ભાગમાં આવી વસેલી દૂર્ય પ્રજાએ કૃદી સદીમાં વર્ય સ્વ જમાવ્યું. આ દૂરો સ્વક્ષ્મ સંસ્કૃતિ વિનાના અને ઇરાનની સંસ્કૃતિથી પ્રભાવિત શ્રુપેલા હતાં. તેમણે હિંદુમાં આવી હિંદુ ધર્માનુસાર સ્પૃપૃતિ' બનાવી હતી. ૨૦

ં **ક્ર્યા ંપેરાઉકાસ પરંખારે** તાજેતરમાં છી.સ. વેશે૯૦ માં 'સૌરાષ્ટ્રનાં પ્રાચીન ત્રામ'મ દિરા' નામના લેખ પ્રગટ કર્યો છે. તેમાં તેએા જણાવે છે કે ઈ.સ ની શરૂઆતની સદીમાં સર્ય'ની પ્રાકૃતિક સ્વરૂપની

**{**<]

[સામીપ્ય: ઍાકટા., 'હર-માર્ચ', ૧૯૯૩

પૂજા વ્યાધ થતાં, પંચી સદીથી સૌરાષ્ટ્રમાં ગૈત્રકા અને ઇરાની શકા દારા સ્થ<sup>ે</sup> પૂજાવા લાગ્યા. આ ઉપરાંત ૬ કી થી ૯ મી સંદી દરમ્યાન હિંદુ ઇરાની અસરશક્ત સ્ય' પ્રતિમાએા બનવા લાગી. જ્યારે સ્ય'ના મ દિરા ૬ કી સદીથી ૨૦ મી સદી સુધીમાં બનેલા જોવા મળે છે.'ર

ચ્યામ શ્રી પરમાર ઉપલબ્ધ પુરાતત્ત્વીય પુરાવાઓને આધારે સ્વ<sup>૯</sup>પૂજાની પ્રાચીનતાને પામી **સદીમાં** ત્ર્યુંકે છે.

#### निष्डष<sup>°</sup> :

### યુંગાજરવીય અમાણ :

रशुर्भागृत्मनी श्रीम्पानता विषेता विषय ४२वामा पुरातस्तीय पुरावाक्षणी तपास अनिवार गणनी। विषय अनिवार गणनी। विषय अनिवार गणनी। विषय अनिवार गणनी। विषय अनिवार विषय अनि

ગુજનાતમાં સૂર્ય પૂજાની પ્રાચીનતા વિષયક પ્રથમ પુરાવશેષીય સ્રોત લાેથલ<sup>ર ર</sup> તેમજ ર ગપુર<sup>ર 3</sup>માંથી પ્રાપ્ત થાય છે. અહીં થી પ્રાપ્ત માદીના વાસ્ક્ષા ઉપર તથા માદીના વાસ્ક્ષાની ખેંસિત ઠી કરીઓ પર પ્રથમિક, કરિણાયુક્ત વ્યક, પદ્મ સ્થાપ્સ્થિકનું વિલાકને થયેલું છે. જેમાં ફોરા પ્રકૃતિપૂજક નેસિગિક પ્રજાએ સૂર્યની પ્રતીક સ્વરૂપે પ્રથમવાર પૂજા શરૂ કરી હોવાનું ક્રતીન શાય છે.

ત્યારભાદ રાજકીય ઇતિહાસના સહાયક સિક્કાંઓ પર માનવાકૃતિ, પશુ, વૃક્ષો, હથિયારા, તથા ભૌમિતિક આકૃતિઓને અંકિત કરવામાં આવેલી છે. જેના દારા સાંસ્કૃતિક વિગતા પ્રાપ્ત થાય છે. સિક્કાંઓ ઉપર એકની પ્રથા ઈ. પૂ. રેજ સંદીથી શરૂ થઈ હોવાનું મનાય છે, જેમાં સૂર્ય સંબધિત ચક્ર, સ્વસ્તિક, પદ્મ તથા અશ્વનાં પ્રતીકાની પ્રતિકૃતિ દર્શાવવામાં આવી છે. સિક્કાંઓ પરનાં ચિદ્ધનાની વિવિધતા જે તે વિષયની સાક્ષ્મિકૃતા પ્રગટ કરે છે. જે

સર્ય'પૂજાના સ્પષ્ટ નિર્દે'શ અભિલેખોમીથી જ થી અદીથી મળવા લાગે છે. જેથી સદીના અ'તિમ ચરણમાં થયેલા શવ'લાટ્રારક રાજાના સિક્કા મળ્યા છે. તેના પર રાજાનું નામ તથા બિરુદ ઉત્કાર્ણું થયેલા છે. જે સ્પષ્ટત: એ રાજા સ્પેલા છે. જે સ્પષ્ટતા પ્રતિપાદન કરવા પ્રેરે છે. પ મી સંદીના એક અભિલેખમાં ગુજરાતના સ્પેલ્યું પ્રતે એક મંદિર કરાવ્યાના હલ્લેખ મળે છે. ઈ. સ ૪૩૭—૩૮ ના મ કસોરના અભિલેખમાં જણાવ્યું છે કે લાટદેશના રેશમ વણનારાઓએ માળવાના દશપુરમાં વસી કીપ્તરિસ્મ નામે કરાવ્યું હતું. ધ્રુવસેન ૧ લાના કક્ષ્યુટ દાનશાસનમાં અને શીલાદિત્ય ૧ લાના ભદેશિકાયકના દાનશાસનમાં સ્પેલ દિર માટે કે તેના નિભાવ માટે જમીન આપ્યાના ઉલ્લેખો મળે છે. જે આમ શીલાદિત્ય ૧ લા અને તેના પછી ત્રીત્રકવંશમાં થયેલા ખીજા છ રાજાઓ શીલાદિત્ય નામ ધરાવતા હતાં જે સંભવત: એમની આદિત્યભક્તિના સ્પારક છે.

ેગુજરાતમાં 'સ્પે<sup>ર</sup>પૂજાની 'પ્રાચીનતાં 'એ તે પ્રસાર]

ચુજરાતમાં ઉપલબ્ધ પ્રાચીન સૂર્ય મે દિરાનું સાક્ષ્ય છેક છે. સની પ મી–૬ ટ્ઠી સદ્દીથી મળે છે. આ સદી દરમ્યાન સૂર્ય મે દિરા બ ધાયાં હોવાના પુરાવા પ્રાપ્ત થાય છે. હાલના અભ્યાસના આધારે ૧૦૯ જેટલા સ્પ'મ દિરા જાણમાં આવ્યા <sup>૨૭</sup> છે. જે બાબત સૂર્ય પૂજની વ્યાપકતાની સૂચક છે. આમાં પ્રાચીનતમ મ દિર ગાપમાં આવેલું છે જે વિષે વિદ્વાનામાં મતએક છે. અલખત આ મ દિરમાં હાલ સૂર્ય પ્રતિમા માજૂદ નથી. ત્યારબાદ ૭ મી સદીનું ઢાંકનું સૂર્ય મ દિર છે. ૮ મી–૯ મી સદીથી સૂર્ય મ દિરાની સંખ્યામાં વધારા થાય છે અને ૧૧ મી સદી મુધીમાં તા ગુજરાતના લગભગ બધા જ ભાગામાં પ્રચલિત હોવાનું તત્કાલીન હપલબ્ધ મ દિરાને આધારે કહી શકાય છે.

જ્યારે ઉપલબ્ધ પ્રતિમાએ પરત્વે જોઈએ તો સી પ્રથમ કવ્છના રાયણુ ગામેથી મળલ પ્રતિમાના નિર્દેશ કરી શકાય. ર જી સદીની આ ઊલેલી પ્રતિમાના દ્વિલુજમાં પદ્મને નાળ સદ્ધિત ધારણુ કરેલ છે. ત્યારભાદ બાપીરા, શામળાજી, માંગરાળ, પ્રભાસપાટણુ, રાહા) વગેરેની પ્રતિમાએકોને સમાવેશ થાય છે. જેની પ્રાપ્તિ ૧૪ મી સદી સુધી વિવિધતા પૂર્ણ જોવા મળે છે. જે

હિપરાકત તમામ પુરાતત્વીય પુરાવાએ હિપરથી ગુજરાતમાં સ્વ'પૃજાની પ્રાચીનતાનું નિર્ધારણ કરતાં એમ સ્વચિત થાય છે કે ઈ.સ.ની ર છ−૪ થી સદી દરમ્યાન ગુજરાતમાં આદ્ધિયભક્તિ વ્યાપક બની હતી. એનું પ્રતિમાપૂજન થવા લાગ્યું હતું. ૪ થી સદીથી એને રાજ્યાશ્રય પ્રાપ્ત થવા લાગ્યો હતો. પછીની સદીઓમાં ખાસ કરીને મેત્રકકાલમાં એના વિકાસ થયા. આમ ઉપલબ્ધ પુરાવાએને લક્ષમાં લેતાં ગુજરાતમાં સ્વ'ની પ્રતિમાને ઈ.સ.ની ર છ સદી સુધી નિશ્ચિતપણે લઈ શકાય એમ છે.

#### **પા**દ્યીપ

- ૧. દુર્ગાશ કર કે. શાસ્ત્રી, 'ગુજરાતના તીથ'રથાના', પૃ. ૧૨૧
- ર. 'દુ. કે. શાસ્ત્રી, 'સ્ય°પૂજા–રાંદલ પૂજા', "ફાળ°સ ગુજરાતી સભા સંશોધન મહળ ગૈમાસિક', (ફાગુસ'મ'ગે.), પૃ. ૧
- 3. રાષ્યુએાડલાલ ધ. ગ્રાની, 'ગુજરાતનું શિલ્પ સ્થાપત્ય', "ફાગ્રુસ'મ'ત્રે.", વર્ષ'–૪, અં. ઢ, પુ. ૧૦, પૃ. ૧૭
- ૪. હસમુખ સાંકળિયા, 'પુરાતત્ત્વની દરિએ ગુજરાતના પ્રાચીન ધર્મો', "ફાગુસ મ'ત્રે.", પુ. ક, અ. ૧, પ. ૯૬
- પ. હરિપ્રસાદ ગ'. શાસ્ત્રી, 'મેત્રકકાલીન ગુજરાત', ભાગ ૨, પૃ. ૩૭૮; 'ગુજરાતમાં સ્યોન્ પાસના', ધ્વનિમુદ્રશ્રુ, તા. ૧૮–૬–૮૪
- ક. હરિલાલ માર. ગોંદાની, 'સૂય'મ દિર માઢેરા (ધર્મારણ્ય)', "નવચેતન'', પુ. ૮૧, અ. ૪૮૬, ૧૯૬૨, પૃ. ૬૨૧
  - . ગૌદાની, સ્થમ દિર વિશેષાંક', (સ્મ વિ.) પૃ. **ક**્ટ
- ે ૮. કનૈયાલાલ ભા. દવે, 'ગુજરાતનું મૃતિ'વિધાન', પૃ. ૩૮૬
- ૯. નવીનચ'દ્ર આ. આચાર્ય, 'વાધેલાકાલીન ગુજરાતના સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ', ભાગ ૨, ૫. ૪૯૨
- ૧૦. કાંતિલાલ કૃ. સામપુરા, 'સ્મ'વિ. પૃ ક
- ૧૧. નરાત્તમ વાળ દ, સુમ વિ., પૃ. કેજ
- ૧૨. પુષ્કરભાઇ ગાકાણી, સમ'વિ., પૃ. ૬૪

[સામીપ્ય : ઍાકટાે., '૯૨–માર્ચ', ૧૯૯૩

- 93. V. p. Shah, 'Some Surya Images From Gujarat and Rajasthan'
  "Bulletin of the Baroda Museum and Picture Gallery" pp. 40-41
  of the Baroda Museum and Picture Gallery" p. 40-41
- ૧૪. બોગીક્ષાલ જે. સાંહેસરા, "અહિંપકાશ", પુર ૧૧૬, અં. ૭, ૧૯૬૯, પુર ૨૫૯ 👙 🔩
- ૧૫. સાંડેસરા, 'ધમ'સ'પ્રદાય', "ગુજરાતના રાજકોય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ, (ગુરોસાંઈ), ા પ્રચાર, પૃ. ૨૮૫
- ૧૬. રત્નમણિરાવ ભી. જોટ, 'ગુજરાતના સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ', પૃ. ૨૫૮
- ૧૭. 'ગુરાસાંઇ.', ગ્રાંથ-૪, પૃ. ૩૯૮, ૪૦૧
- ૧૮. પ્રવીશ્વયંદ્ર ચિ. પરીખ, 'તલસ્પરા'', પૃ. કર
- ૧૯. વિષ્ણુપ્રસાદ જે. ત્રિવેદી, 'લાકદેવી રાંદલ મા–રન્નાદે', "સ્મરણુકા", ૭૦, એપ્રિલ, ૧૯૮૬
- ્ર ૦. ગિરજાશ કર મ. વ્યાસ, ગુજરાતમાં સૂર્ય પૂજા, ૧૯૮૫, પૃ. ૩,
  - ર૧. ખાડીદાસ પરમાર, 'સૌરાષ્ટ્રનાં પ્રાચીન સ્થ'મ દિરા', "ઊમિ'નવરચના", પૃ. ૫૯ વર્ષ'– ક૧ અ ક હરર, મે ૧૯૯૦,
  - 22. Marg, Vol. XIV, No-3, 1961, June, pl. XI
  - 2a. Allchin, B & R., 'The Birth of Indian Civilization' p. 18, fig. 44, No-12
  - ૨૪. ન. આ. આચાર્ય, 'ગુજરાતના સિક્કા', પૃ. ૧૬–૧૭
- રૂપ, પ્રવાશ્વયંદ્ર ચિ. પરીખ પાસેથી પ્રાપ્ત માહિતીના આધારે
- ર૬. આભિલેખિક વિગતા માટે જુઓ ક્રિપ્ના પ્રે. પંચાલી, "ગુજરાતની સૂર્ય પ્રતિમાએ৷– મૃતિ'વિધાનના પરિપ્રેક્ષ્યમાં" (ઈ.સ. ૧૭૦૦ સુધી) (મહાનિષ્ય ધ, અપ્રગટ), પરિશિષ્ટ ર, ૧૯૯૨.
- રહ. સૂર્યમ દિરાની વિગતા માટે જુઓ, હપયુષ્કત, મહાનિષ્ધ, પરિશિષ્ટ ૧.
- ્ર૮, વધુ વિગતા માટે જૂએા, ઉપર્યુક્ત મહાનિષ્યધ, પ્રકરણ ૩.

# ભાનુદત્ત અનુસાર સાસ્વિક ભાવેષ તથા વ્યભિયારિ ભાવાં

જા**યુ**લિ પંડયા₊

૧૫ મી સદીમાં થઈ ગયેલા ભાતુદત્ત 'રસમ' જરી' તથા 'રસતર ગિષ્ફ્રી'ના રચયિતા તરીકે વિશેષ જાષ્ફ્રીતા છે. ગુણ, રીતિ, અલંકાર વગેરે વિભિન્ન કાલ્યતત્ત્વેદનું નિક્ષણ તે રસના અનુલક્ષમાં જ હોતું ઘટે એલાન આચાર આ તૃત્ક્રમધ'નના આગ્રહતે જાણે કે મન્ત્રમુક્ષતયા આવકારતા હોય તેમ ભાનુદત્ત પોતાના ખન્ને પ્રથામાં એકમાત્ર રસનું જ વિવેચન કરે છે. તેમાંય 'રસમ' જરી'માં તો કેવળ નામક માચિકા અંગેના વિચાર પ્રસ્તાત કરી નવી જ ભાત પાડી છે. પ્રસ્તુત લેખમાં ભાનુદત્તની 'રસતર' ગિષ્ફ્રી'માં પ્રાપ્ત થતા સાત્ત્વિક તથા વ્યભિચારી સાથે અંગેના વિચાર હાથ ધરાયા છે.

'રસતર'ગિથી''ના પ્રથમ તરુંગમાં જ રસતા કારણરૂપ લાવતે, લક્ષણ આપતાં કશું છે કે– रसतुक्कि विकारे भाकः 13 રસને અનુકૂળ એવા વિકાર તે 'બાવ' છે, અને વિકાર એટલે અનનુબૂત કે અત્રાત એવા સ'સ્કારના અન્યથાભાવ એટલે કે, પૂર્વે પરિચિત નહીં તેવા કોઈ સ'સ્કાર જામત થાય કે અનુભવમાં આવે તેને વિકાર કહે, છે અને તે, રસને અનુકૂળ હોતાં, 'બાવ' તરીક ઓળખાય છે.

તના ખે પ્રકાર છે. આ તર મને શારીર. તે. પૈકા, પ્રથમમાં સ્થાયિભાવાં તથા લ્વાસિમાવા સ્થાન પાસે છે, જ્યારે દિલાપમાં સાત્વિકભાવા સમાવિષ્ટ કરાયા છે. આઠ તર ગમાં દિવાન 'રસતર ગિથા'ના ચતુર્ય તર ગમાં સાત્વિકભાવા તથા પંચમ તર ગમાં વ્યક્તિયારિભાવાનું સુવ્યવસ્થિત નિરપણ પ્રાપ્ત થાય છે, જે પર પરાપ્રકાત, હોલુક્તી, સાથે જ નવીન ભાત પણ ઉપસાવે છે. તે હવે કમશ: એઈએ.

સાત્ત્વિકલાવાનું નિરૂપણ કરતાં, સૌ પ્રથમ ભાનુદત્ત, ભરતસ મત આઠ સાત્ત્વિક ભાવાની નોંધ લે છે તથા તેમને 'સાત્ત્વિક' એવું નામાલિધાન આપવા પાછળના આશ્ચય સ્પષ્ટ કરતાં, શાસ્ત્રીય ઢળે ચર્ચા ઉપાડે છે.

તેઓ તાંધે છે કે.

ननु अस्य सात्त्विकत्वं कथम् व्यभिचारित्वं न कुतः सकलरससाधारण्यादिति चेत् । अत्र केचित्, सत्त्वं नाम परगतदुः स्वभावना यामत्यन्ताऽनुकूलत्वम् ; तेन सत्त्वेन धृत्ताः सात्त्विका इति व्यभिचारित्वम् मनादत्य सात्त्विक व्यपदेश इति । 3

અર્થાત, 'સ્ત ભ, સ્વેદ, રામાંચ વગેરે ભાવા ખધા રસને વિષે સાધારણ રીતે રહેલા છે, તા પછી તેમને વ્યક્તિયારી જ શા માટે ન કહેવા ?' એવા પ્રશ્ન થાય, તેના સમાધાનમાં કેટલાક એવું જણાવે છે કે, ખીજાના દુઃખને વિષે મનની અત્યન્ત અનુકૂળતાને 'સત્ત્વ' કહે છે અને તે ભાવથી યુક્ત હોય, તે છે 'સાત્ત્વિક'. તેથી, તેમને વ્યક્તિયારી ન કહેતાં, 'આત્ત્વિક' એવું જુદું નામ અપાયું છે.

િસામીપ્ય : ઍાકટા., '૯૨–માચ<sup>૧</sup>, ૧**૯૯૩** 

<sup>\*</sup> ગુજરાત રાજ્ય યુનિવર્સિટી અને કેંાલેજ સંસ્કૃત અધ્યાપક મંડળના ૧૭ મા વાર્ષિ'ક અધિવેશનમાં કરનાલી મુકામે વાંચેલ અબ્યાસલેખ.

<sup>+</sup> અધ્યાપક, સ સ્કૃત વિભાગ, હ. કા. આર્ટ્સ કાલેજ, અમદાવાદ

અહીં ભાતુકત્તના હશારા ધનંજય-ધનિક તરફના જણાય છે.

'દશરૂપક'કારે અનુભાવરૂપ હોવા છતાં, સાત્ત્વિક ભાવાના સ્વતન્ત્ર સ્વીકાર કરી રસસ્ત્રમાં પણ ુતેના સમુચિત ઉલ્લેખ કરતાં કહ્યું છે—

पृथरमावा भवन्त्यन्येऽनुभावत्वेऽपि सात्त्विकाः । सत्त्वादेवं संमुत्पत्तेस्तच्च तद्भावभावनम् ।४ तथा तेने सभन्भवतां धनिक निधि छ हे-

ખીજાતાં સુખદુ:ખને વિષે પાતાના અન્ત:કરણને એકદમ અનુકૂળ બનાવી દેવામાં આવે તેને સત્ત્વ કહે છે. કહ્યું પણ છે કે, સત્ત્વ એ એક મનાવિકાર છે, જે એકાય બનેલ ચિત્તમાંથી જન્મ છે. સત્ત્વ તે છે કે, જેનાથી દુ:ખી કે આનન્દિત થતાં, આંસુ કે રામાંચ વગેરે જન્મે છે. તેથી સત્ત્વથા જન્મેલ તે બધાને સાત્ત્વિક ભાવ કહે છે. તે સત્ત્વમાંથી ઉદ્દેભવતા અંધુ, રામાંચ વગેરે પણ અંતરના ભાવને સ્થવનારા હાવાથી તેમને અંતુભાવ પણ કહી શકાય.

ધન જય-ધનિકના આ મત ભાનુકત્તને સ્વીકાર્ય જણાતા નથી. તેઓ જણાવે છે કે, બીજાના દુ:ખ માટે પાતાના મનની અત્યન્ત અનુકૂળતામાંથી જન્મતા ભાવાને સાત્ત્વિક કહેવામાં આવે તો તો નિવેલ, સ્મૃતિ વગેરેને પણ સાત્ત્વિક કહેવાના પ્રસંગ આવશે, અને વળા 'અનુકૂળ' પદના અર્થ'– પારકાના દુ:ખની ભાવનામાંથી આ આઠ જ ભાવા જન્મે છે—તેના નથી. આથી તેમનું સાત્ત્વિકત્વ પણ સ્વીકારવું જોઈએ, કેમ કે, નિવેલ વગેરે પણ પરદુ:ખની ભાવનામાં ઉત્પન્ન થાય જ છે.પ

આ रीते, भानुहत्तने भते, भननी अत्यन्त अनुदूर्णता अटेले सत्त्व अने तेनाथी युक्त हार्वा-भात्रथी सात्त्विकत्व सिद्ध धतु नथी, डेभ डे, तेभ इरवाथी निवेदाहि व्यक्तियारि लावाने तेनाथी पृथक् राणी श्वक्षी नहीं. ते। पृथी, सात्त्विक लावानुं सात्त्विकत्व रीने कार्ये छे? अ अ आ लानुहत्त पेत्तानी रीते सभाधान वियारे छे अने क्यांवे छे डे, सत्त्वने। अर्थ छे—श्वरीर तथा तेना धर्मी ते सात्त्विक भावा अर्थात् स्तं भ वगेरे शारीरिक धर्मी सात्त्विक भावा क्रहेवाय छे, क्यारे स्थाया अभे क्यांकियारी ते। आन्तरिक होवाथी ते शरीरना धर्मी नथी.

अत्रेदं प्रतिभाति सत्त्वशब्दस्य प्राणियाचकत्वादत्रं सत्त्वं जीवशसीरम् । तस्य धर्माः सात्त्विकाः । इत्थं िच बर्मसीरभावाः स्तम्भादयः सात्त्विका भावा इत्यभिधीयन्ते । स्थायिना व्यभिचारिणश्च भावा आन्तरतया न शरीरधर्मा इति । १

અહીં ભાતુકત્તે મીલિક રીતે સાત્ત્વિકા અને વ્યભિચારીએ વચ્ચેના વિવેક ઉપસાવ્યો છે અને સાત્ત્વિક ભાવાનું સ્વરૂપ જુદું જ હોવાથી તેમને પૃથક ઉલ્લેખ્યા છે.

અાચાર્ય ભરતે તેમના પ્રસિદ્ધ રસસ્ત્રમાં જો કે સાસ્થિક ભાવાના પૃથક નિર્દેશ કર્યો નથી અને અનુભાવા દ્વારા જ તેમનું શક્ષ્યુ થતું વિચાર્યું છે, છતાં તેમને સાસ્થિક એવું જુદું નામ જે અપાયું છે, તે અંગે ૨૫૦૮તા કરતાં કહ્યું છે કે-

अन्नेच्यते इह हि सत्त्वं नाम मनः प्रभवम् । तच्च समाहितमनस्त्वादुच्यते । मनुसः समाधी सत्त्वनिष्पत्तिभैवति । तस्य च थे।ऽसी स्वभावा रे।माग्चाश्चुचैवर्ण्यादिस्क्षणे। यथाभावोपगतः स न ुशक्योऽन्यमनसा कर्तुमिति । लोकस्वभावानुकरणत्वात्, नाद्यस्य सत्त्वमीप्सितम् । ७

મનમાંથી જે ઉદ્દુલવે છે, તેને સત્ત્વ કહે છે અને તે, મન એકાગ્ર થતાં સંભવે છે, એટલે કે મનની સમાધિમાં સત્ત્વ જન્મે છે, તેના જે સ્વભાવ છે તે ભાવ પ્રમાણે પ્રાપ્ત થતાં, રામાંચ, આંસુ, વૈવલ્ય વગેરેર્પ ક્ષ્મણા અન્યમનસ્ક રીતે અભિનાત કરી શકાય તેમ નથી અને નાટ્ય તો સાકસ્વ-ભાવતું અતુકરણ કરતું હોવાથી, તેમાં સત્ત્વ છુંદ મનાયું છે. તાતપ્ય એ કે, લાકમાં જણાતા સુખ

भातुहत्त व्यतुसार सात्त्विक भावा तथा व्यक्तियारि भावा ]

**.** [ • s

દુ:ખાત્મક લાવા નાદ્યમાં પણ તેના વાસ્તિવિકરૂપે પ્રયોજાવા જોઈએ અને એ રીતે જેતાં તા, રુદન વગેરેરપ દુ:ખના ભાવ, દુ:ખી નહીં તેવા પાત્ર વડે કે આનંદરૂપ સુખના ભાવ સુખી નહીં તેવા પાત્ર વડે કેવી રીતે પ્રયોજી શકાય ? પણ સત્ત્વનું કામ જ એ છે કે, તેનું તે પાત્ર દુ:ખી કે સુખી અવસ્થાના અનુલક્ષમાં અશુ કે રામાંચ દર્શાવી શકે. તેથી તે ભાવાને સાત્ત્વિક ભાવા કહેવામાં આવ્યા છે.

'નાટ્યદમ' શું'કારાએ તા સાત્ત્વિક ભાવાને અનુભાવરૂપે જ નિરૂપ્યા છે ને તેના આઠ ભેદ આપ્યા છે. તેઓ જશાવે છે કે, લિંગી એવા રસનું ભાવન કરાવે—તેની પ્રતીતિ કરાવે તેને અનુભાવ કહે છે. આ અનુભાવ કાર્ય વગેરે રૂપ હાઈ મુખ્ય હોતા નથી, કેમ કે, મુખ્ય તા સ્થાયી જ હોય છે અને તેથી જ, જે તે રસના જુદા અનુભાવા વર્શ્યાયા નથી પરંતુ રત ભ વગેર આઠ જ અનુભાવાનું સામાન્યત્યા નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે તથા પ્રસાદ, ઉચ્છ્વાસ, નિ:શ્વાસ વગેરે પણ અનુભાવા ખની શકે એમ સ્થવાયું છે. વળી, વિશેષમાં તેમણે જણાવ્યું છે કે, કચારેક સ્થાયી તથા વ્યભિયારી પણ અનુભાવરૂપે ગૃહીત થાય છે અને આ રીતે સ્થાયી, વ્યભિયારી તથા અનુભાવના હજારા અનુભાવા સંભવે છે.

આચાર્ય અભિનવગુષ્તે શાન્તરસના સંદર્ભમાં જે કહ્યું છે કે-

जुगुप्सां च व्यमिचारित्वेन शुङ्गारे निषेषन् मुनिः भावानां सवे षामेव स्थायित्वसञ्चारित्वचित्तजत्वानुः भावत्वानि याग्यतोपनिपातितानि शब्दार्थेवलाकृष्टानि अनुजानाति।

— તેને જ રામચન્દ્ર—ગુણુચન્દ્ર આવકારતા જણાય છે. ભાતુદત્તે પણુ આ વિગત પાતાની રીતે સ્વીકારી છે. તેની નોંધ લેતાં પહેલાં, સ્ત'ભ વગેરે આઠ સાત્ત્વિક ભાવાતું સ્વરૂપ વિચારીએ.

ભાતુદ્દતો ते दरें सात्त्विक ભાવતું तेना विભावा साथ निરूपण् कंशु છે. ते आ प्रमाशे છે-

#### ર. સ્ત ભ :

श्वरीरना धभ इप डे।तां, गतिना निराध 'स्त' भ' इद्वेवाय छ.

्रशरीरधर्मत्वे सति गतिनिरोधः स्तम्भः । १०

અહીં, 'શ્વરીરધર્મ' હાેવાપછું' એ વિશેષણુ પ્રયાજાયું હાેવાથી નિદ્રા કે અપસ્માર વગેરેને વિષે સ્તંભની અતિવ્યાપ્તિ થતી નથી. એટલે કે, નિદ્રા, અપસ્માર વગેરે શ્વરીરના ધર્મા ન હાેવાથી તેમાં જિલ્હાતા ગતિનિરાધ સ્તંભના ક્ષેત્રમાં આવી શ્વકે નહીં.

વળી, પ્રલય નામે સાસ્વિક ભાવથી આ બિન્ન એટલા માટે છે કે, પ્રલયમાં ચેષ્ટાનિરાધ રહેલા છે, જ્યારે અહીં ગતિસામાન્યના નિરાધ છે. અર્થાત્, ખેભાન થઇ જવું તે પ્રલય છે અને સ્તબ્ધ વ્યઈ જવું કે રાકાઈ જવું તે સ્તંભ છે, સ્તંભનાં કારણા હર્ષ, રાગ, ભય, દુ:ખ, વિષાદ, વિસ્મય, ક્રોધ વગેરે મનાય છે; જેમ કે, શ્રોળી, પીનતરા…વગેરમાં.

#### ર. સ્વેંદ્ર :

श्वरीर, उपरना क्णने 'स्वेद' क्षेडे छे. वपुषि सलिले।द्गमः स्वेद: । ११

तेना विकावा तरीके भनना ताप, હર્ષ, सक्ल, क्षोध, ભય, શ્રમ, પીડા, આધાત, મૂચ્છાં वजेरे अधावाया छे, જેમ के, कान्ते तव कुचप्रान्ते ...वजेरेमां.

#### **૩. રાેેેેેેે** સ

विकारने क्षरणे ७६ अवता रेगोड्गमने 'रेग्संब' क्ढे छे. विकार समुरथरामोत्थान' रोमाञ्च: । ६२

**[ YU** 

સિમીપ્ય : ઍાક્ટો., 'હર-મામ', ૧૬૬૨

તેના વિભાવો છે—ઠ ડી, આલિ ગન, હર્ષ, ભય, કોધ વગેરે. જેમ કે, बकुलमुकुल...વગેરમાં

#### ૪. સ્વરભંગ :

गह्रगह थवाने डारणे स्वालाविङ स्वरमां धता हैरहार के 'स्वरल'ग' छ-गद्रगदत्वप्रयोजकी मृतस्वरस्वमाववैजात्यं स्वरभङ्गः। १३

અહીં, સ્વરભંગ માટે ગદ્દગદત્વ કારણભૂત મનાયું છે, તે દ્વારા, 'સ્વરના ફેરફાર બીજા કાઈ કારણે થયા હાય તા તેને સ્વરભંગ ન કહેવાય' એવું કદાચ ભાતુદત્તને અભિપ્રેત હાય એ શક્ય છે. તેના વિભાવો, ક્રોધ, ભય, હર્ષ, મદ વગેરે છે. જેમ કે, व्यक्ति: स्यात्...... વગેરમાં.

#### પ. વેપશુ :

कावत्वने बीधे अर्थात्, के ते कावना आविकांवधी थता स्पन्हनने 'वेपशु' इहे छे. भावत्वे सति शरीर निस्पन्दे। वेपशु: 188

અહીં, 'ભાવત્વને લીધે' એમ જે કહેવાયું છે, તે દારા, સ્થક એવા સ્પન્દનને વિષે અતિવ્યાપ્તિ થતી નથી, એટલે કે શકુન-અપશકુન વગેરેનાં સ્થક એવાં સ્પન્દન-જેમ કે આંખ ક્રકવી-વગેરેને વેપશુન કહી શકાય.

વળી, શ્ર<sup>ર</sup>ીરના સ્પન્દન દ્વારા, ચેષ્ટા જ તેના આશ્રય**રૂપ છે એમ સ્**ચવાયું **છે**. તેથી શ્રરીરના અવયવના કંપમાં પણ અતિવ્યાપ્તિ થતી નથી.

આમ, અવયવમાત્રના કંપને વેપશુ ન કહેવાય.

તેના વિભાવા તરીકે આક્ષિ'ગન, હવે, ભય વગેરે મહાવાયા છે.

क्रेभ डे, कथय कथमुराज......वगेरेभां.

#### ૬. વૈવજુય<sup>°</sup> :

विश्वारने सीधे, वर्षा अदिसाध जाय तेने 'सैवष्य'' हहे छे. विकारप्रभवप्रकृतवर्णान्यथाभावो वैवण्य म १९५ तेना विकावा छ-ने। स्व स्याप्त होध, हरी, ताप, श्रम वजेरे. केम हे. क्वकटे क्वीत...वजेरेमां.

#### ૭. અમુ :

વિકારને કારણે જન્મતું આંખાતું પાણી 'અશુ' કહેવાય છે.

विकारजनितमक्षितिललम् । १ 🖁

तेना विलावा—६५°, अभव , धुभाडी, अयू शाह, मगासुं, हंडी तथा, अनिमेष दिन्द्रियी केवुं वगेरे छे. केम है, विस्रज विस्रज चित्त...वगेरेमां.

### ૮. પ્રલય :

શુરીરધમ યાલુ રહે તા પણ ચેષ્ટા અટકા જાય તેને 'પ્રલય' કહે છે.

शारीरत्वे सति चेष्टानिराधः प्रलयः 199

અહીં, 'શરીરધર્મ દ્વાતાં' એ વિશેષણ દ્વારા નિદા વગેરમાં અતિલ્યાપ્તિ થતી નથી એમ ભાતુદત્ત જણાવે છે.

વળા, સ્ત'લ વગેરે શરીરધર્મ કહેવાય છે. તેથી, તેમની સાથે કહેવાતા આ પ્રલય પણ શરીરધર્મ જ છે. એટલે કે, અહીં જે ચેષ્ટાના નિરાધ અલિપ્રેત છે, તે ચેષ્ટા શારીરિક જ માનવી જોઈએ,

सानुदत्त अनुसार सात्त्विक सावे। तथा व्यक्तियारि सावे।]

માનસિક નહીં, ક્રેમ કે, મનતું તા કમ<sup>ે</sup> હાય, ચેષ્ટા નહીં. તેથી જ શરીર એ ચેષ્ટાશ્રય છે એવું લક્ષણ કહેવાયું છે. ૧૯

પ્રલયના વિભાવા રાગ, ઉતકંઢા વગેરે છે. જેમ કે, नो वक्रं नमित धुत ... વગેરેમાં.

આ રીતે, ભરતસ મત સ્તં ભા6િ આઠ સાત્ત્વિક ભાવાનું નિરૂપે છું કર્યા પછી ભાનુદત્ત એક વધારાના નવમા-સાસ્વિક ભાવ ગણાવે છે, તે છે જું ભા.

जुम्भा च नवमः सात्त्विको भाव इति प्रतिभाति । १६

તેના સમર્થ નમાં તેઓ 'શું ગારતિલક'ના નિર્દેશ કરે છે અને તે અંગ ચર્ચા કરતાં તેઓ જણાવે છે કે, જું ભા તા ભાવના અનુભાવરૂપ હાેવાથી તેને સાત્ત્વિક ભાવ માનવામાં વિરાધ નહીં આવે કે એવી શ્વાંકા ન કરવી જોઈએ, કેમ કે, અનુભાવ દ્વાં છતાં, તેને સાત્ત્વિક ભાવ માનવામાં વિરાધ આવતા નથી, અને પુલક વગેરમાં તેવું જણાય પણ છે. એટલે કે, પુલક (= રામાંચ) વગેરે, અનુભાવા ક્રોષ્યાની સાથે સાત્ત્વિક ભાવ પણ છે, તેથી જું લાને વિષે પણ તેમ વિચારી શકાય.

ननु सा भावाऽनुभाव इति विपरीतमेव कि न स्यादिति वाच्यम्, सत्यनुभावत्वे भावत्वविरोधात् पुलकादीनां तथांदृष्टत्वात् ।<sup>२०</sup>

અહીં, 'ननु' ને સ્થાને 'ન च' પાઠ પછ્યુ મળે છે, જે યાેગ્ય જણાય છે. તથા માવત્વાવિરોધાત્ ને સ્થાને માવત્વાવિરોધાત્ એમ વાંચવું જોઈએ.

વળી, કાઈ એવી શાંકા કરે કે આ રીતે તે અંગસંકાયન, નેત્રમદેન વગેરને પણ સાત્ત્વિક ભાવ માનવાના પ્રસંગ આવશે; તા તેના જવાયમાં કહેવાયું છે કે તેમાં તા ભાવતું લક્ષણ જ ઉત્પન્ન યતું નથી તેથી તેવા પ્રસંગ જ નહીં આવે. ર૧

રસને અનુકૂળ એવા વિકાર ભાવ કહેવાયા છે, જ્યારે આંગસ કાચ વગેરે કંઈ વિકારફય નથી. તે તા શારીરિક ચેધ્ટામાત્ર છે, જે પ્રત્યક્ષ જ છે, કેમ કે, આંગસ કાચ વગેરે તા પુરુષની ઇચ્છાને આધારે પ્રવર્ત છે, જ્યારે જુંભા તા વિકાર વડે જ ઉદ્દુભવે છે અને વિકાર શમી જતાં દૂર થાય છે.

अङ्गाकृष्टिरक्षिमद्<sup>र</sup>नं च पुरुषैरिक्छया विधीयते परित्यज्यते च । जुम्मा च विकारादेव भवति तिन्वकृतौ निवर्तते चेति।<sup>२२</sup>

આમ, જુંભાને પહા સાત્ત્વિક ભાવ માનવા જોઈએ, તેનું ઉદ્યા. છે-आधाय मैानं रहिस... વગેરમાં ભાનુદત્તે કરેલ સાત્ત્વિક ભાવે અંગેનું આ નિરૂપણ પરંપરામુલક છતાં તાજું જણાય છે. તેમણે ક્યારેક જે તે સાત્ત્વિક ભાવના ચર્ચામાં પૂર્વ પક્ષ ઉઠાવી, તેનું ખંડન કરી પાતાના નિરૂપણને વધુ શાસ્ત્રીય અને તકે શુદ્ધ ખનાવ્યું છે. અન્ય તાદ્યશાસ્ત્રીય પ્રન્થામાં આના શાસ્ત્રીય વિમર્શ જોવા મળતા નથી.

આ જ રીતે. વ્યભિચારિભાવા અંગે પણ ખૂળ વ્યવસ્થિત નિરૂપણ તેમણે કર્યું છે. તે હવે જોઈએ.

'રસતર'ગિશી'ના પાંચમા તર'ગમાં આન્તર વિકાર દૂપ વ્યક્તિયારિભાવાનું નિરૂપણ આર' ભતાં, ભાનુકત્ત સીં પ્રથમ ભરતસ'મત નિવે' કાર્કિ તેત્રીસ વ્યક્તિયારીઓના નામનિકે શ કરે છે. તે પછી, વ્યક્તિયારીનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરતાં તેઓ નોંધે છે કે,

इतस्तता रसेषु सञ्चारित्वमनेकरसनिष्ठरवमनेकरसञ्याप्यत्व व्यभिचारित्वम् । 3.3

રસને વિષે અહીંથી ત્યાંથી સંચાર કરતાં દેવાથી, અનેક રસામાં રહેતા હોવાથી અને અનેક રસોને વ્યાપીને રહેતા હોવાથી તેમનું વ્યક્તિચારિત્વ મનાય છે.

૭૬] [સામીપ્ય : ઑક્ટ્રો., '૯૨–માર્ચ', ૧૯૯**ક** 

क्षरते पश् इह्युं छे है, विविधमामिमुख्येन रसेषु चरन्तीति व्यमिचारिण : । रेपं वणी, तेने भीळ रीते सम्बन्धवतां, त्यां इह्युं छे है, वागङ्गसत्त्वोपेताः प्रयोगे रसान्नयन्तींति व्यमिचारिणः। रेपं

અર્થાત્, જે વાણી, અંગ તથા સત્ત્વથી ચુકત મઈને પ્રયોગમાં રસાનું વહન કરે છે, તે વ્યક્તિયારીએ. જો કે, ભાનુકત્તે આ પ્રમાણની નોંધ આપી નથી પરંતુ સાત્ત્વિક ભાવાથી તેનું પાર્થ કચ નિર્દેશનાં કહ્યું છે કે, વ્યક્તિયારિભાવામાં રામાંચ વગેરેના અંતર્ભાવ થતા નથી, કેમ કે, રામાંચ વગેરે તા

શાरीरिક ભાવ છે. જયારે નિવેદાદ આંતરભાવરૂપ મનાયા છે.

न च रामाञ्चादवित व्याप्तिस्तेषामिष संप्राह्मत्वात्। ते च भावाः शारीरा व्याभिचारिक एते त्वान्तरा व्यमिचारिण इयान्विशेषः । र ६

હવે અહીં તેઓ એક પ્રશ્ન ઉઠાવે છે કે, નિવે દ વગેરે, સ્થાયા અને વ્યક્તિયારી એમ બન્નેરૂપ કેવી રીતે હોઈ શકે? પરંતુ આ પ્રશ્ન યોગ્ય નથી તેમે જ્ણાવતા તેઓ કહે છે કે, રસાનુજા સિ કરમ્યાન નિવે દાદિનું સ્થાયિત્વ તથા વ્યક્તિયારિત્વ (= અહીં તહીં જવાના ધર્મ) તે ઉપાધિને દેસિક થાય છે. રુ

'ક્શરૂપક'કારે વ્યભિચારીનું સ્વરૂપ વર્ણુવતાં કહ્યું છે કે–

विशेषादामिमुरुयेन चरन्ते। व्यभिषारिणः । स्थायिन्युनमग्ननिम्भाः कल्लाहा इव वारिष्ठी॥ र अर्थात्, समुद्रता तरंगाती लेम, ले स्थायीभांथी उद्दल्लवे छे अने तेमां ल निम्मान अने छे, ते विशेष प्रधारे अल्लामु भाग्याने वियरता होवाथी व्यक्तियारी अहेवाय छे.

ં 'નાટ્યદ'પ અ'કારા તેતું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરળાં કહે છે છે, રસને વિષે ઉન્મુખ એવા સ્થામા પ્રતિ-વિશિષ્ટ રીતે અભિમુખ થઈને એટલે કે તેને પાષક બનીને જે રહે છે. તેને વ્યભિચારી કહે છે. જે

અને વળા, રતિ વગેરે સ્થાયિલાવ કથારેક સ્થાયા ન હોતાં વ્યલિયારી કહેવાય છે. એટલે કે, પોતાના વિસાવની અપેક્ષાએ તે વ્યલિયારી હોય છે, એ વિગત પણ નાદ્યદર્પણકારા સ્લીકારે છે. તથા લરતે ઓપેલ નિવેદાદિ તેંત્રીસ વ્યલિયારીઓ ઉપરાંત અન્ય લાવા જેવા કે સૂખ, તુષ્ણા, ગૈત્રી, સુદિતા, શ્રહા, દયા, ઉપેક્ષા, ક્ષમા, માદવ, આજેવ, દાક્ષિણય વગેરે પણ વ્યલિયારીઓ સંભવી શ્રાકે તેમ જણાવે છે.

નિર્વેદ વગેરે તેત્રીસ વ્યક્ષિયારિ ભાવાનું સ્વરૂપ લગલગ દરેક નાદ્યશાસ્ત્રીય પ્રત્યમાં બહુધા એકસરખા રીતે જ તિરૂપાયું છે, કેમ કે, તેને વિષે તો ભરતથી જુદા પડવાના પ્રશ્ન જ ઉપસ્થિત થતો નથી, એમ કહી શક્ષ્ય, અને આર્થી સર્વસ્વીકૃત એવા વ્યક્ષિયારીઓનું ભાતુદ્દને કરેલ સ્વરૂપ-નિરૂપણ કરવાનું અતે ઉત્સિલ માન્યું નથી પરંતુ વ્યક્ષિયારીઓ અંગે તેમણે જે અન્ય વિગ્રહા નિર્દેશ છે તે, તથા 'છલ' નામે નવીન વ્યક્ષિયારીની ઉદ્દેશા છે તે, તથા 'છલ' નામે નવીન વ્યક્ષિયારીની ઉદ્દેશાવના જે વિચારી છે, તેના સ્વરૂપ અંગેની નોંધ લેવી જરૂરી છે.

ભરત પ્રમાણ, કુલ તેત્રીસ વ્યભિચારિ ભાવોતું, તેના વિભાવા તથા અનુભાવો સાથે નિર્પણ કર્યા પછી ભાતુદત્ત જણાવે છે કે, કામની દસ અવસ્થાઓમાં ગણાવાયેલ અભિલાય, ગુણકથન તથા પ્રલાપ એ બણુ અવસ્થાઓ કે જે માનસભાવરૂપ છે, તેને સ્વતન્ત્ર વ્યભિચારીરૂપ માની શકાય નહીં પરંતુ તેમના અંતર્ભાવ ઉપર નિર્દિષ્ટ તેત્રીસ વ્યભિચારીઓમાં જ થઇ જાય છે. જેમ કે, ઐાત્મુક્ચમાં અભિલાય, વર્ણાનાત્મક સ્મૃતિમાં ગુણકથન અને ઉન્માદમાં પ્રલાપના સમાવેશ થાય છે. આ વિગતને પૂર્વપક્ષ ઉઠાવીને રજૂ કરતાં, ભાતુદત્ત નાંધે છે કે,

ભાતુદત્ત અનુસાર સાત્ત્વિક ભાવા તથા વ્યભિચારિ ભાવા J

नेनु दशावस्थास्वभिलाषगुणकथाप्रलापा व्यभिचारिभावाऽभ्यन्तरे न गणितास्तंत् कि स्वतन्त्रा एवेति चेन्न। औत्सुक्येऽभिलाषस्य वर्णनात्मकस्मृतौ गुणकथाया उन्मादे प्रलापस्यान्तर्भाषात् । ३०

આ રીતે, ભરતસ મત તેત્રીસ વ્યભિયારીઓ જ સ્વીકારતા ભાનુદત્ત વિશેષમાં 'છલ' નામે એક નવીન વ્યભિયારી પણ આપે છે. તેઓ નોંધે છે કે,

अत्र प्रतिभाति -छलमक्षिको व्यभिचारिभाव इति । 'ताम्बूलाहरणच्छलेन रमसा हलेषोऽपि संविध्नितः' इति शृङ्गारे दश्रानात् । रोद्रे चेन्द्रजात्मदिदश्रानात् । हास्ये च न्यपदेशाऽन्यापदेशयोद्श्रानात् । वीथीभेद दश्रीनाच्च । अ

શું ગારમાં પ્રાપ્ત થતાં ઉદાહરણા, રીંદમાં જણાતા ઈન્દ્રજલ વગેરે, હાસ્યમાં ભાવતા વ્યપદેશ તથા અન્યાપદેશને લીધે તથા વીથીમેદમાં પણ તે જણાય છે તેથી. 'છલ' એક સ્વતન્ત્ર વ્યભિચારી છે.

तेतं स्व३५ वर्षावतां अधुं छे हे संगुप्तिक्रयासम्पादनं छलम् । ३२

અપ્તક્રિયાનું સંપદાન 'છલ' કહેવાય છે. તે અપમાન, પ્રતિપક્ષની ખરાખ ચેષ્ટાએન વગેરેથી જન્મે છે. એટલે કે, તે તેના વિલાવા છે અને વફ્રોક્તિ, છૂપુ દિમત; છૂપુ ઈક્ષણ, સ્વભાવનું પ્રચ્છાદન વગેરે તેના અનુલાવા છે.

विभावा अवमानप्रतिपक्षकुचेष्टादयः । अनुभावा वक्रोक्तिन्मृतस्मित्त निभृतवीक्षण प्रकृति प्रस्कादनादयः। ३३

આ ઉપરાંત, ભાનુદત્ત જે તે રસના વ્યભિચારીઓના પૃથક નિર્દેશ પણ કરે છે, તદનુસાર, સંભાગ શુંગારમાં આલસ્ય, ઉપ્રતા અને જુગુપ્સા હાતાં નથી. વિપ્રલ ભમાં આલસ્ય, ગ્લાનિ, નિવેદ, શ્રમ, શ્રાંકા, નિદ્રા, ઔત્સુકચ, અપસ્માર, સુપ્ત, વિભાધ, ઉન્માદ, જડતા અને અસ્યા–એટલા વ્યભિચારીઓ નિરૂપાય છે, હાસ્યમાં અવહિત્યા, આલસ્ય, નિંદ્રા, સુપ્ત, પ્રભાધ અને અસ્યા હાય છે, હા કરુણમાં વળી મેહ, નિર્વેદ, દૈત્ય, જડતા, વિષાદ, બ્રમ, અપસ્માર, ઉન્માદ, વ્યાધિ, આલસ્ય, સ્મૃતિ, વેપશુ, સ્તં ભ, સ્વરભેદ તથા અશુ નામના વ્યભિચારીઓ આવે છે. રીદ્રરસમાં ઉત્સાહ, સ્મૃતિ, સ્વેદ, આવેગ, અમર્થ, રામાંચ, ચપલતા, ઉપ્રતા, સ્વરભેદ અને કંપ હોય છે, જ્યારે વીરમાં ઉત્સાહ, ધૃતિ, મિતિ, ગર્વ, આવેગ, અમર્થ, ઉપ્રતા અને રામાંચનું નિરૂપણ થાય છે. ભયાનકમાં સ્તં ભ, સ્વેદ ગદ્રગદત્વ, રામાંચ, વેવલ્ય, શ્રાંકા, માહ, આવેગ, દૈન્ય, ચપલતા, ત્રાસ, અપસ્માર, પ્રલય અને મૂર્આનામના વ્યભિચારીએ પ્રાપ્ત થાય છે, અને બીભત્સ રસમાં અપસ્માર, માહ, આવેગ તથા વેવલ્ય જોવા મળે છે તો અદ્દશ્રુતમાં વળી સ્તં ભ, સ્વેદ, ગદ્દગદત્વ, અશુ, રામાંચ, વિભ્રમ તથા વિસ્મયનું નિરૂપણ કરવામાં આવે છે. આ જ રીતે, અન્ય વ્યભિચારીઓ પણ વિચારી શ્રાકાય.

અહીં, સામાન્ય રીતે જેને સાત્ત્વિક ભાવા તરીકે ઓળખવામાં આવે છે, તેમની ગહાના પહ્યું જે તે રસને વિષે રહેલ જે તે વ્યક્તિચારિસમૃહમાં કરવામાં આવી છે, જે નેંધપાત્ર છે. સાત્ત્વિક ભાવાના નિરૂપણ પ્રસંગ તેમને વ્યક્તિચારીથી પૃથક દર્શાવતા ભાતુદત્ત અહીં તે જ સાત્ત્વિક ભાવાને અન્ય વ્યક્તિચારી ભાવાની કક્ષામાં મૂકે છે, તે યુક્તિસંગત જણાતું નથી. પરંતુ અભિનવગુપ્તે શાન્તરસની ચર્ચા દરમ્યાન 'અભિનવભારતી'માં દરેક ભાવાનું સ્થાયિત્વ, અનુભાવત્વ, ચિત્તજત અને સંચારિત્વ સંદર્ભ પ્રમાણે હોઇ શકે એવું જે સ્વચવ્યું છે, તેનું જ સમય'ન અહીં ભાતુદત્ત કરતા હોય એમ વિચારી શકાય.

96]

[સામીપ્ય : ઍાક્ડો., '૯૨–માર્ચ', ૧૯૯૩

અ'તે ભાતુકતા જુઓવે છે કે, સ્થાયી પણ વ્યક્ષિયરિત થાય છે. स्थायिनाऽपि व्यभिचरित । अ

🔯 જેમ કેટ હાસ સ્થાયી શુંગારમાં; રતિ સ્થાયી શાન્ત, કરૂણ તથા હાસ્યમાં; ભય તથા શાક સ્થાયી કરુણ અને શંગારમાં; ક્રોધ સ્થાયા વીરમાં; જુગુમ્સા સ્થાયા ભયાનકમાં વ્યક્તિચારીરૂપ છે; જ્યારે ઉત્સાહ અને વિસ્મય તા બધા જ રસોને વિષે વ્યભિચારીરૂપે આવી શકે.

મામ, ભાતુકત્તે સાત્ત્વિક ભાવા અને વ્યભિયારી ભાવાની વિચારણામાં **મૌ**લિક મભાગમ દાખવ્યો છે.

- ૧. પ્રસ્તુત લેખમાં શ્રી દેવદત્ત કૌશિક દ્વારા સંપાદિત, મુન્શીરામ મનાહરલાલ પબ્લિશર્સ પ્રાઈવેટ લિમિટેડ, નવી દિલ્હી, ૧૯૭૪ માં પ્રકાશિત આવૃત્તિના ઉપયાગ કરાયા છે.
- ર. રસતર'ગિણી, ૧, પૃ. ૪

૩. એજન, ૪. ૫. ૫૦

- ४. 'दशक्ष भक्त', (श्री दल्तरीप्रसाद दिवेही तथा श्री पृथ्वीनाथ दिवेही दारा संपादित अने राज्यस्य પ્રકાશન, દિલ્હી, ૧૯૭૧માં પ્રકાશિત), ૪. ૪ B-પ A
- પ. **રસતર** ગિણી, ૪, ૫. ૫૦

तन्त निवे दस्मृतिप्रभृतीनामपि सास्विकःयपदेशापरी: । न च परदुःखमावनायाम्ष्टावेते समुत्पद्यन्त इत्यनुक्लकाब्दाथ :। अत एव साचिकत्वमप्येतेषामिति वाच्यम् । निवे दादेरपि परद:ख. भावनायामप्युत्पत्तेरिति ।

- **ક. રસતર ગિણી**, ૪, ૫. ૫૦
- છ. નાટચરાસ્ત્ર, ભાગ ૧, ગાયકવાડ એારિયન્ટલ સીરીઝ, ૧૯૫૬, પૃ. ૩૭૪–૭૫
- ૮. નાટંચકપંજી, (સંપા. ડા. નગેન્દ્ર, પ્રકા. કિલ્હી વિશ્વવિદ્યાલય, દિલ્હી, ૧૯૬૧), 3. સુ, ૧૬૪
- ૯. **નાડપશાસ્ત્ર**, ભાગ ૧. પૂ. ૩૩૩ ઉપરની અભિનવભારતી.
- ૧**૦. રસતર** ગિ**ણી,** ૪, ૫. ૫૨
- ૧૧. એજન, પૃ. ૫૩
- ૧૨. એજન, પૃ. ૫૪

૧૩. એજન, પૃ. ૫૪

- ૧૪. એજન, પૃ. ૫૫
- ૧૫. એજન, પૃ. પદ

૧૬. એજન, પૃ. ૫૭

- ૧૭. એજન, યુ. પૂછ
- १८. श्रेलन, पू. ५७-५८ स्तम्भादयः शरीरधर्मास्तेषां साहचर्यकथनेन प्रल्याऽपि शरीरधम<sup>९</sup> एव । तेनाऽत्र चेष्टापदेन शरीरचेष्टेवाऽमिमता । मनसस्तु कर्म भवति न तु चेष्टा । अत एव चेष्टाश्रयः शरीरमिति शास्त्रीयं लक्षणम् ।
- ૧૯. એજન, પૃ. ૫૯
- २०. अलन, यु. ६१
- २१. शेक्न, ५. ६१ न चाङ्गाकृष्टिनेत्रमद् नादीनामपि भावत्वापत्तिः । तेषां भावळक्षणाभावात् ।
- રર. એજન, પૃ. કર રસ. **રસતર ગિણી**, પૃ. કુક ર૪. **નાઢચશાસ્ત્ર**, છે. પૃ. ક્રપ્પ
- રક. રસતર'ગિણી, પ. પૃ. ક્રંક રપ. એજન, પૃ. ક્રયપ
- २७. श्रेअन. ५. ६३ ननु निवे दादेः स्थायित्वं व्यमिचारित्वं च कथमिति चेन्न, रसपर्यं न्तस्थायित्व मितस्ततेगामित्वञ्चोपाधिभेदमादायोभयसम्भवात् । •
- ર૮. કશરૂપક, ૪. ૭ ૨૯. નાટચકપ<sup>9</sup>છુ, ૩.૧૬૪ ઉપરની વૃત્તિ ૩૦. રસતર ગિણી, પૃ. ૯૯.
- **૩૧. એજન, પૃ. ૯૯–૧૦૦** ૩૨. એજન, પૃ. ૧૦૦ ૩૩. એજન, પૃ. ૧૦૦

૩૪. ઐજન, **પૃ**. ૧•૧

कातुकत अनुसार सात्त्विक कावे। तथा व्यक्तियारि कावे। ]

196

# 'गूर्जरदेशराजव शावली'— अभाशित छति हिन्द्रभे

હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી\*

ંગુજરાતના રાજકીય હતિહાસ અર્વાચીન હંખે ગુજરાતીમાં અને અંગ્રેજીમાં બ્રિટિશ કાલમાં ૧૮૫૦ થી ૧૮૯૮ દરમ્યાન લખાવા લાગ્યા તે પહેલાં મરાકા કાલમાં ર ગવિજયગણિ નામે જૈન મૃનિએ સંસ્કૃત પદ્મમાં રચ્યા હતા. એ પહેલાં સસ્તનત કાલ તથા મુધલ કાલમાં અરખી-ફારસીમાં કેટલાક તવારી ખ-પ્ર થ લખાયા હતાં. રંગવિજય-કૃત કાવ્ય પુસ્તકરૂપે પ્રકાશિત થયું નથી, પરંતુ શ્રી. અંખાલાલ પ્રે. શાહે ત્રણ ્રહસ્તપ્રતા પુરથી એતે સંપાદિત કરેલું તે ૧૯૬૮માં 'સ્વાધ્યાય' સામયિકમાં પ્રગટ થયું છે. ' गुज रहेर्दाराजव ज्ञावली ' आपवामां आव्यु छे मुनि जिनविजयल्ये सेने 'ગુજરદેશ ભૂપાવલી' તરીકે એાળખાવી છે. એના આદ્ય શ્લાકમાં 'ગુજર ભૂપોનાં નામા' અને અ'તિમ શ્લાકામાં 'ગુજ'ર દેશના ભૂપતિઓનાં નામાં' અને 'ગુજ'ર ભૂપાનાં અભિધાના' એવા શખ્દ પ્રયોજના છે. જ્યારે કૃતિની પુષ્પિકામાં 'શ્રી ગૂજ'રદેશ નિર્મિ'ત રાજ્ય સ્થિતિઓનાં નામાં' નિર્દ્ધિ છે. આ પરથી કવિના મનમાં 'ગૂજ'રદેશ ભૂપનામાવલો' શીષ'ક હોય એ વૈધુ સંભવિત છે. કાવ્યે કુલ ૯૫ શ્લોકોમાં ુરચાયું છે. મુગલાચરહાતા શ્લાકમાં સરસ્વતીને પ્રહ્યામ અને સદ્યારનું સમસ્ય કરેલ છે. વંશાવલીએાનું નિરૂપણ વીરનિર્વાણના સમયથી માંડીતે કવિના સમય સુધી અર્થાત્ વિ.સં. ૧૮૬૫ (ઇ.સ. ૧૮૦૯) સુધી કરવામાં આવ્યું છે. શ્લા. ૯૪માં ૨ ગવિજયે વિ.સં. ૧૮૬૫ના ફાગણ સુદ પૂનમને ગુરુવારે ગૂજ<sup>૧</sup>૨ ભૂપતિઓનાં નામ નિય્યન્ધિત કર્યાનું જણાવ્યું છે તે શ્લોક ૯૫ માં ર ગવિજયે ચ્યા કૃતિની રૂચના રામટ યવનરાજના આદેશ મેળવી ભગપુર(ભરૂચ)માં ક્ષાત્ર ભગવન્તરાયના વચનથી સાંભળીને સંદર્ભાતઃ કરી દ્ધાવાનું દર્શાવ્યું છે, કાવ્યના સંપાદક નોંધે છે તેમ રામટ રાજ્ય અને ભગવ તરાય વિશે કાઈ વિશેષ માહિતી અપાર્ધ નથી. હસ્તપ્રતાની પુષ્પિકાઓમાં 'પ'. ર'ગવિજય' અને 'પ'. ર'ગવિજયગિહા' એટલા જ નિદે શ કરાયા છે, એમના ગુરુનું નામ જણાવ્યું નથી.

૧૯ મી સદીના આરંભમાં ગુજરાતમાં પેશવાઈ સત્તા શિથિલ થઈ હતી ને વડાદરાના ગાયકવાડ કુટું ખનું વર્ચ પ્રવર્તતું હતું. ભરૂચમાં નવાખી હકૂમતેના અંત આવતાં અંગ્રેજ સરકારની સત્તા સ્થપાઈ હતી (ઈ.સ. ૧૭૭૨). ગાયકવાડ કુટું ખમાં ગાવિ દરાવના પુત્ર આનં દરાવ રાજપદ પામ્યા હતા, પરંતુ તે નિર્ભળ હાઈ સત્તાનાં સત્ર એના કાકા કત્તેસિ હરાવે હસ્તગત કર્યા હતાં. પેશવાએ પાતાના હિસ્સાના ઇજારા ગાવિ દરાવના પુત્ર ભગવ તરાયને આપ્યા હતા (૧૮૦૦–૧૮૧૪). આ કાવ્યના અંતિમ શ્લાકમાં જણાવેલ રામટ યવનરાજ, ભરૂચના સંદર્ભમાં જોઈએ તા અંગ્રેજ રાજ હાઈ શકે. ને એમાં જણાવેલ ક્ષાત્ર ભગવન્તરાય એ આ ભગવંતરાય ગાયકવાડ હોય, અથવા ભરૂચના કોઈ સ્થાનિક ખત્રી હોય.

રંગવિજય જૈન મુનિ હોઈ પોતે જૈન અનુશ્રુતિની તેમજ જૈન લેખકાએ લખેલા પ્રથમ શ્રંથાની જાલુકારી ધરાવતા હોય એ સ્વાલાવિક છે. યવન વ શાના સૂપતિઓની બાબતમાં તેમને લગવ તરાય દ્વારા કે કાઈ અન્ય દ્વારા મુસ્લિમ લેખકાએ લખેલ તવારીખની કંઈ માહિતી મળી હશે ઈ. પૂ. પરહ થી લગલગ ઈ.સ. ૧૩૬૦ મુધીના સમયપટ ૨૨૮૭ વર્ષા જેટલા વિસ્તૃત છે. એટલા લાંબા ગાળામાં થયેલ ઉત્તરાત્તર રાજવ શાના નામા તથા તે રાજાઓના રાજ્યકાલની વિગતાનું સંકલન કરવું એ કપરું કામ છે. પ . રંગવિજયગહિં એ કામ વિવિધ અનુશ્રુતિઓના આધારે થથાશક્તિ પાર પાડ્યું એ હકીકત એ સમયની ઉપલબ્ધ સાધનસામશ્રીની મર્યાદિત ઇયતા જોતાં પ્રશસ્ય ગહાય. છતાં બ્રિટિશ કાલ દરમ્યાન ઇતિહાસના

[સામીપ્ય : ઍાક્ટો., '૯૨–માર્ચ', ૧૯૯૩

<sup>\*</sup> નિવૃત્ત અધ્યક્ષ, ભાે. જે. વિદ્યાભવન, અમદાવાદ

અનેકાનેક સાધનસામથી પ્રકાશમાં આવીને ઇતિહાસ–સંશાધનની અભિનવ દૃષ્ટિ વિકસી એ સંદર્ભમાં રંગવિજયની આ કૃતિમાંની વિગતાના પરામશે કરવામાં આવે, તેં! પ્રમાણિત **ઇતિહા**સની અદ્યતન માહિતીની કસાટીએ એ વિગતા કેટલી યથાર્થ નીકળ છે તે એમાંની કાઇ વિગતા એ ઇતિહાસની કાઇ પૂટતી કડીએ પૂરી પાડે છે કે કેમ તે તપાસવું ઉપયોગી નીવડે.

- ૧. ૨ ગવિજય ગુજરાતના ઇતિહાસના આરંભ વીર નિર્વાણના સમયથા કરે છે. પરંતુ ગુજરાતના આદ્ય ઇતિહાસમાં શાયતા અને યાદવા તથા ભૂગુઓના હતાંત મળે છે. એમાં યાદવાના હતાંતમાં રાજ ઉપ્રસેનના સમુદ્રવિજય તથા નિર્દેશ માને નિર્દેશ આવે છે. તા અને જેને સમુદ્રવિજય તથા નિર્દેશ આવે છે. તા અને જેને સમુદ્રવિજય તથા નિર્દેશ આવે છે. તા અને જેને પર પાતા કરતા હશે ? 'વિચારશ્રેણી' અને 'તિશ્રામાલીયપન્ના' જેવા અન્ય જેન પ્રથામાં પહું આરંભ વીર નિર્વાહાથી કરવામાં આવ્યો છે. આથી અહીં રંગવિજય આ જેને પર પરાને અનુસરે છે એમ કહીં શકાય.
- ર. મહાવીર જે જિલ્સે નિર્વાણ માસ્યા તે દિવસે પાલક તામે રાજ્ય થયો, તેલું દું વર્ષ સાજ્ય કર્યું. આ પાલક થયો તેલું દું વર્ષ સાજ્ય કર્યું. આ પાલક થયો તેલું દું વર્ષો પાલક પછી તેલા પાલક પછી તે દું વર્ષોના નવ્ રાજ્યમાતું શાસન પ્રવત્યું, કુલ ૧૫૫ વર્ષ. અવંતિમાં પાલક પછી વિશાખ અને આયુષ્ક નામે રાજ્ય થયાનું પુરાણા જણાવે છે. 'મુચ્છકટિક' નાટકમાં જુલમી રાજ્ય ગાપાલકને પદભષ્ટ કરી આયુષ્ક રાજ્યસત્તા હસ્તગત કર્યોનું જણાવ્યું છે, પરંતુ આ કાવ્યમાં તા પાલક પછી તરત જ નંદ વંશ સત્તાર્થ થયાનું જણાવેલ છે. પુરાણા અનુસાર નંદ વંશના પહેલા રાજ્યએ ૮૮ (કે ૨૮) વર્ષ અને પછીના આદે રાજ્યમાં તે ૧૫ વર્ષ સાપે છે. બીજી બાજૂ સાંદ્રેલી અનુશ્રુતિ નંદોના રાજ્યકલ કુલ ૨૨ વર્ષના જ હોવાનું જણાવે છે!
- ૩. ચંદ્રગુ'તે સ્થાપેલા મીર્ય' વંશ ૧૦૮ વર્ષ સત્તારઢ રહ્યો. 'વિચાર≩ણ્યું'પણ ૧૦૮ વર્ષ આપે છે. પરંતુ પુરાણા પ્રમાણે મીર્યુ વંશ કુલ ૧૩૭ વર્ષ રાજ્ય કર્યું કૂતું.
- જ રંગમિલ્ય મોર્ય વંશ પછી પુષ્પસિત્ર ૩૦ વર્ષ, પછી મહામિત્ર—ભાવુસિત્ર ૬૦ વર્ષ, પછી નસ્તાહને ૪૦ વર્ષ, પછી ગદ લિલ્લે ૧૭ વર્ષ અને પછી શક રાત્રભે ૪ વર્ષ રાજ્ય અંતું જણાવી, વીસ્તિવંભુ પહેલાં ૬૦ + ૧૫૫ + ૧૦૮ = ૩૨૩ વર્ષ અતે એ પછી ૩૦ + ૬૦ + ૪૦ + ૧૩ મુ ૧૩ મુ ૧૩ વર્ષ મળી કલ ૪૯૦ વર્ષ થયાતું જણાવે છે. પછી જીલજતમાં વિક્સાફિય રાજ્ય થયા, મેર્સ પતાનો સંવત્ત પ્રવર્તાઓ, સ્ત્રાફ્રિય રાજ્ય થયા, મેર્સ પતાનો સંવત્ત પ્રવર્તાઓ, સ્ત્રાફ્રિય સામ એ પહેલાં ૪૯૦ વર્ષ લીર્સિવર્ષણ સંવત સાલો હતો. તરવાલતો 'વિસ્તારમાં પ્રાંત તેનાવાલન કલો છે. એ ગુહા સાલિતેમામાં જણાવેલ શક રાજ્ય તહેવાન છે. એ ગૃહા સાલિતેમામાં તેના મેર્મા વર્ષ ૪૧ મી ૪૬ જમ્માનાં છે!

પ. આમ જૈન અનુશ્રુતિમાં વીરનિર્વાં છુંથી વિક્રમાદિત્યના રાજ્યના આરંભ સુધી ૪૭૦ વર્ષ વિત્યાં હોવાનું જણાવ્યું છે. જૈન અનુશ્રુતિમાં વીરનિર્વાં સંવત હાલ એ રીતે જ મણાય છે. પરંતું મહીં પ્રશ્ન એ છે કે આ બધા રાજાઓનું શાસન ગુજરાતમાં પ્રવતે લું ખરું ! અને તિ (માળવા) ગુજરાતની નાલુક હોઈ પાલકની સતા ગુજરાત પર પ્રસરી હોય એવું સંભાવે પણ નંદોની રાજસત્તા ભા પ્રદેશ પર પ્રથતિ હોય એવું સંભાવે પણ નંદોની રાજસત્તા ભા પ્રદેશ પર પ્રથતિ હોય એવું સંભાવે પણ સહીં પ્રવતી હોય માનિર્દા પર પ્રાથમિક સ્તા આ પ્રદેશમાં મનિર્દા હોય એવું અપ્રાથમિક સ્તા આ પ્રદેશમાં મનિર્દા હોય એવું અપ્રાથમિક સમાણ ઉપલબ્ધ છે. સંપ્રતિની રાજસત્તા પણ સહીં પ્રવતી હશે, પણ શાંગ

<sup>🧖</sup> નિવૃત્ત અધ્યક્ષ, ક્ષા. જે. વિદ્યાભવન, અમદાવાદ.

<sup>&#</sup>x27;गूज रदेशराजव शावली' प्रभाषित छतिहासनी ६ ि ओ]

વ'શના સ્થાપક પુષ્યમિત્રની સત્તા ગુજરાતમાં હતી એવું માનવા માટે કોઇ પ્રમાણુ મળ્યું નથી. ખન મિત્રથી માંડીને શક સુધીના રાજાઓ માળવામાં રાજ્ય કરતા હોય અને તેઓની સત્તા લાટ પર પણુ પ્રસરી હોય એ સંભવિત છે.

ક. રંગવિજય જણાવે છે કે વિક્રમાદિત્યે ઉજ્જનમાં ૮૬ વર્ષ રાજ્ય કશું તે પછી એતા પુત્ર રાજ થયા. આ પુત્રના નામ તથા રાજ્યકાલની વિગત અહીં આપી નથી, પરંતુ એના રાજ્યકાલના અંતે વિક્રમ સંવતને ૧૭૫ વર્ષ થયાનું જણાવ્યું છે એ પરથી વિક્રમાદિત્યના પુત્ર ૪૯ વર્ષ રાજ્ય કર્યાનું ફિલિત થાય છે. પરંતુ 'વિચારશ્રેણી'માં મેટુતું ગ જણાવે છે કે વિક્રમાદિત્યે ૬૦ વર્ષ, એના પુત્ર ધર્માદિત્ય–વિક્રમચરિત્રે ૪૦ વર્ષ, પછી ભાઈ લરાજે ૧૧ વર્ષ, નાઈ લે ૧૪ વર્ષ અને નાહડે ૧૦ વર્ષ રાજ્ય કર્યું. આ રીતે વિક્રમ સંવત કુલ ૧૩૫ વર્ષ પ્રવત્યાં. આ બાબતમાં રંગવિજય કાઈ અન્ય અનુશ્રુતિને અનુસરે છે. જૈન અનુશ્રુતિ મિનેન્દર કે અપલદ્દત જેવા ભારતીય–યવન રાજના શાસનની નોંધ લેતી નથી. વિક્રમ સંવતની મિતિઓમાં શતકા સુધી 'વિક્રમ' નામ પ્રયોજયું નથી.

૭. હવે શક સંવત પ્રવત્યા. એના પ્રવતિ'ક શાર્લિવાહન રાજાએ ૫૦ વર્ષ, પછી અલમિત્રે ૧૦૦ વર્ષ, હરિમિત્રે ૧૦૦ વર્ષ, પ્રિયમિત્રે ૮૦ વર્ષ અને લાનુએ ૯૨ વર્ષ રાજ્ય કર્યું; ને એ પછી આમ, લોજ વગેરે સાત રાજા થયા, તેમણે કુલ ૨૪૫ વર્ષ રાજ્ય કર્યું એમ ર'ગવિજય જણાવે છે, પર'તુ હવે સળ'ગ વર્ષ સંખ્યા શક સંવતની નહિ, પણ વિક્રમ સંવતની જ આપવામાં આવી છે, કેમ કે ગુજરાતમાં વિક્રમ સ'વત અદ્યપર્ય' તે પ્રચલિત રહ્યો છે. આ ગણતરીએ અહીં વિ.સં ૨૮૫, ૩૮૫ અને ૪૬૫ જણાવ્યાં છે. છેવટમાં આમ, લોજ વગેરે સાત રાજાઓના રાજ્યકાલ હસ્તપ્રતામાં ૨૪૫ વર્ષ આપ્યા છે, તે ખરી રીતે સંપાદક નોંધ છે તેમ ૩૪૫ વર્ષ હોવાં જોઈએ, કેમ કે તા જ છેવટની સંખ્યા વિસં ૮૦૨ ની બાધ એસે તેમ છે.

શક સંવત ૧ થી ૬૬૭ વર્ષ ના લાંગા ગાળા જૈન અનુશ્રુતિમાં અટપટા છે. શક સંવત શક રાજા આંગ્રના રાજ્યારાહેલુંથી શરૂ થયા લાંગે છે, એની સાથે શાલિવાહનનું નામ અનેક શતકા પછી સંકળાયું છે. શાલિવાહન અર્થાત્ સાતવાહન ખરી રીતે દખ્ખલુના સાતવાહન વંશના રાજા હતા. અક્ષિત્ર, કરિમિત્ર, ત્રિયમિત્ર અને ભાનુ કયા વંશના રાજા હતા એ વિશે કંઈ અલુસાર મળતા નથી. એ રાજાએના દીષ રાજ્યકાલ પહ્યુ અવાસ્તવિક લાંગે છે. આમ અને ભાજ સ્પષ્ટત: પ્રતીહાર વંશના રાજા છે. આમ નામે ઓળખતા રાજા નાગલટ ર જો (ઈ. સ. ૭૯૨–૮૩૪) છે તે રાજા ભાજના રાજ્યકાલ લગલગ ઈ. સ. ૮૩૬–૮૮૫ ના છે. જયશિખરીનું મૃત્યુ વિ.સં. ૭૫૨ (ઈ. સ. ૬૯૬)માં શયું હોવાના અનુશ્રુતિ છે ને આમ અને ભાજ વાવડાના રાજ્યાભાષેક વિ. સ. -૦૨ (ઈ. સ. ૭૪૬)માં થયા હોવાની અનુશ્રુતિ છે ને આમ અને ભાજ તે જયશિખરી અને વનરાજના સમકાલીન બલ્યા છે. એની સાથે સમયના મેળ મળતા નથી. રંગવિજય આમ—ભાજના વંશના ખીજા પાંચ રાજાઓનાં નામ આપતા નથી તે એ સાત રાજાઓના કુલ રાજ્યકાલ ૨૪૫ (ક ક૪૫) વર્ષના જણાવે છે.

ખરી રીતે ગુજરાતના ઇતિહાસમાં મૌર્ય કાલ પછી આ લાંભા ગાળા માટે બિટિશ કાલમાં વિપુત્ત સામગ્રી ગ્રાપ્ત થઈ છે. સિક્કાએના આધારે ત્રીસેક ક્ષત્રપ રાજ્યોનાં નામ જાણવા મળ્યાં છે. સિક્કાએન પર તે રાજાનું પૂર્વ નામ અને સિક્કા પડાવ્યાનું વર્ષ આપેલ છે તે પરથી આ સર્વ રાજ્યોની વંશાવળી તથા સાલવારી ખંધ ખેસાડી શકાઈ છે. લગભગ ઈ. સ. ૭૮ થી ૪૦૦ સુધીના આ શક્ક કુલના ઇતિહાસ સિક્કાએન તથા શિલાલેખા પરથી પ્રકાશમાં આવ્યો છે. તે પછી રાજા શર્વ લાદારકના

[સામીપ્ય: ઍાકટા., '૯ર–માર્ય', ૧૯૯૩

સિક્કા પ્રાપ્ત થયા છે એ પછી ગુજરાતમાં મગધના ગુપ્ત સમ્રાટ કુમારગુપ્ત ૧ લાનું અને સ્કંદગુપ્તનું શાસન પ્રવત્યું, લગલગ ઈ સ. ૪૧૫ થી ૪૭૦ સુધી. ગુજરાતમાં ગુપ્તકાલ ઘણા ટ્રંકા છે, પણ સમ્રપ કાલની જેમ એ પછીના મૈત્રકકાલ લાંબા સમયપટ રાકે છે. તામ્રપત્રો પર કાતરેલાં દાનશાસના પરથી મૈત્રક વંશના ૧૯ રાજ્ઓના ઇતિહાસ જાણવા મળ્યા છે. તેઓએ લગલગ ઈ. સ. ૪૭૦ થી હડ્ડ સુધી રાજ્ય કર્યું. દરમ્યાન સૌરાષ્ટ્રમાં ગારુલક અને રોધવ વંશ સત્તારઢ થયા. દક્ષિણ ગુજરાતમાં ગૈક્ટક, કટ-ચુરિ, ચાહમાન, સેંદ્રક, ચાલુકય અને રાષ્ટ્રફ્ટ વંશની રાજસત્તા પ્રવર્તા. તેઓના ઇતિહાસ પણ તામ્રપત્રો પરથી પ્રકાશમાં આવ્યો છે. ઈ. સ. ૭૮ થી ૭૮૮ સુધીના લાંબા સમયપટના ઇતિહાસ હવે વિપુલ પ્રમાણમાં પ્રકાશમાં આવ્યો છે. જ્યારે જૈન અનુશ્રુતિને અનુસરતા રંગવજયે ક્ષત્રપા, ગુપતા મૈત્રકા વગેર રાજવંશાની લેશમાત્ર નોંધ લીધી નથી. એ સમયે આ સમય ઇતિહાસ લગલગ અધ- કારમય હતા.

૮. ત્યાપોત્કટ (ત્યાવડા) અને ચૌલુક્ય (સાલંકી) વંશના વૃત્તાંતથી રંગવિજય ગૂજે રદેશના રાજવંશાની નક્કર માહિતી પૂરી પાડે છે. ત્યાપોત્કટ વંશમાં વનરાજ–સં. ૮૦૨થી ૬૦ વર્ષ, યાગરાજ–સં. ૮૬૨થી ૩૫ વર્ષ, ક્ષેગરાજ–સં. ૮૯૭થી ૨૫ વર્ષ, બ્રહ્કડ–સં. ૯૨૨ થી ૨૯, વર્ષ વયરસિંહ–સં. ૯૫૧ થી ૨૫ વર્ષ, રત્નાદ્તિય–સં. ૯૭૬થી ૧૫ વર્ષ અને સામન્તસિંહ સં. ૯૯૧ થી ૭ વર્ષ એમ સાત રાજ્ય કુલ ૧૯૬ વર્ષ રાજ્ય કરી ગયા.

ચૌલુકય કાલના કવિઓએ તથા સલ્તનતકાલના પ્રભ'લકારાએ ચોપાતકટ અને ચૌલુકય વ'શના રાજ્યોનાં ચરિત નિરૂપ્યાં છે, પ્રભ'ધામાં તેઓના રાજ્યકાલની વિગતા ય આપવામાં આવી છે. ચાપાતકટ વ'શ માટે છે લિન્ન અનુશ્રુતિઓ પ્રચલિત છે, તે પૈકી ર'ગવિજય ખીજી અનુશ્રુતિને અનુસરે છે. આ અનુશ્રુતિ 'પ્રભન્ધચિન્તામણિ' 'કુમારપાલપ્રભન્ધ', 'પ્રવચન પરીક્ષા' અને 'મિરાતે અહમદીમાં' આપેલી છે, તે આગળ જતાં 'રત્નમાળ' પણુ એ જ આપે છે. વિચારશ્રેણી પહેલી અનુશ્રુતિને અનુસરે છે; ચાપાતકટ વ'શના રાજ્યકાલ સ'. ૮૨૧ થી ૧૦૧૭ આપે છે. ચાપાતકટ વ'શના અ'ત વિ. સ'. ૯૯૮ માં આવ્યો એ સુનિશ્રિત છે, પરંતુ એના આર'લ વિ. સ'. ૮૦૨ માં થયા તે એ વ'શ કુલ ૧૯૬ વર્ષ' સત્તારઢ રહ્યો એ તુલનાત્મક કાલગણનાની દિષ્ટિએ શ'કારપદ જણાયું છે. જયશિખરીના સમકાલીન આમ રાજ્ય ઈ. સ. ૭૯૨—૮૩૩ માં અને વનરાજના સમકાલીન ભોજ ઈ. સ. ૮૩૬–૮૮૫ માં રાજ્ય કરી ગયા તે પરથી તા ચાપાતકટ વ'શના રાજ્યકાલ ખરેખર વિ. સ'. ૯૦૨ થી ૯૯૮ અર્થાત્ ૯૬ વર્ષ'ના હોવાનું માલૂમ પડે છે. ર'ગવિજયના સમયમાં આ તુલનાત્મક કાલગણનાની સ'શાધનદિટ વિક્રસી નહોતી.

્રિક વર્ષ, વલ્લભરાજ—સં. ૧૦૬૬માં દુ મહિના, દુર્લ ભરાજ—સં. ૧૦૬૬ થી ૧૧ ા વર્ષ, ભીમદેવ— સં. ૧૦૯૮ થી જર વર્ષ, કર્યું દેવ—સં. ૧૧૨૦ થી ૩૦ વર્ષ, સિદ્ધ રાજ જયસિ હ—સં. ૧૧૫૦ થી ૪૯ વર્ષ, યુમારપાલ સં. ૧૧૯૯ થી ૩૧ વર્ષ, અજયપાલ સં. ૧૨૩૦ થી ૩ વર્ષ મૂલરાજ સં. ૧૨૩૩ થી દુ વર્ષ, એ રીતે ૧૧ રાજાઓએ કુલ ૩૦૦ વર્ષ રાજ્ય કર્યું એમ જચ્ચાવે છે. એ સામાન્ય રીતે દરેક રાજાની વિગત એકેક શ્લોકમાં જ આવે છે, પરંતુ રાજ્ય કુમારપાલ માટે એ ૧૧ શ્લોક આપે છે. રાજ્ય ના ત્રાહ્ય પ્રાપ્ય ક્ષા રાજ્યકાલના આતા વિ. સં. ૧૨૩૦ માં નહિ, પશુ 'વિચારશ્રેણી' જચ્ચાવે છે તેમ વિ. સં. ૧૨૯૯ માં આવ્યા હતા એવું અજયન્

'गूब'रदेशराजवंशावली' प्रभाश्वित धतिहासनी हिन्टिंगे]

યાલના સં. ૧૨૧૯ના અભિલેખ પરથી માતુમ પડ્યું છે. આ અનુસાર વિચારશ્રેણી પ્રમાણે અજયપાલે સં. ૧૨૨૯ થી ૧૨૩૨ સુધી રાજ્ય કર્યું ગણાય. મૂલરાજ ર જાના રાજ્યકાલ 'પ્રભંધ ચિંતામણું'માં સં. ૧૨૩૨ થી ૧૨૩૪ જણાવ્યા છે. તે પછી ભીમદેવ ર જાએ શાજ્ય કર્યું એવું અન્ય સર્વ પ્રાચીન શ્રંથા જણાવે છે. મને લાગે છે કે રંગવિજયના કાવ્યમાં કે એવી પ્રતિએક્ષાં મૂલરાજને લગતા શ્લોકની ખીછ પંક્તિ અને એ પછી ભીમદેવને લગતા શ્લોકની પહેલી પંક્તિ છૂટી ગઇ છે. રાજાઓ ૧૧ થયા ને કુલ રાજ્યકાલ ૩૦૦ વર્ષના હતા એ વિગતાના મેળ તેના જ મળે તેમ છે. ભીમદેવ ર જ પછી ત્રિભુવનપાલે એ વર્ષ રાજ્ય કર્યું હતું. પ્રભંધ–ચિંતામણિ, વિચારમણી વેયતે શ્રંથામાં આ રાજાના નિદેશ કરાયે નથી, એ અનુસાર રંગવિજય પણ કરતા નથી. પરંતુ કેટલીક પટ્ટાવલીઓ ત્રિભુવનપાલના નિદેશ કરે છે તે એનું સં. ૧૨૯૯ નું દાનશાસન પ્રાપ્ત થયું છે. આથી મૂલરાજના વંશના અંત સં. ૧૨૯૮માં નહિ, પણ ખરી રીતે સં. ૧૩૦૦ માં આવ્યા હતા.

૧૦. પછી રંગવિજય વાધેલા વંશના વૃત્તાંતમાં વીરધવલ-સં. ૧૨૯૮ થી ૧૦ વર્ષ, વીસલદેવ-સં. ૧૩૦૮ થી ૧૮ વર્ષ, અર્જુ નદેવ-સં. ૧૩૨૬ થી ૧૪ વર્ષ, સારંગદેવ-સં. ૧૩૪૦ થી ૨૧ વર્ષ અને કર્ષ્યું દેવ-સં. ૧૩૬૧ થી ૭ વર્ષ એમ એક દેરે સં. ૧૨૯૮ થી ૧૩૬૮ સુધી રાજ્ય કરી ગયાનું જણાવે છે. કવિ રાજા વીરધવલના સંદર્ભમાં મહામાત્ય વસ્તુપાલ-તેજપાલના નિર્દેશ કરે છે તે વીસલદેવના સંદર્ભમાં એણે વીસલનગર વસાવ્યું તે દર્ભાવતીમાં કિલ્લા બ ધાવ્યા તેમજ એમા સમયમાં જગઢૂ શેઠ થયા એવી વિગત આપે છે એ તાંધપાત્ર છે.

પ્રમાણિત ઇતિહાસના આધારે વાધેલાના ચૌલુક્ય વંશના આરંભ અણુહિલવાડમાં વીસલદૈવશી સં. ૧૩૦૦ માં થયા હતા, વીરધવલ તા માત્ર ધાળકાના રાણા હતા ને સં. ૧૨૯૪માં મૃત્યુ પામ્યા હતા વીસલદેવ ત્રિક્ષવનપાલ પછી સં ૧૩૦૦ માં અણુહિલવાડની ગાદીએ આવ્યા હતા. એણું ત્યાં ૧૮ વર્ષ રાજ્ય કર્યું હતું, પણ સં. ૧૩૧૮ સુધી વીરધવલના નિર્દેશ જૈન અનુશ્રુતિમાં વસ્તુપાલ—તેજ પાલતા કારણે મહત્ત્વ પામ્યા લાગે છે. જગડૂ શાહે વીસલદેવના સમયમાં સં. ૧૩૧૨–૧૫ના દુકાળમાં લાકોને ઘણી મદદ કરી હતી. અર્જુ નંદેવે સં. ૧૩૧૮ થી ૧૩૩૧, સારંગદેવે સં. ૧૩૩૧ થી ૧૩૫૩ અને કર્યું દેવે સં. ૧૩૫૩ થી ૩૬૦ સુધી રાજ્ય કર્યું એવું 'વિચારશ્રેણી' જણાવે છે તે વધુ શ્રહ્ય જણાયું છે. આમ વાઘેલા વંશ રંગવિજય જણાવે છે તેમ ૭૦ વર્ષ નહિ, પણ ખરી રીતે ૬૦ વર્ષ અણુહિલવાડમાં સત્તારઢ રહ્યો હતા.

૧૦. રંગવિજય ગૂર્જારદેશમાં પત્તનપુરમાં (પાટણુમાં) ન્સં. ૧૩૬૮ થી યવતાનું રાજ્ય પ્રવૃત્યું દેશવાનું જણાવી ખિદરશાહ ખિલાચી સં. ૧૩૬૮ થી ૩૩ વર્ષ ૯ મહિના, મુખારખશાહ સં. ૧૪૦૨ થી ૫ વર્ષ, મિર્માલશા સં. ૧૪૨૧ થી ૧ વર્ષ ૭ મહિના તહેમ્સ સં. ૧૪૨૨ થી ૩ વર્ષ ૫ મહિના, મહન્મ મુદ્દશાહ સં. ૧૪૨૫ થી ૭ વર્ષ ૭ મહિના, વહાલુદ્દીન સં. ૧૪૩૩ થી ૧૩ વર્ષ, અલ્લાવદ્દીન સં. ૧૪૬૬ થી ૩ વર્ષ, શરકા ફિસા સં. ૧૪૪૯ થી ૧૩ વર્ષ, અહેલાલ લુધી સં. ૧૪૬૨ થી ૪૨ વર્ષ, સિકંદર સં. ૧૫૦૮ થી ૩૦ વર્ષ ૯ મહિના અને છલારાઇમ સં. ૧૫૩૮ થી ૮ વર્ષ ૭ મહિના સજય કરી ગયાનું જણાવે છે. પછી એ ભાખર સં. ૧૫૪૬ થી ૭ વર્ષ ૭ મહિના, હુમાઉ સં. ૧૫૫૩ થી ૧૦ વર્ષ, શેરશાહ સં. ૧૫૬૩થી ૬૨ માસ, સાલિમશાહ સં. ૧૫૬૮ થી ૮ વર્ષ ૯ મહિના, પીરાજશાહ સં. ૧૫૭૭ થી ૮ વર્ષ ૭ મહિના, મમ્મુદ્દાલ સં. ૧૫૮૫ થી ૨ વર્ષ, અભરાયમહમ સં. ૧૫૮૭ થી ૧ વર્ષ ૯ મહિના, સિકંદર સં. ૧૫૮૮ થી ૭ વર્ષ ૭ મહિના, તે હુમાઉ સં. ૧૫૯૫ થી ૭ વર્ષ ૭ મહિના, તે હુમાઉ સં. ૧૫૯૫ થી ૭ વર્ષ ૭ મહિના, સતારઢ રહ્યાનું જણાવ્યું છે.

[સામીપ્ય ઍાકટા., '૯૨–માર્ચ', ૧૯૯૩

ગુજરાતમાં છે.સ. ૧૩૦૪ થી ૧૫૭૩ સુધી સસ્તન્તની હર્મત રહી. શરૂઆતમાં સિંહી સસ્તન્તની અને ૫૭ી ગુજરાતની સ્વતંત્ર સસ્તનતની. આ સમયગાળા અંગે રંગવિજયે જે માહિતી આપી છે તેના સ્રોત શા હશે તે જાહાવા મળ્યું નથી. પરંતુ એની વિગતામાં એટલી બધી ગરબહ રહેલી છે કે એનું વિશ્લેષણાત્મક વિવેચન કરવું ભાગ્યે જ લેખે લાગે રંગવિજય આ યવત રાજાઓના છતાંત સં. ૧૩૬૮(ઇ.સ. ૧૩૧૧)થી અર્થાત્ ખલજ વંશના સમયથી શરૂ કરે છે, પરંતુ એમાં પ્રથમ મુલતાન અલાઉદ્દીનને બદલે ખિદરશાહ ગણાવે છે. જો એ અલાઉદ્દીનના શાહજાદા ખિજરખાન ઉદ્દિષ્ટ હોય તો એને સુલતાન બનવાનું પ્રાપ્ત જ થયું નહોતું. મુબારખશાહ એ કૃત્યુદ્દીન મુભારકશાહ છે, પણ સમસાદીન ખિરામ એ ગિયાસદ્દીન તુધલુક હશે ! ને નિર્મલશા ! તહેમલ સ્પષ્ટતા તેમર છે, પણ એના સમય અસિક વર્ષ જેટલા વહેલાં અપાયા છે, મહમ્મુદશાહ એ નાસિટ્રફ્રીન મહમૂદ છે. એના સમયમાં ગુબરાતમાં સ્વતંત્ર સસ્તનતાની હરૂમત શરૂ થઈ, છતાં રંગવિજય રીયદ અને લાદી વંશની જ વહેલા વાંચે છે! ને પછી ભાગર હુમાં અને શેરશાહની વાત કરે છે તે પછી સિંકાર લાદી અને હુમાં મુની પુત્ર કિત કરે છે! આમાં સિંકદર માટે આપેલાં વર્ષ પહેલી વારનાં વહેલાં અને બીજી વારનાં મોડાં પહે છે; હુમાં મુનાં વર્ષ પહેલી લારનાં વહેલાં એને બીજી વારનાં મોડાં પહે છે; હુમાં મુનાં વર્ષ પહેલી લારનાં વહેલાં અને બીજી વારનાં મોડાં પહે છે; હુમાં મુનાં વર્ષ પહેલી લારનાં વહેલાં એને બીજી વારનાં મોડાં પહે છે; હુમાં મુને એરબેખવર મુન્કેલ છે.

૧૧. ર'ગવિજય મુધલ બાદશાહ અકળર અને એના ઉત્તરાધિકારીઓ વિજ્ઞ નાંધે છે કે આકળર જલાલદીને સં. ૧૬૦૩ થી ૫૦ વર્ષ છ મહિના રાજ્ય કર્યું ને એકો હીરવિજયસાદિના ઉપદેશથી દેશમાં દર વર્ષ છ માસ અમાર્ટિક આપી ધાર્થિક રાજ્ય તરીકે વસ પ્રાપ્ત કર્યો. પછી જહાંગીર સં. ૧૬૫૪ થી ૨૨ વર્ષ છ મહિના, શાહજાને સં. ૧૬૭૬ થી ૩૭ વર્ષ, આરંગનેએ સં. ૧૭૦૧ થી ૫૨ વર્ષ અને બહાદુરશાહ સં. ૧૭૬૧ થી ૧૭૦ (? ૧) વર્ષ રાજ્ય કર્યું. એ પછી ત્રહ્યું વર્ષ નિશ્ચારિક રાજ્ય રહ્યું. પછી દ્વર્ષ રાજ્યએ સં. ૧૭૬૯ શો ૩૨ વર્ષ રહ્યું. એ પછી (સં. ૧૯૬૯ શો ૩૨ વર્ષ રાજ્ય કર્યું. એ પછી (સં. ૧૮૦૬થી) અહમ્મદ, આર્શિમિંગર અને આલિવાર નામે યવન રાજ્ય થયા. ર'ગવિજયે આ સાલાનોના રાજ્યકાલનાં વર્ષ આવા નથી.

ર ગિલ્જિયા સહ્તનત કાલના સુલતાનાની સરળામણીએ મુમલ વ શના રાજ્યોની વિગત એક દેરે લિક આપે છે. અલાબત તેઓનાં રાજ્યકાલનાં આપેલાં વર્ષોમાં પાંચ દસ વર્ષની બૂલ હોવાનું મ ત્રુમ પડે છે. બહાદુરશક્ક પછી જહાંદરશાહે એક વર્ષ અમલ કરેલા. ફર્ડ ખર્સિયર અને મુહમ્મદશાહની વચ્ચે એકવર્ષમાં બીજા પણ બદદશાહ થઈ ગયા. તેઓના રાજ્યકાલ ઘણા ડૂંકા હોઈ અહીં આપ્યા નથી તે ચાલે તેમ છે. પછી અહમદશાહે ઈ. સ. ૧૭૮૮ થી ૧૭૫૪ સુધી અને આલમગીર ૨ જાએ ઈ. સ. ૧૭૫૪ થી ૧૭૫૯ સુધી રાજ્ય કરેલું. એ દરમ્યાન ૧૭૫૮ માં ગુજરાતનું પાટનગર અમદાવાદ મરાઠાઓએ સર કરી લીધું ને ત્યારથી ગુજરાતના હતિહાસમાં મરાઠા કાલ પ્રવર્તી. ૨'ગવિજયે ગૂજ શકેલની રાજ્ય શાવલી સં. ૧૮૬૫ (ઈ. સ. ૧૮૦૯)માં રચી ત્યારે ૬૦ વર્ષ (ઈ. સ. ૧૭૫૮–૧૮૧૮)ના એ મસજા કાલના પંચાસોક વર્ષ વીતી ચૂક્યાં હતાં. એ દરમ્યાન ગુજરાતમાં પેશવાઓની તથા ગાયકવાડોની સત્તા પ્રવર્તી અમળતા નથી. ૨'ગવિજય પાતાના રચના સમયની નજીકના આ પાંચ દસકાઓના રાજ્યો વિશ્વ કર્યાના રચના સમયની નજીકના આ પાંચ દસકાઓના રાજ્યો વિશ્વ કર્યાના રચના સમયની નજીકના આ પાંચ દસકાઓના રાજ્યો વિશ્વ કર્યા માહિતા અમળતા નથી.

આમ છતાં ર'ગવિજયે એ સમયનાં ઉપલબ્ધ અલ્પ સાધિતાના આધાર ય ગૂજ રહેશના રાજ વર્ષાના એટલા દીધ કાલને લગતો જે સળજા રપરેખા આલેખી છે તે છેક મહાવાર સ્વામીના નિવાસ (ઈ. સ. પૂ પશ્છ) થી માંડીને છેક લગલગ ઈ. સ. ૧૭૬૦ સુધીના સભ્યઓનાં નામ તથા સન્યકાલને લગતી વિગતો અનુશ્રુતિ અનુસાર સાંકળી આપી છે એ ખરેખર દાદ માગે તેવા યુરુપાર્થ અહ્યા અહીં તો અર્વાચીન કાલનાં અદ્યતન સાધતા અને સંશોધના આધારે હાલ અતિહાલમાં એ વિગતો અતિપાદિત થઈ છે તેને અનુલક્ષીને મરાઠાકાલમાં રચાયેલી આ કૃતિની વિગતોને તપાસવાના ઉદ્દેશ રહેલા છે.

'गूज'रदेशराजव शावली' प्रभाश्चित प्रतिकासनी दिष्टिओ]

# કાંગ્રેસના કૃષિવિષયક અભિગમ અને ગુજરાતની ચળવળામાં કિસાન વર્ગ \*

### रभेशडांत परीण+

૧૮૮૫ માં જેને અખિલ હિંદની રાજકીય સંસ્થા કહી શકાય તેવી હિંદી રાષ્ટ્રીય મહાસભા (ઇન્ડિયા નેશનલ કેંગ્રેસ)ની સ્થાપના મુંબર્કમાં થઈ. તેમાં તે સમયની બ્રિટિશ-ઇન્ડિયા એસોસિયેશન, મદ્રાસની **મહાજન સભા, પૂચે**ની સાર્વજનિક સભા, ગુજરાતનું અમદાવાદ એસોસિયેશન (ગુજરાત સભા) વગેરે અર્ધ -રાજકીય અને અર્ધ - ધાર્મિક સંસ્થાએ જે સમાજના ઉચ્ચ વર્ગો, શહેરી મધ્યમવર્ગ અને 🦟 વ્યવસાયી વર્ગીની અનેલી હતી તેના સમાવેશ થતા હતા. આમ ઢુંાંગ્રેસમાં અધ'--રાજકીય સંગઠતાનું અને અસ્પષ્ટ એવી રાષ્ટ્રવાદી ભાવના કે લાગણીએાનું વિચિત્ર મિત્રણ થયેલું હતું. ખીજી રીતે કહીએ તા બ્રિટિશ અધિકારીઓના ધરાદાથી રચાયેલી કોંગ્રેસમાં પ્રરત્પર વિરાધી હિતાનું, આશાઓનું અને ભયતું મિશ્રણ હતું. કે મિસ મૂળભૂત રીતે સમાજના અત્રગણ્ય વર્ગોના આગેવાનાની ખતેલી સંસ્થા ં**હતી. હિંદની પ્રથમ**ે રાષ્ટ્રીય ચળવળના ભીતરના પ્રવાહેા હતા. દેશમાં પાશ્ચાત્ય શિક્ષણના તથા સ્વત ત્રતા, સમાનતા અને ભ'ધુત્વના વિચારાના ફેલાવાએ પણ તેમાં માટા ભાગ ભજવ્યા હતા. ધ ંતે સમયના આગેવાના આધુનિક લાેકશાહી, આદરા'વાદ અને ઇ'ગ્લેન્ડના સુપ્રસિદ્ધ રાજનીતિજ્ઞ ગ્લેડસ્ટનની ∞ ®કારવાદી વિચારસરણીથી પ્રભાવિત થયેલા હતા.ર લંડનના એક દૈનિકપત્રના જણાવ્યા અનુસાર તેઓ સ્થાન મેળવનારા **ઇ**ચ્છુકા હતા. એક રાજકીય રમતગમત મંડળ પાેેલિટિકલ સ્પાૅટ'સ કલખ)ના જેમ કેંગ્રેસ સતા સ્થાના માટે બ્રિટિશ લવાદીઓ (અમ્પાયર્સ) પાસેથી ખતે તેટલા વધુ લાભ મેળવવા માટેની સંસ્થા ખની. બ્રિટિશ સત્તાવાળાઓએ પણ તેમને અસમાન રીતે એવા બદલા આપ્યા કે જેનાથી તેના સભ્યોના જૂથા એક્ષ્મીજાયી અલગ વિભાજિત રહે અને તેમાં એકતા ન સ્થપાય. 3

કાંગ્રેસ તેનામાં વ્યાપેલાં આંતરિક દભાણા અને નિય ત્રણાને લીધે તેના વાર્ષિક અધિવેશનામાં જે ઠરાવા પસાર કરતી તેમાં વિકસતા જતા શહેરી મધ્યમવર્ષના અથવા રાષ્ટ્રીય ઉપલા સાધન સંપન્ન વર્ષની આશાઓ અને આકાંક્ષાઓ વ્યક્ત થતી હતી. તેમાં આમજનતાના હિતાની અવગણુના કરવામાં આવતી હોવાનું સ્પષ્ટ દેખાય છે.

આમ ૧૮૮૫ થી ૧૯૨૦ સુધીના સમયમાં કેંગ્રેસ તેની શિશુ અવસ્થાથી માંડીને બાળપણુ અને સુવાનીના સમયમાં આંતરિક દબાણા, નિયંત્રણા અને સંકુચિત દૃષ્ટિને કારણે નબળા પડતી ગઈ. બ્રિટિશ સામ્રાજ્યવાદ સાથે તેનું વલણ સહકાર સાધવાનું રહ્યું. દેશમાં બંડ, આંદાલના વધતાં ગયાં. આ બાબતમાં એ પણ જણાય છે કે આરંભના સમયમાં દેશની સામાજિક અને આર્થિક ક્ષેત્રની મૂળબૂત સમસ્યાઓ પ્રત્યે કેંગ્રેસની નીતિ દ્વિધાયુક્ત હતી. તેમાં કૃષિ વિષયક બાબતા પ્રત્યે તેની નિષ્ક્રિયતા હતી. કેંગ્રેસમાંની નેતાગીરી સમાજના અગ્રિમ કક્ષાના વર્ગની હતી બ્રિટિશ સંસ્થાનવાદી શાસન હિંદુનું મૃત્યવાન

[સામીપ્ય: ઍાકટાં.' 'હર-માર્ચ', ૧૯૯૩

45

<sup>\*</sup> ગુજરાત **ઇતિહા**સ પરિષદના કલકતામાં તા. ૨૫ થી ૨૭ નવેમ્ખર ૧૯૮૮ માં યાજાયેલા ૧૫ મા અધિવેશનમાં રજૂ કરેલા સારાધન લેખ.

<sup>+</sup> નિષ્ટત વડા, ઇતિહાસ વિભાગ, સૌરાષ્ટ્ર યુનિવર્સિટી, રાજકાટ

સંપત્તિ-ધન દેશની બહાર ધસડી જાય છે અને તેથી દેશની ગરીઆઈ અને પછાતપણા માટે જવાબદાર છે એમ આ વર્ગ માનતા હાવા છતાં, તે આમ જનતાના કાઈ એક જૂથ કે કાઈ ભાગના લાકાના આર્થિક શાષણના પ્રશ્ન પર શકત ચલાવવા માગતી ન હતી, એ પણ સ્પષ્ટ છે.

કેંગ્રેસની ખેતીવિષયક નીતિ જમીનદારા અને શ્રીમંત ખેડૂતાના હિતાનું રક્ષણ કરવા અને તેની જાળવણી તરફ કેન્દ્રિત બની. એ શ્રીમંત અને સાધન સંપત્ન વર્ગોની માગણી, જે પ્રમ તેમની સાથે સંબંધ ધરાવતા હતા તે જમીન મહેસલ ધટાડવા માટેની હતી. બે સમકાલીન ખેડૂત નેતાએ એન. છે. રંગા અને સ્વામી સહજાનંદ સ્વામી મુજબ ૧૯૨૦ સુધીના રાષ્ટ્રીય નેતાએ ઉત્તરપ્રદેશ, મધ્ય-પ્રાંતા, એારિસ્સા, બિહાર, બંગાળ, આસામ અને મદાસના કરાડા જમીનદારી ગણાતિયાઓના ભાવિ પ્રત્યે સદંતર મીન રહેવાનું પસંદ કર્યું. પ સરકારે જે જે ગણાતધારાઓ પસાર કર્યા હતા તેના હતું ભાડું—ભરનાર ગણાતિયાઓના ભાગે ગામડાઓમાં નવા અશ્રણી વર્ષના હિતાની જાળવણી કરવા માટેના હતા. નેંધનીય એ છે કે ૧૯૨૦ પછી ખેતીવિષયક ચળવળા જે વિશેષ કરીને જમીનદારી વિસ્તારામાં થઈ હતી, તે ગણાતિયાઓના સંધર્ષ હતા. એ સંધર્ષનું મુખ્ય નિશાન ખેતીવિષયક પહિતે સામે હતા.

૧૯૧૫ માં ગાંધીજીનું હિંદમાં આગમન થયા પછી રાજકારહ્યુમાં શહેરી વાહ્યુજય, વેપારી અને ઓદ્યોગિક મૃડીવાદીઓ તથા ખેડૂત વર્ગ વચ્ચે પ્રથમવાર જ સંખંધાની કડી ખંધાઈ. ગાંધીજીએ દેશની નવરચનાના કાર્યંક્રમમાં સામાજિક અને સાંસ્કૃતિક મૃદ્યો પ્રસ્થાપિત કરવા અને પ્રાપ્યજીવનમાં પુન: ચેતન પ્રગટાવવા પર ભાર આપ્યા. 'ભૂતકાળ તરફ પાછા વળા'ના આદ્યાવાદી હતું અળવવા માટે અને સમાજમાં અસ્પૃશ્યતા જેવા સદીઓ જૂના સામાજિક દુષણાને નાખૂદ કરવાની હાકલાથી તેમણે પ્રાપ્ય સમુદ્રાયને રાષ્ટ્રીય ચળવળમાં આકર્ષ્યો.

આમ ગાંધીજીએ આરંભના સમયમાં જે મહત્ત્વપૂર્ણ ફાળા આપ્યા તેને બે રીતે મુલવી શકાય. પ્રથમ તો એ કે તેમને સમજાયું કે રાષ્ટ્રવાદી ભાવના જગૃત કરવામાં અને સામાજિક નવરચનાનું કાર્ય કરવામાં તહાલીન સમાજની અત્રગણ્ય નેતાગીરી એ જે દિલ્હિકાં અને વલ્લા અપનાવ્યાં છે તે ખરાખર નથી. શાહીવાદ સામેની લહતમાં ગ્રામ્ય સમાજ અને ખેડૂત વર્ગની અત્યાર મુધી કોંગ્રેસે અવગલાના કરી છે. તેમને રાષ્ટ્રીય લહતમાં સાથે રાખવામાં નહિ આવે તા બ્રિટિશ શાહીવાદ સામેની લહતને સફળતા મળવાની શકપતા નથી. તેથી ગાંધીજીએ ગ્રામ્ય સમાજના વર્ગોને રાજકીય દિશ્યે સંગઠિત કરવાના અને તેમને દેશની સંષ્ટ્રીય ચળવળની અગ્રિમ નેતાગીરી તરફ આકર્ષવાના કાર્યક્રમ બનાવવા અને તેના અમલ કરવા પર ભાર આપ્યો.

ખીજું એ કે, ગાંધીજીએ આવા કાર્યની સાથે સાથે દેશની કાર્ક આથિ'ક અને સામાજિક નવરથના માટે ચોક્કસ સ્વરૂપના હેતુઓ નક્કી કર્યો ન હતા. તેમજ તેના અમલ માટે વચનબહ રહેવાનું ખૂખીપૂવ'ક ટાલ્સું હતું.

આમ ગાંધી છએ આર્થિ'ક ક્ષેત્રે ઉદ્દામવાદી પરિવર્તન લાવવાનું ટાળ્યું. કારેલું કે, એમ કરવા જતાં દેશના ઉદ્યોગપતિએા, મિલ-માલિકા, જમીનદારા, જાગીરદારા જેવા ધનિક વર્ગ પ્રતિદ્વેષા અને અથવા તેમના હિતાને નુકશાન થાય તેવા ફેરફારાના સામના કરે અને પરિણામે રાષ્ટ્રીય ચળવળમાં ભાગલા પડે. પાતાની "અહિંસક લડત" જેમાં રાજકીય રૂપના નૈતિક સિહાંત હતા તેના પણ ભાગ થાય તેમ પણ હતું.

કે ત્રિસના કૃષિવિષયક અભિગમ અને ગુજરાતની ચળવેલામાં કિસાન વગ<sup>c</sup>]

ગાંધીજાએ, રાષ્ટ્રીય સળવળમાં રાજધીય ક્ષેત્રમાં મામાહાર, સ્વરાજ, સ્વદેશી (ચૂરખા દ્વારા સ્વાથયી ખવલા જેવી પ્રવૃત્તિ) અને સત્યાગઢ જેવા અહિંસક કાર્ય કમા દાખલ કર્યા. એ કાર્ય કમા દેશભરના ખેડૂતા અને ગામડાના કારીગર વર્ગ જેવા ગ્રાસ્ય સમુદ્રાયને ગ્રમ્યા, પ્રશ્નુ ગાંધીજીના આવા આર્થિક કાર્ય કમા શ્રમ્ય સમુદ્રાયની જરૂરિયાતાને સતાષી શકે તેવા ન હતા એ સ્પષ્ટ હતું. એમ છતાં ગાંધીજીએ પોતાના વિરંભ અને તેજસ્વી અપિક્તિત્વથી પ્રાપ્ય સમુદ્રાયને જગાડવો અને એતનવંતા અનાલ્યો. પાયુ પેડ્તાની સ્થિતિ સ્થરી સર્ક તેવા પેડ્તાના જયાન અને એતી વિશ્વક સંખે કોમાં પશ્ચિત્તિન લામવા માટે ગાંધીજીએ યાડા પ્રમાણમાં પાયુ નેલમાન કાર્ય ન કર્યું.

એમ છતાં, કે ગ્રિસે ગાંધી યુગમાં ખેડૂતાને સંગૃદિત કરવા તરફ પ્યાન આપ્યું. એરિંટન મૂરના મંત્રત્ય પ્રમાણે હિન્દના ખેડૂતા જે 'આગ્રાપાલક' હતા તેમના અને કે ગ્રિસ વચ્ચેના સંધ ગાંધીજીની અહિંસા દારા જ રચાયા અને ચાલુ રહ્યો. ઉપલો વગે ખેડૂતાની શાંતિમય ચળવળ સાથે સમા-ધાનભૂરી રીતે વર્ષો.

ગાંકીજીએ હિંદમાં આક્યા (જાન્યુઆરી, ૧૯૧૫) પછી અમદાલાદમાં વસવાત કરી કે ગરબ પરામાં સત્યાપ્રહાશ્રમની સ્થાયના કરી (મે, ૧૯૧૫). એક વર્ષ સુધી રાજકીય પ્રવૃત્તિઓમાં પડ્યા વગર પ્રવાસ ખેડીને દેશની સાચી પરિસ્થિતિનું અવેલાકન કર્યું.

પ્રાથમ તા એ મિલમાં ગાંધી જીએ સંપારસ્કાં ચળીના ખેડુતાને સરાદિત કરવા આંદોલન સલાવ્યું. સ્પારસ્ક નિલ્લામાં જમાનદારોએ પોતાની જારીરા બિટિશ બગી આવાલાને પટેયી આપી હતી. બગીસાન વૃક્ષા અંગ્રેજોએ જ્યારે ત્યાંના ખેડુતા મરના ભાડાં 'તીશકિત્યાં' પહિત હેઠળ વધાર્યા, ત્યારે ખેડુતાના અસંતાત ઉપ ખન્યા. વીસમી સદીના આરંભમાં ગળી ઉદ્યોશમાં ઝડપી મુંદી આવતાં, એ માલિકોએ બાદુ વધારે વધાર્યું. ભાડા ઉપરાંત એ અંગ્રેજ માલિકોએ વધારાના કર પશુ ખેડુતા પાસેથી વસલ કર્યો. આના પરિશામે ગરીય ખેડુતાની સ્થિતિ વધુ કરાડી ખની.

માં મારે જે મેરતો સાથેના સાથેના સહિં સંભંધ ક્યાપવાની તવા પ્રકારની પહતિ સપતાવી. જેમાં તેમણે આમારે જર્મતે ખેડતો પાસેથી પાસેલા એકઠા કર્યા. સળવળ સેટલી ઉપ બની કે બિડિશ સરકારને માં મારતા મેકેલા કરી 'લીચકહિયા'ને ગેરકાયદેસર કરાવી અત્ય કરવેશ ધડાડવા. ગાંમીજોને સરકારના સ્થાના સમાધાનના સ્વીકાર કર્યો, કારણ કે તેમણે જે તે છે, કે ખેડતા અને માલિકામાં સાથે અને જ રહેલાનું છે. જે જે તેનાથી માલિકા અને ખેડતા બ'નેને અસંતાય રહ્યો હતા. પરંતુ એનું સીધું પરિક્રામ એ આલ્યું કે ગાંધીજ એક લેલુકપ્રિય નેતા બની ગયા. ગાંધીજીના હતા. પરંતુ એનું સરકાર સામેના ડુંકારવ હતા.

માં મારાયુના સત્યાયહ પછી ગાંધીજીએ ગુજસત્તમાં ખોડા જિલ્લામાં જમૃત મહેલાલના પ્રાથ પર ૧૯૧૮ માં સત્યાયહ કર્યો. ગુજરાતમાં ખેડતા સરકારને જ જમીન મહેસલ સીધા લેરે તેવી ફ્રેયતવારી પહિત હતી. ૧૯૧૭માં ખેડા જિલ્લામાં અતિવૃદ્ધિના કારણે પાક તાશ માન્યો. દુકાળ જેવી સ્થિત સ્વલ્લાના પાર્ટીદાર ખેડતાએ જમીન મહેસલ માફ કરાવવા પ્રયાસો કર્યા, પણ પાક ચાર આની સેટલે કે ૨૫ હકા કરતા વધુ થયા હોવાનું સરકારી આંકડા કહેતા હતા. તેથી જમીન મહેસલ માફ કરવા સરકારે ક્રાન્કાર કર્યો હતા. ગાંધીજીએ પરતી તપાસ કરાવ્યા ખાદ જોયું કે ખેડૂતા સાચા હતા. આથી તેમણે ૧૯૧૮ માં સત્યાયહ શરૂ કર્યો (માર્ચ ૨૨).

[સામીમ્ય: સોક્ટો. 'હર-માર્ચ', ૧૯૯૩]

સ્થાનિક નેતાઓની દારવણી અને પ્રાત્સાહનથી ખેડૂતાએ જમીનમહેસલ કાઇપણ સંજોગામાં નહિ ભરવાની પ્રતિદ્વા લીધી. સરકાર જમીનમહેસલ વસલ લેવા જમીન, ઘર, ઘરવખરી, પશુધન જર્પત કરી તેને હરાજ કરવા જેવા કડક અને જૂલમભર્યા પગલાં લીધા. પરંતુ ખેડૂતા અને લોકો મક્કમ રહ્યા અને જોરદાર સામના કર્યા. અંતે સરકારે સમાધાનની રીત અપનાવી નરમ વલણ ખતાવ્યું.

ખેડાની લડત પરિદ્યામની દિલ્છે નહિ, પહ્યુ સિદ્ધાંતની દિલ્છે મહત્ત્વની ખની રહી. ગાંધીજી ગરીખ ખેડૂતાના પક્ષે રહ્યા; કારહ્યુ કે તેમને પાકની નિષ્ફળતાથી ભારે અસર થઈ હતી. ગાંધીજીએ શ્રીમત પાટીદારાને પહ્યુ તેમના તરફ ખેંવ્યા. આ લડતથી ખેડૂતવર્ગની જાગૃતિના અને એમની રાજકારહ્યુની કેળવણીના આર ભ થયા. બીજી રીતે જોઈએ તા, ખેડૂત જીવનમાં શિક્ષિત વર્ગના અને સ્વયં સેવકાના ખરા પ્રવેશ આ લડતથી જ થયા. ખેડૂતાને સરકાર તઃફના ભય અને ભડક જે લાગતા હતા આ સત્યાપ્રહથી જતા રહ્યા.

ગુજરાતમાં ૧૯૨૮ તે ા ભારડેલી ખેડૂત સત્યાગ્રહ મહત્ત્વપૂર્ણ ખની રહ્યો તેનું મુખ્ય કારણુ મુંખઇ સરકારની જમીન મહેમલની ભૂલભરેલી આકારણી પહિતે હતું. રૈયતવારી પહિતે હેઠળ દર ત્રીસ વર્ષ ખેડુતોની આર્થિક સ્થિતિની તપાસ કરી જમીન-મહેસલ આકારણીમાં સુધારા કરવાની રીત પ્રચલિત હતી. ભારડેલી તાલુકામાં ૧૯૨૬ માં ત્રીસ વર્ષની મુદ્દત પૂરી થતી હતી. તેથી ત્યાં જમીન-મહેસલની આકારણી ૩૦ ટકા વધારવામાં આવી. સુરતના બિન અનુભવી ડેપ્યુટી કલેક્ટર જે સેટલમેન્ટ ઑફિસર પછા હતા તે શ્રી જયકરે આ કાર્ય કર્યું. મુંખઇના સેટલમેન્ટ કમિશ્નર એન્ડરસને તે માન્ય ન રાખતાં ગણાત પર આધારિત પાતાની રીતે આકારણીનું કામ કર્યું. આ પ્રકારના બે અહેવાલાથી મુંખઇ સરકારે આખા તાલુકાનું મહેસલ લગભગ ૨૯ ટકા વધુ નક્કી કર્યું. આથી સમગ્ર તાલુકામાં ભારે કચવાટ ફેલાયા. પ્રજ્યની માગણી ફેર-આંકણી કરવા માટેની હતી. ગાંધીજીએ આ ભાભતની તપાસ સરદાર વલ્લભભાઈને સોપી. તેમણે પુરતી તપાસ કર્યા બાદ ઉત્ર લડત ચલાવી. આ લડતમાં ગુજરાત અને સૌરાષ્ટ્રના વિવિધ ભાગામાંથી ભાગ લેવા માટે ધણા લેક્સેવકા આવ્યા હતા. તાલુકાના લોકોએ સરકારના જુલમા-અત્યાચાર સહન કર્યા પણ મચક આપી નહિ. છેવટે સરકારને સમાધાન પર આવવાની ફરજ પડી. સવા છ ટકાથી મહેસલ વધવું ન જોઈએ તેવું સરકાર તરફથી જાહેર થતાં સત્યાગ્રહને અંત પ્રજની તરફેણમાં આવ્યો.

ખારડાેલી સત્યાત્રહે ખેતમજૂરા, ગુણાતિયાએ અને જમીન-માલિકા, રાનીપરજ તથા ઉજિવાત લોકા, હિન્દુઓ, મુસ્લિમા, વગેરેને એક કર્યા હતા. આ લહત સ્વરાજ્ય કે સવિનય કાનૂન ભાગ કરવા માટે ન હતી. પરંતુ તે માત્ર ખેડૂતાની ફરિયાદ સરકાર સમક્ષ પહેાંચાડવા અને સંભળાવવા પુરતી હતી. આ લહતનું પરિણામ રાષ્ટ્રીય કક્ષાએ જે આવ્યું તે એ હતું કે સમગ્ર દેશમાં બારડાેલી જેવી ઉગ્ર લહત-શક્તિ અપનાવા (Bardolise India)ની ભાવના અને નાદ ગૂંજતા થયાં.

ખારડોલી સત્યાપ્રહની સફળતાની અસર સૌરાષ્ટ્રના મચ્છુ કાંઠાના પછાત વિસ્તારમાં આવેલા નાની કક્ષાના દેશી રાજ્ય માળિયાના ખેડૂતા પર થઈ. ત્યાંના દરખારની ખેડૂતા પાસે વેઠ કરાવવાની વિવિધ પ્રકારની સખતાઈલરી અને જુલમી નીતિથી ત્રાસી ઉઠેલા ખેડૂતાએ કુલચંદલાઈ શાહ, ,શિવાન દજ, મગનલાલ પાનાચંદ જેવા પ્રજ્નસેવકાની રાહખરી હેઠળ સત્યાયહ કર્યો (નવેમ્બર ૨૭, ૧૯૨૯). એ પ્રજાન્સેવકાએ બારડોલી સત્યાપ્રહમાં પ્રત્યક્ષ ભાગ લીધેલો હતા. દેશી રાજ્યમાં થયેલા આ સત્યાપ્રહમે સહાતુભૂતિ

ફેંગ્રિસના કૃષિવિષ્યક અભિગમ અને ગુજરાતની ચળવળામાં કિસાન વગ']

પ્રાધ્ત થઈ હતી. છેવટે ખેડૂતા અને પ્રજાને સંતાષ થાય તેવા સમાધાન પર આવવાની માળિયાના દરભારતે ફરજ પડી હતી. આમ એક દેશી રાજ્યમાં ત્યાંના શાસકની વેઠ કરાવવા જેવી જુલમી નીતિના વિરાધ કરવામાં સત્યાત્રહતું શસ્ત્ર ખેડૂત શક્તિ દ્વારા અજમાવવામાં આવ્યું હતું.

૧૯૩૦ ના મીઠા-સત્યાયહના સમયમાં જયારે ગાંધીજી અને સરદાર વલ્લલલાઈ પટેલ જેલમાં હતા ત્યારે બારડાલીમાં ફરી વાર ખેડૂત શક્તિ પ્રદર્શિત કરવામાં આવી. ત્યાંના કાર્યકર્તા કું વરજીલાઈ અને એમના સાથીઓએ બારડાલી તાલુકામાં ખેડૂતાની સલા બાલાવી નાકરની લહત શરૂ કરી. કાર્યકર્તાઓ ભૂગલે રહ્યા. તેમણે ખેડૂતાને તેમની ધરવખરી સાથે પહાશમાં આવેલા ગાયકવાડી રાજ્યની સરહદમાં હિજરત કરાવી (૧૯૩૦ ના ઑકટોબરના મધ્યલાગથી ૧૯૩૧ ના માર્ચની ૧૫ મી સુધી) બ્રિટિશ સરકાર સામે લહત આપી. ગાંધીજી અને સરદાર જેલમાંથી છૂટી બારડોલી આવ્યા ત્યારે હિજરતી ખેડૂતાને માનબેર તેમના વતનમાં લાવ્યા હતા.

આ સમયમાં ચરાતરના રાસ ગામના લોકોએ પણ સ્થાનિક નાના માટા નેતાઓના પ્રાત્સાહન અને માર્ગ દર્શન હેઠળ નાકરની લડત ચલાવી મહેસલ ભર્યું ન હતું. આ સ્વયંબૂ લડત દિલ્હી સરકારનું જ નહિ, પણ ઈંગ્લેન્ડમાં અગ્રીમ કક્ષાના નેતાઓનું ખ્યાન એ સ્યું હતું. •

૧૯૩૨ માં શરૂઆતથી સાત મહિનાના સમય દરમિયાનના સત્યાત્રહામાં ખેડા અને પંચમહાલ જિલ્લાના ખેડૂતો સામેલ થયા હતા. સરકારી કર કે દંડ ન ભરનારની જમીન, ભેંસા, બળદા તથા ધરવખરી જપ્તીમાં લઇ તેની નજીવી કિંમતે હરાજી કરવા જેવાં પગલાં સરકારે લીધાં હતાં જે ૧૯૩૦ કરતાં વધુ આકરા હતાં.<sup>૧૧</sup>

સત્યાત્રહેાની બાબતમાં કેંગ્રેસની નીતિ અને ગાંધીજીની વિચારસરહ્યું એક હતાં. ૧૯૩૭ ના ફેઝપુર અધિવેશનમાં કોંગ્રેસ ૧૯૩૫ ના ગવમે ન્ટ એાફ ઇન્ડિાના ધારા હેઠળ પ્રાંતામાં ચૂંટણીઓમાં ભાગ લેવાનું ઠરાવ્યું. તે અંગે બહાર પાડવામાં આવેલા ઢંઢરામાં ખેડુતાની સ્થિતિ સુધારવા ગણાત અને મહેસલના કાયદા કરવા, ખેત મજૂરાની રાજીના દર વધારવા જેવી બાબતાના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા હતા.

કેંગ્રેસની ખેડૂતવર્ગ પ્રત્યેની નીતિરીતિઓથી અસંતુષ્ટ થઇ તે આચાર્ય નરેન્દ્રદેવ, યુસુક મહેરઅલી, અશાક મહેતા, જયપ્રકાશ નારાયણ, અચ્યુત પટવર્ધન જેવાએ એકત્ર થઇ કેંગ્રેસ સમાજવાદી પક્ષની સ્થાપના કરી. ૧૯૭૪ માં માર્ચની ૧૭ મીએ વડાદરામાં તેમની મળેલી બેઠક બાદ આ પક્ષ અસ્તિત્વમાં આવ્યા હતા. ગુજરાતમાં સમાજવાદીઓમાં અને સામ્યવાદીઓએ ખેડા જિલ્લામાં માતર, બારસદ અને આણું દ તાલુકાઓમાં તથા સુરત જિલ્લામાં માંગરાળ અને માંડવી તાલુકાઓમાં કામદાર અને ખેડૂત વર્ગામાં અને પાંચમહાલ જિલ્લામાં બીલ અને આદિવાસીઓમાં તેમજ હળપતિ, ઠાકાર, બારયા વર્ગના કિસાનામાં પોતાની વગ જમાવી હતી. ૧૨ માતર, વ્યારા, લીંખડી જેવા સ્થળાએ કિસાન પરિષદો યાજને ગુજરાતના નેતાઓએ જમીનદારા વિરુદ્ધ ખેતમજૂરા, ગણાતિયાઓન તથા ખેડૂતાને રક્ષણ આપવા સરકાર સમક્ષ જોરદાર માગણીઓ મૂકી હતી. ઇન્દુલાલ યાદ્રિક, ડા. સુમંત મહેતા, કમળાશંકર પાંડવા, નરહરિ પરીખ, જુગતરામ દવે વગેરેએ નેંધપાત્ર કામગીરી કરી હતી. બીજ બાજુએ કેંગ્રેસ પાંડવા, નરહરિ પરીખ, જુગતરામ દવે વગેરેએ નેંધપાત્ર કામગીરી કરી હતી. બીજ બાજુએ કેંગ્રેસ પાંડવા, નરહરિ પરીખ, જુગતરામ દવે વગેરેએ નેંધપાત્ર કામગીરી કરી હતી. આપવા પ્રયાસ કરી હતો.

[સામીપ્ય: ઍાક્ટો., 'હર-માર્ચ', ૧૯૯૩ .

બ્રિટિશ જિલ્લાએમાં કિસાના અને કામદારામાં જગૃતિ આવી હતી. એની અસર રૂપે રાજ!ાટ લી ખડી, પાલીતાણા, ભાષનગર, ઇંડર, માંખુસા, લુણાવાડ વગેરેને દેશી રાજ્યોમાં સ્થાયેલાં પ્રજન્મ મંડળાએ ખેડૂતાના પ્રશ્નો હાય પર લઇ તેમની સામે થઇ રહેલા અન્યાય વિરુદ્ધ જોરદાર ગ્રૂંએશા અને અને ચળવળા શરૂ કહી હતી. આવા સંજોગામાં દેશી રાજ્યોની આંતરિક બાબતામાં દરમિયાનગીરી ન કરવાની અને તટસ્થતા જળવવવાની નીતિ કોંગ્રેસને છોડી દેવા કરજ પડી. એ પછી દેશી રાજ્યોમાં તેની સીધી દરમિયાનગીરી ચાલુ થઈ.

૧૯૩૭ ના ચૂંટણી ઢંઢરામાં વચન આપ્યા મુજબ મું બઈ રાજ્યના કોંગ્રેસ પ્રધાનમ ડેળ ૧૯૩૮ ના ઓક્ટોબરમાં કાયતે કરી બારડાલી, બારસદ જેવા તાલુકાઓ જ્યાં ના–કરની લડત દરમિયાન ખેડૂતાની જમીના હરાજ થઈ હતી તે તેમના ખરીદનારાઓ પાસેથી સરકારી ખર્ચે વેચાતી લઈ મૂળ માલિકોને પરત આપવા ઠરાવ્યું અને કાર્યવાહી કરી હતી. ખેડા જિલ્લામાં પણ આ પ્રમાણે કરવામાં આવ્યું હતું.

કોંગ્રેસનું અધિવેશન સુરત જિલ્લાના હરિપ્રુર મુકામે સુલાષચંદ્ર બાઝના પ્રમુખપદે યાજાયું (૧૯૦, ફેબ્રુઆરી, ૧૯૩૮). તે સમયે ત્યાં ખેડૂતા માટે ખાસ રસોડું ખોલવામાં આવ્યું હતું. ઇન્દુલાલ યાત્તિક, ડાં. સુમ'ત મહેતા જેવા નેતાઓની આગેવાની નીચે ગુજરાતના ખેડૂતાએ તેમની સમસ્યાઓ તરફ અધિવેશનમાં ભાગ લેનારાઓનું ધ્યાન ખે ચવા જંગી રેલી યાજ હતી અને તેમનું માગણીપત્રક રજૂ કર્યું હતું.

કોંગ્રેસે ખેડૂતાના પ્રશ્ના અને ખેડૂત ચળવળ મૃત્યે ૧૯૩૦ થી ૧૯૪૭ સુધી જે વલણ અપનાવ્યું તે એક દરે વિમુખપણાતું હતું. ૧૯૪૭માં કોંગ્રેસે જમીનદારી નાખૂદ કરવાના કરાવ કર્યો એમ છતાં તેનું વલણ શ્રીમાંત ખેડૂતાના પક્ષ લેવાતું રહ્યું.

પંડિત મહેરુની કેંગ્રેસની સરકારના સમયમાં ભારતમાં ખેડૂત ચળવળના વિસ્ફેટ ન થયા તેને માટે કેટલાંક પરિખેળા જવાબદાર ગણી શકાય. એ સમયમાં ખેતી ઉદ્યોગમાં આધુનિકરણ લાબલ થનાથી સ્થિરતા આવી હતી. ખેતી અને સિંચાઈના ક્ષેત્રોમાં માટા પ્રમાણમાં ખર્ચ કરવાનું શરૂ કર્યું હતું. એક બાજુએ સરકારી રાહે જમીનદારી અને જગીરદારી પહિતેઓ નાખૂદ કરવાની અને ગણાત ધારાઓના અમલ કરવાની પ્રક્રિયા થવાથી ગામડાના ખેડૂતામાં તેમના લાભમાં સરકાર કામ કરી રહી છે એવી ભ્રમણા પેદા થઇ હતી. તો બીજી બાજુએ ખોતીવાડીમાં ધનાઢય ખેડૂતાના પરસ્પર અને સરકાર સંખંધા વિસ્તાર જતા હતા. પરિણામે ધનાઢય ખેડૂતા તથા જમીનદારોના શક્તિશાળા વગે ખેડૂત સમાજમાં સર્વોચ્ચસ્તરે ઊભી થયો. પંડિત નહેરુના શાસન પાછળ તે પીડબળ તરીકે રહ્યો અને નહેરુ સરકારના ભારે ટેકેદાર ખની રહ્યો. (૧૩) સરકારની કૃષિવિષયક યોજનાએા, ધારાઓ વગેરેના લાભ વિશેષ કરીને ઉચ્ચસ્તરના શ્રીમંત ખોડૂત વગેરના સ્થો.

#### પાદટીપ

કોંગ્રેસના કૃષિવિષયક અભિગમ અને ગુજરાતની ચળવળામાં કિસાન વગે

189

<sup>1.</sup> O'Malley, L, S. S., Modern India and the West (Oxford, 1968), pp. 44 ff. and 138 ff.

<sup>2.</sup> Dhangara, D. N., Peasant Movements in India: 1920-1950 (Oxford, Delhi 1983), p. 44

- 3. Seal, Anil, The Emergence of India Nationalism Competition and Collaboration in the Later Nineteenth Century (Cambridge, 1971), pp. 341 ff.
- Y. Sitaramayya, P., The History of the Indian National Congress, I; 1985-1935 (Delhi 1969), pp. 22 ff.
- 4. Ranga, N. G. and Saraswati, Swami Sahajanand: History of Kisan Movement: (All India Kisan Publication Madras). Mid-Nineteenth and Twentieth Centuries (Calcutta, 1982), p. 27
- §. Moore, B., Social Origins of Dictatorship and Democracy, (Penguin, 1967), Chapter-6.
- 9. Brown, J., Gandhi's Rise to Power, 1915-22, p. 72
- ૮. શાસ્ત્રી, હ. ગં. અને પરીખ, પ્ર. ચિ. (સંપા.), 'શુજરાતના રાજકોય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ' ગ્રંથ–૯ માં પરીખ, ર. ગા., 'રાજકોય જાગૃતિ–ધ્રિકિશ મુલક'માં (ઈ. સ. ૧૯૧૫થી ૧૯૩૨), પ્ર.૩૧
  - ૯. શાહ, કાંતિલાલ, 'સૌરાષ્ટ્રમાં ગાંધીજી' (રાજકાટ, ૧૯৬૨) પૃ. ૧૧૪–૧૧૭
- ૧૦. દેસાઈ, શાં. મ., 'રાષ્ટ્રના સ્વાતંત્ર્ય સંગ્રામ અને ગુજરાત' (અમદાવાદ, ૧૯૭૨), પૃ. ૨૩૨-૨૩૪
- ૧૧. રાજગાર, શિવપ્રસાદ, 'ગુજરાતના રાજકાય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ' (અમદાવાદ-૧૯૭૪), પૃ. ૫૭
- વર. પંડ્યા, કમળાશ કર, વેરાન જીવન, પૃં. હુઠ-હુર અને હુક-હુલ, શાસ્ત્રી હું. ગં. અને પરીખ પ્ર. ચિ. (સંપાદિત), 'શુજરાતના રાજકાય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ' : ગ્રાંથ ૯; રાજગાર, શિવપ્રસાદ, 'રાજકાય જાગૃતિ : બ્રિટિશ સુલક'માં (ઇ. સ. ૧૯૩૨–૪૭) પૃ. ૬૨
- 13. Moore, B., op. cit., pp. 359 and 385; Sen, Sunil, op. cit., p. 247

[સામીપ્ય: ઍાકટાં., 'હર–માર્ચ', ૧૯૯૩

'સ્વ સ પાદિત શિલાલ ખા અને તામ પત્રી: વિગતા અને વિવેચન', લેખક ડો. હિરિપ્રસાદ ગં. શાસ્ત્રી, પ્રકાશક: ડા. થામસ પરમાર, મંત્રી, ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદ, C/o લો. જે. વિદ્યાલવન, ર. છો. માર્ગ, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૯, ૧૯૯૧, પૃષ્ઠ સંખ્યા ૮+૧૦૪.

રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસના તલસ્પરી અભ્યાસ અને સંશાધન માટે અભિલેખો એ અત્યંત મહત્ત્વના પુરાવશેષીય સ્રોત છે. ગુજરાતના અભિલેખોમાં શિલાલેખો, તામ્રપત્રલેખો અતે મિતિમાલેખો વિપુલ પ્રમાણમાં ઉપલબ્ધ થયા છે.

ભારતીય ઇતિહાસ અને સંસ્કૃતિના ખહુબુત વિદાન અને પ્યાતનામ અભિલેખવિદ્ ડાં. હરિંગ્રસાદ શાસ્ત્રીની કલમે લખાયેલ 'શિલાલેખો અને તામપત્રા : વિગતા અને વિવેચન' પુરતક અભિલેખવિદ્યાના ક્ષેત્રે શ્રેષ્ઠ કાટિનું પ્રકાશન છે. ડાં શાસ્ત્રીએ કંક જેટલા પ્રાથ્યીન, મધ્ય અને અર્વાચીન કાલના અપ્રસિદ્ધ અભિલેખોનું વાચન, સંપાદન અને વિવેચન કરી તેને 'જન'લ ઑફ ઑફિએન્ટલ ઇન્સ્ટિટમૂટ', વડાદરા, 'જન'લ ઑફ ધી યુનિવર્સિટી ઑફ બામ્બે', 'સ્વાધ્યાય', 'સામીપ્ય', 'વિદ્યાપીઠ', 'ફાર્બ'સ' યુજરાતી સભા ત્રેમાસિક 'વલ્લભ વિદ્યાનગર સંશાધન પત્રિકા', 'બારતીય વિદ્યા', 'કુમાર', 'પચિક' જેવાં સામયિકામાં તેમજ 'દ્વારકા સર્વ'સં પ્રહ'માં જુદા જુદા સમયે પ્રકાશિત કર્યા છે. જુદા જુદા સ્થળ પ્રદાછવાયા મળેલ કાલક્રમાનુસાર અને વંશવાર વર્ગી કૃત લેખસં પ્રહરૂપે આ શ્ર'શમાં પ્રસ્તુત કર્યા છે. શ્રેય પ્રકાશનની આર્થિક જવાબદારી લેખકે ઉડાવી છે.

આ પ્રથમાં સંગૃહીત થયેલા ૬૬ લેખો પૈકી ક્ષેત્રપ કાલના ત્રહ્યું (નં. ૧-૩), મૈત્રક કાલના ૧૬ (નં. ૪-૧૯), અતુ-મૈત્રક કાલના ૫ (નં. ૨૦-૨૪), સેલાંકી કાલના ૧૪ (નં. ૨૫-૩૮), સલ્તનત કાલના ૬ (નં. ૩૯-૪૪), મુલલ કાલના ૪ (નં. ૪૫-૪૮), મરાઠા કાલના ૨ (નં. ૪૯-૫૦), બ્રિટિશ કાલના ૧૪ (નં. ૫૧-૬૪) અને અનુ-સ્વાતંત્ર્ય કાલના ૨ (નં. ૬૫-૬૬) લેખો છે. આ ૬૬ અભિલેખોમાં ૨૫ શિલા ૫૨ કાતરેલા લેખ છે. (નં. ૧, ૨, ૪૦-૪૨, ૪૫-૪૭, ૪૯, ૫૦ અને ૫૨-૬૬), ૩૫ તામ્રપત્રો છે (નં. ૩-૩૧, ૩૩, ૩૪, ૪૩, ૪૪, ૪૮ અને ૫૧). જ્યારે ૬ શૈલ પ્રતિમાલેખો છે. (નં. ૩૨, ૩૫-૩૯). આ અભિલેખો ગુજરાત; સૌરાષ્ટ્ર અને કચ્છનાં વિવિધ સ્થળોએથી ઉપલબ્ધ થયા છે. પ્રદેશ વાર વિભાજન કરતાં ઉત્તર ગુજરાતના પ્રદેશમાંથી ૧૦ (નં. ૧૨, ૩૫-૪૨, ૧૪, ૧૬, ૨૦, ૨૧, ૨૫, ૨૯-૩૧, ૩૩ અને ૩૪) મધ્ય ગુજરાતમાંથી ૨૨ (નં. ૧૦, ૧૭, ૩૨, ૪૬, ૪૦, ૧૦, ૨૧, ૨૫, ૨૯-૩૧, ૩૩ અને ૩૪) મધ્ય ગુજરાતમાંથી ૨૨ (નં. ૧૦, ૧૭, ૩૨, ૪૬, ૪૭, ૫૦ અને ૫૯-૬૬), દક્ષિશ્રુ ગુજરાતમાંથી ૨ (નં. ૮ અને ૨૨). સૌરાષ્ટ્રમાંથી છે (નં. ૪ અને ૧૫, ૫૮) પૂર્વ સૌરાષ્ટ્રમાંથી છે (નં. ૧ અને ૧૯) પ્રભિલેખો મત્યા છે. જયારે થાશ્રુ જિલ્લામાંથી ૧ (નં. ૧) તથા કચ્છના પ્રદેશમાંથી ૨ (નં. ૧ અને ૧૯) અભિલેખો મત્યા છે. જયારે થાશ્રુ જિલ્લામાંથી ૫ (નં. ૨૩, ૨૪ અને ૨૬-૨૮) તેમજ ઇન્દોરમાંથી ૧ (નં. ૩) અભિલેખ પ્રાપ્ત થયેલ છે.

આ લેખસંત્રહમાંના અભિલેખો પ્રાકૃત (સંસ્કૃત મિશ્રિત) સંસ્કૃત, જૂની અને અર્વાચીન ગુજરાતી, પારસી ખાલીની ગુજરાતી, વજ, મારવાડી અને અંગ્રેજી ભાષામાં લખાયેલા છે, તથા ક્ષત્રપકાલીન અને મૈત્રકકાલીન બ્રાહ્મી લિપિમાં, ઉત્તર ભારતની આઘ-નાગરી લિપિમાં, પશ્ચિમ ભારતીય નાગરી લિપિમાં, ગુજરાતી લિપિમાં તેમજ રામન લિપિમાં કોતરેલા છે. ભાષા તેમજ લિપિની દિષ્ટિએ પહ્યુ આ અભિલેખોમાં વૈવિષ્ય જોવા મળે છે.

સમીક્ષા]

આ ત્રંથમાં ત્રંથસ્થ થયેલા બધા જ અભિલેખોની પ્રસ્તાવનામાં એનું પ્રાપ્તિસ્થાન, પદાર્થ, માપ, પંક્તિસંખ્યા, ભાષા-લિપિની વિગતો આપેલી છે. ત્યાર બાદ અભિલેખના સાર અને એમાંની મહત્ત્વની વિગતો અને પછી વિવેચનમાં અભિલેખમાં નિર્દિ°ષ્ટ વ્યક્તિઓ તથા સ્થળાનું અભિજ્ઞાન આપીને અભિલેખની મિતિની બરાબરની ઇસવી સનની તારીખ દર્શાવી છે, તેમ જ રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસની દર્ષ્ટિએ તે તે અભિલેખમાંથી પ્રાપ્ત થતી માહિતી દર્શાવી છે. આ લેખસંત્રહમાં મૂળ અભિલેખના પાઠ અને એના ફાટાબ્રાફ આપેલ નથી, પરંતુ અભિલેખ કયા સામયિકમાં પ્રસિદ્ધ થયા છે એની નેધ કરેલી છે.

પુરતક વાંચતાં કેટલીક સામાન્ય અશુદ્ધિઓ નજરે પડી છે, જે સરતચૂકથી રહી ગઈ હોવાનું જણાય છે

અભિલેખવિદ્યાને ક્ષેત્રે પ્રકાશિત થયેલ આવા મુંદર પ્રકાશનને હું આવકારું છું. પુસ્તકના પ્રકાશન બદલ તેના લેખક વિદ્વદ્ધ દેશ. હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી અને પ્રકાશક (ડૉ. શામસ પરમાર, મંત્રી, ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદ) એ બંનેને હાર્દિક અભિનંદન પાઠવું છું. અભિલેખોના અભ્યાસીઓ, જિજ્ઞામુઓ અને સંશાધકોને આ ગ્રંથ અત્યંત ઉપયોગી નીવડશે એવી આકાંક્ષા સેવું છું.

ડાં. ભારતી શેલત

[સામીપ્ય : ઍાકટા., 'હર-માર્ચ', ૧૯૯૩

પુસ્તક : આપણાં સાંસ્કૃતિક ઉપાખ્યાન, લેખકા : ડા. ગાવધ ન શર્મી અને ડા. લાવના મહેતા, પ્રકાશક : લેખકા પાતે, વિતરક : અક્ષરભારતી, ભુજ (કચ્છ); સરકરેશ : ઈ.સ. ૧૯૯૬; મૂલ્ય : રા, ૩૦/– કુલ પૃષ્ઠ સંખ્યા ૧૦૮.

ત્રેવીસ જેટલા પ્રસંગાના નાનકડા સંપુટ દારા 'આપણાં સાંસકૃતિક ઉપાખ્યાના આપીને લેખકાએ એક જુદો જ પ્રયાગ કથાક્ષેત્ર કર્યા છે. પ્રારંભમાં 'પીઠિકા' દારા અનુશ્રુતિઓ અંગે પાતાના દષ્ટિકાણ રજૂ કર્યો છે; કારણ કે 'ઉપાખ્યાન' તરીકે અપાયેલી કક્ષાઓ એક દિષ્ટિએ અનુશ્રુતિ જ છે. આમાં અપાયેલી કથાઓના માટા લાગ કચ્છને સ્પર્શ છે. એ કથાઓમાં વચનપાલન, શરણાગતની રક્ષા, ગામ કે દેશ પ્રત્યેના પ્રેમ, વીરતા, દયા, સમતા, ઉદારતા, અતિથિસત્કાર, સમર્પ છું જેવા ભાવા વ્યક્ત થયેલા છે. રાજશેખરે પાતાની 'કાવ્યમીમાંસા'માં મુક્તકના પાંચ બેદ આપેલા છે. તેમાં એક બેદ 'આખ્યાનકવાન' નામે છે. તે પ્રકારમાં કવિ પાતાની પ્રતિભા દારા ધટનાઓને મનારમ્યા રૂપ આપે છે. એ પ્રકારમાં કથા આવે છે. એ જ અગત્યનું છે. લેખકોએ આ કથાસંપુટને આથી જ 'ઉપાખ્યાન' નામ આપ્યું છે.

કથાએના પ્રાર'લમાં જે તે વિષય અ'ગે વિવેચના કે થાડી પૂર્વ'ભૂમિકા આપી કથાપ્રસંગ ટૂ'કમાં આપેલ છે. વળી એ પ્રસંગાતું વસ્તુ નિરૂપણ દુહા કે પ્રસંગગીત દ્વારા સ્કુટ કરવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. આ અ'ગે સ'ભવતઃ રાજસ્થાની પુસ્તકાના આધાર પણ લેવાયા છે.

ધટના કે પ્રસંગ નિરૂપણુમાં તેને લગતી કે એવી જ ધટનાએ સૌરાષ્ટ્રમાં કઈ રીતે નેંધાઈ છે તે લક્ષમાં લીધું જણાતું નથી. દા.ત. 'કરડા રાવ કવાટસી' કથા સૌરાષ્ટ્રના ઇતિહાસને સ્પ**રા** છે. જેમને તેઓ અનંત સાંખલા તરીકે એાળખાવે છે તે સૌરાષ્ટ્રમાં અનંત ચાવડા તરીકે જાણીતા છે.

આમ થવાથી કથા નિરૂપણુમાં એકાંગીતા આવી જાય એ સ્વાભાવિક છે. જો કે તેમણે જે જે કેતિ જ્યાંથી લીધી છે તેનું મૂળ શાધી એ અધાંના ઉલ્લેખ અવશ્ય કર્યો છે.

'નગરાની સ્થાપના'માં લેખકાંએ જમનગરના જામ રાવલના ધોડા સામે સસલું થયું તે કથા લઇ તેની સાથે અમદાવાદની 'જખ કત્તે પર સસ્સા આયા, તખ ખાદશાહને શહર ખસાયા' કથા તુલનાર્પે આપી છે. જો કે એવી જ કથાઓ ભુજ ઉપરાંત હળવદ, વિજયનગર વગેરે જૂનાં નગરા અ'ગે પ્રચિત્રિત છે તે અપાયું નથી.

'હિંસાના પ્રતિકાર' અને 'શરભાગતની રક્ષા' ખંતે સમાનભાવ ઉપર ઊમેલી કથાએ છે. 'હિંસાના પ્રતિકાર'માં સસલાના રક્ષણુ અથે' ચારખુકન્યા પ્રાણાપ'ણુ કરે છે તો 'શરભાગતની રક્ષા'માં બાઈ પુનસરી પાતાના શરણે આવેલ સસલાને પરાણે લઈ જવાતાં તેની પાછળ દેહત્યાગ કરે છે. આવી જ કથા મૂળી(જિ. સુરેન્દ્રનગર)માં પરમારાના પડાવમાં આવેલા સસલાને નહિ સેપિવાથી ત્યાંના શાસક ચલાડા અને પરમારા વચ્ચે ધર્ષણ થાય છે તે યાદ કરવાની જરૂર હતી.

'દરામા શાલિગ્રામ' પણ સૌરાષ્ટ્રમાં જરા જુદી રીતે કહેવાતી કથા છે. 'શ્રહાવાન લભ્યતે' અને 'દાતાથી માટેા યાચક' એક કથાના ખે ભાગ છે. તેમાં ભારમલજી રતનુની હિંગળાજ યાત્રા સાથે કચ્છના ભાવિ રાજવી તરીકે તમાચીજીના ઉદયની કથા છે.

# 'ગુજરાતનો રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ' સંપા. ત્રા. ર. છા. પરીખ અને ડૉ. હ. ગં. શાસ્ત્રી (ત્રાંય ૧-૭) ડૉ. હ. ગં. શાસ્ત્રી અને ડૉ. પ્ર. ચિ. પરીખ (ત્રાંય ૮-૯)

ि भत

| શ્રંથ ૧ : ઇતિહાસની પૂર્વ ભૂમિકા (પૃ. ૨૪+૬૧૦+૩૧ ચિત્રા)     | १६७२ | ६-७५ (अप्राध्य) |
|------------------------------------------------------------|------|-----------------|
| ગ્રંથ ર : મૌર્ય કાલયી ગુપ્તકાલ (પૃ. ૨૩+६४६+૩૫ ચિત્રા)      | 1662 | &- 44 (,,)      |
| अ'थ 3 : भैत्रक्कां अने अनुभैत्रक काल (४. २३+४०४+३४ थित्रो) | 1608 | 4-20            |
| ત્ર'ય ૪ : સાલ' ક્રાકાલ (પૃ. ૩૧+૬૨૮+૩૪ ચિત્રો)              | 1691 | 4-44 (,,)       |
| अ'थ प : सस्तनत अस (ए. उर+प७प+४० थित्रो)                    | 1695 | 24-40           |
| મ્રાથ ક : મુવલ કાલ (પૃ. ૨૪+૫૯૯+૩૮ ચિત્રો)                  | 1606 | 18-84           |
| ત્ર'ય ૭ : મરાઠા કાલ (પૃ. ૨૪+૪૬૧+૫૭ ચિત્રો)                 | 2663 | 13-24           |
| ત્રંથ ૮ : બ્રિટિશ કાલ (ઈ. સ. ૧૮૧૮ થી ૧૯૧૪)                 | 1468 | 20-80           |
| (પૃ. ૩૧+૬૮૪+૨૪ ચિત્રો)                                     |      |                 |
| ત્ર'ય ૯ : આઝાદી પહેલાં અને પછી (ઈ સ. ૧૯૧૫ થી ૧૯૬૦          | 1660 | X0-Y0           |
| (५. २४+५७०+२४ थित्रो)                                      |      |                 |
|                                                            |      |                 |

## -: प्राप्तिस्थान :-

# का. जे. विद्यालयन

હ. કા. આર્ટ્સ કાંલેજ કમ્પાઉન્ડમાં, આગ્રમ રાેડ, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૯

| પ્રયત્વાદિમાં ઐતિહાસિક અને સામાજિક વસ્તુ (પૃ. ૪+૫૬)<br>લે. બોગીલાલ જ. સાંડેસરા | १६७७  | 14-00  |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------|--------|
| अवतारे। अने अवतारवाह (५. ८+३६)                                                 | 96196 | 90-00  |
| લે. ડાલરરાય માંકડ                                                              |       | 7.     |
| नवपुरातत्त्व (पृ. ८+७०+२१ थित्रे।)                                             | 9663  | 50-00  |
| લે. હસમુખ ધી સાંકળિયા "                                                        |       |        |
| जैन सम्प्रदायमें मोक्ष, अवतार और पुनर्जन्म (पृ. ८+४८)                          | १९७२  | 20-00  |
| कर्ता : हो. पद्मनाम जेनी                                                       |       |        |
| Coins: The Source of Indian History (Pages 6+143)                              | 1981  | 28-00  |
| by Parameshwari Lal Gupta                                                      |       |        |
| Indian Literary Theory and Practical Criticism (Pages 7+96)                    | 1982  | 29-00  |
| by Dr. K. Krishnamoorthy                                                       |       |        |
| History and Culture of Central India                                           | 1984  | 100-00 |
| by Prof. K. D. Bajpai (Pages 132+39 IIIus.)                                    |       |        |
| ગણધરવાદ (પુ. ૧૪૭+૨૧૨+૫૨)                                                       | 2614  | 900-00 |
| લે. પં. દલમુખભાઈ માલવિશ્યા                                                     |       |        |

-: प्राप्तिस्थान :-

गुकरात विधासला, प्रेमालाई ढांब, लह्न, अमहावाद-३८००००१