Journal of the B. J. Institute of learning and Research Ahmedabad

# SĀMĪPYA

October, 2000 - March, 2001 V. S. 2056, Āśvina - V. S. 2057, Phālguna Vol. XVII, Nos. 3-4

**Bharati Shelat Assistant Editor** 

R. T. Savalia





Gujarat Vidyasabha B. J. Institute of Learning and Research Ahmedabad - 380 009

# લેખકોને વિજ્ઞપ્તિ

'સામીપ્ય'માં પ્રકાશિત કરવા માટે લેખકોએ પૃષ્ઠની એક જ બાજુએ શાહીથી સુવાચ્ય અક્ષરે લખેલા લેખ મોકલવા વિનંતી છે. શક્ય હોય તો લેખો ટાઈપ કરી મોકલવા જરૂરી છે. ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ જોડણીકોશ પ્રમાણેની જોડણી રાખવી આવશ્યક છે. લેખની મૂળ પ્રત જ મોકલવી. લેખનું લખાણ 3,000 શબ્દોથી વધુ લાંબું ન હોવું જોઈએ. ભારતીય ઇતિહાસ, સંસ્કૃતિ, પુરાતત્ત્વ અને પ્રાચ્યવિદ્યાને લગતા કોઈ પણ વિષય પરનો સંશોધનાત્મક કે ઉચ્ચ કક્ષાનો લેખ જ સ્વીકારવામાં આવશે. લેખકોએ પાદટીપમાં સંદર્ભગ્રંથનું નામ, એના લેખક કે સંપાદકનું નામ, આવૃત્તિ, પ્રકાશનસ્થળ, વર્ષ વગેરે વિગતો દર્શાવવી આવશ્યક છે. લેખની સાથે જરૂરી ફોટોગ્રાફ, રેખાંકનો વગેરે મોકલવાં આવશ્યક છે.

અન્યત્ર પ્રગટ થવા મોકલેલાં લખાણ આ સામયિક માટે મોકલવા નહીં. અહીં પ્રગટ થતા લેખોમાં વિચારો લેખકના છે. તેની સાથે સંપાદકો હમેશાં સહમત છે એમ માનવું નહીં. સામયિકનાં આ લખાણ કોપીરાઈટથી સુરક્ષિત કરવામાં આવે છે.

આ સામયિકમાં પ્રસિદ્ધ થયેલા લેખની ૧૦ ઑફપ્રિન્ટ્સ લેખકોને આપવામાં આવશે.

# ગ્રંથાવલોકન માટે

ત્રંથની સમીક્ષા કરાવવા માટે પુસ્તકની બે નકલ મોકલવી અનિવાર્ય ગણાશે. જે પુસ્તકની એક નકલ મળી હશે તેની સમીક્ષાને બદલે એ અંગે સાભાર સ્વીકાર નોંધમાં એનો સમાવેશ કરવામાં આવશે. પુસ્તક સમીક્ષાને યોગ્ય છે કે કેમ એનો નિર્ણય સંપાદકો કરશે.

પુસ્તકના સમીક્ષકને એમના અવલોકનની ૧૦ ઑફપ્રિન્ટ્સ તથા એમણે અવલોકન કરેલ ગ્રંથની નકલ ભેટ અપાશે.

-સંપાદકો

વર્ષમાં ચાર અંક બહાર પડે છે: એપ્રિલ-જૂન, જુલાઈ-સપ્ટેમ્બર, ઑક્ટોબર-ડિસેમ્બર અને જાન્યુઆરી-માર્ચ લવાજમ

ભારતમાં : રૂા. ૫૦/- (ટપાલ ખર્ચ સાથે)

છૂટક અંકની કિંમત : રૂ. ૩૦/-પરદેશમાં : યુ.એસ.એ. માટે ૮ ડોલર

(ટપાલ ખર્ચ સાથે)

યુરોપ અને અન્ય દેશો માટે ૩.૫૦ પૌંડ (ટપાલ ખર્ચ સાથે) લવાજમ માટેનું વર્ષ એપ્રિલથી માર્ચ

મ. ઓ. પત્રો, લેખો ચેકો વગેરે 'નિયામક, ભો.જે. અધ્યયન-સંશોધન-વિદ્યાભવન, હ.કા. આર્ટ્સ કૉલેજના કમ્પાઉન્ડમાં, આશ્રમ રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૯, એ સરનામે મોકલવા.

#### જાહેરાતો

આ ત્રૈમાસિકમાં જાહેરાતો આપવા માટે લખો : સંપાદક, 'સામીપ્ય' ભો.જે.અધ્યયન સંશોધન વિદ્યાભવન, હ.કા.આર્ટ્સ કૉલેજના કમ્પાઉન્ડમાં, આશ્રમ રોડ, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૯.

# જાહેરાતના દર

અંદરનું પૃષ્ઠ આખું રૂા. ૫૦૦/-અંદરનું પૃષ્ઠ અડધું રૂા.૨૫૦/-આવરણ બીજું/ત્રીજું રૂા.૧૦૦૦/-આવરણ ચોથું રૂા. ૨૦૦૦/-

પ્રકાશક : ડૉ. ભારતી શેલત

નિયામક, ભો.જે.વિદ્યાભવન, હ.કા.આર્ટ્સ કૉલેજ કમ્પાઉન્ડમાં, અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૯ ફોન: ૬૫૮૮૮૬૨

પ્રકાશન વર્ષ : એપ્રિલ, ૨૦૦૧

: મુદ્રક :

ક્રિપ્ના ગ્રાફિક્સ ૯૬૬, નારણપુરા જૂના ગામ, અમદાવાદ-૧૩, ફ્રોન : ૭૪૯૪૩૯૩

# **SĀMĪPYA**

October, 2000 - March, 2001

Vol. XVII, Nos. 3-4

V.S. 2056, Aśvina - V.S. 2057, Phālguna

# **CONTENTS**

| Glimpses of Women in the Satavahana and                                   |                      |    |
|---------------------------------------------------------------------------|----------------------|----|
| Vākāṭaka Period                                                           | Ajay Mitra Shastri   | 1  |
| The Concept of अमनीभाव''                                                  | Suchita Y. Mehta     | 8  |
| The Critical Edition of the Bhāgavata                                     | H. G. Shastri        | 19 |
| Dynamics of National Awareness in Gujarat<br>Before 1885                  | Rasesh Jamindar      | 27 |
| A Study of the Swaminarayan sect in Gujarat during the 19th Century       | Vikesh Pandya        | 36 |
| नेपाल की एक मनोज्ञ विश्वरूप विष्णु-प्रतिमा                                | ए. एल. श्रीवास्तव    | 40 |
| વૈદિક વાક્યરચનામાં સર્વનામો અને વ્યાકરણની વિસંગતિ :<br>तत्त्वमिस (છા. ઉપ. | બંસીધર ભક્ર          | 46 |
| પૌરવ-નાગ-વિગ્રહ : એક અભ્યાસ                                               | કેશવરામ કા. શાસ્ત્રી | 66 |
| ત્રંથ-સમીક્ષા                                                             |                      | 70 |

# B. J. Institute

H. K. Arts College Compound, Ashram Road, Ahmedabad-380009

# Glimpses of Women in the Sātavāhana and Vākāṭaka Period

Ajay Mitra Shastri\*

(I)

#### Introductory

The period of Sātavāhana and Vākāṭaka rule in the Deccan and South India was formative in nature which shaped the life and destinies of the people for several centuries from the end of the first century B.C. to around the beginning of the sixth century A.D. It was this time-span during which the foundations of the regional specialities now prevailing in this vast area were laid.

Unfortunately we don't possess enough sources to enlighten us about contemporary socio-economic life to the extent we wish. The only sources of our information are numerous long and short donative records and the well-known Prakrit anthology  $G\bar{a}h\bar{a}$ -satta-saī traditionally believed to have been compiled by the Sātavāhana monarch Hāla out of a crore of stanzas submitted by renowned poets and poetesses. Although the latter text received several later accretions and it is not possible to speak of the period of its composition as a work, we may be reasonably sure that it substantially represents the early centuries of the Christian era. And its geographical setting shows that the situations reflected in it refer to the Deccan, south of the Narmadā. What is most pertinent to the present context is that by and large it deals with the life of the commonality in its varied facets. These afford interesting glimpses of some of the interesting aspects of the life of the fair sex of different strata of society which is rare in the extreme and there are just a few exceptions like it.

(II)

# Royal Ladies

# Sātavāhana Phase

We learn from the large though highly mutilated inscription of the Sātavāhana king Vediśri² and some silver and base metal coins about a magnanimous lady named Nāgavaradāyinī or Nāg(y)anikā³ who appears to have been the chief queen⁴ of the third Andhra-Sātavāhana king Sātakarņi. Though the inscription is much damaged and in the preserved portion we don't find mention of their mutual relationship,⁵ it is apparent from their placement together in the family's pratimā-griha (statue-gallery) in the Nāṇeghāṭ pass near Junnar in the Puṇe district⁶ and their mention together on some of their silver, copper and potin coins.¹ It would follow from these that the mutual

Glimpses of Women in the Sātavāhana and Vākāṭaka Period]

٩

<sup>\*</sup> Retd. Professor and Head of the Dept. of Indian History, Culture and Archaeology, Nagpur University, Nagpur

ર]

relations between the royal couple were one of the best that can be imagined and that Nāganikā enjoyed considerable political authority and influence. In fact, the nature of their mention in the coin-legends is enough to indicate that at the time they were issued both were rulers with equal power and rank: there is no fixed order of mentioning the two, and they are found not unoften exchanging position. We may, therefore, conclude that in his old age king Sātakarṇi was unable to fun the government by himself, perhaps owing to disabilities resulting from old age or some serious ailment and that queen Nāganikā had to look after his administrative responsibilities. And she claimed or was given due credit for it by being treated as a joint ruler.

Not only this, she had most probably to look after the kingdom after the passing away of her husband on behalf of her elder (perhaps eldest) son Vediśrī who was then a minor and it must have been for quite a few years. And as such she exercised quite a good deal of political power and respect of the courtiers. And after Vediśrī grew major and became king, she naturally commanded high spontaneous respect from officials, evidently because she had played a highly important part in preserving the throne against all odds for the minor son who was now the reigning king and certainly had the highest love and regards for his mother who must have now been quite old. And when she died, her grateful son had her statue together with that of his father installed in the family's statue-gallery at Nāṇeghāṭ. What is even more puzzling and interesting is that Vediśrī in this case gave a good bye to the age-old Indian convention which enjoined for wife a place to her husband's left, which is enough to show the great importance attached to her during the rule of her son Vediśrī.

This was in first century B.C.-A.D. as, according to our chronological scheme Sātakarni ruled in c. 10 B.C.-c. 45 A.D. Shortly afterwards there was another lady of equal grit and political grip. She was Balaśrī of the Gautama gotra and consequently styled Gautamī, the full name in common parlance being a combination of both these, viz. Gautamī Balaśrī. She was the mother of the great Sātakarni, the name being preceded by the metronymic Gautamīputra ('son of Gautamī'). The measure of the great importance attached to her by the composers of the dynastic sections (vamśānucharita) of the Purāṇas is transparent enough from the fact that in this section he is referred to only as Gautamīputra, and not as Sātakarni which was his personal name.<sup>8</sup> In fact, it is noteworthy that he is the first chronologically among the known bearers of a metronymic among the Sātavāhanas.<sup>9</sup> She had a very high position and status and her son and grandson both were anxious to do everything to earn her favour and keep her pleased and happy. Her son made the grant to the Buddhist monks living in Cave III<sup>10</sup> at Nasik of a field from his own estate (*rājaka kheta*) in exchange for one granted earlier when it was found that the latter was uncultivable (fellow) and the

village where in or close to which it was located was deserted.11 As stated in his latest known record (year 24), the grant was made at the behest (vachana) of his mother (rāja-mātū) who is described as chief queen (Mahādevī) with her son living (jīvasutā). 12 This cave was in fact excavated by her and took at least twenty years for its completion as we learn from another record belonging to the year 19 of the reign of her grandson Väsishthīputra Pulumāvi. 13 When this cave meant for the monks of the Bhadrayaniya sect of the Theravada school was completed, the reigning king Vāsishthīputra Pulumāvi gave away a village for its finishing and decoration with painting, (chitananimita) with the object of serving and pleasing his grandmother. She is again described as the wife of a saintly king (rājarshi-vadhū), chief queen (mahādevī) and as the mother of a mahārāja (mahārāja-mātā) and grandmother of another mahārāja (mahārāja-pitāmahī). Another inscription of this king speaks of this cave as the 'Queen's Cave' (devī-lena).<sup>14</sup> It is not unlikely that during the critical times when a major portion of the Satavahana territory in Maharashtra was under the occupation of the Saka Kshatrapa Nahapāna and her husband was in a state of indifferent health during the closing years of his reign and consequently the throne insecure, she had rendered valuable help to him and materially assisted her son Gautamīputra Sātakarni in securing regal power, there is no express evidence on this point though. And this might have been one of the reasons for the inestimable reverence she continued to command for as long as the nineteenth year of her grandson's reign. Added to it was her exemplary conduct involving truthfulness, charities, forbearance, nonviolence, austerities, self-control, restraint and fasting so very graphically described in an inscription of her grandson Vāsishthiputra Pulumāvi. 15

#### The Vākātaka Phase

We come across a similar case a little over three centuries later among the Vākātakas who succeeded the Andhra-Sātavāhanas in Vidarbha and adjoining regions. Prabhāvatī Guptā, the daughter of the Gupta emperor Chandra Gupta II Vikramāditya from his Nāga queen Kuberanāgā, was wedded to the Vākātaka king Rudra Sena II (c. 385-95 AD) whose chief queen (agra-mahishi) she became. She gave birth to three sons named Divākara Sena, Dāmodara Sena and Pravara Sena (II) all of whom were minor at the time of the premature demise of their father. She was, therefore, left with no option but to look after the throne on behalf of her eldest son Divakara Sena (c. 395-410 AD) who was declared the crown prince (Yuvarāja) in which capacity he remained for not less than thirteen years as we learn from her Pune grant. 16 Sometime, thereafter, how much is not known, he passed away without coming to throne<sup>17</sup> and was followed by his younger brother Dāmodara Sena who may be assigned a reign lasting about ten years (c. 410-20 AD), we have no record of his time though. That he had a separate identity and was not identical with Pravara sena II as held by some<sup>18</sup> Glimpses of Women in the Sătavāhana and Vākātaka Period] [3

is now finally established by the miregaon grant given by Prabhavatī Guptā in the twentieth year of the reign of her youngest son Pravara Sena II (c. 420-55 AD) the seal where of describes her explicitly as the 'mother of two valorous Vākātaka kings'.19 That she was alive at least upto year 23 of Pravara Sena II's reign is vouched for by the latter's Tirodi plates given in that year not just for his own religious merit, longevity and happiness in this and the other world but also for augmenting the religious excellence of his mother.<sup>20</sup> Sometime after this, when exactly we can't say, she passed away at the old age of about eighty-five and her death was condoled and commemorated by her unnamed daughter and son Prayara Sena II by constructing the shrine called appropriately Prabhāvatīsvāmin existing presently at the famous site of Rāmagiri (modern Rämtek near Nagpur) under the name Kevala-Narasimha as known from a memorial slab inscription fixed in the right wall of this temple. They also got a tank excavated at the nearby village of Kadalīvātaka and it was christened Sudarśana<sup>21</sup> after the well-known reservoir at Girnar (Gujarat) excavated originally at the orders of the Maurya emperor Chandragupta by his vaisya provincial governor Pushyagupta and enlarged for his grandson Aśoka by his Greek vassal Tushāspha and repaired, further strengthened and beautified for the Kārdamaka Mahākshatrapa Rudradāman I by his Pahlava minister for Anarta and Saurashtra named Suviśakha in the latter half of the second century A.D. as we learn from his Girnār rock inscription.<sup>22</sup> It is evident that she played a dominant role for quite some time in the history of the padmapura-Nandivardhana-Pravarapura branch of the dynasty: first she saved the throne from contemporary political powers including the cousins ruling from Vatsagulma (modern Wāshim) who were waiting for any opportunity to grab it and then continued to overse its growth during the reigns of two of her sons; they were naturally highly obliged to her for the great service she had rendered to the dynasty; added to it was the fact of her hailing from the most powerful and revered ruling family of the time which gave this branch of the Vākātakas an influential position in the then political atmosphere. Some historians have tried to look for some hidden motives in and worsening of this relationship which is not well-based and simply gratuitous.

These three royal ladies in the Sātavāhana and Vākāṭaka history afford shining examples of what some exceptionally gifted women could do in times of adversity as and when it occurred. The social atmosphere of the Deccan which conceded considerable freedom to women also must have aided it. The extant evidence shows that women in this region did not live in segregation from the male and were, and still are, comparatively free from social vices like the veil.

#### Ш

#### Women at Large

As against these royal ladies who were naturally very few in number there were ordinary women who should now claim our attention. Among ordinary people, as in royal households, polygamy was rampant, and in the *Gāhā-satta-saī* we come across allusions to co-wives (*sa-patnī*, *gāthās* 79, 106, 173, 213, 312, 528, 597, 723)and to men with many a wife (*bahu-vallabha*, 72, 122). Even lesser strata of society like hunters (147) and cowherds (726), who had not much of resources, were not immune from this vice. There are references also to the second marriage and resulting neglect of the first wife (479).

Some women were in state service also, and such one was Poṭā who acted as chamberlain (pratīhārī) and took down the royal order about the exchange of gift of a field to the Buddhist saṅgha from Gautamīputra Sātakarņi as stated in one of his Nāsik inscriptions.<sup>23</sup> In the Gāhā-satta-saī we find instances of women working as gardeners (mālākārī, 596) and young men teasing one such gardener by pretending to inquire the price of a flower (598), cowherdesses (gopī, 128) and serving water at public water-sheds (prapā-pālikā, 161). Some of them helped their agriculturist spouses by carrying food for them (bhakta-hāriṇī, 692) and protecting fields with growing plants (690, 815).

Prostitution was prevalent, and there are at least two references to harlots (veśyā, 156) who were skilled not just in their avocation but also in arts (884).

A vast majority of women was illiterate and could count the number of days of separation from their husbands on sojourn only by drawing lines (170, 206, 208) or the number of fingers of hands and feet and could not count beyond (307). However, some women are spoken of as writing letters to their beloveds<sup>24</sup> or drawing their pictures.<sup>25</sup> It is relieving to note that some of the women were not just literate but poetesses of great merit whose compositions were found worth inclusion in the *Gāhā-satta-saī*. They were Anulakshmī (177, 178, 228, 263, 274), Mādhavī (91), Pṛithivī (76, 86), Revā (87, 90), Rohā (163) and Śaśiprabhā (304).

Many of the nuns of high academic accomplishments and enjoying the elevated status in the Buddhist Sangha find mention in the cave inscriptions of western India. Some of them had mastered some of other Buddhist scriptures acted as teachers of some of the fellow nuns. There were separate nunneries (*bhikhunīupasaya*) at some important Buddhistic centres where there was a good number of nuns and are found mentioned in some records. These included a nunnery called Ambālikā-vihāra at Kalyāṇa (Luders List, Nos. 988 and 998), Junnar (ibid., No. 1152) and Kānherī (ibid., No. 988). There must, of course, have been nunneries at several other localities, but they Glimpses of Women in the Sātavāhana and Vākāṭaka Period] [4]

are not documented. There are references to female navakarmikas or supervisors of the construction of the nunneries to ensure that they met their special requirements.<sup>26</sup>

Nuns could also rise high in monasic hierarchy and some of them are found to have enjoyed the honorifies theri (ibid., No. 1006) and bhadanti (ibid., No. 1240). They could have the title aryā as well which we find employed in not less than fifteen inscriptions from Bodhgaya referring to a respected nun named Kurangi 27 though we don't come across such an allusion in the Deccanese records. We find that some of the nuns specialised in some sections of Buddhist scriptures and bore the indicative titles like vinayadharā, samyutta-bhaṇakā, etc., like some of their male counterparts. We find several nuns who were disciples (antevāsinī or śishyā) of some monks as well as nuns who were teachers of some other nuns, but nowhere a monk pupil under a nun. It probably smacks of male chauvinism which was undoubtedly spurred by the Buddha himself who imposed numerous inequities on nuns after hesitantly admitting them into the sangha. A very elderly nun had to salute a much junior monk, and there were several similar disabilities imposed over nuns. Thus, even the Buddha did not recognise equality of sexes in religio-spiritual matters. The statistical analysis of the references to the monks and nuns is revealing in that the latter were much lesser numerically as compared to the former.

The foregoing account relates to the early centuries of the Christian era coeval with the Andhra-Sātavāhanas. We have hardly any evidence, either literary or epigraphic, on the position of non-regal women during the Vākātaka period.

#### Foot-Notes

- For the recentmost uptodate treatment of the Sātavāhanas and the Vākātakas, see Ajay Mitra Shastri. The Sātavāhanas and the Western Kshatrapas: A Historical Framework (SWKHF), Dattsons, Nagpur. 1998; Vākātakas: Sources and History (VHS), Aryan Books International, New Delhi, 1997.
- The larger inscription engraved on two side-walls was actually put up by Vediśri, and not by his
  mother Nāganikā as usually believed. It is very much damaged with the result that most of the
  information is lost irretrievably.
- 3. The commonly recorded and popular name Nāg(y)anikā is actually the popularly pronounced form of the Prakrit name Nāgamnikā. Its full form was most probably Nāgavaradāyinī which is recorded in line 4 of the larger Nāṇeghāṭ inscription.
- 4. That she was the chief queen, though not stated explicitly anywhere in the preserved portion of the larger inscription, is shown by the facts that only her figure is given by the side of Sătakarni, her name figures jointly with that of her husband on some of the coins and that her son succeeded to the throne.
- 5. See the preceding note.
- 6. For a discussion on this statue-gallery, see Ajay Mitra Shastri, 'Sātavāhana Statue-Gallery at

[સામીપ્ય: ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

- Nāṇeghāṭ', paper presented at third session of the World Archaeological Congress, New Delhi, December, 1994.
- All these coins come from Junnar and Pune. Vide Ajay Mitra Shastri and Sanjay Godbole, 'Two
  Potin Coins of Sātakarņi and Nāganikā'. Numismate Digest, XVIII, 1994, pp. 69-74. and reference
  cited in note 1.
- 8. On a very large number of base-metal coins and in inscriptions it is invariably followed by Sātakami. But on many monetary pieces, especially of potin and hailing from Vidarbha and some adjoining areas he is referred to only as Sātakami.
- It must be remembered in this context that the only earlier inscription that could have contained it, viz. larger Năneghāţ inscription, is badly mutilated and the preserved portion contains no royal name but for that of Vediśri.
- 10. The inscription, speaks of this cave as 'our cave' (amha lena). For the text, see V.V.Mirashi, The History and Inscriptions of the Sātavāhanas and the Western Kshatrapas (HISWK). Maharashtra Board of Literature and Culture, Mumbai, 1981, p.34, line 3
- 11. Ibid., p. 34
- 12. Ibid., line 2
- 13. Ibid., pp. 44-46
- 14. *Ibid.*, p.53, line 3
- 15. Ibid., pp.45-46, lines 9-10
- 16. VSH, pp.9-11
- 17. This is shown by the fact that a stanza (subhāshita) of Divākara Sena is cited in the anthology entitled Saduktikarņāmṛta where he is spoken of only as a yuvarāja.
- 18. V. V. Mirashi, *Inscriptions of the Vākāṭakas. Corpus Inscriptionum Indicarum*, V. Archaeological Survey of India, New Delhi, 1963, p. 35; A Comprehensive History of India, III. Part I, eds. R.C.Majumdar and K.K.Dasgupta, Peoples Publishing House, New Delhi, 1981, p. 137
- 19. See VHS, pp. 91-93
- 20. Ibid., p. 28
- 21. Ibid., pp. 125-35 for a discussion of the contents of this highly valuable though damaged record.
- 22. For the inscription, see HISWK, pp. 124-27; for a discussion of the date, see SWKHF, p. 159.
- 23. HISWK, 34, line 1
- 24. Gāthās 244, 824. It is averred in the former gāthā it is stated that the separated lady could not proceed beyond the initial word svasti because of the loss of control of pen by fingers sweating and trembling.
- 25. Gãthā 835
- 26. El, XV, p. 270, No.40. That she was entrusted with the task of supervising the construction of a numery is a pure guess based on circumstantial evidence.
- B. M. Barua, Gayã and Bodhagayã, II (inscriptions), Calcutta, 1934, p.67; Luders List. Nos. 939-42

# "The Concept of अमनीभाव"

Suchita Y. Mehta\*

Various systems of Indian philosophy put forth their own views in respect of the Ultimate Reality. Though all these systems present different philosophical concepts, strikingly enough we find one concept commonly emphasized by Vedānta, Yoga and Subjective Idealism of Buddhism as a remedy to remain aloof from the worldly phenomena. This is the concept of अमनीभाव.

Before we proceed to peep into various books emphasizing the concept, it would be proper to understand the concept.

# What is meant by अमनीभाव ?

It is our common experience that the mind has a tremendous power of projecting things. Our minds do not remain quiet even for a moment. It continuously remains busy indulging in various types of Samkalpa and Vikalpa. Whatever we perceive, feel, thing, eat, talk are stored in the form of impressions (Samskāras) in our minds. Being overpowered by these various types of impressions it projects the things. It can make heaven of hell and vice versa. On account of this continuous and endless Chain of thoughts and impressions the mind cannot become quiet. Hence while living in the phenomenal world we never get peace of mind for which we are striving. In this context it is noteworthy that in various systems of Indian philosophy our ancient seers have put forth some remedies to soothe the mind, to free it from the worldly bondage. The concept of अमनीभाव is a remedy to remain aloof from the tangles of the phenomenal world.

अमनीभाव is such a state of mind, in which the mind is rendered totally quiet. Its various modifications cease to operate. The mind becomes no-mind. It is the state of thoughtless awareness - where one experiences or becomes just the Supreme Reality- i.e. Non-dual Sentiency. This state of mind is beyond time and place. It cannot be described in words. Though the body is there, it does not make difference. The one whose mind is merged into Non-duality - for him, only awareness or the state of being just witness (Sākṣibhāva) remains. This state can be considered "Jīvanmukti".

Such a concept of अमनीभाव is attempted to be described in some minor Upaniṣads, Gauḍapāda kārikā, Yoga-vāsiṣṭha, सद्धर्मलंकावतारसूत्रम्, अमनस्कयोग etc. Here, in this paper I have tried to present a clear picture of the concept in all its various facets - How does

સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

<sup>+</sup> This paper has been presented at 39th sestion of All India oriental conferense held at Baroda.

<sup>\*</sup> Lecturer, Sanskrit Dept., St. Xavier's College, Ahmedabad - 9

this state take place? How does one behave when it is acquired? What is gained by this state? etc. It is also noteworthy that it is rather a difficult task to cover this subject in a few pages; as it is a unique concept and one found not just in one specific system of philosophy, but common to many spiritual pursuits.

# Some Minor Upanisads :-

It would not be an exaggeration to state that the Upanisads are the store houses of various philosophical concepts. So far as the concept of अमनीभाव is concerned, it is not found in the major upanisads. Of course! in Mundaka Upanisad we find the term 'अमन' = but that is put forth in the context of Brahman\*. Some minor Upanisads which are replete with the tenets of Yoga philosophy and subjectivistic Idealism, clearly emphasize the concept of अमनीभाव. ब्रह्मबिन्दु, तेजोबिन्दु, योगशिखोपनिषत्, मैत्रायणी, मैत्रेयी, महोपनिषत्, अत्रपूर्णोपनिषत् clearly affirm the mind as a projecting factor of the worldly phenomena. It is the mind only which is responsible for bondage and liberation.¹ It means that it is the mind only which binds the individual self and it is the mind only which can lead one to the path of liberation! Thus mind is a responsible facto for bondage and liberation. So one who wishes to achieve liberation, should acquire that state of mind where there is no bondage!

The ब्रह्मबिन्दु Upanisad points out two aspects of mind - pure and impure. Pure mind is free from desire while impure mind produces a series of desires.² When the mind becomes devoid of any विषय when is emptied then it is the state of liberation.³ The same concept has been put forth in the मैत्रायण्युपनिषत्\*. Making the concept more clear it states that the state of 'No mind' can not be expressed by speech.⁴ Further the मैत्रेय्युपनिषत् while explaining the state of 'No mind' states that as the fire extinguishes automatically not getting wood, similarly with the destruction of the modifications, the mind is merged and becomes 'no mind'.⁵ The योगशिखोपनिषत् considers this state of mind nothing else but liberation itself.⁶ Apart from these Upanisads there are महोपनिषत् and अत्रपूर्णोपनिषत् which complete the picture of अमनीभाव with some added points of presentation. The fourth chapter of महोपनिषत् is replete with Vedāntic thought. With various illustrations it emphasizes that when the mind becomes निराकुल, one experiences the state of liberation. Bondage can be cut off with the help of अमनीभाव.² One can attain अमनीभाव with the destruction of mind. This can be done with the help of the mind

<sup>\*</sup> अप्राणो ह्यमनः शुभ्रो ह्यक्षरत्परतः परः ॥ २ ॥ - Muṇḍakopaniṣad 2-1-2, ईशादिविशोत्तरशतोपनिपदः, 5th edition by नारायण राम आचार्य - निर्णयसागर - मुद्रणालयम् - 1948

<sup>\*</sup> See मैत्रायण्युपनिपत्, पष्टः प्रपाठकः, २०

only. The destruction of mind is nothing else but the destruction of Avidyā. This Upanisad clearly uses the term 'अमनस्कस्वरूप'.10 The अन्नपूर्णोपनिषत् should also be examined so far as the concept of 'अमनीभाव' is concerned. In its second chapter it is stated that the state of अमनीभाव is a peaceful state which is just a Susupti state (deep sleep) in Jāgrat state (waking condition). There are two types of चित्तनाश namely सरूप and अरूप. Jivanmukti takes place on account of सरूप चित्तनाश, while विदेहमुक्ति takes place on account of अरूप चित्तनाश.12 In order to attain अमनीभाव two ways are prescribed breath control and destruction of root inclination (Vāsanā). Metaphorically it is stated that there are two seeds of the mind tree =प्राणपरिस्पन्द (vibration of the vital airs) and दृढभावना (strong impressions). 13 Yogis control their breath and perform meditation to get peace. 14 The other means to attain अमनीभाव is destruction of root-inclination. When the mind becomes free from root-inclination then it becomes 'No-mind'. 15 In the fifth chapter the result of acquiring अमनीभाव has been stated. That the one whose mind is merged, is neither pleased by happiness nor becomes sad by unhappiness. Either he receives praise or abusement he remains unaffected. 16 Though being in waking state he performs actions remaining in susupti. Internally he is सर्वपरित्यागी while externally he seems to behave the normal worldly manner. 17 In short, the state of अमनीभाव is just the state of pure awareness (Sāksibhāva)!

From the study of these above mentioned Upanisads, we may say that knowledge and yoga - both are the means to attain the state of अमनीभाव. When Avidyā is annihilated and nothing remains but the Non-dual awareness, then this state is acquired. On the other hand practising Hatha Yoga controlling the vital airs one can merge the mind and attain the state of असम्प्रजातसमाधि where nothing is left but just the awareness of Supreme Sentiency.

### Gaudapādakārikā:-

Gaudapāda, a staunch propounder of Acosmism has negated everything except Non-dual sentiency. He has put the waking state on a par with the dreaming state. Is In the third chapter of Gaudapādakārikā we find the concept of अमनीभाव – that "This duality in whatever form, comprising the movable and the immovable is perceived by the mind, but when the mind becomes non-mind (i.e. when it loses its own function\* of thinking, manana) duality is not experienced." Defining the term 'अमनीभाव:' he has stated "When by the knowledge of the truth of ātman it (the mind) ceases from imagining; it goes to the state of non-mind being non-cognizant in the absence of the things to be cognized." The concept is made much clear by the explanation that in the absence of duality the mind becomes निविषय (thoughtless) and निग्रहीत (suppressed).

૧૦] [સામીપ્ય: ઑક્ટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

<sup>\*</sup> Translation of the Kārikās is taken from the same mentioned on the previous page.

It has nothing to grasp. There is a vast difference between the sleeping state and अमनी state.<sup>21</sup> In sleep, the root-inclinations - Avidyā is still there. While in the state of अमन-mind itself is merged into Non-duality. As the Ultimate Reality is realized, nothing is left to grasp. So both the states cannot be compared. Gaudapāda has stated "Where there is not thought, there is neither apprehension of abandonment (of any object). At that time the mind rests in itself, is unborn and attains to the state of Sameness.<sup>22</sup> He has considered this state as 'Asparśayoga' also,<sup>23</sup> which state is acquired very rarely. Gaudapāda has not only mentioned the concept but also has pointed out the means to acquire the same.<sup>24</sup>

It is clearly seen that according to Gaudapāda the state of अमनः is nothing else but sheer awareness of Supreme consciousness. On account of the realization of the Ultimate Reality nothing is left to know or grasp. What is there is only Sentiency. His subjective Idealism has pointed out the projecting power of the mind. Whatever duality appears is nothing but the projection or appearance of the mind. When Avidyā is destroyed, the mind also is lost, so what remains is just Non-dual Reality. In shorth, it can be stated that the concept of अमनीभावः put forth by Gaudapāda leads to the culmination of Vedantic thought and that is Acosmism (Ajātivāda)!

#### Yoga-Vāsistha:-

Though the Yoga-Vāsiṣṭha is a purāṇa, it is replete with Vedāntic thought. Not only Vedānta but subjective Idealism and Yoga philosophy are also found in it.

Now, so far as the concept of अमनीभाव: is concerned, we cannot side-tract the Yoga-Väsistha, but must surely take a dip in it. Väsistha while preaching to Rāma, who is perturbed, emphasizes the great projecting power of the mind. The world of appearance is projected by the mind only.<sup>26</sup> The only remedy to remain aloof from the phenomenal world is the state of 'अमन' - which takes place when the mind ceases to operate.<sup>27</sup> This state is nothing else but liberation itself!<sup>28</sup> Though remaining in the midst of worldly phenomena, one remains aloof experiencing the Ultimate Reality.<sup>29</sup> While discussing the concept more subtly, some facets are also put forth - such as -How can one acquire this state? What happens during this state? 30 It has been stated that knowledge and Yoga - both are means to acquire it.31 In the sixth chapter, the episode of शिखिध्वज and कुम्भ gives a clear picture of the concept. शिखिध्वज inquires about this state of mind. The explanation given by कम्म is that 'I' ness is the root of the mind-tree. Root inclinations are its various branches - by the abandonment of attachment one can cut off the mind tree. अचित्तता is gained by the power of consciousness.<sup>32</sup> As long as the modifications persist, Ajñāna is there. But when the mind becomes no-mind, then the liberation is gained.<sup>33</sup> Eventhough remaining in the waking

"The Concept of अमनीभाव"]

99

૧૨]

state internally one is in Susupti. Though such a one seems to behave in the normal worldly manner, externally, he is सर्वत्यागी internally.<sup>34</sup> चित्तसत्ता is sorrow while चित्तासत्ता is happiness.<sup>35</sup>

Here we may say that Gauḍapādakārikā and Yoga-Vāsiṣṭha - both works consider the state of 'अमन' as the Highest State, in which one experiences the Supreme Bliss. Whether body is there or not it does not make any difference; as mind itself is merged in Non-duality. This state has been considered 'Jivanmukti'.

#### Vijnaptimātratāsiddhi:-

Yogācāra school of Buddhism put forth Subjective Idealism so far as the construction of the phenomenal world is concerned. According to Yogācāra (Vijñānavāda) school of Buddhism, it is nothing else but projection of the mind. The only reality is a continuous flow of consciousness (Vijñaptimātratā). When the mind becomes free from root-inclinations, it is called अचित्त. This state is nothing else but Vijñaptimātratā.

In Vijñaptimātratāsiddhi composed by Vasubandhu, the concept of vijñaptimātratā has been put forth; which points out the state of चित्तमात्रता. Similar to the concept of अमनीभाव. Not only Vijñaptimātratāsiddhi, but सद्धर्मलंकावतारसूत्रम् also emphasizes the same. According to Vijñanavāda though consciousness is one, it appears in a threefold manner - विपाक, मनन and विषयविज्ञिति. विपाक is called Ālayavijñāna. The flow of consciousness which flows without any disturbance like the inner surface of the ocean is Ālayavijñāna. Whereas the consciousness which is disturbed through various root inclinations is प्रवृत्तिविज्ञान. The very same concept we find in सद्धर्मलंकावतारसूत्रम्<sup>36</sup>. आलयविज्ञान is like a storehouse; in which various impressions (Samskāras) are stored. But when these impressions perish, then आलयविज्ञान is also merged. When the true knowledge is gained, then आलयविज्ञान becomes विमलविज्ञान<sup>37</sup>. This is called Vyāvṛtti. It is the state of चित्तमात्रता, in which external objects are not grasped. When the mind turns into विज्ञित्तमात्रता then it becomes अचित्त. This is known as लोकोत्तरज्ञान.<sup>38</sup> In सद्धर्मलंकावतारसूत्रम् the state of अचित्त is considered विज्ञार and बुद्धभूमि<sup>39</sup>. When one surpasses even mind then he visualizes Mahāyāna.<sup>40</sup>

While talking about Buddhistic thought, one must take into account Zen Buddhism - Which though originated in China, has acquired its fullfledged form in Japan. Zen is a way of liberation - in this respect is similar to Taoism, Vedānta and Yoga. <sup>41</sup> Zen is the art of letting the mind alone. It is interesting to know that Zen - (Wu-hsin) means 'No-mind'. Un-self consciousness. Zen is such a art of living, in which through meditation one has to become aware of the self. While meditating upon the mind one acquires the state of No-mind. In modern times Zen Buddhism has become very popular to acquire the state of

સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

#### Yoga Philosophy:

अमनीभाव: is acquired either by knowledge (jňāna) or by breath control (Yoga). Thus Vedānta and Yoga philosophy equally emphasize the state of अमनीभाव: as the Highest State.

The definition of the term Yoga is 'योग: चित्तवृत्ति निरोध: 1'42 Control of the modifications of the mind is Yoga. Thus the basic foundation of Yoga Philosophy is the control of the modifications of the mind. But there is a slight difference. In Yoga one has to control his mind whereas अमनीभाव: is a state in which there is no mind. Of course! Yoga is one of the means to achieve the state of 'No-mind'. Through constant practice mind is merged and no modification takes place. That is the highest state acquired by practising Yoga. It is noteworthy that the state of निर्विकल्पसमाधि – निर्वीजसमाधि-असम्प्रज्ञातसमाधि can be considered the state of अमनीभाव:43 In the निर्विकल्पसमाधि modifications cease to operate.44 In short, the culmination of Yoga practise is the achievement of अमनीभाव.

Here, it would not be cut of place to mention अमनस्कयोगः composed by गोरक्षनाथ so far as the concept of अमनीभाव is concerned. This concept is discussed very subtly. Not only that but the nature of mind and the method of getting it merged have been psychologically put forth. It has been stated - "When (a yogī) faces the Supreme Reality, the state of nomindedness is produced, and moreover when 'no mindedness' is produced, there would be the complete absorption of mind etc."45 When the mind etc. get dissolved, the wind vanishes and when both the mind and the wind vanish, (the aspirant) abandons the objects of senses. 46 The author while explaining the behaviour of the one who has acquired अमनीभाव: states that happiness, sorrow, cold-heat and objects of senses no longer affect him.<sup>47</sup> The author has cited a series of illustrations in this context while comparing the Yogi who has acquired that state with a log of wood, ocean free from the wind, the salt merged in water, a lamp placed in a windless place, ghee absorbed in ghee etc. 48 Furtheron the author has mentioned various types of सिद्धिs which one acquires as a result of this state.49 But it is noteworthy that at this stage, when the mind itself is merged, there arises no question of achieving various सिद्धिs. If the mind itself is merged, then what is the use of getting सिद्धिs namely अणिमा लिंघमा etc.? A Yogin, who has acquired the state of 'No-mind' is far above that stage. Apart from this one point is noteworthy that the author has very subtly revealed the method through which one may get the mind merged - "Wherever the mind traverses it should not be warded off from moving there." The power of mind enhances when it is warded off. On the contrary it is weakened when it is not warded off.<sup>50</sup> With an illustration it is stated that as an elephant uncontrolled by a goad, returns having

secured its desired objects. Similarly the uncontrolled mind is also merged.<sup>51</sup> It is very difficult to control the mind, until the realization of the Ultimate Reality. As a merchant makes an unsteady balance steady by constant practice. Similarly the Yogin should make his mind steady with continuous practice.<sup>52</sup> Very poetically it is stated that when the bird in the form of mind attains steadiness, it perishes when the two wings in the form of inhaling and exhaling, and two feet in the form of senses and grasping the objects have completely grown weak.<sup>53</sup> Just as the multitude of rays are absorbed when the sun sets, similarly the whole universe disappears for one whose mind is merged.<sup>54</sup>

Thus, 'अमनस्कयोग' presents a complete picture of the concept of अमनीभाव. Just like the path of knowledge, the path of Yoga also leads the aspirant towards the state of 'No-mindedness'; achieving which one remains as a द्रष्टा being merged in the ocean of Non-duality.<sup>55</sup>

#### Conclusion:-

While summing up we may state that 'अमनीभावः' is such a state of experiencing the Ultimate Reality, which is propounded by various schools of Indian philosophy namely Vedānta, Yoga and Vijnānavāda Buddhism. It is also noteworthy that we find this concept not only narrated in various books, but we have glorious examples of great spiritual personalities who had acquired 'अमनीभाव' during their life span. They are Śri Raman Maharśi, Śri Ma Ānandamayī, 'ś Śri Aurobindo, Śri Rāmakṛṣṇaparamahaṁsa, Śri Motā, J. Kṛṣṇamurthy etc. Those who seriously wish to remain aloof from the worldly phenomena though living in the midst of it like a lotus remained in the midst of water, who wish to quench their thirst of spirituality, for them the concept of 'अमनीभाव' is a wonderful remedy!

```
Foot-Notes
```

```
1.
       मनः एव गनुष्याणां कारणं बन्धमोक्षयोः ।
                                    ब्रह्मबिन्द्रपनिपत् - २ (ab)
                        ईशादिविशोत्तरशतोपनिपद:
2.
       मनो हि द्विविधं प्रोक्तं शुद्धं चाशुद्धमेव च ।
        अशुद्धं कामसंकल्पं शुद्धं कामविवर्जितम् ॥ १ ॥
                                    ब्रह्मबिन्द्पनिपत् - १
       बन्धाय विपयासक्तं मुक्त्यै निर्विपयं स्मृतम् ॥ २ ॥
3.
                                    ब्रह्मबिन्द्रपनिपत् - २ (cd)
       See मैत्रायण्युपनिपत् - पष्टः प्रपाठकः - ३४
4.
5.
       यथा निरिन्धनो वहिन: स्वयोनावपशाम्यति ।
       तथा वृत्तिक्षयाच्चित्तं स्वयोनावुपशाम्यति ॥ ३ ॥
                                    मैत्रेय्युपनिपत् - प्रथम: अध्याय: - ३.
```

સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

```
6.
        चित्ते चलति संसारो निश्चलं मोक्ष उच्यते ।
                                  योगशिखोपनिपत् - ६ - ५७ - (ab)
  7.
         See महोपनिषत् - Chapter-IV - 101
  8.
         मनसैव मर्नाश्छत्वा पाशं परमबन्धनम् ।
         भवादुतास्यात्मानं नासावन्येन तार्यते ॥
                                 महोपनिपत् - Chapter-IV - 107.
  9.
        एप एव मनोनाशस्त्वविद्यानाश एव च । ab
                                  महोपनिपत् - Chapter-IV - 11() - (ab).
  10.
        अमनस्करवरूपं यत्तन्मयो भव सर्वदा ।
        वित्तं दूरे परित्यज्य योऽसि सोऽसि स्थिरो भव ॥५१ ॥
                                 महोपनिपत् Chapter-V - 51.
        चित्ते चैत्यदशाहीने या स्थिति: क्षीणचेतसाम् ।
        सोच्यते शान्तकलना जाग्रत्येव सुपुप्तता ॥ १२ ॥
                                 अञ्चपूर्णोपनिपत् - २ - १२.
 12. द्विविधिश्चननाशोऽस्ति सरूपोऽरूप एव च ।
        जीवन्मुकौ सरूपः स्यादरूपो देहमुक्तिगः ॥ १४ ॥
                                 अत्रपूर्णोपनिपत् - IV - 14
 13. द्वे बीजे चित्तवृक्षस्य वृत्तिव्रतधारिण: ।
        एकं प्राणपरिस्यन्दो द्वितीयो दृढभावना ॥ ४१ ॥
                                 अन्नपूर्णोपनिपत - IV - 41
      योगिनश्चित्तशान्त्यर्थं कुर्वन्ति प्राणरोधनम् ।
       प्राणायामैस्तथा ध्यानै: प्रयोगैर्युक्तिकल्पितै: ॥ ४४ ॥
                                 अन्नपूर्णोपनिपत् - IV - 44
15. अवासनत्वात्सततं यदा न मनुते मन: ।
       अमनस्ता तदोदेति परमोपशमप्रदा ॥ ४८ ॥
                                 अन्नपूर्णोपनिपत् - IV - 48
16.
       See अत्रपूर्णोपनिषत् - 5th Chapter.
17.
       जाग्रत्येव सुपुसस्थः कुरु कर्माणि वै द्विज ।
       अन्तः सर्वपरित्यागी बहिः कुरु यथागतम् ॥ ११६ ॥
                                 अन्नपूर्णोपनिपत् - V - 116
18.
      यथा स्वप्ने द्वयाभासं स्पन्दते मायया मन: ।
       तथा जाग्रदद्वयाभासं स्पन्दते मायया मनः ॥ २९ ॥
                                 - Gaudapādakārikā - III - 29
       Vidhushekhar Bhattacharya: The Agamaśāstra of Gaudapāda - University of Calcutta, 1943
19.
      मनोदिश्यमिदं द्वैतं यत्किञ्चत् सचराचरम् ।
       मनसो ह्यमनीभावे द्वैतं नैवोपलभ्यते ॥ ३१ ॥

    Gaudapādakārikā - 3.31

20.
      आत्मसत्यानुबोधेन न सङ्कल्पयते यदा ।
       अमनस्तां तदा याति ग्राह्याभावे तदग्रहम् ॥ ३२ ॥
                                - Gaudapādakārikā - 3.32
21.
      निगृहीतस्य मनसो निर्विकल्पस्य धीमतः ।
      प्रचारः स तु विज्ञेयः सुपुत्तेऽन्यो न तत्समः ॥ ३४ ॥
```

#### "The Concept of अमनीभाव''']

```
- Gaudapādakārikā - 3.34
```

22. ग्रहो न तत्र नोत्सर्गश्चिन्ता यत्र न विद्यते ।

आत्मसंस्थं तदा ज्ञानमजाति समतां गतम् ॥ ३८ ॥

- Gaudapādakārikā - 3.38

23. अस्पर्शयोगो वै नाम दुर्दर्श: सर्वयोगिभि: । ab-3.39

-Gaudapādakārikā - 3.39-(ab)

- 24. See Gaudapādakārikā III 41 to 44
- 25. See Gaudapādakārikā III 36, 37
- यदिदं दृश्यते किचिज्जगत्स्थाणु चिरण्णु च ।
   सर्वं सर्वप्रकाराढ्यं चित्तादेर्यदुपागतम् ॥ ५ ॥

- Yoga vāsistha - 3-103-5.

मनो मात्र जगत्कृत्सनं मनः पर्यन्तमण्डलम् ।

मनो व्योम मनो भूमिर्मनो वायुर्मनो महान् ॥ १५ ॥

- Yoga vāsiṣṭha -3-110-15.

also see - Yoga-vāsistha - 4-17-19, 4-35-19, 4-59-34, 5-9-55, 5-50-14.

- Yoga väsistha edi, by Vāsudeva Laxmaņa Śastrī Paņsīkar. 3rd edition. 1981, pub. by Munshiram Manoharlal.
- 27. मनोविलयमात्रेण दुःखशान्तिरवाप्यते । मनोमननमात्रेण दुःखं परमवाप्यते ॥ ९ ॥

- Yoga vāsistha - 3-112-9.

28. यतु चञ्चलताहीनं तन्मनो मृतमुच्यते ।

तदेव च तप: शास्त्रसिद्धान्तो मोक्ष उच्यते ॥ ८ ॥

- Yoga vāsistha 3-112-8.
- 29. चित्ते त्यक्ते लयं याति द्वैतमैक्यं च सर्वतः ।

शिप्यते परमं शान्तमच्छमेकमनामयम् ॥ ४४ ॥

- Yoga väsistha ६-(पूर्वार्धम्)-९३-४४.
- 30. यावत्रऽकुर्वत्रपि व्यवहरन्त्यप्यसत्येषु संसारवस्तुषु स्थितोऽपि स्वात्मन्येव क्षीणमनस्त्वादभ्यासवशाद्वाह्यं वस्तु कुर्वत्रपि न पश्यित नालम्बनेन सेवते नाभिध्यायित तनुवासनत्वाच्च केवलं मृद्धः सुप्त प्रबुद्ध इव कर्तव्यं करोति ॥ ११ ॥

इत्यन्तर्लीनिचतः कतिचित्संवत्सरानभ्यस्य सर्वथैव कुर्वत्रपि बाह्मपदार्थान्भावनां त्यजित तुर्यात्मा भवित ततो

जीवन्मुक्त इत्युच्यते ॥ १३ ॥

नाभिनन्दति संप्राप्तं नाप्राप्तमभिशोचित ।

केवलं विगताशङ्क संप्राप्तमनुवर्तते ॥ १४ ॥

- Yoga vāsistha - ३-१२२-११, १३, १४.

31. संसारोत्तरणे युक्तियोगशब्देन कथ्यते।

तां विद्धि द्विप्रकारां त्वं चित्तोपशमधर्मिणीम् ॥ ३ ॥

आत्मज्ञानं प्रकारोऽस्या एक: प्रकटितो भुवि ।

द्वितीयः प्राणसंरोधः चुणु योऽयं मयोच्यते ॥ ४ ॥

- Yoga vāsistha - ६ (पूर्वार्धम्)-१३ -३, ४.

32. अहंबीजिश्चत दुम: सशाखाफलपह्रव: ।

उन्मूलय समूलं तमाकाशहृदयो भव ॥ १३ ॥

वासना विविधाः शाखाः फलस्पन्दादिनान्विताः ॥ २३ ॥ cd

િ[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

```
अभाविता भवन्त्यन्तर्लूनाः संविद्धलेन ते । ab - २४
```

- Yoga vāsistha - ६ (पूर्वार्धम्)-१४-२३- cd, 24(ab).

33. उदि यावन्मनः सत्ता तावदज्ञानसंस्थितिः ।

चित्ते चित्ततया त्यक्ते ज्ञानस्याभ्युदयो भवेत् ॥ २० ॥

- Yoga vāsistha - 6 (पूर्वार्धम्)-१०१-२०.

34. जाग्रत्येव सुपुप्तस्थः कुरु कर्माणि राघव ।

अन्त: सर्वपरित्यागी बहि: कुरु यथागतम् ॥ ६ ॥

- Yoga vāsistha - ६ (पूर्वार्धम्)-१२६-६.

35. चित्तसता परं दुःखं चित्तासत्ता परं सुखम् ।

अतिश्चतं चिदेकात्मा नय क्षयमवेदनात् ॥ ७ ॥

- Yoga vāsiṣṭha - ६ (पूर्वार्धम्)-१२६-७.

36. उदधे: परिणामोऽसौ तरंगाणां विचित्रता ।

आलयं हि तथा चित्रं विज्ञानाख्यं प्रवर्तते ॥ ३८७ ॥

सद्धर्मलंकावतारसूत्रम् - १० - ३८७

सद्धर्मलंकावतारसूत्रम् - edi. by Dr. P.L. Vaidya Dr. Sitansusekhar Bagchi, Buddhist Sanskrit Texts - No.3 1963. The Mithila Institute.

- 37. See Vijnaptimātratāsiddhi. edi. by Dr. Tiwari Mahesh Introduction p. 10, First edition 1967. The Chowkhamba Vidyabhavan.
- 38. यदालम्बनं विज्ञानं नैवोपलभते तदा ।

रिथतं विज्ञानमात्रत्ये ग्राह्याभावे तदग्रहात् ॥ २८ ॥

अचितोऽनुपलम्भोऽसौ ज्ञानं लोकोत्तरं च तत् ।

आश्रयस्य परावृत्तिर्द्धिधा दौष्ठल्यहानित: ॥ २९ ॥

त्रिंशिका - विज्ञतिमात्रतासिद्धिः

39. चित्तमात्रं निराभासं विहारो बुद्धभूमिश्च ।

एतद्धि भाषितं बुद्धैः भाषन्ते भाष्यन्ति च ॥ १०-१०५ ॥

40. चित्तमात्रमतिकम्य निराभासमितिकमेत् ।

निराभासिस्थतो योगी महायानं स पश्यति ॥ १०-२५७ ॥

सद्धर्मलंकावतारसूत्रम्

- 41. Watts. Alan. W.-'The Way to Zen' ch. I. p.17, The New American Library 1957.
- 42. Yoga sūtra chapter -I-2

पातञ्जलयोगदर्शनम् -

edi - by Nārāyaṇa Miśra - First edition - 1971. Bhartiya Vidya Prakashana, Varansi.

43. विरामप्रत्ययाभ्यासपूर्व:: संस्कारशेपोऽन्य: ॥ १८ ॥

- Yoga Sūtra - ch. I - 18.

44. विराम: वृत्तिनामभाव: ।

तत्त्ववैशारदी - वाचस्पति मिश्र

- edi. Nārāyana Miśra (पातञ्जलयोगदर्शनम्)

also - वृत्याऽपि विरभ्यतामिति प्रत्ययो विरामप्रत्ययः, परं वैराग्यं ज्ञानेऽप्यलंबुद्धिर्ज्ञानमपि शाम्यत्वित्येवं रूपा, तस्या अभ्यासात् पौनः पुन्याण्जायत...इत्याद्यविशेपणार्थः ।

योगवार्तिकम् - विज्ञानिभक्षु (पातञ्जलयोगदर्शनम्)

- edi. Nārāyana Miśra.

# "The Concept of अमनीभाव" ]

[99

- 45. तत्त्वस्य संमुखे जाते अमनस्कं प्रजायते ।
  अमनस्केऽपि संजाते चित्तादिविलयो भवेत् ॥ ३३ ॥
  अमनस्केथोगः पूर्वार्ध : -३३.
  'Amanska-Yoga' : edi. Pt. Girishkumar Parmanand Shah. First edition 1992. Sanskrit Seva Samiti, Ahmedabad.
- 46. चित्तादिविलये जाते पवनस्य लयो भवेत् ।

  मन:पवनयोर्नाशादिन्द्रियार्थं विमुञ्जति ॥ ३४ ॥

  अमनस्करोगः पूर्वार्धः ३४.
- 47. सुखदु:खे न जानाति शीतोष्णं न च विन्दति । विचारं चेन्द्रियार्थानां न वेति विलयं गतः ॥ ३८ ॥ अमनस्कयोगः - पूर्वार्धः - ३८.
- 48. Sec अमनस्कायोग:- पूर्वार्ध:: ३९, ४०, ४१, ४२, ४५.
- 49. See अमनस्कायोग:- पूर्वार्ध:: ४६ to ९६.
- 50] यत्र यत्र मनो याति न निपाचा ततस्ततः । अवास्ति क्षयं याति वार्यमाणं तु वर्द्धते ॥ ७२ ॥ अमनस्कयोगः - उत्तरार्धः :- ७२.
- यथा निरङ्कुशो हस्ती कामान् प्राप्य निवर्तते ।
   अवास्ति मनस्तद्वत् स्वयमेव विलीयते ॥ ७३ ॥
   अमनस्कयोगः उत्तराधः: ७३.
- 52. यथा तुला तुलाधास्थञ्चलां कुरुते स्थिगम् । याने सौंख्ये सदाभ्यासान्मनोवृत्तिस्तदात्मित ॥ ७६ ॥ अमनस्कयोगः - उत्तरार्धः - ७६.
- 53. इन्द्रियग्राहपदयोर्निश्वासोच्छ्वासपक्षयो: । संक्षीणयोर्मनः पक्षी स्थिरसत्तोऽवसीदति ॥ ८६ ॥ अमनस्क्रयोग: - उत्तरार्ध:- ८६.
- 54. यथा संह्रियते सर्वमस्तं गच्छित भास्करे ।

  करजालं तथा सर्वममनस्के विलीयते ॥ ९० ॥

  अमनस्कर्यागः उत्तरार्धः ९०.
- 55. Dr. G. M. L. Shrivastava: The Yoga: Śri Aurobindo and Patañjali ch. V. Vishwakala Prakashana. Delhi 1987.
- See Shri Dr. Gopinath Kaviraj: "Amar Vāņi" (Hindi) first edition 1968. Śri Śri Ānandamayī Sangh - Varanasī.

# The Critical Edition of the Bhāgavata

H. G. Shastri\*

The Great Epics and the Purāṇas have an outstanding impact on the socioreligious life of the people of ancient India. But their early printed editions contain
numerous passages which were incorporated therein in course of time. Sometimes
they cover not only numerous verses but even sereval adhyāyas. Moreover, the
early editions printed in different regions diverge considerably from one another in
their contents. This fact necessiated a collation of the divergent versions discerned
in the MSS of the different regions and discrimination between common verses
and interpolated verses. The collation formed a solid basis for the critical edition
of the texts, but it required a well-organised planning, the aequisition of select
MSS representing the different versions and a team of trained collators familiar
with the scripts of the different regions. The critical edition could be reliably
prepared by outstanding scholars of Sanskrit and published by the provision of
enormous funds.

The initiative was taken by the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona, which undertook the enormous task of preparing and publishing a critical edition of the Mahābhārata. The bulky text contained about 1,00,000 verses and involved several recensions and versions. The labourous task of constituting the text based on select original readings and the relegation of the variant readings and interpolated passages in corresponding foot-notes containing references to the different sources of the divergent readings took a pretty long period of about three decades for preparing and publishing the critical edition of the Mahābhārata. But it paved an ideal system for preparing a critical edition scientifically. Subsequently the institute also prepared a critical edition of Harivamśa which represents a *Khila* (supplement) of the Mahābhārata. It recognised only five adhyāyas out of 135 adhyāyas of its third section given in the early editions.

The Oriental Institute of M. S. University of Baroda undertook a similar project for preparing and publishing the critical edition of the Rāmāyaṇa.

Like the Great Epics the Purāṇas also necessiated similar projects for critical editions. The Kashi Raj Trust of Varanasi prepared and published critical editions of a few select Purāṇas, but they were based on the collation of only a few MSS comparatively.

The B. J. Institute of Learning and Research, Ahmedabad was aspiring for

<sup>\*</sup> Retd. Director, B.J. Institute, Ahmedabad.

preparing a critical edition of the Bhagavata, which is the most popular Purana for the Vaisnavas. Prof. R. C. Parikh, the Director of the Institute, planned the entire project in 1951. In 1953 Brahmachri Wadi Trust undertook the project on behalf of the B. J. Institute and appointed Shri Vishnudev S. Pandit in 1955 to locate the various versions of the Bhagavata. The institute started to collect select MSS of the Purana. It also requested the Union Government to sanction adequate financial grant for preparing and publishing the critical edition of the Bhagavata. Index cards were prepared for collecting data from the known MSS of the Bhagavata in India and abroad. Prof. N. K. Bambhania undertook to note variant readings from the outstanding commentaries. In 1961 Prof. R. C. Parikh and Prof. D. R. Mankad were appointed General Editors of the project. Shri V. S. Pandit recorded successive lines of verses given in the Kumbhakonam edition selected as the vulgate in sets of ruled sheets. Meanwhile, the institute also collected MSS of the Bhagavata from Chhani, Porbandar, Jamnagar, Ahmedabad, Baroda and other places in Gujarat. Microfilm of one MS was acquired from Paris through Priyabala Shah. The Institute also pursued to request the Union Government for grant-in-aid, but it yielded no concrete result even after the lapse of a pretty long period. Meanwhile Dr. D. R. Mankad expired in 1970 and the institute appointed Dr. H. G. Shastri in his place as the joint General Editor with Prof. R. C. Parikh.

Prof. R. C. Patikh retired as Director in 1968, but continued to take an active part in this project till his demise in 1982. Meanwhile Dr. H. G. Shastri officiated as Director till his retirement in 1979. He was succeeded by Dr. P. C. Parikh as Director, but he continued to function as Chief Editor of this project. The Institute continued to appeal the State Government for the grant-in-aid throughout, and the State Government of Gujarat sanctioned the necessary grant-in-aid in 1985. The Institute appointed a fresh Editorial Board with Dr. K. K. Shastri, Dr. H. G. Shastri and Dr. Bharati K. Shelat as General Editors in 1985. The approval of the grant by the State Government gave an impetus to execute the project through the appointment of an administrative officer in 1988. Dr. S. K. Dave, who officiated as the administrative officer, expedited the work of acquiring MSS on loan or procuring zerox copies and microfilm copies of MSS from other states of India. The collators were trained by Dr. Bharati Shelat in noting readings from different regional scripts. She also undertook to officiate as the Executive Editor with fulltime supervision of the work. Dr. K. K. Shastri and Dr. P. C. Parikh also took keen interest in procuring some additional MSS and funds. When the latter retired in March, 1997 Dr. Bharati Shelat was appointed Director. Meanwhile Dr. S. K. Dave expired in 1990 and the Institute appointed Dr. Balaji Ganorkar in his place. He procured a microfilm copy of the earliest extant MS (D1) of the Bhagavata

સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

from Varanasi along with MSS or their copies from other places in North, Central and South India. MSS were also procured from Nepal. When Dr. Ganorkar left the institute in 1995, the charge of supplying necessary data for the critical apparatus was assigned to Smt. Nayana Adhvaryu.

It was planned to publish the critical edition in four volumes comprising three skandhas each.

The Editors have generally adopted and followed the principles laid down for the critical editions of the Great Epics. Generally the stanzas found common in almost all MSS consulted are adopted for the constituted text, while stanzas contained only in some MS or MSS are relegated as interpolated and recorded in the critical apparatus. The variant readings of letters or words or padas are noted in the critical apparatus given below the constituted text in the respective pages, with specific reference to the MSS and commentaries containing them. When some variant is found in a printed edition but does not occur in any MSS or commentaries consulted, it is inserted in the critical apparatus with reference to the particular printed edition. Special emphasis is laid on the readings in the oldest MS consulted, but they are not adopted necessarily in all cases. Generally the readings that seem to be most appropriate in the context from various viewpoints are adopted for the constituted text. The letters or words of the variant readings which are found to be less than certain are underlined with wavy lines. The interpolated lines are given in the critical apparatus with separate serial numbers in each skandha. Obscure words or concepts are expounded in critical notes at the end of the volume along with some observations of comparative references.

The editor of each volume has also contributed a scholarly introduction, giving a short list and a detailed account of the MSS scriptwise, which is followed by the testimonia classified into commentaries, printed editions, epitomes, renderings and translations. This is followed by a general survey of the MSS and the insertions and omissions in the different versions. The editor then dwells upon the subject-matter of the skandhas concerned, with observations on their salient features including contents, metres, figures of speech, grammatical peculiarities etc. The introduction is followed by a table of concordance of the critical edition with select printed editions. The introduction is preceded by a few illustrations adopted from old MSS, and a few facsimiles of folios of MSS in different scripts.

\* \* \*

Vol. I of the critical edition, comprising Skandhas I-III, is edited by Dr. H. G. Shastri. He has constituted the text by selecting appropriate readings from select MSS copied in Śāradā, Newārī, Maithilī, Bengālī, Devanāgarī, Nandināgarī.

The Critical Edition of the Bhagavata

રિ ૧

Kannada, Telugu, Grantha and Malayālam scripts. Most of these MSS are copied in the 15th to the 18th cent. A. D. Exceptionally the MS (D<sub>1</sub>) in Sarasavati Bhavan, Varanasi, dates back in the 12th cent. A. D. The text of Skandhas I, II and III is constituted on the basis of select 27, 30 and 31 MSS respectively.

The immediate interlocators of the Bhāgavata are Sage Śaunaka and Sūta Paurāṇika but the original author of the Purāṇa is believed to be Vyāsa, who felt unsatisfied even after compiling the Vedic hymns into four Vedas and composing the Mahābhārata, composed the Bhāgavata at the instance of Nārada and taught it to his worthy son Śuka, who narrated it to King Parīkṣit (I, 3-7). Hence the principal interlocators of the Bhāgavata are King Parīkṣit and Śuka. The author, therefore, devotes the major portion (adhy. 8-18) of Skandha I to the narration of the various incidents of the life of King Parīkṣit. Sūta Paurāṇika is said to have learnt the Bhāgavata from Śuka, while the latter narrated it to Parīkṣit.

Parīkṣit presents a number of questions to Śuka, who expounded an epitome of the Bhāgavata with its ten characteristics in Skandha II. Skandha III is regarded to be dealing with the first characteristic, viz sarga (creation).

Skandha I consists of 18 adhayāyas. Some MSS split I-10 into two adhayāyas, depicting Kṛṇṣaś travel to Dvārakā in 1.10 and his entry into the city in I.11. Skandha II, consisting of only 10 adhayāyas, is the briefest skandha of the Bhāgavata, Skandha III consists of 33 adhayāyas. It contains the episode of the digvijaya of Hiraṇyākṣa and his terrific encounter with the Varāha incarnation of Viṣṇu. The concluding adhāyayas 21-33 give a detailed ākhyāna of Kapila, the expounder of the Sāmkhya system of philosophy.

Vol. I was published in 1996 and its price is Rs. 500.

\* \* \*

Vol. II is contributed by Dr. Bharati Shelat. It deals with the next three skandhas IV, V and VI. She has constituted the text on the basis of select MSS in Śāradā, Nevārī, Maithilī, Bengālī, Devanāgarī, Nandināgarī, Telugu, Kannada, Grantha and Malayālam scripts. The total number of the select MSS is 31 in Skandha IV, 29 in Skandha V and 26 in Skandha VI. From the collation of the 36 MSS, the Editor has discerned five versions, viz. Northern, Western, North-Eastern, North-Western and Southern. She has also given scriptwise numbers of omissions and insertions.

Skandha IV narrates the account of the families of Manu's three daughters. It contains the ākhānas of Dakṣa and Satī, Dhruva, Aṅga, Vena, Pṛthu, Puraṅjana and Pracetās. Skandha V contains the ākhyānas of Priyavrata, Agrīdhra, Nābhi, Rṣabhadeva and Bharata. It also narrates the global geography, the astrological circle and the Hell. Skandha VI commences with the story of Ajāmila, exposes the

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

Bhāgavata dharma and narrates the account of Dakṣa and his sixty daughters, the ākhyānas of Viśvarūpa, Vṛṭra, Citraketu, and the Marudgaṇa. The skandha concludes with the description of the Puṁsavana Vrata. In the critical study of the skandhas concerned, the editor has also given a comparative table of the avatāras of Viṣṇu enumerated at five places in the Bhāgavata including adhyāya 8 of Skandha VI. The tables of the dynasty of Priyavrata and the seven dvīpas compare the account in the Bhāgavata with some other Purāṇas.

The Editor has also given analytic tables of the different metres used in these three skandhas along with the number of verses composed in the different metres.

Vol. II was published in 1999. Its price is Rs. 800.

The three Skandhas in Vol. III are distributed among the three Editors.

Skandha VII is critically edited by Dr. H. G. Shastri. The text constituted by him is based on MSS in Śāradā, Nevārī, Maithilī, Bengālī, Devanāgarī, Nandināgarī, Telugu, Kannada, Grantha and Malayālam scripts, their total number being 26. A comparative study of the readings in these MSS indicates that they can be classified into five versions, viz. North-West, North-East, Northern, Western and Southern. The difference of the regional versions is confirmed and corroborated by a comparative study of the insertions and omissions found in the select MSS copied in the difficult regional scripts. They are analytically mentioned in the two tables.

Skandha VII consists of 15 adhyāyas comprising 750 verses in all. The first 10 adhyāyas are devoted to the narration of the story of Hiraṇyakaśipu, his son Prahrāda and the incarnation of Nṛṣimha. The editor has aptly drawn attention to the long gap between the narration of the assassination of Hiraṇyākṣa in III.19 and the narration of the assassination of his brother Hiraṇyakaśipu in VII. 8. The carita of Prahrāda is followed by a short account of the rescue of Śiva by God Viṣṇu, when the former was entangled by the harassment of Maya Dānava. From the Puranic point of view Skandha VII is intended to deal with the fifth lakṣaṇa of the Mahāpurāṇa, viz. Ūti (material lust for karma).

The last five adhyāyas of this skandha are devoted to a Smrti type of topic, depicting the duties of the four varnas and the four āśramas. The editor has also dealt with the use of different metres and some grammatical peculiarities discerned in this skandha.

\* \* \*

Skandha VIII is contributed by Dr. Bharati Shelat, who has constituted the text on the basis of the collation of 27 select MSS copied in different regional

The Critical Edition of the Bhagavata

[२3

scripts, viz. Saradā, Nevārī, Maithilī, Bengālī, Devanāgarī, Nandināgarī, Telugu, Kannaḍa, Grantha and Malayālam. They yield five virsons viz. North-Western, North-Eastern, Northern, Western and Southern. The editor has then given detailed tables of omissions and insertions.

This skandha consists of 24 adhyāyas. It commences with the description of the manvantaras. Then it narrates the story of the encounter between the Elephant and the Alligator, the story of the churning of the ocean, the incarnation of Mohinī, the distribution of nectar and the battle between Devas and Asuras. The remaining description of the manvantaras is followed by the story of Bali and Vāmana and the story of the incarnation of Matsya. In the critical study of the skandha, the editor dwells upon the importance of stutis, the lakṣaṇa of the manvantaras, and a detailed table of the fourteen manvantaras. The editor also notes the peculiar traits of the language, the rasas noticed in the skandha and the different metres and figures of speech.

\* \* \*

Skandha IX is edited by Dr. K. K. Shastree. He has constituted the text on the basis of 26 MSS in Śaradā, Newārī, Maithilī, Bengālī, Devanāgarī, Nandināgarī, Talugu, Kannaḍa, Grantha and Malayālam. The editor gives tables of interpolations and omissions. The main topic of this skandha is stories pertaining to eminent kings of the Solar and Lunar dynasties. The editor gives elaborate comparative tables of kings of the different branches of the Solar and Lunar dynasties given in the Viṣṇu Purāṇa and the Bhāgavata Purāṇa. He also discusses some chronological data given in these two Purāṇas. This skandha consists of 24 adhyāyas.

Vol.III was published in 1998 Its price is Rs. 800.

\* \* \*

Vol.IV is devoted to Skandhas X, XI and XII. It is edited by Dr. K. K. Shastree, who is well conversant with the narration of the life of Lord Krsna.

Skandha X is the largest and most popular skandha of the Bhāgavata. It consists of 87 adhyāyas, excluding three adhyāyas interpolated subsequently. The text is constituted on the basis of the collation of 36 MSS copied in Śāradā, Nevārī, Maithilī, Bengālī, Udiā, Devanāgarī, Nandināgarī, Telugu, Kannaḍa, Grantha and Malayālam. The dates of the select MSS range from the 12th to the 18th cent. A. D. The collation of these MSS, according to the Editor, indicates three versions, viz Northern, composite of Devanāgarī and Southern.

The Editor gives detailed tables of omissions and insertions with some interesting observations. He aptly remarks that this skandha, being very popular,

સામીપ્ય: ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

contains a large number of interpolations. The smaller interpolations number 326, while the bigger ones number 31. The Editor gives the bigger interpolations in Appendix I-XXIX which include adhyāyas 12, 13 and 14 of the Vulgate (narrating Aghāsura-vadha, Vatsāharaṇa and Brahma-stuti) given in Appendix VII. They do not occur in the old MSS are D<sub>1</sub> and Nn<sub>1</sub> and considered interpolated in the commentaries given by Vijayadhvaja and Vallabhācārya.

The Editor has contributed a critical study of this skandha, discussing the historicity of Kṛṣṇa and supplying a comparative table of the different episodes of Kṛṣṇa's life as given in Harivamśa, Viṣṇu Purāṇa and Bhāgavata Purāṇa. He has also dwelt upon the earliest narration of the episodes of Kṛṣṇaś boyhood as given by Bhāsa in his Bālacarita. It is to be noted that among the early Purāṇas the Bhāgavata gives a more elaborate and systematic narration of the successive episodes of Kṛṣṇa's life. It depicts the long glorious career of Kṛṣṇa Vāsudeva at Gokula, Vṛndāvana, Mathurā and Dvārakā, commencing with his birth at Mathura and terminating with the conclusion of his līlās. The main subject of Skandha X is obviously Nirodha, a peculiar kind of salvation. In critical notes Dr. Shastree has also included the smaller and bigger interpolations, choosing smaller interpolations according to their importance.

As Skandha X is bulky, it is confined to Part I, which was published in 1997 soon after Vol. I. It gives more illustrations including some coloured ones. The price of Part I is Rs. 1,000.

\* \* \*

The last two Skandhas XI and XII are given in Part II of Vol. IV. The text of Skandha XI is based on the collation of 28 MSS. They are copied in Śāradā, Newārī, Maithilī, Bangālī, Devanāgarī, Nandināgarī, Telugu, Kannaḍa, Grantha and Malayālam scripts. Then follow detailed tables indicating the numbers of insertions and omissions given adhyāyawise. The skandha commences with the narration of the curse for the destruction of the Yādava family. It then expounds the Bhāgavata faith, describes māyā, the incarnations of the Lord and gives a long dialogue between Kṛṣṇa and Uddhava (Adhy. 7 to 29). Now Kṛṣṇa advises Uddhava to go Badarikāśrama. The last two adhyāyas (30 and 31) narrate the destruction of the Yādavas and the dehotsarga of Kṛṣṇa.

The Editor, an ardent follower of Vaiṣṇavism, dwells upon the evolution of the Pāñcarātra or Sātvata sect, and the concepts of Nārāyaṇa and Vāsudeva, tracing their origin in the Upaniṣāds and their use by Pāṇini. He also expounds the salient features of the Bhāgavata Mārga and its four Vyūhas. The outstanding charactistic of this sect is Bhaktimārga consiting of nine means, śravaṇa to ātma-nivedana. The

The Critical Edition of the Bhagavata

રિપ

path of devotion ultimately leads to salvation.

Skandha XII, too, is edited by Dr. K. K. Shastree. Here he has utilised 27 select MSS copied in the few different scripts mentioned in the introduction to the preceding skandha. Then follow tables of insertions and omissions.

In the critical study of this skandha, the learned Editor has given detailed tables of the successive dynasties of the Kali Age, comparing the account given in Bhāgavata Purāṇa with that given in Viṣṇu Purāṇa. While expounding the evils of the Kali Age, the editor has elaborately discussed the chronolgical and astronomical data given in Matāya, Vāyu, Brahma, Viṣṇu and Bhāgavata Purāṇa.

Skandha XII consists of 13 adhyāyas. The topics enumerated in Adhy. 12 are useful for verifying the genuineness of the topics narrated in the previous adhyāyas. As regards the traditional numbers of verses given in the last adhyāya with respect to the 18 Purāṇas, the Editor aptly observes that the numbers given here indicate granthāgras rather than ślokas.

Part II of Vol. IV comprising the two last skandhas was published in 1998. Its price is Rs. 400.

\* \* \*

Now remains the Epilogue, surveying the various salient features of the Bhagavata Purāṇa given in the critical edition. It is undertaken by Dr. K. K. Shastree, who is expounding its various topics since long. We hope that the Epilogue will be published in the next year.

The total amount of the price of the individual volumes comes to be Rs. 3,500, but the institute has offered to sell them at the reduced price of Rs. 2500, if one orders for the entire set of four volumes at a time.

The critical edition of the Bhāgavata Purāṇa is prepared by learned Editors on the basis of several select available MSS copied in all the different regional scripts after a long process of the acquisition of different MSS, recording the readings given in the select MSS and a collation of the variant readings followed by the selection of the most appropriate readings. We hope the libraries of all the universities and other aeademic institutions in India and abroad interested in critical editions of the Great Epics and the Purāṇas will welcome the preparation and publication of the Bhāgavata Purāṇa critically edited for the first time by placing orders for its complete set.

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

# Dynamics of National Awareness in Gujarat Before 1885\* (A Case-Study of Verbal Tradition)

Dr. Rasesh Jamindar<sup>+</sup>

It is indeed very gratifying for me to be here amidst you all this morning. I am extremely grateful to the chair-person and the members of the executive committee of the Indian History and Culture Society for their magnanimity in bestowing on me the honour of presiding this annual gathering which I very humbly feel I do not deserve. Nevertheless, I feel it deemed indeed to be grately honoured in having an opportunity to address this august assembly of eminent historians and archaeologists; but I do seek your indulgence to admit that I have no special claim to preside over this gathering. I have, nevertheless, accepted this singular honour just because I am associated with this august body since its inception and was vice-chairperson for sometime. My most sincere thanks to all distinguished members of this Society.

The IHCS is now running in its 21st year. Its membership continues to grow every year. It has been making persistent endeavours for promoting the cause of developing methods of history writing in our own settings thereby making our understanding and concept of history indigenously more clear and transparent by helping us to use our own sources and resources on the basis of our own thinking and notion which we have inherited since *Vedas*. It has made pioneering contributions for the promotion of exchanges of ideas and experiences we have had in our field of research for understanding our cultures through such annual sessions and by publishing annual proceedings for adorning our own library.

It is indeed very heartening that a very healthy tradition is being set up in holding three annual conferences together of three academic societies, though different in their outlook but surely interdisciplined, which would certainly integrate knowledge while interacting with one another as all of them are interdependent.

We are meeting in Shreenagar - Garhwal, a land endowed with some of the richest natural beauty and located in the very foots of our celebrated Himalayas, under the pleasant auspices of H.N.B. Garhwal University. This is one of the most important historical towns and cultural centres enroute to the famous shrines of Badrināth and Kedārnāth. The very venue of our sessions for three days i.e. this university has been certainly helping youths of this region to get them abreast with university level research-oriented education and be in the main stream of our nation's

Dynamics of National Awareness in Gujarat Before 1885]

[૨૭

<sup>\*</sup> Presidential Address for the Indian History and Culture Society, Shreenagar-Garhwal Session, 16-10-97 to 18-10-97.

<sup>+</sup> Retd. Professor and Head of the Dept. of History and India Culture, Gujarat Vidyapith, Ahmedabad

cultural heritage. We all are very very thankful to this august educational institution for hosting these annual gatherings.

\* \* \*

I am originally trained as a student in the field of epigraphy and numismatics. After joining the Gujarat Vidyapith in 1963 I got myself initiated in modern Indian history especially in the history of India's independence movement, for the birth of the Gujarat Vidyapith had taken place in the wake of non-cooperation movement under the guiding spirit of Mahatma Gandhiji in 1920. Thus this institute of higher academic learnings then and deemed university since 1965 offered me an opportunity to train students in their persue of the study of the freedom history of our mother land, for this was one of the three main thrust areas of the department of History and Culture headed by this speaker. The perusal of the contributions of the freedom fighters of Gujarat during independence struggle helped to further my knowledge of verbal tradition, as one of the sources of writing history, for the study of our freedom movement is far and wide based on Mukha-Shabda i.e. word-of-mouth of our freeodm fighters. With this little insight in the subject this speaker was enabled to build an Archival cell under the aegis of his department in 1983 and developed different level courses in Archival science leading to Ph.D. degree since 1984 for the first time at the university level. Very humbly I should say that for nearly three decades of unstinted work in the department with the help and cooperation of my colleagues. not only in the thrust areas but in historical conceptual research too, has helped in fetching for this department in the Gujarat Vidyapith a coveted upgraded special assistance programme (DSA) from the U.G.C. for five years in 1991.

With this little insight in the subject I would prefer a few words on the impact of oral sources at a juncture when we celebrate the 50th year of our independence. Though our very precious struggle mostly took place during this very century and when there is no paucity of both material evidences and written documents, the sources of writing histories of our freedom movement both at national and regional levels, are mostly verbal ones or preserved in words-of-mouth.

While venturing to present some of my results of investigation on the subject I seek your forbearance for recounting some of the points on the issue of this speech made earlier by my distinguished learned predecessors. Before I proceed with, let us join the bereaved families in paying our utmost homage to our departed distinguished fellow historians and archaeologists whose absence today has been felt by us all. Let those souls rest in peace for ever.

\* \* \*

Human society functions by expressing the mental perceptions of individuals. This expression takes several forms of which word-of-mouth i.e. verbal one is the most common and widely spread through the ages since the remote past and is at hand and at home both for literate and illiterate people irrespective of their age and gender. This function of language as an expression of human mind and its limitations are clearly visualised in the *Rugvedic Mantra*:

चत्वारि वाक् परिमिता पदानि, तानि विदुर्बाह्मणा ये मनीिषण: । गृहा त्रीणि निहिता नेङ्गयन्ति, तुरीयं वाचो मनुष्या वदन्ति ॥ (१.१६४.४५)

Speech has four stages: Parā, Pashyantī, Madhyamā and Vaikharī. Scholars know this. Of the four the first three are hidden in the cave of intellects. Hence they do not appear or known. Therefore, people do apply the fourth one i.e. Vaikharī.

With this limitation of the verbal expression we would try to understand and analyse the importance of oral sources. In actual life situation, *Pratyaksha* and its associates *Anumāna* and *Upamāna* are used as the basis of knowledge that is expressed as *Shabda*. But in academic sphere often emphasis is placed on *Shabda*, *Abhāva*, *Arthāpatti* and *Aitihya* as primary sources of knowledge.

Memories of individuals are one of the functions of mind i.e. Chittavrutti. It is either retained by him or is lost in oblivion. This depends on the intensity of concentration at the time of experience or repititive experience. So it is a common knowledge that at individual level only the most impressive experiences are retained by him with conscious effort i.e. Swādhyāya. In the absence of such an effort the retention of experience is very weak or even non-existent. If the intensity of the experience be strong and efforts to retain it are also equally continuous, then it could be recalled and it needs to be retraced either in mind or could be narrated verbally or in writing.

We cannot ignore the verbal tradition as support while using other sources for writing history, especially to a country of India's size and population, variety and complexity, no dearth of languages and cultures, religions and literatures, for understanding the minds of our forefathers whose vision carried the imagination of poetry and philosophy and whose deeds certainly fixed the imprint of sublimity.

\* \* \*

The political front was not in good state and test in Gujarat. Gujarat was under great political control of Marathas on one side and innumerable dominating Princely States on the other. Princely states were fighting almost constantly with one another thereby wasting both their resources and strength. Not satisfied with this and also to strengthen one's own control and political prestige, they used to invite outsiders. This made their own position more and more dependent.

Dynamics of National Awareness in Gujarat Before 1885]

[૨૯

The East India Company took the advantage of this political situation and forced Peshwas for the treaty of Vasāi in 1802 thereby leading Gujarat towards political suicidal and bringing the Peshwa power to an end in 1818. The British thus became supreme power in Gujarat keeping Princely States under its heel.

With the establishment of new political power in Gujarat there emerged a whirlpool of renaissance. The British contact made an impact on the society, religion, politics, literature and history of Gujarat. Nevertheless, these in turn helped in making the people of Gujarat politically conscious. The forces which helped in arousing the self-consciousness were literature, education and news papers. Through these media new openings were experienced in the field of social reforms and political development.

As noted, British power got established in 1818 in Gujarat and before we got used to the administrative setup and came under their political submission, the people of Gujarat started showing their uneasiness, which forced company government to depute Captain James Outram to study the origin and discontent that prevailed among the people of Gujarat. The report, submitted by Captain Outram to the government on 14-11-1835, noted that the control of the Company Government over Gujarat in general and especially over the Baroda State is decreasing and respect towards Europe is also shrinking. Thus the decision of the company government of deputing Captain Outram for submitting his report on factfinding clearly proved that Gujarat politically was undergoing tremendous change.

\* \* \*

The dynamics of which have reflected in the emergence of public awareness for freedom-oriented conscionsness in Gujarat before the birth of the Indian National Congress in 1885. They were: (1) Revolt against Salt-Tax in 1844 by the people of Surat, (2) Resistance to new-weight-system in 1848 again by the people of Surat, (3) Event of 1857 during which some communities such as Kolī, Bhīl, Thākarḍā & Nāyakaḍā got some inspiration of revolting against establishment, (4) Disturbances against Income Tax in 1860 at Surat, (5) Beginning and spread of the message of Swadeshi movement in Ahmadabad in 1876, (6) Revolt against Licence-Tax in 1878 both at Ahmadabad and Surat, (7) Foundation of 'Gujarat Sabhā' as the precusor of the Mahāsabhā in 1884 at Ahmadabad. All these were at political front.

But there were events of social regeneration too. They were: (1) Uprooted the forced-labour-system in 1856, (2) First widow-remarriage took place in 1860, (3) Mahipatrām the social activist, undertook prohibitive action of going on sea-voyage in the same year, (4) Bhāṭs of Nadiad in Kheda district revolted in 1861, (5) In 1867 poet Narmad presented the idea of Rāshtradhwaj having notion of 'Premashaurya' i.e. Chivarly, (6) Narmad, the poet and social reformer, put forth his idea of making

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

Hindi as National language, in 1868, (7) In 1869 he got married to a widow, (8) For the very first time census took place at Surat in 1872, (9) In the same year the Gaekwad Government proclaimed that the Nāgarīlipi will henceforth be Rāshtralipi, (10) Nānābhāi Haridās was nominated as first Hindi Judge in the Supreme Court of Bombay in 1873, (11) Mahālakshmī Training College for women was founded in Ahmadabad in 1874 and (12) In 1874-75 the propagation of Swadeshi started by 'Swadesh Vatsal' monthly.

But rest assure I am not going to deal with all these political and social regeneration in detail at this moment. I will just prefer to focus mainly on two scores i.e. One is the awareness amongst downtrodden communities of Gujarat and second is the role of media in regenerating the conscionsness in the cultural environment of Gujarat.

\* \* \*

As the first Independence movement of 1857 had no strong leadership to name, Gujarat did not show much enthusiasum. Baroda state remained inactive towards this struggle. Princely states of Gujarat especially in its Saurashtra region were also not interested to support this movement, and they were internally detached. Secret symbolic words failed in their mission.

But because of the advent of Rajputs and Rohilas from north and central India, some communities such as Bhil, Koli, Thākardā and Nāyakadā got some inspiration. The result of this scattered upsurge had little effect over Gujarat. Nevertheless, they are worth to name as political awareness, Nādod (in Bharuch District), Dāhod, Pāla, Godharā and Jāmbughodā (all in Panchmahal District), Sunth (in Rewākānthā Agency), Chandap, Pratāpapur and Anagad (in Mahikānthā Agency) and Khanpur (in Lunāwādā Talukā) were centres of event during 1857. As the atmosphere of all these places was dangerous for the government, it took stern steps to stop any further development of discontent, which included hanging the reballions, burning the troubled villages, arresting the leaders etc. It is said that with the active help of the Māhārājā Khanderao of Vadodara, the government was able to establish socalled peace in Gujarat and arrest the rebellious leaders. But this is contrary to the fact. In fact the Khanderao had cooperated the rebellions instead the government. The British might have found hard time in Gujarat. The confession of Shakespeare, the then Resident of Vadodara, is itself illuminating. According to him it was not possible for them to have overhand either on Gujarat or on Baroda State without the positive cooperation of Gaekwad and by giving him leadership. Secondly the government tried to implement the plan of disarming people in Gujarat, but the government found it difficult to disarm the peaceful region of Gujarat for the people of Gujarat did not remain passive.

Dynamics of National Awareness in Gujarat Before 1885]

Without going into any details of the Gaekwadi politics during 1857, it is necessary to analyse an incident of dethronning Khanderao Gaekwad by his younger brother Govindram alias Bapu Gaekwad. with the help of Kolis, Bhils & Nāyakadā. The coup did not materialise and Govindram was arrested by Gaekwadi army. But the Kolīs of Kherālu, Vadnagar and Vijāpur of North Gujarat, Khedā and Mahikānthā of central Gujarat got armed themselves despite the arrest of Govindram and planned to march towards Vadodara. The Resident of Vadodara, Mr. Shakespeare informed the government the support of Kolis to the coup. The Bhils from the Gaekwadi villages of Vijāpur Taluka gathered in greater number and attacked the nearby Lodrā village but in futile. The Acting Megistrate of Bharuch also reported to the Political Secretary of the Bombay goevernment that some people (of course Nāyakadā) from Bharuch also were marching towards Vadodarā. Surprisingly, Maganlal, the Bania of Vadodara did help the Bhils in their mission and collected an army in the hills of Tārangā and marched towards Ahmadabad for reaching their destination at Vadodara. But Maganlal alongwith his 11 trusted colleagues were arrested and were sentenced by general Roberts and Mr. Hadau. Another Bania Sheth Nihalchand Fatehchand Zaveri of Vadodara also instigated the Bhils of Mahikānthā, but he was arrested.

Certainly though these incidences have no direct bearings on the first independence movement of 1857; they showed their national awareness, protested peacefully and also proved their armed strength. Here it is worth mentioning that during the 1857 movement the information were spread by using symbolic words like *Roti* and *Kamal* in India; but in the North Gujarat and Khedā district the symbolic words those were used were 'small (Nānī Dāļakhī) branch of a tree.' Having knowledge about these symbolic secret information in April 1858, the British government became restless and instituted investigation for this in Kheda, Ahmadabad and Palanpur districts alongwith Rewākānthā and Mahīkānthā Agencies.

Citing a word from both Ashoka's edicts and Kautilya's Arthashāstra may be worth, for it has a bearing on our analysis. This word is Āṭavika. Why Ashoka, while not taking cognition of other communities in the then India, had made a special mention of Āṭavika community? The reason seems obvious. This community was militant in action, peaceful in nature and nationalist in thought. Hence even Ashoka recruited them in his army. Since then we have been seeing this people as nationalist in outlook and militant when need arose.

Chaṇḍap was a Koli village situated at a distance of 20 kms. from Idar, a capital of Idar State. Both Gaekwad and state of Idar were collecting Rs. 70/- plus and Rs. 216/- plus respectively from this village as 'Ghāsadāna' and 'Khīchaḍī'. One vigilant-station (Takedārithāṇu) comprising of ten horsemen was instituted by Gaekwad at this village. Gāmetibandhus - the headmen of the village, felt this act

<sup>૩૨</sup>] સામીપ્ય : ઑક્ટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

as an insult. The entire village was up in anger mood. Shree Jayashankar Mehta, the Gaekwad's officer, was insulted when he paid visit to this village on 16-9-1857. Not only this but this village had revolted against the state. Nearly 900 Kolīs of this village took arrows and bows as well as swords and turned the village into the battle field. State took position too, but Kolis were still holding upper hand. State bought succour of army from the state of Sādarā, while nearby Dabhodā village spontaneously supplied weapons to Kolis. Kadi also extended militant help. Hence the state took stern action and proclaimed to punish those who help Chandap. Under the leadership of Kumāvisdār (revenue officer) of Kherālu the Gaekwad sent an army division of 782 and deserted the village. But nearly for 4 months this tiny village of Kolis bravely resisted the government. Nevertheless, these kolis showed their Kshatriyahood proving thereby that backward communities had also did their best to absorb the ideals of nationalism.

The second point I want to analyse here is the role of Newspapers and periodicals for enhancing the cause of nationalism. The News-papers were: Kheḍāvartamān (1851), Dānḍiyo (1864), 'Deshīmitra' (1873), 'Swatantratā' (1878), 'Gujarātī' (1880), 'Kaisarehind' (1882), 'Suratmitra' (1883) and 'Gujarātmitra' (1884). All these did their best to arouse the conscience of people for the importance of nationalism and abreast them about what is going on in the then British India.

Both Panāchand Sheth and Kahāndās Sheth started this weekly from Khedā town with the sole aim of informing the people of the district about the happenings around, for these people were just engrossed only in religious literature. Thus it had importantly done the yeoman's work of instigating the habit of reading. This Newspaper is still getting published.\* Poet Narmadashanker lounched a fortnight titled Dāndiyo from Surat for educating the masses against the bad habits, immorality and unhealthy social customs which were deeprooted into the society. Before the birth of INC this fortnightly magazine awakened the people regarding political issues and earnestly desired to give military training to Hindus as well as requested the educated to learn Hindi.\* The 'Shārdā Pujak Mandali' was responsible to start everfirst monthy 'Swatantrata' from Surat. Right from the first issue this monthly targeted its guns towards British government publishing articles against injustice and atrocities the people were coming across. Not lasted long this periodical accomplished its very name and had its name engraved in the history of Gujarati Journalism proudly.\* Getting himself trained in journalism in 'Swatantrata'. Ichcharam Suryaram Desai started a periodical from Bombay namely 'Gujarātī'. Then three Gujarati periodicals were published by Parasi community. This was the only Gujarati periodical from Bombay who had fearlessly and unfailingly discussed issues pertaining to politics, against British government and Princely States too. Hence this was very

Dynamics of National Awareness in Gujarat Before 1885]

38]

popular in the then Kathiawad region. The reports for the first time was published in Gujarati by this periodical regarding the ever first gathering of INC in 1885. This was the only reputable periodical in Gujarati language who sided openly the cause of INC.\* Though launched by a Parasi gentleman 'Kyasare Hind' was very popular amongst non-Parasi communities. The policy and ethics of this periodical was very clear. It was: Haradam Sāchchu Bolavun. Loknu Bhalu Haide Rākhavun. Sachchāne Madad Karavi. Swatantratāni Himāyate Javun.'\* Both 'Suratmitra' and 'Gujaratmitra' were not different, but were incarnations one after another. 'Suratmitra' was a weekly published every sunday by Dinashaw Ardeshar Taliyarkhan. Viewing the popularity of this next year he launched 'Gujaratmitra'. Injustice, autocratism, English Governors and Kings were its target. Mainly this periodical launched memorable fights against traditional Princely States.

Thus this public media become a powerful medium for spreading the message of nationalist awareness and cultural consciousness and arousing spirit of justice and nationalism in the remote rural areas alongwith urban ones.

\* \* \*

In the end, I would like to bring to your kind knowledge two most important events to show the environment of mass upsurge before 1885. They are the beginning of Swadeshi agitation and the establishment of 'Gujarāt sabhā' as precursors of both 'Swadeshi Movement' and 'Mahāsabhā', briefly.

To maintain the price-line of the household goods and commodities as well as to support cotton and other industries to grow at local level 'Swadeshi Udyogvarrdhak Maṇḍal' was established in Ahmadabad in 1876. It seems that the whole nation had yet to witness the country wide programme of 'Swadeshi' as constructive means for national struggle for more than two decades Shree Arvind Ghosh advocated the use of Swadeshi goods in Bengal in relation to Bangbhang agitation in 1905. That is to say that the very thought of Swadeshi was put into action by Ahmadabad two and half decades ago. Thus the people of Ahmadabad - Gujarat were the pioneers of the movement of Swadeshi which later on successfully activised and implemented on a mass scale through the width and breadth of our country by Mahatma Gandhiji. Let me tell you that this movement was militant in nature, peaceful in action and nationalist in thought. Sarvashree Ambālāl Sākarlāl, Ranchhodlāl Chhotālāl, Hargovindās Kantāwālā, Premabhai Himābhāi and others were in the limelight and torchbearers of this movement.

The foundation of the 'Gujarat Sabhā' at Ahmadabad in 1884 was an example of nationalist perspective and political awareness of the people of Gujarat. It was the land-mark in the history of freedom movement not only in Gujarat but in the whole nation from various reasons such as these: (1) Through this forum a kind of viable

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

and strong political atmosphere in Gujarat was visible. (2) This association named as 'Gujarat Sabhā' was founded an year earlier than the establishment of the INC in 1885. (3) This miniature of the Mahāsabhā, this Gujarat based association got the status of pioneering institution in the history of the National Freedom Movement. (4) The object of this association was to bring to the knowledge of the government people's difficulties and injustice through memoranda, representations et cetera, which were also the aims of the INC in the beginning. (5) Thus the origin of the Gujarat Sabhā became, so to say, the precursor of the Mahāsabhā. (6) Desire for freedom was a genuine aspiration that took several forms of which Gujarat Sabhā was one. (7) Both Gandhiji and Sardar Patel were the Presidents of this Sabhā. (8) As per the Nagpur Congress resolution in 1920. Provincial Committees of the Congress were constituted. Hence Gujarat Sabhā then became 'Gujarat Pradesh Congress Samiti'.

Thus before the establishment of the all India body in the wake of nation's freedom movement, Gujarat thus was enlightened politically showing its policised awareness in the national perspective and contributed basically by resisting steps taken by British Government by establishing political body viz. Gujarat Sabhā and taking constructive measures of Swadeshī.

In an overview such as this, space and time do not permit a detailed account and its analysis of the various efforts made by our historians to enlarge the scope of using the verbal sources for writing our history; for our country has witnessed a drama since millions of years with actors of different races, different faiths, different languages and cultures in different regions at different times through the ages. One could imagine the enormity of verbal traditions we have had during all these years. Take an event and just try to register information after information and one would need a volume to do full justice to it. If these were to be the case of one incident at one time what about the whole of India since the beginning of man's culture? This shows that the area of verbal sources too is quite large in width and breadth. The larger the vision of knowledge the larger the horizon of information.

I am sure that we would certainly realise the fact that this discipline is a rich heritage from the past down to this day. I do hope we would exert our utmost strength to nourish and cherish this blooming lotus from mud and mire so that its beauty and fragrance may spread far and wide for illuminating the love and labour that our elder generations showed for fighting for the cause of nation's freedom of which we now celebrate its 50th year.

Fellow historians and archaeologists, once again I thank you all for having chosen me for this high office and crave your indulgence by giving me patient hearing for these rambling and scattered remarks. I wish the deliberations all success.  $\bar{A}bh\bar{a}r$ .  $\bar{A}stu$ .

Dynamics of National Awareness in Gujarat Before 1885]

[૩૫

# A Study of the Swaminarayan sect in Gujarat During the 19th Century<sup>+</sup>

Vikesh Pandya'

Although a large number of Hindu-Religious sects emerged in Gujarat in 19th Century, the Swaminarayan sect was the most popular sect among the low cast people It was popular even among some of the muslims. The objective of this paper is to study the factors responsible for the rise and growth and the popularity of the sect. Even the British Officials lent their support to it. This paper is based on Gujarati and English sources.

The Hindu-religion which its rituals, temples, and caste hierarchy continuous to be a part of Indian morals and behaviour. As this phenomenon is growing at a faster rate historians have been taking increasing interest to study the sectarian process. Recently Makrand Mahta published a major artical showing that the heads of the religious sects operate like business entrepreneurs. He has pointed out how the founders of this secretated personal property in the temples.

My objective in this paper is to study the mediums employed by Sahajananc Swami (1781-1830) the founder of this sect, populazised it. He was a contemporary of Raja Ram Mohan Ray.

Sahajanand Swami was born in Chhapaiya, a few K.M. from Ayodhya. He left his home and wondered throughout India in search of a Guru. He visited Log, a village in Saurashtra, in 1800 and thereafter he made Gujarat the home of his Life and religious mission. He started preaching vaishnavism laying lot of emphasis on austerity, nor violence and selfless service. in view of the fact that the Vallabh sect had lot of sexual curruptions, Sahjanand Swami introduced many rigid elements in his own sect. His sect, thus, came as a protest movement. He gave honourable place to female sadhus. They were known by the name of Sankhya Yoginis and they enjoyed the status equivalent to a Sadhu. The Sānkhya Yoginies preached the female gatherings.<sup>2</sup>

Sahajanand Swami learnt Gujarati language in a short time and he started preaching in very simple language. He wrote and spoke in a language that could be understood by the common people. A book known as Vachanāmruta containing his preachings in the various towns and villages of Gujarat. Shows beyond doubt that his style was both simple and entertoining.<sup>3</sup>

Another strong point of the Swāminārāyaṇa sect was the high moral character of its sādhus' and sādhvīs'. Persons like Brahmanand, Muktanand, Devananand, prernanand and Nishkulanand were the most talented sadhus' in this sect. Some of them were musicians and poets who attracted people in large number. They roamed about in the

<sup>+</sup> The paper presented in the 52nd session, Indian History Congress, Vikram University, Ujjain

<sup>\*</sup> Lecturer, Department of History, Gujarat University, Ahmedabad

cities and villages in order to sproad the message of sahajananda swami. The swāmī on his part encourage them in acquiring the musical art and in preaching in a simple style. Naturally, therefore, the sect rapidly grew popular.

In the initial stage, Sahajananda's following, comprised mostly the castes below the Brahamanical level.<sup>4</sup> The members of the trading castes seem to have remained a loof. The movement of the sect was generally restricted to Saurashtra which was then divided into nine districts, viz. Jhalawad, Kathiawad, Gohelwad, machu kantha, Halar, Sorath, Babriawad, Jetwad, and Okhamandal. Novertheless more persons belonging to the artisan and the warrior castes started following the sect, which was now known by the name of Swaminarayana, Sahajanand's other name.

The artisans (tailors, goldsmiths, carpenters, cobblers, etc.) were among the early followers of the Swaminarayana sect. One Lalji, a carpenter by profession who joined the sect in 1804, was elevated to the status of a sādhu with a new name 'Nishkulanand'. Nishkulanand was also a poet and made contibution to sectarian literature and also to the construction of temples. Various types of Rajputs, such as the Jadejas, Jethwas, Garasias, Ahirs and Khāchars, joined the sect during the first decade of the nineteenth century. Some of them were feudal chiefs. One Dada khachar of Gadhada (in the present Bhavnagar district) a feudal chief, was the most faithful followers of Sahjanand.

In the 1820, Sahajanand shifted with his followers to Gadhada, now a prominent religious centre. The Bhils and the Kolis and the other caste-less tribals also joined the sect. Some Muslims, especially the Khojas, joined the sect. The Khojas were originally-Hindus but since their conversion they have been following both the Hindu and the muslim traditions.<sup>5</sup>

In the 1930 thirty Khoja families in the Bhavnagar state were the followers of the Swaminarayana sect.<sup>6</sup>

What made all these persons to join the sect and what happened to them in the course of a century? The first part of the question could be answered in terms of sectarian activities, which we shall trace subsequently but it is difficult to answer. Whether this led to any mobility aspirations or not for want of adequate sources. Is this question reluctant for a historian and if so, could any field work have any meaning in studying the problems of the nineteenth century? How can a historian and a social scientist cooperate?

The peasant communities joined the Swaminarayana sect, the prominent among whom were the kanbis. At present the term kanbi is derogatory and many kanbis, in the course of a century and a half, have been absorbed into the prestigious Patidar status.<sup>7</sup>

Could this be attributed to their Sectarian affiliation? The kanbis had various sub-castes, some of whom followed. Hindu as well as Muslim rituals and customs. The kanbis were flesh eaters. Their customs allowed widowmarriage. Sahajanand and his followers were most enthusiastic crusaders against widowmarriage, flesh eating and the

A Study of the Swaminarayan sect in Gujarat During the 19th Century]

use of intoxicating substances, and in fact, emphasized these aspects when they codified the sectarian norms in a book called Shikshāpatrī in 1826. Though the acquisition of wealth may have been an important factor in their shifting into an upper positional status (as district from structural change which the sects do not allow), their adaptation to the Brahmanic rituals and moral norms may also have been an important factor. But this problem needs a further probe. Similarly we do not know much about the influence of the sect on the various groups of Rajputs, tribals, etc. Bishop Reginald. Heber who met sahajanand in 1825 and later on H.G. Briggs were struck by the "Civilizing" and "Moralizing" influences of the sect on the "marauding and predactory" tribes. But beyond this, the information is scanty. How does a "date-bound" historian approach issues? One of the meaningful lines of investigation is to apply the Noberian construct and examine whether the Swaminarayana sect created any ethic for the expansion of business activities. A study of the social composition of the sect over a fairly long period would be useful in this respect.

Sahajanand built up a viable organization for the spread of his sect. He had about 500 sadhus' from different castes. He expected a very high sense of loyalty from them and raised some of them to the status of Paramhamsas, a new cadre created by him. The paramhamsas observed no caste restrictions, ate food from all and kept no sectarian mark on their forhead. The sadhus observed the caste norms. The sadhus and the paramhamsas moved in groups, singing devotional songs accompanied by musical instruments. The sect organisational structure in the 1820s was as follows:

At the head of the sect was an Acharya. Only a Brahman could be an Acharya. That Acharya Ramanand had nominated Sahajanand as his successer in the midst of the claims by several contenders shows what traits were expected of an Acharya. Below the Acharya, were the Brahmachārīs, sadhus and the palas in that hierarchical order. The function of the first two was to spread the sect. Only a Brahman had the privilege to be a Brahmchārī. The sadhus were drawn from various castes, but generally no one below the caste of a Kanbi status could expect to be a sadhu. We do not know about how the caste status was evaluated for the appointment of a sadhu. The palas were recruited from the Koli, Rabari and the artisan groups, and were eligible for promotion as sudhus'. The palas were the servants and attendants of the temples. no untouchable could serve the temples as a pala. In fact the untouchable followers of the sect were not allowed to enter the inner part of the temple. There were two seperate temples for them.9

Sahajanand was the earliest reformers against the practice of female infanticide and sati in Gujarat. He was a contemporary of Ram Mohan Ray, having a different background and aspirations. The activities of Ram Mohan Ray and Sahajanand and in fact the pattern of socio-cultural movement in Bengal and Gujarat should be viewed in the light of different experiences of the two regions—the regions experienced the western impact at different periods of time and also responded in a different way. While the western intellectual traditions and ideas enabled Ram Mohan Ray to work on a broader

[સામીપ્ય : ઑક્ટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir

[36

compass of social activities, Sahajanand's field of social 'reform' was very narror as he drew his inspiration exclusively from the Hindu religion, Sahajanand preached that a Chaste woman should bear the insults of her husband, should give up ornaments in his absence and should worship him as per good. A window must not marry and should not participate in any auspicious occassion. Apparently these views seem to be inconsistent with his preachings against sati and female infanticide. But in view of the fact that all through his life Sahajanand preached the doctrines of ahmisa with great zeal, his reform movement was a part of the Hindu theological system. 10 The question whether was or was not influenced by a christian sense of piety could be left to a theologion. What is more significant is that both Sahajanand and the English were operating in the same region and on the same social issues, namely, female infanticide and sati. As early as 1809 colonel Alexander walker, while touring through the Saurashtra region (in connection with the land- revenue settlement) had secured an agreement from the various groups of Rajputs not to kill their female infants. The English and Sahajanand had known each other almost since the beginning of the nineteenth Century. The English, spreading the network of their rule, were naturally interested in having the peaceloving natives" who would co-operate in their endeavour to establish new administrative and land revenue systems, and if possible to support them against their formidable rivals. In a way Sahajanand's social activities supported the political ambitions of the English and there did exist emotional bonds between them. 11

In conclusion, we can say that the Swaminarayana sect was of recent original in terms of historical time Sahajanand Swami, the founder of the sect possessed a great charisma and that he spread his sect as much by maintaining rigid religious norms as by creating new social awareness among his followers. He and his sadhus preached him simple language. The sect also developed devotional songs and they were sung alongwith musical instruments. The style of communication, was direct as well as entertaining. That is why the Swaminarayana sect rapidly grew in popularity among the masses.

#### **Footnotes**

- Makrand Mehta, 'Sāmpradāyik Šāhitya ane sāmājik chetnā : Swaminarayana sampradāy no Abhyās', "Arthāt", Vol. 5, No.4, October-December, 1986.
- 2. Manilal C. Parekh, Śrī Swāminārāyan, A Gospel of Bhāgvat Dharma of God's Redamptive Action, (Rajkot, 1960), pp. 14-15
- Golden Jubili Memorial Trust, Vachanāmrut, (Ahmedabad 1969) 3.
- For details see H.G. Briggs, The Cities of Gujarāshtra, (London, 1849), p. 239. 4.
- Bombay Government, Gazetteer of Bombay presidency, part 1, Gujarat Population: Hindus (Bombay, 1901), p. 537
- Ramanlal K. Trivedi (ed.), Bhavnagar state Census: 1931, pt-1 (Bombay, 1932), p. 253 6.
- 7. David Pocock, Kanbi and Pāṭidār (Oxford, 1972), pp. 37-47
- Brigg's, op. cit., pp. 228-48 9. Parekh, op. cit. 10. Mehta, op. cit.
- 11. For Details see Raymond B. Williams, A New Face of Hinduism: The swaminarayana Religion (Cambridge, 1984)

A Study of the Swaminarayan sect in Gujarat During the 19th Century

## नेपाल की एक मनोज्ञ विश्वरूप विष्णु-प्रतिमा

डो. ए. एल. श्रीवास्तव\*



भारतवर्ष के समान नेपाल की मूर्तिकला भी अत्यन्त प्राचीनकाल से ही विकसित होती आयी है। नेपाल एक हिन्दु राष्ट्र है। अतएव वहाँ भी वैदिक-ब्राह्मण धर्म-सम्बन्धी देवी-देवताओं की एक से बढकर एक सुन्दर और प्रतिमालक्षणों से संयुक्त मूर्तियाँ गढी गयी है। इस आलेख में नेपाल की एक अनूठी और दुर्लभ विष्णु की प्रतिमा पर प्रकाश डाला जा रहा है। विष्णु की पूर्व-मध्यकालीन इस प्रतिमा में उनके विश्वरूप का प्रदर्शन किया गया है।

प्रतिमा का वर्णन करने से पूर्व विष्णु के विश्वरूप का संक्षिप्त परिचय जान लेना आवश्वक है। शिल्पग्रंथों में विष्णु के विभिन्न रूपों का विकास मुख्यत: कई विचारधारओं के माध्यम से हुआ है। एक विचारधाराके अनुसार, सृष्टि,स्थित और संहार के पीछे विष्णु की 'इच्छा' प्रधान है। सृष्टि की इच्छा से विष्णु लक्ष्मी का सहयोग चाहते हैं जो 'भूति' और 'क्रिया' है। इस प्रकार 'इच्छा' 'भूति' और क्रिया' इन तीनों से षड्गुणों की उत्पत्ति होती है। ये षड्गुण है, ज्ञान, ऐश्चर्य, शक्ति, बल, वीर्य और तेजस्। ये ही गण सिष्ट के उपादान हैं। फिर इन दो-दो गणों से तीन मर्त्त रूप बनते

हैं जो संसार में संकर्षण, प्रद्युम्न और अनिरुद्ध के नाम से प्रसिद्ध हैं। वासुदेव में सभी गुण हैं। संकर्षण में ज्ञान और बल, प्रद्युम्न, में ऐश्चर्य और वीर्य, तथा अनिरुद्ध में शक्ति और तेजस् की प्रधानता है। यही वासुदेव, संकर्षण, प्रद्युम्न और अनिरुद्ध वासुदेव संप्रदाय के चार प्रमुख देव माने गए थे।

आगे चलकर विष्णु के छ: गुण और उनके शंख, चक्र, गदा, पदा आदि चार आयुधों के गुणन से उनके २४ स्वरूपों की कल्पना की गई है। ये २४ नाम है १. वासुदेव, २. केशव, ३. नारायण, ४. माधव, ५. पुरुषोत्तम, ६. अधोक्षज ७. संकर्षण, ८. गोविन्द, ९. विष्णु, १०. मधुसूदन ११. अच्युत, १२. उपेन्द्र, १३. प्रद्युम्न , १४. त्रिविकम, १५. नर्रासंह, १६. जनार्दन, १७. वामन, १८. श्रीधर, १९. अनिरुद्ध २०. ह्षीकेश, २१. पदानाभ, २२, दामोदर, २३. हरि और २४. कृष्ण। विष्णु के ये सभी २४ स्वरूप समान हैं, परन्तु उनके चारों हाथों में आयुधों की स्थिति भिन्न-भिन्न है।

दूसरी विचारधारा विष्णु के दशावतारों की है जिनमें उनके स्वरूप एक-दूसरे से भिन्न रहते है। ये अवतार हैं – मत्स्य, कूर्म (दोनों अपने नैसर्गिक रूपों में), नर्रासह, वराह (दोनों के शीश सिंह और वराह के किन्तु शेष धड मानव का, किंतु किंतिपय प्रतिमाओं में सम्पूर्ण शरीर नैसर्गिक भी दिखाया गया है), वामन, राम, परशुराम, कृष्ण, बुद्ध और किल्क।

इन दोनों विचारधाराओं से हटकर एक तीसरी विचारधारा के अनुसार विष्णु के कुछ विशिष्ट स्वरूपों की कल्पना की गयी जिनमें वैकुण्ठ, अनंत, त्रैलोक्यमोहन और विश्वरूप आते हैं। ये चारो स्वरूप चतुर्मुख बताए गए

★ निवृत्त अध्यक्ष, इतिहास, संस्कृति एवं पुरातत्त्व विभाग, अलाहाबाद युनिवर्सिटी, अलाहाबाद

[સામીપ્ય: ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

है (सौम्य अथवा सामान्य मुख, नर्रासहमुख, वराहमुख और किपल अथवा स्त्रीमुख) किन्तु इनको भुजाएँ क्रमश: ८, १२, १६ और २० बतायी गयी हैं, और इसीलिए उनके आयुधों की संख्या भी तदनुसार ८, १२, १६ और २० है। इन चार स्वरूपों में दो का जान लेना आवश्यक है वैकुण्ठ और विश्वरूप का ।<sup>२</sup>

विभिन्न पुराणों की एक कथा के अनुसार एक बार एक शरीर में तीन राक्षस थे—सिंह, वराह और किपल। उन्होंने तपस्या करके ब्रह्मा से यह वर प्राप्त कर लिया कि उन्हों वही मार सके जिसके शीश पर इन तीनों के मुख हों। वर प्राप्त कर लेने के बाद उन्होंने इतना उत्पात मचाया कि विष्णु को शुभ्र ऋषि की पत्नी विकुण्ठा के गर्भ से ऐसा अवतार लेना पड़ा जिसमें उनके शीश पर उन राक्षसों के शीश भी थे। विकुण्ठा के गर्भ से उत्पन्न होने के कारण वैकुण्ठ कहकर उन विष्णुने तब उन राक्षसों का वध किया। ऐसी अनेक प्रतिमाएँ पायी जा चुकी हैं जिनमें मुख्य मुख विष्णु का पुरुषमुख है और उनके कंधों से निकले हुए सिंहमुख तथा वराहमुख है। चौथा किपल या स्त्रीमुख पीछे होने के कारण छिपा रहता है। कितपय चारो और से तराशी गयी मूर्तियोँ में पीछे प्राय: अश्चमुख बना पाया गया है।

विष्णु का विश्वरूप उनके सर्वव्यापी विराट स्वरूप का दिग्दर्शन कराता है। विष्णुने अपने इस विस्मयकारी रूप को समय-समय पर राजा बलि, परशुराम, कौशल्या, यशोदा, अर्जुन आदिको दिखाया था। जन्म लेते ही राम चतुर्भुजी बनकर कौशल्या के समक्ष अपने विराट रूप में प्रकट हो गए। किन्तु कौशल्या ने जब शिशु लीला करने को कहा तब राम शिशु बनकर रोने लगे थे। इसी प्रकार मिट्टी खाने की शिकायत पर जब यशोदा ने कृष्ण को मुंह खोलने को कहा तो उसमें सम्पूर्ण ब्रह्मांड दिखायी दिया। कुरुक्षेत्र के मैदान में जब अर्जुन को मोह उत्पन्न हुआ तब कृष्ण ने उन्हें अपना विराट स्वरूप दिखाया था। इस स्वरूप का विस्तृत वर्णन श्रीमद्भगवद्गीता में मिलता है। इसमें विष्णु के सैकडों-हजारे नानाप्रकार के नाना वर्णों के नाना आकृतियों वाले अलौकिक रूप समाहित है। विश्वरूप विष्णु के इस स्वरूप में द्वादश आदित्य", आठ वसु एकादश रुद्र दोनों अश्विनीकुमार, उन्चास महद्गण (अध्याय ११, श्लोक ६), सचराचर सम्पूर्ण जगत (११/७), हजार सूर्यों का प्रकाश (दिविसूर्यसहस्रस्य, ११/९२) आदि सम्मिलत हैं। विष्णु धर्मोत्तरपुराण (३/८३/२-२४) में भी विश्वरूप विष्णु की प्रतिमा में अन्य देवों तथा अनेक प्राणियों के मुखो के अंकन का निर्देश है।

वैकुण्ठ और विश्वरूप प्रतिमाओं में प्राय: मुख्य अन्तर यह होता है कि जहाँ वैकुण्ठ मूर्ति में केवल विष्णु के चार मुख (सामने से द्रष्टव्य केवल तीन) होते हैं और उनके साथ किसी अन्य देव की मूर्ति नहीं होती है, वही विश्वरूप प्रतिमा में विष्णु के चार मुखों के अतिरिक्त अन्य मुख भी होते है तथा उनके प्रभामण्डल में अथवा पृष्ठशिला पर उनके द्वादश अवतार, द्वादश आदित्य, आठ वसु, एकदश रुद्र तथा अन्य देवों की आकृतियाँ भी बनायी जाती है। यद्यपि साहित्य में उन्हें विशतिभुज (२० भुजाओं वाले) बताया गया है, किन्तु मूर्तिकला में प्राय: उन्हें अष्टभुज ही बनाया गया है।

विश्वरूप विष्णु की प्राचीनतम गुप्तकालीन (५ वीं शती ई.) दो खण्डित मूर्तियाँ मथुग-शिल्प की मिली हैं जिनमें एक-एक कमशः मथुग-संग्रहलय तथा गष्ट्रीय संग्रहालय, नयी दिल्ली में हैं। गढ़वा से प्राप्त इसी युग की एक प्रतिमा लखनऊ के गज्य-संग्रहालय (सं.सं. बी. २२३ सी) मैं हे। गुप्तोत्तरकाल में देश के अनेक भागों में विश्वरूप विष्णु की प्रतिमाएँ आँकी गर्यों। इनमें सर्वाधिक उल्लेखनीय और दर्शनीय कन्नोज की प्रतिहार कालीन प्रतिमाएँ है। इन में पहली बार विष्णु के मुख तीन के स्थान पर पाँच बनाए गए थे। मत्स्य एवं कूर्म के मुख और जोडे गए थे। इनके अतिरिक्त प्रभामण्डल में अन्य अवतार, द्वादश आदित्य, आठ वसु, एकादश रुद्र, शिव,

नेपाल की एक मनोज्ञ विश्वरूप विष्णु-प्रतिमा]

ब्रह्मा, गणेश, इन्द्र, यम, वरुण, अग्नि, नैर्ऋत, वायु आदि दिक्पाल तथा प्रभामण्डल के घेरे में रुद्रमुख-पंक्ति भी बतायी गयी थी। विष्णु के पैर अपने हाथों में लिए पृथिवी, पार्श्व में भूदेवी और श्रीदेवी, अर्जुन आदि भी उकेरे गये थे। कालान्तर में ऐसी अनेक मूर्तियाँ गढ़ी गयी थीं।

विश्वरूप विष्णु की इस साहित्य और शिल्पगत पृष्ठभूमि के अनन्तर अब हम नेपाल में पायी जाने वाली विष्णु के विश्वरूप की उस प्रतिमा का वर्णन उपस्थित करते हैं जो न केवल शिल्प-सौंदर्य की दृष्टि से उल्लेखनीय हैं अपितु अपनी अनेक विशिष्टताओं के कारण अनूठी है, निग्नली है।

विश्वरूप-विष्णु की यह मनोज्ञ प्रतिमा नेपाल की बागमती घाटीमें भक्तपुर से लगभग तीन कि.मी. उत्तर में स्थित चाँगूनारायण मन्दिर के प्रांगण में खिंछी है। इस स्थित की जानकारी तथा इसका चित्र श्री रत्नचन्द्र अग्रवालने लिलतकला (नई दिल्ली) के १६ वें अंक में प्रकाशित किया है तथा भारतीय पुरातत्त्व सर्वेक्षण के भूतपूर्व निदेशक और वास्तुकला एवं मूर्तिकला के विश्वववंद्य विद्वान प्रो. कृष्णदेव ने इस मूर्ति का विस्तृत विवेचन अपनी पुस्तक 'इमेजेज़ ऑफ नेपाल' (नई दिल्ली, १९८४) में प्रस्तुत किया है। ८ वीं शती इ. में निर्मित इस प्रतिमा का उपरी भाग गोल है जिसका बाँया भाग उपर से लेकर मध्य भाग तक खिण्डत है।

प्रतिमा में सबसे नीचे शेष-शय्या पर लेटे हुए अनंत-विष्णु का अंकन है। प्रो. कृष्णदेव ने इस प्रतिमा की पहचान संकर्षण से की है क्योंकि उनके सामान्य दाएँ हाथ में मुसल है और अतिरिक्त बाएँ हाथ में दोहरे मकरमुख-शीर्ष वाला हल है। संकर्षण भी तो विष्णु के दशावतारों में एक थे। विष्णुधर्मोत्तरपुराण (३/६५/१) में उन्हें विष्णु के अपिरिमत बल तथा पृथिवी धारण करने वाले शेष बताया गया है - विष्णोरिमतवीर्यस्य शेषस्य धरणीभृत:। मुसल इस प्रतिमा-फलक में एक विभाजन रेखा सदृश है। उसके उपर विश्वरूप विष्णु की प्रधान मूर्ति के चरण-युगल पृथिवी अपने करतल पर लिए खडी है और उनके अगल-बगल चरणों को सहारा देते एक-एक नागपुरुष हैं। इन नागपुरुषों के पृष्ठभाग में दोनों और दो-दो (कुल चार) गजमुख दिखायी देते हैं जो निश्चित रूप से चारों दिशाओं के प्रतीक दिग्गज हैं। इन दिग्गजों के माध्यम से इस प्रतिमा-फलक में विश्वरूप विष्णु का सर्वव्यापी विराट स्वरूप प्रदिशित है। विश्वरूप के चार-चार करके तीन स्तरों में द्वादशमुख (दृष्टिगत केवल नौ मुख) और दश भुजाएँ हैं। उनके दाएँ हाथों में उपर से क्रमश: चक, बाण, खड्ग, दुधारी परशु तथा एक फल है, और बाँएँ हाथोमें तद्वत् गदा, धनुष, गोल ढाल, दण्डयुक्त मयूरपंख तथा शंख है। उनके गले में ग्रैवेयक, वाम स्कंध से लटकता यज्ञोपवीत, उदरबन्ध, किटबन्ध तता अपेक्षतया छोटी वनमाला है।

नौ दृश्यमान मुखों में उपरी स्तर पर मध्य वाला एक मुख जटाधारी जान पड़ता है, शेष सभी मुखों के शीश पर किरीट मुकुट हैं। बीच वाले तीनों मुख स्मित मुद्रा में हैं। तीन स्तरों वाले इन मुखों के उपर बीच में एक आवक्ष मूर्ति भी खिण्डत हो चुकी है। उसका केवल दायाँ हाथ ही बचा हैं। मुख तथा आयुधों के अभाव में इस मूर्ति की पहचान संभव नहीं है। किन्तु अन्य विश्वरूप मूर्तियों के साक्ष्य के आलोक में यह मूर्ति ब्रह्मा की होनी चाहिए, क्योंकि उसके दाहिने शिव विराजमान हैं और खिण्डत बाएँ पार्श्व में विष्णु रहे होंगे। शिव प्रभामण्डल से अलंकृत हैं। वे चतुर्भुज हैं और पालथी मारकर बैठे हैं। उनके दोनों सामान्य हाथ आगे पैरों पर टिके हैं; अतिरिक्त दाएँ हाथ में अक्षमाला है और बाएँ में त्रिशूल। शिव के दाएँ पार्श्व में एक चक्र बना है जो संभवत: सूर्यमण्डल का प्रतीक है। प्रो. कृष्णदेव का यह विचार सर्वथा सही जान पड़ता है कि बाएँ खिण्डत अंश के इसी स्थान पर विष्णु के पार्श्व में चन्द्र रहा होगा।

विश्वरूप विष्णु के दक्षिण पार्श्व में उपर शिव की मूर्ति तथा नीचे दिग्गजों की आकृतियों के बीच जो आकृतियाँ

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

हैं, अब उन पर विचार करें। उपर से विष्णु के किट भाग तक आठ पंक्तियों में विष्णु की और मुख किए पच्चीस आवक्ष देव-आकृतियाँ इस प्रकार हैं – उपर पहली पंक्ति में तीन, दूसरी से पाँचवी पंक्ति तक प्रत्येक में चार-चार और छठ्ठी से आठवीं पंक्ति तक प्रत्येक में दो-दो। ये सभी आकृतियाँ वस्तुत: चार फलकों में इस प्रकार विभक्त हैं – प्रथम फलक की तीन पंक्तियों में ग्यारह, दूसरे फलक की दो पंक्तियों में आठ, तीसरे फलक की दो पंक्तियों में चार तथा चौथे फलक की एक पंक्ति में दो आकृतियाँ। उपरी दो फलकों की ग्यारह और आठ आकृतियाँ जटाजूटधारी और अंजलिमुद्रा में हैं। इन्हें एकादश रुद्र और आठ वसु माना जा सकता हैं। तीसरे फलक की चार आकृतियाँ चार लोकपालो की हैं। उपर की दो किरीटधारी तथा नीचे की जटाजूटधारी हैं। ऊपर किनारे वाली दण्डधर आकृति यम की तथा दूसरी पुष्प और वज्रधर इन्द्र की है। नीचे पाशधारी आकृति वरुण की और नकुलक (थैली) लिए कुबेर की है। चारो लोकपालों की यह पहचान प्रो. कृष्णदेव ने की है। नीचे वाली अन्य दो आकृतियाँ यद्यपि अश्वमुखीन होकर सामान्य मानवमुखी हैं तथापि स्थान-विशेष के कारण उन्हें अधिनीकुमार स्वीकार किया जा सकता हैं विष्णु की किट के नीचे नागपुरुष के उपर अंतरिक्ष में उड़ती हुयी भूदेवी तथा पीछे नमस्कार मुद्रा में अंजलिबद्ध खड़े गाण्डीवधारी अर्जुन हैं। अर्जुन का अंकन कन्नौज की विश्वरूप प्रतिमाओं में भी पाया गया है।

अब विश्वरूप-विष्णु के वाम भाग की आकृतियों पर दृष्टिपात करें। यह भाग उपर से अंशतः खण्डित हैं। अविशिष्ट भाग में उपर दो स्तरों में पाँच ऋषियों की आकृतियाँ दिखायी देती है - उपर दो और नीचे तीन। इनमें नीचे वाली तीनों और ऊपर वाली एक स्पष्टरूप से श्मश्रुधारी हैं। उनके नीचे विष्णु के सिन्नकट दो उडती हुयी आकृतियाँ हैं - एक श्रीदेवी की तथा दूसरी सपक्ष गरुड़ की। इस प्रतिमा-फलक के घेरे में रुद्रमुख-पंक्ति नहीं हैं; शायद इसिलए क्योंकि उनका अंकन फलक में उपस्थित हैं। रुद्रमुख-पंक्ति के स्थान पर इस फलक के घेरे में नाग कुण्डिलयाँ बनायी गयी हैं। संभवतः वे शेष के विराट और विश्वव्यापी रूप की परिचायिका हैं।

इस विश्वरूप-विष्णु प्रतिमा-फलक में कई विशेषताओं को दृश्यमान किया गया है । उनमें निम्नलिखित मुख्य हैं-

#### १. शेषशायी विष्णु का अंकन

अद्याविध ज्ञात अनेक विश्वरूप-प्रतिमाओं में चाँगूनारायण की यह प्रतिमा ऐसी अकेली प्रतिमा है जिसमें अनंतशायी विष्णु का अंकन समाविष्ट हो । स्पष्ट तौर पर यह पाताल लोक का प्रदर्शन है । वैसे विष्णु-चरणों को अपने करतल पर धारण करनवाले अथवा उनके श्रीचरणों के अगल-बगल नाग-नागिनियों के अंकन से भी पाताल लोक का अंकन स्पष्ट हो जाता है । ऐसा अन्य कई फलकों में उकेरा भी गया है । किन्तु शेषशायी विष्णु का संकर्षण रूप विश्वरूप की समस्त प्रतिमाओं में यह अकेला है । वस्तुत: इस अंकन के माध्यम से शेष, संकर्षण और विष्णु तीनों स्वरूपों का प्रत्यक्षीकरण संभव हो सका है ।

#### २. चार दिग्गजों का अंकन

यों तो ये चार दिग्गज पूर्व, दक्षिण, पश्चिम और उत्तर नामक चार दिशाओं के प्रतीक हैं, परन्तु इनसे विश्व का चतुर्दिक्मण्डल का द्योतन भी होता है जो विष्णु के विग्रट विश्वरूप का परिचायक है। ये दिग्गज भी अन्य किसी विश्वरूप प्रतिमा में नहीं आँके गए हैं।

## ३. सभी मानव मुखों का अंकन

नेपाल की एक मनोज्ञ विश्वरूप विष्णु-प्रतिमा]

विश्वरूप विष्णु की मूर्तियों का विकास उनके वैकुण्ठ स्वरूप से हुआ था। इसी लिए प्राय: सभी विश्वरूपमूर्तियों में मानव मुख केवल एक है और इसके पार्श्वों में सिंह और वराहमुख बनाए गए हैं तथा कितपय मूर्तियों
में सिंहमुख और वराहमुख के साथ-साथ मत्स्य और कूर्म भी पार्श्वों में जोड दिये गये हैं जो विष्णु के चार प्रारंभिक
अवतारों के द्योतक हैं - मत्स्य, कूर्म, नृसिंह और वराह। किन्तु नेपाल की इस विश्वरूप-प्रतिमा में कोई पशु अथवा
पशुमुख नहीं हैं और उनके स्थान पर सभी मानव मुख बनाये गये हैं। विश्वरूप विष्णु की प्रतिमा के ये सभी मानव
मुख एक विशिष्टता एवं पृथक् परम्परा का प्रदर्शन करते हैं।

#### ४. द्वादशमुखों का अंकन

नेपाल की इस विश्वरूप विष्णु-प्रतिमा की सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण विशेषता इसमें अंकित विष्णु के द्वादश मुख हैं। मुखों की यह संख्या इस प्रतिमा का सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण और विचारणीय पक्ष है। प्रो. कृष्णदेव ने ब्रह्मा-समेत इस मूर्ति के दस मुख बताए हैं। ब्रह्मा को छोड़कर विष्णु के नौ मुखों की ही गणना उन्होंने की है। स्पष्ट है कि जितने मुख इस प्रतिमा में दृश्यमान हैं, उतनी संख्या ही उन्होंने स्वीकार की है। किन्तु इन नौ मुखों की संख्या में कोइ संगति उन्होंने नहीं बिद्ययी है। मेरे विचार से इस मूर्ति में नौ के स्थान पर बारह मुखों के होने का संकेत ग्रहण करना चाहिए। जिस प्रकार चतुर्मुख वैकुण्ठ, चतुर्मुख ब्रह्मा और चतुर्मुख शिव के मूर्ति-फलकों पर केवल तीन मुखों का ही दर्शन सुलभ होता है, पीछे का चौथा मुख दर्शनीय होना संभव नहीं और अशोक के सिंहशीर्ष में चार के स्थान पर केवल तीन सिंह ही दिखायी पड़ते हैं; उसी प्रकार इस मूर्ति के तीनों स्तरों पर चारचार मुख होने पर भी दृष्टिगत केवल नौ मुख ही हैं। तीनों स्तरों का पीछे वाला मुख दिखायी नहीं देता है। विष्णुधर्मोतर पुराण (३/८५/४३–४५; ३/४४/१९–१२) तथा जयाख्य संहिता (६/७४) में भी विश्वरूप-विष्णु के चार मुखों का ही वर्णन मिलता है। तीन स्तरों पर इससे द्वादश या बारह मुखों का होना ही तर्कसंगत जान पडता है।

अब प्रश्न है इन द्वादशमुखों की संगित बैठाने का। इनकी संगित दो प्रकार से बैठायी जा सकती है-एक यह कि पाताल, पृथ्वी और आकाश तीनों लोकों में व्याप्त चतुर्मुख विष्णु के कुल मिलाकर द्वादश मुख हो जाते हैं। इस प्रतिमा-फलक में इन तीनों लोकों का स्पष्ट अंकन किया भी गया है। अस्तु शिल्पी ने पाताल, पृथिवी और आकाश में विस्तृत त्रिलोक की परम सत्ता के विराट विश्वरूप को प्रत्यक्ष प्रदिशित करने के लिए ही तीनों स्तरों पर चार-चार मुख बनाकर उस सत्ता के चतुर्दिशाओं में व्याप्त होने का भाव प्रकट किया है। दूसरे, इन द्वादशमुखों के माध्यम से द्वादशादित्य का अंकन भी अभिप्रेत माना जा सकता है। हम जानते हैं कि द्वादश आदित्यों में विष्णु की भी गणना है। १३ चूँकि समस्त संसार का चतुर्दिग्मण्डल आदित्य के प्रकाश से ही प्रतिभासित और प्राणवन्त है, अस्तु-संभव है मूर्तिकार ने जीवन और जगत के सकलाधार द्वादशादित्य को विश्वरूप-विष्णु के माध्यम से यहाँ प्रकट करने का सार्थक प्रयास किया हो।

शेषशायी विष्णु, नागदेवता, पृथिवी अन्तरिक्ष में उड़ती हुई सपक्ष आकृतियाँ, एकादश रुद्र, आठ वसु, दोनों अश्विनीकुमार, चारो लोकपाल, भूदेवी एवं श्रीदेवी, गरुड़, ऋषिगण, ब्रह्मा, शिव आदि अन्य देवगण और गाण्डीवधारी अर्जुन के अंकन से इस प्रतिमा-फलक पर श्रीमद्भगवद्गीता (११/६) में वर्णित विश्वरूप का विराट प्रदर्शन और अर्जुन का चमत्कृत होना स्पष्ट दिखायी देता है। 'पश्यादित्यान्वसून्रुद्धानश्विनौ मरुतस्तथा' श्रीमद्भगवद्गीता का यह वर्णन तब सचमुच सम्पूर्ण रूप से इस प्रतिमा-फलक पर साकार दिखेगा जब इन द्वादश मुखों का द्वादशादित्य के रूप में देखा जाए।

आशा है भारतीय प्रज्ञा और शिल्प के विद्वान इस प्रतिमा के द्वादश मुखों का कोई युक्तिसंगत, सन्तोषजनक,

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

#### और सर्वमान्य समाधान प्रस्तुत करेंगे ।

#### संदर्भ एवं टिप्पणी

- १. बलराम श्रीवास्तव, 'रूपमण्डन', वाराणसी १९८९, भूमिका, पृ. ४
- २. तदैव, भूमिका, पृ. ५८
- ३. नीलकण्ठ पुरुषोत्तम जोशी, 'भारतीय कला को राजस्थान की देन' *द रिसर्चर* (राजस्थान पुरातत्त्व एवं संग्रहालय विभाग की शोध पत्रिका), वाल्यूम १६-१७, १९९५-१९९६, जयपुर, पृ. ६८, टि. १३
- ४. द्वादश आदित्य : धाता, अर्यमा, मित्र वरुण, इन्द्र, विवस्वान्, पूषा, पर्जन्य, अंश, भग, त्वष्टा और विष्णु
- ५. आठ वसु: अनल, अनिल, आप, धर, ध्रुव, प्रत्यूष, प्रभाष तथा सोम.
- ६. एकादश रुद्र : तत्पुरुष, अघोर, ईशान, वामदेव, मृत्युंजय, किरणाक्ष, श्रीकण्ठ, अहिर्बुध्न्य, विरूपाक्ष, बहुरूप और त्र्यम्बक (रूपमण्डन के अनुसार)
- ७. मथुरा-संग्रहालय संख्या ४२-४३.२९८९, द्रष्टव्य ए. एल. श्रीवास्तव, *'प्राचीन भारतीय देवमूर्तियाँ',* (ल**खनऊ**, १९९८), चित्र सं.
- ८. राष्ट्रीय संग्रहालय, नई दिल्ली द्रष्टव्य रत्नचन्द्र अग्रवाल, 'नृसिंह-वराह-विष्णु इमेजेज ऐण्ड सम एलाइड प्राबलेम्स', लिलत कला (लिलतं कला अकादमी की शोध पत्रिका), नई दिल्ली, वाल्यूम १६, पृ. १४, फलक १, चित्र सं.२
- ९. द्रष्टव्य गोपाल कृष्ण अग्निहोत्री, 'कन्नौज: पुरातत्त्व और कला', कन्नौज, १९७८, चित्र ९८, १००, १०१, नी.पु. जोशी, 'कन्नौज की दो विश्वरूप प्रतिमाएँ', संग्रहालय-पुरातत्त्व पत्रिका (राज्य संग्रहालय, लखनऊ से प्रकाशित शोध पत्रिका), संख्या ४५-४६ संयुक्तांक, पृ. ९-१२, चित्र १-८.
- १०. विष्णुधर्मोत्तर पुराण, ३/८५/४३ : 'चतुर्मुखः स कर्तव्यः प्रागुक्त वदनः प्रभुः' तथा ३/४४/११ : मुखारच कार्याश्चत्वारो बाहवो द्विगुणस्तथा.
- ११. *जयाख्य संहिता,* ६/७४ (बडौदा, १९३१) : चतुर्वक्त्रं सुनयनं सुकान्तं पद्मपाणिनम्'
- १२. देखिए टिप्पणी संख्या ४.

#### आभार-प्रदर्शन

इस लेख में प्रो. कृष्णदेव के द्वारों किए गए विवेच्य प्रतिमा को विस्तृत वर्णन का भरपूर उपयोग किया गया है, अस्तु लेखक उनके प्रति अपना अकृतिम आभार प्रकट करता है।

# वैદિક વાક્યરચનામાં સર્વનામો અને વ્યાકરણની વિસંગતિ : तत्त्वमिस (છા. ઉપ. इ.८-१ इ)નું વિવેચન.

પ્રો.ડૉ. બંસીધર ભટ્ટ (જર્મની)

#### §૧ : પ્રાસ્તાવિક :

ભારતીય સંસ્કૃતિમાં સંસ્કૃત-ભાષા-ક્ષેત્રનું સાહિત્ય અને પ્રાકૃત-ભાષા-ક્ષેત્રનું સાહિત્ય, બંને પરસ્પર સંકળાયેલાં (interdisciplinary) રહ્યાં છે. આ ક્ષેત્રોનાં સાહિત્ય સર્વલક્ષી (આર્ય/આર્યેતર) સામગ્રી ધરાવે છે. તેમાં ધર્મ, દર્શન, સમાજ, અર્થવ્યવસ્થા, રાજનીતિ, ઇતિહાસ, સાહિત્ય (કાવ્ય, નાટક, અલંકાર), છંદ, વ્યાકરણ, પુરાતત્ત્વ, ઇત્યાદિ પ્રકારના ગ્રંથો કે વિષયો મળી આવે છે; અને તે બધા ગ્રંથોમાં/વિષયોમાં પણ પરસ્પર વિચાર વિનિમય થતો રહ્યો છે; એટલે કે સંસ્કૃત કે પ્રાકૃત ભાષાના ગ્રંથોમાં ઉપર્યુક્ત વિષયો ક્યાંકને ક્યાંક મળી જ આવે છે. પરંતુ, સંસ્કૃત ગ્રંથોમાં અધ્યયન-સંશોધન કરનારા આપણા ભારતીય વિદ્વાનો પ્રાકૃત પ્રંથોની અક્ષમ્ય ઉપેક્ષા કરે છે, તે રીતે પ્રાકૃત પ્રંથોમાં અધ્યયન-સંશોધન કરનારા વિદ્વાનો પણ સંસ્કૃત-ગ્રંથોની અક્ષમ્ય ઉપેક્ષા કરે છે. વળી, આ રીતે અધ્યયન-સંશોધન કરનારા વિદ્વાનો પોતપોતાની રુચિના વિષયના "ખાબોચિયામાં" જ રાચ્યા રહે છે : જેમ કે, ઔપનિષદ કે દર્શનશાસ્ત્રના વિદ્વાનો વ્યાકરણ પ્રત્યે કે દાર્શનિક વિચારોની ઉત્ક્રાંતિ માટે જાતક કથાઓ અને પ્રાકૃત-પાલિ સાહિત્ય પ્રત્યે પણ દુર્લક્ષ્ય સેવે છે. તેમ વ્યાકરણ શાસ્ત્રના વિદ્વાનો પાણિનિ-અષ્ટાધ્યાયીના "કુંડાળામાંથી" બહાર નીકળીને પ્રાતિશાખ્યો, નિરુક્ત, ઉપનિષદો, રામાયણ-મહાભારત કે પુરાણો, અને જાતક કથાઓ કે પાલિ-પ્રાકૃત સાહિત્ય જેવા વિષય-ગ્રંથોમાં પ્રાપ્ત ભાષા-લોકભાષા માટે ડોકિયું પણ કરતા નથી; તે રીતે અલંકારશાસ્ત્રના "કૂપમંડૂકો" પ્રાકૃત-સંસ્કૃત-ભાષા, છંદવિકાસ, વૈદિક વાઙ્રમય, વગેરેનું અનુશીલન કરતા જ નથી. આ વિદ્વાનોને કોણ સમજાવે કે દાર્શનિક વિચારધારાના કે નાટ્યશાસ્ત્રના કે વ્યાકરણશાસ્ત્રના તથા લોકભાષાના સંકેતો કે વિકાસ માટે સમાંતર જતા સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ગ્રંથોનું કે તેમાં મળી રહેતા વિષયોનું અધ્યયન પણ અત્યંત આવશ્યક છે. અને વળી વૈદિકમ્રંથોના વિદ્વાન/પંડિતો તો પોતાની એક આગવી પુરાશી દુનિયામાં જ સંતુષ્ટ રહે છે. અને વૈદિક સાહિત્ય માટે ખાસ જરૂરી મુદ્દા (વાક્યરચના, ભાષાકીય ક્લિષ્ટતા, ભાષાવ્યત્પત્તિશાસ, વગેરે) વિષે અજ્ઞાન ધરાવે છે.

ઉપર્યુક્ત પ્રકારના વિદ્વાનો એવો દાવો તો કરે છે કે, તેઓએ તેમના મુખ્ય ક્ષેત્રના/વિષયના અધ્યયન-સંશોધન માટે ઈતર ક્ષેત્રનું/વિષયોનું પણ અધ્યયન કર્યું છે. પરંતુ તેમનો આવો દાવો યોગ્ય લાગતો નથી. જેમકે, અલંકારશાસના વિદ્વાને વૈદિક વાક્ષ્મયનું કે અન્ય ભાષાકીય સાહિત્યનું અધ્યયન કર્યું હોય, પણ વૈદિક કે અન્ય ભાષાકીય સાહિત્યના અધ્યયન-સંશોધનની પકડ તો તેને હોતી જ નથી, આથી તે તે વિષયોનાં કે ક્ષેત્રોનાં પાશ્ચાત્ય અને ભારતીય સંશોધનોમાંથી મુખ્ય મુખ્ય આધુનિક સંશોધનોનો આધાર લેવો જ જોઈએ. આવો આધાર આ વિદ્વાનો લેતા નથી. વળી, ત્રંથ-વિશ્લેષણ-પ્રક્રિયાનું પણ તેમને પૂરતું જ્ઞાન હોતું નથી. સંસ્કૃત વ્યાકરણ-શાસ્ત્ર ક્લિષ્ટ રહ્યું છે. આથી ઉપર્યુક્ત અમારું વિધાન વાંચી કોઈ વ્યાકરણશાસ્ત્રનો વિદ્વાન તરત એવી ટકોર કરશે કે : પાણિનિ-અષ્ટાધ્યાયીના ''કુંડાળામાં" તમે તો જરા પગ-પેસારો કરી જુઓ ! આ બાબતે અહીં જણાવવું પડે કે : ભાષા પાણિનિ-અષ્ટાધ્યાયીમાં નિયમોથી બંધાઈ ચૂકી તે પહેલાંની વૈદિક ત્રંથોમાં, શિલાલેખોમાં, જાતકકથાઓમાં, પાલિ-પ્રાકૃત ત્રંથોમાં મળી આવતી ભાષા/લોકભાષાનાં વિશ્લેષણ કરી, અને તે સંબંધી ભાષા-વ્યુત્પત્તિ-શાસ્ત્રના વિદ્વાનોનાં સંશોધનોમાં રહેલી આ વ્યાકરણશાસ્ત્ર કરતાં ય વધારે ક્લિષ્ટ પ્રક્રિયા સમજવા/સમજાવવા તે પોતાની બુદ્ધિ કસી જુએ અને "કુંડાળાને" જ ક્લિષ્ટ, વિષય-સર્વસ્વ માની લેવાનો ભ્રમ ના રાખે!

ઉપર જે તે તરી આવતાં, સંશોધનનાં આવશ્યક લક્ષણોને આવરી લેતો - તેના આદર્શ ઉદાહરણરૂપે - એક સંશોધન લેખ અહીં પ્રસિદ્ધ કરીએ છીએ. તેમાં વૈદિક - ઔપનિષદ્ સાહિત્યમાં જાણીતા અમેરિકાના વિદ્વાન જોયલ પી.

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

બ્રેરેટનના (જુઓ, બ્રેરેટન) ૧૯૮૬ માં પ્રસિદ્ધ થયેલા સંશોધન-લેખના આધારે છાંદોગ્ય (= છાં) ઉપનિષદ (=ઉપ.)ના છકા અધ્યાયના આઠમા ખંડથી સોળમા ખંડ સુધી (६.૮-૧૬) ધ્રુવપંક્તિ તરીકે પુનરાવર્તન પામતા વાક્યમાં સંકલિત "तत्वमित" વાક્યનું અહીં વિવેચન કરવામાં આવે છે. પ્રસ્તુત સંશોધન-લેખમાં છાં.ઉપ. (६.૮-૧૬)ના વિષયવસ્તુનું વિવેચન તદ્દન વસ્તુલક્ષી રીતે (objective) થતું રહે તે ઉપર સતત લક્ષ્ય આપ્યું છે તે વાચકો નોંધે! ઉપરાંત, ભારતીય વિદ્યાનના કે અન્ય વ્યક્તિના હૃદયમાં વસી રહેલા અને દરેકના મુખે એક "મહાવાક્ય" તરીકે સહજ બોલાઈ જતા, તથા અર્થની દષ્ટિએ કે સમજવામાં તદ્દન સરળ ભાસતા આ ઔપનિષદ વાક્ય: "तत्त्वमित"નો યોગ્ય અને અભિપ્રેત અર્થ કયો ઘટી શકે એ બાબતે અહીં (કદાચ ભારતમાં) સૌ પ્રથમવાર વિશદ વર્ણન કરવામાં આવે છે.

#### §ર : ધ્રુવપંક્તિ અને શાંકરભાષ્ય :

છાં.ઉપ. ૬.૮-૧૬ માં નીચે મુજબ ધ્રુવપંક્તિ આવે છે :

स य एषोऽणिमैतदात्म्यमिदं सर्वं, तत्सत्यं, स आत्मा तत्त्वमिस, श्वेतकेतो इति.... ।

"તે જે આ અિણામા (સૂક્ષ્મતમ) છે, એ સ્વરૂપમય આ બધું (જગત્) છે, તે સત્ય છે, તે આત્મા છે, હે શ્વેતકેતુ, ''તત્" તું છે…"

આ ધ્રુવપંક્તિમાં આવતાં ત- અને एत- જેવાં સર્વનામો ક્યાં, કયી સંજ્ઞા માટે યોજયાં છે. અને તેમનો વ્યાકરણની દષ્ટિએ શો સંબંધ છે તેવા મુદ્દા માટે અહીં વિવેચન કરવાનું આવશ્યક થઈ પડે છે.

છાં. ઉપ. ઉપરના તેના ભાષ્યમાં શંકર આ ધ્રુવપંક્તિ નીચે મુજબ સમજાવે છે :

स य सदाख्यः, एष उक्तः अणिमा अणुभावो जगतो मूलम् । ऐतादात्म्यं-एतदात्मा यस्य सर्वस्य तद्-एतदात्म, तस्य भावः, ऐतदात्म्यम् । एतेन सदाख्येनात्मनात्मवत्सर्वमिदं जगत् ।..... येन चात्मनात्मवत्सर्वमिदं जगत्-तद्-एव सदाख्यं कारणं, सत्यं परमार्थसत् । अतः स एव आत्मा जगतः प्रत्यक्स्वरूपं सतत्त्वं याथात्म्यम् । आत्मशब्दस्य निरुपपदस्य प्रत्यगात्मिन गवादिशब्दवन्-निरूढत्वात् । अतः, तद् सत् त्वमसीति हे श्वेतकेतो ।....

(પૂના. ૬૬૫ સરખાવો બ્રહ્મસૂત્ર-શાંકરભાષ્ય ૧.૧.૬ પાનું ૧૦૯).

"તે જે "સત્" સંજ્ઞક (અસ્તિત્વ ધરાવતું તત્ત્વ) છે. (પહેલાં) જણાવેલું આ, અણિમા - અણુનો ભાવ - જગતનું મૂળ (કારણ) છે. એ આત્મા સર્વનો છે તે "એતદાત્મ", તેનો ભાવ = ઐતદાત્મ્ય". એ "સત્" સંજ્ઞક આત્માથી આત્મમય આ સર્વજગત છે..... અને જે આત્માથી આત્મમય આ જગત છે તે જ "સત્" સંજ્ઞક કારણ सत्य છે. (તે) પરમાર્થ (દષ્ટિએ) સત્ છે. આથી તે જ આત્મા જગતનું પ્રત્યક્ (આંતરિક) સ્વરૂપ છે, સાચેસાચ સ્વભાવ છે અને યાથાત્મ્ય (આત્મા) છે, ઉપપદ રહિત આત્મશબ્દ પ્રત્યક્ (આંતરિક) આત્માના અર્થમાં જાણીતો (જગતમાં રૂઢ) છે; જેમ કે ગાય વગેરે શબ્દો. તેથી તે સત્ તું છે; હે શ્રૈતકેતું!...."

આ ધ્રુવપંક્તિ ઉપરનું શાંકરભાષ્ય જોતાં જણાશે કે શંકરે અહીં त- અને एत- સર્વનામો કોઈપણ રીતે सत् (અસ્તિત્ત્વ ધરાવતું કોઈ તત્ત્વ; Existent/Being) ના સંદર્ભમાં લીધાં છે, જેમ કે,

स: यः = सदाख्यः, આ રીતે एतदात्य्यम् ना प्रथमपदमां आवता एतत् सर्वनामने पश सत् तरीडे લીધું છे.; श्रेम डे, एतेन=सदाख्येन- आत्मना... અને છેલ્લા વિધાન तत्त्वमिस मां आवता तत् सर्वनामने पश सत् ना संदर्भमां समलाव्युं छे, श्रेम डे तद्द=सत्. श्रे डे तात्त्वड (દार्शनिड) विचारधारानी दृष्टिओ शंडरनुं आ रीतनुं अर्थघटन व्याष्ठणी गशी शडाय, अने तत्त्वज्ञानमां सत्ने - अस्तित्त्व धरावता डोई तत्त्वने - अण्मिन् (सूक्ष्मतम डोई तत्त्व)ना अर्थमां पश घटावी शडाय. परंतु, आ ध्रुवपंडित श्रेवी विशिष्ट वाड्यरयनामां तो सत् अने अण्मिन्, अने श्रुद्दा प्रडारनी संज्ञाओ छे, अने आ वाड्यरयनामां आवता (पश छेल्ला तत्त्वमिस विधानमां आवता तत् सर्वनाम सिवायनां) अधां सर्वनामो सत्ना संदर्भमां नहीं, परंतु अण्मिन्ना संदर्भमां योज्यां छे. आ मुद्दो तथा छेल्ला तत्त्वमिस विधानमां आवता तत् सर्वनामनो योज्य संदर्भ, ओ मुद्दो पश अर्डी विशिष्ट विवेचन माजी ले छे. आ मुद्दानी वर्धानी पहेलां अर्डी ऐतदात्म्य वैदिड वाड्यरचनामां सर्वनामो अने व्याडरशनी विसंजित : तत्त्वमिस (छा.७५. ६.८-१६)नुं विवेचन] [४७

પાઠ વિષે વિવેચન કરવામાં આવે છે.

#### ६३ : ऐतदालयम् ५े एतदालयम् ?

શંકર આ ધ્રુવપંક્તિના .... अणिमैतदात्म्यम्... ના બે શબ્દસમૂહને (સંધિને) છૂટા પાડતાં ઉત્તર પદમાં ऐतदात्म्यम् પાઠ સ્વીકારે છે (૪૨). બ્યોહતર્લિકે અને તેને અનુસરીને સેનાર્ટે एतदात्म्यम्ને બદલે एतदात्मकम् પાઠ સુધાર્યો છે; એજર્ટને (પા. ૧૭૫) તો ऐतदात्म्यम् પાઠ લઈ અંબ્રેજી અનુવાદ કર્યો છે.

ભાષ્યકારો ભાવવાચક નામોના પ્રયોગ કરવાનું વિશેષ વલણ દાખવે છે. અહીં પણ કાલ્પનિક ऐतदात्म्यम् પાઠ ભાષ્યકારોની ભાષામાં કાંઈક સર્વસંમત હોવા છતાં આ પાઠ પ્રાચીન ઔપનિષદ ભાષા-પ્રયોગોને અનુરૂપ નથી. ઉપરાંત ऐतदात्म्यम् પાઠ યથાર્થ વિવરણ કે અનુવાદ કરવામાં અહીં મુશ્કેલી સર્જે છે. આથી અહીં ऐतदात्म्यम् કે एतदात्मकम् જેવા પાઠને બદલે एतदात्म्यम् પાઠ જ યોગ્ય છે એવું સ્પાયરે (૧૮૮६ : § ૨૭.૧. પા.૧૮; ૧૮૯૬: § ૯૫ b પા. ૩૦) તથા દેલ્બ્યૂકે (§ ૨૭૯: પા. પદપ), રણૂએ (૧૯૬૧: ૩૬૯, પા. પ૦૦) અને ઇક્લરે (પાનાં ૪....) જણાવ્યું છે, અને વૈદિક વાક્ષ્મયમાં પણ મળી આવતા આવા પાઠ નોંધ્યા છે. આવા પાઠો છાં. ઉપ. ના ઉપર્યુક્ત પાઠ (एतदात्म्यम्) સાથે સરખાવી શકાય. જેમ કે =

#### (૧) મૈત્રાયણીય સંહિતા ૧.૪.૬ (પા. ૫૪) :

एते वै देवा अहुतादो यद ब्राह्मणा एतद्देवत्य एषं यः पुरानीजानः....।

"તે દેવો હોમેલું નહીં ખાનારા બ્રાહ્મણો છે. જેણે પહેલાં યજ્ઞ નથી કર્યો એને આ દેવત્ય (દેવતા ) છે." एतद्देवत्यः =एते (ब्राह्मणः) देवत्या एव यस्य सः =

(૨) તૈત્તિરીય બ્રાહ્મણ ૩.૯.૧૭.૩ (પાનું ૧૨૯૭) =

गुँद्रं चुरुं निर्विपेत्, यदिं महुती देवतां भिमन्येंत, एतहेवत्यों वा अर्थः । स्वयैवैन देवत्या भिषज्यित, अग्दो हैव भविति । "જો મોટો દેવતા (આ પશુને) ઇજા કરે (ત્રાસ આપે) (તો) તેણે રુદ્રને યજ્ઞમાં ચરુ આપવો જોઈએ (ઢોળવો જોઈએ). ઘોડાને એ દેવત્ય છે, (તેથી) પોતાના દેવતા દ્વારા તેનો વૈદ્ય બને છે. તે નીરોગી બને છે."

एतद्देवत्य: =एष=(=रुद्र=) देवत्य एव यस्य स:

ઉપર્યુક્ત ઉલ્લેખોમાંથી ઉદાહરણ (૧)ના एतद्देवत्यः પદમાં યોજાયેલું एतत् સર્વનામ તેના પુરોવર્તી ब्राह्मणः પદનો સંદર્ભ સૂચવે છે; તથા ઉદાહરણ (૨)ના एतद्देवत्यः પદમાં યોજાયેલું एतत् સર્વનામ તેના પુરોવર્તી रुद्र-शબ्દનો સંદર્ભ સૂચવે છે. તે પ્રમાણે પ્રસ્તુત ધ્રુવપંક્તિના एतदात्म्यम् પદમાં યોજાયેલું एतत्- સર્વનામ પણ તેના પુરોવર્તી अणिमन्- પદનો જ સંદર્ભ જણાવે છે.

एतदात्म्यम्=एष: (=अणिमा) आतम्य: यस्य तद्

છાં. ઉપ. ૬.૮-૧૬ માં एतदात्म्यम् પાઠ સાચો છે, તેની મનિઅર-વિલિયમ્સના સંસ્કૃત અંગ્રેજી શબ્દકોષમાં (આવૃત્તિ ૧૮૯૯, પાનું ૨૩૧ b एतद્) એ મુજબ સુધારો કરવાની જરૂર છે !]

### §૪ : "જાતિ-વચન સ્વીકારનો નિયમ"

પ્રસ્તુત ધ્રુવપંક્તિના तत् सत्यम् શબ્દ-સમૂહમાં વપરાયેલું तत् સર્વનામ પણ તેના પુરોવર્તી अणिमन् (પુલ્લિંગ) પદના સંદર્ભમાં જ યોજાયું છે; છતાં તે त- સર્વનામે अणिमन् નાં જાતિ (પું), વચન (એકવચન) સ્વીકારવાને બદલે सत्य નાં જોતિ (નપું) અને વચન (એકવચન) સ્વીકાર્યાં છે; અને વૈદિક ગદ્યવાક્રમયની વાક્યરચનાનું અનુસરણ કર્યું છે. વૈદિક ગદ્યની વાક્યરચનાના નિયમ મુજબ દર્શક (deictic) સર્વનામનાં જાતિ અને વચન તટસ્થ રહે છે; તે ગમે તે જાતિ-વચનમાં વપરાય છે. આ સર્વનામ, પ્રથમા વિભક્તિમાં પરંતુ વિષય (વાચ્ય) તરીકે યોજાયેલા પદનાં (predicate

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

nominative), અથવા પ્રથમા વિભક્તિમાં કર્તા (પાણિનિ ૨.૩.૪૬ પા. ૫૧૨) તરીકે યોજાયેલા પદનાં (subject nominative), અથવા સંગતિ દર્શાવતા પદનાં (appositive) જે "વચન" અને "જાતિ" હોય છે તે જ વચનનો અને જાતિનો સ્વીકાર કરી લે છે. ટૂંકમાં, દર્શક સર્વનામ જે શબ્દની સાથે હોય તે શબ્દનાં જાતિ અને વચન સ્વીકારી લે છે. આને "જાતિ-વચન-સ્વીકારનો નિયમ" કહે છે. (સરખાવો =સ્પાયર ૧૮૮૬; §. ૨૭.૧ પા. ૧૮; ૧૮૯૬: § ૯૫ b પા. ૩૦; દેલ્બ્યૂક §૨૭૯ =પા. ૫૬૫; રણૂ ૧૯૬૧: ૩૬૯, પા. ૫૦૦; ઈક્લેર =પાનાં ૪.....) આ જાતિ વચન-સ્વીકારનો નિયમ તત્ત્વમિત્ત ના વિવરણ માટે પણ આવશ્યક થઈ પડે છે. સામાન્ય રીતે આ નિયમ અને તેના અનુસંધાનમાં તત્ત્વમિત્ત નું વિવરણ કરવા પ્રત્યે અનુવાદ કરનારા લોકોનું ધ્યાન ખેંચાતું નથી. આ જાતિ-વચન-સ્વીકારના નિયમનું ઉદાહરણો સાથે વિશદ વિવરણ કરતાં પહેલાં અહીં સર્વનામ માટે કાંઈક સામાન્ય વિવરણ કરવાનું યથાર્થ લાગે છે. (પાણિનિ કે પતંજલિએ વિધેય પ્રથમા વિભક્તિ વિષે કોઈ વિવેચન કે સંજ્ઞા આપ્યાં નથી!)

સંસ્કૃતમાં અને ખાસ તો વૈદિક પ્રંથોમાં સર્વનામ અને નામનો એક સાથે થતો પ્રયોગ શ્રીક ભાષાના નિશ્ચયાત્મક આર્ટિકલના (article = પદનો અર્થનિર્ણય કરનારો અવ્યય-શબ્દ; જેમ કે, અંગ્રેજીમાં the, વગેરે) જેવો હોય છે. જેમ કે તે देवા: (=the gods) આવો પ્રયોગ ઋગ્વેદમાં નથી. આ પ્રયોગ કુરુ-પંચાલ કેન્દ્રમાં પ્રચલિત મૈત્રાયણીય-સંહિતા, કાઠક સંહિતા, તૈત્તિરીય-સંહિતા વગેરેમાંથી બધે (વૈદિકગ્રંથોમાં) ફેલાયો. પ્રાચીન વૈદિક કથાનકો સાધારણ રીતે દેવા વૈ થી શરૂ થાય છે, પંરતુ ઐતરેય - બ્રાહ્મણમાં તેવાં કથાનકો તે દેવા:=થી શરૂ થાય છે. આ રીતે વૈદિક સોડદ્દમ, स त्वम વગેરે પાલિભાષામાં સં. સોડદ્દમ, પાલિ સોડદ્દમ અને સં. (વૈદિક) તં त્वम > પાલિ. તં તં થયાં. આમ સામાન્ય રીતે વૈદિક શરૂઆત અથ થી થતી ત્યાં ઉત્તરકાલીન વૈદિક ગ્રંથોમાં વાક્યની શરૂઆત સ થી થવા માડી (સરખાવો =િવ્ટ્ઝેલ § ૯.૨ પા. ૨૧૩ અને § ૯-૧૦ પા. ૨૨૧).

આથી, ત- સર્વનામ સાધારણ રીતે વિશેષણાત્મક (abjectival) નથી હોતું, પરંતુ एत- સર્વનામ વિશેષણાત્મક હોઈ શકે (જુઓ ઈક્લેર પા. ૧૦....) આ ઉપરાંત તત્ સર્વનામ (નપું.) ક્રિયાવિશેષણ તરીકે અનેક અર્થમાં વપરાય છે. (જુઓ § ૧૨).

હવે વૈદિક ગદ્યસાહિત્યની વાક્યરચનામાં સર્વનામના જાતિ-વચન-સ્વીકારના નિયમો નીચેનાં ઉદાહરણો ઉપરથી સમજી શકાશે.

## (૧) જૈમિનીય બ્રાહ્મણ ૩.૩૨૬ (પા. ૪૮૭)

तस्यै.....अक्षरे - उपोदसर्पतां सैवैषाऽनुष्ट्रबभवत् ।

"તેમાંથી ( વાચ્ માંથી)..... બે અક્ષરો ઉદ્દભવ્યા; તે બે (અક્ષરો : सा =अक्षरे) આ અનુષ્ટુભ્ છંદ બન્યા" અહીં सा સર્વનામ अक्षरे નો (નપું., દ્વિવયન) સંબંધ દર્શાવે છે, પણ તે સર્વનામે વિધેય-પ્રથમાવિભક્તિ-પદ अनुष्टुम्નાં જાતિવચન (સ્રી. એકવચન) સ્વીકાર્યાં છે." અહીં सા....अनुष्टुबभवत् થી એવો અર્થ નથી નીકળતો કે "તે....અનુષ્ટુભ્ છંદ બન્યો," પણ અવશ્ય આ જ અર્થ થઈ શકે કે; વાણીમાંથી ઉદ્દભવેલા બે અક્ષરો અનુષ્ટુભ્ બન્યા. અહીં त- સર્વનામ વિશેષણાત્મક નથી; પણ एषा સર્વનામ अનુષ્ટુમ્ ના વિશેષણ તરીકે છે.

(૨) અહીં સંબંધક વાક્યરચનામાં ત- સર્વનામ વિષે જણાવવામાં આવે છે. સંબંધક વાક્યરચનામાં મુખ્ય વાક્ય સાથે ગૌણ સંબંધક વાક્ય (Relative clause) સંકળાયેલું હોય છે. આ ગૌણ સંબંધક વાક્યમાં જો કર્તા સ્પષ્ટ હોય, ત્યારે પણ જાતિ-વચન-સ્વીકારનો નિયમ લાગુ પડે છે. અહીં ત- સર્વનામ ગૌણ સંબંધક વાક્યમાં કર્તાના સંદર્ભમાં; પરંતુ મુખ્ય વાક્યમાં તે વિષેય પ્રથમાવિભક્તિનાં જાતિ-વચન સ્વીકારે છે, છતાં આ ત- સર્વનામ સંદર્ભ તો મૂળ કર્તાનો જ સચવે છે! જેમ કે

ઐતરેય બ્રાહ્મણ ૩.૩૪.૨ (પા. ૩૭૯. ઓફ.પા.૮૨) :

यानि परिक्षाणान्यासँस्ते कृष्णाः पशवोऽभवन् ।

વૈદિક વાક્યરચનામાં સર્વનામો અને વ્યાકરણની વિસંગતિ : तत्त्वमिस (છા.ઉ૫. ૬.૮-૧૬)નું વિવેચન] [૪૯

" જે [બળી ગયા પછી શેષ]ભૂકો (ખાખ) હતાં તે (परिक्षाणानि) કાળાં પશુ થયાં."

અહીં यानि परिक्षाणान्यासन् ગૌણ વાક્ય સમૂહ છે; અને તેમાં परिक्षाणानि (નપું. બહુવચન) કર્તા તરીકે સ્પષ્ટ છે. તેના સંદર્ભમાં વપરાયેલા તે સર્વનામે પરિક્ષાणાનિ કર્તાના સંદર્ભમાં રહેવા છતાં, પરિક્ષાणાનિનાં નપું. જાતિ અને બહુવચન સ્વીકાર્યાં નથી.; પણ વિધેય પ્રથમાવિભક્તિમાં આવેલા પશ્ચવઃનાં જાતિ (પું.) અને વચન (બહુવચન) સ્વીકાર્યાં છે.

## (3) જેમનીય બાહ્યણ 3.૧૨૬ (પા. ૪૦૭) :

तद् यत् तद् यज्ञस्य शिरोऽछिद्यतेति सोऽसावादित्य: ।

''એમ કહેવાય છે કે યજ્ઞનું તે શિર કપાયું તે(સ:≃જ્રિય:) એ સૂર્ય [હતો]."

ઉપર જણાવેલી સંબંધક વાક્યરચના જેવી અહીં પણ વાક્યરચના થઈ છે. તેમાં ગૌણ વાક્યસમૂહમાં શિષ્ટ=કર્તા સ્પષ્ટ છે. અહીં સઃ સર્વનામ, મુખ્ય વાક્યમાં વિષેય પ્રથમા-વિભક્તિમાં રહેલા आदित्य: (પુ. એકવચન) મુજબ રહ્યું છે; અને ગૌણ વાક્યના શિષ્ટ=કર્તાના સંદર્ભમાં તે હોવા છતાં તેણે શિષ્ટનાં નપું. એકવચન સ્વીકાર્યાં નથી.

(૪) ઐતરેય બ્રાહ્મણ ૪.૧૭.૬ (પા.૪૮૪,; ઓફ. પા. ૧૧૦)

प्रायणीयोऽतिरात्रश्चतुर्विश उक्थ्यः सर्वेऽभिप्लवाः षळहा आक्ष्यन्त्यन्यान्यहानि, तदादित्यानामयनम् ।

"પ્રાયણીય (પ્રાસ્તાવિક)-અતિરાત્ર, ચતુર્વિશ - ઉકથ્ય, સર્વે અભિપ્લવ ષડહ અને બીજા (કેટલાક) આક્ષ્યન્ત દિવસો-તે (तद् = બધા निर्देशेલા યજ્ઞ) આદિત્યોનો માર્ગ છે."

આવા પ્રકારની (Proleptic) વાક્યરચનામાં તત્ સર્વનામ પૂર્વનિર્દિષ્ટ શબ્દોના સંદર્ભમાં યોજાય છે. અહીં તત્ સર્વનામ તત્તવિત્યાનામયનમ્ વાક્યસમૂહમાં યોાજાયું છતાં તેનો સંદર્ભ પૂર્વનિર્દિષ્ટ યજ્ઞવિષિઓ સાથે રહે છે. છતાં આ સર્વનામ અયનમ્ નાં જાતિ-વચન સ્વીકાર્યાં છે, પરંતુ પૂર્વનિર્દિષ્ટ વિવિધ યજ્ઞવિષિઓનાં જાતિ-વચન (પુ./નપું: એકવચન/ બહુવચન) નથી સ્વીકાર્યાં. અહીં अયન પરિણામ છે અને તેનો હેતુ, પૂર્વનિદિષ્ટ યજ્ઞવિષિ ક્રિયાઓ છે.

## (૫) શતપથ બ્રાહ્મણ (૨.૫.૧.૧૮) (માધ્યંદિન-શાખા) (પા. ૧૭૯) :

प्रस्व उप<u>सं</u>नद्धा भवन्ति, तं प्रस्तरं गृह्णिति प्र<u>ज</u>ननमु ही<u>दं, प्रज</u>ननमु ह<u>ि प्र</u>स्वस्<u>त</u>स्मात् प्रसू: प्रस्तरं गृह्णिति ।

"ખીલતી કળીઓ/કુંપળો (બર્હિના સમૂહ સાથે) બાંધી છે. તેમને (તં.=प्रस्वः) પ્રસ્તર (તરીકે) ગ્રહણ કરે છે. ખરેખર આ પ્રજનન છે, અને ખીલતી કળીઓ/કુંપળો પ્રજનન છે, તેથી ખીલતી કળીઓ/કુંપળો પ્રસ્તર (તરીકે) ગ્રહણ કરે છે."

આ વાક્યમાં प्रसू: અને प्रस्तरम्, બંનેની યોગ્યતા - યથાર્થતા કે સંગતિ- દર્શાવી છે (Apposition). આ વાક્યના અંતે આવતું વિધાન प्रसू: प्रस्तरं गृह्णात સ્પષ્ટ કરે છે કે અહીં આ આખા વાક્યમાં तम् સર્વનામ प्रस्तरम् પદના વિશેષણ તરીકે કે દર્શક સર્વનામ તરીકે (deictic) નથી, પરંતુ તે કળીઓના (प्रस्व:) સંદર્ભમાં યોજાયું છે. છતાં આ ત-સર્વનામે પ્રस્व: નાં.પું. બહુવચનને બદલે પ્रस्तरम्નું નપું. એકવચન સ્વીકાર્યું છે. એગેલીંગે (પા. ૩૮૯) પણ એ મુજબ જ આ વાક્યનું ભાષાંતર કર્યું છે.

## §પ : વૈદિક વાક્**મયની અને છા.ઉપ.ની વાક્યરચનામાં** સમાનતા :

ઉપર (ફ ૪ માં) દર્શાવેલી વૈદિક ગદ્યની વાક્યરચના જેવી જ વાક્યરચના છા. ઉપ.માં પણ મળી આવે છે તે નીચે જણાવેલાં (૧-૧૧) ઉદાહરણો ઉપરથી સ્પષ્ટ થશે.

## (૧) છાં. ઉપ. ૫.૧૦-૧ (પા. ૩૪૨)

ताः [नद्यः] समुद्रात् समुद्रमेवापीयन्ति । स समुद्र एव भवति । ता यथा तत्र न विदुः.... ।

**40**]

[સામીપ્ય : ઑક્ટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

"આ [નદીઓ] સમુદ્રમાંથી (વહે છે.) અને સમુદ્રને મળે છે. તેઓ (सः=ताः/नद्यः) સમુદ્ર થાય છે. જેમ તેઓ ત્યાં જાણતી નથી…."

આ વાક્યમાં ताः =સર્વનામો નદીઓ માટે – નદીઓના સંદર્ભમાં યોજાયાં છે. ઉપરાંત, આ જ વાક્યના स समुद्र एव भवित विधानमां सः =સર્વનામ પણ નદીઓ માટે યોજાયું છે. છતાં, આ सः સર્વનામે समुद्रःनાં (विधेय પ્રથમા વિભક્તિનાં) પું. અને એકવચન સ્વીકાર્યાં છે (સરખાવો : ઈક્લેર પા. ૪); નદીનાં (સ્રી. બહુવચન) જાતિ-વચન નથી સ્વીકાર્યાં.

#### (ર) છા. ઉપ. ૬.૩.૮

ते वा एते पञ्चान्ये पञ्चान्ये दश सन्तस्तत् कृतम् ।

''તે એ પાંચ અન્ય (અને વળી) બીજા પાંચ મળી દશ થતાં તેઓ (तत् =પાંચ + પાંચ) 'કૃત' છે."

અહીં तत् સર્વનામનો સંબંધ पञ्च, पञ्च साथे સ્પષ્ટ છે; પણ તેણે कृतम् (વિધેય પ્રથમાવિભક્તિ)નાં નાન્ય. અને એકવયન સ્વીકાર્યાં છે; પણ તેણે पञ्च- पञ्चनां પું. બહુ. નથી સ્વીકાર્યાં.

#### (૩) છા. ઉપ. ૨.૨૧.૧ (પા. ૯૮)

त्रय इमे लोकाः, स प्रस्तावः अग्नि र्वायुगदित्यः, स उद्गीथो नक्षत्राणि वयांसि मरीचयः, स प्रतिहारः । सर्पा गन्धवाः पितरस्तिन्धनम्.... ।

"(અહીંના) આ ત્રણ લોક, તેઓ (सः =लोकाः) પ્રસ્તાવ (સામન્, પ્રાસ્તાવિક સ્તુતિ) છે. અગ્નિ, વાયુ અને સૂર્ય, તેઓ (सः =अग्नि: + वायु: + आदित्यः) =ઉદ્ગીથ (સામવેદગાયન) છે. નક્ષત્રો, પક્ષીઓ અને મરીચિઓ (પ્રકાશ-કિરણો), તેઓ (सः=नक्षत्राणि + वयांसि + मरीचयः =) પ્રતિહાર (સામન્ના અક્ષરો) છે. સર્પો, ગંધવીં અને પિતુઓ, તેઓ (सः =सर्पा: + गन्धर्वा: + पितरः) નિધન (સામન્નું અંતે આવતું પદ/વાક્ય) છે."

આ ઉદાહરણ, ઉપર જણાવેલા ઉદાહરણ (૨) ની સમાન જાય છે. આ રીતે સરખાવો; છા. ઉપ. ૨.૩ અને ૨.૪. (પા. ૭૮-૭૯) આ ઉદાહરણો (૨)-(૩) માં ત- સર્વનામનો સંદર્ભ તેની પાસે જ આવેલા શબ્દ સાથે કે એવા અનેક શબ્દોના સમૂહ સાથે સ્પષ્ટ થાય છે.

#### (४) **છા.ઉપ. ૭.૪ ૧-૨** (પા. ૩૭૦-૩૭૩)

અહીં संकल्पनो મર્મ સમજાવવામાં આવ્યો છે. તે જણાવે છે કે; મન, વાણી, નામ, મંત્ર, કર્મ, એ સર્વનો આધાર સંकल્प છે. (છા.-ઉપ.૭-૪-૧). આ રીતે દ્યાવાપૃથિવી (સ્વર્ગ અને પૃથ્વી), વાયુ, આકાશ, તાપ, તેજ; એ બધાં સંक્लृप છે, તેમાંથી વર્ષા, અન્ન, પ્રાણો, મન્નો, કર્મો અને જગત્, એ સર્વ ઉદ્દભવે છે. અહીં ઉપસંહાર કરતાં જણાવ્યું છે કે स एषः संकल्पः =.... (છા. ઉપ. ૭.૪.૨, પા. ૩૭૩) આ સઃ =સર્વનામનો સંદર્ભ ઉપર જણાવેલાં સંकल्प અને સંক્লૃપનાં બધાં વર્શનોમાં જે દર્શાવ્યું છે તે સમગ્ર ફકરા સાથે રહે છે. જો આ સઃ =સર્વનામનો અહીં આવો સંદર્ભ ના હોત તો તેવી પરિસ્થિતિમાં અહીં સઃ સર્વનામને બદલે સામાન્ય રીતે તત્ત્ સર્વનામ (નપું. એકવચન) યોજાયું હોત!

#### (પ) છા. ઉપ. **૩.૧.૧-૨** (પા.૧૧૯-૧૨૧)

असौ वा आदित्यो देवमधु....। (३.१.१) तस्य ये प्राञ्चो रश्मयस्ता एवास्थ प्राच्यो मधुनाड्यः। ऋच एव मधुकृतः। ऋग्वेद एव पुष्पम्। ता अमृता आपः....। (३.१.२)

"દેવોનું મધુ આદિત્ય છે.... તેનાં (=આદિત્યનાં) જે પૂર્વનાં કિરણો છે તેઓ આના (अस्य =મધુના) પૂર્વ તરફી કોષો છે, ઋચાઓ મધમાખીઓ છે, ઋગ્વેદ પુષ્પ છે. તે (ताः =- મધુ) શાશ્વત આપ (પ્રવાહી-તત્ત્વ) છે."

આ પછી આ आप: કેવી રીતે ઉદ્ભવે છે અને તે શા માટે મધુ છે તેનું વર્ષીન આવે છે.

વૈદિક વાક્યરચનામાં સર્વનામો અને વ્યાકરણની વિસંગતિ : तत्त्वमिस (છા.ઉપ. ૬.૮-૧૬)નું **વિવેચન**] [૫૧

અહીં असौ वा....पुष्पम् સુધીનું વર્ણન તેની અંતે આવતા તા अमृता आप:ની અપેક્ષા રાખે છે એવું સૂચન કરતું લુમનું ભાષાંતર =The drops of the nectar fluid [arose as follows] (પા.૨૦૩) યથાર્થ નથી. અહીં ત- સર્વનામ તેના પુરોવર્તી શબ્દ સાથે- નહીં કે તેના કોઈ ઉત્તરવર્તી શબ્દ સાથે-સંદર્ભમાં રહ્યું છે. સામાન્ય રીતે, ત- સર્વનામ વાક્યની શરૂઆતમાં કોઈ શબ્દનું પુનરાવર્તન કરે છે, અથવા તો વાક્યરચનાનો પૂર્વાપર સંદર્ભ દર્શાવે છે. આવી વાક્યરચના અન્વાદેશીય (Anaphoric સરખાવો =િનરુક્ત ૪.૨૫ પા. ૧૯ અને પાણિનિ ૨.૪.૩૨-૩૪ પાનાં પ૪૬-૫૪૯) હોય છે. આવાં વાક્યોમાં ત – સર્વનામ કોઈ નવો જ મુદ્દો સૂચવતું નથી, કે તે કોઈ એવા મુદ્દાની અપેક્ષા પણ રાખતું નથી. અહીં अમૃતા આપઃ પ્રવાહીઓ છે અને છા. ઉપ. ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારનાં પ્રવાહીઓ ભિન્ન ભિન્ન ઉપમાથી દર્શાવે છે; જેમકે તેઓ યજ્ઞની પ્રવાહી આહૃતિઓ છે, દા.ત. સોમ, ઘી, દૂધ વગેરે (સરખાવો આ ઉપરનું શાંકરભાષ્ય પા. ૧૧૯-૧૨૨), તે મધુમાખીઓએ સર્જેલો રસ છે. (છા. ઉપ. ૩.૧.૩), તે દેવોના સૂર્ય પ્રત્યે વહે છે. (છા. ઉપ.૩.૧-૪.) તે અમૃતના લીધે દેવો નિર્ભર છે. (છા.ઉપ.૩.૬.૧). તેઓ સાચેસાચ દેવમધુ છે, અને અહીં આમ તન્સર્વનામ સ્વાભાવિક રીતે જ આ મધુ ના સંદર્ભમાં રહે છે.

(૬) ઉપર §૪. (૨-૩)માં જણાવ્યા પ્રમાણે છા.ઉપ.માં પણ સંબંધક વાક્યરચનામાં ગૌણ-વાક્યના વિશિષ્ટ કર્તાના સંદર્ભમાં ત- સર્વનામનો પ્રયોગ મુખ્ય વાક્યમાં થાય છે. આ માટે ઉદાહરણ ૬-૮ આપવામાં આવે છે; જેમ કેઃ

છા.ઉપ. **૭.૨૩.૧** (પા. ૩૯૭) :

यो वै भूमा, तत् सुखम्।

"જે પરિપૂર્ણતા (भूमा) છે, તે (तत् =भूमा) સુખ છે."

(૭) છા.ઉપ. ૧.૩.૩. (પા. ૩૦)

यो व्यानः, सा वाक्।

''જે વ્યાન (વ્યાપ્ત થયેલો વાયુ) છે, તે (सा =व्यान:) વાણી છે.''

(૮) છા. ઉપ. ૩.૧૯.૨ (પા. ૧૭૭)

तद् यद् रजतं, सेयं पृथिवी ।

''તે જે (અર્ધભાગ) ૨૪ત છે, તે (सा=रजतम्) આ પૃથ્વી છે.''

ઉપરાંત જુઓ, છા.ઉપ.૨.૭.૨ અને ૩.૧૬.૧.

(૯) આ ઉપરાંત કેટલીકવાર ગૌણ સંબંધક વાક્યના સમગ્ર વિષય વસ્તુના સંદર્ભમાં પણ ત- સર્વનામ યોજાય છે. આ માટે નીચે ઉદાહરણો ૯-૧૦ દર્શાવવામાં આવે છે.

છા. ઉપ.૭.૨૪.૧ (પા.૩૯૮-૩૯૯)

यत्र नान्यत् पश्यति, नान्यच्छुणोति, नान्यद् विजानाति, स भूमा ।

''જ્યાં કોઈ અન્ય કાંઈ જોતું નથી, અન્ય કાંઈ સાંભળતું નથી, અન્ય કાંઈ (નિશ્ચિત) જાણતું નથી, તે (सः) પરિપૂર્ણતા છે.''

અહીં सः સર્વનામ यत्र नान्यत्...विजानाति સુધીના ગૌણ સંબંધક વાક્યના સમગ્ર વિષયવસ્તુના સંદર્ભ માટે યોજાયું છે, છતાં આ સર્વનામે સ્વીકાર્યાં છે જાતિ(પું.) અને વચન (એકવચન) તો भूमाનાં !

(૧૦) છા. ઉપ. ૩.૧૭.૧ (પા. ૧૬૮)

स यद् अशिशिषति यत् पिपासति यन रमते ता अस्य दीक्षा ।

પર]

[સામીપ્ય: ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

''તે જ્યારે ભૂખ્યો થાય છે (ખાવા ઇચ્છે છે), જ્યારે તરસ્યો થાય છે (પીવા ઇચ્<mark>છે છે), જ્યારે પોતાને સંતોષતો</mark> (પોતે આનંદ માણતો) નથી, એ (તા:) એની દીક્ષા(વિધિ) છે.

અહીં ताः સર્વનામ સમગ્ર વાક્યમાં अशिशिषति, पिपासित, न रमते પદોથી દર્શાવેલી દીક્ષાવિધિના સંદર્ભમાં યોજાયું છે.

#### (૧૧) છા. ઉપ. ૭.૨૫.૧ (પા. ૪૦૧)

स एवाधस्तात् स उपरिस्तात् स पश्चात् स पुरस्तात् स दक्षिणतः स उत्तरतः स एवेदं सर्वमिति ।

''તે નીચે, તે ઉપર, તે પશ્ચિમે, તે પૂર્વે, તે દક્ષિણે, તે ઉત્તરે, તે જ આ સર્વ (જગત્) છે."

હ્યુમ (પા. ૨૬૧) આ વાક્યને ઉપર દર્શાવેલાં છા. ઉપ.નાં ઉદાહરણોમાં અપવાદ તરીકે ગણે છે; અને આ વાક્યના અંતિમ વિધાન .... एवंदं सर्वमिति માં આવતું સઃ સર્વનામ भूमाના સંદર્ભમાં યોજાયું છે; અને આની શરૂઆતમાં ચાલી આવતા भूमાના વર્ણનને લીધે, અહીં સઃ સર્વનામે भूमा ના સંદર્ભમાં મૂમા નાં જાતિ (પું.) અને વચન (એકવચન) સ્વીકાર્યા છે; પરંતુ તે સર્વનામે વિધેય-પ્રથમા વિભક્તિ इदम् પદનાં નપું. એકવચન નથી સ્વીકાર્યા, એમ જણાવે છે. પરંતુ હ્યુમનું આ વિવરણ યથાર્થ નથી. કારણ કે આ આખું વાક્ય આનુષંગિક છે, અને તેનાં अधस्तात, उपस्तित, વગેરે ક્રિયાવિશેષણો ઉપરથી અહીં કોઈ ગત્યાત્મક ક્રિયાપદ (દા.ત. ''વિસ્તરે છે") અધ્યાહાર્ય (ellipsis) છે. આ રીતે ઉપર્યુક્ત વાક્યનો અર્થ એ થાય છે કે :

"તે નીચે-ઉપર-પશ્ચિમે-પૂર્વે-દક્ષિણે-ઉત્તરે (વિસ્તરે છે); તે જ આ સર્વ (જગતમાં વિસ્તરે) છે."

#### સરખાવો મુંડક ઉપનિષદ્ ૨-૨-૧૧ (પા. ૩૩)

ब्रह्मैवेदममृतं, परस्ताद् ब्रह्म, पश्चाद् ब्रह्म, दक्षिणतश्चोत्तरेण- अधश्चोध्वं च प्रसृतं, ब्रह्मैवेदं विश्वमिदं विश्वम् ।

''બ્રહ્મ આ અમૃત છે, બ્રહ્મ પૂર્વમાં, બ્રહ્મ પશ્ચિમમાં, દક્ષિણમાં અને ઉત્તરે, નીચે અને ઉપર, પ્રસરેલું (છે) બ્રહ્મ જ આ બધે (વિશ્વ) અને અત્યંત બહોળા વિસ્તારમાં (પ્રસરે છે.)''

અહીં ક્રિયાવિશેષણો (परस्तात्, पश्चात्, વગેરે) સાથે સ્પષ્ટ રીતે ગત્યાત્મક ક્રિયાપદ प्र+सृ યોજાયું છે.

આ બધાં ઉદાહરણો (૧-૧૧) ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે છા. ઉપ.ની વાક્ય<mark>રચના વૈદિકવાક્ષ્મયની ગદ્ય</mark> વાક્યરચનાની સમાન જાય છે. (જુઓ : "સર્વનામોની તારવણી" પરિશિષ્ટ ૧).

#### § हः ध्रुवपंक्तिमां तत्सत्यम् अने स आत्मा :

ઉપર્યુક્ત (§ ૪) વૈદિક ગદ્યમાં આવતી વાક્યરયનાના નિયમો તથા ઉદાહરણો ઉપરથી નિશ્ચિત થાય છે કે પ્રસ્તુત છા. ઉપ. ह.८-१ हनी ध्रुवपंક्तिमां સંકળાયેલા तत् सत्यम्मां तत् सर्वनाम पूर्ववर्ती अणिमा (पुं. એકવચન) ના સંદર્ભમાં યોજાયું છે, છતાં અહીં આ સર્વનામે તેના વિધેય-પ્રથમા-વિભક્તિ પદ सत्यम् નાં જાતિ (નપું) અને વચન (એકવચન) સ્વીકાર્યાં છે, પરંતુ अणिमा નાં જાતિ-વચન (પુ. એકવચન) નથી સ્વીકાર્યાં.

આ રીતે, પ્રસ્તુત ધ્રુવપંક્તિમાં સંકળાયેલા स आत्मा માં स: સર્વનામ अणिमाના સંદર્ભમાં છે તે સ્વાભાવિક સ્પષ્ટ થાય છે, કારણ કે, स: સર્વનામના સંદર્ભમાં રહેલો પૂર્વવર્તી अणिमा શબ્દ અને વિધેય પ્રથમાવિભક્તિ તરીકે રહેલો आत्मा શબ્દ, આ બંને શબ્દો પું. એકવચનમાં છે, છતાં એમ કહી શકાય કે स: સર્વનામે અહીં अणिमाના સંદર્ભમાં રહીને વિધેય પ્રથમાવિભક્તિ પદ आत्माનાં જાતિ (પું.) અને વચન (એકવચન) સ્વીકાર્યા છે.

વળી, આ ધ્રુવપંક્તિમાં अणिमन् પદ સિવાય બીજું એવું કોઈ પદ નથી કે જેનો સંદર્ભ स: સર્વનામ સૂચવતું હોય. ઉપરાંત, આ ધ્રુવપંક્તિથી અન્યત્ર-બીજે સ્થળે -ક્યાંય म: સર્વનામ માટે અન્ય કોઈ સંદર્ભ શોધવો પડે એવો કોઈ અગત્યનો પ્રશ્ન પણ ઉપસ્થિત થતો નથી.

વૈદિક વાક્યરચનામાં સર્વનામો અને વ્યાકરણની વિસંગતિ : तत्त्वमिस (છા.ઉપ. ૬.૮-૧૬)નું विવેચન] [૫૩

#### §७ : ध्रुवपंक्तिमां तत् त्वमिस :

છા. ઉપ. ૧.૮-૧૬ માં આવતી પ્રસ્તુત ધ્રુવપંક્તિ, અને ખાસ તો તેમાં વણાયેલું આ तत्त्वमिस વાક્ય અને તે ઉપરનાં વિવિધ ભાષ્યો કે અંગ્રેજી, હિંદી, ગુજરાતી, વગેરે ભાષાઓમાં થયેલાં તેનાં ભાષાંતરો સર્વત્ર એટલાં તો જાણીતાં થઈ ગયાં છે કે તેની વાક્યરચના કે વ્યાકરણની દષ્ટિએ ઉપસ્થિત થતી તેનાં વિવરણની આંટીઘૂંટી તરફ કોઈનું પણ ધ્યાન ખેંચાયું નથી. ઊલટું, આ ધ્રુવપંક્તિની પ્રચલિતતા અને તે પરનાં આવાં ભાષ્યો-ભાષાંતરોના પ્રવાહમાં તણાઈ જતા આજના ઘણા વિદ્વાનો પણ આ ધ્રુવપંક્તિ જેમ છે તેમ અને તે પરનાં ભાષ્યો-ભાષાંતરો જે કાંઈ જણાવે છે તે સ્વીકારી લે છે. આજે પણ આપણા ઘણા વિદ્વાનોને આ ધ્રુવપંક્તિના વિવરણમાં ઉપસ્થિત થતા વિકટ આંટીઘૂંટીવાળા પ્રશ્નો જ જયાં ઉદભવ્યા ન હોય - તેવા પ્રશ્નોની કલ્યના પણ ન ઉદ્ભવી હોય - ત્યાં તેમની પાસેથી તેવા પ્રશ્નોના યોગ્ય ઉકેલની આશા તો ક્યાંથી રખાય ?

(૧) શંકરે આ ધ્રુવપંક્તિના ભાષ્યની શબ્દરચનાના પ્રવાહમાં અન્ય સર્વનામોની સાથે સાથે યુક્તિપૂર્વક तत्त्वमिस विधानમાં આવતા तत् (નપું. એકવચન) સર્વનામને પણ सत् (નપું. એકવચન)ના સંદર્ભમાં વણી લીધું (જુઓ ઉપર §૨).

એક રીતે આવું અર્થઘટન સંભવી શકે. છા-ઉપ. દ. ૮-૧૦ ની આ ધ્રુવપંક્તિમાં पुरुष/प्रजानां વિવિધ પાસાંનું, તેમના કારણભૂત सत्માં પર્યવસન થતું હોય એવું વર્શન આવે છે. અહીં વિશેષ તો દ. ૯.૩ (પા. ૩૪૦-૩૪૧) અને ૧૦.૨ (પા. ૩૪૨-૩૪૩) માં પ્રસ્તુત ધ્રુવપંક્તિની રજૂઆત થયા પહેલાં જ યોજવામાં આવતું तत् સર્વનામ सत् ના સંદર્ભમાં હોઈ શકે. અહીં એમ જણાવવામાં આવે છે કે,

છા. ઉપ. ૬.૯.૩ = ૬.૧૦.૨ (પા. ૩૪૦-૩૪૩)

त इह व्याघ्रो वा सिंहो वा वृको वा वराहो वा कीटो वा पतङ्गो वा दंशो वा मशको वा यद् यद् भवन्ति तदाभवन्ति। "ते [पशुओ] अहीं : वाघ डे सिंह डे वर् डे वराह डे डीडो डे (यारपांजवाणुं) पतंिश्युं डे दंश (के पांजवाणुं, उंजवाणुं अंतु) डे मथ्छर डे के के (तेओ) थाय छे, (तेओ) तेमां (तत् =सत्) स्य पामे छे/ ते (तत् =सत्) तरक प्रयाण डरे छे."

અહીં સર્વ ઠેકાણે सत्નું વર્ણન છે (જુઓ છા.ઉ૫.६ सता...सम्पन्न: છા.ઉ૫. ૮.૧ सन्मूला:... प्रजा: ८.४.६; सित संपद्य ૯.૨, सत आगम्य/आगच्छामहे ૧૦.૩ વેગેરે) અને તેના જ સંદર્ભમાં ઉ૫૨ (६.૯.૩. =६.૧૦.૨માં) तदाभवन्तिમાં तत् સર્વનામ सत्नुं સૂચન કરે છે.

- (ર) આના અનુસંધાનમાં ઈક્લેરે (પા. ૧૭....) આ વાક્યની રચના વિષે વિવેચન કર્યું છે. હિલેબ્રાંટે (પા.૧૭૩, નોંધ ૯૩) આ પ્રસ્તુત વાક્યમાં તત્ને બદલે સત્ પાઠની સંભાવના પણ સ્વીકારી છે. પરંતુ જે ધ્રુવપંક્તિની અંતર્ગત વાક્યરચનાની અને તેના અનુસંધાનમાં વ્યાકરણની ચર્ચા અહીં પ્રસ્તુત છે, તે ધ્રુવપંક્તિ તો છા.ઉપ.માં ઉપર નિર્દેશેલાં વિધાનો (છા.ઉપ.૬.૮-૧૦) પછી જ આવે છે. આ રીતે ધ્રુવપંક્તિના ક્ષેત્રની બહાર રહેલાં ઉપર્યુક્ત વિધાનોમાં આવતા તત્ સર્વનામના સંદર્ભમાં સત્ત્નું પ્રહણ યોગ્ય કે તર્કસંગત ગણી શકાય. અહીં ધ્રુવપંક્તિના આંતરિક વિશ્લેષણ સાથે આ આખો મુદ્દો વણાયેલો છે; તેથી આ મુદ્દો આગળ (૬૧૨) સ્પષ્ટ કરવામાં આવશે.
- (3) હ્યુમે (પા. ૨૪૬) તેના અંગ્રેજી ભાષાંતરમાં અહીં બધાં; एत- અને त સર્વનામો अणिमन्ना સંદર્ભમાં લીધાં છે. પરંતુ, આ ધ્રુવપંક્તિના છેલ્લા तत्वमिस વિધાનમાં त-સર્વનામ નપું. છે, જયારે अणिमा અને त्वम् બંને નપું. માં નથી. જો આ છેલ્લું વિધાન (तत्वमिस) એવો ભાવ સૂચવતું હોય કે " તે (સૂશ્મતમ તત્વ/અિષ્કામા) તું છે" તો तत्त्वमिस विધાનને બદલે અહીં "स त्वमिस" વિધાન હોત—એટલે કે, અહીં त- સર્વનામે त्वम્ વિધેય પ્રથાવિભક્તિ (પુ.એકવચન)નાં જાતિ-વચન સ્વીકાર્યાં હોત અને ત- સર્વનામ નપું.માં ન હોત!
- (४) મિનાર્ડના મતે तत्त्वमिस માં तत् સર્વનામ ગુહ્યતમ ब्रह्म ના ગુહ્યતમ નામનું સૂચન કરે છે; એટલે કે, ૫४] [સામીપ્ય : ઑક્ટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

'**ब्रह्म' એ**વા સ્પષ્ટ પદ/**શબ્દને બદલે ब्रह्म** માટે અહીં ફક્ત तत् સર્વનામ યોજયું છે. તેમાં ब्रह्म નો **સંદર્ભ રહે છે. પોતા**ના આવા વિધાનના સમર્થનમાં મિનાર્ડે બૃ.ઉપ.નો આધાર લીધો છે, જેમ કે,

બૂ.ઉપ.૩.૯.૯. (પા. ૫૩૬)

स ब्रह्म त्यद् इत्याचक्षते ।

"તે બ્રહ્મ "ત્યત્" એમ લોકો કહે છે."

અહીં આવેલા त्यत् "સર્વનામે" ब्रह्म નાં જાતિ (નપું.) અને વચન (એકવચન) સ્વીકાર્યાં છે. ઉપરાંત, છા.ઉપ.ના પ્રસ્તુત ખંડોમાં ब्रह्म નું વર્શન આવતું નથી, અહીં તો મુખ્ય વિષય सत् છે. અને તે सत् નું વર્શન તો તેના "सत्" એવા નામ સાથે જ કરવામાં આવ્યું છે. ! सत् अदृश्य/अदृष्ट છે, પણ તે જ્ઞાનગમ્ય છે, અને તેનું કોઈ રહસ્યમય/ ગુદ્ધતમ નામ આપવા જેવા પ્રસંગો આ છા.ઉપ.ના આગળના ખંડોમાં પણ જોવા મળતા નથી. ટૂંકમાં, મિનાર્ડની ઉપર્યુક્ત ક્લ્યના આધાર વગરની છે (જુઓ મિનાર્ડ, ૧૯૫૬ ફ૪૫૩, પા. ૧૮૨). વળી વૈદિક વાડ્મયમાં ત- સર્વનામ આ त्यत्ની જેમ ब्रह्म માટે યોજાયું હોય એવો ઉપર્યુક્ત ઉલ્લેખ સિવાય બીજે ક્યાંય ઉલ્લેખ મળતો નથી.

(૫) અન્ય પ્રકારે સ્પષ્ટતા કરીઓ તોઃ જો तत्त्वमिसमां तत् સર્વનામનો સંદર્ભ अणिमा (પું.) સાથે હોત તો तत् सर्વनामे पोतानां જાતિ-વચન તેના વિધય-પ્રથમાંવિભક્તિ त्वम् – પદનાં જાતિ (પુ.) અને વચન (એકવચન) स્વીકાર્યાં હોत; એટલે કે અહીં " स त्वमिस" જેવું કોઈ निधान હોત. તો પછી અહીં तत्त्वमिस मां तत्–સર્વનામ નપું.માં કેમ ?

तत्त्वमित विधानमां आम वैदिક वाझ्यरयनाना જાતિવચન-स्वीक्षारना नियमनुं ઉલ્લંઘન થયું છે, એ प्रत्ये स्थायरनुं (१८८६ पा. १८, नोंध १) ध्यान पण्ण દોરાયું છે. तेणे आ प्रश्ननो ઉકેલ शोधवा तत्त्वमितनुं यथार्थ विवरण्ण इरवा - तत्त्वज्ञाननो आशरो लीधो छे; अने उल्पना इरी छे डे "ते (तत् =आत्मा) पण्ण तारामां (त्वम्) छे." ! परंतु स्थायरनुं आ विवरण्ण योज्य नथी. वैदिक क्षणनां वाक्ष्य-रचना अने विधानो माटे तत्त्वज्ञाननो आशरो न वर्ष शक्षाय, ઉपरांत तत्वज्ञान माटे पण्ण व्याकरणना, वाक्ष्यरचनाना अने शक्ष्य-योजनानी क्षम्यद्भताना — शक्दिवन्यासना — सामान्य नियमोने अनुसरवुं ७ परे. को डे स्थायरे पाछणथी એनुं पोतानुं उपर्युक्त प्रकारनुं अल्पनिक विवरण्ण त्यक्ष दिषुं (स्थायर १८८६, ६८प६. पा. ३०); अने नोंध्युं डे, तत्त्वमित्त मां तत् सर्वनाम रहेवा छतां तत्त्व-विचारणा किल्प नथी अनी.

(६) तत्त्वमिस मां तत् (નપું.) સર્વનામની અગાઉ ધારો કે કોઈ શબ્દ નપું. (એકવચન)માં હોત તો પણ અહીં तत् સર્વનામનું વિવરણ ક્લિષ્ટ જ રહે છે. કારણ કે, तत् સર્વનામ તેના પુરોવર્તી કોઈ નપું (એકવચન)-શબ્દના સંદર્ભમાં હોવા છતાં જાતિ-વચન-સ્વીકારના (વાક્યરચનાના) નિયમ પ્રમાણે તો અહીં स त्वमिस જેવા વિધાનની જ અપેક્ષા રખાય. અહીં त- સર્વનામે તેના વિધય-પ્રથમાવિભક્તિ त्वम् પદની જ જાતિ (પુ.) અને વચન (એકવચન) સ્વીકાર્યાં હોત! આમ, तत्त्वमिस ના વિવરણ માટે છા. ઉપ. ૬.૮-૧૦ માં તો કોઈ સંકેત મળતા નથી.

#### §૮ ઃ છા.ઉપ. ૬.૧૨ અને ધ્રુવપંક્તિ

હાનેફેલ્ડ (પા. ૧૧૬....) અહીં જણાવે છે કે કાળક્રમે કોઈ એક કે એકથી વધારે "પ્રંથ સંકલન કર્તાએ (? Redactors) છા. ઉપ.ના આ છકા અધ્યાયમાં અનેક સ્વતંત્ર ખંડો ઉમેર્યા/પ્રક્ષિપ્ત કર્યા છે. આ અધ્યાયનો ઉત્તરાર્ધ અને પૂર્વાર્ધ, બંને ભાગો રચનાની દષ્ટિએ અને तत्त्वमिस વિધાનની ઉપયુક્તતાની -સંગતિની-દષ્ટિએ એકબીજાથી જુદા તરી આવે છે. આ ઉત્તરાર્ધ (છા-ઉપ. દ. ૮-૧૬) પાંચ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના ખંડોમાં વિભક્ત થયો છે; પરંતું તેમાં ખંડ ૧૧-૧૩ જ जीवन/जीव સિદ્ધાંતની વિચારધારા રજૂ કરતાં, तत्त्वमिस વિધાન સાથે યોગ્ય રીતે સંકળાયેલા રહ્યા છે. (સરખાવો હાનેફેલ્ડ પા. ૧૬૨.૧૬૩)

અહીં છા.ઉપ.ના પ્રસ્તુત પ્રકરણમાં સમગ્ર રીતે ચર્ચાયેલાં વિષયવસ્તુની એકબદ્ધતાનો નિર્ણય લેવામાં હોનેફેલ્ડે વૈદિક વાક્યરચનામાં સર્વનામો અને વ્યાકરણની વિસંગતિ : तत्त्वमसि (છા.ઉપ. ૬.૮-૧૬)નું વિવેચન] [૫૫ પૂરતો ન્યાય આપ્યો નથી. એ સાચું કે, ખંડ ૧૧-૧૩ નાં વિષયવસ્તુ સાથે तत्त्वमिस વિધાનનો સ્વાભાવિક સંબંધ રહે છે. તેમાં પણ તે વિધાન છા.ઉપ. દ.૧૨ સમગ્રનો કોઈ આવશ્યક ભાગ હોય એ રીતે તે સ્વાભાવિક સંબંધથી જોડાયેલું રહ્યું છે.

છા. ઉપ. દ.૧૨ માં ઉદ્દાલક આરુષ્કિએ તેના પુત્ર શ્વેતકેતુને વડના (ન્યગ્રોધ- Ficus Indica) ફળના દેષ્ટાંત દ્વારા આત્મતત્ત્વનું વિવરણ કર્યું છે. ઉદ્દાલકે શ્વેતકેતુને વડનું ફળ લાવી તેને તોડી તેમાં જોવા જણાવતાં શ્વેતકેતુએ તેમાં ઝીણા બીજના દાણા (धान) જોયા. તે દાણાને પણ છેદી, તેની અંદર જોતાં શ્વેતકેતુને કશું ન દેખાયું; આ ઉપરથી ઉદ્દાલકે "અદેષ્ટ / સૂશ્મતમ"ની સ્પષ્ટતા કરી કે,

છા. ઉપ. દ.૧૨.૨ (પા. ૩૪૬)

यं वै सोम्य, एतमणिमानं न निमालयस एतस्य वै सोम्य, एषोऽणिम्न एवं महात्र्यग्रोधस्तिष्ठति । श्रद्धतस्व सोम्य इति ।

''હે પ્રિય, જે આ સૂક્ષ્મતમ/અિશમાને તું નથી જોતો (જોઈ શકતો), આ જ સૂક્ષ્મતમ તત્ત્વમાંથી, હે પ્રિય, આ આવું મોટું વડવૃક્ષ ઊભું થાય છે. હે પ્રિય, (હું કહું છું તેમાં) વિશ્વાસ કર.''

(નોંધ :- एवं महान् પાઠાંતર માટે સરખાવો ઇક્લેર પા. ૭૩. તે માટેની અન્ય સંભાવનાઓ માટે જુઓ, હામ પા. ૧૫૭, નોંધ ૬૫,૬૬.)

આ પછી, તરત જ तत्त्वमिस વિધાન અને આ अणिमन् तत्त्व ઉપરની ચર્ચા શરૂ થઈ છે. જેમ વડવૃક્ષનું અસ્તિત્વ अणिमन्ने – અદેશ્ય तत्त्वने – આભારી છે, તે રીતે જ આ અદેશ્ય तत्त्व આ જગતનું અને શ્વેતકેતુનું પણ સત્યસ્વરૂપ છે, તેમનો आत्मा છે. અહીં પ્રસ્તુત ધ્રુવપંક્તિની મૌલિક્તા સ્પષ્ટ થાય છે.

#### §૯ : ધ્રુવપંક્તિનો અન્ય ખંડોમાં પ્રક્ષેપ :

છા.ઉપ.ह.૧૨.માં ઉદ્ભવેલું અને ઓતપ્રોત થયેલું મૂળ तत्त्वमिस વિધાન દ.૧૨માંથી પહેલાં છા. ઉપ. ના છક્કા અધ્યાયના ખંડ ૧૧ માં અને પછી ખંડ ૧૩ માં પ્રક્ષિપ્ત થયું. આમ છતાં પણ આ વિધાન ફક્ત ખંડ ૧૬ના એક સ્વાભાવિક ભાગ તરીકે જણાય છે. પરંતુ, હકીક્તે, પ્રસ્તુત વિધાન છા.ઉપ. દ.૧૨ માં અસ્તિત્વમાં આવ્યું ત્યાર પછી જ ખંડ ૧૬ની રચના થઈ હતી.

ખંડ ૧૬માં તપાવેલી કુહાડીના (પરશુના) દેષ્ટાંત દ્વારા સત્ય અને आत्मा નો સંબંધ સૂચવ્યો છે. જો કોઈએ સાચેસાચ ચોરી કરી હોય છતાં 'તેણે ચોરી નથી કરી' એવું તે અસત્ય જાહેર કરે તો તપાવેલી કુહાડી પકડતાં તે દાઝે; પરંતુ જો કોઈએ સાચેસાચ ચોરી ન કરી હોય અને પોતે ચોરી નથી કરી એવું સત્ય જાહેર કરે તો આમ તે નિર્દોષ હોવાથી તે તપાવેલી કુહાડી પકડે તો પણ દાઝતો નથી. તેનું સત્યવચન તે દાઝે નહીં તે માટે તેને આવરી લે છે અને તેનું રક્ષણ કરે છે. આ ખંડમાં સત્ય અને આત્મા એક હોઈ શકે એવા ગૂઢ આશય સાથે तत्त्वमिस વિધાન બંધ બેસે એવું લાગતાં તે વિધાનને પ્રસ્તુત શ્રુવપંક્તિ ખંડ ૧૬ માં અંતે જોડી દીધું છે.; જેમ કે:

#### છા. ઉપ. - ૧ **દ**.૩ (પા. ૩૫૭-૩૫૮)

स यथा तत्र नादाह्येतैतदात्म्यमिदं सर्वं तत् सत्यं स आत्मा तत्त्वमिस श्वेतकेतो....।

''જેમ ત્યાં (એ દષ્ટાંતમાં) તે ન દઝાવે-દાઝવાને કોઈ સ્થાન ન આપે કે દાઝવા ન દે - (તેમ) આ સર્વ (જગત) એ સ્વરૂપનું છે, તે सत्य છે, તે आत्मा છે, હે શ્વેતકેતુ, તે તું છે…."

આ કુહાડીના દેષ્ટાંતમાં સત્યે આત્માને આવરી લઈ તેની સંરક્ષા કરી તેવી સમગ્ર પરિસ્થિતિના સંદર્ભમાં અહીં एतद् સર્વનામ બંધ બેસે છે. આ કારણે, સામાન્ય दह ક્રિયાપદને બદલે અહીં આ–दાहय- એટલે કે, आदाहन (=બાળવાનું સ્થાન) ઉપરથી નામધાતુનું રૂપાંતર થયું છે. (સરખાવો. જેમિસન. પા. ૮૯.,.).

છા.ઉપ.ના આ છકા અધ્યાયના મૂળભૂત વિષયવસ્તુનું યાથાતથ્ય -સ્પષ્ટ- વિવરણ આ ધ્રુવપંક્તિ દ્વારા શક્ય પદ] બન્યું. વારંવાર ઉદ્દાલક આ ધ્રુવપંક્તિના પુનરાવર્તનથી તેનો વિચાર સ્પષ્ટ વ્યક્ત કરી શક્યો. આ અદેષ્ટ-તત્ત્વમાં સર્વ લય પામે છે, તેમાંથી જ સર્વ ઉદ્દભવે છે, તે જ સર્વનું અધ્યાત્મ છે, વગેરે જેવા વિચારોના ભારપૂર્વક સુંદર સંક્ષેપ રજૂ કરતી આ ધ્રુવપંક્તિ સર્વ પ્રંથસંકલન-કર્તાનું (? Redactors) આકર્ષણ બની. આ ધ્રુવપંક્તિને તેના મૂળ ખંડ (છા.ઉપ. દ.૧૨) માંથી લઈને બીજા ખંડોમાં પણ તેના વારંવાર પુનરાવર્તનથી આ અધ્યાયનાં વિષયવસ્તુ શ્રોતાના હૃદયમાં દઢ-સ્થિર-જડાઈ જાય છે. આવી પુનરાવૃત્તિ ફક્ત આ છા.ઉપ.ની જ શૈલી કે લક્ષણ નથી. બૃહદારણ્યક ઉપનિષદમાં (બૃ. ઉપ.) પણ नेति नेति વાળું વિધાન ચાર વાર રજૂ થયું છે. (જુઓ બૃ.ઉપ. ૩.૯.૨૬, ૪.૨.૪;૪.૪.૨૨; અને ૪.૫.૧૫). ઉપરાંત તે બૃ. ઉપ. ૨.૩.૬ માં પણ ફરીથી દષ્ટિગોચર થાય છે.

#### §૧૦ : બૃ. ઉપ.માં નેતિ નેતિની પુનરાવૃત્તિ :

બૃ.ઉપ.માં નેતિ નેતિ વિધાનની મૂળ રચના થયા પછી તે વિધાન એ ઉપનિષદમાં ઠેરઠેર પ્રક્ષિપ્ત થતું ગયું. આ નેતિ નેતિ બૃ ઉપ. ના કાણ્વ-શાખાના ૪.૫.૧૫ માં જ રજૂ થયું છે; પણ કાણ્વ-શાખાની સમાતંર જતા માધ્યંદિન-શાખાના બૃ.ઉપ. ૪.૫.૨૪.-૨૫ (=કાણ્વશાખા ૪.૫.૧૫)માં નેતિ નેતિ નથી મળતું! ઉપરાંત, બૃ. ઉપ. ૨.૪ એ બૃ.ઉપ.૪.૫.નું "પુનરાવર્તન" હોવા છતાં આ નેતિ નેતિ વિધાન બૃ.ઉપ.ની કોઈપણ (કાણ્વ કે માધ્યંદિન) શાખાના ૨.૪. માં પણ નથી મળતું. આ બધું લક્ષ્યમાં લેતાં એમ સ્પષ્ટ થાય છે કે બૃ.ઉપ.ની કુલ ચાર "અનુકૃતિઓ" ? (versions) માંથી કક્ત એકમાં જ નેતિ નેતિ વિધાન મળી આવે છે; જેમ કે

- (૧) બૃ. ઉપ. ૪.૫.૧૫ (કાષ્ટ્રવશાખા) नेति नेति સાથે,
- = (૨) બૃ.ઉપ.૪.૫.૨૪-૨૫ (માધ્યંદિનશાખા) નેતિ નેતિ વગર,
- = (3) બૂ. ઉપ.૨.૪(કાણ્વશાખા) નેતિ નેતિ વગર,
- = (૪) બૃ.ઉપ..૨.૪. (માધ્યંદિનશાખા) नेति नेति વગર.

આ પરિસ્થિતિમાં આ નેતિ નેતિ વિધાન બૃ. ઉપ. ૪.૫.૧૫ (કાણ્વશાખા) માં પ્રક્ષિપ્ત થયું હોય એવી શંકા સ્વાભાવિક થાય છે. આ શંકા બૃં. ઉપ.નું વિશ્લેષણ કરતાં યથાર્થ લાગે છે, તેનું વિવેચન નીચે સંક્ષેપમાં કરવામાં આવે છે.

(૧) બૃ.ઉપ. (કાણ્વશાખા) ૪-૫-૧૫, સર્વ જ્ઞાનનું કારણ અને આધારભૂત આત્મતત્ત્વ અવિજ્ઞેય છે., એવા વિષયવસ્તુનું વિવરણ કરે છે. કાળક્રમે આ સંદર્ભમાં કોઈ અન્ય "આવૃત્તિ-કારે" અવિજ્ઞેય આત્મતત્ત્વને અનુરૂપ નેતિ નેતિ વિધાન પણ ક્યાંકથી અહીં જોડી દીધું. કારણ કે આ નેતિ નેતિ વિધાનમાં પણ આત્મતત્ત્વના અવર્શનીય સ્વરૂપ પર ભાર મૂકવામાં આવ્યો છે. પરંતુ આ નેતિ નેતિ વિધાન બૃ.ઉપ.૪.૫.૧૫ માં સળંગ ચાલ્યા આવતા વિષયવસ્તુના સરળ પ્રવાહને રોકી દે છે.

બૃ.ઉપ. (કાશ્વશાખા) ૪-૫-૧૫ ના વિષયવસ્તુમાં પ્રથમ યાજ્ઞવલ્ક્યે પૂછ્યું કે જેને સર્વ આત્મસ્વરૂપ થયું હોય તે કાંઈક ઈતર કેવી રીતે જોવે-સૂંઘે-રસ માણે - સંબોધે - વિચારે - સ્પર્શે અને તે કોનાથી શું જાણે ?

અને આવા પ્રકારના વિષયની પરંપરા નીચે મુજબ પર્યવસન પામી. બુ.ઉપ. [કાણ્વશાખા]૪.પ.૧પ. (પા. ૭૮૨)

(i) येनेदं सर्वं विजानाति तं केन विजानीयात् ।

"(કોઈ વ્યક્તિ) જેના લીધે આ સર્વ (જગત્) "જાણે" છે, તેને (તે વ્યક્તિ) કેવી રીતે જાણે ?" આ વિધાન પછી (કાણ્વશાખામાં) અહીં તરત જ નેતિ નેતિ વિધાન રજૂ થયું કે

(ii) स एष नेति नेत्यात्मा। अगृह्यो न हि गृह्यते, अशीर्यो न हि शीर्यते, असंगो न हि सज्यते, असितो न व्यथते न रिष्यते। "તે આત્મા આ : 'એ નહીં; એ નહીં" છે. તે અગૃદ્ધ (કારણ કે) ગ્રહણ કરાતો નથી; તે શીર્ણ થઈ શકે એવો વૈદિક વાક્યરચનામાં સર્વનામો અને વ્યાકરણની વિસંગતિ : तत्त्वमिस (છા.ઉપ. ૬.૮-૧૬)નું વિવેચન] [૫૭

નથી (કારણકે) શીર્લ કરાતો નથી.; તે અસંગ છે (કારણ કે) સક્ત થતો નથી, તે અવિનાશી છે, તે વ્યથા પામતો તથી (કે) ઘવાતો નથી"

આ વિધાન પછી ઉપસંહારમાં એવો જ પ્રશ્ન (જુઓ ઉપર (i) ) ફરીથી આવીને ઊભો કે

(iii) विज्ञातारम् अरे, केन विजानीयात् ?

''અરે, (કોઈ વ્યક્તિ) વિજ્ઞાતાને કોનાથી જાણે (જાણી શકે )?"

[અહીં બૃ.ઉપ. (કાણ્વશાખા) ૪.૫.૧૫ ના સળંગ વિધાનને વિશદતા ખાતર (i) (ii) (iii) એવા ત્રણ ભાગમાં જણાવ્યું છે.]

ઉપર જણાવેલા ઉલ્લેખમાં સ્વાભાવિક ક્રમ એ રીતે સંભવે કે સૌ પ્રથમ પ્રશ્ન (i), પછી તરત જ તેવા પ્રશ્નની પરાકાષ્ઠા રજૂ કરતો પ્રશ્ન (iii) આવે; પણ આ બંને પ્રશ્નો વચ્ચે પ્રક્ષિપ્ત થયેલું નેતિ નેતિ વિધાન (ii) સમગ્ર વિષયવસ્તુને અનુરૂપ છતાં પ્રશ્ન (i) અને પ્રશ્ન (iii)ની સ્વાભાવિક સળંગસૂત્રતામાં અવરોધ કરે છે. તેમ છતાં, બૃ. ઉપ. ૪.૫.૧૫ (કાણ્વશાખા)માં નેતિ નેતિ વિધાનનું પુનરાવર્તન બૃ. ઉપ.ના મૂળભૂત, મધ્યવર્તી વિષય-નિરૂપણ-સમગ્રને આવરી લે છે.

આમ, બૃ. ઉપ.માં નેતિ નેતિ ની જેમ, પણ કાંઈક વધુ પહૃતિસર, છા.ઉપ. ના છકા અધ્યાયમાં પ્રસ્તુત ધ્રુવપંક્તિ પણ આગળ પડતો ભાગ ભજવે છે તે નીચે જણાવવામાં આવે છે.

#### **§૧૧ : ધ્રુવપંક્તિની વિશેષતા :**

ઉપર (६૮) દર્શાવેલા કારણ ઉપરાંત, છા.ઉપ.ના છક્રા અધ્યાયના ખંડોમાં પ્રસ્તુત ધ્રુવપંક્તિ પ્રક્ષિપ્ત થવાનું બીજું પણ કારણ છે. સામાન્ય રીતે, પ્રાચીન ઉપનિષદ્-પ્રંથોમાં ક્યાંક ક્યાંક વિષયવસ્તુનો ઉપસંહાર દર્શાવવા વર્ણનમાં અંતે આવતા કોઈ શબ્દોની પુનરાવૃત્તિનો નિયમ હોય છે. છા.ઉપ.ના છક્રા અધ્યાયના ખંડ ૮-૧૧; ૧૩-૧૬નાં વર્શનોના અંતે ધ્રુવપંક્તિ પ્રક્ષિપ્ત થતાં-જોડાતાં - તે તે ખંડોનો ઉપસંહાર પણ સરસ રીતે વ્યક્ત થઈ શક્યો. (છા.ઉપ.દ.૧૨માં તો ધ્રુવપંક્તિની મૌલિક રચના થઈ ગઈ હતી.)

જેમ બૃ. ઉપ. (કાણ્વશાખા) ૪.૫.૧૫ માં नेति नेति વિધાનના પ્રક્ષેપથી તેની મૂળ સળંગસૂત્રતાનો અવરોધ થયો, તે રીતે છા.ઉપ. ∈-૧૪ અને ∈.૧૫માં આ ધ્રુવપંક્તિ જોડાવાથી આ બંને ખંડોનાં મૂળ વર્ણનમાં જળવાઈ રહેલી સળંગસૂત્રતા ટકી શકી નથી. (સરખાવો રશૂ ૧૯૫૫ પાનાં. ૯૧…)

(૧) અહીં, ખંડ ૧૪ માં આંખે પાટા બંધાયેલા પુરુષનું દર્શાત (allegory) આવે છે. તેમાં, તે પુરુષને ચોરે આંખે પાટા બાંધી ગંધારદેશમાંથી જનશૂન્ય દેશમાં એકલો મૂકી દેતાં, તે કરી કરીને, પૂછતાં પૂછતાં પાછો પોતાના ગંધારદેશમાં આવી પહોંચ્યો. ખંડ ૧૫ માં મૃત્યુશરણ કોઈ માંદી વ્યક્તિનું વર્શન આવે છે. અહીં, મૃત્યુશરણ વ્યક્તિની માનસિક શક્તિઓ તેમના કારણમાં લીન ન થાય ત્યાં સુધી તેઓ કાંઈક ક્રિયાશીલ રહી શકે છે એવું વર્શન આવે છે. મૂળ આધાર/કારણ તરફ પ્રયાણ અને તે જ કારણમાં અંતે લય, એવી આ બંને ખંડોનાં મૂળ વિષયવસ્તુની સમાનતા છે. ઉપરાતં, બંનેના વિષયવસ્તુનિરૂપણની પરિભાષામાં પણ સમાનતા છે. જેમ કે,

#### (i) છા. ઉપ. **દ.૧૪.૪.** (પા.૩૫૩-૩૫૪)

46]

तस्य तावदेव चिरं यावत्र विमोक्ष्येऽथ सम्पतस्य इति ।

"જ્યાં સુધી- "હું મોક્ષ (બંધનમાંથી છુટકારો) નથી પામતો" (એવી પરિસ્થિતિ રહે) તેટલી જ તેને (મુક્ત થવામાં) વાર થાય છે. પછી તો "હું (સ્વદેશ/સ્વજનને) મળીશ (તે સ્વજનોને મળે છે)"

(અહીં વાક્યની ક્લિષ્ટ રચના અનુવાદ કરવામાં મુશ્કેલી સર્જે છે ! પરંતુ, તેનો ભાવાર્થ સ્પષ્ટ છે. જ્યાં સુધી આંખે પાટા બાંધેલા છે ત્યાં સુધી પુરુષને ગંધારદેશ તરફ પ્રયાણમાં (સ્વજનોને મળવામાં) વિલંબ છે; પણ આંખે બંધન છૂટતાં જ તે સ્વદેશ અને સ્વજનોને પામે છે. આ રીતે આચાર્ય દ્વારા પુરુષ પણ મોક્ષ પામતાંની સાથે જ મૂળ કારણમાં

[સામીપ્ય : ઑક્ટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

લય પામે છે.)

#### (ii) છા. ઉપ. **દ.૧૫.૧** (પા. ૩૫૪)

तस्य यावत्र वाङ् मनिस सम्पद्यते, मनः प्राणे प्राणस्तेजिस, तेजः परस्यां देवताथां, तावज्जानाति ।

"જ્યાં સુધી તેની વાશી મનમાં, મન પ્રાણમાં, પ્રાણ તેજમાં અને તેજ પરમ દેવતામાં પ્રાપ્ત ન થાય, ત્યાં લગી (તે તેનાં સ્વજનોને) જાણે/ઓળખે છે."

એટલે કે, વાણી વ. તેમનાં કારણોમાં લય પામતાંની સાથે જ તે માંદો માણસ દેહમુક્ત થાય છે. - "મુક્તિ" યામે છે.

ઉપર, (i) અને (ii) માં સામ્ય સ્પષ્ટ છે; જેમકે, "यावत्र ताबत्..." વાક્ય રચના અને सम् + √ पत् ક્રિયાપદ, ઉપરાંત બંનેમાં આવતા સમાન વિચારો. ખંડ ૧૫ માં આવતું ઉદાહરણ ખંડ ૧૪માં આવતા દેશાંત/રૂપકને સમજાવે છે અને મૂળ મુદ્દાને જીવંત રાખે છે. પરંતુ ખંડ ૧૪ અને ખંડ ૧૫ વચ્ચે આવતી (ખંડ ૧૪ ના અંતે ≕છા.ઉ૫. દ. ૧૪.૩) પ્રસ્તુત ધ્રુવપંક્તિ/तत्त्वमिस વિધાન જુદું ૫ડી જાય છે. ધ્રુવપંક્તિમાં સૂક્ષ્મતમ તત્ત્વ અને તેની વ્યાપક્તાનો મૂળ મુદ્દો છે; જ્યારે આ બંને ખંડોમાં સર્વ ઈદ્રિયોનું આત્મામાં લય પામવું એવો મૂળ મુદ્દો છે; આમ ધ્રુવપંક્તિના અને આ બંને ખંડોના મૂળભૂત મુદ્દા જુદા જુદા તરી આવે છે. અહીં, બંને ખંડોમાં ધ્રુવપંક્તિનો સુમેળ થયો નથી. !

#### §१२: तत्त्वमसिमां तत् सर्वनामनुं विवेशन:

ઉપર \$૮ માં જણાવ્યા મુજબ तत्त्वमिस વિધાન છા.ઉપ. ૧૨ માંથી જ ઉદ્દભવ્યું છે, તેથી છા.ઉપ. દ.૧૨ ને અનુલક્ષીને જ તેનું યથાર્થ વિવરણ કરવું જોઈએ. અહીં अणिमन્નું વર્ણન આવે છે, પણ सत् નું નહીં. સાધારણ રીતે अणिमन્ના વર્ણનને सत્ ના અર્થમાં ઘટાવી શકાય, પરંતુ આ આખા ખંડમાં સત્ સાથે સાંકળી લેવાય એવો કોઈ નિર્દેશ મળતો નથી. આમ, સંબંધ અને વાક્યરચનાની દેષ્ટિએ પણ तत्त्वमिसમાં આવતા તત્ સર્વનામનું સત્ ના સંદર્ભમાં વિવરણ કરવું તે યથાર્થ લાગતું નથી. જો કે આ બાબતે વિસ્તૃત વિવેચન ઉપર ફ૭ માં કરવામાં આવ્યું છે.

(१) तत्त्वमिसनुं तत् સર્વનામ પુરોવર્તી अणिमन् કે દૂરવર્તી सत् ना સંદર્ભમાં નથી યોજાયું; આથી આ तत् सर्વनाम માટે એના અનુસંધાનમાં નપું.માં યોજાતાં દર્શક (deictic) સર્વનામના વિશિષ્ટ પ્રયોગોનું પરીક્ષણ કરવું रહ્યું.

एतद्, अदस्, અને इदम् નપું. દર્શક સર્વનામોની જેમ तत्- (નપું.) સર્વનામ પણ વૈદિક ગદ્યમાં ક્રિયાવિશેષણના અનેકવિધ અર્થમાં પ્રયોજાય છે. (જુઓ સ્પાયર ૧૮૯૬: §૧૪૭, પા. ૪૩ અને સ્પાયર: ૧૮૮૬ §૨૭૦-૪, પા. ૨૦૯); દા.ત. આવાં સર્વનામો "આથી/તેટલા માટે", "પરિણામે" "તેથી" એવા અર્થમાં કોઈ તર્કસંબદ્ધ કાર્યનું પરિણામ સૂચવે છે. (જુઓ સ્પાયર ૧૮૮૬: §૪૪૪; પા. ૩૪૪ અને દેલ્બ્ર્યૂક §૧૪૧ પાનાં ૨૧૬.....; તથા મિનાર્ડ ૧૯૩૬, ફ૨૯૪, પા. ૯૩); ઉપરાંત, "પછી" (then): "એ પછી" તેમજ "આના લીધે/ આ કારણે" એવા અર્થો પણ વેરપોર્ટને (પા. ૨૯૭) દર્શાવ્યા છે. આ સર્વનામો "ત્યાં/અહીં" એવા અર્થમાં કોઈ સ્થળનું સૂચન અથવા કોઈ પ્રસંગનો નિર્દશ પણ કરે છે. (જુઓ બોડેવિત્ઝ પા. ૧૫૯; રણૂ ૧૯૬૧; §૧૧૯ ૯, પા. ૧૫૬); જેમ કે,

#### (i) શતપથબ્રાહ્મણ (માધ્યંદિન-શાખા) ૨.૫.૨.૫ (પા. ૧૮૦)

तहै हे वेदी द्वावग्नी भवत:।

"અહીં- આ યજ્ઞમાં - (=तत्) બે વેદિ અને બે અગ્નિ હોય છે."

અથવા તો, "એ પ્રસંગે", એવા અર્થમાં પણ तत् સર્વનામ કોઈવાર કોઈ પરિસ્થિતિનો નિર્દેશ કરે છે; જેમ કે,

### (ii) શતપથબ્રાહ્મણ (કાણ્વશાખા) ૨.૨.૧.૧૬ (પા. ૮૫)

स यत्र विश्वरूपं त्वाष्ट्रमिन्द्रो ज<u>घान त</u>स्य ह <u>व</u>ध्यस्य विद्वां चकु: <u>श</u>श्चद्धैनं त्रित एव जद्यान तदत्यह तदिन्द्वोऽमुच्यत देवो वैदिક વાક્યરચનામાં સર્વનામો અને વ્યાકરણની વિસંગતિ : तत्त्वमसि (છા.ઉપ. ૬.૮-૧૬)નું વિવેચન] [૫૯ हिस:।

"ઈંદ્ર જયારે ત્વષ્ટ્રના પુત્ર વિશ્વરૂપને હણ્યો/માર્યો; તેમણે (એક્ત, દ્વિત,અને ત્રિત; ત્રણેએ) જાણ્યું કે તે વધ કરવા યોગ્ય હતો. કદાચ (=शश्वत् + ह) એને ત્રિતે જ હણ્યો. તે પ્રસંગે (=तत्) ઈંદ્ર (હણવાના દોષથી) સંપૂર્ણ રીતે મુક્ત થયો, (કારણ કે) તે દેવ છે."

અહીં મિનાર્ડ (૧૯૪૯, ૬ ૫૮૯ c પા. ૨૦૨) જણાવે છે કે એક તત્ સર્વનામ ક્રિયાપદ સાથે સંબંધિત છે; અને બીજું ક્રિયાવિશેષણ છે. આવા અર્થો ઉપરાંત, તત્ સર્વનામ "આના અનુસંધાનમાં" - એવો અર્થ પણ વાક્યમાં દર્શાવે છેઃ જેમ કે

- (iii) **શતપથ બ્રાહ્મણ (માધ્યદિન-શાખા)** : ૧૦-૫-૨-૪ (પા. ૭૯૨); ૧૦-૫-૪-૧**૬** (પા. ૮૭), સરખાવો : શતપ**થ બ્રાહ્મ**ણ (માધ્યંદિન-શાખા); ૧૧-૫.૫.૧૨ (પા. ૮૬૫); ૧૨.૩.૨.૭ (પા. ૯૧૨).
  - (iv) બૃ. ઉપ. ૨-૨-૩, ૪-૪-૬ વગેરે; સરખાવો : બૃ.ઉપ : ૪-૩-૧૧, ૪-૪-૮.
- (v) છા.ઉપ. ૨.૨૧.૩, ૩.૧.૧૧, ૫-૨-૯, ૫-૧૦-૯, ૫-૨૪-૫., ૭-૨૬-૨ અને ૮.૬.६ વગેરેમાં तदेष श्लोक: ''આના અનુસંધાનમાં (=तद्) આ શ્લોક છે".

ટૂંકમાં, આ બધાં ઉદાહરણોમાં तत् સર્વનામ કોઈ પુરોવર્તી હેતુ કે પ્રસંગના સંદર્ભમાં યોજાયું હોય છે; અને એ પુરોવર્તી હેતુ/પ્રસંગ અને तत् સર્વનામથી યુક્ત ઉત્તરવર્તી વિધાન; એ બંનેનો तत् સર્વનામ સંબંધ દર્શાવે છે.

વળી, तत्त्वमिसनुं तत् દર્શક સર્વનામ પણ કોઈક આવા ક્રિયાવિશેષણના અર્થમાં રહ્યું હોય. આવા અર્થની સમાંતર જતું નીચે દર્શાવેલું ઉદાહરણ આ બાબત વધુ સ્પષ્ટ કરશે; જેમ કે

(vi) તૈત્તિરીય સંહિત ૧-૫.૭.૬ (પા. ૬૧૯-૬૨૦) :

सं त्वमंने सूर्यस्य वर्चसागथा, इत्याहैतत्त्वमसीदमहं भूयासमिति वावैतदाहु, त्वमंने सूर्यवर्चा असीत्याहाशिष मेवैतामाशस्ते। "तुं, हे अग्नि, सूर्यना प्रકाश (वर्चस्) સाथे અહીં આવ્યો છે. તે કહે છે : તે રીતે (एतत्) तुं છે, તે રીતે (इदम्) હું હોઉ। તે આમ કહે છે : तું, હે અग्नि, સૂર્યનો પ્રકાશ (वर्चस्) ધરાવે છે; એમ તે કહે છે તે આ આશિષ છે, જે તે જણાવે છે."

સરખાવો : तत्त्वमिस विधान; અને અહીં एतत्त्वमिस तथा इदमहं भूयासम्. અહીं एतद् અને इदम्, બંને સર્વનામો अग्नि એ પ્રાપ્ત કરેલી स्थिति ના (सूर्यवर्चस्) સંદર્ભમાં યોજાયાં છે.આ રીતે तत्त्वमिस विधानमां तत् सर्वनाम पण्न અગાઉ જણાવેલી स्थितिना -વડવૃક્ષ (न्युग्नेध) અને સર્વજગતના (છા.ઉપ. १-१२)- સંદર્ભમાં યોજાયું છે. જગત્ અને વડવૃક્ષ, બંને अणिमाधी/सूक्ष्मतम तत्त्वथी व्याप्त છે, અને આ अणिमा सत्य છે; તેમનો आत्मा છે; તે રીતે, શ્વેતકેતુ પણ अणिमाधी व्याप्त છે. આમ, પ્રસ્તુત ધ્રુવપંક્તિનો અનુવાદ આ રીતે સંભવી શકે :

"તે કે જે આ સૂક્ષ્મતમ તત્ત્વ છે; એ (સૂક્ષ્મતમ તત્ત્વ) आत्म्य (વાળું) (આત્મસ્વરૂપ) આ આખું જગત છે. એ (સૂક્ષ્મતમ તત્ત્વ) सत्य છે; એ (સૂક્ષ્મતમ તત્ત્વ) आत्मा છે, હે શ્વેતકેતુ, આ રીતે (तत्) તું છે."

છા.ઉપ.દ.૧૨ નો યથાર્થ ઉપસંહાર-અંત-આ ધ્રુવપંક્તિથી થયો છે. અહીં આ ધ્રુવપંક્તિનું અસ્તિત્વ મૂળ, યોગ્ય અને સ્વાભાવિક છે; અને તે અહીં ઉપદેશની પરાકાષ્ઠા દર્શાવે છે. આ ૧૨ મા ખંડની સમગ્ર વિચારધારા તર્કસંગત રહી છે.; જેમ કે, પ્રથમ, વડવૃક્ષ અદશ્ય તત્ત્વમાંથી ઉદ્દભવે છે એમ સ્પષ્ટ કરી ધ્રુવપંક્તિ દ્વારા વ્યક્ત કર્યું કે આ સર્વજગત એ અદષ્ટ તત્ત્વથી અસ્તિત્વ ધરાવે છે. આ તત્ત્વ મત્ય છે, કારણ કે તે શાશ્વત છે, વાસ્તિવક છે. આ તત્ત્વ વળી आત્મા છે; કારણકે તેના આધારે દરેક જીવી રહ્યું છે; અને અંતે ઉદાલક પોતાની આવી વિચારધારા -ઉપદેશ- વ્યક્તિગત રીતે સમેટે છે કે શ્વેતકેતુએ પોતાની જાતને આ રીતે (तत्) વિચારવી જોઈએ. વડવૃક્ષ, આખું જગત, વગેરેની જેમ શ્વેતકેતુ પણ સૂક્ષ્મતત્ત્વથી વ્યાપ્ત છે, તે તેનું મત્ય છે, તેનો આત્મા છે.

€0]

[સામીપ્ય: ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

#### §૧૩ : સાંપ્રદાયિક વિવાદ અને ઉપસંહાર :

છા. ઉપ. इ.८-१ इ नी આ ધ્રુવપંક્તિના સંબંધમાં तत्त्वमिस विधानना ઉપર્યુક્ત વિવેચન ઉપરથી એટલું નિશ્ચિત થાય છે કે, આ વિધાનમાં આવતું तत् સર્વનામ ब्रह्म ना, કે आत्मा, सत् કે अणिमा માંથી કોઈના પશ્ન સંદર્ભમાં યોજાયું નથી. આના અનુસંધાનમાં જો કે આ ધ્રુવપંક્તિ ઉપર મળી આવતાં ભાષ્યોમાં શાંકરભાષ્ય સૌથી પ્રાચીન હોવાથી અમે શાંકરભાષ્યની સમીક્ષા કરી છે (જુઓ § ફર-૩). છા. ઉપ. ના છદ્દા અધ્યાયની પરસ્પર વિષય-સંગતિ, ધ્રુવપંક્તિની વાક્યરચના અને વ્યાકરણ, વગેરે મુદ્દાને ધ્યાનમાં લેતાં तत्त्वमित्तनું વિવરણ શાંકરભાષ્યમાં યથાર્થ થયું નથી એ સ્પષ્ટ થાય છે.

આ રીતે શંકર પછીના અદ્વૈતવેદાંતના કે શંકરના અનુયાયીઓ કે સાંપ્રદાયિક પક્ષકારો तत्त्वमिस માં આવતા तत् સર્વનામનો સંબંધ કોની સાથે અને કેવી રીતે યોજે છે, તેની સમીક્ષા અહીં યોગ્ય નથી.

આ ઉપરાંત, શંકરના કે અઢૈતવેદાંતના કેટલાયે પ્રતિપક્ષી વેદાંતમતાવલંબીઓ પણ तत्त्वमिस ना तत् સર્વનામનો ब्रह्म સાથે સંબંધ ઈચ્છે છે; પરંતુ ઉપર્યુક્ત तत्त्वमिस ना विस्तृत विवेचन ઉપરથી એ પણ સ્પષ્ટ થાય છે કે तत्त्वमिसना तत् સર્વનામનો સંબંધ ब्रह्म સાથે છે જ નહીં (જુઓ § ૭)

અહીં એ પણ નોંધવું આવશ્યક છે કે અદ્વૈતવેદાંતના પ્રતિપક્ષી વેદાંતીઓ तत्त्वमिसमां આવતા तत् અને त्वम्; બંનેના તાદાત્મ્ય સંબંધથી જુદા કોઈ વિશિષ્ટ સંબંધ માટે દલીલ કરે છે. માધ્વ સંપ્રદાયના વિષ્ણુદાસાચાર્યે તેના વાદરત્નાવિલ નામે ગ્રંથના એક વિભાગમાં પાણિનિની અષ્ટાધ્યાયીનો આધાર લઈ વીસ પ્રકારે એવું પુરવાર કરવા પ્રયાસ કર્યો છે કે तत्त्वमिस વિધાનમાં तत् અને त्वम्નો તાદાત્મ્ય સંબંધ સંભવે જ નહીં; જેમકે,

- (૧) "તું તેના જેવો (तत्) છે" એવો સંબંધ શક્ય નથી. (પ્રકાર ૩)
- (२) ઊંચે દોરીથી બાંધેલા પક્ષીની જેમ "તું તેને (तत्) બંધાયેલો નથી" એવો સંબંધ પણ નથી. (પ્રકાર ૪)
- (૩) "તું તેનો (તત્) આશ્રિત છે" એવો સંબંધ પણ નથી. (પ્રકાર ૯)
- (४) "તું તે (तत्) स्વરૂપે છે." એવો સંબંધ પણ નથી. (પ્રકાર ૧૦) વગેરે વગેરે !

અંતે- ઉપસંહાર રૂપે- વિષ્ણુદાસચાર્યે મધ્વાચાર્યના છા.ઉપ. ૬.૮.૭. ઉપરના ભાષ્યના આધારે ધ્રુવપંક્તિનું એક પાઠાંતર સૂચવ્યું છે કે

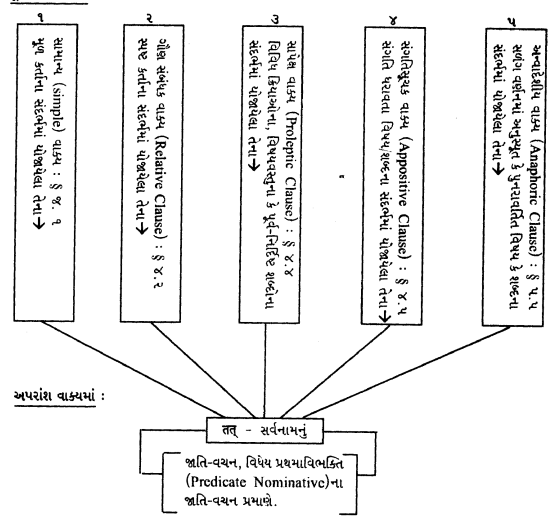
स य एषो...... स आत्मा + अतत् त्वमसि....।

અહીં તત્ને બદલે अતત્ પાઠાંતર ધ્યાનમાં લેવા જેવું આકર્ષક લાગે, પણ આ પાઠાંતર અશક્ય છે. (બ્રેરેટન. પા. ૧૦૯ અને નોંધ. ૩૩ માંથી) !

વૈદિક વાક્યરચનામાં સર્વનામો અને વ્યાકરણની વિસંગતि : तत्त्वमिस (છા.ઉપ. ६.८-१६)नुं विवेशन] [६१

#### પરિશિષ્ટ ૧ : સર્વનામોની તારવણી

#### પૂર્વાશ વાક્યમાં :



- (२) वैदिક ગદ્યમાં एतद् (નપું), अदस् (નપું.) અને इदम् (નપું.) ની જેમ तत् (નપું) ક્રિયાવિશેષણ તરીકે ફ૧૨.
  - ૧. "તેથી", "પરિણામે" ના અર્થમાં,
  - ર. "તે પછી", "આના પછી", "આના લીધે" ના અર્થમાં,
  - ૩. "ત્યાં" (સ્થાનસૂચક) ના અર્થમાં,
  - ૪. ''તે….માં/તેમાં" (પ્રસંગસૂચક)ના અર્થમાં,
  - પ. "એ બાબતે", "આના સંદર્ભમાં","આના અનુર્સેવાનમાં" ના અર્થમાં.

<sup>દર</sup>] [સામીપ્ય : ઑક્ટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

## પરિશિષ્ટ ૨ આ સંશોધન-લેખમાં વૈદિક ગ્રંથોનાં વિવેચનો આવરી લેતા સંદર્ભો.

સંહિતા ગ્રંથો : છા.ઉપ. છા.ઉપ. 3.99.9 § 92.v. તૈત્તિરીય સંહિતા 9.૪.૧ = \ ૫.૪ 3.98.9 83.9 ૭.૪.૨ =§૫.૨. ૧.૫.૭.₹ =§૧૨ vi. 3.99.9 = \$ 4.90. ૭.૨૩.૧=§૫. *૬*. મૈત્રાયશીય સંહિતા 3.96.2 = § 4.6. ૭.૨૪.૧ = હ્ય.૯ 9.8.5 = §3.9. ૪.૩.૮ = ૬૫.૨ ૭.૨૫.૧. =§૫.૧૧. બાહ્મણ-ગ્રંથો ઃ પ.૨.૯ ઐતરેય-બ્રાહ્મણ ૩.૧૬.૧. <u>§</u>૫.૮ ૭.૨૬.૨ =§૧૨.\$. ૫.૧૦.૯ ८.६.६ =§१२. \$. 3.98.2. = §8.2. પ.૨૪.૫ -બુ.ઉપ. x.99.€ =§x.x. €.८-9€. §§ 2.3 2.2.3. = §92 iv. જૈમિનીય બ્રાહ્મણ F. C-90 = \$ 9.9 ર.૩.₹ =§૯ 3.9₹ = \$8.3. €. C.9 §9.9 ૨.૪ (કા.) <sub>૧ §૧૦.</sub> 3.3₹ = \$8.9. €. C. 8 §9.9 ૨.૪ (મા.) ડ્રિ ત્તૈતિરીય બ્રાહ્મણ €.८.€ §9.9 3.C.C §9.8 3.6-99.3: 83.2 **₹.૮.૭. =**§ ૨(શાં.ભા.) 3.6.3€.8€ શતપથ બ્રાહ્મણ €.૯.૨ §૭.૧ 8.2.8 =§€ (કા.) ૨.૨.૧.૧૬ =§૧૨.ii €.૯-૩ હ ૭.૧ ४.३.११ (મા.) ૨.૫.૧.૧૮ =**§**૪-૫ €-90.9 § 4.9. 90-4.2.8 €.90.2=8 9.9 8.8.6 10.4.8.18 §92.iii €.99-93. § C ૪.૪.૨૨ =§ ૯ 11.4.8.12 €.92 =§§ ८, ૯, 92.vi. 8.4. §90 92.3.2.9  $\xi.92.2. = \SC'$ ૪.૫.૧૫ (કા.). ઉપનિષદો : €.93 =§ C §§૯,૧૦,૧૦.૧, ૧૧. છા.ઉપ. €.98 =§ ८. ૪.૫.૨૪-૨૫ (મા) : ૬૧૦ ૧.૩.૩ = & ૫. ૭. €.98. =§ 99.9 મુંડક ઉપ. ર.૩-૪ = & ૫. ૩. €.98.3 = § 99.ii ૨.૨.૧૨ **=**§૫.૧૧. ર.૭.૨: હ્રુપ.૮. €.98.8 =899 2.29.9. 89.3 €.94 : § 99. ₹.₹9.3. § 9₹.v. પાણિનિ =૨.3.૪€ = §૪ €.94.9899. 3.9.9-8 : § 4.4. ૨.૪.૩૨-૩૪ = ૬૫.૫. €.9€.3. =§ C 3.6.9 = § 4.4.

વૈદિક વાક્યરચનામાં સર્વનામો અને વ્યાકરણની વિસંગતિ : तत्त्वमसि (છા.ઉપ. દ.૮-૧૬)નું વિવેચન] [६૩

## પરિશિષ્ટ ૩ સંદર્ભ-ગ્રંથ અને સંકેત સૂચી (અક્ષરાનુક્રમે)

ઈક્લેર: Ingeborg Ickler. Untersuchungen zur Wortstellung und Syntax der Chāndogyopaṇiṣad (છા.ઉપ.ના શબ્દ- વિન્યાસ તથા વાક્યરચના સંબંધી સંશોધનો) ગ્યોપીંગન ૧૯૭૩.

ઉપ =ઉપનિષદ્.

એગેલીંગ J.Eggelin. The Satapatha Brāhmaṇa Vol. 1 (Trans.) ઓક્સફર્ડ ૧૮૮૧. (Sacred Books of the East Scries.)

એજર્ટન Franklin Edgerton. The Beginnings of Indian Philosophy. કૅબિજ (MA) ૧૯૬૫.

ઐતરેય બ્રાહ્મણઃ ઐતરેય બ્રાહ્મણ, આનંદાશ્રમ સંસ્કૃત ગ્રંથાવલિ ૩૨, પૂના ૧૯૩૧,

ઓક: Theodor Aufrecht; ed. Aitareya Brāhmaṇa. બૉન ૧૮૭૯. પુનર્મુદ્રણ =Georg Olms.

ઑલિવેલ્લે Patrick Ollivelle. The Early Upanisads. Annotated texts and Trans. South Asia Research. ન્યૂયોર્ક ૧૯૯૮.બૃ.ઉપ. પા. ૩૬-૧૬૫. છા.ઉપ. પા. ૧૭૦-૨૮૭ અને મુંડક ઉપ. પા. ૪૩૬-૪૫૫.

છા. ઉપ. છાન્દોગ્ય ઉપનિષદ્ જુઓ =પૂના. (અહીં અમે આ પૂનાની આવૃત્તિમાંથી ઉલ્લેખો આપ્યા છે.) સમીક્ષાત્મક આવૃત્તિ માટે જુઓ = ઓલિવેલ્લે પા. ૧૭૦-૨૮૭.

છા. ઉપ. (શાંકરભાલ્ય) : જુઓ પૂના.

જેમિસન =S.W. Jamison. Fucntion & Form. in the -'aya-Formation of the Rgveda & Atharava veda. ગ્યોટીંગન ૧૯૮૩.

જૈમિનીય બ્રાહ્મણ : જૈમિનીય બ્રાહ્મણ. ed. ડો. રઘુવીર અને ડો. લોકેશચંદ્ર. સરસ્વતી વિહાર સીરીઝ ૩૧. નાગપુર ૧૯૫૪.

તૈત્તિરીય બ્રાહ્મણ : તૈત્તિરીય બ્રાહ્મણ. આનંદાશ્રમ સંસ્કૃત ગ્રંથાવલિ ૩૭, પૂના ૧૯૩૮.

ત્તૈત્તિરીય સંહિતા = ત્તૈત્તિરીય સંહિતા. ભાગ.૨. આનંદાશ્રમ સંસ્કૃત ગ્રંથાવલિ ૪૨, પૂના. ૧૯૪૦.

દેલ્બ્યૂક = B.Delbrück. Altindische Synatax (પ્રાચીન ભારતીય વાક્યરચના). હાલ્લ, a.d.s. ૧૮૮૧. પુનર્મુદ્રણ. Darmastadt ૧૯૬૮.

નિરુક્તઃ નિઘંટુ અને નિરુક્ત-=સાર્વજનિક એજ્યૂકેશન સોસાયટી, સુરત ૧૯૭૨

પાષ્ટ્રિનિ પાષ્ટ્રિનિની અષ્ટાધ્યાયી અને પતંજિલનું મહાભાષ્ય. ભાગ. ૧-૩. ભારત-સરકાર તરફથી. મોતીલાલ બનારસીદાસ. દિલ્હી. (અહીં ફક્ત ભાગ ૨) ૧૯૬૭.

પૂના છાન્દોગ્ય ઉપનિષદ્ શાંકરભાષ્ય સાથે. આનંદાશ્રમ સંસ્કૃત ગ્રંથાવલિ ૧૪. પૂના ૧૯૩૪.

બૃ.ઉપ. બૃહદારણ્યક ઉપનિષદ્ પ્રો ત્રેસ. કપ્પૂસ્વામિ શાસ્ત્રી અદ્વૈતઆશ્રમ, આલમોરા (સમીક્ષાત્મક આવૃત્તિ માટે જુઓ. ઓલિવેલ્લે : પા. ૩૬-૧૬૫). અમારા ઉલ્લેખો પૂના-આવૃત્તિમાંથી.

બૃ.ઉપ. (કાણ્વશાખા). **જુઓ** ≕ઓલિવેલ્લે પા. ૩**૬-૧**૬૫.

બૃં.ઉપ. (માધ્યદિન શાખા) જુઓ ઓલિવેલ્લે પા. ૩૩-૩૫ (ફક્ત સમાંતર જતી કાણ્વશાખા અને માધ્યંદિનશાખાના ગ્રંથોનું લીસ્ટ.)

બોડેવિત્ઝ =II.W. Bodewitz. Jaiminiya. Brāhmaṇa. 1.1.65 લાયડેન ૧૯૭૩.

**E**8]

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

- બ્યોહતલિંક Otto Böhtlingk = Khāndogyopanishad. (ed. and Trans. German). લાયપ્ત્રીગ ૧૮૮૯.
- બ્રહ્મસૂત્ર શાંકરભાષ્ય = બ્રહ્મસૂત્ર અને શાંકરભાષ્ય ed. M.S.Bakre પુનર્મુદ્રણ વાસુદેવ લક્ષ્મણ શાસ્ત્રી પણશીકર. નિર્ણય સાગર પ્રેસ. મુંબઈ ૧૯૮૪.
- બેરેટન = Joel P. Brereton 'TatTvam Asi' in Context, in = Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft (ZDMG=Journal of the German Oriental Society.) ૧૩૬, વીસબાડન ૧૯૮૬, પા. ૯૮-૧૦૯.
- મિનાર્ડ ૧૯૩૬ A. Minard =La Subordination dan la Prose vediques. પેરિસ ૧૯૩૬.

મિનાર્ડ-૧૯૪૯ A.Minard. Trois Enigmes sur le Cent Chmins I. પેરિસ ૧૯૪૯.

મિનાર્ડ-૧૯૫૬ A.Minard. Trois Enigmes Sur le Cent Chemis II. પેરિસ ૧૯૫૬.

મું. ઉપ. મુંડક ઉપનિષદ્ આનંદાશ્રમ સંસ્કૃત ગ્રંથાવલી. ૯ પૂના. શાલિ ૧૮૧૦ (સમીક્ષાત્મક આવૃત્તિ માટે જુઓ. એલિવેલ્લે પા. ૪૩૬-૪૫૫.) અમારા ઉલ્લેખો પૂના-આવૃત્તિમાંથી.

મૈત્રાયણીય સંહિતા મૈત્રાયણીય સંહિતા. ભાગ.૧. cd. L. von Schroeder. વીસબાડન ૧૯૭૦

રશ્-૧૯૫૫ L. Renou. Etudes vedigues et pāṇincenes I પેરિસ ૧૯૫૫.

રશૂ-૧૯૬૧ L. Renou. Grammaire sanscrite. પેરિસ ૧૯૬૧.

વિટ્રઝેલ M. Witzel, Tracing the Vedic Dialectes in Dialectes dans Les Literatures Indo-Aryennes. પેરિસ ૧૯૬૯) પા. ૯૭.-૨૬૫.

વેરપોર્ટન J.M. Verpoorten. L'Order des Mots dans L'Aitareya- Brāhmaṇa. પેરિસ ૧૯૭૭.

શતપથ બ્રાહ્મણ (કાણ્વશાખા) શતપથબ્રાહ્મણ- કાણ્વશાખા. ed. Caland. પંજાબ સંસ્કૃત સીરીઝ ૧૦, ૧૯૨૬. પુનર્મુદ્રણ ઃ ડૉ. રઘુવીર. મોતીલાલ બનારસીદાસ દિલ્હી ૧૯૮૩.

શતપથ બ્રાહ્મણ (માધ્યંદિન શાખા) - શતપથ બ્રાહ્મણ. માધ્યંદિન શાખા. ed. Albrecht Weber. ચૌખંબા સંસ્કૃત સીરીઝ ૯૬. વારાણસી ૧૯૬૪.

શંકર શાંકરભાષ્ય છા.ઉપ.ઉપરનું શાંકરભાષ્ય જુઓ =૫ના.

સેનાર્ટ Emil Senart =ed-Chāndogya-Upanişad. પેરિસ ૧૯૩૦.

સ્પાયર-૧૮૮૬ J.S. Speijer. Sanskrit Syntax. લંડન ૧૮૮૬. પુનર્મુદ્રણ =મોતીલાલ બનારસીદાસ. દિલ્હી ૧૯૭૩.

સ્પાયર-૧૮૯૬ J.S.Speijer. Vedische-und Sanskritsyntax (વૈદિક અને સંસ્કૃત વાક્યરચના) સ્ટ્રાસબુર્ગ ૧૮૯૬.

હાનેફેલ્ડ E. Hanefeld. Philsophische Haupttexte der Älteren Upanişaden (તત્ત્વજ્ઞાનનાં પ્રાચીન ઉપનિષદોના મુખ્ય શ્રંથો.) વીસબાડન ૧૯૭૬.

હામ F.R.Hamm. Chāndogyopaniṣad VI. Ein erneuter Versuch. (છા.ઉપ. દ. એક નવો પ્રયાસ) in Festschrift für Frauwallner વિયેના ૧૯૬૮, પા. ૧૪૯-૧૫૯.

હિલેબ્રાંટ A. Hillebrandt. Aus Brāhmaṇas und Upanishaden (બ્રાહ્મણપ્રંથો અને ઉપનિષદોમાંથી.) યેના ૧૯૨૧.

શુમ R.E.Hume. The Thirteen Principal Upanishads. બીજી આવૃત્તિ. ઓક્સફર્ડ ૧૯૩૧. પુનર્મદ્રણ =મદ્રાસ ૧૯૪૯.

વૈદિક વાક્યરચનામાં સર્વનામો અને વ્યાકરણની વિસંગતિ : तत्त्वमिस (છા.ઉપ. ૬.૮-૧૬)નું વિવેચન] [૬૫

## પૌરવ-નાગ-વિગ્રહ : એક અભ્યાસ

#### કેશવરામ કા. શાસ્ત્રી\*

પ્રથમ મહાભારતના આદિપર્વના આસ્તિક પેટાપર્વમાં અને પછી ભાગવતના પ્રથમ સ્કંપના અંતભાગમાં પૌરવોના ભારતયુદ્ધ પતી ગયા પછી દસેક માસે જન્મેલા પરીક્ષિત રાજાનું તક્ષક નાગ દ્વારા અવસાન થયા વિષયમાં પૌરાશિક પદ્ધતિએ નિરૂપણ થયેલું જોવા મળે છે. એનો ઐતિહાસિક દેષ્ટિએ પ્રથમ વિચાર ન કરતાં પૌરાશિક નિરૂપણ આપણે અહીં જોઇયે. (આદિ પર્વ ના અ. ૩૫ થી ૪૦ માં વિશદતાથી અને અ. ૪૫, ૪૬ માં સંક્ષિપ્ત રૂપ)માં જણાવ્યા પ્રમાણે પરીક્ષિત રાજા લાંબા સમય સુધી રાજ્યશાસન કરતાં સાઠ વર્ષનો થવા આવે છે ત્યારે હવે નિવૃત્તિ તરફ વળી રહ્યો હતો. મંત્રીઓને મોટા ભાગનો વહીવટ સોંપી હળવાશ ભોગવતો થયો ત્યારે એક દિવસે એ મુગયા ખેલવા નીકળ્યો અને આગળ વધતાં વધતાં એક મૃગ જોવા મળ્યું. એને નિશાન કરી બાણથી જખમી કર્યું. મૃગ બાણ-સહિત દોડતું રહ્યું અને માર્ગમાં ક્યાંક ઝાડમાં છુપાઈ ગયું. રાજાએ ફાંફાં ખુબ માર્યાં. પણ નજરે ન આવ્યું. રાજા થાકી ગયો. તરસ્યો થયો અને ભુખ્યો પણ થયો. ત્યાં નજીકમાં એણે શમીક ઋષિનો આશ્રમ જોયો. પાણીની આશાથી એ ઋષિના આશ્રમમાં ગયો. ત્યાં ઋષિ મૌનવ્રત ધારણ કરી ધ્યાનરત હતા. રાજાએ એમની પાસે યાચના કરી, પરંતુ ઋષિ તો ધ્યાનરત જ રહ્યા. રાજાને ક્રોધ ચડ્યો અને ક્રોધાવેશમાં નજીકમાં એક સાપ મરેલો પડ્યો હતો એને ધનુષના છેડાથી ઉપાડી શમીક ઋષિના કંઠમાં વીંટાળી દીધો અને પાછો કરી રાજધાની તરફ ચાલ્યો ગયો. આશ્રમના બાળકોએ ઋષિને એવી સ્થિતિમાં જોયા તેથી એમાંના કુશ નામના એક બાળકે થોડે દૂર રહેલા ઋષિપુત્ર શુંગીને આ વાત કરી. વાત સાંભળતાં જ શુંગી એકદમ ક્રોધે ભરાયો અને પિતાના કંઠમાં સાપ વીંટાળનાર વ્યક્તિનો સાતમે દિવસે તક્ષક કરડી નાશ કરો એવો શાપ એણે ઉચ્ચાર્યો કહીને એ પિતા પાસે આવ્યો અને એવી સ્થિતિમાં રહેલા પિતાને જોઈ ધ્રસ્કે ધ્રસ્કે રોવા લાગ્યો. પિતા જાગ્રત થતાં શુંગીએ કહ્યું કે મેં આ પાપકૃત્ય કરનારને સાતમે દિવસે તક્ષક નાગ કરડી એનો અંત લાવશે એવો શાપ આપ્યો ું છે. શાપની વાત સાંભળી ઋષિએ કહ્યું કે આ તો આપણા આ વિશાળ પ્રદેશના ચક્રવર્તી રાજા છે. આપણે એમની પ્રજા ષ્ટિયે. બહુ ખોટું થયું. ઋષિએ આ સમાચાર રાજાને પહોંચાડવા ગૌરમુખ નામના શિષ્યને હસ્તિનાપુર મોકલી આપ્યો. રાજાએ સમાચાર સાંભળ્યા. પશ્ચાત્તાપ થયો, પણ શાપ સ્વીકારી લીધો. તક્ષક પોતા સુધી પહોંચી ન શકે એ માટે રાજાએ સરોવરમાં પ્રાસાદ (મહેલ) તાકીદે બનાવરાવ્યો (વસ્તુતઃ લાકડાની માંડણી) અને ચોગમ મજબૂત સુરક્ષાકવચ ગોઠવી દીધું.

આ સમાચાર દેશમાં વાયુવેગે પ્રસરી ગયા. આ સાંભળવામાં આવતાં કાશ્યપ નામનો એક બ્રાહ્મણ વૈદ્ય રાજાને તક્ષક કરડે તો તરત જ એનું ઝેર ઉતારી રાજા પાસેથી સારી દક્ષિણા મેળવવી એ આશાએ રાજાના નિવાસે જવા નીકળી પડ્યો. તક્ષક માર્ગ શોધતો હતો કે રાજાને ત્યાં કેવી રીતે પહોંચવું. તક્ષક આગળ વધ્યે જાય છે, ત્યાં આ કાશ્યપ એના જોવામાં આવ્યો. વાત કરતાં જાણી લીધું કે પોતે કરડવાનો છે ને રાજાને ઝેર ચડશે, આ ઉતારવા એ બ્રાહ્મણ જઈ રહ્યો છે. કાશ્યપને એણે વિશ્વાસમાં લીધો અને ઝેર ઉતારવાની દક્ષિણા રાજા આપવાનો હોય એનાથી વધુ પોતે આપશે એમ જણાવી એણે કાશ્યપને આપી અને પાછો વાળ્યો.

તક્ષકે એક યુક્તિ કરી : કેટલાક નાગ યુવકોને તાપસના સ્વાંગમાં રહી રાજાને આશીર્વાદ દેવા પાણી ફળો વગેરે સાથે મોકલ્યા. રાજા પાસે પહોંચેલા એ તાપસોએ રાજાને પાણી ફળ વગેરે ભેટ આપ્યાં અને આશીર્વાદ આપી પાછા ફર્યા. હાજર રહેલા મંત્રીઓને બોલાવી આ ફળો ખાવા આપ્યાં અને પોતે પણ એક ફળ હાથમાં લીધું. ફળ સુધારતાં એમાં એક 'કૃમિ' (કીડો) કાળી આંખવાળો જોવામાં આવ્યો. રાજા મૃત્યુથી ડરતો તો નહોતો જ. તરત જ એણે કહ્યું કે આ કૃમિ જ મારો જીવ લેશે, ત્યાં તો કૃમિમાંથી નાગરૂપમાં આવેલો તક્ષક રાજાના શરીરે વીંટળાઈ ગયો અને અગ્નિની જવાળાઓ બળે એ રીતે રાજા બળી ગયો.

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

€€]

<sup>★</sup> મા. અધ્યાપક, ભો.જે.અધ્યયન સંશોધન વિદ્યાભવન, અમ€ાવાદ

ભાગતવની સમીક્ષિત વાચનાના છેલ્લા ૧૮માથી પહેલાંના ૧૭ મા અધ્યાયમાં સંક્ષેપમાં આ કથા નિરૂપવામાં આવી છે. જ્યાં આંગિરસ ગોત્રના પિતાને ગળે રાજાએ મરેલો સર્પ વીંટાળ્યો છે એવું જાણતાં જ બ્રાહ્મણોનો દ્વારપાલ થવા પાત્ર રાજાએ આ અપકૃત્ય માટે મિત્ર બાળકો સમક્ષ અત્યંત ગુસ્સે થઈને, આજથી સાતમે દિવસે તક્ષક એ રાજાનો જાન લેશે એવો શાપ જલની અંજલિપૂર્વક એ ઋષિપુત્રે આપ્યો. એ પછી જયાં પિતા સમાધિદશામાં હતા ત્યાં એમને એવી સ્થિતિમાં હતા એ જોઈ ભારે વિલાપ કરવા લાગ્યો. પિતાએ એ વખતે સમાધિ છોડી અને પૂછવા લાગ્યા કે શા માટે રડે છે ? પુત્રે શાપ આપ્યો છે એ જાણી પિતા ખૂબ દુઃખી થયા અને થોડા વિસ્તારથી કહ્યું કે પુત્ર, તેં આ ભારે દુષ્કૃત્ય કર્યું છે. રાજાનું અનિષ્ટ ન થાય એવું પિતા વિચારવા લાગ્યા.

ભાગવતમાં ઋષિ પિતા અને એ પુત્રનાં નામ આપવામાં આવ્યાં નથી તેમ રાજા પાસે કોઈને મોકલી શાપની વાત એને જણાવવાનું પણ કહ્યું નથી, તેમજ રાજા જલાશયના મધ્યભાગમાંના પ્રાસાદમાં કરતે મજબૂત ચોકી- પહેરા વચ્ચે જઈ રહ્યો છે એ પણ નિરૂપવામાં આવ્યું નથી. છેલ્લા અધ્યાયમાં પોતે કરેલા દુષ્કૃત્ય માટે પશ્ચાત્તાપ કરતાં અને ત્યાં તો ઋષિપુત્રે શાપ આપ્યો છે એ વાત જાણતાં બધું જ છોડી દઈ, ગંગાના કિનારે જઈ, અન્નજળનો ત્યાગ કરી ત્યાં બેસી ગયો એ રીતે નિરૂપણ થયેલું જોવા મળે છે.

રાજા ગંગાના તીરે અત્રજલનો ત્યાગ કરીને બેઠો છે ત્યાં અત્રિથી લઈ વ્યાસસહિત અનેક ઋષિઓ આવી પહોંચ્યા. એ બધાને એણે વંદન કર્યું. સુખપૂર્વક બધા ઋષિઓ બેઠા પછી વિસ્તારથી પોતાના દુષ્કૃત્યનું અને હવે મરવા તૈયાર છું એવું જણાવી આપ સૌ ભાગવતની ગાથા ગાઈ સંભળાવો એવી વિનંતી કરી. કુતૂહલ ખાતર આવેલા પ્રજાજનો વિખેરાઈ ગયા છે. એ અરસામાં અચાનક વ્યાસપુત્ર શુકદેવ આવી ચડ્યા. એમનો વિષિપૂર્વક આદરસત્કાર કર્યા પછી રાજાએ શુકદેવને વિનંતિ કરી કે મરણાસત્ર માણસે શું કરવું જોઇયે ? શું સાંભળવું, શું જમવું, શાનું સ્મરણ કરવું અને શાનું ભજન કરવું ? આ સાંભળી શુકદેવે ઉત્તર આપવાનો આરંભ કર્યો અને બીજા સ્કંધના આરંભથી ભાગવતકથાનું નિરૂપણ શરૂ કર્યું.

આ પૂર્વે આપજ્ઞે જોયું કે તક્ષક ફળમાં 'કૃમિ' થઈને જાય છે અને રાજાને વીંટળાતાં એમાંથી સરજાયેલી આગમાં રાજા ભડશું થઈ જાય છે. ભાગવતમાં તો બારમા સ્કંધના પાંચમા અધ્યાયમાં શુકદેવ રાજાના હૃદયમાંના ભયને દૂર કરે છે એવું બતાવ્યું છે. છજ્જ્ઞા અધ્યાયમાં રાજા શુકદેવનો આભાર વ્યક્ત કરે છે અને પછી સંમાન પામી વિદાય લે છે.

આદિપર્વ(પૂના વાચના)ના ૩૧ મા અધ્યાયમાં નાગોને વિશે કહેતાં શ્લોક પ થી જજ્ઞાવવામાં આવ્યું છે કે સૌથી પ્રથમ શેષનો જન્મ થયો, પછી ક્રમે વાસુ ઐરાવત તક્ષક કર્કોટનંક ધજજ્ય કાલિય મણિનાગ આપૂરણ પંચશિરા એલાપુત્ર વામન નીલ અનીલ કલ્માષ શબલ આર્યક અદ્રક હલપોતક સુમુખ દુર્મુખ વિમુખ અસિમુખ વગેરેથી મહોદર સુધીના મુખ્ય મુખ્ય નાગોનાં નામ જજ્ઞાવવામાં આવ્યા છે (૧૫ મા શ્લોક સુધીમાં) અને બીજા અગણ્ય નાગો હતા એમ પછી (છેલ્લા ૧૮ મા સુધીમાં) કહેવામુાં આવ્યું છે.

ધ્યાનમાં રાખવું કે આ બધા જ સર્પો છે. એ પણ સમઝવા જેવું છે કે આ અનુશ્રુતિ-કિવદંતી-લોકવાયકાના આધારે મહાભારત-રામાયણ-પુરાણો-ઉપપુરાણો-મહાકાવ્યો-કાવ્યો-નાટકો વગેરેમાં એકની એક વાત એકથી વધુ રૂપે આપવામાં આવી હોય છે. બેશક, એના મૂળમાં કોઈ એક સત્ય ઐતિહાસિક બીજ પડેલું હોય છે. અહીં એ વિશે પણ ખ્યાલ રાખવો જોઇયે કે ખુદ મહાભારતના છેલ્લા (૭૮૬૪૫ અંકિત શ્લોકો ધરાવતી વાચનાના) સ્વરૂપમાં પણ અનુશ્રુતિઓને આધારે જ કથાનકો ઉમેરવામાં આવ્યાં છે 'પણ ખરી રીતે પ્રથમ સ્વરૂપ માત્ર શ્લોકોનું, જય સંહિતા' છંદોબદ્ધ ઇતિહાસસ્વરૂપનું છે. એનો ૨૪,૦૦૦ શ્લોકોનો વિકાસ એ 'ભારતસંહિતા' વ્યાસે રચેલી કહી છે (૧-૧-૬૧)એ હવે ઐતિહાસિક કાવ્ય (epic) તરીકે કહી શકાય એવી રચના છે. આમાં કલ્પનાને અવકાશ છે, છતાં પ્રમાણમાં એ અનુશ્રુતિથી થોડે અંશે લિપ્ત લાગે, કારણ કે એમાં ચમત્કારોને સ્થાન જોવા ભાગ્યે જ મળે છે. હવે જે ત્રીજું સ્વરૂપ આવે છે તે 'આખ્યાન' બને છે. આ નવો ભાગ પૌરાણિક પદ્ધતિનાં ઉપાખ્યાનોથી સમૃદ્ધ બને છે, વાસ્તવમાં એ પૌરાણિક કથા બની રહે છે. ૪ થો અવતાર શાંતિપર્વ-અનુશાસનપર્વ ઉમેરાતાં 'ધર્મશાસ્ત' બની રહે છે.

પૌરવ-નાગ-વિગ્રહ : એક અભ્યાસ]

વાલ્મીકીય રામાયણ તો ઐતિહાસિક મહાકાવ્ય જ છે. પ્રાચીન અનુશ્રુતિઓને સ્વીકારીને કલ્પનાસમૃદ્ધ રચના બને છે. એમાં મહાભારતના નાગો-રાક્ષસો-યક્ષો-ગંધર્વો-વિદ્યાધરો વગેરેની જેમ વાનરો-ર્રીછો-રાક્ષસોનાં કથાનકોથી પ્રશિષ્ટકાલનાં વૃત્તો(છંદો)થી સંબદ્ધ સમૃદ્ધ મહાકાવ્ય બને છે અને એ પણ ઈ.પૂ. બીજી-ત્રીંજી સદીથી એનું વર્તમાન સ્વરૂપ જૂનું ન પણ હોય, મહાભારતના આરણ્યક પર્વ'માં 'રામોપાખ્યાન' કથાનક પછી રામાયણ રચાયેલું હોય એમ મને લાગ્યું છે.

ભાગવત તો મહાપુરાષ્ટ્ર છે અને અનુશ્રુતિઓના આધારે રચાયેલું છે. કારણ સ્પષ્ટ છે. મહાભારતમાંની પરીક્ષિત રાજા વિશેની કથા અને ભાગવતની તદિષયક કથામાં તફાવત સ્પષ્ટ છે, આ પહેલાં સ્પષ્ટ રીતે કહેવાયું છે જ. બંને અનુશ્રુતિમૂલક કથાનક હોઈ ભિન્ન ભિન્ન અનુશ્રુતિના સહારે તફાવત અનુભવાય. સંભવ છે કે કવિની કલ્પનાઓ પણ મૂળ ઐતિહાસિક મૂલ બીજની આસપાસ વિકસાવવામાં આવી હોય. હવે આપણે અહીં 'પરીક્ષિત' અને 'નાગો' વિશે જ વિચારવા ચાહિયે છિયે.

પરીક્ષિત એ ચંદ્રવંશી પુરૂરવાના વંશમાં પુરૂરવા એ શુદ્ધ ઐતિહાસિક રાજવી હોઈ એને એક અંક આપિયે તો એની વંશાવલીમાં ૯૪મો અંક આવે છે. એક.ઈ. પાર્જિટરે વાયુ- બ્રહ્માંડ - વિષ્ણુ - ભાગવત વગેરે પુરાણોની વંશાવલીઓનો ખાસ અભ્યાસ કરી ઐતિહાસિક તથ્ય તરીકે વંશાવલી સિદ્ધ કરી આપી છે (એશિયન્ટ ઈન્ડિયન હિસ્ટોરિકલ ટ્રેડિશન, ૧૯૨૨, પૃ. ૧૪૪-૧૪૯) એટલે ઘણી સરળતા થઈ છે. એનો જીવ તક્ષકે લીધો છે એટલે તક્ષક એનો સમકાલીન છે એ પણ ઐતિહાસિક કોટિનું તથ્ય છે. પરીક્ષિત આમ માનવ છે, આપણી સામે 'નાગ' એ સર્પજાતિ છે કે 'માનવ' છે એ પ્રશ્ન ખડો થાય છે. મહાભારત અને ભાગવતમાંનું એનું ચિત્ર એને 'સર્પજાતિનો હોય એમ લાગે છે, કિંતુ એ 'સર્પજાતિ'નો નહિ પણ 'માનવ'જાતિનો હતો એમ સ્વીકારિયે તો જ એ ઇતિહાસ થવા પાત્ર બને. તક્ષક 'માનવ' હોય અને 'નાગ' હોય તો એ 'નાગ' સંજ્ઞક માનવજાતિનો કહી શકાય.

અહીં આપણે વધારે ઊંડું ઊતરવું પડે છે. માનવ વિકસ્યો ત્યારે એના વિકાસમાં નૃવંશશાસ્ત્રીઓએ એના પૂર્વ સ્વરૂપના મળેલા અશ્મીભૂત અવશેષોના બળ ઉપર હિમાલય નજીકની શિવાલિક ડુંગરમાળામાંથી મળેલા એવા અવશેષોને 'સિવાપિથેકસ' ચીનમાંના એવા અવશેષોને 'સિનો પિથેકસ' અને જાવા તથા નજીકના પ્રદેશમાંથી મળેલા અવશેષોને જાવા પિથેક્સ' અને 'આંસ્રાલો પિથેક્સ' કહ્યા છે. આ વાનર નહિ, પણ વાનરસદેશ માનવજાતિઓ હતી. સિવાપિથેક્સ'માંથી વિકસેલ ચંદ્રવંશી-ગૌરાંગ, 'સિવાપિથેક્સ'માંથી સૂર્યવંશી પીતાંગ' અને 'જાવાપિથેક્સ'માંથી દનુવંશી-શ્યામાંગ, વર્તમાન પરિભાષામાં ચંદ્રવંશી-ગૌરાંગો એ કૉકેસોઇડ, સૂર્યવંશી-પીતાંગો એ 'મૉન્ગોલોઇડ' અને દનુવંશી-શ્યામાંગો એ 'ઓસ્તાલોઇડ' કહેવાય છે. આ ત્રણે પ્રજાઓનો વિકાસ પૂર્વ એશિયામાંથી થયો છે. હિમાલયના પશ્ચિમ અર્ધા ભાગથી મધ્ય એશિયાના કૉકેસસ ગિરિમાળા સુધીના વિસ્તારમાં વિકસેલી પ્રજાને કૉકેસોઈડ, એનું અસલ સ્થાન પાર્જિટર મધ્ય હિમાલયનો પ્રદેશ કહે છે.,જે વાસ્તવમાં 'કાશ્મીર' છે. ૧૮૦૬ માં જેનું અવસાન થયેલું તે તુલનાત્મક ભાષાશાસ્ત્રનો પહેલો જર્મન વિદ્વાન 'એડેલુન્ગ' કાશ્મીર જ રહી ગયો છે, એના પ્રમાણે કાશ્મીર બાજુથી પહેલા યુરોપમાં આવ્યા એ 'આલ્બેનિયન' અને 'કેલ્ટ'. પાર્જિટર અહીંથી યુરોપ તરફ પહેલા ગયા એ 'દ્રહ્યુ'વંશના ઐલો (પુરૂરવાના વંશજો)માંના કેટલાક. આ બધા ચંદ્રવંશી-ગૌરાંગોમાંના પશ્ચિમના યુરોપમાં પથરાયા.

હિમાલયના પૂર્વાર્ધથી એશિયાના પ્રશાંત મહાસાગરના કાંઠા સુધીમાં વિકસ્યા એ સૂર્યવંશી-પીતાંગ 'મૉન્ગોલાઇડ' પ્રશાંત મહાસાગરના' અને હિંદી મહાસાગરમાં પસાર થતી વિષુવવૃત્ત રેખાની બે બાજુના દ્વીપોમાં વિકસેલા એ દનુવંશી-શ્યામાંગ 'ઓસ્ત્રાલોઇડ' 'જાવાપિથેક્સ'માંથી વિકસેલાની સંજ્ઞા જાણવામાં નથી આવી, પરંતુ 'દાનવ'ની માફક 'દૈત્ય' સંજ્ઞા પણ વ્યાપક છે. આ 'જાવાપિથેક્સ'ના વિકાસમાં હોવાની શકયતા છે. એ પણ શ્યામાંગ જ. બ્રહ્મદેશના ઉપરના ભાગમાં આવેલા આસામના નાગાલૅન્ડની પ્રજા એ દાનવ દૈત્યોના વિકાસમાં આગળ જતાં પથરાયેલી પ્રજા હોવાની પૂરી શક્યતા છે. 'રાક્ષસ' પણ 'દાનવદૈત્ય'માંના જ છે. દાનવોના ગુરુ શુકાચાર્ય અને રાવણ વગેરે ભાઈઓના પિતા પુલસ્ત્ય એ ઋષિઓ હતા. બ્રાહ્મણો હતા.

**EC**]

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

નિષ્કર્ય એ છે કે મહાભારત અને પુરાજ્ઞોમાં નાગો (સર્પો) કહ્યા છે એ સર્પો નથી, કિંતુ માનવ છે અને ચંદ્રવંશી પૌરવ રાજા પરીક્ષિતનો ઘાતક તક્ષક નાગજાતિનો બલિષ્ઠ કોઈ નેતા યા રાજવી હતો, જેને હાથે રાજા પરીક્ષિતનો સંહાર થયો. આજથી સાડા ત્રણ હજારથી લઈ પાંચ હજાર વર્ષોના ગાળામાં પરીક્ષિત અને તક્ષક વચ્ચે યુદ્ધ થયું હશે એમાં પરીક્ષિત માર્યો ગયો હશે. આ પ્રસંગ વિશેની અનુશ્રુતિ-કિવદતી-લોકવાયકા જુદાં જુદાં રૂપ લેતી લોકોમાં પ્રસરી. એને સર્જકોએ પોતપોતાને અભીષ્ટ એવાં સ્વરૂપ આપી રચનાઓ કરી.

એક સ્પષ્ટતા કરવી જોઇયે કે પાર્જિટરે (બેન્ગાલ હાઈકોર્ટના I.C.S. ન્યાયમૂર્તિએ) પુરાણોનો ઘનિષ્ઠ અભ્યાસ કરી ચંદ્રવંશ અને સૂર્યવંશની વંશાવલી સિદ્ધ કરી આપી છે એ મનુથી લીધી છે. ચંદ્રવંશમાં મનુની પુત્રી ઇલામાં ચંદ્રના પુત્ર બુધથી પુરૂરવાની ઉત્પત્તિ કહી છે, આ પુરૂરવા ઐતિહાસિક રાજવી છે, એની માતા, ઈલા, માતાનો પિતા મનુ એનો પિતા બુધ અને પિતામહ ચંદ્ર આ વ્યક્તિઓને ઐતિહાસિક કહેતાં ખચકાટ અનુભવવો પડે છે, જેમાં રાજા 'પુરૂરવા' ને ઐતિહાસિક કહી શકાય. એ જ રીતે ઇક્ષ્વાકુના પિતા મનુ અને મનુનો પિતા વિવસ્વાન (સૂર્ય) એમાં 'ઈક્ષ્વાકુ' ઐતિહાસિક રાજવી છે, પરંતુ 'મનુ' 'બુધ' 'ચંદ્ર' અને વિવસ્વાન(સૂર્ય)ને ઐતિહાસિક પુરુષ ન કહી શકાય. ઋગ્વેદમાં (૧૦-૬૦-૪) ઈક્ષ્વાકુનું નામ એક રાજવી તરીકે મળે છે, તો ૧૦-૯૫મા સૂક્તમાં એ પુરૂરવાનું નામ પણ એક રાજવી તરીકે મળે છે, મનુનું નામ (૧-૮૦-૧૦), પણ છે, પરંતુ એનો સંબંધ ઈક્ષ્વાકુ અને પુરૂરવા સાથે જોવા મળતો નથી. વંશાવલી પ્રમાણે 'ઈક્ષ્વાકુ' અને પુરૂરવા (૨-૩૩-૧૩, ૮-૧૩-૧, ૧૦-૧૦૦૫ વગેરે) મામો થાય છે કિંતુ 'ઇલા' માતા ખરી, પણ પિતા બુધ એ ઐતિહાસિક બની શક્તો નથી. વાસ્તવમાં 'ઈક્ષ્વાકુ' અને 'પુરૂરવા' તો ભારતીય ઇતિહાસના અનુક્રમે સુર્યવંશ અને ચંદ્રવંશના મથાળમાં ઐતિહાસિક રાજવીઓ હોય એમાં આજે શંકા રહી નથી.

પૌરવ-નાગ-વિગ્રહ : એક અભ્યાસ]

## ગ્રંથ-સમીક્ષા

'અભિનીત', પ્રકાશક : ડૉ. કૃષ્ણકાંત કડિકયા ટ્રસ્ટ, એમ. ૮૨/૩૮૫, 'સ્વરૂપ', સરસ્વતીનગર, આઝાદ સોસાયટી પાસે, આંબાવાડી, અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૧૫. બીજી આવૃત્તિ - ૨૦૦૧, કિં. રૂા. ૯૦-૦૦.

વિવેચનસિદ્ધાંત કે વિવેચનની દાર્શનિકપીઠિકાની ચર્વિત ચર્વણામાં પડ્યા વગર નાટક અને રંગભૂમિ વિશે પોતાના દેષ્ટિકોણથી લખનાર ડૉ. કૃષ્ણકાંત કડકિયા આ ગ્રંથમાં રંગભૂમિની ભાષા, નાટ્યસાહિત્યમાં કે.કા.શાસીનું પ્રદાન, રાસગરબા અને થિયેટર, બાપુલાલ નાયક, ભવાઈ, થોડાં આંસુ થોડાં ફૂલ જેવા વૈવિધ્યસભર વિષયો પર પૂરેપૂરી સકિયતાથી અવલોકન કરો છે. એમણે પસંદ કરેલા વિષયના બે પ્રકાર છે. એક તે નાટ્ય ઘટક કે અંગ અને તે અંગેની વિસ્તૃત છણાવટ અને બીજો તે અભિનેતા કે દિગ્દર્શકનું થિયેટરના સંદર્ભે કર્તૃત્વ અને તે અંગેનું મૂલ્યાંકન લક્ષી અધ્યયન.

તેમની પાસે સભાન વિવેચકની ન્યાયપૂર્ણ દેષ્ટિ છે. પસંદ કરેલા વિષયોને તેઓ પ્રામાણિકતાથી તપાસે છે. તેમણે કંઈક અંશે જૂદી રીતે ખેડાયેલા વિષયોની ઝીણાવટપૂર્વક અવલોકના કરતાં પોતાની આગવી મુદ્રા અંકિત કરી છે. આ આગવી મુદ્રા એટલે જે તે વિષયનો જયાં બની શકે ત્યાં પ્રત્યક્ષ અનુભૂવ લઈ વિષયમાં પ્રવેશ કરવો. માત્ર માહિતીનો ખજાનો ખોલવો નહિ, પરંતુ માહિતીમૂલક સામગ્રીનો સર્વાંશે અભ્યાસ કરવો. રંગભૂમિની આસપાસ એક વર્તુળ રચી, રસજ્ઞોને એમાં સાથે જોડવા. સંશોધકનું ધૈર્ય એમને દુર્લભ સામગ્રી મેળવી આપે છે. આ સામગ્રી તેમને રંગભૂમિને વિવિધ પરિપ્રેક્ષ્યમાં જોવામાં મદદ કરે છે. તેમની વિષય અંગેની સજ્જતા પ્રશંસનીય છે. તેઓ ભજવણી અંગે પૂરી ઘનતા ધરાવતા નાટ્યવિવેચક છે.

આપણી રંગભૂમિનું ગૌરવ આપણું છે. એ ગૌરવ ગુજરાતીઓનું છે. જેમાં આપણું પોતીકાપણું પ્રગટ થાય તે આપણી રંગભૂમિ. આપણા મલકના માનવીઓએ નાટ્યક્ષેત્રે જે કંઈ ઉપજાવ્યું તે આપણો કલાવૈભવ, તે આપણો સમૃદ્ધ વારસો. અહીં કડિકયાએ ગુજરાતની 'અસ્મિતા'ને કેન્દ્રમાં રાખી છે. આપણે જન્મે ગુજરાતી છીએ. અને જે ભાષા બોલીએ છીએ તે પણ ગુજરાતી છે. આપણા સંસ્કાર પણ ગુજરાતી છે. 'અસ્મિતા' શબ્દ આપણી મનોદશાનો સૂચક છે. ગુજરાતી રંગભૂમિના ઘડતર પરિબળ તરીકે જે ભાષા પ્રગટી તે લોકનાટ્યમાંથી, પછી રંગભૂમિના નાટકોમાંથી, રાસ-ગરબાને પણ પોતીક લયબદ્ધ ભાષા સ્વરૂપ છે.

શ્રી કૃષ્ણકાંત કડિકયાએ રંગભૂમિની ભાષાની ચર્ચા કરતાં ઝીણવટભર્યો અભ્યાસ, એનું પૃથક્કરણ સદેષ્ટાંત રજૂ કર્યાં છે. ભજવણીકલા દરમિયાન નાટકની ભાષા માત્ર સંવાદો દ્વારા પ્રગટ થાય છે એમ નથી. પરંતુ નાટકમાં ઘણીવાર સૂચકમૌન પણ ભાષા બનીને આવે છે. નટની વેશભૂષા કે રંગ સજની પણ ભાષા છે. રંગમંચ પર નટની પ્રત્યેક ક્રિયા એનું નાટકને આનુષંગિક વર્તન અને સાંકેતિક અવાજો પણ ભાષા છે.

પશ્ચિમના નાટ્યવિચારકો અને ભરતના નાટ્યશાસ્ત્રનો પણ તેમણે યોગ્ય જગાએ સંદર્ભ આપ્યો છે. આંગિક ચેષ્ટાઓના સ્વરૂપમાં ભાષાનો ઉપયોગ ભાસના નાટકોથી માંડી આજદિન સુધીના નાટકોમાં જૂદી જૂદી રીતે થતો આવ્યો છે. ભરતે જેને વિવિધ મુદ્રાઓ કહી છે, તે નટનો આંગિક અભિનય દ્વારા ઊભો થતો ચિત્રાત્મક ક્રિયાકલાપ એ પણ ભાષા છે. નૃત્ત-નૃત્યની અંગભંગીઓ પર આપણે ત્યાં થોડા માન્ય શ્રંથો છે; પણ જે મળે છે તેમાં મુદ્રાઓ વિશે સ્પષ્ટ સમજણ છે. પ્રત્યેક મુદ્રાઓ વખતે વાચિક અભિનય હોવો જ જોઈએ એમ નથી. વાચિક વગર પણ સારો અભિનેતા ભાવને પ્રગટ કરી આપતો હોય છે. મૂક બોલપટ, ચાર્લી ચેપ્લીનનું 'ધી શ્રેટ ડિક્ટેટર' ભાષા વગર પણ હિટલરના વ્યક્તિત્વ, તત્કાલીન પરિસ્થિતિ અને બનાવોને પ્રભાવક પણે ઊભો કરી આપે છે.

લોકનાટ્ય ભવાઈ, જૂની રંગભૂમિ, નવી રંગમૂમિ, આધુનિક નાટકોમાં વત્તે ઓછે અંશે ઘણી જગાએ ભાષા કૃતક બને છે. એક સમયના નાટકોની ભાષા કૃતક, આજે નથી એમ કહેવું ન્યાયપૂર્ણ નથી. બધું જે તે સમયનું સર્જન

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

છે. નાટકમાં એક ભાષા તે લેખકની, બીજી ભાષા તે દિગ્દર્શકની અને મંચન સમયે નટ-નટીઓની શરીર ચેષ્ટા ભાષાનું નવું પરિમાણ ઊભું કરે છે અને એ રીતે નાટકના અર્થને પ્રેક્ષકો સુધી વિશિષ્ટ રીતે પહોંચાડે છે.

ડૉ. કડિકયાએ આ પ્રકારના રંગભૂમિ માટેના અત્યંત મહત્ત્વના મુદ્રાની છણાવટ કરતાં ભાષાવિજ્ઞાન, ધ્વનિ સંકેતોનો અભ્યાસ કરી ઓછી ભાષા, ઓછા સંવાદો, ઓછા શબ્દોથી પણ નાટકની ઘટના કે પ્રસંગ ઉપસી શકે છે-એ વાત બરોબર ઘૂંટીને, સમજીને, પ્રીછીને, તાવીતાવીને કરી છે. મૂક અભિનય એ પણ થિયેટરનું જ એક અંગ છે. એક ઘટક છે. થિયેટરને શબ્દ સિવાય પણ અલગ અને આગવી ભાષા છે એ મુદ્દો ચર્ચતાં તેઓ પશ્ચિમના વિદ્વાનો સાથે ગુજરાતના આ દિશાના તજજ્ઞોને પણ નોંધે છે. એમનો અભ્યાસ કરે છે. એમણે અઘતન નાટકોની રગ પણ બરોબર પકડી છે. નાટકના રચનાકર્મને પણ ભાષાના દેષ્ટિકોણથી તપાસ્યો છે. ભાષાનો વિષય ચર્ચતાં, એને હાથ પર લેતાં વિવેચક કડિકયાની હાજરી સતત વર્તાય છે. તેઓ છટકી જતા નથી. પોતાના વિચારોને પુષ્ટ કરવા, તાજગી અર્પવા તેઓ સંદર્ભોનો સંતર્પક ઉપયોગ કરી ચર્ચાને રસપ્રદ બનાવે છે. પશ્ચિમના કે આપણા નાટકો કે એકાંકીના પરિશીલનને અંતે તેઓ આ પ્રમાણે નોંધે છે. આપણું સદ્ભાગ્ય છે કે આપણને નાટકમાં ભાષા સિદ્ધ થતી જોવા મળે છે. ભાષા નાટકોનો ટેકો છે. ટેકો કાઢી નાખવામાં આવે તો પણ ટેકા વગરની કિયામાં શક્તિ છે. એક મૂંગા માણસનું જ્ઞાન-વિજ્ઞાન ભાષા પર અવલંબતું નથી. મૂળમાં પરંપરિત રીતે આપણે સબળપણે ભાષાથી ટેવાયા છીએ; એટલે ભાષા વગર વાટક થાય જ નહીં એવી ધારણામાં વિહરીએ છીએ."

એક સહ્દય ભાવક અને વિવેચક તરીકે તેઓ ગુજરાતી ભાષાના સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાન કે.કા.શાસ્ત્રીને પૂરી અદબ અને આદરથી એમના નાટ્યક્ષેત્રના કર્તૃત્વનું સભર આલેખન કરે છે. સને ૧૯૩૭-૩૯માં ગુજરાત સાહિત્યસભાએ રંગભૂમિ પરિષદ-પહેલું અધિવેશન ભર્યું હતું. આ અધિવેશનને વિદ્વાનવર્ય શાસ્ત્રીજીનો સિક્રય સહકાર હતો. તેઓ નાટકના ઉત્તમ અભ્યાસી હોવા ઉપરાંત સહૃદય પ્રેક્ષક પણ છે. શાસ્ત્રીજીએ નાટક ભજવ્યું નથી પરંતુ એક જાણીતા નટના ઉચિત કાકુઓનું પ્રેરક પૃથક્કરણ કરી બતાવી ભજવાતા નાટક, અભિનયવ્યાપાર સાથે પોતાની નાટ્યવિદ્યાની વિરલ જાણકારીનો પરિચય એક અભ્યાસલેખમાં કરાવ્યો છે.

સંસ્કૃત નાટકોના અનુવાદક તરીકે શાસ્ત્રીજી હંમેશાં મૂળગ્રંથને પૂરેપૂરા વફાદાર રહે છે. સળંગ અંકોને પ્રવેશો-દેશ્યોમાં વિભક્ત કરવાનો તેમજ શ્લોકોને સરળ ગદ્યમાં ઢાળવાનો પણ પ્રયત્ન કરે છે. એમનું ભાષા જ્ઞાન પણ એમને ઉપકારક રહે છે. અનુવાદ કરતાં ગુજરાતી ભાષામાં ઉત્તરી આવેલા તત્સમ તળપદા તેમજ અન્ય ભાષાના સંપર્કે આવેલા શબ્દો તેમજ તેની વિશિષ્ટ લઢણો તેઓ કુશળતાથી વાપરે છે. એમના અનુવાદો સરળ છે. સંસ્કૃત જેવા અઘરા નથી. એમના અનુવાદોની બીજી વિશેષતા તે તેમના અનુવાદો કોઈ પણ બોલી અથવા ભાષાનું એના ગ્રામીણ તત્ત્વોમાંથી ઊર્ધ્વીકરણ કઈ રીતે શક્ય છે એના બોલતાં ઉદાહરણ છે. શાસ્ત્રીજી વિવિધ ભાષાઓના અભ્યાસી છે; એટલે એમણે કરેલા અનુવાદો સ્વર-વ્યંજનના ભેદને અને શબ્દરચનામાં એના ઉચિત સ્થાને ગોઠવાય છે. નટ સહેલાઈથી પામી શકે, ઉચ્ચારી શકે, પ્રેક્ષક સુધી એનો અભિપ્રેત અર્થ પહોંચે એવી રજૂઆતની શૈલીને કારણે એમના અનુવાદો આપણી રંગભૂમિનું ગરવું પ્રકરણ છે.

શાસ્ત્રીજી મૂળે આપણી પ્રાચીન નાટ્ય પરંપરાના બહુશ્રુત અભ્યાસી છે. એમણે પૌરાણિક અને પુરાણભાસી લઘુનાટિકાઓ તેમજ સામાજિક અને ઐતિહાસિક લઘુનાટિકાઓ પણ આપી છે. નાટક વિશે એમણે અધિકૃતપણે શાસ્ત્રીય ચર્ચાઓ પણ કરી છે. શાસ્ત્રીજીની નાટ્યગૃહ વિશેની શાસ્ત્રીય મીમાંસામાં પણ આપણે એમના ધીર-લલિત અને મૌલિક અભ્યાસીનું જ સ્વરૂપ જોઈ શકીએ છીએ. કદાચ શાસ્ત્રીજીની આવી બહુમુખી વિશિષ્ટ નાટ્યમ્રતિભાનું આ પ્રકારનું આલેખન અહીં પ્રથમવાસ્ જોવા મળે છે. અનુવાદક, મૌલિક નાટ્યકાર અને ખાસ કરીને સંસ્કૃત નાટ્યના ગૂઢાશયને સંજ્ઞા દ્વારા પ્રગટ કરવાની એમની મૌલિક પદ્ધતિને સમીક્ષકે યથાશક્ય પ્રગટાવવાનો સ્તૃત્ય પ્રયત્ન કર્યો છે. સર્વસામાન્ય રીતે ગુજરાત શાસ્ત્રીજીને એક વિરલ અભ્યાસી, ગંભીર પ્રશાંત સુકોમળ ચિત્ત અવસ્થાવાળા વિદ્વાન તરીકે સ્વીકારે છે. નાટ્યક્ષેત્રે પણ તેમનું વિશિષ્ટ પ્રદાન છે. એ ઘટના સંસ્કૃત નાટકનું પૂર્વરંગ હોય એ રીતે શ્રી કડિકયાએ આલેખી છે.

રાસ-ગરબા અને થિયેટર-આ લેખ થિયેટરના ઉત્કર્ષને જ કેન્દ્રમાં રાખી લખાયેલા સ્વાધ્યાય છે. ગુજરાતના શ્રંથ-સમીક્ષા] આ ભૂમિનીતકલાના સ્વરૂપોના ઉદ્દભવ અને વિકાસની વાત સંશોધનની નજરે અહીં છે. પૂર્વપીઠિકા રૂપે આ બે સ્વરૂપને કેન્દ્રમાં રાખી આ સ્વરૂપના મૂળ સુધી સમીક્ષક પહોંચ્યા છે. એમાં એમણે ભાષાસ્વરૂપ-રાસયુગનો સવિસ્તર ચિતાર આપી આ સંશોધન થિયેટરના વિકાસમાં કઈ રીતે ઉપયોગી થાય એવો પ્રશ્ન જગવી પ્રાધ્યાત્પક અને વિદ્યાર્થી ઉપયોગી કેટલાંક વેધક સૂચનો કર્યાં છે. આ બંને સ્વરૂપ નટ કે નટીના સ્નાયૂઓને ગતિશીલ રાખે છે. કમનીય દેહયષ્ટિના ઘડતર માટે, વસ્ત પરિધાનની કલાના વિકાસમાં આ બંને સ્વરૂપો અનેક રીતે ખપનાં છે. લયયુક્ત અને લાલિત્યપૂર્ણ ચાલ વગેરેના ઘડતર પરિબળ માટે પણ આનો અભ્યાસ-ઉપયોગ એક વિશિષ્ટ કલા બની રહે છે. એમાં આવતા અંગ મરોડના સંસ્કાર થિયેટર માટે ખપના છે. આ બધું પરફોર્મિંગ આર્ટનું જ સ્વરૂપ છે; જે નટને સર્જક થવામાં મદદરૂપ બને છે.

ઓગણીસમી શતાબ્દીના પ્રથમ ત્રણ દાયકામાં નાટ્ય ક્ષેત્રે એક વિરલ પ્રતિભાનો ઉદય થયો. આ વિરલ પ્રતિભા તે નટ અને સમર્થ દિગ્દર્શક બાપુલાલ નાયક. પોતાના જમાનાના આ અભિનય શિલ્પીની બહુ આયામી પ્રતિભા અને અપૂર્વ સિદ્ધિનાં દર્શન શ્રી કડિકયાએ આદરપૂર્વક અહીં કરાવ્યાં છે.. બાપુલાલ ધીરોદાત્ત, ધીરલિત, ધીરગંભીર, ધીરવીર, ધીરપ્રશાંત નટ હતા. નટ તરીકે તેમણે પોતાની પ્રતિભાને બીબાંઢાળ સ્વરૂપમાં ઢળવા દીધી નથી અને તેઓ કોઈ એક ચોક્ક્સ ઇમેજમાં પૂરાયા નથી એ વાતને સમીક્ષકે બરોબર પકડી છે. ભૂમિકાનું વૈવિધ્ય અને અભિનયનું વૈવિધ્ય એટલે બાપુલાલ. વિશ્વના મહાન કક્ષાના આ નટ અભિનયની પરંપરિત શૈલીમાં પણ ઊંડી સૂઝ ધરાવનાર દિગ્દર્શક અને નાટ્યકાર પણ હતા. એ સમયનું ચિત્ર બાપુલાલ નાયકના ચરિત્રકાર સુરેશ નાયકે સભર પણે ઉપસાવ્યું છે. જેનું યથાર્થ પૃથક્કરણ શ્રીમાન કડિકયાએ નીરક્ષીર ન્યાયે કર્યું છે.

"ભવાઈ" એમનો અંતરંગ છે. પૂર્વ જન્મના જાણે રંગ પરિવાજક હોય એમ ભવાઈનું આભિનીત્ય જ્યારે તેઓ સાંગોપાંગપણે અવલોકે છે ત્યારે માત્ર તેઓ લોકધર્મી કે નાટ્યધર્મી કરજ બજાવે છે એટલું જ નહીં પણ પરકાયા પ્રવેશ કરે છે. એમની નજર એક અભિનેતાની છે. પ્રેક્ષકની છે. વિવેચકની છે. એટલે ભવાઈનું સંમોહન એમને લખતાં લખતાં ત્રીજા નેત્રની પ્રસાદી જેવું લાગે! સતી જસમાના વેશને એમણે સૂચિત વેશ તરીકે સ્વીકાર્યો છે. નિજી સિદ્ધિ જેવી વિકસેલી આ કલાનો મર્મ એમણે બરોબર પ્રીછ્યો છે. એટલે ભવાઈના પૂર્વરંગ, નર્તન, સંગીત, કેરબો અને મૂક અભિનયને - એના કસબને રસની પ્રક્રિયાના અનુભવથી અનુભૂતિ કક્ષાએ લઈ જાય છે. ભવાઈકલાની સાર્થકતા નિત્યનૂતન, નિત્ય વર્ધમાન, સ્વકીયતાના માર્ગે રચાતી રહે તેમાં છે. ભવાઈ કલાની આવી મૂલગામી ચર્ચા ભવાઈમાં રહેલા અમૃતતત્ત્વનો આપણને આસ્વાદ કરાવે છે. આ દિશામાં બહુવિધ પ્રત્યક્ષ અનુભવને કારણે વિકસેલ સક્ષ્મ દષ્ટિ સમીક્ષકની પૂર્ણ સમજનો પરિપાક છે.

'થોડાં આંસુઃ થોડાં ફૂલ' સુંદરીની આત્મકથા છે. ડૉ. કડકિયા આ કથામાં સુંદરીનાં વિવિધ પાસાંઓની છાપ ઉપસાવી આપણને અખિલાઈનો અનુભવ કરાવે છે. એમની વિવેચક પદ્ધતિ સમુદાર, સમભાવી અને મર્મસ્પર્શી છે. એમણે આ લેખ તૈયાર કરતાં એક નટના વિકાસની મનોવૈજ્ઞાનિક ભૂમિકાને બરોબર સમજી લીધી છે. તેઓ રસકીય અનુભવોની મીમાંસા કરતાં સુંદરીના નટ અને દિગ્દર્શક તરીકેના સર્જક અનુભવોને કેન્દ્રમાં રાખી મૂલગામી ચર્ચા કરે છે. સુંદરીના નટજીવનની સાધનામાં એમની કલાસૂઝ, વિશાળ વાચન, સતત વિકાસ પામવાની જાગ્રત મનોદશા, ઉત્તમ સંગત, અવલોકન, પ્રાણવાન અને મૌલિક દિગ્દર્શન કલા સુંદરીના જીવનને આધુનિક નટો માટે કેવું પ્રેરણાદાઈ હતું એની સદ્યાંત ચર્ચા કરી છે. ડૉ. કડિયાએ સુંદરીના પૂર્વાર્ધ અને ઉત્તરાર્ધ જીવનકાર્યને ચર્ચતાં ચર્ચતાં રંગભૂમિનો દસ્તાવેજી ઇતિહાસ-આ લેખ ઊભો કરી આપ્યો છે.

સમગ્રપણે ડૉ. કડિકયાને પરંપરા પ્રત્યે સમભાવ છે. આધુનિકતાનો અભ્યાસ છે. સંવેદના સાથે શ્રદ્ધા પણ છે. એટલે તેઓ જે તે વિષયની તસવીર ઉપસાવે છે. શુષ્ક શાસ્ત્રીયતા, લુખા ગ્રંથ પરિશ્રમ, નીરસ વ્યક્તિ મતદર્શનને સ્થાને તેઓ સંગીત અભ્યાસ દ્વારા નવપ્રસ્થાન કરાવે છે. એમનું વિવેચન મહદઅંશે નીડર છતાં ગુણપ્રાહી છે. એમની નાટ્યપ્રીતિ સ્વાદનિષ્ઠાનો અનુભવ કરાવે છે એ માટે તેઓ હાર્દિક અભિનંદનને પાત્ર છે.

દિનકર ભોજક

સ્ટેશન રોડ, માયા બજાર, વિસનગર સામીપ્ય : ઑક્ટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧ સંસ્કૃત સાહિત્યમાં મહાત્મા ગાંધી : પ્રધાન સંપાદક : ડૉ. ગૌતમ પટેલ, સંપાદક : હર્ષદેવ માધવ, પ્રથમ આવૃત્તિ, સંસ્કૃત સાહિત્ય અકાદમી, ગાંધીનગર, ૧૯૯૯, મૂલ્ય રૂ. ૨૦૦.

ભારતના રાજકીય તથા સાંસ્કૃતિક અભ્યુદયમાં પ્રબળ વ્યાપક પ્રભાવ પાડનાર મહાત્મા ગાંધીજી વિશે ભારતની વર્તમાન ભાષાઓમાં તો ઘણું લખાયું છે; તદુપરાંત ભારતની પ્રશિષ્ટ પ્રાચીન ભાષા સંસ્કૃતમાં પણ એમને વિશે વિવિધ સ્વરૂપે ઠીક ઠીક લખાયું છે. ગુજરાતના એ મહાત્માને લગતા આ વિષય પર ગુજરાત રાજયની સંસ્કૃત સાહિત્ય અકાદમી વિસ્તૃત સમીક્ષા કરે એ સ્વાભાવિક છે. અકાદમી તરફથી ૧૯૯૬ માં ગાંધીજીના વતન પોરબંદરમાં 'સંસ્કૃત સાહિત્યમાં મહાત્મા ગાંધી' 'વિશે રાષ્ટ્રિય પરિસંવાદ યોજવામાં આવેલો, જેમાં ગાંધીજી વિશે અનેક લેખો તથા શોધપત્રો રજૂ થયેલા. આગળ જતાં ગાંધીજી વિશે રચાયેલાં ગુજરાતી કાવ્યોનો સંસ્કૃત અનુવાદ કરવાનો કાર્યશિબિર માઉન્ટ આબુ તથા વલ્લભ વિદ્યાનગરમાં યોજાયેલો. આ સર્વ સત્પ્રવૃત્તિઓનાં પરિણામોને ગ્રંથસ્થ કરવામાં આવે તો જ એનું સ્થાયી સિક્રય પરિણામ નીપજે. આ હેતુથી સંસ્કૃત સાહિત્ય અકાદમીએ આ ગ્રંથનું સંપાદન ડૉ. હર્ષદિવ માધવને સોંપ્યું. તેઓ આ સર્વ પ્રવૃત્તિ સાથે પહેલેથી સિક્રય રીતે સંકળાયેલા હતા. આ ઉત્સાહી તજ્જા સંપાદકે ત્રણ વર્ષ સતત પરિશ્રમ કરી ગુજરાતના તથા અન્ય પ્રદેશોના અનેક વિદ્વાનોનો સંપર્ક સાધી પ્રસ્તુત ગ્રંથનું સુપેરે સંપાદન કર્યું.

મહાત્મા ગાંધી વિશે સંસ્કૃત સાહિત્યમાં અનેક મહાકાવ્યો, ખંડકાવ્યો, રૂપકો, ઊર્મિકાવ્યો, ગીતો ઇત્યાદિ કૃતિઓ રચાઈ છે. આ ગ્રંથમાં એમાંની અનેક કૃતિઓનો વિશદ પરિચય આપવામાં આવ્યો છે, આ પરિચય-લેખોમાં ગુજરાત માટે પ્રથમ નોંધપાત્ર બાબત એ છે કે શ્રી મોહનદાસ ગાંધીજીને માટે 'મહાત્મા' બિરુદનો પહેલવહેલો પ્રયોગ શ્રી જીવરામ કાલિદાસ શાસ્ત્રીએ ૧૯૧૫ માં ગોંડળમાં એમને અર્પણ કરેલા સન્માન-પત્રમાં કરેલો. આ ગ્રંથમાં એ પ્રસંગનો તથા સંસ્કૃતમાં રચાયેલા એ સન્માનપત્રનો વિગતે પરિચય આપવામાં આવ્યો છે.

મહાત્મા ગાંધીજી વિષે સંસ્કૃત સાહિત્યમાં અનેક મોટીનાની કૃતિઓ રચાઈ છે. સંપાદક શ્રીએ આ ગ્રંથના પરિશિષ્ટ ૧ માં આ કૃતિઓની વિગતવાર સૂચિ આપી છે. આ સૂચિ કૃતિ-શીર્ષકોના અકારાદિક્રમે આપી છે એને બદલે લેખક-નામના અકારાદિક્રમે કે પ્રકાશનવર્ષના કાલાનુક્રમે અપાઈ હોત તો તે વધુ ઉપકારક નીવડત.

આ પરિસંવાદમાં તથા એની ફલશ્રુતિ રૂપે તૈયાર થયેલા આ ગ્રંથમાં આ કૃતિઓમાંની કેટલીક કૃતિઓનો વિશદ પરિચય જુદા જુદા વિદ્વાનો દ્વારા આપવામાં આવ્યો છે. આ ગ્રંથના લેખકોની સૂચિ સંપાદકે પરિશિષ્ટ ર માં આપી છે. આ લેખકોમાંના કેટલાકે ગાંધીજી વિશેની અમુક સંસ્કૃત કૃતિઓની સમીક્ષા કરી છે, તો કેટલાકે ગાંધીજી અને આ કૃતિઓનાં વિવિધ પાસાંની છણાવટ કરી છે. પં. ભગવદાચાર્ય-રચિત 'ભરતપારિજાત' વિશે અહીં અનેક લેખોનો સમાવેશ કરાયો છે. એ ઉપરાંત મહાત્મા નિર્વાણમ્, સ્વરાજયવિજય; મહાત્માયનમ્, સત્યાગ્રહગીતા, શ્રી ગાન્ધિગૌરવમ્, ગાન્ધિચરિતમ્, 'મહાત્મવિજય કાવ્ય' મોહનમંજરી ઇત્યાદિ કૃતિઓ આ લેખોમાં સમીક્ષિત કરાઈ છે. પરિશિષ્ટ ૧ માંની સૂચિ જોતાં આવી અન્ય અનેક કૃતિઓ અહીં સમાવિષ્ટ કરી શકાઈ હોત તો આ લેખસંગ્રહ વધુ સમૃદ્ધ બનત એવું લાગ્યા કરે છે. પરંતુ આ લેખસંગ્રહ તો પોરબંદરમાં થયેલા પરિસંવાદમાં પ્રસ્તુત કરાયેલા લેખો પર આધારિત છે. ભવિષ્યમાં બાકીની મહત્ત્વની સંસ્કૃત કૃતિઓ વિશે અકાદમી બીજો પરિસંવાદ યોજે તો કેવું સારું!

'લેખસંત્રહ' પછી અપાયેલ 'કાવ્યસંત્રહ' ઘણો વિપુલ અને સમૃદ્ધ છે. એમાં શ્રી રવીન્દ્રનાથ ટાગોરથી માંડીને શ્રી. ઉમાશંકર જોશી અને શ્રી. સુરેશ જોશી તથા શ્રી. અજિત ઠાકોર અને શ્રી. હર્ષદેવ માધવ સુધીના અનેક કવિઓનાં ગુજરાતી કાવ્યોનો સંસ્કૃત અનુવાદ ડૉ. મણિભાઈ પ્રજાપિત, ડૉ. એમ.વી. જોશી, ડૉ. ઉમા દેશપાંડે, ડૉ. વાસુદેવ પાઠક, ડૉ. રાજેન્દ્ર નાણાવટી અને ડૉ. હર્ષદેવ માધવ જેવા વિદ્વાનોએ કરી આપ્યો છે. ડૉ. અજિત ઠાકોર દ્વારા આયોજિત કાર્યશિબિરોની આ મહત્ત્વની ફ્લશ્રુતિ છે. આ પુરુષાર્થનો પરિચય અહીં પરિશિષ્ટ ઉમાં અપાયો છે.

પરિશિષ્ટ ૨ (અ) માં ગાંધીજીએ સંસ્કૃત ભાષા અને સાહિત્ય, ઉપનિષદો, રામાયણ, મનુસ્મૃતિ, ભાગવત,

93

મહાભારત, ભગવદ્ગીતા ઇત્યાદિ સંસ્કૃત પ્રંથો તેમજ કાલિદાસ જેવા સંસ્કૃત પ્રંથકારો વિશે ગાંધીજીના પ્રકાશિત લેખોમાંથી ચયન કરવામાં આવ્યું છે તે પણ આ સંદર્ભમાં પ્રસ્તુત ગણાય.

સમસ્ત પ્રંથનું સંપાદન સુપેરે કરાયું છે. શ્રી. હેમંત વાળાએ આ પ્રંથને પોતાનાં અનેકવિધ સુંદર રેખાંકનો દ્વારા સુશોભિત કર્યો છે. શ્રી. રજનીભાઈ વ્યાસે તૈયાર કરેલું ગ્રંથનું બહુરંગી આવરણ પણ આકર્ષક છે.

ઉપલબ્ધ સામગ્રીના આધારે ભારે જહેમત ઉઠાવી ડૉ. હર્ષદેવ માધવે પ્રસ્તુત ગ્રંથનું સંપાદન આટલી ચીવટથી કરી ગુજરાતી સાહિત્યમાં મહાત્મા ગાંધીજીને લગતા આ અમૂલ્ય સંગ્રહનું પ્રદાન કર્યું છે તે માટે તેમને અભિનંદન તથા ધન્યવાદ ઘટે છે.

જન્માષ્ટમી

હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી

23-2-2000

ગુજરાતનાં પ્રાચીન સરોવરો-તળાવો અને કુંડો : લેખક : ડૉ. રામજી ઠા. સાવલિયા, પ્ર. યુનિવર્સિટી મુંથનિર્માણ બૉર્ડ, ગુજરાત રાજય, અમદાવાદ-૯, ૨૦૦૦, કિંમત- રૂ. ૪૨.

ગુજરાતની પ્રાચીન સંસ્કૃતિનાં વિવિધ પાસાં વિશે કેટલાંક અભ્યાસપૂર્ણ પુસ્તકોનું પ્રદાન કરનાર ડૉ. સાવલિયાએ આ પુસ્તકમાં ધર્મ, કલા અને સંસ્કૃતિના પરિપ્રેક્ષ્યમાં ગુજરાતનાં પ્રાચીન સરોવરો-તળાવો અને કુંડોનો વિશદ પરિચય કરાવ્યો છે. કુદરતી જળની ઉપલબ્ધિની પ્રવર્તમાન અછતના પરિપ્રેક્ષ્યમાં ગુજરાતનાં પ્રાચીન જળાશયોને લગતું આ પુસ્તક સવિશેષ પ્રસ્તુત બની રહે છે.

લેખકે ભૂમિકામાં જળ અને જળાશયોના વિવિધ પ્રકાર જણાવી, પ્રકરણ ૨માં પૌરાણિક સાહિત્યમાં સરોવરો-તળાવો અને કુંડોનું માહાત્મ્ય નિરૂપ્યું છે. પ્રકરણ ૩માં વાસ્તુશાસ્ત્રના ત્રંથોમાં નિરૂપિત ફૂવાઓ, વાવો, સરોવરો-તળાવો અને કુંડોના વિવિધ પ્રકારોનો પરિચય આપ્યો છે. પ્રકરણ ૪માં લેખકે શિલ્પશાસ્ત્રના ત્રંથોમાં વર્ણવેલ તળાવોના વિવિધ પ્રકારોનો પરિચય આપી, ગુજરાતનાં કેટલાંક પ્રસિદ્ધ પ્રાચીન-અર્વાચીન જળાશયોનું નિરૂપણ કર્યું છે. લેખકે અહીં તળાવ અને સરોવર વચ્ચેનો ભેદ સ્ક્ટ કર્યો હોત તો સાર્;

એવી રીતે પ્રકરણ ૫ માં કુંડોના વિવિધ પ્રકાર-આકાર ગણાવી લેખકે ગુજરાતના અનેક જાણીતા કુંડોનો પરિચય આપ્યો છે. આ બંને પ્રકરણોમાં ડૉ. સાવલિયાએ પ્રત્યક્ષ અવલોકન તથા ક્ષેત્રકાર્યની નોંધો ઉપરાંત અનેકાનેક લેખો તથા પુસ્તકોનો આધાર લીધો છે. છેલ્લે પ્રકરણ દ્રમાં લોકસાહિત્યમાં ગાયેલા જળાશયોના મહિમાનો નિર્દેશ કર્યો છે. પાદટીપો, સંદર્ભસૂચિ અને અનેક ચિત્રો દ્વારા લેખકે પુસ્તકને ધર્મ તથા સ્થાપત્યકલાના પરિપ્રેક્ષ્યમાં અધિક અભ્યાસપૂર્ણ બનાવ્યું છે.

પુસ્તક-લેખનના ઉત્સાહી કસબી બનેલા ડૉ. સાવલિયાને આ પુસ્તકના પ્રદાન માટે અભિનંદન ઘટે છે. છતાં અહીં એક બાબત પ્રત્યે અસંતોષ વ્યક્ત કરવાનું પ્રાપ્ત થાય છે. લેખકે પાદટીપોમાં અનેક સંસ્કૃત શ્લોક ઉદાદૃત કર્યા છે તે આવકાર્ય છે, પરંતુ પ્રૂફ-વાચનમાં વધુ કાળજી રાખી શકાઈ હોત, તો અનેક પંક્તિઓમાં દષ્ટિગોચર થતા મુદ્રશ્રદોષ, ખાસ કરીને અનુસ્વારનો લોપ અને 'મસ્ત્યપુરાણ', 'તીર્થોનાં' અને 'રશેસ' જેવા અશુદ્ધ પ્રયોગ નિવારી શકાયા હોત. મુદ્રશ્ર્યુદ્ધિનો મુદ્દો લેખકે એમનાં ભાવિ પ્રકાશનો માટે પણ લક્ષમાં રાખવા જેવો ગણાય.

હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી

મૂર્ધન્ય સારસ્વતનાં ત્રિગ્રંથાવલોકન : કે.કા. એટલે ડૉ. કેશવરામ કાશીરામ શાસ્ત્રી (બાંભણિયા) નહીં પણ કેકા એટલે મોરની વાણી. કેકા એટલે પ્રખર સાહિત્યકાર અને મૂર્ધન્ય સારસ્વત. કેકાનાં સ્વભાવ અને લખાણને નજરઅંદાજ કર્યા વિના કહેવું હોય તો એમ કહી શકાય કે એમનું સમગ્ર અને સર્વગ્રાહી પ્રદાન એટલે કેકાનો કેકારવ.

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

७४]

જબરદસ્ત કલમના આરાધક, સાધક. કેકાનું પ્રોફાઈલ એટલે તેઓ પ્રોલિફિક લેખક અને તેમણે પ્રોફ્યુઝલી લખ્યું છે. આયુની સંખ્યા કરતાં ગ્રંથોની સંખ્યા સિવશેષ. મૂળ સંસ્કૃતજ્ઞ અને તેથી બાંભણિયામાંથી શાસ્ત્રી થયા. વિહાર કર્યો સાહિત્ય પદારથના ક્ષેત્રે મનભર રીતે અને મનોહર દિષ્ટિથી આ બે ક્ષેત્રની બુનિયાદમાંથી એમનું કાઠું ઘડાયું સ્વૈરવિહારી અન્વેષકનું; પણ ક્ષેત્રજ્ઞ તો ખરાજ, મેજસ્થ ઓછા. ઉત્સાહી અને બહુશ્રુત અને તેથી જ પ્રત્યેક ક્ષણને અન્વેષક તરીકે જીવી જનારા ઉદ્યમી પ્રાધ્યાપક. આ કારણે ઇતિહાસના અભ્યાસી થયા. શબ્દના આ ઉપાસક જીવનપુષ્ટિના આગ્રહી અને પુષ્ટિમાર્ગના અનંત આદરણીય સેવક. સર્વગ્રાહી પ્રવાહોથી સદાય પરિચિત એવા કેકાની કલમે લખાયેલા વિપુલ અને સત્ત્વશીલ લખાણોથી ગુજરાતનાં ભાષા સાહિત્ય ઇતિહાસ સંસ્કૃતિ સમૃદ્ધ થયાં છે અને થતાં રહે છે. કેકા મૂળે સર્જકનો જીવ પણ આજીવન આરૂઢ શિક્ષકેય ખરાજ. જેવું એમનું પ્રસન્ન અને પ્રભાવી તથા મોહક વ્યક્તિત્વ એવું જ એમનાં લખાણો વિશે ખસૂસ કહી શકાય. સુદ્ધય અને શ્રદ્ધાળુ અને તેથી તેઓ કહે : જયાં જઈયે ત્યાં સાથે સાથે ચાલનાર 'હરિ! તું'. આવી શ્રદ્ધા જ એમનું પ્રેરક અને ચાલક બળ છે અને ગમે તેવી વિટંબણામાં પણ તેઓ ગીતોક્ત દષ્ટિએ સ્થિતપ્રજ્ઞ છે. શિક્ષક તરીકે સેવાભાવી, ભાવનાશાળી, દયાશીલ અને કર્મઠ. શરીરે નરવા તેમ લખાણેય નરવા. આથી સમાધાનકારી વૃત્તિથી યુક્ત. પ્રસન્ન બુદ્ધિ અને બૌદ્ધિક પ્રસન્નતા. સ્થળ અને કાળના સંદર્ભમાં બદલાતાં અનુભવનું સ્વરૂપ પણ બદલાય છે. કેકાનાં લખાણોનું આવું છે. આથી એમને મન લખાણ એ ખાદ્ય નથી, ખાતર છે અને સાહિત્યક્ષેત્રના ખેડૂત છે.

આશ્ચર્ય થયું ને ? કે ગ્રંથાવલોકનમાં વળી લેખકની કૃતિશીલ જનમોતરીની વહી કયાં વંચાવવી શરૂ થઈ, બલકે થવી જોઈએ. કેમકે એમનાં સમગ્ર લખાણોનો આલેખ અહીં પ્રસ્તુત થયેલી કેકાની જનમોતરીથી આલેખી શકાય. એમનાં લખાણોમાં આ તો વિશેષ. ઘરમાં, પ્રવાસમાં, પરદેશમાં, કાર્યાલયમાં કે વર્ગખંડમાં જ્યાં જયાં નજર કેકાતણી, યાદી રહે ત્યાં સર્જન-લેખન-અન્વેષણતણી. કેકાએ ઘણું લખ્યું છે, બલકે લખતા રહે છે. એટલે અહીં અવલોકિત ત્રિગ્રંથ એમના છેલ્લા ગ્રંથો નથી; ભલેને જીવનઆયુની શતાબ્દીની નજદીકતમ હોય.

અવલોકન હેઠળ એમનો પહેલો ગ્રંથ છે : સારસ્વત પ્રવાસો. મોરનાં પીછાંની જેમ એમના પ્રવાસો પણ રિળયામણા અને ભાતીગળ. અહીં આપણને તેર પ્રકરણોમાં પ્રવાસોના પરિચય પમાય છે. અમેરિકા વિશે, કચ્છ પ્રદેશ વિશે, સૌરાષ્ટ્ર વિસ્તાર વિશે, જેસલમેર અંગે, ઓરિસ્સા વિશે. એમણે પ્રવાસ દરમ્યાન સાહિત્ય, ઇતિહાસ, સંસ્કૃતિ વિશે જે જોયું તે ઐતિહાસિક સંદર્ભે સાધક-બાધક પ્રમાણોથી મંડિત એવું વર્ણન આપણી પ્રત્યક્ષ કરે છે. ભલે કહેવાયું હોય કે ઇતિહાસ તો હમેશાં ઑબ્જેક્ટિવ લખાય; પણ પ્રત્યેક ઇતિહાસ આપણને સબ્જેક્ટિવ હાથવગા થયા છે. કે.કા. એમાં અપવાદ કેમ હોઈ શકે ? ઑબ્જેક્ટિવ એપ્રોચના આવરણ હેઠળ કેકા સબ્જેક્ટિવ સંશોધનના સાહેદ રહ્યા છે. અથી જ અમેરિકાના પ્રથમ પ્રવાસના વર્શનમાં બિનજરૂરી કૌટુંબિક વર્શનોમાં કેકા સરી પડે છે. અમેરિકાનો ટૂંકો પ્રવાસ નામનું છેલ્લું પ્રકરણ આમેજ કરવા જેવું ન હતું. અમેરિકાનો પ્રથમ પ્રવાસ ઇતિહાસ, સંસ્કૃતિ, સાહિત્ય અને સમાજની દષ્ટિએ ઉપકારક છે, પ્રેરક છે અને પ્રવાસ દરમ્યાન આંખકાનમન કેવાં ખુલ્લાં રાખવા તેનો પાર પમાય

<sup>🛨</sup> ૧. સારસ્વત પ્રવાસો, પહેલી આવૃત્તિ, ૨૦૦૦, પૃ.૩૬+૧૨૪, મૂ.૯૫, આકૃતિ ૬, પ્રકરણ ૧૩.

૨. નભોવાણી, પ્રથમ આવૃત્તિ, ૧૯૯૯, પૃ.૧૮+૧૫૦, મૂ.૯૫/- વાર્તાલાપ ૪૩, લઘુલેખ ૧૧.

<sup>3.</sup> ઇતિહાસની આરસી, પહેલી આવૃત્તિ, ૨૦૦૦, પૃ.પ+૧૧૨, મૂ. ∉૦/- પ્રકરણ 3, પરિશિષ્ટ €. ત્રણેય ગ્રંથનાં લેખક કેશવરામ કાશીરામ શાસી (બાંભણીયા). ત્રણેય ગ્રંથની પ્રકાશન સંસ્થા : ડૉ. કૃષ્ણકાન્ત કડિકયા, એમ. ૮૨/૩૮૫, 'સ્વરૂપ', સરસ્વતીનગર, આઝાદ સોસાયટી પાસે, આંબાવાડી, અમદાવાદ-૩૮૦૦૧૫. ત્રણેય ગ્રંથ માટેનો ડૉ. કૃષ્ણકાન્ત કડિકયા ટ્રસ્ટ પ્રકાશન ક્રમાંક અનુક્રમે ૭, ૮ અને ૯ ત્રણેય ગ્રંથ મિષેનાં સૌજન્ય-સ્મરણ અનુક્રમે આ મુજબ છે : (૧) ધી બરોડા સેન્ટ્રલ કો-ઓ. બેન્ક લિમિટેડનાં સૌજન્યથી. (૨) અ.સૌ. દિનાબહેન જે. સોલંકીના સ્મરણાર્થે. (૩) સ્વ. ઓચ્છવલાલ મયાચંદદાસ કડિકયાના સ્મરણાર્થે

છે. આથી જ આ પ્રકરણ આડત્રીસ પૃષ્ઠનો વ્યાપ આપી જાય છે. કચ્છના ચાર પ્રવાસો અન્વેષણસામગ્રીની દેષ્ટિએ ધ્યાનાર્દ બને છે. અતિ ઉત્સાહમાં કે.કા.નાં કેટલાંક વિધાનો ઇતિહાસથી દૂર જતાં જણાય છે. પણ ઇતિહાસતત્ત્વ પ્રતિબિંબિત થયા વિના રહેતું નથી. કેકાના પ્રવાસવર્શનોમાંથી પ્રધાન સૂર જે ઊઠે છે તે છે : પ્રવાસનાં સ્થળો અભ્યાસ અને અન્વેષણ માટે મોકળું મેદાન સંપડાવી આપે છે, જેને પહોંચી વળવું મુશ્કેલ નહીં તો દુસ્સાહસ તો ખરું જ. તેર પ્રકરણોમાં જે વર્ણન આપણને પ્રાપ્ત થયાં છે તેથી સ્પષ્ટ થાય છે કે એમની રખડપટ્ટી કેવળ રખડપટ્ટી નથી પણ કશું ઉપાદેયી તત્ત્વ તેઓ આપણને સંપડાવી આપે છે: કશાંક ઐતિહાસિક તથ્યો તારવી આપવા મિષે એમના પ્રવાસોનો ઉદ્દેશ સ્પષ્ટ થાય છે. ઐતિહાસિક સ્થળોને અવલોકવાની એક દેષ્ટિ તેઓ પ્રારંભિક અન્વેષકને પ્રત્યક્ષ કરે છે; કહો કે ઇતિહાસના વિદ્યાર્થીઓને એક પ્રકારની તાલીમનું પાથેય પૂરું પાડે છે. એમના આ પ્રવાસોમાં સાહસવૃત્તિ અને અભ્યાસવૃત્તિનો સભગ સમન્વય દેખાય છે. વર્શનોમાં કયાંક વિનોદ છે, તો કયાંક આક્રોશ છે અને બન્નેના મૂળમાં છે સબ્જેક્ટિવીટી. છતાં પ્રવાસવર્શનો રસપ્રદ માહિતી પૂરી પાડે છે તો આપણી અજ્ઞાનતાને જ્ઞાનવારિથી ભીંજવી પણ દે છે. આ ગ્રંથનાં તેર પ્રકરણો આ પ્રમાણે છે : (૧) મારો ઉત્તર અમેરિકાનો પ્રવાસ (૫.૩૭). (૨) અમેરિકામાં આદિમ વસાહતીઓનો પ્રવેશ (પૃ.૧૯). (૩) જેસલમેરની વિદ્યાયાત્રા (પૃ.૭). (૪) એક સમયનું જેસલમેર (પૃ.૩). (૫) ઓરિસ્સાના પ્રવાસે (૫,૬). (૬) પશ્ચિમ સૌરાષ્ટ્રની પ્રવાસનોંધ (૫,૧૫) (૭) કચ્છ : નાનુંમોટું રણ : નવસાધ્યતા (પૂ.પ). (૮) બેટ શંખોદ્ધાર : શક્ય પુનરુદ્ધાર (પૂ. ૬). (૯) We are all Gujaratis (પૂ.૪). (૧૦) આદર્શ નગરરચના (પ્.૮). (૧૧) કચ્છના ત્રીજા પ્રવાસની કલશ્રુતિ (પ્.૬) (૧૨) કચ્છના ચોથા પ્રવાસની કલશ્રુતિ (પૃ.પ). અને (૧૩) અમેરિકાનો ટૂંકો પ્રવાસ (પૃ.૩). પરિશિષ્ટમાં દ આકૃતિઓ નગરરચના પરત્વે છે.

પ્રકરણ નવનું શીર્ષક ગુજરાતીમાં હોવું જોઈતું હતું કેમ કે વ્યાખ્યાન એમણે ગુજરાતીમાં આપ્યું છે. પ્રવાસગ્રંથમાં આ પ્રકરણનો સમાવેશ સમજાતો નથી. આવું જ આશ્ચર્ય પ્રકરણ દશ વિશે છે. અહીં એમના થકે થયેલા પ્રવાસોની ક્યાંક અલપઝલપ માહિતી એકાદબે વાક્ય રૂપે જોવાય છે પણ સંપૂર્ણપ્રવાસવર્ણન તેમાં નથી. સવાસો પૃષ્ઠમાં છપ્પન પૃષ્ઠ તો અમેરિકાના પ્રવાસ સંદર્ભે રોકાયેલાં છે.

અવલોકન હેઠળનો બીજો ગ્રંથ છે : નભોવાણી. આ ગ્રંથમાં અમદાવાદના આકાશવાણી કેન્દ્ર ઉપરથી ૧૯૭૦ થી ૧૯૯૭ દરમ્યાન ભિન્ન ભિન્ન સમયે ભિન્ન ભિન્ન વિષય પરત્વે આપેલા ટુંકા ૪૩ વાર્તાલાપોનો સમાવેશ છે. આ ઉપરાંત ૧૧ લઘુલેખો પણ અહીં આપે જ છે જે આકાશવાણી મારફતે આપેલા વાર્તાલાપો નથી. આ બધાં લઘુ લખાણો ભેળસેળ થઈ ગયાં છે. જે આકાશ ભાષિત નથી તેવાં અગિયાર લખાણો તેંતાલીસ વાર્તાલાપો પછી એક સાથે આપવાં જરૂરી હતાં. વાર્તાલાપોના વિષયોમાં બોલીઓ વિશે, કવિઓ અને વિદ્વાનો વિશે, ભાષા સાહિત્ય પરત્વે, વ્યક્તિવિશેષો અંગે, ભક્તિભજન અંગે, બારોટ ગઢવી ચારણ વિશેના મુદ્દાઓ સમાવિષ્ટ છે. બદલાતા સંબંધો વિશેના ત્રણ આકાશભાષણોમાં પિતાપુત્રની દર્ષ્ટિએ, ગુરુ શિષ્યની દર્ષ્ટિએ અને શિષ્ય ગુરુની દર્ષ્ટિએ - લખાણો ધ્યાનાર્હ છે. કેકાના આ આકાશી વાર્તાલાપો ભલે સમયમર્યાદાથી બદ્ધ હોય પણ તેમાં ચમત્કૃતિ છે, સનાતન સત્ય છે, ઉપદેશ છે. માહિતી છે. જીવનવ્યવહારનો ખ્યાલ સ્ક્ટ થયો છે, તો ભારતીય વિચારધારાનાં અંતિમ લક્ષ્ય સમજાવવામાં આવ્યાં છે. વાર્તાલાપો ભલે ટંકા છે પણ કેકાની વિચારયાત્રા ગાગરમાં સાગર સમી છે. વિપુલ સામગ્રી આપણને હાથવગી થાય જ છે. રજુઆત વ્યવસ્થિત છે. ચાકણી સુસ્પષ્ટ છે. નિષ્કર્ષો 'સહજતાથી પ્રસ્તુત થયાં છે. લખાણ સરળ અને સબોધ છે. શબ્દાળતાનો અભાવ સાહજિક છે, જે અન્યત્ર કેકાનો ગુણ ગણાય છે. ભાષાનું વૈશદ્ય નિરૂપણ સરળ બનાવે છે. ટૂંકા છતાં આ લખાણો પૂર્વાચાર્યોનાં અન્વેષણ કાર્યોની મજબૂત ભૂમિકા ઉપર અવલંબિત છે. કોઈ પણ મહત્ત્વનું વિધાન એમાં જ્વલ્લે જ સાધાર ના હોય. પણ બારોટ-ગઢવી-બ્રહ્મભક્ટ', 'ચારણજ્ઞાતિ અને પરંપરા', 'ચારણવાણી અને પ્રાકૃત' તથા 'ચારણ સાહિત્યનાં રૂપ અને પરંપરા' ભલે આકાશભાષિત નથી પણ અન્યથા આ લઘુલેખો ધ્યાનાર્હ તો છે જ. આકાશભાષિત લખાણો અને અન્ય લખાણો કેકાના બહોળા વાંચનનો અને બહુશ્રુત-પણાનો અનુભવ કરાવે છે. પ્રસ્તુત ગ્રંથ વિષયના વૈવિધ્યને આપણી પ્રત્યક્ષ કરે છે. પારદર્શક પૃથક્કરણ, વસ્તુનું સ્પષ્ટ દર્શન, રજૂઆતની પ્રામાણિકતા ગ્રંથનાં લખાશોને મૂઠી ઊચેરી પ્રતિષ્ઠા અપાવે છે. એમાં ગૃહિત ચિંતન આપણને

્[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

સ્પર્શી જાય છે. પચાવેલા જ્ઞાનનાં પરિણામો વિવિધ પરિમાણોથી આપણને સમૃદ્ધ કરી જાય છે.

ત્રીજો ગ્રંથ અહીં અવલોકિત કરવામાં આવ્યો છે તે છે : ઇતિહાસની આરસી (વૈદિકયુગ). ગ્રંથશીર્ષકથી સ્પષ્ટ થાય છે કે લેખકને અહીં વૈદિકયુગ કેવી રીતે ઇતિહાસની આરસી ઊભરે છે તે દર્શાવવું છે. આમાં પ્રકરણ તો કેવળ ત્રણ છે : આરસી-૧ (રાજવીઓ). આરસી-૨ (અન્ય રાજવીઓ). આરસી-૩ (પ્રાચીનતમ વંશો). આડત્રીસ પૂષ્ઠમાં કેકાએ અને સામાન્ય માણસથી મહદ્અંશે અપરિચિત એવા વૈદિક યુગના ૯૯ રાજવીઓનો અને વેદકાલીન ૪૮ રાજવંશોની સંક્ષિપ્ત પણ જરૂરી માહિતીથી આપણને અભિજ્ઞ કર્યા છે. ત્રણેય પ્રકરણ પરિચયાત્મક હોવા છતાંય જિજ્ઞાસુઓને માટે રસપ્રદ માહિતી હાથવગી કરી આપે છે. રાજવીઓ કે રાજવંશોનો પરિચય અકારાદિક્રમે નથી પણ વાચકની સરળતા માટે પરિશિષ્ટ પાંચમાં શબ્દાનુક્રમણી અકારાદિક્રમે આપી છે. વેદના પ્રંથો સામાન્ય માણસની પહોંચની બહાર છે તેથી ત્રણ પ્રકરણ મારફતે કેકાએ વેદકાલીન રાજાઓ અને રાજવંશોનો ખ્યાલ આપ્યો છે. આમ આ ત્રણેય પ્રકરણ મહત્ત્વનાં છે. આ ગ્રંથમાં પ્રકરણોની સરખામણીએ પરિશિષ્ટોની સંખ્યા બમણી છે. પ્રથમ પરિશિષ્ટમાં નદીતમા સરસ્વતી-દેવીતમા સરસ્વતી વિશે ચારેક પૃષ્ઠ મારફતે કેકાએ લુપ્તતમા સરસ્વતી વિશેની જરૂરી માહિતી વાચક પ્રત્યક્ષ કરી છે. બીજા પરિશિષ્ટમાં સામગાન કોને કહેવાય તે સમજાવ્યું છે. વેદકાલમાં યજ્ઞોનું મહત્ત્વ સવિશેષ હતું. દિવસે યજ્ઞો થતા અને રાત્રિ દરમિયાન પસંદ કરેલી ઋચાઓનાં ગાન થતાં. આ ગાન તે સામગાન. પરિશિષ્ટ ત્રણમાં પાટણ મુકામે ૧૯૭૫ માં યોજાયેલા ગુજરાત ઇતિહાસ પરિષદના આઠમા અધિવેશનના પ્રમુખ તરીકે કેકાએ આપેલું વ્યાખ્યાન સંગૃહીત છે : 'ઇતિહાસના ખેડાણમાં સમયમર્યાદા' પ્રશ્ન એ થાય છે કે અહીં એનો સમાવેશ કયા હેતુસર થયો હશે. ચોથા પરિશિષ્ટમાં કલિયુગના રાજવંશોની સંસ્કૃત વાચના ગુજરાતીમાં પ્રસ્તાવના અને ઉપસંહાર સહિત પ્રસ્તુત છે. પાંચમું પરિશિષ્ટ અગાઉના ત્રણ પરિશિષ્ટમાં નિર્દિષ્ટ રાજાઓ અને રાજવંશોની અકારાદિક્રમે શબ્દાનુક્રમણી આપે છે. તો છેલ્લા પરિશિષ્ટમાં એકથી ચાર પરિશિષ્ટમાં નિર્દિષ્ટ શબ્દોની સચિ આપી છે જેથી વાચક સરળતાથી ઉપયોગી માહિતી હાથવગી કરી શકે. 'નભોવાણી' અને 'સારસ્વત પ્રવાહો' ગ્રંથોમાં આવી શબ્દસૂચિ આપી શકાઈ હોત.

કેકાના કેકારવ સમા અવલોકન હેઠળના ત્રણ ત્રંથો સામાન્ય જિજ્ઞાસુઓને કેટલીક ઓછી પરિચિત સામગ્રી હાથવગી કરી આપે છે. બે ગ્રંથમાં ટ્રસ્ટના ટ્રસ્ટી ડૉ. કડકિયાની દીર્ઘ પ્રસ્તાવના આવકાર્ય છે.

૨૦-**૬-૨૦૦૦** રસેશ જમીનદાર

MAHĀNĀŢAKA-Vibhāvanā evam Svarūpa Vikāsa : Dr. R. P. Shah.

The Present book by Dr. R. P. Shah is a presentation of a subject not much discussed in the field of the theory of literature/Poetics down the ages, namely, the concept and development of a variety of nāṭaka called Mahanāṭaka. At the outset, Dr. Mehta mentions that this subject is treated only by Viśvanātha in his Sāhityadarpaṇa. Therefore, the presentation by the author in five chapters holds great significance.

The first chapter has three sub-sections which discuss the Indian concept of the subject on hand, the corresponding western concept and then contains its comparative treatment. Dr. Mehta introduces the reader to Viśvanātha's discussion of the Mahānāṭaka. He notes the characteristics of nāṭaka and the four varieties of Patākāsthānas and then mentions that the Mahānāṭaka contains all these. However, it is called so due to its expanse into ten acts and having each and every Patākāsthāna in it, the conditions that are not fulfilled by the nāṭaka. With this in mind, it is easy for the reader to follow the quotations of the critics of subsequent dates on the subject on hand. He briefly but

ત્રંથ-સમીક્ષા] [૭૭

aptly gives the discussions of both Sāradātanya and Subandhu on nāṭaka. The next sub-section begins with Oscar Brockett's definition of play. Then are explained the plot, characters, dialogue and other elements of the play in the west lucidly with apt illustrations wherever necessary. The final section presenting the comparative study of both is enlightening.

Viśvanātha's illustration of Mahānāṭaka, namely, Rājaśekhara's Bālarāmāyaṇa, is taken up as the study in the second chapter. The Bālabhāratam of Rājaśekhara is critically analysed thereafter. This is followed by the critical study of the play Adbhutadarpaṇa of Mahādeva.

The third chapter discusses the Problem of the Hanumannnāṭaka by introducing the reader to both the recensions of the play, namely, that of Dāmodara Miśra with fourteen acts with the same title and that of Madhusūdana Miśra entitled 'Mahānāṭakam' with nine acts. After showing the differences between the two, the recension with fourteen acts is critically analysed by applying the conditions required for the play being a Mahānāṭaka. The author reaches the conclusion that this is neither a nāṭaka nor a mahānāṭaka in a very systematic and convincing way.

The fourth chapter, namely, the conclusion is the summary of the discussion presented so far. At the end, Dr. Mehta upholds the view of Viśvanātha. In the Appendix, he gives a very brief sketch of the six Mahānāṭakas from 14th century A.D. onwards.

Dr. Mehta has done an excellent work in bringing before the readers a subject untouched by most of the scholars on the field, especially in Hindi. In just 57 pages, he has given a complete picture of the concept of the Mahānāṭaka with illustrations by providing all the available views on the subject with absolute clarity.

Dr. Urmi Shah

ભાગવતની સુબોધિની ટીકાનું સરળ ભાષામાં નિરૂપણ : શ્રીમદ્દ ભાગવતસાર, લે. ૫.ભ. શ્રી જેઠાલાલ છોટાલાલ શાહ 'ઊર્મિલ', શ્રુતિ પ્રકાશન આણંદ, પ્રથમ, ૧૯૯૯, રૂ. ૨૦૦.

સંસ્કૃતના અધ્યાપન ક્ષેત્રમાં ન હોય છતાં સંસ્કૃતના વિદ્વાનોને પણ શરમાઈ જવું પડે એવું કામ કરનારા અન્ય ક્ષેત્રોના વિદ્વાનોમાં શ્રી જેઠાલાલ શાહ છે. તેઓ વિદ્યાવ્યાસંગી, ધર્મપરાયણ, સંસ્કૃતની સદાય ઉપાસના કરનારા, તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસી છે. આજે જયારે સંસ્કૃત ગ્રંથોની ટીકાઓને સંસ્કૃતના વિદ્વાનો પણ સમજવાની કોશિશ કરતા નથી ત્યારે 'विद्यावतां भागवते परीक्षा' સૂક્તિ મુજબ ભાગવત અને એમાં પણ પાછી શ્રીમદ્ વલ્લભાચાર્યજીની સુબોધિની ટીકામાં પોતાની કૃતિને નિર્દેશીને સરસ ગ્રંથ લખનાર શ્રી જેઠાલાલ શાહ 'ઊર્મિલ' અભિનંદન અને સવિનય પ્રમાણના અધિકારી છે.

૪૫૫ પાનાંઓમાં તેમણે આ ગ્રંથ 'સ્વાધ્યાય' માટે જ લખ્યો હતો, પણ તેમના જમાઈના સાત્ત્વિક આગ્રહને કારણે આ પુસ્તક લોકોને સુલભ બન્યું. કે.કા. શાસ્ત્રીજીની આજ્ઞા પણ કારણભૂત બની. પૂ. કે.કા. શાસ્ત્રીજીના પરિમાર્જન, પરામર્શન અને સ્પર્શને લીધે ગ્રંથને વધુ ઉત્તમ બનવાની તક મળી છે. આ રીતે પ.પૂ. ગોસ્વામી શ્રી રાજેશ કુમારજીના શબ્દોને ટાંકીએ તો 'પુષ્ટિમાગી'ય વૈષ્ણવો તેમ ધર્મપ્રેમી ઇતર સંપ્રદાયોના અનુયાયીઓ માટે પણ આ ગ્રંથ અમૂલ્ય બની રહે તેવો છે.'- મને જરાક સુધારવાનું મન થાય છે કે ભાગવતને સમજવાની કોશિશ કરનાર દરેકને આ ગ્રંથ જરૂર વાંચવો ગમે તેવો છે.

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

લેખકે ભાગવતના માહાત્મ્યનો સાર આપીને દરેક સ્કંધનો સાર બને તેટલો વિશદ રીતે, દીર્ઘસૂત્રતા ન થાય તેમ સરળ ભાષામાં પ્રસ્તુત થાય એવો પ્રયત્ન કર્યો છે. લેખક નોંધે છે તેમ અહીં ગ્રંથો લખીને કીર્તિ કમાવાના અભરખામાંથી આ સર્જન નથી થયું. એનો ઉદેશ સાત્ત્વિક ભાવથી ભક્તિ સાથે ભાગવતનું પારાયણ, મનન, ચિંતન અને દુરુહ ટીકામાં પ્રવેશ થાય તેવો રહ્યો છે. 'મમતા ભર્યા સંસારનું ચડેલું ઝેર ઊતરી જાય છે અને પછી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે'. એવું લેખક શરૂઆતમાં જ જણાવે છે (પૃ.૧૫).

લેખકે શ્લોકો પણ નોંધ્યા છે, જેથી મૂળ ગ્રંથ સાથે ક્યાંક ક્યાંક અનુસંધાન પણ થતું રહે. તેમની શૈલી મહદ્દ અંશે સરળ રહી છે, પણ ક્યાંક ક્યાંક તેઓ પણ સંસ્કૃતના પ્રવાહમાં તણાઈ ગયા છે અને તત્સમ શબ્દો પ્રયોજી બેઠા છે, આથી ક્યાંક ક્યાંક વિદ્વદ્ ભોગ્યતા પણ આવી જાય છે. જેમ કે — ... એ રીતે જે બ્રહ્મમાં સત્ત્વ, રજ, તમ એ ત્રણે ગુણો અર્થાત્ માયાના કાર્યરૂપ દેહઇન્દ્રિયો તથા અંતઃકરણાદિ ધર્મોની તથા એના અધ્યાસની કરવી મિથ્યા છે, જે બ્રહ્મ સ્વસ્વરૂપની સ્ફૂર્તિથી જ જીવોની સર્વ અવિદ્યાને નિવૃત્ત કરી દે છે, જે પરમ સત્યરૂપ બ્રહ્મ પૂર્ણપુરુષોત્તમ જે ત્રિકાલાબાધિત છે તેનું અમે ધ્યાન ધરીએ છીએ'(પૃ.૧). અહીં અબુધ અને પલ્લવાગ્રહી પાંડિત્યવાળા વાચકને તો પ્રથમગ્રાસે મક્ષિકા જ લાગે! ખેર! લેખક મૂળ ગ્રંથને વફાદાર પણ રહ્યા છે એ એનું જમા પાસું છે.

પૃ.૨૭૮ પરની ભગવાનના સ્વરૂપ વિશેની સમજાવટ મનમાં વસી જાય તેવી છે. લેખક તાત્ત્વિક અભિગમને પણ સ્થળે સ્થળે ખોલતા રહ્યા છે. જેમ કે, 'ભગવાન જ્ઞાન, વૈરાગ્ય અને રૂપથી ભક્તોને અધીન થાય છે (પૃ.૨૫૧). લેખકે સંસ્કૃત ભાષાને બરોબર પચાવી છે એથી વચ્ચે વચ્ચે સરસ વ્યુત્પત્તિઓ પણ નોંધતા જાય છે 'रञ्जयित इति राजा (પૃ.૧૦૪).

આમ એક ટીકાની પાંખે ભાગવતના આકાશમાં ઊડવાનો લેખકનો અભિગમ પ્રશંસાર્હ છે. ક્યાંક ક્યાંક સંસ્કૃત શ્લોકોમાં થોડીક અશુદ્ધિઓ જણાય છે, પણ એ તો સુજ્ઞ વાચકોથી સુધરી શકે તેવી છે. લેખકે શ્રમસાધ્ય અને વિદ્વાનોને પણ હંફાવે તેવું કામ ઘણી આસાનીથી કર્યું છે. આજે ગુજરાતીમાં મૂળ શ્લોકો સાથે ભાગવતનો શબ્દશઃ અનુવાદ પણ આપણને ઉપલબ્ધ નથી , ત્યારે શ્રીમદ્ વલ્લભ સિદ્ધાન્તને સમજાવવાનો આ પ્રયત્ન શિરસાવંઘ છે.

વયોવૃદ્ધ અને જ્ઞાનવૃદ્ધ લેખકની આ પ્રસાદીનો આસ્વાદ લેવા જેવો છે, જો પૂર્વજન્મમાં સુકૃતો શેષ હોય તો લેખકની સાત્ત્વિક આરાધનાનું આ કળ ચાખવા જેવું છે.

## હર્ષદેવ માધવ

માધુર્યના ઉપાસક કવિનું સર્જન : 'ગીત-માધુરી' [ગીતમાધુરી. ડૉ. વાસુદેવ પાઠક, વાગર્થ, પ્રણવભારતી ફાઉન્ડેશન, અમદાવાદ - પ્રથમ, ૧૯૯૯].

ડૉ. વાસુદેવ પાઠક સંસ્કૃત વાચકો અને વિદ્વાનોમાં સૌમ્યાકૃતિ, મૃદુભાષી સંસ્કૃતજ્ઞ તરીકે જાણીતા છે. તેઓએ ગુજરાતના સંસ્કૃતનાટકો પર સંશોધન કરીને મહત્ત્વનું કાર્ય કર્યું છે. તેઓ સારા ગીતકાર પણ છે. માધુર્યના ઉપાસક આ કવિએ ગુજરાતીમાં લયહિલ્લોળવાળાં ગીતો એક સંગ્રહરૂપે અગાઉ આપ્યાં છે. તેમની સંસ્કૃત વાણીમાં તેમના સ્વભાવની બધી લાક્ષણિકતાઓ પ્રગટે છે.

આ સંગ્રહમાં ૩૮ ગીતો તથા છૂટાં છવાયાં મુક્તકો છે. કવિ ભક્તહૃદય ધરાવે છે એથી મોટાં ભાગનાં કાવ્યોમાં ભક્તિનો મહિમા, ભક્ત હૃદયની લાગણી તથા માંગલ્યમય ગિરાનું ઝંકૃત થવું સ્વાભાવિક છે. અધ્યાસના કોમલ-મધુર ભાવોથી રચનાઓ માર્દવવાળી બની છે.

सर्वथैव शुद्धोऽसि बुद्धोऽसि देवदेव । (५.१) श्रीनारायणसेवा कार्या नारायणवाणी हि विचार्या, (५.६) श्रीनन्दनन्दनं रोचकस्वरूपिणम् सर्ववेदवर्णितं वेदवेद्यं स्मर । (५.१८)

ત્રંથ-સમીક્ષા]

વગેરે એનાં ઉદાહરણો છે.

આ ગીતો તાલ અને લયનો સુમળ સાધે છે તેથી ગેય છે. એમાં ભાવોની આર્દ્રતા સાથે સારા કંઠને મસ્તીમાં લાવે એવી સંગીતક્ષમતા પણ છે.

અહીં ગણપતિ, ગુરુ, શારદા, પાર્વતી, નારાયણ વગેરે દેવોની સ્તુતિઓ, ગાંધી, રવીન્દ્રનાથ, ભારતમાતા વગેરેની પ્રશંસાત્મક ગીતિઓ, રાષ્ટ્રભક્તિના છૂટાછવાયા શ્લોકો, સત્ય, ધર્મ સદાચાર જેવા ગુણોની પ્રશંસા વગેરે વિષયો કાવ્ય સર્જવામાં આલંબન વિભાવ બન્યા છે. ક્યાંક ઉપદેશાત્મક ગઝલોમાં હોય છે એવા લહેકાઓ પણ મળે છે:

स्वार्थे सदा बहुवर्षपर्यंतं भवद्यपि जीवनम् । पृच्छेद्यदीशः किं कृतम् ? नूनं भवेद्वाच्यं हि किम् ? (५.३६) 'सुभाषितानि'मां डेटलाङ (५.३६) छंदोलद्ध श्लोङो छे (५.३८).

એકંદરે આ નાનકડું સંક્લન સંસ્કૃત સર્જનમાં કવિનું ઉત્સાહસભર પ્રયાણ છે. અહીં કૃતિઓની પ્રાસાદિકતા, સરળતા, સહજતા, હૃદયના કોમલ મધુર ભાવો, ભક્તિની શીતળ સરવાણી અને સ્વભાવોક્તિઓ, લયની ઉપસ્થિતિ, બોલચાલની નજીક રહે તેવી ભાષામાં રહેતી અભિવ્યક્તિ સંગ્રહને એક્વાર વાંચવા જરૂર પ્રેરે તેમ છે. કવિને અભિનંદન તથા હવે વધુ ગીતોના સર્જનની અપેક્ષા રાખીએ.

હર્ષદેવ માધવ

જૈનધર્મમાં શ્રદ્ધા, મતિજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાનની વિભાવના : લે. નગીન જી. શાહ, પ્રકા. ભો.જે. અધ્યયન સંશોધન વિદ્યાભવન, અમદાવાદ, પ્ર. ૮+૬૧, કિં. ૩૫-૦૦.

ગુજરાતના સંસ્કૃત-પ્રાકૃત વિદ્વાનોમાં ડૉ. નગીનભાઈનું નામ એક અભ્યાસી, સત્ત્વશીલ, ચિંતન-મનનશીલ બહુશ્રુત જિજ્ઞાસુ તરીકે જાણીતું છે. મિતભાષી અને તર્કપૂર્ણ વાક્ રજૂ કરવાની એમની કલા એમનાં લેખન અને વ્યાખ્યાનોમાં જણાઈ આવે છે. પ્રકાશકીયમાં ડૉ. ભારતીબહેને નોંધ્યું છે તેમ પ્રસ્તુત પ્રંથ એમના આ વિષય પરનાં વ્યાખ્યાનોનું મુદ્રિત સ્વરૂપ છે.

લેખકે જૈન ધર્મનું પરિશીલન સતત કર્યું હોવાથી તેમના સંદર્ભો વાંચન-વિસ્તાર બનાવી દે છે. જીવ, અજીવ, આગ્નવ, બંધ, સંવર, નિર્જરા, મોક્ષ, મતિજ્ઞાન, જ્ઞાનના વિષયોની વિવિધ ઇન્દ્રિયો દ્વારા પ્રાપ્ત થતી સમજ, મતિજ્ઞાનના પ્રકારો વગેરે વિષયોમાં તેમનું ઊંડું ચિંતન પણ પ્રાપ્ત થાય છે.

લેખક ઉદારમતવાદી અને સર્વ સંકુચિતતાઓથી પર છે. તેથી જ તેઓ કહે છે 'કોઈ પણ તત્ત્વજ્ઞાનને સમજવા માટે તેની સાથે અસ્તિત્વ ધરાવતાં રહેલાં બીજાં તત્ત્વજ્ઞાનોનું જ્ઞાન હોવું અત્યંત જરૂરી છે' (પૃ.૩). તેઓ આર્વાકની સાથે કાર્લ માર્ક્સને પણ યાદ કરે છે. વચ્ચે વચ્ચે સૂક્તિઓ મૂકવાની તેમની ટેવને લીધે ચિંતનનો પ્રવાહ ભાર વિનાનો બને છે. જેમ કે શાન્તરક્ષિતનું વચન વાંચવા જેવું 'સોની સોનાને તપાવી, કાપી, કસોટી પર ઘસી સોનાની પરીક્ષા કરે છે તેવી જ રીતે હે ભિક્ષુઓ ! ડાહ્યા માણસોએ મારા ઉપદેશને પરીક્ષા કર્યા પછી જ સ્વીકારવો' (પૃ.૭). લેખકની રજૂઆત મુદ્દાસર છે. તેઓ થોડામાં ઘણું સમજાવી દે છે (પૃ.૪૫). ચર્ચાને અંતે નિત્કર્ષ પણ જણાવે છે (પૃ.૫૯).

આ રીતે સમગ્રતયા તપાસતાં આ નાનકડું પુસ્તક આ વિષયમાં મુશ્કેલ જશાતા પ્રવેશને આસાન બનાવે છે. આ માટે લેખક અને પ્રકાશન સંસ્થા બંનેને અભિનંદન ઘટે છે. મુદ્રણ પણ સુઘડ છે એ એનું એક વધારાનું જમા પાસું છે.

હર્ષદેવ માધવ 🕒

[સામીપ્ય : ઑકટોબર, ૨૦૦૦-માર્ચ, ૨૦૦૧

(0)

## ભો. જે. વિદ્યાભવનનાં પ્રાપ્ય પ્રકાશનો

Underground Shrine: Queen's Step-well at Indian Dialectics, Vols. I & II Rs. 160-00 Patan, by Jaikishandas Sadani 1998 Rs. 125-00 By Dr. E.A.Soloman Festivals, Sports and Pastimes of India "ગુજરાતનો રાજકીય અને સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસ ગ્રંથમાલા" Rs. 50-00 By Dr. V.G.Raghavan સંપા.: પ્રો.૨.છો.પરીખ અને ડૉ. હ.ગં.શાસ્ત્રી ગ્રંથ ૧-૭ Coins: The Source of Indian History સંપા. : ડૉ. હ.ગં.શાસ્ત્રી અને ડૉ.પ્ર.ચિ.પરીખ ગ્રંથ ૮-૯ Rs. 28-00 By Dr. P.L.Gupta ગ્રંથ ૫ : સલ્તનતકાલ 31.24-40 New Bearing of Indian Literary Theory and Criticism ત્રંથ દ : મુઘલકાલ 31. 96-84 By Dr. Krishnamoorthy Rs. 20-00 ગ્રંથ ૭ : મરાઠાકાલ 31. 93-24 नवपुरातत्त्व ત્રંથ ૮ : બ્રિટિશકાલ (ઈ.સ. ૧૮૧૮-૧૯૧૪) લે. : ડૉ. હસમુખ સાંકળિયા 31. 20-00 31. 20-80 History And Culture of Madhya Pradesh ગ્રંથ ૯ : આઝાદી પહેલાં અને પછી By Prof. K.D.Bajpai Rs. 100-00 (ઈ.સ. ૧૯૧૫ થી ૧૯૬૦) 31.80-80 A Historical and Cultural Study સાહિત્ય અને વિવેચન 31.920-00 of the Inscriptions of Gujarat Rs. 130-00 By Dr. H.G.Shastri स्वप्रनी सुढागशी 31.50-00 The Bhāgavata, (Critical edition) યોગ, અનુયોગ અને મંત્રયોગ 31.50-00 Rs. 500-00 Vol. I ed. by Dr. H.G.Shastri જૈનદર્શન અને પુરાવસ્તુવિદ્યા 31.34-00 Vol. II ed. by Dr. Bharati Shelat Rs. 800-00 લુપ્તપ્રાય આદિકાલીન જૈન Vol. IV, Part I ed. by. तत्त्वज्ञान गृढ संडेतो Dr. K.K.Shastri Rs. 1,000-00 31.30-00 Part II ed. by. Dr. K.K.Shastri Rs. 400-00 સંસ્કૃત માર્ગોપદેશિકા Vol. III ed. by Dr. H. G. Shastri, अन्. डेशव डर्षह ध्रव 31.40-00 Dr. B.K.Shelat, Dr. K.K.Shastree Rs.800-00 જૈનદર્શનમાં શ્રદ્ધા (સમ્યગ્દર્શન) મતિજ્ઞાન The Jain Image Inscriptions of Ahmadabad અને કેવલજ્ઞાનની વિભાવના by P.C.Parikh & B.K.Shelat Rs. 300-00 લે. ડૉ. નગીન શાહ 31. 34-00 मांगलिक प्रतीक સૌરાષ્ટ્રનું સંતસાહિત્ય ले.डॉ. ए.एल. श्रीवास्तव ₹ . १२0-00 (સંત પરંપરાઓ, સાધના અને સિદ્ધાંતો) A Descriptive Catalogue of Gujarati, Hindi, લે. નિરંજન રાજયગુર 31. 60-00 and Marathi Manuscripts of B. J. Institute Museum, Part - I मुद्राराक्षस डिंवा म्डोरे म्डात (योथी आवत्ति) A Descriptive Catalogue of Sanskrit and અનુ. કેશવલાલ હર્ષદરાય ધ્રુવ રા. ૬૫-૦૦ Prakrit Manuscripts of B.J.Institute Museum, નરસેં મેહેતાનું આખ્યાન (બીજી આવૃત્તિ) Rs. 120-00 આઘ સંપા. કેશવલાલ હર્ષદરાય ધ્રુવ રૂા. ૬૫-૦૦ A Supplement of the Catalogue to the Catalogue of the Persian and Arabic Manuscripts અમરુશતક (છદ્દી આવૃત્તિ) of B.J.Institute Museum, Part-III રચનાર : કેશવલાલ હર્ષદરાય ધ્રુવ રૂા. ૬૫-૦૦ Rs. 120-00

Available at

## Gujarat Vidyasabha

Premabhai Hall, Bhadra, Ahmedabad-380001 B. J. Institute
Ashram Road

Ahmedabad-380009