**रेज ग्रंथभाजा** हाहासाहेज, लावनभर. इोज : ०२७८-२४२५३२२ ३००४८४५

गप्त जैन इतिहास।

हितीय माग।

व्रथम खण्डा





वाबू कामताशसादजी जैन।



#### सी॰ सवितावाई सारक प्रश्वमाळा ने २.



# संक्षिप्त जैन इतिहास।

(प्रथम खंड)

लेखक:-

श्रीमान् बाबू कामताप्रसादजी जैन एम. आर. ए. एस., ऑन० सम्पादक-'बीर' और 'भगवान महावीर' 'भगवान पार्श्वनाय', 'सत्यमार्ग', 'लॉर्ड महावीर' महाराणी चेलनी इत्यादि ग्रंथोंके रचियता।

प्रकाशकः —

मूलचन्द किसनदास कापड़िया, मालिक, दिगम्बरभैनपुस्तकालय, कापड़ियाभवन-सूरत।

स्व॰ सिन्ताबाई, सौ॰ धर्मपत्नी मूलचन्द किसनझस कापिडियाके स्मरणार्य "दिगम्बर जैन " के २५ **वें वर्षके** माहकोंको भेट।

प्रथमातृति ]

वीर सं॰ २४५८

[प्रति १०००

मूल्य-- ६० १-१२-०

18 78 78 8 8 8 B

अधिक समय नहीं हुआ कि सरदार पटेलने एक आवणमें कहा या कि 'अहिंसा वीरोंका धर्म है।' और उन्हींके साथ काका कालेककरने पगट किया था कि " जैनधर्म सर्वोत्तम रीतिसे जीवन वर्तनका उपाय बताता है। वह सचा साम्यवाद सिखाता है।" नैनधर्मके विषयमें राष्ट्रीय-नेताओंके यह उद्गार निःसंदेह ठीक हैं। किन्त इन उद्गारोंका महत्व तब ही स्पष्ट होसक्ता है कि जब जैनोंके गत जीवन व्यवहारसे अहिंसा घर्मका पालन करते हुये वीरत्वके प्रकाश और जीवनकी पूर्णताका चित्र साधारण जनताके हृद्य-पटलपर अंकित किया जासके । यह होना तब ही संभव है कि जब जैनों हा इतिहास जनताके हाथों में पहुंचे । जैसे किसी मनुष्यका सन्मान उसके वंश, प्रतिष्ठा भादिका परिचय पानेसे होता है, उसी-तरह किसी जातिका आदर उस जातिका इतिहास जाननेसे लोगोंकी दृष्टिमें बढ़ता है। भारत दिगम्बर जन परिषदने इस आवश्यक्ताको बहुत पहले अनुभव कर लिया था। और तदनुसार अपनी एक 'इतिहास कमेटी 'भी नियुक्त की थी, जिसका एक सदस्य मैं भी था। उसीके अनुरूप मैंने " जैन इतिहास " को लिखनेका उद्योग चालू किया था और परिणामतः उसका पहला भाग, जिसमें ईस्वी पुर्वे ६०० वर्षसे पहलेका पौराणिक इतिहास संकलित है, प्रगट हो चुका है। प्रस्तुत पुस्तक उसी सिलसिलेमें दूसरे भागका पहला स्वण्ड है। दूसरे भागमें ईस्वी पूर्व छठी शताब्दिसे ईस्वी तेरहवीं शताब्दि तकका इतिहास एकत्र किया जाना निश्चित है। इस पर्छे

संबंध है इस्वी पूर्व छठी खलाब्दिसे दूसरी खलाब्द तकका इतिहास अगट किया गया है। पाठक महोदय देखेंगे कि पहले जमानेमें बैहिंसा धर्मको पालते हुये जनोंने कैमा बीरत्व पगट किया था सीर जीवनको पत्येक दृष्टिसे उन्होंने सफल बनाया था। उनमें बड़े २ सम्राट् थे निन्होंने मारतकी प्रतिष्ठा विदेशोंमें कायम की बी-उनमें बड़े २ योद्धा थे, निन्धोंने शूरोंके दिल दहला दिये थे-उनमें बड़े २ व्यापारी थे, जिन्होंने देशविदेशोंमें जाकर अपार धनसंचय किया था और उसे धर्म और सर्व हितके कार्यों में खर्च इसके भारतका गौरव बढ़ाया था ! और उन जिनियोंमें वे प्रात:-स्मरणीय महापुरुष थे नो दिगम्बर-प्राकृत वेषमें रहकर ज्ञान-घ्यान द्वारा आत्मतेजके पुंज थे और जो जीवमात्रका करवाण करनेमें अग्रसर थे! अब भला कहिये कि जैनधर्मका अर्दिसातत्त्व क्यों न बोरत्वका प्रकाशक हो और उसके द्वारा मनुष्य जीवन कैसे सफल न हो ? नैनों का यह पाचीन इतिहास आज हम-मबको जीवित-जागृत और कर्मठ होनेकी शिक्षा देता है। गन इतिहामको जानना तब ही सार्थंक है जब उमके अनुमार बर्ताव करने हा उद्योग किया नाय ! आज प्रत्येक नैनीको यह बात भूज न नाना चाहिये।

यह संभव नहीं है कि प्रस्तुत पुन्तक्रमें वर्गित कालका संपूर्ण इतिहास आगया हो । हां उसको यथामंभव हर तरहसे पूर्ण बनाने हा रूपाल अवस्य रक्खा गया है और आगामीके भागों में भी रक्ला नावेगा । दूमरे भागका दूसरा खंड भी लिखा जाचुका 🕊 और वह भी निकट-भिष्यमें पाठकों के हाथमें पहुंच जानेगा । आशा है. पाठक उनसे यथेष्ट लाम उठावेंगे।

इम खण्डकी श्रद्धेय ब • सीतलप्रसादनीने देखकर हमें उचित परामशे दिया है, इन्हें लिये उनको धन्यवाद है। इन्पीरियक अयबेरी कलक् नासे हमें यथेष्ट साहित्य-सहायता मिली है: एतदर्थ डसका आभार स्वीका है। साथ ही प्रिय मित्र कापाइयानीका भी सामार स्वीकार कर लेना हम उचित समझते हैं जिन्होंने न केवक नाहित्य पस्तुत करके इसका संकलन कार्य सुगम किया है, वरन इसको प्रकाशमें लाकर उन्होंने इसका प्रवार व्यापक और सुगम बना दिया है। इति कम्। विनीत----यसंगित (एय) कामतामसाद जैन. **11-**2-1521 संपादक "वीर"

प्रसिद्ध लेखक व इतिहासज्ञ श्री० बांबू कामताप्रसादजी जैन-खलीगंजने अनेक ऐतिहासिक प्रन्थ । चे हैं, उनमें "संक्षिप्त जैन इतिहास" भी एक है, जिसका प्रथम भाग इमने ६ वर्ष हुए प्रकट किया था और यह दूवरा भाग प्रथम ७३) भी आज प्रकट किया जाता है। आपने प्रभ्यका कंकलन अंग्रेजी, हिंदी व संस्कृत भाषाकी छोटी बड़ी करीब १०० पुरन ौंका वाचन व मनन करके किया है, जिसके लिये ब्याप अनेकः: धन्यवादके पात्र हैं। ऐसे ऐतिहासिक प्रन्थोंका सुलम प्रचार करनेके लिये जिस प्रकार इसका प्रथम भाग " दिगम्बर जैन " के १९ वें वर्षके प्रारंकी भे मेट देनेके हिये प्रकट किया था उसी प्रकार बह दूसरा भाग (प्र० खंड) भी 'दिगम्बर जैन'के २५वें वर्षके ब्राह्कोंको मेंट देनेके लिये व जो उसके प्राहक नहीं हैं उनके लिये विक्रवार्थ भी निकाला गया है । भाशा है कि इसका भच्छा लाभ उठाया जायगा ।

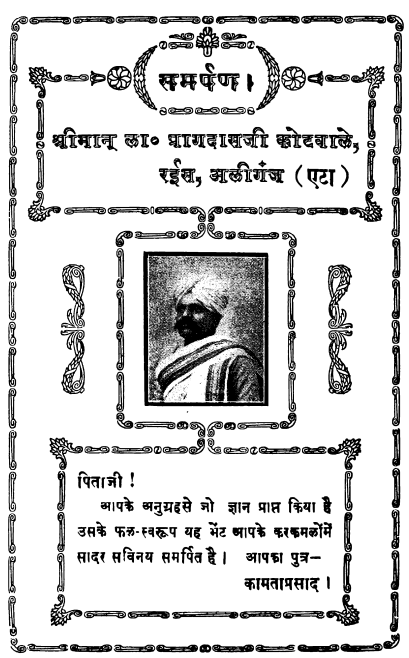
सौ॰ सविताबाई सारक प्रस्थमाला नं० २.



#### स्वर्गीय-

सौ० श्रीमती सविताबाई कापाडिया. धमंपतां, भी॰ मूलचंद किसनदासजी कापडिया-सूर्त । जन्म-सं० १९६४. स्वर्गवास-सं० १९८६.

> आपके स्मारकर्मे २०००) स्थायी शास्त्रदानके लिये निकाले गये हैं जिनमेंसे " ऐतिहासिक स्त्रियां " नामक प्रथम ग्रन्थ गत वर्षमें प्रकट करके "दिगम्बर जैन " व "जैन महिलादशं" के ब्राहकों की भेट स्बद्धप बांटा गया था और इप स्मारक ग्रन्थमालाका यह दूपरा पुष्प "दिगम्बर जैन " के २५ वें वर्षके ब्राहकोंको भेंटमें दिया जाता है। भाशा है कि ऐसे स्थायी श्रास्त्रश्नका अनुकरण अन्य श्रीमान व श्रीमती भी करेंगे।



## »> विषय-सूची । €€

- १-प्राक्कथन-जैनधर्मका प्राक्तत रूप, जैनधर्मकी प्राचीनता, प्राचीन भारतका स्वरूप, तत्कालीन मुख्य राज्य .... १
- २-न्निशुनाग वंश्व-उत्पत्ति, उपश्रेणिक, श्रेणिक बिम्बसार, अभयकुमार, अजातशत्रु, कुणिक, दर्शक, उदयन, नन्दिवर्षन, महानन्दिन आदि ....
- १-लिच्छिवि आदि गणराज-माचीन भारतमें मजातन्त्र, लिच्छिवि, राजा चेटक, शतानिक, दशरथ, उदयन, चेलनी, वैशाली, उयेष्ठर, चन्दना, शःक्य, मझ, गणराज्य २९,
- अ-झातिक क्षत्री और अ॰ महावीर-को छाग, विजयन, सिद्धार्थराना, त्रिश्वका, कुण्डम्राम, भ॰ महावीरका जीवनकाल, निर्मन्थ जैनी, भवरुद्र, मक्खिलगोशाल, पूर्णकार्यप, आजीवक, गीतमबुद्ध, कौशलदेश, मिथिला, वैशाली, चंपा, धर्मघोष, सुदर्शन सेठ, मगध, षांचाल, कर्लिंग, बंग, मथुरा, दक्षिण भारत, राजपूताना, गुनरात, पंजाब, कारमीर आदिमें धर्म न्यार, ज तृवंश
- ५-वीर संघ और अन्य राजा-वीर संघके गणधर, गीतम, अग्तिमृति, वायुमृति, सुवमीचार्य, यवराजा, मण्डक पुत्र, मौर्यपुत्र, अबंधित, अबलवृत्त, प्रमास, बारिषेम, चंदना आदि .... ११९

#### ६-तत्कालीन सभ्यता और परिस्थिति-तत्काडीन

| राज अवस्था, सामाजिक दशा, महिका महिमा, वार्मिक          |
|--------------------------------------------------------|
| स्थिति, मुनि व आर्यिकाओंका धर्मे, श्रावकाचार आदि १३८   |
| ७-भ० महावीरका निर्वाणकाळ-वीर संवत, शुक्-               |
| श्वालिवाहन, नहपान, विक्रम संवत् १५७                    |
| ८-अन्तिम केवली श्रीजम्बृस्वामी-बाल्यकाल, वीरता,        |
| वैराग्य, विवाह, मुनिजीवन, सर्वज्ञ दशा व धर्मप्रचार,    |
| स्वेताम्बर कथन १७ <b>४</b>                             |
| ९- नन्द वंश-नवनन्द, नंदिवर्धन आदि १८०                  |
| १ • - सिकन्दर महानका आक्रमण और तत्काळीन जैन साधु-      |
| भारतीय तत्ववेत्ता, दि० जैन साधु जिझोसोफिस्ट,           |
|                                                        |
| मुनि मन्दनीस और कलोनस आदि १८६                          |
| ११-श्रुतकेवली भद्रबाहु और अन्य आचार्य-जैन संघका        |
| दक्षिणमें प्रस्थान, इवेतांबर पट्टावली, जैन संघमें भेद, |
| श्रुतज्ञानकी विक्षिप्ति, २वे० स्थृलमद्र, स्रादि २०६    |
| १२-मौर्थ साम्राज्य-चन्द्रगुप्त मीर्थ, सेल्यूकत, शातन-  |
| प्रबंध, सामानिक दशा, घार्मिक स्थिति, चन्द्रगुप्त जैन   |
| थे, चाणक्य, अशोक, कलिंग विजय, अशोककी                   |
| ज्ञिक्षायें, अशोकके जन धर्मानुसार पारिभाषिक शब्द       |
| और उनके दार्शनिक सिद्धांत, अशोकका जैनवर्म              |
| प्रचार, शिकालेख व शिरूप कार्ये, अंतिम जीवन,            |
| अञ्चोकके उत्तराधिकारी, राजा साम्प्रति और जैनसंघ,       |
| सेट सुकुमाल, मीर्य साम्राज्यका अन्त, उपरांतकालके       |
| मीर्थवंशन जंग वंश रिट                                  |

प्रस्ता प्रमुके संकलनमें निम्न प्रंथीसे सधन्यवाद सहायता प्रहण की गई है: बिनका उल्लेख निम्न संकेतरूपमें यथास्थान किया गया है:-

अध•=' अशीकके धर्भलेख '-लेखक श्री० जनाईन भट्ट एम० ए० (कासी, सं० १९८०)।

· अहिंद्र व अर्थी हिस्टी ऑफ इन्डिया '- छे । सर विन्सेन्ट स्मिष एम॰ ए॰ (बीधी आवृत्ति)।

अशोक •= 'अशोक' - छे० सर विन्सेन्ट स्मिथ एम० ए०।

आक०='भाराधनाक्रवाकोष'-छे० त्र• नेमिद्त्त ( बेनमित्र ऑफिस, वंबई २४४० वी• सं• )।

ऑजी•¤' ऑबीविक्स '-भाग १-डॅं।० वेनीमध्वव बाहआ० डी• लिट् (कलकत्ता १९२०)।

भास् o='आवाराङ्क सूत्र' मूल (श्वेताम्बर आगमप्रंप) । ऑह्रि॰='ऑक्सफर्ड हिस्टी ऑफ इन्डिया'-विन्सेन्ट स्मिष एप० ए०। इंऐ०ळ'इंडियन ऐन्टीकेरी' ( त्रमाधिक पत्रिका ) ।

इरिई०='इन्सायक्रोपेडिया ऑफ रिळीजन एण्ड ईधिक्स'-हैस्टिन्ग्स।

इंसेजे•='इंडियन सेकुऑफ दी जैन्स'-ब्रुटर ।

इंहिक्बा०='इंडियन हिसटांशीकल वर्वाटली'-सं० डॉ० नरेन्द्रनाथ लॉ-535MI 1

उद०='उवायगद्याओ सूल'-डॉ० हाणैले (Biblo. Indica) । उप्• व उ• प्०='उत्तरप्राण'-मी गुणभदाचार्य व पं० लाखारामजी। उत्-'उत्तराध्ययन सूत्र'-(येताम्बरीय भागमप्रय) जार्ड हार्वेन्टियर (उपस्का.)

एइ०= एपिप्रेफिया इन्डिका'।

एइमे॰ या 'मेएइ॰'='एन्शियेन्ट इन्डिया एज डिस्काइच्ड बाई मेग-स्थनीज एण्ड ऐरियन'-(१८७७)।

्एइजै०= एन इपीटोंम ऑफ जैनीज्म'-श्री पूर्णचन्द्र नाहर एम० ए०।

एमिक्षट्रा०='एन्सियेन्ट मिड-इंडियन क्षत्रिय ट्राइब्स'-हाँ० विमला-नरण ळा (कलकत्ता)।

ऐरि॰='ऐशियाटिक रिसर्चेज'-सर विलियम जोन्स ( सन् १७९९ व १८०९)।

ऐइ०=एन्शियेन्ट इन्डिया एज डिस्काइड वह स्ट्रैबो, मैकिकिन्डिल (१९०१)।

कजाइ०च्इनिंघम, जॉगरफी ऑफ एन्शियेन्ट ईन्डिया'—( कलकत्ता १९२४ )।

किट्टि॰='ए हिस्ट्री ऑफ डनारीज़ टिट्रेचर'=ई॰ पी॰ राइध (H. I. S. ) 1921.

कस्०≕'कल्पसूत्र' मुळ (श्वेताम्बरीय आगम प्रंथ)।

काछे०=कारमाइकल लेक् नर्स-डॉ० डी० आर० भाण्डारकर ।

कैहिइ० = 'कैम्ब्रिज हि ट्रो ऑफ इन्डिया 'चऐन्शियेन्ट इंडिया, भा∙ ९—ऐपसन सा० (१९२२)।

गुमापरि॰=गुनराती साहित्य परिषद रिपोर्ट-सातवी । ( भावनगर सं ० १९८२ )।

गौबु०='गौतम दुव'-के० जे० सॉन्डर्स (H. J. S.)।
चंभम०= चंद्रगज भंडारी कृत भगवान महावीर ।'
जिविभोसी = 'प्तर्नल भॉफ दी विदार एण्ड ओडीसा रिसर्च सोसाइटी ।'
सम्बू०=तम्बृकुमारचरित (सूरत वीशब्द २४४०)।
जमीसी०=जैनल ऑफ दी मीथिक सोसाइटी-बेंगळोर।

बराएसो०='जरनस ऑफ दी रॉयल ऐसियाटिक सोसाइटी'—कन्दन । बैका०='जैन कानून'—श्री० चम्पतराय जन विद्यावा० (विजनीर १९२४) बैग०='जैनगेजेट'-अंग्रेजी ( महास )।

बैप्र•='बेनधर्म प्रकाश'-ब्र॰ शीतलप्रमादजी (विज्ञनीर १९२७)।

'बेस्तू॰='बेनस्तूप एण्ड भदर एण्डीकटीज ऑफ मथुग'-स्मिष ।
बेखासं॰='जैन साहित्य संशोधक'-पु॰ जिनविजयजी (पुना)।
बैसिमा॰='जैनसिक्कान्त भास्कर'-प्री पद्मराज जैन (कलकत्ता)।
बैशिसं०='बेन शिलालेख संग्रह'-प्रॉ० होरालाल जैन (माणिकचन्द्र भन्दमाला)।

बैहि•= जैनहित्वी'-सं॰ पं॰नाथूशमजी व पं॰जुगङ कशोरजी (वंबई) बैस्॰ (Ja.)=जैन सूत्राज़ (S. B. E. Series, Vols. XXII & XLV).

टारा०=टांडसा० कृत राजस्थानका इतिहास (वेड्स्टेश्वर प्रेस) । किजैबा०= ए दिक्शनरी ऑफ जैन वायोप्रैकी '-प्री उमराविद्द टॉक (आरा)।

तक्षः = 'ए गाइड ट्र तक्षशिलां - धर जॉन मारशक (१९१८)।
तत्वार्थं = तत्वार्याधिगम् सूत्रं - श्री उमास्वाति (S. B. J. Vol. I)
तिप = तिल्लोयपण्याति' - श्री यतिनृष्माचार्थं (जैनहितैषी मा • १ ३ थंक १ २)

दिजै॰='दिगम्बर<sup>ं</sup>जन '-मासिकपत्र-सं॰ श्री मृलचन्द किसनदास कापड़िया (स्रत) ।

दीनि ०= दे घनिकार्य ( P. T. S. ) वरि ०= पिरिश्च पर्वे '=भ्री हेमचन्द्राचार्य । प्राजैले में ०=प्रःचीन जेन के लसंप्र (=कामताप्रसाद जैन (वर्षा) विकोतिसमार = रंगाल. विकार, ओडीसा जैन समार ६ -भ्रीमान व

ः बिक्भोजेस्मारचर्यमल, विद्वार, ओदीसा जैन स्मारह-श्रीमान् म≎ खीतसप्रसादजी ।

बजैस्मा•=चम्द्रं प्रान्तके प्राचीन जिन स्मारक-ब्र० शीवलपसादशी। बुद्द•च्दुबिट इन्डिया-प्रो० द्वीस डेविड्स ।

भपा का भगायात पर्धानाय चले । कामताप्रसाद जैन (सृरत) भग्न ० भगवान महावीर- ,, (सुरत) ममबु०=भगवान महावीर और म∙ बुद्ध-कामताप्रसाद जैन (स्रत) भसी •= भद्धारक मीमांया ( गुजराती )=सूरत । भाइ० = भारतवर्षका इतिहास-डा०ईश्वरीप्रसाह डी० छिट् (प्रयाग १९२७) माभशो ०='अशोक'-डॉ० भाग्डारकर (कलकत्ता) । भाप्रारा•=भारतके प्राचीन राजवंश-श्री विश्वेश्वरनाथ रेउ (बंबई) । भाप्रासह ०=भारतकी प्राचीन सभ्यताका इतिहास-सर् रमेस्वतः दत्त । मजैइ०=मराठी जैन इतिहास। मनि०= { मिज्झम निकाय P. T. S. ममेप्राजैस्मा ० = महास मैस्रके प्राचीन जैन स्मारक-न ० शीतलप्रसाइजी महा•=महावग्ग ( S. B. E., Vol. XVII ) मिलिन्द॰=मिलिन्द पन्ह (S. B. E., Vol. XXXV) मुरा०=मुदाराक्षस नाटक-इन दी हिन्दू डामेटिक वर्कस, विलस्त । मूळा०=मुलाचार-वहकेरस्वामी (हिंदी भाषा सहित-बंबई)। मैशरो॰=अशोक-मैकफैल कृत ( H. I. S.) मेक्०=मैन्युल ऑफ बुव्हिज्म=स्पेन हार्डीः। रमा०=रत्नकरण्ड श्रावकाचार-सं० पं• जुगलकिशोरजी (वंबर्ड) । राइ०ळराजपुतानेका इतिहास, भाग १-रा• व० पं० गौशीशंकर डीराचंद ओझा ।

रिइ॰=िस्लीजन्म ऑफ दी इम्पायर-(लन्दन)ः। लाओंम०=लाइफ ऑफ महावीर-ला॰ माणिकचंदजी (इलाहाबाहा)। कामाइ०=भारतवर्षका इतिहास-ला॰ काजपतरायकृत (लाहीर)। लाम == लाई महावीर एण्ड अदर टीचर्स ऑफ हिन्न टाइम == स्वामता-

प्रसाद (दिल्ली)। लावब् = छाइफ एण्ड बर्कस ऑफ बुद्धधोष-डॉ • निमलासमूह लॉ (बलकत्ता) ।

वृज्ञेश • च्युरद् जन शब्दाष्ट्रंत चं ब्रिह्मा क्रिक्क वितन्य ।

विर० = विद्वद्गत्नमाठा—पं • नायूरामजी प्रेमी (वंवई) ।

श्रव • = श्रवण्वेलगोला, रा • व ॰ प्रो ० नरसिंहाचार एम ० ए० (मद्मार्थ) ।

श्रव • = श्रेषिक चरित्र (सरत) ।

सकी • = सम्बक्त की मुदी – (वम्बई) ।

सजै • = सम्बक्त की मुदी – (वम्बई) ।

सजै • = सम्बक्त की मुदी – (वम्बई) ।

सजै • = सम्बक्त की मुदी – (वम्बई) ।

सजै • = सम्बक्त की मुदी – (वम्बई) ।

सजै • = सम्बक्त की मुदी – (वम्बई) ।

सजि च • = सम्बक्त की मुदी – प्रथम भाग – कामताप्रसाद (स्रत) ।

स्विज्ञे • = सम्बक्त की मुदी – उमराविद्यंह टांक (आगरा) ।

स्वाइजे • = स्वयंत्रक्त प्रान्त के प्राचीन जैन स्मारक – स० शीतलप्रसादजी ।

स्वाइजे • = स्वरंत की स्वरंत की निज्य – प्रो • रामास्वामी ।

स्वाइजे • = स्वरंत की स्वरंत की निज्य – प्रो • रामास्वामी ।

सस्०=सम्भः स् अक्बर और स्रीश्वर-मुनि विद्याविजयत्री (भागरा) । सक्षट्राएइ०=प्रम क्षत्री ट्राइव्स इन एन्शियन्ट इन्डिश-डॉ॰ विम-सावरण ठा ।

साम्स•=साम्स ऑफ दी ब्रदरेन । सुनि०=सुत्तनिपात (S. B. E.) । हरि०=हरिवंशपुराण-श्री जिनसेनाचार्य (कलकत्ता) । हॉबे०=हॉट ऑफ जैनीज्म-मिसेज स्टीवेन्सन (लंदन) । हिसाइ• } =िहस्ट्री ऑफ दी आर्थन रूळ इन इन्हिया—हैवेल ।

हिग्ली०=हिस्टॉरीकल ग्रजीनिन्ग्य—डॉ• विमलाचरण लॉ॰ (**५७६ता)** हिटे०=हिन्दू टेल्य−जे॰ जे॰ मेय**र्थ** ।

हिड्राव०⊏हिन्दू ड्रामेटिक वर्क्य−विलयन् ।

हिप्रीइफि०=हिस्ट्री ऑफ दी प्री-बु बिस्टिक इंडियन फि**कॉहफी-**करुका (कलकता)

हिलिजै०=हिस्ट्री एण्ड लिट्रेचर ऑफ जेनीज्म-बारोदिया (१९०९) । हिवि०=हिन्दी विश्वकोष-नगेन्द्रनाथ वसु (कलकता)। सनीक्रैन्स०=सनीक्रैन्स इन बुह्रिस्ट इंडिया-डॉ०विमस्प्रचरण कॅक्।

### शुद्धयशुद्धिपत्र ।

| 48          | पंकि | अशुद्ध                 | शुद                             |
|-------------|------|------------------------|---------------------------------|
| ٦           | •••  | •••                    | पहला सण्ड (६००–१८८ ई० पूर्व)    |
| ¥           | 15   | सक्षद्राए इ०           | सक्षट्राए इ॰                    |
| 4           | 70   | उपदेशका                | <b>उस</b> देशका                 |
| •           | 98   | इस                     | इन                              |
| 1)          | २ २  | इत्यादि                | इत्यादि                         |
| 11          | ć    | असन्ती                 | अवन्ती                          |
| <b>3</b> )  | 15   | भस्सके                 | अस्तक                           |
| 96          | 15   | कारमह्कल               | <b>कारमाइक्किल</b>              |
| "           | "    | १० <b>१</b> ८          | 1594                            |
| 13          | २२   | <b>श</b> ताब्दिक       | <b>श</b> तानी <b>क</b>          |
| *)          | २३   | प्रसेनजी               | प्रसेनजीत                       |
| १९          | ३    | <b>ध</b> संबं          | <b>संबं</b> घ                   |
| २१          | 10   | मज्झिम• स॰             | मज्ज्ञिम ०                      |
| २४          | 15   | ७०६                    | ७०२                             |
| २५          | 18   | <b>२</b> ११ <b>–२१</b> | २१ पृ० २१                       |
| <b>33</b> . | 14   | पाटील                  | पाटलि                           |
| २६          | 93   | स्वप्नवासद <b>त्ता</b> | स्वप्न शंस <b>वदत्ता</b>        |
| N           | २३   | ३–अहिइ०                | ३ <b>–</b> ऑहि <b>६०</b>        |
| <b>₹</b> 9  | २ १  | रखनेवास्त्री थी        | रखनेत्राले थे ।                 |
| ३२          | २०   | थी ।                   | थी । <sup>२</sup>               |
| 18          | 11   | संस्था                 | सं <b>ख्</b> या                 |
| 19          | २०   | <b>भ</b> भ०            | भम•                             |
| ĮΥ          | 4    | परिधिनेंने फैला बतल    | ाया परिधिमें फैला <b>बतलाता</b> |
| <b>»</b> .  | १८   | ंको∙लाग                | कोल्लाग                         |
| Yo          | 6    | द्वादशाङ्क             | द्वाद <b>शा</b> च्च             |

#### 

| प्रभ १५ महापुरुष यह महापुरुष  तर सक्षद्राए इ० सक्षट्राएइ०  तर १५ कोलिमाम कोटिमाम  ५० ६ स्वर्षा स्वर्ण  ५० ६ स्वर्षा स्वर्ण  ५० ६ स्वर्षा स्वर्ण  ५० ६ स्वर्षा स्वर्ण  ५० १६ 'ऐन्द्र' मगवानने 'ऐन्द्र'  ५२ १० दश्चा दशा सुत्र  ५२ १० सक्ष्यद्राए सक्षट्राएइ०  ५३ ४ लाईत लांठो  ५६ १६ महादीर महावीर  ५० ५ मी । मीतझानके  ६० २३ Ja. T. P. 193 Ja. I. P. 193  ६३ १८ महाबीर महावीर लो बतलाई  ६८ २३ १३५ प्र०३५  ५० १५ Antri. Anti.  Тirthakar Tirthakas  ६६ १६ १६ महावणी मावस्ती  ६६ १९ महावणी मावस्ती  ६० १९ महावणी मावस्ती  ६० १६ महावणी मावस्ती  ६० १९ महावणी मावस्ती  ६० १९ महावणी मावस्ती  १६ १० से देखो ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | र्ह            | पंकि       | अशुद्ध                | शुद्ध              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|------------|-----------------------|--------------------|
| " २२ सक्षद्राए इ० सक्ष्युएइ० " २३ उ० ६० उद० " १५ कोलियाम कोटियाम " ६ स्वर्धा स्वर्ण " १६ 'ऐन्द्र' मगवानने 'ऐन्द्र' " भगवानने 'ऐन्द्र' मगवानने 'ऐन्द्र' " २० स्थाब्स द्या स्व्र्व " २० स्थ्युद्राए सक्ष्युद्राएइ० " अ अहँत आहँत आहँत " २२ निगडो निगंठो " ६२ महादीर महावीर " १६ महादीर महावीर " १२ महावीर मित्रानके " १२ महावीर महावीर और " २२ महावीर महावीर और " २२ १९८ १८ १८ १८ १८ १८ " ४ वतलाई जो वतलाई " १० १५ महावीर माराक्षेत्र " १६ १६ १६ १८ १८ १८ १८ १८ " १६ १६ १६ १८ १८ १८ १८ १८ १८ १८ १८ १८ १८ १८ १८ १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | **             | 93         | रायगॉ <b>म</b>        | रामगाम             |
| * २३ ठ०६० उद०  ४९ १५ कोलियाम कोटियाम  ५० ६ स्वर्षा स्वर्ण  ५१ १६ 'ऐन्द्र' सगवानने 'ऐन्द्र'  ५२ १० दशक दश स्वर्ण  ५३ ४ आहेत आहेत आहेत  , २२ निगडो निगंठो  ५६ १६ महादीर महावीर  ५७ ५ थी। यी।१  , ० नप्र हुये थे। नप्र नहीं हुये थे।  , १२ मतिज्ञानने मतिज्ञानके  ६० २३ Ja. T. P. 193 Ja. I. P. 193  ६३ १८ महाबीर महावीर और  , ३२ १९८ १८ १८ १८  ६७ ४ वतलाई जो वतलाई  ६८ २३ १३५ पू०३५  ०० १५ Antri. Anti.  Tirthakas  , १६ १० से।  ११ श्रावणी सावस्ती  २२ ६ १० से।  ३३ १० सावस्ती  ३३ १० सावस्ती  ३३ १० सावस्ती  ३३ १० सावस्ती  १६ १० से।  १६ १० सावस्ती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 84             | 94         | म <b>हापुरुष</b>      | यह महापुरुष        |
| प्र- १५ कोलियाम ५० ६ स्वर्षा स्वर्ण ५१ १६ 'ऐन्द्र' सगवानने 'ऐन्द्र' सर १० दशक दश स्व ,, २० स्थाद स्थाद्राए स्थाद्राए ५३ ४ लाईत आईत ,, २२ निगडो निगंठो ५६ १६ महादीर महावीर ५७ ५ थी। थी।१ ,, ७ नप्र हुये थे। नप्र नहीं हुये थे। ,, १२ मितज्ञानने मितज्ञानके ६० २३ Js. T. P. 193 Js. I. P. 193 ६३ १८ महावीर महावीर और ,, २२ १९८ १८ ६७ ४ वतलाई जो बतलाई ६८ २३ १३५ प्र- १८ ६७ १ प्र प्राप्तिक्षक प्राप्तिक्षक ,, १६ विज्ञान प्राप्तिक्षक ,, १६ विज्ञान प्राप्तिक्षक ,, १८ १९८ १८ ६० ४ वतलाई जो बतलाई ६८ २३ १३५ प्र- १८ ६० १५ सावीर प्राप्तिक्षक ,, १६ विज्ञान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>3</b> 3     | <b>२</b> २ | सक्षद्राए इ•          | सक्षट्राएइ●        |
| ५० ६ स्वर्षा स्वर्ण ५१ १६ 'ऐन्द्र' मगवानने 'ऐन्द्र' ५२ १० स्थाख दशा सूत्र ,, २० सह्यद्राए सक्षट्राएइ० ५३ ४ खाइँत आईत ,, २२ निगडो निगंडो ५६ १६ महादीर महावीर ५७ ५ थी। थी।१९ ,, ७ नप्र हुये थे। नप्र नहीं हुये थे। ,, १२ मितज्ञानने मितज्ञानके ६० २३ Js. T. P. 193 Js. I. P. 193 ६३ १८ महावीर महावीर और ,, २२ ११८ १८ ६७ ४ वतकाई जो बतलाई ६८ २३ १३५ प्र०३५ ७० १५ Antri. Anti. ,, १७ Tirthakar Tirthakas ,, २६ roformer ७२ ३ है। है।१ ७३ ३ प्रावणी आवस्ती ,, २२ ६-७ से। देखो। इस् Appendiss                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 30             | 23         | ड० ६०                 | <b>उद</b> ०        |
| भ १६ 'ऐन्द्र' सगवानने 'ऐन्द्र' भ १० हशाह दशा सूत्र  , १० सह्यद्राए सह्यूट्राए सह्यूट्राएइ । भ १० सह्यूद्रार सह्यूट्रार सह्यूट्रार । भ १६ मह्यूद्रार मह्यूद्रार मह्यूद्रार सह्यूद्रार सह्यूद्रार सह्यूद्रार मह्यूद्रार सह्यूद्रार सह्यूद्रार मह्यूद्रार मह्यूद्रार सह्यूद्रार सह्यूद्रार सह्यूद्रार मह्यूद्रार सह्यूद्रार स्वर्थ स्वर्य स्वर्थ स्वर्थ स्वर्थ स्वर्थ स्वर्य स्वर्थ स्वर्थ स्वर्थ  | *              | 94         | <b>कोलिया</b> म       | कोटिमाम            |
| भ १६ 'ऐन्द्र' सगवानने 'ऐन्द्र' भ १० हशाह दशा सूत्र  , १० सह्यद्राए सह्यूट्राए सह्यूट्राएइ । भ १० सह्यूद्रार सह्यूट्रार सह्यूट्रार । भ १६ मह्यूद्रार मह्यूद्रार मह्यूद्रार सह्यूद्रार सह्यूद्रार सह्यूद्रार मह्यूद्रार सह्यूद्रार सह्यूद्रार मह्यूद्रार मह्यूद्रार सह्यूद्रार सह्यूद्रार सह्यूद्रार मह्यूद्रार सह्यूद्रार स्वर्थ स्वर्य स्वर्थ स्वर्थ स्वर्थ स्वर्थ स्वर्य स्वर्थ स्वर्थ स्वर्थ  | 40             | Ę          | स्वर्षा               | स्वर्ण             |
| पर पश्यहाए सक्षद्राएड ।  पर अवहित आहेत  पर निगडो निगंठो  पर १६ महादीर महावीर  पण प थी। यी। यी। यी। यी। यी। यी। यी। यी। यी। य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 41             | 9 €        | 'ऐन्द्र'              | भगवानने 'ऐन्द्र'   |
| भ ३ ४ आईत आईत<br>,, २२ निगडो निगंठो<br>भ६ १६ महादीर महाजीर<br>५७ भ थी। थी। <sup>१</sup><br>,, ७ नप्त हुये थे। नप्त नहीं हुये थे।<br>,, १२ मितज्ञानने मितज्ञानके<br>६० २३ Js. T. P. 193 Js. I. P. 193<br>६३ १८ महाबीर महाजीर और<br>,, २२ १९८ १८<br>६७ ४ बतळाई जो बतलाई<br>६८ २३ १३५ १००३५<br>७० १५ Antri. Anti.<br>,, १० Tirthakar Tirthakas<br>,, १६ roformer roformer<br>७२ ३ है। है। <sup>१</sup><br>७३ ३ आवणी माबस्ती<br>,, २२ ६-७ से। देखो।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 42             | 7 •        | <b>হয়ান্ত</b>        | दशा सूत्र          |
| ,, १६ महादीर महावीर पण पा।  पण प या।  पण प या।  मिन्नीर या।  मिन्नीर या।  मिन्नीर या।  मिन्नानके  मिन्नानके  मिन्नानके  प्रिम्नानके  प्रिम्नानके  प्रिम्नानके  प्रिम्नानके  प्रिम्नानके  प्रिम्नानके  महावीर महावीर अर्थित  महावीर और  प्रिम्मानित्रानके  महावीर और  प्रिम्मानित्रानके  महावीर और  प्रिम्मानित्रानके  महावीर और  प्रिम्मानित्रानके  प्रिम्मानिक महावीर और  प्रिम्मानिक प्रमामित्रानके  प्रमामानिक प्रमामानिक प्रमामित्रानके  प्रमामानिक | ,,             | २ •        | सक्ष्यद्राए           | सक्षट्र।एइ∙        |
| भद १६ महादीर महावीर थी। थी। थी। १ श नत्र हुये थे। नत्र नहीं हुये थे। मित्रानके मित्रानके प्रतिज्ञानके प्रतिज्ञ | 43             | ¥          | भाईत                  | भाईत               |
| भूष भूषा। या। या। या। श्री । असे ।  | >>             | <b>૨</b> ૨ | निगडो                 | निगंठो             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 46             | 9 &        | म <b>ह</b> ादीर       | महावीर             |
| , १२ मितज्ञानने मितज्ञानके ६० २३ Js. T. P. 193 Js. I. P. 193 ६३ १८ महाबीर महावीर और २३ ११८ १८ ६७ ४ नतलाई जो नतलाई ६८ २३ १३५ पू० ३५ ७० १५ Antri. Anti. , १७ Tirthakar Tirthakas , २६ roformer roformer ७२ ३ है। है। ७३ अवणी आवस्ती , २२ ६-७ से। देखो। ७४ २१ Appendiss वद• Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 40             | 4          |                       | थी । १             |
| ६० २३ Js. T. P. 193  ६३ १८ महाबीर महावीर और  ६२ १९८ १ वतलाई जो वतलाई  ६८ २३ १३५ १० ३५  ७० १५ Antri. Anti.  " १० Tirthakar Tirthakas  ६६ roformer roformer  ७२ ३ है। है।  ७३ अवणी आवस्ती  २२ ६-७ से। देखो।  ७४ २१ Appendiss वद० Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7.             | •          | नग्न हुये <b>ये</b> । | नप्त नहीं हुये थे। |
| ६३ १८ महाबीर महावीर और  , २२ ११८ १८ ६७ ४ नतलाई जो नतलाई ६८ २३ १३५ प्र०३५ ७० १५ Antri. Anti. , १७ Tirthakar Tirthakas , २६ roformer roformer ७२ ३ है। है। ७३ अवणी आवस्ती , २२ ६-७ से। देखो। ७४ २१ Appendiss वद• Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,,             | <b>२</b> २ | मतिज्ञानने            | मतिज्ञानके         |
| ,, रेर ११८ १८ १८ १८ ६७ ४ वतलाई जो वतलाई जो वतलाई हट २३ १३५ १० ३५ था Anti.  " १५ Antri. Anti.  " १७ Tirthakar Tirthakas  " २६ roformer roformer ७२ ३ है। है। १ । । ७३ ३ आवणी आवस्ती " २२ ६-७ से। देखो। ७४ २१ Appendiss वद॰ Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 60             | 3.3        | Js. T. P. 193         | Js. I. P. 193      |
| ६७ ४ वतलाई जो वतलाई ६८ २३ १३५ प्र०३५ ७० १५ Antri. Anti. " १७ Tirthakar Tirthakas " २६ roformer roformer ७२ ३ है। है। ७३ अवणी आवस्ती " २२ ६-७ से। देखो। ७४ २१ Appendiss वद॰ Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 43             | 14         | महाबीर                | महावीर और          |
| ६८ २३ १३५ पू० ३५<br>७ १५ Antri. Anti.<br>"१७ Tirthakar Tirthakas<br>"१६ roformer roformer<br>७२ ३ है। है।<br>७३ अवणी आवस्ती<br>"१२ ६-७ से। देखो।<br>७४ २१ Appendiss वद• Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 13             | २२         | 116                   | 96                 |
| ७० १५ Antri. Anti.  " १७ Tirthakar Tirthakas  " २६ roformer roformer  ७२ ३ है। है।  ७३ अवणी आवस्ती  " २२ ६-७ से। देखो।  ७४ २१ Appendiss वद॰ Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>&amp; 6</b> | ¥          | बतकाई                 | जो बतलाई           |
| " नण Tirthakar Tirthakas " २६ roformer roformer ण्ट ३ है। है। ण्य अवणी आवस्ती " २२ ६-७ से। देखो। ण्य २१ Appendiss वद• Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ६८             | २३         | 9 34                  | प्र० ३५            |
| अ       २६       roformer         ७२       ३       है।       १         ७३       ३       आवणी       आवस्ती         २२       ६-७ से।       देखो।       देखो।         ७४       २१       Appendiss       वद॰ Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٠.             | 14         | Antri.                |                    |
| ७२     ३     है।       ७३     ३     आवणी     आवस्ती       ,     २२     ६-७ से।     देखो।       ७४     २१     Appendiss     वद॰ Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 29             | 7 0        |                       |                    |
| ७३     ३     आवणी     आवस्ती       ,     २२     ६-७ से ।     देखो ।       ७४     २१     Appendiss     दद॰ Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ,,,            | २ ६        |                       |                    |
| ्र २२ ६-७ से। देखी।<br>७४ २१ Appendiss वद Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ७२             | 3          |                       | £ 18               |
| Appendias (44.) Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ø į            | 3          | श्रावणी               |                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 79             | २२         | •                     | देखो ।             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                |            |                       |                    |

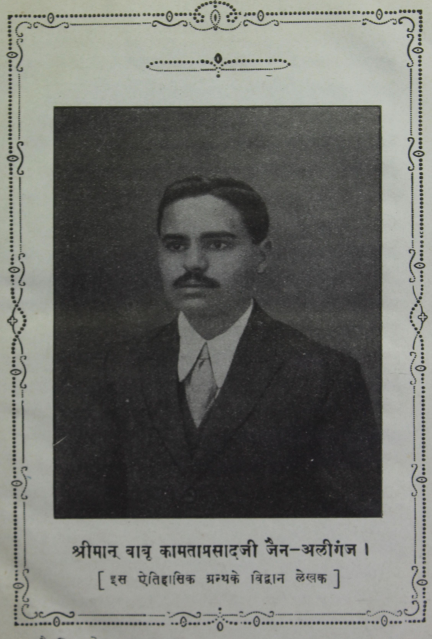
#### ( ( )

| ্রপ্ত       | 416        | अशुद्ध                                  | 34                              |
|-------------|------------|-----------------------------------------|---------------------------------|
| 404         | <b>ą</b>   | प्रतिषोष्टित                            | प्रतिघौषित                      |
| 29          | فغ         | समझ                                     | समय                             |
| <b>6</b>    | 3          | वर्णनन                                  | वर्णन                           |
| <b>.</b> 96 | Ę          | महावीर भी                               | मह।वीर                          |
| ۷.          | ₹9         | पड़ेने                                  | पड़ने                           |
| ۲)          | 15         | होगई                                    | मान्य होगई                      |
| ૮૨          | २०         | व र                                     | वीर                             |
| ८३          | ર          | था ।                                    | था। और वे नम्न रहे थे।          |
| 25          | २२         | भा० १ पृ• ५                             | भा॰ ७ पृ॰ १                     |
| 68          | રર         | भमबु०                                   | भम•                             |
| 59          | Ę          | भात्मपिपसा                              | भात्मपिपासा                     |
| 903         | 98         | कायतोष                                  | काथतोय                          |
| 117         | ۶ <b>૨</b> | दीति •                                  | दीनि ०                          |
| 998         | २०         | ग्लैसेनाथ ( $\mathbf{D}$ e $\mathbf{v}$ | ग्लैसेनाप्प ( ${f D}$ e ${f r}$ |
| <b>3</b> )  | २२         | <b>जै</b> विओसो                         | जबि+ोस्रो                       |
| 294         | 96         | तीर्थेकरीं                              | तीर्थेकरों                      |
| 922         | 98         | ये                                      | थे                              |
| 128         | 9 6        | तुंगिकाव्य                              | तुंगिक।रूय                      |
| ,,          | २२         | २ <b>२७</b>                             | २२                              |
| 983         | 95         | ७५                                      | OX                              |
| 985         | •          | रीहकनगर                                 | रौरुकनगर                        |
| 3)          | २४         | ७-जेप्र० पृ० २२८                        | ७-जैप्र• पृ० २३४                |
| 949         | ٦          | पोमडम                                   | <b>पोपडम</b>                    |
| ,,          | 98         | गंगा निद्यों                            | गंगा आदि नदियौ                  |
| 12          | २ <b>१</b> | अच                                      | श्रेच०                          |
| ,,,         | વર         | (Pt. II                                 | (Js. Pt. 1I                     |
| 945         | •          | स्यिति                                  | तिथि                            |

### ( P\$)

| 12          | पंचि       | अ <b>शुद्ध</b>      | रुवि              |
|-------------|------------|---------------------|-------------------|
| 163         | 10         | इमाँ                | इम                |
| -965        | ₹3         | माप्राए ०           | <b>भाप्रारा</b> ० |
| 900         | ٩,         | कोई                 | को                |
| 241         | २२         | <b>Ę 6</b>          | <b>\$</b> <       |
| 962         | e          | अन्यथा              | <b>अ</b> न्यत्र   |
| 163         | ર          | पारस्थ              | <b>पार</b> स्य    |
| ,,          | 3          | पार <b>स्थ</b>      | पारस्य            |
| 964         | •          | ऐर                  | ऐल                |
| 1<5         | 12         | संस्था              | सं€्या            |
| 251         | १४         | शासन                | भासन              |
| 953         | ¥          | स्वीकार करने        | स्वीकार न करने    |
| **          | <b>૧</b> ૨ | अ <b>ग्निचि</b> ता  | अग्नि चितामें     |
| ,,          | 9.5        | सभी                 | कभी               |
| ₹०∙         | 44         | उस्ट                | <b>उत्क</b> ट     |
| 2)          | २ २        | नियमम               | विनिमय            |
| २० <b>१</b> | ٩,         | <b>आ</b> त्मत्रिसँन | भारम विसर्जन      |
| २०३         | Ę          | <b>उ</b> पदेश       | देश               |
| २०४         | Ę          | थी                  | श्री              |
| 20          | •          | श्लोक               | दशा               |
| "           | 96         | <b>क</b> टिपर्व     | कटिबप्र           |
| ₹•\$        | 93         | अनुद्ध              | प्र <b>बु</b> द्ध |
| २१२         | Ę          | कि प्रथम            | कि वे प्रथम       |
| 99          | २२         | भादी                | <b>भादि</b>       |
| २१४         | 43         | Gournal             | Journal           |
| २२०         | ¥          | शासन                | <b>হাার-ছ</b>     |
| <b>२२३</b>  | •          | प्रा≀ंभीक           | प्रारं <b>भिक</b> |
| **          | २३         | मा॰ पृ•             | भा० १ पृ•         |

| <b>પૃ</b> ष्ठ   | पंकि                                                             | अशुद्ध                  | . : যুদ্                      |
|-----------------|------------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------|
| २१७             | •                                                                | मदस्य                   | <b>स</b> दह्य ये              |
| <b>230</b>      | ષ                                                                | चोरी नहीं नहीं          | चोरी नहीं                     |
| २३९             | १२                                                               | क्न                     | धन                            |
| 234             | 92                                                               | डनका ही                 | उनका                          |
| 3.0             | 4.5                                                              | भारा०                   | भाषारा•                       |
| <b>२३६</b>      | 93                                                               | <b>उ</b> वयोग           | उपभोग                         |
| १३८             | २१                                                               | साइजै०                  | स्याइजै •                     |
| २४३             | २४                                                               | ऐहि•                    | ऐंग०                          |
| २४५             | 6                                                                | एष्टिओकस                | ए'ण्टअ' ऋसने                  |
| "               | \$                                                               | डेओनीसे उसकी            | डेओनी <b>सी</b> उसकी          |
| २५३             | ć                                                                | अशोकके                  | <b>अ</b> शोक                  |
| 340             | 2                                                                | इन                      | इस                            |
| 245             | 9                                                                | पारठौकिकक               | पारलें किक                    |
| 7)              | २२                                                               | Js. Pts. Id II          | Js. Pts I & II                |
| २६३             | 98                                                               | पापकी                   | अशोककी पापकी                  |
| <b>२६४</b>      | 9                                                                | परायणके                 | परायण                         |
| २६८             | ૧૪                                                               | 408                     | Zo é                          |
| <b>&gt;&gt;</b> | 96                                                               | <b>9</b> ष्ठ २६९के फुटन | नोटका पहला श्लोक यहां पढ़ें । |
| २८२             | <b>२</b> ३                                                       | <b>क</b> म्मिन          | रुविमन                        |
| २८९             | ৬                                                                | इस                      | इन                            |
| "               | 9 4                                                              | शिला <b>लेख</b>         | शिलालेख उनके राज्यके          |
| <b>₹</b> 50     | ષ                                                                | उजनी                    | उजैनी                         |
| (               |                                                                  |                         | <b>!</b>                      |
|                 |                                                                  | P                       |                               |
|                 | <b>''जैर्नावज्ञय''</b> ।प्रेन्टिंग प्रेस, खप।टिया चक्छ।—सुरत—में |                         |                               |
|                 | मृल्च                                                            | न्द किसनदास कापड़ि      | याने मुद्रित किया।            |
|                 |                                                                  | ****                    |                               |



#### ॥ ॐश्रीमहावीराय नमः ॥

### संक्षिप्त जैन इतिहास। दूसरा भाग।

ई० सन् पूर्व ६०० से ई० सन् १३०० तक।

#### माक्कथन ।

नैनधर्म मनातन है। उसका प्राकृत रूप सरल सत्य है। उमका नामकरण ही यह प्रगट करता है। 'जिन्' जैन धर्मका प्राकृत रूप। शब्दमे उपका निकास है; निमका अर्थ होता है 'नीतनेवाला' अथवा 'विनयी' । दूसरे शब्दोंमें विजयी वीरोंका धमें ही जन धर्म है और यह व्याख्या प्रक्ति सुनगत है। प्रकृतिमें बह बात नैमर्गिक रीतिसे दृष्टि गड रही है कि प्रत्येक पाणी विज-याकांक्षा रखता है। वह जो वस्तु उसके सम्मुख आती है, उसपर अधिकार जमाना चाहता है और अपनी विजयपर आनन्द, नृत्य करनेको उत्सुक है। अबोध बःलक भयानकसे भयानक वस्तुको अपने काबूमै लाना चाहता है। निरीह वनस्पतिको ले लीनिये। एक घास अपने पामवाली घामको नष्ट करनेपर तुली हुई मिलती है। इस वनस्पितिमें भी अवस्य जीव है; परन्तु वह उस उत्कृष्ट दशामें नहीं 🖁. जिसमें मनुष्य है। किंद्र इतना होते हुये भी वह परुनिके

भटल नियमसे अपने नैसर्सिंग स्वभाव-सदा विजयी रहनेकी भाव-नासे वंचित नहीं है। अतएव विजयी होनेका धर्म प्राकृत-अना-दिनिधन और पूर्ण सत्य है।

किन्त प्रश्न यह है कि मनुष्यको किस प्रकार विजय पाना है ? क्या जिस वस्तुको वह अपने आधीन करना चाहे. उसके लिये युद्ध ठान दे ? नहीं, मनुष्येतर पाणियोंसे मनुष्यमें कुछ विशेषता है। उसके पास विवेक्ष्युद्धि है; जिससे वह सत्यासत्यका निर्णय कर सक्ता है। यह विशेषता अन्य जीवोंको नसीब नहीं है। इस विवेदवृद्धिके अनुवार उसे विजय-मार्गमें अग्रसर होना समुचित है। और दिवेक बतलाता है कि जो अन्याय है, दुर्गुण है, बुरी वासना है. उसको परास्त करनेके लिये कर्मक्षेत्रमें भाना मनुष्यमा-त्रका कर्तृत्य है। ठीक, यही बात जैनधर्म सिखाता है। वह विजयी-बीरों हा धर्म है। उसके चौबीस तीर्थं हर बीरशिरोमणि क्षत्रीकुलके रतन थे । उनने परमोत्कृष्ट ज्ञानको पाकर विजय-मार्ग निर्दिष्ट किया था-मनुष्योंको बतला दिया था कि अनादिकालसे जीव अजीवके फंदेमें पड़ा हुआ है। प्रकृतिने चेतन पदार्थको अपने आधीन बना लिया है। इस पक्तिको यदि परास्त कर दिया नाय तो पूर्ण विज-यका परमानन्द प्राप्त हो । उसके लिये किसीका आश्रय लेना और पराया मुंह ताकना वृथा है। मनुष्य अपने पैरों खड़ा होने और बुरी वासनाओं एवं कषायों को तबाह करके विजयी वीर बन जावे! फिर वह स्वाधीन है। उसके लिये आनन्द ही आनःद है। यह प्राकृत शिक्षा जैनधर्मकी अभेद्य पाचीनताका पार न मिलनेका प्रयोत

'संक्षिप्त जैन इतिहास' के प्रथमभागर्ने जैनधर्मके सेद्धान्तिक जैनधर्मकी प्राचीनता उछेखीं एवं अन्य श्रोतींसे उसकी अज्ञात बहु प्राचीनताका दिग्दर्शन कराया जाचुका २४ तीर्थंकर । े है। सतः उनका यहांपर दुहराना वृथा है। जैनधर्म निप्त समय कर्मभूमिके इस कालके प्रारंभमें पुनः श्री ऋष-भदेव द्वारा प्रतिपादित हुआ था, उस समय सभ्यताका अरुणोदय होरहा था । यह ऋषभदेव इक्ष्वाक्वंशी क्षत्री राजकुमार थे और हिन्दू पुराणोंके अनुमार वे स्वयंम् मनुसे पांचवी पीटीमें हुये बत-काये गये हैं। उन्हें हिन्दू एवं बौद्धे शास्त्रधार भी सर्वज्ञ, सर्वदर्शी और इस युगके प्रारम्भमें जैनवर्मका प्ररूपण करनेवाला लिखते हैं। हिन्दु अवतारोंमें वह आठवें माने गये हैं और संभवतः वेटोंमें भी उन्हींका उल्लेख मिलता है। चौदहवें वानन अवतारका उल्लेख निस्स-न्देह वेदोंमें 🖁 । अतः वामन अवतारसे पइछे हुये अ:ठवें अवतार् ऋषभदेवका उल्लेख इन अनेन वेदों में होना युक्तियुक्त प्रतीत होता है । कुछ भी हो उनका इन वेदोंसे पाचीन होना सिद्ध है । इन ऋषभदेवकी मूर्तियां आनसे टाईइनार वर्ष पहले भी मन्नान और पुज्य दृष्टिसे इस भारतमहीपर मान्यता पार्ती थीं। इन्हीं ऋषभदे-वके ज्येष्ठ पुत्र सम्राट् भरतके नामसे यह देश भारतर्वय कहलाता है। ऋषमदेवके उपरान्त दीर्घकालके अन्तरसे क्रमवार तेईम तीर्थ-कर भगवान और हुये थे। उन्होंने परिवर्तित द्रव्य, क्षेत्र, काल,

१—संक्षिप्त खेन इतिहास प्रथम भागकी प्रस्तायन। पृष्ट २६-३०। २-भागवत ५१४, ५, ६। ३-न्यायबिन्द् अ० ३ व सतशास्त्र-' बीर ' वर्षे ४ प्र. ३५३ । ४-इमारा, भगवान महाबीर प्र. ३८ । ५-ब्रविन भोमोट साट ३ प्रव ४४७।

भावके अनुमार पुनः वही सत्य, वही निरापद विजयमार्ग तात्का-लीन जनताको दर्शाया था । इन तीर्थं करों में से वीसवें तीर्थं कर श्री मुनिसुव्रतनाथनीके तीर्थकालमे श्री रामचन्द्रनी और लक्ष्मणनी हुये थे। बाई वर्वे ती कर ने मिनाथ जीके समकालीन श्री रूप्ण जी थे; जिनके साथ श्री नेमिनाथनीकी ऐतिहासिकताको विद्वान स्वीकार **करने** लगे हैं; वयोंकि भगवान पार्श्वनाथजीसे पहले हुये तीर्थक्कः रोंके अस्तत्वको प्रमाणित करनेके लिये स्पष्ट ऐतिहासिक प्रमाण उपरुकर नहीं हैं। किन्तु तो भी जैन पुराणोंके कथनसे एवं आजसे करीन ढर्ड तीन हजार वर्ष पहले बने हुये पाषाण अवशेषों र अथनः शिलै लेखों व बौद्ध प्रस्थोंके उल्लेखोंसे शेष जैन तीर्थ द्वरोंकी पाचीन मान्यतः और फलतः उनके अस्तित्वका पता चलता है। तेईसवें तीर्थक्क श्री पार्श्वनाथनीको अब हरकोई एक ऐतिहासिक महापुरुष मानतः दे और अन्तिम तीर्थेङ्कर भगवान महावीरजीके जीवन-कालसे जैनधर्मका एक पामाणिक इतिहास हमें मिल जाता है।

यह मानी हुई बात है कि धर्मीत्मा विना धर्मका अस्तित्व नहीं रह मक्ता है। अतएव किसी धर्मका इति-जैन इतिहास। हास उसके माननेवालोंका पूर्व-परिचय मात्र कहा जा मक्ता है। जैनधर्मके प्रातिपालक लोग जैन कहलाते हैं;

१-इपीग्रेफिया इन्डिका भा० १ पृ० ३८९ व सक्षद्राए इ० भूमिका ं पुरु ४ । २-मधुरा कंकाली टीलेका प्राचीन जैन स्तूप आहि । ३-हाथी-गुकाका शिलाले ब-जविओसी० मा० ३ पूर्व ४२६-४९० । ४-म० महावीर और म० बुद्ध पृ॰ ५१ व ला० म० पृ० ३० । ५-इमारा अगवान पार्श्वनाथ' की भूमिका।

निनमें ब्राह्मण, क्षत्री, वैश्य और शुद्ध आदि सब हीका समावेश्व हुआ समझिये अर्थात जैन होते हुये भी प्रत्येक व्यक्तिकी जाति ज्योंकी त्यों रहती है, इसमें संशय नहीं है; यद प किसी अजैनके नैनघर्ममें दीक्षित होते समय उसकी आजीविका-वृत्ति और रहनसहनके अनुसार उसको उपयुक्त जातिमें सम्मिलित किया जामकता है।

अतः नैनवर्म विषयक इप संक्षिप्त इतिहासमें नैन महापुरु-षोंका और नैनधर्म सम्बन्धी विशेष घटनाओं हा परिचय एवं उसका प्रभाव भिन्न कालोंमें उस समयकी परिस्थितिपर कैंसा पड़ा था. यह बतलाना इप्ट है। इसके प्रथम भागमें भगवान पार्श्वनाथकी तकका सामान्य परिचय प्रकट किया जाचुका है। इस भागमें भग-वान महावीर नीके समयसे उपरान्त मध्यकालतकके जैन इतिहासकी संक्षेपमें प्रकट किया जाता है। प्रथम भागमें जैन भूगोलमें भारत-वर्षका स्थान और उसका पाकतरूप आदिका परिचय कराया नाचुका है।

सचमुच किसी देशकी पाकृतिक स्थितिका प्रभाव अपनी मारतकी प्राकृत साम विशेषता रसता है। उपदेशका इतिहास दशाका प्रमाव । ही उस प्रभावके ढंगपर ढल जाता है। भारतके विषयमें कहा गया है कि उसकी प्राकृतिक स्थितिका सामाजिक संस्थाओं और मनुष्योंकी रहनसहन पर बड़ा प्रभाव पड़ा है। धीरेश बड़ी बड़ी नदियोंके किनारे सुरम्य नगर नप्त गये जो काळान्तरमें व्यापारके प्रसिद्ध केन्द्र होगये । मृमिके उर्वरा होनेसे देशमें धन-

१-मादिपुराण पर्व ३९ ।

वान्यकी सदैव प्रचुरता रही । \* इससे सम्यताके विकासमें बड़ी सहायता मिली । जब मनुष्यका चित्त शान्त रहता है और जब किसी प्रकार उनका मन डाँवाडोल नहीं होता तभी ललितकला, विज्ञान और उच कोटिके साहित्यका प्रादुर्भाव होता है। प्राचीन भारतवासियोंके जीवनको सुखमय बनानेवाले पदार्थ सुलभ थे।\* इसीलिए उसकी सभ्यता सदैव अग्रगण्य रही । चारों ओरसे सर-क्षित होनेके कारण भारतका अन्य देशोंसे विशेष सम्पर्क नहीं हुआ; फलतः यहां सामानिक संस्थाएँ ऐसी टढ़ होगई कि उनके बन्ब-नोंका दीला करना अब भी कठिन प्रतीत होता है। यहांके मूल निवासियोंपर बाहरी अक्रमणकारियोंका कभी अधिक प्रभाव नहीं पड़ा । जो भन्य देशोंसे भी आये वे यहांकी जनतामें मिल गये और उन्होंने तत्कालीन प्रचलित धर्म और रीतिरिवाजोंको अपना

<sup>\*</sup> सम्राट् चन्द्रगुप्तके समयमें भारतमें आए हुए यूनानी छेखकोंके निम्न वाक्य इस खुबियोंको अच्छी तरह प्रकट कर देते हैं। मेगस्थनीज लिखता है:-"भारतमें बहुतसे बड़े पर्वत हैं, जिनपर हर प्रकारके फल-फूल देनेवाछे वृक्ष बहुतायतसे हैं और कई छम्बे चौड़े उपजाऊ मैदान हैं; जिनमें निदयां बह्ती है। पृथिवीका बहुमाग जलसे सींचा हुआ मिलवा हैं; जिससे फसल भी खूब होती है।...भारतवासियोंके जीवनको सुख-मय बनानेवाली सामग्री सुलभ है, इस कारण उनका शरीर गठन भी उत्कृष्ट है और वह अपनी सम्मानयुक्त शिक्षा-दीक्षाके कारण सबमें अलग नजर पड़ते हैं। बिक्रत कठाओं में भी वे विशेष पद है। फलोंके अतिरिक्त भूगर्भसे उन्हें सोना, चांदी, ताम्बा, छोहा, इत्याहि धातुऐं भी बाहुल्यतासे प्राप्त हैं। इसीलिये कहते हैं कि भारतमें कभी अकाल नहीं पुड़ा और न यहां खाद्य पदार्थकी कठिनाई कभी अगाड़ी आई।"

<sup>--</sup> मैक्तिन्डल, ऐनिश्येन्ट इन्डिया, पृ० ३०-३२.

लिया | अपने देशमें सब प्रकारकी सुविधा होनेके कारण भारत-वासियोंने सांसारिक विषयोंको छोड़कर परमार्थकी ओर अधिक घ्यान दिया | यही कारण है कि प्राचीन कालमें आध्यात्मिक उन्नति अधिक हुई और हिन्दू समानमें अद्भुत तत्वज्ञानी हुए ।+

इस स्थितिसे कतिपय विद्वान भारतकी कुछ हानि हुई खयाल करते हैं । उनका अनुमान है कि देशकी प्रचुर सम्पत्तिसे आकर्षित होकर अनेकवार विदेशियोंके भारतपर आक्रमण हुए और उसमें उनने खुन अंघाधुंघी मचाई । उपरोक्त स्थितिके कारण भारतवासी उनका मुकाबिला करनेके लिये पर्याप्त बलवान न रहे; किन्तु उनके इस कथनमें, ऐतिहासिक टांटिसे, बहुत ही कम तथ्य है। तत्त्व-ज्ञानकी अद्भृत उन्नित भगवान महावीर और म॰ बुद्धके समयमें खुब हुई थी । उससमय देशके एक छोरसे दूसरे छोरतक आध्या-त्मिक भावोंकी बहर दौड़ रही थी; किन्तु उससे लोगोंमें भीरुताका समावेश नहीं हुआ था। वह जीवके समरपनेमें टढ़ विश्वास रखते थे और यही कारण था कि अन्तिम नन्दराजाके समयमें हुए सिकं-दर महानुके आक्रमणका भारतीयोंने बड़ी बीरताके साथ मुकाबला किया था । यहांतक कि भारतीय सेनाकी टढ़ता और तत्परता देसकर युनानी सेनाके आसन पहलेसे भी और ढीले होगये थे।

फलतः सिकन्दर अपने निश्चयको सफल नहीं बना सका था। इसके उपरान्त चन्द्रगुप्त मीयंने उस ही आध्यात्मिक स्थितिके मध्य जिस सत्साहसका परिचय दिया था, वह विद्वानोंके उपरोक्त कथ-नको सर्वया निर्मूल कर देता है। सम्राट् चन्द्रगुप्त मीर्यने यूनानि-

<sup>🛨</sup> भारतवर्षका इतिहास पृ० १०.

योंको भारतवर्षकी सीमाओंसे बाहर निकाल दिया था और यूनानि-बोंसे अफगानिस्तान वर्ती एरियाना प्रदेश भी लेलिया था। युनानी राजा सेल्यूकमने विनम्र हो अपनी कन्या भी चन्द्रगुप्तको भेंटकर दी थी । इस प्रकार जनतक तत्त्वज्ञानकी लहर विवेक भावसे भारत-वसंघरा पर बहती रही, तबतक इस देशकी कुछ भी हानि नहीं हुई, किन्तु ज्योंही तत्त्वज्ञानका स्थान साम्प्रदायिक मोह और विद्रे-षको मिलगया, त्योंही इस देशका सर्वनाश होना प्रारंभ होगया। हण अथवा शक्लोगोंके आक्रमण, जो ऊपरान्त भारतपर हुये; उनमें उन विदेशियोंको सफलता परस्परमें फैले हुये इस साम्प्रदायिक विद्वेषके कारण ही मिली। और फिर पिछले जमानेमें मुसलमान, आक्रमणकारी राजपूर्तोपर पारस्परिक एकता और संगठनके अभावमें विजयी हुये। वरन कोई नहीं कह सक्ता है कि राजपूर्तोंमें वीरता नहीं थी। अतएव आध्यात्मिक तत्त्वके बहुपचार होनेसे इस देशकी हानि हुई ख्याल करना निरीह भूल है।

भाजसे करीब ढाईहजार वर्ष पहिले भी भारतकी आकृति प्राचीन भारतका और विस्तार प्रायः आजकलके समान था। सौभाग्यसे उससमय सिकन्दर महान्के साथ स्वस्य । आये हुये यूनानी लेखकोंकी साक्षीसे उस समयके भारतका आकार-विस्तार विदित हो जाता है। मेगास्थनी ज कहता है कि उस समयका भारत समचतुराकार ( Quadrilateral ) था। पूर्वीय और दक्षि-णीय सीमार्ये समुद्रसे वेष्टित थीं; किन्तु उत्तरीयभाग हिमालय पर्वत (Mount Hemodos) द्वारा शावयदेश (Skythia) से प्रथक कर दिया गया था । पश्चिममें भारतकी सीमाको सिंधुनदी प्रकट करती थी, जो उस समय संसारभरमें नीलनदीके अतिरिक्त सबसे बड़ी मानी जाती थी।

सारे देशका विस्तार अर्थात पूर्वसे पश्चिमतक ११४९ मील और उत्तरसे दक्षिणतक १८३८ मील था। यह वर्णन भारतकी वर्तमान आरुतिसे प्रायः ठीक बैठता है। जिस प्रकार भारत आन एक महाद्वीप है, उसी प्रकार तब था। आज 'इस देशकी उत्तरी स्थलसीमा १६०० मील, पूर्वपश्चिमकी सीमा लगभग १२०० और पूर्वोत्तर सीमा लगभग ५०० मील है। समुद्रतटका विस्तार लगभग ३५०० मील है। कुल क्षेत्रफल १८,०२,६५७ वर्गमील है। हां, एक बात उस समय अवस्य विशेष थी और वह बह थी कि चन्द्रगुप्त मौर्यने यूनानी राजा सेल्यूकसको परास्त करके आफगा-निस्तान, कांघार आदि पश्चिम सीमावर्ती देश भी भारतमें सम्मि-लित कर लिये थे।

भारतके विविध प्रान्तों में परस्पर एक दूसरेसे विभिन्नता पाई जाती है और यहां के निवासी मनुष्य भी सब मारतकी एकता। एक नमलके नहीं हैं। मेगस्थनीन भी बतलाता है कि भारतकी बृहत बालतिको एक ही देश लेते हुये, उसमें अनेक और भिन्न जातियों के मनुष्य रहते मिलते हैं; किन्तु उबमें से एक भी किसी विदेशी नसलके वंशन नहीं थे। उनके आचार-विचार प्रायः एक दूसरेसे बहुत मिलते जुकते थे। इसी कारण यूनानी भी सारे देशको एक ही मानते थे और सिकन्दर महान्की अमिलाका भी समझ देशपर अपना सिका जमानेकी थी। भारतीय

१-मेए इ० १० ३०।२-पूर्व १० ३५।

राजा-महाराजा भी सारे देशपर अपना आधिपत्य फैलाना आवश्यक समझते थे। सारांशतः प्राचीनकालसे ही भौगोलिक दृष्टिसे सारा देश एक ही समझा जाता रहा है। अब भी यह बात ज्योंकी त्यों है। भारत एक देश है और उसकी मौलिक एकताका भाव यहांके निवासियोंमें सदा रहा है। किन्तु इस मौलिक एकताके होते हुये भी, जिस प्रकार वर्तमानमें भारत अनेक प्रान्तोंमें विभक्त है, उसी प्रकार भगवान महावीरजीके समयमें भी बंटा हुआ था। इस समय और उस समयके भारतकी राजनैतिक परिस्थितिमें बड़ा भारी अंतर यह था कि आज समुचा भारत एक साम्राज्यके अन्तर्गत शासित है, किन्तु उस समय यह देश भिन्न राजाओंके आधीन अथवा प्रजातंत्र संघोंकी छन्नछ।यामें था। हां, अशोक मौर्यके समय अव-श्य ही प्रायः सारा भारत उसके आधीन होगया था।

म॰ गौतमबुद्धके जन्मके पहिलेसे भारत सोलह राज्योंमें तत्कालीन मुख्य विभक्त था; किन्तु जैनशास्त्र बतलाते हैं कि राज्य। इन सोलह राज्योंके अस्तित्वमें आनेके जरा ही पहिले सार्वभीम चक्रवर्ती सम्राट् ब्रह्मदत्तके समयमें भारत साम्राज्य एक था और उसकी राज्य-व्यवस्था सम्राट् ब्रह्मदत्तके आधीन थी। सम्राट् ब्रह्मदत्तका घोर पतन उसके अत्याचारोंके कारण हुमा और उसकी मृत्युके साथ ही भारत साम्राज्य तितर-वितर होकर निम्न- लिखित सोलह राज्योंमें बंटगया:-—

(१) अङ्ग-राजधानी चम्पा; (२) मगध-राजधानी राजगृह; (३) काशी-रा॰ घा॰ बनारप्त; (४) कौश्चल (आधुनिक नेपाल)-रा॰ श्रावस्ती; (५) बज्जियन-रा॰ वैशाली; (६) मळ-रा॰ पांचा भीर कुसीनाराः (७) चेतीयगण-उत्तरीय पर्वतों में अवस्थित थाः (८) वन्स या वत्स-रा० कीशाम्बीः (९) कुरु-इन्द्रप्रस्थः इसके पूर्वमें पाञ्चाल और दक्षिणमें मत्स्य था। रत्थपाल कुरुवंशी सरदार थेः (१०) पाञ्चाल-कुरुवंशके पूर्वमें पर्वतों और गंगाके मध्य अवस्थित था और दो विभागों में विभक्त थाः रा० घा० कांपिल्य और कन्नीन थीः (११) मत्स्य-कुरुके दक्षिणमें और जमनाके पश्चिममें थाः (१२) सुरसेन-जमनाके पश्चिममें और मत्स्यके दक्षिण पश्चिममें थाः रा० मथुराः (१३) अस्सक-असन्तीसे परे, रा० घा० पोतली या पोतनः (१३) अवन्ती-रा० उज्जयनीः ईसाकी दुसरी शता-ब्दि तक अवन्ती कहलाईः किन्तु ५वीं, ८वीं शताब्दिके उपरान्त यह मालवा कहलाने लगीः (१५) गान्घार-भानकलका कान्घार है—रा० तक्षशिला, राजा प्रक्कुसाति और (१६) कम्बोज-उत्तर-पश्चिमके ठेठ छोरपर थी, राजधानी द्वारिका थी।

किन्तु उपरान्त म० गौतमबुद्धके जीवनकालमें कौशलका अधि-कार काशीपर होगया था; अङ्गपर मगधाधिपने अधिकार जमा लिया या और अस्तके लोग संभवतः अवन्तीके आधीन होगये थे। इस-प्रकार उस समयके भारतकी दशा थी। इनमें मगधराज्य प्रमुख था और 'शिशुनागवंश'के राजा वहां राज्य करते थे। उससमय जैन धमेंके आतिरिक्त वैदिक और बौद्धधमें विशेष उल्लेखनीय थे। उस-समय यहांके निवासियोंकी संख्या आजसे कम या ज्यादा थी, यह विदित नहीं होता; किन्तु आज भारतकी जनसंख्या तीसकरोड़से अधिक है, जिसमें सिर्फ १२०५३६ जैनी हैं।

१-बुबिस्ट इंडिया पृ॰ २३। २-भप॰, पृँ॰ ६२।

### शिशुनाम वंश।

(ई० पूर्व ६४५ से ई० पूर्व ४८०)

ईसासे पृवे छठी श्वताब्दिमें भारतमें स्व प्रमुख राज्य मग-शिशुनागवंशकी धका था और इसी राज्यके परिचयसे भारतका उत्पत्ति । एक विश्वमनीय इतिहास प्रारम्भ होता है। उप्तममय यहांका राज्यशासन शिशुनागवंशी क्षत्री राजाओंके अधिकारमें था । इस वंशकी उत्पत्तिके विषयमें कहा जाता है कि महाभारत युद्धमें यहां चन्द्रवंशी क्षत्रियोंका शासनाधिकार था; किन्तु इस युद्धमें श्रीकृष्णके हाथसे जरासिन्धुके मारे जानेके उप-रान्त जब जरासिन्धुका अंतिम वंशज रिपुंजय मगघका राजा था, तब इसके मंत्री शुक्रनदेवने वि० सं० से ६७७ वर्ष पूर्व उसे मारडाला और अपने पुत्र प्रद्योतनको मगघका राजा बना दिया था। प्रद्योतनके वंशजोंमें वि॰ सं॰के ६७७ वर्ष पूर्वसे ५८५ वर्ष पूर्व-तक पालक, विशाखयूप, जनक और नन्दिवर्द्धनने राज्य किया । इनके पश्चात् इस वंशके पांचर्वे राजा शिशुनाग नामक हुये थे ।

यह राजा बडा पराक्रमी, प्रतापी और ऐसा लोकप्रिय था कि ध्मगाड़ी यह वंश इसीके नामपर 'शिशुनागवँश' के नामसे प्रसिद्ध ्हुआ। जैनशास्त्रोंसे इस वंशका भी क्षत्री होना सिद्ध है। वि० सं के ५८५ वर्ष पूर्वसे ४२३ वर्ष पूर्वतक (ई ० पूर्व ६४२ से ४८०) तक राजा शिशुनागसे इस वंश्वमें निम्नमकार दश राजा हुए थे:-(१) शिशुनाग, (२) काकवर्ण या शाक्रपर्ण, (३) धर्मेक्षे-पण, (४) क्षत्रीन (क्षेमनित, क्षेत्रज्ञ, या उपश्रेणिक), (५) श्रेणिक विम्बसार (विन्ध्यमार, विन्द्रभार या विधिमार ), (६) कुणिक या अजातशत्रु, (७) दरभक (दर्शक, हर्षक या वंशक); (८) उदयाश्व (उदासी, अनय, उदयी, उद्यन या उद्यभद्र ह); (९) नन्दिवर्द्धन (अनुरुद्धक या मुंड) और (१०) महानानिद्र । १

राजा क्षत्रीन अथवा उपश्रेणिक प्रसिद्ध मम्राटु भ्रेणिक बिम्ब-सारके पिता थे : यह मगधके छोटेसे राज्यपर क्षत्रीजस अथवा उपश्चेणिक । शासन करते थे औं इनकी राजधानी प्राचीन रामगृह थी । शिशुनाग वंशके यह चौथे राना थे और बडे धर्मा-त्मा एवं शुरवीर थे । जैन शास्त्र कहते हैं कि इन्होंने आसपासके राजाओंको अपने आधीन बना लिया था । उस समय चन्द्रपुरका राजा मोमशर्मा अपने पराक्रमके समक्ष अन्य सबको तुच्छ गिनता था, किन्तु महाराज उपश्चाणकने उसे भी परास्त कर दिया था। चन्द्रपुर मगधके निकट ही बताया गया है र। इस राजाने उपभ्रेणि-ककी भेंटमें एक घोड़ा भेना था। वह घोड़ा एक दिवस उपश्रेणि-कको भीलोंकी एक पञ्जीमें ले पहुंचा था नहां भील राना यमदंडकी कन्या तिलक्ष्वतीके रूपलावण्यपर वह मुग्व होगये थे और उसके पुत्रको राज्याधिकारी बनानेका वचन देकर उन्होंने उसे अपनी रानी बनाया था। इन तिलकावतीसे चिलातपुत्र नामक पुत्र हुमा या ।

१-वृत्रैश॰, पृ॰ १६७ यह वर्णन संभवतः हिन्दू पुगणोंके आधारसे है। जैनप्रन्थोंने इस वंशका परिचय उपश्रेणिकसे मिलता है। २-श्रेणिक नरित्र पृ० २०। ३-आराधना ऋषाकोष मा० ३ पृ० ३३।

किन्तु राजा उपश्रेणिककी पट्टरानी इन्द्राणी नामक क्षत्री कन्या थी। उनके गर्भसे सम्राट् श्रेणिक बिम्ब-श्रेणिक विम्बसार। सारका जनम हुआ था। उपश्रेणिकके पश्चात् मगघराज्यके अधिकारी श्रेणिक महाराज ही हुए थे; यद्यपि महा-राज उपश्रेणिकके देहांत होनेके पश्चात नाम मात्रको कुछ दिनोंके लिये मगधके राज्य सिंहासन पर चिलात पुत्र भी आसीन हुआ था। किन्तु उसके अन्यायसे दुखी होकर प्रजाने श्रेणिक विंबसारको राज्य सिंहासन पर बैठाया था। चिलातपुत्र प्राण लेकर भागा और मार्गमें बैभार पर्वतपर मुनिसंघको देख वह वहां पहुंचकर दत्तमुनि नामक भाचार्यसे जैन साधुकी दीक्षा लेकर तपश्चरणमें लग गया था। वह शीघ ही इस नश्वर शरीरको छोड़कर सर्वार्थेसिद्धि नामक विमानमें देव हुआ। इघर सम्राट् श्रेणिक विम्बसार राज्याधिकारी हुए और नीति पूर्वेक प्रजाका पालन करने लगे थे। भारतीय इति-हासमें यही पहिला राजा है, जिसके विषयमें कुछ ऐतिहासिक वृत्तांत माऌम हुमा है।

जिस समय चिलातपुत्रको उपश्रेणिकने राजा बनाया था,
श्रेणिकका प्रारंभिक उस समय उन्होंने श्रेणिकको देशसे निर्वासित
जीवन! कर दिया था। अनेक शास्त्रों और क्षत्रीधर्मकी
प्रधान शस्त्र विद्यामें निपुण वीर श्रेणिक, पिताकी आज्ञाको ठीक
रामचन्द्रजीकी तरह शिरोधार्य करके अपनी जन्ममूमिको छोड़कर
चले गये थे। वह वेणपद्म नामक नग्रमें पहुंचकर सोमशर्मा नामक
बाह्मणके यहां अतिथि रहे थे। सोमशर्माकी युवा पुत्री नन्दश्री

इनके गुणोंपर मुग्व होगई थी और अन्तमें उसका विवाह महाराज श्रेणिकके साथ होगया था । इसी नन्दश्रीसे श्रेणिकके ज्येष्ठ पुत्र अभयकुमारका जनम हुआ था।

श्रेणिकके राजसम्पन्न होनेके पश्चात् दक्षिण भारतके केरल नरेश मृगांकने अपनी कन्या विलासवतीका विवाह भी उनके साथ कर दिया थारी वीद्धोंके तिव्वतीय दुरुवमें शायद इन्हींका उल्लेख वासवीके नामसे हुआ है; जहां वह एक साधारण छिच्छविनायककी पुत्री और श्रेणिकके दूसरे पुत्र कुणिक अनातशत्रुकी माता प्रगट की गई है; किन्तु यह कथन बौद्धोंके पाली अन्थोंकी मान्यतासे बाघित है । पाली ग्रन्थों में कहीं उन्हें वैशालीकी वेदया आम्रपा-लीके गर्भ और श्रेणिकके औरससे जन्मा बतलाया है और कहीं उन्हें उज्जेनीकी वेश्या पद्मावतीकी कोखसे जनमा जिला हैं। ऐसी दशामें उनके कथन विश्वास करनेके योग्य नहीं हैं । मालून ऐसा होता है कि कृणिक अनातशत्र अपने पारंभिक और अंतिम जीव-नमें जैनधर्मानुयायी था और वह बौद्ध संघके द्रोही देवदत्त नामक साधुके बहकावेमें आगया था, इन्हीं कारणोंसे बीद्धोंने साम्प्रदायिक विद्वेपक्क ऐसी निराघार व भर्तन। पूर्ण बार्ते उनके सम्बंधमें लिख मारी हैं। वरन स्वयं उन्होंके मःथोंसे पगट है कि अजातशत्रु

१-श्रेणिक चरित्रमें (ए० ६१) नंदश्रीको वैदय इन्द्रदत्त सेटोकी पुत्री लिखा है, किन्तु उससे प्राचीन 'उत्तरप्राण' में वह ब्रह्मण कन्या बताई गई है। उ० प्० पृ० ६२०। २-४० व० पृ• ९९।३-इमारा<sup>,</sup> 'भगवान महादीर' पृ० १३८ व क्षत्री हेन्स० पृ० १२५–१२८ । ४-रॉब्डिक, लाइफ ऑफ दी चुब् पूर्व ६४। ५-री साम्त ऑफ दी शिम्दर्भ १० ३०।

विदेहकी राजकुमारीका पुत्र था, जो वेदेही-चेलना अथवा श्रीभद्रा या भद्रा कहलाती थी। कुणिक भी अपनी माताकी अपेक्षा 'वैदेही पुत्र 'के नामसे प्रख्यात था। जैन शास्त्र भी चेलनीको वैशालीके राजा चेटककी पुत्री बतलाते हैं।

चेलनी भगवान् महावीरकी मौती थी । जिस समय चेल-नीका विवाह सम्राट् श्रेणिक्के साथ हुआ था, उससमय वह बोद्ध था; किन्तु उपरांत महाराणी चेळनीके प्रयत्नसे वह जैनधर्मानुयायी हुआ था। बौद्ध धर्मके लिये उन्होंने कुछ विशेष कार्य नहीं किया था और वह बहुत दिनों तक बौद रहे भी नहीं थे; यही कारण है कि बौद्ध प्रन्थोंमें उनका उल्लेख कांठनतासे मिलता है । महा-राणी चेलनीके अतिरिक्त की शलकी एक राजकुमारी भी मम्राट् श्रेणिककी पत्नी थीं। किन्तु इन सबमें पटरानी (महादेवा )का पद चेलनीको ही प्राप्त था। चेलनी जनवर्मकी परम भक्त थी और जैनधर्मकी प्रभावनाके लिये इसने अनेक कार्य किये थे। इसके अजा-तशतुके भतिरिक्त छ पुत्र औं हुये थे; अर्थात् (१) अनातशतु ( कुणिक वा अकूर ), 💎 वान्षिण, (३) इछ, (४) विदल, (५) नितश्रत्रु, (६) गनकुमार (दंतिकुमार) और (७) मेघकुमार। किंतु इनका मोसेरा भाई अभयकुमार इन सबसे बड़ा था और वह जैन मुनि होनेके पहले तक युवराज रहा था।

अनातशतुकी बहिन गुणवती नामकी थी और दूसरी मौसेरी

१-भ० स॰ पृ० १४३। २-उ० पु०, पृ० ६३४ श्वे॰ निर्यावली सूत्रमें भी उन्हें राजा चेटककी पुत्री लिखा है। Gs., Vol XXII, Intro. pp. XIII. ३-भ० म० पृ० १३४-१५१।

बहिन महाराणी विलासवतीकी पुत्री पद्मावती थी । गुणवतीका विवाह उज्जैनीके प्रसिद्ध और विशेष गुण संपन्न वैश्य पुत्र घन्य-कुमारके साथ हुआ था। गुणवती स्वयं घन्यकुमारके गुर्णोपर मुग्ध हुई थी और अन्ततः उसको उत्तम कुलका पाकर सम्राट् श्रेणिकने ग्णवतीका पाणियहण श्रेष्ठी पुत्रके साथ कर दिया था। र श्रेतांकरा-म्नायके प्रन्थोंने श्रेणिककी दश रानियां बताई गई हैं. जिन्होंने चन्द्रना आर्थिकाके निक्ट शास्त्र अध्ययन किया था। ( ४ अ० ) इनके पुत्र पीत्र जैन मुनि हुये थे।

जिस प्रकार सम्राट् श्रेणिकका कौटुंबिक जीवन आनन्दमय श्रेणिक विम्वसार और था, उसी प्रकार उनकी राजनीति कुशाग्र-यन्य राज्य। ताके कारण उनका राजनैतिक जीवन भी गौरव पूर्ण था। महारान उपश्चेणिकने मगघ राज्यके निकटवर्ती छोटे राजाओंको अपने अधीन कर लिया था। सम्र टु श्रेणिकने उनसे अगाडी बढ़कर निकटके अंगदेशको जीत लिया और उसे अपने राज्यमें मिला लिया । मगघ राज्यकी उन्नतिका सूत्रपात इसी अंग-देशकी जीतसे हुआ और इस कारण श्रेणिक विम्बसारको यदि मगघ साम्राज्यका सचा संस्थापक कहें तो अनुचित नहीं है।

अंगदेश उप्तमय आनहलके भागलपुर और मुंगेर निकेंकि बराबर था और वहांका शासन कुणिक अनातशत्रुके सुपुर्द था। श्रेणिक विम्बतारका एक अन्य युद्ध वैशालीके राजा चेटकसे भी

१-वृद्दू जेन शब्दार्णेव, भा० १ पृ० २५ व १६७। २-धन्यकु-मार चरित पर्व ६ अ० इंऐ० भा० २० पृ० १८ । ३-अहि इ० प्र ३३।

हुआ था; किन्तु उसका अन्त परस्परमें सन्धि होकर होगया था। कहते हैं कि इसी सन्विके उपरान्त श्रेणिकका विवाह कुमारी चेळ-नीके साथ हुआ था। सम्राट् श्रेणिक विम्बसारने अपने बढ़ते हुए राज्यवलको देखकर ही शायद एक नई रामधानी-नवीन रामगृहकी नींव डाली थी। <sup>२</sup> उनने अपने पड़ोसके दो महाशक्तिशाली राज्यों-कीशल और वैशालीसे सम्बन्ध स्थापित करके अपनी राजनीति कुशलताका परिचय दिया था-इन सम्बन्धोंसे उनकी शक्ति और प्रतिष्ठा अधिक बढ़ गई थी।

आधुनिक विद्वानोंका मत है कि सम्राट् विम्बसारने सन् ई॰ से पूर्व ५८२ से ५५४ वर्ष तक कुल २८ वर्ष राज्य किया था। किन्तु बौद्ध ग्रन्थोंमें उन्हें पन्द्रह वर्षकी अवस्थामें सिंहासनारूढ़ होकर ५२ वर्ष तक राज्य करते लिखा है। (दीपवंश ३-५६-१०) वह म० बुद्धसे पांच वर्ष छोटे थे ।\* फारस (Persia) का बाद-शाह दारा (Darias) इन्हींका समकालीन था और उसने सिंधुनदी-वर्ती प्रदेशको अपने राज्यमें मिला लिया था। किन्तु दाराके उप-रांत चौथी शताब्दि ई० ५०के आरम्भमें जब फारसका साम्राज्य दुर्बेल होगया, तर यह सब पुनः स्वाधीन होगये थे। इतनेपर भी इस विजयका प्रभाव भारतपर स्थायी रहा । यहां एक नई लिपि

१-इरमाहकल छेवचर्त, १०१८, पृ० ७४। २-अहिइ०, पृ० ३३। ३-अंघ०, पु० ४। ४-ऑहिइ०, पु० ४५।

<sup>\*</sup> मि० काशीप्रसाद जायसवालने श्रेणिकका राज्य काल ५१ वर्ष ে( ६०१-५५२ ई॰ पूर्व ) लिखा है। कौशांबीके परन्तप शता दिक व आवस्तीके प्रसेनजी समदालीन राजा थे। जीव ओसी भा• १ पृष्टि १९४।

जिसे खरोष्टी लिपि कहते हैं, पचलित होगई और यहां के शिल्प पर भी फारमकी कलाका प्रभाव पड़ा थै। |

सम्राट् श्रेणिकके राज्य घसंबंधे जैनोंका कहना है कि 'उनके राज्य करते समय न तो राज्यमें किसी प्रकारकी मनीति थी और न किसी प्रकारका भय ही था, किन्तु प्रमा अच्छी तरह सुखानुभव करती थी।'

जैनघमके इतिहासमें श्रेणिक विम्बपारको प्रमुखन्थान पाप्त है। श्रेणिक विम्इसार भगवान महावीरके समोशरण (पशागृह) में वह जैन थे और उनका मुख्य श्रोता थे। नेनों ही मान्यता है कि यदि धार्मिक जीवन। श्रेणिक महाराज भगवान महावीरजीसे साट हजार प्रश्न नहीं करते, तो आज जैनवर्मका नाम भी सुनाई नहीं पड़ता! किंतु अभाग्यवश इन इतने प्रश्लोंमेंसे आज हमें अति अरुप मंख्यक प्रश्नोंका उत्तर मिलता है। प्रायः नितने भी पुराण अन्य मिलते हैं, वह सब भगवान महावीरके समीशरणमें श्रेणिक महाराज द्वारा किये गये प्रश्नके उत्तरमें प्रतिपादित हुये मिलते हैं। जैनाचार्योधी इम परिपाटीसे महाराज श्रेणिककी जैनधर्ममें जो प्रधानता है, वह स्पष्ट होजाती है। श्रेणिक महारामको बौद्ध अपने घर्मका अनुयायी बतलाते हैं: किंतु बौद्धों हा यह दावा उनके प्रार-स्मिक नीवनके सम्बन्धमें ठोक है। अवशेष नीवनमें बह पके जैनधर्मानुवायी थे। <sup>१</sup> यही कारण है कि बोद्ध ग्रंथोंमें उनके अंतिम जीवनके विषयमें घृणित और इटुड वर्णन मिलता है, जैसे कि इस अगाड़ी देखेंगे।

नव अंजिह महारानको जैनवमें में टढ़ अक्षान होगया था,

१-साह्य प्र ५४। २-स० सर्; पृष् १३८-१४८।

त्व उन्होंने जनधर्म प्रभावनाके लिये अनेक कार्य किये थे। " जक जब भगवान महावीरका समोशरण राजगृहके निकट विपुताचल पर्वत पर पहुंचा था, तब तब टन्होंने राजदुन्दुभि बजवाकर सपरि-वार और प्रना सहित भगवानकी वन्दना की थी। उन्होंने कई एक जैन मंदिर बनवाये थे । सम्मेद्शिखर पर जो जैन तीर्थकरोंके समाधि मंदिर और उनमें चरणचिह्न विरानमान हैं, उनको सबसे पहिले फिरसे मझट् श्रेणिकने ही बनवाया थारे। इनके सिवाय जैनधर्मके लिये उन्हों न और क्या २ कार्य किये, इसको जाननेके लिये दमरे पान पर्शन साधन नहीं है। तौ भी नैन शास्त्रोंके अध्ययनसे उनके विशेष कार्योका पता खुब चलता है और यह स्पष्ट हो नाता है कि इस राजवंशमें जैनधर्मकी गति विशेष थी। श्रेणि रके पुत्रों मेसे कई भगवान महावीरके निकट जैन मुनि होगये थे। सम्र ट जाणक क्षायिक सम्यग्द्रष्टी थे परन्त वह व्रतींका अभ्यास नहीं कर सके थे। इयप भी वह अपने धर्मप्रेमके अट्ट पुण्य प्रतापसे आगामी पद्मनाभ नामक प्रथम तीर्थंकर होंगे ।

ऊपर कहा जाचुका है कि सम्राट् श्रेणिकके ज्येष्ठ पुत्र सम-यकुनार थे और वही युवराज पदपर रहकर युवराज अभयकुमार। बहुत दिनोंतक राज्यशासनमें अपने पिताका हाथ बटाते रहे थे। फलतः मगधका राज्य भी बहार दूरतक फैल गया थै। अपने पिताके समान अभयकुमार भी एक समय बीद थे; चितु उपगन्त वह भी जैनधमके परमभक्त हुये थे। बौद्धग्रन्थसे

१-स्व० बिन्सेन्ट स्मिथ साह्बने उन्हें एक जैन राजा प्रगट किया है। ऑहिइ० पृ० ४५। २-ऐशियाटिक सोसाइटी जर्नेछ, जनवरी १८२४ व अ• म• पृ० १४७। ३-माइ०, पृ० ५४।

भी पता चलता है कि वह अवस्य ही भगवान महावीर जीके परम-मक्त और श्रद्धालु थे; किंतु उनके इस कथनमें तथ्य नहीं दिखता कि वह बौद्ध भिक्षु होगये थे। <sup>र हां</sup>, जैन ग्रंथोंसे यह प्रस्ट है कि **अ**पने प्रारंभिक जीवनमें अभयकुमार अवस्य बीद रहे थे। अभ-यकुमार भाजनम ब्रह्मचारी रहे थे। वह युवावस्थामें ही उदासीन वृत्तिके थे। उनने इस बातकी कोशिश भी की थी कि वह जल्दी जैन मुनि होजार्वे; किन्तु वह सहमा पितृ आज्ञाका उल्लंघन नहीं कर सके थे। गृहस्थ दशामें उनने श्रावकों के व्रतोंका अम्यास किया था और फिर अपने माता-पिताको समझा बुझाकर वह जैन मुनि होगये थे। अपने पिताके साथ वह कईवार भगवान महावीर-जीके दर्शन कर चुके थे और उनके निकटसे अपने पूर्वभव सुनकर उन्हें जैनवर्ममें श्रदा हुई थी। अभयकुमार अपनी बुद्धिमत्ता और चारित्र निष्ठाके लिये राजगृहमें प्रख्यात् थे ।

श्वेतांवरीय शास्त्रोंका कथन है कि गृहस्थ दशामें अभयकु-मारने अपने मित्र एक यवन राजकुमारको, जिसका नाम अदिक या, जैनधर्मका श्रद्धानी बनाया था। इस मार्दक्रने एक भारतीय

१५-मज्ज्ञिम० स० मा० १ प्र० ३९२। २-भमबु०, प्०१९१-१८४। ३७-अच०, पृ० १३७। ४-डिअंबा०, पृ० ११ व ९२ से० सुत्रकृतांगमें इनको लक्ष्य करके एक न्याख्यान लिखा गया है। (S. B. E., XLV., 400) यह यवन बताये गये है, जिससे भाव यूनानी अथवा ईराजी (Persian) के होते हैं । हमारे विचारसे इसका ईराजी होना ठीक है; क्योंकि उस समय ईशन (फारस)का ही धनिष्ठ सम्पर्क आरतमे या और जैन मंत्री राक्षतके सिंहायकीमें भी फारसका नाम है, नहिलाके साथ विवाह किया था और पश्चात वह भी जैन मुनि होगया था। अभयकुमारने भगवान् महावीरके मुख्य गणधर इन्द्र-भृति गौतमके निकट जैन मुनिकी दीक्षा ग्रहण की थी और अंतर्में कर्मोंका नाश करके विपुलाचल पर्वतपरसे वह अव्याबाध मोक्ष— मुखको प्राप्त हुये थे ।

अभयकुमारके जैन मुनि हो जानेके उपरान्त युवराज पद कुणिक अजातशत्रुको मिला था। किन्तु श्रेणिकका अन्तिम जीवन और अजातशत्र वह इस पदपर अधिक दिन आसीन नहीं बौद्धसे फिर जैन। रह सका । भ्रेणिक महाराज अपनी कृद्ध अवस्था देखकर आत्महित चिन्तनामें शीघ्र ही व्यस्त हुए थे। एक रोज उन्होंने अपने सामन्तोंको इकट्ठा किया और उनकी सम्म-तिपूर्वंक बड़े समारोहके साथ अपना विशाल राज्य युवराज कुणिक अजातशत्रुको देदिया । वे नीतिपूर्वक प्रजाका पालन करने लगे थे। उधर सम्राट् श्रेणिक एकान्तमें रहकर धर्मसाधन करनेमें संलग्न हुए थे। यह घटना ई० पृ० सन् ५५४ में घटित हुई अनुमान -की जाती है<sup>२</sup> और चुँकि भगवान महावीरका निर्वाण ई० पू० सन् ५४५ में हुआ था, इसिछिये भगवानके जीवनकालमें ही श्चेणिकका अन्तिम जीवन व्यतीत हुआ प्रगट होता है। कुणिक भजातशत्रुके राज्याधिकारी होनेके किंचित काळ पश्चात ही उनका व्यवहार श्रेणिक महाराजके प्रति बुरा होने लगा था। जैनशास कहते हैं कि पूर्व वैश्के कारण अजातशत्रुमे उनको काठके पीनरेमें बंद कर दिया और वह उन्हें मनमाने दुःख देमे कगा था। किन्छ

१-जेप्र० पृ० २३०। २-अहिइ०, पृ० ३६।

बीद प्रंथोंसे पता चलता है कि उतने यह दुष्ट कार्य देवदत्त नामक एक बौद्धसंघद्रोही साधुके बहदानेसे किया था।

कुणिक अनातशत्रका सम्पर्क बौद्ध संघसे उस समयसे था. जब बह राजकुमार ही था। और ऐसा माछ्म होता है कि इस समय वह बौद्धभक्त होगया था और अपने पिताको कष्ट देने कगा था क्योंकि वह जैनधर्मानुयायी थे । अपने जीवनके पारंभमें अजातशत्रु भी जन था; यही कारण है कि उनको बौद्ध प्रंथोंमें तन 'सन दुष्कर्मीका समर्थक और पोषक ' किस्ता है। वोद ग्रंथोंमें जैनोंसे घोर स्पद्धी और उनको नीचा दिखानेका पद पदपर अविश्रान्त पयत्न किया हुआ मिलता है; ऐसी दशामें उनके कथनको यद्यपि साम्प्रदायिक मत पुष्टिके कथनसे अधिक महस्व नहीं दिया जासका। र तो भी उक्त प्रकार कुणिकका पितृ-द्रोही होना इसी इट्र साम्प्रदायिकताका विश्वपूरू मानना ठीक नंचता है। यही कारण है कि बौद्धग्रंथ भ्रेणिक महारानके विषयमें अन्तिम परिणामका कुछ उल्लेख नहीं करते । किन्तु इस ऐतिहा-सिक् # घटनाका अन्तिम परिणाम यह हुआ था कि कुणिकको अपनी गरुती सूझ गई थी और माताके समझानेसे वह पश्चात्ताप करता हुआ अपने पिताको बन्धन मुक्त करने पहुंचा किन्तु श्रेणि-कने उसको और कुछ अधिक कष्ट देनेके लिये भाता जानकर भपना

१-भम०, .पृ० १३५-१५२ । २-भमबु०, परिशिष्ट और कैहि 4. 90 141-142 I

केब्रि ६० प० १८४ श्वेताम्बरोंके 'निर्वावलीस्त्र'में इस घटनाका बर्णन है। इंए॰ मा० २१ पु० २१।

भपघात कर लिया था। इस हृदयविदारक घटनासे वह बड़ा दुखी हुआ और बरवश अपने हृदयको शांति देकर राज्य करने लगा; किन्तु महाराणी चेलनी राजमहलोंमें अधिक न ठहर सकी थी। उन्होंने भगवान महावीरनीके समोशरणमें नाकर मार्थिका चन्दनाके निकट दीक्षा ग्रहण करली थी।

डघर अनातशत्रुका भी चित्त बोद्धधर्मसे फिर चला था। और जब भगवान महावीरके निर्वाण हो जानेके उपरान्त, प्रमुख गणधर इन्द्रभृति गौतम, श्री सुवर्मास्वामीके साथ विपुलाचलपर्वतपर आकर विराजमान हुये थे, तब उपने सपरिवार श्रावकके व्रत ग्रहण किये थे। र । ऐसा माऌम होता है कि इसके थोड़े दिनों बाद ही वह संसारसे बिल्कुल विरक्त होगये, और अपने पुत्र लोकपाल (दर्शक)-को छोटे भाई जितशत्रुके सुपुर्द करके स्वयं जैन मुनि होगये थे। उनका देहान्त ५२७ ई० पू०में हुआ प्रगट किया गया है अतीर यह समय इन्द्रभृति गौतम और सुधर्मास्वामीसे मिलकर उनके जैन धमें धारण करने आदि घटनाओंसे ठीक बैठता है; क्योंकि इन्द्र-भूति गौतमस्वामी भगवान महावीरके पश्चात् केवल बारह वर्ष और जीवित रहे थे।

१-भ्रेच०, ए० ३६१ व वृजैश० पृ० २५। २-उपु०, पृ० ७०६ व कैहिइ०, पृ० १६१। ३-वृजैश्वर, प्रेर २५।

४—अहिइ॰, पृ॰ ३९-किन्तु मि॰ जायसवाल कुणिकका राज्यकाल ३४ वर्ष ( ५५२-५९८ ई० पू० ) बताते हैं; जो ठीक जंबता है। (ज्ञविओसो० मा० १ पृ० ११५)।

कुणिक अजातशत्रु अपने समयका एक बड़ा राजा था। इसके कुणिक अजातशत्रुके राज्यकालकी मुख्य घटनायें यह बतलाई राजकालकी मुख्य नावीं हैं कि-(१) कौशलदेशके रानाके घटनार्षे । साथ अनातशत्रुहा युद्ध हुमा था; निसर्मे कौशलनरेशने अपनी बहिनका विवाह करके मगघातिपतिसे मैत्री कर ली थी। किन्तु मालूम ऐसा होता है कि इस मैत्रीके होते हुए भी कीशलपर मगधका सिका नम गया था; (२) अनातशत्रुने वैशाली (तिरहुत) पर भी आक्रमण किया था और उसे अपने राज्यमें मिलाकर वह गंग और हिमालयके बीचवाले प्रदेशका सम्राट्ट बन गया था। मि० नायसवाल वैद्यान्त्रीकी विजय ई० पूर्व ५४० में निर्दिष्ट करते हैं। (निविओमी० मा० १ ए० ११५) श्वेतांबर शास्त्र ऋहते हैं कि इस संग्राममें वैशालीकी ओरसे ९ मछ, ९ किच्छवि और ४८ काशी कीशलके गणराजाओंने माग लिया था। (इंपे॰ भा॰ २११-२१) (३) उपने सोन और गंगा नदियें कि संगमपर पाटीलग्रामके समीप एक किला भी बनवाया था; निससे उपरान्तके प्रसिद्ध नगर पाटलिपुत्रके जन्मका सूत्रपात होगया थाः और (४) यह भी कहा जाता है कि उसके समयमें शाक्य क्षत्रि-बोंका, जो महात्मा गीतमबुद्धके बंशन थे, बुरी तरह नाश हुना थी। अथच उत्तने जैनधर्मको विशेष रीतिसे अपनाया था, यह पहले ही नतलाया जालुका है। वे नौद न होकर वह खासकर एक

१-बहिर्॰ ३७-३८. श्रेताम्बर प्रंथ बहते हैं कि कुणिकके माईकी क्रिच्छिवियोने बसे बही दिया था इस कारण युद्ध हुआ था। इऐ० मा० २१ ए० २१ । २-व्यक्षिक पुर ३६ और केव्यिक पुर १६३ ।

१ एष्ठ ११५)

जैन राजा था। उपके राज्यमें जैनघर्मका खूब विस्तार हुआ था। १× कुणिककी एक मूर्ति भी मिली है और विद्वानोंका अनुमान है कि उसकी एक बांह टूटी थी। यही कारण है कि वह 'कुणिक' कहलाता था ( जविओसो० भा० १ एष्ठ ८४ ) कुणि इके राज्य-कालमें सबसे मुख्य घटना भगवान महावीरजीके निर्वाण लाभकी घटित हुई थी । इसी समय अर्थात् ५४५ ई० पूर्वमें अवन्तीमें पाळक नामक राजा सिंहासनपर आसीन हुआ था। म० बुद्धका स्वर्गवास भी लगभग इसी समय हुआ था। ( जविओसो० भाग

कुणिक अजातशत्रुके पश्चात् मगवके राज्य सिंहासनपर उसका पुत्र दर्शक अथवा लोकपाल अधिकारी हुआ थाः दर्शक और किन्तु इसके विषयमें बहुत कम परिचय मिलता उदयन् । है । 'स्वप्नवासदत्ता ' नामक नाटकसे यह वत्सराज उदयन् और उज्जनीपति प्रचोतन्के समकालीन प्रगट होते हैं। प्रचोतन्ने इनकी कन्याका पाणिग्रहण अपने पुत्रसे करना चाहा था । दर्शक के बाद **ई॰ पू॰** सन् ५०३में अजातशत्रुका पोता उदय **अ**थवा उदयन् मगषका राजा हुआ था। उसके विषयमें कहा जाता है कि उसने पाटि अपुत्र अथवा कुसुमपुर नामक नगर बताया था। इस नगरमें उसने एक संदर जैनमंदिर भी बनवाया था; क्योंकि उदयन् भी अपने पितामहकी भांति जैनधर्मानुयायी था। कहते हैं कि जैनधर्मके

१४-केंद्विह० पृ॰ १६१ अजावशहाने अपने द्मीलनत नामक भाईको भी बौद्धधर्मविमुख बनानेके प्रयत्न किये थे। (साम्ब- ३६९) २-व्यक्ति, पृ॰ ३९ । ३-सहिद्द॰ पृ॰ ४८। ४-द्विकि बै॰ पु॰ ४३।

प्रति उसका विशेष अनुराग ही उसकी मृत्युका कारण हुआ था। एक राजकुमार जिसके पिताको उदयन्ने राजभ्रष्ट कर दिया था, राजमहरूमें एक जैनमुनिका वेष भरकर पहुंचा था और उपने इसको मार डाला था । यह घटना भगवान महावीरके निर्वाणसे साठ वर्ष बाद घटित हुई अनुमान की गई है। भगवान महावीरका निर्वाण ई० पूर्व ५४५ में माननेसे, दशें कका राज्य ई • पू० ५१८ से ४८३ तक और उदयन्हा ४८३ से ४६७ तक प्रमाणित होता है। (जविओसो० माग १ एष्ठ ११६)

हिन्दू पुराणोंके अनुसार उदयन्के उत्तराधिकारी नन्दिवर्द्धन निन्दिबर्द्धन और और महानिन्दिन थे; किन्तु उनके विषयमें विशेष पारिचय नन्दवंशके इतिहासमें है । महानन्दिन् । उनके नामों में 'नन्दि' शब्दको पाकर, कोई २ विद्वान उन्हें नन्द-वंश हा अनुमान करता है। 2 उपरान्तके श्वेताम्बर संध भी इस बातका समर्थन करते हुए मिलते हैं। उनमें लिखा है कि उदयन्के कोई पुत्र नहीं था; इसिलये एक नन्द नामक व्यक्तिको जो एक नाईके सम्बन्बसे वेश्या पुत्र था, लोगोंने राजा नियत किया था। इसका राजमंत्री ६२१क नामक जैनधर्मका ढढ़ श्रदानी थै। किन्तु इस कथाको सत्य मान लेना कठिन है। माछम ऐसा होता है कि हिन्दू पुराणोंमें महानन्दिन्की शुद्ध वर्णेकी ( संभवतः नाइन ) एक रानीके गर्भसे महापद्मनन्दका जनम हुमा लिखा है; उसी भाषारसे ।शिश्चनागवंशका अंत उदयन्से करके उपरोक्त कथाकारने नन्द नामक व्यक्तिको वेश्यापुत्र स्थित मारा है। किन्तु उदयगिरिके हाथी-

१-वैदिर॰ पृ॰ १६४ । १-अदिर॰ पृ॰ ४१ । २-दिक्ति थै॰ पृ॰ ४३ ।

गुफावाले शिकालेखर्मे निस नन्दका उल्लेख भाया है, उसे श्रीयुत काशीप्रसाद जायसवालने निन्दवर्द्धन ही बतलाया है। इसलिये वे नन्दराजाओंको दो भागोंमें (१) प्राचीन (२) और नवीन नन्द रूपमें स्थापित करते हैं।

निद्वर्द्धन भी जैनधर्म भक्त प्रतीत होते हैं; क्योंकि कलिङ्ग विजय करके वहांसे वह एक जैन मूर्ति भी लाये थे और उसे उनने सुरक्षित रक्ला था । किन्निमें उनने एक नहर भी बनवाई थी। अजातशञ्ज, उदयन और निन्दवर्द्धनकी मूर्तियां भी मिली हैं, जो कलकत्ते और म्थुराके अनायबघरमें रक्खी हुई हैं। <sup>3</sup> इससे इन राजाओं का विशेष प्रमावशाली होना प्रकट है । निद्वदिनके द्वारा मगघर।ज्यकी उन्नति विशेष हुई दृष्टि पड़ती है, कि उसका **माधिपत्य कलिङ्ग देशतक व्याप्त होगया था । महानन्दिन्के** सम्बन्धमें कुछ अधिक ज्ञात नहीं होता। यद्यपि यह प्रकट है कि उसकी शुद्रा रानीसे महापद्मनन्दका जन्म हुआ था, जिससे नंद-वंशकी उत्पत्ति हुई थी और वह मगघराज्यका अधिकारी हुमा था।



१-जिंबिओसो, भा० ४ प्० ४३५। २-जिवञोसो०, भाग ४ पृ० ४६३। २-जिब्बोसो०, भाग १ पृ० ८८-१६ व था०

## लिच्छिकि आदि गणराज्य।

## ई० पू० ६ वीं शताब्दि।

उत्त समय जिस प्रकार उत्तरीय भारतमें मगधमाम्राज्य अपने स्वाधीन और पराऋषी राजाओं के लिये प्रसिद्ध प्राचीन भारतमें प्रजातंत्र राःय। था, उमी प्रकार गणराज्यों अथवा प्रजातंत्र राज्योंमें वैशालीका लिच्छिव वंश प्रधान था। यह बात तो आज स्पष्ट ही है कि पाचीन भारतमें प्रनातंत्र राज्य थे। हिंदुओं के महाभारतमें ऐसे कई राज्यों हा उल्लेख अध्या है। बौद्धोंकी जात द्याओं में भी उपसमय ऐपी राजवंस्थाओं की झलक मिलती है। नैनोंके शास्त्र भी इस बातका ममर्थन करते हैं।<sup>इ</sup> इन प्रजातंत्र राज्योंकी राज्य व्यवस्था नागरिक लोगों ही एक मभा द्वारा होती थी: निसका निर्णय बोटों द्वारा होता था। तिनके डालकर सब सभासद बोट देते थे और बहुमत सर्वमान्य होता था । वृद्ध और अनुभवी पुरुषोंको राज्य प्रबंधके कार्य भीपे जाते थे और उन्हीं मेसे एक प्रभाव-शाली व्यक्ति सभापति चुन लिया नाता था । यह सब राना कहलाते थे।

वैशालीके लिच्छिवि क्षत्रियोंका राज्य ऐसा ही था। उस-वैशालीके ।लच्छाव समय इनके प्रनातंत्र राज्यमें भाठ जातियां सम्मिलित थीं। विदेहके क्षत्री लोग भी क्षत्रियोंका प्रजातंत्र राज्य । इस प्रनातंत्र राज्यमें शामिल थे, जिसकी रामधानी मिथिला थी । लिच्छिव और विदेह राज्योंका संयुक्त

१-माइ॰, पृ॰ ५८-५९ । २-श्वे॰ कल्पसूत्र (१२८) में काशी-क्रीग्रल, किच्छवि भीर मिक्रक गणराज्योंका उल्लेख है। दि॰ ज्रेन शास्त्रोसे मी यह सिन्न है। भमदु० पू० ६५-६६।

राणराज्य 'वृ ज्ञ अथवा विज्ञ' नामसे भी प्रसिद्ध था । इस राज्यमें सिमिलित हुई सब जातियां आपसमें बड़े प्रेम और स्नेहसे रहती थीं, जिसके कारण उनकी आर्थिक दशा समुन्नत होनेके साथ २ एकता ऐसी थी कि जिसने उन्हें एक बड़ा प्रभावशाली राज्य बना दिया था। मगघके बलवान राना इनपर बहुत दिनोंसे आंख लगाये हुये बैठे थे; किन्तु इनकी एकताको देखकर उनकी हिम्मत पस्त हो जाती थी। अंतमें मगघके राना अजातशत्रुने इन लोगोंमें आपसी फूट पैदा करा दी थी और तब वह इनको सहज ही परास्त कर सका था। ऐक्य अवस्थामें उनका राज्य अवश्य ही एक आदर्श राज्य था वह पायः आनकलके प्रनातंत्र (Republic) राज्योंके समान था। नहांपर लिच्छिन-गण दरबार करते थे, वहांपर उनने 'टाउनहांल' बना लिये थे; जिन्हें वे 'सान्यागार' कहते थे।

वृज्ञि-राजमंघमें जो जातियां सम्मिलित थीं, उनमेंसे सदस्य चुने जाकर वहां भेजे जाते थे और वहां बहुमतसे प्रत्येक आवश्यक कार्यका निर्णय होता था। बौद्ध प्रन्थ इस विषयमें बतलाते हैं कि पहिले उनमें एक 'आसन पञ्चापक' (आसन-प्रज्ञापक) नामक अधिकारी चुना जाता था, जो अवस्थानुपार आगन्तुकोंको आसन बतलाता था। उपस्थिति पर्याप्त हो जानेपर कोई भी आवश्यक प्रस्ताव संघके सम्मुख लाया जाता था। इस कियाको 'नात्ति' (ज्ञापि) कहते थे। नात्तिके पश्चात् प्रस्तावकी मंजूरी लीजाती थी, अर्थात् उसपर विचार किया जाने या नहीं। यह प्रश्न एक दफेसे तीन दफे तक पृष्ठा जाता था। बौदे

१-माइ० प्र ५९।

उसपर विचार करके सब सहमत होते थे, तो वह पास होजाता था; किन्तु विरोधके होनेपर वोट लेकर निर्णय किया जाता था। अनुपस्थित सदस्यका वोट भी गिना जाता था। इन दरबारोंकी कार्रवाई चार—चार सदस्य (राना) अंकित करते जाते थे। इनमें नायक अथवा चीफ मजिस्ट्रेट होते थे, जो राज्यसत्ता सम्पन्न कुर्लो- हारा चुने जाते थे। इन्हींके हारा दरबारमें निश्चित हुए प्रस्तावोंको कार्यस्त्रपमें परिणत किया जाता था। इनमें मुख्य राजा (सभापति), उपराजा, भण्डारी, सेनापित आदि भी थे। इनका न्यायालय भी विककुत्र आदर्श ढंगका था; नहां दृषका दृष और पानीका पानी करनेके लिये कुछ उठा न रकला जाता था।

वृद्धि संघमें सर्व प्रमुख लिच्छिविश्वती थे। यह विशिष्ट गोत्रके लिच्छिविश्वतियोंका इत्वाकृ वंशो क्षत्री थे। इनका लिच्छिवि सामान्य परिचय। नाम कहांसे और कैसे किस कालमें पड़ा, इसके जाननेके लिये विश्वास योग्य साधन प्राप्त नहीं हैं; किंद्ध इतना स्पष्ट है कि निससमय भगवान महावीर इस संसारमें विद्यमान थे और धर्मका प्रचार कर रहे थे, उस समय वे एक उच्चवंशीय क्षत्री माने जाते थे। अन्यान्य क्षत्री उनसे विवाहसम्बन्ध करनेमें अपना बड़ा गौरव समझते थे। भगवान महावीरके पिता भी इन्हींके गण-शाव्य अर्थात 'ब जिन्दानसंघ' में सम्मिलित थे। लिच्छिवि एक परिश्रमी, पराक्रमी और समृद्धिशाली जाति होनेके साथ ही साथ धार्मिक रुवि और मावको रखनेवाली थे। यह लोग बड़े द्यालु और परोपकारी थे। इनकी धर्मा आकृति मी सुडील और सुन्दर स्वीर परोपकारी थे। इनकी धर्मा आकृति मी सुडील और सुन्दर स्वीर

१-मग०, प्र ५७-६३ ।

थी। यह लोग भलग२ रंगके कपड़े और सुन्दर बहुमूल्य आभूषण पहिनते थे। उनकी घोड़ेगाड़ियां सोनेकी थीं। हाथीकी अम्बारी सोनेकी थीं और पालकी भी सोनेकी थीं। इससे उनके विशेष समृद्धिशाली और पूर्ण सुखपम्पन्न होनेका पता चलता है। किन्त्र ऐसी उच्च ऐहिक अवस्था होते हुये भी वे विलासिताप्रिय नहीं थे। उनमें व्यभिचार छतक भी नहीं गया था। उन्हें स्वाधीनता बड़ी प्रिय थी। किसी प्रकारकी भी पराघीनता स्वीकार करना, उनके लिये सहज कार्य नहीं था।

भगवान महावीर उनके साथी और नागरिक ही थे; जिन्होंने पाणी मात्रकी स्नाधीनताका उच्च घोष किया था । भला जब उनके मध्यसे एक महान् युगप्रधान और अनुषम तीर्थङ्करका जनम हुआ था, तब उनके दिव्य चारित्र और अद्भुत उन्नतिके विषयमें कुछ अधिक कहना व्यर्थ है। हिंसा, झूठ चोरी आदि पापोंका उनमें निशान नहीं था। वे ललितकला और शिल्पको खुब अपनाते थे। उनके महल और देवमंदिर अपूर्व शिलाकार्यके दो दो और तीन तीन मंत्रिलके बने हुये थे। वे तक्षशिलाके विश्वविद्यालयमें विद्या-ध्ययन करनेके लिये जाते थे।

यद्यपि लिच्छिवि लोगोंमें यक्षादिकी पूजा पहलेसे पचलित थी; परन्तु जैनघर्म और बौद्ध घर्मकी गति भी लिच्छिव भगी उनके मध्य कम न थी । जैनधर्मका अस्तित्व जैनधर्मके परम उपासक थे। उनके मध्य भगवान महावीरके बहुत पहलेसे था। भगवान महावीरके पिता राना सिद्धार्थ और उनके मामा राना

१-मम पृ० ५७-६३। २-घर रमेशचंद्र दत्तका "भारत वंशकी सभ्य-ताका इतिहास"-भम. पृ० ६५ क्षत्री क्लेन्स०, पृ० ८२ व केहिइ० पृ०१५७। चेटक जैनधर्मानुयायी थे और भगवान महावीरसे पहले हुये तीर्थं-इरोंकी उपासना करते थे, इनके भतिरिक्त और लोग भी जैनी थे; किन्तु भगवान महावीरके घमं प्रचार करनेपर उनमें जैनधर्मको प्रधानता प्राप्त हुई थी। बड़ेर राजकर्मचारी भी जैनधर्मानुयायी थे।

विज्ञयन संघके प्रमुख राजा चेटकके अतिरिक्त सेनापित सिंह, लिच्छिव अभयकुमार और आनन्द आदि प्रसिद्ध व्यक्ति जनधमें के परमभक्त थे। सेनापित सिंह संभवतः राजा चेटक पुत्रोंन्में एक थे। यह भगवान महावीरके अनन्य उपासक थे। बौद्ध धमें की अपेक्षा जनधमें की प्रधानता लिच्छिवयों में अधिक थी। लिच्छिव राजधानी वेशालीमें जैनधमें के अनुयायी एक विशाल संस्थामें थे। म० गीतमबुद्धके वहां कई वार अपने धमें प्रचार करनेपर भी जैनों की संख्या अधिक रही थी; यह बात बौद्धों के 'महावग्ग' नामक ग्रंथमें सेनापित भिंहके कथानकसे विदित है। '

विज्ञ राज संघकी राजवानी विशाली, उस समय एक बड़ा
लिच्छिव राजधानी प्रसिद्ध और वैभवशाली नगर था। कहते
वैशाली अथवा हैं कि वह तीन भागोंमें विभक्त था अर्थात्
विशाला। (१) वैशाली, (२) विणयमाम और (३)
कुण्डमाम। कुण्डमाम भगवान महावीरका जनमस्थान था और
उसमें ज्ञात्रिक क्षत्रियोंकी मुख्यता थी। वैशालीकी विशालनाके

१-भमतु० पृ० २३१-२३६ । २-भम०, पृ० ६५ व वीर, भा० ४ पृ० २७६. श्वेताम्बर अःम्नायके प्रस्थोंमें स्पष्टतः भगवान महावीरका जन्म सम्प्रस्य वैशालीसे प्रस्ट किया हुआ मिलता है । जैसे मुत्रकृताङ्ग (१, २, ३, २२), उत्तराध्ययन मृत्र (६।६७) व भगवती सृत्र (२।१ १२।२) में भगवानका उल्लेख वेशालीय या वैशालिक रूपमें हुआ है;

कारण ही उसका नामकरण 'विशाला' हुआ था | चीनी यात्री ह्यन्त्रतांग वैशालीको २० मीलकी लम्बाई-चौड़ाईमें बप्ता बतला गया था। उसने उसके तीन कोटों और भागों हा भी उल्लेख किया है। वह सारे वृज्जि देशको ५००० ली (करीब १६०० मील) की परिधिमें में फैला बतलाया है और कहता है कि यह देश बड़ा सरप्तबन था। आम, केन्ने आदि मेर्वोक्ते वृक्षोंसे भरपूर था। मनुष्य ईमानदार, शुभ कार्योंके प्रेमी, विद्याके पारिखी और विश्वासमें कमी इट्टर और कभी उदार थे । वर्तमानके मुजफ्फरपुर जिलेका बसाढ़ ग्राम ही प्राचीन वैशाली है।

उपरान्तके जैनग्रंथोंमें विशाला अथवा वैशालीको सिंधु देशमें

जिससे भगवानका वैशालीके नागरिक होना प्रकट है। अभयदेवने भग-वतीसूत्रकी टीकामें 'विशाला'को महावीर जननी लिखा है। दिगम्बर सम्प्रदायके प्रन्थोंने यदापि ऐसा कोई प्रकट उल्लेख नहीं है, जिससे भग-वानका सम्बन्य वैशालीसे प्रकट होसके; पंतु उनमें जिन स्थानोंके जैसे कुण्डग्राम, कुउग्राम, बनषण्ड आदिके नाम आए हैं, वे मब वैशालीके निकट ही मिलते हैं । वन६ण्ड खेजाम्बरोंका 'दुइपलाश उज्जान' अथवा 'नायषण्डवन उज्जान' या 'नायषण्ड' है। कुल्ल्यामसे भाव अपने कुडके द्यामके होसक्ते हैं अथवा कोव्लागके होंगे, जिसमें नाथवंशी क्षत्री अधिक थे और जिसके पास ही वनषण्ड उद्यान था, जहां भगवान महावीरने दीक्षा प्रहण की थी। अतः दिश्म्यर सम्प्रदायके उल्लेखीसे भगवानका जन्मस्थान कुण्डम्राम वैशालीके निकट प्रमाणित होता है और चूंकि राजा सिद्धार्थ (भगवान महावीरेके पिता) वैशालीके राज श्रंघमें **क्यांक्लि** थे, जैसे कि इम प्रगट करेंगे, तब वैशालीको उनका जन्मस्थान कहना अत्युक्ति नहीं रखता। कुण्ड प्राम वैशालीका एक भाग अथवा समिवेश ही था।

१-अत्री केन्स० पृ० ४२ व ५४.

भविश्वत बतलाया है; किन्तु यह भ्रामक उल्लेख किव कालिदासके "श्री विशालमविशालम्" वाक्यके कारण हुआ प्रतीत होता है; क्योंकि कालिदासनीने यह वाक्य उन्नेनीके लिये व्यवहृत किया था और वह अवस्य ही सिंधु-नद-वर्ती प्रदेशमें अवस्थित थी। जैन किवयोंने अपने समयमें बहुमसिद्ध इस विशाला (उन्नेनी) को ही महाराज चेटककी राजधानी मानकर उसे मिंधु देशमें लिख दिया है। वैसे वह विदेह देशके निकट ही थी; जैसे कि आज उसके व्वंसावशेष वहां मिल रहे हैं।

वेशालीके राजा चेटक थे, यह बात जैन शास्त्र प्रकट करते राजा चेटक और हैं। इसके अर्थ यही हैं कि वह विज्ञ प्रजा- उनका परिवार। तंत्र राज्यके प्रमुख राजा थे। यह इक्ष्वाक्षंशी व शिष्टगोत्री क्षत्री थे। उत्तरपुगणमें (ए० ६४९) इनको सोमवंशी लिखा है, जो इक्ष्वाक्षंशका एक भेद हैं। इनकी रानीका नाम भद्रा था; जो अपने पतिके सर्वथा उपयुक्त थी। राजा चेटक बड़े पराक्रमी, वीर योद्धा और विनयो तथा अरहंतदेवके अनुयायी थे।

१-भ्रेच • पृ० १५७, उ० पु० १० ६३४, इत्यादि।

२—भवभृतिके मालतीमाधव नाम क नाटकमें उजनीके पायमें खिल्युन नदी और उसके किनारे अवस्थित नावाका उन्हेख हैं। जैन कवि धनपालने इस प्रदेशके लोगोंका उन्हेख 'संधव' नामसे किया है अर्थात् सिनुदेशके वासी । अतएक उपरोक्त सिन्यु नदोकी अपश्चा ही यह प्रदेश 'सिन्यु देशके नामसे उल्लिखित हुआ प्रतीत होता है। पश्चिमीय विधु प्रदेश इससे अलग था। चृकि उजनी, जिसका उल्लेख कवि कालिशास 'सेषद्त' में विशास स्पने कार्न है, उपरोक्त विधुनदोके समीप थी, वह अन लेखकों द्वारा सिमुप्रदेशमें बताई आने लगी।

बह राजनीतिमें कितने निपुण थे और उनकी प्रतिष्ठा आसपासके राज्योंमें कितनी थी, यह इसी बातसे अंदाजी जामकी है कि वह बिज्यन प्रजातंत्र राज्यके प्रमुख राजा चुने गये थे। पराक्रम और बिरतामें भी वह बड़े चढ़े थे। उस समयके बलवान राजा श्रेणिक बिम्बसारसे संग्राम ठाननेमें वह पीछे नहीं हटे थे और गांधार देशके मत्यक नामक राजासे भी उनकी रणांगणमें मेंट हुई थी और वह बिजयी होकर लोटे थे। इसी तरह वह घार्मिक निष्ठामें भी बहु थे। जिनेन्द्र भगवानकी पूजा-अर्ची करना वह रणक्षेत्रमें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भुलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी नहीं भूलते थे। इसी तरह वह कार्मिक निष्ठामें भी निष्ठ

राजा चेटक के दश पुत्र थे, जो (१) धन, (२) दत्तमद्र, (३) उपेन्द्र, (४) सुदत्त, (५) सिंहमद्र, (६) सुकुंभोज, (७) अकंपन, (८) सुपतंग, (९) प्रभंजन और (१०) प्रभासके नामसे प्रसिद्ध थे। इन दश भाइयोंकी सात बहिनें थीं। इनमें सबमें बड़ी जिशला प्रियकारिणी भगवान महावीरकी माता थीं। अवशेष मृगावती, ... सुप्रभा, प्रभावती, चेलिनी, उपेष्ठा और चंदना नामक थीं।

मृगावतीका विवाह वत्सदेशके कोशाम्बीनगरके स्वामी चंद्र-राजा शतानीक और वंशी राजा शतानीकके साथ हुआ था। बस्सराज उदयन्। इनके पुत्र वत्सराज उदयन् उस समयके राजाओं विशेष प्रसिद्ध थे। उज्जैनीके राजा चंडपद्योतन्की राज-कुमारीसे इन्होंने बड़ी होशियारीसे विवाह कर पाया था। बत्स-राजकी इस नेमकथाको लेकर 'स्वप्न वासवदत्त' नाटक बादि अंथ रचे गए हैं। शतानीक परम जैनधर्म भक्त थे। जिस समय भगवान

१-उ० पु०, पृ० ६३४-६३५ । २-उ॰ पु॰ पृ० ६३५ ।

महावीर धर्मप्रचार करते हुये कीशास्त्री पहुंचे थे, उस समय इस राजाने उनका धर्मोपदेश अच्छे भावों और बड़े ध्यानसे सुना था। भगवानकी वन्दना और उपासना बड़े। विनयसे की थी। और धन्तमें वह भगवानके संधर्में संमिलित होगया था। पर पहले मृगावतीकी बहन चन्दनाके यहां जो कीशास्त्रीमें एक सेठके यहां पुत्रीके ऋपमें रही थी, भगवानका आहार हुआ था। कीशास्त्री प्राचीन कालसे जैनोंका मुख्य केन्द्र रहा है और धान भी उपकी मान्यता जिनोंके निकट विशेष है। यहांपर पाचीन जन कीर्तियां विशेष मिलती हैं। किन्धम साहवने वत्सराम उदयन्की यहां ई० पूर्व ५७० से ५४० तक राज्य करते लिखा है। वह 'विदेहपुत्र ' धपनी माताकी अपेक्षा कहलाने थे।

राजा चेटककी तीसरी कन्या सुप्रभा दशार्ण (दशासन) देशमें राजा दशरथ और हेरकच्छपुर (कमैठपुर) के स्वामी सूर्यवंशी राजा परम सम्यक्ती दशरथसे विवाही गई थी । यह दशार्ण देश राजा उदयन। मंदसीरके निकट प्राचीन मत्सदेशके दक्षिणमें मनुमान किया गया है । यह राजा भी जैन था। चौथी पुत्री प्रमावती कच्छदेशके सुरक नगरके राजा उदयनकी पहरानी हुई थी । यह राजा उदयन् अपने सम्यक्त किये जैनशास्त्रोंमें बहुत प्रसिद्ध हैं। किन्हीं शास्त्रोंमें इनकी राजधानीका नाम वीतशोका किस्वा हुना मिन्नता है। थे० नाम्नायकी 'उत्तराध्ययन सुत्र ' सम्बन्धी कथाओंमें इन्हें पहले वैदिक धर्म भुक्त बतलाया है।

१-उ॰ **पु॰ पू॰ ६३६ व मम॰ पृ॰ १**०८ । २-उ० पु॰ पृ॰ ६३६ । ३-एमिक्ष ट्रा॰ पृ॰ ७२ । ४-उ० पु॰ पृ॰ ६३६ ।

उपरान्त वह जैनधर्मके दृढ़ श्रद्धानी हुये थे और दिगंबर मुनिके वेषमें सर्वत्र विचरे थे । श्वेताम्बर कथाकार उनकी राजधानी वीत-भय नगरीको हिंधुसीवीर देशमें बतलाते हैं और कहते हैं कि वह १६ देशोंपर राज्य करते थे, जिनमें बीतभयादि ३६३ मुख्य नगर थे । संभवतः कच्छ देश भी इसमें संमिलित था: इसी कारण उनकी राजधानी कुच्छ देशमें अवस्थित भी बताई गई है।

उक्त कथामें प्रभावतीके संसर्गसे राजा उदयन्को जैनधर्मासक होते लिखा है। राजाने राज्य प्राप्तादमें एक संदर मंदिर बनवाया था और उसमें गोशीष चन्दनकी सुन्दर मूर्ति विराजमान की थी। कहते हैं कि एक गांघार देशवासी जैन व्यापारीकी कृपासे मंत्र पाकर उस मूर्तिकी पूजा करके एक दासी पुत्री स्वर्ण देहकी हुई थी। उसने उज्नैनीके राजा चन्द्रपद्योतन्से जाकर विवाह कर लिया। और उस गोशीर्ष चन्दनकी मृर्तिको भी वह अपने साथ लेगई। उदायन्ने प्रचोतन्से लड़ाई ठान दी और उसे गिरफ्तार कर लिया; किन्तु मार्गमें पर्यूषण पर्वके अवसरपर उसे मुक्त कर दिया था। प्रद्योतन्ने उस समय श्रावकके व्रत ग्रहण किये और वह उउनैनी वापस चला गया था । उदायन् भगवानकी मूर्ति छेकर वीतभय नगरको पहुंच गए।

यह नगर समुद्र तटपर था और यहांसे खुब व्यापार अन्य देशोंसे हुआ करता था। उक्त श्वेताम्बर कथाका निम्न अंश कल्पित प्रतीत होता है। संभव है कि वत्सराज उदायन्का जो युद्ध प्रचोतन्से हुआ था, उसीको रुक्षकर यह अंग्र रच दिया गया हो । जगाड़ी इस कथामें हैं कि उदायनकी भावना थीं कि मगवान

महावीरजीका शुभागमन वीतशोका नगरीमें होजावे । कदाचित समागम ही ऐसा लगा कि भगवानका समोशरण वहांके 'मृगवन ' नामक उद्यानमें आकर विराजमान हुआ। उदायन्ने बड़ी भक्तिसे भगवानकी वंदना की और भन्तमें वह अपने भानजे देशीको राज्य सीपदर नग्न श्रमण होगये । दिगम्बर जैनशास्त्रोंमें यह राजा अपने 'निर्विचिकित्सा अंग ' का पालन करनेके लिये प्रसिद्ध हैं। यह बड़े दानी और विचारशील राजा थे। सारी प्रजाका उनपर बहुत प्रेम था । दिगम्बर मान्यताके अनुसार उनने अपने पुत्रको र।ज्यसिंहासन पर देठाया था और स्वयं वीर भगवानके समोश्चरणमें जादर मुनि होगए थे। अन्तमें घातिया दर्भोका नाशकर वह मोक्ष-लक्ष्मीके बल्लभ बने थे। रानी प्रभावती जिनदीक्षा ग्रहण करके समाधिमरण प्राप्त करके ब्रह्मस्वर्गमें देव हुई थी। रे

राजा चेटककी अवशेष तीन कर्यायोंमेंसे चेवनीका विवाह मगबदेशके राजा श्रेणिक विम्बतारसे हुआ चेलिनी और ज्येष्ठा। था, यह पइले लिखा जा चुका है। चेल-नीकी बहिन ज्येष्ठाका भी प्रेम मगवनरेश पर थाः किंतु उसका मनोरथ सिद्ध नहीं हो सका था । गांबार देशस्य महीपुरके राजा सात्यक्रने उसके साथ विवाह करना चाहा था; किंतु राजा चेटक्रने बह सम्बंध स्वीकार नहीं किया था और उसे रणक्षेत्रमें परास्त इसके भगा दिया थै। सात्यक जैन संघमें जाकर दिगम्बर जैन मुनि होगया था और कालांतरमें ज्येष्ठाने भी अपनी मामी यशस्वती

१-दिटे॰ प्र• ९८-११६ । २-आइ॰, भा० १ प्र• ८८ । ३-उ० प्०. प्र ६३६ ।

स्मार्थिकासे जिनदीक्षा ग्रहण कर ली थी। कदाचित् सात्यक मुनिका प्रेम ज्येष्ठासे हटा नहीं था और हठात एक दिवस उन्होंने अपने शीलकृष्ट्रपी रत्नको ज्येष्ठाके संसर्गसे लो दिया था। इस दुष्क्रियाका उन्हें बड़ा पश्चाताप हुआ था और प्रायश्चित्त लेकर वह फिरसे मुनि होगये थे। ज्येष्ठा गर्भवती हुई थी, सो उमको दया करके चेलनीने अपने यहां रक्ला था। पुत्र प्रसव करके वह भी प्रायश्चित लेकर पुनः आर्थिका हो गई थी और अपने कृतपापके लिये घोर तपश्चरण करने लगी थी। इनका पुत्र द्वादशाङ्कका पाठी रुद्र नामक मुनि हुआ था।

चंदना इन सब बहिनोंमें छोटी थी और उसका विवाह
नहीं हुआ था। वह आजन्म कुमारी रही थी।
सती चंदना।
वह सर्वगुण सम्पन्न परम सुन्दरी थीं। एक
दिन जब वह राज्योद्यानमें वायुसेवन कर रहीं थीं, उस समय एक
विद्याधर उन्हें उठाकर विमानमें ले उड़ा। किंतु अपनी स्त्रीके भयके
कारण वह उनको अपने घर नहीं ले गया, बिक मार्गमें ही एक
वनमें छोड़ गया। शोकातुर चन्दनाको उस समय एक भीलने ले
जाकर अपने राजाके सुपुर्द कर दिया। इस दुष्ट भीलने चन्दनाको
बहुत त्रास दिये; किन्तु वह सती अपने धमसे चलित न हुई।
हठात् उसने एक व्यापारीके हाथ उनको वेच दिया; जिसने भी
निराश होकर कीशाम्बीमें उन्हें कुछ रुपये लेकर वृषभसेन नामक
धनिक सेठके हवाले कर दिया।

दयालु सेठने चंदनाको बड़े प्रेमसे घरमें रहने दिया। चंदना

१-आइ०, भा॰ २ प्र॰ ९६।

सेठानीके गृहकार्यमें पृरी सहायता देती थी; किंतु उसके अपूर्व कृप लावण्यने सेठानीके हृदयमें डाह उत्पन्न कर दिया और वह चन्दनाको मनमाने कृष्ट देने लगी । उधर चन्दनाके भी कृष्टोंका अन्त आगया । भगवान महावीरका शुभागमन कीशाम्बीमें हुआ । दुख्या चन्दनाने उनको आहारदान देनेकी हिम्मत की । पतित-पावन प्रमुका आहार चन्दनाके यहां होगया । लोग बड़े आश्चर्यमें पड़ गये । चन्दनाका नाम चारों ओर प्रसिद्ध होगया । कोशाम्बी नरेशकी पट्टरानीने जब यह समाचार सुने तो वह अपनी छोटी बहिनको बड़े आदर और प्रमसे राजमहलमें ले गई; किन्तु वह वहां अधिक दिन न ठहर सकी । भगवान महावीरके दिन्य एवं पवित्र चारित्रका प्रभाव उसके हृद्यपर अंकित होगया । बैराय्यकी अट्ट धारामें वह गोते लगाने लगीं और शीघ ही वीरनाथके पास पहुंचकर उनने जिनदीक्षा ले ली ।

आर्थिका चंदना खुन ही दुद्धर तप तपतीं थीं और उनका ज्ञान भी नड़ा चढ़ा था। उस समय उनके समान अन्य कोई साध्वी नहीं थी। आत्मज्ञानका पावन प्रकाश वह चहुंओर फैलाने लगीं। फलतः शीघ ही उनको भगवानके आर्थिकासंघर्में प्रमुखपद प्राप्त होगया था। वह ३६००० विदुषी साध्वीयोंके चारित्रकी देखमाल और उनको ज्ञानवान बनानेमें संलग्न रहतीं थीं। इसपकार स्वयं अपना आत्मक्रयाण करते हुये एवं अन्योंको सन्मार्ग पर लगाते हुये, वह आयुके अंतमें स्वर्गसुखकी अधिकारी हुई थीं।

<sup>9-30</sup> go, go 430-4801

राजा चेटकका यह पारवारिक परिचय बड़े महत्वका है।
उपरान्तमें लिच्छिव इससे प्रगट होता है कि उससमयके प्रायः
वंशा। मुख्य राज्योंसे उनका सम्पर्क विशेष था।
जैनघर्मका विस्तार भी उससमय खुव होरहा था। किच्छिव प्रजातंत्र राज्य भी उनकी प्रमुखतामें खुव उन्नति कर रहा था। किन्तु
उनकी यह उन्नति मगघ नरेश अजातशत्रुको असह्य हुई थी और
उसने इनपर आक्रमण किया था, यह लिखा जाचुका है। किन्हीं
विद्वानोंका कहना है कि अभयकुमार, जिसका सम्बन्ध लिच्छिवयोंसे था, उससे उरकर अजातशत्रुने वेशालीसे युद्ध छेड़ दिया
था; किंतु जैन शास्त्रोंके अनुसार यह संभव नहीं है; क्योंकि
अभयकुमारके मुनिदीक्षा ले लेनेके पश्चात् अजातशत्रुको मगधका
राजिसहासन मिला था। अतः अभयकुमारसे उसे डरनेके लिये
कोई कारण शेष नहीं था।

यह संभव है कि अजातशत्रुके बौद्धधर्मकी ओर आकर्षित होकर अपने पिता श्रेणिक महाराजको कष्ट देनेके कारण, लिच्छि-वियोंने कुछ रुष्टता धारण की हो और उसीसे चौकन्ना होकर अजातशत्रुने उनको अपने आधीन कर लेना उचित समझा हो। कुछ भी हो, इस युद्धके साथ ही लिच्छिवियोंकी स्वाधीनता जाती रही थी और वे मगध साम्राज्यके आधीन रहे थे। सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्थके समयमें भी वह प्रजातंत्रात्मक रूपमें राज्य कर रहे थे; जिसका अनुकरण करनेकी सलाह कौटिल्यने दी थी। किन्तु जो स्वतंत्रता उनको चन्द्रगुप्तके राज्यमें प्राप्त थी, वह अशोकके समक्ष

१-क्षत्री हैन्स०, ए० १३१ ।

नहीं रही और उनने अशोककी आधीनता स्वीकार कर ली थी। गुप्तकाल तक इनके अस्तित्वका पता चलता है।

विज्ञियन प्रनातंत्रके उपरान्त दूसरा स्थान शाक्यवंशी क्षत्रि-शाक्य और मह अति- योंके प्रमातंत्रको पात था। उनकी राजधारी योंके गणराज्ये । कपिलवस्तु थी, नो वर्तमानके गोरखपुर जिलेमें स्थित है। नृप शुद्धोदन उस समय इस राज्यके प्रमुख थे। म० गौतमबुद्धका जन्म इन्हींके गृहमें हुआ था। शाक्योंकी भी सत्ता उस समय अच्छी थी; किन्तु उपरान्त कुणिक अजात-शत्रुके समयमें विदुदाम द्वारा उनका सर्व नाश हुआ थारे। शाक्योंके बाद मझ गणराज्य प्रसिद्ध था, जिसमें मझवंशी क्षत्रियोंकी प्रधा-नता थी । बौद्ध ग्रन्थोंसे यह राज्य दो भागोंमें विभक्त प्रगट होता ई । कुसीनारा जिस भागकी राजधानी थी, उससे म० बुद्धका संबंघ विशेष रहा था । दूपरे भागकी राजघानी पावा थी । उस-समय राजा हस्तिपाळ इस राज्यके प्रमुख थे। भगवान महावीर निस समय यहां पहुंचे थे, तब इस राजाने उनकी खुब विनय और मक्ति की थी। भगवानने निर्वाण-लाभ भी यहींसे किया था। उस समय अन्य राजाओंके साथ यहांके नी राजाओंने दीपोत्सव मनाया था । जैनधर्मकी मान्यता इन कोगोंमें विशेष रही थी। शाक्य प्रजातंत्र भी जैनधर्मके संतर्गसे अञ्चता नहीं बचा था। ऐसा मालम होता है कि राजा शुद्धोदनकी श्रद्धा पाचीन जैनवर्में में थी। लिच्छिवियोंकी तरह मह्योंको भी अजातश्च तुने अपने आधीन कर किया या।

१-पूर्व, पृ• १३६ । २-अहि इ० पृ० ३७-३८ । ३-क्षत्रीक्रीन्स०, प्र• १६३ व १७५ । ४-भमव् ० प्र• ३७ ।

विदेह देशवासी क्षत्रियोंका गणराज्य भी उस समय उल्ले-खनीय था । यह लिच्छिवयोंके साथ वृज्ञि-प्रजातंत्र-राज्यसंघ**र्मे** सम्मिलित थे, यह लिखा जाचुका है। दिगम्बर जैनशास्त्रोंमें भग--वान महावीरकी जनमनगरीको विदेह देशमें स्थित बतलाया है। <sup>१</sup> -और श्वेताम्बरी शास्त्र महावीरजीको विदेहका निवासी अथवा विदे-हके राजकुमार लिखते हैं। र इन उल्लेखोंसे भी विदेह गणराज्यका वृजि राज-संघमें सम्मिलित होना सिद्ध है। यदि विदेहका सम्पर्क इस राजसंत्रसे न होता तो वैशालीके निकट स्थित कुण्डग्रामको विदेह देशमें न लिखा जाता । अस्तु; विदेहमें जैनवर्मकी गति विशेष थी । भगवान महावीरने तीस वर्ष इसी देशमें बिताये थे । विदेहकी राजधानी मिथिला वैशालीसे उत्तर पश्चिमकी ओर ३५ मील थी और वह व्यापारके लिये बहु प्रख्यात थी।

इनके अतिरिक्त रायगामका कोल्यिगणराज्य, सुनसमार पर्वतका भगा राजसंघ, अञ्चद्भपदा बुलि प्रजातंत्रराज्य, पिप्पलिवनका मोरीय-राणराज्य आदि धन्य कई छोटे मोटे प्रजातंत्रात्मक राज्य थे; जिनका कुछ विशेष हाल मालम नहीं होता है।



१-उ० पु०, पृ• ६०५। २-Js. I, 256. ३-क्षत्री क्रेन्स, 90 9861

## **इहा बिक क्षत्री** और मगबान महाबीर।

ई० पूर्व० ६२० ई० पूर्व ५४५।

लिच्छिवियोंके साथ विज्ञ प्रदेशके प्रजातंत्रात्मक राजसंघमें ज्ञात्रिक वंशी क्षत्री भी सम्मिलित थे। इन ज्ञात्रिक श्रात्री। क्षत्रियों को 'नाय' अथवा 'नाथ' वंशी भी कहते हैं। दिगम्बर जैन शास्त्रोंमें इनका 'हरिवंशी' रूपमें भी उड़ेख हुआ है। <sup>२</sup> मनुने मछ, भछ, लिन्छिव, करण, खप्त व द्राविड़ क्षत्रियोंके साथ नाट अथवा नात (ज्ञात्रिक) क्षत्रियोंको बात्य जिला है। (मन्० स० १०।२२) यह इमी कारण है कि इन लोगोंमें जैनघर्मकी प्रधानता थी । बात्य अथवा ब्रतिन नामसे जैनियोंका उक्केख पहले हुआ मिलता है। (भ० पा० प्रस्तावना, ए० ३२) भार-तके घार्मिक इतिहासमें नाथ अथवा ज्ञानिक क्षत्रियोंका नाम अमर 🖁 । इनका महत्व इमं से प्रस्ट है कि यही वह महत्वशाली जाति है निसने भारतको एक बड़े भारी सुधारक और महापुरुषको समर्पित किया था। महापुरुष जैनियोंके अंतिम तीर्थंकर भगवान महावीर थे।

आधुनिक साहित्यान्वेषणसे प्रगट हुआ है कि ज्ञात्रिक क्षत्रि-ज्ञात्रिक क्षत्रियोंका योंका निवासस्थान मुख्यतः वैशाली (बपाढ़), निवासस्थान । कुण्डग्राम और विणय ग्राममें था। कुण्ड-म्रामसे उत्तर-पूर्वीय दिशामें सिनिवेश को छाग था। कहते हैं कि यहां ज्ञात्रिक अधवा नाथवंशी क्षत्री सबसे अधिक संख्यामें रहते थे। वैशालीके बाहिर पास ही में कुण्डमाम स्थित था; जो संभ-

१-सक्ष्याए ३०, ए० ११५-११६ । २-वृत्रेश०, ए० ७ ३-उ० ६०, १-२ फुटनोट । ४-उद० २।४ फुट० ।

चतः **भानकलका 'वसुकु**ण्ड' गांव है । <sup>१</sup> कोई २ विद्वान कोल्लागको ही भगवान महाबीरका जनमस्थान बतलाते हैं: किन्तु यह बात दिगम्बर और श्वेतांबर-दोनों जैन संप्रदायोंकी मान्यताके विरुद्ध है। श्वेताम्बर प्रन्थोंसे पता चलता है कि कोछागके निइट एक चैत्यमंदिर था, निप्तको ' दुइपलाश ', ' दुइपलाश उज्जान ' अथवा 'नायषण्डवन' कहते थे। दस उद्यानमें एक बगीवा था; जिसमें **म्**क भव्य मंदिर बना हुआ था | दिगम्बर जैन शास्त्रोंमें 'वनवण्ड' में अथवा नायषण्ड या ज्ञातृलंड वनमें जाकर भगवानको दीक्षा हेते लिखा है।<sup>3</sup> यह वनषण्ड उपरोक्त नायषण्डवन ही **है**: क्योंकि वह भगवानके जनमस्थानके निकट था और वहांसे उठकर भग-वान कुलपुर अथवा कुलमाममें प्रथम पारणाके लिये गये थे। यह कुलपुर कोल्लाग ही प्रतीत होता है, जो नायषण्डवनके बिल्कुल समीप और नाथवंशी क्षत्रियों के पूर्ण अधिकारमें था। कोछागका अपर नाम 'नायकुल' भी मिलता है। हस दशामें कोछागका कुलपुर स्रथवा कुलग्राम होना चाहिये।

दिगम्बरः स्रायके प्रन्थोंमें कुलग्रामकः राजा कुलनृप लिखा है कुलपुर के ाल्लाग है अर्थात राजा और नगरका नाम एक ही है। और ज्ञात्रिक क्षत्री इससे भी कोल्लागका कुलपुर या कुलग्राम होने विज्ञयन प्रजातंत्रमें और वहांके निवासी नाथवंशी क्षत्रियोंका सिमालित थे। वृज्ञि प्रनातंत्र-संघमें समिष्ट होनेका परिचय मिलता है। कुलका व्यवहार उससमय सावारणतः वंशको उद्धय

१-केहिइ० पृ० १५७। २-उद० २।४, कसू० ११५ व आसू० रारुष्-ररार्-ड० पु० १०६०९। ४-३१० ६६ । भ-ड•पु० पृश्६११ ।

करके होता था। किन्तु 'कुल' शब्दसे भाव केवल इतना ही नहीं था कि उस वंशके प्रमुख व्यक्तिका अधिकार मात्र उस कुलके लोगोंपर ही रहे: प्रत्युत उसकी मुख्यता और अधिकार उस कुलके **भा**चिपत्यमें रहे, समस्त देशपर व्याप्त होता था। १ को छागके नाथ कुलवाले क्षत्री भवस्य ही वृज्ञि पजातंत्र राज्यमें सम्मिलित थे। इसीलिये उनमेंके प्रमुख नेता, उनकी ओरसे उस संघमें प्रतिनि-धित्वका अधिकार रखते थे। यही कारण है कि उनका उल्लेख 'कुलनृप' रूपमें हुआ है। यह नाम कुल अपेक्षा ही है-व्यक्ति-गत नाम यह नहीं है।

इस उल्लेखसे यह भी विदित होता है कि राजा सिद्धार्थका विशेष सम्पर्क कोछागसे न होकर कुण्डमामसे था। यही कारण है कि वहांका नेता कोई अन्य व्यक्ति प्रगट किया गया है। इससे ज्ञातृवंशी अथवा नाथकुकके क्षत्रियोंके निवासस्थानकी स्पष्टता और उनका वृज्ञि-प्रनातंत्रमें शामिल होना प्रगट है। प्रजातंत्र रामसंघर्षे इन क्षत्री कुलोंके मुख्यायोंकी कांभिल मुख्य कार्यकर्ती थी । इन सदस्योंका नामोलेख भाना रूपमें होता था, यह बात की दिल्य अर्थशास्त्रसे म्पष्ट है।

ज्ञातृत्रशी क्षत्री मुख्यतः जनोंके २३ वे तीर्थकर भगवान काञ्चिक श्रुजियोंका पश्चिनाथनीके धर्मशासनके भक्त थे। उपरान्त जब भगवान महावीरजीहा धर्मप्रचार होगया था, तब वे नियमानुमार वीर संघके उशासक होगये थे। " जैनकर्म-

१-इन्डे॰ १९१८, प्र १६२-१६४। २-अर्थशास, शामाशास्त्र, एक ४५५। **३-ĕ**ўЙо ए० ३**१**ःव खदक राद्द।

भुक्त होनेके कारण यह लोग बड़े धर्मात्मा और पुण्यशाली थे। वे धापकर्मीसे दूर रहते थे और पापसे भयभीत थे। वे हिंसाननक बुरे काम नहीं करते थे। किसी प्राणीको कष्ट नहीं देते थे। और मांस भोजन भी नहीं करते थे। उनकी ऐहिक दशा भी खूब समृद्धिशाली थी ख़ौर उनका प्रभाव तथा महत्व भी विशेष था। उनका सम्बन्ध उनके प्रमुख द्वारा उस समयके करीब र सब ही प्रतिष्ठित राज्योंसे था। जैनियोंके अंतिम तीर्थंकर भगवान महावी-रका जन्म भी इस वंशमें हुआ था, यह लिखा जाचुका है।

भगवान महावीरके पिता नृप सिद्धार्थ थे। यह राजा सर्वार्थ
राजा सिद्धार्थ और राजी श्रीमतीके धर्मात्मा, न्यायी और
और ज्ञानवान वीर-पुत्र थे। इनकी श्रेयांम और
राजी जिश्राला। जसंश भी कहते थे। यह काश्यपगोत्री
इक्ष्वाक् अथवा नाथ या ज्ञातवंशी क्षत्री थे। इनका विवाह
वैशालीके लिच्छिव क्षत्रियोंके प्रमुख नेता राजा चेटककी पुत्री
प्रियकारिणी अथवा त्रिशलासे हुआ। था। त्रिशलाको विदेहदत्ता
भी कहते थे। यह परम विदुषी महिलारत्न थीं। श्रेताम्बर
शास्त्रोंमें नृप सिद्धार्थको केवल क्षत्रिय सिद्धार्थ लिखा है। इसकारण कतिपय विद्वान् उन्हें साधारण सग्दार समझते हैं, किंतु
दिगम्बराम्नायके ग्रंथोंने उन्हें स्पष्टतः राजा लिखा है। राजा चेटकके
समान प्रसिद्ध राजवंशसे उनका सम्बंध होना, उनकी प्रतिष्ठा और
आदरका विशेष प्रमाण है। वह नाथवंशके मुकुटमणि थे। ऐसा

१-Js. XLV. 416. २-आसू० ११११५१५. Js. XXII. 193. ३-उ० पु० ६०५ । ४-Js. XXII. 193.

माल्म होता है कि उनके आधीन उनके कुलके अन्य राजा थे; जैसे कि एक कुलनृपका उक्षेख ऊपर होचुका है।

नैन शास्त्र फहते हैं कि राजा सिद्धार्थने आत्ममति और विक्रमके द्वारा अर्थ-प्रयोजनको सिद्ध कर किया था । वे विद्यामें पारगामी और उन्नके अनन्य प्रतारक थे। सचमुच 'भापने (विद्या-ओंके) फलसे समस्त लोकको संयोजित करनेवाले उस निर्मेल रानाको पाकर रानविद्याएँ प्रकाशित होने लगी थीं।' फलतः यह प्रस्ट है कि भगवान महावीरनी एक बुद्धिमान्, धर्मज्ञ, परिश्रमी और प्रभावशाली रानाके पुत्र थे।

राजा सिद्धार्थका मुख्य निवासस्थान कुण्डग्राम अथवा कुण्डपुर था। वह को छागसे भिन्न और वैशाछी के सन्निकट क्.ण्डग्राम । था, यह पहले बताया जाचु हा है। बौद्ध प्रनथ 'महावग्ग' के उल्हेखसे भी कुण्डयाममें नाथ भथवा जानुवंशो क्षत्रियों हा होना प्रकट है। वहां लिखा है कि एक मरतबा म० गीतम बुद्ध कोलिमाममें ठहरे थे, नहां नाथिक लोग रहते थे। बुद्ध निप्त भवनमें ठहरे थे उनका नाम ' नाथिक-इष्टिका भवन ' (जिन्नकावस्थ) था । कोटिमामसे वह वैशाली गये थे । सर रमेशचंद्र दत्त इन कोटियामको कुण्डयाम ही बतलाते हैं और लिखते हैं के "यह कोटियाम वड़ी है जो कि जैनियों का कुण्डग्राम 🕊 और बीद ग्रंथोंमें निन नातिकोंका वर्णन है, वे ही जानिक क्षत्री थे।" यह कोटिग्राम अथवा कुण्डग्राम वैश्वालीका समीपवर्ती नगर

१-महावाग ६।३०-३१ (SBE. XVII) पृ० १०८। २-भम० 9. 461

था, इसिलये बड़ा वैभवशाली था। जैनशास्त्रोंमें इसकी शोभाका अपूर्व वर्णन मिळता है । फिर निस समय भगवान महावीरका जनम होनेको हुआ था, उस समय तो, वह कहते हैं, कि स्वयं कुवेरने आकर इस नगरका ऐपा दिव्यरूप बना दिया था कि उसे देखकर अलकापुरी भी लिजिनत होती थी । भगवानके जन्म पर्यंत वहां स्वर्ता-और रत्नोंकी वर्षा हुई बतलाई गई है। राजा सिद्धार्थका राजमहरू सात मंजिरुका था और उसे 'सुनंदावत्तं' पासाद कहते थेर।

स्वर्गलोकके पुष्पोत्तर विमानसे चयकर वहांके देवका जीव भगवान महावीर- आषाढ़ शुक्रा षष्टीके उत्तराफाल्गुणी नक्षत्रमें का जन्म और रानी त्रिशकाके गर्भमें साया था। उससमय बाल्यजीवन । उनको १६ शुभ स्वप्न दृष्टि पडे थे∗ और देवोंने आकर भानन्द उत्पव मनाया था। जैन शास्त्रोंके अनुपार घत्येक तीर्थकरके गर्भ, जन्म, तप, ज्ञान और मोक्ष अवमरपर देव-गण आकर आनन्दोत्सव मनाते हैं । यह उत्सव भगवानके 'पंच-क्र्याणक' उत्तव कइलाते हैं। योग्य समयपर चैत्र शुक्रा त्रयोदशीको, जब चन्द्रमा उत्तराफ लगुणी पर था, रानी त्रिशलादेवीने जिनेन्द्र भगवान महावीरका प्रसव किया था। उस समय समस्त लोकमें अल्पकालके लिये एक आनन्द लहर दौड़ गई थी। भगवानुका लालन-पालन बड़े लाइ-प्यार और हो शियारीसे होता था। शिग्न-व हालसे ही वे बडे पगक्रमी थे।

१-केहिइ० पृ० १५७ । २-उ० पु० पृ० ६०५ । उ-उ० पु० पु० ६०४ । \* श्वताम्बरमें १४ स्वप्न बताए हैं। ४-उ० पु० पु० €04 4 Js. L. 266.

एक दफे उनने एक मत्त हाथीको देखते ही देखते वश कर लिया था और दूसरी बार जब वे राज्योद्यानमें बाल सहचरों समेउ खेल रहे थे, तब उनने एक विकराल मर्पको बातकी बातमें कोल दिया था। वह महापुरुष थे। उन्होंने अपने पूर्वभवोंने इतना विज्ञिष्ट पुण्य संचय कर लिया था कि उनके जन्मसे ही अनेक अमाधारण लक्षण और गुण विद्यमान थे। वे जनमसे ही मित, श्रुति और भवधिज्ञानसे विभूषित थे । इसिलिये उनका ज्ञान भना-यास बड़ा चढ़ा था। राजनहरूमें वे काव्य, पुराण आदि ग्रन्थोंका म्बृब पठन पाठन करते थे । इस छोटी उनम्से ही उनका स्वमाव त्यागवृत्तिको लिये हुये था। जब वह अठ वर्षके थे, तब उनने श्रावकोंके वर्तोंको ग्रहण कर लिया था । अहिंसा, मत्य, जील, अचौर्य और परिग्रह प्रमाण नियमोंका वह समुचित पालन करते थे । संजयविजय नामक चारण मुनि उनके दर्शन पाहर सन्म-तिको प्राप्त हुये थे I×

५-भम० पृ० ६९-८२ । श्वितावरीके अर्वाचीन प्रथीमें लिखा है कि 'ऐस्ट्र' नामका एक व्याकरण प्रथ बनाया था, किन्तु यह ठीक प्रतीत नहीं होता । (जैन हि० भा० १४ पृ० ३४५) ।

प्रम० बुद्धके समकालीन मतप्रवंतकों में एक संजय अथवा संजय विश्तयीपुत्र नामक भी था । बोद्ध कहते हैं कि इनके शिष्य मौद्रलयन् और सारीपुत्र थे; जो बौद्ध होग्ये थे । जेन शासों में मौद्रश्रयनको पहुळे जेन मुनि लिखा है । अतः संजय विष्यीपुत्र हा भी जेन होना सुसंगत है । इस समझते हैं, संजय चारण मुनि और यह एक ही व्यक्ति थे । विशेषके लिये देखा 'मगबान महावीर और म० बुद्धे पु० २२-२३ ।

राजा सिद्धार्थने महान् पुत्रके जन्मके उपलक्षमें बड़ा आनंद सगवान महावीरके मनाया था | कुण्डग्रामकी उस समय खुब नाम । अभिवृद्धि हुई थी | इसिलये उन्होंने भग-वानका नाम 'वर्द्धमान' रक्खा था | वैसे साधारणतः वह ज्ञात खित्रय रूपमें प्रख्यात थे । उन्हें 'महावीर" "वीर" "अतिवीर" "सन्मात" और " नाथकुलनन्दन " भी कहते थे । दक्षिण भार-तके एक कनड़ी भाषाके ग्रन्थमें भगवानका एक अन्य नाम "वसुचेकवान्धव" लिखा है । हिन्दूशास्त्रोंमें उनका नामोल्लेख 'अर्थन महिमन् या महामान्य' रूपमें हुआ है । श्वेताम्बरोंके 'उपासक दशास्त्र' में उनको 'महामाहनें' अथवा 'नायमुनि' लिखा है । यह नाम उनकी साधु अवस्थाके प्रतीत होते हैं।

मिसेज स्टीवेन्सम कहती हैं कि वे ज्ञातपुत्र, नामपुत्र, शासन-नायक और बुद्ध नामोंसे भी परिचित हैं । यह नाम विशेषण रूपमें हैं और इस तरहके विशेषण जैनशास्त्रोंमें १००८ बतलाये गये हैं । 'वैशालिय ' वे इस कारण कहलाते थे कि उनका सम्बन्ध वैशालीसे विशेष थां। किन्तु बौद्धोंके पाली साहित्यमें उनका उन्लेख 'निगन्थ नाथपुत्त' के नामसे हुआ है १०। वह नाथवंशके राज्ञिष थे, इसलिये बौद्धोंने उन्हें इस नामसे सम्बोधित किया है। जैनशास्त्रोंमें भी उनका उल्लेख इस रूपमें हुआ मिलता है। १९

१-सक्ष्यद्वार ३०७। २-लाभ० पृ० ६। ३-जेग०, भा० २४ पृ० ३२। ४-भ० पा०, पृ० ९६-९९। ५-उद० ७। ६-उद० ४९। ७-इॉर्जे०, पृ० २७। ८-जिन सहस्रनाम स्तोत्र देखो। ९-उड. II, 261. १०-भमबु० पृ० १८८-२७० व Js. II.Intro. ११-उड. Pt. II. Intro. महावीर चरित पृ०, व उ० पृ० पृ० ६०५...... ।

निर्यन्थ (निगन्थ) के भाव 'बन्धनोंसे मुक्त' के हैं, यह वात बौद्ध शास्त्रोंसे भी प्रकट है !

उस समय नैनों हा उल्लेख 'निर्श्रन्थ' नामसे होता था; नैसे कि वे उपगन्तमें 'आईत' नामसे प्रख्यात् 'निर्प्रन्य' जैनी हैं। हुये थे। किन्हीं लोगोंका विश्वास है कि नैन तीर्थकरोंकी शिक्षा उस समय लिपिबद्ध नहीं थी: इसलिये उनको लोग 'निर्मन्य' कहते थे; र किन्तु जैन शास्त्रोंमें निर्मन्यका अर्थ ' मंथियोंसे रहित ' किया गया है और इस शब्दका प्रयोग प्रायः जैन मुनियोंके लिये ही हुआ है;<sup>3</sup> यद्य वि बौद्ध शास्त्रोंने वह गृहस्थ और मुनि सबके लिये समान रूपमें व्यवहृत हुआ मिलता है । बौद्धोंके 'चुछनिदेन' में निर्मन्थ श्रावकोंका देवता निर्मन्थ क्रिसा है । यहांपर निर्मन्थ शब्द दि जैन मुनिके लिये प्रयुक्त हुआ है; किन्तु 'महावग्ग' के सीह नामक कथानकमें और 'मिज्झ-मनिकाय' के 'सचक निगन्थपुत्त' के आरूयाँनमें ' निर्म्रन्थ' शब्द नैन गृहस्थके लिये व्यवहृत हुमा है । अतएव उस समय नैनसंघ मात्र 'निर्मेन्ध ' नामसे परिचित था। इस कारण भगवान महावीर ज्ञातपुत्र भी 'निर्यन्थ 'कहे गये हैं। बौद कहते हैं कि महावीरनी सर्व विद्याओं के पारगामी थे, इस कारण 'निगन्ध' कडराते थें।

१-डायोलॅंग्स ऑफ दी बुद्ध, मा० २ पृ० ७४-७५ । २-वीर, मा॰ ५ पृ॰ २३९-२४०। ३-मूला० ३०। ४-ममबु॰ १० २३५। ५-निगन्ट साबकानाम् निगडो देवता पृ० १७३। ६-महा० पृ० ११६ । ७-मनि॰ मा॰ १ पृ॰ २२५ । ८-भेव्॰ पृ० ३०२ ।

भगवान महावीर गृहस्थ दशामें तीस वर्षकी अवस्था तक भगवान महावीर रहे थे। उस समय शीलधर्मके प्रचारकी विशेष बालब्रह्मचारी थे। आवस्यका जानकर उन्होंने विवाह स्वीकार नहीं किया था। कलिंगदैशके राजा जितशत्रु अपनी यशोदरा नामकी कन्या उनको मेंट करनेके लिए कुण्डपुर लाये भी थे; किंतु भगवान अपने निश्चयमें हढ़ रहे थे। वह बालब्रह्मचारी थे । किन्तु स्वेताम्बरामायकी मान्यता इसके विरुद्ध है। वह कहते हैं कि भगवानने यशोदरासे विवाह कर लिया था और इस सम्बंघसे उनके प्रियदर्शना नामकी एक पुत्री हुई थी । प्रियदर्शनाका विवाह जमालि नामक किसी राजकुमारसे हुआ था; जो उपरांत वीर संघर्में संमिलित हो मुनि होगया था और जिसने महावीरस्वामीके विपरीत असफल विद्रोह भी किया था। विवाह आदि विषयक यह व्याख्या श्वेतांबरोंके पाचीन ग्रन्थ 'माचाराङ्गसूत्र' और 'क्ल्पसूत्र' में नहीं मिलती है और इसकी साटश्यता बौद्धोंके म० बुद्धके जीवनसे बहुत कुछ है। रे ऐसी दशामें उससमयमें शीलधर्मकी आवश्यकाको देखते हुए भगवानका बालब्रह्मचारी होना ही उचित जंचता है।

१-भमबु॰ पृ० ४२-४४।

र-श्रेताम्बर शास्त्रीमें भगवान महावीरका यशोदाके साथ विवाह करना और उनके पुत्री होना संभवतः सिद्धान्तभेदको स्पष्ट करनेके छिये लिखा नया है; क्योंकि दिगम्बर जैन सिद्धान्तके अनुसार तीर्थकर भगवानकी पुष्पप्रकृतिकी विशेषताके कारण उनके पुत्रीका जन्म होना असम्भव है। ऋषभदेवजीके काछदोषसे दो पुत्रियां हुई थीं। इसी सिद्धान्तभेदको स्पष्ट करनेके छिये श्रेताम्बरोंने शायद भगवानका विवाह व पुत्री होना लिख दिया है; वरन कोई कारण नहीं कि यदि भगवानका विवाह हुआ होता

करानेके लिये तबतक ब्रह्मचारी रहकर कठिन इन्द्रियनिग्रह और परीषद्द जय करनेके मार्गमें पग बढ़ानेका निश्चय कर लिया था। अपने पिताके राजकार्यमें सहायता देते हुए और गृहस्थकी रंग-रिलयोंमें रहते हुए भी भगवान संयमका विशेष रीतिसे सम्यास कर रहे थे। उनके हृदयपर वैराग्यका गाउ। रंग पहलेसे ही चढ़ा हुआ था। सहसाएक रोज उनको आत्मज्ञान प्रकट हुआ और वह उठकर 'वनषण्ड ' नामक उद्यानमें पहुंच गए। माता-पिता भादिने उनको बहुत कुछ रोक्षना चाहा; किन्तु वह उन सबको मीठी वाणीसे प्रसन्न कर विदा ले भाये ! मार्गशीर्ष शुक्राकी दश-मीको वह अपनी 'चन्द्रगमा' नामक पालखीमें भारूढ़ हो नायखंड

नकी गृहस्थदशामें ही उनके माता पिताका स्वर्गधास होगया था और उनके ज्येष्ठ भ्राता नन्दिवद्धंन राज्याधिकारी हुए थे। बौद्ध प्रन्थोंने भी म॰ बुद्धको माताका जन्मते ही परलोक्ष्वामी होना लिखा है तथा उनमें उनके भाई नन्द बताये गये हैं। ( साम्स० प० १२६ ) म० बद्ध 'सम्बोधि' प्राप्त कर टेनेके पश्चःत् भी कवलाहार करते थे। (महावस्म SBE पु॰ ८२) भगवान महादीरके विषयमें भी क्षेताम्बर शास्त्र यही फहते हैं। म० बुद्धके जीवनमें उनके भिक्षु संघमें मतमेर खड़ा हुआ था (महावाग ८); द्वेताम्बर भी कहते हैं कि भगवानके जमाई जमा-लीने उनके विरुद्ध एक असफल आवाज़ उठाई थी। बौद्ध कहते हैं कि परिनिद्यानके समय भी म० बुद्धने उपदेश दिया था। और उनके शरीरान्तपर लिच्छिवि, मह आदि राजा आये थे (Beal's Life of Buddha, 101-131) द्वेताम्बर भी कहते हैं कि भगवान महा-वीरने पावामें पहुंचकर निर्वाण समयमें कुछ पहले तक उपदेश दिया था भीर उनके निर्वाणपर लिच्छिवि, मल आदि राजगण आये थे। बुद्धकी मृत्यु उपरान्त उनका संघ वैशालीमें एकत्रित हुआ या भीर उसने पिटक प्रंथोंको व्यवस्थित किया था। इसके बाद अशोकके समयमें

**भ**थवा वनखंड उद्यानमें पहुंचकर टत्तराभिमुख हो अशोकवृक्षके नीचे रत्नमई शिलापर विराजमान होगए थे। उन्होंने सब वस्त्राभूषण इससमय त्याग दिये थे और सिद्धोंको नमस्कार करके पंचमुष्टि लोंच किया था । इसप्रकार निर्मेन्थ श्रमण हो वह घ्यानमग्न होगए और उनको शीघ्र ही सात लव्चियां एवं मनःपर्यय ज्ञानकी प्राप्ति हुई थी।

श्वेताम्बर आम्नायके जास्त्रोंमें लिखा है कि भगवान दीक्षा अगवान महावीरकी समय नग्न हुये थे। इन्द्रने दीक्षा समयसे दिगम्बर दीक्षा । एक वर्ष और एक महीना उपरान्त 'देव-दृष्य वस्त्र ' घारण कराया था । इसके पश्चातु वे नग्न होगये थे ।

भी वह एक त्रित हुआ था। इसीतरह द्वेताम्बर कहते हैं कि भगवान महावीरके उपरान्त जैनसंघ पाटलीपुत्रमें एकत्रित हुआ था। और उसने सिद्धान्तको मुव्यवस्थित किया था। फिर वह्नभीमें भी वह एकत्र हुआ था । सारांशतः भगवान महावीरके जीवन सम्बन्धमें जो घटनाएँ केवल श्वेताम्बर प्रन्थोमें लिखी हुई हैं; उनका मृष्ट्रय म० बुद्धके जीवनसे खुब है और श्वे • आगम प्रन्थोंका संकलन भी प्राय: बौद्रोंके पिटक प्रन्थोंके समान मिलता है। अतः यह जंचता है कि उनने बौद्धोंके आधारसे उक्त जीवन घंटनाएं हिस्ती हैं। इस अवस्थामें उनपर विश्वास करना जरा कठिन है।

१-जैनशास्त्रोमें ज्ञान पांच प्रकारका वतलाया है:-(१) मिति, (२) श्रुत, (३) भवधि, (४) मन:पर्धेय, (५) देवलक्तान । मतिज्ञान संसारके टरय पदार्थीका ज्ञान है, जो इन्द्रियों व मनद्वारा जाना जासक्ता है। मतिज्ञानने साथर शास्त्रोके स्वाध्याय और अध्ययनसे प्राप्त पदार्थीके ज्ञानकी श्रवज्ञान कहते हैं। उन सब बातोंका ज्ञान को बर्त रही ही बिना वहां जाएही बैठ बैठे जान छेनेको अवधि कहते हैं। दूसरोके मनीभावको जान लेना मन:पर्यय है भौर बगतके भूत भविष्य वर्तमानके समस्त पदार्थों को युगपत जान छेना केवलज्ञान है। २-Js. I. P. 79.

'देवदुष्य वस्त्र' से क्या भाव है, यह स्वेताम्बर शास्त्रोंमें नहीं बत-काया गया है। वह कहते हैं कि देवदूष्य वस्त्र पहिने हुये भी भगवान नग्न दिखते थे। इसका साफ अर्थ यही है कि वे नग्न थे। एक निष्पक्ष व्यक्ति उनके कथनसे इसके अतिरिक्त और कोई मतलब निकाल ही नहीं सक्ता है?। फलतः इवेताम्बरीय शास्त्रोंमें भी भगवानका नग्न दिगम्बर मुनि होना प्रगट है। अचेलक अथवा नग्न दशाको उनके 'अ।चारांग सूत्र' में सर्वोत्कृष्ट अवस्था बतराई है । अचेरुकसे भाव यथाजात नग्न स्वरूपके **अ**तिरिक्त यहांपर और कुछ नहीं हो सक्ते; यह बात बौद शास्त्रोंके कथनसे स्पष्ट है ।

बौद्ध शास्त्रोंमें जैन मुनियों अथवा निग्रन्थ श्रमणोंको सर्वत्र नग्न साधु लिखा **है** <sup>४</sup> और यह साधु केवल भगवान महावीरके तीर्थके ही नहीं है, पत्युत उनसे पहले भगवान पार्श्वनाथनीके तीर्थके भी हैं । अतएव भगवान पार्श्वनाथ एवं अन्य तीर्थकरोंकः पूर्ण नम्न दशाको साधु अवस्थामें घारण करना प्रमाणित है। इवेताम्बरीय आचारांग सूत्रमें भी शायद इसी अपेक्षा लिखा है कि 'तीर्थेङ्करोंने भी इस नग्न वेशको घारण किया था।' इससे प्रत्यक्ष प्रगट है कि भगवान महावीरजीके अतिरिक्त अवशेष तीर्थे इरोंने

१-कस्० स्टीवेन्सन, पृ० ८५ फुटनोट । २-Js. Pt. I. pp. 55-56. ३-दीनि० पाटिकसुत्त; वीर वर्षे ४ पृ० ३५३ । ४-भमबु० पृ० ६०-६१ और २४९-२५५, जैसे दिव्यावदान पृ० १८५, जातकमाला ( S. B. B. Vol. I. ) पृ० १४५, महावंग ८, १५, ३,१, ३८, १६, डायोलांग्स ऑफ दी बुब भा॰ ३ पृ० १४ इत्यादि । ५-समर्बु० पृ० २३६-२४०। ६-J. S. I. pp. 57-58.

भी इस दिगम्बर दीक्षाको ग्रहण किया था। बोहाचार्य बुद्धघोष **भ**चेन्नक शब्दके अर्थ नग्न ही करते हैं । जैन मुनियोंका उल्लेख स्वयं जैन अन्थों एवं बोडोंके पाली और चीनी भाषाओंके अन्थोंमें भी अचेलक रूपसे हुआ मिलता है । हिन्दुओंके प्राचीनसे प्राचीन হাম্বৌर्मे भी जैन मुनियोंको 'नग्न' 'विवसन' आदि लिखा है । अचेरक अर्थात नम्न दशा ही कल्याणकारी है और यही मोक्ष प्राप्त करानेका सनातन लिंग है, यह बात जैनमतमें प्राचीनकालसे स्वीकृत है ।

अतएव जैन मुनियोंके यथाजात दिगम्बर वेषमें शंका करना वृथा है। वास्तवमें सांसारिक वंघनोंसे मुक्ति उसी हालतमें मिल सक्ती है, जब मनुष्य बहुत पदार्थीं से रंचमात्र भी सम्बन्ध अथवा संसर्ग नहीं रखता है। इसी कारण एक जैन मुनिको अपनी इच्छाओं और माकांक्षाओंपर सर्वेथा विजयी होना परमावस्यकः होता है। इस विजयमें उसे सर्वोपरि 'लड़ना' को परास्त करना पड़ता है । यह प्रक्ति सुसंगत है । संयमी पुरुषको असली हालत-अपने प्राक्त स्वरूपमें पहुंचना है। अतएव यह यथानात रूप उसके लिये परमावश्यक है। उस व्यक्तिकी निरप्रहता और इंद्रिय-निग्रहका प्रत्यक्ष प्रमाण है । नग्नदशामें वह सांसारिक संसर्गसे छूट जाता है। कपड़ोंकी झंझटसे छूटनेपर मनुष्य अनेक झंझटोंसे छूट-

१-इचेलडो'ति निच्चेलो नग्गो--पापअ सूदन, Siamese Ed. II, p. 67. २-भमवु० पृ० २५५-दीनिः पाटिक सुत्त। ३-वीँर, मा• ४ पृ ३५६ । ४-ऋग्वेद १०-१३५; वराहमिहिर संहिता १५-६९ व ४५-५० महामारत ३।२६-२७; विष्णुपूराण ३।१८; मागवत ४।३, बेदान्तमृत्र २।२।३३-३६६ दशकुमार चरित २ इत्यादि ।

कर पूर्ण स्वतंत्र होजाता है। जैनोंके निकट विशेष आवश्यक जो जल है, सो इस भेषमें कपड़ोंके न होनेके कारण उसकी भी जरूह-रत नहीं पड़ती।

वस्तुतः हमारी बुगई भलाईकी जानकारी ही हमारे मुक्त होनेमें बाधक है। मुक्तिलाभ करनेके लिए हमें यह भूल जाना च। हिये कि इम नग्न हैं। जैन साधु इस बातको भूल गये हैं। इसीलिये उनको कपड़ोंकी आवश्यक्ता नहीं है। वह परमोरकृष्ट और उपादेय दशाको पहुंच चुके हैं। इस दिगम्बर भेषको केवल जैनोंने ही नहीं प्रत्युत हिन्दुओं ईसाइयों और मुसलमानोंने भी साधुपनका एक चिन्ह माना है । सारांशतः यह प्रगट है कि अगवान महावीरने गृह त्याग करके इसी दिगंबर भेषको घारण किया था । रवेताम्बर जैन आचार्य अन्ततः कहते हैं कि " उन ( भगवान् महावीर ) के तीन नाम इसप्रकार ज्ञात हैं कि उनके माता पिताने उनका नाम वर्द्धमान रक्खा था, क्योंकि वे रागद्वेषसे रहित थे; वे 'श्रमण ' इसलिये कहे जाते थे कि उन्होंने भयानक उपसर्ग और कठिन कष्ट सहन किये थे, उत्तम नग्न अवस्थाका अभ्यास किया था और सांतारिक दुःखोंको सहन किया था; और पूज्यनीय 'श्रमण महावीर', वे देवों हारा कहे गये थे रे।"

दीक्षा ग्रहण कर छेनेके उपरान्त भगवान महावीरने ढाई भगवानका प्रथम दिनका उपवास किया और उसके पूर्ण होनेपर पारणा। जब वह मुनि अवस्थामें सर्व प्रथम आहार ग्रहण करनेके लिये निकले तो कुलनगरके कुलनुपने उनको

१-समबु॰ पृ॰ ५९-६०। र-Js. T. P. 193.

पड़गाहकर भक्तिपूर्वक आहारदान दिया था । राजा और नगरका एक ही नाम, गणराज्यका द्योतक है और यह उत्पर कहा ही जा- चुका है कि यह कुलपुर नाथवंशी क्षत्रियोंकी विशेष वस्ती 'कोल्लग' ही थी और कुलन् वहांके क्षत्रियोंके प्रमुख नेता थे । भगवानका पारणा उन्हींके यहां हुआ था । कुलपुरसे भगवान दशरथपुरको गये थे । वहां भी इसी कुलन् ने जाकर भगवानको दृष और चांवलका आहार दिया था । इसप्रकार परम पात्रको आहारदान देकर इस राजाने विशिष्ट पुण्य संचय किया था । उसके यहां देवोंने रत्नवृष्टि आहि पंच श्र्यं किये थे ।

इनके उपरान्त भगवान महावीर वनको वापस चले गये
भवनामक रहता और ध्यानम्य होगये थे। फिर वहांसे वे
उपस्य । अन्यत्र विहार कर गये थे। कितने ही स्थान्नोंने विचरते हुये वे उज्जयनी पहुंचे थे। अभी वे अल्यज्ञ थे
और इम कारण मौनसे रहते हुये, केवल आत्मस्वरूपमें लीन रहते
थे। उज्जयनी पहुंचकर वह 'अतिमुक्तक' नामक स्मशानभूमिमें
रात्रिके समय प्रतिमायोग घारण करके, ध्यानलीन खड़े थे। उस
समय भव नामक रुद्रने उनपर अनेक प्रकारके उपसर्ग किये थे;
किन्तु वह उन 'विभव' अर्थात् संसार रहितको जीत न सका था।
अन्तिमें उसने उन निननाथको नमस्कार किया और उनका नाम
अतिवीर रक्खा था।

१-उ पु० ६११-६१२ । २-मम० पू० ९८ । ३-उ पु० ६१२-६१३ ।

श्वेताम्बर शास्त्रोंमें इसके अतिरिक्त भगवानपर अन्य बहु-तसे उपसर्ग होनेका वर्णन मिलता है: किन्त अन्य उपसर्ग । उनमें ऐतिहासिक तत्त्व बहुत कम होने और ंडनमें मात्र भगवानके कठोर तपश्चरण और महान सहनशीकताको पगट करनेका मूल उद्देश्य रहनेके कारण उनको यहांपर लिखना अनावश्यक है। सचमुच अगवान् महावीरके जीवनका महत्व उनकी इस कष्टमहिप्णुनामें नहीं है, पत्युत उस आत्मबल और देह विरक्तिमें है, जहांसे इस गुणका और इसके साथ २ और भी कई गुर्णोका उद्गम हुआ था । एकवार अपने अनुपम सीन्दर्यसे विश्वकी विमोहित करनेवाली अनेक सुन्दर सलोनी देवरमणियां महावीरजीके यास आकर राम रचने लगीं और नानाप्रकारके हावभाव, कटाक्ष और मोहक अंग विशेषसे वे अपनी केलि-कामना प्रगट करने लगीं, कि निसे देखकर किसी साधारण युवा तपस्वीका स्वलित होजाना बहुत सम्भव थाः किन्तु भगवान् महावीरपर इस काम-सन्यका भी कुछ असर न हुआ | महावीर भजेय थे | फलतः देव-रमिणयां अपनासा सुँह लेकर चली गईं। यह घटना उनके आत्म-बल और इंद्रिय निग्रहकी पूर्णताकी चौतक है।

श्वेताम्बरोंके 'भगवतीसूत्र' में कथन है कि गृह त्यागकर दूसरे वर्ष जब भगवान् छद्मस्य दशामें राजगृहके मक्खिल गेश्वाल। निकट नालन्दा नामक गांवमें बिगजमान थे; तब मक्खिलपुत्र गोशाल नामक एक भिक्षु भी भगवानके अतिश-यको और राजगृहके श्रेष्ठी विजय द्वारा उनका विशेष भादर होता देखकर उनका शिष्य होनेको तत्पर था। किन्तु इस समय भग-वानने उपको अपना शिष्य नहीं बनाया। नालन्दासे भगवान कोञ्जाग पहुंच गये, जहां ब्राह्मण बाहुलने उनको भाहार दिया था। गोशाल भगवानको ढूंढ़ता हुआ बहां ठीक उसी समय पहुंच। जब बहुतसे लोग बाहुलके उक्त आहारदानकी प्रशंसा कर रहे थे। यहांपर गोशा-ककी पार्थनाको महाबीरनीने स्वीकार कर लिया लिखा है। अर्थात् उन्होंने गोशालको अपना शिष्य बना लिया । फिर गोशाल और महावीरजी दोनों जने साथ साथ छे वर्ष तक पणियमूमिमें रहे । 'भगवतीसूत्र' का यह कथन इवेताम्बरोंके दूसरे ग्रन्थ 'बल्यसूत्र' (१२२) से ठीक नहीं बैंठना । वहां भगवानको पणियभूमिमें केवल एक वर्ष ही व्यतीत किया लिखा है। इसके अतिरिक्त यह भी ठीक नहीं है कि भगवान जब स्वयं छद्मस्थ थे तब उन्होंने गोशालको अपना शिष्य बनाया हो । उनके भाचाराङ्गमुत्रमें स्पष्ट लिखा है कि भगवान छद्मन्य दशामें बोलते नहीं थे-मीनका अन्यास करते थे। अतएव 'भगवती' का उपरोक्त कथन स्वयं उनके ही ग्रंथसे बाबित है एवं अन्य विद्वान भी अन्य प्रकार इसी निष्हपंपर पहुंचे हैं 🕞 मक्खिलगोशाल भगवान महावीरका शिप्य नहीं था। 🌯

उपरान्त 'भगवतीसूत्र' में बतलाया है कि भगवान महावीर गोञाल नव सिद्धस्थगामसे कुम्भगामको जारहे थे, तो मार्गमे एक फल फ़ुरी बता विशेषको देखकर गोशावने निञ्चासा की कि 'लताका नाश होगा या नहीं और फिर उसके बीन कहां प्रकट

१-आम० Ja. I P. 80-5, २-ऑजी १० ११८, हिस्की. प्रकृति व Js. II Intro.

होंगे।' महावीरजीने उत्तरमें कहा कि 'कताका नाश होगा, किंतु उसके बीजोंसे फिर उसकी उत्पत्ति होगी।' गोशालने इसपर विश्वास नहीं किया। उसने लीटकर लताको नोंचकर फैंक दिया। होनीके सिर इसी समय पानी भी बरस गया; जिससे उसकी जड़ हरी होगई और उसमें बीज लग आये।

जब गोशाल और महावीरजी वहांसे फिर निकले तो गोशा-लने महावीरजीको उनके कथनकी याद दिलाई और कहा कि लता नष्ट नहीं हुई है। महाबीरजीने लतापर तबतक जो हालत गुजरी थी, वह ज्योंकी त्यों सब बात बता दी । इस घटनासे गोशालने यह विश्वास कर लिया कि केवल वृक्षलता ही नष्ट होनेपर फिर उसी शरीरमें जीवित होते हों, केवल यही बात नहीं है; बल्कि प्रत्येक जीवित प्राणी इसी प्रकार पुनः मृतशरीरमें जीवित (Reanimate) होसक्ता है ! भगवान महावीर गोशालकी इस मान्यतासे सहमत नहीं हुये । इसपर गोशालने अपनी रास्ता ली और तपश्चरणका भभ्यास करके उसने मंत्रवादमें कुछ योग्यता पाली । फलतः वह अपनेको ' जिन ' घोषित करने लगा और श्रावस्तीमें जाकर आजी-विक संपदायका नेता बन गया । इसी समय अपनी संपदायके सिद्धांतोंको उसने निश्चित किया था; जिनको उसने 'पूर्व्वो 'के 'महानिमित्त' नामक एक भागसे लिया था।

अभगवानने उसके जिनत्वको स्वीकार नहीं किया था। गोशा-कने जैन संप्रदायको कष्ट पहुंचानेके बहु प्रयत्न किये थे और अन्ततः उसकी मृत्यु बुरी तरेह श्रावस्तीमें एक कुम्मारके घर हुई थी। श्वेताम्बराचार्यने इस कथामें गोशः छको खुब हीनाचारी प्रगट कर-नेका प्रयत्न किया है; निममें वह सिद्धान्त विरोधको भी भूछ गये हैं। अतः उनके कथनमें ऐतिहासिक तत्त्व प्रायः नहीं के बराबर है। जब छद्मस्थ दशामें गोशालका भगवानका शिष्य होना ही बाधित है, तब शेष कथाको महत्व देना जरा कठिन है।

दिगम्बर जैन संनदायके शास्त्र 'भगवती 'के उपरोक्त विगम्बर शास्त्रोंमें कथनसे महमत नहीं हैं। उनमें लिखा है गोशालका उल्लेख। कि मनखलोगोशाल भगवान पार्थनाथनीकी शिष्यपरंपराके एक मुनि थे; परन्तु निम समय भगवान महावीरके समवशाणमें उनकी नियुक्ति गणघरपद पर नहीं हुई, तो वह रूष्ट होकर श्रावस्त्रीमें आकर आजी: विक संप्रदायके नेता वन गए थे। और अपनेको तीर्थंकर प्रतिघोषित करके यह उपदेश देने लगे थे कि ज्ञानसे मोक्ष नहीं होता; अज्ञानसे ही मोक्ष होता है। देव या ईश्वर कोई ही नहीं। इपलिए स्वेच्छापूर्वक शून्यका ध्यान ही करना चाहिये।

देवेसेनाचार्यके (१०वीं शतःव्दी) दर्शनसार' और 'भावअन्यश्रोतोंसे दिगम्दर संग्रह ' नामक ग्रन्थोंमें यह वर्णन विशेष
शास्त्रोंका समर्थन, रीतिसे है। श्री नेमिचन्द्राचार्यके 'गोमहगोणाल पार्श्वनाथकी सार' में भी गोशालकी गणना अज्ञानमतमें
परंपराका शिष्य। की गई है। यही बात श्वेताम्बरोंके 'सुत्रकृतांग' ग्रंथमें लिखी हुई हैं । बौद्धोंके 'समक्ष फलसूत्त'में भी गोशाककी इस अज्ञानमतद्भप मान्यताका उद्धेस मिलता है। वहां गोशाकको बह मस प्रगट करते हुए किस्ता है कि 'अज्ञानी और ज्ञानी

१-मनवु ७० २०। १-स्महतांग २।१।३४५।

संसारमें भ्रमण करते हुये समान रीतिसे दुःखका अन्त करते हैं।' ( संघावित्वा संसिरित्वा दुःखस्तान्तम् करिस्प्तिन्ते ), पातंजिलने भी अपने पाणिनसूत्रके भाष्यमें गोशालके सम्बंधमें कुछ ऐसा ही सिद्धांत निर्दिष्ट किया है। उसने लिखा है कि वह 'मस्करि' केवल वांसकी छड़ी हाथमें लेनेके कारण नहीं कहलाता था; पत्युत इसलिये कि वह कहता था-''कर्म मत करो, कर्म मत करो, केवल शांति ही बांछनीय है।" ( मा कत कर्माणि, मा कत कर्माणि इत्यादि ) ।

अतएव दिगम्बर जैनाचार्यने मक्खिलगोशालको नो अज्ञान मतका प्रचारक लिखा है, वह ठोक प्रतीत होता है। और अन्य श्रोतोंसे यह भी प्रगट है कि वह विधिकी रेखको अमिट मानता था। कहता था कि जो बात होनी है, वह अवस्य होगी; और उममें पाप—पुण्य कुछ नहीं है। इप अवस्थामें उमके निकट ईश्व-रका अस्तित्व न होना स्वाभाविक है। इस प्रकार दि॰ शास्त्रोंका उपरोक्त कथन ठीक जंचता है। और यह मानना पड़ता है कि मक्खिल गोशाल भगवान पार्श्वनाथनीक तीर्थका एक मुनि था और बहुश्रुती होते हुये भी जन उसे श्री वीर भगवानके समवशरणमें प्रमुख स्थान न मिला, तो वह उनसे रुष्ट होकर स्वतंत्र रीतिसे अज्ञानमतका प्रचार करने लगा।

िन्तु देवसेनाचार्यनीने मक्खिल गोशालका नामोञ्जेष 'मस्क-मक्खिल गोशाल और रिपुरण' रूपमें किया है । संभव है, इससे पूरण करुसप। पूरण उसका भाव गोशालसे न समझा नाय और जैन मुनि था। उपरोक्त कथनको असंगत माना नाय; किंतु

१-दीनि॰ भा०२ पृ॰ ५३-५४। २-ऑजी० पृ० १२। ३-मावसंग्रह गा॰ १७६।

बास्तवमें बात यह है कि मक्खिल गोशालका नामोझेख 'मक्खिल गोशाल' के अतिरिक्त ' मंखलिपुत्र गोशाल ' और 'मस्करि' ह्यपमें भी हुआ मिलता है। देवसेनाचार्यने मस्करि रूपमें उन्हींका उल्लेख किया है। उन्होंने मस्करिकी शिक्षायें वतर्लाई हैं उनका सामंजस्य मक्खिल गोशालकी शिक्षाओंसे बैठ जाना, इस बातकी पर्याप्त साक्षी है कि उनका भाव मक्खिल गोशालसे ही है। पुरणसे देवसेनाचा-र्ये हा अभिनाय उस समयके एक अन्य प्रख्यात साध्ये है । बौद्ध कोग-(१) पूरण कर्तप, (२) मक्खिल गोशाल, (३) अजित केस-कम्बली, (४) पक्रदक्वायन, (५) संनय वैरत्थी पुत्र और (६) निगन्ठ नाथपुत्तकी गणना उस समयकी प्ररूपात ऋषियोंने करते हैं। निगन्ठ नाथपुत्त अर्थात् भगवान् महावीरके अतिरिक्त अवशे-पकी म० बुद्धने तीव आजोचना भी की है।

यह सत्र ही ऋषिगण भगवान महावीरसे वयमें अविक और उनसे पहलेके थे<sup>3</sup>। निप पुरणका उक्लेख देवसेनाचार्यने किया है. वह पूरण कर्मप ही प्रतीत होता है। इसका सम्बंध गोशाळसे विशेष था, इन कारण इन दोनोंका उल्लेख साथ साथ किया जाना समंगत है। बौद्धोंके 'अंगुत्तर निकाय' में पुरणको गोशालका शिष्य पगट करने जैसा उल्लेख है तथा गोशालके छै अभिजाति सिद्धांतको पुरणका बतलाया गया है । यहां गलती होना अशक्य है; बल्कि इस सिद्धांत मिश्रणसे उनका पारस्परिक धनिष्ट सम्बंध ही होता है; निसे डॉ॰ जिल चारपेन्टियर मा॰ भी ग्वीकार करने हैं।

१-दौनि भागर पृष् १५०। २-हिंग्ली पृष् २७-२८। ३-हिंग्ली -प्र• २५-२६ । ४-अंगु० मा• ३ प्र० ३८३ । ५-इऐ० मा० ४३।

दोनों ही साधु पुण्य-पापको भी नहीं मानते थे। अतः गोशाल और पूरणका एक ही मतके अनुयायी होना सिद्ध है और बहुत करके वह गुरु शिष्यवत् थे।

इम दशामें जैनाचार्यने उन दोनोंका नामोक्षेख एक साथ प्रकट करके, यह स्पष्ट कर दिया है कि उनका सम्बंध अवस्य एक ही मतसे था; जिसको आजीविक कहते थे। कुछ विद्वान गोशा-लको अमिविक मतका नेता और पूरणको अचेलक मतका मुखिया समझते हैं; किंतु यह यथार्थताके विपरीत है।

वास्तवमें उप ममय अचेलक नामका कोई स्वतंत्र संप्रदाय ' अचेलक र्शनर्थशोका नहीं था । अंगुत्तर निकायमें उस समयके द्योतक है। तब इस प्रख्यात मतोंकी जो सूची दी है, उसमें नामका केई अलग अचेलक नामका कोई संप्रदाय नहीं है ।<sup>2</sup> स्वयद्धय नहीं था। मल्द्रम तो ऐसा होता है कि अचेलक शब्द उस समय अभण शब्दकी तरह नग्न साधुओंके लिये व्यवहृत होता था और मुरुवतः उसका प्रयोग जैन संप्रदाय और उसके साधुओंके लिये होता थै। निर्धेथ श्रावकका पुत्र सचक अचेल ह लोगोंकी जिन कियायोंका उल्लेख करता है, वह ठीक जैन मुनियोंकी किया-योंके समान है। इसके अतिरिक्त और भी कई स्थलोंपर बोद्धोंने 'अचेलक' शब्दका प्रयोग जैनोंके लिये किया है। असतएव आजी-

१-Js. II. Intro. XXVIII ff. २-भमबु॰ प्र॰ २०८। ३-वीर भा० ३ पृ० ३१९-३२१ व भा० ४ पृ० ३५३ । ४-चीनी त्रिपिटकमें भी 'अचेलक' का व्यवहार जैनोंके लिये हुआ है (बीर ४।३५३), दीनि० उ० पृ० २३ व आजी० १३५ ।

विक संपदायके समान अचेलक्षको भी एक संबदाय मानना उचित नहीं है और न वह आजीविकोंका ही अपर नाम था।

किन्हीं विद्वानोंका यह भी अनुमान है कि भगवान महाबी-रतीने अपने धर्म निर्माणमें बहुतसी बार्तोकी भगवान महाबीरपर गोशालका प्रभाव सहायता आजीविक संप्रदायसे ली थी। नहीं पड़ा था। खामकर वह कहते हैं कि नग्नताको भगवान महावीरने गोशालसे महण किया थाः किंतु उनके इम कथनमें बहुत कम तथ्य है । जिस समय श्वेतांवरोंके अनुपार गोशाल महा-वीरजीको मिला था, उस समय वह सबस्त्र था। भगवानके साथ रहकर उसने वस्त्रोंका त्याग किया था और तब उसको भगवानने अपना शिष्य बनाया था, यह प्रगट है। अथ च यह भी ज्ञात है कि भगवान महावीरजीने साधु दीक्षा ग्रहण करनेके सम-यसे ही नम्नभेष घारण किया था; जैसे कि उत्पर लिखा जाचुका है। अतएव यह बिल्कुक असंभव है कि गोशाल द्वारा प्रभावित होकर महावीर नीने नग्नमेष धारण किया हो । इसी प्रकार भाजी-विकोंके कतिपय सिद्धांतोंकी सहशता भ० महावीरके सिद्धांतोंसे होती देखकर, यह फहना कि महावीरजीने अपने सिद्धांत गठनमें गोशालसे महायता ली, कुछ महत्व नहीं रखता; क्यों के आजीविक संपदायकी उत्पत्ति निस समय हुई थी, उस समय भगवान पार्ध-नाम द्वारा नेतपर्मेडा पुनः पचार होजुडा था।

९-Is. II, Intros. XXIX; आजी०, हिंग्झी० पु० ३८-४९ व दिमोद्दफि॰ १० ३९६-३९९ । २-उद० हाणंचे, Appendix 90 2 1

भतः जैनधर्ममें वह नियम आजीविकोंके पहलेसे ही स्वीकृत थे। भगवान महावीरने भी उन्हींका प्रतिपादन किया याजीविकों ने हैं नों से था। आधुनिक विद्वानोंको भी यह मान्य है अपने सिद्धान्त हिये थे । कि आजीविक नेता मक्खिलगोशाल, प्रणक-स्पप मादिपर जैनघर्मका विशेष प्रभाव पडा था और उनने जैनध-र्मेसे बहुत कुछ सीखा था। भाजीविक सम्प्रदायका निकास ही जैन धर्मसे हुआ हो तो कोई आश्चर्य नहीं। जैनधर्मके आधारसे आजी-

१-स्व० जेम्स डी०एल्विस सा० लिखते हैं कि 'दिगम्बर' एक प्राचीन संप्रदाय समझा जाता था और उपरोक्त साधुओंके सिद्धांतींपर जैनधर्मका प्रभाव पढा था। ("In James d'Alwis' paper (Ind. Anti. VIII ) on the six Tirthakas the "Digamberas" appear to have been regarded as an old order of ascetics and all of these heretical teachers betray the influence of Jainism in their doctrines. "-Ind. Antri. Vol. IX. P. 161). डॉ ० हमैन बैकोबी भी यही बात प्रकट करते हैं, यथा: " The preceding four Tirthakar appear all to have adopted some or other doctrines or practices of the Jaina system, probably from the Jains themselves.....It appears from the preceding remarks that .Jain ideas & practices must have been current at the time of Mahavira and independently of him. This combined with other arguments, leads to the opinion that the Nirgranthas (Jainas) were really in existence long before Mahavira, who was the roformer of the already existing sect. "-Ind. Anti IX. 162.

विकोंने अपने निद्धान्त निश्चित किये थे, यह एक मान्य विषय हैं। विधापि निम्न विशेषताओंको घ्यानमें रखनेसे यह स्पष्ट दृष्टि पड़ता है कि आजीविक मतका विकास जैनमतसे हुआ था:-

- (१) आजीविक संपदायका नामकरण 'आजीविक ' रूपमें इसी कारण हुआ प्रतीत होता है कि आजीविक साधु, जिनकी बाह्यकियायें पायः नेन साधुओंके अनुरूप थीं, किसी प्रकारकी आजीविका करने लगे थे। जैन शास्त्रोंने साधुओंको ' आजीवो ' नामक दोष अर्थात किसी प्रकारकी आजीविका करनेसे विलग रह-नेका उपदेश है। वस्तुतः आजीविक साधुगण प्रायः ज्योतिषियोंके क्रपमें उस समय आजीविका करने लगे थे, यह प्रकट है। बितः उनका नामकरण ही उनका निकास जैनवमेंसे हुआ प्रगट करता है।
- (२) आजीविक साधुओंका नग्नभेष और कठिन परीषह सहन कॅरनेसे भी उनका उद्गम जैन श्रोतसे हुआ प्रतिभाषित होता है ।
- (३) आनीविक साधु प्रायः नैन तीर्थकरोंके भी भक्त मिलते थे; जैसे उपक नामक आनीविक साधु अनंतनिन नामक चौदहर्वे जैन ती**र्यकर**का उपायक थे। ।
- (४) सैद्धान्तिक विषयमें आजीविक जैनोंके समान ही आत्माका मस्तित्व मानते थे और उसको 'मरोगी' अर्थान सांसारिक मलेंसे रहित स्वीकार करते थे तथा संसार परिश्रमण ।सिद्धान्त भी उन्हें मान्य र्था ।

१-केंद्विरः, पृ० १६२ व इरिद्रः भाग १ पृ० २६१ । २-मूलाचार-'धादीदुदनिमित्ते भाजीवो वणिवगेद्रयादि । ३-आजी० पृ० ६७-६८ । ४-आजी० पृ० ५५ व ६२ । ५-छाम० पृ० ३०, आरिय-परियेसणा-सत्त. इहिका० मा० ३ प्र० २४७। ६-Js. I. Intro. XXIX.

- (५) जैनोंकी विशेषता अणुवाद (Atomic Thoery) में है और भारतीय दर्शनमें उन्हींके यहां इसका सर्वे प्राचीन रूप मिलता है। आजीविक संप्रदायको भी यह नियम प्राय: जैनधर्मके अनुसार ही स्वीकृत था।
- (६) नैनोंके द्वादशाङ्गश्रुतज्ञानमें 'पूर्व' नामक भी १२ ग्रंथ थे। उन्हीं में से अष्टाङ्ग महानिमित्तज्ञानको आजीविकोंने ग्रहण किया थारे।
- (७) मक्खिलिगोशालने आजीविक संप्रदायमें 'चत्तारि पाण-गायं चत्तारि अपाणगायं' नियम नियत किया था; जो जैनोंके सल्ले-खनाव्रतके समान था।
- (८) आजीविक संपदायने जैनोंके कतिपय खास शब्दों (Terms) को ग्रहण कर लिया था; यथा 'सब्बे सत्ता, सब्बे पाणा, सब्बे भूता, सब्बे जीवा, 'संज्ञी', 'असंज्ञी', 'अधिकम्म' इत्यादि।
- (९) गोशालका छै अभिजाति सिद्धान्त जैनोंके षट्लेक्या सिद्धान्तके सदृश है।
- (१०) गोद्याल अपनेको 'तीर्शंकर' प्रगट करता था । तीर्शं-कर-मान्यता सिवाय जैनधर्मके और किसी संप्रदायमें नहीं है ।
- (११) जीवोंके एक इन्द्री, द्वेन्द्रिय आदि मेद भी जैनोंके समान आनीविकोंको स्वीकृत थे।
  - \_ इन बार्तोके देखनेसे आजीविकों हा निकास भगवान पार्थ-

१-इरिई॰ মা॰ २ प्ट॰ १९९ । २-आजी॰ মা॰ १ प्ट॰ ४१ च सम॰ प्ट॰ १७७-१७८ । ३-आजी॰ प्ट॰ ५१-५४ । ४-वीर मा० ३ प्ट॰ ३१८ । ५-Js. II. Intro. ६-Js. II. Intro.

नाथके तीर्थमें नेनवर्धसे हुआ मानना कुछ अनुचित नहीं नंचता ६ । गोशाल और पूरण इस संपदायके मुख्य नेता थे । गोशालने इस धर्मका प्रचार २४ वर्षतक करके श्रावणीमें हालाहलाकी कुंभा-रशालामें महावीरजीके निर्वाणसे सोलह वर्ष पहले मरण किया था। इस समय उसने अपने कृतदोवींश प्रायश्चित्त भी लेलिया था और प्रगट कर दिया था कि वह सर्वज्ञ नहीं है। अाजीविक अच्युत अथवा सद्द्वार स्वर्गतक गमन करते हैं। र गोशालके मृत्यु उपरान्त भी भाजीविकमतका प्रचार रहा था । संभवतः महापदा नन्द माजीविक था और भशोकने नागार्जुनी पर्वतपर इनके लिये गुफायें बनवाई थीं।

उपरोक्त कथनसे यह स्पष्ट है कि भगवान महाबीरकी छद्मस्य गाशाल भगवानके दशामें मक्खलि गोशाल उनके साथ अवस्य साध रहा था, परन्तु रहा था । श्वेताम्बर शास्त्र तो यह स्पष्टतः उनका शिष्य नहीं था। प्रगट करते ही हैं, किन्तु दिगम्बर शास्त्रके इस कथनसे कि भगवान महाबीरजीके समोशरणमें उसे अग्रस्थान न मिळनेके कारण वह उनसे रुष्ट होकर प्रथक होगया था, यह प्रगट है कि वह भगवान महावीरजीके केवलज्ञान प्राप्त करनेके समय अवस्य उनके निकह था। अतः वह भगवान महावीर द्वारा उपदेश प्रारम्भ होनेके मरा पहले हीसे अपने अज्ञानमतका प्रचार करने लगा था । डॉ॰ हार्णले सा॰ भगवान महावीरके केवलज्ञान

१-विशेषके किये 'आजी०', 'भम', 'वीर' वर्ष ३ अंक १९-१३ व दियम्बर जैन, भा० १९ अंक १-२ ६-७ से। २-त्रिकोकक्षार ५४५ व आचारसार १२७.६ । ३१५-आजी॰ प्र॰ ६७-६९ ।

प्राप्त करनेके समयसे दो वर्ष पहिले गोशालने स्ववर्ग प्रचार पारम्भ किया, बतलाते हैं<sup>१</sup>।

भगवान महावीर उज्जैनीसे विहार करके कीशांबी पहुंचे थे। यहांपर उनका आहार दिलत धावस्थामें ही महावीरकी केवल-श्वानकी प्राप्त । रहती हुई राजकुमारी चन्दनाके यहां हुआ था; जिससे भगवानका पतितोद्धारक स्वस्त्रप स्पष्ट होकर मन मोह लेता है। कौशांबीसे भगवान पुनः एकांतवासमें निश्चल घ्यानारूढ़ रहे थे । उन्होंने एक टक बारह वर्ष तक दुद्धर तपश्चरण करनेका कठिन परन्तु दृढ्तम आत्मबल प्रगट करनेवाला नियम ग्रहण किया था। इस बारह वर्षके तपश्चरणके उपरांत उनको पूर्णज्ञानकी प्राप्ति हुई थी। दिगम्बर और क्वेतांबर दोनों ही संप्रदायोंके शास्त्र जीवनकी इस मुख्य घटनाके समय महावीरजीकी भवस्था ब्यालीस वर्षकी बतलाते हैं । स्वेतांबर शास्त्र कहते हैं कि उपरोक्त बारह वर्षकी घोर तपस्याका अभ्यास उनने काढ़ देशके दो भागों-वज्ज-मृि और सुब्भभूमिके मध्य जाकर किया था और उनको वहीं केवलज्ञानकी प्राप्ति हुई थी<sup>3</sup>। महावीरकी महान् विजयके ही कारण काढ़का उक्त प्रदेश 'विजयभूमि 'के नामसे प्रख्यात हुआ था। मगवानने 'विजय मुहूर्त' में ही सर्वज्ञपद पाया था।

उस समय यह काढ़ देश बड़ा दुश्चर था और भगवानको यहांपर बड़ी गहन कठिनाइयोंका सामना करना पड़ा था। किन्तु

૧-Appendiss. ২-ৰ্টি৹ হৢ৹ ५७५ ব Js. I. p. 269. ३-Js, I, p, 263. ४-इहिक.० मा० ४ पृ० ४४ । ५-वैहिह० 90 946 I

वे उन सबपर विजयी हुये थे और उन्होंने मर्वज्ञ होकर 'विजय-धमं ' प्रतिषोषित करनेका उच निनाद किया था। केवलज्ञान पाप्तिकी महत्वपूर्ण घटनाके विषयमें कहा गया है कि एक 'सुब्रत ' नामक दिनको ऋजुकूला अथवा ऋजुपालिका नदीके वामतटपर जूम्भक नामक ग्रामके निकट पहुंच कर, अपराह्मके समझ अच्छी तरहसे षष्टोपवामको घारण करके सालवृक्षके नीचे एक चट्टानपर आसन जमाकर महावीरनीने वैशाष शुक्का दशमीके तिथिमें सर्वेज्ञपदको पाप्त किया था। इस समय उत्तराफाल्युनी नक्षत्र और विजय-मुद्वर्त था। जिस स्थानपर भगवानने केवलज्ञानकी विभूति पाई थी, वह स्थान सामाग नामक कृषकके खेतमें था और एक प्राचीन मंदिरसे उत्तर पूर्वकी ओर था । वहां महावीरजी सर्वेञ्च हुये और परम वंदनीय परमात्मा होगये थे। वह शुद्ध बुद्ध चैतन्य स्वरूप सशरीर ईश्वर अथवा पूज्य अईत या तीर्थं कर हुये थे। समस्त लोकमें आनंद छागया और देवोंने भाकर उस समय भानंदोत्सव मनाया था।

भान स्पष्टरूपमें यह विदित नहीं है कि भगवान महावीरका केवलञ्चान स्थान कहांपर है ? भगवानक भगवान महाचीरका केवल्हान-स्थान । जन्म व निर्वाणस्थानोंके समान जैन समा-जमें किसी भी ऐसे स्थानकी मान्यता नहीं है कि वह केवलज्ञान प्राप्तिका पवित्र स्थान कहा जासके। जयपुर रियासतके चांदनगांवमें एक नदीके निकटसे भगवान महाबीरजीकी एक बहुपाचीन मूर्ति मूगर्भेसे उपलब्ध हुई थी । वह मूर्ति वहींपर एक विशाल मंदिर

१-उप्• १० ६१४ व Js. I, 201. १-आवाराङ्ग Js. I. pp. 20/57.

बनवाकर विराजमान करदी गई थी और वहीं निकटमें भगवानके चरणचिह्न भी हैं। इस प्रकार जाहिरा शास्त्रोंमें बताये हुये केव-लज्ञान स्थानके वर्णननसे इस स्थानकी आकृति ठीक एकसी बठती हैं और इससे यह भ्रम होसक्ता है कि यही स्थान भगवान महावीरजीके केवलज्ञान प्राप्त करनेका दिव्यस्थान होगा; किंतु जैन समाजमें यह स्थान केवल एक अतिशय तीर्थरूपमें 'महावीरजी'के नामसे मान्य है। तिसपर शास्त्रोंमें बताया हुआ केवलज्ञान स्थान कीसाम्बीसे अगाड़ी कहीं होना उचित है; क्योंकि उज्जयनीसे कौसाम्बीको जाते हुये उपरोक्त अतिशयक्षेत्र पीछे मार्गेमें रह जाता है। और श्वेतांबर शास्त्र जुम्भक ग्राम भादिको लाढ देशमें स्थित ਕਰਨ।ਰੇ हैं।

अतः यह केवलज्ञान स्थान मगधदेशमें कहीं होना युक्ति-संगत है । किन्हीं दिगम्बर जैन शास्त्रोंमें उसे मगवदेशमें बतलाया भी है।<sup>3</sup> लाढदेशका विजयभूमि प्रान्त आनकलके विहार ओड़ीसा प्रांतस्थ छोटा नागपुर डिवीजनके मानभुम और सिंहभुम जिलों इतना माना गया है। स्व० नंदृलाल डे महाशयने सम्मेदशिखर पर्वतसे २५-३० मीलकी दूरीपर स्थित झरियाको ज़म्भक साम प्रगट किया है; जो अपनी कोयलोंकी खानोंके लिये प्रसिद्ध है और बराकर नदीको ऋजुकूला नदी सिद्ध की है । है

१-बीर मार ३ पृ० ३९७ पर हमने अससे उसी स्थानको केव-लङ्गान स्थान अनुमान किया था । २-ऋस्० Ja. I, p. 263. <del>२ हुवैद्य≎ ए० ६१ । ४=द्दिव</del>तार सा० ४ पु० ४४-४६ व बीर भा॰ ५ ५०

यह स्थान मानभूम ज़िलेमें है और प्राचीन मगधदा राज्या-त्रिकार यहां था । अतएव यह बहुत संभव है कि उक्त स्थान ही महावीरजीका केवलज्ञान स्थान हो। इसके लिये झिरियाके निइटदर्जी व्वंशावरोषोंकी जांच पड़ताल होना नरूरी है। इतना तो विदित ही है कि इन जिलोंमें 'सराऋ' नामक पाचीन जैनी बहुत मिलते हैं और इनमें एक समय जैनों हा राज्य भी था। किंतु कालदोष एवं भन्य संप्रदायोंके उपद्रवोंसे यहांके जैनियोंका हास इतना वेढन हुआ कि वे अपने घमं और सांपदायिक संस्थाओं के बारेमें कुछ भी याद न रख सके। यही कारण दे कि इस प्रांतमें स्थित भग-बान महाबीरजीके केवलज्ञान स्थानका पता आज नहीं चलता है। हां। स्टीन सां। ने पंताब शांतसे रावलपिंडी निलेमें कोटेरा नामक ग्रामके सन्निक्ट 'मूर्ति' नामक पहाड़ीपर एक प्राचीन जीर्ण जैन मंदिरके विषयमें छिखा है कि यहीं पर भगवान महावीर जीने ज्ञान लाभ किया था। किंतु कोशाम्त्रीसे इतनी दूरीपर और सो भी नदीके सिन्निकट न होकर पहाड़ीके उत्पर भगवानका केवलज्ञान स्थान होना ठीक नहीं जंचता । केवलज्ञान स्थान तो मगबदेशमें ही कहीं और बहुत करके झिरियाके सन्निकट ही था। उपरोक्त म्यान भगवानके समोशरणको वहां आया हुआ व्यक्त करनेवाला अतिश्रयक्षेत्र होगा; क्योंकि यह तो विदित है कि भगवान महाबीर विहार करते हुये तक्षशिका आये थे और मूर्तिपर्वत उसके निकट या ।

१-बबिओजेस्मा० पूरु ४२-७३। २-इजाइ० पूरु ६८३। ३-इाँबै॰ पु॰ ८० फु॰ नो॰

भगवान महावीरने जिस अपूर्व त्यांगवृत्ति और अमोघ आत्म-भगवान महाबोर शक्तिका अवलंबन किया था, उसीका फल था सर्वेत्र थे । अजैन कि वह एक सामान्य मनुष्यसे आत्मीन्नति प्रंथोंकी साक्षी। करते २ परमात्मपद जैसे परमोत्कृष्ट अवस्थाको प्राप्त हुये थे। वह सर्वज्ञ हो गये थे। जैन शास्त्र कहते हैं कि ज्ञात्रिक महावीर भी अनंतज्ञान और अनंतद्श्वनके घारी थे। प्रत्येक पदार्थको उनने प्रत्यक्ष देख लिया था और वे सर्व प्रकारके पाप-मलसे निर्मूल थे । वह समस्त विश्वमें सर्वोच्च और महाविद्वान थे । उन्हें सर्वोत्कृष्ट, प्रभावशाली, दर्शन, ज्ञान और चारित्रसे परिपूर्ण और निर्वाण सिद्धान्त प्रचारकोंमें सर्वश्रेष्ठ बतलाया गया है। यह मान्यता केवल जैनोंकी ही नहीं है। ब्राह्मण और बीद अन्थ भी भगवान महावीरजीकी सर्वज्ञताको स्वीकार करते हैं। वोद्धोंके अंगुत्तरनिकायमें लिखा है कि भगवान महावीरजी सर्वज्ञाता और सर्वेदर्शी थे। उनकी सर्वेज्ञता अनंत थी। वह हमारे चलते, बैठते, सोते, जागते हर समय सर्वज्ञ थे। वह जानते थे कि किसने किस प्रकारका पाप किया है और किसने नहीं किया है। वोद शास्त्र कहते हैं कि महावीर संघके आचार्य, दर्शन शास्त्रके प्रणेता, बहुपल्यात्, तत्ववेत्ता रूपमें प्रसिद्ध, जनता द्वारा सम्मानित, अनु-भवशील वय प्राप्त साधु और आयुमें अधिक थे। ( डायोलाग्स

१-डप्॰ पु॰ ६१४। २-Js. II, pp. 287-270. ३-मझिमनिकाय १।२३८ व ९२-९३, अंगुत्तानिकाय ३।७४, न्यायविन्दु अ॰ ३, चुळवर SBE. XX 78, Ind, Anti. VIII. 313. पंचतंत्र (Keilhorn, V I.) इत्यादि । ४-अं॰ नि॰ भाग १ पृ० २२० । ५-ममि० भाग २ पृ ११४-१२८ ।

**धाफ दी बुद्ध ए० ६६** ) वे चातुर्याम संवरसे स्वरक्षित, देखी और सुनी बातोंको ज्योंका त्यों प्रगट करनेवाले साधु थे (संयुत्त० भा० १ ए० ९१) जनतामें उनकी विशेष मान्यता थी। (पूर्व ए० ९४)। मचमुच तीर्थंकर भगवानके दिव्य जीवनमें केवलज्ञानपाप्तिकी भगवानका दिव्य एक ऐसी बड़ी और मुख्य घटना है कि उसका महत्व लगाना सामान्य व्यक्तिके लिये जरा प्रधाव । टेड़ी खीर है। हां ! जिमको आत्माके अनन्तज्ञान और अनन्त शक्तिमें विश्वास है, वह सहनमें ही इस घटनाका मूल्य समझ सक्ता 👸 । केवलज्ञान प्राप्त करना अथवा सर्वेज्ञ होनाना, मनुष्य नीवनमें एक अनुपम और अद्वितीय अवसर है। भगवान महावीर जब सर्वज्ञ होगये, तो उनकी मान्यता जनसाधारणमें विशेष होगई। उस समयके प्ररूपात राजःओंने भक्तिपूर्वक उनका स्वागत किया। प्रत्येक प्राणी तीर्थंकर भगवानको पाकर परमानन्दमें मग्न होगया । बौद्ध शास्त्र भी महावीरजीके इम विशेष प्रभावकी स्पष्ट स्वीकार करते हैं । मालून तो ऐसा होता है कि भगवान महावीरके कार्य-क्षेत्रमें अवतीणं होनेसे उम समयके पायः सन ही मतपवर्तकोंके बासन डीले होगये थे और भगवानकी पाणी मात्रके लिये हितकर शिक्षाको प्रमुखस्थान मिल गया था।

उस समयके प्रस्यात मतनव क म॰ गीतम बुद्धके विषयमें म॰ गीतम बुद्धके तो स्पष्ट है कि उनके जीवनपर भगवान अधिकपर भगवान महावीरकी मर्वज्ञ अवस्थाका ऐसा प्रवक्त महाबीरका प्रमाब। प्रभाव पढ़ा था कि भगवान महावीरके धर्म

१-संयुक्तनिकाय भा० १ पृ० ९४ ।

प्रचारके अन्तराल काल तक उनके दर्शन ही मुश्किकसे होते हैं। म ॰ बुद्धके ५ ॰ से ७ ॰ वर्षके मध्यवर्ती जीवन घटनाओं का उल्लेख नहींके बराबर मिलता है । रेवरेन्ड विश्वप बिगन्डेट सा० तो कहते  $f{\hat{g}}$  कि यह काल प्रायः घटनाओंके उल्लेखसे कोरा  $f{\hat{g}}^2$ । (  ${f An}$ almost blank) म० बुद्धके उपरोक्त जीवनकालकी घटनाओं के न मिलनेका कारण सचमुच भगवान महावीरके धर्मप्रचारका प्रभाव है; क्योंकि यह अन्यत्र प्रमाणित किया जाचुका है कि जिससमय भगवान महावीरजीने अपना धर्मप्रचार प्रारम्भ किया था, उस समय म० बुद्ध अपने 'मध्य मार्ग'का प्रचार प्रारम्भ कर चुके थे और अनुमानसे ४५ या ४८ वर्षकी अवस्थामें थे<sup>3</sup>। अतः यह बिलकुल सम्भव है कि महावीरनीका उपदेश इस अन्तराल कालमें इतना प्रभावशाली अवश्य होगया था कि म० बुद्धके जीवनके ५० वें वर्षसे उनकी जीवन घटनायें शयः नहीं मिलती हैं।

'सामगाम सुतन्त' में भगवःन महावीरजीके निर्वाण प्राप्तिकी खबर पाकर म॰ बुद्धके प्रमुख शिप्य आनन्द बड़े हर्षित हुये थे और बड़ी उत्सक्तासे यह समाचार म॰ बुद्धको सुनानेके लिये दोड़े गये थे, इससे भी साफ प्रगट है कि म० गौतमबुद्धको महावीरजीके वर्मप्रचारके समक्ष अवस्य ही हानि उठानी पड़ी थी; क्योंकि यदि ऐसा न होता तो महावीरनीके निर्वाण पालेनेकी घटनाको बोद्ध बड़ी उत्ऋण्ठा और हर्षभावसे नहीं देखते । भगवान महावीरके समक्ष म० बुद्धका प्रभाव क्षीण पड़ेनेमें एक और कारण

२-भमबु॰ पृ॰ १००-११० । २-सॅन्डिस, गौतमबुद्ध पृ॰ ५४ । ३-भमबु॰ पृ० १०१ । ४-डायोटांग्स ऑफ बुद्ध सा॰ ३ पृ॰ ११२ ।

दोनों मत प्रवर्तकोंका विभिन्न मात्राका ज्ञान भी था। महावीर नी पूर्ण सर्वज्ञ और त्रिकालदर्शी थे, यह बात स्वयं बौद्ध शास्त्र पगट करते हैं; जैसे कि उत्पर व्यक्त किया गया है। किन्तु म० बुद्धको यद्य प बीद शास्त्र सर्वज्ञ बतलाते हैं; परन्तु यह बात वह स्पष्ट स्वीकार करते हैं कि म० बुद्धकी सर्वज्ञता हरसमय उनके निकट नहीं रहती थी। वेह जब जिस बातको जानना चाहते थे, उस बातको ध्यानसे जान छेते थे। अतः म० बुद्धका ज्ञान पूर्ण सर्वज्ञता न होकर एक प्रकारका अविद्यान प्रगट होता है ।

ज्ञानके इम तारमम्यको समझकर ही शायद म० बुद्धने कभी भी जैन तीर्थं करसे मिलनेका प्रयास नहीं गीतम बुद्धका ज्ञान! दिया था और न उनने महावीरनीकी वैसी तीव आलोचना की है, जैसे कि उन्होंने उस समयके अन्य मत-प्रवर्तकों की थी। किन्तु इस कथनसे यहां हमारा भाव म० बुद्धके गौरवपूर्ण व्यक्तित्वकी अवज्ञा करनेका नहीं है। हमारा उद्देश्य मात्र भगवान महावीरके दिव्य प्रभावको प्रगट करनेका है; जिसका विशिष्ट रहाप स्वयं बौद्ध शास्त्र प्रगट करते हैं। बौद्धों के कथनसे यह भी पगट होता है कि उम समयके विदेशी लोगों-यवनों (Indc-Greeks) में भी भगवान महावीरजीकी मान्यता विद्येप होगई थी । सर्वज्ञ प्रभुका महत्व किसको अञ्चता छोड सक्ता है ?

भगवानके केवली होते ही जनता उनके अनुपम महान् वप-क्तित्वपर एकदम मोहित होगई पगट होती है। इस दिव्य घटनाके

१-मिक्किन्दपन्ड (SBE.) भा० ३५ ए० १५४। र-भमवु० ए० ७२-७५ । ३-हिग्डी० पृ० ७८।

उपऊक्षमें ही उन स्थानोंके नाम भगवान महावीरजीकी अपेक्षा उछिखित हुये निनका सम्बर्क महावीर जीसे था। कहते हैं मानभूमि जिला, मान्यभूमि रूपमें भगवानके अपरनाम "मान्य श्रमण" की अपेक्षा कहलाया था । सिंघमृम जिलाका शुद्ध नाम 'सिंहभूमि ' बताया गया है और कहा गया है कि वीर प्रमुकी सिंहवृत्ति श्री और उनका चिन्ह 'सिंह' था; इसलिये यह जिला उन्हीं की अपेक्षा इस नामसे प्रख्यात हुआ था । इनके भतिरिक्त विजयभूमि, वर्द्ध-मान (वर्दवान), वीरभूमि आदि स्थान भी भगवान महावीरजीके पवित्र नाम और उनके सम्बन्धको पगट करनेवाले हैं<sup>3</sup>। सचमुच बंगाल व विहारमें उपसमय नेनधर्मकी गति विशेष थी और जनता भगवान महावीरको पाकर फूछे अंग नहीं समाई थी।

म० गौतम बुद्ध बौद्धधर्मके प्रणेता थे और वह भगवान म॰ ्बुद्ध एक समय महावीरके समकालीन थे । जैन शास्त्रोंमैं जैन मान थे। उनको भगवान पार्श्वनाथनीके तीर्थके मुनि पिहिताश्रवका शिष्य बतलाया है। लिखा है कि दिगम्बर जैन मुनि-पदसे भ्रष्ट होकर रक्ताग्बर पहिनकर बुद्धने क्षणिकवादका प्रचार किया और मृत मांत ग्रहण करनेमें कुछ संकोच नहीं किया थै। | जैन शास्त्रके इस कथनकी पुष्टि स्वयं बौद्ध ग्रन्थोंसे होती है। उनमें एक स्थानपर स्वयं गीतम बुद्ध इम बातको ग्वीकार करते हैं

१-इहिंहा॰ भा० ४ पृ० ४५। २-पूर्व प्रमाण । ३-वर भा० ३ go ३७० व विविओ जिस्मा० पृ० १०९ । ४-ममबु० पृ० ४८-४९ म० दुद्धको अनात्मवाद सहसा मान्य नहीं था । उनने स्पष्टतः आत्माके -अस्तित्यसे इन्कार नर्ीिकयाया। यह उनकी जैन दशाका प्रभाव कहा जासकता है।

कि उनने दाड़ी और सिरके बाल नौंचनेकी परीषर्को सहन किया था । यह परीषद्र जैन मुनियोंका खास चिन्ह है । ति नपर गया शीर्षपर उन्होंने पांच भिक्षओं के साथ जो साधु जीवन व्यतीत किया था, वह ठीक जैन साधुके जीवनके समान था। पांच भिक्षुओं के नाम भी जैन साधुओं के अनुरूप थे । कहा गया है कि ' भिक्ष ' शब्दका व्यवहार सर्वे प्रथम केवल नेनों अथवा बीह्रों हारा हुआ थाः; किन्तु जिस समय म० बुद्ध उन पांच भिक्षुओं के नाथ थे उप-समय उन्होंने बीद्धवर्मका नीवारोपण नहीं किया था। अतः निःसंदेह उक्त मिक्षुगण नैन थे और उनके साथ ही म॰ बुद्धने नैन साधुका जीवन व्यतीत किया थाः जैसे किवड स्वयं स्वीकार करते हैं। सर भाण्डारकर भी म० बुद्धको एक समय जैन मुनि हुआ बतला चुके हैं । किन्तु जैन मुनिकी काठेन परीषहों को सहन करनेपर भी म० बुद्धको शीघ ही केवलज्ञानकी पाति नहीं हुई तो वह इताश होगये और उन्होंने मध्यका मार्ग दृंढ निकालाः नो नैनधर्मकी कठिन तपस्या और हिन्दू धर्मके क्रियाकाण्डके बीच एक राजीनामा मात्र था।

किन्हीं लोगों का यह खयाल है कि म॰ गौतमबुद्ध और भगवान महावीर और भगवान महावीर एक व्यक्ति थे और जैन-म॰ गौतमबुद्ध एक धर्म बौद्धधमें की एक शाखा है, किंतु इस व्यक्ति नहीं थे और मान्यतामें कुछ भी तथ्य नहीं है। 'स्वयं शाका नहीं है। बौद्ध ग्रंथों से भगवान महावीर नीका स्वतंत्र

१-डिस्डोर्सस ऑफ गोतम १।९७-९९ । २-ममतु० १० ४७ । ३-डायोक्स ऑफ बुद्ध (SBB) Intro, ४-जेडि भा० १ १०५ । ५-Js. II. Intro.

व्यक्तित्व प्रमाणित है; जैसे कि पहले बोद्धग्रंथोंके उद्धरण दिये जा चुके हैं । इन दोनों महापुरुषोंकी कतिपय जीवन घटनायें अवश्य मिलती जुलती हैं; किंतु उनमें विभिन्नतःयें भी इतनी वेदव हैं कि उनको एक व्यक्ति नहीं कहा जासक्ता है। म॰ गौतमबुद्धके पिताका नाम नहां शानयवंशी शुद्धोदन था, वहां भगवान महावीरजीके पिता ज्ञ तुक्लके रत्न नृप सिद्धार्थ थे। म० बुद्धके जन्मके साथ ही उनकी माताका देहांत होगया था; किंतु भगवान महावीरकी माता रानी त्रिशला अपने पुत्रके गृह त्याग करनेके समय तक जीवित थीं । भगवान महावीर बालब्बह्मचारी थे; पर म० बुद्धका विवाह यशोदा नामक राजकुमारीसे हुआ था; जिससे उन्हें राहुल नामक पुत्ररत्नकी प्राप्ति भी हुई थी । भगवान महावीरने गृहत्याग कर जैन मुनिके एक नियमित जीवन क्रमका अभ्यास किया था। म० बुद्धको ठीक इसके विपरीत एकसे अधिक संपदायके साधुओं के पास ज्ञान लाभकी जिज्ञासासे जाना पड़ा था। म॰ बुद्धने पूर्ण सर्वज्ञ हुये विना ही ३५ वर्षकी अवस्थामें बौद्धपर्मको जनम देकर उसका प्रचार करना प्रारम्भ कर दिया था । किंतु भगवान महावीरजीने किसी नवीन घर्मकी स्थापना नहीं की थी। उन्होंने सर्वज्ञ होकर ४२ वर्षकी अवस्थासे जैनधर्मका पुनः पचार करना पारम्भ कर दिया था।

दोनों धर्मनेताओंके धर्मप्रचार प्रणालीमें भी जमीन आस्मा-नका अन्तर था। म० बुद्धको अपने धर्मप्रचारमें सफलता उनकी मीठी वाणी और प्रभावशाली मुखाकृतिके कारण मिली थी। कोग मंत्रमुग्वकी तरह उनके उपदेशको ग्रहण करते थे। उसकी

१-म्रान्डर्भ गौतम बुद्ध पृ० ७५।

सार्थकता अथवा ओचित्यकी ओर घ्यान ही नहीं देते थे। भगवान महावीरका धर्मपचार ठीक वैज्ञानिक ढंगपर होता था। उनके निकट निज्ञासुकी शंकाओं का अन्त एइदम हो जाता था। इपका कारण यही था कि वह त्रिकाल और त्रिलोकदर्शी सर्वज्ञ थे । उन्होंने आतमा और लोक्के अस्तित्व एवं कर्मवादको पूर्णतः स्पष्ट प्रतिपादित करके सैद्धांतिक निज्ञासुओंकी पूरी मनः संतुष्टि कर दी थी। उनने वनस्पति, पृथ्वी, जल, भग्नि वायु भादि स्थावर पदार्थों में भी जीव प्रमाणित किया था और कर्मवर्गणाओं का अस्तित्व और उनका सुक्ष्मरूप प्रकट करके अण्यादका प्राचीन रूप स्पष्ट कर दिया था। इसके विपरीत म॰ वुद्धने यह भी नहीं बतलाया था कि आत्मा है या नहीं। उनने आत्मा, लोक, कर्मफल आदि सैद्धांतिक बातोंको अधूरी छोड़ दिया थै। इस अपेक्षा विद्वज्ञन म० बुद्धके धर्मको प्रारम्भमें एक सेद्धांतिक मत न मानकर सामाजिक क्रांति ही मानते हैं। दोनों ही धर्मनेताओंने यद्यपि अहिंसातत्त्वको स्वीकार किया है; परन्तु जो विशेषता इस तत्त्वको भगवान महावीरके निकट पाप्त हुई, वह विशेषरूप उसे म॰ बुद्धके हाथोंसे नसीब नहीं हुआ।

म • बुद्धने अहिंसा तत्त्वको मानते हुये भी मृत पशुओं के मांसको ग्रहण करना विधेय रक्खा या और इमी शिथिलताका आज बह परिणान है कि प्राय: सर्वे ही बौद्ध धर्मानुयायी मांसभक्षक मिकते हैं । किन्त जैनधमंके विशिष्ट अहिंसा तत्त्वसे प्रभावित

१-ममबु० पृ• ११८-१२० । २-हीय, बुद्धिस्ट फिलासफी पृ० ६२ । ३-ठामाइ० प्र० १३१।

होकर प्रत्येक जैनी पूर्ण शाकाहारी है और उनका हृदय हर समय द्यासे भीजा रहता है; जिससे वे प्राणीम।त्रकी हितचिन्तना कर-नेमें अग्रसर हैं । जैन संघमें गृहस्थों अर्थात श्रावक और श्रावि-काओंको भी मुनियों और आर्थिकाओंके साथ स्थान मिला रहा है; किन्तु बौद्ध संघमें केवल भिक्षु और भिक्षुणी-यही दो अंग प्रारंभसे हैं। विद्वानोंका मत है कि जैन संघकी उपरोक्त विशे-षताके कारण ही जैनोंका अस्तित्व आज भी भारतमें है और उसके सभावमें बोद्ध घर्म अपने जन्मस्थानमें ढूंढ़नेपर भी मुहिक-लसे मिलता है । बीद्ध और जैनधर्मके शास्त्र भी विभिन्न हैं। जैन शास्त्र 'अंग और पूर्व' वहलाते हैं; बोर्डोक ग्रन्थ समृह रूपमें 'त्रिपिटक' नामसे प्रख्यात् हैं। जैन साधु नग्न रहते और कठिन तपस्या एवं व्रतोंका अभ्यास करना आवश्यक समझते हैं, किन्तु बोद्धोंको यह बातें पसन्द नहीं हैं। वह इन्हें घार्मिक चिन्ह नहीं मानते । बौद्ध साधु 'भिक्षु' अथवा 'श्रावक' कहन्नाते हैं, जैन साधु 'श्रमण' 'कचेलक' अथवा 'अ:र्य' या 'मुनि' नामसे परिचित हैं। नैनघर्ममें श्रावक गृहस्थको वहते हैं। जैन अपने तीर्थकरोंको मानते हैं और बौद्ध केवल म० बुद्धकी पूजा करते हैं। इन एवं ऐसी ही अन्य विभिन्नताओंके होते हुये भी जैनधर्म और बौद्ध-धर्ममें बहुत सः हरय भी है। 'आश्रव' 'संवर' आदि कितने ही स्वास शब्दों और ।सिद्धान्तोंको बीद्धोंने स्वयं जैनोंसे प्रहण किया 🕏 अोर स्वयं म० दुद्ध पहले जैनधर्मके बहुश्रुती साधु थे; ऐसी

१-रि. इं० पृ० २३०। २-केहि इ० पृ० १६९। ३-इरि इ० भा० ७ प्र० ४७२।

दशामें उक्त दोनों घर्मोंमें साटस्य होना कोई आश्चर्यकी बात नहीं है । दोनों धर्मों में न वेदों की ही मान्यता है और न ब हाणों का आदर है। वे यज्ञोंमें होनेवाली हिंसाका घोर विरोध रखते हैं। जाति और कुलके घमंडको दोनों ही धमोंमें पाखण्ड बतलाया गया हैं और उनका द्वार पत्येक प्राणीके लिये सदासे खुला रहा है।

बीद्ध और जैनोंके निकट रत्नत्रय अथवा त्रि रत्न मुख्य हैं और आदरणीय हैं; परन्तु दोनोंके निकट इनका अभिपाय भिन्न भिन्न है । बौद्धवर्मके अनुसार त्रिरत्न (१) बुद्ध (२) धर्म और (३) संघ हैं×। जैनधर्ममें रत्नत्रय (१) सम्यग्दर्शन (Right Belief) (२) सम्यग्ज्ञान (Right Knowledge) और (३) सम्यग्चारित्र (Right Conduct) को कहते हैं। बीद और जैन जगतको रचनेवाले ईश्वरका अस्तित्व नहीं मानते हैं: यद्यपि जैनधर्ममें ईश्व-रवाद स्वीकृत है। वे मोक्ष व निर्वाण प्राप्ति अपना उद्देश्य समझते हैं; किन्तु इसका भाव दोनोंके निकट भिन्न है। बौद्ध निर्वाणसे मतलब पूर्ण क्षय होनेका समझते हैं; किन्तु भैनोंके निकट निर्वाण दशासे भाव अनन्तदशंन, अनन्तज्ञान, अनन्तवीर्थ और अनंतसुख पूर्ण अवस्थासे है। इस प्रकार जैनवर्भ और बौद्धवर्ममें भौलिक भेद स्पष्ट है और यह भी पगट है कि भगवान महावीर एक स्वाधीन सीर म॰ बुद्धसे विभिन्न महापुरुष थे; जिन्हें बौद्ध लोग निगन्ठ

१-ममब्• प्र• ११७-१७८।

x बौद्धधर्भमें यही तीन शरण माने गये हैं। जनधर्भमें (१)-अर-इन्त, (१) बिब, (१) साधु, (४) व केवली भगवान द्वारा प्रतिपादित धम-यह चार शरण माने है।

नातपुत्त कहते हैं। जैनधर्मका उछेख बौद्ध यन्थों में एक पूर्व निश्चित और म॰ बुद्धके पहिलेसे प्रचलित धमंके रूपमें हुआ मिलता है। अतएव जैनधर्मको बौद्धधर्मकी शाखा नहीं कहा जामका। हां! इसके विपरीत यह कह सक्ते हैं कि म० गौतम बुद्धने नैनवर्मसे अपने धर्म निर्माणमें बहुत कुछ सहायता ली थी। भगवान महा-वीरके पवित्र जीवनका उनपर काफी प्रभाव पड़ा था।

जिस समय भगवान महावीर सर्वज्ञ होगये तो नियमानुपार भगवान महावीरका उनकी वाणी नहीं खिरी। नियम यह है प्रारंभिक उपरेश। कि निम समय तीर्थंकर केवली होनाते हैं, उत समयसे उनकी आयुर्वित नियमित रूपसे प्रतिदिन तीन समय मेघ गर्ननाके समान अनायास ही वाणी खिरती रहती है: जिसे प्रत्येक जीव अपनी २ भाषामें समझ लेते हैं। यह वाणी अर्धमा-गधी भाषामय परिणत होती है, जो सात प्रकारकी प्राकृत भाषा-ओं मैसे एक है । किन्तु भगवान महावीर जीके सर्वज्ञ हो जानेपर भी यह प्रसंग सहज ही उपस्थित न हुआ। जैन शास्त्र कहते हैं कि उस समय भगवानके निकट ऐसा कोई योग्य पुरुष नहीं था, जो उनकी वाणीको ग्रहण करता । इसी कारण भगवानकी वाणी नहीं खिरी थी। देवलोकका इन्द्र अपने देवपरिकर सहित भगवा-नका 'केवलज्ञान कल्याणक' उत्प्तव मनाने आया था। वहां भी वह उप स्थित था। उसने अपने ज्ञानबलसे जान लिया था कि वेदपारां-गत प्रसिद्ध ब्राह्मण विद्वान् इन्द्रभृति गौतम भगवानकी दिंव्यध्वनिको अब घारण करनेकी योग्यता रखता है। इन्द्रकी आज्ञासे भगवानके

१-वरचा समाधान पृ० ३९।

उपदेश निमित्त सभागृह पहले ही बन गया था निनमें अनेक कोट, बापी, तड़ाग, निन मंदिर, चित्य, स्तृप, मानस्तम्भ आदिके अति रिक्त भगवानकी मनमोहक 'गन्धकुटी' और बारह कोठे थे। इन कोठोंमें साधु—साध्वी, देव—देवांगना, नर-नारी और तिर्यच—पशु भो समान भावसे बैठकर भगवानका अन्यावात्र सुल—संदेश सुनते थे । इंद्र सभाननोंको भगवानकी वाणी रूपी अमृतके लिये तृषातुर देखकर शीघ ही बड़ी कुशलता पूर्वक इन्द्रभूति गौतम और उनके भाई वायुमृति व अग्निमृतिको वहां ले आया।

वे भगवानका दिन्य उपदेश सुनकर नैनधमें दीक्षित होगये और भगवानकी वाणीको ग्रहण करके उसकी अंग-पूर्वमय रचना इन्द्र-मृतिने उसी रोज कर डाली थी। मनःप्रयंथ ज्ञानकी निधि उनको तत्क्षण मिल गई थी और वह भगवानके प्रमुख गणधर पद्पर धासीन हुये थे। वायुमृति और अग्निमृति भी अन्य दो गणधर हुये थे । इनके अतिरिक्त भगवानके गणधर व अन्य शिष्य थे, उनका वर्णन अगाड़ीकी पंक्तियों में है। धे । शास्त्र कहते हैं कि भगवानका यह प्रथम समवशरण अपाया नामक नगरीके बाहर रचा गया था; किन्तु दिगम्बर शास्त्र उसे रामगृहके निकट ज्ञम्भक ग्राममें वतलाते हैं।

अब भगवान महावीरने उस सत्य संदेशको, जिसे उन्होंने भगवानके उपदेशका ढंग अत्यन्त कठिन तपश्चर्याके बाद प्राप्त किया और बहुप्रचार । था, प्राकृत रूपमें सारे विश्वको देश

१-समबु• पृ० ११०, व वीर सा॰ ५ पृ० २३०-२३४। २-उ॰ ए॰ ६१५ । ३-वीसमः पृण २३९।

प्रारम्भ कर दिया था। उनका उपदेश हितमित पूर्ण शब्दों में समस्त जगतके जीवोंके लिये कल्याणकारी था । उस आदरी रूप उपदे-शको सुनकर किसीका हृदय जरा भी मिलन या दुखित नहीं होता था। बल्कि उसका प्रभाव यह होता था कि प्रकृत जाति विरोधी जीव भी अपने पारस्परिक वैरभावको छोड़ देते थे। सिंह और भेड़, कुत्ता और बिल्ली बड़े आनंदसे एक दूमरेके समीप बैठे हुये भगवानके दिव्य संदेशको ग्रहण करते थे। पशुओंपर भगवानका ऐसा प्रभाव पड़ा हो, इस बातको चुपचाप ग्रहण कर छेना इस जमानेमें जरा कठिन कार्य है। किंतु जो पशु विज्ञानसे परिचित हैं और पशुओंके मनोबल एवं शिक्षाओंको ग्रहण करनेकी सुक्ष्म शक्तिकी ओर जिनका ध्यान गया है, वह उक्त प्रकार भगवान महावीरके उपदेशका प्रभाव उन पर पड़ा माननेमें कुछ अचरन नहीं करेंगे।

सचमुच वीतराग सर्व हितेषी अथवा सत्य एवं प्रेमकी साक्षात जीती जागती प्रतिमाके निकट विश्वप्रेमका आश्चर्यकारी किंतु अपूर्व वातावरण उपस्थित होना, कुछ भी अप्राकृत दृष्टि नहीं पड़ता ! विश्वका उत्कृष्ट कल्याण करनेके निमित्त ही भगवानके तीर्थक्कर पदका निर्माण हुआ था ! 'लेकिन उन्होंने अपना निर्माण सिद्ध करनेके निमित्त कभी किसी प्रकारका अनुचित प्रभाव डालनेकी कोशिश नहीं की और न कभी उन्होंने किसीको खाचार विचार छोड़कर अपने दलमें आनेके लिए प्रलोभित ही किया। उनकी ज्यदेश पद्धति शांत, रुचि इर, दुश्मनोंके दिलोंमें भी अपना असर पैदा करनेवाली, मर्मस्पर्शी और सरल थी।' 'सबसे पहिले उन्होंने इप बातकी घोषणाकी कि नगत् हा प्रत्येक प्राणी नो अशांति, अज्ञान और मत्यन्त दुःल ही ज्वालामें नल रहा है, मेरे उपदेशसे लाभ टठा सक्ता है। अज्ञानके चक्रमें छटपटाता हुआ प्रत्येक जीव चाहे वह तियंच हो चाहे मनुष्य, आर्थ्य हो चाहे म्छेच्छ, ब्राह्मण हो या जाद, पुरुष हो या स्त्री, मेरे घर्मके उदार झण्डेके नीचे आ सक्ता है। सत्यका प्रत्येक इच्छुक मेरे पास आकर अपनी आत्म पिपसाको बुझा सक्ता है। इस घोषणाके प्रचारित होते ही हजारों सत्यके मुखे प्राणी महावीरकी शरणमें आने लगे।'

महावीरजीकी महान् उदार आत्माके निकट सबको स्थान मिल गया। कवि सम्राट् सर रविन्द्रनाथ टागोर कहते हैं कि 'महा-बीरस्वामीने गंभीरनादसे मोक्षमार्गका ऐसा संदेश भारतवर्षमें फैलाया कि धर्म मात्र सामानिक रूदियों में नहीं है; किन्तु वह वास्तविक सत्य है। संप्रदाय विशेषके बाहिरी क्रियाकाण्डका अभ्यास करनेसे मोक्ष प्राप्त नहीं होसक्ती: किन्तु वह सत्य धर्मके स्वरूपमें आश्रय लेनेसे प्राप्त होती है। घर्ममें मनुष्य और मनुष्यका भेद स्थाई नहीं रह सक्ता । कहते हुये आश्चर्य होता है कि महावीर जीकी इस शिक्षाने समाजके हृदयमें बैठी हुई भेदभावनाको शिघ नष्ट कर दिया और सारे देशको अपने वश कर लिया !" ।

इसप्रकार भगवानका ४३ वर्षसे ७२ वर्ष तकका दीर्घ जीवन केवल लोक कल्याणके हितार्थ व्यतीत हुमा था। इस उपदेशका परिणाम यह निक्रका था कि (१) जाति-पांतिका जरा भी भेद रक्खे विना जनता हरएक मनुष्यको-चाहे वह शुद्र अथवा

१-चंभम• पृ• १७३। २-भम• पृ० २७१।

म्लेच्छ हो-धर्मसाधन करने देनेका पाठ सीख गई! उसे विश्वास होगया कि 'श्रेष्ठताका आधार जन्म नहीं बल्कि गुण हैं, और गुर्णोमें भी पवित्र जीवनकी महत्ता स्थापित करना ।' (२) पुरुषोंके ही समान स्त्रियोंके विकासके डिये भी विद्या और आचार मार्गके द्वार खुल गये थे। जनता महिला-महिमासे भली भांति परिचित होगई थी। (३) भगवानके दिव्य उपदेशका संकलन कोकभाषा अर्थात अर्थमागधी प्राकृतमें हुआ था; जिससे सामान्य जनतामें तत्वज्ञानकी बढ़वारी और विश्वप्रेमकी पुण्य भावनाका उद्गम हुआ था। (४) ऐहिक और पारलोकिक सुखके लिये होनेवाले यज्ञ आदि कर्मकांडोंकी अपेक्षा संयम तथा तपस्याके स्वावक्रम्बी तथा पुरुषार्थ-प्रधान मार्गकी महत्ता स्थापित हो गई थी' और जनता अहिंसावमेंसे प्रीति करने लगी थी; (५) और 'त्याग एवं तपस्याके नामरूप शिथिलाचारके स्थानपर मच्चे त्याग और मचो तपस्याकी प्रतिष्ठा करके भोगकी जगह योगके महत्वका वायुमंडल चारों ओर उत्पन्न होगया था। '१

इस विशिष्ट वायुमंडलमें रहती हुई जनता 'मनेकान्त' और 'स्थाद्वाद' सिद्धान्तको पाकर साम्पदायिक द्वेष और मतभेदको बहुत कुछ भूल गई थी । ऐसे ही और भी अनेक सुयोग्य सुधार उस-समय साधारण जनतामें होगये थे । जनता आनन्दमग्न थी !

भगवान महावीरने जुम्भक ग्रामके निकटसे भपना दिन्योपदेश भगवानका विहार पारंम किया था और फिर समग्र सार्यखंडमें और धमंत्रचार। उनका धमंत्रचार और विहार हुआ था। सर्क

१-चंमम० प्र० १७७-१७४।

[पथम उनका शुभागमन मगधमें राजगृहके निकट विपुलाचल पर्वत-पर हुआ था। यहांपर सम्राट् भ्रेणिक और उनके अन्य पुत्रोंने भगवानकी विशेष भक्ति की थी। यहांपर भगवानका आगमन कई दफे हुआ था। राजगृहमें अभिनवभ्रेष्ठोने उनका विशेष आदर किया थै। । अर्जुन नामक एक माली भी यहां भगवानकी शरणमें **भाया थार्। अर्जुन अपनी पत्नीके दुश्चरित्रसे ब**ड़ा कुद्ध होगया था और उनने कई एक मनुष्योंके प्राण भी लेलिये थे; किन्तु भगवान महाबीरजीके उपदेशको सुनकर वह बिलकुल शांत होगया और साध दशामें उसने समताभावसे अने इ उपसर्ग सहे थे; यह इवेतांबर शास्त्र प्रगट करते हैं। जिन समय राजा श्रेणिक वीर प्रमुकी वंद-नाके लिये समस्त पुरवासियों समेत जारहे थे, उस समय एक मेंढक उनके हाथीके पैरसे दनकर प्राणांत कर गया था । दिगम्बर शास्त्र कहते हैं कि वह बीर प्रभुक्ती भक्तिके प्रभावसे मरकर देव हुआ थै। ।

रानगृहसे भगवान श्रावस्ती गये थे । यह आजीविक संप-कौशलमें बोर प्रभूका दायका मुख्य केन्द्र था, किन्तु तीभी भग-वानका यहांपर भी काफी प्रभाव पड़ा था। उस समय यहांपर राजा प्रसेननित अथवा अग्निदत्त राज्य करते थे । उन्होंने भगवानका स्वागत किया था । जैनोंकी मान्यता उनके निकट थी अतर उनकी रानी मिछिकाने एक समागृह बनवाया था; तिसमें ब्राह्मण, नेनी आदि परस्पर तत्त्वचर्चा किया करते थें।

१-डिजेबा० पृ० १६ । २-अंतगतदयाओ, डिजेबा० पृ० ९६ । ३-आकः मा० ३ प्र॰ २८८-२९३। ४-लाबबु० प्र० १९६। प्रकारहु०, १० १०५।

यह इक्ष्वाकूवंशी क्षत्री थे। प्रसेनजितका पुत्र विदुर्थ था और इसके साथ ही इस वंशका अन्त होगया था। कौशल उस समय मगधके आधीन था। आवस्तीसे भगवानने कौशलके देवछी आदि नगरोंमें विहार करके ज्ञानामृतकी वर्षा की थी। और इस प्रकार हिमालयकी तलहटीतक वे दिव्यध्वनिको प्रध्वनित करते विचरे थे ।

मिथिलामें भगवानने अपने सदुपदेशसे जनताको कृतार्थ मिथिला, वैशाली, व कियाथा । वैशालीमें उनका शुभागमन कई-चंपा आदिमें जिनेन्द्र वार हुआ था। राजा चेटक आदि प्रवान देवका धर्मघेष। पुरुष उनकी भक्ति औ( विनय करनेमें अप्रसर रहे थे । वहां आनंद नामक श्रेष्टी और उसकी पत्नी शिवनंदा गृहस्थ धर्म पालनेमें प्रतिद्ध थे। इनने महावीरजीके सन्ति-कट श्रावकके बारहवत ग्रहण किये थे<sup>3</sup>। पोल।शपुरमें भगवानका स्वागत राजा विजयसेनने बडे आदरसे किया था। ऐमत्ता नामक उनका पुत्र भगवानके चरणोंमें मुनि हुआ थ। अंगदेशके अधि-पति कुणिकने भी चंपामें भगवानके शुभागमनपर अपने अहोभाग्य समझे थे । और वह भगवानके साथ२ कौशांबीतक गया थे। ।

चम्पाके राजा दिधवाहन, इवेतवःहन, अथवा घाड़ीवाहन, जो विमलवाहन मुनिराजके निकट पहले ही मुनि होगये थे, भगवान महावीरके संघर्मे संमिलित हुये थे। इनकी अभया नामक रानीने चम्पाके प्रसिद्ध राजसेठ सुद्शंनको मिथ्या दोष लगाया था । किन्तु सुद्शंन निर्दोष

१-भम० पृ० १०८। २-हाँजै० पृ० ३९...। ३-उद० १-९० और हिजैबा पृ ७५ । ४-हिजैबा पृ २७ । ५-मन पृ १०८ ।

सिद्ध हुये थे। \* अन्ततः सुदर्शन सेठके साथ ही यह राजा भी जैन मुनि हुये थे । सुदर्शन सेठ अपने शीलघर्मके लिये ब*ह* प्रख्यात हैं। इन्होंने मुक्तिलाभ किया थे। । राजा दिधवाहन मुनि दशामें जब वीर संघमें शामिल होगये, तब एकदा वह विपुलाचल पर्वत पर समोशरणके बाहरी परकोटेने ध्यानमग्न थे। उस समय लोगोंके मुखसे यह सुनकर उनके परिणाम कुद्ध होचले थे। और उनके कारण उनकी आकृति विगड़ी दिखाई पड़ती थी, कि उनके मंत्रिमंडलने उनके बालपुत्रको घोखा दिया है। श्रेणिक महारा-जने वीर प्रभूसे यह हाल जानकर उनको सन्मार्ग सुझाया था और इसके बाद शीघ ही वह मुक्त हुए थेरे। इस घटनाके बाद ही शायद मगधका आधिपत्य अंगदेश पर होगया था । चम्पामें जैनोंका 'पुण्यभद्र' (पुण्यभद्र) चैत्य (मंदिर) प्र'सिद्ध था। यहांपर एक प्रसिद्ध सैठ कामदेवने भगवानसे श्रावकके बारह वत ग्रहण किये थे<sup>3</sup>।

इसी विद्वारके मध्य एक समय भगवान महावीरनीका समी-बनारसमें भगवान रुरण बनारस पहुंचा था। वहांपर राजा जित-शत्रुने उनका विशेष आदर किया था। यहांपर चूलस्तीपिया और सुगदेव नावक गृहम्थोंने अपनी अपनी पत्नियों सहित श्रावकके व्रत ग्रहण किये थे । यहांके नितारि नामक राजाकी पुत्री मुण्डिहाको वृषभश्री अधिकाने जैनी बनाया थे। ।

<sup>\*</sup> राजा दिधिनाहन हा समय भ० महावीर के लगभग होने के कारण ही सुदर्शन सेठको उनका समकाशीन छिबा है।

१-सुदर्शनवरित, पृ० १-१०५ व डिजेब ० पृ०२। २-उपु० पृ० ६९९। ३-उ१० ब्या॰ २। ४-उ१० ब्या॰ १। ५-प्रकी० पृ०९४ ।

बनारससे अन्यत्र विहार करते हुए वे कर्लिगदेशमें पहुंचे वीर समेशारण कलिङ्ग थे । वहांपर राजा सिद्धार्थके बहनोई जित-व बङ्ग आदिमें। शत्रुने भगवानका खुब स्वागत किया था और अन्तमें वह दिगम्बर मुनि हो मोक्ष गये थेर। उस ओरके पुण्डू, बंग, तः म्रलिपि भादि देशों में विहार करते हुए भगवान कीशांबी पहुंचे थे। कौशांबीके नृप शतानीकने भगवानके उपदेशको विशेष भाव और ध्यानसे सुना था, भगवानकी वंदना उपातना बडी विनयसे की थी और अन्तरें दह भगवान के संघर्में संमिलित होगया थैं। । उनका पुत्र उदयन् वत्सराज राज्याधिकारी हुआ था।

इस प्रकार राजगृह, को ग्रांबी आदिकी ओर धर्मचक्रकी पगति मगध आदिमें विशेष रूपसे हुई थी। बौद शास्त्र कहते हैं कि धर्भ प्रचार। उस समय भगवान महावीर मगघ व अंग आदि देशोंमें खुव ही तत्त्रज्ञानकी उन्नति कर रहे थें।

एकदा विहार करते हुए भगवानका समोशरण पाञ्चालदेशकी पाञ्चालमें भगवानका राजधानी और पूर्व तीर्थंकर श्री विमलना-थनीके चार कल्याणकोंके पवित्र स्थान कांपि-प्रचार । रूपमें पहुंचा था और वहां फिर एकवार धर्मकी <sup>क</sup> समोधवर्षा होने लगी थी। उस समय कुन्दकोलिय नामक एक शास्त्रज्ञ और घर्मात्मा श्रावक यहांपर था । यहीं पड़ोसमें संकाश्य ( संकसा ) ग्राम भी विशेष प्रख्यात् था । भगवान विमलनाथनीका केवलज्ञान स्थान संभवतः वही 'अधहतिया' ( अघहतग्राम ) में था । वहांपर आज

१-हरि० पू॰ १८। २-हरि० पृ॰ ६२३। ३-वीर वर्ष ३ पृ० ३७०। ४-अम० पृ० १०८ व उप्र० पृ० ६३४ । ५-मनि॰ भा० १ पृ० २ ।६-उद० व्या० ६ ।

भी जैनों की पाचीन की तियां विशेष मिलती हैं। बौद्ध और जैनों में इस स्थानकी मालिकी पर पहिले झगड़ा भी हुआ था \* । उस समयके लगभग कांपिच्यके राजा द्विमुख अथवा जय प्रख्यात थे। उनके पास एक ऐया त ज था कि उसकी सिरपर धारण करनेसे राजाके दो मुख दृष्टि पड़ते थे ! इस ताजको उउनैनके राजा प्रद्योतने मांगा था। जयने इपके बदलेमें प्रद्योतसे नलगिरि हाथी, रथ, व रानी और लोइनंघ लेखक चाहा था । हठात दोनों राजा-ओं में युद्ध छिड़ा; जिसका अन्त पारस्परिक प्रेममें हुआ था। प्रद्योतने मदनमंत्ररी नामक एक कन्या जय राजासे ग्रहण की थी और वह उड़िनको वापस चला गया था। राजा जय जैन मुनि हुये थे। इवेताम्बर शास्त्रोंमें उनको प्रत्येकनुद्ध लिखा है।

कांपिल्यसे अगाड़ी बढ़कर भगवानका समोशरण उस समयकी उत्तर मथुरामें भगवानका एक प्रख्यात नगरी सौरदेशकी राजधानी शुभागमन । उत्तर मथुरामें पहुंचा था । उस समय भी बहांपर जैनधर्मकी गति थी। तेईसर्वे तीर्थंकर श्री पार्श्वनाथनीके समयक्षा बना हुआ एक सुन्दर ग्तूप और चैत्यमंदिर वहां मीजूद **था ।** भगवानके धर्मी ग्रेडेशसे वहां 'सत्य ' खुन प्रकाशमःन् हुआ था। जैन शास्त्र कहते हैं कि उस समय मथुरामें पद्मोदय राजाके पुत्र उदितोदय राज्यःथिकारी थे<sup>र</sup> । बौडशःस्त्रोंने यहांके नृपक्षी "अवन्तिपुत्र" लिखा **है**ै। संभव **है** कि दोनों राजकुलोंमें परस्पर सम्बंध हो । उदिवोदयहा रामसेठ अईदास अपने सम्यक्तवके लिये

<sup>\*</sup> बीर वर्ष १ पृ० ३३६ । १- हिटे० पृ० १४० । २- सकी े पृ० ४। ३-केंद्दिः १० १८५।

प्रस्यात था। उसीके संप्तर्गसे राजाको भी जैनधमें में प्रतीत हुई थी । अईदास सेठने भगवान महावीरनीके निकटसे व्रत नियम ग्रहण किये थे । उत्तर मथुराके समान ही दक्षिण मथुरामें भी जैनघर्मका अस्तित्व उस समय विद्यमान था। भगवानके निर्वाणी-परांत यहांपर गुप्ताचार्यके आधीन एक बड़ा जैनसंघ होनेका उल्लेख मिलता है 31

भगवान महावीरजीका विहार दक्षिण भारतमें भी हुआ था। द्क्षिण भारतमें कांचीपुरका राजा वसुपाल था और वह संभवतः वीर प्रभू। भगव विकासक्त था। (आक ० भा०३ ए०१८१) जिस समय भगवान हैनांगदेशमें पहुंचे थे, इस समय राजा सत्यं-घरके पत्र जीवंधर राज्याधिकारी थे। हेमांगदेश आजकलका महीसर (Mysore) प्रांतवर्ती देश अनुमान किया गया है; क्योंकि यहींपर सोनेकी खाने हैं, मलय पर्वतदर्शी वन है और समुद्र निकट है। हेमांगदेशके विषयमें यह सब बातें विशेषण रूपमें लिखीं हैं। हेमांग देशकी राजधानी शत्रपुर थी; जिसके निकट 'सुरमलय ' नामक उद्यान था । भगवानका समोशरण इसी उद्यानमें अवतरित हुआ था। राजा जीवंघर भगवान महावीरको अपनी राजधानीमैं पाकर बड़ा प्रमन्न हुआ था। अन्तमें वह अपने पुत्रको राजा बना-कर मुनि होगया था। मुन डोकर यह वीर संघके साथ रहा था। ज्ञ बीरसंघ विद्वार कन्ता हुआ उत्तरापथकी ओर पहुंचा था, तब जीवंघर मुनिराजने अग्रड केवली रूपमें राजगृह के विपुलाचल पर्वतसे

१-मकी० पृ० ६ । २-वीर वर्ष ३ पृ० ३५४ । ३-आक० मा● 9 प्र ९३ ।

ठीक उस समय निर्वाणलाभ किया था, जिस समय भगवान महा-वीर पाव में मुक्त हुए थे। जैनशास्त्रोंमें इन्हें एक बड़ा प्रतापी राजा लिखा है। इनने दक्षिणके पछ्न भादि देशोंके राजाओं एवं उत्तरा पथके राजाओंसे भी युद्ध किया था। (उपु॰ ए॰ ६९१–६९७) जैन किवयोंने इनके विषयमें अनेक ग्रन्थ लिखे हैं। दक्षिण भार-तमें विचरते हुए भगवानका समोशरण उज्जैनके निकट स्थित सुरम्य देशकी पोदनपुर नामक राजधानीमें पहुंचा था। उस समय यहांका राजा विद्रदान जैनधर्म भक्त थे।।

पोदनपुरसे वीर प्रमुका समोशरण मालवा और राजपुतानाकी राजपुतानामें श्रीमहा- और आया था। जयपुर राज्यान्तर्गत महा- वीरका ग्वहार । वीर (पटौंदा) स्थान भगवानकी पुनीति पावन स्मृतिका वहां आज भी पगट चिन्ह है। उज्जनमें उन समय राजा चन्द्रपद्योत राज्याधिकारी थे और वह जैनवर्मके प्रेमी थे। वनने कालसंदीव नामक उपाध्यायसे म्लेच्छ भाषा सीखी थी। कालसंदीव जैन मुनि हुए थे और अपने शिष्य स्वेतसंदीव सहित वीरसंघमें मंमिलित होगये थे। (आक० भा० ३ ए० ११०) भगवान महावीरके निर्वाण समय चन्द्रपद्योतका पुत्र "पालक " राज्य सिंहामनपर बेठा था। राजा प्रघोतन जैन मुनि होगये थे। उज्जनके समीपने ही दशाणे देश था। इप समय वहांके राजा दशरथ भगवानके निरूट सम्बन्धों थे; यह पहले जिल्हा ज चुहा है। उनके राज्यके निरूट सम्बन्धों थे; यह पहले जिल्हा ज चुहा है। उनके राज्यके निरूट सम्बन्धों थे; यह पहले जिल्हा ज चुहा है।

१—जेप्र• पृ० २२१ । २—आइ० म.० ३ पृ० ५ । ३–इ४० पृ० १२ (भृमिका) ।

जैनघर्मके प्रेमी यह राजा भगवानका विशेष स्वागत करनेमें पीछे < हे हों। उससमय मेवाड़ प्रांतमें स्थित मिज्झिमिका नगरी भी बहु प्रस्यात् थी। वीर निर्वाण संवत् ८४ के एक शिलाने खमें इस नग-रीका उल्लेख है; उससे प्रगट होता है कि भगवान महावीरजीका **मादर इस नगरके निवासियोंमें खुब था । सारांशतः जैनवर्मकी गतिः** इस प्रांतमें भत्यन्त प्राचीन कालसे हैं । उउनैन तो नेनों का मुख्य ही केन्द्र था।

राजपूतानेकी तरह गुजरातमें भी जैनधर्मका अस्तित्व प्राचीन कालसे है। भगवान महावीरजीका समो-गुजरात और ासधुदे-शरण दक्षिण पांतकी ओर होता हुमा यहां शमें वीर प्रभूका पवित्र विहार। भी अवस्य पहुंचा था; इस व्याख्याको पुष्ट करनेवाले उल्लेख मिलते हैं। बाबीसवें तीर्थंकर श्री नेमिनाथनीका निर्वाणस्थान इसी प्रांतमें है। गिरिनगर (जूनागढ़) के राजा जैन थे. यह जैन शास्त्रोंसे प्रगट है । कच्छदेश और सिन्धुसीवीरके राजा उदायन जैनधर्मके परमभक्त थे; यह पहले लिखा जा चुका 🖁 । उनकी राजधानी रोरुकनगरमें भगवानका समोशरण पहुंचा था। रोरुक उस समय एक प्रसिद्ध बन्द्रगाह थै। । लाटदेशमें उससमय जैनघर्मका खूब प्रचार था । भृगुक्रच्छमें राजा वसुपाल थे । यहां

१-राइ० भा० १ पृ० ३५८-स्त्रयं मध्यमिकासे प्राप्त वि० सं० पर्वकी तीसरी शताब्दिके आसपासकी लिपिमें अंकित लेखोंमेसे एकमें पढ़ा गया है कि ''सर्व भूतों (जीवों)की दयाके निमित्त.....वनवाया।'' यह उहेल स्पष्टतः जैनोंसे सम्बन्ध रखता हैं, बौद्रोंसे नहीं । क्योंकि बौद्धोंने सब भूतों (पृथ्वी जलादि)में जीव नहीं माना है। देखो कैहिइ० प्र १६१ । २-हरि० प्र ४९६ । ३-केह्इ० प्र २१२ ।

जैनघर्मकी महिमा अधिक थी। (आक० भा०२ ए० ४४)

मिंधुदेशमें विहार और धर्मप्रचार करते हुये भगवानका शुभा-पंजाब और काश्मीरमें गमन पंजाब और काश्मीरमें भी हुआ था। वीर-सन्देशका गांधारदेशकी राजधानी तक्षशिलामें भगवा-प्रतिघाष। नका समीशरण खूब ही शोभा पाता था। आज भी वहांपर कई भग्न जैन स्तृप मीजूद हैं। (तक्ष०, ए० ७२) वहीं निकटमें कोटेरा ग्रामके पास भगवानके शुभागमनको सृचित करनेवाला एक व्वंश जैनमंदिर अब भी विद्यमान है । जैनधर्मकी बाहुल्यता यहां खुब होगई थी। यही कारण है कि सिकन्दर महा-नको यहांपर दिगंबर जैन मुनि एक बड़ी संख्यामें मिले थे।

फलतः भगवान महावीरजीका विहार समग्र भारतमें हुआ समग्र भारतमें वीरप्रभूका था। ई॰से पूर्व चौथी शताब्दीमें जैन धर्मचक प्रचर्तन। धर्म लंकामें भी पहुंच गया था। खतएव इस समयसे पहिले जैनधर्म दक्षिण भारतमें आ गया था, यह प्रगट होता है। जैनशास्त्र कहते हैं कि भगवान महावीरका समोशरण दक्षिण पान्तके विविध स्थानोंमें पहुंचा था। आज भी कितने ही अतिश्यक्षेत्र इस व्याख्याका प्रकट समर्थन करते हैं।

श्री जिनमेनाचार्यं नीके कथनसे भगवानका समग्र भारत किंवा अन्य आर्य देशोंमें विहार करना प्रगट है। वह लिखते हैं कि " जिसप्रकार भव्यवत्सल भगवान ऋषभदेवने पहिले अनेक देशोंमें विहार कर उन्हें धर्मात्मा बनाया था, उसीप्रकार भगवान महावीरने भी मध्यके (काशी, कीशल, कीशल्य, कुसंध्य, अश्वष्ट, साल्व, त्रिगर्त

१-इ जाइ॰ प्र० ६८२-६८३ । २-ठाम० प्र० २०।

पांचाल, भद्रकार, पाटचार, मौक, मत्स्य, कनीय, सौरसेन एवं वृकार्थक ) समुद्रतटके (कलिंग, कुरुगांगल, कैकेय, आत्रेय, कांबीज, वाल्हीक, यवनश्चति, सिंधु, गांघार, सौवीर, सुरभीरु, दशेरुक, वाड-बान, भारद्वान और क्वाथतीय) और उत्तर दिशाके (तार्ण, कार्ण, प्रच्छाल भादि) देशोंमें विद्वारकर उन्हें धर्मकी ओर ऋजु किया था।"

श्वेताम्बराम्नायके 'करूपसूत्र' ग्रंथमें भगवानके विहारका उल्लेख चातुर्मासोंके रूपमें किया है। वहां लिखा है श्वेताम्बर शास्त्रोंमें चातुर्मास वर्णन। कि चार चतुर्मास तो भगवानने वैशाली और विणयप्राममें विताए थे; चौदह राजगृह और नालन्दाके निकटवर्तमें, छै मिथिलामें; दो भद्रिकामें; एक अलभीकमें; एक पाण्डभूमिमें; एक श्रावस्तीमें और अंतिम पावापुरमें पूर्ण किया था। किन्तु दिग-म्बर। झायके शास्त्र इस कथनसे सहमत नहीं हैं। उनका कथन है कि एक सर्वेज्ञ तीर्थंकरके लिये 'चतुर्गात' नियमको पालन करना मावस्यक नहीं है । उधर स्वेताम्बर शास्त्रोंमें परस्पर इस वर्णनमें मतभेद है।

उपरोक्त वर्णनसे शायद यह ख्याल हो कि भगवानका विहार केवल भारतवर्षमें हुआ था; किन्तु यह भगवान महोवीरजीका मानना ठीक नहीं होगा। जैन शास्त्र मुखद्विहार और विदे-शोंमें धर्मप्रचार । स्पष्ट कहते हैं कि भगवानका विहार और घर्मप्रचार समस्त आर्यखंडमें हुआ था। भरतक्षेत्रके अन्तर्गत मार्थखंडका जो विस्तृत क्षेत्रफल जैन शास्त्रोंमें बतलाया गया है, 🖙 उसको देखते हुये वर्तमानका उपरुब्ध जगत उसीके अन्तर्गत सिद्धः होता है । श्रवणवेलगोलाके मान्य पंडिताचार्य श्री चारुकीर्तिनी महाराज एवं स्व० पं० गोपालदामजी बरेया प्रभृति विद्वान भी इस ही मतका पोषण कर चुके हैं। उक्त पंडिताचार्य महाराजका तो कहना था कि दक्षिण भारतमें करीन एक या डेढ़ हजार वर्ष पहिले बहुतसे जैनी अरबदेशसे आकर बसे धेर । अब यदि वहांपर जैन धर्मका प्रचार न हुआ होता तो वहांपर जैनियोंका एक बड़ी संख्यामें होना असंभव था। श्री जिनसेनाचर्यं जी महाराजने जिन देशों में भगवानका विहार हुआ लिखा है, उनमेंसे यवनश्रुति, काथतीर्य, सुरभी हैं, ताणें, काणें आदि देश अवस्य ही भारतके बाहर स्थित प्रतीत होते हैं। इनके अतिरिक्त प्राचीन ग्रीक यूनानी) विद्वान् भगवान महाबीरजीके समयके लगभग जैन मुनियोंका अस्तित्व वैविट्या **भौर अ**वीसिनियामें बतलाते हैं<sup>६</sup>। विलफ्ड सा०ने 'शंकर पादुर्भव'

१-भगाव, पृव १५६ । २-ऐरिव, भाव ९ प्रव २८३ । ३-यवन श्रुति पारस्य अथवा यूनानका बोधक प्रतीत होता है । ४-वन्धथतीय अर्थात् उत्व समुद्र तटका देश जिसका जल क्वाथके समान था। अतः इस प्रदेशका 'रेडभी' ( Red Sea ) के निकट होना उचित है । उस समुद्रके किनार वाले देशों जैसे अवीसिनिया, अरब आदिने जैन धर्मका अस्तित्व मिलता है। देखो लाम० पृ० १८-१९ व भपा० पृ० १७३-२०२ । ५-स्रभी इ देश संभवतः 'स्रुसि' नामक देशका बोधक है, बो मध्य ऐशियामें क्षीरमागर (.Caspian Sea ) के निकट अक्षस ( Oxus ) नदीसे उत्तरकी ओर स्थित था । यह आज कठके सीव (Khiva) प्रान्तका सनत अथवा सरिस्म प्रदेश है। देखी इहिकः। मा॰ २ पृ॰ २९ । ६-एइमे॰ पृ॰ १०४ "Sarmanaeans were the philosopers of the Baktrians." व भंदा॰ १०१०३ ( ब्रमण जैन मुनिक्ये कहते हैं )।

नामक वैदिक ग्रन्थके आधारसे जैनोंका उल्लेख किया है । उसमें भगवान पार्श्वनाथ और महावीरजी इन अंतिम दो तीर्थकरोंका उल्लेख 'जिन' 'अईन्' अथवा 'महिमन्' ( महामान्य ) रूपमें हुआ **है**र। उक्त सा०ने लिखा है कि 'अर्हन्' ने चारों ओर विहार किया था और उनके चरणचिह्न दूर देशोंमें मिलते हैं। लंका, स्याम, भादिमें इन चरणचिन्होंकी पृत्रा भी होती है। पारस्य, सिरिया (Syria) और ऐशिया मध्यमें 'महिमन्' (महामान्य=महावीरजी) के म्मारक मिलते हैं । मिश्रमें 'मेमनन' (Memnon) की प्रसिद्ध मूर्जि 'महिमन् ' (महामान्य ) की पवित्र स्मृति और आदरके लिये निर्मित हुई थी। अतः इन उछेलों से भी भगवान महावीरका भारतेवर देशोंमें विहार और धर्म प्रचार करना सिद्ध है। जैन शास्त्रोंमें कितने ही विदेशी पुरुषों हा वर्णन मिलता है, जिन्होंने जैनधर्म धारण किया था । आईक नामक यवन अथवा पारस्यदेश-वासी राजकुगारका उल्लेख ऊपर होचुका है। उसी तरह यूनानी लोगों (योङ्काओं) का भगवान महावीरजीका भक्त होना प्रकट है। फणिक अथवा पणिक (Phonecia) देशके प्रसिद्ध व्यापारियों में जैनधर्मकी प्रवृत्ति होनेके चिह्न मिलते हैं। अगवानका समोशरण निस समय वहां पहुंचा था, उस समय एक 'पणिक ' व्यापारी उनके द्रीनोंको गया था । भगवानका उपदेश सुनकर वह प्रति-बुद्ध हुआ था और जैन मुनि होकर वीर संघके साथ भारत आया था । जिस समय वह गंगानदीको नावपर बठे हुये पार कर रहा

१-ऐरिं० भा० ३, पृ० १९३-१९४ । २-भपा० पृ० ९७-९९। ३-ऐरि॰ भा॰ ३, १९६-१९९ । ४-भपा॰ पृ० २०१-२०२ ।

था, उमी समय बड़े नोरोंका आंधी—पानी आया था और नांबके इबते २ उनने अपने ध्यानबलसे केवलज्ञान विभृतिको प्राप्त करके मोक्ष सुख पाया था । इनके अतिरिक्त भगवानके भक्त विद्याघर लोग अवस्य ही विदेशोंके निवामी थे। अतः यह स्पष्ट है कि भगवान महावीरनीका उपदेश मंपूर्ण आर्यखण्डमें हुआ था, नो वर्तमानकी उपलब्ध दुनियासे कहीं ज्यादा विस्तृत है।

ज्ञातृपुत्र महावीरने ठीक तीम वर्षतक चारोंओर विहार करके पतितपावन सत्यवर्मका संदेश फैलाया था। भगवान महावीरका उपदेश अर्थात मत्य मदासे है और वैसा ही रहेगा। जैनघर्भ । भगवान महावीरने भी उमी सनातन सत्यहा प्रतिपादन अपने समयके द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावके अनुसार किया था। उन्होंने स्पष्ट प्रकट कर दिया था कि केवल थोथे क्रियाकाण्ड-द्वारा अथवा वनवासी जीवनमें मात्र ज्ञानका आराघन करके कोई भी सचे सुसको नहीं पासका है। और यह पाकृत सिद्धान्त है कि प्रत्येक पाणी सुसका मुखा है। सांसारिक भोगोपभोगकी सलीनी सामग्रीको भोगते चले जाइए किन्तु तृप्ति नहीं होती है। वासना और तृष्णा शान्त नहीं होती, मनुष्य अतृप्त और दुखी ही रहता है। फलतः भोगोपभोगकी मामग्री द्वारा भचा सुख पालेना असं-भव है। उसको पालेनेके लिये त्यागमय जीवन अथवा निर्वेत्तिमा-र्गैका अनुपरण करना आवश्यक है। भगवानने उच्च स्वरसे यही कहा कि सुख भोगसे नहीं योगसे मिल सक्ता है। वासनाका क्षय हुये बिना मनुष्यको पूर्ण और अक्षयसुख नहीं होतका। त्यागमई

९-भाइ० मा॰ २ पृ० २४३।

सन्यास जीवनमें भी यदि वासना-तृप्तिके साधन जुटाये रक्खे जांये और केवलज्ञानकी आराधनासे अविनाशी सुख पालेनेका प्रयत्न किया जाय तो उसमें असफलताका मिलना ही संभव है। त्यागी हुये-घर छोड़ा-स्त्री पुत्रसे नाता तोड़ा और फिर भी निर्कितभावकी भाड़ लेकर वासना वर्डन सामग्रीको इकट्ठा कर लिया, वासनाको तप्त करनेका सामान जुटालिया, तो फिर वास्तविक सत्यमें विश्वास ही कहां रहा ? यह निश्चय ही शिथिल होगया कि भोगसे नहीं. योगसे पूर्ण और अक्षय सुख मिलता है। और यह हरकोई जानता है कि किसी कार्यको सफल बनानेके लिये तद्वत विश्वास ही मूल कारण है। दृढ़ निश्चय अथवा अटल विश्वास फलका देनेवाला है।

भगवान महावीरने इन आवश्यकाओंको देखकर ही और उनका प्रत्यक्ष अनुभव पाकर 'सम्यग्दर्शन' अथवा यथार्थ श्रद्धाको सचे सुलके मार्गमें प्रमुख स्थान दिया था। किन्तु वह यह भी जानते थे कि जिस प्रकार कोरा कर्मकांड और निरा ज्ञान इच्छित फल पानेके किये कार्यकारी नहीं है, उसी प्रकार मात्र श्रद्धानसे भी काम नहीं चल सक्ता। इसीलिये इन्होंने सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्रका युगपत होना अक्षय और पूर्ण सुख पानेके क्रिये **आवश्यक बतलाया** था ।

सम्यग्दर्शनको पाकर मनुष्योंको निवृत्ति मार्गमें दृढ श्रद्धा उत्पन्न हुई थी । वह जान गये थे कि यह जगत अनादि निधन 🖁 । जीव और भजीवका लीला-क्षेत्र 🖁 । यह दोनों द्रव्य अक्रत्रिम स्मनंत और स्मिनाशी हैं। समीवने जीवको सपने प्रभावमें द्वाः रवेला है। जीव शरीर बन्धनमें पड़ा हुआ है। वह इच्छाओं और

वामनाओंका गुलाम बन रहा है। ज्यों ज्यों वह भोगवामनाओंको तृप्त करनेका पयत्न करता है, वैसे ही इसके दुःख और षष्ट अधिक बढ़ते हैं । एक सूक्ष्म अजीव पदार्थ, जिसको 'कर्मवर्गणा' (Karmie Molecules) कहते हैं, उसके इन भोगप्रयासमें कषायोद्देकसे आक-र्षित होकर उममें एक काल विशेषके लिये सम्बद्ध होजाता है और **फिर अपना सु**ख दुख रूप फर दिख:कर वह अलग होता **है।** इस आगमन क्रियाको भगवानने 'अस्त्रव' तत्त्व बतलाया और बन्धन तथा रुक्रने व विलग होनेके प्रयोगको ऋमशः ''बंध'', ''संवर'' और "निर्नरा" तत्त्वके नामसे उल्लेख किया था। क्रमौंके भावागमनका यह तारतम्य उस समय तक बराबर जारी रहता है, जबतक कि जीवात्मा इच्छ।ओं और वासनाओंसे अपना पिंड छड़ा नहीं लेता है।

निप्त समय वह भोगके स्थानपर योगका महत्व समझ जाता है, उस समय उसका जीवन एक नये ढंगका होजाता है। पहले जहां वह भोगवार्वाओंको प्रमुखस्थान देता था, वहां अब वह पद पद पर संयमी जीवन वितानेकी कोशिश करता है। वह सचे मुलके सनातन मार्गेपर आजाता है और क्रमश्चः इच्छाओं और वासनाओं हा पूर्ण निरोध करके कर्मोंसे अपना पीछ। छुड़ा लेता है। बस, वह मुक्त हो नाता है और सदाके बास्ते पूर्ण एवं अक्षय सुखका भोक्ता बन जाता है।

कोग उसे पूर्णताका बादर्श मानकर उसकी उपासना और विनय इस्ते हैं। वह जगतपूज्य वन जाता है। और सिद्ध-बुद्ध, सचिचदानन्द परमात्मा कहलाता है। भगवान महाबीरने इस संनातन मार्गेडा पूरा २ अनुप्तरण अपने जी<del>वनमें फिया था औ</del>र

बह सफल हुये थे । त्रिलोक बंदनीय परमात्मा कहकर आज जगत उनको नमस्कार करता है।

इपप्रकार भगवान महात्रीरने मोक्षमागंको निर्दिष्ट करते हुये मनुष्योंकी स्वाघीनताका पाठ पढ़ाया था । उन्होंने बतला दिया कि अपने आप पर विश्वास करो । और सच्ची श्रद्धाके साथ अपने आपका और अपने चहुंओरके पदार्थोका यथार्थ ज्ञान प्राप्त करो । जिस समय मनुष्यको सच्चे ज्ञानका भान हो जायगा, वह कभी भी **अस**द्ववृत्तिमें लीन नहीं होगा। भोगविलास उसे नीरस जैंचेगे ओर त्यागके कार्य बड़े मीठे और सुद्दावने । बस उसका चारित्र यथार्थ और निर्मल होगा। भगवान यह अच्छी तरह जानते थे कि मनुष्यमात्रके लिये यह संभव नहीं है कि वह उनके समान ही एकदम रसीली रमणी और राजसी भोगसामग्रीको पैरोंसे टुकरा कर नीरसयोग और महान त्यागके बीहड़ मगका पथचर बन जावे। और वह यह भी समझते थे कि गृहस्थजीवनमें निरे योगकी शिक्षासे भी काम नहीं चल सक्ता है। इसीलिये भगवानने दो प्रकारके धर्म मार्गका निरूपण किया था। पहला मार्ग तो उन निस्प्रही साधु-ओंके लिये बतलाया था, जो उसी भवसे मोक्षसुख पानेके लालसी हों और दूसरा उसीका अपर्याप्तरूप गृहस्थोंके लिये निर्दिष्ट किया था । दोनों मार्गवालोंके लिये महिंसा, सत्य, भनौर्य, ब्रह्मचर्य और **भ**परिग्रह व्रतोंका पाळना भावश्यक बतलाया था । साधुलोग इन ब्रतोंको पूर्णरूपसे पालते हैं; किन्तु एक गृहस्थ इनको एक देश अर्थात आंशिक्रूपमें व्यवहारमें लाता है।

एक मुनि प्रत्येक दशामें मन वचन काय पूर्वेक पूर्ण अहि-

सक रहेगा। वह अपनी क्षवा और तृषाकी निवृत्तके लिये अन-जल भी स्वतः ग्रहण नहीं करेगा । यथाजात नग्नरूपमें रहकर शेष ब्रतोंका एवं अन्य नियमों और तप ध्यानका अभ्यास करेगा। किन्त इसके प्रतिकृल एक गृहस्थ केवल जानवृह्यकर क्षायके वश होकर किसीके पाणोंको पोड़ा नहीं पहुंचायेगा। वह गृहस्थी जीव-नको सुविधा पूर्वक व्यतीत करनेके लिये आजीविका भी करेगा-रोटी पानी भी लायगा और बनायेगा । अधर्मी और अत्याचारीके अन्यायका प्रतीकार करनेके लिये शस्त्र-प्रयोग भी करेगा । सारां-श्वतः उसके लिये हर हालतमें पूर्ण अहिंसक रहना असंभव है। इसलिये ही वह इन बतोंकी आंशिकरूपमें ही पाल सक्ता है; यद्यपि वह अपने विसात पूर्ण अहिंसक बननेकी ही कोशिश करेगा। यही नहीं कि स्वयं जीवित रहे और अन्य प्राणियोंको जीवित रहने दे, किन्तु वह अन्य प्राणियोंको जीवित रइने देनेमें अपनी जान भरतक प्रयत्न करेगा, स्वयं स्वाधीन रहेगा और दूसरोंको भी स्वतंत्रताका सङीना स्वाद लेने देगा।

मतलब यह है कि वह संसारमें शांति और प्रेमका साम्राज्य फैलानेमें अग्रसर होगा। अहिंसाके साथर अन्य व्रतोंका भी यथा-शक्ति अभ्यास करेगा। अपनी इच्छाओं और आवश्यक्ताओंको नियंत्रित और कमती करता हुआ, वह अत्मोन्नतिके मार्गमें अगाड़ी बढ़ नायगा और एक रोन अवश्य ही पूर्ण योगका अभ्यास कर-नेमें दत्तचित्त हुआ मिलेगा। इसका परिणाम यह होगा कि वह कमोंको परास्त कर विनय लाम करेगा और पूर्ण सुखका अधिकारी बनेगा। उसके अम्युत्यान और आनंदकी कुंनी उसकी मुद्रोमें है उसको संभाले और काममें ले। बस, आनंद ही आनंद है।

यह स्वावलम्बी जीवनका संदेश भगवान महावीरने उस सम-यके लोगोंको बताया था और इमको सुनकर उनमें नवस्फूर्ति और नवजीवनका संचार हुआ था । यही विजयमार्ग जैनधर्म है। इसमें कायरता और भीरुताको तानिक भी स्थान नहीं है। भगवानने स्पष्ट कहा था कि यदि तुम मेरे धममें श्रद्धा लाना चाहते हो तो पहले निशक्क होनेका अभ्यास करलो। यदि तुम निशक्क नहीं हो, तो विनयमार्गपर तुम नहीं चल सक्ते । जैनवर्म तुम्हारे लिये नहीं है। वह निशङ्क वीरोंका ही धर्म है।

भगवान महावीरका यह उपदेश जैनधर्मके पुरातन रूपरेखासे भगवान महावीर और कुछ भी विरोध नहीं रखता था। ऐसा ही अवशेष तीर्थङ्कर । उपदेश महाबीरकीसे पहले हुये तेईस तीर्थ-कर एक दूसरेसे बिलकुल स्वाधीनह्मप वैज्ञानिक ढंगपर अपने सम-यकी आवश्यकानुपार करते हैं । तीर्थंकर स्वयंबुद्ध होते हैं और वह सर्वज्ञ दशामें सत्य धर्मका प्ररूपण करते हैं । इसलिये उनके द्वारा प्रतिपादित धर्ममें परस्पर कुछ भी विरोध नहीं होता । वह मूलमें सविथा एक समान होता है और उनका विवेचित सेंद्धांतिक अंश तो पुर्णतः कुछ भी परस्परमें विषरीतता नहीं रखता है। व्य-वहार चारिय लग्यन्थी नियमींमें यह अवस्य है कि प्रत्येक तीर्थं इर भपने रामयानुक्छ उपको निर्दिष्ट करता है। इसी कारण जैन शास्त्रोंमें कहा गया है कि-"अनितसे छेकर पार्श्वनाथ पर्यंत बाईस तीर्थंकरोंने सामायिक संयमका और ऋषभदेव तथा महावीर सग-बानने 'छेदोपस्थापना संयमका उपदेश दिया है।'

भीव यह है कि ऋषभदेव और महावीर भगवानने सामा-यिकादि पांच प्रकारके चारित्रका प्रतिपादन किया है, जिसमें छेदो-पस्थापनाकी यहां प्रधानता है। शेष बाईस तीर्थंकरोंने केवल ही केवल सामायिक चारित्रका प्रतिपादन किया है। इस शासन भेदका कारण आचार्यने बतलाया है कि "पांच महाव्रतों (छेदोपस्थापना) का कथन इम बनहसे किया गया है कि इनके द्वारा सामायिकका दुसरोंको उपदेश देना, स्वयं अनुष्ठान करना, प्रथक् २ रूपसे भाव-नामें लाना सुगम हो नाता है। आदि तीर्थमें शिष्य मुहिकलसे शुद्ध किये जाते हैं; क्योंकि ने अतिशय सरल स्वभाव होते हैं। और अंतिम तीर्थमें शिष्यनन कठिनतासे निर्वाह करते हैं; क्योंकि वे अतिशय वक स्वभाव होते हैं। साथ ही इन दोनों समयोंके शिष्य स्पष्ट रूपसे योग्य अयोग्यको नहीं जानते हैं। इसलिये भादि और अन्तके तीर्थीमें इस छेदोपन्थापनाके उपदेशकी नरूरत पदा हुई है ।"

इभी प्रकार ऋषम और महावीरनीके तीर्थके लोगोंके लिये अपराधके होने और न होनेकी अपेक्षा न करके प्रतिक्रमण करना **अ**निवार्य होता; किन्तु मध्यके बाईस तीर्थकरोंका धर्म अपराधके होनेपर ही प्रतिक्रमणका विधान करता है । इस त'द वीर्थंकरोंका यह जा तमेद द्रव्य, क्षेत्र, कःल, भावके अनुपार है और मूल-भावमें परस्कर कुछ भी ।वरोत्र नहीं रखता । सब हो र्वर्धकरींका महान् व्यक्तित्व और उनका धर्न पायः एक समान होता है।

१-मूला० ७-३२। २-मूला० ७।१९५-१२९ विशेषके लिये देखी बेन हितेबी मा॰ १२ अंड ७८८।

तेई सर्वे तीर्थं कर भगवान पार्श्वनाथ भगवान महावीर जीसे श्री ज्ञातृपुत्र महावीर टाईसी वर्ष पहिले हुये थे। उनका वैय-और क्तिक और पारस्परिक सम्बंब उपरोक्त भगवान पार्श्वनाथ। उझेल्डे अतिरिक्त और कुछ भी अधिक दृष्टि नहीं पड़ता । किंत्र स्वेतांवर शास्त्रोंने उनके और महावीरजीके धर्ममें कुछ विशेष अन्तर बतलाया है। श्वेतांबर कहते हैं कि पार्धनाथनीने केवल चार व्रतों हा ही निरूपण किया था और उनके तीर्थके साधु सवस्त्र रहते थे। भगवान महावीरने उन चार ब्रतोंमें गर्भित शीलव्रतको प्रथक्रूप देकर पांच व्रतोंका उपदेश दिया और उन्होंने साधु जीवनको कठिन तपस्यासे परिपूर्ण बनानेके लिये नग्नताका विधान किया थे। इवेतांवरोंका यह कथन उनके विशेष प्रमाणिक और मूल भाचारांगादि ग्रन्थोंमें नहीं है। और यह अन्यथा भी बाधित है।

बौद्ध ग्रन्थोंमें अवस्य भगवान महावीरको 'चातुर्याम संवर' से विष्टित बतलाया है किन्तु वह स्वेतांवरोंके चार वर्तोंके समान नहीं है। वह ठीक वैसी ही चार कियायें हैं जैसी कि जैन साधु-ओंके लिये दि॰ जैन ग्रन्थोंने मिलती हैं । किन्तु हमारा अनुमान है कि उपरांत ईसवीकी हठीं शताब्दिमें जब स्वेतांबर प्रन्थोंका संक-कन हुआ था, तत्र बोद्ध ग्रन्थोंने जैनोंके छिये 'चातुर्याम संवर' नियमका प्रयोग देखकर इवेतांबरोंने उसका सम्बंध पार्श्वनाथनीसे बैठा दिया; क्योंकि यह तो विदित ही है कि इवेतांबर आगम-

१–उसू० पृ० १६९–१७५। २–दीति० भा० १ पृ० ५७–५८। ३-भयबु० पृ० २२२-२२७।

अन्थोंमें बहुत कुछ बीद्धोंके पिटक्ष्त्रयके ही समान और सम्भवतः उनका उद्धरण है।

डॉ॰ जैकोबीने भी बौद्धोंके उपयुंक्त चातुर्याम संवर नियमको भगवान पार्श्वनाथका चातुर्वत नियम प्रगट किया है निसे कि स्वेतांबर बतलाते हैं; <sup>१</sup> किन्तु उनकी यह मान्यता निराघार है <sup>२</sup> । अतएव यह उचित नंचता है कि भगवान पार्धनाथनी और महा-बीरनीके घर्मोंने सामायिक और छेदोपस्थापना (पंच महावत) रूप प्रधानताको पाकर, द्वेतांबरोंने पार्श्वनाथनीके धर्ममें चार ब्रत और महाबीर भगवानके धर्ममें पंचमहाब्रतों हा होना प्रगट कर दिया। वैसे यथार्थमें दोनों ही तीर्थं करों के धर्मों में बत पांच ही माने गये थे। यही हाल नग्नताके विषयमें है। भगवान पार्श्वनाथजीको **अथ**वा उनके तीर्थके मुनियों हो वस्त्र घारण करते हुए बतलाना निराधार है।

बीद प्रन्थोंसे यह सिद्ध है कि पार्श्वनाथनीके तीर्थके साधु रम्त रहते थे<sup>3</sup>। और मुनि भेषका नम्त होना पारुत समुचित **है**; जैसे कि पहिले प्रगट किया नाचुका है और निमसे स्वेतांबर शःख भी सहमत हैं। अतएव यह कइना कि भगवान महावीरने नग्न-ताक। प्रचार किया, कुछ भी महत्व नहीं रखता। किन्हीं विद्वानों हा यह स्वयाल है कि पार्श्वनाथ नीके धर्ममें तात्विक सिद्धांत पूर्णतः निर्दिष्ट नहीं थे । किन्तु यह खयाल नेन मान्यताके विरुद्ध है। जैन स्पष्ट कहते हैं कि भगवान पाइवेनाथके घर्ममें भी वैसे ही तत्त्व

१-Js. Pt., Intro. p. 23. २-भमतु• प्र• २२४। ३-अमनु० पृ० २३६-२३७। ४-द्विप्रिइफि० पृ० ३९६.....

और सिद्धांत थे, जैसे कि अन्य तीर्थं करोंके वर्मों में थे और जैनोंकी इम मान्यताको अब कई विद्वान सत्य स्वीकार कर चुके हैं. ।

किन्हीं विद्वानोंका यह मत है कि भगवान महावीरजी जैन धर्मके संस्थापक हैं और उन्होंने ही श्री महावीर न जैनघर्मके संस्थापक थे और न जैन जैनघर्मका नीं शरीपण वैदिक धर्मके धर्भ हिन्दू धर्भकी विरोधमें किया था; किंतु उनका यह मत शाखा है। निर्मूल है। आनसे करीब दो हनार वर्ष पहलेके लोग भी भगवान ऋषभनाथनीकी विनय करते थे । और उन लोगोंने अन्य तेईस तीर्थं करोंकी मृर्तियां निर्मित की थीं अब यदि जैनधर्मके संस्थापक भगवान महावीरनी माने जावें, तो कोई कारण नहीं दिखता कि इतने पाचीन जमानेमें लोग भगवान ऋषभनाथको जैनधर्मका प्रमुख समझते और उनकी एवं उनके बाद हुये तीर्थं करोंकी मूर्तियां बनाते और उपासना करते। तिसपर स्वयं वैदिक एवं बीडग्रन्थों में इस युगरें जैनधर्म के पुष्य प्रचारक श्री ऋषभदेव ही बताये गये हैं।

अथच जैनोंके सुक्ष्म सिद्धान्त, जैसे एथ्बी, जल, अग्नि आदिमें जीव बतलाना, अणु और परमाणुओं हा अति प्राचीन पर मौज्ञिक एवं पूर्ण वर्णन करना, आदर्श पूजा आदि ऐसे नियम हैं जो जैनवर्मका अस्तित्व एक बहुत ही प्राचीनकाल तकमें सिद्ध कर-

१-भपा० पु० ३८५-३८८। २-डा० ग्रेसेनाथ (Dev Jainusmus). और डॉ० जार्लकॉर्यन्टियर यह स्वीकार करते हैं (कैहिइ• पृ०१५४के उसू०भूमिकापृ०२१) ३-जैविओसो भा० ३ पृ०४४७ व ट जस्तू० पृ० २४..... ४-बॅबिओ जैस्मा० पृ० ८८-१००। ५-भागवत ४-५-म अध्यक् भूमिकाः। ६-सत्राख वीर वर्षः ४ पृ० ३५३। ।

नेको पर्याप्त हैं। अतः उपकी स्थापना आजसे केवल ढाईहजार वर्ष पहले भगवान महावीरजी द्वारा हुई मानना विलक्कल निराधार है। यही बात उसे वैदिक धर्मके विरोधक्र प्रगट हुआ बतानेमें है। किसी भी वैदिकग्रंथमें यह लिखा हुआ नहीं मिलता कि जैनधर्मका निकास वैदिक धर्मसे हुआ था । प्रत्युत दोनों धर्मोंके सिद्धान्तोंकी परस्पर तुलना करनेसे जैनधर्मकी प्राचीनता वैदिक धर्मसे अधिक प्रमाणित होती है । हिन्दुओं के 'भागवत' में ऋषभदेवजीको भाठवां अवतार माना है<sup>ड</sup> और बारहवें अवतार वामनका उल्लेख वेदोंने है।

**मतः ऋषभदेवनी, नोकि नेनोंके प्रथम तीर्थं कर हैं, का समय** वेदोंसे भी पहले ठहरता है। ऋषभदेवनीको वृषभ और आदिनाथ भी इहते हैं | ऋग्वेद आदिने वृषभ अथवा ऋषभ नामक महा-पुरुषका उल्लेख आया है । यह ऋषभ अवस्य ही नेन तीर्थं कर होना च।हिये; क्योंकि दिन्दु पुराणकारोंके वर्णनसे यह स्तप्ट है कि हिन्दओं को निन ऋषभदेवका परिचय था, वह जैन तीर्थं कर थे। अतएव जैनधर्मको वैदिक धर्मकी शाखा कहना कुछ ठीइ नहीं नंचता । कतिपय हिन्दू विद्वानों हा भी यही मत हैं।

इस प्रकार भगवान महावीरका सम्बन्व अन्य तीर्थं इरी और भगवान महावीरका धर्मीमे देखकर हम अपने प्रकृत विषयपर निर्वाण । मानाने हैं। पहिले लिखा नाचुका है कि भगवान महाबीरका विहार ममग्र आयंखंड में होगया था। भगवा-

१-विशेषके छिये 'भगवान पार्श्वनाथ' नामक हमारी प्रतक्की भूमिका देखिके। २-सजै० पृ० ७-८७, ३-भागवत ५। ४-५-६. अ०; दिवि॰ मा॰ ३ पृ० ४४४. ४-दिग्ली॰ पृ० ७५ व मपा॰ प्रस्तायना पुरु २०-११. ५-वीर वर्षे ५ पुरु १३५ वर्ष भपार प्रस्तावमा पुरु १३%

नने अपनी ४२ वर्षकी अवस्थासे यह धर्म प्रचार कार्यपारम्म करके ७२ वर्षकी अवस्था तक बड़ी सफलतासे किया था। जिस समय भगवान ७२ वर्षके हुये, उस समय उन्हें निर्वाण लाम हुआ था। जैन शास्त्र कहते हैं कि भगवान विहार करते हुये पावापुर नगरमें पहुंचे और वहांके 'मनोहर' नामक वनमें सरोवरके मध्य महामणि-योंकी शिलापर विराजमान हुये थे।

पाबानगर घन सम्पदामें भरपूर मछराजाओं की राजधानी थी। उस समय यहां के राजा हिन्तपाल थे और वह भगवान महावीर के शुमागमनकी वाट जोह रहे थे। अपने नगरमें त्रें लोक्य पुज्य प्रभुकी पाकर वह बड़े प्रसन्न हुये और उनने खूब उत्सव मनाया। कहते हैं कि भगवानका यहां ही अन्तिम उपदेश हुआ था। अन्ततः "विहार छोड़कर अर्थात् योग निरोधकर निर्मराको बढ़ाते हुये वे दो दिन तक वहां विराजमान रहे और फिर कार्तिक रुष्ण चतुर्दशीकी रात्रिक अंतिम समयमें स्वाति नक्षत्रमें तीसरे शुक्छ ध्यानमें तत्पर हुये। तदनन्तर तीनों योगोंको निरोधकर समुच्छिन किया नामके चौथे शुक्छ ध्यानका आश्रय उन्होंने लिया और चारों अधातिया कमोंको नाश कर शरीर रहित केवल गुणक्कप होकर सबके द्वारा बाज्छनीय ऐसा मोक्षपद प्राप्त किया। "

इस प्रकार मोक्षपद पाकर वे अनन्त सुखका उपभोग उसी क्षणसे करने लगे। इस समय भी इन्द्रों और देवोंने आनन्द उत्सव मनाया था। सारे संसारमें अलौकिक आनन्द छा गया था। अंघेरी रात थी, तो भी एक अपूर्व प्रकाश चहुं ओर फैल गया था।

<sup>-</sup> १-उपु० पृ० ७४४ व सुनि० १०-८८. १-उपु० पृ० ७४४-७४५.

भगवानको निर्वाण लाभ हुआ सुनकर आमपासके प्रसिद्ध राजा लोग भी पात्रापुरके उद्यानमें पहुंचे थे और वहांपर दीपोत्सव मनाया था। 'करुरसूत्र 'में लिखा है कि "उम पवित्र दिवस नव पूज्य-नीय श्रमण महावीर सर्व सांपारिक दुःखोंसे मुक्त होगए तो काशी और क्रीशलके १८ राजाओंने, ९ महराजाओंने और ९ लिच्छिव राजाओंने दीपोत्मव मनाया था। यह प्रोषधका दिन था और उन्होंने **दहा-ज्ञा**नमय प्रकाश तो लुप्त होचुका है, आओ भौतिक प्रकाशसे जगतको दैदीप्यमान बनावें। "

भगवान महावीर नीका निर्वाण होगया । भारतमें से ज्ञानका साक्षात् प्रकाश विलुप्त होगया । तत्काळीन भगवान महावीरके ववित्र स्मारक। जनताने इस दिव्य अवमरकी पवित्र समृतिको चिग्स्थाई बनानेमें कुछ उठा न रक्खा । उपने भगवानके निर्वाण-स्थानपर एक भव्य मंदिर और स्तुप भी बनाया था; नहां आज भी भगवानके चरण-चिन्ह विराजमान हैं। साथ ही भक्तवत्सल प्रनाने एक राष्ट्रीय त्योहार 'दीपोत्सव' अथवा दिवालीकी सृष्टि इन महापुरुषके पावन स्मारकहरूप की थी। है इस त्यीहारको भाज भी समस्त भारतीय पारस्परिक भेद-भावनाको मुलकर एक-मेक होजाते हैं और प्रेममई दिवाली मनाते हैं। इसके अतिरिक्त तत्कालीन जनताने भगवानके निर्वाणकानसे एक अन्द पारम्भ किया था; जैसे कि बार्लीमामसे पाप्त और अनमेर अनायबघरमें रक्खे हुये वीर निर्वाण सं ० ८४ के पाचीन शिलालेखसे पगट है। जनताकी

<sup>9-</sup>Ja. I, d. 266. २-अम० पृ० १९० । ३-इंग्नि १९-३३ व २१-६६ । ४-मम० पु० २४४-२४५ ।

**भ**टल भक्ति इतनेमें ही समाप्त नहीं हुई थी। उसने भगवानके दिव्य संदेशको और उनके महत्त् व्यक्तित्वके महत्वको चहुंओर फैलानेके लिये इन बातोंको चित्रवद्ध ( Pictographic ) भाषामें पकट करनेवाले सिक्के ढाले थे । किन्हीं विद्वानोंको संशय है कि सिकोंका सम्बन्ध शायद ही धार्मिक बातोंसे हो: किन्त यह बात नहीं है। आज भी इम किन्हीं राजाओंके प्रचलित सिक्कोंपर त्रिज्ञूल व गायका चिन्ह देखते हैं; जो उनकी साम्प्रदायिकता प्रकट कर-नेके लिये पर्याप्त हैं। प्राचीनकालके राजाओंके भी ऐसे सिक्हें मिले हैं; जिनमें रुक्ष्मी, त्रिज्ञूल आदि धार्मिक और साम्प्रदायिक भेदको प्रकट करनेवाले चिन्ह हैं। पिर उस समय शास्त्रार्थका चैहेश्व देनेके लिये अपनी मुद्रायें आदि रखनेका रिवान था। इस दशामें उनपर साम्पदायिक चिन्ह होना अनिवार्य था।\* और यह भी रिवान उस समय था कि व्यापारी आदि लोग अपने निजी सिक्के ढालते थे;+ जिनपर उनके वंशगत मान्यताओंके चिह्न होना उचित ही हैं।

सचमुच भारतमें अज्ञात कालसे साम्प्रदायिक महत्व दिया जाता रहा है । जैन तीर्थंकरोंके चिन्ह खास मूर्तियोंसे भी अधिक महत्व रखते हैं और उनमेंसे एकाघ तो इतिहासातीतकालके पुरा-तत्त्वमें मिलते हैं। इसी दशमें ऐसा कोई कारण नहीं, जिससे कहा जासके कि वीरप्रभुके उपदेशको प्रकट करनेवाले सिक्के नहीं ढले

<sup>्</sup>१-भम• पृ० २४५-२४६ व वीर वर्ष ३ पृ० ४४२ व ४६७। · ..... २-आप्रारा० भा० २-सिका नं० २५ । \* उद० ६ । + रेपसन, इंडियन क्रायन्स, पृ०३ । ३-इंऐ० भा०९ पृ०१३८ । ४-प्री० हिस्टो-रीक्ळ इंडिया पृ० १९२–१९३ ।

थे। कितने ही उपलब्ध सिक्तोंसे, जो भगवानके समयसे छेकर **भा**न्ध्रकालतकके हैं, भगवान महावीरजीके घर्मका सम्बन्ध प्रगट होता है। अतः इन सब बातोंको देखते हुये, यह अन्दान सहन ही लगाया जामका है कि भगवानके निर्वाण उपरान्त उनका आदर जनतामें विशेष था।

इस प्रकार ज्ञातृवंश क्षत्रियोंका परिचय है। भागतीय इति-उपरान्तके झातु अथवा हासमें इनका महत्व किस विशिष्टको लिये हुये है, यह बताना वृथा है। किन्तु नाथ क्षरी। भगवान महावीरनीके उपरान्त इस वंशका और कुछ विशेष परि-चय हमें नहीं मिलता है। हां, अब भी पूर्वीय भारतकी ओर एक नाथवंशका उद्धेख मिलता है। किंत्र मः खम नहीं कि उनका संबंध किस वंश से है।

(4)

## की बीर-संघ और अन्य राजा }

(ई० प्०५७४-५२०)

निप्त समय इस करपकालके आरम्भमें। भोगमुमिका अन्त जैनधर्ममें " संघ " होगया और लोगोंको जीवनके कर्तव्यपथ संस्थाकी प्राचीनता। पर आरुद्ध होना पड़ा अर्थात् कर्मभूमिका पादुर्माव हुआ, तो भगवान ऋषभदेवने तत्काकीन प्रजाको सम्ब-ताकी भावमिक शिक्षा दी वी । उसी समय गृहत्याग करके दिगम्बर मेचमें घोर तपश्चरण करनेके उपरान्त ऋषभदेवको केवकज्ञानकी विमृति प्राप्त क्रई थी । और अब क्रव्होंने सगहत अर्थलंडमें केन-

धर्मका प्रचार किया था । उनकी शरणमें अनेक भव्य प्राणी आये थे। कोई मुनि हुमा था, कोई उदामीन श्रावकके बत लेकर भगवानके साथ रहने लगा था और कोई मात्र असंयत सम्यग्द्रष्टी होगया था। भारतीय महिलायें अपनी धार्मिकताके लिये प्रसिद्ध हैं। वह भी एक बड़ी संख्यामें भगवानकी शरणमें आकर आत्म-कल्याणके पथपर लगीं थीं। इसी समय भगवानके तीर्थमें प्रथम जैनसंघका नींवारोपण हुआ था। भगवान ऋषभदेवकी पाचीनता इतिहासातीत कालमें है; निसका पता लगाना कठिन है।

अतः जैनोंमें संघ व्यवस्था भी कुछ कम प्राचीन नहीं है। उपके उद्गमका सहन पता पालेना एक कठिन श्री बीर अधवा महावीर संघमें कार्य है। तो भी भगवान ऋषभदेवके द्वारा चार अङ्ग थे। उमका प्रथम संगठन हुआ था। उसके चार अंग थे; अर्थात् (१) मुनि, (२) आर्थिका, (३) श्रावक और (४) आविका। इस प्रकारकी संघटयवस्था प्रत्येक तीर्थंकरके समवशरणमें रही थी और भगवान महावीरजीका संघ भी ऐसा ही था। वह 'वीर-संघ' अथवा 'महावीर-संघ' के नामसे प्रख्यात था। उसके भी चार अङ्ग थे। यद्यपि इत्रेताम्बर आञ्चायकी मान्यता ऐसी प्रगट होती है कि भगवानके संघमें केवल मुनि और भार्थिका साथ रहते थे। श्रावक-श्राविका तो वह धर्मवत्सल महानुभाव थे, जो घरमें रहकर धर्माराचन करते थे। (गिहिणो गिहिमज्झ वमनता) विकत्त यह

१-संज्ञेह० तृतीय परिच्छेद। २-उद० २।११९ व दिजै० वर्ष २१ प० ३८ किन्तु उनके कल्यसूत्रमें वीर संघमें चारों अंग गिनाये गये हैं (Js. pt. I.) ऐसे ही ब्री हेमचन्द्राचार्थ भी प्रगट करते हैं। (निषसाद यथास्थानं सङ्घरतत्रचतुर्विधः । परि० प॰ १) ।

मान्यना बोढ ग्रंथोंसे बाधित है। उनसे यह स्पष्ट पता चलता है कि वीरसंघर्में मुनि-आर्थिकाओं के साथ र श्रावक-श्राविका भी थे। <sup>१</sup> यह अवस्य ही गृहत्यागी उदासीन श्रावक थे; यही कारण है कि बौद ग्रन्थोंमें इन्हें 'गिही ओदात वसना' 'मुण्ड सावक' और 'एक-शाटक निगन्थ' बहा है र। दिगम्बर नैन शास्त्रोंके अनुपार गृहत्यागी श्रावकको श्वेत वस्त्र घारण करने, सिर मुंडा रखने और उत्कृष्ट दशामें मात्र एक वस्त्र घारण करनेका विघान मिलता है। विग० नैन शास्त्र भी उत्कृष्ट श्रावक निग्नःथका उल्लेख 'एकशाटक' नामसे करते हैं। अतएव वीर संघमें साधु-साध्वियोंके साथ श्रावक श्राबिकाओंका संमिलित होना प्रमाणित है।

बौद्ध ग्रन्थोंसे यह भी प्रगट है कि भगवान महावीर नीका बीर संघके गण संघ उप समय था और उपमें गणरूप मेद अरि गणधर । भी विद्यमान थे; क्यों कि बौद्ध लोग भगवान महावीरको संघ और गणका आचार्य ( निगन्ठो नातपुत्तो संघी चेव गणी च गणाचार्यो च.... ) बतलाते हैं । जैन ग्रन्थोंसे भी भग-

१-दीनि० मा० ३ पृ० ११७-११८ यहां भगवानके निर्वाण उप-रान्त निर्प्रथ मुनियोंके परस्पर ।विवाद करनेका उद्धेख हैं; जिसे देखकर संघके श्रावक (निगन्टस्य नाथप्त्तस्य सावका गिही श्रोदातवसना ) दुखी हुये थे। २-भमबु० परिशिष्ट ए० २०८-२१० 'एक्शाटक'का व्यवहार उत्क्रष्ट आवकके टिये हुआ है । बुद्धघोष इन्हें एक वस्रधारी, लंगोटी या **सं**ड-बेलवारी बहते हैं:-"एकशाटक ति एकेज्यव पिलोतिक खन्डेन पुरतो पतिच्छादानका ।''-मनोरथपूरिणी ३ प्० १५६ । ''पुस्तास लम्बते दसा"-दिव्यावदन पृ० ३७० (With hanging cloth). ३-सागारधर्मा-मृत ३८-४८ । ४-आदिपुराण ३८।१५८ व ३९।७७। ५-दीनि० माग 9 40 86-84 1

वानके संघमें गण भेदका पता चलता है। वीर संघमें कुल ग्यारह गणघर थे; जिनमें प्रमुख इन्द्रभूति गीतम थे। इवेतांवर शास्त्रोंके अनुसार यद्यपि गणधर ग्यारह थे; परन्तु गण कुल नौ थे। यह नौ वृन्द अथवा गण इस प्रकार बहाये गये हैं:—

- (१) प्रथम मुख्य गणधर इन्द्रभृति गौतम, गौतम गोत्रके थे और उनके गणमें ५०० श्रमण थे।
- (२) दूसरे गणवर अग्निमृति भी गौतम गोत्रके थे। इनके गणमें भी ५०० मुनि थे।
- (३) तीसरे गणधर वायुभृति, इन्द्रभृति और अग्निमृतिके भाई थे और गौतम गोत्रके थे। इनके आधीन गणमें भी ५०० मुनि थे।
- (४) आर्यव्यक्त चौथे गणघर भारद्वाच गोत्रके थे । इनके गणमें भी ५०० श्रमण थे ।
- (५) अग्नि वैश्यायन गोत्रके पांचवें गणघर सुधर्माचार्य ये, निनके आधीन ५०० श्रमण थे।
  - (६) मण्डिकपुत्र अथवा मण्डितपुत्र विशष्ट गोत्रके थे और २५० श्रमणोंको धर्म शिक्षा देते थे।
    - (७) मीर्घ्यपुत्र काइयप गोत्री भी २५० मुनियोंके गणघर थे।
  - (८) अकंपित गीतम गोत्री और हरितायन गोत्रके अन्तरु इस दोनीं ही साथ२ तीनसी श्रमणोंको घर्मज्ञान अपर्णा करते थे।
  - (९) मैत्रेय और प्रभास कों हिन्य गोत्रके थे। दोनेंकि संयुक्त गणमें ३०० सुनि थे<sup>१</sup>।

१-डाभाम॰ पृ० ५६ व इत्त्व् Js. I. 265.

'इसप्रकार महावीरजीके ग्यारह गणघर, नौ वृन्द और ४२०० वीरसंघके मुनि- श्रमण मुख्य थे। इसके सिवाय और बहुतसे योंकी संख्या । श्रमण और आर्तिकाएं थीं, जिनकी संख्या कमसे चौदहहनार और छत्तीतहनार थी। श्रावकोंकी संख्या १५००० थीं और श्राविकाओं की संख्या ३१८००० थी। 'ै

दिगम्बर आम्नायके यंथों में भगवानके इन्द्रभूति, अग्निभृति वायुभूति, शुचिदत्त, सुवर्म, मांडव्य, मौर्यपुत्र, अकंपन, अचक, मेदार्य और प्रभाम, ये ग्यारह गणधर बताये गए हैं। ये समस्त ही सात प्रकारकी ऋद्धियोंसे संपन्न और द्वादशाङ्गके वेत्ता थे। गीतम आदि पांच गणधरोंके मिलकर सब शिष्य दशहजार छैंसी पचास और प्रत्येकके दोहजार एकसी तीस २ थे। छठे और सात्रवें गणधरोंके मिलकर सब शिष्य भाठती पचास और प्रत्येकके चारती पच्चीत २ थे। शेष चार गणधरों मेंसे प्रत्येकके छैपो पच्चीस २ और सब मिलकर ढाईहजार थे । सब मिलकर चौदह-हनार थे।

गणोंके अतिरिक्त आत्मोन्नतिके लिहानसे यह गणना इस-प्रकार थी, अर्थात ९९०० साधारण मुनि; ३०० अंगपूर्वधारी मुनि; १३०० अविज्ञानघारी मुनि, ९०० ऋद्धिविक्रिया ्युक्त श्रमण, ५०० चार ज्ञानके घारी; ७०० केवलज्ञानी; ५०० अनुत्तरवादी । इस तरह भी सब मिककर १४००० मुनि ये।

१-चंमम॰ पु॰ १८१ । २-इरि० पु० २० (सर्ग ३ श्लो० ४०-४६) ३-इरि० प्र• २०।

इन्द्रभृति गौतम वीर संघमें प्रमुख गणधर थे। श्री गौतम प्रमुख गणधर इन्द्रभूति अथवा गौतम स्वामीक नामसे भी इनकी गौतम और अग्निभूति प्रसिद्धि है। म० गौतम बुद्ध और गणघर व वायुभृति। इन्द्रभृतिके गोत्र नाम 'गोतम' की अपेक्षा कितने ही विद्वानोंने अममें पड़कर दोनों व्यक्तियोंको एक माना है और बौद्ध घर्मको जैनघर्मसे निकला हुआ बताया है। किन्तु वास्तवमें भगवान महावीरजीके समयमें म॰ गौतम बुद्ध, इन्द्रभृति गौतम और न्याय सूत्रोंके कर्ता अक्षयपाद गौतम तीन स्वतंत्र व्यक्ति थे। उनका एक दूसरेसे कोई सम्बंध नहीं था। इन्द्रमृति गौतमका जन्म मगधदेशके 'गौवंरग्राम' में हुआ था। इनका पिता गौतम गोत्री ब्राह्मण वसुभूति अथवा शांडिल्प था; जो एक सुप-सिद्ध धनाट्य प्रतिष्ठित विद्वान और अपने गांवका मुखिया था। और सुलक्षणा स्त्रीके उदरसे इन्द्रभूतिका जनम हुआ था । इंद्रभूतिके लघु आता अग्निभृति भी एथ्वीके गर्भसे जनमे थे; इन दोनों भाइ-योंका जन्म सन् ई॰के प्रारम्भसे ऋमशः ६२५ वर्ष और ५९८ वर्ष पहले हुआ था। इनका तीसरा छोटा माई वायुमृति था जिसका जन्म वसुमृतिकी दूमरी विदुषी स्त्री केशरीके उदरसे ३ वर्ष पश्चात अर्थात सन ई॰से ५९५ वर्ष पूर्व हुआ था।

यह तीनों ही भाई सबसे पहले जैनधर्ममें दीक्षित होकर वीर संघमें सर्व प्रथम मुनि हुए थे और तीनों ही गणधरपदको सुशो-भित करते थे। गौर्वरग्राममें उस समय प्रायः ब्राह्मण लोग ही बसते थे और उनका ही बहांपर प्रावल्य था । किन्तु उनमें गीतमी ब्राह्मण ही बल, वेमव, ऐरवर्य और विद्वत्ता आदिके कारण अधिक

प्रतिष्ठित गिने जाते थे। इसीलिये इन ग्रामका नाम 'ब्राह्मण' 'ब्राह्मपुरी' अथवा 'गौतमपुरी' भी प्रसिद्ध होगया था। यह तीनों ही : माई विद्याके अगाव पंडित थे। यह कोष, व्याकरण, छन्द, अरुङ्कार, तर्क, ज्योतिष, प्रामुद्रिक, वैद्यक और वेदवेदांगादि पढ़कर विद्यानि-पुण होगए थे। इनकी विद्वत्ता और वुद्धिमताकी घाक खुब जम गई थो और इनके गुणोंकी लोक-प्रसिद्धि ऐसी हुई कि दूर दूर तकके विद्यार्थी विद्याध्ययन करनेके लिये इनके पास आते थे।

'सन ई ॰ से ५७५ वर्ष पूर्व मिती श्रावण कृष्ण २ की' इन्द्रमृति गौतम अपनी लगभग ५० वर्षकी अवस्थामें, देवेन्द्रके कीशल द्वारा भगवान महावीरसे शास्त्रार्थ करनेके विचारसे उनके निकट पहुंचे; नव कि वीर प्रभूको उक्त मितीसे ६६ दिन पूर्व मिती वैशाख शुक्ता १०को केवल्यपद पाप्त होचुका था; तो भग-बानके तप, तेन और ज्ञानशक्तिसे प्रभावित होकर तुरन्त गृहस्थ दशको त्याग कर मुनि होगये। अग्निभृति और वायुभृति भी इनके साथ गये थे। वे भी मुन होगये । अपने गुरुओंको भग-बानकी शरणमें पहुंचा देखकर इन तीनों भाइयोंके पांचनीसे अधिक शिष्य भी वीरसंघर्ने सम्मिलित होगये थे।

इन्द्रभृति गौतमने निनदीक्षाके माथ ही उसी दिन प्रवोद्गमें निर्मक परिणामों द्वारा सात ऋदियों और मनःपर्यय ज्ञानको पा िक्या था तथा रात्रिमें उन्होंने जिनपतिके मुखसे निकले हुये, पदार्थी हा है विस्तार जिसमें ऐसे उपाङ्ग सहित द्वादशाङ्ग श्रुतकी पद्रचना कर की भी<sup>र</sup>। इनकी कुल अध्य ९२ वर्षकी थी;

१-वृत्रेशः पृ० ६०-६१ । २-उ० पु० पृ० ६१६ ।

जिसमें लगभग ४५ वर्षतक वह मुनिदशामें रहे थे । वीर संघके प्रमुख गणाधीश रूपमें इनके द्वारा जैनधर्मका विशेष विकाश हुआ था । निससमय भगवान महावीरको निर्वाण लाभ हुआ था, उस समय इन्हें केवलज्ञान लक्ष्मीकी पानि हुई थी। इसी कारण दिवा-लीके रोज गणेश पुनाका रिवान चला है। वीर प्रभुके उपरान्त यही संघके नायक रहे थे और वीरनिर्वाणसे बारहवर्ष बाद भग-वानके अनुगामी हुये थे। ई० पूर्व ५३३ में इनको विपुलाचल पर्वतपर (राजगृही)से मोक्ष सुख प्राप्त हुआ था । चीन यात्री हुइ-नत्सांगने भी इनका उल्लेख भगवानके गणधर रूपमें किया है । अग्निभृति और वायुभृति भी द्वादशांगके वेत्ता थे और इनकी भायु ऋमशः २४ और ७० वर्षकी थी । यह भी केवली थे और इन्हें भगवानके जीवनमें ही मोक्षसुख मिला था है। इपप्रकार भग-वानके प्रारंभिक शिष्य अथवा अनुयायी जनमके जैनी नहीं थे; प्रत्युत वे विदेक्षमेंसे जैनधर्ममें दीक्षित हुये थे।

चौथे गणधर व्यक्त थे । इनको भव्यक्त और शुचिदत्त भी कहते थे । यह भारद्वान गोत्री ब्रह्मण थे और चौधे गणधर नैनधर्ममें दीक्षित हुये थे । कुण्डयामके पार्श्वमें स्थित कोञ्जाग सन्निवेशमें एक धनमित्र नामक बाह्मण था। उसकी बाहणी नामक स्त्रीकी कोखसे इनका जनम हुआ था। इनकी आयु ८० वर्षकी थी और इन्होंने भगवान महावीरजीके जीवनकालमें ही निर्वाणपद पाया था।

१-वृज्ञेश० पृ० ७ । २-उपु० पृ० ७४४ । ३-भम० पृ० १९५ । ४-वृजेशे ए० ६६। ५-वृजेश ७ ए० ७।

श्री सुधम्भी वार्य पांचवे गणधर थे। इन्द्रभृति गौतमके पश्चात श्री सुचर्माचार्य और इन्होंने ही वीरमंघहा नेतृत्व बारह वर्ष-जैनधर्म प्रचार । तक ग्रहण किया था। इनके द्वारा जैन धर्मका प्रभाव खुब ही दिगनतव्यापी हुआ था । निम समय इन्द्र-मृति गौतमको निर्वाणलाभ हुआ था, उन ममय इनको केवलज्ञानकी विमूति मिली थी और जम्बृकुम!र (अन्तिम केवली) श्रुतकेवलज्ञान प्राप्त हुआ थै। । सुधर्म स्वामी भी बाह्मण वर्णके थे। इनका गीत्र अग्निवैश्यायन था । इनके गोत्रकी अपेक्षा ही बौद्धोंने महावीर-जीका उल्लेख 'अग्निवेस्यायन' रूपमें किया है । इन उल्लेखसे यह स्पष्ट है कि बीर संघमें यह एक बड़े प्रभावशाली और प्रसिद्ध नेता थे। यह 'लोहार्य' नामसे भी दिख्यात थे। \* इनका जनम स्थान कोल्लाग सन्निवेश था और इनके माता-पिनाका नाम क्रमशः धन्मिल मीर भद्रिला था। इनकी अग्यु मी वर्षकी थी । मुनि जीवनमें इन्होंने सारे भारतवर्षमें विहार किया था। पुंडुवर्द्धनमें (बङ्गालमें ) इनका विदार और धर्मप्रचार विशेष रहत्रमें हुआ था।

उड्देशके धर्मनगरमें उप ममय राजा यम राज्य करता था। उड्देशका राजा यम उपकी धनवती नामक रानीके उद्रसे मुनि हुआ था। कोणिका नामकी एक बन्या और गर्द्धम नामक एक पुत्र था । अन्य रानियों मे इप रानाके ५०० पुत्र और ये। भी सुधर्मा बायंका संघ इम राजाकी राजवानी में पहुंचा। पहछे तो इमने मुनिमंबकी अवज्ञा की; किंतु हठ त यह प्रतिबुद्ध हो

१-च्यु० पृत्र ७४४। २-भगवु० पृ० २३। \* जेला संक साव १ मृकः १४०३ दे-हरेहे क पृत्ताल । ४-वीर वर्ष व पृत्ताद था १

जैन मुनि होगया। ५०० पुत्र भी अपने पिताके साथ मुनि होगये। गर्दभने श्रावकके व्रत ग्रहण किये और वह उड्देशका राजा हुआ। इसी प्रकार कितने ही अन्य देशोंके रानाओं और भव्य पुरुषोंको सन्मार्गपर लाकर सुधर्मास्वामीने भी मोक्ष प्राप्त किया था। इस-समय श्रुतकेवली जम्बूकुमार केवलज्ञानी हुए थे।

छठे गणधर मंहिकपुत्र भी ब्राह्मण वर्णी थे। इनको मंहित-पुत्र मीण्ड अथवा मांडव्य भी कहते थे। इनका छठे गणधर मण्डिकपुत्र। गोत्र वशिष्ट था और यह मौर्याख्य नामक देशमें जन्मे थे। इनके पिता ब्राह्मण घनदेव और माता विजया थी। इनकी आयु ८३ वर्षकी थी और इन्होंने भगवान महावीरके जीव-नकालमें ही मोक्षलाम किया था। <sup>इ</sup>

मौर्यपुत्र सातर्वे गणधर काश्यप गोत्री थे। इनका जन्म स्थान सातवें गणधर भी मौर्याच्य देशमें था और इनके पिताका नाम मीर्थक था। जैन शास्त्र इनको भी ब्राह्मण बतलाते हैं | किन्तु इनकी जन्मभूमि, इनके पिता और इनका नाम 'मौर्य'-वाची है; जो कुल प्रत्यय नाम प्रगट होता है। उघर मौर्यदेशकी अपेक्षा सम्राट् चन्द्रगुप्तका मीर्यक्ष श्री होना प्रगट है । अतः संभव है यह मीर्य पुत्र भी क्षत्री हों। इनका काश्यपगोत्र भी, इसी बातका चौतक है; क्योंकि उपरान्तके जैन लेखकोंने मौर्योको सूर्यवंशी लिखा है; जिसमें काश्यपगोत्र मिलता है। जो हो, मौर्यपुत्र गणघर एक प्रति-ष्ठित पुरुष थे। उनकी भायु ९५ वर्षकी थी और उनका निर्वाण भगवानकी जीवनावस्थामें हुआ था।

१-आक० सा० १ पृ० १८९। २८-वृज्ञैश० पृ० ७। १-वृज्ञैश० पुर्व । ४-क्षत्रीहैन्स । २०५ । ५-राइ० मा० १ पृत्र ० । ६-वृजैश्वर पृत्या

अकस्पित आठवें गणघर थे; जिन्हें अकस्पन भी कहते हैं।

अकस्पित आठवें यह गौतमगोत्री झाह्मण थे। मिथिलापुरी निवासी

गणधर थे। विभदेव इनके पिता थे और जयन्ती इनकी

माता थी। इनकी आयु ७८ वर्षकी थी और यह भगवानके गमनके पहले ही निर्वाण कर गये थे। किन्हीं लोगोंका अनुमान है

कि राजा चेटकके पुत्र अकस्पन ही, यह गणघर थेर।

नवें गणधर अचलवृत थे। यह घवल और अचलभ्रात नामसे नवें गणधर भी परिचित हैं। यह भी ब्राह्मण थे और हरिता-अचलवृत्त । पनगोत्रके रत्न थे। इनका जन्म कीशलापुरीमें बसु नामक ब्राह्मणके घर उसकी नन्दा नामक स्त्रीके उदरसे हुआ था। इनकी आयु ७२ वर्षकी थी। विस प्रकार इन्द्रभृति गीतम और सुधर्मास्वामीके अतिरिक्त अवशेष गणधर वीरप्रभुके जीवनकालमें ही मुक्त होगये थे; वैसे ही यह भी वीरप्रभुके समक्ष मोक्ष पागए थे। यह अक्टपन गणधरके साथ र छेत्रीपचीप शिष्यों के नायक थे।

दशवें मैत्रेय और अन्तिमनभास की न्डन्यगोत्रके ब्रह्मण थे।
मैत्रेय और प्रमास मैत्रेयको मेतार्य अथवा मेदार्य भी कहते थे।
गणधर । यह वत्सदेशमें तुंगिकाव्य ग्रामके निवासी
दत्त और उसकी भार्या करुणाके सुपुत्र थे। प्रभास राजगृहके निवासी
ब्राह्मण बलके गृहमें उसकी स्त्री भद्राकी कोखसे जनमे थे। यह
दोनों ही गणधर एक संयुक्त गणके नायक थे और इनकी आयु

१-वृत्तेशा० पृ० ७। २—जैप्र० पृ० २२७। ३-वृजेशा० पृ० ७। ४—कृतेशा० पृ० ७।

ऋमशः साठ और चालीस वर्षकी थी। इनकी भी भगवान महा-वीरके निर्वाणलाभसे पहिछे ही मुक्ति होगई थी।

भगवान महावीरजीके इन प्रमुख साधु शिष्योंके अतिरिक्त और भी अने क विद्वान् और तेनस्वी मुनिपुंगव चारिषेण मुनि । थे: निनके पवित्र चारित्रसे जैन शास्त्र अलं-

कत हैं। इनमें सम्राट् श्रेणि के पुत्र वारिषेण विशेष प्रस्थात हैं। वारिषेणनी युवावस्थासे ही उदासीनवृत्तिके थे। श्रावक दशामें वह नियमितरूपसे अष्टमी व चतुर्दशीके पर्वदिनोंको उपवास किया करते थे और रात्रिके समय नय प्रतिमायोगमें स्मशान आदि एकान्त स्थानमें ध्यान किया करते थे। इसी तरह एक रोज आप ध्यानलीन थे कि एक चोर चुराया हुआ हार इनके पैरोंमें डालकर भाग गया। पीछा करते हुये कोतवालने इनको गिरफ्तार कर लिया । राजा श्रेणिकने भी पुत्रमोहकी परवा न करके उनको प्राणदण्डका हक्म सुना दिया; किन्तु अपने पुण्यपतापसे वह बच गये और संप्रारसे वैराग्यवान् होकर झट दिगम्बर मुनि होगये। वह खुब तपश्चरण करते थे और यत्रतत्र विहार करते हुये अपने उपदेश द्वारा लोगोंको घर्ममें इद करते थे। इस स्थितिकरण घर्म पालन करनेकी अपेक्षा ही इनकी प्रसिद्धि विशेष है। एकदा यह पलाशकूट नगरमें पहुंचे। वहां इनके उपदेशसे श्रेणिकके मंत्रीका पुत्र पुष्पडाल मुनि होगया। पुष्पडाल मुनि तो होगया; किन्तु उसके हृदयमें अपनी पत्नीका प्रेम बना रहा। कहते हैं, एक रोज निमित्त पास्र वह उसको देख-नेके लिये चल पड़ा था; किन्तु वारिषेण मुनिने उसे धर्ममें पुनः स्थर कर दिया था। पुष्पडालने पायश्चितपूर्वक घोर तपश्चरण किया और बह मुक्त हो गया। मुनि वारिषेणका पिनत्र जीवन घर्मसे शिथिल होते हुये मनुष्यों हो पुनः उनके पूर्वपद और धर्मपर ले आनेके लिये आदर्शस्त्रप है। श्रेणिक महारानका एक अन्य पुत्र मेघकुमार भी जैन मुनि होगया था।\*

बौद्ध शास्त्रोंमें भी कतिपय जैन मुनियों हा उद्घेख आया है; किन्तु उनका पता जैनसाहित्यमें प्रायः नहीं मिलता अन्य प्रसिद्ध जैन मुनि। है। बैद्धग्रंथ 'मज्झिमनिकाय' में एक चूरुसकलो-दायी नामक जेन मुनिको पंच ब्रतीका प्रतिपादन करते हुये लिखा है। उसी ग्रन्थमें अन्यत्र निर्श्येथ अमण दीवतपस्ती (दीर्वतपस्ती) का उञ्जेख है। इन्होंने म० गौतमबुद्धसे तीन दन्हों ( मनदण्ड, वचनदण्ड और कायदण्ड ) पर वार्तालाप किया था। इससे इनका एक प्रभावशाली मुनि होना प्रकट है। सुणक्खत नामक एक हिच्छ विरामपुत्र भी प्रसिद्ध मैन मुनि थे। पहले यह बौद्ध थे: किन्त उनसे सम्बन्ध त्यागकर यह जैन सुनि होगये थे। संभवतः जैन मुनिके कठिन जीवनसे भयभीत हो कर वह फिर म व बुद्धके पास पहुंच गये थे; विन्तु म॰ बुद्धके निकट उनकी मनस्तुष्टि नहीं हुई थी; इपलिये उनने फिर पाटिकपुत्र नामक नैन मुनिके निकट किन दीक्षा हे ही थी।

श्रावस्तीके कुल पुत्र (Councillor's Son) अर्जुन भी एक समय जैन मुनि थे और अभयराजकुमारका जैन मुनि होना, जन

<sup>\*-</sup>सम० पृ० १२४-१२६ । १-मनि० सा० २ पृ० ३५-३६ । २--ानि० सा० १ पृ० ३७१-३८७ । ३-ऑजी० पृ० ३५ । ४-ममबु• पृ• २६६ ।

शास्त्रोंसे भी पकट है। किन्तु इन दोनों मुनियोंके सम्बन्धमें कहा गया है कि वह बौद्ध होगये थे, सो ठीक नहीं है। यह जैन मान्यताके विरुद्ध है। सचमुच भगवान महावीरजीका प्रभाव म० बुद्ध और उनके शिष्योंपर वेढन पड़ा था। यहांतक कि वह जैन मुनियोंकी देखादेखी अपनी प्रतिष्ठाके लिये नम्र भी रहने लगे थे; वयोंकि उस समय नन्नता (दिगम्बर भेष ) की मान्यता विशेष थी।

वीरसंघका दूसरा अंग साध्वयों अथवा आर्थिकाओंका था। दिगम्बर जैन शास्त्रोंमें इनकी संख्या छत्तीसहनार चन्दना आदि आर्यिकायें । बताई गई है । यह विदुषी महिलायें देवल एक सफेद साड़ीको ग्रहण किये गर्मी और जाड़ेकी घोर परीषह सहन करती हुई अपना भात्मऋल्याण करतीं थीं और लोगोंको सन्मार्गपर लगाती थीं। वह भी मुनियोंके समान ही कठिन वत. संयम और आत्मतमाधिका अभ्यास करतीं थीं। सांसारिक प्रहोभन उनके लिये तुच्छ थे। उनके संप्तर्गसे वे अलग रहती थीं। इन बार्यिकाओंमें सर्वेषमुख राजा चेटककी पुत्री राजकुमारी चंदना थी; जिसका परिचय पहिले लिखा जाचुका है। चन्दनाकी मामी यश-म्बती मार्थिका भी विशेष प्रख्यात थी । चंदनाकी बहिन ज्येष्ठाने इन्हींसे जिन दीक्षा ग्रहण की थी । इन आर्थिकाओंका त्यागमई जीवन पूर्ण पवित्रताका आदर्श था। वे बड़ी ज्ञानवान और शास्त्रोंकी

१-इंसेजै० पृ० ३६ । २-इंऐ० मा० ९ पृ० १६२ । ३-मम० go १२० व हरि० पृ० ५७९ में २४००० बताई हैं। उपु० पृ० ६१६ में ३६००० हैं।

पंडिता थीं। बौद्धशास्त्रोंमें भी कई जैन साध्वीयोंका उल्लेख मिलता है। उनके वर्णनसे पता चलता है कि उस समय यह जैन साध्वीयां देशमें चारों ओर विहार करके धर्मप्रचार करतीं थीं और लोगोंमें ज्ञानका प्रकाश फैलातीं थीं।

राजगृहके राजकोठारीकी पुत्री भद्रा कुन्दलकेसाका जीवन इस व्याख्यानका साक्षी है। वह अपने गृहस्थ जीवनसे निराश होकर भार्यिका होगई थी। उसने केशलोंच किया और एक सादड़ी ग्रहण करकी थी फिर वह चहुंओर विहार करने कगी थी। बड़े२ लोग उसके उपदेशसे प्रभावित होते थे और वह बहेर धर्माचार्योसे वाद भी करती थी। श्रावस्तीमें उपने प्रसिद्ध बीद्धाचार्य सारीपुत्तसे बाद किया थै। । भतः उस समय भारतीय महिकासमाजकी महत्वशाली दशाका सहज ही अनुमान लगाया जामका है। भारतीय महिला-ओंको यह गौरव भगवान महावीरके दिव्यसंदेशसे प्राप्त हुआ था; जिसको सुनकर लोग स्त्रियोंको हेय दृष्टिसे देखना मूल गये थे। भगवानने व्यक्तिविशेष अथवा जातिविशेषको आदरका पात्र नहीं बताया था । उन्होंने गुणवानुको ही पूजनीय ठहराया था । फिर चाहे वह स्त्री हो अथवा पुरुष ! जैनधर्ममें प्रत्येक आत्माको एक समान बहा गया है। महावीरजीका यह व्यक्ति स्वातंत्र्यवाला संदेश उस समय खुब ही जनकल्याणका कारण हुआ था। वीरसंघर्मे नितना दर्ना एक मुनिका माना जाता था, आर्थिकाका भी उपचा-रेंसे उत्ना ही था। वह भी 'महावती' कही गई है। वैसे आर्थि-कार्ये पांचवें गुणस्थानवर्ती ही होतीं हैं।

१-भगवु० १० २५९-२६१ । २-अष्टपाहुँद १० ७३ ।

भगवान महावीरके संघका तीसरा अंग उदासीनब्रती श्राव-कोंसे अलंकत था। इनकी संख्या दिगम्बर वती श्रावक और श्राविका संघ। ें जेन शास्त्रों में एक लाख बताई गई है और यह श्वेत वस्त्र घारण करते थे । इन श्रावकोंमें मुख्य सांखस्तक थे। इनके विषयमें कुछ विशेष विवरण प्राप्त नहीं है। वैशार्ल के सेना-पति सिंह भी उनमें प्रख्यात् हैं। वह संभवतः सम्राट् चेटकके पुत्र थे । उनको जैनधर्ममें टढ़ श्रद्धान था । मुनियोंको आहारदान व उनकी विनय वह खुब किया करते थे। ( ममबु॰ ए॰ २३१ ) संघके **भ**न्तिम अंगमें तीनलाख श्राविकार्ये थी<sup>र</sup>। यह भी व्रती और उदासीन थीं । इनमें मुख्य सुरुप्ता और रेवती थीं । बोद्धशास्त्रोंमें नंदोत्तरा नामक एक जैन श्राविकाका उल्लेख है; जिससे यह स्पष्ट है कि जैन संघर्में जो श्राविका थीं, वह अवती गृहस्थ श्राविका-ओंके अतिरिक्त उदासीन गृहत्यागी ब्रह्मचारिणीं थीं । जैन संघमें स्त्रियोंके लिये भार्थिका और उदासीन श्राविकाके दर्ने नियुक्त थे: जिनमें सर्वोच अ। यिका पद था, यह भी बौद्धशास्त्रोंसे सिद्ध है । उपरोक्त उदासीन श्राविका नन्दोत्तराका जन्म कौरवोंके राज्यमें स्थित कम्मासदम्म ग्रामके एक ब्राह्मण कुलमें हुआ था। उसने जैनसंघमें रहकर शिक्षा ग्रहण की थी और अन्ततः वह उन्हींके संघमें सम्मिलित होगई थी। वह अपनी वादशक्तिके लिये प्रख्यात थी और सर्वत्र संघप्तहित विहार करके वाद करती थी। बौद्धाचार्य महामौद्रकायनसे भी उसने शास्त्रार्थ किया था । इसी प्रकार और

१-मम० ए० १२०। २-हरि० ए० ५७९। ३-समबु० ए० २५९-२६१। ४-ममबु० ए० २५८।

भी विदुषी श्राविकायें जैनधर्मका प्रभाव दिगनतव्यापी बनाती और प्राणीमात्रके हितकार्यमें संख्य रहतीं थीं।

इन व्रती श्रावक और श्राविकाओंके अतिरिक्त भगवान महा-वीरके और भी अनेक भक्त थे, जिनमें भगवान महावीरके बड़े बड़े राजा और सेठ-साहकार एवं देव-अन्य भक्तजन देव और राजा आदि। देवेन्द्र सम्मिलित थे। सम्राट श्रेणिक क्षायिक सम्यग्टिष्टि थे; किन्तु वे व्रती श्रावक नहीं थे। यही कारण है कि उनकी गणना श्रावकसंघके प्रमुखरूपमें नहीं की गई है। जैनधर्ममें श्रद्धा रखते हुये और उसकी प्रभावनाके कार्य करनेवाले **अनेक** राजा थे। कुणिक अजातशत्रुके राज्यकालमें इसी कारण जैन धर्मका विशेष विकाश हुआ थै। विदेहदेशस्थ विदेहनगरका राजा गोपेन्द्र जैनधर्म प्रभावक था। ऐसे ही प्रञ्जवदेशका राजा धनपति, जिसकी राजधानी चन्द्राभा नगरी थी; दक्षिणकी क्षेमपुरीका राजा नरपतिदेव, मध्यदेशमें स्थित हेमाभानगरीका राजा टढ़िमत्र, वेणु-पद्मनगरका रात्रा वसुपाल और इंसद्वीपका राजा रत्नचूल जैनधर्मके उत्कर्षका सदा ही ध्यान रखते थे<sup>ड</sup>। कलिङ्गदेशके दन्तपुरके राजा बर्मधोष थे और अन्तर्में वह दिगम्बर जैन मुनि होगये थे । मणि-वतदेशमें दारानगरके राजा मिणमाकी भी जैन मुनि होकर धर्मका जयघोष करते हुये विचरे थे ।

श्वेतपुरके राजा अमलक्र्प हिमालयके उत्तरमें स्थित एष्टिच-

१-भेच० पृ• ३२७ । २-केह्इ० पृ० १६३ । ३-उपु० पृ० ६९३ । ४-जेप्र० पृ० २२२-२२३ । ५-भेच० पृ• २३३-२३५ । ६-भेच० पृ• २४७-१५४ ।

म्पांके शालमहाशाल, हस्तिशीर्षके मदिनशत्रु; ऋषभपुरके घनबाह; चीरपुरके वीर कृष्णमित्र; विजयपुरके राजा वासवदत्त; कनकपुरके प्रियचंद्र; साकेतपुरके मित्रनंदि; और महापुरके बल राजा भगवान महावीरके मित्र थे । पोदनपुरके प्रसन्नचंद्र भगवान महावीरके समो-शरणमें दीक्षा ले रानिष हुये थे ने मोरियगण राज्यके प्रख्यात् पुरुष जैनधर्मके पोषक थे। भगवानके दो गणधर इसी देशके थे। इनके अतिरिक्त अनेक विदेशी राजा भी भगवानके मक्त थे; जिनका उछेख विद्याधररूपमें हुआ है। जिस समय भगवान महावीरजीका समोशरण सम्मेदशिखिरपर बिराजमान थ ; उस समय मृतिलकन-गरका विद्याघर राजा हिरण्यवर्मी भगवानकी शरणमें आया था। इसके पिता हरिबलने विपुलमित नामक चारण मुनिसे दिगम्बरीय दीक्षा ग्रहण की थी। इसी प्रकार अन्य कितने ही विदेशी लोगोंने जनवर्ममें विश्वास रखकर आत्मकल्याण किया था।

राजाओंके स्रतिरिक्त बहुतसे श्रावक धनसम्पदामें भरपूर प्रक्यात सेठ थे । इनमें उज्नैनीके धन्य-अवती गृहस्थ श्रावक कुमार सेठका उल्लेख पहिले किया जाचुका और श्राविकायें वीर प्रभुके अनन्य है। उनके विशिष्टगुणोंको देखकर श्रेणिक भक्त थे। महाराजने उन्हें अपना जमाई बनाया था। इसी तरह राजगृहके सेठ शालिभद्र थे; जिन्होंने विदेशोंसे व्यापार करके खुब धन संचय किया था और खुब धर्मप्रभावना की थी। इस समय विदेहदेश अपने व्यापारके लिये प्रमिद्ध था । वहांके

१-एइजै० पृ० ६५० । २-गुवापरि० पृ० ४० । ३-सपु० १० २७३ । ४-उप्० पृ० २७२ ।

सुप्रतिष्ठनगरमें राजा जयसेनका राज्य था और कुनेरदत्त प्ररूपात् नैन सेठ था। इसकी पत्नी घनमित्रा सुशीला और विदुषी थी। सुप्रतिष्ठ नगरमें इसने खुब चैत्य-चैत्यालय बनवाये थे। सागरसेन मुनिराजके मुखसे यह जानकर कि उनके एक चरमशरीरी पुत्र होगा, वह बड़े प्रसन्न हुये थे ! उनने पुत्रका नाम प्रीतंकर रक्ला था । प्रीतंकरको उनने सागरसेन मुनिरानके सुपूर्व शिक्षा पानेके लिये क्षञ्जकरूपमें कर दिया था। मुनिरान उसको घान्यपुरके निकट भवस्थित शिखिमुबर पर्वतपरके जैन मुनियोंके भाश्रममें छेगये ये और वहां दश वर्षमें उसे समस्त शास्त्रोंका पंडित बना दिया था। प्रीतंकर अपने घर वापप आया और अवसर पाकर अपने भाई सहित समुद्रयात्रा द्वारा घन ६माने गया था। भृतिलक नगरकी विद्याघर राजकुमारीकी इसने रक्षा की थी और अन्तमें उसके साथ इसका विवाह हुआ था। बहुत दिनौतक सुख भोगकर प्रीतंकरने अपने पुत्र प्रियंकरको धन संपदा सुपुर्द की थी और वह राजगृहमें भगवान महावीरजीके समीप जैन मुनि होगया थै। । उस समय मारतके बंदरगाहोंमें भृगुकच्छ (भड़ोंच) खुब प्ररुवात या । दूर दूर है देशोंसे यहां जहाज आया और जाया करते थे। तब यहांपर वसुपाल नामक राजा राज्य करता था और जिनदत्त नामक एक प्रसिद्ध जैन सेठ रहता था। यह जैमधर्मका परममक्त था। इसकी स्त्री जिनदत्तासे इसके नीली नामक एक सुन्धर कन्या यो । वहींके एक बीद सेंठने छलसे नीलीके साथ विवाह धर लिया था। इस कारण पिता और पुंत्रीको गाँग-

१-उ० पु० प्र ७२०-७३५ । २-विह्रि १ मृ १ ११२ ।

सिक दुःख हुआ थे। सारांश्वतः उस समय भारत एवं विदेशोंमें भगवान महावीरके भक्त अनन्य राना और श्रेष्ठीपुत्र विद्यमान थे: जिनके द्वारा जैनधर्मकी प्रभावना विशेष होती थी। जैन संघर्मे श्रावक और श्राविकाओं को भी फिर चाहे वे व्रती हों या अव्रती. जो मुख्य स्थान मिळा हुआ था; उन्नीके कारण जैनधर्मको नींव भार-तमें टढ़ रही और घोरतम अत्याचारोंके महते हुये भी वह सजीव है।

> तत्कालीन सभ्यता और परिस्थिति।

> > (ई० पू० ६००-७००)

कोई भी देश हो, यदि उसके किसी विशेष कालकी सम्यता भारतकी तत्कालीन राज- और स्थितिका ज्ञान प्राप्त करना अभीष्ट हो, तो प्राकृत उस देशकी उस सम-नैतिक अवस्था। यकी राजनैतिक, सामाजिक और घार्मिक परिस्थितिको जान छेना आवश्यक होता है। जहां उस देशकी इन सब दशाओंका सजीव चित्र हमारे नेत्रोंके अगाड़ी खिंच गया; फिर ऐसी कौनसी बात बाकी रही कही जासक्ती है; जिससे तत्कालीन परिस्थितिका परि-चय प्राप्त न हो ? भारतकी दशा भगवानके समय क्या थी ? उसकी सम्यता उस समय किस अवस्था पर थी ? इन प्रश्नोंका यथार्थ उत्तर पानेके लिये श्रेष्ठ और निरापद मार्ग यही है कि

उस समयके भारतकी राजनैतिक सामानिक और धार्मिक परिस्थि-तिका पर्ययलोचन कर लिया जावे। बस भारतकी तब जो दशा थी वह स्पष्ट हो जायगी और उसके साथ जैनधर्म और जैन समानका जो स्वरूप उस समय था, वह भी प्रकट हो जायगा। अतः राजनैतिक विषयमें तो उपरोक्त वर्णनसे पर्याप्त प्रकाश पड़ चुका है। उस समयका भारत राजनैतिक रूपमें आजसे कहीं अधिक स्वाघीन और बलवान था । उसकी राष्ट्रीय दशा विशेष उन्नतशील और समृद्धिशाली थी। उस समय यहां एक समूचा राज्य नहीं था । भारत छोटे २ राज्यों में विभक्त था; निनकी संख्या सोलह थी। इनमें कोई तो परम्परीण सत्ताधिकारी राजाओंके अधि-कारमें थे और किन्हींका शासन प्रजातंत्र प्रणालीके ढंगपर होता था। प्रजातंत्र प्रणाली ऐसी उत्कृष्ट दशामें थी कि आनके उन्नतः शील प्रजातंत्र राज्योंके लिये वह एक भच्छा खासा भादर्श है। इस प्रकार उस समयकी राजनैतिक स्थिति थी । श्रेणिक महाराज महामंडलेश्वर अर्थात एक हजार राजाओंके स्वामी थेै।

जिस देशकी राजनैतिक स्थिति सुचारु और समृद्धिशाली
उस समयकी सामाजिक दशा।
बात्भामें होता है। ऐहिक सुख सम्पन्न
दशामें व्यक्ति स्वातंत्र्य बात्महितकी बातोंकी ओर लोगोंका घ्यान
स्वतः जाता है। उस समयका भारतीय समान बाह्मण, क्षत्री,
वैश्य और शुद्ध वर्णोंमें विभक्त था। चाण्डाल बादि भी थे। भगवान

१-मेच• पृ० ३३९।

महावीर नीके जन्म होनेके पहिले ही ब्राह्मण वर्णकी प्रधानता थी। उसने रोष वर्णोंके सब ही अधिकार हिथया लिये थे। अपनेको पुनवाना और अपना अर्थसाधन करना उसका मुख्य ध्येय था। यही कारण था कि उस समय ब्राह्मणोंके अतिरिक्त किसीको भी धमकार्य और वेदपाठ करनेकी आज्ञा नहीं थी। ब्राह्मणेतर वर्णोंके लोग नीचे समझे नाते थे। शूद्र और स्त्रियोंको मनुष्य ही नहीं समझा नाता था। किन्तु इस दशासे लोग ऊब चले—उन्हें मनुष्योंमें पारस्परिक ऊंच नीचका भेद अखर उठा। उधर इतनेमें ही भगवान पार्श्वनाथका धर्मोपदेश हुआ और उससे ननता अच्छी तरह समझ गई कि मनुष्य मनुष्यमें पालत कोई भेद नहीं है। प्रत्येक मनुष्यको आत्म स्वातंत्र्य प्राप्त है। कितने ही मत प्रवंतक इन्हीं बार्तोका प्रचार करनेके लिये अगाड़ी आगये । नैनी लोग इस आन्दोलनमें अग्रसर थे।

साधुओंकी बात जाने दीजिये, श्रावक तक लोगोंमेंसे जातिमृद्रता अथवा जाति या कुलमदको दूर करनेके साधु प्रयत्न करते
थे। रास्ता चलते एक श्रावकका समागम एक ब्राह्मणसे होगया।
ब्राह्मण अपने जातिमदमें मत्त थे; किन्तु श्रावकके युक्तिपूर्ण वचनोंसे उनका यह नशा काफ्र होगया। वह जान गये कि "मनुष्यके
श्रीरमें वर्ण आकृतिके भेद देखनेमें नहीं आते हैं, जिससे वर्णभेद
हो; क्योंकि ब्राह्मण आदिका श्रूदादिके साथ भी गर्भावान देखनेमें
आता है। जैसे गी, घोड़े आदिकी जातिका भेद पशुओंमें है, ऐसा
जातिमेद मनुष्योंमें नहीं है; क्योंकि यदि आकारभेद होता तो

१-मम० पृ० ४७-५६ । २-ममबु० पृं० १५-१७।

ऐसा मेद होना संभव था।" अतः मनुष्यजाति एक 🖁 ै। उसमें जाति अथवा कुलका अभिमान करना वृथा है। एक उच्च वर्णी बाह्मण भी गोमांस खाने और वेश्यागमन करने आदिसे पवित हो सक्ता है और एक नीच गोत्रका मनुष्य अपने अच्छे आचरण द्वारा बाह्मणके गुणोंको पासक्ता है।

भगवान महावीरजीके दिव्यसंदेशमें मनुष्यमात्रके लिये व्यक्ति स्वातंत्र्यका मूल मंत्र गर्भित था। भगवानने प्रत्येक मनुष्यका आच-रण ही उसके नीच अथवा ऊंचपनेका मूल कारण माना था। उनने स्पष्ट कहा कि संतानक्रमसे चले आये हुये जीवके आचरणकी गोत्र संज्ञा है। जिसका ऊंचा आचरण है उसका उच्च गोत्र है और निसका नीच आचरण हो, उसका नीच गोत्र है । शुद्र हो या स्त्री हो अथवा चाहे जो हो गुणका पात्र है, वही पूजनीय है । देह या कुलकी बंदना नहीं होती और न जातियुक्तको ही मान्यता प्राप्त है। गुणहीनको कीन पूजे और पाने ? श्रमण भी गुणोंसे होता है और श्रावक भी गुणोंसे होता है। " महावीर जीके इस संदेशसे

१-उप्० पर्व ७४ श्लो॰ ४९१-४९५ । २-आदिपुराण पर्व ३८ श्लोक ४५ । ३-उप्० पर्व ७४ इलो० ४९० । ४-अमितगति श्रावकाचार इलो॰ ३० परि० १७ व भपा० पृ० ४९।

५-संताणकमेणागय जीवयरणस्य गोदमिदि ६०गा । उसं नींचं चरणं उसं नीचं हवे गोदं॥ -गोमहसार । ६-"शिशुत्वं खेण्यं वा यदस्तु तत्तिष्ठतु तदा । गुणाः पुजास्यानं गुणिषु न च छिहं न च वयः ॥

७-ण वि देही वंदिज्ञह ण वि य कुली ण वि य जाइसंजुत्ती। को वंदमि गुणहीणो ण हु सवणो णेय सावक्षो होइ ॥२७॥

जनताकी मनमानी मुराद पूरी हुई और वह अपने जाति अथवा कुलमदको भूच गई थी !

तब भारतमें विश्वप्रेमकी पुण्यधाराका अटूट प्रवाह हुआ।

तब जाति या कुलकी मान्यता न होकर गुणोंका आद्र होता था। जनता गुणोंकी उपासक वन गई। ब्राह्मण, क्षत्रिय अथवा वैश्यत्वका उसे अभिमान ही शेष न रहा! सब ही गुणोंको पाकर श्रेष्ट बननेकी कोशिश करते थे। घन्य-

-कुमार **सेठको देखिये; उनके गुणोंका आदर करके** सम्राट भ्रेणि**कने** भपनी पुत्रीका विवाह उनसे कर दिया था और उन्हें राज्य देकर अपने भमान राज्याधिकारी बना दिया था। यही बात इनसे पहले हुये सेठ भविष्यदत्तके विषयमें घटित हुई थी। वह वैश्यपुत्र होकर भी राज्याधिकारी हुये थे । हस्तिनागपुरके राजसिंहासनपर आरुढ़ होकर उन्होंने प्रजाका पालन समुचित शितिसे किया थार । सेठ ्रपीतिंकरको क्षत्री राजा जयसेनने आधा राज्य देकर राजा बनाया थै। सारांशतः स्वतंत्र भन्वेषणके भाषारसे विद्वानोंको यही कहना पड़ा है कि " उस समय उपरके तीन वर्ण (ब्राह्मण, क्षत्री, वैश्य) तो वास्तवमें मूलमें एक ही थे; क्योंकि राजा, सरदार और विपादि तीसरे वैदय वर्णके ही सदस्य थे; जिन्होंने अपनेको उच सामाजिक पदपर स्थापित कर लिया था। वस्तुतः ऐसे परिवर्तन होना जरा कठिन थे. परन्तु ऐसे परिवर्तनोंका होना संभव था। गरीन मनुष्य राजा-सरदार (Nobles) बन सक्ते थे और फिर दोनों ही बाह्मण

१-भन्यकुमार चरित्र देखो । २-भविष्यदसचरित् । ३-उपु० पर्व ७६ श्लो० ३४६-३४८ ।

होसक्ते थे। ऐसे परिवर्तनोंके अनेक उदाहरण ग्रन्थोंमें मिलते हैं। इसके अतिरिक्त बाह्मणोंके क्रियाकांडयुक्त एवं सर्वे प्रकारकी सामा-निक परिस्थितिके पुरुष-स्त्रियोंके परस्पर सम्बन्धके भी उदाहरण मिलते हैं और यह उदाहरण देवल उच्च वर्णके ही पुरुष और नीच कन्याओंके सम्बन्धके नहीं हैं, बल्कि नीच पुरुष और उच्च स्त्रियेंकि भी हैं। "

मचमुच उप समय विवाहक्षेत्र अति विशाल था। चारौ वर्णोके स्त्री-पुरुष मानन्द परस्पर विवाह सम्बन्ध विवाह क्षेत्रकी विशालता । करते थे। इतना ही क्यों, म्लेच्छ और वेश्याओं आदिसे भी विवाइ होते थे। राजा श्रेणिकने बाह्मणीसे विवाह किया था; जिसके उदरसे मोक्षगामी समयकुमार नामक पुत्र जन्मा शारी | वैदयपुत्र नीवंधरकुमारने अत्रिय विद्याधर गरुड्वेगकी कन्या गन्धर्वेदत्ताको स्वयंवरमें वीणा बनाकर परास्त किया और विवाहा थै। । स्वयंवरमंडपर्मे कुलीन अकुलीनका मेदभाव नहीं था । विदेह देशके घरणीतिलका नगरके राजा गोविन्दकी कन्याके स्वयंवरमें ऊपरके तीन वर्णीवाले पुरुष आये थे। नीवंबरकुमारके यह मामा थे । जीवन्बरने चंद्रक यंत्रको वेबकर अपने मामाकी कन्याके साथ पाणिग्रहण किया था । पछ बरेशके राजाकी कन्याका सर्पविष दूर

<sup>·</sup> १-वृद्दः पृः ५५-५९।२-उपुः पर्व ७५ इङोः २९। १-उपुः पर्व ७५ श्लो० ३२०-३२५।

४-इन्या वृणीते इचितं स्वयंवरगतां वरं । कुलीनमक् जीनं वा क्रमो नास्ति स्वयंत्ररे ॥ इरि॰ जिनदासकृत। ५-क्षत्रचुद्दामणिकाव्य छंब १० श्लो० २३-२४।

करके उसे भी जीवंधरने व्याहा था । विशवपुत्र प्रीतंकरका विवाह राजा जयसेनकी पुत्रीके साथ हुआ था। विवाह सम्बन्ध करनेमें जिस प्रकार वर्णभेदका ध्यान नहीं रक्ला जाता था, वैसे ही धर्म-विरोध भी उसमें बाधक नहीं था। वसुमित्र श्रेष्ठी जैन थे; किन्तु उनकी परनी घनश्री अँनेन थी। साकेतका मिगारसेठी नैन था; किन्तु उसके पुत्र पुण्यवर्द्धनका विवाह बौद्ध धर्मानुयायी सेठ धनं। जयकी पुत्री विशाखासे हुआ था। सम्राट् श्रेणिकके पिता उप-श्रेणिकने अपना विवाह एक भीलकन्यासे किया था।

भगवान महावीरके निर्वाणीपरान्त नन्दराजा महानंदिन जैन थे । इनकी रानियोंने एक शुद्धा भी थी; जिससे महापदाका जनम हुआ था। चम्पाके श्रेष्टी पालित थे। इनने एक विदेशी कन्यासे विवाह किया था। प्रीतंकर सेठ जब विदेशमें घनोपार्जनके लिये गये थे, तो वहांसे एक राज≉न्याको ले आये थे; जिसके साथ उनका विवाह हुआ था। इस कालके पहलेसे ही प्रतिष्ठित जैन पुरुष जैसे चारुद्त्त अथवा नागक्कमारके विवाह वेश्या पुत्रियोंसे हुये थे । सारांशतः उस समय विवाह सम्बन्ध करनेके लिये कोई बन्घन नहीं था । सुशील और गुणवान कन्याके साथ उसके उप-युक्त वर विवाह कर सक्ता था | स्वयंवरकी प्रथाके अनुसार विवा-हको उत्तम समझा जाता था।

१-क्षाचू० लंब ५ श्लो० ४२-४९। २-उपु० पर्व ७६ श्लो० ३४६-३४८। ३-आक० मा० ३ पृ० ११३ । ४-ममबु० पृ० २५२ । ५-आकः भाव ३ पृव ३३ । ६-वीर वर्ष ५ पृव ३८८ । ७-उस्व २१ । ८-उपु० प्० ७३३ ।

महिलाओं का आदर और प्रतिष्ठा भी उस समय काफी था। पुरुष स्त्रियोंको अपनी मर्द्धाङ्गनो समझते महिलाओंकी महिमा थे और उनके साथ बड़े सौनन्य और प्रेम-और प्रतिप्रा। पूर्वेक व्यवहार करते थे। परदेका रिवान तन नहीं था। स्त्रियां बाहर निकलती और शास्त्रायं तक करतीं थीं। राजा सिद्धार्थ जिस समय राजदरबारमें थे, उस समय रानी त्रिशला वहां पहुंची थीं। रामाने बडे मानसे उनको अपने पाम रामसिंहासनपर बठाया था। और अन्य राजकार्यको स्थिति करके उनके आगमनका कारण जानना चाहा थै। पुरुष स्त्रियोंसे उचित परामर्श और मंत्रणा भी करते थे । जम्बुकुमार जिस समय जैन दीक्षा घारण करनेको उद्यत हुये थे, उस समय उनकी नवविवाहिता स्त्रियोंने खुब ही युक्तिपूर्ण शब्दों हारा उन्हें घरमें रहकर विषयभोग भोगनेके लिये उत्पाहित किया था । जम्बूक्मारने भी उनके परामशंको बड़े गौरसे सुना था और उनको सर्वथा संतुष्ट करके वह योगी हुये थे। उनके साथ उनकी पत्नियां भी साध्वी होगई थीं। सचमुच उस समय स्त्रियोंको भी धर्मागधन करनेकी पूर्ण स्वतंत्रता थी।

गृहम्य दशामें वे भगवानका पूजन अर्चन और दान अथवा सामायिक आदि घर्म कार्य करती थीं। साधु संगतिका लाभ उठाती थीं। मथुराके महिदास हेठने अपनी स्त्रियों सहित रात्रि जागरण करके भगवानका पूजन-भजन किया था। स्त्रियों की और उनकी जो ज्ञानचर्चा उम समय हुई थी, उनको सुनकर मथुराके राजा एवं अंत्रन चोर भी प्रतिबुद्ध होगये थे। निम्नुच उस समयकी स्मियां

१-व० पु० पु० ६०५-६०६ । २-व० पु० पृ० ७०१-७०४ । ३-वदी॰ ४० ५-१४७।

बड़ी ही ज्ञानवती और विदुषी होतीं थीं। वह शृङ्गार करना और सुन्दर वस्त्र पहिनना जानती थीं; किन्तु शृङ्गार करनेमें ही तन्मय नहीं रहती थीं। वह बाह्य सुन्दरताके साथ अपने हृद्यको भी अच्छेर गुणों मे सुन्दर बनातीं थीं । वह कन्यार्थे योग्य अध्यापि-काओं अथवा साध्वीयोंके समीप रहकर समुचित ज्ञान प्राप्त करती र्थी और प्रत्येक विषयमें निष्णात बननेकी चेष्टा करतीं थीं । उस समयकी एक वेदया भी बहत्तरहला, चौतठ गुग और अठारह देशी भाषाओं में पाराङ्गत होती थी। (विशक सुत्र १-३) \* संगीत विद्याका बहुत प्रचार था।

जीवंघरकुमारने संवर्वदत्ता आदि कुमारिकाओंको वीणा बजा-नेमें परास्त करके विवाह किया था। सुरमंतरी और गुणमाला नामक वैश्य पुत्रियां वैद्य विद्याकी जानकार थीं। जीवंधरकी माता मयूग्यंत्र नामक वायुयानमें उड़ना सीखती थीं । ब्राह्मण कन्या नंदश्रीने राजा श्रेणिककी चतुराईकी खासी परीक्षा ली थी । उस समय पढ़ लिखकर अच्छी तरह होशियार हो नानेपर कन्याओं ह विवाह युवावस्थामें होते थे। जबतक कन्याये युवा नहीं हो लेतीं थीं, तबतक उनका वाग्दान होनानेपर भी विवाह नहीं होता था। कनकलताको उसके निर्दिष्ट पतिसे इसी कारण अलग रहनेकी आजा हुई थी<sup>3</sup>। बहुघा कन्यायें वरकी परीक्षा करके, उसे योग्य पानेपर अपना विवाह उमके माथ कर लेती थीं। युवावस्थामें विवाह होनेसे उनकी संतान भी बलवान और दीवनीबी होती थी। यही

x इंऐ० मा॰ २० पृ० २६ । १-क्षत्रचूड्रामणि काव्य व सम॰ षु० १२७-१३४। २-उ० पु० पृ० ६१७। ३-उ० पु० पृ० ६४२।

कारण है कि तब विघवाओं हा विलाप प्रायः नहीं के बराबर सुन-नेको मिलता था। विषवा हुई स्त्रियां, फिर अधिक समय तक गृहस्थीमें नहीं रहती थीं । वे साध्वी होनातीं थीं अथवा उदासीन श्राविकाके रूपमें अपना जीवन विवादीं थीं। उनका चित्त सांपा-रिक भोगोपभोगकी ओर अक्ट नहीं होता था। हां, यदि भाग्य-वशात् कोई कुमारी कन्या अथवा विधवा सन्मार्गसे विचलित हो न्जाती थी तो उमके साथ वृणाका व्यवहार नहीं किया जाता था। उन्हें सब ही धर्मकार्य करनेकी स्वाधीनता रहती थी।

चंपानगरकी कनकलताका अनुचित मम्बंघ एक युवासे हो गया था । इसपर यद्यपि वे लक्कित हुये थे; परन्तु उनके धर्मका-र्योमें बाघा नहीं आई थी। वे पति-पत्नीवत् रहते हुये, मुनिदान और देवपूजन करते थे । इसी तरह ज्येष्ठा आर्थि हाके भूष्ट होने पर उसे पायश्चित और पुनः दीक्षा देकर शुद्ध कर लिया गया शारी महिलायें विपत्तिमें पहनेपर बडे साहमसे अपने ज्ञी अधर्मकी रक्षा करतीं थीं और ममान भी इभी तरह पोड़ित हुई कन्याका भनादर नहीं करती थी। चंदनाका उदाहरण म्यष्ट है। मागंशत: भगवान महावीरनीके समयमें महिलाओंका नीवन विशेष भादरपूर्ण और स्वाधीन था।

निम देश अथवा प्रमानकी स्त्रियां विदुषी और ज्ञानवान **इस समयके बीर और** होती हैं, वहां हा पुरुष वी स्वनावतः पराकमी पुरुष । विद्यापटु और विचन्नण बुद्धिनाला होता है।

१-उ॰ पु॰ पु॰ ६४३ । १-आ६० मा॰ २ पु॰ ९६ । ३-उ० g. g. (10 1

मगवान महावीरके समयमें भारतके पुरुष ऐसे ही कला कुशल और विद्वान थे। वह लोग बालकको, जहां वह पांच वर्षका हुआ, विद्याच्ययन करनेमें जुटा देते थे; किन्तु उस समयकी पठन पाठन प्रणाली आजसे बिल्कुल निराली थी। तब किसी एक निर्णीत ढांचेके पढ़े-ब्रिखे लोग विद्यालयोंसे नहीं निकाले जातेथे और न आजकलकी तरह 'स्कुल' अथवा 'कालेज 'ही थे। उस समयके विद्वान ऋषि ही बालकोंकी शिक्षा दीक्षाका भार अपने ऊपर हेते थे। सर्व शास्त्रों और कलाओं में निपुण इन ऋषियों के आश्रममें जाकर विद्यार्थी युवावस्थातक शास्त्र और शस्त्रविद्यामें निष्णात हो बापिस अपने घर आते थे। तक्षशिला और नालंदाके विद्या आश्रम प्रसिद्ध थे। जैन मुनियोंके आश्रम भी देशभरमें फैले हुए थे। विदेहमें धान्यपुरके समीप शिखिर भूधर पर्वतपरके जैन आश्रममें प्रीतंकर कुमार विद्याध्ययन करने गये थे । मगध देशमें ऋषि गिरिपर भी जैन मुनियोंकी तपोमुमि थीं।

ऐसे ही अनेक स्थानोंपर माश्रमोंमें उपाध्याय गुरु बालक-बालिकाओंको समुचित शिक्षा दिया करते थे। विद्यार्थी पूर्ण ब्रह्म-चर्यसे रहते थे; जिसके कारण उनका शरीर गठन भी खुब अच्छी तःह होता था। विद्याध्ययन कर चुकनेपर युवावस्थामें योग्य कन्याके साथ विवाह होता थाँ। किन्तु विवाहके पहिले ही युवक अर्थोपा-र्जनके कार्यमें लगा दिये जाते थे। इसके साथ यह भी था कि कई युवक सात्मकल्याण और परोपकारके भावसे गृहस्थाश्रममें आते ही

१-जैप्र० पृ• २३१ । २- उपु० पृ० ७२० - ७३५ । ३ - मनि० भा• १ प० ९२-९३ । ४-जेप्र० पृ० २२६-२२७ ।

न थे । वे साधु होकर कल्याणके कार्यमें लग जाते थे । सब लोग अपने २ वर्णके उपर्युक्त माधनों द्वारा ही आनीविकोपार्नन करते थे। किन्तु ऐपा करते हुये वे सचाई और ईमानदारीको नहीं छोड़ते थे। लाखों करोड़ों रुपयोंका व्यापार दूर रेके देशोंसे विना लिखा पढ़ीके होता था । विदेह व्यापारका केन्द्र था । बनारस. गत्रगृह, तामृलिति, विदिशा, उउनैनी, तक्षशिला सादि नगर व्या-पा के लिये प्रसिद्ध थे। शहिकनगर, सुरपारक (सोपारा बम्बईके पाम) भृगुक्च्छ (भड़ोंच) आदि नगर उस समयके प्रसिद्ध बन्दरगाह थे। इन बन्दरगाह तक व्यापारी लोग अपना माल और सामान गाडियोंमें और घोड़ोंपर लाते थे और फिर नहानोंमें भरकर उसे विदेशोंमें लेनाते थे। सेठ शालिभद्र और प्रीतिंकर आदिकी कथा-भोंमें इनका भच्छा वर्णन मिछता है।

उम समयके भारतीय व्यापारी लंका, चीन, जावा, बेबीलो-निया. मिश्रॅ आदि देशोंमें व्यापारके लिये जाया करते थे और खुब घन ऋमाऋर लीटते थे। उनके निजी जहाज थे और वे मणि एवं मंत्रका भी प्रयोग करना जानते थे। संतानको अच्छे मंम्हारोंसे मंस्कृत करनेहा रिवाज भी चालू था। गरीब और अमीर सांवारिक कार्योको करते हुये भगवद्भनन और जाप सामायिक करना नहीं मूलते थे। राजा चेटक युद्धस्थलमें जिनेन्द्र प्रतिमाके समक्ष पूजा करते थे। किंद्य बर्वोंको पालते हुये भी लोग दुष्टका

१-भया॰ पृ॰ ३८-४६। २-केहि इं॰ पृ० २१२ व जराएक्से॰ १९२७ पृरु १११ । १-प्रिट मार्ट पृरु ४१-४६ । ४-हिह्यार मार्ट १ पृ० ६९३-६९६ व आ० २ पृ० ३८-४२. ५-क्रेप्र० पृ० २३०३ ६-विप्रट पृ० २२८। ७-विप्र• पृ० २२८।

निग्रह करनेसे नहीं चूकते थे। राजाओंका तो यह कर्तव्य ही था; किंतु विणक लोग भी शस्त्रविद्यामें निपुण होते थे और वक्त पड़-नेपर उससे काम लेना जानते थे। पीतिंकरने भीमदेव नामक विद्याधरको परास्त करके राजकत्याकी रक्षा की थी। सचमुच उस समयके पुरुष पुरुषार्थी थे और उनके शिल्प कार्य भी अनुठे होते थे। सातर मंजिलके मकान बनते थे और उनकी कारीगरी देखते ही बनती थी। सोनेके रथ और अम्बारियां दर्शनीय थे। उनके घोड़े और इ।थियोंकी सेना जिस समय सजधजके निक्लती थी, तो देवेन्द्रका दल फीका पड़ा नजर पड़ता था। र उस समयके चेत्य और मूर्तियां भद्भत होतीं थीं । उनके एकाच नमूने आज भी देखनेको मिलते हैं । लोग बड़े पुरुषार्थी, दानी और धर्मात्मा थे । सारांशतः उस समयकी सामाजिक स्थिति आजसे कहीं ज्यादा मच्छी और उदार थी।

उस उदार सामाजिक स्थितिमें रहते हुये, भारतीय अपनी धार्मिक प्रवृत्तिमें भी उत्कृष्टताको पाचुके थे। धार्मिक स्थिति। जिस समय भगवान महावीरजीका जन्म भी नहीं था, उसके पहिलेसे ही यहां वैदिक कियाकाण्डकी बाहुल्यता थी । धर्मके नामपर निर्मृक और निरपराध जीवोंकी हत्या करके यज्ञ-वेदियां रक्त-रंजित की जातीं थीं । किल्पत स्वर्गसुसके लाल-चमें इतर समाज ब्राह्मणोंके हाथकी कठपुतली बन रहा था। उन्हें न बोलनेकी स्वाधीनता थी और न ज्ञान लाम करनेकी खुली माजा !

१-जैप्र० पृ० २२९। २-मस० पृ० ५८। ३-उपु० पृ० ७५०। ४-सम० पुर ५२-५६।

र्वितु यह 'पोमडम' अधिक दिनोंतक नहीं चल सका, यह इम देख चुके हैं और जानते हैं। भगवान पार्धनाथजीके सदुपदेशसे मानवोंको ज्ञान नेत्र मिल गये थे। अनेकों मत प्रवर्तक हर किसी जातिमेंसे अगाड़ी आकर विना किसी भेद भावके प्रचलित घार्मिक क्रियाका-ण्डके विरोवमें अपना झंडा फहराते विचर रहे थे। शासक समुदाय इन होगोंको अःश्रय देनेमें संकोच नहीं करता था। फिर इसी समय भगवान महावीर और म० बुद्धका जन्म हुआ । लोगोंके भाग्य खुळ गये । आत्म-स्वातंत्र्यका युग प्रवर्त गया । दोनों महा-पुरुषोंने वैदिक कर्मकाण्डकी असारता और उसका घोर हिंसक और भयावह रूप प्रकट कर दिया ।

नैन ग्रन्थोंमें कई स्थलोंपर ऐसे उल्लेख मिलते हैं, जिनमें जैनोंने लोगोंके हृदयोंपर यज्ञमें होनेवाली हिंसाका कूर परिणाम अंकित करके उन्हें महिंसामार्गी बना दिया थारे। साथ ही उस समय वृक्षोंकी पूना और गंगा निदयों में स्नान अथवा जाति और कुलको धर्मका कारण मानना पुण्यकर्म समझे जाते थे। जैन शिक्ष-कोंने बड़ी सरल शीतिसे इनका भी निराकरण कर दिया थै।; निसका प्रभाव जननापर काफी पड़ा था। वह बड़ी ही सुगमतासे अपनी मुल समझ सकी थी। इस सबका परिणाम यह हुआ कि अहिं ताकी दुन्दुभि चहुं और बनने लगो और महावीर स्वामीके जबघोषके निनादसे आकाश गूंज गया।

१-ममबु॰ पृ॰ १४-१७ । २-मच० पृ० ३३५-३३६ व उस्॰ -वप ( Pt. II. pp. 139-140 ) ३-श्रेच० पृ० ३३२-३३८ ब उपु॰ पृ० ६२४-६२६ ।

जैनधर्म जैसा आज मिल रहा है, उपका ठीक वैसा ही रूप उप समय था, यह मान छेना जरा कठिन है; तब और अबका និតម្ខាធំ ! क्योंकि जब इसी जमानेके किसी मतुप्रवेतकके सिद्धान्त ठीक वैसे नहीं गहते, जैसे वह बताता है; तब यह कैसे संभव है कि टई इजार वर्षे पहिले प्रतिपादित हुआ धर्मे आन ज्यों का त्यों मिल सके ! किन्तु इतनी बात निःसन्देह सत्य है कि जैनधर्मके दार्शनिक और सैद्धांतिक रूपमें बिल्कुल ही नहीं, कुछ भन्तर पड़ा है। इसका कारण यह है कि नेनधर्म एक वैज्ञानिक धर्म है । विज्ञान सत्य है । वह जैसा है वैसा हमेशा रहता है । इसी लिये जैनवर्मका दार्शनिक रूप आज भी ठीक वैसा ही मिलता है. जैसा उसे भगवान महावीरने बतलाया था । इसका समर्थन बौद्ध ग्रन्थोंसे होता है; जहां जैनोंके प्राचीन दार्शनिक सिद्धांत ठीक वैसे प्रतिपादित हुये हैं, नैसे आन मिलते हैं । और इस-प्रकार यह कहा जामका है कि भगवान महावीरके मुल धर्मसिद्धांत माज भी अविकृतरूपमें मिल रहे हैं - निर्फ मन्तर यदि है तो उनके द्वारा बताये हुए कमेकांड अथवा चारित्र सम्बंधी नियमोंमें है । अतः उस समयके धार्मिक क्रियाकांडपर एक नगर डाल लेना उचित है।

पहेले ही मुनिवर्मको ले लीनिये। इप समय यह मतभेद है कि जन मुनिका भेष मूलमें नग्न था अथवा उस समयका वस्त्रमय भी था; किंतु बौद्धशास्त्रींके आवारसे यह मुनिधर्म । प्रगट किया जालुका है कि जैन मुनि नग्न भेषमें रहते थे और उनकी कियायें पायः वैसी ही थी हैसी कि आज दिगम्बर जैन

१-ममबु पृ० ११७-२७०।

मुनियोंकी मिलती हैं। वह दातारके घर जाकर जो ग्रूद आहार विधिपूर्वक मिलता था, उसको ग्रहण कर छेते थे। यह बात नहीं थी कि वह भिक्षा मांगकर उपाश्रयमें हे आकर उसे भक्षण करते हों । आजीविक साधु ऐसा करते थे । इसी कारण क्वेतांबरोंने उन-पर आक्षेप किया है । एक बात और है कि उस समय मुनिधर्म पालन करनेका द्वार पत्येक व्यक्तिके लिये खुला हुआ था। चोर, डाकृ, व्यभिचारी, पतित इत्यादि पुरुष भी मुनि होकर आत्म-कर्याण कर सक्ते थे। अंजनचोरकी कथा प्रसिद्ध है-वह मुनि हुआ था। सुरदत्त डाकू मुनि होकर मुक्तघामका वासी हुआ थै।। सात्यिक व्यभिचार कर चुक्रनेपर पुनः दीक्षित हो मुनि होगये थे। व्यभि-चारजात रुद्र मुनि ग्यारह अंगका पाठी विद्वान साधु थे। । ऐसे ही उदाहरण और भी गिन।ये जासक्ते हैं, किंतु यही पर्याप्त हैं। इम उदारताके साथ२ उस समय जैन मुनियों में यह विशेषता और थी कि वह अष्टमी और चतुर्दशी हत्यादि पर्वके दिनोंमें बाजारके चौराहोंपर खड़े होकर जैनवर्मका प्रचार करते थे और मुनुक्षुओंकी श्रद्धाओं हा समाधान करके उनको जैनधर्ममें दीक्षित करते थे। इस क्रिया द्वारा उनके अनेकों शिष्य होते थे । इन नव दीक्षित जैनोंके यहां बह आहार छेनेमें भी संकोच नहीं करते थे। भक्तामरचरित इंग्लिंग क्रियां के स्थान विष्य हैं। उस समयके मुनि कड़े

१-भमबु॰ पु० ५४-६५ ।२-औपपातिक सूत्र १२०। ३-आ६० मा० १ पृ॰ ७४ । ४-बाह्न० मा० १ पृ० १५५ । ५-बाह्न० मा० २ पृ० १६,०-१६१ । ६-अवनु पृ० २४० व विवयध्दित । ७-जंप्र०, ं पृष २४०।

विद्वान् और सर्वथा अरण्यमें रहकर ज्ञान ध्यानमें लीन रहते थे। इस प्रकार उस समयका मुनिधर्म था।

मुनियोंकी तरह अधिकाओंकी भी उस समय बाहुल्यता थी; उस समयकी आर्थि. यह भार्यिकार्ये भी जैनधर्म प्रचारमें बड़ी काओंका धर्म। सहायक थीं। मनेव और जंगी सहायक थीं। गरीब और अमीर-सराय और महरू सबमें इनकी पहुंच थो। बनारसके राजा जितारिकी राजकन्या मुण्डिकाको वृषभश्री आर्थिकाने श्राविका बनाया थै।। राजगृहके कोठारीकी पुत्री भद्राकुन्दलकेशाने अपना विवाह विप्र पुत्र सन्धुकके साथ किया था; जिसे डकैतीके लिये राजदंड मिल चुका था । सत्थुक भद्रासे इतना प्रेम नहीं करता था, जितना कि वह उसके गहनोंको चाहता था, भद्रा उसके इस व्यवहारसे बड़ी दुखी हुई। एक रोज उसने उसे घोकेसे एक गढ़ेमें दकेल दिया और वह भयभीत होकर जैन संघमें आकर आर्थिका होगई । एक इत्यारी और विषयलम्पट स्त्री भी संबोधिको पाकर जैन साध्वी हो गई। उसके मार्गमें कोई बाघा नहीं आई। इससे भगवान महावीरके **मार्थासंघका विशालरूप स्पष्ट है।** जिस समय यह भद्रा जैनसंघर्में पहुंची तो उस समय इससे पूछा गया था कि वह किस कक्षाकी दीक्षा ग्रहण करना चाहती है ? उत्तरमें उसने सर्वोत्कृष्ट प्रकार अर्थात् आर्थिशके व्रत लेना स्वीकार किये थे। इसपर उसने केश-कोंच करके जैन आर्थिकाका भेष घारण किया था। वह एक वस्त्र घारण किये रहती थी। मैले-कु नैले रहनेका उसे कुछ ध्यान न था। इसके विपरीत उदासीन ब्रती श्राविका वार्कोको मुण्डाये रहतीं

१-सकी० पृ० ५८ । २-ममबु पृ० २५९-२६० ।

थीं, प्रथ्वीपर मोतीं थीं और मूर्यान्त होनेके पश्च तू भोजनपान नहीं करतीं थीं । इस तरहका आर्थिश धर्म उस जमानेका था। भगवान महावीरजीके समयका श्रावकाचार उन्नत और विशाल

था । उपमें पाखण्ड और मध्यात्वको तत्कालीन श्रावकाचार स्थान प्राप्त नहीं था। श्रावक और श्राविका नियमित रूपसे देवपूनन, गुरु उपासना और दान कर्म किया करते थे। देवे नियमसे मद्य मांपादिका त्याग करके मूल गुणोंको घारण करते थे। <sup>3</sup> व्रत और उपवासोंमें दत्तिचत्त रहते थे। अष्टमी और चतुर्दशोको मुनिवत् नग्न होकर प्रतिमायोग घारण करके स्मशान आदि एकांत स्थानमें आत्मध्यानका अभ्यास किया करते थे। र्वे किंतु त्यागी होते हुये भी भारंभी हिंपासे विलग नहीं रहते थे। वे के व कार्य भी करते थे। तथापि बड़े चतुर और ज्ञानवान होते थे। अनेकोंसे शास्त्रार्थ करनेके लिये तयार रहते थे। आजक्रकके श्रावकोंकी तरह घर्मके विषयमें प्रमुखापेक्षी नहीं रहते थे। उस समय सुदा व दुण्हा रखकर श्रावक लोग श्वास्त्रार्थ करनेका आम चैकेंन देते थे। कांपिल्यके कुन्दकोलिय **जैनने मुद्रा और दुर्श्टा रखकर शास्त्रार्थ किया थै।** जैन म्तूर्पो आदिकी खुदाई होनेपर ऐसी मुदायें निकली हैं। श्राविकार्ये भी इन श्वास्त्रार्थीमें भाग छेती थीं। इन क्रिया द्वारा धर्मका बहुपचार होता या और श्रावडों की संख्या बढ़ती थी। जीवंघरकुमारने एक

१-ममबु॰ पु॰ २५८-२६० । २-जैप्र॰ पु॰ २३४ । ३-जैप्र॰ पृ॰ २३२ । ४-ममबु० पृ॰ २०६-२०७ । ५-जैप्र॰ पृ० २३४ । ६-इस्॰ म्पा॰ ६ । ७-दिश्रै॰ मा॰ २१ अंक १-२ पृ॰ ४० । **८-ममबु**० पृ० २५८।

अनैन तपस्वीको जैनघर्मका उपदेश देकर जैनी बनाया था। इसी तरइ उन्होंने एक अन्य गरीव शूद वर्णके मनुष्यको जनधर्मका अदानी बनाकर उसे अपने , आभूषण आदि दिये थे।

गृहस्थ धर्मेका पालन करनेका अधिकार प्रत्येक पाणीको था। श्रावक लोग नवदीक्षित नैनीके साथ प्रेममई व्यवहार करके वात्स-ल्यघर्मकी पूर्ति करते थे । उसके साथ जातीय व्यवहार स्थापित करते थे। जिनदत्त सेठने बौद्धधर्मी समुद्रदत्त सेठके जैन होजानेपर उत्तके साथ अपनी कन्या नीलीका विवाह किया था<sup>र</sup>। खानपानमें शुद्धिका ध्यान रक्ला जाता था; किन्तु यह बात न थी कि किसी इतर वर्णी पुरुषके यहांके शुद्ध भोजनको ग्रहण करनेसे किसीका धर्म चहा जाता हो ! राजा उपश्रेणिकने भील कन्यासे **शुद्ध** भोजन बनवाकर ग्रहण किया था। (आक ० भा० २ ए० ३३) जैन मंदिरोंका द्वार पत्येक मनुष्यके लिये खुला रहता था। चम्पाके बुद्धदास और बुद्धसिंह नेन मंदिरके दर्शन करने गये थे और अंतर्में वह जैनी होगये थे। उपुतक भगवानका पूजन कर सक्ते थे। कुमारी कन्याको पत्नीवत् प्रहण करके उसके साथ रहनेवाले पुरुषके ्यहां मुनिराजने आहार लिया था। आजकल ऐसे व्यक्तियोंको 'दस्सा' कहकर धर्माराधन करनेसे रोक दिया जाता है; किंतु उस समय 'दस्ता' शब्दका नामतक नहीं सुनाई पड़ता था। किसी भी व्यक्तिके धर्मकार्योमें बाधा डालना उत समय अवर्मका कार्य समझा जाता था। और न उस समय अग्नि पूना, तर्पण आदिको धर्मे हा अग

१-क्षत्रचूडामिण लम्ब ६ क्षो० ७-९ व लम्ब ७ क्षो० २३-३०। २-आकृ भाव २ पृष्टेट। ३-स्की० पृष्टिष्ट । ४-उपुष्ट पृष्ट्रिर ।

माना जाता था। सामान्यतः उस समयके धर्मका यह विशालक्षप है। इस प्रकार उस समयके भारतकी परिस्थिति थी और वह आजसे कहीं ज्यादा सुघर और अच्छी थी। प्रत्येक पाणी स्वाधीन और पर।कमी था। रुद्धियोंकी गुलामी, धार्मिकताका अंधविश्वास अथवा रुपये पैमेकी चाकरी उस समय लोगोंमें छू नहीं गई थी। सब प्रसन्न और आनन्दमई जीवन विताते थे। इनका उल्लेख ही उस समय नहीं मिलता है। हां, एक बातका बहुत उल्लेख मिलता है। वह यह कि वैराग्य होनेपर मुमुक्षु पुरुषोंको न राज्यका लालच, न स्त्री पुत्रोंका मोह और न घन-संपदाका लोभ साधु होनेसे रोक ्रसक्ता था। यह तो एक नियम था कि अंतिम जीवनमें पायः सब ही विचारवान गृहस्थ माधु होकर आत्मज्ञान और ननकल्याणके कार्य करते थे; किंतु ऐसे भी उदाहरण मिलते हैं जिनमें वैराग्यको पाकर व्यक्ति भरी जवानीमें मुनि होगए थे।\*

## मगवान महाबीरका निकणिकाल।

भगवान महावीर नीके निर्वाणकी दिव्य घटनाको आजसे करीब ढ।ईहजार वर्ष पहले अर्थात ईस्वी सन ५२७ निर्वाण-कालकी वर्ष पहले घटित हुआ माना जाता है। जैनोंमें असम्बद्धता । **भावक** निर्वाण।व्द इसी गणनाके अनुसार प्रचलित है। किन्तु उसकी गणनामें अन्तर है; जिसकी ओर मि॰ काशीप्रसाद जाय-सवार्ट, प्रो॰ नेंद्रोबी अोर पं॰ बिहारीकालनी नें नेंद्रा

<sup>\*</sup> जेप्र• पृ• २३१ । १-जविभोषो, मा• १ पृ०९९ । २-वीर पर्व। ३-वृत्रेश० १०८।

भाकर्षित कर चुके हैं। महावीरस्वामीके निर्वाण जैपी प्राचीन घट-नाका ठेक पता न रखना मचमुच नेनोंके लिये एक बड़ी लजाकी बातं है। और आज इस पुरानी बातका विलक्कल ठोक पता लगा लेनेका वायदा करना घृष्टता मात्र है । इतनेपर भी उपलब्ध प्रमा-णोंसे जिस निरापद मन्तव्यपर इम पहुंचेंगे उसे प्रगट करना अनु-चित नहीं है। दुर्भाग्यवश आनसे करीब डेट्ट इनार वर्ष पहले भी वीर निर्वाणाब्दके विषयमें विभिन्न मत थे। लगभग तीमरी शता-व्दिके ग्रंथ 'त्रिलोक प्रज्ञति' की निम्नगाथाओंसे वे इसप्रकार प्रगट हैं:-'वीरजिणं सिद्धिगदे चउसदद्गिसद्वि वास परिमाणे।। कोलंमि अदिकंते उप्पण्णे पत्थ सगराओ ॥ ८६ ॥

अहवा वीरे सिद्धे सहस्सणवकंमि सगसयब्महिये। पणसीदिमि यतीदे पणमासे सगणिओ जादा ॥ ८७ ॥ ॥ पाठान्तरं ॥

चे।इस सहस्स सगसय तेणउदी वास काल विच्छेदे। वीरेसरसिद्धीदे। उप्पणी सगिष्ये। अहवा॥ ८८॥ ॥ पाठान्तरं ॥

णिव्याणे वीरजिणे छव्याससरेस पंचवरिसेसु। पणमासेसु गरेसुं संजादे। सगणिओं अहवा॥ ८६॥

अर्थ-''वीर भगवानके मोक्षके बाद जब ४६१ वर्ष वीत गये तब यहांपर शक नामका राना उत्पन्न हुआ । अथवा भगवानके ्मुक्त होनेके बाद ९७८९ वर्ष ९ महीने वीतनेपर शक राजा हुआ। ( यह पाठान्तर है ) अथवा वीरेश्वरके सिद्ध होनेके १४७९३ वर्ष बाद शक राजा हुआ ( यह पाठान्तर है ) अथवावीर भगवानके िनिर्वाणके ६०५ वर्ष और ५ महीने बाद श्रद्धराना हुआ।" (जैहि॰, मा॰ १३ ए॰ ३३)

ईम्बी सन्की पारम्भिक शवाब्दियोंमें ही निर्वाणस्थिति विषयके इस प्रकार विभिन्न मतोंको देख-वीर ानवांण सभ्वत् पहलेसे प्रचलित है कर किन्हीं लोगोंकी घारणा होनाती है और विभिन्न मत्। कि पहले निर्वाण वर प्रचलित नहीं था। वह बादमें किन्हीं लोगों द्वारा चना दिया गया है। किंत इस करपनामें कुछ भी तथ्य नहीं है; क्योंकि बीर निर्वाणाव्द ८४का एक शिलालेख बारली ग्रामसे मिला है जो अजमेरके अजायब घरमें मीजूद है। इतभाग्यसे यह शिलालेख ट्रा हुआ अधूरा है। इस कारण उसके आधारपर निर्वाण।ब्दका पता नहीं चल सक्ता है। तो भी उसमें माध्यमिद्धा नगरीका उल्लेख, निसपर हिन्दुओंदा अधिकार ई॰ पूर्व दुमरी शताब्दि तक रहा था, इस बातका चीतक 🕏 कि इप समयके बहुत पहले जब बहांपर जैनोंका पाबल्य था तब यह शिलालेख लिखा गया था । अतुप्त भगवान महावीरकी निर्वाण तिथि ईस्वी सनुसे हजारों वर्ष पहले नहीं मानी जासकी । ऐसी मान्यता शेखिचिछीकी क्हानीसे कुछ अधिक महत्व नहीं रखती । अब रही अवशेष मनोंकी बात, मो उनपर अलग २ विवेचन करना उचित है। आनहल वीरानिवीण तिथिके प्रम्बंधमें निम्नलिखित मत मिलते हैं:---

- (१) शकराजाके उत्पन्न होतेसे ४६१ वर्ष पहले बीर भग-बानका निर्वाण हुआ।
- (२) शक राजाके होनेसे ६०५ वर्ष ५ महीने पहछे वीरः प्रमुमोक्ष गए।
  - (३) ईस्त्रीसन्से ४६८ वर्ष पद्दले बीरनिर्वाण हुआ।

- (४) विक्रमाब्दसे ५५० वर्ष पहले महावीरजी मोक्ष गये।
- (५) शकाब्दसे ७४१ वर्ष पहले वीर भगवानका निर्वाण हुआ।
- (६) विक्रम राजाके जन्मसे ४७० वर्ष पहले महावीरस्वामी मुक्त हुये।

प्रथम मतके अनुमार बीर-निर्वाणको माननेपर प्रश्न होता है कि यह शक राजा कौन था? इस मतका प्रतिपादन 'त्रिलोकप्रज्ञिति'में निम्न गाथाओं द्वारा हुआ है:-

"णिव्वाणगदे वीरे चउसदइगिसद्वि वासविच्छेदे। जादे। च सगणरिदे। रज्जं वश्सस्स दुसय वादाला ॥६३॥ देांण्णि सदा पणवण्णा गुत्ताणं चउमुहस्स वादाले । बस्सं होदि सहस्सं केई एवं पह्नवंति॥ १४॥ "

सर्थात्-'वीर निर्वाणके ४६१ वर्षे बीतनेपर शक राजा हुआ और इस वंशके राजाओंने २४२ वर्ष राज्य किया । उनके बाद ग्रप्तवंशके राजाओंका राज्य २५५ वर्षतक रहा और फिर चतुर्भुख (किल्क) ने ४२ वर्ष राज्य किया । कोई२ लोग इस तरह एक इजार वर्ष बतलाते हैं।'

इन गाथाओंके कथनसे यह स्पष्ट है कि गुप्तवंशके पहले भारतमें जिस शकवंशका अधिकार था. प्रथम मतपर विचार। उभमें ही यह शक राजा हुआ था। और उसका उल्लेख जैन ग्रन्थोंमें खुब मिलता है, इसलिये उसका सम्पर्क जैनधर्मसे होना संभव है। दंतकथाके अनुसार शक संवत् पवर्तक रूपमें यह राजा जैन धर्ममुक्त प्रगट है। किंतु आधुनिक विद्वानोंका इस शक्राजाको शक संवत प्रवर्तक मानना कुछ ठीक नहीं जंचता। बदि उन्हीं द्वितीय मतके अनुसार ६०५ वर्ष ५ मास बीरनिर्वा- **णके** उपरान्त हुआ मानें तो शायद किसी अंशमें ठीक भी हो; परन्तु उन्हें तबसे ४६१ वर्ष पश्चात हुआ मानकर शक संदत् बतलाना पचलित शक-संवत्की गणनासे बाधित है। इस दशामें श्रक-संवत् प्रवर्तकको ही जन अन्थोंका शकराजा मान लेना जग कठिन है। इसके साथ ही शक-संवत् प्रवतंकका ठीक पता भी नहीं चलता ! कोई ऋनिष्ठ द्वारा इस संवत् हा प्रारम्भ हुआ बताते हैं, तो अन्योंका मत है कि नहपान अथवा चष्टनने इस संवत्को चलाया था । किंतु ये सब माधुनिक विद्वानोंके मत हैं और कोई भी निश्चयात्मक नहीं हैं। १ इनके प्रतिकृत प्राचीन मान्यता यह 🕏 कि शक संबत् शालिबाइन नामक राजा द्वारा शकोंपर विजय वानेकी यादद इतमें चलाया गया था। इन प्राचीन मान्यताकी दुस्रा देना उचित नहीं मंचता । रुद्रदामनके अन्धौदाले शिला-छेखके आधारपर शक संवतको। चलानेवाला गौतमी पुत्र शातकर्णी (शतवाहन या सालिवाहन) प्रगट होता है।

गौतमी पुत्रने अपने विषयमें स्पष्ट कहा है कि उसने शकों, पल्डवों और यवनों एवं क्षइरातवंशको जड़मूलसे नष्ट करके सात-बाहन बंशका पुनरुद्वार किया था । किंतु कोई विद्वान इसे सन १२० के लगभग हुआ बनाते हैं और इप समय उसका नहपानसे युद्ध करके विनयोपलक्षमें सवत चलाना ठोक नहीं बैठता; वयोंकि **छक् संबत् सन् ७८ ई॰ से प्रान्म होता है। इसी कारण सात-**बाहन वंशके हालनामक राजाको इस संवत्का प्रवर्तक कहा जाता 🔁 🌓 🍕 अब उपरोक्त अन्घीवाले शिलालेखसे नइपानका समय

१-जमीसो०, भा० १० १० ३३४। २-जमीसो०, भा० १७ १०

ईस्वी पूर्व प्रथम शताब्दिका अंतिम भाग प्रमाणित होता है। इस अवस्थामें गौतमीपुत्र शातकवर्णीका समय भी सन् १२० के बहुत पहले प्रगट होता है और यह उचित जंचता है कि उसने शहरात वंशकोंको सन् ७०-८० के लगभग परास्त किया था। अतः यह समय शक संवत्रके प्रारम्भकालसे ठोक बैठता है और शालिवाहन (गौतमीपुत्र शातकर्णी) द्वारा उसका चलाया जाना तथ्यपूर्ण प्रतीत होता है। इस दशामें जैन शास्त्रोंमें जिस शक राजाका उल्लेख है वह शक संवत्का प्रवर्तक नहीं होसक्ता क्योंकि वह शक्वंशका राजा था! पहलेके जैन शिलालेखों और राजा वलीकथे 'से भी इस बातका समर्थन होता है; जैसे कि हमी अगाड़ी देखेंगे।

तो अब देखना चाहिये कि जैन शास्त्रों हा शक राजा कीन नहपान ही शकराजा था ? जैनों के अनुसार उसका वीर निर्वाहि। अतः दूसरा मत णसे ४६१ या ६०९ दर्ष बाद होना, मान्य नहीं है। उसके वंशका २४२ वर्ष तक राज्य करना और उनके बाद गुप्तवंशी राजाओं का अधिकारी होना प्रगट है। भारतीय इतिहासमें गुप्तवंशके पहले क्षत्रपवंशी राजाओं का राज्य प्रव्यात था। यह शक जातिके विदेशी लोग थे। तब इनमें क्षह-रात शास्त्राके राजा प्रवल थे; जिसकी स्थापनाका मुख्य केय नह-पानको प्राप्त है। नहपानके बाद सन् ३८८ ई० तक इस वंशमें कई राजा हुए थे। अन्तमें गुप्तवंशी राजा समुद्रगुप्तने इन्हें जीत लिया था। इसप्रकार इनका राज्यकाल लगभग दर्हनी वर्षोतक

१-जमीसो०, भा० ६८ १० ६९-७१।

पदट है। इन बातोंका साटश्य जैनोंके उपरोक्त उछेखसे है। साथ ही आजकल नो नहपानका अंतिम समय ई० पूर्व ८२ से १२४ ई० तक माना जाता है वह भी जैनोंकी प्राचीन मान्यतासे ठीक बैठना है; क्योंकि उनके अनुपार वीर निर्वागसे ४६१ से ६०५ वर्षे बाद तक शक राना हुआ था। अब यदि बीर निर्वाण ई • पूर्व ५४५ में माना जाय, जिसका मानना ठीक होगा, जैसे हम आगाड़ी प्रगट करेंगे, तो उक्त समय ई० पूर्व ८४ से ई ॰ ६ ॰ तक पहुंचता है। चूँ के यह समय शक राजाके उत्पन्न होनेका है। इसलिये इसका सामअन्य नहपानके उपरोक्त अंतिम ममयसे करीबर ठीक बैठता है। इनके साथ ही नहपानका जैन सम्बंध भी प्रगट है। जैन शास्त्रोंमें नहपानका उछिख नरवा-इन, नरसेन, नहवाण और नभोवाइण रूपने हुआ मिलता है। 'त्रिलोकपज्ति' में उसका उल्लेख नरवाहन रहामें हमा है। र एक पट्टावलीमें उन्हें 'नहवाण' के नामसे उल्लिखत किया है। 3 इस नाममें नहपानसे प्रायः नाम मात्रका अन्तर है। इसी कारण श्रीयुत् काशीप्रसाद जायसवार्क और पं नाथुगमजी प्रेमीने नरवाहनको नहपान ही प्रगट किया है।

१-भाषारा०, भा० ५ प्र० १२-१६। २-ब्रेंड०, भा० १३ प्र० ५३३-यहां र शायद यह आपत्ति हो सकती है कि यदि त्रिलो हप्रज्ञप्ति के कर्ताको शहराजा नामसे नहपानका उहेख करना था, तो उन्हे ९३--९४ गाथाओंमें शहराज के स्थानपर नम्बाहन नाम लिखना उचित था । इयके उत्तरमें इम यही कहेंगे कि 'त्रिय्प्रव' के रचना कालके समय इस बातका पता सगाना कठिन था कि नहपान और शकराजा एक ही थे। विशेषके ठिये देखी भीर वर्ष ६। उ-इंए०, भा० ११ प्र० २५१। ४-जैसा सं•, भाव १ अव ४ प्रव २११।५-त्रेह्वि मा व १३ प्रव ५३४३

उघर विबुध श्रीघरकी कथासे नरवाहन राजाका जैन सम्बंध प्रगट है; जिसके अनुसार दिगम्बर जैन सिद्धांत अन्थोंके उद्धारक मुनि भूतबलि नामक आचार्य वही हुए थे। नहपानका एक विरुद 'भट्टारक' था चे और यह शब्द जैनोंमें रुद्ध है । तथापि नहपानके उत्तराधिकारियोंमें क्षत्रप रुद्रसिंहका जैनधर्मानुयायी होना प्रगट है। **भ**तएव नरवाहनका नहपान होना और उन्हें जैनघर्मानुयायी मानना उचित प्रतीत होता है। इस अवस्थामें पूर्वोक्त पहले दो मतोंके अनुसार वीर निर्वाण शकाव्दसे ४६१ वर्ष अथवा ६०५ वर्ष ५ मास पूर्व मानना ठीक प्रमाणित नहीं होता; क्योंकि जैन शास्त्रींका शकराजा शक संवतका प्रवर्तक नहीं था, वह नहपान था।

तीसरा मत प्रो॰ जॉर्ल चारपेन्टियरका है; जिसका स्थापन निर्वाणकाल ६० पू० उन्होंने 'इन्डियन एन्टीक्वेरी' मा० ४३ ४६८ नहीं होसका। में किया है। उनके मतसे वीर-निर्वाण ई ॰ पू॰ ४६८में हुआ था। उनने अपने इस मतकी पुष्टिमें पहले ही दिगम्बर और श्वेताम्बरोंके उस मतके निरापद होनेमें शङ्का की है, जिसके अनुसार सन् ५२७ ई० पूर्व वीरनिर्वाण माना जाता 🔰 िकन्तु इसमें जो वह दिगम्बरोंके अनुसार विक्रमसे ६०९ वर्ष पूर्व वीरनिर्वाण वतलाते हैं, वह गलत है। किसी भी पाचीन दिगम्बरग्रंथमें विक्रमसे ६०५ वर्ष पहछे वीर निर्वाण होना नहीं

१-सिद्धांतसारादि संग्रह, पृ० ३१६-३१८। २-राइ॰, पृ० १०३। ३—इंऐ०, भा० २० पृ० ३६३। ४—त्रिलोकसार गा० ८५०—त्रिलो-कसारके टीकाकार एवं उनके बादके लोगोंको शकराजासे मतलब विक्रमा-दित्यसे श्रमवश था। अञ्चलमें वह नहपानका द्योतक है।

लिखा है; वलिक विक्रमके जन्मसे ४७० वर्ष पहले महावीरका मोक्षगमन बताया गया है। शायद घो॰ सा॰ को यह भ्रम, उप-रान्तके कतिपय जैन लेखकोंके अनुरूप, 'त्रिलोकसार'की ८५०वीं गाथाकी निम्न टीकासे होगया है: जिसमें शक राजाको 'विक्रमाङ्क' कहा है। "श्री वीरनाथनिवृते सकाशात पंचीत्तरषट्शतवर्षाण पंचमासयुतेन गत्वा पश्चात् विक्रमाङ्कशकराजी जायते । " यहांपर विक्रमाङ्क राक राजाका विशेषण है। वह विक्रमादित्य राजाका खास नामसूचक नहीं है। इस कारण त्रिलोकपारके मतानुपार विक्रमसे ६०५ वर्ष ५ मास पहले वीर निर्वाण नहीं माना जासका और वह शकाव्दसे भी इतने पहले हुआ नहीं स्वीकार किया नासका; यह पहले ही लिखा जाचुका है। इवेताम्बरोंके ग्रन्थ 'विचारश्रेणि'की विक्रमसे ४७० वर्षपूर्व वीर निर्वाण हुआ प्रगट करनेवाली गाथा-ऑका समर्थन उससे पाचीनग्रंथ ' त्रिलोक्ष्पज्ञति ' से होता ही है और उघर बीद सं० ई० पूर्व ५४३ से प्रारम्भ हुआ खारवेलके शिलालेखसे प्रमाणित है। इसलिये वह ई० पू०४७७ में नहीं माना जासक्ता। तथापि उपने साथ वीर निर्वाण संवत् ई०प० ४६८ से मानना भी बाधित है; क्योंकि यह बात बीद्धशास्त्रोंसे स्पष्ट है कि म • बुद्धके नीवनकालमें ही म • महावीरका निर्वाण होगया था। उक्त प्रो॰ सा॰ इस असम्बद्धताको स्वयं स्वीकार करते हैं। मि॰ काशीपसाद नायसवालने प्रो॰ सा॰के इस मतका निरसन भच्छी तरह कर दिया है। अतुएव इस मतको मान्यता देनेमें भी इम असमर्थ हैं!

१-जिबिओसो०, भा० १ पृ० ९९-१०५ । २-मज्झिम० २।२४३् ः दीनि० भा० ३ पृ० १ । ३-इंऐ०, भा० ४९ पृ० ४३...।

चौथा मत श्रीयुत पं० नाथुरामनी प्रेमीका है और उसके अनुसार विक्रमाब्द्से ५५० वर्ष पहले वीर विक्रमाङ्कसे ५५० पूर्व भी निर्वाणकाल प्रभू मोक्ष गये प्रगट होते हैं। इस मतका नहीं होसको। आधार श्री देवसेनाचार्य और श्री समि-तगति आचार्यका उल्लेख है; जिनमें समयको निर्दिष्ट करते हुए **'**विक्रमनृपकी मृत्युसे' ऐसा उछेख किया गया **है। हो**सक्ता **है** कि इन आचार्योको विक्रमसंवत्को उनकी मृत्युसे चला माननेमें कोई गळती हुई हो; क्योंकि विक्रमकी मृत्युके बाद प्रजा द्वारा इस संव-तुका चलाया जाना कुछ जीको नहीं लगता। 'त्रिलोकप्रज्ञित' आदि प्राचीन ग्रन्थोंमें इस मतका उल्लेख नहीं मिलता है। यदि इस मतको मान्यता दीजाय तो सम्राट् अजातशत्रुके राज्यकालमें भग-वान महावीरका निर्वाण हुआ प्रगट नहीं होता और यह बाधा पूर्वोक्त तीन मतोंके सम्बन्धमें भी है। दिगम्बर और स्वेताम्बर जैन अन्थों एवं बौद्धोंके शास्त्रोंसे यह बिल्कुल स्पष्ट ही है कि महावी-रजीके निर्वाण समय अजातशत्रुहा राज्य था। उत्तके राज्यके अंतिम भागमें यह घटना घटित हुई थी। अजातशत्रुका राज्यकाल सन् ९९२ से ५१८ ई॰ पु॰ अथवा सन् ५५8 से ५२७ ई॰ पु॰ प्रगृट है। <sup>3</sup> विक्रमाब्दसे ५५० वर्ष पूर्व भगवानका मोक्षलाम माननेसे वह सम्राट् श्रेणिकके राज्यकालमें हुआ घटित होता है और यह प्रत्यक्ष [बाधित है। अतः इस मतको स्वीकार कर छेना भी कठिन है।

१-दर्शनसार पृ० ३६-३७ । २-जिबभोसो०, भा॰ १ पृ० ९९-११५ ब उप् । ३-जबिओसो०, भा० १ पृ० ९९-१९५ व 90 3Y-36 1

पांचवें मतके अनुपार शकः ठद्से ७४१ वर्ष पहले वीर भग-शकांब्दसे ७४१ वर्ष वानका निर्वाण हुआ प्रगट होता है। उस पूर्व भी भ्रांतमय है। मतका प्रतिपादन दक्षिण भारतके १८ वीं श्वताब्कि शिलालेखों में हुआ है। जैसे दीपनगुड़ीके मंदिरवाले बड़े शिक।लेखर्मे इसका उड्डेख यूं है;ै " वर्द्धमानमोक्षगत।व्हे अष्टित्रि-शब्धिपंचशतोत्तरद्विमदस्रपरिगते शालिबादनशककाले सप्तनवति-सप्तश्रतोत्तरसद्दस्रवर्षसंमिते भवनाम सवत्तरे" इसमें शाका ११९७में बीर सं॰ २५५८ होना लिखा है। वर्तमान प्रचलित सं॰से इसमें १३७ वर्षका सन्तर है। इस अन्तरका कारण त्रिलोकसारके ८५०वें नं • की गाथाकी टीका है, जैसे कि हम ऊपर बता चुके हैं। दक्षिण भारतके दिगम्बर जैन इतिहास ग्रन्थ 'रामा वलीकथे' से भी इसका समर्थन होता है। उसमें लिखा है कि 'महावीरनी मुक्त हुये तब किल्युगके २४३८ वर्ष बीते थे और विक्रमसे ६०५ वर्ष पूर्व वह मुक्त हुये थे। 'र उपरोक्त टीकाके कथनसे अमर्ने पड़कर ऐसा उल्लेख किया गया है और इस अमात्मक मतको भला कैसे स्वीकार किया जामका है ?

अंतिम मत है कि विक्रम जनमसे ४७० वर्ष पहले महावीरमित्रम मत स्वामीका निर्धाण हुआ था । और इस मतके अनुमान्य है। सार ही आजकल जैनोंमें वीरनिर्धाण संवत प्रचलित
है। यह संवत् ताना ही चला हुआ नहीं है बल्कि प्राचीन साहिस्वमें भी इसका उल्लेख मिलता है। किन्तु इसकी गणनामें पहलेसे

१-ममैप्राजैस्मा•, पृ० ९८-९९ । २-प्रेनमित्र, वर्ष ५ अंक ११ पृ• ११-१२ । ३-डाकाके हिस्ते हुएके गुटकेमें इसका उल्लेख हैं।

ही भूल हुई है। उसको देखनेके लिये यहांपर उन प्रमाणोंको उपस्थित करना उचित है, जिनके आघारसे यह गणना हुई है:-

- (१) सत्तरि चदुसद्जुत्तो तिणकाला विक्रमा हवइ जम्मा । अठवरस...सेाडसवासेहि भिम्मए देसे ॥ १८ ॥ नंदिसंघ पट्टावली (जैसिभा०, कि०४ प्र० ७५)
- (२) सत्तरि चदुसद्जुतो तिणकाले विक्रमी हबइ जम्मे। । अठवरस वाललीला, साडसवासेहि भमाये देसा ॥ रसपण वीसा रज्जो कुणंति मिच्छे।पदेश संजुतो। चालीस बरस जिनवर धम्मे पालेय ख़रपयं लहियं ॥ ॥ विक्रम प्रबंध ॥
- (३) सरस्वती गच्छकी पट्टावलीको भूमिकामें स्पष्टरूपसे वीर निर्वाणसे ४७० वर्ष बाद विक्रमका जन्म होना लिखा है; यथा:-"बहुरि श्री वीरस्वामीकूं मुक्ति गये पोछें च्यारसी सत्तर वर्ष गये पीछैं श्रीनन्महाराज विक्रम राजाका जन्म भया।"
  - (४) जं रयणि कालगओ अरिहा तित्थंकरी महावीरी । तं रयणि अवंति वर्ड अभिसित्ता पालया ।। सद्दी पालग रने। पण पण्णसंयत् होई नंदाणं । अदृसयं मुरियाणं तीसचित्र पुस्समित्तस्स ॥ वलमित्त-भानुमित्ता सद्दी वरिसाणि चत्तं नरवाहणे।। तह गृहभिल्ल रन्ता तेरसवरिसा सगस्स चड ॥ -तीर्थोद्धार प्रकीण ।
- (५) वसुनंदि श्रावकाचारमें विक्रम शकसे ४८८ वर्ष पूर्व महाबीर निर्वाण होना लिखा है। (देखो जैनमित्र, वर्ष ५ अंक ११ ए० ११-१२)।

उपरोक्त सबही उल्लेखोंमें प्रायः भगवान महावीरसे ४७० वर्ष बाद विकासरानाका जन्म होना लिखा है और वर्तमान विकास संवत उनके राज्यकालसे चला हुआ मिलता है। यही कारण है कि वसुनंदि श्रावकाचारमें विक्रमसंवतसे ४८८ वर्षपूर्व वीरनिर्वाण हुआ निर्दिष्ट किया गया है; क्योंकि विक्रमके जन्मसे राज्याभि-षेकको कालान्तर १८ वर्षका माना जाती है। इस अवस्थामें प्रचलित वीरनिर्वाण संवत्का संशोधन होना आवश्यक प्रतीत होता है। शायद उपरोक्त प्रमाणोंमें नं० ४ पर आपत्ति की जाय, जिसमें बीरनिर्वाणसे ४७० वर्षे बाद शकरानाका राज्यान्त होना लिखा है। किन्त यह बात ठीक नहीं है। यहांपर शकरानासे भाव शकारि-राना विक्रमादित्यसे प्रगट होता है । डॉ॰ नैकोबी भी यही बात प्रगट करते हैं। यदि ऐमा न माना जाय और शकराजापे भाव शक संबत् प्रवर्तकके लिये जांय, तो उक्त गणनाके अनुसार चंद्रगृप्त मीर्यका अभिषेक काल ई॰ पूर्व १७७ वर्ष आता है और यह प्रत्यक्ष बाधित है। साथ ही उपरोक्त गाथाओं का गणनाक्रम आप-त्तिजनक है, जैसे हमने अन्यत्र प्रगट किया है। " मालूम होता है कि विक्रमसे ४७० वर्ष पूर्व वीर निर्वाण बतलानेके किए इवेतांब-राचार्योने अपने मनोनुकृल उक्त गाथाओं द्वा निरूपण कर दिया है। इस दशामें यह नहीं कहा जासक्ता कि उनको विक्रमके जन्म राज्य अथवा मृत्युसे ४७० वर्ष पूर्व बीर निर्वाण मान्य था । किन्तु अवशेष मतौके समक्ष विकामके जनमसे ४७० वर्ष पूर्व वीरनिर्वाण हुआ मानना ठीक है।

१-मदनकोष व भाषाए०। २-जैसा सं०। ३-वीर, वर्ष ६.।

इस गणनाके अनुसार अर्थात् विक्रमके जन्मसे १७० वर्ष निर्वाणकाल ई० पू॰ पुर्वे (५४५ ई॰ पु॰) वीर निर्वाण मान-नेसे, उसका अजातशत्रुके राज्य कालमें ही होना ठीक बैठता है और म० बुद्धका तब जीवित होना भी प्रगट है। अतः यह गणना तथ्यपूर्ण प्रगट होती है। शायद यहांपर यह आपत्ति की जाय कि चूं कि भजातशत्रुका राज्यकालका अंतिम वर्ष ई॰ पूर्व ५२७ है और म॰ बुद्धकी देहांत तिथिका शुद्धरूप ई ० पु० ४८२ विद्वानोंने प्रगट किया है; इसिलये वीर निर्वाण कोई ई० पूर्व ५२७ वर्षमें हुआ मानना ठीक है। किन्तु पहिले तो यह भापत्ति उपरोक्त शास्त्रलेखोंसे बाधित है। दूसरे भजात-शत्रु वीर निर्वाणके कई वर्ष उपरांत तक जीवित रहा था, यह बात जैन एवं बौद्ध ग्रन्थोंसे प्रगट है। इसिलये उनके अंतिम राज्य-वर्ष ई॰ पूर्व ५२७ में वीर निर्वाण होना ठीक नहीं जंचता | साथ ही यदि म॰ बुद्धकी निघन तिथि ४८० वर्ष ई० पृ० थोड़ी देरके लिये मान भी ली जाय तो भगवान महावीरके उपरांत इतने लम्बे समय तक उनका जीवित रहना प्रगट नहीं होता। अन्यत्र हमने भगवान महावीर और म० बुद्धकी अंतिम तिथियोंमें केवलः दो वर्षोका अन्तर होना प्रमाणित किया है। र डॉ॰ हार्णले सा॰ इस अन्तरको अधिकसे अधिक पांच वर्ष बताते हैं; परन्तु म० बुद्ध और भ० महावीरके जीवन सम्बंधको देखते हुये, यह अन्तर कुछ अधिक प्रतीत होता है। भ० महावीरके जीवनमें केवलज्ञान

१-जियिओसो॰, भा० १ पृ० ९९-११५ व डपु०। २-वीर, वर्षः ६ । ३-आजीविक-इरिइ०।

प्राप्त करनेकी घटना मुख्य थी, इस हमारी गणनाके अनुसार उस समय म॰ वृद्धकी अवस्था ४८ वर्षकी प्रगट होती है और इसका समर्थन उस कारणसे भी होता है, जिसकी बन्हसे म॰ वृद्धके ५० से ७० वर्षके मध्यवर्ती जीवन घटनाओंका उल्लेख ही नहींके वराकर मिलता है।

बात यह है कि भगवान महावीरके सर्वज्ञ होने और धर्म-प्रचार प्रारम्भ करनेके पहलेसे ही म० बुद्ध अपने मध्यमागंका प्रचार करने लगे थे, जैसे कि बौद्ध ग्रंथोंसे भी प्रगट है। अतएव दो वर्षके भीतर २ भगवान महावीरके वस्तु स्वरूप उपदेशका दिगन्त-व्यापी होना प्राकृत सुपंगत है । और भगवान महावीरके प्रभावके समक्ष उनका महत्व क्षीण होनाय तो कोई आश्चर्य नहीं है। यह बात इम पहले ही प्रगट कर चुके हैं और इसका समर्थन स्वयं बीद अन्थोंसे होता है। अतएव उपरोक्त गणना एवं भ० महावीर और म॰ बुद्धके परस्पर जीवन सम्बन्धका घ्यान रखते हुये म॰ बुद्धकी निघन तिथि ई० पूर्व ४८२ या ४७७ स्वीकार नहीं की जासकी ! बल्कि हमारी गणनासे प्रगट यह है कि म॰ महावीरसे छै वर्ष पहले म० बुद्धका जन्म हुआ। था और उनके निर्वाणसे दो वर्षे बाद म • बुद्धकी जीवनलीला समाप्त हुई थी। वेशक बीद्ध शास्त्रोंमें म० बुद्धको उस समयके मत-पवर्तकोंमें सर्वरुष्ठ किला है; किन्त उनका यह कथन निर्वाच नहीं है, क्योंकि उन्हींके एक भन्य शास्त्रोंने म॰ बुद्ध इस बातका कोई स्पष्ट उत्तर देते नहीं

१—मनि॰ सा॰ १ पृ० २२५; संनि॰ सा॰ ११ पृ० ६६ व "वीर" वर्ष ६ । २—समबु० पृ० १०३—११० ।

मिलते कि वे सर्वलघु हैं ! इससे यह ठीक जंचता है कि आयुमें में महावीरसे में बुद्ध अवस्य बड़े थे; परन्तु एक मतप्रवर्तककी भांति वह सर्वलघु थे; क्यों कि अन्य सब मत में बुद्ध पहलेके थे ! इसप्रकार में महावीरका निर्वाण में बुद्ध के शरीरान्तसे दो वर्ष पहले मानना ठीक है और चूंकि बौद्धों में में बुद्धका परिनित्वान ई० पूर्व ५४३ वर्ष मानना आता है, इसिलये में महावीरका निर्वाण ई० पूर्व ५४६ में मानना आवस्यक और उचित है। जैसे पहिले भी यही अन्यथा प्रगट किया जाचुका है।

दिगम्बर जैनशास्त्रोंके कथनसे भी भ० महावीरकी जीवन दि० जैन शास्त्रोंसे घटनाओं हा उक्त प्रकार होना प्रमाणित है। उक्त मतका यह लिखा जाचुका है कि श्रेणिक विम्वतारकी समर्थन होता है। मृत्यु भ० महावीरके जीवनमें ही होगई थी और उनके बाद कुणिक अजातशत्रु विधमी होगया था; जिसे भ० महावीरके निर्वाणोपरान्त श्री इन्द्रभृति गौतमने जैनधर्मानुयायी बनाया था। इतिहाससे श्रेणिकका मृत्युकाल ई० पृ० ५९२ प्रकट है। तथापि सं० १८२७की रची हुई 'श्रेणिकचरित्र' की भाषा वचनिकामें है कि:—

" श्रेणिक नीति सम्मालकर, करे राज अविकार।
बारह वर्ष जु बौद्धमत, रहा कमेवश धार ॥५२॥
बारह वर्ष तने चित धरेा, नन्दप्राम यह मारग करे।।
तहं थी सेठि साथि चालिया, तब वेणक नगर आयिया ॥५३॥
नन्दश्री परणी सुकुमाल, वर्ष दूसरे रह सुबाल।
सात वर्ष भ्रमण धर रहे, पाछे आप राजसंत्रहे॥५४॥

१-म्रुत्तनिपात (S. B. E; X) पू॰ ८७ व भमबु॰ पृ॰ ११०।

नन्दश्रीने विसरी राय, तीन वर्ष जु पिता घर थाय। आठ वर्षने। अभयकुमार, राजगृही आये। चित्रधार ॥५५॥ चार वर्षमें न्याय जु किया, बारह वर्षतणां युव भया। श्रेणिक वर्ष छवीस मंभार, महावीर केवलपद धार ॥५६॥ अधिकार १५ 🖰

इससे प्रकट है कि श्रेणिकको १२ वर्षकी उम्रमें देशनिकाला हुआ और रास्तेमें वह बौद्ध हुये। दो वर्ष तक नन्दश्रीके यहां रहे । बादमें ७ वर्ष उनने अमणमें बिताये और २२ वर्षको उम्रमें उन्हें राज्य मिला | तथापि उनकी २६ वर्षकी अवस्थामें भगवान महावीरको केवलज्ञानकी प्राप्ति हुई थी। इससे प्रत्यक्ष है कि भ० महावीरके सर्वज्ञ होने और धर्मप्रचार आरम्भ करनेके पहले ही म • बुद्ध द्वारा बोद्धधर्मका प्रचार होगया था। यही कारण है कि देशसे निर्वासित होनेपर श्रीणिक बौद्ध होतके थे। इस दशामें नैन शास्त्रानुमार भी हमारी उपरोक्त जीवन-संबंध व्याख्या ठीक प्रगट होती है। साथ वीर निर्वाणकाल ई॰ पूर्व ५४५ माननेसे भ०का केवलज्ञान प्राप्ति समय ई० पू० ५७५ ठहरता है। इस समय श्रेणि-ककी अवस्था २६ दर्पकी थी अर्थात् अणिकका जनम ई० प० ५८० में प्रगट होता है। राज्यारोहण कालसे २८ वर्ष उपरान्त राज्यसे अलग होकर उनकी मृत्यु हुई माननेपर ई० पू० ५५२ उनका मरणकाल सिद्ध होता है। इतिहाससे इस तिथिका ठीक सामअस्य बैठता है। अतएव भगवान महावीरका निर्वाणकाल है। प् ५४५ मानना उचित है। वर्तमान प्रचित्रत वीरानिर्वाण संबत-का शुद्ध रूप २४७० होना उचित है!

## भगवान महावीरकी मुख्य तिथियाँ।

| ξ. | भगवान | महावीरका | जन्म *** | <br>इ.                                 | > पूर्व | ६१७ |
|----|-------|----------|----------|----------------------------------------|---------|-----|
| ₹. | "     |          |          | ······································ |         |     |
| ₹. | "     |          |          | , ••••                                 |         |     |
| 8. | 77    | ,, f     | नेर्वाण… | ······································ | ,,      | ५४५ |
|    |       | ~~~~     | ( ¿ )    |                                        |         |     |

## अंतिम केवली श्री जम्बूस्वामी। . ( ई० पूर्व ५२१-४४० )

भगवान महाबी। जीके निर्वाण लाभ करनेके पश्चात चौबीस वर्षमें श्री इन्द्रभृति गौतम और सुवर्मास्वामी भी **जम्बुस्वामी** । उनके अनुगानी हुये थे । सुधर्मास्वामीके मोक्ष प्राप्त करलेनेपर वीर-संघका शासन श्री जम्बूम्बामीके आधीन रहा था । यह अंतिम केवली थे । १ इनके उपरांत इस देशसे कोई भी जीव सर्वज्ञ और मुक्त नहीं हुआ है। लोग कहते हैं कि जम्बूस्त्रामी अपने साथ ही मोश्रद्दा द्वार बंद कर गये थे।

जम्बूस्वामीका जन्म भगवान महावीरके जीवनकालमें हुआ था। मगघदेशके रानगृह नगरमें एक अईदास बाल्य-जीवन । नामक जैन सेठ रहते थे। जिनमती अथवा निन-दासी नामक उन ही सुक्षोल और विदुषी पत्नी थी। नम्बूकुमा-

१-उर्० ए० ७१० । २-उर् १० ए० ७०२ व जम्बूकुमार चरित् पु० १८. किन्तू श्वे आम्नायमें इनके माता-पिताका नाम क्रमशः स्वभदत्त व घारणि लिखा है। रुषभदत्त बारयपगोत्री श्रेष्ठी थे। (जैसा सं• आ॰ १ अंह ६**−वी**(वंशावलि पृ० २ )

रका जनम इन्हींकी कोखसे हुआ था। जिस समय यह गर्भमें आये ये उससमय इनकी माताने हाथी, सरोवर, चांवलोका खेत, धूम रहित अगिन और जामुनके फल-यह पांच शुभ स्वप्त देखे थे। जामुनके फलोंको देखनेके कारण इनका नाम 'नम्बूकुमार रक्खा गया था। इन्होंने बाल्यकालमें बड़ी ही कुशलता पूर्वक समग्र शस्त्र-शास्त्र विद्याओं में योग्यता प्राप्त करली थी। किन्तु इनका स्वभाव बचपरसे ही उदासीन वृत्तिको लिये हुए था। युवा होने-पर भी इन्हें कोई विकार नहीं हुआ था।

इनका आदर राजगृहके राजदरबारमें अधिक था। एकदा जम्बूस्वामीकी केरलदेशके राजा मृगाङ्कते श्रेणिकके पास सहाय-वीरता। ताके लिये एक दुत मेजा था। इसका कारण यह था कि मृगाङ्कपर इंसद्वीप (लंका)के राजः रत्नचूलने आक्रमण किया था और वह उनकी राजकुमारी विलासवतीको बलात् लेजाना चाहता था। मृगांकको यह असद्य था। वह राजा श्रेणिकको अपनी क्षम्या देना चाहता था। इधर जम्बूकुमारके पराक्रम और शौर्यकी प्रशंसा पहिलेसे ही थी। राजा श्रेणिकने उनके ही आधीन अपनी सेनाको राजा मृगांककी सहायताके लिये मेजा था। जम्बूकुमारने अपने बाहुबल और रणकीशलसे रत्नचूलको हरा दिया था। और राजा मृगांकने प्रसन्न होकर विलासवतीका विवाह श्रेणिकके साथ किया था। एक वैश्यपुत्रमें इन प्राक्रम और संग्राम-कोशलका होना आपकलके 'वनियों' के लिये समुचित शिक्षा पानेका आदशे हैं!

१-इवेताम्बर केवल जम्बृह्ध देखा बतलाते हैं-(जैसा ६० मा० १ . अंड ३-वीर पृ० २)

जम्बू कुमारकी मनोवृत्ति वैराग्यमई थी । युवावस्था होनेपर भी वह सांसारिक प्रलोभनोंसे विरक्त थे। एक दिन वैराग्य । विपुलाचल पर्वेतपर श्री सुधर्मास्वामी संघत्रहित आये और राजा अजातशत्रु रनवास और पुरजन सहित वन्दना करनेके िलये गये थे। जम्बूकुमार भी गये थे और वह जिनदीक्षा ग्रहण करना चाहते थे; किन्तु सम्बन्धियोंके विशेष आग्रहसे घर वापिस लौट आये। रेवेताम्बर भान्नायकी मान्यता है कि इससमय उनकी अवस्था सोलडवर्षकी थी और उनने श्रावकके व्रत घारण किये थे।

घरपर आते ही जम्बूकुमारके माता-पिताको उनका विवाह कर देनेकी फिक्र हुई थी। उनने देखा कि यदि उनका विवाह । इक्लोता वेटा भोगोपभोगकी सामियी और सुन्दर रम-णियोंको पाकर सांसारिकतामें संख्य न हुआ तो अवस्य ही उन्हें उससे हाथ घो लेने होंगे। यही सोचकर उनने आठ सेठपुत्रियोंसे उनका विवाह कर दिया था। माता-पिताके आग्रहसे उनने विवाह तो कर लिया; किन्त आपने अपनी पत्नियोंके प्रति स्नेहकी एक दृष्टि भी न डाली।

वह विवाहके दूसरे दिन ही तपोभू मिकी ओर जानेके लिये उद्यत होगये ! मांने बहुत समझाया और प्रेम दर्शाया । पत्नियोंने विषयभोगोंकी सारता और अपना अधिकार उनपर सुझाया; किन्तु कोई भी जंबू कुमारको दीक्षाग्रहण करनेकी टढ़ प्रतिज्ञासे शिथिल न कर सका ! उसीसमय एक विद्युत नामक चोर, जो अई दासके बहां चोरी करने आया था, जम्बुकुमारके इस वैराग्य और निर्लोभको

१-उप् पृ ७०३ । २-जेसा सं खं १ अं ३-बीर० पृ ३ ।

ंदेलकर प्रतिबुद्ध होगया । सबने ही श्री सुषम्भीचार्यके नि≉ट नाकर निनदीक्षा ग्रहण कर लो । इस समय अजातरात्रु भो अपनी **अठ** रह प्रकारकी सेनाके साथ वहां आया था । जंजू क्रमारके साथ विद्यचोर और उनके पांचनी साथी एवं सेठानी जिनदासी और जम्बू कुनारकी अ:ठों परिनयोंने भी जिनदीक्षा ग्रहण कर ली थी। कुल ५२७ ननुष्य उनके साथ मुनि हुये थे। है नौ कोड सुवर्ण मुद्राओं और इतनी धन-संपदादा जम्बू कुमारने मोह नहीं किया था और न रमणी-रत्नोंकी मनमोहक रूप राशि ही उनको कर्तव्यपथसे विचलित कर मकी थी।

जम्बूक्षार मुनि होकर सुवर्मास्य मीके निकट तपश्चरण करने लगे थे। जद उनका उपवास पूर्ण हुआ तो उनका मुनि जीवन । प्रथम पारणा राजगृहके सेठ जिनदासके गृहमें हुआ थैं। | इनके उपरान्त वह वनमें जाकर उत्रोग्न तप करने लगे थे। श्वेतांबरोंका कथन हैं कि बीस वर्ष तक उनने यह घोर तपस्या की थी और वह सोलह वर्षकी अवस्थामें दोक्षित हुये थें। दिग-म्बर शास्त्रोंमें उन्हें युवावस्थामें मुनि हुमा लिखा है। इस मुनि दशके पश्चात् उनको ज्येष्ट सुदी सप्तमीके शुभ दिन केवलज्ञानकी प्राप्ति हुई थी। इसी दिन सुधमोस्वामी मुक्त हुये थे। " जम्बृकुमार

१-श्वेतांत्रर वंशाविलमें चौरका नाम प्रभव है और वह जयपुरके राजाका पुत्र था। जम्त्रुकुमारके उपरांत वही पट्टधीश हुआ था; किन्तु दिगम्बर प्रन्य नंदि अववा विष्णुको जम्बका उत्तराधिकारी बताते हैं। (जैसासं० चण्ड १ बीर वंश० पृ० ३ व जैहि० भः० १ पृ० ५३१। २-उप० पृ० ७०९ । ३- बसायं भार १ वीर वंशा० पृ०२ ।४- बस्बू० षुः ६३।५–जेपासं• सप्**ट**्रवीर्• पृ• २-३। ६−जस्तृ० पृ• ६३ व उपु॰ पृ० ७१०।

सर्वज्ञ होकर चालीस वर्ष तक जिनवर्मका प्रचार सर्वज्ञ करते रहे थे। इनका भव नामक शिष्य प्ररूपात् था। विद्युचीर भी महातपस्वी मुनि हुये थे। उनने भी चहुँ और विहार करके धर्मकी मन्दाकिनी विस्तृत की थी। एक दफे मथुरामें उनपर एक वनदेवताने घोर उपमर्थ किया था; जिसमें वह टढ़परिकर रहे थे। बारह वर्ष तक तप करके वह सर्वार्थ-सिद्धिमें अहमेन्द्र हुये। अहेदास सेठ समाधिमरण पूर्वक छठवें स्वर्गमें देव हुये। जिनमती सेठानी एवं अन्य महिलायें भी मरकर देव हुईं थी।

यद्यप जम्बुकुमारका विहार और धर्म प्रचार प्रायः समग्र देशमें हुआ था; किन्तु ऐपा माछप होता है कि सर्वज्ञ-दश्रभें धर्मप्रचार । वंगाल और विहारसे उनका नम्पर्क विरोव रहा था। सुवर्मा और जम्बूस्वामी पुण्डूबर्डनमें विशेष रीतिसे धर्मपचार काने आये थे और उपरांत यह स्थान जेतीं हा मुख्य केन्द्र होगया था। कहते हैं कि जम्बू स्वामीको निर्वाण लाभ भद्रवाहुके जन्म-स्थान कोटिकपुरमें हुआ था, किन्तु भगवान सक्लकीर्तिके शिष्य ब्र जिनदासने उनका निर्वाणस्थान विपुराचर पर्वत **बतलाया** है। उचर दि॰ जैनोंकी मान्यता है कि जम्बून्वामी मथुरासे मोक्षधाम सिघारे थे। इनकी इस पवित्र स्मृतिमें वहांपर वार्षिक मेला भी भरता है। अतः निश्चितरूपमें यद्यपि यह नहीं कहा ना

९–उपु० पृ० ७३०; किन्तु एक प्राचोन गःथा**में यह समय ३८** वर्ष लिखा है। ('अठतीम वास रहिये केवलणाणीय उक्किटो ॥') श्वेतां-बर ४४ वर्ष और कुछ आयु ८० वर्षकी बताते हैं। जैसा सं० खण्ड ९ वीर वंशा पृष्ट ३। २ - उपुण्पृण्ण १०। ३ - जम्बूण्पृण्द ४ - ६५। ४-वीर वर्ष ३ पृ० ३७०। ५-पूर्व व राजा वलीकथे-जेहि॰ आ० ११ हुं दूरें ६ दें जैहिं भार ११ पृष्ट ६१९।

सक्ता कि नम्बुस्वामीका निर्वाण स्थान कहां था; किन्तु नैन मान्यता और मथुगके नैन पुरातत्वको देखते हुये मथुगमें उनका मोक्षन्थान होना ठीक नंचता है। विपुलाचल पर्वतपर उनने दीक्षा ग्रहण की थी, यह स्पष्ट है। संभवतः इमीपरसे न निर्वापने उनका निर्वाण-स्थान भी उसे ही लिख दिया है। कोटिकपुर समाधिस्थान कहा नाता है। संभव है, वह केवलज्ञान स्थान हो। वह पुण्ड्वद्धेन देशका कोटिवर्ष नामक ग्राम अनुमान किया गया है; नहांसे गुप्त व पालवंशी रानाओं के सिक्क मिले हैं। संभवतः इसी समय अंतः कृत केवलियों में सर्व अंतिम श्रीधर नामक केवली कुण्डलिय रेसे मुक्त हुए थे, इस समय भगवान महावीरको मोक्ष गये ६२ वर्ष हो चुके थे।

श्वेतांवर सन्त्रदायकी मान्यता है कि जन्तृ कुमारके समयमें भी
श्वेताम्बरीय भगवान पार्श्वनायकी शिष्य—परम्परा अलग मीजूद
कथन। धी और रत्नप्रमसुरि आचार्य पदपर नियुक्त थे।
उन्होंने वीरप्रभूके मोक्ष जानेके बाद पचहत्तरव वर्षने ओह्पा नग-रकी चामुण्डाको प्रतिबोध कर कितनेक जीवों को अस्पदान दिया या और वहांके परमार बंशो राजा श्री उपलदेव एवं अन्य लेगों को जैनी बनाकर उपकेश जातिका प्रादुर्भाव किया था। है हिंतु दि० शास्त्रीका कथन है कि भगवान पार्श्वक तीर्थके मुनि वीर संघमें संभिन्तित होगये थे। श्वेतांबरोंके 'उत्तराहपयनसूत्र' से भी यही प्रगट है। परमार वंशकी उत्पत्ति अर्वाचीन है, इस कारण जम्बूस्वानीके समय परमार बंशी राजाका होना अश्वस्य है।

१-बीर वर्ष ३ पृ० ३७० है। २-बेहि०:सा० १३ पृ० ५३१। ३-धेतांबर ६४ वर्ष मानते हैं। जैसार्थ**ः स्थार १ सीर अंशायकी पृ० ३। ४० मेसार्थ**० है स्थार्थक १ वीर वंशा० पृ० ३। ५-उस्**० पृ० ३३९ ६०वस्० स्था० ३ ड०:१८%**-६४ व

(8)

## मन्ह∽बंश }

( ई० पूर्व ४५९-३२६ )

शिशुनागवंशके अंतिम दो राजाओं-नन्दवर्द्धन और महान-न्दिका उल्लेख पहिले किया जाचुका है; किन्तु इनके नव-नन्द् । नामके साथ 'नन्द' शब्द होनेके कारण, यह नन्द-वंशके राजा अनुमान किये जाते हैं। नंदवंशमें कुछ नौ राजा अनु-मान किये जाते हैं; किन्तु मि० जायसवाल 'नव-नन्द' का अर्थ 'नवीन-नन्द' करते हैं। इस प्रकार नन्दबर्द्धन और महानंदि तथा महादेवनन्द व नन्द चतुर्थ प्राचीन नंदराजा ठइरते हैं। क्षेमेन्द्रके 'पूर्वनन्दाः ' उल्लेखसे भी इनका प्राचीन नन्द होना सिद्ध है। नवीन नंद राजाओंमें कुल दोका पता चलता है। इस प्रकार कुल छै राजा नंदवंशमें हुये प्रगट होते हैं । कवि चन्दबरदाई (१२ वीं शा ६०) ने 'नव' का अर्थ नी किया था; किन्तु वह भ्रम मात्र 🖁 🗗 हिन्दूपुराणोंके अनुप्तार नंदवंशने १०० वर्ष राज्य किया थाः; किन्तु जैनग्रन्थोंमें उनका राज्यकाल १५५ वर्ष लिखा मिलता है।

१-जिबओसो, भा० १ प् ८७-सिकन्दर महानको वृषछ नन्द **बिं**हासन पर मिला था (३२६ ई० पू०) और चन्द्रगुतने दिसम्बर ई॰ पू॰ ३२६ में अंतिम नन्दको परास्त किया था। इस कारण मि॰ जायसवाल एक महीनेमें आठ राजाओंका होना उचित नहीं समझते । २-अहिइ ए० ४५ । ३-जविओसो, भा० १ ए० ८९...व भाप्रास० भा**०२ पृ**०ँ ४३ । ४ – ३ (० भूमिका पृ० १२ व त्रिल्लोकप्रज्ञप्ति गाथा '९६-( पालकरज्जं सिंह इगिसय पणवण्ण विजयवसंभवा।) जैन श्रंथोंनें इस वंशका नाम 'विजयवंश' छिखा है।

विद्वान लोग नैनोंकी इस गणनासे सहमत नहीं हैं। वह पालक राजाके राज्यकाल सम्बन्धी ६० वर्ष भी इन्हीं १५५ वर्षों में सम्मि-लित **करते हैं। <sup>२</sup> और जैनोंकी यह गणना भारतीय इ**तिहा**समें** नितान्त विरुक्षण बतलाते हैं।

यद्यपि नन्दवंशकी प्राचीन शाखाके दोनों रानाओंका वर्णन पहिले किंचित् लिखा जाचुका है; किन्तु वह पर्याप्त निद्वर्द्धन । नहीं है। नन्दवर्द्धनुका नाम 'नन्द्र' था और 'वर्द्धन' उसकी उपाधि थी: निमसे वह महानंदसे एथक प्रगट होता है। उसका सम्बन्ध शिशुनाग और लिच्छवि, दोनों ही वंशोंसे था। उसकी माता संभवतः लिच्छावि कुलकी थी । मि॰ नायसवालने उतको चालीस वर्षतक राज्य करते लिखा है। नन्दवर्द्धनके समयमें ही बौद्धोंका दूसरा संघतम्मेलन हुमा था। इसी कारण बौद्धोंके द्वारा व्यवद्वत इनका अपरनाम 'कालाशोक ' अनुमान किया गया 🖁 । नन्द प्रथम अथवा नन्दवर्द्धनुने अपने राज्यका विस्तार खुब फैलाया था। यही वनह है कि वह 'वर्द्धन्'की सम्मानसूचक विरु-दसे विमृषित हुये ये । नन्दवर्द्धन्ने अपने राज्यके दशवें वर्षमें प्रवोतराजाको जीतकर अवन्तीपर अधिकार जमा लिया था।

माछम होता है कि उसने एक भारतव्यापी 'दिग्विनय' की भी । इस दिग्विजयमें उसने दक्षिण-पूर्वी और पश्चिमीय समुद्रतट-बर्ती देशोंको अपने राज्यमें मिला लिया था। उत्तरमें हिमालब पर्वतके तराईके देश जीत लिये थे। काश्मीर और कालेक्को भी

१-अद्दिर पृ॰ ४२, व हैरि॰ भूमिका पृ॰ १२ । २-जविमोसो, भा० १ पु• ८९...।

उसने अपने आधीन कर लिया था। ई० पूर्व ४४९-४०९ में पारस्थ-साम्राज्य नष्ट होने लगा था । इसी अवसरपर नन्दवर्द्धन्ने काइमीरसे छैटिते हुये तक्षशिलावाले पारस्थ राज्यका अन्त कर दिया था । उनकी यह दिग्विजय उनके विशेष पराक्रम, शौर्य और रणचातुर्येका प्रमाण है। नन्दबर्द्धनने अपने राज्यारोहण कालसे एक संवत् भी प्रचलित किया था, जो ईं० पू० ४५८से पारम्भ हुआ था और अरुवेरूनीके समय तक उसका प्रचार मथुरा द कलौजमें था।\* उन्हें जैनधर्मसे प्रेम था, यह पहिले ही लिखा जाचुका है। सर जार्ज मीयेर्सन सा० कहते हैं कि नन्दराजाओं का बाह्मणोंसे द्वेष था ।+

नन्द द्वितीय अथवा 'महा 'नन्द्के विषयमें कुछ अधिक परिचय प्रायः नहीं मिलता है । हां, इतना स्पष्ट है कि उनके समयमें तक्षशिला तक नन्दराज्य निष्कण्टक होगयाथा। प्रसिद्ध वैयाकरण पाणिनि महा नन्दके मित्र थे और वह तक्षशिलासे पाटालिपुत्र पहुंचे थे। यह भी सच है कि महा नन्दकी एक रानी शुद्धा थी और उसके गर्भसे महा पद्मनन्दका जनम हुआ थै। | इसका राज्यकाल ई ०पूर्व. ४०९-३७४ माना जाता है।

महानंदकी शुद्धा रानीके गर्भसे महापद्मका जन्म हुआ था । इसने नन्द राज्यके वास्तविक उत्तराधिकारी अपने महां पद्मनन्द् । सौतेले भाईको घोखेसे मार डाला था और स्वकं

१-जिब्छोस्रो० भा० १ पृ० ७७-८१। \* जिब्छोस्रो० भा० १३ ुपृ० २४० । + अहिइ० पृ० ४५ । र-जिबिओसी अगण ५ पृ० ८२ । र्राहर भाव १ पृष्ठ ५८-५९ व अहिंदे पृष्ट ४१। कु<del>ड हो</del>ग कहते है कि सांप्रदायिक देशसे ऐसा लिखा गया है।

रामा बन वैठा था । प्राचीन जैन कानूनकी दृष्टिसे यद्यपि महा-नन्दका शुद्धा स्त्रीसे विवाह करना ठीक सिद्ध होता है; किंतु इस विवाह संबंधसे उत्पन्न हुआ पुत्र महापद्म केवल भरण-पोषणके योग्य सहायता पानेका अधिकारी ठहरता है। वह राज्यसिंहामनपर आरु होनेके योग्य अधिकार नहीं रखता था ! राजा उपश्रेणिकके संबंधमें भी यही बात घटित हुई प्रतीत होती है। वह एक भोल कन्याको इस शतपर विवाह लाये थे कि उसके पुत्रको राजा बना-येंगे । किंतु शास्त्र और नियमानुसार श्रेणिक ही राज्य पानेके अधिकारी थे । हठातु उपश्चेणिक महाराजने अपना वचन निभानेके लिये, श्रेणिक हो देशसे निर्वासित कर दिया था; यह सब कुछ लिखा जाचुका है। महापद्म हो इस नियमका उल्लंघन करना पड़ा था और उसने वास्तविक उत्तराधिकारीकी जीवनछीला असमयमें ही समाप्त करके स्वयं नन्दर। उपकी बागडोर अपने हाथमें ली थी। माल्यम होता है कि इस घटनासे जैन रुष्ट हुये होंगे और महाप-बको घृणाकी दृष्टिसे देखने लगे होंगे। यही कारण है कि महापद्म हारा जैनोंके सताये जानेका उल्लेख मिलता है। 3

उड़िया भाषाके एक ग्रन्थमें (१४वीं श०) मग्धके नन्द-रानाको वेद धर्मानुयायी लिखा है। उधर नैनोंके हरिषेण कत कथाकोषमें (८वीं शः) भी एक नन्दरानाको ब्राह्मण घर्ममें दीक्षित करनेकी कथा मिलती है। वहां महापदा नामक एक नैन मुनिने

१-जिबिओ हो भा• १ पृ० ४७ व माप्रारा० भा• २ पृ० ४५ । अहिद्य पु∙ ४०−४३ । २—बैका० । ३—भगवतीसूत्र−ऑज्ञ• मा० १ पृ० ५८... ४-जिबोसो० भा० १ पृ० ४८२। ५-इस **दशा**कोषके अनुसार " आराधना दयाकोष " भा• ३ पृ० ७८-८१ ।

उनको प्रतिबुद्ध किया था। इमारे विचारमें यह महापद्म नाम नंद-राजाका ही द्योत क है। जो हो, इतना स्पष्ट है कि नंदराजा बाह्म-णोंके द्वेषी थे और वह जैनधमंसे प्रेम रखते थे। उनका जैन धर्मानुयायी होना कुछ आश्चयंत्रनक नहीं है। इन नव नंदोंके मंत्री निस्तन्देह जैन धर्मानुयायी थे। महापद्म का मंत्री कल्पक नामक था और इपका ही पुत्र अगाड़ीके नन्दका मंत्री रहा था।

महापद्मनन्दमें अपने दादा नन्दवर्छनके समान क्षात्रशक्ति और रणकीशलकी बाहुल्यता थी। उसने नंदराज्यकी वास्त्रय-वृद्धि। विस्तृत बनानेके प्रयत्न किये थे। उसने कीशाम्बीको जीतकर वहांके पीरववंशका अंत किया था। गंगा व जमनाकी तराईवाले और भी छोटेर स्वाधीन राज्यों – पांचाल, कुरु आदिको उसने अपने अधिकारमें कर लिया था। इसप्रकार कुशलतापूर्वक वह ई० पूर्व २३६ – २३८ तक राज्य करता रहा था। महापद्मके पिहले महानन्दके वास्तविक उत्तराधिकारी दो पुत्र नन्द महादेव और नंद चतुर्थ कुल ३७४ से ३६६ ई० पूर्वतक नाममात्रको राज्याधिकारी रहे थे। उनका संरक्षक महापद्म था और अन्तमें उसने ही राज्य हथिया लिया था।

अंतिम नन्द सक्ष्य अथवा घननन्द था। यह बड़ा लालची
था। इपका मंत्री सक्टाल जैन घर्मानुयायी था;
अन्तिम-नन्द।
जो अन्तर्में मुनि 'होगया था। इसके पुत्र'
स्थूलभद्र और श्रीयक थे। स्थूलभद्र जैनमुनि होगये थे श्रीर श्रीय-

१-अहिर् पृ० ४५-४६। २-केहिइ० पृ० १६४। ३-हिटिजै० पृ० ४५। ४-जविओसो०, स.० १ पृ० ८९-९०। ५-आइ० सा० ३ पृ० ७८-८९।

कको मंत्रीपद मिला था। इसीका अपरनाम संभवतः राक्षत था। धननन्दमें इतनी योग्यता नहीं थी कि वह इतने विस्तृत राज्यको समुचित रीतिसे संभाल लेता; यद्यपि उस समय भारतमें वह सबसे बड़ा राजा समझा जाता था। यूनानियोंने उसको मगध और कलिङ्गका राजा लिखा है और बतलाया है कि उसकी सेनामें २ लाख पैदल सिपाही, २० हजार घुड़सवार, २ हजार रथ और ३ या ४ इनार हाथी थे । यूनानियोंने यह भी लिखा है कि उपकी प्रजा उससे अपसन्न थी। उचर कर्लिंगमें ऐर वंशके एक राजाने धननंदसे युद्ध छेड़ दिया । धननन्द उसमें परास्त हुआ और कलिंग उसके अधिकारसे निकल गया था। इबर चाणि-क्यकी सहायतासे चन्द्रगुतने भी नन्द्र माऋमण कर दिया था। नन्दका सेनापति भद्रवाल था। <sup>प</sup>इव युद्धमें भी उसकी हार हुई और उसके साथ ही ई० पू० ३२६ में नंदवंशकी समाप्ति होगई थी। कहते हैं कि इसने ही नैनोंके तीर्थ पञ्चपहाड़ीका निर्माण पटनामें कराया था ।°



१-हिलिजे । १० ४५ । २-मुद्रा० नाटकमें नंदराजाके मंत्रीका नाम यही है। इसका भी जैन होना प्रगट है। वीर वर्ष ५ पृ० ३८८। ३-अहिइ० पृ० ४०-४१ । ४-जिविओसो० मा० ३ पृ० ४८३ । ५-मिलिन्द० २।१४७। ६-चीनी लोग नन्दराजाकी मृत्यु ई० पूर्व १२७ ण बताते हैं । ऐरि॰ भा॰ ९ पु० ८७ । ७-अहिर्॰ पु॰ ४६ ।

( १० )

## सिकन्दर महान्का आक्रमण और तत्कालीन जेन साधु।

(ई॰ पू॰ ३२७-३२३)

यूनानमें मेसीडन नामक एक छोटेसे देशका राजा फैलकूस (फिलिप) था। इसीका पुत्र सिक्दन्दर था। सिकन्दर महान्। सिदन्दर बड़ा साहसी, पराक्रमी और प्रतिभा-शाली था। उसने अपने पिताके छोटेसे राज्यका खुन विस्तार किया था। और वह बड़े साम्राज्यका स्वामी था। तीन वर्षमें (३३४-३३१ ई॰ पु॰) उत्तने एशिया माइनर, सिरिया, मिस्र, ईरान, भादि देशोंको जीत लिया था और फिर भारतको जीतनेका संकरण करके वह फर्वरी अथवा मार्च सन् ३२६ ई० पू० में ओहिन्द नामक स्थानपर सिंधु नदी पार करके भारतमें आपहुंचा था। पहिले ही उसके मार्गमें तक्षशिलाका हिंदू राज्य आया था; किन्तु यहांके शिशुगुप्त नामक राजाने सिकन्दरका विरोध नहीं किया था। उसने एक मित्रके समान उतका स्वागत किया था। इस प्रकार भारतवर्षमें पहिले पहिल सिकन्दरके सम्मानित होनेमें तक्षशिलाधीश और पुरु 🗹 (पोरस्) एवं अन्य राजपूतोंका पारस्परिक मनोमालिन्य ही मूल कारण था । पुरु और अन्य राजा लोग तक्षशिलापर कईवार चढ़ाई करते रहे थे। सिक्टद्र तक्षशिलाधीशके इस स्वागतपर बड़ा प्रतन हुआ और उसने उसे तक्षशिलाका राज्य पुनः सौंप दिया । किन्तु पुरु (पोरस्)ने, जो सिंधु और झेलम नदीके बीचवाले, देशपर

राज्य करता था, उसकी अधीनता स्वीकार नहीं की थी। पुरुने बड़ी वीरतासे लड़ाईमें सिकन्दरका सामना किया था; किंतु उसके हाथियोंने बड़ा घोखा दिया और इठ त् उसने सिकन्दरका आधि-पत्य स्वीकार कर लिया था।

इप विनयके बाद सिकन्दर अगाड़ी पूर्व दिशाकी ओर बढ़ा था और व्यास नदीके किनारेपर पहुंचा था। यहां उसकी सेनाने जवान देदिया-वह थक गई थी। उसने अगाड़ी बढ़नेसे इन्कार कर दिया था। बरवश सिकन्दरको वापस अपने देश लौट जाना पड़ा था। झेरुम नदीके पास उसके सेनिकोंने दो हजार नावोंका वेड़ा तैयार कर लिया और उतपर सवार होकर अक्टूबर सन् ३२६ ई ॰ पू॰ में वह झेलम नदीके मार्गसे वापस हुआ था। मार्गमें उसे कठिन कठिनाइयां झेलनी पड़ीं और दम्म महीनेकी यात्राके बाद बह फारस पहुंचा था। जून सन् ३२३ ई० पू० में वेबीलनमें ३२ वर्षकी अवस्थामें सिकन्दरका देहान्त होगया था। उसका विचार सिन्घ और पंजाबको अपने साम्राज्यमें मिला लेनेका था; किन्त अपनी असामायिक मृत्युके कारण वह ऐसा नहीं कर सका था । उसकी मृत्युके बाद उसका साम्राज्य छिन्नभिन्न होगया और भारतके इत्तर-पश्चिमीय सीमावर्ती प्रदेशपर जो उसका अधिकार कुछ जमा था; उसे चन्द्रगुप्त मौर्यने नष्ट कर दिया थै। ।

यूनानियोंके इस आक्रमणका भारतपर कुछ भी असर नहीं यू<del>नानियोंके आक्रम- पदा था। भारतकी सम्बता और उसके</del> **पका**ं प्रमोव । आचार-विचार अछुक रहे थे। भारतीयोंने

युनानी सम्यताको ग्रहण नहीं किया था। सिकन्दरका भारत-भाक्रमण एक तेन आंधी थी; जो चटसे भारतके उत्तर पश्चिमीय देशसे होती हुई निकल गई। उससे भारतका विशेष भहित भी नहीं हुआ था। यही कारण है कि भारतवासी सिकन्दरको शीघ ही भूल गये थे। किसी भी ब्राह्मण, जैन या बौद्ध ग्रंथमें इस आक-मणका वर्णन नहीं मिलता है। किंतु इम आक्रमणका फल इतना अवस्य मानना पड़ेगा कि इसके द्वारा संसारकी दो सम्य और प्राचीन जातियोंका सम्पर्के हुआ था। यूनानियोंने भारतवर्षके विद्वा-नोंसे बहुतसी बातें सीखी थीं और यहांके तत्त्वज्ञानका यूनानी दार्शनिकोंके विचारोंपर गहरा प्रभाव पड़ा था। सिकन्दर और उसके साथियोंका विशेष संप्तर्ग दिगम्बर जैन मुनियोंसे हुआ था। परिणामतः युनानियोंने अने क विद्वान "अहिंसा परमो धर्मः" सिद्धांत पर जोर देनेको तुल पड़े थे। <sup>१</sup> इन लोगोंने जो भारत एवं जैन मुनियों ( Gymnosophists ) के सम्बन्धमें जो बार्ते लिखी हैं; उनका सामान्य दिग्दर्शन कर लेना समुचित है।

भारतवर्षके विषयमें यूनानियोंने बहुत कुछ लिखा है, मगर खास जानने योग्य बार्तेयह हैं कि वह उस समय भारतकी भारत-वर्णन। जनसंख्या तमाम देशोंसे अधिक बताते हैं; जो अनेक संपदायोंमें विभक्त था और यहां विभिन्न भाषायें बोली जाती थीं। र एक संपदाय ऐसा भी है कि न उसके अनुयायी किसी जीवित पाणीको

१-वैथागोरस ऐसा ही उपदेश देता था (देखी ऐइ० पृ० ६५) न्भौर पोरफेरियस (Porphyrious) ने मांस निषेध पर एक अन्य-िलिखा था। (ऐइ० पृ० १६५) । २-ऐइ० पृ० १ ।

मारते हैं और न खेती करते हैं। वह घरोंने नहीं रहते। और शाकाहार करते हैं। वह उस अनामको प्रयोगमें लाते हैं जो अपने आप प्रथ्वीमें उपजता है और महई (millet) जैसा होता है। १ बहुत करके यह वर्णन जैनोंके बती श्रावशों हो हक्ष्य करके हिला गया प्रतीत होता है। बाह्मणोंमें कतिपय ऐसे भी थे, जो मांस नहीं खाते और न मद्य पीते थे। या भारतवासियोंको यूनानियोंने मितव्ययी किन्तु अ:भूवणोंके प्रेनी लिखा है। <sup>3</sup> उनने मिश्रदेशके समान यहां भी सात जातियों हा होना लिखा है; किन्तु यह राज-नितिक अपेक्षासे सात भेद कहे जासके हैं।

वैसे चार जातियां-बाह्मण, क्षत्री, वैश्व, जुद्र-यहां थीं। क्रयक लोग अधिक संस्थामें थे । वे बड़े सग्ल और दयालु थे । उन्डें युद्ध नहीं करना पड़ताथा। क्षत्री लोग युद्ध करते थे। प्रत्येक जातिके लिये अपना व्यवसाय करना अनिवार्य था। युद्धके समय भी खेती होती रहती थी। कोई भी उनको नहीं छेड़ता था, फतलका 🗦 भाग स्वयं रखते और शेष राजाको देते थे। भार-तीय घने बुने हुए ऋपड़ेको लिखनेके ऋाममें लाने थे।

भारतमें अन्न नलकी बाहुस्यता और विशेषता थी। उनका शरीर गठन साधारण मनुष्योंसे कुछ विश्लेषठा रखताथा और उपना उन्हें गर्व था। वह शिल्प और ललित कलाओं में खूब निपुण थे। घर-तीमें शाक और अनान हो उगता ही है परन्तु अनेक प्रकारकी घातुयें भी निकळती थीं । सोना, चांदी और लोहा विशेष परिणाममें निकळता

१-ऐइ० पृ० २ । २-ऐइ० पृ० १८३ । ३-ऐइ० पृ० ३८ । ४-ऐइ०मे पृ० ४०-४३। ५-ऐइ० पृ० ६-ऐइ० पृ० ५६।

बताया है। नदियोंसे भी सोना निकलता था। इसीकारण कहा जाता है कि भारतमें कभी अकाल नहीं पड़ा और न किमी विदेशी राजाने भारतको विजय कर पाया । उनमें झूठ बोलने और चोरी करनेका प्रायः अभाव था । वे गुणोंका आदर करते थे । वृद्ध होनेसे ही कोई आदरका पात्र नहीं होता। उनमें बहु विवाहकी प्रथा प्रचलित थी। कहीं कन्यापक्षको एक जोड़ी बेल देनेसे वरका विवाह होता था<sup>र</sup> और कहीं वर-कन्या स्वयं भपना विवाह करा लेते थे। स्वयंवरकी भी प्रथा थी। विवाहका उद्देश्य कामतृति और संतान वृद्धिमें था। कोईर एक योग्य साथी पानेके लिये ही विवाह करते थे। वे छोटीसी तिपाईपर सोनेकी थालीमें रखकर भोनन करते थे। उनके भोजनमें चांवल मुख्य होते थे।

यूनानियोंने भारतवर्षके तत्ववेत्ताओं का वर्णन किया है, वह बड़े मार्केका है। उन्होंने भारतकी सात भारतीय तत्ववेता। जातियों में से पहली जाति इन्हीं तत्ववेता-ओं की बतल ई है। इनमें ब्राह्मण और श्रमण यह दो भेद प्रगट किये हैं। बाह्मण लोग कुल परम्परासे चली हुई एक जाति विशेष थी । अर्थात् जन्मसे ही वह ब्राह्मण मानते थे। किंतु श्रमण सम्प्रदायमें यह बात नहीं थी। हरकोई विना किसी नाति-पांतके भेदमे श्रमण होसक्ता था। वाह्मणोंका मुख्य कार्य दान, दक्षिणा लेना और यज्ञ कराना था। वे साहित्य रचना और वर्षफल भी प्रगट करते थे । वर्षारम्भमें वे अपनी र रचनाथे लेकर अजदर-

१-मेऐइ० पृ० ३१-३३। २-ऐइमे० पृ० ७०-७१। ३-ऐइ० प० ३८। ४ मोएइ० प० २२२। ५-मोर्ड्, १० ७१। ६ मोर्ड्, पुर ७४। ७-मेऐइ०, पूर ९८। ८-ऐइ० पुर १६९ व १८१।

रबारमें पहुंचते थे और मान्यता पाते थे। यदि उनका वर्षेफक्र आदि कोई कार्य ठीक नहीं उतरता तो उन्हें जन्मभर मौन रहनेकी आजा होती थी। इस कार्यमें श्रमण भी भाग छे सक्ते थे। ब्राह्मणोंने ऐसे भी थे, जो वानप्रस्थ दशामें रहते थे।

श्रमण भी कई तरहके थे; किंतु उनमें मुख्य वह थे नो नग्न ' जैस्नोसोफिस्ट , रहते थे। यह ब्राह्मण और बौद्धोंसे भिन्न थे। र दिगम्बर जैन इनको विद्वानोंने दिगम्बर जैन मुनि माना है: साधु थे। यद्यपि कोई विद्वान इन्हें आजीविक साधु अनु-मान करते हैं। किंतु इनका यह अनुमान निर्मृल है। यूनानियोंने इन नग्न साधुओंकी निन विशेष कियाओंका उल्लेख किया है; उनसे इनका दिगम्बर जैन मुनि होना सिद्ध है। उदाहरणके लिये देखिये:--

(१) युनानियोंका कथन है कि "अमण कोई शारीरिक परिश्रम (Labout=भारम्भ) नहीं करते हैं; नग्न रहते हैं; सर्दिमें खुळी इवामें और गरमियों में खेतों में व पेड़ों के नीचे शावन जमाते हैं; और फर्लोपर नीवन यापन करते हैं ।"<sup>3</sup> यह सब कियायें ैंभेन मुनियोंके जीवनमें मिलती हैं। जैन मुनि आरम्भके सर्वथा त्यागी होते हैं। वे पानीतक स्वयं महण नहीं करते यह बौद्ध-शास्त्रोंसे भी प्रगट है। अ उनका नग्नभेष भी जैनशास्त्रोंके अनुकूल 🕏 🕏 नैसे कि पहले लिखा नाचुका है। बनों और गुफाओं मादि एकान्त स्थानमें जैन मुनिको रहनेका आदेश है। तथा वह निरा-मिषमोनी और उद्दिष्ट त्यागी होते हैं।

१-ऐ६० पृष्ट ४७। २ व्यक्ति सार २१० १० **१० १-१, १० ८**६ ३-ो्द्र पृत्र ४७। ४-मन्बुर क्ट्र २२३।

- (२) 'श्रमण नग्न रहते, कठिन परीषह सहन करते और किसीका निमंत्रण स्वीकार नहीं करते हैं। उनकी मान्यता जन-साधारणमें खुब है। ' कैन मुनि कठिन परीषड सहन करने और निमंत्रण स्वीकार करनेके लिये प्रख्यात हैं।
- (३) 'इन्डियाके सञ्च नग्न रहते और कोह कॅ।फका (Caucasus) बर्फ तथा सर्दीका वेग थिना संक्षेत्र परिणामोंके सहन करते हैं और जब वे अपने शरीरको अनिके सुपूर्व कर देते हैं और वह जलने लगता है, तो उनके मुखसे एक आह भी नहीं निक-कती है।'<sup>२</sup> सदीं, गर्मी, दंश आदि बाईस परीषहोंको जैन मुनि समताभावसे सहन करते हैं उनको शरीरसे ममत्व नहीं होता । अंतिम समयमें वे सङ्घेखना वत करते हैं। और प्राणान्त होजानेपर खिंगिनचिता उनकी देह भरम होजाती है। कल्याण (Kalanos) नामक एक जैन मुनिके सङ्घेखना व्रतका विशद वर्णन, यूनानियोंने किया है निम्नमें उसको प्रकट करते हुये इस विषयका स्पष्टीकरण होजायगा । आज भी कैन साधु इस् व्रतका अम्यास करते हुये मिलेंगे । इससे भाव आत्महत्याका नहीं है ।
- (४) 'उन (भारतीयों) के तत्ववेत्ता, जिनको वे 'जिन्मोसोफिस्ट दहते हैं, प्रातः क¦लसे सूर्यास्त तक सूर्यकी ओर टक्टकी लगा कर खडे रहते हैं । खुब जरुती हुई रेतपर वह दिनभर सभी इस पैरसे और कभी दूसरेसे स्थित रहते हैं। अबहांपर जैन मुनियोंको आवापन योग नामक तपस्याका साधन करते हुये बताया गया है।
  - (५) साधारण मनुप्योंको संयमी और संतोषमय जीवन वितानेकी-

१-ऐइ० पृ० ६३ । २-ऐइ० पृ० ६८ फुट०-१ । ३-ऐइ पृ० ६८ फु० २ ।

सलाह इन श्रमणोंने दी थी। जैन मुनि सदा ही ऐसी शिक्षा

- (६) श्रमण और श्रमणी ब्रह्मचर्यपूर्वक रहते हैं। श्रमणी तत्वज्ञानका सम्यास करती हैं। जैनसंघके मुनि आर्थिकाओं को पूर्ण ब्रह्मचर्यका पालन करना सनिवार्य होता है। सार्थिकार्ये तत्व-ज्ञानका खासा सध्ययन करती हैं।
- (७) श्रमण संघमें पत्येक व्यक्ति सम्मिलित होसक्ता है। कैनसंघका हार भी प्रत्येक नीवित प्राणीके लिये सदासे खुला रहा है।
- (८) 'श्रमण नग्न रहते हैं । वे सत्यका अभ्यास करते हैं । भिविष्य विषयक वक्तव्य प्रगट करते हैं । और एक प्रकारके 'पिरा-मिड' (Pyramid) की पूना करते हैं , जिनके नीचे वे किसी महापुरुपकी अस्थियां रक्ती हुई मानते हैं ।' नग्न रहना, सत्यका अभ्यास करना और भिवष्य सम्बंधी वक्तव्य घोषित करना जैन मुनियोंके लिये कोई अनोखी बात नहीं है । ज्योतिष और भिवष्य फल प्रगट करनेके लिये वे अनेन मन्थोंमें भी सन्मानकी दृष्टिसे देखे गये हैं । सिद्ध प्रतिमा संयुक्त स्तूप ठीक 'पिरामिड' निसे होते हैं । मैनोंमें इनकी मान्यता बहु प्राचीनकालसे हैं । यह स्तूर

१-ऐइ० पृ० ७० । र-ऐइ० पृ० १८३ व मेऐइ० पृ० १०३ । ३-ऐइ०, पृ० १६७ । ४-वीरे, वर्ष ५ पृ० २३०-२३४ । ५-ऐइ०, पृ० १८३ । ६-स्यायबिन्दु (अ० ३) में श्री ऋषभ व वर्द्धमान महावीरजी हो ज्योतिय विद्यामें निष्णात होने के कारण सर्वज्ञ के आदर्शका प्रगट किया है । मुद्रा राइस (अ० ४), प्रबोध चन्द्रोदय (अ० ३) आदिने जेव मुनि मविष्य विषयक घोषणा करते बताये गये हैं। देखो जा आप १४ पृ० ४५-६१।

केवली भगवानके समाधिस्थानपर बनते हैं। तक्षशिलामें आज भी कई भग्न जैन स्तूप मिले हैं।

- (९) 'सुर्यकी प्रखर धूपमें खड़े हुए दिगम्बर (नग्न) साधु-ओंसे सिकन्दरने पूछा कि आप लोग क्या चाहते हैं ? उन्होंने उत्तर दिया कि, आप अपने साथियोंके साथ कहीं छायाका आश्रय हें। बस, इमको यही चाहिये।' यह क्रिया दया दाक्षिण्यादि गुणयुक्त जैन साधुओं के उपयुक्त है। उन्होंने यूनानियों के लिये सूर्वका ताप असिंहण्ण समझकर शीतल प्रदेशके उपयोगका उपदेश दिया प्रतीत होता है।
- (१०) श्रमणोंने कहा था कि 'इस परिश्रमणका कभी अन्त होनेवाला नहीं । जब हमारी मृत्यु होगी तो इस शरीर और आत्माका जो अस्वाभाविक मिलन है, वह छूट जायगा। <sup>3</sup> मृत्युके बाद हमें एक अच्छी गति पाप्त होगी। वयह मान्यतायें ठीक जैनोंके समान हैं।
- (११) "एकबार सिकन्दरने ध्यानमग्न दश साधुओंको बला-त्कारसे पकड़कर मंगा लिया था। साधुओंसे उसने दम प्रश्न किये और धमकी दी कि यदि इनका ठीक उत्तर नहीं होगा, तो हम सबको एक साथ मरवा देंगे । परन्तु साधुओं के संघनायकने बड़ी निर्भीक-तासे सिकन्दरसे कहा था कि यद्यपि तुम्हारा शारीरिक और सैनिक बल हमसे बढ़ा चढ़ा है, किंतु आत्मिक बल तुम्हाग हमसे प्रबल नहीं होसक्ता । कहा जाता है कि ये नग्न साधु सिकन्दरके सिपा-

१-क्रेसि: भाव भाव १ किव २-३, प्रव ८-५। २-पूर्ववत्। ३-ऐइ० पृ० ७५।

हियों तथा अन्यान्य मनुष्योंके पदिचिन्हित एथ्वीपर ही पैर रखकर चलते थे । जैनाचायोंने जहां मुनियोंके आचारका कथन किया है, वहां विहार वर्णनमें स्पष्ट रूपसे लिखा है कि मुनियोंको तथा साधुओंको मर्दित तथा पददलित मृमिपर ही चलना चाहिये। इस कथनसे मीक इतिहास लेखकोंका कथन वड़ी अभिनतासे मिलता है।"

उपरोक्त खास विशेषताओं को देखते हुये यह निस्तन्देह स्पष्ट है कि सिकन्दर महान्को जो नग्न साधु तक्षशिकां अञ्चलपास मिले थे, वह दिगम्बर जैन साधु थे। आजीविक साधु वह नहीं होतके; क्यों कि आजीविक साधु पूर्णतः निरामिष भोजी नहीं होते, आजीविक करते हैं और एक लाठी (उन्डा) भी हाथमें लिये रहते हैं। नथापि उनका वैदिक ऋष और बौद्ध मिक्षु होना भी अपंगत है। इन दोनों साधुओं का उल्लेख तो यूनानियोंने प्रथक रूपमें किया है। अवत्य इन नग्न साधुको दिगम्बर जैन अपण मानना अनुचित नहीं है। तक्षशिकां में तब इनकी बाइल्यता और प्रतिष्ठा अधिक थी; इससे कहा जा सक्ता है कि उस समय जनवर्म अवस्य ही उत्तर-पश्चिमीय सीमावर्ती देशोंतक फेल गया था। यूनानी लोगों के वर्णनसे तबके जैन साधुष्टमंके स्वरूपका भी दिग्दर्गन हो नाता है और वह म० महावीरके समयके अनुकूळ प्रगट होता है।

१-जेखि भा०, भा०१ कि०४ पृ०६। २-भमवु० पृ० २०-२२ व बीर वर्ष २ पृ० ५४७। ३-जेखिभा०, भा० १ कि० २-३ पृ० ८। ४-डॉ० स्टीवेन्सन (जराऐसो० जनवरी १८५५), प्रो० कोस्रमुक्त (ऐरि० भा० ९ पृ० १९५) स्त्रीर इनसाइन्क्रोपेडिया बटेखिका (११ स्री अवृत्ति) भा० १५ पृ० १२८में इन नग्न समगों हो जन्तुनि सिक्सा है ।

यूनानियोंने इन नग्नप्ताधुओंमें मन्दनीप्त और कलोनप्त नामक दो साधुओंकी बड़ी प्रशंसा की है। इनको दिगम्बर जैन साध् मन्दनीस और उन्होंने ब्राह्मण लिखा है और इस अपेक्षा कले।नस् । किन्हीं लेखकोंने उनका चरित्र वैदिक ब्राह्म-णोंकी मान्यताओंके अनुकूल चित्रित किया है; किंतु उनको सबने नग्न बतलाया है। विधापि कलोनसको जो केशलोंच आदि करते. िलिखा है, उससे स्पष्ट है कि ये साधु जैन श्रमण थे। एक यूनानी छेखकने कलोनसको बाह्मण पुरोहित न लिखकर 'श्रमण' बतलाया भी है। कातः माल्र्म ऐसा होता है कि जन्मसे ये ब्राह्मण होते हुये भी जैन धर्मानुयायी थे। इनका मूल निवास तिरहतमें था। सिकन्दर जन तक्षशिलामें पहुंचा तो उसने इन दिगम्बर साधुओंकी बड़ी तारीफ सुनी । उसे यह भी माल्य हुआ कि वह निमंत्रण स्वीकार नहीं करते । इसपर वह खुद तो उनसे मिलने नहीं गया; किंतु अपने एक अफसर ओनेसिकिटम (Onesikritos)को उनका हालचाल छेनेके लिये भेजा । तक्षशिलाके बाहर थोड़ी दूरपर उस अफसरको पन्द्रह दिगम्बर साधु असह्य धृपमें कठिन तपस्या करते मिले थे । कलोनस नामक साधुसे उसकी वार्वालाप हुई थी । यहीं साधु युनान जानेके लिये सिकन्दरके साथ हो लिया था। माऌम होता है कि 'कलोनस' नाम संस्कृत शब्द 'क्रवयाण' का अपन्नंश है।"

<sup>9-</sup>विशेषके लिये देखो वीर, वर्ष ६ । २-ऐइ०, पृ० ३-ऐरि० भा॰ ९ पृ० ७०। ४-पेइर०, पृ० ६९। ५-यूनानी लेखक प्लूटाईका कथन है कि यह मुनि आशीर्वादमें 'कल्याण' शब्दका प्रयोग करते थे। इस कारण कलॉन्स कहलाते थे। इनका यथार्थ नाम 'स्फा-इन्स' (Sphines) था। मेऐइ० ए० १०६।

अतः इन साधुका शुद्ध नाम ठीक है, जो जैन साधुओं के नामके समान है।

मुनि कल्याणने इस विदेशीके प्रचण्ड लोभ और तृष्णाके वश हो घोर कष्ट सहते हुये वहां आया देखकर जरा उपहासभाव धारण किया और कहा कि पूर्वकालमें संसार सुखी था-यह देश अनाजसे भरपूर था। वहां दूव और अमृत आदिके झरने वहते ये, किन्तु मानव समाज विषयभोगोंके आधीन हो घमण्डी और उदण्ड होगया। विधिने यह सब सामग्री लुप्त करदी और मनुष्यके लिये परिश्रमपूर्वक जीवन विताना (A life of toil) नियत कर दिया । संसारमें पुनः संयम आदि सद् गुणोंकी वृद्धि हुई और अच्छी चीनोंकी बाहुल्यता भी होगई ! किन्तु अब फिर मनुष्यों में अपनतोष और उच्छुङ्ख हता आने लगी है और वर्तमान अवस्थाका नष्ट होजाना भी आवश्यक है। सचमुच इस वक्तव्य द्वारा मुनि कल्याणने भोगभूमि और कर्मभूमिके चौथे कार और फिर पंचमकारक प्रारंभका उल्लेख किया प्रतीत होता है।

उनने यूनानी अफसरसे यह भी कहा था कि 'तुम हमारे समान कपड़े उतारकर नग्न होजाओ और वहीं शिलापर आसन जमाकर हमारे उपदेशको श्रवण करो।' वेनारा यूनानी अफसर इस पस्तावको सुनकर बड़े असमंज्ञसमें पड़ गया था; किन्तु एक जैन सुनिके लिये यह सर्वथा उचित था कि वह संसारमें बुरी तरह फँसे हुये प्राणीका उद्धार करनेके भावसे उसे दिगम्बर सुनि होजा-

१-ऐइ०, १० ७०। २-ऐइ० १० ७०।

नेकी शिक्षा दें। प्रायः प्रत्येक जैन मुनि अपने वक्तन्यके अन्तमें ऐसा ही उपदेश देते हैं और यदि कोई व्यक्ति मुनि न होसके तो उसे आवक्के व्रत ग्रहण करनेका परामर्श देते हैं। मुनि कल्याण-ने भी यही किया था। किन्तु एक विदेशीके लिये इनमेंसे किसी भी प्रस्तावको स्वीकार कर छेना सहसा सुगम नहीं था। सुनि मन्दनीस, जो संभवतः संघाचार्य थे, यूनानी अफसरकी इस विकट उलझनमें सहायक बन गये । उन्होंने मुनि कल्याणको रोक दिया और यूनानी अफसरसे कहा कि 'सिक्षन्दर' की प्रशंसा योग्य है। वह विशद साम्राज्यका स्वामी है, परन्तु तो भी बह ज्ञान पानेकी लालमा रखता है। एक ऐसे रणवीरको उनने ज्ञानेच्छ रूपमें नहीं देखा ! सचमुच ऐसे पुरुषोंसे बड़ा लाभ हो, कि जिनके हार्थोमें बल है, यदि वह संयमाचारका प्रचार मानव-समाजमें करें । और संतोषमई जीवन वितानेके छिये प्रत्येकको बाध्य करे।

महात्मा मन्दनीसने दुभाषियों द्वारा इस यूनानी अफसरसे वार्तालाप किया था। इसी कारण उन्हें भय था कि उनके भाव ठीक प्रकट न होसकें। किन्तु तो भी उनने जो उपदेश दिया था उसका निष्कर्ष यह था कि विषय सुख और शोकसे पीछा कैसे छटे । उनने कहा कि शोक और शारीरिक श्रममें भिन्नता है । शोक मनुष्यका शत्रु है और श्रम उसका मित्र है। मनुष्य श्रम इसिकेये करते हैं कि उनकी मानसिक शक्तियां उन्नत हों, जिससे कि वे अमहा अन्त कर सकें और सबको अच्छा परामर्श देसकें। वे तक्षशिका वासियोंसे सिदन्दरका स्वागत मित्रक्रपमें अस्नेके किये

कहेंगे; क्योंकि अपनेसे अच्छा पुरुष यदि कोई चाहे तो उसे भलाई करना चाहिये।'१

इसके बाद उनने यूनानके तत्ववेत्ताओं में जो सिद्धान्त प्रच-िलते थे उनकी बाबत पूछा और उत्तर सुनकर कहा कि 'अन्य विषयोंमें यूनानियोंकी मान्यताएं पुष्ट प्रतीत होती हैं, जैसे अहिंसा भादि, किन्त वे प्रकृतिके स्थानपर प्रवृत्तिको सम्मान देनेमें एक बड़ी गलती करते हैं। यदि यह बात न होती तो वे उनकी तरह नग्न रहनेमें और संयमी जीवन वितानेमें संकोच न करते; क्योंकि वही सर्वोत्तम गृह है, निसकी मरम्मतकी बहुत कम जरूरत पड़ती है। उनने यह भी कहा कि वे (दिगम्बर मुनि) प्राकृतवाद, ज्योतिष, वर्षा, दुष्डाल, रोग आदिके सम्बन्धमें भी अन्वेषण करते हैं। विजय ने नगरमें जाते हैं तो चौराहे पर पहुंचकर सब तितर-वितर होजाते हैं। यदि उन्हें कोई व्यक्ति अंग्रर मादि फर किये मिल जाता है, तो वह देता है उसे ग्रहण कर छेते हैं। उसके बदलेमें वह उसे कुछ नहीं देते । पत्येक धनी गृहमें वह अन्तः-

१-ऐ६० प्र• ७०-७१ बन्तोषी और संयमी जीवन वितानेकी शिक्षा देना, दूसरोंके साथ महाई करनेका उपदेश देना भौर प्रवृत्ति हो प्रधानता देना, जैन मान्यताका योतक है। २-इस उल्लेखसे उस समयके मुनियों हा प्रत्येक विषयमें पूर्व निष्णात होना सिद्ध है। ३-यहां आहार क्रियाका वर्णन किया गया है। नियत समयपर संघ आहारके छिये नगरमें जाता होगा और वहां चौराहेपर पहुंचकर सबका अलग २ प्रस्थान कर आजा. ठीक ही है। ४-इसे और कीनसा आहार ने प्रहण करते है ? इस प्रश्नकें उत्तरमें महात्मा मन्दंनी बने यह वाक्य कहे प्रगट होते हैं । जेन साधु को एक व्यक्ति मिलायंक जो भी शब निरामित बोजन देता है, उसे ही वह

पुर तक बिना रोक्टोकके जामक्ते हैं। आचार्य मन्दनीमने सिक-न्दरके लिये यह भी उपदेश दिया था कि वह इन सांसारिक सुर्लोकी आशामें पड़कर चारों तरफ वयों परिश्रमण कर रहा है ? उसके इस परिभ्रमणका कभी अन्त होनेवाला नहीं। वह इस एथ्वी-पर अपना कितना ही अधिकार जमाले, किन्तु मरती बार उसके श्चरीरके लिये साढेतीन हाथ जमीन ही बम होगी। 19

इन महात्माके मार्मिक उपदेश और जैन श्रमणेंकी विद्याका प्रभाव सिकन्दर पर वेढव पड़ा था। उसने अपने साथ एक साधुको भेजनेकी पार्थना संघनायकसे की थी; किन्तु संघनायकने यह बात अखीकार की थी। उन्होंने इन जैनाचार हीन विदेशियोंके साथ रहकर मुनिधर्मका पालन अक्षुण्ण रीतिसे होना अशक्य समझा था। यही कारण है कि उनने किसी भी साधुको यूनानियोंके साथ जानेकी आज्ञा नहीं दी। किन्तु इसपर भी मुनि कल्याण (कलानस) भर्मेपचारकी अपनी उलट लगनको न रोक सके और वह सिक-न्दरके साथ हो लिये थे। उनकी यह किया संघनायकको पसंद न आई और मुनि कल्याणकको उनने तिरस्कार दृष्टिसे देखा था ।

भारतसे लौटते हुये, जिससमय सिकन्दर पारस्यदेशमें पहुंचा; तो वहांके सुप्ता (Susa) नामक स्थानमें कलानसका विदेशमें समाधिमरण । इन महात्मा कलानसको एक प्रकारकी व्याघि जो अपने देशमें कभी नहीं होती थी होगई। र इस समय

शहण करते हैं। उसके बदलेमें वह उसे कुछ भी नहीं देते। भोजनके नियममें वे भक्त बनका कोई भी उपकार नहीं करते।

१-ऐइ० पृ० ७३। २-जैसि मा०, मा० १ कि० ४ पृ० ५ ।

वह तेहत्तर वर्षके वृद्ध थे । और फिर रुग्गदशामें उनके किये नैनधर्मकी प्रथानुसार प्रवृत्ति करना और धर्मानुकूल इन्द्रियदमनकारी भोजनों द्वारा रोगी श्ररीरका निर्वाह करना असाध्य होगया था। इसिक्ये उन्होंने सञ्चेखना व्रवको ग्रहण कर लेना उचित समझा। यह ब्रत उसी असाध्य अवस्थामें ग्रहण किया जाता है, जब कि व्यक्तिको अपना जीवन संकटापन्न दृष्टि पड्ता है। मुनि कल्याणकी शारीरिक स्थिति इसी प्रकारकी थी। उनने सिकन्दर पर अपना भभिषाय प्रकट कर दिया। पहिछे तो सिकंदर राजी न हुआ; परंतु महात्माको आत्मविर्मन करने पर तुला देखकर उसने समुचित सामग्री पस्तुत करनेकी आज्ञा दे दी । पहिले एक काठकी कोठरी बनाई गई थी और उसमें वृक्षोंकी पत्तियां बिछा दीगई थीं । इसीकी छतपर एक चिता बनाई गई थी। सिकन्दर उनके सम्मानार्थ अपनी सारी सेनाको सुमिज्ञित कर तैयार होगया। नीमारीके कारण महात्मा कलानस बड़े दुर्बेल होगये थे। उनको लानेके लिये एक घोड़ा भेना गया; किन्तु जीवद्याके प्रतिपालक वे मुनिराज उस घोड़े पर नहीं चढ़े और भारतीय ढंगसे पालकीमें बैठकर वहां आ गये। वह उस कोठड़ीमें उनकी व्यवस्थानुसार बन्द कर दिये गये ये । अन्तर्मे वह चितापर विरानमान हो गये । चितारोहण करती बार उनने जैन नियमानुसार सबसे क्षमा प्रार्थनाकी भेंट कीं 🛭 तया घामिक उपदेश देते हुये केश्नलोंच भी किया।

१-ऐइ॰, पृ० ७३। २-देश ठोंच करना, जैन मुनियोंका खास नियम है। यूनानियोंने मुनि कल्याणके अंतिम समयका वर्णन एक निश्चित रूपमें नहीं दिया है। चितापर बैठकर समाधि छेना जैन दृष्टिसे ठीक नहीं है। सम्मवतः अपने सबको जरुवानेकी नियतसे मुनि कल्याणने ऐसा किया हो।

उससमय सिकन्दरको यह दृश्य ममेंभेदी प्रतीत हुआ; तो भी उसने अपनी भक्ति दिखानेके लिए अपने सभी रणवाद्य बज-वाये और सभी सैनिकोंके साथ शोकसुनक शब्द किया तथा हाथि-योंसे भी चिंघाड करवाई । सिकन्दर उनके निकट मिलनेके लिये भी आया; किंतु उन्होंने कहा कि " मैं अभी आपसे मुलाकात करना नहीं चाहता; अब शीघ ही आपसे मुझे भेंट होगी।" इस कथनका भावार्थे उस समय कोई भी न समझ सका; परन्तु कुछ समयके बाद जब सिकन्दर कालकविलत होनेके सम्मुख हुआ तो म० कलानसके इस भविष्यद्ववतृत्व शक्तिकी याद सबको हो भाई। उस चिताकी घघकती हुई विकराल ज्वालामें महात्मा कलोनसका श्ररीरान्त होगयाथा। इन जैनमुनिने विदेशियोंके हृद्योंपर कितना गहरा प्रभाव जमा लिया था, यह प्रदृट है। सचमुच यदि वह यूनान पहुंच नाते तो वहांपर एकवार जैन सिद्धांतोंकी शीतक और विमल जान्हवी बहा देते !



१-म • कलॉनसके भविष्यद्ववत्रको इस उदाहरणसे सनको अपने ∽ अंतिम समयका ज्ञान हुआ मानना कुछ अनुचित नहीं जैचता और वह चितापर ठीक उसी समय बैठे होंगे; जिस समय उनके प्राण पखेरु इस नर्वर श्वरीरको छोडने छगे होंगे। २-जैस भा०, भा० ९ कि० 4 40 A-C 1

## शुतकेकली महबाहुजी और अन्य आचार्य।

( \$0 q0 803-3C3)

जावृत्वामी अंतिम केवली थे । इनके बाद केवलज्ञान-सूर्य श्री भद्रवाहुजीका इस उपदेशमें भस्त होगया था; परन्तु पांच मुनिराज श्रुतज्ञानके पारगामी विद्यमान रहे थे। यह नंदि, नंदिमित्र, अपराजित, गोवर्घन और भद्रवाह नामक थे। नंदिके स्थानपर दूसरा नाम विष्णु भी मिकता है। यह पांचीं मुनिराज चौदह पूर्व और बारह अंगके ज्ञाता श्री नम्बूस्वामीके बाद सी वर्षमें हुए बताये गये हैं और इस अपेक्षा अंतिम श्रुतकेवली श्री मद्रबाहुस्वामी ई॰ पू॰ ३८३ अथवा ३६५ तक संघाधीश रहे पगट होते हैं। किन्त्र भनेक शास्त्रों और शिलालेखोंसे यह मद्रवाहुस्वामी मौर्य सम्राट्ट चन्द्रगुप्तके समकालीन पगट होते हैं और चन्द्रगुप्तका समय ई० पू॰ ३२६-३०२ माना जाता है। जब बदि श्री भद्रवाहुस्वामीका जस्तित्व ई० पू० ३८३ वा ३६५ के बाद न माना जाय तो वह चन्द्रगुप्त मीर्यके समकालीन नहीं होसके हैं।

'उपर तिल्लोयपण्यति ' जैसे प्राचीन ग्रन्थोंसे प्रमाणित है कि मगवान महावीरजीके निर्वाण काळसे २१५ वर्ष (पालकवंश ६ •

१-तिस्छोयपण्यति गा० ७२-७४ । २-श्रुतावतार कथा पृ० १३ व अंगपण्यति गा० ४३-४४ । ३-वैसि मा०, भा० १ कि० १-४ द श्रुवन वे० पृ० २५-४० । ४-जविजोसो० मा० १ पृ० ११६ ।

वर्ष+नन्दवंश १९९) बाद मौर्यवंशका अम्युद्य हुआ था। श्वेतां-बर पट्टावलियोंसे सम्राट् चन्द्रगुप्तका बीर निर्वाणसे २१९ वर्ष बाद ई॰ पु॰ ३२६ या ३२५ के नवम्बर मासमें सिंहासनारूढ़ होना प्रगट है। <sup>२</sup> इस प्रकार चन्द्रगुप्तका राज्यारोहण काल जो ३२६ ई० पु॰ अन्यथा माना जाता है, वह जैन शास्त्रोंके अनुसार भी ठीक बैठता है। अतएव थी भद्रबाहु स्वामीका अस्तित्व ई॰ पू॰ ३८२ था ३६५ के बाद मानना समुचित प्रतीत होता है। जैन शास्त्रों से प्रकट है कि भद्र शहुस्वामी के ही जीवनकाल में विशाखा-्चार्यं नामक प्रथम दशपूर्वीका भी भस्तित्व रहा था । इस इलोकमें दिगम्बर और द्वेताम्बर दोनों ही संप्रदायके ग्रंथोंसे भद्रबाहु और चंद्रगुप्त पायः समसामयिक सिद्ध होते हैं।

पहिलेके चार श्रुतकेवलियोंके विषयमें दिगम्बर जैन शास्त्रोंमें कुछ भी विशेष वर्णन नहीं मिलता है। हां, भद्रबाहुका चरित्र। अद्रबाहुके विषयमें उनमें कई कथायें मिलती हैं। श्री हरिषेणके 'बृहत्कथाकोष' (सन् ९३१) में लिखा

१-तिप० गा० ९५-९६ । २-इंऐ० भा० ११ पृ० २५१ । ३-दिगम्बर जैनप्रन्थोंसे प्रगट 🚆 है कि भद्रबाहुस्वामी चन्द्रगुप्त सहित कृटिपर्व नामक पर्वतपर रह गये थे और विशाखाचार्यके आधिपत्यमें जैनसंघ चोठदेशको चला गया था। उधर श्वेताम्बरोंकी भी मान्यता है कि भद्रवाह अपने अन्तिम जीवनमें नेपालमें जाकर एकान्तवास करने ्लगे थे और स्थूलभद्र पट्टाधीश थे। (परि॰ पृ० ८७–९०) अतः निस्<mark>धंदेह</mark> भद्रबाहुजीके जीवनकालमें ही उनके उत्तराधिकारी होना और उनका र्इं पूर्व ३८३ के बादतक जीवित रहना उचित जंचता है। २९ वर्ष तक वे पट्टपर रहे प्रतीत होते हैं और फिर मुनिशासक या उपदेशक रूपमें रोष जीवन व्यतीत किया विदित होता है। ४-जैशिसं०, पृ० ६६।

है कि पीण्ड्बर्डन देश ने देवकोह नाम क ग्राम था; निसको प्राचीन समयमें 'कोटिपुर' कहते थे। यहां पद्मारथ राजा राज्य करता था। पद्मारथका पुरोहित सोमश्रमी था। उसकी सोमश्री नामक पत्नीके गर्भसे मद्रबाहुका जनम हुआ था। एक दिन जब भद्रबाहु खेल रहे थे, चौथे श्रुतकेवली गोवर्डनस्वामी उबर आ निकले और यह देखकर कि भद्रबाहु पांचवें श्रुतकेवली होंगे, उन्होंने भद्रबाहुके माता—पिताकी अनुमतिसे उन्हें अपने संरक्षणमें ले लिया। भद्रबाहु अनेक विद्यायों में निष्णात पंडित होगये। वे गोवर्डन नदीके किनारे एक बागमें ठहरे थे। उस समय उज्जैनमें जेन श्रावक चंद्रगुप्त राजा था और उसकी रानी सुप्रभा थी।

निस समय भद्रबाहुन्वामी वहां नगरमें आहारके लिये गये,
तो एक घरमें एक अकेला बालक पालनेमें पड़ा रोरहा था, उसने
भद्रबाहुनीसे लीट जानेके लिये कहा । इससे उनने जान लिया कि
उस देशमें बारह वर्षका अकाल पड़नेवाला है । यह जानकर उनने
संघको दक्षिण देशकी ओर जानेकी आजा दी और स्वयं उज्जैनके
निकट भद्रपाद देशमें जाकर समाधिलीन होगये । राजा चंद्रगुप्तने
भी अकालकी बात सुनकर भद्रबाहुके निकट दीक्षा प्रहण कर ली
थी । उन्हींका नाम विशासाचार्य रक्सा गया था और वे संघाधीश होकर दक्षिणकी ओर पुलाट देशको संघ लेगये थे । जब
बारह वर्षका अकाल पूर्ण हुआ तब वे संघसहित लीटकर मध्यदेशमें आगये थे । श्री रतननंदिनीके ' भद्रबाहु चारित्र ' में भी
ऐसा ही वर्णन है, परंतु उसमें थोड़ासा अन्तर है । इसके अनुसार

१-जेहि॰ मा॰ १४ पृ० २१७ व श्रव॰ पृ० २७।

सम्राट् चंद्रगुप्तने भद्रवाहुस्वामीसे सोलह स्वप्नोंका फल पृछा था; निसे सुनकर वह मुनि होगये थे।

बारह वर्षका अकाल जानकर सब दक्षिणको चले गये थे। इस चारित्रमें भद्रबाहुजीको भी संघके सहित दक्षिणकी ओर गया लिखा है परंतु मार्गमें अपना अन्तसमय सन्निकट जानकर उनने संधको चोलदेशकी ओर भेन दिया था और स्वयं चंद्रगृप्ति मुनिके साथ वहीं रह गये थे । वहींपर उनका स्वर्गवास हुआ था । चंद्र-गुप्ति मुनि कान्यकुञ्जको चला आया था। कनडी भाषाके दो ंग्रंथ 'मुनिवंशाभ्युदय' (१६८० ई०) और "राजाबलीक्ष्ये " (१८३८ ई०)में भी भद्रबाहुका वर्णन मिलता है। पहिले ग्रम्थसे यह स्पष्ट है कि श्रुतकेवली भद्रवाहु श्रमणवेलगोला तक आये थे और वहांके चिक्कवेट (पर्वत) पर रहे थे । एक व्याघके आक्रमणसे उनका शरीरान्त हुआ था । जैनाचार्य भईद्विकिकी आज्ञासे दक्षि-णाचार्य भी यहां दर्शन करने आये थे। उनका समागम चन्द्र-गुप्तसे हुआ था, जो यहां यात्राके लिये आया था। इस प्रन्थके अनुसार चंद्रगुप्तने दक्षिण भाचार्यसे दीक्षा ग्रहण की थी । माछम ऐसा होता है कि इस ग्रन्थके रचयिताने द्वितीय भद्रवाहुको चन्द्र-गुप्तका समकालीन समझा है। यही कारण है कि वह अईद्वलि आचार्येका नाम ले रहा **है।** किंतु चंद्रगुप्तके समकालीन द्वितीय भद्रबाहु नहीं हो पक्ते । उनके समयमें किसी भी चन्द्रगुप्त नामक राजाका अस्तित्व भारतीय इतिहासमें नहीं मिकता। 'राजावली ६थे' में यह विञ्लेषता है कि उपमें चंद्रगुप्त पाटलिपुत्रका राजा पगट किया गया है।

१-भरबाहु चरित्र ए० ३१-३५ व ४९...

वास्तवमें मौर्यं साम्राज्यकी दो राजधानियां उज्जैनी और पाटिलपुत्र पारम्भसे रहीं हैं। अतएव जैन कथाकारोंने अपनी रुचिके अनुसार दोनोंमेंसे एक २का उल्लेख समय२ पर किया है। इस अन्थमें चन्द्रगुप्तके पुत्रका नाम सिंहसेन लिखा है: जिसे राज्य देकर चन्द्रगुप्त मुनि होगये थे और भद्रवाहु जीके साथ दक्षिणको चले गये थे। एक पर्वतपर भद्रबाहुनी और चन्द्रगुप्त रहे थे। रोष संघ चोळदेशको चला गया था । तामिलभाषाके "नालडियार" नामक नीतिकाव्यसे भी दक्षिणके पांड्य देशतक इस संघका पहुंचना प्रमाणित है। इस नीतिकाव्यकी रचना इस संघके साधुओं द्वारा हुई कही जाती है। पांज्य राजाने इन जैन साधुओंका बड़ा आदर और सत्कार किया था। वह इनके गुणींपर इतना मुख था कि उपने पहुसा उन्हें उत्तरायथकी ओर नाने नहीं दिया था।

आज भी अर्काट निलेमें 'तिरुमलब' नामक पवित्र जैनस्थान उत्तर भारतसे जैनसंघ आनेकी पत्यक्ष साक्षी देरहा है। यहांपर पर्वतके नीचे अनेक गुफायें हैं। एक गुफा विद्याम्यासके लिये है, निनमें जम्बूद्वीप आदिके नकशे बने हुए हैं। यह प्रसिद्ध है कि भद्रबाहुके मुनितंघवाले बारह हजार मुनियोंमेंसे आठ हजार मुनि-योंने यहां भाइर विश्राप किया था । पर्तार डेह्फुट लम्बे चरण-चिन्ह उसकी पाचीनता स्वयं प्रमाणित करते हैं। सचमुच उस-समय और उससे बहुत पहुलेसे चोल, पांड्य आदि देशोंझ मस्तित्व और उनकी क्याति दूर २ देश देशांतरोंमें होगई

१- १ १० १०-३२। र- जेंदि भाष १४ १० १३२। **१—मधेत्राजैस्म •** पृ• ७४।

थी।<sup>9</sup> दक्षिण भारतके इन देशोंका व्यापार एक अतीव पाचीनकालसे देश-विदेशोंसे होता रहा है। ये जैनधर्मकी व्यापकता भी यहां भगवान पार्श्वनाथजीसे पहलेकी थी ! अतएव उत्तर भारतसे जैन संघका दक्षिणकी ओर जाना एक निश्चित और सम्रांत घटना है।

उपरोक्त चरित्रोंमें यद्यपि किंचित् परस्पर विरोध है; किंतु जैन संघका दक्षिणका उन सबसे यह प्रमाणित है कि भद्रबाहके प्रस्थान इत्यादि । समयमें जैन संघ दक्षिणको गया था और बारह वर्षका भीषण अकाल पड़ा था। इस बातपर भी वे करीन २ सहमत हैं कि जिन भद्रशहुका उल्लेख है, वह अंतिम श्रुतकेवली हैं और उनके शिष्य एक राजा चन्द्रगुप्त अवस्य थे, जो उज्जैनी और पाटलिपुत्रके अधिकारी थे अर्थात् उनके यह दो राजकेन्द्र थे । यह चंद्रगुप्त इसी नामके प्रख्यात् मीर्य्य सम्राट् हैं। हां, इस बातसे हरिषेणजी, जो अन्य कथाकारोंमें सर्व प्राचीन हैं, सहमत नहीं हैं कि भद्रवाहुनी संघके साथ दक्षिणको गये थे। श्वेतांबर मान्यताके अनुसार भी उनका दक्षिणमें जाना प्रकट नहीं है। उसके अनुसार भद्रवाहुजीका अंतिम जीवन नेपालमें पूर्ण हुआ था; किंत यह संशयात्मक है कि यह वही भद्रवाहु हैं जिन भद्रवाहुको वह नेपालमें गया लिखते हैं।

जो हो, उपरोक्त दोनों मतोंसे पाचीन शृंगापटम्के दो शिला-लेख इस बातके साक्षी हैं कि भद्रबाहुस्वामी चन्द्रगुप्तके साथ श्रव-

१-कात्यायन (ई० पू० ४००)को चोल, माहिष्मत और नाधिक्यका ज्ञान था। पातजंछि ( ई० पू० १५० ) समप्र भारतको जानता था। २-जमैसी० भा० १८ ए० ३०८-३२०। ३-भपा० ए० २३४-२३६।

णबेढगोळमें चन्द्रगिरि पर्वतपर आये थे। इनसे भी प्राचीन शिला-लेख चंद्रगिरिपर नं० ३१ बाला है। उसमें भी इन दोनों महा-तमाओं हा उछेख है। इस दशामें भद्रबाहु नीका श्रवणबेलगोल में पहुंचना, कुछ अनोखा नहीं नंचता। हरिषेण नीने शायद दृश्रे भद्रबाह की घटनाको इनसे नोड़ दिया होगा; क्यों कि प्रतिष्ठान पुरके द्वितीय भद्रबाहुका भाद्रपाद देशमें स्वर्गवास प्राप्त करना बिल्कुल संभव है। अतएव प्रथम भद्रबाहु नीका समाधिस्थान श्रवणबेलगोल मानना और उनके समयमें ही प्रथम दश्पृत्रीको रहते स्वीकार करना उचित है।

श्वेतांबर संपदायके अनुमार श्री नम्बून्वामीके उपगंत एक प्रभव नामक महानुभाव उनके उत्तराधिकारी श्वेतांबर पट्टावली। और प्रथम श्रुतकेवली हुये थे। यह वहीं चोर थे, जिनने अबुद्ध होकर श्री जम्बून्वामीके साथ दीक्षा ग्रहण की थी। श्वेतांबरोंने प्रभवको जयपुरके राजाका पुत्र लिखा है, जो बचपनसे ही उद्दण्ड था। राजाने उसकी उद्दण्डतासे दुखी होकर अपने देशसे निकाल दिया था और वह राजगृहमें चौर्य कर्म कर के जीवन व्यतीत करता था। दिगम्बर जैन ग्रन्थोंमें भी विशुच्चर चोरको एक राजाका पुत्र लिखा है। किन्तु उसे वे जम्बून्वामीका उत्तराधिकारी नहीं बताते हैं। समझमें नहीं आता कि जब दिगम्बर और देवताम्बर मेदरूप दीवालकी जड़ भद्रवाहु श्रुतकेवलीके समयमें पड़ी थी, तब उनके पहिले हुये श्रुतकेवलियोंकी गणनामें

१-अत्र•, पृ० ३३-३४। २-परि०, पृ० ४२-५० व जैसासं०, बीर•, मा० १ पृ० ३। ३-डपु०, पृ० ७०३।

दोनों सम्प्रदायोंमें क्यों मतभेद है ? जो हो, खेताम्बर सम्प्रदायमें प्रथम श्रुतकेवली प्रभव हैं। वह चवालीस वर्षतक सामान्य मुनि रहे थे और उनने ग्यारह वर्षतक पट्टाबीश पदपर व्यतीत किये थे। उनने राजगृहके वत्सगोत्री यजुर्वेदीय यज्ञारंभ करनेवाले शिष्यंभव नामक ब्राह्मणको प्रबुद्ध किया था और वही इनका उत्तराधिकारी हुआ था। श्री प्रभवस्वामीने ८५ वर्षे की अवस्थामें वीर नि० सं० ७५ में मुक्त पद पाया था। श्री शिष्यंभव अट्टाइस वर्षकी उमरमें जैन मुनि हुये थे। ग्यारह वर्षतक प्रभवस्वामीके शिष्य रहकर वह पट्टपर आरुद्ध हुये थे। तेईस वर्षतक युगपधान पद भोगकर ६२ वर्षकी अवस्थामें वीर नि० सं० ९८ में स्वर्गवासी हुये थे। इनने अपने छे वर्षके बालक पुत्रको दीक्षित किया था और उसके लिये दश्वेकालिक्सूत्रकी रचना की थी।

इनके उत्तराधिकारी श्री यशोभद्रनी थे। यह त्रंगीकायन गोत्रके थे और गृहस्थीमें बाईस वर्षतक रहकर जैन मुनि हुये थे। छत्तीस वर्षके हुये तब यह पट्टाधिकारी हो कर पचास वर्षतक इस पद्पर विभूषित रहे थे। वीरनिर्वाणसे एक्सी व्यालीस वर्षीके बाद यह ती सरे अपतके व की स्वर्गवासी हुये थे। इनके उत्तराधिकारी श्री संमृतिविजयसूरि थे; जिनके गुरुभाई श्री भद्रवाहु स्वामी थे । इस प्रकार क्वेताम्बर चौथे और पांचवें श्रुतकेवलियोंको समकालीन प्रगट करते हैं। वह ऋहते हैं कि संभृतिविजयसुरि तो पट्टाधीश थे और भद्रवाहुस्वामी गच्छकी सारसंभाल करनेवाले थे। संमूति-

६-जेसाउं० भा० ९ बीखं० पृ० ३ व परि०: पृ० ५४...। २-जैवासं० भा० १ वी(वं० पृ०े ४ व परि० पृ० ५८ ।

विजय माट्र गोत्रके थे । जब वे ४२ वर्षके थे, तब उनने मुनि-ड़ीक्षा ग्रहण की थी । ८६ वर्षकी उमरमें वह युगपघान हुये थे और केवल भाठ वर्ष इस पद्पर रहकर वी० नि० सं० १५६ में स्वर्गवासी हुये थे ।<sup>१</sup>

संभृति विजयके स्वर्गवासी होनेपर भद्रबाहुस्वामी संघाघीश अ्वेताम्बर शास्त्रोंमें हुए थे। जब वह बयाजीस वर्षके थे, तब श्री श्री भद्रबाहु। यशोभद्रसृरिने उनको जन मुनिकी दीक्षा दी थी। यशोभद्रकी उन्होंने १७ वर्ष तक शिष्यवत् सेवा की थी। फिर वह युगनधान हुए थे और इस पदपर चौदह वर्षतक आसीन रहे थे। वीर निर्वाणसे १७० वर्ष बाद उनका स्वर्गवाम हुआ थार उनके उत्तराधिकारी स्थूलभद्र हुए थे। दिगम्बर और इवेताम्बर मान्यताके अनुपार यद्यपि अतकेविलयोंकी नामावलीमें परस्पर **अ**न्तर है; किन्तु वह दोनों ही भद्रबाहुको अंतिम श्रुतकेवली स्वीकार करते हैं। द्वेतांवर केवल इन्हीं एक भद्रवाहु हा उल्लेख करते हैं और इन्हें प्रसिद्ध ज्योतिषी वराहमिहिरका भाई व्यक्त करते हैं। उनके अनुपार इनका जनमस्थान दक्षिण भारतका प्रतिष्ठानपुर है।

१-पूर्व प्रमाण । २-जैसासं । भा० १ वीरवं ० ए० ५ व परि ० उ० ८७। दद्यपि हेम बन्द्राचार्यने वीर निर्वाणसे १७० वर्ष बाद भद्र ब्राह्नका स्वर्गवाम हुआ लिखा है, परन्तु वह ठीक नहीं प्रतीत होता; जैसे कि पहिछे **लिखा** जाचुका **है** । उनने स्वयं उनका स्वर्गवास मीर्थ सम्रट् विन्दुसारका वर्णन कर चुक्कने पर लिखा है। दिगम्बर मतमें वीर नि॰ से १६२ वर्षमें भुतकेविक्योंका होना लिखा है। इससे भी यही भाव लिया जाता है कि इस समयमें ही भद्रबाहुका स्वर्गवास होगया थः; किन्तु यह मानना ठीक नहीं जंबता । इस समय वह संघनायक परसे बिलग होगये होगे

और वह इनका गोत्र पाचीन बतलाते हैं; नो बिलकुल अश्रुतपूर्व है और उसका स्वयं उनके ग्रन्थोंमें अन्यत्र कहीं पता नहीं चलता है। र वराहमिहिरका स्मस्तित्व ई०सन्के प्रारम्भसे प्रमाणित है। इस अव-स्थामें इवेतांबरोंकी मान्यताके अनुसार भद्रबाहुका समय भी ज्यादासे ज्यादा ईस्वीके पारम्भमें ठइरता है; जो सर्वथा समंभव है। माळ्म ऐसा होता है कि प्रथम भद्रवाहु और द्वितीय भद्रवाहु दोनोंको एक व्यक्ति मानकर दितीय भद्रवाहुकी जीवन घटनाओंको प्रथम भहु-बाहुके जीवनमें जा घुसेड़नेकी भारी भूल करते हैं। 'कल्पसूत्र' इन्हीं भद्रबाहुका रचा कहा जाता है । आवश्यकसूत्र, उत्तराध्ययनसूत्र, **भा**दिकी निरुक्तियां भी इन्हींकी लिखीं मानी जातीं हैं; किंतु वह भी ई०के प्रारम्भमें हुए भद्रवाहुकी रचनायें प्रगट होती हैं, जैसे कि महापहोपाध्याय डा॰ सतीशचंद्र विद्याभूषण मानते हैं। मालूम यह होता है कि द्वेत।म्बरोंको या तो भद्रबाहु श्रुतकेवलीका विशेष परिचय ज्ञात नहीं था अथवा वह जानबूझकर उनका वर्णन नहीं करना चाहते हैं। क्योंकि श्रुतकेवली भद्रवाहुने उस संघमें भाग

और फिर उपदेशक रूपमें रहे होंगे । श्वे॰ मान्यतासे उनकी आयु १२६ वर्ष प्रगट है। यदि उन्हें ४० वर्षकी उसमें आचार्थ पद मिला मानें तो ६५ वर्षकी आयुमें वे आचार्य पदसे अलग हुये प्रगट होते हैं। दोष आयु उनने मुनिवत विताई थी और इस कालमें वे चंद्रगुप्तकी सेवाको पा सके:

१–जैसासं० भा० १ वीर पं∙ पृ० ५ व परि० पृ० ५८ । २-उसू० भूमिका पृ० १३ । १-डॉ० सतीशचंद्र विद्याभूषणने इस्वी प्रारम्भमें बराइमिहिरका अस्तीत्व माना है (जैहि० भा० ८ पृ० ५३२) किन्तु कर्न आदी छठी शताब्दीका मानते हैं । ४=िईष्ट्री आफ मेडिविल इण्डीयन लाजिक, बैहि॰ भा० ८ पृ० ५३२।

नहीं लिया था, निप्तको स्वेताम्बराचार्य स्थूलभद्रने एकत्र किया था। 'श्री संघके बुढ़ानेपर भी वे पाटलिपुत्रको नहीं आये जिसके कारण श्री संघने उन्हें दूसंघबाह्य कर देनेकी भी धमकी दी थी।'\* इसके विपरीत दिगम्बर जैनी भद्रबाहु श्रुतकेवलीका वर्णेन बड़े गौरव और महत्वशाली रीतिसे विशेष रूपमें करते हैं। श्वेतां-बरोंने उनको प्राचीन गोत्रका बतलाकर दिगम्बर मान्यताकी पुष्टि की है; नो निर्मेथ ( नग्न ) रूपका भद्रबाहुके समान आर्षमागैका अनुगामी है।

क्वेतांबरोंने स्थूलमदकी अध्यक्षता स्वीकार करके सबस्य भेवको मोक्षलिङ्ग माना है भीर पुरातन नियमों एवं कियाओं में अंतर डाळ लिया है। बस वह प्राचीन 'भद्रवाहु' को विशेष मान्यता न देते हुये भी अपने अँग मँथों और माध्योंको पुरातन और प्रामाणिक सिद्ध करनेके लिये और ईस्वीसन्के प्रारम्भवाले भद्रवाहुको प्राचीन भद्रवाहु व्यक्त करनेके भावसे, देवळ उन्हींका वर्णन करते हैं। दूसरे भद्रबाहुके बिषयमें वह एकदम चुप हो नाते हैं, किंतु वह अपने आप उनको वराहमिहिरका समझलीन नताकर उनकी अर्वी-चीनता स्पष्ट कर देते हैं।

१-उस्॰ मृमिका, प्॰ १४। \* परि॰ व जेशिसं० प्॰ ६७। २-एड जैन पद्मबलीमें एड तीसरे मद्मबाहुडा उल्लेख है और उनका ं समय इंसवीकी प्रारम्भिक शताब्दियां है। उनके एक शिष्य द्वारा श्वर्ताः बर संप्रदायकी उत्पत्ति होना किसा है। संभव है, श्वेतांवरों के द्वितीय अलबाहु यही हों; जिमका उन्हें पता नहीं है। (इंऐ० मा० २१ प्र०५८) समार्• ५० २४-२५।

श्रुतकेवली भद्रबाहुके जीवनकी सबसे बड़ी घटना उत्तर भारतमें घोर दुष्काल पड़नेकी बजहसे जैनसंघके जैन संघमें भेद-स्थापना । दक्षिण भारतकी ओर गमन करनेकी है। इस घटनाका अंतिम परिणाम यह हुआ था कि जैन संघके दो भेदोंकी जड़ इसी समय पड गई । बारह वर्षका अकाल जानकर श्री विद्या-खाचार्यकी अध्यक्षतामें संपूर्ण संघ दक्षिणको गया, किंतु स्यूलभद्र भीर उनके कुछ साथी पाटलिपुत्रमें ही रह गये थे। घोर दुष्कालके विकराल कालमें ये पाटलिपुत्रवाले जैन मुनि पाचीन कियायोंको पालन करनेमें असमर्थ रहे । उन्होंने आपद्रहरूपमें किंचित वस्त्र भी प्रहण कर लिये और मुनियोंको अग्राह्म भोजन भी वे स्वीकार करने लगे थे।

जिस समय विशाखाचार्यकी प्रमुखतावाला दक्षिण देशको गया हुआ संघ सुभिक्ष होनेपर उत्तरापथकी ओर लौटकर भाषा और उसने पीछे रहे हुये स्थूलभद्रादि मुनियोंका शिथिलरूप देखा तो गहन कष्टका अनुभव किया । विशाखाचार्यने स्थूलभद्रादिसे प्रायश्चित्त लेकर पुनः आर्ष मार्गेपर आजानेका उपदेश दिया; किंतु होनीके सिर, उनकी यह सीख किसीको पसंद न आई । स्थूलभ-द्रकी भध्यक्षतामें रहनेवाला संघ अपना स्वाधीन रूप बना बैठा और वह पुरातन मुल संघसे प्रशक् होगया । यही संघ कालांतरमें क्वेतांब-

१-श्रव० ३९-४०; उसू० भूमिका पृ० १५-१६ व ऐइ औ० पृ० ९-१० में श्वे० बिद्वान श्री पूर्णचन्द्र नाहरने भी यही लिखा है। हार्णके व न्युमन सा॰ भी इस कथाको मान्यता देते हैं (Vienna oriental gournol, VII, 382 व इंप्रे॰ २१।५९-६०।

राम्नायके रूपमें परिवर्तित हुमा। जैसे कि अगाड़ी हिखा गया है। जिस पुरातन संघके प्रधान पहिले 'प्राचीन' भद्रवाहु थे और फिर उनके उत्तराधिकारी विशाखाचार्य हुये, वह अपने सनातन स्वरूपमें रहा और आप रीतियोंका पालन करता रहा। यही आजकल दिगम्बर सम्प्रदायके नामसे विरूपात् है।

स्थूलभद्रादिका संघ, नव मूलसंघसे एथक् होगया; तो प्राक्त उसे अपने घर्मशास्त्रोंको निर्दिष्ट करनेकी श्रुतज्ञानकी विक्षिति। आवश्यक्ता हुई । दुष्कालकी भयंकरतामें श्रुतज्ञान छिन्नभिन्न होगया था । भद्रवाहुके समय तक तो नेनसंघ एक ही था; किन्तु उनके बाद ही नो उसमें उक्त प्रकार दो भेद हुये; निसके कारण श्रुतज्ञानका पुनरुद्धार होना अनिवाय हुआ। दिगम्बर नैनोंका मत है कि इन समय समस्त द्वादशांग ज्ञान छत होगया था। केवल दश पूर्वोके जानकार रह गये थे। किन्तु श्वेतां-बरोकी मान्यता है कि पाटलिपुत्रमें नो संघ एकत्रित हुआ था और जिसमें भद्रवाहुने भाग नहीं लिया था, उसने समस्त श्रुतज्ञानका संशोधित संस्करण तैयार कर लिया था। स्थूलभद्रने पूर्वोका ज्ञान स्वयं भद्रवाहुस्वामीसे प्राप्त किया था; किन्तु उनको अतिम चार पूर्व अन्योंको पढ़ानेकी आज्ञा नहीं थी।

इस प्रकार ग्यारह अङ्ग और दश पूर्वका उद्धार श्वेतांवरोंने कर लिया था; किन्तु उनके ये ग्रन्थ दि० जैनोंको मान्य नहीं थे। उनका विश्वास था कि पुरातन अंग व पूर्व ग्रंथ नष्ट होचुके हैं। केवक दश पूर्वोका ज्ञान श्री विश्वास्ताचार्य एवं उनके दश परम्परीण उत्तराधिकारियोंको स्मृतिमें शेष रहा था। दिगम्बर जैनोंकी इस

मान्यताकी पुष्टि जैनसम्राट् खारवेलके हाथीगुफावाले पाचीन शिलालेखसे भी होती है; जिसमें लिखा है कि श्रवज्ञान मौर्यकालमें लुप्त होगया था, उसका पुनरुद्धार करनेके लिये सम्राट्ट खारवेलने ऋषियोंकी एक सभा बुलाई थी और उत्तमें अवशेष उपलब्द मङ्ग अंथोंका संग्रह करके श्रुत विच्छेद होनेसे बचा लिया गया था। यह समय अंतिम दश पूर्वोंके अंतिम जीवनकालके लगमग बैठता है और इसके बाद दिगम्बर जैनोंके अनुमार ग्यारह अंगघारी मुनियोंका अस्तित्व मिलता है।

यद्यपि भैनशास्त्रोंमें सम्राट् खारवेल और उनके उपरोक्त प्रशस्त कार्येका उल्लेख कहीं नहीं है; किन्तु उक्त प्रकार दशपृर्वियोंके बाद ग्यारह अंगघारियोंका अस्तित्व मानकर अवस्य ही दिगम्बर जैन मान्यता इस बातका समर्थन करती है कि इस समय अंग ग्रंथोंका उद्धार किन्हीं महानुभावों द्वारा हुन। था । इस दशामें श्वेताम्बर संप्रदायके मतपर विश्वास करना जरा कठिन है; नो दृष्टिव द अंगके अतिरिक्त रोष समूचे श्रुतज्ञानका अस्तित्व आन भी मानता है।

श्वेतांवर प्रन्थोंमें स्थूलभद्रको अंतिम नन्दराजाके मंत्री शक-श्वेताम्बराचार्य डालका पुत्र लिखा है। जिस समय शिक्षा पाकर, यह घरको लौटे तो उनके पिताने उन्हें एक वेश्याके सुपुर्दे कर दिया। उसके पास रहकर स्थूलभद्र दुनियादारीके कामों में दक्षता पाने लगे । वेश्याके यहां रहते हुये बहुत समय व्यतीत होगया और इसमें घन भी बहुत खर्च हुआ। इनके छोटे माई श्रीयकको सपने पिताकी यह लापरवाही पसंद न साई।

१-जविओसो, भा० १३ पु० २३६।

## श्रुतकेवळी मद्रबाहु और अन्य आचार्य। [२१७

उसने पिताके जीवनका अन्त करना ही उचित समझा। स्थूलभद्रको इस घटनासे संवेगका अनुभव हुआ और वह तीस वर्षकी अवस्थामें मुनि होगये । चौवीस वर्षतक उन्होंने श्री संमृतिविजयकी सेवा की और उनसे चौदह पूर्वीको सुनकर, उनने दशपूर्वीका अर्थ ग्रहण किया । संभृतिविजयके उपरांत वे युगपधान पदके भिध-कारी हुये और इस पदपर ४५ वर्ष रहे। वीरनिर्वाण सं० २१५ में स्वर्गलाम हुआ कहा जाता है। इन्हींके समयमें अर्थात वीर नि॰ सं॰ २१४में तीसरा निहन्व (संघमेद) उपस्थित हुआ कहा जाता है। यह अषाद नामक व्यक्ति द्वारा स्वेतिका नगरीमें घटित हुणा था; किंतु वह मीर्येवलभद्र द्वारा राजगृहमें ! सन्मार्ग पर ले आया गया लिखा है।



१-जेसाधं , भाव १ वीर पुरु ५-६; किन्तु श्वेतांवरोंकी दूसरी मान्यताके अनुसार स्थ्रलभद्रने दश पूर्वोक्ता अर्थ भद्रबाहुस्वामीसे प्रहण किया या और वह उनके बाद ही पट्टपर आये होंगे। श्वेतांवरीका वह भी मत प्रषट होता है कि स्युक्तबह अंतिम अत्तर्वेषकी थे; किंतु उन्होंकी मान्यदासे महबाहुदा अंतिम मृतकेक्छी दोवा प्रगट है। (वस्० भूमिका ~ प<del>० १४) ये० देमक्दावार्षने राज्योदी काल</del> मणनामें ६० नर्पकी भूल की े हैं; इसी कारण बौ॰ नि॰ २९५ में स्यूलभड़का अंतिम समय प्रगट किया गया है। २-इंऐ॰ मा॰ २१ पृ० १३५।

## भाष-सम्बद्धाः साम्बद्धाः

(ई० पूर्व० ३२६-१८८)

सिकन्दर महान्के आक्रमणके बाद मगधका राज्य नन्दवंशके हाथसे जाता रहा था। ब्राह्मण चाणिक्यके चन्द्रगुप्त मौर्य । सहयोगसे चंद्रगुप्त नामक एक व्यक्ति मगधका राजा हुआ था । जब ई० पूर्व ३२६ अक्टूबरको सिकन्दर महान् पंजाबसे वापित हुआ, उस समय मगधमें नन्दराजा राज्य कर रहा था। किन्तु इसके एक महीने बाद अर्थात् ई० पूर्व ३२६ के नवम्बर मासमें चन्द्रगुप्तने मगधके राज्यपर अपना अधिकार जमा लिया था । यद्यपि यह निश्चय नहीं है कि चन्द्रगुप्तने पहिले पंजाब विजय किया था या मगघको अपने अधिकारमें कर लिया था: किन्तु मार्ख्म होता है कि उसने पहिले पंजाबको अपना मित्र बना लिया था और उसकी सहायतासे मगघ जीता था। यूनानी छेख-कोंके कथनसे सिकन्दरके छोटते समय चन्द्रगुप्तका पंजाबमें होना प्रमाणित है। सिकन्दर कार्मिनियामें था, तब ही भारतवासियोंने उसके यूनानी सुबेदार फिलिप्सकी जीवनलीला उस समयमें ही समाप्त करके अपनी स्वाधीनताका बीज बो लिया था । ' सुदा-राक्षस ' में जिस राजा पर्वतंककी इत्या होनेका बलान है वह यही फिलिप्स था । इस घटनामें भवरय ही चंद्रगुप्तका हाथ थे। । इस-प्रकार पंजाबवासियोंने चन्द्रगुप्तके निमित्तसे अपनेको विदेशी युना-

१-जिबिओसो० भाग १ पु०११२...पर्वतककी समानता युं दर्शाई गई है-पर्वतक=परवओ=पिरवओ=फिलिप्पोस ।

नियोंकी पराधीनतासे मुक्त होता जानकर उसका पूरा साथ दिया था और वह उनकी सहायतासे मगधका राजा बनगया था।

यह चंद्रगृप्त कीन था ? इस प्रश्नका उत्तर खोजनेमें हमारा ध्यान सर्वे प्रथम मुद्राराक्षस नाटकके टीका-चन्द्रगुप्त कौन था ? कारके कथनपर जाता है। उसने 'वृषक' शब्दके आधारपर भपनी टीकार्में लिखा है कि 'नन्दवंशके अंतिम राजाकी वृषल (शुद्ध) जातिकी मुग नामक रानीसे चन्द्रगुप्त उत्पन्न हुआ और अपनी माताके नामसे मौर्य कहलाया '१ नस, इसको पढ़कर ईसवी द्वितीय शताब्दिके यूनानी लेखकों एवं अन्य विद्वा-नोंने मान लिया कि चन्द्रगुप्त मुरा नामकी शूदा स्त्रीकी कूंखसे जन्मा था, र इसिलये उसका नाम मौर्य पड़ा। किन्तु इस मान्यतामें तथ्य तिनक भी नहीं है। संस्कृत व्याकरणके अनुसार मुराका पुत्र 'मौरेय' इहलायगा, न कि मौर्य ! चाणक्यने जह्मर चन्द्रगुप्तके प्रति सम्बोधनमें 'वृषक' शब्दका प्रयोग किया है; किन्तु उसका अर्थ शुद्ध न होकर मगधका राना होना उचित है; जैसे कि कोषकार बतलाते हैं। अशोक्ष्के लिये 'देवानां प्रिय ' सम्बोधन बहु प्रयुक्त हुआ है किन्तु उसको साधारण (अर्थात् मूर्ख) अर्थमें कोई ग्रहण नहीं करता।

१-'कल्पादौ नन्दनामानः केचिदाधन्महीभुजः ॥ २३ ॥ सर्वार्थेसिद्धिनामासीतेषु विक्यातपौरुषः... ॥ २४ ॥ राज्ञः पत्नी सुनन्दासीज्ज्येष्ठान्या वृषकात्मका । मुराख्या बा प्रिया भर्तुः शीबकावण्यक्षेपदा ॥ २५ ॥ मुरा प्रसुतं तनयं मौर्याक्यं गुणवस्तरं...॥ ३१ ॥' २-सइ॰ मा० १ पु॰ ५९ व अव॰ पु॰ ६-७। ३-हेमचन्द्राचार्यका हेमकोष देखो ।

इसी प्रकार वृषलका सांघारण अर्थ ग्रहण करना अनुचित है। फिर यह असंभव है कि चाणक्यके समान समझदार व्यक्ति, अपने उस ऋषाभाजनके प्रति ऐसे क्षुद्र शब्दका प्रयोग कर उसे लिजात करे, जो एक बड़े साम्राज्यका योग्य शासन था और निसकी श्रकुटि जरा टेढ़ी होनेपर किसीको अपने प्राण बचाना दूर्भर होजाता था। फिर चाणक्य तो स्वयं लिखता है कि दुवेल राजाको भी न कुछ समझना भूल है। अपल बात यह है कि चाणक्य 'वृषल' शब्दका व्यवहार आदर रूपमें-मगधके राजाके अर्थमें-इमलिये करता था कि इससे उसके उस प्रयत्नका महत्व प्रगट होता था जो उसने चन्द्रगुप्तको मगधका राजा बनानेमें किया था और इसकी स्मृति उसके आनन्दका कारण होना पाकत ठीक है। मुद्राराक्षसके ब्राह्मण टीकाकारने साम्प्रदायिक द्वेषवश चन्द्रगुप्तको शूद्रनात लिख मारा है; वरन स्वयं हिन्दू पुराणोंमें चंद्रगुप्तके ज्ञूद होनेका कोई पता नहीं चरता है।

' विष्णुपुराण ' में उनको नन्देन्दु अर्थात् 'नंद-चंद्र' (गुप्त), भविष्यपुराणमें 'मोर्य-नंद ' ओर बोर्डोके 'दिव्यावदान्' में केवल ृ 'नन्द' लिला **दै**।<sup>3</sup> इन उल्लेखोंसे चंद्रगुप्तका कुछ संबंघ नंदवंशसे प्रगट होता है । कोई विद्वान् 'मुदाराक्षत' से भी यह संबंध प्रगट होता लिखते हैं; है दिन्तु इन उछेखोंसे भी चन्द्रगुप्तका शूद्रानात

१-'दुर्बछोऽपि राजानावमन्तव्यः नास्त्यग्ने दौर्बल्यम् ।'

२-अधः पृ० ६ व हिड्राव० परि० पृ०७१...और राइ० मा० १ पृ० ६०—६१ आइ० पृ० ६२ । ३—जनिओसो० भा० १ पृ० ११६ फुटनोट । ४-हिड्रव∙, भूमिका पृ० ११-१९ व अघ० पृ० ७।

होना सिद्ध नहीं है। जैन लेखक तो स्पष्ट रीतिसे चन्द्रगुप्तको क्षत्रिय कहते हैं। हेमचन्द्राचायंने 'मयूरपोषक श्रामके नेताकी पुत्रीको चन्द्रगुप्तकी माता लिखा है। किंतु इससे भाव 'मोर पालनेवाले' के लगाना भन्याय है । पत्युत इस उल्लेखसे पुराणोंके उपरोक्त उल्लेखोंका स्पष्टीकरण हुआ दृष्टि पड्ता है। संभवतः नंद रानाकी एक रानी मयूरपोषक देशके नेताकी पुत्री थी और उसीसे चन्द्रगुप्तका जनम हुआ था। जब ज्ञूदानात महापद्मने नंद राज्यपर **आधिपत्य जमा लिया तो चन्द्रगुप्त अपनी ननसालमें जाकर रहने** लगा हो तो असंगत ही क्या है ? वहींपर चाणक्यकी उमसे भेट हुई होगी।

जैन शास्त्रोंमें एक मौर्थास्य देशका अस्तित्व महावीरस्वामीसे पहलेका मिलता है। वहांके एक क्षत्रिय पुत्र-मौर्यपुत्र भगवानके

इत्यादि । श्री हेमचन्द्रके इस कथनसे चन्द्रगुनको 'मोरोको पालनेबालेकी कन्याका पुत्र' लिखना ठीक नहीं है; जब कि वह प्रामका नाम मयूर-वोषक स्टिख रहे हैं। मि॰ वरोदिया (हिलिजै॰ पृ॰ ४४) और उनके अनुसार मि॰ हैवेल (हिआइ॰ पृ० ६६) ने 'मयूरपोषक' का शब्दार्थ ही प्रगट किया है।

३-डॉ॰ विमञ्जन्यस्य कॉ॰ नन्दराजाडा विवाह पिप्पक्रियनके मोरिय (मौर्य) क्षत्रियों की राजकुमारीसे हुआ समसते हैं। देखी समीहेन्स० पृ० २०५ ।

९-जैसिभा• भा• ९ कि० ४ पृ० १९; भाइ• ट्रैं० ६२ व राइ० भाग १ पु० ६०।

२-'मयूरपोपऋप्र.मे तहिंगश्च चणिनन्दनः । प्राविशतकणभिक्षार्थे परिवाजकवेषभृत ॥ २३०॥ मयूरपोषकमहत्तरस्य दुदितुस्तदा । अभ्दापन्नसत्त्रायः बन्द्रपानाय दोहदः ॥ २३१॥-८॥

गणघर भी थे। उधर 'महावंश' नामक बौद्ध ग्रंथसे प्रगट ही है कि 'चन्द्रगुप्त हिमालय पर्वेतके आसपासके एक देशका, जो पिष्प-लिवनमें था और मीर पक्षियोंकी अधिकताके कारण मीर्य राज्य कहलाता था, एक क्षत्रिय राजकुमार था<sup>२</sup>।' हेमचन्द्राचार्यका मयूर-पोषक ग्राम, दिगम्बर जैनोंका मौर्याख्य देश और बौद्धोंके मोरिय (मीर्य) क्षत्रियोंका पिष्पलिवनवाला प्रदेश एक ही प्रतीत होते हैं और इस प्रकार यह स्पष्ट है कि चन्द्रगुप्त इस देशकी अपेक्षा ही मौर्य कहलाता था। ऐसा ही मैकक्रिन्डलका लेख है।

चन्द्रगुप्तका बाल्यजीवन मौर्याख्यदेशकी अपेक्षा अधिकतर चन्द्रगुप्तका बाल्य- मगधदेशमें व्यतीत हुआ था। तब मोरिय (मौर्य) क्षत्रियोंकी राजधानी पिष्पळीवन थी। इन लोगोंमें भी उस समय गणराज्य प्रणालीके ढंगपर राज्य-प्रबंध होता था । यही कारण प्रतीत होता है कि हेमचंद्राचार्यने मयूर-पोषक देशके एक नेताका उल्लेख किया है। उनके उसे वहांका राजा नहीं लिखा है। किन्तु महापद्म नन्दने इन्हें भी अपने आधीन बना लिया था और एक मौर्य क्षत्री उनका सेनापित भी रहा था; यद्य प अन्तर्में उन्होंने उसे और उसकी सन्तानको मरवा डाला था । महापद्मके आधीन रहते हुये मौर्य क्षत्री सुखी नहीं रहे थे । चन्द्रगुप्तके भी पाण सदैव संकटमें रहते थे; क्योंकि नंद राजाको उससे स्वभावतः भय होना भनिवार्य थाः; किंतु चंद्रगुप्तकी विषवा माताने उनकी रक्षा बड़ी तत्परतासे की

१-वृजैशः पृ०७। २-महावंश-टीका (सिंहलीयावृत्ति) पृ०११९...। 3-भाइ० <sup>प्</sup>०६२ । ४-जैसिमा० मा० १ कि० ४ पु॰ २१ ।

थी। फलतः जिससमय चंद्रगुप्त युवावस्थामें पदार्पण कर रहे थे, उससमय उनका समागम चाणक्यसे हुआ, नो नंदराना द्वारा अप-मानित होकर उससे अपना बदला चुकानेकी टढ़ प्रतिज्ञा कर चुका था। चाणक्यके साथ रहकर चंद्रगुप्त शस्त्र-शास्त्रमें पूर्ण दक्ष होगया और वह देश-विदेशोंमें भटकता फिरा था, इससे उसका अनुभव भी खुब बढ़ा था। जो हो, इससे यह प्रकट है कि चन्द्रगुप्तका पारंभीक जीवन बड़ा ही शोचनीय तथा विपत्तिपूर्ण था।

जिससमय चंद्रगुप्त मगधके राज्य सिंहासनपर आह्रद्र हुये राज-तिलक और उस समय वह पचीस वर्षके एक युवक थे। उनकी इस युवावस्थाहा वीरोचित और भारत हितका अनुपम कार्य यह था कि उन्होंने अपने देशको विदेशी यूनानियोंकी पराघीनतासे छुड़ा दिया। सचमुच चन्द्रगुप्तके ऐसे ही देशहित सम्बन्बी कार्य उसे भारतके राननैतिक रंगमंचपर एक प्रतिष्ठित महावीर और संसारके सम्राटोंकी प्रथम श्रेणीका सम्राट प्रगट करते हैं । 'योग्यता, व्यवस्था, वीरता और सैन्य संचालनमें चन्द्रगुप्त न केवल अपने समयमें अद्वितीय था, वरन् संप्तारके इति-हासमें बहुत थोड़े ऐसे शासक हुवे हैं, जिनको उसके बराबर कहा जामका है। " मगवके राज्य पात करनेके साथ ही नंद राजाकी बिर!ट् सेना उसके आधीन हुई थी। चन्द्रगुप्तने उस विपुलवाहि-नीकी वृद्धि की थी। उसकी सेन.में तीस इनार घुड़सवार, नी हजार हाथी, के काख पेरल और बहुसंख्यक रथ थे। देशी दुर्जंब

१-बीबोंके 'अर्थ कथाकोष' में भी यह उल्लेख है। जैसि भा० पूर्व पु॰ २१ । २-लामाइ०, मा० पु॰ १४२ । ३-अहिइ॰ पु॰ १२४ ।

सेनाकी सहायतासे उसने समस्त उत्तर भारतके राजाओंको जीत िलया था । उसके सिंहासनारुद्ध होनेके पहले उत्तरी भारतमें ही छोटे २ बहुतसे राजा थे, जो भापतमें लड़ा करते थे। धीरे घीरे चन्द्रगुप्तने उन सबको अपने अधिकारमें कर लिया और उसके साम्राज्यका विस्तार बंगालकी खाड़ीसे भरब—समुद्र तक होगया। इस प्रकार "वह शृङ्खलाबद्ध ऐतिहासिक युगका पहला राजा है, जिसे भारत सम्राट् कह सकते हैं।" ध

महीसुर पांतकी अर्वाचीन मान्यताओंसे प्रगट है कि उस प्रांतपर नंदवंशका भी अधिकार था। यदि यह दक्षिण-विजय। बात ठीक मानी जाय तो नंदवंशके उत्तराधिकारी चन्द्रगुप्त मौर्यका अधिकार भी इन देशों में होना युक्तिसंगत है। तामिल भाषाके पाचीन साहित्यमें अनेकों उल्लेख हैं; निनसे स्पष्ट है कि मौर्योंने दक्षिण भारतपर आक्रमण किया था और उसमें वे सफल हुये थे। किन्तु इससे यह निश्चय पूर्वक नहीं कहा जा सक्ता कि दक्षिण भारतकी यह विजय चंद्रगुप्त मौर्य द्वारा ही हुई थी अथवा उसके पुत्र और उत्तराधिकारी बिन्दुसारने दक्षिण प्रदेश अपने आधीन किया था। परन्तु यह विदित है कि चन्द्रगुप्तका पौत्र अशोक जब सिंहासनपर बैठा, तब यह दक्षिण देश उसके साम्राज्यमें शामिल था। जैन मान्यताके अनुसार चन्द्रगुप्तका साम्राज्य दक्षिण भारत तक होना प्रमाणित है ।

१-भाइ० पृ० ६२ । २-ऑहिइ० पृ० ७४ । ३-प्रवण० पृ० ३८ । ४-मैमप्राजैस्मा० पृ० २०५ व जराएसो०; १९२८, पृ० १३५।

निससमय चन्द्रगुप्त भारतमें उक्त प्रकार एक शक्तिशाकी सिल्यूक स नाइके- केन्द्रिक शासन स्थापित करनेमें संलग्न था, टरसे युद्ध। उसी समय पश्चिमीय मध्य ऐशियामें सिकंदर महान्का सिल्यूकस नाइकेटर नामक एक सेनापित अपना अधिकार जमानेका प्रयास कर रहा था। उसने बड़ी सफलतासे सिरिया, एशिया माइनर और पूर्वीय प्रदेशोंको हस्तगत कर लिया था। उसने भारतको भी फिरसे जीतना चहा और ३०५ ई० पू० में सिन्धु नदी पार कर आया। चन्द्रगुप्तकी अजेय सेनाने उसका सामना किया। पहिली ही मुठभेड़में सिल्यूक्सकी सेना पिछड़ गई और उसे दनकर संधि कर लेनी पड़ी। इस संधिके अनुपार सिंधु नदीके पश्चिनी मुर्वो-विलोचिस्तान और अफगानिस्तानको चंद्र-गुप्तने अपने राज्यमें निला लिया। सिल्यूक्स ५०० हाथो लेकर संतुष्ट होगया। उसने अपनी वेटी भी चन्द्रगुप्तको व्याह दी।

इस विजयसे चंद्रगुप्तका गौरव और मान विदेशों में बढ़ गया।
सिल्यूक्तका दृत उनके राजदरबारमें आकर रहने लगा और उनके
सम्पर्कसे भारतका महत्वश्वाली परिचय और तात्विक ज्ञान विदेशियों को हुआ। पैरही (Pyrrho) नामक एक यूनानी तत्ववेत्ता
नैन श्रमणों से शिक्षा ग्रहण करने के लिये यहां चला आया और
व्यापारकी भी खुब उन्नति हुई। चन्द्रगुप्तके इस साम्राज्य विस्तारके
अपूर्व कार्य और फिर उसे व्यवस्थित भावसे एक सुनमें बांध रखने नेसे उसकी अद्भुत तेनस्त्रिता, तत्परता और बुद्धिनताका परिचय
मिलता है। साधारण अवस्थासे उठकर वह एक महान् सम्राट्

१-भाइ० पृ० ६२-६३। २-हिग्छी० पु०४२ व लाम० पृ०३४।

होगया, यह उसके भदम्य पुरुषार्थ और कर्मठताका प्रमाणपत्र है। सिल्युकसकी ओरसे जो दूत मौर्य दरबारमें आया था. वह मेगास्थनीन नामसे विख्यात था। वह कई शासन-प्रबन्ध । वर्षोतक चन्द्रगुप्तके दरबारमें रहा था और बड़ा विद्वान था । उसने उससमयका पूरा वृतान्त लिखा है । वह चन्द्रगुप्तको योग्य और तेनस्वी शासक बतलाता है। उसके वृत्तांत एवं कीटिल्यके अर्थशास्त्रसे चन्द्रगुप्तके शासन-प्रबन्ध और उस समयकी सामाजिक स्थितिका अच्छा पता चलता है। राज्यका शासन पंचायतों द्वारा होता था; यद्यपि प्रत्येक प्रान्त भिन्न २ गवर्नरोंके आधीन था। इन प्रांतिक अधिकारियोंको छै पंचायतों ह्यारा राज्यप्रवन्ध करना पड़ता था। 'एक पंचायत प्रजाके जन्म-मरणका हिसाब रखती थी । दूसरी टैक्स यानी चुंगी वसुल करती थी। तीमरी दस्तकारीका प्रबंध करती थी। चौथी विदेशीय लोगोंकी देखभाल करती थी । पांचवीं व्यापारका प्रवंघ करती थी। और छठी दस्तकारीकी चीनोंके विक्रयका प्रवंघ करती थी। कुछ विदेशीय लोग भी पाटलियुत्रमें रहते थे। उनकी सुविधाके लिये अलग नियम बना दिये गये थे।"

पाटिलिपुत्र उस समय एक वड़ा समृद्धिशाली नगर था । और वह मौर्य सम्राट्की राजधानी थी । तब यह नगर राजधानी । सोन और गंगाके संगमपर ९ मीलकी लम्बाई और १ई मील चौड़ाईमें बसा था। इसपकार वह वर्तमान पटनाकी तरह लंबा, संकीर्ण और समांतर-चतुर्भुनाकार था । उसके चारों ओर एक लक्ड़ीकी दीवार थी। इसमें ६४ फाटक और ६७० मीनार ये। इसके बाहर २०० गन चीड़ी और १५ गन गहरी खाई थी, नो सोनके जलसे भरी रहती थी। वर्तमान पटना नगरके नीचे यह प्राचीन पाटलिपुत्र तुपा पड़ा है। बांकीपुरके निकटमें खुदाई करनेसे चंद्रगुप्तके राजपाप्तादका कुछ अंश मिला है। यह राजभवन भी लक्ड़ीका बना हुआ था, परंतु सजधन और सुंदर-तामें किसी राजमहलसे कम न था। राज्यके शासन-प्रवन्धके समान ही नगरका प्रवंध एक म्युनिसिपल कमीशन द्वारा होता था। इसमें भी छै पंचायतें थीं और प्रत्येक पंचायतमें पांच सदस्य इनके द्वारा देश और नगरका सुचारु और आदर्श, प्रवंध होता था। चन्द्रगुप्तका शासन प्रवन्ध आनक्लके प्रजातंत्र राज्यों के लिखे

शासन प्रबन्धकी एक अनुकरणीय आदर्श था। आजकलकी विशेषतायें। ग्युनिसिपिल कमेटियोंसे यदि उसकी तुलना की जाय, तो वह पाचीन प्रबन्ध कई बातों में अच्छा मालम देगा। चन्द्रगुप्तके इस व्यवस्थित शासनमें प्रत्येक मनुष्य और पशुनककी रक्षाका पूरा ध्यान रक्षा जाता था। कौ टिल्पके अर्थशास्त्रमें पशुनओं के भोजन, गौओं के दुइने और दुध, मक्खन आदिकी स्वच्छता के सम्बंधमें नियम दिये हुये मिलते हैं। पशुओं को निर्देयता और चोरीसे बचाने के नियम सविस्तर दिये गये हैं। एक जैन सम्राट्के लिये ऐसा दयाल और उदार प्रवंध करना सर्वधा उचित है। मनुष्योंकी रक्षाका भी पूरा प्रवंध था। व्यापारियों के लिये कई सड़कें बनवाई गई थीं; जिनपर मुसाफिरोंकी रक्षाका पूरा प्रवन्ध था।

१-मेएइ०। २-कामाइ० पृ० १६७।

भारतकी सीमासे पाटलिपुत्रतक राजमार्ग बना हुआ था। यह मार्गः शायद पुष्कलावती ( गान्धारकी राजधानी ) से तक्षशिला होकर झलम, व्यास, सतलज, जमनाको पार करता हुआ तथा हस्ति-नापुर, कत्रीज और प्रयाग होता हुआ पाटलिपुत्र पहुंचता था। सड़कोंकी देखभालका विभाग अलग था।× दुर्भिक्षकी व्यवस्था उच्च न्यायालय करते थे। जो अन्न सरकारी भण्डारों में आता था उसका आधा भाग दुर्भिक्षके दिनोंके लिये सुरक्षित रक्ला जाता या और अकार पड़नेपर इस भाण्डारमेंसे सन्न बांटा जाता था। अगली फतलके बीजके लिये भी यहींसे दिया जाता थै।

चन्द्रगुप्तके राज्यके अंतिम कालमें एक भीषण दुर्भिक्ष पड़ा श्रा । खेतोंकी सिंचाईका पूरा प्रबन्ध रक्खा जाता था; जिसके लिये एक विभाग अलग थां। वन्द्रगुप्तके काठियावाड्के शासक पुष्यगु-प्तने गिरनार पर्वतके समीप 'सुदर्शन' नामक झील बनवाई थी। <sup>3</sup> छोटी बड़ी नहरों द्वारा सारे देशमें पानी पहुंचाया जाता था। नहरका महकमा आवपाशी-कर वसूल करता था। इसके अतिरिक्त किसानोंसे पैदावारका चौथाई भाग वसूल किया जाता था । आयात निर्यात छादि और भी कर प्रजापर लागू थे।

राज्यमें किसी प्रकारकी अनीति न होने पाये, इसके लिये चन्द्रगुप्तने एक गुप्तचर विभाग स्थापित किया गुप्तचर विभाग । था। नगरों और प्रांतोंकी समस्त घटनाओंपर दृष्टि रखना और सम्राट् अथवा अधिकारी वर्गको गुप्तरीतिसे सूचना

<sup>×</sup> भाष्रारा• भा० २ पृ० ७९ । १-लाभाइ० पृ० १६७ । ,२-माइ० पृ० ६४ । ३-जराएसो० सन् १८९१ पृ० ४७ ।

देना इनका कार्य था। मेगास्थानीज लिखता है कि इन गुप्तचरोंपर कोई मिथ्या समाचार देनेका दोषारोपण कभी नहीं हुआ; क्योंकि किसी भी भारतीयसे यह अपराध कभी नहीं बन पड़ा। सचमुच प्राचीन भारतके निवासी सचाई और ईमानदारीके लिये बहुत ही विख्यात थे।

चन्द्रगुप्तका फौजदारी कानून कठोर था। यदि किसी कारी-गरको कोई चोट पहुंचाता, तो उसे प्राणदण्ड ही मिलता था। यदि कोई व्यक्ति किसीको अंगडीन कर देता तो दण्ड स्वरूप वह भी उसी अंगसे हीन किया जाता था; और हाथ घातेमें काट लिया जाता था। झूठी गवाही देनेबा-लेके नाक कान काट लिये जाते थे। पवित्र वृक्षोंको हानि पहुंचा-नेवाला भी दण्ड पाता था । सिरके बाल मूड़ दिये जानेका दण्ड बड़ा लज्जाननक समझा नाता था । साधारणतः चोरीके अपराधर्मे अंग छेदका दण्ड दिया जाता था। चुङ्गीका महसूल देनेमें टालम-द्वक करनेबाला मृत्युदण्ड पाता था। अपराधी कड़ी यातनाओं हारा अपराम स्वीद्धार करनेके किये नाव्य किये जाते थे । चन्द्रगुप्तके फीजदारी कानुनकी वह कठोरता किंचित् आपत्तिननक कही जा सकी है; किन्तु निन्होंने इंग्डेन्ड आदि यूरोपीय देशों हा निक्स्ट मृतकाषीन इतिहास पढा है. वह जानते हैं कि इन देशोंमें भी नरा २ से अपरापके किये भी प्रापदण्ड देनेहा रिवान था। <sup>र</sup>

ऐहा माञ्चम होता है कि मान्धीनकारुमें दण्डकी कठोरतार्थे

१-माइ० ए० ६४, **अहिन्छ ए० १२९ और ठामाह ए० १७४ :** २-माइ० ए० ६४ और कामाइब ए० १५९-१६०।

सदाचार और सुनीतिकी बढ़वारीका विश्वास था। चन्द्रगुप्तके विष-यमें कहा जासक्ता है कि उसका यह कठोर दण्डविधान सफल हुआ था। मेगास्थनीज लिखता है कि जितने समय तक यह चंद्र-गुप्तकी सेनामें रहा, उस समय चार लाख मनुष्योंके समूहमें कभी किसी एक दिनमें १२०) रुपयेसे अधिककी चोरी नहीं नहीं हुई। और यह प्रायः नहींके बराबर थी । भारतीय कानूनकी शरण बहुत कम छेते थे। उनमें वायदाखिलाफी और खयानतके मुक्दमें कभी नहीं होते थे। उन्हें साक्षियोंकी भी जरूरत नहीं पड़ती थी। वे भारतीय अपने घरोंको विना ताका लगाये ही छोड़ देते थे। इस उल्लेखसे स्पष्ट है कि चन्द्रगुप्तके दण्ड विधानका नृशंसरूप जन-ताको सदाचारी और राज्याज्ञानुवर्ती बनानेमें सहायक था। इस दशामें उसका प्रयोग अधिकताके साथ प्रायः नहीं होना संभव है।

चन्द्रगुप्तकी विशाल सेनाकी व्यवस्थाके लिये एक सैनिक विभाग था। सेनाके चारों भागों-(१) पैदल सैनिक विभाग। सिपाही, (२) अधारोही, (३) रथ, (४) हाथीका प्रवन्ध चार पंचायतों - द्वारा होता था। पांचवीं पंचायत कमसरियट विभाग और सैनिक नौकर-चाकरोंका प्रबन्ध करती थी। छठी पंचायत जहाजोंका प्रवन्ध करती थी। सेनाको वेतन नगद मिलता था। र जहाज आदि सब यहीं बनाये जाते थे। इस व्यव-स्थासे स्पष्ट 🖁 कि चंद्रगुप्तका सैनिक प्रवंघ सर्वाङ्ग पूर्ण और सरा-हुनीय था। यदि उसकी व्यवस्था ठीक न होती, तो इतने बड़े साम्राज्यपर वह सहसा अधिकार न जमा सक्ता !

१-मेऐइ० पृ० ६९-७०। २-माइ० पृ० ६६।

मौर्यकालकी सामानिक दशा भगवान महावीरके समयसे कुछ अधिक विरुक्षण नहीं थी। वह प्रायः सामाजिक दशा । वैसी ही थी । ब्राह्मण, क्षत्री, वैश्य और शुद्ध-यह चार प्रधान जातियां थीं और इनको अपना वंशगत व्यवसाय करना आनिवार्य था । किन्तु प्रत्येक प्राणीको राजाज्ञासे दूसरा अथवा एकसे अधिक व्यवसाय करनेकी स्वाधीनता प्राप्त थी। १ इन वर्णोमें परस्पर उदारताका व्यवहार था। जातीय कट्टरताका नामशेष नहीं था । पारस्परिक सहयोगसे रहते हुये यहांके लोग बढ़े सुखसम्पन्न और सदाचारी थे । वे मनुष्य जीवनके चारों पुरु-षार्थी-धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष-का समुचित साधन करते थे। ब्रह्मचर्यदशामें रहकर विद्याध्ययन करनेसे उनकी बुद्धि कुशाम और स्वास्थ्य अनुपम रहता था। वे सदा सत्यवादी थे। और शिल्प एवं फराकोशलमें बड़े निपुण थे। सोने चांदी और जवाह-रातके आभूषण बनानेके लिये देशमें सोने, चांदी, तांबे, लोहे, रत्न भादिकी खानें थीं। र तब भारतीय भच्छेर शस्त्र और बड़े जहाज बनाते थे । उस समय यहांका शिरुप और वाणिज्य उत्त-तिकी चरमतीमापर पहुंचा हुमा था । सिंधुदेशके सुन्दर वस्त्र और देशकी बनी हुई अन्य बस्तुयें दूर २ विदेशोंमें विक्रनेके लिये जाती थीं। वे मेगास्थनीज किसता है कि "मारतीय बद्यपि शरक स्वभाव हैं और सादगीको बहुत पसंद करते हैं, परंतु रत्नों, अर्क-कारों और परिच्छेदोंका उनको स्नास शीक है। परिच्छदोंपर सुन-

१-माप्रारा॰ मा॰ २ पृ॰ ९९ । २-लामाइ॰ मा॰ ९पृ० ९४९। ३-माप्रारा॰ मा॰ २ प्र॰ ९२ ।

हला और रुपहला काम कराते हैं। वे निहायत बारीकसे बारीक मलमलपर फूलदार कामकी बनी हुई पोशाकें पहिनते हैं। उनके ऊपर छत्तरियां लगाते हैं, क्योंकि भारतीयोंको सौन्दर्यका बहुत ध्यान है।"

एरियन निर्याक्त के अनुसार लिखता है कि "भारतवासी नींचे रुईका एक वस्त्र पहनते हैं, जो घुटनेके नीचे माधी दूर तक रहता है। और उसके उपर एक दूसरा वस्त्र पहिनते हैं। जिसे कुछ तो वे कंधोंपर रखते हैं और कुछ अपने सिरके चारों ओर लफेट लेते हैं। वे सफेद चमड़ेके जूते पहनते हैं; जो बहुत ही अच्छें बने हुये होते हैं।" इस लेखसे प्राचीन ग्रंथोंमें लिखे हुये 'अधोवस्त्र' और 'उत्तरीय'का बोध होता है। अधिकांश जनता शाकाहारी थी और मद्यपन नहीं करती थी। आवनू पके चिकने वेलनोंको 'त्वचापर फिराकर मालिश करानेका बहुत रिवान था। ब्राह्मणों और श्रमणोंका आदर विशेष था। श्रमण संप्रदायमें प्रत्येक मुमुक्ष आत्मक ल्याण करनेका साधन प्राप्त कर लेता था।

चारों वणोंमें परस्पर विवाह सम्बन्ध प्रचलित था। विवाह
महिलाओंकी जवान पुरुषों और युवती कन्यायोंके होते थे।
महिमा। तब बाल्यविवाहका नाम सुनाई नहीं पड़ता था।
विवाहके समय पति स्त्रीको अलङ्कार आदि देते थे, पर आजकलके
मुझलमानोंके 'मेहर' के समान 'वृत्ति' (या स्त्रीधन) नामका निश्चित
धन भी देते थे। इस धन एवं अन्य जो सम्पत्ति स्त्रीको अपने

१-ऐंड्रमे०, पृ० ७० । २-भाप्रारा० स्त० २ पृ० ८९ ।

रिक्तेदारों से मिलती, उप्तपर उप्तका पूरा अधिकार होता था । वह बैसे चाहे वैसे उसको खर्च कर सक्ती थी। स्त्री-धनकी रक्षाके लिये कड़े नियम राज्यकी ओरसे बने हुये थे। \* किन्तु यदि पतिकी मृत्युके उपरान्त स्त्री दूसरा विवाह करती थी, तो उसका सारा स्त्रीधन जप्त होजाता था। हां, श्रुसुरकी सम्मतिसे दूसरा विवाह करनेपर वह उस धनको पासक्ती थी। पर इतना स्पष्ट है कि पुनर्विवाह हेय दृष्टिसे ही देखा जाता था। पुनर्विवाह दूरनेके लिये अतीव फठिन नियम बना दिये गये थे: जिनमें स्त्रियोंके इस व्यथिकारको यथासंभव परिमित करनेका प्रयास था । पुरुषोंने बहु विवाह करनेका रिवान था; किन्तु इसके लिये भी समुचित राज-निवम बने हुए थे।

एक पत्नीसे यदि संतान न हो, तो दूसरा विवाह करनेकी साधारण आजा थी । और दूसरी पत्नीसे भी पुत्रोत्पन्न न हो, तो पुरुष वीसरा और फिर चौथा इत्यादि सामर्थ्यके अनुसार विवाह कर सक्ता था; किन्तु दूसरा विवाह करनेके पहले उसे प्रथम पत्नीके भरण-पोषणका पुरा प्रवन्म कर देना अनिवार्य था । इस नियमके होनेके कारण बहुत कम ऐसे पुरुष होते थे जो बहुपत्नीक हों । किन्हीं विशेष अवस्थाओं में विवाह विच्छेद करनेकी भी रामाज्ञा थी। किंद्र उससमय एक पतिवस और एक परमीवतकी प्रचानता थी।

 <sup>⇒-</sup>त्रेन कानुनमें इस बातका साथ ध्यान रक्का गया है । उसीके अनुसार कम्युप्त कैसे जैव समाद्दा राज्य नियम होंगा उपबुक्त है। १-सरस्वती, भा॰ २८ सण्ड २ पृ० १३६७।

उस समयकी समाजमें वैदिक, जैन और नौद्ध एवं आजीविक धर्म प्रचलित थे। जैनधर्मका प्रचार खूब थाः धार्मिक स्थिति । जैसे कि मुद्राराक्षस नाटकसे प्रकट है। प्रत्येक संप्रदायके धर्मायतन बने हुये थे । त्योहारों और पर्वोके भवसरोंपर बड़ी धूमघामसे उत्तव मनाये जाते थे और समारोह-पूर्वेक बड़े २ जुल्हस निकाले जाते थे; जिनमें सोने और चांदीके गहर्नोसे सजे हुये विशालकाय हाथी सम्मिलित होते थे। 'चारर घोड़ों और बहुतसे बैलोंकी जोड़ियोंवाली गाड़ियां और बल्लमवरदार होते थे । जुल्हसमें अतीव बहुमूल्य सोने चांदी और जवाहरातके कामके वर्तन और प्याले भादि साथ जाते थे। उत्तमोत्तम मेज, कुरसियां और धन्य सजावटकी सामिय्री साथ होती थी। सुनहले तारोंसे काढी हुई नफीस पोशाकें, जंगली जन्तु, बैल, भैंसे, चीते, पालतु सिंह, सुन्दर और सुरीडे कण्ठवाले पक्षी भी साथ चलते थे। ।'र

**भाजकलकी जैन रथयात्रायें प्रायः इस ही ढंगपर सुस**ज्जित निकाली जातीं हैं। पशु पक्षियोंको साथ रखनेमें, श्री तीर्थकर भगवानके समोशरणको प्रत्यक्षमें पगट करना इष्ट था। अशोकका पोता संप्रति ऐसी ही एक जैन यात्राको अपने राजमहरू परसे देखते हुये सम्बोधिको प्राप्त हुआ थै। इससे भी उससमय जैन-धर्मकी प्रधानता स्पष्ट होजाती है। तब वह राष्ट्र-धर्म होनेका गौरव प्राप्त किये हुये था।

१-बीर वर्षे ५ पृ० ३८७-३९२ । २-लाभाइ० मा० १ पृ० १५० । ३-परि० प्र० ५२-५६।

उपरोक्त वर्णनसे सम्राट् चंद्रगुप्तके राजनेतिक जीवनका परिचय प्राप्त है । 'प्रत्येक मनुष्य स्वयं चन्द्रगप्तका वैयक्तिक जावन । विचार कर सकता है कि यह कैसा प्रतापी और विलक्षण राजा था; जिसने केवल २४ वर्षके अल्पसमयमें ही अपने हाथों स्थापित किये नवीन राज्यको ऐसी उन्नत दशापर पहुंचा दिया । आजसे २२ सी वर्ष पूर्वके इसके राज्य प्रवंधका वर्णन पढ़कर हमारे पूर्वजोंको मूर्ख समझनेवाली आजकलकी साम्याभिमानी नातियां भी आश्चर्यचिकत होती हैं।' चनद्रगुप्तका वैयक्तिक जीवन भी आदर्श था। वह दिनभर राजसभामें बैठकर न्याय किया करता था और वैदेशिक दूतों बादिसे मिलता था। राजाकी रक्षाके लिये यवनदेशकी स्त्रियां नियत थीं. जो शस्त्रविद्या और संगीत शास्त्रमें चतुर होती थीं । इस देशकी भाषा और रहन सहनसे उनका ही निलकुल परिचय न होनेके कारण किसी षड्यन्त्रमें उनका संमिलित होना असंभव था। राजा भड़कीली पोशाक पहिनता था और उसकी सवारी भी बड़ी शान शोकतसे निकलती थी। उसकी सवारीके चारों ओर सश्चस्त्र यवन स्त्रियां चळतीं थीं और उनके इर्दिगिर्दे बर्छीवाछे सिपाही रहते थे। मार्गमें रहिसयोंसे सीमा निर्घारित कर दी जाती थी । इस सीमाको उड्डंघन करनेवाला मृत्युदण्ड पाता बा /ै राजाको आवनूसके बेलनोंसे देह दबवानेका बड़ा शौक था / राज दरबारमें भी उनकी इस सेवाके लिये चार परिचारक नियक्त रहते थे। राजाकी वर्षगांठ बड़ी घूमघामसे मनाई जाती थी। राजा नियमित रूपसे धार्मिक कियारें करते ये और मुनिननों (श्रमणों)

१-आरा॰ मा॰ २ पृ॰ ९३। २-माप्रारा॰ मा॰ २ पृ॰ ८०-८२।

को माहार देते थे। उनके एकसे मधिक रानियां थीं। रानी ्सुप्रभा उनमें प्रधान थी। <sup>२</sup> एक रानी वैश्य वर्णकी थी; जिसका भाई पुष्पगुप्त गिरनार प्रांतका शासक था। उस समय राजाके निकट सम्बंधियोंको विविध प्रांतोंमें शासक नियत करनेका रिवान था। तीसरी रानी विदेशी यवन राना सिल्यूकसकी पुत्री थी। यवन लोगोंको यद्यपि आज म्लेच्छ समझते हैं, किन्तु माल्रम होता है, उस समय उनके साथ विवाह सम्बंघ करना अनुचित नहीं समझा जाता था।

इन तीन रानियोंके अतिरिक्त उनके और भी कोई रानी थी, यह विदित नहीं है । सम्राट् चन्द्रगुप्तका पुत्र और उत्तराधिकारी बिन्दुसार थैं। । 'राजाबलीकथे ' मैं शायद इन्हींका नाम सिंहसेन लिखा है। इनके अतिरिक्त चन्द्रगुप्तके और कोई संतान थी, यह माल्यम नहीं है । इस प्रकार गाईस्थिक आनन्दका उपयोग करते हुये भी चंद्रगुप्त निशङ्क नहीं थे। गुप्त षड्यंत्रोंके कारण उन्हें सदा ही अपने प्राणोंका भय लगा रहता था। उनके पास प्रचुर घन था और ठाठबाटका सामान भी खुब थाँ !

जैन शास्त्रोंसे प्रगट है कि सम्रःट् चंद्रगुप्त जैन धर्मानुयायी थे। वह दिगम्बर जैन मुनियों (निर्भथश्रमणों) चन्द्रगुप्त जैन थे। की वन्दना-पूजा करते थे और उनको विन-यपूर्वक आहारदान देते थे। जैन प्रन्थोंके इस वक्तव्यका समर्थन

१-जराएसो० भा० ९ पृ० १७६ । २-श्रवण० पृ० २८ । ३-संप्रा-वेसमार पुर १७८। ४-साइ० पुर ६७। ५-अमण , पुर ३१। ६-माइ• पृ०, ६६। ७-अवणक पृथ २५-४०।

मेगास्थनी नके कथने एवं 'मुदाराक्षस' नाटकके वर्णनसे होता है। र मीर्थाल्यदेशमें जैनवर्मका प्रचार विशेष था । एक मीर्थपुत्र स्वयं भगवान महावीरजीके गणघर थे। और नन्दवंश भी जैनधर्म भक्त था, यह प्रगट है। इस दशामें चन्द्रगुप्तका जैन-एक श्रावक होना कुछ भी भत्योक्ति नहीं रखता। जैन शास्त्र उसे एक भादर्श और धर्मात्मा राजा प्रगट करते हैं। किन्तु उनके जैन न होनेमें सबसे बड़ी आपत्ति यह कीजाती है कि वह शिकार खेलते थे। पर चंद्र-गुप्तके शिकार खेलने संबन्धमें जो प्रमाण दिया जाता है, वह युनानी लेखकोंका भ्रान्त वर्णन है। क्योंकि युनानियोंने जहांपर शिकार खेलनेका वर्णन दिया है; वहां चन्द्रगप्तका स्पष्ट नामोझेख नहीं है। वह कथन साधारण रूपमें है। और इघर जैनशास्त्रोंसे यह पगट ही है कि चंद्रगुप्तने कभी शिकार आदि कोई संकल्पी हिंसाइमें नहीं किया था।

अतः माछम यह पड्ता है कि चन्द्रगुत जनमसे भविरत सम्यग्द्रशी जैनी थे; किन्तु फिर जैन मुनियोंके उपदेशको पाकर उन्होंने अहिंसा आदि ब्रोंको ग्रहण करके अपना शेष जीवन धर्ममय बना लिया बा। यदि उन्होंने पहिलेसे श्रावकके व्रतींका सम्बास न किया होता, तो यह सम्भव नहीं था कि वह एकदम जैन मुनि होजाते। उनका नेन मुनि होना पाचीनतम साक्षीसे सिद्ध है। 3 और उसे

१-जराएसो॰ भा॰ ९ पृ॰ १७६ । २-वीर वर्ष ५ पृ० ३९० । ३-ईवाकी पद्दिकी या दूसरी शताब्दिके प्रन्थ 'तिलीयपण्णति' (गा० ७१)में चन्द्रगुप्तको जैन मुनि होना किसा है। और उसे ''मुकुटधर'' राज। लिखा है। 'मुकुटभर' से माव सम्भवतः उस राजासे है जिसके

माधुनिक विद्वान भी मान्य ठहराते हैं। अद्रवाहु अतकेवलीसे चंद्रगुप्तने दीक्षा ग्रहण की थी और उनका दीक्षित नाम मुनि प्रभा-चंद्र था। इन्होंने अपने गुरु भद्रवाहुके साथ दक्षिणको गमन किया था और श्रवणवेलगोलमें इनने समाधिपूर्वक स्वर्ग लाभ किया था।

इस स्पष्ट और जोरदार मान्यताके समक्ष चंद्रगुप्तको जैन न -मानकर रोव मानना, सत्यका गला घोंटना है। हिन्दू शास्त्रोंमें अवश्य उनके जैन साधु होनेका पगट उल्लेख नहीं है; परन्तु हिंदू शास्त्र उन्हें एक शूदाजात लिखनेका दुस्साहस करते हैं; वह किस बातका चोतक है ? यदि चंद्रगुप्त जैन नहीं थे, तो उन्होंने एक क्षत्री राजाको अकारण वर्ण-शंकर क्यों लिखा? इस वर्णनमें सांप-दायिक द्वेष साफ टपक रहा है; जैसे कि विद्वान मानते हैं और इस तरह भी चंद्रगुप्तका जैन होना प्रगट है। कोई विद्वान उनके नृशंस दंड विधान आदिपर आपत्ति करते हैं और यह किया एक जैन सम्र ट्के लिये उचित नहीं समझते। किन्तु उनका दण्डविधान कठिन होते हुये भी अनीति पूर्ण और अना-

आधीन एक इजार राजा हों। चन्द्रगुत मीर्य ऐसे ही प्रतापी राजा थे। शिलालेखीय साक्षी ई० सन्के प्रारम्भिक कालकी है। (देखो अवण० प० २५-४० व जैसिमा० मा० १)।

१-अहिइ० पृ० १५४; मैसूर एण्ड कुर्ग-राइस, भा॰ १; हिवि० भा० ७ पृ० १५६; इरिइ०-चन्द्रगुप्त; कैहिइ० भा० १ पृ० ४८४ और साइजै॰ पृ॰ २०—२५, हिआइ० पृ॰ ५९ **जेनीजग** और<sup>ँ</sup> दी अर्छी फेथ आव अशोक पृ॰ २३ व जविओसो भा॰ ३ ०। २—जैसिमा० भा० १ कि०२-३-४ व केहिइ० मा०१ पृ० ४८५। ३-राइ० मा० **१** पृ० ६१। ४-छामाइ० पृ० १५३।

चारको बढ़ानेवाला नहीं था । उसका उद्देश्य जनसाधारणमें सुनी-तिका प्रचार करना था । और इस उद्देश्यमें वह सफल हुआ था; नैसे कि इम देख चुके हैं। तथापि उसमें जब पशुओं और वृक्षों तककी रक्षाका पूर्ण घ्यान था, तब उसे जैनधर्मके विरुद्ध खयाल करना मूल भरा है। चन्द्रगुप्त अवश्य ही एक बड़े नीतिज्ञ और उदार-मना जैन सम्राट् थे। यही कारण है कि प्रत्येक वर्मके शास्त्रोंमें उनका उल्लेख हुआ मिलता है। जैन शास्त्रोंमें उनका विशेष वर्णन है और वह उनके अंतिम जीवनका एक यथार्थ वर्णन करते हैं; वरन अन्य किसी जैनेतर श्रोतसे यह पता ही नहीं चलता है कि उनका राज्य किस प्रकार पूर्ण हुआ था। जैन शास्त्र बतलाते हैं कि वह अपने पुत्रको राज्य देकर जैन मुनि होगये थे और यह कार्य उनके समान एक धर्मात्मा राजाके लिये सर्वथा उपयुक्त था। अतएव चंद्रगुप्तका नेन होना निःसंदेह ठीक है। मि० स्मिथ कहते हैं कि "जैनियोंने सदैव उक्त मीर्य सम्राट्को विम्बसार (भ्रेणिक)के सटश जैन धर्मावरंबी माना है और उनके इस विश्वापको झुठ कहनेके लिये कोई उपयुक्त कारण नहीं **है।**" र

कोई विद्वान कहते हैं कि यदि चन्द्रगुत जैन धर्मानुयायी थे, तो वह एक बाह्मणको अपना मंत्री नहीं रख चाणक्य । सक्ते थे। विंतु इन आपितिमें कुछ तथ्य नहीं है, क्योंकि कई एक जैन राज:ओंके मंत्री वंश परम्परा रीतिपर अथवा स्वाधीन रूपमें ब्राह्मण थे। और फिर जैन शास्त्रों हा कहना

१-प्रवण० पु॰ ३७ व आहि (० पु॰ ७५-७६। २-आहिइ० पु० ७५ व जैशियं० भू• पृ० ६९ ।

है कि चंद्रगुप्तके बाह्मण मंत्री चाणस्य, जिनको विष्णुगुप्त, द्रोमिल, द्रोहिण, अँशुल, कौटिल्य आदि अनेक नामोंसे संबोधित किया जाता है, एक जैन ब्राह्मणके पुत्र थे। गोछ नामक ग्राममें चणक नामक एक बाह्मण रहता था। वह पका श्रावक था। चणेश्वरी उसकी भार्या थी । च।णक्यका जन्म इन्हींके गृहमें हुआ था। वह भी अपने माता पिताके समान एक अमणोपासक आवक थै। नन्दराना द्वारा अपमानित होकर उसने राज्यभ्रष्ट चंद्रगुप्तका आश्रय लिया था । उसका साथ देकर वह चंद्रगुप्तके राजा होनेपर स्वयं उसका राज-मंत्री हुआ था।

चाणक्यने संभवतः चंद्रगुप्तके लिये राजनीतिका एक अच्छा ग्रन्थ लिखा था । उतका एक भर्वाचीन संस्करण प्राप्त है । वह 'कौटिल्यका अर्थशास्त्र' नामसे छप भी चुका है। इस ग्रन्थमें कई एक ऐसी बातें हैं जो जैनवर्मसे संबंध रखतीं हैं। पशुओंकी रक्षाका विधान करना, लेखकको अहिंसा धर्मप्रेमी प्रकट करनेको पर्याप्त है। एक जैन विद्वान् उसमें खास जैन शब्दोंका प्रयोग हुआ बत-

३-परि०, प्र ७७।

चणी चाणक्य इत्याख्यां ददौ तस्यांगजनमनः । चाणक्योऽपि श्रावकोऽभूत्सर्वविद्यव्यिपारगः ॥ २०० ॥ श्रमणोपासकलेन स सन्तोष धनः सदा। कुलीन ब्र:ह्मणस्यैकामेव कन्यामुपायत ॥ २०१ ॥ इत्यादि !

दिगम्बर जैन प्रन्थों (हरिषेण कथाकोष व आक० भा० ३ पृ० ४६) में चाणक्यके पिताका नाम कपिल और उनकी माताका नाम देविला लिखा है। वे वेद पारङ्गत विद्वान थे। महीधर नामक जैनमुनिसे उनने जैन दीक्षा प्रहण की भी।

काते हैं; जैसे उपभेद वाची 'प्रकृति' शब्द । जैनदर्शनमें कर्मोंके १४८ मेदोंको 'प्रकृतियां ' बहते हैं । कौटिल्य भी इस शब्दको इसी अर्थमें प्रयुक्त करता है, यथा "अरि और मित्रादिक राष्ट्रोंकी सब कुल प्रकृतियां ७२ होती हैं । " उनने अपने नीतिसुत्रोंमें जैन प्रभावके कारण ही जैनाचार विषयक कई सिद्धांतोंको भी लिखा है; जैसे "दया घर्मस्य जनममृिमः "; "अहिंसा लक्षणो धर्मः ", "मांसभक्षणमयुक्तं सर्वेषाम् "; "सर्वमनित्यं भवति "; "विज्ञानदीपेन संसारभयं निवर्तते ।" इत्यादि ।

उन्होंने अपने अर्थशास्त्रमें राय दी है कि राना अपने नग-रके बीचमें विजय, वैजयंत, जयंत और अपराजित नामक देवता-ओं की स्थापना करे! ये चारों ही देवता जैन हैं! और जैन पंडित कहते हैं कि सांसारिक दृष्टिसे नगरके बीच इनके मंदिरोंके बनवा-नेकी यों नरूरत है कि ये चारों ही देवता उम्र स्थानके रहनेवाले हैं. नहांकी सम्यता और नागरिकता ऐसी बढ़ी चढ़ी है कि वहांपर प्रनामत्तात्मक राज्य अथवा साम्राज्यशून्य ही संसार बसा हुआ है। ये अपनी बटी-चटी सभ्यताके कारण सबके सब अहमिन्द्र कहलाते हैं और इनके रहनेके स्थानको ऊँचा स्वर्ग जैन शास्त्रोंमें माना है। लोक शिक्षाके लिये तथा राजनीतिका उत्कृष्ट ध्येय बतलानेके लिये इन देवताओं हा परयेक नगरके बीच होना जरूरी 🖁 । इन उड़ेखों एवं ऐसे ही अन्य उड़ेखोंसे, नो अर्थ शास्त्र हा अध्ययन करनेसे प्रगट होतके हैं, चाणक्यका जैनवर्म विषयक ही श्रद्धान प्रगट है। और अन्तमें चाणिक्यने जैन शास्त्रानुसार जैन साधुकी वृत्ति सहण करली थी।

चाणक्य जैनाचार्य हुये थे और अपने ५०० शिष्यों सहित उनने देश विदेशों में विहार करके दक्षिणके वनवास नामक देशमें स्थित क्रोंचपुर नगरके निकट प्रायोपगमन सन्यास छे छिया था। चाणक्यके साधु होनेका जिक्र जैनेतर शास्त्रोंमें भी है। इस भवस्थामें चाणक्यको जैन ब्राह्मण मानना भथवा उनपर जैनधर्मका प्रभाव पड़ा स्वीकार करना कुछ अनुचित नहीं है। चाणक्यको अवश्य ही जैनधर्मसे प्रेम था। अतएव चन्द्रगुप्तने उनको मंत्रीपद देकर एक उचित कार्य ही किया था। चाणक्यके मंत्री होनेसे उनके जैनत्वमें कुछ भी अन्तर नहीं पड़ता है। यही बात प्रसिद्ध इतिहासज्ञ श्री जिन्सेन्ट स्मिथ स्वीकार करते हैं। वह कहते हैं कि 'चंद्रगुप्तने राजगदी एक कुशल बाह्मणकी सहायतासे पाप्त की थी, यह बात चंद्रगुप्तके जैन धर्मावलम्बी होनेके कुछ भी विरुद्ध नहीं पड़ती।' (ऑहिइ० ए० ७२) इस भवस्थामें सम्राट् चंद्रगुप्त और चाणक्यके जैन होनेके कारण भारतवर्षके प्रथम उद्धारका यश जैनियोंको ही प्राप्त है।

कहते हैं कि चंद्रगुप्तने कुल चौवीस वर्ष राज्य किया था। धर्म-प्रभावनाके कार्य और अन्तर्मे वह जैन साधु होगया था। और समाध्यमरण। उत्तने अपनी राज्यावस्थामें जैनवर्म प्रभाव-नाके लिये क्यार कार्य किये थे, उनका पता लगा लेना आज कठिन

९-आकः भारु ३ पृष् ५१-५२ । २-हिड्राव०, भृमिका पृष् **१०**-२६। ३-जबिओसो० मा०१ पृ० ११५-११६. मि० जायसवाटने चन्द्र-गुप्तका राज्य काल सन् ३२६ ई० पु•से सन ३०२ ई० पृ०तक लिखा किन्तु मी• नगेन्द्रनाथ वसु इससे बहुत पहिले उनकः राज्यकाल निर्धारित करते हैं; उनका कहना है कि " सिकन्दरका समकालीन चन्द्रएप न

है। किन्तु उनके समान एक न्यायशील और धर्मात्मा राजाने अवश्य ही घमके लिये कोई ठोस कार्य किये होंगे, यह मान लेना ठीक है। इतना तो कहा जाता है कि दक्षिणके जैनतीर्थ 'श्रवणवेलगोल'-के पास जो गांव है उसको सम्राट् चंद्रगुप्तने ही वसाया थे। । अजैन विद्वान भी कहते हैं कि उन्होंने दक्षिण भारत है श्री शालम् प्रांतमें एक नगरको जनम दिया था। र मालूम होता है कि वह उस ओर जब अपना साम्राज्य-विस्तार करते हुए पहुंचे थे, तब उक्त जैन तीर्थंकी वन्दना की थी और वहांपर एक ग्रामकी जड़ जमाई थी। उपरांत यह ग्रान जैनधर्मका मुरुष केन्द्र हुआ और अब भी है। भछे ही चंद्रगृप्तके अन्य धर्म कार्योका पता आज न चले; किन्तू नैनधर्मके इतिहासमें उनका नाम और उनका राज्य अवस्य ही अमुख स्थान प्राप्त किये रहेगा। इसका कारण है कि उनके समयमें ही जैनधर्मका पूर्णेश्चत व्यक्षित हुआ था और जैन संघर्ने दिगम्बर एवं क्वेतांबर भेदकी जड़ भी तब ही नमी थी। अशोकके समयमें संक्रित हुए बौद शास्त्रोंसे भी इसी समयके लगभग जैन संघर्षे मतभेद खड़ा होनेका समर्थन होता है। ( भनवु० ए॰ २१३) दि॰ नैन शास्त्र कहते हैं कि सम्राट् चंद्रग्प्तने

और जैन श्रोतोंसे यही प्रमाणित होता है " (देखो हिनि० मा• १ प्० ५८७) यदि ३७२ ई० पू० चन्द्रगुप्तका समय माना जाय तो भद्र-बाहका समय ई॰ पू॰ ३८३ उनके समयसे ऋरीत २ आ भिस्रता है। विन्तु सहीदके देखीमें जिन विदेशी राजाओंका उल्लेख है, उनका न्यम्य इतना प्राचीन है कि अशोक्षको सिक्टररका समकालीन माना जावे । सोलह स्वप्न देखे थे; जिनका फल भ्री भद्रवाहुनी श्रुतकेवलीने बतलाया थै। ।

इसका निष्कर्ष इस कलिकालमें जैनधर्म और धार्य मयीदाका हास होना था; किन्तु पं० जुगलकिशोरजी मुल्तार इन स्वप्नोंको कल्पित ठहराते हैं। ने जो हो, इतना स्पष्ट है कि जैनधर्ममें और खासकर दिगम्बर जैनधर्ममें चंद्रगुप्तका स्थान बड़े गौरव और मह-त्वका है। जैनियोंने उनकी जीवन घटनाओंको पत्थरकी शिलाओं-पर सुन्दर चित्रकारीमें अंकित कर रक्खा है। श्रवणबेलगोलके चन्द्र-गिरिवाले मंदिरोंमें सम्राट् चन्द्रगुप्त और उनके गुरु भद्रबाहुनीके जीवन सम्बन्धी नयनाभिराम चित्रपट अपूर्व हैं और वह आज भी सम्राट चंद्रगुप्तके जनत्वकी स्पष्ट घोषणा कर रहे हैं। चंद्रगुप्तके नामसे ही इस पर्वतका नाम 'चन्द्रगिरि' हुमा है और वहांपर एक गुफार्में उनके गुरुके चरणचिन्ह भी बिराजमान हैं।

जैन शिलालेखोंमें सम्राट् चन्द्रगुप्तकी मुनि अवस्थाका स्मरण बड़े गौरवास्पद शब्दों में हुआ मिलता है। उन्हें मुनींद्र चन्द्रगुप्त व महामुनि चन्द्रगुप्त अथवा चन्द्र प्रकाशोज्वल सान्दकीर्ति चंद्रगुप्त या मुनिपति चन्द्रगुप्त लिखा गया है। अोर यह विशेषण उनके समान एक महान् और तेजस्वी राजर्षिके लिये सर्वथा उचित थे। महामुनि चन्द्रगुप्तने श्रवणवेलगोलसे ही समाधिमरण द्वारा स्वर्ग-लाभ किया था।

१-भद्रबाहु चरित्र पृ० ६१-३२। २-जैहि० भा०१३ पृ०२३६। ३-हिवि॰ सा० ७ पृ॰ १५०, जैसि॰ सा॰ १ कि॰ र-३ पृ० ८५ व ममेत्राजैस्मा० पृ० २०५ । ४-जैसिमा० मा० १ किरण २-३ पृ० ७-८।

चंद्रगुप्तके वादमीर्यवंशका दूसरा राजा बिंदु पार था। विद्वान कहते हैं कि वह भी अपने पिताके समान जैनधर्मा-विन्दुसार । नुषायी और पराऋमी राना था। नैन शास्त्रोंमें इमका नाम सिंहसेन लिखा है। सन् २०० ई० पू० के लगभग वह मगधके राज्यसिंहासनपर बैठा था । इसका विशेष इतिहास कुछ ज्ञात नहीं है। किन्तु इस राज्यका संपर्क विदेशी राजाओं से बढ़ा था; यह प्रगट है, मेगास्थनीनके चले जानेके बाद इसके रानदरबारमें सिल्युक्सके पुत्र एण्टिओक्स नया दूत समूह भेजा था: फिर मिस्रनरेश टोल्मी फी डोलफतने भी डेओनीसे उतकी अध्यक्षतामें एक दूत समूह भेजा था। व बिन्दुसारके राज्यकाळमें विदेशोंसे व्यापारके अनेक मार्ग खुले थे और आपसमें दृतोंका शब्द अदल बदल होता था । यूनानी विद्वानोंने इसका नाम कुछ ऐसे शब्दोंमें लिखा है जो अमित्रघात अथवा अमित्रखादका अप-अंश प्रतीत होता है।<sup>3</sup>

बिन्दुसारकी एक रानी वाह्मण जातिकी सुभद्रांगी नामकी थी। अशोकका जन्म इसीकी कोखसे हुना मरोकका राजविङक। था। कहते हैं कि अशोकका एक बड़ा माई और था; किन्तु सब माइयोंमें योग्यतम होनेके कारण उसके िषताने उसे ही युवरान पद प्रदान किया था। विन्दुसारके उप-रान्त वही मगघका राजा हुआ था। उसके हाथोंमें राज्यभार

१-हिवि० भा० ७ पृ० १५७ । २-लामाइ० पृ० १६९ । ३-जराएसो० सन् १९२८ भा० १ पृ० १३२-१३५ । ४-भाषारा० आ० २ पु० ९६।

यद्यपि ई॰ पृ॰ २७७ में आगया, परंतु उसका राज्याभिषेक इसके चार वर्षे बाद सन् २७३ ई० पू० में हुआ। था। इन चार वर्षो तक वह युवराजके रूपमें राज्य-शासन करता रहा था। इस **ध्य**विघ तक राजतिलक न होनेका कारण कोई विद्वान् उसका बड़े भाईसे झगड़ा होना अनुमान करते हैं; र परंतु यह बात ठीक नहीं है।

मार्ख्य ऐसा होता है कि उस समय अर्थात सन् २७७ ई॰ पू॰ में अशोककी अवस्था करीब २१-२२ वर्षकी थी और पाचीन प्रथा यह थी कि जबतक राज्यका उत्तराधिकारी २५ वर्षकी ध्यवस्थाका न होजाय तबतक उसका राजतिलक नहीं होसका था: यद्यपि वह राज्यशासन करनेका अधिकारी होता था । इसी प्रथाके अनुद्धप जैनसम्राट् खारवेलका भी राज्य अभिषेक कुछ वर्ष राज्य-शासन युवराजपदसे कर चुकने पर २५ वर्षकी अवस्थामें हुआ था । अशोकके संबंधमें भी यही कारण उचित प्रतीत होता है। जब वह २५ वर्षके होगये तद उनका अभिषेक सन् २७३ ई॰ पू॰ में हुआ । और उनका भद्भुत राज्य शासन सन् २३६ ई॰ पू॰ तक कुशकता पूर्वक चला था।

बिन्दुसारके समयमें भशोक उत्तर पश्चिमीय सीमा प्रान्त और अशोक तक्षशिला व पश्चिमी भारतका सुवेदार रह चुका था। उज्जनीका स्वेदार। इन प्रदेशोंका उसने ऐसे अच्छे ढंगसे शासन-प्रबंध किया था कि इसके सुप्रवन्ध और योग्यताका सिका

१-कोई विद्वान विन्दुसारकी मृत्यु सन् २७३ ई० पू० और अशो≁ कका राज्यामिषेक सन २६९ ई०पू० मानते है। (भाइ०प्०६७-६८) २-लाभाइ०, पृ० १७०। ६-व्यविओसो॰ मा॰ ु३ पृ० ४३८। ४-जिन्मोसो० भा० १ पृ० ११६।

तब ही जम गया था । उत्तर पश्चिमीय सीपा प्रान्तका राज्य 'तक्ष-शिलाके राज्य' के नामसे प्रगट था और उसमें काइमीर, नेपाल, हिन्दुकुश पर्वत तक सारा अफगानिस्तान, बलोचिस्तान और पंजाब मिले हुये थे । तक्षशिला वहांकी राजधानी थी, जो अपने विश्व-विद्यालयके लिये प्रख्यात् थी । बड़े २ विद्वान वहां रहा करते थे । और दूर दूरके लोग वहां विद्याध्ययन करने आते थे। तक्षशि-लाके अतिरिक्त अशोक पश्चिमी भारतका भी शासक रहा था। उस समय वहांकी राजधानी उज्जैन थी, जो तक्षशिलासे कुछ कम प्रसिद्ध न थो । यह पश्चिमी भारतका द्वार और एक बड़ा नगर था । वहांका विद्यालय गणित और ज्योतिषके लिये विरूपात था। उज्जैन जैनों हा मुरूष हेन्द्र थे। और जैन साधु अपने प्रिय विषय ज्योतिष और गणितके लिये जगप्रसिद्ध थे । उन्होंने उप उज्नैनको भारतका ग्रीनिच बना दिया था । अशोकने इन दोनों स्थानों इ। शासन सचारु रीतिसे किया था।

जब अशोक राजसिंहासनपर आसीन होगये तो उनको भी अपने पूर्वेत्रोंकी भांति सःम्राज्य विस्तार कर-कलिङ्ग-विजय । ने की सूझी । उस समय बंगालकी खाड़ी के किनारे महानदी और गोदावरी नदियोंके बीचमें स्थित देश किन क्रुके नामसे प्रसिद्ध था और यह देश मगघ साम्राज्यका शासनभार उतारकर स्वाधीन होगया था । भशोकने उसे पुनः अपने राज्यमें मिका किया था। इस फलिज्ञ विजयमें वड़ी घनघोर लड़ाई हुई

१—स्रामाद् ० पृ॰ १७०–१७१ व माप्रास• मा॰ २ वृ० ५६ । २–लाभाइ० पु० १७१ । ३**–३हि**इ० **भा० १ पु० १६७** ।

थी । अशोकने इस युद्धमें जो भयानक इत्याकाण्ड देखा, उसका उसके हृद्यपर गहरा प्रभाव पड़ा ! उसकी भात्मा इस नृशंस नर-संहारको देखकर भयभीत हो गई। और उसके हृदयमें दया एवं प्रेमका स्रोत वह निकला। कलिङ्ग विनयने अशोकको एक कट्टर धर्मात्मा बना दिया । वह राजलोलुपी न रहा। उपने पण करलिया कि वह फिर कभी कोई युद्ध नहीं करेगा। इतना ही क्यों बल्कि उसने अपना शेष जीवन धर्म प्रचारमें व्यतीत करनेका दढ़ संक्रवा करलिया और अपने उत्तराधिकारियोंके लिये भी आदेश किया कि 'मेरे पुत्र और प्रपीत्र इस बातको सुन लें और युद्ध विजयको बुरा समझ छोड़ दें। तीर चलानेके समय भी शांति और थोड़े दण्ड देनेको ही पसंद करें। धर्मविजयको ही असली विनय समझें।' इस आदेशमें निस अनूठे ढंगसे प्रिय-प्रत्यका प्रतिबिम्ब अंकित है, वह हृदयको मोह लेता है। सम्यग्दर्शन अथवा संबोधिको प्राप्त होनेपर संसारी जीव धर्मके मर्मको समझ जाता है, यह बात अशोकके उक्त हृदयोद्गारसे स्पष्ट है। °

भशोकने अपने शासनकालमें केवल एक उक्त चढ़ाई की और उसके बाद उसने घर्म-विनयके सच्चे प्रयत्न अशोकका साम्राज्य। किये थे। इतनेपर भी उसके समयमें मौर्य साम्राज्यकी वृद्धि हुई थी। उसका राज्य उत्तरमें हिमालय और हिंदुकुश पर्वततक पहुंचता था। अफगानिस्तान, बिलोचिस्तान और सिन्ध उसके आधीन थे। बंगाल उसके राज्यका पूर्वीय सुवा था। कलिंग और आंध्र देश भी उसके राज्यमें सम्मिलित थे।

१-माप्राराज भार्व २ पृट ९७-९८ । २-माइ० पृट ६८ ।

काश्मीरमें उसने एक नई राजधानी वसाई; जिसका नाम श्रीनगर रक्खा। नेपाकमें भी लिलतपाटन नामक एक नई राजधानी स्थापित की थी। दक्षिण भारतमें नेलोर प्रदेशसे लेकर पश्चिमी किनारे धर्मात कल्याणपुरी नदीतक उसका राज्य था। इस प्रदेशके दक्षि-णमें जो पांड्य, केरलपुत्र और सतियपुत्र तामिल राज्य थे, वे स्वतंत्र और स्वाधीन थे। इस प्रकार दक्षिणके थोड़ेसे भागके ध्रातिरिक्त सारे भारतवर्षमें उसीका साम्राज्य था।

इस बृहत साम्राज्यको अशोकने कई भागों में विभक्त कर रक्ला था। इनमें मध्यवर्ती भागके अतिरिक्त शेष भागों में चार राजपतिनिधि—संभवतः राजकुमार राज्य करते थे। एक राजपतिनिधि तक्षशिलामें रहता था; दूसरा कर्लिंग पांतकी राजधानी तोष-लीमें, तीसरा उज्जैनमें और चौथा दक्षिणमें रहकर सारे दक्षिणी देशपर शासन करता था। उज्जैनके राज प्रतिनिधि मालवा, काठि-याबाड़ और गुजरातका शासन प्रवंघ करता था। कर्लिंगके शासन की अशोकको बड़ी फिकर रहती थी। वहांपर उसके राज्यप्रतिनिधि कमी र अच्छा शासन नहीं करते थे। इसलिये उसने वहांपर दो शिकालेख खुदवाकर राजप्रतिनिधियों को समुचित शिक्षा दी थी।

भशोकने शासन प्रबन्धमें धर्मको प्रधान स्थान दिया था । अशोकका शासन इसी कारण उसके राज्यमें राष्ट्रका रूप बदल प्रबन्ध । गया था । राजनीति संबंधी कार्योमें धार्मिक कार्य था मिछे थे। इसलिये 'राज्यका कर्तव्य न केवल देशमें शांति स्थापित रखना और प्रभाकी रक्षा करना था, बरन् धर्मका प्रसार

१-लाभाइ० पृ० १७५-१७६ । २-अव०,पृ० ३७ ।

करना भी था। इसके लिये अशोकने भरसक प्रयत्न किया। उसके महामात्र राज्यमें दौरा करते थे और जनताको घर्मका उपदेश करते थे। प्रत्येक वर्षमें कुछ दिन ऐसे नियत कर दिये गये जिनमें राजकर्मचारी सकीरी काम करनेके अलावा प्रजाको उसका कर्तव्य बतलाते थे। जनसाधारणके चाल-चलनकी निगरानीके लिये निरीक्षक नियुक्त थे। इनका काम यह देखना था कि लोग मातापिताका आदर करते हैं या नहीं, जीव हिंसा तो नहीं करते। ये लोग राजवंशकी भी खबर रखते थे। स्त्रियोंके चाल-चलनकी देख-भालके लिये भी अफसर थे। राज्यका दान विभाग अलग था। यहांसे दीनोंको दान मिलता था। पशुओंको मारकर यज्ञ करनेकी किसीको आज्ञा नहीं थी। '१

अशोकको वैयक्तिक राजा था । इसकी अभिलाषा थी कि प्रत्येक जीवन । प्राणी अपने जीवनको सफल बनाये और परभवके लिये खुब पुण्य संचय करे । दया, सत्य, और बड़ोंका आदर करनेपर वह बड़ा जोर देता था । वह प्रजाके सुखमें अपना सुख और दुःखमें दुःख समझता था ! वह एक आदर्श राजा था और उसकी प्रजा खुब सुखी और समृद्धिशाली थी । वह अपने आभिषेकके वार्षिकोत्सव पर एक एक केंद्री छोड़ा करता था । इसके प्रगट है कि उसके राज्यमें अपराध बहुत कम होते थे और जेलखानों में कैदियोंका जमघट नहीं रहता था । उसकी एक उपाधि 'देवानां प्रिय' थी और उसे 'प्रियदर्शी' भी लिखा गया

१-भाइ० पृ० ७३-७४ । २-भाप्रारा० सा० ३ पृ० १३१ ।

है। जैन शास्त्रोंमें जैन रानाओंके लिये 'देवानां प्रिय 'का प्रयोग हुआ मिलता है। भगवान महावीरके पिता राजा सिद्धार्थको भी लोगः 'देवानां प्रिय' कहकर पुकारते थे और उनकी माता रानी त्रिशकाको 'प्रियकारिणी' कहते थे। 2

अशोकपर जैनधर्मका विशेष प्रभाव पड़ा था। वह अपने पितामह और पिताके समान जैन घर्मानुयायी ही था; यद्यपि अपने घर्मप्रचारके समय उसने पूर्ण उदारतासे काम लिया था और जैन धर्मके आधारपर अपने धर्मका निरूपण किया था। बौद्ध ग्रंथ 'महावंश' के आधारपर विद्वान् उसे ब्राह्मण धर्मानुयायी बतकाते हैं; विक्तु इस ग्रन्थके कथन निरे कपोल-कल्पित प्रमाणित हुये हैं। इस कारण उसपर विश्वास करना कठिन है, तिसपर सिंहरुके कोगोंके निकट ब्राह्मणसे माव बौद्धेतर संपदायोंका होना उचित दृष्टि पड़ता है; पन्यों कि बौद ग्रन्थों में ब्राह्मण और श्रमण हृप जो उल्लेख हैं; उनमें श्रमणसे माव बौद्ध भिक्षुओं हा है। और ब्राह्मण केवल वेदानुगायी ब्राह्मणोंका घोतक नहीं होसक्ता । उसके कुछ व्यापक अर्थ ठीक जंचते हैं। इस कारण यह संभव है कि इसी भावसे सिंहलवासियोंने अशोकको बौद्ध न पाकर उसे बाह्मण (बौद-बिरोधी) लिख दिया है। बरन् एक उस राजाके लिये जिसके पितामह और पिता जैनी थे, और जिसका पारंभिक नीवन

१-अप० द्वितीय भष्याय, व इंपे॰ भा० २० पृ७ २३२। २-इस्० पृ॰ २६-३० व ५४ । १-अझोक० पृ॰ २३ । ४-अझोक पृ॰ २३ बं ४७, माअझो॰ पृ॰ ५६, मैबु॰ पृ॰ १११० । ५-मि॰ ६० टॉबॅब्र् क्षा॰ भी यही ठीक समझते हैं । वराएको॰ मा॰ ५ पू॰ ९८९ व-

जैनोंके दो प्रधान नगरों तक्षशिला और उज्जैनीमें व्यतीत हुआ हो, यह संभव नहीं है कि वह अकारण ही अपने वंशगत धर्मको तिलांजिल देदे।

इस विषयमें अगाड़ीकी पंक्तियोंसे बिल्कुल स्पष्ट होजायगा 'कि वास्तवमें अशोक मूलमें जैनधर्मानुयायी था। उज्नैनमें जिप्त समय वह थे, तब उनका विवाह विदिशागिरि (वेसनगर-भिलसाके निकट) के एक श्रेष्टीकी कन्यासे हुआ था। उनकी पट्टरानी क्षत्रीय-वर्णकी थी और वह पाटलिपुत्रमें थी। अशोक जब राना होकर पाटलीपुत्र पहुंचे तब उनके साथ उनके सब पुत्र-पुत्रियां भी वहां गये थे; किन्तु पट्टरानी आदिके अतिरिक्त उनकी अन्य स्त्रियां उज्जैनमें रहीं थीं। अशोकने इनका उछेख ' अवरोधन ' रूपमें किया है। १ इससे अनुमान होता है कि यह महिलाएं परदेमें रहतीं थीं । किन्तु परदेका भाव यहांपर इतना ही होसका है कि वह जनसाधारणकी तरह आम तौरसे जहां-तहां था जा नहीं सक्तीं होंगी । राजमर्थादाका पालन करते हुये, उनके जाने-स्नानेमें रुकावट नहीं थीं । यदि यह बात न होती तो अशोककी रानियां महात्मा-लोगोंके दर्शन नहीं कर सक्ती थीं और न दान-दक्षिणादि देसकीं थीं । बौद्धशास्त्र अशोकको पारम्भमें एक दुष्ट व्यक्ति पगट करते हैं और कहते हैं कि उनने अपने ९९ भाइयोंकी हत्या करके -राज्यसिंहासन पर भिधकार जमाया था; किन्तु उनके शिलालेखोंसे उनके राज्यकालमें भाइयों और बहिनोंका नीवित रहना प्रमा-णित है। <sup>इ</sup> अतः बोद्धोंका यह कथन कोरा कल्पित है। तब

१-भाअशो॰ पृ॰ १३ । २-अशोक॰ पृ॰ २३ व भाइ पृ॰ ६१ ।

अशोक बौद्ध न होकर जैन थे, इसलिये बौद्धोंने उनको दुष्ट लिखा है।

किन्हीं लोगों हा कहना है कि पहिले अशोक मांत्रभोजी था। उसकी भोजनशालामें हजारों जानवर मारे जाते अशोक प्रारंभमें थे। ९ एक जैनके लिये इस प्रकार मांतलोलुपी जैनी था। होना जी को नहीं लगता और इसीसे विद्वानोंने उसे शेंव धर्मान्-यायी प्रकट किया है। किन्तु इस उल्लेखरे कि अशोकके राज घरानेकी रसोईमें मांस पकता था, यह नहीं कहा जासक्ता कि अशोकके मांसभोजी था । संभव यह है कि अन्य मांसभोजी राजवर्गके लिये ऐता होता होगा। जन्मसे जैनी होनेके कारण अशोकका मांत-भक्षी होना सर्वथा असंगत है। यह उल्लेख उसके अन्य सम्बंधि-योंके विषयमें ठीक जंचता है; जिनको भी उसने अन्तमें अपने समान कर जिया था। पहले एक ही कुटुम्बर्मे विभिन्न मतोंके अनु-यायी रहते थे, यह सर्वेमान्य बात है। इसके विपरीत यदि पहलेसे ही अहिंसातत्वका प्रभाव और खासकर जैन अहिंसाका, अशोक हृद्यमें घर किये हुये न माना जाय तो उपका कर्लिंग-विजयमें भयानक नर्सहार देखकर भयभीत होना असंभवता होनाता है। और यह भी तब संभव नहीं कि उसके रसोई घरमें एकदम हजा-रोंकी संख्यासे कम होकर केवल तीन प्राणी ही मारे जाने लगते और फिर वह भी बन्द कर दिये जाते। यह घ्यान रहे कि वैदिक महिंतामें मांत्रभोजनका हर हाजतमें निषेष नहीं है और न बौद्ध अहिंता ही किसी व्यक्तिको पूर्ण शाकाहारी बनाती है। यह केवक

१-माप्रा० पृ० ७१ । २-माप्रारा• मा• २ पु• ५८ ।

जैन अहिंसा है जो हर हालतमें प्राणीवषकी विरोधी है और एक व्यक्तिको पूर्ण शाकाहारी बनाती है।

उस समय वैदिक मतावलंबियोंमें मांसभोजनका बहुपचार था और बोद्धलोग भी उससे परहेज नहीं रखते थे। म० बुद्धने कई वार मांसभोजन किया था और वह मांस खास उनके लिये ही लाया गया था । अतएव अशोकका पूर्ण निरामिष भोजी होना ही उसको जैन बतलानेके लिए पर्याप्त है। इस अवस्थामें उसे जन्मसे ही जैनधर्मका श्रद्धानी मानना अनुचित नहीं है। जैन ग्रन्थोंमें उसका उल्लेख है वे और जैनोंकी यह भी मान्यता है कि श्रवणवे-लगोलामें चन्द्रगिरिपर उसने अपने पितामहकी पवित्रस्मृतिमें चंद्र-वस्ती आदि जैन मंदिर बनवाये थे।

'राजाबली इथा'में उसका नाम भारकर लिखा है और उसे भपने पितामह व भद्रबाहु स्वामीके समाधिस्थानकी वंदनाके छिये अवणबेल्गोल आया बताया है। (जैशि सं०, भूमिका ए० ६१) अपने उपरान्त जीवनमें माल्यम पड़ता है कि अशोकने उदारवृत्ति ग्रहण करली थी और उसने अपनी स्वाधीन शिक्षाओंका प्रचार करना पारंभ किया था; जो मुख्यतः जैन धर्मके अनुसार थी। यही कारण प्रतीत होता है कि जैन ग्रंथोंमें उसके शेष जीवनका हाल नहीं है। जैन दृष्टिसे वह वैनयिक-रूपमें मिथ्यात्व ग्रसित हुआ कहा जासका है; परन्तु उसकी शिक्षाओंमें जैनत्व कूट२ कर भरा ्हुमा मिलता है। उसने बौद्धों, ब्राह्मणों और मानीविकोंके साथ

१-समबु० पृ० १७०। २-राजावलीक्या और परिशिष्ट पर्व (प० ८७) ३-हिपि॰ भा॰ ७ पृ० १५०।

नैनोंको भी भुलाया नहीं था, यह बात उसके शिलालेखोंसे स्पष्ट है। प्रो॰ कर्नके समान बौद्ध धर्मके प्रखर विद्वान अशोकका जैन होना बहुत कुछ संभव मानते हैं<sup>2</sup> और मि॰ अजैन साक्षी। टॅ।मसने तो जोरोंके साथ उनको जैन धर्मानुयायी प्रगट किया है। 3 मि॰ राहर्स और प्राच्य विद्या महार्णव पं॰ नागे-न्द्रनाथ वसु भी अशोकको एक समय जैन प्रगट करते हैं। यह बात भी नहीं है कि केवल आधुनिक विद्वान ही अशोकको पहिले जैनधर्मका श्रद्धानी प्रगट करते हों; बल्कि भानसे बहुत पहिलेके भारतीय लेखक भी उनका नैनी होना सिद्ध करते हैं। 'रानतरि-क्रुणी'में लिखा है कि अशोकने जिन शासनका उद्धार या प्रचार कारमीरमें किया था। 'निनशासन' स्पष्टतः नैनधर्मका द्योतक है; किन्त विद्वान इसे बौद्ध धर्मके लिये प्रयुक्त हुआ बतलाते हैं। हमारी समझसे ''बौद्धधर्म'' में 'निन ' शब्दका व्यवहार अवश्य मिळता है; किन्तु जैनधर्ममें जैसी प्रधानता इस शब्दको मिली हुई 🖥, वैसी बौद धर्ममें नहीं। "इस शब्दकी अपेक्षा ही जब जैनधर्मका नामकरण हुआ है, तन वह ्शब्द इसी वर्मका चीतक माना जा सक्ता है। 'राजतरिङ्गणी'में अन्यत्र काश्रमीरके राजा मेघवाहनको

१-जमीबो॰ भा०१७ ए०२९५।२-इंऐ० भा•२• ए० १४३। a-जगएसो॰ भा॰ ९ पृ॰ १५५-१९१ । ४-मैसूर एण्ड कुर्ग देखो । ५-हिबि० भा० २ पु० ३५०।

६-'यः शान्तिवृजिनो राजा प्रश्नो जिनसासनम् ।

शुष्ककेऽत्र विजनतात्री तरतार स्त्रुरमण्डले ॥-राजनरिंगणी भ० १ ७-बृद्धिक्या० मा० ३ प्र• ४७५-४७६ ।

जैनोंके समान हिंसासे घृणा करनेवाला लिखा है। इस उछेलसे स्पष्ट है कि कवि कल्डणके निकट 'जिन' शब्द जैनोंके अर्थमें महत्व रखता था।

भवुरफनलने 'आइने भक्तवरी ' में जो कारमीरका हाल लिखा है, उससे भी इस बातका समर्थन होता है कि अशोकने वहां जैनधर्मका प्रचार किया था । अबुलफनलने 'जैन ' शब्दका प्रयोग अशोकके संबन्धमें किया है और अगाड़ी 'बौद्ध" शब्दका प्रयोग बोद्धधर्मके वहांसे अवनत होनेके वर्णनमें किया है। इस दश।में अशोकका प्रारम्भमें जैनमतान्यायी होना संभव है। अवण-बेलगोलमें जो राजा जैनमंदिर बनवा सक्ता है. वह जैनधर्मका प्रचार काइमीरमें भी कर सक्ता है। अशोक स्वयं कहता है कि उसके पूर्वजोंने धर्मपचार करनेके प्रयत्न किये, पर वह पूर्ण सफल नहीं हुए। अब यदि अशोकको बौद्धधर्म अथवा ब्राह्मणमतका प्रचारक मार्ने तो उसका धर्म वह नहीं ठहरता है जो उसके पूर्व-जोंका था । सम्राट् चंद्रगुप्तने जैन मुनि होकर धर्मप्रचार किया था। इस द्शामें अशोक भी अपने पूर्वेजोंके धर्मप्रचारका हामी प्रतीत होता है । जिस धर्मका प्रचार करनेमें उसके पूर्वज असफल रहे, उसीका प्रचार अशोकने नये ढंगसे कर दिखाया और अपनी इस सफलता पर उसे गर्न और हर्ष था।

वह केवल साम्प्रदायिकतामें संलग्न नहीं रहा-उदारवृत्तिसे उसने सत्यका प्रचार मानदसमाजमें किया । प्रत्येक मतवालेको

१-राजतरिंगणी अ०१ इलो०७२ व ८०३ इलो०७। २-जराएसो० मा॰ ९ ष्ट्र १८३ । ३- प्रतमस्तमळेख-अव । पु० ३७१ ।

उसने उसके मतमें अच्छाई दिखा दी और वह सबका भादर करने बगा । साम्प्रदायिक दृष्टिसे जैन अशोकके इन वैनयिक भावसे मंतुष्ट न हुये और उनने उमके संबन्धमें विशेष कुछ न लिखा। इतनेपा भी अशोकका शामन प्रबन्ध और उपके धर्मकी शिक्षा-ओंमें जैनत्वकी झलक विद्यमान है। डा॰ कर्न सा॰ लिखते हैं कि "मशोकके शामन प्रबन्धमें बौद्धभावका द्योतक कुछ भी न था। भवने राज्यके प्रारंभसे वह एक अच्छा राजा था । उतकी जीव-रक्षा संबन्धी आज्ञायें बीद्धोंकी अपेक्षा नेनोंकी मान्यताओंसे अधिक मिलती हैं।" अपने राज्यके तेरहवें वर्षसे अशोकका राजघराना एक जनके समान पूर्ण शाक्रभोनी होगया। उनने जीव हत्या करनेवालेके लिये पाणदंड नैमी कडी सना रक्खी थी । नैनराना कुमारपालकी भी ऐपी ही राजाज्ञा थी। व यज्ञमें भी पशुट्टिसाका निषेव अशोकने किया था। कहते हैं कि इप कार्यसे उसकी वैदिक घर्मावलम्बी पना असंतुष्ट थी। म बुद्धके समयमें बौद्ध-लोग बानारसे मांत लेकर खाते थे; किन्तु अशोकने भोननके लिये भी पशुहिंपा बन्द करदी थी, यह कार्य सर्वेथा एक जैनके ही उप-युक्त था। प्रीतिभोन और उत्सर्वोमें भी कोई मांस नहीं परोस सक्ताथा।

आखेटको भी अशोकने बन्द कर दिया था। उपने बैठों, अशोककी शिक्षायें जैन वहरों, घोड़ों आदिको बिषया करना भी बन्द कराया था। पशुओंकी रक्षा और घर्मानुसार है। चिकित्साका भी उसने पिनरापोलके ढंगपर प्रबंध किया था। कहते

१-इंऐ० भा० ५ पृ० २०५ । २-भैशको० पृ०४९।३-अहिइ० व्• १८५-१९० । ४-मैअशो• प्• ४९ ।

हैं कि पिंजरापोल संस्थाका जन्म जैनोंद्वारा हुआ है और आज भी जैनोंकी ओरसे ऐसी कई संस्थायें चल रही हैं। अशोकने कई वार जैनोंकी तरह 'अमारी घोष' ( अभयदानकी घोषणा ) कराई थी। सारांश यह है कि अशोक्को पशुरक्षाका पूरा घ्यान था। कोई विद्वान कहते हैं कि पशुरक्षाको उसने इतना महत्व दिया था कि उसके निकट मानवसमाजकी भलाई गौण थी। यह ठीक बैसा ही ह्याञ्छन है जैसा कि आज जैनोंगर वृथा ही आरोपित किया जाता है: किन्तु इयसे अशोककी प्रवृत्ति जैनेकि समान थी, यह प्रकट होता है। अशोदने मानवोंकी भलाईके कार्य भी अनेक किये थे। उनकी जीवनयात्राय घार्मिक कार्योको करते हुए व्यतीत हों, इस-क्रिये अशोकने उनको धर्मशिक्षा देनेका खास प्रशन्ध किया था। प्राणद्ण्ड पाये हुये केंद्रीके जीवनको भी भविष्यमें सुखी बनानेहे लिये उनने उमको धर्मी रदेश मिलनेका प्रबन्ध किया था। कतपा-वके लिये पश्चाताप और उपवास करनेसे मनुष्य अपनी गति सुधार सक्ता है। जैनधर्ममें इन बाठोंपर विशेष महत्व दिया गया है।

अशोक भी इन हीकी शिक्षा देता था। उसने केवल मनु-प्यके परभवका ही ध्यान नहीं रखा था। वह जानता था कि धर्म पारलीकिक और लौकिकके भेदसे दो तरहका है। एक श्रावकके लिये यह उचित है कि वह दोनेंका अभ्यास सुचार रीतिसे करे। अशोकने अपनी शिक्षाओंसे धर्मके इम भेदका पूरा ध्यान स्वर्ता।

१-मैअशो॰ पृ० ४९-५० । २-अघ॰ पृ० १६३-१६७ - पंचम किलाहेखा ३-अघ० पृ० ६३९ । ४-अघ८ पृ० ३१६-प्रयम स्तम्म स्थि।

उसकी शिक्षाओं में निम्न बाटोंका उपदेश मनुष्यके पारलीकिकक धर्मको रूक्ष्य करके दिया गया था; नो नैनधर्मके अनुकूल है:-

- (१) जीवित प्राणियोंकी हिंसा न की जावे और इमका अमली नमूना स्वयं अशोकने अपने राजधरानेको शाकभोजी बनाकर उपस्थित किया था। इम देख चुके हैं कि अशोकका अहिंसातत्व बिच्कुल जैनधमंके समान है। वह कहता है कि सजीव तुषको नहीं जलाना चाहिये (तुसे सजीवे नो झापेनिविपे) और न वनमें आग खगाना चाहिये। यह दोनों शिक्षायें जैनधमंमें विशेष महत्व रखती हैं। वनस्पतिकाय, जलकाय आदिमें जैनोंने ही जीव बनलाये हैं।
- (२) मिध्यात्वबर्द्धक सामाजिक रीति-नीतियोंको नहीं करना चाहिये अर्थात ऐसे रीति रिवान जो किसीके बीमार होनेपर, किसीके पुत्र पुत्रीके विवाहोत्सवपर अथवा जनमकी खुशीमें और विदेशयात्राके समय किये जाते हैं, न करना चाहिये। इनकी वह पापवर्द्धक और निर्श्यक बतलाता है और खासकर उस समय जब इनका पालन स्त्रियों द्वारा हो, कारण कि इनका परिणाम संदिग्ध और फल नहींके बराबर है। और उनका फल केवल इस मबमें मिलता है। इनके स्थानपर वह धार्मिक रीति रिवानों को जैसे गुरुओं का आदर, पाणियोंकी लहिंसा, अमण और बाह्मणोंको दान देना जादि कियायोंका पालन करनेका उपदेश देता है। बहांपर अशोक प्रगटतः मोले मनुष्योंकी देवी, भवानी, स्वस, पितृ

१-अघ॰ ए० १४८-**व्युर्व व ग्यारस शिक्षकेस ।** २-अघ० ए० १५२-१५३**-पंचन स्तरून केस ।** १-अस. Pts Id II I: tro. ४-अघ० ए॰ २**१९-नवम शिल्लोक**।

आदिकी मान्यता मनाने आदि शैकिक पाखण्डका विरोध कर रहा है। भारतीय समानमें यह पाखण्ड बड़े मुद्दतोंसे बढ़ रहा है। अशोकके लाख उपदेश देनेपर भी आनतक यह निर्धंक और पापवर्द्धक रीति नीति जीवित है। लोग अब भी देवी, भवानी, पीर-पैगम्बर आदिकी मान्यतःयें मनाकर सांतारिक भोगोपभोगकी **रि**सामग्रीके पालनेकी लालप्तामें पागल हो हे हैं। भशोककी यह शिक्षा भी ठीक जैनधर्मके अनुवार है। जैन शास्त्रोंमें मिध्यात्वपाखण्डहा घोर विरोध किया गया है और ध भिक कियायोंके का नेका उपदेश है।

- (३) सत्य बोलना चाहिये जैनोंके पंचाणवतोंने यह एक सत्याण्यवत है।
- (४) अल्प व्यय और अल्पभांड्ताका अम्यास करना अर्थात् थोड़ा व्यय करना और थोड़ा संचय करना अच्छा है। अशोककी इस शिक्षाका भाव जनोंके परिग्रह प्रमाण ब्राउके समान है। श्रावक इस ब्रतको ग्रहण वरके इच्छाओंका निरोध करता है और अहर व्ययी एवं अल्र परिग्रही होता है।

परिमितपरिष्रहः स्यादिच्छापरिमाणनामापि ॥ ३ ॥ १५ ॥

१-उप् पृ ६२४ तथा ग्लब्सण्डश्रावकाचारमें छिखते हैं:-आपगासागरस्नानम्चयः सिकताइपनाम् । गिरिपातोऽग्निपातइच टोकमूढं निगद्यते ॥ १ ॥ २२ ॥ वरोपलिप्सयाञावान् रागद्वेषमलीमसाः । देवता यद्पासीत देवतामूहमुच्यते ॥ १ ॥ २३ ॥ २-अध० ५० ९६-ब्रह्म० द्वि० शिलःलेख । ३-तत्वार्थसूत्रम अ∙ 🔊 सूत्र० १। ४-अघ० पृ० १३१-तृतीय शिला०। ५---धनधान्यादिप्रन्थं परिमाय ततोऽधिवेषु निःस्पृहता ।

- (१) संयम और भावशुद्धिका होना आवस्यक है। अशोक कहते हैं कि जो बहुत अधिक दान नहीं कर सक्ता उसे संयम, भाव-शुद्धि, कृतज्ञता और टर्ड भ क्तिका अम्यास अवस्य करना चाहिये। एक श्रावकके लिये देव और गुरुकी पूजा करना और दान देना मुरूष कर्तव्य बताये गये हैं। अशोकने भी ब्राह्मण और श्रम-णोंका आदर करने एवं दान देनेकी शिक्षा जनसाधारणको दी थी। यदि वह दान न देसकें तो संयम, भावशाद्धि और दृढ़ भक्तिका पालन करें। जैनधर्ममें इन बातोंका विधान खाम तौरपर हुआ मिलता है। संयम और भावशुद्धिको उपमें मुख्यस्थान पाप्त है।
- (६) अज्ञोककी धर्मयात्रायें स्व-पर कल्याणकारी थी। उनमें भ्रमण और ब्रह्मणों हा दर्शन करना और उन्हें दान देना तथा मामवासियोंको उपदेश देना और धर्मविषयक विचार करना **भावस्य ६ थे । जैन** संघ का विहार इसी उद्देश्य से होता है । जैन संघमें श्रावक श्राविका साधुजनके दर्शन पूजा करके पुण्य-बन्ध इरते हैं और उन्हें बड़े मक्तिमावसे आहार दान देते हैं। साधुनन ं अथवा उनके साथके पंडिताचार्य सर्व साधारणको धर्मका स्वरूप

१-अथ० १० १८९-सप्तम शिका०। २-दाणं पूजा मुक्खं सावय भम्मो, ण सावगो तेण विणा।-कुंदकुं राचार्य। ३-अध० पृ० १९७ व १११-अष्टम व नवम् शिला०-' ब्राह्मण और ब्रमण 'का प्रयोग पहिन्छे बाषारणतः साधुत्रनको लक्ष्य कर किया जाता था।

४-'भावो कारणमुदो गुणदोग्राणं जिलाविति।'-अष्टपाहुङ पृ० १६२ । 'संज्ञम जोगे जुतो जो तबसा चेट्टदे अणेगविधं। सो कम्मणिज्जराए विवकाए वहरे जीवो ॥२४२॥५॥-मुलाचार । ५-अघ• पृ० १९६-अप्टमशि•।

समझाते हैं और खुब ज्ञान गुदड़ी लगती है। माछम होता है कि भशोकने अपनी धर्मयात्रायोंका ढांचा जैनसंघके आदर्शपर निर्मित किया था।

- (७) सर्वे प्राणियोंकी रक्षा, संयम, समाचारण और मार्देव ( सवभूतानं अछिति, संयम, समचरियं, मादवं च ) धर्मका पालन करनेकी शिक्षा अशोकने मनुष्योंको परभव सुखके लिये समुचित रीत्या दी थी। कनिधर्ममें इन नियमोंका विधान मिलता है। समाचरण वहां विशेष महत्व रखता है। जैन मुनियोंका आचरण 'समाचार' रूप और धर्म साम्यभाव कहा गया है। सर्वे प्राणि-बोंकी रक्षा, संयम और मार्दव नैनोंके धर्मके दश अँगोंमें मिलते हैं।
- (८) अशोक कहते हैं कि 'एकान्त धर्मानुराग, विशेष आत्म-परीक्षा, बड़ी सुश्रुषा, बड़े भय और महान् उत्साहके विना ऐहिक स्रीर पारलोकिक दोनों उद्देश्य दुर्लंभ हैं।' नैनोंको इस शिक्षासे कुछ भी विरोध नहीं होसका। श्रावक्रके लिये धर्मेच्यानका अभ्यास करना उपादेय है " और भारमपरीक्षा करना-प्रतिक्रमणका नियमित

मोहनखोह निहीणो, परिणामो अप्पणो हि समो ॥७॥ प्रवचनसार ।

१-अध० पृ० २५०-त्रयोदश शि०।

२-समदा सामाचारो सम्माचारो समो व आचारो।

सन्वेसिंहि सम्माणं सामाचारो दु भाचारो ॥१२३॥४॥ मुला• । अथवा:- "चारितं खलु धम्मो, धम्मो जो सो समोति णिहिहो।

३-"संतीमद्व अञ्जव लाघव तव संजमो अर्किचण्हा।

तह होर बहाचेरं सचं चाओ य दस धममा ॥७५२ ॥-मूला• । ४-अध० पु॰ ३१०-प्रथम स्तंमछेख । ५-अद्वप्रहु**ड् १**० २१४

विधान रखना जैनधर्ममें परमावश्यक है। वड़ीसुश्रूषा वैयात-त्यकी द्योतक है। वहा भय संसारका भय है और उससे क्रुटने का दढ़ अनुगग बड़ा उत्साह है।

(९) अशोक धर्म पालन करनेका उपदेश देते थे और धर्म यही बताने थे कि 'व्यक्ति पापाश्चव (अप'स्रवः) छे दूर रहे, बहुतसे अच्छे काम करे, दया, दान, सत्य और शौचका पालन करे। **अक्षोकने** ज्ञान दान दिया था; <sup>६</sup> पशुओं और मनुष्योंके लिये चिहित्सालय खुलवाहर औषधिदानका यश लिया था." वृद्धों और गरीबोंके भोजनका प्रबंध करके आहारदानका पुण्यबंध उपार्जन किया था अोर जीवोंको पाण दक्षिणा देकर, परमोत्कष्ट अभय-दानका अभ्यास किया था। जैनधर्ममें दान ठीक इनी प्रकार चार तरहका बताया गया है। " जैनधर्ममें ही कर्मवर्गणाओं के बाश्रव होनेपर पापवन्ध होता लिखा है। १९ अशोक भी पापकी व्यारुया ठीक ऐसी ही कर रहा है। पापकी व्यारुया वैदिक और बीद्धधर्मीके सर्वथा प्रतिकूल है; क्यों कि इन दोनों दर्शनों में कर्म

१-मूला० पृ• ११ व । २-अष्टपाहुद पृ• २३५ ।

३-जिणवयणमणुगणेता संवार महाभयंपि चितंता। गब्मवसदीसु भीदा भीदा पुण जम्ममरणेसु ॥८०५॥-मूठा० । परिय भय मरणे समं।' -मूछ। • I

४-उच्छंम्बभावणाधं पसंससेवा सुदंसणे सदा ।

ण जहिद त्रिण सम्मतं कुट्यंतो नाणमग्गेण॥१४॥ अष्ट० १० ८९। ५-६. अघ० ए० ३१७-द्वितीय स्तंभकेखा ७-अघ०। ८-अप • १० १७१-३८०-सप्तम स्तंमछेख । ९-अप • १० ३१७-हितीय स्तंमछेक । १०-तंत्वांषं । १० ५५ । ११-प्रवचनसार टीका बांड २ पु॰ १३२ व तत्वार्ष । पु॰ १२४।

एक ऐसा सुक्ष्म पुद्रल पदार्थ नहीं माना गया है जिसका आश्रव होसके । दया, दान, सत्य और शौच धर्म भी जैनमतमें मान्य है।

(१०) अशोकने अंकित कराया था कि आत्मपरीक्षा बड़ी कठिन है, तो भी मनुष्यको यह देखना चाहिये कि चंडता, निष्ठु-रता, कोघ, मान और ईप्यी यह सब पापके कारण हैं। वह इनसे दूर रहे । कारागारमें पड़े हुये प्राणदण्ड पुरस्कत कैदियोंके लिये भी अशोकने तीन दिनका अवकाश दिया था; जिसमें वे और उनके संबंधी उपवास, दान आदि द्वारा परभवको सुधार सर्के। र एक धर्म-परायणके राजाके लिये ऐसा करना नितांत स्वामाविक था। अशोककी यह शिक्षा भी जैनधर्मके अनुकूल है। केदियोंका ध्यान समाधिम-रणकी ओर आकर्षित करना उपके लिये स्वाभाविक था। जैनका स्वभाव ही ऐसा होजाता है कि वह दूपरों हो केवल जीवित ही न रहने दे, प्रत्युत उसका नीवन सुखमय हो, ऐसे उपाय करे। अशोक भी यही करता है।

इस प्रकार अशोकने जो बातें पारलीकिक धर्मके लिये आव-इयक बताई हैं, वह जैनवर्ममें मुख्य स्थान रखती हैं। हां, इतनी बात ध्यान रखनेकी अवस्य है कि अशोकने अपने शासन लेखोंमें लौकिक और पारिलौकिक धर्ममें ब्राह्मण-श्रमणका आदर करना, दान देना, त्रीवोंकी रक्षा करना, कृत पापोंसे निवृत होनेके लिये मात्म परीक्षा करना और व्रत उपवास करना मुख्य हैं। इन्हीं पांच बातोंके अन्तर्गत अवशेष बातें आनाती हैं। और इन्हीं पांच बातोंका

१—अघ० पृ० ३२४—हतीय स्तंभछेख। २—अघ० पृ० ३३९। ३-भाअशो० पृ० १२६-१२७।

उपदेश नैन शास्त्रोंमें मिलता है। सब नीवोंपर दया करना, दान देना, गुरुओंकी विनय और उनकी मूर्ति बनाकर पूना करना, कत्पा-पोंके लिये प्रतिक्रमण करना और पर्व दिनोंमें उपवास करना एक श्रावकके लिये आवश्यक कर्म है।

करो और चाहे एक देशरूप, परन्तु करो अवस्य ! और वह यह मी बतला देते हैं कि सर्वरूपेण धर्मका पालन करना महाकठिन है। यहांपर उन्होंने स्पष्टतः जैन शास्त्रोंमें बताये हुये धर्मके दो मेद-(१) अनगार धर्म और (२) मागार धर्मका उद्धेल किया है। अनगार-श्रमण धर्ममें धार्मिक नियमोंका पूर्ण पालन करना पड़ता है; किन्तु सागार धर्ममें वही बातें एक देश-आंशिक रूपमें पाली नातीं हैं। इस अवस्थामें अशोकका पारलीकिक धर्मके लिये जो बातें आवश्यक बताई हैं, उनसे भी जैनोंको कुछ विरोध नहीं है; क्योंकि वह सम्यक्त्रमें बाधक नहीं हैं। तिसपर जैन शास्त्रोंमें उनका विधान हुआ मिलता है। अशोक लीकिक धर्मके ही किये कहते हैं कि:—

(१) माता-पिताकी सेवा करना चाहिये। विद्यार्थीको आचा-

१-इल्पसूत्र पृ० ३२-त्रराएयो॰ मा॰ ९ पृ० १७२ फुटनोट १। २-अघ० पृ० १०९-सप्तम श्विताः। ३-अघ० पृ० २२०-श्वि० ११। ४-अष्टपाहुद्व पृ० ९४ व ९९।

५-द्वी हि भर्मो गृहस्थानां छोकिकः पारछोक्किकः । छोकाम्रशे भवेदायः परः स्यादागमाम्रयः ॥ सर्व एव हि जैनानां प्रमाणं स्नीकिको विश्वः । यत्र सम्यक्त्व हानिने यत्र न स्तद्वणस् ॥

र्यकी सेवा करना नाहिये और अपने जाति भाइयोंके पति उचित वर्तीव करना चाहिये। (ब्रह्मगिरिका द्वि० शि०, अघ० ए० ९६)

- (२) मनुष्य व पशु चिकित्साका प्रबन्ध करना चाहिये । फूळ फल जहां न हों, वहां भिजवाना चाहिये और मार्गीमें पशुओं व मनुष्योंके भारामके लिये वृक्ष लगवाना व कुँये खुदवाना चाहिए।
- (३) बन्धुओंका भादर और वृद्धोंकी सेवा करनी चाहिये। ( चतुर्थ शि॰ ) वृद्धोंके दर्शन करना और उन्हें सुवर्णदान देना चाहिये। (अष्टम शि॰)
- (४) दास और सेवकोंके प्रति उचित व्यवहार और गुरु-ओंका भादर करना चाहिये। (नवम शि०)
- (५) और अनाथ एवं दुखियोंके प्रति दया करना चाहिसे । ( सप्तम स्तम्भ लेख )

इन लोकिक कार्योको अशोक महत्वकी दृष्टिसे नहीं देखते थे। वह साफ लिखते हैं कि 'यह उपकार कुछ भी नहीं है। पहि-लेके राजाओंने और मैंने भी विविध प्रकारके सुखोंसे लोगोंको सुखी किया है; किन्तु मैंने यह मुखकी व्यवस्था इसिलये की है कि ु लोग धर्मके अनुसार आचरण करें।" अतः अशोकके निकट धर्मका मूल भाव पारलीकिक धर्मसे था। लौकिक धर्म सम्बन्धी कार्य मूल धर्मकी वृद्धिके लिये उनने नियत किये थे। जैनधर्ममें लौकिक

१---'विणहं हुप्पडि आरं समणाआसी वं जहा । अम्पिडणो अदिदायगस्य धम्मापरियस्य ॥ २---धोमदेव:--'माता-पित्रोरच पूजक:'---श्री मण्डनगणि । ३-अघ० पृ० ३७६--स्तम स्तम्भ छेख ।

कार्यो है। करना पारिली किक धममें सहायक होनेके लिये बताया है। प्रवृत्ति भी निर्वृतिकी ओर ले जानेवाली है। अशोक भी इस सुरूप मेदके महत्वको स्पष्ट करके तद्रुप उपदेश देते हैं।

निममकार अशोककी धार्मिक शिक्षायें जैनधर्मके अनुकूल हैं, जनोंके उसी प्रकार उनके शामन-लेलोंकी भाषामें भी पा!रमापिक शब्द अनेक बातें जनधर्मकी द्योतक हैं। खास बात व्यवहृत किए थे। तो यह है कि उन्होंने अपने शासन लेख पाकत म,ष,ओंमें हिखाये हैं; जैसे कि जैनोंके ग्रंथ इसी भाषामें हिखे गये हैं। अशोइकी प्राकृत जैनोंकी अपभ्रंश प्रकृतसे मिलती जुलती है। तिमपर उन्होंने को निम्न श्रृट्शेंका प्रयोग किया है, वह खाम जैनोंके भावमें है और जैनधर्ममें वे शब्द पारिभाषिक रूप (Technical Term) में व्यवहृत हुये हैं; यथा:-

- (१) श्रावक या उपासक-शब्दका प्रयोग रूपनाथके प्रथम कुत्र शिकालेख बैराट और सहसरामकी आवृतिमें हुआ है। जैन वर्ममें ये शब्द एक गृहस्थके बोतक हैं। वीद वर्ममें श्रावक उस साधुको कहते हैं जो विहारों में रहते हैं। अतः यह श्रव्द अञी-बके जैनत्वका परिचायक है।
- (२) प्राप्य-कर बहा गिरिके द्वितीय क्यु श्विकालेखमें क्युक्त हुआ है । जैनवर्ममें संसारी जीवके दश पाण माने गर्वे हैं

१-बाइवाजगढी और मन्यइसकी बिक्सओंपर खुरी हुई अब्रोककी इक्सरितकोची भाषा जैन अपश्रेशके समान है। देखों ' प्रकारताय by Dr. R. Hoarnie, Calcutta, 1880. Introduction. .२**०क्षप्रमूप** ५० ५५ व **चद०। ३-४क्ष्यु० मृक्षित, ५० ६२।** 

भौर उन्होंके अनुसार कमती बढ़ती रूपमें संसारी जीवोंके विविध मेद ही हुये हैं।

- (३) जीवशब्दका व्यवहार प्रथम शिलालेखमें हुआ है। जिनधर्ममें 'जीव' सात तत्वोंमें प्रथम तत्व माना गया है ।
- (४) श्रमण शब्द तृतीय व अन्य शिलाहेखों में मिलता है। जैन साधु और जैन वर्म क्रमशः श्रमण और श्रमणवर्म नामसे परिचित है।
- (५) प्राण अनारम्भ शब्द तृतीय शिलालेखमें है। जैनोंमें यह शब्द पतिरोध रूपमें ''पाणारम्भ'' रूपमें मिलता है।
- (६) भूत शब्द चतुर्थ शिकालेखमें प्रयुक्त हुआ है। जैन शास्त्रोंमें जीवके साथ इस शब्दका भी व्यवहार हुआ मिलता है।

१-पंचिव इन्दियपाणा मणविचिकाया य तिर्णि बलपाणा । आणपाणपाणो आउगपाणेण होति दसपाणा ॥५७॥ प्रवचनसार । २-तत्वार्थाधिगम सत्र १।४-५०६ ।

३-मूलाचार पृ० ३१८ व कल्पसूत्र पृ० ८३ ।

४-सब्बं पाणारंभं पच्चक्खामि अलीयवणं च ।

सन्वमदत्तादाणं मेहुण परिग्गहं चेव ॥ ४१ ॥ मूला॰

५-Js. Pt I & II Intro. और मूला० पृ० २०४ यथा:-अशोकने जीव, पाण, भूत और जात शब्दोंका को व्यवहार किया है वह 'आचाराङ्गसूत्र' (S. B. E. P. 36 XXII) के इस वाक्य अर्थात् पाणा-भूया-जीवा-सत्ता के विल्कुल समान है। वेशक अश्लो-कने इनका व्यवहार एक साथ नहीं किया है; किन्तु इनने प्राण व भूत ( अनारंभी प्राणानां अविहिंसा भूतानां ) का व्यवहार साथ ? करके स्पष्टतः इन शब्दोके पारस्परिक भेदको स्वीकार किया है; जैसे कि जैन प्रकट करते हैं। (भाअशो॰ पृ॰ १३७) दि॰ जैनोंके प्रतिक्रमणमें भी " पाणभूद जीवसत्ताणं " रूपमें इसका उल्लेख है। (ब्रावक प्रतिक्रमण पृष्ट ५)

- (७) कल्प शब्दका व्यवहार पंचम शिलाछेखमें हुआ है। त्रेनोंकी कालगणनामें करूपकारू माना गया है।°
- (८) एक देश शब्द सप्तम शिलालेखर्मे मिलता है। जैन-घमंमें भी आंशिक घमें को एक देश घमें बताया गया है।
- (९) सम्बोधिका प्रयोग अष्टम शिलालेखमें है। जैनशास्त्रमें बोधि सम्बग्दर्शनकी प्राप्तिको कहा गया है।
- (१०) वचन गुप्तिका उपदेश बाग्हवें शिलालेखमें है कि अपने धर्मसे भिन्न धर्मीके प्रति वचन गृतिका अम्यास करो, जिससे परस्पर ऐक्यकी बढ़वारी हो। गुनि जैनधमें में तीन मानी गई हैं-(१) मनगुप्ति (२) वचनगुप्ति और (३) कायगुप्ति। अन्यत्र यह मेद नहीं मिलता है।
- (११) समनायका व्यवहार भी बारहवें शिलालेखमें है। जैन द्वादशांगमें एक अंग ग्रन्थका नाम 'समवायांग' है। "
- (१२) वेदनीय शब्द त्रयोदश शिलालेखमें भशोकने दुःख प्रकाशके लिये प्रयुक्त किया है। जैनधर्ममें भी वेदनीय शब्द दुःख मुखका द्योतक माना गया है और आठ कर्मों में एक कर्मका नाम है।

४-मू अवार पृ० १३५ व तत्वार्षे । १०५-१७६। ५-तत्वार्षे विगमस्त्र, पृ॰ ३०। ६-तत्वार्षविगमस्त्र, पृ॰ १६०।

<sup>&#</sup>x27; जो समो सन्द्रभृदेसु तसेसु थावंसुय । जस्स रागो य दोशो य वियि ण जणेति दू ॥५२६॥ मुला । १-" पयलियमाणकमाओ पयक्रियमिच्छत्तमोहसमिचत्तो । पाबइ तिह्रवणवारं बोही जिणसासणे जीवो ॥७८॥ -अष्ट० १० २१५ २-पृष्णार्थसिद्धयुपाय ४१७। 3-'सेय भवभयम**इ**णी बोधी ।'-मूडा• पृ• २७७

- (१३) अपासिनवे (अपस्तर) शब्दका प्रयोग द्वितीय स्तंम लेखमें पापरूपमें हुआ है। जैनवर्भमें आस्त्रव शुभ और अशुभ ही माना गया है। अशुभ अथवा अप आस्त्रव पाप कहा गया है।
- (१४) आसिनव नो 'आसव' शब्दका अपभ्रंश है तृतीय स्तम्भ लेखमें व्यवहृत हुआ है। जैन शब्द 'अण्ड्य ', और यह दोनों एक ही घातुसे बने हैं। यह और आसन शब्द समाननाची हैं। आसव शब्द बीदों द्वारा भी व्यवहृत हुआ है; किन्तु अशोक्ष्ने इस शब्दका व्यवहार उनके भावमें नहीं किया है। खास बात यहां दृष्टव्य यह है कि इस स्तंभलेखमें आस्रव (आसिनव) के साथर अशोकने पापका भी उल्लेख किया है। डा॰ मांडः रकर कहते हैं कि बौद्ध दर्शनमें पाप और भासन, ऐसे दो भेद नहीं हैं। उनके निकट पाप शब्द आसवका द्योतक है। किन्तु जैनवर्भमें पाप अलग माने गये हैं और आसव उनसे भिन्न बताये गये हैं। कषायों के वश हो दर पाप किये जाते और आक्षत्रका संचय होता है। क्रोध, मान, मत्या, लोम रूप चार क्षाय हैं। अशोक क्रोध और मानका उल्लेख पापास्त्रवके कारण रूपमें करता है। अशोककी ईप्यी जैनोंके द्वेष वा इंट्योके समान हैं। चंडता और निष्दुरता केनों ही हिंसाके अन्तर्गत समिष्ट होते हैं। यह पाप और आसवके कारण है। इस प्रकार अशोक यहां भी बोद्ध या किसी अन्य धर्मके सिन्हांतों और पारिमाधिक शब्दोंका व्यवहार न करके जैनोंके सिद्धान्त और उनके पारिभाषिक शब्दोंका प्रयोग कर रहा है।

<sup>ः</sup> ए∺तरनार्थंभिगं**जस्**त्र¦्षृ० १२४ । २**-इपीप्रकिया इण्डिया मा**र्७ २ पु॰ २५०। ३३-माजवो । पृङ गर्दस्यपर्द ।

- (१५) द्विपदचतुष्पदेषु पिश्ववाश्चिरेषु-( दुपदचतुषदेशु पिश्ववालिचलेषु ) वाक्य द्वितीय स्तम्भ लेखमें मिलता है । यहां पशुओं के भेद गिनाये हैं; जिनपर अशोकने अनुग्रह किया था और यह जैनों के तीन प्रकारके बताये हुये तिर्यचों के समान हैं । जैनों के पंचेन्द्रिय तिर्यंच जीव (१) जलचर (२) थलचर और (३) नमचर इस तरह तीन प्रकारके हैं।
- (१६) जीवनिकाय शब्द-पंचम स्तम्भ लेखमें आया है स्वीर इस रूपमें इनका व्यवहार जैनोंके शास्त्रोंमें हुआ मिलता है।
- (१७) प्रोषध शब्द पंचम स्तम्भलेखमें है और जैनोंमें यह प्रोषधोपवास खास तीरपर प्रतिपादित है।
- (१८) धर्मदृद्धि शब्द षष्टम स्तम्भलेखर्मे प्रयुक्त है। जैन साधुओं द्वारा इन शब्दका विशेष प्रयोग होता है और नैनोंको बर्मवृद्धिका विशेष ध्यान रहता है।

इस प्रकार जैनोंके उपरोक्त खास कटरोंका व्यवहार करनेसे अशोकको दार्जनिक भी अशोकका जैन होना प्रमाणित है। तिस-सिखांत जैनमता- पर उनके आपन लेखोंसे जिन घार्भिक सिद्धां-नुसार हैं। न्तोंमें उनका विश्वास प्रगट होता है, वह भी जैनघर्भके अनुकूछ है। जैसे:—

(१) भशोक प्राणियोंके अच्छे बुरे कामोंके अनुसार सुल-दुःस्वरूप फल मिलना लिस्तने हैं। वह पापसको एक मात्र

१-'ईर्यायये प्रचलताय मया प्रमादा देखेन्द्रियप्रमुख जीवनिकाय वाषा ।" इत्यादि । २-रत्नकरण्डमायकाचार ४-१६ व १ मृ० । ३-'बीर' वर्षे ५ पृ० ३९२ । ४-चतुर्थ, नवम एवं जीयोदश श्विलांडेस-अमेसी० मा० १७ पृ० २६९ ।

विपत्ति बतलाते हैं। कैन इष्टिसे यह बिल्कुल ठीक है। आस-वका नाश होनेपर ही जीव परमसुख पा सक्ता है। अशोकने भासन शब्दको जैन भानमें प्रयुक्त किया है, यह लिखा जाचुका है। अतएव अशोकका श्रद्धान ठीक जैनों के अनुपार है कि प्राणि-योंका संसार स्वयं उनके अच्छे बुरे कर्मीपर निर्मर है। कोई सर्व-शक्तिशाली ईश्वर उनको सुखी बनानेवाला नहीं है। कर्मवर्गणा-ओं इन आगमन (अ स्न १) रोक दिया जाय, तो भारमा सुली हो जाय।

- (२) आत्माका अपरपना यद्य पे भशोकने स्पष्टतः स्वीकार नहीं किया है; किन्तु उन्होंने परभवमें आत्माको अनन्त सुखका उपभोग करने योग्य लिखा है। इससे स्पष्ट है कि वह आत्माको अमर-अविनाशी मानते हैं और यह जैन मान्यताके अनुकू है।
- (३) लोकके विषयमें भी अशोकका विश्वास नेनोंके अनुकूक प्रतीत होता है। वह इहलोक और परलोकका भेद स्थापित कैरके आत्माके साथ र लोकका सनातन रूप स्पष्ट कर देते हैं । उनके निकट लोक भनादि है; जिसमें जीवात्मा अनंत कालतक भनंत सुलका उपभोग कर पक्ता है। दित अशोक 'करा-काल'का उल्लेख करके लोक-व्यवहारमें नो यहां परिवर्तन होते रहते हैं, उनका भी संदेत कर रहे हैं। जैन कहते हैं कि यद्यपि यह लोक अनादि निधन है, पर भरतखण्डमें इसमें उलटफेर होती रहती है; जिसके

१-दश्चम शिलालेख-अध० पृ० २२०।२-तत्वार्थ० अ० ६-१०। ३-जमीसो० भा० १७ पृ० २७०। ४-एको मे सासदो अप्या णाणदंसण लक्खणो । सेसा मे बाहिरा भावा सब्वे संजोग लक्खणा ॥८॥-क्रुन्दकुन्दाचार्यः । ५-अघ० पृ० २६८-त्रयोदश शि० । ६-अघ० पृ० १४८ व १६३-चतुर्थं व पंचम शिला०।

कारण इमका भादि और अंत है। एक परिवर्तन भथना उलटफेर 'कल्प' कहलाता है।

- (8) धर्मके सिद्धांतमें अशोक नीवोंकी रक्षा अथवा अहिं-साको मुरूप मानते हैं। उनके निकट अहिंमा ही धर्म है। नैन शास्त्रोंमें भी धर्म दयामई अथवा अहिंमामई निर्दिष्ट किया गया है। उसमें धर्मके नामपर यज्ञमें भी हिंसा करनेकी मनाई है। अशोक्ष्में भी यही किया था।
- (५) धर्मध पालन पत्येक प्राणी कर सक्ता है। जैनधर्मकी शरणमें आकर क्षुद्रमें क्षुद्र जीव अपना आत्मक्र्याण कर सक्ता है। है ठीक इन उदाग्वृत्तका अनुमरण अशोकने किया था। उनका प्रतिघोष था कि धर्मविषयक उद्योगके फलको केवल बड़े ही लोग पासके ऐसी बात नहीं है; क्योंकि छोटे लोग भी उद्योग करें तो महान स्वर्गका सुख पासके हैं। इन प्रकार उन्होंने धर्मागधनकी स्वतंत्रता प्रत्येक प्राणीके लिये कर दी थी और इस बातका प्रयत्न किया था कि हरकोई धर्मका अभ्यास करे। उनका यह कार्य भी यज्ञ-हिंसाके प्रतिरोधकी तरह वैदिक मान्यताका लोग था। ब्राह्मण समुदायका श्रद्धान और व्यवहार था कि धार्मिक कार्य करनेका पूर्ण अधिकार उन्हींको प्राप्त है। अशोकने भगवान महावीरके उपदेशके अनुमार प्रत्येक प्राणीको आत्म-स्वातंत्रय और पुण्यसंचय

१-धर्ममहिंग्रारूपं संशृष्यन्तोषि ये परित्यक्तुम् ।

स्यावरहिंसामसहाज्ञसहिंसां तेऽपि मुंचन्तु ॥७५-पुरुषार्थसिद्धयुगाय। २-मूलाचार पृ० १०८ व उस्० । ३-वीर वर्षे ५ १० २३०-२३४ । ४-स्पनाय और सहस्रामके सिठालेख; मरडीका शि० व बहागिरीका शिका०।

करनेका अधिकार देकर ब्राह्मणोंकी इस मान्यताको नष्टपाय कर दिया था । उपरोक्त पांचों बातोंका श्रद्धान रखने और तद्वत प्रय-त्न करनेसे उनने यहां सत्य धर्मका सिका जना दिया था। उनसे कई सौ वर्षो पहलेसे जो मनुष्य (अर्थात ब्राह्मण) यहां सच्चे माने नाते थे, वे अपने देवताओं सहित झुठे सिद्ध कर दिये गये; यह बह स्वयं बतलाते हैं।

- (६) धर्मका पालन पूर्ण और आंशिक्र्रूपमें किया जाता है। नैनशास्त्रों में यह भेद निर्दिष्ट है। अशोक भी एक देश अथवा पुर्णेह्रपमें धर्मका पालन करनेकी सलाइ देते हैं रे तथापि वह सावधानतापूर्वक कह रहे हैं कि आश्रवके फंदेसे तबही छूटा (अप-रिस्नवे) जामका है, जब सब परित्याग करके बड़ा पराक्रम किया नाय!<sup>3</sup> यह बड़ा पराक्रम त्यागके परमोचयद श्रमणके भतिरिक्त और कुछ नहीं है। है जैनशास्त्रोंका ठीक यही उपदेश है।
- (७) अशोकके निकट देवताओंकी मान्यता भी जैनोंके समान श्री। वह कहते हैं कि देवताओंका सम्मिश्रण यहांके लोगोंके साथ बन्द होरहा था; उपको उन्होंने फिर जीवित कर दिया। जैनशा-स्त्रोंका कथन है, जैसे कि मम्राट् चन्द्रगुप्तके सोलइ स्वप्नोंमेसे एक स्वमके फलहर बतलाया गया है कि अब इम पंचमकालमें देवता लोग यहां नहीं आयेंगे; <sup>६</sup> ठीक यही बात अशोक कर गहे हैं।

१—अघ० पृ० ७४-७५ ह्यनाथका प्रथम लघु० क्रिला०। २-अघ० पृ० १८९ सप्तमिशिङा०। ३-अघ० पृ० २२० दशमशिङा०। ४-जैस्०, भा• २ गृ० ५७ व अष्टपाहुइ गृ० ३८—४० व ९९ । ५–रूपनाथक प्रथम रुघु शला•-जगएयो० सन् १९१६ पृ० १११४। ६-जैहि• भा• १३ ए० २३६ ।

उन्होंने इम अभावकी पूर्तिके मद्मयत्न किये और लोगोंको देव-योनिके अस्तित्वका पता बतानेका प्रयत्न किया । देवतालोग स्वयं नो भा नहीं सक्ते थे। अतएव अशोकने उनके प्रतिबिम्ब लोगोंको दिखाये। विमान दिखलाकर वैमानिक देवताओं हा दिव्यक्रप लोगोंको दर्शा दिया ! इन देवताओंके इन्द्रका ऐशवत हाथी जैन लोगों में बहुपिद्ध है। जब तीर्थं कर भगवानका जनम होता है तब इन्द्र इमी हाथीपर चढ़कर आता है। अञक्त भी जेन रथया-त्राओंमें काठ वगैरहके बने हुए ऐसे ही हाथी निकाले जाते हैं। अशोक्ते भी ऐसे ही हाथी जल्लममें दिखाये थे। 5 'अग्नि-एकंघ' दिखलाकर अज्ञोकने ज्योतिषी देवोंके अस्तित्वका विश्वाम लोगोंको कराया प्रतीत है; क्योंकि इन देवोंका शरीर अग्निके ममान ज्योति-मेय होता है। रोषमें भवनवामी देव रह गये। अशोक ने इनके दर्शन भी लोगोंको अन्य दिव्यक्कप दिखलाकर करा दिये थे। मारां-शतः अशोककी यह मान्यता भी जनोंकी देव योनिके वर्णनसे ही ममानता रखती है। इससे यह भी पता चलता है कि अशोकको 'मूर्तिपुना' से परहेन नहीं या । जैनोंके यहां तीर्वं कर भगवानकी मुर्तियां स्थापित करके पूत्रा करनेका रिवान बहुपाचीन है।

(८) अशोक सब धार्मिक कार्योका फल स्वर्ग-सुखका मिलना बतकाता है। उसने मोक्ष अथवा निर्वाणका नाम उल्लेख भी नहीं किया है। बौद दर्शनमें 'निर्वाण' ही जीवन अथवा अहत पदका संतिम फरू लिखा गया है; किन्तू अशोक उपका कही नाम भी

<sup>&#</sup>x27; १-अघ० प्र १४६-पंचमकाताः। २-हरिक पृरु ११। ३-अघ० प॰ १४७। ४-तत्वार्थे॰ ४।१।

नहीं छेते हैं। इसी तरह जैन शास्त्रोंमें मोक्ष ही मनुष्यका अंतिमः ध्येय बताया गया है; पर अशोक उसका भी उल्लेख नहीं करते: हैं। किन्तु उनका मोक्षके विषयमें कुछ भी न कहना जन दृष्टिसे ठीक है; क्यों कि वह जानते थे कि इस जमाने में कोई भी यहां से उस परम पदको नहीं पासक्ता है और वह यहांके लोगोंके लिये घमीराघन करनेका उपदेश देरहे हैं। वह कैसे उन वालोंका उपदेश दें अथवा उछेख करें निसको यहांके मनुष्य इस कालमें पाही नहीं सक्ते हैं। जैन शास्त्र स्पष्ट इहते हैं कि पंचमकालमें (वर्तमान समयमें) कोई भी मनुष्य-च हे वह श्रावक हो अथवा मुनि मोक्ष लाभ नहीं कर सका। वह स्वर्गीके सुखोंको पासका है। किर एक यह बात भी विचारणीय है कि अशोक केवल घर्माराघना करनेपर जोर देरहा है भीर यह कार्य शुभरूप तथापि पुण्य प्रदायक है । जैन शास्त्रानुपार इस शुभ कार्यका फल स्वर्ग सुख है। इसी कारण अशोकने लोगोंको स्वर्ग-प्राप्ति करनेकी ओर आरुष्ट किया है। उसके बताये हुए धर्म कार्योंसे सिवाय स्वर्ग सुखके और कुछ मिल ही नहीं सक्ता था।

(९) कृत अपराधको अशोक क्षमा कर देते थे, केवल इस शर्तेपर कि अपराधी स्वयं उपवास व दान करे अथवा उसके संबंधी वैसा करे। इस देख चुके हैं कि जैन शास्त्रों में पायश्चित्तको विशेष महत्व दिया हुआ है। गहीं, निन्दा, आलोचना और प्रतिक्रमण

१-जमीसो० भा० १७ दुष्ट० २७१। २-अज्जवि ति ।यणसुद्धा अप्पा द्वाएिब लहर इंदत्तं । लोयंतियदेवत्तं तत्थ चुआणिव्बुर्दि जैति ॥७७॥-अष्ट० पृ० ३३८ ३-धम्मेण परिणद्प्पा, अप्पा जदि सुद्धसम्पयोग जुदो। पावदि णिब्दाणसुहं, सुहोदजुत्तो व सग्गसहं ॥ १९ ॥-प्रवचनमार टीका सा० ६ प॰ ३९ । ४-स्तम्भ टेख ७ व जमेसो • सा०, १७, ए० २७०।

करके कोई भी प्राणी कतपापके दोषसे विमुक्त होता है। उसे कायो-त्सर्ग और उपवास विशेष रूपमें करने पड़ते हैं। जिनेन्द्र भग-वानकी पूजन व दान भी यथाशक्ति करना होता है। अतएव रुत पापके दोषसे छटनेके लिये अशोकने जो नियम निर्धारित किया था, वह जैनोंके अनुसार है !

इस मकार स्वयं अशोकके शामन-लेखों तथापि पूर्वोल्लिखत स्वाधीन माक्षीसे यह स्पष्ट है कि अजोकका सम्बन्ध अवस्य जैन धमसे था। हमारे विचारसे वह प्रारम्भमें एक श्रावक (जन गृहस्थ) था और अपने नीवनके अंतिम समय तक वह भाव अपेक्षा जैन मा; यद्यपि पगटमें उसने उदारवृत्ति ग्रहण करनी थी । ब्राह्मणों, आजीविकों और बौद्धोंका भी वह समान रीतिसे आदर करने लगा था। <sup>९</sup> माल्म होता है कि बोद्ध धर्मकी ओर वह कुछ अधिक सदय हुआ या। यद्यपि उसके शासन लेखोंमें ऐसी कोई शिक्षा नहीं है नो स्वाप्त नीदोंकी हो। अक्षत्वरके समान "दीन इलाही" की तरह यद्यपि अशोकने कोई स्वतंत्र मत नहीं चलाया था. तीमी उसकी अंतिम धार्मिक प्रवृत्ति अक्रबरके समान थी। जैन अंकवरको जैनवमन्त्रियायी हुआ प्रकट करते हैं। यह ठीक 🖥 कि अशोकके विषयमें जैन शास्त्रोंमें सामान्य वर्णन है; किन्तु इससे

१-देको प्रायदिवत्त संप्रह-माणिकचन्द प्रन्थमाला । २-अघ० प्र ३६१-षष्ठम स्तम्भ खेबा। ३-मैबु० ए० ११२; सेनार्ट; इंऐ० मा०२० ए० २६० बमीखो० मा० १७ पृ० २७१-२७५। ४-मशोक साफ लिखता है कि 'मेरे मत' में अथवा 'मेरा उपदेश है (१-२ कर्लिंग शिला<del>धेया</del> **व पष्ट**म व सप्तम स्तम्म **हे**स्त) भदः उनका निजी मत किसी सम्प्र**दाय** विशेषसे अन्तमे अवलंबित नहीं था। ५-सस्० ५० ३९७।

हमारी मान्यतामें कुछ बाधा नहीं आती; अशोकका नामोल्लेख तक जैन शास्त्रोंमें न होता तो भी कोई हर्न ही नहीं था। क्योंकि इम जानते हैं कि पहिलेके जैन लेखकोंने इतिहा-सकी ओर विशेष रीतिसे ध्यान नहीं दिया था। यही कारण है कि खारवेल महामेघवाहन जैसे धर्मप्रभावक जैन सम्राट्का नाम निशान तक जैन शास्त्रोंमें नहीं मिलता । अतः अशोकपर जैन-धर्मका विशेष प्रभाव जन्मसे पड़ा मानना और वह एक समय श्रावक थे, यह प्रगट करना कुछ भनुचित नहीं है। उनके शासन-लेखोंके स्तम्भ आदिपर जैन चिह्न मिलते हैं। सिंह और हाथीके चिह्न जैनोंके निकट विशेष मान्य हैं। शशोकके स्तंभोंपर सिंहकी मूर्ति बनी हुई मिलती है और यह उस ढंगपर है, जैसे कि अन्य जैन स्तम्भोंमें मिलती है। यह भी उनके जैनत्वका द्योतक है।

किंतु हमारी यह मान्यता आजक्रकके अधिकांश विद्वानोंके मतके विरुद्ध है। आनक् प्रायः यह अशोकको बौद्ध मानना ठीक नहीं है। सर्वमान्य है कि अशोक अपने राज्यके नवें वर्षसे बोद्ध उपासक हो गया था। केंद्र यह मत पहिलेसे

१-ये दोनो क्रमशः अन्तिम और दूसरे तीर्थङ्करोके चिन्ह है और इनकी मान्यता जैनोमें विशेष है । (वीर॰ भा० ३ पृ० ४६६-४६८) मि॰ टामसने भी जैन चिन्होंका महत्व स्वीकार किया है और कुहाऊंके जैन स्तंभपर सिंहकी मूर्ति और उसकी बनावट अशोकके स्तम्मों जैसी बताई है। (बराएसो० भा० ९ पृ० १६१ व १८८ फुटनोट नं० २) वक्षशिलाके जैन स्तूपोंके पाससे जो स्तंम निकले है उनपर भी सिंह है। (तक्ष• पृ० ७३) अवणवेळगोलके एक शिलालेखके प्रारम्भमें हाबीका विन्ह है। २-इंऐ० मा० २० पृ० २३०।

ही अशोकके बौद्धत्वको वास्तविक मानकर विद्वानोंने स्वीकार किया है, वरन ऐसा कोई स्पष्ट कारण नहीं है कि उन्हें बोद माना जावे। यह मत नया भी नहीं है। डां० फ्लीटै, मि॰ मैक-फैल, र मि॰ मोनहर्ने और मि॰ हेर्सेने अशोकको बौद्ध वर्मानुयायी पगट नहीं किया था। डॉ॰ कर्न और डॉ॰ सेर्नार्ट व हल्श साँ॰ भी अशोकके शामन लेखोंमें कोई बात खाम बौद्धत्वकी परिचायक नहीं देखते हैं, किंतु वह बौद्धोंके सिंहकीय अँथोंके आधारपर अशोकको बौद्ध हुआ मानते हैं। और उनकी यह मान्यता विशेष महत्वञ्चाली नहीं है क्योंकि बौद्धोंके सिंहकीय अथवा ४ थी से ६ ठी श • तकके अन्य ग्रन्थ काल्पनिक और अविश्वसनीय प्रमा-**णित हुये हैं।** तथापि रूपनाथके प्रथम लघु शिलालेखके आघा-रसे जो अशोकको बौद्ध उपासक हुआ माना जाता है, वह भी ठीक नहीं है; क्योंकि बीद उपासकके निये श्रावक शब्द व्यवहृत नहीं होसका है जैसे कि इस लेखमें व्यवहृत हुआ है। वौद्धें के निकट श्रावक शब्द विहारोंमें रहनेवाले भिक्षुओंका परिचायक है " और उपरोक्त लेख एवं अन्य लेखोंसे प्रकट है कि अशोक उस-समय एक उपासक थे। ११

१-बराएबो, १९०८, पृ० ४९१-४९२ । २-मैअशो० पृ०४८ । ३-अर्ली हिस्ट्रो अत्फ बंगाल पु॰ २१४ । ४-जमीसो॰ मा॰ १७ पृ॰ २७१-२७६ । ५-मेबु० पृ० ११२ । ६-इंऐ० मा० २० पृ० २६० । ७-С. J. J. I. p. xLIX जमीसो॰ मा॰ १७ पृ॰ २७१। ८—अज्ञो० पु॰ १९ व २३; भामग्रो• पृ॰ ९६ और मैबु॰ पृ॰ ११०। ९-अघ० पृ० ६९। १०-समबु० मृमिका पृ० १२ । ११-अघ० पृ० WR-CO...I

मस्कीके शिलालेखमें उनका उल्लेख 'एक बुद्ध-शाक्य' के नामसे अवस्य हुआ है; किंतु यह उनके ज्ञानपाप्तिका द्योतक ही माना गया है। १ इससे यह प्रकट नहीं होता कि अशोक्ने बौद्ध-धर्मकी दीक्षा ली थी। हां, यह स्पष्ट है कि वह श्रावक अथवा उपासक हुआ था, जसे कि वह स्वयं कहता है। इससे भाव ब्रती आवक होनेके हैं। किंतु अगाड़ी अशोक वहता है कि करीन एक वर्षसे कुछ अधिक समय हुआ कि जबसे मैं संघमें आया हूं तबसे मैंने अच्छी तरह उद्योग किया है। बौद्धग्रन्थोंमें भी अशोकके बौद्धसंघमें आनेकी इस घटनाका उल्लेख है। उ बुल्हर, स्मिथ और टॅामस सा० ने इप परसे अशोकको बौद्धसंघर्मे सम्मिलित हुआ ही मान लिया था।<sup>४</sup> डॅ।० भाण्डारकर अशोकको बौद्ध भिक्षु हुआ नहीं मानते; बल्क कहते हैं कि संघमें अशोक एक 'भिक्ष-गतिक'के रूपमें अवस्य रहा था। किंतु मि॰ हेरस कहते हैं ाके वह बोद्धसंघमें सम्मिलित नहीं हुना था। <sup>6</sup> अशोक बोद्ध संघमें गया अवस्य था, और भिक्षु नीवनकी तपस्याका उसपर प्रभाव भी पड़ा था; किंतु इतनेपर भी उमने बौद्धधर्म की दीक्षा नहीं की थी। इस घटनाके बाद अशोकने दो शासनलेख प्रगट किये थे।

एक रूपनाथवाला शिलालेख है जो माधारण जनताको लक्ष्य करके लिखा गया है और दूसरा कलकत्ता वैराटवाला शिलाबेख है, निमको उन्होंने बौद्धसंघको रुक्ष्य करके लिखा है। रूपनाथवाला

१-जमीसो० भा० १७ १० २७३ । २-अध० १०, ७३-७४ । कु-महावंश (कोलम्बो) पृ० २३ । ४-जमीसो० मा० १७ पृ० २७४ । ५-माअशो० प्र० ७९-८०। ६-जमीसो० भा० १७ प्र० २७२-२७६।

श्चिकालेख यद्यपि बीदसंघमें हो आनेके बाद लिखा गया है; परन्तु उसमें कोई भी ऐसी शिक्षा नहीं है जो बौद्ध कही जातके। दूसरे वैराटवाछे शिलालेखके अनुसार तो भशोकको बौद्ध हुआ ही पकट किया जाता है। किन्तु वह सर्वे प्रजाको रूक्ष्य करके नहीं लिखा गया है। यदि वस्तुतः अशोक बौद्ध हुये थे तो बह अपने इस श्रद्धानका प्रतिघोष सर्वसघारणमें करते और उनके लेखमें बौद्धशि-क्षाका होना लाजमी था। फिर उनके बौद्ध हो जानेपर यह भी संभव नहीं था कि वह उन मतवालों - जसे ब्राह्मणों, जैनों, खाजि-विक आदिका सत्कार कर मक्ते, जिनका बौद्धग्रन्थोंमें खासा विरोध किया गया है। वैराट शिलालेख केवल नीद्ध मंघको लक्ष्य करके लिखा गया है और उममें अशोक संघको अभिवादन करके जो यह कहते हैं कि 'हे भदन्तगण, आपको मालूम है कि बुद्ध धर्म और संघमें हमारी कितनी भक्ति और गौरव है ' वह ठीक है। यह एक सामान्य वाक्य है, इसमें किसी धार्मिक श्रद्धानको व्यक्त नहीं किया गया है।

अशोकके ममान उदारमना राजाके लिये यह उचित है कि वह जब एक संप्रदायविशेषके संबमें अपने मतको मान्यता दिकाना चाइता है, तो वह शिष्टाचारके नाते उनका समुचित आदर करे और विश्वाम दिलावे कि वह उनके मतके विरुद्ध नहीं है। अज्ञी-कने यही किया था। उनने यह नहीं कहा था कि हमें नीद्रकर्मने-बिश्वास है और इम उसमें दीक्षित होते हैं। शिष्टाचारकी पूर्ति इसके उनने संघको बौद्धधर्मके उन खास ग्रन्थेकि अध्ययन व प्रचार करनेका परामर्श दिया, भी उनके मतके अनुकृत थे; क्योंकि

भशोक यह अन्यत्र पगट कर चुके हैं कि वह प्रत्येक धर्मावल-म्बीको अपने ही घर्मका पूर्ण आदर करना उचित समझते हैं। इसके अतिरिक्त उस लेखमें कोई भी ऐसी बात या उपदेश नहीं है जिससे बौद्धधर्मका प्रतिभास हो । तिसपर इस लेखके साथ ही उपरोक्त रूपनाथका शिलालेख लिखा गया था। इन दोनों शिला-लेखोंमें पारस्परिक भेद भी डष्टव्य है । रूपनाथ वाले शिलालेखमें कुछ भी बौद्धधर्म विषयक नहीं है; यह बात मि॰ हेरस भी प्रकट करते हैं।

यह भी कहा जाता है कि अशोकने अपनी प्रथम घर्मयात्रामें कई बौद्ध तीथोंके दर्शन किये थे। किन्तु माठवें शिलालेखमें प्रयुक्त हुये 'सम्बोधि' शब्दसे जो म॰ बुद्धके 'ज्ञानपानिके स्थान' (बोघिवृक्ष) का मतलब लिया जाता है, वह ठीक नहीं है। <sup>3</sup> यहां सम्बोधिसे भाव 'सम्यक्जान प्राप्त कर होनेसे' है । जैन शास्त्रोंमें 'बोघि' का पालेना ही धर्माराधनमें मुरूप माना गया है। अध्यो-कके यह 'बोधिलाभ' उनके राज्याभिषेकके बाद दशवें वर्षमें हुआ था । हां, अपने राज्यप्राप्तिसे बीसवें वर्षमें भशोक भवस्य म॰ बुद्धके जनमध्यान लुम्बिनिवनमें गये थे और वहां उनने पूजा-भर्ची की थी और उस ग्रामवासियोंसे कर लेना छोड़ दिया था। इसके पहिछे अपने राज्यके १ ४वें वर्षमें वह बुद्धको नाकमन (कनकमुनि)

१-जमीसो० मा० १७ प्र० २७४-२७५ । २--इंऐ., १९१३, पृ० १५९ । ३-अघ० १० १९७ । ४-सेयं भवमय महणी बोधी गुण-वित्यज्ञ मगे लखा। जिंद पिंदरा म हु सुलहा तह्या ण समं पमादो मे ॥७५८॥-- मृठाचार • । ५-अघ • पृ० ३८३-इम्मिन देई स्तम्म छेख • १ ।

के स्तृपका पुनरुद्धार कर चुके थे। किन्तु उनका बौद्धधर्मके प्रति यह भादरभाव कुछ भनोखा नहीं था। वह स्पष्ट कहते हैं कि मैंने मन संप्रदायोंका विनिच प्रकारसे सत्कार किया है। र आजी-विकोंके लिये उनने कई गुफायें बनवाई थीं। 3 इसीपकार ब्राह्मण और निर्प्रन्थों ( जैनों ) का भी उन्हें घ्यान था।

'महावंश' में लिखा है कि अशोकने कई बौद्धविहार बनवाये थे; तो उघर 'राजतरिङ्गणी' से पगट है कि उन्होंने काश्मीरमें कई ब्राह्मण मंदिर बनवाये थे। जैनोंकी भी मान्यता है कि अशोकने श्रवणबेलगोल आदि स्थानोंपर कई जैन मंदिर निर्मित कराये थे। अतएव अशोकको किसी सम्प्रदायविशेषका अनु-यायी मान छेन। कठिन है । उपरोक्त वर्णनको देखते हुये उनका बीद होना अञ्चय है। बीद्धमतको भी वह अन्य मर्तोके समान भादरकी दृष्टिसे देखते थे और बौद्धसंघक्की पवित्रता और अक्षुण्ण-ताके इच्छक थे। विदेशोंमें जो उन्होंने अपने धर्मका प्रचार किया था उससे भी उनके बौदत्वका कुछ भी पता नहीं चलता **है।** मिश्र, मेकोडोनिया प्रभृति देशों में अशोकके धर्मोपदेशक गये थे: किन्तु इन देशोंमें नौद्धेकि कुछ भी चिन्ह नहीं मिळते; यदाप मिश्र, मध्वएञ्चिया और युनानमें एक समय दिगम्बर जैन मुनियेकि अस्तित्व एवं इन देशोंकी धार्मिक मान्यताओं में जैनधर्मका प्रभाव

१-अघ० ए० ३८६-निग्हीब स्तम्भ हेस (बुद्ध इनइ मुनि) बौद्धमतके विशोधी देवदत्तकी संप्रदायमें विशेष मान्य है। २-अध० पृ• ३६०-पष्ट स्तम्भ छेदा । ३-अघ० १० ४०१-तीन गुहा छेखा। ४-महावंश पृ० २३ । ५-राजतरंगिणी भा• १ पृ० २० । ६-हिवि०-मा० ७ पृ० १५०। ७—बमीस्रो० मा० १७ पृ० २७२।

प्रकट होता है। चीन आदि एशियावर्ती देशों में बौद्ध धर्मका प्रचार अशोक के बाद हुआ था और इन देशों में अशोक ने अपने कोई धर्मों पदेशक नहीं भेजे थे। अतः मध्यऐशिया, चीन आदि देशों में बौद्ध धर्मके चिन्ह मिलने के कारण यह नहीं कहा जासका कि अशोक ने उन देशों में बौद्ध धर्मका प्रचार किया था। 'महावंश' में लिखा है कि अशोक का पिता ब्राह्मणों का उपासक था; किन्तु बौद्ध प्रंथों के इस उद्घेख मात्र से बिन्दु पार और अशोक को ब्राह्मण मान लेना भी ठीक नहीं है; जब कि हम उनकी शिक्षाओं में प्रगटतः ब्राह्मण मान्यताओं के विरुद्ध मतों की पृष्टि और उनकी अवहेलना हुई देखते हैं।

इस प्रकार मालुन यह होता है कि यद्यपि अशोक प्रारम्भमें अशोकका श्रद्धान अपने पितामह और पिताके समान जैनधर्मका जैन तस्वोंपर अन्त मात्र श्रद्धानी था, किन्तु जैनधर्मके संप्तर्गसे समय तक था। उसका हृदय कोमल और दयालु होता जारहा था। यही कारण है कि कलिंग विजयके उपरांत वह श्रावक हो गया और अब यदि वह ब्राह्मण होता तो कदापि यज्ञोंका निषेध न करता। वह स्पष्ट कहता है कि उसे 'बोधी 'की प्राप्ति हुई है; जो जैनधर्ममें आत्मकल्याणमें मुख्य मानी गई है। यद्यपि अशोकने अपने शेष जीवनमें उद्धारवृत्ति ग्रहण कर ली थी और समान् भावसे वह सब सम्प्रदायोंका आदर और विनय करने लगा था; किन्तु उसकी शिक्षाओंमें ओरसे छोर तक जैनसिद्धांतोंका समावेश और उनका प्रचार किया हुआ मिळता है। उनका सप्तम स्तम्भ

१-भया॰ पृ॰ १८६-२०२। २-महावंश पृ॰ १५।

**छेस, जो** उनके अंतिम जीवनमें दिस्ता गया था, इस व्यवस्थाकाः पुष्ट भगण है।

इम लेखमें अशोकने घम और घ्यानके मध्य जो मेद प्रगट किया है, वह जनधर्मके अनुकूल है। इसी लेखमें वह कह चुके हैं कि ' धर्म दया, दान, मत्य, शीच, मृदुता और साधुनामें है।' इन धर्म नियमों वह धर्मकी वृद्ध हुई मानते हैं; किन्तु ध्यानको वह विशेष महत्व देते हैं। ध्यानकी बदौलत मनुष्योंने धर्मकी वृद्धि, प्राणियोंकी महिंता और यज्ञोंने जीवों ना अनालंभ बढ़ा, उन्होंने पगट किया है। जैनधर्ममे दया. दान, शत्य आदिकी गणना दश घर्मीने की गई है औं ध्यानके चार भेदोंमें एक धर्मध्यान बताया गया है। यह धर्मध्यान शुभोषयोगहृष है, नो पुण्य और स्वर्गसुल हा कारण है। <sup>3</sup> श्रावकको ध्यान करनेकी आज्ञा निन शास्त्रमें मीजूद है। <sup>\*</sup>

धर्मध्यान चार प्रकारका है अर्थातु (१) आज्ञाविचय, (२) अपायविचय, (३) विपाधविचय और (४) मंस्थान विचये । इनमें

<sup>॥</sup> ३९४ ॥ मृटा॰ भावं तिविह्ययारं सुहासुहं सुद्धमेव णायव्वं । असुहं च भटरहं सुद्र धम्मं जिणविष्टिहि ॥ ७६ ॥—अष्ट० पृ० २९४ । ३---धम्मेण परिणद्धा अप्या जदि सुद्धधम्ययोग जुदौ । पावदि णिव्याण सुढं, सुहोबजुलो व सम्मसुइं ॥ ११ ॥-- प्रवचनप्तार । उवओगो जिद् हि सुरो पुष्णं जीवस्स संचर्यं जादि । असुहो वा तथ पावं, तेसिममावे ण चपमरिष ॥ ६७ ॥--प्रवचनसार । ४ ---गहिकण य सम्मतः सुणिम्मकं सर्गिरीव णिकंप । तं जःणे झ इंज्जइ सावय ! दुक्सक्स्ययहाए ॥ ८६ ॥ -अष्ट॰ प्• ३४४। ५-सप्रगेण मणं णिईमिकण धम्मं चढिनई साह । काणापायविवाय विवभो संठाण विचयं च ॥ ३९८ ॥-मुकाचार ।

अपायविचय धर्मध्यानके आराधकके लिये आत्म-कल्याणको प्राप्त करनेवाले उपायोंका ध्यान करना अथवा जीवोंके शुभाशुभ कर्मोंका नाश और उनमें धर्मकी वृद्धि केसे हो, ऐसा विचार करना आव-स्यक होता है। अशोक इसी धर्मकी वृद्धि हुई स्वीकार करते हैं। उन्होंने इस धर्मध्यानका विशेष चिंतवन किया प्रतीत होता है। और उसीके बलपर वह अपनी धर्म-विजयमें सफलमनोरथ हुये थे। जिस धर्मप्रचारको उनके पूर्वज नहीं कर सके उसको उन्होंने सहज ही दिगन्तव्यापी बना दिया। अतः यह कहा जासका है कि अशोक अपने अंतिम समय तक भावोंकी अपेक्षा बहुत करके जैन था। उसने राजनीतिका आश्रय लेकर अपने आधीन प्रजाके विविध धर्मोंकी मान्यताओंका आदर किया था और उन्हें धर्मके उस रूपको माननेके लिये बाध्य कर दिया था; जिसपर वह स्वयं

लोगोंमें धर्मवृद्धि करनेके जिन उपायोंको अशोकने अपने धर्म-प्रचारका ढंग ध्यान बलसे प्रतिष्ठित किया था, उनको वह और क्रियात्मक रूप देकर शांत हुआ था। अशो- उसमें सफलता। कने अपने सब ही छोटे बड़े राज-कर्मचारियोंको आज्ञा दे रक्खी थी कि—''ने दौरा करते हुये 'धर्म' का प्रचार करें और इस बातकी कड़ी देखभाल रक्खें कि लोग सरकारी आज्ञा- ओंका यथोचित पालन करते हैं या नहीं। तृतीय शिलालेख इसी विषयके सम्बंधमें है। उसमें लिखा है कि—देवताओंके प्रय प्रिय-

१-ऋत्याण पानगाओ पाओ विचिगोदि जिणमद्मुविच्च । विचि• णादि वा अपावे जीवाणसुहे य असुहेय ॥ ४०० ॥-मृळाचार ।

दर्शी राना ऐसा कहते हैं:-मेरे राज्यमें सब नगह युक्त ( छोटे कर्मचारी ) रज्जुक (कमिश्नर ) और पादेशिक (प्रांतीय अफनर) पांच२ वर्षपर इस कामके लिये अर्थात् धर्मानुशामनके लिये तथा भौर कार्मोके लिये यह कहते हुए दौरा करें कि-" माता-पिताकी सेवा करना तथा मित्र, परिचित, स्वजातीय, ब्राह्मण और श्रमणको दान देना भच्छा है। जीव हिंसा न करना भच्छा है। कम खर्च करना और कम संचय करना अच्छा है।"

अपने राज्याभिषे ६के १३ वर्ष बाद अञ्जोकने 'धर्म महामात्र' नये कर्मचारी नियुक्त किये। ये कर्मचारी समस्त राज्यमें तथा यवन, काम्बोज, गांघार इत्यादि पश्चिमी मीमापर रहनेवाली जाति-योंके मध्य धर्मप्रचार करनेके लिये नियुक्त थे। यह पदवी बड़ी ऊँची थी और इन पदपर स्त्रियां भी नियत थी। धर्म महामात्रके नीचे 'धर्मयुक्त ' नामक छोटे कर्मचारी भी थे जो उनको धर्म-प्रचारमें सहायता देते थे।

भशोकके १३वें शिलालेखने पता चलता है कि उन्होंने इन देशोंमें अपने दून अथवा उपदेश ७ धर्मप्रचारार्थ भेजे थे । अर्थात (१) मीर्य साम्राज्यके अन्तर्गत मित्र भिन्न भदेश, (२) सामाज्यके सीमान्त प्रदेश और सीमापर रहत्वाली यवन, काम्बोन, गान्धार, राष्ट्रिक, पितनिक, भोन, आंघ्र, दुंछन्द आदि नातियोंके देख; (३) साम्राउपकी नगली ना'तयों पान्त, (४) दक्षिणी **मारत**के स्वाधीन शब्य जैसे इंश्लपुत्र, (चे ), सत्य पुत्र (तुलु-क्रॉइन ), चोड (कोरोमण्डल ), पांड्य (मदुन व तिनाव्ही मिछे ), (६)

ताम्रपर्भी मर्थात् लङ्काद्वीप;ै और (६) सीरिया, मिश्र, साइरीनी, मेसिडोनिया और एपिरस नामक पांच ग्रीक राजा जिनपर ऋमसे अंतियोक ( Antiochos II, 261-246 B. C. ), तुरमय (Ptolomy Philadelphos; 285-247 B.C.) मक (Magas. 285-254 B. ः अतिकिनि (Antigonos; Gonatas 277-239 B.C.) और मलिक सुन्दर (Alexander 272-258 B. C.) नामके राजा राज्य करते थे।

ईसवी सन्के पूर्व २५८में ये पांचों गजा एक साथ जीवितः थे । अतः अनुमान किया जाता है कि इसी समय अशोकके घर्मी-पदेशक धर्मका प्रचार करनेके लिये विदेशों में भेजे गए थे। इस प्रकार यह प्रस्ट है कि अशोकका धर्मप्रचार केवल भारतमें ही सीमित नहीं रहा था; प्रत्युत एशिया, आफिका और योरुवमें भी उपने घर्मोपदेशक मेजे थे । इस मुख्य कार्यकी अपेक्षा संसारभरके **आधुनिक इतिहासमें कोई भी सम्राट् अशोककी समानता नहीं कर** सक्ता। वह एक अद्वितीय राजा थे। अशोकने जिन उपरोक्त देशोंमें धर्मप्रचार किया था, उनमें किसी न किसी रूपमें जैन चिन्होंके अस्तित्वका पता चलता है।

१-छंडामें जैनधर्मका प्रचार एक अत्यन्त प्राचीनकालसे था, यह जैन शास्त्रोंसे प्रगट है । लंकाका राक्षसवंश, जिसमें प्रसिद्ध राजा रावण हुआ, जैनधर्मानुयायी था। (भपा० पृ० १६०-१६८) अशोबसे पहिछे सम्राट चन्द्रगुप्तके समयमें लंकामें पाण्डकभय नामक राजा राज्य करता था (३६७-३०७ ई० पू०) । इसने निर्धन्थों (जैनों) के लिये अपनी राजधानी अनुरुत्वपुरमें मंदिर व विद्वार बनाये थे। (इंसेजै॰ पृ० ३०)। २-अघ० पुरु ५४-५५ । ३-मपा० पुरु १८६-२०२ ।

अशोकके पोते संप्रतिने अपने पितामहके इस प्रचार कार्यका पुनरुद्धार किया था और उन्होंने प्रगटतः जैनघर्मका प्रचार भारतेतर देशोंमें किया था । यदि मुनि ६ रुयाण और फिर सम्राट्ट भशोक अपने उदारह्मपर्मे उन धर्मसिद्धांतीं हा, जो सर्वथा जैन धर्मानुकूल थे, प्रचार न करते, तो संप्रतिके लिये यह सुगम न था कि वह जैन धर्मका प्रचार और जैन मुनियोंका विहार विदेशोंमें करा पाता । इस देशोंमें अशोकने अपने धर्मप्रचार द्वारा जैनधर्मकी जो सेवा की है वह कम महत्वकी नहीं है। उन्हें उसमें बड़ी सफकता मिली थी। उसे वे बड़े गौरवके साथ 'धर्मवित्रय' कहते हैं।

सम्राट् अशोकने अपनी धर्म-शिक्षाओंको बड़ीर शिळांओं अशोकके शिलालेस व और पाषाण स्तम्भौंपर अंकित कर दिया शिल्पकार्ये । था। उनके यह शिलालेख आठ प्रकारके माने गये हैं-(१) चट्टानोंके छोटे शिलालेख जो संभवतः २५७ ई॰ पू॰ से आरम्भ हुए केवल दो हैं, (२) माबूका शिकालेख भी इसी समयका है. (३) चौदह पहाड़ी शिलालेख संभवतः १३वें या १४ में वर्षके हैं; (४) कलिङ्गके दो शिलालेख संभवतः २९६ ई • पू • में अंदित कराये गये; (५) तीन गुफा लेख; (६) दोत-राईकि शिकालेख (२४९ ई॰ पू॰), (७) सात स्तम्भोंके लेख छै पाठोंमें हैं (२४३ व २४२ ई॰ पू॰) और (८) छोटे स्तम्भोंके लेख (२४० ई० पू०)। इन लेखों मेंसे शाहवान और मानस-हराके लेख तो खरोष्टीमें और बाकी के उस समयकी प्रचलित बाह्मी

१-परि० पृ० ९४ व सं• प्राथेस्मा• पृ० १७९ । २-अघ• पृ० २६२-त्रयोदश्व शिरालेखा । ३-सामाइ० पृ० १७३।

लिपिमें हैं। भारतवर्षके प्राप्त लेखोंमें यह लेख सर्व प्राचीन समझे जाते हैं और इनसे उस समयके भारतकी दशाका सचा २ हाल पकट होता है। एक बड़े गौरंव और महत्वकी बात यह माछम होती है कि 'उस समय पाश्रात्य लोग भी हमारे ही पूर्वेजोंसे धर्मका उपदेश सुना करते थे।"

इन लेखोंके अतिरिक्त अशोकने स्तूप आदि भी बनवाये थे। उसके समय वास्तुविद्या और चित्रणकलाकी खुब उन्न ते हुई थी। तबकी पत्थरपर पालिश करनेकी दस्तकारी विशेष प्रख्यात है। कहते हैं कि ऐसी पालिश उसके बाद आज तक किसी अन्य पत्थरंपर देखनेमें नहीं मिली है। अतएव कहना होता कि अशो-कके समय धर्मवृद्धिके साथ साथ लोगोंमें सुख-सम्पत्तिकी समृद्धि भी काफी हुई थी; क्योंकि विद्या और ललितकलाकी उन्नति किसी देशमें उसी समय होती है; जब वह देश सब तरह भरपूर और समृद्धिशाली होता है।

सम्राट अशोकने करीब ४० वर्ष तक अपने विस्तृत साम्राज्य अशोकका अन्तिम पर सुशासन किया था। और अन्तमें लगभग जीवन । सन २३६ ई० पू० वह इस असार संसारको छोड़ गये थे। बौद्धशास्त्रोंमें जो इनके अंतिम जीवनका परिचय मिलता है, उससे प्रकट है कि उस समय राज्यका अधिकार उनके पौत्र सम्प्रतिके हाथोंमें पहुंच गया था और वह मनमाने तरीकेसे धर्मकार्यमें रूपया खर्च नहीं कर मक्ते थे। वह नहीं सक्ते कि बौद्धोंके

१-भाप्राता भाव २ पृष्ठ १२८-१२९ । १-भापाराव, भाव २ ए० १३०।

इस कथनमें कहांतक सचाई है ? उनके ग्रन्थोंसे यह भी पता चलता है कि उनका एक माई बीतशोक नामक 'तिन्धियों ' (जैनों ) का मक्त था। वह बीद्ध भिक्षुओंको वासनासक्त कहकर चिढ़ाया करता था। अशोकने प्राणमय द्वारा उसे बीद्ध बनाया था। बीद्ध शास्त्रोंमें यह भी लिखा है कि अशोकने एक जैन द्वारा बुद्धमूर्तिकी अविनय किये जानेके कारण हजारों जैनोंको पुण्ड्वद्धंन आदि स्थानोंपर मरवा दिया था। पाटलिपुत्रमें एक जैन मुनिको बीद्ध होनेके लिये उनने बाध्य किया था; किन्तु बीद्ध होनेकी अपेक्षा उन मुनि महाराजने पाणोंकी बलि चढ़ा देना उचित समझा था। किन्तु बीद्धोंकी इन कथाओंमें सत्यताका अंश निककुछ नहीं प्रतीत होता है।

सांचीके बौद्ध पुरातत्वसे प्रगट है कि ई॰ पू॰ प्रथम शता-क्दितक अविनयके भयसे म॰ बुद्धकी मूर्ति पाषाणमें अकित भी नहीं की जाती थी। फिर भला यह तो असंभव ही ठहरता है कि अशोकके ममय म॰ बुद्धकी मूर्तियां मिलती हों। तिसपर अशो-ककी शिक्षायें उनको एक महान् उदारमना राना प्रमाणित करतीं हैं। उनके द्वारा उक्त प्रकार हत्याकांड रचनेकी संमानना स्वप्नमें भी नहीं की जासक्ती। बौद्धोंकी उक्त कथायें उसी प्रकार असत्य

१-अञ्चोद्ध० पृ० २५४ । २-दिव्यावदान ४२७-मेनु० पृ० १९४ । ३-जेग॰ भा० १४ पृ० ५९ । ४-जमीसो॰ भा० १७ पृ० २७२-पाणि-निस्त्रदे पातजिल भाष्य (Goldstucker's Panini, p. 228) में मौर्योदो सुवर्ण मूर्तियां बनवाते और वेबते लिखा है। भाष्यें लिखा है दि जिस , स्क्रम्भ, विज्ञाखदी मूर्तियां नहीं वेबी जाती थीं। और वौद्ध मूर्तियां भी उस समय नहीं थीं। अतः मौर्यो द्वारा बनाई गई मूर्तियां जैन होना चाहिये। इस तरह पातजिलमारासे भी मौर्योहा जैन होना प्रकट है।

हैं, जिसप्रकार उनका यह कहना कि अशोक अपने भाई—बहिनोंके निरंपराघ खुनसे हाथ रङ्गकर सिंहासनपर बैठा था। किन्तु इनसे भी इतना पता चलता है कि अशोकके घरानेमें जैनधर्मकी मान्यता अवस्य थी।

किन्हीं विद्वानोंका मत है कि जैनधर्म और बौद्धमतका प्रचार होजानेसे एवं सम्राट अशोक द्वारा इन वेद धर्म-प्रचार भारतीय विरोधी मर्तोंका विशेष भादर होनेके कारण पतनका कारण नहीं है। भारतीय जनतामें सांपदायिक विद्वेषकी जड जम गई; जिसने भारतकी स्वाधीनताको नष्ट करके छोड़ा। उनके खयालसे बौद्धकालके पहिले भारतमें सांप्रदायिकताका नाम नहीं था और वैदिक मत अक्षुण्ण रीतिसे प्रचलित था। किन्तु यह मान्यता ऐतिहासिक सत्यपर हरताल फेरनेवाली है। भारतमें एक बहु प्राचीनकालसे जैन और जैनेतर संप्रदाय साथ २ चले आरहे हैं। वैदिक घर्मावलंबियोंमें भी अनेक संप्रदाय पुराने जमानेमें थे। किन्तु इन सबमें सांप्रदायिक कट्टरता नहीं थी; जैसी कि उपरांत कालमें होगई थी। भगवान महावीर तक एवं मौर्यकालके उपरांत कालमें भी ऐसे उदाहरण मिलते हैं; जिनसे एक ही कुटुम्बमें विविध मर्तेषि माननेवाछे लोग मौजूद थे। यदि पिता बौद्ध है, तो पुत्र जैन है। स्त्री वैष्णव है तो पति जैनधर्मका श्रद्धानी है। अतः यह नहीं कहा जासक्ता कि मौर्यकालसे ही सांपदायिक विदेषकी ज्वाला मार-तीय जनतामें घषकने लगी थी। यह नाशकारिणी आग तो मध्य-

१-इंऐ०, भा० ९ पृ० १३८ । २-देखो हिस्ट्री ऑफ प्री॰ बुद्धि-स्टिक इंडियन फिलसफी । ३-इंहिका० भा० ४ पृ० १४८-१४९ ।

कारुसे और सामकर भ्री शङ्कराचार्यजीके समयसे ही खुब घघकी थी। साम्प्रदायिकताका उद्गम यद्यपि भारतमें बहुत पहले होचुका था, परन्तु उममें क्ट्ररता बादमें ही आई थी। अशोकके नामसे नो छेख मौजूद हैं, वे उसके घर्म और पवित्रताके भावसे लबालब भरे हुए हैं। उनसे स्पष्ट है कि अशोक एक बड़ा परिश्रमी उद्योगी और प्रजाहितैषी राजा था। यही कारण है कि उमके इतने दीर्घ-कालीन शामन-कालमें एक भी विद्रोह नहीं हुआ था। प्रनाकी शिक्षा-दीक्षाका उसे पूरा घ्यान था। वस्तुतः इतने विशाल साम्रा-ज्यका एक दीर्घकाल तक विना किसी विद्रोहके रहना इस बातका पर्याप्त प्रमाण है कि अशोक्षके समयमें सारी प्रना बहुत सुखी और समृद्धिशाली थी। वह साम्प्रदायिकताको बहुत कुछ भुला चुकी थी । अशोकके उम बड़े साम्राज्यके सार-संमालके योग्य उनका कोई भी उत्तराधिकारी नहीं था। इसी कारण उनके साम्राज्यका पतन हुआ था। घर्मपचार उपमें मुख्य कारण नहीं था। प्रत्युत निम राजाने राजनीतिमें धर्मको प्रधानता दी उसका राज्य राम-राज्य होगया और इतिहासमें उपका उल्लेख बड़े गौरवसे हुआ | सम्राट् चंद्रगुप्त मीर्य, अशोक, हर्षेवर्द्धन, कुमारपाल, अमोघवर्षे, अक-बर इत्यादि ऐसे ही भादर्श सम्राट् थे।

मन् २३६ ई० पू॰के लगभग आशोककी मृत्यु हुई थी। यह निश्चय क्रपमें नहीं कहा नासका अयोकके उत्तराचिकारी। कि उसकी जीवनलीला किस स्थानपर -समाप्त हुई थी। उसके बाद उसका बेटा कुणाक ई॰ पू॰ २६६

५-जेग॰ मा॰ १४ पृ॰ ४५...। २-जविओसो० मा०१ पृ०११६।

से २२८ तक राज्य करता रहा । कुणालका उत्तराधिकारी उसका भाई दशरथ हुआ। दशरथने सन् २२८-२२०ई०प् तक शासन-भार ग्रहण किया । उपरांत भशोकका पोता सम्प्रति राज्यसिंहासन पर बैठा । यह जैनधर्मानुयायी था और इसने जैनधर्म प्रचार दूरर देशोंमें किया था। स्वेतांबर शास्त्रोंका कथन है कि स्थूलभद्रस्वामीके उत्तराधिकारी श्री आर्य महागिरि थे। इनके गुरु भाई श्री आर्यः सुहस्तिसूरि थे । सम्प्रतिकी राजधानी उज्जयनि थी । श्री आर्य सुहस्तिसुरिने यहां चातुर्मास किया था । चातुर्मासके पूर्ण होनेपर श्री जिनेन्द्रदेवका रथयात्रा महोत्सव होरहा था। संप्रति राजा भी अपने राजपासादमें बेठा हुआ उत्सव देख रहा था। भाग्यवञ्चात् उसकी नजर भ्री आर्य सुहस्तिसुरिपर जा पड़ी।

संप्रतिने गुरुके चरणोंमें जाकर प्रणाम किया और उनसै वर्मोपदेश सुनदर बत बहण किया। बती श्रावक होचुकनेपर संप्रतिने धर्मे प्रभावनाकी ओर बड़ी दिक्रचश्पीसे ध्यान दिया । पहिले वह दिग्विजय पर निकला और उसने अफगानिस्तान, तुर्फ, **ईरान आदि देश** जीते। अपनी दिग्विजयसे छोटनेपर संप्रतिने नैनवर्म प्रभावक अनेक कार्य किये । कहते हैं कि उसने सवाकास नवीन जैन मंदिर बनवाये. दो हजार धर्मशालायें निर्माण कराई. सवा करोड़ जिनबिम्बोंकी स्थापना कराई, ग्यारह हजार वापिका और कुण्ड ख़ुदवाये तथा छत्तीस हजार स्थानोंमें जीणींदार कराबा

१-परि० प्र० ९४ व जैसासं० भा० १ प्र० ८-९ वीर वंशा०-यहां संप्रतिको कौरवकुछ मोरियवंद्रका छिबा है। २-ग्रुसापरि॰ बैन० ~ TO 63 1

था। माल्यम नहीं इस गणनामें कहांतक तथ्य है! किंतु वर्तमान जैन पंदिरोंमें बहुत ही कम ऐसे मिलते हैं, जिनको लोग संप्रतिका बनवाया हुआ मानते हों। राजपूताना और गुजरातमें इन मंदिरोंकी संख्या अधिक बताई जाती है; परन्तु अभीतक कोई भी ऐसा पुष्ट प्रमाण नहीं मिला है, जिससे इन मंदिरोंको संप्रति द्वारा निर्मित स्वीकार किया जासके । यह सब मंदिर संप्रतिसे बहुत पीछेके बने हुये पगट होते हैं। (राइ॰ भा॰ १ ए॰ ९४) जो हो, यह स्पष्ट है कि संप्रतिने जेनधर्म प्रभावनाका खाम उद्योग किया था छौर उन्होंने जैन उपदेशक देश विदेशमें मेजे थे। वहांके निवासियोंको जैनधर्मेमें दीक्षित कराया था। <sup>2</sup> 'तीर्थेक्ट्प' से प्रकट है कि उन्होंने अनार्य देशों में भी विहार (मंदिर) बनवाये थे । ( राइ॰ मा॰ १ प • ९४) दुःख है कि अशोककी तरह संप्रतिके कोई भी छेख बादि नहीं मिलते हैं. जिससे उनके धर्मप्रभावक सुक्त्योंका पता चल सके । तो भी जैनधर्मके लिये संप्रति दूसरे झान्सटिन्ट।यन थे । उनने सी वर्षकी आयु तक नैनधर्म और राज्यसेवन करके स्वर्गसुस काम किया था।

दिगम्बर नैन ग्रंथोंने राजा संपतिका कोई उल्लेख देखनेको नहीं मिकता है। संप्रतिके परिपतामह संप्रति सीर उससे समबद्धा जैन संघ। समाट चंद्रगप्तका उक्षेस दोनों ही संप-

१-जैसासं भा • १ बीरवंश प्र• ८ । १-परि० प्र• ९४, जैसासं • मा • १ बीरवंश्व १० ९ व पाटकीपुत्र स्ट्यमन्त्र; यवा:-"क्रुगालसुद्धकि-बंडमरताचिपः परमाईतो, अनार्वदेखेष्यपि प्रवर्तितः श्रमणविद्वारः सम्प्रकि-बद्यराचऽमीऽभवतः ("

दार्योंके शास्त्रोंमें है; किंतु संप्रतिका उद्घेल केवल एक संप्रदायके शास्त्रोंमें होना, संभवतः संघमेदका द्योतक है। वि० सं० १३९में दिगंबर और श्वेताम्बर भेद जैनसंघर्मे प्रगट हुआ था; तबतक दिगः म्बर जैन दृष्टिके अनुमार अर्घफालक नामक संप्रदायका अस्तित्व जैनसंघर्मे रहा था। र मथुराकी मूर्तियोंसे इस संपदायका होना सिद्ध है। अतएव यह उचित जंचता है कि स्वेतांवरोंके इस पूर्वरूप 'अर्थंफालक' संप्रदायके नेता आर्थ सुद्दस्तिसृरि थे और संप्रतिको भी उन्होंने इसी संप्रदायमें भुक्त किया था। यही कारण है कि सुहस्तिस्रि और संपितिके नाम तकका पता दिगम्बर जैन शास्त्रोंमें नहीं चलता । सम्राट् चन्द्रगुप्तका जितना विशद वर्णन और उनका आदर दिगंबर जैन शास्त्रोंमें है, उतना ही वर्णन और आदर इवेतांबरीय ग्रन्थोंमें संप्रतिका है।

हिंदुओंके वायु पुराणादिकी तरह बौद्धोंने भी संप्रतिका उत्लेख 'संपदी ' नामसे किया है और अशोकके अंतिम जीवनमें उसके द्वारा ही राज्य प्रबंघ होते लिखा **है**। <sup>४</sup> किंतु ऊपर निम संघमेदका उल्लेख किया जाचुका है, उसके होते हुये भी मालूम होता है कि मूल जैन मान्यताओं में विशेष अन्तर नहीं पड़ा था। श्री आर्य सुहस्तिसूरिके गुरुभाई श्री आर्य महागिरिने जिनकल्प (दिगम्बर भेष ) का भाचरण किया था। जैनमृर्तियां ईसवीकी प्रथम शताब्दि तक और संभवतः उपरांत भी बिल्कुळ नग्न ( दिगम्बर भेष ) में बनाई जातीं थीं । दिगम्बर जैनोंके मतानुसार भद्रबाहु जीके बाद वि-

१-जेहि० भा। १३ पृ० २६५ । २-भद्रबाहुचरित्र पृ० ६६ । ३-वीर वर्ष ४ पृ० ३०७-३०९। ४-अज्ञोक, पृ० २६५। ५-परि० पृ० ९२ ३

ञ्चाखाचार्य, प्रोष्टिळ, क्षत्रिय, जय आदि दम पूर्वभारी मुनि हुये थे। संप्रतिके समयमें संभवतः क्षत्रिय अथवा जयाचार्य विद्यमान होंगे।

श्वेताम्बरोंका कथन है कि महावीरजीसे २२८ वर्ष बाद जैन संघमें गंग नामक पांचवां निहन्व उत्पन्न हुआ सेठ सुकुमाल। था; किंतु वह भी निष्फल गया थै। उजननीके प्रसिद्ध सेठ सुक्नमालको भी वह इसीसमय हुये अनुमान करते हैं, परंतु यह बात ठीक नहीं, क्योंकि इससमय मोक्षमार्ग बन्द था।

मंप्रतिके बाद मीर्यंवंशमें पांच राजा और हुये थे। परन्तु अन्तिम मौर्य राजा और उनके विषयमें कुछ भी विशेष वृतान्त मीर्य साम्राज्यका अन्त । मालून नहीं होता । इनमें सर्व अंतिम राजा बृहद्रथ नामक थे। सन् १८४ ई० पूर्वे यह अपने सेना-पति पुष्पिमत्रके हाथसे मारा गया था। और इनके साथ ही मौर्य वंशकी समाप्ति होगई ! अशोकके बाद ही मौर्य साम्राज्यका पतन होना प्रारम्भ होगवा था. यह हम पहिले लिख चुके हैं। अशो-कके उत्तराधिकारियोंमें कोई इम योग्य नहीं था जो समूचे साम्रा-ज्यकी वाग्डोर अपने सुदृढ़ हाथोंमें ग्रहण करता । मालूम होता है कि पूर्वीय भागमें अशोकका पोता दश्य राज्याधिकारी रहा था. और पश्चिमकी ओर संप्रति सुयोग्य रीतिसे श्वासन करता रहा था। हिन्दू पुराणोंसे विदित है कि इसी समय शुङ्ग-वंशने राजविद्रोह किया था । मीर्य साम्राज्यके पतनका यह भी एक कारण था। कट्टर ्र ब्राह्मण अवस्य ही संप्रतिके जनधर्म प्रचारके कारण उनसे असंतष्ट ये। इनके अतिरिक्त और भी कारण थे; निनके वरिणामकूप मौर्य

६ इंप्रे॰ सा॰ २१ पृ॰ ३३५। २-जैसासं॰ मा॰ १ वीर वंश॰ पृ॰ ६३

साम्राज्य छिन्नभिन्न होगया ! मध्य भारत, गंगाप्रदेश, आंध्र और कलिङ्गदेश पुनः अपनी स्वाधीनता प्राप्त करनेकी चेष्टा करने करो थे । सीमांत प्रदेशोंका यथोचित प्रबन्ध न होनेके कारण विदेशीय आक्रमणकारियोंको भी अपना अभीष्ट सिद्ध करनेका अवसर मिळा था।

मौर्यवंशकी प्रधान शाखाका यद्यपि उपरोक्त प्रकार अंत हो उपरांत कालके गया था, किन्तु इस शाखाके वंशन जो अन्यत्र मौर्य वंशज । प्रांतोंमें शासनाधिकारी थे, वह सामन्तोंकी तरह मगघ और उसके भासपासके प्रदेशोंमें ई॰ सानवीं शताब्दि तक विद्यमान थे। ई० ७वीं श्रताबिद्में एक पुराणवर्मा नामक मौयवंशी राजाका उल्लेख मिकता है। किन्हीं अन्य लेखोंसे मौयोंका राज्य ईसाकी छठी, सातवीं और भाठवीं शताब्दितक कोकण और पश्चिमी भारतमें रहा प्रगट है। ई॰ सन् ७३८ का एक शिकाछेल कोटा ( राजपुताना )के कंसवा ग्राममें बवल नामक मौर्यवंशी राजाका मिळा है। इससे ईसाकी बाठवीं शताब्दिमें राजपूतानेमें मौर्यवंशके सामंत राजाओंका राज्य होना प्रगट है। वितीदका किला मीर्य राजा चित्रांग (चित्रांगद) का बनाया हुआ है। 3 चित्रांग तालाब भी इन्हींका बनाया हुआ वहां मीजृद है। फहते हैं कि मेवाड़के गुहिक बंशीय राजा बापा (कारूभोज)ने मानमोरीसे चित्तीड्गढ़ किया था। बाजकर राजपूतानेमें कोई भी मौर्यवंशी नहीं है। हाँ, वम्बईके स्वानदेशमें त्रिन मौर्य राजाओंका राज्य था, उनके वंश्वन स्वतक दक्षिणमें पाये जाते हैं और मोरे कहलाते हैं।

१-भाइ॰ पु॰ ७५। १-भाप्रारा॰, भा॰ १ पु॰ ११६। १-कुमार--वाकः प्रवन्य, वजः २००२--राह्यः वृषः ५५१ ४-राह्यः वा० १ वृषः ५५ १

मौर्योंके सेनापतिने बृहद्रथ मौर्यकी हत्या करके मगधर्मे अपना राज्य जमा लिया। इसका वंश 'शुङ्गवंश'के नामसे शुङ्ग वंश। प्रसिद्ध हुआ। कहते हैं कि इस वंशका राज्य ११२ वर्ष तक रहा। पुष्पमित्रके समयमें यूनानी राजा मैनेन्डरने भारतपर भाक्रमण किया, परन्तु उसे पीछे लौट जाना पड़ा था। नैन सम्राट् खारवेडने पुष्पित्र पर आक्रमण किया था; जिसके **कारण** पुष्यमित्रको मगघ छोडकर मधुरा भाग जाना पड़ा था। नैन घर्मके प्रभावक मीर्थ राजवंशका असमयमें ही अन्त करनेवाछे राजदोही व्यक्तिको एक नैन राजा आनन्दसे कैसे रहने देता ? शुष्ट्रवंशके बाद सन् ७३ ई० पू॰में वसुदेव काण्वसे 'काण्ववंश्व ' का जन्म हुआ था। काण्यवंश्वके अन्तिम राजाको सन् २७ ई०-पू • के रूगभग एक जान्ध्रवंश्वीय राजाने मार डाका था। अञ्चोककी मुरुपुके बाद ही आंध्र राज्य स्वाधीन होगया था और इस समय उतका विस्तार बहुत बढ़गया था। किन्तु उत्तरी भारतमें वह अधिक दिन तक न टिक सके। यूनानी और सिवियन शासकोंने दन्हें बीव्र निकाल बाहर कर दिया थै। ।



## बाबू कामताप्रसादजी रचित यंथ-





मिलनेका पता-

मैनेजर, दिगंबरजैन पुस्तकाळय-सूरत



## " दिगंबर जैन "

सारे जैनसमाजमें २५ वर्षसे
सुप्रसिद्ध, हिन्दी गुजराती भाषाका
मासिकपत्र। वर्षारम्भमें सिवत्र
स्नास अङ्क और बड़े २ उपाइर
प्रभ्थ देनेवाला यही सबसे सस्ता
मासिकपत्र है। वार्षिक मूल्य
उपहारी पोस्टेज सिहत २। ०)
नम्ना मुक्त।

मैनेजर, दिगम्बर जैन-सुरत।

