



# संक्षिप्त जैन इतिहास।

### हितीय भाग-हितीय खंड।

लेखक:---

श्रीमान् बाबु कामतापसादजी जैन एमः आरः एः एसः

ऑं॰ संपादक वीर ' और जैन ऐक्टिक्वेरी तथा भगवान् पार्श्वनाथ, भगवान् महावीर, सत्यमांगे, लॉर्ड महावीर, चेलनी आदि ग्रन्थोंके स्वायिता।

प्रकाशक:---

मूलचंद किसनदास कापडिया,

संपादक ''दिगंबर जैन'' व मालिक दिगंबर जैन पुस्तकालय, कापडियाभवन—सुरत।

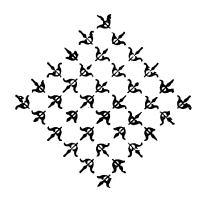
स्वर्गीय सौ॰ सिबताबाई, धर्मपत्नी मूलचंद क्रिसन्दास कापाईयाके स्मरणार्थ 'हिगंबर जैन 'के २७वें वर्षके प्रःहकों को भेंट।

प्रथमावृत्ति ]

वीर सं० २४६०

प्रिति १०००

मूल्य-- ह. १-२-०।



#### <sup>(4</sup>जैनविजय<sup>7)</sup> प्रिन्टिंग प्रेस-सूरतमें मूटचंद किसनदास कापडियाने मुद्रित किया।

#### सौ० सविताबाई-



-स्मार्क ग्रंथमाला नं∙४

हमारी धर्मपत्नी सविताबाईका स्वर्गवास सिर्फ २२ वर्षकी युवान वयमें एक २ पुत्र-पुत्रीको छोडकर वीर सं० २४५६ में हुआ तज हमने उनके स्मरणार्थ २०००) इस लिये निकाले थे कि यह रकम स्थायी रखकर इसके सूदर्से 'सविताबाई स्मारक ग्रन्थमाला' प्रतिवर्ष निकाली जाय और उसका " दिगंबर जैन " या जैन महिलादर्श द्वारा विना मल्य प्रचार किया जाय।

इस प्रकार यह प्रन्थमाला चाल्च होकर आज तक निम्नलिखित प्रन्थ इस मालामें प्रकट हो चुके हैं---

१-ऐतिहासिक स्त्रियाँ।

२—संक्षिप्त जैन इतिहास द्वि० भाग प० खंड।

३---पंचरत्न।

और चौथा यह सं० जैन इतिहास द्वि० भाग-दू० खंड प्रकट किया जाता है और 'दिगम्बर जैन' के २७ वें वर्षके प्राहकोंको भेटमें दिया जाता है।

जैन समाजमें दान तो अनेक भाई बहिन निकालते हैं परंत उसका यथेष्ठ उपयोग नहीं होता । यदि उपरोक्त प्रकारके दानकी रकमको स्थायी रखकर स्मारक प्रंथमाला निकाली जानेका प्रचार हो जाहे तो जैन समाज**में अनेक जै**न प्रन्थोंका सुरुभत्तया प्रचार हो सकेगा।

मूलचंद किसनदास कापाडिया। संपादक, दिगम्बर जैन-सूरत।

# ने अभिका। हिस्स

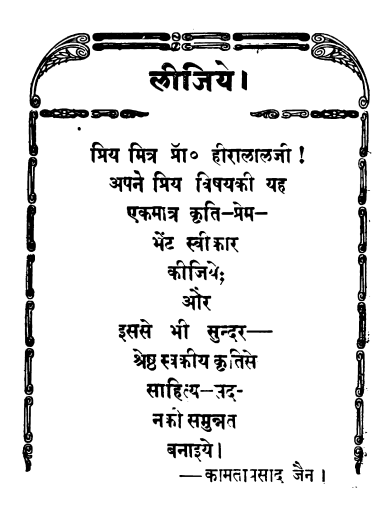
कुछ समयसे जैन संपदायके कई विभागोंमें अहिंसावादने ऐसा भ्रान्त रूप धारण कर लिया है कि लोगोंकी दृष्टिमें वह उपहासा-स्पद होरहा है। इसी अमको दूर करनेके लिये यह " संक्षिप्त जैन इतिहास '' लिखा गया है। इसे हम उक्त संप्रदायकी जागृतिका शुभ रुक्षण अनुमान करते हैं।

यद्यपि " संक्षित जैन इतिहास " के इस खण्डमें प्रामाणिक ऐतिहासिक सामग्रीके साथ साथ ' जैन कथाओं ' और 'जनश्रुतियों' का उपभोग किये जानेसे अनेक स्थलोंपर मतमेद होनेकी सम्भावना भी होसकती है, तथापि इसमें इतिहास-प्रेमियोंके और विशेषकर जैन संप्रदायके अनुयायियोंके मनन करनेके लिये बहुत कुछ सामग्री उपस्थित कीगई है। इसके अलावा इसकी लेखनशैली भी संकृचित सांप्रदायिकताकी मनोवृत्तिसे परे होनेके कारण समयोखयोगी और उपादेय है। हम, इस सुन्दर संक्षिप्त इतिहासको लिखकर प्रकाशित करनेके लिये, श्रीयुत बाबू कामताप्रसादजी जैनका हृदयसे स्वागत करते हैं। इस इतिहासके पूर्ण होनेपर हिन्दी भाषाके भंडारमें एक प्रन्थ-रत्नकी वृद्धि होनेके साथ ही जैन संप्रदायका भी विशेष उपकार होगा।

आशा है इस इतिहासके द्वितीय संस्करणमें इसकी भाषाको और भी परिमार्जित करनेका प्रयत्न किया जायगा ।

मार्कियालाजिकल डिपार्टमेंट, र जोधपुर ।

विस्नेस्नरनाथ रेउ।





''संक्षिप्त जैन इतिहास'' के दूसरे भागका यह दूसरा खण्ड याठकोंके हाथमें देते हुए हमें हर्ष है। ऐसा करनेमें हमारा एकमात्र उद्देश्य ज्ञानोद्योत करना है। इसलिए हमें विश्वास है कि पाठकगण ्हमारे इस सद्प्रयाससे समुचित लाभ उठावेंगे और भारतीय जैनोंके पूर्व गौरवको जानकर अपने जीवनको समुन्नत बनानेके लिए उत्सा-हको प्रहण करेंगे। इस प्रन्थनिर्माणमें हमें बहुतसे साहित्यकी प्राप्ति और सहायता हमारे मित्र और इस ग्रंथके सुयोग्य प्रकाशक श्रीयुत ंसेठ मूलचंद किसनदासजी कापड़िया; अध्यक्षगण, श्री इम्पीरियल · <mark>लायब्रेरी कलकत्ता और जैन ओरियंटल लायब्रेरी आरासे हुई है,</mark> ंजिसके लिये हम उनका आभार) स्वीकार करते हैं। प्रफ-संशोधन ्आदि कार्य कापडियाजीने स्वयं करके जो हमारी सहायता की है. वह हम भूल नहीं सक्ते। उसके लिये भी कापड़ियाजी धन्यवादके ्यात्र हैं।

श्रीमान् साहित्याच ये पं० विश्वेश्वरनाथजी रेड, एम० आर० ए० एस०, क्यूरेटर, सरदार म्युजियम—जोधपुरने इस खंडकी भूमिका लिखनेकी कृपा की है, हम उनके इस अनुग्रहके लिये उपकृत हैं।

इतिहासके प्रस्कुत खंडमें हमने वर्णितकालकी प्रायः सब ही मुख्य घटनाओंको प्रगट करनेका प्रयत्न किया है। ऐतिहासिक

वार्ताके साथ जनश्रुतियों और कथाओंकों भी सुमावेश हमने इस भावसे कर दिया है कि आगामी ऐतिहासिक खोजमें वह संभवतः डपयोगी सिद्ध हों। किन्तु जो बात मात्र जनश्रुति या कथा ही पर अवलम्बित है, उसका हमने स्पष्ट शब्दोंमें उल्लेख कर दिया है। इसलिए किसी प्रकारका श्रम होनेका भय नहीं है। इतनेपर भी हम नहीं कह सक्ते कि इस खंडमें वर्णितकालकी सब ही घटनाओंका ठीक-ठीक उल्लेख हुआ है। पर जो कुछ लिखा गया है वह एकमात्र ऐतिहासिक दृष्टिकोणसे । अतः संभव है कि किन्हीं स्थलोंपर मत-भेदका अनुभव प्रबुद्ध पाठक करें। ऐसे अवसरपर निष्पक्ष तर्क और प्रमाण ही कार्यकारी होसक्ते हैं। उनके आलोकमें समुचित सुधार भी किये जासक्ते हैं। इस दिशामें कर्मशील होनेवाले समालोचकोंक्र आभार हम पहले ही स्वीकार किये लेते हैं।

असवन्तनगर (इटावा) २४ मई १९३४

विनीत-कामताप्रसाद जैन ।





जैन समाजमें ऐतिहासिक खोजपूर्ण पुस्तकोंके सप्रसिद्ध लेखेंक— श्री ० बा ० कामताप्रसादजी जैन कृत—''संक्षिप्त जैन इतिहास दूसरा भाग-प्रथम खंड'' तीसरे वर्ष हमने प्रकट किया था और इस वर्ष यह दुसरे भागका दूसरा खंड प्रगट किया जाता है जिसमें इस्वीसन् पूर्व २५० वर्षसे इस्वीसन् १३०० तकका जैनोंका प्राचीन इतिहास संक्षिप्त रूपसे वर्णित है। बा० कामताप्रसादजीकी ऐतिहासिक खोजकी हम कहांतक प्रशंसा करें ! आज ज़ैन समाजमें तुलनात्मक द्रुष्टिसे जैन इतिहासकी खोज करने व उसको प्रकाशमें लानेवाले यह एक ही व्यक्ति हैं। यदि आपकी लेखनी को उत्तेजित की जाय तो आपके द्वारा और भी अनेक ऐतिहासिक ग्रन्थ लिखे व प्रकट किये जा सर्केंगे।

यह प्रनथ 'दिगम्बर जैन' (सूरत) के २० वें वर्षके प्राह-कोंको मेंटमें दिया जायगा तथा जो 'दिगंबर जैन' के प्राहक नहीं हैं उनके लिये कुछ प्रतियां विकयार्थ भी निकाली गई हैं। आशाः है कि ऐसे ऐतिहासिक ग्रन्थका अच्छा प्रचार होगा।

#### -- प्रकाशक

#### → अधिवषस्ची । अस्

प्राक्तथन.....पृ० १ इतिहासका महत्व । कथा और जनश्रुति । प्रस्तुत इतिहासका महत्व । चौवीस तीर्थकर । जैनधर्मकी विशेषता । इतिहास सुधार व शोर्य प्रवर्तक है।

(१) इन्डो बैक्ट्रियन व पार्थियन राज्य.....पृष्ठ ९ वैक्ट्रियन पार्थियन राज्य । राजा मेनेन्डर व जैनधर्म। शक व कुश्न साक्रमण। महाराज अजेस व जैनधर्म । काल्काचार्य। सम्राट् कनिष्क । विदेशी आक्रमणेंका प्रभाव । कुशन साम्राज्यमें जैनधर्म। **जैनधर्मका विशाल रूप ।** स्त्रत्रप राजवंश । -छत्रप नहपान। नहपान व जैनशास्त्र । नहपान ही भूतबलि हुआ था। छत्रप रुद्रसिंह जैनी।

जैन गाथाओं का शक राजा। कुशन साम्राज्यका पतन । (२) सम्राट् खारवेळ......३१ कलिंगका ऐल चेदिवंश। खारवेलका राज्याभिषेक। खारवेल राज्यका प्रथम वर्ष । खारवेलकी प्रथम दिग्विजय। राजधानोर्मे उत्सव । खारवेलका आक्रमण। तन सुतियनहर व जनपद संख्या। खारवेलकी रानियां व पुत्रलाभ। खारवेलका मगधपर आक्रमण। खारवेलका दान वबईत् पूजा। खारवेलका भारतपर बाक्रमण । मगधपर साऋमण व विजय। पांड्यदेशके नरेशकी भेंट। तत्कालीन दशा । खारवेलका राज्य प्रबंध । खारवेलका राजनैतिक जीवन । खारवेलका गाईस्थ्य जीवन्। ,, जैनधर्म प्रभावना**के का**र्य । जिनवाणीका उद्घार। खारवेलका शिकालेख। नन्दाब्द ।

शक सम्बत।

किलंगमें जैनधर्म । खारवेलका अँतिम जीवन । खारवेलका गर्दभिल्ठ वंदा है । उड़िया प्रन्थोंमें खारवेल। संवतवार विवरण।

(३) अन्य राजा व जैनधर्म....५७ तत्कालीन जैनधर्म। बहिच्छत्रके वंशमें जैनध्मे। मथुराका नागवंश और जैनधर्म। पांचाल राज्यमें जैनधर्म । कोसाम्बी राज्यमें जैनधर्छ। जैन राजा पुष्पमित्र। राजा विक्रमादित्य ! विक्रमादित्य व जैनधर्म। विक्रम संवत । विक्रम व वीरसंवत्। दिगम्बर श्वेतांबर संघभेद। दि॰ जैन संघ व उसके प्रमेद। दि० मतानुसार इवे.की उत्पत्ति। तत्कालीन जैनधर्म। उपजातियोंकी उत्पत्ति । अप्रवाट वैश्य जाति। खंडेरुवालकी उत्पत्ति। योसवाळ जातिका प्रादुर्भाव । लम्बकंचुक जातिका जन्म।

(४) गुप्त साम्राज्य व जैनधर्म८८
गुप्तवंशका चन्द्रगुप्त प्रथम ।
समुद्रगुप्त ।
चन्द्रगुप्त द्वितीय ।
चीनी यात्री फाह्यान ।
चन्द्रगुप्त और जैनधर्म ।
गुप्तवंशके अंतिम राजा ।
गुप्त राज्यकी अवनति ।
तत्कालीन धर्म व साहित्य ।
दिगम्बर जैन संघ ।
बंगकलिगर्में जैनधर्म ।
गुप्तकालकी कला ।
उस समयके न्यापारी ।
हूण राज्य ।
यशोधर्मा ।

(५) हर्षवर्धन व हुएनत्सांग-१०४ हर्षवर्धन । धार्मिक उदारता । सामाजिक परिस्थिति । चीनी यात्री हुयेनत्सांग । तत्कालीन शिक्षाप्रणाली ।

(६) गुजरातभे जैनधर्म और खे० आगम ग्रंथोंकी उत्पत्ति-१९२ प्रा० गुजरातमें जैनधर्म । इतिहासकालमें गु०का जैनधर्म । मध्यकालमें गु० में जैनधर्म ।

हैहय व कटचूरी राजा। चालुक्य राजा व जेनधर्म। राष्ट्रकूट वं**शमें** जेनधर्म। चावड राजाओं के जैन कार्य। सोलंकी राजा व जनधर्म। सम्राट् कुमारपाल । कुमारपालकी साम्राज्यवृद्धि । जैन मंत्री वाहड़। कुमारपाल व जैनधर्म । कुमारपाल व साहित्यवृद्धि। क्रमारपाङका गाईस्थ्य जीवन | सोलंकी राज्यका पतन । वाघेळ वंश और जैनधर्म। वस्तुपाल और तेजपाल। माबूके जैन मंदिर। वस्तुपालका अंतिम जीवन । इवे० धर्मका अभ्युद्य। दिगम्बर धर्मका उत्कर्ष। (७) उत्तरी भारतके राज्य व जैनधर्म.....१४४ राजपूत सौर जनधर्म । कन्नौजके राजा भोज परिहार। विविध राजवंशों में जैनधर्म। ग्वालियरके राजा व जैनधर्म।

**इवे० आगमकी उत्पत्ति ।** 🚁

**क्वे व बोद्ध** प्रंथोंका साहरय।

राजा ईंख और जैनधर्म। मध्य प्रान्तमें जैनधर्म । धाराका राजवंश और जैनधर्म*ा* राजा मुँज और जैन विद्वान 🕩 अमितगति आचार्य। राजा भोज और जैनधर्म। दूवकुँडके कच्छत्राहे। नरवर्मा और जैनधर्म । कविवर आशाधः। बंगाल **कोड़ीसामें जैनध**र्म । बोड़ीसाके वंतिम राजा। राजपूतानामें जनधर्म मेवाडके राणावंदामें जैनधर्म । मारवाडमें जैनधर्म। नाडौडके चौहान व जैनधर्म । राठौडोंमें जेनवर्ष । मंडोरके प्रतिहार व जनधर्म । वागड़ प्रान्तमें जैनधर्म। अजमेरके चौहान व जनधर्म 📙 सिंधु-पंजाबमें जैनधर्म। तत्कालीन दि० जैन संघ। उज्जेन व वाराका संघ। प्रसिद्ध दिगम्बराचार्य। मुनिधर्म । गृहस्थ धर्म। यजैनोंकी शुद्धि। जैनधर्मकी उपयोगिता h

मध्यभारतमें जैनधर्म ।

शुद्धचाशुद्धिपत्र ।

|              |             |                    | •                           |
|--------------|-------------|--------------------|-----------------------------|
| पृष्ठ        | पंक्ति      | <del>य</del> शुद्ध | গুৱ                         |
| 7            | Ę           | ज <b>ન</b> श्रति   | जनश्रुति                    |
| .,,,         | "           | अवज्ञात            | सवगत                        |
| .8           | १५          | मूर्तिया           | मृर्तियो                    |
| 8            | २२          | 1932               | 1932, pp. 159-160           |
| "            | <b>२</b> ४  | ् इंटिका <b>॰</b>  | इंहिका०                     |
| ६            | १६          | <b>স</b> নু        | ऋतु                         |
| 4)           | 22          | Salisaka           | Salieuka                    |
| 7            | 22          | Jain Antiquar      | 'y ×                        |
| 99           | <b>\$</b> 8 | ' मिलिन्दपाह '     | ' मिलिन्द-पण्ह '            |
| 38           | ६           | कालाचार्य          | काल्काचार्य                 |
| "            | २३          | सागे पढ़ो 'पृ० २३३ | ब Ancient<br>India, p. 143. |
| १५           | ?           | ' शाडनानुशाड '     | 'शाहनानु शाह'               |
| 36           | 86          | मंदिरादि           | मंदिरादिको                  |
| २०           | २२          | २८९                | <b>२</b> ४९                 |
| 21           | 16          | Jabors Jbon        | -                           |
| <b>२</b> ४   | १९          | ४५९                | 8 <b>९</b> –8 <b>९</b> ९    |
| २६           | २           | रुद्रसिंह          | रुद्रसिंहका                 |
| <b>३</b> ४   | २०          | की थी।             | रक्खी थी ।                  |
| ३६           | <b>१</b> ७  | गये                | ×                           |
| 38           | 9           | Dameterioo         | Demeterios                  |
| ४३           | 7           | जनपद               | जा <b>न</b> पद              |
| ४६           | 8           | ममा                | मना                         |
| 40           | ٩           | <b>ंजा</b> डगढ्    | जाउगद                       |
| د <b>م ک</b> | १९          | शीळारेख            | शिलाडेख                     |

| 47         | ३          | स्रीर                           | ×                          |
|------------|------------|---------------------------------|----------------------------|
| 48         | <b>१</b> १ | विरुद्ध                         | विरुद्                     |
| <b>4</b> 0 | १७         | नागवंश                          | नागवशी                     |
| ६०         | २२         | <b>٩५</b> – <b>५</b> ६          | <b>५</b> २–५६              |
| ६३         | १५         | शास्त्रोंको                     | शास्त्रों <b>के</b>        |
| "          | २०         | नहपानको                         | ×                          |
| દ્રષ્ટ     | ٩          | किशा                            | किया                       |
| "          | २२         | <b>२७९–२</b> ७९                 | <i>२७८–<b>२७</b>९</i>      |
| દ્દેવ      | २१         | १८                              | १८ वें                     |
| 70         | २१<br>21   | Shulbhadra's                    | Sthulbhadra's              |
| હ          | १७         | 'कठिन है' शब्दके आगे पढ़ों      | ''मूलमें ्दिगंबर जैनी      |
|            |            | अपने प्राचीन नाम 'निर्प्रन्थ'से | ही प्रसिद्ध रहे। श्वेतांबर |
|            |            | अपनेको 'श्वेतपट' कहते श्वे      | , परन्तु दिगंबर तब         |
|            |            | ' निंप्रेथ ' नामके ही स्मिमिहत  | ·                          |
|            |            | वंशी राजाओंके ताम्रपत्र आदि     | •                          |
| 98         | . १९       | (                               | ( १। ४८-४९ )               |
| ७६         | २३         | भूमृर्ति                        | मृर्ति                     |
| ,,         | "          | सेषित                           | से भूषित                   |
| <b>9</b> ८ | १५         | वर्णनने                         | वर्णनसे                    |
| .60        | १०         | प्रन                            | उन                         |
| tt.        | 19         | Mathera                         | Mathura                    |
| <b>८</b> १ | ११         | तथापि                           | तथा                        |
| ८६         | ૭          | भी                              | श्री                       |
| 4          | १६         | होना                            | होता                       |
| "          | १९         | २७९७                            | <b>२</b> ७९)               |
| <b>९७</b>  | १५         | वण्णदेव                         | वप्पदेव                    |
| 86         | . \$       | मिल्ठिषेषण                      | मल्लिषेण                   |

#### ( 88 )

| ९९           | १                      | जैनधर्म <i>े</i> भी       | <b>जैनध</b> र्म    |
|--------------|------------------------|---------------------------|--------------------|
| "            | ३                      | उसमें भी                  | <b>उस</b> में      |
|              | ક્                     | घरोंके                    | घरों <b>से</b>     |
| . <b>९</b> ९ | १७                     | <b>उ</b> पर               | <b>अ</b> पर        |
| "            | <b>१</b> 8             | सरकारी                    | यद्यपि सरकारी      |
| "            | १५                     | किंतुआया है।              | ×                  |
| १०३          | १६                     | कल्का                     | कल्किका            |
| "            | २०                     | <b>उ</b> ख <b>का</b>      | उ <b>सका</b>       |
| ,,           | २३                     | भा० ५२२                   | भा० १३ पृ० ५२२     |
| ७०१          | 8                      | संस्थामें                 | संस्थार्थे         |
| १०८          | २३                     | पृ० ६७१                   | कंजाएइं पृ० ६७१    |
| १०९          | <b>२१</b>              | 79-7                      | १-७२               |
| ११५          | 3                      | निर्भित                   | निर्भित हुआ        |
| ११६          | <b>३</b><br>२ <b>३</b> | सबटसंघेहिं                | सयलसंघेहिं         |
| १२१          | <b>१</b> ३             | धीम्बर                    | घीश्वर             |
| ,,           | ₹8                     | ११९                       | <b>११</b> 8        |
| १२५          | ११                     | बारय्या                   | बाप्पा             |
| <b>१</b> ३३  | 8                      | तत्कालीक                  | तात् <b>का</b> लीन |
| १३८          | २३                     | <b>ર</b>                  | ٠                  |
| १४५          | <b>२</b> २             | ८९                        | 28                 |
| १४७          | <b>१</b> ९             | सचमुख                     | सचमुच              |
| "            | २१                     | <b>२</b> ९२               | २४२                |
| १५३          | १९                     | ज्ञानावणेव                | ज्ञानार्ण <b>व</b> |
| १५५          | <b>२२–२</b> ३          | <b>माप्रा</b> ए०          | भाष्रारा ०         |
| १७४          | २२                     | ६ <i>-७-</i> ८            | ६ अंक ७-८          |
| ७७ १         | २१                     | <b>ए</b> डिने <b>वा</b> ० | एडि <b>जे</b> वा ० |
| १८१          | 4                      | शास्त्रविद्या             | शस्त्रविद्या       |

# संकेताक्षर सूची।

प्रस्तुत प्रथके संकलनमें निम्न प्रन्थोंसे सहायता प्रहण की गई है, जिनका उल्लेख निम्न संकेतरूपमें यथास्थान किया गया है—

अध•=अशौकके धर्मछेख-छेखक श्री॰ जनार्दन भट्ट एम॰ ए॰ (काशी, सं॰ १९८०)।

अहिइ०='अर्ली हिस्ट्रो आफ इन्डिया'-सर विसेन्ट स्मिथ एम० ए० (चौथी आवृत्ति )।

अशोकः=:अशोक' छे॰ सर विन्सेन्ट स्मिथ एम॰ ए॰।

आफ॰=' आराधना कथाकोष ' छे॰ ब्र॰ नेमिदत्त ( जैनिमत्र आफिस, सुरत )।

आंजी०=आजीविक्स−भाग १ डॅा० वेनी माधव बारुआ० डी० लिट् (कलकत्ता १९२०)।

बासू०='बाचाराङ्ग सूत्र' मूळ ( श्वेताम्बर बागम प्रंथ )। बहिइ०=बाक्सफर्ड हिस्ट्रो बाफ इन्डिया -विसेन्ट स्मिथ एम.ए.।' इंऐ०=इन्डियन ऐन्टीकेरी ( त्रैमासिक पत्रिका )। इरिई०=इन्सायक्कोपेडिया आफ रिलीजन एण्ड इथिक्स है स्टिग्स।

इारङ०=इन्सायक्कापाडया आफ रिलाजन एण्ड इाथक्स ह्वास्ट्रग्स। इंसेजै०='इन्डियन सेक्ट ऑफ दी जैन्स' बुल्हर।

इंहिंकबा०=इंडियन हिसटोरीकल क्वार्टलीं-सं० डा० नरेन्द्रनाथः ला-कलकत्ता।

उद॰='उवास गदसाओ सुत्त॰'-डा॰ हार्णछे (Biblo Indica).
उपु॰व॰उ.पु.='उत्तरपुराण' श्री गुणभद्राचार्य व पं.छाछारामजी।
उसू॰=' उत्तराध्ययन सूत्र ' (श्वेताम्बरीय आगम प्रंथ) जार्छ कार्पेटियर (उपसछा)।

एइ०='एपिम्रेफिया इंडिका'।

एइमे॰ या मेएइ॰=एन्झियेन्ट इन्डिया एजडिस्क्राइब्ड बाईं मेगस्थनीज एण्ड ऐरियन'-(१८७७)।

एइजै॰=एन इपीटोम ऑफ जैनीज्म-ब्री पूर्णचन्द्र नाहर एम॰ए०। एमिक्षट्रा॰=' एन्झियेन्ट मिड इंडियन क्षत्रिय ट्राइन्स ' डा॰ विमलाचरण ला (कलकत्ता)।

ऐरि॰=ऐशियाटिक रिसर्चेज-सर विलियम जोन्स (सन् १७९९ ब १९०९)।

एइ०=एन्शियेन्ट इंडिया एजडिस्क्राइन्ड बाई स्ट्रैंबो मैक क्रिंडल (१८०१)।

कजाइ॰=किन्छम, जागरकी बाक एशियेन्ट इंडिया-(कलकत्ता १९२४)।

कि॰=' ए हिस्ट्री ऑफ कनारीज लिट्रेचर ' \$० पी॰ राइस ( H. L. S. 1921 ).

कसू०=कल्पसूत्र मृल (श्वेताम्बरी आगम प्रन्थ)।
काले०=कारमाइकल नेक्वर्स डा० डी० आर० भाण्डारकार।
कैहिइ०=कैम्ब्रिज हिस्ट्री ऑफ इंडिया ऐन्झियेन्ट इंडिया, भा०
१-रैपसन सा० (१९२२)।

गुसापरि॰=गुजराती साहित्य परिषद् रिपोर्ट-सातर्वी । (भाव-नगर सं॰ १९८२)।

गौबु॰='गौतमबुद्धं' के॰ जे॰ सान्डर्स (H. L. S.)।
चमभ॰='चदराज भडारी कृत भगवान महावीर'।

जिव स्रोसो॰=जनरङ आफ दी त्रिहार एण्ड स्रोडीसा रिसच सोसाइटी '।

जम्बू॰=जम्बूकुमार चरित्र (सूरत वीराष्ट् २४४०)।

जमीसो॰=जर्नेल झाफ दी मीथिक सोसाइटी-बेंगलोर।
जर।एसा॰=जनरल झाफ दी रायल ऐसिय।टिक सोसायटी-लंदन।
जैका॰='जैन कानून' (श्री॰ चम्पतराय जैन विद्याबा॰
विजनीर १९२८)।

जैग॰=' जैन गजट ' अंग्रेजी ( मदास )।

जैप्र०=जैनधर्म प्रकाश ब्र० शीतलप्रसादजी (बिजनीर १९२७)। जैस्तू०=जैनस्तूप एण्ड बदर एण्टीकटीज आफ मथुरा-स्मिथ। जैसासं०='जैन साहित्य संशोधक' मु० जिनविजयजी (पूना)। जैसिभा०=जेन सिद्धान्त भास्कर श्री पद्मराज जैन (कलकत्ता)।

जैशि सं०='जैन शिलालेख संग्रह'-प्रेग० हीरालाल जैन (माणि-कचन्द्र ग्रन्थमाला ।

जैहि॰=जैन हितेषी सं॰ पं॰ नाथूरामजी व पं॰ जुगळिकशो-रजी (बम्बई)।

जैसू॰(Js.)=जैन सूत्राज (S. E. Series, Vols. XXII & XLV ).

टॉरा॰=टॉडसा॰ कृत राजस्थानका इतिहास (वेङ्केटेश्वर प्रेस)। डिजेवा॰='एडिक्शनरी ऑफ जैन बायोग्रैकी'श्री उमरावर्सिहः टॉक ( आरा )।

तक्ष॰='ए गाइंड टू तक्षशिछा'-सर जान मारशल (१९१८)। तत्वार्थ॰=तत्वार्थाधिगम् सूत्र श्री उमास्वाति S. B. J. Vol.। तिप॰=' तिल्लोय पण्णत्ति ' श्री यति वृषभाचार्य (जैन हितैषी भा॰ १३ अंक १२)।

दिजै०='दि० जैन मासिक पत्र सं० श्री. मुलचन्द किसनदासः कापड़िया (सूरत)।

दीनि॰='दीघनिकाय' ( P. T. S. )। परि०=परिशिष्ट पर्व-श्री हेमचन्द्राचार्य । प्राजेलेस॰=प्राचीन जैन लेख संप्रह कामताप्रसाद जैन (वर्धा)। बविको जैस्मा० चर्नगाल, बिहार, सोड़ीसा जैन स्मारक-श्री ब्रह्म--चारी जीतलप्रसादजी । बजैस्मा ०=बम्बई प्रांतके प्राचीन जन स्मारक ब ० शीतलप्रसादजी। बुइ०=बुद्धिष्ट इन्डिया-प्रा० हीस डेविड्स। भाषा०=भगवान् प्रार्थनाथ-ले॰ कामताप्रसाद जैन (सूरत)। भम०=भगवान महावीर--भमञ्ज०=भगवान महावीर और म०बुद्ध कामताप्रसाद्र जैन (सूरत)। भमी०=भद्दारक मीमांसा ( गुजराती ) सूरत । भाई०=भारतवर्षका इतिहास-डा० ईश्वरीप्रसाद डी० लिस् ( प्रयाग १९२७ )। भास्रशो०=ब्रशीक-डॉ० भण्डारक (कलकत्ता )। भाषासा । अभारतके प्राचीन राजवंश श्री. विश्वेधरनाथ रेउ (वंबई)। ू भाष्रासइ०=भारतकी प्राचीन सम्यताका इतिहास,सर रमेशचंद्र दत्त। मनैइ०=महाठी जैन इतिहास । मनि॰= मज्जिम॰= ्ममप्रजैस्मा०≔मद्रास मैसूरके प्रा० जैन स्मारक ब्र०शीतलप्रसादजी। महा • = महावय्ग (S. B. E. Vol. XVII). मिलिन्द्र = मिलिन्द पन्ह (S. B Vol. XXXV.) .मरा०=मुद्रा राक्षस नाटक-इन दी हिन्दू ड्रामेटिस दर्कस, विल्सन । मुला = मुलाचार वहकेर स्वामी (हिन्दी भाषा सहित बम्बई)। मैश्वशो०=अशोक मैकफैल कृत ( H. L. S. ).
मैबु०=मैन्युल ऑफ बुद्धिजम=( स्पेनहार्डी ) ।
रक्षा०=रत्नकरण्ड श्रावकाचार सं०पे० जुगलिकशोरजी (बम्बई)।
राइ०=राजपूतानेका इतिहास भाग १-ए० व० पं० गोरीशंकर
हीराचंद ओझा ।

रिइ॰=रिलिंजस ऑफ दी इम्पायर-( लन्दन )।
लामान=लाइफ ऑफ महावीर ला॰ माणिकचंद्रजी (इलाहाबाट)।
लामाइ॰=भारतवर्षका इतिहास ला॰ लाजपत्तराय कृत (लाहौर)।
लाम॰=लार्ड महावीर एण्ड अधर टीचसे ऑफ हिज टाइम-काम-ताप्रसाद (दिल्ली)।

छावबु०=जाइफ एण्ड वर्क्स ऑफ बुद्ध घोष-डाॅ० विमलाचरण कॅा० (कलकत्ता )।

वृजेश ॰ = बृहद् जैन शब्दाणीय - पं० बिहारी छास्जी चैतन्य । विर ॰ = विदृद् रतनमाला - पं० नाथुरामजी प्रेमी (वंबई)।

श्रव०=श्रवणबेलगोला, रा० व० प्रो० नरसिंहाचार एम० ए० (मदास)।

श्रेच•=श्रेणिक चरित्र ( सुरत )।

सभाषिया = सर बाशुतीष में मोरियल वॉल्यूम (पटना)। सको = सम्पक्तत्र कौमुदी (बंबई)।

सजै॰=सनातन जैन धर्म-अनु॰=कामताप्रसाद (कलकत्ता)। संजैइ॰=संक्षित जैन इतिहास प्र म भाग कामताप्रसाद (सूरत)। सडिजै॰=सम डिस्टिनगुइस्ड जैन्स उमरावसिंह टांक (आगरा)।

संप्राजैस्मा = संयुक्त प्र नतके प्र चीन जैन स्मारक-ब्र० शीतल।

स्साइजै॰=स्टडीज इन साउथ इंडियन जैनिज्म प्रो॰ रामास्वामी सायंगर ।

ससू०=सम्राट् अकवर और सूरीश्वर-मुनि विद्याविजयर्जा (आगरा)। सक्षट्राएइ०=सम क्षत्री ट्राइब्स इन एन्शियन्ट इंडिया-डा॰ विम-लाचरण ला॰।

साम्स॰=साम्स आफ दी ब्रद्रेन ।

सुनि॰=सुत्तनिपात (S. B. E.)।

हरि०=हरिवंशपुराण-श्री जिनसेनाचार्य (कलकत्ता )।

हॉजै॰=हॉर्ट ऑफ जंनीज्म मिसेज स्टीवेन्सन ( लंदन )।

हिमाइ॰= } हिस्ट्री ऑफ दी मार्यन रूछ इन इंडिया-हैवेछ।

हिग्ली०=हिस्टोरीकल ग्लीनिन्गस-डॉ० विमलाचरण लॅा०।

हिटे॰=हिन्दू टेल्स-जे॰ जे॰ मेयर्स।

हिड्राव = हिन्दू ड्रामेटिक वर्क्स विलसन्।

हिप्रीइफि॰=हिस्ट्री आफ दी प्री-बुद्धिस्टिक इंडियन फिलासफी बारुआ (कलकत्ता)।

हिल्लिने०=हिस्ट्री एण्ड लिट्रेचर ऑफ जैनीज्म-बारौदिया (१८०९)।

हिवि०=हिन्दी विश्वकोष नागेन्द्रनाथ वसु (कलकत्ता )।

क्षत्रीक्केन्स=क्षत्रीक्केन्स इन बुद्धिष्ट इंडिया-डा० विमलाचरण ला०।





# संक्षिप्त जैन इतिहास।

## द्वितीय भाग-द्वितीय खंड।

( सन् २५० ई० पूर्वसे सन् १३०० ई० तक )

#### गारूथन ।

इतिहासका कार्य सत्य घटनाको प्रकट करना है । जो बात जैमे घटित होचुकी है. उसका वैसा ही इतिहासका महत्व । वर्णन करना इतिहास है । साहित्य जगतमें पुरातन कथा, पुराण, जनश्रुति आदिका संब्रह इतिहास कहलाता है। सत्य उसका मूलाधार है। सत्य इतिहास ही सजीव इतिहास है और वहीं इतिहास अपने उद्देश्यमें सफल होता है। मानव जगत सत्य इतिहाससे ही ठीकर शिक्षाः प्रहण कर सक्ता है। अतएव मानव हितके लिये यथार्थ इतिहासका निरूपण होना अत्यन्त आवश्यक है । प्रत्येक र ष्ट्र और जातिकोः अपने पूर्वजोंका वास्तविक इतिहास ज्ञात होनेसे. वह अपने गौरव, प्रतिष्ठा और शक्तिको प्राप्त करनेके लिये सचेष्ट होता है। इतिहास उस राष्ट्र और जातिमें नया जीवन, नई म्फ़्तिं और नये भावोंको जन्म देता है। वह शिक्षित समाजमें एक युग प्रवर्तकका कार्य करता है।

Shree Sudharmaswami Gyanbhandar-Umara, Surat www.umaragyanbhandar.com

इतिहासके महत्वको भुलाकर कोई भी राष्ट्र या जाति जीवित नहीं रह सकती । जैनाचार्य इतिहासके मह-कथा और जनश्रति । त्वसे अवज्ञात रहे हैं । जैन वाङ्गमयमें ' प्रथमानुयोग ' का अस्तित्व इसी बातका द्योतक है। किंतु कहाजासकता है कि कथाओं और जनश्रुतियोंको वास्तविक इतिहास कैसे माना जाय ? यह शङ्का तथ्यहीन नहीं है; किंतु किसी राष्ट्र या जातिके इतिहासको प्रकट करनेवाली कथाओं और जनश्रुतियोंको यदि एकदम टुकरा दिया जाय , तो फिर उस राष्ट्र या जातिका इतिहास किस आधारसे लिखा जाय ? अतएव श्रेयमार्ग यह है कि इतिहास-विषयक कथाओं और जनश्रुतियोंको तबतक अम्बीकार न करना चाहिये जबतक कि वह अन्य स्वाधीन साक्षी-शिलालेख आदिमे असत्य मिद्ध न होजाय ! बस जैन कथाओं जनश्रुतियों या अन्य परम्परीण मान्यताओंको जैन जातिके इतिहास लिखनेमें मुलाया नहीं जासकता ! इसी बातको ध्यानमें रख करके हमने जैन कथाओं और जनश्रुतियोंका भी उपयोग इस इतिहासके लिखनेमें किया है। हां, जहांपर कोई बात इतिहाससे विरुद्ध प्रतीत हुई, वहां उसको अमान्य या प्रकट कर देना हमने उचित समझा है; क्योंकि पक्षपात इतिहासका शत्रु है। प्रस्तुत इतिहास ल्रिखनेमें इमने इस नीतिका ही यथासंभव पालन किया है ।

'जैन इतिहास' जैन धर्मावलिम्बियोंका इतिहास है। अतः जैन धर्म विषयक इस इतिहासमें जैन महा-प्रस्तुत इतिहास और पुरुषों, राजा महाराजाओं, आचार्य-विद्वानों, उसका महत्व। संघ-गणादि सम्बन्धी विशेष घटनाओंका यथार्थ परिचय और उसका प्रभाव भिन्न २ कालोंमें तत्कालीन परिस्थितिपर् केंसा पड़ा था, यह सब कुछ बतलानेका प्रयास किया गया है। इस इतिहासको हमने 'भा० दिगम्बर् जैन परिषद् र के प्रस्तावानुसार कई वर्षों पहलेसे लिखना आरम्भ किया थाः। मौभाग्य-वश इसका प्रथम भाग जिसमें जैनोंके पुराणवर्णित महापुरुषोंका वर्णन है, सन् १९२६ में ही प्रकट होगया था ! उसकें लगभग छह वर्षीके पश्चात उसके दृसरे भागका पहला खण्ड विगत वर्ष फरवरी १९३२ में प्रकाशित हुआ था। दूसरे भागमें ई० पूर्व ६०० से सन् १३०० तकका इतिहास लिखना इष्ट है। उस भागको तीन खण्डोंमें विभक्त किया गया है। पहले खण्डमें स० महावीरके समयसे शुङ्गकाल तकका वर्णन लिखा गया है। इस इसरे खण्डमें तबसे सन् १३०० तकका उत्तर भारतसे सम्बन्ध रखनेवाला इतिहास प्रकट किया गया है व तीसरे खण्डमें दक्षिणभारतका इति-हास संकलित करना शेष है।

अन्तिम अंश प्रस्तुत इतिहासका तीसरा भाग होगा और उसमें सन् १३०० के उपरान्त वर्तमानकाल तकका इतिहास प्रकट करना वाञ्छनीय है। किन्तु प्रस्तुत इतिहासको मात्र 'जैन इतिहास' समझना ठीक नहीं है। वस्तुतः वह जैन दृष्टिसे लिखा हुआ और जैनोंकी मुख्यताको लिये हुए भारतवर्षका इतिहास है। इस रूपमें ही उसका महत्व है। एक जिज्ञास उसको पढ़ लेनेसे जैन इतिहासके साथ २ भारतवर्षके इतिहासका ज्ञान प्राप्त कर सक्ता है। उसके अतिरिक्त जैन इतिहास विषयका यही अपनी श्रेणीका पहला ग्रन्थ है।

प्रस्तुत इतिहासके प्रथम भाग और दृसरे भागके प्रथम खण्ड**में** 

जैनधर्मके स्वरूप, उसकी प्राचीनता और चौनीस तीर्थक्कर । उसके मुख्य चौवीस तीर्थक्करोंके विषयमें बहुत

कुछ लिखा जाचुका है। उसको यहांपर दुहराना व्यर्थ है; किन्तु हालमें चौवीस तीर्थक्करोंके विषयमें एक नई शङ्का खड़ी हुई है-उनके अस्तित्वको काल्पनिक कहा गया है। यदि यह कथन किसी प्रमाणके आधार पर होता—कोरी कल्पना न होती, तो इसे कुछ महत्व भी दिया जाता, परन्तु यह निराधार है अर्हें इससे ऐसी कोई बात प्रगट नहीं होती जिससे चौवीस तीर्थक्कर-विषयक मान्यता बाधित हो। प्रत्युत स्वाधीन साक्षीसे इस जैन मान्यताका समर्थन होता है। भारतीय शिलालेख, वैदिक और बौद्ध साहित्य उसका समर्थन करते हैं, यह पहले लिखा जाचुका है। हालमें 'मोइन-जो-दरो ' के पुरातत्वपर जो प्रकाश पड़ा है, वह उस कालमें अर्थात आज़से लगभग पांच हजार वर्ष पहले जैन धर्म और उसके साथ जैन तीर्थङ्करोंका अस्तित्व प्रमाणित करता है। वहांसे ऐसी नम्न मूर्तियां पाप्त हुई हैं, जिनकी आकृति ठीक जैन मूर्तियाँ सद्देश है और उनपर जैन तीर्थङ्करोंके चिह्न बैल आदि हैं। एक लेखमें स्पष्टतः 'जिनेश्वर' भगवानका उँहेख है ।

१–''जैनजगत''में इसी प्रकारका छेख प्रगट किया गया है। २–''संक्षिप्त जैन इतिहास'' प्रथम भागकी प्रस्तावना तथा द्वितीय भाग प्रथम खंड पृ. ३

<sup>3-&</sup>quot; A standing image of Jain Rishabha in Kayotsarga posture......closely resembles the pose of the standing deities on the Indus seals, etc. etc." - Modern Reveiu, Aug. 1932.

४-मुद्रा नं० ४४९ पर 'जिनेश्वर' शब्द अङ्क्ति है। देखो इंटिका॰, भा॰ ८ इन्डससील्स पृ॰ १८

इन बाताको देखकर विद्वान् जैनधर्मका सम्बन्ध उनसे स्थापित कैरत हैं। इस साक्षीसे तेईसवें तीर्थक्कर पार्श्वनाथके बहुत पहले जैनधर्मका अस्तित्व प्रमाणित होता है। इस दशामें भ० पार्श्वनाथके पहले भी तीर्थक्करोंका होना आवश्यक है। अब यदि उनको काल्प-निक मान लिया जाय तो ई० पूर्व ८-९वीं शताब्दीके पूर्व जैन-धर्मकी सत्ता न होनी चाहिये। किन्तु यह उपरोक्त पुरातत्व विषयक माञ्जीसे बाधित है। अतएव म० पार्श्वनाथक पूर्ववर्ती तीर्थक्करोंको वास्तविक व्यक्तियां मानना उचित है।

जैन धर्म एक मत्य अर्थात विज्ञान है। सत्य होनके कार**ण** उसका व्यवहारिक होना लाजमी है। वस्तुतः **जेनधमकी विशेषता ।** जैन इतिहास उसे एक ऐसा ही धर्म प्रमः-णित करता है। हां. जैनियोंकी वर्तमान श्रान्स नीय दशा हमारी इस त्याख्याको एक अतिसाहसी-सा वक्तव्य दर्शाती है: किन्त जरा देखिये तो आजकलके भारतीय धर्मीके अनुयायियोको! उन धर्मोंके मूल सिद्धांत कुछ हैं और उनके अनुयायियोंका आचरण आज कुछ और है। जैनी भी अपने धर्मके मूल सिद्धांतोंसे बहुत कुछ भटक गये हैं । उनका पूर्व इतिहास और धर्मशास्त्र इस व्या-ख्याकी साक्षी है । उदाहरणतः जैनधर्मके अहिंसा सिद्धान्तके के

्लीजिये। आज इस सिद्धांतकी जैसी मिट्टी पलीद जैनियोंने की है,

<sup>1-</sup>Dr. Pran Nath writes in the Indian Hist: Quarterly (Vol. VIII No. 2): "The names and symbols on Plates annexed would appear to disclose a connection between the old religious cults of the Hindus and Jainas with those of the Indus people."

वैसी शायद ही कभी हुई है। अहिंसा तत्व मुलमें मनुष्यको श्रूवीर बनानेवाला है। किन्तु आजके जैनी उसे कायरताका जनक मान रहे हैं। नौबत यहांतक पहुंची है कि अहिंसाके झूठ भयके कारण जैनी अपनी, अपने बालबचों और धन सम्पतिकी रक्षा करने योग्य भी नहीं रहे हैं। किन्तु जैन इतिहासको देखिये; वह कुछ और ही बात बतलाता है। अहिंसा अणुव्रतको पालनेवाले अनेक जैन वीर ऐसे हुये हैं, जिन्होंने देश और धर्मके लिये अगणित युद्ध रचे थे। मौर्य्य सम्राट् चंद्रगुप्तने अपने भुजविक्रमसे अपना साम्राज्य स्थापित किया था। उन्होंने ही यूनानी बादशाह सिल्यूक्रमको मार भगाकर भारतकी खाधीनताको अक्षुण्ण रक्खा था।

सम्राट् सम्प्रतिने देश-विदेशमें धर्म साम्राज्य स्थापित करनेका उद्योग किया था। उसके उत्तराधिकारी शालिस्कने मौराष्ट्रको अपने असिबलसे विजय करके वहां जैनधर्मका प्रचार किया था। इसे उन्होंने अपनी महान् 'धर्मविजय' कही है! इसी तरह कलिक्क-

१-हिन्दू प्रन्थ 'गर्गसंहिता ' के 'युगपुराण ' में यह उल्लेख इस प्रकार है:-''तिस्मन् पुष्पपुरे रम्ये जनारामशताकुले । ऋतुकर्मक्ष-याक्तः शाल्शिको भविष्यति ॥ स राजाकर्मनिरतो दुष्टात्मा प्रियविष्रहः। सौराष्ट्रमर्दयन् घोरं धर्मवादी ह्यधार्मिकः ॥ स्वं ज्येष्ठं स्नातं साधुं संप्रतिं प्रथयन् गणैः । ख्यापिष्यित्यति मोहात्मा विजयं नाम धार्मिकम् ॥'' दीवानबहादुर प्रो० के० ध्रुव इसका अर्थ इस प्रकार करते हैं:—

<sup>&</sup>quot;In the beautiful city of Puspapura studded with hundreds of Public parks, there will arise Salisaka intent on the abolition of sacrificial ritual. That wicked king, addicted to evil deeds, taking pleasure in (religious) squabbles, talking

चकवर्ती एं ल खारवेलने अनेक संग्रामोंमें अपना शोर्य प्रकट करके धर्मप्रभावना की थी। उनके भयमे युनानी बादशाह दमित्रेय भारत छोड़कर भाग गया था। जैत बार खारवेलने पुनः स्वाधीन भारतकी प्रतिष्ठाको बाल २ बचा लिया! यह सब ही बीर परम अमोत्मा श्रावक थे। चन्द्रगुत तो अन्तमें जैन मुनि होगये थे। खारवेलने कुमारीपर्वतपर उग्नोग्र त्रत-उपवासोंको करके अपनेको श्रीण संसृत बना लिया था। अहिंसा तत्वको उन्होंने ठीक-ठीक समझा था और उसका प्रकाश अपने व्यक्तित्वसे खूब ही किया! इसी लिये भारतिय विद्वान जैन धर्मको अपने वास्तविक रूपमें शक्ति-शाली धर्म प्रकट करते हैं। वह कहते हैं कि वह कर्मवीरोंका धर्म है। अक-र्मण्य पुरुषोंका नहीं! बस्तुतः बात भी यही है।

जैनाचार्य अपने देश और धर्मके लिये मनुष्यको कर्तव्यर्शाल होनेका उपदेश देते हैं<sup>2</sup>। एक श्रावकके लिये वात्सल्य-धर्म वह हर तरह—जरूरत हो तो असिबलसे भी अपने धर्मात्मा भाइयोंकी रक्षा करना

religion but (really) irreligious, steeped in delusion; will terribly prosecute the people of Saurastra and proclaim the so-called Religious Conquest, contributing thereby to the glorification of the religiousness of his elder brother Samprati by sections of the Jain community." — Jbors, XVI p. 24.

1-Prof. Dr. B Seshagiri Rao, M. A., ph. D., writes: "It appears to me that Jainism is a religion of strength.....It is a worker's and not an idler's faith."—Jain Antiquary, I, 1.

२-आचार्य सोमदेव 'यशस्तिलकचम्पू' में कहते हैं:—

4'यः शस्त्रवृत्तिः समरे रिपुः स्यात्, यः कण्टको वा निजमंडलस्य ।

अस्त्राणि तत्रैव नृपाः क्षिपन्ति, न दीन-कानीन-शुभाशयेषु॥''

बतलाते हैं। वस्तुतः जैन अहिंसा प्रत्येक श्रेणीके मनुष्यके लिये व्यवहार्य है। वह मनुष्यके जीवन मार्गको निर्मल और निशङ्क बनाती है! जबतक जैनी उसके वास्त्रविक स्वरूपको ग्रहण किये रहे वह खूब फले फुले।

भ० महाबीरके निकट प्रायः सार भारतने अहिंसा धर्मकी दीक्षा ठी थी। भारतीय राष्ट्र सच्चा अहिंसक

इतिहास सुधार और वीर वन गया था। फलतः भ० महावीरका शौर्यका प्रवर्तक है। धर्म विशेष उन्नत हुआ था और विदेशी लोग भी भारत-विजयकी लालसासे हताश

होकर अपने २ देशोंको छोट गये थे। प्रस्तुत प्रन्थमें जो इतिहास संकलित है, वह इस व्याख्याको दर्पण-वन स्पष्ट करता है। हिंदू ग्रंथोंकी साक्षी भी इस कालमें जन धर्मान्कर्पका समर्थन करेती है। यवन, शक आदि विदेशी लोग तक जैनधर्मकी शरणमें आये थे। हिंदू शास्त्रकारोंने इन्हें 'वृषल' कहकर अपने धर्मसे बाह्य प्रकट किया है। इन सब बातोंसे स्पष्ट है कि जैनधर्म वस्तुतः एक शक्ति-आली धर्म है और उसके द्वारा जगतका कल्याण विशेष हुआं है।

अर्थ-''जो रण। ज्ञणमें युद्ध करनेको सन्मुख हों अथवा अपने देशके कण्टक-उसकी उन्नितमें बाधक-हों क्षित्रिय वीर उन्हींके उपर शास्त्र उठाते हैं-दीनहीन और साधु आश्रायवाळोंके प्रति नहीं ''विशेषके लिये देखों ''जन अहिंसा और भारतके राज्यों पर उसका प्रभाव।'' १-'गर्गसंहिता' के उल्लेखसे कि 'वृष्ट भिक्षुक होंगे' (भिक्षुका वृष्टा छोके भविष्यन्ति न संश्यः' उस समय बाह्मणोतर साधुओंकी बाहुल्यता स्पष्ट है। २-'मानवधर्मशास्त्र' (१०।४२-४४)में पौण्ड, उड्र, द्रविड, कम्बोज, यवन, शक आदिको बाह्मण विमुख 'वृष्ट' हुआ टिखा है।

आजकलके जैनियोंको प्रस्तुत इतिहाससे देखना चाहिये कि उनके पूर्वजोंने किस प्रकार धर्मका गौरव प्रगट किया था। जीव मात्रका कल्याण करनेक लिये उन्होंने निःशंक वृत्ति स्वीकार की थी। जैन्वधर्मका मूल रूप उनके चारित्रसे स्पष्ट है। आज भी उनके आद-र्श्वका अनुकरण करना श्रेयस्कर है। प्रस्तुत पुस्तक पाठकोंके लिये इस विषयमें मार्गदर्शकका कार्य करे, यही हमारी अभिलापा है। सचमुच इतिहासका कार्य ही यह है। वह सुधार और शौर्यका पाठ पढ़ाता है. मुद्दां दिलोंमें नये उत्साह और नये जोशको जगाता है। भारतको आज ऐसे वीरभावोत्पादक धर्मकी आवश्यक्ता है! भारत-संतान अपने वीर पूर्वजांको जाने और उन्हें पहचानकर उनके प्राचिन्होंपर चलनेका प्रयत्न करे, यही भावना है। सचमुच: –

"यह थे वह बीर जिनका नाम सुनकर जोश आता है।

गोंमें जिनके अफसानोंसे चकर खून खाता है।।"

(?)

## इन्डो-वैक्ट्रियन और इन्डो पार्थियन राज्य

छत्रप व कुशन-साम्राज्य । (सन् २२६ ई० पू० से २०६ ई०)

भारतके उत्तरमें यूनानियोंने अपना राज्य स्थापित किया
था। सम्राट् चन्द्रगुप्तके वर्णनमें लिखा
वैविद्रयन और पार्थि- जानुका है कि सिल्युकस नाइकेटर भारतसे
यन राज्य। परास्त होकर बलख आदिकी ओर लोट
गया था। सन् २६१ ई० पू०में सिल्युकसकी मृत्युके पश्चात् उसका पुत्र एण्टिओकम राजा हुआ परन्तु

अयोग्य होनेके कारण बलख ( बैक्ट्रिया ) और पार्थियावाले सन् २५० ई० पू० के लगभग उससे स्वाधीन होगये। भारती सीमापर सिकन्दरके पश्चात इन यूनानियोंके हमले बराबर होते रहे थे, किन्तु सिल्यूकसके बाद पहला यूनानी राजा जिसने पंजाबपर हमला किया डिमिट्रीअस था । डिमिट्रीअसने अपना अधिकार मथुरा तक जमा लिया था और वह मगधको भी सर करना चाहता था; किंतु सम्राट् स्वारवेलके भयसे वह मथुरा छोड़कर चला गया था।\* फल्तः यूनानियोंका भारतीय सीमा पंजाब व सिंधुपर अधिकार होगया था। इनमें मेनेन्डर नामका राजा बहुत प्रसिद्ध था। सन् १६० ई० पृ०से सन् १४० ई० पू० तक वह काबुलका शासक था। उसने सन् १५५ ईं० पू० के निकट भारतपर चढ़ाई की थी। मि० स्मिथने इस घटनाका समय ई० पू० १७५ माना है।

मेनेप्डर (मनेन्द्र) या मिलिन्दका जन्म सिंधुनद वर्ती प्रदेश**में** अर्थात् 'द्वीप अलसन्द' जिसे यूनानी अले-

राजा मेनेन्डर व कजिन्डिया कहते थे, वहां हुआ था। उत्तर जैन-धर्म पश्चिमी भारतपर विजय प्राप्त करके मेनेन्डरने पंजाबके साकल (स्यालकोट) नगरमें अपनी

राजधानी स्थापित की थी। साकल उस समय बड़ा समृद्धिशाली नगर था। जैनधर्मका प्रचार भी वहां विशेष था। बौद्ध-धर्म वहां उस समयके बारह वर्ष पहलेसे नहीं था। बौद्ध भिक्ष नागसेनने

१-भाइ० पृ० ७७. \* जविद्योसो० भा० १६ पृ० २५८. २-भाष्रारा भा २ पृ० १८८. ३-पूर्व १ पृ० १८९. ४-मिळिन्द • पु० १०.

वहां जाकर बौद्ध धर्मका प्रचार किया था। स्ट्रेबोने लिखा है कि मेनेन्डरने पटल ( सिन्ध ). सुराष्ट्र और सगरहिस ( सागर-द्रीप कच्छ) तक अधिकार कर लिया था । उसके शिके भडौचतक प्रच-लित थे और उसकी सेना राजपूताना तक पहुंची थी। मेनेन्डर वीर होनेके साथ ही शास्त्रज्ञ भी था। प्लटार्कने उसे एक अत्यन्त न्यायवान राजा लिखा है। वह इतना लोक-प्रिय था कि इसकी मृत्युके पश्चात् लोगोंने उसका भस्मावशंष आपसमें बांटकर उसपर स्तुप बनाए थे । मेनेन्डरका अधिकार मधुरा, माध्यमिका 🤇 चिनोरके निकट ) और साकेत (दक्षिणी अवध ) तक होगया था । किन्तु. गंगाके आसपास वाले प्रदेशोंमें उसका राज्य अधिक दिनोतक नहीं रहा था । पातन्जलीके महाभाष्यमें यवनों द्वारा साकेत और मध्य-मिकाके घेरेका उल्लेख है।

संभवतः यह उल्लेख मैनेन्डरके आक्रमणको लक्ष्य करके लिखाः गया है: क्योंकि यह चढ़ाई पातंजिलके समयमें हुई थी। जिप्टन मेनेन्डरको भारतका राजा लिखता है। बौद्धग्रन्थ 'मिलिन्द पाह' से पता चलता है कि भिक्ष नागमनके उपदेशसे मेनेन्डरने बौद्ध धर्म ग्रहण कर लिया थाः किन्तु बौद्ध होनेके पहले उसका जैन होना बहुत कुछ संभव है । उसने जिन दार्शनिक सिद्धांतोंपर नागसेनके साथ बहस की थी, वह ठीक जैनोंके अनुसार हैं ! स्वयं 'मिलिन्द' पण्ह' में कथन है कि पांचसौ यूनानियोंने राजा मेनेन्डरसे भगवान महावीरके धर्म द्वारा मनस्तुष्टि करनेका आग्रह किया था और मेनेन्डरने

१-भाप्रारा० भा० २ पृ० १४२-१४३. २-विशेषके लिये देखो 'वीर' वर्ष २ प्र० ४४६-४४९.

उनका यह आग्रह स्वीकार भी किया थे। उसके अधिकारमें आए हुए नगर मध्यमिकाके भग्नावशेषोंमें एकसे अधिक जैनधर्म सम्बंधी लेख निकले हैं। इन सब बातोंसे मेनेन्डरका एक समय जैनधर्मावलंबी होना प्रगट है। उसके युनानी साथियोंमें भी जैनधर्मकी मान्यता विशेषथी। इस समयके लगभग जैन सम्राट् खारवेल द्वारा जैनधर्मका बहु प्रचार हुआ था। जैन धर्मका प्रकाश जगत्व्यापी होरहा था। इससे थोड़े समय पश्चात् युनानियोंको सिथियन-जातिके लोगोंने

जिनको भारतीय शक कहते थे, बैक्टियासे शक व कुशन निकाल दिया। साथ ही शक लोगोंने मौराष्ट्र आक्रमण। पंजाब और अफगानिस्तानपर भी अपना अधिकार जमा लिया। शक राजा मोआके

राज्यमें पंजाब और अफगानिस्तान शामिल थे। धीरे धीरे शकोंकी एक शाखाने, जिसे यूची कहते थे, १५० ई० पू०के करीब बैकिट्- याको जीत लिया और वह वहां पांच जनसमृहोंमें बंट गई। इनमेंसे एक कुशनने सारी जातिका संगठन करके उसे एक बना लिया और एंजाब तथा अफगानिस्तानपर अपना अधिकार स्थापित कर लिया। फिर कालान्तरमें शकोंने सौराष्ट्र, मालवा, मधुरा, तक्षशिला आदि देशोंमें भी अपना आधिपत्य जमा लिया था। शक राजा मोआका उल्लेख ऊपर किया जाचुका है। उसका उत्तराधिकारी एजेस (Azes 1) प्रथम था, किन्तु उसके विषयमें कुछ अधिक वर्णन नहीं मिलता है; यद्यपि इसमें संशय नहीं कि उसका राज्य दीर्घ और समृद्धिशाली था।

१-मिलिन्द० १०८. २-राई० पृ० ३५८. ३-हिग्ली० पृ० ७८. ४-माइ० पृ० ७८.

उत्तर पश्चिमीय भारतमें जमना नदी तक महाराज अजेसके न्थापित होगया थै। उसने क्षत्रप' नियत समयमें जैनधर्म। करके पारस्य देशकी राजनीतिकी तरह अपना शासन व्यवस्थित किया था। उसके सिकों-

संभवतः अजेसके पराक्रमसे ही शक राज्यका आधिपत्य तमाम

पर 'महरजस रजरजस महातस अयस' अथवा 'महरजस रज़दिरजस महतम अयस' या ' महरजम नहतम भ्रमिकस रजदिरजस अयस ' लेख मिलते हैं। र महाराजा अजेसके समय (ई० पूर्व प्रथम शताब्दि) में तक्षशिलामें जैनधर्म उन्नितिपर था। उस समयके बने हुए कई जैन स्तृप वहां आज भी भन्नावशेष हैं। एक स्तूपके भीतरसे महा-राजा अजेसके आठ तांबेके सिके, और एक छोटीसी सोनेकी डिविया जिसमें अस्थि-अंश स्वर्णके टुकडे और हाथीदांत एवं पाषाण मणि-कार्य रक्ते हुये थे, निकले थे। इन स्तूपोंकी बनावट ठीक मथुराके जैन स्तूपकी **बनावटके** समान हैं। इन्हीं स्तूपोंके पासवाली इमारतोंमेंसे एक लेख अरेमिक (Aramaic) भाषाका ईसवीसन्से पूर्वका निकला है। भारत**में इस लिपि** और इस भाषाक़ा यही एक लेख है। हत्भाग्यसे यह अभीतक ठीक २ पढ़ा नहीं गया है। हां० बार्नेट और पों कौली इसमें एक हाथीदांतके महलके बनवानेका उल्लेख हुआ बतलाते हैं।<sup>3</sup> किन्तु एक धार्मिकस्थान-स्तूपके निकट महलका बनना कुछ टीक नहीं जंचता ! संभवतः यह महल 'जिन-प्रसाद' अर्थात् जैन मंदिरका द्योतक होगा।

१-तक्ष० पृ० १३. २-माप्रारा० मा० २ पृ० १९६. ३-तक्ष० पृ० ७६-८०.

शक लोग जैन-धर्मके प्रति सङ्गाव रखते थे. यह बात श्वेतां-म्बर जैन प्रन्थोंके ' काल्काचार्य कथानक ' से भी स्पष्ट है। काल्काचार्यके समयमें काल्काचार्य । उज्जैनका राजा गर्दभिष्ठ था। उसने अपनी ्विषयलम्पटताके वश हो. काल्काचार्यकी बहिन आर्यिका सरस्वतीको

्बलात्कार अपनी स्त्री बनालिया । कालाचार्यको राजाका यह अन्याय . और पापकृत्य असद्य होगया । उन्होंने अन्यायका विच्छेद करनेके लिये शाकदेश (सैस्तन Seistan) की ओर प्रयाण किया और वहांके शकराजाओंसे मैत्री करली। शकोंके राजा 'साहाणुसाहि 'ने उन्हें राजद्रोहके अपराधमें दण्ड देना चाहा। उन शकोंने कारुका-चार्यका कहना माना और इ० पू० १२३के लगभग ९६ शाही (शक) कुल सिन्यु नदीको पार करके सौराष्ट्रमें आजमे। उनमेंसे एक उनका राजा हंगाया। कालकने उसे उज्जैनीपर आक्रमण करनेके लिये उत्साहित किया। शकराजाने काल्काचार्यके आग्रहसे उज्जैनीपर .ई० पू० १००में हमला किया। गर्दिभिलके पापका घड़ा भर गया था। वह शक सेनाके सामने टिक न सका। मैदान छोड़कर भांग गया । फलतः शकराजा उज्जैन अथवा मालवाके शासनाधिकारी हुये। काल्काचार्यका उन्होंने आदर किया। आर्यिका सरस्वतीकी भी मुक्ति होगई। वह प्रायश्चित्त ग्रहण कर पुनः ध्यान लीन होगई। विद्वान् लोग इस कथानकको सचा मानते हैं। उस समय अर्थात् ईसवी पूर्व

१-प्रभावक चरित्र (१९०९ बम्बई) पृ० ३६-४६ व जिव-ओसो० भा० १६ पृ० २९०. २-केहि इ० पृ० १६७ - ८ व ५३२ ३; अलाहाबाद यूनीवर्सिटी स्टडीन भा० २ पृ० १४८ जविकोसो० भा० १६.

प्रथम शताब्दिमें भारतीय शकराजा 'शाउनानुशाउं नामक उपाधि ग्रहण करते थे: यह बात इतिहाससिद्ध है। अतः कालक कथानकसे भी 'जैन धर्मके प्रति शक लोगोंकी सहानुभूति' होना प्रकट है। इन शकोंका राज्य ई० पूर्व १००से ५८ तक उत्तर व पश्चिमी भारतमें रहा था।

कुशनवंशमें कनिष्क सबसे प्रतापी राजा था। उसने अपने पराक्रमस चीन आदि कई देशोंको जीता और साम्राज्यका विस्तार बढ़ाया था। वह सन् सम्राट् कनिष्क । ७८ ई० में राजसिंहासनपर आरूढ़ हुआ और उसका अधिकांश समय युद्ध करनेमें बीता था । पेशावर (पुरु-षपुर) उसकी राजधानी थीं । वहींसे वह अपने सारे राज्यका प्रबन्ध करता थाः जिसमें पश्चिममें फारस तकका कुछ हिस्सा और पूर्वमें समस्त उत्तरीय भारत पाटलिपुत्र तक सम्मिलित था। कहते हैं कि गद्दीपर बैठनेके कुछ दिनों बाद कनिष्कने बौद्ध धर्म धारण किया था। उसके राज्यकालमें वौद्ध संघर्का एक सभा हुई थी: जिसके निर्णयके अनुसार उत्तरीय भारतके बौद्ध लोग महायान-सम्प्रदायवाले कहलाने लगे थे और दक्षिण 'हीनयान' सम्प्रदायके नामसे प्रसिद्ध हुए थे। कनिष्कने बौद्ध धर्मकः खूब प्रचार किया था। उसके समयमें भारतीय व्यापारकी भी खूब वृद्धि हुई थी। कनिष्क क्यि-व्यसनी था और उसने कई इमारतें वनवाई थीं। तक्षशिलाके निकट उसने एक राजधानी बनवाई थी। वह आज सरसुख टीलेके नीचे दबी पड़ी है। यमुनाके किनारे म्थुराके निकट भी उसने बहुतसी

१-भाइ० पृ० ७९-८१.

इमारतें बनाई थीं। मथुराके पाससे कनिष्ककी एक युंदर नुर्ति निकली है। कनिष्कका राजवैद्य आयुर्वेदका प्रसिद्ध विद्वान चरक था।

यद्यपि भारतमें यूनानियों और शकोंका राज्य रहा था और वे लोग यहांपर बस भी गये थे; परन्तु उनकी विदेशी आक्रमणोंका यूनानी या रोमन सभ्यताका प्रभाव भारतपर प्रभाव। प्रायः नहींके बरावर पड़ा था। विद्वान् कहते

हैं कि बौद्ध धर्मपर अवस्य उसका कुछ प्रभाव पड़ा था। किन्तु ब्राह्मण और जैन धर्मोपर उसका असर कुछ भी नहीं पड़ा था। यूनानी भाषा कभी भारतमें लोकप्रिय नहीं हुई और न भारतियोंने यूनानियोंके वेषमुषा और रहन सहनको ही अपनाया था। हां, भारतकी स्थापत्य, आलेख्य और तक्षण विद्यापर उसका किंचित् प्रभाव पड़ा था, परन्तु वह नहींके बराबर था। सचमुच उस समयके भारतीयोंके लिये यह बात बड़े गौरवकी है कि उन्होंने अपनी प्राचीन आर्य संस्कृति और सभ्यताको अक्षुण्ण रक्खा। विदेशियोंके सम्पर्कमें रहते हुये भी वह उनके द्वारा तिनक भी प्रभावित नहीं हुये। प्रत्युत उन्होंने अपनी संस्कृति और धर्मका ऐसा प्रभावशाली असर उन लोगोंपर डाला कि वे उसपर मुग्ध होगये और उनमेंसे अधिकांद्यने ब्राह्मण, बौद्ध अथवा जैनमतको प्रहण कर लिया और धीर २ वह सब मिल जुलकर हिन्दू जनतामें एकमेक होगये।

कनिष्क और उसके उत्तराधिकारियों - हुविष्क और वासुदेवके

१-लाभाइ॰, पृ॰ १९७-२०४। २-अहिइ॰ पृ॰ ४२९ व लाभाइ॰ पृ॰ २०३।

राजकालमें जैन धर्मकी उन्नित विशेष हुई थी। मथुरा उस समय जैनधर्मका मुख्य केन्द्र थी। वहां सुक्सन साम्राज्यमें जैन पर भगवान पार्चनाथर्जी (ई० पू० ९ वीं भंक्ता उत्कर्ष। शताब्दि) के समयका एक जैन स्तूप विद्यमान था। और भी कई स्तूप और जैन मंदिर थे । मथुराके भग्नावशेषोंपर ई० पू० सन् १५० से सन् १०२३ ई० तकके शिलालेख मिले हैं; किन्तु यह भी विदित है कि ई० पू० सन् १५० से भी पहलेका एक जैन मंदिर मथु-रामें था; जिसकी वस्तुओंको नये मंदिरोंके काममें लाया गया था। ऐसा माळस होता है कि जैनियोंका उत्कर्ष वहांपर ईसवी सोलहवीं शताब्दितक रहा था। उपरांत मुसलमानों द्वारा जैनोंका यह नीर्थ और उसके दर्शनीय प्राचीन स्थान नष्ट कराडाले गये। यहांकी कार्रागरी बडी मनमोहक और सुन्दर है।

इन धर्मायतनोंको राजा और रंक सबने बनवाकर पुन्य संचय किया था। जहां एक ओर कौशिक क्षत्रियों द्वारा निर्मित आया-गपटका उल्लेख मिलता है वहां दूसरी ओर नृतक एवं गणिकाओं द्वारा बनवाये गये आयागपट और जैन मंदिर मिलते हैं। इनमें प्रोष्ठल और साक्य क्षत्रियोंके लिये कालरूप गोतिपुत्रका नाम उल्लेखनीय है। इनकी पुत्री कौशिक वंशकी शिवमित्रा नामक थीं; जिन्होंने जैन मंदिरमें एक आयागपट निर्मित कराया था। इसी प्रकार हारिती पुत्र पालकी स्त्री कौत्सी अमोहनीने अर्हत् पूजाके लिये आर्यवती

१-अहिइ० पृ० ३१८ व केहिइ० पृ० १६७. २-जेस्तूप० पृ० १३. ३-वीर वर्ष ४ पृ० २९७. ४-एइं० मा० १ पृ० ३९४-३९६

बनवाई थी। इनके अतिरिक्त भयावशेषोंमें अङ्कित चित्रों जैसे-राजछत्र लगाये किसी राजाको जैन साधुका उपदेश देना, नागकुमारों (शकों) का विनीत भावसे उपदेश श्रवण करना अथवा पूजा करना इत्यादिसे जनताके साधारण और विशेष मनुष्यों तथा विदेशियोंके मध्य जैन धर्मकी मान्यता होनेका परिचय मिलता है । "जम्बूकुमार चरित " से वहां पांचसौसे अधिक स्तूपोंका होना प्रगट है। र

उस समय भी जैनधर्म अपने विशाल रूपको धारण किये हुये था। जिन विदेशियोंको चुणाकी दृष्टिसे जैनधर्मका क्लिसलस्प। हिन्दू लोग देखते थे, उनको बौद्ध और जैनाचार्योंने अपने २ मतमें दीक्षित किया था। उपरान्त इन दोनों धर्मोंकी देखादेखी ब्राह्मणोंने भी अपने मतका प्रचार इन विदेशियोंमें किया था । जैन शास्त्रोंमें सर्व प्रकारके मनु-प्योंके लिये धर्म साधन करनेका विधान मौजूर है। म्लेच्छ भी यथावसर आर्य होजाता है और वह मुनि होकर मोक्ष लाभ करता है। मथुराके पुरातत्वसे जैनधर्मकी इस विशालताका पता चलता है। विदेशी शक आदि लोग जैनधर्मयुक्त हुए थे और नट, वेस्या आदि जातियोंके लोग भी अईत भगवानकी पूजाके लिये जिनमंदिर आदि निर्मित कराकर धर्मोपार्जन करते थे । इन मंदिरादि विविध च्यक्तियोंका दान कहा गया है।

१–विशेषके लिये देखो '' वीर '' वर्ष ४ पृ० **२**९४–३**११.** २-अनेकान्त १ पृ० १४०. ३-उब्धिसार गाथा १९५ वेंकी टीका पु० २४१ व विशास्त्र जैन संघ नामक हमारा ट्रेक्ट देखो। ४ वीर वर्ष ४ पृ० ३११.

यह भी माल्रम होता है कि तबतक विवाह क्षेत्रकी विशाल-तामें भी कोई संकोच नहीं हुआ था। विणक सिंहकका विवाह एक कौशिक वंशीय क्षत्राणीस हुआ था । अवतक वैश्य जातिकी उप-जातियोंका प्रचार नहीं था और लोग चार वर्णीकी अपेक्षा ही एक दूसरेका उल्लेख करने थे । किन्तु इस पुरातत्वमे उस समय अर्थात् ई० पुरु प्रथम शताब्दिसे ई० दूसरी शताब्दि तक जैन संघमें जे उथल-पुथल मची हुई थी. उसका खासा परिचय होता है। इसका विशेष वर्णन दिगम्बर और स्वेतांबर भेटका जिकर करते हुये आगे किया जायगा । 'दिगम्बर' अपनेको प्राचीन 'निर्ग्रन्थ' नामसे संबोध िधित करते थे।

पहले कहा जानुका है कि इन्हों बैक्टियन राजाओंने प्रात प्रांतमें छत्रप नियत करके शासन प्रवन्ध

किया था। कुशन कालमें यह छत्रप लेग छत्रप राजवंश । उत्तर पश्चिमी भारतके कुशन राजाके सुबेदार

थे। किन्तु अन्तमें इनका प्रभाव इतना वढ़ा कि मालवा. गुजरात. काठियावाडु, कच्छ, सिंध, उत्तर कोंकण और राजपूतानेके मेवाडु. मारवाड्, सिरोही, झालावाड्, कोटा, परतापगढ़, किशनगढ़, डुंगरपुर, वांसवाड़ा और अजमेर तक इनका अधिकार होगया। ई० पू० पहली शताब्दिसे ई० चौथी शताब्दि तक भारतमें छत्रपेंके तीन मुख्य राज्य थे; दो उत्तरी और एक पश्चिमी भारतमें । तक्ष-शिला अर्थात् उत्तर पश्चिमी पंजाब और मथुराके छत्रप 'उत्तरी छत्रप' तथा पश्चिमी भारतके छत्रप 'पश्चिमी छत्रप' कहलाते थे। यह मूलमें

१-वीर वर्ष ४ पू० ३०१.

श्वक जातिके थे और पहले पहल विवाह सम्बन्ध केवल अपर्नाः ज्यातिमें करते थे। किंतु उपरांत यह लोग जैन और बौद्ध धर्ममें दीक्षित होगये थे । वैदिक धर्मको भी इन लोगोंने अपनाया था । क्षत्रियोंके साथ इनका वैवाहिक सम्बन्ध भी होने लगा था।

छत्रप वंशमें नहपान नामका राजा बहुत प्रसिद्ध था। उसका समय ई० पूर्व प्रथम शताब्दिसे ईस्वी प्रथम

शताब्दि तक विद्वान् अनुमान करते हैं। छत्रप नहपान । उसकी 'राजा' और 'महाछत्रप' उपाधियां

र्श्वी; जो उसे एक स्वाधीन राजा प्रगट करती हैं । नहपानका राज्य ऋजरात, काठियावाड, कच्छ, मालवा, नासिक आदि देशोंपर था । उसका जमाता ऋषभदत्त उसका सेनापित था । नहपान भूमकका उत्तराधिकारी<sup>इ</sup> था। इस भूमकके सिक्कोंमें एक ओर सिंह व धर्मचक तथा ब्राह्मी अक्षरोंका लेख अङ्कित मिलता है। यह चिह्न जैनत्वके बोतक हैं। भूमकके दरबारकी भाषा भी प्राकृत थी। नहपान निस्स-न्देह जैन धर्मानुयायी था । दिगम्बर और श्वेतांबर दोनों ही जैन सम्प्रदायोंके शास्त्रोंमें उसका वर्णन मिलता है । श्री जिनसेनाचार्यने उसका उल्लेख ' नरवाह ' नामसे किया है और उसका राज्यकाल **४२** वर्ष लिखा है; जो ई० पूर्व ५८ तक अनुमान किया जाता है । जैन शास्त्रोंमें नहपानका उल्लेख 'नरवाहन' 'नरसेन' 'नहवाण' आदि रूपमें हुआ मिलता है। नहपानका एक विरुद 'भट्टारक' था।

१-माप्रारा्० भा० १ पृ० २-३. २-माप्रारा० भा० १ पृ० १२-१३. ३-जिंबबोसो० मा०१६ पृ० २८९ ४-राइ० मा० १ पु० १०३.

यह शब्द जैनोंमें विशेष रूढ़ है। उसके जमाताका नाम ऋषभदत्त बिल्कुल एक जैन नामें हैं। इन सब बातोंको देखते हुए इन शकोंको जैन धर्मभुक्त मानना अनुचित नहीं है । नहपान निस्सन्दद जैन शास्त्रोंका नरवाहन है। आधुनिक विद्वान भी इस व्याख्याकी स्वीकार करते हैं र । इस अवस्थामें नहपानको जैन शास्त्रानुसार जैनी मानलेना ठीक है।

खेआंबर जैन शास्त्र ' श्री आवश्यक सूत्र भाष्य ' से प्रगट **है** कि " मृगुकच्छमें नहवाण (संस्कृतकः नर-नहपान व जैनशास्त्र । वाहन) नामक राजा राज्य करता था । उसके पास अखूट धन-कोष था । उसके साथ ही ्रप्रतिष्ठानपुर ( वर्तमान् पैठन ) में एक सालिवाहन नामका राजा था. जिसकी सेना अजेय थी। शालिवाहनने नहवाणकी राजघानीको

<sup>1-</sup>Rishabhadatta is purely a Jaina mame: given by Rishabha (The Tirthankara)' -JBORS XVI 250.

<sup>2-&</sup>quot;I need hardly say that Nahavana stands for Nahapana." -M M. K. P. Jayswal., JABORS XVI.

पं० नाथरामजी प्रेमी भी 'नहवाण' को 'नहपान' बताते हैं। जैहि० भा० १३ पृ० ५३४.

३- भरुयच्छे णयरे नहवाहणो राया कोससमिद्धो अवश्यक सूत्रभाष्य । इसका संस्कृत रूप अभिवान राजेन्द्रकोषमें (भा० ५ ५० ३८३) में यो दिया है: 'भरुक्वच्छपुरेऽत्राऽऽसीद् भूपतिन्रवाहनः। त्तपागच्छकी एक प्राकृत पट्टावलीमें नाहवाहणका उल्लेख 'नहबाण् र रूपमें हुआ है। इसीलिये हमने नहवाण लिखा है। (जैसा सं मा • 🐧 अंक ४ पृ० २११) जायसवालजीने भी यही शब्द प्रयुक्त किया है 🖡 (जविद्योसो०, १६ प्र० १८३).

्ञा वेरा; किंतु धनबलके समक्ष उसकी दाल न गली। वह दो वर्ष तक भृगुकच्छका घेरा डालकर हताश पैठणको वापस चला गया । सालिवाहनका मंत्री नहवाणके यहां आरहा; उसने नहवाणका धन . अमेकार्यमें खूब व्यय कराया । अनेक धर्मस्थान बनवाये और खूब दान-पुण्य किया । सालिवाहनने भृगुकच्छपर फिर आक्रमण किया ंऔर अबकी उसकी मनचेती हुई । निर्द्रव्य नहवाण उसके सामने टिक न सका । इस संग्राममें उसका सर्वथा नाश होगया । आव-स्यक सुत्र भाष्यकी इस कथाको मम० श्री काशीपसादजी जायस-<u>ाल स्थूल रूपमें वास्तविक और तथ्यपूर्ण मानते हैं ै। वह नह-</u> वाण ( नरवाहन ) को क्षत्रप नहवान और सालिवाहनको आन्ध्र-ब्रशीय गौतमी पुत्र शातकर्णी सिद्ध करते हैं, जिसकी राजधानी पुढेण थी । नहपानके सेनापित ऋषभदत्त द्वारा लिखाये गये नासिक-वाले शिलालेखमें भृगुकच्छ, दशपुर, गोवर्धन और सुर्पारक नामक नगरोंमें धर्मस्थानोंको बनवानेका भी उल्लेख है।

'गर्गसंहिता 'से शकोंका अति लालची होना प्रगटै है। जायसवालजी गौतमी पुत्र शातकणींको ही प्रसिद्ध राजा विक्रमादित्य सिद्ध करते हैं; आचार्य हुआ था। जिन्होंने ई० पूर्व ५८ में शकोंको परास्त

2-Ep. Ind. VIII p. 78. ३-जिवकोसो० १६ पृ० २८४.

१-'सो विणहो, नहं नयरंपि गहियं' (संस्कृत='निर्वृत्यत्वाजनाञ्चा सः') इस पदसे नरवाहनकी मृत्यु हुई कहना ठीक नहीं जंचता। बल्कि नरवाहनके राजत्वका नाश हुआ मानना ठीक है। यह कथा 'जविओसो' भा० १६ पृ० २८३–२९४ से उद्भृत की गई है।

किया थै। । उक्त संग्राम इस घटनाका ही चोतक है । उधर दिग-म्बर जैन शास्त्र । श्रुतावतार ' में भी एक नरवाहन राजाका उल्लेख हैं रें । इसके विषयमें वहां कथन है कि 'वह वांमि देशकी वसु-न्धरा नगरीका राजा था । उसकी सुरूपा नामक सर्नाके कोई पुत्र नहीं था. जिसके कारण वह दुःखी रहनी थी । राजश्रेष्टी नुवुद्धिके कहनेसे नरवाहनने पद्मावती देवीकी पूजाकी और पुण्योदयसे उसके एक पुत्र हुआ । उसका नाम पद्म रक्खा गया । नरवाहनने इस हर्ष घटनाके उपलक्षमें सहस्रकृट एवं अन्य अनेक जिन मंदिर बन-वाये । धर्म प्रभावनाके लिये रथयात्रायें निकलवाई । कालांतरमें नरवाहनके राजनगरमें एक जैन मंघ आयाः जिसमें उसका मित्र मगधका राजा मुनि था । उसके उपदेशसे नरवाहन मुनि होगये । सुबुद्धि श्रेष्टी भी मुनि होगया। ये ही दोनों मुनि गिरिनगर (जूनागढ़) धरसेनाचार्यके निकट आगम शास्त्रकी व्याख्या सुननेके लिये गये थे । उसे सुनलेनेके पश्चात् उन्होंने अंकलेश्वरपुर (भडोच-भृगुकच्छ) में षट्खण्डागम शास्त्रकी रचना की थी। ये क्रमशः भूतबलि और पुप्प-दन्त नामसे प्रसिद्धे हुए थे" । यह कथा उक्त श्वेतांबर कथासे नितांत

१-जिवबोसो० १६ पृ० २५१-२८२. २-सिद्धांतसारादिसंग्रह (मा० ग्रं०) पृ० ३१६-३१८. ३-'गिरिनगरसमीपे गुहावासी घरसेन-मुनीश्वरोऽप्रायणीपूर्ञस्य यः पंचमवस्तुकस्तस्य तुर्ध्यप्राभृतस्य शास्त्रस्य व्याख्यानप्रारंभ करिष्यति ।.........भूतबिट्टर्नामा नरवाहनो मुनिर्भ-विष्यति ......सद्बुद्धः पुष्पदंतनामा मुनिर्भविष्यति ।.........तन्मुनिद्ग्यं अंकल्केसुरपुरे गत्वा मत्वा षडंगरचनां कृत्वा शास्त्रेषु लिखाप्य....इत्यादि।" —विबुधश्रीधरकृतः श्रुतावतार ।

विलक्षण है। किन्दु देश, नगर व राज़ाके नाम इस कथाका लीला क्षेत्र भृगुकच्छके आसपास ही प्रगट करते हैं । देशका ' वांमि ' नाम अनोखा है । यह शब्द संभवतः नागोंके वास बामीका द्योतक है; जिससे भाव उस प्रदेशके होसकते हैं कि जिसमें नागलोक रहते हों। सिंध-कच्छवर्ती देशको यशनियोंने नागोंके कारण पाताल नाम दिया भी था। नाग लोगोंके मूल स्थान रसातल (मध्य एशिया) के दो भागोंमें शक लोग रहते थे 🌓 इसी कारण भूगकच्छके आस-पासके देशको नागों-शकादिके वासस्थान रूपमें दिगंबराचार्य वामीं नामसे उहि खित करते हैं। निस्पन्देह वह भृगुकच्छवर्ती देश होना चाहिये: क्योंकि गिरिनगर-अंकलेश्वर आदि नगर उसीके पास हैं। 'गर्गमंहिता'में नहपानकी राजधानीका उल्लेख ' पुर ' रूपमें हुआ है; जिससे स्वष्ट है कि वह एक प्रसिद्ध और समृद्धिशाली नगर था।

वस्तुतः प्राचीन कालमें भृगुकच्छकी ऐसी ही स्थिति रहती श्री<sup>3</sup>। इस अवस्थामें उसका उल्लेख वसुंधरा रूपमें करना अनुचित नहीं है। उक्त श्वेतांबर कथा नहवाण (नहपान)का सम्पूर्ण चरित्र प्रगट करनेके लिये नहीं लिखी गई है, बल्कि माया शल्यके द्रव्यप्रणिधि भेदके उदाहरण रूपमें उसका उल्लेख किया गया है<sup>8</sup> । वैसे ही 'श्रुतावतार' में भी दिगम्बर जैन आगम ब्रन्थके लिखे जानेकी घट-

१-इंहिका०, मा० १ पृ० ४५९. २-जविक्रोसो०, २४।४०८. '**त्वकं प्**रं'। ३–भगुकच्छ बौद्धकाढसे एक प्रसिद्ध बन्दरगाह और लाट देशकी राजधानी रहा है। बंदाजैस्मा०, पृ० २०. ४-'मायायाम्' सा च द्विचा-द्रव्यप्रणिधिः भावप्रणिधिश्च । तत्र द्रव्यप्रणिवी उदाहर-णम्.... त्रिधानराजेन्द्रकोष, जिवसोसो, भा० १६ पृ० २९१.

नाको व्यक्त करनेके लिये नहवाण (नरवाहण) का आंशिक वर्णन है । उससे भी नहवाण (नरवाहण) द्वारा धर्मस्थानके बनने व दान पुण्य करनेका समर्थन होता है । संभवतः नरवाहण राज्यच्युत होने-पर दिगम्बर मुनि होगया था । राजश्रष्ट होनेपर वह करता भी क्या ? जब कि उसको वैराग्यका साधन मिलरहा था। इतिहाससे यह भी प्रगट है कि लियक (Liaka) नामक एक व्यक्ति संभवत: नह-पानका पुत्र था. जिसने उत्त<sup>र</sup> भारतमें जाकर तक्षिलामें ई० ५० २५ में अपना राज्य जमाया थी । श्रुतावतार कथा नरवाहन (नरः-वाण) की ढलती उमरमें एक पुत्रका होना अगट करती है; क्योंकि अधिक वयतक जब नरवाहणके पुत्र नहीं हुआ तब ही उसने उक्त प्रकार पद्मावतीदेवीकी पूजा की प्रतीत होती है। माख्म होता है कि नहवाण (नरवाहन) राजाके जीवनकी वास्तविक घटनाओं अर्थात् उसको शक जातिका प्रसिद्ध नरवाहन (नहवाण) कहना, धर्मकार्यमें द्रत्य व्यय करना. अति धनवान होना, उसकी अधिक उमरमें एक एत्र होना आदि.-को लेकर 'श्रुतावतार' के लेखक विबुध श्रीधरने उस कथाको अपने दंगपर लिखा है और यह बतला दिया है कि नर-चाहन ( नहवाण ) ही भूतबलि मुनि हुये थे।

इन सब बातोंको देखते हुये, 'श्रुतावतार' के नरवाहन और 'आवश्यक सूत्रभाप्य' के नहवाण, जिसका संस्कृत रूप वहां भी नरवाहन ही है, इतिहास—प्रसिद्ध छत्रप नहपान मानना अनुचित नहीं है, अतः कहना होगा कि दि० जैन श्रुतका उद्धार शक नहपान द्वारा हुआ था!

१-जिबबोसो० भा० १६ पृष्ट २५०.

छत्रपवंशमें नहपानके अतिरिक्त उपरांत छत्रप रुद्रदामनके पुत्र रुद्रसिंह जैनी होना संभव है। उसने छत्रप रुद्रसिंह जैनी। सन् १८०से १९६ ई०तक राज्य किया था। उसका एक लेख चैत्र शुक्का पंचमीका लिखा हुआ भम्न दशामें जुनागढ़से मिला है; जिसमें "केवलज्ञानसंप्राप्ताणां" पद मिलता है। इस पदके कारण, वयोंकि 'केवलज्ञान' जैनोंका एक पारिभाषिक शब्द है, बुल्हर आदि विद्वान् रुद्रसिंहको जैन धर्मानुयायी प्रगट करते हैं। जूनागढ़का 'बावा प्याराका मठ' और अपरकोटकी गुफाओंको भी विद्वान् जैनोंकी बताते हैं। श्रुतावतारसे गिरिनगर (जूनागढ़) के निकट स्थित गुफाओंमें दि० जैन मुनियोंका होना सिद्ध है । इन इमारतोंको छत्रप रुद्रसिंहने ही संभवतः बनवाया था।

शक संवत्के विषयमें कोई निश्चित मत नहीं है। फर्गुसनने उसे कनिष्कका चलाया हुआ अनुमान किया अक-सम्वत् । है। किन्तु आज उस मतके विरुद्ध अनेक प्रमाण मिलते हैं। पण्डित भगवनलाल और जैक्सन सा० इस संवतको नहपान द्वारा गुजरात विजयकी स्पृतिमें

१-मार्केलॉ जिकल सर्वे श्पोर्ट ऑफ वेस्टर्न इन्डिया, मा० २ पृ० १४०. २-इंऐ०, मा० २० पृ० ३६३....३-'श्रुताबतार' में धरसेनाचार्यको गिरिनगरके निकटकी गुफाका निवासी लिखा है। (गिरिनगरसमीपे गुहावासी धरसेनमुनीश्वरो) और गिरिनगर जुनागढ़का प्राचीन नाम है। (देखो कजाइ० पृष्ठ ६९८). ४-इंऐ०, मा० २० पृ० ३६४. ६-भाप्रारा० भा० १ पृ० ३.

चला मानते हैं। इं इं एकीट भी इस मतसे सहमत थे। किनि-घम और डुब्रुयल चप्टनको शक संवतका चलानेवाला प्रगट करते हैं  $|^3$  सर जान मारशल अजस प्रथम ( $\mathbf{Ages}(\mathbf{I})$  द्वारा उसका चलना अनुमान करते हैं। किन्तु बिद्धानोंने इन मनोंको निस्सार प्रगट कर दिया है। यद्यपि वे सब उसे सन् ७८ ई०से चला माननेमें एक मत हैं। उधर भारतीय पण्डिनोंका परातन मन्तव्य शक संवत्के विषयमें यह रहा है कि प्रतिष्ठानपुरके राजा शालिवाहन (=सातवाहन) ने शकोंको परास्त करके इस संवतको चलाया था । जिनप्रभसूरिने कल्पप्रदीप में लिखा है कि राजा शालिवाहनने शक संवत चलाया था। सातवाहन या शानिकणी उपाधिधारी राजा दक्षिण पैंठनके आन्ध्रवंशमें हुये हैं. जिसका राज्यकाल ई० पूर्व पहली शताब्दिसे ईस्वी तीसरी शताब्दितक रहा था। कतिपय विद्वान् इस वंशके हाल नामक राजाको शकसंवतका प्रवर्तक शालिवाहन प्रगट करते हैं: क्योंकि हाल और शाल शब्द समवाची हैं। किन्तु मम० काशीप्रसादजी जायसवाल कुन्तल शातकणींको शक शालिवाहन संव-तका प्रवर्तक मिद्ध करते हैं। वह बतलाते हैं कि शक नामके दो संवत थे। प्राचीन शक संवतका सम्बन्ध शकोंसे था। वह लगभग

१-वंबई गैजेटियर भा० १ खंड १ पृ० २८. २-जराएसो०, १९१३ पृ० ९२२. ३-काइन्स ऑफ इंडिया पृ० १०४ व इंए० १९२३ पृ० ८२. ४-जमीसो० भा० १८ पृ० ७०. ५-जमीसो० ्भा० १७ पृ० ३३४. ६-भापारा० भा० १ पृ० ३ व जमीसो०, भा० १७ पृ० ३३४-३३५. ७-जमीसो०, भा० १७ प्० ३३४-३३७. ८-जिब मोसो०, भा० १६ प्र० २९५-३००.

१२०ई० पूर्वसे आरम्भ हुआ था। राजा कुशान और उविमकब्थिसके रेखोंमें यही संवत मिलता है।

दूसरा एतिहासिक शक संवत सन् ७८ से कुन्तल शातकणीं द्वारा शकोंपर एक वार फिर विजय प्राप्त करनेके उपलक्षमें चला था। किन्तु जायसवालजी जैन शास्त्रोंके इस उल्लेखसे कि वीर निर्वाणसे ६०५ वर्ष ५ महीने पश्चात शक राजा हुआ, सन् ७८ से शकोंद्वारा भी चला एक संवत मानते हैं। किन्तु इस जैन उल्लेख में एक शक राजाका होना लिखा है, न कि उसमें शक मंवतके चलनेका उल्लेख है। इस दशामें जैन गाथाओंके आधारसे एक

१-जिवकोसो० १६ पृ० २३०-२४२. २-जिवकोसो० भा० १६ पृ० ३००.

३—'णिब्बाणे वीर्राजणे छब्बाससदेसु पंचवरिसेसु ।
पणमासेसु गदेसु संजादो सगणिको व्यहवा ॥ ८९ ॥
— त्रिलोकप्रजप्ति ।

ित्रळोकसार' में इस गाथाको निम्नयकार लिखा गया है:— 'पणळस्सयवस्सं पणमास जुदं गमिय वीर णिब्बुइदो। सगराजो तो कको चदुनवतियमहिय सगमासं॥ ८९०॥ श्रीजिनसेनाचार्यने 'हर्ग्विशपुराण' में इसीको संस्कृतमें इसप्रकार

लिखा है:—'वर्षाणां षट्शतीं त्यक्तवा पंचायां मासपंचकं ।
मुक्ति गते महावीरे शकराजस्ततोऽभवत् ॥ '

इन गाथाओं में से किसी में भी शक संवत्के चलने या उसके प्रवर्तकका उल्लेख नहीं है। एकमात्र यही कहा गया है कि वीर निर्वा-णसे ६०९ वर्ष ९ महीने पश्चात् शक राजा हुआ। अतएव इनसे शकों हारा एक दूसरे संवत्के चलनेका पता नहीं चलता। नयं शक संवतका अस्तित्व बतलाना कुछ जीको नहीं लगता। दूसरी शकविजयक उपलक्षमें उसका चलना उपयुक्त है। दोनों ही विजय शातकणी वंशके राजाओं द्वारा भारतरक्षाकी महान विजय थीं: इसी कारण हिन्दू जनताने दोनों ही शकोंका उपयोग एकसाथ किया।

लिखनेका एक रिवाज है और यह इस बातका जैन गाथाओंका प्रमाण है कि दोनों संवर्तोका सम्बन्ध भार-श्रकराजा नहपान । नीय राजाओंसे था न कि एक विदेशी-राजामें भी । जैन गाथाओंका शकराजा इस

हिंदू पण्डितोंमें विक्रम संवत्के साथ शक सालिवाहन संवत

अपेक्षा शक शालिबाहन संबत्के प्रदर्तकसे कोई भिन्न पुरुष होना चाहिये। वह भिन्न पुरुष नहपान था। यह बात हम प्रथम खण्ड (ए० १६२) में लिख चुके हैं। त्रिलोक प्रज्ञितिके उल्लेखानुसार उसका समय वीरनिर्वाणसे ४६१ अथवा ६०५ वर्षबाद होना प्रमाणित है। यदि वीर नि०से ४६१ वर्ष बाद उसको मानाजाय तो उसके होनेका समय ई० पूर्व ८४ (५४५–४६१) आता है। प्राचीन शक संवत्में नहपानका समय गिननेसे वह ई० पूर्व ८२ के लगभग बैठता है। इस दशामें 'त्रिलोकप्रज्ञिति', का उक्त मत तथ्यपूर्ण प्रतिभाषित होता है। किन्तु इस अवस्थामें नहपानका राज्यकाल जो ४२ वर्ष बताया जाता है, उसमें भूमकका राज्य काल भी सम्मिलित समझना चाहिये। इस मतकी सार्थकताको देखते हुए शक राजाको वीर नि० से ६०५ वर्ष बाद मानना ठीक नहीं दिखता। मारहम होता है कि सन् ७८ को शकोंके सम्बन्धसे

१-जिवयोसो० भा० १६ पृष्ठ २५०.

प्रसिद्ध हुआ जानकर जैनाचार्योंने उक्त मतका भी निरूपण कर दिया। यह भ्रम उपरोक्त दो शक-विजयांके कारण हुआ प्रतीत होता है। अतः कहना होगा कि जैन गाथाओंका शक राजा नह-पान है: जिसके द्वारा दिगंबर आगम लिपिबद्ध हुआ था।

> वासुदेवके समयमें कुशन-साम्राज्यकी दशा विगड़ गई थी। अफगानिस्तान और मध्यएशियाके देश साम्रा-

कुशन साम्राज्यका ज्यसे अलग होगए थे। कहते हैं, इसी कालमें पतन। भारतमें बड़ी भारी महामारी फैली थी। जैन शास्त्रोंमें भी इस महामारीका उल्लेख

मिलता है। मथुरामें इसका बहुप्रकोप हुआ बतलाया जाता है। यहां सात चारण ऋद्धिधारी ऋषियोंने आकर इस महा-रोगसे नग-रको मुक्त किया था। जैन मंदिरोंमें आजतक इन महात्माओंकी पूजा होती है। इस समय मथुरामें जैन धर्मका अभ्युदय भी खूब हुआ था। कोई अनुमान करता है कि राजा वासुदेव भी जैन धर्मानुयायी होगया था। अन्ततः इन विदेशी राजाओंको गुप्तवंशके क्षत्रियोंने पराजित किया था और उनकी जगह अपना राज्य स्थापित किया था। इस कालमें विद्या और लिलतकलाकी खूब उन्नति हुई थी। कात्यायन और पातंजलिके भाष्य इसी कालमें रचे गये। व्याकरणका विकास हुआ, चरक द्वारा रसायन और वैद्यक शास्त्रकी अच्छी उन्नति हुई। जैनोंके वाङ्ममयका उद्धार और वह लिपिबद्ध भी इसी कालमें हुआ। यूनानीयों और भारतीयोंका सम्पर्क भी खूब बढ़ा। भारतके

१-भाइ० पृ० ८३. २-सप्तऋषि पूजा देखो. ३-जैसिभा० भा० १ कि० ४ पृ० ११६-१२४.

ज्योतिषियोंने उनसे नक्षत्रोंकी स्थिति और चालके विषयमें बहुत कुछ आदान प्रदान किया! भारहुंत सांची, अमरावती और मधुराके स्तृष तथा खंडिगिरि-उदयगिरिकी गुफायें आदि इस समयकी उत्कृष्ट कलाके नमृने हैं। इस समय देशभरमें स्वत्र बड़ी सुन्दर और विशाल इमारतें बनी थीं।



## सम्राट् खारवेल।

( सन् २०७-१६० ई० पूर्व )

कर्मभूमिकी आदिमें श्री ऋषभदेवजीने भारतको विविध प्रांतोंमें विभक्त किया था। तब उन्होंने वर्तमानके किल्किका ओड़ीसा प्रांतका नाम 'कलिक्क' रक्का था। ऐल चेदिवंश। कलिक्कके प्रथम सम्राट् ऋषभदेवजीके पुत्रों- में से एक थे। भगवान ऋषभदेवने कैवल्य

प्राप्त करके जब देश भरमें सर्वत्र विहार किया था, तब उनका समवशरण कलिङ्ग देशमें भी पहुंचा था; जिसके कारण जैनधर्मका वहांपर काफी प्रचार हुआ था। तत्कालीन कलिङ्गाधिप जैन मुनि होगये थे । और कलिङ्गका शासनभार उनके पुत्रने ग्रहण किया था। परिणामतः कलिङ्गमें कौ गलका यह इक्ष्वाक वंश एक दीर्घ कालतक राज्य करता रहा था। 'हरिवंश पुराण ' के कथनसे प्रगट है कि उपरांत बीसवें तीर्थंकर श्री मुनिसुन्नतनाथजीके तीर्थमें कौ शलदेशमें हरिवंशी राजा दक्ष राज्य करता था। उसका पुत्र

१-इरि० ३।३-७ व ११।१४-७१.

ऐलेय और एक कन्या मनोहरी नामकी थी। राजा दक्षने अपनी कन्याको पत्नी बनानेका दुष्कर्म करडाला । ऐल्ये और उसकी माता इला राजा दक्षसे रुष्ट होगये और कौशल देशको छोड़कर अन्यत्र चले गये । आखिर ऐलेयने ताम्रलिप्ति नगरको स्थापित किया और वह एक राजा बनगया । राजा ऐलेयने भारतको विजय किया और अन्तमें वह मुनि होगया । इन्हीं ऐलेयंकी सन्ततिमें एक राजा अभि-चन्द्र हुआ। जिसने विन्ध्याचलपर्वतके पृष्ट भागमें चेदिराष्ट्रकी स्थापनाः की थी<sup>8</sup>। **म० अरिष्टनेमिके** समय अर्थात् महाभारत कालमें हरीवंकीः राजकुमार जरत्कुमार कलिङ्गराजके जमाई थे और द्वारिकाके साथ यदुबंशीयोंके नष्ट होनेपर जरत्कुमार कलिङ्गराजमें जाकर राज्य करने लगे थे । फलतः कलिङ्ग हरिवंशी क्षत्रियोंके शासनमें आगया ।

भ० महावीरके समयमें भी वहां हरिवंशी जितशत्रु नामके राजा राज्य करते थे। उनके पश्चात् किलक्षके राजवंशका पता जैन शास्त्रोंमें नहीं मिलता। किन्तु जैन पुराणके उक्त वर्णनका समर्थन कलिङ्गराज ऐल खारवेलके हाथीगुफावाले प्रसिद्ध लेखसे होता है: जिसमें उन्हें 'ऐल चेदिवंश' का लिखा है और उनके पूर्वपुरुषका नाम 'महामेघवाहन 'प्रगट किया है। विद्वानोंने इस चेदिवंशको दक्षिणकोशलसे कलिङ्गमें आया बतलाया है। वस्तुतः सन् २१३

१-हरि० १।१-३-९ व जविबोसो० भा० १३ पृ० २७७-२७९ २-हरि॰ (कलकत्ता) पृ॰ ६२३.

३-'ऐलचेतिराजवसवधनेन'-जविमोसो० भा० १३ पृष्ठ २२३-

<sup>4--</sup> This branch of the Chedis seems to have migrated -JBORS III 482. into Orissa from Mahakosala.'

🕏 ० पूर्व में कौशलपर 'मेव' कुलके राजाओंका अधिकार था, जो बलवान और कुशाम-बुद्धि थे। इन्हीं राजाओंमें मेघवाहन राजा थे। संभवतः दक्षिणकौशलसे आकर उन्होंने ही 'ऐल चेदिवंश' के राज्यकी जड़ कलिङ्गमें जमाई थी। 'एल' वह कौशलके प्रमिद्ध राजा ऐलसे सम्बन्धित होनेके कारण विद्वानों द्वारा अनुमान किया गया है। उत्रर उपरोक्त प्रकार 'हरिवंशपुराण ' में स्पष्टतः चेदिस-ष्ट्रकी स्थापना राजा ऐलेयकी सन्तित द्वारा हुई कही गई है। चेदि-राष्ट्रके मंस्थापक और कासक होनेके कारण ही उपरान्त ऐलेयकी हरिवंशी सन्तिति 'चेदिवंश' के नामसे प्रसिद्ध होगई और उसने अपने महान साहसी और यशस्वी पूर्वज ऐलेयके नामको सुलायाः नहीं। अतएव यह स्पष्ट है कि कलिङ्गका वह राजवंश जिसमें सम्राट स्वारवेल हुये, कौशलके हरिवंशी राजा ऐलेय और दक्षिणकौशलके चेदिवंशसे सम्वन्धित था। 'हरिवंशपुराण 'से उक्त प्रकार भ० महा-वीर अथवा उनके बाद तक हरिवंशका शासन कलिङ्गमें प्रमाणित है। हिन्दू शास्त्रमें भी जन्मेजय रामके उपरान्त सब ही क्षत्रियोंको कौशल एलका वंशज प्रगट \* करते हैं और कलिङ्गवंशको 'महाभा-रतकाल से चला आता बताते हैं। उसका मगध सम्राट नन्द-वर्द्धन द्वारा अन्त हुआ था। कलिङ्गराज हतप्रभ होकर दक्षिण-कौशलमें जारहे और उपरान्त मौर्य-साम्राज्यके पतन होनेपर उनके वंशजोंने अपना अधिकार फिरसे कलिङ्गमें जमा लिया !

१-जिवभोसो०, मा० ३ पृ० ४८३-४८४. २-जिवभोसं ०, भा० ३ पृ० ४३४. \* जिवसोसो, भा० १६ पृ० १९०.३-जिव-असो०, मा० ३ पृ० ४३५.

अतएव महामहोपाध्याय श्री काशीप्रसादजी जायसवालके शब्दोंमें यह स्पष्ट है कि कलिंगके सम्राट् युवराज खारवेलका 'खारवेलके पूर्व पुरुषका नाम महामेघवाहन राज्याभिषेक! और वंशका नाम ऐल चेदिवंश था।' मालस

होता है कि खारवेलके पिताका स्वर्गवास उस समय होगया था, जब वह लगभग सोलह वर्षके थे। प्राचीनकालमें सोलह वर्षकी अवस्थामें पुरूष बालिंग हुआ समझा जाता था। स्वारवेल जब सोलह वर्षकी अवस्थामें वालिग होगये, तो वह युवराज पदपर आसीन होकर राज्यशासन करने लगे थे। उस समयतक उनका राज्याभिषेक नहीं हुआ था। प्राचीन कालमें राज्याभिषेक २५ वर्षकी अवस्थामें होता था। अतः जब पचीस वर्षके हुये तो उनका महाराज्य अभिषेक हुआ था और वह एक राजाकी तरह राज्यशासन करने लगे थे। जिस समय स्वारवेल नाज्यसिंहासनपर आरूढ हुये उस समय उनका राज्य कलिङ्गभरमें विस्तृत था, जो वर्तमानका ओड़ीसा प्रांत जितना था। तब किल-क्कि प्रजाकी गणना भी खारवेलने कराई थी और वह ३५ लाख थी । जन समुदायकी गणना करानेका रिवाज मौर्योंके समय सुतरां उनसे पहलेसे प्रचलित प्रगट होता है। अशोकके समयसे ही कलि-क्किकी राजधानी तोसिल थी। खारवेलने भी अपनी राजधानी वहीं की थी । उन्होंने कोई नवीन राजधानी स्थापित की हो , यह माल्रम नहीं देता । उनकी राजधानीका उल्लेख 'कल्जिनगरी 'के नामसे हुआ है।

१-नागरीप्रचारिणी पत्रिका, भा० १० पृ० ५०२.

राज्यसिंहासनपर आरूढ होनेके पहले वर्षमें खारवेलने अपनी राजधानीकी मरम्मत कराई थी; जिसके पर-कोटा, दरवाजे और इमारतें तुफानसे बरबाद खारवेल राज्यका

प्रथम वर्ष । होगये थे। इसके साथ ही उन्होंने खिबिर ऋषिके बडे तालाबका पक्का बांध बन्धवाया

था। जिससे कि प्रजाको पानीकी तकलीफ न रहे और सिंचाईका काम भी बखूबी चल निकले। खारवेलने इसी समय कई राजो-चान भी लगवाये थे; और अपनी पैतीस लाख प्रजाकी मनस्तुष्टि की थी व विविध उपायों द्वारा उसको प्रसन्न किया था। सारांशतः राज्यसिंहासनपर बैठते ही उन्होंने अपने कार्योंसे यह विश्वास दिला दिया कि वह एक प्रजा-हितैषी राजा है।

> इस प्रकार अपने राज्यके प्रथम वर्षमें राजधानीका पुनरुद्धार और प्रजाको प्रसन्न करके खारवेलको अपना

दिग्विजय ।

खारवेलकी प्रथम साम्राज्य दूर देशोंतक फैलानेकी सुध आई। यह भी किसी लालचसे नहीं; बल्कि धार्मिक

भावसे । वह अपने लेखमें स्वयं कहते हैं कि

उनकी देशविजयके साथर धार्मिक कार्य होते थे। उनका सबसे पहला आक्रमण पश्चिमीय भारतपर हुआ । उस समय वहांपर आन्ध्र अथवा सातवाहनवंशीय शातकर्णि प्रथमका शासनाधिकार था। उसका प्रभाव ओड़ीसाकी पश्चिमीय सीमातक व्याप्त था और दक्षिणमें भी उसका अधिकार था ! खारवेलने उसके इस प्रतापकी जरा भी परवा नहीं की । संभवतः सन् १८२ अथवा १७१ ई० पू० के लगभग उनने कास्यप क्षत्रियोंकी सहायताके लिये शातकर्णिपर आक्रमण कर

दिया । इस युद्धका परिणाम यह हुआ कि मुशिक क्षत्रियोंकी राज-धानीपर खारवेलने अपना अधिकार जमा लिया। यह मुशिक क्षत्रियः किलक्रके निकट प्रदेशमें वसनेवाले दक्षिणी लोग माने गये हैं। काश्यप क्षत्री दक्षिण कौशलके निवासी थे और संभवतः खारवेलके सम्बन्धी थे।

शातकर्णि और मुषिकोंसे निबटकर खारवेल अपनी विजयी

चतुरंगिणी सेना सहित तोसलिको लौट आये राजधानीमें उत्सव ! और वहां आकर उन्होंने अपनी प्रजाके चिक्त रञ्जनार्थ अनेक प्रकारके उत्सव किये थे। नाचरङ्ग, गाववाद्य और प्रीतिभोज तथा समाज भी हुये थे। इनः महोत्सवोंमें प्रजाके लिये युद्धका संताप भूल जाना स्वाभाविक था। अपने राज्यके चौथे वर्षमें खारवेलने 'विद्याधर आवास' का पुनरु-द्धार किया प्रतीत होता है ।

इसी वर्ष खारवेलका दूसरा आक्रमण, फिर पश्चिमीय भारतपर

और भोजकपर आऋमण ।

हुआ और अबकी उन्होंने राष्ट्रिक एवं भोजक खारवेलका राष्ट्रिक क्षत्रियोंसे बढ़कर खेत लिया। ये दोनों राष्ट्र शातकणिके पडोसी अनुमान किये गये गये हैं। वे महाराष्ट्र और बरारमें रहते बताये हैं। भोज-कोंका संभवतः प्रजातंत्र राज्यः था । खारवेलने

इन क्षत्रियोंके राजाओंके छत्र और भिरङ्गार छीनकर नष्ट करदिये थे और उनको बिलकुल पराजित कर दिया था । उनको मुकुट विहीन बना दिया था। और वह अपनी विजय वैजयन्ती फहराते हुए सानन्द कलिङ्गको लौट आये थे।

कलिङ्गमें वापस आकर खारवेलने फिर जन साधारणके हितकी सुव ली । उन्होंने तनसृतिय स्थानसे एक नहर निकलवाकर अपनी राजधानीको सर-तनस्रतिय नहर व सब्ज बना लिया। प्रजाको भी इस नह-जनपट संस्था । रसे सिंचाईका बड़ा सुभीता हुआ। यह नहर उस समयसे तीनसौ वर्ष पहले नन्दराजाके समयमें वनवाई गई थी।

उसीका पुनरुद्धार करके खारवेल उसे अपनी राजधानी तक बढ़ा लाये थे । अपने राज्यके छठे वर्षमें उन्होंने दुःखी प्राणियोंकी अनेक प्रकारसे सहायता की थी और पौर एवं जानपद संस्थाओंको अगणित अधिकार देकर प्रसन्न किया था।

यह निश्चित रूपसे नहीं कहा जासक्ता कि खारवेलका विवाह कब हुआ था, किन्तु यह स्पष्ट है कि उनके खारवेलकी रानियां दो विवाह हुये थे। उनकी दोनों रानियोंके

नाम शिलालेखमें मिलते हैं। एक बजिरघर-व पुत्र लाभ।

वाली कही जाती थी और दूसरी सिंहपथकी सिंधुडा नामक थीं। बजिरघर अब मध्यप्रदेशका वैरागढ है। खारवेलके समयमें वहांके क्षत्री प्रसिद्ध थे । उन्हींकी राजकुमारीके साथ खार-वेलका विवाह हुआ था। एक उड़िया काव्यमें इस घटनाका उल्लेख अनोखी कल्पनामें किया गया है, जिसमें राजकुमारीकी वीरताको खूब दुर्शाया गया है। इन्हीं विजरघरवाली रानीसे खारवेलको अपने राज्यके सातवें वर्षमें संभवतः एक पुत्ररत्नकी प्राप्ति हुई थी।

> उडिया काव्यसे प्रगट है कि खारवेलने दक्षिण भारतको भी विजय किया था। खारवेलके शिलालेखमें

खारवेलका मगधपर भी उल्लेख है कि उन्होंने पांड्य देशके राजा-आक्रमण। ओंसे भेट प्राप्त की थी। अतएव यह कहना होगा कि खारवेलने दक्षिणापथ (दक्षिण भारत ) पर अपना सिका जमा लिया था और उन्हें एक मात्र उत्त-रापथ ( उत्तर भारत ) को विजय करना शेष रहा था । उस समय भारतवर्षके साम्राज्य-सिंहासनपर चढ़नेकी कामना चार आदिमयोंको हुई थी । अर्थात् (१) मगधके शुंगवंशीय ब्राह्मण पुष्पमित्र, (२) आंध्रवंशी शातकर्णि प्रथम, (३) अफगानिस्तान और वाल्हीकका यवन राजा दमेत्रिय (Demeterioo) और (४) स्वयं खारवेल । इनमेंसे शातकर्णिको तो खारवेल परास्त कर चुके थे। बस, उनके लिये पुष्पिमत्र और दमेत्रियसे बाजी लेना बाकी था। पुष्पिमत्रने 'अश्वमेध' यज्ञ करके चक्रवर्तीपद पाया था ! खारवेलके समान पराक्रमी और धर्मवत्सल राजाके लिये यह सहन करना सुगम नहीं था कि उनके जीतेजी एक अन्य राजा 'चक्रवर्ती 'कहलाये और अश्वमेधादिमें पृशु हिंसा करता रहे; जब कि मौर्यकालसे अहिंसा धर्मकी भारतमें प्रधानता रही हो।

अतएव खारवेलने मगधपर धाबा बोल दिया। इसी समय दमेत्रिय पटनाको घेरे हुये था। और वह भारत-विजय करनेकी अपनी कामनामें प्रायः सिद्धार्थ होचुका था। किन्तु खारवेल ज्योंही झार-खंड-गयासे होते हुये मगध पहुंचे और राजगृह तथा गोरथगिरिके दुर्गीमेंसे अंतिमको सर कर लिया कि दमेत्रिय खारवेलकी चढ़ाईका हाल सुनकर तथा अपने खास राज्यमें विद्रोहका उपद्रव उठते देख पटना, साकेत, पंचाल आदि छोड़ता हुआ मथुरा भागा और मध्य देश-

मात्र छोड़ वहांसे निकल गया । खारवेल गोरथगिरिको विजय करके वापस कलिङ्ग लौट आये। यह घटना उनके राज्यके सातवें वर्षमें हुई थी ! किलक लौटकर खारवेलने अपने राज्यके नवें वर्षमें खूब दान-पुण्य किया । इस दान-पुण्यका पूरा खारवेलका दान व वर्णन तो नहीं मिलता, किन्तु यह ज्ञात है अहत्-पूजा। कि उन्होंने सोनेका कल्पवृक्ष और हाथी, घोडे. रथ आदि अनेक वस्तुएं दान की थीं। इस दान-कर्ममें उन्होंने ब्रावणोंको भी संतुष्ट किया था। अहेत् भगवानका अभिषेक और पूजा विशेष समारोहके साथ किये थे। अड़तालीस लाख चांदी के सिकोंको खर्च करके उन्होंने प्राची नदीके दोनों तटोंपर एक 'महाविजय' नामक विशाल प्रासाद बनवाया था। उक्त प्रकार धर्मध्यान और जन-रञ्जनमें एक वर्ष व्यतीत करके खारवेलने अपने राज्यके दशवें वर्षमें स्वारवेलका भारतपर 'भारतवर्ष' ( Upper India ) पर धाव। बोला था । इस आक्रमणमें खारवेलने किस आक्रमण । राजाको पराजित किया, यह तो विदित नहीं; किन्तु यह स्पष्ट है कि वह अपने उद्देश्यमें सफल हुये थे। उपरान्त कलिङ्ग लौटकर उन्होंने ग्यारहवें वर्षमें अपनेसे पहले हुये एक दुष्ट राजा द्वारा निर्मित राजसिंहासनको बड़े२ गधोंसे जुते हुये हलोंको चलवाकर नष्ट करा दिया और तबसे ११३ वर्ष पहलेकी बनी उसकी ताम्रमृर्तिके टूक-टूक़ करा दिये ! माल्स होता है कि उक्त दृष्ट राजाने जैन धर्मकी अप्रभावना की थी। इसीलिये उनके चिन्होंको रहने देना खारवेलने उचित नहीं समझा था।

गोध्यगिरिको जीतकर जब खारवेल मगधसे लौटकर आये, तो वहांके वृद्ध शासक पुष्यमित्रने मगधकी मगधपर आक्रमण व रक्षाका विशेष प्रवंध किया । ' अपने छड़कों द्वारा उन्होंने वैराज्य स्थापित किया अर्थात् महान विजय। स्वयं सम्राट् न हुए, उपराजाओं या गवर्नरों

द्धारा मुल्क ओर धर्मके नामसे स्वयं अपनेको सिर्फ सेनापति कहते हुये राज्य करने लगे । मध्यका प्रांतिक शासक पुष्यमित्रके आठ बेटों-मेंसे एक अर्थात् इड्स्पतिभित्र नियुक्त हुआ । पुष्यमित्रने फिरसे अश्वमेघ मनाया ! माऌम होता है कि खारवेलको यह सहन न हुआ ! उसपर उन्हें मगत्र विजय करके ' चक्रवर्ती ' पद पाना शेष था। इस लिये अपने पहले आऋमणसे चार वर्ष बाद ही उन्होंने फिर आक्रमण कर दिया । उत्तरा अके राजाओंको जीतते हुये वह मग-धमें जा निकले । हिमालयकी तलहरी २ वह ठीक मगधकी राजधा-नीके सामने जा पहुंचे थे। गङ्गाको उन्होंने कलिङ्गके बडे २ हाथियोंके सहारे पार कर लिया था। इस मार्गसे उन्हें सोन नदीके भयानक दल दलोंका कष्ट नहीं उठाना पड़ा था । फलतः वह पाट-खिपुत्रमें दाखिल होगये और नन्दोंके समयके प्रख्यात राजमहल ' सुगङ्ग' के सामने जा डटे थे। बृहस्पतिमित्र खारवेलकी पराक्रमी सेनाके सम्मुख टिक न सका। खारवेलने उससे अपने पैरोंकी वन्दना कराई । नंदराज़ा द्वारा लाई गई जिन मृर्तियां वे मगधसे वापस कलिङ्ग लेग्ये तथा मगधके तोशकखानेसे अंग मगधके रत्न प्रतिहारों समेत उठा लेगये । वस्तुतः खारवेलकी यह महा विजय थी और इयके उपलक्षमें कलिङ्ग लोटकर खारवेलने जैनधर्मका एक महा धर्मा-

नुष्ठान किया था । किंतु खारवेलके इस पराक्रम, चातुर्य और रण-कौशलको देखकर दङ्ग ग्ह जाना पड़ता है। एक ही वर्षमें वह कलिङ्गसे चलकर उत्तर भारतके राजाओंको जीतने हुये मगध जा बहुंचते हैं और बहांके राजाको परास्त कर डालते हैं! उनका यह कार्य टीक नेपोलियनके दक्कका है !

इस महाविजयके साथ ही खारवेलको सुदूर दक्षिणके पाण्ड्य-देशके नरेशसे बहमूल्य रतन, हाथियोंको ले जानेवाले जुहाज आदि पदार्थ भेंटमें मिले पांड्यदेशके नरे-थे। यह पदार्थ अद्भुत और अलोकिक शकी भेट । थे। माल्स होता है कि खारवेलकी पाण्ड्य-

नरेशसे मित्रता थी ! इस प्रकार साम्राज्य विस्तारके इन प्रयत्नींका फल यह हुआ कि कलिङ्गका साम्राज्य बढ़ गया। तथापि उस समयके प्रमिद्ध राज्य मगधपर अपना अधिकार जमाकर खारवेलने अपने आपको समय भारतमें सर्वोपरि शासक प्रमाणित कर दिया। वह भारतवर्षके सम्राट् होगए ।

यहां यह इप्टब्य है कि उस समय कलिंगकी गणना भारत-वर्षमें नहीं होती थी। इस कालके दो शता-तत्कालीन द्शा । ब्टि बाद समग्र भारतका उल्लेख 'भारतवर्ष' के नामसे होने लगा था। जैनधर्मका इस समय बहु प्रचार था । मौर्य्य साम्राज्यके नष्ट होनेके पश्चात् अवद्य ही जैनधर्मकी प्रभा शिथिल होगई थी। शुङ्कवंश एवं दक्षिणके सातवाहन वंश त्राह्मण धर्मानुयायी थे। उनके द्वारा वैदिक धर्मको उत्तेजना मिली थी और अश्वमेघादि यज्ञ भी हुए थे। किन्तु खार-

वेलने जैनधर्मकी इस हीनप्रभाको द्युतिमान् बना दिया। जैन धर्मका पुनरुद्धार होगया । कलिङ्गमें तो वह बहुत दिनों पहलेसे राष्ट्रीय धर्म होरहा था। किन्तु जैन धर्मको उस समय तक केवल एक दर्शन सिद्धान्त मानना कुछ जीको नहीं लगता । ब्राह्मण वर्ण जैन धर्ममें भी है। अतः जिन ब्राह्मणोंको खारवेलने भोजन कराया था, उनका जैन होना बहुत कुछ संभव है। कल्पवृक्ष जैनशास्त्रोंमें मनवां-छित फलको प्रदान करनेवाले माने गए हैं। खारवेल भी अपनी प्रजाके लिये कल्पवृक्षके समान सब कुछ प्रदान करके महान् उदार और प्रजावत्सल बनना चाहता था। इसीलिये उन्होंने कल्पवृक्षका दान किया था । करुणाभावसे सब प्राणियोंको दान देना जैन धर्म उचित बतलाता है। जैन शास्त्रोंमें क्षत्री साधुओंका विशेष उल्लेख मिलता है। खारवेलके समय वह एक प्रख्यात् साधु समुदाय होरहा था । खारवेल जैनधर्मावलम्बी था, परन्तु वैदिक विधानानुसार उसका महाराज्याभिषेक हुआ और उसने राजस्य-यज्ञ भी किया था। इससे यह बिल्कुल स्पष्ट है कि तब जैन धर्ममें साम्प्रदायिक कट्टरता इतनी नहीं थी कि वह प्राचीन राष्ट्रीय नियमोंके पालनमें बाधक होता। खारवेल प्रजाहितौषी राजा थे। वह नहीं चाहते थे कि वह

एक स्वाधीन राजाकी तरह शासन करें और

प्रजाको पराधीनताका कटु अनुभव चखने दें। खारवेलका राज्य इसीलिये उन्होंने 'जनपद' और 'पौर' संस्थायें प्रबंध।

स्थापित कीं थीं। यह संस्थायें आजकलकी

म्युन्सिपल और डिस्टिक्ट बोर्डीके समान थीं। 'पौर' संस्था पुर अथवा राजधानीकी संस्था थी । जिसके परामर्शसे वहांका

होता था। जनपद प्रामीण जनताकी द्योतक है; जिनकी मंस्था 'जनपद' कहलाती थी। उन लोगोंका शासन-प्रबंध उसके द्वारा होता था। इस प्रकार खारवेलने जनताको शासन प्रबन्धमें सम्मिलित कर रक्खा था। यही कारण है कि खारवेलके किल्क्ससे बाहर लड़ा-इयोंमें व्यस्त रहनेपर भी राज्यशासन समुचित रीतिसे चाल रहा था। किल्क्सितर राष्ट्रोंसे उन्होंने साम, दण्ड और संधि नीतियोंके अनुसार व्यवहार किया था।

खारवेलके हाथोंमें राज्यकी बागडोर छोटी उम्रमें आई थी। वह भी उस नन्हीं उम्रसे एक आदर्श राजा खारवेलका राजनेतिक बन गये थे। कोध और अत्याचार तो खार-जीवन । बेलके निकट छूतक नहीं गया था। वह एक जन्मजात योद्धा और दक्ष सेनापति होते हुए भी एक आदर्श नृष थे । उन्होंने अपनी प्रजाको प्रसन्न रक्ला था; जिसका उल्लेख उनने अपने शिलालेखमें बडे गर्वके साथ किया है। खारवेल अपनेसे पहलेके राजाओं और पूर्वजोंका आदर करते थे । इस दृष्टिसे खारवेल अशोकसे बार्जा लेजाते हैं; क्योंकि अशोकने अपने पूर्वजोंका उल्लेख केवल अपनी महत्ता प्रगट करनेके लिये किया है। खारवेलके समयमें वास्तु विद्याकी उन्नतिको उत्तेजना मिली थी । उसने स्वयं बड़े २ महल, मंदिर और सार्वजनिक संस्था-ओंके भव्य भवन निर्मापित कराये थे। उनके द्वारा ललितकलःकीः भी विशेष उन्नति हुई थी । पूर्ण दक्ष कारीगरी द्वारा उनने सुन्दर पर्चाकारी और नकासीके स्तंभ बनवाये थे। सचमुच जब २ वह दिग्विजयसे झण्डा फहराते हुए छोटते थे, तब २ वह अपने राज्यमें

्प्रजा हित और धर्म संबंधी अनेक सुकार्य करते थे और मंदिर आदि ·बनवाते थे । इस वातका स्पष्ट प्रतिघोष उन्होंने अपने लेखके प्रारंभ ्( पंक्ति २ ) में कर दिया है। उनके राज्यकालमें कलिङ्गकी धन-्संनदा भी खूब बढ़ी थी ; क्योंकि समग्र भारतसे उन्होंने बहुमूल्य सम्पत्ति इक्टी की थी। इस समृद्धिशाली दशामें कलिङ्ग अवस्य ही रामराज्यका उपभोग कर रहा था और उसके आनन्दकी मीमाका वारापार न था। उसका प्रताप समस्त भारतवर्षमें व्याप्त था। ·खारवेलने प्रजाके मन बहलावके लिये <mark>संगीत और बाजेगा</mark>-जेका भी प्रबन्ध किया था। यद्यपि खारवेल जैन थे; परन्तु उन्होंने जैनेतर धर्मीका आदर किया था। उनका व्यवहार अन्य ्पापण्डोंके प्रति उदार था और यह राजनितिकी दृष्टिसे उनके लिये उचित ही था । इस ओर उन्होंने कुछ अंशोंमें अशोकका अनुकरण किया था। अतप्व इन सब वातोंको देखते हुये सम्राट् खारवेल एक महान् प्रजाबत्सल और कर्त्व्यपरायण राजा प्रमाणित होते हैं। शिलालेखमें खारवेलको ऐल महाराज, महामेघवाहन चेति राजवंश-वर्द्धन खारवेल श्री—(क्षारवेल) लिखा है तथा उनका उल्लेख 'क्षेमराज; वर्द्धराज, भिञ्जराज और धर्मराज' रूपमें भी हुआ है। अन्तिम उल्लेखमे खारवेलके सुकृत्योंका खासा पता चलता है। उन्होंने प्रजामें, देशमें ओर समय भारतमें क्षेमकी स्थापना की, इसलिये वह क्षेमराज थे । साम्राज्य एवं धर्म-मार्गकी उन्होंने वृद्धि की इस कारण उनको वर्द्धराज मानना भी ठीक है। भिक्षुओं-श्रमणोंके लिये उन्होंने धर्म-वृद्धि करनेके साधन जुटा दिये; इस अवस्थामें उनका 'भिक्षुराज' रूपमें उल्लेख होना कुछ अनुचित नहीं हैं। अन्ततः धर्मराज तो वह थे ही -धर्मके लिये उन्होंने अनेक कार्य कियं—दान पुण्य किये, मध्य मंदिर बनवाये और धर्मके लिये लड़ाइयां भी लड़ीं। मगधकी लड़ाई लड़कर वह ऋषभदेवकी दिव्य मूर्ति कलिक्क लाये। उनकी रानीने उनको कलिक्क चकवर्ती कहा है।

खारवेलके पन्द्रह वर्ष कुमार कीड़ामें व्यतीत हुये थे। उन्हें सोलहवें वर्षमें युवराज पद मिला था. यह **खारवेलका गार्हस्थ्य** लिखा जाचका है। कुमार कालमें उन्होंने विद्या और कलामें दक्षता प्राप्त की थी। जीवन । शिललेखमें लिखा है (पंक्ति?) कि खारवेलने राजनैतिक दण्डवियान (Law) और धर्मतत्वका सुचारु ज्ञान प्राप्त किया था । वह सब ही विद्याओंमें पारंगत थे। खारवेल देखनेमें प्रभावान और सुन्दर थे। उनके शरीरका रंग विलकुल गोरा नहीं था। वह प्रशस्त और शुभ लक्षणोंसे युक्त था, जिनका प्रकाश चारों दिशाओंमें फैल रहा था (चतुरंत लुंठिति)। वाल्याव-स्थामें वह राजकुमार वर्द्धमान सदश बताये गये हैं। और सम्राट् वेणकी तरह उन्हें एक विजयी सम्राट् लिखा गया है। वस्तुत: खार-वेलका गाईस्थ्य जीवन भी राष्ट्रीय जीवनके समान उन्नत और सुख-मय था। वे अपनी दोनों रानियोंके साथ धर्म. अर्थ. और काम पुरुषार्थीका समुचित उपभोग कर रहे थे। बजिरधरवाली रानी उनकी अग्रमहिष ( पटरानी 🕖 थीं । दूसरी रानी सिंधुडा संभवतः राजा लाल-कसकी पुत्री थीं, जो हथीसहसके पौत्र थे। इन रानीके नामपर हाथी-गुफाके पास एक 'गिरिगुहा' नामक प्रासाद बनाया गया था। इसे अब रानी नौर कहते हैं। इन रानियोंका खारवेलके समान उन्नत-

ममा और धर्मात्मा होना स्वाभाविक है । वे प्रेमालु थी, उदार थीं और शीलसम्पन्ना थीं ।

उन्होंने भी भव्य जिनमंदिरोंको बनवाया था! खारवेलको उन रानियोंसे कितनी संतान पानेका सौभाग्य प्राप्त हुआ, यह कहा नहीं जासकता। किंतु वह उनके समान सुयोग्य सह धर्मिणियोंको पाकर एक आदर्श श्रादक बने थे, इसमें संशय नहीं। बिजरघर-वाली रानीके कोखसे जो पुत्र हुआ था, वही संभवतः खारवेलके बाद कलिङ्गका राजा हुआ था।

खारवेलका धार्मिक जीवन अनूठा था। जब वह अपनी दिग्वि-जय पूर्ण कर चुके और सारे भारतवर्षमें उनकी खारवेलके जैनधर्म धाक जम गई, तब उन्होंने विशेष रीतिसे प्रभावनाके कार्य। धर्मानुष्ठानके कार्य किये थे। यह उनके

राज्यके तेरहवें वर्ष अर्थात् सन् १७० ई० पू०की बात है। सम्राट् खारवेल कुमारी पर्वत (उदयगिरि) के अहत् मंदिरमें जाकर विशेष मक्ति और व्रत उपवास करनेमें दत्त-चित्त हुये थे। इस प्रकार व्रत और उपवासमें लीन होनेका फल यह हुआ था कि वह अपने भवभ्रमणको नष्ट करनेके निकट पहुंच गये थे, क्षीणसंमृत हुये थे। श्रावकोंके व्रतोंका पालन उन्होंने सफलतापूर्वक कर लिया था (रत-उवास-खारवेल-सिरिना)। फलतः उन्हें जीव और देहकी भिन्नताका प्रत्यक्ष अनुभव होगया था। भेद-विज्ञानको उन्होंने पालिया था और यह संसारका नाश करनेके लिये पर्याप्त है। अतएव सम्राट् खारवेलको जो धर्मराज और भिक्षराज कहा गया है, वह बिलकुल ठीक है। कुमारी पर्वत संभवतः भगवान

महावीरजीके समवशरणसे पिवत्र होचुका था; क्योंकि भगवानके समी शरणका किन्कमें आनेका उल्लेख जैनशास्त्रोंमें मिलता है तथा खार-वेलके शिलालेखमें स्पष्ट कहा है कि (पंक्ति १४) इस पर्वतपरसे जैन धर्मका प्रचार हुआ था। इस ही पर्वतपर खारवेल और उनकी रानीने अनेक मंदिर व विहार बनवाये थे। उनमें चारों ओरसे जैन श्रमण और विद्वान् एकत्रित होकर धर्माराधन करते थे। वहांपर खारवेलने सुन्दर संगमरमरके पाषाण स्तंभ बनवाये थे; जिनमें घंटा लगे हुये थे।

ऐसे स्तंभ मध्यकालके वने हुये नेपालमें आज भी देखनेको मिलते हैं। इस प्रकार सम्राट् खारवेलके सुकार्योसे उस समय खूब ही धर्मप्रभावना हुई थी। जैनधर्मका प्रचार ऋषियोंद्वारा दिगन्तव्यापी हुआ था। मार्छम होता है कि खारवेलने कोई धार्मिक महोत्सव कराया था; क्योंकि शिलालेखमें कहा गया है (पंक्ति १६) कि सम्राट् खारवेलने 'कल्याणकों 'को देखने, सुनने और उनका अनुभव प्राप्त करनेमें जीवन यापन किया था। ('धमराजा पसंतो सुणतो अनुभवतो कलाणानि') यह महोत्सव आजकलके बिम्बप्रतिष्ठाओंके समय होनेवाले पंच-कल्याणकों के समान ही होते थे, यह कहा नहीं जासक्ता। खारवेल द्वारा निर्मित गुफाओंका मूल्य अत्यधिक है। उनमें भगवान पार्श्वनाथजीकी जीवनलीला सम्बंधी चित्र दर्शनीय हैं। शिलालेखमें 'अर्कासन' नामक गुफाके बनवानेका उल्लेख है। ये सब गुफायें सुंदर और दर्शनीय हैं।

यूं तो खारवेलके सुकृत्योंसे जैन धर्मकी विशेष उन्नति हुई ही थी; किन्तु उनके सद्प्रयत्नसे जो द्वादशाङ्ग-

**जिनवाणीका उद्धार**। वाणीके पुनरुद्धारका उद्योग हुआ था. वहः विशेष उल्लेबनीय है । उनके शिलालेखमें (पंक्ति १६) स्वष्ट उल्लेख है कि खारवेलके समयमें द्वादशाङ्गवार्णाः **ल्कप्त हुई मानी जाती थी। सम्राट्** खारवेलने उसका यथासाध्य उद्धार किया था। उन्होंने जैन ऋषियोंका एक संघ एकत्रित किया थाः और उसके द्वारा इस उद्धारका सद्प्रयास हुआ था। मि० जाय-सवालने ज्ञिलालेखके इस अंशका यह अर्थ प्रकट किया है कि <sup>6</sup> मौर्य्य राजाके समय जो ६४ विभागोंका चतुर्याम अङ्ग-सप्तिक लुप्तः होगया था, उसका उद्घार खारवेलने किया।" इसका भाव स्पष्ट नहीं है; किन्तु मि० जायसवाल इसका पुनः अध्ययन करके खुलासाः प्रकट करनेवाले हैं। कुछ भी हो, इस शिलालेखीय उल्लेखसे दिग-म्बर जैनोंकी मान्यताका समर्थन होता है। दिगम्बर जैनोंका विश्वासः है कि द्वादशाङ्गवाणीका विच्छेद श्रुतकेवली भद्रबाहुजीके साथ होगया था. और उनके बाद विशाख, प्रोष्ठिल, क्षत्रिय, जय, नाग, सिद्धार्थ, धृतिसेन, विजय, वृद्धिल, गंगदेव और सुधर्म ये ग्यारह आचार्यः केवल दशद्रविके धारी एकके बाद एक १८३ वर्षमें हुए थे। अत-एव चन्द्रगृप्त मोर्थके समय नष्ट हुआ अंगज्ञान १८३ वर्ष बाद तक केवल दशपूर्व रूपमें किश्चित् शेप रहा था।

इन दशपूर्वीयोंके उपरान्त नक्षत्र, जयपाल, पाण्डु, ध्रुवसेन और कंत नामक पांच आचार्य भ्यारह अंगोंके धारक २२० वर्षमें हुये। थे। इन म्यारह अंगों अर्थात् अंगज्ञानके धारकोंका अस्तित्व तब ही। संभव है जब मौर्य्यराजासे १८३ वर्षके अन्तरालकालमें उनका पुनरुद्धार हुआ हो। सम्राट् खारवेलका उक्त कार्य इस अन्तराल

काल्में हुआ प्रकट होता है; वंयोंकि जैन पट्टावलियोंके अनुसार भद्रबाहुजीसे १८३ वर्षोंमें हुये दशपूर्वीयोंका अन्तिम समय सन् २०० ई० पू० ठहरता है और इस समय खारवेल विद्यमान थे। इस दशामें कहना होगा कि खारवेलके ग्रुभ प्रयत्नसे लुप्त-प्रायः अङ्गग्रन्थ पुनः उपलब्ध हुये थे। समग्र भारतके ऋषि कुमारी पर्वत पर एकत्र हुये थे और वहां जिन२को जिस२ अङ्गका जितना ज्ञान था, उसको प्रकट किया था और इस प्रकारके सहयोगसे अङ्गज्ञानका उद्धार होगया। साथ ही इस उल्लेखसे सम्राट् खारवेलका प्राचीन निर्प्रथसंघका पोषक होना प्रमाणित है। यह लिखा जाचुका है कि श्रुतकेवली भद्रबाहुजीके बादसे ही जैन संघमें भेद उपस्थित होगया था, जो ईसवी प्रथम शताब्दिमें पूर्ण व्यक्त हुआ था। सचमुच कलि-क्रमें उस जैन धर्मका प्रचार था जिसमें सम्राट् चंद्रगुप्त मौर्यके सम-यमें आचार्य स्थलभद्रकी अध्यक्षतामें एकत्र हुये जैन संघके द्वारा स्वीकृत अङ्ग ज्ञानको स्वीकार नहीं किया गया था।

स्वीकृत अङ्ग ज्ञानको स्वीकार नहीं किया गया था।

(हॉ जै० पृ० ७० — ७२ व ज़िब ओसो० भा० १३ पृ० २३६)

सम्राट् खारवेलका हाथी गुफावाला शिलालेख भारतीय इतिहासके लिये वड़े महत्वका है। वेदश्रीके
स्वारवेलका शिलालेख। नानाधाटवाले शिलालेखके बाद प्राचीनतामें इसीको दूसरा नंबर प्राप्त है।
यह करीब १५ फीट १ इंच लंबा और ५॥ फीट चौड़ा है और
१७ पंक्तियोंमें विभक्त है। इसकी भाषा एक ऐसी प्राकृत है, जो
अपभंश प्राकृत, अर्धमागधी और पालीसे मिलती जुलती है तथा
उसमें जैन प्राकृतके शब्द भी हैं। लिपि उत्तरीय ब्राह्मी है; जिसे

बुल्हर सा० सन् १६० ई०पू० इतनी प्राचीन मानते हैं। शिलालेखमें कुल चार चिन्ह हैं। इनमेंसे प्रथम पंक्तिके प्रारम्भमें जो हैं,
बह—(१) स्वस्तिका और (२) वर्द्धमंगल हैं। तीसरा चिन्ह
'नंदिपद' भी प्रथम पंक्तिमें है, परन्तु वह खारवेलके नामके ठीक
बादमें अंकित है। यह चिन्ह अशोकके जाडगढ़के लेख एवं सिक्कों
आदिमें भी मिलता है। चौथा कल्परृक्ष लेखके अंतमें है। ऐसे ही
चिन्ह उदयगिरिकी सिंह और वैकुण्ठ नामक गुफाओंमें हैं। यह
शिलालेख सन् १७० ई०पू०के समय किसी ऐसे व्यक्ति द्वारा
लिखा गया प्रगट होता है, जो खारवेलसे वयमें बड़ा था। और
जिसको उनका परिचय बाल्यकालसे था।

मि० जायसवालने पहले इस लेखमें (पंक्ति १६) मौर्या-व्दका उल्लेख हुआ अनुमान किया था किंतु

नन्दाब्द । उनका यह अनुमान ठीक न निकला और उन्होंने इस पंक्तिको फिरसे पढ़ा है एवं

इसका अर्थ जैन वांगमयका उद्घार करना प्रगट किया है, इस प्रकार यद्यपि मीर्च्याब्दका कोई उल्लेख इस लेखमें नहीं है; किंतु नन्दोंके एक अब्दका उल्लेख (पंक्ति ६) अवस्य है। विद्वान लोग इस नन्द अब्दको नंदबर्द्धन द्वारा प्रचलित किया गया प्रमाणित करते हैं। यह कहते हैं कि नन्दबर्द्धनका राज्य ई०पू० सन् ४५७ से प्रारम्भ हुआ था और सन् ४५८ ई० पू०से उनका अब्द प्रारम्भ हुआ था। सन् १०३० के समय जब अल्वेस्ती भारतमें आया था तब यह नंदाब्द मधुरा और कन्नोजमें वह प्रचलित था।

(जविओसो०, भा० १३ पृ० २३७-२४१)

खारवेलके इस शिलालेखसे कलिङ्गमें जैन धर्मका अस्तित्व बहुत प्राचीन सिद्ध होता है। हम देख चुके कलिङ्कमें जैनधर्म । हैं कि जैन शास्त्रोंमें तो उसे जैनधर्मसे मंब-निधत भगवान ऋषभदेवके समयसे वताया गया है। फलतः कलिङ्गमें जिस प्राचीन कालसे जैनधर्मका सम्पर्क जैन शास्त्र प्रगट करते हैं, उसका समर्थन इस लेखसे होता है। पंक्ति १२ में स्पष्ट उल्लेख है कि नन्दराज कलिङ्ग विजयके सन-यमें रत्नों व अन्य बहुमृत्य पदार्थोंके साथ जिन भगवानकी एक मूर्ति भी लेगये.थे । खारवेलने जब अङ्ग और मगधपर अपना अधि-कार जमा लिया था, तब वह इस मूर्तिको वापिस कलिङ्ग लेआये थे। इस उल्लेखसे नन्दराजाका जैन धर्मानुयायी होना प्रमाणित है तथा यह भी सिद्ध है कि ओड़ीसासे जैनधर्मका सम्पर्क स्वयं भग-्वान महावीरजीके समयमें था । जैन मूर्तियां भी उस समय अर्थात् सत् ४५० ई० पू० के पहलेसे बनने लगी थी। इस आधारसे मि० जायसवाल कहते हैं कि जव ओड़ीसामें सन् ४५० ई० पू० के पहलेसे जैनधर्म आगया था और जैन मूर्तियां बनने लगीं थीं; त्तब महावीर निर्वाण सन् ५४५ ई० पू० मानना ही ठीक है; जैसे वह प्रमाणित कर चुके हैं। (जीवओसो० मा० १ ए० ९९-१०५) उक्त शीलालेखमें सन् १७० ई० पू० तक जो २ बार्ते खारवेलके राज्यमें हुई थीं, उनका बर्णन खारवेलका अंतिम जीवन है। इसके उपरांत ऐसा कोई निश्चयात्मक और उनके उत्तराधिकारी। साधन प्राप्त नहीं है, जिससे खारवेलके अंतिम जीवनका पता चलसके। इस समय

खारवेलकी आयु करीव ३७ वर्षकी थी। खारवेल जैसे पराक्रमी वीर अवश्य ही इस समय हृष्ट्रप्ट होंगे। अतः उनका सन् १७० ई० पू०से और १०-२० वर्ष और राज्य करना बहुत कुछ संभव है। हमारे विचारसे जब खारवेलके सुपुत्रकी अवस्था २४ वर्षकी होगई तब सन् १५२ ई० पू० में खारवेलका राज्य कार्यसे विलग होजाना प्राकृत सुसंगत है। इस समय वह वृद्ध होचले थे और यह भी संभव है कि उन्होंने जिन दीक्षा ग्रहण करली हो। जो हो, मि० जायसवाल जो उनका स्वर्ग वास काल सन् १६९-१५२ ई० पू० में मानते हैं, वह ठीक है। खारवेलके उत्तराधिकारी उनके सुपुत्र हुये थे। संभवतः उन्होंका उल्लेख खंडगिरीकी एक गुफाके शिलालेखमें है। उसमें उनको कलिङ्गाधिपतकुदेप श्री खर महामेघवाहन लिखा है। जिब्बोसो० भा० ३ पृ० ५०५) यह भी जैनधर्मानुयायी थे।

जाबआसा० भा० ३ पृ० ५०५ ) यह भा जनधमानुयाया थ ।
सारवेलके बाद कलिङ्गके इस प्रसिद्ध राजवंशका कुछ पता
नहीं चलता; किन्तु भुवनेश्वरके एक संस्कृत
स्वारवेलका वंश गर्द- ग्रंथमें मौर्योंके पश्चात् जिस राजवंशने कलिभिछ वंश है । इसे राज्य किया था, उसका परिचय 'भिल'
वंशके नामसे दिया है। इस वंशमें कुल सात
राजा हुये थे, जिनके नाम कमानुसार इस प्रकार हैं:—(१) ऐर
भिल, (२) खर भिल, (३) सुर भिल, (४) नर भिल, (५) दर
भिल, (६) सर भिल और (७) खर भिल द्वितीय। उक्त अन्थमें
जो समय इस वंशके राज्यकालका दिया है उससे पता चलता है
कि ई० पू० ८९ में इस वंशका अंत होगया था। विद्वान लोग
इस वंशको खारवेलसे सम्बन्धित बतलाते हैं तथा उक्त राजाओंमें नं०

२ के राजाको खारवेल बतलाते हैं। हिन्दू पुराणोंमें आन्ध्रवंशी राजाओंके समसामयिक राजवंशोंमें एक 'गर्दमिल' भी बताया गया है, जिसके कुल सात राजा थे। खारवेल शातकर्णि प्रथमका समकालीन था और किलंगमें मौर्योंके बाद उनके वंशने ही राज्य किया था। अतएव उक्त मिलवंश अथवा गर्दमिलवंशको खारवेलके राजवंशका द्योतक मानना उचित है। मम० जायसवाल इस शब्दकी उत्पत्ति खारवेल नामसे ठहराते हैं। खारवेलसे खरवेल हुआ, खर और गर्दम संस्कृतमें पर्यायवाची एक ही अर्थके शब्द हैं। और वेल शब्द मिल्लमें पलट दिया गया। इस रूपमें खरवेलसे 'गर्दमिल' या 'गर्द मिल' शब्द बन गया। जिनसेनाचार्यने इन्हीं राजाओंका उल्लेख रासम राजाओंके नामसे किया है।

इस वंशके अंतिम राजा खर मिल द्वितीय (खरवेल द्वितीय) ही उज्जैनके गर्दमिल अनुमान किये गये हैं क्योंकि दोनोंका समय एक है और वह विक्रमादित्यके श्वसुर थे। विक्रमादित्य गर्दमिलका उत्तराधिकारी नाना ही जाता है। काल्काचार्यने इसी गर्दमिल वंशके विरुद्ध शकोंको मेजा था। अतः इस उल्लेखसे खारवेलके राजवंशका राज्य उसके बाद पांच पीड़ियों तक रहा प्रमाणित होता है। प्राची-महात्म्य' नामक पुस्तकमें एक चित्र नामक व्यक्तिका वर्णन है। विद्वज्जन उसको खारवेलका दादा अनुमान करते हैं। उसकी पत्नी

१-जिविबोसो॰, मा॰ १६ पृ० १९१-१९६। २-जिविबोसो॰, भा॰ १६ पृ० ३०३। ३-जिवबोसो॰, भा०१६पृ० ३०६-३०७। ४-जिवबोसो॰, भा० १६ पृ० ३०५।

ब्राह्मणवर्णकी थी और उसके पुत्र उसके जीवनकालमें ही स्वर्गवासी होगये थे। फलतः उसके पौत्रका नन्हा बालक होना उचित है। खारवेलके शिलालेखसे यह प्रकट ही है कि बाल अवस्थासे ही कर्लिगराज्यका भार उनपर आगया थै।।

उपरोक्त पुस्तकोंके अतिरिक्त उड़ियाके " मदल पञ्जि " (Madal Panji) नामक प्रन्थमें भी खारवेलका वर्णन भोज नामसे हुआ अनुमान उडिया ग्रन्थोंमें किया जाता है। इस ग्रन्थसे राजा भोजके खारवेल । राज्यका प्रारम्भ ई० पूर्व १९४से प्रमाणित

होता है और खारवेल ई० पूर्व १९२ में युवराज हुए थे। संभवतः भोज नामकी प्रसिद्धिके कारण अथवा खारवेलके विरुद्ध भिक्षुराजके अपभ्रंश (भोजराज) के रूपमें यह नाम उक्त ग्रन्थमें खारवेलके लिये लिखा गया है। उक्त ब्रन्थसे प्रगट है कि खारवेल एक वीर, पराक्रमी, उदार, न्यायशील और दयाल राजा थे। उनके दरबारमें ७५० प्रसिद्ध कवि थे; जिनमें मुख्य कालीदास थे। उनके रचे हुये चनक और महानाटक नामक ग्रन्थ थे। महानाटकका प्रचार कहींर अब भी ओड़ीसामें मिलता है। खारवेलके द्वारा नावों, चर्खों और गाड़ियोंका प्रचार पहलेर कलिङ्गमें हुआ था। उन्होंने सारे भारतवर्ष-पर विजय प्राप्त की थी! सब ही राजाओंको अपना करद बना लिया था । सिन्धु देशके यवनोंको भी खारवेलने मार भगाया था । ं ' सारला महाभारत' नामक उड़िया काव्यमें भी खारवेलका वर्णन

१–जविक्रोसो०, भा० १६ पृ० १९४–१९६ । २-जिवसोसो०, भा० १६ पृ० २११-२१५।

मिलता है। उससे प्रगट है कि खारवेलके पहले कलिङ्गमें बौद्ध राजा थे। खारवेलने बाह्मणोंको साथ लेकर उन्हें मार भगाया और आप स्वयं वहांके राजा बन गये । महान् सेना लेकर उन्होंने दिग्वि-जयकी और वह सार्वभौम सम्राट् होगये । वह भीम कालवेर वीर चऋवर्ती कहलाते थे ।

अन्तमें उन्होंने अपने धर्मगुरुके कहनेसे राज्यका त्याग कर दिया-विष्णु-कर (खर) को अपना उत्तराधिकारी नियुक्त करके वह वनमें जाकर तपस्या करने लैंगे। शिलालेखमें उनके राज्यके १३ वें वर्षके उपरांत कोई वर्णन नहीं है । इसका कारण यही है कि थोड़े समय पश्चात् ही वह मुनि होगये थे । उक्त अन्थोंसे भी उनका जैनी होना सिद्ध है। वह श्राबकके त्रतोंका अभ्यास पहले ही करने लगे थे। अन्तमें उनका मुनि होजाना स्वाभाविक था।

ईस्वी प्रथम शताब्दिमें कलिंग आंध्रवंशके राजाओंके अधिका-रमें आगया। उसपर भी जैनधर्मका अस्तित्व वहां ११-१२ वीं शताब्दितक खूब रहा था; किन्तु उपरान्त मुसलमानोंके आक्रमणों एवं जैनेतर संप्रदायोंके पाबल्यसे वहां जैन धर्मका प्रायः अभाव हो गया । इतनेपर भी आज वहां हजारोंकी संख्यामें 'सराक' (श्रावक) लोग मौजूद हैं, जो प्राचीन जैनी हैं, परन्तु अपनेको भूले हुये हैं। उनको पुनः जैन धर्ममें लानेका उद्योग होरहा है। सातवीं शताब्दिमें जब चीनी यात्री हुएनसांग यहां आया था; तब भी उसे क़लिंगमें जैन धर्म उन्नतावस्थामें मिला था। <sup>२</sup>

१-जिवसोसो०, भा० १६ पृ० १९९-२०३। २-वं० वि० स्मा० प्र० ८७-८८ ।

## संक्षिप्त संवत्वार विवरण:--

## सन् ईसवी पूर्व

२२५ कलिंगमें चेदिवंश और दक्षिणमें सातवाहन राज्यका उदय।

२०७ खारबेलका जन्म;

१९२ खाखेलको युवराजपद प्राप्त हुआ;

१८८ पुष्यमित्रका राज्यारोहण;

१८३ खारवेलको राज्य-प्राप्ति;

१८२ शातकर्णि प्रथम राज्य करते और खारवेलका आक्रमण;

१७९ खारवेलका राष्ट्रिक व भोजक क्षत्रियोंपर विजय पाना;

१७८ तनसुलिय-वाट नहरका राजधानीमें लाना;

१७७ खारवेलने सम्राट्पद ग्रहण किया; महाराजाभिषेक व राजसूय यज्ञ हुआ;

१७६ संभवतः खारवेलको राजकुनारकी प्राप्ति;

१७५) गोरथगिरिकी लड़ाई,दमेत्रिय (डिमिट्रियस)का मथुरा छोड़जाना।

१७३ खारवेलका उतरापथपर आक्रमण;

१७२ खारवेल द्वारा कलिंगमें जैन पूजाका सुधार;

१७१ पुष्यमित्रकी पराजय;

१७० खारवेलका कुमारी पर्वतपर व्रत उपवास करना और मंदिरादि बन-वाना; जैन संघ एकत्र होना और जैन वांगमयका उद्धार कराना। (संभवत: शिलालेख भी इसी वर्श्में उत्कीर्ण कराया गया था।)

१६९-१५२ संभवतः खारवेलका देहावसान हुआ।

१५२ पुष्यमित्रकी मृत्यु !



(३)

## अन्य राजा और जैन संघ। दिगम्बर-श्वेतांबर-भेदः, उपजातियोंकी उत्पत्ति।

( सन् १०० ई० पू०-सन् २०० ई० )

ईसवीकी प्रारम्भिक शताब्दियों सुतरां उससे भी किंचित् पह-लेका भारतीय इतिहास अन्धकारापन्न है।

तत्कालीन जैनधर्म। उस समयका कुछ भी ठीक पता नहीं चलता। तौभी जो कुछ भी परिचय प्राप्त है,

उसके आधारसे यहांपर इस कालमें जैनधर्मके अस्तित्वका ज्ञान कराया जाता है। शक और कुशन आदि विदेशियोंका राज्य ई० से पूर्व प्रथम शताब्दिसे भारतमें उत्तर पश्चिमीय सीमा प्रांतसे लेकर पंजाब, मथुरा और मालवा तक जमा हुआ था और इन स्थानों एवं इन विदेशियोंमें जैनधर्मकी मान्यता भी बिशेष थी; यह लिखा जाचुका है। इनके अतिरिक्त उस समय उत्तर भारतमें जैनोंका सम्पर्क किन २ राजवंशोंसे था, यह ठीकसर बताना कठिन है।

रोडेलखण्ड उस समय अहिच्छत्रके राजाओंके अधिकारमें था।
अहिच्छत्र (रामनगर—बरेली) के राजा लोग
अहिच्छत्रके राजवंशमें नागवंश अनुमान किये गये हैं। इस
जैन धर्म। वंशका अस्तित्व भारतमें महाभारतकाल
अथवा राजा तक्षक नागके समयसे प्रमाणित
है। यद्यपि यह वंश विदेशी और संभवतः हुण जातिका था; किन्तु

१-कंजाइं, पृ० ४१२।

जैन मान्यता इसका निकास इक्ष्वाकु नामक क्षत्रिय वंशसे हुआ प्रगट करती है। वस्तुतः नागवंशजों के विवाह-सम्बन्ध भारतीय क्षत्री घरानोंसे होते थे। अहिच्छत्रमें इस वंशका राज्य संभवतः भगवान पार्श्व-नाथजी के समयसे था। तत्काळीत राजाने भगवान पार्श्व-वाथजी के समयसे था। तत्काळीत राजाने भगवान पार्श्व-वाथजी की थी। भगवान महावीरजी के तीर्थकाळ में वहां के एक राजा वसुपाल थे। उन्होंने अहिच्छत्रमें एक सुन्दर और भव्य जैन मंदिर निर्माण कराया था। वहां के कटारी वेडाकी खुदाई में डा० फुहरर सा० ने एक समुचा सभा मंदिर खुदवा निकळवाया था। यह मंदिर ई० पू० प्रथम शताब्दिका अनुमान किया गया है और यह श्री पार्श्व-नाथजी का मंदिर था। इसमें में मिळी हुई नम्न जैन मूर्तियां सन् ९६ से १५२ तककी हैं। एक ईटों का बना हुआ प्राचीन स्तूप भी वहां मिळा था। वहां स्तंभपर एक लेख इस प्रकार था—' महाचार्यइन्द्रनंदिशिष्य पार्श्वपतिस्स को हारी।"

इन वस्तुओंसे ईसवी सन्के प्रारम्भ कालमें वहां जैनधर्मकाः

मथुराका नागवंश और जैनधर्म। विशेष प्रचार प्रकट होता है। एक समय मथुराके आसपास भी नागवंशका राज्य रह चुका है। उनकी राजधानी काष्ठा नगरी थी। जैन समाजमें एक काष्ठासंघ विख्यात् है।

उसका यह नामकरण उस नगरीकी अपेक्षा हुआ प्रतीत होता है; क्योंकि काष्टासंघका अपरनाम मधुराकी अपेक्षा माधुरसंघ है और जैन शास्त्रोंमें देश अपेक्षा प्रसिद्ध हुआ कहा भी गया है। अतएव

१-भपा०, पृ० ३६८। २-संप्राजैस्मा०, पृ० ८१। ३-राइ०, भा० १ पृ० २३१। ४-जेहि०, भा० १३ पृ० २७२ मैनपुरीके संब

काष्ठानगरमें एक समय और संभवतः उक्त नागवंशके राज्य कालमें ही जैनधर्मका प्रभाव विशेष था। वहांका जैनसंघ आज भी भारतके विभिन्न स्थानोंमें फैला हुआ है। यह भी मंभव है कि उक्त नाग-वंशके राजा जैन संघके पोषक हों। संभवतः इसी कारण वहांका संघ खूब फूला फला था।

मथुरासे उत्तर पूर्वकी ओर पांचाल राज्य था। उसकी राज-धानी प्राचीन कालसे कांपिल्य थी। जैनोंके पांचाल राज्यमें जैनधर्म तेरहवें तीर्थङ्कर श्री विमलनाथजीका जन्मस्थान व दानवीर भवड़। और तपोभूमि भी यही नगर था। विक्रमकी पहली शताब्दिमें यहांपर तपन नामक राजा

राज्य करता था। उसी समय भावड़ नामक एक धर्मात्मा जैन सेठ यहां रहते थे। यह एक प्रतिष्ठित धनी व्यापारी थे। इनका व्यापार देश-विदेशसे होता था। जहाजोंमें माल भेजा जाता था। एक दफे दुर्भाग्यसे इनके सारे जहाज समुद्रमें डूब गये। इससे उनके व्यापारको बड़ा धका लगा। किन्तु वह धीरजसे व्यापार करते रहे। एक घोड़ीसे इनके भाग चमक गये। वहांके राजाने तीन लाख रू० में उस घोड़ीको भावड़से खरीद लिया था। उसके वछेड़को भावड़ने विकम राजाको भेट किया। राजाने प्रसन्न होकर उन्हें महुआ आदि कई ग्राम दिये। भावड़ उन ग्रामोंका नायक बन गया। उनकी भावला नामक स्त्रीसे उनको भवड़ नामक पुत्ररत्नकी प्राप्ति हुई।

१८६७के लिखे हुए एक गुटकेमें काष्ठासंघकी रीतियां काष्टादि देशकी कहीं गई हैं (काष्टासंघिश्चरंजीयात्किया काष्टादि देशकः) अतः काष्टाः नाम देश अपेक्षा ही है।

यह बड़ा दानवीर था। शिक्षित और युवा होनेपर भवड़का विवाह घेटी सेठकी पुत्री सुशीलासे स्वयंवर विधिसे हुआ था। भवड़ सानंद कालयापन कर रहा था कि अचानक यवन सेनाका आक्रमण हुआ।

भवड़ इस लड़ाईमें बंदी हुआ और यवन लोग उसे अपने साथ लेगये। भवड़ वहां भी अपना धर्म-पालन करता रहा और उसने मंदिर भी बनवाये। उसने एक मासका उपवास किया और उसके पुण्यफलसे चक्रेश्वरीदेवीकी सहायता उसे प्राप्त हुई। उसकी सहायतासे भवड़ बन्धन मुक्त हुआ और तक्षशिलासे आदिनाथ प्रमुकी मूर्ति लेकर वह जहाजमें बैठा और महुआ आगया। अब सौभाग्यसे उसे समुद्रमें खोये हुए जहाज भी मिल गये। भवड़के दिन फिर गये। उस समय आचार्य वज्रस्वामीके उपदेशसे शत्रुंजय तीर्थका उसने उद्धार कराया और खूब दान-पुण्य किया। श्री आदिनाथ भगवानकी प्रतिमा वहां बिराजमान कराई। वज्रस्वामी एक प्रतिभासम्पन्न साधु थे। उन्होंने दक्षिणके किसी बौद्ध सम्राट्को जैनी बनाया था। श्वेतांबर संप्रदायमें भवड़ सेठ और वज्रस्वामी बहु प्रसिद्ध हैं। न माल्यम इस श्वेतांबर कथामें कितना सत्य है ?

कोशाम्बीके पुरातत्वसे वहांपर जैनधर्मका विशेष सम्पर्क रहा प्रमाणित है। वहांसे कुशानकालका मथुरा कोशाम्बी राज्यमें जैसा एक आयागपट्ट मिला है; जिसे राजा जैनधर्म। शिवमित्रके राज्यमें शिवनंदिकी शिष्या बड़ी स्थविरा बलदासाके कहनेसे शिवपालि-

१-शत्रुंजय माहात्म्य--गुसापरि० जैनवि०, पृ० ५५-५६।

तने अईतोंकी पूजाके लिये स्थापित किया थै। इस उल्लेखसे कोशा-म्बीमें एक बृहत् जैन संघके रहनेका पता चलता है। यहींपर काश्यर्पा अर्हतोंके सं० १०में आषाढ़सेनने एक गुफा बनवाई थी। वह आषाट्सेन अहिच्छत्रके राजा शोनकायनके प्रपौत्र और राजा वंगपाल व रानी त्रिवेणीके पौत्र थे। इनके पिताका नाम राजा भागवत था और इनकी मां वैहिदरी थीं। यह गुफा सन् १००-२०० ई० पू० के लगभग बनी थी। <sup>२</sup> यह प्रगट है कि अहि-च्छत्रके राजाओंमें जैनधर्मकी मान्यता प्राचीन कालसे थी। साथ ही उक्त काश्यपी अर्हत शब्द भगवान महावीरका ग्रोतक प्रतीत होता है; क्योंकि भगवानका गोत्र काश्यप था । अतः यह संभव है कि उक्त गुफा जैनोंके लिये बनाई गई हो।

स्कंधगुप्तका लेख जो भिटारीके स्तम्भपर अङ्कित है, उसमें लिखा है कि स्कंधगुप्तने पुप्पमित्रको विजय **जैन राजा पुष्पमित्र।** किया था। यह पुप्पमित्र सन् ४५५ में ं राज्य कर रहा था। इस वंशका प्रारंभ सन ७८ ई० से सन् ९३७ ई० तक चलता रहा था। इसका निकास कहांसे और कैसे हुआ था, यह कुछ ज्ञात नहीं है। राजा कनि-प्कके समयमें यह वंश वुलन्दशहरके पास बस गया था और अप-नेको जैन धर्मानुयायी कहता था।

जैन शास्त्रोंसे इस समय विक्रमादित्य नामक एक प्रसिद्ध सम्राट्का पता चलता है; यद्यपि इतिहासमें

१–संप्राजैस्मा०, पृ०२५. २-संप्राजैस्मा०, पृ०२८. ३–बंप्रा-जस्मार, पृ० १८७.

राजा विक्रमादित्य इस नामके राजाका तब कोई उल्लेख नहीं गौतमीपुत्र शातकणि। मिलता है। वास्तवमें विक्रमादित्य कोई खास नाम न होकर केवल उपाधि मात्र है। इस अपेक्षा उस समयके इतिहासमें इस नामका कोई राजा न मिलना कुछ अनोखायन नहीं रखता। अतः आवश्यक है कि तत्कालीन राजाओंमें ऐसे किसी वीर और पराक्रमी राजाका पता चलाया जाय, जो विक्रमादित्य उपाधिका अधिकारी होसके। इस अपेक्षा अब प्रायः सब ही विद्वान इस समय एक विक्रमादित्य राजाका होना स्वीकार करने लगे हैं। जैन शास्त्र कहते हैं कि वह गर्दिमे- लका पुत्र था। और प्रतिष्ठानपुरसे आकर उसने शकोंको परास्त

करके भारतका विदेशी लोगोंसे उद्धार किया था। जैन, अजैन एवं शिलालेखीय आधारसे मम० काशीप्रसाद जायसवाल इस परिणामपर

पहुंचे हैं कि यह विक्रमादित्य प्रतिष्ठानपुरके आन्ध्रवंशका गौतमीपुत्र

शातकर्णि नामका प्रसिद्ध राजा था। 'गाथासप्तशती' के कर्ता राजा

हालने (ई० सन् २१) एक गाथामें विक्रमाइच (विक्रमादित्य) की दानशीलताका वर्णन किया है। इस उल्लेखसे विक्रमादित्य उपाधि-

धारी राजाका उनसे पहले होजाना सिद्ध है। वस्तुतः आन्ध्रवंशमें गौतमीपत्र शातकर्णि हालसे पहले होचुके थे। उनका समय ई० पूर्व

१००-४४ है। जैन शास्त्र विक्रमादित्यको प्रतिष्ठानपुरसे आया बताते ही हैं और उनकी जीवनघटनायें भी गौतमीपुत्र शातकर्णिके जीवनसे मिलती हैं। इस कारण उन्हें गौतमीपुत्र शातकर्णी मानना ठीक

१-केहिंइ०, भा० १ पृ० १६७-१६८, अटाहाबाद यूनीवर्सिटी स्टडीज, भा० २ पृ० ११३-१४७.

है। किन्तु जैन शास्त्र उन्हें गर्दभिल्लका पुत्र बताते हैं और गौत-मीपुत्र संभवतः मेघस्वातिके पुत्र थे। इस भेदका सामञ्जस्य विक-मादित्यको गर्दभिल्लका उत्तराधिकारी माननेसे होजाता है।

गर्दभिल्लवंश वस्तुतः आन्ध्रवंशसे भिन्न है। जैन और अजैन शास्त्र उनका उन्लेख अलग-अलग ही करते हैं और यह निश्चित है कि प्रतिष्ठानपुरमें आन्ध्रवंशके राजा राज्य करते थे। अतएव प्रतिष्ठान-पुरसे आया हुआ विक्रमादित्य गर्दभिल्लका पुत्र न होकर उत्तराधि-कारी होना चाहिये। सोमदेवकी 'कथासरितसागर' से प्रगट है कि गौतमीपुत्रका वंशज कुन्तल शातकर्णि, जिसका राज्यकाल ७५—८३ ई० है, कर्लिंगके भिल्ल=(गर्दभिल्ल) राजाका जामाता था और उसने पुनः शकोंको उज्जैनीसे भगाकर ' विक्रमादित्य ' उपाधि ग्रहण की थी। इस प्रकार 'विक्रमादित्य ' उपाधिधारी राजा आन्ध्रवंशमें दो हुए थे। <sup>9</sup> जैन लेखकने कुन्तलको गर्दभिल्लका जमाता जानकर पहले विक्रमादित्यको भ्रमसे उसका पुत्र लिख दिया प्रतीत होता है। इस दशामें पहले विक्रमादित्य अर्थात गौतभी उत्र शातकर्णि जैन शास्त्रोंको विक्रमादित्य प्रगट होते हैं!

" आवश्यकसूत्रभाष्य " से स्पष्ट है कि गौतमीपुत्रने नहपान शकको परास्त कर दिया था । उधर गौतभी पुत्र और ऋषभदत्तके ज्ञिलालेखों तथा नहपानके सिक्कों ने प्रमाणित है कि गौतमी प्रत्रने नहपानको मालवा, सौराष्ट्र आदि देशोंको शकोंसे मुक्त करदिया था। र यह घटना ई० पू० ५८ की है। जैन शास्त्र भी विक्रमादित्यको

१-जवियोसो०, भा० १६ पृ० २५१-२७८. २-जवियोसो०, भा० १६ पृ० २५१।

'शकारि' और उसे ई० पू० ५८ में उनपर विजय प्राप्त करते लिखते हैं। जैन प्रन्थोंसे यह भी प्रकट है कि जब विक्रमादित्य इस असार संसारको छोड़गये तो उनके पुत्र विक्रम चरित्र अथवा धर्मा-दित्यने ४० वर्षोतक मालवापर राज्य किया। धर्मादित्यके पुत्र मैल्यने ११ वर्षतक उस देशपर शासन किशा। उपरांत नैल्यने १४ वर्षतक राज्यिकया। नैल्यका उत्तराधिकारी नहड़ वा नहद हुआ, जिसने १० वर्ष राज्य किया। उसीके समयमें सुवर्णगिरि (शिखिर सम्मेदजी) पर भगवान महावीरजीका एक विशाल मंदिर निर्माण हुआ था। इन नामोंमें 'धर्मादित्य' उपाधि प्रकट होती है, और विक्रमचरित्र कुंतलशातकर्णि (विक्रमादित्य द्वितीय) के अपरनाम 'विव्यक्तील ' (चरित्र-शील) का द्योतक है।

कुंतलके समयमें शकोंद्वारा धर्मका विध्वंश पुनः होने लगा था। उसने शकोंको मार भगाकर धर्मरक्षा की थी। इसी लिये उसको 'धर्मादित्य 'कहा गया है। किन्तु वह गौतमी पुत्रका उत्तराधिकारी न होकर उसके बाद उस वंशमें उतना ही प्रख्यात राजा था। गौतमीपुत्रका उत्तराधिकारी श्री बिल्व पुलोमिव प्रथम था। उक्त नामोंमें 'मैल्य'को दिल् =(भिल्व मैल्य) का अप्रश्रंश कह सके हैं; किन्तु शेष दो नामोंका पता आन्ध्रवंशावलीमें लगाना कठिन है। 'नहद' संभवतः स्कन्दस्वातिका द्योतक हो। जो हो, यह स्पष्ट है कि जैन लेखकने कमवार और ठीक नामोंसे विक्रमादित्यके उत्तरा-

१-जैसिमा० भा० १ किरण २-३ पृ० ३०। २-जिवझोसो०, भा० १६ पृ० २०६। ३-जिवझोसो० भा० १६ पृ० २७५-२७९।

िषकारियोंका उल्लेख नहीं किया है; यद्यपि वह आन्ध्रवंशके राजाओंका ह्री उल्लेख करता प्रतीत होता है।

गौतमीपुत्र शातकर्णिने अपने राज्याभिषेकके १८ वें वर्षमें शकोंको परास्त किया था। उस समय

विक्रमादित्य व जैनधर्म ।

अर्थात् ई० पू० ५८ में उनकी अवस्था ४२ वर्षकी थी। आंध्र राज्यका भार उनपर ही बाल्यावस्थासे-जन्मसे ही आन पडा था।

चौर्वास वर्षकी आयु प्राप्तकर लेनेपर पुरातन प्रथाके अनुसार उनका राज्याभिषेक हुआ था । इन चौवीस वर्षोंमें उनके नामपर राजमाता गौतमीने, शिवाजीकी माता जीजाबाईके समान, राजकाज किया **था ।** उनका कुल राज्यकाल ५६ वर्ष था । ई० पू० ४४ में वह इस संसारको छोड़ गये थे। जैनोंकी पट्टाविलयोंमें जो वीर निर्वाणसे ४७० वर्ष पश्चात् विक्रमादित्यका जन्म हुआ लिखा है तथा वीर निर्वाण संवत् विक्रम संवतके आरम्भसे ४७० वर्ष पहले वीर निर्वाण हुआ मानकर प्रचलित है. उम १८ वर्षके अंतरका कारण मम० जायसवाल यही प्रगट करते हैं कि एक गणना गौतमी पुत्र शा० के जन्मसे राज्य करने ( विक्रमका जन्म होने ) की द्योतक है और दूसरी जिसके अनुसार वीर निवांगा प्रचलित है उनकी शक विजयसे गिनी गई है; जिसकी स्पृतिमें वह संवत चला था, जो विक्रम संवतके नामसे प्रचलित है, उसमें इस बातका ध्यान नहीं रक्ला गया है कि वह घटना गौतमी पुत्र विक्रमादित्यके राज्यकालके १८ वर्षकी है। जैनोंके इस मतभेदसे भी विक्रमादित्यका गौतभी पुत्र शातकर्णि होना

अमाणित है। विक्रमादित्य अपने आरम्भिक जीवनमें ब्राह्मणधर्मके अनुयायी थे, किंतु शेष जीवन उन्होंने एक जैन गृहस्थ श्रावकके समान व्यतीत किया था। जैन प्रन्नोंमें उनका वर्णन खूब मिलता है। वैताल पंचविंशितका' सिंहासन द्वात्रिंशितका' विक्रम प्रबन्ध' आदि प्रन्थोंमें उनके चारित्रको प्रगट करनेवाली कथायें मिलती हैं। सचमुच वह एक आदर्श जैन गृहस्थ, महान शासक और विद्यारिसक राजा थे। उनके समयमें विद्या और कलाकी विशेष उन्नित हुई थी।

कहा जाता है कि विक्रमादित्यने अपनी शक विजयकी स्पृ-तिमें ई० पू० ५८ से एक संवत् भी चलाया विक्रम-सम्वत् । था और उम विक्रम संवत्का प्रचार जैनोंमें

और उनके द्वारा विशेष हुआ था। किन्तु इतिहाससे पता चलता है कि यह जनश्रुति तथ्यपूर्ण नहीं है; क्योंकि गौतमीपुत्र शातकर्णि, जो विक्रमादित्य प्रमाणित होता है, ने अपने शिलालेखोंमें मंवत् न लिखकर अशोक आदि प्राचीन राजाओंके समान अपने राज्यके वर्ष लिखे हैं तथा मालवा और राजपूतानासे ऐसे सिके ई० पू० प्रथम शताब्दिके मिले हैं, जिनसे मालवगण द्वारा उक्त संवतका प्रचलित होना प्रमाणित है। उन सिकोंमें 'मालवगणकी किसी महान् विजय' का उल्लेख है ('मालवानां जय'--'मालवगणस्य जय') यह मालवगण राज्य तब पूर्वीय राजपूतानामें स्थित था। मालम होता है जिस समय गौतमीपुत्र शातकर्णिने मालवा

१-जिवशोसो० मा० १६ पृ० २५३-२५४ ।

२-जैन पट्टावली और विक्रम प्रतंध देखा ।

ओर मौराष्ट्रकी ओर शकोंपर चढ़ाई की थी, उम समय उक्त गणने उममें गहरा भाग लिया था और विक्रमादित्यकी महान विजयको अपनी विजय समझकर उमकी स्मृतिमें उक्त मिक्के ढाले थे। उन्होंने इस महान विजयके उपलक्षमें संवत भी चलाया, जिसका प्रचार राजपृताना और मालवाके लोगोंमें होगया। वहीं कालान्तरमें विक्रम संवतके नामसे प्रसिद्ध होगया।

विक्रम संवत्की उलित्ति उक्त प्रकार हुई स्वीकार करनेसे, जिसका स्वीकार करना उचित प्रतीत होता विक्रम संवत् व है, जैनोंमें प्रचलित विक्रम संवत् विषयक वीर संवत्। मान्यता अपना बहुत कुछ महत्व खो बैठनी है, क्योंकि यह स्पष्ट होजाता है कि विकन संवत् न तो विक्रमादित्यके राज्यारोहण कालमे हुआ और न वह उसकी मृत्युका स्मारक है। हां, जैनोंकी तद्विषयक मान्यतामें ऐति-हासिक तथ्यांश अवश्य है; क्योंकि वह इस बातकी द्योतक है कि विक्रमादित्यपर राज्यभार जन्मते ही आगया था और अपने राज्यके १८वें वर्ष ई० पूर्व ५८में उन्होंने शक विजय की थी. जैसे कि लिखा जानुका है। उधर विक्रम विषयक जो जैन उल्लेख उपलब्ध हैं उन सबमें यही कहा गया है कि वीरनिर्वाणमे ४७० बाद विक्रमराजा हुआ और किन्हीं गाथाओंमें स्पष्टतः उनका जन्म लिखा है। और यह निश्चित है कि विक्रम संवत् ई० पू० ५८से विक्रमादित्य (गौतमीपुत्र शातकर्णि) की शकविजय विषयक घटनाके स्मारकरूपमें चला है। अतएव विक्रम संवत्से ४७० वर्ष पूर्व वीर-

१-जवेश्रोसो, भा० १६ पृष्ट २५१-२५४.

निर्वाण हुआ मानना ठीक नहीं है। यह समय इसके राजा होनेका मानना ठीक है। मम. जायसवालजी, जैन और हिन्दू पुराणोंकी गणनाके आधारसे उसे ई० पूर्व ५४५में अर्थात् विक्रम संवत्से ४८८ वर्ष पूर्व सिद्ध करते हैं। 'हिरवंशपुराण 'में श्री जिनसेनाचार्यने नहपानशकके राज्यकालका अन्तिम समय वीर निर्वाणसे ४८७ वां वर्ष लिखा है और यह लिखा ही जाचुका है कि विक्रमादित्य गौतमीपुत्रने ई० पूर्व ५८में नहपानको परास्त करके उसके राज्यका अन्त करदिया था। अतः जिनसेनाचार्यके मतानुसार भी विक्रम संवत्से ४८७–४८८ वर्ष पूर्व वीरनिर्वाण हुआ प्रगट है। हम अन्यत्र इस ही मतको स्वतन्त्ररूपमें सिद्ध कर चुके हैं। फलतः वीर निर्वाणका शुद्ध रूप ई० पूर्व ५४५ मानना ठीक है।

१—जिवसोसो० भा० १ पृ० ९९—१०५ व भा० १३ पृ० २४५-२—''वोरिनर्वाणकाले च पालकोऽत्राभिषिक्ष्यते । लोकेऽवंतिसुतो राजा प्रजानां प्रतिपालकः ॥ पष्टिवर्षाणि तद्वाज्यं ततो विजयभूभुजां। शतं च पंच पंचाशत् वर्षाणि तदुदीरितं॥ चत्वारिशत् पुरूढानां भूमंडल-मग्वंडितं । त्रिशत्तु पुष्यमित्राणां पष्टिवस्विप्तमित्रयोः॥ शतं रासभराजानां नरवाहनमप्यतः। चत्वारिशत्ततो द्वाभ्यां चत्वारिच्छतद्वयं॥ भद्ववाणस्य तद्वाज्यं गुप्तानां च शतद्वयं। एकविशच वर्षाणि कालविद्विरुदाहृतं॥''

"हरिवंशपुराण" के उक्त श्लोकों के अनुसार वीरनिर्वाणके समयः अवंतिके सिंहासन पर पालक राजाका अभिषेक हुआ था। उस वंशने ६० वर्ष, विजय (नंद) वंशने १९९ वर्ष, पुरूढ वंशने ४० वर्ष, पुष्यमित्रने ३०, वसुमित्र अग्निमित्रने ६०, रासभ (गर्दभिल्ल) वंशने १००, नरवाहनने ४२; भट्टबाण (आन्ध्रभृत्य) ने २४२ और गुप्त-वंशने २२१ वर्ष राज्य किया। नरवाहन, जो नहपानका द्योतक है,

ईसवी प्रथम शताब्दिसे किंचित् पूर्वसे जैन मंघकी दशा विचित्र हो रही थी। यह पहले ही लिखा दिगम्बर और श्वेतांबर जा चुका है कि सम्राट् चन्द्रगुप्तके समयमें जैनसंघमें मतभेद उपस्थित होगया था। संघ-भेद । और नये दलकी भीणधारा बल संचय करती

हुई प्रथक रूपसे चलरही थी। स्थूलभद्रके बाद इस नई धारामें आर्यमहागिरि, आर्यसुहस्तिसूरि, सुस्थितसूरि, इंद्रदिन्नसूरि (काल्का-चार्य ), प्रियग्रंथसुरि, वृद्धवादिसूरि, दिन्नसूरि, सिंहगिरि, वज्रस्वामी आदि अनेक आचार्य हुये; जिनकी वंशपरम्परा आजतक श्वेताबर

कुल ४८८ वर्षे होती हैं। श्वेताम्बरोंके तपागच्छकी पट्टावलीमें भी लगभग यही गणना लिखी गई है; जैसे कि निम्न कोष्टकके रूपमें मम॰ जायसवालजीने प्रगट की है:---

| <b>ह</b> रिवंशपुराण     |
|-------------------------|
| पालकवर्ष ६०             |
| विजयवंश१५५              |
| पुरुद्वंश ४०            |
| पुष्यमित्र ३०           |
| वसुमित्र-वाग्निमित्र ६० |
| रासभ (गर्दभिल्ल) १००    |
| नरवाहन ४२               |
| जो <b>ड</b> ४८७         |
|                         |
|                         |

श्वे

सम्प्रदायमें चली आरही है। इनमेंसे आर्यमहागिरिने नई धाराको पुनः प्राचीन मार्गपर लेआनेके प्रयत्न किये थे। वह जिनकल्पी ( नम ) साधु थे और उन्होंने इस बातको स्वीकार किया था कि स्थूलभद्र द्वारा अनेक बातें धर्मके विरुद्ध प्रचलित होगई हैं। किंत् वह अपने सदप्रयासमें असफल रहे। र भला वह नया संघ कैसे इन् साधुमहात्माकी बात मानसक्ता था, जिसने श्रुतकेवली भद्रबाहुको संघ बाह्यसा करदिया था। उपरोक्त गणनामें सर्व अंतिम वज्रस्वामीका समय सन् ७१ ई० है। इनके समयमें रोहगुप्त नामक जैन साधुने एक मतभेद उपस्थित किया था । इनके शिष्य कनाढ़ द्वारा वैशे-शिक दर्शनकी उत्पत्ति हुई थी।

वज्रस्वामीके उत्तराधिकारी वज्रसेन हुये और इनके समयमें दिगम्बर और श्वेतांबर भेद बिल्कुल स्पष्ट होगया था । मौर्यकालकी क्षीणधारा इतनी वेगवती होगई थी कि वह पुरातन धाराके सम्मुख आडटी ! श्वेतांबर कहते हैं कि रथवीरपुरके राजाका एक नौकर मुनि होगया था । इसका नाम शिवभूति हुआ। राजाने इन्हें कीमती कम्बल भेंट किया; जिसे उनने स्वीकार कर लिया। किंतु उनके

१-जैसा सं॰, भा॰ १, वीर वंशावलि, पृ॰ ८-११

२–हॉजै॰ प्र॰ ७२ Mahagiri's rule is also noteworthy for his endeavours to bring the community back to their primitive faith and practice He was a real ascetic and recognised that under Shulbhadra's sway many abuses had crept in to the order, "-Heart of jainism. P. 72.

३-हॉजै॰ पृ॰ ७८ व जैसा सं॰ भा॰ १ वीर वंशा॰ पृ॰ १३। ४-हॉजै॰, पृ॰ ७९।

गुरुने शिवभूतिका कम्बलमे विशेष मोह देखा तो उमे फाडकर फेंक दिया। शिवभृति नाराज होगया और नम्न रहने लगा। इसके दो शिप्य कोन्डिन्य और कर्ट्ट्वार हुये। इसकी बहिन उत्तराने भी साधु होना चाहा, परन्तु स्त्रीके लिये नम्न रहना अमंभव जानकर शिवभु-तिने उसे साधु दीक्षा नहीं दी और घोषणा करदी कि कोई जीव स्त्री भवसे मोक्ष नहीं जासकता! श्वेतावरोंकी इस कथामें कुछ भी ऐतिहासिक तथ्य नहीं है; वयोंकि बोद्ध प्रन्थोंके आधारसे सिद्ध किया जा चुका है कि जैन मुनियोंका प्राचीन मेष नम्न (दिगंबर) था और यह बात स्वयं श्वेतांबरोंके आर्य महागिरि विषयक उपरोक्त कथनसे भी स्पष्ट है। अतएव इस कथामें केवल इतनी बात तथ्य-पूर्ण है कि जैन संघमें दिगम्बर और श्वेतांबर भेद इस समय पूर्ण प्रगट होगया था।

दिगंबर संप्रदायकी मान्यताके अनुसार हम देख चुके हैं कि सम्राट् खारवेलके पश्चात् नक्षत्र आदि आचार्य

दि० जैन संघ व भ्यारह अंगके धारी हुये थे। इनके बाद उसके प्रभेद। सुभद्र, यशोभद्र, यशोबाहु और लोह ये चार आचार्य आचाराङ्गके धारक हुए। शेष कुछ

आचार्य ग्यारह अंग चौदह पूर्वके एक अंशके ज्ञाता थे और ये सब ११८ वर्षमें हुऐ थे। इस प्रकार भगवान् महावीरजीके निर्वाण उपरांत ६८३ वर्षमें द्वादशांग वाणीका ज्ञान करीब २ बिलकुल लुप्त होगया; अर्थात् सन् १३८ में अंग पूर्वीका ज्ञान आंशिकरूपमें शेष रहा था। इस समयसे किंचित् पहले श्री धरसेनाचार्य हुये थे;

१-तिल्लोयपण्णत्ति, गा०८०-८२, जैहि० भा० १३ पृ० ५३२।

जिनके निकटसे नहपान राजाने जैन मुनि होकर षट्खण्डागम अन्थकी रचना करके उसे ज्येष्ठ शुक्का पंचमीके दिन अंकलेश्वर (मड़ौच) में लिपिबद्ध किया था। इसी कारण यह पित्र दिन "श्रुतावतार" के नामसे प्रमिद्ध है। श्रीधरसेनाचार्य गिरनारकी चंद्र—गुफामें बिराजमान थे। वहींपर नहपान राजिष (भूतबिल मुनि) और सुबुद्धि श्रेष्ठी (पुष्पदन्त मुनि) ने उनसे शास्त्र ज्ञान प्राप्त किया था। ये दोनों ऋषि उस समय वेणातटकपुरके जैन संघमें निवास ही करते थे। गिरनारसे ये दोनों ऋषि कुरीश्वर देशमें पहुंचे थे और वहांपर इन्होंने चातुर्मास किया था। पश्चात् दिक्षण भारतकी ओर इनका विहार हुआ था। पुष्पदन्त मुनि अपने भानजे जिन पालितको मुनि बनाकर दिक्षणके वनवास देशको चले गये थे और भूतबिल मुनि दक्षिण मथुराको प्रस्थान कर गये थे। इसी जिन पालितके निमित्तसे षट्खण्डागम प्रनथकी रचना हुई थी।

श्री इन्द्रनिदकृत श्रुतावतार कथाके अनुसार इस घटनाके पहले जैनसंघ निन्द, देव, सेन, वीर (सिंह) और भद्र नामक संघोंमें विभक्त होगया था। ये विभाग श्री अर्हद्विल आचार्य द्वारा किये गये थे। इनमें कोई सिद्धांत भेद नहीं हैं। किन्तु श्रवणबेलगुलके शिलालेख नं० १०८ से प्रगट है कि अकलंकस्वामीके स्वर्गवासके पश्चात् संघ देशभेदसे 'सेन', 'नंदि', 'देव' और 'सिंह' इन चार भेदोंमें विभाजित हुआ था। श्री पं० जुगलिकशोरजी मुख्तार प्रगट

१-श्रुतावतार कथा, पृ० १६-२०

२-जेशिसं० भूमिका, पृ० १४९

करते हैं कि 'अकलंकसे पहलेके साहित्यमें इन चार प्रकारके संधोंका कोई उल्लेख भी अभीतक देखनेमें नहीं आया, जिससे इस ( शि॰ नं० १०८ के ) कथनके सत्य होनेकी बहुत कुछ सम्भावना पाई जाती है :

संभव है मुरूतार सा०का यह अनुमान ठीक हो; किंतु कुशा-नकालके कौशाम्बीवाले लेखमें एक आचार्यका नाम शिवनंदि है और यह 'नंदि' विशेषण युक्त है। देश्वेताम्बर संप्रदायमें भी इसी समयके लगभग अर्थात् वीर निर्वाणाञ्दसे ५८२ वर्ष बाद (१) नागिन्द्र, (२) चंद्र, (३) निर्वृति और (४) विद्याधर नामक चार द्याखायें प्रगट हुई थीं; जिनसे ही उपरान्त ८४ गच्छ निकले थे। अतएव अर्हद्वलि आचार्यके समयमें ही दिगम्बर जैन संघ चार भागोंमें विभक्त हुआ हो तो कोई आश्चर्य नहीं! अईद्वलिको श्री गुप्तिगुप्ति और विशाखाचार्य भी कहते हैं-श्री अईद्बलि, माघनंदि, धरसेन, पुष्पदन्त और भृतबलि, ये सब प्रायः एक ही समयके विद्वान् प्रतीत होते हैं।

बलात्कारगणकी उत्पत्तिके विषयमें कुछ ज्ञात नहीं है। डा० हॉर्णले अनुमान करते हैं कि अईद्बलिके नाम अपेक्षा ही इस गणकी उत्पत्ति हुई है। नंदिगण, देशीगण और बलात्कारगण परस्पर अभिन्न हैं। <sup>६</sup> गणमेद जैन संघमें भगवान महावीरजीके समयसे

१-रश्रा०, जीवनी पृ० १८१। २-संप्राजैस्मा० पृ० २५। ३-जैसा सं०, भा० १, वीर वंशाविल, पू० १५ । ४-रश्रा०, जीवनी, पृ० १८७। ५-इंऐ०, मा० २०, पृ० ३४२। ६-जैशि० सं०, भूमिका पृ० १४६।

विद्यमान था । उपरान्त इस गणके अनेक भेद देश अथवा आचार्य-परम्पर।को लक्ष्य करके होगये हैं। उदाहरणतः 'देशीगण'को ले र्लीजिये । 'बाहुबलिचरित्र 'में इस गणके आचार्योकी प्रसिद्धि देश देशान्तरों ( देशदेशनिकरे ) में होनेके कारण इसका नाम देशीगण पड़ा बतलायाँ है; किंतु मि० गोविन्दपै इस व्याख्याको स्वीकार नहीं करते हैं। वह कहते हैं कि दक्षिण भारतके पश्चिमीयघाट, बालाघाट, कर्णाटक और गोदावरी नदीका मध्यवर्ती प्रदेश 'देश' नामसे प्रसिद्ध है और वहांके ब्राह्मण आज भी 'देशस्थ ब्राह्मण' कहलाते हैं। अतः नंदिसंघके आचार्योका केंद्र इस देश नामक प्रदेशमें रहनेके कारण 'देशीयगण' के नामसे विख्यात हुआ उचित जंचता है। 'पुन्नाट गण' पुन्नाट देशकी अपेक्षा प्रसिद्ध हुआ मिलता ही है। इस प्रकार प्राचीन आचार्य परम्परा आजतक दि० जैनोंमें भी चली आरही े। जब सन् ८०-८१ ई० में जैन संघ दिगंबर और श्वेतांबर इन दो संप्रदायोंमें विभक्त होगया; तब दि० सम्प्रदाय 'मूलसंघ' (Real Sangha) के नामसे प्रसिद्ध हुआ; क्योंकि उसकी मान्यतायें प्राचीन जैनधर्मके अनुसार थीं। किंतु इस नामकरणकी तिथि बतलाना कठिन है।

अब दिगम्बर जैन दृष्टिसे भी संघ भेदपर एक नजर डालिये।

१-बौद्धोंके 'दीर्घनिकाय' (१४८-४९) में भगवान महावीरको गणाचार्य छिखा है। गणधरोंके अस्तित्वसे गणका होना खतः सिद्ध है। २-द्रव्य संप्रह (S. B. J., Vol. I.) भूमिका पृ० ३०। ३-'महाराष्ट्रीय ज्ञानकोष', भा० १९-'देश' छेख देखो।

श्री देवसेनाचार्यजीके " दुईनसार " नामक **दि० मतानुसार श्वे०** प्रन्थके अनुसार विक्रम संवत १३६ में संपदायकी उत्पत्ति। स्वेतांबर संप्रदायकी उत्पत्ति हुई प्रमाणित है। मोरठ देशकी वहंभी नगरीमें यह संप्र-

दाय उत्पन्न हुआ था । किन्तु भट्टारक रत्ननंदिके 'भद्रबाहु चरित्र' एवं श्रवणबेलगोलके शिलालेखों तथा श्वेतांबरोंकी मान्यताओंसे प्रगट है, जैसे कि हम देख चुके हैं कि जैनसंघमें भद्रबाहुर्जा श्रुतकेवर्लाके समय ही भेद पड़ गये थे। बौद्ध ग्रंथोंसे भी जैनसंघका भगवान् महाबीरके उपरांत विभक्त होना सिद्ध है। ये बौद्ध ग्रंथ सम्राट् अशोकके समय संशोधित और निर्णित हुये थे। अतएव सम्राट् चंद्रगुप्तके समयमें जैन संघमें भेद पड़ा देखकर उन्होंने उक्त प्रकार उल्लेख किया है। इस दशामें देवसेनाचार्यका सं०१३६ (सन् ८०-८१) में श्वेतांबरोंकी उलित्त होना बताना कुछ उचित नहीं जंचती; किन्तु उनका यह कथन तथ्यपूर्ण है।

श्वेतांबर भी दिगम्बर संप्रदायकी ओरसे उपस्थितकी जानेवाली गाथाके समान ही एक गाथा द्वारा दिगम्बरोंकी उत्पत्ति लगभग इसी समय प्रगट कैरते हैं । उसपर भट्टारक रत्ननंदिके 'भद्रबाहु चरित्र'

१-छत्तीसे वरिससए विकासरायस्स मरण पत्तस्स । सोरहे बल-हीए उप्पण्णो सेवडो संघो ॥ ११॥-दर्शनसार: । २-दीनि० ३ प्र० ११७-११८, मनि० भा० २ पृ० १४३ व भमबु० पृ० २१४। ३-''छव्वास सहस्सेहिं नवुत्तरेहिं सिद्धिं गवस्स वीरस्स। तो बोडि-याण विद्वी रहवीरपुरे समुपन्ना ॥'' किन्तु श्वेतांबरींकी यह प्रमाणभूत गाथा दिगम्बर प्रन्थकी निम्न गाथाका रूपांतर प्रतीत होता है। े से प्रगट है कि भद्रबाहु स्वामीके समय संघ भेद उपस्थित हुआ, तब क्षीण रूपमें प्राचीन निर्प्रेथ मुंघसे एक शाखा अलग होगई थी और वह अपने सिद्धांत प्रन्थ आदि ठीक करनेमें व्यग्र रही थी। वह 'अर्द्धफालक' संप्रदाय थी और इसके साधु खण्ड वस्त्र ब्रहण करते थे । श्वेतांबरोंका पूर्वज यह 'अर्द्धफालक' संप्रदाय था । कति-पय विद्वान् 'अर्द्धफालक' संप्रदायका अस्तित्व स्वीकार नहीं करते हैं: किन्तु मथुराके पुरातत्वसे इस सम्प्रदायका अस्तित्व प्रमाणित होता है। मथुराका प्लेट नं० १७ एक तोरण स्तम्भका चित्र है। इसमें एक जैन साधु सवस्त्र दिखाया गया है। १ इसी प्रकार एक पद्मास-नस्थ जैन मूर्ति सारे शरीरपर वस्त्र पहरे हुए घ्रेट नं० १६के चित्रमें दर्शाई गई है। रेनं० १७ वाली छ्रेटमें दूसरी ओर जो टक्स अङ्कित है, वह अर्द्धफालक सम्प्रदायके अस्तित्वकी प्रमाणिक साक्षी है। उसके ऊपरके अंशमें एक स्तूप है और उसके दोनों ओर दो दो तीर्थंकर हैं। नीचेके अंशमें एक मुनि हाथकी कलाईपर कपड़ा डाले <u>ह</u>ुये खड़े हैं । उनका सीधा हाथ कंधेकी ओर उठा हुआ है; जिसमें

क्योंकि स्वयं रवेतांबराचार्य जिनेश्वरसूरिने दिगम्बरोंके इस गाथाका जुलेख किया है:-'' छव्वास सएहिं न उत्तरेहिं तत्था सिद्धि गयस्स वीरस्स । कंवलियाणं दिही बलही पुरिए समुप्पणणा ॥'' जैहि० भा० १३ प० ४०० ।

१–जैस्तूप० पृ० २४। २–जैस्तूप० पृ० ४१। खेतांबर शास्त्र अपनी मृर्तियों में वस्त्र चिन्ह अंकित करना बतलाते हैं। उनमें मृर्ति-योंको वस्त्राच्छादित बनानेका विधान हमारे देखनेमें नहीं आया। भूमृर्तिको वस्त्रालँकारसेषित करनेकी प्रथा स्वेतांवरोंमें अर्वाचीन है। पीछी है उनका नाम 'कन्ह' लिखा हुआ है। इसपर कुशन मं ९ ९५ का एक लेख है जिसमें कोटियगण थानियकुल और वैरशा- खाके आर्य अरहका उल्लेख है। इन गणादिका पता संभवतः श्वेतां- बरोंकी स्थिविरावलीमें लगता है। इस दशामें 'अर्थफालक' संप्र- दायको श्वेतांबरोंका पूर्वज मानना अनुचित नहीं है।

इम पटके मुनि अर्धफालक सम्प्रदायके मालूम होते हैं. क्योंकि इनके पास कपड़ेका 'केवल एक टुकड़ा' ( खंडवस्त्र ) ही है। और यह चित्र है भी उस समयका जब क्वेतांबर और दिगंबर भेद पूर्णतः व्यक्त होनेके सन्निकट था। ऐसे समयमें जैन संघमें एक महा कान्तिसी उपस्थित हुई प्रतीत होती है। यही कारण है कि नं० १६ व नं० १७ के छेटोंमें सवस्त्रधारी मूर्ति और साधुतक दर्शाये<sup>ः</sup> गये हैं। मार्द्धम ऐसा होता है कि मौर्यकालसे ईसवी सनुके प्रार्-म्भिक समयतकके अन्तरालमें वह शाखा जो प्राचीन निर्प्रेथ (नम्र) मंघम अलग हुई थी, इतनी बलवान होगई थी कि वह अब तीर्थी और मूर्तियोंपर भी अपना अधिकार स्थापित करनेकी चेष्टा करने लगी थी। भगवान् कुंदकुंदाचार्य इमी समय हुये थे और उनके वक्तव्योंसे स्पष्ट है कि उनके समयमें अवस्य ही जैन मुनि वस्त्र धारण करने लगे थे, अपने मन्तव्यको पुष्ट करनेवाले ग्रन्थ रचने लगे थे और मूर्ति आदिके लिये झगड़ने लगे थे। आचार्य महाराजने तिलतुषमात्र परिग्रह रहित दिगंबर मुनिको ही चैत्यग्रह बतलाया है। उन्होंने लोगोंका ध्यान व्यवहारकी ओरसे हटानेका प्रयत्न किया था: क्योंकि उसमें निवृत्ति मार्गके उपासक साधु लोग भी बुरी तरह फंस

गैयेथे। दिगम्बर और स्वेतांबर<sup>2</sup>, दोनों संप्रदायोंके ग्रंथोंसे प्रकट है कि इस कालके लगभग तीर्थोंके संबन्धमें दोनों संप्रदायोंमें झगड़ा हुआ था। कुंदकुंदाचार्यने उज्जयंत (गिरिनार) पर सरस्वतीकी पाषाण मूर्तिको बाचाल करके नम रहनेवाले निर्धिथ साधुओंके पक्षको सबल बनाया थै।।

रवेतांवरोंके पूर्वज ( Fore runners ) प्राचीन मूर्तियोंकी आकृतियोंको नहीं बदल पाये थे अर्थात् इस समयतक जैन मूर्तियां बिलकुल वस्त्र चिह्न रहित नम्न बनाई जाती थीं; जैसे कि मधुरा और खण्डिगिरिकी गुफाओंवाली प्राचीन मूर्तियोंसे प्रमाणित है। प्राचीन मूर्तियोंको भले ही स्वेतांबर बदलनेमें असमर्थ रहे हों; किंतु उन्होंने नवीन मूर्तियोंको वस्त्र चिह्नाङ्कित बनाना प्रारम्भ कर दिया था, इसमें संशय नहीं। जैन संघमें हुई इस क्रांतिका कटु परिणाम यह निकला कि वि० सं० १३६ (सन् ८०ई०)में दिगंबर और स्वेतांबर संप्रदायोंकी जड़ खूब पुख्ता जम गई और उनमें आपसी विरोध पड़ गया। भद्रबाहु द्वितीय संभवतः इस समय दि० सम्प्रदायके अध्यक्ष थे। उपरोक्त वर्णनने स्पष्ट है कि भगवान महावीरजीके निर्वाण

कालसे लेकर ईसवी सन्के प्रारंभिक काल तत्कालीन जैनधर्म। तकके समयमें जैनधर्भमें बड़ा अंतर पड़ गया था। द्वादशांगवाणी बिलकुल लुप्त होगई थी। उसके स्थानपर नये २ प्रन्थ आचार्यों द्वारा रचे जाने लगे थे। उधर

१-विशेषके लिये देखो 'वीर' वर्ष ४ पृ० २०४-२०९ । २-'प्रवचन परीक्षा' प्रकरण १-जेहि० मा० १२ पृ० २८९ । २-इंऐ०, मा० २० पृ० २४२ । ४-जेहि०, मा० १२ पृ० २९० । ५-इंऐ०, मा० २० पृ० २४२-२४२ । श्वेतांबर संप्रदायमें अपने मनोनीत ढंगपर द्वादशांगवाणीका पुनरुद्वार किया गया था। जिन प्रतिमाओंका रूप भी इस संप्रदायने बदल दिया था। श्वेतांबर साधु वस्त्र धारण करने लगे थे। इन मान्य-ताओंको लक्ष्य करके श्वेतांबर मंप्रदायमें वस्त्र सहित अवस्थासे भी मोक्ष प्राप्त कर लेना विधेय ठहराया गया था। स्त्री मुक्ति, केवली कवलहार आदि बातें भी स्वीकार की गई थीं। किन्तु दिगम्बर सम्प्रदायमें प्राचीन मान्यताओंको ही स्थान मिला रहा और इस संप्रदायके अनुयायियोंमें तबतक पुरातन रीतिरिवाजोंकी मान्यता रही; यद्यपि दिगम्बर संघ भी चार भागोंमें विभक्त होगया था और ग्रह-स्थोंमें भी अनेक उपजातियां उत्पन्न होगई थीं।

अब भी दिगम्बर जैन धर्मका द्वार प्रत्येक प्राणिके लिये खुला हुआ था। जिस प्रकार भगवान महावीरजीके समयमें विदेशियों और चोर, डाकुओंके समान पितत लोगोंको उनके धर्ममें शरण मिली थी; वैसे ही इसकाल अर्थात् ई० सन्के प्रारम्भमें भी शकोंके सदश विदेशी लोगों और वेश्यायों जैसे पितत व्यक्तियोंको जैन रीत्या-नुसार धर्माराधन करनेका अवसर मिला था। नहपान राजा विदेशी शक जातिका था, पर तो भी जैनमुनि होकर उन्होंने हमें द्वादशाङ्ग वाणीका आंशिक ज्ञान कराकर बहा उपकार किया है। देवसंघके जैनमुनियोंने देवदत्ता नामक वेश्याके घरमें चातुर्मास व्यतित करके जैन धर्मके पितत पावन रूपको स्पष्ट कर दिया था। इतना ही क्यों?

१-इंऐ, भा० २० पृ० ३४६ 'यो देवदत्ता वेश्यागृहे वर्षायोगो स्था-पितवान् सहदेवसंघश्चकार ॥४॥'

मथुराके पुरातत्वसे नर्तक लोगों, रंगरेजों और गणिकाओं द्वारा अर्हत् भगवानकी पूजाके लिये जिन मंदिर आदि बननेका पता चलता है।

ये सब बातें उस समय भी जैन धर्मके व्यापक रूपकी द्योतक हैं। साथ ही श्रावकोंमें परस्पर प्रेम व्यवहारका अभाव नहीं था। उनमें परस्पर सामाजिक व्यवहार होता था। एक वणिकका विवाह. क्षत्रियाणी साधर्मीके साथ होनेका उदाहरण मिलता है। 3 उपजा-तियोंमें परस्पर विवाहसम्बन्ध तो बारहवीं—तेरहवीं शताब्दि तक होते रहे थे: जैसे कि आज़परके वस्तुपालवाले शिलालेखसे प्रगट है। ै उपजातियोंका जन्म यद्यपि इस समय होगया था; किंतु प्रनको बिशेष महत्व प्राप्त नहीं था। शिलालेखों और शास्त्रोंमें उनका उल्लेख ' विणक ' या ' वैश्य ' नामसे मिलता है । उनमें परस्पर कुछ भी मेदभाव न था । जिस प्रकार आज एक ही उपजातिके विविध गोक्र ग्रामों अपेक्षा, जैसे काशर्लावाल, रपिरया आदि स्वतंत्र रूपमें उलि-खित होते हुए भी उपजातिसे कुछ भी विरोध नहीं रखते; इसी तरह मालुम होता है, उस समय एक बंडी वैश्य जातिके अन्तर्गत यह उपजातियां ग्रामादि अपेक्षा अपना प्रथक् नामकरण रखते हुए भी उससे विलग नहीं थीं।

१-'वीर' वर्ष ४ पृ० ३०२-Mathera jain image inscription of sam: 25 records the gift of Vasu, the wife of a dyer...... इएँ०, भा० ३३ पृ० ३७-३८

२-वीर, वर्ष ४ पृ० ३०१ ३-प्राजैलेसं० पृ० ८७

उपजातियोंकी उत्पत्ति ।

जिस समय इस भरतभेत्रमें कर्मभूमिका प्रादुर्भाव हुआ था, तब यहांके मनुष्योंमें किसी भी प्रकारकी कोई जाति अथवा वर्णव्यवस्था नहीं थीं। जनता कर्मभूमिके कर्नव्योंसे अगरिचित थी और वह भयभीत हुई तत्कालीन राजा ऋषः

भदेवके सन्निकट सभ्यताकी प्राथमिक शिक्षा ग्रहण कर रही थी इमी समय ऋषभदेवने जनताकी समुचित रक्षा और उन्नतिके भावसे वर्ण अथवा जाति व्यवस्थाको जन्म दिया था। उन्होंने उन पुरुषोंको 'क्षत्रिय' संज्ञासे विभृषित किया, जिनको जनताकी रक्षाके योग्य समझकर यह भार सौंपा गया । इसी प्रकार मनुप्योंकी योग्य-ताके अनुसार वैश्य और शुद्ध नियत हुए । तथःपि भरत महाराजने ऋषभदेवजी द्वारा धर्मकी प्रवर्तना होनेपर उपरोक्त तीनों वर्णीमेंके वर्ता पुरुषोंमेंसे ब्राह्मण वर्णकी स्थानना की थी; जैसे कि प्रथम भागमें लिखा जानुका है। मुलमें यहांपर इस प्रकार चातुर्वर्णमय व्यवस्था र्था । इन चारवर्णोंके साथ विविध कुलोंकी म्थापना भी होगई थी । यह अधिकांश कुटुम्बोंके महापुरुषों अथवा यामोंकी अपेक्षा हुई थी; जैसे राजा अर्ककीर्तिकी अपेक्षा अर्क अथवा सूर्यवंश और यदुकी अपेक्षा यद्वंश विख्यात हुए थे । भगवान महावीरजीके समय तक यह चातुर्वर्ण व्यवस्था समुचित रीतिसे चल रही थी; किंतु उसके उप-रांत ये वर्ण अनेक उपजातियोंमें विभक्त होचले थे । जैनाचार्य इंद्र-नंदिजी पंचमकालके पारंभमें ग्रामादि अवेक्षा इन उपजातियोंका जन्म हुआ लिखते हैं। र इतिहासकी स्वाधीन साक्षीसे भी प्रमाणित है ५-संज इ० भा० १ पृ० ४२ व बादि पुराण, पर्व ३९। २-नीतिसार

कि उपजातियोंकी जड़ बौद्ध कालमें ५ड़ गई थी और वह गुप्तकालमें आकर पहावित हुई थी !

अप्रवाल जातिकी उत्पत्ति लगभग इसी समय हुई थी। कहते हैं कि अयोध्याके राजा मानधाताकी ५२ अग्रवाल बैस्य जाति। वीं पीढ़ीमें वीर निर्वाणसे ४९८१ वर्ष पूर्व श्री नेमिनाथजीक तीर्थकालमें अप्रसेन नामक राजा थे। उनके पिता महाबीर दिगम्बर मुनि होगये थे। उनके मुनि होनेपर राजकुमार अग्रमेनको वीर नि० पूर्व ४९४६ में राजगद्दी मिली थी । सन् ४५२१ वी० नि० पूर्वमें उन्होंने मिश्र देशके जैनधर्मी राजा 'कुरुषविन्दु' पर आक्रमण किया था और इस युद्धमें यह वीर गतिको प्राप्त हुये थे। राजा अग्रसेनने वेदानुयायी ·पातञ्जलि नामक ऋषिके उपदेशसे अपने पितृधर्म-जैनधर्मका परि-त्याग कर दिया था । यदि यह पातञ्जलि ऋषि 'पातञ्जलिभाप्य'के कर्ता हैं, तो राजा अग्रनिका समय भगवान नेमिनाथजीके तीर्थ**में** <mark>्होना</mark> अशक्य है; परन्तु ऐसा कोई सायन नहीं है जिसके आधा<mark>रपर</mark> उक्त दोनों पातञ्जलि एक माने जावें ! जो हो, इन्हीं राजा अग्रसेनके १८ पुत्र हुये थे । जिस समय इन १८ पुत्रोंकी संतान राजच्युत होगई, तो वह राजा व्यानिके नाम अपेक्षा 'अग्रवाल' नामसे प्रसिद्ध ्हुई । प्राचीन जैन लेखमें इसका उल्लेख 'अग्रोत' वंशके रूपमें हुआ मिलता है। राजा अग्रसेनकी संतित में कई पीड़ियोंतक वैदिक धर्मकी मान्यता रही थी। किंतु उपरांत अारोहापति राजा दिवाकरदेवके

राज्यमें वीर नि० सं० ५१५ ५६५के लगभग (वि० सं० २८–७७

१-बुंई०, पृ० ५५-५९ २-भार्०, ९३-९९

के अन्तर्गत) जैनाचार्य श्रीलोहार्यजीके उपदेशसे जैनधर्म फिर इसवंशमें स्थान पागया; जिसे इस जातिके बहुतसे लोग आज भी पालत कर रहे हैं। इस प्रकार अपने क्षत्री धर्मसे च्युत होकर अग्रवाल जाति च्यापार—प्रधान हो जानेके कारण वैश्य वर्णमें परिगणित होगई है!

व्यापार—प्रधान हाजानक कारण वश्य वणम पारताणत हागई है।
संडेलवाल जातिकी उत्पत्तिका समय भी कर्गवर यही है।
यह जनश्रुति है कि वि० स० १ में
संडेलवालकी उत्पत्ति! किसी जिनसेन नामक जैनाचार्यने राजापूतानेके खण्डेला नामक प्रामके राजाको
प्रभावित करके जैनधर्ममें दीक्षित किया था। राजाके साथ उसके
८२ प्रामोंके सरदार भी अपनी प्रजा समेत जैनी होगये थे। इन
८२ प्रामोंके अतिरिक्त दो प्रामोंके सुनार (सोनी) भी जैनी हुये
थे। जैनाचार्यने इनका उल्लेख 'खंडेल्याम' की अपेक्षा 'खंडेल्यालान्वय' के नामसे किया था। इसी कारण इनकी प्रसिद्धि खण्डेलवाल नामसे हुई है। राजभृष्ट होकर व्यापार करने लगनेके कारण
यह जाति भी वैश्योंमें गिनी जाने लगी है। उपरोक्त ८४ प्रामोंकी

ओसवाल जातिका जन्म भी इपी ढंगपर हुआ कहा जाता है। ईस्वी दृमरी शताब्दिमें किसी जैनाचा-ओसवाल जातिका र्यने ओसिया नामक नगरके निवासी राजपृत प्रादुर्भीव। लोगोंको जैनधर्मानुयायी बनाया था। इस

१-अप्रवाल इतिहास व ब्रोंका०, भा० १ पृ० ७१-७२। २-खण्डेडवाल जेन इतिहास व जेहि०, भा० १ पृ० ३३३ और हिवि० भा० ९ पृ० ७१८।

अपेक्षा इम जातिमें ८४ गोत्र भी हैं।

ओिसया नगरको लक्ष्य करके इनका नाम-करण 'ओसवाल' होगया है । इनमें अधिकांश लोग अब व्यापार करने लगे हैं। इस कारण यह लोग भी वैश्य माने जाते हैं। अंग्रे-जोंके भारतमें अधिकार जमानेके समय तक इनमें बड़े २ योद्धा हो। चुके हैं। अब भी कई देशी रियासतोंमें ओसवाल लोग दीवान या मंत्रिपदपर नियुक्त हैं!

लमेचू (लम्बकञ्चुक) जातिका निकास भी लगभग इसी समय हुआ था। पनद्रहवीं शताब्दिके शिलालेखों लम्बकञ्चुक जातिका एवं पट्टावली आदिसे इस जातिका मूलमें यदुवंशी होना प्रमाणित है। कहा जाता है जन्म । कि यद्वंशमें एक राजा लोमकरण (या लम्बकर्ण ) नामक हुये थे । और वह लम्बकाञ्चन नामक देशमें जाकर राज्य करने लगे थे। उन्हींकी संतान 'लग्बकाञ्चन 'नामक देशकी अपेक्षा लम्बकञ्चुक नामसे प्रख्यात हुई थी। इसपरसे श्री० पण्डित झम्मनलालजी तर्कर्तार्थ आदि लंबेचू विद्वान् अपनी जातिका निकास भगवान नेमिनाथजीके तीर्थमें हुआ अनुमान करते हैं किंतु यह ठीक नहीं है, क्योंकि भगवान् नेमिनायजीके मोक्ष चले जानेके बाद द्वारिका सब ही यदुवंशियों समेत जलकर भस्म होगई थी। केवल कृष्ण, बलराम और जरतकुमार बचरहे थे। कृष्ण और बल-रामकी भी जीवनलीलायें शीत्र समाप्त होगई थीं । यदुवंशका नाम लेवा मात्र जरत्कुमार रह गया । इस जरत्कुमारकी पट्टरानी कलि-

१-मप्रांजैस्मा॰, पृ० १९२। २-प्रांजैलेसं॰, भा॰ १ पृ० ८३-८४। ३-लंबेचू जातिका परिचय, नामक पुस्तक देखो।

इराजकी पुत्री थी । जरत्कुमार अपनी ससुराटमें जाकर रहने लगा ओर वहांपर उसका पुत्र वसुध्वज राज्याधिकारी हुआ था । वसुकी छटी पीढ़ीमें जितरात्रु नामक कलिङ्गका राजा भगवान महावीरजीक समकालीन था और जैन मुनि होगया था; यह पहले लिखा जासुका है। उसके बाद कलिङ्ग राज्यका क्या हुआ ? यह कुछ पता नहीं चलता । शायद किसी अन्य राजाका वहांपर अधिकार होगया हो । जैन सम्राट् खारवेलके शिलालेखके अनुसार कौशल देशके राजाका कलिङ्गमें आधिपत्य जमना प्रगट है । किंतु बीचमें मगधके नन्द-राज भी वहां कुछ वर्षोतक राज्याधिकारी रहे थे ।

अतः यह निस्सन्देह ठीक प्रतीत होता है कि कलिक्कमें यदु-वशी जरत्कुमारके वंशज राजश्रष्ट होगये थे। माल्म होता है कि वह कलिक्क छोड़कर कहीं अन्यत्र चले गये थे। अतः लोमकरण राजा इसी समय हुये होंगे। जरत्कुमारकी संतानमें उनका होना संभावित है; क्योंकि भगवान महावीरजीके समयतक यदुवंशके जो राजा हुए उनमें इस नामका कोई राजा नहीं है । इस अवस्थामें नंदराजद्वारा पराजित होकर कलिक्कसे निकलनेपर जो राजा इस वंशमें हुए, उनमें ही लोमकरण राजाका होना सुसंगत है। इस अपेक्षा वह ईसवी पूर्व पहली व दूसरी शताब्दिमें हुए अनुमान किये जासकते हैं। उन्हें भगवान नेमिनाथजीके समयमें हुआ मानना ठीक नहीं है। लमेचुओंकी पुरानी पट्टावलियोंमें राजा लोमकरण अथवा लम्बकर्णको

१-हरि॰ पृ॰ ५८७-६०२ और ६२३। २-जविओसो॰ भा॰ ३ पृ॰ ४३५-४३८। ३-हरि॰ पृ॰ ६२३।

अपना देश छोड़कर लम्बकांचन देशमें राज्य स्थापित करते लिखा है। 🔭

यह घटना भी कलिङ्गसे यदुवंशियों (हरिवंशी) के अन्यत्र जानेके ड्लेखसे ठीक बैठती है। किन्तु कोई महाशय लम्बकांचन देशको द्वारिकाका निकटवर्ती अथवा उसका अपर नाम ही समझते हैं; । पर यह नाम द्वारिकाका अथवा उसके आसपासवाले किसी देशका नहीं मिलता । इस कारण लम्बकांचन देशको गुजरातमें मान लेना कठिन है। 'राजावली कथा ' में भी समन्तभद्र स्वामीके अमण सम्बन्धी वर्णनमें एक देश ' लाग्वश ' भी उल्लिखित हुआ है और यह मणुवकहली नामक देश अथवा नगरके बाद गिनाया गया है। <sup>3</sup> इसका सादृश्य लम्बकांचनसे है। संभव है कि लाम्बुशका अपर नाम लम्बकांचन हो ।

मणुवकहली देश दक्षिण भारतमें स्थित प्रतीत होता है। अतएव लांवुश देश उसके समीप ही कहीं होना उपयुक्त है। यदि लम्बकाञ्चनको एक संयुक्त नाम माना जाय, तो प्रगट है कि 'लम्ब' तो 'लाम्बुश 'का द्योतक है और 'काञ्चन 'जैनोंके प्राचीन केन्द्र क़ांचीपुरका परिचायक होसक्ता है। इस दशामें लम्बकाञ्चन देश दक्षिणमें ठहरता है और उसका वहांपर होना इसलिये संभव है कि कलिङ्गसे आया हुआ राजकुल दक्षिणके निकटवर्ती प्रदेशमें कहीं ठहरेगा, वह एकदम गुजरात नहीं पहुँच जायगा। दक्षिण भारतके तामिल देशमें ईसवी प्रारंभिक शताब्दियोंमें लम्बकर्ण नामक क्षत्रिय प्रसिद्ध थे, यह बात इतिहाससे सिद्ध है। उधर पट्टावर्लामें

१- छमे चूओं का इतिहास, पृ० १२-१५। २- उत्कर्ष, वर्ष १ सं० ६ पृ० १४१। ३-रश्रा०, जीवनी पृ० ३२।

यह कहा गया है कि सं० १४९ में राजा लोमकरण या लम्ब-कर्णकी संतानको लम्बकाञ्चन देश छोड़ना पड़ा था और वह राज्यसे हाथ घोकर राजपूतानेकी ओर चले आये थे। आठवीं शताब्दिके कवि धनपालने 'भविष्यदत्त चिरत्र' में लम्बक्षण क्षत्रियोंको उज्जै-नके आसपास बसा लिखा है। अतः यह संभव है कि दक्षिण भारतके लम्बक्षण क्षत्रियोंका सम्बन्ध पट्टावलीके राजा लम्बक्षणेसे हो। अपना राज गंबाकर इन क्षत्रियोंने विणक्षतृत्ति गृहण कर ली थी। इसी कारण यदुवंशी लोमकरण या लम्बक्ष्णेकी सन्तान लमेचू आज क्षत्री न होकर वैश्य है। इनका जन्म भी ईसवी सन्के प्रार-म्भमें हुआ प्रगट है।

इसी प्रकार अन्य जातियोंकी उत्यक्तिका पता लगाया जासक्ता है; किंतु यह बात नहीं है कि सब ही जैन जातियां राजभ्रष्ट क्षित्र-योंकी संतान हैं। प्रत्युत जैसवाल, पोरवाल आदि जातियां मूलमें वैक्ष्य वर्णकी हैं। उनका नामकरण जायस व पोर नामक प्रामोंकी अपेक्षा हुआ है। मागधी व्यापारियोंकी जाति तो पहलेसे प्रख्यातः थी। ये वड़े वीर, पराक्रमी, चालाक और नीति निपुण थे। पिता अपेक्षा यह व्यापारी थे और माता इनकी क्षत्री थीं। इस प्रकार उपजातियोंकी उत्पत्तिका इतिहास है। यह सनातन नहीं हैं; बल्कि विशेष कारणोंसे हजार डेढ़ हजार वर्ष पहले इनका जन्म हुआ था। इनके इतिहाससे प्रकट है कि एक वर्णके व्यक्ति किस तरह दूसरे वर्णके होसक्ते हैं!

१-वोर, भा० ७ पृ० ४७०-४७१। २-ऐरि०, भा० ९ पृ० ७९।

(8)

## गुप्त साम्राज्य और जैनधर्म।

( सन् ३२०-५०० ई० ) \*

ईसाकी प्रारम्भिक शताब्दियोंके अंधकारापन्न इतिहासको पार-कर जब हम कुछ उजालेमें पहुंचते हैं, तो जाम राजवंशका आदि- एक नये वंशको भारतमें राज्याधिकारी पाते ्**पुरुष चंद्रगुप्त प्र० ।** हैं । यह था गुप्तवंश ! गुप्तवंशीय राजाओंके नामोंके अंतमें गुप्तनाम रहता था, इस कारण यह वंश 'गुप्त' नामसे प्रख्यात हुआ था । इस वंशका सर्व प्रथम राजा चंद्रगप्त नामका था । इतिहासमें यह चन्द्रगप्त प्रथमके नामसे परिचित है। ईसवी तीसरी) शताब्दिके लगभग पाटलिपत्रपर जैन धर्ममें रूयाति प्राप्त लिच्छवि वंशका अधिकार था। चंद्रगुप्त प्रथ मने इसी लिच्छविवंशकी राजकुमारी कुमार देवीसे विवाह करके पाट-्रीपुत्रको अपने आधीन किया था । इसी राजासे गुप्तराज्यका नींवा-रोपण हुआ था । इस राजाने अपना संवत् चलाया था; जिसे कति-पय विद्वान् २६ फरवरी सन् ३२०ई०से. आरम्भ होना बताते हैं। संभवतः इसी तिथिको चन्द्रगुप्तका राज्यतिलक हुआ था। उसने

<sup>\*</sup> मम० जायसवालजीने आंध्रवंशके अन्तिम राजाका समय सन् २३१-२३८ ई० प्रगट किया है। (जिल्लामो १६-२७९७ और आंध्रोंके पश्चात गुप्त राजाओं का राज्य हुआ शास्त्रों में कहा गया है। इस अपेक्षा 'हरिवंशपुराण' में गुप्तोंका राज्यकाल जो २२१ वर्ष लिखा है वह प्राय: ठीक बैठता है।

' महाराजाधिराज ' की पदवी धारण की थी और अपने नामके सोनेके सिक्के चलाये थे। दक्षिण बिहार, अवध, तिर्हुत और उसके निकटवर्ती जिलोंमें उसका राज्य था। चन्द्रगुप्तने कुल दस या पंद्रह वर्ष राज्य किया था।

उसके बाद चन्द्रगुप्तका वटा समुद्रगुप्त राजा हुआ। यह बड़ा योग्य और यशस्वी शासक था। विद्वान् समुद्रगुप्त। लोग इसे हिंदू नेपोलियन अनुमान करते हैं। यह विद्वान् और प्रतिभाशाली किव भी था। संगीत विद्यासे भी उसे बड़ा प्रेम था। उसने सैकडों युद्धोंमें विजय प्राप्त की थी। इसके कारण उसके शरीरमें अनेक घावोंके चिह्न थे। पहले समस्त उत्तरी भारतको वश करके उसने दक्षिण भारतपर अपनी विजय पताका फहराई। उसने अश्वमेध यज्ञ भी किया था। और महाराजाधिराजकी उपाधि धारण की थी। इलाहाबादके किलेवाले स्तम्भ लेखसे प्रगट है कि उसे सब राजा अपना सम्राट् मानते थे। विदेशी राज्योंसे भी उसका संबन्ध था। बौद्ध प्रन्थकार वसुबन्धसे

समुद्रगुप्तका उत्तराविकारी उनका चंद्रगुप्त नामक पुत्र था।

यह उनका ज्येष्ठ पुत्र नहीं था, परन्तु समुद्रचन्द्रगुप्त द्वितीय गुप्तने उन्हें ही अपना युवराज बनाया था।

(विक्रमादित्य) उपकी उपाधि 'विक्रमादित्य' थी और वह

सन् ३७५ ई०में गद्दीपर बैठा था। चन्द्रगुप्तने सौराष्ट्, मालवा और काठियावाड़को जीतकर अपने राज्यमें

मिलाया और क्षत्रपवंशी शक लोगोंको लड़ाईमें हराया था। उसकी

उसका घनिष्ट संबन्ध था ।

राजधानी उज्जैन व्याभारका केन्द्र था और उसमें विद्वानोंका अच्छा जमाव था। ज्योतिष विद्याका यहां एक अच्छा विद्यालय था। जिसमें नक्षत्रों और तारोंकी परीक्षा होती थी। प्राचीन कालसे पश्चि-मके अगणित बंदरगाहोंके साथ उज्जैनका सम्पर्क था। चंद्रगुप्तकेः राजकालमें उसकी उन्नति खूब हुई।

चन्द्रगुप्त विक्रमादित्यके शासनकालमें फाह्यान नामक चीनीः यात्री भारतमें आया था। चीन देशसे चल-चीनी यात्री फाह्यान। कर वह भारतके उत्तर पश्चिमीय सीमा प्रांतके मुहानेसे भारतमें प्रविष्ट हुआ था। वह छः

वर्ष तक भारतमें घूमता रहा था। भारतमें आकर उसने बौद्ध धर्म और पाली एवं संस्कृत भाषाका अध्ययन किया था। बौद्धधर्म संबंधीः अनेक ग्रन्थोंको वह चीन लेगया था। सचमुच फाह्यानका धर्म प्रेम अत्यन्त सराहनीय और अनुकरणीय है। इस यात्रामें उसे कुछ १५. वर्ष लगे थे । उसने अपने भ्रमण-वृतांतमें तत्कालीन भारतका अच्छा वर्णन लिखा है। उसने भारतके 'मध्य देश' के सम्बन्धमें लिखा है कि प्रजा प्रभूत और सुखी है। व्यवहारकी लिखा पढ़ी और पंचायत कुछ नहीं है। वे राजाकी भूमि जोतते हैं और उसका अंश देते हैं, जहां चाहें जांय, जहां चाहें रहें। राजा न प्राण दण्ड देता है न शारीरिक दण्ड देता है। अपराधीको अवस्थानुसार उत्तमः साहस वा मध्यय साहसका अर्थ दण्ड दिया जाता है । वार वार दस्युकर्म करनेपर दक्षिण करच्छेद किया जाता है। राजाके प्रति-हार और सहचर वेतन भोगी होते हैं। सारे देशमें सिवाय चांडा-लके कोई अधिवासी न जीव हिंसा करता है, न मद्य पीता है और न लहसुन खाता है। दस्युको चांडाल कहते हैं। वे बाहर रहते हैं और नगरमें जब पैठते हैं तो स्चनाके लिये लकड़ी बजाते चलते हैं कि लोग जान जांव और बचकर चलें! कहीं उनसे हूं न जांय! जनपदमें स्अर और मुर्गी नहीं पालते। न जीवित पशु बेचते हैं। न कहीं स्नागार और मद्यकी दुकानें हैं। क्रय विकथमें कोड़ियोंका व्यवहार है। केवल चांडाल मछली मारते, सुगया करते और मांस बेचते हैं। '' यह उस समयके रामराज्यका वर्णन है।

पाटिलिपुत्र भी उन्नितिपर था। अशोकका महल अभीतक मौजूद था। 'लोग धनाह्य और सुखी थे। दानशील संस्थाओं और अस्वतालोंकी संख्या बहुत थी। पाटिलिपुत्रमें एक ऐसा अस्वताल था, जिसमें भोजन और वस्न भी मुफ्त दिये जाते थे। राजा प्रजाके कामोंमें बहुत कम हस्तक्षेप करता था। सड़कें अच्छी थीं। डाकुओं और छुटेरोंका डर नहीं था। विद्याका भी खूब प्रचार था। पठन-पाठनका ढक्न मौखिक था। और प्रजाको धार्मिक स्वतंत्रता थी।' फाह्यान लिखता है कि "मध्यप्रदेशमें ९६ पाखण्डोंका प्रचार है। सब लोक और परलोक मानते हैं। उनके साधुसंघ हैं। वे भिक्षा करते हैं, केवल भिक्षापात्र नहीं रखते। सब नाना रूपसे धर्मानुष्ठान करते हैं। मार्गोपर धर्मशालायें स्थापित हैं। वहां आये गयेको आवास, खाट, विस्तर, खाना पीना मिलता है। यती भी वहां आते जाते हैं और वास करते हैं।"

फाह्यानके इस वर्णनसे प्रगट है कि मध्यदेशमें ( मथुरासे दक्षिण ) उस समय बौद्धधर्मके अतिरिक्त अन्य मतोंका प्रचार भी

१-फाह्यान, पृ० ३१. २-भाइ०, पृ० ९१-- ९२. ३-फाह्यान, पृ० ४६।

काफी था। इससे वहां अहिंसा धर्मकी प्रधानता और ऐसे साधुसंघ बतलाकर कि जिनके अनुयायी भिक्षापात्र नहीं रखते थे, वह हमें जैनधर्मके बहु प्रचारके दर्शन कराते हैं; क्योंकि जैनमतमें ही बौद्धोंके अतिरक्त 'संघ' बनानेकी पृथा है और जैन साधु भिक्षापात्र नहीं रखते। संकाइय, श्रावस्ती, राजगृह आदि स्थानोंमें वह स्पष्टतः जैनधर्मका प्रभाव प्रगट करता हैं। फाह्यान लिखता है कि संका-इयके सम्बन्धमें बौद्धों और जैनोंमें विवाद हुआ। भिक्षु (बौद्ध) निग्रहस्थानपर आरहे थे।

इससे प्रगट है कि उस समय जैनोंका वहांपर प्राबल्य अधिक था। संकाश्य सम्भवतः जैनोंका प्राचीन तीर्थ था और बहुत करके वह भगवान विमलनाथजीका तपोस्थान था। उसका अपर नाम 'अघहत' (अघहतिया) इसी वातका द्योतक है। यहांपर आज भी अनेक जैन मूर्तियां मिलती हैं। श्रावस्तीमें भी बौद्धों और जैनोंमें परस्पर विवाद होनेका उल्लेख वह करता है। ब्राह्मणोंसे भी झगड़ा होता था। सारांशतः उस समय संप्रदायोंमें एक दूसरेको नीचा दिखानेकी स्पर्द्धा चल रही थी। उस कालमें हिंदूधर्मका पुनरुत्थान हुआ था। नवीन हिंदू धर्म इनी समय संगठित हुआ और अधिकांश हिंदू पुराणोंकी रचना भी इसी समय हुई थी!

कहते हैं कि चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य वैष्णव संप्रदाय युक्त थे। किंतु फाछानके उक्त वर्णनसे यहांके राजाका चंद्रगुप्त और जैनधर्म। परम अहिंसा धर्मानुयायी होना प्रगट है। और यह स्पष्ट है कि उस समय यहां चंद्रगुप्त

१-फाह्यान, पृ० ३५-३६; व पृ० ४०-४५

विक्रमादित्यका ही राज्य था। अतः संभव है कि चन्द्रगुत द्विती-यका प्रेम जैनधर्मके प्रिति था । यह तो प्रमाणित ही है कि बौद्धों और जैनोंके साथ उसका बर्ताव अच्छा था। जैन ग्रंथोंमें कथा है कि जैनाचार्य सिद्धसेन दिवाकरने ' अवन्ती ' के महाकालके मंदि-रमें एक अतिशय दिखाकर विक्रमादित्य राजाको जैन धर्मानुयायी बनाया था। स्व० महामहोपाध्याय डा० शतीशचन्द्रजी विद्याभूषणने विक्रमादित्यके दरवारके नौ कविरत्नोंमें परिगणित क्षपणकको सिद्ध-सेन ही प्रगट किया है और यह विक्रमादित्य चंद्रगुप्त द्वितीयके अतिरिक्त और कोई नहीं है। विक्रम संवतके प्रचारक विक्रमादित्य इनसे भिन्न ईसाकी प्रथम शताब्दिमें हुये थे। प्रसिद्ध कवि कालि-दास भी उन्हींके समयमें हुये थे। माल्यम होता है कि वराह मिहिरके समकालीन कालिदास दूसरे थे। व

सिद्धसेनका समय भी ईसाकी चौथी शताब्दि प्रगट होता है। अतः यह होसक्ता है कि चंद्रगुप्त विक्रमादित्यको भी सिद्धसेन दिवाकरने उनके राज्यके अंतमें जैनी बनालिया हो।

चंद्रगुप्तकी मृत्युके बाद सन् ४१३ ई० में उसका पुत्र कुमार गुप्त राजसिंहासनपर आरूढ हुआ था।

गुप्तवंशके अतिम राजा। उसने अश्वमेध यज्ञ किया था। उसकेः राज्यमें हूग लोगोंने भारतपर हमला किया था और सन् ४५५ में वह उनके साथ लढाईमें मारा गया।

१-भाइ० पृ० ९१ । २-वीर, वर्ष १ पृ० ४७१ । ३-अला-हाबाद युनीवर्सिटी स्टडीज भा० २ (The date of Kalidas) । ४-वीर वर्ष १ पृ० ३३५ व पृ० ४७१ ।

उसका उत्तराधिकारी उसका बेटा स्कंधगृप्त था । स्कंधगृप्तके समयमें भी हुर्णोका आक्रमण हुआ था; किंतु उसने उनको लडाईमें हरा दिया था। वह बड़ा बीर योद्धा था। उसका एक युद्ध वुलन्दशह-रके जैन धर्मानुयायी पुष्यमित्र वंशीय राजाओंसे हुआ था और उसमें भी इसकी जीत हुई थी । यह पुष्पमित्र उस समय घन और ्सेनासे युक्त प्रबल राजा थे<sup>9</sup> और कनि-कके समयसे यह बुलन्द-शहरमें जाबसे थे। रे स्कन्धगुप्तके राज्य कालमें गोरखपुर जिलेके पुर्वपटनेसे ९० मील कहौम ( ककुभग्राम ) ग्राममें एक भव्य जैन मंदिर मानस्तंभ सहित निर्मित हुआ था। स्तंभपर एक लेख गुप्त संवत १४१ (ई० सन् ४६०) का है; जिससे प्रगट है कि साधुओंके संसर्गसे पवित्र, ककुभ-ग्राम-रत्न, गुणसागर, सोमिलका पुत्र महाधनी भट्टिपोम था । उनके पुत्र विस्तीर्ण यशवाले रुद्रसोम हुये और उनको मद्र नामक पुत्ररत्नकी प्राप्ति हुई। यह मद्र ब्राह्मण वर्णका था और यह गुरुओं और यतियोंमें प्रीतिमान था। इसीने आदिनाथसे आदिले पांच तीर्थक्करोंकी प्रतिमायें स्थापित कराई। और स्तंभ वनवाया था। झांसी जिलेके देवगढ़ नामक स्थानमें भी जैनोंका प्राबल्य अधिक था । यह स्थान भी गुप्तसाम्राज्यके अन्तर्गत

१-भाषारा०, भा० २ पृ० २८७-स्कंधगुप्तके भिटारीवाले लेखमें है, (पंक्ति १०)-विचलितकुललक्ष्मीस्तम्भनायोद्यतेन क्षितित-ल्ह्ययनीये येन नीता त्रियामा । समु-(पंक्ति ११)-दितबलकोषान्पु-व्यमित्रांश्च जित्वा क्षितिपचरणपीठे स्थापितो वामपादः।

२-वंत्राजैस्मा० पृ० १८७-Corps. Irs. Ind. Vol. III. ३-संप्राजैस्मा०, पृ० ४-५।

था । कहते हैं कि देवगढ़में पाराशाह और उनके दो भाई देवपति और खेवपति बड़े प्रभावशाली थे । उनने देवगढ़में कई एक जैन मंदिर बनवाये थे।

स्कन्द्गुप्तने हुणोंको परास्त कर दिया था, परन्तु वे हताश नहीं हुये । उनके आक्रमण भारतपर बराबर **गुप्त राज्यकी अवनति** होते रहे। उनके राजा तोरमाणने गुप्त राज्यका पश्चिमीय देश जीत लिया। **और** व राज्यप्रबन्ध । सन् ५१० ई० तक राजपूताना, मालवा, गुजरात, मध्यप्रदेश आदि देश हुणोंके आधीन होगये । इस छिन्न भिन्न होते हुये साम्राज्यकी दशाको सम्भालनेके लिये गुप्तवंशके अंतिम राजा भानुगुप्तने प्रयत्न किया, परन्तु उसे सफलता प्राप्त न हुई, और गुप्तवंश नष्ट होगया। 'र इस वंशके संब ही राजा बडे त्योग्य और तेजस्वी थे । उन्होंने अपने अपने राज्यका अच्छा प्रबन्ध

कियाथा, जिससे प्रजा सुखी थी । उससमयकी आर्थिक स्थिति बडी अच्छी थी । तब उत्तर और मध्यभारतमें छै आनेका मन सवामन तेल विकता था और एक रुपया एक मनुष्यके तीन महीनेके भोज-नके लिये पर्याप्त होता था। बिद्धानोंका आदर भी विद्यान था और साहित्य व कलाकी उत्रति भी खूब हुई थी।

> गुप्तकालमें ब्राह्मण, जैन और बौद्धधर्म मुख्य थे। हैवेल सा० कहते हैं कि ई० तीसरी शताब्दितक प्राय:

१-संप्राजैस्मा०, पृ० ४७। २- भाइ०, पृ० ९३। ३-भाप्रारा० मा० २ पृ० २२६-२२७।

तत्कालीन धर्म व सब ही राजकीय अथवा अन्य दान जैन और बौद्ध संस्थाओंको दिये जाते थे। ब्राह्मण वर्गकीः साहित्य! मान्यता तक्तक न कुछ थी। किंतु गुप्त-

काल्में ब्राह्मणोंका भाग्य चमका था। गुप्तराजाओंकी राजधानी ब्राह्मण धर्मका केन्द्र बन गई और नवीन वैदिक धर्मका पुनरुत्थान होगया । इतनेपर भी जनसाधारणमें जैन और बौद्ध धर्मीकी प्रधा-नता अक्षुण्ण रही थी । जैन मटोंमें उच्चकोटिकी शिक्षाका प्रबन्ध प्रायः देशभरमें था। इन ती ते धर्मों के विद्वानोंमें परस्पर स्पर्धा भी खूब थी, जैसे कि पहले लिखा जाचुका है। ब्राझण वर्गकी मुख्य भाषा संस्कृत थीं। किंतु जैनों और बौद्धोंके ग्रन्थ अब भी प्राकृत और पाली भाषाओंमें थे। राज्यका संरक्षण पाकर इस समय संस्कृ तका प्रचार और महत्व बढ़ रहा था । बौद्धोंने भी हंस्कृतमें प्रन्थ रचना प्रारम्भ कर दी थी और उनकी देखादेखी जैनोंने भी संस्कृ तको प्रधानता दी थी; परन्तु इसका अर्थ यह नहीं है कि इस सम-यके पहले जैनोंमें संस्कृत रचनाओंका अभाव था।

इस समयके यन्थोंमें मुख्य विषय तर्क और न्याय था । विद्वा-नोंमें परस्पर वाद होते थे। सिद्धसेनदिवाकरके समान चतुर्दश विद्या-

१-हिसारूइं०, पृ० १४७।

२-हिमारूइं०, पृ० १५६। गुप्तकालमें संस्कृत भाषाका अधिक प्रचार हुआ। कवि कालीदास नामक कोई विवि इसी समय हुए थे। अमरकोष, आर्यभट्टका गणित शास्त्र, वराहमिहिरका ज्योतिष ग्रंथ और धन्वंतरिका वद्यक विज्ञान इसी समयकी रचनायें हैं।

३-जैहि०, भा० १९ ए० १५६।

पारंगत ब्राझण विद्वान् एक ऐसे ही वादमें पराजित होकर जैन होगये थे । उनके उद्गारोंसे पता लगता है कि " उस<sup>्</sup> समय सरल वाद-पद्धति और आकर्षक शांतिवृत्तिका लोगोंपर बहुत अच्छा प्रभाव पड़ता था। निर्प्रन्थ अकेले दुकेले ही ऐसे स्थलोंपर जापहुंचते थे, और ब्राह्मणादि परवादी विस्तृत-शिष्यस-मूह और जनसमुदायके सहित राजसी ठाटवाटके साथ पेश आते थे, तोभी जो यश निर्धन्थोंको मिलता था वह उन प्रतिवादियोंको अप्राप्य था । लोग ब्राह्मणोंके जल्पवितण्डा-परिपूर्ण शुक्क वाद और कर्मकांडके प्रपंचसे ऊब गये थे और शांतिपूर्ण सात्विक मार्गके उत्सुक बन गये थे।" जैन ऋषियोंकी प्रतिभाशाली पवित्र लेखनी। इन्हीं गुणोंको परिपुष्ट करनेवाली ग्रंथ रचनामें प्रवर्त हुई थी । जैना-चार्योमें इस समय प्रायः सब ही आचार्य दक्षिगभारत अथवा मालवा और गुजरातकी ओरके निवामी थे। इनका विशद वर्णन हम तीसरे खंडमें करेंगे । इनमें भी कुन्दकुन्दाचार्य, रिवषेणाचार्य, उमा-स्वाति. यतितृषम, वण्णदेव, केशवचंद्र, सिद्धसेन दिवाकर इत्यादि आचार्य विशेष उल्लेखनीय हैं । इनकी मूल्यमय रचनाओंसे मानवोंका बडा उपकार हुवाथा। अध्यात्मवाद. दर्शन, ज्योतिष, इति-हास, काव्य आदि विषयोंमें अपूर्व रचनायें हुई थीं। विमलसुरिकाः ' पउमचरिय ' जैनरामायणकी एक बहुपाचीन और मूल्यमई आवृत्तिः है। यह आचार्य नागिलवंशके विजय नामक आचार्यके शिष्य थे। गुरूशिब्य परंपरासे चले आये हुये रामचरितको इन्होंने वी. नि. सं०

१-जेहि० मा० १४ पृ०्१५६-१५७

५३० में गाथावद्ध किया था<sup>8</sup>ा श्री महिलपेषणजीका ' नाग-ंकुमार चरित् ' इससमयके इतिहासका द्योतक हैं। <sup>२</sup> ' भगवती आराधना ' शिवार्य महाराजकी रचना है और इसमें जैन मुनियोंके चरित्रका अच्छा विवेचन है। यह आचार्य आर्य जिननन्दिगणि, आर्य सर्वगुप्तगणि और आर्य मित्रनन्दिके समकालीन थे। अनु-मानतः यह समन्तभद्राचार्य जीसे सौ दो सो वर्ष पहले हुये थे । <sup>3</sup>

उमास्वातिजीका 'तत्वार्थसूत्र' जैन द्रशनको गागरमें सागरके समान प्रगट करनेवाला है। सर्वनिन्द आचार्यका भूगोल विषयक ग्रंथ ' लोकविभाग ' वि० सं० ४५८ में रचा गया था। इसप्र-कार अनेक आचार्योने जैन दर्शनके अभ्युदय और जनकल्याण की दृष्टिसे अतुल ग्रंथरचनाकी थी। इतना ही क्यों ? वह प्राणीमात्रकी हित दृष्टिसे अपने शांतिमय एकान्तवासको भी एकतरह विस्मरण कर चुके थे । वे ' जगतके ' कल्याणार्थ और परम पुरुष महावीर-के मोक्षमार्गका सत्यत्व स्थापनार्थ, मौनधर्मको त्यागकर जन सह-वासमें ' आगये और वाद-विवादके युद्धक्षेत्रमें उपस्थित होकर, अपने प्रतिपक्षियोंका मुकाबला करने लगे। उनके इस शुम प्रया-ससे जनताको यथार्थ धर्मका स्वरूप ज्ञात रहा और वह किया-

१-जैहि॰ भा॰ १९ पृ० १३३ व किलि॰ पृ॰ ३६ भूओ साहू परम्पार सयलं लोये ठियं पायंड । एताहे विमलेण सुत्तसिह्यं गाहा-निबद्धं कयं ॥१०२॥ पंचवेय वाससया दुममाए तीस वरीस संजुता । वीरे सिद्गमुवगए तओ निवदं डमं चरियं॥१०३॥ २-इंहिका०, भा० २ पु० १८९ । ३-जेहि० भा० ११ पृ० ५४८ । ४-तत्वार्थसूत्र (S. B. J.) भूमिका। ५-इंहिका० भा० २ पृ० ४५१।

कलापको विशेष महत्वकी दृष्टिसे नहीं देखती रहीं । जैनधर्म भी अभी-तक अपने नैसर्गिक रूपको धारण किये हुये था । पूजा-पाठकी सादगी और वासल्यभावकी विशालता उसमें भी अब भी मौजूद थी । समन्तभद्र स्वामी सम्यत्तव युक्त एक चांडालको देवोंद्वारा वंद-नीय ठहराते हैं। अोर उनके टीकाकार श्री प्रभाचंद्राचार्य उसे एक राजाकी बरोबरीमें बैठने योग्य बतलाते है। <sup>र</sup> मथुराके पुरातत्वसे जिनेन्द्रभगवानकी पूजा—अर्चनाकी सरलता स्पष्ट है । भक्तजन अपने २ घरोंके फल-फूल आदि सामिग्री लेजाते थे । और स्त्री-पुरुष एक-साथ मिलकर पूजा-अर्चा करते थे। जिन प्रतिमायें भी दानकी वस्तुयें बताई गई हैं।

जब निर्ग्रन्थ संघ वि० सं० १३६ में दिगंबर और श्वेतां-बर नामक दो संपदायोंमें विभक्त होगया. **ंटिगम्बर जैन संघ**। तो दिगंबर संप्रदायका उल्लेख मूल संघके रूपमें होने लगा और वह चार संघों एवं गणादिमें बंटगया, यह लिखा जाचुका है । इस मूल संवकी स्थापना भी भद्रबाहु द्वितीयके समय हुई थी। भद्रबाहुके उत्तराधिकारी गुप्त-गुप्ति नामक आचार्य थे; जिनके उपर नाम अईद्वलि और विशाखा-चार्य थे। मूलसंघमें उपरांत माघनंदि प्रथम, जिनचंद्र प्रथम, कुंद-कुन्दाचार्य, उमास्वामी, लोहाचार्य दूसरे, यशःकीर्ति, यशोनंदि, देव-नंदि प्रथम ( पूज्यपाद ), जयनंदि, गुणनंदि प्रथम, वज्रनंदि, कुमा-

१-रश्रा० पृ०२७ सम्यग्दर्शनसम्यन्नमपि मातङ्गदेहजम् । देवा देवं विदुर्भस्मगूढांगारान्तरौजसम् ॥ २८ ॥ २-रश्रा० ए० ४९ । ३-वीर, वर्ष ४ पृ० ३०४-३११। ४-इंऐ० भा० २० पृ० ३४६।

रनंदि, लोकचंद्र प्रथम, प्रभाचंद्र प्रथम, नेमिचंद्र प्रथम, भानुनंदि, जयनन्दि (सिंहनन्दि), वसुनन्दि, वीरनन्दि, रज्ञनन्दि, इसः समयके लगभग हुये थे। इन आचार्योका केन्द्रस्थान उज्जैनके निकटः भद्दलपुर था। किंतु एक 'गुर्वाविल ' में श्री लोहाचार्य दूसरेके उपरांत पूर्वका पट्ट और उत्तरका पट्ट इस तरह दो पट्ट स्थापित हुये बताये गये हैं। ओर दक्षिण भारतमें मान्यता है कि इस समयन् चार पट्ट स्थापित हुये थे; जिनमें दो दक्षिण भारतमें थे, एक कोल्हा-पुरमें था और एक दिलीमें। इन पट्टाविल्योंमें परस्पर और इति-हास विरुद्ध इतना कथन है कि इनकी सब ही बातोंको ज्योंका त्यों स्वीकार करलेना कठिन है।

जो हो, यह स्पष्ट है कि गुप्त साम्राज्य कालमें जैनधर्मकी उन्निति विशेष थी। चन्द्रगुप्त विक्रमादित्यकी राजधानी उज्जैन जैन धर्मका केन्द्र अब भी थी। रत्ननंदिके पांचवें पट्टधर महाकीर्ति मद्दलपु-रसे उज्जैन आगये थे। यह सब आचार्य निर्ध्रथ मुनिवत् रहते थे। गुप्त कालके विद्वानों जैसे अमरसिंह, वराहमिहिर, आदिने भी अपने ग्रंथोंमें जैनोंका उल्लेख किया है। इससे भी उस समय जैनधर्मका उन्नत रूपमें होना प्रगट है। प्राचीन कालसे मथुरा, उज्जैन, गिरिनगर, कांचीपुर, पटना आदि नगर जैनोंके केन्द्रस्थान रहे हैं। गुप्तकालमें भी उनको वही महत्व प्राप्त था।

१-जैहि॰ भा॰ ६ अंक ७-८ पृ॰ २९ व इंऐ॰ भा॰ २० पृ॰ ३५१। २-इंऐ॰ भा॰ २० पृ॰ ३५२। ३-जैहि॰ भा॰ ६ अंक ७-८ पृ॰ २३। ४-जैग॰ भा॰ २२ पृ॰ ३७। ५-रश्रा॰, जीवनी, पृ॰११४-१९६। ६-इंऐ॰ भा॰ २० पृ॰ ३५२।

वंङ्गालमें इस कालमें पहाड़पुरका निर्मेथ संघ प्रसिद्ध था। अ उसके अध्यक्ष आचार्य गृहनंदि, संभवतः नंदि वङ्गिकलिङ्गोमं जैनधर्म। संघके थे। बौद्धग्रंथ दाठावंसोसे प्रगट है कि पटनाका तत्कालीन राजा पाण्डू भी जैनभक्त था। कलिङ्गमें जैनधर्म अब भी राष्ट्रधर्म बना हुआ था। वहांका गुहशिव नामक राजा दिगम्बर जैनधर्मका अनुयायी था। + इस प्रकार जैनधर्म उस समय उन्नत रूपमें था।

विद्याके साथ ही ललितकलाकी भी उन्नति गुप्तराजाओंके समय विशेष हुई थी। स्थापत्य भास्कर-शिल्प गुप्तकालकी लिलतकला। और चित्रकारी तो इस समयकी देखते बनती है। संयुक्तप्रांतके झांसी जिलेमें लिलतपुरके पास देवगढ़के जैनमंदिर इस समयके भास्कर शिल्पका सर्वोत्कृष्ट नमूना है। किंतु दुःख है कि जैनोंने इस रम्य और पवित्र स्थानके प्रति उदासीनता ग्रहण कर रक्खी है। सरकारी पुरातत्व विभा-गके अधिकारसे उन्होंने इसको लेलिया था किंतु बहुत प्रयत्नके बाद वह क्षेत्र पुनः जैनोंके हाथमें आया है । इस समय धातुकी अच्छी२ मूर्तियां बनी मिलती हैं। दिल्लीका लोहस्तम्भ भी इसी समयका बना हुआ अनुमान किया जाता है; जो अपने अद्भुतपनके लिये प्रसिद्ध है। अजन्ताकी गुफाओंका आलेख्य और चित्रकारी सर्वोत्कृष्ट है। ये गुफायें बहुत प्राचीन हैं; परन्तु इनमें सबसे बढिया काम इसी समयका बना हुआ है। मथुरा और काशी भी ललितकलाके केन्द्र

<sup>×</sup>इंहिका॰ भा॰ ७ पृ० ४४१। +दाठावंसो झ० २ व दिगम्बरत्व और दि॰ मुनि पृ० १२९।

थे । उस समय यहां ललितकलाओंकी शिक्षाका खासा प्रबन्ध था और यहांकी कलाका प्रभाव विदेशोंकी कलापर भी पड़ा था। गुप्तकालमें भारतीय व्यापारकी भी खूब उन्नति हुई थी। जैन-श्रेष्टी दूर दूर देशोंसे व्यापार करते थे। उस समयके व्यापारी । पश्चिमीय देशोंसे यह व्यापार खूब बढ़ा था। रोमके जहाज दक्षिण भारतमें आते थे और मसाले, इत्र, हाथीदांत, बढ़िया वस्त्र, पत्थर आदि लेजाते थे । मिस्र देशका अलेकज़न्डिया नगर तब भी इस भारतीय व्यापारका केन्द्र था । वहां भारतीय व्यापारी मौजूद थे । देशमें तब व्यापारके कई मार्ग थे । एक तो मौर्य राजाओंके कालकी सड़क पाटलिपुत्रकी पश्चि-मोत्तर सीमातक जाती थी । दूसरी मच्छलीपट्टनसे भड़ौचको जातीः थी। मड़ोंच प्रसिद्ध बन्दरगाह था। रोमके विद्वान लिनीका कथन है कि रोमसे प्रतिवर्ष लाखों रुपया भारतको जाता था । जावा आदि पूर्वीय देशोंके साथ भी व्यापार होता था।<sup>3</sup> इसका सम्बन्ध खासकर कलिङ्ग देशसे था।

मध्य-ऐशियामें एक हूण नामकी जाति रहती थी। इस जातिने भारतपर आक्रमण किया था और उसके सरदार तोरमाणने सन् ५१० के हण-राज्य। लगभग भारतमें अपना राज्य स्थापित किया था, यह पहले कह चुके हैं । उसके बाद उसका पुत्र मिहिरकुरू हूर्णोका राजा हुआ । वह बढ़ा अत्याचारी शासक था । कहते हैं

१-माइ० प्र० ९५-९६। २-जमीसो० मा० १८ पृ० ३१०। ३-भाइ० पृ० ९७। ४-इंहिका० भा० १ पृ० ३१९।

कि पहले वह बौद्ध था; किंतु कारणवश रुष्ट होकर उसने बौद्धोंको नष्ट करनेकी आज्ञा देदी थी। बौद्धधर्मके कितने ही स्तृप और विहार उसने तुड्वाडाले और लाखों मनुप्योंके प्राण ले लिये थे। वह कट्टर शैव था और अन्य धर्मीका तिरस्कार करता था। देशी राजाओंने उसके विरुद्ध एक संघ**रचा, जिसके नेता मालवानरेश**ं यशोधर्मन और मगधके राजा नृसिंहबालादित्य थे । सन् ५२८ ई० के लगभग इस संघने उसे कहैरार नामक स्थानपर हरा दिया। और: वह काश्मीरकी ओर भाग दिया।

> मिहिरकुलके बाद भारतके राजा यशोधर्मन हुए । यशोधर्मन बडे प्रतिभाशाली राजा और वीर योद्धा थे।

यशोधर्मा । मन्दसौरसे मिले हुए लेखसे प्रगट है कि हुणोंनर अंतिम विजय उसीने प्राप्त की थी ।

उसका राज्य बहुत बड़ा था। ब्रह्मपुत्रनदीसे पूर्वी घाटतक और हिमा-लय पर्वतसे समुद्र तटके राजाओंको उसने अपने आधीन किया था। मि० जायसवाल यशोधर्मन्को पुराण वर्णित कल्कि अवतार प्रमाणित करते हैं।<sup>3</sup> जैन ग्रंथोंमें किल्का नाम चतुर्मुख, उसके पिताका नाम इन्द्र और पुत्रका नाम अजितंजय मिलता है । किल्कने ४२ वर्ष राज्य किया था। अपनी दिग्विजयके उपरांत वह जैन मुनियोंको खूब त्रास देने लगा था। हिंदुओंके कल्किपुराणसे भी यह बात प्रगट है। <sup>५</sup> अन्तमें उखका नाश एक असुर द्वारा हुआ

१-भाइ० पृ० ९८ । २-भाप्रारा० २ पृ० ३३२ । ३-जैहि० भा० १३ पृ० ५१६–५२२ । ४–त्रिज्ञोकप्रज्ञप्ति गा० १०१–१०६; जैहि० मा० १३ पृ० ५३४ । ५-जैहि० मा० ५२२ ।

था और उसका पुत्र अजितंजय राज्याधिकारी हुआ था; जिसने जैन धर्मकी रक्षा की थी। यशोधर्मनकी मृत्यु सन् ५३३ ई० के लग-भग हुई अनुमान की जाती है और फिर उसके बाद दो तीनसो वर्ष तक मालवाके इतिहासका कुछ भी पता नहीं चलता है। हो सकता है कि यशोधर्मन्का पुत्र राज्याधिकारी हुआ हो, जैसे कि जैनग्रंथ प्रगट करते हैं। जैनोंका आचार्य-पट्ट इस समय भी उज्जैनमें था।

(4)

## हर्षवर्धन और चीनीयात्री हुएनत्सांग।

मिहिरकुलकी पराजयके बाद भारतका राज्य छिन्नभिन्न होगया।

छठी शताब्दिमें कोई ऐसा राजा नहीं था जो हर्षवर्द्धन । सारे देशको अपने अधिकारमें करता । इस शताब्दिमें अनेक छोटे २ स्वतंत्र राज्य स्थापित होगये थे । छठी शताब्दिके अन्तिम भागमें थानेश्वरके राजा प्रभाकर वर्द्धनने उत्तरीय भारतमें अपना राज्य स्थापित किया था । सन् ६०४ ई० में उसकी मृत्यु होगई । उसका ज्येष्ठ पुत्र राज्य-वर्धन शशांक्कनामक राजाके हाथोंसे धोखेमें मारडाला गया था । मालवा नरेशके बन्दीगृहसे अपनी बहिनको मुक्त करनेके लिये उसने उनसे युद्ध किया था और उसमें विजय प्राप्त की थी । राज्यवर्धनके बाद उसका भाई हर्षवर्धन हुआ था । वह सन् ६०६ में गद्दीपर बैठा था । हर्ष श्रीहर्ष और शिलादित्यके नामसे भी प्रसिद्ध था । वह बड़ा वीर था । उसने बंगाल आसामसे काश्मीर-

तक और नेपालसे नर्मदातक सारे देश अपने आधीन कर लिये थे। परन्तु सन् ६२० ई० में जब वह विजयकी लालसासे दक्षिणकी ओर बढ़ा तो चालुक्य वंशके प्रसिद्ध राजा पुलकेशी द्वितीयने उसे हरा दिया। हर्षने कन्नौजको अपनी राजधानी बनाया था और वह शांतिपूर्वक राज्य करता रहा। उसने एक संवत् भी चलाया था; परन्तु वह अधिक दिनोंतक नहीं टिका।

हर्षका शासन प्रबन्ध बड़ा अच्छा था । हर्ष वर्षाऋतुमें भी सारे देशमें दौरा करता था और बदमाशोंको दण्ड तथा भले आद-मियोंको इनाम देता था। उसका फौजदारी कानून कड़ा था। ' सरकारी दफ्तरोंका प्रबन्ध अच्छा था । शिक्षाका भी खूब प्रचार था '। नालन्दका बौद्ध विस्विद्यालय प्रख्यात् था। समाजमें विद्वानों और पण्डितोंका राजाओंसे भी अधिक मान था। सडकोंपर धर्मशालायें थीं। उनमें दीन-हीन पथिकोंको भोजन और बीमारोंको औषि भी मिलती थी। किसानोंसे उपजका छठा भाग लिया जाता था। राज्य कर्मचारियोंको उचित वेतन मिलता था। लोग सत्यवादी और सरल हृदय थे। राजा सब धर्मीका आदर करता था। उसने अपने राज्यमें जीवहिंसा तथा मांस भक्षणकी मनाही करदी थी। जो कोई इस आज्ञाको नहीं मानता था, उसे प्राणदण्ड मिलता था। प्रत्येक पाँचवें वर्ष राजा हर्ष बड़े समारोहसे प्रयाग जाता था और गंगा-यमुनाके संगमपर दान करता था । हर्ष विद्वान भी बड़ा था । वह स्वयं गद्य-पद्यमय रचनायें रचता था । उसके लिखे हुये नागा-नन्द रत्नावली और प्रियदर्शिका नाटक अभीतक मौजूद हैं। उसके

१-भाइ० पृ० १००-१०३

दरबारमें वाणकिव प्रसिद्ध थे। उनने 'हर्षचरित 'नामक ऐतिहा-सिक पुस्तक बड़े कामकी लिखी है। उसमें लिखा है कि 'हर्ष राजा जब गहन जङ्गलमें जापहुंचा तो उसने वहां अनेक प्रकारके तपस्वी देखे। उनमें नम्न आईत (जैन) साधु भी थे।' सन्६४७ ई० में हर्षका देहान्त होगया था। उसके साम्राज्यके छिन्न भिन्न होते ही उत्तर भारतमें सर्वत्र अशांति फैलगई थी।

हर्षवर्धनका शासनकाल अपनी सामाजिक उदारताके लिये भी उल्लेखनीय है । इस समय अर्थात् सातर्वी थार्मिक उदारता । शताब्दीमें धार्मिक कट्टरताका जोर नहीं दिखाई पड़ता था । स्वयं सम्राट् हर्षवर्धन सब धर्मोंका आदर करते थे; यद्यपि उनके निकट शिव, सूर्य तथा बुद्धकी मान्यता विशेष थी । हर्षके भाई, बहिन बौद्ध थे और उनके पिता सूर्यकी उपासना करते थे। इस कालसे पहले हुये प्रसिद्ध कोषकार अमरसिंहके समयमें भी इस उदारताका होना संभव है। स्वयं अमरसिंह बौद्ध थे और उनकी पत्नी जैन थीं। जैन कवि धनंजयकी सहधर्मिणी बौद्ध धर्मका आदर करतीं थीं। यह परि-स्थिति धार्मिक कट्टरताके अभावकी द्योतक है । इस समय बौद्धधर्मकी अवनति होरही थी । जैनधर्मका उत्तरीय भारतमें पहले जैसा विशेष प्रचार प्रगट नहीं होता। अधिकांश जनता पौराणिक हिंदू धर्मको मानती थी । ब्राह्मणलोग प्रभावशाली थे । पर्दाका स्विाज नहीं था । हर्षकी विधवा बहिन राज्यश्री राजसभामें बैठती और वार्तालाप

१-भाइ० पृ० १०३-१०४। २-जैनमित्र वर्ष ६ संक ४ पृ० ११।

करती थी। वालविवाह नहीं होते थे।

हर्षकालीन सामाजिकस्थितिके विषयमें श्रीकृष्णचन्द्र विद्यालङ्कार-का कहना है कि ''( वैदिक कालीन) भारतके

सामानिक स्थिति । सामाजिक जीवनकी सबसे मुख्य संस्थामें वर्ण-व्यवस्था और आश्रम व्यवस्था है। हर्षकालमें

इन दोनों संस्थाओंका अस्तित्व सुसंगठित रूपमें विद्यमान था; यद्यपि बौद्धों और जैनियोंके समानतावादके प्रचारके कारण ये दोनों संस्थायें उतने आदर्श और व्यापक रूपमें नहीं रही थीं। हर्षकालमें बौद्धों और जैनियोंकी बहुत बड़ी श्रेणियां विद्यमान थीं । इनके अनुयायियोंकी संख्या बहुत अधिक थी। उत्तर भारतमें बौद्धों और दक्षिणी पश्चिमी भारतमें जैनियोंका काफी जोर था। बहुतसे प्रांतीय राजा भी इनके अनुयायी थे। इनके धार्मिक सिद्धांत और रीति-रिवाजका मी तत्कालीन समाजमें साधुओं, तपस्वियों, भिञ्चओं और यतियोंका एक बड़ा भारी समुदाय था, जो उस समयके समाजमें विशेष महत्व रखता था । बहुतसे साधु शहरों व गांवोंमें घूम२कर लोगोंको उप-देश एवं शिक्षा दिया करते थे। यही हाल बौद्ध भिक्षुओं और जैन साधुओंका भी था। साधारणतः लोगोंके जीवनको नैतिक एवं धार्मिक बनानेमें इन साधुओं, यतियों और भिक्षुओंका बड़ा भारी भाग था। बौद्धोंके मठों, जैन यतियोंके उपाश्रयों और हिंदुओंके मंदिरोंमें शिक्ष-णालय होते थे । बौद्ध, जैन और ब्राह्मणधर्ममें पारस्परिक द्वेष नहीं था । बौद्ध और जैनधर्मके प्रचारके कारण लोगोंमें मांस भक्षणकी रुचि अधिक रूपसे नहीं रही थी।

३-भाइ० पृ० १०४

दक्षिण भारतमें जैनधर्मका अधिक प्रचार होनेके कारण, उत्तरी भारतकी अपेक्षा, वहां मांसका रिवाज कम था । स्त्रियोंकी तव राज-नैतिक स्थिति भी मानी जाती थी। उन्हें भी जायदाद दी जाती ्थी । स्त्रियोंका भी सम्पत्तिपर अधिकार होता था । साधारण नाग-ंरिक—स्त्री-नागरिक भी अपनी इच्छानुसार धर्मपरिवर्तनमें स्वतंत्र था। साधारण जनताका प्रायः प्रत्येक कार्य ग्रामीण पंचायतों द्वारा होता था । सरकारी न्यायालय भी स्थान २ पर होते थे । शासन विधान परिष्कृत रूपमें था " ।×

सन् ६३० ई०में हुएनत्सांग नामक एक चीनी यात्री भारतमें आया था । उसने सारे भारतका पर्यटन <mark>ेचीनी यात्री हुएन-</mark> किया था और यहां १६ वर्ष रहकर वह त्सांगका विवरण । सन् ६४५ ई०में अपने देशको लौटगया था। उसकी यात्राका हाल एक पुस्तकमें लिखा

ंमिलता है। वह अफगानिस्थानसे होकर भारतमें दाखिल हुआ था। उसे अफगानिस्तानमें दि० जैन लोग एक बड़ी संख्यामें मिले थे। कावुलका राजा हिन्दू था । यदि कावुलके आसपासके पुरातत्वकी खोज की जाय, तो जैन चिन्ह मिलना संभव है। अफगानिस्तानसे अगाड़ी चलकर पेशावर व कान्धारमें भी जैनोंकी बाहुल्यता थी। सिंहपुरमें हूएनत्सांगको दिगम्बर और स्वेतांबर दोनों संप्रदायके जैनी मिले थे। <sup>२</sup> गांधारमें भी उसे जैनी अधिक संख्यामें मिले थे। <sup>3</sup>

<sup>×</sup>त्यागभूमि, वर्ष २ भा० १ पृ० ३००-३०३ । १-कंजाऐंइं० पु०६७१ । २-भाप्रास ६० पृ० १९ व कं जाएंई पृ० १४३ । ३-पृ० ६७१।

माल्य होता है कि सिकंदर महानके समयसे ही दिगम्बर जैनोंका प्राबल्य यहां घटा नहीं था। पेशावरके पड़ोसमें स्थित काइमीरमें भी जैन प्रभाव कार्यकारी था, ऐसा प्रतीत होता है। वहांपर मेघवाहन राजा जैनोंके समान अहिंसा धर्मको पालन करनेकी स्पर्द्धा करता था। उसने यज्ञमें हिंसाका निषध किया था और एक झीलके किनारे पक्षियों और मछलियोंको न मारनेकी आज्ञा निकाली थी। काइमीरके एक दूसरे राजा अनन्तिवर्मन (सन् ८५५–८८३ ई०) ने भी ऐसी ही राजाज्ञा प्रगट की थी। इन उल्लेखोंसे काइमीरमें जैनमुनियोंका प्रभावशाली होना प्रगट है।

इस समयके मुनिजन प्राचीन दिगम्बर मेषमें रहते थे, यह बात हुएनत्सांगके कथनसे प्रमाणित है। वह कहता है कि 'निर्प्रथ (Li-hi) लोग अपने शरीरको नम रखते हैं और बालोंको नौंच-डालत हैं। उनके देहकी चमड़ी चटखजाती है और उनके पैर सख्त होते और फटजाते हैं '। इन्हीं मुनिजनोंकी प्रधानता प्रायः सारे देशमें थी। हुएनत्सांगको समूचे भारतवर्षमें बल्कि उसके बाहर भी जैनी बिखरे हुए मिले थे। ' मध्य देशमें भी उनका प्रभाव पर्याप्त था। यह बात राजा हर्ष द्वारा बुलाये गये एक सार्वधर्म सम्मेलनके विवरणसे प्रगट है। यह सम्मेलन सम्प्रदाय-विशेषका नहीं था। ' सन् ६४३ ई० के फरवरी और मार्च मासमें कन्नोजके बाहर इस सम्मेलनके लिये बने हुए एक राजशिबिरमें हर्षने डेरा किया था। चार

१-राजतरिङ्गणी ३-७; १-१२ व ५-११९ । २-३-जमीसो० भा० १८ पृ० ३१ । ४-द्रैवेल्स ऑफ ह्यन्तसांग, (st. Julien, Vienna; p.224) ५-इंसेजै०पृ०४५-४६ | ६-हिझारूइं पृ० २०७)

हजार बोद्धिभिश्च इसमें शामिल हुये थे। तीन हजार ब्राह्मण और जैन पंडित थे। राजाके मित्र ह्वेनत्सांगसे किसीने शास्त्रार्थ नहीं किया। बल्कि उससे चिड़कर किन्हीं विपक्षियोंने सभामंडपमें आग लगाकर उसका अन्त कर दिया। कहते हैं कि इस दुष्कार्यके उपलक्षमें ५०० ब्राह्मण देशसे निर्वासित कर दिये गये थे। राजा हर्षने सबही धर्मालम्बियोंको उपहार दिये थे। जैनों एवं अन्य लोगोंको भी २० दिन तक यह उपहार मिले थे। इस वर्णनसे कन्नोजके आसपास जैनोंका पर्याप्त संख्यामें प्रभावशाली होना प्रमाणित है। यही कारण है कि उन्हें राज-सम्मेलनमें भुलाया नहीं गया था।

जब हुएनत्सांग बंगालमें पहुंचा तो वहां भी उसे जैनोंकी आबादी मिली। पुन्ड्वर्द्धन (उत्तरीय बंगाल) में निर्यन्थ लोग (दिगम्बर जैन) सबसे अधिक थे। कामरूपके दक्षिणमें समतट और पूर्वीय बंगालमें भी दिगम्बर जैन असंख्य थे। के किल्झ तो जैनोंका मुख्य केन्द्र था और दक्षिण भारतमें भी दिगम्बर जैनोंका प्रावल्य था। गुजरात और काटियावाड़में भी जैनोंकी संख्या अधिक थी। विश्वभीनगर उनका केन्द्र था और मालवामें उज्जैन भी दिगम्बर जैन मुनियोंका मुख्यस्थान बना हुआ था। सारांशतः हुएनत्सांगके वर्णनसे जैनोंका प्रभावशाली अस्तित्व उस समय मिलता है। इतिहासकारोंकी मान्यता है कि सन् ५५०—७५३ ई०के मध्यवर्ती कालमें बौद्धधर्मके हास होनेपर जैनधर्म और पौराणिक हिन्दू मतने बहुत उन्नति की थी।

१-लाभाइ॰, पृ॰ २४२-२४३ । २-हिआरूइ॰, पृ॰ २०९ । ३-भाप्रासइ॰, भा॰ ४पृ॰ ३८ । ४-कलि॰,पृ॰ १८ । ९-लाभाइ॰, पृ॰ २८३ ।

## हर्षवर्धन और चीनी यात्री हुएनत्सांग। [१११

हुएनत्सांगने उस समय भारतमें एक व्यवस्थित शिक्षा प्रणा-लीका अच्छापरिचय कराया है। वह कहता

तत्कालीन शिक्षा है कि वालकोंको शिक्षा 'सिद्धम् ' नामक प्रणाली। प्राइमरी पुस्तकसे प्रारंभ की जाती थी। जब बालक सात वर्षके होते थे तो उन्हें 'पंच—

शास्त्रों'का ज्ञान कराया जाता था। इसमें सर्व प्रमुख व्याकरण था। बादमें साहित्य और कला सिखाई जाती थी। तीसरे शास्त्रके अनुसार आयुर्वेदका अध्ययन कराया जाता था। चौथेमें न्यायशास्त्र और सबके अन्तमें दर्शनशास्त्रकी शिक्षा दीजाती थी। यह शिक्षा प्रायः सब ही संप्रदायोंके गृहस्थोंके लिये प्रचलित थी। पठन-पाठनकी प्रणाली मौखिक थी। अध्यापकगण बड़े परिश्रमसे पढ़ाते थे। हैंबेल सा० कहते हैं कि भारतीयोंकी यह शिक्षा प्रणाली आजकलके शिक्षाक्रमसे कहीं अच्छी थी।

१-हिसार्द्ध, पृ० १९७।

( & )

## गुजरातमें जैनधर्म और श्वेताम्बर आगम ग्रन्थोंकी उत्पत्ति।

प्राचीनकालके तीन अर्थात् (१) आनर्त (२) सौराष्ट् और (३) लाट देशोंका नाम गुजरात है। जैनोंकी प्राचीनकालसे गुज- मान्यता है कि कर्मभूमिकी आदिमें भगवान् रातमें जैनधर्म। ऋषभदेवके समय विविध देशोंका नामकरण

और विभाग हुआ था। परन्तु उस समय

यह देश संभवतः सौवीरके नामसे प्रख्यात था। उपरांत भगवान् महावीरजीके समयमें सौवीर वर्तमानके ईडर राज्य जितना था। यहां प्रसिद्ध जिनेन्द्रभक्त राजा उदयन राज्याधिकारी था। किंतु इसके पहले भगवान् नेमनाथके समयमें गुजरातपर यादवोंका अधिकार होगया था। यादवोंके अगमनपर ही द्वारिका नगर बसाया गया था और वही उनकी राजधानी था। यादववंशी राजा उप्रसेनका राज्य जूनागढ़में था। भगवान नेमिनाथजीका विवाह इन्हीं राजाकी पुत्री राजकुमारी राजुलसे होना निश्चित हुआ था; किन्तु नेमिनाथ-जी बारातसे ही विरक्त होकर रिरनार पर्वतपर जाकर तपश्चरण करने लगे थे और वहींसे उन्होंने मुक्तपद पाया था। तबसे गिर-

ऐतिहासिक कालमें हमें पता चलता है कि गुजरातमें जैन सम्राट् चन्द्रगुप्तका राज्य था। उनके वैश्य जातीय सालेने जूनागढ़में

नार जैनोंका बड़ा तीर्थ है।

एक 'सुदर्शन' नामक झील बनवाई थी। बहुत संभव है कि यह श्रेष्टी-पुत्र भी जैनधर्मानुयायी हो। मोर्थ चंद्रगुप्तका प्रपोत्र सम्प्रति परम जैन धर्मानुयायी था, और उसने अनेक जैनमंदिर बनवाये थे, यह लिखा जाचुका है। उसका राज्य गुजरातमें भी था और वहां भी उसके बनाये हुये मंदिर आजतक स्थित वताये जाते हैं: यद्यपि वह मौर्य्य-काल जितने प्राचीन नहीं हैं। र सम्प्रति के भाई शालिशुकने सौराष्ट्रको विजय किया था और जैनधर्मकी विशेष प्रभावना की थी अत: स्पष्ट है कि मौर्घ्यकालसे गुजरातमें जैनधर्भका उत्कर्ष खूब था। मौर्घ्य साम्राज्यके बाद गुजरातमें विदेशी यूनानियोंका अधिकार जमा था। सम्राट खारवेलने जैन धर्मीत्रतिके अनेक कार्य किये थे। हो सक्ता है कि गुजरातमें भी उन्होंने जैन-एतिहासिक कालमें धर्म प्रभावनाके लिये प्रयास किया हो ! राजा गुजरातका जैनधर्म। मिनेन्डर तो जैनधर्मानुयायी प्रगट ही है और उसका राज्य भी गुजरात (सौराष्ट्र) में था। कालकाचार्यके कथानकसे पगट है कि इन विदेशियोंमें जैन साध्र धर्मप्रचार करते रहते थे। यही बात राजा नरवाहन (नहपान)की कथासे प्रकट है। इन विदेशियोंमें अनेकोंने जैनधर्म ब्रहण किया

था । और उनने धर्भ प्रभावना करनेके सद् प्रयस्न किये थे । छत्रप

नहपानने जैनमुनि होकर जैन सिद्धान्तका उद्घार गुजरातसे ही किया था। अंकलेश्वरमें सर्व प्रथम जैनग्रंथ लिपिगद्ध हुये थे। छत्रफ

रुद्रसिंहने जुनागढ़में बाबा प्याराका मठ और अपरकोटकी गुफार्ये

जैनोके लिये निर्मित कराइ थीं, यह प्रगट किया जा चुका है। १-राइ०, भा० १ पृ० ९४।

अपरकोटकी गुफायें वह ही प्रतीत होती हैं; जिनमें धरसेनाचार्य अपने संघ सहित रहते थे। मालम होता है कि गिरिनगरके निकट इन गुफाओंमें जैनोंका एक संघ बहुत दिनोंसे रहता चला आरहा था। सारांदातः इन विदेशियोंके समयमें गुजरातमें जैनधर्मकी विशेष उन्नति थी। सचमुच वहां पर जैनधर्मकी गति एक बहुत्त प्राचीन कालसे है।

छत्रपवंशके वाद गुजरातमें गुप्तराजा अधिकारी हुये थे। माल्य होता है कि उनके समयमें भी गुज-मध्यकालमें गुजरात रातमें जैनधर्म उन्नत था। सिद्धसेन दिवाकर पर गुप्त बल्लभी आदि प्रभृति जैनाचार्य जैनधर्मका उद्योत करते हुये राज्य व जैनधम । विवर रहे थे। किन्तु इसके पहले जैनाचार्य श्री कुन्दकुन्दस्यामीका गुजरातमें शुभागमन ्रहो चुका था । प्राचीन जैनों और नवीन अर्द्धफालक (खण्डवस्त्रधारी= श्वेतपट) जैनोंमें जो गिरिनार तीर्थके सम्बन्धमें झगडा होरहा था**,** उसको उन्होंने सरस्वती देवीकी पाषाण मूर्तिको वाचाल करके निवटा दिया था। गुप्तोंके बाद वल्लभीवंशके राजा लोग गुजरातपर शासन करने लगे थे। इनकी राजधानी वल्लभीमें थी। चीन यात्री हुएन-त्सांगने इस नगरको बड़ा समृद्धिशाली पाया था। वहांपर सौसे ऊपर करोड़पति थे और अनेक साधु थे। ध्रुतपद नामक राजा बौद्ध था। वहां मकान व मंदिर ईंटों ओर लकड़ीके होते थे। शत्रुंज्ञय तीर्थपर एक जैन मंदिर लकड़ीका था; जो राजा कुमार-

१-जिविश्रोसो०, भा० १६ पृ० ३०-३१। २-केहिइ०, भा० १ पृ० १६६ । ३-दिगम्बर जैन डायरेक्टरी पृ० ७६५ ।

पाल सोलंकीके समय जलकर नष्ट होगया था। और उसके स्थानपर पाषाण मंदिर निर्मित था। वल्लभीवंशके ताम्रपत्रोंमें वृपभ चिन्ह है और उनमें भट्टारक शब्द है। इन दोनों बातोंका सम्बन्ध जैनधर्मसे है। माल्लम होता है इस वंशके कई राजा जैन धर्मानुयायी थे।

सन् २२८ ई०का शिलादित्य प्रथम नामक राजा निःसंदेह जैनधर्मानुयायी था । फरिस्ताने उसे ' भारतका राजा जुनः ' लिखा है। फाह्यान नामक चीनी यात्रीको वहाभीके जैन राजा भारतपर राज्य करते मिले थे। तब इस वंशका शिलादित्य सप्तम नामक राजा (सन् ३९०) जैन सिंहासनारूढ़ था। वर्ह्मामें फाद्यानने जिन मंदिरोंके दर्शन किये थे। उस चीनी यात्रीने जैनियोंके पर्यूषण पर्वमें रथोत्सवकी बड़ी प्रशंसा लिखी है। फाह्यानने लिखा है कि उन दिनोंमें देशभरमें कोई किसी जंतुका वध नहीं करता था, न मदिरा पीता था न लहसुन-प्याज खाता था। बाजारमें सूना-गार नहीं थे, न पशुओंका व्यापार होता था, न कसाईकी दुकानें खुलती थीं और न शराबकी दुकानें थीं। वलभीवंशके नाश होने-यर चालुक्योंने दक्षिणसे आकर गुजरातपर अधिकार जमाया था । इस वंशमें संभवतः जयसिंह बर्मन परम भट्टारक ( ६६६-६९३ ) को जैनधर्मसे प्रेम था। इसी समय एक छोटासा गुर्जर राज्य भरू-चके पास राज्य करता था। उसमें जयभट्ट प्रथम एक विजयी और धर्मात्मा राजा था तथा उसकी उपाधिमें 'वीतराग' शब्द है । इसी प्रकार उसके पुत्र दद्दा द्वितीयकी उपाधि 'प्रशांतराग ' थी।

१-माडर्नरिव्यू ( जुलाई १९३२ ) पृ० ८८ ।

इन राजाओंका जैनी होना संभव है। चालुक्योंके बाद राष्ट्रकूट वंशका अधिकार गुजरातपर हुआ था।

वलभीमें जब ध्रुवसेन प्रथम ( ५२६-५३५ ई० ) राज्य कर रहे थे, उस समय श्वेतांबर संप्रदायमें **श्वे० आगम यंथोंकी** देवर्द्धिगणि क्षमाश्रमण नामक एक प्रख्यात् साधु थे । उन्होंने वल्लभीमें श्वेतांबर जैन उत्पत्ति । संघको एकत्र किया था और उसमें अंग ग्रंथोंका पुनः संशोधन करके उन्हें लिपिबद्ध करदिया।<sup>2</sup> इस सम-यके बहुत पहले ही श्वेतांबर संप्रदायका जन्म होचुका था और उसने और भी कितनी ही प्राचीन बातोंमें रद्दोबदल किया था; जैसे साधु-ओंके भेषमें और मूर्तियोंके निर्माणमें आदि । इस अवस्थामें क्षमा-श्रमणके लिये यह अवश्यक था कि वह श्वेतांबर जैन सिद्धांतको लिपिबद्ध कर देते । ब्राह्मण और बौद्ध तथापि स्वयं दिगम्बर जैनोंके ग्रंथ पहले ही लिपिबद्ध होचुके थे। श्वेतांबरोंको भी यह ठीक नहीं जंचा कि उनके धर्मग्रंथ पुस्तकरूपमें लिपिबद्ध न हों। वह लिपिबद्ध कर लिये गये और उनमेंसे 'जिनचरित्र ' ( महावीर चरित्र ) का व्याख्यान आनंदपुरमें राजा ध्रुवसेनके समक्ष हुआ था । <sup>3</sup> इस

१-बंप्राजैस्मा०, पृ० १९५-१९६। २-'कल्पसूत्र' (Jacobi. ed. p. 67) लिखा-'समणस्स भगवो महावीरस्स जावसञ्ब दुक्ख-ट्विहणस्स नवत्रासस्स यायिम विक्कय-तइं दसमस्सय वासस्सयस्सा अयं असी इमे संवच्चेरका छे गच्छह इति।'-विनय विजयगणि इसकी टीका में लिखते हैं:-'बलही पुर्गम नयरे देवइिंदि मुहसवलसंघेहिं। पुन्वे आगम लिहिक नव सय असी आनुवीराउ॥' ३-उसू०, भूमिका पृ० १६।

पकार वर्तमानमें श्वेतांबरोंके जो आगम ग्रंथ मिलते हैं, वह ई० छर्टा शताब्दिके संशोधित और लिखे हुये हैं। उन्हें श्रुतकेवली भद्रबाहु द्वारा प्रतिपादित यथाजात अंग प्रन्थ बतलाना एक अति साहसी वक्तव्य है। श्वेतांबर निरुक्तियां भी इन आचार्यकी रचना नहीं हैं; यह विद्वान प्रगट कर चुके हैं।

साथ ही श्वेतांवर आगम प्रन्थोंका सादृश्य बौद्धोंके पिटक प्रन्थोंसे बहुत कुछ है। बौद्धोंके पिटक-प्रन्थ श्वे० ग्रंथोंका बौद्ध पाली भाषामें हैं और पाली भाषा श्वेतांवर ग्रंथोंसे साद्द्य। जैनोंके अंगग्रन्थोंकी अर्द्ध मागधी भाषासे प्राचीन है। इस अवस्थामें यह कहा जास-कता है कि अर्द्धमागधीमें पाली भाषासे बहुत कुछ लिया गया है। साथ ही हमें मारूम है कि बौद्धोंके पिटक ग्रंथोंकी व्यवस्था श्वे० जैनोंके पाटलिपुत्रवाले संघके बहुत पहले होचुकी थी और वह लिपि-बद्ध भी श्वेतांबर जैनोंके अंग प्रन्थोंके लिखे जानेके पहले होचुके थे। अतएब यह संभव है कि श्वेतांबर आगम ग्रंथोंमें बहुत कुछ बौद्धोंके पिटकत्रयसे लिया गया हो।बौद्ध श्वे० जैनोंपर इस प्रकारका आक्षेप भी करते हैं । बौद्ध यात्री हुएनत्सांग लिखता है:-"( सिंहपुर ) स्तूपकी बगलमें थोड़ी दूरपर एक स्थान है, जहां श्वेतांबर साधुको सिद्धांतोंका ज्ञान हुआ था और उसने सबसे पहले धर्मका उपदेश

दिया था।....इन लोगोंने अधिकतर बौद्ध पुस्तकोंमेंसे सिद्धांतोंको

१-जैनसूत्र (S. B. E.) भूमिका भा० २ पृ० ३९ व उसू० भूमिका पृ० १-३२ व सर आसुतोष मिमेरियल वाल्युम पृ० २१। २-इंहिका०, भा० ४ पू० २३-३०। ३-भमवु०, पू० १८८।

उडाकर अपने धर्ममें सम्मिलित कर लिया है "। ( हुएनत्सांगका भारत भ्रमण पृ० १४२ ) संभवतः यही कारण है कि दिगम्बर मान्यताकी अपेक्षा श्वेतांबरों द्वारा वर्णित भगवान महावीरजीके चरि-त्रका सादृश्य म० बुद्धके जीवनसे अधिक है। श्वेतांबर भगवान महावीरको म० बुद्धकी तरह यशोदा नामक राजकुमारीसे विवाह करते लिखते हैं और बतलाते हैं कि उनके भाई नन्दवर्धन थे। गौतमबुद्धके भाईका नामभी नन्द था। विगम्बर ग्रंथोंमें भगवानका कोई भाई बहिन कोई प्रगट नहीं किया गया है। उनमें भगवानके पांचोंकल्याणोंके समय विशाखा नक्षत्रका होना लिखा है; परन्तु श्वेतां-बरोंने तब हस्तोत्तरा नक्षत्रका होना म० वुद्धके जन्म; बोधि और परिनिर्वाण अवसरोंके समान लिखा है।

महावीरजीको इवेताम्बर ग्रंथोंमें पापोंसे विलग रहनेका निश्चय जिन शब्दोंमें ( सब्बं मे अपर्णिज्जं पापं ) प्रकट करते बताया है; करीव २ ठीक वैसे ही शब्दोंमें गौतमबुद्ध वैसा ही निश्चय प्रगट करते हुये बौद्धग्रंथ " धम्मपद्" (१८३) में बताये गये हैं (सब्ब पापस्स अकरणं) । केवल इतनी ही साहश्यता नहीं है बल्कि विद्वा-नोंने पगट कर दिया है कि इवे० जैन और बौद्ध ग्रंथोंमें अनेकों एक समान कथानक, वाक्य, उक्तियां और उपदेश हैं। <sup>४</sup> 'उत्तरा-ध्ययन सूत्र'में राजा श्रेणिकका समागम जो एक जैन मुनिसे हुआ

१–साम्स ऑफ ब्रदरन, पृ० १२६ । २–झासू० २–२४–२० । <sup>-</sup>३–मनि०, २६–१७। ४–उसू०की भूमिका व 'सर मासुतोष<sup>ः</sup> मिमोरियल बाल्यूम ' भा० २ में प्रो० वपटका ''जैन अर्द्धमागधी टेक्स्ट '' ज्ञीर्षक छेख देखो ।

बताया गया है, वह 'सुत्तनिपात' (३-१)में वर्णित म० वुद्ध और श्रेणिकके मिलापकी याद दिलाता है। अगाडी 'उत्तराध्ययन 'में हरिकेश आदिकी कथायें बौद्धोंकी जातक कथाओंके समान हैं। 'उत्तराध्ययन सूत्र' एवं अन्य अंगग्रंन्थ भी किसी एक आचार्यकी रचना नहीं है । बल्कि वह कई विद्वानोंकी रचना है, यह विदेशी विद्वानोंने सिद्ध किया है। अतएव यह हो सक्ता है कि क्षमा-श्रमणने संग्रह करते हुये बौद्ध श्रोतसे भी साहाय्य ग्रहण कर लिया हो; जिससे उनकी रचनायें प्राचीन प्रगट हों। क्वेतांम्बरोंने जो अपने साधुओंके भेषका वर्णन किया है, वह टीक एक बौद्ध भिक्षके भेषके समान है। बौद्ध भिश्चके लिये तीन 'चीवरों' (वस्त्रों)को रख-नेका विधान है, स्वेताम्बर ग्रंथ भी 'स्थिवरकल्पी' जैन साधुके लिये तीन वस्त्रोंतकको धारण करनेकी आज्ञा देते हैं। इनके नाम भी प्रायः दोनों संप्रदायोंमें एक समान हैं; जैसे अन्तरिज्जगं=पाली अन्त-रावासकं, उत्तरिज्जगं=उत्तरासंगं, संघाडि=संघाटि। इसके अति-रिक्त दोनों संपदायोंके शास्त्रोंमें एक जैसे ही वाक्य और शब्द भी मिलते हैं। जैसे कि प्रो०पी० वी० वपट सा० ने प्रगट किये हैं।

- (१) वेयरनींऽभिदुग्गां (३वे० जैन-सूय० १-५-१-८) =अथ वेतरणिम् पनदुग्गं ( बौद्धः सुनि० ६७४ ) ।
- (२) विष्परिया समुवेन्ति (आस्० १-२-६-३)= विपरियासमेन्ति ।

१-उस्०, भूमिका पृ० ३८-४६। २-उसू० भूमिका पृ० ४०-५० व जैन सुत्रकी भूमिका। २-सर्वामि वा० भा० २ पृ० ९६–९७।

- (३) जस्स नित्थ ममायितं (आसू० १-२-६-४)= यस्स नित्थ ममायितं (सुनि० ९५०)।
- (४) उक्कुचण-वञ्चग, माया, नियढि, कूढ, कवठ, साइ, सम्पयोग बहुता (सूप० २-२, २९ वां सूत्र )=३ क्रोतन वंचन, निकति, साचियोग....(दीनि० १-१-१०)।
- (५) पुब्बुइई पच्छाणिवाती (आस्० १-५-२३) पुब्बु-इाई पच्छानिपाती ।
- (६) इच्चत्थं गढै लोए (आस्० १–५–२३)=एत्थ गत्तितो लोको ।
- (७) उहुं अहे तिरियं दिसासु ( आसु० १-८-१८ )= उद्धं अधो च तिरियं च ( सुनि० १५५ )।
- (८) आहारोवचैया देहा ( आसू० १-८-३-५ )=सरीणं आहारोवैयं=आहारोपचितो देहो ।
- (९.) अहुणा पव्यजितो ( आसू० १--९--१--१ )=अचि-रम्पञ्यजितो ।
- (१०) मायण्णे असणपाणस्स (आस्० १--९--१--२०) =मत्तज्जू हाहि भोजने ।
- (११) गामे वा अदु वा रण्णे (आस्० १--८--८--७)= गामे वा यदि वाऽरण्णे। (सुनि० ११९) इत्यादि वाक्योंके अति-रिक्त अनेक शब्द भी समान हैं। यथाः—
- " सयणासण=(पार्ली) सेनाससन, छह=छख, सेह=सेख, वुसीमउ= वुसीमतो, णीवारा=निवाप, मिचय=मचा या मातिया, भूरपण्णे=

भूरिपञ्जो, विगपगेही=विगतगिद्धो; इत्यादि, इत्यादि । (देखो सर आसुतोष मेमोरियल बॅाल्यूम, भा० २ पृ० १०१-१०३ )।

अतएव यह बहुत कुछ संभव है कि क्षम। श्रमणके समयमें . श्वेताम्बर आगम ग्रंथों**में** बौद्ध साहित्यसे स<sub>ं</sub>हाय्य ग्रहण किया गया हो । डो० बुल्हर भी इस बातको संभव बताते हैं ।\*

विक्रम संवत् ५५० से ७९०के बीचमें हैहय अथवा कल-चूरि वंशके राजाओंका राज्य भी चेदी और **ँहैहय व कलचूरी राजा** गुजरात (लाट)में था। **ै** इस वंशके राजा और जैनधर्म। भारतमें एक प्राचीन कालसे राज्य कर रहे थे । किन्तु इनका पूर्व वृतान्त ज्ञात नहीं है। हैहयवंशी राजा अपनी उत्पत्ति नर्मदा तट पर स्थित माहिष्मतीके । राजा कार्तवीर्यसे बतलाते हैं। इनकी उपाधि 'कालंजर-परवारा धीम्बर' भी है । इससे इनका निकास कालंजर नामसे हुआ अनु-मान किया जाता है। कनिंधम सा०के अनुसार ९ मीसे ११ मी शताब्दि तक हैहय राजागण वुन्देलखंडमें चेदिवंशकी एक बलवान शाखा थी । <sup>3</sup> चेदि राष्ट्रकी उत्पत्ति जैनराजा अभिचंद्रसे हुई थी। <sup>8</sup> और चेदिवंशमें जैनसम्राट् खारवेल हुये थे। हैहय अथवा कलचूरि लोग भी जैनी थे। 'कलचूरि' शब्दका अर्थ ही उनके जैनत्वका

चोतक है अर्थात् 'कल'=देह और चूरि=नाश करना। देहको नाश

<sup>\* &</sup>quot;In the late fixing of the canon of the Swetamberas in the sixth century after Christ, it may have been drawn from Buddhist works. Indian sect of the Jainas p. 45

१-भाष्रारा०, भा० १ पृ० ३९ । २-एइं०, भा० २ पृ० ८ । ्३-बंप्राजैस्मा०, पृ० ११३-११९। ४-हरि०, पृ० १९४।

करके परम अतीन्द्रिय सुख पानेका विधान जैनधर्ममें है । हैहय और चेदि शब्द भी जैनलाके द्योतक हैं । हैहय 'अधहय' अथवा अहहयका रूपान्तर है अर्थात् पापोंके चूरनेवाला । चेदिसे भाव आत्माको चेतानेवालेका है । दक्षिण भारतमें इस वंशके राजाओंने जैनधर्मके लिये बड़े अच्छे २ काम किये थे । इस वंशके राजा शंकरगणने, जिनकी राजधानी जवलपुर जिलेकी तेवर (त्रिपुरी) थी, कुलपाक तीर्थकी स्थापना (सं० ६८०में)की थी। हैहयोंमें कर्णदेव राजा मख्यात थे। यह वीर थे और इन्होंने कई लड़ाइयां लड़ी थीं। इनकी राजधानी काशीमें थी। मालवाके राजा भोजको इन्होंने परास्त किया था। गुजरातके राजा भीमको भी इन्होंने अपने साथ रक्खा था। इनका विवाह हूण जातिकी आवल्रदेवीसे हुआ था; जिससे यशःकर्णदेवका जन्म हुआ था। हैहयवंशकी इस शाखाका अस्तित्व १३ वीं शताब्दि तक रहा था।

शताब्द तक रहा था।
गुजरातमें चालुक्य वंशके राजाओंने सन् ६३४ से ७४०
तक राज्य किया था। इनके एवं गुर्जर और
चाल्युक्य राजा व राष्ट्रवंशके अधिकारके समय गुजरातमें साहिजैनधर्म। त्यकी खूब उन्नति हुई थी। तथा इन राजाओंने जैनधर्मको महत्व दिया था। इस वंशका
प्राचीन लेख धारवाड़ जिलेमें आदुर ग्रामसे मिला है। यह राजकीर्तिवर्मा प्रथमका है और इसमें राजाके दानका उल्लेख है, जो

१–भाष्रारा॰, भा॰ १ पृ॰ ४८–५०। २ बंप्राजैस्मा॰, पृ॰ १। ३–बंप्राजेस्मा॰, पृ॰ ११३–१२०।

उसने नगरसेठ द्वारा बनवाये गये जैनमंदिरको दिया था। बनेका-

पुरसे २० मिलकी दूरीपर लखमेश्वर नामक स्थानसे तीन शिलालेख (१) राजा विनयदित्य ( ६८०-६९७ ), (२) विजयदित्य (६९७-७३३), (३) और राजा विक्रमादित्य द्वितीय (७३३**-**-७२७ ) के शासनकालके मिले हैं उनमें जैन मंदिरों और गुरुओंको दान देनेका उल्लेख है। इन दातारोंमें एक हरिकेशरीदेव बंकापुरके निवासी थे। इन्होंने पांच धार्मिक महाविद्यालयोंकी स्थापना की थी। यह नगरसेठ थे और महाजन थे। इस समय यह स्थान जैनधर्मका केन्द्र बनरहा थै।। श्रीगुणभद्राचार्यजीने अपना 'उत्तरपुराण' सन् ८९८ में वहीं समाप्त किया था। तब यह स्थान वनबासी राज्यकी राजधानी थी और यहां राष्ट्रकूटवंशी राजा अकालवर्षका सामन्त लोकादित्य राज्य करताथा, जो जैनधर्मका भक्त था। चालुक्यवंशमें सत्याश्रय पुलिकेशी द्वितीयके समान कोई भी प्रतापी राजा नहीं हुआ। वह शक सं० ५३१में राजगादी पर बैठा था। इस वंशके अन्यः राजाओंका विशेष वर्णन हम तीसरे खण्डमें करेंगे।

राष्ट्रकूट वंशके राजा लोग गुजरातमें सन् ७४३ में शासना-धिकारी हुये थे। यह अपनेको चन्द्रवंशी अथवा राष्ट्रकूटवंशमें जैनधर्म। यदुवंशी कहते हैं। राष्ट्रकूटवंशी राजा गोविंद तृतीयने (८१२ ई०) लाटदेश (गुजरात) का राज्य अपने छोटे भाई इन्द्रराजके सुपुर्द किया था। गोविन्द बड़ा प्रतार्पा राजा था। प्रभूतवर्ष गंगवंशी द्वितीयने चाकि राजाके असुरोधसे जैन मुनि विजयकीर्तिके शिष्य अर्ककीर्तिको दान दिया

१-भाप्रारा॰, भा॰ ३ पृ॰ ६९।

थै। राष्ट्रकूटवंशकी गुजरातवाली शाखामें इन्द्रका उत्तराधिकारी कर्क प्रथम (८१२–८२१) हुआ था, जिसने नौसारी (सूरत)के एक जैन मंदिरको अम्बापातक नामका ग्राम भेट किया था। र सन् ९,१० ई०के लगभग राष्ट्रकूटवंशकी इस शाखाका अंत होगया थैं।। सन ९७२ ई०में गुजरात पश्चिमी चालुक्य राजा तैलपके अधि-कारमें चला गया।

गुजरातमें चावड़वंशका राज्य भी सन् ७२० से ९६१ तक रहा था। पहले चावड़ सरदार पंचासर ग्राममें चावड़ राजाओंके राज्य करते थे। सन् ६९६ में जयशेखर जैनकार्य। चावड्को चालुक्य राजा भुवड्ने मार डाला। उसकी रूपसुंद्री नामक स्त्री गर्भवती थी। इसीका पुत्र वनराज था; जिसने अनहिलवाड़ा वसाया और अपना स्वतंत्र राज्य स्थापित करके सन् ७४६ से ७८० तक राज्य किया।

वनराज जैनधर्मानुयायी था । इसने पंचासर पार्श्वनाथजीका जैन मंदिर बनवाया था। वनराजका उत्तराधिकारी उसका भाई योगराज हुआ और उसके पश्चात् चार राजाओंने इस वंशमें सन् ९६१ तक राज्य किया था। 8 वनराजका मुख्य मंत्री चम्पा नामक जैन श्रेष्ठी था; जिनका व्यापार अफरीका व अरबसे खूब चलता था, उन्होंने

१-इऐ०, भा० १२ पृ० १३-१६-यह जैनमुनि अर्ककीर्ति श्री कीर्त्याचार्यके अन्वयमें थे:। श्री यापनीय नेमिसघपुंनागवृक्षमृत्रगणे श्री कीर्त्याचर्यान्वये ॥'' २-बंदाजैस्मा० पृ० २०० । ३-भाप्राए० भा० ३ पृ० ७५ । ४-बंप्राजैस्मा०, पृ० २०२-२०३ ।

कई जैन मंदिर बनवाये थे । चम्पानेर नामक नगरकी नींव भी उन्होंने डाली थी । १

चावड़ोंके बाद गुजरातमें सोलंकियोंका राज्याधिकार सन् ९६४ से १२४२ ई० तक रहा था। सोलंकी राजा जैनधर्मानु-यायी थे। अंतिम चावड़ा राजा भूभत था। उसकी बहिनका विवाह चालुक्य अथवा सोलंकी राजा महाराजाधिराज राजीसे हुआ था।

इसी राजीका पुत्र मूलराज भूभतके बाद गुजरातका राजा हुआ था। गुजरातमें इसीसे सोलंकी वंशका सोलंकी राजा व पारंभ हुआ माना जाता है। यह प्रभाव-जैनधर्म। शाली राजा था। इसने अपने राज्यका

विस्तार किया था। लाड़के राजा बारप्पासे तथा अजमेरके राजा विग्रहराजसे युद्ध किया था। मूलराजका बन-वाया हुआ जैनमंदिर अनिहलवाडामें 'मूल-विस्तका' नामसे प्रसिद्ध है। इसके बनाये हुये शिवमंदिर भी मिलते हैं। मूलराजने अपना बहुतसा समय सिद्धपुरके पित्र मंदिरमें बिताया था, जो अनिहवाड़ासे उत्तर पूर्व १५ मील है। मूलराजका उत्तराधिकारी उसका पुत्र चामुड़ (९९७--१०१०) हुआ। चामुड़ बनारसकी यात्राको गया था कि मार्गमें राजा मुंजने हरा कर इसका छत्र छीन लिया था। चामुड़के बाद दुर्लभराजा हुआ और उसके बाद उसका भतीजा भीम प्रथम (सन् १०२२-१०६४) शासनाधिकारी हुआ था। भीमने सिंधुदेश और चेदि अथवा बुन्देलखंड पर हमला किया था और इसमें वह विजयी हुआ था। महमद गजनवी द्वारा नष्ट किये गये

<sup>🛴</sup> १–वंप्राजैस्मा०, पृ० ८-१७। २-वंप्राजैस्मा०, पृ० २०३–२०४।

सोमनाथके मंदिरको इसने फिरसे पाषाणका बनवा दिया था। भीमकी अनवन आबुके सरदार धन्धुक परमारसे हुई थी और उसके सेनापति विमलने उसे परास्त किया था । व आबूकी चित्रकृट पहाडी विमलशाहको मिली; जिसपर उसने सुंदर जैन मंदिर बनवाया। यह मंदिर 'विमलवसही' नामसे प्रसिद्ध है । इस मंदिरके दिषयमें कर्नल टॉड सा० ने " ट्रेविल्स इन वेस्टर्न इन्डिया " में लिखा है कि ''हिन्दुस्तान भरमें यह मंदिर सर्वोत्तम है और ताजमहालके सिवा कोई दूसरा स्थान इसकी समता नहीं कर सक्ता ।<sup>२</sup> 'उदय–वराह' नामक भीमका पुत्र कर्ण उसके उपरान्त राज्यका अधिकारी हुआ। इसने सन १०६४ से १०९४ ई० तक मुंजाल, सांतु और उदय नामक मंत्रियोंकी सम्मतिसे राज्य किया ।<sup>3</sup>

उदय मारवाडके श्रीमाली बनिये थे । इन्होंने कर्णावती नग-रमें एक जैन मंदिर बनवाया था; जिसमें ७२ तीर्थक्करोंकी मूर्तियां विराजमान थों । अकर्णावती नगरीकी स्थापना राजा कर्णद्वारा हुई थी और यह नगर आजकाल अहमढाबादके नामसे प्रसिद्ध है। उदयके पांच पुत्र—आहड़, चाहड़, बाहड़, अंगड और सोला थे। इनमेंसे पहेले चारने राजा कुमारपालकी सेवा कीथी और सोला व्यापारी हो गया था । दूसरे मंत्री सांतु भी जैनी थे। इन्होंने सांतु-वसही नामक जैनमंदिर बनवाया था। राजा कर्णने द्वेताम्बराचार्य अभयदेवसूरिका आदर किया था । इनका विरुद्ध 'मलधारिन' था

१-बंप्राजेंस्मा०, पृ० २०४-२०५ । २-राइ०, मा० १ पृ० २३। ३- बंप्राजैस्मा०, पृ० २०५। ४-हिवि०, भा० ३ पृ० २३९। ५-इंप्राजैस्मा०, पृ० २०५।

और यह 'प्रश्नवाहनकुल, कोटिकगण, मध्यमशाखा, स्थृलिभद्र मुनि-वंशे हर्षपुरीय गच्छके जयमिंहस्रीके शिप्य थे। इनने कितनेही ब्राह्मणोंको जैनधर्ममें दीक्षित किया था।

सौराष्ट्रके खेङ्कार और सकम्मिरके पृथ्वीराजचौहानसे आदर पाया था। अजमेरमें इनका स्वर्गवास हुआ थे। कर्णका उत्तराधिकारी उनके पुत्र सिद्धराज जयसिंहने सन् १०९४-११४२ तक राज्य किया। मुंजाल और संतु इसके भी मंत्री रहे थे। सिद्धराज एक बड़ा बलवान, धार्मिक व दानी राजा था। यह सोमनाथ महादेवका भी भक्त था। इसे मंत्रशास्त्र भी ज्ञात था; जिसके कारण इसको 'सिद्धचकवर्ती' कहते थे। सिद्धपुरमें सरस्वती नदीके किनारे इसने 'रुद्रमाल' नामक एक बृहद् शिवालय और जैन तीर्थेङ्कर भगवान महावीर स्वामीका मंदिर बनवाया। इसने वर्द्धमानपुर (वधवान)में सौराष्ट्र राजा नोधनको विजय किया तथा सोरटदेश लेकर सज्जनको अधिकारी नियत किया। सज्जनने श्री गिरिनारमें नेमिनाथजीका जैन मंदिर बनवाया। सिद्धराजको जैनधर्मसे भी प्रेम था। उसने श्री शत्रुं-जयजीकी यात्रा करके, श्री आदिनाथजीको १२ ग्राम मेंट किये थे।

सिद्धराजने एक संवत् भी चलाया था। मालवाके राजा नरवर्मा परमार तथा यशोवर्मा परमारसे इसका एक युद्ध लगभग १२ वर्ष तक हुआ था। अंतमें सा ११३४ में सिद्धराज विजयी हुआ था। तबसे इसका नान अधिन्तिनाथ प्रसिद्ध हुआ था। बेंबर

१-डिजेबा०, पृ० ८ । २-वंप्राजैस्मा०, पृ० २०६ । २-हिवि०, मा० ७ पृ० ५९४ । ४ वंप्राजैस्मा०, पृ० २०६ । ५-इंऐ०, भा० ६ पृ० १९४ ।

राजाको भी इसने परास्त किया था। १ महोबाके चंदेलराजा मद-नवर्माने इससे सन्धि करली थी। श्वेताम्बर जैनाचार्य हेमचन्द्रने इसी समय 'सिद्धहेम व्याकरण और द्वाश्रय द्वाव्य लिखा था। र राजा सिद्धराजने एक बाद सभा भी कराई थी। करणटक देशसे कुमुदचंद्र नामक एक दिगम्बर जैनाचार्य अहमदाबाद आये थे। इवेताम्बराचार्य देवसूरि तब वहां 'अरीष्टनेमिके जैनमंदिरमें' थे । किन्तु. इन्होंने वहां शास्त्रार्थ करवा मंजूर नहीं किया। दिगम्बराचार्य नम्ना-वस्थामें ही पाटन पहुंचे । सिद्धराजने उनका बड़ा आदर किया । हेमचंद्राचार्य बाद करनेको राजी न हुये । इस कारण देवस्र्रिके वाद हुआ । सभामें कुमुद्वंद्रने कहा कि कोई स्त्री मुक्ति नहीं पा सकी । सिद्धराजने इससे महाराणीका अपमान हुआ समझा । उबर सवस्र साधु दश्चासे मोक्षनिषेध करनेके कारण राजमंत्री भी रुष्ट हो गये । सभामें हुल्लंड मचगया और कुमुदचंद्रको पराजित तथा उनके प्रतिपक्षी देवस्रिको विजयी ठहरा दिया गया । <sup>3</sup> देवस्रिको अजितसूरि भी कहा गया है और यह 'स्याद्वाद-रत्नाकर' नामक ग्रंथके कर्ता थे।

मिद्धराजके एक मंत्री आहिंग नामक भी था। उसने वि० सं० ११९८में एक जैन मंदिर निर्मापित कराया था और उसका नाम 'राजविहार' रवखा था । उसके मित्र सज्जन जूनागढ़के शासक जैन धर्मानुयायी थे। सिद्धराजने 'आनन्दसृरि और उनके सहभ्राता

१-हिवि०, भा० ७ पृ० ५९४ । २-वंप्राजैम्मा०, पृ० २०७। ३-हिवि०, भा० ५ पृ० १०५ व बंप्राजैस्मा०, पृ० २०७-२०८। **४**–डिजेबा० भाग १ पृ० ३१ ।

अमरचेन्द्रपृरिका वड़ा आदर किया था । और उन्हें क्रमशः 'व्याघ्र-शिशुक' व 'सिंहशिशुक' नामक उपाधियोंसे विभृषित किया था। ये दोनों स्वेताम्बराचार्य बड़े भारी नैयायिक थे। इनके शिप्य हरिभद्रसुरि द्वितीय नागेन्द्र गच्छीय थे। इनकी प्रसिद्धि " कलि-काल गौतम" के नामसे थी। हनके दो शिष्य हंस और परमहंस नामक जैनधर्म प्रचार करते हुये भोटादेशमें (तिब्बतमें) बौद्धोंद्वारा मार डाले गये बताये जाते हैं। वजयसिंह सिद्धराजकी मृत्यु सन् ११४३ ई० में हुई थी।

सिद्धराजके कोई पुत्र नहीं था। किन्तु भीम प्रथाकी एक प्रेमिकासे उत्पन्न पुत्र हरिपारुकी संतान **इस**े

सम्राट् कुमारपाल । समय मौजूद थी । इस कारण त्रिनुवनपाल और उसके तीन लड़के जिनमें सबसे बडे

कुमारपाल थे, राज्य पानेके प्रयत्न करने लगे और अन्तमें कुमारपाल चालुवयवंशका राजा हुआ<sup>२</sup>। कोई कुमारपालको सि*द्ध्*राजका भाग्नेय बतलाते हैं<sup>3</sup>। कुमारपालकी एक वहिन प्रमलदेवीका विशाह सिद्ध-राजके सेनापति कण्हदेवसे हुआ था और दूसरी बहिन देवल सपा-दलक्षके राजा अरणोराजको विवाही गई थी। सिद्धराजकी मन्शाः नहीं थी कि कुमारपालको राज्य मिले। उसने त्रिभुवनपाल हो मरवा डाला और कुमारपालको भरवानेके भी उसने प्रयत्न किये; किन्तु अनिहरुपट्टनके आरिङ्ग नामक कुम्हारकी सहायतासे कुमारपालकी रक्षा हुई। वह भृगुकच्छको भाग गया। कैलम्बपत्तत (Cambay) में

१-जैहि॰, भा॰ १० पृ० ३४० । २-सडिजै॰, पृ० ३, ३-हिवि॰, भा० ५ प्र० ८३।

कैलम्बराजने इनको अर्थाश दे मंरक्षण किया। फिर प्रतिष्ठानपुर, उज्जयनी आदि स्थानोंमें कुछ समय विताकर वह नागेन्द्रपत्तनमें अपने वहनोई कण्हदेवके पास रहे। कैलम्बराजकी सहायतासे इन्होंने राज्याधिकार प्राप्त किया था। राजपुरोहित देवश्रीने इनका राज्याभिषेक किया था। राजा होने पर कुमारपालने इन सबका समुचित आदर किया था। अलिङ कुम्हार उनके राजदरबारका मुसाहिब नियत हुआ था। इस समय कुमारपालकी अवस्था पचास वर्ष के लगभग थी। इनका जन्म सन् १०९३ में दिधस्थली (देवस्थली) में हुआ था। यहीं स्वेतांबराचार्य हेमचन्द्रजीसे इनने सदुपदेश प्रहण किया था।

कुमारपाल राजा हो गये; परन्तु पुराने राजदरबारी इनके खिलाफ रहे। फलतः इनने उनका निराकण

कुमारपालकी साम्राज्य किया। कण्हदेवने कुमारपालको राजा बना-वृद्धि। नेमें पूरी सहायता दी थी; इस कारण वह इनको कोई चीज़ ही नहीं समझता था।

कुमारपालने उसे सावधान किया; परन्तु वह नहीं माना । आस्तिर उनने उसे गिरफ्तार कराके उसकी आंखें निक्तलवालीं। सिद्धराजने एक छहड़ नामक व्यक्तिको गोद लेकर उसे अपना पुत्र प्रगट किया था । कुमारपालके राजा होनेसे वह रुष्ट होकर सपादलक्ष पहुंचा और वहां अरणोराजने उसे आश्रय दिया था । और उसके लिये उसने कुमारपालसे लड़ाई भी लड़ी; किन्तु उसमें उसकी हार हुई ।

१-सडिजे॰, पृ० ५; हिवि॰, भा॰ ५ पृ॰ ८३ व बंप्रा जैस्मा॰ पृ० २०८-२०९।

छहडुको वुमारपालने माफ करके उसे राजदरबारमें एक उच्च पदपर नियत किया। इसी बीचमें चन्द्रावतीका सरदार विक्रमसिंह भी कुमारपालके विरुद्ध उठ खडा हुआ; किंतु उसे भी मुंहकी खानी पदी। उसकी जागीर छीनकर कुमारपालने अपने भतीजे यशोधवलको देदी । इसके बाद कुमारपालने मालवाके राजाको प्राणरहित किया और चित्तौरको जीतकर पंजाबमें अपना झंडा फहराया । चित्तीरकी जागीरको उसने अलिङ्कके सुपुर्द किया और वह स्वयं 'अवन्तीनाथ' कहलाया । सन् ११५० के लगभग कुमारपालने सपादलक्षपर हमला किया था; क्योंकि अरणोराजने उसकी बहिनका अपमान किया था। परिणामतः अरणोराजको कुमारपालकी सत्ता स्वीकार करना पडी थी। सन् ११५६ ई० के करीब कुमारपालने उत्तरीय कोङ्कणको जीतनेके लिये अपने सेनापति अम्बडको भेजा था; किन्तु वह वहांके राजा मिक अर्जुन सिल्हारसे हार गया। कुमारपाल इससे हताश नहीं हुआ और दूसरे हमलेमें अम्बड़ सिल्हार राजाको नष्ट करके कोङ्कणदेशको चालुक्य साम्राज्यमें मिलानेमें सफल हुआ। इस विजयकी खुशीमें कुमारपालने अम्बङ्को 'राजपितामह'के विरुद्धे विभूषित किया ै।। कुमारपालने उदयनको मंत्री और उसके पुत्र वाहडको महा-

मात्य नियत किया था। गुजरातके एक युद्धमें जैन मंत्री बाहड़। यह जैन मंत्री घायल हो गया और सन् ११४९ में मर गया। उसकी इच्छानुसार उसके पुत्र बाहढ़ और अम्बड़ने शत्रुंजय आदि तीर्थोंपर जैन मंदिर आदि बनवाये थे। जब सुकुनिका विहारमें श्री मुनिसुत्रतनाथजीकी

१-सडिजै० पृ० ८-९

प्रतिष्ठा हुई थी । तन कुमारपाल अपनी सभा मण्डली सहित पधारे थे। बाहड़ने शत्रुंजयके पास बाहड़पुर बसाया था और 'त्रिभुवनपाल' नामक जैन मंदिर बनवाया । गिरनारपर सीडियां बनवाई थी और सोमनाथके मंदिरका जीणोंद्वार किया था। पाटण, घंघुका आदि स्थानोंपर भी मंदिर बनवाये थे। 5

कुमारपाल अपने प्रारंभिक जीवनमें शैवधर्मानुयायी था और मांस-मद्यसे उसे परहेज न था। वह पशु-कुमारपाल व जैनधर्म। ओंकी बलि देता था। किन्तु श्री हेमचंद्रा-चार्यके उपदेशसे कुमारपालको जैनधर्ममें रुचि हो गई और उसने सन् ११५९ में प्रगटतः जैनधर्मको ग्रहण कर लिया । कुमारपालने श्रावकके त्रतोंको धारण किया था और उसने धर्मप्रचारके लिये बहु प्रयास किये थे। कुमारपालके जैनी होने पर भी उसके नागर ब्राह्मण पुरोहितोंने अपनी पुरोहिताई छोडी: नहीं थी। वे जैनधर्मके संसर्गमें आकर कुमारपालकी बिल्कुल काया-पलट होगई । वह एक बड़ा अहिंसक वीर हो गया। मद्य-मांसादि सब ही उससे छूट गये। उसने अहिंसा धर्मका खूब प्रचार किया। अपने राज्यमें अभयदान सूचक ' अमारी घोष ' उसने कई वार कराये थे । जीवहत्या करनेवालेको प्राणदण्ड नियत किया था । वैसे उसने प्राणदण्ड उठा दिया था। बनारसके राजा जयचंद्रके दरबारमें उसने उपदेशक भेजे थे कि वह अपने राज्यमें हिंसाका निषेध कर दे । अपने पड़ोसके कमजोर राजाओंके अधिकारोंको भी

१-बंप्राजैस्मा० पृ० २०९-२१० । २-राइ० भा० १ पृ० ै११४ । ३–सहिइ० पृ० १९० ।

सुरक्षित रक्ला था। विधवाओंकी सम्पत्तिको ग्रहण करना भी उसने छोड़ दिया था। मद्यविक्री उसने क़ानूनन नाज़ायज़ ठहरा दी थी ओर जुआ तथा शिकार खेलनेके विरोधमें भी क़ानृन बनाये थे । ेे कुमा-रपालके इस अनुकरणीय कार्यका प्रभाव तत्कालीक अन्य राजाओं पर भी पड़ा था। राजपूतानेके कई राजाओंने हिंसा रोकनेके लेख खुदवाये थे, जो अबतक विद्यमान हैं। <sup>इ</sup> कुमारपालने शत्रुंजयजी गिरनारजी आदिकी यात्राका एक जैनसंघ निकालकर ' संघपति 'की उपाधि ग्रहण कीथी और अनेक जैनमंदिर बनवाये थे। औषधालय भी अनेक खुलवाये थे; जिनमें गरीबोंको मुफ्त दवा और आहार मिलता था । उसने पोषधशालायें और उपाश्रय भी बनवाए थे ।<sup>3</sup>

जिस समय कुमारपाल राजगद्दीपर आरूढ हुये उस समय वह लिखना पढना कुछ भी नहीं जानते थे; कुमारपाल व साहित्य किंतु कपरदिन नामक राजमंत्रीके कहनेसे

उनने एक वर्षमें ही पढ़ना सीख लिया। दृद्धि ।

अकबरके समान उन्हें विद्वानोंकी संगतिका बड़ा शौक था। वह विद्वानोंके व्याख्यान और उपदेश बड़े चावसे सुना करते थे । उनके गुरू हेमचन्द्राचार्य बड़े प्रख्यात् और विद्वान् श्वेतांबर साधु थे ! उनका जन्म अहमदाबादके निकट धंधुक ग्राममें . सन् १०८८ में एक जैन वैश्य परिवारके मध्य हुआ था और उनका गृहस्थ दशाका नाम चङ्कदेव था। उनके विद्यागुरु देवचंद साधु थे; जिनने कैम्बे लेजाकर इनको पढ़ाया था । इवेतांबर संप्रदायमें उनकी

१-सिंडजै० पृ०९-१०। २-राइ० मा० १ पृ० ११। ३-बंप्राजैस्मा० पृ० २१० व संडिजे० पृ०१०-११।

बड़ी मान्यता है। उन्होंने गुजरातका इतिहास भी लिखा था। तथापि उनके अन्य ग्रंथ धर्म, सिद्धान्त और साहित्य विषयोंपर बड़े मार्मिक हैं; जैसे योगशास्त्र, त्रिषष्टिशलाका पुरुष चरित्र, द्वाश्रय, शब्दानुशासन इत्यादि । हेमचन्द्रके अतिरिक्त कुमारपालके दरबारमें रामचंद्र और उदयचंद्र नामक जैन पण्डित भी थे। रामचंद्रके काव्य प्रनथ प्रसिद्ध हैं। 'प्रबन्धशतक' प्रनथ उन्हींकी रचना है। किंतु राजकिव होनेका सौभाग्य किव श्रीपालको ही प्राप्त था और सोलक नामक गवैया राजदरबारमें संगीत शास्त्रका पण्डित था 🖡 कुमारपालने इक्कीस शास्त्रभंडार अथवा पुस्तकालय स्थापित किये थे और एक 'प्रतिलिपि-विभाग' खोला था; जिसके द्वारा प्राचीन ग्रंथोंकी नकल की जाती थी।<sup>इ</sup>

कहते हैं कि अपनी दिग्विजयमें कुमारपाल जब सिंधु सौवीर देशको विजय कर रहे थे तब सिंधुके पश्चिम कुमारपालका गाहरूथ्य पारस्थ पद्मपुरकी राजकन्या पद्मिनीके साथ व अंतिम जीवन। उनका विवाह हुआ था। किंतु अन्यत्र उनकी महारानीका नाम भूपालदेवी लिखा

मिलता है। भूपालदेवीकी कोखसे उन्हें एक कन्याका जन्म हुआ था । कुमारपालके कोई पुत्र नहीं था । इस कन्याका नाम लिख ंथा और इसका पुत्र प्रतापमल कुमारपालका उत्तराधिकारी था। र्कितु प्रतापमलके अतिरिक्त कुमारपालके भतीजे अजयपालका भी

१-हॉजै॰ पु॰ २८७ । २-सडिजै॰, पु॰ ११-१२। ३-हिवि॰, भा० ५ ए० ८३। ४-सिंडजै०, पृ० १२ व बंपालैस्मा०, पृ० २०९-२१०।

कुमारपालके पश्चात् अजयपालने राज्यपर अधिकार जमा लिया था। चालुक्य सम्राट् होनेपर उसने सोलंकी राज्यका उन लोगोंसे बदला लिया था; जिन्होंने उसके पतन। विरुद्ध प्रतापमलको राज्य देनेकी सम्मित दी थी। उसने बड़ी निर्दयतासे पहले राज-दरबारियोंकी जीवन लीलायें समाप्त की थी और अनेक जैन मंदिर उसने धराशायी कर दिये थे। राजमंत्री कपरदिनको पकड़वाकर उसने बंदीखानेमें डलवा दिया था। किव रामचन्द्रको ताम्बेकी गरम चहरपर विठलाकर प्राण रहित कर दिया था। और फिर सेनापित अम्बड़को उसने ललकारा था; किन्तु धर्मात्मा वीर अम्बड़ने इस धर्मद्रोही राजाकी सेवा करना स्वीकार नहीं की। उनने दृद्रता और निर्भीकतासे कहा कि इस जन्ममें मेरे देव श्री अरहंत भग-वानके सिवा और कोई नहीं हैं। गुरु हेमचन्द्राचार्य रहे हैं और कुमारपाल स्वामी थे। इनके अतिरिक्त मैं किसीकी सेवा नहीं कर सक्ता। अजयपाल यह सुनते ही आग बबूला होगया। अबड़ और अजयपालका युद्ध हुआ और अंबड़ अपने धर्म और राजाके लिये उसमें वीर गतिको प्राप्त हुआ। अत्याचारी अजयपाल भी अधिक दिन जीवित न रहा। तीन वर्षके भीतर ही उसके एक दरवानने उसका कतल कर दिया। अजयपालके बाद मूलराज द्वितीय और भीम द्वितीय नामक राजा इस वंशमें और हुये थे और इनके साथ ही सन् १२४२ में इस वंशका अन्त होगया।

भीमके बाद वाघेलवंशने सन् १२१९ से १३०४ तक गुज-रातपर राज्य किया था; जो सोलंकी वंशकी

वाघेलवंश और जैनधर्म। ही एक शाखा थी। इस वंशका पहला राजा अर्ण कुमारपालकी माताकी बहनका पुत्र था।

इसने सन् ११७० से १२०० तक अन-

हिलवाड़ासे दक्षिण-पश्चिम १० मील वाघेला नामक ग्राममें राज्य किया था। इनका उत्तराधिकारी लवणप्रसाद था। जिस समय भीम द्वितीय उत्तरमें अपनी सत्ता जमानेमें व्यस्त था, उसी समय इसने घोलका और उसके आसपासके देशोंपर अधिकार जमा लिया था।

१-सडिजै०, पृ० १२–१३।

लवणप्रसादके बाद उसका पुत्र वीर्धवल गुजरातका राजा हुआ और इसने सन १२३३ से १२३८ तक राज्य किया। इसके मंत्री और सेनापित प्रसिद्ध जैन श्रेष्ठी वस्तुपाल महान (Vastupal the great) और उनके भाई तेजपाल थे। वीरधवलके उपरान्त कमशः विशालदेव, अर्जुनदेव, सारंगदेव और कर्णदेव नामक राजा सन १३०४ तक इस वंशमें हुये और इनके बाद फिर मुसलमानोंका अधिकार गुजरातपर होगया। वाघेलवंशके राजाओंकी सहानुभृति जैन धर्मसे थी।

वस्तुपाल और तेजपाल युगलिया भाई भाई थे। उनका जन्म प्राग्वाट जातिय असराजकी पत्नी कुमारदेवीकी

वस्तुपाल और तेजपाल । कोखसे सन १२०५ में हुआ था। असराज कुमारदेवीके दूसरे पति थे। कुमारदेवी अन्न-

हिल्लपट्टनकी प्रसिद्ध सुन्दर और युवती विधवा

र्थी। एक दफे हिर्मद्रस्रिका व्याख्यान सुनने वह गई थीं। वहीं असराज उनके रूपपर मुग्ध होगया और उनको बलात्कार ले भागा। आखिर कुमारदेवीने भी इसको अपना पित स्वीकार कर लिया। असराजके इनसे कई संतानें हुई। वस्तुपाल और तेजपालके विवाह भी कुमारदेवीके सामने ही होगये थे। वस्तुपालकी पत्नी लिलतादेवी मोढ़ ज़ातिकी थी, और तेजपालकी पत्नी अनुपमा अपने गुणोंके लिये प्रसिद्ध थीं। वस्तुपाल और तेजपालका परिचय वाघेल राज़ा वीरध-वलसे होगया। राज़ाने इनके गुणोंपर मुग्ध होकर इन्हें अपना मंत्री और सेनापित नियत कर लिया। वस्तुपालके मंत्रित्वकालमें धोलकाके

१-वंप्राजैस्मा०, पृ०' २११-२१२।

राजा और प्रजा दोनों ही संतुष्ट और सुखी थे। एक प्रत्यक्ष दर्शकने लिखा है कि 'वस्तुपालके राजप्रवन्धमें नीच मनुष्योंने चृणित उपायों। द्वारा धनोपार्जन करना छोड़ दिया। बदमारा उसके सम्मुख पीले पड़ जाते थे और मले मानस खूब फलते फूलते थे। सब ही अपने कार्योंको बड़ी नेकनीयती और ईमानदारीसे करते थे। वस्तुपालने छटेरोंका अन्त कर दिया और दृधकी दुकानोंके लिये चब्रतरे बनवा दिये। पुरानी इमारतोंका उनने जीणोंद्वार कराया, पेड जमवाये, कुये खुदवाये, बगीचे लगवाये और नगरको फिरसे बनवाया। सब ही जातिपातिके लोगोंके साथ उसने समानताका व्यवहार किया।' यद्यपि वह स्वयं जैन धर्मानुयायी थे; किन्तु उन्होंने मुसलमानोंके लिये मस-जिदें भी बनवाई थीं।

एक दफे दिल्लीके सुलतानकी मुल्ला मक्काका जयारतको जाते हुये घोलकासे निकला । वीरधवलकी इच्छा थी कि उसे गिरफ्तार कर लिया जाय, किन्तु वस्तुपाल राजासे सहमत नहीं हुए । उन्होंने मुल्लाकी अच्छी आवभगत की । फल इसका यह हुआ कि दिल्लीके सुलतान और राजा वीरधवलके बीच मैत्रीभाव बढ़ गया और दोनोंमें संघि होगई । वस्तुपालका आदर भी सुलतानकी दृष्टिमें बढ़ गया । वस्तुपाल और तेजपाल केवल चतुर राजनीतिज्ञ ही नहीं थे, वे वीर सेनापित और सच्चे धर्मात्मा भी थे । इन्होंने अपने राजाके लिये कई लड़ाइयां लड़ी थीं । कैम्बेके सैदको उनने परास्त किया था । दिल्लीके मुहम्मद गोरी सुलतान मुइज्जुद्दीन बहरामशाहपर इन्होंने विजय पाई थी और गोधाके सरदार धुधुलको उनने हत्साहस किया

१.-बम्बई गैजेटियर, २-१-१९९।

था। उनके इन वीरोचित कार्योंका वखान कई कवियों और भाटोंने किया है। जैनधर्मके लिये भी इन दोनों भाइयोंने जीतोड़ परिश्रम किया था। सन् १२२० में शत्रुंजय और गिरनारजीके लिये मंघ निकाल कर उनने 'संघपति' की पदवी प्राप्त की थी। कहते हैं कि इस संघमें इकीस हजार स्वेतांबर जैन और तीनमों दिगम्बर जैनी सिम्मिलित थे।

सन् १२२८ में जगचंन्द्र नामक एक स्वेताम्बराचार्यने तपागच्छकी स्थापनाकी थी। वस्तुपालने इस
आबूके ज़ेनमंदिर। गच्छकी उन्नतिमें बड़ी सहायता की। इन
दोनों भाइयोंने मंदिर, पौषधशालायें, उपाश्रय
आदि बनवाय थे। आबूपर्वत पर उन्होंने बड़ा बढिया मंदिर बनवाया था; जिसको सोभनदेव नामक प्रसिद्ध कारीगरने बनाया था।
यह मंदिर विमलशाहके मंदिरके सन्निकट है और सन् १२३० में
बनकर तैयार हुआ था। यह अपने भास्कर कार्यके लिये भुवनविख्यात् और अद्वितीय है। वस्तुपालने गिरनार और शत्रुंजय पर
भी जैनमंदिर बनवाये थे।

वस्तुपाल एक अच्छे किव भी थे। उनका उपनाम 'वसन्तपाल' था। उनकी रचनाओंकी प्रशंसा उस समय वस्तुपालका अंतिम के अच्छे २ किवयोंने कीश्री निर्मासियणा-जीवन। नन्द' उनकी उत्तम रचना है। वस्तुपालके निकट अन्य किवयोंने भी आश्रय पाया था।

१-सिंडजै॰, पृ॰ ४७-९०। २-हिस्ट्री ऑफ इन्डियन एण्ड ईस्टर्न आर्किटेक्चर भा॰ २ पृ०३६।

सन् १२३८ ई० में राजा वीरथवलकी मृत्यु होगई। उस घटनासे राज्य भरमें हाहाकार मच गया । अनेक प्रजाजन राजाके साथ ही अपनी जीवनलीला समाप्त करनेको तत्वर हो गये; किन्तु तेजपालके ्प्रबन्धसे उनकी रक्षा हुई । वीर धवलके बाद राज्याधिकार पानेके िलये उसके वीरम् और वीसल नामक दोनों पुत्रों**में** झगड़ा हुआ। वस्तुपालने वीसलका पक्ष लिया और वही राजा हुआ । वीरम् जालोर अपने स्वसुरके पास भाग गया; जहां वह घोखेसे मारा गया था। वीसलदेवके राज्यकालमें ही दोनों भाइयोंकी अवनति हुई । कहते हैं कि वीसलके चाचा सिंहने एक जैनसाधुका अपमान किया था। वस्तुपाल इस धर्म विद्रोहको सहन न कर सके । उन्होंने सिंहकी उंगली कटवाली । वीसलदेवने वस्तुपालके इस दुस्साहसका पुरस्कार प्राणदण्ड दिया । किन्तु इस समय कविवर सोमेश्वरने बीचमें पड़ कर बस्तुपालकी रक्षा की थी। इस घटनाके कुछ दिनों ही बाद वस्तु-पालका स्वास्थ्य खराब हुआ और वह शत्रुंजयकी यात्राको जाते हुए अकेवलिय ग्राममें स्वर्ग लोकके वासी हुये । तेजपालके पुत्रोंने इस स्थानपर एक भव्य मंदिर बनवा दिया था। यह सन् १२९१की बात है और इसके करीब १० वर्ष बाद तेजपाल भी अपने भाईके साथी बने । वस्तुपालको उस समय लोग राजनीति गुरु कौटिल्यसे कम नहीं मानते थे।

उपरोक्त वर्णनसे यह स्पष्ट है कि गुजरातमें जैनधर्मकी प्रधा-नता प्राचीनकालसे रही है। तथापि सोलंकी राजाओंके राज्यकालमें

१–सडिजे०, पृ० ५१–५९ । २-इंहिको०, भा० १ पृ० ७८६ ।

**श्वेताम्बर् जेनधर्मका** उपका अभ्युद्य विशेष हुआ था। इवेतांबर जैनाचार्योने इस समय जैनधर्मको दिगन्तव्यापी अभ्यद्य। बनानेमें कुछ उठा न रक्खा था। श्री हरिभद्र-सूरि. जिनेश्वरसूरि, हेमचन्द्र आदि प्रख्यात आचार्य थे। जिनेश्वरसूरि और बुद्धिसागर आचार्यने इवेतांवर यतियोंका तीत्र विरोध किया था। उनके उद्योगसे खूब सुधार हुआ था तथा उन्होंने क्वेतांबर साहित्यका एक नवीन मार्गमें प्रवेश कराया था। इवेताम्बर अर्वाचीन साहित्यके वे कर्ण प्रथे। पहिले स्वेतांबरोंका केवल आगम ग्रन्थ साहित्य था:परन्तु ाद ३-४ शताब्दियोंमें न्याय, व्याकरण, काव्य आदि विष-योंके ...शः ग्रंथ लिखे गये थे। ई० १०-११ वीं शताब्दिमें गुजरात देशमें अधिकांशतः देवनागरी लिपिका प्रचार था । ईसवी पूर्वकी मागधिलिपिका विकास होते २ नागरीलिपिने अपना रूप संभाल लिया था। <sup>इ</sup> जैनोंद्वारा इस लिपिका बहु प्रचार हुआ और प्राचीन गुर्जर साहित्य भी उन्हींका ऋणी है। जैनोंके 'सप्तक्षेत्रीरास' 'गौतमरास' आदि ग्रंथ गुजरातीके प्राचीन साहित्यके नमूने हैं। इस प्राचीनकालसे जैनोंने गुजराती साहित्यकी अच्छी सेवा की थी। जैनाचार्योने बौद्धोंके न्यायग्रंथोंपर टिप्पण भी लिखे थे। किन्तु कुमारपालके उपरान्त गुजरातमें जैनोंका द्वास होना गुरू हो गया । अजयपालके विद्रोहसे उसका सूत्रपात हुआ सही; किन्तु मुसलमा-नोंके आक्रमणसे उसका सत्यानाश हुआ। हजारों जैनमंदिर मसजिद बना लिये गये । जैनलोग अपनी प्राणरक्षामें धर्म प्रभावनाके कार्योको

१–जैहि॰, भा॰ १३ पृ० ४१७। २–गुसापरि॰, पृ० ७२। ३-पूर्व०, पृ० १४।

सुचारु रीतिसे न चला सके। कैम्बे आदि स्थानींके जैनमंदिरोंको नष्ट करके मुसलमानोंने उनका मनमाने ढंगसे उपयोग किया। यही कारण है कि जैनशिल्पका प्रभाव मुसलमानी शिल्पपर पड़ा हुआ मिलता है। इस कालमें जैनोंका सम्पर्क हिन्दुओंसे विशेष हो चला था, इस कारण उनके रीतिरिवाजोंका प्रभाव भी उन पर पड़ने लगा था।

गुजरातमें दिगम्बर जैन धर्मका अस्तित्व तो स्वयं भगवान महावीरके समयसे था। मौर्यकालमें भी दिगम्बर जैनधर्मका वह यहां पर विद्यमान था। गिरनारकी प्राचीन गुफायें इसी बातकी द्योतक हैं। उत्कर्ष । उपरान्त शक और छत्रपराजाओंके समयमें भी दिगम्बर जैनधर्म यहां प्रधान रहा था। नहपान, रुद्रसिंह आदि छत्ररराजा इसी धर्मके अनुयायी थे । <sup>3</sup> राष्ट्रक्रूट और चालुक्य राज्य कालमें भी दिगम्बर जैनोंकी महत्ता गुजरातमें कम नहीं हुई थी। ईंडर और सूरत दिगम्बर जैनधर्मके मुख्य केन्द्र स्थान थे। अंकले-श्वर दिगम्बर जैनोंका पवित्र तीर्थ स्थान है; जहां जिनवाणी सर्व प्रथम लिपिबद्ध हुई थी। चालुक्य सिद्धराज जयसिंहके दरबारमें दिगम्बर और इवेताम्बरोंका वाद होना, इस बातका द्योतक है कि तब तक दिगम्बर जैनोंका महत्व यहां अवस्य ही इतना काफी था कि वह राजाका ध्यान भी अपनी ओर आकर्षित कर सके थे। किन्तु वादके लिये कर्णाटक देशसे एक दिगम्बराचार्यको बुलाना प्रगट करता

१-वंश वर्ष ५ पृ० ३०१ । २-हिवि० भा० २ पृ० ५९२ । ३-जेहि० भा० ६ अंक ११-१२ पृ० २०।

है कि वहां दिगम्बर जैनोंमें दिग्गज विद्वानोंका प्रायः अभाव था। 'नेमिनिर्वाण काव्य' और 'वाग्भट्टालंकार' के कर्ता सोमश्रेष्टीके पुत्र वाग्भट्टतो महाराज जयसिंहके प्रयान मंत्रियोंमेंसे थे। 'भक्तामर कथा'में वर्णित राजा प्रजापाल यही जयसिंह प्रतीत होते हैं। तथा इस कथामें राजा कुमारपाल और उसके मंत्री आवड़का भी उल्लेख है। '

इन कथ।ओंसे तत्काछीन जैनधर्मका महत्व प्रगट होता है। अंकलेश्वरके राजा जयसेन मुनि गुणभूषणको आहारदान देकर पुण्य संचय करते थे। <sup>२</sup> दिगम्बर जैनमुनि देशभरमें विचरते हुये जैन-धर्मका उद्योत करते थे । गुजरातके देवपुर नामक नगरमें एक मुनि जीवनन्दी संघ सहित पहुंचे थे। वहां जैनोंका नामनिशान नहीं था। वह शैवमंदिरमें गये और लोगोंको उपदेश देकर जैनी बना लिया और इस प्रकार सब मंघको आहारदान पानेकी सुविधा कर दी। इस घटनासे तब तक जैनधर्मके उदाररूपका पता चलता है: किन्तु उपरान्त कालमें जैनधर्मकी यह उदारता लोगोंने भुलादी। इस प्रकार गुजरातमें दिगम्बर जैनध<sub>िकः</sub> अस्तिःव भी प्रभावशाली रहा है। उसका प्रभाव, माऌम होता है, इवेताम्बरों पर भी पडा था: यही कारण है कि संवत् ७०५ में श्रीकलश नामक एक खेताम्ब-राचार्यने कल्याण नामक स्थान पर यापनीय संघर्का स्थापना की थी; जिसमें मुनियोंको नम रहना दिगम्बरोंकी भांति आवश्यक ठहराया था । स्त्री मुक्ति आदि मान्यतायें इस संवमें क्वेतांवरोंके समान थीं×े

१-जैप्रा० पृ० २४०। २-भक्तामर कथा, काव्य २९। द-जैप्रा० पृ० २४०। × जैहि० भा० १३ पृ० २५०।

(v)

## उत्तरी भारतके अन्य राज व जैनधर्भ।

हर्षके बाद उत्तर भारतमें कोई ऐसा शक्तिशाली राजा नहीं

राजपूत ओर जैनधर्म । था जो उसके विस्तृत साम्राज्यका समुचितः प्रबन्ध करता । इसका परिणाम यह हुआ कि साम्राज्य छिन्नभिन्न हो गया और अनेक छोटे २ राज्य वन गये । इनमेंसे अधिकांश

राजपूतोंके अधिकारमें थे। 'राजगूत' शब्द राजपुत्रका अपभंश है और यह राज्य सत्ताधिकारी क्षत्रियोंका द्योतक है। कहा जाता है कि मंभवतः राजपूत विशुद्ध आर्थ्य क्षत्रियोंकी संतान नहीं हैं। 'जैसे अन्य जातियां मिश्रित हैं, उसी प्रकार राजपूत जाति भी अनेक जातियोंके मिश्रणसे बनी हैं।' इन्हीं लोगोंकी प्रधानता उत्तर भारतमें मुसलमानोंके आक्रमण तक रही थी। 'इन लोगोंने जैन-धर्मको भी अपनाया था। जैनोंके एक प्राचीन गुटकेमें इन चौहान, पिइहार आदि राजपूत क्षत्रियोंको जैनधर्मभुक्त और उनके कुलदेवता चक्रेश्वरी, अम्बा आदि शासन देवियां प्रगट की हैं।

गुप्त राजाओंके समयमें कलौज बड़ी उन्नत दशामें था। 'नवीं शताबिद्में फिर यहांका राज्य उत्तरीभारतके

कन्नोजके राजा भोज राज्योंमें सर्व प्रधान हो गया। इस समय परिहार। भोज परिहार (८४०-९० ई०) वहांका राजा था। इससे पहले सन् ७१२ में

१-भाई॰, पृ॰ १॰६। २--वीर॰, वर्ष ३ पृ॰ ४७२। ३-भाई॰, पृ॰ १॰८-१॰९।

अरबके मुसलमानोंने भारत पर हमला करके सिन्य प्रांतको जीतः लिया था। वहांका हिन्दूराजा और रानी रणक्षेत्रमें वीरगतिको प्राप्त हुये थे । किन्तु मुसलमानोंके इस हमलेका अधिक प्रभाव भारतपर नहीं पडा था; बल्कि मुसलमानोंने भारतीय सभ्यतासे बहुत कुछ— ज्योतिष और वैद्यक आदि सीखा था । भोज परिहार समस्त उत्तरी भारतमें-पश्चिममें जूनागढ़ तक और पूर्वमें हज़ारीबाग तक राज्य करते थे; परंतु उनके बाद उनके उत्तराधिकारी इस राज्यको मंभाल न सके । तथापि महमूद गज़नवीका साथ देने आदि कारणोंसे यह अपना महत्व खो बैंठ। श्री वष्पसूरि नामक जैनाचार्यने संभवतः इसी राजा भोजके दरबारमें आदर प्राप्त किया था। इन आचार्यने र।जपूतानेसे लेकर बङ्गाल तक विचरण करके जैन धर्मका प्रचार किया था । और राजाओंको जैनधर्मका भक्त बनाया था । नेपालके राजाओंको भी संभवतः उन्होंने ही जैनधर्मप्रेमी बनाया था । भोजके पूर्वज वस्त्सराज प्रतिहारका भी जैनधर्मके प्रति सद्भाव था। उन्होंने सन् ७८४ ई० में ओसिया ग्राममें एक जैनमंदिर बनवाया था।× किन्तु प्रतिहार (परिहार) वंशके बाद सन् १०९० ई० के लगभग गहरवार ( राठौर ) राजपूतोंका अधिकार कन्नौज पर हो गया था । इसी वंशमें राजा जयचन्द्र हुआ था, जिसे महम्मदगोरीने लड़ाईमें हराया था ।

आजकलके संयुक्त प्रान्तमें भी उस समय कई राज्य थे और

१-भाइ०, पृ० १०८-१०९। २-दिगम्बर जैन, वर्ष २३ पृ० ८९। ४-एनुमछ रिपोर्ट माफ मार्क० सर्वे इंडिया, १९०६-७ पृ० २०९।

उनमेंसे वई एक जैनधर्मानुयायी थे। श्रावस्ती, विविध राजवंशों में मधुरा, असाईखेडा, देवगढ़ आदि स्थान जैनधर्म । जैनवर्मके मुख्य केन्द्र थे। राजा कीर्ति-वर्माके मंत्री वत्सराजका एक जैनलेख सन २०९७ का राजघाटीके पाससे मिला है। ११ वीं शताब्दिमें आवस्तीमें जैनधर्म बहुत उन्नति पर था । वहां पर जैन धर्मानुयायी राजवंश एक दीर्घकालसे राज्य कर रहा था। इस वंशका सर्व अंतिम राजा सुहृद्ध्वज नामक था। हाथिली नामक प्राममें उसने सैयद सालारको लड़ाईमें तलवारके घाट उतरा था। सुह-्टध्वजकी इस विजयसे करीब ४० वर्ष पीछे इस जैनवंशका अन्त हुआ था। कहते हैं कि एक दफे राजा ग्रामान्तरसे लौट नहीं पाया कि सूर्यास्त हो चला । रात्रि भोजन निषिद्ध जानकर ्रानी बडी छटपटाई परंतु परम शीलवती राजाके छोटे भाईकी पत्नीके ्शीलप्रभावसे सूर्यास्त होते २ बच गया और राजाने सानन्द भोजन िकिया। किन्तु बादमें राजाकी नियत अपने छोटे भाईकी इस साध्वी ्रस्त्री पर टल गई और उसीके शापसे इस वंशका अन्त हुआ था। <sup>३</sup> श्रावस्तीके अतिरिक्त अयोध्याके राजा महीपाल और सगरपुरके राजा सागर भी जैन धर्मानुयायी थे । इंसवी ग्यारहवीं शताब्दिमें फैजा-बादमें श्रीवास्तम् नामक वंशका राज्य था । इस वंशका मुख्य राजा तिलोकचंद जैनधर्मानुयायी थाः जिसका युद्ध मुहम्मद गजनवीके सिपहसालारसे हुआ था। ४ बनारसके राजा भीमसेन भी जैनी थे।

१-संप्राजेस्मा०, पृ० ५१। २-संप्राजेस्मा०, पृ० ६५। ३-जेप्र०, पृ० २४०। ४-सप्राजैस्मा०, पृ० ७०।

वह अन्तमें पिहिताश्रव नामक जैनमुनि हुये थे। सं० १२७८में बनारसके राजासे क्वेताम्बर जैनाचार्य अभयदेवस्रिने 'वादीसिंह'का विरुद् प्राप्त किया था। इसी समयके लगभग मथुरामें रणकेतुः नामक राजा जैनधर्मानुयायी था। वह अपने भाई गुणवर्मा सहितः नित्य जिनेन्द्रयूजन किया करता था । अन्तमें गुणवर्माको राज्या देकर वह जैनमुनि हो गया था। वर्मान्त नामवारु राजाओंका राज्य मन्दसोर ( म्वालियर ) और गंगधारमें गुप्तकालसे था । इन-मेंसे एक नरवर्मा राजाका उल्लेख जैनोंकी द्वादशी व्रत कथामें भी है। संभवतः इसी वंशका अधिकार उपरांत मधुरामें हो गया होगा और गुणवर्मा इन्हींका वंशज हो सक्ता है। मधुरामें १२-१२ वीं शताब्दिकी जैनमूर्तियां मिलीं हैं। उनसे भी तब तक वहां पर जैनधर्मका प्राबल्य प्रगट होता है।

सूरीपुर ( जिला आगरा ) का राजा जितशत्र भी जैनी था, जो बड़े २ विद्वानोंका आदर करता था। अन्तमें वह जैनमुनि हो गया था। और शांतिकीर्तिके नामसे प्रसिद्ध हुआ था। इं जमनाके किनारे पर स्थित असाईग्वेडा ग्राममें ग्यारहवीं शताब्दि तककी जैन प्रतिमार्थे अगणित मिलती हैं। जिला इटावा और आगरेके निकटवर्ती ग्रामोंमें जैनध्वंशविशेषोंका मिलना, यहां पर जैनोंकी प्रधा-नताका द्योतक है । सचमुख भदावर प्रान्तमें हिनतकांतनगर जेनोंका मुख्य केन्द्र था। यहां विक्रमकी ११ वीं शताबिदसे १६ वीं शता-

१–जैप्रा० पृ० २९२ । २–डिजेबा०, पृ० ९ । ३ जेप्र०, पृ० २४२ । ४-राइ०, पृ० १२५-१२६ । ५-भपा०, पृ० १४८ [-६–जैप्र०, पृ० २४१।

िद तक जैनोंका प्रावल्य अधिक था। यहांके निवासियोंने ५२ जिनप्रतिमाओंकी प्रतिष्ठा कराई थी। सं० ११६८ में यहां पर चौहान राजा उदयराजदेवका राज्य था। अहिच्छत्र (बरेली) का प्रसिद्ध राजा मयूरध्वज भी जैनी था। संभव है कि इस राजाका सम्बन्ध श्रावस्तीके ध्वज् नामान्तक राजाओंके जैनवंशसे है। इस देशमें जैनधर्म उन्नति पर था। अहिच्छत्र ई० सन् १००४ तक बसा हुआ था।

कहते हैं कि सन् २७५ ई० में म्वालियरकी स्थापना राज़ा सूर्यसेन द्वारा हुई थी। भोजदेव परिहास म्वालियरके राजा (८८२ ई०) के कनिष्ठ पौत्र विनायक-और जैनधर्म। पालके बाद कच्छवाहा वंशी वज्रदामा म्वालि-

यरपर अधिकार करके नवराज वंशके प्रति-

ष्ठाता हुए. थे। यहां एक जैनमूर्तिके पित्र अङ्गमें उत्कीर्ण वज्रदा-माकी शिलालिपिसे प्रगट है कि वह लक्ष्मणके पुत्र थे और उन्होंने ही पहले गोपिगिरी दुर्गमें जयदका बजाया था। सास बहूके दिग-म्बर जैन मंदिरमें स० ११५० व ११६० के उत्कीर्ण इस वंशके राजा महीपालके दो शिलालेखोंसे जाना जाता है कि वज्रदामाके पुत्र मङ्गल थे और उनके वंशज कमशः कीर्तिपाल, भुवनपाल, देव-पाल, पद्मपाल, सूर्यपाल, और महीपाल थे। इन सबने ग्वालियरमें राज्य किया। उपरांत मधसूदन कच्छावाहाके हाथसे ग्वालियर निकलकर परिहार वंशी क्षत्रियोंके अधिकारमें पहुंच गया था। राजा कीर्तिसिंहके समयमें ग्वालियरमें खूब शिल्पकार्य हुआ था। जैन शिल्प

१-प्राजैकेसं०, भा० १ पृ०९९ । २-संप्राजैस्मा०, पृ० ८१।

अपने नैपुण्यके लिये प्रसिद्ध है। इस समय म्वालियरमें जैनोंकी विशेष उन्नित हुई थी। दि० जैन विद्वानोंकी मान्यता भी यहां खूब थी। वि० सं० १०१३ में माधवके पुत्र महेन्द्रचंद्रने म्वालियरके निकट सुहनिया नामक स्थानपर एक जैन मूर्तिकी प्रतिष्ठा कराई थी। महेन्द्रचन्द्र संभवतः म्वालियरका एक राजा था। (जर्नल आब ए० सो० बंगाल, भा० ३१ पृ० ३९९.) सुहनिया उस समय जैनोंका केन्द्र था।

मध्यभारतके बुन्देलखण्ड प्रांतमें चन्देल राजपूर्तोका राज्य था। आठवीं शताब्दिमें यह देश जैजाक्मुक्ति कह-मध्य भारतमें जैनधर्म। लाता था । चंदेलवंशका मूल पुरुष नंनुक चन्देला था: जिसने एक परिहार सरदारको पराजित करके बुन्देलखण्डमें अपना अधिकार जमाया था। चन्दे-लोंकी राजधानी महोना थी। वंदेरी (ग्वालियर) में भी चन्दे-ल्राजाओंने सन् ७००से ११८४ तक राज्य किया था। चन्देरीको चन्देलोंने ही बसाया था। पहाड़ी पर राजमहल है; जिसके सन्निकट अनेक जैनमूर्तियां मिलती हैं। अमहोबाके आसपास भी जैनमूर्ति-र्योकी बाहुल्यता है और वह चन्देल राजा परमाल द्वारा प्रतिष्ठित बताई जाती हैं । इन बार्तोसे चन्देलवंशमें जैनधर्मकी मान्यता प्रगट होती है । सन् १००० ई०में यह राज्य उन्नतिके शिखर पर था । इस वंशमें सबसे प्रसिद्ध राजा धक्क (९५०-९९) और कीर्तिवर्मा ( १०४९–११०० ई० ) हुये थे। राजा घड्कके राजत्वकालमें

१-हिवि०, भा० ५ ए० ७४१। २-माई०, प्र० ११०। ३-मप्राजैस्मा०, ए० ६३।

जैनधर्म उन्नति पर था। खुजराहोमें इन्हीं राजासे आदर प्राप्त सूर्यवंशी पाहिलने सन ९५४ में जिननाथके मंदिरको अनेक उद्यान दान किये थे। सं० १२१५ को गृहपतिकुलंक पाहिलके पुत्र दंडने एक जैन-विम्बकी प्रतिष्ठा कराई थी। विटाईका प्रसिद्ध मंदिर भी इसी समयका बना हुआ है। यहांके नं० २५ वाले मंदिरमें राजपुत्र श्री जयसिंहका उल्लेख है। उपसे ही अन्य लोगोंने भी अनेक जैनमंदिर बनवाये थे। सन् १२०३में चन्देलोंको मुसलमानोंने जीत लिया था। दसवीं शताब्दिके लगभग बह्नाड़ प्रान्तमें ईल नामक राजा प्रसिद्ध हो गया है। यह जैनी था। इसने राजा ईल और सन् १०००में अपने नामसे ईलिचपुर (ईले-**जैनधर्मका अभ्युद्य।** शपुर) नगर बसाया था। मुसलमानोंके हाथों वह मारागया था। " 'भक्तामरकथा' (का०२०) से प्रगट है कि नागपुरमें भी लगभग इसी समय नाभिराज नामक एक जैनधर्मानुयायी राजा था। अोर ' प्रभावक चरित्र ' से प्रगट

से प्रगट है कि नागपुरमें भी लगभग इसी समय नाभिराज नामक एक जैनधर्मानुयायी राजा था। जौर 'प्रभावक चरित्र 'से प्रगट है कि सं० ११७४ में नागपुरका राजा आल्हादन नामका था, जो जैनाचार्य मुनिचन्द्रका शिष्य था। किन्तु बहाड़ प्रान्तमें विक्रमकी आठवीं शताब्दिसे दसवीं शताब्दि तक क्रमशः चालुक्य और राष्ट्रकूट राजाओंका राज्य रहा था। ये दोनोंही राजवंश जैनधर्मके पोषक थे; इस कारण उक्तकालमें जैनधर्मका यहां खूब प्रचार रहा था।

१-मप्राद्यस्मा०, पृ० ११६-११७ । २-हिवि०, भा० ५ पृ० -६८० । ३-संप्राजैस्मा०, पृ० ४३ । ४-मप्राजैस्मा०, पृ० १४ - भूमिका । ५-जैप्र०, पृ० २४० । \*-डिजैवा० पृ० ४२ । ६-मप्रा-जैस्मा०, पृ० १४ भूमिका ।

मध्यप्रान्तका सबसे बड़ा राजवंश कलच्रियोंका था; जिनका प्राबल्य ८ वीं व ९ वीं शताब्दिमें खूव रहा मध्यप्रांतमें जैनधर्म। था। एक समय कलचृरि राज्य बंगालसे गुजरात और बनारससे कर्णाटक तक फैला हुआ था और इस वंशके राजाओंका प्रेम जैन धर्मसे विशेष था। जैन धर्मानुयायी राष्ट्रकूटवंशी राजाओंके साथ इनके विवाह सम्बन्ध हुये थे। कलचृरियोंकी राजधानी त्रिपुरी और रतनपुर थे। इन स्था-नोंमें अनेक जैन मृर्तियां और खंडहर मिलते हैं। बड़गांव (जब-लपुर) के जैन शिलालेखोंमें कलचूरी राजा कर्णदेवका उल्लेख है; जिनका युद्ध कीर्तिवर्मन चन्देलेसे हुआ था। दे देवपुरसे प्राप्त एक जैन मृर्तिपर भी सं० ९०७ का कलचूरी वंशका लेख है। लखना-दोनके किलेसे एक भन्न शिलालेख १० वीं शताब्दिका मिला है, जिससे प्रकट है कि विक्रमसेनने जैन तीर्थंकरकी भक्तिमें मंदिर बनवाया था। कलचूरिवंशके बड़े प्रतापी नरेश विज्ञल (विजयसिं-हदेव सन् ११८०) के पक्के जैन धर्मानुयायी होनेके प्रमाण उपलब्ध हैं; किन्तु इसी राजाके समयसे कलचूरि राजदरबारमें जैनियोंका जोर घट गया और शैवधर्मका प्राबल्य बढ़ा था। जैनधर्म राजाश्रयविहीन क्षीण अवस्य होगया, पर उसका सर्वथा लोप न होसका। स्वयं कलचूरि वंशमें जैन धर्मका प्रभाव बना ही रहा। मध्यप्रान्तमें जो जैन कलवार सहस्रोंकी संख्यामें मिलते हैं; वे इन्हीं कलचूरियोंकी संतान हैं।

१-पूर्व०, पृ० ८-१०। २-मप्राजैस्मा०, पृ० १६। ३-पूर्व० पृ०२३ । ४ – पूर्व० भूमिका पृ०११ – १२ ।

नवीं और दशवीं शताब्दिमें मध्यभारतमें भी जैनोंकी विशेष उन्नित और कीर्ति फैली हुई थी। धाराके धाराका राजवंश और नरेशोंने जैन धर्मको खूब अपनाया था। यह जैन धर्म। परमारवंशके राजा थे। इस वंशकी नींव उपेन्द्र नामक सरदारने ९ वीं शताब्दिमें

डाली थी। परमार राजाओं द्वारा संस्कृत साहित्यकी विशेष उन्नित हुई थी। इसी वंशमें सुप्रसिद्ध राजा भोज हुआ था। वह सन १०१८ ई०में धारानगरीकी गद्दीपर बैठा था। धारा उस समय मालवाकी राजधानी थी, उसने बहुतसे राज्योंको जीता था। भोज चड़ा विद्याप्रेमी था, कहते हैं कि ज्योतिष शास्त्र, वास्तुविद्या, पद्यरचना आदि विषयोंपर उसने कई ग्रन्थ लिखे हैं। उसने धारामें एक विद्यापीठ स्थापित किया था और उसमें शिलाओंपर काव्य, व्याक-रण तथा ज्योतिषके ग्रन्थ खुदवाकर रक्ते थे। इस विद्यापीठको तोडकर पीछेसे मुसलमानोंने मसजिद बनाई।' व्याकरणमें जैन ग्रन्थ 'कातन्त्र' के अनेक सूत्र धाराकी भोजशालामें सर्पबद्ध उकेरे हुये है। भोज एक बड़ा आदर्श राजा था, उसने अनेक जैन और अजैन विद्वानोंका सम्मान किया था। वह सन् १०६० ई० तक राज्य करता रहा था। भोजके वंशज १३ वीं शताब्दि ई० तक मालवामें राज्य करते रहे; परन्तु अन्तमें मुसलमानोंने उन्हें भी परा-जित किया था।

मालवाके परमारोंमें मुंजनरेश भी एक पराक्रमी और विद्वान

१-भाइ० पृ० १०९ । २-अहिइं०, पृ० १६ ।

राजा ग्रुंज और जैन विद्वान्। राजा था। वह विद्वानोंका बहुत बड़ा आश्र-यदाता था। उसके दरबारमें धनपाल, पद्म-गुप्त, धनंजय, धनिक, हलायुध आदि अनेक विद्वान् थे। धंजनरेशसे जैनाचार्य महासे-

नसूरिने विशेष सम्मान पाया था। मुंजके उत्तराधिकारी सिंधुराजके एक महासामन्तके अनुरोधसे उनने ' प्रद्युम्नचरित ' काव्यकी रचना की थी। ै मुंजके दरबारी कवि धनपाल काश्यपगोत्री ब्राह्मण उज्जै-नके निवासी थे। वह अच्छे विद्वान थे और जैनोंका उनसे विशेष समागम रहा था। धनपालका छोटा भाई जैन होगया था; परन्तु उन्हें जैनोंसे घृणा थी। इसी कारण वह जैनोंके केन्द्र उज्जैनको छोड़-कर धारामें जारहे, वहां उन्होंने वि० सं० १०२९ में 'पाइलच्छी नाममाला ' नामक प्राकृत कोष अपनी छोटी बहन सुन्दरीके लिए ·बनाया था । वह भी विदुषी थी और कविता करती थी । अन्तत: <sup>्</sup>धनपाल अपने म.ई शोभनके उपदेशसे कट्टर जैन हो गया था । उसने जीवहिंसा रोकनेके लिये राजा भोजको उपदेश दिया था। ्तथा जैन हो जाने पर 'तिलकमक्षरी' की रचना की थी। 'ऋषभ-पञ्चाशिका' भी इसी कविकी बनाई हुई है'।<sup>3</sup> कवि धनक्षयने 'दशरूपक' नामका ग्रंथ बनवाया था। श्री शुभचन्द्राचार्य भी राजा मुंजके समयमें हुये थे और यह राजपुत्र थे। इन्होंने 'ज्ञानावर्णव ' ग्रंथकी रचना की थी। कहते हैं कि कवि भृतृहिर इन्हींके भाई थे। "

१-भाष्रारा०, भा० १ पृ० १०० । २-मप्राजैस्मा० भूमिकाः पृ• २० | ३-माप्रा०, भा० १ पृ० १०३-१०४ । ४-मजैइ०, पृ० ५४-५५ ।

राजा मुंजके समयमें ही प्रसिद्ध दिगम्बर जैनाचार्य श्री अमि-तगतिजी हुये थे। यह माथुरसंघीय माधव-अमितगति आचार्य। सेनके शिष्य थे। कहते हैं कि वि० सं० १०२५ के कुछ पहिले इनका जन्म हुआ

था। 'आचार्यवर्य अमितगति वड़े भारी विद्वान और कवि थे। इनकी असाधारण विद्वत्ताका परिचय पानेको इनके ग्रंथोंका मनन करना चाहिए । रचना सरल और सुखसाध्य होनेपर भी बड़ी गंभीर और मधुर है। संस्कृत भाषापर इनका अच्छा अधिकार था। इन्होंने अपने 'धर्मपरीक्षा' नामक ग्रंथको केवल दो महीनेमें लिखकर समाप्त किया था; जिसे पढ़कर लोग मुग्ध हो जाते हैं। सन १०१३ ई० में यह ग्रंथ पूर्ण हुआ था। इसके पहले सन् ९९३में आचार्यवर्यने 'सुभाषित रत्नसंदोह' नामक ग्रंथ रचा था। इनके अतिरिक्त उन्होंने (१) श्रावकाचार (२) भावनाद्वात्रिंशति, (३) पंचसंग्रह, (४) जम्बृ-द्वीप प्रज्ञप्ति, (५) चन्द्र प्रज्ञप्ति, (६) सार्द्धद्वयद्वीप प्रज्ञप्ति, (७) व्याख्याप्रज्ञप्ति, (८) योगसार प्रभृति ग्रंथ रचे थे। 'पंचसंग्रह' नामक ग्रंथको आपने राजा भोजके पिता सिंधुराजके समयमें लिखा था। उसकी प्रशस्तिमें आचार्यवर्य अपनेको गौतम गणधरके समान लिखते हैं । उनके अद्वितीय ग्रंथोंको प्रकाश**में** लानेकी आवश्यक्ता है । <sup>1</sup> श्री महाकवि सामदेवसूरि इन आचार्यके समकालीन थे; जिन्होंने यश-स्तिलकचम्पू, नीतिवाक्यामृत आदि ग्रंथ रचे थे। अमितगतिजीके गुरु माधवसेनके सहपाठी प्रसिद्ध विद्वान आचार्य देवसेन थे; जिन्होंने

१-हिवि०, भा० २ पृ० ६४।

सं० ९०९ में धारानगरके पार्श्वनाथ चैत्यालयमें 'दर्शनसार' ग्रंथकी रचनाकी थी।\*

राजा भोजका युद्ध गुजरातके चालुक्य राजा भीमसे हुआ थाः परन्तु अन्तमें इन दोनोंके बीच सन्धि हो राजा भोज ओर गई थी। राजा भोजके जैन सेनापति कुल-चन्द्रने अनहिलवाडामें भीमको हरा दिया जैनधर्म । था। राजा भोजके दरबारमें जैनोंका सम्मान

विशेष था: यद्यपि वह स्वयं शैव था। 'वह जैनों और हिन्दुओंके शास्त्रार्थका बड़ा अनुरागी था।' श्रवणवेलगोलसे प्राप्त संभवतः सन् १११५ ई०के लेखसे प्रगट है कि भोजने प्रभाचन्द्र जैनाचार्यके पैर पूजे थे। दूबकुण्डबाल शिलालेखसे प्रगट है कि 'भोजके सामने सभामें शान्तिसेन नामक जैनने सैकड़ों विद्वानोंको हराया था। क्यों कि उन्होंने उसके पहले अम्बरसेन आदि जैन विद्वानोंका सामना किया था।' भोजकी सभामें काल्रिदास, वररुचि, सुबन्धु, बाण, अमर, राम--देव, हरिवंश, शङ्गर, कलिङ्ग, कर्पूर, विनायक, मदन, राजशेखर, माघ, धनपाल, सीता, मानतुङ्ग, आदि विद्वानोंका होना बताया जाता है।

धनपाल जैन थे, यह पहले लिखा जाचुका है। शोभनके जैन होनेपर भोजने कुछ समयतक जैनोंका धारामें आना बंद कर दिया था। कालिदास कवि मेघदूत आदि ग्रंथोंके रचयिता कालिदाससे भिन्न थे। इनकी स्पर्द्धा जैनाचार्य मानतुङ्गजीसे विशेष थी। इनके उक्सानेपर भोजने मानतुङ्गाचार्यको अडतालीस कोठरियोंके भीतर

<sup>\*-</sup>विर०, पृ० ११५। १-भाष्राए०, भा० १ पृ० ११५। २- भाषाए०, भा० १ पृ० ११८-१२१ !

बंधवाकर डलवा दिया था; परन्तु वह अपने 'आत्मबलसे बन्धनमुक्त होगये थे। इस कारावासकी दशामें ही मुनि मानतुङ्गजीने प्रसिद्ध 'मक्तामरस्तोत्र' रचा था; जिसका छ्यालीसवां काव्य रचते र ही उनके बन्धन अपने आप नष्ट होगये थे। उनके माहात्म्यसे प्रभावित हो, कहते हैं कि राजा भोज और किव कालिदास भी जैन धर्मानुयायी होगये थे। जैन किव धनंजय भी राजा भोजके समकालीन बताये जाते हैं। इन्होंने अपने पुत्रको स्पदंशके विषसे मुक्त करनेके लिये 'विषापहार स्तोत्र' की रचना की थी। इनके अन्य प्रन्थ नाममाला, द्विसंधानकाव्य, विषापहारस्तोत्र, वैश्वकिनधंटु आदि हैं। ब्रह्मदेवके अनुसार 'द्रव्यसंग्रह' के कर्त्ता श्री नेमिचंद्राचार्य श्री भोजदेवके दरबारमें थे। नयनंदि नामक जैनाचार्यने अपना 'सुदर्शन चरित्र' इन्होंके राजत्वकालमें समाप्त किया था।

भोजने चालीस वर्षतक राज्य किया थें। और उसके बाद संभवतः उसका पुत्र जयसिंह गद्दीपर बैठा था। इसके समयमें राजा भोजके साम्राज्यपर विपत्तिके बादल छागये थे, जिनको इसके उत्त-राधिकारी उदयादित्यने दूर किया था।

राजा भोजका समकालीन कच्छपघात (कच्छवाहा) वंशी राजा अभिमन्यु था; और उसकी प्रशंसा स्वयं भोज-

द्बकुंडके कच्छवाहे राज़ने की थी। यह राजा चड़ोभनगर (दृबकुंड़— व जैनश्रेष्टी दाहड़। शिवपुर) से राज्य करता था। इसके नाती विक्रमिसंहका एक शिलालेख संवत् ११४५

१-भक्तामर कथा-जैप्र० पृ० २३९ । २-मजैइ० पृ० ५६ । ३-मप्राजैस्मा०, भूमिका पृ० २० । ४-महिई०, पृ० ३१७ ।

का दृबकुंड़के जैनमंदिरसे मिला है; जिसमें वहांके जैनश्रेष्टी दाहड़ द्वारा निर्मित जैनमंदिरको महाराज़ विक्रमसिंहने जो दान दिया था, उसका उल्लेख है। दाहड़ जायसपुरसे आये हुये विणक जासूकके वंशमें था। उसके बड़े भाई ऋषिको विक्रमसिंहने श्रेष्टीपद प्रदान किया था। दाहड़ने श्री लाटवागटगणके जैनाचार्य विजयकीर्तिके उपदेशसे भव्य जैनमंदिर बनवाया था। यह कच्छप राजा परमारोंके सामन्त प्रतीत होते हैं।

मालवाके परमारोंमें नरवर्मा भी प्रसिद्ध राजा था। गुजरातके राजा जयसिंहसे उसका युद्ध हुआ था; जिसमें राजा नरवर्मीके सम- उसे पराजित होना पड़ा था। नरवर्मी विद्वान

राजा नरवमाक सम- उस पराजित होना पड़ा था। नरवमा विद्वान यमें जैन धर्म। था, सन् ११०४ की नागपुरवाली प्रशस्ति उसीकी रचना है। उदयादित्यके निर्माण किये

हुये वर्णों तथा नामों एवं धातुओंके प्रत्ययोंके नागबंध चित्र उसने 'उन' गांव (इन्दोर) में खुदवाये थे। 'ये वहांके जैन मंदिरमें अब भी मौजूद हैं। यह मंदिर पहले विद्यालय था। विद्या और दानमें नरवमांकी तुलना भोजसे की जाती थी। उसके समयमें भी मालवा विद्यापीठ समझा जाता था और जैन तथा वैदिक मतावलंबियोंके बीच शास्त्रार्थ भी हुये थे। महाकालके मंदिरमें जैनाचार्य रत्नसूरि और शैव विद्याशिववादीका परस्पर एक बड़ा भारी शास्त्रार्थ हुआ था। जैनाचार्य समुद्रघोष भी नरवर्माकी सभामें मौजूद थे और उसकी विद्वत्तापर नरवर्म बड़े प्रसन्न थे। अभयदेवसृरिके 'जयन्तकाल्य' की

१-मप्राजैस्मा॰ पृ॰ ७३-७६ । २-भाप्रारा॰ भा॰ ३ पृ॰ १९५ । ३-मप्राजैस्मा॰ पृ॰ ९२ ।

प्रशस्तिमें नरवर्माका जैन वहुभमृरिके चरणोंपर मिर झुकाना लिखा है। नरवर्माके पुत्र यशोवमीने अपनी ओरसे जैनधर्मावलम्बी मंत्री जैनचंद्रको गुजरातका हाकिम नियत किया था। परमार राजाओंका सम्पर्क गुजरातसे होनेका ही यह परिणाम प्रतीत होता है कि इवेतां-ंबर जैन!चार्य भी मालवाकी ओर आगये थे और उन्होंने राजदरबारमें मान्यता प्राप्त की थी।

इसी वंशका विनध्यवर्मा नामक राजा भी विद्याका बड़ा अनु-रागी था, उसके मंत्रीका नाम बिल्हण था। कविवर आज्ञाधर् । कविवर आशाधरकी मित्रता इनसे अधिक थी। आशाधर एक प्रसिद्ध जैन पण्डित ्होगये हैं । ई० सन् ११९२ में दिल्लीका चौहान राजा पृथ्वीराज ञाहाबुद्दीन गोरीसे हार गया था; इस कारण उत्तरी भारतमें मुसल-मानोंका आतंक छा गया था। अनेक हिंदू विद्वानोंको अपना देश छोड़ना पड़ा था। कविवर आशाधर भी ऐसे विद्वानोंमेंसे एक ·थे । मृरुमें आशाधर सपाद्रुक्ष देशके मंडलकर ( मांडलगढ़— मेवाड़ ) नामक य्रामके निवासी थे । तब यह देश चौहानोंके अज-मेर राज्यके अंतर्गत था । आशाधरजीका जन्म वि० सं० १२३५ के लगभग बघेरवाल जैन श्रेष्टी सहक्षणकी भार्या रत्नीकी कोखसे हुआ था । मुसलमानोंके आतन्कसे वचनेके लिये आशाधर सपरि-वार धारानगरीमें जाबसे थे । धारानगरीमें उन्होंने वादिराज पं० धरसेनके शिप्य पं ० महावीरसे जैनेन्द्र व्याकरण और जैन सिद्धांत

१-भाषारा० मा० १ पृ० १४४-१४५ । २-भाषारा० मा० १ प्र० १५६ ।

पढ़े थे। आशाधरकी स्त्री सरस्वतीमे छाहड़ नामक पुत्र हुआ था; जिसने धाराके महाराजाधिराज अर्जुनदेवको अपने गुणोंसे मोहित कर लिया था। वह भी अपने 'पिताकी तरह बड़ा भारी विद्वान था । विन्ध्यवर्माका विल्हण मंत्री आशायरको कविराज कहा करता था । इनकी कविताका विद्वान वहुत आदर करते थे । यहांतक कि ंजैन मुनि उदयसेनने उन्हें · कलि कालिदास 'की उपाधि दी थी। मुनि मदनकीर्तिने उन्हें 'प्रज्ञाका पुंज' अर्थात् विद्याका भण्डार कहकर पुकारा था। कवि विल्हणने उन्होंकी मित्रतासे प्रेरित हो कर 'कर्ण--संदरी नाटिका'के मंगलाचरणमें जिनदेवको नमस्कार किया था। यह नाटिका अणहिलपाटनके राजा कर्णके जैनमंत्री सम्पत्करके बनवाये हुये आदिनाथ भगवानके यात्रामहोत्सवके लिये बनाई गई थी।

आशाधरजीके एक शिष्य मदनोपाध्याय थे। यह माहाराज अर्जुनदेवके राजगुरु और महाकवि थे । यह अर्जुनदेव विन्ध्यव-मिक पुत्र थे। आशाधर और उनके पुत्रने इनको भी अपने गुणोंसे असत्र कर लिया था। मदनोगध्यायके अतिरिक्त आशाधरने देवेन्द्र आदि विद्वानोंको व्याकरण, विशास्कीर्ति आदिको तर्कशास्त्र और विनयचंद्र आदिको जैन सिद्धांत पढ़ाया था । उससे आशाधरकी विद्वता, पढ़ानेकी शक्ति और परोपकारशीलताका पता चलता है। उनके स्वयं गृहस्थ होनेपर भी बड़े २ मुनि उनके पास विद्याध्ययन करने आते थे । राजा अर्जुनवर्गाके राज्य समयमें जैनधर्मकी उन्नतिके लिये आशाधर नालछा ( नलकच्छपुर ) के नेमिनाथजीके मन्दिरमें जारहे थे। नाल्छा उस समय जैनधर्मका केंद्र था। कविराजने अनेक अमूल्य ग्रंथ रचकर एवं अन्य उपायों द्वारा जैनवर्मका मस्तक

ऊंचा किया था। उनके रचे हुये ग्रन्थ बहुत ही अपूर्व हैं। उनके ग्रंथोंमें 'सागारधर्मामृत' विशेष उल्लेखनीय है। 'अध्यात्मरहस्य' नामक मन्थ कविराजने अपने पिताकी आज्ञासे बनाया था। उनके पिता धारामें आकर अर्जुनदेवके सन्धिविम्रहिक मंत्री होगत्रे थे। कविराजके बनाये हुए ग्रंथोंके नाम इस प्रकार हैं:—

" (१) प्रमेय रत्नाकर (स्याद्वाद मतका तर्क ग्रंथ), (२) भरतेश्वराभ्युदय काव्य और उसकी टीका, (३) धर्मामृत शास्त्र टीका सहित ( जैन मुनि और श्रावकोंके आचारका अन्थ ), (४) राजी-मनी विप्रलम्भ ( नेमिनाथ विषयक खण्डकाव्य ), (५) अध्यातम रहस्य ( योगका ), (६) मूलारायना टीका, इष्टोपदेश टीका, चतु-विंशतिस्तव आदिकी टीका, (७) किया कलाप (अमरकोष टीका), (८) रुद्रटकृत काव्यालंकारपर टीका, (९) सटीक सहस्रनाम स्तव, (१०) सटीक जिनयज्ञ कल्प, (११) त्रिषष्ठि स्मृति ( आर्ष महा-पुराणके आधारपर ६३ महापुरुषोंकी कथा ), (१२) नित्य महोद्योत ( जिन पूजन ), (१३) रत्नत्रयविधान और (१४) वाग्भटसंहिता (वैद्यक) पर अष्टांग हृदयोद्योत नामकी टीका । उल्लिखित ग्रन्थों-मेंसे त्रिषष्ठि स्पृति वि० सं० १२९२ में और भव्य कुमुदचंद्रिका नामकी धर्मामृत शास्त्रप्र शिका वि० सं० १३०० में समाप्त हुई। यह धर्मामृत शास्त्र भी आशाधरने देवपालदेवके पुत्र जैतुगिदेवके ही समयमें बनाया था।"2

कविवर अर्हदासने आशाधरजीके उपदेशसे जैनधर्म ग्रहण

१-विर०, पृ० ९५-११४। २-भाष्रारा•, भा० १ पृ० १५७।

किया था। उनका रचा हुआ 'मुनिमुत्रतकाव्य ' विशेष प्रिमिद्ध है। क्वेतांबर प्रन्थ 'चतुर्विशति प्रबन्ध में लिखा है (मं० १४०५) कि उज्जैनीमें विशालकीर्ति नामक दिगम्बर साधु थे। उन्होंने वादि-योंको पराजित करके 'महाप्रमाणिक ' पदवी पाई थी। यह संभवतः आशाधरजीके ही शिष्य थे। इन्होंने कर्णाटक देशमें जाकर विजय-पुर नरेशके दरबारमें आदर पाया था और अनेक विद्वानोंको परा-जित किया था। किंतु अंतमें वह मुनिपदसे अष्ट होगये थे।

उत्तर और मध्यमारतकी तरह बंगाल और ओड़ीसामें भी जैन धर्मका अस्तिन्व ईसवी १३ वीं शताब्दितक

बंगाल और ओड़ी- रहा था। 'भक्तामरकथा'से प्रगट है कि इसः सामें जैनधर्म। समयमें चम्पापुरका राजा कर्ण जैनी था।

भगवान् महावीरकी जन्म नगरी विशालाका राजा लोकपाल भी जैनधर्म भक्त था। विशालामें जब ह्रयेनत्सांग पहुंचा था, तब उसे बहुत जैनी मिले थे। यहांसे कई मुद्रायें ऐसी मिली हैं ज़िनपर तीर्थंकरोंकी पादुकायें हैं। तथापि सन् २०० के लगभगवाली मुहरपर 'महारक महाराजः धिराज'का उल्लेख है। पटनाका राजा धात्रीवाहन था, ज़िसकी कामलता नामक कन्या बड़ी विद्यासम्पन्न थी। ये शिवभूषण नामक ज़ैनमुनिके उपदेशसे जैनी हुये थे। गौड़ देशका राजा प्रजापित प्रारम्भमें बौद्धधर्मी था; परन्तु जैनसाधु मितसागरकी वादशक्तिपर मुग्ध होकर यह राजा और प्रजा जैनी हुये थे। तामलुक नगरमें महेम नामक जैन सेठ बड़ा प्रसिद्ध था। वह

१-जैहि॰, भा॰ १९ पृ० ४८५। २-जैप्र० पृ० २४०। ३-बंबिओजैस्मा० पृ० २३-२६।

सिंहरुद्वीपसे जहाजों द्वारा व्यापार करता था। तामूलक जैनोंका सिद्धक्षेत्र है। उक्त राजा और सेठ संभवतः ७वीं ८वीं शताब्दीमें हुये होंगे; क्योंकि इन शताब्दियोंमें बङ्गाल्में दिगम्बर जैनोंका अधिक प्राबल्य था; जैसा कि चीन यात्री हुएनत्सांगके कथनसे प्रगट है। ९ वीं शताब्दिसे १२ वीं शताब्दि तक बंगालमें पालवंशके राजाओंका अधिकार रहा था और ये बौद्धधर्मात्रयायी थे ! इनके बाद ११ वीं शताब्दिके लगभग सेनवंशका अभ्युदय हुआ था। सेनवंशका सम्पर्क मूलमें जैनधर्मसे प्रगट होता है; परन्तु माल्रम नहीं कि बंगालमें सेनवंशी राजाओंने जैनधर्मको संरक्षण दिया था या नहीं।

इस प्रकार इस कालमें यहांपर राजाश्रय विहीन होकर जैन धर्म अपना प्राबल्य खो चला और मुसलमानोंके आक्रमणके साथ वह यहां नष्टपायः होगया । किंतु बंगाल, विहार, ओड़ीसा प्रांतोंसे जैनोंका जो अत्यधिक पुरातत्व इस कालका मिलता है, उससे इस समय जैनधर्मका जनसाधारणमें बहु पचलित होना प्रमाणित है। राजग्रहीमें एक जैनगुफापरके लेखसे प्रगट है कि इसी समयके लग-भग परम तेजस्वी आचार्य वैरदेवकी अध्यक्षतामें वहां एक जैनसंघ था। राजगिरीसे एक ऐसा सिका भी मिला है, जिनपर गुप्तकालके अक्षरोंमें ' जिनरक्षितस्य ' लिखा है; इससे उस सिकेका चालक राजा जैनधर्मानुयायी प्रगट होता है। राजगिरि जैनोंका प्राचीन तीर्थ है। सम्मेदशिखर, चम्पापुर, पावापुर, कुंडलपुर आदि जैन तीर्थ

१-जेप्र० पृ० २४१-२४३ । २-वीर वर्ष ३ पृ० ३७१ । ३ -बीर वर्ष ४ पृ० ३२८-३३२ । ४-बंबिओ जस्मा० पृ० १६ ।

भी बंगाल-बिहारमें हैं। मानभूम जिलेके सराक लोग आज भी वहां-पर फैले हुये प्राचीन जैनधर्मको प्रगट कर रहे हैं। ये प्राचीन जैन श्रावक हैं। सिंहभूम जिलेपर एक समय जैनोंका अधिकार था। वहां इन प्राचीन श्रावकोंने जंगलोंमें धुसकर तांबेकी काने सोधीं थीं और अपने धार्मिक स्मारक वहां बनवाये थे। वामन घाटीसे दो ताम्रपत्र १२०० ई०के मिले हैं जिनसे प्रगट है कि मयुरमं जके मंजवंशके राजाओंने बहुतसे याम जिनमंदिरोंको मेट किये थे। इस वंशके संस्थापक वीरभद्र थे, जो एक करोड़ साधुओंके गुरु थे। ये जैन थे। ऐसे ही और भी अनेक जैन लेख बिखरे हुये पड़े हैं। जो हो, बंगालमें भगवान महावीरके समयसे लेकर ७ वीं शताबिद ई० तक जैनधर्म सफलतापूर्वक फैला हुआ था।

ओडीसामें खारवेलके वंशजोंके बाद आन्ध्रवंशका अधिकार

होगया था और ये प्रायः बौद्धधर्मानुयायी ओड़ीसाके अंतिम थे। उपरांत ययाति केसरी द्वारा स्थापित राजा व जैनधर्म । केसरी वंशने वहां १२ वीं शताब्दितक राज्य किया था । उनके समयमें जैनधर्मका

पुनरूत्थान हुआ माऌम होता है; क्योंकि उद्योतकेसरी राजाके राज्य-कालके कई जैन लेख मिले हैं, जिनसे वहांपर जैनाचार्यों द्वारा धर्म प्रचार होनेका बोध होता है । इन आचार्योंमें ग्रुभचंद्र और यशनंदि उल्लेखनीय हैं । जब गङ्गराजाओंका अधिकार ओड़ीसापर हुआ तो उन्होंने चरण-बाह्मणोंके कहनेसे जैनियोंको बहुत सताया। इस अत्याचारसे जैनोंका अस्तित्व ही वहां मुश्किल होगया।

१-पूर्वे० पृ० ६५-६६ । २-पूर्व प्र० ९२-१०४।

उत्तरीय और पूर्वीय भारतके समान ही दक्षिण भारत और राजपूतानामें भी जैनधर्म अपना प्रभाव जमाए राजपूतानामें तत्कालीन हुये था। दक्षिण भारतका विशद वर्णन तो जैनधर्म । इस भागके तृतीय खंडमें किया जायगा, किन्तु राजपूतानामें जैनधर्मके प्रभावका दिग्दर्शन यहां करा देना अनुचित न होगा। राजपूताना जिसको पुरातन कालमें 'मरुभूमि' कहते थे, जैनधर्मके सम्पर्कमें एक अतीव प्राचीन कालसे आगया था। यदि हम इतिहासातीत कालकी बातको जाने दें और केवल भगवान महावीरजीके समयसे ही इस सम्बन्धमें विचार करें तो प्रगट होता है कि जैनधर्मका प्रचार वहां भगवान् महावीर द्वारा हुआ था। उनके बाद मीर्य्य सम्राट् चंद्रगुप्त और संप्रति आदिके प्रशंसनीय प्रयत्नोंके फलस्वरूप जैनधर्मका मस्तक वहां बहुत ऊंचा रहा था । ईसाकी प्रारम्भिक शताब्दियोंसे करीबर तेर-हवीं शताब्दि तक जैनधर्म राजपूतानेमें राजाश्रयमें रहकर फलता— फूलता रहा था। किन्हीं विद्वानोंका यह ख्याल है कि राजपूत लोगोंपर जैनधर्मकी अहिंसात्मक शिक्षा कुछ भी प्रभाव नहीं डाल सकी थी। किंतु बात वास्तवमें यों नहीं है। जैनधर्मकी अहिंसा-रमक शिक्षा किसी भी प्राणीके लोकिक कार्योंमें बाधा पहुंचानेवाली नहीं है। बड़े २ जैन राजाओं और सेनापतियोंने बढ़ चढ़कर रुड़ा-इयां लड़ी हैं, यह बात पूर्व पृष्ठोंके अवलोकनसे स्पष्ट है। उसपर राजपुत्रों (क्षत्रियों) का जन्म ही उस महापुरुष द्वारा हुआ है, जिसने जैनधर्मकी नींव इस कालमें खखी थी।

भगवान् ऋषभदेव ही क्षत्रियोंके आदिपुरुष हैं। इस दत्रामें

क्षत्रियों द्वारा उसको सन्मान न मिलना एक असंभव बात है। कर्नल टॉड सा॰ने जो राजपूतोंकी उत्पत्ति आजू पर्वतपर अग्निकुण्डसे हुई लिखी है, उससे भी इन लोगोंका जैनधर्मसे बहु संपर्क प्रमाणित है। टॉड सा॰ लिखते हैं कि 'पराक्रमकारी जैन लोगोंकी चढ़ाई से अपने धर्मकी रक्षा करनेको ब्राह्मणोंने अग्निकुल उत्पन्न किया। परन्तु मुसलमानोंकी चढ़ाई के समय अग्निकुलके अधिकांश लोग जैन होगये।' अग्निकुलके सोलंकी, परमार आदि राजपूत वंश इस मुसलमानोंके आक्रमणके पहलेसे ही जैनधर्मको आश्रय देरहे थे, यह लिखा जाचुका है। आजूपर जहां अग्निकुण्ड जलाकर अग्निवंशकी स्थापना की गई थी, वहां आदिनाथ भगवानकी पाषाण पूर्ति वेदीपर बिराजमान है। धि

राजपृतानामें उदयपुरके राणाओंका वंश प्रसिद्ध है। जैन
धर्मकी मान्यता इस वंशमें एक अतीव प्राचीन
मेवाडके राणावंशमें कालसे प्रगट होती है। आज मी मेवाड़जैनधर्म। राजवंशमें जैनधर्मको विशेष सम्मान प्राप्त है।
इस वंशकी उत्पत्ति उसी वंशसे हुई मानी
जाती है; जिसमें प्रथम तीर्थकर भगवान ऋषभदेवका जन्म हुआ था।
राणाओंके आदिपुरुष गुहिल नामक क्षत्री ई० स० ५६८में हुये थे।
कर्नल टांड सा० कहते हैं कि गिल्होत् कुलके आदिपुरुष भी जैनधर्ममें
दीक्षित थे। इसी कारण गिल्होतकुलके राजा लोग अपने पितृपुरुषोंके
धर्मपर अनुराग करते रहे हैं। अतः प्रारंभसे ही राजाश्रय पाकर

१-टॉड, राजस्थान (वेङ्कटेश्वर प्रेस) भा० १ पृ० ५२-५७। २-राई०, भा० १ पृ० ३६९। ३-टॉरा०, भा० १ पृ० ७१५।

जैनधर्म मेवाड़में खूब फलाफ़्ला है। मेवाड़की प्रार्चान कीर्तियां इस बातकी साक्षी हैं। चितौड़में जैन कीर्तिस्तंभ एक अपूर्व जैन शिल्प है। उसके नीचे एक पाषाण खंड परके सं० ९५२के लेखसे उस समय वहांपर बहुतसे दिगंबर जैनियोंका होना प्रगट है। र जैन कीर्ति-स्तंभको दिगंबर संप्रदायके बघेरवाल महाजन सा (साह) नामके पुत्र जीजाने वि० सं०की १४ वीं शताब्दिके उत्तरार्द्धमें बनवाया था। इस स्तंभके पास ही एक प्राचीन जैन मंदिर भी मौजूद है। चित्रीड़में गोमुखके निकट महाराणा रायमलके समयका बना हुआ एक और जैनमंदिर है; जिसकी मूर्ति दक्षिणसे लाई गई थी।<sup>इ</sup>

उदयपुरमें विशेष मान्य और प्राचीन जैन स्थान केशरियाजी ऋषभदेवका है। यहांकी मृति अध्यन्त प्राचीन है। व दिगंबर जैना-चार्य श्री धर्मचन्द्रजीका सन्मान और विनय महाराणा हम्मीर किया करते थे। मं सं० १२९५ में रामपालदेवका राज्य था, तब गोहिल-वंशीय उद्धरणके पुत्र राजदेवने, जो रामपालके आधीन था, करका बीसवां भाग नादलाईके जैनमंदिरको पूज़ाके वास्ते दिया था। (मप्राजैस्मा० पृ० १४७) नादालके पद्मप्रभके मंदिरमें सं० १२१५ के लेखसे प्रगट है कि राणा ज़गतिसहके मंत्री जयमल्लने वह मंदिर बनवाया था। वि० सं० १३३५ (१२७१ई०)में रावल समरसिंह-की माता जयतलदेवीने चितौड़में स्याम पार्श्वनाथका मंदिर बनवाया

१-मप्राजैस्मा०, पृ० १३४ । २-राइ०, भा० १ पृ० ३५२-३५४। ३-राई०, भा०१ पृ०३४६। ४-'श्री धर्मचन्द्रोऽजनि तस्य पट्टे हमीरभूपालसमर्चनीय: ।' जैहि॰, भा॰ ६ अंक ७-८ पृ॰ २६।

था। इनके उपरान्त महाराणा भीमसिंह, कुम्भ इत्यादिने जनधर्मके लिये जो किया, वह हम तीसरे भागमें देखेंगे।

राजपूतानामें उदयपुरके बाद मारवाड्की विशेष प्रसिद्धि है। राजपूतानावासी वैश्य ' मारवाड़ी ' नामसे मारवाड्में जैनधर्म । सर्वत्र प्रख्यात् हैं । सन् १२२६के लगभग मारवाड़में राठौर क्षत्रियोंका अधिकार होगया था । राठौर अथवा राष्ट्रकूट वंशके पूर्वजोंमें जैनधर्मकी मर्यादा विशेष रही थी । मारवाडके राठौरोंमें चक्रेश्वरी देवीकी विशेष मान्यता है; र जो तीर्भक्करकी शासन देवता हैं। मारवाड राठौर वंशके चौथे राजा राव रायपालजीके तेरह पुत्र थे; जिनमें ज्येष्ठ पुत्र कनकपाल वि०सं० १३०१ में राज्याधिकारी हुये थे। शेष पुत्रोंमें एक मोहनजी नामक भी थे । मोहनजीने अपना दूसरा विवाह एक श्रीश्रीमाल कन्यासे किया था; जिससे उनके सप्तसेन नामक पुत्र हुआ था। सप्तसेनने जैनधर्म स्वीकार कर लिया था और वह ओसवाल जैनियोंमें सम्मि-लित होगया था। उसकी संतान आजकलके मुहणोत ओसवाल हैं। मारवाड्के राज्यशासनमें उनका हाथ रहा है। उनमें मंत्री और सेनापति कई हुये हैं ।<sup>ड</sup> मुह्णोतोंके अतिरिक्त जोधपुर राजमें मंडारी ओसवालोंका भी हस्तक्षेप रहा है। भंडारी ओसवाल अपनी उत्पत्ति अजमेरके चौहान घरानेसे बताते हैं हनके पितामह राव रुक्षमण (लखमसी)ने अजमेरके घरानेसे अलग हो नाडौलमें अपना एक प्रथक

१-राई॰, मा॰ १ पृ॰ ३८१। २-भाषारा॰, मा॰ ३ पृ॰, ११८-१२९। ३-सडिजै॰, पृ॰ ३३-३४ व भाषारा॰, मा॰ ३ पृ॰ १२७।

राजकुल स्थापित किया था। लखमसी एक महापुरुष और वीर देश-भक्त था । उसने अन्हिलवाड्से कर व चित्तौड्के राजासे खिराज वसूल किया था। नाडौलका किला उसीने बनवाया था। उसके २४ पुत्र थे; जिनमें एक दादराव थे। भण्डारी कुलके जन्मदाता यही थे ! सन् ९९२ ई० में श्री यशोभद्र सूरीके उपदेशसे उन्होंने जैनधर्म ग्रहण किया था । दादराव राजभंडारके अधिकारी थे । इसी कारण उनका वंश 'भण्डारी' नामसे परिचित हुआ है । जोधपुरमें जबसे यह लोग आये तबसे इनकी मान्यता राजदर्बारमें खूब है और ये बड़े २ पदोंपर रहे हैं। नाडौलके चौहान राजाओंकी भी उन्होंने खूब सेवा की थी। वि० सं १२४१ में भण्डारी यशोवीर पल ग्रामके अधिकारी बना दिये गये थे। उन्होंने महाराज समर-सिंहदेव शी आज्ञानुसार एक जैन मंदिरका जीर्णोद्धार कराया था । भंडारी मिगल इसी राजाओंके मंत्रियोंमेंसे एक थे। नाडौलके कई एक राजाओं और रानियोंने जैन मंदिरोंके लिये दान दिये थे। .उनके पुण्यमई कार्योसे यह बात बिल्कुल स्पष्ट है कि मारवाड़के राज-वंशपर जैनधर्मका खूब प्रभाव था ।

चौहान राज़कुलमें प्रख्यात् राजा अल्हणदेव थे। उन्होंने सन ११६२ में नाडोलके श्री महावीरजीके जैन नाडोलके चौहान मंदिरके लिये दान किया था। अल्हणके और जैन धर्म। पिता अश्वराज थे और उसने वि० सं० १२०९ से १२१८ तक चालुक्य नृप कुमा-रपाल जैनके सामन्तरूपमें राज्य किया था। जैनधर्मको उसने खूब

१-सडिजे०, पृ० ३५-३७ । २-डिजेबा०, भा० १ पृ० ४३ ।

अपनाया था, उसने एक आज्ञापत्र निकालकर महीनेके कई दिनोंमें हिंसाका निषेध कर दिया था। दादरावको जैनधर्मभुक्त बनानेवाले यशोभद्रस्रिके उत्तराधिकारी सालिस्रि थे और वह चौहानवंशके भूषण कहे गये हैं। इससे उनका चौहान राजकुमार होना प्रगट है। इस उल्लेखसे स्पष्ट है कि जैनधर्मने चौहान राजकुलमें कितना गहन और घनिष्ट सम्बन्ध पालिया था। उपरोक्त अल्हणदेवके तीन पुत्र (१) केल्हाण, (२) गजसिंह और (३) कीर्तिपाल थे। कीर्ति-पालका पुत्र अभयपाल था। इसने और इसके भाई लखनपालने अपनी माता महिबलदेवीके साथ वि० सं० १२३३ में जैन मंदिरको इसलिए दान दिया था कि उससे शान्तिनाथ तीर्थकरका उत्सव मनाया जाया करे।

राजपूतानामें राठौर क्षत्रियोंका राज्य पहलेसे होनेके चिह्न

मिलते हैं। हस्तिकुंडी (हथूंडी) से एक लेख

हस्तिकुंडीके राठौड़ोंमें सन् ९९७ ई०का मिला है, उससे वहांपर
जैनधम। राठौड़ोंका राज्य होना प्रमाणित है। हथूंडीके राठौरोंकी वंशावली हरिवर्मा नामक
राजासे प्रारम्भ की गई है। इसका पुत्र विदम्धराज था, जो इसके
बाद सन् ९१६ ई० में राज्याधिकारी हुआ था। विदम्धराज जैन
धर्मानुयायी था। उसने ऋषभदेवजीका एक भव्य मंदिर बनवाया
था और बलभद्र मुनिकी कृपासे उसके लिए भूमिदान किया था।
विदम्धका पुत्र मम्मट था। उसने उक्त दानको बढ़ा दिया था। वह

१-सडिजै॰, पृ॰ ३५ व ३६। २-डिजैबा॰, मा॰ १ पृ॰ १२। ३-भाष्रारा॰, भा॰ ३ पृ॰ ९१-९२।

सन् ९३९ ई० में शासन करता था। उसका पुत्र धवल एक पराक्रमी राजा था। अपने बाबा और पिताके समान वह भी जैन धर्मानुयायी था। मेवाड़पर जब माठवाके राजा मुझने हमला किया था, तब वह उससे लड़ा था। सांभारके चौहान राजा दुर्लभराजसे नाडोलके चौहान राजा महेन्द्रकी रक्षा की थी। और अनहिलवा डाके सोलंकी राजा मूलराज द्वारा नष्ट होते हुये धरणीवाहको आश्रय दिया था। वृद्धावस्थाके कारण धवलने सन् ९९० के लगभग राज्यभार अपने पुत्र बालप्रसादको सौंप दिया था। धवलके राज्यकालमें शांतिभद्दने श्री ऋषभदेवजीके बिम्बकी प्रतिष्ठा की थी और उसे विद्म्थराज द्वारा बनवाये गये मंदिरमें स्थापित की थी। धवलने इस मंदिरका जीणोंद्धार कराया। इसके बाद इस जैनधर्म प्रभावक वंशका कुछ हाल नहीं मिलता। हस्तिकुंडिया गच्छके मुनियोंको इनने आश्रय दिया था।

राज़पूतानामें मण्डोरके प्रतिहार वंशमें भी जैन धर्म आदर पाचुका है। इस राजवंशकी उत्पत्तिके विष-मंडोरके प्रतिहारों द्वारा यमें कहा जाता है कि हरिश्चन्द्र नामक एक जैनधर्मका उत्कर्ष। विद्वान् विप्र था और प्रारम्भमें वह किसी राज़ाका प्रतिहार था। उसकी क्षत्रियवंशकी

रानी भद्रासे चार पुत्र—(१) भोगभट, (२) कक, (३) रिजल और (४) दद्द हुए। उन्होंने मांडव्यपुर (मण्डोर) के दुर्गपर कब्जा करके एक ऊंचा कोट बनवाया था। इस वंशका सर्व अंतिम राजा कक्कुक बड़ी प्रसिद्ध था। उसके दो लेख घटियालेसे वि० सं०

१-मप्राजैस्मा०, पृ० १६२। २-राइ०, भा० १ पृ० १४८-१४९।

९१८ के मिले हैं, जिनसे प्रगट होता है कि 'उसने अपने सच्चा-रित्रसे मरु, माइ, वह, तमणी, अज्ञ (आर्य) एवं गुर्ज्जरत्राके लोगोंका अनुराग प्राप्त किया, बडणाणय मण्डलमें पहाड़परकी पिल्लयों (पालों, भीलोंके गांवां) को जलाया, रोहित्सकूप (घटि-याले) के निकट गांवमें हुट (हाट) बनवाकर महाज्ञनोंको वसवाया, और मड्डोअर (मंडोर) तथा रोहिन्सकूप गावोंमें जयस्तंभ स्थापित किये। कक्कक न्यायी प्रजापालक एवं विद्वान था। और संस्कृतमें काव्य रचना करता था। उसके लेखके प्रारम्भमें श्री जिननाथ (जिनेन्द्रदेव) को नमस्कार किया गया है और उसमें एक जैन मंदिर बनवानेका उल्लेख है। इस कारण इस राजाका जैन धर्मानु-यायी होना प्रगट है। सं० १२०० के लगभग नाडौलके चौहान राजाओंने मंडोरपर अधिकार जमा लिया था।

मालवेके परमार राजा वाक्यितराजके दूसरे पुत्र डम्बरसिंहके वंशमें वागड़के परमार हैं। उनके अधिका-वागड़ प्रांतमें जैनधर्म। रमें वांसवाड़ा और डूंगरपुरके राज्य थे। उनकी राजधानी उत्थूणक नगर (अथूणी) था। यहांके संवत ११६६ के एक जैन शिलालेखसे प्रगट है कि वागड़ प्रांतमें भी जैनधर्म अच्छी उन्नत दशापर था। सं० ११६६ में परमार वंशी विजयराजका राज्य था। नागरवंशी भूषण नामक जैन

१-राइ०, भा० १ पृ० १५१-१५२। २-'ॐ सग्गापवग्ग-मग्गं पदमं सयलाण कारणं देवं। णीसेस दुरिभदल्णं परमगुरुं णमह् जिणणाहं॥'-प्राचीन लिपिमाला, पृ० ६५। ३-भाष्रारा०, भा० १ पृ० १७४।

श्रेष्टी वहां रहते थे। उन्होंने श्री वृषभदेवका एक सुन्दर मंदिर बन-वाया था और भगवानकी दर्शनीय प्रतिमा प्रतिष्ठा कराकर विराजमान कराई थी। माथुरान्वयी श्री छत्रसेनाचार्यने उसकी प्रतिष्ठा कराई थी। यह नागर जैनी तलपाटकपत्तनके निवासी थे। इनके पूर्वजोंमें 'अंवर' नामक व्यक्ति एक प्रसिद्ध वैद्य थे। जैन वासनासे वह इतने अनु-वासित थे कि उनकी रग २ में जैनधर्म व्याप्त था। वह देशव्रती थे और चक्रेक्वरी देवी उनकी सेवा करती थी। झारोली (सिरोही) के श्री शांतिनाथ मंदिरके शिलालेखसे प्रगट है कि परमार राजा धारावर्षकी रानी शृंगारदेवीने सं० १२५५ में उक्त मंदिरको भूमि-दान किया था। ( मप्राजैस्मा० ए० १६९)

राजपृतानेमें चौहान राजाओंने पांचवीं शताब्दिके लगभग अजमेरको बसाकर उसे अपनी राजधानी अजमेरके चौहान बनाया था। अजमेरके चौहानोंमें जैनधर्मका राजा व जैनधर्म। आदर रहा था। इस वंशके चौथे राजा जय-राजका उल्लेख जैन ग्रंथ 'चतुर्विशतिप्रबन्ध' में

है। इस वंशके राजाओंका उल्लेख बीजोल्यां ( मेवाड़ ) के जैन शिलालेखमें खूब दिया हुआ है। बीजोल्यांका पंचायतन पार्श्वनाथ मंदिर एक अतिशय क्षेत्र है। वहां मंदिरके बाहर भट्टारकोंकी निष-धिकायें भी हैं। जिनसे पता चलता है कि एक समय यह स्थान ज़ैनोंका मुख्य केन्द्र था। पहले दिगम्बर संप्रदायके पोरबाड़ महाजन लोलाकने यहां पार्श्वनाथजीका तथा सात अन्य मंदिर वनवाये

१-जैहि॰, भा॰ १३ पृ॰ ३३२ । २-भाष्रारा॰ भा॰ १ पृ॰ २२५-२२९ ।

थे। उनके ट्रंट जानेपर ये पांच मंदिर बनवाये गये हैं। दो चट्टानोंपर लेख खुदे हुए हैं। उनमेंसे एक वि० सं० १२२६ फालगुण वदी ३ का चौहान राज़ा सोमेश्वरके समयका लोलाकका खुदवाया हुआ है. ज़िसमें लोलाक एवं उनके पूर्वज़ोंके धर्म-कार्योका खूब वर्णन है। अजमेरके चौहान राजा पृथ्वीराज (दूसरे) ने मोराकुरी गांव और चौहान नृप सोमेश्वरने रेवणा गांव श्री पार्श्वनाथज़ीके उक्त मंदिरको मेट किये थे। दूसरे चट्टानपर 'उन्नत शिखर पुराण' खुदा हुआ है। इन उल्लेखोंमे अजमेरके चौहान राजाओंका नैनधर्मके प्रति अनुराग प्रगट है।

पन्द्रहवीं शताब्दी तक राज़पूतानाके समान सिंघ और पञ्जा-बमें भी जैनोंका उल्लेखनीय अस्तित्व था। सिंधु ओर पंजाबमें मध्यकालके बने हुये जैन मंदिर आदि इस जैनधर्म। बातके साक्षी हैं। सन् १२४०ई०में ब्रह्मक्षत्र गोत्रके अल्हण और दोल्हणने पञ्जाबमें कांगडा जिलेके कीर प्राममें एक महावीर स्वामीका मंदिर बनवाया था। तक्षशिलाके पासवाले जैन अतिशय क्षेत्रपर भी इस समयका जैन शिल्प मिलता है। सं०१४८४में जयसागर उपाध्याय द्वारा रचित 'विज्ञप्तित्रिवेणिः' नामक पुस्तकसे प्रकट है कि उनके पहलेसे सिंघ और पञ्जाबमें जैनोंकी घनी वस्ती थी। मरुकोट्ट, नंदनवन और कोटिल्रमाम आदि प्रसिद्ध जैनतीर्थ थे। 'सर्वसाधारण जनताको और राजादिकोंको भी उस समय जैनधर्मसे बहुत कुछ सहानुभूति थी।'

१-राइ०, भा० १ पृ०३६३ । २-डिजेबा०, भा० १ पृ०४२। ३-एजाइं नोट्स ।

तब पंजावमें नगरकोट, ज़ो आनकल कोट कांगडा नामसे प्रसिद्ध है, एक मुख्य जैनतीर्थ था। इवेतांबर जैनोंके भी वहां चार मंदिर थे। वहांका राजा जैनधर्मसे सहानुभृति रखता था। उसके दीवान दि० जैन धर्मानुयायी थे।

इस कालमें ज़ैनधर्मकी उन्नित करनेके लिये जैनाचार्योको अच्छा सुभीता रहा था। जहां आठवी तत्कालीन दिगम्बर शताब्दिके लगभग शङ्कराचार्यकी दिग्विनयके जैन संघ। समक्ष एकवार जैनधर्मको भारी धका पहुँचा था, वहां उपरांत कालमें राजाश्रय पाकर

वह फिर फलने-फ्लने लगा। हम पहले देख आये हैं कि दिगंबर ज़ैनाचार्यों का केन्द्र भद्लपुर (दक्षिण) से हटकर उज्जैन आगया था। पट्टाविल्यों से प्रगट है कि सन् १०५८ ई० तक उज्जैन ही जैना-चार्यों का मुख्य स्थान रहा था। उपरान्त वारानगर उनकी कर्मस्थली रही थी। सं० १२६८ में वहां से हटकर वह केन्द्रस्थल ग्वालि-यरमें जा पहुँचा था। अजमेर और चित्तौड़ भी इन दिगम्बर जैना-चार्यों के लीलास्थल रहे थे। इस प्रकार इस कालमें दिगंबर जैन संघका आगमन दक्षिणकी ओरसे उत्तरकी ओर हुआ था। दक्षिण भारतीय जैनों की मान्यता है कि एक लक्ष्मीसेन नामक जैनाचार्य बड़े भारी विद्वान प्रसिद्ध थे। उन्होंने जैनोंके चार विद्यापीठ स्थापित किये थे; जिनमें तीन दक्षिणभारतमें और एक दिल्लीमें था। इससे

१-जैहि॰, भा॰ १३ पृ॰ ८१। २-इंऐ॰ भा॰ २० पृ॰ ३५१ = ३५५ व जैहि॰, भा॰ ६-७-८ पृ॰ ३२। ३-जैग॰, भा॰ २२ पृ॰ ३७।

भी पट्टावलियोंके उक्त कथनका समर्थन होता है। श्वेताम्बर जैनोंका लीलास्थल मुख्यतः गुजरात ही रहा है! जिस समय ग्वालियरमें दिगम्बर जैन पट्ट था, उस समय सं० १२९६ में रत्नकीर्ति नामक एक प्रसिद्ध जैनाचार्य थे । 'वह स्थाद्वादवियाके समुद्र थे, वालब्रह्म-चारी थे, तपसी थे, दयाल थे. उनके शिष्य नाना देशोमें फैले हुए थे।

> उस समयके दिगंबर जैन संघमें उज्जैनका संघ प्रख्यात था। उस संघमें तव निम्नलिखित आचार्य हुये

उज्जैन व वाराका संघ। थे। <sup>२</sup>—(१) अनंतकीर्ति सन् ७०८ ई०, (२) धर्मनिन्द सन् ७२८ ई०, (३) वि-

द्यानन्दि सन् ७५१ ई०, (४) रामचन्द्र ७८३ ई०, (५) राम-कीर्ति ७९० ई०, (६) अभयचंत्र ८२१ ई०, (७) नरचन्द्र ८४० ई०, (८) नागचंद्र ८५९ ई०,(९) हरितन्दि ८८२ ई०, (१०) हिरचंद्र ८९१ ई०, (११) महीचन्द्र ९१७ ई०, (१२) माघचन्द्र ९३३ ई०, (१३) लक्ष्मीचंद्र ९६६ ई०, (१४) गुण-कीर्ति ९७० ई०, (१५) गुणचन्द्र ९९१ ई०, (१६) लोकचंद्र १००९ ई०, (१७) श्रुतकीर्ति १०२२ ई०, (१८) भावचन्द्र १०३७ ई०, (१९) महीचन्द्र १०५८ ई० ।

उज्जैनके उपरान्त दिगम्बर मुनियोंका केन्द्र विन्ध्याचल पर्वतके निकट स्थित वारानगर नामक स्थान हुआ था । वारा प्राचीनका-लसे ही जैनधर्मका किला था। आटवीं या नवीं शताब्दिमें वहां श्री पद्मनंदि मुनिने 'जम्बृद्धीपप्रज्ञित'की रचना की थी । इस प्रन्थकी

१-जैहि०, भा० ६ अंक ७-८ टु० २६ **। २-जैहि०, भा० ६** बङ्क ५-८ पृ० ३०-३१।

प्रशस्तिमें लिखा है कि "वारा नगरमें शांति नामक राजाका राज्यः था । यह नगर धनधान्यसे पूर्ण था । सम्यग्दष्टि-जनोंसे, मुनियोंके समूहसे और जैनमंदिरोंसे भूषित था। राजा शान्ति जिनशासन-बत्सल, वीर और नरपति संपूजित था। श्री पद्मनंदिजीने अपने गुरु आदि रूपमें इन दिगम्बर मुनियोंका उल्लेख किया है; वीरनंदि, बलनंदि, ऋषि विजयगुरु, माघनंदि. सकलचंद्र और श्रीनंदि। वारानगरके संघमें उपरान्त निम्नाङ्कित आचार्योका अस्तित्व मिलता है।

(१) माघचन्द्र सन् १०८३ ई०, (२) ब्रह्मनंदि १०८७ ई०, (३) शिवनंदि १०९१ ई०, (४) विश्वचन्द्र १०९८ ई०, (५) हरिनन्दि (सिंहनंदि) १०९९ ई०, (६) भावनंदि ११०३ ई० (७) देवनंदि १११० ई०, (८) विद्याचन्द्र १११३ ई०, (९) सूरचन्द्र १११९ ई०, (१०) माघनंदि ११२७ ई०, (११) ज्ञाननंदि ११३१ ई० (१२) गंगकीर्ति ११४२ । गंग-कीर्तिके पश्चात् वारानगरके स्थानपर संघका केन्द्र ग्वालियर होगया था । बारहवीं शताब्दिके अंततक वहां जैनधर्मका खूब उत्कर्ष हुआ। किंतु सन् १२०७ में भट्टारक वसन्तकीर्तिने अजमेरको अपनाः केन्द्र बनाया ।

उक्त दिगंबर जैनाचार्य देशभरमें सर्वत्र विहार करके धर्मोद्योत करते थे। परवादियोंसे वाद करनेमें उन्हें प्रसिद्ध दिगंबराचार्य। आनन्द आता था। वि० सं० १०२५ में अल्ल नामक राजाकी सभामें दिगम्बराचा-

१-जैसासं०, भा० १ बङ्क ४ पृ० १५०। २-जैहि०, भा० ६ संक ७-८ पृ० ३१ व इंऐ० २०-३५४।

र्यका वाद एक श्वेतांबर आचार्यसे हुआ था। तेरहवीं शताब्दिमें अनन्तवीर्य नामक एक दिगंबराचार्य प्रसिद्ध नैयायिक और वादी थे। उन्होंने अगणित वादियोंको गतमद किया था। इसी समयके लगभग गुणकीर्ति नामक महामुनि विशद धर्म-प्रचारक थे। उन्होंके उपदेशसे पद्मनाभ नामक कायस्थ कविने 'यशोधरचरित्र' की रचना की थी। आसी जिलेका देवगढ़ नामक स्थान भी मध्यकालमें दिगंबर मुनियोंका केन्द्र था। वहां भी कई दिगंबरचार्य हुये थे, जिनके शिप्योंने अनेक धर्मकार्य किये थे। वि० सं० १२२३ में मुनि देवनंदिके शिप्य मुनि रामचन्द्रजी राज्यमान्य थे। सन् १२९५ में आचार्य महासेन दिक्षणभारतसे दिल्ली आये थे और उन्होंने बादशाह अलाउद्दीनके दर-बारमें ब्राह्मण पंडितोंसे वाद करके जैनधर्मकी अपूर्व प्रभावना की थी!

ईसवी प्रथम शताब्दिके प्रारम्भमें श्वेताम्बर संप्रदायके अलग

होजानेसे यद्यपि निर्यन्थ वीतरागवृत्ति पर

मुनि धर्म। संकटके बादल जरा हलके पड़ गये थे; किन्तु

श्वेताम्बर जैनोंकी अभिवृद्धिके साथ वह

फिरसे जोर पकड़ गये थे। दिगम्बर जैन संघमें भी निर्प्रन्थवृत्तिमें अपवाद प्रारंभ हो गया; किन्तु भगवत् कुन्दकुन्द, जिनसेन, अमि-तगित इत्यादि जैनाचार्योके समक्ष वह अधिक प्रभावशाली नहीं हो सका; यद्यपि काल महाराजकी कृपासे उसने जड़ अवस्य पकड़ ली। और उसके फलरूप द्राविड़ संघ, काष्टासंघ आदिका प्रादुर्भाव

१-एडिनेवा०, पृ० ४९। २-पूर्व०, पृ० ८६। ३-दिगम्बरत्व स्रोर दि० मुनि पृ० १९१। ४-जैमि०, भा० १४ अंक ८ पृ० ७। ९-दानवीर माणकचन्द्र पृ० ३९।

हुआ था। तथापि अन्तमें निर्यन्थृतिका पतन हुआ और दिगम्बर संघमें भी बस्नधारी भट्टाग्कों (मुनियों) की उत्पत्ति और उनकी मान्यता होने लगी थी। श्री गुणभद्राचार्यजी (८ वीं श०) के समयमें ही दिगम्बर मुनियोंमें शिथिलता घर कर चुकी थी; ऐसा उनकी उक्तियोंसे माल्डम होता है। और पं० आशाधरजीके समयमें दिगम्बरवृत्ति केवल जुगनुके समान चमकती रह गई थी। अतएव यह काल दिगम्बर जैन संघमें एक बड़ी उलटफेर अथवा क्रांतिका समय था। और इस क्रांतिके परिणामरूप प्राचीन सरलवृत्तिको बहुत कुछ धक्का पहुंचा था। सं० ७५३ में मुनि कुमारसेन द्वारा काष्ठसंघकी उत्पत्ति मथुरामें हुई थी। मथुरा अब भी दिगम्बर जैनोंका केन्द्र था। ईसवी तेरहवीं शताब्दि तक पौराणिक हिन्दूधर्मके साथ शैव,

लिङ्गायत, रामानुज पंथ, आदिके भक्तिवाद गृहस्थ धर्म। एवं क्रियाकाण्डने भारतमें खासा प्रभाव जमा लिया था। दक्षिण भारतमें उसकी तृती

बोलने लगी थी। प्राकृत जैनधर्म पर भी इस नूतन धार्मिक वृत्तिका बहुत कुछ असर पड़ा था। जहां एक समय जैन धर्मकी अहिंसा वृत्तिने हिन्दूधर्म पर अपनी गहरी छाप लगाई थी, वहां इस कालमें हिन्दूधर्मके भक्तिवाद और कर्मकाण्डने जैनधर्मके स्वरूपको विकृत बना दिया। जैनधर्ममें जातिभेद यद्यपि प्राकृत रूपमें स्वीकृत था, परन्तु वह पारस्परिक घृणा और द्वेषका कारण नहीं था। उसमें जाति और कुलका मोह मिथ्यात्व माना जाता था। किन्तु ब्राह्मणोंके संसर्गसे जैनधर्मानुयायियोंमें भी जातीय-प्रभेदका भूत सिरपर

१-भमी०, पृ० १-१८ । २-रश्रा०, पृ० २६:।

चढ़ बैठा और तबसे वह बराबर उसे अच्छा नाच नचा रहा है। पहले जैन धर्ममें अग्निपूजा, श्राद्ध तर्पण, यज्ञोपवीत आदिको भी स्थान प्राप्त नहीं था; किन्तु इस कालमें इनका प्रवेश भी उसमें हो गया। जहां 'पद्मपुराण' जैसे प्राचीन ग्रंथमें ब्राह्मणोंका ''सूत्रकण्ठः'' कह कर उपहास उड़ाया है वहां उपरान्तके ग्रंथोंमें यज्ञोपवीत धारण करना श्रावकोंका कर्तव्य बतलाय। गया है। किन्तु पश्चिम भारतमें रहनेके कारण श्वेताम्बर जैनधर्म पर इन बातोंका कम असर पड़ा माल्यम पड़ता है। उनमें यज्ञोपवीत प्रथा प्रचलित नहीं है और न उनमें जातिपांतिके भेदकी कहरता मौजूद है। अभी हालमें एक जर्मन महिलाको शुद्ध करके श्वेताम्बर समाजमें सम्मिलित किया जा चुका है।

अजैनोंको जैनधर्ममें दीक्षित करनेका प्रयास इस कालमें खूब चाल रहा था। शङ्कराचार्यके बाद जैनधर्मी-

अजैनोंकी शुद्धि । त्रतिके समय जैनाचार्योको अपने शिप्य बढ़ानेकी धुन सवार थी । दिगम्बर जैना-

चार्य श्री माघनन्दिजीकी तो यह प्रतिज्ञाशी कि वह जब तक प्रतिदिन पांच अजैनोंको श्रावकधर्ममें दीक्षित नहीं करते थे, तब तक आहार नहीं करते थे। 'महाजनवंशमुक्तावली'से प्रगट है कि ''सं० ११७६ में भी जिनवल्लभसूरिने पिड़हार जातिके राजपूत राजाको जैनी बना-कर महाजन (वैश्य) वंशमें शामिल किया था। उसका दीवान जो कायस्थ था वह भी जैनी होकर महाजन हुआ था। खीची राजपूत जो घाड़ा मारते थे, जैनी हुये थे। श्री जिनभद्रसूरिने राठोरवंशी राज-पूर्तोंको जैनी बनाया था। सं० ११६७ में उन्होंने परमारवंशी राजपूर्तोंको जैनी बना लिया था। सं० ११९६ में जिनदत्तस्रिने एक यद्वंशी राजाको जैनधर्ममें दीक्षित किया था, जो मांस—मदिरा भक्षक था। सं० ११६८ में सोलंकी राजपूत भी जैनधर्मको ग्रहण कर चुंके थे। सं० ११९८ में जैनाचार्यने भाटी राजपूत राजाको भी जैनी किया था। सं० ११८१ में चौहानोंकी २४ जातियां जैनी हुई थीं। दीवान राठी महेश्वरी भी जैनी हुये थे।

श्री नेमिचंद्रसूरिने सं० ११८७ में कितने ही राजपूर्तोंको जैनी किया था। सं० ११९७में सोनीगरा जातके राजपूत राजाको जैनधर्मानुयायी बनाया था।''नागर वैश्य भी पहले जैनधर्ममें दीक्षित किये जा चुके हैं। परवार जैनी भी इसी समयके लगभग जैनधर्ममें दीक्षित किये गये थे। ऐसे ही अन्य बहुतसे छोगोंको जैनाचार्योने जैनधर्मकी शरणमें ला बैठाया था। श्री जिनसेनाचार्यने अपने 'आदि-पुराण'में स्पष्ट लिखा है कि पत्येक मुमुक्षुको जैनधर्मकी दीक्षा देना चाहिये और उसको आजीविकाके अनुसार उसका वर्ण स्थापित करके प्राचीन जैनोंको उसके साथ रोटी-बेटीव्यवहार करना चाहिये। रोटी -बेटीका व्यवहार इस कालमें उच्च वर्णी तक ही सीमित नहीं था; बल्कि शुद्धोंकी कन्यायें प्रहण करली जातीं थी। ै हाँ प्रतिलोभ विवाहका रिवाज बन्द सा हो गया था। स्वयंवर प्रथाका बाहुल्यतासे प्रचार था। खान-पानके लिये भोज्य शुद्धों तकके यहांका शुद्ध निरामिष भोजन प्रहण करना अनुचित नहीं समझा जाता था।

१-बादिपुराण पर्व ३९ श्लो॰ ६१-७१। २-बादिपुराण पर्व ४२। ३-प्रायश्चित समुचय पृ० २१२।

यही कारण है कि जैनाचार्य झट अजैनोंको शुद्ध करके अर्थात जैनधर्ममें दीक्षित करके उनके यहां आहार जैनधर्मकी व्यवहारिक महण कर लेते थे। जैनधर्मकी व्यवहारिक उपयोगिता। उपयोगिता भी उस समय नष्ट नहीं हुई थी। राजपूत क्षत्री भी उसे धारण करते हुये अपने जातीय कर्तव्य असि धर्ममें कुछ भी बाधा आती नहीं पाते थे। सच-मुच जैनधर्म राजनीतिमें बाधक है भी नहीं। आत्मरक्षा अथवा धर्म संरक्षणके लिये शास्त्रविद्याका सीखना उस समय वैद्योंके लिये भी आवद्यक था। इस प्रकार साधारणतः उस समयके जैनधर्मका स्वरूप था।





बाबू कामताप्रसादजीकृत

भगवान महावीर
भगवान पार्धनाथ
भगवान महावीर व म॰ बुद्ध १॥)
सं॰ जैन इतिहास प्र॰ भाग ॥॥॥
लेल हैं।॥
लेल हैं