



ۼڴڰڿۼڴڰڿۼڴڰڿڂڰڰڿڴڰڿۼڴڰڿۼڴڰڿۼڴڰڿ

## संशयतिमिरप्रदीप.

( निर्णयचन्द्रिकाः )



जैन जाति के हितार्थ श्रीउद्यलाल जैन काञ्चलीवाल बड्नगर निवासी ने निर्माण की.

और:--

श्रीयुत सेट जवाहरलाल जी गोधा की सहायता से स्वतंत्रोदय " कार्यालय के मालिक ने प्रकाशित की.

## काशी

चन्द्रप्रभा यन्त्रालय में सेनेजर गौरीशङ्कर लाल के प्रबन्ध से छपा, उद्यलाल जैन काञ्चलीवाल ने छपवाया ।

द्वितीयावृत्ति

# विषय सूची।

|    | विषय.              |          |     |     | पृष्ठ र | ंख्या.     |
|----|--------------------|----------|-----|-----|---------|------------|
| १  | मंगला चरण          | •••      | ••• | ••• | •••     | १          |
| 2  | महर्षियों का उद्दे | হা       | ••• | *** | ***     | <b>ર</b>   |
| 3  | पञ्चामृताभिषेक     | ***      | ••• | ••• | •1•     | R          |
| ૪  | गन्घलपन            | ***      | ••• | ••• | •••     | १९         |
| ષ  | पुष्प पूजन         | •••      | ••• | ••• | •••     | <b>૪</b> ૨ |
| Ę  | नेवंद्य पूजन       | •••      | ••• | *** | •••     | ६४         |
| ૭  | दीप पूजन           | •••      | *** | ••• | ***     | ६७         |
| 4  | फलपुजन             | •••      | *** | ••• | •••     | છ્છ        |
| ९  | पुष्प कल्पना       | •••      | ••• | ••• | •••     | ८२         |
| १० | कलश कारिणीः        | वतुईशी   |     | *** | •••     | <b>58</b>  |
| ११ | सन्मुख पूजन        | •••      | ••• | ••• | •••     | 44         |
| १२ | बेठीपूजन           | •••      | ••• | ••• | • • •   | ९२         |
|    | श्राद्धीनर्णय      | •••      | ••• | *** | •••     | ९८         |
| १४ | आचमन और त          | र्पण     | ••• | ••• | •••     | १००        |
| १५ | गोमय शुद्धि        | •••      | ••• | ••• | •••     | १०४        |
| १६ | दानविषय (दशव       | ान )     | ••• | ••• | •••     | ११३        |
|    | सिद्धान्ताध्ययन    |          | ••• | ••• | •••     | १२३        |
| १८ | मुण्डनविषय (चं     | ौलकर्म ) | ••• | ••• | •••     | १३२        |
| १९ | रात्रिपूजन         | •••      | ••• | *** | •••     | १३९        |
| 20 | जासन देवता         |          |     | ••• | •••     | 886        |

॥ इति ॥

## ॥ श्रीपरमात्मने नमः॥



दिगम्बर जैन सम्प्रदाय में तेरापंथ और वीसंपंथ की कल्पना करना योग्य नहीं है। काल के परिवर्तन से अथवा या कहो कि ज्ञान की मन्दता से और अज्ञान की दिनों दिन बृद्धि होने से ये कल्पनायें चल पड़ी हैं। इनका किसी शास्त्र में नाम निशान तक देखने में नहीं आता। दिगम्बर सम्प्रदाय में ये कल्पनायें कैसे और कब चली इसका मैं ठीक २ निर्णय नहीं कर सकता । परन्तु वर्तमान कालिक प्रवृत्ति और परस्पर की ईषी बुद्धि से इतना कह भी सकता हूँ कि ये कल्पनाये अभि-मान और दुरामह के अधिक जोर होने से चली हैं। अस्त आज इसी विषय की ठीक २ परीक्षा करना है कि सत्य बात क्या है ? परन्तु इसके पहले उस सामग्री की भी आवश्यक्ता पड़ेगी जिससे यथार्थ बात की परीक्षा की जा सके। यह मा-मला धर्म का है और धर्म तीर्थकरों तथा उनकी बाणी के प्रचा-रक महार्थियों के आधार है। इसालिये इस विषम विषय की परीक्षा करने में हम भी उन्हीं का आश्रय स्वीकार करेंगे। यद्यपि दोनों कल्पनाओं को मैं मिथ्या समझता हूँ परन्तु इस का अर्थ यह नहीं समझना चाहिये कि जो सम्प्रदाय किसी प्रकार शास्त्र के मार्ग पर चलती हो उसे भी मैं ठीक न स-मझूं किन्तु वह सम्प्रदाय उससे अवश्य अच्छी है जो शास्त्रीं से सर्वथा प्रातेकल है।

यह पुस्तक निष्णक्ष बुद्धि वालों के लिये सुमार्ग के बताने को आदर्श होगी। इसिलये यदि कोई बात तेरापंथ मंडली के अनुकूल न हो तो वे महाशय यह न समझें कि यह विषय हमारे विरुद्ध और वीसपंथ के सन्तोष कराने के लिये है। अथवा इसी प्रकार कोई बात वीसपंथ सम्प्रदाय के विरुद्ध हो तो वे भी उसका उल्टा अर्थ न करें। किन्तु निष्पक्ष बुद्धि से उभय सम्प्रदाय के महाशय उस पर विचार करें। यही मेरी सविनय प्रार्थना है। मेरा अभिप्राय किसी से ह्रेष वा प्रेम कर ने का नहीं है जो एक को प्रसन्न और एक को नाखुश करने का प्रयन्न कहूँ, किन्तु दोनों पर समबुद्धि है। इसका मतलब यह नहीं कहा जा सकेगा कि इससे में प्राचीन महर्षियों के विरुद्ध लिखने का साहस कहूँगा? उनके बचनो पर तो मेरा हढ़ विश्वास है वे किसी हालत में अलीक नहीं हो सकते। क्योंकि—

## विनथे मुनिवाक्येऽपि प्रामाण्यं वचने कतः

पाठक महाशय ! इस बन्ध के लिखते समय पक्षपात बुद्धि को कोसों दूर रक्खी है और इसी सिद्धान्त पर हमारा पूर्ण भरोसा है। इसलिये यदि कोई बात किसी सज्जन महाशय की समझ में न आवे और यदि वे उसे शास्त्र तथा युक्तियों के द्वारा असिद्ध ठहराने का प्रयत्न करेंगे और वह मेरी समझ में ठीक २ आ जावेगी तो में उसे फौरन छोड़ दूंगा जिस पर पहले मेरा विश्वास था। यह बात में अपने निष्पक्ष हृदय से कहता हूं। अन्यथा मेरा कहना है कि जिस सुमार्ग पर यहे २ विद्वानों का सिद्धान्त है उसी का अनुकरण करना चाहिये। यदि कोई यह कि की जो यह बात कही गई है कि इस पुस्तक के लिखते समय

3

पक्षपात नहीं किया गया है यह असंगत है कि बहुना यदि निष्पक्ष बुद्धि होती तो इसके बनाने के लिये इतना श्रम नहीं उठाना पड़ता इसालिये इस विषय में पक्षपात है या नहीं इसके लिये पुस्तक ही निद्दान है ?

यह बात विचाराधीन है कि पक्षपात किसे कहते हैं मेरी समझ के अनुसार यह पक्षपात नहीं कहा जा सकता । पक्षपात उसे कहते हैं कि जो बात सरासर झँठी है और उसके ही पृष्ट करने का प्रयत्न किया जाय तो बेशक उसे पक्षपात कहना चा-हिये। सो तो हमने नहीं किया है। यही कारण है कि इस प्रन्थ में जितने विषय लिखें हैं उन सब को प्राचीन महर्षियों के अनु-सार लिखने का प्रयत्न किया है। अपने मनोऽनुकूल एक अक्षर भी नहीं लिखा है फिर भी इसे पक्षपात बताना यह पक्षपात नहीं तो क्या है ? फिर तो यों कहना चाहिये कि प्रन्थकारों ने जो जगह २ अन्यमतादिकों का निरास किया है उन सब का कथन पक्षपात से भरा हुआ है। इस तरह के श्रद्धान को सिवाय श्रम के और क्या कहा जा सकता है। और न ऐसे श्रद्धान को षड़े लोग अच्छा कहेंगे। वास्तव में पक्षपात उसे कहना चाहिये जो शास्त्रों के विरुद्ध, प्राचीन प्रवृत्ति के विरुद्ध हो और उसे ही हेयोपादेय के विचार रहित पुष्ट करने का प्रयत्न किया जाय । शास्त्रों के कथनानुसार विषयों के मानने से पक्ष-पात नहीं कहा जा सकता इसी से कहते हैं कि-

युक्तिमद्धचनं यस्य तस्य कार्यः पारिग्रहः ।

इसकी प्रथमा वृत्ति में दूसरे भाग के प्रकाशित करने का विचार किया था परन्तु कितने विशेष कारणों से उसके लायक सामान तयार नहीं कर सके इसलिये उस विचार को स्थिर रख कर कितने और भी विषय इसी में मिला दिये हैं। पाठक इसे ही द्वितीय भाग समझें। यदि हो सका तो फिर कभी उन्हीं विषयों को लिखकर पृथक रूप से प्रकाशित करेंगे जिनको दूसरे भाग में प्रकाशित करने का विचार किया था।

पहले संस्करण में जिनका यह कहना था कि इस मं कटाक्ष विदेश किये गये हैं यद्याप इसे हम स्वीकार करते हैं परन्तु साथ ही यह भी कहे देते हैं कि ये आक्षेप उन आक्षेपों की शतांश कला को भी स्पर्श नहीं कर सकते हैं जो आक्षेप बड़े २ प्राचीन महर्षियों के ऊपर किये जाते हैं। अस्तु,

चन्द्रमा के ऊपर घूल फेंकने से चन्द्रमा की कुछ हानि नहीं है किन्तु वही घूल अपने ऊपर पड़कर अपनी ही हानि की का-रण बनेगी। जो हो उन के दूर करने का भी अब की बार जहां तक हो सका बहुत कुछ प्रयत्न किया गया है आहाा है कि पाठक महोदय पुस्तक को पढ़कर इसका विचार करेंगे।

इसी प्रस्तावना के आगे "मेरा वक्तव्य" शीर्षक लेख लिखा गया है वह स्वतंत्र लेख है उससे पुस्तक का कुछ भी सम्बन्ध नहीं है शायद उसमें कहीं पर लेखनी में कठोरता आगई हो तो पाठक उसे मेरा ही दोष कहें प्रन्थ को लांछन न लगावें। उस लेख में यह क्यों किया गया है इसका कारण लेख में अ-पने आप समुद्धत हो जायगा। स्थिति को देखकर वह भी बुरा नहीं कहा जा सकता। तो भी हम क्षमा की प्रार्थना करते हैं।

> जाति का संवक, उद्यलाल जैन काश्लीवाल !

¥



पाटक ! पुस्तक के लिखने से पहले कुछ अपनी कथा भी कह डालूं जिससे आप लोगों को पुस्तक के बनाने का कारण मालूम हो जाने। बात यह है कि—

## पक्षपात में पड़ रहे जे नर मित के हीन। ज्ञानवन्त निष्पक्ष गहि करे कर्म को छीन।

यह प्राचीन नीति है। इसी का अनुकरण जिन्होंने किया है वे लोक में पूज्य दृष्टि से देखे जाने लगे हैं। परम्तु आज वह समय नहीं रहा। इस समय में तो जिसने इस नीति का जरा सा भी भाग पकड़ा कि वह रसातल में ढकेला गया। कुछ पुराने इतिहास के ऊपर दृष्टि के लगाने से इस विषय के सम्बन्ध में महाराज विभीषण, विद्यानन्द स्वामी आदि महात्माओं के अनेक उदाहरण ऐसे मिलंगे कि जिन्होंने खोटे काम के करने से अपने सहोदर तक को छोड़ दिया। जिन्होंने अपने हित के लिये अपने कुल तक को तिलाञ्जलों दे दी। आज उन्हें कोई बुरा बतावे तो उनकी अत्यन्त मूर्खता कहनी चाहिये। उपर की नीति का भी यही आज्ञाय है कि चाहे हमारा जन्म कहीं भी हुआ हो, इमारा धर्म कुछ भी क्यों न हो यदि वह प्राचीन लोगों के अनुसार आत्महित का साधक न हो तो उसे छोड़ देना चाहिये। बुरी बात के छोड़ने में कोई हर्ज नहीं कहा जा सकता।

यही दशा मेरी भी हुई है मैं पहले उसी मार्ग का अनुयायी था जिस में गन्ध लेपनादि विषयों का निषेध है। और इसी पर बिश्वास भी था। परन्तु समाजमें दो सम्प्रदायों को देखकर छोटी अवस्था से ही यह बुद्धि रहती थी कि यथार्थ बात क्या है? इसी के अनुसार सत्य बात के निर्णय के लिये यथा सामर्थ्य प्रयत्न भी करता रहा । इसी अवसर में जैनमित्र में पञ्चामताभिषेक विषय पर जास्त्रार्थ चल पड़ा। उसी में यह बात भी किसी विद्वान के लेख में देखने में आई कि " मगवत्सोमदेव महाराज ने यशस्तिलक में इस विषय को अच्छी तरह लिखा है जो विक्रम सम्मत (८२१) के समय में इस आरत भारत के तिलक हवे हैं। इस बात के देखने से उसी समय दिल में यह बात समागई कि उक्त प्रन्थ को देखना चाहिये क्योंकि इसके कत्ती प्राचीन हैं और यह उस समय में बना हुआ है जिस समय भट्टारकादिकों की चर्चा का शेष भी नहीं था। यदि इस प्रन्थ में यह बात मिल जावेगी तो अवश्य उसी के अनुसार अपने श्रद्धान को काम में लाना चाहिये।

इस तरह का निश्चय कर लिया था। परन्तु उस समय यह कंटक आकर उपस्थित हुआ कि इस प्रन्थ को कैसे प्राप्त करना चाहिये। न उस वक्त उक्त प्रन्थ मुद्भित ही हो चुका था जो झटिति मंगाकर चित्त की ज्ञान्ति कर ली जाती। इसी से सब उपायों को छोड़ कर सन्तोषाचल की कन्दरा का आश्रय लेना पड़ा था। किसी समय मैं अपने मकान पर किसी काम को कर रहा था उन्हीं दिनों में मेरे मकान के पास के जिनालय में कितने मित्रवर्ग प्राचीन पुस्तकालय की सम्हाल कर रहे थे। इसी अवसर में अपने जननान्तर के ग्रुभ कर्म के उदय से

कहो अथवा आगामी भला होने का चिन्ह कहो जो उसी जिन भारती भवन में "श्री यञास्त्रिक" के भी दर्शन दिखाई पड़े। मित्र महोद्य ने मुझे भी बुलाकर प्रन्थराज के दर्शन कराये। बहुत दिनों की मुरझाई हुई आशालताओं के सिञ्चन करने का मौका भी मिल गया। उसी समय प्रन्थराज के उसी प्रकरण को निकाल कर नयन पथ में लाया लाते ही सुरझाई हुई आशा बल्लरियें हृदयानन्द जल के सम्बन्ध को पाते ही हरी भरी होगई। इसी समय अन्तरात्मा ने भी कह दिया कि यदि तुम्हें अपने भावी कल्याण के करने की इच्छा है आत्मा को नरकों के दुःखों से अछूता रखता चाहते हो तो इसी ग्रंथ शिरोमाणे की सेवा स्वीकार करो । वस ! उसी दिन से प्राचीन विषयों पर दिनों दिन श्रद्धान बढ़ने लगा। पश्चात् और भी अनेक महर्षियों के प्रन्थों में भी ये विषय देखने में आये। इसी कारण एक दिन यह इच्छा हुई कि किसी तरह इन प्राचीन विषयों को प्रका-शित करना चाहिये जिससे लोगों को यह मालूम हो जाय कि जैनमत में जितनी बातें हैं वे निर्दोष हैं। इसी अभिप्राय से इस पुस्तक को लिखी है। वस यही मेरी कथा और पुस्तक के अवतरण का कारण है।

पाठकवृन्द ! अब आप ही अपनी निष्पक्ष हुद्धि से यह बात सुझे समझा दें कि मैंने प्राचीन मुनियों के कथनानुसार अपने श्रद्धान को पलटा उसमें क्या दुरा काम किया ? और यदि सत्य बात के स्वीकार करने को भी बुरा समझ लिया जाय तो क्यों लोगों को दुरे कामों के छोड़ने का उपदेश दिया जाता है? शास्त्रों मे महाराज विभीषण को क्यों स्लाघनीय बताये? एक तरह से तो इन्हें कुल को रसातल में पहुचाने के प्रधान कारण C

#### संशयतिमिरप्रदीप।

कहना चाहिये। खेद ! क्या कोई इस बात को उचित कह स-केगा कि महाराज विभीषण ने यह अच्छा काम नहीं किया ? मुझे खेद के साथ कहना पड़ता है कि लोगों में इतनी समझ के होने पर भी मेरे विषय में उनके "पयःपानं भुजंगानां केवलं विषवर्द्धनम् " इत्यादि असहा उद्दार निकलते हैं। ये उद्दार उन लोगों के हैं जिन्हें मेरा श्रम इष्टजन की तरह समझता था परन्तु आज वह आज्ञा निराज्ञा होकर असहा कष्ट देने लगी है। इसलिये मुझे भी एक नीति का स्रोक लिखनापड़ता है कि-

दुर्जनः परिहर्त्तव्यो गुणोनालंकृतोऽपि सन् । मणिना भूषितः सर्पः किमसौ न भयंकरः ॥

वे इष्ट होने पर भी असत्कल्पनाओं के सम्बन्ध से ऊपर की तरह दूर करने के योग्य हैं। लोगों को चाहिये कि जिसमें अपनी अत्मा का हित होता हो उसी को यहण करें। किसी के कहने में अपने आत्मा को न फसावें क्यांकि आज कल अच्छी बात के कहने वाले बहुत थोंड़े हैं "दुर्लभाः सदुपदेष्टारः" परन्तु बह विषय शास्त्रानुसार होना चाहिये। कोई कुछ क्यों न कहे उसका कुछ भी डर नहीं है और न उन लोगों के कहने से अपने आत्मा को ठग सकता हूं। उन के कहने से मेरा तो कुछ नहीं विंगड़ने का किन्तु वे अपनी आत्मा का अवश्य बुरा कर लेंगे।

पाठक ! मनुष्यों को हर समय में निष्पक्ष होना चाहिये यही कारण है कि "विद्यानन्द स्वामी ने अपनी निष्पक्षता के परिचय में केवल जैनयन्थ के अवण मात्र से अपने जैनी होने का निश्चय कर लिया था। उसी के अनुसार हमें भी सत्पथ के लिये कार्यक्षेत्र में उतरना चाहिये। यही तो सत्कुल और सर्द्धम

## संशयति मिरप्रदीय ।

(A

के पाने का फल है। इतः पर भी बुद्धि को पक्षपात कर्दम से बाहिर न की जाय तो उसके समान और क्या दौभाग्य कहा जा सकेगा १ यह आप ही विचारें। इसी अभिप्राय से एक नीति बेसा ने अपना आश्रय लिखा है कि:—

पक्षपातो ने बीरे न द्वेषः कांपेलादिषु । युक्तिमद्वचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः ॥

इसिलिये इम उन लोगों सेभी सिवनय प्रार्थना करते हैं कि आप भी कुछ देर के लिये पक्षपात का सहारा छोड़ कर एक वक्त प्राचीन सुनियों के कथन पर तथा उनके इतिहासों पर ध्यानको दौड़ा-इये जिससे ठीक २ बातों का पता लग जावे। अब वह समय नहीं है कि लोग उसी अझानान्धकार में अपनी जीवन यात्रा का निर्वाह करते रहेंगे। किन्तु सैंस्कृत देवी के अथवा यों कहो कि प्राचीन विद्या के प्रसार का समय है। इसलिये लोग शीव ही अपने सत्यार्थ मार्ग के प्राप्त करने में साधक होंगे। यही प्रार्थना जिन भगवान के पादमूल में भी करते हैं कि करु-णानिधे! इस निराश्रय जाति का उद्धार करो! जिस से फिर भी अपनी अलौकिक वृत्ति को यह संसार भर में बताने लगे।

#### संशयतिमिरप्रदीप ।



इस बन्ध की प्रथमावृत्ति के प्रकाशित होने पर कितने महानुभावों ने इसे ध्यान से देखा है और याथातथ्य लाभ भी उठाया है। इस से हम अपने पुरुषार्थ को किसी अंश में अच्छा ही समझते हैं और साथ ही उन लोगों के अत्यन्त आभारी हैं जिन्हों ने इस छोटी सी पुस्तक से लाभ उठाकर हमारे परिश्रम को सार्थक बनाने की चेष्टा की है। हमें यह आज्ञा नहीं थी कि इस नवीन पुस्तक को समाज इतनी आदर की दृष्टि से देखेगा परन्तु परमात्मा की द्यादृष्टि से एक तरह हमारा मनोरथ पूर्ण हुआ ही । यही कारण है कि आज हमारा रोम २ विकसित हो रहा है और उत्साह की मात्रा द्विगुणित होती जाती है। इस प्रन्थ के अवलोकन करने का हमारे एक मित्र महोदय को भी मौका मिला है। उन्होंने इस पुस्तक के लेख पर सन्तीप प्रगट करते हुवे साथ ही कुछ और भी प्रश्नों को लिख कर इमारे ऊपर दयादृष्टि की है। वे प्रश्न प्रायः इसी मन्य से सम्बन्ध रखते हैं। उन्हें सर्वोपयोगी होने से पृथक उत्तर न देकर इसी पुस्तक में प्रकाशित किये देते हैं । मित्र महोदय <del>उत्तर को देख कर अपने सन्देह के दूर करने का प्रयत्न करेंगे</del> ऐसी मेरी प्रार्थना है। इसी जगह यह भी प्रगट कर देना अनु-चित न होगा कि यदि किसी सज्जन महाशय को इस पुस्तक के देखने पर जो कुछ सन्हेंह हो तो वे उसे मेरे पास भेजने की अनुप्रह बुद्धि करेंगे । ऐसे पुरुषों का अत्यन्त आभार मानृंगा और जहांतक हो सकेगा अपनी मन्द बुद्धि के माफिक उनके चित्त को शान्त करने का भी शक्ति भर प्रयत्न करता रहुंगा।

### प्रश्न ये हैं---

- (१) नैवेद्य में कच्ची सामग्री का चढ़ाना मेरी समझ में ठीक नहीं है। गृहस्थों के लिये ही जब घर वाहर की रसोई अयोग्य हो जाती है तब उसे पूजन में चढ़ाना कैसे ठीक होगा ?
- (२) दीपक पूजन में कितने छोगों का मत नारियल की गिरी को केशर के रंग में रंगकर चढ़ाने का है वह किसी तरह ठीक भी कहा जाय तो कुछ हानि नहीं दीखती। क्योंकि जब साक्षात्परमात्मा का भी हमें पाषाणादिकों में संकल्प करना पड़ता है तब इस छोटी सी बात में हानि क्या है ?
- (३) हरित फलों का चढ़ाना ठीक नहीं है ?
- (४) दीपक की तरह चावलों को रंग कर पुष्पों की कल्पना करने में भी मेरी समझ में हानि मालूम नहीं देती?
- (५) बैठ कर पूजन करने से खड़े होकर पूजन करना बहुत कुछ योग्य और विनय का सूचक है। जब साधारण राजा महाराजाओं की भी सेवा करने के छिये खड़ा रहना पड़ता है तब त्रेळीक्य नाथ के बराबर बैठ कर पूजन करना कितना अनुचित है?
- (६) जो परिणामों की विशुद्धता सन्मुख पूजन करने से हो

#### संश्यतिमिरप्रदोप।

सकेगी वह विदिशाओं में पूजन करने से नहीं हो सकती। इसी लिये समवसरण में इन्द्रादिदेव भगवान के सन्मुख रहकर पूजनादिक करते हैं फिर यदि हम लोग भी उन्हीं का अनुकरण करें तो क्या हानि है ?

- (७) रात्रि के समय भगवान की पूजन करने को ठीक कहते हो क्या? यह तो जिन धर्म में प्रत्यक्ष दोषास्पद है। जिन धर्म का सिद्धान्त "अहिंसा परमो धर्मः " है और रात्रि में पूजन करने वालों को इसका बिचार रह सकेगा क्या?
- (८) जैनशास्त्र जिन भगवान को छोड़ कर अन्य देवी देवताओं को मिथ्यात्वी बतलाते हैं और साथ ही उनके
  पूजन विधानादिकों का निषेध करते हैं। फिर अन्यत्र
  तो दूर रहा किन्तु खास जिन मन्दिर में जिन भगवान
  के समीप पद्मावती, चकेश्वरी, क्षेत्रपाल और मानभद्र
  आदि की स्थापना और पूजनादिक होना कितना अयोग्य है। अब तुम्हीं इस बात को कहो कि यह मिध्यात्व है या नहीं ? यदि है तो उसके दूर करने का
  प्रयत्न करना चाहिये। यदि इसे भी मिथ्यात्व नहीं
  समझते हो तो कहो इससे भिन्न दूसरा मिथ्यात्व ही
  क्या है ?
- (९) जिन धर्म में श्राद्ध करना योग्य माना है क्या?
- (१०) आचमन और तर्पण का विधान ता ब्राह्मण लोगों में सुना है और उन्हें ही करते देखा है। परन्तु कहते हैं कि जैन धर्म में भी ये बातें पाई जाती हैं फिर यह ध्यान

\$3

में नहीं आता कि जैनधर्म का पृथक पना कैसे जाना जा सकेगा ?

- (११) गोमय से शुद्धि मानना ठीक नहीं है। मैं यह नहीं समझता कि पञ्चेन्द्रियों के पुरीष में भी पवित्रता और अपवित्रता होती है ?
- (१२) मुंडन करवाना ब्राह्मण लोगों का कर्म है उसे जिनमत से अविरुद्ध बतलाना सरासर अन्याय है ?
- (१३) भारों ग्रुक्क चतुर्दशी के दिन कितने लोग तो जल के कलश को द्रव्य के द्वारा न्योछावर करते हैं और कितने भग-वान के चरणों पर चढ़ी हुई पुष्पमाला को करते हैं मेरी समझ के अनुसार पहले वालों की कल्पना ठीक है क्योंकि पुष्पमाला तो एक तरह निर्माल्य हो जाती है और निर्माल्य के महण का कितना पाप होता है इसे तुम जानते ही हो।
- (१४) गृहस्थों के लिये सिद्धान्त पुस्तकों का अध्ययन मना है इस में आप की क्या सम्मिति है ? यह बात समझ में नहीं आती।और फिर यदि ऐसा ही था तो इस विषय के ग्रन्थ ही क्यों रचे गये वे किनके काम में आवेंगे ?
- (१५) कन्या, हाथी, घोड़ा और सुवर्ण आदि पदार्थों के दान देने का जैन प्रथों में स्थल र पर निषेध है। परन्तु मैंने कितने अच्छे र विद्वानों के मुख से यह कहते सुना है कि इन पदार्थों के दान देने में कोई हानि की बात नहीं है। यह आश्चर्य कैसा?

#### संसयतिमिरप्रदीप ।

इस प्रकार ये पन्द्रह प्रश्न किये हैं। पाठक! हम अपनी मन्द बुद्धि के अनुसार जितना कुछ हो सकेगा उतना उत्तर तो शास्त्रानुकूल लिखे ही देते हैं। अत: पर भी यदि कुछ त्रुटि रह जाय अथवा आपके समझ में न आवें तो विशेष बुद्धि-मानों से निर्णय करना चाहिये। क्योंकि—"सर्वः सर्व निर्ह जानाति" यही प्रार्थना मित्र महोदय से भी है।

> ग्रन्थकार— उद्यलाल जैन काशलीवाल.





शरद निशाकर कान्ति सम विशद कान्ति जिन देह। चन्द्रप्रभुजिनदेव के पद्नमुधर मन नेह ॥

इन्द्र साधुजनवृन्द् कर बन्दित चरण त्रिकालः । जगजन चिर सञ्चित कलिल शमन करहु मुनिपाल ॥

त्मगुण जलधि गँभीर अति मुनिपति भी तिहिं पार। रुगैन तो पर का कया जे जन विगत विचार॥

अशरण शरगादयाल चित हे जिन तुम मुख चन्द। जगिमध्यासन्ताप को शीतल करहु अनन्द ॥

.....

( 4 )

तुव यशलता सुद्दावनी भविजन मन अभिराम । कुमिततापसन्तप्त पर करहु द्वाय सुख धाम ॥ ( ६ )

किल्डियनपङ्किनिमग्रजन तिनिहिं निकाशन ग्रूर। प्रभुतुव चरण सरोज विन निहंसनरथ बलपूर॥ (६)

विर उपित अघिविधि विवश आवहिं विघन प्रच्छ १ है क्रपालु शिशु "उदय" पर ईश करहु शतखंड ॥ ( ८ )

तुम प्रभाव इह अल्प अति पुस्तक लिखुँ जन हेतु। सो दुर्लंघ भवजल्लाधि महिंबनो सुटढ़ सुख सेत्॥

## महर्षियौँ का उद्देश।

यदि कहा जाय कि ग्रह्मशों के लिये चाचार्यों का जितना उद्देश है वह प्रायः अग्रभकार्थों की चोर से परिणामों को हटा कर जहां तक हो सके शुभ कार्यों की ओर लगाने का है। ऐसा कहना किसी प्रकार अनुचित न होगा। इस बात को सब कोई जानते हैं कि ग्रह्मथों को दिन रात चपने संसा-रीक कामों में फँसा रहना पड़ता है। उन्हें चपने किये हुये पाप

ş

कर्मी को निर्जरा करने के लिये दिन भर में अच्छी तरह से गायट एक घंटा भी मिलना कठिन हो ऐसी अवस्था में उन्हें संसार के कोडने का उपदेश देना एक तरह से कार्यकारी नहीं कहा जा सकता। इस कहने का यह मतलब नहीं सम-भना चाहिये कि उन होगों की संसार के क्रोडने की उलाट इच्छा रहते हुये भी निषेध हो? नहीं, फिन्तु जो लोग सर्वतया संसार में फँसे हुये हैं जिन्हें उसकी ओर से एक मिनट के लिये भी चसकना दृश्वार है उन्हीं लोगों के बाबत यह कहना है। हां यह माना जा सकता है कि उन लोगों के लिये संसार का निरास करना वेशक कठिन है परन्त इस का यह अर्थ नहीं कहा जा सकता कि ऐसे लोग दिन भर में एक घंटा भी धर्म कार्य में नहीं लगा सकते हीं। श्रीर जिन होगों का दिल संसार सम्बन्धी विषयादिकों से बिक कुल विरक्त हो गया है उन लोगों के लिये किसी तरह का प्रतिबन्ध भी नहीं है कि वे इतनी भवस्थाके सुधरने पर ही संसार के छीडने का प्रयक्त करें। किन्त उनकी इच्छा के अनुसार ऐसे लोगों के लिये सदा ही बन का रास्ता खुका रहता है। परन्तु महर्षियों को तो इन सोगों का भी भला करना दृष्ट है जिन्हें संसार से कही पाने का मौका मिलना कठिन है। यही कारण है कि माचार्यों ने ग्रहस्थों के लिये सब से पहले कल्याण का मार्ग जिन भगवान की पूजन करना बताया है। भगवान की पूजन करने वाली का चित्त जब तक पूजन की ओर चगारहता है तब तक वे मंमार मस्वन्धी बातों से अवश्य पृथक रहते हैं। इसका अनुभव सम लोगों को अच्छी तरह से है जिन्हें जिन देव की सेवा के करने का समय मिला है।

g

#### संशयतिमिरप्रदीप।

पूजन के भी द्रञ्जपूजन और भावपूजन ऐसे दो विकल्प हैं। उसमें भाज यहां पर भावपूजन के विषय को गौण करके द्रञ्जपूजन के विषय को गौण करके द्रञ्जपूजन के विषय पर मौमांसा करेंगे। वैसे तो पूजन भनेक तरह भीर भनेक द्रञ्जों से हो सकतो है परन्तु मुख्यत: जलादि आठ द्रञ्जों से करने का उपदेश है। काल के परिवर्तन से जैनियों में प्राचीन संस्कृत विद्या की कमौ ही गई इसी कारण कितनी कियाओं में फिरफार हो गया है। इसीलिये भाज इस विषय के लिखने को जरूरत पड़ी है। इस इस लिख में क्रम से इस विषय का परिचय करावेंगे कि वर्तमान से किन २ क्रियाओं में अन्तर हो गया है जिन का पुनरुदार होने से जिन मत के यथार्थ उपदेश का पालन हो सर्कगा।

## पञ्जामृताभिषेक ।

पञ्चामृताभिषेक को सगास्त्र होने पर भी कितने लोगों का मत एक नहीं मिलता। कितनों का कहना है कि पञ्चा-मृताभिषेक के करने से जलाभिषेक को भपेचा कुछ भिक्ष लाभ संभव होता तो ठीक भी था परन्तु यह न देख कर उल्टो हानि को संभावना देखो जाती है। इसलिये पञ्चासता भिषेक योग्य नहीं है।

पञ्चास्ताभिषेक में इच्चरसादि मधुर वस्तृएं भी मिली रहती हैं और जब उन्ही मधुर वस्तुओं से जिन प्रतिमाओं का अपभिषेक किया जायगा फिर यह कैसे नहीं कहा जा सकता कि मधुर प्रदार्थों ने संसर्ग से जीवों की उत्पत्ति न होगी?

¥

कदाचित् कहो कि चन्त में जलाभिषेक के होने से उक्त दोष को निवृत्ति हो सकेगी ? परन्तु तो भी यह संभव नहीं होता कि छतादिकों को सचिकणता तत्काल जल से दूर हो जाय-गी। इत्यादि

केवल इसी युक्ति के घाधार पर पश्चास्तामिषिक के निषेध करने को कोई ठोक नहीं कह सकता। यह युक्ति तो तभो ठोक कही जाती जब पञ्चास्तामिषिक करने वाले इच्चरसादिकों से अभिषेक करके ही घमिषेक कर्म की समाप्ति कर देते। सो तो कहीं पर भी देखा नहों जाता। प्रव रही सचिक्रणता की, सोइसका समाधान भी हो सकता है। प्रत्यकारों ने जहां इच्चरसादिकों से घांभषेक करना टिखा है वहीं पर नाना प्रकार के वृच्चादिकों के रसी तथा दिध घादि घान्स पदार्थी से भो करना लिख दिया है और जहां तक मैं ख्याल करता हूं उपर्यंत्र वस्तु घों से घमिषेक करने का यही घाग्य है कि प्रतिमार्थों पर सचिक्रणता अथवा मधुर पदार्थी का संसर्गन रहने पावे। इस विषय का विशेष खुलासा इन्द्रनन्दि पूजासार में देख सकते हैं।

पञ्चामृताभिषेक का नतो पहली युक्ति के आधार पर निषेध हो सकता है और न ट्रमरो युक्ति के द्वारा करना सिंद होता है। क्यों कि ये दोनों ही युक्तियें निराधार हैं। यें तो जिस तरह निषेध की कल्पना है उसी तरह उसका समाधान है। किसी बात के निषेध प्रथवा विधान में केवल युक्तियों की प्रवन्तता ठीक नहीं कही जा सकती। युक्ति के साथ कुछ प्रास्त्र प्रमाण भी होने चाहिये। यदि केवल युक्तियों को प्राधार पर विश्वास करके प्रास्त्रों के प्रचार का विख्लाल निषेध कर दिया

Ê

#### संशयतिमिरप्रदीप।

होता तो, प्राज सम्पूर्ण मत मतान्तरकभी के रसातल में पहुंच गये होते। परन्तु यह कब संभव हो सकता था ? इसी से हमारा कहना है कि पहले शाखों का प्राय्य लेना चाहिये। घौर प्रति भर विविध युक्तियों कं दारा उन्हीं के पुष्ट करने का उपाय करते रहना चाहिये। क्योंकि प्राचीन तंत्त्व ज्ञानियों का अनुभव सत्य चौर यथार्थ कल्याच का कारण है। हम भी घाज प्रकृत विषय को पहले यास्त्रों के हारा खुलासा करते हैं। फिर यथानु इप युक्तियों के हारा भी सिंह करने का प्रयक्त करेंगे।

भगवान् उमास्वामि श्रावकाचार में— शुद्धतोयेचुसिपीभर्दुग्धदध्यास्त्रज्ञै रसै:। सर्वोषधिभिक्ष्यूणैभीवासंस्रापये जिनान्॥

त्रर्थात् —शुइजल, इत्तुरस, घो, दूध, दहो, त्रास्त्ररस **घोर** सर्वोषिधि इत्यादिको से जिनभगवान् का घमिषेक करता हूं।

श्रीवसुनन्दि श्रावकाचार में--

#### गाथा-

गवभावयारजमाहिसेयणिक्ववणणाणणिव्वाणं।
जिन्ह दिणे संजादयं जिण्एवहणं तिह्णे कुळा॥
इक्कुरससिप्यदिश्विरगंधजलपुरणविविष्टक्कसेहिं।
णिसि जागरं च संगीयणाद्याइहिं कायव्वं॥
णन्दीसर्घठदिवसेसु तहा घरणेसु उचियपव्वेसु।
जंकीरई जिणमहिमा वर्णया कालपूजा सा॥

9

भर्षात्—जिस दिन भगवान् के गर्भावतार, जन्माभिषेक, दीक्षाक खाय, झानक खाय और मोचक खाय हुवे हो एस दिन इच्चरस, घो, दही, दूध और गन्धजल इत्यादिकों से भरे हुवे क बसों से यभिषेक करने को, राजि में जागरण तथा संगीत नाटकादि करने को, तथा इसो तरह दसला ख्या, शोड षकारय और रखन थादि योग्य पर्वी में प्रभिषेकादि करने को काल पूजा कहते हैं।

त्रीवामदेव भावसंग्रह में कहते हैं कि— ततः कुश्वं समुद्दार्थ तोयचोचेत्तुसदृशैः। सद्दृष्टतैश्च ततो दुग्वैर्दधिभिः स्नापये जिनम्।

चर्यात्—पश्चात् कलग्रीहार पूर्वक जिन भगवान् का इत्तुरस, प्रास्त्ररस, घी, दूध भीर दही से प्राभिषक करता हूं।

त्रीयोगीन्द्रदेव श्रावकाचार में लिखते हैं कि — जोजिबुएहावद घयपयहिं सुरहिं एहाविज्जद सोद।

सो पावद जोजंकरद एडुपसिंहर छोए।

भर्थीत् — जो जिन भगवान् का घी भीर दूध से स्नान भर्घात् अभिषेक करते हैं वे देवताश्रों के दारा स्नान कराये जाते हैं। इसे सब कोर्द स्वीकार करेंगे कि जो जैसा कर्म करते हैं वे वैसाहो उसका फल भी पार्त हैं।

श्रीयमस्तिसक महाकाञ्च के घटमोछू।स में सिखा है कि— द्राक्षाखर्जूरचोचेन्नुपाचीनामलकोद्ववै:। C

#### संशयतिमिरप्रदीप।

राजादनाम्त्रपूर्गास्थैः स्नापयामि जिनं रसैः॥ षर्यात्—दास्त्र, सजूर, भौर दत्तुरसादिकीं के रस से जिन भगवान् का भमिषेक करता इं।

यीचन्द्रप्रभुचिरित्र में विद्यवर दामोदर उपदेश देते हैं किष्मिषेकं जिनेशानामी चुःसिल्लिधारया ।
यः करोति सुरेस्तेन लभ्यते स सुरालये ॥
जिनाभिषिखनं कृत्वा भन्न्या घृतघटेन्दरः ।
प्रभायुक्तविमानस्य जायते नायकः सुरः ॥
संस्रापयिज्ञिनान्यस्तु सुदुम्धकल्यो विधा ।
चीरशुश्रविमाने स प्राप्नोति भोगसस्पदम् ॥
येनार्चन्तोऽभिषिच्यन्ते पीनद्धिघटेः ग्रुभैः ।
दिधतुष्यविमाने स क्रोडयति निरन्तरम् ॥
सर्वीषध्या जिनेन्द्राङ्गं विचेषयति यो नरः ।
सर्वरोगविनिर्मृतं प्राप्नोत्यङ्गं भव भवे ॥

षर्धात्—जो जिन भगवान् का इच्रास की धारा से पिम-पिक करता है वह श्रभिषेक के फल से खर्ग की प्राप्त होता है। घृत के कलशों से जिन भगवान् का श्रभिषेक करने वाला खर्ग में देवताओं का खामी होता है। जो दूध के भरे हुवे कलशों से जिन भगवान् की खान कराता है वह दूध के समान शक्त विमान में विविध प्रकार को भोगोपभोग सामग्री को भोगने वाला होता है। जिस ने जिन देवका बहुत गाढ़े दही के भरे हुवे कलशों से श्रमिषेक किया है उसे दिध के समान निर्मख विमान में कीड़ा करने का सुख उपलब्ध होता है।

e

जो पुरुष सर्वीषधि से जिन भगवान के श्ररीर में लेपन करता है उसके लिये ग्रन्थकार कहते हैं कि वह जन्मजन्म में सम्पूर्ण रोगों से रहित शरीर को धारण करता है।

भगवान्कुन्दकुन्दाचार्यकृत षट्पाहूड ग्रंथकी सुतसागरी इति में लिखा है कि —

तथाचकारात्याषाणघटितस्यापि जिनविखस्य पञ्चास्तैः, स्वपनं, षष्टविधेः पृजाद्रव्येष पृजनं कुरुत यृयं, वन्दनाभिक्तस् कुरुत । यदि तथा भूतं जिनविखं न मानयिष्यय ग्टहस्या अपि सन्तस्तदा कुभोपाकादिनरकादौ पतिष्यथ यूयमिति ।

पर्थात् यहां पर वैयाद्यत्य का प्रकरण है। इसमें चकार से पाषाण की जिन प्रतिमा का पञ्चामृत करके घभिषेक भीर षष्टप्रकार पूजन द्रव्यों से पूजन करो। तथा वन्दना भक्ति भी करो। जो इस प्रकार को जिन प्रतिमाधी को स्वीकार नहीं करोगे तो ग्रहस्य होते हुये भी कुक्षीपाकादि नरकों में पड़ोगे।

श्री धर्म संग्रह में:--

गर्भोदिपञ्चक खाणमईतां यहिनेऽभवत् तथा नन्दिश्वरे रत्नत्रयपर्वणि चार्चताम् । स्नपनं क्रियते नाना रसैरिच्च छतादिभिः तत्र गौतादिमांगखं कालपूजा मवेदियम् ।

षर्थात् - जिस दिन शहन्त भगवान् के गर्भोदि पञ्चक-स्थाण द्वरी हैं उसदिन नन्दीश्वर पर्व के दिन तथा रत्नवधादि पर्वी में इच्चरस श्रीर घृतादिकों से श्रीभणेक तथा संगीत जाग-रणादि श्रभ कार्यों के करने को काल पूजन कहते हैं।

श्रीपाल चरित्र में लिखा है कि:--

कला पञ्चास्रतैर्नित्यमभिषेकं जिनेशिनाम् ये भव्याः पुजयन्युचैक्ते पुज्यन्ते सुरादिभिः।

भर्यात् पञ्चामृत से जिन भगवान् का श्रभिषेक करके जी भव्यपुरुष पूजन करते हैं उन्हें देवता स्रोग निरन्तर उपासना को दृष्टि से देखते रहते हैं।

श्री मूलसंघाकायी हरिवंग पुराल में:-पञ्चास्रतेमृंतैः कुभेर्गन्धोदकवरैः ग्रुमें:।
संस्राप्य जिनसस्तृतिं विधिनाऽऽनर्चृत्तमाः॥

षर्थात् – इत्तुरसादि पञ्च। सतों से भरे इये कलगों से जिन भगवान् का सभिषेक कर्श्व पूजन करते इवे ।

षट्कमोपिटेश रत्नमाला में:--

पञ्चासृतैः सुमंत्रेण मंत्रितैर्भिक्वनिर्भरः प्रभिषच्य जिनेन्द्राणां प्रतिविद्धानि पुष्यवान् ।

षर्थात् - पवित्र मंत्र पूर्वक, इत्तुरसादि पञ्चासतों से जिन भगवान् का प्रभिषेक करना चाहिये। इत्यादि प्रनेक प्राचीन प्राचों में पञ्चासृताभिषेक के सम्बन्ध में लिखा हुन्ना मिलता है इसलिये ज्ञास्तानुसार बाधित नहीं कहा जा सकता।

प्रश्न – यदापि शास्त्रीं में पञ्चामृताभिषेक करना लिखा है परन्तु साथही जरा बुहि पर भी जोर देना चाहिये। इस बात

११

को कोई अस्वीकार नहीं कर सकता कि जिनधर्म वीतरागता का अभिवर्डक है। और जब जिन प्रतिमाची पर दच्चरसादिकों से अभिषेक किया जायगा फिर सस समय वोतरागता ठोक वनी रहेगी क्या?

उतर-जिनधर्म वीतरागता का श्रभिवर्डक है इसे हम भी
स्वोकार करते हैं परन्त इस से पञ्चास्ताभिषेत्र का निधेध कैसे हो सकेगा? इस बात की खुलासा करना चाहिये। पञ्चास्ताभिषेक्र वीतरागता का क्यों प्रतिरोधक
है ? मेरी समभा गं यह बात नहीं घाती कि पञ्चास्ता
भिषेक्र में ऐसा कीन सा कारण है जिससे जिन धर्म का
छहे श हो नष्ट हुआ जोता है। फिर तो यों कहना चाहिये कियह एक तरह बाल कीड़ा हुई कि पञ्चास्ताभिषेक्र
के नहीं करने से तो जिन धर्म का छहे श बना रहता
है और करने से नष्ट हो जाता है। तो फिर जला भिषेक मानने वालों को यह दोध बाधा नहीं देगा क्या?
पञ्चास्ताभिषेक्र के निषेध के लिये दो कारण कहे जा
सकते हैं—

- (१) तीर्थे करों का समवग्र (च में चिभिनेक नहीं होता इस-लिये प्रतिमाणों का भी नहीं होना चाहिये।
- (२) पञ्चामृताभिषेक सरागता का खोतक है इस खिये योग्य नहीं है।

परन्तु ये दोनों हो कारण वाधित हैं। समवद्यारण में विभिन्न के न होने से प्रतिमाचीं पर श्रीभवेक करना श्रीसद

#### संशयतिमिरप्रदीप।

नहीं ठहर सकता । क्योंकि समवगरण में तो जलाभिषेक भी नहीं होता फिर प्रतिमाधों पर भी निषेध स्वीकार करना पड़ेगा। पद्मास्ताभिषेक को सरागता का कारण भी नहीं मान सकते। क्योंकि जब जिन मंदिर बंधवाना, रथयाचा निकल्वाना, प्रतिष्ठादि करवानी धादि कार्य सरागता के कारण नहीं है फिर पञ्चास्ताभिषेक ही क्यों ! जिस तरह ये सरागता के पूर्णतया कारण होने पर भी प्रभावना के कारण माने जाते हैं उसी तरह पञ्चास्ताभिषेक को मानने में जिन मत के उद्देश को किसी तरह वाधा नहीं पहुंच सकती। धिमेक सस्वस्थ में श्री सोमदेव स्वोभी के वाक्यों को देखिये-

त्री केतनंवास्वनितानिवासं पुषयार्जनचेत्रसुषासकानाम्। स्वर्गपवर्गे गमनैकद्देतुं जिनाभिषेकं त्रयमात्रयामि ॥

- प्रश्न मूलाचारप्रश्नति ग्रन्थों में साधुपुरुषों के लिये गन्धजल से दारीर संस्कारादिकों का भी निषेध है तो प्रतिमाओं पर पद्मामृताभिषेक कैसे सिद्ध हो सकेगा ? क्यों कि प्रतिमाभी तो पद्मपरमेशी की है।
- उत्तर-प्रतिमाश्चों श्रीर मुनियों के कथन की समानता नहीं होती। इतने पर भी यदि पञ्चास्तामिवेक श्रनुचित समभा जाय तो, मुनियों के स्नान का त्याग है फिर प्रतिभाशों पर श्रमिवेक क्यों कर पित्र हो सकेगा। यदि कही कि मुनियों को श्रस्त्र श्रूट्रादिकों का स्पर्भ होने पर मंत्रसान किखा है तो क्या प्रतिमाशी को भी प्रायश्चित्त की शावस्त्रका एड़ती है जो तुन्हार

83

कथनानुसार धिभवेक कराना मानाजाय । सुनियों के कथन को प्रतिमाधों के कथन से मिलाकर एक यह भीर निर्दोष विषय को बाधित कहना ठीक नहीं है।

प्रश्न - पञ्चामृत किसे कहते हैं यह भी समभा में नहीं चाता? कितने तो पञ्चामृत में मधु को भी मिलाते हैं।

उत्तर-पञ्चामृत के विषय में भट्टाकलंकदेव प्रतिष्ठा तिलब में यों लिखते हैं—

> नीरं तहरसङ्चैव गोरसळतोयं तथा। पञ्चासतमिति प्रोत्तं जिनस्रपनकर्मणि॥

प्रधात - जल, हचों का रस प्रीर तीन गीरस प्रधात दूध, दही ग्रीर हो इन्ही पांच वस्तु भी को जिनाभिषेक विधि में पञ्चास्त कहते हैं। जिन शास्त्रों में पञ्चास्त में मञ्ज का ग्रहण नहीं है किन्तु वैश्ववसत में मञ्ज का पञ्चास्त में ग्रहण किया है। जैनशास्त्रों में मञ्ज को प्रत्यस्त प्रपिवत्र माना है किर प्राप हो कहें कि महर्षि लीग इसे पवित्र कैसे कहेंगे?

प्रभा - पञ्चासृताभिषेक की सामग्री का योग मिलाने से बहुत श्रारंभ होता है श्रीर जिन धर्म का उद्देश श्रारंभ के कर्म करने का है।

उत्तर--पहले तो राइस्थों को आरंभ का त्याग ही नहीं हो सकता। यदि थोड़ी देर के लिये मान भी लिया जाय तो, क्यामन्दिर वस्पनाना, प्रतिष्ठा करवाना, रथयात्रा निलकवानी इत्यादि कार्यों में बारंभनहीं होता और

### संश्यतिमिरप्रदीप ।

वह पञ्चामृताभिषेक की अपेचा कितना है। शारंभ के त्याग का उपदेश तो मुनियों के लिये है। ग्रहस्थों को श्वारंभ कम करना चाहिये, नहीं कह सकते यह कहना किस शास्त्र के आधार पर है। अभिषेकादि सम्बन्ध में आरंभ घटाने का उपदेश करने वालों के प्रति श्रोधोगीन्द्र देव कत शावकाचार में लिखा है— शारंभ जिणएडावियए सावज्जं भणंति दंसणं तेण। जिमहमलियो इच्छुण कांद्रशो भंति॥ और भी मारसंग्रह में:—

जिनाभिषेके जिनवैप्रतिष्ठाजिनालये जैनसुपावतायाम् सावदालेयो वदते स पापो स निन्दको दर्शनघातकस्य। तात्पर्य यह है कि स्रभिषेकादि सम्बन्ध में जो लोग आरं-भादि बताकर निषेध करने वाले हैं उन्हें सन्यकारों ने सर्व दोषों का पाच बनाया है। और है भी ठीक क्योंकि जिसके करने से पात्मक खाण होता है उसका निषेध कहां तक ठोक कहा जा सकेगा? किन्तु भारंभ किस विषय का जम करना

चाहिये उसके लिये धर्म संग्रह में इस तरह लिखा है:—
जिनार्चानेकजन्मोत्यं किल्लियं हन्ति या कता।
सा किन्न यजनाचारेर्भवं सावद्यमङ्गिनाम्॥
प्रेरयन्ते यत्र वातेन दन्तिनः पर्वतोपमाः।
तत्राल्पशक्तितेजस्मु दंशकादिषु का कथा॥
भुक्तं स्थात्प्राणनोशाय विषं क्वलमङ्गिनाम्।
जीवनाय मरीचाादिसदौषधविमिश्रतम्॥

84

तथा कुटुम्बभीग्यार्थमारश्चः पापक्रइवेत्। धर्मकुद्दानपूजादौ स्थिगत्वेशो मतः सदा ॥

श्यात्—जो जिन भगवान् की की हुई पूजा श्रनेक जन्मों के पापों को नाग्र करती है क्या वह पूजन के सम्बन्ध से उत्यव हुये सावध पापों को नाग्र नहीं करेगी! श्ररे जहां प्रचल्छ वायु के वंग से पर्वतों के समान हाथों तक उड जाते हैं वहां श्रन्था के वंग से पर्वतों के समान हाथों तक उड जाते हैं वहां श्रन्था कि के धारक टंग्र मंग्रकादि चुद्र जीवों को तो कथा हो क्या है? देखो। जिस प्रकार खाया हुया केवल विष प्राचों के नाग्र का कारण होता है, परन्तु मरीचादि उत्तम औषधियों के साथ खाया हुया वही विष जीवन के लिये श्रेता है। इसी प्रकार जो श्रारंम कुटुम्ब श्रीर भीग के लिये श्रर्थात् संसारिक प्रयोजन के लिये किया जाता है, वह पाप के लिये ही होता है। परन्तु धर्म के कारणभूत दान, पूजन, प्रतिष्ठा, श्रमिषेकादि के लिये जो आरंभ होता है वह निरन्तर हिंसा का लिग्र माना जाता है श्रीर वही श्रारंभ ग्रहस्थों के लिये खर्गादि संहतियों का कारण होता है।

इसी तरह भगवान् समन्तभद्र खामी भी हहरखयंभूस्तेत्र म लिखते हैं:—

पूज्यं जिनं लार्चयतो जिनस्य सावद्यविशो बहुपुख्यराशौ । दोषाय नालं किणका विषस्य न दूषिका शीतिशिवास्तुराशौ॥

अर्थात् - जिस तरह समुद्र में पड़ी हुई विषय की किणिका समुद्र के जल को विकार रूप नहीं कर मकतो। उसी तरह जिन भगवान् की पूजन करने वाली पुरुषों के बड़े भारी पुखा

#### संशयतिमिरप्रदीप ।

समृइ में पूजन के सम्बन्ध से उत्पन्न हुआ किंचित पाप का सब देश का कारण नहीं हो सकता।

प्रश्न — पञ्चासताभिषेक सम्बन्ध के श्लोक ग्रास्त्रों में किसी ने मिला दिये हैं। और पञ्चामृताभिषेकादि सस्वस्थ के ग्रन्थों को भद्वारकों ने प्राचीन महर्षियों के नाम से बनादिये हैं। वास्तव में श्राचार्यों के नहीं हैं।

उत्तर-यह बात कैसे ठीक मानी जाय कि इस विषय के स्रोकों को किसो ने मिला दिये हैं ? क्योंकि परी चा प्रधा-नियों के मतानसार ऐसा सत्य भी मान लिया जाय तो किसी किसो स्थानों के शास्त्रों में साध्य भी हो सकता है। परन्तु भारतवर्ष मात्र के स्थानों में यह बात संभव नहीं होतो और नकीई बुडिमान इसे स्वीकार ही करेगा। पञ्चामृताभिषेक का वर्षन एक शास्त्र में नहीं, दो में नहीं, दम में नहीं, पचास में नहीं सी में नहीं किन्त प्रत्येक पूजापाठ, आवकाचार, प्रतिष्ठा पाठ. संहिता ग्रास्त्र, नैवर्णिकाचार, कथाको-षादि जितने ग्रन्थ हैं उन सब में है। फिर पञ्चामृता भिषेत्र कैसे अनुचित है यह मालम नहीं पडता। ष्टां एक कारण इसके निषेध का कहा भी जासकता है। वह यह है। अर्थात् जो बात जो विषय अपने अनुकूल हुआ उसे विनय की दृष्टि से देखा और जी ध्यान में नहीं जचा उसे प्राचीन होने पर भी अनुप-योगी समभा । इसको छोड़ कर दूसरा कारण चनु-भव में नहीं चाता। यदि यह ठीका न होता तो जिस

69

पद्म पुराण के ऋडा पूर्वक पठन पाठन का दिनरात भवसर सिल्ता है उसी के उस प्रकरण की उपेचा क्वों! जिस जगह पञ्चामृताभिषेक तथा गन्ध सेपनादि-कों का वर्षन है।

तुन्हारे कथनानुसार कराचित् सान भी लियाजाय कि यह काम भट्टारकीं का हो किया हुया है तो फिर पंडित प्राया-धरादि विदानों के रचे हुवे शास्त्रों में इससम्बन्ध के लेख नहीं होनें चाहिये। क्योंकि भट्टारकों को छत्यांत के पहले जैन मत में किसो प्रकार का पाषंड नहीं था। इसे उमय सम्प्रदाय के सज्जनकों को निर्विदाद स्वीकार करना पड़ेगा। भट्टारकों की उत्पत्ति विक्रमान्द १३१६ में हुई है और प्रायाधर १२०० के चनुमान में हुवे हैं। इस लिखने से इमें यह बात सिंह करना है कि भट्टारकों से पहले के महर्षियों तथा विदानों के प्रसों में पञ्चास्त्रता मिषेकादि का वर्षन है। इस लिये पञ्चास्त्रताभिषेक चनुचित नहीं कहा जासकता।

प्रश्न-पञ्चासताभिषेक काष्टासंघ से चला है। सूल संघ में तो केवल जलाभिषेक है।

क्योंकि - आदि पुराण में लिखा है:-देवेन्द्राः पूजयन्युचैः चीरोदाश्रोभिषेचनै:। पर्थात् - देवता लोग चोर समुद्र के जल से जिन भगवान का प्रभिषेक करते हैं।

लुभ्र-यदि पञ्चास्ताभिषेत काष्टासंघ से ही प्रचलित हुआ होता तो उसका विधान सूल संघ के यत्यों में देखने में नहीं पाता। परन्तु इसे ती उसास्वासि, वासदेव, ٩E

#### संशयतिमिरप्रदीप।

वसुनन्दि, पूज्यपाद, जुन्दजुन्द, योगोन्द्रदेव, प्रकलंक देव, सोमदेव, इन्द्रनन्दि चौर श्रुतसागर मुनि चादि सम्पूर्ण मूल संघाचायो महर्षियो ने श्रावकाचार, भावसंग्रह, जैनाभिषेक, षट्पाइडहत्ति, प्रायश्चित्त, यञ्चित्तक, यूजासार कथाकोषादि शास्त्रों में लिखा है। ये महर्षि मूल संघी नहीं हैं क्या ? इस विषय के सिंड करने का जो प्रयक्ष करेंगे उनका बढ़ा भारो स्वकार होगा।

श्वादि पुराण के श्लोक में देवताशों ने जलाभिषेक किया इश्वा लिखा है इसभी उसे खीकार करते हैं। परन्तु केवल जला भिषेक के करने मात्र से तो। पञ्चास्तामिषेक श्रनुचित नहीं कहा जा सकता। निषेध तो उसी समय खीकार किया जा सकेगा जब कि जिस तरह उसका करना सिंह होता है उसी तरह निषेध भी हो। श्रीर यदि ऐसाही मान लिया जाय तो "देवता लोगो ने पञ्चास्ताभिषेक किया" लिखा हुशा है फिर उससे जलाभिषेक का भी निषेध हो सकेगा!

## इक्ष्रसादिपञ्चामृतेरभिषेकं इतवन्तः

यह पाठ ग्रभचन्द्र मुनि के शिष्य पद्मनन्दि मुनि ने नन्दो श्वर द्वीप को कथा में लिखा है। फिर नही इस विषय के निर्णय के लिये क्या उपाय कहा जा मकेगा? हमारी समभ्भ के भनुसार तो "सर्वेषां लोचनं शास्त्रमिति" इस किंवदन्तो के भनुसार शास्त्रों के द्वारा निर्णय करके उसी के भनुसार चलना चाहिये। कहने का ताल्पय यह है कि पञ्चामतामिषेक स्थाय है। उसे खीकार करना अनुचित नहीं है। किन्तु खर्गीद सुखों का कारण है।

## संशयतिमिरपदीय ।

90

प्रश्न-पञ्चासताभिषेक के करने से लाभ क्या है?

उत्तर - जो लाभ जलाभिषेक के करने से होता है वहीं लाभ पञ्च सताभिषेक के करने से भी मानने में कोई हानि नहीं है। यह तो भक्तिमार्ग है। इससे जितनी परिणामी की प्रधिक ग्रुडता होगी उतनाही विशेष पुश्चवस्य होगा। क्वोंकि ग्रुड खों का घर्म हो दान पूजादिमय है। इन के विना ग्रुड खों को परिणामों के निर्मल करने के लिये दूसरा घवलम्बन नहीं है।



जिसं तरह पश्चास्ताभिषेक करना यां स्त्रों में बिखा हुया है। उसी तरह गन्ध तेपन प्रशंत जिन मगवान के चरणों पर कैशर का लगाना भी जिला हुआ है। लिखा हुआ ही नहीं हैं किन्तु प्रतिष्ठादि कियाची में गन्ध तेपनार्दिकों के बिना प्रतिमाची में पूज्यता हो नहीं आती। उसी गन्ध लेपन के विषय में लोगों का यों कड़ना है कि:—

देव देव सवही कहें देव न जाने कीय। लिपपुष्प चन केवड़ा कामीजन के हीय॥ मेटी मुद्रा चवधि सीं कुमति कियो कुदेव। विघन चंग जिनबिम्ब की तजै समकिती सेव॥ सारांश यह है कि यद्यपि देवल की करपना सबही करते हैं। परम्तु देव के यद्यार्थ स्वकृप से प्रायः वे कनिमन्न हैं। इसिलये जिन लोगों का मत जिन प्रतिमान्नी पर गत्यपुष्पा-दिकों के चढ़ाने का है वह ठीक नहीं है। जिनप्रतिमान्नों की वास्तविक क्षत्रिकों विगाड़ कर दुर्मितयों ने उन्हें कुदेव की तरह बना टो हैं। इसिलये सम्यग्डिष्ट पुक्षों से हम अनु-रोध करते हैं कि जिनप्रतिमान्नों के जपर गत्यपुष्पादि चढ़े ही उन्हें नमस्कारादि नहीं करना चाहिये॥

इसो तरह चौर भी चसत्वाध्यनाओं का ब्यूह रचा जाता है। उसमें प्रवेश किये हुवे सनुर्थों का निकलना एक तरह कठिन हो जाता है कठिन ही नहीं किन्तु नितान्त ही असंभव हो जाता है। यही कारण है कि माज विवरीत प्रवृत्तियों के ट्र करने के लिये प्राचीन महर्षियों के प्रत्यों के चजारी प्रमाची के दिखाये जाने पर भौ किसो की उन पर श्रद्धा अथवा मित्र उत्पन्न नहीं होती। चस्तु। उन चन्यों की चाहे कोई न माने तो. न सानो वे किसो के न मानने से अप्रमाण नहीं हो सकते। परन्तु यह बात उन सोगों को चाडिये कि किसी विषय की समालोचना यदि करनी ही हो तो, जरा सरल और संधि प्रव्हों में करनी चाहिये । कटक ग्रब्हों में की हुई समासीचनाका ममाज पर कैसा असर पडेगा, यह बात विचारने के योग्य है। सेखक महाशय ने जितनी कड़ी जिखावट जिन प्रतिमाधी के सम्बन्ध में लिखी है उससे मो कड़ी घिषक उस मन्प्रदाय के लोगों पर सिखी होती तो हमें इतना दु:ख और खेद नहीं होता जितना जिनप्रतिमाधी के सम्बन्ध को लिखावट के टेखने से होता है॥

ये दोहे चाहे किसी विदान के बनाये हुवे शे प्रथवा छोटी

78

मुद्धिवाले के। परन्तु ये प्राचीन नहीं है ऐसा कहने में किसी की हानि भी नहीं है। खैर! प्राचीन न होकर भी यदि प्राख विहित होते तो, हमें किसी तरह का विवाद नहीं या। परन्तु केवल प्राचीनपाखों को भवनी की हुई असत्तर्भी से सदोष बताना यह भी अनुचित है। इन दोहों का मतलब अर्थात् यों कही कि भवने दिली विचार वृद्धिमानों की हृष्टि में कहां तक प्रमाण भूत हो सकेंगे १ इसे मैं नहों कह सकता।

लेखक महायय ने जिनभगवान के ऊपर गन्धपुष्पादिकीं के चढने से उन्हें कामों पुरुष की उपमादी है यह उनके शान्त भाव का परिचय समभना चाहिये । जरा पाठक विचारें कि सहाराज भरत चत्रवर्त्ति के विषय में " भरतजी घरही में वै-रागी " यह कि स्वदन्ती आज तक चली चाती है। परन्त यदि साथ ही उनके छानद इजार अङ्गाओं पादि ऐश्वर्य के क्तवर भी ध्यान दिया जाय तो. कोई इस तरह का उहार नहीं निकाल सकता। चौर उनके चान्तरिक पवित्र परिणामी की भोर लक्का देने से यह लोको क्षि अनुचित सी नहीं कही जा सकतो । इतने प्रभृत ऐश्वर्यादिकों के होने पर भी महाराज अरत चक्रवर्त्ति के सम्बन्ध में किसी प्रस्तकार ने उन्हें यह रुपमा नहीं दो कि वे इतने पांडस्वर के संग्रह के सम्बन्ध से कामुक हैं। उसी प्रकार रहहरब भवस्था में रहते हुवे तीर्थेकर भगवान को भी किसी नेकामी नहीं लिखा। फिरशास्त्रानुसार किंचित गर्भ पुष्पादिकी के सम्बन्ध से चिभुवन पूजनीय जिनदेव के विषय में इसतरह श्रश्नील शब्द के प्रयोगको कीन श्रमिभव की हरि से न देखेगा ?

कदाचित् कहो कि यह कहनातो ठोक है परम्तु जो

₹

#### संशयतिमिरप्रदीप ।

पहिने कहा गया वा कि मन्धपुष्पादिकों के बिना प्रतिमाओं में पूज्यत्व ही नहीं भाता । इसी तरह हम भी तो यह कह सकते हैं कि प्रतिष्ठादिकों के समय में तो फलंकारादिकों का भी संसर्भ रहता है तो फिर इस वक्ष भी जिन प्रतिमाणी को भूषणादि पहरानः चाहिये ॥

किसी विषय का निषेध अथवा विधान समारे किये नहीं होता। यही कारण है कि आज इम इज़ारो प्राचीन प्रास्तों के प्रमाणों की प्राचीन विषयों के सब्बन्ध में देते हैं तो भी उन्हें कोई स्तोकार नहीं करते। फिर जिस बात का खास हमारे हारा विधान होमा उसे तो कब स्तीकार करने के। इसलिये गम्ध्रुष्यादिकों के चढ़ाने का विधान जब जैनप्रास्त्रों में लिखा हुचा मिलता है तब हो हमें उसके प्रचार को आवश्वका पड़ी है। चौर सलंकारादिकों के विषय में भाषायों का मत नहीं है इसलिये उनका निषीध किया जाता है ॥

बेखक का दूसरा कथन जिन प्रतिमाभों पर यदि गम्ब प्रव्यादि चढ़े हों तो, उन प्रतिमाभों को नमस्कार पूजनादि के निषेध में है॥

परन्तु यह कहना भी निराबाध नहीं है। पहले तो प्रति-श्रित जिनप्रतिमार्थे किसी समय में अपूज्य नहीं हो सकती। यदि थोड़ी देर के लिये यही बात मानलो जायतो, उनलोगों के मत से अपूज्य प्रतिमार्थे फिरपूज्य नहीं होनी चाहिये। शौर यह कहते हुवे तो हमने बहुतों को देखे हैं कि जब तक गम्ध पुष्पादिक प्रतिमाश्री पर चढ़े रहते हैं तब तक तो वे अपूज्य रहती हैं और जब उनका गन्ध पुष्पादि दूर करदिया जायगा हसी समय वे पूज्य हो जायंगी। इसका तो यह मतलब कहा

₹३

जा सकता है कि पूज्य तथा अपूज्यत्व की शक्ति गन्धपुष्पादिकीं में है स्वतः स्वभाव प्रतिमाशीं में पूज्यत्व नहीं है।
इसलिये जब गन्धपुष्पादिक चढ़े हुवे रहते हैं तब तो प्रतिमाश्रों का प्रभुत्व चला जाता है और ज्यों हो उसे जल से
धो डाला उसी समय प्रभुत्व, दौड़ कर श्रा बैठता है। इस
पर इमारी यही समीचा है कि जिन प्रतिमाशों के चैलोका
पूज्यत्व गुण को अतिषय श्रल्य गन्ध हरण कर लेता है उन
प्रतिमाशों के दर्शनों से हमारे जीवन जीवन के पाप कैसे दूर
हो सकती? जिन प्रतिमाशों में श्रपने बड़े भारी पूज्यत्व गुण को
रखा जरा से गन्ध से करने की सामर्थ्य नहीं है उन प्रतिमाशों
के पूजन विधानाहिकों से कर्म समृह का प्राजय होना एक
तरह से दुष्करही कहना चाहिये॥

यदि नेवल गन्धपुष्यों ने चढ़ने मात्र से जिन प्रतिमाधीं में धपूज्यत्व को कल्पना करलो जाय तो, भामंडल, कन्न, रथ, धीर चामरादिक पदार्थों का निरन्तर सम्बन्ध रहने सेक्योंकर पूज्यता बनी रहेगो ? भामंडलादि तो गन्धपुष्यों से खीर भी धर्षिक हानि के कारण है।

प्रश्न-भामंडलादिकों का प्रतिमात्रों से सखत्व नहीं रहताहै।

श्रीर गत्यपुष्पादिकों को तो उनके चरणों पर ही चढ़ाने पड़ते हैं। इस बिग्ने भामंडलादि श्रीर गत्यपुष्पादिकों की समानता नहीं हो सकती । और यदि यही बात मानली जाय तो, श्रकलंक स्वामि के प्रतिमा पर तन्तु-मान के डालने से वह श्रपूच्य क्योंमानी गई थो? जिस तरह तन्तु प्रतिमाश्रों के निर्यन्यता का बाधक है डसी ₹8

#### संशयतिमिरप्रदीप ।

तरच गन्धलीपनादिकों की भी कचना किसी प्रकार चनुचित नहीं कचा जा सकता।

उत्तर-इस बात की कोन नहीं कहेगा कि मामंडलानिकी का प्रतिमात्री से सार्थ नहीं होता है। परन्तु हां जेवन इत-ना फर्क प्रवश्य देखा जाता है कि गन्धपूष्यादिकी का सम्बन्ध चरणों से होता है श्रीर भामंडलाटिकी का पीठादिकों से । जेवल इतने फर्क से स्वर्ण की नहीं हीता यह कोई नहीं कह सकता। इतने पर भी श्रक-लंकस्वासि के विषय को उठाकर टीव टेना श्रयोग्य नहीं है क्या ? घस्त । यदि धकलंकदेव के विशेष कार्यको उटाइरण बनाकर निषेध किया जाय नी भी तो निरावाध नहीं ठहर सकता। इस बात की सब कोइ जानते हैं कि जिन मगवान के श्रभिषेक के बाद खनका मार्जन करने के लिये **हायर दो दो हाय क**पड़े की जुरुरत पड़तीं है। जुरुरत ही नहीं पड़ती, किन्त उसके बिना कास हो नहीं चलता। फिर उस समय प्रतिमाएं पुच्य रहैंगी ? त्रथवा त्रपुच्य ? यदि कहींगे पुच्य ष्टी बनी रहेंगी नो जिस तरह वस्त्र का सब्बन्ध रहने से प्रतिमार्ये पुज्य बनी रहती <del>हैं</del> उसी तरह ग्रास्त्रानुसार गन्धप्रणादिकों के चढने से भी किसी तरह पुज्यत्व में बाधा नहीं श्रा सकती। कदाचित किसी कारण विशेष के प्रतिबन्ध से यह बात ध्यान में न श्रावे तो मैं नर्शी कह सकता कि उसकी उल्टी युक्ति की कोई खीकार क्रवेगा ?

प्रश्न-माना इसने कि कपड़े का लगाना एक तरइ प्रतिमा-

भी के निर्यया का बाधक है। परम्तु इसके बिना काम नहीं चसता। इस लिये मार्जन क्रियाको याद्या-नुसार होने से सगाना ही पड़ता है। परम्तु गन्धपुष्पा-दिकों के तो घभाव में भी काम निकल सकता है। दूसरे वस्त्र का उसी समय तक सब्बस्य रहने से प्रतिमा-भों की याम्स मुद्रा में किसी तरह का विकार भी नहीं घाता। भीर गन्धपुष्पादिकों के सब्बस्य से तो प्रत्यच याम्ससुद्रा में विकार दिखाई देता है। इसलिये भो कह सकते हैं कि गन्धपुष्पादिकों का चढ़ाना चतु-चित है।

एत्रर किसी विषय को बाधा देना उसी समय ठीक कड़ाजा सकता है कि जब बाधा देने वालों का कड़ना निर्दोष सिंद हो जाय । भीर यदि भपना कड़ा हुआ भपने पर ही सवार हो जाय तो, कोन बुडिमान उसे योग्य कहेंगा? तो जब तुम कपड़े को निर्प्रत्य स्वरूप का बाधक मान सुबे हो परन्तु भनुरोध वस तथा शास्त्रानुसार होने से उस का उपयोग करना हो पहता है। फिर उसी तरह गत्म लेपन को शास्त्रानुसार स्वीकार करने में कोन सी हानि कही जा सबेगी ? यदि शासों में गत्म लेपन का विधान न होता भीर छोग मनमानी प्रवृति से उसे स्वीकार करने सग जाते तो, तुम्हारा कहना वेशक ठीक कहा जा सबता था। परन्तु ऐसा न होकर जब वह शास्त्रानुसार है फिर उसे सादर स्वीकार करना चाहि- ये। गत्म स्वीपन से शान्तसूद्रा का भड़्न बताना भी ठीक नहीं है। जब थोड़े से गत्म सेवन से शान्तसूद्रा

₹

## संशयतिमिरप्रदीप।

का भक्त कहोगे तो, क्या उसी तरह हाथ र टो टो हाथ वस्र के सम्बन्ध से ग्रान्तमुद्राका भक्त हम नहीं कह सकते हैं! यदि वास्तव में तत्त्वदृष्टि में विचारा जाय तो इस प्रकार कडना किसी तरह बनुचित नहीं कड़ा जा सकता। जिन लोगों के मत से गन्ध लेपनादिकों के संसर्ग से जिन प्रतिमाधों की यान्तसुद्रा का मङ्ग डोना माना जाता है उन लोगों के सन्मतर श्रीभगायों के अनुसार प्रतिमाधीं की करोड़ों क्पयों के लागत के जिनालयों में विराजमान करना, श्रमौत्य रक्षादिकों के सिंहासनादिकों पर बिराजमान करना, चांदो सोने के रुगादिकों में बैठाकर बाजारों में सवारी निकालना. तथा उनके जपर लाखों रुपयों के छत्र, चामर, श्रीरं भामंडलादि लगाना ये सब कारण शान्तसद्रा के बाधक हैं। इसी कारण सुनियों को इन के सम्बन्ध का निषेध किया गया है। क्या भान्तसद्रा के धारण करने वालीं के लिये कोटे से मकान में काम नहीं चलता ? मिंद्रा-सन, भामंडल, छत्र, चामरादिकी के न रहने से सीस्य क्वि में बाधा प्रावेगी क्या ? अधवा बोतरागियों को रथ में बैठे बिना काम नहीं चलेगा ? मैं तो इन बाती को स्वीकार नहीं कर सकता।

प्रश्न-बीतरागियों के लिये न तो मन्दिरों की आवश्यक्ता है। न सिंहासन, भामंडल, कव, घोर चामरादिकों को जक्रत है। घीर रथ में बैठे विना काम नहीं चलता सो भी नहीं है। किन्तु यह एक भव्य पुरुषों की गाढ़ भक्ति का परिचय है। तथा पहले भी समवश्रखादिकों

₹9

की रचना होती थी, इसिंठये प्राचीन भीर प्रास्तोक्त भी है। इसी कारण इतना विस्तार बढ़ाया जाता है॥

उत्तर-इसी तरह प्रतिपक्ष में हम भी यह कह सकते हैं कि बीतराग भगवान को गन्ध लेपनादिकों की कोई जरू-रत नहीं, परन्त यह पूजक पुरुष की अखंड भित्त का परिचय है। इसिलिये गन्ध लेपनादि क्रियायें की जाती हैं। अन्यया गन्धलेपन तो दूर रहे, किन्तु भगवत्की पूजन करने की भी कोई आवश्यका नहीं है।

प्रश्न - फिर तो यह बात भिक्त के उपर निर्भर रही ! यदि यही बात है तो, तुन्हारे कथनानुसार अर्जकारादिक भी भिक्त के अंग हो सकते हैं।

त्त् पहले तो यह प्रश्न ही बेढंग है। प्रधांत् यों कहना चा-हिये कि शास्त्र विश्व होने से यह प्रश्न ही नहीं हो सकता । यदि मानभो लिया जाय तो, इसका उत्तर पहिले भी हम लिख घाये हैं । फिर भी यह कहना है कि यह विधान शास्त्रानुसार नहीं है । इसलिये प्रमाण नहीं माना जा सकता। इसे भी यदि कोई स्वीकार न करें तो, यह दोष केवल हमारे ऊपर ही क्यों ? उन लोगों पर भी तो लागू हो सकता है जो गन्ध लेपनादिकों का निषेध करने वाले हैं। क्यों कि जिस तरह ने मन्दिरादि कार्यों के करने को भिक्त का परिचय बताते हैं। उसी तरह धार्यं कारादिक भी भिक्त के अंग भूत कही जासकते हैं।

गन्ध लेपन को युक्तियों के दौरा बहुत कुछ लिख चुके हैं घव देखना चाहिये कि दस विषय का शास्त्रों में किस त(इ वर्णन है ॥ ₹5

## संशयतिमिरप्रदीष ।

भगवान् उमास्तामी कृत श्रावकाचार में:—
प्रभाते घनसारस्य पूजा कार्या जिनेशिनाम्।
तथा:—

चन्देन विना नैव पूजां कुर्यात्कदाचन।

षयीत् - प्रातःकाल में जिन भगवान् को घनसार से पूजन करनी चाहिये। तथा पूजक पुरुष को योग्य है कि पूजन चन्दन के विना कभी नहीं करे। खुलासा यों है कि जिन भगवान् की पूजन प्रात:काल में घनसार से, करने का उपदेश है। मध्याक्र काल में पुष्पों से, भौर संध्या समय में दीपक से। परन्तु विशेष इतना है कि इन तोनों समय में चन्दन पूर्वका पूजन करनी चाहिये।

भाव संग्रह में श्री वामदेव महाराज लिखते हैं:— चंद्रणसुग्रंधलेग्री जिणवरचलगोसु कुणद्र जो भवित्री। लहद्र तगु विकिरियं सहावस-सुग्रंधयं विभन्नं॥

चर्यात् - जो भव्य पुरुष जिनभगवान् के चरणीं पर सुर्गध चन्दन का लेप करते हैं वे खाभाविक सुर्गंघ मय, निर्मल और वैक्रियक दारीर को धारण करते हैं।

श्री वसुनन्दि श्रावकाचार में :-

कप्पूरकुंकुमायकतकक्षमिस्रोण चंदणरसेण। वरबङ्खपरिमलामोयवासियासासमृहेण॥

₹₡

## वासागुमग्गसंपत्तामयमत्तानिरावमुह्रनेग । सुरमञ्डविडयचरगं भत्तिए समन्नहिज्ज जिगं॥

भावाध-देवताओं के मुकुट से घर्षित जिन भगवान के सरण कमलों पर कर्ष्यूर, केशर, अगुक, और मलधागिर चन्दन भादि अतिशय सुगन्धित दृव्यों से मिला इसा, अत्यन्त सुगन्ध से दशों दिशाओं के समूद को सुगन्धित करने वाला, और अपनी स्वाभाविक सुगन्ध से आई इई अमरों की श्रोणि के शब्दों से शहायमान पविच चन्दन के रस से भिक्त पूर्वक लेप करना चाहिये।

श्री पद्मनन्दि पश्चीसी में :--

यददचो जिनपतेर्भवतापहारि नाहं सुशीतलमपीह भवामि तद्दत्। कर्पूगचन्दनमितीव मयापित्तं सत् वत्यादपंकजसमाश्रणं करोति॥

षर्थात् – इस संसार में जिस तरह जिन भगवान् के बचन संसार के संताप को नाम करने वाले हैं, और मीतल मो हैं इसी तरह मैं मीतल नहीं हूं। इसी कारण मेरे हारा चढ़ा हुमा चन्दन माप के चरणों का आस्य करता है। इसी स्नोक को टीका में लिखा हुमा है कि:- " मनेन वस्तेन चन्दनं प्रचि-ष्यते टिप्यका च दोयते " इति॥

त्री अभयनन्दि सिद्धान्त चक्रवर्ति श्रेयोविधान में यी सिखते हैं:— 30

#### संशयतिमिरप्रदीप ।

काश्मीरपंक इरिचन्द्रनसारसान्द्र-निष्यन्द्रनादिरचितेन विलेपनेन । चव्याजसीरभतनुं प्रतिमां जिनस्य संचर्चयामि भवदःखविनाशनाय॥

भावार्थ - स्वभाव से सुगन्धित शरीर को धारण करनेवाली जिन भगवान की प्रतिमाश्री को केसर श्रीर इरिचन्दनादि सु-गन्धित द्रव्यों से बनाये इप विलेपन से संसार के दुःस्रों को नाश करने के लिये पूजता इं।

श्रो वसुनन्दि जिन संहिता में लिखा है :— अनिर्वितं पददंदं कुंकुमादिविलेपनै:। बिम्बं प्रश्यति जैनेन्द्रं ज्ञानहोन: स उच्यते॥

श्रर्थात् – केशरादिकों के विलेपन सेरहित जिन भगवान् के चरण कमलों के दर्शन करनेवाला ज्ञान करके होन समभना चाहिये।

श्री एक सन्धि संहिता में लिखा है:--

यस्य नो जिनविम्बस्य चितंत्रं कुं मादिभि:। पादपद्महयं भव्येसहन्द्यं नैव धार्मिकै:॥

षर्थात् – जिन जिनप्रतिमात्रीं के चरणी पर केशरादि सुगन्ध द्रव्यों का विलेपन नहीं लगा हुन्ना हो उन्हें धर्माक्षा पुरुष नमस्कारादि नहीं करे।

इन्द्रनन्दि पूजा सार में :-

38

ॐ चन्दनेन कर्पूरिसश्रगेन सुगिस्वना । व्याणिम्पामो जिनस्याङ्ग्री निलिम्पाधी-श्वराचिती ॥

चर्थात् - शन्द्रादिकों से पूजनीय जिन मगवान् के चरण कमलीं पर कर्प्यू से मिले इदिधौर सुगस्थित, चन्दन से छेपन करते हैं।

श्री धर्मकीर्त्ति कत नन्दीश्वर पूजन में:— कर्पूरकुंकुमरसेन सुचन्दनेन ये जैनपादयुगलं परिलेपयन्ति ।

तिष्ठन्ति ते भविजनाः सुसुगन्धगन्धा दिन्याङ्गनापरिष्ठताः सततं वसन्ति ॥

श्रर्थात् – जो जिन भगवान् के चरण कमली पर कर्प्र, केशरादिकों के रस से मिले हुवे सुगन्धित चन्दन का लेपकर-ते हैं वे भव्य पुरुष निरन्तर देवाङ्गनाश्चों से वेष्टित होते हुवे स्वर्भ में निवास करते हैं।

पूजासार में कड़ा है :---

ब्रह्मघ्रोऽथवा गोघ्नो वा तस्करः सर्वपापक्तत् । जिनाङ्गिगस्थसर्पकान्मुक्तो भवति तत्चणम्॥

पर्धात्—बद्धा इत्या की किये हुवे हो, गाय का घात किया हो, प्रथवा चौर हो, ये भी दूर रहे, किन्तु सम्पूर्ण पापीं का करने वाला भी क्यों न हो, जिन भगवान् के चरणों के गन्ध

37

का खर्श करने से सम्पूर्ण पापों से उसी समय रहित ही सकेगा।

वसुनन्दि श्रावकाचार मैं:--

चंद्रणलेविण णरो जायद्र सोइग्गसंपएणो।

भर्धात्—जिन भगवान् के चरणों पर छेप करने वाङा सौभाग्य करके युक्त होता है।

श्री ब्रह्म नेमिदत्त नेमिनाथ पुराण में यों लिखते है:-

चन्दनागुरुकाम्मीरसम्भवैः मुविचियनैः।

जिनेन्द्रचरणास्रोजं चर्चयन्ति सा श्मीदम्॥

भर्यात्—चन्दन, अगुक्, और केग्रर से बनाये हुवे विले यन से जिन भगवान् के चरण कमलों की पूजते हुवे।

श्री षट्कर्मीपदेशरत्नमाला में:--

द्रतीमं निश्चयं कृत्वा दिनानां सप्तकं सती। श्रीजिनप्रतिविम्बानां स्नपनं समकारयत्॥

चन्दनागुमकर्पूरसुगसैश्च विलेपनम् । साराज्ञौ विद्धेपौला जिनेन्द्राणां चिसन्ध्यकम्

श्रयोत्—इस प्रकार निश्चय करके जिन भगवान् की प्रति-साभों का तात दिन तक अभिषेक करातो हुई। तथा चन्दन, श्वगरु, श्रौर कर्प्यूरादि सुगन्धित वस्तुभों से जिन भगवान के ऊपर श्रनुराग पूर्वक विलेपन करती हुई। इत्यादि बहुत से प्राचीन र ग्रसों में गंध्र लेपन करना लिखा हुशा है। इस

33

नियं गन्ध लेपन नतो सरागता का द्योतक है भौर न उसके लगने से प्रतिमायें भ्रपूच्य होतों हैं। जो लोग इस विषय के सम्बन्ध में दोष देते हैं वह भारतानुसार नहीं है इसिबये प्रमाण भी नहीं माना जा सकता।

प्रम्म - पद्मनिन्दि पद्मीसो में लेपन के स्थान में मामय पद का प्रयोग किया गया है। परन्तु आस्थय पद के प्र-योग से लेपन मर्थ नहों हो सकता।

उत्तर—यदि आश्रय पद का लेपन अर्थ इस अपने सनी नुकूल करते तो तुम्हारा कहना ठोक भी या। परन्तु जब कोषादिकों में भी यही अर्थ मिलता है तो, वह श्रपमाण नहीं हो सकता। दूसरे उस श्लोक की टीका में स्पष्ट लिखा हुआ है कि इस पद से लेपन लगाना चाहिये। फिर उसे इस श्रप्माण कैसे कह सकते हैं?

श्री पंडित ग्रुभगोल, यनेकार्थ संग्रह कोष में विलेपन शब्द की जगरूँ और भी कितने प्रयोग लिखते हैं:—

विलेपने चर्चनचर्चिते च समाययाऽऽलंभनसंत्रयाय । समापनं प्रापणमाप्तिरीप्पा लब्धिः समालब्धिरयोपलब्धिः॥

भ्रथीत् -चर्चन, चर्चित, समाश्रय, भ्रालंभन, संश्रय, समावन, प्रात्प, भ्राप्ति, ईप्सा, लिख, समालक्ष्य भीर उपलक्षि इन प्रयागों को विलेपन भ्रष्ट को जगह लिखना चाहिये। 38

#### संशयतिमिरप्रदीप।

प्रश्न — चर्च धातु के प्रयोग पूजन प्रश्न में प्रांते हैं इस-लिये कितनो जगह चर्च धातु के प्रयोग से लेपन पर्य किया गया है वह ठोक नहीं है। कितनों जगहं ''चर्चे तं सिल्लादिकैंः'' इसी तरह पाठ भी प्रांता है। यदि चर्च धातु का लेपन प्रश्न ही किया जाय तो साथही जल, चन्दन, मचत, पुष्प, नैवेदा, दीप, धूप, प्रोर फल ये अष्ट द्रव्य भी जिन भगवान् के जपर चढाना पड़ेंगे ?

उत्तर-जैनाचार्यों के मतानुसार एकान्त से पर्ध करना शने-कान्तका बाधक है। यदि चर्च धात के प्रयोग केवल पजन पर्थ में हो पाते होते तो, यह बात ठीक मानली जाती। परन्तु सैकड़ों जगहें चर्च धात के प्र-योगी का लेपन अर्थभी तो किया गया है। फिर लेपन अर्थ का निषेध कैसे माना जा सकेगा १ दूसरे चर्च धातुका लेपन पर्ध करने में प्रमाण भो मिलते हैं। जपर पंडित ग्रभशील का मत तो दिखा ही पाये हैं। भौर इसी तरह भ्रमर कीष में भी खिखा हुपा सिलता है। समर कीय के विषय में तो यहां तक किम्बदन्ती सुनने में पाती है कि इपके कर्ता महा-कवि श्री धनंत्रय थे। धमरसिंह तथा इन से घनिष्र सब्बन्ध था। असरसिंह ने असरकोष को किसी तरह इरण करके उसे भ्रपना बना लिया। भस्तु । जो कुछ हो उससे इमें लुक प्रयोजन नहीं। परन्तु भमरकोष भभी भमरसिंड के नाम से प्रसिद्ध डो रष्टा है।

₹¥

# स्नानं चर्चा तु चार्चिक्यं स्थासको व्य प्रवीधनम् ।

मर्थात्—चर्चा, चार्चिका भीर स्थासकाये तीन नाम चन्द-नादि सुगन्ध वस्तुओं से लेप करने के हैं।

## "लेपे च सेवने चादी चर्चयामि" दूति।

मर्थात् - लेपन तथा पूजन मर्थ में "चर्चयामि" ऐसा
प्रयोग करना चाहिये। कहने का मतत्तव यह है कि चर्च
धातु के प्रयोग बहुधा करके लेपन मर्थ में माते हैं और कहीं
कहीं पूजन मर्थ में भी भाजाते हैं। इस लिये जहां गत्य मथवा
पुष्प पूजन का सम्बन्ध हो वहां पर उत्पर लगाने मथवा चढ़ाने का मर्थ करना चाहिये। मौर जहां म्रष्टद्रव्यादिकों का
सम्बन्ध हो वहां पूजन मर्थ करना चाहिये। इस मर्थ के करने में
किसी तरह की बाधा नहीं मातो। बाधा उस समय में मा
सकतो यो जब मौर भाष यत्यों में लेपन का निषेध होता
इतने पर भो यदि पूजन मर्थ ही करना योग्य माना जाय तो,
भावसंग्रह, वसुनन्दि संहिता, मावकाधार, पूजासारादि गत्यों
में खास लेपन मञ्च का प्रयोग माया है, वहां पर किस तरहः
निर्वाह किया जायगा?

प्रश्न-वसुनन्दि संहिता, तथा एकसन्धि संहिती के श्लोकों से विरोध का श्राविर्भाव होता है ?

#### उत्तर-वष्ट किस तरह ?

प्रश्न-यदिय ही बात ठीक मानलो जाय तो, क्या केवली भगवान् के दर्शन पूजनादि करने वाले श्रद्धानी प्रथवा श्रधर्मा-तमा कहे जा सर्वोगे ? 3€

#### संशयतिमिरप्रदीप।

उत्तर-क्या इसे ही विरोध कहते हैं ? प्रस्तु। परन्तु यह कहना
ठीक नहीं है। क्यों कि केवली भगवान् श्रीर प्रतिमाशों
की पूजनादि विधियों में प्रायः चन्तर देखा जाता है।
इसिलिये जिस श्रीभिश्रय से वसुनन्दि खामि को कहना
है वह बहुत ठीक है। उस में किसी तरह का
विरोध नहीं कहा ना सकता। इतने पर भी यदि यह
बात न मानी जाय तो, केवली भगवान् का अभिषेक नहीं
होता फिर प्रतिमाओं का भी नहीं होना चाहिये।
केवली भगवान् श्रन्तरीच रहते हैं प्रतिमाशों को भी
वैसे हो रहना चाहिये। केवलीजिन परस्पर में कभी
महीं मिलते हैं प्रतिमाशों को भी एक जिनाचय में
एकही को रहना चाहिये। इस्वादि।

प्रश्न- खेर! मान लिया जाय कि केवली मगवान् की श्रीर प्रति-माओं की पूजनादि विधियों में अन्तर है। परन्तु श्रक्त त्रिम प्रतिमाशों में तो भेद नहीं रहता ? फिर इनके दर्शन पूजनादि करने वालों को ज्ञान हीन कहना पहेगा ?

उत्तर-अक् विमत्या का विमयितमा यों में भो प्रतिष्ठादि किया-यों का भेद रहता है। एक की प्रतिष्ठादि होतो है एक की नहीं होती यह भो सामान्य भेद नहीं है। यह भी दूर रहे, परन्तु यह कहना भी ठीक नहीं है कि यक्त विमयितमा यों पर गन्ध नहीं लगता है। शास्त्रों में तो गन्ध लगाने का प्रमाण मिसता है फिर इसे अप्रमाण नहीं कह सकते।

39

सुनि कनक कीर्त्तिनन्दोश्यर दोष पूजन विधान में यों लिखती हैं:—

विलेपनं दिव्यसुगस्यद्रव्ये-र्येषां प्रकुर्वेग्त्यमराञ्च तेषाम् । कुर्वेऽस्मङ्गे वरचन्द्रनाट्ये-र्नन्दोख्वरद्वीपजिनाधिपानाम् ॥

भर्थात् – नन्दीश्वर दीप में जाकर जिनके शरीर में देवता लोग सुगन्धित चन्दनादि द्रश्यों से लेप करते हैं उन्हीं जिन भगवान् के पावन देह में उत्तम चन्दनादि वस्तुभी से भाज मैं भी विलेपन करता हूं।

चन्द्रपमु चरित्र में पण्डित दामोदर भो योशी लिखते हैं:चक्रित्रमं सनोहारि खपरिवारमण्डित:।
ततः सो गािक्जनागारं निजसद्मिन संस्थितम्॥
चिः परौख विममाङ्गो जिनेन्द्रप्रतिमाः गुभाः।
नत्वा पुनः स्तृतिचक्रो फलदैस्तद्गुणव्रजैः॥
चलेः सुरभिभिःशौतैः सचन्दनविलेपनैः।
मुक्ताचतैः शुभैः पृष्पैचक्रभिश्च सुधामयैः॥
सबदीपैः क्रतोद्योतैः सङ्गूपैद्रांणतपंगैः।
सुरदुमोद्भवैः सारैः फलोघैः सत्फलप्रदैः॥
भव्यनिकरचित्तेषु हर्षात्कषंविधायिनीम्।
पूजां भगवती कार्षीद्वहुभवाघनाश्विनीम्॥

şc

#### संशयतिमिरप्रदीप।

भावार्थ: — फिर वह ष्रच्यतेन्द्र प्रपने महल में स्थित मनो-हर ष्रकृतिम जिन मन्दिर में गया। वहां तीन प्रदिल्ला देकर जिन भगवान् को सुन्दर प्रतिमाधों की स्तृति करने लगा। फिर सुगन्धित चौर घल्ला घोतल जल से, उत्तम २ चन्द्रना-दि द्रव्यों ने विलेपन से, मोतियों ने घलतों से, नाना प्रकार के मनोहर फूलों से, घमृत मयी नेवेद्यों से, प्रकाशित रखों के दौपकों से, नासिका ने सन्तुष्टकरने वाली धूप से, और उत्तम फलों ने देनेवाले घच्छे २ नारकों घनार, चाम चादि फलों से, भव्य पुरुषों ने चित्त में हर्ष की बढ़ाने वाली चौर जोवन जी-वन,के पापों की नाम करने वाली जिन भगवान् की पूजन करता हुआ। इससे जाना जाता है कि अकृतिम प्रतिमाधों पर भी चन्द्रनादि सुगन्धित द्रव्यों का लेपन किया जाता है।

प्रश्न-वसनिद्ध संहिता तथा एकसन्धि संहिता में गन्धलेपन रहित प्रतिमाधों के पूजनादिकों का सर्वधानिषेध किया गया है। केवल निषेधही नहीं किन्तु उनके पूजनादि करने वालों को यज्ञानी तथा प्रधर्माला बताया गया है। यह बात समक्त में नहीं प्रातो कि इन श्लोकों से य्यवक्ती भीं का क्या मतलव है। दूसरे इन श्लोकों के पर्ध पर विचार करने से यह भी प्रतीति होती है कि य्यवक्ती भीं के समय में उन लोगों के मतका प्रचार था जो गन्ध लेपनादिकों का निषेध करने वाले हैं। प्रधिक विचार करने से भीर भी प्राचीन सिंद हो सकते हैं। फिर यों कहना चाहिये कि गन्ध लेपनादिकों के निषेध करने की प्रथा पाधुनिक नहीं है किन्तु प्राचीन है।

36

उत्तर-वसनन्दि संहिता तथा एकमन्धि संहिता में महर्षियों ने जो कुछ लिखा है वह ठीक है। क्यों कि प्रास्त्रों के विरुद्ध चलनेवाली को केवल वसुनन्दि खामी ही बरा नहीं लिखते हैं किन्तु सम्पूर्ण सहर्षि लोग, सम्पूर्ण लोक समाज बुरा बताते हैं। यहाे कारण है कि पाँच सत्यार्थ मत के प्रतिकृत चलने से खेतास्वर, बीद, या-पनीय माहि मतों को हमारे शासों में मिथात्व के कारण बताये हैं। क्या इस बात की कोई श्रस्वीकार करेगा कि उक्तमत जैनमुनियों के द्वारा नहीं चलाये गये हैं। मान लिया जाय, कि जो लोग अपने पदस्य से अष्ट इवे हैं उन्हों ने इन मतों को चलाये हैं। अब उन्हें जैन मत के अनुयायी नहीं कहना चाहिये। ग्रस्त इस भी इस बात को स्वीकार करते हैं। परन्तु पीई से वे कक भो हो जांग उस से हमारा कक सतलब नहीं। प्रयोजन केवल इसी बात से है कि वे लोग पहले जैन मत के सच्चे अनुयायी थे। परन्त फिर विरुद्ध छोने से **छन्हें महर्षि लोग बुरा कहने लगे। उसी तरह जब गन्ध** बेपन की प्रास्त्रों में आजा मिलती है फिर उसके निषेध करनेवालों को यटि जिनाज्ञा के भङ्गकरनेवाले कहें तो कीनसी हानि है। यह मेरा लिखना बसनिट स्वामि माटि के ज्ञोकों को लेकर नहीं है क्योंकि एस समय में तो, ऐसे मत का खंदा भी नहीं था। किन्तु सोक प्रवृत्तिको देख कर लिखाई। कदाचित कड़ो कि फिर बसनन्टि खामी के इस तरह निषेध करने का क्या अभिप्राय है ? क्यों कि किसी विषय का निषेध तो

80

#### संशयति मिर प्रदीप।

उसी समय हो सकता है जिस समय उसका प्रचार भी हो।

में जहां तक इस विषय पर अपने ध्यान को देता हूँ तो, मेरी समक्ष के अनुसार बसुनन्दि खामी के निर्लेप प्रतिमाधों के सम्बन्ध में लिखने का यह कारण प्रतीत होता है । गन्ध रुपन पूजनादि में तो लगाया ही जाता है । परन्तु यदि एक तरह इसे प्रतिष्ठित प्रतिमाधों का भी चिन्ह कहा जाय तो, कुछ हानि नहीं है और इसोल्यि बसुनन्दि खामी का भी कहना है कि प्रतिमाधों के निर्लेप रहने से यह नहीं कहा जा सकता कि ये प्रतिमाधों प्रतिष्ठित हैं । इसी धोखे से अप्रतिष्ठित प्रतिमाधों को भी लोग पूजने लग जाय तो आधर्य नहीं। इसके सिवाय और बात ध्यान में नहीं आतो । यह कोई नियम नहीं है कि जिसका प्रचार हो उसो का निषेध होता है कितनो बातें ऐसी देखने में आती हैं जिनका प्रचार तो नहीं है और निषेध है हो । यही कारण है कि जैनियों में मांस, मदिरा और शिकारादिकों का प्रचार न होने पर भी उन्हें सखी के साथ में इनके त्याग का उपदेश दिया जाता है

गन्ध लेपनादिकीं को निषेध करने वालों का मत प्राचीन हो, सो भी नहीं है। इस विषय में पं० वखतावर मल भपने बनाय हवे ''मिष्याल खख्डन ग्रन्थ में यों लिखते हैं:—

चादि पुरुष यह जिन मत भाष्यो, भवि जीवन नीके चभिलाष्यो। पहले एक दिगम्बर जानी, तातें खेताम्बर निकसानी॥ तिन में पकसि भई चिति भारी, सो तो सब जानत नर नारी। ताही मांभि वहसि चब करिकें, तरहपंथ चलायो चरिकें॥ तब कितेंक बोले बुधिवन्त,

किंह नगरी उपच्छी यह पंथ। किंह सम्बत कारण कह कीन,

सो समभाय कहो तिज मौन ॥
प्रथम चल्यो मत यागरे यावक मिले कितंका !
सोलह से तीयासिय गही कितुक मिलि टेका ॥
काइ पिएडत पें सुनें किते यध्यातम ग्रन्थ ।
यावक किरिया छांड़ि के चलन लगे मुनि पन्थ ॥
फिर कामा में चिल पर्थी ताही के यनुसारि ।
रौति सनातन छांड़ि के नई गही यघकारि ॥
केसर जिनपद चरचिवी गुरु निमवो जगसार ।
प्रथम तजी ए दोय विधि मनमह ठानि यसार ॥
ताही के यनुसार तें फेल्यो मत विपरीत ।
सो सांची करि मांनियो भूठ न मांनह मीत ॥

इस कथा के अनुसार यह ठोक २ मालूम पड़ता है कि जिन जोगों का मत गन्ध ज़िपनादिक विषयों के निषेध करने

का है वह समीचीन नहीं है। इसलिये चन्तिम कहना यह 🗣 कि :---

सुचाञ्जिनोदितं तत्वं हित्भिनैव इन्यते। भाज्ञासिड्य तद्याच्चं नान्यवा वादिनो जिनाः॥

भर्यात - बुह्व के सन्द होने से कोई बात हमारो समझ में न पावे तो उसे प्रमाण नहीं ऋड़नी चाहिये। किन्तु जिन भग-वान प्रन्यवा कडनेवाले नहीं हैं। इसलिये उसे पाचा के अनु-सार ग्रष्टण करनी चाहिये।



पुष्पपूजन तथा गन्धलेपन का प्राय: एकडी विषय है। जिस तरह जिन भगवान के चरणों पर गन्धलेपन किया जाता 🕏 उसो तरइ प्रष्यों को भी चरणों पर चढाने पडते 🕏 । कितनौशंकाचों का समाधानगन्ध लेपन के लेख से ही सकेगा। इसकिये इस लेख में विषेश बातों को न लिख कर पावध्य-कीय वार्ते लिखे देते हैं। पुष्प पूजन से हमारा अललो अभि-प्राय चरणीं पर चढाने का है। परन्तु इसके पहले सचित्र प्रयों को चढाने चाहिये या नहीं ? इस प्रश्न का समाधान करना जरूरी है। यहीं कारण है कि कितने लोगतो इस समय भी प्रायः सचित्त पुर्णों से पुजन करते हैं और कितने चावलों को कंगर के रंग में रंग कर उन्हें पुष्प पूजन को जगहुँ काम में जाते हैं। यह सम्प्रदाय योग्य है या प्रयोग्य, इस विषयका समाधान इसी ग्रन्थ के "प्रथा कल्पना" नामक

83

क्षेख से हो सकेगा । यहां प्रकृत विषय सामान्य पुष्प पूजन का होने से लिखा नहीं गया है। पुष्पपूजन के विषय में शास्त्री की पाचा को पहलेही खुलासा किये देते हैं।

भगवान उमाखामी यावकाचार में यों लिखते हैं :---

पद्मवम्पनालादिस्रामः सम्पूजयेज्ञिनान् ।

अर्थात् - कमल, चम्पक और जाति पुषादिकी से विन भगवान की पूजन करनी चाहिये।

श्री बसुनन्दि श्रावकाचार में लिखा है कि:--मालियक्यं बक्रणयारियं प्रयासीयवज्लतिल्ए हिं। मन्दारणायचम्पयपउमुप्पलसिन्दुवारेहिं॥ कगवीरमिञ्जयाद् अचगारमयकुन्टिकङ्कराए हिं। सुखगजज्दियापारिजासवग्रुगरेहिं॥ सीवएगरूवमेहिं य सुचादामेहिं बहुप्ययारेहिं। जिगपयसंकयज्ञयलं पृजिज्ज सुरिन्टसयमहियं॥

अर्थात - मालती, कदम्ब, सूर्यमुखी, अधीक, बकुल, तिलक ब्रच के पुष्प, सन्तार, नागचम्पा, कमल, निर्मुडी, कणवीर, मक्किका, कचनार, सचकुन्द, किंकर, फल्पवृत्त के पुष्प, पारिजात श्रीर सुवर्ण चांदी के पुष्पादिकों से पूजनीय जिन भगवान् के चरण कमलों की पूजन करना चाहिये।

इन्ट्रनन्टि पुजासार में कहा है :---

ॐ सिन्द्वारैर्मन्टारै: कुन्दैरिन्टीवरै: शुभै: । नन्द्यावर्त्तोदिभिः पुष्पैः प्रार्चयामि जगद्गरम्॥

भर्णात् – सिन्दुवार, मन्दार पुष्प, कुन्द, कमक और नन्दा-वर्तादि उत्तम २ फूओं से जगद्गुरु जिन भगवान् की पूजन करता हूं।

धर्मसार में लिखा है कि :-

हतपुष्पधनुर्वागसर्वज्ञानां महातानाम्। पुष्पैः सुगिस्विभिभेज्ञा पद्युग्मं समर्चेये॥

भर्षात् – कामदेव के धनुष को नाश करनेवाले जिन सग-बान् के चरण कसलों को भिन्न पूर्वक कसल, केतकी, चमेलो, जुन्द, गुलाब, केवड़ा, मन्दार, मिन्न, बकुल भादि नाना तरह के सुगन्धित पुष्पों से पूजता हूं।

पण्डित आशाधर कहते हैं कि :→

मुजातिजातीकुमुदाजकुन्दै-

मंन्दारमञ्जीवकुलादिपुष्पै:।

मत्तालिमालामुखरैजिंनेन्द्र-

पादारविन्दं इयमचेयामि॥

चर्थात् - उन्मत्त श्रमरों को श्रेणि से ग्रब्दायमान, जाती, कुमुद, कमल, कुन्द, मन्दार, मिलका पुष्प, वकुल केवड़ा, कचनार चादि चनेक प्रकार के फूलों से जिन भगवान् के च-रण कमलों को पूजन करता हूं।

पद्म पुराण में :--

सामादैर्भूजनोङ्कतैः पुष्पैर्यो जिनमचंति। विमानं पुष्पकं प्राप्य स क्रीडित निरन्तरम्॥

84

इत्यादि घनेक प्रास्तों में सचित्त पुष्पों के चढ़ाने की घान्ना है। परन्तु श्रव तो कितने लोग सचित्त पुष्पों के चढ़ाने में घाना कानी करते हैं। उनका कहना है कि, मान लिया जाय कि पचित्त पुष्पों के चढ़ाने की श्राङ्का है, परन्तु द्रव्य, चेत्र, काल, भावादिकों के श्रनुसार यह ठीक नहीं है। कितने कारणों से किसी र जगहुँ शास्त्रों को शाजा भी गोण माननो पड़ती है। शास्त्रों में तो मोतियों के श्रचत, तथा रह्नों के दोपक भी छिखे हुवे हैं परन्तु श्रभी उनका चढ़ाने वाला तो देखने में नहीं घाता। इसी तरह पुष्पों के विषय को भी सचित्तादि दोषों के कारण होने से गोण कर दिया जाय तो हान क्या है?

द्रव्य, चेत्र, काल, भावादिकों का आश्रय लेकर सभी धाल कल अपनी २ बातों को दृढ़ करते हैं। परन्तु में नहीं समस्तता कि द्रव्य, चेत्र. काल, भावादिकों का क्या आश्रय है? मेरी समस्त के अनुसार तो दनका यह आश्रय कहा जाय तो कुछ धनुचित नहीं है। द्रव्य, चेत्र, कालादिकों का यह तार्थ्य समझना चाहिये कि किसी काम की शक्ति के अनुसार करना चाहिये। मान लो कि धर्म कार्य में हमारी शक्ति हजार रुपयों के लगाने की है तो उतनाही लगाना चाहिये। ग्रिक्त के बाहर काम करने वालों की अवश्रा किसी समय में विचारणीय हो जाती है इसे सब कोई स्वीकार करेंगे। इसी तरह समस्त लो कि इस विकराल किलाल में साधु व्रत ठोक तरह रचित नहीं रह सकता। इसलिये ग्रहस्थ धवस्या में हो रहकर अपना आत्म क्याण करना चाहिये। यही द्रव्य, चेत्र, काल, भावादिकों का मतहब कहा जा सकता है। इसके विपरीत धर्म कार्यों में किसी तरह हानि बताना ठीक नहीं है।

ЯĘ

#### संशयतिमिरप्रदीय।

प्रश्न-द्रव्य, चेत्र, काल, भावादिकीं का यह मतलब नहीं है। किन्तु पृष्पादिकीं के चढ़ाने में हिंसादि दोष देखे जाते हैं चौर इसारा धर्म है चहिंसा सयी। फिर तुन्हीं कहो कि इस विपरीत प्रवृति को देखकर चौर लोग कितना उपहास कोरी !

उत्तर--द्रब्य, चेत्र, काल, भावादिकों का यह मध्ये ठीक नहीं है। पुष्पादिकों के चढ़ाने में पहले तो हिंसा होती ही नहीं क्यों कि:---

भावो हि पुण्याय मतः शुभः पाय।य चाशुभः ।

भर्यात् - ग्राम परिणामी से पुण्य का बंध होता है और खोटे परिणामी सेपाप का बन्ध होता है। इसलिये भावीं को पाप कार्यों की ग्रोर से बचाये रखना चाहिये। कहने का तात्पर्य यह है कि जिन मन्दिरादिकी के बनवाने में तथा प्रति-ष्ठादि कार्यों के कराने में प्रायः हिंसा का प्रापुर्य देखा जाता है परन्तु उन्हें अव्यन्त पुण्य के कारण होने से हिंसा के ईतु नहीं मान सकते। सुनि लोग बहुत कावधानता से ईश्री सिमित्त पूर्वक गमन करते हैं उनके पावों के नोचे यदि कहीं से जन्तु भाकर हत जीवित हो जाय तो भी वे दोष के भागी नहीं कहे जा सकते। उसी तरह पुष्पीं के चढ़ाने में यहाचार करते हुवे भी यदि देव गति से किसी प्राणि का घात हो जाय तो भो वह दोष का कारण नहीं कहा जा सकता। जेन मत में परिणामी की सब से पहले दर्रों में गणना है। इसका भी यही तारपर्य है कि कोई काम हो वह परिणामों के अनुसार फल का देने बाला होता है। जो जिन भगवान की पुजन पविव

परिणामीं से की इंद अतिशय फल की देने वाली होती हैं वही परिणामों की विकलता से की इंद प्रत्युत हानि की कार-ण हो जाती है। जिन प्रतिमाभों की यूजन करने से पुख्य बन्ध होता है परन्तु बही पूजन विदिशाभों में करने से कुल धनादिकों के नाशको कारण हो जाती है इस विषय में:—

उमाखामि महाराज यो लिखते हैं :--

पश्चिमाभिमुखः कुर्यात्यू जां चेच्छी जिनेशिनः।
तदा स्यात्मं तितिच्छेदो दिचिषस्यां समंतितः॥
मानेयां च क्षता पूजा धन हानि दिने दिने।
वायव्यां संतितिनेव नैक्स्त्यां तुकु खचया॥
ईशान्या नैव कर्तव्या पूजा सौभाग्यहारिणी।

पर्थात् – यदि पूजक पुरुष पश्चिम दियाकी घोर सुख करके जिन भगवान् की पूजन करे तो, सन्ति का नाम होता है। दिख्ण दिया में करने से सृत्यु होती है। घोन दिया में की हुई पूजा दिनों दिन धनादिकीं की हानि की कारण होती है। वायव्य दिया में करने से सन्तित नहीं होती है। नैऋत्य दिया में करने से वंग्र का नाम होता है। घीर ईयान की छोर की हुई पूजा सोभाग्य की हरण करने वाली होती है। सारांश यह है कि पुष्य कमीं से पापों के होने की भी संभावना है। इसी उदाहरण की पुष्यों के सम्बन्ध में भी ठाक कह सकते हैं। भिक्ति पूर्वक जिन भगवान् की पूजन में काम छाये जायं तो, खत्यन्त अभ्यद्य के कारण होते हैं। इस विषय का उदाहरण समन्त्रमद्र स्वासि रह्म करएड में जिखते हैं:--- Ŋς

#### संशयतिमिरप्रदीप।

श्वरंचरणसपर्यामहानुभावं महात्मनामवदत्। भेकः प्रमोदमत्तः कुसुमैनैकीन राजग्रहे॥

तथा स्ति मुक्तावलि में :--

यः पुष्पैर्जिनमर्चति स्मितसुर-

सीलोचनैः सोऽर्च्यते।

पर्थात् – ज्ञो जिन भगवान् की फूटों से पूजा करते हैं वे दैवाङ्गनाओं के:नेवीं से पूजन किये जाते हैं। अर्थात् पुष्प पूजन के फल से स्वर्ग में देव होते हैं।

जन्हीं पुष्पों के सम्बन्ध में ये सचित्त होते हैं। इनके चढ़ाने से हिंसा होती है। इत्यादि असंभावित दोघों के बताने से लोगों के दिल को विकल करना कहां तक ठोक कहा जा सर्वगा यह मैं नहीं कह सकता।

पुष्पों के चढ़ाने में हिंसा नहीं होती यह ठीक २ बता चुके हैं। इतने पर भी जिन्हें अपने अहिंसा धर्म में बाधा मा-लूम पड़ती है उन से हमारा यह कहना है कि जिन मत में संकल्पो तथा आरंभो इस तरह हिंसा के दो विकल्प हैं। कहना चाहिये कि पुष्पों के चढ़ाने में कीन सी हिंसा कही जा सकेगी? यदि कहींगे संकल्पो हिंसा है तो, उसे सिद्ध करके बतानो चाहिये : मैं जहां तक ख्याल करता हूं तो, पुष्पों के चढ़ाने में संकल्पी हिंसा कभी नहीं हो सकती । और न इसे कोई स्वीकार करेगा।

यदि पुष्पों के चढ़ाने में संकल्पो हिंसा मानही जाय ती, आजही जैनियों को अपने अहिंसा धर्म का अभिमान छोड़ देना पड़ेगा। असंबद्ध प्रहाप करने वाहों की जहा भगवान की

86

श्वात्ता का भय रहना चाहिये। कहाचित् आरंभो हिंसा कहोगे तो, पृष्यों का चढ़ाना तुम्हारे कथन में हो सिंह हो जायगा। क्यों कि ग्टह्म्थों को संकल्पों हिंसा के कोड़ने का उपदेश है। श्वारंभो हिंसा का नहीं। इसे हम स्वीकार करते हैं कि यद्यपि धर्म कार्यों में किसी श्रंश में हिंसा होतो है परन्तु इन्हें प्रचुर पुष्य के कारण होने से वह हिंसा नहीं मानो जा सकती। इसी तरह धर्मसंप्रह के कर्त्ता का भो श्वभिमत है:—

जिनालयक्ततौ तौर्ययाचायां विस्वपृजने । हिंसा चेत्तच दोषांगः पुग्यरागौ न पापभाक् ॥

श्रयोत् - जिन मन्दिरके बनाने में, तोर्थों की यात्रा करने में, जिन भगवान् की पूजनकरने में, हिंसा होतो है परन्तु इन कार्यों के करने वालों को पुख्य बहुत होता है इसलिये वह हिंसा का श्रंग्र पापों का कारण नहीं हो सकता।

किन्तुः —

# जिनधर्मीद्यतस्यैव सावदां पुरायकारणम्।

श्रर्धात् – जो धर्मकार्यों के करने में सदैव प्रयन्त शील रहते हैं उन्हें सावदा, पुख्य का कारण होता है।

भगवान् को पूजन करना धर्म कार्य है उस में और लोग क्यों इसेंगे ? इस यदि किसो तरह का अन्याय करते तो, वेशक यह ठोक हो सकता था। ख़ैर इतने पर भो वे इसी बात को पकड़े रहें तो क्या उनके कहने से इमें अपना धर्म कोड़ देन: चाहिये ? नहीं । ढूं ढिये लोग सूर्त्ति पूजन का निषेध करते हैं। वेंसाव धर्म को निन्दा करते हैं । ढुजन सज्जनों को 40

#### संशयतिमिरप्रदीप।

बुरी दृष्टि से देखते हैं तो, क्या इसे सूर्त्तिपूजनादि कार्यों को परिखाग कर देना चाहिये ? यह समक्त ठीक नहीं है । जो बात प्राचीन काल से चली आई हैं उन्हें सानना चाहिये।

पुष्प पूजन को सामान्यता से सिंह कर जुके, मचित्त पुर्धी का चढ़ाना प्रास्तानुसार निर्दोष बता जुके। श्रव प्रकृत विषय की और भुकते हैं। प्रकृत विषय हमाराजिन भगवान् के चरणी पर पुष्प चढ़ाना, सिंह करना है। वैसे तो जिस तरह गन्ध नेपन के विषय की शंकाओं का समाधान है उसी तरह इस विषय का भी समाधान कर लेना चाहिये।

विशेष शास्तानुसार कुछ भीर लिखे देते हैं उसे देख कर पाठक भाषनी हृदय गत विशेष शंकाओं का भीर भी निर्णय कर छेवें। यह प्रार्थना है।

श्रो विवर्णाचार में लिखा है कि:— जिनाङ्क्षिम्पर्शितां मालां निर्मले कंठदेशकी ।

त्रधीत् – जिन भगवान् के चरणीं पर चढ़ी हुई पुष्प माला को ग्रपने पवित्र कंठ में धारण करनी चाहिये । तालार्य यह है कि पूजक पुरुष को जिन भगवान् को पूजन करते समय इस तरह का संक्ष्य करना लिखा है:—

## "दुन्दोहमिति"

श्रधोत् – मैं इन्द्र हूं इस तरह संकल्प करके जिन भगवान् की पूजन करनी चाहिये । पूजन करने वाले की पूजन के समय सम्पूर्ण श्रलंकारादि पहरे रहना च।हिये । इसी विषय में यों लिखा है:—

٩ę

वस्त्रयमं यज्ञसूर्यं कुंडले मुकुटं तथा।
मुद्रिकां कङ्कणं चेति कुर्याचन्द्रनभूषणम् ॥
ब्रह्मग्रन्थिसमायुक्तं दर्भे स्विपंचिभःस्मृतम्।
मुख्यणं वलयं रस्यं पविचिमिति धार्यते॥
एवं जिनाङ्गिगस्येश्व सर्वाङ्गं स्वस्य भूषयेत्।
दन्द्रोहिमिति मलाच जिनपूजां विधीयते॥

श्रथीत्—दो वस्, यज्ञोपवीत, दोनों कानों में दो कुग्छल, मस्तक के ऊपर मुक्रुट, मुद्रिका, कङ्गण, चन्दन का तिलक, भौर ब्रह्मपिय करके युक्त तोन श्रथवा पांच दर्भ से बना हुश्चा मनोहर वलय जिसे पविच भो कहते हैं, इन संपूर्ण श्रलङ्कारों को धारण करे। तथा इसी तरह जिनभगवान के चरणीं पर चढ़े हुए चन्दन से अपने सर्व शरीर को शोभित करके मैं इन्द्र हं ऐसा समभ के जिनभगवान की पूजन करनी चाहिये। इसी अवसर में उक्त पुष्प माला के कर्स्ट में धारण करने की आज्ञा है।

पं॰—ग्रामाधर प्रतिष्ठा पाठ में लिखते चैं—

जिनाङ्किस्पर्शमात्रेण त्रैलोक्यानुग्रहत्तमाम् द्रमां खर्गरमादृतीं धारयामि वरस्रजम्॥

त्रर्थात्—जिन भगवान् के चरणों के स्पर्श होने सात्र से त्रिभुवन के जीवों पर श्रनुग्रह करने में समर्थ श्रीर स्वर्गकी सन्द्रों के प्राप्त कराने में प्रधान दासो, पवित्र पुष्प माला को कांठ में धारण करता हूं। 42

#### संश्यतिमिरप्रदीप।

इसी प्रतिष्ठा पाठ में और भी -

श्रीजिनेश्वरचरग्रस्पर्शादनर्घा पूजा जाता सा माला महाभिषेकावसाने बहुधनेन ग्राह्या भव्यश्रावकेनेति।

त्रर्थात्—जिनभगवान् के चरण कमलों के स्पर्श से श्रमोच्य पूजन हुई है। इसल्यि वह पुष्पमाला महाभिषेक को समाप्ति होने पर अन्त में बड़े भारो धन के साथ भव्य पुरुषों को अहण करनी चाहिये।

तथा वसक्याकोष में योश्वतसागरमुनि सिखते हैं:—
तत्प्रशाच्छे छिपुचीति प्राइ भट्टे युणु बुवे ।
व्रतं ते दुर्लभं येनेहामुच प्राप्यते मुख्यम् ॥
गुक्तयावणमासस्य सप्तभीदिवसे ग्हेंताम् ।
स्वापनं पूजनं कृत्वा भक्त्याष्ट्रविधमूर्जितम् ॥
श्रीयते मुकुटं मूर्धि रचितं कुसुमोत्करै: ।
कार्छे योवष्ठभे यस्य पुष्पमाला च श्रीयते ॥

श्रधीत् – सेठ की पुत्री के प्रश्न की सुनकर श्रधिका कहती हुई। हे पुत्र ! में तुम्हारे कल्याण के लिये ब्रत का उपदेश करती हूं। उस ब्रत के प्रभाव से इसलोक में तथा परलोक में दुर्लभ, सुख प्राप्त होता है। उसे तुम सुनो। यावण सुदि सप्तभी के दिन जिनभगवान् का श्रभिषेक तथा श्राठ प्रकार के द्रव्यों से पूजन करके व्रषभजिनेन्द के मस्तक पर नाना प्रकार के फूलों से बनाया हुशा मुकुट तथा कंठ में पुष्पों की माला पहरानी

43

चाहिये। विशेष विधि की इस जगहँ उपयोगी न होने से नहीं लिखी है।

भगवान् इन्द्रनित्तः पूजासार में लिखते हैं:— जैनक्रमाञ्जयुगयोगविश्वहगन्ध-सम्बन्धवन्धुरविलेपपवित्रगात्र:। तेनैव मुक्तिवशक्तत्तिलकं विधाय-श्रीपादप्रयाधरणं शिरसा वहामि॥

श्रष्टांत्—जिनभगवान् के चरण कमलों पर चढ़ने से पवि-चगस्य के सम्बन्ध से मनोच्चर विलेपन करके पविच श्ररीर वाला मैं, उसी चन्दन से सुक्षि के कारण भूत तिलक को करके चरणों पर चढ़े इवे पुष्पों को मस्तक पर धारण करता हूं।

यो यशस्तिलक में भगवत्सोमदेव महाराज लिखते हैं:-

पुषां त्वदीयचरगार्चनपीठसङ्गा-

चूणामणी भवति देव नगत्रयस्य । चस्म्रश्यमन्यशिरसि स्थितमप्यतस्ते

को नाम साम्यमनुशास्तु रवौख्ररादौ:॥

भर्थात्— है भगवन् ! तुम्हारे चरणों को पूजन के सम्बन्ध से पुष्प भो तीन जगत का चृड़ामणी होता है। और टूसरों के मस्तक पर भो चढ़ा हुन्ना भपवित्र हो जाता है। इसलिये इस संसार में ऐसा कौन पुरुष है जो सूर्यादि देवों को भापके समान कह सके। भर्यात् जगत में भापको समानता कोई नहीं कर सकता।

48

श्रीआराधना कवा कोष में--

तदागोपालकः सोर्गप स्थित्वा श्रीमिक्जनाग्रतः । भोः सर्वीत्कष्ट ! मे पद्मं ग्रहाणेदमिति स्मुटं ॥ उत्ता जिनपादाज्ञोपि चिप्त्वाशु पङ्कजम् । गती मुग्धजनानां च भवेत्सत्कमं श्रमीदम् ॥

त्रथीत् — किसी समय कोई गोपालक जिनभगवान् की त्रागि खड़ा दोकर है मर्वोत्तम! मेरे इस कमल को स्रोकार करी। ऐसा कह कर उस कमल को जिन भगवान् के चरणीं पर चढ़ा करके ग्रीन्न चला गया। ग्रन्थकार कहते हैं कि उत्तम कर्म मूर्खपुरुषों को भी अच्छे फल का देने वाला होता है।

श्री इन्द्रनन्दि पूजासार में सिखा है :--

एनोबस्थास्थलूपप्रपतितभुवनोदञ्चनप्रौठरज्जः श्रेयः श्रीराजहंसी हरिणविश्वमहप्रोत्तसत्वन्दवितः। स्फारोत्पुत्तभासं नयनषडयनश्रेणिपेया विधेयात् पुष्पस्चग्मञ्जरौ नः प्रतमलयुजिनेन्द्राङ्गिद्व्याङ्गि

इसी तरह कथाकीष, व्रतकथाकोष, संहिता, प्रतिष्टा पोठादि भ्रतेक गाखों में पुष्पादिकों को चरणों पर चढ़ाना लिखा हुमा है। उसेन मान कर उच्टा दोष बताना मनु-चित है।

प्रम्म-चिवर्णाचार किनका बनाया हुमा है ? उत्तर-सोमसेनाचार्य का।

# संशयति निरप्रदीप।

ųų

प्रश्न-ये तो भद्दारक हैं ! उत्तर-यस्तु। क्या हानि है !

प्रश्न-हानि क्यों नहिं? भटारकी के यन्यों की प्रमाण नहीं सान सकते। क्यों कि जिस तरह वे नाना तरह के घाडम्बर के रखने परभी ग्रपने को गुक् कहते हैं परन्तु भाकों में तो गुक्कायह सबण है—

विषयाशावशातीतो निरारकोऽपरिग्रहः।
ज्ञानध्यानतपोरत्तः तपस्वी सः प्रशस्यते॥

अर्थात् - गुरु को विषय सम्बन्धी प्रभिनाषा, प्रारंभ श्रीर परिग्रह नहीं होनें चाहिये। ये लच्चण भट्टारकी में नहीं घटते हैं। इसी तरह उन्हीं ने अपनी पच्च को दढ़ करने के लिये शासादि भी पन्यथा बनादिये होंती क्या आश्चर्य है?

उत्तर-इसे भी एक तरह का अभंबद्ध प्रकाप कड़ना चाहिये। मैं नहीं कड़ सकता भट्टारकों ने ऐसा कौन सा बुरा काम किया है। जिस से उनके किये डुवे असोम उपकार पर भी पानी सा फिरा जाता है।

यदि आज भशारकों की सृष्टि की रचना न होती तो दहलों में बादशाह के "या तो तुम अपने गुन्धों को बताओं अन्यथा तुन्हें मुसलमान होना पड़ैगा" इस दुराग्रह को कोई दूर कर सकता या ? अयवा कितनो जगह आपदग्रत जैन धर्म को भटारकों के न होने से बेखटके कोई किये देता या ? को आज उनके उपकार के बदले वे स्वयं एक तरह को बुशे हिए से देखे जाने सगे हैं। अस्तु, और कुक नहीं तो इतना तो

y£

#### संशयतिमिरप्रदीप।

चवाय कहेंगे कि उन लोगों का यह कथन चन्द्रमा के जपर धूल फिक़ने के समान है जी लोग भट्टारकों के व्यर्थ घपवाद करने में दत्तिचत्त हैं।

मानिल्या जाय कि वे निर्माय गुक् के तुला नहीं है परन्तु इतना न होने से वे इतने बिनय के भो के योग्य न रहें जो विनय साधारण अथवा मांसभक्षो आदि धर्मवाह्य मनुष्यों का किया जाता है ? केवल वर्तमान प्रवृति को देख कर परम्परा तक को कलंकित बना देना बुद्धिमानो नहीं है । ख़ैर ! भष्टारक तो दूर रहें परन्तु ग्राखों में मुनियों तक के विषय में अनाचार देखाजाता है तो, किसी एक अथवा दो मुनियों के दुराचार से सारे पवित्र मुनि समाज को दोष देना ठोक कहा जा सर्वगा? नहिं। उसो तरह सब जगह समस्म खेना चाहिये।

मैं निहं कह सकता कि लोगों के हृदय में यह कल्पना कैमें स्थान पालेती है कि भहारकों ने प्राचीन मार्ग के विकद्ध यन्यों को बनादिये हैं। यह वात उस समय ठीक कही जाती जब दम पांच, अथवा दो एक, यन्य जिनमत के मिडान्त के विरुद्ध बताये होते। परन्तु किसो ने आज तक इस विषय को छपस्थित करके अपने निर्देष होने की चेष्टा नहीं को। क्या अब भी कोई ऐसा इस जगत में है जो भट्टारकों के बनाये हुवे यन्यों को प्राचीन मार्ग के विरुद्ध सिद्ध कर सके ? यदि कोई इस विषय में हाथ डालेंगे तो उनका इस बड़ा भारी मनुम्रह मानेंगे।

खैर! इस विषय को चाई कोई उठावें भववा न उठावें इस भ्रपने पाठकों को एक दो विषयों को छेकर इसवात को सिंद कर बताते हैं कि भटारकों को जितना कथन है वह प्राचीन पथका धनुसरण करने वाला है। इस समय विवादनीय विषय सुख्यतया गन्धनेपन, पञ्चामृताभित्रेक, ध्रथवा पुष्प चढ़ाना, ये हैं। श्रीर जितने श्रेष विवाद हैं वे सब इन्हों पर निर्भर हैं। इनकी भिद्धि होने पर और विषयों की सिद्धि होने में फिर श्रिधक देरों नहीं लगेगी।

मैं याद्या करता हं कि भगि जिनसेनाचार्य कत चादि-पुराण, श्री वोरनन्दिमहिषि कत चन्द्रप्रभुकाव्य, भगवन्नुणभद्रा चार्य कत उत्तरपुराण, श्रो निमिचन्द्र सिडान्त चक्रवर्त्ति कत त्रैनोक्यमार, श्रादियं ग्रन्थ प्रायः प्रमिद्ध हैं। इनके विषय में कोई यह नहीं कह सकता है कि ये ग्रन्थ प्रमाण नहीं हैं। इन्हों में इस तरह निखा है:—

भादि पुराण में लिखा है कि — ययाहिकुलपुचाणां माल्यं गुरुशिरोधृतम् । मान्यमिव जिनेन्द्राङ्गिस्पर्शान्माल्योदिभूषितम्

भर्यात्—जिस तरह पवित्र कुल के बासकों को भ्रपने बड़े जनों के सस्तक पर को पुष्पमालास्त्रोकार करने योग्य है उसी तरह जिनभगवान् के चरणों पर चढ़े हुए पुष्पास्य तथा चन्दनादि तुम्हें स्वोकार करने योग्य हैं।

भगवहण्मद्राचार्यं उत्तरपुराणं में यो लिखते हैं— जयसेनापि सहसीं तत्रादायैकदा मुदा। पर्वीपवासपरिस्नानतनुरभ्यच्यं साऽहेत:। तत्पादपङ्कजाञ्चे षपवित्रां पापहां स्त्रजम्। चित्रां पित्रेऽदित दाभ्यां हस्ताभ्यां विनयानता॥ y۲

### संशयतिमिरप्रदीप ।

भर्षात्—िकसी समय पिवन धर्मकी स्वीकार करके, अष्टात्विक पर्व सम्बन्धी उपवासों से खेद खिन्न गरीर को धारण करने वाली जयसेना जिन भगवान की पूजन करके भगवान के चरण कमलों पर चढ़ने से पिवित्र और पापों के नाग्र करने वाली पुष्पमाला की विनय पूर्वक भ्रपने दोनों हार्थों से पिता के लिखे देती हुई।

चैनोक्यसार में भगवद्रेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्त्ति निखते 🔻 :—

चंदगाहिसेयगचगसङ्गीयवलोयमन्टिरेहिं जुदा। कौडगगुगगरिहहिश्रविसालवरपट्टसालाहिं॥

भर्षात्—चन्दन करके जिन भगवान् का श्रभिषेक, न्हस्स, सङ्गीत का भवनोकन, मन्दिरों में योग्य क्रीड़ा का करना, और विशाल पद्दशाना करके, और सम्बन्ध भागे की गाथा में है। यहां पर प्रयोजन मात्र निका है।

श्रीवोरनन्दि चन्द्रप्रभु कात्र्य में लिखते हैं--वीतरागचरणी समर्च्य सद्गन्धधूपकुसुमानुलिपनैः

अर्थात्—चक्षवर्त्ति पहले घूप, गन्ध, पुष्प और अनुलेपनादि-की से जिनभगावान् के चरणों को पूजन करके फिर चकरत्र की पूजन करता इसा, इसो तरह गन्ध लेपनादिकी का विधान भट्टारकों ने भन्यों में लिखा इसा है। इनके सिवाय और अधिक कोई बात इसारे ध्यान में नहीं साती। इसे कितने आश्चर्य की बात कहनो च। हिये कि दो वर्ष के बच को भी इस तरह साहम के करने को इच्छा जायत नहीं होती है। फिर तल के जानने वालों में भस्त्वाल्यना करना कहां तक ठीक कही जा सकेगी?

4G

क्या उन्हें पाप का भय नहीं था ! निहं निहं, यह कहना सर्वया अनुचित है कि भट्टारकों ने मनमाने आखों को बना-डाल हों। मैंने जहांतक अपनी बुडिपर जोर दिया है तो, मुभी भट्टारकों का कहनाभी महिषयों के समान निर्दोष दीखा है। और अक्ष्यनुमार उसे सिंह भी कर सकता हूं। जिस किसी महीदय की मेरे लिखे में और भी अधिक इस विषय की आग्रंका हो वे कपया अनुगहीत करें। मैं अवश्य उस विषय के निर्णयार्थ प्रयास कहना।

प्रश्न-इन ममाणों में जितने ग्रन्थ कथा भाग केभी हैं। उनकी तो आज्ञा के समान प्रमाणता नहीं होसकतो। क्यों कि कथा भाग के ग्रन्थों में जेवल उन लोगों का कर्तव्य लिखा रहता है। कथा भाग के ग्रन्थों को आज्ञा के समान मानने से राजा वच्यकणें को तरह भी ग्रनुकरण करना पड़ेगा?

उत्तर्-कया भाग सब्बन्धी ग्रन्थों की प्रमाण देने से इसारा केवल इतना हो प्रयोजन है कि कितने लोग ऐसा भी कह देते हैं कि, इां ग्रास्त्रों में तो असुत बात लिखी है परन्तु उसे किसी ने की भी? इस प्रश्न का अवकाश उन लोगों को न रहे। परन्तु इस से यह नहीं कह सकते कि उन ग्रन्थों को विल्कुल प्रमाणता हो नहीं है। यदि ऐसा भान लिया जाय तो प्रायः वृद्ध लोग कहा करते हैं कि अपनी पुरानी चाल पर चली, कुकर्म मत करी सुन्हारे कुल में सब सदाचारों हुये हैं तुन्हें भी वेसे ही होना चाहिये इत्यादि। यह भी कुल के गुक् जनों का कर्त्रव्य है तो, इसे होइ कर उलटे चलना चाहिये क्या ? भयवा शास्त्रों में भी बड़े २ सत्युक्ष परिच कर्मी

के करने वाले हो गये हैं। उनका क्षतकाये हमारी प्रवित में भो आरडा है तो। क्या वह ठोक नहीं कहा जासकेगा! कथाभाग के ग्रस्थों में अथवा चाजा विधायक शास्त्रों में अर्थात यों कहा कि प्रथमानुयाग भौर चरणानुयोग में इतना ही भेट है कि पहले का तो. पुरुष कर्तव्यः भाजा के समानस्वीकार किया जाता हैं भौर पाप कभी का परित्याग किया जाता है। दूसरा सर्वथा माननीय ही होता है। और विशेष कछ नहीं है।

प्रश्न-व्रत कथा कोष में भगवान को मुक्ट पहराना लिखा इअ। है क्या श्रव भी क्षक कसर रही ? वोतरागभाव में कुछ परिवर्तन इसाया नहीं ? यह लेख ती. हट निखय कराता है कि अब दिगम्बरीयों को एक तरह खेताबरो हो कहना चाहिये।

उत्तर-नित्य भीर नैमित्तक इस तरह कियाओं के टो भेट हैं। नित्य किया में पुजनादि प्रायः सामान्य विधि से होतो हैं। श्रीर नैमित्तक किय श्री में कितनी बातें नित्य क्रियात्रों को अपेचा विशेष भो होती हैं। निस्त्रक्रिया में जिनभगवान को मकुटनडीं पहराया जाता। परन्तु नैभित्तक क्रिया में व्रत के बनुरोध से पहराना पड़ता है। इमिलिये टोषास्पट नहीं कहा जा सकता। नित्यक्रिया में भई रात्रिकी पूजन करना कहीं नहीं देखा जाता। परन्तु चन्द्रनषष्टी, तथा श्राकाश्पञ्चमी श्रादि व्रतीं में उसी समय करनी पड़ती है। वैसे ही मनियों को राचि में बोलने पादि का निषेध है परन्त विशेष कार्य के त्रा

पड़ने पर सब काम करने पड़ते हैं। इस लिये कार्यानुरोध से इसे अनुचित नहीं कह सकते । इस जिनाचा के मानने से चाहे खेतास्वरो कहो या अन्य, हमें कुछ विवाद नहीं है। यह तो अपनी २ समभा है। कल दृंदिये लोग यह कहने लगे कि "ये लोग मन्दिरादि बनवाने में बड़ी भारी हिंसा करते हैं। इन लोगों का आहिंसा विषयक धर्माभमान विल्कुल अरएय प्रलाप के समान समभाना चाहिये। इत्यादि "तो क्या उन से भगड़ा करें? निहें। वुडिमान् पुरुष इसे अच्छा नहीं समभात। सहिंपयों की अ।जा मानना हमारा धर्म है। वनके निर्दोष बचनों को ठीक नहीं बताना यह धर्म नहीं है।

प्रश्न-श्रष्टमी, चतुर्दशी श्रादि पुर्व्वतिथियों में जैनी लोग हरित श्र्यात् मचित्त पदार्थों को नहीं खाते हैं। परन्तु दुःख होता है कि वही सचित्त पदार्थ दन्हीं पुर्व्वतिथि तथा पर्वों में जिनसगवान् के ऊपर चढाये जाते हैं ? खैर ! सचित्त भो दूर रहे, परन्तु वह भी श्वनन्त काय!

अन्य आय!

उत्तर-यह प्रश्न बिल्कुल अनुचित है। परन्तु क्या करें उत्तर न

दिया जाय तो भी ठीक नहीं है। इसिल्ये जैसा प्रश्न

है उसी तरह उत्तर दिये देते हैं। श्रष्टभी चतुर्दशी,
तथा श्रोर पवीं में हम हरित पदार्थों को नहीं खात हैं यह
ठीक है। परन्तु खाने की श्रीर चढ़ाने की समानता
तो नहीं है। यदि इसी विषमदृष्टान्त से चढ़ाने का
निषेध मान लिया जाय तो उसी के साथ श्रष्टमी,
चतुर्दशी श्रादि तिथों में उपवास भी किया जाता है फिर
जिनभगवान् को भी उपोषित रखना चाहिये। उस

ξą

## संशयतिमिस्प्रदीय ।

दिन उनका घिमिषेक तथा पूजनादि नहीं होना चा-हिये। क्योंकि फिर तो दर एक बातों की समानता हो तुन्हारी बातों को टढ़ करेगी। हम इस बात का बहुत खेट होता है कि. कहां तो नैलोक्यनाथ, और कहां हम सरीखे पुरुषों की तर्क वितकें। परन्तु इस बात की कहें कीन? यदि कहें भी तो उस खीकार करना स्वाहरू है। यस्तु जो कुछ हों इतना कहने में कभो पींका नहीं करेंगे कि यह ग्रङ्कायें नहीं हैं किन्तु सीधे मार्ग पर चलते हुए पुरुषों को उस से विचलित करने के उपाय हैं।

प्रश्न-जिनभगवान् के चरणों पर पुष्पों का चढ़ाना खूब बता चुके श्रीर सायही श्रावकों के लिये उनके ग्रहण करने का सिद्धान्त भी कर चुके। परन्तु यह कितने शाश्चिय को बात है कि जिस विषय को झुन्द झुन्द खामो ने रयण-सार में, सकलकी तिं ने सद्घाषितावली आदि में निषेध किया है उसी निर्माख विषय को एक दम उड़ा दिया। क्या श्रभी कुछ ग्रङ्घास्यल है जिस से जिन भग-वान् के जपर चढ़े हुवे गन्य माल्य को निर्माख न कहें?

उत्तर्-इमने जितनो बातें लिखी हैं वे ठोक शाखानुमार हैं।
इसी तरह तुम भी यदि किसी एक भी विषय का
विधि निषेध करते तो, हमें इतने कहने की कोई
ज़क्रत न यों। परन्तु शाख कहां, वे तो केवल नाम
मात्र के लिये हैं। चलना तो अपनी इच्छा के आधोन है।
यह तो वही कहावत हुई कि "माने तो देव नहीं तो
भींत का लेव" परन्तु इसे अपने आप भन्ने ही अच्छी
समभ लो जाय। बुह्विवान् होग कभी नहीं मानेंगें।
इमें कुन्दकुन्द खामी का लंख मान्य है। उन्हों ने जो

कुछ लिखा है वह बहुत ठीक है। हमें न तो उन के लेख में कुछ सन्देह है और न कुछ विवाद है। परन्तु कहना चाहिये अपनी, जो पद पद में सन्देह भरा हुआ मालूम पडता है। जिनभगवान् के लिये चढ़ाया हुआ गत्थमाच्य निर्माख्य नहीं होता। और यदि मान लिया जाय तो उसी तरह गत्थोदक भी निर्माख्य कहा सकेंगा।

प्रश्न-गन्धोदक निर्माख नहीं कहा जा सकता क्योंकि शास्त्रों में उसे पविच माना है ?

उत्तर जब गन्धोदक का ग्रहण करना ग्रास्त्रानुसार होने से उसे निर्माल्य नहीं कहते हो फिर गन्ध माल्यादिकी का ग्रहण करना शास्त्रानुसार नहीं है क्या ?

देखो ! संहिता में लिखा है:--

गन्धोदकं च शुद्धार्थं शेषां सन्तितृह्ये। तिलकार्थं च सीगन्ध्यं गृह्णनस्याद्गहि दोषभाक्॥

श्रधात्—पवित्रता के लिये गन्धोदक को, सन्तान वृद्धि के अर्थ श्राप्तिका को, श्रोर तिलक के लिये चन्दनादि सगन्धिल वस्तुश्रों को, अपने उपयोग में लाने वाला ग्रडस्थ दोष का भागी नहीं हो सकता। कड़ियेयड तो श्रास्त्रानुसार है न ! अब निर्विवाद सब बातों को स्वोकार करनी चाड़िये।

पाठक! श्रापके ध्यान में पुष्पों का चढ़ाना श्राया न ? इसारा लिखना शास्त्रों के विरुद्ध तो नहीं है ? जिस तरह शास्त्रों में पुष्प पूजन के सम्बन्ध में लिखा है यह उपस्थित है। इसे स्वीकार करके श्रनुप्रहोत की जिये। ĘB

#### संशयतिमिरप्रदीप ।



कितने लोग तो नैवेद्य की जगहँ नारियल के खंडों को नैवेद्य की कल्पना करके उन्हें काम में लाते हैं और कितनों का कहना है कि यह ठीक नहीं है। जैन शास्त्रों में नैवेद्य पूजन के विषय का उल्लेख है उस जगहँ विविध प्रकार के बने हुवे घेवर, फेनी, मोदक आदि पकानों का तथा तात्कालिक पवित्र भोजन सामग्री के चढ़ाने के लिये लिखा हुआ है। कितने लोग पकानों को चढ़ाना स्वीकार करते हुवे भी कच्ची सामग्री का निषेध करते हैं। उनका कहना है कि चौके के बाहर का भोजन श्रावकों के भी योग्य नहीं रहता फिर परमात्मा की पूजन में उसे कौन ठीक कहेगा?

चौके के बाहर का भोजन प्रवृत्ति के अनुसार श्रावक के योग्य यदि ठीक नहीं भी कहा जाय तो कोई हर्ज की बात नहीं है। परन्तु जिन भगवान की पूजन में उसकी विधान होते हुए भी निपेघ करना ध्यान में नहीं आता। पहले तो इस विषय को महर्षियों ने लिखा है और सैकड़ों कथायें भी इस विषय की मिल सकती है जिन से कची सामग्री का चढ़ाना निर्दोष ठहर सकता है। जरा मीमांसा करने का विषय है कि कची भोजन सामग्री इसीलिये निपेध की जाती है न? कि वह चौके के बाहर की श्रावकों के योग्य नहीं रहती इसलिये पूजन में भी अयोग्य है।परन्तु यह कारण ठीक मालूम नहीं पड़ता। पूजन की

Éÿ

और भोजन की समानता नहीं हो सकती। और न प्रजन में भोजन की अपेक्षा से कोई वस्तु चढ़ाई जाती है। प्रजन करना केवल परिणामां की विशुद्धता का कारण है । नैवेद्य के चढाने से न तो भगवान सन्तोष को प्राप्त होते हैं और न चढाने से क्षुधार्त्त रहते हों सोभी नहीं है।परन्तु महर्षियों ने यह एक प्रकार से सीमा बांधदी है कि जिन भगवान् श्रुधा तृषादि अठारह दोषों से रहित हैं इसिछिये वही अवस्था हमारी हो । यही नैवेद्य से पूजन करने का अभिप्राय है। संसार में इसे कोई अस्वीकार नहीं करेगा कि साधु पुरुषों के संसर्ग से पुरुषों में साधुता (सज्जनता) आती है और दुर्जनों के सहबास से दौर्जन्यता। इसीतरह क्षुधार्त्त की सेवा से क्षुधा नहीं मिट सकती। किन्त जो इसविकल्प से रहित है उसीको उपासना करने से मिटैगी। जिन भगवान में ये दोष नहीं देखे जाते हैं इसीछिये नैवेद्य से हमें उनकी उपासना करनी पड़ती है। नैवेद्य सामान्यता से खानेयोग्य पदार्थी को कहते हैं और उसी के चढाने की ज्ञास्त्रों में आज्ञा है। फिर उस में यह विकल्प नहीं करसकते कि पकानादि चढाना योग्य है और तात्कालिक प्रासक भोजन सामग्री योग्य नहीं है। परिणामों की पवित्रता के अनुसार कची तथा पकान।दिक सभी सामग्री का चढ़ाना अनुचित नहीं कहा जासकता। इसी विषय को शास्त्रप्रमाणीं से और भी दृढ करने के लिये विषेश लिखना उचित समझते हैं।

श्री वसुनन्दि श्रावकाचार में छिखा है किः—
दिहदुद्धसप्पिमिस्सेहि कमलमत्तपहिं वहुप्पयारेहिं
तेविदिवजणेहिं य वहुविहपक्षणभेएहिं॥

रूप्यसुवण्णकंसाइथालिणिहिएहिं विविह भरिएहिं। पूर्यं वित्थारिज्ञा भत्तिए जिणद्पयपुरओ।।

अर्थात् दिध दूध और घी से मिले हुवे चावलां के मात से, शाक और व्यञ्जनां से,तथा अनेक तरह के पकानां से मरे हुवे सुवर्ण, चांदी, कांसी आदि के थालां से जिन भगवान् के चरण कमलों के आगे पूजन करनी चाहिये।

श्री धर्मसंग्रह श्रावकाचार में:—
केवळज्ञानपूजायां पूर्जितं यदेनेकथा ।
चारुभिश्वरुभिर्जैनपादपीठं विभूषये ।।

अर्थात्—केवल ज्ञान समय की पूजन में अनेक प्रकार से पूजन किये गये जिन भगवान के चरण सरोजों को मनोहर ब्यञ्जनादि नैवेद्यों से विश्वपित करता हूं।

श्री इन्द्रनन्दि पूजासार म:--

ॐ क्षीरज्ञर्करामायं दिधिमाज्याज्यसंस्कृतम् । साचाय्यं शुद्धपात्रस्यं मोत्क्षिपामि जिनोज्ञनः ॥

अर्थात्—दूध द्रार्करादि मधुर पदार्थों से युक्त, दिध से बनाये हुवे अतिदाय पवित्र नवेद्य को जिन भगवान् के चरणा के आगे स्थापित करता हूं।

श्री वस्तुनन्दि प्रतिष्ठासार में:—
स्वर्णादिपात्रविन्यस्तं दृग्मनोहारि सद्गसम् ।
विस्तारयापि साम्नाय्यमग्रतो जिनपादयोः ॥
अर्थात्—स्वर्ण चांदी रत्नादिकों के पात्रों में रसे हुवे,

٤ŝ

दीखने में नेत्रों को बहुत मनोहर, और अच्छे १ रसों से बने हुं वे नेवेद्य को जिन भगवान् के चरणों के आगे चढ़ाता हूं। इसी तरह पद्मनिद पच्चीसी, जिन संहिता, नवकार आवका चारादि संम्पूर्ण शास्त्रों की आहा है। इसिलये नेवेद्य में सब तरह की सामग्री चढ़ानी चाहिये।

वसुनन्दि स्वामी ने नेवेद्य पूजन के फल को कहते हुवे कहा है कि:—

जायइ णिविज्जदाणेण सत्तिगो कंतितेयसम्पण्णो । लावण्णजलिहेवलातरंगसंपावीपसरीरो ॥

अर्थात्—जिन भगवान् के आगे नैवेद्य के चढ़ाने से कान्ति भान्, तेजस्वी, अपूर्व सामर्थ्य का धारक तथा लावण्य समुद्र की वेला के तरंगों के समान दारीर का धारक होता है। इसी विषय के विशेष देखने की इच्छा रखने वाले षट्कर्मीपदेश रत्नमाला नामक अन्थ में देख सकते हैं।



दीप पूजन के सम्बन्ध में वसुनन्दि स्वामीका कहना है किः— दीवेहिं णियपदे हिमियकते एहिं धूमरहिष्हिं। मंदमंदाणि खबसेण णचतिः अचणं कुज्जा॥ घणपद खकम्मणिचयव्वद्रमवसारियं धयारेहिं। जिणचरणकमल पुरुओ कुणिजा रयणं सुभत्तिए॥ ٤ç

#### संशयतिमिरप्रदीप ।

अर्थात् अपनी प्रभा समूह से सूर्य के समान तेज को धारण करने वाले, धूमरहित शिखा से संयुक्त, मन्द मन्द वायु से नृत्य को करते हुवे, और मेघपटल के समान कर्म रूप अंधकार के समूह को अपने प्रकाश से दूर करने वाले दीपकों से जिन भगवान के चरण कमलों के आगे रचना करनी चाहिये।

श्री ग्रोगीन्द्र देव श्रावकाचार में यो लिखते हैं:— दीवंदइ दिणइ जिणवरहं मोहं होइणटाइ।

अर्थात्—जो जिन भगवान की दीपक से पूजा करते हैं उनका ओह अज्ञान नारा को प्राप्त होता है।

श्री इन्द्रनिद पूजासार में लिखा है:—
ॐ केवल्यावबोधार्को चोतयन्नखिलं जगत्।
पस्य तत्पादपीठाग्रे दीपान् प्रचोतयाम्यहम्॥

अर्थात् - जिनके केवल ज्ञान रूप सूर्य्य ने सम्पूर्ण जगत्को क्रकाशित किया है उन जिन भगवान् के चरणों के आगे दीपकों क्रो प्रज्वलित करता हूं।

ओ धर्मसार संयह में लिखा है कि:-

सुत्रामशेखराक्षीढरत्नरिश्मभिरांचितम् । दीपैर्दीषिताशास्यैद्योतयेऽईत्पददृयम् ॥

अर्थात्—इर्शे दिशाओं को प्रकाशित करने वाले दीपकों ले इन्द्र के मुकुट में लगे हुवे रत्नों की किरणों से युक्त जिन अगुवान के चरणों को, प्रकाशित करता हूं।

80

श्री पद्मनन्दि पद्मीसी में यों लिखा है:—
आरार्त्तिकं तरस्रवन्दिशिखा विभाति
स्वच्छे जिनस्य वपुषि प्रतिबिम्बितं सत् ।
ध्यानानलो मृगयमाण इवावशिष्टं
दग्धुं परिश्रमति कर्मचयं प्रचण्टम् ॥

अर्थात्—जिन भगवान् के निर्मल दारीर में चञ्चल अग्नि की शिखा करके युक्त, आरार्त्तिक अर्थात्—आरित करने के समय का दीप समूह प्रति विम्बित होता हुआ द्योमा को प्राप्त होता है। इस जगह भगवान्पदानन्दि उत्प्रेक्षा करते हैं कि जो दीपक जिनभगवान् के दारीर में प्रतिविम्बत होता है वह वास्तव में दीपक समूह नहीं है किन्तु वाकी के बचे हुवे प्रचण्ड कर्मसमूह को भस्म करने के लिये ढूंढने वाला ध्यान क्य अग्नि है क्या है

श्री उमास्वामी श्रावकाचार में लिखते हैं:—

मध्यान्हे कुसुमै: पूजा सन्ध्यायां दीपधूपयुक् ।

वामांगे धूपदाहश्च दीपपूजा च सम्मुखी ॥

अर्हतो दक्षिणे भागे दीपस्य च निवंशनम् ।

अर्थात्—मध्यान्ह समय में जिन भगवान् की पूजन फूलों से, और संन्ध्या काल में दीप धूप से करनी चाहिये। वाम भाग में धूप दहन करनी चाहिये। दक्षिण भाग में दीपक चढ़ाने की आज्ञाहै। और दीप पूजन जिन भगवान् के सामने होनी चाहिये।

श्री षट्कर्मीपदेश रत्नमाला में:— त्रिकालं वरकपूर्घृतरत्नादिसंभवैः । त्रदीपैः पूजयन् भव्यो भवेद् भाभारभाजनम् ॥ 90

### संशयतिमिरप्रदीय ।

अर्थात्—उत्तम कर्पूर, घी, और रत्नादिकों के दीपकों से तीनों काल जिनभगवान की पूजन करने वाला कान्ति का भाजन होता है। अर्थात्—दीपक से पूजन करने वाला अतिशय तेज का धारण करने वाला होता है।

महर्षियों की प्रत्येक बन्धों में इसी तरह आज्ञा है परन्तू इस समय की प्रवृत्ति के देखने से एक तरह विलक्षण कल्पना का प्रादुर्भाव दिखाई पड़ता है। क्या अविद्या को अपने ऐसे विषम विष का प्रयोग चलाने के लिये जैन जातिही मिली है <sup>?</sup> क्या आचार्यों का अहर्निशपरिश्रम निष्ययोजन की गणना में गिना जावेगा ? क्या जैनसमाज उनके भारी उपकार की कदर नहीं करेगा ? हन्त ! यह अश्रुत पूर्व कल्पना कैसी ? यह असंभावित प्रवृति—कैसी ? यह महर्षियों के बचनों से उपेक्षा कैंसी <sup>?</sup> नहिं नहिं ठीक तो है यह तो पञ्चम काल है न ? महाराज चन्द्रग्रप्त के स्वप्नों का साक्षाकार है। वे लोग शान्त भावों का सेवन करें जिन्हें अपने प्राचीन गुरुओं के बचनों पर भरोसा है । यह शान्त भाव कभी उन्हें कल्पतरु के समान काम देगा। परन्त शान्तभाव का यह अर्थ कभी भूल के भी करना योग्य नहीं है कि अपने शान्त होने के साथही महर्षियों के भूतार्थ बचनों के बढ़ते हुवे प्रचार को रोक कर उन्हें भी सर्वतया शान्त करहें। एसे अर्थ को तो, अनर्थ के स्थानापन्न कहना पड़ेगा। इसलिये आर्षबचनों के प्रचार में तो दिनोंदिन प्रयत्न ज्ञील होते रहना साहिये।

हमें दीप पूजन की मीमांसा करना है। पाठक महाशय भी जरा अपने उपयोग को सावधान करके एक बक्त उसपर विचार करडालें। जिस तरह नैवेद्य की जगहँ नारियल के खण्ड काम में लाये जाते हैं वही प्रकार दीपक का भी है। परन्तु विशेष यह है कि दीपक की जगहँ उन्हें केशर के मनोहर रंग से रंग लिये जाते हैं। चाहे और न कुछ होतो न सही परन्तु पूजक पुरुष की इतनी इच्छा तो अवश्य पूर्ण हो जाती है कि दीपक की तरह उनका भी रंग पीला हो जाता है। अच्छा होता यिद इसी तरह आठों द्रव्यों की जगहँ भी किसी एक द्रव्य से ही काम ले लिया जाता। और इससे भी कितना अच्छा होता यिद इसी काम ले लिया जाता। और इससे भी कितना अच्छा होता यिद इसी पित्रत्र संकल्पित दीपक से सर्वगृह कार्य निकाल कर तैलादिकों के अपवित्र दीपकों का विदेशी वस्तुओं के समान वहिष्कार कर दिया जाता। खेद! विचार बुद्धि हमारा आश्रय छोड चुकी? आचार्यों के परिश्रम का विचार नहीं, शास्त्रों की आधा का विचार नहीं। जो कुछ किया वह सब अच्छा है। सच पूछा तो इसी श्रमात्मक श्रद्धान ने हमें रसातल में पहुंचीं-या। इसी ने हमारे पवित्र भाग्य पर पानी फेरा। अस्तु।

जब किसी महाशय से अपने भ्रमात्मक बान की निवृत्ति केलिये पूछा जाता है कि इस तरह दीपक के संकल्प करने की विधि किस शास्त्र में मिलेगी तो कुछ देर तक तो उनके मुँह की ओर तरसना पड़ता है। यदि किसी तरह दया भी हुई तो यह युक्ति आकर उपस्थित होती है कि जब साक्षाजिनभगवान् का संकल्प पाषाणादिकों में किया जाता है तो, दीपक तथा पुष्पों के संकल्प में क्या हानि है ? इस अकाट्य युक्ति का भी जब " जिन भगवान् का प्रतिमाओं में संकल्प नाना तरह के मंत्रों से होता है तथा शास्त्रानुसार है। इस आक्षा के न मानने से धर्म कर्म का नाश होना सम्भव है। दूसरे, जीवों को सुखों का कारण भी है, इसिलये योग्य और प्राचीन प्रणाली है। परन्तु दीपक के विषय में नतों कोई मंत्रविधान है न कोई शास्त्रविधान है और प्राचीन हो सो भी नहीं है। " इत्यादि युक्तियों से प्रतीकार किये जाने का यदि किसी तरह उपाय किया भी तो फिर विचारे पूछने वाले की एक तरह बारी आजाती है। यदि पूछने वाला खुशामदी हुआ तो हां में हां मिला कर उनके चिक्तकी शान्ति करदेता है। यदि स्वतंत्रावलम्बी हुआ तो उनकी कोध वन्हि से प्रशान्त होना पड़ता है। यद्यपि विन्ह से शान्तिता नीई होती परन्तु इस विषम विषय की आलोचना में असंभाव्य को भी सभाव्य मानना पड़ता है। जो हो परन्तु हमारा आत्मा इस विषय पर गर्वाई नहीं देता कि इस तरह दीपक की जगह नारियल के खंड युक्त कहें जा सके? इसिलये सारसंग्रह के कुछ इलांको को यहां पर लिखते हैं उनका ठीक र शास्त्रानुसार समाधान करके हमारे चिक्तकी शान्ति करेंगे उनका अत्यन्त अनुग्रह मानेंगे।

नालिकेरोद्धवेः खण्डैं: पीतरक्तीकृतैरहो ।
पूजनं शास्त्रतः कस्माद्रीतिनिंग्सारिताऽधुना ॥
निद्रागारितवाहादौ दीपदीपालिकालिभिः ।
प्रयत्नेन कृतं दीपं पूजने निन्धते कृतः ॥
गणनाथमुखात्पूर्वस्रिभिः किन्न निश्चितम् ।
पुष्पदीपादिभिश्चाईन्पूज्यो नो वेति तहद ॥
असत्यत्यागिभिः पोक्तं चेन्मिथ्या तन्त्वपा कथम् ।
बोधित्रकं विना बुदं मत्प्रश्लस्योत्तरं कुह ॥

आरम्भपुष्पदीपादिपूजनात्कति मानुषाः । दुर्गतिं प्रययुश्चेति विस्तरं वद शास्त्रतः ॥ यतोऽस्माकं भवेत्सत्या प्रतीतिस्तव भाषिते । नो दृष्टः शास्त्रसन्दोहश्चेद् वृथा कृपयं त्यज ॥

अर्थात्—केशरादिकों के रंग से रंगे हुये नारियळ के टुकड़ों से जिनमगवान का पूजन करना यह रीति किन शास्त्रों में से निकाली गई है? शयन भवन में तथा विवाहिद को में दीपकों की श्रे-णियं अनेक तरह के उपायों से जलाई जाती है फिर पूजन में क्यों निन्दा की जाती है? जिनदेव के मुखकमल से पूर्वाचारों ने "दीप, पुष्प, फलादिकों से जिनमगवान पूज्य है वा नहीं" इस तरह का निश्चय किया था या नहीं? झूंठे बचनों को किसी तरह नहीं वोलने वालों का कहा हुआ ठीक नहीं है यह बात मति श्रुति, और अवधि ज्ञान के विना कैसे जानी गई? मेरे इन प्रश्नों का उत्तर ठीक र देना चाहिये। पुष्प, दीप, फलादिकों से जिनमगवान की पूजन करने से कितने मनुष्य दुर्गति को गये यह बात विस्तार पूर्वक कहा ? जिससे तुम्हारे कथन में हमारी सत्य प्रतीति हो यदि कहांगे हमन शास्त्रों को नहीं देखे हैं तो फिर अपने कुमार्ग को तिलाञ्जली दो।

प्रश्न-यह तो ठीक है परन्तु घृत तो,इस काल में पवित्र नहीं मिलता है फिर क्या ऐसे देसे घी को काम में छे आना चाहिये?

उत्तर-इस समय घी पंवित्र नहीं मिलतायह कहना दौथल्यता का सूचक है। प्रयत्न करने वालों के लिये कीई बात दुष्प्राप्य नहीं है फिर यह तो घी है। अच्छा यह भी मान लिया जाय कि पवित्र घी नहीं मिलता फिर यह तो कहो कि श्रावक लोगों के लिये जो घी काम में आता है वह अपवित्र है क्या ? खैर ! श्रावकों की बात जाने दीजिये जो घी त्रती लोगों के काम में आता है वह कैसा है? उसे तो पवित्र ही कहना पड़ेगा। उस घी को दीपकादि के लिये काम में लाया जाय तो क्या हानि है ? हां एक बात तो रह ही गई! नैवेध के बनाने में भी तो यही घी काम में लायाजाता है फिर उसी घी को एक जगहँ पवित्र और एक जगहँ अपवित्र कहना यह आश्चर्य नहीं है क्या?

- प्रश्न-कितने लोगों के मुंह से यह कहते हुवे सुना है कि गाय भैंस आदि को चरने के लिये जंगल में नहीं जाने देना चाहिये। उन्हें घरही में रख कर खिलाना पिलाना चाहिये। जिससे वे अपवित्र पहार्थों को नहीं खाने पावें फिर उन्हों के घी दूध आदि को जिनभगवान की पूज-म के काम में लाना चाहिये।
- उत्तर-यह वर्णन किसी मूलप्रनथ में नहीं देखा जाता। केवल मन की नवीन कल्पना है। और न किसी को इस विषय में आगे पांव धरते देखा। फिर यह नहीं कह सकते कि इस प्रश्न का कितना अंश ठीक हैं। हम तो इस बात को पहले देखेंगे कि यह बात शास्त्रानुसार है या नहीं जो बात शास्त्रानुसार होगी उसे ही प्रमाण मानेंगे।

प्रश्न - यह कैसे कहते हो कि यह बात शास्त्रानुसार नहीं है ?

94

उत्तर यिद हमारा कहना ठीक नहीं हैतो तुम्हीं कहो कि किस शास्त्र में इस विधि का निकाल किया गया है ?

प्रश्न-क्रियाकोश मं तो यह बात लिखी गई है ?

**उत्त**र-क्रिया कोष संस्कृतभाषा का पुस्तक है क्या ?

प्रश्न-नहीं, भाषा का।

उत्तर-वह किसी ग्रन्थ का अनुवाद है ?

प्रश्न-यह ठीक मालूम नहीं परन्तु सुनते हैं कि इधर उधर के संग्रह से बनाया गया है।

पत्तर यदि किसी मूल प्रन्थ के आधार पर है तो वह अवश्य माननीय है। विना आधार के भाषाप्रन्थ मूल प्रन्थों की तरह प्रमाण नहीं हो सकते।यह बात विचारणीय है कि लोगों को तो महर्षियों के बचनों पर श्रद्धा नहीं होती फिर निराधार दश दश पाँच पांच वर्ष के बने हुवे प्रन्थों को कहां तक प्रमाणता हो सकेगी?यह बात अनुभव के योग्य है। खेर! हमारा यह भी आग्रह नहीं है कि वह थोड़े दिनों का बना हुआ है इसलिये अप्रमाण है।थोड़े दिनों का बना हुआ होने पर भी यदि वह प्राचीन महर्षियों के कथनानुसार होता तो किसी तरह का विवाद नहीं था।

प्रश्न-दीपक पूजन में आरम्भ बहुत होता है और दीपक के जोने में हिंसा भी होती है। इसिछिये भी ठीक नहीं है!

#### 38

# संश्यतिमिरप्रदौष ।

उत्तर दीपकपूजन में आरम्भादि दोषों को बताने बालों के लिये लिखा है कि—

भणत्येवं कदा कोऽपि दीपपुष्पफलादिभिः। कृता पूजाऽत्र सावद्या कथं पुण्यानुवान्धनी।। तं प्रत्येवं वदेज्जैनस्त्यागे हिंसादिकर्मणाम्। मातस्तव विशुद्धा चेद्वधूमोगादिकं त्यज।। जिनयात्रारथोत्साहपतिष्ठाऽऽयतनादिषु। क्रियमाणेषु पाषं स्यात्तर्हि कार्यं न तत्त्वया।।

अर्थात् यदि कोई कहं कि दीप, पुष्प, फलादिकों से की हुई जिनभगवान की पूजन सावद्य (पाप) करके युक्त रहती, है फिर वह पुण्य के बन्ध की कारण कैसे कही जा सकेगी? उसके लिये उत्तर दिया जाता है कि यदि हिंसादि कर्मी के त्याग करने में तुम्हारी युद्धि निर्मल होगई है तो, स्त्री, पश्चिन्द्रय सम्बन्धी भोगादिकों के त्याग करने में प्रयत्न करो। तीर्थयात्रा, रथोत्सव, प्रतिष्ठा, मकानादिकों का बनवाना आदि कार्यों के करने में यदि पाप होता है तो, तुम्हं नहीं करने चाहिये।

इन बातों के देखने से स्पष्ट प्रतीति होती है कि शास्त्रा-नुसार दीपक का चढाना अनुचित नहीं है । किन्तु अच्छे फल का कारण है। इसी से तो कहा जाता है कि:—

तमलण्डन दीप जगाय धारू तुम आगे। सब तिभिर मोह क्षयजाय ज्ञान कला जांगे॥

99



कितने लोगों का विचार है कि वादाम, लंबग, इलायची, छुद्दारे, पिस्ता आदि निर्जीव सुखे पदार्थ जब अनायासेन उप-लब्ध होते हैं फिर विशेष अम से संग्रह किये हुवे हरित फलां के चढ़ाने से विशेष लाम क्या है ?यह बात समझ में नहीं आती! जैनियों का मुख्योहेश जिस कार्य के करने से लाम अधिक तथा हानि थोड़ी हो उसे करने का है। हरित फलां के चढ़ाने से जितनी हिंसा होती है जनना पुण्य होगा यह बात परिणामों के आधीन है। कदाचित कहां कि हमारे परिणाम हरित फलों के चढ़ाने से ही पवित्र रहेंगे ? परन्तु इसके पहले सामग्री की भी शुद्धता होनी चाहिये। कोई कहे कि हमारे परिणाम खोटे कामों के करने से अच्छे रहते हैं परन्तु उसे नीतिज्ञ पुरुष कब स्वीकार करने के हैं। तथा धर्म शास्त्रों से भी यह बात विरुद्ध है। इत्यादि।

हमारा यह कहना नहीं है कि सूखे फल न चढाये जाँय। परन्तु इसका यह तात्पर्य नहीं कहा जा सकता कि इसके साथ ही आचार्यों की आज्ञा का उल्लुइन कर दिया जाय।

हरित फलों के निषेध के केवल दो कारण बताये गये हैं परन्तु बुद्धिमानों की नजर में वेजपयोगी नहीं कहे जा सकते। पहला कारण जनके सचित्त होने के विषय में है। परन्तु यह 98

#### संशयतिमिरप्रदीप ।

बात हम लोगों के लिये निभ सकेगी ? इसका जरा सन्देह है। यदि हम सचित्त वस्तुओं का सर्वथा परित्याग किये होते तो, यह बात किसी अंश में सफल हो सकती थी। परन्तु दिन रात साचित्त वस्तुओं के स्वाद पर तो हम मुग्ध हो रहे हैं फिर क्यों कर यह श्रेणि हमारे लिये सुखद कही जा सकेगी?

प्रश्न-हम लोग सचित्त वस्तुओं का सेवन करते हैं उससे पूजन में भी चढ़ाना यह समानता केसे होसकेगी? इसका तो यह अर्थ होसकता है कि हम नाना तरह विषयोपभोगों का सेवन करते हैं जिनभगवान् काभी उनसे सम्बन्ध रहना चाहिबे?

उत्तर-हमारे कहने का यह तात्पर्य नहीं है कि तुम अपने समान जिन भगवान को भी बनालो । इसे तो एक तरह की असत्कल्पना कहनी चाहिये । परन्तु यह वात मीमांसा के आधीन है कि जो बात शास्त्रानुसार जिन भगवान के लिये नहीं लिखी हुई है उसका तो उनके लिये सर्वथा निरास ही समझना चाहिये । रहा शास्त्रानुसार विषय का सो वह तो उसी प्रकार अनुष्ठेय है जिस तरह उसका करना लिखा हुआ है । इसी लिये यह कहना है कि पहले तो शास्त्रां में हरित फर्लों के चढ़ाने की परम्परा है दूसरे सचित्त पदार्थों से हम विरक्त हों सो भी नहीं है फिर निष्कारण शास्त्रों की मर्यादा तोड़ना क्यों कर उचित कहा जा सकेगा ।

सचित फलों के चढ़ाने से हिंसा होती है यह कहना भी ठीक नहीं है। इसे हम क्या कहें!सांसारिक कार्यों

9

के करने में भीइस कठोर झब्द का उचारण करना हानि कारक मालूम पड़ता है। सच पृछिये तो जो शब्द जैनियों के मुहँ पर लाने योग्य नहीं है वही शब्द जिन भगवान् की पूजन में जगहँ २ उचारण किया जाता है। इसे हृदय की संकीर्णता को छोड़ कर और क्या कह सकते हैं। जिम लोगों के निरंतर ऐसे व्यत्र परिणाम रहते हैं मैं नहीं समझता कि वेलोग जिन धर्म के लाभ से कभी अपनी आत्मा को ज्ञान्त करंगे। उन लोगों का यह कहना केवल अपरी ढंग का है कि हरित फलों के चढ़ाने से परिणामों की श्रुद्धि नहीं रहती इसिलयं वाह्य साधनों की शुद्धि होनी चाहिये। वेळांग वहुत कुछ उत्तम मार्ग पर घळने वाळे 🕇 जो किसी तरह भक्तिमार्ग में लगे हुवे हैं और जिन भगवान की पुजनादि आस्था पूर्वक करते हैं। अरे!मान लिया जाय कि ऐसे लोग किसी तरह असमर्थ भी हुवे तो क्या हुआ परन्तु वे अपने परिणामी को तो विकंछ नहीं करते हैं। वे शुभ के भोक्ता होते हैं यह निश्चय है। जरा पट्टकर्मापदेशरत्नमाला को निकाल कर उसमें उस कथा का मनन कर जाईये जिस में तोते के भक्ति पूर्वक आम्र फल के चढ़ाने का फल लिखा हुआ है। फलां के चढ़ाने से हिंसा होती है या नहीं इस विषय का समाधान प्रसंगानुसार " दीप पूजन " के विषय में भले प्रकार कर आये हैं। उसी स्थल से अपने चित्त का निकाल करलेना चाहिये।

फलों के चढ़ाने से विशेष लाभ नहीं बताना यह भी स्वबुद्धि के अनुकूल कहनाहै। आचार्यों ने फलपूक्तन CO

### मंशयतिमिरप्रदीप।

के फल के विषय में कहां तक लिखा है इसके कहने की कोई अवश्यक्ता नहीं है। जिस २ ने फल पूजन से लाभ बठाया है उनका वर्णन अन्थों में लिखा हुआ है। उसे देखों! अद्धान में लाओ !!

अब देखना चाहिये शास्त्रों में फलों के चढ़ाने का किस तरह उल्लेख है।

श्री धर्मसंत्रह में लिखा है कि:-

सुवर्णैः सरसैः पकेवीजपूरादिसत्फलैः । फलदायि जिनेन्द्राणामचेयामि पदाम्बुजम् ॥

अर्थात्—मनोभिलिषत फल के देनेवाले जिन भगवान के चरण कमलों को सुन्दर वर्ण वाले और अत्यन्त मधुर रसवाले आम, केला, नारंगी, जम्बू, कवीट, अनार आदि उत्तम फलों से पूजता हूं।

श्री इन्द्रनन्दि संहिता में:---

ॐ मातुःश्चिंगनार्रगकापित्यक्रमुकादिः । फल्ठै: प्रुण्यफलाकारैरर्च्ययाम्याखिलार्चितम् ॥

अर्थात्—त्रैलोक्य करके पूजनीय जिन भगवान् को पुण्य फल स्वरूप मातुलिंग, नारंगी, कवीट, सुपारी, नारियल आदि फलों से पूजन करता हूं।

श्री वस्नुनन्दि प्रतिष्टासार में यो लिखा है किः— नालिकेराम्रपूगादिफलैं: सद्गन्धसदर्गैः । पूज्यामि जिनें भक्तया मोक्षसौरूयफलपदम् ॥

# संग्रयतिमिरप्रदीप।

5

अर्थात्—नारियल, आंवला, सुपारी, बीजपूर, सीताफल, अमरूद, निम्बू, केला, नारंगी, आदि पवित्रगन्ध और उत्तम रसयुक्त फलां से अविनश्वर शिव सुख को देने वाले जिन मगवान की अत्यन्त भक्ति पूर्वक पूजन करता हूं।

श्री आदिपुराण में महाराज भरत चक्रवर्ति ने फलों से पूजन की लिखी है उसे भी जरा देखिये:—

परिणतफलभेदैराम्रजम्बुकपिरथैः पनसलकुचमोचैदीहिमैमीतुलिंगैः। ऋषुकरुचिरगुच्छैनीलिकेरैश्वरम्यैः

र्गुरुचरणसपर्यामातनोदाततश्रीः ग

अर्थात्—छह खंड वसुंघरा के स्वामि महाराज भरत चक्रवर्त्ति अपने जनक आदिजिनेन्द्र के चरण कमलों की पके हुवे और मनोहर आम्र, जम्बू, किपत्थ, पनस, कटहर, लक्कुच, केला, दाडिम, नारंगी, मातुर्लिंग, सुपारी, नारियल आदि अनेक तरह के फलों से अत्यन्त भक्ति पूर्वक पूजन करत हुवे।

बसुनन्दि श्रावकाचार की आश्वा है किः— जंबीरमोयदादिमकावित्थपणसूयनाछिएरेहिं। हिंताछताछखज्जुरविंवणारंगचोरेहिं॥ पुरुफर्जितदुआमळयजंब्बिछाइसुरहिमिट्टेहिं। जिणपयपुरओ रयणं फलेहिं कुज्जा सुपक्षेहिं॥

अर्थात्—जंबीर, कदलीफल, दाडिम, कपित्थ, पनस, नालिकेर, हिंताल,ताल,खर्जूर,किंदूरी, नारंगी,सुपारी,तिन्दुक, CQ.

# संशयतिमिरप्रदीय ।

आमला, जाम्बू, विल्व इत्यादि अनेक प्रकार के पवित्र सुग-न्धित, और मिष्ट, पके हुवे फलों से जिनभगवान के चरण कमलों के आगे रचना करनी चाहिये।

फल पूजन के सम्बन्ध में वसुनन्दि स्वामी पूजन के फल को कहते हुवे कहते हैं किः—

# जायइ फलेहिं संपत्तपरमणिव्वाणसोक्खफरो ।

अर्थात्—जिनभगवान् की फलों से पूजन करने वाले मोक्ष के सुख को प्राप्त होते हैं। इसी तरह जितने पुस्तक हैं उन सब में फल पूजन के सम्बन्ध में लिखा हुआ है। उसेही मानना चाहिये। महार्षियों की आहा का उल्लंघन करना अनुचित है।



इस विषय में भगवान् उमास्वामी महाराज का कहनाहैकिः-पद्मचम्पकजात्यादिस्नग्गिः सम्पूजयोज्जिनान् । पुष्पाभावे प्रकुर्वीत पीताक्षतभवेः समेः ॥

अर्थात्—कमल, चम्पक, केवड़ा, मालती बकुल, कदम्ब, अशोक, चमेली, गुलाब, मिल्रका, कचनार, मचकुन्द, किंकर, पारिजात आदि पुष्पों से जिनभगवान की पूजन करनी चाहिये। यदि कहीं पर उक्त फूलों का योग न मिले तो, चावलां को केशर के रंग में रंग कर पुष्पों की जगहँ काम में लाने चाहिये। यह तो महर्षियों की आका है। परन्तु इस समय तो प्रवृति

कुछ और ही चलपड़ी है जो सर्व तरह के पुष्पों को मिलने पर भी किल्पत् पुष्प काम में लाये जाते हैं। आचार्यों की आहा थी किस तरह उसका स्वरूप बन गया कुछ और ही। महर्षियां का अभिमत साक्षात्पुष्पों के अभाव में चावलों के पुष्पों के चढ़ाने का था परन्तु उसका प्रतिरूप यह होगया कि इन्हीं पुष्पों को चढ़ाना चाहिये हरित पुष्पों के चढ़ाने से पाप का बन्ध होता है।

कहिये पाठक ! देखान ? आचार्यों की आहा का वैपरीत्य । अब इस जगहं बिचारणीय यह है कि किस विधि का श्रावकों को अवलम्बन करना चाहिये ? किस से भगवान की आहा का अखंड पालन होगा ? मेरी समझ के अनुसार भगवान उमा स्वामि महाराज की आहा को चहुत गौरव होना चाहिये । क्यांकि महर्षिया के बचन और हम लोगों के बचनों की समानता नहीं हो सकती । वे तपस्वी हैं, पापकर्मों से अलिप्त हैं, अतिशय पूज्य हैं । और गृहस्थां की अवस्था कैसी है यह बात सब कोई जानते हैं । अब रही सचित्त पुष्पां के चढ़ाने तथा न चढ़ाने की सो इसका विशेष खुलासा पहले "पुष्प पूजन" सम्बन्धी लेख में कर आये हैं उसे देख कर निर्णय करना चाहिये।

प्रश्न - इस विषय में उपालम्भ देना अनुचित है। क्योंकि जिस तरह उमास्वामि ने लिखा है उस तरह मानते तो हैं ? क्या उमास्वामि ने कल्पित पुष्पों को चढ़ाना नहीं लिखा है ? और यह एकान्तही क्यों जो हरित पुष्पों के होने पर तो उन्हें नहीं चढ़ाना और अभाव में चढ़ाना ?

**उत्तर**-जब आचार्यों की आहा पर विल्कुल ध्यानही नहीं

ĽΖ

#### संशयतिमिरप्रदीप।

दिया जाता फिर उपालम्भ क्यों न दिया जाय। हां उमास्वामि ने चावलों के पुष्पों का चढ़ाना लिखा है परन्तु उसका यह तात्पर्य नहीं है कि उसके एकअंश को माना जाय और एक का सर्वथा परिहार ही करिदया जाय। जब उमास्वामि के बचनों को मानते हो तो, उनके लिखेऽनुसार मानना चाहिये। एकही के बचनों में कमी वेशी करना ठीक नहीं है। एकान्त इसे नहीं कहते हैं किन्तु आचार्यों के बचनों को नहीं मानना यही एकान्त का स्वरूप है। अनेकान्त के मानने वाले यह कभी नहीं कह सकते कि आचार्यों के बचनों में प्रमाणता तथा अप्रमाणता भी है यह कहना विल्कुल जिन मत से विरुद्ध है। इसलिये जिन मत के सिद्धान्तानुसार अनेकान्त के मानने वालों को जिस तरह जिन भगवान की आहा है उसी तरह उसे माननी चाहिये।

# 

भाद्रपद शुक्क चतुर्दशीके दिन जिनभगवान का अभिषेक स-बंश होता है। अभिषेक होने के बाद कितनी जगहँ तो जिनभग-बान के चरणों पर चढ़ी हुई पुष्पमाला को न्योछावर कर के उसे श्रावक लोग स्वीकार करते हैं। और कितनी जगहँ उक्त पुष्पमाला की विधि की तरह जलके भरे हुवे कलश को करते हैं इस तरह पृथक् रिक्रयायें होती हैं। परन्तु शास्त्रों का पर्या-लोचन करने से कलश सम्बन्धी विधि मन मानी मालूम पड़ती है।

Cy

और पुष्पमाला की विधि प्राचीन तथा शास्त्रानुसार प्रतीति होती है। में जहां तक इस विषय का अनुसंधान करता हूं तो इसके अवतरण का कारण यह शात होता है जिस तरह हरित फल पुष्पादिकों को सिचत्त होने से उनका चढ़ाना अनुचित समझा गया उसी तरह इसे भी अनुचित समझा है। यदि वास्तव में हमारा यह अनुसन्धान ठींक निकला तो अवस्य कहूंगा कि यह कार्य शास्त्रविरुद्ध होने से अनुचित है। जरा शास्त्रों के उपर ध्यान देना चाहिये। शास्त्रों के देखे विना किसी विषय का छोड़ना तथा स्वीकार करना ठींक नहीं है।

प्रश्न-पहले तो जिनभगवान् को पुष्पमाल चढ़ा देना फिर उसे ही न्योछाषर करना, यह क्या जिनभगवान् का अविनय नहीं है ? दूसरे, जब वह एक वक्त चढ़ चुकी फिर उसके प्रहण करने का हमें अधिकार ही क्या है ? किन्तु उसके प्रहण करने से उल्टा आस्रव कर्मका वन्ध होता है ऐसा अमृतचन्द्राचार्य ने तत्वार्थसार में लिखा है।

तथाहिः—

चैत्यस्य च तथा गन्धमाल्यभूपादिमोषणम् । अतितीक्षकषायत्वं पापकमोपजीवनम् ॥ परुषासद्यवादित्वं सीभाग्यकरणं तथा । अश्रभस्येति निर्दिष्टा नाम्न आस्रवदेतवः॥

अर्थात्—जिनभगवान् सम्बन्धी गन्ध, माल्य, और धूपादि द्रव्यों का चुराना, अत्यन्त तीव्रकषाय का करना, हिंसा के कारणभूत पापकर्मों से जीविंका का निर्वाह करना, कठोर और नहीं सहन करने के योग्य बचनों का बोलना, इत्यादि CĘ.

#### संशयतिमिरप्रदीप ।

अशुभ अर्थात् पापकर्मों के अनेक कारण हैं। इन श्लोकों में गन्ध माल्यादिकों का भी ग्रहण आही चुका है। कदाचित् कहा कि हमने गन्धमाल्य को चुराया तो नहीं है यह कहना भी ठीक नहीं है। जब तुम कहते हो कि हमने उसे चुराया नहीं है हम तो उसे हजारी छोगों के सम्मुख छेते हैं अस्तु। उसके साथ में यह भी तो है कि जब तुमने उसे चुराया नहीं परन्तु जिनभगवान् ने तुम्हें दियाहोसो भी तो नहीं है इसिछिये सुतरां उसे मुितद्रव्य कहनां पहुँगा। उसके ग्रहण करने का हमें कोई अधिकार नहीं है।

उत्तर-जिन भगवान् पर चढ़ी हुई पुष्पमाल को न्योछावर करने से जिन भगवान् का अविनय होता है यह कहना विल्कुल कल्पित है इसमें अविनय के क्या लक्षण हैं यह मालूम नहीं पड़ता। क्या उसे जिनभगवान के ऊपर चढ़ाई है इससे उसमें इतनी सामर्थ्य हो गई जो त्रेलोक्यनाथ का अविनय की कारण गिनी जाने लगी? एक वक्त चढ़ाई हुई माला को पुनः श्रहण करना चाहिये या नहीं इस विषय का "पुष्प पूजन" नामक लेख में किसी संहिता की श्लित को लिखकर ठीक कर दिया गया है। उसे देखना चाहिये फिर भी कहते हैं कि हां और द्रव्यों के प्रहण करने का अधिकार नहीं है परन्तु गन्धोदक, गन्ध, पुष्पमाल इनके ग्रहण करने में किसी तरह का दोष नहीं है।

तत्वार्धसार के श्लोकों का यह तात्पर्य नहीं है कि जिन-भगवान के ऊपर चढ़े हुवे गन्धमाल्य को स्वीकार करने से आस्रवकर्म का बन्ध होता है। किन्तु जो पूजन के लिये रहता है उसके प्रहण करने से आस्रवकर्म का बन्ध होता है। उल्टा अर्थ करके लोगों को सन्देह पैदा करना ठीक नहीं है। यदि गन्धमाल्य के प्रहण करने को मुषितद्रव्य कहा जाय तो, फिर गन्धोदक मुणितद्रव्य क्यों नहीं ? इसमें क्या विशेषता है और गन्धमाल्य में क्या न्यूनता है इसे लिखना चाहिये।

इसी विषय का अर्थात् जिन भगवान के चरणों पर चढ़े हुव गन्ध माल्य के प्रहण करने का उपदेश देने वाले, आदि पुराण में भगवाजिन सेनाचार्य, उत्तरपुराण में गुणभद्राचार्य आदि महार्षियों ने ठीक नहीं कहा है ऐसा कहने में जिह्ना को संकुचित नहीं होना पड़िया क्या ? यह विचारना चाहिये।

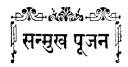
अभिषेक के बाद पुष्पमाला के न्यौंछावर करने में इस तरह शास्त्र में लिखा हुआ मिलता है:—

> श्री जिनेश्वरचरणस्पर्शादनध्यी पूजा जाता सा माला महाभिषेकावसाने बहुधनेन ब्राह्मा भन्यश्रावकेनेति। यह श्रुति जिनयक्षकल्प प्रतिष्ठा पाठ की है।

अर्थात्—जिनमगवान् के चरण कमलों के स्पर्श से अन-मौल्य पूजन हुई है इसलिये वह पुष्पमाला भिक्तमान् श्रावकों को असीम धन खर्च करके ग्रहण करना चाहिये। कहिये पाठक वृन्द! शास्त्रों का कथन ठीक है न ? हम कहां तक कहें यिद् एक दो कियाओं में ही भेदभाव होता तो सन्तोष ही कर लेते परन्तु जगहँ २ यह विषमता है फिर यिद ऐसे ही उपेक्षा कर ली जाय तो शास्त्रमार्ग तो किसी दिन विल्कुल अन्तरित हो जायगा इसलिये हमारा कर्त्तन्य है कि हम उसके यथार्थ मन्तन्य को प्रगट करते रहं जिस से लोगों की श्रद्धा में न्यूनता न होने CC

### संश्यतिमिरप्रदीप ।

पावे। और यही प्रार्थना प्रत्येक जैनमहोदय से करते हैं कि अपनी कर्त्तव्य बुद्धि का परिचय ऐसी जगहँ में देने का सं-कल्प करें।



जिस तरह जिनप्रतिमाओं को पूर्व तथा उत्तरमुख विरा-जमान करने के लिये प्रतिष्ठापाठादिकों में लिखा हुआ है उसी तरह पूजक पुरुष के लिये भी दिशा विदिशाओं का बिचार करना आवश्यक है । इस पर कितने लोगों का कहना है कि जब समय शरणादिकों में यह बात नहीं सुनी जाती है कि पूजक पुरुष को अमुक दिशा में रह कर पूजन करनी चाहिये और अमुक दिशाकों ओर नहीं तो, फिर उसी प्रकार प्रत्येक जिनमन्दिरों में भी यही बात होनी चाहिये । इम नहीं कह सकते कि धर्मकायों में दिशा धिदिशाओं का इतना विचार किस लिये किया जाता है। धर्मकार्यों में यह विधान ध्यान में नहीं आता?

पाठक महाशय ! देखी न आचार्यों के बचनों में शंका ? यही बुद्धि का गौरव है । अस्तु रहे हमें कुछ प्रयोजन नहीं । केवल प्रकृत विषय पर विचार करना हमारा उद्देश है । जब छोटे से छोटे कार्यों में भी दिशा विदिशाओं का विचार किया जाता है फिर परमात्मा के मंगलमयी पूजनादिकों में इस बात को ठींक नहीं कहना क्या आश्चर्य का विषय नहीं है? इस बात को आवालवृद्ध कहते हैं कि मंगलीककार्य चाहें छोटा हो अथवा बड़ा उसे पूर्व तथा उत्तर दिशा की ओर मुख कर के करना चाहिये। विवाहादिकों में यह बात कितनी जगहँ देखी होगी कि प्रायः कियायें पूर्व तथा उत्तरमुख की जाती हैं। गुरु भी शिष्य को पढ़ाते हैं तथा व्रतादिकों को पहण करवाते हैं अथवा और कोई संस्कारादि कियायें करते हैं वे सब उत्तर तथा पूर्व दिशा की ओर मुख करके की जाती हैं। फिर नहीं कह सकते कि जिनभगवान की पूजन में यह बात ध्यान में क्यों नहीं आती ?

हां यह माना कि समवद्दारण में पूजन के समय दिशा विदिशाओं का विचार नहीं है परन्तु यह भी मालूम है कि समव शरण समवन्धी और कृत्रिम जिनमन्दिरादि सम्बन्धी विधियों में कितना अन्तर है? कभी यह बात सुनी है कि समव शरण में जिनभगवान का अभिषेक होता है तथा और कोई प्रतिष्ठादि विधियें होती हैं। परन्तु कृत्रिम जिनमन्दिरादिकों में तो इन के बिना काम भी नहीं चलता । उसी प्रकार समवशरण में यदि दिशा विदिशाओं का विधान नभी हो तो उस से कोई हानि नहीं होती। और यहां तो बहुत कुछ हानि की संभावना है इसी लिये आचार्यों ने दिशा विदिशाओं का विचार किया है। समवशरण में दिशा विदिशाओं का विचार किया है। समवशरण में दिशा विदिशाओं का विचार है या नहीं इस विषय में अभीतक शास्त्र प्रमाण नहीं मिला है। इस कारण कपर का लेख इस तरह से लिखा गया है। पाठकों को ध्यान रखना चाहिये। यदि कहीं शास्त्र प्रमाण देखने में आया हो तो, इधर भी अनुग्रह करें।

श्रीडमास्वामि श्रावकाचार में लिखा हैः— स्नानं पूर्वप्रुखी भूय प्रतीच्यां दन्तधावनम् । खदीच्यां श्वतवस्नाणि पूजा पूर्वीत्तराम्रुखी ॥

### संध्यतिमिरप्रदीप ।

अर्थात्—स्नान पूर्विदशा की ओर मुख करके करना चाहिये। उत्तरिदशा की तरफ मुँह कर के दन्तधावन, दक्षिण दिशा की ओर शुक्क वस्त्रों को, धारण करना योग्य है। तथा जिनभगवान की पूजन पूर्विदशा तथा उत्तरिदशा की तरफ मुख करके करनी चाहिय।

और भी़:--

तत्रार्चकः स्यात्पूर्वस्याश्चत्तरस्यां च सन्ध्रतः । दक्षिणस्यां दिशायां च विदिशायां च वर्षयेत् ॥ पश्चिमाभिमुखः कुर्यात् पूजां चेच्छ्रीजिनेशिनः । तदा स्यात्सन्ततिच्छेदो दक्षिणस्यां समन्तातिः ॥ अग्नेयां च कृता पूजा धनहानिर्दिने दिने । वायव्यां सन्ततिनैव नैऋत्यान्तु कुछक्षया ॥ ईशान्या नैव कर्त्तव्या पूजा सौभाग्यहारिणी ॥

अर्थात्—पूजक पुरुष को पूर्विदिशा तथा उत्तरिद्द्या में जिनभगवान् के सम्मुख रहना चाहिये । दक्षिण तथा विदिशाओं में पूजन करना ठीक नहीं है। वही खुलासा किया जाता है। जिन भगवान् की पूजन पश्चिम दिशा की ओर करने वाले के सन्तित का नाश होता है। दक्षिण की ओर की हुई पूजा मृत्यु की कारण होती है। अग्नि कोण में मुख करके पूजन करने वाले को दिनों दिन घन की हानि होती है। वायव्य कोण की ओर पूजन करने से सन्तान का अभाव होता है। नैऋत्यदिशा की तरफ की हुई पूजा कुल के नाश की कारण मानी गई है। और सौभाग्य हरण करने वाली ईशान दिशा में पूजा कभी नहीं करनी चाहिये।

तथा यशस्तिलक में भी पूजक पुरुष के लिये दिशा विदि-शाओं का विचार है:—

षदङ्गुलं स्वयं तिष्ठेत्पाङ्गुलं स्थापयेजिनम् । पृजाक्षणे भवेत्रित्यंयमी वाचंयनिकयः ॥

अर्थात — पूजन करने वाले को उत्तर मुख बैठ कर जिन भगवान को पूर्वमुख विराजमान करना चाहिये। पूजन के समय पूजकपुरुष को सदैव मौन युक्त रहकर पूजन करनी चाहिये। कदाचित कोई शंका करे कि पूजक पुरुष मौनी होकर कैसे पूजन कर सकैगा क्योंकि पूजन विधान तो उसे बोलना ही पड़ेगा। यह कहना ठीक है परन्तु उसका यह तात्पर्य नहीं है कि उसे मौन रह कर पूजन वगेरा भी नहीं बोलनी चाहिये। किन्तु उस श्लोक का असली यह अभिशय है कि पूजनसमय में अन्यलोगों से वार्तालाप का सम्बन्ध नहीं रखना चाहिये। इसी तरह अन्यधर्म मन्यों की भी आक्षा है।

सम्मुख पूजन करने से और तो जो कुछ हानि होती है वह तो ठीक ही है परन्तु सब से बड़ी भारी तो यह हानि होती है कि जिस समय पूजक पुरुष भगवान् के सम्मुख " छुष्को वृक्ष स्तिष्ठत्यमें की कहावत को चरितार्थ करते हैं। उस वक्त विचारे हर्शन स्तनन और वन्दनादि करने वालों की कितनी बुरी हालत होती है यह उसे ही पूलिये जिसे यह प्रसंग आपड़ा है। और कहीं कहीं तो यहां तक देखने में आया है कि जब पूजक दश पांच होते हैं तब तो विचारों को भगवान के श्रीमुख के दर्शन तक दुष्वार हो जाते हैं। इतनी प्रत्यक्ष हानियों को देखते हुवे भी हमारे भाई उन पुरुषों को इतनी बुरी हिए से देखते हैं जो जरासा भी यह कहे कि इस प्रकार पूजन करना आप का अनुचित है

#### संश्यतिमिरप्रदीप।

लोगों को दर्शनों का अन्तराय होता है और वह आपके लिये भी उसी का कारण है परन्तु इस उचित शिक्षा को माने कौन उनके पीछे तो एक बड़ा भारी चार अक्षरों का बह लगा हुआ है। अस्तु, इस पर हमारे पाठक महाशय ही बिचार करें कि यह शास्त्राहा कितने गौरव की है जो किसी प्रकार लोगों के परिणामों में विकलता नहीं होने देती। ऐसी २ उत्तम बातें भी हमारे भाईयों की बुद्धि में न आवे तो इसे कलियुग के प्रभाव के विना और क्या कहसकते हैं।



हम अपने पाठकों को कितने विषयों के सम्बन्ध में परिच-य करा आये हैं। इस समय विषय यह उपस्थित है कि जिन भगवान की पूजन किस तरह करनी चाहिये। कितने लोगों का कहना है कि पूजन खड़े होकर करनी चाहिये। महात्मा लोगों की पूजन के समय खड़ा रहना अतिशय विनय गुण का सूचक है। और कितनों का कहना इसके विरुद्ध है। वे कहते हैं कि यह बात न कहीं देखी जाती है और न सुनने में आई कि बड़े पुरुषों की सेवा खड़े होकर ही करनी पड़ती है। किन्तु यह बात अवश्य देखी जाती है कि जिस समय किसी महापुरुष का आगमन कहीं पर होता है उस समय उनके सत्कार के लिये खड़ा होना पड़ता है। और उनके बैठ जाने पर ही बैठ जाना पड़ता है। यही प्राचीन प्रणाली भी है। उसी अनुसार महर्षि बीरनन्दि प्रणीत चन्द्रप्रसु चरित्र में भी किसी स्थल

Ć3

पर यह वर्णन आया है कि "किसी समय महाराज धरणीध्वज सिंहासन पर विराजे हुवे थे जसी समय एक तपस्वी श्रुष्ठक भी वहीं पर किसी कारण से आनिकले महाराज को उसी बक्त उनके सत्कार के लिये सिंहासन पर से उठना पड़ा था:—

अथ स त्रियधर्मनामधेयं परमाणुत्रतपाळनपसक्रम् । पति चिह्वपरं सभान्तरस्थः सहसा क्षुष्टकमागतं ददर्श ॥ प्रतिपत्ति भिर्थपूर्विकाभिःस्वयम्रत्थाय तमग्रहीत्खगेन्द्रः। मतयो न खळ्चितक्षतायां मृगयन्ते महतां परोपदेशम्॥

अर्थात्—िकसी समय सभा में बैठे हुवे महाराज धरणी-ध्वज, अणुव्रत के पाठन करने में दत्तचित्त और साधु लोगों के समान चिन्ह को धारण करने वाले पिय धर्म नामक क्षुल्लक वर्घ्य को आये हुवे देखकरं और साथही स्वयं उठकर उन्हें सत्कार पूर्वक लाते हुवे। यन्थकार कहते हैं कि यह बात ठीक है कि बुद्धिमान् पुरुष योग्य कार्य के करने के समय किसी के कहने की अपेक्षा नहीं रखते हैं।" इसी तरह जिस समय पूजन में जिन भगवान् का आह्वानन किया जाता है उस समय अवश्य उठना पड़ता है और पूजन तो बैठ कर ही की जाती है।

पूजासार में भी इसी तरह लिखा हुआ मिलता है :— धौतवस्त्रं पिवत्रं च ब्रह्मसूत्रं सभूषणैः । जिनपादार्चनं गन्धमारयं धृत्वाऽर्च्यते जिनः ॥ स्थित्वा पद्मासनेनादौ णमोक्कारं च मंगलस् । उत्तमं सरणोचारं कुर्वत्यह्त्पपूजने ॥ Ø

### संशयतिमिरप्रदीप ।

स्वस्त्यनं ततः कृत्वा प्रतिक्षां तु विधापयेत्।
जिनयक्षस्य च ध्यानं परमात्मानमन्ययम् ॥
जिनाह्वानं ततः कुर्यात्कायोत्सर्गेण पूजकः ।
स्थापनं सिन्धिं चैव समंत्रेर्जिनपूजने ॥
पुनः पद्मासनं धृत्वा नाममालां पठेद्बुधः ।
अष्टधा द्रन्यमाश्रित्य भावेन पूजयेज्जिनम् ॥
पिठत्वा जिननामानि द्यात्पुष्पाञ्जालि खल्ल ।
जिनानां जयमालाये पूर्णार्धे तु प्रदापयेत् ॥
कायोत्सर्गेण भो धीमान् पठित्वा शान्तिकं ततः ।
समतन्यो जिनानसर्वान् क्रियते तु विसर्जनम् ॥

अर्थात्—धोया हुवा वस्त्र,पवित्र, ब्रह्मसूत्र, और अलंकारा-दिकों के साथ जिन भगवान के चरणार्चन के गन्ध माल्य को धारण करके पूजन करना चाहिये। पद्मासन से बैठकर पहले मंगल स्वरूप नमस्कार मंत्र को, और फिर सरण शब्द के उद्यारण पूर्वक अर्थात् "अर्हन्त सरणं पव्वजामि " इत्यादि जिन भगवान की पूजन में पढ़ना चाहिये। इसके बाद स्वस्तिक, जिन पूजन की प्रतिक्का, ध्यान, और परमात्मा का चिन्तवन करना चाहिये। फिर कायोत्सर्ग से खड़ा होकर पूजक पुरुष को जिन भगवान की पूजन में मंत्र पूर्वक आह्वानन, स्थापन, और सिन्नधापन करना चाहिये। अनन्तर पद्मासन से बैठ कर जिन भगवान की नाममाला को पढ़े और भक्ति पूर्वक आठ द्रव्यां से पूजन करे। जिन भगवान की नामावली को पढ़ कर पुष्पा-आले देनी चाहिये। इत्यादि कियाओं को यथा विधि करके कायोत्सर्ग पूर्वक ज्ञान्ति बिधान पढ़कर और जिन भगवान् से क्षमा कराकर विसर्जन करना योग्य है।

इस लिये बैठ कर पूजन करनी अनुचित नहीं जान पड़ती है। और वहीं तो बड़े पुरुषों के बिनय का अभि सूचक है कि उनके आगमन काल में सत्कार के लिये खड़ा होना । इस बात को कौन बुद्धिमान स्वीकार करैगा कि आय हुये अतिथि के बैठने पर भी सुखे काष्ठ की तरह खड़ा ही रहना योग्य है ? इसे तो विनय नहीं किन्तु एक तरह उन छोगों का अविनय कहना चाहिये । इन बातों के देखने से कहना पड़ता है कि जितनी प्रवृतियें इस समय की जा रही हैं उनमें शास्त्रानुसार बहुत थोड़ी भी दिखाई नहीं देती। महर्षियों के विषय में लोगों की एकदम आस्था उठ गई । उनके बचनों की ओर हमारी आधुनिक प्रवृत्ति नहीं लगती ? यह विचार में नहीं आता कि इसका प्रधान कारण क्या है ? कितने लोग महर्षियों को आध-क कहने लगे. कितने उन्हें अप्रमाण कहने लगे, कितने यह सब कृति भट्टारकों की है ऐसी उद्घोषणा करने छगे अर्थात् यों कहों कि इन बातों को अप्रमाण सिद्ध करने में किसी तरह कसर नहीं रक्खी परन्तु इसे महार्पियों के तपोबल का प्रभाव कहना चाहिये जो उनका उपदेश निर्विव्न माना जारहा है उस-को आजतक कोई षाधित नहीं ठहरा सका।

बैठ कर पूजन करने के सम्बन्ध में और भी शास्त्राहा है। महास्वामी महाराज श्रावकाचार में लिखते हैं कि:—

पद्मासनसभासीनो नासाग्रे न्यस्तलोचनः । भौनी वस्त्राद्यतास्योऽयं पूजां क्वर्याज्जिनेश्विनः॥ Œ

#### संशयतिमिरप्रदीप ।

अर्थात्—पद्मासन से बैटकर नासिका के अग्रमाग में नयनों को लगा कर और मौन सहित वस्त्र से मुख को ढककर जिन भगवान की पूजन करे।

श्रीयशस्तिलक में भगवत्सोमदेव भी यों ही लिखते हैं किः-जदङ्गुखं स्वयं तिष्टेत्पाङ्गुखं स्थापयेज्जिनम् । पूजाक्षणे भवेत्रित्यं यमी वाचंयमक्रियः ॥

अर्थात्—यदि जिन भगवान् को पूर्वमुख स्थापित किये हों तो, पूजक पुरुष को उत्तरिद्दा की और मुख करके पूजन करनी चाहिये। पूजन के समय मौनी रहने की आज्ञा है।

श्रीवामदेव महर्षि भावसंब्रह में भी इसी तरह लिख हैं:—
 शुण्णस्स कारणं फुड़ पढमं ता होय देवपूजाय ।
 कायव्वा भत्तिए सावयवग्गेण परमाय !।
 पासुयजलेण ण्हाइय णिव्वसियवल्लायगंपितं ठाणे ।
 इरियावहं च सोहिय उपविसड पहिमआसणं !।

अर्थात्—श्रावकों के लिये सब से पहला पुण्य का कारण जिन भगवान् की पूजन करना कहा है । इसलिय श्रावकों को भक्ति पूर्वक पूजन करनी चाहिये। वह पूजन, पहले ही पविश्र जल से स्नान करके और वस्त्र को पहर कर पद्मासन से करनी चाहिये।

इसी तरह पंडित वखतावर मल जी का भी अनुवाद हैः— श्रावगवर्गहि जानि प्रथम सुकारण पुण्य को । जिनपूना सुखदानि भक्तियुक्त करिवो कह्यों ॥

69

# शासुक जल तें न्हाय वस्त्रवेढि मग निरखते । प्रतिमासन करि जाय बैठि पूज जिन की करहु ॥

इत्यादि शास्त्रों के अवलेकिन से यह नहीं कहा जा सकता कि बैठकर पूजन करना ठीक नहीं है। और जो लोग बैठकर पूजन करने मं अविनय बताकर उसका निषेध करते हैं मेरी समझ के अनुसार वे बैठी पूजन में अविनय बताकर स्वयं अधिनय करते हैं ऐसा कहने में किसी तरह की हानि नहीं है। किसी विषय के निषेध अथवा विधान का भार महर्षियों के बचनों पर है इसलिये उसी के अनुसार चलना चाहिये। यही कारण हैं कि आचार्यों ने कन्दमूल, मांस, मद्य और मदिरा आदि वस्तओं का सेवन पाप जनक बतलाया है उसके विधान का आज कोई साहस नहीं कर सकता। फिर यही श्रद्धा अन्य विषयों में भी क्यों नहीं की जाती ? वह आचार्यों की आश्वा नहीं है ऐसा कहने का कोई साहस करेगा क्या ? नहिं नहिं। कहने का तारपर्य यह है कि जब महर्षियों के बचनों में किसी तरह भी अमत्कल्पनाओं की संभावना नहीं कही जा सकती तो फिर उन्हों के अनुसार हमें अपनी बिगड़ी हुई प्रवृत्ति को सधारनी चाहिये। यही प्राचीन सुनियों के उपकार के बदले कृतज्ञता प्रगट करना है। इसविषय की एक कितनी अच्छी श्राति है उसपर ध्यान देना चाहियेः-

न जहाति पुमान्कृतज्ञतामसुभङ्गेऽपि निसर्गनिर्मेलः ।

अर्थात्—प्राणी के नादा होने पर भी स्वभाव से पवित्र पुरुष कृतक्षता को नहीं छोड़ते हैं। इसी उत्तम नीति का प्रत्येक पुरुष को अनुकरण करते रहना चाहिये।



ब्राह्मण लोग मरे हुवे पुरुषों का श्राद्ध करते हैं। अर्थात् जिस दिन अपने माता पितादि कुटुम्बी जनों का परलोक गमन होता है प्रायः वर्षभर में उसी दिन तीर्थादिकों में जाकर मृत पुरुषों के नाम पिंड दान करते हैं और उस से उनकी तृति होना मानते हैं। यह विधान ब्राह्मणों में उनके शास्त्रानुसार है। वे लोग जैसा कुछ माने अथवा कर हम उस में हस्ताक्षेप नहीं कर सकते औरन करते हुये को रोक सकते हैं। परन्तू आज जैन शास्त्रानुसार श्राद्ध विषय पर विचार करना है इसिंहये ब्राह्मणों का कथन पहले लिखना उचित समझा गया। जिस तरह श्राद्ध का करना ब्राह्मण छोगों में प्रचित है उस तरह न जैन समाज में इसकी प्रवृत्ति है और नजैन शास्त्रां की आज्ञा है। परन्तु श्राद्ध शब्द का व्यवहार किसी विशेष विषय के साथ में लगा हुआ है उसेही श्राद्ध कहते हैं । इसी शब्द के नाम मात्र से हमारे कितने महातुभाव विनाउसपर पूर्ण विचार किये एक दम इसे मिथ्यात्व का कारण कल्पना करने लगते हैं। परन्तु खेद के साथ कहना पड़ता है कि जैन शास्त्रों के कथन को न देख कर किसी विषय केसम्बन्ध में कठोर निरीक्षण करने केलिये उनका दिल कैसे अभिमुख होता होगा ? यदि केवल नाम मात्र के उचारण करने पर दोष की सम्भावना करली जाय तो हमारा कहना है कि जिस तरह हम लोग अहिंसा धर्म के मानने वाले हैं उसी तरह ब्राह्मण लोग भी हैं अथवा

नरक, स्वर्ग मोक्ष आदि की जिस तरह हम कल्पना करते हैं उसी तरह वे भी करते हैं परन्तु इन सब उपर्युक्त विषयों के सम्बन्ध में मार्गभेद अत्यन्त भिन्न देखा जाता है । वे अहिंसा का और ही स्वरूप प्रतिपादन करते हैं और हमारे शास्त्रों में कुछ और ही स्वरूप है। इसी तरह नरक, स्वर्ग, मोक्ष का भी पृथक २ स्वरूप वर्णन है। परन्तु उनके नामोचारण में तो कुछ भेद नहीं देखा जाता तो क्या इन सब को एक ही रज्जू से जकड़ देना योग्य तथा सभीचीन कहा जा सकेगा? नहिं नहिं। इसिलियं आद्ध के नाम मात्रको लक्ष्य बनाकर उस के कर्तव्य पर ध्यान न देना यह दात हास्यास्पद के योग्य है।

मेरी समझ के अनुसार जैन शास्त्रानुकूल यदि श्राद्ध की प्रवृत्ति की जाय तो कुछ हानि नहीं है और न किसी को शास्त्र विहित श्राद्ध से अरुचि होगी ऐसा भी विश्वास है। शास्त्रों में श्राद्ध का लक्षण इस तरह किया गया है:—

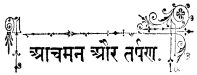
# श्रद्धया दीयते दानं श्राद्धमित्यभिधीयते ।

अर्थात्—भक्ति पूर्वक दान देने को श्राद्ध कहते हैं। यही उपर्युक्त रुक्षणानुसार श्राद्ध विषय सदोप कहा जा सकेगा क्या? नहिं नहिं। यह रुक्षण निराबाध है आर न इससे जैन शास्त्रों में किसी तरह विरोध आता है प्रत्युत कहना चाहिये कि दान का देना तो श्रावकों का प्रधान और नित्यकर्म है । पद्म-नन्दि महर्षि कहते हैं कि:—

देवपूजा गुरोभिक्तिः स्वाध्यायः संयमस्तपः । दानं चेति गृहस्थानां पट्कर्माणि दिने दिने ॥ अर्थात्—श्रावकां के नित्य छह कर्मों में दान भी एक प्रधान

१००

कर्म है। इसेही जैनाचार्य श्राद्ध कहते हैं। इसेलिये ब्राह्मण लोगों के कथनानुसार श्राद्ध को वेशक मिथ्यात्व का कारण मानना चाहिये। किन्तु जैन शास्त्रों के अनुसार तो इस विषय की तरफ प्रवृत्ति करनी चाहिये। और साथ ही जो लोग इसके नाम से विमुख हो रहे हैं उन्हें जैन शास्त्रों का आशय समझा कर सुमार्ग पर लाने का प्रयत्न करते रहना भी योग्य है।



आचमन और तर्पण का काम प्रायः सन्ध्या बन्दन तथा जिन पूजनादिकों में पड़ता रहता है। इन विधियों के अनुष्ठान से शरीर शुद्धि होती है ऐसा जिनसंहिता तथा त्रिवणांचार आदि यन्यों में लिखा हुआ है। जिस तरह श्राद्ध शब्द विवादास्पद है उसी तरह ये भी शब्द के नाम मात्र से विवादास्पद माने जाते हैं। परन्तु शास्त्रों में जगहँ र आचमनादिकों का वर्णन देखा जाता है। ये आचमनादि जितनी कियायें शास्त्रों में लिखी हुई हैं वे सब केवल विहः शुद्धि के लियं लिखी गई हैं। क्योंकि जवतक विहः शुद्धि नहीं की जाती है तब तक गृहस्थ देव पूजनादि सत्कार्यों का अधिकारी नहीं हो सकता। यही कारण है कि आज जैनियों में दन्तधावनादिकों का प्रचार विल्कुल उठजाने से लेग यहां तक उद्गर निकालने लगे हैं कि "जैनी लोग वड़ी मलीनता से रहते हैं जो कभी उन्हें तुच्छ लकड़ी भी दतीन के लिये नहीं मिलती " इत्यादि । देखी ! इन छोटी २ वार्तों का ही आज प्रचार उठ जाने से कितने कलंक के

909

पात्र होना पड़ता है। इसे वेही लोग विचारें जो लौकिक विधि को मिथ्यात्व की कारण बताते हैं।

श्री भगवत्सोमदेव का इस विषय में कहना हैः— सर्व एव हि जनानां प्रमाणं छोकिको विधिः। यत्र सम्यवत्वहानिर्नयत्र न व्रतदृषणम् ॥

अर्थात् – जिस विधि के स्वीकार करने से नतो सम्यक्तव में किसी प्रकार की बाधा पहुंचे और न अंगीकार किये हुवे बृतों में दोष आकर उपस्थित हो ऐसी सम्पूर्ण लौकिक कियायं जैनियों को प्रमाण मानने में किसी तरह की हानि नहीं है। जब आचार्यों की इस तरह आज्ञा मिलती है तब विहः शुद्धि के लिये लौकिक कियाओं का प्रहण करना किसी तरह अनुचित नहीं कहा जा सकता।

आचमन के सम्बन्ध में पूजासार में यों लिखा है:— आचम्य प्रोक्ष्य मंत्रेण सुर्वर्घ्य तर्पणं चरेत् । एवं मध्याद्वसायाद्वेऽप्यार्थः द्वीचं समाचरेत् ॥

मंत्र पूर्वक आचमन, शिरका सिञ्चन और पञ्च परमेशी का तर्पण करना चाहिये। इसी तरह प्रातः काल, मध्याह्र काल और सायं काल में भी शौच क्रिया उत्तम पुरुषों को करनी चाहिये।

तथा भद्रवाहु स्वामी ने संहिता में आचमन तर्पणादि को नित्य कर्म बतलाया है:—

अथ चातुर्वर्णीयानां सांसारिकजन्मजरादिदुःख-कस्पितानां सद्धर्म्भश्रवणं धर्मः श्रेय इति सर्वसम्भतम् । धर्मश्र

दयामूळः । सा च निष्कारणपरदुःखपहाणेच्छा। एकेन्द्रि-यादिस्थावरस्त्रसानां निस्पृहतयाऽभयदानं वा तच प्रयत्न कृतिक्रया हेतुकः । ताथ द्विविधा नित्या नैमितिकाथ । आद्यास्तु अय्योत्थानसामायिकमलोत्सर्गदन्तधावनस्नान सन्ध्यातपणयजनादिका । नैमिन्निकाथाऽष्टाहिकसर्वतोभद्र शान्तिपतिष्टादिमहोत्सवरूपेति ।

अर्थात्—संसार संबन्धी जन्म, जरा, रोग, शोक, भयादि अनेक प्रकार के असहा दुःखों से किन्पित ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शुद्रों के लिये धर्म का श्रवण करना कल्याण का कारण है। यह हरेक धर्म वालों को माननीय है। वह धर्म द्या स्वरूप है और किसी प्रकार की इच्छा न रख कर दूसरों के दुःखों के दूर करने को द्या कहते हैं। अथवा पृथ्वी, अग्नि, वायु, वनस्पति आदि एकेन्द्रिय और द्विद्रियादि त्रसर्जावां के लिये अपेक्षा रहित अभयदान का देना है। वह अभयदान प्रयत्न पूर्वक की हुई कियाओं का कारण है। किया नित्य और नैमित्तिक इस तरह दो प्रकार की है। श्रय्या से उठना सामा-यिक का करना, शौचजाना, दन्तधावन करना, तथा स्नान, सन्ध्या आचमन, तर्पण पूजनादि कर्म करना ये सब नित्य किया में गिणे जाते हैं। और अष्टान्हिक पूजन, सर्वतो भद्र तथा शान्तिविधान, प्रतिष्ठादि महामहोत्सव दूसरी नैमित्तिक किया के विकल्प हैं।

श्रीविवर्णाचार में छिखा है किः— तोयेन देहद्वाराणि सर्वतः शोधयेत्पुनः । आचमनं ततः कार्यं त्रिवारं गाणशुद्धयेती ॥

१०३

# आचमनं सदा कार्यं स्नानेन रहितेऽपि च । आचमनयुता देही जिनेन शौचनान्मतः॥

अर्थात्—पहले जल से शरीर के द्वारों को शोधन करना चाहिये फिर तीन बार आचमन करके प्राणवायु का शोधन करना योग्य है। यदि कार्य वशात स्नान नहीं किया जाय तो भी आचमन तो अवश्य करना चाहिये। जो पुरुष आचमन करके युक्त रहता है उसे जिन भगवान शोचवान कहते हैं।

इत्यादि शास्त्रों के अनुसार विहः शुद्धि गृहस्थों का सब से पहला कर्त्तज्य है। गृहस्थ लोग विहः शुद्धि के विना देव पूजनादि-कों के अधिकारी नहीं हैं इसीसे अनुमान किया जा सकता है कि गृहस्थों को लौकिक कियाओं की कितनी आवश्यक्ता है।

इसविषय में सोमसेनाचार्य का कहना है किः— शोचकृत्यं सदा कार्यं शोचमूळो गृही स्मृतः । शोचाचारविद्धीनस्य समस्ता ।नष्फळाः क्रियाः ॥

अर्थात्-बिहः शुद्धि के लिये शौचाचार सम्बन्धि क्रियाओं में हर समय उपाय करते रहना चाहिये । क्योंकि गृहस्थ शौचाचार क्रियाओं का प्रधान कारण है। जो पुरुष शौचाचार सम्बन्धि क्रियाओं से रहित रहता है उस की सम्पूर्ण क्रियायें निष्प्रयोजन समझनी चाहिये।

पाठक ! इस तरह शास्त्राज्ञा के मिलने पर भी इसविषय में लोगों की कितनी उपेक्षा है कि उन्हें ये क्रियायें रुचती ह्ये नहीं हैं । खेर ! इतने पर भी वे मिथ्यात्व की कारण बतलाई जाती हैं यह कितनी अयोग्य दात है इसे दिचारना चाहिये । इतने कहने का ताल्पर्य यह है कि मनमानी प्रवृति को छोड़कर शास्त्र मार्ग पर आरूढ़ होना चाहिये।

## संशयतिमिरप्रदीप।



आठ प्रकार की शुद्धि में गोमय शुद्धि भी मानी गई है। यह शास्त्र की आक्षा है और लैंकिक व्यवहार में भी दिन रात यही देखने में आता है। गोमय से भूमि की पवित्रता होती है। गोमय को छोड़ कर अपित्र भूमि की पवित्रता करा-पि नहीं हो सकती ऐसा पुराने पुरुषों का भी कहना है। परन्तु समय के फेरसों कितनों की बुद्धि इसे ठीक नहीं कहती उनका कथन है कि जिस तरह और पशुओं का पुरीप अपवित्र और अस्पर्श माना गया है इसी तरह इसे भी अपित्र समझना चाहिये यह कौन कहेगा कि पञ्चेन्द्रियों के पुरीष में भी पित्रता तथा अपित्रता की कल्पना करना ठीक है। इसे पित्र मानने वालों से हमारा यही पृछना है कि इस विषय में किस युक्ति वा प्रमाण का आश्रय लेंगे और यह बात सिद्ध कर वतावेंगे कि गोमय अपित्रत नहीं किन्तु पित्र है ?

हमारे महाशय की शंका वेशक ठीक है परन्तु यित वे निष्पक्ष मार्ग पर चलने का संकल्प करें तो अन्यथा हमने किसी तरह समझाया भी और इनका चित्त किसी कारण से प्रतिब-न्ध में ही फँसा रहा तो काहिये उस कहने से भी क्या सिद्धि होगी? इसलिये हम यह बात जानने की अभिलापा प्रगट करते हैं कि आप निष्पक्ष हाष्टे रक्खेंगे न ?

देखिये निष्पक्षताके विषय में एक ग्रन्थकार ने कहा है कि-पक्षपातों न में वीरे न द्वेप: किपलादिषु । युक्तिमद्वचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः ॥

१०५

अर्थात्—न तो मेरा वीर जिनेन्द्र में पक्षपात है और न किपलादि ऋषियों से मुझे किसी तरह द्वेष है। किन्तु यह बात अवस्य कहूंगा कि जिसके वचन युक्ति पूर्ण हों फिर चाहै वह बीर जिन हो अथवा किपलादि मुनि, अथवा अन्य कोई उसी के वचन महण करने चाहिये। इसी तरह आप का पक्ष गोमय के निषेध में है और हमारा उसके विधान में एक तरह से दोनों ही पक्ष हैं। परन्तु इसमें जिसके दचन युक्ति और शास्त्र से मिलते हुवे हों उन्हें महण करना चाहिये।

आप का यह कहना है कि गोमय अपिवत्र है मान लिया जाय कि वह अपिवत्र है परन्तु यह अपिवत्र का विधान केवल । विली विधान है इसे लोक में तो सिवाय आप तथा आप के सहगामी सज्जनों के और कोई स्वीकार नहीं करेगा और यदि ऐसाही है तो फिर आप को भी गोमय से साफ की हुई पृथ्वी पर नहीं बैठना चाहिये। इस से परहेज करने वाले तो हमारे देखने में आजतक कोई नहीं आये? किन्तु ऐसे लोग बहुत देखने में आये हैं जो अपने को बड़े भारी धर्मात्मा जाहिर करते हैं और इन लौकिक कुद्धियों का निषेध भी करते हैं परन्तु गोमय की वासना से वे भी बिनिर्मुक्त नहीं हो सके। अस्तु इसे जाने दीजिये हमारा व्यक्तिगत किसी से कुछ कहने का अभिप्राय नहीं है।

गोमय ग्रुद्धि यह एक लौकिक किया है। इसके करने का विधान गृहस्थां के लिये है। आचार्यों ने यह बात लिखी है कि जैनियों को सम्पूर्ण लौकिक विधि प्रमाण मानना चाहिये परन्तु वह विधि ऐसी होनी चाहिये कि जिससे अपने ब्रत तथा सम्यक्त्व में हानि न हो। जब हम गोमय ग्रुद्धि की तरफ ध्यान 90€

## संशयतिमिरप्रदीप।

देते हैं तो इसके करने से हमारे व्रतों में अथवा सम्यक्त्व में किसी तरह की हानि नहीं दिखाई देती। फिर इसके मानने में क्या दोष है ? यदि गोमय की शुद्धि के बिना हमारा काम अटका न रहता तो ठीकही था उस अवस्था में इसके न मानने में भी हमारी कोई विशेष हानि न थी। परन्तु जब इसके बिना काम ही चलता नहीं दिखाई देता फिर इतनी असहासता क्यों?

यह दात हमारे महाज्ञय ही दतांवे कि यदि गौमय शुद्धि न मानी जावे तो भूमिकी शुद्धि किसतरह हो सकेगी कदावित् कहो कि सर्व प्रकार की शुद्धि के लिये जल बहुत उपयोगी है परन्तु यह हमने कहीं नहीं देखा कि पुरीप आदि महा घृणित पदार्थों से अपवित्र भूमिकी शुद्धि केवल जल से ही करली जाती हो।दूसरे यह बताना चाहिये कि गोमय के विना उक्त प्रकार अपवित्र भूमिकी शुद्धि हो सकेगी उसके लिये किस शास्त्र का और किन महर्षियों का बचन है। क्यांकि इस विषय में जितनी शास्त्रों को प्रमाणता हो सकेगी उतनी युक्ति यों को नहीं हो सकती। इसलिये शास्त्र प्रमाण अवश्य होना चाहिये।गोमय शुद्धि जास्त्र विहित है या नहीं इसबात को हम इसी लेख में बतावेंगे।

यिद इतने पर भी ग्रोमय झुद्धि ध्यान में न आवे तो इसे आश्चर्य कहना चाहिये। लोक में अभी भी कितनी वातें ऐसी देखी जाती है यिद उनकी उत्पत्ति की तरफ ध्यान दिया जाय तो एक वस्तु भी ध्यान में पवित्र नहीं आ सकेगी और इसी विचार से यदि उन्हें व्यवहार में लाना छोड़ दिया जाय तो लोक में कितनी वस्तु का व्यवहार वन्द हो जाने से बहुत कुछ हानि के होने की संभादना की जा सकती है।

१०९

जिन लोगों का मत गोमय शुद्धि के विषय में संमत नहीं हैं क्या वे लोगहाथियों के गण्डस्थलों से पैदा हुवे मुक्ता फलों को, शुक्ति के भीतर पैदा हुवे मोती को, मृगके पेट में से उत्पन्न होने वाली कस्तरी को, मयूर के शरीर की अवयव भूत मयूर पिच्छीको, चमरी गों के चमरादि महा अपवित्र वस्तु आं को पवित्र कह संकंगे? नहिं नहिं? और ये वस्तुएं लोक में पवित्र मानी गई हैं। कदाचित कोई कहने लगे कि लोक से हमें क्या प्रयोजन हमें तो अपने धर्म से काम है। उसके उतर में इतना कहना ठीक समझते हैं कि जैनाचार्यों की बाबत यह बतला चुके हैं कि लौकिक विधियों के मानने में उनकी भी सम्मिति हैं किर इससेही गोमय शुद्धि का विधान क्यों नहीं सकेगा?अतः पर उन लोगों को और भी हढ़ श्रद्धान कराने के लिये प्रसंग वश् शास्त्रों के चचनों का भी विग्दर्शन कराते हैं।

श्रीचारित्रासार में महर्षि चासुंडराय यों लिखते हैं:-

र्तियक्शरीरजा अपि गोमयगोरोचनचमरीबालमृगना-भिमयूरीपलसपमणिम्रक्ताफलादयो लोकेषु श्रुचित्वम्रप-गता इति ।

अर्थात्-गोमय, गोरोचन, चमरीबाल, मृगनामि (कस्त्री),
मयूरिपिन्छिका, सर्प की मिण, मुक्ताफल ( मोती ), आदि अप-वित्र वस्तुएं यद्यपि पद्युओं के झरीर से पैदा होती हैं परन्तु तौ भी वे लोक में पवित्र मानी गई हैं । यहां पर यह कह देना भी अनुचित नहीं कहा जा सकेगा कि कितने लोग चमर के विषय में भी विवाद करते हैं उनका कहना है कि चमर गाय के पूंछ का नहीं होना चाहिये। परन्तु ऊपर महाराज चासुडराय के बचनों

### संशयतिमिरप्रदीप।

के देखने से यह उनका सर्वधा भ्रम जान पड़ता है। चामरों के विषय में और भी प्रमाण मिलते हैं:—

यशस्तिलक में लिखा है कि:--

यक्कें धुदावभ्रथभाग्निरुवास्य देवं पुष्पाञ्जल्जिमकरपूरितपादपीठम् । स्वतातपत्रचमरीरुहदर्षणाद्यै-राराधयामि पुनरेनमिनं जिनानाम् ।

अर्थात्-पुष्पों के समूह से भूषित चरण कमल युक्त जिन-देव की भक्ति पूर्वक पूजन करके फिर भी श्वेत छत्र, चमरीरुह, अर्थात् चमरी गाय के चामर और दर्पण आदि द्रव्यों से पूजन करता हूं।

भूपाल स्तोत्र में भी:--

देवःश्वेतातपत्रत्रयचमिरिरुहाशोकभाश्रक्षभाषा-पुष्पौद्यासारसिंहासनसरपटहैरष्टभिः प्रातिहार्यैः । साश्रयैंस्रीजमानः सुरमनुजसभामभोजिनीभानुमाळी पायात्रः पादपीठीकृतसकलजगत्पादमौजिजिनेन्द्रः ।

इसी तरह आदि पुराणादि प्रन्थों में चामरों के वाबत लिखा हुआ है। और वास्तव में हैं भी ठीक। यही कारण है कि मयूर पिच्छिका मुनियों तक के काम में आती है क्यावह चामरों के समान पशुओं के शरीर से पैदा नहीं होती है ? जब ऐसा है तो फिर इन बातों को माननी चाहिये।

१६९

और भी गोमय के सम्बंध में लिखा है:-

यथा रस्वती भूमिः क्षोध्यते गोमयेन वा । नवेन सद्यो जातेन तथा तीर्धजलेन च ॥ ततः पाकः शकर्त्तव्यः क्षोधनानन्तरं गृहे । यदा कार्य तदाप्येवं नो चेदुच्छिष्टर्षणम् ॥

अर्थात्—जिस तरह तात्कालिक गोमय से रसोई सम्बन्धी भूमि ग्रुद्ध की जाती है उसी तरह चौका लगाकर पीछे पवित्र जल से उसे ग्रुद्ध करनी चाहिये इसके बाद भोजन बनाना ठीक है। ऐसा नहीं करने से उछिष्ट का दोष लगता है। यही गोमय ग्रुद्धि का प्रकार है।

पाठक महोदय ! गोमय शुद्धि का प्रकार तो बताचुके। अब यह और बताये देते हैं कि गोमय और कहां कहां काम में अता है। जिन भगवान की नीराजन विधि होती है जिसे आरती भी कहते हैं। वहां पर भी गोमय उपयोग में आता है। वह इस तरह है।

श्रीइन्द्रनन्द्रि संहिता में:— सिद्धार्थदूर्वाग्रसमग्रमङ्गर्श्वरसृष्ट्यभूमिः कपिलासुगोमयै:। कृत्वा कृतार्थस्य महेऽवतारणं देवेन्द्रदेशे विनिवेशयामि ॥

ॐ हीं क्रों दूर्वोङ्करसर्षपादियुक्तैईरितगोपयादिपिंडकै भगवतोऽहेतोऽवतरणं करोपि दुरितमस्पाकपपनयतु भगवाः न्स्वाहा ।

११०

अर्थात् — दूर्बाङ्कुर, सर्पपादि मंगल द्रव्यों से युक्त हरित गोमयादिकों के पिंड से जिन भगवान् का अवतरण (नीराजन) जिसे आरती भी कहते हैं करके उसे पूर्व दिशा में स्थापित करता हूं। इस प्रकार और भी पूजन पाठ पुस्तकों में गोमय नीराजन विधि में स्वीकार किया गंया है। कहीं २ गोमय का भस्म भी लिखा है

देहेऽस्मिन्विहिताचेने निनद्ति पारव्धगीतध्वना-वातोचैः स्तुतिपाठमङ्गल्यवैश्वा-निन्दिनि पाङ्गणे । मृत्स्नागोपयभूतिपिडहीरतादर्भपम्नाक्षतै-रम्भोभिश्व सचन्दनैर्जिनपतेनीराजनां प्रस्ते ।

यह पाठ यशस्तिलक में भगवत्सोमदेव स्वामी ने लिखा है। यह बात विचारणीय है कि गोमय लौकिक प्रवृति तथा शास्त्रानुसार तो अपवित्र नहीं कहीं जासकती। अब तीसरा ऐसा कोन कारण है जिससे हमारे भाई उसे प्राह्म नहीं समझते। हां कदाचित् वे इसे पञ्चेन्द्रियों का पुरीप होने से अपवित्र कहेंगे परन्तु यह भी एक तरह श्रमही है इसे हम पहले अच्छी तरह प्रतिपादन कर आये हैं उसे ध्यान पूर्वक विचारना चाहिये।

प्रश्न -गोमय का विषय तो हमने खूब समझ लिया परन्तु बीच में तुम चमरों के सम्बन्ध में भी कुछ आड़ी टेड़ी कह गये हो उस पर हमारा यह कहना है तुमने चामरों को पवित्र और ग्राह्य बताये हैं परन्तु यह अनुचित है। यदि यह कहना तुम्हारा टीक है तो फिर यह तो

999

कहो कि उन (रोम) के वस्त्रादिकों को मन्दिरादि में लेजाना भी टीक कहना पड़िंगा? पड़ेंगाही नहीं किन्तु तुम्हारे मतानुसार तो वह योग्य कहा जाय तो कुछ हानि नहीं है?

उत्तर हमने गोमय और चामरों के सम्बन्ध में जो कुछ लिखा है वह मन से नहीं लिखा है किन्तु जैसी महिषियों की आज्ञा है उसी के अनुसार लिखा है यदि कहीं पर ऊनके काम में लाने का विधान हमें प्रन्थान्तरों में मिलता तो वेशक हम उसके प्रहण करने का उपदेश करते परन्तु जब उसका शास्त्रों में नाम निशान तक भी नहीं है फिर क्यांकर उसे ठीक समझें। यह आड़ी टेड़ी कल्पना करना तो आप लागों का प्रधान कर्तन्य है निके हमारा। हमतो महिष्यों के बनाये हुवे मार्ग पर चलने वाले हैं और न कभी हम स्वप्न में भी यह सम्भावना कर सकते हैं कि आचार्यों के विरुद्ध चलें। अस्तु, अब देखना चाहिये कि ऊनके सम्बन्ध में शास्त्रों में क्या उपदेश है।

त्रिवर्णाचार में जहां वस्त्रों का स्वरूप लिखा है वहीं पर यह लिखा हुआ है कि:—

# रोमजं चर्मजं वस्त्रं दृरतः परिवर्जयेत्।

अर्थात्—ऊनके तथा चर्म के वने हुवे वस्त्रों का दूसरे ही त्याग करना चाहिये। किहये महाशय! अवतो ऊन के विषय में आप समझें कि हमारा मत कैसा है ? कोई बात शास्त्र विरुद्ध तो नहीं है।

### संशयतिमिरप्रदीप ।

प्रश्न यह बात कितनी जगहँ कही गई है कि हम शास्त्रों के अनुसार तथा आचा ों के अनुसार चलते हैं यदि मानलिया जाय कि किसी जैन प्रन्थ में कोई यह लिख देता कि प्रतिमाओं को नम्न रहने से एक तरह का विकार पैदा होता है इसलिये वस्त्र पहराना चाहिये अथवा इसी तरह और कोई अनुचित बात लिखी जाती तो वे तुम्हारे कथनानुसार प्रमाण मानी जा सकती थी ? फिर तो यो कहना चाहिये कि आप लोग एक तरह से "लकीर के फकीर" अथवा "वाबा वाक्यं प्रमाणम्" इसी कहावत के चरितार्थ करने वाले हैं।

उत्तर-महोदय! जो कुछ भी कही हम कभी उसे बुरी नहीं कहने के हैं केवल हमें तो इस दात की परीक्षा करनी है कि यथार्थ तत्व क्या है? जैन शास्त्रों के सम्दन्ध में जो कुछ अनुचित कल्पना करें वे कभी ठीक नहीं मानी जा सकती। पहले एक दो प्रन्थों में कभी कोई अनुचित बात बताई होती तो फिर यह भी हम ठीक मान लेते कि प्रतिमाओं को बस्त्रों का पहराना भी ठीक है। विना आधार के असंभाव्य कल्पनाओं के सम्बन्ध में इस तरह का उद्घार निकालना अनुचित है। यह तो हमें निश्चय है कि आप "लकीर के फकीर "अथवा "बाबा वाक्यं प्रमाणं "इन लोकोंकि का स्पर्श भी नहीं करेंगे परन्तु यदि साथही "कन्द मूल के परमाणु मात्र में तथा जलकी बिन्दु में असंख्य जीवों का निवास है। स्वर्ग नर्क कोई पदार्थ विशेष है। दो दो अथवा इन से भी अधिक चन्द्र सूर्यों का इस मूमंडल में आवास है। पांच सो

188

धनुष का मनुष्यों का शरीर होता है " इत्यादि पदार्थों को उपर्युक्त कहावतों के विना सिद्ध कर देते तो अवश्य आप के कथन का हम भी सहष् अनुमोदन करते और अब भी यही कहना है कि यदि उक्त कहावतों के आश्रंय को छोड़ कर हमारी लिखी बातों को सिद्ध कर बतावेंगे तो बड़ा अनुग्रह होगा। अन्यथा अपने विकल्पों को छोड़ कर सीधे मार्ग में पांच रक्खो यह सब कहने का सार है।



आहारशास्त्रभैषज्याऽभयदानानि सर्वतः ।
चतुर्विधानि देयानि मुनिभ्यस्तत्ववेदिभिः ॥
इस स्टोक के अनुसार—

जैन शाकों में आहार, अभय, औषध, और झान इस प्रकार हान के चार विकल्प माने गये हैं। और वर्तमान में यदि किसी अंश में कुछ प्रचार भी है तो इन्हीं चार दानों का है। परन्तु— वसीके नीचे कहते हैं कि:—

> विचार्य युक्तितो देयं दानं क्षेत्रादिसंभवम् । योग्यायोग्यमुपात्राय जघन्याय महात्मभिः ॥

अर्थात्—मध्यमपात्र और जघन्यपात्रादिकों के छिये युक्ति

<

#### सशयतिमिरप्रदीप।

पूर्वक विचार करके पृथ्वी, सुवर्ण, कन्या, हस्ति, और रथा-दिकों का दान देना चाहिये। यद्यपि शास्त्रों में कन्यादिकों के दान का निषेध है परन्तु वह ब्राह्मणों की मिथ्या कल्पना के अनुसार समझना चाहिये। जैन शास्त्रों की विधि के अ-नुसार देना अयोग्य नहीं कहा जासकता। जैनाचार्यों का जितना उपदेश हैं वह किसी न किसी अभिप्राय को लिये हैं। उनकी कल्पना निरर्थक नहीं हो सकती। इसे उनका पूर्ण तया माहात्म्य कहना चाहिये। जैन शास्त्रों में समदित्त भी एक दान का विशेष प्रभेद है। उसी समदित्त के वर्णन में इन दानों का वर्णन किया गया है।

इसी समदित्त को कहते हुवे आदि पुराण में भगवाजीन सेना चार्य यों वर्णन करते हैं :—

समानायात्मनान्यस्मै कियामंत्रव्रतादिभिः । निस्तारकोत्तमायेद् भूहेमाद्यातसर्ज्जनम् ॥ समानदत्तिरेषा स्यात्पात्रे मध्यमतामिते । समानप्रतिपत्येव पहत्या श्रद्धयान्विता ॥

अर्थात् —िक्रिया, मंत्र, बतादिकों से अपने समान और सं-सार से निवृत्ति को चाहने वाले मध्यम पात्रों के लिये कन्या सुवर्ण हाथी रथ अश्व रत्नादि वस्तुओं के यथा योग्य दान देने को समान दत्ति कहते हैं।

श्रो चामुण्डराय कृत चारित्रासार में

गद्य — समदत्तिः स्वसमिक्षयामन्त्राय निस्तारकोत्त-मायकन्याभूभिग्नुवर्णहरूत्यश्वरथरलादिदानं स्वसमानाऽभावे मध्यमपात्रास्यापिदानभिति ।

११५

अर्थात् — संसार समुद्र के तिरने के लिये प्रयन्त शील और क्रिया मंत्र व्रतादिकों करके अपने समान हो उसके लिये कन्या पृथ्वी सुवर्ण हाथी घोड़ा रथ और रत्नादिकों का दान देना चाहिये। यदि क्रिया मंत्रादिकों करके अपने समान का सन्बन्ध न मिले तो मध्यम पात्रों को उक्त प्रकार दान देना चाहिये।

श्री सागार धर्मामृत में ठिखा है कि— निस्तारकोत्तमायाथ मध्यमाय सधर्मण । कन्याभृहेमहस्त्यश्वरथस्वादि निर्वेपत ॥

अर्थात्—संसार समुद्र के तिरने के लिये उपाय करने में प्रयत्न शील और किया वत मंत्रादिकों करके अपने तुल्य अ-थवा इनकी अविद्यमानता में मध्यम पात्रों को कन्या भूमि सुवर्ण इस्ती घोड़ा और रथ इत्यादि वस्तुओं का दान उनकी ठीक स्थिति के लिये अर्थात् संसार सम्बन्धी व्यवहार उनका अच्छी तरह निर्वाह होता रहे इसलिये देना चाहिये।

धर्मसंग्रह में यां कहा है:—
त्रिशुद्धचा गृहिणा तस्माद्वांछताऽऽहितमात्मनः ।
दीयतां सक्छादिचारियं सर्वमुखपदा ॥
कुछजातिक्रियामंत्रैः स्वसमाय सधर्भिणे ।
भूकत्याहेमस्नाश्वरथहस्त्यादि निर्वपेत् ॥
निरन्तरेहवा गर्भाधानादिक्रियमंत्रयोः ।
व्रतादेश्व सधर्भेभ्यो दद्यात्कन्यादिकं शुभम् ॥
निस्तारकोत्तमं यज्ञकल्यादिकं वृशुक्षकम् ।
वरं कन्यादिदानन सत्कुर्वन्धभैभारकः ॥

#### संशयतिमिरप्रदौप ।

# दात्रा येन सती कन्या दत्ता तेन गृहाश्रमः। दत्तस्तस्मे त्रिवर्गेण गृहिण्येव गृहं यतः॥

अर्थात्—अपने कल्याण की इच्छा करने वाले गृहस्यों को मन वचन काय की छुद्धि से सर्व सुखों को देने वाली सकला-दित्त का दान देना चाहिये। कुल जाति किया और मंत्रों से अपने समान सधर्मी पुरुषों को पृथ्वी कन्या सुवर्ण रत्न घोड़ा और हाथी इत्यादि वस्तुओं का दान देना चाहिये।

निरन्तर गर्भधानादिक क्रिया मंत्र और वतादिकों की इच्छा से समान धर्मी पुरुषों के लिये कन्यादि वस्तुओं का शुभ दान देना योग्य है। संसार समुद्र के पार होने में उद्योग युक्त और प्रतिष्ठादि विधियों को जानने वाले पुरुषों का कन्यादि वस्तुओं से सत्कार करने वाला धर्म का धारक कहलाने योग्य होता है। जिसने अपनी पवित्र कन्या का दान दिया है कहना चाहिये कि उसने धर्म अर्थ और काम से युक्त गृहस्थाश्रम ही दिया है। क्योंकि गृहिणी अर्थात् स्त्री को ही तो घर कहते हैं।

सत्कन्यां ददता दत्तः सिववर्गो गृहाश्रमः । गृहं हि गृहिणीमाहुर्नेकुडचकटिसंहतिम् ॥

अर्थात्—सन्कन्या को देने वालों ने धर्म अर्थ और काम सहित गृहाश्रम को दिया। यही कारण है कि गृहणी को ही धर कहते हैं। लकड़ी मिट्टी के समुद्राय को नहीं कहते।

तथा त्रिवर्णाचार में कहा है किः—

चैत्यालयं जिनेन्द्रस्य निर्भाष्य प्रतिमां तथा । प्रतिष्ठां कारयेद्धीनान्हेमैः संघन्तु तर्वयेतु ॥

११९

पुजाये तस्य सत्क्षेत्रग्रामादिकं पदीयते । आभिषेकाय गोदानं कीर्त्तितं मुनिभिस्तथा ॥ श्रद्धश्रावकपुत्राय धार्मिष्ठाय द्रशिद्रिणे। कन्यादानं प्रदातव्यं धर्मसंस्थितिहेतवे ॥ श्रावकाचारनिष्ठोऽपिदरीद्री कर्पयोगतः I सुवर्णदानमाख्यातं तस्मादाचारहेतवे ॥ निराधाराय निष्पापश्रावकाचाररक्षणे । पूजादानादिकं कर्चुं गृहदानं प्रकीतितम् ॥ पद्भवां गन्तुमशक्ताय पूजामंत्रविधायिने । तीर्थक्षेत्रसूयात्राये स्थाश्वदानप्रच्यतं ॥ भट्टारकाय जैनाय कीर्त्तिपात्राय कीर्त्तये । हस्तिदानं परिप्रोक्तं प्रभावनाङ्गहेतवे ॥ दुघेट विकट मार्गे जलाशयविवर्जित । प्रपास्थानं परं क्रयीच्छोधितेन सुवारिणा II अन्नवसं यथाशाक्तिः प्रतिग्रामं निवशयत् । **र्श**त्यकाले सुपात्राय वस्नदानं सत्लकम् ॥ जलादिन्यवहाराय पात्राय कांस्यभाजनम् । महात्रतीयतीन्द्राय पिच्छं चापि कमंडलुम् ॥ जिनगेहाय देयानि पूजोपकरणानि वै। पुनामंत्रविधेष्टाय पण्डिताय सुभूषणम् ॥ अर्थात्-जिन मन्दिर और जिन प्रतिमाओं को बनवाकर **?**?=

#### संशयतिमिरप्रदीप।

द्यनकी प्रतिष्ठा करानी चाहिये। और सुवर्णादिकों से संघ को अच्छी तरह धर्म बुद्धि पूर्वक सन्तोषित करना योग्य है। जिन भगवान के अभिषेकादि कार्यों के लिये गौ का दान देना चाहिये। धर्म की स्थिति बनी रहे किसी कारण से धर्म कार्यों में विव्र न आवे इस अभिप्राय से दरिद्री धर्मात्मा शुद्ध श्रावक पूत्रों के िलये कन्यादान देना अत्यन्त परोपकार का कारण है। य**हां** पर कन्यादान का प्रयोजन कन्या का देवेना नहीं समझना चाहिए। किन्तु इसका यह तात्पर्य है कि कदाचित् कर्म योग से कोई श्रा-वक पुत्र दिरद्री है किन्तु वास्तव में अत्यन्त धर्मात्मा है तो यथा 2र्ष पद्धत्यनुसार उसका विवाह करना चाहिये । जिस तरह श्रावकाचार का मार्ग है उसी तरह उसका पालन करने वाला है परन्तू पाप कर्मों के परिपाक से बिचारा दरिद्री अर्थात् धन से रहित है तो श्रावक लोगों का प्रधान कर्त्तव्य है कि उसके धर्माचार की स्थिति के लिये स्वर्णादि द्रव्यों का दान दुं जिस से उसको संसार सम्बन्धि किसी तरह की आकुलता नही और धर्म का सेवन निर्विष्ट चलता रहे। वास्तव में यह दात है भी ठीक जो छोंग दरीद्री होते हैं संसार में उनकी बड़ी ही दुईशा होती है। उन्हें कण कण के लिये दूसरों का सुँह ताकना पड़ता है चारों ओर बिचारों का तिरस्कार होता है। जहां जाते हैं वहां इतनी बुरी दृष्टि से देखे जाते हैं कि जिसके लिखने को लेखनी कुंठित होती है। यह बात उनसे प्रछिये जिन्हें इस दरींद्र ज्याघ्र का सिकार बनना पड़ा है । इसी से कहते हैं कि जैन महर्षियों की बुद्धि की अद्वितीय शक्ति है। उन्होंने आवकों को यह पहुंछे ही उपदेश कर दिया कि देखी अपने भाईयों की खबर कभी मत भूलना इसी उपदेश से यह

११८

भी प्रादर्भवित होता है कि उन्हें जातीय वात्सल्य भी बड़ा भारी था। जिससे वे अपनी आँखों से अपनी जाति को कभी दुःखी देखने की इच्छा नहीं रखते थे। परन्तु हाय आज कहाँ वह बात ? अब तो एक का एक दुइमन है एक का एक बिघ्न करता है। ठीक यह कहावत जैन जाति पर घट रही है कि " काल के फेरसों समेर होत माटी को " किसी समय जैन जाति उन्नति के शिखर पर थी आज वह रसातल निवा-सिनी होने की चेष्टा कर रही है तो आश्चिय ही क्या है ? पाठक प्रसङ्ग ही ऐसा आपड़ा इसालिये दश पाँच पांकी विषयान्तर पर भी लिख डाली हैं परन्तु यदि आप लोग उन पर कुछ भी उपयोग देंगे तो वे ही पंक्तियें बहुत कुछ अंश में लाभ दायक ठहरंगी। इसी अभिप्रायसे उनका लिखना उचित समझा है। मैं आज्ञा करता हूँ कि वे आप को अश्राव्य न होंगी। आश्रय करके सहित और पाप रहित श्रावकाचार का यथोक्त रीति से पालन करने वालों के लिये जिन भगवान की पूजन तथा दानादि सत्कर्मा के करने को गृह का दान देना उचित है। तात्पर्य यह है कि जबतक धर्मात्मा पुरुषों की ठीक तरह स्थिति न होगी तबतक उन्हें निराकुलता कभी नहीं हो सकती और इसी आकुलता से इनके धर्म कार्यों में सदैव बाधाय उप-स्थित होती रहंगी। इसिलये धर्म कार्यो के निविन्न चलने के प्रयोजन से गृह दान के देने का उपदेश है। जो लोग जिन भगवान की पूजन तथा मंत्र विधानादि करने वाले हैं परन्तु विचारे अशक्त होने से पावाँ से गमन करने को असमर्थ हैं तो उनके लिये तीर्थ क्षेत्रादिकों की यात्रा करने के लिये रथ का अथवा अश्वादि वाहना का दान देना बहुत आवश्यक है।

### संशयतिमिरप्रदीप।

जिनमत में यद्यपि भट्टारकों का सम्प्रदाय प्राचीन नहीं है और ने शास्त्र विहित है परन्तु किसी कारण बिशेष से चल पड़ा **है**। महारकों के द्वारा कितनी जगह जिन धर्म का अनिर्वचनीय डपकार हुआ है अर्थात् यों कहो कि जिस समय से परीक्षा प्रधानियों की प्रवलता होने लगी और दिनों दिन सुनिसमाज रसातल में पहुँचने लगा उस समय में जैनधर्म पर आई हई आपत्तियों का सामना करके उसे इन्हीं भट्टारक लोगों ने निर्विष्ट किया था इसालिये उनका उपकारकत्व की अपेक्षा से यथोचित सन्मान करना चाहिये। इसी से प्रन्थकार कहते हैं कि कीर्त्ति के प्रधान पात्र जैन भट्टारक लोगों के लिये अपनी कीर्त्त चा-हने वालों को हाथी का दान देना उचित है। जिस जगहँ नदी वापिका, सरोवरादि रहित, अत्यन्त दुर्घट, विकट मार्ग हो ऐसी जगह शुद्ध जल के पीने का स्थान जिसे प्रचलित भाषा में "पो " कहते हैं बनाना चाहिये। और यथा शक्ति जितना हो सके उसी माफिक अन्नक्षेत्र (भोजनशाला) खोलनी चाहिये जिससें दीन, दुःखी, दरीद्री, पुरुषों को भोजनादि दिये जाते हों तथा शीतकाल में अच्छे पात्रों को तुल सहित वस्त्रों का हान देना योग्य है।

जल पीने के लिये तथा भोजनादि व्यवहार के लिये कांशी वगैरह के पात्र देना चाहिये। महाव्रत के धारण करने वाले मुनियों के लिये कमण्डल तथा पिच्छिकादि देनी योग्य है। तथा जिन मन्दिरों में पूजनादि कार्यों के लिये अनेक तरह के उपकरण, और पूजन प्रतिष्ठादि मन्त्र विधियों के कराने वाले पण्डितों के लिये भूषणादि देना चाहिये। जिन शास्त्रों में देखोंगे उन सब में इसी तरह आहा मिलेगी।

878

पाठक ! विचारें कि इस तरह दान के विषय को प्रवृत्ति में हाने से जैन सिद्धान्त को किसी तरह वाधा पहुँच सकेगी क्या ! मेरी समझ के अनुसार इस विषय के प्रचार की हमारी जाति में बड़ी भारी आवश्यका है। यही कारण है कि आज जाति से इस पवित्र विषय को रसातल में अपना निवास जमा लेने से इस पवित्र और पुण्यशाली समाज के कितने तो लोग पापी पेट की पीड़ा से पीडित होकर यम के महमान बने जा रहे हैं। कितने निराश्रय विचारे अन्न के एक एक कण के लिये त्राहि बाहि की दिनरात आहं भर रहे हैं। उस पर भी फिर यह भयानक दुर्भिक्ष का धड़ाधड़ जारी होना। कितने इस भयानक अस्मवन्हि की शांति के न होने से गिलियों में पाँवो की ठोकरों से टकराते फिरते हैं। कितने विचारे सवतया असमर्थ हो जाने पर अनेक तरह बुरे उपायों के द्वारा अपनी जीवन यात्रा का निवाह करने लगते हैं। ठीक भी है "मरता क्या न करता"

पाठक महोद्य ! आप जानते हैं न ? यह वही जाति है जिस में पुण्य की पराकाष्ट्रा के उदाहरण तीर्थंकर भगवान् अवतार छेते हैं । यह वही जाति है जिस में भरत चक्रवतीं सरीखे तेजस्वी पैदा हुवे थे परन्तु खेदैं ! आज उसी जाति के मनुष्यों की यह अवस्था है जो दिन रात ऋहि श्राहि की पुकार में बीतती है। भगवित वसुन्धरे! ऐसे अवसर में जाति के छोगों को तो नतो अपने भाईयों की दशा की दया है और न जाति में विद्या श्रयारादि सद्गुणों की खबर है इसिछये अब तुम्हीं इन दुःखियों के छिये अपना मुख विवर फाड़ दो जिससे से बिचारे उसी में समाजायँ और सदा के छिये जगत से अपने नाम को उठालें। अथवा अय गगन मण्डल! जबतक महा देवी

वसुन्धरा इसकार्यके लिये बिलम्बकरती है तबतक तुम्हीं अपने किसी एक बज्जखंड को गिराकर उन दीन दुःखियों का उपकार कर दो। अधिक कहाँ तक लिखें यह लेखनी भी हाथ से गिरती हुई जान पड़ती है अस्तु । फिर भी रहा नहीं जाता इसलिये और कछ नहीं तो एक स्रोक और भी लिखे देते हैं जिससे हमारे भाईयों को जाति की अवस्था का भी कुछ ख्याल हो:—

> परिवर्तिनि संसारे मृतः को वान जायते। स जातो येन जातेन याति वंशः समुत्रातिम् ॥

बस ! देखते हैं अब कौन अपना नाम जाति के उपकार सम्बन्धी कार्यों के करने में पहले लिखवाते हैं। "दशदान" का विषय अनेक ज्ञास्त्रों के प्रमाणों द्वारा सिद्ध करके आप लोगों के सामने सादर समार्पेत करते हैं इसका प्रचार बढाना अथवा और भी इसे रसातल में घसकाना ये दोनों बात आपके हाथ में हैं जैसा उचित समझें वैसा अनुष्ठान में लावें। कीर्सि तथा अकीर्त्ति को वह स्वयं संसार में प्रसिद्ध करदेगा।

अकीर्त्या तप्यते चेतश्चेतस्तापोऽश्वभास्रवः । तत्तत्रसादाय सदा श्रेयसे कीर्तिमर्जयत् ॥

अर्थात्—संसार में अकीर्त्ति के फेलने से चित्त को एक तरह का सन्ताप होता है और उसी सन्ताप से खोट कर्मी का आस्रव आता है। इसिलये चितको प्रसन्न करने के लिये तथा अपने कल्याण के लिये मनुष्यों को कीर्ति का सम्पादन करना चाहिये। यह नीति का मार्ग है।

(२३



जिस विषय की लिखने का हम विचार करते हैं वह विषय हमारे पाठकों को आर्श्वय का कारण जान पड़ेगा ऐसा हमारा आत्मा साक्षी देता है। इस विषय पर आधुनिक विद्वानों का बिल्कल लक्ष्य नहीं है। खेर? आधुनिक विद्वानों को जाने दीजिये सो पचास वर्ष पहिले के विद्वानों का भी इस विषय पर औदासीन्य भाव देखा जाता है। इसके सिद्ध करने के लिये इन विद्वानों के बनाये हुवे भाषा बन्धों का ही स्वरूप ठीक कहा जासकेगा । उन लोगों ने सैवडी संस्कृत प्राकृत अन्थों की भाषा बना डाली परन्तु किसी विद्वान ने अपने बनाये हुवे बन्धों में इस विषय का आन्दोलन नहीं किया इसका कारण हम उनकी उपेक्षा बुद्धि को छोड़कर और क्या कह सकते हैं। एक ज़पेक्षा तो वह होती है जैसे अन्यमतियों की पुस्तकों को देखने के लिये दिल गवादी नहीं देता इसलिये उनका पठन पाठन रुचिकर नहीं होता । दूसरी उपेक्षा जैन शास्त्रों के विषय में कह सकते हैं इसका कारण यह कहा जा सकता है कि जिन विषयों में उनका मत अभिमत नहीं थाइसी कारण उन विषयों के उपर लक्ष नहीं दिया है । यह प्रकरण अन्यमितयों के शास्त्रों का तोनहीं है इसलिये यही कहा जा स-केगा कि उक्त विषय में उन विद्वानों को अभिमत नहीं था। इस का कारण क्या है यह मैं नहीं कह सकता इसे इमारे विचार शील पाठक स्वयं अनुभव में ले आवे ।

### मंशयतिनिरप्रदीप ।

१२४

में जहां तक विचार करता हूं तो मेरे ध्यान में जैन जाति के अवनाति की कारण प्रकृत विषय की उपेक्षा ही हुई है। इस बात को आबाल वृद्ध कहेंगे कि कोई काम हो वह समयानु कूल होना चाहिये असमय में किये हुने काम से जितनी सिम्लिष अर्थ की इच्छा की जाती है वह उस प्रकार न होकर कहीं उससे अधिक हानि की कारण भूत पड़जाती है यही कारण है कि आज जैन समाज भी इसी दशा से आतं दिखाई पड़ता है। यदि मुनि अवस्था में रहकर गृहस्थ धर्म का आचरण किया जाय तो उसे कोई ठीक नहीं कहेगा उसी तरह गृहस्थ अवस्था में रहकर मुनियों केसा आचरण करे तो वह निन्दा का ही पात्र कहा जा सकेगा। इसीलिये राजिं शुम चन्द्राचार्य ने गृहस्थों को कई कारणों का अमान रहने में ध्यानादिकों की सिद्धिका निषेध किया है निषेध ही नहीं किन्तु गृहस्थों को अनाधिकारी भी वतलाये हैं वह कथन इस तरह है-

न प्रमाद्जयः कर्त्तु धीधनैरापि पार्यते ।

गहान्यसनसंकीणें गृहवासेऽतिनिन्दिते ॥
शक्यते न वशीकर्तुं गृहिभिश्रपछं मनः ।
अतिश्वर्षं प्रशान्त्यर्थं सिद्धस्त्यक्ता गृहिस्यतिः ॥
पित्रसणं द्वन्द्वश्वरात्तं चेतसां
नृणां दुराशागृहपीदि शत्मनाम् ।
नितम्बनीलोचनचौर संकटे
गृहाश्रमे नश्यति स्वात प्रनो हितम् ॥

१२५

निरन्तरार्तानळदाहदुर्गमे
कुनासनाध्वान्ताविद्धप्तळाचने।
अनेकचिन्ताज्वरिजिम्हितात्मनां
नृणां गृहे नात्माहितं प्रसिध्यति॥
हिताहितविमुदात्मा स्वं शश्वद्वेष्ट्येदगृही।
अनेकारंभजैः पाँपः कोशकारकुर्मिर्यथा॥
जेतुं जन्मशेतनापि रागाद्यरिपताकिनी।
विनासंयमशास्त्रण न सिद्धरपि शक्यते॥
मचण्डपवनः मायश्चाल्यते यत्र भुशृतः।
तत्राऽऽङ्गनादिभिः स्वान्तं निस्मितरळं न किं॥
खपुष्पमथवाशृङ्गं खरस्यापि प्रतीयते।
न पुनर्देशकाळेपि ध्यानसिद्धिर्गृहाश्रमे॥।

अर्थात् अनेक तरह की आकुलतादिकों से व्याप्त और अत्यन्त निन्दित गृहवास में बड़े बड़े बुद्धिमान लोग प्रमाह के जीतने को समर्थ नहीं होते हैं इसीकारण गृहस्थ लोग अपने चंचल मन को बश करने में निःशक्त कहे जाते हैं। यही कारण है कि इस संसार के सन्ताप से पीडित अपने आत्मा की शा-न्ति के लिये उत्तम पुरुष गृहस्थिति को तिलाञ्जली देते हैं। इसी से कहते हैं कि जो लोग हर समय अनेक तरह की आपित्तयों से बिरे हुवे रहते हैं तथा खोटी आशा रूप पिशाच से पीडित हैं उन्हें अङ्गनाओं के लोचन रूप चारों से भरे हुवे गृहाश्रम में अपने आत्महित की सिद्धि कभीं नहीं होती। निरन्तर दुःखा-

प्रिके सन्ताप से दुष्प्रवेश और विषयादि सम्वन्धि खोटी बासना रूप गाड़ान्धकार से जिस में मनुष्यां क नेत्रापर एक तरह का परदा पड़ जाता है वैसे गृहाश्रम में हजारा प्रकार की चिन्ताज्वर से आत्मा की क्रटिल करने वाले गृहस्थों को ध्यान की सिद्धि हो जाना आश्चर्य जनक है आश्चर्य जनक ही नहीं किन्तु अत्यन्त असंभव कहना चाहिये। संसारी लोग अनेक तरह के विषयादि जन्य आरंभां से हित तथा आहेत के विचार से रहित अपनी आत्मा को व्याप्त करते हैं जिस तरह मकड़ी अपने को तन्तुओं से व्याप्त करती कोगों के पास संयम अर्थात् सुनिव्रत का घारण करना रूप शास्त्र नहीं हैं वे लोग सो जन्म पर्यन्त भी आत्मस्वरूप के घात करने वाले रागादि शत्रुओं की सेना को जीतने के लिये अपनी सामर्थ्य कभी नहीं प्रगट कर सकते। जिस प्रवल काल की प्रचण्ड वायु से बड़े २ उन्नत पर्वत क्षणमात्र मं तीन तरह हो जाते हैं तो स्त्रियों के सम्बन्ध से स्वभाविक चंचल मन नहीं चलेगा क्या?राजर्षि शुभ चन्द्र इस बात की जोर के साथ में कहते हैं कि चाहे किसी काल में आकाश के पुष्प तथा गर्ध के सींग यदि संभव भी मान लिये जावं तो भले ही परन्तु गृहस्था को ध्यान की सिद्धि किसी देश में तथा किसी काल में भी ठीक नहीं मान सकते।

पाटक महाशय ! देखी न ? महाराज ग्रुभ चन्द्रजी की प्रतिहा। क्या कभी आप उसके विरुद्ध स्वप्न में भी कल्पना कर सकते हैं कि ग्रहस्थों को ध्यान की सिद्धि होगी ? नोई नोई। और यह बात है भी ठीक क्योंकि ग्रहस्थों को जब निरन्तर अपने ग्रह जंजालों से ही छुटकारा नहीं मिलता फिर अत्यन्त दुष्कर ध्यान सिद्धि उनके भाग्य में कहा से लिखी मिलेगीं ?

परन्तु आज तो राजार्ष के कथन विरुद्ध अपनी जाति मं सनुष्ठानों का उपक्रम देखते हैं किहिये अब हम यह कैसे न कहें कि यह हमारा पूर्ण नाज्ञ का कारण तथा दोमार्ग्य नहीं है। कुन्दकुन्दाचार्य रयणसारमें कहते हैं कि—

दाणं पूजामुक्खं सावयधर्मं असावगो तेण । विण झाणझयणमुक्खं जह धर्म तं विणा सोवि ॥

अर्थात् गृहस्थों का दान पूजनादिकों को छोड़ कर और कोई प्रधान धर्म नहीं है। इस कथन से यह स्पष्ट होता है कि गृहस्थों को अपने दान पूजनादिकों मेही निरत रहना चाहिये। उपदेश तो यह था परन्तु कालके परिवर्तन को देखिये कि ऐसे बहुत कम छोग मिलंगे जिन्हें गृहस्थ धर्म पर गाढ़ श्रद्धाहो और ऐसे बहुत देखेने में आवेंगे जिनका यह श्रद्धान है कि एक तरह से जिन भगवान की पूजन प्रतिष्ठादिक भी शुभ राग के कारण होने से हेय हैं अर्थात् यो कहना चाहिये कि जिस तरह एक कारामह ऐसा है कि जिस में निर-न्तर दुःख सहन करने पड़ते हैं और एक ऐसा है कि जिस में सुखोंका अभिनिवेश है परन्तु प्रतिबंध की अपेक्षा दोनोंको काराग्रह कहना पहेगाही यही अवस्था शुभराग तथा अशुभ रागकी समझनी चाहिये। एक तो पापकी निवृतिका कारण होने से स्वर्गादिकों के सुखांकी कारण है। एक में पापकी प्राचु-र्यता होने से नरकादिकों की कारण है परन्त कही जायँगी दोनों रागही । और रागही आत्मलब्धि केलिये प्रतिवन्ध स्बद्धप है।

इसिलिये निश्चय की अपेक्षा दोनों त्याज्य कही जायेंगी

175

#### संशयतिमिरप्रदीप ।

इत्यादि । इसी तरह का अद्धान है और इसी अद्धान के अनू-सार कार्य में भी परिणत होते प्रायः देखे जाते हैं। हमने बहुत से अध्यात्म मण्डली के विद्वानों को देखे हैं परन्त उनमें ऐसे बहुत कम देखे हैं जिन्हें जिन भगवान की पूजनादि विधियों से बास्तविक गृहस्थ धर्मानुसार प्रेमहो । उनलागा का नित्यकर्म गृहस्थ धर्म की छजा से किहये अथवा लोग प्रवृति से केवल भगवान की प्रतिमा का दर्शन तथा आवकाचारादि विषयों के धर्म प्रन्थोंको छोडकर केवल अध्यात्मशास्त्रों का स्वाध्याय करना रहगया है यही नहिं किन्तु उनलोंगो का उपदेश भी होता है तो वह इसी विषय को लिये होता है। ऐसे लोगी के मुहँ से कभी किसी ने गाईस्थ्य धर्मका उपदेश नहीं सुनाहोगा।सभा खनेरह में शास्त्र भी होंगे तो इसी विषय के। श्रोतागण चाहें अल्पन्न हो चाहे कुछ जाननेवाले, चाहे गृहस्थ धर्म को किसी संदा में जानते हों अथवा अनिभन्न, चाहे बालक हों अथवा वृद्ध सभी को अध्यातम सम्बन्धी, अन्थों का उपदेश मिलेगा जिन में प्रायः मुनिधर्म का वर्णन होने से व्यवहार धर्म से उपेक्षा की गई है। आज जैनियों में महस्थ धर्मका जाननेवाला एक भी क्यों नहीं देखाजाता तथा किसी अंश में भी श्रावक धर्म का पालन करने वाला क्यों नहीं देखाजाता <sup>१</sup> इसका कारण बालकपन से अध्यात्मप्रन्थों की शिक्षा देने के सिवाय और कुछभी नहीं कह सकता। इस विषय में अब जरा महर्षियों का भी अत स्विनये।

श्री समन्तभद्राचार्य कहते हैं कि— वीर्चर्या च सूर्यमितिमा त्रिकालयोगानियमश्र । सिग्हान्तरहस्यादिष्वध्ययनं नास्ति देशविरतानाम् ॥

१२७

अर्थात्—देश विरित ग्रहस्थों को दिन में प्रतिमायोग, वीरचर्या, नियम पूर्वक नित्यप्रति त्रिकाल योग का धारण करना और सिद्धान्त शास्त्रोंका अध्ययन इन विषयों में अधि-कार नहीं है।

श्री वस्रुनन्दि श्रावकाचार में— दिणपाडमत्रीरचर्यातियालयोगधरणं णियमेण । सिद्धान्तरहस्साधयणं अधियारो णत्थिदेशविरदाणं।

अर्थात्—दिन मं प्रतिमायोग धारण करने का, वीरचर्या स्वीकार करके आहार लेनेका, नियम से त्रिकाल योग धारण करने का तथा सिद्धान्त झास्त्रों के अध्ययन का देशविरित लोगों को अधिकार नहीं है।

सागारधर्मामृत मं-

श्रावको वीरचर्याऽईः प्रतिमातापनादिषु ।

स्यात्राधिकारी सिद्धान्तरहस्याध्ययनेऽपि च॥

अर्थात् - श्रावक लोग, वीरचर्या के, दिन में प्रतिमायोग के धारण करने के तथा सिद्धान्त शास्त्रों के अध्ययन करने के अधिकारी नहीं हैं।

श्री धर्मसंबद्ध में:--

कल्पन्ते वीरचर्याऽहैः प्रतिमातापनादयः ।

न श्रावकस्य सिद्धान्तरहस्याध्ययनादिकम् ॥

अर्थात्—वीरचर्या से अहारादि के करने के दिन में प्रति-मायोग से परीतापनादिकों के सेवन करने के तथा सिद्धान्ता-चार सम्बन्धी प्रन्थों के पठन पाठन के अधिकारी प्रहस्थ छोग नहीं हैं।

धर्मामृत श्रावकाचार में:-

त्रिकालयोगे नियमो वीरचर्या च सर्वथा । सिद्धान्ताध्ययनं सूर्यपतिमा नास्ति तस्य वै ॥

अर्थात्—महस्थोंको दिन में प्रतिमायोग से तपादि, वीर-चर्या से भोजन वृत्ति तथा सिद्धान्त शास्त्रों का अध्ययनादि नहीं करना चाहिये।

भगवानिन्द्रनन्दि स्वामी तो यहांतक कहते हैं कि:— आर्यकाणां गृहस्थानां शिष्याणामल्पमेधसाम् । न वाचनीयं पुरुतः सिद्धान्ताचारपुस्तकम् ॥

अर्थात् — आर्यका गृहस्थ और थोडी बुद्धि वाले शिष्यों के आगे सिद्धान्ताचार सम्बन्धी प्रन्थों को बाचना भी योग्य नहीं है उनका अध्ययन तो दूर रहे। इत्यादि शतशः प्रन्थों में इसी प्रकार वर्णन देखा जाता है। अब इसवात पर हमारे बुद्धिमान् पाटक ही विचार करें कि आचार्यों ने कुछ न कुछ हानि तो अवश्य देखी होगी जबही गृहस्थों को सिद्धान्त विषय की पुरतकों के अध्ययनादि का निषंध किया है। मेरी समझ के अनुसार इससे बड़ी और क्याहानि कही जा सकेगी कि जिनके दिन रात अध्ययनादिक से गृहस्थ धर्म समूल से ही चला जाता है। उसकी वासना भी उन लोगों के दिल में निर्हे रहती।

प्रश्न-यह कहना बहुत असगत है यदि ऐसेही तुम्हारे कथना नुसार मान लिया जाय ता यह तो कही किये मन्थ फिर किसके उपयोग में आवंगे ?

१इ१

उत्तर इसका यह अर्थ नहीं कहा जा सकता कि जो मन्य गृहस्थों के उपयोग नहीं आवें तो वे किसी के उपयोग में नहीं आसकते। आचार्यों ने सहस्रों मन्य मुनिधर्म सम्बन्ध के भी निर्मापित किये हैं परन्तु वे हमारे उपयोग में किसी तरह नहीं आसकते तो क्या इससे यह कहा जा सकेगा कि वे अनुपयोगी हैं ? इसका यह अर्थ नहीं है किन्तु यों समझना चाहिये कि मुनिधर्म के मन्थ मुनियों के उपयोगी होते हैं गृहस्थ धर्म के मन्थ गृहस्थों के उपयोगी होते हैं गृहस्थ धर्म के मन्थ गृहस्थों के उपयोगी होते हैं गृहस्थ धर्म के मन्थ यह कहन। यहुत योग्य और आदरणीय है। कहने का ताल्पयं यह है कि मुनियों को अपने आचार विचार के मन्थों के अनुसार चलने का उपदेश है और गृहस्थों को गृहस्थ धर्म के अनुसार।

> इस तरह से इस विषय का शास्त्रों में उल्लेख है। वह आप लोगों के सन्मुख टपस्थित है। जेन जाति में इस विषय की कितनी अवश्यका है यह वात आसानी से मालूम हो सकती है। केवल जाति की दशा पर तथा अपने अनुकूल गार्हस्थ्य धर्म पर लक्ष्य देना चाहिये। हमारी अवनति का प्रधान कारण इमलोगों से गृहस्थ धर्म का ठीक तरह पालन नहीं होना है। अर्थात् यों कहो कि गार्हस्थ्य धर्म का आज हम लोगों में नाम निशान तक नहीं पाया जाता। लोग अपने धर्म को छोड़ कर ऊंचे दरजे पर चढ़ने के उपायों में लगे हुवे हैं अर्थात् यों कहो कि सोपान के विना अकाश की सीमा पार करना चाहते हैं परन्तु यह आशा उनकी कहां तक सिद्धिता

#### १३२

# संशयतिमिरप्रदीप।

का अवलम्बन करेगी यह विषय संश्योपहत है। जो हो यह तो अवश्य कहना पड़ेगा कि गृहस्थों को अपने आचार विचार के शास्त्रों का अभ्यास करना चाहिये। हम लोगों के लिये यहीं कल्याण का मार्ग है। सुनि धर्म सम्बन्धी शास्त्र हमारे लिये एक तरह से उपयोगी नहीं है कदाचित कहो कि क्यों? इसके खुलासा के लिये कवि प्रवरवनारसी दास जी का इतिहास सामने उपस्थित है। जरा बनारसी विलास का पाठ कर जाइये उससे स्पष्ट हो जायगा।



श्राद्ध, आसमन, और तर्पण की तरह सुण्डन भी वर्तमान प्रवृत्ति के अनुसार एक नया विषय है। साहे जैन शास्त्रों में भलेही प्राचीन हो परन्तु अभी के लोगों के ध्यान में नहीं आसकेगा। यह बात दूसरी है कि सुण्डन विषय का जैन शास्त्रों में उल्लेख है परन्तु यदि किसी को इस विषय का श्रद्धान कराने के लिये प्रतीति कराई जाय तो, शायद ही इसे कोई स्वीकार करने की हामी भरेगा। मैं जहां तक खयाल करता हूँ इसे भी मिथ्यात्व का कारण बता कर निषंध करेंगे। इसे जैनियों का एक तरह से दौर्भाग्य कहना चाहिये कि आज भी जैन समाज में प्रत्येक विषय के शास्त्रों को विद्यमान रहते भी उन पर श्रद्धा काम नहीं करती। जिन्हें साक्षान्मिथ्यात्व कहना चा स्व

**१३३** 

हिये ऐसी अनेक कियायं जैन जाति मं प्रचलित हो रही हैं। जिन से आज जैन जाति इस दशा को पहुँच चुकी है और दिनों दिन अधस्तल में समारही है उनके दूर करने के लिये किसी में चैतन्यता जायत नहीं होती। यही कारण है कि आज जैन जाति में एक भी सुसँस्कारों से संस्कृत नहीं देखा जाता, एक भी पूर्ण विद्वान नहीं देखा जाता। एक भी पूर्ण विद्वान नहीं देखा जाता। उन उत्कट मिथ्यात्व की कारण भूत आर्षविधि रहित विवाहादि कियाओं का तो काला मुँह करने के लिये कोई प्रयत्न शील नहीं होता और प्राचीन कियाओं की यह दशा! कहिये इसे कोन जाति के अवनति का कारण नहीं कहेगा?

पाठक महाशय ! महात्मा महिषयों की कार्य कुशलता पर जरा बिचार किरये उन्हें क्या विशेष लाभ हो सकता था जो वे मन्त्र तन्त्रादि विषय सम्बन्धी मन्यों को लिख कर अपने अमुल्य समय को तपश्चरणादिकों की ओर से खींचते ? उन्हें पुनः संसार के वास को स्ववास बनाने की अभिलाषाथीं क्या ? निर्हें निर्हें ! यह जितना उन लोगों का प्रयास है वह केवल गृहस्थों के कल्याण के लिये । इसे एक तरह से उन लोगों का अनुम्रह कहना चाहिये । परन्तु इसके साथही जब हम अपनी प्रवृत्ति पर ध्यान देते हैं तो हृद्य शोकानल से ज्वलित होने लगता है । खेद ! कहां यह नीति की श्रुति और कहाँ हमारी कृतक्षता:—

महतां हि परोपकारिता सहजा नाद्यतनी मनागपि । अस्तु । इसे काल चक्र की गति ही कहनी चाहिये । हमारा 838

#### संशयतिमिरप्रदीप।

प्रकृत विषय मुंडन पर विवेचन करने का है। यद्यपि प्रवृति तो कुछ और ही देखी जाती है परन्तु इस से हम अपना शास्त्र मार्ग से ज्युत होना ठींक नहीं समझते। इसिलये यह तो खु-लासा किये ही देते हैं कि मुंडन अर्थात् चौलकर्म जिसे केशा वाप भी कहते हैं जैनशास्त्रों से विरुद्ध नहीं है। परन्तु ध्यान-रहे कि जिस प्रकार मुंडन विषय के सम्बन्ध में ब्राह्मण लोगों का कहना है अथवा जिस तरह वे करते हैं उस प्रकार जैन शास्त्रों में मुंडन का विवेचन नहीं है। उसे तोमहर्षियां ने सर्व-था मिथ्यात्व का ही कारण कहा है। मुंडन से जैनाचार्यों का क्या तात्पर्य है इसे नीचे शास्त्रानुसार खुलासा करते हैं।

श्रीमद्भगवज्जिनसेन महर्षि महापुराण के ३० वें पर्व में सुं-डन के सम्बन्ध में यों लिखते हैं :—

केशावापस्तु केशानां शुभेऽन्हि व्यपरोपणम् ।
क्षोरेण कर्मणा देवगुरुपूजापुरःसरम् ॥
गन्धोदकार्द्रितान्कृत्वा केशान् शेषाक्षतोचितान् ।
मौण्डच्यमस्य विधेयं स्यात्सचल् वाऽन्वयोचितम् ॥
स्वपनोदकधौताङ्गमनुलितं सभूषणम् ।
प्रणमय्य स्नीन्पश्चाद्योजयेद्धन्धुताशिषा ॥
चौल्लाख्यया प्रतीतेयं कृतपुण्याहमङ्गला ।
कियाऽस्यामाहतो लोको यतेत प्रयासुदा ॥
(इति केशावापः)

अर्थात्—देव और गुरु की पूजन पूर्वक क्षौर कर्म से ग्रुभ दिन में बालक के शिर के केशों के कटवाने को केशावाप क्रिया

१३५

कहते हैं । इसीका खुलासा किया जाता है। पहले केशों को गन्धोदक से गीले करके फिर उन्हें जिन भगवान् की पूजन के समय के शेषाक्षतों से युक्त करने चाहिये । फिर बालक का मुंडन शिखा (चौटी) सहित अथवा अपने कुल के अनुसार करना योग्य है। मुंडन हुवे बाद स्नान कराकर बालक के शरीर में गन्ध वगैरह सुगिन्धत वस्तुओं का लेपन तथा भूषण पहराना चाहिये । इन क्रियाओं की समाप्ति हो जाने पर पहले उस बालक को मुनियों के पास लेजाकर उन्हें नमस्कार कराना चाहिये। इसके बाद बन्धु लोगों के आशीर्वाद से उस बालक को योजित करें। पुण्याह बाचन मङ्गल स्वरूप इस क्रियाओं चौलकर्म" कहते हैं इस क्रिया में लोगों को बहुत सम्पदा पूर्वक प्रयत्न करना चाहिये।

श्री इन्द्रनन्दि पूजासार में जहाँ गर्भाधानादि क्रियाओं के नाम लिखे हैं उन में केशावाप ( सुंडन ) भी लिखा हुआ है:-

> आधानभीतिसीमन्तजातकर्माभिधानकम् । बहिर्यानं निषद्यात्रकेशवापाक्षरोद्यमाः ॥ स्रुवाचनोपनीतिश्च त्रतं दर्शनपूर्वकम् । सामायिकाद्यनुष्टानं श्रावकाध्ययनार्चनम् ॥

अर्थात्-आधान, प्रीति, सीमन्त, जातकर्म, विहर्यान, निषद्या अन्नप्रासन, केशावाप, (चौलकर्म) इसी का नाम मुंडन है। अक्षराभ्यास, सुवाचन, उपनयन (यक्कोपवीत,) दर्शन (वर्ताव तरण), सामायिकादि अनुष्ठान, श्रावकाध्यन इसतरह मुंडन का विषय लिखा हुआ है।

#### १३६

#### संशयतिमिरप्रदीप।

और भी :--

निषद्यानवमे मासे वत्सरेऽन्नाज्ञनिकया । तृतीये वत्सरे कुर्याचौळकर्ममुतोदयात् ॥

अर्थात् बालक को नव महीने का होने पर उपवेशन क्रियाः एक वर्ष का होने पर अन्नप्राशन और तीसरे वर्ष चौलकर्म अर्थात् सुंडन करना चाहिये।

तथा त्रिवर्णाचार में लिखा हुआ है कि :—
ग्रंडनं सर्वजातीनां वालकेषु प्रवर्तते ।
ग्रुष्टिवलपदं वक्ष्ये जैनशास्त्रानुमार्गतः ॥
तृतीये प्रथमे वाऽब्दे पश्चमे सप्तमेऽपि वा ।
चौलकर्म गृही कुर्यात्कुलकर्मानुसारतः ॥

तथा :--

चौलाऽई वालकं स्नायाम्सगन्धश्रभवारिणा ।
श्रमेऽहि श्रमनक्षत्रे भूषयेद्दसभूषणैः ॥
पूर्ववद्धौमं पूजां च कृत्वा पुण्याहवाचकैः ।
लपलेपादिकं कृत्वा शिश्रं सिश्चेत्कुशोदकैः ॥
यवमाषतिलक्षीहिशमीपल्लवगोमयैः ।
शरावाः षद् पृथववर्णा विन्यस्येदुत्तरादिशि॥
धतुः कन्यायुगमत्स्य तृषमेषेषु राशिषु ।
ततो यवशरावादीन्विन्यस्येत्पारितः शिशोः ॥

659

क्षुरं च केत्तरीं कर्चसप्तक घर्षणोपलम् ।
निधाय पूर्णकुंभाग्रे पुष्पगन्धाक्षतान्धिपत् ॥
मात्रंकस्थितपुत्रस्य सधौतोऽग्रे स्थितः पिता ।
श्वीतोष्णजल्योः पात्रे सिश्चयेयुगपज्जलैः ॥
निशामस्तु द्भि क्षित्वा तज्जलैश्वश्विरोस्हान् ।
सन्यहस्तेन संसेच्य प्रादक्षिण्येन घर्षयेत् ॥
नवनीतेन संघृष्य क्षालयेदुष्णवारिणा ।
मंगलकुंभनीरेण गन्धोदकेन सिश्चयेत् ॥
ततो दक्षिणकेशेषु स्थानत्रयं विधीयते ।
प्रथमस्थानके तत्र कर्त्तनविधिमाचरेत् ॥
शालिपात्रं निधायाग्रे खिदरस्य शलक्या ।
पश्चदभैंः सपुष्पंश्च गन्धद्रन्यैः क्षुरेण च ॥
वामहस्तेन केशानां विध्व कृत्वा च तिर्पता ।
अंगुष्टाङ्गुलिभिश्वतान् धृत्वा हस्तेन कर्त्वयत् ॥

अर्थात्—मुंडन (चौलकर्म) सर्व जातियों के बालकों में होता है। इसलिये पुष्टि और बल के देने वाले मुंडन विषय को आज शास्त्रानुसार लिखता हूँ। गृहस्थ लोगों को यह चौल कर्म पहले, तीसरे, पांचवें, वा सातवें वर्ष शास्त्रों के अनुसार करना चाहिये।

विशेष यों है—पहले जिस बालक का चौल कर्म होना है उसे शुभदिन में और शुभ नक्षत्र में सुगन्ध जल से स्नान कराकर वस्त्र भूषण से अलंकृत करना चाहिये। जिस तरह **?**३८

#### संशयतिमिरप्रदोप।

गर्भधानादि विधियों में होम पूजन किया जाता है उसी तरह इस समय भी पुण्याहवाचक से होमादि विधि करके सुगन्ध पदार्थों से बालक को लेपन लगाकर उसका कुशोदक से सिञ्चन करना चाहिये। फिर जव, उड़द, तिल, शाल, समी वक्ष के पत्र तथा गोमय इनसे छह शरावों को भर कर उस्तर दिशा में रखे। धनु, कन्या, मत्स्य, वृष, मेष राशि के होने पर यवादिक से भरे हुवे जो छह शरावें हैं उन्हें बालक के चारों ओर धरे। इसके बाद छुरी जिसे प्रचलित भाषा में उस्तरा कहते हैं, कर्त्तरी (कतरनी) कर्चसप्तक और इनके सुधारने का पाषाण (सिल्ली) इन्हें पूर्ण भरे हुवे कलशों के आगे धर कर गन्ध पुष्प और अक्षतादि मंगळीक वस्तुएं क्षेपण करनी चाहिये। धोये हुवे कपड़ों को धारण किये बैठा हुआ, बालक का पिता कुछ ठंडे और गरम जलके पात्र में बालक की माता सहित बालक का सिंचन करे।और बैठा हुआ ही दही से क्षेपण करके उसी जल से मस्तक के वालों का दक्षिण हाथ से सि-ञ्चन करे । वाम हाथ से उनका धर्षण करे। उसके बाद नवनीत ( मक्खन ) से वालों को रगड़ कर गरम जल से उन्हें थो डाले फिर मंगल कलश के जल से तथा गन्धोदक से सेचन करे। मस्तक के दक्षिण तरफ के केशों में तीन स्थान बनाना चाहिये। पहिले स्थान के केशों को कतरना चाहिये। शालि के पात्र को आगे धर कर खिंदर वृक्ष की सर्लाई से पुष्पों से युक्त पांच दर्भ से गन्धद्रब्य से केशों की वर्तिका बनाकर उन्हें अंग्रुली तथा अंगुष्ठ से पकड़ कर वालक का पिता कतरे।

इसी तरह और भी शास्त्रों में लिखा हुआ है। अब हमारे वे महोद्य बतावें जो मुंडन विषय को सुनने से शरीरावयव

836

को संकुचित कर लेते हैं कि मुंडन के कराने में कौन सी हानि है। किसी विषय की जब तक अनुपयुक्तता नहीं बतायी जायगी तबतक कौन यह बात मानेगा कि अमुक विषय ठीक नहीं है। केवल मुख मात्र के चार अक्षर निकाल देने से निषेध नहीं होता उसके लिये युक्ति प्रमाण भी होने चाहिये। केवल मुख मात्र के कहने से ही यदि प्रमाणता मानली जाय तो जैनियों को भी वैष्णवादि के जैन धर्म की निन्दा करने से अपना धर्म छोड़ देना चाहिये। परन्तु आज तक ऐसा हुआ भी है? इसलिये यह कहना है कि यातो प्राचीन महर्षियों के कथनातुसार अपनी प्रवृति को ठीक करनी चाहिये या निषेध ही करना प्रधान कर्म है तो उसके लिये जरा प्रमाण और युक्तियों के हूँ हने के लिये आयास उठाना चाहिये और लोगों को यह कर बताना योग्य है कि देखों इस विषय का यों निषेध होता है और ये उसमें शास्त्र प्रमाण हैं। बस इतनी ही बात तो इधर के पर्वत को इधर उठा कर धर सकेगी। कि बहुना।



इसलेख को प्रश्नोत्तर रूप से पाठकों के सामने समर्पित करते हैं। प्रश्नोत्तर के द्वारा विषयनिर्णय अच्छी तरह होजाने की संभावना है।

प्रश्न-रात्रि पूजन करना कितने लोगों के सुहँ से अच्छा नहीं सुना है ? \$80

#### संशयतिनिरप्रदीप।

- **उत्तर**-िकसी बात का निषेध हानि को लिये होता है रात्रि पूजन करने में क्या हानि है उसे युक्ति तथा प्रमाणों से सिद्ध करनी चाहिये ? यही कारण है कि हिंसी, झूठ, चौरी, कुशील, आदि का निषेध हानि होने से किया जाता है।
  - प्रश्न-जिस बात को विद्वान् लोग निषेध करते हैं इससे जाना जाता है कि उसविषय में कुछ हानि अवस्य होगी?
- उत्तर-यह विषय किसी के अधिकार का नहीं अथवा किसी का निजी नहीं, जो जिसने जैसा कहादिया उसी तरह उसे मानलिया जाय। यह धर्म का मामला है और धर्म तीर्थकारांके तथा उनके अनुसार चलनेवाले सुनि महाष आदि के आधार है इसलिये जबतक कोई बात इनके अनुसार नहीं कही जायगी उसे कौन आदर की दृष्टि से देखेगा?
  - प्रश्न-हम भी तो यही बात कहते हैं कि उन्हीं महिषियों के अनुसार चलना चाहिये। परन्तु उसमें विशेष यह कहना है कि यह बात कैसे हमें मालूम होगी कि यह कथन महिषयों का ही लिखा हुआ है। यह भी तो कह सकते हैं कि जिस तरह विद्वानों के वाक्यों में तुम सन्देह करते हो उसी तरह हमारे लिये भी वही बात क्यों न ठीक कही जायगी?
- उत्तर जब आचार्यों के अनुसार चलने में तुम्हारा हमारा पक ही मत है फिर विवाद किस बात का, उसीके अनुसार अपनी प्रवृत्ति को उपयोग में लानी चाहिये। रही यह बात कि यह कथन आचार्यों का कहा हुआ है या

888

नहीं इसका समाधान ठीक तरह "पञ्चामृताभिषेक"तथा
"पुष्प पूजन" सम्बन्धी लेखों में कर आये हैं उन्हें निष्पक्ष
दुद्धि से देखना चाहिये। इतः पर भी यदि सन्देह बना
रहे तो उसके लिये नीति कारने एक श्लोक लिखा है:—

अइ: सुखमाराध्यः सुखतरमाराध्यते विश्लेषद्वः । कानळवदुर्विदग्धं ब्रह्माऽपि तं नरं न रञ्जयति ।।

हम यह कब कहते हैं कि कोई हमारे कथनानसार अपनी प्रवृत्ति को करें परन्तु इसी के साथ यह कहना भी अनुधित नहीं कहा जा सकेगा कि जब हमारा कहना प्राचीन सुनियों के अनुसार है फिर यहकहने का अवसर नहीं रहेगा कि इसे प्रमाण कहेंगे और इसे नहीं । यदि हमारा उन लोगों से विरुद्ध हो तो उसे फौरन निकाल डालो परन्तु व्यर्थ ही झठी कल्पना करना अनुचित है। यदि आचार्यों के कथन को न देख कर हरेक बचन प्रमाण मानलिये जावें तो लोगों ने तो यहां तक भाषा शास्त्रों में मनमानी हांक दी है कि "पार्श्वनाथस्वामी के मस्तक पर फण नहीं होने चाहिये। यह अनुचित है क्योंकि केवल ज्ञान के समय में फण नहीं थे, इत्यादि । अस्तु, रहे ! परन्तु महर्षियों की यह आज्ञा नहीं है। प्रतिमाओं पर फण रहना चाहिये इस बात को समन्तभद्रादि प्रायः सभी महामुनियों ने स्वयंभ्र स्तात्रादि में अनुमोदन किया है फिर कहा भाषा प्रन्थ-कारों की बात को माने अथवा महर्षियों की इस पर पाठकों को पूर्ण बिचार करना चाहिये।

प्रश्न-रहे यह बात, परन्तु रात्रि पूजन में तो और भी कितनी हानिये हैं ?

उत्तर्-वह कौन सी हैं ?

प्रश्न-रात्रि पूजन में बड़ी भारी हानि तो यह है कि इस से असली जैन मत के उद्देश का घात होता है?

उत्तर-हानि हो या नहीं मनकी कल्पना तो अवझ्य हो जानी चाहिये। क्या इसबात के बताने का अवसर मिलेगा कि जैनमत का असली उन्हेश क्या है औररात्रि में पूजन करने से उसका निर्मूल कैसे होगा?

प्रश्न-इसवात को सभी कोई जानते हैं कि जैनधर्म का उद्देश

" अहिसा परमोधर्मः " है। इसी के सम्बन्ध में विचार
करना है। रात्रि में पूजन करने से बहुत आरंभ होता है
इसे आवालवृद्ध अंगीकार करेंगे क्योंकि रात्रि के समय
में कार्यों के करने में किसी तरह उनकी देख रेख तो
हो ही नहीं सकती और इसीसे अयत्नाचार होता है।
अयत्नाचार की प्राचुर्यता हो जाने से हिंसा भी फिर
उसी तरह होगी। दूसरी बात यह है कि श्रावकों के
लियेवेसे ही आरम्भ के कम करने का उपदेश है और
धर्म कार्यों में तो विशेषता से होना चाहिये। सो तो
दूर रहा उल्टा धर्म कार्यों में अत्यन्त आरम्भ बढ़ाकर
अपनी इन्द्रियों को धर्म की ओट में आश्रय देना कहां
तक योग्य कहा जा सकेगा?

उत्तर पान कार्य के धर्म कार्य के करने से जैनधर्म के उद्देश के भंग होने की कल्पना करना अनुचित हैं। यह कहना उस समय ठीक कह सकते थे जब हम सर्व तरह का काम छोड़ कर रात्रि में मुनी की समान होकर बैट-

१४३

जाते। अभी तो हमारी गृहस्थ अवस्था है इसिछिये आरंभ का त्याग नहीं कर सकते। रात्रि के पूजन करने में आरंभ को छोड़कर किसी और कारण से दाष कहा-जाता तो उसपर विचार भी करने का कुछ अवसर रहता परन्तु यदि खास इसी हेतु से निषेध किया जाता है तो वह ठीक नहीं है। क्योंकि प्रतिष्ठादि महोत्सव में भी कितने काम रात्रि में होते हैं और उन्हें करनेही पहते हैं यदि इसी बिचार से रात्रि के पूजन का निषेध किया जाय तो इन्हें भी छोड़ना पड़ेंगे। रही अयत्नाचार की. सो यह तो अपने आधीन है यदि किया जाय तो रात्रि में भी हो सकता है और नहीं करने से दिन में भी नहीं हो सकेगा। यदि कहोगे जो बात दिन में हो सकती है वह रात्रि में शतांश भीनहीं हो सकती?अस्त रहे.परन्त रात्रि में दीपकादिकों के प्रकाश में जितना हो सके उतना ही अछा है। रात्रि में मन्दिरादि जाने के समय मार्ग का ठीक निरीक्षण नहीं होता तो क्या दर्शनादि करना छोड देना चाहिये ? यत्नाचार का यह तात्पर्य नहीं है। किन्तू जहां तक हो सके बहुत सावधानता से काम करना चाहिये। इसका भी विशेष खुलासा पञ्चा-मृताभिषेक, पुष्पपूजन, तथा दीपपूजनादि लेखों में अच्छी तरह किया गया है उन्हें देखना चाहिये।

प्रश्न प्रतिष्ठादि विधियों के रात्रि सम्बन्धी आरम्भ को लेकर उसे नित्य क्रिया में उदाहरण बना देना ठीक नहीं है वे तो नैमित्तिक क्रियायें हैं उनमें रात्रि में यदि कोई बात हो भी तो कोई विशेष हानि नहीं। उत्तर-नैमित्तिक क्रियाओं में रात्रि में भी आरम्भ होना स्वी-कार करते हैं यह अच्छी बात है। यह बात हम भी किसी लेख में लिख आये हैं कि रात्रि पूजन करना नैमित्तिक विधि है। इसका काम आकाश पञ्चमी तथा चन्दनषष्टी आदि वर्तों में पड़ता है। नित्य विधि में केवल दीप पूजन सन्ध्या के समय करनी पड़ती है। उमा स्वामि महाराज ने श्रावकाध्ययन में लिखा है कि:—

# "सन्ध्यायां दीपधूपयुक् "

अर्थात्—सायंकाल में दीप और धूप से जिन भगवान् की पूजन करनी चाहिये। और भी बहुत से शास्त्रों में त्रिकाल पूजन करना लिखा हुआ मिलता है।

प्रश्न-सन्ध्या समय के पूजन करने को तो हम भी स्वीकार करते हैं उस में क्या हानि है हमारा निषेध करना तो रात्रि पूजन के विषय में है।

उत्तर जब सन्ध्या काल में पूजन करना मानते हो तो रात्रि में पूजन करना तो स्तरां सिद्ध होजायगा। क्योंकि शास्त्रों के अनुसार सायंकाल में कुछ रात्रि का भी भाग आजाता है। फिर भी रात्रि पूजन का निषेध करना योग्य नहीं है। अब शास्त्रों को देखिये कि रात्रि पूजन के विषय में किस तरह लिखा इआ है।

व्रतकथाकोष में श्रुतसागर मुनि आकाश पञ्चमी की विधि यों लिखते हैं:—

684

तत्कथं दुहितर्विच्म नभस्ये पश्चमीदिने ।
श्वावुपोषितं कार्यं प्रदोषे श्रीजिनौकिसि ॥
आकाशे पीठमास्थाप्य चतस्तः मितयातनाः ।
तत्र तासां विधातन्यं यामे यामे सवादिकम् ॥
तथाहि पूर्वे कर्त्तन्यं यथावदिभषेचनम् ।
चर्चनं स्तवनं जापस्तत्रैषा स्तुतिरुच्यते ॥

अर्थात्—िकसी कन्या के लिये मुनि का उपदेश है कि पुत्रि ! यदि तुम आकाश पञ्चमी के व्रत की विधि सुनना चाहती हो तो सुनो में शास्त्रानुसार कहता हूँ । भाद्रपद शुक्क पञ्चमी के दिन उपवास करके रात्रि के समय जिन मन्दिर में आकाश में मनोहर सिंहासन को स्थापन करना चाहिये। और उस पर चार जिन भगवान की प्रतिमायं विराजमान करके प्रहर र में उनका अभिषेकादि करना चाहिये। इसके वाद पूजन स्तवन जप तथा यह स्तुति पढ़ना चाहिये इत्यादि।

चन्दनषष्टी कथा में लिखा है कि:--

भद्र ! चन्दनषष्ठीयमीहग्वावसये क्षमा ।
स्वर्गादिफछदा नृणां सा कथं चेदितः शृषु ॥
भाद्रकृष्णे गुरूत्रत्वा षष्ठ्यां कुर्यादुपोषितम् ।
चेत्य्ष्ठयाग्रतश्चन्द्रोदये चन्द्रमभं प्रभ्रम् ॥
सिळ्छादिभृतैः भुद्धैः पश्चभिःकछज्ञादिभिः ।
षद्कृत्वः पूजयेत्पूजाद्वव्यैः षद्षद्मकारकैः ॥

# 188

# नालिकेरमहाबीजपूरकृष्मांढदाहिमैः। पूर्गेश्र पनसैरर्घ दद्याद्रन्धाक्षतैरपि ॥

अर्थात् - कोई मुनिराज चन्दनषष्ठी व्रत की विधि किसी भन्य पुरुष को उपदेश करते हैं कि-भद्र ! इस प्रकार यह चन्द-नषष्ठी पापों के नाज्ञ करने के लिये समर्थ है और मनुष्यों के लिये स्वर्ग तथा मोक्ष के सुखों की देने वाली है। यदि तुम पूछोंगे कि उस की विधि किस तरह है तो सुनों मैं यथार्थ कहता हूँ। पञ्चपरमेष्टी को नमस्कार पूर्वक भाद्रपद कृष्ण षष्ठी (छठ) के दिन उपवास करना चाहिये। और रात्रि में चन्द्रमा का **उदय होजाने पर चन्द्रप्रभ जिन भगवान् की, स**ळिळ, *ई*क्षुरस, दिध, आदि शुद्ध पञ्चामृतों से भरे हुवे कलशों से, तथा छह छइ पूजन द्रव्यां से पूजन करनी योग्य है। तथा नालिकेर, बीज-पूर, कृष्मांड ( कोला ), दाड़िम, सुपारी, पनस और गन्धाक्ष-तादि का अर्घ देना चाहिये। इसी तरह और भी कथा कोषाढि में रात्रि पूजन का नैमित्तिक विधान है। केवल विधान ही नहीं है किन्तु कितने पुएय सूर्तियां ने नैमित्तिक तिथियां में रात्रि के समय पुजन की भी है।

सम्यक्त कौमुदी में लिखा है:--अईदासः सपत्रीको निजधान्त्रि जिनेशिनः। पुजामहर्भिशं चक्रे यावदृष्टी प्रवासरान् ॥

मर्थात -अपनी वल्लभाओं के साथ अईदास सेठ ने आठ दिन तक रात्रि और दिन जिन भगवान् की पूजन की।

उत्तर पुराणान्तगीत बर्द्धमान पुराण में महर्षि सकल कीर्ति कहते हैं:-

683

कार्त्तिकासितपक्षस्य चतुर्देश्याः सुपश्चिमे । यामे सन्मतितीर्थेशः कर्मबन्धादभूत्पृथक् ॥ सबध्कौनीकिवर्गैनरनारीखगेश्वरैः। तत्क्षण मोक्षकत्याणपूजाकृता सुखाप्तये ॥

अर्थात्—कार्तिक कृष्ण चतुँहशी की रात्रि के अन्ति म प्रहर में भगवान् सन्मति कर्मबन्ध से अलग हुवे हैं अर्थात्-मोक्ष के अधिपति हुवे हैं। ऐसा समझ कर उसी समय देव, देवाङ्ग-ना, मनुष्य, विद्याधरादिकों ने त्रैलोक्येश्वर के मोक्ष कल्याणकी भक्ति पूर्वक पूजन की। महापुराण में भगविज्ञनसेनाचार्य ने भी महाराज वज्रजंघ विषयक कथा रात्रि पूजन के सम्बन्ध में लिखी है। इत्यादि शास्त्रों से जानाजाता है कि रात्रि पूजन करना नैमि-त्तिक विधि में योग्य है। किसी तरह यह विषय सदोब नहीं कहा जा सकता।

प्रश्न-मानलिया जाय कि रात्रि में पूजन करना चाहिये, परन्तु यदि उसी नैमित्तिक विधि को दिनमंही की जाय तेर हानि क्या है ? अरे ! और कुछ नहीं तो आरंभादि सा-वद्य कर्मों से तो बचेंगे ?

उत्तर जब रात्रि में पूजन करना स्वीकार करतेहों तो फिर उसमें प्रवृत्ति करना चाहिये। व्यर्थ मिथ्या मनकल्पना को हृदय में स्थान देना ठीक नहीं है। जब शास्त्रों में रात्रि पूजन केलिये आज्ञा है फिर उसमें कहना कि दिन में करने से क्या हानिहैं? हानि है या नहीं इसे हम क्या कहें यहतो स्वयं अनुभव में आसकता है कि जो हानि आचार्यों की आज्ञाके भंग करने से होती है वही हानि इससे भी होगी। और यदि सावद्यमात्र के भय से रात्रि पूजन करना छोड़ दिया जाय तो दिनमें भी क्यों नहीं? क्या दिन में सावद्यकर्म कर्मों को नहीं आनेदेगा? यह तो केवल श्रम है जो सावद्यकर्म दिन में होगा वही रात्रि में भी। अन्तर केवल इतनाही है कि रात्रि के स-मय सावधानता की जरा अधिक आवश्यका है। इस-लिये यथा योग्यतानुसार करके भगवानकी आहा मा-ननी चाहिये।



शासनदेवताओं के सम्बन्ध में भी आचार्यों का कुछ और मत है और लोगों का कुछ और ही विचार है । आचार्यों का कहना है कि शासनदेवता जिनमार्ग के रक्षक हैं मिथ्यामितयों के द्वारा आई हुई आपत्तियों को दूर करते हैं । जिनधम के प्रभाव को प्रकट करने वाले हैं तथा मानतुंग, समन्तभद्र, कुन्द-कुन्द, विद्यानिद्द, अकलंक, वादिराज, सुदर्शन सेठ, महाकवि धनंजय आदि कितने महा पुरुषों की अवसरानुसार सहायता की है इससे जाना जाता है कि वे धर्मात्मा पुरुषों की अवसरानुसार सहायता की है इससे जाना जाता है कि वे धर्मात्मा पुरुषों की अवसरानुसार सेवा भी करते रहते हैं। अस्तु, सहायता रहे ! परन्तु प्राचीन प्राणाली है इसलिये सादर विनय के योग्य है।

इसके विरुद्ध कहने वालों का यह कहना है कि— भयाशास्तेहलोभाच कुदेवागपलिङ्गिनाम् । प्रणामं विनयं चैव न कुर्युः शुद्धहृष्यः ॥

अर्थात् -- किसी तरह के भय से, आज्ञा की पराधीनता से, अनुराग से तथा किसी प्रकार के होभ से कुदेव, कुगुरु और मिथ्याज्ञास्त्रों का विनय तथा उन्हें नमस्कारादि सम्यग्दष्टि पुरुषों को कभी नहीं करना चाहिये । तात्पर्य यह कहा जा सकता है कि जिनदेबादिकों को छोड़ कर और कोई विनय तथा नमस्कार के योग्य नहीं है। जब इस तरह शास्त्राज्ञा है फिर ऐसा कौन बुद्धिमान होगा जो जानता हुआ भी अमुचित्-कार्य में अपना हाथ पसारेगा। कदाचित कहो कि ज्ञासन देवता जिनमार्ग के रक्षक हैं इसिलये उनका नमस्कारादि से सत्कार करने में किसी तरह की हानि नहीं है। यह भी केवल बुद्धि का अम है । इस संसार में यह जीव अपनेही कर्मों से सुख तथा दुःखादि कों का उपभोग करता है। आजतक इस अतिगहनसंसाराटवी में भ्रमण करते हुवे जीवात्मा की न तो किसी ने सहायता की और न कोई कर सकता है। ये तो रहें किन्तू जिनदेव तक जीवों के कृतकर्मों को परिवर्तित करने में शक्ति विहीन है फिर और की कितनी शक्ति है यह द्मीघ्र अनुभव में आसकता है । इसी अर्थ को दृढ़ करते हुवे महाराज कार्तिकेय ने भी अनुप्रेक्षा में लिखा है कि—

जह देवो वि य रक्खड़ मंतो तंतो य खेत्तपाछो य । मियमाणं पि मणुस्सं तो मणुया अक्खया होंति ॥ अर्थात्—यदि मस्ते हुवे मनुष्यों की, देव, मंत्र, तत्र, क्षेत्र-पाछादि देवता रक्षा करने में समर्थ होते तो आज यह संसार अक्षय हो जाता परन्तु यह कब संभव हो सकता है।

तथा और भी कहते हैं कि – एवं पेच्छतो विं हु गहभूयपिसाययोगिनीयक्खं। सरणं मएणइ मृढो सुगाडिंगिच्छत्त भावादो॥ १५०

#### संस्यति भिरप्रदीप।

अर्थात्—इस तरह सारे संसार को शरणरहित देखता हुआ भी यह मूर्ख आत्मा श्रह भूत, पिशाच, यक्षादि देवताओं को शरण कल्पना करता है। इसे हम गाढ मिथ्यात्व को छोड़ कर और क्या कह सकते हैं। इससे यह तो निश्चय होंही गया कि इस संसार में न कोई सुख का देने वाला है और न कोई दु:ख का। यदि है तो वह केवल अपना अर्जित शुभाशुभ कर्म फिर व्यर्थ ही यह कहना कि असुक की सहायता जिनशासन देव-ताओं ने की थी। अरे! जब दैव अनुकूल होता है तो वेही देवी देवता सेवा करने लगते हैं और प्रतिकूल होने से उल्टे विपत्ति के कारण बन जाते हैं। इसलिये यदि जगत में कोई सेवनीय है तो जिनदेव ही है उन्हें छोड़ कर सर्व कल्पना मिथ्यात्व है। इसी आश्य को लिये भगवान्समन्तभद्गस्वामि ने उक्त श्लोक लिखा है इत्यादि।

इस तरह शासनदेवताओं का अनादर किया जाता है यह कहना कहाँ तक ठीक है इस पर कुछ विचार करना है । वह विचार हमारा नहीं है किन्तु शास्त्रों का है इसिंठये पाठक महो-दय जरा अपने ध्यान को सावधान करके विचार करें।

भगवान्समन्तभद्र का कुदेवादिकों के सम्बन्ध में जिस तरह कहना है वह बहुत ठीक है। उसके बाधित ठहराने की किसमें सामर्थ्य है। परन्तु उसके समझने के लिये हमारे में शक्ति नहीं है इसी से उल्टे अर्थ का आश्रय लेना पड़ता है। कुदेव किसे कहना चाहिये पहले यह बात समझने के योग्य है। जब कुदेवादिकों का ठीक बोध हो जायगा तो सुतरां प्रकृत विषय हदय में स्थान पालेगा। शास्त्रों में कुदेवों के विषय में क्या लिखा हुआ है। इसे हम आगे चल कर लिखेंगे। क्योंकि इस विषय में

१५१

बहुत कुछ लिखना है। पहले दूसरी शंका का समाधान किये देते हैं।

स्वामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षा की रीति से झासन देवताओं का निषेध नहीं हो सकता । किन्तु यह बात हम भी मानते हैं कि जिसने जैसा कर्म उपार्जित किया है उसी के अनुसार उसे फल भी मिलेगा इसी तरह नीतिज्ञास्त्र भी कहता है कि—

# अवश्यं हानुं भोक्तव्यं कृतं कर्मश्रुभाश्रभम् ।

अपने किये हुए ग्रुम तथा अग्रुम कर्म अपने को ही मो-गने पड़ते हैं। उसे जिन भगवान तक भी न्युनाधिक नहीं कर सकते फिर ज्ञाज्ञन देवता कुछ कर सकेंगे यह नहीं माना जा सकता। इसमें विवाद ही क्या है? विवाद तो जाशनदेवताओं का सत्कारादि करना चाहिये या नहीं ? इस विषय पर है। कदाचित कहो कि ऊपर की बात से प्रयोजन क्यों नहीं उस से तो हमारा बड़ा भारी प्रयोजन संघेगा। क्योंकि जब ज्ञासन देवताओं से हमारा प्रयोजन ही नहीं निकलता फिर उनके पूज-नादिक से लाभ क्या है ? इसी से कहते है कि स्वामिकार्त्तिके यानुप्रेक्षा के अनुसार ज्ञासनदेवताओं का ठीक निषेध हो सकेगा ? यह समझ का भ्रम है । स्वामिकार्त्तिकेयानुप्रेक्षा का तात्यर्प यह नहीं है किन्तु वह कथन अशरण भावना का है और अशरण भावना के कथन की शासनदेवताओं के कथन से समानता नहीं जचती। यदि मान लिया जाय कि शासन देवताओं का निषेध ऊपर के कथन से हो सकता है तो यह भी कह सकते हैं कि एक तरह से जिन भगवान की सेवा वगैरह से भी कुछ नहीं हो सकेगा क्योंकि जिन भगवान भी तो किसी

को कुछ देते छेते नहीं है। तो फिर क्या उनकी उपासना छोड़ देना चाहिये ? कार्त्तिकेयस्वामि का जो कहना है वह प्रायः निश्चयत्व की अपेक्षा से है परन्तु व्यवहार में उसकी जरा गौ-णता कहनी पड़ेगी। यह लिखा हुआ है कि जिन भगवान् किसी का बुरा भला करने को समर्थ नहीं हैं परन्तु साथ ही यह भी लिखा हुआ मिलता है कि अनिष्टदः खादिकों की ज्ञान्ति के लिये जिन भगवान की प्रजनादि करनी चाहिये। केवल करनी ही चाहिये यह नहीं किन्तु आदिपुराण में यह लिखा हुआ है कि जिस समय भरतचक्रवार्त्त को खोटे स्वप्न आये थे उस समय भगवान के उपदेशानुसार उन स्वप्नों की शान्ति के छिये पूजनादि वगैरह उन्होंने किये थे।इसके अतिरिक्त और भी हजारों कथाये हैं। कथायें रहें! किन्तु यह बात तो दिन रात हमें भी करनी पड़ती है तो क्या इस से यह कहा जा सकता है कि जिन भगवान तो कुछ भला बुरा नहीं कर सकते फिर उनकी पूजनादि से लाभ नहीं होगा ? कभी नहीं ! इसी तरह शाशन देवताओं के विषय में भी क्यों न समझा जाय ? इसे देवता मूढ भी नहीं कह सकते क्योंकि समन्त-भद्रस्वामि ने रत्नकरंडउपासकाध्ययन में देव मुद्ता का यों वर्णन किया है-

न्यापुरसयाञ्चावान् रागद्वेषमळीमसाः ।

देवता यदुपासीत देवतामुद्धमुच्यते ॥

अर्थात् — किसी प्रकार के इह लोक सम्बन्धी ऐश्वर्यादिकों की इच्छा से रागद्वेषादि युक्त देवताओं की उपासना करने को देव मूढता कहते हैं। इसलिये शासन देवताओं के सत्कारादिकों में किसी तरह की ऐहिक वांछा नहीं होनी चाहिये।

१५३

प्रम्य--फिर यह कहो कि शाशन देवता किस लिये पूजे जाते हैं?

उत्तर-जिन शासन की रक्षा के लिये। प्रतिष्ठादि कार्यों में अनेक प्रकार के क्षुद्र देवादिकों के द्वारा उपद्रवों के किये जाने की संभावना रहती है इसलिये शासन देवता उसके निवारण के लिये नियोजित हैं। इसी से जिनदेव के साथ २ उनका भी उनके योग्य सत्कार किया जाता है।

प्रम्म-जब वे शासन के रक्षक हैं और धर्मात्मा हैं तो स्वयं रक्षा करेंगे ही इस में उनके पूजने की क्या आव स्थक्ता है?

उत्तर्-आवश्यका क्यों नहीं जब प्रतिष्ठादिकार्यों में छोटे से छोटेका यथोचित सत्कार किया जाता है फिर यह तो जिन
धर्म के भक्त और शासन के रक्षक हैं इसिलिये अवश्य सत्कार के पात्र हैं दिवपर्याय में ऐसा कौनसा उन्होंने भीषण
अपराध किया है जो जरा से सत्कार के पात्र नहीं
रहे। क्या यह उनके जैनधर्म के भक्त होने का प्रायश्चित है?
जो जैनीलोग छोटे छोटे और नीच से नीच सुसलमानादिकों का मन माना सत्कार कर डालें और जो
खास जिन धर्म के भक्त तथा रक्षक हैं उन की यह
दशा ! जो विचारे थोड़े से सत्कार के लिये तरसें।
यह तो हम भी कहते हैं कि यि वे जिनधर्म के सच्चे भक्त
होंगे तो जिन शासन की रक्षा करेंगे ही परन्तु यह तुम्हं
भी तो योग्य नहीं है जो त्रैलोक्यनाथ के साथ में रहने
वाले खास अनुचरों का असत्कार करडालें। पुराणादि

कों में सैकड़ों जगहँ यह बात लिखी हुई मिलेगी कि अ-मुक राजा के दूत का अमुक नृपति ने यथेष्ट सत्कार किया। तथा हम लोगों में भी यह बात अभी भी प्रचलित है कि हमारे यहां आये हुवे अतिथी के सत्कार के साथ में उनके साथ में आये हुवे भृत्यवर्गों का सत्कार किया जाता है फिर जिनदेव के सेवकवर्गों ने ही क्या बड़ा भारी पाप किया है जिससे वे सत्कार के पात्र ही नहीं रहे।

प्रश्न-यह कहना ठीक नहीं है। किन्तु जो समन्तभद्रस्वामि ने लिखा है कि:—

> भयाशास्नेहलोभाच कुदेवागमिलाम् । प्रणामं विनयं चैव न कुर्युः शुद्धहृष्टयः ॥

इस म्होक के अनुसार अपनी प्रवृति करनी चाहिये। पद्मंपुराण में किसी जगह यह लिखा हुआ है कि राजा बज़कर्ण ने यह प्रतिश्चा की थी कि में कुदेवादिकों को कभी नमस्कार नहीं ककंगा इत्यादि इसी प्रतिश्चा की बड़ी भारी प्रसंदाा की गई है। अथवा तुम्हीं कहो यह बात ठीक है या नहीं?

उत्तर समन्तभद्रस्वामि ने जो कुछ लिखा है वह तो ठीक है परन्तु उसका तात्पर्य यह नहीं है। कुदेवादिकों का निषेध उस क्लोक से होता है शासन देवताओं का नहीं। दूसरे बज्जकर्ण का दृष्टान्त भी ठीक नहीं है क्योंकि बज्जकर्ण ने जिस तरह की प्रतिक्षा की थी उसी तरह उसका निर्वाह भी कियाथा। अपनी सहाय के करने वाले महाराज राम-बन्द्र को भी नमस्कार नहीं किया था। परन्तु हुमारी दृशा

१५५

तो वैसी नहीं है हमतो दिन रात छोटे से छोटे मनुष्यों के चरणों में अपने सिर को रगहते फिरते हैं फिर यह कैसे कहा जा सकता है कि उसकी तरह हम भी अटल चल स-केंगे दूसरे राजा बज्जकर्ण ने कुदेवादिकों को नमस्कारादि नहीं करने की प्रतिष्ठा ली थी। अस्तु, शासनदेवता तो कुदेव नहीं हैं।

यदि थोडी देर के लिये मान भी लिया जाय कि ज्ञासन देवताओं के विषय की ही वह प्रतिका थी तो क्या इससे यह कहा जा सकता है कि वह समग्दृष्टि पुरुषों को नमस्कारादि नहीं करता ? अथवा उसे किसी समय जिन मन्दिरादि बनवाने का अवसर आया होगा तो उसने शासन देवता तथा और प्रतिष्ठादि महोत्सव में आये हुवे शुद्धदृष्टि पुरुषों का यथा योग्य सत्कारादि नहीं किया होगा यह संभव माना जा सकता है ? नहीं। यह बात तो तब ठीक मानी जाती जब प्रतिष्ठाहि कार्य शासन देवताओं विना भी चल सकते होते सो कहीं प्रतिष्ठादि विधियों में देखा नहीं जाता। क्या चक्र-वार्ते सम्यग्दाष्टि नहीं होते क्यों उन्हें चकरत्न की पुज-नादि करना पड़ता है ? विद्यादिको के साधन में क्यों देवताओं का आराधन किया जाता है ? क्या वे सब जैन धर्म के पालन करने वाले विद्याधर लोग मिध्याद्विष् ही होते थे ? जैनमत में नव देवता पूजने लिखे हैं उन में जिन मन्दिर भी गर्भित है।क्यों १जिन मन्दिर तो पत्थर और चूनों का ढेर है न ? उसके पूजने से क्या फल होगा इसी तरह समवशरण तथा सिद्धक्षेत्रादिकों का भी पूजन किया जाता है यह क्यों ? अरे तुम्हारे कथनानुसार तां केवल जिनदेव ही पूजने चाहिये । कदाचित् कहो कि यह कहना अनुचित है क्योंकि जिनमन्दिर, समव शरण तथा सिद्ध क्षेत्रादिकों की जो पूजन करते हैं उस का कारण यह है कि उनमें जिन भगवान विराजे हैं अर्थात यों कहो कि—

# साद्भिरध्युषिता धात्री पूज्या तत्र किवद्भतम् ॥

अर्थात्—जिस जगहँ पर महात्मा छोग विराजते हैं अथवा जिस जगहँ से वे निर्वाण स्थान को पाते हैं वह उन्हों के माहात्म्यादि का सूचक है इसिछिये जिनमन्दि-रादि भी पुज्य हैं।

तात्पर्य यह कहा जा सकता है कि-यह महात्मा पुरुषों का माहात्म्य है कि जिनके आश्रय से छोटी से छोटी भी वस्तु सत्कार के योग्य हो जाती है। यदि यदी कहना है तो फिर शासनदेवता सत्कार के योग्य क्यों नहीं हैं उन्होंने क्या जिन देव का आश्रय नहीं पाया है क्या वे जिन धर्म के धारक मक्त नहीं है ऐसे कहने का कोई साहस करेगा? कदाधित कहों कि जिनदेव के शासन को एक छोटी जाति का मतुष्य भी मानने लग जाय तो क्या उसके साथ भी वैसाही सत्कारादि करना चाहिये जैसा और भाइयों का किया जाता है? अवश्य! उसमें हानि क्या है? यदि वह जैनमत का अनुयायी है तो अवश्य सत्कार का पात्र हैं। जैनशास्त्रों मे हजारों ऐसी कथायें मिलेगीं कि छोटी छोटी जाति के मतुष्यों ने

eys

संयम धारण किया है तो क्या वे सत्कारादि के पात्र नहीं कहे जा सकते? यह केवल अस है। भयाशास्त्रेह-त्यादि फोक का अर्थ तुम्हारे कथनानुसार ही करके यह मान लिया जावे कि सम्यग्हिष्ट पुरुषों के लिये लिये शासनदेवता वगैरह सब के बिनयादि करने का निषेध है तो फिर परस्पर शास्त्रों के विरोधों को कोन दूर सकेगा?

आदि पुराण में भगवाजिनसेनाचार्य यों लिखते हैं:-

विश्वेश्वरादयो श्रेया देवताः शान्तिहेतवे । कृरास्तु देवता हेया यासां स्याद्वत्तिरापिषैः ॥

अर्थात् बिश्वंश्वरादि शासन देवता शान्ति के लिये मानने योग्य हैं और जो मांस का भोजन करने वाले क्रूर देवता हैं वे त्यागने योग्य हैं। इस से यह स्पष्ट होता है कि शासनदेवताओं को मानने में किसी तरह का हानि नहीं है। विचारना चाहिये कि समन्तभद्रस्वामि का कुदेवादिकों के निषेध में क्या तात्पर्य है यदि तुम्हारे अनुसार अर्थ करें तो समन्तभद्र तथा जिनसे न स्वामि के बचनों में परस्पर विरोध आधमकता है। इसिलिये तुम्हारा कहना ठीक नहीं है क्योंकि आचार्यों के बचनों में विरोध कभी नहीं आसकता किन्तु हमारी समझ का विरोध है। इसिलिये रनकरंड के स्रोक का अर्थ कुदेवादिकों के सम्बन्ध में अन्यमतीदिकों के कल्पना किये हुवे देवादिकों का निषेध समझना चाहिये शासन-देवताओं के निषेध का अर्थ करना मिथ्या है। 845

#### संशयतिभिरप्रदोष ।

प्रश्न-- आदि पुराण के खोंक का जैसा अर्थ किया है वह ठीक नहीं है यह तो उल्टा अर्थ है। इसी से हमारा कहना बहुत ठीक है कि भयाशास्नेहलोभाश्व इत्यादि खोंक का तात्पर्य जिनदेन को छोड़ कर सबको निषेध करता है। उस खोंक का असली अर्थ यह है—विश्वेश्वर तीर्थ कर भगवान को कहते हैं और आदि शब्द से आचार्य उपाध्याय साधु का यहणहै। तात्पर्य यह हुआ कि पञ्च-परमेष्टी शान्ति के लिये हैं और शेष कुदेव असेवर्नाय हैं। यहीं अर्थ किसी विद्वान ने भी अपने यन्थ में किया है। कदाचित् कहों कि इस में क्या प्रमाणहै कि विश्वे-श्वर नाम तीर्थंकर भगवान का है तो इसके उत्तर में इतना कहनाही ठीक कहा जा सकेगा कि जिस तरह त्रिभुवन स्वामी, त्रैलोक्यनाथ, आदि शब्द से जिनदेव का स्पष्ट बोध होता है उसी तरह विश्वेश्वर शब्द से तीर्थंकर भगवान का क्यों नहीं हो सकेगा?यह निस्सन्देह बात है।

उत्तर-यह नई कल्पना आज ही कर्ण विवर तर्क पहुँची है। पहले कभी इसका श्रवण प्रत्यक्ष नहीं हुआ था। बैर जरा समालोचना के भी योग्य है। जो अर्थ शास्त्रों से मिलता हुआ किया गया है वह तो झूँटा वताया गया सौर जो बास्तव में झूँटा और जैनशास्त्रों से धाधित है वह आज सत्य माना जा रहा है। क्या कोई परीक्षक नहीं है जो सत्य और झूँट को अलग करके बता दे। ठीक तो है जहाँ शास्त्रों को ही प्रमाणता नहीं है उस जगहँ विचारा परीक्षक भी क्या कर सकेगा? तो भी पाठकों का ध्यान जरा इघर दिलाते हैं।

१५८

यदि आदि पुराण के श्लोक के अर्थ को प्रश्न कत्तां की ओर झुकावं तो वड़ी भारी बाधा आकर उपस्थित होती है। वह इस तरह—उस श्लोक में यह बात तो स्पष्ट हैं कि विश्वेश्वरादि देवता शान्ति के लिये माननीय हैं और जिनकी मांसादि भोज्य वस्तुओं से वृत्ति है वे झूँठ देवता त्याग ने योग्य हैं। अब हमारा यह कहना है कि यदि विश्वेश्वर शब्द से तीर्थंकरादिका ग्रहण किया जायगा तो वे देवता कौन है जिनकी मांस वृत्ति होने से निवृत्ति हो सकेगी ? जिनदेव से अन्य तो चतुर्णिकाय के देव हैं—तो क्या उनकी .............. हा! हन्त !! यह कल्पना विलक्कल मिथ्या है।

प्रश्न-यह व्यर्थ दूसरों के ऊपर मिथ्यात्व का आरोप करना है। जैनमत में देवताओं की मांस वृत्ति बताना उनका अवर्ण बाद करना है ऐसा सर्वाथसिद्ध में लिखा हुआ है। इसलिये विश्वेश्वरादि शब्द से तीर्थंकरादिका प्रहण करके शासनदेवता वगैरह की निवृत्ति करनी चाहिये?

उत्तर-यह बात ठीक है कि देवताओं की मांसवृत्ति बताना वह उनका अवर्णवाद करना है परन्तु उसमें विशेष यह है कि जिस तरह जैनमत में देवताओं की कल्पना की गई है उसी के अनुसार यह कथन है अन्यमितयों ने जो कल्पना की है उसके अनुसार नहीं है। और आदिपुराण में अन्यमितयों के देवताओं को लेकर ही निषेध है शासनदेवता वगेरह के लिये नहीं।

प्रश्न-यह कैसे माना जाय कि आदिपुराण का श्लोक अन्य-मति देवताओं के छिये निषेघक है ? 160

#### संशयतिमिरप्रदीप ।

उत्तर-इसमें और प्रमाणों की आवश्यक्ता ही क्या है खास वह श्लोक ही कह रहा है कि जिनकी मांस वृत्ति है वे क्रुर देवता त्याज्य हैं और अन्य मितयों में देवताओं के **लिये मांस**ञ्यवहार प्रत्यक्ष देखा जाता है । यदि इतने पर भी यह बात न मानी जाय तो कहना पड़ैगा कि जिनसेनस्वामिको देवताओं की मांसवत्तिके बताते समय गन्धहस्तमहाभाष्य, सर्वार्थसिद्धि, आदि शास्त्री के उस प्रकर्ण का खयाल नहीं रहा होगा जहां पर देव-ताओं की मांसवृत्ति को उनका अवर्णवाद बताया है।यह सब मन मानी कल्पना है। इसे एक तरह जिनवाणीका अनाटर कहना चाहिये। पहले तो यह आश्रय था कि इन ब्रन्थों को भट्टारकों ने बनाये हैं परन्तू जब भट्टारकों के बन्धों को एक तरफ करके प्राचीन र आचार्यों के बनाये हवे प्रसिद्ध प्रन्थों के प्रमाण दिये जाते हैं तो भी वही पहला का पहला दिन है। नहीं मालूम इस पवित्र जाति का आगामी और भी क्या होना है। शासन देवताओं का मानना केवल वे जिनशासन के रक्षक और धर्मात्मा हैं इसालिये अन्य धर्मात्माओं की तरह प्रतिष्ठादि महोत्सवों में उनका आव्हाननादि किया जाता है। और कोई विशेष हमारा स्वार्थ नहीं है। जो केवल अपने स्वार्थ के लिये ही ज्ञासनदेवताओं का आराधन करते हैं वे देवता मृढ के अवश्य भागी हैं। ऐसा ही समन्तभद्र स्वामी ने एनकरंड में लिखा है वह भी पहले लिख आये हैं।

ग्रम्म -पूज्य तो जिनभगवान् को छोड़ कर और कोई नहीं

हो सकता । फिर शासनदेवता पूज्य कैसे कहे जा सकंगे? कदाचित कहो कि शासनदेवता जिनशासन के रक्षक हैंतथा धर्मात्मा लोगों की सहायता करते हैं इसलिये वे पूजन के योग्य हैं ? परन्तु यह भी श्रम है क्यों कि विश्लों का दूर होना जितना जिनपूजन से नाश हो सकेगा क्या उसकी समानता शासनदेवताओं के पूजनादि से हो सकेगी? इसे शास्त्र तो नहीं कहता मन से चाहे जो भले ही मान लिया जाय।

शास्त्रकारों का कहना है कि-

विघ्नोधाः प्रलयं यान्ति श्वाकिनीभृतपन्नगाः । विषं निर्विषतां याति पूज्यमाने जिनेश्वरे ॥

इस अटल शास्त्रमर्यादा को देखते हुवे शासनदेवताओं के ऊपर भक्ति का सँचार नहीं होता । और न कभी स्वप्न में भी यह भावना होती है कि शासनदेवताओं को पूज्य दृष्टि देखें ?

उत्तर् यह तो हम भी कहते हैं कि जिनभगवान को छोड़ कर इस संसार में जैनियों के लिये दूसरा कोई पूज्य नहीं है और न हमारा यह कहना है कि जिनदेव की उपासना छोड़ कर शासनदेवता ही पूजे जायँ। परन्तु यहां पर पूजन का जैसा अर्थ समझा जाता है वेसा शासनदेव-ताओं के विषय में कहना नहीं है। पूजन का अर्थ सत्कार है वह सत्कार अधिकरण की अपेक्षा से अनेकभेद रूप है। माता पिता का सत्कार उनके योग्य किया जाता है, पढ़ाने वाले विद्या गुरुओं का सत्कार उनके योग्य ११ १६२

### संशयति निरप्रदीप ।

किया जाता है। इसी तरह अपने से बड़े, मित्र, बन्धु, मुनि, श्रावक आदि का उनके योग्य सत्कार करना उचित है। इसेही सत्कार कहो, विनय कहो, अथवा पूजन कहो, ये सब पर्यायवाची शब्द हैं। इसी तरह जिन भगवान तथा शासनदेवताओं का सत्कर भी यथा-योग्य उचित है। इस से यह तो नहीं कहा जासकता कि शासनदेवता सत्कार के ही योग्य नहीं है। हाँ यह बात तब उचित कही जाती जब शासनदेवता और जिनभगवान की पूजन का विधान समान कर देते और उसी समय यह भी कहना ठीक हो सकता था कि "शासनदेवताओं के उपर भक्ति का संचार नहीं होता" हमारा यह कहना तो नहीं है कि तुम जिनदेव की समान शासनदेवताओं की जी भित्र पूजनादि करो और न शास्त्रों का ही यह मत है क्योंकि—

यशस्तिलक में भगवत्सोमदेव यों लिखते हैं—

देवं जगत्वयीनेत्रं व्यन्तराद्याश्च देवताः । समं पूजाविधानेषु पश्यनद्ग्मधः व्रजेत् ॥ ताः शासनाधिरक्षार्थं कल्पिताः परमागमे । यतो यज्ञांश्वदानेन माननीयाः श्रद्दीष्टिभिः ॥

अर्थात् जो पूजनादि विधि में तीन जगत के नेत्र जिन-देव को तथा व्यन्तरादि देवताओं को एकदृष्टि से देखते हैं अर्थात् जिनदेव और शासनदेवताओं में कुछ भी भेर नहीं समझते हैं उन्हें नरकगामी समझा चाहिये। जिनागम में शासनदेवता केवल जिनशासन की रक्षा करने के लिये कल्पना किये गये हैं इसलिये पूजनाित् विधि में उनका यथा योग्य सत्कार सम्यग्दािष्ट पुरुषों को भी करना चाहिये। रही यह बात कि जिनभगवान् की पूजन से ही जब विद्वां का नाश हो जाता है फिर शास-नत्वताआं के मानने की क्या जकरति है ? यह कहना ठींक है और न इसमें किसी तरह की शंका है परन्तु विशेष यह है कि प्रतिष्ठाित् कार्यों में जिनपूजनाित् के होने पर भी बाह्यप्रवन्ध की आवश्यका पड़ती है उसी तरह यहांपर भी समझना चाहिये। जिस कार्य के करने को वसुधरापित समर्थ होता है उसे और अधिकारी नहीं कर सकते परन्तु इससे यह तो सिद्ध नहीं होता कि वे बिल्कुलतिरस्कार के ही योग्य समझें जाँय। इसीतरह जिनपूजनाित् सर्वमनेारथ के देने वाली है परन्तु उसकी निर्विद्वासिद्धि के लिये शासनदेवता भी कुछ सत्कार के पात्र हैं।

प्रश्न--आदि पुराण में "विश्वेश्वर" ज्ञब्द आया है। उसका अर्थ व्युत्पत्ति के द्वारा तो तीर्थंकर का इमबता चुके हैं परन्तु तुमने जो उस अर्थ को बाधित टहराया वह कैसे ?

उत्तर पहले तो उस स्रोक के तात्पर्य से ही वह अर्थ तीर्थंकरादि के सम्बन्ध में संघटित नहीं होता क्योंकि उस में मांस वृत्ति वाले देवता असेवनीय बताये हैं और ज्ञासनदेवताओं की तो मांसवृत्ति नहीं है। इसलिये स्वयं ज्ञासन देवता का विधान उस खोक से हो सकेगा। अस्तु, थोड़ी देर के लिये इसी असमीचीन कल्पना को ठीक मान लिया जाय तो नीचे लिखे स्रोकों का कैसे निर्वाह होगा? 148

#### संशयतिमिरप्रदीप।

इन्द्रनिन्द स्वामी पूजासार में लिखते हैं— यक्षं वैश्वानरं रक्षोऽनाहतं पन्नगासुरौ । सुकुमाराभिधानं च पितरं विश्वमालिनम् ॥ चमरं रोचनं देवं महाविद्यं स्मरं तथा । विश्वेश्वरं च पिंडाशं तिथिदेवान्समाह्नये ॥

(तिथिदेवता मालामंत्रः)

भर्थात्—यक्ष, वैश्वानर, राक्षस,अनाहत,पन्नग, असुर, सुकुमार, पिता, विश्वमाली,चमर,रोचन, देव महाविद्य, विश्वेश्वर, तथा पिंडाज्ञ इन तिथिदेवताओं का आव्हानन करता हूं।

तथा इन्द्रनन्दिसंहिता में-

यक्षो वैश्वानरो रक्षोऽनाहतः पत्रगासुरौ । सुकुमारः पिता विश्वमाळी चमरविश्वतिः ॥ वैरोचनो महाविद्यो मारो विश्वश्वराह्यः । पिंडात्री चेति ताः प्रोक्ता देवताः प्रतिसन्सुखः ॥ र्जें ह्याँ क्रों प्रशस्तवर्ण २ यक्षवैश्वानरराक्षसाऽनाहतपत्र-

गाऽसुरसुकुमारपितृविश्वभालिचमरवैरोचनमहाविद्यमारविश्वे श्वरीपढािश्वनाम पश्चद्शितिथिदेवा आगच्छत २ स्वथा ।

> इत्यादि अनेक जगहँ विश्वेश्वर देव का नाम आता है। विश्वेश्वर किसी खास देव का नाम है उसी को आदि लेकर और भी ज्ञासनदेवताओं का आदि पुराण में सम्बन्ध है।इसलिये ज्ञासनदेवतासादर विनय केयोग्य

### संसयतिमिरप्रदीप।

१६५

हैं। जो लोग निषेध करते हैं उनकी कल्पना ठीक नहीं है। और भी दो चार शास्त्रों के प्रमाणों को इस विषय में देकर लेख समाप्त करता हूं। मानने वालों के लिये तो दिग्दर्शनमात्र उपयोगी होता है और न मानने वालों के लिये चाहे सिद्धान्त भी खोलकर क्यों न रख दिये जाँय तो भी वे वैसे के वैंसे ही धरे रहेंगे। परन्तु यह बात जिनाक्षा के मानने वालों के लिये उचित नहीं हैं। हम किसी जगह यह लिख आये हैं कि कुदेवों के विषय मं आगे चल कर लिखेंगे। इसलिये सारचतुर्विद्यातिका के आधार पर कुदेवों का स्वरूप लिखते हैं। शासनदेवता और इनके स्वरूप में जो भेद है वह ठीक २ निश्चित हो जायगा।

सारचतुर्विशतिका के सम्यक्व प्रकरण में यों लिखा हैयक्षः कुचिण्डिका सूर्यों ब्रह्मा विष्णुविनायकः ।
क्षेत्रपालः शिवो नागो दृक्षाश्चापिपलादयः ॥
गोवायसादितिर्यचो ह्याचाम्लभोजनादयः ।
यत्राऽर्च्यन्ते शहैरेते देवमृदः स उच्यते ॥
देवत्वगुणहीनास्ते निग्रहाऽनुग्रहादिकम् ।
पुसां कर्त्वे क्षमा नैव जातु संस्थापिताः शहैः ॥

अर्थात्—यक्ष, चण्डिका, सूर्य, ब्रह्मा, विष्णु, विनायक, क्षेत्रपाल, शिव, सर्प, पिप्पलादिक वृक्ष, गो,काक, इत्या दिकों को जोलोग पूजते हैं उसे देवता सूट कहना चाहिये जब ये स्वयं यथार्थ देवत्व गुण से हीन हैं फिर दूसरों के निग्रहादि करने को कैसे समर्थ कहे जा सकते हैं। १६६

#### संशयतिमिरप्रदीपः।

इन्हें तो मूर्ख लोगों ने स्थापित कर रक्खे हैं। इन श्होंकों में यक्ष, क्षेत्रपालादि को का भी नाम आया है परन्तु वे जिनशासन के देवता नहीं है। यह बात इन श्लोकों से ही खुलासा होती है।

प्रश्न - इस में प्रमाण क्या है जो इन्हें शासनदेवताओं से पृथक् समझें ?

उत्तर-आदिपुराणादि से शासनदेवताओं और मिथ्यात्वी देवताओं का पृथक्षना अच्छी तरह सिद्ध होता है। क्योंकि मांसबृत्तिवाले देवताओं का उन्होंने निषेध किया है। और शासनदेवताओं की तो यह बृत्ति नहीं है। अस्तु, थोड़ी देर के लिये यह भी गीण करिदया जाय। परन्तु जिन प्रन्थकार का बनाया हुआ सारचतुर्विश्वित का है उन्हों ने वर्द्धमानपुराण के १२ वं अधिकार में इस तरह शासनदेवताओं के विषय में लिखा है—

स्रभन्तेऽत्र यथा यक्षा जिनाङ्ग्चब्जाश्रयान्महम् । तथानीचा मनुष्याश्र पृजां तव प्रसादतः ॥

अर्थात्—जिस तरह इस संसार में यक्षादि देवता तुम्हारं चरणकमलों के आश्रय से पूजा को प्राप्त होते हैं उसी तरह मनुष्य भी आप के अनुष्रह से पूजा को प्राप्त होता है। अब तो ज्ञासनदेवता तथा मिध्यात्वी देवों का भेद मालूम हुआ न ? ज्ञासन देवता देवी नहीं है इसीलिय मान्य हैं सो भी नहीं है किन्तु प्रणिधानपूर्वक विचार करने से यह बात सहज अनुभव में आसकेगी कि

### संशयतिमिरप्रदीप ।

१ई9

शासनेदेवता किसिलिये सत्कारादि के पात्र हैं। और भी शासन देवताओं के विषय में सुनिये। ज्वालामालिनीकल्प में लिखा है कि—

सम्यक्त्वद्योतका यक्षा दुष्टदेवापसारिणः । सम्मान्या विधिवद्भव्यैः मारब्धेज्यादिसिद्धये ।

अर्थात्—सम्यक्तव के उद्योत करने वाले और दुष्ट्देवीं के दूर करने वाले शासनदेवता आरंभ किये हुवे प्रति-ष्टादि महोत्सवों में यथायोग्य भव्यपुरुषों को मानने जाहिये।

इत्यादि संहिता, प्रतिष्ठापाठादि शास्त्रों में शासनदेव-ताओं के आव्हाननादि विषय में सविस्तर लिखा है। उसे किसी तरह कोई अयोग्य नहीं बता सकता। और न शासनदेवता के आराधन वेगरह से देवतामूढ दोष का भागी होना पड़ता है। परन्तु वह आराधन स्वार्थ छोड़ कर यशस्तिलक के लिखे हुवे स्ठोकों के अनुसार होना चाहिये। उसके विपरीत चलने वाले वास्तव में दोष के भागी होंगे।

इतने शास्त्रों के प्रमाण होने पर भी यदि किसी महाश्य के हृदय में सन्देह कील पहले की तरह पीड़ा देती रहे तो उनके लिये एक और उपाय लिखते हैं मैं आशा करता हूं कि यह अन्तिम प्रयत्न वास्तव में उनलोगों को सुखावह, होगा।

जिनदेव की पूजन विधि के अन्त में विसर्जन करने की सब जगहँ पृथा है। विसर्जन पाठ भी सब जगहँ

#### संशयतिमिरप्रदीप।

एक ही तरह से पढ़ा जाता है उसी में यह लिखा हुआ है कि—

आहूना ये पुरा देवा लब्धभागा यथाक्रमम् ।
ते मयाऽभ्यविंता भक्तचा सर्वे यान्तु यथा स्थितिम् ॥
इसका अर्थ यह है — पूजन की आदि में जिन २ देवताओं का मैंने आव्हाननादि किया है। भक्ति करके पूजा
(सत्कार ) को प्राप्त हुवे वे सब देवता अपने योग्यपूजन के भाग को बहण करके अपने २ स्थान को जावं
इस स्लोक में " यथाक्रमं लब्धभागाः " "यथास्थितिस्" आदि पद ऐसे पड़े हुवे हैं जिनसे स्पष्ट शासनदेवतादि का बोध होता है।

प्रश्न व्यह कहना ठीक नहीं है क्योंकि इसी श्लोक में "ते मयाऽ-भ्यर्चिता भक्तया" यह पद भी पड़ा हुआ है इससे स्पष्ट होता है कि यहां जिनदेव का सम्बन्ध है क्योंकि शासन देवताओं की भक्ति पूर्वक पूजनं करने को तुम्हीं पहले निषेध लिख आये हो ?

उत्तर यह कहना ठीक है परन्तु जरा विचारने का भी विषय है। हमारा यह कहना तो नहीं है कि इसमें जिनदेव शामिल नहीं हैं किन्तु जिनदेव के साथ २ जिन देव-ताओं का और भी आब्हानन किया गया है वे सब देवता अपने २ स्थान को जावें। यदि वास्तव में यह बात न होती तो "यथाक्रमं लब्धभागाः" अर्थात् अपने योग्य सत्कार को पाये हुये तथा "यथास्थितम्" अर्थात् अपने २ स्थान को इत्यादि पदों की कोई आवश्यक्ता न थी।इन पदों से स्पष्ट शासनदेवताओं का भी क्षान होता है।

#### संशयतिमिरप्रदीप ।

8 EC

प्रश्न-तुम्हारा यही कहना है कि इन पदों से जिनदेव से भिन्न भी कोई और देवता प्रतीति होते हैं। अस्तु, जिनदेव से अन्य साधु, आचार्य, सरस्वती, आदि का प्रहण कर लंगे फिर तो किसी तरह का विवाद नहीं रहेगा?

उत्तर यह कहना भी नहीं ठीक है क्योंकि श्लोक में "आहूता ये पुरा देवा" अर्थात् जो देवता सुझ करके आव्हानन किये गये हैं। इसमें देवज्ञब्द पड़ा हुआ है साधु, आ-चार्यादिक तो देवज्ञब्द से आव्हानन नहीं किये जाते हैं इसलिये वास्तव में ज्ञासनदेवताओं का ही ग्रहण है। इन्द्रनान्दिसाहिता में विसर्जन के समय इसी तरह लिखा हुआ है—

## देवदेवार्चनार्थ ये समाहृताश्रत्वार्विधाः । ते विधायाऽईतां पूजां यान्तु सर्वे यथायथम् ॥

अब तो समाधान हुआ न ? रही यह बात कि पूर्व शोक में "ते मयाऽभ्यर्चिता भक्त्या "यह पद है इसका ताल्पर्य भक्ति से अर्थान् विनय पूर्वक सत्कार किये हुवे। और यह ठीक भी तो है क्योंकि सत्कार तो विनय पूर्वक ही होता है। जिस में भिक्त नहीं फिर उसका सत्कार ही क्या होगा। भिक्त का यह अर्थ नहीं है कि जैसे जिन-भगवान पूजे जाते हैं वैसे ही ज्ञासनदेवता भी। इसी से श्लोक में "लब्धभागायथाक्रमम्" पद की सार्थकता है। यज्ञस्तिलक में भी अभिषेक विधि में ज्ञासनदेवताओं का जिकर आया है।

### १९० संशयतिमिरप्रदीप।

योगेऽस्मिन्नाकनाथ, ज्वलनिष्तुपतेनैगमेथ प्रचेतो वायो रैदेशशेषोडुपसपरिजना यूयभेत्य ग्रहाग्राः। मन्त्रेर्भूः स्वः सुधाद्यैराभगतवलयः स्वासु दिक्ष्पविष्टाः सेपीयः क्षेमदक्षाः कुरुत जिनसवो त्साहिनं विद्यशान्तिम्।

इसी तरह अनेकशास्त्रों में शासनदेवताओं के सम्बन्ध में लिखा हुआ है उसे मानना चाहिये। प्राचीन आचार्यों की कृति का उच्छेद करना महापाप है।

> प्रध्वस्तवातिकर्माणः केवलज्ञानभास्कराः । कुर्वन्तु जगतः श्लान्ति दृषभाद्या जिनेश्वराः ॥

ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः मङ्गलंभूयात् ।



# निवेदन.

\*\*\*\*

पाठक महोदय !

साविनय आप लोगों की सेवा में यह छोटा सा प्रन्थ सम-र्पित करता हूं । मैंने जहां तक हो सका प्रत्येक विषय को अच्छी तरह विचार कर लिखा है फिर भी इस बात के कहने का अधिकार नहीं रखता कि इसमें किसी तरह का दोष न होगा। क्योंकि मनुष्यों से भूल होना यह एक साधारण बात है फिर तो मैं एक द्वाविंशातिवर्षीय छोटा बालक हूं । परन्तू साथ ही यह भी कह देना हानिकारक नहीं समझता कि कदाचित आपलोग मुझे बालक समझ कर "बालानां भाषितेषु का श्रद्धा" ऐसा विचार कर इससे उपेक्षा करने लग जावें इसलिये कहना पडता है "नन् वक्तविदेशपनिस्पृहा गुणगृह्या बचने विपश्चितः" अर्थात् गुणों के गृहण करनेवाले बुद्धिमान्लोग वता विशेष (यह बालक है यह वृद्ध है ) इत्यादि में आस्था रहित होते हैं। इसी नीति का सभी को अनुकरण करना चाहिये। मैंने इस प्रन्थ में कोई बात शास्त्रविरुद्ध नहीं लिखी है किन्तु जैसा प्राचीन मुनियों का कथन है उसे ही एकत्र संग्रह किया है। इसलिये सर्धथा स्वीकार करने के योग्य है।

यह मेरा पहला प्रयास है इसिलये मुझे हास्यास्पद न बना कर मेरे छोटे दिल के बढ़ाने का उपाय करेंगे। यदि अनवधा-नता से कुछ परम्परा से विरुद्ध लिखा गया हो तो क्षमा करेंगे। और आगामी सुधारने की आज्ञा देकर अनुमहाई बनावेंगे।

सबका दास.

वहीं मैं एक.

# शुद्धिपत्र।

| <u> শহ্যুদ্ধি</u> |       | হ্যুদ্ধি            |           | पंक्ति |     | वृष्ट |
|-------------------|-------|---------------------|-----------|--------|-----|-------|
| <b>है</b> .       | •••   | होती.               | •••       | ११     | ••• | 8     |
| ( ८२१ )           | •••   | (८८१)               | •••       | १०     | *** | ६     |
| यशस्लिक           |       | यशस्तिलक            | ***       | २      | ••• | ૭     |
| रस्रता            | •••   | रखना                | •••       | १०     | ••• | ૭     |
| जिन्हे            | •••   | जिन्हें             | •••       | ६      | ••• | C     |
| गुणोना<br>ने      | •••   | गुणेना              |           | ९      | *** | 4     |
| ने                | • • • | नमे                 | •••       | 4      | ••• | 9     |
|                   |       | <b>ग्रन्थार्</b> मभ | <b>i.</b> |        |     |       |
| दुश्वार           | •••   | दुष्वार             | 4 • 0     | ሪ      | ••• | २     |
| इन                | •••   | <b>चन</b>           | •••       | १७     | ••• | २     |
| सहद्याः           | •••   | सद्रसेः             | •••       | ९      | ••• | Ŀ     |
| मीक्षःसलिल        | •••   | मीक्षुस्रिल         | ,         | ų      | ••• | ć     |
| भवं               | •••   | भवे                 | •••       | १४     | *** | ć     |
| अहन्त             | •••   | अर्हन्त             | •••       | २०     | ••• | 9     |
| प्राचान           | •••   | प्राचीन             | •••       | ų      | ••• | १६    |
| किसी              | •••   | किसीतरह             | •••       | 8      | ••• | २१    |
| त्तर              | • • • | उत्तर               | •••       | १२     | ••• | २७    |
| प्रयागों          | •••   | प्रयोगो             | •••       | २३     |     | 33    |
| लोक               |       | लौकिक               | • • •     | २२     | ••• | ३९    |
| श्रुणु            | •••   | <b>ञ्</b> ण         | •••       | १०     | ••• | ५२    |
| चुणामणी           | •••   | चूडामणी             | •••       | १४     | ••• | ५३    |
| जगत्रयस्य         | •••   | जगत्त्रयस्य         |           | १४     | ••• | ५३    |
| पुष्पभी           | •••   | पुष्प               | ***       | १८     | *** | ५३    |

( ? )

|                        |            | ······································ | ~~~ |        | ~~~~  | ~~~~  |
|------------------------|------------|----------------------------------------|-----|--------|-------|-------|
| <b>अ</b> গুদ্ধি        |            | গ্ৰুদ্ধি                               |     | पंक्ति |       | पृष्ट |
| अबवा                   | •••        | अथवा                                   | ••• | २३     | • • • | ५६    |
| स्त्रजस्               | •••        | स्रजम्                                 | ••• | २२     | •••   | ५૭    |
| जिनभगावान्             |            | जिनभगवान्                              |     | १८     | •••   | 46    |
| चकरत्न                 | •••        | चक्ररत्न                               | ••• | १८     | •••   | ५८    |
| बश                     | •••        | वश्चे                                  | ••• | २२     | •••   | ५८    |
| हों                    | •••        | 波                                      | ••• | 3      | • • • | ५९    |
| दिगम्बरीयों            | • • •      | दिगम्बरियां                            | ••• | १३     | •••   | ξo    |
| बन्ध                   | •••        | बन्ध                                   | ••• | ११     | •••   | ૭૬    |
| पञ्चद्विय              | •••        | पञ्चेन्द्रिय                           | ••• | १३     | •••   | ૭૬    |
| मकानादिको              | … जि       | <b>।नमन्दिरादिकों</b>                  | ·•• | १५     | •••   | ७६    |
| सदृशेः                 | •••        | सद्रसैः                                | ••• | २१     | •••   | 60    |
| जिने                   | •••        | जिनं                                   | ••• | २२     | •••   | ে     |
| श्रुतिका               | •••        | श्रुतिको                               | ••• | १८     | •••   | ८६    |
| मुाषतद्रव्य            | •••        | मुषितद्रव्य                            | ••• | ષ્ઠ    | •••   | ૮૭    |
| <del>उत्तरमु</del> खकी | <b>.</b> च | त्तरमुखकी ओ                            | र्⋯ | 3      | •••   | ۷٩,   |
| स्तनन                  | •••        | स्तवन                                  | ••• | १९     | •••   | २,१   |
| प्रसक्रम्              |            | प्रसक्तम्                              | ••• | બ      | •••   | ۹,3   |
| पति।चेन्ह              | •••        | यतिचिन्ह                               | ••• | દ્     | •••   | લું 3 |
| खड़ा                   | •••        | खडे                                    | ••• | १८     | • • • | લ્પ્ડ |
| उर्वावसड               | •••        | उवविसउ                                 | ••• | १४     | •••   | ९६    |
| आर                     | •••        | और                                     | ••• | १८     | •••   | ९९    |
| द्विद्रियादि           | •••        | द्वीन्द्रियादि                         | ••• | १३     | • • • | १०२   |
| ानष्फला                | •••        | निष्फला                                | ••• | १४     | •••   | १०३   |
| ादली                   | •••        | दिली                                   | ••• | ११     | •••   | १०५   |
| रहने में               | 111        | रहने से                                | *** | १२     |       | १२४   |
|                        |            |                                        |     |        |       |       |

| ( | 3 | ) |
|---|---|---|
|---|---|---|

|                     | e general a la re |                |     | पंक्ति   | ~~~~  |       |
|---------------------|-------------------|----------------|-----|----------|-------|-------|
| अ <b>शुद्धि</b>     |                   | হ্যুদ্ধি       |     | पाक्त    |       | पृष्ठ |
| शास्त्र             | ***               | হান্স          | ••• | ११       | ***   | १२६   |
| उपयोग               | ***               | उपयोग में      | ••• | <b>ર</b> | ***   | १३१   |
| ∢ वर्तावतर <b>ण</b> | )                 | ( व्रतावतरण )  | ••• | २१       | ***   | १३५   |
| श्रावकाध्यन         | •••               | श्रावंकाध्ययन  |     | २२       | • • • | १३५   |
| गर्भधानादि          | ***               | गर्भाधानादि    | ••• | 8        | •••   | १३८   |
| उस्तर               | •••               | उत्तर          | ••• | <b>લ</b> | ***   | १३८   |
| गन्घदृदय            | ***               | गन्धद्रव्य     | ••• | २३       | ***   | १३८   |
| महाष                | ***               | महर्षि         | *** | १०       | •••   | १४०   |
| देवताओं             |                   | देवताओंके      | *** | १६       | •••   | १५५   |
| मर्वाथ मिद्ध        | • • • •           | सर्वार्थसिद्धि | ••• | १४       | •••   | १५९   |
|                     |                   |                |     |          |       |       |

## विनय

## पाठक महोद्य !

हमारी भूल से पहले के चार फार्म कलकत्ते के टाईप में छप गये हैं उनमें कितनी जगहँ मात्राएँ ठीक २ नहीं खुली हैं । उन्हें जहां तक होसका शुद्धि पत्र में ठीक करदी हैं परन्तु और भी गलती रहने की संभावना है इसलिये क्षमा करेंगे ।



## इस ग्रन्थ के खरीदने वालों के लिये:— नियम.

*ipananaaaaaaa*aaaa

- (१) जो लोग एक साथ आठ पुस्तकों खरीदेंगे उन्हें आठ के स्थान में एक और उपहार की तरह समर्पण की जायगी।
- (२) आठ से कम खरीदने वालों को बराबर मौल्य देना होगा।
- (२) जो लोग इकट्टी खरीद कर अपने धर्मात्मा भाईयों के लिये वितीर्ण करना चाई उन्हें नीचे लिखे पते पर पत्र व्यवहार से निर्णय करना चाहिये।

पुस्तकें नीचे लिखे पते पर मिल सकेंगी:— क्कि गेंदालाल ेन "स्वतंत्रोदय" कार्यालय पोष्ट बडनगर ( मालवा )

# चितये !! शीघ्रता करिये !!!

पाठक महाशय ! यह वही पुस्तक है जो पहली वार छपकर हाथों हाथ विक्षुकी है। जसीकी द्विती-याहित यह है। प्रथमाहित में केउल तील विषय थे परन्तु अवकी वार वैठीपूजन, सन्मुखपूजन, शासन-देवता, श्राद्ध, आचमन, तर्पण, दीपपूजन आदि वीस वाईस विषयों का शास्त्रानुसार निर्णय किया गया है। जिसे देखकर यह कोई नहीं कह सकेगा कि गन्धके-पनादि जिनमतानुसार नहीं है। कि बहुना, निष्पश्च बुद्धिवालों के लिये यथार्थ मार्ग के बताने को दर्पण के समान काम आवेगी। में उनलोगों से भी अनुरोध करता हूं कि जिन्हों ने प्रथमाहित खरीदली है वे भी एक वक्त फिरस इस नवीन संस्करण को मंगा कर पढ़ें। पुस्तक के मंगाने के नियम भीतर के पृष्ट पर देखो।

भेंदालाल जैन

" स्वतंत्रोदय " कार्यालय

बहनगर ( मालवा )