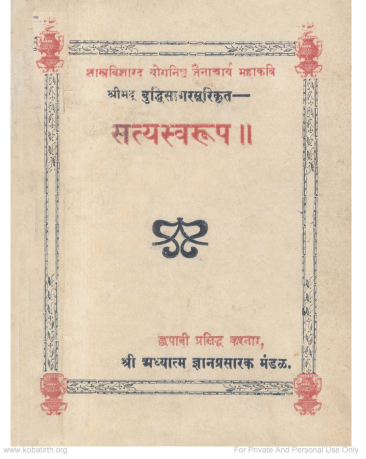
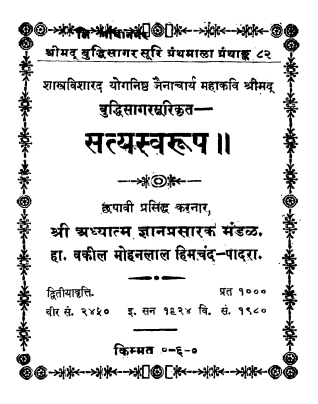
#### Shri Mahavir Jain Aradhana Kendra

Acharya Shri Kailassagarsuri Gyanmandir





### ધી આનંદ પ્રીન્ટીંગ પ્રેસમાં શાહ ગુલાભચ'દ લલ્લુભાઈએ છાપ્યુ:.

નિવેદન.

શ્રી જેન અધ્યાત્મ જ્ઞાન પ્રસારક મંડળ તરકથી શ્રામદ્દ સુહિસાગરસરિ પ્રથમાળાના ૮૨ મા મણકા તરીક સત્ય સ્વરૂપ નામનું પુસ્તક બહાર પાડવામાં આવે છે. આ પુરતક જૈને તથા જૈનેતરોને અત્યંત ઉપયોગી છે. વિ. સ. ૧૯૬૨ ના માગસર માસમાં વિજાપુરથી શા. વાડીલાલ હરીચંદ પાડેચીયાની બ્હેન પાલી બ્હેને કેશરીયાજીતા સંઘ કાઢયાે હિતાે તે વખતે આચાર્ય મહારાજ શ્રી સુદ્ધિસાગરજી મહારાજે કેશરીયાજીના સંધ સાથે વિહાર કર્યો હતા તે વખતે ગામાગામ વિહાર કરતાં નવરાશના પ્રસંગે આ સત્ય સ્વરૂપ **ગ્રંથ લખ્યેા છે અને શ્રી કેશરીયાજીમાં મહા સુદિ ૨ ના** રાજે પૂર્ણા કર્યો હતા. સુંભાઇ જ્ઞાન પ્રસારક મંડળી તરકથી આ પુસ્તકની પહેલી આવૃત્તિ વિ. સં. ૧૯૬૩ માં છપાઇ બહાર પડી હતી. તેની અનેક સ્થાનથી માગણીઓ આવવાથી **હ્રાલ છપાવીને દિતીયાવૃત્તિ તરી**કે બહાર પાડયાે છે. અ૦ તા૦ મંગ્ તરકથી આ ગ્રંથ બહાર પાડવામાં આવ્યા છે. આ ગ્રંથ

હિંદુ, ખ્રિસ્તી, સુસલમાન વિગેરે સર્વ કામને ઉપયાગી થઇ પડે એવો છે. કારણુ કે એમાં સામાન્ય ધર્મ સંબંધી ઉપ-યાગી બાબતાનું લખાણુ છે. સર્વ જૈતાને આ પુસ્તક વાંચતાં ઘણું ઉપયાગી થઇ પડે તેમ છે. પુસ્તકની કીંમત ફક્ત બાર આના રાખવામાં આવી છે. આ પુસ્તક છપાવવામાં પંથાપુર નિવાસી અને મુંબઇમાં વ્યાપાર કરનારા સખી ગૃહસ્ય શેક દલસુખરામ મગનલાલ ગાંધીએ રૂ. ૫૦૦) ની મદદ કરી છે તેથી અ૦ ત્રા૦ પ્ર૦ મં૦ તરફથી તેમને ધન્યવાદ આપવામાં આવે છે. શેઠ દલસુખભાઇગાંધીનું જીવન ચરિત્ર તથા તેમના ફાટા આ પુસ્તકમાં દાખલ કરવામાં આવ્યા છે અને મંડળ તેમની ઉનતિ ઇચ્છે છે તથા તેઓ ભવિષ્યમાં જૈન ધાર્મિક શુભકાર્યો કરવામાં ઉત્સાહિ થઈ આત્મભાગ આપે એમ અ૦ ત્રા૦ પ્ર૦ મં૦ ઇચ્છે છે.

> લે. વકીલ શા માહનલાલભાઇ હિમચંદભાઇ અધ્યાત્મત્રાનપ્રસારક મંડળ સુ. પાદરા. પુસ્તક મળવાનું ઠેકાહ્યું:— વકીલ. શા. માહનલાલ હિમચંદભાઇ પાદરા.

ч શા. આત્મારામભાઇ ખેમચંદ્ર કાપડીઓ સાણ દ. ભાંખરીયા શા. નગીનદાસ રાયય દ કે. પાંજરાપાળની અડકી. સ. મેસાણા. શા મણિલાલ અમથાલાલ એન્ડ પ્રધર્સ કુાં હા. માહનલાલ નગીનદાસ ભાંખરીયા રે. ક્રાટ બજાર ગેટ સ્ટ્રીટ નં. ૧૯૨–૯૪ મ બાઇ. શા. મેઘજ હીરજ બુકસેલર પાયધુની મુંખાઇ. વિજાપુર. શ્રી જૈન જ્ઞાનમંદિર હા. શા. ચંદ્રલાલ ગાેકળભાઇ



# श्वर्पेग पत्रिका.

### પાદરા વક્રીલ શા. માહનલાલભાઇ હિમચંદભાઇ

તમારું ગૃહસ્થ શ્રાવક જીવન ઉત્તમ આદર્શ દષ્ટાંતરૂપછે. તમાએ બાલ્યાવસ્થામાં ઉમંગ, ઉત્સાહ, ખંત, ઉદ્યમ અને ઉત્તમ થવાની આશાએ બાલ્યાવસ્થાથી વ્યાવહારિકદેળવણીના અભ્યાસ શરૂ કર્યો. વડાદરામાં તથા અમદાવાદમાં પાતાના આળખીતા પ્રિય સંબંધીઓને ત્યાં રહીને અભ્યાસ શરૂ રાખ્યેા અને યુવા-વસ્થામાં જીવાની જાળવી રાખી અને અનેક જીવાનીપણામાં થતા દેાષોથી અચી ગયા અને નીતિ સદગ્રહામાં કાયમ રહી તમોએ તથા વકીલ ન દલાલભાઇએ વકીલાતના અભ્યાસ ટર્યો અને ખંત-ચીવટથી પરીક્ષા આપી વકીલાતની પરીક્ષામાં પાસ થયા. તમાએ તથા વકીલ નંદલાલભાઇએ ખાસ ભાઇ સરખી મિત્રાચારીના સંબંધથી દઢ રહી વકીલાતની પેઢી ચલાવી અને દેવગુર ધર્મની આરાધના યથાશક્તિ કરવા લાગ્યા. વિ. સં. ૧૯૫૮ ના માગશર માસમાં મારી સાથે તમારા પરિચય થયા. તે વખતે પણ તમે ધર્મના રાગી હતા પણ જૈન ધર્મ તત્ત્વ-<mark>ન્રાનમાં તમારા પ્ર</mark>વેશ થયેા નહાેતા. વિ. સં. ૧૯૫૮ ના ચાેમા-સામાં તમે આગમસાર, નયચક્ર, ગુણુપર્યાયના રાસ, નવતત્ત્વ

#### U

વગેરે ચન્થોતા અમારી પાસે અભ્યાસ શરૂ કર્યો. વકીલ નંદ-લાલભાઈએ પણ નવતત્ત્વને અભ્યાસ કર્યો. તમાએ તે પછીથી વિ. સ. ૧૯૫૯ માં શ્રાવકના બારવતને સમકિતપૂર્વક અગી-કાર કર્યાં, તમારા નૈતિક અને ધાર્મિક જીવનનાે પ્રતિદિન વિકાસ થવા લાગ્યા અને તમા પ્રતિવર્ષ<sup>૬</sup> વાર વાર ચામાસા વગેરે કાલમાં ગામા-શહેરામાં અમારા સમાગમમાં આવ્યા. તમાએ પાદરા-માં ચાલતી જૈનપાઠશાળાની દેખરેખ રાખીને જૈન બાળકાને ભણાવવામાં યથાયોગ્ય આત્મભાેગ સહાયતા કરી છે, અને હજી પણ કરા છા, તથા જૈનનાનભંડારના વહીવટ કરા છા અને જેનેાને જૈન ધર્મનાં પુરતકા વાંચવામાં ઉત્સાહી રસિયા કરા છેા. દાર, પાન, માંસભક્ષણ, વેશ્યાગમન, પરસ્ત્રીભાગ, જીગાર, ચારી વગેરે વ્યસનાથી બિલકુલ દૂર રહ્યા અને હુકા ચલમ બીડીને પણ દૂર રાખી, તથા રાત્રી ભાજનના ત્યાગી થયા, દરરાેજ પ્રભુની પૂજા, સિદ્ધાચલાદિ તીર્થની યાત્રા, જધન્યમાં નવકારશીનું દરરાજ પચ્ચખાશ, વગેરેથી મન વાણી અને કાયાની શહિપૂર્વક આત્મશહિ કરવા અત્યંત લગનીની તાલા-વેલીથી ઉત્સાહી થયા છેા. અધ્યાત્મગ્રાનનાં અનેક પુસ્તકાનું તમાએ વાંચન કર્શ, જૈનધર્મના રાસાઓ તથા જૈન કથા-એાનું વાંચન કર્યું. વકીલાતમાં અચરવાલ કુટુંખીની આર્થિક દશાએ અપૂર્ણ છતાં ફાજદારી કેસાેની વકીલાત બંધ કરી,

તથા અખ્યાત્મનાનના રસિયા બન્યા અને તમાએ જૈન દ્વવ્યા-તુયાગનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવામાં લક્ષ લગાવ્યું છે અને હજી પાતાને અપૂર્ણ માની નિરહંકારપણે પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા છેા. તમારી જૈનકામમાં અને પાદરાતાલુકા વગેરેમાં ઘણી પ્રસિદ્ધિ થઇ અને તમારી પાસે શા માણેકલાલ વરજીવન તથા શેઠ પ્રેમચંદભાઇ તથા વહુવાળા શેઢ મંગળચંદ લખમીચંદ, વગેરે આવવા લાગ્યા અને જૈન તત્ત્વજ્ઞાનરૂચિવાળાની એક ટાેળી થઇ, ભાઇલાલભાઇ તથા ત્રિકમલાલ વજલાલ વગેરે તમારી સાથે ધર્મારાધક મંડલમાં જોડાયા છે. તમારી ગુરૂ–સાધુ ઉપર પૂર્ણ શ્રદ્ધાભક્તિ છે, સુધારાના પવનના ઝપાટાથી મુક્ત રહી આત્મકલ્યાણના માર્ગે વહેા છેા, **શ્રીમદૃ દેવચંદ્ર પુસ્ત**-કના બે ભાગ જપાવવામાં તમાએ ભગીરથ પ્રયત્ન કર્યો અને પાદરાની શ્રાવક ટાેળીએ તમારી સાથે કાર્ય કર્યું અને તમાએ શ્રીમદ દેવચંદ્રના એ ભાગ છપાવવામાં તમારૂં છવન વા-પર્શ અને તેમાં કત્તહ પામ્યા અને તમાએ શ્રીમદ્દ દેવચંદ્રજી મહારાજને અક્ષર દેહથી હિંદ વગેરે દેશામાં જહેર પ્રકાશિત કર્યા અને ગુરૂભક્તિને જહેર કરી. વિ. સં. ૧૯૭૩ ની સાલથા શ્રીઅધ્યાત્મન્નાનપ્રસારકમંડળનું તંત્રીપદ ગ્રહણ કર્યું અને પુસ્તકા છપાવવામાં કર્મચાગીની દશા સેવી રહ્યા છેા, વડા-. દરામાં જૈન <sup>શ્</sup>વેતાંબર કાન્ક્**ર**ન્સ ભરાઇ હતી તે વખતે પણ

#### Ŀ

તમે યથાશક્તિ સેવા કરવામાં ભાગ લીધા હતા. પાદરાના જેનાની ધાર્મિક પ્રગતિમાં તમારાે અને વકીલ નંદલાલભાઇનાે મોટા ભાગ છે. તમા જ્ઞાનક્રિયા રચિવાળા છેા. શુષ્ક અધ્યાત્મી નથી અને જડક્રિયાવાદી પણ નથી. તમાંએ ક્રોધની પરિણતિને પૂર્વ કરતાં ઘણી એાછી મંદ કરી દીધી છે અને માહની પ્રકૃ-તિચાના મૂળમાંથી સર્વથા નાશ કરવાના અભ્યાસી બની અભ્યાસ કરાે છે. અધ્યાત્મનાનપ્રસારકમંડલની સ્થાપ-નામાં તમાએ તથા શા લલ્લભાઇ કરમચંદ, શેડ જીવણુચંદ ધરમચંદ શેઠ જગાભાઇ દલપતભાઇ, શા વીરચંદ કૃષ્ણાછ, જૈનપત્રના અધિપતિ કારભારી ભગભાઇ કતેહચંદ વગેરેએ અગ્રગણ્ય ભાગ લીધા હતા. સેવાભક્તિ, ઉપાસના, જ્ઞાન અને ક્રિયાચાગથી આત્માની પરમાત્મદશા કરવા અભ્યાસી અન્યા છેા. વિ. સં. ૧૯૬૪ તથા વિ. સં. ૧૯૬૮ માં શેષ-કાલમાં અમારું પાદરામાં આવવાનું થયું તે પ્રસંગે શાસ્ત્ર પઠન કરવામાં તથા વિશેષાવસ્યકનું શ્રવણ કરવામાં તમે ખાસ ઘણું લક્ષ્ય લગાવ્યું હતું. વિ. સં. ૧૯૭૫ ની સાલનું ચામાસું પાદરામાં કર્યું. તે ચામાસામાં તમારી મંડળીએ, પાદરાના સંધે જૈનધર્મતત્ત્વનાન વગેરેનું નાન કરવા માટે અમેાએ આપેલ વ્યાખ્યાનના લાભ લીધા અને હજી પ્રસંગાપાત્ત સમા-ગમમાં આવીને આત્માના ગુણોને પ્રકાશ કરનારા સદુપદેશોને

પ્રવણ કરાે છે. તમારામાં અનેક સદ્દગુણે ખીલ્યા છે, અને પુસ્તકોને છપાવીને તેએાના પ્રચાર કરવામાં જૈનધર્મની સેવા કરી રહ્યા છે, તમારા પુત્ર મણિલાલ તથા બાસુને પણ ધરમાં જૈન ધર્મનાં સન્થાનું ત્રાન આપવા કટિબદ્ધ થયા છે. તમને કીર્તિની ધ≃છા નથી, નામરૂપના માહની ખાખ કરવામાં તમારી લગની લાગી રહી છે. તેથી તમારા શ્રાવક જીવન ચરિ-તની ગુણવતસુગધીથી અન્ય જૈના ઉપર સારી આદર્શ શ્રાવકની અસર થાય છે, તેથી તમારા ગુણાનુરાગે તમને કહ્યા જણાવ્યા વિના ક્રક્ત મારી ધ≃છાએ આ સત્યસ્વરૂપ ગ્રન્થનું સમર્પણ કર છું, તમારા જીવનમાંથી અન્ય શ્રાવકોને કંઇ જાણીને પ્રહેણ કરવાનું મળે તે કારણથી આટલું લખ્યું છે.

> **લે૦ ઝુક્ટ્સિાગર.** સુ૦ પેથાપુર. આસાે સુદિ પંચમી.



### મસ્તાવના.

અમાેએ વિ. સં. ૧૯૬૨ ના માગશર માસમાં સુશ્રાવક શા વાડીલાલ હરિચંદ પાડેચીયાની ખહેન પાલી ખહેને કેશરી-યાજીનાે સંઘ કાઢયાે તેમાં અમારા ગુરૂજી મહારાજ શ્રી સુખ-સાગરજી તથા શ્રી ન્યાયસાગરજી સહિત વિહાર કર્યો. તે વખતે હાયેાગાભ્યાસની ક્રિયા શરૂ હતી, અને તે વખતે યુવાવસ્થામાં ધ્યાન વિગેરે ધર્મપ્રવૃત્તિ ઘણી સારી થતી હતી. દરરોજ સવારમાં એ ત્રણ કલાક વિહાર થતા. પશ્ચાત તંસમાં અગર સગવડે ગામના ઉપાશ્રયમાં નિવાસ થતાે હતાે. ગામાગામ જીન પ્રતિમાનાં દર્શન થતાં હતાં. અલૌકિક આત્માનદ વર્તતા હતા. વિજાપુરથી સંઘ નીકળ્યાે અને સાહીબાપુરમાં પહેલાે મુકામ થયેા અને ખીજો મુકામ ઇલાેલ ગામે કર્યો અને ત્યાં ગામની બહાર પ્યાન ધરવાની લહેર પડી તથા સસસ્વરૂપ પ્રંથનું લખાણ પણ શરૂ કર્યું. ઇલાલથી અહમદનગર સંધ ગયા. સાંના રાજા પ્રતાપસિંહને મળીને તેમને દયાના ઉપદેશ આપ્યા. તથા ઈડર ઉપર જનારા જાત્રાળુઓનું સુંડકું ન લેવું એવા ઉપદેશ આપ્યા તેથી તેમણે મુંડકું લેવાની પ્રવૃત્તિ પાડી હતી તે બંધ પાડી. અહમદનગરથી સંધ રૂપાલ ગયેા. રૂપા-

#### ૧ર

લમાં બે દિવસ સંઘ રહ્યો. અમાેએ ગામની બહાર તંબુમાં *ય*ે દિવસ મુકામ કર્યો હતા. રૂપાલના સંઘની આગળ વ્યાખ્યાન વાંચ્યું અને ગામની બહાર ટેકરી ઉપર ધ્યાન ધર્ય અને ગામના ઠાકારને ઉપદેશ આપ્યા. સાંથી વિહાર કરીને ચાલતાં ચાલતાં દીંદાઈ સંઘ આવ્યેા. દીંદાઇમાં સહરી પાર્શ્વનાથની અલૌકિક પ્રાચીન પ્રતિમા છે. તે ગામમાં વ્યાખ્યાન આપ્યું અને સાંના ઠાકાર દીપસિંહજીને અહિંસાનાે ઉપદેશ આપ્યા તથા માણસાના ચાવડારજપુત કારભારી શ્રી અર્જુનસિંહજને નીતિના ઉપદેશ આપ્યા ત્યાંના કાંકારે રાજી થઇને સંધને પંદર સ્વારાે સહિત શામળાજી સુધી મુકવા આવ્યા અને સંઘને સારી મદદ કરી. શ્રી જગચિંતામણિમાં સહરી પાસ દુહુ દુરિય ખંડણ એવેા પાક છે. તેમાં મુહરી પાર્શ્વનાથનું નામ આવે છે. શામળાજીની પાસે દક્ષિણ દિશાએ હાલ પણ મુહરી યાને મારી નગરનાં ખંડેરા છે અને હાલ ત્યાં મારી ગામના ડાકાર છે. અઢી હજાર વર્ષ ઉપર આ મારી ગામ હયાતી ભાગવત હાય અને એના નામે મહરી પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા પ્રસિદ્ધ થયેલી હેાય એમ અનુમાન થાય છે. માહરી પ્રાચીન નગર હતું એ તે નિર્વિવાદ છે. શામળાજીમાં એ દિવસ સંધ રહ્યો હતે। અને અમા મારીનાં જાતાં ખંડેરા જોવા ગયા હતા, અને આજીબાજીનાં પ્રાચીન દેવળના કેટલાંક

ંખંડેરાેના અવશેષ ટુકડા દેખ્યા. સુસલમાન બાદશાહેાની સ્વારી પ્રસંગે માહરી ગામમાંથી માહરી પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા ખસેડી ગ્રપ્ત રાખવામાં આવી હતી અને પશ્ચાત ક્રેટલાક સૈકાએા વીત્યા પછી ટીટાઇમાં સ્થાપન કરવામાં આવી છે. ત્રણસે ચારસેં વરસ અગર તે ઉપરાંતનું દેરાસર હેાય એમ જણાય છે. શામળાજીનું દેરાસર અસલના જૈન દેરાસર જેવું છે. શામળા પાર્શ્વનાથના નામે એ શામળાજીનું દેરાસર પહેલાં પ્રાસદ્ધ થયલું હેાય એમ લાગે છે. પાછળથી મુસલમાન બાદશાહેાના વખતમાં ભયના પ્રસંગે ત્યાંથી શામળા પાર્શ્વ-નાથની પ્રતિમા ખસેડવામાં આવી હોય એમ લાગે છે અને પાછળથી ખાલી પડેલા દેરાસરમાં હિંદુઓએ કૃષ્ણ વિગેરેની મૃતિ ખેસાડી હેાય એમ લાગે છે. શામળાજીના પૂર્વ દિશાના ડુંગરામાં બે કલાક ધ્યાન ધર્શું હતું અને તેથી ઘણા આનંદ ચયો હતાડે શામળાજીથી વિહાર કરી સંઘની સાથે સામેગ આવવાનુંથ યું. અને ત્યાંથી નાગકણા પાર્શ્વનાથની યાત્રા કરી અને ત્યાંથી વીંછીવાડામાં મુકામ કર્યો. વીંછીવાડામાં જીને-શ્વર ભગવાનના દર્શન કર્યાં અને ઘણા આનંદ થયા અને ત્યાંથી ડુંગરપુર સંધ ગયા. ડુંગરપુરમાં ત્યાંના રાજાનું કાર-ભારી મંડળ દર્શન કરવા આવ્યું હતું. તેને ઉપદેશ આપ્યેા. ડુંગરપુરના જીનમંદિરાની યાત્રા કરી અને ડુંગરપુરથી દેવળ અને લાંપના કુવા એ બે ઠેકાણે સંધે પડાવ કર્યો અને વિ.

સં. ૧૯૬૨ ના પાેષ વદિ ૬ ના મંગળવારના રાેજ શ્રી કેશ-રીયાજી આદીશ્વર ભગવાનની પ્રતિમાનાં દર્શન કર્યા. ચૈસવં-દન કર્સ . સંધ પૂર્વ ક આવી યાત્રાઓ, મન વાણી કાયાની શુદ્ધિ કરનારી થાય છે. તથા અનેક અનુભવાને આપનારી થાય છે એવે અનુભવ થયેા. કેશરીયાજીમાં પંદર ાદવસ રહેવાનું થયું. શ્રી કેશરીયાજીથી દક્ષિણ દિશાના તથા પૂર્વ દિશાના ડુંગરા તરક સવારમાં વહેલું જવાનું થતું હતું અને ત્યાં પ્રાણાયામ તથા ધ્યાન ધરવામાં આવતું હતું અને તે પછી ત્યાં નાટ-બુકમાં સત્યસ્વરૂપનું લખાણું ચાલતું હતું અને ખપારના વખતમાં લખાણુ ચાલતું હતું અને મહાસુદિ ર ના રાજ આ ગ્રંથ સંપૂર્ણ લખ્યો હતા. તથા બીજા પણ કેટલાક વિચારાની નેાંધ બીજી નાેટામાં કરી હતી તેમાંથી કેટલાક વિચા-રોનેા ઉલ્લેખ તેા પત્રસદુપદેશના **બીજા ભાગમાં છ**પાવી દીધા છે. આ પુસ્તક છપાવવામાં પહેલી આવૃત્તિમાં ઝવેરી જીવણચંદ ધર્મચંદે પ્રથમ આગેવાની ભયેો ભાગ **લી**ધા હતા અને તેમની સાથે જૈન પત્રના અધિપતિ કારભારી શા ભગુ-ભાષ્ટ કતેચંદે પણ આગેવાનીલયો ભાગ લીધા હતા. તથા લગ્ન શાળી ઝવેરી, ચુનીભાઈ બાલુભાઇ વગેરે મળીને જ્ઞાન પ્રસા-રક મંડળીનું સ્થાપન કર્યું હતું અને તે મંડળી મારકત પુસ્તકા છપાવતા હતા અને તે મારકત પુસ્તકા છપાવવાનું કામ શરૂ થયું હતું. વિ. સં. ૧૯૬૪ ની સાલમાં માણસામાં અખ્યાત્મત્તાન

પ્રસારક મંડળની સ્થાપના થઇ અને ત્યારથી અધ્યાત્મત્તાન પ્રસારક મંડળે પુસ્તંકા જપાવાતું કાર્ય ઉપાડી લીધું છે અને આજસુધી મંડળ તરકથી પુસ્તકા છપાવાનું કામ ચાલ્યા કરે છે. આ પુસ્તકની દ્વિતીયાવૃત્તિ છપાવવામાં ગાંધી, દલસુખરામ મગનલાલે રા ૫૦૦)ની મદદ કરી છે તેથી તેમને ધન્યવાદ આપ વામાં આવે છે. તેમજ અધ્યાત્મત્તાનપ્રસારકમંડળને પણ આવાં પુસ્તકા છપાવવા માટે ધન્યવાદ આપવામાં આવે છે. આ પુસ્તકમાં માંસનિષેધને માટે તથા પશુઓની દયા કરવાને માટે ઘું લુખવામાં આવ્યું છે, તથા દુનિયામાંથો દારૂપાનના નાશ કરવા માટે સારાે ઉપદેશ આપવામાં આવ્યાે છે. આત્માર્થી પુરૂષોને આ પુસ્તકથી ઘણા લાભ થશે.દિતીયાવૃત્તિમાં જે કાંઇ અશાહિ રહી ગઇ હાેય તે પંડિત પુરૂષો સુધારીને વાંચશા. એવી આશા રાખુ છું. તથા જિનાતા વિરુદ્ધ જે કાંઇ લખાયું તે માટે સંઘની આગળ મિથ્યાદુષ્કૃત દઉં છું. આ પુસ્તકનાં પ્રકુસુધારવામાં પૈથાપુર નિવાસી પરીખ રમણિકલાલ ડાહ્યા-ભાઈ તથા શા માતીલાલ પાનાચંદ એ બંનેએ અમાને મારી મદદ કરી છે. ઇત્યેવ 🕉 શાન્તિઃ શાન્તિઃ શાન્તિઃ વિ. સં. ૧૯૮૦

આશ્વિન પૂર્ણ્વિમા સ. પેથાપર.

લે. બુહિસાગર.

### પેથાપુર નિવાસી ગ઼ાંધી દલસુખભાઇ મગનભાઇનું જીવનચરિત્ર.

પેથાપર નિવાસી ગાંધી દલસખભાઇ મગનલાલને જન્મ તેમની માતૃશ્રી બેનકારબાઇની કુખે મેસાણા ગામેવિ. સં.૧૯૨૫ ના વૈશાખ સદિ ૧૨ બારસના દિને થયેા હતા. તેમના પિતા શ્રીની આર્થિક સ્થિતિની નબળાઇને લીધે છવન નિર્વાહ અર્થ તેમને કુટુંબ સહિત મુંબઇ આવવું પડ્યું હતું. તેવી સ્થિતિ હેાવા છતાં દલસુખભાદ્યને મેટ્રીક સુધી અભ્યાસ કરાવ્યેા હતા. તેમનું પહેલીવારનું લગ્ન વિ. સં. ૧૯૪૦ માં ખાઇ વીજકાર સાથે થયું હતું. તેમણે વિ. સં. ૧૯૪૩ માં એક પુત્રના જન્મ આપ્યા હતા. તેમણે તે પુત્રનું નામ ચંદુલાલ પાડ્યું. પશ્ચાત તે પુત્રને દલસુખભાઇએ સારી કેળવણી આપી ડેાકટરી લાઇનની એલ. એમ. એન્ડ, એસની ઉચ્ચ ડીત્રી સંપાદન કરાવી છે. હાલ તે ધંધા ભાઇ ચંદુલાલ, યશ સાથે ક્તેહમંદીથી કરી રજ્ઞા છે. વિ. સં. ૧૯૫૧ માં તેમની માતુશ્રી તથા તેમની પત્ની બંનેનું અવસાન થયું. પાતાના પિતાશ્રી વૃદ્ધ હાેવાથી તેમને સંભાળવાનું તેમજ ગુજરાન અર્થે ધંધા કરવાનું માથે આવી



પડ્યું. પોતાના એક મિત્રના ઉપકારથી તેઓ તુર તથા વીમા-ની દલાલીના ધંધામાં તેની સાથે જોડાયા. પ્રમાશિકતા અને પાતાની અક્કલ હેાંશિયારીથી પી. એન્ડ. એા. કાં. અને કેાર-ખસ કાં. જેવી માેટી યુરાપીયન પેઢીના દલાલ તરીકેનું કામ મેળવ્યું. અને તે ધંધામાં તેઓ એટલા બધા કતેહમંદ થયા છે કે તેમની આર્થિક નબળી સ્થિતિ જતાં અત્યારે એક લક્ષાં-<mark>ધિપતિની ક</mark>ોટિમાં ગણાય છે. તેમનું બીજીવારનું લગ્ન બાઇ ચંચળ સાથે થયું હતું, તે પણ પાતાની પાછળ એક પુત્રી બેન .<mark>સી</mark>લાવતીને મૂકી ગુજરી ગયાં.બેન લીલાવતીનું પંદર વરસની વયે લગ્ન થયું. પશ્ચાલ તે પણ એકજ વરસ પછી એટલે સાળ વર્ષની યુવાન વયે ક્ષય રાેગ જેવા છવલેણ રાેગથી મરણ .પામી. દલસુખભાઇનું ત્રીજી વારનું લગ્ન ચંપાબાઈ સાથે થયું તે પણ પાતાની પાછળ એક પુત્ર બાબુલાલ તથા એક પુત્રી જશવંતીને મુક્રીને કાળગમન કરી ગયાં. દલસુખભાઇ દેવગુરૂ તરક અચળ શ્રહા ધરાવે છે. શત્રુંજય, ગિરનાર, આણુ, કેશ-રીયાછ, વગેરે તીર્થની કુટું ખ સાથે અનેક વાર યાત્રાઓ કરી છે. ધાર્મિક કાર્યોમાં પશુ પાતાની સ્થિતિ અનુસાર ડ્રવ્યના સારો વ્યય કેરે છે. વિ.સં. ૧૯૮૦ના પેથાપુરના પર્યુષણપર્વમાં શાસ્ત્ર વિશારદ યાેગનિષ્ઠ અખ્યાત્મત્તાની જૈનાચાર્ય શ્રીમદ

સુદ્ધિસાગરસરીશ્વરજીના ચેામાસા વખતે તેમણે સાગરગગ્ય્ અને વિમળગચ્છ બન્ને ઉપાશ્રયનાં કલ્પસ્ત્ર અને પારણાં પોતાને ધેર પધરાવ્યાં હતાં. આ કાર્ય માટે પેથાપુરના ધાર્મિકકાર્યાના ઇતિહાસમાં તેમનું નામ સદાકાળ યાદ રહેશે. કીર્તિદાન કરતાં શુપ્તદાન તેમને વધારે પસંદ છે. તે સ્વભાવે શાંત, બિલનસાર અને ગરીબ તરક સારી લાગણીવાળા છે. દયા, વિનય, વ્યવહાર કુશળતા આદિ ગુણાથી વિભૂષિત છે. પ્રજ્ઞ અરિહંતના નામનેા હરધડી જાપ જપ્યા કરે છે. અસ્તુ!! પ્રજ્ઞ તેમને ધાર્મિક કૃત્યા કરવાની સદ્દભાવના પ્રેરા ! પ્રજ્ઞ તેમને સુખી તંદુરસ્ત અને આનંદી લાંખી જીંદગી બહ્યો ! <sup>8</sup>

દલસુખભાઇની વૃદ્ધ ઉમર ચવાથી તેમના કામકાજમાં વીસ-નગરવાળા શા. અમરતલાલ મણિલાલ સારી મદદ કરે છે. અને દલસુખભાઇ પશુ તેમને પુત્રવત્ ગણે છે.

લે૦ મણિલાલ હીરાચ'દ.

**મુ**૦ પે<mark>થાપ</mark>ુર.



| श्री श्रध्यात्मज्ञानप्रसारक मंडळ तरफथी |               |                |  |  |  |
|----------------------------------------|---------------|----------------|--|--|--|
| श्रीमदु बुद्धिसागरसूरिजीग्रन्थमाळामां  |               |                |  |  |  |
| प्रगट थयेला ग्रन्थो.                   |               |                |  |  |  |
| ····×·                                 |               |                |  |  |  |
| <b>यथां</b> क                          | AB            | किंमत.         |  |  |  |
| १ क. भजन संब्रह भाग १ छो.              | २००           | 0-6-0          |  |  |  |
| * १ अध्यात्म व्याख्यानमाळा.            | २०६           | 0-8-0          |  |  |  |
| * २ भजनसंग्रह भाग २ जो.                | ३३६           | 0-6-8          |  |  |  |
| * ३ भजनसंग्रह भाग ३ जो.                | રશ્વ          | •-८-•          |  |  |  |
| * ४ समाधिदातकम्.                       | ६१२           | 0-2-0          |  |  |  |
| ५ अनुभवप <b>चिर्</b> ती                | રષ્ટ૮         | 0- <b>2-0</b>  |  |  |  |
| ६ आत्मप्रदीप.                          | <b>રૂ</b> શ્લ | 0-6-0          |  |  |  |
| * ७ भजनसंग्रह भाग ४ थो.                | इ०४           | 0-2-0          |  |  |  |
| ८ परमात्मदर्शन.                        | 800           | ०-१२-०         |  |  |  |
| * ९ परमात्मज्योति.                     | 400           | 0-55.0         |  |  |  |
| * १० तच्वबिंदु.                        | २३०           | 0- <b>8</b> -0 |  |  |  |
| * ११ गुणानुराग. (आवृत्ति बीजी)         | રષ્ઠ          | 0- <b>१</b> -0 |  |  |  |
| * आ निज्ञानीवाला प्रन्थो सीलीकमां नथी. |               |                |  |  |  |

#### २•

| * | १२-         | -१३. भजनसंग्रह भाग ५ मो   |           |                  |
|---|-------------|---------------------------|-----------|------------------|
|   |             | तथा ज्ञानदीपिका.          | १९०       | ८-६-०            |
| * | <b>1</b> 8  | तीर्थयात्रानुं विमान      |           |                  |
|   |             | (आ. बीजी)                 | ६४        | ०-२-०            |
| * | १५          | अध्यात्मभजनसंग्रह         | १९०       | ०-६-०            |
| * | १६          | गुरुबोध.                  | १७४       | c-8-o            |
| * | <b>१</b> ७  | तत्त्वज्ञानदीपिका         | १२४       | c-ह-o            |
|   | १८          | गहुंसीसंग्रह भा. १        | ११२       | 0-3-0            |
| * | <b>१</b> ९. | -२० आवकधर्मस्वरूप भाग     |           |                  |
|   |             | १२ ( आवृत्ति बीजी )       | 80-80-8-0 |                  |
| * | २१          | भजनपदसंग्रह भाग ६ ठो.     | २०८       | ०-१२-०           |
|   | २२          | वचनामृत.                  | ৫३०       | ०-१४-०           |
|   |             | योगदीपक.                  | ३०८       | 0.58-+           |
|   | રષ્ટ        | जेन ऐतिहासिक रासमाळा      | 805       | १-०-०            |
| * | ર્લ         | आनन्द्घनपद् (१०८)संग्रह   |           |                  |
|   |             | भावार्थ सहित              | 6.6       | २०               |
| * | २६          | अध्यात्मद्यान्ति (आ. बीजी | १३२       | ं <b>- ३</b> - ० |
|   | ૨૭          | काय्यसंग्रह भाग ७ मो      | १५६       | 0-6-0            |
| ✻ |             | जैनधर्मनी प्राचीन अने     |           |                  |
|   |             | अर्वाचीन स्थिति.          | ९६        | ०-२ <b>-०</b>    |
|   |             |                           |           |                  |

| * २९ कुमारपाळ ( हिंदी ) २८७       | ०-६-०          |
|-----------------------------------|----------------|
| ३० थी ४-३४ सुखसागर                |                |
| गुरुगीता. ३००                     | °-8-0          |
| ३५ षड्द्रव्यविचार. २४०            | c <b>−8−</b> o |
| * ३६ विजापुरवृत्तांत. ९०          | 0-8-0          |
| ३७ साबरमतीकाव्य. १९६              | °- <b>E-</b> ° |
| ३८ प्रतिज्ञापालन. ११०             | 0-6-0-         |
| ३९-४०-४१ जैनगच्छमतप्रबंध,         |                |
| संघष्रगति, जैनगीता. ३०४           | 8-0-0          |
| ४२ जैनधातुप्रतिमा लेखसंग्रह भा. १ | 8-0-0          |
| ४३ मित्रमैत्री.                   | °-6-•          |
| ४४ शिष्योपनिषद्. ४८               | 0-2-0          |
| ४५ जैनोपनिषद्, ४८                 | °-3-3          |
| ४६-४७ धार्मिक गद्यसंग्रह तथा      |                |
| सदुपदेश भाग १ लो ९७६              | 3-0-0          |
| ४८ भजनसंग्रह भा. ८ ९७६            | 2-0-0          |
| ४९ श्रीमद् देवचंद्र भा. १ १०२८    | <b>२−०−</b> ₽  |
| ५० कर्मयोग. १०१२                  | <b>ğ-0-</b> 0  |
| ५१ आत्मतःवद्दांन ११२              | 0.20.0         |
| ५२ भारतसहकार झिक्षण काव्य १६८     | 0-80-0         |

#### રર

| ५३ श्रीमद् देवचंद्र भा. २             | १२००       | 3-6-0         |  |  |  |
|---------------------------------------|------------|---------------|--|--|--|
| <b>५४ गहुं</b> छी संग्रह भा. २        | १३०        | 0-8-0         |  |  |  |
| ५५ कर्मप्रकृतिटीकाभाषांतर             | 200        | 3-0-0         |  |  |  |
| ५६ गुरुगीत गुंहलीसंग्रह.              | 89,0       | 0-52-0        |  |  |  |
| ५७-५८ आगमसार अने                      | •          |               |  |  |  |
| अध्यात्मगीता.                         | 200        | 0- <b>E-0</b> |  |  |  |
| ५९ देववंदन स्तुात स्तयन संग्रह        | १७५        | 0-8-0         |  |  |  |
| ६॰ पूजासंबह भा. १ लो.                 | કરદ        | १-0-•         |  |  |  |
| ६१ भजनपदसंग्रह भा. ९.                 | 460        | 8-6-0         |  |  |  |
| ६२ भजनपद संग्रह भा, १०                | २००        | 8-0-0         |  |  |  |
| ६३ पत्रसदुपदेश भा. २                  | 404        | 8-6-0         |  |  |  |
| ६४ धातुप्रतिमालेख संग्रह भाग व        | . पू. २५२  | 2             |  |  |  |
| ६५ जैनदष्टिप ईशायास्योपनिषद्          |            |               |  |  |  |
| 🔹 भाषाधेषिवेचन. पृ                    |            | <b>१-0-</b> ° |  |  |  |
| ६६ पूजासंग्रह द्वितीयावृत्ति तथा अम्य |            |               |  |  |  |
| पूजाओ सहित भाग बीजो                   |            | २-०-०         |  |  |  |
| ६७ स्नात्रपूता.                       |            | 0-2-0         |  |  |  |
| ६८ भ्रीमद् देवचंद्रजी ने तेमनुं जीवन  |            |               |  |  |  |
|                                       | <b>३</b> २ | 0-2-0         |  |  |  |
|                                       |            |               |  |  |  |

ર૩

# संस्कृत ग्रन्थो.

मं, ६९ शुद्धोपयोग ७१ श्रेणिक सुबोध ७० दयाग्रन्थ ७२ कृष्णगोता ७३ संघकर्तव्यग्रन्थ ७५ शोकविनाशक ७४ प्रजासमाजकर्त- ७६ चेटकबोधग्रन्थ ब्यग्रन्थ ७७ सुदर्शनासुबोध ७८ लाला लाजपतराय अने जैनधर्म ०-४-० प्र.१०० ७९ चिन्तामणि 0-8-0 9.200 ८० जैनधर्म अने खीस्ति धर्मनो मुकाबलो द्वितोयायृत्ति o-o **प.**२१२ हित संबाह प्रथमावृत्ति द्वितीया**व**त्ति হারক ( ल खपाता



(३) श्रीमणिचंद्रजीकृत २१ सज्जाय भावार्थ (आत्मदर्शन)

- ( ४ ) भजनसंग्र भा. १ आवृत्ति ४
- (५) कन्याविकय निषेध,
- (६) तत्त्वविचार
- (७) जैन धार्मिक शंका समाधान.
- (८) क्षमापना.
- (९) उ० श्री यशोविजय निबंध.
- (१०) आत्मद्यक्तिप्रकाश.
  - (११) श्री देवचन्द्रजी निर्वाण रास (जीवन चरित,)
  - (१२) मुद्रित जैन श्वेतांबर ग्रन्थ नामावलि.

( छापेल, जै॰ प्रवे॰ ग्रन्थ गाइड.



# सत्यस्वरूप ग्रन्थः

### —->\*(©)\*←-

# ॐ ह्रौ शंखेश्वर पार्श्वनायाय नमः

શ્રી શ ખેશ્વર પાર્શ્વનાથ, શાંતિ તુષ્ટિ કરનાર; નમન કરી ધ્યાયી **હુ**દિ, ગ્રંથ કરૂં સુખકાર. ૧ ધરણેંદ્ર પદ્માવતી, પાર્શ્વયક્ષ સુખદાય; ગ્રંથ રચનામાં પ્રેમથી, કરજો બુદ્ધિ સહાય્ય. ૨

પ્રથમ ગ્રંથાર લે પરા, પશ્ય તી, મધ્યમા અને વૈખરી એ ચાર વાણીઓની અધિષ્ટાતા દેવતા સરસ્વતીને સ્મરૂ છું. પરા, પશ્ચ તી ને મધ્યમા એ ત્રણુ વાણીમાં જે આવશે તેજ વૈખરીથી પ્રકટે છે. તેથી પુન: પુન: સરસ્વતીનું સ્મરણુ કરવું. સ્તવન ભજન ભક્તિના ભાવ એ સર્વ સરસ્વતીના પ્રભાવ છે.

٩

# (२)

### સદ્દગુરૂસ્તવન.

હે સદ્ગુરૂ ! તમે જેને અભય આપ્યું તેના અજ્ઞાનના નાશ થશે. હે સદ્ગુર તું સૂર્યથી પણ શ્રેષ્ઠ છે. કારણ કે સૂર્ય પ્રકાશવડે અંધકારના નાશ **થાય છે, પણ તમારા ઉપદેશથી અજ્ઞાન**રૂપ અધકા રને નાશ થાય છે. તે અજ્ઞાનરૂપ અંધકારના નાશ કદિ સૂર્યથી થતા નથી. હે સફ્શુરૂ ! ! તમે પાર્શ્વમ-**શિથી પણ અધિક છેા, પાર્શ્વ મણિ લે**ાહુનું સુવર્શ **બનાવે છે પણ** પા<sup>ક્</sup>ધમણિરૂપ લેાહું થઇ શકતું નથી, અને તમા તમારા શિષ્યને તમારા જેવાજ **બનાવા છા; કેમકે તારા દાસ છે તે** અજ્ઞાનીઓના ગુરૂ થાય છે. હે સદ્ગુરૂ! તને સમુદ્રની ઉપમા આપીયે પણ સસુદ્ર તેા ખારા છે, અને ક્ષીરસાગરની ઉપમા આપીયે પણ તે તેં એક ઇંદ્રિ છે. મેરૂ પર્વતની ઉપમા આપીએ તેા મેરૂ કઠલ પચ્ચર છે અને તું તા શરણાગત, દીન ઉપર કૃપાવંત અને કેામળ છે. તને આકાશની ઉપમા પણ આપી શકાલી નથી; કારણ

### (3)

કે ચ્યાકાશ જડ છે, તને પાણીની ઉપમા આપીચે પણ તે અપાતી નથી, કારણુકે પાણી તાે પરમાસ જલકણુરૂપ થઇ જાય છે, અને તારૂં રૂપ તા અચળ છે. કલ્પવૃક્ષની ઉપમા આપીચે તેા તે કલ્પનામાં માવેલા વિષયેા માપનાર છે ને તારૂં આપવું કંઇ તેવું નથી. જે નિરાકારની કાૅઇ ચિંતા રાખતાં નથી તે તાં આપે છે, માટે ચિંતામણિ રતન પથ્થ રની ઉપમા પણ તને ચેાગ્ય નથી. વળી નિરાકારની કામના ન કરી છતાં તું આપે છે એટલે કામધેનુની ઉપમા પણ કંઇજ નથી. હે સદ્ગુરૂ ! તને લક્ષ્મીમાન કહીયે તાે લક્ષ્મી અથવા ધન તાે નાશવંત છે માટે તેમ પણ તને કેમ કહેવાય ? કારણકે તું તા માક્ષરપી લક્ષ્મી આપે છે. સ્વર્ગલાક તથા ઇંદ્રની સાહેબી लते हढाउ जती रहे छे अने तारी घुपाथी ते। जे પ્રાપ્તિ થાય છે તે અચળ છે.

# (૪) સંતસ્તુતિ.

પરમાર્થ ઉત્પન્ન થવાનું ઠેકાણું જે સંતજના તેને હું વંદન કરૂં છું. કારણુ કે સંતજનાથીજ નિરા-કારનું ગુપ્ત જ્ઞાન જગતમાં પ્રગટ થાય છે. નિરાકાર આત્મવસ્ત, લક્ષમાં ન આવનારી તથા વાણીમાં ન આવી તેથી તેના વિષયાની માકક લાભ નથીજ, તથાપિતે અપ્રતિમ વસ્તુ સંતસમાગમવડે સંહે-લથી પ્રાપ્ત થાય છે. શુદ્ધ બુદ્ધ પરમાત્મા દેહમાં છતાં પણ જોવામાં આવતા નથી, તેને માટે અનેક પ્રકારનાં સાધનાે કરવામાં આવે છે, તાે પણ તે પ્રાપ્ત થતા નથી. એવા પરમાત્મા સંતસમાગમે સહજ મળે છે. જેનું સ્વરૂપ દીપકવડે અથવા અનેક પ્રકા રના પ્રકાશવડે જેવા લાગીયે તાેપણ દેખાત નથી, એવું આત્મસ્વરૂપ સંતસમાગમે સહજ અનુભવમાં આવે છે. આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થવા સારૂ અનેક પ્રકારની ઇચ્છા રાખી પ્રયત્ન કરનારા તથા તર્કાબાજ લાેકા સદ્ગુરૂ તથા સંતસમાગમ વિના મૂંગા બેઠા. અલભત્ત, તેનાથી કંઇ થઇ શક્યું નહિ. આનંદ,

# (¥)

સંતાેષ અને સુખના મૂળને રહેવાનું સ્થાનક તેજ સંત છે. સંત સમાધિનું ઠેકાદ્યું, યાેગના ભાંડાર અને સુક્તિનું પીયર છે. જગતને વિષે મહાસમર્થ તથા દાન પુરૂષમાં અનેક શૂરાએા પડેલા છે. માેટા માેટા ચક્રવર્તિ શજાઓ, બાદશાહા, હાકેમા થયા છે તથા થરો, પણુ તેમાંથી કાેઇ સુક્તિ આપી શકતું નથી. ત્રણુ લાેકમાં કાેઇનાથી જે દાન આપી શકાય નહિ એ સંતા સહેજે આપે છે, એ સંતાના સમાગમ સર્વ કરતાં અધિક છે. મૂર્ખા સંતાના સમાગમ સાઈ શકતા નથી અને તેમનું કહેલું તેઓ હસી કાઠ છે. મૂર્ખ બે પ્રકારના છે.

# મૂર્ખનાં લક્ષણ.

મૂર્ખબે પ્રકાશ્ના છે. (૧) અભાણુ મૂર્ખ(૨) પઢત મૂર્ખ, જેએ પ્રપાંચી છે અને સગાએ સાથે વિરાધ કરે છે તે મૂર્ખ. જે સર્વસગાંસંબંધીને છેાઢી સ્ત્રીવશ થઇ પાતાના અંતરૂની વાત સ્ત્રીને કહે તે મૂર્ખ. પરસ્ત્રી સાથે પ્રેમ કરે, સાસરાના ઘરમાં

### ( •)

વસે અને અકલીન કન્યા સાથે વરે તે મૂર્ખ. સમર્થ સાથે ગર્વ કરે, મનથ મમત રાખે અને ખળ વગર સત્તા બતાવે તે મૂર્ખ. આત્મ સ્તુતિ કરે, દેશમાં વસી દ્ર:ખ ભાગવે અને બાપદાદાની બડાઇ હાંકે તે મૂર્ખ. કારણ વિના હાસ્ય કરે, ઘણા અવિવેકી અને ઘણાના દુશ્મન તે મૂર્ખ, માનમાં અપમાનમાં સમજે નહિ અને જેનું મન સદા વ્યસનમાં મગ્ન રહે તે મૂર્ખ, ઘરમાં વિવેક દેખાડે, સભામાં શરમાઇ જાય અને બાલ બાલતાં વિસરી જાય તે મર્ખ. જે સાંભળે નહિ તેને શીખવવા જાય. વડીલાેની પાસે જ્ઞાનીપણું દર્શાવે તે એક મૂર્ખ. એકદમ વિષયી અને નિર્લજ બની મર્યાદા મુકી ભટકયા કરે તે એક મૂર્ખ. જ્યાં માન નહિ ત્યાં વારંવાર જાય ને માન અપમાન ગણો નહિ તે મૂર્ખ. દેવ પિતાને માને નહિ. શક્તિ વગર માેટી માેટી વાતાે કરે અને જેના માંમાં અપશબ્દા ભારેલા હાેય તે એક મૂખી. ઘરમાં માટી માટી વાતા કરે બહાર ગરીય થઇ કરે, એવાે મૂઢ અને બેવકુક મૂર્ખ. નીચની દાેસ્તી કરે,

# (७)

પરસી સાથે એકાંત કરે અને રસ્તે ચાલતાં ખાતા નય તે એક મૂર્ખ. કરેલા ઉપાયને નહો, નહિ, ઉપ-કારને અવગુણ ગણે, થેડું કરી ઘણું જણાવે તે મૂર્ખ. સભામાં કારણ વિના હસે તે મૂર્ખ. માટાએા-ની સામે લાંબા પગ ઘાલી બેસે તે એક મૂર્ખ. કારણ વિના સભામાં બાેલી ઉઠે તે એક મૂર્ખ. વિદ્યા, વૈભ વ, ધન, પુરૂષાર્થ અને માન વગર ખાલી ગુમાન કરે તે મૂર્ખ. લુચ્ચા, લક્ ગા, લખાડ, કુકમી, કુટેલ, બેગર્જી અને અઘેારી તે મૂર્ખ. દાંત, આંખ, હાથ, વસ્ત્ર, અને પગ સવેકાળ મેલાં રાખે તે એક મૂર્ખ. સભામાં નાગા દેખાય તેવાં વસ્ત્રો પહેરી જાય તે મૂર્ખ. અભિમાનથી, ક્રોધથી અને કુણુદ્ધિથી પાતા ના પાતેજ વધ કરે અને જે ઠઢ ણહિ વગરના તે એક મૂર્ખ. બાેલીને બારગણ બતાવે અને તે પ્રમા છે કરે નહિ તે મર્ખ. પાતે શું બાલે છે તેનું જેને ભાન નથી તે એક મૂર્ખ. માટાઓની સાથે વિનયથી વતે નહિ અને પેગ્તાના કક્કો ખરા કરવા જાય તે એક મૂર્ખ. પાતે સર્વવાતે પૂર્ણ હાય એમ માને,

### ( < )

શરહો આવેલાને ધિક્કારે અને લક્ષ્મીના ભરાંસા રાખે તે એક મૂર્ખ. પુત્ર કલવને સુખ્ય માની દેવ ગુરૂ ધર્મને વિસરી જાય તે એક મૂર્ખ. કરણી પાર ઉતરણી એવું જે બાણતા નથી તે એક મૂર્ખ, પુરુષ કરતાં સ્ત્રીને વધારે આઠગણું એશ્વર્ય આપે તે મૂર્ખ. દુજેનની સાથે દાસ્તી કરે અને સલજનને ધિક્કારે તે એક મૂર્ખ. પિતાના, ગુરૂના, દેવના, સ્વામીના માના, દ્રોહ કરે તે મૂર્ખ. આદર વગર બાેલે અને નિંઘ વસ્તુને અગગીકાર કરે તે એક મૂર્ખ. ભાર બાજ ગુમાવીને બાેલે, માર્ગે સુંગા ચાલે અને કુક મીં મિત્રા કરે તે મૂર્ખ પારકાને દુઃખી જોઇ સખ માને અને પારકાને સુખી જોઇ દુઃખ માને તે મૂર્ખ. શત્રના વિશ્વાસ કરે તે મૂર્ખ. પત રાખી લાથે નહિ. સબા સાથે વિનાદમાં લાંઠાઇ કરે તે મૂર્ખ. પાતાથી અની શકે નહિ તેવી શરત મારે ને કામ વગર બડ-બડે અને બાલવાની રીતિ જાણે નહિ તે મૂર્ખ. નીચ લાકાેની સંગત કરે, મીજાસી ભાષણ કરે અને ડાબે હાથે પાછી પીવે તે મૂર્ખ. સમર્થ સાથે વેર કરે અને

### ( )

પાતાના ઘરમાં ચારી કરે તે મૂર્ખ. દેવને ગાળા દે અને મિત્રનું માઠું છાલે તે મૂર્ખ. ઘેર સુંદરી છતાં પરઘરમાં ફરે અને પારકી સ્ત્રી સાથે સંબંધ કરે અને ઘણુંનું એંડું ખાય તે મૂર્ખ. હીથુા લાક સાથે વહેવાર કરે તે મૂર્ખ. છે જણા છાની વાત કરતા હાય ત્યાં છેસે અને છે હાથે માથું ખણે તે મૂર્ખ. પાછીમાં શું કે, પગથી પગ ખંજોળે અને નીચ મા-ઘુસની સેવા કરે તે મૂર્ખ. લક્ષ્મી મત્યા પછી આગ-લી આળખાથુ બૂલી જાય ને માત પિતા ઉપર હુકમ ચલાવે તે મૂર્ખ. પુસ્તકા પાતે કાઇ દિવસ વાંચે નહિ અને કાઇને વાંચવા દે નહિ અને પુસ્તકા બાંધી રાખે તે મૂર્ખ. એ પ્રમાણે મૂર્ખાઓનાં લક્ષણ આપાર છે.

### ઉત્તમ લક્ષણ.

ઉત્તમ પુરૂષેાએ અજાણે માગે એકદમ જવું નહિ, અજાણ્યું ફળ ખાવું નહિ, રસ્તામાંથી કંઇ જાણુસ જઉ તે લેવી નહિ. ઘણે ાવાદવિવાદ કરવા

### ( 90 )

નહિ, પેટમાં કપટ રાખવું નહિ અને કુળહીન કન્યા પરશ્વવી નહિ. વગર વિચારે બાેલવું નહિ, અમર્યાદ પશે તેમ વિચાર કર્યા વિના ચાલવું નહિ, લાેકાેથી નમ્રતા રાખવી, પાપીનું દ્રવ્ય લેવું નહિ અને પુરૂષ માર્ગ છેાડવાે નહિ, નિંદા કરવી નહિ. અસત્યનાે સંગ કરવે નહિ, બળાત્કારે સ્ત્રીનું અને દ્રવ્યનું હરણ કરવું નહિ, ભાષણકર્તાનું અપમાન કરવું નહિ. ઐકયતા તાેડવી નહિ, અને વિદ્યાલ્યાસ છાેડ વેા નહિ. ખહુ ખકનાર સાથે અને વાચાળ સાથે લડવું નહિ અને સત્સંગે ચાલનારનું અપમાન કરવું નહિ. અતિ ક્રોધ કરવા નહિ. મિત્રને છળવા નહિ અને મનમાં ભણવાના અભાવ આણવા નહિ. ઘડી ઘડી રીસાવું નહિ અને પરાક્રમ કર્યા વિના કહે-લું નહિ, ખાેલેલાે બાલ બૂલવાે નહિ, વખત પડે સામર્ચ્ય ચૂકવું નહિ, આળસમાં સુખ માનવું નહિ. કાઇની ચાડી સુગલી કરવી નહિ, શરીરને અતિ સુખ આપવું નહિ. પુરૂષ પ્રયત્ન છેાડવેા ન**હિ અને** 

# ( ११ )

કષ્ટથી કદિ બીવું નહિ. સભામાં શરમાવું નહિ, અર્થ વગર બાલવું નહિ અને નકામી બડાઇ હાંકવી નહિ. પ્રસિદ્ધ પણું છે\ડવું નહિ, પરાધીન **ચ**વું નહિ અ**ને** કાેઇના પર પોતાના બાજો નાંખવા નહિ. ખાેટી ખાતમી આપવી નહિ; આદર વગર ખાલવું નહિ, સભામાં મશ્કરી કરવી નહિ. ઘણું ઉંઘવું નહિ. ઘણું ખાવું નહિ અને ચાડીયાને ઘેર રહેવું નહિ, મ્હામાં ગાળ રાખવી નહિ, કાંઇને જોઇ હસવ નહિ અને કુળવંતપણામાં ખામી આણવી નહિ. દેખેલી વસ્તુ ચારવી નહિ અને અતિકપશ થવું નહિ અને મિત્ર સાથે ક્લેશ કરવાે નહિ. ગુરૂ વિના રહેવું નહિ. અન્ન ધન શાશ્વત છે એવું માનવું નહિ, સત્ય માર્ગ છેાડવા નહિ. અસત્ય માર્ગે જવું નહિ અને કાેઇ કાળે ખાેટી વાતનું અભિમાન રાખવું નહિ.

#### મનુષ્યદેહ.

મનુષ્ય દેહની પ્રાપ્તિ દુર્લ**ભ**છે. દેહના વિષે માેટેા લાભ એ થાય છે કે જે જે પરમાર્થની ઇચ્છાકરી**યે** 

## (१२)

તે સર્વ કરી શકાય છે. આ નરદેહના યાેગથી કેટલાક ભક્તિમાં વળગ્યા અને કેટલાક ઘણા વૈરાગ્યથી માટા માટા પહારામાં ધ્યાનાર્થે જઇ બેઠા, કેટલાક તીર્થા-ટન કરે છે. મનુષ્યદેહ પામીને કેટલાક મહા અનુભવે વિખ્યાત થયા, કેટલાક પ્રખ્યાત ભક્તો થયા ને કેટ-લાક સિદ્ધ થઇ આકાશ માર્ગે ચાલવા લાગ્યા, કેટ-લાક તેજમાં તેજ થઇ ગયા એટલે માક્ષમાં વસ્યા. આ નરદેહના આધારે કરી અનેક પ્રકારનાં સાધનાની રાહે સુખ્ય સારાસારના વિચાર કરી ઘણા કર્મબ ધનથી છૂટી ગયા.

નરદેહના સંચાેગથી ઘણા લાેકા અહંપણ્ મૂકી સ્વસ્વરૂપના આનંદથી સુખી થઇ પરમપદને પામ્યા, જેમના ઉદ્ધાર થયા તે પણુ નરદેહથીજ જાણવા. પશુપંખીના દેહથી માક્ષપદની પ્રાપ્તિ નથી. સંત, મહંત, ઝાબ, સુનિ, સિહ, સાધુ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, વિરક્ત, યાગી, તપસ્વી એ સર્વ નરદેહ ધરનારાજ થયાછે.

### ( 93 )

નરદેહ સર્વ દેહામાં માટેા ને શ્રેષ્ટ છે. તેવડે સંસારનું **મહાદુ:**ખદ્ભર થાય છે.

જે છવ નરદેહ મળ્યાે છતાં પરમાર્થને ભૂલી ગયાે, તે મૂર્ખ માયાની જાળમાં કસાયાે છે.

જેમ માટી ખાેદી રહેવાને માટે ઘર કર્યું અને તે મારૂં ઘર છે એવી ઢઢ કલ્પના કરી, પશુ તે ઘર ઘણુાનું છે એવું જેના સમજવામાં આવ્યું નહીં એજ તેને માયાની જાળમાં ક્સવું થયું.

ઉદરો, ગરાેળીઓ, માખીઓ, કરાેળીઆ, વીંછી, મંકાેડા, કીડીઓ, સાપ, વાંદા, બ્રમરા, ભમ-રીઓ ઇત્યાદિ એ ઘરને પાતાનું ગણે છે. તેમજ બિ-લાડાં, કુતરાં, નાેળીઆ, કાનખજીરા વિગેરે પ્રાણીઓ તે ઘરને પાતાનું માને છે. વસ્તુતઃ ઘર જેવા જઇશું તાે ઘાસ, લાકડાં, માટી વિગેરેથી બનેલું છે; છતાં સર્વ તેને કહે છે કે એ અમારૂં ઘર. વળી એ ઘરમાં પરાણા અને મિત્રા પણુ મમતા રાખે છે. ઢાર ચાકર ને ઘરનાં માણુસા પણુ તેને પાતાનું સમજે છે, શળ

## (१४)

અબ્નિ વિગેરે એ ઘરને સત્તા સુજબ સત્તા ચલાવ વાંતું વિચાર્ર છે, તેમજ ઘરને બાંધનાર મૂર્ખ માણુંસ કહે છે કે આ ઘર તાે મારું છે. પરંતુ બાંધ-નાર મહા આફત આવી પડવાથી તે ઘર ગામ તથા દેશ છાડીને જતા રહ્યો.

ઘર બાબત આત્માને પૂરેપ્**રાે** અનુભવ થયેા કે આ રીતે ઘર તાે નાપાચાદાર છે, તેમજ આશુષ્ય પ**ણ** બે દિવસનું છે. માટે કાંઇપણુ ગુજરાન કરવું.

ઘરને મારૂં માન્સું પણુ મારૂં નથી, તેમજ શરીરને મારૂં એમ કહું તાે માશું છે તે લીખાે, જી વિગેરેનું ઘર છે, તે જીવા માથાને ખાઇ માજ કરે છે.

વળી વાળનાં મૂળિયામાં કીડાઓનું ઘર છે. તેઓ તે જગ્યાનું ચામડું ખાય છે અને ગડ ગુમડ થાય છે, તેમાં તા સર્વ કીડાઓજ છે. પેટમધ્યે કીડા, કરમીઆ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે, અનેક જીવાનું ભક્ષ અશુચિતું ઘર એવા નરદેહ છે, એવાં શરીરને મૂર્ખ

#### ( ૧૫ 🕯

પાતાનું માને છે, પરંતુ તે જીવાના ખાશુક છે. દુહ પરમાર્થ માટે લગાડવા તેમાંજ તેનું સાથે કહે. તેણુ તા તે વ્યર્થ ગયા, જે પ્રપંચી મૂર્ખ છે તે પરમાર્થ સુખ કંઇ પણુ બાણુતા નથી, તેથી તેમનું શાસ્ત્ર બીજાના ઉપકારમાં આવતું નથી, સંતાનું શોસાર હમેશાં પરના ઉપકારમાં આવે છે.

# સદ્દવિદ્યા.

ભાવિક, સાત્ત્વિક, ક્ષમાવંત, દયાશીળ ને નમ્ર-તાથી અમૃત જેવું ભાષણુ કરનારા હોય છે.

સદ્વિદ્યાવંત કારજ કરનાર છતાં અભિમાન રહિત ગાનાર પણ ભગવદ્ગુણું ગાનાર અને પૈસાદાર છતાં ભગવદ્ની ભક્તિ કરે છે, સર્વજ્ઞ છતાં ઉદાસી, બહુશ્રુત છતાં સજ્જન ને સત્ત્વગુણી તથા નીતિમાન છતાં સર્વના મિત્ર હાેય છે.

સદ્દવિદ્યાવ ત, સત્યવચની, **શુભવચની, કે**ામ-**લ**વચની, મધુરવચની હેાય છે. એવી સદ્દવિદ્યા બહુ સારી છે. ———

### ( १९ )

### પઢત મૂર્ખ લક્ષણ.

ભાગ્રેલ છતાં જે મૂર્ખ તે પઢતમૂર્ખ. તેનાં લક્ષણુ સાંભળવામાં કાેઇએ દુ:ખ માનવું નહી, કેમકે પાતાના અવગુણેા ત્યાગવાથી સુખ પ્રાપ્ત થાય છે.

ઘણા બ્ર<sup>ં</sup>થા સાંભળેલ હાેય, શાસ્ત્ર ભણેલાે હાેય અને પ્રદ્વાજ્ઞાનની વાતાે કરે પણ ખાેઠી આશા તથા ખાેડું અભિમાન મૂકે નહિંતે પહતમૂર્ખ.

સંપૂર્ણ ગ્રંથ વાંમ્યા વિના અમસ્થાજ ગ્રંથકા રને દેાષ આપે છે. ગ્રંથમાં વર્ણવેલા ગ્રદ્યુને અવગુણ્ સમજે છે તે પઢતમૂર્ખ.

હું જાણીતેા છું એવું માની હરેક કામમાં માશુ મારે છે ને ક્રોધ થાય તાે તેને સ્વાધીન રાખી શકતા નથી, લાેકાેનેા અધિકાર જાણ્યા વિના **ણાલ** વાની મહેનત લે છે, પારકાંને જે વાતના દાષ મૂકે છે તેજ વાત પાતે આચરે છે, ને તેની પાતાને ખબર પડતી નથી.

## ( ૧૭ )

ભગવાનની સ્તુતિ નહીં કરતાં માણુસાેની સ્તુતિ કવિતા વિગેરેમાં કરે છે, તેમજ જે નજરે પડે તેનાં વખાણુ કરવા માંડે છે.

સ્ત્રીઓના અવયવ વર્ણુવે છે. તેમજ અનેક પ્રકારના નાટકાેના હાવભાવનું વર્ણુન કરે છે, ને પર માત્માને ઝૂલી જાય છે, વૈભવમાં ભરાઇ પ્રાણિમાત્રને તુચ્છ ગણું છે અને પાતે નાસ્તિક બને છે.

માં ઉપર એક અને પછવાડે બીજીં એવી તેની ટેવ છે, તથા બાલવું જીદુંને કરવું પણુ જાદું. સાચીવાત બાજી પર મૂકી લાેકાને રૂચતી વાતાે કરે છે ને એમ પાતાનું જીવતર પરાધીન કરે છે.

સત્કિયાએા, લાેકાેને અતાવવામાટે ઉપર ઉપરથી કર્યા કરે છે. ન કરવાનું કરવા માંડે છે, ને સિધ્ધા માર્ગ મૂકી અમસ્તાે જ્યાં ત્યાં ભરાઇ રહે છે. રાત્રી દિવસ સારા ગ્રંથા **સાંભ**ળતાે છતાં પાતાના અવગુણુા તજતાે નથી, ને પાતાનું હિત ર

## ( १८ )

પાતે જાણુતા નથી, એવા સર્વ અવગુણુાના ત્યાગ કરવા વાસ્તે પઢત મૂર્ખનાં લક્ષણુા કહ્યાં, મુખ્ય વાત એજ છે કે સર્વ મૂર્ખમાં માટેા મૂર્ખ તા તેજ કે જે સંસારમાં સુખમાને છે, કેમકે સંસારના દુઃખ જેવું જગત્માં અન્ય દુઃખ નથી.

#### श्लोक.

जन्मदुः सं जरादुः सं, मृत्युदुः खं पुनः पुनः संसारसागरे दुः खं, तस्माज्जागृहि जागृहि ॥१॥ જન્મ એજ દુઃખનું મૂળ છે, તે એવું કે જાણે સંસાર રૂપી અંગારા ઉપર સૂવું, તેથી જેણે જન્મ લીધા તેણું પાતાનું હિત કરવું, ઘડપણુમાં પણ તેવું જ દુઃખ થાય છે, આત્મસાધન કર્યા વિના સંસા રચક્રમાં અનં તીવાર જન્મ મરણુ પ્રાપ્ત થયા કરશે માટે આત્મહિત કરવા ચૂક્યું નહી.

# (૧૯) ગુરૂ કાેેે.

સદ્ગુરકૃપા મેળવ્યા વિના મનગમતાં સત્-કર્મ કરે તે અધમનુષ્ય ઠાેકર ખાઇ ખાડામાં પડે તેમ છે. આંખમાં અંજન આંજવાથી જમીનમાં દાટેલું દ્રવ્ય જેમ દેખાય છે, તેમ સદ્ગુરૂના વચનવડે જ્ઞાનના પ્રકાશ પડતાં સર્વ વસ્તુ જણાય છે.

સફગુરૂ વિના જન્મારેા ફેાકટ અને વ્ય**ર્થ** *છે,* કેમકે તે વિના પરિતાપ ટળતો નથી.

માેક્ષ ઇચ્છનારે સદ્ગુરૂને શરણુે જવું. મહા મહેનતે ચાૈદ વિદ્યા અને ચાેસઠ કળાનાે અભ્યાસ કર્યો; કિંતુ સદ્ગુરૂ વિના પરમાર્થતત્વરૂપમાેક્ષની પ્રાપ્તિ થતી નથી. કાેઇ હુન્નર કળા શીખવનારને ગુરૂ કહે છે, પણુ તે કાંઇ માેક્ષ આપનાર સદ્ગુરૂ નથી.

પ્રાણી માયારૂપી જાળમાં પડી સંસારતું દુ:ખ ભોગવે છે, તેમાંથી સફશુરૂ તેને છેાડાવે છે. \_

ગર્ભાવાસ ભાગવવાનાં સંકટને તથા ગ**ર્ભથા** 

#### ( २० )

<mark>બહિર</mark> આવી ભાેગવવાનાં અનેક પ્રકારની દુઃખરૂપ વ**દ્વિ**ને સદ્દગુરૂ, જ્ઞાનખડ્ગથી કાપી નાખે છે. ઉપ-દેશ વાણીવડે નિજ વસ્તુ દેખાડનાર સદ્દગુરૂ છે.

જે જે રસ્તેથી મનને સમજણુ પડે તે તે રસ્તે રાનવડે મનને સમજાવી સુક્તિ અર્પણુ કરાવે છે તે સદ્શુરૂને જેવા તેવા જાણવા નહિ. શિષ્યને સાધન માર્ગે લગાડે નહીં અને ઇંદ્રિયેાને દમન કરાવે નહિ, તેવા કહી શરૂ કરવા નહીં. શિષ્યની મરજી રાખી તેને ગમતી રીતે ખાલનારને સદ્શુરૂ જાણવા નહિં. જે વૈદ્ય રાગીને મરજી સુજબ વર્તવા કહે છે તેથી રાગીના ઘાત થાય છે. તેવીજ રીતે ખુશામત-ખાર તે સદ્શુરૂ નથી.

ધર્મગુરૂ વિના સંસારી ગુરૂ ઘણા પ્રકારના છે. એક યંત્રગુરૂ, એક તંત્રગુરૂ, એક ઉસ્તાદ શુરૂ, એક વિદ્યાગુરૂ, એક કુવિદ્યાગુરૂ, એક માતાગુરૂ, એક પિતાગુરૂ, એક રાજગુરૂ વિગેરે અનેક પ્રકારના ગુરૂ જાણુવા. માક્ષ આપનારા સદ્દગુરૂ તે ધર્મગુરૂ જાણુવા.

#### (२१)

સદ્દશુર સાથે સુશિષ્યોનો ચાેગ થયાે અને આત્મજ્ઞા-નતું શ્રવણુ ન કરે તાે જેમ સારી જમીનમાં સારૂં બી વાવ્યા છતાં વરસાદ વિના ઉગે નહિ, તેવી રીતે થશે. ઉત્તમ જ્ઞાન વિના લાેળા લાેકા પાખંડી તથા નાસ્તિક મંડળીમાં પ્રવેશ કરે છે.

#### શિષ્યાે કેવા હેાય•

શિષ્ય દિલથી સાક્ષ આચારવંત કેવળ વૈશ ગ્યશીલ અને સંસારના બંધનમાંથી છુટવાને પુરણ ઇચ્છા પામેલા જોઇયે, પરમાર્થે અતિ ઉપયાગી હુંશીયાર અને અલખ સ્વરૂપ તરક લક્ષ રાખે એવેા શિષ્ય જોઇયે. વળી તે ધીર, ઉદાર અને પરમાર્થ માટે તત્પર જોઇયે. વળી તે પરાપકારી, કાઇની અદે-ખાઈ નહિ કરનાર, ગ્રંથના અર્થીમાં પ્રવેશ કરનાર અને કાયા, વાચા તથા મનથી હુમેશાં શુદ્ધ શિષ્ય જોઇયે, તેમજ જન્મ મરણુના વિચારામાં સાવધ, ઉત્તમ ગ્રુણ શીખેલા અને બુદ્ધિમાન જોઇયે, વળી

#### ( २२ )

બુડિ, પ્રેમ, અને મર્યાદા એ ગુણા પણ શિષ્યામાં નેઇચે શુક્તિ જાણનાર, નિશ્ચય પામેલા, અને વિચાર લેનાર શિષ્ય જોઈએ. વળી તે હિંમતવાન અને વિશ્વાસ જોઇએ. વળી શિષ્ય વિવિધ સંસારનું દ્ર:ખ જાણી તેમાંથી છટવાની ઇચ્છા રાખનાર **જોઇચે. સંસારના દ્ર:**ખેકરો વૈરાગ્ય ઉપન્ન થાય છે. વાસ્તે જેણે સંસારનું દુ:ખ ઘણું અનુભવ્યું હશે **તેનેજ પરમાર્થ**ની વાત રૂચશે. જેને સંસારનાે ત્રાસ ઘોલા થયેા છે, તેનેજ સદ્ગુરના ભાષણપર વિશ્વાસ એસશે અને તેજ કેાઇ કાળે સદ્ગુરૂને છેાડશે નહિ. જેને સંસારના ત્રાસ થયાે નથી, તે સદ્યુરના ભાષણપર વિશ્વાસ રાખતા નથી. એવા ઘણા અવિશ્વાસી કશિષ્યાે ભવસાગરમાં ડુબી ગયા અને કામ ક્રોધ રૂપી જડ ચારાના સપાટામાં સપડાઇ દુ:ખ ભાેગવતા ર**દ્યા**. માટે સદ્ગુરના ભાષણપર પૂર્ણ વિશ્વાસ તેજ સદ શિષ્ય અને તેજ માક્ષ મેળવવાને પૂર્ણ અધિકારી છે. જે શિષ્યને સફ્ગુરથી દેવ માટેા લાગે તે શિષ્ય કમભાગ્ય છે, કારણ કે દેવ દેવ-

#### ( २३ )

ગતિમાંથી બીજી ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે, તે માેક્ષ આપવાને સમર્થ નથી. જેના ઉપર સદ્દગુરૂની પૂ**ણુ** કુપા છે તેની આગળ કેાઇનું સામચ્ય ચાલતું નથી; કેમકે તેણે જ્ઞાનદ્વષ્ટિથી સર્વ વૈભવ તુચ્છ કરી દીધા છે આ ઠેકાણે દેવતારૂપ દેવ જાણુવા.

બીજા અસત્ શિષ્ય છે તે માયામાં કસાયા છે. વિષયેા ભાગવવાની અંત:કરજીમાં પ્રીતિ છતાં ઉપરથી પરમાર્થ ઉપર પ્રીતિ બતાવે છે, સંસારમાં આનં-દમાની પરમાર્થને મશ્કરીમાં ઉડાવનાર અને નીચ કામમાં લંપટ થયેલા શિષ્યા ઘણુ છે, તેમને ઉપદેશ કેવા લાગે છે તા કે જેમ ડુક્કરને ચંદન ચાપડીએ અથવા પાડાને સુગંધી અત્તર લગાડીયે તેવી રીતે વિષયલંપટને આત્મજ્ઞાનના વિવેક લાગે છે, વળી ગધેડા જે ઉકરડામાં આળાટે છે, તેને ખુશબાદાર કુલની માળા શા કામની ? તેમજ અંધકારમાં ભમનાર ઘુવડને રાજહંસની સંગત શા કામની ! તેમજ વિષયના જાનૈયા થઈ નર્કમાં પડનારને ભગવાનની

### (२४)

પ્રીતિ ક્યાંથી ? કુતરાંને મિષ્ટાન્ન ખવરાવીએ અથવા વાંદરાને જેમ સિંહાસન ઉપર બેસાડીયે તેમ વિ-ષયલ પટને જ્ઞાનના ઉપદેશ છે, અગલમાં સ્ત્રીઓને લઇને સન્યાસીઓને કહે છે કે મને સન્યાસી કરા, તેવી રીતે વિષયમાં લંપટ થઇ અસત્શિષ્ય, જ્ઞાનના બકવાદ કરે છે. ગુરૂના શત્ર શિષ્ય નરકવાસી થાય છે. શ્મશાન વૈરાગ્ય ઉપજ્યે। અને ગુરૂને નમસ્કાર કર્યો તેથીજ જ્ઞાનપ્રાપ્તિ થશે એમ માનવું નહિ. સ્મશાન વૈરાગી ઘડીમાં રાવા માં**ડે**, ઘડીમાં પડતું મૂકે, ઘડી માં વૈરાગ્ય લાવે, ઘડીમાં જ્ઞાનનું અભિમાન આણે. ઘડીમાં ગુસ્સાે કરે, ઘડીમાં વિશ્વાસ રાખે, એવા અનેક ચાળા દીવાનાની પેઠે કરે છે. હમેશાં પાપ કરનાર, ઉપકાર પર અપકાર કરનાર, મહા પાપી, કપટી, કુલકી, વિકલ્પી, **અભ**ક્ત, અભાવિક, નિષ્ઠુર, આળસુ, અવિવેકી, અવિશ્વાસી, અધીર, અવિચારી, સંશયને વળગી રહેનાર, ખરાબ વાસનાવાળું હુદય એ સર્વ કશિષ્યામાં હાેચ છે. વળી કુશિષ્ય ખળ, વડાઈ, નિંદા, તથા દેહાભિમાનવડે હું જે છું એવા બકવાદ કરે

### (२५)

છે. એવા જે માયા તથા મદવડે આંધળા થઇ ગયા છે, તેમને આત્મજ્ઞાન શી રીતે મળે ? કેમકે તેને ઘણું પાપાને લીધે સદ્ધુદ્ધ આવતી નથી; તેમને વૃદ્ધાવસ્થાની પીડાથી મરણુવેળાએ અહુ સમજણુ પડશે.

#### श्रात्मज्ञान.

### नानाशास्तंपठेद्वोको, नानादैवतपूजनम्; भ्रात्मज्ञानं विना पार्थ, सर्वकर्म निरर्थकम्.

ગ્રાન જેવું પવિત્ર તથા ઉત્તમ બીજી કંઇ ન થી, સર્વ ઉપદેશમાં આત્મજ્ઞાનના ઉપદેશ અતિ શ્રેષ્ટ છે. જ્યાંસુધી આત્મજ્ઞાન થયું નથી ત્યાં સુધી સર્વ કર્મ નિષ્ફળ છે. વિષયરૂપી વલાપાત જતું નથી. અને વિદ્યા, શાસ્ત્ર, ગાયન, વૈદક અને વેદ આ વડે પણુ તે આત્મજ્ઞાન નથી. વળી અનેક સ્ત્રી પુ રૂષાની પરીક્ષા તે પણુ સત્ય જ્ઞાન નથી. ઘાડા હાથી તેમજ જંગલી જનાવરાને પરખવાં તે પણુ તાત્ત્વિક

### ( २१ )

જ્ઞાન નથી. તરેહવાર ધાતાઓ, સિક્કાઓ, અને ર ત્નાની પરીક્ષા એ સાચું જ્ઞાન નથી. વળી જાતજાતના પથ્થર, વાજીંત્રા અને કારીગરીની પરીક્ષા કરવી તે પણ સત્યજ્ઞાન નથી. કાવ્યમાં કુશળપણું, ગાયન નૃત્ય તથા સભામાં વાતાથી ચતુરાઇ બતાવવી તે પણ સાચું જ્ઞાન નથી. ઘણા પ્રકારનાં જ્ઞાન છે, પણ તેં સર્વ જ્ઞાનમાં આત્મજ્ઞાન શ્રેષ્ટ છે. કારણ કે આત્મ-જ્ઞાનથી જન્મ મરણના ફેરા ૮ળે છે; અને આધિ વ્યાધિ ઉપાધિનાં દુ:ખાે નાશ પામે છે. અને કોધ, માન, માયા, લાભ, રાગ, દ્વેષના નાશ થાય છે. હું કાેણ છું, ક્યાંથી આવ્યા અને કર્યા જઇશ. મરણ શાથી થાય છે; અને જન્મ મરણ શાથી ૮ળે છે. તેનું જ્ઞાન કરવું. પંચદેહથી આત્માને જાદા એાળખવા અને ષટ લેશ્યાથી આત્માને જુદો જાણવા, અજ્ઞા-નરૂપી સન્નેપાતવાળાને આ બાબતની સમજણ પડી શકલી નથી. અજ્ઞાનરૂપી ભર ઉઘમાં સર્વ વિષયેારૂપી ભૂતાે વળગે છે, માટે આત્મજ્ઞાનનું શ્રવણ મનન કરવું. અજ્ઞાની જીવ સંસારમાં કુસાય છે.

## ( ২৩ )

અને ચારાશી લાખ જીવાયાનિમાં ભટકે છે, અને તેના ભવાન્ત થતા નથી. જ્ઞાનીને આ સંસાર ખળતા અગ્નિ સમાન ભાસે છે અને વિષયે તે વિષ સરખા લાગે છે. જ્ઞાની પુરૂષ પાતાના અંતરમાં સર્વ ઝાદ્ધિ દેખે છે. શુકામાં રહેલું અંધારૂં લાકડીયાના માર મારવાથી નાશ પામતું નથી; વા શુસ્સા કરવાથી નાશ પામતું નથી; પણ દીવા વડે તુરતજ તે નાશ પામે છે; અને તે ક્યાં ગયું તેની પણ સમજણ પડતી નથી, તેવી રીતે જ્ઞાનરૂપીં ઠીવાવર્ડે મનનું અંધારું નાશ પાંમે છે. વળી જ્ઞાની, સર્વ ઉપાધિ દૂર કરી અ સાધ્ય, અલભ્ય, અગાચર, આત્મતત્ત્વ સાધ્ય કરે છે, દેવ શું તથા ભાકત શું તેનું મૂળ જાણી લે છે. વળી આત્મજ્ઞાની સંસારમાંથી અને લાભના હાથમાંથી ચ્યકસ્માત્ નીકળી ગયેા. વળી જ્ઞાનના વિવેક મજણત થવાથી નિશ્ચયને ઘણું જોર આવ્યું, પછી વૈરાગ્યના બળથી અવગુરૂનો સંહાર કર્યો. વળી જ્ઞાનીએ પરા-ધીનતાને ત્યાગી, મમતા ઉપર છાપ મારી, મનને પાતાના સ્વરૂપમાં લીન કર્યું વળી જ્ઞાની બૂલ**ને** બૂ**લી** 

### ( २८ )

ગયા. વળી જ્ઞાની સાધનથી સર્વે સંસારના ત્યાગ કરે છે, અને પરમાર્થનું સાધન કરે છે. જે મનથી સંસા-રના કંટાળા માને છે; અને અંત:કરણથી વિષયાના ત્યાગ કરે છે; અને તેજ આગળ જતાં પરમાર્થના પંચ પકડે છે. આ મનના ચાેગથી સંશયાે ઉઠે છે અને શાંતના નાશ થાય છે. માટે આત્મ સ્વરૂપના નિશ્ચય ખસવા દેવા નહિ. જે દેખાય છે તે અસાર છે અને **દેખાતાં નથી તે પ્રક્ષસાર છે**. એ વાત સદ્ગુરૂના ભાષર્ણનાે વિચાર કરવાથી સમજાય છે. મારંુ શરીર એવું અંતરમાં લાગે છે, તેથી મારૂં કહેનારા શરીરથી જૂદો છે અને જે જૂદા છે તેજ આત્મા છે. તથા સંકલ્પરૂપી મન મારૂં એવું જે માને છે અને ન માનનાર મનથકી જોદો છે. આત્મા જ્ઞાન દર્શન ચરિત્ર વડે પરિપૂર્ણ છે. જ્ઞાન એ આત્માના ગુણ છે. જ્ઞાન, આત્માથી ભિન્ન નથી, જ્ઞાનવડે પાેતાના **સ્વરૂપના તથા પરના સ્વરૂપના પ્રકાશ થા**ય છે માટે ગ્રાન સ્વયર પ્રકાશક છે. આત્મજ્ઞાન થયા બાદ્દ બીજાં કંઇ જાણવાનું રહેતું નથી. કારણ કે જેટલાં શાસ

### ( २८ )

છે, જેટલા વેદ છે, તે સર્વ આત્માને વિષે રહેલા ગ્રાનથકી થયેલા છે. જેટલા દુનિયાની અંદર મતમતાંતરાે થયેલા છે, તેટલા આત્માના અસદ્ જ્ઞાનને લીધે છે. અસત્ય જ્ઞાનને કુજ્ઞાન કહે છે. દુનિયાને વિષે ગ્રંથા ઘણા છે, પણ સમ્યગજ્ઞાનના ગ્રંથા થાડા છે. કારણકે દુનિયામાં મણિએા થાડા છે. અને પથરાએ ઘણાં છે. જે સાંભળવાથી ધીરજ ઉપજે, પરાેપકાર થાય તથા વિષયવાસના છૂટી જાય તેનું નામ ગ્રંથ; જે વડે આત્મજ્ઞાનની પ્રીતિ ઉત્પન્ન શાય, પાતાના અવગુણા મટી જાય અને અધાગતિ દર થાય તેનું નામજ ગંચ; જે વડે પુરુષ-પાપની એાળખાણ થાય. પુદ્ય અને પાપ શાથી બંધાય છે તેની સમજણ પડે, બંધાવું શાથી પડે છે અને માક્ષ શાથી થાય છે, તેનું જ્ઞાન કરાવનાર ગ્રંથ. જે ગ્રંથમાં માક્ષરૂપી કળ લખ્સું નથી તાે તે હરાશાનું પુસ્તક છે. તે સાંભળવાથી ખરાબ આશાનાજ વધારા થશે. જ્ઞાનીઓને તાે જ્ઞાનજ જોઇયે. ભજન કરનારાઓને ભજન જોઈએ, આરાધન કરનારાઓને આરાધનનું

#### ( 30 )

ગ્રાન જોઇચે. પરમાર્થ સાધન વિના જે જે કંઇ સાંભળે છે તે શ્રવણ નથી. જેમાં આત્મજ્ઞાન નથી તે શ્રવણ નથી, તે તમાસાે છે માટે મુખ્યતાએ **પરમાર્થના ગ્રંથ સાંભ**ળવા, તે વગર અનેક વિષયામાં ગુંચાવું પડશે અને બ્રાન્તિના ખાડાએામાં પડવું પડશે. જીવતાે છતાં સાર્થક કર્શું નહિ અને આસુષ્ય વહી ગસું તેને તેા વાવ્યા વિના અનાજ ન ઉગે તેવું થાય છે. જ્ઞાની છે તેવું શરીર જંગલમાં રમશાનમાં અ**થ**વા ગમે ત્યાં પડે તે**ા તેને** દરકાર નથી. જે જ્ઞાનીએ ાને શરણો જાય તે જ્ઞાની અને છે; અને બીજા લાેકાેના ઉપયાગમાં આવે છે. પરમાર્થના જન્મ સદ્ગુરના સેવનવડે થાય છે. અને સદ્દગુરૂના સેવનથી અકસ્માત્ સર્વ બાબતાનું સમાધાન થાય છે

# (39)

### કર્મ.

કર્મનું પ્રતિપાદન જ્ઞાનીએ ગ્રંથામાં કર્શું છે. તે કર્મ સ્પષ્ટ પ્રકારનું છે. ૧ જ્ઞાનાવરહ્યીય કર્મ. ૨ દર્શના વરહ્યીય કર્મ. ૩ વેદનીય કર્મ. ૪ માહનીય કર્મ. પ આશુષ્ય કર્મ. ૬ નામ કર્મ. હ ગાત્ર કર્મ. ૮ અંતરાય કર્મ.

૧ જ્ઞાનાવરહ્યીય કમેથી આતમાને વિષે પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનનું આવ્છાદન થાય છે. જ્ઞાનાવરહ્યીય કર્મના સર્વથા નાશ થવાથી કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી લાકાલાકમાં રહેલા સકળ પદાર્થનું યથાર્થ સ્વરૂપ ભાસે છે. કેવળજ્ઞાન કદિ નાશ પામતું નથી. કેવળ જ્ઞાન થયા બાદ સંસારમાં ભટકવાનું રહેતું નથી.

૨ દર્શનાવરણીચ કર્મના ક્ષયથી આત્માના સામાન્ય ઉપયાગ ઉત્પન્ન થાય છે, આત્માના વિશેષ ઉપયાગતું નામ જ્ઞાન છે અને સામાન્ય ઉપયાગતું નામ દર્શન છે.

૩ વેદનીય કમ<sup>°</sup> શાતા અશાતા રૂપ છે. પુ9યનાં

#### ( ३२ )

દળીયાં આત્માની સાથે લાગે છે. તેનું વેદવું તે શાતા જાણવી અને પાપનાં દળીયાં આત્માની સાથે લાગે છે તેનું ઉદયે ભાેગવવું તે અશાતા વેદનીય કર્મ જાણવું, જગતમાં કાેઇ અનેક પ્રકારના લાેગા લાેગવે છે, અને કાેઇ દુ:ખમાં દિવસ ગાળે છે. કેાઇ શરીરે સુખી રહે છે અને કેાઇને શરીરે ક્ષય, દમ, ખાંસી, ઉધરસ, ગડગ્રમડ, ભાગંદર, તાવ, પક્ષઘાત વિગેરે અનેક પ્રકારના રાગાનું ઉત્પન્ન થવું થાય છે. તેનું વેદવું તે અશાતાવેદનીય કર્મ જાણવું. પશ, પંખી, જળચર, મનુષ્યાેની દયા–ચાકરી કરવાથી પુરુષ ખંધાય છે. વળી તેમજ કાેઇ જીવને કાેઇ મારી નાંખે તેને બચાવવાથી તેમજ ભૂખ્યાને અન્ન આપવાથી તેમજ તરક્ષ્યાને પાણી પાવાથી તેમજ રાગથી પીડાતાને દવા આપવાથી તેમજ સુનિરાજને આહાર વસ્ત્ર, પાત્ર રહેવાનું સ્થાન આપવાથી સર્વ કરતાં અનંતગણું વિશેષ પુષ્ટ્ય ચાય છે, વળી તેમજ સાધ્વીને પણ આહાર, વસ્ત્ર,

# ( 33 )

પાત્ર, વસતિ આપવાથી વિશેષ પુષ્ય બંધાય છે. તેમજ ખાેડાં ઢારાંની સાર સંભાળ લેવાથી પુષ્ય બંધાય છે, સાધુ સાધ્વી પ્રમુખને અનેક પ્રકારનાં બંધા-પુસ્તકા લખાવી આપવાથી પુષ્યબંધ થાય છે. વળી તેમજ માબાપ વિનાનાં છેાકરાંને વિદ્યાદાન આપવાથી પુષ્યબંધ થાય છે. વળી તેમાં યાદ રાખવું કે જો તે કાર્યંકરે પણુ ભાવના સારી રહેવી જોઇએ. ધર્મનાં કાર્યં કરીને એમ ચિંતવે છે કે અરે! મેં નકામા રૂપૈયા વા મહેનત કરી. મનમાં પશ્ચાત્તાપ કરે તા પુષ્યબંધ અરાબર થતા નથી. મનાબળ એક સરખું રહેવું જોઇએ. તે ઉપર એક દષ્ટાંત નીચે મુજબ જાણવું —

એક ગ્રહસ્થશેડને ઘેર એક સુનિરાજ ભાજન પાણી વહારવા પધાર્થા, ત્યારે શેઠને મનમાં ખૂબસાવ ઉત્પન્ન થયેા. તે સુનિરાજને વાઢીથી ઘી ( ઘૃત ) વહારાવવા લાગ્યા. વહારાવતાં સુનિરાજના પાત્રમાં ઘીની ધારા અખંડ પડવા લાગી, સુનિરાજે

З

### ( 38 )

તેના સારા ભાવ જોઇ પાત્રું લેઇ લીધું નહિ. મનમાં એમ વિચાર્યું કે જો હું પાત્રું લેઇ લઇશ તાે આ શેઠના પરિણામની ધારા તુટી જશે, એમ ધારી ઘીનો **ધારા પાત્રમાં પડવા દીધી. થેાડીવા**રમાં પાત્ર લરાઇ ગયું. શેઠે પાત્રમાં ખૂબ ઘી પડેલું જોઇ વિચાર્શું કે–અરે આટલું ઘી સાધુના પાત્રમાં પડેલું છે તેને સાધુ શું કરશે ? અરે આતાે લાેભી જેવા જણાય છે, એમ તેના મનના વિચાર મુનીશ્વરૈ જાણ્યાે એટલે તુરત સુનિરાજે ઘી વહાેરવાનું બંધ કર્યું, અને રોઠને કહ્યું કે હવે બસ થયું. રોઠે કહ્યું કેમ ગુરૂજ ! ત્યારે મુનિરાજે કહ્યું તારા પરિણામની ધારા સારી હતી તે તટી એટલે મેં પાત્ર લેઇ લીઘું. મેં પાત્રું વિશેષ સમયસુધી રાખ્યું હતું તેનું કારણ એજ હતું કે તારી સારીપરિણામની ધારા તટી ના જાય. શેઠે સર્વવાત કબૂલ કરી અને કહ્યું કે-હે ગુરૂછ ! હવે કરીથી વહારાવું. ત્યારે શુરૂએ કહ્યું કે હવે કંઇ તેવી પરિણામની ધારા થાય નહીં, અને મારે કંઇ વહેારવાના હવે ખપ નથી.

## ( ३५ )

કુક્ત વિશેષ ઘી લીધું તે પણ તને ફાયદાે જાણી લીધું છે એમ ક**હી** મુનીશ્વર ચાલતા થયા. **મા દ**ષ્ટાંત ઉપરથી સાર લેવાના કે કાઇ વખત પુ**વ્યનાં** કાર્ય કરતાં આપણે સામા ધણી ઉપર વહેમ લાવીયે છીએ, પરન્તુ જેવી પરિણામની ધારા તેવું કળ થાય છે. અન્ય કાેઇ મહાત્મા સત્યાત્ર હાેય અને તેમના ભાષી જો આપણે ગેરવર્તા છુંકથી વર્તી એ, અને તે કદાપિ આપણા ઘેર આવ્યા ત્યારે મનમાં એમ ચિંતવ્યું કે આ તાે મહાત્મા ઠીક નથી, પણ વહાેરાવ્યા વિના છટકા નથી એમ ધારી વહારાવે તાે તેને પુષ્યના ખંધ, પરિશામ વિના શી રીતે ચથાયાગ્ય થઇ શકે ? જેમ મંત્ર જે છે તે શ્રદ્ધા ( આસ્તા ) તથા શુરૂ ગમ વિધિ વિના બરાબર કળ આપી શકતા નથી, તેમ દરેક પુષ્યનાં કાર્ય સારા પરિણામ વિના ફળ માપી શકતાં નથી. કેટલાક તાે કીર્તિના ભિખારી કે જે પાતે જે જે સારાં કાર્ય કર્યાં હાેય છે, તે તે બીજા આગાની આગળ બડાઇથી કહી અતાવે છે. તે અડાઇ હાંક-વામાં સાર એ રહ્યો હાય છે કે મારી સર્વ લોકા

# ( 35 )

કીર્તિ કરે; અને સર્વ લાેકામાં-નાત જાતમાં માેટા કહેવાઉં. આમ વિચાર મનમાં લાવ્યાથી બરાબર પુષ્ય બાંધી શકતા નથી. જેમ ઘઉં જવ ઉગીને માટા થયા હાેય, અને પાકવાની તૈયારીમાં હાેય, એટલામાં ને જખરું હિમ પડે તેા ઘઉં જવ અળી નાય છે: અને બરાબર પાક થતાે નથી, તેમ પુષ્ટ્યના કાર્યમાં પણ સમજવું. શ્રી ઝાષભદેવ સ્વામીએ પૂર્વ ભવમાં ફક્ત સાધુને ઉત્તમ ભાવથી ઘી વહેારાવરાથી તીર્થકર ગાત્ર બાંધ્યું. અહેા તેમના કેવા પરિણામ ! પરિણામે 81 B <sup>ચ</sup>ે વાત ખરી છે, શ્રી શાંતિના**થ**ના **છવે પૂર્વભવમાં છવદયાની ટેકથી** ઉત્તમ ભાવનાએ ચઢતાં તીર્થકર પદવી ખાંધી, કાેઇએ વૈયા-વચ્ચ કરવારૂપ સારાપરિણામથી તીર્થકર નામ ઉ પાજ્ર્યું. જીુએા દર્ષાત—જેમ સંપ્રતિરાજાના છવે પૂર્વભવમાં ભિક્ષુક મટી સાધુ થતાં મરતી વખતે ઉત્તમ ભાવના ભાવી તેથી તે મરી કુણાલરાજાને ત્યાં સંપ્રતિ તરીકે ઉત્પન્ન થયેા, આપણી પાસે અનેક शक्तिय्ये। छे पश तेने जाखता नथी, तेमक जाग्रीने

## ( 39 )

કેમ વાપરવી તેની રીત જાણતા નથી તેથી માનવ **લવમાં મળેલી શક્તિયા, આ**સુષ્ય ખૂટતાં પાછી પર ભવમાં મળતી નથી. તમે વિચાર કરા કે કુમારપાળ રાજાના જીવે પૂર્વભાવમાં શું માઠું ધર્મ કેમે કર્શું કુતું ? કથા કાેષ નામનાે ગ્રંથ જાતાં માલુમ પડે છે કે કુમારપાળે સત્ય ભાવનાથી અને ચાખા દિલથી પરમેશ્વરની કલથી પૂજા કરી અને એવું પુરુષ સંપાદન કર્યું કે કુમારપાળરાજા તરીકે ઉત્પન્ન થયા. દુનિયામાં જે પ્રાહ્મીઓ સુખને ભાગવતા જણાય છે તે સર્વ પૂર્વ ભવનાં પુરુષ જાણવાં. સારી વા નઠારી ક્રિયાએો નિષ્ફળ જ<mark>તી નથી</mark> માટે દરેક મતુષ્યે મન, વચન અને કાયાથી સારી ક્રિયાએો કરવી. ના કરે તેને કેાઇ પકડી આંધતું નથી. કહેનાર કહી જાણે છે પણ વર્તવું પાતાના હાથમાં છે; વાંચનાર તાે ઘણા છે. પણ તેનેા અર્થ ગ્રહણ કરનાર થાેડા છે, મનના જેટલા ખાટા ભાવથી ચિંતવન થાય છે તેટલું પાપ-કર્મ બંધાય છે, કાે ઇનું બુરૂં મનથી ચિંતવીએ અને તે માણુસનું બુરૂં ના થાય તેા પણ બુરૂં ચિંતવનારને

#### ( 32 )

કર્મના બંધ થાય છે. કાેઇને સુખનાં સાધના આપણે આપીએ છીએ તાે તેથી વિશેષ સુખના ભાગીદાર આ-પ**ણે** પરલવમાં બનીએ છીએ, ''યાદ્રશી મતિ: તા દશી ગતિ:" જેવી મતિ તેવી ગતિ થાય છે, કહેવત છે કે "જ્યારે ઘેા મરનારી થાય ત્યારે વાઘરી વાડે ભાય " આ પણં જયારે નઠારૂં થવાનું હાય છે, ત્યારે એક-દમ સારા વિચારા પણ કરી જાય છે. સંતાની શિખામ **છે**। પણ ઝેર જેવી લાગે છે અને તેની વર્તણુક કુરી જાય છે. સારં થવાનું હાેય તેો ખુદ્ધ પણ સારી થાય છે. અને ધર્મની આસ્થા થાય છે. અને ઉત્તમ પુરૂષોના માગે<sup>ડ</sup> ચાલવાનું થાય છે, અને ઉદ્યોગ અને સંપ તથા ધર્મની બુદ્ધિ થાય છે. કેાઇ ગરીબના છાકરા હતાે તે દુઃખમાં દિવસ ગાળતાે હતા. એક દિવસ <mark>તેના મનમાં વિચાર થયે</mark>ા કે આ **દુનિયામાં** કેટલાક લાેકા મનગમતાં ભાજન કરે છે, સંદર સાંચા પરશે છે, લાખાે કરાેડા રૂપીયાના માલીક અને છે અને સુખમાં દિવસ ગાળે છે. પાછી માગતાં તેમને દ્રધ આવીને મળે છે અને મને તાે પૂરેપૂરું ખાવાનું પણ

### ( 3¢ )

મળતું નથી. સુકા રાટલાના પણ સાંસા થાય છે. શરીર ઉપર વસ્ત્ર પણ પૂરતું પહેરવા નથી, હવે હું કંઇ સારૂં કામ કરૂં તા પુજ્ય થાય અને તેથી સુખી થાઉં એમ વિચારી વગડામાં ગયેા. ત્યાં એક હ્ર<mark>ર</mark>ણિના ખ<sup>ર</sup>ચાંની પાછળ કુલરૂં દોડશું અને હરિણીનું બ<sup>ર</sup>સું નાસીને પેલા ભીખારીના સામું આવ્યું. આ ભીખારીને દયા ઉત્પન્ન થઇ અને તેને એકદમ ઝાલી લીધું અને આશ્વાસના આપી. એટલામાં બચ્ચાના વિચાેગથી દુખી થએલી એવી હરિણી તેની શાેધ કરતી ત્યાં આવી, ત્યારે ભીખારીએ પ્રેમપૂર્વક બચ્ચા ઉપર હાથ કેરવી કહ્યું કે મારા બ્હાલા બચ્ચા ! તારાે હું શું ઉપ-કાર કરૂં, તને શું ખાવા આપું, તને શાંતિ શી રોતે આપું. એમ દયાના પ્રેમભાવથી રડી પડ્યો અને તેને બે ચાર બચ્ચીએા કરી તેની મા આગળ છેાડી મૂક્યું. તેની મા જાણે નવા અવતાર પામી ના હાય એમ ખુશી થવા લાગી, અને અચ્ચું પણ ખૂબ આનંદ પામ્સું. અચ્ચાની માએ આકાશ સામું મુખ કરી આ ભીખારીને ખરા જીગરથી આશિષ આપી. હવે

## ( ४० )

પેલાે ભીખારી ત્યાંથી આગળ ચાલ્યાે તાે એક નાના ઝાડ ઉપર બેઠેલાં પંખીઓને પારધીઓએ પકડ્યાં હતાં તે ચુક્તિથી છેાડાવ્યાં. પંખીએાએ આ ભીખા રીને ખૂબ આશિષ આપી. ભીખારી પણ હરખવા લાગ્યા અને મનમાં ચિંતવવા લાગ્યા કે મેં દુનિ-યામાં જન્મીને આટલું ધર્મનું કામ કર્શું, વળી તે ભીખારી આગળ ચાલ્યો, ચાલતાં ચાલતાં એક સરા-વર પાસે ઝાડની નીચે એક માેલીના હાર પડેલા હતા એટલે તેણે તે કીઠા. તેણે મનમાં વિચાર કર્યો કે-આ માતીના હાર મારા નથી. કાેણ જાણે કાેના હશે ? ચાલ ગમે તેમ હાય પણ આ નગરીના રાજાના પાસે લઇ જાઉં અને ખરી હકીકત કહું-તા જેના હશે તેને રાજા સાંપી દેશે તેા મને પુષ્ય થશે, એમ વિચારી તે નગરીના રાજાની પાસે હાર લઇ ગયે. રાજાને ત્યાં શું અન્યું કે-રાજાના પુત્ર વગડામાં કરવા નીકળ્યા હતા, તે એજ સરાવરની પાસે ઝાડ તળે શ્રમથી સૂઇ રહ્યો હતા. તે ત્યાં હાર વિસરી ગયાે હતા. ભીખારીની પાસેથી રાજાએ હાર લીધા.

( 82 )

એવામાં રાજાના પુત્ર આવ્યા. જેણે પાતાના હાર એોળખ્યેા. અને સર્વહકીકત કહી. રાજા ખુશી થયેા. ઋને ભીખારીને કહ્યું કે હું તારા ઉપર પ્રસ**ન્ન થ**યેા છું માટે તારે જે માગવું હાેય તે માગ. ત્યારે ભીખારીએ વિચાર કીધા કે હું શું માગું ? મારૂં પુરુષ હશે તેા સવ ભાવી મળશે. માચાથી મળશે તે કથાંસધી રહેશે ? એમ વિચારી રાજાને કહ્યું કે–સાહેબ મને પુષ્ય થાય તે રસ્તે લગાડા. એ સિવાય મારે કર્શ નેઇત નથી. રાજાએ આ ભિખારીની નિસ્પૃ-હતા જોઇ તેને એક સારૂંઘર રહેવા આપ્યું અને તેને ખાવાના બંદાબસ્ત કરી આપ્યા. ભિખારી મનમાં સમજવા લાગ્યાે કે—પેલા હરિણના બચ્ચાંને અચાવ્યું, તેનું આ કળ થયું. અહેા આપણે જેવું વાવીએ તેવું લગ્નીયે એ ખરી વાત છે. જેવી કરણી **તેવી પાર ઉતરણી**–આ નાની સરખી શિખામણ સવ<sup>્</sup> શાસ્ત્રના સાર છે. એરંડા વાવીને એમ આશા રાખીએ કે--હવે કેરીએા ખાઇશાં, તેા એ આશા જેમ નિરર્થંક છે તેમ વિષ ભક્ષણ કર્યાથી જીવવાની આશા

#### ( ४२ )

રાખવી વ્યર્થ છે, તેમ ખાટાં કર્મ કરીને સારાં કૂળની ⊎<sup>≞</sup>છા રાખવી તે પણ ખેાટી છે. એક નાનું સરખું **દ્વ**ષ્ટાંત સમજવાને માટે કહું છું કે:—કપાસનું બીજ હાય તેને લાક્ષા રંગની ભાવના દેઇ વાવીએ તા તે કપાસથી ઉત્પન્ન થનાર ઝીંડવામાં જે રૂ થશે તે લાલ રંગનું થશે. કહેા લાક્ષા રંગની ભાવના રૂમાં કેવી રીતે ગઇ ? તે સૂક્ષ્મખુહિ વિના સમજાતું નથી. તેમજ આ ભવમાં જે કર્મ કરવાં પડે છેતેના વિપાકા પરભાવમાં ભાગવવા પડે છે. સારાં નરસાં જે જે કર્મ કરીએ છીએ તેનું કળ ભાગવવું પડે છે, તે મૂઢ પુરુષથી સમજાત નથી. પણ સારી બુદ્ધિવાળા પુરૂષા તુરત સમજી શકે છે. સર્વ મનુષ્યે સ્થાના સ્વરૂપને સમજી શકે છે, કિંતુ ધુવડ સમજી શકતાે નથી, તેમાં તેનાં ચક્ષના વિકાર એજ સુખ્ય કારણ છે. મૂઢ તથા સુજ્ઞ પુરૂષોને સારાં અગર નઠારાં કર્મી અવશ્ય ભાેગ-વવાં પડે છે. એમ જ્ઞાની સમજીને પાપકર્મથી કરરહે છે. એક પેટના પાષણ માટે હિંસા કરીએ, અસત્ય બાે-લીએ, ચારી કરીએ તેનું ફળ કંઇ લાેગગ્યા વિના છૂટકાે

## ( 83 )

નથી. માટે મતુષ્ય જન્મ પામી સારાં કર્મ કરવાં કે જેથી પરભવમાં દુ:ખ ભાગવવાં પડે નહીં. હું ભિખારી તરીકે ઉત્પન્ન થયેા છું, પણ ભિખારીપણું ટાળવાની શક્તિ મારી પાસે માૈજીદ છે. કારણ કે જેની પાસે ધન નથી, તાે પણ જન્મની સાથે લાવેલું ધન હયાત છે, તે એ છે કે— એક મનરૂપ ધન, બીજીં વચનરૂપ ધન, અને ત્રીજાં કાચારૂપ ધન, પ્રથમ મનથી સર્વ જીવાતું શુભ વાંછવું; મન એક ઘાેડા સમાન છે. વળી મન મરકટ સમાન છે, તેને વશ રાખવું, મનથી થતા અનેક પ્રકારના દાેષા થવા દેવા નહીં. વળી વચનથી કાઇની લાગણી દુ:ખાય એવું વચન બાેલવુ નહીં. તેમજ વાણી સારા માગે વાપરવી. પ્રભુનું નામ વાણીથી ખાલવું, કાેઇને સારા ઉપદેશ આપવા. કાયાથી બીજા જીવેાનું ખુરૂં થાય એવું કામ કરવું નહીં, પરના ઉપકારાર્થે કાચાને પ્રવર્તાવવી એમ ત્રણ પ્રકારનું ધન જેની પાસે છે, તે કદાપિ ભીખારી કહેવાય નહીં અને દુનિયાના વ્યવહારમાં લાેકા તેને ભીખારી કહે તેથી તેનું કંઇ ન્યૂન થતું નથી.

## ( 88 )

દુનિયામાં ભીખારી લાેકા પ્રતિ ગહસ્થ વગે ધિક્કારની નજરથી બુવે છે, પણ તે સમજતા નથી કે ભીખારી લાેકા તવંગરના ઘેર માગવા જાય છે તે પાતાના માટે નહીં પણ તવંગરના માટે જાય છે. કારણ કે ભીખારીએ। તવ**ંગરને એમ** કહે છે કે–હે તવંગરાે ! તમે પૂર્વભવની કમાણીથી સારી રીતે **લાેજન કરા છા, માજ શા**ખ મારા છા, પણ આવતા ભવે આવાને આવા પૈસાદાર સુખી રહેવું હાય તા અમારી ગરીબ સ્થિતિ ઉપર નજર કરેય, અમારી પાસે પૂરતાં વસ્ત્ર નથી, ખાવાને અન્ન નથી, લુખું પાખું અન્ન ખાઈ છંદગી ગુજારીએ છીએ. તમને પુષ્ય કરાવવા માટે અમા તમારે ઘેર આવ્યા છીએ, માટે અમા કદ્દીએ છીએ કે–આપજો બાપછ. ત્યારે તમાે ધક્કા મારીને કાઢી મૂકેા છેા તે અમને કાઢી મૂકતા નથી, પણ તમા તમારા પુષ્યને કાઢી મૂકે છેા, જેવા અમ-ને કાઢા છેા તેવા પરભવમાં લાેકા તમને કાઢી મૂકશે. અમારી તરક તમને દયા આવતી નથી તેથી અમને હરકત નથી. કિંતુ પરભવમાં તમારી ઉપર

## (४५)

કાઇને દયા આવશે નહિ, અમા અમારા પેટની દયાને માટે આવીએ છીએ એટલું સમજવાનું નથી. કિંત તમારા પેટની દયા પણ અમારા લેગી કરવા આવીએ છીએ. તે તમારાથી સમજાતું નથી. કેાઇ લક્ષ્મી સાથે લેઇ ગયાે નથી અને કાેઇ લક્ષ્મી સાથે લેઇ જનાર નથી, પુષ્ટયવડે લક્ષ્મી પ્રાપ્ત થાય છે તેને સારા માગે વાપરી નહીં, તેા પરભવમાં લક્ષ્મી વિના નિર્ધન થવું પડશે, અને અમારી પેઠે ભીખ માગવી પડશે. પેટ ભરવું પશ્ચ સુશ્કેલ થઇ પડશે. જીઓ તાે ખરા; કેટલાક જીવેા કેાઇ રાજાને ત્યાં જન્મે છે અને કેાઇ ખીચારા ભીખારીને ત્યાં જન્મે છે. તેનું કારણ સાશં કર્મ અને નઠારાં કર્મ જાણવાં. કર્મની કેવી વિચિત્ર દશા છે. ઘડીમાં કર્મ રાજા બનાવે છે અને ઘડીમાં રંક બનાવે છે. આ પ્રમાણે ભીખારી વિચારવા લાગ્યાે અને રાજાએ આપેલા ઘરમાં રહેવા લાગ્યા. પાેતે જેટલું અન ખાતાે તેમાંથી ચાથા ભાગ ગરીબાને આપતા. ગરીબ, દુ:ખી, રાગી, જાનવરાની માવજત કરતા. વળી ભીખારી લાેકાના છાકરાઓને

### ( 85 )

અનેક તરેહનાં ધંધા શીખવતાે. વળી રાેગી ભીખારીની દવા પાેતાની ગાંઠના પૈસાથી કરતાે હતાે.

એક દિવસ ગામની બહાર એક જ્ઞાની સુનીશ્વર પધાર્યા. તેમને વદન કરવા શ્રદ્ધાળુ મનુષ્યાનાં ટાેળે ટાેળાં જતાં હતાં ત્યારે આ ભીખારી પછુ–તે જ્ઞાની શુરૂનાં દર્શન કરવા ગયા. શુરૂને દેખી ત્રણુ પ્રદક્ષિણુ દેઇ યાેગ્ય સ્થળે બેઠા. શુરૂએ દર્શન કરવા આવેલા શ્રદ્ધાળુ જનાની આગળ નીચે પ્રમાણે ઉપદેશ કર્યા.

દે ભવ્યા !!! આ સંસાર છે તે જન્મ, જરા, મરાષુનાં દુ:ખથી ભરેલા છે, આ સંસારમાં જીવા અનાદિકાળના છે. તે જીવાના અનાવનાર કાઇ નથી. દરેક જીવાને અનાદિકાળથી કર્મ લાગેલાંજ છે. અનાદિ એટલે આદિ નહિ તે, જીવ અજ્ઞાન દશાથી ચારાશી લાખજીવયાનિમાં પરિભ્રમણ કરે છે. કાઇ પૃથ્વી તરીકે, કાઇ પાણી, વાયુ, વનસ્પતિ, અગ્નિ, કીડા, મંકાેડા, લીંછી, ભમરા, ભમરીઓ, મચ્છ, મગર, પાપટ, મેનાં, કછ્તર, બાજ, ડુક્કર, કુકડા તરીકે

## ( ୪७ )

ઉત્પન્ન થાય છે. એમ દરેક ચાેનિમાં પરિભ્રમણ કરતાં કેાઇ મહાપુષ્ટથથી મનુષ્યાના અવતાર આવે છે. મનુષ્યના અવતારમાં કાેઇ રાજા તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે. કાેઇ રંક તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે, કાેઇ બહેરા **હા**ય છે; કેાઇ પાંગળા **થાય** છે, કેાઇ સ્ત્રી તરીકે ઉ ત્પન થાય છે. કાેઇ પુરૂષ તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે, કેાઇ રાગી થાય છે. કાઇ ભાેગી થાય છે. આ સંસારમાં માતા તે કાેઇ વખત પાતાની સ્ત્રો તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે; અને પાતાની સ્ત્રી તે કાેઇ વખત પાતાની માતા થાય છે. પિતા તે કાેઈ વખત પુત્ર તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે, અને પુત્ર તે પિતા તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે. પાતાની બેન કેાઇ ભવમાં સ્ત્રી તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે. પાેતાના મિત્ર, કાેઇ ભવમાં પાેતાની સ્ત્રી તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે. વળી કાેઇ વખત આ છવ ઘરનાે માલીક છતાં મરીને પાતાને ઘેર કુતરા તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે, અને જ્યારે પૂર્વ ભવના અભ્યાસથી ઘરમાં પેસે છે, ત્યારે પાતાનાજ દીકરા લાકડીઓ મારી કાઢી મૂકે છે. વળી કાેઇ વખત મનુષ્ય મરીને પાતાના

## ( ४८ )

ઘેર અળદ તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યારે પાતાનાજ દીકરા તેને હળ ખેડવાના કામમાં દેારે છે. વળી કાેઇ વખત મનુષ્ય મરીને પાતાના ઘરમાં સાપ તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યારે પાતાના પુત્રા તેને સાથસામાં પકડી ગામ બહાર મૂકી આવે છે. સાપના ભવમાં તે કેાઇને વહાલાે લાગતાે નથી. સંસારનું સગપથ કેવું છે. તે જ્ઞાનીઓ યથાર્થ જાણી રહ્યા છે. આ જવે દરેક જીવાની સાથે અનંતીવાર સગપણ કર્યાં. અનેક પ્રકારના અવતાર ધારણ કરીને આ જીવ, સર્વ જગ્યાએ ઉત્પન્ન થયેા. લાકાકાશના જેટલા પ્રદેશ છે, તે પ્રતિ પ્રદેશે આ જીવ અન તીવાર ઉત્પન્ન થયા, અને મયા. એમ દેવતા, મનુષ્ય, તિર્યંચ અને નારકી એ ચાર ગતિમાં અનંતી અનંતીવાર છવ ભટકયા. આદુ, લસણ, ડુંગળી, શકરીઓ, બટાટા તરીકે પણુ આ જીવ ઉત્પન્ન થયેા. મનુષ્યે৷ જેમ બટાટા વગેરેનું શાક કરીને ખાય છે. તેમ ઘણા જવાએ બટાટા, શ-કરીઓ તરીકે ઉત્પન્ન થનાર છવાતું ભક્ષણ કર્સું. એમ આ સંસારની સ્થિતિ છે. સંસારતું સ્વરૂપ

#### ( 농은 )

વિચિત્ર છે. કર્મના ચાંગે સંસારમાં અનેક પ્રકારના અવતારા ધારલ કરવા પડે છે. કર્મના ચાેગે ઉચ્ચ દશા પામીને નીચ કૃત્ય કરે તાે નીચ અવતાર ધારણ કરવા પડે છે. પૈસાદાર ભાેગી થઇને જે મનુષ્યેા, ધર્મ કૂત્ય વીસરી જાય છે, તે પશ્ચાત્તાપ પામે છે. જે લાેકાે શાતા વેદનીયના ચાેગે સુખપામી દુ:ખ વીસરી જાય છે તે ધર્મના ઉપર ધ્યાન આપી શકતા નથી. દુ:ખમાં પ્રભુને ભજવાનું મન થાય છે; તેમજ સારા વિચારાે ઉત્પન્ન થાય છે. ગરીબ અવસ્થા થાય ત્યારે ગરીઅ એમ ચિંતવે છે કે-- જો હું પૈસાદાર થાઉં તાે હવે સર્વ લાેકાને સુખી કરૂં, અને પુરુષના કામમાં પૈસા વાપરૂં, પણ આવા વિચારા સુખ પા-મતાં ટળી જાય છે. લક્ષ્મી ઉપર મમતા આવે છે. અને લક્ષ્મી વધારવાનું મન થાય છે.--કહ્યું છે કે -

#### દુહા.

પૈસાે મારાે પરમેશ્વર, ને બાયડી મારાે ગુરૂ, છૈયાં છાેકરાં સાધુ સાધવી, બીજાને શું કરૂં ? ૧

## ( ५० )

પૈસાે પરમેશ્વરરૂપ જેને છે, અને ગુરૂની આજ્ઞા કરતાં સ્ત્રીની આજ્ઞા જે શુરૂ સમાન પાળે છે. સ્વાર્થી અની છેાકરાંને સાધુ સાધ્વી તરીકે જે માને છે. તે મનુષ્ય કદી ધર્મ પાળી શકતાે નથી. અને તેનાથી ઉપકારનાં કામા થઇ શકતાં નથી, ''વળી તે ચમડી તરે પણ દમડી ન છુટે " એવી ગતિ આચરે છે. શરીર કરતાં પણ પૈસાને વધારે વ્હાલા ગણે છે. પણ મંતે ધન સાથે લઇ જતાે નથી; અને ખાદે ઉંદર અને <mark>લે</mark>ાગવે ભારંગ–એ ન્યાયને અનુસરી તેના કમાયેલા પૈસા બીજા લાગવે છે; અને પાતે ખાલી હાથે પર-ભવમાં જાય છે. ત્યાં પણ ખાલી હાથ જવાથી ખા-લીને ખાલી રહે છે. કારણ કે-ધર્મ ત્યાં શર્મ, અલબત્ત ધર્મ વિના સુખ થતું નથી. આ ભવમાં અને પરભવમાં પણ ધર્મથીજ સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે." ઉપર પ્રમાશે સુનીશ્વરે ધર્મ આખ્યાન કર્યા બાદ સેવક વર્ગ વંદન કરી પાતાના ઘર પ્રતિ ગમન કરવા લાગ્યા.

ત્યારબાદ ભિખારીએ ગુરૂ મહારાજને બે

#### 

ઢાથ બેડી વંદન કરી પછ્યું, હે દીનનાથ ! કરૂણુા સાગર ! દયામૂર્તિ પ્રભુ ! હું ભીખારી છું, મને ધર્મ કરવાની ઇચ્છા છે. માટે કૃપા કરી મારાથી બની શકે તેવું ધર્મ કરવાનું બતાવશા. હે જગદ્ગુરૂ સુનીશ્વર, આપના વિના અન્ય કાેઇ મને સત્ય પંથ દેખાડનાર નથી.

ઞ્મા પ્રમાણે વિનય શુક્ત ભિક્ષુકનાં વચનેા સાંભળી સુનીશ્વર, કરૂણા દષ્ટિથી તેને ઉપદેશ કરવા લાગ્યા.

સુનિરાજનાે ઉપદેશ.

હે ભવ્યપ્રિય ! આ જગત્ને જ્ઞાની પુરૂષે અસાર કહે છે, અસાર એટલે જેમાં તાત્વિક ખુદ્ધિથી કંઇ સાર નથી એવા સંસાર છે. હે ભવ્ય ! સંસારમાં ચાર પ્રકારની ગતિ છે. દેવ, મનુષ્ય, તિર્ય ચ અને નારકી, આ ચાર ગતિમાં કાઇ સ્થાનમાં સત્ય સુખ નથી. સુખની પાછળ દુ:ખ છે. સત્ય સુખ નથી, સત્ય સુખ તા તેજ જાણવું કે જે સુખ પ્રાપ્ત થયા પછી કદાપિનાશ

#### ( ५२ )

પામે નહીં. ચારે ગતિમાં એવું સુખ નથી માટે સત્ય સુખની પ્રાપ્તિ માટે સત્સંગતિની જરૂર છે. સદ્ગુરૂઐાની કપાથી સત્ય સુખની ઐાળખાણ થાય છે, અને તે સદુલમે પ્રાપ્ત પણ થઇ શકે છે. સંસારમાં દરેક પ્રાણીયા સુખને ઇચ્છે છે. પણ સુખ કયાં છે ? તે સુખ શાથી મળે ? તે કાઇ વિસ્લાજ બહાતા હશે. કાઇ પ્રાહ્ી ખાવાપીવામાં સુખ માને છે, કાેઇ સી સંગતે સુખ માને છે. કાઇ માનથી સુખ માને છે, ત્યારે કાઇ રાજ્ય-થી, કેાઇ લક્ષ્મીથી, કેાઇ પુત્રથી, એમ સાૈ જીવ પાત પાતાની બુદ્ધિ પ્રમાણે સુખને કલ્પી તે મેળવવા પ્રયત્ન કરે છે, પણ જ્યારે સુખની પ્રાપ્તિ થતી નથી ત્યારે અંતે પશ્ચાત્તાપ પામે છે, જે પ્રાણીને કાેઇ પણ જાતની ઉપાધિ નથી-આધિ નથી-તેમજ વ્યાધિ નથી. પરમાત્મસ્વરૂપમાં ચિત્ત પ્રેરાશું છે, રાગદ્વેષ મંદ્ર પડ્યા છે, તે પ્રાહ્યીને સાચા સુખનેા અનુભવ થાય છે. નિ∙ વૃત્તિ અવસ્થામાં સુખ સમાશું છે, સંસારની પ્રવૃત્તિ ે અવસ્થામાં સુખને બદલે દુ:ખજ સમાશું છે. જેનું મન સંકલ્પ વિકલ્પવાળું છે, તેને સુખ શું છે ? તે

## ( 43)

્રજ્ણાતું નથી, જે પુરૂષ હજારાે જીવાની લાગણી દ્ર:ખાવે છે, કરાેડા જવાના નાશ કરે છે, તેને પણ ખરૂં સુખ શું છે તેના અનુભવ થતાે નથી. પાતાના સ્વાર્થ માટે, પાપી પેટની પૂર્તિને માટે જે છવ અન્યનું બરૂ કરવામાં તત્પર છે તે પણ સુખ પામી શકતાે નથી. જેને સ્વપ્તા સમાન સંસારમાં સુખની આશા બંધાઇ છે તે પણ સુખનેા અધિકારી નથી, જેને સાધુ પુર**ં** ષાની સંગતિ ખાેટી લાગે છેતે પણસુખ પ્રાપ્ત કરવા અધિકારી નથી, જે પાતાની મતિ પ્રમાણે જેમ કાવે તેમ ચાલી ગુરૂના અને, સત્પુરૂષેાના વચનનેા અનાદર કરે છે તે પણ સખના આધકારી નથી. જેને આંખે દેખાતી વસ્તુઓમાંજ સુખની આશા બંધાઇ છે તે પણ સખના અધિકારી નથી, જે પ્રાણીને અન્યાયમાં પ્રીતિ છે તે સુખના અધિકારી નથી, પ્રત્યક્ષ સુખમાં જેની વિશ્વાસવૃત્તિ છે તે સત્ય સુખનેા અધિકારી નથી, અષ્ટ કર્મના નાશ કરી જે નિર્મલ થયા છે એવા સિદ્ધના જીવેા, અખંડ અનંત સુખના અધિકારી છે. સુક્રિત સુખ કેવળ આત્માનું સુખ છે, આત્મિક સુ-

## ( ४४ )

ખને પ્રાપ્ત કરવાના બે માર્ગ છે. પ્રથમ ચતિધર્મ ર શ્રાવક ધર્મ, પંચ મહાવત અને છઠું રાત્રિભાજન વિરમણ વત, એ છ વતના પાલન પૂર્વક ચાલવું એ યતિ ધર્મ જાણવા. યતિ ધર્મના પરિપાલનથી જ્ઞાના-વરણીયાદિક અષ્ટ કર્મના ક્ષચ થાય છે, એ બેમાંથી કાેઇ પણ માર્ગ અવલંખતાં પ્રથમ દેવ, ગુરૂ, ધર્મની શ્રદ્ધાની જરૂર છે. અષ્ટાદશદાેષ જેનાથી સર્વથા દ્વર **થયા છે એવા અને જ્ઞાના**તિશય, વચનાતિશય, પૂજા-તિશય, અપાયાપગમાતિશય એ ચાર અતિશય તથા અષ્ટમહાપ્રાતિહાર્થથી શાભાયમાન જીનેશ્વર વીતરાગ તેજ દેવ તરીકે **જા**ણવા, સર્વજ્ઞ કથિત જે યતિધર્મ **તેને** દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલાનુસારે આદરનાર તથા સમ્યકગધર્મી-પદેશક શરૂ જાણવા. ચારગતિ પરિભ્રમણ હેતુ, અજ્ઞાન રાગદ્વેષના ક્ષય કરી સંસાર સમુદ્રથી તારવાને વહાહ સમાનવીતરાગ કથિત સત્ય ધર્મ જાણવા. એ પ્રમાણે <mark>ત્રણુ</mark> તત્ત્વની શ્રદ્ધા રાખવી છન કથિત ષડ્દ્રવ્ય, તેના ગુણ પર્યાયનું જાણવું. તેથી સમ્યક શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થાય છે. ધર્મના સાધન સાર એ છે કે આત્મા તેજ

# ( ५५)

પરમાત્માસ્વરૂપે થાય. આ પ્રમાણે પરમાત્મપદ લક્ષ્ય વિચારી જે પુરૂષા ધર્મમાગે વહે છે, તે પુરૂષા સ્વલ્પ ભવમાં સુક્તિપદ પ્રાપ્ત કરે છે, સત્ય ધર્મની પ્રાપ્તિ સુશ્કેલ છે, ધર્મની ઉત્પત્તિ મૂળ દયાથી છે. માટે સર્વ જીવની દયા કરવી. એકે દ્રિયથી તે પંચે દિય પર્ય ત સર્વ જીવેા પાતાના આત્મા સમાન છે. જેવા પાતાના આત્મા પાતાને પ્રિય છે તેમ સર્વને પા-તાના આત્મા પ્રિય હાય છે. પાતાના શરીરે શસ્ત્રાદિક લાગતાં જેમ બહુ દુ:ખ થાય છે તેમ બીજા છવેાને શસ્ત્રાદિક લાગતાં બહુ દુ:ખ થાય છે, પાતાને કાેઇ મારવા આવે તાે જેમ ભય લાગે છે, તેમ બીજ છવને પણુ મારતાં બહુ ભય ઉત્પન્ન થાય છે, मरण समो-નત્થિમયં-મરહ્ય સમાન કાેઇ ભય નથી, અને જીવવા સમાન કેાઇ આશા નથી,માટે મરતા જીવને બચાવવેા, એના સમાન કાેઇ માટું દાન નથી. દાન પાંચ પ્રકારનાં છે. અભયદાન, સુપાત્રદાન, અનુક પાદાન, <sup>.</sup> ઉચિતદાન, અને કીર્તિદાન.

મરતા પ્રાણીઓને ખચાવવા તેને અભયદાન

## ( ५१)

કહે છે, સાધુ સાધ્વી વિગેરેને દાન આપવું તેને સુપાત્ર દાન કહે છે, ભૂખ્યા મનુષ્યોને તથા દયા કરવા લાયક પ્રાણીઓને દયા ખુદ્રિથી જે કંઈ આપવું તેને અનુકંપાદાન કહે છે, પાતાને ઘેર આવેલા પરાણા, બેન, સગાં વહાલાં તથા સંબંધીને ઉચિત અવસર જાણી આપવા લાયક જે આપવું તેને ઉચિતદાન કહે છે. ભાટ, યાચક, વા કાઇ પણુ કાર્યમાં મારી કીર્તિ થશે. લાકામાં મારા જશ વધશે એવી ખુદ્રિથી જે દાન કરવું તે કીર્તિદાન જાણવું. એ પંચદાનમાં અભય-દાન સર્વથી માટું છે, અભયદાન એ ધર્મનું મૂળ છે. વુળશીદાસ કહે છે કે:—

દયા ધર્મકા મૂલ હે, પાપ મૂલ અભિમાન તુળશી દયા ન છંડીએ, જબલગ ઘટમે પ્રાન.

(૧) દરેક પ્રાણીને મારતાં પ્રથમ પાતાને ખરેખર હુદયમાં અરેકાર વિગેરેની લાગણી ઉત્પન્ન થાય છે, દયાની લાગણી પ્રથમ સર્વ જીવને ઉત્પન્ન થાય છે. તેમ છતાં આપ**ણે** તેને દાખી દેઇ પ્રાણીના નાશ કરવા બુરી લાગણી વાળા થઇએ છીયે.

## ( ৫৬ )

પ્રથમ તરવારથી પૈસાને માટે કેાઇનું ગળું કાપવા પ્રયત્ન કરતાં પ્રથમતાે હુદય આંચકાે ખાય છે. હાથ એકદમ ઉપડતા નથી, એટલે સારી છુદ્ધિ બૂરૂં કામ કરતાં વારે છે છતાં તે છુદ્ધિને નહીં ગણુકારતાં નિષ્કુર બનતાં બૂરૂ કામ કરે છે. હિંસાની લાગણી થતાં પાતાના આત્માના હિંસક પાતેજ અને છે અને પરના હિંસક પણુ પાતે બને છે, કહ્યું છે કે:---

## श्लोक

#### यस्मात्सकषायःसन् हन्त्यात्मा प्रथममात्मनात्मानम् , पश्चात्त्जायेतनवा, हिंसाप्राख्यन्तरार्णातु.

આત્મા, કષાયાે વડે સુક્ત થયેા છતાે પાતે પાતાના ઘાત કરે છે. પશ્ચાત અન્ય જીવાની દિસા શાએા અગર ના થાએા પણ દિસક થઈ ગયાે. પાતાનું બૂરૂં કરનાર આત્મા પાતે છે. પાતાનું સારૂં કરનારા પણુ આત્મા પાતે છે. દરેક જીવાને ઉપકાર કરીએ, તેમને દુ:ખની વખતે સહાય કરીએ તાે શાતા વેદનીય કર્મ બંધાય છે, માટે દરેક જીવાને

### ( ٦૮ )

મરતાં બચાવવા, તેમની સારવાર કરવી, રાેગીઓના રાેગ દ્વર કરવા. અંધા, લુલા, અનાથ, ગરીબ જીવાને સહાય કરવી તેથી શાતાવેદનીકર્મ બંધાય છે માટે દરેક આત્માએ અહિંસામય દયા ધર્મનું સેવન કરવું, આ પ્રમાણે સુનિરાજ મહારાજ દેશના આપી માન રહ્યા ત્યારે તે ભિક્ષુકે સુનિરાજ પાસે દયામય ધર્મ અંગીકાર કર્યા, સુનિરાજે અન્યત્ર વિહાર કર્યા ભિક્ષુક પણ દયામય ધર્મનું આરાધન કરવા લાગ્યા. હવે પાતાના મૂળ સિદ્ધાંતનું વિવેચન કરીએ છીએ.

જે મનુષ્ય પરને પીડા કરે છે. અન્યાય માર્ગમાં પ્રીતિથી વર્ત છેતે અશાતાવેદનીય કર્મ ઉપાર્જન કરે છે, માટે કાેઇનું આપણે બૂંડું ચિંતવવું નહીં. તેમજ કાેઇનું ઘન તથા આહાર પડાવી લેવા નહીં, કાેઇને મારમારીને સતાવવા નહીં, દેવદ્રવ્ય, ગુરૂદ્રવ્ય અને ગ્રાનદ્રવ્યનું ભક્ષણુ કરવું નહીં, વિધાસ આપી વિધાસઘાત કરવા નહીં, પુષ્યથી ઉલટા માર્ગે ચાલે તા પાપકર્મ અંધાય છે. જીવની હિંસા કરવાથી, અસત્ય ખાલવાથી, ચારી કરવાથી,

#### ( ૫૯ )

વ્યભિચાર કર્મથી, પરિગ્રદ્ધથી, કોધથી, માનથી, માયાથી, લાભથી, રાગથી, દ્વેષથી, નિંદા ચાડી વિગેરેથી પાપ અંધાય છે. ભિક્ષુકપાશું, લૂલા, બહેરા, બાબડા, નિર્ધન અવસ્થા ઇત્યાદિ સવે પાપ કર્મનાં ક્ળ છે. શાતા વા અશાતાવેદનીય કર્મ બાંધતાં પ્રથમથીજ વિચાર કરવા બેઇએ, કર્મ બાંધ્યા બાદ ઉદયે આવે શાક સંતાપ કરવા તે નકામા છે. કાઇ રાજા બાદશાહ શેઠ વિગેરે થઇ સુખ ભાગવે છે તે પૂર્વ ભવમાં બાંધેલ શાતા વેદનીય કર્મનું ફળ છે. લૂલા, દરિદ્રી, અંધ વિગેરે થઇ જે જીવા દુ:ખ ભાગવે છે તે અશાતા વેદનીય કર્મનું ફળ છે.

ચાશું માહનીય કર્મ છે—કારૂની પેઠે જીવને પાતાના સ્વભાવથી ભૂલાવનાર માહનીય કર્મ છે, માહનીય કર્મના અઠ્ઠાવીશ ભેદ છે, તેનું વિશેષ સ્વરૂપ સૂત્રામાં છે, એ માહનીય કર્મ, સર્વ કર્મમાં પ્રધાન છે, રાગ દ્વેષને જીતવા એ કંઇ સહેલ વાત નથી. આઠાશમાં ઉડી શકનારા, સમુદ્રના તળીએ

### ( ६० )

**ક્રરનારા પુરૂષેાથી પ**ણુ રાગ દ્વેષ છતાતાં નથી. ક€ું છે કે:–

સગ દ્વેષ કે ત્યાગ **ભિન, મુ**ક્તિકા પદ નાહિં;

કાેટી કાેટી જપ તપ કરે, સંબે અકારજ થાઇ.

રાગ એ કંઇ એવી વસ્તુ નથી કે હાથમાં પકડી શકાય, રાગ કંઈ આંખે દેખાતા નથી. આખું જગત પ્રાય: રાગ દ્વેષથી ભરપૂર છે, ક્ષણમાં રાગ તા ક્ષણમાં દ્વેષ એમરાગદ્વેષની ઘટમાળ દરેક પ્રાણીઓના મનમાં વહેલી હાેય છે. રાગ દેષ થવાનું મુખ્ય કારણ તેા અજ્ઞાન છે. અજ્ઞાનપણાથી પર વસ્તુમાં પાતાપણાની પુદ્ધિ થાય છે, અને અજ્ઞાન પણાથી પરમાં દ્વેષ થાય છે. **ગ્યલબત્ત જ્ઞાનથી બે**તાં મા<u>લ</u>મ પડશે કે, જે જે વસ્તુઓ ચક્ષદ્વારા દેખાય છે તે સર્વ પુક્રગલ ની માયા છે. વર્ણ ગંધરસ અને સ્પર્શથી બનેલી દરેક વસ્તુઓ પાદ્રગલિક છે. કાેઇ લીલી દેખાય છે, કાઇ પીળી દેખાય છે, કાઈ લાંબી દેખાય છે. કાઈ પહાેળી દેખાય છે, કાેઇ વિચિત્ર આકારવાળી

# ( 59 )

દેખાય છે. ઘર, હાટ, મીલ, મહેલ, સાેનું, રૂપું, ત્રાંણ, હીરા, એ સર્વ પુદ્દગલની માયા છે. સ્ત્રી આદિનાં જેશરીર છેતે પણ પુદબલ છે. જે જે આંખથી દેખાય છે તે સર્વ અવસ્ય યુદગલ બાણવું. <sup>2</sup>એ પુદ્દગલરૂપી છે, તેા સડણ, પડણ, વિધ્વ સ**ન સ્વભાવ** વાણું છે. અને હું તાે જ્ઞાની આત્મા છું. પુદ્ગળથી ભિન્ન છું, પ્રદ્ગળ મારી બતિનું દ્રવ્ય નથી. અલખત્ત તે વિજાતીયદ્રવ્ય છે, હું આત્મા સર્વને જાણી શકું છું, સખને હું જાણું છું પુદ્દગળ જાણી શકતું નથી, પુદ્દગળ વિચિત્ર આકારરૂપે પરિણમે છે, અને હું તા આત્મા જેવા છું તેવાને તેવા છું. અનંત કાલ ગયાે પણ મારૂં સ્વરૂપ અદલાશું નહિ અને બદલાશે પણ નહીં, અખંડ છું એટલે આત્માને કેાઇ પૈદા કરનાર નથી, જ્ઞાન દર્શનચારિત્રમય હું છું, આહાર, વસ્ત્ર. શરીર એ સર્વ પૂદ્ગળ છે. આ જીવે કર્મના ચાગે અનંતીવાર શરીરા ધારણ કર્યા પણ અંતે સર્વ'ને ત્યાગ કર્યો, કાઇ શરીર પાતાનું થસું નથી, દરેક ભવનાં માતા પિતાએા, આ પુત્ર

#### ( इर )

કેટલાં થયાં હશે. તેની ગણના થવી પણ સુશ્કે**લ** છે. **માહના વશથી જીવ, પરવસ્તુને** પાતાની માને છે. પણ કાેઇ વસ્તુ પાતાની નથી તાે મારે કઇ વસ્ત ઉપર રાગ કરવા જોઇએ ? ધુમાડાના જેમ ખાચકા ભરાતા નથી તેમ આ પ્રત્યક્ષ દેખાતી પાદ્દગલિક વસ્ત પાતાની કઠી થનાર નથી, જીવ, પરવસ્તુમાં રાગ કરે છે તે કેવળ અજ્ઞાનથીજ કરે છે. આ ઉપર રાગ કરનાર પુરૂષે વિચારવું જેઇએ કે સ્તીતું પ્રત્યક્ષ દેખાત શરીર પુદ્રગળ છે અને પુદ્રગળ તેા જડ છે. તેમાં કંઇ સુખ નથી. કાેઈ કુતરૂં સ્મશાનમાં ગયું, ત્યાં હાડકું પડ્યું હતું તે કરડવા લાગ્યું. કરડતાં કરડતાં પાતાની દાઢથી છુંટતું લાેહી હાડકાં સાથે મિશ્રિત થયું **અને** તે ચાટતાં એમ વિચારે છે કે હું હાડકામાંથી લાહી સુસું છું, હાડકાંમાંથી લાેહી સુસનાર કુતરાની પેઠે કામી જીવ, સ્ત્રીના શરીરની સાથે સંચાેગ થતાં સુખ માને છે તે કેવળ ભ્રમ છે, જાૂઠી કલ્પના છે, માંસ, લેાહી, પરૂ, હાડકાં, વીર્ય, મૂત્ર, વિષ્ટાથી પરિપૂર્જા સ્ત્રીના શરીરમાં સુખની ણુદ્ધિ કેાણ ધારણ કરે ?

#### ( \$3)

સ્રીના શરીરથી સુખ થતું હાેય તાે મરેલી સ્રીના શ-રીરથી પણ સુખ થવું નેઇએ ? પણ તે તેા થતું નથી. માટે આ ઉપર કામ રાગ ધારણ કરવા તે કેવળ અજ્ઞાનનું મૂળ છે. ખાલ્યાવસ્થામાં સ્ત્રીનું શરીર જાદા પ્રકારનું દેખાય છે, તેમજ સુવાન વયમાં તથા વૃદ્ધા-વસ્થામાં પણ જાઠા પ્રકારનું દેખાય છે, માટે સ્ત્રી ઉપર જે રાગ થાય છે તે ક્ષચિક છે. કારણ કે જુવાન અવસ્થામાં સ્ત્રીના ઉપર જે રાગ હાય છે તે રાગ. ઘરડી **ડાશી** કેવળ હાડમાં માંસની કેાથળીવાળી થતાં ઉતરી જાય છે. તેથી આત્માર્થી પુરૂષોએ વિચારવાનું કે કે પાદ્રબલિક વસ્તુનેા રાગ આત્માને હિતકારક નથી. અનંતકાળ ગયા, અનંતકાળ જશે તાેપણ સ્ત્રીન શરીર કેઇ વખતે પાતાનું થયું નથી અને થનાર નથી, સ્રીના શરીરથી કેાઇને સુખ થયું નથી અને થનાર નથી. તેમ સ્ત્રીઓએ સમજવું કે પુરુષના શરીરથી કાઇ વખત સખ થયું નથી ને ચનાર નથી. કુક્ત અજ્ઞાનથી માહી લાેક, સુખનો બુદ્ધિ ધારણ કરે છે, તે ઝાંઝવાના નીરની પેઠે ખાટી જાણવી. જરંભત

#### ( \$8 )

શરીર એ શાતાવેદનીય કર્મ ભાેગવવામાં નિમિત્ત કારણ છે.

આત્મિક સુખમાં તે કારણબૂત નથી, પાફ-ગલિક સુખ તાે સંધ્યા રાગ સમાન છે. ક્ષથમાં આવે છે અને ક્ષણમાં જાય છે, તેમાં સત્ય સુખની ગ્યાશા આંધનાર જીવ ઠગાય છે, માહપાસમાં ફસાય છે. અજ્ઞાનમાં કુટાય છે, અને તેવા જીવેા **ભ્રમમાં ભ**રમાય છે. કેટલાક શજાએા સ્ત્રીના રાગથી પરસ્પર લડાઈ કપાઇ મૂચ્યા. કેટલાક સ્ત્રીના પ્રેમમાં ને પ્રેમમાં તેને પાતાની માની ઠગાઇ પરલેાકે ગયા, સત્ય સુઅનેા આધાર આત્મા છે, માટે આત્માની આંદર જે પુરૂષા સખ શાેધે છે, આત્મસુખ માટે જેએા સદ્ગુરૂના બાેધ સાંભળે છે, તેમને સત્ય સુખના અનુભવ થાય છે. ઘણા રાજાઓએ, ચક્રવર્તિયોએ, જ્ઞાનીઓએ સ્ત્રીના શરીર ઉપરથી સુખ બુદ્ધિ ટાળી આત્મિક સુખ પ્રાપ્ત કરવા ચારિત્ર માર્ગ ગહણ કર્યો. સ્ત્રીનું શરીર જેવું ક્રઈાંધી છે તેવું પુરુષનું શરીર દુર્ગંધી છે. બન્ને

### ( १५ )

પ્રકારનાં શરીરની અંદર રહેનાર આત્મા દરેક જાદેા છે. તે શરીરની અંદર કર્મના ચાેગે રહેલા છે. પણ શરીર માટીની દેરી જેવું છે, તેને ઢળી પડતાં વાર લાગતી નથી. પાણીની અંદર જેમ પરપાટા ઉત્પન્ન થાય છે, તે અવશ્ય નાશ પામે છે, તેમ શરીર ઉત્પન્ન થાય છે માટેતે અવસ્ય નાશ પામે છે. દુનિયા અનાદિકાળથી છે, તેની અંદર મનુષ્યા પણ અનાદિકાળથી ઉત્પન્ન થાય છે અને મરે છે, કાે**ઇ**નું શરીર અમર રહ્યું નથી અને રહેવાનું નથી. આ શરીરમાં અજ્ઞાની જીવ પાતા પણાની બુદ્ધિથી રાગ કરે છે, તે પાેતાનું નથી. તે તેની પુષ્ટિનેમાટે માંસ દારૂં વિગેરેનું ભક્ષણ કરી પાપના પાટલા ભરી આત્માને અંતે નરક ગતિમાં નાખે છે, તે સારૂ नथी, दारीरमाचं खलु धर्मसाधनम् प्रथभ शरीर ધર્મનું કારણ છે. આ કહેવત ભુલવા જેવી નથી, તાે પથ યાદ રાખવું કે-મનુષ્ય શરીર ચિંતામણિ રત્ન કરતાં પણ અધિક છે. કલ્પવૃક્ષ કરતાં પણ અધિક

٩

## ( \$\$ )

છે, તેનેા ગેરઉપયેાગ કરવા એ મહામૂર્ખનું કત્ય છે. હવા ને દવાથી શરીરનું યથાયાગ્ય સંરક્ષજી કરી આહારથી પાષી ધર્મના માર્ગમાં જોડવું જોઇ-એ, પણ શરીરથી મારામારી કરવી, પ્રાણીઓનેા ઘાત કરવા, પરસ્રી સાથે સંભાગ કરવા, નકામા <mark>એસી રહેલું, ઇત્યાદિ શરીરથી પાપના કૃત્ય કરવાં</mark> ચાેગ્ય નથી, શરીરનાે ઉપરી આત્મા છે. જો આત્મા સુક્રિત માંગે<sup>©</sup> જવાનું ધારી શરીરના રાગ <sub>ત્યા</sub>ગ કરી પાતાના સ્વગ્રણમાં રાગ ધારણ કરે તેા કર્મક્ષય કરી સુક્રિત પદ પામે. આ શરીર મારૂં છે, શરીરને કંઈ વાગતાં, અરે! રેરે! મને વાગ્યું-એમ અજ્ઞાની છવ પાકારે છે, પણ સમજવું કે શરીર પાતાનું નથી. ગજસુકમાલને ધન્ય છે કે-જેના મસ્તક ઉપર સસરાએ પાળ આંધી અંગારા ભારતાં પણુ શરીર ઉપર જરા માત્ર રાગ દશા ધારણુ કરી નહિં અને જ્ઞાનભાવે હું આત્મા સર્વથી જીદાે છું. હું શરીર નથી તાે શરીર મારૂં કેમ માતું ? એવી ભાવનાં ભાવીને પાતાના સસરા ઉપર ક્ષમા ધારલ કરી આત્મ સ્વભાવમાં રહી, સદ્

## ( १७ )

ગતિ પામ્યા. જે જે પરમ વૈરાગી પુરૂષો છે, તે શરીર ઉપર રાગ ધારણુ કરતા નથી, અર્થાત તેને પાતાનું માનતા નથી, પછ શરીરનું સંરક્ષણ કરી ધર્મ ધ્યાન કરવું એ ભૂલવા જેવું નથી; ઘણા ધર્મ ગાંડુએા શરીરને પંચોગ્નિથી તપાવે છે, કેટલાક ધર્મગડુએા કાશીમાં કરવત મૂકાવે છે, તે અયેાગ્ય છે, શરૌરના સારા માગે ઉપયોગ કરવા નેર્ડીઓ. અંતે તેા મરણ સમયે સર્વજીવાે શરીરના ત્યાગ કરે છે. માટે શરીરનું તથા શરીરખળનું કાેઇએ અભિમાન કરવું નહીં; બાળલગ્નથી શરીર ખરાબ થાય છે. ગાંજો બીડીપીવાથી શરીર ખરાબ થાય છે. વ્યભિચાર વગેરે કર્મ કરવાથી ધાતુના નાશ થાય છે, અને ક્ષયરાગ વિગેરે ઉત્પન્ન થાય છે, માટે આવા ખરાબ કુત્યાથી શરીરને બચાવવું, શરીર વિના ક્રનિયામાં કેાઇ પણ મનુષ્યે સારાં કૃત્ય કર્યાં નથી અને કેાઇ શરીર વિના કરનાર પણ નથી, પરેાપકારી કૃત્ય, શરીરથી થઇ શકે છે, શ્રી તીર્થ કર ભગવાન્ દેશના દે છે તે શરીર નહાય તા શી રીતે બને ?ગામા-ગામ વિચરવાનું શરીર ન હાય તાે શી રીતે બને ?

## ( 52 )

શરીર ના હેાય તાે વિદ્યાલ્યાસ, પૂજા, દાન, જપ વિગેરે બની શકે નહીં, ધર્માથી જીવેાએ શરીરની સંરક્ષા કરવી. આથી એમ કહેવાનું નથી કે, મનમાં કાવે તેમ કરવું, આખા દિવસ ખાધાપીધા કરવું. ભક્ષ્યાભક્ષ્ય ગમે તે ખાવું, એમ કહેવાના હેતુ નથી પણ શરીરને વશમાં રાખા, શરીરથી વ્યભિચાર એટલે પરકીય સી **ભાગવવા નહીં. કારણ કે તેથી ધાતના ક્ષય થ**તાં શરીરને નાશ થશે. નિયમસર અનવદ્ય આહારથી શરીરનું પાષણ કરવું, ઘણું ખાવાથી શરીરમાં અનેક પ્રકારના રાગ થાય છે, તાવ, કોલેરા વિગેરે રાગા અનિયમિત ખાવાથી થાય છે. " શરીરે સખી તા સુખી સર્વ વાતે, શરીરે દુઃખી તેા દુઃખી છે સદાતે " પ્રથમ મનુષ્ય શરીરે સખી હોય તેા સર્વ વાતે સુખી જાણવા. લક્ષ્મી ઘણી હાય, કુલીન હાય, પુત્ર ઘણા હાય પણ શરીરે રાગી હાય તા સદાના દ્ર:ખીજ જાણવા ! જે દેશના મનુષ્યા શરીરે મજબત છે અને બળવાન છે તે દેશના લાેકા સ્વતંત્રે હાેય છે, માેટી ઉમરે પુરૂષોને

## ( 56 )

પરણવું એ પણ શરીર સંરક્ષાનું કારણું છે. જાપાન, ઈંગ્લાંડ, રૂશિયાં, કાબુલ વિગેરના લાેકા માટી ઉમરે પરશે છે તાે તેનાં શરીર અળવાન હાય છે અને તેઓ સ્વતંત્ર રહી બીજા દેશાે ઉપર રાજ્ય ચલાવે છે. હિંદુસ્થાન દેશમાં બાળલગ્નનાે રીવાજ છે તેથી લાેકાે શરીરે નખળા થઇ ગયા છે. જે લાેકા શરીરે મજ-બત અને અળવાન છે તે લાેકાના વિચાર દૂઢ અને કોર્ચમાં આગ્રહી રહી દરેક ધારેલું કાર્ય પાર પાડી શકે છે, તે કુતરાની પેઠે ભાગી જતા નથી, પચ્ચીશ વર્ષના પુરૂષ અને ૧૬ વર્ષની કન્યાને કુમારપાળ રાજાના રાસમાં લગ્ન કરવાના અધિકાર કહ્યો છે, પણ હાલ તેમ ન થઇ શકે તાેપણ જેમ અને તેમ માટી ઉમરે પરણાવવા, હિંદુસ્થાન દેશમાં પ્રથમ ખાળલગ્ન નહાતાં તેથી લાેકા શરીરે અળવાન હતા, અને જે જે વિષય હાથમાં લેતા તે તે વિષય પાર પાડતા, જે લાેકા શરીરે નબળા હાેય છે તે પરસ્પર એક બીજાની નિંદા કરે છે અને તે લાેકામાં કુસંપ કપટ વધારે હાય છે. કુસંપી અને કપટી મનુષ્યા

#### ( 90 )

પરતંત્ર રહે છે' તેમનું રાજ થતું નથી. શૂરા અને અળવાન મનુષ્યાને નિંદા કરવાનું ગમતું નથી, તેના મનમાં તાે જે વિચાર થાય છે તેજ પ્રમાણે તે વતે છે. તે ભય કે લજ્જાને ગણતા નથી, ધર્મ પણ શરા બહાદર ક્ષાત્રય લોકોના છે, જૈન ધર્મમાં એવું નચી કહ્યું કે, તમા નબળા પડી જાએો, શરીર સુકવી નાખેા, ને રાજ્ય કરવું નહીં. જેણે જૈનધર્મનાં તત્ત્વ ચથાસ્થિત જાશ્યાં છે તે જૈનધર્મને અરાબર માન આપશે. જૈન ધર્મથી રાજ્યનું બંધારણ મજબૂત થાય છે. જયારે જૈન ધર્મી રાજાએ હતા, ત્યારે પ્રજા વિદ્યા, ધન અને શરીરથી સુખી હતી. હાલ તે પ્રમાણે નથી; તેથી હિંદુસ્થાનની પ્રજા પરતંત્ર છે, શરીરે **મળવાન થવું એ પણ પુષ્**યથી બનાય છે. પૂર્વભવમાં પુષ્ય કર્યા હાય તા શરીરે નિરાગી પણ રહે છે. કેટ-લાક મનુષ્યાે શરીરે અળવાન્ થવાનેવાસ્તે કાેડલી-વર એાઇલ, માંસ વિગેરે પઠાર્થોનું ભક્ષણ કરે છે, પણ તેથી ખળવાન થઇ શકાતું નથી, કેટલાક ભીલ વિગેરે લાેકા, સુકા રાટલાે ખાય છે તાે પણ શરીરે

## ( ৩१ )

બળવાન્ હાેય છે અને કેટલાક શીરાપૂરી ખાય છે તાેપણ શરીરે અળવાન્ હાેતા નથી, માટે એકાંત નિશ્ચય કરવા નહીં, નિયમિત ખાવું ને પીવું, એ શરીરે નિરાગી રહેવાનું મુખ્ય લક્ષણ છે. હવે આપણે આપણા વિષય ઉપર વળીએ, શરીર અંતે પાતાનું થવાનું નથી. ભાડાના ઘર સમાન શરીર છે અને તે પુદ્ગલ છે, તેનાથી આત્મા ભિન્ન છે માટે શરીર ઉપર થ**તી** રાગની બુદ્ધિ છે તે જ્ઞાનથી નાશ પામે છે. કેટલાકનાં શરીર કબરમાં દટાણાં, કેટલાકનાં મસાણમાં બળી ખાખ થઇ ગયાં અને ખાખ, માટી રૂપે થઇ લોકોને ઘર ખાંધવાના કામમાં વપશાણી, જે શરીરે એવા **બળવાન હતા કે પૃથ્વીનું છત્ર કરે તેવા પ**ણ શરીર મૂકી ચાલ્યા ગયા. ખાલ્યાવસ્થા, ગ્રુવાવસ્થા અને વૃદ્ધાવસ્થા એમ શરીરની ત્રણ અવસ્થાએા છે. આલ્યાવસ્થામાં ધર્મના કંઇ કૃત્ય થઇ શકતાં નથી. સુવાવસ્થામાં ધર્મ કૂત્ય થઇ શકે છે, અને વૃદ્ધા-વસ્થામાં શરીરથી ધર્મનાં કૂત્ય થઇ શકતાં નથી, માટે મતુષ્ય શરીર પામીને ગકલતમાં આયુષ્ય વ્ય-

#### ( ७२ )

તીત કરવું નહીં, શરીરસંપત્તિ પામી ધર્મ સાધન કરી લેવું, માત્માને લાગેલાં કર્મના નાશ કરવા, માત્માનું અને પરમાત્માનું સ્વરૂપ સમજવું. સત્ય-શાસ્ત્રના અભ્યાસ કરવા, શરૂનું વૈયાવચ્ચ કરવું, મા-તપિતાની ભક્તિ કરવી, ધ્યાન કરવું, ભવ્યજીવાને ઉપદેશ આપવા. એ શરીર પામ્યાનું સાર્થકંધણું છે. પાપના માગે શરીરને દારવું નહીં, એ ઉત્તમજનાનું પરમ કર્તવ્ય છે. શરીરને પાતાનું માનવું નહીં, એ મૂળ સિદ્ધાંત છે તે વિષે અન્યમતાવલંબી પંચી-કરશ્વમાં કહ્યું છે કે —

#### श्ठोक.

देहात्मबुद्धिजं पापं, न तद् गोवधकोटिभिः आत्माऽहंबुद्धिजंपुर्ख्यं, नभूतंनभविष्यति ॥१॥ દેહાત્મબુદ્ધિજ એટલે હું દેહ છું એમ મા-નવાથી જે પાપં થયું તે કરાડા ગાયા મરવાથી જે પાપ થાય છે તેનાથી વધારે છે. દેહાભિમાનીને સર્વ દેાષ ઉત્પન્ન થાય છે, અને તે પાપી થાય છે, તથા

## ( **59** )

આત્મહત્યારા થાય છે, અને સચ્ચિદાનંદ આત્મા હું છું, શરીરથી ભિન્ન છું. એવી બુદ્ધિથી ઘછું પુષ્ટય થાય છે તે ગણી શકાત નથી. માટે શરીરમાં છતાં હું શરીરથી ભિન્ન છું એવી ભાવનાથો વર્ત-નાર પ્રાણી સંસારમાં કર્મથી લેપાતા નથી. ધનના ઉપર પણ પ્રા**ણીયે**ાને વિ**ભા**વિક દશાથીજ સંહેજે રાગ ઉત્પન્ન થાય છે. સાંનું, રૂપું, રતન, માલી, પરવાળાં ધાન્ય ખેત્ર રાજ્ય વિગેરે ધન કહેવાય છે. તેના ઉપર અજ્ઞાનપણાથી રાગ ઉ<sub>દ</sub>પન્ન થાય છે. અલબત્ત તે વસ્તુઓ કેાઇ વખત પાતાની થઇ નથી અને થવાની નથી. સાેનું રૂપું એ પૃથ્વી જાતિ છે, જડ છે, પુદ્દગલ છે, વર્ણ, ગાંધ, રસ, સ્પર્શમય છે. રૂપી છે, સાેનું રૂપું, રત્ન વિગેરેના ગહાથ કરનાર ચાલ્યા જાય છે. પણ તે ધન કેાઇની સાથે જતું નથી, જડધનને માટે લાખાે મનુષ્યા, રાજાઓ પરસ્પર લડી મરે છે, જડધનને પાતાનું કરવા ધા**રે** છે પશુ તે કદિ પાતાનું **થતુ**ં નથી. સત્ય ધન એ નથી. જડધનમાં સુખની બુદ્ધિ ધારણ કરવી એ જડ અજ્ઞાની જીવાનું કામ

#### ( ७४ )

છે, ધનમાં સખ રહેતું નથી, પાદ્રગલિક શાતાવેદની-યતું નિમિત્તકારથ ધન છે. અજ્ઞાની જીવને તે અગ્યારમા પ્રાથ છે, ઘણા છવાને મરતી વખત પણ ધનની ઉપર મમતા રહેછે; અને હાય મારૂં ધન, મારૂં ધન, એમ કરતા હાથ ઘસતા મરણ પામી વ્યંતર ચાેનિમાં ઉત્પન્ન થાય છે, વા તિર્થ<sup>:</sup>ચ ગતિમાં *ઉ*ત્પન્ન થાય છે, ધનના રાગથી વેર-ઝેર. વિશ્વાસઘાત. પ્રપંચ. અસત્ય, લાેલ, ક્રોધ, હિંસા વિગેરે દાેધાની ઉત્પત્તિ થાય છે. ધનના લાભ એવા છે કે તે દરરાજ વધતા જાય છે, અનાદિ કાળથી અજ્ઞાનભાવે સર્વ જીવાે ધન ઉપર રાગ કરે છે, જેને પાતાના આત્માનું ભાન છે, તે સખી છે. પાતાના આત્માને વિષે રહેલ અન તજ્ઞાન. અન ત દર્શન, અન ત ચારિત્ર એ સત્ય ધન છે. બા**દ્ય**ધન ક્ષણિક છે, ત્યારે આંતર્ધન કદી નાશ પામનાર નથી. જ્યારે ખાદ્યધનથી દુ:ખછે ત્યારે અંતર્ધનથી સુખ થાય છે. બાદ્યધન વિજાતીય છે, ત્યારે અંતર્ધન સજાતીય છે. સાતું રૂપું વિગેરે ખા**દ્યધન ભ**ય ઉત્પન્ન કરે છે ત્યારે જ્ઞાન, દર્શન, આરિત્રરૂપ અંતર્ધન અભયપણાને

## ( ७५ )

ઉત્પન્ન કરે છે, બાહ્યધન ચારા ચારી જાય છે ત્યારે અંતર્ધન કેાઇ ચારી શકતું નથી. બાદ્યધન પરસ્પર વૈર કરાવે છે ત્યારે અંતર્ધનથી પરસ્પર શાંતિ ઉત્પન્ન થાય છે. માટે જે જે સમજે છે તે તે પુરૂષા આદ્યધન ઉપરથી મમતાપરિણામ ત્યાગ કરે છે. ધનના રાગી જીવ કહ્યું પાપ કરી શકતા નથી ? અલખત્ત તે સર્વ પાપ કરી શકે છે, ધનનાે રાગ **દુજ<sup>્</sup>ય છે, જ્ઞાની પુરૂષે**ા બા**દ્યધનને**ા ત્યાગ ુક**રી** અંતર્ધન શાેધે છે. બાદ્યધન ઝાંઝવાના નીર સમાન અસત્ય છે. ધનના આરંભીજીવેા ઘર્ણા પાપકત્ય કરી અધાેગતિભાક થાય છે. જેની પાસે ધન ઘજી હાેય છે તેને ધનનાે મદ થાય છે, અને તેથી તે પાતાનું હિત સમજી શકતાે નથી. કાઇ ધનને માટે દાસ થાય છે; કાઇ ધનને માટે અરથ્યમાં ભટકે છે. કાે ધનને માટે દેવતાઓ સાધે છે. કાેઇ ધનને માટે પારકા ગુણ ગાય છે, ઠાઇ ધનને માટે સુદ્ધ કરે છે, કાઇ ધનને માટે દેશવિદેશ ભર્મે છે, તાપથ

## ( ७१ )

કર્માનસારે ધનની પ્રાપ્તિનાે લાભ થાય છે. આશાથી અને તૃષ્ણાથી પ્રેરાએલાે ધનનાે રાગીજવ, લાેભરૂપ સસુદ્રમાં બુડે છે, બાહ્ય ધનરાગ નાશ પામ્યા વિના અંતરૂધનરાગ થતાે નથી. વળી વિશેષ એજ છે કે---આત્માના અનંતગુણોના રાગ થતાં સ્વા-સાવિક રીતે સાેનારૂપા રૂપી બાહ્ય ધનથી રાગ ઉતરી જશે. શ્રી ચાવીશ તીર્થકરાએ બાદ્ય ધનને તુણવત્ ગણી અંતરધન સત્ય ગણી દીક્ષા લેઈ વન વગડામાં ને ગુકાઓમાં ભટકી આત્માનું ધ્યાન કરી કેવલજ્ઞાન કેવળદર્શનરૂપલક્ષ્મી સંપાદન કરી. જં ણુસ્વામીએ આઠકોટિ સાૈનેયા ધન તથા આઠસી **એાના ત્યાગ કરી ચારિત્ર લક્ષ્મીના અ**હર કર્યા. બા**દ્ય** ધનથી જન્મ, જરા મરણની પર પરા વધે છે, ત્યારે અંતરધનની પ્રાપ્તિથી જન્મ જરા મરણની પર પરા નાશ પામેછે. ત્યારે સમજવાનું કે-પુદ્દગળ દ્રવ્યને ધન માની આત્મા ઠગાય છે, અને માહપાશમાં કસાય છે. ચાેગીએા બાદ્ય ધનની સ્પૃદ્ધા રાખતા નથી. આત્માના ગુણે મેળવવા પ્રયત્ન કરવા એ શ્રેષ્ટ

#### ( 99 )

પુરૂષોનું કત્ત બ્ય છે, બાહ્ય લક્ષ્મી કેાઇની પાસે એક સરખી સદાકાળ રહી નથી અને રહેવાની નથી, એ સિદ્ધ વાત છે. આ**દ્યધનની** માેટાઇ કેાઇ**ની** સદાકાળ રહી નથી અને રહેવાની નથી. બાહ્ય ધન ખાટું છે. ઝાંઝવાના પાણીથકી જો તૃષા શાંતિ પામે તેા આ દેખાતા ધનથકી આશા, તૃષ્ણા, અને ચિંતાની શાંતિ થાય. કેટલાક તાે ધન પામીને કંભુસાઇ કરે છે. અને ચમ**ડી** ઝુટે પણ દમડી ના છુટે જેવી વર્ત છુંક આદરે છે, એ અહિરાત્મીજીવાનું લક્ષણ છે. અલખત્ત સમજવાનું કે---ધન પાતાનું નથી તેા કેમ તેને સારા માગે ખર્ચલું નહીં ! કંજીસ પુરૂષા એમ સમજે છે કે—ધન મારી સાથેજ આવશે -પણ કદી સાથે આવતું નથી. એમ કહેવાનું નથી કે ગ્રહસ્થ લાેકાેએ ધનનાે ત્યાગ કરવાે વા નિર્ધન રહેવું. પરંતુ કુક્ત ધનના રાગ ત્યાગ કરવા એટલે આ બાહ્ય ધન મારૂં નથી. એવા પરિણામ રાખવાથી રાગદ્વેષના પરિણામે બંધ છે. ધનના ઉપર રાગનાે

#### ( ७८ )

પરિણામ થતાં કર્મ બંધ છે. માટે ભવ્યાત્માએાએ ધનના ઉપર રાગનાે પરિણામ કરવાે નહીં.

વળી આત્માથીજીવાેએ પુત્રાદિક ઉપર પછ્ રાગદશા રાખવી નહીં. કારણ કે પ્રથમ પુત્રાદિક ઉપર રાગ થતાં પાતાના આત્મા, રાગપરિણામેકરી કર્મવડે ખંધાય છે. પુત્રાદિકતું શરીર છે તે જડ છે, અને તેની આંદર આત્મા રહે છે તે આત્મા કંઇ પાતાના પુત્ર નથી, તેમજ શરીર પણ પાતાના પુત્ર તરીકે નથી, વ્યવહારે પુત્ર હાેય એમ માનવામાં આવે છે. જેને પુત્ર તરીકે માનવા આવે છે તે જીવ કાેઇ પિતા તરીકે હશે. કારણ કે સંસારમાં ભામતાં આ જવાની સાથે પિતા પુત્રાદિકના અનંત સંબંધ ધારણ કર્યા પણ આજીગરની આજી પેઠે સર્વ સંબંધ જાઠા જાણવા. કાેઇની સાથે કાેઇ આવનાર નથી, સંબંધે સર્વ જીવાે ભોગાથાય છે; અને વળી વિખ્રટા પણ પડે છે. દુનિયામાં સા સ્વાર્થનું સગું છે. માટે કાેઇને પાતાનું માનવું નહીં. સંસારની વિચિત્રતા છે તે પ્રત્યક્ષ

## ( 96 )

જેવામાં આવે છે, પુત્રપુત્રી ઉપરનેા રાગ ક્ષણિક છે. જે પુત્ર ઉપર રાગ થાય છે તે પુત્ર ઉપર કાેઇ વખતે **હેષ પણ થાય છે.** જે સ્ત્રી ઉપર ઐક વખત રાગ **થા**ય છે તે ઉપર કાેઇ વખતે દ્વેષ પણ થાય છે. જ્યાં રાગ થાય છે ત્યાં દ્વેષ થાય છે, અને જ્યાં પ્રીતિ ત્યાં ભીતિ રહી છે. ભાજન આદિ ઉપર પણ રાગની ણુદ્ધિ ધારણ કરવા નહીં. દ્રધપાક ઉપર રાગ હાેય છે તે દુધપાકનું ભાેજન કંઠ પર્યાંત પરિપૂર્ણ જમતાં પશ્ચાત કાેઇ શીરા, લાડ લાવીને આપે તાે તે શીરા લાડ ઉપર અરૂચિ થાય છે. અલખત્ત તે વસ્તુઓ ઉપર થનારા શગ ક્ષણિક છે. પાતાના આત્માર્થી ભિન્ન વસ્તુઓમાં કેમ રાગની બુદ્ધિ ધારણ કરવી? હે આત્મા! તું પાતાના સ્વરૂપ-માં રાગ ધારણ કર. વા સદ્ગુર મહારાજ ઉપર રાગ ધારણ કર કે જેથી અંતે વીતરાગ થઇશ. પ્રભ પૂજા, તપ, જંપ, વ્યાખ્યાન શ્રવણમાં રાગને ધારણ કર કે જેથી અંતે ત્યાં કરેલાે રાગ નષ્ટ થશે અને સ્વહિત થશે, મનને એકદ્રમ રાગ રહિત કરવું સુશ્કેલ છે, પણ યુક્તિ પ્રયુક્તિથી રાગદશા કર

## ( ८० )

કરવી. પ્રથમ પાપના સ્થાનકેામાં થતાે રાગ નિવાર∘ વાને માટે ધર્મના કાર્યોમાં મન જોડવું, એટલે ધર્મ'ના રાગ થશે, અંતે સ્વસ્વભાવે રમતાં શગ પાતાની મેળે નષ્ટ થશે, અને આત્મા વીતરાગ પદ પામશે.

દ્વેષ—પારકાનું ખાટું કરવું, પારકાને ખરાબ કરવાની જે લાગણી તેને દ્વેષ કહે છે. જગતમાં દ્વેષ-નું જોર પ્રબળ છે. જે દેશમાં દ્વેષનું જોર વધારે હાેચ છે તે દેશના ખાર વાગે છે. પંડિત પંડિતને, શાક્ય શાક્યને અને વેપારી વેપારીને, સતી વેશ્યાને, અને સાધુ સાધુને પરસ્પર દ્વેષ રહ્યા કરે છે. દ્વેષથી પ્રથમ તા પાતાના આત્માના નાશ થાય છે અને પશ્ચાત્ બીજાના આત્માના પણ દ્વેષથી નાશ થઇ શકે છે. દ્વેષથી ધારેલું કાર્ય સિદ્ધ થતું નથી. અનેક કારણાથી બીજાએ પ્રતિ દ્વેષ ઉત્પન્ન થાય છે. દ્વેષી માણુસને સુખેકરી ઉઘ આવતી નથી. દ્વેષથી બળવાન પણ નિ-બંળ અને છે. દ્વેષ એ વિષથી પણ ખરાખ છે, કારણ કે વિષ તા એકવાર સૃત્યુ પમાડે છે અને દ્વેથથી પુન:પુન:

# ( (1)

મૃત્યુ થાય છે, દ્વેષી માણસ ચંડાલના કરતાં પણ અપવિત્ર છે. દ્વેષી માણસ દ્વિતાદ્વિ જોઇ શકતા નથી. દ્વેષી માણુસ હિતકર વચન સાંભળી શકતાે નથી, દ્વેષી સઠા ચિંતાતુર રહે છે, અને તેને સુખે કરી નિદ્રા પણ આવતી નથી. દેષી પુરૂષનું ડહાપણ ધળમાં કટાય છે. દેવી પુરૂષ, ગુણી પુરૂષે ના પણ અવગુણ ગાય છે અને દ્વેષી માણસ જીવની હિંસા કરતાં ડરતાે નથી, દ્વેષી, બીજાનું સારૂં ઇચ્છી શકતાે નથી. શ્રીપાળ રાજાના દ્વે 🗣 કરનાર ધવલશેઠ દ્વેષથી ઝૂરી ઝૂરીને પાતાના દિવસ ગાળવા લાગ્યા, અંતે રાત્રીના સમયમાં શ્રીપાળ રાજાને મારવા જતાં નીસ રણીથી પગ ખસતાં પડી મરણ પામી નરક ગતિમાં ગયા. દ્વેષનું એવું કળ છે. જેણે સમારાદિત્ય કેવળી ચરિત્ર વાંચ્યું હશે તેને માલુમ હશે કે દ્વેષ કરવાથી અગ્નિશર્માની ભવેાભવમાં બરી અવસ્થા થઇ. માટે આત્માથી છવ, કાઇના ઉપર દેવ કરતા નથી દેવથી કાેઇનું સાર થયું નથી અને થનાર નથી, દેષ બળતા ŧ

## ( ८२ )

અગ્નિ સમાન છે. દ્વેષ એ આત્માના શત્રુ છે માટે ભવ્યજીવાએ કાંઇની ઉપર લેશમાત્ર પણ દ્વેષ કરવા નહીં, રાગ દ્વેષના ક્ષય થતાં સમભાવની ઉત્પત્તિ થશે, અને ત્યારે આત્મા નિમળ થશે. સંસારમાં કાંઇ વિરલાજીવા રાગદ્વેષના ક્ષય કરી શકશે. ખાદ્ય શત્રુ જીતનાર તા ઘણા છે, પણ અંતર્ શત્રુ જીતનાર ભાગ્યેજ કાંઇક હશે! માહનીય કર્મના સર્વથા ક્ષય થવાથી ક્ષાયિક સમકિતની ઉત્પત્તિ થશે. ઘણા જીવા માહનીય કર્મના ક્ષય કરી ક્ષાયિકચારિત્ર પામ્યા અને ઘણા ્યામશે.

પ આશુષ્યકર્મ—આશુષ્યકર્મના ચારલેદ છે ૧ દેવગતિ. આશુષ્ય ૨ મનુષ્ય આશુષ્ય ૩ તિર્ય ચ આશુષ્ય. ૪ નરકાશુષ્ય, પુષ્ય કર્મ કરવાથી દેવતાની ગતિનું આશુષ્ય તેમજ મનુષ્ય ગતિનું આ શુષ્ય બંધાય છે અને અશુભ કર્મ કરવાથી તિર્ચચ ગતિ આશુષ્ય અને નરકગતિ આશુષ્ય બંધાય છે. ૬ નામકર્મ—નામકર્મથી, આતમા રૂપી

### ( <3 )

અવસ્થા ધારણ, કરે છે, અને નામકર્મના નાશથી ≄રુપીપણું પામે છે.

७ ગાેત્ર કર્મ'—એ પ્રકારનું છે. એક ઉચ્ચ ગાેત્ર ૨ બીજીં નીચગાેત્ર એ બે પ્રકારે છે. ગાેત્રકર્મના નાશથી અગુરુ લઘુગુણ ઉત્પન્ન થાય છે.

૮ અંતરાયકર્મ —દાનાંતરાય, લાભાંતરાય, લાગાંતરાય, ઉપલાેગાંતરાય અને વીર્યાંતરાય, એ પંચ પ્રકારનું અંતરાયકર્મ છે. એ પાંચ પ્રકારના અંતરાય કર્મના ક્ષય થવાથી અનંતદાન, અનંતલાભ અનંતલાેગ, અનંત ઉપલાેગ, અનંત વીર્ય એ પ્રકા-સ્ની આત્માની શક્તિ જાગે છે.

# नरकगतित्रायुष्य बांधवाना हेतुत्रो.

અવિરતિ પરિણામી, અનંતાનુંબંધી કષાથને ઉદયે પંચેંદ્રિયજીવની હત્યા નિ:શંકપણે કરતાે મઘમાંસાદિ સાતકુવ્યસન સેવતાે, વિશ્વાસદ્રાહી, મિત્રદ્રાહાદિક મહાપાપ આચરતાે, કૃષ્ણુ લેક્ષ્યાદિક

#### ( 28 )

ત્રણુ લેસ્યાએ વર્લ<mark>તે</mark>ા, જીવ અશુભ પરિણા**મે**કરી નરકનું આયુષ્ય બાંધે છે.

### तिर्यंचना आयुष्य बंधहेतुत्रो.

ગુઢ હુદયનેા ધણી, મૂર્ખ, ધૂર્ત, મિચ્ચાત્વાદિ શલ્ય સહિત હાેય તે જીવ તિર્થચનું આયુષ્ય બાંધે છે.

#### मनुष्यना आयुष्यबंधहेतु.

સ્વભાવે અલ્પકષાયિજીવ હેાય અને સ્વભાવે દાન દેવાની રૂચિ તીવ્ર હેાય, ક્ષમા, આર્જવ, માર્દવ, સત્ય શાૈચાદિક મધ્યમ ગુણુને ધારણ કરતા જીવ, મનુષ્યનું આયુષ્ય બાંધે છે.

ક્ષમાદિક ગુણને આરાધન કરનાર અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ, તપસ્વી, અભિમાન રહિતજીવ, દેવ-ગતિનું આયુષ્ય બાંધે છે, જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રનું સ્વરૂપ યથાયાગ્ય પ્રકાશનાર, ગુણીને નિંદે નહીં, જાતિમદ, કુલમદ, બળસદ, રૂપમદ, શ્રુતમદ, અશ્વર્ય-મદ, લાભમદ, તપામદ, એ આઠમદ રહિત જીવ, જીનવચન અનુસરતા ઉચ્ચ ગાત્ર કર્મ બાંધે છે, અને એથી વિષદ્મીતશુણ્વાળા એટલે અહંકારી, દ્વેષી

### ( ८५ )

અવિનયી, ગુરૂના દ્વેષી, નીચગાત્રકર્મ બાંધે છે. પ્રભુ પૂજા, જ્ઞાન ધ્યાનમાં વિધ્ન કરનાર, હિંસા, અસ-ત્ય, ચારી આદિ કર્મમાં તત્પર અંતરાય કર્મને બાંધે છે. અત્ર કર્મની લેશથી વ્યાખ્યા દેખાડી છે. વિશેષ જાણવાની ઇચ્છાવાળા ભાવ્ય પ્રાણીઓએ કર્મ ગંચ આદિ ગંથાના અભ્યાસ કરવા. કર્મના નાશ કરવા એ કંઈ વાદવિવાદથી બનતું નથો, કિંત આત્માનં ધ્યાન કરી સમભાવે રહેવાથી કર્મના નાશ થાય છે. અનંત ચાેવીશીના અનંત તીર્થકરાએ કર્મના નાશ કરી શિવ સંપદા પ્રાપ્ત કરી, ન્યાય નીતિથી પ્રવૃતનાર. સમભાવે જગત્ પ્રેક્ષક, ક્ષમાને ધારજ્ઞ કરનાર જીવ, કર્મનાે નાશ કરે છે. કર્મનું સ્વરૂપ જાણ્યા છતાં પણ જો તેના નાશ માટે પ્રયત્ન કરવામાં આવે નહીંતા કર્મના નાશ થતાે નથી. મારૂં કર્મ નાશ થાએા, એમ બાેલવા માત્રથી કંઇ કર્મ નાશ થતાં નથી, ગુજા વિનાના ઘટાટાય કંઇ આત્માના હિતભાણી થતા નથી. કમંચંથ સુખે કર્યો અને કર્મની પ્રકૃતિયેા **દરરાેજ ભ**ણી ગયા, પણ કર્મનાે નાશ થાય એવા

# 

સદ્ગુણોની પ્રાપ્તિના કરી હાેય ત્યાં સુધી વાચિક જ્ઞાન જાણવું. શુષ્કજ્ઞાનથી આત્મહિત થઇ શકતું નથી. ઘણા મનુષ્યાે તત્ત્વજ્ઞાન વિના ગાેખણુપટ્ટીમાં સ્વઆયુષ્ય વ્યતીત કરે છે, ઘણા મનુષ્યાે ભાજવિકા માટે કર્મગ્રંથાદિક ભાષ્યાના સાર સમજે છે પણ આત્માથી પુરૂષા તાે કર્મ ગ્રંથથી કર્મનું સ્વરૂપ જાણી સ્વસ્વભાવમાં રમે છે અને પરસ્વભાવના ત્યાગ કરે છે, અને તેથી આસવના ત્યાગ કરી સંવરનું અવલંબન કરે છે અને બાંધેલાં કમ ને નિજરે છે. ધર્મધ્યાનના અને શકલ ધ્યાનના ધ્યાતા છવ કર્મના નાશ કરે છે. આત્માને પરમાત્મપદની પ્રાપ્તિમાં આડે આવતાર કર્મ છે, આત્મા અસંખ્યપ્રદે**શી** અરૂપી છે, આત્માના એકેક પ્રદેશે અનંતિકર્મની વર્ગહ્યાએ৷ લાગી છે: તેથી આત્માના અનંત ગુષ્ટાનું આચ્છાદન થયું છે. અર્થાત આત્માના ગુણા તિરાભાવે વર્તે છે. જેમ જેમ કર્મના નાશ થાય છે તેમ તેમ ગુણા પ્રગટે છે, આઠ કર્મના નાશ થવાથી આત્માના આઠ ગુણોના પ્રાદ્ધ-ર્ભાવ થાય છે તે કહે છે:---

# ( ८७ )

#### गाथा.

# नायां च दंसयां चेव, अव्याबाई तहेव सम्मत्तं; अखयठिइ अरुवी, अगुरुलडु वीरियं हवइ. १

જ્ઞાનાવરણીય કમેના નાશ થવાથી અનંતજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે, જે જ્ઞાનને કેવલજ્ઞાન કહે છે. તે જ્ઞાને કરી લાકાલાકનું જાણપણું થાય છે, કાઇપણુ કુનિયાની વસ્તુ ભાષાવાની અહાર રહેતી નથી, જ્ઞાન એ આત્માના વિશેષ ઉપયાગ જાહ્યવા, જ્ઞાન સાકાર ઉપયોગરૂપ જાણવું. દર્શનાવરણીયકર્મના ક્ષય થવાથી, અનંત દર્શન નામના આત્માના ગુણ પ્રગટે છે, તેથી ષડ્દ્રવ્યાત્મક લાેકાલાેકનાે, સામાન્ય ઉપયે⊡ ગથી ભાસ થાય છે. સામાન્ય ઉપયોગને નિરાકાર ઉપયાગ કહે છે. શાતારૂપ અને આશાતારૂપ વેદનીય કર્મના ના<mark>શ થવા</mark>થી અબ્યાબાધ શા<sup>શ્</sup>યત સુખ આ ત્માનેવિષે પ્રકટે છે, માહનીય કર્મના નાશ થવાથી ક્ષાયિક સમ્ચકત્વ ઉદ્ભવે છે, આચુષ્યકર્મોના નાશ યવાથી અક્ષયસ્થિતિ પ્રગટે છે. નામ કમેના નાશ

### ( 22 )

થવાથી અરૂપીગુણ પ્રગટે છે. ગાત્રકર્મના નાશ થવાથી અગુરૂ લઘુગુણ ઉદ્ભવે છે. અંતરાયકર્મના નાશ થવાથી અનંતવીર્ય ગ્રુણ પ્રાપ્ત થાય છે. એમ આઠ ગુણના સ્વામી પરમાત્માએો છે. સમયે સમયે સિદ્ધ પરમાત્માએા અનંત સુખ ભાેગવે છે. પરમા-ત્મા પાતાના આત્મા છે. આત્મા તેજ પરમાત્મા છે. અનંત જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રમય પરમાત્મા તેજ હું આત્મા પાેતે છું; માટે તેમ સમજી ધ્યાની, ચાેગી પુરૂષા ''સાહ સાહ'" પદના જાપ કરે છે, આત્માની અંદર સર્વ ઝાહિ છે. આત્મા પાતે પરમાત્મા રૂપ છે, આત્મામાં પરમાત્મરૂપ, તિરાભાવે છે, તે આવિલાવે થાય તે માટે અન્ય સર્વ નિમિત્ત કારણ છે. આત્મા પાતે પરમાત્માસ્વરૂપે છે. એમ જે છવ જાણ-તેા નથી તે અજ્ઞાની છે, બાદ્યદશાશન્ચજવ, **અજ્ઞાનપ**હે માચાના પાસમાં કસાઇ **ભ**વબ્રમ**ણની** વર્હિ કરે છે, આત્મા, પરમાત્મરૂપ પાતે છે. આત્મા પાતે સાધ છે, આત્મા પાતે પરમાત્મા છે. આત્મા પાતે આચાય રૂપ બને છે. આત્મા પાતેજ અરિ-

# ( << )

હું તપદ ધારણ કરે છે. આત્મા પાતે સિદ્ધ પરમાત્મા **૩૫ છે. આત્મા પંચ પરમેષ્ટિરૂપે બની શકે છે,** પરંતુ જ્યાં સુધી પરમાત્મ પ્રતિ લક્ષ્ય વજરાં નથી ત્યાં સુધી ઉપર ઉપરના ઘટાટાપે કંઇ હિત ચતું નથી, ગુજ્ય કંઇ આંખે દેખાતાે નથી. જ્ઞાની પુરૂષાે ગુણી પુરૂષોને પારખી શકે છે, પક્ષપાત-હઠ-કદાગ્રહ મતમતાં તરમાં પડેલા જીવેા, તત્ત્વજ્ઞાનને મૂકી પાતપાતાનું ધારેલું સિદ્ધ કરવા પ્રચત્ન કરે છે. પાતે શુદ્ધ તત્ત્વને એાળખી શકતા નથી તાે પાતાના ભકતાને શદ્ધ તત્ત્વ એાળખાવે એ તેા સ્વપ્નામાં પણ બની શકે તેમ નથી. જેનું સદાકાળ ધ્યાન કરવું તેનું ભાન રહેતં નથી તેા પછી આદ્યપદાર્થમાં અજ્ઞાનથી ્ધા**રેલી ધર્મભુ**હિ **કળ આપી શક**તી નથી, શુદ્ધ તત્ત્વના જ્ઞાન વિના મનુષ્યા પુસ્તક-પાથીયા વાંચીને પણ પંડિત નામ ધરાવી તર્ક-વિચાર કરતા, પાતાની સુદ્ધિ અનુસાર ધર્મ કલ્પી તેમાં શ્રદ્ધા કરી સત્ય ધર્મના હાંકપીછાેડા કરે છે. આત્મજ્ઞાન વિના બા-કીનું જ્ઞાન તે અજ્ઞાન જાણવું. વ્યવહારિક જ્ઞાન

# ( <0 )

વ્યવહારમાં ઉપયાગી છે, પણુ તેથી મુક્તિપદ પમાતું નથી. ગુરૂગમ વિના જ્ઞાન થતું નથી અને જ્ઞાન છે તે શુરૂ મહારાજની શ્રદ્ધા વિના થતું નથી, શુરૂ મહા-રાજની એક સરખી ભક્તિપૂર્વક શ્રદ્ધા રહેવી કઠીન છે; સાંગાપાંગ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થવી દુર્લભ છે. દષ્ટિરાગે સંપ્રતિ કળિકાળમાં ધર્મની માન્યતા જીવા, અંધ શ્રદ્ધાથી માની રહ્યા છે. પંચસમવાયીકારણુ મળ્યે ભબ્ય જીવ, કર્માષ્ટકના નાશ કરી સુક્તિપદ મેળવે છે. પરમાત્મપદના અભિલાષીજીવાએ, પ્રથમ સફગુરૂની સંગતિ કરવી. તેથી સર્વશંકાના નાશ થતાં ધર્મની શ્રદ્ધા થશે, અને પાતે પરમાત્મસ્વરૂપ થશે.

ઇત્યેવંશ્રી શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ ૐ અહૈમ્. **લેખકઃ—આચાર્યશ્રી** બુદ્ધિસાગર સૂરિ.



# ( 42 )

# ॐ सेाऽहं

કેશરીયા ધુલેવાગઢ ૧૯૬૨ પાષ વદિ ૧૦.

૧ જો તમે તમારૂ જીવન સન્માગે<sup>૬</sup> ગાળવા <sup>ઇ</sup>ગ્છા રાખતા હાે તાે **નીચેની** બીના વાંચા–વિચારા.

ર જો તમે જગત ઉદ્ધાર કરવા ઇચ્છતા હેાવ તાે નીચેની બીના અમલમાં લાવેા.

૩ જો તમને નીચેનેા વિષય રૂચે તા–તમા. વાણી દ્વારા ફેલાવા !! ધનવાન હાે તાે ધનથી મકદકરા,

ખરૂં કહું છું. તેથી તમારા આત્માનાે ઉદ્ધાર થશે. ૪ હું તમને મ્હારૂં પાેતાનું કંઇ જણાવતાે નથી, પણુ તમારા આત્માનું કર્તવ્ય તમારી આગળ ધરૂં છું તેમાં મારૂં કંઇ નથી.

પ જે હું લખું છું, તે તમા વાંચશા તા તમારા અંતરના સત્ય વિચારા છે, એવેા વિશ્વાસ લાવશા.

૬ કાૈઇનાે ઘાત કરતાં પ્રથમ તમારૂ અંત:કરણ ના પાડે છે, અને પાછા હઠાવે છે. એજ તમારા

### 

ચ્યાત્માના સત્ય વિચારાે સમજો.

ુ છ આત્માનું કર્લવ્ય આત્માની આગળ મૂક્તું તેમાં ઉપકાર શાે કર્યો કહેવાય ?

૮ જે લાેકાે આત્માનું અસ્તિત્ત્વ માનતા નથી તોમને હું શું સમજાવું ? પણુ સમજે તાે સમજાવવાનું કે-જેનું અસ્તિત્ત્વ છે તેનું નાસ્તિત્ત્વ કહેવાને અજ્ઞાની જીવા પ્રયત્ન કરે છે.

૯ આત્મા છે, કર્મ છે, પરમેશ્વર છે. મુક્તિ છે. પુદ્ય છે, પાપ છે. પુનર્જન્મ છે, એ બધી વાત **અનુભવ** થી સત્ય કહું છું. સત્ય માનેા. સત્ય ગ્રહા. પક્ષપાત કરા નહીં.

૧૦ જે જે તીર્થ કરે થઇ ગયા છે. તેઓએ અનેક જીવેાના ઉદ્ધાર માટે પ્રયત્ન કર્યો છે. બીજા પણ મદ્ધાત્માએ જે થયા છે ને થશે તે સર્વ જીવેાના ઉદ્ધાર માટે પ્રયત્ન કરે છે અને કરશે.

૧૧ પ્રિય મારા બ્હાલાએા ! યાદ રાખેા કે સત્ય -શાધવું દુર્લભ છે. અસત્ય તાે ડગલે ને પગલે છે,

# ( 63 )

પથરા તા પગલે પગલે હાય છે કિન્તુ રત્ન તા કાઇકજ ઠેકાણે હાય છે.

૧૨ સત્યપ્રિય! જે જેવાંચા સાંભળાે તે પ્રમાણે વર્તશા તાે કલ્યાથુ થશે. કહેણી કરતાં રહેણી દુર્લભા છે.

૧૩ બેાલવું રૂપું છે અને કરવું સાેનું છે.

૧૪ કીધા કરતાં કરી ખતાવવું વિશેષ સારૂં છે.

૧૫ તારૂં કલ્યાણુ કરવા ત્હારા વિના બીજો. કાેઇ આવે તેમ નથી.

ી કે છે લાેળા સસાફર ! પંચે ચાલતાં તારી પાસે ભાતું જરૂર રાખજે.

૧૭ હે પ્રાણી ! કલ્યાણુનાં સાધનાે તારી પાસે છે છતાં તારૂં કલ્યા**ણુ નહીં** કરે તેા ઇશ્વરનાે વાંક કહાડીશ નહીં, પણુ તારી ખરાબ મતિનાે વાંક કાઢજે વા અસત્સંગને દાેષ ટેજે.

૧૮ તારા માટે કેાઇ સારૂંકહે તાે તે વાત મસ્તકે ચઢાવજે.

### ( ~~ )

૧૯ સમયને **જાવ્**યાવિના અન્યપ્રતિ તારૂં બેહલું નિષ્ફળ સમજ જે.

૨૦ તું તારૂં કરીને પશ્ચાત બીજાનું ભલું કરજે-હાે! તું પાતે સારા થયેા તાે સર્વજગત સારૂં થશે.

૨૧ તારી મતિ પ્રમાણે તારી અહનિંશ શી ગતિ થાય છે તે માટે તું શું કરી રહ્યો છું. તે સંબંધી લાભાલાભ વિચારતા રહેજે.

ં ૨૨ હે સુસાફર ! જે માટે તારાે જન્મ છે, જે કર્તવ્ય કરવાનાં છે તેમાં પાછી પાની કરીશ નહીં.

૨૩ અંધ માણુસ દિવસે અને રાત્રીએ દેખતાે નથી, દિવસે ઘ્વડ પક્ષી દેખતું નથી, રાત્રીએ કાગડાએા દેખતા નથી, પણુ કામીજન તાે રાત્રીમાં અને દિવસમાં પણુ દેખતાે નથી.

૨૪ તું તારા કર્તવ્યમાં સાવધાન રહેજે, સહમશીલતા રાખજે, ક્રોધ કરીશ નહિં, તારૂં ભલું સર્વ ઇંદ્રિયા વશ રાખવાથી છે.

### ( 44 )

૨૫ વાણીથી વિચારી બેાલજે, ત્રણુ આંગળની જીભ લવ**લ**વ અને લપલપ કરે છે, તેને વારજે.

ર૬ સત્સમાગમને માટું તીર્થ સમજજે.

૨૭ પાખંડી, નાસ્તિક ઉપદેશકોનેા ઉપદેશ સાંભળવા કદી મન લલચાવીશ નહીં, કારણુકે તે-મના ઉપદેશ વિષ મિશ્રિત દ્રધના જેવા હાેય છે.

૨૮ જે કાર્યમાં તારી મતિ પહાંચે નહીં તેમાં ઉત્તમ પુરૂષોની સલાહ લેજે.

૨૯ ક્રોધી બની ક્રેાઇ વિષયનાે નિર્જુય કરીશ નહીં.

૩૦ કીર્તિમાટે ઉત્તમ કાર્યો કરીશ નહોં, પર માત્મપ્રાપ્તિ વિનાબીજી કીર્તિથી કંઇવળવાનું નથી.

૩૧ દુનિયામાં વૈર, ઝેર જીવતાં સુધી છે, માટે હવે તે સર્વ ભૂલી જા ! ક્ષમારૂપ જળથી સ્નાન કર્યું નથી ત્યાં સુધી તું તીર્થપૂજનમાં લાભ્ર શી રીતે મેળવીશ !

૩૨ કેાઇ પણુ કાર્ય કરતાં પહેલાં તેના પૂ**ર્ણ** 

#### ( 49 )

વિચાર કરજે. ક્રોધથી કરેલું કાર્ય કદિ સફળ થતું નથી.

૩૩ તારૂં હુદય કાેઇને આપીશ નહિ, પરંતુ કદાપિ આપે તાે તેનાથી આંતરાે--જીદાઇ રાખીશ નહીં.

૩૪ જો તું રાજા હાેય તાે, સૂર્ય ચંદ્ર પ્રકાશે છે, તેના રાજા કાેણુ તેના વિચાર કર.

૩૫ જો તું વીર યેહ્યો હાેય તાે, આનં કટાક્ષ તથા કામ જીતવા સમર્થ છે કે કેમ ? તેના વિચાર કર.

૩૬ જો તું લેખક હાેય તાે, સત્ય માર્ગ સંબંધી તે શું શું લખ્યું, તેનાે વિચાર કરી આ બ્રાંથ વાંચજે.

૩૭ જો તું, કપટી હાેય તાે, કામ ક્રોધનાે નાશ કરવા કપટ કર, અને આગળ પ્રવૃત્તિ કરી સત્ય વિસ્થારી જા.

૩૮ જો તું, દુરાગ્રહી હેાય તેા, ક્ષચિક આયુ-ખ્યના વિચાર કરજે.

### ( ६७ )

૩૯ <mark>જે તું</mark> ન્યાયી હેાય તેા ન્યાયના માગે! વિચારી આ ગ્રંથમાં પ્રવેશ કર.

૪૦ જે તું વિનચી છે તેા, સર્વ જગત્ તારા જેવું સુંદર વિનયી કરવા પ્રયત્ન કર.

૪૧ જે તું અભિમાની હાય તેા વિચારી જે, કે તારૂં આયુષ્ય કાના **હાય**માં છે ? ચંદ્ર સૂર્ય કાના તાબામાં છે ?

૪૨ જો તું લાેબી હાેય તાે, સત્ય બાબતનાે લાેબ કરજે.

૪૩ જો તને નિંદા કરવાની ટેવ હેાય તા તાશ અવગુણુેાની નિંદા કરજે.

૪૪ જે તું અસ્થિર મનવાંળાે હાેય તાે, સ્થિર મનવાળાએાની સંગતિ કરુજે.

૪૫ જો તને ભાેગાભિલાષા થતી હાય તાે સ્ત્રીના શરીરમાં રહેલાં હાડ, નાકમાંથી નીકળતું લીંટ, આંખમાંથી નીકળતા પીયા, નાકનાે સેલ, હ

### 

કેશમાં ઝૂંચ્બા, પેશાબ, શરીરમાં વિષ્ટા, આદિ દુર્ગધ-તાના વિચાર કર.

૪૬ જે તને સંસારમાંથી છૂટવા વિચાર થતે। આ ને આપી જોડ આની સર્જો વિચાર

હાેય તાે ત્યાગી અને જ્ઞાની ગુરૂઓાની સંગતિ કર. ૪૭ જે તને, સંસારમાં સુખી થવાની ઇચ્છા વર્તતી હાેય તાે, ધનાઢ્ય પુરૂષાને ખરા અંત:કરણુથી પૂછ કે તમે સંસારમાં શું સુખ જોયું ?

૪૮ જો તને સ્ત્રી પરણુવાની ઇચ્છા હૈાય તેા સ્ત્રી પરણેલા સમજા પુરૂષોને પૂછ કે–પરણુવામાં સુખ છે કે નહિ ? પરણુવામાં સુખ કેટલું છે ? એવા પ્રશ્ન કરી આ ગ્રંથના વિચારા વાંચ.

૪૯ જે તું છવની હિંસા કરતેા હાેચ તેા તારા શરીરનું કાેઇ અંગ કાપી દુ:ખનાે વિચાર કર કે પરને મારવાથી કેટલું દુ:ખ થતું હશે.

પ૦ પરને મારવા કરતાં મનને માર, નડકી તારૂં કલ્યાણુ થશે.

્ય૧ રહેણી સાફ રાખી કથની કરજે, નહીં તા હાસ્યપાત્ર ઠરીશ.

#### 

પર સંતાની હાંસી કરીશ નહીં. પાપ લાગશે. પર જો તું બાળક હાેય તાે—સન્માર્ગની કેળવણી લેજે.

પ૪ જે તું જ્ઞાની હેાય તેા પરભાવમાં (માહમાં) પડીશ નહિ.

પપ જો તું ચેાગી હાૅય તાે⊢ચાેગમાં તત્પર રહેજે.

પર જે તું સાધુ હેાય તેા–સાધુના માગે<sup>\*</sup> ચાલજે.

પ૭ જો તું અમલદાર હેાય તેા અસત્યરીતે લાેકોને પજવીશ નહીં. અસત્ય રીતે પજવતાં તારા આત્માને કર્મ પજવશે, તેની ખાત્રી રાખ !

પટ જગતમાં કાેઇ સુખી, કાેઇ ૬:ખી, કાેઇ રાેગી, કાેઇ લાેગી દેખાય છે. તે શાથી તેના વિચાર કરી -જ્ઞાન માર્ગે ચાલજે.

પલ્ કુર્શુક્તિથી સત્ય વાતને પણુ અસત્ય ડરાવી શકાય છે, માટે કુવાદીએાનાં વચન ઉપર વિશ્વાસ રાખીશ નહીં.

### ( 100 )

૬૦ જો તને સંસારના ભાય લાગતા હાય તા ગ્રાની ગુરૂના શરણે બા.

૬૧ ગુરૂ દીવેા છે, અને ગુરૂ વિના દ્યાર અંધકાર છે,

૬૨ જો તું અવિશ્વાસી હેાય તાે અસત્યના વિશ્વાસ રાખીશ નહીં.

૬૩ જો તું મધ્યસ્થ હાેય તાે કદિ પક્ષપાત કરીશ નહિ.

**લ્૪ જો તું દ્વેષી હેાય તેા તારા કુકર્મ ઉપર** દ્વેષ કરજે.

૬૫ જો તું વેશ્યાભાગી હાેય તાે વેશ્યાને≀ કપટરાગ તથા સ્વાર્થને સ્ક્ષમતાથી વિચારજે.

૬૬ જો તું વ્યાપારી હેાય તેા ન્યાયથી કેટલાે વેપાર કરે છે, અને અંતે તેથી તારૂં શું કલ્યાથુ થશે ? તે વિચારી જીવન ગાળ.

૬૭ જે તું કવિ હાેય તાે પાપની વૃદ્ધિનાં ઠાવ્ય કરતાં અટક.

#### ( १०१ )

૬૮ જે તું કસાઇ હાેય તાે વિચારજે કે, તું જે છવાની હત્યાનું પાપ કરે છે તે પાપ તું ભાેગવીશ ? કે બીજા ભાેગવશે ?

૬૯ જો તું શુવાન હેાય તેા વિષયવનમાં ભટકીશ નહીં.

૭૦ જો તું વૃદ્ધ હેાય તેા પ્રભુભજનમાં જીવન ગાળ.

૭૧ એ તું સ્ત્રી હેાય તેા પતિવ્રતાના ધર્મી ચાદ કરી તારા પતિપ્રતિ નીતિથી ચાલી સારા માર્ગમાં પ્રવેશ કરજે.

બર જો તું મૂર્તિ પૂજક હાેચ તાે મૂર્તિ પૂજાથી ચતા ફાયદા વિચારી જા ! મૂર્તિ પૂજક ના હાેચ તાે મૂર્તિ પૂજાતું માહાત્મ્ય સુગુરૂ પાસેથી સાંભળ, અને કઠાગ્રહ ત્યાગ કર.

૭૩ જો તું વહેમી હાેય તાે વહેમ કચાંથી ઉપત્ન થાય છે તેનું મૂળ કારણ શાેધ ! !

૭૪ જો તું સુસુક્ષુ થવા ઇચ્છતાે હાેય તાે સુસુ-ક્ષુઐાની સંગતિ કરજે.

#### ( ૧૦૨ )

૭૫ દિવસમાં જે જે કૃત્યાે કર્યાં હાેય તેને સંભાળી આગળ વધ.

૭૬ કુમા<sup>ગે</sup> તારૂ છવન ગાળીશ તેા જીવનના અંતે પશ્ચાત્તાપ પામીશ ને રખડી મરીશ.

૭૭ આત્મજ્ઞાન પામ્યા વિના કર્મના <mark>નાશ થ</mark>તા

નથી. માટે તું શુરૂગમ દ્વારા આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર !

૭૮ જ્યારે આત્મજ્ઞાની શાતા વા અશાતા વેદ-નીય ભાેગવતાે પણુ સમભાવે રહે છે ત્યારે તે કર્મનાે નાશ કરે છે.

૭૯ ઇષ્ટમાં ઇષ્ટ કર્તવ્ય આત્મજ્ઞાન છે.

૮૦ તેના જ્ઞાન માટે થાય તેટલું કરવું.

૮૧ સાંસારિક પઠાર્થ વિદ્યામાં વિદ્વાન્ થવાથી પણ કર્મક્ષય થતાે નથી, કર્મક્ષય તાે આત્મજ્ઞાનથી છે. ૮૨ પૈાદ્ગલિક પઠાર્થીમાં તત્ત્વથી જેતાં સુખ શુદ્ધિ રાખવી વ્યર્થ છે.

૮૩ તેમ છતાં અજ્ઞાની જીવેા, જડ પદાર્થમાં સુખ઼બુદ્ધિ રાખે છે તે માેઠી ભૂલ છે.

### ( १०३ )

૮૪ અજ્ઞાન સરખેેા કાેઇ શત્રુ નથી.

૮૫ જ્ઞાનીનું અને અજ્ઞાનીનું વર્તન ભિન્ન પ્રકારનું હેાય છે.

૮૬ જ્ઞાની ઉદાસીનભાવે સાંસારિક કુત્યેા કરે છે પણુ તેમાં તે લેપાતાે નથી.

૮૭ જ્ઞાન અને વૈશગ્યધારી જીવેા દુનિયામાં થાડા છે.

૮૮ સર્વ'કમ<sup>°</sup>માં માેહનીયકર્મની સત્તા વિશેષ છે.

૮૯ જે થવાનું હાેય છે તે થાય છે, એંમ સાંભળી પુરૂષાર્થ ( ઉદ્યમ ) છેાડવાે નહીં

૯૦ જો તારૂં હિત ઇચ્છતાે હાય તાે વ્યસનીની સંગતિ કરીશ નહિ:

૯૧ ભેાગની વખતે ઉત્તમપુર્ધોને ચેાગ સાંભરે છે.

**હર અરેરે! જગત્**માં ઝાઝા મત! ઝાઝા પ′થ!! મૂલજ્ઞાનની વાત તાે દ્વર રહી. દુનિયામાં વાેતરાગ ધર્મ સત્ય છે.

### ( १०४ )

૯૩ પંચમકાળમાં ભરતક્ષેત્રમાં ઉત્તમ છવાેનું અવતરવું થાડું છે.

૯૪ અન્યાયી રાજાએાનું જેર આર્યાવર્તમાં વિશેષ છે.

૯૫ હિંસા, માંસભક્ષણુ, વેશ્યાગમન, વિષયલેાગ, છળકપટ, રાજ્યાકાંક્ષા, સ્વાર્થતા આદિ પ્રાય: અનાર્થધર્મપંથામાં જોવામાં આવે છે, અને તે ચુરાપ દેશમાં જીઓ.

૯૬ જ્યાં દયા નથી ત્યાં ધર્મ નથી.

૯૭ પશુ પંખીમાં આત્મા છે માટે તેમનેા નાશ ( ઘાત ) કરવા નહીં.

લ્લ બાદ્ય પદાર્થમાં સુખ નથી. ખરેૈખર અંતર્માં સુખ છે. સત્ય કહું છું.

૧૦૦ જેના હુદયમાં દયા નથી. તેનામાં ધર્મ નથી,

### ( १०५ )

૧૦૧ કાેઇની આજીવિકા તાેડીશ નહિં અને કાેઇની આંતરડી કકળાવીશ નહીં.

૧૦૨ સમુદ્રના જેવેા ગંભીર થા ! ! મૈરૂપર્વત સમાન અડગવૃત્તિ રાખ ! !

૧૦૩ મનુષ્ય શરીર વિના માેક્ષ નથી.

૧૦૪ <mark>ને</mark> આ, દિવસ અને રાત્રીની પેઠે આયુષ્ય વ્યવીત થાય છે.

૧૦૫ જે આ, તારા દેખતાં હુજારા મનુષ્યાે પર-ગતિમાં ચાલ્યા જાય છે.

૧૦૬ ભલે આસ્તિકથા ! કે નાસ્તિકથા ! કિંતુ તારાં કરેલાં કર્મ અવશ્ચ તારે ભાેગવવાં પડશે.

૧૦૭ જીવને અજીવ, અજીવને જીવ સ્થાપ નારતું પણ પરગતિમાં કંઇ ચાલતું નથી.

૧૦૮ કયાં કરે છે ? શું હુસે છે ? શું કરે છે ? શું માને છે? અરે ભવ્ય !!માયાસસુદ્ર તરી સુક્તિનગરી પામવી એજ તારૂં પરમ કર્તવ્ય છે.

૧૦૯ સત્યજ્ઞાન, સર્વજ્ઞપંથ-પરમ વૈરાગ્યતા

# ( १०९ )

ધારણ કરી હે મુસાફર ! છેલ્લી બાજી જીતી લે ! પુન: પુન: આવી જોગવાઇ મળવી દુર્લભ છે. હવે કર્તવ્ય-પરાયણથાં !!

એકશતઅષ્ટ શિક્ષાવચનાના મણુકાની માળા તારા ક`ઠે ધારણુ કરી આગળ તારા આત્મજીવનમાં પ્રવેશ કરી ઉ<sup>2</sup>ચ પ્રગતિમાન્ થા ! !

### श्ठोक.

વધ, બંધન, છેદન, તાડન, તર્જન આદિ કૃત્યાે જેમ પાતાના આત્માને પ્રતિકૂળ લાગે છે તેમ, પશુ, પંખી, મનુષ્યાને પ્રતિકુલ લાગે છે તેથી તેઓના વધ કરતાં પા પકર્મ લાગે છે. માટે પરજીવાને દુ:ખ દેવું નહીં. સર્વ જીવાની દયા કરવી. દયા ધર્મનું મૂળ છે. કહ્યું છે કે:-

### ( १०७)

દયા ધર્મકાે મૂલ **હે,** પાપ મૂલ અભિમાન; તુળશી દયા ન છાંડીએ, જખલગ ઘટમેં પ્રાણુ,

ધર્મનું મૂળ, સર્વ મહાત્માએા દયાને કહે છે. પાપનું મૂળ અભિમાન છે. તુળશીદાસ ભક્ત એમ કહે છે કે, જ્યાં સુધી શરીરમાં પ્રાણ છે ત્યાંસુધી જીવેાની દયા કરવી, દયા ત્યાગવી નહીં. અલબત્ત પશુ પંખીને કાેઇ મારતું હાેય તાે ગમે તેમ કરી તે જીવને બચાવવાે. તેનું રક્ષણ કરવું, મૂગાં પ્રાણીઓની દયા કરવી ને તેમના દુ:ખમાંભાગ લેવાે.

પર્વતમાં જેમ મેરૂ પર્વત, નદીઓમાં ગંગા નદી, પંખીમાં જેમ ઉત્તમ હુંસ, ગુણુંામાં જેમ વિનચ ગુણુ, તેમ સર્વ ધર્મમાં દયાધર્મ માેટા છે. જલથી અગ્નિની ઉત્પત્તિ જો થાય, પૂર્વના સૂર્ય પશ્ચિમ દિશામાં ઉગે, નેવનાં પાણી માેલે કદાપિ ચઢે, તાે પણ જીવની હિંસા કરવાથી ધર્મની ઉત્પત્તિ થતી નથી. મુગ્ધ અજ્ઞાની જીવા, તત્ત્વજ્ઞાન સમજતા નથી, અને હુજારા જીવાની હિંસા કરી પાપકર્મ આંધી ભયા-નક દારૂણુ નરકગતિનાં દુ:ખ ભાગવે છે.

( ૧૦૮ )

श्र्रोक.

# कथग्रुत्पद्यते धर्मः कथं धर्मोविवर्धते, कथं च स्थाप्यते धर्मः कथं धर्मे विनरयति-१

અર્થ — શિષ્ય ગુરૂને પ્રશ્ન કરે છે કે, હે ગુરા ! શી રીતે ધર્મ ઉત્પન્ન થાય છે, શી રીતે ધર્મ વધે છે, શી રીતે ધર્મનું સ્થાપન થાય છે, અને શી રીતે ધર્મ નાશ પામે છે ! ગુરૂ હવે પ્રત્યુત્તર આપે છે.

# श्लोक.

सत्येनोत्पद्यतेधर्मः दयादानेनवर्धते, चमयाच स्थाप्यते धर्मः क्रोधलोभाद विनश्यति ભાવાર્થ — સત્યથી ધર્મની ઉત્પતિ યાય છ, સત્ય એટલે જે વસ્તુ જે સ્વરૂપે હાેય તે પ્રમાણે તેનું માનવું, અને તે પ્રમાણે વર્તાવું — પુલ્યને પાપ માનવું અને પાપને પુષ્ટય માનવું તે અસત્ય કહેવાય છે. છવાનું રક્ષણ કરવામાં પાપ માને અને કુતરાં

#### ( ૧૦૯ )

વિબેરે જીવાના નાશ કરવાથી પુષ્ય માને તે ચંડાળ જીવાનું લક્ષણુ છે.

અરે રે! બીચારાં અવાચક જાનવરાેના પાણુ લેવા માટે જે મનુષ્યાેના વિચારા થાય છે તેની શી ગતિ થશે ?

દરેક મનુષ્ય પાતાના મગજના વિચારાથી સત્ય માની બેસે છે, પદ્યુ વિચારવું કે, પૂર્વના મહા પુરૂષાના સન્માર્ગે ચાલવાથી આત્મ કલ્યાણુ થાય છે, જગતના ઉદ્ધાર, હિંસા, અસત્ય ને લડાઇ કરવાથી થતા નથી, પણુ સર્વ જીવાનું ભલું ઇમ્છવાથી થાય છે. પ્રથમના વખતમાં જીવાની દયા બહુ થતી હતી પણુ હાલ કળિશુગમાં બહુ પાપી જીવા ઉત્પન થાય છે. તેથી લોકોનું વલણુ હિંસા તરફ વધતું જાય છે.

પ્રશ્ન—હાલના સમયમાં લાેકા સુધર્યા છે. તેથી જીવાેના નાશ ઓછા થતાે જાેવામાં આવે છે. ત્યારે આપ કહાે છાે કે, જીવાેના નાશ ઘણાે થાય છે. તે શી રીતે. ?

ઉત્તર-હિંદસ્તાનમાં સદાકાળ અન્ન ખુબ

# ( ११० )

પાકે છે. ચાવીશ જાતનાં ધાન્ય નીપજે છે. સાનું રૂપું આદિ ધાતુ પણુ પુષ્કળ છે. પહેરવાને માટે વ**સ** જોઇએ તે માટે કપાસ પણ પુષ્કળ થાય છે. હિંદુ-સ્થાન સાેનાનાે દેશ કહેવાય છે, બીજા દેશાની વસ્તુ સિવાય હિંદુસ્થાનના લાેકાે પાતાના સર્વ વ્યવહાર ચલાવી શકે છે. પ્રથમના વખતમાં હિંદુસ્તાનના લાેકા સર્વ વાતે સુખી હતા, કાેઇ વાતનું દુ:ખ નહાતું. ખેડુ-ત લોકો ખેતીનાજ ધંધા કરતા અને તેથો આજવીકા ચલાવતા, અને તે વખતમાં ધાન્ય પણ પુષ્કળ પાકતું હતું, સમય ઘણા સારા હતા. ચામાસાની રુતમાં વરસાદ પણ જે દેશમાં જેવા જોઇએ તેવા થતા હતા. દુકાળ પણ ઐાછા પડતા, રાજાઓ પ્રજાનું રક્ષણ સારી રીતે કરતા હતા. લુહારા લુહાર કામ કરતા હતા. સાેની સાેનાનું કામ કરતા હતા. દરજી લૂગડાં સીવ-તા હતા, વગેરે દરેક વર્ણ પાતપાતાનું કામ શાંતિથી બજાવતી હતી. તે સમયના વર્ણના વિભાગા, કાર્યના વિભાગા, સારા અનુકમમાં ગાઠવાયલા હતા, અને તે સમયની રાજ્યનીતિ પણ સારી હતી. રાજાઓ નીતિથી

# ( ૧૧૧ )

રાજ્ય સાચવતા હતા. રાજ્ય ગુરૂએા રાજાઓને સારા માગે દેારતા હતા. કવિએા નોતિના માગેનું સારી રીતે વાણ ન કરતા હતા. પણ શું ગાર રસને કઢંગી રીતે પાષણ કરતા નહાેતા ગાયાે વગેરેનું સારી રીતે સંરક્ષ**ણ** થતું હતું. રાજાઓ ધર્મી હતા. દરેક મા**ણુસાને ધ** મેનું ઉત્તેજન અપાવતા હતા. સાધુ તથા ગુરૂ ઉપર પુજય ણુદ્ધિ ઘણી હતી. પુત્રા, મા–બાપનાે વિનય સા-ચવતા હતા. લંટકાટ એાછી હતી. સલાહ શાંતિ સારી હતી. ન્યાયથી લડાઈઓ થતી. લેકો સરલ સ્વભાવી હતા. અનનું દુ:ખ નહાતું-પણ સિકંદર આદશા હની **સ્વા**રી આવ્યા બાદ આર્યાવર્તાની વ્યવસ્થા અગડી સ-લાહ શાંતિના ભંગ થયા. મહમદ પેગંબર પછી મુસ-લમાન સુલ્તાનાની સ્વારીઓથી દેવળાના નાશ થયેા, ત્યારબાદ સુસલ્માન બાદશાહાેની ઘણી સ્વારીએ। હિંદુ-સ્થાનમાં આવી તેથી લુંટકાટ ઘણી થઈ. તે વખતે ે હિંદુસ્થાનના રાજાએામાં સંપ નહાેતાે. તેથી **સુસલ-**માને હિંદુસ્થાનની ખાદશાહી કરવા લાગ્યા. સુસલ-માના માંસનું ભક્ષણ કરનારા અને ધર્માન્ધ હતા તેથી

# ( ૧૧૨ )

હિંદુસ્થાનમાં તેમના પ્રવેશથી હજારા જાનવરાના નાશ થયા. પૂર્વના ઋષિયા ગાયને પવિત્ર માનતા હતા તે ગાયને કાપી સુસલમાના ભક્ષણ કરવા લાગ્યા. શાહબુદ્દીન અલાઉદ્દીન વિગેરે બાદશાહાેઓએ તા ગાચાના નાશ કરવામાં ખાકી રાખી નથી. કુકડાં વિગેરે જીવાના તા વિશેષ નાશ થવા લાગ્યા. મુસ-લમાનોને અને હિંદુઓને વારંવાર લડાઇઓ થવા લાગી. અન્યાય માર્ગ વધ્યા. કપટકળાનું જોર વધ્યું, હુન્નરા તથા સુવિદ્યાના નાશ થવા લાગ્યાે. વિક્રમરાના-ર્ભાજરાજાના વખતમાં જે સંસ્કૃત ભાષાના ઉદય હતાે તેના અસ્ત થવા લાગ્યાે. હિંદુસ્થાનમાંથી સંપ નાશ પામ્યો. મુસલમાના હિંદુઓને વટલાવવા લાગ્યા. બ્હાેરા, મેમણ, મુમના વિગેરે જાત પ્રથમ હિંદુ હતી, તેની હાલ પણ એ સાબીતીરૂપ છે. હિંદુઓ ઉપર દ્વેષભાવ વધ્યા, પછી અકઅર ખાદશાહના વખ-તમાં હિંદુઓને ન્યાય મળ્યા. બનને ઉપર સમાનભાવ અકબર બાદશાહના હતા. ઔરંગજેબ જહાંગીરના વખતમાં પણ પશુઓના નાશ જારી રહ્યો હતા. પાયન

### ( **૧૧**૩ )

જોર વધ્યું. પાપથી વરસાદની વૃષ્ટિએા કમી થવા લાગી. દ્રકાળે દેખાવ દીધા. ઔરંગજેબના વખતમાં દક્ષિણમાં શિવાજીરાવ મરાઠાએ હિંદુધર્મના ઉદ્ધાર માટે અવતાર ધર્યા. શિવા જીરાવના ગુરૂ રામદાસ હતા. રામદાસગુરૂએ દાસબાધ નામના ગ્રંથ રચ્યા છે. રામ કાસગુરૂએ બાનવરાના વધ થતા અટકાવવા શિવાજીને ઉપદેશ કર્યો. તે સમયમાં ઔરંગજેબ બાદશાહ રાજ્ય કરતા હતા. શિવા છ એ દક્ષિણમાં રાજ્ય સ્થાપન કર્યું. ગાૈવધ થતા અટકાવ્યા. તે વખતે મેવાડની ગાદી ઉપર ઉદયપુરમાં રાજસિંહ રાજા રાજ્ય કરતા હતા. રાજસિંહે અને શિવાજીએ હિંદ્રઓના ધર્મ onળવી રાખવા યુદ્ધો કર્યાં. ઐારંગજેબ વ્યભિચારી હતા તેથી હિંદુઓના ઉદય થવા લાગ્યા. મરાઠાન જોર વધ્યું. હિંદુરાજાઓના કુસ પે પાછી હિંદુરાજ્યની સ્થાપના થઇ નહીં.

તે સમયમાં ઇંગ્<mark>લાંડથ</mark>ી અંગ્રેજ લાેકા વ્યાપાર કરવા હિંદમાંઆવ્યા. સુરતમાં અંગ્રેજ લાેકાએ કાેઠી ૮

# ( ११४ )

ઘાલી. કલમ, કડછી, અરછી આ ત્રણ વાતમાં અંગ્રેજ લોકો કાબેલ હતા-તે અંગ્રેનેએ બાદશાહની મરછ સંપાદન કરી તેથી તેમને વ્યાપાર કરવાની છટ મળી. તે સમયમાં વલંદા લોકો પથ બ્યાપાર કરવા હિંદુસ્તાનમાં આવ્યા. પાર્ટુગીજ લાેકા પણ આવ્યા. પણ અંગ્રેજ લાેકા કાવી ગયા તેએ ગાબડા કાબેલ હતા. વ્યાપાર કરતાં કરતાં તેઓએ રાજ્યમાં પત્ર ઘાલ્યા. લશ્કરથી લડાઇમાં પણ સામેલ થયા. બંગા-ળામાં મુસલમાનનું રાજ્ય જોર નરમ પડતાં ત્યાં પગ ઘાલ્યા. રાજ્ય હુકાે ચાડા થાડા લીધા, દક્ષિણમાં પણ જોર કાવ્યું, તેમ કરતાં તેઓ રાજ્યના અધિ-કારી થઇ પડ્યા ! મરાઠાની સાથે પ્રત્યક્ષ સલાહથી વર્તતા હતા ત્યારે હાલ તેઓ તેમના ઉપર હુકમત ચલાવે છે. મુસલમાની રાજ્યાે જે હિંદુસ્તાનમાં છે તેમના ઉપર પણ અંગ્રેજની હુકુમત વર્તે છે, રજ-પુત રાજાઓ ખંડીઆ થઇ ગયા હાલ આવી સ્થિતિ **થ**ઇ ગઇ છે. અંગ્રેજો, સુસ**લમાને**। કરતાં નીતિન્ માર્ગમાં સારા છે, જ્યાંસુધી ન્યાયથી ઇન્સાક મળે છે.

# ( ११५ )

ત્યાં**સુધી** તેમનાથી રાજ્ય થવાનું છે. આગળ શું અનવાનું છે તેનો કાેઇને ખબર નથી. ધારીએ છીએ કંઇક અને થાય છે એાર. માટે કાેઇ જાતના નિર્ણય કરવા નહીં. અત્ર હું રાજ્યચર્ચા હાથમાં લેતા નથી. પણુ તેઓના સમયમાં જીવાની દયા કેટલી સચવાતી તે જોવાની છે.

સુસલમાના કરતાં ગાય માંસ ભક્ષણમાં અંગ્રેજો ઉતરે તેવા નથી. અંગ્રેજો પણુ માંસભક્ષણુ કરે છે. કાેઇ એમ કહેશે કે ઇંગ્લંડમાં અન્નના ખારાક વિશેષ મળતાે નથી તેથી તેઓ માંસ વાપરે છે-તેના ઉત્ત-રમાં સમજવાનું કે-ભલા ઇંગ્લંડમાં જો ધારે તા પુષ્કળ અન્ન મળી શકે તેમ છે. અને હાલ પણુ ત્યાં માંસભક્ષણુના ત્યાગ કરી ભાજીપાલા ખાનારી ઘણી મંડળીઓ ઉભી થઇ છે. હિંદુરતાનમાં વસનારા અંગ્રેજોને તા પુષ્કળ અન્ન મળી શકે તેમ છે. છતાં જીભના સ્વાદથી હજારા જીવાના પ્રાણુના નાશ થાય છે. તે તરફ કાેણુ દયાની લાગણીથી જીવે.

### ( 195)

વળી અંગ્રેજો પ્રીસ્તિધર્મ પાળે છે. તે પ્રીસ્તિએા માને છે કે, ગાયમાં આત્મા નથી, પશ પંખીમાં આત્મા નથી. કહેા, સુરૂ ભાઇએના ! પ્રત્યક્ષ ગાયને થતું સુખ દુ:ખ જેવામાં આવે છે. ગાય ખાય છે, પીએ છે, બરાડા પાડી પાતાનું દુ:ખ જણાવે છે. તેમાં આત્મા અવશ્ય છે; તેમ છતાં ના માનીએ તા જીવને અજીવ કહેવેા, એ અસત્ય લાગતાં ધર્મના નાશ થાય. હિંદુસ્થાનમાં સર્વ મહાત્માએ ગાય, લોંસ, પશુ, પંખીમાં છવ ( આતમા ) ને માને છે. ઐાહ ધમ<sup>°</sup>વાળા પણ પશુ પંખી વિગેરમાં આત્મ⊧ સ્વીકારે છે. આત્માનું અપર નામ છવને છવ તરીકે માનવામાં આવે ત્યારે તે સત્ય કહેવાય છે. જે સખ દ્ર:ખની લાગણી જાણી શકે છે, આહારનું ગઢણ કરે છે, વૃદ્ધિ પામે છે, ક્ષય પામે છે, તેને જીવ કહે છે.

એકે દ્રિય, બેરે દ્રિય, તેરે દ્રિય, ચતુરિંદ્રિય, પંચેંદ્રિય સર્વ છવ કહેવાય છે. તે જીવ છે એમ શ્રદ્ધા કરવી. ત્યારે જીવ સત્ય કહેવાય છે. વિકલ બ્રુદ્ધિથી બ્રષ્ટ થએલા જીવા માંસની લાલચથી

### ( 119 )

પ્રાણીઓને મારી પાપી પેટ ભરે છે. બીચારાં પ્રાણી તરફડે છે, ભુમા પાડે છે. તેની કયા ઘાતકી જીવેાને આવતી નથી. અરેરે ! તે મરી કઇ ગતિમાં જવાના તે જ્ઞાની જાણી રહ્યા છે.

હાલના સમયમાં પ્રથમના કરતાં હજારાના નાશ થતાે દેખવામાં આવે છે. મુંબઇ, કલકત્તા વગેરે સ્થાને માટાં માટાં કસાઇ લોકોનાં કારખાનાં નીકળ્યાં છે તેમાં બકરાં, ઘેટાં, મરઘાં, ગાય, ભેંસ, અળદ, આખલા, પાડા, વિગેરે હજારા જાનવરોના નાશ કરવામાં આવે છે. હાલ હજી રાજપુતાનામાં તેવાં કારખાનાં નથી. હવે વિચારા કે માંસ ખાનારા કાેણ લાેકા છે ? જોતાં માલમ પડશે કે મુસલમાન, અંગ્રેજ, વાઘરી વિગેરે જાત છે. જ્યાં અંગ્રેજ વા સસલમાન હાેય ત્યાં કસાઇની દ્રકાન નીકળે છે. તેથી હવે વિચારા કે દેશને નુકશાન છે કે ફાયદેા. અલબત્ત કહેવું પડશે કે હજારો અળદોના નાશ થવાથી ખેતીને નુકશાન પહેાંવ્સું છે તેમ ગાયેાના નાશ થવાથી દુધની મેાંઘવારી થઇ છે. હજારા

# ( ११८ )

ખળદોની ઉત્પત્તિના નાશ થાય છે. પવિત્ર દેશમાં ગાયની ઉત્પત્તિ થાય છે તેના નાશ પણુ આપણીજ આંખે એવેા પડે છે. કુંકડાં વિગેરે જીવા દુર્ગ ધી પદા-થીંનું ભક્ષણ કરી બીચારાં પાતાનું અમૂલ્ય જીવન ગાળે છે, તેમના ઘાત કરવા એ પાપી જીવનું લક્ષણ છે. બકરાં, ગાડરાંની ઉન ખપમાં આવે છે અને તેથી ટાઢ દૂર કરાય છે. માછલી પાણીમાં થતી અનેક પ્રકારની દુર્ગ ધીનું ભક્ષણ કરી જલ સાફ કરે છે. દરેક પાણીઓ પાતપાતાનું કાર્ય બજાવે છે. દુનિયામાં ઘળ સરખી વસ્તુ પણ નકામી નથી. તા પાણી–જીવા નકામા હાય નહિંજ.

**ઘાતકી**—ઇક્ષરે માછલી વિગે**રે** જીવેા મનુ-ગ્યાેના ખાેરાક માટે અનાવ્યા છે. માટે આપણે તેનું ભક્ષણુ કરવું જોઈએ.

**ઘાતકી પ્રતિ પ્રક્ષ**—ત્યારેવાઘના માટે ઇશ્વરે શા ખાેરાક બનાવ્યા છે ? તે બતાવા.

ઘાતકી—જે પ્રાહ્મને વાઘ ખાય તે પ્રાહ્મ વાઘને માટે ઈશ્વરે બનાવ્યું છે.

## ( ૧૧૯ )

ધર્મી — ત્યારે હે ઘાતકી ! તમને વાઘ ખાઇ જાય કે નહીં; બે ખાઇ જાય તા વાઘને માટે ઇશ્વરે તમને બનાવ્યા છે, ત્યારે જાએા વાઘની આગળ પડા એટલે ન્યાય થઇ જશે. પણ વાઘ દેખતાં તમા ધ્રુબે છેા. બૂમા પાડા છેા. હાય મારાબાપ ખાઇ જશે એમ કેમ પાકાર કરા છા. તે તા બતાવા ?

**ઘાતકી**—આપ**ણે**ા પ્રાણુ જાય માટે નાશી જઈએ, બુમા પાડીએ, દાેડીએ, કંપીએ, એ તો ન્યાયની વાત છે.

ધર્મી — ત્યારે બીજા અવાચક પ્રાણીઓની આગળ તમા વાઘ સરખા છેા. તમા બીજા પ્રાણી ઓને મારા તેથી તે દોડી જાય, બ્મા પાંડે, કંપે એ ન્યાયની વાત છે. જેવું પાતાના આત્માને દુ:ખ થાય છે, તેવું બીજાના આત્માને દુ:ખ થાય છે. એ આપણી બુદ્ધિ કહી આપે છે. અનાજ વિગેરે ખારાક મૂકી માંસ ભક્ષણ કરવાથી હજરા છવાના નાશ થાય છે, તેનું પાપ નશ્કમાં અવશ્ય ભાગવવું પડશે. એમ ધારી રાખજો.

### ( 120)

**ધાતકી**—માંસ ખાવાથી શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે, અને શરીર નિરાગી રહે છે, માટે અમા માંસ ભક્ષણ કરીએ છીએ. તે શું ખાટું છે ?

ધમી — માંસ ભક્ષણથી પ્રથમ તા બુદ્ધિ બ્રષ્ટ થાય છે, તમા ર જોગુણુની વૃદ્ધિ થાય છે. માંસ ભક્ષણ જે લાેકા નથી કરતા એવા ભઇયા લાેકા મહા બળવાન્ હાેય છે. વનસ્પતિના ખારાકથી શરીરની શક્તિ વૃદ્ધિ પામે છે. જે લાેકા માંસ ખાય છે એવા વહાેરા વિગેરે લાેકા જે પ્રત્યક્ષ દેખાય છે તેનાં શરીર શક્તિહીન દેખાય છે.

હવા–કસરત–નિયમિત ખારાકથી શરીરની શક્તિ વધે છે. અને તે અનુભવથી સિદ્ધ થાય છે. માંસસથી લોકામાં નિદ<sup>િ</sup>યતા વિશેષ જોવામાં આવે છે. રામચંદ્ર વિગેરે જે મહાપુરૂષા થઇ ગયા છે તેઓએ બીલકુલ માંસભક્ષણ કર્યું નથી. મહુમદ પેગંબર પણુ એમ કહે છે કે કેાઇ જીવના નાશ કરશા નહીં. જેઓ માંસભક્ષી લાેકા છે તેઓ અપવિત્ર છે. તેમનું હુદય પવિત્ર થતું નથી. ગાતમણુહ પણુ એમજ

## ( ૧૨૧ )

કહે છે કે સર્વજીવની દયા કરવી તેમાં ધર્મ છે, ગૈાતમણુહના શિષ્ય **અશાક રાજા થ**ઇ ગયાે તે પ્રથમ અહ નિર્દય હતા, પણ પશ્ચાત્ અહ દયાવાન થયો. અશાકતું રાજ્ય આખા દ્વિંદ્વસ્થાનમાં હતું. તેણે ઠેકાણે ઠેકાણે ખાડાઢારાં માટે ધર્મશાળાઓ બંધાવી **હતી**, અશાિક રાજાના કાેતરાવેલા લેખ ઘષો ઠેકાણે માૈજી દ છે અને તેમાં લખ્યું છે કે--અશાક રાજાએ પશુઓની દયા માટે ઘણી ધર્મશાળાએા અંધાવી, હિમાયલની તલેટીમાં પગ્ર અશાક રાજાના લેખાે મળી આવે છે. અશાક **રાજાનો** પુત્રે કોચિક રાજા થઇ ગયા હતા, તે જૈન મર્મા હતા. કાણીક રાજાના પિતા શ્રેણિક રાજા હતા તે રાજગઢી નગરીમાં રાજ્ય કરતા હતા. શ્રેચિક રાજા ચાેવીસમા તીર્થ કર શ્રી વીરભગવાનના શિષ્ય શ્રાવક હતા અને તેને હાલ ૨૪૩૨ વર્ષ થયાં છે. એ હજાર ચારશા ને **અત્રીશ વર્ષ ઉપર શ્રે**શિક રાજા હતા. હાલ પણ પૂર્વ દેશમાં રાજગૃહી નગરીનાં ચિન્હા માન્યુદ છે. શ્રેણીક રાજાએ પ્રાણીઓની બહુ

# (१२२)

દયા કરી હતી. અને તે સમયના લાેકાે બહુ **દ**યાવાન્ હતા. વળી કાેણીક રાજાના સમયમાં ચેટક નામના રાજા રાજ્ય કરતા હતા, તે પણ જૈનધર્મી હતા. ચૈટક રાજા પણ ભગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામીના ભાકત હતા. વળી તે વખતમાં ઉદાયી રાજા હતા. તે પથ જૈન ધર્મ પાળતા હતા. વળી ૨૪૦૦ વર્ષની ઉપર કેશીસનિના ભક્ત પ્રદેશી રાજા થયા હતા. તેના અધિકાર રાયપસેણિ નામના જૈન સૂત્રમાં સારી રીતે વર્ણવ્યેા છે. પ્રથમ તેા પ્રદેશી રાજા નાસ્તિક હતા, પણ કેશીકમાર સુનિના સમાગમથી જૈનધમી થયે**ા અને દયાધર્મના ફેલાવા કર્યા.** વળી શ્રી મહાવીર સ્વામીના પિતાછ સિદ્ધાર્થરાજા ક્ષત્રિય કુંડ નગરમાં રહેતા હતા. તેમની માતાનું નામ ત્રિશલા ક્ષત્રિયાણી હતું. તે સિદ્ધાર્થ રાજા પણ જૈન **ધ**ર્મી હતા. વળી તે વખતમાં બીજા પણ ઘણા રાજાઓ જૈનધર્મી હતા. વળી તે મહાવીર સ્વામીના વખતમાં તેમના સગાભાઇ નંદિવર્ધન પણ જૈન ધર્મ પાળતા હતા. હાલ તેની નિશાનીઓ-વૈભારગિરિ

## ( ૧૨૩ )

પર્વત, રાજચુહી, ચંપાનગરી તરક માજીદ છે. વળી આજથી બે હતાર ચારશા વર્ષ ઉપર ધના અને શાલિભદ્ર નામનાં શેઠ થઇ ગયા તે પણ જૈન ધર્મી હતા. ઉપર જણાવેલા સર્વ રાજાઓ ક્ષત્રિય ( રજ-પુત ) હતા. પૂર્વના વખતમાં ક્ષત્રિય કે જે રાજવંશી લાેકા કહેવાય છે તે જૈન ધર્મ પાળતા હતા. ດທີ કુણાલના પુત્ર સંપ્રતિ રાજા થઇ ગયાે તેણે જૈન ધર્મ સારી રીતે પાલ્યા છે. સંપ્રતિનું ચરિત્ર જૈનોમાં માેબાદ છે. સંપ્રતિ રાજાએ અનેક જિનેશ્વર ભાગવા-નની પ્રતિમાએા ભરાવી છે, તે પ્રતિમાએા હાલ ઠામા ઠામ માજુદ છે. સંપ્રતિ રાજાએ ઘણી દાન શાળાઓ બંધાવી હતી. સંપ્રતિરાજાના ગુરૂ આર્ય સહસ્તિમહારાજ મહાજ્ઞાની હતા. સંપ્રતિરાજાને પાતાના પૂર્વ ભવ સાંભળ્યા હતા. જે લાકા અજ્ઞા નથી પુનજેન્મ માનતા નથી તે માટે આ દાખલાે માંબુક છે. સંપ્રતિરાજા પૂર્વ ભવમાં ભીખારીના છવ તરીકે હતા. ગુરૂ પ્રતાપથી ઉગ્ચ સ્થિતિ પામ્યા હતા. મનુષ્ય મરીને મનુષ્ય થાય છે. તે પણ સંપ્રતિ રાજાના

### ( १२४ )

ચરિત્રથી સિદ્ધ થાય છે. આર્ય સુહસ્તિસૂરિના સમય-માં ઘણે ઠેકાણે જૈન ધર્મ પળાતા હતા. પ્રાણીઓની દયા કરવી, કેાઇ જીવને મારવા નહિં. એમ ઠેર ઠેર ઉપદેશ ધર્મ ગુરૂએા આપતા હતા, અકગાનિસ્તાન, અલુચિસ્થાનમાં પણ સંપ્રતિ રાજાએ પ્રાણીઓના નાશ અટકાવવા તથા ધર્મની પ્રીલાેસોપ્રીના વિસ્તાર કરવા ઉપદેશકાને માકલ્યા હતા. સંપ્રતિરાજા પછી પણ કેટલાક રાજાએ। વેદધર્મી થયા. તેઓના સમ યમાં પણ પ્રાણીઓના નાશ ઘણા થતા નહાતા. અર્થાત્ લોકાે માંસ ભક્ષણ કરતા નહાેતા. જે કાેઇ કરતા હતા તે નિર્દય કહેવાતા હતા. વદ્યભીપુરની ગાદીએ કેટલાક રાજા જૈનધર્મી થયા અને કેટલાક વેદ્રધર્મી થયા, પણ પ્રાણીઓની હિંસા કવચિત્ થતી હતી. જયશિખરના સમયમાં કલ્યાણ નગરીના ભુવડરાજાએ વદ્યભીપુરના ભંગ કર્યો હતા. હાલ **વદ્યભી**પુરને વળા કહે છે અને તે કાઠિયાવાડમાં આવેલું છે. ત્યાથી ઘણા તાંબાપત્રના લેખાે નીકળે છે. વલુભીપુરમાં પ્રથમ ત્રણસે સાઠ જૈન દેરાસર

## ( १२५ )

હતાં. એમ સાબીત થાય છે. ત્યારે હાલ જૈન ધર્મના એક કાંટાે હુંઢીયાધર્મ તરીકે નીકળ્યાે છે. તે પ્રભુની પ્રતિમાને માનતા નથી. હુંઢીયા ધર્મ છે તે લ કામાંથી નીકત્યા છે, અને લંકા લહીયાએ સંવત ૧પ૩૨ ની સાલમાં લુંકામત નીકાળ્યો, એમ સિદ્ધ થાય છે. જિનપતિમા શાસ્ત્રાધારે છે, એમ આ ઠેકાણે જોવાનું છે. હવે જયશિખર રાજાની રાણી **૩પસ**ંદરી હતી. તે વનમાં ભટકતી હતી. વનરાજ નામના રાણી રૂપસુંદરીને પુત્ર થયેા. તેવામાં શીલ ગુણસૂરિ નામના આચાયે રૂપસું દરીને દીઠી. વન-રાજ કુંવર સહિત રૂપસુંદરીને શિલગુણસરિએ **માશ્ર**ય આપ્**યે**ા. શ્રાવકોને સુરિએ આ રીતે **ભ**લામણ કરી. શીલગુષ્ટ્રસૂરિ જાણતા હતા કે વનરાજ આગળ ઉપર રાજ્ય થવાના છે. શીલગુણસરિએ વનરાજને સર્વ બાબતની સારી કેળવણી આપી. પંચાસર નામનું ગામ હાલ ચુંવાલમાં છે. ત્યાં પહેલાં એક માેટી નગરી હતી અને તે પંચાસરા નગર તરીકે આળખાતું હતું, વનરાજને ધર્મની કેળવણી મળી

### ( १२१)

સ્દ્વતી. અલબત્ત ધર્મની કેળવણીથી જગત્નું કલ્યાણ થાય છે. હાલ નાપાનમાં ધર્મની કેળવણીની મુખ્યતા છે. તેથી <sub>ત્</sub>યાંના લાેકા સર્વ બાબતમાં હુશીચાર થાય છે. વનરાજે કરીથી પિતાનું રાજ્ય મેળવ્યું, અને અણહિલપુરપાટણ વસાવી રાજ્ય કરવા લાગ્યા. પંચાસરા પાર્શ્વનાથનું જૈન દેશસર બંધાબ્યું. ધર્મ-ના ઉદ્ધાર કર્યો કરાડા મનુષ્યાની સલાહશાંતિ જા-ળવી. વનરાજ ચાવડાની પાછળ પણ સારા રાજાએ ચઇ ગયા. ત્યારખાદ ગુજરાતની ગાદી ઉપર મૂળરાજ સાલાંકી રાજ્ય કરવા લાગ્યા. તેઓએ પણ ધર્મ માર્ગને સારૂં ઉત્તેજન આપ્યું. મૂળરાજની ગાકીએ ભીમ વિગેરે રાજાએા થયા ત્યાર બાદ સિદ્ધ-રાજ જયસિંહ થયા. સિંહરાજ જયસિંહે સદા વત મંડાવ્યાં. મંદિરા બંધાવ્યાં. ઘણા પ્રાણી-ઐાને શાંતિ આપી-સિદ્ધરાજ જયસિંહના ઉપર જૈન મુનિઓની સારી પ્રીતિ હતી. તેમ રાજાની પણ જૈન ધર્મ ઉપર પૂજ્યબુદ્ધિ હતી. સિદ્ધરાજ જય-સિંહની પછી કુમારપાળ રાજા થયેા, કુમારપાળને

## ( १२७ )

પ્રતિણાધી હેમચંદ્ર આચાર્યે જૈનધર્મા કર્યા. કુમા-રપાળરાજાએ શ્રાવકના ભારવત ઉગ્ચર્યા. હજારા લાખા જીવાને મરતા બચાવ્યા. તેના શાજ્યમાં કસાઇખાનું તા હાયજ શાનું ? હજારા પાડાઓને રાજ્ય પર પરાથી દશરાના દિવસે મારી નાંખવામાં આવતા હતા. તે પાડાઓના નાશ થતા અટકાવ્યા. કારણ કે દેવીને કંઇ પાડા ખાવાની જરૂર નથી. લાળા લાેકા અજ્ઞાનથી આવા કુરીવાજોને આચરે છે, પાે-તાના અઢાર દેશમાં કુમારપાળ રાજાએ દયા પળા-વી, ઘણા કરા માક કર્યા, ઘણા ગરીબાને મરતા બચા વ્યા. દરેક ધર્મકાર્ય, હેમચંદ્ર ગુરૂને પૂછી કરતા હતા. હેમચંદ્રગુરૂના ઉપદેશથી તેમના આત્મા નિ-મેળ થયા હતા. કુમારપાળ રાજા કાઇપણ લડાઇમાં પાછે હડયા નથી. પણ કુમારપાળરાજાએ અન્યા-યથી કાેઇ પણ લડાઇ કરી નથી. કુમાળપાળ રાજાએ સાત વ્યસનાના સમૂળગા ત્યાગ કર્યો હતા.

મધુ, માંસ, દારૂ; વેશ્યા, જીગાર, પરઝીસેવા, ચારી, એ સાત વ્યસનાથી કુમારપાળ રાજા દૂર રહ્યા

### ( 122 )

હતા. અર્થાત સાત વ્યસન સેવતા નહાેતા. ત્યારે **હાલના સમયના રાજાએ** વિશેષત: વ્યસન સેવે છે. કુમારપાળ રાજા પરનારી સંહાેદર હતા. વ્ય∙ ભિચાર દાષી જનાને શિક્ષા આપતા હતા, કાશી વિગેરેના રાજાઓને મિત્રતાઇથી ધન આપી વશ કરી તેમના રાજમાં દયા ધમ<sup>હ</sup>ના પડહ વજડાવ્યેા. ગુજરાત દેશમાં હાલ પણ કુમારપાળ રાજાના પ્રતાપથી દયાભાવ જેવામાં આવે છે. ખંગાળ દેશ-માંતા પ્રાહ્મણા પણ માંછલા વગેરેને જલડાેડીની ઉપમા આપી ભક્ષણ કરે છે. અહાે કેટલું પાપ ! પ્રાય: જૈનરાજાઓ જે થયા અને થશે તે ઘણા ખરા માંસ લક્ષણ, દારૂપાન, વેસ્યાગમનથી દૂર રહેનારા સમજવા. કારણ કે જૈન શાસમાં વ્યસનના અતિશય ત્યાગ કર્યો છે. જે લાેકા દારૂ અને માંસ લક્ષણ કરનારા આ દુનિયામાં છે તેઓ લડાઇ ખાર, ઘાતકી અને ખૂન કરનારા હેાય છે.

કુમારપાળ પશ્ચાત જૈન રાજાએા થયા નથી. તેા **પજી બીજા જે હિંદુ** રાજા થયા તે સર્વ દયાના કર-

#### ( ૧૨૯ )

નારા હતા, વિના અપરાધે પ્રાણીઓના નારા કરતા નહી. ગાય, કુતરાંના કદાપિ નાશ કરતા નહિ. પ્રજા પણુ તેવા રાજાઓને બહુ માન આપતી.

રાજા દયાવાન, ધર્મી હાેય છે તાે તેની છાપ પ્રજા ઉપર સારી પડે છે. માટે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે— યથા રાજા તથા પ્રજા–જેવાે રાજા તેવી પ્રજા હાેય છે. રાજા પાપી અને ઘાતકી હાેય છે તાે તેની છાપ પ્રજા ઉપર ખરાબ પડે છે, અને પ્રજા પણ તેવી બને છે.

કુમાર પાળ રાજા પછી વસ્તુપાળ અને તેજપાળ પ્રધાન થયા. તે જૈનધર્મી હતા. તેના વસ્તુપાળ ચરિ ત્રથી વિશેષ અધિકાર સમજી લેવેા. ઉદયપુરની ગાદીએ પ્રતાપસિંહ રાજા તથા રાજસિંહ વિગેરે રાજા આ ધર્મિ અને દયાવાન્ થઇ ગયા. તેઓ મહાદયાળુ હતા, અને હાલ પણુ ઉદયપુરની ગાદીએ બીરાજનાર તખતસિંહજી મહારાજા છે તે બહુ દયાળુ છે. તે હજરા જાનવરાની દયા કરે છે. મેવાડની ગાદીએ સૂર્ય સમાન ત્રણુ ભુવનમાં કીર્ત્તિ પ્રકાશનારા સારા રાજાઓ થયા

### ( 930 )

છે. તેમની શાંતિ અંત:કરણથી ઇશ્લ્છીએ છીએ. હાલ લશ્કરમાં હજારા પશુ પંખીઓનાનાશ થતા જેવામાં આવે છે. તેમ ફાલતુ પછુ ઘણેા નાશ જેવામાં આવે છે. તેથી ધર્મી પુરૂધાની લાગણી દ્વ:ખાય છે.

હાલ પણ ઇંગ્લાંડની ગાદીએ બીરાજનાર એડ-વર્ડ શહેનશાહના પ્રતાપથી પશુઓનેા કંઇક ઘાત નરમ પડયા છે. પિછાવાળી ટાપીઓ વિગેરે વપરાતી બંધ પડી છે. વિદ્વાન કેટલાક અંગ્રેને હવે દયાળુ થતા નય છે, અને પશુ પંખીઓના નાશ કરવા એ માટું પાપ અને ઘાતકીપણું સમજે છે.

ગુજરાતમાં આવેલા માથુસા ગામના ઠાકોર રાએાળ શ્રી તખતસિંહ જી તથા વરસાડાના ઠાકાર સાહેબ શ્રી સ્પ<sup>ૂ</sup> મલસિંહ જી બહુ દયાળુ છે, અને જીવાના પ્રતિ બહુ દયાળુ છે, રાએાળ જી શ્રી તખ-તસિંહ જી તા માંસ, દારૂ, ભાંગ, ગાંને, વેશ્યાગમન વ્યસનાના પરમશત્રુ છે, અને પરનારી સહાદર છે. તેથી માણુસાની પ્રજા બદુ દયાળુ થઇ છે. રાજાની છાપ પ્રજા ઉપર પડે છે તે આ દાખલાથી માલુમ પડશે.

## ( ૧૩૧ )

શ્રી તખતસિંહજીની સાથે આ લેખકને ઘણુેા પરિચય છે. ગરીબ મનુખ્યાે પ્રતિ તેઓ બહુ દયાળુ છે તેમ જાનવરાે પ્રતિ પણ બહુ દયાળુ છે. દરેક થતા રાજાઓ બાદશાહાે, શહેનશાહાે, ઠાકાેરાે અને ગ્રહસ્થા ધર્મિ થાઓ અને પ્રાણીઓ પ્રતિ દયાળુ થાઓ, એટલુંજ અને ઇચ્છીએ છીએ.

પાલણુપુરના નવાખ સાહેબ મહાદયાળુ છે, અને તેમણુ જીવાને નહિ મારવા સંબંધી ઠરાવ કર્યો છે. વળી જીનાગઢના નવાબ સાહેબે પણુ પેશા વાતા શ-જ્યમાં વિના અપશધે કેાઇ પણુ પશુ પક્ષીના ઘાત કરવા નહિ તેમ જાહેર કર્યું છે. વળી તેમ ઇડર રાજ્યમાં ટીંટાઇના ઠાકાર સાહેબ દીપર્સી– હજીએ પણ જીવાની દયા પ્રતિ સારી લાગણી ધરાવી છે. તેમજ લીંમડી, ધાંગધા, મારબી, જામ-નગર, ભાવનગર, વગેરે ગામાના રાજાઓ પાતાના રાજ્યમાં પશુ પક્ષીઓની રક્ષા માટે અને ગરોબાના ઉદ્ધાર માટે સારા પ્રયાસ કરી રહ્યા છે. માટે તેમને અમેા ધન્યવાદ આપીએ છીએ.

### ( ૧૩૨ )

મુસલમાન બાદશાહાે પણ જે દેશમાં વિદ્યમાન છે, અને પશુ, પંખી, મનુષ્યાની દયા માટે પ્રયત્ન કરી રદ્યા છે, તેમની શાંતિ ઇમ્છીએ છીએ.

માટા મનુષ્યાની છાપ નાના મનુષ્યા ઉપર સારી રીતે પડી શકે છે. જેના ઘરમાં માબાપ દયાળ હાય છે, તેના પુત્રા પણ દયાળુ થાય છે. દયાળુ પુરૂષોના જન્મ દુનિયામાં સફળ છે. પૃથ્વી પણ કયાળુ પુરુ **ષાથી શાેભી ઉઠે છે. દયાળ મનુષ્યા જેમ પૃ**થ્વી ઉપર વિશેષ થાય છે, તેમ પૃથ્વી ઉપર સલાહ શાંતિ વિશેષ જોવામાં આવે છે. દયાળુ પુરૂષા લડાઇ, ખૂન, ટંટા, અખેડામાં સામેલ થતા નથી. તે તા ધર્મની નીતિ રીતિથી ચાલે છે. કાેઇને જરા માત્ર પથ દુ:ખ શાએા નહિં એવા દયાળજનાના ઉદેશ રહે છે, તેથી ઉલટાં ઘાતકી પુરૂષાનાં આચરણ જેશા તાે માલુમ પડશે કે, ઘાતકી પુરૂષા લાભથી રાજાને પથ મારી નાંખે છે. પ્રધાનને પથ મારી નાંખે છે, ખન કરવા જરા માત્ર પણ આંચકાે ખાતા નથી. સહેજ આઅતમાં લડાઇ કરવા ઉભા થાય છે. ઘાતકી

## ( ૧૩૩ )

પુરૂષેાની આંખાે વિકરાળ રહે છે. ઘાતકી પુરૂષાની પ્રીતિ પણુ ભીતિને ઉત્પન્ન કરે છે. ઘાતકી પુરૂષાની હાંસી પણુ કાેઇના નાશ ઉત્પન્ન કરે છે. ઘાતકી પુરૂષા ન્યાયને સમજી શકતા નથી, તે સગા વહાલાના સંબંધ રાખતા નથી. ઘાતકીપુરૂષને ક્રોધ વિશેષ ચઢે છે. પશુ પંખીને મારવાથી ઘાતકી વૃત્તિ ઉત્પન્ન થાય છે. ઘાતકી પુરૂષના હુદયમાં દયાના અંશ હોતાં નથી, જે દેશમાં અન્યાય, વ્યભિચાર, ઘાતકી પણું વિશેષ હાેય છે. તે દેશમાં ઘણું ચુદ્ધો થાય છે. ઘાતકી પુરૂષાના કપ્ટથી ભયંકર ખૂના થાય છે, અને થરો. જે મનુષ્યા કુકડાં અને કુતરાં સરખાને મારતાં મહા આંચકા ખાય છે તે મનુષ્યા, લોકોનાં ખૂન કરી શકે નહિ એ વાત અનુભવસિદ્ધ છે.

કાઇ એમ કહેશે કે–આપણે દયાળુ થઇને બેસી રહીએ તાે બીજા મનુષ્યા સતાવે, તેને અમા ઉત્તર આપીયે છીયે કે નિરપરાધી જીવાને હણવા નહીં. અલબત્ત સામા લડાઈ કરવા આવે ત્યારે તેની સામા લડાઈ કરવી એ તાે નીતિમાર્ગ છે. જુઓ, જૈન રાજાઓએ પણ હજારા લડાઈઓ કરી છે. કુમાર-પાળ, ઉઠાયી, કાેણુક, ચેડા મહારાજા, ખારવેલ, વસ્તુ-

## ( 238 )

પાળ તથા તેજપાળ, પાંડવાે અને રામે ન્યાય નીતિથી લડાઇએો કરી છે. પશુ તેઓએ કુકડાં, માછલાં, કખૂતર, ચકલાં, અકરાં, ઘેટાં, ગાયા, ભે સા, અળદાના પ્રાણના નાશ, માંસ ખાવાને માટે, વા સહેલ માટે કર્યો નથી. અશાક રાજાને જ્યારથી દયાની લાગણી ઉત્પન્ન થઇ, ત્યારથી સર્વ દેશામાં તેણે દયાધર્મના કેલાવા કર્યા. દયા એ કાઇપણ જાતના ઘર્મ પાળતા **હાય તેના**થી જીદી નથી. ભિન્ન ભિન્ન જાતના ધર્મવા ળાઓ દયા પાળી શકે છે. જે ધર્મમાં દયા નથી તે ધર્મજ કહી શકાય નદી, સસલમાનાના ધર્મમાં એમ કહ્યું છે કે એક લીલું દાતણ કચા કરીને પણ એક મહીના સુધી ચલાવવું. તે શા માટે કહ્યું છે તે વિચારતાં માલમ પડશે કે, વનસ્પતિમાં પણ જવા રહ્યા છે. તેને કારણ વિના કેમ મારી નાંખવા ? વા વિના કારણે વનસ્પતિના નાશ કરવા નહીં. એજ મહા-ત્માઓનું ફરમાન છે. અકરી ઇદના દિવસે સુસલમાના વહેારાઓ, હેજારાે અકરીઓનાે નાશ કરે છે, પણ તેમના ધર્મમાં એવું આધ્યાત્મિક દ્રષ્ટિથી માહવૃ-ત્તિની કુર્ભાની કરવાનું લખ્યું હાેય અને પાછળથા

## ( ૧૩૫ )

પશુ કુર્ળાની થઇ હાેય એમ જણાય છે. કદાપિ એમ કહેવામાં આવશે કે, અમા ખુદાના નામથી બકરીના ગળા ઉપર છરી વાહીએછીએ, અને તેથી તે બકરી ખુદાની પાસે જાય છે. તેના ઉત્તર કે ખુદાનું નામ સાંભળવાથી બકરી ખુદાની પાસે જાય છે તા પછી તમા તમારા સગાં વહાલાં, પુત્ર પુત્રીઓની કુર્ળાની કરા તા તે પણુ ખુદાની પાસે જઇ શકે. તા પુત્ર પુત્રીઓને ખુદાનું નામ સંભળાવી તેનાં ગળાં કાપી નાંખવાં જોઇએ, અને પુત્ર પુત્રીઓની શરીરનું માંસ ખાવું જોઇએ ? પાતાનું પાપી પેટ ભરવા બીજાના પ્રાણુના નાશ કરવા એમ ખુદાએ કહ્યું નથી. પ્રિય વસ્તુ તા કુટુંબ, પાણુ, વાસના હાેય છે તેથી પ્રિય મન હાેય છે, માટે બ્હાલા ગણેલા મનની કુર્ળાની કરવી જોઇએ.

મુસલમાનના ધર્મનાં કુરાન કીતાબ વાંચના રાએા પાસેથી સાંભત્યું છે કે---અમારા ધર્મમાં જીવેાને મારી નાંખવાનું લખ્યું નથી, તેમ છતાં માંસના દુષ્ટ રીવાજ મુસલમાન કેામમાં પડી ગયાે છે, તેના નાશ થવા જોઈએ.

#### ( 935 )

અલબત્ત. ખુદાનું મહમદ પેગંબરનું પવિત્ર ખ્યાન વાંચી અંતે ખકરાના ગળે છરી મારવી, એ કેવું ઘાતકીપણું છે તે વિચારવાનું છે.

સત્યથી ધર્મ ઉત્પન્ન થાય છે, અને તે દ્વા दानेन वर्धते - हया अने हानथी वृद्धि पामे छे. દયાનું સ્વરૂપ સામાન્યત: વર્ણુન કર્યું છે. દાનના ઘણાં પ્રકાર જ્ઞાનીઓએ વર્ણ જ્યાં છે. દાનના પંચ પ્રકાર છે. અભયદાન, સુપાત્ર દાન, કીર્ત્તિદાન, અને અનક પા ઠાન, પાંચસું ઉચિત દાન. મરતા જીવાના પ્રાણ ખચાવવા તેને અભયદાન કહે છે. ધર્મી માણ-સાેને દાન આપવું તેને સુપાત્રદાન કહે છે. ભુખે મરતા પ્રાહીઓને ખાવાનું આપવું, તરશ્યાને પાણી પાવું તેને અનુક પાદાન કહે છે. પોતાની કીર્ત્તિ માટે લાેકોમાં વાહ વાહ કહેવાય, તેને માટે વસ <mark>ધન </mark>ગન આપવું તેને કીર્ત્તિકાન કહે છે. સમયને અનુસરી દુનિયાના રીવાજ પ્રમાણે જે ધન ખર્ચવું પડે તેને ઉચિતદાન કહે છે. ઉચિંતદાન અને કોંસિંદાન તા **લાે**કા સહેજે કરી શકે છે; અનુક પાદાન અવસ્ય કરવું જોઇએ. સર્વજીવાની અનુકંપાચિંતવવી, એ ધર્મી

### ( 239 )

પુરૂષોનું લક્ષણ છે. અનુકંપાદાન કરતાં સુપાત્ર-દાન માંઢું છે અને સુપાત્રદાન કરતાં અભયદાન માંઢું છે. અભયદાનના બે લેદ છે. દ્રવ્ય અભયદાન અને ભાવ અભયદાનથી સુક્તિનો પ્રાપ્તિ થાય છે અને ક્ષ માથી ધર્મનું સ્થાપન થાય છે. ક્રોધને જીત્યા વિના ક્ષમા આવતી નથી. ક્ષમા એ સર્વગુણામાં માટેા ગુણુ છે. ક્ષમા વિના સત્યધર્મ ટકી શકતા નથી, ઢવે તે ધર્મના નાશ, ક્રોધ અને લાભથકી થાય છે. ક્રોધના સમાન દાેષ નથી. લાભના સમાન કાેઇ અવગુણુ નથી. લાભથી હિંસા જાૂઠ ચારી વ્યભિચાર વિગેર દાેષા પ્રાપ્ત થાય છે.

આ પાંચ નિયમની અંદર સામાન્ય વ્યવહારથી સર્વ ધર્મના સમાવેશ થાય છે. તે ઉપર <sup>જ્</sup>લાેક દર્શાવે છે.

## श्र्रोक.

## अहिंसा सत्यमस्तेयं, त्यागो मैधुनवर्जनं । पंचस्वेतेषु धर्मेषु, सर्वे धर्माः प्रतिष्ठिताः ॥

### ( 436 )

**ભાવાર્થ** — અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય, ત્યાગ, મ્મને મૈશુનનું વર્જન. એ પંચધર્મમાં સર્વધર્મ**ના** સમાવેશ થાય છે. આ પંચવતનું પાલન કરવું મહા **દુ**ષ્કર છે. આ પંચવતના પાલનમાં વિશેષ આત્મહિત સમાયેલું છે.



# सर्वे वेदानतत् कुर्युः, सर्वे यज्ञाश्व भारत ! सर्वे तीर्थाभिषेकाश्च, यत् क्रुर्यात् प्राग्रिनां दया ॥

સર્વ વેદો તે કરી શકતા નથી અને હે ભારત! સર્વ પ્રકારના યગ્ના પણુ તે કાર્ય કરી શકતા નથી કે જે કાર્ય પ્રાણીઓની દયા કરે છે. અર્થાત્ વેદ અને યજ્ઞ કરતાં પણુ પ્રાણીઓની દયા કરવામાં વિશેષ આ ત્મહિત સમાયું છે,

### श्ठोक.

# महिंसा लचगो धर्मः, श्रधर्मः प्राग्तिनां दधः । तस्माद्धर्मार्थीभेर्लोकैः, कर्तव्या प्राग्तिनां दया ॥

# अहिंसा सर्वजीवेषु. तत्त्वज्ञैः परिभाषिता। इदं मूलं हि धर्मस्य, शेषस्तस्यैव विस्तरः ॥

# भ्रुतोक.

યૂપ કરીને પશુઓને હણી.તથા રૂધિરના કા-દવ કરી જો સ્વર્ગમાં જવાતું હાેય તાે પછી નરકમાં કાલ જાય ? માટે વિચારવાનું કે-ધર્મ માટે હજારા પશાઓના પ્રાણ લેવા તેમાં ધર્મ નથી.

ऋोक.

युपं कृत्वा पशूनु हत्वा, कृत्वा रुघिरकर्दमम् ।

यद्येवं गम्यते स्वर्गे. नरके केन गम्यते ॥

વળી દયા માટે કહે છે:---

અહિંસા છે લક્ષણ જેનું એવેા ધર્મ સમ-જવા અને પ્રાણીના વધ કરવા તે અધર્મ સમજવા. તે માટે ધર્માથી લોકોએ પ્રાહીઓની હયા કરવી.

(934)

### ( १४० )

તત્ત્વના જ્ઞાતા મહાત્માએાએ સર્વજીવાની દયા કરવી તેને ધર્મનું મૂળ કહ્યું છે-બાકીના તેનેા વિસ્તાર સમજવા.

# श्लोक.

यथा ममप्रियाः प्राखाः, तथान्यस्थापि देहिनः । इति मत्वा न कर्त्तव्यो, घोरःप्राखिवधो बुधैः ॥

જેમ પાતાના પ્રિયપાણ છે, તેમ અન્યજીવાને પણુ પાતાના પ્રાણ પ્રિય હેાય છે. એમ માની પાડિત પુરૂષોએ ભય કર પ્રાણિવધ કરવા નહીં

#### श्लोक.

प्रासिनां रत्त्तगं युक्तं, मृत्युमीता हि जन्तवः । म्रात्मौपम्येनजानद्भि,–रिष्टं सर्वस्य जीवितम् ॥

પ્રાણીઓનું રક્ષણ કરવું તે ચુક્ત છે. કારણ કે મૃત્સુથી ભાય પામનારા સર્વ જીવેા છે. માટે પાતાના આત્મા મૃત્યુથકી ભાય પામે છે. તેમ સર્વ ભાય પામે છે. માટે જરા માત્ર પણ કાેઇ પ્રાણીને દુઃખ દેવું નહીં.

(**૧**૪૧) श्ठोक.

उद्यतं शस्त्रमालोक्य, विषादभयविह्वलाः । जीवाः कंपंति संत्रस्ता, नास्ति मृत्युसमं भयम् ॥ મારવા માટે ઉચ કરેલું શસ્ત્ર દેખીને ખેદ અને ભયથી વિબ્હલ થએલા છવે। કંપે છે-ધ્રુજે છે, નાસે છે, અરેરે. તે બીચારા શું કરે ? અવાચક પ્રાણીઓા પાતાનું દુ:ખ શી રીતે કહી બતાવે.

માણસ સમજી જાત છે; છતાં તેને દયા આવતી નથી. તેા પરભવમાં તમારી કેાને દયા આવશે ? મૃત્યુ સમાન કેાઇ ભય નથી. જાનવરાનાં ગળા ઉપર છરી મૂકતાં બીચારાં બુ**મા** પાડે છે. થરથર ક**ંપે છે. ધર્મી** જન આવે અનાવ આંખે જોઇ શકતા નથી.



कंटकेनापि विद्धस्य, महती वेदना भवेतः चककंतादियध्याद्य.-मीर्यमाणस्य कि प्रनः

## (१४२)

કાંટાથી વિંધાતા પથ્યુ પાણીને માટી વેદના થાય છે. કાંઇ માણુસના પગમાં શૂળ પેશી હાય છે તા તે શૂળ કાઢતાં ચીસ પાંડે છે. તા ચક્ર, કુંત, લાકડી, તરવાર, છરી, ચપ્પુથી જીવાના નાશ કરતાં બીચારા પ્રાણીઓને કેટલું દુ:ખ થતું હશે ? તેના વિચાર કરવા જોઇએ. આપણા પેટમાં કાંઇ છરી મારે તા મહા દુ:ખ થાય છે, ત્યારે કુકડાં, કુબુતર, ગાય, ભેંસ જેવાં પ્રાણીઓના માંસ માટે છરી તરવાર મારતાં બીચારાંને કેટલું દુ:ખ થતું હશે ? અલબત્ત અત્યંત દુ:ખ થાય છે.

## श्लोक.

## श्रमेध्यमध्यकीटस्थ,-सुरेंद्रस्य सुरालये, समाना जीविताकांचा, तुल्यं मृत्युमयं द्वयोः

વિષ્ઠાની અંદર રહેલા કીડાને તથા દેવ વિમા નમાં રહેલા ઇંદ્ર એ બેને જીવવાની આકાંક્ષા સરખી છે. તથા સૃત્યુ ભય પણુ બન્નેને તુલ્ય છે. માટે કાેઇ જીવના નાશ કરવા ઘટતા નથી.

( १४३ )

श्लोक.

## जीवानां रच्चगां श्रेष्ठं, जीवा जीवितकांचिगाः तस्मात् समस्तदानेभ्यो, ऽभयदानं प्रशस्यते.

જીવાનું રક્ષણ કરવું તે શ્રેષ્ઠ છે. કારણકે–જીવા જીવવાની આકાંક્ષા રાખે છે. કાેઇ મરવાની આકાંક્ષા રાખતું નથી, માટે સર્વ દાનામાં અભયદાન વખાણવા લાયક છે. જીવવાની ઇચ્છા, ઘરડાએાથી પણ છૂટતી નથી. તે ઉપર એક વાત કહે છે.

કાેઇ એક નગરમાં એક ગ્રહ્સથતું ઘર હતું, તેના ઘરમાં એક ઘરડી ડાેશી રહેતી હતી. ડાેશી મર-વાને ખાટલે સ્તી છે. આજ મરે કાલ મરે એવી ડાેશીની સ્થિતિ થઇ રહી છે. સા વર્ષ ઉપરની ઉમર થઇ છે. અજ્ઞાન લાેકાની કહેવત, તે ડાેશીને યાદ આવી કે મરવાની વખતે જીવને લેવા જમરાજા આવે છે. માટે હવે મને પણુ લેવા જમ આવશે. આવી ધાસ્તી ડાેશીને રહ્યા કશ્તી હતી, તે ડાેશીને એક નાનાે પુત્ર હતા, તે પુત્ર સાત ઘરની વચ્ચે એકના એક

## ( १४४ )

હતા. ડાશીને બહુ બ્હાલા હતા. ડાશી પાતાના પ્રાણ કરતાં પણ તેને વિશેષ ગણતી હતી. પુત્ર કર રાજ નિશાળે લઘવા જાય છે. ડાશી તેને જમાડી પ્રભુ ભજન કર્યા કરે છે. તેવામાં તે પુત્રને બહુ તાવ આ-વવા લાગ્યા. ડાશી પાતાના પુત્રને ઘરમાં સવાડી પાતે એાસરીમાં એક દિવસ સૂતી હતી, તેવામાં પાતાને એક લે સ હતી, તેની પાડી છૂટી ગઇ, પાડી ડાશીનાં લુગડાં ખેંચવા લાગી અને ચાવવા લાગી. ડાશી જરા જાગી વિચાર કરે છે કે અરે ! આ ફાં! અડધો રાત્રે જમરાજા આવ્યા. હાય, હાય હવે આવી અની. એમ ડાેશીને બ્રાંતિ થઇ અને વળી બાેલી ઉઠી કે કાેઇ રીતે જમ પાછે જોય છે? એમ ચિંતવી કહેવા લાગી કે અરે જમ! હું તાે માંદી નથી પણ મારા પુત્ર માંદા છે. તેની પાસે જાએા, પુત્ર તાવના સખખથી જાગતા હતા તેવ આ સર્વ હકીકતના નિશ્ચય કર્યા કે-અહેા! આ ડોશી મરવા સુતી છે તાે પણ પાતાના પ્રાણને વ્હાલા ગણે છે, એટલુંજ નહીં પણ મારા પ્રાણ કરતાં ડાશી પાતા-

### ( ૧૪૫ )

ના પ્રાણને વ્હાલા ગણે છે. માટે પુત્રે વિચાર કર્યો કે–મૃત્યુના સમાન બીજો કાેઇ ભય નથી.

વળી તે ઉપર બીજી વાત કહે છે:--

એક બાદશાહે એક વાંદરીને દીડી કે જેની પાસે એક નાનું બચ્ચુ હતું. બાદશાહે વિચાર કર્યો કે વાંદ રીને પાતાના પ્રાણુ વ્હાલા હશે કે, બચ્ચાના પ્રાણુ વ્હાલા હશે ! તેના નિશ્વય કરવા વાંદરોને પકડી મં-ગાવી અને એક હાજમાં નાંખી તેમાં પાણો પૂર્શુ. જેમ જેમ પાણી ચઢતું જાય તેમ તેમ વાંદરી કૂદવા લાગી. અંતે બચવાના એક આરા રહ્યો નહીં ત્યારે વાંદ રીએ બચ્ચાને નીચે મૂકી તેની ઉપર બેસી તરવા પ્રયત્ન કરવા લાગી. અહા ! આ ઉપરથી પણ વિચા-રવાનું કે, મૃત્યુ સમાન કાઇ બીજો ભય નથી. માટે મરતા છવાને બચાવવાથી માટું પુણ્ય બંધાય છે અને તેથી પરભવમાં સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ પ્રમાણે માર્કડ પુરાણમાં લખ્યું છે.

વળી મૃત્યુ સમાન કેાઇ **ભય નથી, તે ઉપર** દ-૧૦

## ( १४१ )

ષ્ટાંત જણાવે છે કે:-એક નગરીમાં એક નૃપતિ રાજ્ય કરતા હતા. તેને પાંચ રાણીઓ હતા. એક દિવસ રાજા પાંચે રાશીઓ સદ્ધિત ગાખમાં બેઠા છે. તે નગર ચર્ચા ન્વએ છે. તેવામાં એક ચારને કેાટવાળ ક્રાંસી દેવા લઇ જાય છે, તે ચારને દેખી રાણીઓના મનમાં દયા ઉત્પન્ન થઇ. પ્રથમ રાણીએ રાજાને વિન તિ કરી એક દિવસ માટે છેાડાવી, ખવરાવી પીવરાવી હુજારા રૂપીયા ખર્ચ કર્યા, ત્યારે બીજા દિવસે બીજી રાણીએ ચારને છેાડાવો તેને મેવા મિષ્ટાન્ન ખવરાવ્યાં. ત્યારે ત્રીજા દિવસે ત્રીજી રાશીએ અને ચાથા દિવસે ચાથી રાણીએ ચારને છેાડાવ્યા. પાંચમી અણમાનીતી રાણીએ રાજાને વિનંતિ કરી કે-- આપ મારા ઉપર પ્રસન્ન થઇ વર આપશા. રાજા-એ આજ્ઞા કરવાથી પાંચમી રાણીએ માગ્યું કે, 'આ ચારને મારી નાંખવા નહીં. એને અભયદાન આપા.' રાજાએ તેણીનું કહ્યું માની છેાડી દીધેા. પાંચમી રાણીએ ચારને પાતાના ઘેર બાલાવી શિખામણ આપી કે, પારકી વસ્તુ લેવામાં મહાપાય છે.

#### ( 189)

ચારીના માલ ચંડાળે જાય છે. આ ભવમાં વધ. બંધન, છેદન, તાડન, તજેન, કેદખાનાની સ**બ** વિગેર દુ:ખા ઉત્પન્ન થાય છે. ચારને હુદયમાં શાંતિ મળતી નથી. ચારી કરનાર નરકનાં રાેરવ દ્વ:ખ પામે છે. ચારીના માલથી કાેઇ સુખી થયેા નથી અને થવાના પણ નથી. ચારના કાઇ વિશ્વાસ લાવતું નથી, ચારીથી દુનિયામાં કીર્તિના નાશ થાય છે, ચારી કરનાર માહાસ, ઘેાર પાપ કરતાં પણ ડરતા નથી. ચારને કેાઇ શરણે રાખતું નથી. એક તલભાર ચારી પણ પ્રભુ જાણી શકે છે. ચારી કરનાર માણસ એમ સમજે છે કે હું ચારી કરું છું તે કાે ઈ દેખી શકતું નથી, પણ જ્ઞાની મહારાજા દેખી રહ્યા છે, માટે ચારીનું પાપ માટામાં માટું છે. ચારી કર**નાર માણ**સ ઘાતકી હાય છે. ચારી કરનારને જવાના નાશ કરવા-માં ડર લાગતા નથી. ચારી કરનાર મનુષ્ય અંતે દ્ર:ખ પામે છે. કાેઇપણ વખતે કાેઇની વસ્તુ તેના માલીકને કદ્યા વિના લેવો નહીં. આ દ્વનિયામાં વાર વાર મતુષ્ય જન્મ મળનાર નથી, માટે પાતાનું

## ( १४८ )

કલ્યાણ ઇચ્છવું હાેય તાે ચારીના વ્યસનનાે બીલકુલ ત્યાગ કરવા જોઇએ. એ પ્રમાણે ચારને શિખામણ આપી ચારી નહીં કરવી, એમ પ્રતિજ્ઞા કરાવી, રાટલા ખવરાવી વિદાય કર્યા. ચારે હજારા વખત પાંચમી રાણીને નમસ્કાર કર્યા, અને કહ્યું કે બીજી ચાર રાણીએા કરતાં ખરૂં સુખ તમાએ મને આપ્યું છે. બીજી રાણીઓ એકેક દિવસ માટે છેાડાવતી હતી; પરંતુ આવતા દિવસે તા મારે મરવાનું છે એમ હુદયમાં થયા કરતું હતું અને તેથી ખાવાનું પણ ભાવતું નહાતું. માટે તે ઉપકાર કરતાં આપના ઉપકાર માટા છે, અને આપે જીવિતદાન આપ્યું. તેના બદલા હું કાેઇપણ વખતે વાળી શકવા સમર્થ નથી. આમ કહી ચાર પાતાને સ્થાનકે ગયા.

સુજ્ઞ મનુષ્યાે ! આ દક્ષત ઉપરથી બહુ સમ જવાનું છે. જીવિતદાન આપવાથી આ ભવમાં અને પરભવમાં પ્રાણી શિવસુખ પામે છે. શ્રી શાંતિનાથ તીર્થ કરના જીવે પૂર્વભગ્માં પારેવાને જીવીતદાન આપ્સું હતું. ચક્રવર્ત્તિ રાજા, અને શેઠના ગૃહે જન્મ,

### ( १४९ )

પુષ્ય કરવાથી થાય છે. અને અ<mark>ભચદાનથી મા</mark>ટું પુષ્ય બંધાય છે.

હાલના વખતમાં બંગાળામાં જીવતાં બકશં-એાની ચામડી ઉતારવાનાે ઘાતકી ધંધા ચાલે છે. આ ઘાતકી રિવાજને બંધ કરવા અમેરીકાના દયાળ લાેકાેએ કલકત્તામાં ઘાતકી રિવાજ અટકાવ<mark>નારી</mark> મંડળીનું ધ્યાન ખેંચ્યું છે. અમેરીકાના લાેકા ધ્યાન ખેંચીનેજ માત્ર બેસી રહ્યા નથી; કિંતુ તે કાર્ય પાર ઉતારવા માટેના ખર્ચમાં રૂા. ૨૨૯૧ ની ૨કમ પણ માેકલાવી આપી છે. સ્પષ્ટ હુકીકત એવી છે કે-બંગાળાના ચામડાના વેપારીઓ એવા ખાટા ખ્યાલ ધરાવે છે કે. જીવતાં બકરાંની ચામડી ઉતાર-વાથી તે ચામડી લંબાવતાં વધે છે અને તેથી તેના ભાવ પણ સારે આવે છે, જેથી જીવતાં બકરાંચાની ચામડી ઉતારવાના ધંધા બંગાળાના કેટલાક ભાગા માં ચાલે છે, અને ખાસ કરીને આ ઘંધા મુજકર છલામાં ધમધાકાર ચાલે છે. આ ઘંધા ચાલતા મટકાવવાને સરકારનું પહ ધ્યાન ખેંચવામાં આવ્યુ

## ( १५० )

છે. આ ધંધાના સંબંધમાં અમેરિકામાં ન્યુયેાર્કની એક ચામડાની પેઢીએ ગયા. ૧૯૦૬ ના અકટેાંબર માસમાં કલકત્તા ખાતેની પ્રાણીસ કટ નિવારહ્યુ કંપ-નીના સેક્રેટરી જોગ એક પત્ર લખ્યા હતા. જેની મતલબ એવી છે કે, હિંદના કેટલાક ભાગામાં જીવ તાં બકરાંની ચામડી ઉતારવાનાે ધંધા ચાલે છે. તેને અટકાવવા તમા બનતું કરવા લાગ્યા છેા. આ ફર તાની વાત જ્યારે અમેરિકામાં કેલાઇ ત્યારે તે માન વામાં પણ આવી નહેાતી, કારણકે હિંદુસ્તાનના જેવા કાઈ દયાળુ દેશ નથી, પણ મળેલી હકીકત ઉપરથી જણાય છે કે એ ઘાતકી ધંધા હિંદમાં હયાલી ભાેગવે છે. તેના તરફ અમા કરાડાવાર તિરસ્કારની દ્રષ્ટિથી જોઇએ છીએ, એ ધંધાને દાબી નાંખવા જે ઉપાયેા લેવા પડે તેને ટેકાે આપવા અમા તૈયાર છીએ, અને તે વેપારને અટકાવવા અમા જે પગલાં લેવાં પડે તે લેવા તૈયાર છીયે. આ ઘાતકી રીવાજ અટકાવવા તમારી સરકાર તમને મદદ આપશે. બીજી પેઢીવાળાએ પણ ઉપરના પત્રની

## ( १५१ )

સાથે મળતાપણું ખતાવી રૂપૈયા માકલાવી આખ્યા છે. જ્યારે અમેરિકાના લાકાને પ્રાણીઓની દયા માટે આટલી લાગણી ફેલાઇ છે, ત્યારે હિંદવાસી ભારતબ ધુઓએ આ વાતને ભૂલવી જોઇતી નથી. જૈન કેાન્કરન્સે છવતા કાચબાના શરીરપર થતી ક્રિયાથી જાણીતી થતાં તેમાંથી અનતી ચીંજો નહીં વાપરવાના ડરાવ કરી તેની સામે આખી જૈન કામની કયાળુ લાગણી સતેજ કરી છે. તેવીજ રીતે આ ઘાતકી ધંધાને અટકાવવા અમેરિકાના ભાઇઓની માકક જૈન કેાન્કરન્સે તથા જૈનાના દરેક મંડળે પાકાર ઉઠાવી નામદાર સરકાર તથા સુંગા પ્રાણીએા ઉપર થતું ઘાતકીપણું અટકાવનારી મંડળીઓનું ધ્યાન ખેંચવું જોઈએ છીયે. જેવું પાતાને દુ:ખ થાય છે, તેવું પરને પણ દુ:ખ થાય છે. હુજારા પ્રાણીઓાની હિંસા કરવાથી, પ્રાણીઓના પાકારથી તથા ભયંકર પાપથી વરસાદ પશ બરાબર આવતાે નથી. દ્રકાળ ઉપર દુકાળ પડવા લાગ્યા છે. ભયંકર રાગાની ઉત્પ-ત્તિયાે થવા ક્ષાગી છે. અજ્ઞાની પશ સદશમનુષ્યાે

### ( ૧પર )

આ સૂક્ષ્મ જ્ઞાનને સમજી શકતા નથી, પણ નરકનાં કુ:ખઘાતકી મનુષ્યેા બુમા પાડી ભાેગવશે. ત્યાં તેઓને કાઇ શરણ આપવાનું નથી. ઢારાથી મનુષ્યા જવી શકે છે, અને જાનવરા હિંદની દાલત છે, એમ દેશી રાજાએ પણ સમજવા લાગ્યા છે. ગાંડળના રાજાએ ઢારા એ હિંદની દાલત છે, એમ સમજાવનારા હુકમ બહાર પાલ્યો છે. તેના સાર નીચે પ્રમાણે છે કેં–'આ દેશની વસ્તિને લગભગ પાેણાભાગ ખેતી-વાડી ઉપર આધાર રાખનાર છે અને આ દેશની ખેતીવાડી, બળદેહ તથા પાડાથી ચાલે છે. એ પહ નવું કહેવાનું નથી. હકીકત આમ હાેવાથી અળદા અને પાડાની માદાઓ, ગાયેા અને ભેંસાના જેમ વધુ ઉછેર થાય તથા તેમને વધુ રક્ષણ મળે એમ આ દેશની ખેતીનાં સાધના સહેલાઇથી મળી શકે એ તેા ખુલ્લું જ છે. આ ધારણ અથવા તા તત્ત્વને નજરમાં રાખી આ દેશમાં પ્રાચીનકાળથી ઢારાને પાળનાર તથા ઉછેરનાર વર્ગની સંખ્યા માટી જેવામાં આવે છે, અને તેએા ઘણે ભાગે દેશના એવા

## ( १४३ )

ભાગામાં રહે છે કે-તેઓને પાતાના જાનવરા લગ્ને-રવાના કામમાં કુદરલી મદદ મળી શકે છે. પ્રાચીનકા-ળથી આવા લોકોને મદદ આપવા દરેક સત્તા પછ પાતાનાથો બનત કરતી આવી છે. પણ આ દેશની ક્રદરવી હાજત નહીં સમજનાર તથા ખેતીવાડીનું રહસ્ય તેના ખરા અર્થમાં નહીં જાણનાર પરદેશી સત્તાના હાથથી ખેડુતાને તથા ખેતીવાડીનાં જાન-વરાને મળવું જોઈતું ઉત્તેજન મળી શકતું નથી. ગાયા, ભેંસાના નાશથી ખેતીવાડીની સ્થિતિ લાચાર થઇ પડી છે. પરદેશી અમલદારાને ઘાેડાએા ઉપર વધારે શાખ હાવાથી દેશી રાજાઓ પણ તેઓનું અનુકરણ કરી ઘેાડાઓના શાખમાં હુજારા રૂપીયા ખચે<sup>°</sup> છે અને રાજ્યનાે ખજાનાે પણ ખાલી કરે છે. એવા રસ્તે કામ લેનારા કાઠીયાવાડમાં બે ચાર રાજ્ય કર્તાએ৷ દેવાદાર પણ થઇ સુકયા છે. આ દેશમાં પહેલી જરૂરી આત ખેતીવાડીના જાનવરાની છે. તેની સમજણ દેશી રાજાઓને નથી, જેથી ઉલદું પરિણામ આવે છે. ગાંડલના રાજા પશ્ચિમની કેળવણી તથા

### ( १५४ )

આચાર વિચારના શાખીન છે, છતાં આ દેશની હાજતા શી છે ? તેના પછુ અભ્યાસી જણાય છે. અને તેથીજ પાતાના રાજ્યમાં ગાય, લેંસ, બળદ, વિગેરે જાનવરાના વધ નહીં કરવાનું જહિરનાસું અહાર પાડશું છે. હમણાંજ ગાંડલના દયાળુ રાજાએ બઠરાંનાં નાનાં બચ્ચાં જેઓ ચારા ન ચરી શકે તેવાં હાય છે તેમને રક્ષણુ મળી શકે તેવા હુકમ બહાર પાડા તે હુકમની વિરૂદ્ધ ચાલનારને શિક્ષા ઠરાવેલ છે. આ હુકમ બહાર પાડી નામદાર ઠાકાર સાહેબે એક રાજ્યવાંશીની ક્રજ અદા કરી છે. કેમકે ક્ષત્રી રાજાઓના એવા ધર્મ છે કે-નિરપરાધી નિર્બળ છવાનું સબળ શત્રુઓથી રક્ષણ કરવું.

આ દેશના દુર્ભાગ્યે હુલારા બકરાં ઘેટાં દરરાેજ માંસાહારી પ્રજાને માટે ખારાક તરીકે કસાઇ ખાતા-માં કપાવાં લાગ્યાં છે, અને નાનાં અચ્ચાંઓને ૨ખ હતાં મુક્વાથી નાશ થાય છે. ઘેટાં બકરાંઓની સંખ્યામાં આવી રીતે ઘટાડા થવાથી આ ઉપયાગી જાનવરાનું મૂત્ર અને લીંડીઓ જે ઉમદા ખાતર

#### ( ૧૫૫ )

તરીકે ગણાય છે, તે મેંછુ વેચાતાં તથા તેના ઘટા**ડા** થતાં જમીનના ધાવાઇ જતાે કસ વધુ ધાવાતાેજ જાય છે અને તેથી ખેતીના પાક દરરાજ ઘટતાે જાય છે.

બીજા દેશીરાજ્યાેએ ગાંડળ નામદાર ઠાકેા**ર** સાહેખના પગલે ચા**લી જાનવરાેના થ**તાે નાશ અટ-વવા જોઇએ.

જણાવતાં ખુશી ઉપજે છે કે-કાઠીયાવાડ, ગુજ-રાત, મારવાડ, મેવાડના કેટલાક રાજાઓ આ ઢાનિને કળી ગયા છે, અને તેમણુે ઘાડાના તખેલા ભરવા કરતાં ગાશાળાઓ ભરવાની જરૂરીઆત સ્વી-કાશે છે. માટે અમા તેમને ધન્યવાદ આપીએ છીએ. જાનવરાની દયા કરવી જેઇએ એમ અંત:કરણથી ઉત્પન્ન થયેલી દયાની લાગણી કહે છે. મરણથી છવાને ખચાવવા ઉત્તમ જીવા પ્રયત્ન કરે છે. સર્વ જીવાને જીવિતબ્ય બ્હાલું છે.

એક વખત કેાઇ એક વૃદ્ધસ્થ કેાઇ ડુંગરના પ્રદે શમાં ચાલ્યાે જાય છે, ત્યારે તે શેઠને રસ્તામાં ચાર

### ( १५६ )

**લે**ોકો મ**લ્યા**. ચારાે ગૃહસ્થને મારવા લાગ્યા. ત્યારે ચઢસ્થ બાલ્યાે કે. અરે ભાઇઓ ! મને મારશા નહીં. તમારે ઘરેણાં વસ્ત્ર વિગેરે લેવાનું હાય તે લઇ જાઓ, પણ મને જીવતા જવા દા, ચારા કહેવા માંડ્યા કે, તને જીવતાે જવા દેઇશું નહિં, ત્યારે ગૃહસ્ય શેઠ બાેલ્યા કે, ગમે તેમ કરી મને જીવતા જવાદા એમ ઘણી આજીજી કરી છુટી ગયેા. તે ઉપ-રથી સમજવાનું કે-મૃત્યુ સમાન ભય નથી. મંકાેડા સરખાે નાનાે જીવ પણ જ્યારે આપણે તેને પકડવા જઇએ છીએ. ત્યારે મરણના ભયથી નાશી જાય છે. જો તેનામાં જ્ઞાન ના હાય તાે કેમ નાસી શકે ? માટે સિદ્ધ થાય છે કે-મંકાેડા સરખા નાના પાણીમાં પણ શાન રહ્યું છે, અને જ્યાં જ્ઞાન હાેય તે જીવ કહેવાય છે. સુખ દુ:ખની ચેષ્ટા કરે, સુખ દુ:ખને જાણે, આ-ઢારાદિક ગહણ કરે તેને જીવ કહેવાય છે. કીડી, મં-ક્રાેડા, જુ, પુરા, વનસ્પતિ વગેરે સર્વ જીવાેના સમા-**વેશ ચારાશી લાખ છવાયાનિમાં** થાય છે. પ્રીસ્તિ મુર્મવાળાઓએ ચારાશી લાખ જીવયાનિની બાબત

## ( ९५७ )

સમજતા નથી, કારણુ કે તે પંથમાં તત્ત્વની પ્રીલેાસે પ્રીનું સમ્યગ્ જ્ઞાન નથી અને ઇશુ કંઇ મહાસવેજ્ઞ કેવળજ્ઞાની નહેાતાે અને તે અનાર્ય દેશના **ધર્મ છે**.

યુરોપિયના પણ આર્યાવર્તના મહાત્માઓની સંગતિથી હવે સુધરવા લાગ્યા છે અને કેટલાક ભાજી પાલાના ખારાક વાપરે છે. ઇંગ્લીશ મડમ એનીબેસન્ટ કહે છે કે–જ્યારે ઇંગ્લાંડ આદિ સુરાપિયન લાેકા હિંદુસ્થાનના રીતરીવાજ તથા ધર્મની પ્રીલેાસાપ્રી ઉપર શ્રદ્ધાવાળા થતા જાય છે, ત્યારે અત્ર હિંદુસ્થા-નના લાેકા જાણે ઇંગ્લાંડતુંજ સર્વ વર્તન સારૂં હશેજ એમ અજ્ઞાનથી જાણી ઈંગ્લાંડના લાેકાના જેવું આચ-રણ કરે છે. ઇંગ્લાંડ વિગેરે દેશમાં દારૂ તથા માંસનિ-ષેધક મંડળીએ ા ઉત્પન્ન થઇ છે અને હજી થાય છે. ત્યારે આપણા હિંદુસ્થાનના પ્રાદ્મણ, વિષ્ણુ સંપ્રદાય, વશ્વિક વિગેરે લાેકામાંથી કેટલાક મગજનાં ઉખડેલા, ધર્મતત્ત્વથી અનાણ, છાકેલા મનુષ્યા, પુષ્ય પાપના ભય રાખ્યા વિના ગુપ્તરીતે માંસ મદિરા વાપરે છે, એ કેટલી બધી અજ્ઞાનતા ! એ લાેકાની શી ગતિ

## ( १५८ )

**થશે** તે કહી શકાતું નથી. માંસભક્ષણ કરવાથી ધ-ર્મના નાશ થાય છે, એમ સર્વ તીર્થ કરા-પેગંબરાે, મહાત્માઐા, રૂષિયા વિગેરે કહે છે,

શ્રી જૈન શાસ્ત્રમાં પ**ણ** કહ્યું છે કે,

यदिइनात्मलामं, लभते किल पादपो विनामूलं तड धम्मोवि जियाणं, न होइ नूणं दयाइ विणा. १

જેમ ઝાડ મૂળ વિના પાતાનું જીવનરૂપ લાભ મેળવી શકતું નથી, તેમ દયા વિના જીવાને ધર્મ પણ થતા નથી. જ્યાં પશુઓનાં પેટ ચીરી માંસભક્ષણ કરવું, તેનું લાહી પીવું, હજારા પશુપંખીઓના પ્રાણ નાશ કરવા, અને હુદય કાળું કરી ધર્મી નામ ધરાવવું થાય છે, ત્યાં તા કદી સત્ય ધર્મ કહેવાય નહીં. વળી કહ્યું છે કે---

# ऋोक.

बः खलु यथा तथा वा देहमृतो हंति विरसमारसतः सो दुश्कलरकर्रिक्रोली कवलिश्रो ममइ मीमभवे. ले २ऽतां प्राधीओने लेभ तेम કरीने भारी

## ( ૧૫૯ )

નાંખે તે લાખા દુ:ખની રૂંવાટીથી વીંટાઇને ભયંકર સંસારમાં ભગે છે.

વળી કહ્યું છે કે:—

## श्लोक.

## किं ताए पढित्राए, पयकोडीए पलालभूत्राए, जं इत्तित्रं न नायं, परस्स पीडा न कायव्वा.

લાખા <sup>હ</sup>લોકાે વા હજારાે ગ્રંથપુસ્તકાે વાંચ-વાથો શું થયું <sup>?</sup> જેણુે એટલું પણ જાણ્યું નહીં કે, પરજીવને પીડા કરવી નહીં તેનું અન્ય જ્ઞાન સર્વ નિરર્થક છે,

વળી કહે છે કે:—

# श्ठोक.

# किं सुरगिरियो गुरुत्रं, जलनिहियो किं बहुझ गंभीरं, किं गययाओ विसालं, कोच महिंसासमो धम्मो. જેમ મેરૂ પર્વતથી કેાઇ મેાઢું નથી, અને સગ્રદ્ર

#### ( 250 )

સમાન કેાઇ ગંભીર નથી, અને આકાશ થકી કાેઇ વિશાલ નથી, તેમ અહિંસા એટલે જીવેાની દયા સમાન કેાઇ ધર્મ નથી, વળી કહ્યું છે કે:—

श्लोक.

## यावंति पशुरोमाणि, पशुगात्रेषु मारत, तावद् वर्षसहस्रागि, पच्यन्ते पशुघातकाः

શ્રીકૃષ્ણ અર્જુનને કહે છે કે, હે ભારત ! જેટ-લાં મરનાર પશુઓના શરીરમાં રેામ છે, તેટલા હજાર વર્ષો પશુઓને મારનારાઓ તથા પશુઓનું માંસ ખાનારાઓ નચ્કમાં કુંભી પાકમાં દુ:ખથી પચાય છે. વળી કહ્યું છે કે:—

# श्लोक.

नय तिहुत्र्यग्रेवि पावं, ऋत्नं पाणाइवायय्रो गरुयं जं सब्वेक्विय जीवा, सुहेसिग्रो दुक्खभीरुम्स ત્રણ ભુવનમાં પણ જીવની હિંસાના સમાન કેાઇ પાપ નથી. કારણ કે, સર્વજીવા સુખના આકાં-

#### ( 999 )

ક્ષી છે. અને મથ્થુના ૬:ખથી બીનારા છે, માટે ભવ્ય જીવે કેાઇ પથુ જીવની હિંસા કરવી નહીં.

વળી કહ્યું છે કે:---

## श्र्ठोक.

## अहिंसा संभवो धर्मः स हिंसातः कथंभवेत् न तोयजानि पद्मानि, जायंते जातवेदसः

દયાથકી ધર્મ ઉત્પન્ન થાય છે. તે હિંસાથી શી સીતે ઉત્પન્ન થાય ? અલબત્ત, થાયજ નહીં. જેમ જલ થકી ઉત્પન્ન થનાર કમળાા, અગ્નિથકી ઉત્પન્ન થતાં નથી.

વળી કહ્યું છે કેઃ—

#### श्लोक.

#### एकतश्वतुरो वेदा, ब्रह्मचर्यं तु एकतः एकतःसर्वपापानि, मद्यमांसं तु एकतः

એક તરફ ચાર વેદ અને એક તરફ ૧૧

#### ( १९२)

<mark>પ્રદ્યાચર્ય, બેતું સમાન કળ છે.</mark> તેમજ એક તત્ત્ક સર્વ પાપા અને મઘ માંસ એક તરફ. અલબત્ત, સર્વ પાપા કરતાં માંસ અને દારૂતું પાપ વિશેષ છે. વળી કહ્યું છે કે—

# श्ठोक.

## मद्ये मांसे मधुनि, नवनीते तकतो बहिनीते उत्पद्यंते विलीयंते, सुम्रच्मा जंतुराशयः

માંસ મદિરા માખણુ આદિમાં તેના આકારના જેવડા જ તુઐાના સમૂહેા ઉત્પન્ન થાય છે, અને વળી તેમાં નાશ પામે છે, અને માંસ મદિરાના **ભક્ષણુથી** સાત્વિક ગુણના નાશ થાય છે અને છુદ્ધિ બ્રષ્ટ થાય છે. અને જે મનુષ્ય જીવાની દયા પાળે છે તેને પુજ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે કહે છે કે—

# श्होक.

# यस्याशये तिष्ठति जीवरत्ता, मूलंजिनोक्तः प्रवरोहिधर्मः सुरासुरोर्वीपतियत्तरत्तो,—भूतादयस्तस्य वशीभवंति

### ( 983 )

એ ભવ્ય પુષ્ઠયવંત જીવના હુદયમાં વીતરાગ ભગવંતે કહેલી જીવેાની રક્ષા વસેલી છે તે જીવ, જીવેાની રક્ષા કરીને પરભવમાં માટા સ્થાને ઉત્પન્ન થાય છે, અને ત્યાં તેના વશમાં દેવ, અસુર, રાજા, ચક્ષ, રાક્ષસ, આદિ, સર્વ પ્રાણીઓ થાય છે. જીવની રક્ષા કરવાથી પુષ્ઠ્યની ઉત્પત્તિ થાય છે. અને તે પુષ્ઠ્યથી ધન સંપત્તિ, નિરાગી શરીરનો ઉત્પત્તિ થાય છે. તે બતાવે છે.

## श्ठोक.

वने रखे शत्रुजलाग्निमध्ये, महार्खवे पर्वतमस्तके वा सुप्तं प्रमत्तं विषमस्थितं वा, रत्तंति पुरुषानि पुराक्रतानि

જ્યાં વાઘ, ચિતરા આદિ હિંસક જાનવરા વસતાં હાય તેવા વનમાં તથા રહ્યુમાં તથા શત્રુના વર્ગ માં તથા જલમાં તથા અગ્નિની આગ લાગી હાય તેવા ઘર-માંથી અચી જવું, માટા સમુદ્રમાં ઝાઝ, વહાણુ આંગ-ખાટમાં ખેશી ગયા હાય અને ત્યાં ઉત્પાત થવાથી અચી જવું. અથવા પર્વતના શિખર ઉપર ચડી ખેઠા

#### ( 198)

હાેચ ત્યાં અકસ્માતથી બચી જવું એ સવે<sup>૬</sup>, પૂર્જ ભવમાં કરેલા પુષ્ટયનું માહાત્મ્ય છે અને પુષ્ટય પ્રશ્ચ છવની દયાથી ઉત્પન્ન થાય છે. વળી છવદયા આદિ ધર્મ કરવાથી જે ફળ થાય છે, તે જણાવે છે.

#### गाहा.

धम्मेख कुलप्पस्कर, धम्मेख य दिव्वरुवसंपत्ती 'धम्मेख धखसामिद्धी, धम्मेख सुविध्थडा कीत्ति-१ धम्मेख धखविउलं, आउ दीहंच सुहंच सोहग्गं, दारिदं दोहग्गं, अकाल मरखं आहम्मेख----२

ભાવાર્થ—જીવની દયા કરવી, મદિરાનેા ત્યાગ કરવા, મરતા પ્રાણીઓને બચાવવા, ગરીબોને મદદ કરવી એ આાદ ધર્મ કૃત્યથી ઉત્તમ કુળમાં જન્મ થાય છે. મનાહર દિવ્ય સંપત્તિ પણ ધર્મ કર્મથી પમાય છે. કોટી આદિ ધન પામવું તે પણ ધર્મથી છે. જગતમાં સારી રીતે કીર્તિના વિસ્તાર પણ ધર્મ થી થાય છે. પગલે પગલે લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિ પણ પુષ્ટ્ય-થી થાય છે. લાંબા વર્ષસુધી સુખ સમાધિપૂર્વક

## ( **૧**૬૫ )

જીવવું, રૂડું સાભાગ્ય પામવું, ઇત્યાદિ સર્વ પુથ્ય-નાંજ કળ છે. દરિદાવસ્થા, દાૈભીંગ્યતા, અકાલ મૃત્યુ, રાગીપણું, ઇત્યાદિ દુ:ખાે પાપ કર્મથી ઉત્પન્ન થાય છે. માટે વિવેકી જનાેએ દયાની દર્ષિ રાખી કાેઇપણ જીવાેના ઘાત કરવાે નહીં, અને માંસ વિગેરે અશચિ-મયપદાર્થીનું ભક્ષણ કરવું નહીં, સર્વદેશના તથા સર્વકાળના મહાપુરૂષા સાક્ષી પુરે છે કે--માંસાહારથી મનુષ્ય આધ્યાત્મિક ઉન્નતિ કરી શકવા અસમર્થ થાય છે. અંત:કરણની શાંત દયા ભાવવાળી જે સ્થિતિ છે તેજ આત્માની ઉન્નતિ કરવા સમર્થ થાય છે. અને માંસાહાર તાે મનુષ્યને કુર, અશાંત, વિકાળ, જડ આદિ વિવિધ દાષાથી સુક્રત કરતાે હાવાથી તેના ત્યાગ કરવા જોઇએ. આ વિષયમાં પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ પાશ્ચાત્ય પ્રજાએનો છે. તે સુરાપીયન લેોકો પ્રવૃ-ત્તિમાં ગમે તેટલા આગળ વધેલા છતાં તેઓની અસાધારણ અશાંતિ, વિકળતા, ન્યાયાન્યાયબ્યુદ્ધિ-રહિતતા, સ્વાર્થ સાધવામાં તથા અન્યનું નિકંદન કાઢવા માં કશળપણું, અંત:કરણમાં કાેમળતાની ન્યૂનતા

## ( १९९`)

અને ફ્રરતાદિ દોષેા તેમના વિશ્વપ્રસિદ્ધ છે. તે માંસાહારી મનુષ્યાની વાણી અને આચારમાં પૃથ્વી અને આકાશ જેટલું અંતર છે. તે માંસાહારીઓ,ક્યારે કાેના ગ્રાસ કરી જશે તેનું અનુમાન છુદ્ધિમાન લાેકા પણ કરી શકતા નથી.

જનાવરાની સષ્ટિનું અવલાકન કરનારને પછુ માંસાહારી પશુઓના સ્વભાવમાં તથા વનસ્પતિના આહાર કરનાર પશુઓના સ્વભાવમાં મોટા તફાવત લાગશે, સિંહ વાઘ વરૂ સર્પ વિગેરે માંસાહારી પ્રાણીઓ કેટલાં અશાંત વિકાળ ભયંકર ક્ર્ર અને ન્યૂન બુદ્ધિવાળાં હાય છે; કેવળ માંસાહાર ઉપર રહેનારા આ પ્રાણીઓથી મનુષ્યને કેટલા થાડા લાભ થયા છે. એથી ઉલટું વનસ્પતિ આહાર ઉપરનિર્વાહ કરનારા હાથી, ઉંટ, ઘેટાં, ગાય, ભેંસ, બળદ ખગ્ચર વિગેરે અસંખ્ય પ્રાણીઓ કેવાં શાન્ત અને બુદ્ધિવાળાં હાય છે અને તે કેવાં મનુષ્યના ઉપયાગમાં આવે છે ! ગા-યનું છાણ, ભેંસનું છાણ, બકરીની લીંડીઓ વીગેરે આતરથી કેવું ખેતરમાં અનાજ ઉગી નીકળે છે ! !

### ( 259 )

અને તેથી જગતને કેટલાે બધા લાસ થાય છે? સિંહ, વાધ, વરૂ, કે સાપ આદી જાનવરા જે માંસ ખાનારાં હાય છે તે જગતના કંઇપણ ઉપયાગમાં આવતાં નથી. વળી વિચારા કે ઘોડા, હાથી, ઉંટ, ઘેટાં, ગાય, ભેંસ, બકરાં ગધેડાં, બળદ, ખ<del>ચ્</del>ચર વગેરે પશુઓ ન હાેય તાે મનુષ્યના વહેવાર કેવા અટકી પડે ? એવાં ઉપયાગી જાનવરાનાં શરીર કાડી માંસ ખાનારા ઘાલકી લાેકા જગત્નું કેટલું બધું બુરું કરે છે ? પશુ કે જે મનુષ્યનાં ભાંડુઓ છે, તેમનાં મુડદાં ખાઈને પાતાના શરારને મલીન અને બ્રષ્ટ કરનારા કેાણ મનુષ્ય, શાન્ત સાત્ત્વિક, દયાળુ, પ્રેમાળ, ન્યાચી, પરા-પકારી, ક્ષમાશીલ રહી શકે ? અલખત્ત ન રહી શકે, સવે<sup>૬</sup> જગત્ના પ્રાણીઓને પાતાના આત્મા સમાન માન્યાસિવાય આધ્યાત્મિકજીવન લાેગવી શકાતું નથી. માટે ધર્મના ઉપર જેઓ પ્યાર રાખે છે. તેમણે આ માંસભક્ષણરૂપ મહાપાપથી દૂર રહેવું. માંસ ખાનારા **લાે**કા પ્રથમ તાે પાતાના આત્માને પાપથી મલીન કરે છે અને દ્રનિયાના ઉપયોગમાં આવનાર જાનવ-

#### ( 942 )

રાનેા નાશ કરી જગતનું પણુ ભૂડું કરે છે, તે ઇશ્વર સિદ્ધ પરમાત્માથી કંઇ અજાવ્યું નથી. વળી કહ્યું છે કે:—"આહારશુદ્ધચાસત્ત્વપ્રકૃતિશુદ્ધિ:" આહારની શુદ્ધિથી સત્ત્વ પ્રકૃતિની શુદ્ધિ થાય છે. માંસ અને દારૂ, સત્ત્વપ્રકૃતિના નાશ કરે છે. માટે દરેક મનુષ્યાેએ તે આહારના ત્યાગ કરવા જોઇએ.

વળી મહાભારતમાં કહ્યું છે કે.

# श्लोक.

## यादशी वेदना तीवा, स्वश्ररीरे युधिष्ठिर ! तादशी सर्वभूताना, मात्मनःसुखमिच्छताम्

શ્રીકૃષ્ણુ પાંડુપુત્ર સુધિષ્ઠિરને કહે છે કે—હે સુ-ધિષ્ઠિર ! જેવી પાતાના શરીરઘાતથી તીવવેદના થાય છે, તેવી સુખને ઇચ્છનારા સર્વપ્રાણી-એાને વેદના ઉત્પન્ન થાય છે. આ ઠેકાણે ખેદ સહિત જણાવવું પડે છે કે બંગાલની તરફ વિદ્વાન ધર્મી નામ ધરાવનાર પ્રાદ્યણે માછલાં

## ( १९૯ )

દારૂ વિગેરના ઉપયાગ કરે છે. આ દેશમાં કસાઇના ઘરમાં પણ અદબથી કામ થાય છે. ત્યારે તેણી તરક પ્રાદ્મણેા જલડાેડી તરીકે માછલાં વિગેરેને ગણી તેનું ભક્ષણ કરે છે. તેવાએમાને પ્રાદ્મણાને ઠેકાણે ચાંડાલાે કહેવામાં કાણ અચકાય ? માંસ અને દારૂ પીનારને પ્રાદ્મણ કહી શકાયજ નહીં.

વળી તેજ પુરાણુમાં કહ્યું છે કે:--



### अहिंसा परमो धर्मस्तथा हिंसाऽपरंतपः अहिंसा परमं ज्ञानं, छाहिंसा परमं पदं ॥

જીવની હિંસા કરવી નહીં તેજ માટામાં માટેા ધર્મ છે. તથા અહિંસા એટલે દયા તેજ માટામાં માટું તપ છે. અહિંસાજ પરમ જ્ઞાન છે. અત્ર સમ જવાનું કે હાથમાં કુરાન, વેદ, માટાં માટાં શાસ્ત્રો રાખી વાંચતા જઇએ અને બૂમા પાડતાં બકરાં વગેરે પશુઓાના ગળા ઉપર છરી મારવી. આ શું ? આવું

## ( 900 )

અઘેાર પાપ કરનારને કાેલ્યુ જ્ઞાની કહે ? અલબત્ત, તે જ્ઞાની કહી શકાયજ નહિ.

વળી ઇતિહાસ પુરાણમાં કહે છે કે:--

# श्ठोकः

### ऋहिंसा परमं दानं, ऋहिंसा परमेा दमः आहिंसा परमेा यज्ञस्तथाऽहिंसा परं श्रुतं ॥

જીવની દયા એજ માટામાં માટું દાન છે. અન્યના પ્રાણનું ભક્ષણ કરવું એજ માટામાં માટું પાપ કરી સુવર્ણ વિગેરેનું દાન આપનાર પવિત્ર થતા નથી. જીવની દયા કરવી, તેજ ઉત્કૃષ્ટ દમ છે. જીવાની હિંસા કરવી નહીં તેજ માટા યત્ર છે. જે મનુષ્યા યત્તમાં બકરાં વિગેરે પશુઓને હાેમે છે તે યત્ત કહેવાય નહીં પણ તે.તા નરકના કુંડ છે. જીવની દયા કરવી તેજ ઉત્કૃષ્ટ શ્રવણુ શ્રુત છે.

વળી આગળ જણાવે છે કે:--

# **( ૧૭**૨ )

# श्लोक.

#### तिर्यग्योनिसहस्रेषु, प्राप्य जन्मः पुनः पुनः अंत्यजातिषु जायंते, पुरूषाः प्रार्णाहंसकाः

જાનવરાની હિંસા કરનારા પાપી મનુષ્યા પશુ પંખી જલચર વિગેરે તિર્થે ચ ચાનિમાં હજારા વખત અવતાર લઈ છેવટે ચમાર, વાઘરી, ભંગી, ખા-ટકી આદિ નીચ જાતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે, આ વાત ખરેખર સત્ય છે. હજારા શાસ્ત્રોનાં પ્રમાણુ માજીદ છે.

વળી તેજ પુરાણુમાં આગળ કહે છે કે:-

# श्लोक.

सर्ववेदाधिगमनं, सर्वतीर्थावगाहनम् ॥ सर्व यज्ञफलं चैव, नैतत् तुल्यमहिंसया ॥ સર્व વેદોનું ज्ञान કરવું, અને સર્વતીર્થીનું પૂજન કરવું અને સર્વયગ્નાનું ફળ પણ જીવાની હિંસા નહીં કરવાથી જે પુષ્ટય ઉત્પન્ન થાય છે તેની બરાબર નથી.

# ( १७२ )

# વળી તેજ પુરાણુમાં આ પ્રમાણુ કહે છે કે— **શ્ટોक.**

# शुक्रशोगितसंभूतं, ममेध्यमांसग्रुच्यते यस्मादमेध्यसंभूतं. तस्मात शिष्टैर्विवर्जितम्

વીર્થ અને લેાહીથી ( રૂધિરથી ) બનેલું માંસ વિષ્ટા સમાન કહ્યું છે. માટે વિષ્ટાથી ઉત્પન્ન થયેલું માંસ શિષ્ટ પુરૂષાએ ત્યાગ કરવું જોઇએ બકરાં, ગાડરાં, માછલાં વિગેરેના શરીરમાં તેનું વીર્થ ભરેલું છે અને તેની સાથે રૂધિર ભરેલું છે, અને તેના શરી-રમાં મિશ્રિત વિષ્ટામૂત્ર પણુ સાથે ભરેલું છે. માટે પવિત્ર પુરૂષોએ પાતાના મૂત્ર અને વીર્થસમાન અપવિત્ર ખરાબ ગણી તેના સામું પણુ જોવું નહિં.

વળી જે દેવતાને ભાેગ આપવાના નિમિત્તે કરી જે પ્રાણીના નાશ કરે છે અને માંસ ખાય છે તેને શાસ્ત્રકાર શિક્ષા દર્શાવે છે,

( 203 )

श्र्रोक.

देवानामयशो दत्वा, कुत्वा प्राणिवर्घ नराः ये भच्चयंति मांसानि, ते वजंत्थधमां गतिम् १ आकाशगामिनो विप्राःपतिता मांसभचणात् विप्राणां पतनं दष्ट्रा, त्याज्यं मांसं विवेकिभिः २ शुक्रशोणितसंभूतं, मांसं यो खादते नरः ॥ जलेन कुरुते शोचं, हसंति तत्र देवताः ३ किं जापहोमनियमे स्तीर्थस्नानश्व भारत यदि खादंति मांसानि, सर्वमेतजिरर्थकम् ४ हिंसाप्रवर्धकं मांसं, अधर्मस्य च वर्धकं दुखःस्योत्पादकं मांसं, तस्मान् मांस न मच्चयेत् भ

જે અજ્ઞાની મનુષ્યાે દેવતાઓને અપયશ આપીને પ્રાણિવધ કરે છે. એટલે દેવતાને બળીદાનના નિમિત્તે પાડા બકરાં કુકડાં વિગેરેને મારી નાંખે છે તે દેવતાઓને અપયશ (અપકીર્તિ) આપીને અધ મગતિમાં ચાલ્યા જાય છે. કારણુ કે અમુક દેવ

### ( ୩୭୪ )

અમુક ભૈરવ અમુક રૂદ્રાણી અમુક જોગણીઓને પાડા ચડાવું છું. અને હે દેવી !! વા ભૈરવ !! તમે તેના ભાગ લેજો, અને અમારું કાર્ય સિદ્ધ કરજો અને અમારી શાંતિ રાખજો. આમ અજ્ઞાનતાથી અવળે માર્ગે ચડી જઇ બીચારા મનુષ્યા, જાનવરાના પ્રાણુ ના નાશ કરે છે, અને અંતે પાપથી ભારે થઇ અધમ ગતિમાં જાય છે.

ઘણે સ્થાને ગામડાઓમાં વા શહેરમાં પ્લેગ વા કેાગળીયું ચાલે છે, ત્યારે કેટલાક જડ ભુવાઓ ડાળ કરી ધુણવા મંડી જાય છે, ત્યારે લાકા જણુ છે કે એનાં શરીરમાં માતા આવ્યાં છે. ત્યારે ભાેળા લાકા પગે લાગીને કહે છે કે માતાજી !! તમે કાણુ છે ? ત્યારે ભુવા વા ભુવેણુ માથું હલાવીને કંઇક દમ દેખાડી બાલે છે કે અરે હજી સુધી તમા અમારાથી અજાણ્યાં છા ? તમા સમજશા નહિંતા તમારા ગામનું ખરાબ ખેદાન મેદાન થઇ જવાનું,ત્યારે ભાેળા લાકા પાઘડીઓ ઉતારી અનિષ્ટ દૂર કરવા કરગરીને કહે છે ત્યારે કહે કે મારાનામનું નેવેલ કરતો, એક બકરા અને એક પાડા

# (૧૭૫)

ચડાવતો. એટલે તમને ખીલી ખટકા થશે નહીં. અમેા તેગીાણીઓ છીએ. ગામાગામ કરવા નીકળ્ય છીએ. આમ કહે ત્યારે લોકા બકરાં અને પાડાઓને મારો નાંખે. અંતે જીઓ તા પ્લેગ વા કાંગળીશું કંઈ શાંત થતું નથી. ઉલટું પેલું ધુણુનારૂં માણુસ વહેલું પ્લેગમાં વા કાંગળીઆમાં મરી જાય છે. ભુવાએ ખાટું ધર્તીંગ કરી ભૈરવ યાગિનીનું નામ દર્ઇ પ્રાણીઓના નાશ કરાવ્યા તેથી ઉલટા અપજશ તે દેવતાઓને અપાવે છે, અને નાહક લાેકામાં એવા દેવાની લાેકા નિંદા કરે છે. ઉલટું દેવતાઓને અપયશ મળે છે.

આ પંચમકાળ કે જેને કલિશુગ કહે છે, લેમાં ઢાલ ઘણા ખરા પાપી અને અધમી જીવાની ઉત્પૃત્તિ થાય છે, અને વળી તેમાં પણ પાપી લોકા લાખા કરાડા જાનવરાને દરેકવર્ષે માંસને માટે મારી નાંખે છે, તેથી માટું પાપ ઉપાર્જન કરે છે, અને તેથી ઉગ્ર પાપ આ ભવમાં પણ ઉદયમાં આવે છે. તેથી પાપના ઉદયે દેશમાં દુકાળ રાગ વિગેરે અનેક ઉપદ્રવ થયા કરે છે. માટે જો પાતાનું તથા પરનું ભલું ઈચ્છવું

#### ( 295 )

હાય તેા લાેકોએ જાનવરાને મારી નાંખવાનું છાેડી દેવું અને તેની પ્રતિજ્ઞાએા ગ્રહણુ કરવી.

વળી માંસને ખાનારાએા તપ, યજ્ઞ, દાન, કરે છે તે તથા સ્વર્ગ લાક્રમાં જવાની ઇચ્છા, નિર્વાણ પામવાની ઇચ્છા આદિ સુખકર કાર્યા કરે છે તે પણ તેએાનાં નિરર્થંક થાય છે. કારણુકે:—

निर्वाणं देवलोकं वा, प्रार्थयंतीह ये नराः न वर्जयंतिमांसानि, हेतुस्तेषां निरर्थकः ॥

અલ્પ માંસ પણુ ઘાર નરકદ્વારને આપે છે.

## तिलसर्षपमात्रं तु, यो मांसं भचते नरः स याति नरकघोरं, यावचंद्रदिवाकरौ ॥

તલ તથા સરસવના દાણા જેટલું " માંસ " જે માણસ ભક્ષણ કરે છે, તે માણસ " ચંદ્ર સૂર્ચ " રહે ત્યાં સુધી નરકમાં પડી મહા દુ:ખ વેઠે છે. માંસ ભક્ષણ કરવાથી " ઉભય કુલના નાશ " સમગ્ર સુખના અંત ને ધર્મના લાપ થાય છે. વળી

# ( 100 )

હિંસાનું કૂલ પણ માંસ ખાનારને પૂર્ણુ રીતે મળે છે. હિંસા કરવાથી શા શા ગેરફાયદાએા થાયછે એ જણા-વીએ છીએ. હિંસા એજ અધર્મ, હિંસા એજ છુદ્ધિ બ્રાંશ, હિંસા એજ અશર્મ, હિંસા એજ નરક દ્વાર, હિંસા એજ અજ્ઞાન, હિંસા એજ કર્મ **ગ્રાથર્મ: પ્રાણિનાં વધા** સર્વથા પ્રાણીની હિંસા એજ ધર્મને ધરામાં ધક્કો મારનાર છે, કુલાચાર છે એમ જાણી અજ્ઞાનતાને લીધે જે અજ્ઞાનીઓ હિંસા કરે છે તેઓને તેઓની કુકર્તવ્યતાને નિવારવા શાસ્ત્રદ્વારાએ સર્વજ્ઞા આવી રીતે શાસ્ત્રના નીતિ માર્ગ દેખાંડે છે કે.

આકાશગમનકરનારા પ્રાહ્મણેા પણુ માંસભક્ષ-ણુથી પતિત થયા. માટે વિપ્રાનું પતન દેખી વિવેકી જનાેએ માંસના ત્યાગ કરવા.

વીર્ય અને શ્રોણિતથી ઉત્પન્ન થએલું માંસ જે ખાય છે અને જે જલવડે સ્નાન કરે છે તેને દેખી દેવતાએા હુસે છે. અહેા માંસભક્ષણુથી જેનું અંતર ૧ર

## ( ૧૭૮ )

**મલીન થ**ચું છે એવા મા**ણ**સાે હજારાે નદીઓમાં ક્રનાન કરે તાે પણ શી રીતે શુદ્ધ થાય ? વળી મહાભારતમાં કહ્યું છે કે:—



# क्वमांसं क शिवे भक्तिः क्वमद्यंक भवार्चनम् मद्यमांसानुरक्तानां, दूरे तिष्ठति शंकरः १

કર્યા માંસ ભક્ષણું અને કર્યા શિવની ભક્તિ ! ! અને કર્યા મદિરા અને કર્યા શિવનું પૂજન. અલબત્ત, માંસ અને દારૂ પીનારાએાથકી શંકર દૂર રહે છે.

વળી કહ્યું છે કેઃ—

# श्ठोक.

# किं जापहोमनियमें, स्तीर्थस्नानेश्वभारत ! यदि खादंति मांसानि, सर्वमेतचिरर्थकम् १ ड कारत ! जे मांस ખાય છે ते। पछा जप,

#### ( १७९ )

હાેમ તીર્થસ્તાનથી અને નિયમવડે શું ? અલબત્ત તે સર્વ માંસ ખાનારને નિર**ર્થ**ક છે.

વળી કહ્યું છે:––

# श्रूयते यानि तीर्थानि, त्रिषु लोकेषु मारत ! ! तेषु प्राप्नोति सस्नानं, यो मांसं नैव भच्चति १

હે ભારત ! ત્રિલાેકમાં જેટલાં **તીર્થસ્થાન છે,** તેટલાં સર્વ ાીર્થમાં માંસ જે ખાતાે નથી તે**ણે** સ્નાન કર્શુ સંભળાય છે.

્રમાંસ ખાનારની પરભાવમાં કેવી સ્થિતિ થાય છે તે દર્શાવે છે.

# श्ठोक.

#### अन्पायुषो दरिद्राश्च, परकर्मोपजीविनः

कुकुलेष्वेव जायंते, ये नरा मांसभत्तकाः १ જે માંસ ખાય છે, તે પરભવમાં અલ્પ આયુ-ખ્યવાળા થાય છે, તથા દરિદ્ર થાય છે, તથા પારકી શુલામગિરીથી આજીવિકા ચલાવે છે, તથા નીચ કુળમાં જન્મ શ્રદ્ધણ કરે છે. આ પ્રમાણે મહાભાર-તમાં કહ્યું છે.

#### ( 260 )

માંસભક્ષણ કરવાથી ખુદ્ધિના બ્રાંશ થયે છતે વિ-ધાના નાશ થાય છે. વિદ્યાના નાશ થયાથી વિવેક તથા પાત્રતા નાશ પામે છે. પાત્રતાના વિનાશ થયાથી ધનના નાશ થાય છે. ધનના નાશ થતાં દરિદ્રાવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે ને દરિદ્રાવસ્થા પ્રાપ્ત થયાથી ધર્મ કરવા સુશ્કેલ થઇ પડે છે. ધર્મના અભાવે અનિષ્ટ કર્માના ભાષ્ઠતા થવું પડે છે.

અને વળી કહ્યું છે કે—



## अहिंसा सर्वजीवानां, सर्वज्ञैः परिभाषिता इदं मूलं हि धर्मस्य, शेषस्तस्यैव विस्तरः ॥

પ્રાણીઓના ઉપર અહિંસાપણાએ વર્તવું, એજ ધર્મનું સત્ય મૂળ છે. એથી શેષ વિવર્ણુ છે તે તાે તેનાે વિસ્તાર છે. સર્વથા અહિંસા છે એજ ધર્મ છે. જે જીવા કાેલેરા આદિ રાગાના ઉદ્ભવે બિચારાં કંગાલને ( બકરાં પાડાં આદિને ) મારવા-

## ( १८१ )

વડે અથવા યજ્ઞદ્વારાએ હાેમવાને લીધે શાંતિ થાય છે એમ જાણી તેઓના વધ કરી નાંખે છે તેઓનું ખરેખર અજ્ઞાન છે. કારણુ કે,

# हिंसा विमायजायेत, विम्नशांत्ये कृतापि हि कुलाचारधियाप्येषा, कृताकुलविनाशिनी

શાન્તિને માટે કરેલી હિંસા શાન્તિના ફલને ન આપતાં અનિષ્ટ ફળ આપનારી થાય છે. તે અમાસ કુલના આચાર છે, એમ જાણી કરેલી હિંસા કુલના વિનાશ કરે છે. મુસલમાના બકરો ઇટને દહાડે બી-ચારાં કંગાલ બકરાંઓને ધર્મના આચાર છે એમ ગણી વધ કરે છે. મનુષ્યાએ કરેલી હિંસા તેઓને અણી વધ કરે છે. મનુષ્યાએ કરેલી હિંસા તેઓને અનિષ્ટ ફલને આપનારી થાય છે. તેમ કાેલેરા જેવા મરઠીના સમયે જે અજ્ઞાનીઓના અજ્ઞાનથી હિંસા થાય છે, હિંસા કરે છે, તેઓને પણુ સારૂં ફળ ન આપતાં કરેલી હિંસા કુળનું નિકંદન કરનારી થાય છે. હિંસા છે તે સર્વથા કુલ નાશકારિણી ને કુલા-ચાર તથા યુદ્ધિના બ્રંશ કરનારી છે. યુદ્ધિના બ્રંશે,

#### ( ૧૮૨ )

વિદ્યાના લાપ, વિદ્યાના લાપે વિનય વિનાશ, વિનય નાશે પાત્રતાના અભાવ, પાત્રતાના અભાવે ધનના નાશ, ધનના નાશે દરિદ્રતા, દરિદ્રતાને લીધે ધર્મનું ધરારાળ, ધર્માભાવે સત્ય અને નીતિના લાપ, સત્ય નીતિના લાપે અધર્મ તથા નઠારાં કર્મ, નઠારાં કર્મે મરીને નરકમાં જાય ને અસદ્ય દુ:ખના ભાક્તા બને. છવાની હિંસા છે એજ નરકનું કારણ છે. માટે સર્વથા તેના ત્યાગ કરવા. વળી શું દેવે: પશુઓના ઉપહારેજ ખુશી થતા હશે ? ' ના ના ' એ તા અ જ્ઞાનીઓની અજ્ઞાનતા છે. પાતાને સ્વર્ગ મળશે અનીતિ પંથને સેવે છે. કહ્યું છે કે:—

**દેવોષદારચ્યાजેન, યજ્ઞવ્યાजેન યેડ્યવા** <mark>વ્રંતે जंतून् गतघृषा, घोरां ते यां</mark>ति दुर्गतिम् દેવને ઉપહાર (ભેટ) આપવાના મીષે અથવા યજ્ઞ યજનના મીષે જેઓ નિર્દય થઇ પશુઓને મારે છે, તે સ્વર્ગ સુખ ન લેતાં નરકમાં હજારા વર્ષ સુધી

# ( १८३ )

મહાવેદના વેઠે છે. નરકમાં અસ**ઘાદુ:ખા વે**ઠતા મહા રૂદન આક્રંદ કરતા પાતાનાં પૂર્વે કરેલાં કાર્યોના પસ્તાવા કરે છે તે વખતે વિમાસણુ થાય છે. માટે મહાદુ:ખને આપનારી, સર્વસુખને હરનારી, સ્વ-ગેને તજાવનારી, સુદિતમાર્ગથી વિસુખ રાખનારી, રાનીઓના સંગને તજાવનારી, ધર્મને ધરામાં દાબી દેનારી, અધર્મમર્મને, કર્માના અસદ્યદુ:ખને પ્રગટ કરનારી, અજ્ઞાનાંધકારને ફેલાવનારી, યશ ક્રીત્તિને કલંકિત કરનારી, જીવાની હિંસા સર્વથા સુખના અંત આણુનારી છે. તેથી બ્રેયપ**ંથસાધક** ધર્મીવર્ગીએ હિંસાના સર્વથા ત્યાગ કરવા. વળી કહ્યું છે કે:---

#### न विना जीवघातेन, मांसं भवति क्वत्राचित् जीवघातस्तु न श्रेय, स्तसात्मांसं परित्यजेतु ॥

જીવનેા ઘાત કર્યા વિના માંસની પ્રાપ્તિ થતી નથી. જીવ ઘાત છે તે કલ્યાણુકારી નથી, તેથી સર્વદા માંસના ત્યાગ કરવા. મનુએ પછ્યુ કહ્યું છે કે:—

#### ( 168 )

## न भत्त्रयति यो मांसं, न इन्यासच्घातयेत् समित्रं सर्वभूतानां, मतुःस्वायंश्ववोऽमवीत्

જેએા માંસનું ભક્ષણ કરતા નથો અને જે માંસ માટે પશુએાના ઘાત કરતા નથી તેએઃ સર્વ પ્રાણી-એાના મિત્ર ગણાય છે.

સંસ્કુત પ્રોફેસર મેકસસુલરનું નામ આપણુ સવર્નને બાણીતું છે. તેઓએ પાતાનું જીવનચરિત્ર બહાર પાડશું છે. તેમાં તેઓએ શિકાર કરવાનું કેમ છેાડી દીધું ? તે પૃષ્ટ પર-બ્દ માં જણાવવામાં આવ્યુ છે. તે જણાવે છે કે હું જ્યારે બાર વર્ષની ઉમ રના હતા, ત્યારે મારા પિતામહની સાથે તેઓ ની નાની ગાડીમાં બેસીને જતા હતા. મારા પિતામહની દ્રષ્ટિ ઝાંખી હાવાથી તેઓ જોઇ શક્યા નહીં, અને બે નાનાં બચ્ચાંવાળી બતક તેઓ ના હાથથી કાળધર્મ પામી. પ્રથમ તે માતાના વિલવિલાટ અને પછી તે બચ્ચાંના વિલાપ હુદયલોદક હતાં. આ દહાઉથી મેં કાઇ દિવસ પણ શિકાર

## ( 164 )

નહીં કરવાના નિર્ણય કર્યા. હું મારા આ નિર્ણયને વળગી રહેા છું. એ કે મારી મશ્કરી કરવામાં આ વતી હતી. મારી પછવાડેની જીંદગીમાં અને મારા પિતામહના દેહત્યાગ પછી શિકારની બીલકુલ ટેવ નહાેતી. તાંપણુ પ્રસંગે બતકની ચીસ અને બચ્ચાં કે જે પાતાની મરણુ પામેલી માની પાસેથી ખસવાને પ્રયત્ન કરતાં હતાં તેના સંતાપની છાપ હજી મારા મનને વિષે રહી ગએલી છે. આવા ચુરાપીયન પ્રીસ્તિ મતના હજારા વિદ્વાના પણુ હવે દયાધર્મ સ્વીકાર છે. ત્યારે અહિંના અજ્ઞાની લોકો દારૂપાન, માંસ ભક્ષણ જેવી ખરાબ વસ્તુઓ પર રૂચિ ધરાવ છે તે અફસાસકારક છે.

માંસ ખાનારા લાેકા, પાતે પાપ કરીને બેસી રહેતા નથી, વળી તેમનાથી ઉલટું તેમના સંગમાં આવનારા લાેકા ઘાતકી બને છે. માંસભક્ષણુ માટામાં માટું પાપ છે. કાેઇ પણુ જાતના ધર્મપુસ્તકમાં માંસ આવાનું લખ્યું નથી. બાઇબલમાં પણ માંસ આવાનું લખ્યું નથી. કાેઇ પણુ હિંદુધર્મના પુસ્તકમાં

# ( 145 )

માંસ ખાવાનું લખ્યું નથી. માંસના વેચનાર, માંસ ખાનાર, ને માંસને માટે જીવનાે ઘાત કરનાર, એ ત્રલ્ પણ જીવાના ધાતક જાણવા બીજાને દુ:ખ દેવાથી આપશું કદી સાર થતું નથી. જે મનુષ્ય બીજાને દુ:ખ કઇને પાેતાને માટે સુખ ઇચ્છે છે, તે ધર્મના ઉઠા મર્મ સમજી શકતા નથી. જેવી રીતે માતા પાતાની જીંદ ગીના જોખમે પણ પાતાના આળકનું રક્ષણ કરે છે તેવી રીતે આપણે સર્વજીવાનું રક્ષણ કરવું જોઇએ. પાતાના આત્મા સમાન સર્વ આત્માઓને લાણી સર્વજીવેાની દયા કરવી. કેાઇ જીવને જરા માત્ર દુ:ખ દેવું નહીં. જે મનુખ્ય ટીલાં ટપકાં કરે છે અને બીજાજીવાના ઘાત કરે છે તે ધર્મી કહી શકાતા નથી. જે માણુસ પાદા સર્વમાં છે એમ બાેલી બીજા જીવાના શરીરતું લાેહી પીવા તેને કાપી નાખે છે તે બીલ્કુલ ખુદાની શ્યાજ્ઞા પાળતાે નથી. જે માણસ રામ રામ એમ પાકાર કરે છે અને જીવાને મારી નાખે છે તે રામન નામ જપે છે પણ ખરા ધર્મ સમજતા નથી. જે માણસ ઇશુ ઇશુ એમ પેકારે છે અને ઉલટં પશ

# ( १८७ )

પંખીઓને મારી તેના મૂતર મળથી અપવિત્ર માંસનું ભક્ષણ કરે છે તેને ઇશ નામના જાપથી પ્રાર્થનાથી કશું કળ થતું નથી. માટે સર્વજીવાના ઉપર પ્રેમ સખવે**ા**. કાઇને મારી નાખવા નહીં. એજ માટામાં માટા ધર્મ સમજવા. જે મનુષ્ય પાતાના પાપીપેટની પૂર્તિને માટે છવાને મારી નાખે છે. તેનામાં જરા માત્ર પ**ઘ** પરાપકાર કયાંથી હાય <sup>?</sup> બીજા જીવાને મારી નાખે છે તે પરાપકાર કરવામાં સમજી શકતા નથી. બીજા જીવાના પ્રાણ અચાવવા. એના સમાન જગતમાં બીએ પરાપકાર કાઇ નથી. સર્વસુખકંદભૂત છેવ-**કયા છે. માટે ધર્માથીં પુરૂષાએ સર્વથા છ**વાના લાત વર્જવા. સર્વ જગત્ પ્રાણીવધ કરતું અટેકા. માંસભક્ષણથી પાપી જીવેા નિવૃત્ત થાઐા. કાેઇ પણ જીવના ઘાત કરા નહીં. મન, વચન, અને કા-યાથી હિંસાના ત્યાગ થાએા. દ્રનિયામાં કયાની વૃદ્ધિ થાએા. સર્વ જગતના જીવાનાં હુદય દયામય થઈ ભાગ્મા. એમ સદાકાળ હું ઇચ્છું છું.

# ( १८८ ) दारुनिषेध.

કેટલાક સૈકાથી હિંદુસ્થાનમાં લાેકા ઠારૂના વ્યસનમાં કસાયા છે. જે માણસ દારૂ પીએ છે તેને **હિંદ્ર**સ્થાનમાં નીચ ગણવામાં આવે છે. દારૂથી તન, ધન, અને મનના નાશ થાય છે એમ હવે લાકા સમ-જવા લાગ્યા છે. પ્રથમતાે હિંદુસ્થાનના લાકોને દારૂ પીવામાં મદદ કરનારા અંગ્રેજ લાેકાે થઇ પડ્યા, પણ ▲વે લાેકાેની આંખાે ઉઘડી છે. અને સમજવા લાગ્યા છે કે આપણા ધર્મના પ્રસ્તકામાં જે વાત લખી છે તે ખરેખર સાચી છે. જંગલીમાં જંગલી જાત પશ્ ધર્મને માન આપે છે. ત્યારે જે દેશ આર્યાવર્ત તરીકે ચારે ખંડમાં પ્રસિદ્ધ છે. અને જ્યાં લીર્થ કરાનો ઉત્પત્તિ થઇ છે ત્યાંના લાેકા દારૂ પીવે અને ધર્મના નાશ કરે એ કૃત્ય ખરેખર નિંઘ ધિક્કારવા લાયક છે. હિંદ્રસ્થાનમાં ઉચ્ચવર્ણના લાેકા તાે કદિ દારૂ પીતા નથી, અને ઠારૂ પીચે છે તેની પાસે પણ બેસતા નથી, અને દારૂડીઆઓની સાથે ભાજન વ્યવહાર

# ( १८६ )

પણ રાખતા નથી. હિંદુ ઠામમાં જે નીચ વર્ણુ હોય છે-જેવાંકે વાઘરી, ભંગી, લાેંકા દારૂ પીએ છે. પણ ઉત્તમ જાતિ કદિ દારૂના સામી જેતી પણ નથી. વળી સમજવાનું કે હિંદુસ્થાનમાં વસતા જૈન લાેકા કે જે ધર્મમાર્ગમાં અતિપવિત્ર છે, અને લોકા કે જે ધર્મમાર્ગમાં અતિપવિત્ર છે, અને જે ચાવીસ તીર્થ કરભગવાનાની આજ્ઞા પ્રમાણે વતે છે. તે તા દારૂ અને માંસના શત્રુ છે, અને આ હિંદુસ્થાનમાં દારૂ અને માંસના સાસું પણ નહીં જોનારા ખરેખર જૈન લોકા અગર ઉત્તમ હિંદુ વર્ણુ છે.

દારૂથી મનુષ્યનો બુદ્ધિ નાશ પામે છે, અને તન મનમાં બીગાડ દાખલ થતાં તેના જીવનની ખુવારી થાય છે. શરીર ખરાબ થશું એટલે બાપ તેવા બેઠા અને વડ તેવા ટેઠા એ નિયમ પ્રમાણે દારૂડીઆ મા– બાપનાં છેાકરાં ખરાબ બુદ્ધિહીન–નબળાં નીવડે છે. અપ્રીણુ સામલ વિગેરે અન્ય ઝેરા ખાનારનેજ મારે છે પણ બીજાને મારતાં નથો, પણ આતા જાતની જાત ખરાબ કરે છે, નીતિ વિનય સદાચરષ્ટ્રને દૂર ષકેલે છે. પૈસાના નાશ કરાવે છે, ખારાકના

#### ( १७० )

**લક્ષણુથી લાહી સુધરે છે. અને કારૂ પીવાથી લાહી** મગડે છે. દારૂથી તદ્દન દ્વર રહેવાથી જીંદગી લાંબી થાય છે.

**સુસલમાનેાના પુસ્તકમાં લખ્યું છે કે,** જેટલા **શ**રીરપર દારૂના છાંટા પડે તેટલું શરીર બાળી નાખવું. વળી આગળ સુસલમાનાના શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે કે:—

કાઇ એક ક્કીર હતા, વનસ્પતિ પણ તે ચુંટતા નહાતા. તે ક્કીર દેશાટન કરતા કરતા એક નગરની સમીપ પહેાંમ્યા. ત્યાં તે નગરના પ્રથમ દરવાજે ગયા ત્યારે દરવાને ક્કીરને રાકયા ત્યારે ક્કીરે કહ્યું કે હૈ દરવાન ! મને કેમ રાકયા ? દરવાને કહ્યું કે, માંસ ભક્ષણ કરા તા તમને જવા દઇએ આ સાંભળ તાંજ ક્કીર ત્યાંથી ચાલતા થયા. વળી તે ક્કીર થીજા દરવાજે ગયા ત્યાં પણ દરવાને કહ્યું કે ઘરેણાવાળા અમુક આ બાળકને મારી નાખા તા નગરમાં પેસવા દઉં. ક્કીર ના કહી ત્યાંથી ચાલતા થયા. ત્રીજા દરવાજે ક્કીર આગ્યા ત્યાં

#### ( 202 )

દરવાને ક્રકીરને કહ્યું કે વેશ્યાની સાથે સંભાગ કરા તેા નગરમાં પેસવા દઉં. ક્રકીર ના કહી ત્યાંથી ચા**ર્ય** દરવાજે ગયેા ત્યાં દરવાને કહ્યું કે એક બાટલી દારૂ પી બાએા તાે નગરમાં પેસવા દઉં, ત્યારે કુકીરે વિચાર કર્યો કે, દારમાં વિશેષ પાપ કંઇ જોવામાં આવતું નથી, માટે લાવ તે પી લેઉ એમ વિચાર કરી દારૂ પી ગયેા ! ત્યારે તે કુકીરની બુદ્ધિ કરી ગઇ અને હું "કુકીર છું " તે બાબતનું પંચ ભાન રહ્યું નહીં. તે આમ તેમ ભેટકવા લાગ્યા. અંતે તેણે એભાનમાં વેશ્યાગમન કર્શ, ઘરેણાંવાળા બાળકને મારી નાખ્યું, માંસન ભક્ષણ કર્યું એમ તે સવે પાપના કરનાર તે ફકીર દારૂથી ખરાબ બન્યા, જો તેણે દારૂપાન કશુ ના હાત તાે બીજાં પાપ કરી શકત નહીં, માટે સમજવાન કે સર્વ પાપાનું મૂળ દારૂ છે, દારૂની લહેજતમાં ઘણુા અજ્ઞાની લાેકા પાતાની જી દગીના નાશ કરે છે. વળી તે ઠાર, ખારાકની ગરજ સારતાે નથી તેમ દારૂ, પાણી પીવાની ગરજ સારતા નથી. ખરેખર દારૂ તે ઝેર છે. આ લાકમાં દારૂડીઓ પાતાનું આત્મહિત બગાડે છે

#### ( १६२ )

અને પરભવમાં નરક આદિ ખરાબ યેાનિમાં અવતરે છે. ડાકટર મીચેલ એક છેાકરાના નીચે પ્રમા<mark>ણે</mark> દાખલા ટાંકે છે.

એક છેાકરાએ પાતાના આપને દારૂ પીતા જોઇ તેજ આઢલીમાંથી થાેડા દારૂ પાતે પણુ પીધા. થાેડી વારમાં છેાકરાને એકાએક શાંત થઇ ગએલા જોઇ તેના બાપ ગભરાયા ને ત્યાં જઇ જીવે છે તાે છેાકરાની આંખા ક્ષાટી ગએલી દીઠી ! થાેડીવારમાં તે છેાકરા મરી ગયા ! !

દારૂથી હાેજરી અગડે છે, વળી તેટલુંજ નહીં પણુ તેથી આંતરડાં પણુ રાગી થાય છે, દારૂથી કલેનુ અવ્યવસ્થિત થાય છે તેમાં સાનો આવે છે. તેની શક્તિ ઘટેછે. ઘણુાખરા લાેકા દારૂથી ગાંડા થઇ જાયછે. જે ખરા ઘમી<sup>દ</sup> હાેય છે તે કદિ પણુ દારૂ પીતા નથી.

દારૂથી ચકચુર થઐલા આદંમીએા મન પર કંબને રાખી શક્તા નથી, ન બાેલવાનું દારૂડીઆ

## ( १९३)

**લો**કા આેલે છે. ન કરવાનું કરે છે. ને ન ખાવાનું ખાય છે ! આવી અદ્ધલ**દ્ધીન દશામાં તેઓને કેાર્ધ પણ** બાતનું ભાન વેદેતું નથી, કારૂડીથી પશુના કરેલાં પણ ખરાબ અને છે. દારૂ પીનારાઓ વળી બીજા મનુષ્યાનાં ઘડીકમાં ખૂન કરી નાંખે છે. ચારી, ઠગાઈ, બુગાર, મારામારી, ગાળાગાળી, આપઘાત વિગેરે પાપા દારૂ પીનારાઓ કરે છે.

જે અજ્ઞાની આ વ્યસનમાં સપડાય છે તે દેશની પાયમાલી કરે છે. દારૂના વ્યસનમાં ઘણા દેશી રાજાઓ કસાયા, અને તેથી હિંદુસ્તાનની પાયમાલી થઈ, અને અંતે દારૂ પીનારાના છેાકરાઓ પરતંત્ર થયા. માટે દારૂના દેશનીકાલ કરવા જોઇએ. દારૂ પીવા નહિ એમ સર્વત્ર ઠરાવ થવા જોઇએ.

દારૂમાં લાખાે કરાેડા દાેષ છે. તેનું વર્ણુન કરતાં માેટા માટા ગ્રંથા બની જાય માટે ટુંકામાં કહેવાનું કે—જે લાેકા દારૂ પીતા હાેય તેને દારૂના ત્યાગ કરવા, સર્વજીવા દારૂથી દૂર રહાે, સર્વ ૧૩

### ( १९४ )

દુનિયામાં ધર્મ શાસ્ત્રો દારૂના ત્યાગ કરવાનું કહે છે. સર્વ વૈદો, તથા દાક્તરા પણ દારૂપાનમાં દોષજ દર્શાવે છે. દારૂ વિષ્ઠા કરતાં પછ્યુ ભૂંડામાં ભુંડી વસ્તુ છે. આંખને તે જોવા ગમતા નથી. નાકને પણ તે સુંઘવેા ગમતાે નથી. મુખ પથ નાપસંદી બતાવે છે. પણ આશ્ચર્યની વાત છે કે દારૂડી-આએા તે સર્વવાતને કાેરે મૂકી અધાર નરક જેવા **બરા કામમાં પ્રવેશ કરે છે !** એવા દારૂ પીનારથી દેવતાઓ સદા દૂર રહેછે, દારૂ પીનારથી સદ્દગુણા તા રીસાય છે, હિંદુસ્થાન દેશ હજી નહીં ચેતે તા વધુ નુકશાનના લાગી અનશે, દારૂનાં પીઠાંથી આ પાપી બ્યસનને પુષ્ટિ મળે છે. અક્ષલતું જેને અજી થયું છે એવા દાધારંગી ભ્રષ્ટ, કુસંગી, સુધારાના નામે કુધારા કરનારા કેટલાક નીચ લાેકાના પ્રસંગથી ઉચ્ચ જાતના હિંદુએા પ**છ**ે પે⊦ તાની નિર્મળ દેહ મળમૂત્ર સમાન દારૂથી વટલાવે છે. તેમને કેટલાે તિરસ્કાર આપવાે ' હું તાે તેમનું ભલું ઈચ્છુ છું. ઇંગ્લાંડ વિગેરે દેશમાં દારૂ નિષેધક મંડલા

#### ( १५५ )

જગ્થાબંધ ઉઘડે છે, તેથી ત્યાંના લાેકાે આ આબતમાં જગ્યા છે. ત્યારે હિંદુસ્તાનના લાેકા આવા ખરાબ વ્યસનમાં સપડાય છે. અહાે ! તેમનું કેટલું અજ્ઞાન ? હવે સર્વપ્રજાએા જાગાે ! અને દારૂને દેશપાર કરાે ! દારૂને સદાને માટે રજા આપા, હિંદુસ્તાનની પડતી કરાવનાર જ દારૂ છે. એમ સમજો ! કહ્યું છે કે:---

## कुर्वंति ये सुरापानं, पापमार्गप्रवर्तकाः आत्मधर्मविद्दीनास्ते, याता यास्यंति दुर्गतिम् ॥

બુદ્ધિહીન, પાપ માર્ગના પ્રવર્તક, સદ્દગુણુાના ભક્ષક રાક્ષસા જેવા જે દારૂપાન કરે છે તે આત્મ ધર્મથી બ્રષ્ટ થએલા એવા દુર્ગતિમાં ગયા અને જશે, જો તમને પાપના ભય લાગતાે હાય અને તમારે માણુ-સમાં ગણાવું હાય તા બિલકુલ દારૂના સામું પણ નેશા નહીં, જે રાજા-ઠાકારા દારૂથી દૂર રહ્યા છે તેઓ નિર્મલ ધર્મ બુદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે. ઉપસંહારમાં હવે કહેવાનું કે સર્વ મનુધ્યા !! તમે દારૂથી દૂર રહા !–નક્કી

## ( ૧૯૬ )

દારૂના ત્યાગથી તમારૂં કલ્યાણુ થશે, તમારાં સગાં બ્હાલાં, તમારૂં કુટું બ, તમારી જાતિ, તમારા દેશ વિગેરે સર્વનું તમા કલ્યાણુ કરશેા. હવે મનુખ્યા કેળવણીના પ્રતાપે સમજવા લાગ્યા છે. તેથી હવે દારૂના નિષેધ થશે એમ આશા રહે છે જે રાજા ઠાકારા નીચ જાતના લાકાના પ્રસંગથી વા સાહેખ લાકાના સંગથી પાતાના દેશનું, જાતનું, અને નાતનું, લલું ભૂલી જઇ દારૂના દાષમાં ડૂબે છે. તેઓ હવે પાતાની ફરજ અદા કરી સારા માર્ગે જોડાઓ! સર્વ મનુષ્યા દારૂના વ્યસનથી દ્વર રહાે! એજ આકાંક્ષા:–

આયુષ્ય ચ ચલ છે. કાલની કેાઇને ખબર નથી. પુષ્ય અને પાપ પરભવ જતાં સાથે આવે છે. પાતાની ખરાબ છુદ્ધિમાટે મનુષ્ય પાતે દાેષી અને છે. સત્પુરૂષાના સંગ કરવાથી સુક્તિ માર્ગનું જ્ઞાન થાય છે. દુનિયામાં કાેઇ અમર રહ્યું નથી અને રહેવાનું નથી. માતપિતાને નમસ્કાર કરવા, દેવનું પૂજન કરવું, કેાઇની પણુ નિંદા કરવી નહીં. એજ માક્ષ માર્ગ છે. પૂર્ણુશાંતિની જો હે મનુષ્યા ! તમારે ઇચ્છા હાેય તા

## ( ૧૯૭ )

કામ કોધ લોભ માહ માયા મત્સર વિગેરે દોષોનો ત્યાગ કરી પરમાત્મ સ્વરૂપનું ધ્યાન કરા. તન મન અને ધનથી પરાપકાર કરા. સત્પુરૂષોની લક્ષ્મી પરા-પકાર માટે છે. ઉપદેશથી, ધનથી, મનથી, પણ દર-રાજ ઉપકાર કરા આંખ મીંચાયા પછી કશું થવાનું નથી. હવે ચેલીલા! અવસર જાય છે. ભવ્ય મનુષ્ય! હવે આલસ્ય ત્યાગી સન્માર્ગે વળ. ધુલેવ ગઢવાસી શ્રી કેશરીયાનાથ લમારા ભજનથી. લમારા પૂજનથી સર્વ લોકો શાંતિ તુષ્ટિ પુષ્ટિ પ્રાપ્ત કરા, અને સર્વ લોકો તમારા પવિત્ર નામના સ્મરણથી પૂર્ણશાંતિ પ્રાપ્ત કરા! તમારા પવિત્ર નામના સ્મરણથી પૂર્ણશાંતિ પ્રાપ્ત કરા! તમારા પવિત્ર નામના સ્મરણથી પૂર્ણશાંતિ પ્રાપ્ત કરા! તમારા ચાત્રા કરવા આવતાં પંચમાં સર્વ લોકોનું આ લેખ લખી જેટલું ભલું ધાર્શું છે તે સર્વ પૂર્ણ થાઓ, પૂર્ણ થાઓ, પૂર્ણ થાઓ, ઇહ્યવ:.

શ્રી શાંતિ: શાંતિ: શાંતિ: ૫



# ( ९६२ ) ॐ श्रीकेशरीयानाथायनमः

नामे सत्यस्वरूप ए, पूरणग्रंथ कराय; मणशे गणशे ने भवि, ग्रहशे सत्य उपाय. केशरीया रूषभप्रभ्र,-यात्रा करतां पंथ; नामे सत्यस्वरूपथी, कीधा सारो ग्रंथ. परोपकारे राचवुं, सजन चित्तसुद्दाय; द्वद्विसागर आत्मनी,-शाश्वत शांति लद्दाय. मेवाडेछे मोटका, श्रीकेशरीयानाथ दीनदयाळ दिनमणि, सेवक कराे सनाथ. भाधिउपाधि रोग सहु, तुज नामे दूर जाय भद्दा मक्ति येागथी, पद पद मंगलपाय.

# ્૧<del>૧૯</del>) સાત વ્યસન નિષેધ.

અને ૬ તુવ્યસનથી લોકો દુ:ખની પરંપરા પામે ાજ વગેરે દેશામાંથી કારૂ, વ્યાભચાર અને નુસ્યાગમન દ્રર થાય તાે વિ<sup>શ્</sup>વ લાેકામાં શાંતિ સુખ ્યે. આળલગ્ન અને વૃદ્ધ લગ્નથી દુનિયાની પડતી થઈ છે અને થશે, હિંદમાંથી કરાડા પશુઓ એાછાં શ્વયાં છે, હિંદમાં પૂર્વે અખને પશુઓ હતાં તેના બદલે હાલ ચાદ અને પન્નર કરાેડ ગાયા તથા વીશ કરોડ બકરાં છે, તેથી હિંદીઓને દૂધ ઘી છાસની ઘણી તાણ પડે છે. હિંદમાં પ્રાય: કલ્લ ખાનામાં **ખાવન** લાખ ગાયેા દરવર્ષે કપાય છે. તે પ્રમાણે દરવર્ષે લેંસા બકરાં વગેરે કેટલાં કપાય છે તેના પણ હિસાબ કરવા જોઇએ. જો આ પ્રમાશે ઢારાની કતલ ચાલ રહેશે તાે મહાપાપકર્મથી હિંદ-ની પાયમાલી થશે. હિંદમાં લાખા વેસ્યાએા છે તેઓ-ને સુધારીને બીજા ધંધામાં વાળવી જોઇએ. વેશ્યાએા નાની આલિકાઓને વેચાલી લેઇને તેઓને વેશ્યાઓ ખનાવે છે, ઘરડાઓ પરશે છે તેથી વિધવાઓની

#### ( २०० )

સંખ્યા વધે છે અને વિધવાએ પછીથી અગડી જાય છે અને વેશ્યાઓ પણુ થાય છે, હિંદમાંથી દારૂને દેશવટા આપવા જોઇએ. ઠારૂથી હિંદ ઘણું પાય-માલ થયું છે. પરદેશી વસ્તુઓના માહથી માજ શાખમાં હિંદવાસીઓ પાયમાલ થાય છે. હાલની અપાતી કેળવણીથી દ્વિદની ચડતી થવાની નથી ધાર્મિક જ્ઞાનની કેળવણી વિના હિંદ પાતાનું સ્વરૂપ વિકત કરી દેશે અને આર્યપણ ંખાઇ બેસશે. હિંદુ-સ્થાનમાં જંગલ વૃક્ષાના ઘણા નાશ થાય છે અને તે પ્રમાણમાં નવાં વૃક્ષા ઉગતાં નથી તેથી હિંદુસ્થાનમાં વક્ષાના અભાવે વૃષ્ટિ કમી થાય છે માટે સરકાર દેશી રાજાએ પાસે વૃક્ષેનો નાશ ન થાય એવી રીતના અંદાેબસ્ત કરાવવાની જરૂર છે, માંસ ખાનારા ઓને ઉપદેશ આપીને અનાહારી કે કળાહારી બના-વવાની જરૂર છે, હિંદમા ખાવાએા વગેરે અપ્રીશ ગાંજો ધત્તુરા વગેરે વ્યસનાર્થી પાયમાલ થાય છે તેથી અપ્રીશ, ગાંજો, તમાકુ, ચા, બીડી વગેરેના નિષેધ માટે ચાંપતા ઉપાયો લેવા. હિંદવાસીઓ !

#### ( २०१ )

તૈયાર થાએા. જગાર સકાના વ્યાપારથી અને પરદેશી વસ્ત વગેરેના માહથી હિંદરથાનના લાેકા પાયમાલીના ખાડામાં આંધળા થઇ પડે છે, તેઓના બચાવ કરવા દેશનાયકા જાગા ! ઉઠા ! અને કાર્ય કરા 🔢 બાલકોને ગુરૂકુલ સ્થાપી વીશ વર્ષ સુધી પ્રદ્યાચર્ય ધારી બનાવે. પરસ્પર ધર્મ લેદે લડીને દેશ-ની ખુવારી ન કરા. હિંદવાસીઓ જોા ! અને પાપ કર્મીથી દ્વર થાએા ! અનાથ ગરીબ લાેકાેને સહાય કરા. પૂર્વના આર્યોના ગુહ્યાને પ્રાપ્ત કરા. પરદેશી માહિનીમાં કસાઇ ન જાએા, સર્વ લાેકાના ભલામાં ભાગ લ્યાે અને સત્યના માગે<sup>૯</sup> ચાલાે, નકામાં ખર્ચ ટાળા, દુર્શણ દુર્બ્યસનાથી મુક્ત રહા અને સવં લાેકાેના કલ્યાણમાં પ**ર**સ્પર હાથ મેળવી એકાત્મા બની પુષ્ય કાર્યો કરા અને દુ:ખના માર્ગોથી દૂર રહેા.

## इत्येवं ॐ ऋईं महावीर शांतिः ३ લे. બુદ્ધિસાગર.

**─₩(@);\***•—

| सत्य      | स्वरूप ग्रन | थनुं त्रशुद्धि शु | द्धे पत्रक.          |
|-----------|-------------|-------------------|----------------------|
| પ્રષ્ઠ,   | લોટા.       | અન્શુન્દ્ર.       | શુદ્ધ.               |
| 3         | १४          | જાતે              | જતે                  |
| ş         | ર           | મનથ               | મનથી                 |
| રક        | ર           | Y <b>W</b>        | પ્રથ્                |
| ૨૭        | ૧૨          | ભોકત              | ભક્તિ                |
| ЗÈ        | ۷           | વહેારાવરાથી       | વ <b>હેારાલવા</b> થી |
| <b>81</b> | ૧૫          | સવ                | સર્ભ                 |
| ४६        | ٩           | તરેહનાં           | तरिष्ठना             |
| મ૪        | ૧૨          | સમ્યગ્રક          | સન્યગ્               |
| ษา        | ૧૫          | ધર્મના            | ધર્મનાં              |
| 92        | ٩٥          | માનવા             | માનવામાં             |
| ૮૨        | x           | નિમલ              | નિર્મલ               |
| હર        | Ŀ           | વાંત              | વાત                  |
| 69        | ٩           | માગા              | માગે                 |
| ૧૧૫       | <b>૧</b> ૧  | ધારે તા           | <b>ધારે</b> તેા      |
| 135       | ૧૭          | ક્રીત             | ક્ષાર્ત              |
| ૧૫૧       | ૧૩          | છીયે              | 6                    |
| ૧૬૭       | ۹ ه         | શરાર              | શરીર                 |
| ૧૭૨       | 3           | संभूतं            | संमूत                |
| ૧૭૨       | 3           | ममेध्न्य          | ममेष्यं              |

-----

### હરિગીલ.

જય ભારતી ! રળિયામણી ! સહુ તિર્શ્વને ઘટ ધારિષ જય જય રસીયા યાગિની ! આર્યો તાણી ઉદ્ધારિષ શક્તિ અનંતી ધારિણી, દુઃખ વારિણી વિશ્વે ભદ वर्षे विविधे शासती, सावेन.. ... वदेमातर તુજ આરતી ભાનુ ખન્યો, તારા શશી છે ચદ્રવ કરતા નવગ્રહ સેવના, કઃતાજ દેવેા ઉત્સવે ધર્મા જનાને ધારિણી, પ્રહ્નાણી રસથી રેલતી, સ્રતિ હંસવાહિની નિર્મળી, ભાવેન... ... चंद्रेमातरम्. શ્રદ્ધાળમાં શક્તિ ભરે. નાસ્તિક સંશયી જન મરે. તુજને ભજે જે ભાવથી તે ભાવ કળ અર્પણ કરે; પ્રસવેજ જ્ઞાની ભક્તને, શરા જનાને નિર્મળા, ચક્રેશ્વરી પદ્માવતી, પ્રીત્યાજ ... ... वंदेमातरम. સંકટ થકી ઝટ વારતી, દુઃખાદધિથી તારતી, સત્યપ્રદાતા શારદા, ભક્તો સકળ ઉદ્ધારતી: નવ નવ રસે વહેતી રહે, પર્યાય નવ નવ ધારતી, अलवाणती निक रुभने, सावेन. ... ...वंदेभातरम्. ચૈતન્ય જડ શક્તિભર્યો, તુજ પુત્ર જગ ઉદ્ધારશે, અધ્યાત્મ શક્તિયોવડે, તુજ મુખ જગ અજવાળશે; સ્વાતંત્ર્ય પ્રીતિ સત્યને, સુખ શાંતિ જગ ફેલાવશે. अध्यात्म अंभा भारती भावेन... ... वंदेमातरम्