ાજરાતી સભા – ગ્રંથમાળા ન . ૧૩

# ાકત સંપ્રદાય

તેના સિદ્ધાન્તો, ગુજરાતમાં તેના પ્રચાર, અને ગુજરાતી સાહિત્ય ઉપર અસર

લેખક, શ્રી. દિ. **ખ. નર્મદાશ**ંકર દેવશાંકર મહેતા, ખી. એ. દિવાન સાહે**ખ** – ખ**ં**ભાત રાજસ્થાન

भं भात

પ્રકાશક, શ્રી ફાર્બસ ગુજરાતી સભા - મુંખઈ

સં. **૧૯૮૮** પ્રત ૭૫૦ ઈ. સ. ૧૯૩૨ આવૃત્તિ ૧ લી

# શાકત સંપ્રદાય

તેના સિદ્ધાન્તો, ગુજરાતમાં તેના પ્રચાર, અને ગુજરાતી સાહિત્ય ઉપર અસર

લેખક.

શ્રી. દિ. ખ. નર્મદાશંકર દેવશંકર મહેતા, ખી. એ. ક્રિવાન સાહે**ખ – ખ**ંભાત રાજસ્થાન ખંભાત

> પ્રકાશક, શ્રી કાર્બસ ગુજરાતી સભા – સંખઈ

સં. ૧૯૮૮

ક<sub>િ.</sub> સ. ૧૯૩૨

মূল ৩৭০

આવૃત્તિ ૧ લી

भूद्य ३।. १-८-०



પ્રકાશક.

રા. રા. હરસિદ્ધભાઈ વજુભાઈ દિવેઠીયા, એમ. એ., એલએલ. ખી., એડવાેકેટ, હાઈકાર્ટ, મુંખઈ. માનાર્થ મંત્રી,

શ્રી ફાર્બસ ગુજરાતી સભા – મુંબઇ મહારાજ મેન્શન્સ, સેન્ડહર્સ્ટ રાેડ, મુંબઈ નં. ૪.



મુદ્રક: શંકરરાય અમૃતરાય ત્રાનમન્દિર પ્રીન્ટીંગ પ્રેસ. રાયપુર, અમદાવાદ.

# ગુજરાતના ધર્મો અને સંપ્રદાયા સંબંધી ગ્રંથાવલિ ૪

શ્રી કાર્ખસ ગુજરાતી સભા — મુંબઈએ ગુજરાતના મુખ્ય મુખ્ય "ધર્મ વા સંપ્રદાયાના સિહાન્તો, ગુજરાતમાં તેના પ્રચાર અને ગુજરાતી સાહિત્ય ઉપર તેની અસર " એ નામની પ્રચાવલિ પ્રકટ કરવાના ઉપક્રમ ઈ. સ. ૧૯૧૩ થી આદરેલા છે. તેને અનુસરીને પ્રસ્તુત પ્રચાવલિના પહેલા પ્રથ તરીકે "જૈન અને બૌદ ધર્મ – તેના સિહાન્તા, ગુજરાતમાં પ્રચાર અને તેની ગુજરાતી સાહિત્ય ઉપર અસર" એ નામના નિખધ હરિફાઇથી લખાવવા વિદાનાને નિમંત્ર્યા હતા. તેમાંથી રા. રા. માહનલાલ દલીચંદ દેશાઈ, બી. એ., એલ એલ. બી., વકીલના નિખધ પસંદ થયા હતા; અને તેમને એ પ્રથ યોજના પ્રમાણે ઠરાવેલું છાપવાનું પારિતાપિક લેઈ પાતાને ખર્ચે પાતાના માલીકી હક્કથી છપાવવા જણાવ્યું હતું. પરંતુ અનેક ઘટતી તાકીદા કર્યા છતાં હજુ સુધી તેમણે એ નિખધ છાપવા વ્યવસ્થા કરી નથી.

તે પછી "વૈષ્ણવ ધર્મના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ" – એના ભિન્ન ભિન્ન મતાના મુખ્ય મુખ્ય સિહાન્તાના તેમ જ ગુજરાતમાં તેના પ્રચારના નિરૂપણ સાથે એક નિખંધ હરિફાઇથી લખાવરાવ્યા હતા. તેમાંથી રા. રા. દુર્ગાશંકર કેવળરામ શાસ્ત્રીના નિખંધ પસંદ થયા અને તે સને ૧૯૧૭ માં છપાયા છે. તે પછી એ જ ધારણે " શૈવ ધર્મના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ''–એના ભિન્ન ભિન્ન મતાના મુખ્ય મુખ્ય સિહાન્તાના તથા એના ગુજરાતમાં નિરૂપણ સાથે હરિફાઇથી લખાવરાવેલા નિખંધામાંથી રા. રા. દુર્ગાશંકર કેવળરામ શાસ્ત્રીના નિખંધ પસંદ થયા અને તે સને ૧૯૨૧ માં છપાયા છે.

ઉપરાંત "અહુનવર, એ નામના સર્જનજૂના મંત્ર"– 'પારસી ધર્મ'તત્ત્વનું વૈદિક દષ્ટિએ અવલાેકન' એ નિયાંધ રા. રા. માનશંકર પીતાંબરદાસ મહેતાના સભાએ પ્રકટ કરેલા છે.

તે પછી પ્રસ્તુત ગ્રંથાવિલના આ ચાથા નિખંધ " શાક્ત-સંપ્રદાય – તેના સિહ્ધાન્તા, ગુજરાતમાં તેના પ્રચાર, અને ગુજરાતી સાહિત્ય ઉપર તેની અસર '' શ્રી. દિ. ખા. નર્મદાશ કર દેવશ કર મહેતા બી. એ., દિવાન સાહેખ, ખંભાત સંસ્થાન, એમના પ્રકટ થાય છે.

અહિં એક એ તેંધ કરવાની છે કે, પ્રસ્તુત નિબંધ સાથે અલગ કાથળામાં શિલાછાપ ઉપર છાપેલાં બે શ્રી ચક્રો શાકત સંપ્રદાયના ખે ભિન્ન મતાનાં જોડેલાં છે. એમાંનું એક ચક્ર શ્રીયુત દિ. ખા. નર્મદાશંકર દેવશંકર મહેતાએ અમદાવાદના એક જોષી શ્રી. ગિરજાશંકર પાસે તૈયાર કરાવેલું છે. ખીજું શ્રીચક્ર મુંબઇની શ્રી મમ્માદેવી સંસ્કૃત પાઠશાળાના આચાર્ય, વિદ્યાવારિધિ, શ્રીયુત મોતીરામ કલ્યાણજી શાસ્ત્રીએ સભાની વિનતિ ઉપરથી તૈયાર કરેલું છે. તે ઉપરાંત પરિશિષ્ટ ૧ લામાં "હાદિ વિદ્યા" ના શ્રી ચક્રનાં પદ્ધતિ અને પટલ વિદ્યાન્ શાસ્ત્રીજી મોતીરામ કલ્યાણજીએ તૈયાર કરેલ છે. ઉપરાંત તેમણે જ આ બન્ને શ્રી ચક્રો ભારે પરિશ્રમ લઇને જાતિદેખરેખથી મુંબઇના શ્રી જગદીશ્વર પ્રેસમાં છપાવી આપ્યાં છે, તે માટે તેમના સભા તરફથી ખાસ આભાર માનવાના છે.

**મુંભા**ઇ, ૃ તા. ૨૮–૨**–**૩૨ } હરસિદ્ધભાઇ વજીભાઇ **દિવેટીયા.** માનાર્થ મંત્રીઃ શ્રી કા. ચ. સલા



# શ્રી ફાર્બસ ગુજરાતી સભા—મુંબઇ

#### સાહિત્યપ્રચારને ઉત્તેજનની યાજના

શાળા-પાઠશાળાઓને ઇનામ માટે તેમ પુસ્તકાલયાના સંબ્રહ માટે અડધી કિમ્મતની ગાઠવણ

શ્રી કાર્ળસ ગુજરાતી સભા, મુંબઇએ, **સને ૧૯૩૧થી મુંબાઇ** ર્ધલાકાનાં સરકારી. દેશી રાજ્યોનાં તેમ જ સ્યુનીસીપાલીટીએ**ા અને** લાેકલ ખાેડાેનાં કેળવણી ખાતાંઓમાં અભ્યાસ તથા વાં**ચનપ્રસાર** દ્વારા તથા વિદ્યાર્થીઓને અપાતાં ઇનામા દ્વારા, તેમજ તેમના હસ્તકની નિશાળાની તથા સાર્વજનિક લાઇબ્રેરીઓ અને પુસ્તકા-લયોમાં ગુજરાતી સાહિત્યના પ્રસાર ખહેાળા પ્રમાણમાં સહેલાઇથી. એોછા ખર્ચે<sup>ર</sup> થઈ શકે તે માટે પોતાની માલિકીનાં પુસ્તકા (રા**સમા**ળા ભાગ ૧–૨ સિવાય) અર્ધી કિમ્મતે અને રાસમાળા (ભાગ ૧–૨) સાડા ગાર ટકાના કમીશનથી ઉપલી સંસ્થાઓને વેચાતાં લઈ શકવાની અનુકૂલતા કરી આપવા ઠરાવ્યું છે.

#### સચના:

ઉપક્ષી સંસ્થાએામાંની જેમને આ પુસ્તકા અર્ધી કિમ્મતે **વે**ચાતાં લેવાં હેાય, તેમણે **નીચેને શરનામે પત્રવ્યવહાર કરવેા**.

> રા. રા. હરસિદ્ધભાઈ વજાભાઇ દિવેટીયા, એમ, એ., એલએલ. ખી., એડવેકિટ, હાઇકાર્ટ, મુંબઇ. માનાર્ધ મંત્રી, શ્રી કાર્બસ ગુજરાતી સભા, મહારાજ મેન્શન્સ, સેન્ડહર્સ્ટ રાડ, મુંબઇ નં. ૪

### શ્રી ફાર્બસ ગુજરાતી સભાની માલિકીનાં પુસ્તકો

૧-૨ રાસમાળા (સચિત્ર) તૃતીય આવૃત્તિ, ભાગ ૧ લાે. તથા **ખીજોઃ સ્વ. શ્રી. અ**લેકગ્રાન્ડર કિન્લાક ફાર્ળસે રચેલા, અને દિ. ખ. રણું કાર્યા કાર્

૪ માર્કસ એારેલીઅસ એન્ટોનીનસના સુવિચારા–સાષાન્તરકાર. **ઇડર**નરેશ સ્વર્ગસ્થ શ્રી. મહારાજ સર કેસરીસિંરછ; રા. રા. **ન**ગીનદાસ પુ. સ'ઘવીએ સંત્રહેલાં સ'સ્કૃત સુભાષિત અને તત્ત્વજ્ઞાનનાં વચના સાથે મૂક્ય રૂા. ૨-૦-૦

૫-૬ શ્રી ફાર્પ્યસ ગુજરાતી સભાનાં હસ્તલિખિત પુસ્તકાના સવિસ્તર નામાવલિ, ભાગ ૧ લાે, તથા ભાગ ૨ જાેઃ તૈયાર કરનાર રા. રા. અ'બાલાલ ખુલાખીરામ જાની, બી. એ., દરેકનું મૂસ્ય 31. 2-0-0

**૭ ગુજરાતનાં ઐતિહાસિક સાધનાે ભાગ ૧–**૨ (સાથે ભેગા) તૈયાર કરનાર નર્મ દાશંકર વલ્લભછ દ્વિવેદી; મૂક્ય રૂા. ૧-૦-૦

૮ **રસક્લોલ** : બાળાઓએ ગાવાનાં સીજીવનનાં ગીતા ; સંપાદક રા. રા. છગનલાલ વિદ્યારામ રાવળ, મહેતાજી. મૂલ્ય રૂા. ૦-૧૦-૦

**૯ પ્રછાધખત્રીસા** (કવિશ્રી માંડણકૃત) અને રાવણમ'દાદરી સ'વાદ ( કવિ શ્રીધરકત ): સંપાદક અને સંશાધક સ્વ. રા. મણિલાલ **ખકારભાઇ વ્યા**સ ; ટીકા અને ઉપાદ્ધાત લખનાર, રા. રા. **શં**કરપ્રસાદ છગનલાલ રાવળ. મૂક્ય રૂા. ૦-૧૨-૦

૧૦ પ્રાચીન કાવ્યવિનાદ ભાગ ૧ લા-પ્રાચીન કવિએાનાં આપ્યાના અને પદેા; સંપાદક રા. રા. છગનલાલ વિદ્યારામ રાવળ, સૂક્ય રૂા. ૧-૦-૦

૧૧ અહુનવર એ નામના સર્જનજીના મંત્ર, પારસી ધર્મતત્ત્વનું વૈદિક દર્ષ્ટિએ અવલાકન; લેખક રા. રા. માનશ'કર પીતાંબરદાસ મહેતા. मुस्य ३१. ०-८-०

**૧૨ ચલુ વિ'શતિ ગ્રહ્મ'ધ**-(સ'સ્કૃત) જૈન ઐતિહાસિક ગ્ર'થ-પાઠાં-ત**રાના નાંધ,** અનેક અનુક્રમણિકાએા સાથે, સંશોધક-પ્રાે. હીરાક્ષાક્ષ રસિક્સાલ કાપડીયા. મૂલ્ય રૂા. ૨-૮ ૦

મળવાનં ઠેકાણું.

મેસસ<sup>ે</sup> એન. એમ. ત્રિપાઠી એન્ડ કાં. ખુકસુલમ એન્ડ પાક્લીશર્મ, પ્રિન્સેસ સ્ટ્રીટ, **મું ભ**ઇ ન . ર.

## ઉપાદ્**ધાત**

" હિન્દતત્ત્વત્રાનના ઇતિહાસ" ને લગતું સાહિસ એકત્ર કરી, અભ્યાસ કરવાના સમયમાં મારે સાથે સાથે તે તે દર્શનશાસ્ત્રને સંબંધ કરતા ધર્મશાસ્ત્રના વિશેષ અભ્યાસ કરવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા હતા. ત્યારપછી બૌદ્ધધર્મના અને તંત્રશાસ્ત્રના વિશેષ અભ્યાસ સને ૧૯૨૫–૧૯૩૦ સુધીમાં મેં કર્યો, અને તે અભ્યાસથી મને સમજાયું કે આપણા આચારમાં ઉતરેલા સાંપ્રદાયિક ધર્મોના ઘણા મ**ર્મો** આપણને ઉધડેલા નથી, અને જેઓ માત્ર જૂની પહલિને વળગી રહી ધર્માચરણ કરે છે તેમનામાં વિદ્યા એટલે **રહસ્યગ્રાન** નથી, અને જેઓ વેદાન્તને જ આપણું ધર્મસર્વસ્વ માને છે. તેમ કર્મ અને ઉપાસનાકાણ્ડ મિથ્યા અથવા સગવડીઆ આચાર રૂપે માને છે તેમનામાં પણ આચારની પીઠમાં શા વિચાર અથવા સિહાન્દ્ર ગાેઠવાયાે છે તેતું સાર્ચુ ગ્રાન નથી. આથી સંપ્રદાય પ્રમાણે ધર્મનું આચરણ કરનારા, કેવલ વેદાન્તવાદી વિચારકાને, નાસ્તિક ગણે છે, અને વેદાન્તવાદી વિચારકા આચારવાદીને કર્મજડ અથવા શ્રહાજડ માની ઉપહાસ કરે છે. ખંને પક્ષમાં સમન્વય કરવાની અશક્તિ હોવાથી આપણા ધર્મતું સર્વાગસુંદર સ્વરૂપ તે તે પક્ષવાળા સમજી શકતા નથી.

વળા વેદવાદીઓ અને તંત્રવાદીઓ પરસ્પરના સિદ્ધાન્તાને સારી રીતે સમજતા નહિ હોવાથી પાતપાતાના સિદ્ધાન્તને પૂર્ણ માની મતાંધતામાં પડે છે અને સહ્યનિર્ણય કરી શકતા નથી. આ વેદ- વાદીઓની અને તાંત્રિકાની એકદેશી મતાંધતાને લીધે શાક્તસંપ્રદાયને વેદવાદીઓ વામમાર્ગ ગણી નિંદે છે, અને તાંત્રિકા વેદવાદીઓને

<sup>\*</sup> આ પ્ર<sup>\*</sup>થ અમદાવાદની ગુજરાત વર્નાક્યુલર સાેસાઇટી તરફથી એ વિભાગમાં સર્તે ૧૯૨૪ માં પ્રસિદ્ધ થયા છે.

"પ્રચ્છન્નશ્રીહ" અથવા મિધ્યા માયાવાદી ગણી ઉપહાસ કરે છે. વેદવાદીઓ અને તાંત્રિકા વચ્ચેની અણસમજ દૂર થાય, અને શાક્તસંપ્રદાયમાં કેટલું ધર્મતત્ત્વનું વ્યાપકપણું અને ઉડાપણું રહેલું છે તે સરલવાથી સમજ્ય એવા હેતુથી આ નિર્ભંધ લખવાનું શ્રી ફાર્મસ ગુજરાતી સભા તરફનું નિર્મંત્રણ મેં સ્વીકાર્યું હતું.

દરેક પદાર્થ ત્રણ ભૃમિકામાં જાગ્યાવ કરે છે. મૂલ પ્રકૃતિ-્દશામાં, પછીથી પ્રકૃતિ-વિકૃતિદશામાં, અને હેવટે વિકૃતિદશામાં ચ્યાવી ઠેરે છે. ગાયનું દૂધ આરંભમાં શુદ્ધ પ્રકૃતિદશામાં, પછી દહીંની અવસ્થામાં પ્રકૃતિ-વિકૃતિ દશામાં, અને છાશ, પાણી, માંખણ, **અને ઘીના રૂપમાં છેવટની વિકૃતિદશામાં આવી રહે છે. આ ત્રણે** .અવસ્થા સામાન્ય રીતે પાતપાતાની અર્થાક્રિયા સાધવામાં સમર્<mark>ય</mark> ૈહાવાથી શહ જ હોય છે. પરંતુ તે તે અવરથામાં જ્યારે વિરોધી દ્રવ્ય પેસવા પામે છે ત્યારે અશુદ્ધ પરિણામા પ્રકટ થાય છે. આ દ્રવ્યને લગતા શુદ્ધ પરિણામા અને અશુદ્ધ પરિણામાના નિયમા ધર્મતત્ત્વને પણ લાગુ પડે છે. ઉદાહરણ તરીકે વેદશાસ્ત્ર ઉપર ખંધાયેલા હિન્દુ ધર્મની બે મુખ્ય શાખાઓ થાય છે: (૧) સાધારણ ધર્મ જેવા કે:-અહિંસા, સત્ય, અરતેય (ચારી ન કરવી), શૌચ, ઇન્દ્રિયનિગ્રહ, દાન, દ્રમ, દયા, શાન્તિ: (ર) અસાધારણ ધર્મ જેવા કે:–ધ્રાક્ષણાદિ વર્ણાધર્મી, હ્રહ્મચર્યાદિ આશ્રમધર્મી, વર્ણ અને આશ્રમના મિશ્રધર્મી, ગૌણધર્મી, અને શ્રાહાદિ નૈમિત્તિક ધર્મી. આ પાંચ પ્રકારના અસા-<del>ધારણ</del> અથવા વિશેષ ધર્મો મૌલિક સાધારણ અથવા સામાન્યધર્મના ર્ટેશ, કાલ અને નિમિત્તના બેદાને લઈ ધડાયેલા ખાસ પરિણામા છે અને તે તે દેશ, કાલ અને નિમિત્તને બંધખેસતા પળાય ત્યાંસુધી તે શુદ્ધ વિકૃતિઓ છે. પરંતુ સાધારણ ધર્મના મૂલમાંથી ઉચ્છેદ કરે એવી રીતે જો વિશેષધર્મ સાધવામાં આવે તા ધર્મ અશુદ્ધ પરિણામ ઉપર જાય છે; અને ધર્મની છાયામાં અધર્મનાં રૂપાે ઉલાં થાય છે. ઉદાહરણ તરીકે મહાભારતના શાન્તિપર્વમાં કહ્યું છે કે:-

### अहिंसार्थाय भूतानां धर्मप्रवचनं कृतम् यः स्यादिंहसायुक्तः स धर्म इति निश्चयः॥

'ધારણુ કરવાથી ધર્મ'–એ લક્ષણ વાળા ધર્મ' પ્રાણીઓની અહિંસા સધાય તેવા હેતુથી પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યા છે. આથી અહિંસા-યુક્ત જે કર્મ હાય તે ધર્મ એવા નિર્ણય થઇ શકે છે.

આમ છતાં દેશ, કાલ અને નિમિત્તોના ભેદોને લક્ષ્યમાં લઈ જેમને હિંસા જીવનસહભાવી થઈ ગઈ છે તેમને ક્રમપૂર્વ ક અહિંસા-ધર્મ ઉપર લાવવા વેદવાદમાં યજ્ઞાદિ–હિંસાના સ્ત્રીકાર છે. પરંતુ અમુક વસ્તુ સ્વીકૃત છે તેથી સર્વ મનુષ્યોએ તેવું કરવું જ એવું તાત્પર્ય નથી. હિંસા જેમને નિત્યપ્રાપ્ત છે તેમને છોડાવવા સારૂ આવા નિયમવિધિઓ અથવા પરિસંખ્યાવિધિઓ હોય છે. પરંતુ જેઓ નિયમ અને પરિસંખ્યાને અપૂર્વ વિધિ\* માની હિંસા કરે તે વેદવાદી ધાર્મિક નથી, પરંતુ અધર્મી છે.

\* અન્ય પ્રમાણ વડે ન જણાયેલા ધર્મનું અનુષ્ઠાન કરવાનું પ્રેણોધે તેવા શ્રુતિવાકયને અથવા સ્મૃતિવાકયને **અપૂર્વવિધિ કહે છે.** જેમકે अहरहः संध्यामुपासीत-આ વાક્ય અપૂર્વવિધિ છે, કારણ કે સંધ્યાપાસન નિત્ય કરવાનું પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણા વડે આપણને કદી સમજાતું નથી.

ખંતે રીતે આચરણ થઇ શકે તેવા સંજોગામાં એક જ પ્રકારે પ્રવૃત્તિ કરવી એવું સૂચન કરનારૂં વાક્ય તે नियमविधि. જેમકે— ऋतौ भार्यामुपेयात्-ઋતુકાલે સ્ત્રીસંગ કરવા, તેમાં ઉત્તમ પ્રજાની વાસનાવાળાએ ઋતુકાલે સ્ત્રીગમન કરવું એવા નિયમ બાંધવામાં આવે છે.

ખંતે રીતે આચરણ થઈ શકે તેવા સંજોગામાં એક પક્ષ ત્યાગ કરવાનું જેમાં તાત્પર્ય છે તેવા વાક્યને परिसंख्याविधि કહે છે. જેમકે પંચપંચનહ્યાઃ મક્ષ્યાઃ – અમુક પાંચનખવાળાં પ્રાણીઓ ભક્ષ્ય છે એ વાક્યનું તાત્પર્ય તેવાં પ્રાણીઓના ભક્ષણમાં નયી, પરંતુ અન્યજાતિનાં પ્રાણીના ભક્ષણના ત્યાગમાં છે.

ધર્મના આવા અશુદ્ધ પરિણામા કંઈ એકલા વેદધર્મમાં છે એમ નથી. પરંતુ સર્વ ઐતિહાસિક ધર્મોમાં તેવી અશહિ ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેથી ધર્મ રક્ષણના બ્હાના નીચે મતાંધતા, અત્યાચારા, અને દુરાચારા થયા છે અને થશે. ખ્રીસ્ત ધર્મ અને મુસ્લિમ ધર્મના ઐતિહાસિક ઝધડાએા આ વિચારનું સમર્થન કરે છે; બૌદ્ધધર્મ અને વૈદધર્મ વચ્ચેના પરસ્પર વિગ્રહ અને બૌહધર્મના હિન્દુસ્થાનમાં લય પણ મતાંધતાનું પરિણામ છે. તેવી રીતે વૈદિકધર્મસંપ્રદાય અને તાંત્રિકસંપ્રદાય વચ્ચેના વિરાધ, અને શક્તિની અણઘટતી નિંદા એ પણ મતાંધતાનું પરિણામ છે. આ દેષવાળા ધર્મની એટલે અધર્મની પાંચ શાખાઓ થાય છે:—

- (૧) વિધર્મ એટલે વિરોધી ધર્મનું પાલન કરવાના આગ્રહ-ઉદાહરણ તરીકે ધ્રાહ્મણવર્ણના મનુષ્ય શમાદિ વિરાધી જીવનવૃત્તિ સેવે તા તે વિધર્મવાળા કહેવાય.
- (ર) પરધર્મ એટલે વ્યાહ્મણ હાઈ ક્ષત્રિયના ધર્મનું સેવન કરે; ક્ષત્રિય હાેઈ વ્યાહ્મણધર્મમાં માહ રાખે.
- (૩) આભાસધર્મ એટલે બીજાને દેખાડવા સારૂ કર્મ કરે અને શ્રહા બીલકુલ હાય નહિ. ઉદાહરણ તરીકે દેખાદેખી માળાપને ખુશ રાખવા સં<sup>દ</sup>યાકર્મ કરે.
- (૪) ઉપમાધર્મ એટલે માત્ર અનુકરણ સેવી, બહારનું ધર્મા-ચરણ સેવે. ઉદાહરણ તરીકે સેવ્ય પુરુષ પ્રતિ સાચી પ્રીતિ વિના મિથ્યા સલામાે કરે, ગુરુમાં ગુરુત્વના ભાવ <mark>ખાંધ્યા વિના મિથ્યા</mark> વિવેક દેખાડે.
- (૫) છલધર્મ એટલે કે ખીજાને માત્ર છેતરવાને ટીલાંટપકાં કરી પવિત્રતાના હાળ કરે.
- ં આ પાંચ પ્રકારની અધર્મની શાખાઓ ન્યૂનાધિક અંશે ઋત્યેક અંતિહાસિક ધર્મમાં હોય છે, અને તે સાથે તે તે ધર્મના સંપ્રદાય અને પંચમાં પણ હે.ય છે.

જે ધર્મ ગુરુશિષ્યની પર પરામાં આવ રૂપે અથવા પ્રવાહ રૂપે એકવીસ પેઢીથી અવિજિન્ન ચાલ્યા આવે તેને સંપ્રદાય એવું નામ **આપવામાં આવે** છે. આ પ્રવાહ પ્રસંગે દેશ, કાળ, નિમિત્તો બદ-લાતાં વિસ્છિન્ન પણ થઈ જાય છે, અને તેના પુનરુહાર પણ કાે**ઈ પ્ર**તાપી ધાર્મિક કરી શકે છે; જેમકે અદ્વૈત દર્શનના પુનરુદ્ધાર શાંકરાચાયે કર્યો, ભક્તિદર્શ<sup>દ</sup>નના પુનરુદ્ધાર શ્રી રામાનુજાચાર્ય<sup>દ</sup> તથા શ્રી વલ્લભાચાર્ય કર્યો. ઘણે ભાગે મૌલિક પ્રવાહ શુદ્ધ જાતિના હાેય છે, તો તે જેમ સરસ્વતી નદી લુમિમાં શમી જઈ પુન: નવા રથાનમાં પ્રકટ થઈ સમુદ્રમાં મળે છે, તેમ ધર્મ પ્રવાહ પણ ઇતિહાસના ં કાઈ કાેઈ ગાળામાં લાેપ પામે અથવા સુકાઈ જાય, તાેપણ અ<u>ન</u>ુટ્લા સામગ્રી મળતાં પાતાના શુદ્ધરૂપમાં પુન: પ્રકટ થાય છે. જેએન વર્તમાનપત્રા વાંચવાના શાખીન હશે તેમને જણાયું હશે કે બાહ-ધર્મનું પુનર્જવન હિન્દુસ્થાનમાં કેવા રૂપમાં થતું ચાલ્યું છે. કેટલાં ખંડેરાના અવશેષા બહાર પડે છે. કેટલાં વિહારા અને રત્પો**ના** પુનરુદ્વાર ખહારની બાહપ્રજાથી થતા જાય છે: બાહ સાહિસ પ્રતિના અણ્યમાં હવે કેટલા ઘટી ગયા છે.

શાક્તસંપ્રદાય આપણી ભારતવર્ષની ભૂમિમાં ઘણે৷ પ્રાચીન છે, -અને તેની વ્યાપ્તિ પ્રત્યેક સંપ્રદાય અને પંચમાં એટલી બધી થયેલી છે કે શક્તિના સ્પર્શ વિનાના કાઈ વાસ્તવ ધર્મ નથી. ધારણ કરવાની **શ્વ**ક્તિ જેમાં ન હાય તે ધર્મજ ન કહેવાય. આ શક્તિનું મૂલસ્વરૂપ કેવા પ્રકારનું છે, તેના વ્યક્ષવસ્તુ સાથે કેવા પ્રકારના સંબંધ છે, તેના વ્યૂહાે અને પ્રકારા કેવા અને કેટલા પ્રકારના છે, તેને લગતું સાહિત્ય ક્યાં ક્યાં રહેલું છે, વિગેરે શાધકવૃત્તિથી મેં તપાસી જોયું છે: અને આ સંશોધનના કુલ રૂપે આ સાળ પ્રકરણાની કુલાવાળા નિખંધ રચાયા છે. આ નિખંધના અભ્યાસ વડે શાક્તસં પ્રદાયના સારા અ'શા સમજ્યાથી તે સંપ્રદાયના અશુદ્ધ પરિણામા સત્વર સમજ ્શકાશે. અને ગ્રાહ્મ અને સાજ્યના વિવેક સ્પષ્ટ થશે, એવી આશા છે.

શાક્તસં પ્રદાયનું વિપુલ સાહિત્ય વેદની મંત્રસં હિતામાં, ધ્રાઇલ્લે શોમાં, આરણ્યકામાં, ઉપનિષદોમાં, વ્યાકરણાદિ વેદાંગામાં, સ્ત્રામાં, આગમાં, તંત્રામાં, નિખંધામાં, અને પુરાણામાં કયાં કયાં છે તેનું પ્રથમ ચિંતન ૧-૬ સુધીનાં પ્રકરણામાં કરવામાં આવ્યું છે. અને તે વડે વિશેષ અભ્યાસકાને તે તે સ્થાનાનું સાહિત્ય વિચારવાનું સાધન મળશે. આ સાહિત્ય ઉપર શાકતોના તાત્વિક સિન્દાન્ત કેવા પ્રકારને છે તેનું ચિન્તન સાતમા પ્રકરણમાં કર્યું છે. ત્યારપછી શાકતસં પ્રદાયના ધર્મનું આચરણ કેવી રીતે થાય છે; શાકતાના અધિકારીઓના ભેદ, તેમના પૂજનદ્રવ્યા, તેમની મંત્રવિદ્યા, તેમના યંત્રભેદા, પૂજનીય શાકતઓના પ્રકારો વિગેરે અનુષ્ઠિય શાકતધર્મનું વર્ણન આઠથી દશમા પ્રકરણ સુધીમાં કર્યું છે. વિચાર અને આચાર-સિદ્યાન્ત અને અનુષ્ઠાનો નિર્ણય થયા પછી ગુજરાતની ભૃમિમાં શાકતસં પ્રદાયને પ્રચાર, અને ગુજરાતી ભાષામાં શાકત ધર્મનું સાહિત્ય કેટલું છે તેનું વર્ણન પ્રકરણ અગીઆર તથા બારમામાં કર્યું છે.

શક્તિપૂજનમાં પ્રવર્તાતા ત્રણ ભાવા, અને તે ભાવાના સેવન વડે કેવી રીતે સ્ત્રીજાતિનું ગૌરવ શાક્તાએ સ્વીકાર્યું છે તેનું પ્રતિ-ત્પાદન તેરમા પ્રકરણમાં કર્યું છે.

હિન્દુસ્થાનમાં પ્રકટ થયેલા બીજા બે મુખ્ય ધર્મો-બૌદ અને જૈન છે. તે ધર્મોમાં શક્તિવાદ કેવી રીતે પેઠા છે અને બૌદો અને જૈનામાં શાક્ત વિચાર અને આચાર કેવા પ્રવેશ પામ્યા છે તેનું સંશાધન ચૌદમા અને પંદરમા પ્રકરણમાં કર્યું છે.

છેલ્લા પ્રકરણમાં સંપ્રદાયનું પરમ પ્રયોજન શિવશક્તિસામ-રસ્ય એટલે પ્રકાશ અને વિમર્શના-ચૈતન્ય અને આનંદના-સમરસી-ભાવ સિદ્ધ કરવાનું છે તે પ્રતિ લક્ષણા કરાવી છે.

શાક્તધર્મ કેવળ વિચારણીય વર્ગના નથી, પરંતુ આચરણીય વર્ગના છે. અનુષ્ઠાન અથવા સાધના વિના તે પોતાનું ક્લ પ્રકટાવી શકે તેવા નથી. તે ધર્મનું સર્વોત્તમ ચિન્તન અને અનુષ્ઠાન श्रीविद्याમાં

**હે**ાવા**થી श्रीचक**નું પટલ ય<mark>થામ</mark>તિ તારવી, પરિશિષ્ટમાં આપ્યું છે. મતબેદથી श्रीचकतुं यकनपूकन ભिन्न लिन्न देश अने अધिકारीमां ક્રાંઈક જૂદા જૂદા રૂપે હેાય છે. તેથી અન્ય મતની રીતિએ પણ પટલ-પહુતિ પરિશિષ્ટમાં વર્ણવી છે. આ અન્ય મતની રીતિનું પ્રતિપાદન શ્રી મુમ્બાદેવી સંરકૃત પાઠશાળાના નિવૃત્ત આચાર્ય, "વિદ્યાવારિધિ" વે. શા સં. શ્રીયુત માેતીરામ કલ્યાણજી શાસ્ત્રીએ કરી, તેમજ બેં श्रीचक सावधानताथी શિલાછાપમાં છપાવી આપી, મને तथा श्री કાર્ળસ ગુજરાતી સભાને ઉપકારમાં મુકયાં છે તેની નાંધ ક્ષેવી અત્રે ઉચિત ગણું છું. શ્રી ફાર્મમ ગુજરાતી મભા તરફથી શ્રીયુત **-**મંખાલાલ છુ. જાની, બી. એ. એ મને ગ્ર**ં**થ પ્રસિદ્ધિના કાર્યમાં ધણી સુગમતા આપી છે, તે ખદલ તેમનાે ધણા આભારી છું. શ્રંથના આરંભમાં ઇંગ્રેજી પુસ્તકોની પેકે અભ્યાસકને સત્વર વસ્તુના ખાધ થાય તેવા હેતુથી સુચી આપી છે. આ સુચીના આધારે શાક્તસંપ્રદાયના અમુક ગ્રંથકાર અથવા વિષયના મુદ્દા આ નિળ'ધમાંથી સરલતાથી જડી શકશે. અને વિશેષ અભ્યાસ કરવાની 

રાજ્યપ્રકરણના અનેક વ્યવસાયાને લીધે અને અવકાશ થાડા રહેવાથી વિષયાના સંક્ષેપ કરવામાં અથવા સ્થાનનિર્દેશમાં કાઈ કાઈ જગ્યાએ સ્ખલન થયું હાય તા તે સુત્ર વાંચનાર સુધારી લેશે; અને કાઈ મુદ્દામાં દાપ હાય તા મને જણાવશે એટલે હું વિચારી જોઈ બીજ આવૃત્તિમાં સુધારણા કરવાની નોંધ રાખીશ.

**ખંભાત** } તા. ૨૪–૧-૩૨ }

નર્મદાશાંકર દેવશાંકર મહેતા,



# વિષયાનુક્રમ**્**યુી

| i. ·                          |                        |          |          |         | યુષ્ટ            |
|-------------------------------|------------------------|----------|----------|---------|------------------|
| .ક્રિપાદ્ધાત.                 |                        |          |          |         | 1-9              |
| વિષયાનુક્રમણી ( વિગ           | તવાર )                 | •••      | •••      | •••     | . ૧૦–૨૦          |
| પુસ્તકાની સુચી                | •••                    | •••      | •••      |         | <b>૨૧</b> –૩૨    |
| મુલ ગ્રંથ                     |                        |          |          |         |                  |
| પ્રકરણ પહેલું                 |                        |          |          |         |                  |
| વૈદિકધર્મમાં વ્ય              | ાપેલા શકિ              | તવાદ     | •••      | •••     | પૃ. <b>૧–૧</b> ૦ |
| પ્રકરણ બીજું                  |                        |          |          |         |                  |
| <b>વ્યાહ્મણ અને</b> :         | <b>ખાર</b> ુયકમાં      | વ્યક્ત થ | તા શકિ   | તવાદ    | ૧૧–૧૭            |
| .પ્રકરણ ત્રીજાં               |                        |          |          |         |                  |
| શક્તિવાદનું ઉપ                | નિવદ્સાહિ              | ત્ય અને  | વેદાંગસા | હેત્ય   | १८-२१            |
| પ્રકરણ ચોથું                  |                        |          |          |         |                  |
| <b>ં શક્તિવાદનું</b> સૂત્ર    | ાસાહિત્ય               | •••      | •••      | •••     | २२–२७            |
| પ્રકરણ પાંચમુ                 |                        |          | •        |         |                  |
| શક્તિવાદ <b>નું</b> અ         | ાગમ સાહિ               | ય અથવ    | ા તંત્ર  | સાહિત્ય | <b>२४-33</b>     |
| ંપ્રકરણ <b>છ<sup>તુ</sup></b> |                        |          |          |         |                  |
| શક્તિવાદનું નિ                | <b>મ</b> ધ સાહિત       | ય તથા પં | ૌરાણિક   | સાહિત્ય | 98-30            |
| પ્રકરણુ સાતમું                |                        |          |          |         |                  |
| શાક્તસિદ્ધાન્તવિ              | ાંચાર                  | •••      | •••      | •••     | 36-69            |
| પ્રકરણુ આઠમું                 |                        |          |          |         |                  |
| શાક્તચ્યધિકારી                | <mark>બેદ અને</mark> પ | ંચ મકા   | ₹        | •••     | <b>६२</b> –७२    |
| પ્રકરણ નવમું                  |                        |          |          |         |                  |
| શાક્તોની વિદ્યા               | અને યંત્ર              | ના બેદ   | •••      | •••     | <b>૭૩–૮</b> ૨    |
| પ્રકરણ દશમું                  |                        |          |          |         |                  |
| શક્તિપજનના                    | प्रकारी                |          |          | •••     | <b>८३-१०१</b>    |

## પ્રકરણ અગીઆરમું શાક્તમં પ્રદાયને લગતા ગુજરાતના ઇતિહાસ ... ૧૦૨-૧૧૦ પ્રકરણ બ.રમં

શાક્તમાં પ્રદાયને લગતું ચુજરાતી સાહિત્ય ... ૧૧૧–૧૪૪ :પ્રકરણ તેરમં

શક્તિની ઉપાસનામાં પ્રવર્તાતા ત્રણ ભાવા 🛶 ૧૪૫–૧૫૫ પ્રકરણ ચૌદમું

શાક્તસંપ્રદાય અને બાહ ધર્મ ... 948-964 પ્રકરણ પંદરમં

શાક્તમં પ્રદાય અને જૈનધર્મ ... 1:4-909 પ્રકરશ સાળમ

શ્ચિવ-શક્તિ સામરસ્યનં કલ ... 107-106 પરિશિષ્ટ ૧

શ્રીચક્રની સમજુતીનાં બે પટલ ••• <u>१७</u>६–२०० ૧ કાદિ મતનું ... ... **१७**%-ર હાદિ મતનું ...

પરિશિષ્ટ ર ૧ હાદિ મતનું શ્રીચક્ર ર કાદિ મતનું શ્રીચક્ર



## વિષયાનુક્રમણી

### પ્રકરણ પહેલું:—

શક્તિવાદનું વેદની મંત્રસંહિતામાં બીજ-કર્મ અને નાનકાષ્ડને સાંધનારી ઉપાસનામાં સમાયેલા શક્તિવાદ—शक्ति શબ્દની વ્યુત્પત્તિ -તેના ત્રણ ભેદા (૧) અધિભૂત, (૨) અધિદૈવ અને (૩) અધ્યાત્મ-અધ્યાત્મશક્તિ તે ચિન્મયી છે. અધિદૈવશક્તિ અહંકાર સાથે સંયુક્ત હોવાથી જડાજડ છે, અને અધિભૃતશક્તિ જડ છે–અપ્યાત્મશક્તિનાં આવરણા ખે હાય છે-ત્રાનાવરણ અને કલેશાવરણ-આવરણભંગ થયા પછીની ચિચ્છક્તિ આનંદમયીનું સ્વરૂપ પકડે છે–આનંદથી ુ છલકાતી ચિન્મયીશક્તિને " દેવતામયી અદિતિ " એવું મંત્રસંહિતામાં નામ આપવામાં આવ્યું છે–શક્તિના માતૃભાવ अदितिમાં, કુમારિકા-ભાવ उषामां, અને પત્નીભાવ स्तर्यामां ઋગ્વેદમાં ગુંથવામાં આવ્યા છે-યજુર્વે દના યજ્ઞકાંડમાં શક્તિવાદના સૂચક મંત્રા-સામવેદના શક્તિવાદના સૂચક મંત્રા-શ્વેતાશ્વતર અને કાઠક શાખાના दाक्ति-વાદના બાેધક મંત્રા. પુ**. ૧–૧**૦

#### પ્રકરણ બીજાં:---

શક્તિવાદનું બ્રાહ્મણત્રાંથામાં અને આરણ્યક્રત્રાંથામાં રહેલું સાહિત્ય-गायत्री, सावित्री, सरस्वती કત્યાદ્ધિ નામથી નિર્દિષ્ટ શક્તિએ৷–તે દેવતાના સ્વરૂપમાં અંતર્ગત ભાવા–આ શક્તિએા બ્રહ્મની સ્વભાવરૂપા છે. ગુણરૂપા નથી-પ્રદ્ભાવસ્તુનું સ્વભાવખલ ते दाक्ति, विश्वम ઉત્પન્ન કરનારૂં ગુણ્યલ ते माया-स्वाकाविक शक्ति, ज्ञान, **ખલ, અને ક્રિયારૂપે પ્રકટ થાય છે−શક્તિના ભિ**ંદુભાવ અને વિસર્ગ-ભાવ-પ્રહ્મના **કેશ્નળ**માં સમાયેલી ઇચ્છાશક્તિ, **તપ**માં સમાયેલી ગ્રાનશક્તિ, અને सर्जनમાં સમાયેલી ક્રિયાશક્તિ–વ્યાકરણાગમના શબ્દબ્રહ્મવાદ विमर्श ३૫ એટલે પાતાના સ્વરૂપને ઓળખાવનારા સામર્થ્ય રેપે શબ્દદાનના પ્રભાવ-સબિ દુત્રિકાણમાં અંતર્ગત સંકેત-અથવ વેદના સૌભાગ્યકાંડ-सुभगाનું બીજીં નામ श्री त्रिपुरा, सुंदरी, अम्बिका વિગેર. અપરાત્રિપુરા અને પરાત્રિપુરાના બેદ-પિતૃયાણ અને દેવયાનમાં ગતિ કરાવનારી શક્તિ. ૫. ૧૧-૧૭ પ્રકરણ ત્રીજું:—

શક્તિવાદનું ઉપનિષદ્ધંથોનું સાહિત્ય—ચૌદ શાક્ત ઉપનિષદા-તેના ઉપરનાં ભાષ્યા તથા વિવરણા–વ્યાકરણાગમના શક્તિવાદ-ભર્ષ-હરિ, પુષ્યરાજ, વિગેરે વૈયાકરણાના શબ્દતત્ત્વ સંબંધના અભિપ્રાય. પ. ૧૮–૨૨

#### પ્રકરણ ચાેથું:--

શક્તિવાદનું સૂત્રસાહિત્ય-**પરશુરામ કલ્પસૂત્ર-ભારદ્વાજ**નાં શક્તિસૂત્રો, અગસ્ત્યનાં શક્તિસૂત્રો, નાગાનંદનાં શક્તિસૂત્રો, પ્રત્યભિ-ગ્રામતનાં શક્તિસૂત્રો, અંગિરામુનિનાં દૈવી મીમાંસાસૂત્ર, ગૌડપાદનાં શ્રીવિદ્યારત્નસૂત્રો-આ સૂત્રો ઉપરનાં ભાષ્યો તથા વિવરણો.

પૂ. **૨૨–**૨૩

#### પ્રકરણ પાંચમુંઃ—

શક્તિવાદનું આગમ સાહિત્ય અથવા તંત્રસાહિત્ય-આગમોના આવિર્ભાવ-તંત્રસાહિત્યના વિસ્તાર-તેના લેાપ-તેના અર્વાચીન સમુદ્ધાર-સર્વયુગામાં સમયાનુસાર આગમોની અભિવ્યક્તિ-આગમાના ત્રણ વ્યૂહે, તંત્ર, ડામર, યામલ-તેના તંત્રનામથી સંગ્રહ-તંત્રાના ત્રણ વ્યૂહે, અધ્યકાન્ત, રથકાન્ત, અને વિષ્ણુકાન્ત-જં સુદ્ધીપમાં તંત્ર-માર્ગના ફેલાવા-ભારતવર્ષ ઉપરાંત ચીન-જાપાન વિગેરે દેશામાં તંત્ર-ચાસદ તંત્રાનું વર્ગીકરણ-તંત્રામાં સમાયેલા વિષયા-તાંત્રિકાના સાત આચારભેદો-શુભાગમ પંચક અને સામયિક મત-૧ વૈદિક, ૨ વૈષ્ણુન, ૩ શૈવ, ૪ દક્ષિણ, ૫ વામ, ૬ સિદ્ધાન્તી અને ૭ કૌલ મતના તાંત્રિકા -વૈદિકા તાંત્રિકાની નિંદા કરે છે તેનું તાંત્રિકાએ આપેલું ઉત્તર.

#### પ્રકરણ છઠ્ઠં:---

શક્તિવાદનું નિર્ભંધ અને વિવરણસાહિત્ય-સમયમતના શક્ત વિચારકા-ગૌડપાદ, શંકસચાર્ય, સાયણાચાર્ય, અપ્પય્યદીક્ષિત, ભારકર-રાય, ઉમાનંદ-રહસ્યસ્તાત્રા-પૌરાણિક સાહિત્ય-દેવી માહાત્મ્ય, સપ્ત-શતી-દેવીગીતા, શક્તિગીતા-સૃતસંહિતા-ક્રિયાકાણ્ડનાં તંત્રા-કાશ્મીર-કાનાં ઉત્તરામ્નાયના પ્રયો-કૌલમતના શસ્ત્રિવિચારકા-પૂર્ણાનંદ-તેમના પ્રયો-રહસ્ય નામના પ્રયો-તારારહસ્ય, ત્રિપુરારહસ્ય, શ્યામા-રહસ્ય. પૃ. ૩૪-૩૭

#### પ્રકરણ સાતમું:—

શાક્તસિહાન્ત વિચાર–અદેતસિહાન્ત શાકતાના છે. વેદાન્તમત અને શાકતસતતું સાધમ્ય<sup>ર</sup> અને વૈધમ્ય<sup>ર</sup>–માયાવાદ અને શક્તિવાદ વડે શ્રતિઓના સમન્વય-ભારકરરાયના મત પ્રમાણે વ્રહ્મનાં સકલ, નિષ્કલ-રૂપાે–સકલરૂપમાં શક્તિસંપાેગ–શક્તિજન્ય સૃષ્ટિના ચાર પ્રકારાે– શક્તિનાં રથુલ, સુલ્મ અને પર રૂપાે–શંકરાચાર્યના મુલ ગ્રંથામાં મમાયેલા શક્તિવાદ–શંકરાચાર્યાના જીવનમાંથી તરવાતા શક્તિવાદની હીમાયતના પ્રસંગા-શંકરાચાર્યમાં માતૃભક્તિ, परदेवताની ભક્તિ, केरल देशमां पराज्ञाक्तिने। संप्रदाय-तेमना प्रराणाभी द्रविधायार्थना **પરાદેવતા**ને લગતા સિહાન્તાે–ભગવતીનાં અંતર્ગુણા, અને બહિર્ગુણા-વાળાં રૂપાે-તે ઉપર બંધાયેક્ષા નિર્ગુ શ્રુષ્ટ્રહ્મવાદ અને સગુરાયક્રાવાદ-સર્વ'જ્ઞમુનિના સંક્ષેપ શારીરકનાં વાકયેાથી તરવાતા નિશ્ચયા–વાકયકાર परादेवताना समर्थं इ इता-शं द्रायार्थना समयमां <u> ત્રુક્ષન દી</u> भावनोपनिषद् હતું-તેમણે કરેલા श्रीविद्याने। સમુહાર-બ્રહ્મસૂત્ર-ભાષ્ય ઉપર**થી द्यक्तिवाद**नुं समर्थ-न-शंકरावार्थे **द्यक्ति**नां व्यापेक्षां નામાન્તરા, आकादा, अक्षर, माया, अव्यक्त વિગેરે–શંકરાચાર્યના માતૃદેહના ઉત્સર્ગના પ્રસંગ–માતાના અગ્નિદાહ–સ્રીજાતિપ્રતિ તેમની પૂજ્યભુદ્ધિ–ઉભયભારતીના મંડનમિશ્ર સાથેના વિવાદમાં મધ્યસ્થ વિદુષી . ત**રીકે સ્થા**પવાના પ્રસંગ–મંડનમિશ્રને સંન્યાસદીક્ષા આ<sup>ર</sup>યા

પણ ઉભયભારતીને છાયારૂપે સુરેશ્વર (મંડનિમશ્ર) પાસે રહેવાની છૂટ-ઉભયભારતીને શક્તિના આવિર્ભાવરૂપે માની તેમની કરેલી ચાર મહેમાં પ્રતિષ્ઠા-જગન્નાથના પૂર્વપીઠમાં विमलादेवी, પશ્ચિમ પીઠમાં દ્વારકામાં शारदादेवो, ઉત્તરમાં બદરિકશ્વર પીઠમાં पूर्णगिरिदेवता અને દક્ષિણમાં कामाक्षी દેવતા-પત્નીના સહધમાંચરણ ઉપરાંત સધ્યદ્માચરણમાં વિનિયાગ-શંકરાચાર્યના શાકતસંપ્રદાયના શ્રંથા:- સૌન્દર્યલહરી, પ્રપંચસાર, લિલતા ત્રિશતીભાષ્ય, આનંદલહરી વિગરે- શંકરાચાર્યના સમયમાં પ્રવર્તતા-શાકતસંપ્રદાયનાં ત્રણ રૂપા, કૌલ, મિશ્ર અને સામયિક-સામયિકમતના કરેલા સમુદ્ધાર-સામયિક મતનું સ્વરૂપ-ચાર પ્રકારનું દેવતા સાથે ઉપાસકનું સામ્ય-શાકતસાહિત્યને અવલાકન કરી ન્યાયનિર્ણય કરવાની જરૂર-શેવસિદ્ધાન્ત અને શૈવા- ગમમાં પણ શક્તિના સ્વીકાર-શૈવા શક્તિને ચિન્મયી માને છે-તત્ત્વ- પ્રકાશ, તત્વત્રય, મૃગેન્દ્ર વિગરે શૈવસિદ્ધાન્તના પ્રમાણશ્રંથાનાં વાકયા. પ્રકાશ, તત્વત્રય, મૃગેન્દ્ર વિગરે શૈવસિદ્ધાન્તના પ્રમાણશ્રંથાનાં વાકયા.

#### પ્રકરણ આઠમુંઃ—

શાકત અધિકારના ભેદ-પંચ મકાર-દીક્ષાનું લક્ષણ-દીક્ષાના ત્રણ પ્રકારા-શાકતી, શાંભવી, માંત્રી-સાધકના ચિત્તમાં કરવામાં આવતો શક્તિપાત-પિંડગત છત્રીસ તત્ત્વોનું શોધન-પશુ, વીર, અને દિવ્ય વર્ષના સાધકા-શક્તિસંગમ-સાધકસાધિકાનાં યુગ્મા-પંચ મકારમાં સમાયેલો નિયમવિધિ-વૈદિકામાં રૂપાન્તરે પચ મકાર છે-તાંત્રિકા મનુષ્ય- દૃદયના ચઢીઆતા પરીક્ષક છે-પશુના પંચદ્રવ્યા, વીરનાં પંચદ્રવ્યા, અને દિવ્યનાં પંચદ્રવ્યાનપંચદ્રચોમાં પંચદ્રવ્યા, વીરનાં પંચદ્રવ્યા, અને દિવ્યનાં પંચદ્રવ્યાનપંચદ્રચોમાં પંચદ્રત્તી ભાવના, સાત અન્ ચાર્ભેદા-શક્તિ સાથેનું ચતુર્વિધ સામ્ય અથવા અકય-પશુ અધિકારના શોકતા પૂર્વકાલ, અને ઉત્તરકાલમાં છે-પશુઅધિકારના બૌહ તાંત્રિકા-વજ્યાન-લામામાં પ્રવર્તતા તંત્રયોમ-મુજરાતના બીજ- માર્ગીઓ કાંચળીઆ પંચીઓ તે પશુઅધિકારનાં વિકારી રૂપા છે- શાકતાની સાત ઉલ્લાસભૂમિકા-આરંભ, તરુણ, યોવન, પ્રૌદ,

પ્રાૈઢાન્ત, ઉન્મના, અનવસ્થા–ખંધનાે અથવા પારાેનું ક્રમપૂર્વક અતિ-ક્રમણ–કર્ષ્ટ ભૂમિકામાં કયેા આચાર રાખવા તે બાળત પરશુરામના <mark>ઉપદેશ–વેદાંતમાર્ગની સાત</mark>ભૂમિકા સાથે આ શાકતાેની સાત ઉલ્લાસ **ભૂમિકાની સરખામણી–મહાનયપ્રકાશમાં સ્વીકારેલી અધિકારબેદની** પ્રક્રિયા. y. ६२-७२

#### પ્રકેરણ નવસું:---

શાક્તોની વિદ્યા અને યંત્રના ભેદ-વિદ્યા એટલે શું ?-શબ્દના વાચ્ય દેવતાને પ્રકટ કરવાના સ્વભાવ–વાચ્યદેવતાને અભિવ્યક્ત કરે ત્યારે શબ્દવ્યક્ષ વિદ્યાનું ૨૫ પકડે છે-શબ્દવ્યક્ષ અને અર્થવ્યક્ષના સંભંધ-શાક્તપરભિંદુ-યંત્રરહસ્ય-શન્ય એટલે શું १-काली એટલે શું ?–પરિ<sup>ત</sup> દુભેદ–અપરિભિ<sup>\*</sup>દુ, નાદ, અને બીજ-ત્રણના સમન્વય– શક્તિતત્ત્વનું પ્રકરણ-ત્રણ દેવ, ત્રણ દેવી, ત્રણ જ્યાતિ, ત્રણ ગુણ વિગરે ત્રૈપુર યેાગ-**कामकला** એટલે શું ? શક્તિના સં'ક્રાચ-વિકાસ-બિ**ંદુ**– વિસર્ગ – ખીજાક્ષરા–તેના સંકેતા–દશ વિદ્યાનાં નામ–તેનાં ખીજકા– તેની ત્તિહિવડે સાધકને સિદ્ધ કરવાનાં પ્રયોજના–શાક્તવિદ્યાઓના બે કુલમાં સમાસ–<mark>कાलીकુल, શ્રીकુल</mark>–કુયા દેશમાં કુઈ વિદ્યાના સામાન્ય રીતે પ્રચાર છે−મ ત્રના સમુહારની સાંકેતિક રીત−શપ્ત સખવાનું પ્રયોજન–कालી મંત્રના સંકેતાનુસાર સમુહાર–તે માત્ર એક ઉદાહરણ છે–कालीकुलની વિદ્યાના અનધિકારીને બાેધ કરવા-માં ભય-ચિત્તભ્રમ થવાના સંભવ-श्रीकुलना વિદ્યાના અનધિકારાને યાેગ થાય તા ધનમદ અને કામાંધતા પ્રકટે છે–શક્તિનાં તે તે ધર્મ-નાં અનુયાયીએામાં જૂદાં જૂદાં નામા-માહેશ્વરાની दाक्ति, સાંખ્યાની पराप्रकृति, सूर्थना ७५।सङ्गानी महाराज्ञी, भाद्योनी तारा, ०४०-વાડીએાની आशा, પાશુપતાની शान्ता, જૈનાની श्રी, બ્રહ્મદેવના ભક્તાની श्रद्धा, વેદવાદીઓની गायत्री, અને અરાનમાં ડૂખેલાની मोहिनी-એવા અનેક પ્રકારે ચૈતન્યશક્તિના સર્વને સ્વીકાર કરવા પડે છે-માંત્રતું યંત્રમાં નિયંત્રણ, અને તંત્રમાં સ્પષ્ટીકરણુ–યંત્રમાં શક્તિપૂજન-યંત્રસ્થ અક્ષરા વહે દેવતાનાં નામ, રૂપ, અને ગુણોના ઉકેલ–શારીર, માતસ, અને વાચિક અર્ચાનપદ્ધતિ-त्रिपुरातापिनी અને ઉપનિષદ્માં થયેલા પૂજનપદ્ધતિના વિવેક. પૃ. ૭૩–૮૨

#### પ્રકરણ દશસું.—

શક્તિપૂજનના પ્રકારા-અ તર્યાગ અને બહિયાંગ-તેનાં પાંચપાંચ ચ્યાંગા-નિત્યકમ<sup>6</sup>-નૈમિત્તિક કર્મ-કુમારિકા પૂજન-દંપતીએાનું તથા સુવાસિનીનું પુજન-સ્વસ્ત્રીનું પુજન-પ્રતીકાનું પુજન-પ્રતીકાના પ્રકારા ધટરથાપન, બાજ ઉપર માત્રસ્થાપન, જવારા વાવવાની રીત-પ્રતી-'રાના ભાવે.ના ઉકેલ-શક્તિમાં **થ**તા આવિર્ભાવ-સચેતનકર્મ અને અચેતન કર્મ-સચેતન કર્મમાં સ્વીકારાયેલા શક્તિવાદ-પ્રકૃતિમાં શક્તિ-ના આવિર્ભાવનું પ્રથમરૂપ-સતીજન્મ-દક્ષયત્રધ્વંસ-સતીદહન-હિમા-ચલતે ત્યાં ઉમાના બીજો આવિર્ભાવ-કામદહન-કામનું પુનર્જવન-શિવશક્તિ વિવાલ-કુમારજન્મ-ગાેણ આવિર્ભાવા–તેતું પ્રયાજન–તેમાં સમાયેલું અધ્યાત્મ રહસ્ય-સામાન્ય જતાને અર્થ પીઠસ્થાના-ભારત વર્ષે નાં પર. હર. તથા ૧૦૮ મહાપીઠ સ્થાના–મહાર્થમ જરીનાં અધ્યાત્મ પાંચ પીઠાની ભાવના–શાકતાના વ્રત દિવસો–ગુજરાતનાં શક્તિપીઠા-ચારણસ્ત્રીએાના તાગાથી ઉત્પન્ન થયેલાં શાક્તપીઠા-ભારત વર્ષ નાં ખીજાં શાકતપીઠની પૂજન પદ્ધતિમાં દેશકાલ અને વસ્ત્ર-પરિસ્થિતિ પ્રમાણે ભેદાે–શંકરાચાર્યે કરૈલી સુધારણા–દક્ષિણાચારની સુધારણા છતાં વામાચારના સદ્ભાવ-અધિકાર બેદ ઉપર શાસ્ત્રસિદ્ધા-ન્તમાં ભેદ. y. ૮3-૧૦૧

### પ્રકરણ અગી**યા**રમું:—

શાક્તસંપ્રદાયના ગુજરાતને લગતા ઇતિહાસ-સારાષ્ટ્રમાં શ્રીકૃષ્ણ-સમયના શક્તિસંબંધ-શૈવા અને શાક્તાના સમાન સિહાન્ત-શિવ-શક્તિના પ્રધાન તથા ગાણવાદ-બાહ અશાકના માર્ય રાજ્ય પછી ક્ષત્રપાનું રાજ્ય-મહાક્ષત્રપ સ્દ્રદામાના (ઇ.સ.૧૩૦-૧૫૦)સમયમાં શૈવ

અને શાક્ત સંપ્રદાયના પ્રચાર-તે રાજાના રાજ્યની બહેાળા મર્યાદા-**અર્ધના**રીશ્વરની મૂર્તિના અવશેષા-તેવી મૂર્તિઓને લગતી ગ્રીક ઇતિહાસકારાને માહિતી-સિંહવાહિની શાસ્તાદેવીની મૃતિં ઓના અવશેષા –પ્રાચીન દુર્ગાદેવીના તેમાં સંબંધ–શાસ્તાદેવીના '' છાસનાં દેવા '' એવા અપભ્ર શ–શાજીત્રા પાસે તે નામનાં દેવીની મૃર્તિ–વલ્લબો રાજ્યમાં અંબાલવાનીની માન્યતાના પુરાવા-આછુ પાસે ક્ષેમામ્બાનું સ્થળ–અંબિકા શ્રીકુલની દેવી–તેનાં લલિતા, બાલા વિગેરે રૂપાંતરા– પાવકાચલ(પાવાગઢ)ની કાલીકુલની કાલિકાદેવી–તેને લગતા ઇતિહાસ –ભદ્રકાલી અને ભૈરવીમાં બેદ-ભદ્રકાલીની ભાવના ગુજરાતમાં છે– ભૈરવીની ભાવના **ખંગાળામાં છે–**બહુચરાજી માતામાં મૂલ ખાલા ત્રિપુરાનું રૂપ–તે દેવીની ભાવનાની વિકૃતિ–તેને લગતા અપધર્મ– ગુજરાતનાં ગાેેેે શાકત પીકાે. भ. १०२-११०

#### પ્રકરણ ખારમુંઃ—

શાકત સંપ્રદાયને લગતું ગુજરાતી સાહિત્ય–શાક્તમતનું ગુજ-રાતી સાહિત્ય ધણે ભાગે ભક્તિપ્રધાન છે, ગ્રાનપ્રધાન નથી–દેવીની રથુલ, સુક્ષ્મ, અને પરભાવના–તેની કાર્યિક, વાચિક અને માનસિક ઉપાસના-ગુજરાતના શાકતસંપ્રદાયના લેખકા-નાથ ભવાન (૧૬૮૧) ૧૮૦૦ )-તેમનું જીવનચરિત્ર, અને કૃતિઓ-અંભામાતાના ગરખા-વલ્લભધાળા (ઇ. સ. ૧૬૪૦-૧૭૫૧)-તેમનું જીવન, અને ગરભાગરખી-એા–આનંદના ગરભાની ચમત્કૃતિ– પ્રેમાનંદ(૧૬૩૬–૧૭૩૪)નું **દેવીચ**રિત્ર, અને માર્કેડેય પુરાણ–હરગાવન ક્રવિ( ૧૮૪૧ )ના અંભા માતાના ગરબા-ભાળાનાથભાઇનાં પૂર્વાવરથાની દેવીભક્તિનાં પદા-શાકત રસિક કવિ મીઠું ( છે. સ. ૧૭૩૮–૧૭૯૧ )-તેનું જીવન, અને તેના પ્રથા–બાઈ જની મીઠુની શિષ્યા–તેના પદેા, કવિ બાલ( ૧૮૫**૮**– ૧૮૯૮ )ના શાકતસંત્રહાયના રહસ્લગ્રંથા–તેમનું જીવન–તેમના પિતા તરફથી મળેલી શક્તિની વિલા–તેમના હરિપ્રેમય ચક્સી, અને સાન્કર્ય सदरी अंबा-भुगार व्यने लिंडितरसमा लेडा-विकास बदानां-अरुपे।-

સાંદર્યલંહરી તે શંકરાચાર્યની મંત્રસાર સ્તુતિ છે. તેના અનેક ટીકાકારા-શ્રી વિદ્યાનું સામયિક મતનું રૂપ-સાન્દર્ય લહરીના વિભાગ -તેના વિષયાનું વર્ણન,-મીઠુની શ્રી લહરી તે સાન્દર્યલહરીનું નામાંતર છે-કવિ બાલનું ભાષાન્તર-તેની ઉત્કૃષ્ટતા-મૂલ ગ્રંથ શંકરા-ચાર્યની કૃતિ છે એનું સમર્થન-શ્રીમન્નૃસિંહાચાર્યજી(૧૮૫૪-૧૮૯૭)-ના શક્તિતત્ત્વ સંબંધી વિચારો.

#### પ્રકરણ ૧૩ મુંઃ—

શકિતની ઉપાસનામાં પ્રવર્તતા ત્રણ ભાવા–હિન્દુધર્મના સર્વ સંપ્રદાયા અને પંથામાં શક્તિની પ્રાણનાડી–સવ દેવામાં દેવીતત્વના સ્વીકાર–સર્વ દિવ્ય પદાર્થીનું ખીજ શક્તિતત્ત્વમાં–શિવ-શક્તિનું ધર્મા'-ધર્મ'રૂપ-પરસ્પરના અવિનાભાવ સંબંધ-શાક્તનું ધર્મ ભાવે સ્વતંત્ર ચિન્તન-શક્તિના એકદેશી ચિન્તનમાં ધર્મીના ક્ષેપ **થ**તા નથી-નિષ્કલ. નિરાકાર, નિષ્પ્રકાર અને નિર્વિશેષ તત્ત્વને સકલ, સાકાર, સપ્રકાર અને સવિશેષ બનાવનારી શક્તિ–તેનાં નાગાનંદ સૂત્રમાં અપાયેલાં અનેક નામા-શક્તિ એ રઢસંજ્ઞા-સ્ત્રી-શરીરમાં શક્તિના પ્રભાવ શાથી ?—પ્રપંચસારમાં શંકરાચાર્યનાં વચના-સ્ત્રી શખ્દની વ્યાકરણ મહાભાષ્યમાં કરેલી વ્યુત્પત્તિ-અધિકરણ પ્રધાન સ્ત્રીશબ્દ-જગત્ના ઉપાદાન કારણના પ્રાધાન્યને લક્ષ્યમાં લઈ સ્ત્રીશરીરની પૂજ્યતા-નિમિત્ત કારણના પ્રાધાન્યમાં પુરુપભાવ–કાર્ય'કારણના ભાવની જ્યાં જરૂર નથી સાં **પ્રકા**ભાવ– શક્તિની કુમારી રૂપે, ગૃહિણી રૂપે, અને જનની રૂપે ઉપાસના–તેનામાં રહેલા તુરીયભાવ–મહાસરસ્વતી, મહાલક્ષ્મી, મહાકાલી–વામા, જ્યેષ્ઠા રૈ.દ્રી-વૈખરી, મધ્યમા પસ્ય તી વિગરે શક્તિની ત્રિપુટીએ৷–પરાદેવતા, અંબિકા, અને પરાવાગ્ રૂપે તુરીયભાવના–ધર્મ અર્થ કામ એ ત્રિવર્ગની સાધના–અગ્નિ, સૂર્ય, સામ, એ જ્યાતિત્રય સાથે સંબંધ– પંચદશાક્ષરી મંત્રના ત્રિવર્ગની સિદ્ધિમાં ઉપયાગ-ષાહશા મંત્ર પ્રતિપાદ્ય પરા દેવતા–ઉપારય દેવતાનાં અનેક રૂપાના પ્રકાર પ્રપંચસારમાં

**અ**ાપ્યા છે-ક્રિયાસિહિમાં સાધકસાધિકાનાં જોડાંતું સ**હધર્મા**ચરણ– સાધકસાધિકામાં પરસ્પર પુજ્યભાવ–ભૃત્રુંસ્ત્રાત્ર અને સ્ત્રીસ્તાત્રના વિધિ–વેદકાલની શકિત ઉપાસનાને જાણનારી લાપામુદ્રાદિ સિદ્ધવર્ગની સ્ત્રીએા,–રમાર્ત કાલની મદાલસા અને ચુડાલા જેવી સિહેશ્વરીએા– અર્વાચીન કાલના મંડનમિશ્રનાં સ્ત્રી ઉભયભારતી-સ્ત્રીજાતિની પ્રતિષ્ઠા વેદાન્તીએોએ નિંદા કરી ગુમાવી છે, અને રાગીએોએ સ્તુતિ કરી ગુમાવી છે–શાકતાએ કરેલી વાસ્તવ કદર–શાકત અને શૈવાગમમાં વિવાહપહતિતું ઉદારપણું–સ્ત્રીએોના પતિવરણમાં અધિકાર–સાપંડ અને ભર્તા હીન સ્ત્રી યાગ્ય પતિ સ્વતંત્રતાથી મેળવી શકે એવા શૈવ• સિહાન્ત-વૈદિકાચાર જેવા જ તાંત્રિક આચાર-ખંતે હિન્દુધર્મની શાખા-એ છે-પ્રાચીન વેદસાહિત્યમાં શ્રીની આપ્યાયિકા-તેમાંથી નીકળતા સાર–પુરાણામાં શક્તિનાં કુમારી, ગૃહિણી અને જનની રૂપે વર્ણના– શક્તિના ત્રિવિધ અવતારમાં ગુંથાએલા ત્રણ ભાવા–વાક, સતી, ઉમા, સ્કં**દમાતા વિગરેમાં સું**થાયેલા ભાવા–દુર્ગામાં સમાયેલા ઉત્ર ભાવ; તેનાં પરાક્રમામાં સમાયેલા અધ્યાત્મભાવ–દેવીચરિત્રના સંકેતાના સ્ફ્રાટ ભારકરરાયે ગુપ્તવતી અને સાભાવ્યભારકરમાં કર્યો છે-ત્રણે ભાવમાં ભજ્યયેલાં શક્તિનાં સ્વરૂપના સાધકમાં થયેલા આવિર્ભાવ-કવિ ખાલનું પૃ. ૧૪૫-૧૫૫

#### પ્રકરણ ચાદમું—

શાક્તસંપ્રદાય અને બાહધર્મ-બાહધર્મના અને બાહદર્શનના સાહિસ સંબંધમાં હિન્દુઓનું અજ્ઞાન-બાહધર્મ હિન્દુધર્મના વિરાધી છે એ ખાટી કલ્પના છે-હિન્દુઓના વર્ષમાન ધર્મનું રૂપ બાહધર્મની અસરથી ઘડાયું છે-બે ધર્મ વચ્ચે થયેલી આપલે-પ્રાચીન સાંખ્ય-માંથી છહે આર્યસત્યા સ્ત્રીકાર્યા-બાહ મહાયાન મતના માયાવાદને વેદાન્તે સ્વીકાર્યો-હિન્દુ તંત્રશાસ્ત્રમાંથી મહાયાનમતમાં શક્તિવાદ પેઠો- બાહ્મણોના પિતૃયાન અને દેવયાન-ધૂમમાર્ગ અચિમાર્ગ-યાનશબ્દના- અર્થ-બાહ્મોના દક્ષિણાપથના હીનયાન-ઉત્તરાપથના તથા પૂર્વદેશાના

મહાયાન-હીનયાનની અહ તભાવના પ્રત્યેક શુદ્ધભાવના-મહાયાનમત• ની ખાધિસત્વભાવના-મહાયાનનાં નવ ધર્મસૂત્રા-હીનયાનના એકંદર અરાઢ સંપ્રદાયોના વૈભાષિક અને સાત્રાંતિક વ્યહમાં સમાસ-મહાયાન-ના યાગાચાર અને માધ્યમિક સંપ્રદાય-યાગાચાર મતના મૈત્રેય, અસંગ. વસુખંધુનું વિગેરે વિચારકાે–માધ્યમિક મતના નાગાર્જુન, આયઉંવ, શાન્તિદેવ વિગરે આચાર્યો–હિન્દુએાના શૈવ શાક્ત તંત્રના સાહિત્યના એાહોએ કરેલાે સત્કાર–મહાયાન મતની વજયાન અ**થ**વા મંત્રયાન નામની શાખા-તેના નવ પેટા બેદા-તે પૈકી શ્રાવકયાન, પ્રત્યેક સુદ્ધ-યાન, અને બાેધિસત્વયાન જૂના છે-તીબેટમાં બાેહધર્મ પેઠા પછી ખાકીના છ યાના પ્રકટ થયા છે-આ યાનામાં દષ્ટિ, ધ્યાન, ચર્યા• અને ક્લ−એ ચાર મુદ્દા ઉપર ચર્ચા છે−ફલને લગતાં છેલ્લાં ત્ર**ણ** યાના છે, મહાયાગ તંત્રયાન, અનુત્તર તંત્રયાન, અને અતિયાગ તંત્રયાન-ખાધિવરતની સ્ત્રીભાવે ભાવના અનુત્તર તંત્રયાનમાં છે-આ ત્રણે યાના વજ્યાન અથવા મ'ત્રયાનના પેટામાં આવે છે-અતિયાગ તંત્રયાન ગાડપાદના અજાતિવાદ જેવું છે–શન્યતા લક્ષણ, કરુણા સ્વરૂપ–શૃન્ય અને કરુણા વચ્ચે દંપતીયાેગ–પંચમુખ શિવ<mark>ની પેઠે</mark> પંચધ્યાની સુહમૂર્તિ- વજલક્ષણ-વજધર તે ઊધ્વ ધ્યાનીસુહ-ધ્યાની-બુદ્ધના ઘંટ અને વજ મુદ્રાના સંકેતા-શ્રુત્ય અથવા શુદ્ધપ્રના તે ઉપેય -વજ તે ઉપાય-વજધરની વજવારાહી શક્તિ વજયાનની તાંત્રિકપહૃતિ હિન્દુએાની તંત્રપદ્ધતિ જેવી છે–તંત્રસાધનાનું ફલ–ત્રિકાયછુદ્ધની ભાવના–ધર્મ કા<mark>ય, સ</mark>ંભાગકાય અને નિર્માણકાયનાં લક્ષણા–બાૈહ તંત્રના ગુરુએાની પર પરા–ઐાહોની તારા દેવી–તારા દેવીને લગતું સાહિલ–તાર-તારાનું યુગ્મ-પ્રેમપંચક-શન્યતા કામિનીના પ્રતિભાસ કાન્ત સાથે યાેગ–વિશ્વવિભ્રમ આ યાેગથી થાય છે. y. 145-154

#### પ્રકરણ પંદરમુંઃ—

શાકતસંપ્રદાય અને જૈનધર્મ'–જૈનધર્મ'માં દેવીપૂજાનાે પ્રવેશ− તેનાં કારણે!–જૈનાના શાસનમાં ધર્મ'ધ્યાન અને શુકલધ્યાનના બેદા-ધર્મ ધ્યાનના પિંડસ્થ, પદસ્થ, રૂપસ્થ અને રૂપવર્જિત એવા પેટા બેદા- હેમચંદ્રસ્રિતું अધ્यात्मोपनिषद् અથવા યાગ શાસ્ત્ર-પિંડસ્થ ધ્યાનપ્રકાર-વર્ષુ, પદ, વાકયની શક્તિઓ-મંત્રાહાર -તે તે ધ્યાનનાં કળા-મંત્રદેવતાનું શાક્તસ્વરૂપ-શક્તિવાદના સારા અને ખાટા ઉપયાગ હિન્દુઓ, બાહો અને જૈતામાં સમાન છે; જૈનકવિએ! સારસ્વત કલ્પની ઉપાસનાને માને છે- કવિ ખાલચંદ્રનું ઉદાહરણ.

**মৃ. ৭** ६ ६ – **૧** ৬ **१** 

## પ્રકરણ સાળમું:—

શિવ-શક્તિ સામરસ્યનું ક્લ-શિવશક્તિ વચ્ચે ધર્મ ધર્મો ભાવનું અદ્ભૈત-શૈવશાકતના પ્રતિબિંબવાદ અને વિવર્ત વાદના તાત્પર્ય માં વેદાન્ત- શાસ્ત્રના તે શબ્દો કરતાં ભિન્ન અર્થ –વેદાન્તમાં વિવર્ત અવિદ્યા વડે, શાક્તોમાં સ્વાતંત્ર્ય વડે–સાંખ્યયોગ, વેદાન્ત, બાહ વિગરના સિહાન્તમાં અને શાક્તિસિહાન્તમાં સા ભેદ છે–જગતનું મિચ્યાત્વ નહીં પરંતુ સ્વરૂપ-ચમત્કૃતિ–શક્તિના અનેક પ્રકારા–વેદાન્તનું એકરસપણું, સાંખ્યયાગનું વિરસપણું, શૈવશાકતનું સમરસપણું–શાક્તિસિહના સમરસ શ્રુતિપ્રભાનિ વિરસપણું, શૈવશાકતનું સમરસપણું–શાક્તિસિહના પ્રકારના સમરસ શ્રુતિપ્રભાનિ ધિત છે–પૂર્ણાભિષેકવાળા શાક્તના પંચાવન પ્રકારના રસ–સાંખ્ય-યાગના બહપુરુષની અવદશા–શૈવશાક્તના મુકતપુરુષની ક્રમવાર ઉન્નતિ નશુદ્ધાધ્વાનાં તત્ત્વામાં તેના વિહાર, અને તેની દૈવી સંપત્તિઓ–શાક્ત-સંપ્રદાયની પડતીનાં કારણો–નિખંધનું પ્રયોજન. પૃ. ૧૭૨–૧૭૮



# શાક્ત સંપ્રદાય ગ્રંથ, અને ગ્રંથકારાની સૂચી

| અ                                     | 1                            |
|---------------------------------------|------------------------------|
| યુષ્ટ                                 | અરુણાપનિષદ્                  |
| અગસ્ત્ય સૂત્ર ૨૨                      | અવસ્થા (બેદ)                 |
| અજડ પ્રમાતૃસિદ્ધિ ૩૬                  | અશ્વકાન્ત                    |
| ચ્યન્ન ૪૯                             | અશ્વધાષ                      |
| અ <b>થ</b> વ <sup>°</sup> વેદ ૧૯, ૧૩૨ | ં અસંગ વ                     |
| અદ્યવજ સંગ્રહ (ત <b>ં</b> ત્ર) ૧૬૬    | અહિ <sup>૨</sup> છત્ર        |
| અદ્વેતદર્શન ૪૩, ૫૨, <b>૫</b> ૮, ૫૯    | અક્ષર                        |
| અદ્વેતભાવ (ઉ) ૧૮, ૨૦, ૪૩              | <b>ચ્ય</b> ંગિરા             |
| અદ્વૈતવાદ ૩૮, ૩૯, ૪૮, ૫૯              | અ <b>ંભા આ</b> નતના ગ        |
| અદિતિ ૮                               |                              |
| અધ્યાત્મ (શક્તિ) જીએા શક્તિ           | અંબિકા                       |
| અધ્યાત્મ ઉપનિષદ્ (જૈન) ૧૬૮            | અ'ભૃણ                        |
| અધિદૈવ (શક્તિ) જુએા શક્તિ.            | •                            |
| અધિભૂત ( શક્તિ ) જુએા શક્તિ.          | અા                           |
| અપરા શક્તિ પ૧                         | આકા <b>શ</b>                 |
| અપ્યય્યદીક્ષિત ૧૯, ૩૪, ૩૫, ૪૬         | આગમ                          |
| ४७, ५८                                | આચારબેદા (શાક્ત)             |
| અભિનવગુપ્ત ૩૬                         | १०१, १४३, १                  |
| <b>અગ</b> લાસ્તુતિ ૮૮                 | <del>ચ્</del> યાદિત્ય        |
| અર્ચાનાત્રિંશિકા ૮૩                   | <b>ચ્યાદ્યા (વિદ્યા</b> )    |
| અર્ધ નારીશ્વર ૩૫, ૧૨૧, ૧૬૨            | ચ્યાન <b>દમયી (શક્તિ)</b> જ્ |
| અર્બુદ (આયુ) ૧૦૭                      | ચ્યાન <b>ં</b> દલહરી ૩૫      |
| અરુણા (ઉ) ૧૮,૨૦,૪૭                    | આન <b>ે</b> દેશ્વરી          |
| અરુણેશ (તંત્ર) ૩૧, ૩૨                 | . આથ <sup>્</sup> રએવલેન     |
|                                       |                              |

| <b>અ</b> ાય દેવ                         | ૧૫૯         | \$                      |        |
|-----------------------------------------|-------------|-------------------------|--------|
| ચ્યાય <sup>્</sup> મહાસંધિક (બૌદ્ધ)     | ૧૫૯         | ક્રમલા                  | ৩৩     |
| <b>ચ્પા</b> ર્ય`સ્થવિર (ઐાહ્ક)          | ૧૫૯         | કર્પૂરાદિ સ્તાત્ર       | ৩০     |
|                                         | 9, 98       | કરણા                    | ૧૬૫    |
| આય <sup>°</sup> પંચાશત                  | ૩પ          | કલ્પસ્ત્ર ૧૬, ૨૨, ૩     | પ, ૬૪  |
| <b>ચ્</b> યારુણકેતુક                    | ४७          | કલા                     | ૧૪     |
| <b>ચ્યા</b> રુણકેતુક (ઉપનિષદ્)          | <b>૧</b> ૩૨ | કલાપક (તંત્ર)           | 30     |
| આરું( <b>ણક (</b> ઉ)                    | २०          | કલાવાદ (તંત્ર)          | 30     |
| <b>ચ્</b> યાંતરયાગ ૮                    | 3, ८४       | કલાસાગર                 | 30     |
| ઇ <b>–</b> ઈ                            |             | કાન્ત                   | પહ     |
| <b>ઈશ્વરવાદ</b>                         | १६६         | <b>ಕಿ</b> 16ಕ           | ८, १०  |
| ଞ-ଭ <u>ା</u>                            |             | કાત્યાયની (તંત્ર)       | 38     |
|                                         |             | કાદિમૃત                 | ૧૯     |
| ઉપનિષદ્ હાલ                             | 38          | કાપાલિક                 | ৩१     |
|                                         | ۷, ۷۷       | કામકલા ૪૧, ૭            | f, 196 |
| <b>ઉપાસનાપ</b> ચાંગ                     | १६५         | કામકલા વિલાસ            | ₹      |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ૪. ૫૫       | કામિક (તંત્ર)           | 30     |
| <b>ઉ</b> માનં દ                         | રર          | કામાક્ષી                | ૫પ     |
| <b>ઉ</b> માહૈમવતી                       | <b>ર</b> ૬  | કાલટી                   | પુરૂ . |
| Bai                                     | ۷           | કાલિકા પુરાષ્યુ         | 36     |
| <b>**-**</b>                            |             | કાલિકા કારકૂટ           | 30     |
| ऋज्वेह १,८,२                            | ૦, ૪૫       | કાલિકુલસર્વસ્વ          | २६     |
|                                         |             | કાલિદાસ                 | ує     |
| એ-ઐા                                    |             | કાલી (ઉ) ૧૮,૨           | ০, ४७  |
| ઐતરેય (ઉ.)                              | <b>૧</b> ૩  | કાલી (વિદ્યા) ૭૫, ૭૭, ૭ |        |
| <b>5</b> 4                              |             | ८१, १०८, १०७, १४७       |        |
| એા-ઐ                                    | i           | કાંચળાઆ પંચ             | ૭૧     |
| ઐાપનિષદમત ર                             | 12, 3E      | ી કુબ્જિકા મત (તંત્ર)   | 30     |

| કુમારસંભવ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૯૭           | <b>ગુપ્તવતી</b>          | 38                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------|---------------------|
| <b>કુમ</b> ારિલ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ૫૪, ૬૫       | ગુહ્યતંત્ર               | 30                  |
| કુલાર્ણવ સંગીત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>૧</b> ૭૫  | ગાેપથ (વ્યાહ્મણ          | ુ) ૧૨               |
| કુંડલિની ૪૧, ૬૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | , ६८, ৩६     | ગાેવિંદના <b>થ</b>       | પેલ                 |
| કૂટત્રય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ૧૫૦          | ગાેવિંદાચાય <sup>૬</sup> | ૫૫                  |
| કૂચ <sup>°</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ૭૯           | ગાૈડપાદ ૨૩,              | ૩૫, <b>૫૫, ૧</b> ૪૦ |
| કૂર્મ પુરાણ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <b>૩</b> ૫   |                          | ચ                   |
| <b>કેના</b> પનિષદ્                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ૯૭           | ચક્ર                     | ૧૭૯, ૧૯૨            |
| કેરલ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | પ૩           | ચંડીશતક                  | ує                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १, २०, ३४    | ચિચ્છક્તિ                | ૫૭, ६०              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ६४, १३६      | ચિતિ                     | ૧૨, ૬૦              |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ુ, ૩૨, ૭૧    | ચીનાચાર                  | २६                  |
| કાૈેેેેવીતકી બ્રાહ્મણ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | . ૧૯         | 5                        | 9                   |
| ક્ષેમરાજ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ર૩           |                          |                     |
| ક્ષેમ કરી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૧૦૭          |                          | १२, ३७, ४४, ४५      |
| ક્ષેમાર્યા<br>ક્ષેમાર્યા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ر د<br>و د د | <b>છિત્નમ</b> સ્તકા      | હહ                  |
| પ્લ <b>ા</b> ના<br>અ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | į, G         | 5                        | Y                   |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              | જગદાન દ                  | <b>૩</b> ૭٠         |
| ખિલ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २०           | જની                      | <b>૧</b> ૨૭.        |
| ખ્રીસ્ત ધર્મ <sup>°</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १०२          | જ <u>ે</u> સુદ્દીપ       | રહ                  |
| ગ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |              | જાતક<br>જાતક             | ૧૬૫                 |
| ગાયત્રી ૧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ૧, ૧૨ ૧૭     | નથે <u>ષ</u> ્ઠા         | રહ, હધ              |
| ગાયત્રી (ઉ.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ય ર          | જૈનધર્મ <b>ે</b>         | 256                 |
| ગાયત્રી ભાષ્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ૧૧૫          | જૈન દેવતાએા              | ૧৬૧                 |
| ગુજરાતમાં શાક્ત સંપ્ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ;            | જૈન તંત્ર                | ૧ ૬ છ               |
| <b>3</b> - <b>4</b> - <b>3</b> - | 199          | જૈન ધ્યાન                | ૧૬૭, ૧૬૮            |
| ગુજરાતના શાક્ત મ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1            | જૈન મંત્રા               | १६७                 |
| લેખકા<br>લેખકા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | '" ૧૧૨       | જૈમિનિ<br>જૈમિનિ         | . 23                |
| લ ખ કા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 114          | ્યાનાન                   | ٠ ﴿ ع               |

ડ -કામર (તંત્ર) २७, ३६ ડાલાભાઇ દેરાસરી १२७ a તત્ત્વાનંદ તરંગિણી 319 तत्त्वे। (शुद्धाध्वानां) હ તંત્ર ૧૬,૨૪૨૭,૫૭,૧૫૯,૧૬૩ તંત્રસાર Э٤ ત ત્રરહસ્ય 3 તંત્રભેક (તંત્ર) 30 તંત્રરાજ (તંત્ર) ७७, ८२, १७८ ત ત્રસાધના ६४. १६७ ત ત્રવટધાનિકા 3€ ત ત્રસુધા 3 8 तंत्रज्ञान (तंत्र) 30 તંત્રાલાક 3 \$ तंत्रे।त्तर (तंत्र) 30 न्तारा १८, २०, २७, ४७, ७७, ७८ ્તારા દેવીનું સાહિત્ય ૧૬૪, ૧૬૫ તારારહસ્ય υE ્તાંત્રિક અધિકાર ૩૩, કૃપ તાંત્રિક મત ૩૯, ૭૪ ંત્રિક દર્શન २3, 35, ६७ ત્રિકાય 144. 153

ત્રિપુરાતાપિની ૧૮, ૧૯, ૪૭, **43, 90%** ત્રિપુરા મહેાપનિષદ્ ૧૬, ૧૯, ૩૪, ૪७, ૧૭૯ ત્રિપુરામહિમ્નસ્તાત્ર УE ત્રિપુરારહસ્ય 30, 34, 985 તીર્થકરનાદ 9 5 5 तैत्तिरीय (आरएयक) 22 तैत्तिरीय (६) 86 ત્રૈપુરધામ ૧૫ ત્રાહલ (તંત્ર) 30 ત્રાહેલાત્તર (તંત્ર) 30 દ્વ દત્તસંહિતા २२ દયારામ 939 દર્શ<sup>°</sup>નસાહિત્ય 246 દ્રવિડશિશ 42 દ્રવિદાચાય<sup>©</sup> ४४, ४५ **६शम**ढाविद्या २७, ७६, ७७, ८६ દક્ષિણાચાર અને માર્ગ ૫૭ ૧૭૦ દં હિની 258 દ્રાવિડવેદાન્ત ४४ દિતિ 4 દિકનાગ 942 દિવ્ય (સાધક) 48 દીક્ષા (બેદ) **६२, ६३, ६४** देवतावाह 36 દેવી *(*ઉ.) १८, ४७, १७६

**૧૬,૧૮.૧૯,૪૭,૬૨,** 

७५,७६,७७,७८,१६२

909

ित्रिपर

**ત્રિપુરા** 

| દેવી (પીઠાેની)<br>દેવીગીતા<br>દેવીભાગવત | હર<br>૪૫    |
|-----------------------------------------|-------------|
|                                         | રહ, ૩૫      |
| દેવીમત ( તંત્ર )                        | <b>ક</b> ૧  |
| <b>દે</b> વીમાહાત્મ્ય                   | ૩૫, ૭૩, ૯૭  |
| <b>દે</b> વીસૂક્ત                       | ૯           |
| દેવા                                    | 8           |
| <b>દે</b> વીમીમાંસાસ્ <b>ત્ર</b>        | <b>न्</b> 3 |
| ધ                                       |             |
| ધર્મ વિકૃતિએ।                           | <b>८</b>    |
| ધર્મક્રીર્તિ                            | <b>૧૫</b> ૮ |
| ધ્યાનીબુદ્ધ                             | १६३         |
| 'ધૂમાવતી                                | <b>હ</b> હ  |

ત

નવધર્મ (બાહ) સૂત્રો ૧૫૮, ૧૫૯ નાગાન દસૂત્ર 286 નાગાજી'ન ૧૫૭, ૧૫૯ ના**ય**ભવાન ૧૧૨, **૧૧**૪, ૧૧૫ નાદ १५, २२, ७५ નારાયણ (ઉ.) بے નાલંદા રપ ન્યાયવૈશેષિક ૧૭૩ ્રનિગમ રપ નિત્યા २२ નિસાષાેડશિકાર્ણવ ૩૮, ૧૭૯ નિત્યાત્સવ ર**ર.** ૩૫ નિસ્ત્તર ( તંત્ર ) **૩**૨

નીલકં ઠ ३५, ४७ નૃસિંહતાપિની (ઉ.) 26 નૃસિંહાચાર્ય ૧૪૧, ૧૪૨, ૧૪૩

પતાઇ રાવળ 206 પદ્મપુરાણુ 200, 202 પદ્મસં ભવ 9 60 પરદેવતા ४२, ४३, ४४, ४५ પરમવ્યામન્ 86 પરમેશ્વર 83 પરશિવ ΥЗ પરશુરામ २२, ३५, ६४, ७१ પરશુરામ સૂત્ર 206 પરવિષ્ણ (પરવાસુદેવ) SУ પરાશક્તિ ४३, ५१ પરાત્રિંશિકા 38 પરાદેવતા e, 50 પરિ**ણામવાદ** દ્યા પરિભાષા (મંત્રની) 36, 60 પરિશિષ્ટ २० ६४, ६५ પશુ પશુધમ 58 પ્રકરણગ્રંથા 83 પ્રકાશ १७३ પ્રકૃતિશક્તિ 49 પ્રકૃતિકારણવાદ 82 પ્રત્યભિજ્ઞા २३, ३६, ३८, ७३

| પ્રતી <b>ક</b>         | ८५                     |
|------------------------|------------------------|
| પ્રધાન                 | પ <b>૧</b>             |
| પ્રપંચસાર              | ૫૬, ૬૪, ૧૯૨            |
| પ્રક્ષ (ઉ.)            | ૧૪, <b>૧</b> ૭         |
| પ્ર <b>સ્થાનત્રય</b>   | ૪૧, ૪૩, ૫૫             |
| પંચદશાક્ષરી            | ૪૧, ૧૫૦                |
| પંચકા (ધ્યાન, ર        | રિમ, કમ <sup>°</sup> , |
| શક્તિના)               | ૧૭૭                    |
| પંચમકાર (પંચદ્ર        |                        |
|                        | ७०,७२,७३,८७            |
| પંચામૃત (તંત્ર)        | ૩ <b>૧</b>             |
| પાત <b>ં</b> જલ        | <b>૧</b> ७८            |
| પાવકા <b>ચ</b> લ       | ૧૦૮, ૧૦૯               |
| પ્રાતિ <b>શા</b> ખ્ય   | <b>२</b> ३             |
| પાં <b>ચ</b> રાત્ર     | રપ                     |
| પુણ્યરાજ               | ૧૫, ૨૧                 |
| પુરુષ ૧૭૫              | ા, ૧૭૬, ૧૭૭            |
| પુષ્કરસ્થાન (ક્ષેત્ર   | ) ૧૦૭                  |
| પુરુષાથ <sup>°</sup>   | ૧૪૯                    |
| <b>પૂર્ણું</b> ગિરિ    | પપ                     |
| પૂર્ <u>ણ</u> ાન દ     | ૩૭, ૭૧                 |
| પૃ <sup>શ્</sup> વીરાજ | १०५                    |
| પૃક્ષિ                 | <b>૧૩</b> ૩            |
| પ્રેમપંચક (બૌહ)        | ૧૬૫, ૧૬૬               |
| પ્રેમાન દ              | १४४                    |
| થ                      | 1                      |
| <b>બગલા</b>            | હહ                     |
| <b>બહિયે</b> ગિ        | ۷3, ۷۷                 |
|                        |                        |

| બહુર્ <b>પા</b> ષ્ટક ( ત     | ત્ર )                    | २८           |
|------------------------------|--------------------------|--------------|
| <b>બ</b> હ્ <b>ટ્ય</b>       | १८, १૯,                  | ४७           |
| <b>બા</b> ણ                  |                          | ૩૫           |
| <b>બાદરાય</b> ણ              | રૂ૩,                     | ૩૯           |
| <b>ળાલચ</b> ંદ્રસૂરિ ( જૈ    | ′ન) '                    | ૧૭૦          |
| <u> બાલા</u>                 | ٩                        | १४६          |
| <b>બાલા</b> જી               | ٩                        | १४४          |
| <b>બાલાશ</b> ંકર (કવિ        | ) ૧૨૮, ૧                 | ર૯,          |
| ૧૩૧, <b>૧</b> ૩૨, <b>૧</b> ૨ | ક૮ <b>, ૧</b> ૩૯, ૧      | ાપ૪          |
| બિ <b>ં</b> દુ (પર) ૧૪,      | , ૧૫, ૬૦,                | ષ્ઠ          |
| બિ <sup>:</sup> દુ (અપર) ૧૪  | <mark>૪, ૧૫, ૨</mark> ૨, | <b>\$</b> 2  |
|                              | ७४,                      | ૭૫           |
| ખીજ                          | ૧૫, ૨૨,                  | <i>ખ</i>     |
| <b>બીજમાર્ગો</b>             |                          | ૭૧           |
| <b>યુદ્ધ</b> ્               |                          | <b>ξ</b> ξ   |
| <b>ઝ</b> હધાષ                | ٩                        | . ५८         |
| <i>બુહ</i> દારણ્યક           |                          | ૧૨           |
| <u>બાેધિચિત્ત</u>            | ٩                        | . ૬ ૧        |
| <b>ૈ</b> યાહદેવતા            | ٩                        | <b>.</b> ६ २ |
| ભાહ ધર્મ <b></b>             | ૧૫૬, ૧                   | પ૮           |
| <b>ૈાહસં પ્રદાય</b>          | ٩,                       | ૭૧           |
| <b>ૈયાહ્વસાહિત્ય</b>         | ્ ૧૫૭, ૧                 | ૫૯           |
| <b>થાહ સિહાન્તની</b>         | વેદાન્ત                  |              |
| ઉપર અસર                      | _                        | પહ           |
| <b>લ્રહ્મ</b> ૧૨, ૧૭,        | ४०, ४५,                  | ૫૧           |
| <b>થ</b> હાન <b>ં</b> દી     | <b>४</b> ४,              | ४५           |
| <b>થ</b> હાનાડી              |                          | ₹3           |
| <b>પ્લક્ષ્યામલ</b>           |                          | २४           |
|                              |                          |              |

| <b></b>                         | ६३                            | મહાર્થમંજરી ૩૬, ૯૭, ૧૭૩         |
|---------------------------------|-------------------------------|---------------------------------|
| =                               | -                             |                                 |
| <b>પ્ર</b> ક્ષલાક               | ૧૭                            | મહામાયા (તંત્ર) ૨૮              |
| <b>પ્ર</b> હ્મવાદ               | ४५                            | મહાસુખ પ્રકાશ ૧૫૬               |
| <b></b> ્રાહ્યસ્ત્ર             | ૫૮                            | મહાયાન ૧૫૯, ૧૬૦                 |
| <b>પ્ર</b> ક્ષા <b>રડપુરા</b> ણ | ४०, ६८                        | મહાસારસ્વત (તંત્ર)           ૨૮ |
| <b></b>                         | ૧૧                            | મહાવત ૬૫                        |
| ભ                               |                               | મહાસંમાહન (તંત્ર) ૩૦            |
| ભક્તિરસ                         | 930                           | મહાનિર્વાણ (તંત્ર)              |
| ભગ <sup>c</sup>                 | 99                            | મહાસૂક્ષ્મ (ત'ત્ર) ૩૦           |
| ભતુ 'સ્તાત્ર                    | ૧૫૧                           | મહાનયપ્રકાશ ૭૨                  |
| ભ <b>ત</b> ે હરિ                | ર૧                            | ૅમહિષમ∖દની ૧૦૭                  |
|                                 | ં, ૨૦, ૪૭,                    | મહિષાસુર ૧૦૮                    |
| • •                             | , <b>ર</b> ુ, ,ુુ,<br>૮૨, ૧૭૯ | મણિમેખલા (બૌહ્રદેવ) ૧૬૫         |
| ભાસ્કરરાય ૧૯, ૨૦                |                               | મહાેચ્છ્રય (તંત્ર) ૩૦           |
| सारवर्शन १८, रण                 |                               | મ'ંડનમિશ્રે પેક, પેપ            |
|                                 | ٧°, ٧७                        | મંત્રશાસ્ત્ર ૧૪                 |
| <b>લુવન</b>                     | ૧૪, ૧૬                        | મંત્રાહાર ૭૯, ૮૧                |
| <b>લુ</b> વનેશ્વરી              | ७७, ८०                        | માતૃભેદ (તંત્ર) કર              |
| ભૂમિકા (બેદ)                    | હર                            | માતૃકાચક્રવિવેક ૧૭૯             |
| ભૈરવાષ્ટક (તંત્ર)               | २८                            | માતંગી                          |
| ભૈરવી                           | ૭૭                            | માધ્યમિક મત ૧૫૯                 |
| <u> </u>                        | १४४                           | માય! ૧૩, ૩૮, ૫૧, ૬૦             |
| મ                               |                               | માયાવાદ ૪૧, ૪૮, ૧૫૭             |
| ્મધુસૂદન સરસ્વતી                | ૧૭૪                           | માયાત્તર (તંત્ર) ૨૮             |
| મતુ                             | <b>\$</b> \$                  | માર્કડેય પુરાણ ૩૫               |
| મરીચિ (તંત્ર)                   | 3 5                           | માલિનીવિજય ૩૬                   |
| મહલોક (મહેન્દ્રલાક)             | <b>૧</b> ૭                    | માંડૂક્ય (ઉ.) પપ                |
| મહાકાલસ હિતા                    | કૃપ                           | મિશ્ર ૩૨, ૫૭                    |
|                                 |                               |                                 |

| _                               |                                   |
|---------------------------------|-----------------------------------|
| મીફુ ૧૨૦, ૧૨૭, ૧૩૮              | ∫રસિકમાહન ર૬                      |
| ૧૩૯, ૧૪૦                        | રાજશેખર ૧૪૦                       |
| મીમાંસક ૭૪                      | રાધાતંત્ર રહે                     |
| મુગેન્દ્ર ૬૧                    | રામાનંદ ૧૯                        |
| મૈત્રેય ૧૫૯                     | રામેશ્વર રર                       |
| માહિનીશ (તંત્ર) ૩૧, ૩૨          | રાૈદ્રી ૭૫                        |
| ય                               | લ                                 |
| યજુર્વે દ (કૃષ્ણ) ૪૫            |                                   |
| યજુવે દ (શુકલ) હ                | લઘુપંચસ્તવી ૩૫                    |
| યદ્યા ર                         | લતાસાધન ૮૭                        |
| યંત્રે ૬૩, ૭૪, ૮૨, ૮૫           | લલિતા <b>૧૯, ૧</b> ૦૭             |
| યાનભેદ ૧૫૮, ૧૬૦                 | લલિતાસહસ્રનામ ૨૩, ૩૪,             |
| યામલ ર૭                         | ૩૫, ૪૦, ૧૭૯ ∼                     |
| યામલાષ્ટક (તંત્ર) ૨૮            | લલિતાત્રિશતી ૩૫, ૫૬, ૧૭૯          |
| યાગદર્શન કર, ૭૪                 | લક્ષ્મી ૯                         |
| યાેેગશાસ્ત્ર (જૈન) ૧૬૬, ૧૬૮,૧૬૯ | લક્ષ્મી <b>(તં</b> ત્ર) ૩૬        |
| યાગસાર ૩૭                       | લક્ષ્મીધર ૩૨, ૩૩, ૭૧              |
| યાગાચાર (બાહ્ક) ૧૫૯             | લક્ષ્મીસુકત ૮, ૪૭                 |
| યાગિનીઓ (શ્રી ચક્રની) ૧૭૯,      | લેાપામુદ્રા પછ                    |
| ૧૯૨ (પરિશિષ્ઠ)                  | વ                                 |
| યાગિનીજાલ (તંત્ર) ર૮            | વજ્યાન ૭૧, ૧૬૧, ૧૬૩.              |
| યાગીનીતંત્ર કે, ૬૮              | વનરાજ ૧૦૮                         |
| યેાગિનીહુદય (તંત્ર) ૩૪          | વરિવસ્યારહસ્ય ૩૪, ૧૭૯             |
| યોનિ પ્રે                       | વલ્લભ ધાળા ૧૦૨, ૧૧૫, ૧૧૯          |
| ર                               | વલ્લભી રાજ્ય ૯૮, ૯૯ે              |
| રહ્યુક્રાડજ ૧૪૩                 | વસુખ <b>ં</b> ધુ ૧૫૭, <b>૧</b> ૫૯ |
| રથકાન્ત રહ                      | વાફ (સૂકત) ૮, ૧૯, ૨૦, ૨૧          |
| રસભેદાે ૧૭૫, ૧૭૫                | વાત્સાયન ૬૯                       |
|                                 |                                   |

| વાતુલ (તંત્ર)                         | 30           |
|---------------------------------------|--------------|
| વામજુષ્ટ (તંત્ર)                      | २८           |
| વામદેવ                                | २८           |
| વામમાર્ગ ૨૦, ૫૭,                      | १७०          |
| N - ( ) \                             | ૧૭૪          |
| વામા                                  | ૭૫           |
| વારાહી (તંત્ર) ૩૬,                    | १६४          |
| વાતુલાત્તર (તંત્ર)                    | ૩૦           |
| વાસિષ્કેપુર                           | <b>१</b> ०७  |
| વાસુકિ (તંત્ર)                        | 30           |
| વાહન (તંત્ર)                          | ૦૬           |
| ્વાહનાત્તર (તંત્ર)                    | ટ૧           |
| <sup>.</sup> વાકયપદીય <b>૧૫,</b>      | २१           |
| વ્યાકરણાગમ                            | २०           |
| વિકું દેશ્વર (ત'ત્ર)                  | ૩૧           |
| વિદ્યા ૫૪, ૭૩, ૭૫,                    | ૧૭૨          |
| વિદ્યારણ્ય                            | ४७           |
| વિગલા ૫૫,                             | ૧૭૩          |
| વિમલાનંદ ર૬,                          | 46           |
| વિમશ <sup>્</sup> ૧૨, ૧૪, <b>૬</b> ૪, | ७३           |
| વિમળશા ૧૬૬,                           | १६७          |
| વિરાટપવ <sup>૧</sup>                  | २७           |
| વિવત <sup>૧</sup>                     | ૧૭૨          |
| <u>⊿વિશુદ્ધ</u> ેશ્વર (તંત્ર)         | <b>उ</b> २   |
| વિશ્વાત્મક (તંત્ર)                    | <b>उ</b> २   |
| વિશ્વામિત્ર                           | २६           |
| વિષ્ણુકાન્ત                           | २७           |
| વિજ્ઞાનવાદ '                          | <b>ા</b> પલ્ |
| broo Cudharmaayyami Cyanbhand         | or I Ima     |

| <b>વી</b> ણાત <b>ં</b> ત્ર | 30         |
|----------------------------|------------|
| વીર                        | ६४         |
| વીરાવલી (તંત્ર)            | <b>ट</b> २ |
| વેદ (મંત્ર–પ્રાહ્મણ)       | ૧          |
| વેદાંત                     | હર         |
| <b>વૈ</b> ષ્ણવાગ <b>મ</b>  | २ ०        |
| वैहिक                      | ક પ        |
| વૈભાષિક                    | ૧૫૯        |
| વૈયાકરણ                    | ও४         |
| વૈયાકરણ સિદ્ધાન્ત મંજૂપ    | ા ૧૫,૨૧    |
| વૈશેષિક (તંત્ર)            | <b>૩</b> ૨ |
| <b>9</b> 1                 |            |

શક્તિ (તેના બેદે!) ૩, ૪, ૫, **६, ७, १९, १३, १४, २२,** ૩૯, ૪૧, ૪૫, ૪૬, ૫૦, ૫૧, ७४, ७५,७६,८१,८६,१०१, १४६, १४७, १५८, १७२, १७३ શક્તિના આવિર્ભાવા ૯૭, ૯૮ શક્તિગીતા 34 999 939 २ ३ 938 34 શક્તિતત્ત્વિધિશાંની ૩૬ શક્તિવાદ ૨, ૧૧, ૨૧, ૨૭,, ૩૪, ૩૫, ૩૬, ૩૮, ૪૧, ૪૪, ૪૫, ४८, ४५, ५६, ५८, ५८

શક્તિપૂજન ૮૩, ૮૪, ૮૫, ૮૭ ८८. ६६. 900 શકિતસંગમ (તંત્ર) 35, 58 शुरुद्धस ४१, ७४ શરીર (બેદ) 42 શ કરવિજય ૫૩ શંકરસ્વામી (નૈયાયિક) ૧૫૮ શંકરાચાર્ય ૨૩, ૩૫, ૪૧, ૪૨, ४४. ४५, ४६, ४७,४७, ५०, **42. 43.48.44. \$8.980**, 9.46 શંકરારણ્ય ३५, ४७ શં કરાચાર્ય ચરિત чз શંભર (તંત્ર) 26 શાકત ( પ્રયાગપદ્ધતિ ) 3 8 શાકતઆચાર: જાંએા આચારબેદ શાકત આગમ પછ શાકતક્રમ 319 શાકતપીઠા ૯૨, ૯૬, ૯૭, ૯૮, 990 **५७, ५८** શાકતમત શાકતભાવા 984. 944 શાકતવ્રત 60 શાકત (શેવ) વિવાહ ૧૫૨ શાકત સિહાંત **૩૮, ૪૩, પર** શાકતસં પ્રદાય ૧, ૫૮, ૧૦૨ શાકતસંહિતા 96 શારદા ૫૫

શાસ્તાદેવી (છાસના દેવી ) ૧૦૬ શાંતિદેવી ૧૫૯ શાંકરસિદ્ધાન્ત ४१, ४८, ५८ शिव १५, ४१, ६० શિવરહસ્ય 939 શિવશકિત સામરસ્ય ૧७२ શીરાહી 900 શભાગમ ટર, ૩૩, ૫૭ શ્-ય ૭૫, ૧૬૨, ૧૬૫ ૧૫૯, ૧૬૧ શ્રન્યવાદ શૈવ પરિભાષા 80 શૈવ સિદ્ધાન્ત પહ શૈવ સંપ્રદાય ૧૦૩, ૧૦૪, ૧૦૫, 905, 900 શૈવાગમ 34 છછ શ્યામા **રૈયામારહસ્ય ૩७, ७८, ૧૩**૧ શ્રહા 28 શ્રીક**ં**દાચાય<sup>૬</sup> ४६ શ્રીચક્ર ८२, १३७, १७८ (પરિશિષ્ઠ) શ્રીચક્ર સંભાર (તંત્ર) 258 શ્રીતત્ત્વચિંતામણિ 30 શ્રીમાલ 900 936 શ્રીલહરી શ્રીવિદ્યા १६, १७, ३३, ३५, ૫૮, ૭૭, ૮૨, ૧૦૭, ૧૩૨, ૧૩૩, ૧૩૪. ૧૩૫. ૧૪૦, ૧૭૯.

| શ્રીવિદ્યાસૂત્ર ૩૫, ૫૬, ૭૮, |  |  |  |  |  |  |  |  |
|-----------------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|
| ૧૭૯                         |  |  |  |  |  |  |  |  |
| શ્રીવિદ્યાતારક (ઉ) ૧૮,૨૦    |  |  |  |  |  |  |  |  |
| શ્રીસુકત ૩૪                 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| શ્રીહર્ષ ૧૦૦, ૧૦૭           |  |  |  |  |  |  |  |  |
| શ્વેતાશ્વતર ૯, ૧૩, ૪૬       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| શ્વેતાંયર ૧૭૧               |  |  |  |  |  |  |  |  |
| શ્રૃંગારરસ ૧૩૦              |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ષ                           |  |  |  |  |  |  |  |  |
| <u>-</u>                    |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ષ્ડ્રચક્રવેધ ૧૩૪            |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ષોડશી ૭૭                    |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સ                           |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સત્ હ                       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સતી ૮૯, ૯૦, ૯૧, ૯૭          |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સદાનન્દ ૩૪                  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સમયાચાર ૭૨                  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સરસ્વતી ૧૧, ૧૭૦, ૧૭૧        |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સરસ્વતીહૃદય (ઉ.) ૧૮,૨૦, ૪૭  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સહજાન'દ નાથ ૧૪૧             |  |  |  |  |  |  |  |  |
| सदस्रार ६८                  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સર્ભિંદુ ત્રિકાેષ્ટુ ૧૬     |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સપ્તશતી ૩૪, ૩૫, ૧૫૪         |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સર્વાસ્તિવાદી (બૌહ્ધ) ૧૫૯   |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ેસંધભાષા ૧૭૮                |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સંવિત્સિહ્ધિ ૩૬             |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સંવિત્સિદ્ધાન્ત ૩૬          |  |  |  |  |  |  |  |  |
| સાત્વત તંત્ર ૨૫             |  |  |  |  |  |  |  |  |

સામયિક મત ૩૨, ૫૭, ૫૮ સામ્ય હ્ય સામાનાધિકરણ્ય 32 સાવિત્રી 99 38 સાંખ્ય ७३ સીતા **(**ઉ.) १८, २० સુભગા 95, 80, be ३३, ४५, १४० ર ર ٤з **१**६, ७७, १४८ સુકિતમુકતાવલિ 980 સૂતસંહિતા 2 ४१ 38 1 પહ **૨**૦, ૩૫, ૫૨, પક, ૧૦૦, ૧૨૯, ૧૩૦, १३१, १३२, १३६, १३७, ૧૩૮, ૧૪૦, **૧**૭૯ સાૈન્દર્ય લહેરી ટીકાએા ૧૩૬ સાભાગ્યકાણ્ડ 96 સાભાગ્યભાસ્કર ૩૪, ૪૦, ૧૫૪

| .સાભાગ્ય લક્ષ્મા (ઉ) ૧૮, ૨૯                                       | , <b>ৼ</b> ७               | ( &                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| સ્કંધ⊤(ઐાહ)<br>સ્પંદકારિકા<br>સ્પંદસંદાહ                          | <b>૧</b> ૬૩<br>૩૬<br>૩૬    | હદ્ભેદ (તંત્ર) ૩૦<br>હરગારી (તંત્ર) ૩૬<br>હાદિ મત ૧૯, ૩૬<br>હાપ્રીઝ ૧૩૧         |
| સ્ત્રો (પ્રતિષ્ઠા) ૭૩,<br>સ્ત્રી(શરીર)માં શકિત–<br>ભાવના ૯૯, ૧૪૫, | <b>૧</b> ૪૭<br><b>૧</b> ૪૮ | હિન્દતત્ત્વરાનના ઇતિહાસ પ૯<br>હીનયાન ૧૫૯<br>હેમચંદ્ર ૧૬૬, ૧૬૮, ૧૬૯<br><b>રા</b> |
| સ્ત્રીસ્તાત્ર                                                     | ૧૫૧                        | રાનાર્ણવ (તંત્ર) કર                                                             |

### પ્રકરણ પહેલું

#### વૈદિક ધર્મમાં વ્યાપેલા શક્તિવાદ

શક્તિવાદનું મંત્રસંહિતામાં ખીજ

प्रणोदेवी सरस्वती वाजेभिर्वाजिनीवती। धीनामवित्र्यस्तु॥ (死, 90. 59. 8.)

હાલના હિન્દુ ધર્મના ઉંડા અને વ્યાપક અભ્યાસ વિનાના મનુષ્યા એવું માને છે કે શાક્તસ પ્રદાય આપણામાં અનાર્યોના સંબંધથી પેઠેલા કાઈ અપધર્મ છે. બાહ ધર્મના ઇતિહાસના અને દર્શનના વ્યાપક અભ્યાસ વિના ધ્યાહ્મણોએ એવું ઠસાવી દીધું છે કે એાહ ધર્મ નાસ્તિક છે, અને વેદધર્મનાં સનાતન સત્યાેથી વિરાધી છે. વેદને પ્રમાણભૂત નહીં માનનાર બાહ સંપ્રદાય પ્રતિના વેદાભિમાની મતુષ્યાના તિરસ્કાર કદાચ આપણે ક્ષાંતવ્ય ગણીએ, પરંતુ વેદને પ્રમાણભૂત માનનાર શાક્તસંપ્રદાય પ્રતિ નાક મર્ડનાર વેદાલિ-માનીની ધૃષ્ટતા કાેઈ રીતે ક્ષંતવ્ય નથી. વેદધર્મના સર્વ આચાર-વિચારા શુભ જ છે એવું માનવું એ ધર્માંધતા છે. તેમ વેદધર્મ વિનાના સર્વ ધર્મોમાં કંઈ સત્ય જ નથી એવું માનવું તે પણ માે*ડી* ધુષ્ટતા છે. કાેકપણ ધર્મના મત–મતાંતર અથવા સંપ્રદાયામાં સમા-યેલા આચારવિચા**રામાં સનાતન સ**ત્યાે શાં **છે, અને** આગંતુક સત્યા કયાં છે તેની પરીક્ષા કરી. દેશ, કાળ અને વસ્તુરિયતિને અતુસાર ધર્માધર્મના વિવેક કરવાના છે. આવી વિવેકદષ્ટિ ઉંડા અને તે સાથે વ્યાપક અભ્યાસ વિના કદી ઉધડની નથી. શાકત-સંપ્રદાયમાં સમાયેલાં સનાતન સત્યોના પ્રકાશ કરવા આ નિર્જાધમાં પ્રયત્ન કરવામાં આવે છે.

હિન્દુ ધર્માનું મૂલ પ્રભવસ્થાન વેદ છે. વેદ શબ્દ વડે મંત્ર-પ્રાહ્મણ-**ત્રાંથાના સમૂહ એ**લું સમજવામાં આવે છે. ૠગ્વેદાદિ શાસ્ત્રસમૂહ એટલા બધા બહાળા છે કે યાવજ્છવન અભ્યાસ કરનારને તે તૃપ્તિ -આપે તેમ નથી, પરંતુ તેના પુનઃ પુનઃ અભ્યાસ વડે તેમાં સમાયેલાં સનાતન સત્યા પ્રતિભામાં સ્કુટ થઈ શકે છે. સમગ્ર વેદાર્થના સાર યત્ર અને હ્વહ્મ-એ એ શબ્દામાં સમાઈ જાય છે. તેમાં દેવતાને ઉદ્દેશીને પ્રિય પદાર્થોનું વિતરસ્યુ કરવું તે યજ્ઞ અને તે વડે ચિત્ત-શુદ્ધિ દારા જે તત્ત્વને આત્મરૂપે એાળખવું તે હ્વલ. યત્ર કેવલ વિચાર કરવાથી સિદ્ધ થઈ શકતા નથી, પસ્ય અનુષ્ઠાનની અપેક્ષા રાખે છે; હ્વલ કેવલ કર્મ વડે પ્રાપ્ત થઈ શકે તેવા પદાર્થ નથી, પસ્ય શ્રવસ, મનન, નિદિધ્યાસનરૂપ વિચારશ્રેસ્યાની અપેક્ષા રાખે છે.

સર્વ નદીઓના આશ્રય જેમ સમુદ્ર છે, તેમ સર્વ દેવાના આશ્રય નારાયણ અથવા પરમેશ્વર છે. તેથી यहा है विष्णुः યત્ર ખરી રીતે વ્યાપક પરમાત્માનું પ્રત્યક્ષરૂપ છે. આ યત્રના અનેક પ્રકારા વેદમાં વર્ણ વ્યા છે, અને તે તે કામનાની સિદ્ધિને અર્થે તે તે યત્રાનાં અનુષ્ઠાના છે. વેદમાં નાના માટા યત્રા વર્ણ વ્યા છે, માટે તે બધાએ આપણે કરવા એ વેદનું તાત્પર્ય નથી. વેદમાં આવેલા પશુમેધાદિ યત્રા આ જમાનામાં જીગુપ્સા ઉત્પન્ન કરે તેવા છે. પરંતુ છવા કેવી કેવી સાંસારિક કામનાને વશવર્તી કર્મો કરવા પ્રેરાય છે તેનું એતિહાસિક સત્ય ચિત્ર તેમાં છે. રાગ-દ્રેષથી હણાયેલા છવાએ નિયમવિધિને વશવર્તી અહિંસા કમપૂર્વ કર્યા સી રીતે સાધવી તેના વ્યવસ્થા વેદવાદી વિચારકાએ કરી છે, અને તેમણે પશુયત્ર કરતાં હવર્યત્ર ચઢીઆતા છે, અને હવિયંત્ર કરતાં જપયત્ર ચઢીઆતા છે, એવું ન્યાયપુર:સર પ્રતિપાદન કર્યું છે.

યજનીય પરમેશ્વર સાથે ક્રિયાયાેગ વહે સંભંધ કરાવનારી ક્રમ અને જ્ઞાન તેર સાકળના કડીને વૈદક વિચારણ ઉપાસના કહે ું છે. આ ઉપાસનાકાંડ સાથે જ્ઞાસિયાદ્ધના મુલ સંત્રેય છે શ્રીત, રમાર્ત અથવા લેઇક્ડ ક્રિયા કર્યા પછી યજનીય પ્રત્રે ઃા નામ, રૂપ, ગુણુ અને પરાક્રમનું ભાન કરાવવા ઉપાસનાના પ્રયાગ હાય છે. **ઉપાસ્ય પરમેશ્વર અને ઉપાસક સાધક જીવને પરસ્પર સંયાજન** કરાવનારા દૈવી સામર્થ્યને द्यक्ति કહે છે.

શક્તિ શબ્દ **રાજ્** ધાતુમાંથી વ્યુત્પન્ન થયેલા છે. ઇષ્ટ કાર્ય સધાવી શકે તેવા સામધ્ય ને અથવા ખળને ैद्यक्ति કહે છે. સામાન્ય સમજ્ણથી આપણને જણાય છે કે કાર્ય કરવાનું ખલ સત એટલે ભાવ પદાર્થમાં જ હાય છે, અસત્ એટલે અભાવ પદાર્થમાં હા<u>ત</u>ં નથી. તેથી અસત પદાર્થ કદી શક્તિવાળા હોતા જ નથી. વંધ્યા પુત્ર, શશવિષાણ વિગેરે પદાર્થી શકિત વિનાના હાય છે, અને માત્ર વિકલ્પવૃત્તિરૂપ જ હોય છે. પરંતુ પ્રત્યેક સત પદાર્થમાં નિયત શકિત હૈાય છે. તલમાંથી તેલ નીકળે છે, માટે તલમાં તેલની નિયત શક્તિ છે, રેતીમાં તેવી શક્તિ નથી. પરંતુ રેતીમાં જો તે ચૂનામાં ભળે તા અન્ય પદાર્થીને દઢ કરવાની શક્તિ છે. અને તે તેની નિયતશક્તિ છે, પણ તે નિયત શક્તિ તલમાં નથી. આ પ્રમાણે સર્વ ભૂત-ભાૈતિક પદાર્થીમાં નિયત શક્તિઓ હોય છે. આ સર્વ શક્તિઓના વ્યૃંહને અધિભૃત શક્તિ એવું નામ આપવામાં આવે છે.

અધિભૂત શક્તિને અર્વાચીન વિજ્ઞાનમાં પ્રકૃતિશક્તિ અથવા કુદરતનું નિયમભલ કહેવામાં આવે છે. આપણા વિચારકાનું એમ માનવું છે કે જડ પદાર્થીમાં તે તે નિયત શક્તિ હોય છે તે વાત ખરી છે. પરંતુ તેની યોજના કરવાનું સામર્થ્ય ભૂત-ભાતિક પદાર્થીમાં હોતું નથી. યાજના કરવાનું સામ<sup>શ્ય</sup> સચેતન પદાર્થમાં હાય છે, અને તેવા સચેતન પદાર્થો એટલે વનસ્પતિ, પશુ, પંખી વિગેરે અનેક પ્રાણીઓમાં પણ તે યાજના કરવાનું સામર્થ્ય તારતમ્યવાળું હાય છે, એટલે ચઢતા ઉતરતા ક્રમનું હાેય છે. આ સચેતન પ્રાણીઓનું પ્રયોજન સિદ્ધ કરવાનું અને અધિભૂત પદાર્થોની પ્રાકૃતિક શક્તિના

૧ પૂર્વમિમાંસકા શકિતને સ્વતંત્ર પદાર્થ માને છે. જુઓ तंत्ररहस्य ५. २०-२३.

ઉદય કરી તે પ્રયોજનમાં ઉપકારક ખનાવવાત સામર્થ્ય મનુષ્ય પ્રાણીમાં ધર્ણ ઉંચા પ્રકારતું છે. આ યોજના કરવાતું મતુષ્ય પ્રાણીતું સામર્થ્ય પ્રકૃતિના નિયામક દેવાના ઉપકાર ઉપર આધાર રાખનાર છે, અને તે ઉપકાર મનુષ્યપ્રાણીની ઇન્દ્રિયા ઉપર થાય **છે. આ** ઉપકારક સામ<sup>2</sup>ર્યાને અધિદૈવશક્તિ **કહે છે,** કારણ કે પિંડના દેવા એટલે ઇન્દ્રિયાને, પ્રદ્માંડના દેવાના એટલે પૃથિવ્યાદિ તત્વાના નિયામક અભિમાનીઓના પરસ્પર સંવાદ વડે, તે સામધ્ય પ્રકટ થાય છે. ચક્ષુરિન્દ્રિય રૂપગ્રહણ કરવા સમર્થ છે, પરંદ્ર પ્રકાશના અધ્યક્ષ સુર્યાદિના ઉપકાર અથવા મદદ મળે તા તે રૂપ-ગ્રહણ થાય છે, તેવી જ રીતે આપણી સર્વ ઇન્દ્રિયોના સામર્થ્યને <u> વ્યક્ષાંડના અધિકારી દેવાતા સાહાય્યની અપેક્ષા રહે છે. પરસ્પ ર</u> ઉપકાર્ય ઉપકારકભાવથી મતુષ્ય-પ્રજા **દેવપ્રજા સાથે જો**ડાયેલી છે. આવી દેવપ્રજાનાે સદ્ભાવ સર્વધર્મીમાં સ્વીકારવામાં આવ્યાે જણાય છે. આપણે તે દેવવર્ગના પ્રાણીને મનુષ્યપ્રજાનાં પ્રાણી પેઠે જોઈ **જા**ણી શકતા નથી, તેથી તે નથી એવું અનુમાન કરવું તે સાહસ કહેવાય. પરંતુ તે સાથે એમ પણ સમજવાનું નથી કે દેવા પણ નિરંક્રશ સ્વાતંત્ર્યવાળા છે. તેઓ પણ આપણા જેવા અભિમાની જીવા છે. તેમનો શક્તિ પણ મર્યાદિત હોય છે, જો કે આપણી શક્તિ કરતાં તે વધારે ખહેાળી હાય છે. આ અભિમાની દેવાના મુખ્ય ત્રણુ વૈદિક વ્યુહા હાય છેઃ (૧) બૂલાકના અમિવ્યૂહ (૨) અંતરિક્ષ અથવા ભુવર્લોકના વાયુવ્યૂહ, અને (૩) ઘુલોકના અથવા સ્વર્લોકના આદિત્યવ્યુહ. આ લાકત્રયીની દેવત્રયીમાં ખીજા અનેક દેવાની મર્યાદિત શક્તિએ તથા ભાગ્યરથાના હાય છે. પરંતુ આ ત્રણ દેવના વ્યુહમાં સમાયેલી શક્તિને અધિદેવશક્તિ એવું નામ આપવામાં આવે છે. આ શક્તિ કેવલ અધિભૂતશક્તિ જેવી જડાશ્રિત નથી, પરંતુ જડાજડ વર્ગની છે. અધિભૂત સાથે સંખંધ ધરાવતી હોવાથી તે જ ડવર્ગની છે, પરંતુ તેના ઉપરની આત્મભૂમિકાના

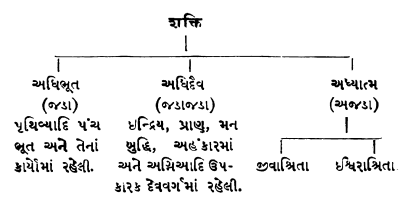
અથવા છાયાને ધારણ કરનાર હોવાથી તેમાં ચેતન્ય જેવી સ્કુરત્તા હોય છે, તેથી અજડ વર્ષની પણ છે. આ જડાજડવ્યૂહમાં ધ્રહ્માંડસ્થ દેવવર્ષ આવે છે એટલું જ નહિ, પણ આપણા સૂક્ષ્મ શરીરના સધળા ઇન્દ્રિયોના વ્યૂહ તથા મન, છુક્રિ અને અલંકાર પણ આવી જાય છે.

અધિદેવશક્તિથી ચઢીઆતી શક્તિને અધ્યાત્મશક્તિ કહે છે, અને તે ચેતનવર્ગની છે, તેથી તેને અજદશક્તિ પણ કહે છે. અધિભૃત પદાર્થો બીલકુલ અંતઃસામર્થ્યના મૃલને જણતા નથી, પરંતુ તે શક્તિના માત્ર વાહક યંત્રરૂપ હોય છે; અધિદેવવર્ગના અભિમાનીઓ પોતાના અંતઃસામર્થ્યને ઘોડું ઘણું જાણે છે, પરંતુ તેના ઉપર પરદેવતાનું નિયંત્રણ છે તે ભાગ્યે જ જાણે છે; તેથી તેઓ બહદશાના જેવા જેવા હાય છે. તેઓ પૈકી જેઓ અંતર્યામીને જાણે છે તેઓ મુક્તવર્ગના હોય છે. પરંતુ કર્મજન્ય દેવા ઘણે ભાગે બહદશાના હોય છે.

જ્યારે અભિમાની-પછી તે મનુષ્યવર્ગના હાય કે દેવવર્ગના હાય-પાતાના આત્મસ્વરૂપને અને તેના વિભવને સ્પર્શ કરી શકે છે ત્યારે તે વ્યક્ષવિદ્ મણાય છે. આ વ્યક્ષાત્માના અનુભવ કરવાની શક્તિને અધ્યાત્મશક્તિ નામ આપવામાં આવે છે. આ અધ્યાત્મ-શક્તિ પણ જવ અથવા અહ્યુઆત્માને આશ્રિત રહેનારી અને પરમેશ્વર અથવા વિ સ આત્માને આશ્રિત રહેનારી એમ એ પ્રકારની હાય છે. જવાશ્રિત અધ્યાત્મશક્તિ આવરહ્વાળી હાય છે, ઇશ્વરા-શ્રિત અધ્યાત્મશક્તિ નિરાવરણ હાય છે. જવની અધ્યાત્મશક્તિનાં આવરણો એ પ્રકારનાં હાય છે: (૧) જ્ઞાનનાં ઢાંકણરૂપ, અને (૨) કલેશના પ્રતિબંધરપ. પહેલાને જ્ઞાનાવરણ કહે છે, બીજાને કલેશાન્વરણ કહે છે. પહેલા આવરણ વડે કેટલીક વસ્તુઓનું જ્ઞાન જ જવને થતું નથી, બીજા આવરણ વડે રાગદ્રેષાદિ દોષથી કલીયત

દર્શન જીવને થાય છે. વસ્તુ જે પ્રકારની છે તે પ્રકારની નિરા**વર**હા અતુભવમાં આવવા સારૂ અત્તાનનું અધારૂં અને ક્લેશનાં પડેળા દૂર **ચ**વાં જોઇએ. જીવની આદ્ય ઉપાધિ જયાંસુધી મલિન સત્ત્વની **હેાય** છે ત્યાંસુધી અજ્ઞાનનું અને ક્લેશનું આવરણ સર્વાંશ **દૂર થ**ઈ શકતું નથી. જ્યારે તે ઉપાધિ પલટાઈ શુદ્ધ સત્ત્વની અને છે ત્યારે ષ્ટિંચર જેવું વિમલ પ્રત્યક્ષ જીવ કરી શકે છે, પરંતુ આવા પ્રત્યક્ષમાં તેને યુંજાનયાગી થવું પડે છે, એટલે સમાહિત થવાના પ્રયત્ન તેને કરવા પડે છે, જ્યારે ઇશ્વરચેતનને તેવા પ્રયત્ન કરવા પડતાનથા, એટલે તે યુક્તયાગી ગણાય છે.

આ પ્રમાણે दाक्ति એટલે ઇષ્ટકાર્ય કરવાનું સામર્થ્ય. તેનું સામાન્ય વર્ગીકરણ નીચે મુજળ થાય છે:—



શ્રીકૃષ્ણ ભગવાને ગીતાશાસ્ત્રમાં પાતાની અપરા પ્રકૃતિ, અને પરા પ્રકૃતિ એવા બે વિભાગ પાડી અપરાને પંચભૂત અને મન, ખુદ્ધિ, અહંકાર–એ ત્રણ મળા આઠ બ્યુહમાં<sup>.</sup> અંતર્ગત કરી છે, અને પરાને जीवभूतां એટલે છવચેતનરૂપ સનાતન પ્રકૃતિ એવું નામ આપ્યું છે. પ્રકૃષ્ટ એટલે ઉંચા પ્રકારની " કૃતિ, " એટલે કાર્ય

કરવાતું સામર્થ્ય તેમાં રહે<u>લું</u> હોવાથી તે શક્તિને મૂ**લ પ્ર**કૃતિ કહે છે. પરંતુ આ અધ્યાત્મવર્ગની, મૂલપ્રકૃતિશક્તિ કરતાં ચઢી-**અ**ાતી પુરુષોત્તમની અથવા પરમેશ્વર અથવા શ્રિવચેતનની, સ્વા-ભાવિકી શક્તિ છે; તેને વેદશાસ્ત્રમાં ચિચ્છક્તિ કહે છે, અને તે નિત્યસિદ્ધ હોય છે, જ્યારે પુરુષાશ્રિત અધ્યાત્મશક્તિ અપરા પ્રકૃતિ કરતાં ચઢીઆતી છે, અને નિરાવર**ણ દશામાં વિશુદ્ધ દર્શ**ન કરાવી શકે છે. પરંત પારકા કલેશાને દખાવી તિરાધાન કરવાનું તથા અન્ય જીવાને અનગ્રહથી પાશ વિનાના કરવાનું સામર્થ્ય પ્રરુષાશ્રિત**ા** એટલે જ્વાશ્રિત અધ્યાત્મશક્તિમાં હોતું નથી. તે જ્વાશ્રિત અધ્યાત્મ-શક્તિ ખહુ થાય તેા ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને નાશ કરવાનું સામધ્ય દર્શાવી શકે છે, અને તેના પરમ વૈભવ પ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને રુદ્રની ત્રણ ગુણમૂર્તિઓમાં હાઈ શકે છે. ગુણાતીત ભૂમિકાનું, પુરુષોત્તમનું અથવા પરમેશ્વરપદનું તિરાધાન અને અનુત્રહ કરવાનું, બલ નથી મુક્તજીવામાં, કે નથી ષ્રહ્માદિ ગુણમૂર્તિએામાં. આ બે શક્તિએાનું કેન્દ્ર જે પદમાં વાસ કરે છે તે પદ શાકતસંપ્રદાયના અધ્યાતમા ચિંતકાના અભિપ્રાય પ્રમાણે શુદ્ધ અધ્વાનાં \*પંચતત્ત્વામાં સમાયેલું છે. સ્વયંપ્રકાશ શિવતત્ત્વની આ પાતાના સ્વરૂપને પૂર્ણભાવે એાળખવાની અથવા પરામર્શ કરવાની સ્વયંબ્ર શક્તિને चिच्छक्ति કહે છે, અને તે જ્યારે જ્યારે આત્મપરામર્શ થાય ત્યારે ત્યારે પૂર્ણ આનંદને અભિવ્યક્ત કરે છે. અને તેથી તેને आनंदमयी પણ કહે છે. પાતાથી ભિન્ન પદાર્થના સ્પર્શ વડે થતા આનંદ તે વિષયા-નંદ છે, અને પોતાના સ્વરૂપના સ્પર્શ વડે સ્કુટ થતા આનંદ તે **પ્રહ્માન** દ છે. આ મૌલિક પ્રહ્માન દેની છાંટ અથવા કરા વડે જીવાના આનંદમય કાશ ઝળકે છે. જેમ ધૂળધાયાને મણ કચરામાંથી

 <sup>∗</sup> શહ વિદ્યા, ઈશ્વર, સદાશિવ, શક્તિ અને શિવ એ પાંચતત્ત્વે.

ભૂઓ મ. ગી. અધ્યાય ૭. ૪-૫ શ્લો...

ચ્ચેક રતી સોનું મળે અને તેને માટા મનના ઉદાર ચાકશા **લઈ** જવા **દે, તેમ પરમેશ્વરની '' આન** દમયી ચિચ્છક્તિ "ની હિરણ્યમયી રજક**ણ** - આ સંસારના અસાર વિષયોમાંથી મહાકલેશથી વિષયભાગની સમાપ્તિએ જીવને મળા આવે અને પરમેશ્વર તેને લીલા વડે લઇ ંજવા દે–આવું રહસ્ય જીવના આનંદમયકાેશની પરીક્ષામાંથી આપણા ્રવિચારકાને મ**લ્યં** છે.

પરમેશ્વરની "આનંદમયી ચિ<sup>ચ</sup>છક્તિ"ના સ્વરૂપના બાેધક મંત્રા ેવેદમાં ધણા મળી આવે છે. આ અખંડ આનંદ અને ચૈતન્ય**ને** ે સ્કુરાવનારી શક્તિનું રહસ્યનામ **અદ્યિતિ** આપવામાં આવે છે. તેને '' દેવતામયા '' કહેવામાં આવે છે. અદિતિને ગ'ધર્વ, મતુષ્ય, પિતરા, અસુરા, અને સર્વ બૂતાની માતા કહી વર્ષા વી છે. તેને ્મહી અથવા પૃ<sup>થ્</sup>વી, સાવિત્રી, ગાયત્રી, સરસ્વતી એવાં નામાેથી ંવિશેષ સ્પષ્ટ કરવામાં આવી છે. તેના પ્રકાશવાળા પુત્રાને **આદિ**ત્ય કહે છે. તેની વિરાધી મલિન સત્વા, અવિદ્યાશક્તિને **દિતિ** કહે છે. વ્યને તેના પુત્રાને દૈત્યા કહે છે. દિતિ વિરુદ્ધ અદિતિ; દૈત્યા વિરુદ્ધ ્ર-માદિત્ય; અસુરા વિરુદ્ધ દેવાે–વિગરે અનેક રૂપકા દ્વારા શક્તિનાં ્પાશમાં નાંખનારાં અને પાશ છેાડાવનારાં ઘણાં પરાક્રમાે વર્ણવ્<mark>યા</mark>ં ું છે. ડુંકામાં **અદિતિ** \*માં શક્તિના સર્વાં શ માતૃભાવ ગુ<sup>ર</sup>થ્યા છે.

उषादेवीनां અત્યંત ચમત્કૃતિવાળાં સુકતામાં શક્તિના कुमारीलाव ચિતર્યો છે. सूर्यादेवीनां સુક્તોમાં શક્તિના પત્નીભાવ વર્ષું વ્યો છે. અ ભુખુમુનિની પુત્રીએ રચેલું वाक्सूक्क× પણ શક્તિ• वाहतुं स्थापक छे. ऋज्वेहना परिशिष्टमां स्रक्षमीसक्त आवे छे.

<sup>\*</sup> ભુએ **અદિ**તિનાં સુકતા; જરૂ, ૧-૯૨; ૧-૧૧૩; ભુઓ ्काठक ४-७; लुओ नारायण उ. २८. × लुओ ऋ. १०-२६.

યજાવે દના અમિરહસ્યકાંડના યજ્ઞવેદીની ઇંટાના ગાહવવાના મંત્રામાં એક મંત્રમાં શ્રુતિ કહે છે કે---

" હું આ જગતની પ્રસૃતિ કરાવનાર સવિતાની પ્રાર્થનીય અને વિચિત્ર ચિચ્છક્તિને વિશ્વજન્યા સુમતિરૂપે બાલાવું છું. મા ચિચ્છક્તિરૂપ ગાયને કહ્વ મુનિએ સારી રીતે દાહી હતી, અને તેની સહસ્રધારા વડે પૃથ્વીરૂપી ગાય અલવાળી **હૃષ્ટપુષ્ટ થ**ઈ છે ે ......જે આઘા શક્તિ એકરૂપા હતી તે બહુરૂપા થઈ. તે ચાર આંચળવાળા ગાય થઇ. સૂર્યપત્ની ખની **નવવ**ઘૂ થઈ નવનવા જડ જગતને તેણે ઉત્પન્ન કર્યું, અને તે સાથે ચર જીવાને પણ તેણે પ્રકટ કર્યા.'' ર

<sup>ત્</sup>વેતાશ્વતરશાખાના મંત્રાપનિષદમાં કહે છે કે:—

" જ્યારે સર્વત્ર અજ્ઞાનનું અધારૂં હતું, અને જ્યારે અહેારાત્રના ભેદ નહતા; જ્યારે જગતકારણ સત્ ( એટલે વ્યક્ત ) ન હતું, તે**મ** અસત્ ( એટલે અગ્યક્ત ) પણ ન હતું; જ્યારે કેવલ પ્રહ્મ શાન્ત એટલે શિવરૂપે શમેલું હતું, ત્યારે જગતના પ્રસવ કરનાર સવિતાનું પ્રાર્થ નીય અક્ષરતેજ ઉન્મુખ થયું, અને તેમાંથી પ્રાચીન કલ્પની પુરાણી–પ્રજ્ઞા અથવા <del>૨કુર</del>ણા<sup>૩</sup> પ્રકટ થઈ."

સામવેદના તાંડિશાખામાં આવેલા છાન્દેાગ્ય ઉપનિષદ્ધાં જગતકારણને सत्-એવી સંદ્યા આપી છે, અને જવના લયનું વર્ષાન કરતાં કહે છે કે:- " જ્યારે જીવની વાણી મનમાં શમે છે, મન પ્રાણમાં શમે છે, પ્રાણ અધ્યક્ષ ચેતનમાં શમે છે, અને અધ્યક્ષ ક્ષેત્રન પરા દેવતામાં શમે છે, ત્યારે હે શ્વેતકતુ ! જે આ

૧ લુએા ગુજ્રુયનુર્વેદ અ. ૧૭ મંત્ર ૭૪; ર લુએા वधर्जजान...... से देवीसुक्त. ३ लुसे। प्रवे भ्व. उ. 2-86

સૂક્ષ્મતાના અવધિ આવે છે, તે સૂક્ષ્મતમ વસ્તુ વડે આ સર્વ દશ્ય જગત્ આત્મભાવથી ભરેલું રહે છે. તે સુક્ષ્મતમ વસ્તુ જ ખરા આતમાં છે. અને તે સહમતમ વસ્ત્ર તું પાતે જે છું. "

કાઠકશાખાના ઉપનિષદ્ધાં કહે છે કે:—" જે ન બેદાય તેવી अदिति નામની શકિત દેવતામયી છે તે પ્રાણ વહે પ્રકટ થાય છે, અને ચિદંખરતી વિજ્ઞાનમયતી ગુહામાં પેકેલી અનેક ભૂત એટલે<sup>,</sup> પ્રાણીના રૂપમાં પ્રકટ થાય છે. આ ખરેખર સત્ય નિર્ણય છે." <sup>ર</sup>

१ लुओ। छान्दोग्य उ. ६-८-६, २ काठक. उ. २. ४.७

## પ્રકરણ બીજું

**બ્રાહ્મણ અને આર**ષ્ટ્**યકમાં વ્યક્ત થતા શક્તિ**વાદ

શક્તિવાદનું વ્યાહ્મણ અને આરણ્યક ગ્રંથામાં સાહિત્ય

अष्टचका नवद्वारा, देवानां पूरयोध्या तस्यां हिरण्मयः कोशः स्वर्गी लोको ज्योतिषावतः ॥

( तैत्तिरीय आ. प्र. १ अ. २८)

સંહિતાકાળમાં એક सत् પ્રહ્મની વ્યાપક દેવતામયી શક્તિનું સ્પષ્ટ ઉપાસ્યરૂપ ધ્યાહ્મણોમાં અને આર્પ્યક્રગ્રંથોમાં પ્રકટ થયું છે. તેમાં વેદત્રયીનાં વ્યાહ્મણ તથા આરણ્યકમાં વ્યક્ષચૈતન્યની શુદ્ધશક્તિને गायत्री, सावित्री, सरस्वती धत्याहि नाभथी व्यवहरवामां -भાવે છે. तेमां सदब्रह्मना स्व३५ने ગાયત્રીમંત્રના ગાન વડે ત્રા**ણ** એટલે રક્ષણ કરનારી શક્તિનું નામ गायत्री આપવામાં આવ્યું છે. તેના અધ્યાત્મતેજને મર્ગ સંદ્યા આપવામાં આવી છે. તે તેજ આ વિશ્વને **ભારે** છે, વિશ્વમાં તે રમે છે, અને વિશ્વના તેમાં છેવટે લય અથવા ગતિ થાય છે, તેથી गायत्री દેવી ભરખુ, રમખુ अने अभन धरनार है।वाथी भगमयी, तेजोमयी, ज्योतिर्मयी ઇત્યાદિ નામથી વ્યવહરવામાં આવે છે. તેમાંથી વિશ્વના પ્રસવ થાય છે તેથી તેનું નામ सावित्री કહેવાય છે. તેમાંથી **વ્યક્ષવસ્તુ**ને। आनं ६३५ પ્રવાહ-सरः-वर्ढे છે; તેથી तेनुं नाभ सरस्वती આપવામાં આવે છે. થક્ષશક્તિ પ્રાણમયી, જીવનમયી, આનંદમયી હોવાથી **ખુદ્ધના સ્વભાવધર્મોને પ્રક**ટ કરનારી હોવાથી **सम्बदानंद**-मर्गी ग्रह्माय છે. અને તે સ્વભાવધર્મોને વ્યક્ત અથવા પ્રકટ કરવાનું અંતર્ખલ જે ધર્મીમાં રહ્યું છે તે પરશ્રહ્મ ઇત્યાદિ નામથી વ્યવહરવામાં આવે છે.

ત્રિલાકીથી પર પણ રહે છે. વળા તે વેદત્રમીના સારરૂપ છે. માટે વેદત્રયીના રહસ્યને જણવનારી છે. આ ચાવીસ અક્ષર વડે ધડાયેલી, ત્રજુપાદમાં રચાયેલી, ત્રણ વ્યાહિતમાં ખીજભાવે રહેલી અને પ્રણવની ત્રણ માત્રામાંથી પ્રસૃતિબલ મેળવનારી શક્તિ દિન્નેનું परभद्दैवत छे.x

આ આદ્યા શક્તિને માયારૂપા એટલે મિથ્યા માની નથી. જો અભિના દાહ પ્રકાશધર્મ મિથ્યા માનીએ તા અભિનું સ્વરૂપ જ ખંધાતું જેમ નથી, તેમ सद् વસ્તુના સ્વયંરકુરણ પામવાના सामर्थाने (चिति), અને સ્વયંતૃપ્તિ દર્શાવવાના વેગને (आनन्द) આપણે જો મિથ્યા માનીએ તાે ખ્રહ્મવસ્તુનું સ્વરૂપ જ ધડાતું નથી. **થ્લાવરતુના સ્વભાવધર્મો અને ઔપાધિક ધર્મો જુદા છે.** જે રવભાવધર્મો છે તે વ્યક્ષની શક્તિરૂપ છે; જે ઔપાધિક ધર્મો છે તે પ્રક્ષના ગુણા છે. જેમ મહાસમુદ્રમાં અંતઃસ્પંદ થવાથી તરંગ-વાળી સ્થિતિ ઉત્પન્ન થાય છે અને પુન: નિસ્તરંગ સ્થિતિ થાય છે. તેમાં સમુદ્રતું સમુદ્રત્વ ખંને અવસ્થામાં જેમ કાયમ રહે છે, તેમ **પ્રહ્મચૈતન્યની સ્પંદવાળી એટલે સ્વયં સ્વરૂપને** એાળખનારી સ્થિતિ ( જેને विसर्वा નામ આપવામાં આવે છે ), અને પુનઃ અંતમ્ ખ થવાની સ્થિતિ ખ્રહ્મના પ્રહ્મત્વના ખાધ કરનારી નથી. એક વસ્ત મ્મનેકાકાર ભાસે તેમાં જે વસ્તુ ભાસે છે તે મિથ્યા ન**થી.** પરંતુ સત્ય છે; પરંતુ તેના આકારામાં સસત્વજીહિ થવી, એ ભ્રમ છે. આ કારણથી શક્તિવાદમાં ષ્રહ્મનું વિશ્વમય ભાસવું તે ખાેંદું નથી, પરંતુ જે બેંદા ભાસે છે તે સ્વતંત્ર ખરા છે, આ શુદ્ધિ ભ્રમરૂપા છે. વિશ્વ-

<sup>×</sup> गायत्रोना २६२४ विवर्ध सा३ लुओ। गोपथब्राह्मण १-३०-३८; गायत्रीउपनिषद्, छान्दोग्य ३-१२; बृ. आः ७-१४ भैत्रायणी - प्रपादे प.

રૂપે ભાસવાનું श्રह्मसामर्थ्य ते शक्ति श्रह्मपक्षपातिनी छे: ते આભાસામાં સસત્વસુદ્ધિ તે મિથ્યા **માચા છે.** ટુંકામાં જે વસ્તુ અને-કાકાર ભાસે છે તે સ્વયં સાચી છે, તે આકારામાં ખરાપણાની સુદ્ધિ તે મિથ્યા છે. આ કારણથી શાક્ત અદ્વેતમાં આ વિશ્વ પ્રક્ષરૂપ હોવાથી ષ્રક્ષમયીનાે વિલાસ છે, એટલે અધિકરણની ચમત્કૃતિ છે. સાચું છે. પરંતુ વિશ્વના આભાસો પ્રદ્મવસ્તુથી પૃથક સાચા પદાર્થી છે એવી **ઝુહ્દિ તે બ્રાન્તિ છે, અને તે**થી સંસાર તે માયામય **છે.** શાકત અદ્વૈતીએ આ પ્રમાણે અનુભવમાં આવતા વિશ્વને એટલે જગતને સત્ય માને છે. અને આભાસમાં સત્યત્વણહિ એટલે સંસરણને મિથ્યા માને છે. લાકિક ભ્રમમાં પણ છ્યાપમાં રૂપાની પ્રતીતિ થવામાં દર્શન તા ખરી છીપનું જ થાય છે, એટલે અધિકરણ સસ છે, પરંતુ તેમાં જે રૂપાના આ<mark>ભાસ થાય છે એ</mark>ટલે **જે અધ્ય**સ્ત-રૂપે અધિકરણને ડબાવી તરતું રહે છે તે ખરૂં છે એ બ્રાન્તિ છે. પ્રહ્મવસ્તુનું આ અધિકરણ રૂપે રહેવાનું અને અન્યથા વિશ્વરૂપે ભાસવાનું સામર્થ્ય કંઈ બહારનું માગી આણેલું નથી, તેથી पकोऽ हं बहुः स्याम्-ओ अनेकाकार थवाने। आत्मरवकाव ते आत्मानी સ્વયં ભૂં શક્તિ **છે,** અને ઐાપાધિક્રી નથી. પાતે પાતાના શુદ્ધ સચ્ચિ-દાનંદ સ્વભાવનું આવરણ કરી, અને કર્મે વિક્ષિપ્ત થાય છે, તેથી પાતાને ઢાંકવાનું અને અન્યથા દેખાવાનું ખલ પ્રદ્મવરતુનું સ્વાન ભાવિક છે. આ કારણથી આ શકિતને આત્માની સ્વયંબુ દિવ્યશકિત ( देवात्म**रा**क्ति स्वगुणैनिंगृहां ) **३**६ छे, अने ते स्वासाविधी ( स्वाभाविकी ज्ञानबलक्रिया च ) ग्रान, ध<sup>2</sup>७। अने क्विया३५मां વિલકત થતી શ્વેતાશ્વતર ઉપનિષદમાં વર્ણવી છે.

ખુદ્ધની આદ્યા શક્તિના ત્રણ વિભાગને પ્રાચીન ઉપનિષ**દામાં** અનેક નામથી વ્યવહરે છે. ઋગ્વેદની ઐતરેય શાખાના પ્યાદ્ધણના ઉપનિષદમાં **સ પેક્ષત**–" તે પરમાત્માએ સંકલ્પ કર્યો અથવા **દ**ષ્ટિ

**ઉધાડી." ભી**તરની ક<sup>ર</sup>છાશક્તિના આ કેન્દ્રીભાવ કહેવાય છે, અને તેને પાછળના તંત્રશાસ્ત્રમાં **પરચિંદ્ર કહે** છે, કારણ કે તે રિથતિમાં **ક્ષણચૈતન્ય** એક કેન્દ્રમાં ધનીભૂત **ચ**ઈ પ્રથમ સંકલ્પ ક**રે** છે. ત્યાર પછી તે પરમાત્મા અથવા હાર્કો કામના વેગ આપ્યા, અને ધર્ણ ઊંડું નિરીક્ષણ કર્યું (सोऽकामयत । तपोऽकुरुत). આ મ્યાદ્ય ધર્મ્યા પછીના તાનરૂપ વેગવડે **લક્ષ तपसा अचीयत** એટલે તપ વડે એકીકરણ પામી ધનરૂપ બન્યું, અને તેમાંથી પ્રાળ क्षे<mark>ाल થ</mark>ઈ પ્રાણતત્વના ઉદય થવા तेने तंत्रशास्त्रमां **अपरविन्द्र** કહે છે, અને વ્યાકરણાગમમાં અને મ**ં**ત્રશાસ્ત્રમાં તેને **દ્યાब્દકા**શ કહે છે. આ પ્રાણતત્ત્વના ભેદ પછી પંદર કલામાં સૃષ્ટિના રંગ रयवामां राें કायें थी धहावस्तुनी त्रील शिक्तने कियाशक्ति કહે છે. અને તે સૃષ્ટવ્ય પદાર્થીના નિયમામાં આરિતકયણહિ (श्रद्धा) ઉત્પન્ન કરે <mark>છે, પૃથિવ્યાદિ પાંચ તત્વામાંની ભાગ્ય જગત્ને અને તેને</mark> ભાેગવવાનાં કરણા એટલે *ઇન્દ્રિયવર્ગ* ને પ્રકટ કરે છે, આંતર મન**ને ખાહ્ય વેગ** આપે છે, બાહ્ય ક્રિયાઓ કરાવે છે, અને તેનાં સુખદુ:ખાદિ વિવિધ ફક્ષોને પ્રકટ કરે છે. પૃથિવ્યાદિ પાંચભૂતમાત્રાએા, **અન્દ્રિયોના** સમૂહ, મન મળી સાત કલા વડે કાર્ય કરણસંઘાત<sup>૧–૮</sup> એટલે દેહરૂપ સાધન ઘડાય છે; <sup>હ</sup>શ્રહા વડે તે શરીરમાં ગુંચાએલું ચેતન કર્મ કરે છે; તે કર્મ વડે નવાં નવાં <sup>૧</sup>°नाम ધારણ કરી ભોગ્ય પદા**ર્થીને** (अक्न<sup>૧૧</sup>) ને ભાગવે છે; ભાગ વડે પુન: પુન: નવું નવું કરવાનું <sup>૧૨</sup>વીય<sup>૧</sup> એળવે છે, અને અનુભવવડે (**તપ<sup>૧૩</sup>) ગ્રાનદીપ્તિ કરે છે**. <sup>૧૪</sup>મંત્રાદિ ્દિવ્ય સાધતા મેળવે છે. અતે પ્રથિવ્યાદ અનેક <sup>૧૫</sup>લાકમાં જન્મ-જન્માંતર પામે છે. આ પ્રમાણે ક્રિયાશક્તિ પંદર કલા વડે ભુવનાને રચા, ભાગ્ય, ભાગસાધન, ભાગભૂમિ વગેરે પ્રહ્મવસ્તુના આદ્ય સંકલ્પને સુષ્ટિમાં સ્કુલ બનાવે છે વ્યક્ષવસ્તુના આ ક્રિયાશક્તિને તંત્ર-

<sup>\*</sup> लुએ। प्रभाेपनिषद् ६. ४.

શાસ્ત્રમાં નાદ કહે છે. અને જે દ્રવ્યમાં તે નાદની લહરી જાગે છે તેને बीज કહે છે. ઔપનિષદસિદ્ધાંતનાં આ મૂલ **દેશण, तप**. અને सर्जन નામનાં સૂત્રામાંથી ઇચ્છા, જ્ઞાન અને ક્રિયાશકિતનાં પારિભાષિક નામા વેદાન્તશાસ્ત્રમાં પ્રકટ થયાં છે, અને બિ'દુ, ખીજ, નાદ–એ તંત્રશાસ્ત્રનાં અથવા શકિતવાદનાં પારિભાષિક નામા પ્રકટ થયાં છે. આ સઘળા વિચારાનાં ખીજકા આપ**ણને આર**ण्यकના ઉપાસનાપ્રકરણામાંથી મળા આવે છે. અને વ્યાકરણાગમનાે∗ શખ્દ∙ **પ્રકા**વાદ તે શાકતવાદનું પ્રાથમિક ૨૫ <mark>છે. પ્રકાવસ્તુ સભર ભરાઈ</mark> વિશ્વાકાર થવાને એક કેન્દ્રમાં આવે તેતું નામ परबिन्दु અને તેમાંથી હ્યુક્ષના પ્રકાશ આંતર સ્વરૂપના પરામર્શ કરના**રા વિમર્શ** રૂપે ( विद्येषेण मृष्यते अनुभूयते-सारी रीते पेाताने श्रीणणे श्रेवी ચૈતન્યની સ્થિતિ–Self Consciousness) જાગે છે. તેમાંથી દ્રવ્ય-<mark>ક્ષોભ થ</mark>વાથી જે અવ્યક્ત બિંદુ જાગે છે તેનું નામ **अपरबिन्द्** અથવા શબ્દબ્રહ્મચૈતન્ય તે अपरिबन्द् ના બેદ થતાં જડ અંશ-માંથી बीज, અજડ અંશમાંથી बिन्द અથવા અણ, અને જડા-જડ અંશમાંથી નાદ જાગે છે. આ ત્રણ ભૂમિકાને શકિતવાદમાં ઇચ્છા, ત્રાન, ક્રિયા નામની અધ્યાત્મશક્તિ પરપ્રક્ષ અથવા પર-શિવની સ્વાભાવિકી ગણવામાં આવે છે. શક્તિના સ્કુરણવાળા વ્યદ્ધ-बैतन्यनं नाम शिव आपवामां आवे छे, अने ते शक्तिमान **ર્ભિંદુ, ખીજ, નાદ-ની ટુંકામાં સમજણ આપવા સાર્ વેદવાદીઓએ** એક પ્રતીક રચ્યું છે, તેને त्रैपुरधाम કહે છે. જેમ શિવનું પ્રતીક અથવા પૂજ્ય આકૃતિ લિંગાત્મક છે; જેમ વિષ્ણુનું પ્રતીક અથવા પૂજ્ય ચિહ્ન શાલિગ્રામની શિલા છે; તેમ શક્તિનું પ્રતીક અથવા

अलेश वाक्यपदीयने। ब्रह्मकाण्ड अने तेना ६५२ पुण्य-राजनी टीका; लुओ। वैयाकरणसिद्धान्तमञ्जूषा पा. १७१.

પૂજ્ય આકૃતિ 🛕 સર્ભિંદુ ત્રિકાેેેેેેેેેે છે. તેમાં મધ્યભિંદુ એ પર-**બિંદુ**નું સ્**ચક છે,** અને ત્રણ કાેેેેેેેેે ક્યાં તે અપરબિંદુના બિં**દુ** ( ચિંદંશ ), ખીજ ( અચિદંશ ), અને નાદ ( ચિદચિદંશ )નાં સ્ચક છે. આ સમગ્ર આકૃતિની અધિષ્ઠાત્રી દેવતાને અથવા દેવીને त्रिपुरा નામ આપવામાં આવે છે. આ મૂલ પ્રતીકનું સર્વાંશ વિવ-**રણ** અથવા પ્રસ્તાર તે શ્રીચક્ર, અને તેની સમજણ આપનારી વિદ્યા ते श्रीविद्या.

આ ત્રિપુરધામની અધિષ્ઠાત્રી દેવીને त्रिपुरा નામ ઉપરાંત ખીજું નામ सुमगा, सुंद्**रो**, अम्बिका विगेरे આરણ્યક પ્રંથામાં આપવામાં આવે છે. ધર્મ, અર્થ, કામ-એ ત્રણ પુરૂષાર્થને સધાવે છે માટે, તથા ૧ ઐશ્વર્ય, ૨ ધર્મ, ૩ યશ, ૪ શ્રી, ૫ જ્ઞાન, ૬ વૈરાગ્ય-એ છ ભગ અથવા દિવ્ય ગુણાને આપે છે માટે તે सुभगा કહેવાય છે. તેની ઉપાસનાનું વર્ણુન કરનાર વેદકાંડને સાભાગ્યકાંડ કહે છે, અને તે અથર્વાવેદના ભાગ મનાય છે. તે કાંડના મંત્રા છૂટક રૂપમાં કેટલાંક ઉપનિષદેામાં સંગ્રહ પામ્યા જણાય છે; અને કેટલાક મંત્ર<u>ા</u> **ચ્યાર**ણ્યકમાં યત્તપ્રક્રિયામાં ગુંચાયેલા હજી પડેલા **છે.** તે મંત્રાના મૌલિક અર્થ યત્રવિદ્યાને લગતા છતાં તેના અધ્યાત્મ અર્થો દેવી**ની** ઉપાસનાને લગતા છે. તે મંત્રાને લગતાં પર્શુરામાદિનાં **कल्पस्रत्रो** છે; અને તેની અનુષ્ઠાનપહૃતિના અનેક ગ્રંથા આગમામાં, યામ-લાેમાં, અને તંત્ર **ઝાંચાેમાં દાખલ થયા છે. આ શક્તિવાદના** રહસ્યનું સાહિત્ય ઉપનિષદામાં છે. અને તેમાં પણ શક્તિઉપનિષદા સવીં શ પ્રસિદ્ધ થયાં નથી.

જગત્ની ઉત્પત્તિ કરવાની ઇચ્છાશક્તિને "ત્રિપુરા" નામ આપ-વામાં આવે છે. તેમાં નીચેનાં ત્રણ ભુવન (મૃ, મુचर અને स्वर्

x लुओ। तिस्नः पुरः — ओ त्रिपुरामहोपनिषद्ने। प्रथम

અને તેના લોકતભાગ્ય પદાર્થા જેમાં સમાય છે એ ત્રિલાકીની 🧷 ભાવના જગવનારી લાેકપ્રસિદ્ધ ત્રિપદા ગાયત્રી સાંખ્ય શાસ્ત્રના ચોવીસ અક્ષરા વડે ચોવીશ તત્વાને સ્પષ્ટ કરનારી ( शांखायन-सगोत्रा गायत्री ). ते त्रिपदा ઉपरांतनी (त्रिपाद ઉर्ध्व नारायध् સ્વરૂપને જણવનારી ) ગાયત્રી \* સંસારના રાગ અને ભાૈતિક રજ-સથી પર વસ્તુના પ્રખાધ કરનારી " ત્રિપુરા " છે. તેનું ખીજું નામ श्रीविद्या ३ हे छे. अपरा त्रिपुराने अस्तवादीओ अपरब्रह्म ३ हे छे: અને પરા ત્રિપુરાને બ્રહ્મવાદીઓ परब्रह्म કહે છે. અપરા ત્રિપુરાની ઉપાસના सरजोब्बह्मलोक એટલે મૈયુની સહિટના લોકમાં અથવા પિતયાનમાં ગતિ કરાવે છે અને તે લાક પ્રનરાવૃત્તિવાળા છે: પરા त्रिपुरानी अपासना विरजोब्रह्मलोक એटले हिन्य सृष्टिना ले। इमां અથવા દેવયાનમાં ગતિ કરાવે છે. અને તે પુનરાવૃત્તિ વિનાના છે. મધ્યમયાન સર્ય લોકના એટલે મહેન્દ્રલોક (महर) ના છે.

क परोररसे Sसावदोम केने गायत्रीना अप्त यत्र धर्माह કહે છે.

<sup>†</sup> સરજોવ્યલસોક અને વિરજોવ્યલસોકના બેર સારૂ જાઓ प्रश्रोपनिषद १-१५-१६.

### પ્રકરણ ત્રોજીં

# (3) शिक्तिवादतुं ७५िनिषद् सािंदिय-वेदांग सािंदिय कािस त्वं महादेवि। साज्ञवीददे ब्रह्मस्वरूपिणी (देवीउपनिषद्)

હ્મસ્વેતન્યના સ્વભાવધર્મ અથવા શક્તિનાં બે⊦ધક ઉપનિષદો નીચે પ્રમાણે તારવી શકાયાં છેઃ—

- ४ बहुवृचा—સમુચ્ચયમાં ૧૧૧મા આંકે છે.
- પ **માવના**—સમુચ્ચયમાં ૮૭મા આંકે છે.
- ५ सरस्वतीहृदय--- समु<sup>२</sup>ययमां ११०मा आंके छे.
- ७ स्रोता—१०८ ઉપનિષદોના સમૂહમાં ४७મા આંક્રે આવે છે.
- ८ सीभाग्यलक्ष्मी- ઉપનિષદોના સમૂહમાં ૪૯મા આંફ્રે છે.
- ૯ कालो—Tantrik Texts वा. ११ मां प्रसिद्ध थयुं छे.
- १० तारा— "
- ११ अद्वैतभाव— 🗼
- १२ अरुणा--- ,

૧४ **श्रोविद्यातारक—અ**બ્રસિલ છે. ગાયકવાડ લાયબ્રેરીતી સ્ત્રીમાં ૧૮૩૭ માં આકે છે.

અા તરવાયેલાં ઉપનિષ<mark>દોમાં काली, कोल અને श्रोविद्या-</mark> तारक નામનાં ઉપનિષદો વેદની **શાખા**સાહિત્યમાં પકડાતાં નથી, તેથી તંત્રશાસ્ત્રના ઉદય પછીનાં ગણવા જેવાં છે. પરંતુ બીજાં ઉપ-નિષદો મંત્ર અથવા ધ્યાકાણ સમૂહમાં ઘણાં ખરાં પકડાય છે તેથી મૂલના વેદસાહિત્યનાં ચોક્કસ છે. त्रिपुराનું બીજું નામ ત્રિપુરા महोपनिषद् છે. તેના સાળ મંત્રો છે. તે ત્રક્યાઓ છે. શાકલસંહિતા અને કૌષીતકી ધ્યાકાણ સાથે સંબંધ ધરાવતા આર-ણ્યકમાં બહ્રુચ ધ્યાકાણોના પાઠમાં આ મંત્રો આવે છે. તે સાથે શાંખાયન કલ્પસૂત્ર સાથે આ મંત્રોના વિનિયાગ સમજાય છે તેથી ચૌક્કસ શ્રાત સાહિસના તે મંત્રા છે. આ ઉપનિષદ ઉપર અપ્પય-દીક્ષિત, લાસ્કરરાય તથા રામાનંદનાં લાખ્યા છે.

त्रिपुरातािषनीमां भूण श्रीविद्यानी पंयदशाक्षरीने। ७६।२ छे. तेमां देवीनी रथूल पृजनपद्धति तथा सृक्ष्म पद्धति आवे छे; त्रख् देवीमंत्रोने। तेमां ७६।२ छे. गायत्रीमंत्रनुं शिन्तवादमां तात्पर्य दर्शाववामां आवे छे; अने छेवटे निर्शुख् स्वह्मविद्यानुं पख् प्रतिपादन छे. तेना ७पर अप्पय्यदीक्षित तथा कारअरशय विशेरेनां काष्ये। छे. अशक्षण नृसिंहतािषनी जेवी तेनी रयना छे. जयारे नृसिंहतािषनी अनुष्टुप ७पर रयायेक्षी विद्या छे, त्यारे त्रिपुरानतािषनी त्रिपदा गायत्री ७पर धरायेक्षी छे.

देवी ઉપનિષદ્યાં वाक्स्रक्तना तथा श्रीस्कता भंत्रा છે, અને તે ઉપરાંત શ્રીવિદ્યાની પંચદશા પણ તેમાં છે. આ ઉપનિ-षद् અથવ वेदना सौलाज्यકાંડનું સ્પષ્ટ સમજાય છે.

बह्वृच ઉपनिषद्भां शिक्तसं प्रदायनी कादि अने हाद्दिविद्याना उद्धार छे, अने लिलता ३पे परध्यक्षनुं थिंतन छे. शिक्तिनी भूस पंयदशाक्षरी मंत्रमां के भतमां कवर्णुं आरंभमां आवे छे तेने कादिभत ३ छे छे, अने केमां हवर्णु आदिमां आवे छे, तेने हादिभत ३ छे छे.

૧ જુઓ આ ત્રિપુરા ઉપનિષદ્ ઉપરનું ભાસ્કરરાયનું ભાષ્ય.

भावना ७५निषह हेवीना परस्वइपतुं लान इरावनाइं छे; तेमां श्रीविद्यानी અધ્યાત્મપ્રતિષ્ઠા છે. તેના ઉપર અષ્પય્યદીક્ષિત **અને** ભારકરાચાર્યનાં ભાષ્યો છે. શાકત અદ્વૈતવાદના પાયા આ ઉપનિષદ ઉપર છે.

सरस्वतीहृदयभां ऋज्वेदसंहितामां आवता सरस्वतीने લગતા સારભૂત મંત્રા છે, અને તેના તાંત્રિક વિનિયાગ છે. મંત્રા સંહિતામાં હાવાથી પ્રાચીન જ છે, એમાં શંકા નથી.

सीता अपनिषद् वैष्णवागम पछीतुं छे, अने रामभक्तिना વ્યાપકપણા પછીનું છે. સંહિતા-લાકાણમાં તેનું સ્થાન પકડાતું નથી. તેથી તે श्રौत વર્ગનું ગણવા લાયક નથી.

सौभाग्यलक्ष्मीमां श्रोस्रक्त के अव्वेदना येथा अध्यक्त ચોથા અધ્યાયના ૩૪ મા વર્ગમાં આવે છે, અને જે खिल અથવા परिशिष्ट સુકેતામાં આવે છે, તેના તાંત્રિક વિનિયાગ છે; અને નવ-ચક્રમાં દેવીની ઉપાસના કેવી રીતે કરવી તેની સમજ્ છે.

काली, तारा, अद्वैतभाव, कौल अने श्रो विद्यातारक પ્રાચીત નથી. અને વામમાર્ગના પ્રચાર પછીનાં છે. તેમાં <del>તા</del>રા તા બૌહોની દેવી છે.

अरुणा ७५निषइ तेत्तिरीय आरण्यकभां अंतर्भत छे. ते હપનિષદ ૧૦૮ ઉપનિષદાના સમુચ્ચયમાં આવતા **आरुणिकोपनिषिद** કરતાં જુદું છે. તે અરુળા નામના શાક્ત ઉપનિષદ ઉપરની ટીકા લક્ષ્મીધરની જે ટીકા **सौन्दर्य लहरी** ઉપરના છે તેમાં અંતર્ગત થયેલી છે.

વેદનાં છ અંગામાં વ્યાકરણાગમ મુખરૂપ ગણાય છે. વ્યાકરણ-આગમમાં बाकने ચૈત न्यनी શક્તિરૂપે સ્વીકારી છે; અને તેના આધાર ઋડવેદની શ્રુતિઓમાં રહેલા ગણાવે છે. ઋગ્વેદના એક મંત્રમાં ( अ. **ર. ૩. ૨૨. ૫) કહ્યું છે કે " વાગદેવીના ચાર પાદ છે.** તેને

**બ્રાહ્મણા બુદ્ધિવાળા જાણે છે. તેના ત્રણ પાદ ગુહામાં ગુપ્ત છે, અને** તેના ચાેથા પાદને જ માત્ર મનુષ્ય પ્રાણી જાણે છે. " આ મંત્રનાં અનેક વિવરણા થયાં છે. મંત્રશાસ્ત્રાનુસાર પ્રદ્મતત્ત્વની વાક્ શક્તિ છે. તેનાં પરા, પશ્યન્તી, મધ્યમા અને વૈખરી એવાં ચાર રૂપાે તે ચાર પાદ છે. તેમાં પરા, પશ્યન્તી, અને મધ્યમા એ ત્રણ અુદ્ધિ, મન અને પ્રાણની ગુહામાં ગુપ્ત રહેલા પાદો છે: અને પ્રત્યક્ષ વૈખરી વાણી તે માત્ર મનુષ્ય પ્રાણીને સમજણવાળા પાદ છે. વૈયાકરણા જાતિ, ગુણ, ક્રિયા અને યદૃચ્છા ( એટલે ગુજરાતીમાં વિશેષ નામ કહીએ છીએ તે ) એવા શબ્દના ચાર પાદ માને છે. નિરુક્તકારા નામ, આખ્યાત, **ઉપસર્ગ, અને નિપાત એવા ચ**ાર પાદ માને છે. પરંતુ મૂલ શ્રુતિનું તાત્પર્ય પુષ્યરાજનું ભર્તુહરિના વાકયપદીય ઉપરના વિવરણ ઉપરથી એવું સમજાય છે કે ચૈતન્યના ખહિર્ગામા વેગ ते बाक् છે. પુષ્યરાજના શબ્દોમાં કહીએ તા:-પ્રત્યગાતમા જે અંતર્નિષ્ઠ છે તેના અન્ય પ્રાણીને પ્રખાધ આપવાના અથવા સમજાવવાના પ્રયત્ન તેનું નામ शक्ति છે, અને તે આત્મવસ્તુમાંથી સ્રવે છે. અર્થથી છૂડી પડયા વિનાની આ શક્તિ તે મૃદ્ધમचाक દેવી છે. ભર્ત હરિના પ્રહ્મ-કાષ્ડ્રમાં આ આત્મચૈતન્યની શક્તિને સર્વ શબ્દ અને અર્થની પ્રકૃતિ કહી છે ( वा. प. १. १०. ) " તે દેવીવાક આ પ્રપંચમાં વિખ-રાયે લી દેખાય છે " ( वा. प. १. १५६ ). ટુંકામાં વ્યાકરણાગમ પ્રમાણે શબ્દબ્રહ્મ, અથવા वाक તે મૂલ પરબ્રહ્મનું અપર રૂપ છે, અને તે અપર પ્રક્ષને જાણનાર પરપ્રકાને અનુભવી શકે છે. આ શખ્દત્રક્ષ અથવા અપરત્રક્ષ શક્તિના પર્યાય છે. શબ્દ કુટસ્થ રફાેટરૂપ છે કે વર્ણાત્મક છે એ વિવાદના વિષય છે, પરંતુ સ્ફાેટાત્મક અથવા વર્ણાત્મક શખ્દ મૂલત્રહ્મની શક્તિ છે, એ સંબંધમાં વિવાદના વિષય નથી. વૈયાકરણસિદ્ધાતમંજૂષામાં શક્તિવાદના આશ્રય લઇ એવા સિહાંત સ્થાપ્યા છે કે:-પરમેશ્વરની સર્જન કરવાની ઇચ્છાવડે માયાવૃત્તિ પ્રકટ થાય છે. તેમાંથી અવ્યક્ત બિન્દુ ત્રણ ગુણવાળું

પ્રકટ થાય છે. આ બિન્દુરૂપ અવ્યક્ત તે જ शक्तितत्व સમજવું. તે બિન્દુના જડ અંશ તે **બીજ**, ચૈતન્ય અંશ તે (અપર) **બિન્દુ**, અને મિશ્રઅંશ તે નાદ. "

#### પ્રકરણ ચાેેેેે

### શક્તિવાદનું સૂત્રસાહિત્ય

अथातः राक्तिजिज्ञासा ॥ (अगस्त्यसूत्र १)

વેદના કર્મ ઉપર શ્રાત, ગૃહ્ય અને ધર્મ –એ ત્રણ શાખા ઉપરનાં સ્ત્રાને कल्पसूत्र કહે છે. તેવી જ રીતે શક્તિને લગતા સૌ-ભાગ્યકાલ્ડ ઉપર પણ સૃત્રસાહિત્ય વિપુલ છે. પરશુરામનું દશખંડી करूपसूत्र છે. ત્રંથ ઘણા ડુંકા છે. તેના ઉપર શાક્તાના આચાર-વિચાર ધડાયેલા છે. તેમાં (૧) દીક્ષાખંડ, (૨) ગણેશપદ્ધતિ, (૩) લલિતાક્રમ, (૪) પંદર નિસાનું તથા પ્રધાન દેવતાનું લયાંગ પૂજન, (પ) શ્રીચક્રપૂજનપદ્ધતિ, (૬) કામ્યપ્રયોગા, (૭) નિષ્કામ પ્રયોગ, (૮) સર્વ મંત્રોની સામાન્ય પહિત, (૯) સમયાચાર સંગ્રહ, (૧૦) કૌલાચારસંત્રહ—એટલા વિષયાે આવે છે. શાક્તમતના અનુભવી વિદ્વાનાનું એમ કહેવું છે કે મૂલ દત્તસહિતામાં ૧૮,૦૦૦ શ્લાકા હતા. તેના પરશુરામે ૬૦૦૦ સૂત્રમાં સંક્ષેપ કર્યા, અને તેમાં ૫૦ કાર્ડ હતા. હારિતગાત્રના સુત્રેધાએ તેના પણ સંક્ષેપ કર્યો, અને તે હાલ દશખંડી નામથી પ્રસિદ્ધ છે. ભારકરરાય(ઇ. સ. ૧૬૬૮— ૧૭૬૪) ના શિષ્ય ઉમાન દનાથે નિત્યાત્સવ નામના સૂત્ર ઉપર નિ-ખંધ લખ્યા છે; તથા તેમની શિષ્યપરંપરામાં રામેશ્વરે (ઇ. સ. ૧૮૩૧) સૂત્ર ઉપર વૃત્તિ લખી છે. પરશુરામકલ્પસ્ત્ર ગાયેકવાડ સંસ્કૃત ગ્રંથાવલિમાં પ્રસિદ્ધ થયું છે.

વળી જેમ વેદના જ્ઞાનકાણ્ડ ઉપર જૈમિનિનું પ્રાતિશાખ્ય પ્રહ્ન-સૂત્ર છે, અને શાખા ઉપર બંધાયલા બ્રહ્મવાદનું બાદરાયણનું બ્રહ્મ સૂત્ર છે, તેમ શાકત સિદ્ધાન્તને સ્થાપનારાં અગસ્ત્યમુનિનાં શક્તિસૂત્રા છે. તે ઉપરાંત ભારદાજનાં પણ શક્તિધર્મનાં સુત્રાે છે. આ સુત્રે! પ્રસિદ્ધ થયાં જાણવામાં નથી, પરંતુ મુલગ્રંથા મેં મેળવી વાંચી જોયા છે.

ચ્યા ઉપરાંત નાગાનન્દનાં પણ શક્તિમુત્રા છે, એમ ભા**સ્ક**ર-રાયની સપ્તશતી ઉપરની ટીકા તથા લલિતાસહસ્ત્રનામની ટીકા ઉપરથી સમજાય છે.

ત્રિકદર્શન જે કાશ્મીરમાં પ્રકટ થયું છે તેની પરંપરામાં प्रत्यभिज्ञाभतनां शक्तिसूत्रा છે, અને तेना क्षेभराજ કર્તા છે. ते કાશ્મીર ગ્રંથાવલિમાં પ્રસિદ્ધ થયાં છે.

મહર્ષિ અંગિરાનાં દૈવીમીમાંસાદર્શનનાં સુત્રા છે. તેના પહેલા પાદનું નામ रसपाद છે, અને પરમેશ્વરનું રસાત્મક સ્વરૂપ તેમાં પ્રતિપાદન કર્યું છે. બીજા પાદનું નામ उत्पत्तिपाद છે, તેમાં શાક્તઅદ્ભૈતને અનુસરતી શક્તિવાદની પ્રક્રિયા છે, અને બ્રહ્મ અને ∘ શક્તિના અબેદ તેમાં પ્રતિપાદન કર્યો છે.

श्री શંકરાચાર્યના પરમ ગુરુ શ્રીગૌડપાદાચાર્યનાં श्रोविद्यारतन सूत्र પણ છે, તે પ્રીન્સેસ એાક વેલ્સ સરસ્વતીલવન ગ્રંથાવલિયાં થાેડાં વર્ષ ઉપર પ્રસિદ્ધ **થયાં છે.** તેના ઉપર શ'કરારણ્યની ટીકા છે.

**આ** તારવણી ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે વેદવાદનાં સુત્રે! જેવું શાકતવાદનું પણ વિપુલ સુત્રસાહિત્ય છે, અને તેની શાધ થવાનં⊱ અગત્ય છે.

### પ્રકરણ પાંચમું

્રશક્તિવાદનું આગમ સાહિત્ય અથવા તંત્રસાહિત્ય 🦠 तन्त्रकृत्तन्त्रसंप्रज्या तन्त्रेशी तन्त्रसंमता। तन्त्रेशा तन्त्रवित्तन्त्रसाध्या तन्त्रस्वरूपिणी ॥(ब्रह्मयामल)

શ્રાતકાળ પૂરા થયા પછી તેના અનુસ'ધાનમાં આગમગ્રંથાના -આવિર્ભાવ **થયાે છે. છાન્દાેગ્ય ઉપનિષદમાં પંચામૃત વિદ્યાનું** વર્ણન ્છે. તેમાં સર્યના બિંબને દેવમધુ સંજ્ઞા આપવામાં આવી છે, અને ેતેનાં પૂર્વ, પશ્ચિમ, ઉત્તર, દક્ષિણ એવાં ચાર દિશાનાં કિરણો વડે તે મધુરસ વ્યક્ષાંડમાં પ્રસરાવે છે. પૂર્વદિશાનાં કિરણા ઋડવેદરૂપી પુષ્પ-ા રસને ખે'ચે છે અને તેમાંથી જે મધુ ઉત્પન્ન થાય છે તે વડે વસુદેવતાઓ અગ્નિદ્વારા તૃપ્ત થઈ રહે છે; દક્ષિણ દિશાનાં કિરણો યજુર્વેદના પુષ્પરસને ચૂસે છે, અને તે વડે ઉત્પન્ન થતા અમૃત વડે રુદ્રદેવતાએ ઇન્દ્રદારા પાષાય છે: પશ્ચિમ દિશાનાં કિરણા સામવેદના પુષ્પોના રસને ખેંચી તેના અમૃત વડે આદિત્યદેવતાઓ વરુણના દ્વારા તુમ થાય છે. અને ઉત્તર દિશાનાં કિરણા અથર્વવેદનાં પુષ્પાના સારને ખેંચી તેના અમૃત વડે મરુદ્દેવતાએ સોમડારા પોષાય છે. વિદ્યારપી ્રઅમૃત અથવા મધુના આધાર પુષ્પો ૠગ્વેદ, યજીવે<sup>દ</sup>, સામવેદ ્રઅને અથર્વવેદમાં રહેલાં છે, અને તેના સારને ભગવાન્ સૂર્ય પાેતાના ુ બિંબમાં ખેંચી તે વડે વસૂ, રુદ્દ, આદિત્ય, અને મરુદ્દ–એ દેવતાના ્ગણા અતુક્રમે અગ્નિ, ઇન્દ્ર, વરુણ, અને સામ-એ ચાર અધ્યક્ષ ં દ્વારા મધુરસ ભાગવી તૃપ્ત થાય છે. આ ચાર મુખના રૂપકવાળા · બ્રહ્મદેવ પાછળથી ચાર વેદના પ્રવર્તક મનાયા છે. પરંતુ તે જ ઉપનિષદ્• - માં સૂર્યના ઉર્ધ્વમુખનું વર્ણન છે. તેનાં કિરણા परोरजा કહેવાય છે, કારણ કે તેમાં रज्ञस्ते। એટલે રજોગુણ અથવા રાગના ્રપર્શનથી, તેનાં કિરણે৷ " ગુહ્થ આદેશ "ને ખેંચે છે, અને તે ્યક્ષતત્ત્વના પુષ્પમાંથી ખેંચે છે, અને તેનું જે મધુ થાય છે તે ્રપ્રણવદ્વારા સાધ્ય દેવતાએ। એટલે સિહજના ભાગવે છે. આ ગુલ

આદેશને આગમ કહે છે; અને પ્રકટ આદેશ જે ચાર વેદમાં છે તેને નિગમ કહે છે. આ ઉર્ષ્વમુખને આગમવાદીઓ પરમેશ્વરનું અથવા ાશવનું પાંચમું મુખ કહે છે અને તે ઉર્ષ્વસોતસ્ વડે લહ્મવિદ્યા ચાર વેદમાં જ સમાપ્ત થતી નથી, પરંતુ દેશ, કાળ, અને નિમિત્તાના ફેરફાર થતાં યુગાનુસાર સિહ્દજનાદ્વારા તે પ્રકટ થાય છે. માંડૂકય ઉપનિષદ્ને આ કારણ્યા આગમ પ્રકરણ જ કહે છે. આગમનું લક્ષણ વાચસ્પતિમિશ્ર એવું આપે છે કે જેમાંથી ભાગ અને માલ ઉભયનું સ્વરૂપ સમજાય છે તે આગમ. જૂનું વેદસાહિસ કર્મકાણ્ડદ્વારા માત્ર સ્વર્ગાદ ભાગનાં સાધનાનું સ્વરૂપ સમજાવે છે, અથવા ગ્રાનકાણ્ડદ્વારા કેવલ માલનું સ્વરૂપ અને સાધન દર્શાવે છે. પરંતુ પાંચમું આગમસાહિત્ય ભાગ અને મોલ્નની એકવાક્યતા કરી ક્રમપૂર્વક વ્યવહારસુખ અને પરમાર્થ-સુખ આપી શકે છે.

આ આગમ સાહિત્યના આવિર્ભાવ છુદ્ધનિર્વાણ પછી ધર્ણા સૈકાં સુધી થયેા જણાય છે. અને પ્રત્યેક દેવતાવાદને લગતું આગમ સાહિત્ય હોય છે. રાવાને લગતું રાવાગમ સાહત્ય, વૈષ્ણવાને લગતું સાત્વત-તંત્રનું અથવા પાંચરાત્ર સાહિત્ય, સારોને લગતું સાર સાહિત્ય; ગાણ-પત્યાને લગતું ગાણપત્ય આગમ સાહિત્ય. જૈના અને ભાહો પણ આવા પાતપાતાના આગમ સાહિત્યને માને છે. આ સર્વ સાહિત્યમાં શક્તિવાદ રૂપાન્તરે પેઠેલો જણાય છે, અને તેની વિચારની અને ક્રિયાની પદ્ધતિ જેમાં સવિસ્તર વર્ણવી હોય તેવા ગ્રંથોને तन्त्र એવું નામ આપવામાં આવે છે. તે તે દેવતાના સ્વરૂપ, ગુણ, કર્મ વિગેરેનું ચિંતન જેમાં કરવામાં આવ્યું હોય, તેને લગતા મંત્રાના ઉદ્ઘાર કરવામાં આવ્યા હાય, તે તે મંત્રાને કેવા પ્રકારના યંત્રમાં ગાઠવી દેવતાનું ધ્યાન કરવું, એ દર્શાવવામાં આવ્યું હોય, તે તે દેવતાની ઉપાસનાનાં પાંચ અંગા પટલ, પહલિ, કવચ, નામસહસ્ત, અને સ્તાત્ર વ્યવસ્થિત રૂપે દર્શાવાયાં હાય તેવા પ્રંથાને તન્ત્ર કહે છે. આ તંત્રાનું વિપુલ સાહિત્ય હતું, અને તેના ખંડ માત્ર હાલ ઉપલબ્ધ રહ્યા જણાય છે. નાલંદાની ખાહ વિદ્યાપીઠમાં તંત્રાનું અધ્યાપન થતું હતું. મુસલમાન

રાજ્યના આક્રમણના પ્રસંગે ઘણા ભાદોના અને હિંદુઓના તંત્ર-ત્ર**ંથા નાશ પામ્યા છે. ર**સિકમાહન ચટ્ટોપાધ્યાયે આ **હે**ાળીની આગમાં પડેલા તંત્રગ્રંથા પૈકી કેટલાકનું રહ્મણ કર્યું છે; અને આર્થર અવિક્ષેત જે જરિટસ લુડ્રાેકનું ગુપ્ત નામ છે તેમણે ઘણાં તંત્રાના <mark>ઉદ્ધાર કર્યો છે. આ</mark> તંત્રસાહિત્યના ઊંડા અભ્યાસ**કા**નું સાંપ્રદાયિક મંતવ્ય એવું છે કે ગુહ્થ આદેશા સૃષ્ટિના આરંભથી તે આજ સુધી યાેગ્ય ગુરુ–શિષ્યની પ્રણાલિકામાં ઉતરી આવ્યા છે, તેનાે આસંતિક નાશ કદી થયા નથી, અને થવા સંભવતા નથી. યુગધર્મ તરીક તે તે આદેશા દિવ્યયુરુ, સિદ્ધયુરૂ અથવા મનુષ્યયુરુ દ્વારા પ્રકટ થાય છે, અને તેના સંપ્રદાય પ્રજાના અમુક વિભાગમાં સચવાયેલા રહે છે. જેમ માતાના જારને જાણનાર પુત્ર તે ગુપ્ત વાત કાઇને પ્રકટ કરતા નથી, તેમ તાંત્રિકા યાગ્ય અધિકાર વિના કાઇને કશું કહેતા નથી. અને યેણ્ય અધિકારની ખાત્રી થયા પછી ગુજ્ઞ આદેશને તે તે શિષ્ય-ના ઉપયોગ પૂરતા જ પ્રકટ કરે છે, પછી તે શિષ્ય પાતાની સાધન-સિહિના ક્રમે સિહ્લપદે પહેાંચે છે, અને છેવટે પૂર્ણાભિષિક્ત થાય છે.

વિમલાન દ સ્વામી જેએ। અનુભવી તાંત્રિક જણાય છે તેમનું એવું કહેવું છે કે વ્યક્ષવિદ્યા ઉપાસનાદ્વારા ચારે યુગમાં આગમ અથવા તંત્રદ્વારા પ્રગટ થયેલી છે. સત્યયુગમાં જ્યારે તે તે દેવતાનાં સકામ-કર્મી ખહુ થતાં હતાં સારે આ પ્રહ્મવિદ્યા ઉમા હૈમવતીદ્વારા ઇન્દ્રાદિ દેવતાએાને પ્રકાશિત થઇ હતી; અંભૂણમુનિની પુત્રીને वाक्सूक्तમાં પ્રકટ થઈ હતી. ત્રેતાયુગમાં જ્યારે પશુયત્તના અતિશય થયા હતા. સારે પ્રહાવિદ્યા વસિષ્ઠ, વિશ્વામિત્ર, જનક, પરશુરામ વિગેરે પ્રહાર્ષિ, અને રાજર્ષિએા દ્વારા પ્રકટ થઈ હતી. વસિષ્ઠ મુનિએ ચીનાચારદ્વારા તંત્રપ્રકાશ કર્યો જણાય છે; વિશ્વામિત્રની તંત્રવિદ્યા ગંધર્વતંત્રના **પ્રથમ પટલમાં છે. અને** પ્રસિદ્ધ ગાયત્રીની સઘળી રહસ્યપદ્ધતિ વિશ્વામિત્રે રચી જણાય છે. આની સાક્ષી વિશ્વામિત્રના ગાયત્રીસ્તવ-**રાજ અદ્યાપિ પૂરે છે. વિદે**હરાજ જનકેના <mark>ઘણા</mark> તાંત્રિક જીવનના **પ્રસંગા ગાર્ગી–સુલભા વિગેરેનાં આપ્યાનામાં આવે છે.** કાલિકુલસર્વ-

સ્વમાં પરશુરામનું તાંત્રિકત્વ વર્ણવ્યું છે, અને તેમનું कल्पसूत्र દરાખંડી અદ્યાપિ વિદ્યમાન છે. દ્વાપરયુગમાં જ્યારે હવિર્યત્રોના અતિશય થયા ત્યારે વ્યક્ષવિદ્યાનું સ્થાપન શ્રીકૃષ્ણે આગમદારા કર્યું છે. શ્રીકૃષ્ણ-ના ભગવદગીતાના પ્રસિદ્ધ આદેશ છે. અને ગુહ્ય આદેશ રાધાત ત્રમાં. દેવીભાગવતમાં, મહાભારતના અનુશાસનપર્વ( અધ્યાય ૧૪) માં, સમાયેલા જણાય છે. વિરાટપર્વના છકા અધ્યાયમાં સમજાય છે કે પાંડવા, રાજર્ષિ ભીષ્મ, વેદવ્યાસ, શકદેવ, અસિત, દેવલ, દુર્વાસા વિગેરે શક્તિવાદના રહસ્યને જાણનારા હતા. છેવટના વર્તમાન કલિ-યુગમાં દુર્ગાપુજામાંતથા અનેક વ્રત વિગેરમાં તંત્રમાર્ગ ચુંથાઈ ગયેલે! જણાય છે. સાધન કરનારા પાતાના સાધનના તંત્રાનુસારી મર્મોને સમજતા નથી, એ પ્રશ્ન જૂદો છે. પરંતુ તાંત્રિક કર્મ અને ઉપાસના વૈદિક કર્મ અને ઉપાસના સાથે આડાઅવળી સંથાયેલાં છે. આ આગમશાસ્ત્ર શક્તિને લગતું ત્રણ વ્યહમાં વહેંચાયેલું છે. સત્ત્વાદિ ત્રણ ગુણાના આધારે આ ત્રણ વ્યહને તંત્ર, યામલ અને ડામર–એવાં નામ આપવામાં આવે છે. દરેકમાં ૬૪ ગ્રંથોનાે સમાસ કરી, સંપૂર્ણ સાહિત્ય ૧૯૨ ગ્રંથામાં ગ્રથિત થયેલું કહેવામાં આવે છે. આ ત્રણ સાહિસના વ્યૂહતે પૃથ્વીના ત્રણ વિભાગ કલ્પી ત્રણ ખંડમાં વહેંચવામાં આવ્યું છે. પહેલા ખંડને અધ્યકાન્ત, ખીજાને રથક્રાન્ત, અને ત્રીજાને વિષ્ણુક્રાન્ત કહે છે. આ પ્રત્યેક ભૂમંડળના વિભાગમાં કયા કયા પ્રદેશા આવે છે તે નક્કી કરવાન માધન મને અદ્યાપિ મળ્યું નથી. પરંતુ આ વ્યૂહ ઘણે ભાગે સમગ્ર જં અુદ્રીપને એટલે એશીયા ખંડને લાગુ પડે છે<sub>.</sub> અને તેમાં ચીન, જાપાન વિગેરે પ્રદેશાના તાંત્રિક આચારા અથવા દેવતાવાદાના સમાસ થયા જણાય છે. ઉદાહરણ તરીકે દશમહાવિદ્યા પૈકીની તારાદેવી બાહોની મુખ્ય દેવતા છે, અને તેની ઉપાસના મુખ્યત્વે કરીને બાહ દેશામાં થાય છે, અને ભારતવર્ષમાં તેના ગાણ પ્રચાર છે. **ज्येष्ठा નામના** દેવીની મૂર્તિઓ ખાદકામમાંથી નીકળા છે, અને તેથા તે દેવીની પૂજાપહિ સારી રીતે પ્રવર્તતી હશે, એવું અનુમાન જાય છે.

| મુખ્ય ૬૪ ત'ત્રપ્રથીની સ'પૂર્ણ માહિતી હજી મળી શકી નથી. તૈાપણ મુખ્ય ત'ત્રીના અંભ્યાપશી નીચે પ્રમાણ તે પ્રથા હોય એમ જણાય છે. નીચેના કાષ્ટકમાં જ્યાં નામ બેદ છે ત્યાં | માહિતી હજુ મ <sup>ુ</sup><br>જણાય છે. તીચેન | ળી શકી નથી. તાપ<br>ના કાષ્ટકમાં જ્યાં | યુ મુખ્ય તેમોના<br>નામ બેદ છે ત્યાં |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------|
| જાદાં નામ આપ્યાં છે. તે શિવાયનાં નામા પહેલા ખાના પ્રમાણે સમજવા:—                                                                                                  | પહેલાં ખાના પ્રમાણ                          | સમજ્યાં:—                             | -                                   |
| वाभड़ेश्वर तंत्रानुसार अते( ध. स. १७२४)                                                                                                                           | કુલચૂડામણિ તંત્ર   સૌન્દય` લહરીના           | સૌન્દર્ય લહરીના                       | 21                                  |
| ભારકરરાયના મત પ્રમાણે.                                                                                                                                            | અનુસાર.                                     | रीडाडार बद्दमी-<br>घरना भत्र प्रभाखे  |                                     |
|                                                                                                                                                                   |                                             | (ઇ. સ.૧૨૬૮-                           |                                     |
| १ महामाया                                                                                                                                                         | १ मायोत्तर                                  | ૧૩૭૯)                                 |                                     |
| २ श्रोबर                                                                                                                                                          | २ महासारस्यत                                | नं. २, ३, ४-आ                         |                                     |
| ३ योगिनी जालदांबर                                                                                                                                                 |                                             | तंत्र. शंबर                           |                                     |
| ४ तत्य शंबर                                                                                                                                                       |                                             | वामजुष्ट અने                          | ज्या तत्रामा सु-                    |
| ५-१२ भैरवाष्टक                                                                                                                                                    |                                             | वामदेव लूहा                           | प्रवासी विषयी<br>ज्याचे ३५ डे       |
| असितांग                                                                                                                                                           |                                             | તંત્ર ગણે છે.                         | न्यात छ त था-                       |
| বাহ                                                                                                                                                               |                                             |                                       | બત જીઆ મારા<br>ઉ:                   |
| चण्ड                                                                                                                                                              |                                             |                                       | હિ દતત્વત્તાનના<br>ઉ                |
| क्रोध                                                                                                                                                             |                                             |                                       | <b>ઇતિહાસ વિભાગ</b>                 |
| उन्मन                                                                                                                                                             |                                             |                                       | 4. y. \$3-84                        |
| क्षपालि                                                                                                                                                           |                                             |                                       |                                     |
| भोषण                                                                                                                                                              |                                             |                                       |                                     |
| सहार                                                                                                                                                              |                                             |                                       |                                     |

ह. १.३-२० बहुरूपाष्टक माहेश्वरी कौमारी कौमारी कौमारी काराही माहेन्द्री चामुण्डा हिष्णुयामल हह्यामल हह्यामल हह्यामल उस्मीयामल हर्मायामल नणेश्वामल

| २९ चंद्रज्ञान | नित्याषाउशीनुं<br>३० मालिनी | (समुद्रथानविद्या)<br>३१ महासँमोहन | વામમાગુ વે                                     | _                |                                              |                         | -                                   |                                        |
|---------------|-----------------------------|-----------------------------------|------------------------------------------------|------------------|----------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------|----------------------------------------|
| २९ तेत्रज्ञान | ३० बासुकि                   | ३१ महासंमोहन                      | ३३ महास्रक्षम                                  | ३६ कलापक<br>अथवा | कलापद                                        | ३९ वाहन                 |                                     | •                                      |
|               |                             | गित्तर                            | (કાપાલિક મતતું)<br>} અભિચાર સામે<br>પ્રયોગોનું | કામશાસનું        | कलासार पर्णना ઉत्કर्मनी विद्या<br>कुब्जिकामत | મ મક્ષિણપ્રયોગનું       | , धुटिडा, भंजन, अने<br>भाइसम्बद्धाः | त्तर रिव्हिलाला अया ।<br>सर् शोनुं छे. |
| महोष्ट्रस्य   | बातुल                       | यातुस्रोत्तर                      | हरूभेद<br>तैत्रभेद<br>गुहातंत्र<br>कामिक       | कलाबाद           | कलासार<br>कुब्जिकामत                         | तंत्रोत्तर<br>बीणातंत्र | त्रोडल                              | श्रोडलोत्तर                            |
| <b>%</b>      | en,                         | m                                 | m mm m                                         | w<br>w           | 9 m                                          | o√ o<br>m ∞             | a a                                 | or<br>w                                |

|                                                                   |                                                                 | પહેલા ખંડના                | अने त्रीका भंड-<br>ना अथा अहक<br>छे, डे बिन्न ते                                                        |                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
|                                                                   |                                                                 | ५१ अरुणेश                  | ५२ मोहिनीश<br>५३ विकुठेश्वर<br>५४ देबीमत                                                                |                                                                      |
|                                                                   | •                                                               | ४८ वाहनोत्तर<br>५० मातुभेद |                                                                                                         |                                                                      |
| पंचामृत ५'ચભૂતનાં દેકસ્થ પુરા<br>શી રીતે અજરામર રહે<br>તેતે લગતે. | स्र्यंभेद रे मार्थादि प्रयोजातुं<br>भूतोड्डामर रे छे.<br>कुलसार | <u></u>                    | ासद्धयागश्चरामत   था। सात<br>कुरूपिकामत > धपालिधोने<br>देवरूपिकामत   लगतां छे.<br>सर्वेबीरमत<br>विमलामत | आम्नाय<br>पूर्वाम्नाय<br>पश्चिमाम्नाय<br>दक्षिणाम्नाय<br>उत्तराम्नाय |
| oo<br>w                                                           |                                                                 | 10, 10, 11 [5 4]           | ત્ર્ય<br>૧ મે જ ૧ જે<br>૧ મામિ                                                                          |                                                                      |

|                 |              |         | हर विश्वात्मक            |        |         |              |    |
|-----------------|--------------|---------|--------------------------|--------|---------|--------------|----|
| Œ               | वैशेषिक      | शानाणेव | मीराषिष्टि (जैनतंत्र ? ) | अरुणेश | मोहिनीश | िषशुद्धेश्वर |    |
| <b>y</b><br>ree | <b>S</b> udh | arma    | aswai                    | mi Gy  | yanbl   | nanda        | ar |

**આ** ચાસઠે તંત્રામાં અનેક વ્યાવહારિક વિદ્યાઓ અને પરમાથ<sup>ે</sup> વિદ્યાઓના સમાસ થમ્મેક્ષા જણાય છે. તેમાં વ્યક્ષનું સ્વરૂપ, વ્યક્ષવિદ્યા અને શક્તિતત્વ, જગત્તી સૃષ્ટિ અને સંહાર-ક્રમનું વર્ણેન, તત્ત્વવિભાગ–એટલા વિષયા પરમાર્થતે લગતા છે અતે ખાષ્ઠીના વિષયા વ્યવહારના ધર્મ,, આર્થ અને કાયને સાધનારા છે. આ તંત્રસાહિત્યના વિચારકાના આચારભેદ સાત

પ્રકારના હાેય છે: (૧) વૈદિક આચારવાળા, (૨) વૈષ્ણવાચારવાળા, (૩) શૈવાચારવાળા, (૪) દક્ષિણાચારવાળા, (૫) વામાચારવાળા, (६) સિદ્ધાંતાચારવાળા અતે (७) કાેલ મતના કુલાચારવાળા. **અ**! **સર**ંતા તાત્વિક સિદ્ધાન્ત શાકેત અદૈતવાદના છે. લક્ષ્મીધર તાંત્રિકાના સામયિક, કાલ, અતે

તેની પાંચ સંહિતાઓ છે, અને તેના કર્તા વિક્ષ, સનક, શુક, સનંદન અને સનત્કુમાર એ સામપિક મતનું સાહિત્ય પાંચ શુભાગમામાં વહેં ચાયેલું છે, એમ લક્ષ્મીધર જણ્વે છે; અતે

મિશ્ર એવા ત્રણ ભેદ પાડે છે.

પાંચ ગણાય છે. આ પાંચ શુભાગમના આધારે શંકરાચાર્ય સાન્દય'-લહરી નામના ગ્રંથમાં **શ્રીવિદ્યા**ના સમુદ્ધાર કર્યો જણાય છે, અને તેમના પરમગુરુ ગાડપાદાચાર્ય સુપ્ર**ગોવચ ગ્રંથ આ** સામયિક સિદ્ધાન્તને અનુસરતા લખ્યા છે. પાંચ શુભાગમાં મને ઉપલબ્ધ થઈ શક્યા નથી.

સામયિકના સિદ્ધાન્તીએ લક્ષ્મીધર વિગેરે સમયમાર્ગનાં તંત્રાને શુદ્ધ માને છે, અને આચારમાં ક્રમપૂર્વંક ૧ વૈદિક, ૨ વૈષ્ણુવ, ૩ શેવ, ૪ દક્ષિણ, ૫ વામ, ૬ સિદ્ધાન્ત અને ૭ કાલ ચઢતા ઉતરતા માને છે. એટલે વૈદિકાના આચાર શુદ્ધ, તેનાથી ઉતરતા વૈષ્ણુવાના વિગરે. કૌલાનું મંતવ્ય એલું છે કે કૌલાચાર શ્રેષ્ઠ, અને સિદ્ધાન્ત, વામ, દક્ષિણ, શેવ, વૈષ્ણુવ અને વૈદિક ક્રમપૂર્વક ઉતરતા.

કૈાલોના આચારા પાંચ મકારને લગતા રચૂલભૂમિકાના હાવાથી અને તેમાં પશુબુહિનાં મનુષ્યા નિયમત્રિધિને સમન્યા વિના અધઃપતન કરાવનારા હોવાથી સામયિકાની નિંદાના પાત્ર બન્યા છે; જ્યારે કૈાલાચાર્યો સામયિકાને પ્રચ્છન્ન તાંત્રિકા કહી નિંદ છે. એટલું તા તટસ્થ વિચારકને સમન્નય એમ છે કે વૈદિકાના પ્રાચીન વેદાનુ-યાયી આચારમાં પણ સામપાન, માંસભક્ષણ (યત્રશેષ), મહાવતમાં મૈયુન વિગરની છૂટ હતી, અને તેઓને તાંત્રિકાનાં મદ્ય, માંસ, મત્સ્ય, મુદ્રા, મૈયુન ઉપર કટાક્ષ કરવાના હક્ક નથી. વસ્તુરિયતિ વિચારનાં સમન્નય છે કે વૈદિકા અને તાંત્રિકા—અનેને દેવતાને નિમિત્ત કરી, પાંચ તત્વાના ઉપયાગ–પછી તે મુખ્ય દ્રવ્યરૂપે અથવા પ્રતિનિધિ તત્ત્વરૂપે-સ્વીકૃત જયાય છે. આ વિષયની વિશેષ ચર્ચા આગળ ઉપર તાંત્રિકાના અધિકારભેદના વિચાર કરવાના પ્રસંગ આવશે ત્યારે થશે.

# **પ્રકરણ** છુટ્ટું

શક્તિવાદનું નિખ'ધ અથવા વિવરણરૂપ સાહિત્ય તથા પાૈરાણિક સાહિત્ય.

वागुद्भूता पराद्यक्तिर्या चिद्रपा पराभिधा वन्दे तामनिशं भक्तया श्रीकंठार्धशारीरिणीम्

( स्रतसंहिता )

ઉપર કહેલ શ્રાત, પાદાણ, આરણ્યક, ઉપનિષદ, સત્ર, અને આગમ અથવા તંત્ર નામના શક્તિવાદના સાહિત્ય **ઉપર** ભાષ્ય. વૃત્તિ, ટીકા, નિબંધ, વિવરણ સ્તેાત્રાે–ઇત્યાદિ રૂપનું વિપુલ સાહિત્ય તાંત્રિકાએ રચ્યું છે.

શક્તિવાદના મૂલવાડ્ ગમય ઉપર સાયણાચાર્ય (ઇ. સ. ૧૩૦૦), ઉપ-નિષદપ્રહ્મ (ઇ. સ. ૧૭૫૦), અપ્પય્ય દીક્ષિત (ઇ. સ. ૧૫૨૦–૧૫૯૬), ભાસ્કરરાય (ઇ. સ. ૧૭૨૪) અને કાૈલાચાર્ય સદાન દનાં ભાષ્યા ઉપલબ્ધ છે. તેમાં પણ પ્રથમના ખે શાંકરમતના વેદાંતીઓ છે, અપ્પય્ય દીક્ષિત શિવાદૈતી છે. ભારકરરાય શાક્ત અદૈતી છે. અને સદાનંદ કાલ અદૈતી છે. અપ્પય્ય દીક્ષિતની આનંદલહરી અને તેના ઉપરની ટીકા શાક્ત-વાદના ઉંડા મર્માને પ્રકાશ કરનારી છે; અને ભારકરરાયનાં श्रीसूत्र ७५२, कौलउपनिषद् ७५२, त्रैपुर महोपनिषद् ७५२, ललिता-सदस्य नाम ७५२ (सीभाग्यभास्कर), सप्तदाती ७५२ गुप्तवती વિગેરે ભાષ્યો, તથા **ચોગિનીहૃદ્**ય તંત્ર (વામકેશ્વરતંત્રના ભાગ છે) ઉપરની સેતુબ'ધ ટીકા વિગેરે ગ્રંથા અપૂર્વ ચમત્કૃતિવાળા, અને ध्यां गुप्त रहस्याने समन्नवनारा छे. तेमना वरिवस्यारहस्य નામના પ્રકરણ ગ્રંથ મંત્રશાસ્ત્રના અને ઉપાસનાના રફાેટ કરનારા અપૂર્વ વિદ્વત્તાભરેલા છે.

ભારકરરાયની શિષ્યપરંપરામાં ઉમાન દનાથે श्रीविद्या સંબંધી नित्योत्सव नाभने। निष'ध લખ્યો છે. तेनी पर'परामां रामेश्वरे ( ઇ. સ. ૧૮૩૧ ) પરશુરામના કલ્પસૂત્ર ઉપર વૃત્તિ લખી છે. ગાડપાદનાં श्रीविद्यासूत्र ઉપર શંકરારણ્યની ટીકા છે.

रહસ્યસ્તાત્રામાં स्रघुपंचस्तवी જેમાંનાં એક બે સ્તાત્રા પ્રસિદ્ધ કવિ કાલિદાસનાં રચેલાં મનાય છે; ગાૈડપાદનું **સુમગોદ્દય, શ**ંકરાચાર્ય**ની** सौन्दर्यलहरी, आनंदलहरी; अध्यय दीक्षितनी आनंदलहरी; **६ुर्वासानुं त्रिपुरामहिम्नस्तोत्र, ललितात्रिद्याती ( लेना ७५२** શંકરાચાર્ય તું ભાષ્ય છે), आर्यापंचादाद विगरे ખાस અષ્યયન કરવા યાેગ્ય છે.

પારાણિક સાહિત્યમાં દેવીભાગવત, અને નીલકંઠની ટીકા. ૩૨૦ શ્લોકનું પ્રકરણ, માર્ક દેય પુરાણમાં સમાયેલું **દે**વીમાહાત્મ્ય અથવા सप्तश्चती; સુતસંહિતાના યત્તવૈભવ ખંડમાં ૪૭ મા अध्यायमां समायेक्षं **दाक्तिस्तात्र** विशेरे शक्तिवाहनं स्व३५ समल-વનારાં છે. દેવીગીતા નામનું પ્રકરણ દેવી ભાગવતમાંનું છે. શક્તિન ્ગીતા ગ્રંથ આધુનિક જણાય છે.x

કુમ પુરાણમાં શિવમાં પરવ્યક્ષનું રૂપ વધારે સ્કુટ છે એવું પ્રતિ-પાદન કરી, શક્તિની પૂજાના મહિમા ગાયા છે. અર્ધ નારીશ્વર દેવતા પુરુષ અને સ્ત્રીરૂપમાં વિભક્ત થાય છે, અને પરમેશ્વરીનાં ૮,૦૦૦ ્નામ વડે રતુતિ કરવામાં આવી છે. અર્ધ'નારીશ્વરના પુરુષ–અંશ-માંથી રુદ્રો થયા છે, અને સ્ત્રી-અંગ્રમાંથી શક્તિએ પ્રકટ થયાનું ં વર્ણન છે.

<sup>×</sup> દેવીમાહાત્મ્યના એક શ્લાક ઇ. સ. ૬૦૮ માં કાતરાયેલા એક લેખમાં આવે છે. (D. R. Bhandarker J. B. R. A. S. 23 1909 P. 73 F.) બાણ કવિતું ચંડીશતક આ માહાત્મ્ય ઉપર ધડાયં છે.

कालिका पुराण शक्तिवाहनुं स्वतंत्र पुराष् छे. शाक्तानीः પ્રયોગપહતિએ। योगिनीतंत्र, वाराहीतंत्र, कात्यायनीतंत्र, मरीचितंत्र, डामरतंत्र, हरगौरीतंत्र, शक्तिसंगमतंत्र, लक्ष्मी-तंत्र વિગ**રે** પ્રથામાં છે. પુરાણાના ટીકાકાર નીલક ઠેના **રाक्तितत्व**-विमर्शिनो नामना नियांध वियास्था सरपूर छे.

આ ઉપરાંત કાશ્મીરકાના ઉત્તરામ્નાયને લગતા નીચેના ગ્રંથા શકિતવાદને ખહ સ્પષ્ટ કરનારા છે:—

<sup>1</sup>संवित्सिद्धि, <sup>२</sup>अजडप्रमातृसिद्धि ,³तंत्रालोक, <sup>४</sup>तंत्र-सार, <sup>प</sup>तंत्रसुधा, <sup>६</sup>तंत्रवटधानिका, <sup>७</sup>परात्रिशिका, <sup>९</sup>प्रत्य-भिज्ञास्त्र, ( वृत्ति तथा विभर्शिनी तथा ६६४ साथे ) ध्महार्थन मंजरी, <sup>१</sup>°मालिनीविजय, <sup>११</sup>कामकलाविलास, ( आ श्रंथते કામશાસ્ત્ર સાથે કંઈજ સંખંધ નશ્રી, પરંતુ મંત્ર બીજના ઉદય શી रीते थाय छे तेनुं वर्णन हादिमत प्रभाषे छे) १२ स्पंदकारिका अने <sup>१३</sup>स्पंदसंदोह.

આ પ્રત્યભિનાવાદ અથવા સંવિત્સિદ્ધાન્ત શક્તિવાદ ઉપર **ર**ચાયેલા છે, અને તેના કાશ્મારક શૈવાના ત્રિકદર્શન સાથે ગાઢ સંબંધ છે. તે વાદના મુખ્ય પ્રવર્તક અભિનવશુપ્ત (ઇ. સ. ૯૯૩), ક્ષેમરાજ વિગેરે થયા જણાય છે.

<sup>1</sup> Kashmere S. S. No. 36; 1. K. S. S. No. 34; 3. K. S. S. No. 28-33; Y. K. S. S. No. 20; ય. Trivandram S. S. No. 44; ક અલિનવશુપ્તના તંત્રાન લાકનો સક્ષેપ; ૭. K. S. S. 21. c. K. S. S. No. 26, 27, 3; & Trivnadram S. S. No. 66; 10 K. S. S. N. 38. 11. K. S. S. No. 13; 12-13 K. S. S. No. 15. 19.

કાલમતના પ્રસિદ્ધ શાસ્ત્રવિચારક પૂર્ણાનંદ અથવા જગદાનંદ ગાડાચાર્ય ઇ. સ. ૧૪૪૮-૧૫૨૬ માં થયા છે, અને તેમના શ્રોतत्त्व-चिन्तामणि नाभने। भारे। अंथ ७ल अप्रसिद्ध छे. तेतुं छड्डं प्रकरख चटचक्रनिरूपण प्रसिद्ध थयुं छे. पूर्शानंह स्वाभीना स्यामान रहस्य, शास्त्रक्रम, तत्त्वानन्दतरंगिणी, योगसार, कालिका-कारकट अंथे। तारवी शक्षाया छे.

रहस्य अंथाभां इयामारहस्य अपरांत तारारहस्य अने चित्रपारहस्य विश्वारवा ये। २४ छे.

# **પ્રકરણ સાતમુ**ં

#### શાક્તસિદ્ધાન્ત વિચાર

चितिः स्वतंत्रा विश्वसिद्धिहेतुः ॥ ( प्रत्यभिज्ञासूत्र )

પ્રત્યેક ધર્મસંપ્રદાયની પીઠમાં તત્ત્વવિચાર હોય છે. તત્ત્વપીઠ વિનાના દેવતાવાદ વિચારકાની પરીક્ષામાં ટકતા નથી શાકત સંપ્રદાયની પીઠમાં પણ સિહ્ધાન્ત સમાયેલા છે. શાકતસિહ્ધાન્ત પાયામાં અદ્વૈત મતના છે; અને શાંકરમત સાથે ગાઢ સંબંધવાળા છે. તે સાથે શ્રવાગમ સાથે પણ સમવાય સંબંધથી જોડાયેલા છે.

શાંકર અદ્ભૈતવાદ જ્યારે માયાવાદ ઉપર ધડાયા છે, ત્યારે શાક્ત અદ્ભૈતવાદ શક્તિવાદ\* ઉપર ધડાયેલા છે. ભારકરરાય નિત્યાન ષાેડ શિકાર્ણુવના ભાષ્યમાં આ ખાખત નીચે પ્રમાણે અભિપ્રાય આપે છે:—

" ઔષનિષદ મતના અનુસરનારા અદૈતીઓના પક્ષ એવા છે કે ચિદ્રુપ પરમાત્માની શકિતનું નામ માયા છે. તે પાતે જ છે. તે માયાશકિત જગત્નું ઉપાદાન કારણ છે. પર પ્રદ્રા વિવર્તો પાદાન થાય છે. આથી જગત્ માયાના પરિણામ હોવાથી જ છે, અને મિથ્યા છે. અદૈતને જણાવનારી શ્રુતિઓ પારમાર્થિક વસ્તુ એક જ છે, એવું પ્રતિપાદન કરે છે. આ સર્વ પ્રદ્રા છે એ મતલબની, જગતનું અને પ્રદ્રાનું સામાનાધિક રણ્ય જણાવનારી શ્રુતિ જગતનું મિથ્યાત્વ ખાતલ કરતાં સર્વશિષ્ટ પ્રદ્રા છે, એ પ્રકારે બાધ સામાનાધિક રણ્ય વહે બંધ બેસે તેવી છે.

सर्व मायेति यज्ज्ञानमञ्चानं परिकीर्त्यतो सर्व
 श्चित इति ज्ञानं ज्ञानविदो विदुः

( त्रिपुरारहस्य )•

તાંત્રિકાના પક્ષ એવા છે કે ચિચ્છક્તિ જે ઔપનિષદાને પણ **ઇપ્ટ છે,** તે જ અનંતરૂપ ધારણ કરનારી માયા છે. તે પરમેશ્વરની પરા શકિત વિવિધ ભાવવાળી છે; માયા અને અવિદ્યારૂપે પોતે જ થાય છે: ક્ષ્યાદિ શ્રુતિ આ રહસ્યને જણાવે છે. તે મૂલ શક્તિના જ પરિણામ તે પ્રપંચ અથવા જગત છે. તેથી જગત ચિક્રપ છે. આ પ્રપ'ચ ચિદ્ધિલાસ છે-એ યોગવાસિષ્ઠનું વાકય આ પ્રકારે ખંધ ખેસે **છે. આ**થી આ વિશ્વ સત્ય **હે**ાવાથી—'આ સર્વ ખલ છે.' —એ શ્રતિ મુખ્ય સામાનાધિકરણ્યથી બંધ બેસે છે. આમ થવાથી અ-દ્વૈત શ્રુતિને બાધ આવતાે નથી; કારણ કે વિરાધને ઉત્પન્ન કરનાર **ભેદને જ અમે મિ**થ્યા માનીએ છીએ. ( ભેદને પ્રકટ કરનાર શકિત તા ચિન્મયીજ છે). બાદરાયણનાં સુત્રા—" આ જગતનું પ્રહ્મ ઉપાદાન કારણ છે, કારણ કે પ્રતિગ્રાવાકય અને દ્રષ્ટાન્તનાં છાન્દેાગ્ય ઉપનિષદ્દનાં વાકયા આ રીતે ખંધ ખેસે છે " "આ જગત આત્મ-કાર્યં ફપે તેમાંથી તે આરંભ પામે**લું છે**, વિગેરે વેદવાકયા તે ભાવમાં ખંધ એસે છે"ઃ~ આ પ્રકારના અદ્વૈતમાં સરલતાથી તાત્પર્ય બાેધક શાય છે.

આ પ્રકારે ખંને પક્ષમાં પ્રપંચના કારણ રૂપે શક્તિના સ્વીકાર **હો**વાથી, પરશિવને અથવા પ**ર**વ્યક્ષને વચમાં સાકરના કડકા જેવા **ચ્યૌ**પનિષદાેને માનવાની જરૂર નથી. ઘટના સંખંધમાં પરિણામી ઉપાદાન કારણ મૃત્તિકા વિના બીજાં કાેઈ જાતનું વિવર્ત કારણ અમે જોઈ શકતા નથી. આથી એક જાણ્યાથી સર્વ જણાય છે એ પ્રકારની શ્રુતિમાં કરેલી પ્રતિજ્ઞા–હે પુત્ર શ્વેતકેતુ ! જેવી રીતે માટીના પિંડથી સર્વ ઘટનું સ્વરૂપ સમજાય છે તેમ સતવ્ર્યક્ષ જાણ્યાથી જગતનું સ્વરૂપ સમજાય છે, એ દ્રષ્ટાન્ત છાન્દાગ્ય ઉપનિષદ્દનું ખધ બેસે છે. ''

वणी ते क समर्थ तांत्रिक विचारक सारकरराय सलितासहस्रौ નામના ભાષ્યમાં લખે છે કે:--

''ધ્રક્ષતત્ત્વ ખે પ્રકારનું છેઃ (૧) સકલ અને (૨) નિષ્કલ. ખંતે પ્રકારનું ક્ષક્ષ જાણવાયાગ્ય છે. એક પર અને બીજું અપર. તે પણ પુન: બે પ્રકારનું છેઃ (૧) જગત્રિયામક, (૨) જગદાત્મક. ( આ વિભાગના ટેકામાં તે શ્રુતિ–સ્મૃતિનાં પ્રમાણવાકયાે આવે છે). જગદાત્મક પ્રક્ષ ચર અને અચર એમ બે પ્રકારનું છે. તે બે પ્રકારનું પણ પ્રહ્મ હિરણ્યગર્ભથી માંઠી તે ઘણા ચર જીવાે વડે અને આકાશાદિ તત્ત્વાના બેદ વડે અનેક પ્રકારનું છે. જગન્નિયાત્મક **ષ્રદ્ધા વરતુત: એક છતાં સૃષ્ટિ, સ્થિતિ, નાશ, તિરાધાન, અને અનુ-**ગ્રહ વિગે**રે** નિયમનના ભેદો વડે પ્રહ્મા, વિષ્ણુ, રુદ્ર, પ્રશાન, સ**દા**• **સિ**વ વિગેરે નામવાળું અનેક પ્રકારનું થાય છે.

નિષ્કલ વહા સદા સર્વદા એક જ પ્રકારનું છે.....આ પ્રમાણે સગુણ વ્યક્ષમાં શબ્દશક્તિના પ્રવેશ હાવાથી તેનાં સ્વરૂપનાં બાધક નામા સાર્થક છે. કારણ કે શબ્દપ્રવૃત્તિનાં નિમિત્તો (ગુણ, ક્રિયા, જાતિ, રઢિ ) તેવા સગુણ વ્યક્ષમાં લાગુ પડે છે. નિર્ગુણ વ્યક્ષમાં શાબ્દની વાચક શક્તિ પ્રવર્તતી નથી, તેા પણ લક્ષણા વૃત્તિ

<sup>🗓</sup> આ મૂલ ગ્રંથ પ્રહ્માંડપુરાણના ખીજા વિભાગમાં ત્રણ અધ્યાયમાં ત્રચિત થયેલા છે. તેમાં ૩૨૦ શ્લોકા છે. તેના ખાર विભાગ (कला) છે. પ્રથમ અધ્યાયમાં પહેલી કલા. ભગવવીનાં સા સા નામના દશ ખંડી( હજાર નામ )ના ખીજો અધ્યાય છે; અને ક્લસ્તુતિ તે ત્રીજો અધ્યાય છે. એકંદર ખાર કળામાં વહેં ચાયેલા ત્રં<mark>યની</mark> ટીકાતું નામ **સૌમાગ્યમાસ્કર** પાડવામાં આવ્યું છે. તેના એક અર્થ सुभगा એટલે ભગવતીના સ્વરૂપના પ્રકાશ એવા યાય છે, અને બીજો અર્થ સુભગાના અનુત્રહવાળા ભારકરરાયના રચેલા એવા પણ ચાય છે.

્રપ્રવેશે છે. આ પ્રમાણે નામ અથવા શબ્દ વડે સકલ પ્રહ્મ પ્રા**થ** ્**યાય** છે.

સકલ પ્રહ્મનું વિમર્શ રૂપ એટલે સ્વાનુભવ કરવાનું સામર્થ્ય તેને દેવી અથવા શક્તિ કહે છે. તે ચૈતન્ય શક્તિનાં સ્થૂલ, સૂક્ષ્મ અને પર એવાં ત્રણ રૂપો હોય છે. કરચરણાદિ અવયવવાળું રૂપ તે સ્થૂલ; મંત્રમય શરીર તે સૂક્ષ્મ; અને ઉપાસકની મુહિની વાસનાથી ધડાયેલું રૂપ તે પર. સૂક્ષ્મરૂપ પણ સૂક્ષ્મ, સૂક્ષ્મતર, અને સૂક્ષ્મતમ એમ ત્રણ પ્રકારનું હોય છે. પહેલું તે પંચદશાક્ષરી મંત્રથી ધડાયેલું; બીજું \*કામકલાક્ષરવાળું; અને ત્રીજું પિંડમાં રહેલી કુંડલિનીશક્તિવાળું. આ સર્વ પ્રકારનાં રૂપો નામાદિ વડે ઉકેલી તેનું ભક્તિપુર:સર ચિંતન કરવાથી શક્તિસ્વરૂપના સાક્ષાતકાર થાય છે.

પરમ શિવની શક્તિથી પ્રકટ થનારી સૃષ્ટિના ચાર પ્રકારા શાસ્ત્રો વર્ણવે છે: (૧) ભાવસૃષ્ટિ, (૨) ભૂતસૃષ્ટિ, (૩) શબ્દસૃષ્ટિ, અને (૪) અર્થસૃષ્ટિ. ભારકરરાય પ્રથમ બેનાં નામ ચક્રમયી સૃષ્ટિ, અને દેહમયી સૃષ્ટિ કહે છે. આ ચાર પ્રકારની સૃષ્ટિમાં શક્તિતત્ત્વની ચિન્મયી અને આનંદમયી કળા ઓળખવાની છે."

ભારકરરાયની આ વિવેચકપદ્ધતિના આશ્રય લઈ મેં પુન: શંકરાચાર્યના પ્રસ્થાનત્રયીના ગ્રંથા વાંચી જોયા, અને પ્રકરણ્ય્રથા પણ પુન: અવલાકયા. તે ઉપરથી મને એવું લાગે છે કે કેવળ વૈદાન્તીઓ માયાવાદ દારા શાંકર સિદ્ધાંતને સમજે છે, તે ઉપરાંત શાસ્ત્રોની દષ્ટિ વહે શાંકર સિદ્ધાંત શક્તિવાદદ્વારા પણ સમજવાની જરૂર છે. મારા તા. ૪-૧૦-૨૭ ના એક વ્યાખ્યાનમાં શાંકર અદ્ભૈત

<sup>\*</sup> શબ્દ ધ્રહ્મતું કામ અથવા ઇચ્છા શકિતનું સર્ભિંદુ એટલે કેન્દ્રગામી ગુંજળાવાળું (કુંડલિની) રૂપ છે, તેના વાચક એકાક્ષર (ફેં) તે કામકળા-એવું રહસ્ય નામ આપવામાં આવે છે. "કામકલા" એટલે Manifestation (કલા) of Creative Will.

દર્શાનમાં શાક્તિવાદ કેવી રીતે પેકેલાે છે તેનું મે વર્ણન કર્યું છે, અને તેનાે ઉતારા અત્ર વસ્તુવિચારમાં ઉપયાગી થશે એમ ગણી આપું છું:—

ચ્યાપણાં સર્વ દર્શનામાં શિરામણિ તરીકે ગણાતું શાંકર અદ્ભેત દર્શન છે. તે અદ્વેત દર્શનનું અત્યન્ત સુંદર રૂપ શ્રી શંકરાચાર્ય ધડયું છે, તેથી તેને આપણે " શાંકર અદ્વૈત " કહીએ છીએ. ખરી રીતે તે અદ્વૈત **દર્શનની** મૂલ પીઠ તેા વેદશાસ્ત્રનાં ઉપનિષદામાં છે. પરંતુ વેદત્રયીમાં સમાયેલી ત્રણ વિદ્યા-ધર્મને લગતી, ઉપાસનાને લગતી, અને ષ્રહ્મદ્માનને લગતી-સર્વાંશ ન સમજાવાથી એકદેશી ઝધડા આપણા ધાર્મિક સાહિત્યમાં પેઠા છે: શ્રી શંકરાચાર્યતે સામાન્ય કેળવણી પામેલા મનુષ્યા એક તત્ત્વન્નાની રૂપે સમજે છે, પરંતુ એકલા તત્ત્વનાનના ખલ વડે શ્રી શંકરાચાર્યની પ્રતિષ્ઠા બન મંડળ ઉપર પ્રસરેલી નથી. એકલું તત્ત્વજ્ઞાન તા માત્ર વિચારકા અથવા પરીક્ષકાને આકર્ષી શકે. કેવળ તત્ત્વનાન વહે જનતાના ચિત્તનું આકર્ષણ કદી થઈ શકે જ નહિ. સમાજના ચિત્તનું આ-કર્ષણ મહાત્માએા તેમના તત્ત્વન્નાન વડે કરી શકતા નથી, પરંતુ તેમના ધાર્મિક જીવનખલ વડેજ કરી શકે છે. શંકરાચાર્યનં, સમયમાં માત્ર ષ્યત્રીસ વર્ષ નું લઘુ, પરંતુ પ્રજાના ઉદ્દરણના કાર્યમાં સતત દીર્ધ વેગવાળું જીવન, જેઓ સારી રીતે સમજી જાણતા નથી, તેમને શંકરાચાર્યના શ્રમની કિંમત ભાગ્યેજ અનુભવમાં આવવી સંભવે છે. આ મહાત્માના જીવનના પ્રસંગામાંથી અને તેમની કૃતિઓની તારવણી ઉપરથી હું એમ સાબિત કરવા માશું છું કે તેઓ માત્ર શુષ્કન્નાની નહેાતા, પરંતુ ભાવિક " પરદેવતાના " ઉપાસક પણ હતા. તેઓએ હિન્દુ ધર્મની જે સુધારણા કરી છે, તેમાં તે સમયના સર્વ પ્રચલિત સંપ્રદાયાના દાષા દૂર કરી, પ્રત્યેકને પરમ સત્ય સ્વરૂપ સાથે તેના દિવ્ય ભાવને તેમણે સારી રીતે સાધી

**જા**ણ્યો છે; એટલે તત્ત્વરૂપે જે સચ્ચિદાનંદ વ્યક્ષ અથવા પરમાત્મા તે જ ઉપાસ્યરૂપે " પરદેવતા " અથવા " પરમેશ્વર " અથવા " ભગ-વાન્ '' તેઓ સમજે છે. સચ્ચિદાન દ વૈભવવાળી એક જ વસ્તુ પાતાના નિષ્કલ, નિવિંકલ્પ, નિરાકાર, અને નિર્ગુણ સ્વરૂપે વિદ્યમાન છતાં, તે સકલ, સવિકલ્પ, સાકાર, અને સગુણ રૂપમાં આ દશ્ય જગતમાં ભાસે છે, એ સિહાન્તમાં શ્રી શંકરાચાર્યે શક્તિવાદના આશ્રય લીધા છે. એમના સિહાન્તને આપણે "અદ્ભૈત દર્શન" કહીએ છીએ. અદ્ભેત એટલે એક નહિ, પરંતુ એ ભિન્ન સત્તાવાળા પદાર્થી નહિ એવા ભાવ અદ્વૈત શબ્દમાં રહ્યો છે. પ્રદ્મતત્ત્વમાં આ દિવ્ય ભાવના **અથવા શકિતસંપન્નતાની ભાવના તેમણે પાતાનાં પ્રસ્થાનત્રયીનાં** ભાષ્યોમાં વર્ણવી છે, તેના કરતાં તેમણે પ્રકરણગ્ર'થામાં વધારે સા**રી** વર્ણવી છે. પ્રસ્થાનત્રયીનાં ભાષ્યામાં એમણે વેદના નાનકાષ્ડના સિદ્ધાન્તાને તરતા રાખ્યા છે. પરંતુ પ્રકરણગ્રન્થામાં તેમણે ઉપાસના કાર્લ્ડના સિહાન્તોની ચર્ચા સ્પષ્ટ રીતે કરી છે. સામાન્ય રીતે આપણું દર્દેવ છે કે વેદના ઉપાસનાકાષ્ટ્રની અથવા મધ્યમકાષ્ટ્રની મીમાંસાના ત્રન્થા લગભગ લાપ પામ્યા છે. તેનાં સુત્રા અને ભાષ્યા હાલ ઉપ-લખ્ધ થતાં નથી. તાે પણ તે કાષ્ડ્રકને લગતા મન્ત્રશાસ્ત્રમાં તથા આગમ અને શાકત તન્ત્રામાં અદ્ભૈતદર્શનની શકિતવાદની પ્રક્રિયા થાડે ઘણે અંશે જળવાઈ રહી છે. શાંકર દર્શનમાં મૂલ "ધ્રહ્મ" એ શબ્દ સાથે પર અને અપર એવાં વિશેષણા લગાડવામાં આવે છે, अने के अहातत्त्व शेथ ते पर. अने के अहातत्त्व छपास्य ते અપર, એવા વિવેક કરવામાં આવે છે. આથી અપર એટલે ખાટું અને પર એટલે સાચું એવા ભાવ સમજવાના નથી. ગમ તે દેવના સ્વરૂપ સાથે શંકરાવ્યાર્ય પર શબ્દના પ્રયોગ કરી, તે દેવના તાત્ત્વિક ભાવ પ્રતિ આપણી મુહિને ખેંચે છે. પરવિષ્ણુ અથવા પરવાસુ-દેવ, પરશિવ, પરાશકિત વગેરે શખ્દો વડે તે તે દેવના આભિમાનિક રૂપની પીઠમાં સાચું અન્તર્યામી સચ્ચિદાન દ કલાવાળું દિવ્ય રૂપ છે, એમ સ્પષ્ટ સમજાવે છે.

શંકરાચાર્ય જે કેરલ ભૂમિમાં જન્મ્યા હતા ત્યાં છાંદાગ્ય **ઉપનિષદ્દની પરા દેવતા**ની ઉપાસના પ્રયક્ષિત હતી. તેમની પહેલાં થઈ ગયેલા અદ્વૈતવાદી દ્રવિડાચાર્યે तत्त्वमिस મહાવાકયના છાંદાેગ્ય પ્રપાઠક ઉપર શાકતવાદ ઉભા કર્યો હતા. પ્રહ્મનંદી નામના એક દ્રવિડાચાર્યે જગતના કારણ રૂપે લેવાતા તત્ એટલે પરમેશ્વરના વાચક શખ્દના અર્થમાં परदेवताने \* લીધી હતી.

છાન્દેાગ્ય ઉપનિષદ્ના શંકરાચાર્ય<sup>ુ</sup>ની પૂર્વે થઈ ગયેલા વાકયકાર प्रहान दिने अने ભાષ્યકાર દ્રવિડાચાર્યે જગત કારણમાં सत् संज्ञा-વાળા ષ્રક્ષમાં परादेवताના ભાવ સ્પષ્ટ કર્યા હતા. આ સદ્ધહા अथवा परादेवतानी लावना प्राविध वेहान्तमां अने शैव सिद्धान न्तमां शक्तिवादना ३५मां प्रवेश पामेशी सारी रीते ओणभी શકાય તેમ છે. શંકરાચાર્યના શિષ્યના શિષ્ય સર્વદા મુનિ સંક્ષેપ શારીરકમાં આ પૂર્વાંચાર્યના અભિપ્રાયને સ્પષ્ટ જણાવે છેઃ—

अन्तर्गुणा भगवती परदेवतेति प्रत्यग्गुणेति भगवानपि भाष्यकारः । आदन्तयत्तदिह निर्गुणवस्तुवादे संगच्छते न तु पुनः सगुणप्रवादे ॥

\*પૃથ્વી. જલ, અને તેજની અધિષ્ઠાત્રી ત્રણ દેવતાએ સામા-ન્ય પુરુષ એટલે જીવના શરીરમાં પ્રવેશ પામેલી છે, તે પુરૂષ મરે છે ત્યારે તેની વાક્શકિત મનની શક્તિમાં લય પામે છે, મન શક્તિ પ્રાચુમાં લય પામે છે, પ્રાચુશકિત તેજની શકિતમાં લય પામે છે, અને આ પિંડગતા, તેજોમયી શક્રિત **પરાદેવતા**માં એટલે ચિ<sup>ચ</sup>છ-क्षित्रभां क्षय पाने छे. आ "परादेवता" ते स य एव अणिमा તે હૈ શ્વેતકેતુ ! આપણી શાધનું છેવટનું ઝીચામાં ઝીર્ચું રૂપ છે. એ ઝી**ણ**િ પરદેવતાના આત્મા વડે આ સર્વુ જગત્ આત્માવાળું એટલે સચેતન છે. તે સત્ય છે. " તે આત્મા તું છું." (छान्दोग्य ६—४.)

ભગવતી પરદેવતા "અન્તર્ગુ**યા" એ**ટલે **રા**ણોને બીતર શ્રામાવનારી છે, અને તે "પ્રત્યગ્યુણા" એટલે આત્મા રૂપે ઉપસી **ચ્મા**વનારી પણ છે; એમ ભગવાન ભાષ્યકાર એટલે દ્રવિડાચાર્ય **અ**ાપણને સમજાવે છે. તે ઉપરથી એટ**લું** તા સાખીત થાય છે કે (શાંકર) નિર્ગુણ વ્યક્ષવાદ સાથે આ પ્રક્રિયા બંધ બેસે છે, કંઇ સગ્રુણ વ્યક્ષવાદ સાથે ખંધ ખેસતી નથી. સારાંશ પરદેવતા "અંત-ર્ગું છું। '' હેાય ત્યારે નિર્ગુણ અને '' પ્રત્યગ્યુણા '' હેાય ત્યારે સગુણ વ્યક્ષ કહેવાય. પરંતુ વ્યક્ષ વસ્તુમાં કેવલ સગ્રુષ્ટ જ ભાવ હાેય તાે " અન્તર્ગુણા " એ વિશેષણને અવકાશ જ રહેતા નથી, એમ કહી સર્વત્ર મુનિ શાંકર દર્શનના નિર્ગુણવાદમાં સગ્રણ અને નિર્ગુણ બંને પ્રકારના લક્ષને એટલે ઉપારય અને ત્રેયને સ્થાન છે. પરંતુ કેવલ સગુણવાદમાં "અંતર્ગુણા" પર દેવતાની પદ્મતિને સ્થાન નથી, એમ સાંગીત કરવા પ્રયત્ન કરે છે. આ અવતરણ એટલું ખતાવી શકે છે કે જગત કારણ સદુષ્રહામાં પરાદેવતા અથવા શક્તિના ભાવ ક્કાંદાેગ્ય ઉપનિષદ્માં ધણા જૂના હતા, અને પ્રહ્મનંદિ અને દ્રવિડાચાર્યે તે ઉપર શંકરાચાર્યની પહેલાં ભાર મૂકયા હતા.

धहातत्त्वमां स्वाकाविशी જગદ્વૈચિત્રય પ્રકટ કરનારी शिक्त रहेशी, એ सिद्धान्त શંકરાચાર્યનો पूर्वकावि हता. तेनां मूण शिक्शे धणां ઉપનિષદોમાં मणी आवे છે. ઋગ્વેદમાં—इयमेव साधा प्रथमा व्यौच्छत् अन्तरस्य चरित प्रतिष्ठा आ જ ચિત્શકિत आदा કહેવાય છે, અને ते स्वच्छ अथवा निर्मण कावे विक्षसे छे. ते शिक्त सर्व प्राणीपदार्थमां अंतर्गत ,रही समत्कृति करे छे. सामवेदनी शाणाना छांदेज्य उपनिषद्दमां तेने परादेचता नामथी જ २५४ ६६६० छे, अने तेना उपर शंकरायार्थना पूर्वकादी द्वारा नामथी अथि अथि अस्ति होती होत्र स्वाप्त कावेदनी शिक्त होता होत्र शंकरायार्थना पूर्वकादी होत्रीय

શાખાના ઉપનિષદ્માં \* આ ચિદ્શક્તિને જ परमे व्योमन् એ નામથી ઓળખવામાં આવી છે. યજીવે દની એક શાખાના શ્વેતાશ્વતર ઉપનિષદ્માં તા સ્પષ્ટ જ શક્તિવાદના ઉલ્લેખ છે. ઉપનિષદના આર'ભમાં પ્રશ્ન છે કે:–" પ્રહ્મવાદીઓ પૃછે છે: ૧. કારણ પ્રદ્મ શું છે ? ર. કયાંથી આપણે જન્મ્યા છીએ ? ૩. કાના ખળ વડે જીવીએ છીએ ? ૪. શાથી આપણે પ્રતિષ્ઠિત થએલાં છીએ ? પ. કોના અધ્યક્ષપણા નીચે આપણે સુખ દુ:ખ ભાગવીએ છીએ, અને કુ. પ્રકાવિદ્યાની વ્યવસ્થા કેવી છે <sup>?</sup> "

આ પ્રશ્નાવલિના પહેલા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં અનેક પૂર્વપક્ષો **ખતાવી સિદ્ધાન્તમાં ઉપનિષ**દ કહે છે કે:—

" ધ્યાનયાગના બળ વડે તે પ્રહ્મવિદાએ જોયું છે કે પાતાના ચુણાથી ઢંકાયેલી દેવની **આત્મ**ભૂતા **શક્તિ** જગતનું કારણ છે, તે

\* ब्रह्मविदाप्रोति परम्। तदेषाऽभ्युक्ता। सत्यज्ञान-मनन्तं ब्रह्म। यो वेद निहितं गुहायां परमे ज्योमन्। सोऽश्नते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चितेति ।

तै. उ. २-१ ॥

૧. પ્રહ્મને જાણનાર પરમ લાભ મેળવે છે. આ સૂત્રના ટેકામાં ઉપરતા ऋग મંત્ર છે. સત્ય, ગ્રાન, અને અનંત-એ બ્રહ્મ વસ્તુ છે, તે હુદ્ ગુહાના ચઢીઆતા આકાશમાં (ચિદંખરમાં ) સ્થપાયેલું જે ઉપાસી જાણે છે. તે કાર્ય વ્યક્ષ એટલે વ્યક્ષદેવ સાથે સા-ં યુજ્ય ભાવથી સર્વ કામના પૂર્ણ કરી શકે છે. ( આ ઉપનિષદ્ े ઉપરના **श्राकंठाचार्य**ना विवर्**ણમાં અપ્પ**ય્યદીક્ષિતના આનંદ લહે**રી** ૈનામના પ્રકરણમાં તાત્પર્ય નિર્ણય વ**ે परमव्योम** વડે આનંદમયી ચિદાકાશ સંગ્રાવાળી શકિતના અર્થ તારવ્યો છે. આ આનંદલહરી ુઅને શંકરાચાર્ય**ી ચ્યાન** દેલહરી એ જૂદા ગ્રંથા છે તે ધ્યાનમાં ં શખવાની જરૂર છે.

ંશ્યનેક કારણાેની પર પરાને તે એક સશક્ત દેવ કાલાદિથી યુક્ત નિ-યંત્રિત કરે છે. ''

ચ્યાગળ ઉપર તે જ ઉપનિષદ્માં કહે છે:

"તે પરમેશ્વરને દેહ (કાર્ય) નથી, ઇન્દ્રિયો નથી, તેના સમાન કાઇ નથી, તેનાથી અધિક કાઇ જણાતો નથી તે દેવની પરા શક્તિ સ્વાભાવિકી (એટલે માયિક અથવા કલ્પિત નહિ) વિવિધ રૂપવાળી છે, અને તેના ત્રણ મુખ્ય વિભાગ–જ્ઞાનશક્તિ, બલશક્તિ (સંકલ્પ અથવા ઇચ્છાશક્તિ) અને ક્રિયાશક્તિ–પડે છે."

પરધ્રહ્મની આ સ્વાભાવિકી પરા શકિતને લગતાં સ્વતંત્ર અદ્ભૈત કશ<sup>્</sup>નને ટેકા આપનારાં નીચેનાં શાકત સંપ્રદાયનાં ઉપનિષદો છે:—

१ बह्वृच्, २० अरुणा, ३. आरुणकेतुक, ४० छक्ष्मी-द्धक, ५. देवी, ६. सौभाग्यं छक्ष्मी, ७० सरस्वतीहृदय, ८. त्रिपुरातापिनी, ९. त्रिपुरा, १०. भावना, ११. त्रिपुरा-महस्, १२. अद्वैतभाव, १३. काली, १४. तारा.

આ શાકત ઉપનિષદોમાં પ્રથમનાં સાત તા શંકરાચાર્યના સમયનાં પ્રસિદ્ધિમાં હતાં એમ તારવી શકાય છે. ત્યાર પછીનાં ઉપનિષદા તેમની અવલાકનમર્યાદામાં આવ્યાં હશે કે કેમ તે ખાન્ત્રીથી કહી શકાય તેમ નથી. પરંતુ માचના ઉપનિષદ્ જેમાં શ્રી- विद्याની ઉપાસના છે તે ઘણે ભાગે શંકરાચાર્યના પૂર્વકાળનું માનવાને બળવાન કારણા છે. કારણ કે શ્રી વિદ્યારણ્ય સ્વામી જેઓ દક્ષિણાપથના શ્રૃંગેરી પીઠના શાંકર મતના શંકરાચાર્ય થયા છે તેમણે તથા તેમના પ્રત્યક્ષ શિષ્ય શંકરારણ્યે પાતાના ઉપાસનાકાણ્કનાં પ્રકરણામાં તેના ઉપયાગ કર્યો છે. આ શાકત સંપ્રદાયના અદ્ભૈત- દર્શનને અનુસરતાં ઉપનિષદો ઉપર શ્રી અપ્યય્ય દક્ષિત ન લકંઠ દક્ષિન, ભારકરરાય વગેરે અનેક શાસ્ત્રના વિશારદ વિદ્વાનોએ ટીકાએ લખી છે, અને તે સર્વ વિચારકા શ્રી શંકરાચાર્યના અદ્ભૈતનો

સિદ્ધાન્તરૂપે સ્વીકારનારા છે, અને ઉપાસનામાં શિવશકિતના અત્યાયીઓ છે.

અદ્દેતદર્શનનાં ઉપર જણાવેલાં શાકત ઉપનિષદા તથા સુપ્ર-સિદ્ધ સામાન્ય વેદાન્તનાં ઉપનિષદાે પરપ્રદ્ધની જગતકારણતા કેવલ કલ્પનામય અથવા માયામય માનતા નથી. પરંતુ તેની સ્વાભાવિક્રી શકિતરૂપે માને છે. શાંકરમતના અનુયાયીઓએ, પરમેશ્વરની માયા તે કાંઈ અદ્દસુત જાદુગરની હાથચાલાકી જીવાને છેતરવાને જાણે ઉભી કરી હાેય એવું માન્યું છે, અથવા મનાવ્યું છે, તેવું શંકરા**-**ચાર્યના પાતાના શ્રંથામાંથા નીકળા આવતું જણાતું નથી. જ્યાં જ્યાં જગત્કારણના ચિંતનના પ્રસંગ આવે છે ત્યાં ત્યાં શાંકરાચાર્યના શખ્દા શક્તિવાદના સમર્થનમાં જાય છે; કહેવાતા માયાવાદના સમન ર્ચાનુમાં ઢળતા નથી. ઉદાહરણ તરીકે:—

. (१) श्रह्मसूत्रना पहेला અध्यायना याथा पाइना आनुमानिक अधिकरणना એક સત્રના વિવरशमां शं हरायार द्वैतलावनी સાંખ્યશાસ્ત્રની પ્રકૃતિ કરતાં જૂફા પ્રકારની અદ્ભૈતવાદન<u>ી **ધ્રાક્ષશક્તિ**ના</u> ઉપન્યાસ કરે છે. તેમના શબ્દોમાં કહીએ તાેઃ—

" અમે (વેદાંતીઓ) જો જગત્ના ઉદય પહેલાંની અવસ્થાવાળા રૂપને સ્વત**ંત્ર** માની જગતના કારણ રૂપે માનતા હેાઇએ તેા તેા . અમારા સિદ્ધાન્તમાં પ્રધાનકારણવાદ અથવા પ્રકૃતિકારણવાદ આવે. પરંતુ અમે કાર્યાકાર જગતની કારણ અવસ્થાને પરમેશ્વરને અધીન માનીએ છીએ, અને તેને પરમેશ્વરથી પૃથક્ રહી સ્વતંત્ર કાર્ય કર-વાને સમર્થ માનતા નથી. જગત્ની આ કારણાવસ્થા અવશ્ય સ્વીકાર• વાની છે. તે સ્વીકાર હેલુપુર:સર છે, એટલે અર્થવાળા છે. તે ક્રારણ અવસ્થા વિના પરમેશ્વરનું જગત્**નું સ્રષ્ટાપણ**ં સાબીત **થ**ઈ શકે તેમ નથી. શક્તિ રહિત પરમેશ્વરની પ્રવૃત્તિ અની શકે तेभ नथी. " ( दाकिरहितस्य तस्यानुपपत्तेः) भुक्तानी पुन-રુત્પત્તિ નથી, કારણ કે વિદ્યા વડે આ બીજશક્તિના દાહ થાય છે.

-અવિદ્યા રૂપા આ બીજ શક્તિ અવ્યક્ત શબ્દથી ઓળખવામાં આવે છે. તે પરમેશ્વરને આશ્રયે રહેનારી, માયામયી સુષ્રુપ્તિ છે; જેમાં પોતાનાં સ્વરૂપના બેલ વિના સંસારી જીવા ઉઘે છે. આ અવ્યક્તને કેઢલાંક ઉપનિષદામાં आकाદ્યા નામથી વર્ણ વવામાં આવે છે. " હે ગાગી! આ અક્ષરપ્રદ્યાં આકાશ આડાઅવળા ગુંથાએલું છે." પ્રસંગે તેને અજ્ઞર શબ્દ વડે કહેવામાં આવે છે, જેમકે "કારણ અક્ષરથી પર તે પુરુષ છે." પ્રસંગે તેને માયા શબ્દ વડે વ્યવહરવામાં આવે છે. જેમકે " માયા તે પ્રકૃતિ છે, આયાવી તે મહેશ્વર છે." એવી શ્વેતા-શ્વતર શ્રૃતિ કહે છે.

- (२) ते જ અध्यायना चेश्या पाइमां चमसाधिकरण ( झ. सू. १. ४. ९) सूत्रोना विवरसमां शंकरायायं कर्डे छे केः—
- " બ્રહ્મવાદીઓ પૂછે છે, કારણ બ્રહ્મ કેવું છે? એ પ્રશ્નનો ઉપક્રમ કરી તે ધ્યાનયાગ વડે પોતાના ગુણથી ઢંકાયેલી દેવની આત્મશક્તિને કારણરૂપે જોઈ શકયા". એવા વાક્યના ઉપક્રમથી સઘળા જગત્તે રચનારી, પરમેશ્વરની શક્તિ(पारमेश्वर्याः शक्ति)ને સમજાવી છે. વળા તો જ ઉપનિષદ્ધાં વાક્યશેષ વડે કહ્યું છે કે " માયાને પ્રકૃતિ જાણવી અને માયાને મહેશ્વર સમજવા " એમ કહી વેદ સ્પષ્ટ સમજાવે છે કે કોઈ શ્વતંત્ર પ્રકૃતિ અથવા પ્રધાન જગતનું કારણ નથી અને તેથી अज्ञा શબ્દ વડે તેવી પ્રકૃતિ અથવા પ્રધાનના અર્થ સમજવાના નથી, પ્રકરણ અલથી સમજાય છે કે "તે જ દૈવી શક્તિ જેનાં નામરૂપ વિકાસ પામ્યાં નથી, અને જે બાવિ વિકાસ પામનારાં નામરૂપની પૂર્વાવરથા અથવા બીજાવરથા છે તે જ શક્તિના अज્ञા શબ્દથી અર્થ મનત્ર વડે સમજવાનો છે. તે અજાશક્તિ પાતાના ત્રણ વિકારો વડે ત્રણ રૂપવાળી શાય છે."
- ( 3 ) वणी श्रह्मसत्रना प्रथमाध्यायना चेथा पाइना प्रकृत्य-श्चिकरणना विवर्णमां ( झ. स्तु. १. ४. २३. २७ ) श કराचार्य श्रद्धातत्त्व જगतनुं क्षेत्रस्त निमित्त क्षारण् नथी, परंतु উपाइन

કારણ પણ છે, એમ વેદવાકયાથી સાખીત કરી, તે શક્તિને चानि શખ્દથી વ્યવહરવામાં આવે છે, અને તે ભાવરૂપા ખીજાવરથા છે. પરમેશ્વરમાં જ પ્રકૃતિભાવ અથવા ઉપાદાનકારણતા રહેલી છે, એમ-વર્ણીવી ધ્રહ્મતત્ત્વ શક્તિસંપન્ન પદાર્થ છે, એવું પ્રતિપાદન કર્યું છે.

- (४) पुनः भीका अध्यायना पहेंदा पाइना उपसंहारद्दीना-धिकरणभां ( ब्र. सू. २. १. २४. २५ ) शं करायार्थ क छे के " શ્રદ્ધપરિપૂર્ણ શકિતવાળું છે. તેને બીજા કાેઈ સાધનની પૂર્ણતા લાવવામાં જરૂર પડતી નથી. શ્રુતિ કહે છે કે તે પરમેશ્વરને દેહરૂપી કાર્ય જોઇલું નથી, ઇન્દ્રિયારૂપા કારણના જરૂર નથી. તેના સમાન અન્ય કાેઈ નથી. તેનાથી અધિક કાેઈ નથી. તેની **પરા શક્તિ** રવાભાવિકી ત્રાન, ઇચ્છા, (બલ) અને ક્રિયાવાળી સાંભળવામાં પરં-પરાથી આવી છે. '' તેથી એક જ વ્યક્ષની વિચિત્ર શક્તિના યાેગ વડે દુધમાંથી દહીંના જેમ વિચિત્ર પરિણામ થાય છે, તેમ જગત રૂપ વિચિત્ર પરિણામ સંભવી શકે છે.
- (५) वणी भीन्न अध्यायना प्रथम पाइना सर्वापेताधिकरण-માં (ब्र. सू. २. ૧. ૩૦. ૩૧) શંકરાચાર્ય કહે છે કે-" એક જ વ્યક્ષની વિચિત્ર શક્તિ યાેગ વડે વિચિત્ર પ્રપંચ થાય છે, એમ કહ્યું. શા ઉપરથી કહેા છેા કે વિચિત્ર શક્તિયુક્ત પરવ્રદ્ધ છે ? ઉત્તર -તે દેવતા સર્વાશકિતવાળી છે, એમ વેદવાકય કહે છે. તેથી સર્વ-શકિતયુકત પરાદેવતા છે એમ સ્વીકારવાની અગસ છે. વેદ કહે છે કે 'તે પરમેશ્વર સર્વ કામ-કર્મ કરનાર, સર્વ કામને સિદ્ધ કરનાર, સર્વ ગન્ધવાળા, સર્વ રસવાળા, આ દશ્ય જગત્માં સર્વભાવે પેડેલા, વાણીથી ન સમજ્તય એવા, અને લગાર પણ ક્ષાેભ નહિ પામનારા છે."

આ પ્રમાણે શંકરાચાર્યનાં બ્રહ્મસૂત્રભાષ્યા ઉપરથી, અને તે ગ્રન્થ પાતાની જ કૃતિ છે એવું સર્વમાન્ય હાેવાથી તેના આધારે, આપણે સમજ શ**્રાયે એમ છીએ કે શ**ંકરાચાર્યના પાતાના

અભિપ્રાયમાં દશ્યના કારણરૂપે અનાત્મ નામરૂપને માયા અથવા અવ્યક્ત નામ વડે ઢાંકનારી જે બીજ–શક્તિ છે તેને અંકરભાવ આપનારી, આત્મદેવની આત્મબૂતા ચિત્**શક્તિ છે. જેટલા અ**ંશમાં તે અનાત્મરૂપે દેખાય છે તેટલા અંશમાં તે માયા શક્તિ છે, અને જેટલા અંશમાં તે અનાત્મરૂપને વ્યક્ત કરે છે તેટલા અંશમાં તે દૈવી ચિતશકિત છે. આ પ્રમાણે **બ્રહ્મતત્ત્વની મૂળ પૂર્ણભાવવાળા** प्रेरिक हैं शिक्षा अथित अथित अथित के अ અથવા चित्रकाक्ति કહે છે. અને ઉપાદાન કારણરૂપા શકિતને मायाप्रकृति કહે છે. એક શકિતમાં કર્તૃત્વ અથવા પ્રેરકખલ છે अने ते अपनिषद्ना शिन्दोभां स्वाभाविकी परा शक्ति छे, अने બીજી શકિતમાં ભિન્ન નામરૂપને પરિ**ણામ**માં લાવનાર**ં ખલ** છે, અને તેથી તે अपरा मायाशक्ति કહેવાય છે. કર્તાત્વ अथवा निभित्त चित्रक्तिमां छे. आर्थाशर पामवानं जल માયાશક્તિમાં છે. પરંતુ આ પરા અને अपरा શક્તિ જેને શક્તિસંપ્રદાયમાં चित्राक्ति અને मायाद्यक्ति ३५ વર્ષ્યુ છે, તે **બન્ને મૂલ પ્રહ્મવસ્તુને આશ્રિત છે અને પૃ**થક સત્તાવાળી નથી, અને તેટલા મુદ્દામાં સાંખ્યશાસ્ત્રની प्रकृति, प्रधान, अव्यक्त, નામવાળી જડ સ્વતંત્ર પ્રકૃતિથી વિવિક્ત કરવા યાગ્ય છે.

અંદ્રૈતદર્શનમાં ધ્રહ્મવસ્તુને ધર્મી કહે છે, અને તેની શક્તિને ધર્મ કહે છે. ક્રવ્ય અને ક્રવ્યના સ્વભાવગુણ જેમ છૂટા પાડી શકાતા નથી, તેમ ब्रह्मतत्त्व અને તેની સ્વાભાવિકી પરા શક્તિ એ કદી છૂટાં પાડી શકાય તેવા પદાર્થી નથી. જેમ અગ્નિ અને ઉખ્ણતા, જલ અને તેની શીતલતા અવિભક્ત છે, જેમ હાલના વિદ્યાન પ્રમાણે પરમાણુ- રૂપ ક્રવ્ય (matter) અને તેના નિર્વાંહ કરનાર(Ether)માં ક્ષાેભ કરનારા વિદ્યુત્કણા (Electrons) એક જ અધિકરણના અવસ્થા- બેદા છે; તેમ ધ્રહ્મતત્વ અને તેની સ્વાભાવિકી પરા શક્તિના અન્ત:- ક્ષાેભ વડે આ વિચિત્ર જગત ભાસે છે. આ જગત તે શક્તિમંદ્ષાેભ-

વડે ઉત્પન્ન થતા પ્રહ્મતત્ત્વના અભાસ છે, એવું શાંકરવેદાન્તી માને છે. **તે પ્ર**હ્મતત્ત્વના આ અનુભવાતા પ્રપંચ સાચા પ્રતિબિંજ સા<mark>થેના</mark> ં પરિણામ છે એવું શાકત અદ્વૈતીએ માને છે. વેદાન્તી અને શાક્ત ખત્ને સિહાન્તમાં અદૈતી છે, અને સાંખ્યની પેઠે દૈતી નથી, એટલા મુદ્દામાં ઓપનિષદા અને શાકતમતવાળા એક પક્ષમાં છે, અને સાંખ્યયાગ-વાળા દૈતવાદી હોવાથી ખીજા પક્ષમાં છે.

શ્રી શંકરાચાર્યનું ભૌતિક જીવન તપાસતાં પણ આપણને સમજાય છે કે તેમના ચિત્તમાં શક્તિવાદના ઉડી ભાવના પ્રવેશ પામી હતી. નીચેના જીવનના પ્રસંગા આ અનુમાનને ટેકા આપનારા છે:-

- (૧) કેરલ ભૂમિમાં હિન્દુ ધર્મશાસ્ત્રથી વિલક્ષણ માતૃવંશમાં વારસા ઉતરવાની રહી ધરા કાળથી પ્રચલિત છે. શંકરાચાર્યના પિતા શિવગુરુ તેમની અત્યન્ત ખાલ્યાવસ્થામાં ફૈલાસવાસી થયા હતા. અને તેમના વિદ્યાભ્યાસમાં અને કિશાર અવસ્થામાં તેમનાં માત્રશ્રીએ ધણો જ શ્રમ લીધા હતો. દેવીને નૈવેદ્ય દુધનું ધરાવવાની **પાતાનાં** માતશ્રીની પદ્ધતિ નિત્ય લક્ષમાં રાખનાર આ કશળ બાળકે માતાથી નૈવેદ્ય ન ધરાવવાના પ્રસંગ ઉભા થતાં પાતે ધરાવવા ગયા. અને દુધ જેવું તે તેવું પાત્રમાં રહ્યું તેથી દેવી આરાગતાં નથી એમ સમજ ભાવનાપૂર્વ ક રતુતિ કરી તેના કુલ રૂપે વાગ્દેવતા પ્રસન્ન થ**યાં** म्भेने द्रविद्विश्चित्रों कित्रभ કાવ્યા લખ્યાં એવી લાકવાયકા છે, એટલું જ નહિ પરંતુ સૌન્કર્યલહરી નામના પ્રકરણ પ્રથમાં ઉલ્લેખ પણ છે. આ પ્રસંગમાં અલૌકિક બાબત બાદ કરીએ તાે એટલું તાે વ્યસન્ત્રય છે કે દેવીની ભક્તિ શંકરાચાર્યની ખાલક અવસ્થામાં પ્રવેશ ભાગેલી હતી.
  - (૨) પાતાનાં માતુશ્રી પ્રતિ શંકરાચાર્યમાં અદ્દસુત લક્તિલાવ હતા. પાતાની સંન્યાસદીક્ષામાં સંમાન, મગર તેમના નદીમા પગ પકડ્યા તે વખતે, તેમનાં માતાએ, "એ ખાળક છૂટે તા તેને

સંન્યાસ લેવા દઈશ " એવી પ્રતિજ્ઞા કર્યા પછી શંકરાચાર્ય મરણના ્ પંજામાંથી બચ્યા એ ઉપકાર વડે દળાએલી વૃત્તિએ સંન્યાસ લીધા પછી પણ "તું જ્યારે સ્મરણ કરીશ ત્યારે આવી ઉભા થઇશ," એવું વચન આપી પરિવાજક થઈ ચાલ્યા ગયા. પિત્રાઇઓએ માને દુઃખ દીધું. તેએા મરણશય્યા ઉપર હતાં ત્યારે તેમને સ્વપ્ન આવવા**થી** એકદમ બદરિકેદારથી છેક કાલટીગામ (કેરલ દેશમાં) આગળ આવી પહેાંચ્યા. માતાની છેવટની ઘડીએ તેમને વિષ્ણુના પરમપદના <mark>બાધ</mark> કર્યો. અને તેમના દેહાત્સર્ગ પછી તેમના પિત્રાઈ ઓએ અગ્નિસંસ્કાર કરવાની ના પાડી ત્યારે ખિન્ન મને. અમિને સંન્યાસીએ નહિ અડવં જોઇએ, તેમ છતાં વિધિકૈંકર્ય એટલે વેદવાક્યનું દાસત્વ ન સ્વીકારતાં સ્વતંત્ર વ્યક્ષવાદીરૂપે પાતાની માતાના શળના કડકા કરી તેમને અમિદાહ કર્યો. અને નીચેના શ્લોક વડે તેમના દેહસ રકાર કર્યો હતા, તેમ તેમના જીવનચરિત્ર\* ઉપરથી જણાય છે.

आस्तां तावदियं प्रसृतिसमये दुर्वार ग्रुलव्यथा नैह्रच्ये तनुशोषणं मलमयी शय्या च सांवत्सरी। एकस्यापि न गर्भभारभरणक्केशस्य यस्याः क्षमो यातुं निष्कृतिमुन्नतोऽपि तनयस्तस्यै जनन्यै नमः॥

ભાવાર્થ:-" હે માતા! પ્રસૃતિસમયની અસહ્ય શૂલવેદનાને હું બાજુ ઉપર મુકું, જન્મ્યા પછી એક એક સંવત્સર પર્યન્ત મલવાળી શય્યા તેં ભાગવી તારૂં શરીર સુકવી નાખ્યું તે વાત પણ આઘી

<sup>\*</sup> શંકરાચાર્ય'ના સમકાલીન ગાેવિંદનાથનું રચે<mark>લું દાંकराचार्य-</mark> चरित જૂનામાં જૂનું ગ્રંથલિપિમાં છે. તેની નકલ મેં લંડનથી મેળવી છે. તેની દેવનાગરી પ્રત મેં મદાસથી મેળવી છે. તેના ચાથા સર્ગમાં આ શ્લોક છે. આ કાવ્ય ઘણું સરળ, અને સુંદર છે. વિદ્યારણ્યના સંક્ષેપ શંકરવિજય કરતાં પ્રાચીન છે. આ કાવ્ય મુદ્રિત થયું નથી. મુદ્રણ કરવા યાગ્ય છે.

કરું, પરંતુ તેં જન્મ પહેલાં મારા આ સ્થૂલ દેહના ભાર સહન કરી જે કષ્ટ વેઠયું એટલા એકજ તારા ઉપકારના બદલા વાળવા હું આવા ઉંચા વ્યક્ષવિદ્ થયા છતાં સમર્થ નથી તે માતાને અમિદાહ પ્રસંગે નમસ્કાર હેા. "

આવી માતૃભક્તિ વિનાના સંન્યાસીઓ જગત્ના ઉદ્ઘાર શી રીતે કરી શકે, તે હું સમજ શકતા નથી.

(૩) શક્તિસંપ્રદાયમાં—

विद्या समस्तास्तव देवि भेदाः। श्चियः सकस्ताः सफ लाः जगत्सु ॥

સંઘળી વિદ્યાએ ભગવતીનાં રૂપા છે. અને સંઘળા સ્ત્રીએ જગતમાં ભગવતીની મૂર્તિએ છે, એ ભાવ શંકરાચાર્યે સંન્યાસાશ્રમમાં મંડનમિશ્રનાં વિદુષી પત્ની ઉભયભારતી પ્રતિ છેવટ સુધી જાળવી જાણ્યાે હતાે. કુમારિલના શિષ્ય અને આત્રહી કર્મમીમાંસાના સમ**ર્ય** પ્રચારક મંડનમિશ્ર સાંગે વિવાદના પ્રસંગમાં મધ્યસ્થ તરીકે ન્યાય-**નિર્**થયમાં મંડનમિશ્રનાં પત્નીને શંકરાચાયે<sup>ς</sup> સ્વીકાર્યા હતાં. પક્ષપાત કરશે તાે પાતાના પતિ પ્રતિ કરશે. અને સંન્યાસી તરક નહિ કરે એવા સભ્ય જતામાં વિશ્વાસ ઉત્પન્ન કરવાની આ કલામાં પણ તેમને વિદુષીની વિક્તા પ્રતિ શ્રહા હતી, અને તે વિવાદના અંતમાં કુળા હતી, અને જે ઉભયભારતી પતિને મધ્યાહ્ને જમવા **પધારા** અને યતિને ભિક્ષા લેવા પધારા એમ કહેતાં હતાં, તેમણે સાતમા દિવસના મધ્યાહ્ને બન્નેને ભિક્ષા લેવા પધારા, એવું ખાલી ન્યાયનિર્ણય શંકરાચાર્યના લાભમાં આપ્યા. એ જોઈ શંકરાચાર્યને તે વિદુષી પ્રતિ સન્માન ઉપજ્યું હતું; અને તેના ચિહુત તરીકે મંડનમિશ્રને સન્યાસદીક્ષા આપી, સુરેશ્વર સંદ્યા આપ્યા છતાં પાતાના ચાર પીઢામાં ઉભયભારતીને શ્રદ્ધવિદ્યાના અવતાર માની, શાક્ત પીઠની સ્થાપના કરી હતી. શાંકરસંપ્રદાયમાં એમ

માનવામાં આવે છે કે પૂર્વપીઠમાં જગન્નાથમાં विमलादेवी નામવડે શક્તિપ્રતિષ્ઠા કરી; પશ્ચિમપીઠમાં દ્વારકામાં शारदादेवी નામથી પ્રતિષ્ઠા કરી, ઉત્તરપીઠમાં पूर्णगिरिदेवता નામથી પ્રતિષ્ઠા કરી, અને દક્ષિણની પીઠમાં कामाश्ली દેવતા તરીકે પ્રતિષ્ઠા કરી. આ શક્તિની પ્રતિષ્ઠા કરવામાં અને પૂજનપદ્ધતિ દાખલ કરવામાં મંડનમિશ્રનાં વિદુષી પત્ની ઉભયભારતીના ઉત્તમ જીવનની અસર આપણને જણાય છે. શંકરાચાર્યના જીવનચરિત્રમાંથી એમ પશ્ચ જણાય છે કે મંડનમિશ્રનાં પત્નીને તેમના પતિને સંન્યાસદીક્ષા આપ્યા પછી સપ્યલચારિણી તરીકે અયાવત્ સરેશ્વર સાથે રહેવાની છૂટ આપી હતી, અને જેમ મૈત્રેયીને યતિદીક્ષા યાજ્ઞવલ્કયે આપી હતી, તેવી દીક્ષા ઉભયભારતીને પણ મળી હતી.

શંકરાચાર્યના જીવનના આ પ્રસંગા સ્ત્રીજિત પ્રતિની તેમની પૂજ્ય છુહિ અને નારીપ્રતિષ્ઠાનું ભાન કરાવી શકે છે. સામાન્ય સંન્યાસીઓ જ્યારે સ્ત્રીને નરકનું દાર માની નિંદ્ય ગણે છે, ત્યારે શંકરાચાર્ય સ્ત્રીજાતિને પૂજ્ય માની, ધ્રહ્મવિદ્યાની સહાયક માને છે.

શંકરાચાર્યના મનમાં તેમની જન્મસૂમિએ, તેમનાં માતુષ્રીએ, અને મંડનિમશ્રનાં પત્ની ઉભયભારતીએ શક્તિવાદની ભૂમિકા રચી હતી, સારે તેમના પરમ ગુરુ શ્રી ગાડપાદે તેમને શક્તિવાદની ઉપાસના શિખવી હતી. શંકરાચાર્ય પાતાના યતિધર્મના ગુરુ શ્રી ગાવિન્દાચાર્ય પાસે માત્ર સંન્યાસ અને યાગવિદ્યા જ શિખ્યા હતા, ત્યારે ઉપાસના- કાણ્ડ અને જ્ઞાનકાણ્ડના મર્મ તેઓ તેમના પરમ ગુરુ ગાડપાદાચાર્ય પાસે શિખ્યા હતા. પ્રસ્થાનત્રયીનાં ભાષ્ય રચ્યા પૂર્વે તેઓ ઘણા સમય શ્રી ગાડપાદાચાર્ય પાસે વિદ્યાપ્રાપ્તિ અર્થે રહ્યા હતા. આ ગાડપાદના બ્રહ્મવિદ્યાના પ્રસિદ્ધ પ્રન્થોમાંથી માંડૂક્યકારિકા ઉપર શંકરાચાર્ય ભાષ્ય કર્યું છે. પરંત્ર બ્રહ્મવિદ્યાને ઉપાસનાની પહિતિથી મેળવવામાં શ્રી ગાડપાદે તેમને ઘણી સહાય માં આપી હતી. ગાડપાદની

દેવીભાગવત ઉપર ટીકા છે. તે ઉપરાંત તેમનાં **श्रीविद्यारत्न** સૂત્ર શક્તિસંપ્રદાયના રહસ્ય ઉપર ધણા પ્રકાશ નાંખે છે. આ ગ્રંથ થાેડા સમય ઉપર પ્રસિદ્ધ થયેા છે. તેનું અવલોકન કરતાં જણાય છે 🕏 વૈદાન્તશાસ્ત્રની શ્રવણ, મનન, અને નિદિધ્યાસનવાળી નાનપહતિ ઉપરાંત **પ્રક્ષવિદ્યા મેળવવાની શક્તિમાર્ગની ધ્યાનપ**હિત પણ **છે.** ત્રાનપહિત અને ધ્યાનપહિતના વિવેક અધિકારભેદથી કર્યો છે. પણ બંનેનું કુલ માક્ષ, સમાન છે. તેમાં ધ્યાનપદ્ધતિ સુગમ, અને તેના યાેગ ભાેગથા અવિરાધાપણે માેક્ષરૂપ પુરુષાર્થના સિહિમાં <mark>થ</mark>ઈ શકે છે. ઉપાસના વડે ચિત્તવિક્ષેપ દૂર કરી, ખ્રહ્મવિદ્યાનાં શ્રવણાદિ સાધના સાધનાર કેવળ આત્મહિત કરી શકે છે એટલું જ નહિ પણ પ્રજાતે પ્રણુદ્ધ કરવામાં વધારે સમર્થ થઈ શકે છે. બ્રહ્મનું ધ્યાન અને **प्रहानुं ज्ञान કેવી યાજનાથી મેળવી શકાય તે ખાખતમાં શ્રી ગૌડપાદે** ધણી ઊંડી સમજણ મેળવી હતી. અને તે દીક્ષા તેમણે શંકરાચાર્યને આપી હતી.

શંકરાચાર્યની આ શાક્ત દીક્ષાના કુલ તરીકે નીચેના શંકરા-ચાર્યના મંત્રશાસ્ત્રના ચાર પ્રકરભ્રયંથા છે.

- (१) सौन्दर्यलहरी
- (२) प्रपंचसार
- (३) ललितात्रिश्वतीभाष्य
- (४) आनन्दलहरी वगेरे स्तात्रा

પહેલા પ્રકરણગ્રંથમાં શક્તિનું સ્વરૂપ અને તેની ઉપાસના મંત્રમાર્ગ વડે કાવ્યરૂપે વર્ણવી છે. તેના બે ખંડ છે. પ્રહ્મલહરી, અને સુંદરીલહરી. પ્રથમ ખંડમાં ષ્રહ્મમયી શક્તિનું અમૂત સ્વરૂપ અને તેના મંત્રના પ્રકાશ, અને બીજા ખંડમાં તેનું મૂર્ત સ્વરૂપ અને તેનું સૌન્દર્યભાવનાવાળું ચિંતન અપૂર્વ ધ્વનિકાવ્ય વડે કર્યું છે. ખીજા પ્રકરણુત્ર થમાં સમગ્ર મંત્રશાસ્ત્રની પરિભાષા અને અદ્વૈતદર્શ નને પાેષણુ

આપે એવી સિદ્ધાન્તપ્રક્રિયા રચી છે. ત્રીજા પ્રકરણગ્રંથમાં ભગવતીનાં રૂપ, ગુણ અને કર્મ'નાં પ્રજોધક નામાનું વિવરણ કર્યું છે. ચ<mark>ોથા</mark> રતાત્રામાં ભગવતીને કેવા ભાવથી ભજવાં તેના અનેક પ્રકારા આપ્યા છે. આ પ્રકરણત્ર થાતી સમજણ સામાન્ય વેદાન્તીઓને નથી, કારણ કે તેમને મંત્રશાસ્ત્રની અને ઉપાસનાકાણ્ડની ₄પરિભાષાનું ત્રાન નથી. તે ઉપરાંત સામાન્ય દર્શનશાસ્ત્રના અભ્યાસકાને તંત્રશાસ્ત્ર પ્રતિ કંઈ પૂર્વ પ્રહ ( Prejudice ) હોય છે, અને તેથી આ ગ્રંથોના અભ્યાસ કરવામાં તેઓ અનધિકારી હાય છે.

શંકરાચાર્યના સમયમાં શાકતમતનાં ત્રણ રૂપાે પ્રચલિત હતાં:–

૧ કૌલમત, ૨ મિશ્રમત, અને ૩ સામયિકમત. ત્રણે મતમાં અદ્ભૈતવાદ ઇષ્ટ છે. પરંત્ર ઉપાસનાપ્રકારમાં અને કવ્યાદિ પૂજન• સામગ્રીમાં ભેદ છે. ભગવતીના સ્થૂલ, સુક્ષ્મ, અને પર રૂપને લક્ષમાં લઈ અધિકારીના ચિત્તના પશુ, વીર, અને દિવ્ય એવા બેદને લક્ષમાં ્લઇ શાકત આગમાના ત્રણ વ્યૂહો ખંધાયા છે**. પ**શ અધિકા<mark>રમાં</mark> ચાેસડ‡ કુલાગમા છે, વીર અધિકારના આઠ આગમા છે, અને દિવ્ય અધિકારના પાંચ શુભાગમાં છે. એકંદર શાકત આગમા સિત્તોતેર છે. તેના દિવ્ય અધિકારને ઉપયોગી થાય તેવા પાંચ . શભાગમા⊢શક, શનક, સન'દન, સનાતન, અને વસિષ્ઠ મૃનિથી પ્રખાધાએલી સંહિતામાં છે, અને તે પાંચ સંહિતા:ઉપર ભગવતીની સામાયિક ઉપાસનાની પહિત રચવામાં આવી છે. હાલના જમાના-માં કૌલમતને વામાચારી કહે છે, અને સામયિક મતને દક્ષિણાચારી કહે છે. મિશ્રમત લાેપામુદ્રાથી પ્રચલિત થયાે મનાય છે. શક્તિ-સંપ્રદાયના મલિન અંશા દૂર કરી, ચિચ્છક્તિની ચાર પ્રકારના સામ્યને પ્રકટ કરનારી, સામયિક ઉપાસના શંકરાચાર્યે સ્થાપન કર્યાનં

<sup>‡</sup> જેઓ ત્રણ "ક્રાન્ત " માં તંત્રાને વહેંચે છે તેઓના મત પ્રમાણે ૬૪×૩=૧૯૨ તંત્રા છે. જુએા પ્રકરણ પાંચમં.

સમજાય છે, અને આ સ્થાપનાની સાખીતી ઉપરના પ્રકરણગ્રન્થે કરે છે. સામયિક મતમાં ઉપાસ્ય દેવતા સાથે ચાર પ્રકારનું સામ્ય મેળવવાના આશય રહેલાે છે. પાતાના પિંડને ઉપાસ્ય દેવતાના વિગ્રહ-ની સમાન ખનાવી પિંડગત સામ્ય સાધવું, એ પહેલા પ્રકાર છે. સમાન અહ્યુઓથી રચાયેલા પિંડ છતાં લિંગ શરીરનું સામ્ય ન હોય તાે ઉપાસક અને ઉપાસ્ય વચ્ચેના યાેગ પ્રકટ થતા નથી: તેથા લિંગાતમા અને સુત્રાતમાના સમાન સંખંધ શી રીતે ઉત્પન્ન કરવાે. એ **બી**જું સામ્ય ગણાય છે. સ્થૂલ દેહ અને લિંગદેહનું સામ્ય છતાં દેવતાના કારણશરીર સાથે સંયાેગીકરણ થાય તેવી કારણદેહની રચના ઘડાયા વિના સાયુજ્યની પ્રાપ્તિ થતી નથી; તેથી બીજશરીર અથવા કારણશરીરનું સમાનપુષ્ટું મંત્રદ્વારા મેળવવું, એ ત્રીજો પ્રકાર છે. આ ત્રણ સામ્ય મેળવ્યા પછી સ્થૂલ, સુક્ષ્મ અને કારણ શરીરનું ઉપાસકનું સાક્ષી ચેતન ઉપાસ્ય દેવતાના સ્થૂલ, સુક્ષ્મ, અને કારણ શરીરના ચેતન સાથે એકીકરણ પામી શકે છે, અને તે વડે દેવભાવ અથવા શાક્ત આવેશ અથવા સમાપત્તિ ઉપાસકમાં પ્રકટ થાય છે. આ ચાર પ્રકારના સામ્યને પ્રકટ કરવાની વિદ્યાપદ્ધતિનું નામ श्रीविद्या છે અને તેના પ્રખાધ દીક્ષાના ક્રમથી ગુરુ, શિષ્યમાં સંક્રાન્ત કરાવી શકે છે, એવું શક્તિસંપ્રદાયનું મન્તવ્ય છે. શાંકર અદ્વેતદશ<sup>ર</sup>નની પીઠમાં સામયિક મતના શક્તિવાદ રહેલા છે. તે જણાવવામાં અને તે સંબંધી રસવૃત્તિ ઉત્પન્ન કરવામાં આ લખાણ ઉપકારક થશે. શાક્ત સંપ્રદાયના સાહિત્યને જેવા જોઇએ તેવા ન્યાય મળ્યાે નથા. દાેષ વેદસાહિત્યમાં પણ ઘણા છે, અને જે આચારના દાષા ખંતે પક્ષમાં હાય તેમાંના એક પક્ષે બીજાને સદાેષ કહેવાે, એ ક્રાઈ રીતે ન્યાયવાળું ગણાશે નહિ. આ કારણુથી શ્રી અપય્ય દીક્ષિત આદિ વિચારકાએ વેદ અને તન્ત્રા સમાન આદરથી અવલાકયાં છે, અને યાગ્ય સમન્વય કર્યા છે. શાક્ત મતના ભક્તો અને ચિંતકા શાક્ત

સાહિત્ય સારી રીતે સમજી જાણે તેા શક્તિ નામથી ભડકવાનું કંઇ પણ પ્રયાજન નથી.‡

શાંકર અદ્ભૈતદર્શનની પીઠમાં એટલે લાકપ્રસિદ્ધ વેદાન્તમાં શક્તિ-વાદ છે તે ઉપરાંત શૈવદર્શનમાં પણ ચિન્મયી શક્તિના વાદ સ્વીકા-રાયાે છે. શૈવસિહાન્તના તત્વપ્રકાશિકા નામના પ્રકરણમાં બાેજરાજ કહે છે કે:—

शको यया स शंभुः। भूकौ मुक्ती च पशुगणस्यास्य ॥ तामेकांचिद्रपां। आद्यां सर्वात्मनास्मि नतः ॥ ३ ॥

જે શક્તિના સંખંધ વડે શંભુ આ જીવવર્ગને ભાગ અને માક્ષે આપી શકે છે તે **ચૈતન્યરૂપા આદ્ય શક્તિને** હું સર્વભાવથી નમું છું. વળા શૈવસિહાન્તના અધારશિવાચાર્યના રત્નત્રય નામના પ્રકરણ માં લખ્યું છે કે:--

" આ શક્તિ ન દખાય તેવાં અને ખહેાળાં ચૈતન્યકિરણા વાળા, અખંડ સ્ક્રુરણરૂપા, અમર્યાદભાવવાળા, નિર્વિકલ્પ સ્વરૂપવાળા, નિરાવરણ, નિર્દેદ, ખીજા કાેઈ જડ ઉપાદાન કારણના આશ્રય વિના વૈભવ દેખાડનારી, મૂલ વસ્તુના **ખિન્દુમાં એટલે શિવરૂપ** કેન્દ્રમાં પ્રપંચના અસ્ત અને ઉદયને દેખાડવામાં ચતુર, બીજા કાેઠપણ સાધનની અપેક્ષા નહિ રાખનારી, પોતાના સ્વભાવમળથી પ્રકાશ

<sup>‡</sup> દર્શનશાસ્ત્રની દષ્ટિથી શાક્તમતનું સ્વરૂપ સમજવા સારૂ સહિન્દતત્વન્નાનના ઇતિહાસના ખીજા વિભાગનું સાતમું પ્રકરણ આ સાથે વાંચવા ભલામણુ કરવામાં આવે છે. આ પુસ્તકમાં માત્ર શક્તિસ પ્રદાયમાં સમાયેલા અદ્ભૈતવાદ કેવા પ્રકારના છે તે સમજાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે, અને તે વાસ્તવ શાંકરમતને! વિરાધી નથી એટલું સૂચવ્યું છે.

પામનારી, સર્વ તાેમુખી, આદિ મધ્ય અને અંત વિનાની, સર્વ-ખંધન વિનાની, પ્રપંચની **છે**લ્લી કાષ્ઠા અને નિષ્ઠા રૂપે રહેના**રી.** અતિદિવ્ય સ્કુરણવાળી, વસ્તુરૂપા ચિતિ છે, અને તે પરમેશ્વરના કદિ ત કરમાય તેવા મહિમા છે. જેમાં કંઈ વધારા અથવા ઘટાડા થતા નથી એવા શિવતત્ત્વમાં નિત્ય અવિનાભાવસં ખંધ વડે, એટલે કદિ વિખુટા ન પડે તેવા તાદાત્મ્યસંબંધ વડે, વિચિત્ર વૃત્તિઓ વડે વિકારા દર્શાવે છે, તે શક્તિ પ્રત્યેક જીવના અહ્ય ચિદાકાશમાં રહેલા શિવબિન્દુને નાદની લહરીએાથી ભરપૂર કરે છે; અને જેમ ચન્દ્રબિંખ આકાશમાં રહેલું પૃથ્વી ઉપરના સમુદ્રને ચંચલ મા**ર્જાની ભર**તીથી ભરી દઈ ગગનમંડળને ગજવી મૂકે છે, તેમ જીવના હૃદયાકાશમાં ં નિનાદ કરી મૂકે છે. આ શિવાશ્રયા શક્તિ અમાેધ ખલવાળી એક અને અનેક વિભાગા વડે કાર્યનું વૈચિત્ર્ય કરે છે. જેમ સવિતાની શક્તિ ભુવનમંડળનાં પ્રાણીપદાર્થીના સંસ્કારાનાં પ્રહુણ અને ત્યાગ કરે છે તેમ આ શક્તિ છવાના અધ્યાત્મ-સંરકારાનાં સંક્રાય અને પ્રસારણ કરાવે છે × × તે શક્તિ જન્મ પામનારી નથી, તેમ મરતી પણ નથી, વધતી પણ નથી, અને ક્ષય પામતી પણ નથી; કારણ કે પોતે અજડધર્મવાળી છે. અને પ્રકાશરૂપા તે ચિતિશક્તિ છે. × × શિવની આ જે વિમલા શક્તિ છે તે શિવ સાથે સમવાયસંખંધથી જોડાયેલી છે. એટલે નિત્યસંબ ધવાળા છે, તે શક્તિ પાતે જ ક્રિયારૂપા ખની, સદાશિવનું શરીર પ્રકટ કરે છે." (સારાંશ સદાશિવની મૂર્તિ શક્તિના એક પ્રકારના વૈભવ છે ).

વળી શૈવ પરિભાષાના પતિ પરિચ્છેદમાં કહે છે કે:-

" શિવની પરિગ્રહરૂપા શક્તિનાં ખીજાં નામ પરા, મહામાયા, કુ ંડલિની, બિન્દુ વિગેરે છે. તે શક્તિ જગતનું ઉપાદાન કારણ શિવ-તત્ત્વ જ છે" (અન્ય કાઈ વસ્ત્ર નથી).

#### તે જ ગ્રંથના પાશપરિચ્છેદમાં કહે છે કે:---

" આ સ્થળે એક રહસ્ય કહેવાનું છે. આ પરમેશ્વરની શક્તિ અવિકારી, અને આદિ અંત વિનાની છે; અખંડ ઉદય પામેલી રહે છે: નિરંતર જડ અને અજડ વસ્તુએામાં સાધારણ ભાવ વડે વ્યાપી રહેલી હોય છે. અને તે વસ્તુઓની અનેક અવસ્થાઓમાં પણ તે તે ધર્મને અનુસરતું રૂપ ધારણ કરી, રિથતિ કરીને રહે છે. "

મૃગેન્દ્ર આગમમાં પણ કહ્યું છે કે :—" પરમેશ્વરનું કરણ અથવા સાધન શક્તિથી જાદું કંઈ નથી. તે શક્તિ અચેતન નથી. અનેક વિષયોનાં બાધ અને ક્રિયાઓમાં તે એક જ સમર્થ છે. "

### પ્રકરણ આઠમું

## શાકત અધિકારી ભેદ અને પંચમકાર.

परिसृतं झषमाजं पलं च भक्तानि योनीः सुपरिष्कृताश्च निवेदयन्देवताये महत्ये स्वात्मीकृते सुकृते सिद्धिमेति॥ (त्रिपुरोपनिषद्.)

ગયા પ્રકરણના સિહાંતના વિચારથી સમજારો કે શાકતો અને ેવેદાન્તીએા સિહાન્તમાં અદ્વૈતીએા છે. માત્ર અદ્વૈતાનુભવની સાધન-પ્રણાલિકા બેમાં ભિન્ન છે. શાક્તોની સાધનપ્રણાલિકા પ્રધાનપણે શબ્દશક્તિની ઉકેલ અને ઉપાસના ઉપર ખંધાયેલી છે, ત્યારે વેદા-ન્તીઓની સાધનપ્રણાલિકા શ્રવણ-મનન-નિદિષ્યાસનની વિચારપદ્ધતિ **ઉપર ધડાયેલી છે. ઉપાસનાપદ્ધતિના મુખ્ય આધાર શ**બ્દતત્ત્વ ઉપર હે|વાથી શાસ્ત્રોનાં મુખ્ય સાધનમાં મંત્ર હે|ય છે, અને તે મંત્રદ્વારા કરવામાં આવતી ઉપાસનાનાં પટલ, પદ્ધતિ, વર્મ(કવચ), નામસહસ્ત્ર, અને સ્તાત્ર એવાં પાંચ અંગા હાય છે. તે ઉપરાંત જપ. હામ. તર્પણ, માર્જન, અને વ્યક્ષભોજન-એવાં પાંચ ઉપાંગા હાય છે. ્એક દેરે દર્શાંગી ઉપાસના શક્તિની કરવામાં આવે છે. પ્રત્યેક સાધક-ના ચિત્તની પરીક્ષા કરી કાેઈ સિહ્યુરુ મંત્રની દીક્ષા આપે છે. .અને સાધકે તે મંત્રનું પુરશ્વરણ કરી પોતાના આંતર અભ્યાસ વધારી, **ઇ**ષ્ટદેવતાના ‡ સંપ્રયાેગ કરવાના હાય છે આ દાક્ષાના મુખ્ય બેદ ત્રણ છે:—(६) ज्ञाक्ती એટલે શક્તિના પાત શિષ્યના ચિત્તમાં કરાવનારી, (२) शांभवी—એટલે સ્વરૂપસુખના જેમાંથી જન્મ થાય છે એવા મંત્રના વર્ણના વિન્યાસ કરી, સ્વરૂપાનન્દ્રના ઉદ્દુખાધ કરનારી, (૩) ः**मांत्री**—જેમાં મંત્રની સર્વ આરંભથી તે અંત સુધીની પ્રયેાગ

<sup>🕇</sup> लुએ। पातंजल योगदर्शन. २. ४४

પહિત વડે ઇષ્ટદેવતાના સાક્ષાતકાર કરાવનારાં. આ ત્રા ત્રણેના, અથવા કાઈ એકના આશ્રય લઈ સિદ્ધ મનુષ્યશરીરમાં પ્રકટ થયેલા પરમ-શિવ મંત્રચૈતન્યને સાધકચિત્તમાં જગવે છે અને પરિણામે પૂર્ણાન લિષેકની પ્રાપ્તિ થયા પછી સાધક સિદ્ધપદમાં આવી વસે છે.

આ દીક્ષા આપવાના પ્રસંગે, અને ત્યારપછી સિહ્ધપદમાં પહાંચતા સુધી, સાધકનાં જીવનક્રમ ઉપર સિહ્યુર ઘણી દેખરેખ રાખે છે. આ દેખરેખ સામાન્ય ઉપદેશવાળા એટલે કહેવાકથવારૂપ હોતી નથી, પરંતુ નેત્રદ્વારા, સ્પર્શાદ્વારા, યંત્રદ્વા<mark>રા, અથ</mark>વા ગમે **તે** સાધકને પ્રિય પદાર્થ હાેય તેની દ્વારા સાધકમાં શક્તિપાત કરવામાં વ્યાવે છે, અને સાધકને ખખર પણ પડતી નથી કે તેના શરીરમાં પેઠેલાં છત્રીસ તત્ત્વાતું શાધન શ<mark>ી રીતે થાય છે.</mark>

દીક્ષાને લગતી મંડપરચના. યંત્રરચના. દ્રવ્યરચના વિગેરે બાહ્ય ઉપચારા કંઇક ઉધાડા અને કંઇક ઢાંકયા—એવા **રૂપમાં** ્કરવામાં આવે છે, અને સાધકના મસ્તક ઉપર ભગવતીના રક્ત-શુકલ પાદુકાની ભાવના કરી, તેના ક્ષાલનજલ વડે પ્રહ્મરંધ્રથી માંડી સ્યુમ્ણા માર્ગે પૃષ્ઠવંશના મધ્યની વ્યક્ષનાડીમાં જાણે કાેઈ પ્રકાશની લહરી વિઘત જેવી ઊંડી ઉતરતી હાય એવી સ્થિરભાવના ગુરુ કરે છે. તે પ્રકાશલહરી શિષ્યના શરીરનાં ઘટક તત્ત્વામાં પેઠેલી પાપ સંસ્કારાને જાણે ખાળા નાંખતી હાય તેવું ચિંતવવામાં આવે છે. અને પછીથી શક્તિના મંત્રમય શરીરની સાધકના હૃદયમાં સ્થાપના કરવામાં આવે છે. આ રહસ્યપ્રક્રિયા પાપનું ક્ષાલન કરનારી હેાવાથી અને જીવતું જીવત્વ ટાળી, દિવ્યભાવ આપનારી હાેવાથી દક્ષા-એવા હેતુ

<sup>🙏</sup> लुओ। परशुरामकल्पसूत्र प्रथम खंड तथा नित्यो-हसवनो आरंभोल्लास हीक्षाना स्वरूप अने प्रधार संजंधमां.

ગર્ભ નામવાળા હાેય છે.×

મર્યાદિત શક્તિવાળા ગુરુઓ માત્ર પાતે સિદ્ધ કરેલી વિદ્યાની જ દીક્ષા આપી શકે છે, પરંતુ સિહ્દગુરુ અથવા દિવ્યગુરુ ગમે તે સાધકતું કલ્યાણ કરનારી દીક્ષા આપી શકે છે.

સાધકાના ત્રણ પ્રકાર માનવામાં આવે છે: (૧) પશુ અધિકારી. જેમનામાં દેખાતા મનુષ્યત્વ છતાં આસુરભાવ નિવૃત્ત થયાે નથી, અને જેમનાં કામ<sup>૧</sup>, ક્રોધ<sup>૨</sup>, લાભ<sup>૩</sup>, માહ<sup>૪</sup>, મદ<sup>૫</sup>, અને માત્સવ<sup>૧</sup> એ છ પશુધર્મી નિયમવિધિ વડે પકવી શકાય તેવા છે તેવા સાધકા; (૨) વીર અધિકારી, જેમનામાં વીરના ભાવ એટલે વીર્ય ભળવાન છે, અને શક્તિસંગમ થવાથી જેમનું સ્વાભાવિક શૌર્ય ઝળકી ઉઠે તેવું છે તેવા; (૩) અને દિવ્ય અધિકારી એટલે જેમ-નામાં મનુષ્યશ્રરીર છતાં કામાદિ દેાષાના લય થયા છે, અને જેમને શક્તિસંગમ જેવા ઉત્તેજક નિમિત્ત વિના વાસ્તવ શક્તિ એટલે સ્વરૂપનું ભાન અથવા विमर्श સ્ક્રુટ થવામાં વાર લાગે તેમ નથી તેવા. સાંખ્યની પરિભાષામાં તામસ, રાજસ, અને સાત્વિક **કઢીએ. અથ**વા વેદાન્તની પરિભાષામાં કનિષ્ઠ, મધ્યમ, અને ઉત્તમ કહીએ તા ચાલે. પરંતુ શાક્તોના આ અધિકારનાં નામામાં ખાસ **લેદ** એ છે કે તેમનાં સાધના પણ પશ. વીર. અને દેવને છાજે तेवां हे।य छे.

તંત્રસાધનામાં સ્ત્રીતે આવશ્યક સાધન માનવામાં આવી છે; અને તેવી જ રીતે સ્ત્રીને પણ પુરુષ સહાયક માનવામાં આવ્યો છે. આ સંબંધમાં વૈદિકા જેવી રીતે પત્નીને સહધર્માચરિશી માને છે. તેવી રીતે તાંત્રિકા સ્ત્રીને પરમપવિત્ર સાધિકા માને છે સ્ત્રી

<sup>×</sup>दीक्षा संजंधमां जुओ। परश्रामकल्पसूत्र प्रथम भंड; -**खुओ**। शं કरायार्थना प्रपंचसारनं पहल ५-६. प्रथम पदित कौल માર્ગની છે: બીજ પદ્ધતિ સામાયિક માર્મની છે.

સાધિકાને મહાકાલસંહિતાના ગુજ્ઞકાલી ખંડમાં પૂર્ણતા આપનારી કહેવામાં આવે છે, અને તે ઘણે ભાગે સ્વકીયા શક્તિ હોય છે; " જેવા ગુણવાળા સાધિકા પણ જોઇએ. તેવા જોડાના યાગથી સિદ્ધિની પ્રાપ્તિ થાય છે. ખીજી કાર્ટિએ સાધન સાધનારને સાે વર્ષે પણ સિદ્ધિ મળતી નથી."

જે સાધકને જન્મસહભાવી મદ્યાદિ હોય તેમને નિયમવિ!ધથી તે ક્રમપૂર્વ કે છાડાવવાં એવા આશય પશ અધિકારીના સાધનક્રમમાં રાખવામાં આવેલા હાેય છે. પશ અધિકારીનાં પંચ દ્રવ્યોને પંચ-મકાર સંદાથી ઓળખવામાં આવે છે. અને તેઓ અનુક્રમે મહ. માંસ, મત્સ્ય, મુદ્રા અને, મૈશુન-એવા નામથી પ્રસિદ્ધ છે. ઇષ્ટ દેવતાને અર્પ'ણ કરેલા પદાર્થાજ ભાગવાય, અન્ય નહિ એવા ખાસ પ્રતિખંધા મુકેલા હાેય છે, અને અખંડ મઘાદિનું સેવન કરનારને શ્રષ્ટ જ માનવામાં આવે છે. તાંત્રિકાના પશુ અધિકારીનાં આ પાંચ દ્રવ્યાે વૈદિક યજ્ઞકાંડમાં ગુંથાયેલાં હતાં: માત્ર ધર્મના ઇતિહાસના જ્ઞાન વિનાના હિન્દુએ**ા વૈદિ કાની સ્તુતિ અને તાંત્રિકાની નિં**દા કરે છે. વેદના પશુયત્રમાં સામરસનું ઉન્મત્ત થતા સુધીનું પાન હતું; તે યત્તમાં અનેક પશુએાના વધ થતા હતા અને માંસભક્ષણ પણ **ચ**તું હતું, અને પિતૃશ્રાહમાં ગાવધ પણ થતા હતા; વૈદિક પ્રાહ્મણા **ખંગાળા વિગેરેમાં મત્સ્ય ખાય છે; વડાં ચ**ણા વિગેરે ખાદ્ય પદાર્થો જેવા તાંત્રિકામાં છે તેવા વૈદિકામાં પણ પુરાડાશ હતા; અને તાંત્રિકા-માં જેવું લતાસાધનનું મૈશુન છે તેના કરતાં વધારે અધમ મહા-વ્રતના છેલ્લા દિવસે ગમે તે જાતિની સ્ત્રી સાથે સ્વેચ્છાવિ**હાર થ**તા હતા. લગભગ સાતમા આઠમા સૈકા સુધી શિષ્ટ આચાર કાને કહેવા તે ખાખત વૈદિકા અને બાહો વચ્ચે ભારે ઝઘડા ચાલતા હતા, અને કુમારિલ ભટને પાતાના વાર્તિકમાં કૃષ્ણ–ખલરામના દારૂ પીવાના પ્રસંગા, શ્રાહાદિમાં ચાલતાં માંસભક્ષણ, તેના પાતાના સમયમાં અહિછત્રની બ્રાહ્મણીએા (કદાચ નાગર જાતિની હાય) દારૂ પીએ છે.

અાસુર અને પૈશાચ લગ્ના થાય છે, વિગેરે બાહ પ્રતિપક્ષીએાના શિષ્ટાચાર સંખંધી પ્રશ્નોના ખુલાસા આપવામાં પાણી ઉતર્યું જણાય -છે. ટુંકામાં દેશકાળ પરત્વે આચારધર્મ બંધાયેલાે છે, એ વાતનું સત્ય નહિ જાણનારા પાતાના આચારના જ મહિમા ગાનારા અન્ય ધર્મ અને સંપ્રદાયનું ઉદ્દાર મનથી અવલોકન કરી શકે તેમ નથી. ભગવાન પુદ્ધના આદેશ અહિંસામાં છતાં હાલ સઘળા બૌદ્ધ ધર્મના વિસ્તારવાળા ચીન, જાપાન, લંકા વિગેરે સ્થાનમાં માંસબક્ષણ થાય છે. માત્ર આ બાબત જૈનાએ કંઈક વિશિષ્ટતા જાળવી છે, અને તેનું કારણ પણ તે ધર્મ માત્ર ભારતવર્ષમાં પાતાનું સગાપન કરી ટકી રહ્યો છે માટે તે વિશિષ્ટતા જળવાઈ છે. હિન્દુઓના વૈદિક કાળ પછી અનેક પ્રજાનાં આક્રમણા થવાથી તેમના આચારાની હિન્દુધર્મ-વ્યવસ્થાપકાએ વ્યવસ્થા કરી છે, અને માંસભક્ષણ કરે છે. મઘ પીએ છે એટલા માત્રથી પરમેધર સંબંધી અનુસવ ન મળે, એવા સં કાચલાવ જણાવ્યા નથી. મનુ ભગવાન કહે છે કેઃ—" માંસ ભક્ષણ કરવું એટલ:માં દેાષ નથી; મૈયુન કરવું એટલામાં પાપ નથી. પ્રાણીઓની આ બે સ્વાભ વિક્ર પ્રવૃત્તિએ. છે. પરંતુ તેમાંથી નિવૃત્ત ચવું તે મહા **કળને આપનાર છે.''** 

શ્રૌતાચારના અગ્રણ મનુના વિચારને અનુસરતું તાંત્રિકાચાર્યોનું ્પણ મંતવ્ય છે કે દેવતાના પ્રસાદ રૂપે મદ્યાદિ પશુ અધિકારીને ્સેવ્ય છે, અને ઇતિરને અસેવ્ય છે. નીચેના કેાષ્ટકમાં ત્રણ અધિકારીન ્રેઓના દ્રવ્યનું વર્ગીકરણ છે:—

|                           |                          |         |                      |                       | <del></del>                                                        |
|---------------------------|--------------------------|---------|----------------------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------|
|                           | ٩                        | ર       | ક                    | ¥                     | પ                                                                  |
| પશુનાં પાંચ<br>દ્રવ્યાે.  | મઘ                       | માંસ    | મત્સ્ય               | મુદ્રા                | મેથુન                                                              |
| વીરનાં પાંચ<br>દ્રવ્યા.   | દુધ, ઘી,<br>મધ.          | માષાન્ન | મસુર                 | વા ધઉંના              | કુંડ-બિન્દુ-<br>યાગ વજ઼ેળી<br>વિ. સાધન.                            |
| દિવ્યનાં પાંચ<br>દ્રવ્યા. | તેજસ્તત્ત્વ-<br>ની ધારણા |         | જલતત્ત્વની<br>ધારણા. | ભૂમિતત્ત્વની<br>ધારણા | આકાશ<br>તત્ત્વની<br>ધારણા<br>અથવા<br>અપરાજિતા<br>પુષ્પની<br>ધારણા. |

મહાનિર્વાણ તંત્રમાં પંચભૂતમાં રચૂલ, સક્ષ્મ અને પર સ્વ-રૂપને પંચદ્રવ્ય ગણવામાં આવ્યા છે. તેજસ્ તત્ત્વના રચૂલ પરિણામ મદ્યમાં છે, સક્ષ્મ પરિણામ દૂધ, દી, મધ વિગેરેમાં છે, અને પાતાની રૂપ તન્માત્રામાં તેનું પરરૂપ છે; વાયુ તત્ત્વના રચૂલ પરિણામ પશુ-પંખીનાં શરીરા છે; એટલે તેમનું માંસ છે; સક્ષ્મ પરિણામ ચણા વિગેરે અન્નમાં છે, અને રસ તન્માત્રામાં તેનું પરરૂપ છે; જળ-તત્ત્વનું રચૂલ પરિણામ મત્સ્ય શરીર છે, સક્ષ્મ પરિણામ મસુર નામનું ધાન્ય છે, અને રસ તન્માત્રામાં તેનું પરરૂપ છે; પૃથ્વીતત્ત્વના રચૂલ પરિણામ વડાં વિગેરેમાં છે, ચાખા, ધઉં વિગેરેમાં તેના સક્ષ્મ પરિણામ છે, અને ગંધ તન્માત્રામાં તેના પર પરિણામ છે; આકાશ તત્ત્વનું રચૂલરૂપ તે સ્ત્રીપુરુષનું મૈયુન છે, એટલે તેમની એકબીજામાં વ્યાપ્તિ છે, સ્ક્ષ્મરૂપ તે માત્ર ઉભયના શુક્રશાણિતના પ્રેમખધમાં વિનિમય છે; અને પરરૂપ તે શિવશક્તિના શબ્દ તન્માત્રાના કુંડલીયાેગ છે.‡ આ સ્થૂલ, સૂક્ષ્મ અને પરભૂમિકાનાં દ્રવ્યોના ગુણુદાષનું વર્ષન નીચે પ્રમાણે તે તંત્રમાં આપવામાં આવ્યું છે:—

" દુઃખવિસ્મરણ કરાવવામાં છવાતું માટું ઔષધ, અતે ચ્યાન દ આપનારૂં પહેલું તત્ત્વ છે. તે જો સંસ્કાર વિનાનું **હો**ય તેા ઉત્માદ અને ભ્રમને ઉત્પન્ન કરે છે, એટલું જ નહિ પણ લવારા તથા રાગને ઉત્પન્ન કરે છે, માટે હે ત્રારિ! આવું તત્ત્વ કદી લેવું નહિ.

" ગામમાં ઉછરેલાં, વનમાં ઉછરેલાં, વાયુમાં ઉડતાં પ્રાણિઓનાં શરીરા મનુષ્ય પ્રાણીને પુષ્ટિ આપનારાં છે; સુદ્ધિ તેજ અને ખલને વધારનારાં છે. તેને ખીજું તત્ત્વ કહે છે.

"જળમાં ઉત્પન્ન થનારૂં સુંદર અને સુખપ્રદ જળચર શરીર પ્રજાવૃદ્ધિ કરનારૂં ત્રીજાં તત્ત્વ છે.

"પૃથ્વીમાંથી ઉત્પન્ન થતારાં ધાન્યાદિ જીવાને સુલભ જીવનનાં **સાધનાે** છે. ત્રણે લાેકમાં આયુષને આપનાર આ ચાેથું તત્વ છે.

"પ્રાણીએાની સૃષ્ટિક્રમને વધારનારૂં, વિષયાનંદની માટી કળાને જણવનારૂં અનાદિ જગન્મૂલ કારણ તે પાંચમું તત્વ છે.

"પહેલા તત્વને તું તેજ સમજ; બીજાને વાયુ સમજ; ત્રીજાને જલ સમજ: ચોથાને પૃથ્વી સમજ: અને પાચમાને આકાશ સમજ:"

પાતપાતાના અધિકારને અનુસાર પશુ, વીર, અને દિવ્ય **આ** પાંચે તત્ત્વાના ઉપયોગ શાક્ત સાધનમાં કરે છે. પ્રથમ કહી ગયા

‡सहस्रारोपरि बिन्दौ कुन्डलया मेलनं शिवे। मैथुनं परमं द्रव्यं यतीनां परिकीर्तितम् (योगिनीतन्न)

सहस्रार पद्यमा जिन्ह्पहमां स्पेटले शिल्लन्यमां, हे पायंती ! 🗳 યતિઓ પાતાના પિડના કુંડાલના શક્તિને મળવા જાણે છે તેઓ સવૈતિમ મેંથન નામના દ્રવ્યન મેળવી જાશે છે.

**તેમ** વૈદિકા પણ તેના આશ્રય ક્ષેતા હતા. અને હજા પણ આ **ેટેશ**ના કેટલાક ભાગમાં થાય **છે.** બાહ અને પ્રીસ્તી ધર્મમાં પણ થાય છે. માત્ર જૈનાચારમાં આ વસ્તુઓને સ્થાન નથી. નિયમવિધિ વડે આ પંચતત્ત્વાને અથવા દ્રવ્યાને ક્રમપૂર્વક નીચી જાતમાંથી ઉચી જાતનાં સેવવાની પ્રથા તાંત્રિકાએ સ્વીકારી છે, અને તેથી સધળા તાંત્રિકા આ વસ્તુના ઉપયોગ કરતા જ નથી, એવું કાેઇ કહેતું **હોય તે**ા તે પણ ભૂલ છે. સહજ જીવન સહભાવી દેાષામાંથી છૂટી ક્રમપૂર્વક શા રીતે ઉંચે ચઢી ઉંચા ધર્મનું પાલન કરવું, એ ધ્યેય તાંત્રિકાએ રાખ્યું જ્ણાય છે. વાત્સાયન કહે છે કે આહાર સહભાવી કામ છે. શાસ્ત્રમાં અનેક સાધ્યસાધનના નિયમા અતાવ્યા છે. પરંત્ર શાસ્ત્રાર્થી વ્યાપક સમજવા. અને પ્રયોગા એકદેશી સમજવા. શાસ્ત્રમાં અમુક પ્રકારનાં કર્મો અમુક પ્રકારનું ફલ લાવી આપે છે. તૈથી સર્વેએ સર્વ કર્મ કરવાં એવા ધર્મના નિર્ણય નથી શાસ્ત્ર, સુદાચાર અતે આપણા અધિકાર કેવા અને કેટલા છે એના પાતાની જાતે અથવા શુરુજના દ્વારા નિર્ણય કરી ધર્મનું અનુષ્ઠાન કરતું એવા ધર્મના તત્ત્વના નિર્ણય છે, અને તે તાંત્રિકાને પણ માન્ય છે.

વિમલાનંદ સ્વામી આ જમાનાના ટીકા કરનારાને ઉદ્દેશી લખે છે કે:—

"મઘ, માંસ, મત્સ્ય વિગેરેના ઉપયાગ, અને સ્ત્રીપુર્ષાનું સ્વેચ્છા રમુણુ આ પૃથ્વી ઉપર એટલું બધું ચાલે છે કે મને સમજ નથી પડતી કે આ પદાર્થીના દેવતાની ઉપાસનાના અંશ તરીકે સ્વીકાર કરવામાં તાંત્રિકા ખુલ્લા દિલથી સ્વીકારે છે તેથી શા સારૂ નવ શિક્ષિતા ગભરાઇ ઉઠે છે? સઘળા મનુષ્યા જાણે છે કે ઘી શરીરને પાષણુ આપનાર છે, અને આયુષને વધારનાર છે. તા પણુ તેના અણુધટતા ઉપયાગ ચૂંક લાવી મરણુ પણુ ઉપજાવે છે. સાપનું ઝેર મનુષ્યનું મરણુ નીપજાવે છે, પરંતુ કુશલ વૈદ્યે શાધેલું અને છાશ વિગેરે શાન્ત ઉપયારા સાથે આપેલું ઔષધ ગાંડા માણસની ધેલછા દૂર

કરે છે. તેવી જ રીતે પરમેશ્વર રૂપી મહાવેદ્યે આદ્યાશક્તિના મંત્રરૂપ ચ્યાષધ પંચમકારના અધિકારભેદના વિચાર કરી આપેલું યાેગ્ય **ગુરુની દેખરેખ નિચે** લેવાય તેા આ કલિ કાલના મહાપા**પીઓનુ** શાધન કરનારૂં છે, એટલું જ નહિ પણ માટા ભવરાગનું નિવારણ કરનારૂં છે. આયુર્વેદમાં મદ્ય, માંસ, મહસ્યાદિના ઉપ<mark>યાગ સ્વીકાર્યો</mark>. છે, અને શક્તિ લાવવામાં તેનાે મિત ઉપયાેગ કરવાનું કહ્યું છે*.* આટલા માત્રથી આયુર્વેદને નિંદવા ઘટતા નથી. તેથી પંચમકારનું વિધાન કરવા માત્રથી મંત્રશાસ્ત્ર નિંદાવું જોઇએ નહિ. શિવે તંત્ર શાસ્ત્રમાં કાેઈ રથળે શકિતસાધકાને ઉદ્દેશી એમ કહ્યું નથી કે તેમણે નિસ્ય દારૂ પીવા, પશુએા મારવાં, માંસ ખાવું, સ્ત્રીવિહાર કરવા; અને તેમ કરશે તા જ તેમને માક્ષ મળશે. ઉલડું વારંવાર એમ પ્રેખાધવામાં આવ્યું છે કે આ વસ્તુઓના અતિશય કદી થવા ન જોઇએઃ અને સ્વાભાવિક વસ્તુએાનાે ઇશ્વરપૂજનમાં વિનિયાેગ ક**રી** તે પદાર્થીના ઉપયોગનું નિયંત્રણ કરવું જોઇએ. અધમ જાતિના પશુઓએ પંચમકારને પ્રાધાન્ય આપી, શાસ્ત્રને નિંદાકારિએ ચઢાવ્યું છે." ( ત્યાર પછી **ધર્ણા પ્રમાણવચનાે** પંચમકારનાે ક્યાં કેવી **રી**તે વિનિયોગ કરવા તે બાબત આપ્યાં છે. )‡

શાકતોના મુખ્ય ત્રણ અધિકારીઓના પંચમકારના ઉપયાગ કેવી રીતે કરે છે તે ઉપરથી અનેક આચારબેદા છે. તેમાં વૈદિક, વૈષ્ણવ, શૈવ, દક્ષિણ, વામ, સિહાન્ત અને કૌલ એવા સાત બેદા તંત્રોમાં આવે છે. પરંતુ આ સાતેના ત્રણમાં સમાસ લક્ષ્મીધર પંડિત કરે છે: (૧) દક્ષિણ અથવા સામયિક, (૨) વામ અથવા કાલ, અને (૩) મિશ્ર એટલે દક્ષિણ-વામ માર્ગનું સંમિત્રણ. જેઓ પંચમકારના દિવ્ય અધિકારીના નિયમ પ્રમાણે વર્તે છે તેઓ દક્ષિણ માર્ગી શાકતા છે. તેમનું ખીજાં નામ સામયિક છે, એટલે શિવ-શક્તિનું

<sup>ौ्</sup>लुओ कपूरादिस्तोत्र **७५२ने। ७५**।६धात. ५. १४-२ ३.

સામ્ય તેએા ચાર પ્રકારે સાધે છે. આ ચાર પ્રકારનું સામ્ય અથવા સમરસપણું નીચે પ્રમાણે કરવામાં આવે છેઃ—

- (૧) પિંડનું અને હ્યહ્માંડનું તે તે કેન્દ્રો દ્વારા એકય.
- (૨) લિંગ શરીર અને ષ્રક્ષાંડના સૂત્રાત્માના શરીરનું ઐક્ષ્ય.
- (૩) કારણ શરીર અને અવ્યાકૃતથી રંગાયેલા ઇશ્વરના શરીરનું ઐક્ષ્ય
- (૪) શુદ્ધ ક્ષેત્રન્ન અથવા સાક્ષી આત્માનું પરમાત્મચૈતન્ય સાથે એક્ય.

અા ચાર પ્રકારનું સામ્ય સાધવાથી સાયુજ્ય યોગ જામે છે, અને ઉપાસકમાં ઉપારય દેવતાનું ગુણસામ<sup>થ્ય</sup> પ્રકટ થાય છે.

ખીજ પ્રકારના વામમાર્ગીએ પ્રસિદ્ધ પંચમકારનું સેવન સ્થૂલ રૂપમાં કરે છે. તેઓ આ વસ્તુના ઢાંકપીછોડા કરતા નથી. તે વર્ગના કૌલાચાર્યા ઉન્મત્ત અથવા બ્રષ્ટ હાય છે એમ કંઈ નથી. કેટલાક પૂર્ણાનંદ સ્વામી જેવા આરઢ દશાના સિદ્ધાંગી પણ હાય છે. જેમ આરઢ શૈવા ભાંગ અથવા ગાંજો પીવામાં પાપ માનતા નથી તેમ આ કૌલ શાકતા નિયમવિધિથી પૂજના અંતમાં મદાદિ લેવામાં પાપ માનતા નથી. લક્ષ્મીધર આ કૌલોના પુર્વ અને ઉત્તર કૌલ એવા ભાગ પાડે છે, અને તેમના બ્રષ્ટ આચારા જુગુપ્સા ભરેલા છે એમ જણાવે છે. પૂર્વ કૌલો અને ઉત્તર કૌલો ધણે ભાગે ભારેલા છે એમ જણાવે છે. પૂર્વ કૌલો અને ઉત્તર કૌલો ધણે ભાગે ભારા કોના સાધના અને કાપાલિક મતના હોવાના સંભવ છે. આસામની કામાક્ષી દેવી તરફના કૌલો ઉપર અથવા ભાદોના સંભવ છે. આપણા ગુજરાતના બીજમાર્ગીઓ, અથવા કાંચળાઆ પંથીઓ આ કૌલ માર્ગના વામાચારના અવશેષો જણાય છે.

પરશુરામનું મંતવ્ય એવું છે કે સાધક**ની <sup>૧</sup>આરંભ, <sup>૨</sup>તરૂ**ષ્ણ, <sup>૩</sup>યાૈવન, અને <sup>૪</sup>પ્રાઢ, અવસ્થા થતાં સુધા સમયાચાર પાળવા, સાર પછીની <sup>પ</sup>પ્રાેઢાંત, <sup>૬</sup>ઉન્મના, અને <sup>હ</sup>અનવસ્થા, ભૂમિકામાં સ્થિત થયેલાને આચારનું બંધન નથી, પરંતુ તેઓ અવધૃતની પેઠે યથેચ્છ વર્તે છે. ટુંકામાં તેવી સ્થિતિના સિહોને ૄૈલૌકિક નીતિનાં બંધના હેોતાં નથી. પરંતુ અાવી ભૂમિકા બંધાયા વિના સ્વેચ્છાવિહાર કર-નારતું અંધ:પતન થાય છે. સિહ્લભૂમિકામાં ચઢેલાં સ્ત્રીપુરૂષાનાં **અાચરણ પ્રથમના નિયમના અભ્યાસ**ખલ વડે સ્વાભાવિક <u>સ</u>ુંદર હોય છે; તેઓ ઘૂણા, શંકા, ભય, લજ્જા, જુગુપ્સા, કુલ, જાતિ, ચ્મને શીલના પાશાથી મુક્ત હોય છે. ગુરુ, પરમગુરુ વિગેરેના સંબંધ થતાં મર્યાદાનું પાલન કરવા તેઓ નમનાદિ કરે છે; યાેગ્ય પુરૂષાેનું સંમાન કરે છે; પાતાના સ્વપ્રકાશ સ્વરૂપની દઢ ભાવના અખાંડ ચાલુ રાખવા તેઓ પ્રાણ ધારણ કરી રાખે છે. તેવા સિદ્ધ પુરૂષોનું સ્વરૂપ સમજ્યા પછી તેમના વચન વહે જ સાધકા વ્યવસ્થા કરી લે છે; તેઓ સર્વધા સત્ય બાેલે છે; પરધનમાં આસક્તિ રાખતા નથી; પાતાની સ્તુતિ અને પરનિ દામાં રાકાતા નથી: પારકાના મનને મર્મ-વેધી થાય એવું વચન, પરિહાસ, ધિક્કાર વિગેરે કાઢતા અથવા દર્શાવતા નથી. જ્યાં સુધી પૂર્ણ ખ્યાતિ એટલે પૂર્ણાનુભવ નિષ્ઠાના રૂપમાં ખંધાતા નથી ત્યાં સુધી શકિતવિદ્યાનું અારાધન કર્યાં જ કરે છે. સમયાચારા ઘણા કાળ સેવાયા પછી કુલનિષ્ટા બંધાય છે; એટલે તે સ્વતંત્ર અને છે. તે કુલનિષ્ઠ કૃતકૃત્ય હોય છે. તેમને ચાંડાલને ત્યાં દેહ પડશે કે કાશીમાં પડશે તેની પરવા હાેતી નથી. આ ખરા જીવનમુક્ત છે.

શાકતોની ઉપરની સાત ઉલ્લાસભૂમિકા વેદાન્ત શાસ્ત્રની સાત ત્રાનભૂમિકા સાથે મળતી આવે છે, અને પરિણામ બંનેમાં છેવટે એક જ પ્રકારના આવે છે.

શૈવશાસનમાં પણ અધિકારીબેદને લક્ષમાં લઈ દ્રવ્યવિનિયાગ કર્યા છે. મહાનયપ્રકાશ નામના શ્રાંથમાં કહ્યું છે કેઃ—

" મૈયુન, મઘ, માંસમાં સર્વ જ તુંએાની સામાન્ય પ્રવૃત્તિ હેાય છે; કેટલાકમાં તે વિશેષ હાય છે. તેવા પ્રાણીઓને આરંભમાં જ જો ત્યાગનું વિધાન કરવામાં આવે તેા ધર્મના ઉપદેશ ચિત્તમાં લગાર પણ સ્પર્શ કરે નહિ. અને પરધ્રહ્મની પ્રાપ્તિમાં વાસના ખીલકુલ જાગે નહિ. આ કાર**ણથી દેવતાને નિમિત્ત** કરી સ્ત્રી, મઘ, માંસ, ્વિગેરે પૂજાદ્રવ્યમાં સ્વીકારવામાં આવ્યું છે."

## પ્રકરણ નવમું શાક્તાની વિદ્યા અને યંત્રના ભેદ

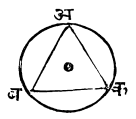
विद्याः समस्तास्तव देवि भेदाः श्चियः समस्ताः सकला जगत्सु॥ (देवीमाहात्म्य)

શાક્તાનાં સાધનામાં મંત્ર એ પ્રધાન સાધન ગણાય છે. મંત્રની ્વાચક શક્તિ અથવા વિમશ**ે**શક્તિ–એ શક્તિત્ત્વનું મૂલ રૂપ છે**. આ** ુમંત્રની વાચક શક્તિ મંત્રની વાચ્ય દેવતાને પ્રકાશિત કરે–એ શાક્ત સાધનાનું પ્રયોજન છે. શાકતા ભાગ અને માક્ષ ઉભયની એકવાક્યતા કરે છે. અને લાગ અને વૈરાગ્ય ઉપર સાંખ્ય અને વેદાન્તીઓની પેડે ચ્ચાણઘટતા ભાર મૂકતા નથી. સ્ત્રીજાતિની પ્રતિષ્ઠા અને વં**દનીયતા** તેઓ ઉંચા પ્રકારની માને છે. સ્ત્રી ધર્મસાધનામાં સહાયક છે. એવું રપષ્ટ માને છે અને આચરણમાં મૂકે છે. વાચક મંત્ર જ્યા**રે** વાચ્યદેવતાને સ્પષ્ટ કરે ત્યારે ते विद्या ! એવું નામ ધારણ કરે છે.

<sup>🕇</sup> विद्यादारीरवत्ता मंत्ररहस्यम् ( प्रत्यभिज्ञा ) विद्याभय ્શરીરવાળા થવું, એ મંત્રનું રહસ્ય છે.

તાંત્રિકા. મીમાંસકા. વૈયાકરણા. અને યાેગીઓ અર્થ અને શબ્દ વચ્ચે અનાદિ પ્રકાશ્યપ્રકાશક સંબંધ માને છે અને યોગ્ય સાધન દ્વારા પ્રકાશ્ય વસ્તુ શખ્દ દ્વારા અભિવ્યક્ત થાય છે એવું સ્વી-કારે છે. તાંત્રિકાના એક શ્લાકમાં કહ્યું છે કે "દેવતાનું શરીર ખીજમાંથી, એટલે ખીજાક્ષરમાંથી પ્રકટ થાય છે." પરદેવતા એટલે પરશિવનું શક્તિમય સ્વ૩૫ શખ્દષ્યક્ષ અથવા નાદષ્યક્ષના આશ્રય લઈ સાધકના ચિત્તમાં પ્રકટ થાય છે, અને તે રથૂલ, સૃક્ષ્મ, અને પર એવા ત્રણ રૂપમાં પ્રકટ થઈ શકે છે. તેના પ્રકટીકરણ વડે જે રથુલ, સુલ્મ, અને કારણ ભ્રમિકાનાં, સાધકે ઇચ્છેલાં પરિણામા પ્રકટ થાય તે તે પ્રકટીકરણના પુરાવે! છે. મૂલ પરાદેવતા એટલે શક્તિતત્ત્વનું સ્વરૂપ ચિન્મય અને આનંદમય સ્વભાવનું છે. અને તે મધ્ય આનંદધન ચેતનમાંથી ત્રણ રેખાએા પ્રકટ થાય છે. મધ્ય કેન્દ્રને પરભિન્દુ કહે છે. અથવા પ્રધાનદેવતા કહે છે. અને તેમાંથી જે ત્રણ નાનાં બિન્દુઓ પ્રકટ થાય છે. તેને જ્ઞાન, ક્રિયા અને ધચ્છાનાં ત્રણ અપરબિન્દુઓ કહે છે. આ મધ્ય કેન્દ્રમાંથી બળ મેળવી જે કાેેેેેેેે બિન્દુએ**ા થાય તેની જોડનારી રેખાએ**ા વડે સબિન્દુ ત્રિકાણુ મુખ્ય ચિદાકાશમાં પ્રકટ થાય છે. તે વિમર્શશક્તિનું આદ્ય સૂચક યંત્ર છે:-

## શાક્ત પરબિ'દુ



આ યંત્રમાં પરભિન્દુને શ્રન્ય સંગ્રા આપવામાં આવે છે, પરંતુ તેના અર્થ કંઇ નહિ તેવા નથી. સચ્ચિદાનંદના વૈભવવાળું મૂલ તત્ત્વ પાતાના અંતર્ગત બળને બહાર કાઢવા હજુ ઉદ્યોગશીલ થયું નથી તેથી ते क्रान्य છે. આ શન્યબિન્દુ મહાકાલની કલા વડે એટલે અહંભાવ વડે છુટું પડી, કંઇક પાતાનું સ્વરૂપ કળી શકે (कलनात्) તેવા ઉછળતા અથવા ઉગતા ભાવવાળું થાય સારે સબિન્દુ વર્તુલ અથવા શત્ય થાય. આ સબિન્દુ વર્તુ લ ખરી રીતે કાર્ય બિન્દુ ગણાય અને તેને काली संज्ञा આપવામાં આવે છે. તેનું બીજાં નામ आचा अथवा विचाराज्ञी छे; धरख है मंत्रीहयमां ते प्रथम प्रकट થાય છે, અને ભવિષ્યમાં સર્વજ્ઞતાને અર્પનારી વિદ્યા તેમાંથી જન્મે છે. આ આદ્યા વિદ્યારાત્રી, ચિન્મયી તથા આનંદમયી એવા સ્વભાવ-વાળા છે; એટલે કે તે કાર્યાભનદુને હું છું એટલું જ ભાન હાય છે એમ નહિ, પરંતુ પાતે નિત્યતૃપ્ત અથવા આનંદમય છે એવું પણ ભાન હાેય છે. તે કાર્યાબન્દુમાંથી ત્રણ અવાન્તર પરિણામાે પ્રકટ થાય છે. એક (૧) અપરબિન્દુ, (૨) નાદ, અને (૩) ખીજ. તેમાં અપરબિન્દુ ચેતનમય છે, નાદ જડાજડ છે, અને ખીજ જડ છે. પરંતુ આ ત્રણે અજડ, જડાજડ, અને જડ અંશા એકમેક ચુંથાયેલા હ્યાય છે, એટલે જેમ મારના ઇડાનું દ્રવ્ય–ગર્ભ, જળ, અને ઇડાનું છોતરૂં એ ત્રણ-એકમેક જેવાં હાય છે તેવાં એકમેક આ ત્રણ શક્તિનાં પરિણામા રહે છે. આ અપરબિન્દુનું ખીજાું નામ શબ્દપ્રદ્રા છે, અને તે પ્રત્યેક સચેતન પ્રાણીમાં અર્થાની વ્યક્તિનું નિમિત્ત બને છે. ઉપરની આકૃતિમાં આ ને અપરિભિન્દુ કહીએ, હ બિન્દુને નાદ કહીએ, અને क બિન્દુને બીજ કહીએ. પરંતુ એ ત્રણેના પરસ્પર સંબંધ છે**,** અને શક્તિનું પ્રસરણ રેખા દ્વારા થાય છે. આ ત્રણ રેખા વડે જે ત્રિકાણ ઉત્પન્ન થાય છે તેને માંત્રિકા ત્રિપુરખીજ કહે છે. તેમાં અ-ब માં રૌદ્રી શક્તિ અને રુદ્ર પુરુષ, ब–क માં જ્યેષ્ટા શક્તિ અને વ્યક્ષા પુરુષ, અને क-अ માં વામા શકિત અને વિષ્ણ પુરુષ, એવાં જોડકાં પ્રકટ થાય છે. ધ્યાનમાં રાખલું કે આ વસ્તુવિચારનું રૂપક માત્ર છે. પહેલા જોડકામાં ગ્રાનશકિતનું પ્રાધાન્ય, સંહારકર્મ અગ્રિજ્યાતિ, અને

તમાગુણ; બીજામાં ઇચ્છાશકિતનું પ્રાધાન્ય, ઉત્પત્તિકર્મ, સામજ્યાતિ અને રજોગુણ; ત્રીજામાં ક્રિયાશકિતનું પ્રાધાન્ય, પાલનકર્મ, સૂય'-જ્યાતિ અને સત્વગુણ. આ પ્રમાણે કાર્યાબનદુમાંથી ત્રણ અવાન્તર શકિતએાના તથા પુરુષોના આવિર્ભાવ, ત્રણ પ્રકારનાં કર્મ, ત્રણ પ્રકારની પ્રકાશક જ્યાેતિઓ, અને ત્રણ પ્રકારના ગુણા વ્યક્ત **શાય** છે, અને તે ત્રણ ત્રણ વસ્તુએા ઉપર એક જ પરળિન્દુ (પરાશકિત) અધ્યક્ષપર્લ કરે છે, માટે તે त्रिपुराम्बा કહેવાય છે. આ કારણથી સબિન્દુ ત્રિકાણ એ શકિતનું પરમ રહસ્ય સૂચવનારાં યંત્ર મનાય છે. तेने कामकलाबिन्दु એવું હેતુગર્ભ નામ આપવામાં આવે છે. કેાર્ણને સંસ્કૃતમાં યાેનિ કહે છે. પરંતુ આ શાક્તબીજ, **નથી** પુરુષ, નથી સ્ત્રી, કે નથી નપુંસક. ચિન્મય અને આનંદમય મૂલતત્ત્વ -પછી તેને ષ્રહ્મ કહા, શિવ કહા, વિષ્ણ કહા ગમે તે કહા-પાતાના અંતર્ગત વેગ બહિર્ગામી કરે છે, અને તે સામર્થ્યને **दाक्तितस्व** કહે છે. આ શક્તિતત્ત્વના ખીજમાંથી પ્રણવ સંબંધ વડે અથવા શિવતત્ત્વાત્મક નાદના ક્ષાેભ વહે અકારાદિ વર્ણો, અને તેમાંથી પદા અને વાક્યા સચેતન પ્રાણી રચે છે. પરંતુ આ વર્ણ. પદ, અને વાક્યને રચવાની શકિત કંઈ બહારથી આવતી નથી. તે શકિત પ્રાણીમાં અ તર્ગત સંકાચવાળી ગુપ્ત હાય છે તેથી કુંડલિની કહેવાય **છે.** તે જ્યારે પરમવિકાસને પામી, પેાતાના મૂલ સ્વરૂપને એટલે **સકલ** અને નિષ્કલ શિવને પ્રકટ કરે છે, ત્યારે તે ખહ કુંડલિની છૂટી મુક્ત કુંડલિની ખેને છે. જે સંકાચવાળી ખદ્દ હતી, તે વિકાસવાળી મકત થાય છે.

આ શાકતણીજમાંથી જે જે મંત્રા અનુભવીઓએ ઉદ્દયના ક્રમથી મેળવ્યા છે તેને તાંત્રિકા દશ મહાવિદ્યા અથવા અરાઢ મહા-વિદ્યા કહે છે. પરંતુ અરાઢ વિદ્યાઓ તે દશના પેટા પ્રકારા છે. દશ મહાવિદ્યાનાં નામ નીચે પ્રમાણે છે:---

ખીજાક્ષર મંત્ર. પ્રયોજન સિદ્ધ કરનારી.

॥ क्री ॥ **ક**ૈવલ્યદાયિની १ काली ।। हुँ ॥ तत्त्वविद्याधयिनी 2 तारा सुन्दरी (षोडशी) अथवा ।। र्थ्यो ।। ત્વરિત કુલ આપનાર त्रिपुरसन्दरी. ભાગ-માક્ષદાત્રી ॥ हो ॥ भुवनेश्वरी સ્વરૂપજ્ઞાનકરી " हुसें, हुसें " અહિદા प भैरवी क्तित्रमस्ता શત્રુ<sup>2</sup>છેદકરી फट् **ध**ूँ धूँ ધમ<sup>°</sup>દા ध्रमावती ॐ हीं बगला વાકસ્ત ભકરી ॐ ह्रौं क्कीं हूँ मातंगी માનદા पें ही श्री क्वीं हस्हीः લાલિસ**પ્રદા** कमला 90

આ દસને પુન: ખે મુખ્ય કુલમાં ગાઠવવામાં આવે છેઃ (૧) कालीकुल अने (२) श्रीकुल. ते ते रुसनी विद्याना ઉपासरे। ते તે કુલની અંગી દેવતાને પ્રધાન માને છે, અને તેઓ મંત્રાદયમાં कादि भतवाणा है। य छे हे हादि भतवाणा है। य छे. त्रीको भिश्र-भत कहादिने। छे. के विद्याने। आद्य अक्षर कथी थाय ते कादि, ह्यी थाय ते हादि, अने कथी अथवा हथी आरंअ पामता गमे તે દીક્ષાના મંત્રના આશ્રય લઈ શિવ-શકિતના યાેગ કરી સંમેલન अने सभरसपर्ध भेणवे ते कहादि तंत्रराज्यांत्रमां त्रष्टे प्रधारे વ્યવસ્થા કરવામાં આવી છે. આ સર્વ પ્રકારની વિદ્યાના વિભાગામાં काली अथवा इयामाने। प्रयार पूर्व लान्तमां वधारे छे; सुंदरीने। **અ**थवा श्रीते। प्रयार हिक्षिणुमां वधारे छे; भुवनेश्वरीते। प्रयार

ઉત્કલ એટલે ઓરીસામાં વધારે છે; પશ્ચિમમાં પણ च्चिपुराના અંબિકા નામથી પ્રચાર વધારે છે. તારાના મુખ્ય પ્રચાર સર્વ બૌદ્ધ દેશામાં છે, અને ते काली साथे વિશેષ સંખંધવાળા છે.

कालीने। સંપૂર્ણ મંત્ર ૨૨ અક્ષરના છે; અને ત્રિપુરાના મૂલ મંત્ર પંદર અક્ષરનાે છે, અને ષાેડશા સાથે તે જ પંદર અક્ષરાે સાળ થાય છે.

कालीने। विद्यापिरतार इयामारहस्यथी सभलाशे. श्रीने। વિસ્તાર પરશુરામ કલ્પસૂત્ર અથવા સૌન્દર્ય લહરીની લક્ષ્મીધરની ટીકાથી સમજારો, અથવા ગૌડપાદના श्रीविद्यारत्नसूत्रथी સમજારો. આ નિખંધમાં તે તે વિદ્યાના મંત્રાહાર કરવાથી વાચકને કંઈ પણ કળ મળે તેમ નથી. તે જેમણે જાણવું હાય તેમણે યાગ્ય ગુરુ દ્વારા મંત્રા-દયના ક્રમ, તેના વર્ણ-વિન્યાસ, તેની પ્રયાગ-પદ્ધતિ, તેનાં સહસ્ર-નામ. તેનાં સ્તાત્ર વિગેરે મેળવવાં જોઇએ. શાક્ત વિચારકાતું એમ માનવું છે કે દીક્ષાના ક્રમથી મળેલાે મંત્ર ઉપાસનાના ક્રમથી જ સિદ્ધ થાય છે, તે વિના ભાષાના નિયમથી આ વસ્તુ સમજાય તેમ તથી. જેમ H<sup>2</sup>O વડે પાણીનાે સંકેત માત્ર આપણે સમજએ છીએ, પરંતુ જલબિન્દુ ઉત્પન્ન કરવા સારૂ તેા પ્રયોગશાળામાં શિક્ષક પાસે પ્રયાગ કરવા જ જોઇએ, તેવા નિયમ આ શાક્તતંત્રમાં સ્વીકારાયેલા છે. એટલું જુણાવી મંત્રાહાર કરવાતું મેં યાગ્ય ગહ્યું નથી.

મંત્રના આરંભમાં મુખ્યત્વે કરીને પ્રણવ હોય છે, ત્યાર પછી તે તે દેવતાને લગતા ખીજ અક્ષર હાય છે. તે કાંતા એક વાર, ખે વાર અથવા ત્રણ વાર હ્રિશ્ચાર કરવાના હાય છે. ત્યાર પછી મુખ્ય દેવતાનું નામ आવે છે, ત્યાર પછી કાં તા નમરકાર હાય છે, અથવા ચૂલખીજ અથવા બીજોની પુનરાવૃત્તિ હાય છે. કેટલાક મંત્રા નમસ્કા-રાંત નહિ હેાતાં સ્વાહ્યન્દ્ર પણ હાય છે.

મંત્રશાસ્ત્રના સંબંધમાં એ પણ જાણવાની જરૂર છે કે મંત્ર– દેવતાનું નામ, તથા અંગ મંત્રના નિર્દેશ લૌકિક ભાષામાં જણાવવામાં આવતાં નથી. તે તે અક્ષરા તે તે દેવતાના સંકેતરૂપ હોય છે, અથવા અવયવની સંત્રારૂપ હોય છે. આ સર્વ પરિભાષા ઘણે ભાગે ગુરુગમ્ય હોય છે. ગુરુથી દીક્ષા મળ્યા પછી તંત્રાભિધાન, બીજનિઘંટ, મુદ્રા-નિઘંટુ વિગેરે કેાશની મદદથી મંત્રના ઉદ્ઘાર અને અંતર્ગત વિદ્યાનું સ્વરૂપ કળી શકાય છે. ઉદાહરણ તરીકે काळીના મંત્ર નીચે પ્રમાણે સંકેતથી વર્ણવ્યા છે:—

"હવે ते देवीने धहार ध्रमां धहारवर्शिणी स. धंडे प्राप्त કरवी. ते सुलगा छे, डाम, देई, ઇन्हिरानी समाधिरूप छे. ते समाधिने त्रध्य वार भे। खवी. त्यार पछी खुवनानुं शील भे वार, त्यार पछी खुवनानुं शील भे वार. खुवना आडाश, अिन अने छिहिरा तथा शन्यना संभित्रख्यी थाय छे. ते भे वार भे। अवी. त्यार पछी दक्षिणे काल्डिके-अवां भे पदे। देवी लाखे सन्मुण ६ लां छे अवा लावथी भे। खवां. त्यारपछी ६ पर डखां ते सात शीलोने। ६ यार डरवे। अने मे। शि अञ्चिती भे। बाववी. आ प्रमाखे सर्वत ते ते। से इति ने। त्यार धंडे स्थित भे। वार धंडिका श्रुति )

હવે આ ઉપનિષદનું શબ્દાર્થ વિવરણ કાેઈ સ્પષ્ટ મંત્રનું સ્વરૂપ સમજાવી શકે તેમ નથી. પરંતુ ખીજનિધંડુ વિગેરેની મદદથી મંત્રનાે ઉદ્દાર નીચે પ્રમાણે થઈ શકે છે:—

सुभगा—એ ભગવતીની સંદા છે. તે સવૈત્તિમ છ ભગ અથવા એશ્વર્યને આપનારી છે. તે काम એટલે क्; रेफ એટલે र्, धन्दिरा એટલે ई એ ત્રણ અક્ષરાની સમષ્ટિ, એટલે સમસ્ત ३૫ છે. સારાંશ પ્રથમાક્ષર काँ છે. ते અક્ષર ત્રણ વાર બાલવા काँ काँ काँ।।

त्यार पछी कूर्च भीज भे वार भे। अवुं. कूर्चभीज એટલे हूँ ते भे वार, એટલે हूँ हूँ એ रीते ઉચ્ચાર કરવા.

ત્યારપછી ભુવના ખીજ બે વાર ખાલવું. મુવના ખીજ આકાશ એટલે हૂ, અગ્તિ એટલે ર્અતે ઇન્દિરા એટલે ફ્ર્રે, અતે શ્રન્ય એટલે બિન્દુ અથવા અનુસ્વાર એના સંમેલનથી થાય છે. એટલે 👸 <mark>ખીજ ખે વાર ખ</mark>ેાલવું. ત્યાર પછી આપણી સંમુખ જાણે દક્ષિણા એટલે માેક્ષદાન કરવાને ઉભી હાેય એવી काल्डिके એ નામથી મ ત્રદેવતાનું આવાહન કરી પુનઃ ઉપર કહેલાં क्रों ۽ हूँ ۽ અને हुँ। એ સાત બીજકા બાલી; માટાં અગ્તિની સ્ત્રી એટલે स्वाहा શબ્દના ઉચ્ચાર કરવાથી સર્વોત્તમ ૨૨ અક્ષરનાે **कालી મં**ત્ર વ્યુત્પન્ન થાય છે.

આ પ્રમાણે સંપૂર્ણ મંત્ર નીચે પ્રમાણે ઉભા થાય છે:— 3  $\frac{2}{8}$   $\frac{2}{8}$ 

આમાં નિચેના ૩, ૨ વિગેરે આંક એવું સૂચવે છે કે તે ત્રણ વાર બાલવા અથવા બે વાર બાલવા. તે પ્રાચીન શિષ્ટ પદ્ધતિ છે. ઉપ**ર** મેં ઇંગ્રેજી આંકડા લખ્યા છે તે અક્ષરની સંખ્યાના સુચક છે. તેના સરવાળા ૨૨ થાય છે એટલે ખાવીસ અક્ષરના આ મંત્ર છે.

આ નિયમ પ્રમાણે દશે વિદ્યાના ઉદ્ધાર થઈ શકે છે. ટુંકામાં જેમ રસાયણ શાસ્ત્રની પરિભાષા છે, અને રાસાયણિકા તે પરિ-ભાષામાં ખાલી પરસ્પર ભાવ સમજી જાણે છે, તેમ તાંત્રિકા પશ્ <mark>પ</mark>ાતાની પરિભાષામાં બાલી પરસ્પર સમજી <mark>જાણે છે. આ મ</mark>ંત્રના **ઉ**ત્કીલન અથવા ઉકેલ સંબંધમાં ક્લિષ્ટ રચનાનું પ્રયોજન શું, એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં તાત્રિકા કહે છે કે પ્રથમ જે અક્ષરા, પદા અતે લાકયા લૌકિક રીતે ઉચ્ચરિત થાય તે અમે ઝપટ સમજીએ **છીએ એ**વું માની લેવામાં આવે છે, અને તેયી સાધક તે મંત્રના રયુલ, સુક્ષ્મ અને પર-એયા અર્થને ઉક્રેલવા મહેનત કરતાે નથી; અને અહિના મથન વિના ઉપાસના સફળ થતી નથી. ખીજાં કારણ એવું આપવામાં આવે છે કે જેના જેમાં અધિકાર નથી તેને તે તે

भांत्री डंडी पण डामना नथी, अने को ये। य गुरु विना ते प्राप्त इरी अप्येग डरे छे, ते। ते तेने अनर्थ अपलवे छे. अद्दाढरण तरीडे सामान्य रीते कालिका धेार देवी मनाय छे, परंतु तेना आंतर्गत कावमां डैवल्यदात्री अधेार देवी छे. ढवे आ मंत्र मे।क्षप्रद छतां सांसारिङ सुभनी प्राप्ति अर्थ मनुष्ये। वापरे ते। अधारे। अनर्थ थाय छे. वगर समके कालीनी अपसना डरनारा चित्रस्रमवाणा थाई जय छे.

તેત્રી જ રીતે श्रीकुळની વિદ્યાઓ પણ અનધિકારીને ધનક્ષોબી અને સ્ત્રીવ્યસની કરી દે છે તેથી પંચદશાક્ષરી અથવા ષાડશીના ઉપદેશ પ્રત્યક્ષ રીતે કદી કરવામાં આવતા નથી, પરંતુ ઉપર કહેલા काळीने લગતા કાયડા પ્રમાણે કરવામાં આવે છે.

શાક્તસંપ્રદાય હિન્દુધર્મના દેવતાઓને લાગુ પડે છે એમ નથી, પરંતુ વ્યવહારમાં ભાહ અથવા જૈન હાય તેઓને પણ ઉપરના જ નિયમા મંત્રોહારમાં લાગુ પાડવામાં આવે છે. એટલે કે મંત્રશાસ્ત્ર સર્વ ધર્મોનું સામાન્ય તંત્ર છે. એક તંત્રમાં શક્તિની વ્યાપકતા સંબંધમાં કહ્યું છે કે:—

"જે જે ભાવથી અને જે જે રૂપથી ચૈતન્યશક્તિને આપણે ચિંતવીએ તે તે ભાવવાળા અને તે તે રૂપવાળા સાધકને પ્રતીત થાય છે. માહેશ્વરા તેને દ્વાત્તિ નામ આપે છે; સાંખ્યા તેને પરા प्रकृति કહે છે; સૂર્યના ઉપાસકા તેને महाराज्ञी કહે છે; સુગતના ભક્તો એટલે ભાલા તેને તારા કહે છે; લાકાયત મતના ચાર્વાકા તેને આદ્યા નામથી માને છે; પાશુપત વિગેરે તેને દ્યાન્તા કહે છે; જૈન મતવાળા તેને શ્રી નામથી ભજે છે; હિરણ્યગર્ભના એટલે લહાના ભક્તો તેને શ્રદ્ધા એ નામથી ઓળખે છે; વેદવાદીઓ તેને गायत्री નામથી ભજે છે; અને અત્રાનમાં ડૂખેલા સર્વ મનુષ્યાના મનમાં તે माहिनोનું રૂપ પકડે છે."

ટુંકામાં ચૈતન્યની શક્તિના સદ્ભાવ સર્વન નામાન્તરે માન્ય છે, અને જેઓ નાસ્તિક છે તેઓ પાતાની મૃઢતાને જાણતા નથી અને તે રીતે પણ શક્તિ માહિનીના રૂપમાં તેને પાશબદ્ધ કરે છે. સ્વરૂપને ઓળખવામાં જેઓ મથે છે તેમને માલ્લ આપનારી છે; દેહાદિ રૂપમાં આત્મભુદ્ધિ ખાંધનારાને તે ધમેને અવિરાધી કામ અને અર્થ આપનારી છે; અને જેઓ તેવી આત્મશક્તિને નથી માનતા તેમને તેમના અજ્ઞાનના પ્રમાણમાં પાશમાં અથવા બંધમાં રાખે છે આવી સમજણ તાંત્રિકાની છે.

દરેક મંત્રના બીજાક્ષરમાંથી તે તે દેવતાનાં નામ, રૂપ, ગુણ અને કર્મના બાેધ ઉપાસનાક્રમથી કરાવવામાં આવે છે. આ બાેધક નુકશાને **યંત્ર** કહે છે. કારણ કે તે વડે દેવતાનું સર્વ સ્વરૂપ નિયંત્રિત થઇ મનમાં સમજાય છે. પ્રત્યેક દેવતાને લગતા મંત્ર અને **યંત્ર** હાેય છે, અને તેની ઉપાસનાપદ્ધતિ જે ગ્રંથમાં આપી હાંય તેને તાંત્ર નામ આપવામાં આવે છે.

नानामां नानुं शिक्तिनुं यंत्र ते सिलं हु तिहाश △ छे; भेाटामां भेाटुं विशिष्ट यंत्र श्रीचक छे. आ अंथना परिशिष्टमां नमुना तरीहे श्री यंत्रनुं यित्र आप्युं छे. आ यंत्रे। वस्त्र ७पर रंग वर्डे अने धातुना पतरा ७पर, रहिटिह ७पर अथवा शाक्षित्राम ७पर हे।तरीने हादवामां आवे छे. तेनी आंहर मंत्रना शिलोने। विन्यास हरवामां आवे छे. शिक्तिनी साधनामां यंत्रने। पशु, वीर, अने हिच्य अधिहारीओ लूहे। लूहे। ७पये।ग हरे छे. पशुओ। लाख लड यंत्रीमां, वीरे। स्त्रीना शिक्तिमय शरीरमां, अने हिच्ये। पेताना शिक्तमय हेढमां यंत्र-रयना रथी लाख अने आंतर यलन हरे छे. मावनापनिषद्मां नवरंग्ररूपो देहः। नवचकरूपं श्रीचकम्॥ ओ प्रमाणे हेढनं अने श्री यहनुं सामानाधिहरूय हरी श्री यहपूलनी लावनामयी पदित वर्णुं थे छे. तंत्रराज ना वासनापटळमां पणु श्रीविद्यानी

અધ્યાત્મસાધના વર્ણવી છે. યંત્રસ્થ શકિતનું પૂજન શરીર વહે, વાણી વડે અને ધ્યાન વડે કરવામાં જે ક્રમ સાધવા જોઇએ તેનું સ્પષ્ટીકરણ त्रिपुरातापिनी तथा भावना ઉપનિષદમાં સામયિક મતાનુસાર આપ્યું છે.

## પ્રકરણ દશસું. શકિતપૂજનના પ્રકારા

बालिकारचितवस्रपत्रिकाकी डितेन सद्दां तद्रचनम्। यत्र शाम्यति मनो न निर्मेलं स्फीतचिज्जलिधमध्य माश्रितम्॥ ( અર્ચ નાત્રિંશિકા )

પાછલા પ્રકરણામાં શક્તિનું મૂલ અધ્યાત્મ સ્વરૂપ, તેને સમજ-વાની મંત્રવિદ્યા, અને તેને લગતી ઉપાસનાનાં યંત્રો, અને તેની સવિસ્તર સમજણ આપનારાં તંત્રાનું સામાન્ય જ્ઞાન મેળવ્યા પછી શાક્ત સંપ્રદાયનું ખાહ્ય ३૫ સમજવું જરૂરનું છે. દેવીના આંતરચિંતનને ઉપાસના કહે છે. અથવા અતર્યાંગ કહે છે: તેના બાહ્ય અર્ચાનને અહિયાંગ કહે છે. બહિયાંગના આલંખન અથવા આધારને લીધા વિના અંતર્યાંગની પહૃતિ ધણાઓને સિદ્ધ થઈ શકતી નથી. બાહ્ય-યાગનાં પાંચ અંગા હાય છે : ¹જપ, ³હાેમ, ³તપ'ણ, ૪માજન, અને પ્લાસોજન. દેવીના સ્વરૂપના બાધક મંત્રને વાચક રીતિએ પુરશ્રરણાદિ નિયમા વડે જપવા; તે મંત્રના જપની દશાંશ સંખ્યાના અગ્નિનું સ્થાપન કરી હવિર્ડવ્ય વડે હોમ કરવા; દેવીનું પંચ દ્રવ્યના ઉપયોગ વડે પાતાના અધિકાર અનુસાર સંતર્પણ કરવું; સંસારના સંવકારાનું માર્જન કરવું એટલે તેને ખસેડી નાંખી દેવીની ક્રમપૂર્વક

ચઢીઆતી ભાવના ખાંધવી; અને પાતાના ન્યાયપુરઃસર મેળવેલા **ધન વડે** યથાશક્તિ **ખ્રાહ્મણોનું ભાજન કરવું–આ પાંચ અંગ વડે** શાક્ત અધિકારી કાયિક અને વાચિક યજનક્રિયા કર્યા પછી માનસ અર્ચન અથવા અંતર્યાગના અધિકારી બને છે. અંતર્યાગનાં પાંચ **અ**'ગા હાેય છે:—(૧) પટલ, (૨) પહલિ, (૩) વર્મ, (૪) સ્તાત્ર, (પ) નામસહસ્ત્ર. દેવીના સ્વરૂપેબાધક મંત્રના અક્ષરા વડે પિંડના નાડીવ્યૂહમાં સવિસ્તર ભાવનાનું પટલ રચવું, એટલે કે મંત્રાક્ષરા વડે મૂલાધાર, સ્વાધિષ્ઠાન, મણિપુર, અનાહત, વિશુદ્ધ, આગ્રા અને **સહ**સ્ત્રદલમાં દેવીના સ્વરૂપની ભાવના ગાેઠવી ચિત્તને શક્તિસંપન્ન મનાવવું તેને પટલ કહે છે. તે મંત્રપટલ વડે માનસ પાંચ અથવા સાળ ઉપચાર વડે આંતર યજન હૃદયાદિ પીઠમાં દેવીનું કરવું તેને **પદ્ધ**તિ કહે છે; તે પ્રકારે નાડીવ્યૂહમાં અને હૃદયાદિ પીઠસ્થાનામાં પટલ તથા પદ્ધતિ ર<sup>ચ્</sup>યા પછી વિદ્યાના એટલે **ઇષ્ટ મંત્રના** અ**ક્ષરા** વડે સ્થૂલ દેહ ઉપર કવચ રચી, દેવીનાં અનેક નામા વડે પિંડની ત્રક્ષણ ભાવના ખાંધવી તેને વર્મ અથવા કવચ કહે છે. ત્યાર પછી देवीना भंत्रनी रमृति ज्यात रहे तेवा सधुरतवी आहि रहरथरते।त्र વડે દેવીનું પરાક્રમ ગાલું અથવા ભજનકીત ન કરતું; અને છેવટે દેવીના અનેક ચુણામાંથી વિશેષ ધ્યાનમાં રાખવા લાયક હજાર ંચુણાનાં બાધક નામા વડે આન્તર ભૂમિકામાં નમરકાર કરવા. શક્તિનાં દેશ મુખ્ય રૂપાની બોંધક દશ મહાવિદ્યાને લગતાં આ પાંચે અંગની ઉપાસનાના કલ્પત્ર થા, અથવા પદ્દતિત્રથા હાય છે.

આ અત્યોગ અને બહિયોગનાં પ્રત્યેકનાં પાંચ પાંચ અંગા નિત્યકર્મ રૂપે કરવાનાં હોય છે. નૈમિત્તિક અર્ચાનપહિતમાં કુમારિ- ક્રાપૂજન અને બટુકપૂજન શાક્તામાં ખાસ લક્ષ્ય ખેંચનારૂં હોય છે. બે વર્ષથી માંડી દશ વર્ષ પર્યતની ગમે તે જાતિની કુમારિકામાં ક્રાક્તિના સ્વરૂપની ભાવના બાંધી, તેમની બાલ પાંચ અથવા

વાડશ ઉપચારથી પૂજન કરવાની વિધિ હાય છે. બ્રાહ્મણ જાતિની જ કન્યા પૂજ્ય હાય એવા નિયમ નથી. શદ્ર અને અતિશદ્ધ જાતિની કુમારિકાને ખાલાવી, સ્નાન, આસન વિગેરે આપી, તેમનામાં શક્તિનું સચેતનરૂપ છે, એમ કલ્પા તેમનું મન પ્રસન્ન થાય તેવી રીતે આહાર, વસ્ત્ર, અલ કાર વિગેરે આપવામાં આવે છે. વીર અધિકારવાળા શાકતા યુગ્મપૂજા કરે છે, એટલે દંપતીના શિવશક્તિ રૂપે સત્કાર કરે છે; અને ચક્રપૂજન સમયે જાતિલેદ માનવામાં આવતા નથી. પંચમકાર-તા **ઉપયાગ થાય છે. પરંતુ તે નિયમવિધિ વ**ડે કરવાના હાય **છે.** જેઓ નિયમવિધિના ત્યાગ કરે છે, તેમને, જો પીઠાધિકારી યાગ્ય વિદ્યાવિત્યસંપન્ન હોય છે તો. ચક્રપુજનમાંથી ખાતલ કરવામાં આવે છે. અને પશુ આધકારમાં પાછા માકલવામાં આવે છે.

નિત્ય અને નૈમિત્તિક પૂજનમાં યજનીય દેવીને ઘણે ભા**ગે** પ્રતીક રૂપે લેવામાં આવે છે. એટલે કે કાં તા યંત્રમાં પીઠસ્થાપના કરી, અથવા માટીના છિદ્રવાળા ધડામાં ઘીના દીપકની સ્થાપના કરી, અથવા એક બાજદ ઉપર કેળના છોડ ચાર બાજુએ ગાદવી, **રેશમા વસ્ત્ર વી** ંટાળી, શિખર ઉપર દર્પ ણ ગાઠવી, તેમાં ગર્ભ <mark>રથાને</mark> સબિંદુ ત્રિકાેષ્ણ કંકુથી રચી, અથવા માટીના કુંડામાં ગાયના છાણ વડે અથવા શુદ્ધ માટી વડે પૂરણ કરી તેના ઉપર જલસિંચન કરી, તેમાં જવના દાણા નાંખી, જવારા ઉગાડી, દેવીનું પૂજન કરવા<mark>માં</mark> આવે છે. યંત્રપીઠમાં શકિતની ભાવના બાંધવાના ક્રમ પાછલા પ્રક-રણમાં આવી ગયેા છે. માટીના છિદ્રવાળા ઘડામાં દીપકની સ્થાપના તે નવરંધ્રરૂપ આપણા સ્થૂલ દેહમાં ચિન્મયી **દે**વીની સ્થાપનાનું સ્**ચક** પ્રતીક છે; ખાજઠ ઉપરની રચના માતૃકાની ભાવના આપનાર પ્રતીક છે; જવારાની રચના તે મંત્રાક્ષરનાં બીજકા દેવીની વિદ્યાના પ્રસવ કેવી રીતે થાય છે તેનું સ્વરૂપ જણાવનાર પ્રતીક છે. જવારાના **ખીલવા ઉપર** શકિતના ઉપાસક પાતાના મંત્રના ખીલવા**ત** અનુમાન બાંધે છે.

દશ મહાવિદ્યા પૈકી કાેઈ પણ મહાવિદ્યાનું પ્રતીકપૂજન કરનાર પ્રસંગે દેવીની સ્થૂલ મૂર્તિની પણ પૂજા કરે છે. આ મૂર્તિ પણ પ્રત્યેક દેવીની જૂદી જૂદી હેાય છે. તેનાં વા**હન, આ**યુધા, **તેની** પરિવાર દેવતાઓ, તેનાં અંગ તથા પ્રત્યંગા, તેની મુદ્રાઓ શક્તિના રહસ્થનાં સ્ફ્રેાટક હેાય છે. ઉદાહરણ તરીકે મહિષમર્દિની ચંડીની મૂર્તિ તે અજ્ઞાનરૂપ મહિષને મારનારી છે; તેને સિંહનું વાહન છે, એટલે તે પરતંત્ર પ્રાણીના આશ્રય લેનારી નથી. પરંત્ર સ્વતંત્ર અને ખલવાન પ્રાણીને નિમિત્ત કરી, પાેતાનું કાર્ય સાધે છે; તેની માઠે ભુજાનાં આયુધા પાપીનાં નાશ કરનારાં ચિતરવામાં આવે છે: તેની અભય અને વર મુદ્રાએા ભક્તજનનું પરિપાલન કરવાનું સ્**ચવે** છે-આ વિગેરે ભાવચિત્ર મૂર્તિમાં આલેખવામાં આવે છે. કેવલ મનુષ્ય-ભાવના આ મૂર્તિઓમાં ગુંચાએલી હોતી નથી, અને તેથી સ્થૂલ પ્રતિમાને બદલે સુક્ષ્મ ભાવબાધક મૃતિં દેવીની રચવામાં આવે છે. ધણા સ્થૂલ મૂર્તિને જ દેવી માને છે, અને અ**ંદરના** સુક્ષ્મ ભાવ**ને** @કેલી શકતા નથી તેમાં શાક્તતંત્રોના અથવા સંપ્રદાયના દાષ નથી. પરંતુ ઉત્તમ શાકતગુરુના અભાવનું પરિણામ છે. શાકત તંત્રના અનુભવી ગુરુજના આ સર્વ તંત્રનાં ઉપકરણોને સમજાવી શકે છે, અને જડ વસ્તુઓમાં ચેતનતા જગવી શકે છે.

મહાકાલીનું પણ રૂપ કર્પુરાદિસ્તાત્રમાં રહસ્યભાવનું ખાધક ઉક્કેલવામાં આવ્યું છે; અને આ ઉત્કીલન થયા પછી પ્રથમ દર્શને જે વિચિત્ર જાગુપ્સા જગવનાર કાલી દેખાય છે તે પરીક્ષકની દષ્ટિ-એ કેવલ્યપ્રદા આદ્યા શક્તિ છે, એમ સ્કુરે છે.

પ્રત્યેક ધર્મ સમજણ વિના અપધર્મ, વિધર્મ, અથવા અધર્મ બની જાય છે. રૌવામાં પણ કાપાલિકા અને અદ્યારપંથીઓમાં ક્યાં અપધર્માદ વિકૃતિ નથી? વૈષ્ણવામાં પણ કયાં કામાદિ સ્વચ્છંદ-વિદ્વાર અપધર્મારૂપે ઉભા થયા નથી? સારામાં નગ્નવિદ્વાર કરવાતું કયાં ઉભું થયું નથી ? ગાબુપત્યામાં કયાં ઉચ્છિષ્ટ ગણુપતિની ભાવ-નામાં મેલી ક્રિયા થતી નથી ? જ્યારે પંચાયતન દેવતાના ચાર દેવતાની શુદ્ધ ભાવના છતાં વિકૃત ભાવના સમજણના અભાવે ઉભી થઈ છે, તા એકલા શાકતાની વિકૃત ભાવનાની નિંદા કરવા તત્પર શા સારૂ થવું જોઇએ ? ધર્મને સિદ્ધાન્તાનુસાર આચારમાં ઉતારવા તે આચાર્યનું કર્તાવ્ય છે; ધર્મનું સ્વરૂપ સમજી, આચારમાં મૂકવા માગનારે સામાન્ય જ્ઞાન અને અધ્ધ્રદ્ધાના ત્યાગ કરી, પ્રાઢ શ્રદ્ધા ધારણ કરી, યાગ્ય ગુરુજનને ગુરુભાવે ભજવા જોઇએ, અને અયાગ્ય પુરુષોના સત્કાર કરવા જોઇએ નહિ. શાક્તતંત્રમાં તા એટલે સુધી કહ્યું છે કે ઉદ્દામ ગુરુનું શિષ્યે શાસન કરવું, અને તેમાં ગુરુદ્રોહ નથી, પરંતુ સંપ્રદાયશુદ્ધિનું પુષ્ય છે.

કુમારિકા તથા દ પતીપૂજન ઉપરાંત શાકતામાં પાતાની શકિતનું પુજન કરવાનું વિધાન હોય છે. પુરુષ જે ક્રમથી સાધના કરવા માગતા હાય તે જ ક્રમથી પાતાની પત્ની સાધના લઈ પાતાને મદદ-ગાર થાય એવી રીતે પત્નીને દીક્ષિત કરવાના વિધિ છે. સ્વક્રીયા શક્તિને દીક્ષાના ક્રમથી સંસ્કાર આપ્યા પછી તેને નિત્ય નૈમિત્તિક કર્મમાં અધિકાર મળે <mark>છે. પ્રસંગે પરસ્ત્રી</mark> જો દીક્ષિત હેાય તેા તેના પણ સહાયક તરીકે સ્વીકાર થાય છે, પરંતુ તેમાં કેવલ પૂજ્યભાવ ભાંધવાનું વિધાન હોય છે; ભાગ્યભાવ ભાંધવાની મનાઈ છે. જો ભાગ્યભાવ બાંધે છે તેા તેને પતિત માનવામાં આવે છે. ધણે ભાગે સ્વકીયા સ્ત્રીમાં પણ શક્તિપૂજન આદ્ય ઋતુસમયે કરવામાં આવે છે, જેથી યાવજ્**છવ પુન:સ**ંસ્કારની જરૂર પડતી નથી. આ પ્રકારનું શકિતપૂજન રામકૃષ્ણ પરમહંસના જીવનમાં આપણને સ્વીકારાયેલું જાણવામાં આવ્યું છે; અને મારા જાણવામાં કેટલાંક યુગ્મા શુદ્ધ શાકત આગમ પ્રમાણે દીક્ષિત થઈ ઊંચા અધિકારમાં આવ્યાં છે. એટલે શકિતપૂજન અને શકિતસંગમ, જેને લતાસાધન કહે છે, તે ક'ઈ સ્વે<sup>ચ્</sup>ઝાવિહાર નથી, પરંત્ર આત્મશાધનના પ્રકારામાં એક

ઉપયોગી સાધન તરીકે શાકતાએ રવીકારેલા પ્રકાર છે. સ્વક્રીયા શકિતને દીક્ષાના ક્રમથી પવિત્ર કરવાના વિધિ છે; અને તેવી સ્ત્રી પ્રસંગે પતિની પણ તારિણી બને છે.‡

શકિતપૂજન સચેતન કુમારિકા, સુવાસિની સ્ત્રી, અને આત્મ• પત્નીમાં કરવાના વિધિ સમજ્યા પછી, અચેતન પદાર્થોમાં શકિત-પૂજાની પ્રથા વિચારવા યાેગ્ય છે. અચેતન પદાર્થોમાં ઉપર આપણે કેટલાંક પ્રતીકાેનું વર્ણુન કર્યું છે, એટલે કે માટીના ઘડામાં દીવા મૂકવાનું, ભાજઠ ઉપર રૈશમી વસ્ત્ર કરી, દર્પણ ગાેઠવી, માતાનું શરીર રચવાનું, જવારા વાવવાનું–વિગેરે અનેક રીતે શકિતનાં પ્રતીકા અથવા ચિહ્ના રચવાના પ્રકારા હાય છે. પરંતુ આ સર્વમાં સમાયેલા હેતુને સામાન્ય શક્તિપૂજકા સમજતા નથી. પરંતુ શક્તિનું અા સ્થ્રુલભાવનું પૂજન શકિતના સ્થ્રુલ આવિર્ભાવની પ્રક્રિયા ઉપર ખંધાયેલું છે. અધ્યાત્મ ચિ<sup>ચ</sup>છકિત, અધિદૈવ માયાશકિતના રૂપમાં પલટાયા પછી અધિભૂત પ્રકૃતિશકિતમાં પ્રકટ થાય છે. પ્રકૃતિના અથવા કુદરતના સર્વ વ્યતિકરા આ પ્રકૃતિશકિતનાં વિવિધ રૂપાન્તરા છે. આ રૂપાન્તરા વહે જે જે ખનાવા ખને છે તેને પ્રકૃતિકારણવાદિઓ નૈસર્ગિક પરિણામાે માને છે, પર'ંત્ર શાક્તો અ'તર્યામીની પ્રેરણા-સત્તાના વિવર્તો માને છે. જો મૂલ કારણ વિશ્વનું સચેતન હોય તા આ વિશ્વના સર્વ વ્યતિકરાે તે અંતર્યામાં કારણના સંકલ્પાનુસા**ર** થાય છે એમ માનવું પડે છે. આ સંકલ્પ આઘ પ્રેરણા ३૫ હેાય અને પછીના પરિણામાં પ્રવાહ રૂપે નિયત ક્રમથી ચાલતા હોય. ખાહ્ય ક્રિયા અને આંતરક્રિયા સર્વ જડ અજડ પદાર્થીમાં ચાલ્યાં જ

પત્ની સંખંધી આવી ઉંચી ભાવના વૈદિકામાં ભાગ્યે જ મળશે.

<sup>‡</sup> लुओः-पत्नीं मनेारमां देहि मनोवृत्तानुसारिणीम् । तारिणीं दुर्गसंसारसागरस्य कुस्रोद्भवाम् । (अर्गलास्तुति)

કરે છે. પ્રયત્નજન્ય અથવા ઇચ્છાજન્ય ક્રિયાને આપણે સચેતન કર્મ કહીએ, અને જેમાં પ્રયત્ન અથવા ઇ<sup>2</sup>છાના વેગ સ્વયંભૂ નથી એવા પદાર્થોની ક્રિયાને આપણે જડ અથવા અચેતન કર્મ કહીએ. <u>હ્યાે કેવ્યવહારમાં સચેતન કર્મ અને અચેતન કર્મ એવા વિભાગ</u> પાડી શકીએ, પરંતુ શાસ્ત્રવ્યવહારમાં મૂલ કર્માનું પ્રેરણ સચેતન વર્ગ નું જ હાય છે. આ કારણથી સેશ્વરસાંખ્યમતમાં તથા અદ્ભેત-દર્શનમાં ક્રિયાનું વૈચિત્રય પ્રકૃતિમાં દેખાતાં છતાં તેનું નિમિત્ત કારણ પુરુષ અથવા પ્રહ્મમાં માનવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે વસ્તુસ્થિતિ **છે** તેનાે સ્વીકાર શાકેતાેએ કરેલાે છે. તેએા પ્રકૃતિના સર્વ પરિણામાે અને વિકારા મૂલ શક્તિના ખલ લડે થતા માને છે. જ્યારે પ્રકૃતિ-ક્ષકિતના ચિન્મયી શકિત સાથેના સંબંધ વિસરાય છે. ત્યારે આ વિશ્વ જડવાદના પાશમાં ગુંચાય છે. જડ જણાતા પદાર્થીમાં અજક શક્તિના આવિર્ભાવા થાય છે. અને તેવા આવિર્ભાવાને શાસ્ત્રા પુજ્ય માને છે. સૃષ્ટિના આદ્ય કારણને सत् એવી છાન્દોગ્ય ઉપનિષદ્દમાં સંજ્ઞા આપવામાં આવી છે. આ સદ વસ્તૃતે લગતી જગદાકાર દેખાડ-નારી શક્તિને सती એવી સંગ્રા આપવામાં આવે છે. ચિન્મયી શકિત વ્યક્ષસ્વરૂપમાં અવ્યક્ત દશામાં રહેલાં નામ, રૂપ અને કર્માનું વ્યાકરણ એટલે વિકાસ કરે છે, અને અવ્યકત છે તે વ્યકત <mark>થાય</mark> છે. આ આઘ રકુરણ કરનારી પારમેશ્વરી શકિતના પ્રકૃતિ રૂપે પ્ર<mark>થમ</mark> આવિર્ભાવ થયાનું વર્ણન પુરાણામાં અને તંત્રામાં દક્ષયત્ર અને સતીની આખ્યાયિકામાં કરવામાં આવ્યું છે.

સૃષ્ટિના આરંભનું વર્ણન કર્યા પછી મહાભારતના આદિ-પર્વમાં અને અનેક પુરાણામાં પ્રજાપતિની સૃષ્ટિનાં વર્ણના આવે છે. તેમાં દક્ષ પ્રજાપતિને ત્યાં ઘણી કન્યાએા થઈ તેમાં દશ ધર્મને પર-ણાવી, સત્તાવીસ કન્યાએા ચંદ્રને પરણાવી, અને सत्तीને શિવ સાથે પરણાવી. સતી શિવ સાથે વર્યાં ત્યાર પછી કૈલાસ ગયાં, અને પાતાના સ્વાભાવિક આનંદમાં મગ્ર થયાં અને પિતાના ધરને અને વૈભવને ભૂલી ગયાં. દક્ષને આ ઉન્મત્ત અથવા ગાંડા ગરીખના જોડા ઉપર ગુસ્સા આવ્યા, અને પાતાને ત્યાં માટા યત્ત કર્યા, ત્યારે સતીને અને જમાઈ (શ્વ)ને નિમંત્રણ માકલ્યું નહિ. दक्ष (વ્યવહારમાં ડાહ્યા) પ્રજાપતિને પાતાની પુત્રી सतीના અને તેના કલ્યાણમય પતિ શિવના મહિમા બીલકુલ સમજ્યયા નહિ, અને ઉલટા ખંને પ્રતિ તિરસ્કાર દર્શાવ્યા. જમાતાને નિમંત્રણ કરવામાં પાતાને હીણપદ લાગે એવા ભાવનાં વાકયા દક્ષે ઉચ્ચાર્યાં. આ વાકયામાં પ્રત્યક્ષ નિંદા અને પરાક્ષ રીતે શિવના મહિમા વેદવ્યાસે ગાયા જણાય છે:—

દક્ષ કહે કેઃ—'' શિવ મારા પિતાના કરતાં પણ ધરડાે છે. તેનામાં કાેઈ પણ ગુણ નથી; તે ભટકતાે છે; એને રહેવાનું સ્થાન નથી; તે વ્યસની હોઈ મત્ત રહે છે: તેને માનઅપમાનન ભાન નથી: તેને પુષ્યઅપુષ્યના અથવા શુભઅશુભના વિવેક નથી; તેને અવિદ્યાવિદ્યા સરખાં છે; તે કાેઈ પણ ધર્મને માનતા નથી; તે કાેઈ કર્માનું અનુષ્ઠાન કરતાે નથી; ચંદન અને રાખાેડીને સરખાં માને છે; તેને મ્લેચ્છ, **ખ્રાહ્મણ, કૃત**રા, અને પોતાની જાત સરખી લાગે છે; સ્વર્ગ અને સ્મશાન સરખાં ગણી ગાંડા તરીકે સ્મશાન ભૂમિમાં પડી રહે છે; દુઃખમાં તેને સુખ ભાસે છે; સુખમાં તેને દુ:ખ લાગે છે; મરણ પછી શું થશે તેના એને ભય નથી; કાઇ જાણતું નથી કે તે કઈ જ્ઞાતિના છે: તે કાઇને માન આપતા નથી: તેને બ્રાહ્મણ ગણી શકાય તેમ નથી, કારણ કે વૈદિક ધર્માક્રયાની મર્યાદા ખહાર છે: તેને ક્ષત્રિય કહેવાય તેમ નથી. કારણ કે તે જટા-ધારી અને રાખાડી ચાળનાર છે: તેને વૈશ્ય ગણાય તેમ નથી, કારણ કે તે જમીન ખેડતા નથી અને વ્યાપાર કરતા નથી; તેને શ્રદ્ભ પણ ગણાય તેમ નથી, કારણ કે ત્રૈવર્ણિક પ્રજાની પૂજા સ્વી-કારે છે: અને સાપતું જનાઈ પહેરે છે, જ્યારે ખરા શદ્ર પાતાની મર્યાદા પાળે છે અને જનાેઇ ધારણ કરતાે નથી; તે ગૃહસ્થ નથી કારણ કે ભીખ માગી પેટ ભરે છે; તે સંન્યાસી નથી, કાસ્પ કે

સતીને અખંડ સંભંધમાં રાખે છે; તેને વની અથવા યાગી કહેવાય તેમ નથી; કારણ કે તે અરણ્યમાં રહેતા નથી, પરંતુ કૈલાસના શિખર ઉપર રહે છે; તેને બ્રહ્મચારી કહેવાય તેમ નથી, કારણ કે અનેક દાસીઓ સાથે તે રમે છે."

આ સર્વ દાયોની ભાવનામાં સાચા ગુણા રહેલા છે તે સતી જાણે છે, અને દક્ષ જાણતા નથી. તેથી દક્ષની અવળા મતિને લીધે આ આદ્ય જગતનાં જનક અને જનનીના જોડાના તિરસ્કાર થતા જોઈ નારદાદિ મહર્ષિઓને ચિન્તા થાય છે. સતીએ હેતુપુર:સર પિતાને ઘેર જવાના નિશ્વય કર્યો. એમ કહેવામાં આવે છે કે પિતાને ઘેર નિમંત્રણ વિના જતાં પહેલાં શક્તિએ પાતાનાં દશ રૂપા શિવ આગળ ખડાં કર્યાં, અને પ્રત્યેક રૂપને મહાવિદ્યાનું નામ આપ્યું, અને શિવને તે વિદ્યાઓ સ્વાધીન કરી, પાતે પિતાને ઘેર નંદી સાથે ગયાં. વગર ખાલાવ્યે ગયેલાં સતીના અનાદર થયા અને દક્ષે કહ્યું કે " સધળા જગતના રાજની દીકરી આવી બીખારી દશામાં મારે ત્યાં આવી તેથી મને લાંછન લાગે છે. તું વિધવા થઈને આવી હોત તા હું તારં પાલન કરત. જયાં સુધી તારા ગાંડા પતિ છવે છે ત્યાં સુધી હું તારું માં જોવા માગતા નથી. ''

આ વચના સાંભળતાં સતીએ સ્વેચ્છાથી પ્રાણસાગ કર્યો. નંદીએ શિવને આ માઢાં પરિણામની ખબર કહી. શિવનું શાન્ત રૂપ બદલાઈ ભેરવ રૂપ થયું. દક્ષના યદ્યના પ્લંસ થયા. નંદીએ દક્ષનું માથું કાપી યદ્યકુંડમાં નાંખ્યું. દક્ષની પત્ની પ્રસ્તિના પ્રલાપથી પીગળી, શિવે દક્ષને પુનર્જવન આપ્યું; અને સતીના શ્રબને ખબે નાંખી, ગમગીનીમાં ચાલ્યા ગયા. આ પ્રસંગ કનખલ ક્ષેત્ર આગળ બન્યાે.

શિવના ઉન્મત્ત ભૈરવવેશમાં સતીના શળને લઈ કરવાથી ભૂમ'ડળમાં ભારે ક્ષેાભ થયાે. પુરાણા કહે છે કે વિષ્ણુએ પાેતાના ચક્રને છાેડી, સતીના દેહના શિવને ખળર ન પડે તેવા રીતે, કકડા કર્યા, અને ખભા ઉપરતા ભાર હલંકા થવાથી ઉન્મત્ત ભરવને ભાન આવ્યું; અને પાતાના મૂલ શાન્ત સ્વરૂપમાં દેરી જઇ, કૈલાસમાં પાછા ગયા. સતીના શબનાં બાવન અવયવાના કકડા જયાં જ્યાં પડયા ત્યાં ત્યાં શક્તિનાં પીઠા થયાં, અને ત્યાં ત્યાં શિવ પાતાના બાવન અંશમાં રહ્યા. મંત્રચૂડામિણતંત્ર પ્રમાણે બાવન મહાપીઠા પશ્ચિમથી પૂર્વ તરફ સતીના શબનાં અવયવા પડયાનું વર્ણન સમજાય છે; અને તે બાવન મહાપીઠા શાક્તતીર્થા મનાય છે.

ભગવતી ભાગવતના સંત્રમ રકંધમાં શક્તિપૂજાનાં ર**થાનોના** નિર્દેશ છે, અને દેવીનાં ૧૦૮ નામા આપ્યાં છે. તેમાં કેટલાંક ભૂલાેકનાં પ્રત્યક્ષ સ્થાનાે છે, કેટલાંક પિંડમાં અધ્યાત્મસ્થાનાે છે, જેમ કે ચિત્તમાં " બ્રહ્મકલા," સર્વ પ્રાણીવર્ગમાં " શક્તિ", જ્ઞાનીના હૃદયમાં "હલ્લેખા"નું ચિન્તન કરવાનું વિધાન છે.

શાક્ત પીઠોની ગણના વિવિધ પ્રકારે થયેલી જણાય છે. મંત્ર-ચૂડામિણમાં બાવન મહાપીઠા ગણાવ્યાં છે, અને દેવી ગીતાના પ્રકઃ રણના આઠમા અધ્યાયમાં ૭૨ પીઠા ગણાવ્યાં છે, તેનું કાષ્ટક નીચે પ્રમાણે છે:—

|   | ૧૦૮ પીઠા                |             | <b>૭૨ પી</b> ઠા |                               |                        |
|---|-------------------------|-------------|-----------------|-------------------------------|------------------------|
|   | દેવીનું નામ             | સ્થાન       |                 | દેવીનું નામ                   | સ્ <b>યાન</b>          |
|   |                         |             | (٩              | .૦૮ મા કયા અંક                | તમાં આવે છે )          |
| ૧ | વિશાલાક્ષી              | કાશી        | ૧               | લક્ષ્મી(પ૯ત <mark>થ</mark> ાષ | ૭૯) કાલ્હાપુર          |
| ર | લિ <sup>:</sup> ગધારિણી | નૈમિષારણ્ય  | ર               | રેથ્યુકા માતૃપુર              | (સહ્યાદ્રિ <b>માં)</b> |
| 3 | લલિતા                   | પ્રયાગ      | 3               | તુલ <b>ન્ય</b>                | તુલ <b>ન્નપુર</b>      |
| ሄ | કામુકી                  | ગ ધમાદન     | ४               | સપ્તશ્રુ <b>ં</b> ગી          | સ <b>પ્તશ્રુ</b> ંગ    |
|   |                         |             | (               | (નાસિકથી પચીસ                 | ા માઇલ ઉપર)            |
| પ | <u>કુ</u> મુદા          | દક્ષિણ માનસ | ય               | હિં'ગુલા                      | હિંગલાજ                |
| ķ | વિશ્વકામા               | ઉત્તર માનસ  | \$              | જ્વાલામુખી                    |                        |

| v          | ગામતા               | ગામત પર્વત       | હ   | શાક ભરી (રજપુતાનામાં)                           |
|------------|---------------------|------------------|-----|-------------------------------------------------|
| ۷.         | કામચારિણી           | મ'દરાચલ          | 4   | બ્રામરી (બ્રમરાલા)                              |
|            |                     |                  |     | (શ્રી રૌલમાં)                                   |
| ્ર         | <b>મ</b> દાત્કટા 🦂  | :ચૈત્ર <b>રથ</b> | بي  | રકતદંતિકા                                       |
| <b>9</b> 0 | જયન્તી              | હસ્તિનાપુર       | ૧૦  | <b>હુ</b> ગો                                    |
| • 99       | ગાૈરી               | કનાજ             | ૧ે૧ | વિ <sup>'</sup> ધ્યવાસિની(પ૮) <b>વિંધ્યા</b> ચલ |
| <b>૧</b> ૨ | ર ભા                | મલયાચલ           | ૧૨  | અત્રપૂર્ણ ?                                     |
| ૧૩         | <i>ક્ર</i> ીર્તિમતિ | એકાંૠપીઠ         | ૧૩  | કાંચી કાંચીપુર                                  |
| ૧૪         | વિશ્વેશ્વરી         | વિશ્વક્ષેત્ર     | ૧૪  | ભીમાદેવી (૮૫)                                   |
|            | પુરુદ્ભતા           | _                |     | વિમલા (૩૪)                                      |
| ૧૬         | સન્માર્ગદાયિન       |                  |     | ચંદ્રલા (૪૪) કર્ણીટકમાં                         |
| -          | મ'દા _              | હિમાલયપૃષ્ઠ      |     |                                                 |
|            | -                   | ગાેકર્ણુ (ગાવા)  |     |                                                 |
|            | ભવાની               |                  |     | <b>જા</b> ં <b>ઝુ</b> તદેશ્વરી                  |
|            | બિલ્વપત્રિકા        | ખીલ્વા           |     | શ્રી શ્રીનગર                                    |
| ર૧         | માધવી               |                  |     | ગુજ્ઞકાલી (૨૬?) નેપા <b>લ</b>                   |
| <b>ર</b> ર | ભદ્રા               |                  |     | મીનાક્ષી ચિદ <b>ં</b> બરહાલારયનાથ               |
| ર ૩        | જયા                 | વરાહ <b>શેલ</b>  |     | ક સુંદરી (૪૦ ?) વેંદારણ્ય                       |
| २४         | કમલા                | કેમલાલય          | २४  | ' પરાશક્તિ <b>યુરીપાસે</b>                      |
|            |                     |                  |     | (એકામ્બરા)                                      |
|            | રુદ્રાણી            | રૂક્રકાટિ        |     | મહાલયા દક્ષિણમાંમલ્લા <b>રી</b>                 |
|            | કાલી                | કાલ જર           |     | યાગેશ્વરી યાગેશ્વરી ગુકા(?)                     |
|            | મહાદેવી             | શાલગ્રામ         |     | • નીક્ષસરસ્ત્ર <b>તી</b> ચીન                    |
|            | જલપ્રિયા            | શિવલિંગ          |     | ′ ખગલા વૈશ્ <u>ક</u> ના <b>શ</b>                |
|            | મહાલિંગા            | કપિલા            |     | ૮ ભુવનેધ્ધરી મ <b>િ</b> ણ્ડીપ                   |
|            | મુકુટેશ્વરી         | મૃક્ષિટ          |     | > કામાલી કામરૂપ(આસામ <b>)</b>                   |
| ૩૧         | કુમારી              | હરિદ્રા <b>ર</b> | 39  | ૧ ગ.યત્રી (૯૯) <b>પુ</b> ષ્ક <b>ર</b>           |

| કર        | <b>લલિ</b> તામ્બિકા  | સંતાન                           | ૩૨ ચંડિકા(૬૮ <b>) અમરે</b> શ્        | ાર         |
|-----------|----------------------|---------------------------------|--------------------------------------|------------|
| 33        | મંગલા                | ગયા                             | ૩૩ પુષ્કરેક્ષિણી(૭૦) પ્રભા           | સ          |
| 38        | વિમલા                | પુરૂષેાત્તમ (પુરી)              | ૩૪ લિંગધારિણી(૨)નૈમિષાર              |            |
| ૩૫        | ઉત્પલાક્ષી           | સહસ્ત્રાક્ષ                     | ૩૫ પુરુહુતા(૧૫) પુષ્કરા              |            |
| 3 §       | મહાેત્પલા            | હિ <b>ર</b> ણ્યાક્ષ             | ૩૬ રતિ (૫૦ ?) આષા                    | ถ          |
| .૩૭       | અમાેધાક્ષ <u>ી</u>   | વિ <b>પાશા</b>                  | ૩૭ ચંડમુડિ મહાસ્થા<br>(દ'ડિની)       | ન          |
| 32        | પાટલા                | <u>પુંડ</u> ્રવધ <sup>િ</sup> ન | ૩૮ ભૂતિ ભારભૂત(ભાડભૂત                | ?)         |
| <b>૩૯</b> | નારાયણી              | સુપાશ્વ <sup>°</sup>            | ૩૯ નાકુલી <mark>નાકુલ(નમ</mark> ેદાત | <u>)</u>   |
| ४०        | રુદ્ર <b>સુંદ</b> રી | ત્રિફટ                          | ૪૦ ચંદ્રિકા(૪૪) હરિશ્વ               | ε          |
| ४१        | વિપુલા               | વિપુલ                           | ૪૧ શાંકરી(૨૧માધવી?)શ્રી              | ગેરિ       |
| ४२        | કલ્યાણી              | મલયા <b>ચલ</b>                  | ૪૨ ત્રિશ્લા જય્યેશ                   | ાર         |
| ४३        | એકવીરા               | સહ્યાદ્રિ                       | ૪૩ સૂક્ષ્મા આઞ્રાતકેશ્               | ાર         |
| ४४        | ચંદ્રિકા             | હરિશ્વ દ                        | ૪૪ શાંકરી(૭૬?) મહાકા                 | લ          |
| ४५        | રમણા                 | રામતીથ <sup>°</sup>             | ૪૫ શર્વાણી મધ્યમદે                   | શ          |
| ४६        | મૃગાવતી              | યમુના                           | ૪૬ માર્ગ દાયિની(૧૬) કેદ              | ાર         |
| ४७        | કાેવી                | કાેટિતીથ <sup>°</sup>           | ૪૭ ભેરવી ભેર                         | ≀વ         |
| 84        | સુગ ધા               | માધવવ <b>ન</b>                  | ૪૮ મ ગળા(૩૩) ગ                       | યા         |
| ૪૯        | ત્રિસં'ધ્યા          | ગાેદાવરી                        | ૪૯ સ્થાણુપ્રિયા કુરુક્ષે             | ત્ર        |
| પૃ        | રતિપ્રિયા            | ગ ગાદ્વાર                       | ૫૦ સ્વાય'ભુવી નાકુ                   | લ          |
| પ૧        | શુભાનંદા             | શિવકું ડ                        | પ૧ ઉગ્રા કતખ                         | લ          |
| પર        | નંદિની               | દેવીકાેટ                        | પર વિશ્વેશા(૧૪) વિમલે <sup>ફ</sup>   | ાર         |
| પર        | રુકિમણી              | દ્વારકા                         | પાંક મહાન દા અટહા                    | સ          |
| પ૪        | રાધા                 | વૃંદાવન                         | પ૪ મહાંતકા મહે                       | <b>-</b> ƙ |
| ኅч        | દેવકી                | મથુરા                           | ૫૫ ભીમેશ્વર(૮૫) વસ્ત્રાપ<br>(દક્ષિણમ |            |
| પક        | પરમેશ્વરી            | ' <del>તે</del><br>પાતાલ        | પક ભવાની અર્ધ કારિ<br>શાંકરી(૧૯)     | •          |

| ૫૭          | સીતા                   | ચિત્રફૂટ                               | ૫૭ રુદ્રાણી(૨૫) રુદ્રકાેટિ                   |
|-------------|------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------|
| 46          | વિ'ધ્યવા!સની           | વિ ધ્યાચલ                              | ૫૮ વિશાલાક્ષી કાશી વિમુક્ત                   |
|             |                        |                                        | (१४१)                                        |
| ૫૯          | <b>મ</b> હાલક્ષ્મી     | કરવીર                                  | પ <b>૯ મહાભાગા(</b> ૭૩) મહાલય                |
| ६०          | <b>ઉમાદેવી</b>         | વિનાયક                                 | ૬૦ ભદ્રકર્ણી(૧૮) ગાકર્ણ                      |
| કુ ૧        | આરાગ્ય                 |                                        | <b>ક૧ ભ</b> દ્રા(૨૨) ભદ્રકર્ણ્યક             |
| ६२          | મહેશ્વરી               | • મહાકાલ                               | ૬૨ ઉત્પલાક્ષી(૩૫ <b>)</b> સુ <b>વર્ણોક્ષ</b> |
| ξa          | અભયા                   | ઉષ્ણતી <b>ય</b> ે                      | ૬૩ સ્થાણ્વીશા(૧૯) સ્થાણુ                     |
| ६४          | <b>ા</b> નતં <b>ળા</b> | વિંધ્યપ <b>ર્વ</b> ત                   | <b>૬૪ કમલા(૨૪)</b> કમલાલય                    |
| <b>કૃ</b> પ | માંડવી                 | માંડવ્ય                                | ૬૫ પ્રચંડા(૬૭) છગલ <b>ંડક</b>                |
|             |                        |                                        | (દક્ષિણ સમુદ્ર)                              |
| [ <b>§</b>  | સ્વાહા                 | માહેશ્વરપુરી                           | _                                            |
| ફ હ         | પ્ર <mark>ચ</mark> ંડા | <b>છ</b> લગ <b>ં</b> ડ                 | <b>૬૭ મુકુટેશ્વરી(૩૦)</b> માકાટ              |
| ٤2          | ચંડિકા                 |                                        | <b>૬</b> ૮ શાંડકી મંડલેશ                     |
| 56          | વરારાહા                | સાેમેશ્વર                              |                                              |
| ဖြစ         | પુષ્કરાવતી             | પ્રભાસ                                 | ૭૦ પ્વનિ <sup>ં</sup> શંકુક <b>ણ</b>         |
| ৩१          | દેવમાતા                | સરસ્વતી                                | ૭૧ રથૂલા <b>ર</b> થૂલકેશ્વર                  |
| હર          | પારાવારા               | સમુદ્રતટ                               | ૭૨ <b>હ</b> લ્લેખા(૧૦૭) ત્રાનીનું            |
|             |                        |                                        | હૃદયાં <b>છુ</b> જ                           |
| હ           | મહાભાગા                | મહાલય                                  | _                                            |
| હ૪          | પિંગલેશ્વરી            | પયે <b>!ષ</b> ્રી                      |                                              |
| ૭૫          | સિંહિકા                | કૃતશાય                                 |                                              |
| ७६          | અતિશાં <b>કરી</b>      | કાર્તિક                                |                                              |
| ૭૭          | લાેલા                  | ઉત્પલાવત <sup>્</sup> ક                |                                              |
|             | સુલદ્રા                | શાેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેે |                                              |
|             | લક્ષ્મી                | સિહ્ધવન                                |                                              |
| ۷۰          | અન'ગા                  | લરતાશ્રમ                               |                                              |

| ૮૧ વિશ્વમુખી                  | જાલ ધર                                       |
|-------------------------------|----------------------------------------------|
| <b>૮-૨</b> તારા               | કિબ્કિ ધ                                     |
| ૮૩ પુષ્ટિ                     | દાસવન                                        |
| ૮૪ મેંધા                      | કાસ્મીર                                      |
| ં૮૫ ભીમા                      | હિમાલય                                       |
| ૮૬ તુષ્ટિ                     | વિશ્વેશ્વર                                   |
| ં૮૭ ધરા                       | . <b>શ</b> ંખાહાર                            |
| ૮૮ ધૃતિ                       | પિ <sup>*</sup> ડારક                         |
| ૮૯ કલા                        | ચંદ્રભાગા                                    |
| ૯૦ શિવધારિણી                  | અ≈છાદ                                        |
| <b>૯</b> ૧ અમૃતા              | વેણા                                         |
| <b>૯</b> ૨ ઉવ <sup>ર</sup> શી | <b>બદ</b> રીકાશ્રમ                           |
| ૯૩ ઔષધિ                       | <b>ઉत्तर</b> કुरु                            |
| ૯૪ કુશાદિકા                   | 💄 કુશદ્વીપ                                   |
| ૯૫ મન્મયા                     | હેમકૂટ                                       |
| ૯૬ સત્યવાદિની                 | કુમુદ                                        |
| ૯૭ વદનીયા                     | અશ્વત્થ                                      |
| ૯૮ નિધિ                       | કુખેરસ્થાન                                   |
| <b>૯</b> ૯ ગાયત્રી            | વેદમુખ                                       |
| ૧૦૦ પાવ <sup>°</sup> તી       | સદાશિવ                                       |
| ૧૦૧ ઇદાણી                     | ં દેવલા ક                                    |
| ૧૦૨ સરસ્વતી                   | <b></b>                                      |
| ૧૦૩ પ્રભા                     | સૂર્ય જિમ્ય                                  |
| ૧૦૪ વૈષ્ણવી                   | માતૃગણ                                       |
| ્૧૦૫ અરુંધતી                  | સતોગર્ણ                                      |
| ૧૦૬ તિલાેત્તમા                | સ્ત્રીગણ                                     |
| ૧૦૭                           | ્રેચિત્ર                                     |
| ૧૦૮ શક્તિ                     | સર્વ પ્રાં <mark>ણ</mark> ીવગ <sup>જ</sup> ે |

મહાર્થ મંજરી નામના ત્રિકદર્શ નના પ્રંથમાં આ ખાલ અધિભૂત શક્તિપીઠે:ને બદલે ઉપાસનામાં ઉપયોગી થાય એવાં પાંચ પીઠની ભાવના આપી છે. આપણા પિંડ પૃથિવ્યાદિ પાંચ તત્ત્વાથી ધડાયેલા છે. તે પાંચ તત્ત્વા શાક્તોના પંચમકારને સ્થાને છે, એમ આપણે આઠમા પ્રકરણમાં વિચારી ગયા છીએ. આ પાંચ તત્ત્વાથી ધડાયેલાં મૂલાધારમાં માતકાપીઠ, સ્વાધિકાનમાં કુંડલીપીઠ, મણિપુરમાં ક્રિયાપીઠ, અનાલતમાં મુદ્રાપીઠ, અને વિશુદ્ધમાં વ્યામપીઠ—એવાં પાંચ શક્તિ-પીઠોની ભાવના કરવી, અને અનુક્રમે પૃથ્વી, જલ, તેજ, વાયુ અને આકાશના મંડળની ધારણા તે તે પીઠમાં કરવી અને પૂજનસામગ્રી તરીકે અનુક્રમે ગંધ, નૈવેદ્ય, દીપ, ધૂપ અને પુષ્પના ઉપચારા કરવા.

ઉપરનાં મહાપીઠા તે શાકતાનાં તીર્થ ગણાય છે. શાકતાનાં વ્રતામાં કૃષ્ણ અષ્ટમા, આશ્વિન શુકલ પક્ષના તથા ચત્ર શુકલપક્ષની નવરાત્રિઓ, તથા અમાવારયા અને પૂર્ણિમા મુખ્ય તિથિઓ ગણાય છે. તે વ્રતચર્યાના દિવસામાં નૈમિત્તિક પૂજન તથા ચક્રપૂજન પણ થાય છે.

સતીના ખંજો આવિર્ભાવ પુરાણામાં અને તંત્રમાં હિમાલયને ત્યાં ઉમાના શરીરમાં થયા છે. તે આવિર્ભાવ ઉપર કામદહન અને કામના પુનર્જવનની ભાવના ઉભી કરી, શિવ-પાર્વતીના લગ્નપ્રસંગ વર્ણુવી, કાર્તિક્રય અથવા કુમારના જન્મનું વર્ણુન રચાયું છે; અને કવિ કાલદાસે આ પ્રસંગને વરતુર્પે લઈ कुमारसंभव કાવ્ય રચ્યું છે; ઉપનિષદ્દસમયમાં ઉમા હૈમવતીની શકિત તરીકે ભાવના સિંહ થઈ ચૂકી હતી એમ केनापनिषद्થી સમજાય છે.

આ બે મુખ્ય અવતારા ઉપરાંત શકિતના ધણા ગૌણ આવિ-ભાવા દેવીમાહાત્મ્યમાં વર્ણવાયા છે. પુરાણામાં એવી પણ કશ્પના છે કે જ્યારે જ્યારે વિષ્ણુના અવતારા થાય છે ત્યારે શકિતના પણ આવિભાવા થાય છે. કૃષ્ણાવતારમાં પણ તેમ થયું હતું.

પ્રત્યેક આવિભાવમાં શકિત અમુક પાપી અસુર અથવા

દૈત્યને મારે છે, એવી ભાવના ગુંથવામાં આવી છે. સપ્તશતીમાં શુંભ, નિશુંભ, અને મહિષાસુરના વધ ચંડીએ કર્યા છે. તારકાસુરના વધ અ**ર્થે** કુમાર ઉત્પન્ન કરવા પાર્વતીના શિવ સાથેના યાેગ વર્ણવાયા છે. **પ્રક્ષાણ્ડપુરાણમાં લલિતાદેવીએ ભંડાસુરના** વધ કર્યાનું વર્ણન છે.

આ સધળાં આખ્યાનાે દેવીના ચરિત્રનું રૂપક દારા વર્ણુન કરનારાં છે અને પ્રત્યેકમાં અધ્યાત્મ રહસ્ય રહેલું છે એમ ભારકરરાયની ર પ્રશતી ઉપરની ગુપ્તવતી ટીકા તથા લાલતાસહસ્ત્ર નામ ઉપર**ની** નોલાગ્યલાસ્કર ટીકા ઉપરથી સારી રીતે સમજાય છે.

રૂપકના અધ્યાત્મભાવા દિવ્યાધિકારીને અર્થે છે. સામાન્ય જના જેઓ શક્તિના મહિમાને સાંભળે છે તેમને શક્તિ પ્રતિ ભક્તિનાં અંક્રરા જાગે છે. તે તે સ્થાનાનાં પીઠાને તીર્થરૂપે જાણી પાતાના મનનું શાધન કરે છે.

ગુજરાતનાં શાકતપીઠામાં મુખ્ય અ'બિકાપીઠ આરાસુરમાં છે; કાલિકાપીઠ પાવાગઢમાં તથા ગિરનારમાં છે. કાઠીઆવાડમાં પ્રભાસક્ષેત્ર, પિંડતારકક્ષેત્ર જાણીતાં છે. કાલગિરિપીઠ તે હાલ કાયલા નામે પ્રાસહ છે તેમાં હરસિહિદેવી છે; અને તે જામનગર રાજ્યમાં પારભંદર પાસે છે. કચ્છમાં:—આશાપુરી માતાના ગઢ નારાયણસરાવરથી ખારગાઉ ઉપર છે. રુદ્રાણી ભુજથી થાેડે દૂર છે. એાખામંડળના ખેટમાં અલયા માતાનું પીઠ છે. આર લડામાં લૂણ માતા છે. દ્વારકામાં રકિમણ અને ચંદ્રભાગા છે અને ભદ્રકાલી પીઠ પણ છે. કાળાવડમાં શીતળા ભાતા છે. હળવદમાં સુંદરીપીઠ છે: **ઉપલેટા પાસે ખત્રીયાેની** કુલદેવતા માતૃમાતા છે. ભાવનગર પાસે ખાેડીઆર માતા છે. આછુમાં અર્બુદાદેવીનું પીઠ છે. નર્મદાતીરે અનુસૂયા ક્ષેત્ર છે. બહુચરાછ સુવાળમાં છે.

ભારતવર્ષનાં ખાવન મહાપીઠા ખાવન વર્ષ્યુવિલનું ભાન કરનારાં તથા ગુજરાતનાં નાનાં નાનાં પીઠાે એટલું સ્પષ્ટ ખતાવે છે કે શકિત-સંપ્રદાય ધણા વ્યાપક છે. અને પુરાતન છે, વલ્લભીના રાજ્ય સમય-

માં ( ઇ. સ. ૭૪૬ ) જ્યારે વક્લભીના નાશ થયા ત્યારે શીલાદિત્ય રાજાની રાણી પુષ્પાવતી અંબાજી ગયાં હતાં એવા એતિહાસિક દાખલા છે.

શકિતની ભાવના સ્ત્રીશરીરમાં પેડેલી હોવાથી, અને ચારણુ જાતિની સ્ત્રીઓ ક્ષત્રિયવર્ગમાં પૂજ્ય ગણાયાથી કેટલેક સ્થળે ચારણુ સ્ત્રીઓએ દેહત્યાગ કર્યા છે તે તે સ્થાને શકિતની પૂજાના પ્રવેશ થયાના પ્રસંગા છે. હાલનું બહુચરાજીનું શકિતનું ક્ષેત્ર છે, તે ચુંવાળમાં આવેલું છે. ચારણજાતની સ્ત્રોઓ સલખનપુરથી પાસેના ગામે જતી હતી ત્યાં તેમને કેટલાક કાળાઓએ લૂંડી. તેમાં એકનું નામ બહુચરા હતું તેણે તરવાર વડે પાતાનાં સ્તન કાપી નાખ્યાં અને તાશું કર્યું. તેની ખૂડ અને મુલાલ નામની બહેના પણ તાગાં કરી મરી ગઈ. આ અપમાન સહન ન કરવાના ત્રણનાં તાગાના આવેશને લઈ તે મરણસ્થાને ત્રણમાં દેવીની ભાવના બંધાઈ. ચુંવાળમાં બહુચરાજ પૂજાયાં; અરણજમાં ખૂડ પૂજાયાં; અને સીહારથી પંદર માઇલ દૂર બાકલકુ આગળ મુલાલ પૂજાયાં.

જે જે સ્થાનની પીઠદેવતા હાય છે તે તે સ્થાનના લોકાના સ્વાભાવિક આચારવિચારા તથા મનની કેળવણી અનુસાર પૂજન-પદ્ધતિ સ્થાયેલી હાય છે, અને તે તે દેવતાનાં નામ ઉપરથી સ્થાન-પૂજાનું સ્વરૂપ લક્ષણા દારા કળાય છે. ઉદાહરણ તરીકે શ્રી બહુચરા-જમાં બાળા ત્રિપુરાના નિર્દોષ ભાવ ધણે ભાગે ખીલેલા જણાય છે. પૂજનપદ્ધતિ ધણી સાદી હાય છે. સામાન્ય ઉપવાસ વિગેરે પણ થઈ શકે છે. બલિમાં કૂકડાં વિગેરે માત્ર જીવતાં છાડી દેવામાં આવે છે. આરાસુરની અંબિકાના આરાધનમાં કંઇક યુવતિના ભાવ છે; માતૃભક્તિ આગળ પડતી છે; બૂખ્યા રહેવાની મનાઈ છે, કારણ કે માતાને બૂખ્યાં ભાળકા ગમતાં નથી; યૌવનસહભાવી કેટલીક આ-ચારની, ભવાઈ વિગેરમાં, છૂટ લેવાય છે; બીલ લાકોના વાતાવરણમાં માતાનું સ્થાન હાવાથી પશુખલ પણ અપાય છે, અને હાલના

અહિંસાના વાતાવરણના ખલને લઇ પશુખલિ ખંધ થયાનું સંભળાય છે. પાવાગઢની કાલિકામાં પ્રૌઢ ભાવ છે. ગંભીરતાની જાણે પરાવધિ **હાેય** તેવા પૂજનપદ્ધતિ ગ્રપ્ત રીતે **ચાય છે.** પશુખલિ પણ જંગલી **લોકાનાં મ**ંતવ્યને અનુસાર થાય છે. શક્તિએા અંગી દેવતાના પરિન વાર અથવા અંગ દેવતારૂપે એકત્ર થઈ તે તે પીઠમાં ગરબાના રૂપમાં ગાય છે એવી ભાવના દઢ છે; અને તેનું અનુકરણ લૌકિક ગરખામાં સ્ત્રીસમાજમાં કરવામાં આવે છે.

આજ રીતે ચુજરાત શિવાયના અન્ય દેશનાં શાક્ત પીકામાં પણ દેશ, કાલ અને જનતાના સ્વભાવને અનુસાર પૂજનપદ્ધતિ હાય છે. શ્રીશૈલનાં ભ્રમરામ્યા, ગાકર્ણ પાસેનાં મૂકામ્યા, આસામનાં કામાક્ષી, કાલીવાટનાં કાલિકા, ટિપેરાનાં ત્રિપુરા, વિધ્યાચલનાં વિધ્યન વાસિની ચંડી, વિગેરે પ્રસિદ્ધ શાક્તપીઠમાં પૂજનપદ્ધતિ તે તે દેવતાનાં નામ, ગુણ, અને પરાક્રમને અનુસરતી હોય છે. આ સવ<sup>્</sup> પ્રસિદ્ધ પૂજનશ્રેણીએાનાં વામ અતે દક્ષિણ, કૌલ અને સામયિક રીતિએ વર્ગીકરણ કરી દક્ષિણ અથવા સામયિક પદ્ધતિ ઉપર પ્રજાને<sup>ન</sup> વાળવાના મુદ્દાથી શંકરાચાર્યે શાક્ત સંપ્રદાયના સમુદ્ધરણના પ્રયતન **ભળવાન કર્યાનું સમજાય છે. ટુંકામાં श्रीकुलनी મુખ્ય श्री વિદ્યાને** सामिय हिशा प्रति वाणवाना अभना प्रयत्न सौन्दर्यलहरी નામના ઉપાસનાથી ભરેલા કાવ્યત્રંથમાં સ્પષ્ટ સમુજાય એમ છે. **પરંતુ** આ વિશુદ્ધ વાતાવરણને લઈ એમ સમજવાનું નથી કે વામાચા**ર** અથવા કૌલાચાર તે તે દેવીના પંઠ આગળ થતા નથી. તેવા આચારા પરાપૂર્વથી પશુ અધિકારીએાને અર્થે થતા આવ્યા છે, અને થાય છે. કવિ બાણની કાદ બરી જે શ્રીહર્ષના રાજ્યસમયમાં લખાઈ છે, અને જે સમયે બાહોનું અહિંસામય વાતાવરણ વિદ્યમાન હતું તે સુમયે પણ, ચંડિકાના પૂજનમાં કાલાચાર હતા એમ આપણને વ ડિફાના રથાનના વર્ષા નમાંથી અને જરદ દ્રવિક ધાર્મિકના વર્ષ નમાંથી સમુજાય છે. શાક્ત ધર્મ ની વિકૃતિ સર્વ દેશકાલમાં હોય છે, અને

હોવા સંભવ છે; પરંતુ તેની પીઠમાં પ્રકૃતિધર્મ હોય છે, એ વાત વિસરવી જોઇતી નથી. શાક્ત સંપ્રદાયમાં વિલક્ષણતા એ છે કે તે પશુધર્મના સદ્દભાવના સ્વીકાર કરે છે, અને વીરત્વ અને દિવ્યત્વને ધ્યેય તરીકે માને છે, જ્યારે શૈવ, વૈષ્ણવ વિગેરે સંપ્રદાયા અશુભ આચારના ઢાંકપીછોડા કરે છે, અને શુભ આચાર જ અમારા સંપ્રદાયમાં છે એવા ખાટા દાવા કરે છે; આથી પ્રવ્છન પાપ થાય છે, અને પ્રકટ પુષ્યના મહિમા દેખાડાય છે.

શાકત સંપ્રદાયનું મંતવ્ય છે કે શક્તિ સ્વરૂપે અધ્યાત્મભાવે ચિન્મયી અને આનંદમયી છે. તે દેવવર્ગમાં માયામયી, અને મનુષ્યાદિ પ્રાણીઓમાં પ્રકૃતિમયી થાય છે. પ્રકૃતિમયી એટલે ભૃતમયી થયા પછી તે વિકૃતિમયી પણ બને છે. ટુંકામાં જે શક્તિ પાશમાેક્ષ કરનારી છે તે જ પાશબદ પણ કરનારી છે, એના વિનિયાગમાં અને સેવનના પ્રકારમાં શુદ્ધાશુદ્ધ ભેદ છે, અને જેમ વ્યક્ષરૂપ ધર્મી જગદાકાર દેખાતાં છતાં ત્રહ્મ સ્વરૂપ ખદલાતું નથી અને નિત્યશુદ્ધ રહે છે, તેમ વ્યક્ષશક્તિ પણ પ્રકૃતિ અને વિકૃતિમાં અધ્યાત્મભાવે પેઠેલી પ્રકૃતિ– વિકૃતિના ગુણદેષ વડે શુસઅશુલ ખનતી નથી. ગુણ અને દેષો જીવાએ પાતે ઉભા કરેલા ધર્મો છે, વસ્તુ ગુણ-દેાષ વિવર્જિત છે. વસ્તુના સ્વરૂપને સમજવા અર્થે આપણે ગુણદેષવાળા પ્રકૃતિજન્ય પદાર્થાને એટલે વિકૃતિઓને આલંખન અથવા આધાર રૂપે લઇએ છીએ; ચુર્ણદાષના વિવેક કરતા જઇએ છીએ, અને છેવટે ચુણાના પણ ઉપસંહાર કરી "અંતર્ગુણા ભગવતી" ને ભજીએ છીએ. શાકત સિદ્ધાન્ત જગતના વૈષમ્યના અને બેદના સ્વીકાર કરી આચાર-ના બેદને જેવા છે તેવા સ્વીકારી ઉંચી કહ્યા ઉપર લઈ જવા મથે છે, જ્યારે ખીજા ધર્મ સિદ્ધાન્તા તે વૈષમ્યના અને ભેદના જાણે અભાવ જ હાય અને ધર્મના અધિકાર માત્ર મુહિવાળા અને કહે-વાતા સંસ્કારીને અથવા કેળવાયેલાને જ હાય એવું ખાેં ધર્માભિમાન ઉભુ' **३रे छे. यथादेवस्तथाब**िलः— भे सूत्र साया भर्भने

જ્યાવે છે. આથી શાકત ધર્મમાં પશુખલિ કેમ થાય છે, મદ્યાદિનું સેવન કેમ થાય છે, એ પ્રશ્ના ખરી રીતે ઉભા થવા ન જોઇએ; કારણ કે અધિકારભેદના અભ્યુપગમ અથવા સ્વીકાર છે, અને તેથી વિરોધ નથી. ખીસ્ત ધર્મમાં પરપ્રજા ઉપર આક્રમણ કેમ થાય છે, એ ખરા પ્રશ્ન છે, કારણ કે જીસસ કાઇસ્ટની ધર્મભાવના અન્ત્યંત નમ્રતાની છે, અને કેટલાક ખીસ્તીઓનાં વર્તન તેથી વિરોધી છે. આ નિયમ સર્વ ધર્મોને લાગુ પડે છે. જ્યાં ધર્મ અધિકારને ભેદની અવગણના કરે છે, ત્યાં આવા પ્રશ્ના ઉભા થાય છે; જ્યાં અધિકારભેદના સ્વીકાર છે ત્યાં આવા પ્રશ્ના ઉભા થતા નથી.

## પ્રકરણ અગીઆરમું

શાક્ત સંપ્રદાયને લગતા ગુજરાતના ઇતિહાસ

" પૃથ્વી એનું પીઠ, ગગન ગહન ચંદરવા, ચારૂ ચામર વાય, તેજ દીપે છે ગરવા; અભિષેક જળતત્ત્વ, ચિતિશક્તિ સચરાચર, મા! તું સકલ મહત્વ, વ્યાપક કહે સુર મુનિવર. ( વલ્લભ ધાળા )

ગુજરાત અને પશ્ચિમ હિન્દુસ્થાનમાં શાક્ત સંપ્રદાયનું અસ્તિત્વ ઘણું પુરાતન કાળનું જણાય છે. સુદ્ધ પૂર્વ ભાવી ગુજરાતના ઇતિહાસ આપણને જેવા જોઇએ તેવા ઉપલબ્ધ નથી; પરંતુ સૌરાષ્ટ્રમાં અને મુખ્યત્વે કરીને દારકાવાળા આખામ ંડળના ભાગમાં શ્રી કૃષ્ણે નવા વાસ કર્યો ત્યારથી શૈવ અને શાક્ત સંપ્રદાય આ ભૂમિમાં દાખલ થયાનું અનુમાન જાય છે. આરાસુરની અંબિકાનું પીઠ ઘણું પ્રાચીન હોવાના સંભવ છે. શ્રી કૃષ્ણના વાળ ત્યાં ઉતર્યો હતા; અને રક્ષિમણી માતાના પુજન અર્થે ત્યાં ગયાં હતાં; ત્યાંથી તેમનું હરણ થયું-ઇત્યાદિ પરંપરાગત વાતામાં કંઈ નહિ તાે એટલું સત્ય સમજ્યય છે કે આ સ્થાન પ્રતિના પૂજ્યભાવ મહાભારતના સમયમાં પણ હતા. લાેકાની દંતકથાના પ્રસંગ વીતાવી ગયા પછી જ્યારથી સાેરાષ્ટ્રમાં ક્ષત્રપાનું રાજ્ય થયું ત્યારથી શાક્ત સંપ્રદાય કંઇક ઉત્તેજિત થયા જણાય છે.

શૈવા અને શાકતા સિહાન્તમાં જૂદા નથી. શિવ અને શક્તિ એ અવિનાભાવવાળાં એટલે પૃથક ન પડે તેવાં પ્રકાશ અને વિમર્શ-રૂપ તત્ત્વા છે. જ્યારે પ્રકાશનું અથવા જ્ઞાનનું પ્રાધાન્ય આપવામાં આવે ત્યારે ઉપાસક શેવ કહેવાય; જ્યારે વિમર્શનું અથવા આત્મ-ભાન કરાવનાર ક્રિયાનું પ્રાધાન્ય આપવામાં આવે ત્યારે ઉપાસક શાક્ત કહેવાય. શિવ–શક્તિની ઉપાસનાનાે બેદ માત્ર વસ્તુના ગુણપ્રધાન ભાવ ઉપર ખંધાયેલાે છે. શૈવા અને શાકતાે ખંને છત્રીશ તત્ત્વાેને માને છે; અધિકારભેદની વ્યવસ્થા સરખી છે; અદ્વૈતભાવ પણ સરખા છે; તંત્રમાર્ગ પણ સરખાે છે; યાગચર્યા પણ સરખા છે; પ્રસંગે શિવ ઉપદેષ્ટા થાય છે અને શક્તિ શિષ્યા બને છે; પ્રસંગે શક્તિ ઉપદેષ્ટા થાય છે અને શિવ શિષ્ય ખને છે. પહેલી રીતિમાં તંત્રશાસ્ત્ર આગમનું ૨૫ ૫કડે છે, ખીજી રીતિમાં તંત્રશાસ્ત્ર નિગમનું રૂપ પકડે છે; જ્યાં શિવ પૂજાય ત્યાં શક્તિ પૂજાય; જ્યાં શક્તિ પૂજાય ત્યાં શિવ પૂજાય; જ્યાં શિવનું જ્યાેતિર્લિંગ ત્યાં શક્તિની પીઠિકા; જ્યાં શક્તિનું પીઠ ત્યાં શિવનું લિંગ; જ્યાં સાયુજ્ય માેક્ષ ત્યાં શિવ–શક્તિનું સામરસ્ય. શૈવા અને શાક્તો કૈવલ્ય માેક્ષને માનતા નથી. કૈવલ્ય માેક્ષના સિદ્ધાન્ત સ્માર્તીના, એટલે શાંકરમત-વાળાના છે. શંકરાચાર્યના સિદ્ધાન્તને અનુસરનારા વસ્તુત: શૈવ, શાક્ત નથી, છતાં શાંકર મતાનુયાયી શૈવ મનાય છે, અથવા શાક્ત મનાય છે. આ ભ્રમ ગુજરાતમાં ધણા ચાલે છે. શંકરાચાર્યના કેવલાદ્રૈત સિદ્ધાન્ત શૈવાના અને શાક્તોના વિશિષ્ટ અદ્ભૈત અથવા શહાદ્ભૈત કરતાં કંઇક જૂદાે છે અને આ ખાખતમાં શૈવાે શ્રી રામાનુજ સાથે અને

શાકતો શ્રી વલ્લભાચાર્ય સાથે કંઈક અંશે મળતા છે. જો દેવતાનું નામ શિવને બદલે વાસુદેવ અથવા વિષ્ણુ માનવામાં આવે, અને શક્તિને ખદલે શ્રી કૃષ્ણ માનવામાં આવે તાે સિહ્ધાન્તમાં માટા ભેદ રહેતા નથી, માત્ર આચારમાં, અને સાધનમાં ભેદ રહે છે. જેઓ દેવતાવાદી છે, અને તત્ત્વવાદી નથી તેમના માક્ષનું સ્વરૂપ સાયુજ્ય શિવાય ખીજું હેાવું સંભવતું નથી. ઉપાસ્યઉપાસકના છેવટના પ્રતીતિરૂપ ભેદ સાયુજ્ય વિના ટકી શકતાે નથી; કેવલ અબેદ ઉપર ઉપાસના અથવા ભક્તિ ખંધાતી નથી. આ કારણથી બૌદ્ધ રા**જા** અશાકના રાજ્યસમય પછી મહાક્ષત્રપ ચરતનું રાજ્ય સૌરાષ્ટ્રમાં થયું, ત્યારથી શૈવ–શાક્ત મતનું ખલવાન આંદેાલન તે ભૂમિમાં પેડું જણાય છે. રુદ્રદામા ( ઇ. સ. ૧૩૦–૧૫૦ ) પરમ શૈવ હતા. જૂનાગઢના લેખ (Ep. India VIII. P. P. 39-40) આ શેવ રાજાની શાસનમર્યાદાનું ભાન કરાવે છે. અકરાવંતી (માળવા) અનૂપ (નર્મ-દાના ઉપરના પ્રદેશ), સૌરાષ્ટ્ર (હાલનું કાઠી-ખાવાડ), શ્વબ્ર (સાખરમતી-ના કાંઠાના પ્રદેશ ), મરુ ( મારવાડ ), ક<sup>2</sup>છ, સિંધ–સૌવીર ( સિંધ પ્રાંત અને મૂલવાન પ્રદેશ ), કુકકુર (રજપુતાનાના પૂર્વ ભાગ), અપરાન્ત (ઉત્તર કાેકણ), અને નિશાદ (વિ'ધ્યાચળના પ્રદેશ) આ શૈવ રાજાના શાસનમાં હતા. આ મર્યાદામાં હાલની મુંબાઇ ઇલાકાની મહારાષ્ટ્ર અને કર્ણાટકના જલ્લાએ બાદ કરતાં રહે તે સરહદ, તથા કચ્છ, કાઠીઆવાડ, રેવાકાંઠા, મહીકાંઠા, વિગેરે દેશી રાજ્યા અને એજંસીના મુલક સમાઈ જાય છે, અને તે ઉપરાંત મધ્ય હિંદ એજંસીનાે ભાગ પણ તેમાં આવી જાય છે. ઇરાન, અરબરથાન, પૂર્વ ભાક્રિકા, મીસર અથવા ઇજપ્ત, અને મધ્ય સમુદ્ર સાથે આ શૈવ રાજાના રાજ્યના વેપારસંબંધ હતા: અને ઉજ્જયિનીમાં રાજધાની હતી, ત્યારે પશ્ચિમનાં સમુદ્ર પારનાં રાજ્યાના એલચીએા અત્ર આવતા હતા; અને હિન્દુસ્થાનના આ પશ્ચિમ વિભાગના રાજાના એ**લચી**એ તે પરપ્ર**દેશમાં પણ જ**તા હતા. ટાલેમી ( Pto-

lemy) " એ કેની "( ઉજ્જયિની )માંથી " તિએસ્તીનિસ " એલચી તરીકે આવ્યાનું લખે છે. ઇ. સ. ૨૧૮–૨૨૨ માં સીરીઆમાં જયારે એન્ટાનીમસ (Antonimus) રાજ્ય કરતા હતા, ત્યારે જે એલચી આવેલા તે ક્ષત્રપ રાજા ચન્દ્ર (Tsandra) તરફથી આવ્યાનું લખે છે. વળી ખરદેસનીસ ( Bardesanes ) હિન્દુસ્થાનના વ્યાદમણ અને જૈન સાધુઓની ત્યાગવૃત્તિથી કંઇક ચકિત થયા હતા. વ્યાદ્મણ અને શ્રમણો કેવલ વનસ્પતિના આહાર ક**રે છે, મરણના** તેમને ભય નથી, અને રાજા તથા પ્રજા આ સાધુઓને બહુમાન આપે છે. સ્ટાેબેઇએોસ (Stobaios) બરદેસાનીસના લખાણના આધારે જણાવે છે કે હિન્દુસ્થાનમાં ઘણાં મંદિરા ગુહામાં હોય છે. તે ગુહામાં અર્ધાનારીશ્વરની મૂર્તિએ અથવા કાતરેલી આકૃતિએ હોય છે. એક પર્વતની ગહામાં દશથી ખાર વેતની અર્ધનારીશ્વરની મૂર્તિ છે, અને તે પદ્માસન વાળી એસાડેલી છે. તેનું દક્ષિણ બા**જીનું અધ**ે શરીર સર્વાંશમાં અસ્ખલિત પુરુષનું અને ડાખી ખાજાનું અર્ધ <mark>શરીર</mark> સર્વા શમાં અસ્ખલિત સ્ત્રીનું છે. અને ખેનાં સંયાગીપણામાં એવા તા અદ્ભૈતભાવ જગવ્યા છે કે જોનાર ચકિત થઈ તન્મય બને છે. આ લખા**ણ ૨૫**ષ્ટ સાખીત કરે છે કે શિવ–શક્તિનું પૂજન પશ્ચિ**મ-**હિન્દના પ્રદેશમાં ઇસવી સનના પહેલા બીજા સૈકામાં વ્યાપક હતું. હિન્દુસ્થાનના આ વેપાર સંબંધમાં આવેલા એલચીની દરમીયાનગી-રીથી હિન્દુ વેપારીએ৷ અલેકઝાન્ડ્રામાં ઇ. સ. ૨૧૫ માં આવી વસ્યા હતા. જયારે કેરેકેલ્લા(Caracalla)એ અલેકઝાન્ડ્રાના વસનારાને કતલ કર્યા, અને પરદેશીઓને કાઢી મૂકયા ત્યાર પછી હિન્**દુસ્થાનના** વેપાર રામન રાજ્યમાં થાડા એબીસીનીઆ મારકૃત અને થાડા એ**શીઆ** માઇનર મારકત ચાલતા રહ્યો. \*

<sup>\*</sup> Saka Pallavas in Indian History-by Shrinivasa Iyengar-Journal of the Quarterly Research July, September, 1930—ઉપરથી આ લખાણ તારવ્યું છે.

અર્ધ નારીશ્વરની મૃતિમાં સમાયેલી શક્તિભાવના ઉપરાંત સમગ્ર હિન્દુસ્થાનમાં સિંહ ઉપર ખેસાડેલી દુર્ગાની કાતરેલી મૂર્તિએ। શાક્ત સંપ્રદાયના અસ્તિત્વના ખળવાન પુરાવાે છે. આ અવશેષા પ્રીસ્ત જન્મ પૂર્વના છે. ધણાં ગામડાંઓમાં માટા રસ્તા ઉપર શાસ્તા દેવીનાં મંદિરાના અવશેષા મળે છે; અને શાસ્તાના વાહન તરીકે સિંહ અને હાથીઓ દર્શાવવામાં આવે છે. શાસ્તા નામની દેવી <mark>છે, અને તે શક્તિનું રૂ</mark>પાન્તર છે. શાસ્તાનું બીજું રૂપ "શાસના " પડયું છે, અને સાેજીત્રા પાસે એક મંદિરમાં જૈના તે દેવીના પૂજનની વ્યવસ્થા કરે છે, એમ મેં ત્યાંના વતની તરફથી સાંભળ્યું છે. હાલ લાેકમાં '' **છાસનાં દેવી '' ગ**ણાય છે. અપભ્ર'શના શબ્દમાં શાસન કરનાર દેવીની ભાવના તારવી શકાય તેમ છે; અને પ્રાચીન દુર્ગો જે સિંહવાહીની છે તેની છાયા તેમાં ઉતરી આવેલી જણાય છે.\*

ગુજરાતમાં વલ્લભીના રાજ્યસમયમાં અંખા ભવાનીની ભક્તિ માટા રૂપમાં પ્રચલિત હતી. ઇ. સ. ૭૪૬ માં વલ્લબીપુર પડ્યું ત્યારે શીલાદિત્ય રાજ્યનાં રાણી અંખા ભવાની માતાએ યાત્રાથે ગયાં હતાં એવા ઉલ્લેખ મળે છે. કાળપર પરાએ દાંતાના રાજ્યમાં આ દેવીન પીઠ આવ્યું છે, અને રાજા પાતાને અંબાના ભક્ત તરીકે માને છે, અને દેવીનું અર્પણ થયેલું ધન તે ભાગવી શકે છે. આ સ્થાન સાથે રાજ્યવ્યવસ્થા કરનાર નાગર જાતિના ધ્યાક્ષણોના પરાપૂર્વના સંખંધ જણાય છે અને વડનગરા, વીસનગરા, સાઢાદરા વિગરે નાગરા આ સ્થાનમાં કાર્તિક, માર્ગશીષ<sup>૧</sup>, શ્રાવણ, ભાદરવાે વિગરે મેળામાં સ'ધમાં જાય છે, અને માતાની પૂજાના તેમના પહેલા હક્ક **છે, એમ માને** છે, અને વ્યવહાર પણ તેવા ચાલે છે. આ સ $\mathfrak{a}^{\varsigma}$ 

<sup>\*</sup> Ramchandra Dikshita on "Asokas' Religion." Journal of Quarterly Research-July-September 1930 ઉપરથી.

પ્રકૃત્તિ સાબીત કરે છે કે લાન-ક્ષત્રથી પૂજાયેલું આ આરાસુરની આંબા બવાનીનું પીઠ આધુનિક નથી, પરંતુ ઘણું પ્રાચીન છે. આંબા-દેવી શ્રીकुळની વિદ્યા જણાય છે; અને ळळिता દેવી સાથે મળતાં આવે છે. જેનાનાં દેવળાના નાશ થવામાં દેવીના કાપ કારણ હતા, એવા મંતવ્યને લાઈ જેના પણ માતાને માને છે, અને ઘણાં જૈન-મંદિરામાં દેવીની મંદિરમાં પેસવાની બાલુએ સ્થાપના હાય છે.

શીરાહી રાજ્યના તાખામાં પિંડવારા રેલ્વે સ્ટેશનની નજીક દક્ષિણે પાંચ માઇલ ઉપર નાના કુંગર છે. તેના ઉપર એક ગઢ છે. તેને વસંતગઢ કહે છે. આ ગઢની પશ્ચિમમાં નાનું માતાનું દેવળ છે. માતાને "ખીમેલ" માતા કહે છે. તે શબ્દ क्षेमार्यांના અપભ્રંશ જણાય છે. ત્યાં ઇ. સ. ૬૨૫ ના શિલાલેખ છે. તેમાં લખાણ છે કે "આશુની આસપાસના મુલકના રાજા વર્મલાટ( અથવા શર્મ-લાટ)ના સામંત દાજ્જિલ હતા. તેના કખજો અને સત્તા વટકાર-( વસંતગઢ)માં હતાં, ત્યારે સત્યદેવ નામના વેપારીએ મહાજનની આગાથી क्षेमार्या નું મંદિર ખંધાવ્યું હતું." ઇ. સ. ૧૦૪૨ના અરસામાં વટપુર ( वासिष्ठपुर ) પાસે દેવળ હતું તેના વિશ્રહરાજનાં રાણી લાહિનીએ જ્રણેં દાર કર્યો હતા. વર્મલાટની રાજધાની લિન-માલ( શ્રીમાસ )માં હતી. આયુમાં અર્જુ દાદેવીનું સ્થાન પુરાણોમાં પ્રસિદ્ધ છે.

આ ઉપરથી સમજાય છે કે આરાસુર પાસેનાં અંબિકાના સ્થાનના હાલના દાંતાના મહારાણા જે પરમાર કુલના ગણાય છે તેમની મર્યાદામાં તથા આશુ પાસેના ચૌહાણવ શનાં શીરાહીરાજ્યની મર્યાદામાં દેવીલક્તિ લગભગ શ્રીહર્ષના સામ્રાજ્ય સમયમાં પ્રચલિત હતી.

રજપુતાનામાં પુષ્કરક્ષેત્ર આગળ **ક્ષેમંક્તરીનું** પીડ છે. આ દેવીનું વર્ણુન પદ્મપુરાણના સૃષ્ટિખંડના ૩૦ મા અધ્યાયમાં છે. આ દેવીએ **महिषमर्दिनी**નું રૂપ પકડ્યું જણાય છે. આસુરી કન્યા માહિલ્મતીના પુત્ર મહિષ થયા અને તેણે દેવી પ્રતિ સકામ વાસના કરવાથી તે મહિષાસુરના વધ થયા. પાવાગઢમાં પતાઇરાવળના વિનાશમાં પણ આવી જ ભાવના દાખલ થયેલી જણાય છે. પદ્મપુરાણના આ ખંડમાંથી સમજ્ય છે કે જે સ્ત્રીઓ અખંડ કૌમારવતવાળા રહે તેઓના પતિ શિવ જ ગણાય છે, અને મનુષ્ય પ્રાણીને તેવી સ્ત્રીઓ પતિ તરીકે સ્વીકારતી નથી.‡

ચુજરાતની ભૂમિમાં શ્રીકુલની અંબિકા, લિલતા, ખાલા, તુલજા ભવાની વિગરે દેવી ઉપરાંત કાલીકુલની દેવીની પણ પ્રતિષ્ઠા ઘણા પ્રાચીન સમયની હોય એમ સમજ્ય છે. કાલીકુલની દક્ષિણા કાલીની નૈસર્ગિક સ્થાપના પાવાગઢના પર્વતમાં છે. પાવાગઢનું પૌરાણિક નામ પાવકાચલ છે, અને તે વાત જ સૂચવે છે કે આ પર્વત વડવાનલથી જ્વાલામુખી રૂપે પ્રકટ થયેલા છે. પાવકના અર્થ અગ્નિ થાય છે. આ પર્વતની કુદરતી આકૃતિ કાલિકાના યંત્ર જેવી છે, એટલે પંચિત્રિકાણાત્મક છે. સ્કંદ પુરાણમાં પાવકાચલ માહાત્મ્ય નામનું પ્રકરણ છે. તેમાં વિધામિત્રે એક જ દેહમાં બ્રહ્મત્વના જાત્યન્તર પરિણામ મેળવવા પ્રકૃતિદેવીની આરાધના કર્યાનું વર્ષ્યુન છે, અને આદ્યા શક્તિના અનુગ્રહ થવાથી તપસિદ્ધિ થઇ છે. તેમાં પાંડવાશ્વમેધ પર્યતના પૌરાણિક ઇતિહાસ આવે છે. ત્યાર પછી પૌરાણિક અથવા સાચા ભૌગાલિક ઇતિહાસ મળી આવતા નથી.

ગુજરાતના અણહિલવાડ રાજ્યસમયમાં વનરાજના મંત્રી ચાંપાએ આ પર્વતને લગતી ભૂમિને આખાદ કરી તે દેશને ગુજરાતના

<sup>्</sup>रै लुओः पतासां सर्वभेदेषु पृथगेकैकशोभनः।
सर्वासां भगवान् रुद्रः सर्वगत्वात्पतिः स्मृतः।
यावत्यस्ता महाशक्त्रबस्ताबद्रूपाणि शंकरः।
कृत्तिवासास्तु भजते पतिरूपेण सर्वदा॥
(पद्मपुराण ६, सृष्टिसण्ड अ. ३०. स्ट्रीक १९१-९२)

રાજ્યમાં ભેળવી દીધા જણાય છે. ત્યારપછી પૃથ્વીરાજ ચૌહાણના વંશજ પુરુષો પાલનદેવ નામના પુરૂષે આ રથળે સત્તા જમાવી. પતાર્ધ રાવળ આ વંશના ચૌદમા પુરુષ હતા. પતાર્ધ રાવળના ઉન્માદને લઈ દેવીના કાપ થયા, અને ગુજરાતના બાદશાહના તાબામાં પાવાગઢ પડ્યું. તેના નાશ થયા પછી વડેાદરા, ભરૂચ, સુરત, વિગેરે નગરામાં પાવાગઢની ભાગેલી વરતી વસી એમ મનાય છે. ત્યારપછી મરાઠા સરદાર સિંધીઆના તાખામાં તે સ્થાન ગયું, અને ત્યારપછી બ્રિટીશ રાજ્યસત્તામાં પંચમહાલમાં આવ્યું.

આ સ્થાનની અધિષ્ઠાત્રો કાલિકાનું યજનપૂજન દક્ષિણુમાર્ગથી <mark>થાેડશાેપચાર, અને બીજા મિશ્રાેપચારથી થાય છે: અને વંશપરંપરાથી</mark> ભટજીના વંશજો તે યજનપૂજન કરે છે. દર વર્ષે સહસ્રચંડી, તથા એ શતચંડીનાં અનુષ્ઠાના થાય છે. જૂના કાળમાં નૈમિત્તિક પૂજન વખતે પશુવધ થતાે હશે, પરંતુ હાલ તેવું કંઇ જણાતું નથી, અને દક્ષિણમાર્ગનું પ્રાધાન્ય છે, એટલે કલકત્તાની કાલિકા દેવી સાથે જે **મી**ભત્સ અને ભયંકર ભાવના અથવા આચારા જોડાયા છે તેવા આ સ્થાનની કાલિકાદેવી સાથે જોડાયેલા નથી. પ્રથમ સિંધીઆ સરકારે ભાટજીને ત્રણ ગામ ધનામ આપેલાં, પરંતુ પાછળથી ભાટજીના વંશજોએ તે ઇનામ રાેકડહક્ક તરીકે બદલાવ્યું જણાય છે.\*

કાલિકાની માન્યતા ગુજરાતમાં સર્વત્ર પ્રસરેલી છે. અને આ **આ**દ્યાની પીઠની છાયા ધર્ણા રથાનામાં છાયા રૂપે પ્રસરેલી છે. ગુજ-રાતની કાલિકાને ભદ્રકાલી નામ આપવામાં આવે છે, એટલે તેમાં વામા અથવા ભૈરવી કાલિકા નથી, પરંતુ દક્ષિણા અથવા દાક્ષાયણી શ્ચિવા કાલિકા છે, એવા ભાવ સ્પષ્ટ થાય છે.

<sup>\*</sup> પાવકાચલની કાલિકાની પુજનપદ્ધતિ વિગેરે માહિતી ભટછ **બા**ક્ષાશંકર મદાશંકર તરકથી મને મળી છે.

બહુચરાજી જે સુંવાળની પીઠની દેવી છે તે સ્થાનની મૂલ દેવીનું નામ ખાલાત્રિપુરા છે, અને તે શ્રીકુલની વિદ્યા છે. આ સ્થાનમાં ચારણ ખાઇના દેહ આવેશમાં છૂટવાથી તે સ્થાન સાથે ચારણ જાતિની સ્ત્રી-યાૈગિનીનું રૂપ આપવામાં આવ્યું છે. આ દેવીનું બાલાય**ં**ત્રનું રૂપ અને તે ઉપર ચળકતી આંગી મૂકવાની પ્રથામાં હિન્દુ-મુસલમાનનું કં કં મિશ્ર ૨૫ ઉત્પન્ન થયું છે, અને લાેકરૂઢિમાં પુરુષના સ્ત્રીભાવ થયાની ચમત્કૃતિની વાર્તાથી હીજડા જેવી તૃતીયા-પ્રકૃતિવાળાં મનુષ્યાે માતાના ભક્તપણાના મંદમતિની પ્રજા આગળ દાવા કરી જીવન-નિર્વાહ શુભાશુભ પ્રસંગે મેળવે છે. પરંતુ આ સર્વ સંજોગા મૂલ શુદ્ધ ખાલા ત્રિપુરાની પ્રકૃતિ ભાવનાની અનધિકારી પ્રજાના યાગથી થયેલી વિકૃતિ છે. ધર્મના આ અપધર્મ થયા છે, પરંતુ તેના મૂળમાં શુદ્ધ ધર્મ બાલાના છે. આ બાલા ત્રિપુરા દેવીના મંત્ર, યંત્ર અને તંત્રનું પુષ્કળ વર્ણન તંત્રશાસ્ત્રમાં છે.

अंबा, काली तथा बाला એ મુખ્ય દેવીનાં પીઠા ગુજરાતમાં છે તે ઉપરાંત ગૌણ શક્તિપીઠાે પણ ધણાં છેઃ—ક<sup>ૂ</sup>છમાં **અ**ાશાપુરા નારાયણ સરાવરથી ખાર ગાઉ ઉપર છે; રુદ્રાણી ભુજથી ચાહે દૂર છે; કાડીઆવાડમાં દ્વારકાં બેટ નજીક અભયા માતા છે; આભિલમાં લુણી માતા છે; પાેરખંદર પાસે હરસિહિ માતા છે; હળવદ પા<mark>સે</mark> સુંદરી છે; નર્મદાતટે અનસ્યા છે; ગાધા નજીક ખાડીઆર માતા છે. હુંકામાં શક્તિના અમુક રૂપની સ્થાપના સર્વ પ્રદેશમાં <mark>જો</mark>વા<mark>મા</mark>ં આવે છે.

# પ્રકરણ બારમું

### શાક્ત સંપ્રદાયને લગતું ગુજરાતી સાહિત્ય

ગુજરાતમાં શક્તિપૂજા ઘણી જૂની છતાં શાક્ત સંપ્રદાય ઉપર ગુજરાતી ભાષામાં તે સંપ્રદાયના સિદ્ધાન્તાને જણવતું સાહિત્ય પ્રકટ થયું નથી. જે કંઈ તે સંપ્રદાયને લગતું ગુજરાતી ભાષામાં સાહિત્ય છે તે માત્ર ભક્તિપ્રધાન છે. તેમાં દેવીનાં અનેક રૂપાેની સ્તુતિ કર-વામાં આવી છે. શક્તિનું મૂલ સ્વરૂપ કેવું છે: તેનાં નામ, રૂપ અને ગુણા શા કારણથી છે; તેનું ત્રેય અને ધ્યેય સ્વરૂપ કેવું હોવું જોઇએ; પ્રચલિત દેવીની મૂર્તિઓમાં શી ભાવના ગુંથી છે; અમુક યંત્ર શા સારૂ સ્વીકારાયા: અમુક **દેવીના અમુક મ**ંત્ર શા સારૂ યોજાય છે: મંત્ર, યંત્ર અને દેવતાની એકવાક્યતા શી રીતે કરવી: વિગેરે વિચાર-ણીય પ્રશ્ના ગુજરાતી ભાષામાં ખીલકલ ચર્ચાયા નથી. જે કં**ઈ** લખાયું છે તે કાં તા શક્તિભક્તાની શક્તિને લગતી રતૃતિ, અથવા તેમના વિરાધી સુધારકાએ કરેલી શક્તિમાર્ગની નિંદા લખાયેલી છે. શાક્તસંપ્રદાયના મૂલ સિહાન્તની સાચી માહિતીના અભાવે માત્ર રૂઢિમાં જે વામાચારા ઉતરેલા તે ઉપરથી શાક્ત સંપ્રદાય અનીતિથી ભરેલાે છે. એવું મ'તવ્ય ધ્રિટીશ રાજ્ય થયા પછી સુધારક વર્ગમાં પેસી ગયં છે.

ગુજરાતમાં ભક્તિમાર્ગના વેગવાળા પ્રવાહ દાખલ થયા પછી ભક્તિનાં મુખ્ય આલંખના ત્રણ સ્વીકારવામાં આવ્યાં છે:—(૧) શ્રીકૃષ્ણ જેમાં પૂર્ણ અથવા પર વિષ્ણુની ભાવના પ્રવેશી છે; (૨) સિવ જેમાં પરિશવની ભાવના પેડી છે; અને (૩) શક્તિ અથવા દેવી જેમાં પરાશક્તિની ભાવના પેડી છે. પરધ્રહ્મની શક્તિ એ સ્વભાવ ધર્મ છે, એ ભાવના ઉપર ખંધાયેલી ભક્તિનું આલંખન માતૃભાવને વહન કરનાર દેવીનું રૂપ છે. આ સ્થૂલ દેવીના રૂપમાં નિષ્ઠા ખંધાયા પછી દેવીના સૂક્ષ્મ રૂપની ભાવના અને ત્યારપછી દેવીના પરરૂપની ભાવના બાંધવામાં આવે છે. સ્થૂલરૂપ ઉપર બાહા ઉપચાર વહે પૂજન અને પરરૂપ ઉપર ધ્યાનજપ અને સ્વરૂપચિંતન ઘડવામાં આવે છે દેવીને લગતા સાહિત્ય સાથે વાસ્તવ સંબંધ ધરાવનાર સૂક્ષ્મરૂપની ભાવના ગણાય છે. આ ભાવનામાં દેખાતું આલંબન સ્થૂલમૂર્તિ હોય છે, પરંતુ ભક્તિનું હૃદય તે મૂર્તિમાં પ્રવેશેલા સૂક્ષ્મરૂપને વળગતું હોય છે. દેવીની સૂક્ષ્મરૂપની ભાવના બાંધી ગુજરાતી સાહિત્યમાં રંગ પૂરનાર કેટલાક કવિઓ થયા છે, પરંતુ તેમના શ્રંથા ઘણે ભાગે પ્રસિદ્ધ થયા જણાતા નથી. હસ્તિલિખિત પ્રતા તેમના શ્રંથાની પ્રસંગે મળે છે; પ્રસંગે તેમનાં ગરબાગરબીઓ અમુક દ્યાતિનાં સ્ત્રી—પુરુષામાં કંઠાગ્ર હાય છે. ગુજરાતી સાહિત્યમાં દેવીભક્તો પૈકી કવિત્વશક્તિવાળા કેટલાક લેખકા જણાયા છે. તેમનાં જીવન તથા કૃતિઓ જોતાં કેટલુંક શાક્તસંપ્રદાયનું રહસ્ય હજી અગમ્ય રહ્યું જણાય છે:—

## **૧, નાથ ભવાન (ઇ. સ. ૧૬૮૧–૧૮૦૦)**

આ ભક્તકવિ કાડીઆવાડ પ્રાંતના ઝાલાવાડ પ્રાંતના ઘોડાદર ગામના ઘોડાદ્રા (ઘોડા) અવટ કવાળા વડનગરા નાગર જ્ઞાતિના હતા. મૂળ પુરુષ કહાનજીના પુત્ર સુંદરજી પ્રથમ જૂનાગઢ આવી વસેલા જણાય છે. તે કુટું ખની કુળદેવી ઓાસડના ડુંગર ઉપરની આને દેવારો છે. સુંદરજીને મદનજી અને નાયભવાન નામના ખે પુત્ર હતા. તે પૈકી નાયભવાન દેવીભક્ત હતા. તેઓ ભવાનીભક્ત હેતા. તે પૈકી નાયભવાન દેવીભક્ત હતા. તેઓ ભવાનીભક્ત હેતા. તે પૈકી નામમાં દેવીના સંકેત પેડેલા જણાય છે. આ પુરુષ શક્તિના પરમ ઉપાસક હતા. જૂનાગઢના વાઘેશ્વરી નામના દરવાજા ખહાર તે સમયે વિક્ટસ્થાનમાં લક્ષ્મણ ટેકરી ઉપર આવેલાં શ્રી વાઘેશ્વરીમાતાના નિત્યપૂજનના તેમને અટલ નિયમ હતા. એક દિવસ ચામાસામાં ત્યાં જતાં પૂજાની સામગ્રી ભૂલી જતાં ઘેર પાજા કરવા વિચાર કર્યો. તે અરસામાં ભાવે વરસાદ પડલાથી નદીના વાકળા

ભારાઈ જવાથી તે તરીને જવું અશકય હતું. તેવી સ્થિતિમાં દેવીના સક્ષ્મરંપની તેમને પ્રતીતિ થઈ, અને તેમનામાં કવિત્વની સ્કૂર્તિ આવી. તે પ્રસંગે તેમણે ૪૧ કઠીના "અંભા આનન "ના ગરભા રચ્યા હતા. આ ગરભા નાગર ગ્રાતિમાં હજા ગવાય છે, પણ તે પ્રસિદ્ધ થયા નથી. તેની નકલ શ. વ. સા. ના એક હસ્તલિખિત પુસ્તક-સંગ્રહમાં છે. તેમના વંશજ શ્રી માતીલાલ રવિશંકર ઘાડા તરફથી મને તેની એક નકલ મળી છે તે વાંચી જેતાં સ્પષ્ટ સમજ્ય છે કે આ પુરુષ સામાન્ય માતાના લક્ત નથી, પરંતુ શક્તિતત્વન સ્વરૂપની સમજ્યાલાળા છે. આ ગરભામાં પ્રથમ ભગવતીના સ્થૂલ રૂપનું શુદ્ધ મુખબિંબથી માંડી ચરણારવિંદ પર્યતનું ભાવનીય સ્વરૂપ ઉત્તમ કાવ્ય વડે વર્ણવ્યું છે. ગરભાનું ધ્રુવ પદ:—

''અ'ળા આનનકમળ સાેહામણું તેનાં શું કહું વાણી વખાણ રે'' એ પ્રકારનું છે. સ્થૂલ રૂપની ભાવના પૂરી થયા પછી સુક્ષ્મ રૂપની ભાવના શાક્તતંત્રને અનુસાર આલેખી છેઃ—

ન્હાેતું તે વારે મા તું ખરી, તું તાે પુરણ્યક્ષની શક્તિ રે, કહેવાય પરવ્યક્ષ તમ વડે, વિરંચ્યાદિ કરે તારી ભક્તિ રે અંભા આનન—સાેહામર્જી. ૧૮

સહુ માંહે સહુ તમ વિષે, બાધા વિશ્વમાં તારા વિલાસ રે, મહામાયા કળે નહિ કાેું કાેું એમ જીજવા પુષ્પની વાસ રે

અંળા આનન—સાહામણું. ૧૯

દ્વંદ્રભાવ ધરી સૃષ્ટિ રચી, પણ એકાકી અદ્વૈત રે, તારી માયાએ ગુણ અળગા કર્યા, તેના પરીએ ભાળે દૈવત રે, અંબા આનન—સોહામણું. ૨૦

માછ હું નહિ તે જાઉં જાણવા, તારૂં રૂપ કાથી ન કળાયરે, શેષ વ્યક્ષાદિક હારી ગયા, તારા પાર કાથી ન પ્માયરે,

**અં**બા આનન—સાહામર્ણું. **૨૧** 

પોતે પોતાના જાણા કરી, જૂરાખા સર્વદા કરુણા દિષ્ટ રે, જેમ હિમકર સઘળે દીસતા, જેમ સઘળે તે ઘનની વૃષ્ટિ રે, અંબા આનન—સાહામહા. ૨૨

સિંધુનું જલ તે સિંધુમાં રેડવું, વિન્હ માંહે તેમાં જ્યાત રે, તારી વાણી મા તુજને સાંપવી, એમ હું માંહે તારા ઉદ્યોત રે, અંબા આનન—સાહામાર્થ. ૨૩

તારૂં આવાહન તે હું શું કરૂં ? તું તા વ્યાપા રહી સર્વત્ર રે, કરી વિસર્જના કયાં હું માકલું, સધળ તું હું કયાં લખું પત્ર રે, અંબા આનન—સાહામાથું. ૨૪

× × × × × માછમાં તત્ત્વ ગુણુ ત્રણનું, તું તાે વ્યાપી રહી સર્વવાસ રે, સર્વ ઇન્દ્રિય ને સર્વ દેવતા, અંત:કરણમાં તારા નિવાસ રે. અંબા આનન—સાેહામછાં.

રથૂલ સૃક્ષ્મ સહુતું મૂળ તું, તું તો આદ્ય મધ્ય ને આંત રે, સ્થાવર જંગમ સચરાચર વિષે, એમ છે৷ પટ માંહે તંતુ રે. અંબા આનન—સોહામ**છે.** 

× × × × × × 3 કાઇ વેળુની કૃષ્ણિકા ગણે, કાઇ સાહી લહે રે નક્ષત્ર રે, કાઇ ગણી ન શકે ગુણ તાહરા, ગણે સર્વ તરનાં પત્ર રે, અંબા આનન—સોહામાં.

×

હું તો દીન થઇ અંબાજી વિનવું, આવ્યો શરણે ભવાનીદાસ રે, જેમ દર્પણ દેખાડે મા અર્કને, એમ હું માંહે તારા આભાસ રે, અંબા આનન—સાહામણું. ૩૯

કાઇ માગેરે મા તમ કને, હુંમાં તા નહિ એવડું ગ્રાન રે, જેમ તેમ રે જાણા મા પાતા તણા, નામ રાખ્યું તે નાથભવાન રે, અંખા આનન—સાહામણં. ૪૦ જે કાર્ક માએ શીખેને સાંભળે. તેના મનની પૂરજો મા આશ રે, શક્તિ માર્ગુ તમારી ભક્તિને, એમ જાચે ભવાની દાસ રે, અંબા આનન—સોઢામણં. ૪૧

ઉપરની કડીએ વાંચનારને સહજ સમજારો કે નાથ ભવાનની દષ્ટિમાં દેવી વસ્તુતઃ સ્થૂલ રૂપવાળા વ્યક્તિ નથી, પરંતુ પૂર્ણ બ્રહ્મની વિશ્વવ્યાપક ચિન્મયી શક્તિ છે; વાણી તે શક્તિની આપેલી સ્વરૂપને એાળખવાની બક્ષીસ છે, અને શક્તિની આપેલી વાક્ વડે શક્તિ**ના** સ્વરૂપને ઉકેલવાનું છે; વસ્તુત: આવાહન અને વિસર્જન શક્તિનાં ઘટતાં જ નથી, કારણ કે તે સચરાચર જગતમાં દિવ્ય ભાવે અંદર પ્રવેશેલી છે; દેવીનું નિર્મલ રૂપ અભિમાનીના ચિત્તદર્પણમાં આ-ભાસ તરીકે પેઠે**લું છે; આ**વા સાચા ભક્તને સંસારનાં સુખા **માગવાં** એ હીણપદ છે; અને તે જો માગે તા દેવીના વાસ્તવ સ્વરૂપને જાણ-વાની શક્તિ જ માગે.

આ નાથ ભવાને શ્રીધરીગીતા, અને સૃત સંહિતામાં અંતર્ગત થયેલી વ્યક્ષગીતાનું પદ્માત્મક ભાષાંતર કર્યું છે. ઉપાસક તરીકે તેઓ શાક્ત છે, પણ વરતુસિદ્ધાન્તમાં અદ્વૈતવાદી છે. તેમણે ઉત્તર અવ-રથામાં સંન્યાસ લીધા હતા, અને તે આશ્રમનું તેમનું નામ અનુભ-વાનંદ હતું. \*

# (૨) વલ્લભ ધાળા (ઇ. સ. ૧૬૪૦–૧૭૫૧).

ખાળાશક્તિના પરમ લક્ત અને દેવીમાર્ગના મર્મને સમજનાર વલ્લભ ભટ્ટના જન્મ સંવત ૧૬૯૬( ઈ. સ. ૧૬૪૦ )ના આસો

<sup>\*</sup> નાથ ભવાનને લગતી હકીકત મને गायत्रीभाष्य નામના શ્રી માતીલાલ રવિશંકર ધાડાના ગ્રંથના ઉપાદધાતમાંથી તથા તેમની સાથેના પત્રવ્યવહારથી મળી છે. તેમના સધળા ગ્રંથા એકત્ર કરી પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવે તે৷ આ પુરુષના અક્ષર શરીરને કદાચ સારા **રપમાં આલેખી શકીએ.** 

સુદ આઠંમે એટલે દુર્ગાષ્ટમીએ થયાે હતાે. અમદાવાદનાં ચાેવીસ પરાં પૈકી નવાપુરામાં તેમનાં પિતા હરિભક્ષ્છ રહેતા હતા. હરિભક્ષ્છનાં પત્નીનું નામ કુલકાર હતું. હરિભટ્ટ સામવેદી કૌથુમી શાખાના, ગૌતમ ગાત્રના વ્યાહ્મણ હતા. હરિભટ્ટજના બે પુત્રા મૂળજી અને માધવજી ઉછાંછળા અને મસ્તીખાર નીવડવાથી માખાપને ઘણા અસં-તાેષ રહેતાે. સારી સુપાત્ર પ્રજાની વાસનાવાળાં કુલકારને તે વાસના દેવીભક્તિથી પૂર્ણ થઈ, અને તેમને **ખે પુત્રાનું જોડકું પ્રાપ્ત** થયું. એકનું નામ વલ્લભ, અને ખીજાનું નામ ધોળા. ખંને યુગલ પુત્રા **હે**ાવાથી વલ્લભધાળા સંત્રા પ્રચલિત **થ**ઈ હતી. પાંચ વર્ષે જનાેઈ દીધા પછી પરમાનંદ સ્વરૂપ નામે વ્યક્ષચારી પાસે ભણવા મૂકયા, પણ વ્યક્ષચારીએ તેમને ઠાંઠ ગણી કાઢી મૂક્યા. લાેકદષ્ટિથી અક્ષસ્-શત્ર હતા, પરંતુ નવાર્ણ મંત્રની પ્રાપ્તિ કરી શ્રદ્ધાભક્તિથી તે મંત્રને જપ કરતા હતા. એમ કહેવામાં આવે છે કે પાંચ વર્ષ પાંચ માસ સ્મને પ<sup>ર</sup>ચીસ દિવસે મંત્રસિદ્ધિ થઈ, અને ભગવતીના ખાળા સ્વરૂપ-ની ઝાંખી થતાં વલ્લભ ભટને શીધ્ર કવિત્વ સ્કુર્યું. ત્યાર પછી આનંદના ગરણા, આરાસુરના ગરણા, કલિકાલના ગરણા, વિગેરે અનેક ગરખા, ગરખીઓ વલ્લભે લખી છે. આ કવિત્વની રક્ષતિં વલ્લભને ૧૩ મા વર્ષમાં થઈ હતી.

વલ્લભ ભટ વડનગરમાં પરણ્યા હતા. તેમને ચાર સંતાન હતાં, પરંતુ તે સર્વ તેમની હયાતીમાં ગુજરી ગયાં હતાં. તેમણે યાવજજીવ ખાલા ખહુચરાજીની ભક્તિ કરી છે, અને જ્યાં ખહુચરાજીની સ્થાપના વલ્લભ ભટને હાથે થઈ છે ત્યાં ત્યાં સુખ સંપત્તિ થયાના પ્રસંગા જાણવામાં આવ્યા છે. વલ્લભ ભટ દેવીભક્ત હતા, તા પણ તેઓ દક્ષિણાચારી હતા, પરંતુ તે સમયના લેકાએ તેમને કોલમતના એટલે વામાચારી ગણી નિંદા કરવા પ્રયત્ના કર્યા હતા; પરંતુ હેવટે તેમની શુદ્ધ દક્ષિણ માર્ગની ભક્તિ સાખીત થઈ છે, અને નિંદાની વાદળી દૂર થઈ ગઈ છે. વૈલાચન નામના નાગર વાણીઆને ખાળા

ત્રિપુરાની ઉપાસના વડે નિર્ધન અવસ્થામાંથી સધન અવસ્થામાં આણ્યાનાં આખ્યાના સંભળાય છે. શ્રી યદુરામકૃત શક્તિભક્તિરસ-પદમાળામાં "વૈલાચનના પરચા " નામની ગરખી છે, તેમાં આ આખ્યાન ગુંશ્યું છે. વદ્મભભુક ૧૧૧ વર્ષનું દીર્ધાયુષ્ય ભાગવી ઇ. સ. ૧૭૫૧ માં શક્તિસ્વરૂપમાં શયી ગયા હતા.

વલ્લભ ભટ્ટમાં શક્તિના સંબંધની ભાવના રથૂલ રૂપની ન હતી, પરંતુ સુક્ષ્મ રૂપની હતી. વૈક્ષેચને વલ્લભ ભટ્ટને પ્રસક્ષ દેવીનું સ્થાન્નક નહિ છતાં રતુતિ કરતા જોઈ પ્રશ્ન પૂછેલા તેના ઉત્તરમાં ભટ્ટએ કહ્યું કે:—

" પૃથ્વી એનું પીઠ, ગગન ગહન ચંદરવાે, ચારૂ ચામર વાય, તેજ દીપે છે ગરવાે, અભિષેક જળતત્ત્વ, !ચિત શક્તિ સચરાચર, મા ! તુજ અકળ મહત્વ, વ્યાપક કહી સુરમુનિવર."

આ ઉત્તર વલ્લભ ભદની શક્તિસ્વરૂપની ઉંડી સમજ્ર્યુની આત્રી આપે છે.

વલ્લભ ભટના અનેક ગરખાઓમાં " આનંદના ગરખા '' શક્તિના સ્વરૂપતું સસ રહસ્ય સમજાવનાર છે. એ ગરખાની પ્રત્યેક પંક્તિમાં ભક્તિના શુદ્ધ આવેશ વડે વિશેષ કાવ્યચમત્કાર આવ્યા જણાય છે. નીચેની કડીઓ ભાવની ઉંડાઈ અને શબ્દના લાલિત્યને સ્પષ્ટ પ્રકટ કરનારી છે:—

" જ્યાં જ્યાં જગતી જોઇ, ત્યાં ત્યાં તું તેવી મા, સમિવત ભ્રમિવત ખાઇ, કહી ન શકું કેવી મા. ભૂત ભવિષ્ય વર્તમાન, ભગવતિ તું ભવની મા, આદ્ય મધ્ય અવસાન, આકાશે અવની મા. તિમિરહરણ શશિ સુર, તે તારા ધાકા મા, અમિ અગ્નિ ભરપૂર, થઇ પાખા શાખા મા.

યટ ઋતુ રસ ખટ માસ દ્રાદશ પ્રતિબંધે મા. અંધકાર ઉજાસ, અનુક્રમ અનુસંધે મા. ધરતી તું ધન્ય ધન્ય, ધ્યાન ધરે ન આવા મા. પાલણ પ્રજા પરજન્ય, અણચિન્તવ્યાં આવા મા. સકલ સમૃદ્ધિ સુખદાઈ, પય દધિ ધૃત માંહિ મા, સર્વે રસ સરસાઈ, તું વિણ નહિ કાંઈ મા. ક્ષુધા તૃષા નિદ્રાય, લધુ જોબન વૃદ્ધા મા, શાંતિ શર સિમાય, તું સધળે સિહા મા. કામ ક્રોધ માેહ લાભ, મદ મત્સર મમતા મા, તૃષ્ણાથી સ્થિર ક્ષેાલ, શરમ ધરે શમતા મા. **અર્થ**, ધર્મ ને કામ, માેક્ષ તું માેહ માયા મા, તન મનના વિશ્રામ, ઉર અંદર ધાયા મા. ઉદે ઉદારણ અસ્ત, આદ્ય અનાદેની મા. ભાષા ભૂર સમસ્ત, વાક વિવાદેની મા. હરખ હાસ્ય ઉપહાસ્ય. કાવ્ય કવિત વિત્ત તું મા. ભાવ ભેદ નિજ ભાષ્ય, ભક્તિ ચિત્ર તું મા ગીત નૃત્ય વાજીત્ર, તાળ તાન માને મા, વાણી વિવિધ વિચિત્ર, ગુણ અગણિત ગાને મા. રતિરસ વિલસ વિલાસ, આશ સકળ જગની મા, તમ તન મન મધ્ય વાસ, માહ માયા અગ્નિ મા **જા**ણે અજાણે જગત, એ ખાધા જાણે મા, જીવ સકલે આ સૃષ્ટ, સૌ સરખાં માણે મા. વિવિધ ભાગ મરજાદ, જગ દાખ્યું ચાખ્યું મા, ગરથ સુરત નિ:સ્વાદ, પદ પાતે રાખ્યું મા. જલ સ્થલ શાખા પત્ર, પુષ્પકૃળે ક્ળતી મા, પરણ માત્ર એક અંત્ર, રસ ખસ વિચરતી મા- નિકટ અટપટી વાત, નામ કહું ક્રાનું મા, સરજી સાતે ધાત, માત અધિક સાેનું મા. રત્ન મણિક માણેક, નંગ મઢયાં મુક્તા મા, આભા અટળ અધિક. અન્ય ન સંજીક્તા મા. નીલ પીત આરંકત, શ્યામ શ્વેત સરખી મા, ઉભય વ્યક્ત અવ્યક્ત, જગ જેવી નરખી મા. નાગ જે અષ્ટકલ આદે, હીમાચલ આદે મા. પવન ગવન ઠઠી ઠાઠ, તુજ રચિતા ખાધે મા. વાપિ કૃપ તળાવ, તું સરિતા સિંધુ મા, જલતારણ જે નાવ, તું તારણ બંધુ મા. વૃક્ષ વન ભાર અઢાર, ભૂ ઉપર ઉભાં મા, કુસ કર્મ કરતાર, કાેશ વિધિ કૂલાં મા. જડ ચૈતન્ય અભિધાન, અંશ અંશ ધારી મા, માનવી માટે માન, એ કરણી તારી મા

વલ્લભ ભક્ર પછી ગુજરાતી સાહિત્યમાં દેવી સંગંધી ઉત્તમ ક્રાવ્ય લખનાર કાઈ થયા નથી. હરગાવન( મરણ ૧૮૪૧ )ના અંભા માતાના ગરખા સુરતના એક દેવી મંદિરને લગતા છે, પરંતુ સક્તિ રહસ્ય જણાવવા લાયક કાવ્ય ચમત્કૃતિ નથી. પ્રેમાન દ ( ૧૬૩૬ – ૧૭૩૪ )નું દેવીચરિત્ર, અને માર્કડેય પુરાણ ભાષાંતર રૂપનું શાકત સાહિત્ય છે.

શ્રી. ભાળાનાયભાઈ પ્રાર્થનાસમાજના એકેશ્વરવાદી થયા તે પહેલાંનાં તેમનાં માતાજીને લગતાં કાવ્યાે ધણાં રસભર્યાં છે; અને તે રસની છાયા ઉત્તર અવરથામાં ભક્તિનું આલંખન ખદલાવાથી પ્રાર્થના-માળામાં નિરાકાર પરમેશ્વરમાં ઉતરી આવી છે.

વેદધર્મ સભા તરફથી દેવી ભાગવતનું ભાષાંતર થયું છે અને જે સસ્તા સાહિત્યવર્ધ ક કાર્યાલયથી પ્રસિદ્ધ થયું છે તે ગુજરાતીમાં **ઉ**પયાગી શાક્તધર્માનું સાહિત્ય છે.

## (૩) મીઠું (ઇ. સ. ૧૭૩૮–૧૯૯૧) સામરસ્યવાદી તાંત્રિક

શાક્ત સંપ્રદાયનું ગુજરાતી ભાષાનું, પ્રકટ થયેલા સાહિત્ય ઉપ-રાંત, ખીજો **ઘણું અપ્રકટ સાહિત્ય છે. વલ્લભ ભટનું** સાહિત્ય **દેવી** ભક્તિનું સુપ્રસિદ્ધ છે, પરંતુ તંત્રમાર્ગ અને કાવ્યમાર્ગનું મિશ્ર સાહિત્ય હજી અણખેડાયેલું બહુ છે. શાક્ત સંપ્રદાયને કાવ્યાલંકાર તથા સંગીતાદિ લલિત કળાએા સાથે ઘણા ગાઢ સંબંધ છે. તેનું મુખ્ય કારણ એ છે કે હિંદુ ધર્મના શૈવ, વૈબ્ણવ, ગાણપત્ય, સૌર વિગેરે સંપ્રદાયામાં સંસારી જીવન પ્રતિ વૈરાગ્ય અને ઉપેક્ષા અધિક છે, અને સ્ત્રી જાતિ પ્રતિ જાણે અણગમાે હાેય એવાે ભાસ રહેલાે છે**. આ સર્વ સંપ્ર**દાયોમાં વૈરાગ્ય અને ત્યાગ **ઉ**પર અધિક <mark>ભાર</mark> મૂકવામાં આવ્યા છે. આથી ઉલદું શાક્ત સંપ્રદાયમાં સ્ત્રી જાતિ પ્રતિ અદ્ભુત રીતે કામળ દૃષ્ટિ છે. સ્ત્રીને ધર્માસહિમાં વિધ્નરૂપ માનવામાં વ્યાવતી નથી, પરંતુ પરમ સહાયક માનવામાં આવે છે. સ્ત્રીના વિવાહસંબંધ વડે અથવા શુદ્ધ પ્રેમ વ**ડે** પુરુષનું પશુત્વ ૮ળે છે, અને તે માક્ષમાર્ગના અધિકારી બને છે. તેવી જ રીતે સ્ત્રી પણ પુરુષના શુદ્ધ સંબંધથી પવિત્ર બની માેક્ષ-ભાગિની થાય છે. સિહાન્તમાં શાક્ત સંપ્રદાય અદ્વૈત દર્શનને સ્વીકા**રે** છે, તાેપણ દ્વૈતને તે તદ્દન મિથ્યા માનનાર નથી. શક્તિવાદનું અદ્વૈત માયાવાદના અદ્વૈત કરતાં ભક્તિપાષક વધારે છે. કારણ કે આ વિશ્વના બેદ. અને જીવ–શિવના બેદ કેવલ વંધ્યાપત્ર જેવા મિથ્યા નથી, પરંતુ અદ્ભૈતાનુભવ થતાં સુધી સાચે! છે. જેમ પ્રકાશ અને છાયાનાે છૂટા ન પડે તેવાે સ<sup>\*</sup>બ'ધ **છે,** તેવાે શિત્ર અને *શ*ક્તિનાે અવિભક્ત સંબંધ છે. આ નિત્યસિદ્ધ સામરસ્યના સંબંધ સંસારી દશામાં જીવામાં અયા રૂપે ઉતરી આવેલા છે; અને તે અયાના સ્પાશ્રય વડે મૂલ પ્રકાશના સં**વધ લાે**પ પામેલા પુન: પ્રત્યભિના એટલે એાળખ વડે ઉધડે છે. આવા શિવશક્તિના સમરસવાદી

તાંત્રિકા યામલ વર્ગના ગણાય છે, અને તેઓમાં સ્ત્રીપુરુષના દેહિક સંબંધ પાપનું મૂલ છે એમ માનવામાં આવતું નથી. તેઓના અભિ-પ્રાય પ્રમાણે વિવાહાદિ સંખ'ધથી ત્રચિત થયેલાં જોડામાં હ'સ-હ'સી-ભાવ ઉધડતાં પ્રેમની ઉત્કટ કલા જાગે છે, અને તે કલા વડે માનસ તથા અધ્યાત્મ ભૂમિકા સ્ત્રીપુરુષની મલિન **હોય છે તે**ં સ્વ<sup>2</sup>છ **થતી** જાય છે. આ કારણથી શાકત સંપ્રદાયમાં ધણે ભાગે દંપતીને સમાન દીક્ષા આપવાના રીવાજ છે. આ યામલદીક્ષાના અધિષ્ઠાતા દેવને અર્ધ નારી શ્વર કહે છે, અને તેમનું પારિભાષિક નામ सदाद्याव છે. પ્રસન્નતા અને સત્યત્વની મૂર્તિ અખંડ (सदा) જે પ્રકાશાત્મક શિવતત્ત્વ સાથે જોડાયેલી રહે છે તેનું નામ " સદાશિવ. " આનું ખીજાં નામ साम्ब છે એટલે અંખા અથવા માતાના નિત્ય સંખંધ, વાળું નિર્માલ રૂપ. આવા અર્ધાનારીશ્વરના અથવા સાંબ સદાશિવના સમરસ ભાવને ઓળખનાર અને શાકત પરિભાષામાં રસિક પ્રકરણા અને પદા લખનારા ગુજરાતી લેખકામાં **મીડુ મહારાજ થ**ઈ ગયા છે. તેમને લગતી માહિતી મેં તે પુરુષના લેખી ગ્રંથા દિ. બ. કેશવલાલ ધ્રુવે સંગ્રહ કર્યા છે તેનું અવલોકન કરી મેળવી છે.

મહી નદી પાસે મહીકાંઠાના મહીસા નામનું ગામ છે. તે ગામ અલીણા પાસે છે. ત્યાં સ વત્ ૧૭૯૪, એટલે ઇ. સ. ૧૭૩૮ માં માઢ પ્રાહ્મણની નાતમાં મીઠુના જન્મ \* થયા હતા. તેના પૂર્વજોનાં

( રાસરસ. લેખી પ્રત આંક ૧૧ પૃ. ૩૯૩.)

सेव्यः श्री गुक्कवंशे हरजिदमलधोः, कृष्णदासस्ततोऽभूद् वीरेशस्तत्तन्नः श्रुतिशिखररसास्वादनोत्साहयुक्तः । तत्स्रनुः श्रद्धधानः श्रुतिविहितविधौ श्रीकृपारामनामा मीदुस्तस्यात्मजः श्रीनगरगतपरारासलीलाविलासी ॥ ﴿श्रुक्तिविलासनो (५.१६ छेवटने। १क्षे।३)लुओ। वणीशसरस ५. ३८६.

જુઓઃ—ગરજે ગુજરે જનપદે, મુદ્દગણ મહિસા ગામ, મિલ્યુસલે મિઠ્ઠુઓ ઠેપી, શિવશક્તિક સુખ ધામ.

નામ તે આપે છે. તેમની અવટંક શુકલ હતી. તેના પિતાનું નામ કુપારામ હતું. માતાનું નામ કદાચ "મણિ" હશે. કુપારામના પૂર્વજો વીરેશ, કૃષ્ણદાસ, અને હરજી જણાય છે. તેણે ખાલ્યાવસ્થામાં યત્રો-પવીત મેળવ્યા પછી સારા વિદ્યાભ્યાસ કર્યા જણાય છે. તેનાં પત્નીનું નામ લલિતા જણાય છે. તેમના સંસાર સુખી હતા. પ્રજાની જાળ વધી હતી. વિશેષ વિદ્યાભ્યાસ અર્થે તે વિધ્યાટવીમાં ગયા જણાય છે. અને ત્યાં અષ્ટભુજા દેવીની આરાધના કરી શ્રીનાથવિદ્યા એટલે શ્રીચક્રની યામલ વિદ્યા પ્રાપ્ત કરી જણાય છે. શૂદ્ર જાતિના તે પ્રતિગ્રહ કરનાર ન હતા. તેના પાતાના કહેવા પ્રમાણે તેણે ચારે વેઠ અને તેનાં ભાષ્યા વિચાર્યાં હતાં, ઉપનિષદાનું અધ્યયન કરી પ્રહ્મા-ત્મૈક્યની સમજણ મેળવવા તેણે યત્ન કર્યો હતા; ચાેસેઠ તંત્રા તેણે જોયાં હતાં: આઠ અર્ણવ ગ્રંથા જોયા હતા: યામલગ્રંથા પણ અવ-**લાેક્યા હતા: કર્મ** કાંડના નિયમા શ્રાહ્યાદિના સારી રીતે તે જાણતાે' હતા: શાંભવ તંત્રના અભ્યાસ કર્યો હતા: કર્મમીમાંસાનું શાખર-ભાષ્ય તે શીખ્યા હતા: સિહિસાધનના અનેક ઉપાયા જેવા કે શ્મશાનમાં શત્રમાધન વિગેરે તેણે કરી જોયાં હતાં; પરંતુ વેદાધ્યયન વડે પ્રપંચનું જ્ઞાન વધ્યું, પણ નિષ્પ્રપંચપદ મત્યું નહિ; ઉપનિષદેા વડે ષ્રક્ષાત્મેક્ય વિચાર્યું. પણ ચિત્તમાં નિર્મલ વસ્તુના પ્રકાશ થયા નહિ: અર્ણવ અને યામલ વડે અંદરના રજોગુણ વધ્યા પણ ઘટયા નિહિ: ક્રમ કાંડ વડે " માગવાના મર્મ" ઉઘડયા પણ ચિત્તનું શાધન થ્યું નહિ: સિહિસાધન વડે વધારે ભ્રાન્તિ થવા લાગી, પરંતુ સિહિ મળી નહિ—-મા બધી અરાઢ વિદ્યાએ৷ અને ઉપવિદ્યાએ৷ વડે ધૂર્તીને દુચવાના માર્ગ ઉઘડયા છે એવું એને સમજાયું. છેવટે સંગીતશાસ્ત્રમાં નિપુણતા મેળવી અને મનાલય કરવામાં સંગીત જેવું ખીજાં કાઈ શાસ્ત્ર તેને જડ્યું નહિ:-

" શાસ્ત્ર સદા સંગીત એક સાચું, યાથું હું યાચક જોઈ રે, જેહ શુણી દેલમાં રસ જામે, ક્રોધ કળે નહિ ક્રોધમાં; અન્યા અખિલ અવિદ્યા વદવી, વિદ્યા વાસવિલાસ રે, અત્રાની જન દરને અરથે, પેસે કુવિદ્યા પાસ. મળાઓ મૂલ મીડેા.

ત્રાની થઈ ત્રાન ગણાવે, ગ્રાન લહું છે ગૂઢરે, દેખે નહિ દેહમાં દીઠા દષ્ટે, મતમતતા મતિ મૃઢ મળાઓ મૂલ મીઠા. રસિક સકલ રમણા રંગ રસીએક, રંગ રમ્યાે મત્યે માંહી રે

રસિક સકલ રમણા રંગ રસીએા, રંગ રમ્યાે મત્ય માંહી રે, રાસ રમાડી રસિક સધળાંને, બાઝી ગયાે બેહુ બાંહી મળીએા મૂલ મીઠાે.

( રાસરસ–૩૪ માે ઉલ્લાસ. )

સંગીતકલા સાથે કાવ્યકલા જોડી, અને તેના શ્રીચક્રની વિદ્યા સાથે સમન્વય કરી, તેણે આંતર રાસ અને બાહ્ય રાસનું સંયોગી-કરણ કર્યું જણાય છે. તેણે રાસમંડળની સ્થાપના કરી હતી, અને તેમાં અનેક સ્ત્રીપુરુષાને તેણે જોડયાં હતાં. તેની ભક્ત શિષ્યા જનીબાઇના કહેવા મુજબ તેણે મહીસા ઉપરાંત, દિધપુર, વાડવપુર (વાળવાડ), પીજ વિગેરે ગામામાં ભક્ત સ્ત્રીપુરુષાનું મંડલ સ્થાપ્યું હતું. પ્રથમ દીક્ષા તેણે પાતાની પત્નીને આપી હતી. તે પાતાને "મુકતમીકું" નામથી ઓળખાવે છે. તેણે સંસ્કૃતમાં અને ગુજરાતીમાં નાના માટા પ્રકરણય્રંથા તથા પદા લખ્યાં છે. તેમાં નીચેની કૃતિઓ મુખ્ય જણાય છે:-

- ૧ રસિક્ટૃત્તિવિનાદ
- ર શ્રીરસ-ખાર ઉલ્લાસમાં
- 3 શ્રીલહરી–૧૦૩ શિખસ્શિમાં, આ ગ્રંથ શંકરાચાર્યની સૌન્દર્યલહરીના સમશ્લાકી અનુવાદ છે. કવિ ભાળાશંકરન ની સૌન્દર્યલહરી પહેલાંની આ કૃતિ ગુજરાતીમાં છે.
- ૪ શક્તિવિ<mark>લાસલહરી (</mark> તેર **ઉલ્લાસમાં** )

- પ ભગવદ્દગીતાના અનુવાદ
- ક ચુરુરતાત્ર, ભર્ત કતાત્ર (પત્નીએ પતિનું કરવાનું) અને સ્ત્રીસ્તાત્ર (પતિએ પત્નીનું કરવાનું)-આ ત્રણે સ્ત્રાત્રા સંસ્કૃત ભાષામાં રસભાવપૂર્ણ છે.
- ૭ પરમશિવસ્તાત્ર, શિવશક્તિરાસાનુક્રમ ( ગદ્ય ), રસિકાષ્ટક, ધ્રાહ્મણાષ્ટક, વિગેરે સ્તાત્રા.
- ૮ ભક્તિતરંગિણી (ત્રણ લહરીમાં)
- ૯ પરસુરણ પદા. લગભગ ૫૭ અનુક્રમમાં લખાયેલાં છે.
- ૧૦ જ્ઞીતત્વમ્-સંરકૃતમાં સ્ત્રીજિતના સાત્વિક, રાજસ, અને તામસ વિભાગાનું વર્ણન છે. આ ગ્રંથમાં તાંત્રિક સિહાંત એવા સ્થાપ્યા છે કે પ્રત્યેક પુરુષને નિત્યસિદ્ધ શક્તિ વળગેલી છે. તેની પૂર્ણકલા જ્યારે યામલ માર્ગે થાય ત્યારે જ માેક્ષ મળે છે, કારણ કે સ્ત્રી પુરુષનું અર્ધ શરીર છે. અનેક જન્મપરંપરામાં જ્યારે મૂલ યુગ્મ સમાન કક્ષામાં આવે છે ત્યારે સમરસથી માેક્ષ મળે છે. આ ગ્રંથ કામશાસ્ત્રના નિયમ પ્રમાણે ભાગનો પ્રકરણ નથી, પરંતુ તંત્રશાસ્ત્રના નિયમ પ્રમાણે ભાગ–માેક્ષની એકવાક્યતા કરવાનું પ્રકરણ છે.
- ૧૧ રાસરસ ( ખત્રીસ ઉલ્લાસમાં )–આ ગ્રંથ મીઠુની મુખ્યકૃતિ જૃષ્ણય છે. તેમાં અર્ધનારીશ્વરની ભાવના ઉપર શ્રીચક્રની પહિત અનુસાર રાસરસનું વર્ણન છે. પ્રકરણ વસ્તુતઃ અધ્યાત્મ છે, તાપણ આચારમાં અધિભૃત રાસમંડળમાં મૂકવા ધારેલું જૃણાય છે.

કાવ્ય અને સંગીત શાસ્ત્રની દર્ષિએ મીઠુની કૃતિએ મને ઉંચી પ્રતની જણાઈ છે, પરંતુ આ નિખંધ ધર્મ અને તત્ત્વને લગતો હોવાથી વિષયાન્તર કરવા હું માગતા નથી. મીઠુના શ્રંથા ચુજરાત વર્નો કયુલર સાસાઇડી, દિ. ખ. કેશવલાલભાઇના સંપાદકપણામાં

છપાવે તા તે વડે તંત્રમાર્ગનું ગુજરાતી સાહિત્ય સારૂં પ્રકાશમાં આવે એમ છે.

રાસમંડળની સ્થના કરી પૂર્ણ રસિકભાવથી મુક્તમીઠુંએ પોતાનું જીવન ગાલ્યું જણાય છે. તેના જમાનામાં સામાન્ય પ્રજાએ તથા પંડિતાએ શ્રી. દયારામના જેવી તેની પણ નિંદા કરી છે. તેના ઉલ્લેખ તેણે પોતાની ઇષ્ટિદેવતાને કરેલી સંસ્કૃત વિદ્યપ્તિમાં કર્યો છે:—

" હે અર્ધનારીશ્વર! અનેક સંચિત પ્રારખ્ધ, અને ક્રિયમાણ કર્મા-પછી શભ અને અશભ વર્ગનાં થયેલાં–કર્યા પછી તેના કલને ભાગવવા આ છેવટના જન્મ આ મતુષ્યયાેનિના મળ્યા છે**.** આવેા શુભ સંયાગ કરી આવવાના નથી. તેમ છતાં ક્રેટલાક મને કુલમાર્ગના વામાચારી માને છે. કેટલાક મને અધર્મી શૈવ અને શાકત માને છે; કેટલાક મને <u>ક્</u>રટિલ વૈષ્ણવ ગણે છે. **હે** અર્ધનારીશ્વર! તારા રાસરસની દીક્ષાથી જેઓ વિમુખ છે તેમનું હું અન્ન સરખું પણ લેતા નથી. ઉભું ટીલું અને મધ્યે બિંદુ કરી તિલક કરૂં છું, તેથી કેટલાક મને મિથ્યા વૈષ્ણવ કહે છે. કેટલાક દાક્ષિણાત્ય પંડિતા પુરાણ પાઠ કરૂં છું અને તે વડે વૃત્તિ મારી ચલાવું છું તેથી સામાન્ય વ્યાહ્મણ માને છે; વળી હું શ્રીચક્રમાં હંસની અર્ચના કરૂં છું તેથી હું વામા છું એવું પાેકારે છે. આ સંસારમાં અંધણુદ્ધિવાળા અનેક કલ્પના-એ મારા સંભુધમાં કરી અસત્ય ભાષણના પાપમાં બંધાય છે. મારી નાતજાતના મને મદાન્મત્ત, ધૂર્ત, બ્રષ્ટ, મલિન, પાખંડી, નિર્દય, અનાચારી, અભિમાની એવાં અનેક વિશેષણા લગાડી નિંદે છે. પરંતુ આ મારા પાતાના અધર્મને નાશ કરનારી અને પુષ્યમાર્ગને ઉધાડ-નારી દુર્જનિનંદાને બાજુએ મૂકું, તા પ્રશંસા પણ ઘણી થાય છે. પરંત તે પ્રશંસાનું વર્ણન મને પાતાને લાભદાયક નથી. પરંતુ આ ક્ષાકતે નીચેના વિચાર પણ ક્રેમ નહિ આવતા હાય!:-

આ મનુષ્ય એટલે " મીઠું" અધમ, મધ્યમ, ઉત્તમ અનેક જન્માે ભાગવી, તેનાં સુખદુ:ખના અનુભવ મેળવી, સારા શુદ્ધ શ્રાક્ષણ કુલમાં જન્મ્યો છે; જાતેષ્ટ્યાદિ સલળા શ્રાતસ્માર્ત સંસ્કારાથી સંસ્કૃત થયેલા છે; પાતાના શાખાના વેદ તથા વેદાન્તાગમ, તથા સ્મૃતિ વગેરે શ્રાસ્ત્રોનું તેણે થાંકું લાં અખ્યયન પણ કર્યું છે; કંઇક ધ્યાનાદિ પણ કરે છે;—આવી સંપત્તિવાળા મનુષ્ય પ્રારુષ્ધને અધિન થઈ, પાતાનું ધારેલું નિર્મલ પદ મેળવવા જે મથે છે તે એકદમ કુમાર્ગ શા રીતે જતા હશે ? કદાચ બલવત્તર પ્રારુષ્ધથી અયાગ્ય માર્ગે તેનું વલણ થશે તાપણ પ્રારુષ્ધને જ તેમણે દેાય દેવા ઘટે છે. આથી લોકાની આ નિંદા મને તા આશ્ર્ય ઉત્પન્ન કરે છે. મારા મનમાં શંકરાચાર્યની ઉક્તિ યાદ આવે છે:—

स्वैरं प्रशंसन्तु निन्दन्तु सन्ते। यथेच्छं तते। मे न ते।षो विषादः जनाराधनार्थं मया न प्रवृत्तं स्वतः किन्तु धोप्रेरकप्रेरणातः।

મને સારા નઢારા યથેચ્છ સ્તુતિ કરા અથવા નિંદા, તેથી મને હવે નથી, તેમ શાક પણ થતા નથી. કારણ કે લાકની આરાધના કરવા મેં પ્રવૃત્તિ આદરી નથી, પરંતુ છહિપ્રેરક પરમાત્માની પ્રેરણાન્તુસાર પ્રવૃત્તિ સેવી છે. શિવ પણ એક સ્થળે કહે છે કે:—

निन्दन्तु बांधवाः सर्वे, त्यजन्तु स्त्रीसुतादयः जना हसन्तु मां दृष्ट्वा, राजानो दण्डयन्तु वा॥ सेवे सेवे पुन: सेवे त्वामेव परदेवताम् त्वत्पदं नेव मुश्चामि मनोवाक्कायकर्मभि:॥ केनापि देवेन हृद्दि स्थितेन यथानियुक्तोऽस्मि तथा करोमि॥

મને ખંધુજના સર્વ ભલે નિંદો; સ્ત્રીપુત્રા મને ભલે ત્યાગ કરા; લોકા મને જોઈ ભલે હસો; રાજ્યઓ મને ભલે દંડા. તા પણ હું તા હે પરદેવતા! તારી સેવા કર્યાં જ કરીશ. મારા હદયમાં રહેલા ઉંગઈ વિલક્ષણ દેવ જેમ પ્રેર છે તેમ હું કાર્ય કરૂં છું.'' ( લુંઓ मीठ्विरचिता विनतिः )

આ ઉપરથી સમજાય છે કે આ પુરુષ સર્વતંત્રસ્વતંત્ર શાકત વિચારક છે. અને નિર્ભાન્ત પ્રવૃત્તિ કરનાર છે. તેના દેહ સંવત ૧૮૪૭ **અથવા ઇ. સ. ૧૭૯૧ માં પડેયા હે**તા.

# (૪) ખાઇ જની × (મીડુની શિષ્યા,)

તેના અનુયાયી ભક્તામાં જનીખાઈ નામની રસિક ક્વયિત્રી થઈ ગઈ છે. મીડુના જીવનસમયે તે કદાચ દીક્ષિત થઇ હશે, પરંતુ તેને આંતર બાેધ ગુરુના નિર્વાણ પ**છી થયાે જણાય છે. સંવત**્ ૧૮૪૭ માં ગુરુ મહારાજ શમી ગયા. સંવત ૧૮૫૭ માં ગુરુએ તે ખાઇને દર્શન દીધું. સંવત્ ૧૮૫૮ માં એ બાઇએ " નવના<mark>યિકા</mark> વર્ષાન "નું કાવ્ય લખ્યું. સંવત ૧૯૬૦ માં એને યુગલ દર્શન થયું; સંવત ૧૮૬૮ માં એને શ્રી ખાલાદર્શન થયું: સને ૧**૮૬૮ ના પાેસ** વદ તેરશે તે ખાઈ સ્વર્ગવાસ પામી, આટલી સાલવારી જનીના ગ્રંથા-માંથી શ્રી. ડાહ્યાભાઈ દેરામરી તારવી શક્યા છે.

જનીએ પોતાના ગુરુના મહિમા ગાયા છે. "નાથજ પ્રાકટય" માં ગુરુતા દૈવી જન્મ વર્ષાવ્યા છે. જનીતે તંત્રશાસ્ત્રની પરિભાષા સમજાયેલી જણાય છે. નિત્યા ષાેડશિકાનું સ્વરૂપ તે સમજ હાય એમ જણાય છે: અને શ્રીવિદ્યાના મર્મ સાંસારિક પંચમકારમાં નથી, પણ ઉંડા અધ્યાત્મભેદવાળા છે એમ તે સમજે છે.

ગુરુ અને શિષ્યાના ગ્રાંથા એક તંત્રે પ્રસિદ્ધ થાય તાે શાકત-સંપ્રદાયના પ્રચાર આજથી ખસે વર્ષ ઉપર ગુજરાતનાં ગામડાં**માં** કેવા હતા તેના ઉત્રત ખ્યાલ આવે એમ છે.

<sup>×</sup> જુઓ, " જનીબાઇ (એક પ્રાચીન શાક્ત ક્વયિત્રી )"— અમદાવાદમાં છક્કો સાહિત્ય પરિષદ રૂખરૂ શ્રી. ડાહ્યાભાઇ પીતાંબરદા**સ** દેરાસરીના વંચાયેલા લેખ.

# · (૫) કવિ ખાલ \* ( ઇ. સ. ૧૮૫૮–૧૮૯૮. )

ગુજરાતના સુપ્રસિદ્ધ કવિ ખાળાશંકરનું સ્થાન જેટલું કવિ તરીકે છે તેટલું જ શાક્તસાહિત્યના રહસ્યના પ્રસશક તરીકે છે. સામાન્ય મનુષ્યા તેમની કૃતિએામાં મસ્ત શ્રૃંગાર જ જીએ છે. પરંતુ તેનાં ધર્ણા કાવ્યામાં ભગવતી પ્રતિની સુષ્રીમતની ભાવના એટલી તાે ઉભય તરી આવે છે કે તેનાં કાવ્યાને શ્રુંગારી કાવ્યા કહેવાં. કે ભક્તિકાવ્યા કહેવાં–એ નિર્ણય કરવા તે સહેલું કામ નથી. તા પણ કેટલાંક કાવ્યા તા એવાં ૨૫૪ છે કે જેમાં ભક્તિભાવ વિના **બીજા કાેઈ લાવના આરાેપ આપણે કરી શકીએ નહિ. ઉદાહર**ણ તરીકે " હરિપ્રેમપંચદશી. " આ ઉંડી ભક્તિની છાયાના પ્રવેશનાં કારણા તેમના જીવનમાંથી મળા આવે છે.

કવિ ખાલના જન્મ ઇ. સ. ૧૮૫૮ માં એક વિદ્રાન અને ધન-વાન પ્રતિષ્ઠિત કુટું બમાં થયેા હતા. તેમના પિતા ઉલ્લાસરામ અર્જુન-લાલ કારસી અરખ્ખી જાણનાર, તથા સંરકૃતના સામાન્ય ગ્રાનવાળા હતા. અને તે સાથે પરમ શિવ-શક્તિના ઉપાસક હતા. તેએ ક્રસ્ટ શ્રેડના મામલતદાર થઈ ઇ. સ. ૧૮૮૧–૮૨ માં પેન્શન લઈ નિવૃત્તિમાં ધર્માભ્યાસ કરતા હતા. કવિ ખાલના ૧૮૬૩–૧૮૭૯ સુધીના સમય સામાન્ય હાઇસ્કૂલના અભ્યાસમાં ગયા હતા. સાળમા વર્ષમાં મેઠ્રીક થયા પછી કેાલેજમાં F. E. A. પરીક્ષાના અભ્યાસ કરવા તેએા અમદાવાદમાં રહેલા હતા. તેમણે કાવ્યશાસ્ત્રનું તથા સંગીતનું સારૂં ગ્રાન સંપાદન કર્યું હતું. કવિતા કરવા અને કરાવ-વાના છંદ તેમને ખાળપણથી હતા. તેમના જન્મ ખાળાત્રિપુરાની

<sup>\*</sup> આ સંબંધમાં જાંએા નર્મદાશંકર દેવશંકરનું ભાષણ, ગુજ-રાત વર્નાક્ષ્યુલર સાસાઇટી આગળનું "કવિ ખાલ: તેમનું જીવન અને સાહિત્યસેવા "-એ વિષય ઉપર ભાષણ ( વસંત વર્ષ ર, અંક ૫. સંવત ૧૯૮૪ ):

ઉપાસનાના ક્લરૂપે થયેલા હાવાથી તેમનું નામ ખાળાશંકર પાડવામાં આવ્યું હતું. સને ૧૮૮૦–૮૧ માં કાલેજના અભ્યાસ છાડી તેમણે ગાધામાં કરત્ય ખાતામાં નાકરી સંપાદન કરી હતી. લાર પછી ૧૮૮૩–૮૪ ના અરસામાં ભરૂચ જીલ્લામાં એકાઉન્ટ ઓફિસમાં, ક્લેક્ટરની ઓફિસમાં, આસીર્ટેટ કલેક્ટરની ઓફિસમાં નાકરી કરી, પાંચ વર્ષ રજ ઉપર ગયા ત્યાર પછીનાં ત્રણ વર્ષ ૧૮૮૩–૧૮૮૫ સુધીનાં તેમણે તેમના પિતા પાસે નડીયાદમાં રહી, ધર્મ રહસ્ય શિખ-વામાં ગાળ્યાં હતાં. આ ધર્મ જ્ઞાનનું પિતાનું ઋણ તેઓએ " સૌન્દર્યન્ લહરી"ની પ્રસ્તાવનામાં સને ૧૮૮૬ માં નીચેના શખ્દોમાં સ્વીકાર્યું છે:–

"આ ગ્રંથનું રહસ્ય સમજવાને ઊંડી તક બુદ્ધિ, જ્ઞાન, યોગ, ન્યાય, સાહિત્ય ઇત્યાદિના ખૂણેખાચરાથી માહિત પુરૂષ જ અધિ- કારી છે અને પરમેધ્ધર આશાના તંત્ર જારી રાખે તા મારા પૂજર અને આવા કાવ્યાદિમાં કુશલ તથા આરખી ભાષામાં પ્રવીણ પિતાન હાથે મારી ટીકા સંશાધન કરાવી પ્રસિદ્ધ કરવાના ઇરાદા છે. પરંદ્ધ હાલ વિદ્યાનામાં ચર્ચાવવાને વાસ્તે અને ટીકાકારાની પરીક્ષાને માટે આ મૂલ આવૃત્તિ કહાડી છે. ટીકાકારાએ વિષયના પૂર્ણ જ્ઞાન શિવાય ટેખલ ન શાધવું એ જ અતિ ઉત્તમ છે."

કવિ ખાલના પાતાના આશાના તંતુ જરી રહ્યો, પરંતુ પિતાનું મરહ્યુ સને ૧૮૮૬-૮૭ માં થવાથી કવિ ખાલના " સાન્દર્યલહરી" ટીકા વિનાની અદ્યાપિ રહી છે. કવિના પણ સને ૧૮૯૮ માં સ્વર્ગવાસ થયા અને પ્રજાના આશાતંતુ પણ ત્રુટી ગયા. આ શ્રંથના મૂળને નહિ જાણનારા ગુજરાતી વાચકા એ શ્રંથના નામ ઉપરથી કાઈ નાયિકાનું સાન્દર્ય વર્ણન કરનારૂં કાવ્ય હશે એમ માની અને કવિ શ્રૃંગારી હોવાથી કાવ્ય પણ શ્રૃંગારરસનું જ છે એવું સ્વીકારી લે છે. પરંતુ આ ભગવતીનું રહસ્યસ્તાત્ર શંકરાચાર્યનું સંસ્કૃતમાં રચેલું છે તેના ગુજરાતીમાં અનુવાદ છે અને તે સમાન શિખરણી વૃત્તમાં છે—એ મુદ્દો રમરણ બહાર જાય છે. શ્રૃંગારના સ્થાયીભાવ રતિ, અને

ભક્તિના સ્થાયીભાવ પ્રેમ–એ ખે વચ્ચે એવું તા વિલક્ષણ સાહચર્ય છે કે શ્રંગારરસ અને લક્તિરસ વચ્ચે ત્વબ્રમ અવિવેકી જનોને થઈ જાય છે. શ્રુંગારના આલ બન વિભાવ લાૈકિક સ્ત્રી અથવા નાયિકા હોય છે; ભાકતના આલંખન વિભાવ અલૌકિક પરમેશ્વર ચેતન છે. પછી તે સ્ત્રીરૂપે હાય કે પુરુષરૂપે હાય કે બાલકરૂપે હાય; શ્રુગારમાં અને લક્તિમાં ઉદીપન વિભાવા. અને સંચારી ભાવા લગભગ સરખા છતાં પ્રથમમાં તે સંસારી રતિ અથવા રાગના પાષક હાય છે. જ્યારે બીજામાં તે અસંસારી કક્ષાની ત્વરાત અથવા નિવેદના પાષક હાય છે: પ્રથમમાં આલંખન વિભાવ એટલે સ્ત્રી આદિના અંત-ર્ગત ગુણમાહાત્મ્<mark>યનું ભાન હોતું નથી, અને તેથી પ્રેમ</mark> સ્વાર્થી <mark>હોય</mark> છે. જ્યારે ખીજામાં આલંબન વિભાવ નિત્યસિદ્ધ પરમેશ્વરનું સત્ય સ્વરૂપ અસત્ય શરીરમાં પેઠેલું સ્વીકારવામાં આવે છે. અને તેના ગુણતું અને કર્માતું માહાત્મ્યજ્ઞાન ન્યૂનાાધક અંશે ભક્તને હોય છે. અને તેથી પ્રેમ નિઃસ્વાર્થ એટલે આત્માર્પણભાવથી પ્રેરાયેલા હાય છે. આથી શ્ર'ગારી અને પ્રેમભક્તની ભાષા સમાન છતાં ક્લમાં <mark>ધણ</mark>ો ભેદ રહે <mark>છે. શ્રુંગારી મનુષ્ય રસિક બની જો શુદ્ધ આલંબનને</mark> કાેઈ રીતે મેળવી શકતા નથી તાે સંસારના કીચડમાં કળતા જાય છે. જ્યારે પ્રેમી ભક્ત આલંખનના માહાત્મ્યનાન વડે વિશક્ષિ થવા<u>થી</u> સંસારીદશામાં નિલે<sup>૧</sup>૫ થઇ જાય છે. શ્રુંગારમાં અતિશય થવાથી ઉત્માદ આવે; પ્રેમી ભક્તમાં અતિશય થવાથી શાંત અથવા સ્તંભભાવ જાગે છે. આ વગેરે અનેક સૃક્ષ્મ ભેદા શ્રુંગાર અને પ્રેમ-ભક્તિમાં રહેલા છે. પરંતુ ભાષાનું સાદશ્ય, અને ઉદ્દીપન વિભાવા અને સંચારી ભાવાનું સાદશ્ય એટલું બધું બે રસ વ<sup>2</sup>ચે રહે છે કે ઘણા અહિમાન મતુષ્યા પણ ક્યાં શ્રુંગાર છે અને કયાં પ્રેમ-ભક્તિ છે એ એાળખી શકતા નથી, અને આ કારણથી કર્યે પ્રસંગ કવિ શ્રુંગારી છે અને કરે પ્રસંગે કવિ ભક્ત છે તે કળા નથી. આવા રસવિભ્રમના ભાગ થઇ પડેલ ઘણા કવિએ છે. નરસિંહ

મહેતાની પણ આ જ દશા થઈ છે; દયારામના સંબંધમાં પણ આવે**ા જ**ે વિભ્રમ થયા છે; હારીઝ વિગેરે કવિએામાં પણ આવી જ ભ્રમણા થઇ છે; અને મીઠુ તથા કવિ બાલના સંબંધમાં પણ આવી બ્રાન્તિ **પ્રવેશ** પામી છે. પરમેશ્વરવસ્તુને પિતા, માતા, પત્ની, બાલક, ગુરુ, મિત્ર વિગરે અનેક રૂપમાં આલ'ખન વિભાવમાં લાવ્યા વિના પ્રેમનાં અ'કુરા કદી ઉત્પન્ન થતાં નથી, અને આ કારણથી પ્રેમભક્તિ દાસત્વમાં, સખ્યત્વમાં. વાત્સલ્યમાં, માધુર્યમાં એમ અનેક રંગમાં પલટાય છે. જેમ સૂર્યનાં કિરણ બીલોરી કાચ સાથે જોડાતાં અનેક રંગ રચે છે, તેમ પ્રેમ-ભક્તિ પણ અનેક વર્ણ રચે છે, અને ભક્ત ગમે તે ભાવના વર્ણમાં લીન થઈ ભક્તિરસનું કલ-ઇશ્વરસાયુજ્ય-મેળવી લે છે. આમાં કાઈ પણ રંગ અથવા વર્ણ ખાેટા ગણવા જેવા નથી, અને ખાેટા ગણ**વા** હોય તેા જેમ રૂપપ્રસક્ષ સ્વતઃ ખાહ્ય વસ્તુ નથી, છતાં બાહ્ય ચુણ છે એવા વિજ્ઞાનથી સાખીત થયેલા વિભ્રમ છે. તેમ દાસત્વાદિ સર્વ ભાવા પણ વિભ્રમાત્મક છે, એમ તત્ત્વદષ્ટિથી માનવું પડશે. પરંતુ માહને માહરૂપ જાણી રસાતુભવ કરવા, અને માહથી મુગ્ધ થઈ સત્યત્વ સમજ શાકમાહ પામલું-એ બેમાં પાયામાં ભેદ છે-એ સમજવું જોઇએ. સીનેમા વિગેરમાં પ્રૌઢ મતિનું નિરીક્ષણ, અને **બાલમ**તિનું નિરીક્ષણ વિભ્રમવિવેક કરનારૂં ઉધાડું છે; ખંને સમાનચક્ષુથી **જુએ છે, આનંદ પણ ખંને લે છે. પરંતુ પ્ર**થમના માેહ છૂટેલા છે. બીજાના માહ તેને વળગેલા છે.

સૌન્દર્યલહરીના મૂલના અભ્યાસ કરતાં પહેલાં કવિભાલે તે રહસ્યસ્તાત્ર સંભંધમાં જે કંઈ સાધના તે સમયે મળા આવેલાં તે મેળવા જોયાં હતાં; સુપ્રી મતનું સાહિત્ય સારી રીતે તેમણે જોયું હતું; અને શક્તિરહસ્ય, શ્યામારહસ્ય, શિવરહસ્ય વિગેરે રહસ્યપ્રથા તેમના પિતા પાસેથી તેમણે સમજી જાણ્યા હતા. તેમના પિતામાં સાંપ્રદાયિક રીતે શાક્ત ઉપાસના હાવાથી ઘણા અટપટા પ્રસંગા આ રહસ્યસ્તાત્રના તેઓ ઉકેલી શક્યા હતા એવી મારી પાતાની

જાતમાહિતી \* છે.

સૌન્દર્યલહરીના મૂલ પ્રથ તે શ્રી વિદ્યાના મંત્રની સારસ્તુતિ છે. શિવની સચ્ચિદાનંદમયી પર શક્તિની ઉપાસના कालीकुलના મંત્રાથી અને श्રीकुलना મંત્રાથી થાય છે. તેમાં શ્રીકલની વિદ્યાને " શ્રીવિદ્યા " કહે છે. આ વિદ્યાની અધિકાત્રી શક્તિને શ્રી એવી સંદા આપવામાં આવે છે. આ શ્રીનું ખોજાં નામ "સુલગા" અથવા "સંદરી" છે. અથવ વેદના સભગાને લગતા કાષ્ટ્રને સૌભાગ્યકાષ્ટ્ર કહે છે. અને સંદરીને લગતાં ધર્ણા ઉપનિષદ્દો છે. આરુણકેતક ચયનના ભાગ તૈત્તિરીય આરણ્યકમાં આવે છે. અને આપણા પિંડમાં શિવ-શક્તિનું પરમ રહસ્ય સામરસ્ય વડે ઉઘડી શકે છે. એવું ભાન ચ્યરુણોપનિષદ્માં કરાવવામાં આવ્યું છે. તે **ઉપનિષદમાં નીચેના** ગૃઢ ભાવનાં વાકયા છે:—

" ખરેખર, આ ભુવન (શરીર) શોધવા લાયક છે. ઇન્દ્ર અને વિશ્વદેવાએ તેને શાધી જોયું છે. આદિત્યે અને ઇન્દ્રે આ દેહમાં યત્ત સાધ્યા છે, પાતાનું અર્ધુ અંગ–૫ત્નીરૂપે–પ્રાપ્ત કર્યું છે; અને નવી પ્રજાતે પ્રકટાવી છે. આદિત્યા, ઇન્દ્ર, મરુત અને તેમના પરિવાર દેવતાએ અમારાં આ પૃથક પડેલાં શરીરાતું (પતિ–પત્નીનાં) રક્ષણ કરા, તેમનું જલ વડે શાધન કરા, તેજ વડે તેમને ઢાંકી દા, તેમાંથી સપિંડીભાવ વડે નવા અંડાે ઉત્પન્ન કરાે. દુ:ખના સ્પશ<sup>્</sup> વિનાના અને સખના પ્રકટ કરનારા નૃતન શરીરમાં અમારી પુરી તરીકે અમને અધ્યક્ષરૂપે સ્થાપેા. આ દિવ્યપુરીના ઘટક અંશા સ્વયંભૂ પ્રજાપતિનાં કિરણે৷(મરીચિ) માંથી પ્રાપ્ત થાએા, અને વહ્નિનાં ૧૦૮ કિરણા, રવિનાં ૧૧૬ કિરણા, અને ચંદ્રમાનાં ૧૩૬

<sup>\*</sup> આ લેખક સ્વર્ગસ્થ કવિ બાલનાં ભાષોજ છે. અને અરાઢ વર્ષ સુધી તેમના કુટ્'બમાં જ નડીઆદમાં કુટ્'બીજન તરીકે ઉછરેલેષ છે. તેથી આ વાક્ય છે.

કિરણા મળા એકંદર ૩૬૦ કિરણાવલિ વડે અમારા આ નવા દેહ દેદીપ્યમાન થાએા. હે ભારતવાસીએા! ઉઠા, ઉધા નહિ. અમિતું રહસ્ય સમજી જાણે. તેની સાથે સામ રસથી તૃપ્ત થાએા, અને સૂર્ય સાથે સાયુજ્યવાળા થાંએા. સુંદર વર્ચાસુવાળા કવચ વડે યુવાન્ ખતાે, અને દેવાના પુર જેવી આ અયાષ્યા (એટલે <mark>યુદ્ધમાં હરાય</mark> નહિ એવી. ) પુરીતે આઠ ચક્રમાં અને નવદારમાં ગાહેવી દેા. તે પુરીમાં હિરણ્યકાેશ છે. તેમાં સ્વર્ગલાેક જયાેતિમેંડલથી ઢંકાઇ ગ<mark>યેલાે</mark> છે. અમૃત વર્ડે ઢંકાયેલી આ બ્રહ્મપુરીને જેઓ જાણે છે તેમને કારણ વ્યક્ષ (પરમેશ્વર) અને કાર્ય વ્યક્ષ (વ્યક્ષા) આયુષ, કીર્તિ અને પ્રજા આપે છે. ખરેખરી આવી હિરણ્મથી પુરીને "અપરાજિતા" નામ વાળા ક્ષક્ષાએ સંપાદન કરી છે, અને તે ક્ષક્ષયશ વડે વીંટળા**યેલી.** તેજરવી, અને દિવ્યગતિ કરનારી (હરિણી) છે. આ પુરીમાં તે કાર્યપ્રક્ષ પેઠા છે. બાહ્ય પ્રતિભધોથી ન ડગનારી, બાહ્ય વસ્તુઓ<mark>થી ન નાશ</mark> પામનારી આ દિવ્યપુરી આ લોકમાં અને પરલાેકમાં આપણી સાથે રહે છે. વિદ્વાનાને, દેવાને, અને અસરાને આ પુરી વસ્તુતઃ પ્રાપ્ત છે. પરંતુ કેટલાકમાં તેની કુમારીભાવમાં શક્તિ મંદ મંદ ધ્વનિ કરતી મુંજારવ કરે છે; કેટલાકમાં તે પતિવૃતા પત્ની ખની આગળ ધપે છે: આ શક્તિનું ઉત્થાપન કર્યા પછી અરિષ્ટ કંઇ શાય છે તો અમિ તેના નાશ કરે છે. અપકેવ કષાયવાળા, અને પકવભાવવાળા સાધકાે, ઇન્દ્ર અને અગ્નિને ઉપાસના વડે જાણનારાએા. જેમ રેતીના *ક*ર્ણો માેટા ઢગલાના રૂપમાં થઈ જાય <mark>છે, તેમ કિ</mark>રણા વડે વિદ્યા ખળ<mark>થી</mark> અથવા ઉપાસનાયળથી આ પુરીમાં ખેંચાઈ આવે છે. તેઓ આ ્લાકમાંથી અથવા પરલાકમાંથી આકર્ષાઈ આવે છે. જેઓ માત્ર સમજપ્યુ વિનાનું કર્મ કરે છે (અવિદ્યાવાળું કર્મ) તેઓ ગાઢ અધારામાં પેસે છે-આ રહસ્ય પૃશ્ચિ નામના ઋષિઓને મળે**લું છે."** (तै. आ. प्र. १. अ. २८. )

આ ઉપનિષદ્**માં શ્રીવિદ્યાનું મૂલ**ખીજ છે. તેમાં એવું સૂચવ્યુ**ં** 

😼 કે કારણવ્યહ્મની દિવ્યશક્તિ વ્યહ્માથી માંડી ક્ષદ્ર છવનાં શરીરામાં સુપ્ત ભાવથી પેઠેલી છે. તે ખુલાદેવને નિસવ્યક્ત થયેલી હોય છે, અને **ચ્યન્ય સર્વ** પ્રાણીઓમાં અવ્યક્તભાવે રહેલી હોય છે. આ મૂલ શક્તિ લજ્જાભાવમાં અવ્યક્ત દશામાં હાવાથી કુંડલિની કહેવાય છે, અને तेनी સંज्ञा ह्रौं છે. આ એકાક્ષરને લજ્જબીજ, માયાબીજ, ભુવને-**શ્વરીખી**જ વિગેરે અનેક નામથી પ્રબાધવામાં આવે છે. આ <u>દ્</u>રૌકાર <mark>ક્રાૈમારી, અથવા સુંદરી</mark>ભાવે પ્રત્યેક પિંડમાં હાેય *છે*. આ શિવની જીવકલાને ભગવદ્ગીતામાં પરા પ્રકૃતિ કહે છે, અને તેનું ઉત્થાન કરી તેને અવ્યકતમાંથી વ્યકત દશામાં લાવવી, અને છેવટે તેનું શિવ સાથે સાયુજ્ય કરવું એ ઉપાસનાનું પરમ પ્રયોજન છે.

આ વિદ્યાનું નામ અથવા ઉપાસનાનું નામ श्रोविद्या કહે છે. ते <mark>વિદ્યાનાસાધકને</mark> પોતાના પિંડમાં જ સધળી ઉપાસના કરવાની હોય **છે,** અને મૂલાધારથી માંડી સહસ્રદલ પર્યત ષટ્ચક્રવેધ કરી, પિંડસ્**ય** શકિતનાે એટલે કુલશકિતના, આ પિંડસ્થ શિવ સાથે એટલે અકુલ શિવ સાથે સંયાગ કરાવી. શિવના જ્ઞાનપ્રકાશધર્મ અને શકિતના **ચ્યાત્મપરામર્શ** કરવાના ( વિમર્શ<sup>°</sup>) ધર્મ જગવી, દિવ્ય ગ્રાન, દિવ્ય ધર્મ, દિવ્ય વૈરાગ્ય, અને દિવ્ય ઐશ્વર્ય મનુષ્યયોનિના જીવતા **દે**હમાં પ્રત્યક્ષ ભાગવી સાયુજ્યસુખ મેળવી કૈવલ્ય પામલું-એ પ્રક્રિયાને શાકતસ પ્રદાયની સામાયિક પ્રક્રિયા કહે છે. આ પ્રક્રિયાને સ્થલ **ઓ**પુરુષના શરીરમાં સ્થૂલ ચેષ્ટામાં ઉતારી લાવી જે પ્રયોગ કરવા તેને કાલપ્રક્રિયા કહે છે. ખંનેમાં શક્તિસંગમ હાય છે. એટલે પ્રથમમાં પિંડસ્થ શૈવી શકિતને જાગ્રત કરાવવામાં નિમિત્તરૂપ થનાર પુરુષને પત્ની હેાય છે, અને પત્નીને પતિ હેાય છે. બંને સમાન અધિકારનાં સમાન ધ્યેયવાળાં, સમાન ઉપાસના કરનારાં દીક્ષિત સુગસા હાય છે. આ જોડાં ધણે ભાગે દિવ્ય વર્ગનાં અથવા સિદ્ધ વર્ગનાં હાય છે, પ્રસંગે મતુષ્ય વર્ગનાં પણ હાય છે. મતુષ્યવર્ગમાં પૂર્ણ દિવ્યભાવવાળાં અથવા સિહભાવવાળાં હાઈ શકે છે, અને તેવા

ભાવની સિન્દિ કરનારાં ઓયુરુષો સરીરના યાગની અપેક્ષા રાખતાં નથી. પરંતુ અધ્યાત્મયાગવાળાં હોય છે. અને તેમના પિંડા જુદા છતાં તેમનાં શક્ષ્મ શરીરા અધ્યાત્મસંયેણમાં આવે છે. પરસ્પર સહાયક થનારાં આ યુગલાને તંત્રશ્રાસમાં હંસસગલ કહે છે. જેઓ આ ભૂમિકામાં આવી શકતાં નથી તેવાં જોડાંને ખક્યુગલ, કાકયુગલ, કુકકુટયુગલ, મયૂરયુગલ વિગેર સંત્રાએ આપવામાં આવે છે.

ગુણકર્માનુસાર તથા યાગ્ય દીક્ષાથી મેળવેલા તે મંદ અને મધ્યમ સાધકસાધ્વીનાં જોડાં કાળે કરીને આત્મશક્તિના પરામર્શ કરી શકે છે. અને પાતપાતાની નિયત શક્તિને સંપાદન કર્યા પછી તેંચો. પિંડગતા જીવશક્તિને શિવસા**યુંજ્ય કરા**ધી શકે છે. આ શક્તિતત્ત્વનું શિવતત્ત્વ સાથેનું સામરસ્ય શી રીતે જગવવું તેના સાધન તરીકે શ્રીવિદ્યાતા મંત્ર, શ્રીવિદ્યાના યંત્ર, અને શ્રીવિદ્યાનું તંત્ર યાગ્ય ગુરુ પાસેથી શીખવાનું હાય છે, અને તેના ક્રમ ક્લસિહિ પર્યત સાધવાના **હો**ય છે. આ સાધનામાં શિવશક્તિને આલંબત રૂપે લેવામાં આવે છે, અને જગતના જનકજનનીના આ યુગ્મને આદર્શ રૂપે ક્ષેવામાં આવે છે. ઋસંગે શિવનું પ્રાધાન્ય, અને શક્તિ ગૌણ, પ્રસંગે શક્તિનું પ્રાધાન્ય અને શિવ ગોં**ણ, અને પ્રસંગે સમ**ગ્રધાનભાવવાળું શિ<del>વ-</del> શક્તિનું જોડું લેવામાં આવે છે. આ ત્રસ આલંબનમાં અદ્ભેતભાવ વસ્તુના કાયમ રાખવામાં આવે છે; પરંતુ સાધકના ચિત્તના અધિકાર પ્રમાણે પુરુષશરીર, સ્ત્રીશરીર, અથવા સંયુક્ત શરીર આલંબન રૂપે લેવામાં આવે છે. આવી ઉપાસના કરતાર સાધકાના પિંકના પ્રેટા પલટાય છે. પ્રાણાદિ કિયાત ત્રની શકિત ખીસે છે, ઇન્દ્રિયાની રાનશક્તિ વિકાસ પામે છે, અને સુદ્ધિના વિજ્ઞાનમય કાશ જે મલિનસત્વા પ્રકૃતિથી સામાન્ય જનામાં ભરેલા છે તે હિરણ્મયકાશ રમે એટલે શુક્સત્ત્વા પ્રકૃતિથી ધડાય છે. ઉપાધિનું રૂપાંતર થવાથી પિંડ-પ્રહ્માંડની એકતા વાતા કરવામાં માત્ર રહેતી નથી, પરંતુ સિદ્ધ દશામાં આવે છે.

એમ કહેવામાં આવે છે કે સુંદરીની અથવા શ્રીતી વિદ્યાનું રહસ્ય ઉત્તરાપથમાં શંકરાચાર્યને પ્રાપ્ત થયું હતું, અને કૈલાસપર્વત આગળથી સદાશિવના પાંચ આમ્નાયને સ્ચવનારાં યાેગલિંગ, બાેગ-લિંગ, વરલિંગ, મુક્તિલિંગ, માેક્ષલિંગ નામનાં પાંચ પ્રતીકાે, અને શ્રીનું ચક્ર તથા તેને લગતા પંચદશાક્ષરી મંત્ર તેમણે મેળવ્યા હતા. કૌલમતની અપધર્મવાળી શાકતપ્રક્રિયાના ત્યાગ કરાવી, શાક્ત-સંપ્રદાયની પ્રાચીન સામાયિકમતની ઉપાસનાનું તેમણે પુનઃસ્થાપન કર્યું હતું; અને આ ઉપાસનાના સાધન તરીકે " સૌન્દર્યલહરી " નામનું રહસ્યસ્તાત્ર તેમણે રચ્યું હતું.

સૌન્દર્ય લહરી ગ્રંથ ૧૦૦ શિખરિણીવ્રતમાં રચાયેલાે છે. કેટલાક પાઠમાં ૧૦૩ સુધીના શ્લોફા છે. મૂલગ્રંથ ઉપર લગભગ ૩૨ ટીકા-એ છે. તેમાં ધણીખરી હુલ મુદ્રિત થયેલી નથી. મુખ્ય ટીકાએમાં ૧ સહજાન દેની મનારમા, ૨ અષ્પય્યદીક્ષિતની ટીકા, ૩ વિષ્ણપક્ષી, ૪ કવિરાજશર્મની ટીકા, ૫ કૃષ્ણાચાર્યની મંજીલાવિણી, ૬ કૈવલ્ય--શર્માની સૌભાગ્યવર્ધિની, **૭ કેસ**વભદની ટીકા, ૮ ગંગાહરિની તત્ત્વદી• પિકા, ૯ ગંગાધરની ટીકા. ૧૦ ગાપીરમણનું તક પ્રવચન. ૧૧ ગારી-કાન્ત સાર્વભામ ભદાચાર્યની ટીકા, ૧૨ જગદીશ ટીકા, ૧૩ જગનાય પંચાનનની ટીકા, ૧૪ નરસિંહની દેવી તથા વિષ્ણપર ટીકા, ૧૫ વ્યક્ષાન દેતા ભાવાર્થ દીપ, ૧૬ મલ્લભટની ટીકા, ૧૭ મહાદેવ વિદ્યા-વાગીશની ટીકા, ૧૮ માધવ વૈદ્યની ટીકા, ૧૯ રામચંદ્રની ટીકા, ્ર૦ રામાન દતીથ કૃતા ટીકા, ૨૧ લક્ષ્મીધરકૃતા લક્ષ્મીધરા ટીકા, રર વિશ્વભર ટીકા, ૨૩ શ્રીકંઠભદકૃતા ટીકા, ૨૪ રામસરિકૃતા ટીકા, રપ ડિડિમ ટીકા. ૨૬ રામચંદ્રમિશ્રકતા ટીકા, ૨૭ અચ્યુતાન દકૃતા ટીકા, ૨૮ સદાશિવકૃતા ટીકા, ૨૯ શ્રીર ગદાસકૃતા ટીકા, ૩૦ ગાવિંદ-ત્તક વાગીશકૃતા ટીકા, ૩૧ પ્રવરસાનની સુધાવિદ્યોતિની, ૩૨ પ્રયાગ ચહતિંસહિત યંત્ર.

આ સર્વ ટીકાઓમાં ઉત્તમાત્તમ લક્ષ્મીધરની લક્ષ્મીધરા નામની આંક ૨૧ વાળા છે. શંકરાચાર્યને શ્રીવિદ્યાનું બીજ ઉપનિષદ્દમાંથી મળ્યું છે, તેનું પાષણ આરણ્યકના પ્રંથાથી થયું છે, અને અંકુર તેમના પરમગુરુ ગાડપાદનાં શ્રીવિદ્યાસૂત્રમાંથી અને સુલગાદયપ્રકરણુ માંથી ઉગી નીકળ્યું જણાય છે. આ પ્રાચીન ગુરુજનાના આધાર વડે આ મંત્રસારસ્તુતિ એમણે રચી છે. આ સ્તુતિના બે ખંડ છે. પ્રથમ શ્લાકથી માંડી એકતાલીસ શ્લાક પર્યતના લાગને વ્યક્ષલહરી અથવા આનંદલહરી કહે છે; ઉત્તરખંડને શૃંગારલહરી કહે છે.

થદ્દાલહરી અથવા આનં દલહરીના ખંડમાં શિવસ્વરૂપ, શકિત-સ્વરૂપ, શિવશકિતનું યુગ્મ, શકિત વિના શિવની કિયાશકિતના અભાવ, શકિતનું રચૂલ, સૂક્ષ્મ અને પર રૂપ, રચૂલ રૂપનું સાલંકાર અનુસંધાન, પરમ શિવ સાથેના તેના અખંડ સંયાગ, સહસ્ત્રારપદ્મમાં તેની સ્થિતિ, શ્રીચક્રનું સ્વરૂપ, ષટ્ચક્રમાં દેવીના રૂપાની ભાવના, સાન્દર્યમહિમા, સ્ત્રીવશ્યકર પ્રયાગ, કાવ્યસિહિકર પ્રયાગ, વિષજ્વરહર-પ્રયાગ, સાયુજ્યપ્રાપ્તિપ્રયાગ, દેવીનું ગુણુમૂર્તિઓથી પર સ્વરૂપ, તેના આત્રાચક્રમાં પ્રખાધ, મહાલયમાં પણ દેવીના શિવ સાથે વિહાર, સક્લક્રિયાકલાપના દેવીપૂજન્માં વિનિયાગ, દેવીનું પાતિવસ, દેવી સાથેના તાદાત્મ્યના અનુસંધાનનું ફલ, દેવીતંત્રા, દેવીમંત્ર, શિવ− શકિતના સંબંધ, દેવીનું સહસ્ત્રારથી નીચેનાં આદ્યા, વિશુદ્ધ, અનાહત, મણિપુર, સ્વાધિષ્ઠાન, અને આધારચક્રમાં કરવાની ભાવ-નાઓ વિગેરે વિષયા આવે છે.

ઉત્તરખંડમાં દેવીના સ્થૂલ રૂપનાં અંગપ્રત્યંગની ભાવનાઓ માપી છે. કિરીટ, કેશપાશ, સીમંતસરિશ, લલાટ, ભૂમધ્ય, દિષ્ટે, કર્શ્યુંયુંગલ, ગલ્લસ્થલ, કુંડલભૂષણ, નાસા, એક, વદન, જિબ્હા, તાંખૂલકવલન, ભાષણ, કંઠની રેખાત્રય, ભુજ, કર, સ્તનશુંગ્મ, હાર-બ્રાતિકા, સ્તન્ય(ધાવણુ), રામાવલિ, નાભિ, મધ્ય, વલિત્રય, નિતંભ, . <mark>જાત, જંધા, ચરણ, સમ</mark>ત્ર શરીર, એ પ્રમાણે સર્વાગસુંદર **રૂપની** ભાવના, અને તેનાથી સ્ચિત તત્ત્વાની ભાવનાની સિદ્ધિનાં કૂલા વર્ષા છે. ચંદ્રમંડલમાં દેવીની ભાવના, દેવીચરણપૂજા, દેવીનું અદુભૂત પાતિવૃત્ય, ચરુણજલની અભ્યર્થના, દેવીભક્તમહિમા, અને સ્વાહંકારનિરાકરણ પૂર્વ કરતાત્રના ઉપસંહાર આવે છે.

ઉપલક વાંચનારને આ શ્લોકા ઉત્તમ ખંડકાવ્ય રૂપે લાગે તેવા છે, પરંતુ તેમાં રહસ્યભાવા ગુંધ્યા છે, અને શક્તિના દિવ્ય સ્વરૂપ-ની માંત્રિક ઉપાસના અને ધ્યાન કરવાની પદ્ધતિ તેમાં શંકરાચાર્યે ્ગાેેેડવી દીધી છે. કેટલાક શ્લાેકામાં યાેગાદિ શાસ્ત્રના સંયમનાં સુક્ષ્મ લક્ષણા આપ્યાં છે. અને श्रीविद्यानी પંચદશાક્ષરીના ઉદ્ઘાર કરી મંત્રનું ષટચક સાથે, ચક્રોનું શ્રીયંત્ર સાથે, શ્રીયંત્રનું ષોડશ નિસાના કાલચક સાથે, અને માંત્રિક અથવા ઉપાસકનું મંત્રદેવતા અથવા ઉપાસ્ય પરા દેવતા સાથેનું એકીકરણ કેવી રીતે થાય છે, એ રહસ્ય લક્ષણાવૃત્તિથી સ્ક્રુટ કર્યું છે.

કવિ ખાલાશ કરે આ સ્તાત્રને સમશ્લાકી ભાષાંતરમાં ઉતાર્થુ છે, અને મૂલ શ્લોકાના ભાવાે ઘણા ચમત્કતિથી **ગુજરા**તી ભાષામાં ઉતારી આણ્યા છે. થાડા દિવસ ઉપર મીડુ મહારાજના શ્રંથા મને **જોવા મળ્યા, તેમાં श्રીલહરી નામના ગ્રંથ ઉપલબ્ધ થયા છે.** ते સૌન્દર્યલહરીનું નામાંતર છે. લગભગ ખસે વર્ષ ઉપર થયેલા આ ગુજરાતી ભાષા-તર સાથે લગભગ છે<sup>.</sup>તાળાસ વર્ષ ઉપર થયેલા ક**િ ખાલના ભાષાન્તરને સરખાવતાં સમજાય છે કે મીંડુ કરતાં કવિ** <u>ખાલ કવિ તરીકે વધારે ચઢીઆતા છે. નીચેનું એક ઉદાહરણ</u> ખસ યશેઃ—

### મૂલ શ્લાક

अराला केक्षेषु प्रकृतिसरला मन्द्रहसिते चिरोषाभा चित्ते दृषदुपल-द्योभा कुचतटे। भृदां तन्वी मध्ये पृथुक्रसि-जारोहविषये जगत्त्रातुं द्यम्भोर्जयति करुणा काचिदरुणा॥

## મીડુંનુ ભાષાન્તર

કીશે વાંકી ધીરી હસત ઉદરેં પાતળા ઘણી, તટી તકે પ્હાેળા, કઠિન કુચતકે બહુ બણી, સ્વભાવે છે ઋજવી, સરસ કુલ જેવી કુંળા લણી, જગદ્દરક્ષા કામે વિલસી કાઈ શક્તિ શિવ તણી.

કવિ ખાલનું ભાષાન્તર. દિસે વાંકી કેશે પણ પ્રકૃતિથી તું સરલ છે, કેડોરા કૂચે છે, શિરિષ કુલશી કેમળ ચિતે અતિક્ષીણા મધ્યે, અતિશ સ્થુલ નિતં ખવિષયે કમા શ'લુની તું યદ્દપિ દીસતી, કાન્તિ અરુણે.

મૂલ શ્લોકમાં વકૃતા અને સરળતાના, કામલતા અનેકાહિન્યના, તતુતા અને વિશાલતાના, દયા અને કાંધના વિરાધી ભાવ અભિરાધ રૂપે દેવીનાં ગાત્રામાં શી રીતે સંનિવેશ પામ્યા છે તેનું ચમત્કૃતિવાળું વર્ણન છે. કેશમાં વકૃતા અને મંદ હસવામાં સરલતા, ઉત્તમાંગમાં ગાઠવી છે. અંદરના હૃદયની કામલતા અને બહારના કુચમંડલની કૃઠિનતા વક્ષઃસ્થલમાં આણી મૂકી છે; કેડમાં તનુતા અને નિતંબમાં વિપુલતા નીચેનાં ગાત્રામાં ગાઠવી છે; અને મનાભાવમાં કરુણા અને બહારના શરીરના રંગમાં લાલાશ બતાવી ચમતકતિ આણી છે.

મીઠુંએ ભાષાન્તરમાં ગાત્રાના અનુક્રમ બદલી પહેલી પંક્તિમાં મૂલની ત્રીજીના પૂર્વાર્ધના ભાવ, ખીજમાં મૂલની ત્રીજીના ઉત્તરાર્ધના ભાવ આણ્યો છે. અને છેલ્લીમાં કરુણા અને અરુણાની વિરાધ છાયા લાવી શકયા નથી. કવિ ખાલનું ભાષાન્તર મૂલને સારી રીતે અનુસ**રે** છે, પરંતુ "મંદહસિત " શબ્દ મૂલનાે લાપ પમાડે છે.

મૂલ ગ્રંથ સર્વાંશ વિવરણ સાથે મીઠુના અને કવિ ખાલના ભાષાન્તર સાથે પ્રસિદ્ધ કરવા યાેગ્ય છે. શાકત સંપ્રદાયના શુદ્ધ સામયિક સાહિત્યરૂપે સાન્દર્યાલહરી એક અપૂર્વ ગ્રાંથ છે.

મૂલ ગ્રંથ શંકરાચાર્યના છે કે અન્ય કાઈ દ્રવિડ કવિના છે. એ ખાખત માટે વિવાદ સંસ્કૃતજ્ઞ પંડિતામાં ચાલેલા છે. પરંતુ **ઉપર** લખેલા ઘણા ટીકાકારા શંકરાચાર્યની જ તે કૃતિ છે એમ કહે છે. વિશેષ પુરાવે৷ રાજશેખર કવિ( ઇ. સ. ૯૦૦ )ની એક ઉક્તિ સૂક્તિમુક્તાવલિ( જલ્હણ કવિની તેરમા સૈકાની કૃતિ )માં નીચે પ્રમાણે છે. તેમાંથી મળા આવે છે:—

### स्थिता माध्वीकपाकत्वान्निसर्गमधुरापि हि किमपि स्वद्ते वाणी केषांचिद यदि शांकरी॥

આ શ્લોકમાં જાાંજરી શબ્દ ઉપર શ્લેષ છે. શંકરની વાણી સ્વભાવથી મધુર છતાં તેમાં મીઠી મદિરા જેવાે માહ રહી જાય છે. મ્યા મુગ્ધ કરનારી શાંકરી વાણી કંઈ પ્રસ્થાનત્રયના ભાષ્યની નથી, પરંતુ તેમનાં આ સાૈન્દર્યલહરી વિગરે રહસ્યસ્તાેત્રાની છે.

ખીજું કારણ શ'કરાચાય<sup>°</sup>ની કૃતિના સમર્થ'નમાં એવું છે કે स्मगोद्य श्रंथ शैरिपाइने। उपसम्ध थये। छे. ते श्क्षेशितुं विस्तृत સ્વરૂપ સાન્દર્ય લહરીમાં છે. પરમગુરુની કૃતિ શંકરાચાર્યે વિસ્તૃત કરી હ્યુય, એ સ્વાભાવિક છે. ગાૈડપાદ श्रीविद्याना ઉપાસક હતા, એ નિવિવાદ છે.

ત્રીજું કારણ સમર્થનમાં એવું છે કે સહજાન દનાથની મનારમા ટીકા ધર્ણ જૂની છે. તે ટીકાના ઉલ્લેખ કૈવલ્યાશ્રમ પાતાની ટીકામાં કરે છે, અને લક્ષ્મીધર ( ઇ. સ. ૧૫૦૪–૩૨ ) પણ કરે છે. આ સહજાન દનાથ સચ્ચિદાન દનાથના શિષ્ય છે, અને સચ્ચિદાન દનાથ શ્ર'ગેરી મઠની ગુરુપર પરામાં આવે છે. સહજાનંદનાથ ગુરુપાર પર્યાયી વિંદ્યા પ્રાપ્ત થવાનાે ઉલ્લેખ કરે છે, અને તેમાં શંકરાચાર્ય આદિ ગરુસ્થાને જણાવે છે.

# ( ૬ ) સર્વ'ત ત્રસ્વત ત્ર શ્રીમન્નૃસિંહાચાર્ય ( ৮. १८५४–१८६७ )

ગુજરાતના વિશહ ધર્મ પ્રવર્ત કામાં શ્રીમન્ન્રસિંહાચાર્ય છતું સ્થાન ધર્ણ ઉચું છે. શ્રેય:સાધક અધિકારીવર્ગની સ્થાપના થયા પછી **ચ્યા દિ**ગ્ય મહાપુરુષે પાતાના તાત્વિક નિશ્વયા સિહાન્તસિંધુ, ભામિની ભૂષણ, પંચવરદવૃત્તાન્ત, ત્રિબ્રુવન વિજયી ખડ્ગ, સુરેશચરિત્ર, સતી-સુવર્ણા, સન્મિત્ર પ્રતિ પત્રા કત્યાદિ અનેક પ્રકારના સાહિત્યમાં સ્પષ્ટ કર્યા છે, અને તે ઉપરાંત વેદાન્તશાસ્ત્રનું સાધનાશાસ્ત્ર કહીએ તા ચાલે તેવા મંત્રશાસ્ત્રના અગમ્ય સિહ્ધાન્તાની સ્પષ્ટતા તેઓશ્રીએ અધિકારી સાધકા આગળ પ્રવચન વહે અને આચાર વહે સિદ્ધ કરી છે. તેમના વિપુલ સાહિત્યનું અવલોકન કરનારને નીચેના મુદ્દા સામાન્યવેદાન્ત પ્રક્રિયા કરતાં વિલક્ષણ સાધનશ્રેણીના સ્થાપક જણાયા વિના નહિ રહે:—

- (૧) વ્યવહાર અને પરમાર્થ ધર્મમાં દાંપત્યયાેગ અસન્ત મહત્વના છે, અને શુદ્ધ ગૃહસ્થાશ્રમની કસાેટીમાં જેએા પાર ઉતર્યા નથી તેમને ત્યાગધર્મના અધિકાર નથી એટલું જ નહિ પણ એવા ત્યાગીએ આ વિશ્વમાં ભારભૂત અને અનર્થ કરનારા છે.
- (૨) સ્ત્રીજાતિની નિંદા ધર્મના રહસ્યથી વિમુખ રાખનારી છે. અને ગ્રાનપ્રતિ મધક છે.

- (૩) મહેશ્વરની માયાશક્તિ સામાન્ય વેદાન્તિઓ વિ<sup>દ</sup>ન કરનારી માને છે તેવી નથી, પરંતુ ચૈતન્યપક્ષપાતિની છે.
- ( ૪ ) આ દિવ્યશક્તિનું સ્વરૂપ અને વૈભવ મંત્રમાર્ગ વહે સ્પષ્ટ થાય છે.

આ સર્વ'તંત્રસ્વતંત્ર શ્રીમન્નૃસિંહાચાર્ય પરમાત્મશકિતનું નામ "સ્વભાવસામર્થ્ય' કહેતા, અને તેઓ તે સામર્થ્યને લાકપ્રસિદ્ધ પ્રકૃતિશકિતથી વિવિકત કરતા. તેઓશ્રીના અભિપ્રાય પ્રમાણે પરમાત્મા વિશ્વના આવિર્ભાવ કરવામાં "સ્વભાવસામર્થ્ય" વડે પ્રવૃત્ત થાય છે. આ "સ્વભાવસામર્થ્ય"ને તાન્ત્રિકા ચિન્મયી અથવા સંવિન્મયી શકિત કહે છે. આ વસ્તુભૂતા શકિતનું રઢ નામ મહામાયા શકિત છે. છેવાના અધના હેતુ રૂપ તે શકિત ખરી રીતે નથી, પરંતુ પાશવિમાચન અર્થે તે શકિત મથે છે. આચાર્યશ્રીના શબ્દામાં કહું તો:—

"કિશ્વરની માયાશક્તિ કિશ્વરાભિમુખ થનાર પ્રાણાઓના સફમ સંરકારાને હરેક પ્રકારે રથૂલ સફમ બાગ દારા નિવૃત્ત કરી, તેને પોતાની સત્તાથી બહાર કાઢવા પ્રયત્ન કરે છે. કારણ કે સફમ વિષય-વાસનાના સદ્ભાવ પર્યત તે પ્રાણીને સર્વા કશ્વરના સાક્ષાતકાર થતા નથી. તેથી તે પ્રાણીના સફમ સંરકારના અનુકૂલ સિદ્ધિ આદિ વિભવ દારા તે માયાશક્તિ તે પ્રાણીને યુક્ત કરે છે, પણ વર્તમાન પુરુષાર્થની ન્યૂનતાવાળા તે પ્રાણી ઘણા કાળથી અપ્રાપ્ત એવા સિદ્ધિ-દારા પ્રાપ્ત થનારા અપૂર્વ વિભવોને ભાગવવાની કચ્છાને આધીન થઈ માયાની પ્રધાન સત્તામાંથી ન નીકળતાં પુતઃ તેમાં અધિક પ્રવેશને કરે છે. તેથી તે પ્રાણી પોતાના પ્રાક્ સંરકાર તથા વર્તમાન પુરુષાર્થની ન્યૂનતાના યોગે કશ્વરાભિમુખ થવામાં પાછા પડે છે. તેમ છતાં પણ સદ્દચરથી વિમુખ એવા તે અવિચારવાન્ યોગાભ્યાસી-ઓ યોગથી ભ્રષ્ટ માર્થિ વિમુખ એવા તે અવિચારવાન્ યોગાભ્યાસી-ઓ યોગથી ભ્રષ્ટ માર્થિ પરિયામમાં પશ્ચાત્તાપને કરતા માયાશક્તિને વિષે દેષને આરોપે છે. × × × અડલું કહ્યાથી એ સિદ્ધ

થયું કે અધિકારીએ નિર્લાભ અને અડગ થઇ ઇશ્વરસાક્ષાત્કાર પર્યંત વહ્યા જવું; તા તેવા નિર્લાભ પ્રાર્ણીને માયાશક્તિ કાપ્ટ્ય કિવા અક્ષાત્કાર કરતી નથી. × × પરમેશ્વરની રાણીરૂપ માયાશક્તિ પાતાની મર્યાદાના પ્રમાણ સુધીના પદાર્થો આપ્યા પછી અસંતાપને પ્રાપ્ત રહેલા પ્રાણીને સાક્ષાત ઇશ્વર સંમુખ થવા કિચિત્ પણ વિરાધ કરતી નથી. તેથી ઇશ્વરની પ્રાપ્તિમાં પ્રાણીના અનધિકારજ કારણ હોય છે, માયાના દોષ નથી.''\*

આચાર્ય બ્રી પાતે શાકત સંપ્રદાયના અથવા શૈવ સંપ્રદાયના અથવા કાઈ પણ સંપ્રદાયના અધનવાળા ન હતા. તેમના સિહાન્તો ધણા વ્યાપક અને ગંબીર હતા, અને તે વહે અન્ય સંપ્રદાયોના મર્યાદિત સિહાન્તોની યાગ્યાયાગ્યતાની કસાટી થતી હતી. તેમના પાતાના તાત્ત્વિક નિર્ણયા કેટલા અંશમાં શાકત સિહાન્તના પાષક અને સમર્થક છે એટલું દર્શાવવા પૂરતા અત્ર પ્રયત્ન કર્યો છે. કાઈ પણ સાંપ્રદાયિક સિહાન્તની કસાટી કેવળ આગમ વહે થતી નથી, કેવળ તર્ક વહે થતી નથી, તેમ કેવળ વ્યક્તિના અનુભવ વહે પણ થતી નથી. પરંતુ આગમ, તર્ક, અને અનુભવની એકવાક્યતા વહે જ થાય છે. તેવી કસાટી શક્તિવાદ સંખંધમાં શ્રી મન્ન્યસિંહા-ચાર્ય જના પ્રસત્નગં ભીર શ્રંથોથી થઈ શકે છે એટલું જ કહેવાનું તાત્પર્ય છે.

#### (૭) શાક્ત આચાર•

શાક્તસંપ્રદાયના આચારા તથા ભક્તિના પ્રચાર શિષ્ટરીતિથી નાગરામાં મૂળથીજ પેઠેલા જણાય છે. નાગર માત્રના કુલદેવ હાટકેશ્વર અને કુલદેવી અંબિકા ગણાયાં છે. જૂનાગઢના દિવાન રણછોડજીએ ચંડીપાઠના ગરખા લખ્યા છે, અને કાઠીઆવાડની

<sup>\* (</sup> જુએે સિદ્ધાન્તસિંધુ પ્રથમ રતન પૃ. ૧૧૯. ૧૨૦. )

**લઢાઈમાં હાથે શ**ક્તિકવચ ખાંધી લઢયા છે. દેવી માહાત્મ્યના **અતુવાદ કરનારા કવિ પ્રેમાનંદ પછી ધણા થયા છે.** 

નવરાત્રિના પ્રસંગે કુંભસ્થાપના, ગરખાની પ્રતિષ્ઠા જ્વારા વાવવા, સંધના પ્રસંગે અંખાજમાં નિયમિત જવું, ત્યાં ભવાઇ વિગેરે કરવી વિગેરે અનેક આચારા નાગરામાં વિદ્યમાન છે જો કે ક્રમ પૂર્વ ક તે ધસાતા ચાલ્યા છે. સ્વર્ગ સ્થ ભાળાનાથભાઈ પ્રાર્થના-સમાજના એકેશ્વરવાદી થયા તે પૂર્વે શિવશક્તિની મૂર્ત્તિના પરમભક્ત હતા. અમદાવાદના વડનગરા નાગર ધ્રાહ્મણ ખાલાજ લગવાનજી દવેએ અ'બિકા કાવ્ય તથા અ'બિકેન્દુશેખર કાવ્ય છપાવેલું છે. તેમાંથી ધણા જૂના ગરભાઓ મળી શકે એમ છે. સાઠાદરા નાગરજ્ઞાતિના ગરુષાએોના સંગ્રહમાં ધણા ગરુષા માતાજીને લગતા મળે છે. નાગરાનાં કેટલાંક નડીઆદ, અમદાવાદ, વિગેરે સ્થાનનાં કુટુંેબામાં દશ મહાવિદ્યા પૈકી કાઈ કાઈ વિદ્યાની પર પરાગત ઉપાસનાએ! ચાલતી આવેલી હોય છે. તેમાં ખાલા ત્રિપુરા, શ્રી વિદ્યા, ખગલામુખી વિગેરે વિદ્યાઓનાં યંત્રા તથા પટકા પણ મળા આવે છે.

અંબાજમાં નાગરાના પ્રજામાં પ્રથમ હક અને નૈવેદ્ય ધરાવવામાં અત્રભાગ સપ્રસિદ્ધ છે.

તેવા રીતે રાયકવાળ ધ્યાદ્મણામાં લલિતા દેવી, શ્રીગાઢમાં, શ્રીમાળામાં લક્ષ્મી દેવી વિગેરે ગ્રાતિદેવીએાનાં પૂજન અર્ચન ચાલ્યાં કરે છે. ભાલણ કવિ પણ શાક્ત હતા અને ખાલાના ઉપાસક હતા એમ જણાય છે.

પરંતુ આ સર્વ શાક્ત આચારાની પીઠમાં રહેલા શાક્તસંપ્ર• દાયના સિદ્ધાંતાના મર્મ તંત્રશાસ્ત્રના અન્નાનને લીધે ભૂસાઈ ગયા છે, અને તે તે આચારાને પાળનાર ભક્તજનાને તે તે દેવીના મંત્ર, યંત્ર, પટલ વિગેરે બાબત પૂછવામાં આવે છે તાે તેનું સરહસ્ય પ્રતિપાદન કરી શકતા જણાતા નથી.

## પ્રકરણ ૧૩ મું

શક્તિની ફ્રેપાસનામાં પ્રવર્તતા ત્રણ ભાવા यद् कुमारी मंद्रयते यद् योषित् पतिव्रता, अरिष्टं यर्तिकच क्रियते अग्निस्तदन्वेधत् ॥

(तै. आ.)

મૂલ વેદથી માંડી હાલના ગુજરાતી સાહિત્ય પર્યેત જ્યાં જ્યાં શક્તિવાદનું ચિન્તન છે તે વિચારી જેતાં સહજ સમજાશે કે હિન્દ ધર્મના અનેક સંપ્રદાયાે અને પંચા છતાં. તે સર્વમાં શક્તિવાદ એટલા બધા આડાેઅવળા ગુંચાયેલા છે કે હિન્દુ ધર્મની પ્રાણુનાડી કહીએ તાે શક્તિના સ્વીકારમાં છે. જેમાં પારુષ ભાવથી દેવન યજનપૂજન થાય છે ત્યાં પણ તે તે દેવની અધીગના રૂપે શક્તિના સ્વીકાર છે.

જો સમુદ્રમાં મર્યાદાશકિત ન હોય, જો આકાશમાં વ્યાપકતા શક્તિ ન હોય. જો ષ્યહાદેવમાં સર્જનશક્તિ ન હોય. જો વિષ્ણમાં પાલનશક્તિ ન હાેય, જો રુદ્રમાં સંહારશક્તિ ન હાેય, જો ગુરુદેવમાં તારકશક્તિ ન હોય, જો છુહમાં ખાધકશક્તિ ન હાય, અને જિનમાં જયાશકિત ન હોય, તાે સમુદ્ર, આકાશ, સૂર્ય, ચન્દ્ર, પ્રહ્મા, વિષ્ણુ, રુદ્ર, ગુરુ, શુદ્ધ, અને જિન કેવલ શબ્દબાધ્ય વિકલ્પ જ રહેવાના, પરંતુ વસ્તુબૃત પદાર્થ ગણાય નહિ. દિવ્ય પદાર્થોની દિવ્યતાનું બીજ શક્તિ-તત્ત્વમાં છે. અને તે શક્તિ એટલે કાર્યકર્ત્યવાળું ચેતનખળ સમજવાનું છે. શાંકત સિદ્ધાન્તના પ્રકરસમાં વિચારી ગયા તે પ્રમાણે શક્તિ એ **પ્રહ્મ વસ્તાના અંતર્ગામાં અને ખહિર્ગામાં ધર્મ છે, અને પ્રદ્મવસ્ત્ર** તે ધર્મા છે. વસ્તુને ધર્મ તરીકે વિચારતાં શક્તિની ભાવના પ્રક્રટ થાય છે. ધર્મો તરીકે વિચારતાં **શિવની** ભાવના પ્રકટ **થાય** છે. પરંતુ

જેમ ઉપર કહેલા સમુદ્રાદિ પદાર્થીની મર્યાદા વિગેરે ધર્મી ખાદ કરતાં ધર્મી સ્વરૂપ સમજાતું નથી, તેમ શિવસ્વરૂપ શક્તિના આશ્રય લીધા વિના સમજાતું નથી. જેમ ન્યાયવૈશેષિકમાં ગુણાના આધાર તરીકે દ્રવ્ય પદાર્થ છે, જેમ સાંખ્યામાં સત્વાદિ ગુણત્રયના સામ્ય વડે જ પ્રકૃતિ પદાર્થ છે, જેમ વૈદાન્તીઓમાં માયાના સંબંધ વડે જ સગુણ વ્યક્ષના ભાવ પ્રકટે છે, તેમ શૈવામાં અને શાક્તામાં શક્તિ વડે ાશવનું શિવત્વ, અને શક્તિનું સાભાગ્ય ધડાયું છે. આ પ્રમાણે શક્તિતત્ત્વ એ બ્રહ્મ વરતના રવભાવધર્મ છે. તા પણ તે ધર્મનું ચિન્તન કરવા સ્વતંત્ર પદાર્થકૃષે તેને શાકતા રજી કરે છે. જેમ આયુર્વેદના શાસ્ત્રમાં મુખ્ય દેહના કાેઈ અવયવના નેત્ર, હૃદય, કર્ણ ાવગેરેના વિશેષ વિજ્ઞાન અર્થે ખાસ અભ્યાસ થાય છે, તેમ અધ્યાત્મ-શાસ્ત્રમાં પણ પ્રકા વરતુના આ સ્વભાવધર્મનું વિશેષ વિજ્ઞાન 🔎 એળવવા ખાસ ઉપાસના થાય છે. આ ઉપાસનામાં મૂલ અંગી એટલે ધર્મીના અનાદર અથવા અરવીકાર નથી. નેત્રાદિ અવયવાના ખાસ અલ્યાસ કરનારે સમગ્ર દેહમાં તેની ક્યાં રિથતિ છે. અને ટ્રેવા ઉપયોગ છે એ વસ્તુત: ભુલવું જોઇએ નહિ: તેમ ખુદ્ધ વસ્તુના ગણનારા હાવા જોઇએ નહિ. પરંતુ આપણ જીવે નિષ્કલ, નિરા-કાર, નિષ્પ્રકાર, નિર્વિશેષ ધ્યક્ષવરતુ તેની કલા, આકાર, પ્રકાર, અથવા વિશેષ વિના અનુભવમાં આવતી નથી, માટે સકલ, સાકાર, સપ્રકાર, અને સવિશેષ રૂપે પ્રહ્મવસ્તુ ધ્યાનના અને જ્ઞાનના વિષય રૂપે લઇએ છીએ. વ્યક્ષ વસ્તુને સકલ, સાકાર, સપ્રકાર, સવિશેષ રૂપે રજા કરનારા સ્વભાવધર્મને શક્તિ એવી સંદ્રા આપવામાં આવે છે. અને રહસ્ય વેત્તાઓ તેનાં હેતુગર્ભ ધર્ણા નામા આપે છે:---

નાગાનન્દસૂત્રમાં આ શક્તિને ૧ વિમર્શ,\* ર ચિતિ, ૩ ચૈતન્ય, ૪ આત્મા, ૫ સ્વરસ ઉદય પામનારી વાગુદેવી, ૫ પરા-

<sup>\*</sup>लुओ-मनसस्तु द्विधावस्था प्रकाशामर्शभेदतः(त्रिपुरारहस्य)

વાક્, ૬ સ્વાત ત્ર્ય, ૮ પરમાતમા પ્રતિની ઉન્મુખતા, ૯ ઐશ્વર્ય, ૧૦ સત્તત્ત્વ, ૧૧ સત્તા, ૧૨ સ્કુરત્તા, ૧૩ સાર, ૧૪ માણકા, ૧૫ માલિની, ૧૬ હૃદયમૂર્તિ, ૧૭ સ્વસંવિદ્ (ઐટલે આત્મભાન), ૧૮ સ્પંદ, વિગેરે નામા આપવામાં આવ્યાં છે. પરંતુ આ સર્વમાં રઢ સંગ્રા શક્તિ છે. આ શક્તિ નથી પુરુષ, નથી સ્ત્રી, કે નથી નપુંસક. આ ત્રણે પ્રકારનાં લિંગવાળાં સચેતન શરીરીએામાં શક્તિના કુંડલિની રૂપે ગુપ્ત વાસ છે. તા પણ શાસ્ત્રોના એવા અભિપ્રાય છે કે સ્ત્રી, પુરુષ અને નપુંસકમાં સામાન્ય કલાએા રૂપે રહેલી આ શક્તિ પાતાના વૈભવમાં સ્ત્રીશરીરમાં વિશેષ ઝળકે છે. શંકરાચાર્ય પ્રપંચ-સાર( પ્રથમ પટલ ૨૪–૨૮ )માં વર્ણવે છે કેઃ " દેહીએાના દેહમાં અને દેહ ખહાર ચૈતન્યનું પૂરણ કરનારી, આત્મસંવેદન રૂપા આ ્શ્વક્તિ, ગુરુના પ્ર**ણાધથી દશ્ય ખને છે. એટલે અનુભવમાં આવે** છે. જેમ આકાશ અને અધકાર હાથ લાંખા કરવાથી પકડાતાં નથી. તેમ સ્વરૂપાનુભવ રૂપા શક્તિ પણ પકડાતી નથી. આ શક્તિ પુરુષ, અને નપુંસકમાં પણ સમાન રીતે વ્યાપ્ત છતાં સ્ત્રીજાતિમાં વિશેષ રૂપે પ્રકડીકરણ પામેલી છે. સાંખ્યા જેને પ્રધાન કહે છે, તેનું બીજાં નામ શક્તિ છે, તે તમાને (દેવાને), અને મને (પ્રહ્માને) નિત્ય વળગેલી છતાં તમારા અને મારા મર્યાદાવાળા સ્વરૂપનું અતિક્રમણ કરનારી છે. તે શાક્ત તે હું છું, તમે પણ છેા. અને સર્વ વેદ્ય-વસ્તુમાં પણ તે છે. પ્રલયકાળમાં પણ સચરાચર જગતને પાતાની અંદરલાવી મૂકે છે. ખરેખર તે પરાશક્તિ પાતે પાતાને જાણે છે, અને તેના બીજો કાઈ જાણનારા નથી. "

ઉપરનાં રમ્ય વાકયામાં ચૈતન્યશકિત સર્વ પ્રાણાપદાર્થામાં વિદ્યમાન છતાં સ્ત્રીશરીંરમાં અધિક ઝળકે છે, એમ સમજાવવામાં આવ્યું છે. આ સિદ્ધાન્તમાં શા હેતુ સમાયેલા છે કે શું સ્ત્રીજિતના પુરુષજાતિને થતા આકર્ષાં ખુને લીધે આવું મન્તવ્ય ઠસાવ્યું છે કે બીજો કાઈ હેતુ છે કે ખરેખર શાકત સિદ્ધાન્તમાં સ્ત્રીની મહત્તા

તેના ભાગ્યપણા ઉપર નથી, પરંતુ તેના ધારણ અને પાેષણ આપનારા રવભાવ ઉપર રહેલી છે. જગતકારણને કેટલાક નિમિત્ત કારણ માે છે, કેટલાક ઉપાદાનકારણ માને છે, અને કેટલાક અભિત્રનિમત્તો-પાદાનકારણ માને છે. પહેલી ખે ભૂમિકામાં દ્વૈતવાદ છે, અને તે ન્યાયવૈશેષિકાદિ વિચારકામાં, અને સાંખ્યાદિ પ્રકૃતિકારણવાદીએામાં સ્વીકારાયેલા છે. પરંતુ ત્રીજી ભૂમિકામાં અદ્ભૈતવાદના આશ્રય છે. તેમાં પણ માયાવાદી વેદાન્તીમાં માયાની જડતાનાે સ્વીકાર છે, અને શક્તિવાદી અદ્ભૈતીઓમાં શક્તિની ચેતનતાના સ્વીકાર છે. ખ્રહ્મની કેવલ ગ્રાનશક્તિ ઉપરાંત ઈચ્છાશક્તિ અને ક્રિયાશક્તિ પણ છે~ આ મન્તવ્ય શાક્તોનું બહુ દઢ છે, એટલે સાંખ્યોની પ્રકૃતિ જેવી એકલી ક્રિયાવાળો શાક્તોની શક્તિ નથી, તેમ વેદાંતીની માયા જેવી જડ પણ નથી, તેમ કેવલ સાંખ્યાની પુરુષની તટસ્થ ચિતિ જેવી, પણ શાકતોની શક્તિ નથી. શાકતોની શક્તિમાં સાંખ્યોનું પ્રકૃતિનુ સર્વાંશ કર્તુ'ત્વબલ છે, વેદાન્તીએાની આત્મરૂપ ચિચ્છક્તિના સમાસ છે, અને સાંખ્યાના પુરુષની પ્રેરક ખલવાળી, પણ નિષ્ક્રિય જેવી જણાતી પારુષભાવવાળી, ઇચ્છાશક્તિ પણ છે. આ ઇચ્છાના અને ક્રિયાબલનું મૂલકેન્દ્ર અધિકરહ્યમાં રહેલું હોવાથી શક્તિને સ્ત્રીનું રૂપક આપવામાં આવે છે.

अधिकरणसाधना लोके स्त्री-स्त्यायति अस्यां गर्भ इति: कर्तृसाधनश्च पुमान । संस्त्यानविवक्षायां स्त्री, प्रसवविव-क्षायां पुमान् । उभयोरविवक्षायां नपुसकम् ॥

એ વાકયોમાં સંદર વ્યુત્પત્તિ કરવામાં આવી છે કે અધિકરણને સાધનરૂપે લાકમાં સ્ત્રી લેવાય છે, કારણ કે તેના શરીરમાં ગબ વિસ્તાર ( स्त्यायते ) પામે છે; કર્તાના ભાવમાં ક્ષેષ્કમાં **પુરુષ** સંગ્રા અપાય છે, કારણ કે તે કર્તા અંદર પેસે છે. આ પ્રમાણે विस्तार करवाना भुद्दो कथ्युवना होय ते। स्त्री; प्रसव करवाना धर्मने। अदो २જી કરવા હાેય ત્યારે पुरुष, અને જ્યાં બંનેમાંથી એક પણ ∳તાવને પ્રકટ કરવાના ન હાેય ત્યાં नपुसक.

આ વ્યુત્પતિ ઉપરથી સમજાશ કે જગતના નિમિત્તકારણ તરીકે વસ્તુને ઓળખાવવામાં શિવ, ઈશ્વર, વિષ્ણુ–ઇત્યાદિ પુરુષ ભાવ ખતાવવામાં આવે છે; ઉપાદાનકારણ તરીકે વસ્તુને ઓળખાવવામાં શક્તિ, ઈશ્વરી, નારાયણી ઇત્યાદિ સ્ત્રીભાવ ખતાવવામાં આવે છે; અને જ્યાં જગતની ઉત્પતિ આદિ પ્રક્રિયાના સ્પર્શ નથી એવા તત્ત્વભાવમાં નપુંસકભાવે હ્રદ્ભ–એવી સંદ્યા આપવામાં આવે છે. આ વિચારણાને ધ્યાનમાં રાખવાથી શાકતવાદના મમી સ્ત્રી વિગેરના ભાગ્યભાવમાં નથી, પરંતુ મૂલવસ્તુના ઊંડા પૂજ્યભાવમાં રહેલા સમજાશે.

હવે જ્યાંથી શાક્તસ પ્રદાયમાં ઉપાદાનકારણ •ઉપર એટલે અધિકરણના ખલ ઉપર ભાર મૂકવામાં આવે છે, ત્યાંથી સચેતન સ્ત્રીશરીર પુજ્યતાના આધાર ખને છે. આ પુજ્યતા શાકતો ત્રણ ભાવમાં દર્શાવે છે અને આચારમાં પણ મૂકે છે. પ્રથમ ભાવ તે કૌમારીના, બીજો ભાવ સભગા અથવા પતિવતા સૌભાગ્યવતી સ્ત્રીના અને ત્રીજો ભાવ તે માતાના અથવા જનનીના શાક્તસ પ્રદાયમાં ચિ<sup>2</sup>ઇક્તિના **ખાલા**ના રૂપમાં પ્રથમ ભાવ અને તેમાં ઇ<sup>2</sup>ઇાશક્તિનું પ્રાધાન્ય; સુન્દરીના રૂપમાં ખીજો ભાવ અને તેમાં ક્રિયાશક્તિનું પ્રાધાન્ય, અને કાલીના રૂપમાં ત્રીજો ભાવ અને તેમાં ગ્રાનશક્તિનું પ્રાધાન્ય; આ ત્રણે ભાવાનું જ્યાં કેન્દ્ર થાય છે તેમાં પરા શક્તિ, પુરા વાક્ ઇત્યાદિ ભાવ વહે તુરીય પદના પ્રેબાધ થાય છે. વામા, જ્યેષ્ઠા, રૌદ્રી, અને અમ્બિકા; મહાસરસ્વતી, મહાલક્ષ્મી, મહાકાલી, અને પરા દેવતા: વૈખરી, મધ્યમા, પશ્યન્તી, અને પરા–વિગેરે અનેક વ્યદ્ધમાં મૂલશક્તિના પ્રકારા દર્શાવી સાધકમાં જે જે ગુણધર્મની ખામી હાેય તે તે પૂરી કરવા સારૂ મંત્રવિદ્યાના પ્રયાેગ શાક્તાેમાં હાેય છે. લૌકિક પુરુષાર્થ ત્રણ-ધર્મ અર્થ અને કામ; તેને સધાવનારી વિદ્યાએા

પણુ ત્રણ કૂટમાં વહેંચાય છે. એકને ધમ<sup>િ</sup>ષદા વિદ્યા કહે છે જેનું નામ વાગભવક્ટ, ખીજીને અર્થપ્રદા જેતું નામ કામકૂટ, ત્રીજીને કામપ્રદા વિદ્યા કહે છે જેનું નામ શાક્તકૂટ કહે છે. પ્રત્યેક સાધકને ધર્મ, અર્થ અને કામની જરૂર છે, અને તેનું પરસ્પર અવિરાધી ભાવથી સેવન કરવામાં ઉપાસનાની ચાતુરીની જરૂર છે. ધર્મના અગ્નિની દશ કલા સાથે, અર્થ ના સૂર્યની ખાર કલા સાથે, અને કામના ચન્દ્રની સોળ કલા સાથે સંખંધ હેાય છે. આ કારણાથી ત્રણે પુરુષાથ'ને સમયસર, અને યાગ્ય દેશમાં પ્રાપ્ત કરાવે તેટલા સારૂ શાક્તોમાં પંચ-દશાક્ષરી મંત્ર ત્રણ કૃટમાં, ત્રણ જ્યાેતિમાં, અને આડત્રીસ કલામાં વહેંચી અનેક રીતે ઉપાસનાના ક્રમથી સાધવામાં આવે છે, અને તેના સપ્ટિક્રમથી અને સંહારક્રમથી,-વિસર્ગભાવે, અને ખિન્દુભાવે-રવાધ્યાય કરવામાં આવે છે, એટલે જપ કરવામાં આવે છે. અને તે સાથે ભાવના પણ કરવામાં આવે છે. ‡પંચદશાક્ષરી મંત્રને ત્રણ કૂટમાં જેણે સાધી સિદ્ધ કર્યો હેાય અને જેના ધર્માથ કામ પ્રાપ્ત **ચવાથી જેને** વિષયોના માહ છૂટી ગયા હાય એવા ઉત્તમાધિકારીને **અર્થ**ે ષોડશી મ**ંત્રનાે પ્રયાગ સાયુજ્યમા**ક્ષ અને કૈવલ્યમા<mark>ક્ષને અર્</mark>થે વિધાન કરવામાં આવે છે. શક્તિના ત્રિપુરા, મૂલપ્રકૃતિ, અમ્બિકા, શ્રીદુર્ગા, ભુવતેશ્વરી વિગરે ઉપાસ્યબેદોની ઉપાસનાના વિવિધ પ્રકારા પ્રપંચસારના નવમાથી તે પંદરમાં પટલમાં આપવામાં આવ્યા છે.

આ શક્તિની મુખ્ય પંચદશાક્ષરીથી થતી ઉપાસનામાં કુમારિકાન શરીરામાં. અને પ્રૌઢ પુરંધ્રીએ અથવા માતૃશરીરામાં સાધકને

‡ંઆ મંત્રાને અત્ર પ્રકાશ કરવાનું પ્રયોજન નથી, [કારણ કે તે ભાષાના નિયમથી સમજાય એવા નથી. જે અક્ષરના રૂપમાં **લખાય છે અને જપાય છે** તે પણ તેનું માત્ર સ્થૂલ રૂપ છે, તેનું સૂક્ષ્મ અને પર રૂપ પિંડનાં મૂલાધારાદિ ચક્રાેમાં મંત્રાેદયના ક્રમથી પ્રક્રટ થતું, અને લય પામતું ગુરુગમ્ય ગણાય છે. શાકતાનું શું મન્તબ્ય છે તે સમજવા પુરતા જ અત્ર પ્રયત્ન છે.

પૂજ્યભાવ બાંધી, નિસ અને નૈમિત્તિક રીતે આ ત્રણે પ્રકાસ્તી ઓએાને દ્રવ્યાભૂષણ, અર્ચાનાદિ વડે સતકાર કરવાના નિયમ વિધિ હાય છે. આ આંતર ઉપાસના અને બાહ્ય અર્ચાનમાં સમાનભાવથી અને સમાનગુરુથી દીક્ષિત સાધક—સાધિકા સમાન ધર્માચરણથી સત્વર ક્રિયાસિલિ કરી શકે છે; જેમાં સાધિકાએ પાતાના પતિના શરીરમાં શિવભાવ, અને સાધકે પાતાની પત્નીના શરીરમાં શક્તિભાવ સ્થાપ-વાની અગત્ય માની છે. આ પરસ્પર પૂજ્યભાવ સિલ્લ કરવા સાફ પતિને સ્ત્રીસ્તાત્ર, અને પત્નીને ભર્તા રહિયામાં આવે છે, અને તેના રહસ્યનું ભાન શુરુ તરફથી સમજાવવામાં આવે છે\* જયારે:—

विद्याः समस्तास्तव देविभेदाः श्चियः समस्ताः सकला जगत्सु

એ દેવી મહાત્મ્યના શ્લોક પ્રમાણે સઘળી વિદ્યાઓ અને સઘળી સ્ત્રીવ્યક્તિએ જ્યારે ભગવતીનાં રૂપ સમજાય છે, ત્યારે જ ચોથા મેહ્સ પુરુષાર્થની પ્રાપ્તિના અધિકાર મળે છે, એવું શાકતાનું માનવું છે. આવું રહસ્ય–દ્યાન આપનારા શરુજના પુરુષવર્શના જ હાય છે એમ નથી, પરંતુ સ્ત્રીવર્શના પણ હાય છે. વેદકાલમાં કોમારી અંભૂણમુનિની વાક નામની દુહિતા શક્તિરહસ્યની પ્રબેલક હતી; અગસ્ત્ય મુનિનાં પત્નિ લોપામુદ્રા શાક્ત આગમનાં ઘણાં ઊંડાં જાણનારાં હતાં, અને સિદ્ધિકાટિનાં હતાં; અગસ્ત્યનાં બહેન ખંધુમાતા પણ સૂક્ષ્મ શાક્ત વિચારક હતાં: સ્માત કાલમાં મદાલસા જેવી માતાએ અને ચૂડાલા જેવી પત્નીએ પુત્રને તથા પતિને શાક્ત

<sup>\*</sup> આવાં ઘણાં રહસ્યસ્તાત્રા તંત્રા અને આગમામાં છે. માડુ મહારાજે પણ આજથી ખસાં વર્ષ પહેલાં આવાં સ્તાત્રા સંસ્કૃતમાં રચ્યાં છે, અને દંપતીઓએ પરસ્પર પૂજ્યતાના પ્રકાશ કર્યો છે. આ સ્તાત્રા વેદાન્તીઓની સ્ત્રીનિંદાને ખાટી ઠરાવે તેવાં છે.

રહસ્યના પ્રખાધ કર્યા છે: અર્વાચીન કાળમાં મ**ં**ડનમિશ્રનાં પત્ની ઉભયભારતી જેવી પત્નીઓએ તત્ત્વનિર્ણય કરવામાં પતિ અને ગુરુ વચ્ચે નિષ્પક્ષપાત વૃત્તિ જણવી બંનેનું હિત સાધ્યું છે. આવાં અનેક દ્રષ્ટાન્તા ઉત્તમ ધર્મતત્ત્વને જાણનારી સ્ત્રીઓનાં અનેક યાગિ-નીઓનાં શાકત આગમમાં આવેલાં છે. પરંતુ સ્ત્રીનિંદામાં તત્પર મિથ્યાવેદાન્તીઓએ અને સ્ત્રીની ભાગ્યદ્દષ્ટિથી મિથ્યાસ્તુતિ કરનારા વિષયાંધ રાગી કવિઓએ–સ્ત્રીની વાસ્તવ પ્રતિષ્ઠા દર્શાવી નથી. શાકતાના ઉંચા આદર્શમાં સ્ત્રી વ્યવહારધર્મની સહચારિણી છે, એટલું જ નહિ પણ પરમાર્થધર્મની પણ સહચારિણી છે. શાકતાની સ્ત્રીજાતિ પ્રતિ ધણી જ કાેમલ દષ્ટિ છે, અને પુરુષજાતિના ઉદ્ઘારમાં તે ધણા ઉંચા પ્રકારની મદદ કરે છે, એવા સ્પષ્ટ સ્વીકાર છે. લગ્નાદિ વ્યવસ્થામાં પણ શાકત અને સવે આગમા ધણા ઉદાર-મતના છે. મહાનિર્વાણ તંત્રમાં (અધ્યાય. ૭૧-૬૬-૬૭) એવું સ્પષ્ટ વિધાન છે કે:—

" જો પરણાવેલી કન્યાંના પતિ ષંઢ નિકળે, તા રાજાએ તે કન્યાનું પુનઃ દાન કરવું. આ વિધિ શિવે પ્રબાધેલાે છે. પરણી હાેય પણ પતિના શરીરસંબંધમાં આવી ના હાેય તેવી બાળા વિધવા થાય તા તેના પિતાએ તેનું કરી પાણીગ્રહણ કરાવવું. શૈવધ**ર્મમાં** આ વિધિ છે."

તે જ ત'ત્રના નવમા અધ્યાયના ૨૭૮ મા શ્લોકમાં કહ્યું છે કેઃ−

" શૈવવિવાહમાં વય, વર્ણ વિગેરેના વિચાર ખાસ કરવાના નથી. સ્ત્રી સપિંડ સંખંધવાળા ન જોઇએ, અને ભર્તા વિનાની જોઇએ. અસપિંડ અને ભર્તા વિનાની હાય તા, શંભુશાસન એવું છે કે તે સ્ત્રી વિવાહયાગ્ય છે. તાંત્રિકાના સમક્ષ, હે પાર્વતી! તેવી વરવર્ણિની સ્ત્રીએ શુદ્ધભાવથી મને પતિભાવે સ્વીકાર એવી વિન તિ કરવી."

સ્ત્રીના આ પ્રકારે પતિના વરણમાં રૂવત'ત્ર અધિકાર શૈવ અને ્શાક્ત તંત્રામાં છે. વૈદિકાચારવાળા હિન્**દુએ**। આ પહતિને અધમ્**ર**ે માને તા તેઓ સ્વતંત્ર છે, પરંતુ તંત્રાચારવાળા પણ હિંદુઓ છે, અને તેએ પ્રહ્મશાસન કરતાં ચઢીઆતા શૈવશાસનને માનનારા છે. તા તેમના તે અધિકાર શા રીતે વૈદિકા લઈ શકે ? શૈવા અને શાકતા-એ પાતાના આગમામાં સ્વતંત્ર વ્યવહારધર્મની શ્રેણિએ રચી છે, અને તે શ્રેણી પ્રમાણે શેવા અને શાકતા આચારધર્મ ઉપરાંત વ્યવહારધમ સાધે છે.

પ્રાચીન વૈદિક સાહિત્યમાં સ્ત્રીની પ્રતિષ્ઠા श्રी તરીકે જ માની છે. શતપથ લાહ્મણમાં (૧૧. ૪–૨) એક નાની આખ્યાયિકા મૂકી છે. પ્રજાપતિ પ્રજા ઉત્પન્ન કરતાં મનામય તપ વડે થાકી ગયા. મ્બને તપાબળથી श्री ઉત્પન્ન થયાં. તે શ્રી સુંદર રૂપવાળાં પ્રકાશવા લાગ્યાં. તેમની પ્રભા વડે અને લાલિત્ય વડે દેવા માહ પામ્યા. અને અને તેના પ્રતિ તેને હરણ કરવા દોડવા લાગ્યા. પ્રજાપતિને પ્રત્યેક -**દે**વ કહેવા લાગ્યા કે મને વરાવા, નહિ તા અમે તેના નાશ ક**રીશં** અથવા લઈ જઇશું. પ્રજાપતિએ તેમને સમજાવ્યા કે આ શ્રી તે સ્ત્રી ંછે, તેને **બલાત્કારથી હરી જવાય નહિ, તેમ મરાય** પણ ન**હિ જો તે** જીવતી રહે, અને પ્રસન્ન થાય તાે સ્વેચ્છાવર વરે. તે ઉપરથી અમિએ તે સ્ત્રીને (૧) પુષ્કળ અન્નાદિ ભોગ્ય પદાર્થી આપ્યા, સામે (૨)રાજ્ય આપ્યું, વરુણે (૩)સામ્રાજ્ય આપ્યું, મિત્રે (૪)ક્ષાત્રભળ .આપ્યું, ઈન્દ્રે (૫)પરાક્રમ આપ્યું, બુહરપતિએ (૬)બ્રહ્મવચ<sup>દ</sup>સ્ આપ્યું, સવિતાએ (૭)રાષ્ટ્ર આપ્યું, પૂષાએ (૮)સૌભાગ્ય આપ્યું, સરસ્વતીએ (૯)પુષ્ટિ આપી, ત્વષ્ટાએ (૧૦)રૂપ આપ્યું. આ સર્વ વિપુલ સંપત્તિ-વાળા શ્રીએ પ્રજાપતિને કહ્યું કે આ બધા દેવાએ આટલું બધું આપ્યું.પ્રજાપતિએ કહ્યું કે યત્ર વડે તે તે દેવાનું તું સ**ં**તર્પણ કર. તે ઉપરથી દશ હવિય<sup>્</sup>ત્ત વહે, અને દશ દાન વહે દેવા તૃપ્ત થયા, અને સ્ત્રીજતિ પ્રતિનું સાહસ કરવાનું ભૂલી ગયા.

આ નાની રમુજ વાતમાં સ્ત્રીજતિનું દશ પ્રકારનું સંગાપન જ્યાં થાય, ત્યાં દેવા યત્રાદિ વડે ફલ આપે છે એવા સાર જણાય છે.

આદ્યશક્તિને કુમારી-ખાલા-રૂપે, સતી-યુવતિલાવમાં શિવ-પત્ની રૂપે, સ્વેચ્છા વિધાત થતાં નાશ કરનાર કાલી રૂપે, પુનઃ વિશુદ્ધ રિત ઉત્પન્ન કરનાર વરવર્ણિની ગૌરી રૂપે, પુનઃ વિશ્વનાં ઉદ્ધારક કુમાર અથવા સ્કંદના જન્મ આપનાર જનની રૂપે-ઇત્યાદિ નવાં નવાં રૂપોમાં પુરાણામાં પ્રકટ થતાં વર્ણવ્યાં છે, અને આ સર્વ વર્ણનામાં ક્રોમારી, ગૃહિણી, અને જનની-આ ત્રણ પવિત્ર ભાવાની ખીલવણી કરવામાં આવી છે. તે ઉપરાંત દુર્ગોની ભાવનામાં મહાપરાક્રમી સ્ત્રી તરીકે પણ તેનું ચરિત્ર આલેખાયું છે. અને સપ્તશતીના ચરિત્રત્રયમાં પ્રધાનદેવતાએ ત્રણ રૂપમાં શુંભ, નિશુંભ, મહિષાસુર વિગેરે રાક્ષસોને મારવામાં જે પરાક્રમ દર્શાવ્યું છે તેમાં રૂપક વડે શક્તિ સ્ત્રી શરીરમાં છતાં અખલા નથી પણ સખળા છે એવા ભાવ ચિતરવામાં આવ્યો છે. સપ્તશ્વતીની ગ્રુપ્તવતી ટીકામાં તથા સૌભાગ્યભારકરમાં શક્તિનું સાચું સ્વરૂપ અને મહિષ વિગેરમાં સમાયેલા અદ્યાન, કામ, ક્રોધ વિગેરે ગ્રુપ્ત સંકતોના રફાેટ કરવામાં આવ્યો છે. દેવીમાહાત્મ્યના સંકતો ઉકેલવા એ જ ઉપાસનાનું રહસ્ય છે.

શક્તિની ઉપાસનાના આ કુમારી, ગૃહિણી અને જનની-આ ત્રણ ભાવામાં જે સાધકા સિદ્ધિ મેળવે છે તેઓ શિવ-શક્તિના પરમ સામરસ્યને જાણનારા રસિકા છે. આવા શાક્તભાવના આવેશથી કવિ ખાલ સ્વરૂપના વિમર્શ કરી અથવા પ્રત્યભિત્રા કરી ગાય છે કે:-

× × ×

પ્રેમ તણા નિર્મલ ઝરણામાં, કરી સ્નાન આવ્યાે છું આજ, પવિત્ર પૂરાે પૂજન કાજે, પ્રેમપ્રતાપે થયાે છું આજ. પ હૃદય રહી રમતા રઢીઆળી, છર્બીથી અગમગત પેખું આજ, નૃત્ય કરે હર હરિ વિરંચી, વિશા વજાડે વાણા આજ. ૬

#### ૧૫૫

તલ્લીન પરમાન દે પૂરે, પુરાં ભર્યા રસ ખેલા આજ, મુકુટ મણિ રવિ લચી લચી રહે, મધુર ગ્રીવા ઠમકાવે આજ. જ હૃદયહૃદયગત અંતર કેરી. જાણા ભૂલી ગયાં છા આજ. નવરસ તાંડવ નવલ અનાખાં, જોખનવંતાં જાણા આજ. ૮ નિર્મલ મનથી વચન લીધું'તું, તે સાંભરતું નથી શું આજ ? તવ મંદિર પ્રાંગણની રજૂવ, સુંખન કીધી ભૂલી શું આજ. ૯ અંતર ભેદે અંતરની ગત, જણવી તે નવ બ્રુલીશ આજ. ખાલ પ્રેમી શરણાગતને શું, સખલ સલુણાં છે**ા** શિરતાજ. ૧૦

> સમસ્ત ચિત્તૈક રસાહિમકાને સમસ્ત વિદ્યારૂપ સાત્વિકાને સમસ્ત ત્રૈલાકય વિનિમ લાતે પ્રમાણ પ્રેમાર્પણ પ્રેમળાને.

# પ્રકરણ ચાૈદમું

**400** 

शाक्तसंप्रदाय स्मिन धौद्धधर्भ शून्यता बोधितो बीजं बीजाद् बिम्बं प्रजायते बिम्बे च न्यासविन्यासस्तस्माद् सर्वे प्रतीत्यजम्॥ ( भढासुभप्रधारा )

આગલાં પ્રકરણામાં શક્તિવાદે અને તેના ઉપર બંધાયેલા શાકત સ'પ્રદાયે હિન્દુધમ માં કેવા પ્રસાર કર્યો છે તેનું સ્વરૂપ આપણે સમછ ગયા. પરંતુ શક્તિવાદ પાતે તત્ત્વવિદ્યાના સિહાન્ત હોવાથી તેના નામાન્તરે અને રૂપાન્તરે પ્રવેશ ખીજા અનેક ધર્મામાં થયા છે. શાક્તવાદ ખૌદ્ધધર્મના મહાયાનમાં એટલા બધા વ્યાપા ગયા છે કે હિન્દુધર્મ**ના** તંત્રસાધના અને મહાયાન બાહમતની તંત્રસાધનાનું પ્રથક્કરણ કરવું. એ કઠિન કામ છે. સામાન્ય શિક્ષણવાળા હિન્દુએા બાહિધર્મના સાહિત્યન ને તથા તત્ત્વદર્શનના સાહિત્યને જાણતા નથી, અને જે ધર્મ ભારત-વર્ષમાં જન્મ પામી, ભૂમંડલના ત્રણ ચતુર્થાશ ભાગમાં ફેલાયા તે ધર્મનું સ્વરૂપ ભારતવર્ષના મનુષ્યા ભૂલી ગયા એટલું જ નહિ પરંતુ ભાહ ધર્મ હિન્દુધર્મના વિરાધા છે એવા ભાવના દઢ થ**િ જવા**થા ખાહ ધર્મ પ્રતિ પૂર્વ ત્રહ ખંધાઈ ગયા. ઐતિહાસિક દષ્ટિથી હાલના હિન્દુધર્મ જે રૂપમાં છે તે રૂપના રચાવામાં ભાહ ધર્મ અને ખાહ-તત્ત્વનાને માટા હિરસો આપ્યા છે. વૈદિક પશુયન્નાના લાપ, અહિં-સાનું પ્રાધાન્ય, જગતનું મિથ્યાત્વ વિગરે હાલના હિન્દુધર્મ ના સિદ્ધાન્તો ના સીધા વારસા વેદમાંથા નીકળા આવે એમ નથી, પરંતુ વચલા કાળના ભાૈહધર્મની આડકતરી અસરનું પરિણામ છે. સુહલગવાનને વિષ્ણુના અવતારમાં પુરાણાએ ગણના કરી, અને જગત્ની માયામયન તા અથવા મિથ્યાત્વના સિદ્ધાન્ત મહાયાનના બાહોએ ન્યાયપુરઃસર રચેલા તે શાંકરવેદાન્તે જેવા ને તેવા સ્વીકાર્યો. આ કારણથી શાંકર અદ્ભેતદર્શન ઉપર સુસ્ત સનાતન વેદવાદીઓએ પ્રચ્છન બાહપણોશ **મ્યાક્ષે**પ કર્યા.\* આ **મુદ્દાએા નિષ્પક્ષ**પાત દૃષ્ટિએ હિન્દુઓએ ખાસ વિચારવા જેવા છે. અને બાહધર્મે હિન્દુઓને જે આપ્યું છે તેની અવગણના કરવા લાયક નથી. પ્રાચીન સાંખ્યદર્શનની અસર છેહ **અાગમ ઉપર અને ભગવાન ખુદ્ધના જીવન ઉપર થ**ઇ તે પ્રસં**ગ લ્રાહ્મણોએ ઝુદ્ધને ભૂમિકા રચી આપી, અને ઝુદ્દે** ચાર આર્ય'સત્યાેમાં⊸ દુઃખસત્ય, દુઃખસમુદયસત્ય, નિરોધસસ્ય, અને માર્ગસત્ય–થાદ્મણાના સાંખ્યસિદ્ધાન્તના નામાન્તરે રવીકાર કરી અષ્ટાંગ માર્ગ પાતે નવા સ્થાપ્યા: સારપછી બાહ ધર્મે વિત્તાનવાદના આશ્રય લઇ આ *દરય* જગત માયામય છે, અને વિજ્ઞાન જ પરમ સત્ય છે એ સિદ્ધાન્ત શાંકરવેદાન્તને ખદલામાં આપ્યા: સારપછી નિસસિદ્ધ ઇશ્વરવાદની બાૈહ્રાએ અવગણના કરવાથી શાંકરવેદાન્તના નિત્યસિદ્ધ **પ્ર**હ્મવા**દે** ક્ષણિક વિજ્ઞાનવાદને પાછેા હઠાવ્યો, અને બાહમતના ત્રાહ્ય અંશાના પાૈરાશિક હિન્દુધર્મમાં શ્રાહ્મણાએ પ્રવેશ કરાવ્યા: બાહધર્મની સ્વતંત્ર **ઉ**પયાગિતા ભારતવર્ષમાં લય પામી: પરંતુ ભારતવર્ષમાં લેય પામવાના સંધિએ બાહુધર્મના નવા મહાયાન શરીરમાં શક્તિવાદે પુનઃ નવું અવતરહ્ય કર્યું, અને તંત્રશાસ્ત્ર ટીબેટ વિગેરે બાહધર્મવાળા **દેશામાં** ધણું ફેલાયું.

**લાહાણા અને બાહો વચ્ચે દર્શનશાસ્ત્રમાં અને આ**ચાર**શાસ્ત્રમાં** ધણી આપલે થઇ છે. જેમ જેમ બાહસાહિત્યનું સંસ્કરણ **થ**તું જાય છે; જેમ જેમ-અશ્વધોષ, ( ધ. સ. ૭૮ ), નાત્રાર્જીન (૨૫૦-૩૨૦) અસંગ (૩૧૦-૩૯૦), વસુખંધુ (૩૯૦-૪૫૦),

<sup>\*</sup> लुओ पद्मपुराध् वयनः—मायावादमसच्छास्म प्रच्छ-न्नं बौद्धमुच्यते.

ભાગા Influence of Buddhism on Vedanta એ નામના આ ક્ષેખકના ધ્રેયેજી નિર્ભધ.

દિડનાગ, ( ૪૫૦–૫૨૦ ) શ\*કરસ્વામી (નૈયાયિક ) ( ઇ. સ. ૫૫૦ ) **ઝ**હધોષ, ધર્મકીર્તિ, વિગરે શંકરાચાર્યના પૂર્વભાવી ઐાહ વિચારકા-ના ગ્રંથા પ્રસિદ્ધિમાં આવતા જાય છે, અને જેમ જેમ બાહ શિલાલેખા, અને રતૂપ, વિહાર વિગરેના અવશેષા જડતા જાય છે, તેમ તેમ આપણી દબ્ટિ ઉધડે છે. બાહધર્મને હિન્દુધર્મમાંથી પૃથફ પાડવા, એ મુશ્કેલીનું કામ છે. ભારતવર્ષમાં બાહધર્મ હિન્દુધર્મના સંપ્રદાયરૂપે પ્રકટ થઈ તેમાં જ તે શમી ગયો છે. બાહધર્મના તંત્રસંપ્રદાય આ મુદ્દાની સાખીતી આપે છે.

**ષ્ક્રાહ્મણોના પ્રાચીન વેદધર્મમાં કર્મ વડે પિતૃયાન અને ઉપાસના** વડે દેવયાન પ્રાપ્ત થાય છે એવું મન્તવ્ય હતું. પિતૃયાને ગતિ કરાવ-નાર સાધનને ધૂમમાર્ગ એટલે અવિદ્યાના માર્ગ કહેતા, અને દેવયાને ગતિ કરાવનાર સાધનને અર્ચિમાર્ગ એટલે વિદ્યાના માર્ગ કહેતા. યાન એટલે વાહન, ગતિનું સાધન, અથવા ગમનના માર્ગ-એવા અ**ર્** થાય છે. ભગવાન્ ખુદ્ધના પરિનિર્વાણ પછી બાહશાસનના બે મુખ્ય વિભાગ પંડયા. પ્રથમ વિભાગના લંકાં વિગેર દક્ષિણાપથના અનુયાયી-એાએ અહેંત એવા પ્રત્યેક્ષ્યુદ્ધની નિર્વાણભાવના સ્વીકારી; ખીજા વિભાગના એટલે ટીખેટ વિગરે ઉત્તરાપથના, અને ચીન જાપાન વિગરે પૂર્વના દેશાના અનુયાયીઓએ બાધિસત્ત્વની લોકાત્તર કલ્યાણ ક્રરવાની, અને **છુહ્લની ત્રિકાયની (ધર્મ**'કાય, સંભાેગકાય, નિર્માણકાય ) ભાવના સ્વીકારી. પ્રાચીન દક્ષિણાપથના બાૈહોના ્સં પ્રદાયનું નામ હીનયાન પડ્યું, અને ઉત્તરાપથના તથા પૂર્વદેશના અનુયાયીએોના સંપ્રદાયનું નામ મહાયાન પડ્યું. મહાયાન મતનું ્ર સાહિત્ય ઇ. સ. પહેલાંના પહેલા બીજા સૈકાથી રચાતું ચાલ્યું હતું, અને તેમાં જે જે દેશના મનુષ્યા બાહધર્મના મર્યાદામાં આવ્યા તેમના પાતાના મૂળધર્મના સંસ્કારાના પ્રવેશ નામાન્તરે અને રૂપાન્તરે થયા. આ નવધર્મનાં મુખ્યસુત્રા નીચે પ્રમાણે વસુબંધુ નામનિદેશ-્સત્રમાં ગણાવે છે.

१ अमितार्थस्त्र, २ उत्तमसूत्र, ३ महावैपुलसूत्र, ४ बोधिसत्वयान, ५ बुद्धयान, ६ बुद्धगुद्धोपदेश, ७ सर्व-बुद्धानां पिरकम्, ८ सर्वबुद्धानां गुद्धस्थानम्, ९ सर्वबुद्ध-गर्भस्थानम् १० सर्वबुद्धतीर्थम् ११ सर्वबुद्धधर्मचक्रः, १२ सर्वेबुद्धानांधीरधातु, १३ सर्वेबुद्धानां उपायकौशल्यसूत्र, १४ एक्यानउपदेशसूत्र, १५ परमार्थस्थानम्, १६ सद्धर्भ-पुण्डरोक, १७ उत्तमधर्म.

आ ७५रांत ललितविस्तर, लंकावतारसूत्र विगरे विज्ञान-વાદના મૂલપ્રસ્થાન રૂપ સૂત્રા રચાઈ ચૂકયાં હતાં. ઇ. સ. ના ચાયા પાંચમા સૈકામાં ऌंकाचतारस्त्रचनां ભાષાંતરા ચીનાઇ ભાષામાં થઈ ચૂકયાં હતાં.

મૂળ આર્ય સર્વાસ્તિવાદીના સાત પેટા સંપ્રદાય, અને આર્ય-સંમિતીય મતના ત્રણ પેટાપંથાના સમુ<sup>ર</sup>ચય **વૈભાષિક** વ્યૂહમાં પડયા; આર્ય મહાસંધિકના પાંચ પેટાપંથા અને આર્ય સ્થવિરના ત્રણ પેટાપંધા સાત્રાન્તિક વ્યૂહમાં પડ્યા. આ પ્રમાણે એકંદરે અઢાર સંપ્રદાયા હીનયાનના થયા. ઉપર ગણાવેલાં નવ ધર્મનાં સુત્રામાંથી કનિષ્કના રાજ્યસમયમાં યાગાચાર અને માધ્યમિક એવી એ શાખાએા થઈ, જે અનુક્રમે વિજ્ઞાનવાદ અને શ્રન્યવાદની હીમાયત કરનારી ગણાય છે. મહાયાન યોગાચાર શાખાનું મુખ્ય દાર્શનિક સાહિત્ય ધડનાર મૈત્રેય, (ઈ. સ. ૨૭૦–૩૫૦), અસંગ (ઈ. સ. માધ્યમિક શાખાનું સાહિત્ય રચનાર નાગાર્જીન, આર્યદેવ ( ૩**૨૦ )**, શાન્તિદેવ (૬૫૦) વિગેરે થયા. પરંતુ આ દર્શનસાહિત્ય સાથે વ્યવહારધર્મ નું સાહિત્ય બ્રાહ્મણોના દર્શ નસાહિત્ય, અને વ્યવ**હાર-ધર્મ**ા સાહિત્ય રૂપે રચાવાની જરૂર હતી. આ વ્યવહા**રધર્મ અતે** આચારધર્મ તું બૌહોતું સાહિત્ય ધ્યાહ્મણોના તંત્રશાસ્ત્ર**ને અનુસરતું** ધડાવા લાગ્યું છે, તેનું કારણ એવું છે કે વ્યાક્ષણોના વૈદિક શાખાના

અનુયાયીઓ વર્ણીશ્રમ ધર્મના આત્રહી હતા. અને તંત્રશાખાના અતુયાયીએ અને તેમાં પણ શૈવા અને શાકતો વર્ણાશ્રમ ધર્મના **મા**ગ્રહી ન હતા. આથી હિન્દુઓની તંત્રશાખાનું સાહિત્ય ખૌદ્યોને વધારે સગમ અને સરલ થઈ પડ્યું.

મહાયાનશાખાના તાંત્રિકાની એક મુખ્ય શાખાને વજ્યાન અથવા મંત્રયાન કહે છે. વજ્યાન અથવા મંત્રયાનના નવપેટા સંપ્રદાય છે:-(૧) શ્રાવકયાન, (૨) પ્રત્યેક્ષ્યુદ્ધયાન, (૩) બાધિસત્ત્વ-યાન, (૪) ક્રિયાત ત્રયાન, (૫) ચર્યા અથવા ઉપાયત ત્રયાન, (ક) યાેગત ત્રયાન, જેના ત્રણ વિશેષ વિભાગ (૭) મહાયાેગત ત્ર (૮) અનુત્તરયાેગ તંત્રયાન અને (૯) અતિયાેગત ત્રયાન.

આ નવ યાના પૈકી પહેલા ત્રણ યાન ભગવાન્ **સુદ્ધના** પરિ-નિર્વાણ પછીની ત્રણ સમિતિએામાં નક્કી થઈ ગયેલા જેવા જ હતા. ત્યાર પછી પદ્મસંભવ નામના બૌહ્રગુરુ તીબેટમાં ગયા ત્યાર પછી **ખાકીના** છ યાનાના ઉપદેશ થયા જણાય છે.

ચ્યા પ્રત્યેક યાનના સાહિત્યમાં ચાર સિદ્ધાંતા પ્રતિપા**દન** કરેલા હાય છેઃ–(૧) દબ્ટિપાદ, (૨) ધ્યાનપાદ, (૩) ચર્યાપાદ, (૪) ક્લપાદ. \*

યાગ્ય પ્રકારે બાહશાસ્ત્રના દબ્ટિ મેળવે. ધ્યાન મેળવે અતે **આચાર પામે તેને જે કલ પ્રાપ્ત થાય તેનું વર્ણાન કરનાર છેલ્લા** ત્રણ યાના છે. તેમાં પણ મહાયાગ તંત્રયાન (સાતમું) પિતૃપ્રધાન-તંત્ર ગણાય છે કારણુંકે તેમાં પુરુષભાવે બાહિચિત્તની ભાવના કરવા-માં આવે છે; અનુત્તરતંત્રયાન (આઠમું) માતૃપ્રધાન તંત્ર છે, કારણ કે તેમાં સ્ત્રીભાવે ખાેધિચિત્તની ભાવના થાય છે. અતિયાેગત ત્ર ( નવમું ) અદ્ભૈતભાવને લગતું છે. આ ત્રણ તંત્રા ( મહાયાેગ,

<sup>\*</sup> આ સાથે સરખાવા શૈવાગમના વિદ્યાપાદ, ક્રિયાપાદ, યાેગ-પાદ. ને ચર્યાપાદ.

અનુત્તર અથવા અનુયાગ, અને અતિયાગ) બાહ સિહાન્તને આચારમાં શા રીતે અનુભવવા તેનું શિક્ષણ આપે છે. આ ત્રણે તંત્રયાનાને વજ્યાન અથવા મંત્રયાન કહે છે, કારણકે તે ત્રણેમાં મંત્રનું વજ જેવું અમાધ સાધન વાપરવામાં આવે છે.

નવમું અતિયાગ તંત્ર ધણે ભાગે ગાંડપાદના અજતિવાદ સાથે મળતું છે, અને અદ્ભૈતસિહાન્તનું સ્થાપન કરે છે. જગતનું સત્યત્વ, જગતનું સત્યાસત્યપાણું, જગતનું વિજ્ઞાનરૂપ, જગતનું શત્યરૂપ—એ ચાર ભૂમિકામાં ભાહમતની સાત્રાન્તિક, વૈભાષિક, યાગાચાર અને માધ્યમિક પ્રક્રિયાઓ ચઢતી ચઢતી ચાલે છે. તેમાં છેવટની કહ્યા તે શત્યવાદની માધ્યમિકની છે. તેમાં ભૂત—ભાતિક ખાલા પદાર્થો, અને ચિત્તચૈત્યરૂપ આંતરપદાર્થો વાસ્તવ સત્ય નથી, પરંતુ દેખાવ માત્ર છે. પરંતુ જે ભૂત-ભૌતિક પદાર્થોના અને ચિત્તચૈત્યના નિષેધ કરવામાં આવે છે તેનું અધિકરણ મનવાણીયી અગાચર છે. તે પદાર્થનું વર્ણન કાઈ પણ પ્રકારના ચણ વડે, તામ વડે થઈ શકે તેમ નહિ હોવાથી તેને માધ્યમિકા જ્રાન્ય કહે છે. સંપૂર્ણ દશ્ય જગત—નામરૂપવાળુ—તે વસ્તુમાં શમી જાય છે. આ કારણથી તેને શ્રન્યમંત્રા આપવામાં આવે છે.

આ બાહોની વસ્તુશ્રન્યતા વેદાન્તીઓના હ્રહ્મભાવ જેવી છે. બાહો આ છેવટના તત્ત્વને કેવલશ્રન્ય માનતા નથી, પરંતુ વિવર્ત-શ્રત્ય માને છે. આથી સંસારી પુદ્દગલ (હિંદુઓના જીવ) જ્યારે તંત્રસાધના વહે ચિત્ત અને ચિત્તના વિલાસાનું શમન કરે છે, ત્યારે જ તેને શ્રન્યતાના અથવા બાધિચિતના સત્ય અનુભવ જાગે છે. આ તંત્રસાધનામાં જે વિજ્ઞાનનાં રૂપા પ્રકટ થાય છે તેને " દેવતા" સંજ્ઞા આપવામાં આવે છે; અને જે યાનમાં આ દેવતાઓના ઉદય અને અસ્ત સમજ્યય છે તેને વજયાન કહે છે. જેમ હીરા અથવા વજ કાપવા કંઠન છે, તેમ આ યાનના સાધક કશાથી ડગતા નથી. અડગ, અચલ સ્થાહ્ય, સ્થિર–એ અર્થમાં બાહશાસ્ત્રમાં વજ શપ્દ રૂપા છે. જેમકે વજ્રસન, વજ્રશાન, વજ્રચિત્ત.

જ્યારે વિજ્ઞાનમય સ્ક ધમાં કાઈ પણ કલ્પના ઉભી ન થાય અને ચિત્ત નિઃસ્પંદ થઈ જાય ત્યારે વજરાન થાય છે. આ અચલ સમાાધપ્રન્ના( વજસત્ત્વ )ની પ્રતીતિ કરાવવા પાંચ ધ્યાની ખુદ્ધની મૂર્તિ કલ્પવામાં આવે છે. આ ભાવના સદ્યોજાતાદિ પંચમુખવાળા શિવની મૂર્તિની સમાન છે. પૂર્વ દિશામાં વજસત્વ ધ્યાની, દક્ષિણમાં રત્નસંભવ ધ્યાની, પશ્ચિમમાં અમિતાંભ ધ્યાની, અને ઉત્તરમાં અમેાધ-સિહિ ધ્યાની, અને તે ઉપર વજધર ધ્યાની **ઝુહની ભાવના સ્વીકારી છે.** 

ધ્યાની ભુદ્ધના એક હાથમાં ઘંટ અને ખીજા હાથમાં વજ દર્શાવવામાં આવે છે. ઘંટ એ સમાધિપ્રત્રાનું સ્ચક છે. સમાધિપ્રત્રાનું કુલ शुन्यता ( હિન્દુએ।ની અસંપ્રગ્રાતસમાધિ ) અને તેના ઉપાય ते करुणा. મૂલ વસ્તુ કરુણાથી ભરષ્ટક છે, અને તેના ભાવ સંયુકત નર-નારીના રૂપમાં દર્શાવવામાં \*આવે છે. બાહો આ તંત્રયાનની નરદેવતાને વજધર કહે છે, અને નારીદેવતાને વજવારાહી કહે છે.

શ્રુન્યતા અને કરુણાના યાગ વજધર-વજવારાહીના યુગ્મ વડે દર્શાવી બાહો અહભાવને મેળવવાની તંત્રસાધના રચે છે. આ સાધનામાં હિન્દુએાના તંત્રાની પેઠે મંડલરચના, ખીજન્યાસ, મંત્રજપ, મુદ્રાપ્રદર્શન, ઉપચારા, અભિશેક. ધ્યાન વિગેરે સમાન રીતે કરવામાં આવે છે; અને બાહોના ક્રિયાકલાપ હિન્દુ તાંત્રિકાના જેવા જ છે. મંત્રા પણ સંસ્કૃતમાં હોય છે. માત્ર છુદ્ધદેવતાના નામના †ફેર હોય છે. આ સાધનાના અવધિએ પાતાને ભાવનાનું છેવટનું કુલ પ્રકટ થવાનું છે તેના નિર્દેશ કરવામાં આવે છે. જેમકે:-

<sup>\*</sup> આની સાથે સરખાવા હિન્દુઓની અર્ધનારીશ્વરની–શિવશકિત• ના સામરસ્યની ભાવના. ટીબેટમાં આવી મૂર્તિઓને यबू-युम् કહે છે.

<sup>†</sup> लेभहे:-- अ सर्वतथागतश्रीचक्रसभारमंडलचक्रसर्व-योगिनीभ्यः अर्ध्य प्रतिष्ठापयामि स्वाहा। .....पाद्यं प्रतिष्ठापयामि स्वाहा ॥ विगरे.

#### ॐ स्वभावशृद्ध: सर्वधर्मस्वमावशृद्धोऽहम्

હું સ્વભાવશુદ્ધ જું, સર્વ ધર્મના સ્વભાવા મારામાં નથી તેવા છે.

#### ॐ श्रुन्यताज्ञानवज्ञस्वभावात्मकोऽहम्

હું સર્વ ધર્મ અને પુદ્દગલની વાસ્તવ સત્તા વિનાના શ્રન્ય રવભાવનું, અચલગ્રાનના સ્વભાવ રૂપ છું.

વજ્યાનની મંત્રસાધના વડે ત્રણ પ્રકારની સુદ્ધકાયાના અનુભવ વર્ણવાય છે. ભુદ્ધની પ્રથમ કાયાને ધર્મ કાય કહે છે. તે સર્વ રૂપી દ્રવ્યથી પર, મન અને વાણીથી ન સમજાય એવી, સંસારપ્રસવ જેમાં<mark>થી</mark> થાય છે એવી નિર્વાણભૂમિકાની વસ્તુ છે. આ વસ્તુ વેદાન્તની કારણ-ભ્રમિકાના વ્યક્ષસ્વરૂપ સાથે મળતી છે. તે નિર્વાણભ્રમિકાની ધર્મકાયા ઉપર રૂપ, વેદના, સંત્રા, સંસ્કાર અને વિત્રાનસ્કંધાની રૂપવાળી બીજી કાયા ઘડાય છે, તેને સંભાગકાયા કહે છે. આ સંભાગકાયા બોહિસત્ત્વોના માનસપ્રત્યક્ષના વિષયરૂપ થાય છે. તે ધર્મધા<u>ત</u>નું વ્યક્ત થયેલું રૂપ છે. આ સંભાગકાયા આપણા હિન્દુ ધર્મની કાર્ય બ્રહ્મની અથવા સગુણ્યક્ષની લીલાવપુ જેવી છે. ત્રીજી કાયાને નિર્માણકાયા કહે છે. આ કાયા મનુષ્યશરીર દારા પ્રકટ થાય છે.

ધર્મ કાયા અદ્વૈત ભૂમિકાની છે, અને તે ઝુહદશાની છે; સંભાગ-કાયા બેદાબેદવાળા છે, અને તે બાધિસત્ત્વાના જ્ઞાનના વિષયરૂપ ખને છે; નિર્માણકાયામાં **છુદ્દતત્ત્વ ધન રૂપ ધારણ કરે છે**, અને અનેક પ્રાણીઓના લૌકિક ત્રાનના વિષયરૂપ ખને છે. આ ત્રિકાયની પ્રક્રિયા સાથે વેદાન્તની ઇશ્વર, હિરણ્યગભ અને વિરાદ્ની ભાવના સરખાવવા લાયક છે. તંત્રશાસ્ત્રમાં આવી ઉપારય દેવતાની <mark>કાયાની રચના</mark> આભાસરૂપા માની છે. મૂલ ચિતિશક્તિ સ્વરૂપમાં કાઈ જાતની વિકૃતિ વિના પાતાના સ્વચ્છ**ંદ સ્**વાતંત્ર્ય <mark>ખલ વડે છત્રીસ તત્ત્વના રૂપમાં</mark> આભાસ પામે છે. અને અનેક ભૂવના રચી કાર્યાકાર ભાસમાન **થાય** 

છે, એવા તાંત્રિક સિદ્ધાન્ત છે.\*

ઉપરના બૌહતંત્રપ્રક્રિયાના સારસંગ્રહેથી સમજારો કે મંત્ર-શક્તિના સ્વીકાર વજ્યાનનાં ત્રણ તંત્રામાં કરવામાં આવ્યા છે. શાક્તસાધનાનું નિરૂપણ હિન્દુ તંત્રશાસ્ત્રને અનુસરતું છે. માત્ર દૈવતાના નામભેદ છે, પરંતુ વસ્તુના નામભેદથી વસ્તુસ્વરૂપ બદલાતું નથી, એ પ્રત્યેક વિવેકીને સરલતાથી સમજાય એમ છે.

શ્રીચક્રસંભાર નામના બૌહતંત્રના ગુરુઓની પરંપરા જોતાં જણાય છે કે ઇ. સ. ૧૨૩૩ પહેલાં ૧૯ ગુરુઓ થઇ ગયા છે. એ ઉપરથી ત્રીસ ત્રીસ વર્ષના ગાળા ગણતાં નિદાન ઇ. સ. ના ૧૨૩૩ પહેલાં પછ૦ વર્ષ ઉપર મંત્રયાનના પ્રવેશ હિન્દુસ્થાનમાંથી તીખેટમાં થયા જણાય છે, એટલે ઇ. સ. ૬૬૩ ના અરસામાં શાક્તસંપ્રદાય ત્યાં રથપાયેલા હાય એવું ચાક્કસ અનુમાન નીકળે છે. બૌહોના બીજા તંત્રશ્રંથા હજા તપાસણીમાં આવ્યા નથી, પણ માનવાને કારણ રહે છે કે લગભગ પ્રદ્યાપારમિતા વિગેર સ્ત્રો રચાયાં સારથી મંત્રન્યાનના પ્રવેશ તીખેટમાં થયેલા હાવા જોઇએ.

વજવારાહી દેવી ખૌદ્ધની લગભગ ધ્રાહ્મણાની वाराही અથવા दिण्डिनी સાથે મળતી આવે છે. ઉપાસનાક્રમ પણ લગભગ સરખા છે. ખૌદ્ધોની વિશેષ દેવીનું બીજાં રૂપ તારાનું છે. તારાની ઉપાસના હિન્દુઓમાં પણ પ્રચલિત છે. ધ્રાહ્મણા અને બૌદ્ધો ૐકાર અથવા પ્રણ્વને તાર કહે છે. તે દેવની પત્નીનું નામ તારા આપવામાં આવ્યું છે. બૌદ્ધોની તારા દેવી સંખંધમાં વિપુલ સંસ્કૃત સાહિત્ય છે. મારા જાણવામાં લગભગ તેત્રીસ શ્રંથા તારા† ઉપરના છે. આ

<sup>\*</sup> આ પ્રકરણ ધડવામાં श्रीचक्रसंभार નામના બૌહતંત્રના આધાર હીધા છે.

<sup>†</sup> १ उम्रतारापंचांग, २ ताराकल्प, ३ ताराकल्पलता, ४ ताराकवच, ५ तारातत्त्वम्, ६ तारातंत्रम्, ७ तारापंजिका,

સર્વ ગ્રંથામાં તારાના દિવ્યસ્વરૂપની ભાવના ઉપરાંત ઉપાસનાનાં પંચાંગાનું એટલે કે પટલ, પહતિ, કવચ, નામસહસ્ત્ર, અને સ્તાત્રનું– સવિસ્તર વર્ષ્યન છે. જેવું શ્રીવિદ્યાનું અને કાલીવિદ્યાનું વિપુલ સાહિત્ય ધ્યાદ્મણોનું છે તેવું તારા વિદ્યાનું બૌદ્યોનું પણ છે. મહા-યાનની તારાદેવી જેવી હીનયાનની "મણિમેખલા" દેવી છે. લંકાં, સીઆમ વિગેરે દેશામાં તે સમુદ્રની દેવી તરીકે પૂજાય છે. મહાજન**ક** જાતક ( મહાનિપાત ), અને શંખજાતક( દશનિપાત )માં આ સમુદ્ર-દેવતાના ઉલ્લેખ આવે છે, અને સમુદ્રના તાેફાની પ્રસંગમાં તે રક્ષણ કરનારી દેવી ગણાય છે.

તારતારાનું યુગ્મ તે શિવશક્તિના યુગ્મ સમાન છે. બૌહોમાં શ્રુન્યતા (સમાધિ પ્રશા) અને કરુણાનું સામરસ્ય વજ્યાનના प्रेम-पंचक નામના સ્તાત્રમાં વર્ણ વ્યું છે.

સમ્યક્ષ્માધિ અથવા નિરાભાસ ચિતિનું નામ શન્યતા. આ શ્રન્યતા જાણે કામિની છે, અને તેના પ્રતિભાસ જાણે કાન્ત છે. જો પ્રતિભાસ રૂપી વર ન હોય તાે શન્યતા નામની કામિની મૃત જેવી સમજવી: અને જો શન્યતા વિનાના પ્રતિભાસ નામના કાન્ત નાયક

८ तारापेचांग, ७ तारापद्धति, १० तारापाराजिका, ११ तारापूजनवहारी, १२ तारापूजान्यासविधि, १३ तारापूजा-प्रयोग, १४ तारापुजारसायनम्, १५ ताराप्रदीप, १६ तारा-भक्तितरंगिणी नाटकम्, १७ ताराभक्तिसुधार्णव, १८ तारा-मूलबोध, १५ तारारहस्य, २० तारारहस्यवृत्तिका, २१ तारा-र्चनचंद्रिका, २२ तारार्चनतरंगिणी, २३ तारार्णव, २४ ताराविकल्प, २५ ताराविलासोदय, २६ ताराषट्पदी, २७ ताराअष्टोत्तरशतनामस्तोत्रम्, २८ तारासहस्रनाम,२७ तारा-स्रुत्रम्, ३० तारास्तोत्रम्, ३१ तारिणीपारिजातम्, ३२ स्रुग्ध-रास्तोत्रम्, ३३ स्रम्धरास्तोत्रटीका.

હોય તો તે ખદ્ધ દશાના સમજવા. શન્યતા વિનાનું પ્રતિભાસનું છવન નથી, અને પ્રતિભાસ વિના શન્યતા નિરર્થંક છે. આથી આ વરવધૂને દંપતીભાવમાં ગુરુએ જોડી દીધાં, અને તે વડે તેઓ સહજાનંદને ભાગવતાં થયાં. સર્વ ભાવામાં આ શન્યતા અને પ્રતિભાસ પેસી ગયા છે, અને તેથી આ વિશ્વના અલૌકિક વિભ્રમ ચાલ્યાં કરે છે. આ વિગરે ભાવ આ પ્રેમપંચકમાં છે.

## પ્રકરણ ૧૫ મું

#### શાક્તસંપ્રદાય અને જૈનધર્મ

क्षीरांभोधेर्विनिर्यान्तीं प्लावयन्तींसुधाम्बुभिः भाले शशिकलां ध्यायेत् सिद्धिसोपानपद्धतिम् ॥ ( हेमचंद्रकृतयोगशास्त्र )

જૈનધર્મ ધિયરવાદી નથી, પરંતુ તીર્થકરવાદી છે. તેઓ સ્ષ્ય તીર્થકરાની પૂજાલકિત હિન્દુઓના દેવાની પેઠે જ કરે છે. તેમનાં તીર્થક્યાનામાં દેવાની મૂર્તિઓનું સ્થાપન ઘણેલાગે જોવામાં આવે છે. અંબાજી માતાના સ્થાન નજીક કુંલારીયા ગામ છે, તેમાં આશ્ચર્ય પમાડે તેવાં જૈનાનાં મંદિરા છે. આ સ્થળે કુંદનપુર નામનું પ્રાચીન નગર હતું તેનું પાછળથી નામ કુંલારીયા પડ્યું જણાય છે. આ સ્થાને પ્રાચીન કાળમાં રુકિમણીના પિતાનું રાજ્ય હતું. અહીંથી શ્રીકૃષ્ણે રુકિમણીનું હરણ કર્યું હતું એવી લોકમાન્ય વાત છે. એમ કહેવામાં આવે છે કે વિમળશા નામના શેઠ દેવીલક્ત હતા. તેમને માતાજી પ્રસન્ન થયાં અને લંડારા નામના ડુંગર તે ગબ્ખરથી પશ્ચિમે આવેલો છે તેમાંથી દેવીની કૃપાથી વિમળશાને ઘણું ધન મળ્યું. તે વડે

<sup>\*</sup> लुओ। अहयवज्रसंग्रह पृ. ५८.

તેમણે કું લારીયાનાં દેવળા તથા પાસેના આછુ ઉપરનાં વિશ્વપ્રસિદ્ધ દેલવાડાનાં જૈનમંદિરા ખંધાવ્યાં હતાં. પાછળથી વિમળશા ઉપર માતાના કાપ થવાથી કું લારીયાનાં બીજાં દેવળા બળા જઈ માત્ર સાડાત્રણ દેવળા જ રહ્યાં છે. આ વાતમાં ગમે તે સત્ય હાય તાપણ એટલું તા સમજ્ય છે કે વીમળશા શેઠ જાતે જૈનધર્મી હશે, પરંતુ લાકપ્રસિદ્ધ દેવીના સ્થાનમાં દેવીની લક્તિની અવગણના ન કરવાના તેમના ઉદાર આશય હશે. જૈનશાસન સાથે શાક્તમતના કાઈ પણ સંખધ ન હાય તા આ લાકરીતનું મંતવ્ય જે હજીસુધી જનામાં પ્રચલિત છે, તે ટકે નહિ. જૈનયતિઓ મલિન વિદ્યાના ઉપાસક છે એવું હિન્દુઓનું વગરસમજનું માનવું છે. પરંતુ એમાં પણ જૈન યતિઓ તાંત્રિક ઉપાસના કરનારા હતા એ મુદ્દો વિસરાવા જોઇએ નહિ. ત્યારે જૈનશાસનમાં આ શક્તિની તાંત્રિક લક્તિ અને ઉપાસના શી રીતે પેડી તે વિચારવા યોગ્ય પ્રશ્ન છે.

જૈનશાસનમાં તીર્થકરને લગતા ધ્યાનયાંગનું વિધાન છે. તે ધ્યાનના ધર્મ ધ્યાન અને શુકલધ્યાન એવા બે મુખ્ય વિભાગ છે. તેમાં ધર્મ ધ્યાનના ધ્યેયસ્વરૂપ ઉપર બંધાયેલા ચાર વિભાગા છે:— (૧) પિંડસ્થ, (૨) પદસ્થ, (૩) રૂપસ્થ, (૪) રૂપવર્જિત. જેમાં ધ્યેય એટલે ધ્યાનનું આલં ખન પિંડમાં હોય તેવા ધ્યાનને પિંડસ્થ ધ્યાન કહે છે; જેમાં શબ્દ ધ્રહ્મલાના વર્ષુ, પદ, વાકય ઉપર ધડાયેલી ભાવના કરવાની હોય છે તેને પદસ્થ ધ્યાન કહે છે. જેમાં આકારવાળા અહેત્ની ભાવના હોય છે તેને રૂપરથ ધ્યાન કહે છે; અને જેમાં નિરાકાર આત્મચિંતન હોય છે તેને રૂપરથ ધ્યાન કહે છે. આ ચાર પ્રકારના ધ્યાનમાં પૃથિવી, જલ, વાયુ વિગરેની ધારણાના ક્રમ પિંડસ્થ ધ્યાનયોગમાં હોય છે, અને આ પિંડસ્થ ધ્યાનમાં પોતાના આત્માને સર્વતારકલ્પ (સર્વત્રસમ) અને કલ્યાયુગ્રહ્યુક્ત પોતાના દેલમાં સતત ધ્યાન કરનારને મંત્રમંડલની હલકી શક્તિઓ, શાકિની-આદિ ક્ષુદ્ર યોગિનીઓ, બાધ કરી શકતી નથી, અને હિંસ્સવભાવનાં

પ્રાિષ્ટિએ તેના નજીક આવી ઉભાં હાય તા સ્તંભિત થઈ ઉભાં રહે છે\* જૈન ધ્યાનયાગનું વર્ષ્યુન હેમચંદ્રસૃરિના अध्यात्मोपनिषद् એ નામાન્તરવાળા યાગશાસ્ત્રમાં સારી રીતે પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે.

પિંડસ્થ ધ્યાન પછી ખીજું ધ્યાન પદસ્થ વર્ગ નું હોય <mark>છે. આ</mark> ધ્યાનમાં હિન્દુએાના ષટ્ચક્રવેધની પદ્ધતિ પ્રમાણે વર્ણ્યમી દેવતાનું ચિન્તન હેાય છે. આ ધ્યાનયાત્રમાં હિન્દુઓના મંત્રશાસ્ત્રની સદ્મળી પદ્ધતિ રવીકારવામાં આવી જણાય છે. નાભિરથાનમાં ષાેડશદલમાં સાળ સ્વરમાત્રાએા, હુદયસ્થાનમાં ચાવીસ દલમાં મધ્યકર્ણિકા સાથે પચીસ અક્ષરાે, અને મૂળપંકજમાં **अकचटतपयજ્ઞ**-એ વર્ણાષ્ટક ગાેઠેવી, માતૃકાધ્યાનનું વિધાન કરવામાં આવે **છે. આ** માતૃકાધ્યાન સિદ્ધ કરનારને નષ્ટ પદાર્થોનું તત્કાલ ભાન થાય છે. વળી નાભિસ્ક**ંદની** નીચે અષ્ટદલ પદ્મની ભાવના ખાંધી, તેમાં વર્ગાષ્ટક ગાહેવી દરેક દલના સંધિમાં માયા પ્રણવ સાથે अर्हन પદ ગાઠવી હેસ્વ, દીર્ધ, અને પ્લુત ઉચ્ચાર વડે નાભિ, હૃદય, કંઠ વિગરે સ્થાનાને સુષુમ્ણા માગે<sup>ડ</sup> પાતાના જીવને ઉર્ધ્વગામી કરવાે, અને તેના અંતરમાં અંત**રા**ત્માનું શાેધન થતું ચિન્તવલું. હ્યાર પછી ષાેડશદલપદ્મમાં સુધા વડે પ્લાવિત પાતાના અંતરાત્માને સા<mark>ેળ વિદ્યાદે</mark>વી સાથે સાેળદલમાં ગાેઠવી. પાતાને અમૃતભાવ મળતા હાય એવી ભાવના કરવી. છેવટે ધ્યાનના આવેશ वर्डे सोऽहम्, सोऽहम्-એ शण्ह वर्डे पाताने अर्हत् ३पे अनुसवना મૂર્ધામાં પ્રયત્ન કરવા. આ પ્રમાણે પાતાના આત્માને, જે પરમાત્મા• માંથી રાગદ્વેષ અને માેહ નિવૃત્ત થયા છે. જે સર્વદર્શા છે, અને જેમને દેવા પણ નમે છે તેવા ધર્મ દેશના કરનાર अर्हत દેવ સાથે એકીભાવ પામેલા જેઓ અનભા શકે તેઓ પિંડરથ ધ્યેય સિદ્ધ કરેલા સમજી શકાય છે.

<sup>\*</sup>लुओ हैमचंद्रकृतयोगशास्त्रे. सप्तमप्रकाशः श्लोक २७-२८ अष्टमप्रकाश. ५

આ સામાન્ય પ્રક્રિયા ઉપરાંત બીજી અનેક મંત્રાની પરંપરા વડે શક્તિયુક્ત આત્મસ્વરૂપની ભાવનાઓનું વિધાન યાેગશાસ્ત્રના **શ્**માઠમા પ્રકાશમાં કલિકાલસર્વાત્ત હેમચંદ્રસૃરિએ કર્યું છે.\* આ મંત્રશક્તિની પ્રક્રિયા હેમચંદ્રસૃરિ( ૧૦૮૮–૧૧૭૨ )એ પોતે ઉપજાવી કાઢેલી નથી, પરંતુ પ્રાચીન ગર્ણધરાએ સ્વીકારેલી મંત્ર સંપ્રદાયની રીતે વર્ષાન કરેલી જણાય છે. એમ તેમના યાેગશાસ્ત્રના **આઠમા** પ્રકાશના અંતિમ શ્લોકા ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે.

પદસ્થધ્યાનયાગનું કલ વર્ણવતાં હેમચંદ્રસૂરિ કહે છે કેઃ— ધ્યાન વડે યાેગી વીતરાગ થાય છે: આ શિવાયના શ્રમ તે માત્ર ય્રાંથવિસ્તાર સમજવા. મંત્રવિદ્યાના વર્ણ અને પદના જરૂર પડે તા વિશ્લેષ કરવા એટલે સંધિવિનાનાં પદા પણ વાપરવાં, કારણ કે તેમ કરવાથી લક્ષ્યવસ્તુ વધારે સ્કુટ થાય છે. આ જૈનશાસનમાં મંત્રરૂપી તત્ત્વરત્ના પ્રાચીન ગણધરાના અગ્રણીઓએ ઉદ્ઘાર કરેલાં છે. તેના પાતાના હૃદયદર્પણમાં છ઼હિમાનાને પ્રકાશ થાએા: અને તે મંત્રા સ્મતેક ભવના કેલેશાના નાશ કરવા પ્રકાશ કરવામાં આવ્યા છે.

યાેગશાસ્ત્રના નવમા અને દંશમા પ્રકાશમાં રૂપરથ અને રૂપવર્જિત ધ્યાનના પ્રકારા વર્ણ વ્યા છે. પરંતુ તે સાથે શક્તિવાદના સંબંધ નથી. ત્યાર પછીના શુકલધ્યાનની પ્રક્રિયા પણ શક્તિવાદ સાથે સંબંધ ધરાવતી નથી.

ટું કામાં પિંડસ્થ અને પદસ્થ ધ્યાનયાગમાં જૈનાને તંત્રસાધના અને તંત્રશક્તિના સ્વીકાર છે, અને મૂલવસ્તુની શક્તિના દેવતાભાવે અંગીકાર જણાય છે.

<sup>\</sup>star ચ્યા મંત્રામાં પ્રણવ (ૐ), માયા ( ह्रौँ ) વિગરે ખીજા-ક્ષરા જેવાને તેવા શાક્તતંત્રના સ્વીકારવામાં આવ્યા છે. માત્ર મુખ્ય દેવતા તરીકે **अरिहंताणम એ**વી જેનપંચાક્ષરી લીધી છે.

જૈનશાસનના સિદ્ધાન્તમાં આ શક્તિરવીકાર હેાવાથી તેના સારા ઉપયોગ અને ખાટા ઉપયોગ થાય એ સ્વાભાવિક છે. હિન્દુઓમાં પણ દક્ષિણમાર્ગ અને વામમાર્ગ છે; બૌદ્ધોમાં પણ વજ્યાનની મલિન અને શુદ્ધ પદ્ધતિઓ છે; તેવી જૈનામાં પણ મેલી વિદ્યા અને શુદ્ધ વિદ્યા હોવી સંભવે છે. હેમચંદ્રસૂરિએ શુદ્ધવિદ્યા ઉપર જ ભાર મૂકયા છે.

कैन इविका शाक्तसं प्रदायना सारस्वतह हपने स्वी हारे छे; केटले हे सरस्वतीनी एपासनाने। प्रत्यक्ष स्वी हार हरे छे. सिद्ध सारस्वतायार्थ श्री लालयं द्रस्रिना वसं तिविलास महाहाव्यमां मंगलायर एमां नीचेना शाक्त पद्धतिनुं अनुमेहन आपनारा श्ले हि। छे:— चेतो ऽञ्चलं चञ्चलतां विमोच्य संकोच्य पंचापि समं समीरान । पर्यन्ति यनमूर्धनि शाश्वतिश्वसारस्वतं ज्योतिहपासमहे तत्।। ज्योतिस्तिहद्दं बवती सुषुम्णाकाद्मिन मृध्नि यदाभ्युदेति। विशारदानां रसनाप्रणाली तदा कवित्वामृतमुद्गुणाति।।

"ચિત્ત રૂપી વસ્ત્રની ચંચલતા ત્યજીને, તથા પ્રાણાદિ પાંચ વાયુના વ્યાપારને સ્તં ભિત કરીને, મૂર્ધ પ્રદેશમાં જે સ્થિર શાભાવાળા સરસ્વતીના તેજોમંડલને જુએ છે, તે જ્યાતિમેડલને અમે ઉપાસીએ છીએ. જ્યારે સૃષ્યુમ્ણા નામની નાડી રૂપી વાદળી, સરસ્વતીના તેજોમય વિજળીના દંડથી બેદાઈ મૂર્ધામાં આવી વરસે છે, ત્યારે વિદ્યા વિનાના મનુષ્યાની પણ રસના એટલે જીલ્હારૂપ પરનાળમાં કવિત્વનું જળ વહી આવે છે."\*

સરસ્વતી દેવીની ઉપાસના વડે આ ખાલચંદ્રકવિ પાતાને દિવ્ય કવિત્વશક્તિ પ્રાપ્ત થયાના સ્પષ્ટ નિર્દેશ કરે છે.

સરસ્વતીની પૂજા ઉપરાંત જૈનામાં પ્રત્યેક તીર્થકરની શાસન-

लुओ बसंतिविखास I. 70-73.

દેવતા માનવામાં આવે છે. <sup>શ્</sup>વૈતાંબર મત પ્રમાણે આ ચાવીસ દેવતાઓ નીચે મુજબ છે:--

૧ ચક્રેશ્વરી, ૨ અજિતખલા, ૩ દુરિતારી, ૪ કાલિકા, પમહાકાલી, ક સ્થામા, ૭ શાન્તા, ૮ જવાલા, ૯ સુતારકા, ૧૦ અશોકા, ૧૧ શ્રીવત્સા, ૧૨ ચંડા, ૧૩ વિજયા, ૧૪ અંકુશા, ૧૫ પન્નગા, ૧૬ નિર્વાણી, ૧૭ અલા, ૧૮ ધારિણી, ૧૯ ધરણ-પ્રિયા, ૨૦ નરદત્તા, ૨૧ ગાંધારી, ૨૨ અમ્બિકા, ૨૩ પદ્માવતી. ૨૪ સિદ્ધાયિકા.

સરસ્વતીનાં વિદ્યાવ્યૂહાે ૧૬ માનવામાં આવે છે. તેનાં નામ નીચે પ્રમાણે છે:—

૧ રાહિણા, ૨ પ્રજ્ઞપ્તિ, ૩ વજુશ્રૃંખલા, ૪ કુલિશાંકુશા, ૫ ચક્રેધરી, ૬ નરદત્તા, ૭ કાલો, ૮ મહાકાલી, ૯ ગારી, ૧૦ ગાંધારી, ૧૧ સર્વાસ્ત્રમહાજ્વાલા, ૧૨ માનવી, ૧૩ વૈરાપ્યા, ૧૪ અછુપ્તા, ( અચ્યુતા ? ), ૧૫ માનસી, ૧૬ મહામાનસિકા.

ઉપરની હકીકતથી સ્પષ્ટ થાય છે કે શક્તિની ઉપાસના જૈતામાં **ઇષ્ટ્ર મના**ઈ છે.

## પ્રકરણ સાળમું

### શિવ–શક્તિસામરસ્યતું ફલ

आदर्शयोरिवोन्योऽन्यं लिम्भतप्रतिबिम्बयोः शिवशक्तयोरनंताः स्युरंतरंन्तः प्रसक्तयः ॥

પાછલાં સર્વ પ્રકરણામાં આપણે જોયું કે ભારતવર્ષના હિન્દુ-ધર્મની સર્વ શાખાઓમાં, બાહ ધર્મમાં અને જૈન ધર્મમાં શક્તિ-વાદના ન્યૂનાધિક અંશે સ્વીકાર છે. આ શક્તિતત્ત્વનું સ્વરૂપ સ્વયં-પ્રકાશ ચૈતન્યની રકુરત્તા રૂપ છે એવું સિહ્ધાન્તવિચારના પ્રકરણમાં ચ્યાપ**ણે** વિચારી ગયા છીએ. મૂલ સ્વયંપ્રકાશ વસ્તુને ધર્મી તરીકે સ્વીકારતાં દ્વાિવ સંદા અપાય છે. અને ધર્મ તરીકે સ્વીકારતાં शक्ति संज्ञा અપાય છે. પ્રકાશ અને વિમર્શ—વિज्ञान અને વેદ્ય-ખંને એક જ વસ્તુની એ બાજુઓ છે, અને આથી શૈવ તથા શાક્ત દર્શન અદ્વૈતવાદી છે. વેદાન્ત શાસ્ત્રમાં પણ અદ્વૈતવાદ છે, પરંતુ તેમાં વિશ્વને વિવર્ત રૂપે સ્વીકારી અદ્ભૈત સિહાન્ત સ્થાપવામાં આવે છે. અને જીવને પ્રતિબિંબ રૂપે માની એકાત્મવાદ દઢાવવામાં આવે છે. પરંતુ આ શાકતોના પ્રતિબિંબવાદમાં લાકિક પ્રતિબિંબન વાદ સર્વારો સ્વીકારાયા નથી. લાકિક પ્રતિબિંબમાં બિંબ, આદર્શ, અને પ્રતિબિંબ એવી ત્રિપુટી સમજાય છે. પરંતુ શૈવ-શાક્ત દર્શ નમાં શિવ પાતે જ પાતાની શક્તિ વડે જગદ્દના વૈચિત્ર્યને ધારણ કરી અનેકધા ભાસે છે, એવું માનવામાં આવે છે. જેમ કેટલાક પ્રાણિઓ અંતરથ વૈચિત્ર્યવાળા હોય છે. તેમ મૂલ વસ્તુ પ્રકાશ અને વિમર્શ રૂપે—વિજ્ઞાન અને વિજ્ઞેય રૂપે ભાસે છે. આ ભાવમાં શાકતો " વિવર્ત " શબ્દ પણ વાપરે છે, પરંતુ ત્યાં વિવર્ત એટલે વેદાન્તીએ સમજે છે તેવા વસ્તુના વિકાર વિનાના અન્યથા ભાવ थवे। એवे। अर्थ नथी: परंत्र विवर्ती विचित्रेण रूपेण वर्तनम् રૂપે દેખાલું: તે પણ અવિદ્યા વહે નહિ, પરંતુ સ્વાતંત્ર્યથી તેલું દેખાવું. આ વ્યુત્પત્તિ પ્રમાણે વિશ્વનું વૈચિત્ર્ય શિવનાે શક્તિસંખંધ-થી અથવા સ્વાતંત્ર્યુખલથી પ્રકટ થતા વિલાસ સમજવાના છે.

આ શૈવ-શાકત અદ્વૈતમાં વેદાન્તના જેવું પ્રપંચનું મિથ્યાપણ નથી, ન્યાયવૈશેષિકના જેવું આરંભવાદના આશ્રય લઈ જગતનું કાર્ય<sup>ુ</sup>ત્વ નથી, સાંખ્યયોગના જેવું પરિણામવાદના આશ્રય લઈ અ**નેક** વિકારવાળું જગત્ નું રૂપ નથી; બૌઢોના જેવું વિશ્વ અસત્ પણ નથી. પરંતુ વિલક્ષણ સ્વરૂપ ચમતકાર રૂપે અદ્ભાવ\* છે. આ રવર્પચમત્કારમાં પ્રસંગે પ્રકાશભાવ આગળ પડે છે ત્યારે શિવ-પ્રાધાન્ય ભાસ થાય છે: જ્યારે વિમર્શભાવ (આત્મપરામર્શ) આગળ પડે છે ત્યારે શક્તિપ્રાધાન્ય ભાસ થાય છે; જ્યારે પ્રકાશ અને વિમર્શ સમભાવે હોય છે ત્યારે પ્રહાભાવ ભાસે છે. જડચેતન વિગેરે વિભાગ વસ્તુત: નથી, પરંતુ અદ્ભેતભાવમાં ચઢવા સાર્ શક્તિની પાયરીએા છે. દેખાતા જડજગતની શક્તિને આધભૂત પ્રકૃતિશક્તિ નામ આપવામાં આવે છે, દેખાતા જડાજડ જીવતા શરીરમાં અધ્યાત્મપુરુષ શક્તિ રહેલી છે: તેના અંતર્યામી તરીકે શુદ્ધાધ્યાની શિવશક્તિ (ચિન્મયી અને આનંદમયી) રહેલી છે; જડજગત્ અને ચેતનબહ પુરુષની શક્તિઓના સંબંધ કરાવનારી ત્રીજી અધિદૈવ માયા શક્તિ (વૈષ્ણવી) રહેલી છે. ડુંકામાં કાેઈ પણ પદાર્થ શક્તિવિરહિત એટલે કાર્યપ્રતીતિ કરવામાં અસમર્થ નથી. સ્વયંભ **પ્રહ્મતત્ત્વ શક્તિના વિસર્ગ**ે વડે અનેકાકાર **ચા**ય: શાક્તના

अतः प्रपंचस्यमुषात्ववादी कार्यत्ववादी प्रतिभेदवादी। असत्यवादी च परेश शंभो तव स्थितिनेषद्पिस्पृशन्ति॥ ( મહાર્થ પ્રકાશ )

<sup>\*</sup> સરખાવા:---

બિંદુભાવથી એકાકાર થાય છે. આ અનેકાકાર થવામાં લોક**દ**ષ્ટિની જડ પ્રકૃતિશક્તિ વસ્તુતઃ મૂલવસ્તુના સંકૃલ્પશાક્તના પરિણામરૂપા છે. તેથી મારી કલમ વડે લખાતા અક્ષરા જો કે શાહી, પત્ર અને કલમ જેવી જડવસ્તુની ક્રિયા વડે પ્રકટ થાય છે, તાેપણ તે સચેતન ધરતુના પ્રેરણથી ઉત્પન્ન થયેલી ક્રિયા છે: તેવી રીતે આદ્ય કારણ રૂપે આદ્યા ચિન્મયી શક્તિ છે અ**ને તેની પરંપરામાં** આ સચરાચર જગત ઉભું થયું છે. આ પ્રકાશ અને વિમર્શના – વિજ્ઞાનના અને વેદ્યના – અદલોબદલો થવાથી જગત્વિભ્રમ ઉભો થયા છે. પરંતુ ત્ર્યા વૈચિત્ર્ય કેવલ મિ<sup>શ્</sup>યા પદાર્થ નથી. તેમાં વસ્તુનું એકરસપણું નથી, વિરસપણું નથી, પણ સમરસપણું છે એમ શૈવશાકતા માને છે. વેદાન્તીનું એકરસ પણં, અને સાંખ્યયાગીનું વૈરાગ્યજન્ય વિરસપણું શાકતાને ઇષ્ટ નથી. ભાગ સાથે શૈવશાકતને વિરાધ નથી, માેક્ષ સાથે પક્ષપાતી સ્તેહ નથી; ભાેગમાેક્ષની એકવાક્યતા થઇ શકે એમ છે, એવું શૈવશાક્તનું માનવું છે. શાક્તોનું એવું મન્તવ્ય છે डे रसो वै स: अ श्रुतिने सरक्ष अर्थभां समक्त्री है। ये ते। ते શક્તિવાદથી જ સમજાવી શકાય તેમ છે.

> भगवान परमानंदः स्वयमेव हि मनोगतः तदाकाररसतामेति पुष्कलम्॥

(મધુસૂદન સરસ્વતી)

ભગવાન્ પરમાન′દ પાેતે જ મનમાં પેઠેલા તે ચ્યાકાર **બની** પુષ્કલ રસરૂપ બને છે.

વામકેશ્વર તંત્રમાં કહ્યું છે કે પૂર્ણાભિષેકવાળા શાક્તસિંહ પંચા-વન પ્રકારના રસના ભાેકતા હોય છે :—

काव्यशास्त्रे नव रसाः योगे चाष्टौ रसाःस्मृताः भक्तियोगे नवरसाः ऋतवो विषयेस्मृताः अष्टादशप्रकारा हि विद्यायाः परिकीर्तिताः पंचमाद्या रसा देवि पंचपचाशतः स्मृताः॥

કાવ્ય શાસ્ત્રના ૧ શ્રુંગાર, ૨ વીર, ૩ કરુણ, ૪ રાૈદ્ર, ૫ હાસ્ય, કુ ભયાનક, ૭ ખીભાસ, ૮ અદ્ભુત, ૯ શાંત એ નવરસ; યાેગ-શાસ્ત્રના ૧ યમ, ર નિયમ, ૩ આસન, ૪ પ્રાણાયામ, ૫ પ્રત્યા-હાર, ૬ ધારણા, ૭ ધ્યાન, અને ૮ સમાધિ એટલા આઠ રસ; ભક્તિશાસ્ત્રના ૧ મનન, ૨ કીર્તન, ૩ ધ્યાન, ૪ રમસ્થ, ૫ પાદ-સેવન, ૬ અર્ચાન, ૭ વંદન, ૮ દાસ્ય અને ૯ આત્મનિવેદન-એ નવ રસ: વિષયી જનાેના ૧ પુષ્પ, ૨ ગંધ, ૩ સ્ત્રી, ૪ શય્યા, **પ** વસ્ત્ર અને ક અલંકાર—એ છ રસ: વિદ્યાપ્રસ્થાનના ચાર વેદ, ચાર ઉપવેદ, ૬ છ અંગો, ૧ મીમાંસા, ૧ ન્યાય, ૧ ધર્મશાસ્ત્ર, અ**તે** ૧ પુરાણો મળી અરાઢ વિદ્યાના રસ; પેયવસ્તુના ૧ ગૌડી, ૨ માધ્વી, **૩** ઇલુની ( શેરડીની), ૪ ક્લની, અને ૫ ધાન્યની મદિરા મળી પાંચ મદ્યરસ મળી એકંદર પંચાવન પ્રકારના રસના અનુભવ શાક્તસિદ્ધ સામરસ્યની કલા વડે એટલે \*ભાગમાલની વ્યવસ્થા વડે મેળવી શકે છે. એમ કહેવામાં આવે છે કે માંખ્યશાસ્ત્રનાં ચાવીસ જડ તત્ત્વે**ા** અને પચીસમા પુરુષમાં જે વર્ગા કરણ થયું છે તે અદ્ભપુરુષને લગતું છે. પુરુષ શબ્દ જ પુરમાં સૂતેલા એવા ભાવના વાચક છે. બધનના સ્વરૂપની સમજણ પૂરતું સાંખ્યશાસ્ત્ર ઉપયોગી છે; તે બહ પુરુષ**ની** મહદશામાં દરેક તત્ત્વ તેને પાંચપાંચ ભાવમાં માંધી રાખે છે. ઉદાહર**ણ** તરીકે માયાતત્ત્વના આવરણમાં રહેલા પુરુષગર્ભ ૧ કલા. ૨ વિદ્યા 3 રાગ, ૪ કાલ, અને ૫ નિયતિ વડે અલ્પશક્ત, અલ્પન, અલ્પન સુખી, અનિત્ય અને મર્યાદિત થઈ અહ્યુ બની જાય છે; પ્રકૃતિશક્તિ ની છાયામાં પડી ૧ સત્વ, ૨ રજસ, ૩ તમસ્, ૪. વિકૃતિ અને પ અવિકૃતિ-એવા ગુણ અને તેના પ્રભાવમાં દખાય છે; માતૃવ**ંશની** માયાથી અને પિતૃવ શની કર્મ જાલથી પુરુષગર્ભ ત્વક, રુધિર, માં**સ,** 

<sup>\*</sup> लुओ भोगेन मोक्षमाप्नोति भोगेन कुलसाधनम् । तस्माद्यत्नाद् भोगयुक्तो भवेद्वीरः सुधीः (कुलाणवसंगीतः V. 219)

મેદ, અસ્થિ, મુજ્જા, શુક્ર એ ધાતુઓથી જકડાય છે; તેનું મહત્ અથવા **સુ**હિતત્ત્વ સંકાેેેેેેેેેેેેેે માર્ગ ધર્મ, ૨ નાન, ૩ વૈરાગ્ય, ૪ ઐશ્વય, અને ૫ વરદાન આપવાનું સામધ્ય ગુમાવી ખેસે છે: તેતું મન ૧ મમત્વ, ૨ અમમત્વ, ૩ કાર્પલ્ય, ૪ મદ અને ૫ મત્સ**ર** વડે સદાષ થઈ પાપકર્મમાં લપટાવે છે; તેના ક્ષુદ્ર મલિનસત્વા માયાના સત્વગુણ ૧ સાૈન્દર્ય, ૨ સાભાગ્ય, ૩ સાધુશાલતા, ૪ સાૈમુખ્ય, અને પ સાજન્યની થાડી પ્રતીતિ કરાવે છે; તેના રજોગુણ ૧ વશીકરણ, ર આકર્ષણ, ૩ શાન્તિ, ૪ પાેષણ અને ૫ પાલન એવી પ્રવૃત્તિમાં તેને ધક્કેલે છે; તેના તમાગુણ ૧ વિદેષણ, ૨ ઉચ્ચાટન, ૩ સ્તંભન, ૪ માેહન, ૫ મારણ-એવી અધમ ક્રિયામાં પ્રેરે છે; તેના સાત્વિક અહંકાર (વૈકારિક) ૧ શબ્દ, ૨ સ્પર્શ, ૩ સ્પ, ૪ રસ, ૫ ગંધતું શ્રોત્ર, ત્વક, નેત્ર, છવ્હા, અને ઘાણ વડે ભાન કરાવે છે; તેના રાજસ અહંકાર (તૈજસ) તેની પાસે ૧ વચન, ૨ આદાન, ૩ ધાવન, ૪ વિસર્ગ, અને ૫ આનંદની વાફ, પાણિ પાદ, પાયુ, ઉપસ્થ વડે ક્રિયાએ કરાવે છે; તેની ઇન્દ્રિયોની શક્તિ મર્યાદિત હોવાથી તેને ૧ યથેષ્ટશરીરપ્રાપ્તિ, ૨ પરકાયાપ્રવેશ, ૩ દ્વરગતિઆગતિ, ૪ દ્વરશ્રવણ, અને ૫ અદશ્યકરણની સિદ્ધિ મળતી નથી; તેના પુણ્યકર્મમાં ૧ વીર્ષ, ર ગાંભીર્ય, ૩ ઐશ્વર્ય, ૪ ભાેકતૃતા, અને ૫ દાતૃતાના પ્રભાવ હાેતા નથી. આ પ્રકારે હણાયલા અને દખાયલા પુરુષ અથવા ખહ્છવ શાક્તસાધના વડે મલિન અધ્વામાંથી જ્યારે શહાધ્વામાં આવે છે ત્યારે માયાના આવરણના બેદ કરી શુદ્ધ વિદ્યાના આવરણમાં આવે છે; તેનું મલિન સત્વાનું આવરણ ખદલાય છે, અને શુદ્ધ સત્વાનું આવ-રણ મળતાં તેને અદ્દુભુત વેગ મળે છે; તેનામાં ૧ સ્વય'પ્રકાશ, ૨ જ્ઞાન, **૩ યાેગ, ૪ ક્રિયા અને ૫ ચર્ચાના નિયમા ઉધડે છે; તે યાેગ્ય** ચુરુસં<mark>ખધથી ૧ શાં</mark>ભવી, ૨ શાક્તી, ૩ આ<mark>ષ્ણ્</mark>વી, ૪ શાધની, અતે પ બાેધની એવી પાંચ પ્રકારની દીક્ષાર્થી વિશુદ્ધ બની જાય છે; તે ૧ તુરીયાતીત, ૨ તુરીય, ૩ સુધુપ્તિ, ૪ સ્વપ્ત, ૫ જાગૃત્-એ પાંચ

.અવસ્થામાં જાસ્પાવ કરતા પાતાના સ્વરૂપથી કઠી કઠી બ્રષ્ટ થતા નથી; તે ક્રમમૂર્વ ક કિયરતત્વના ભુવનમંડલમાં આવે છે અને ત્યાં ૧ રૂપાતીતથી પર, ર રૂપાતીત, ૩ રૂપ, ૪ પદ, અને ૫ પિંડ-એવી પાંચ પ્રકારના ક્રમની ધ્યાનકલા સાધી શકે છે: ત્યાંથી આગળ ચઢી સદાશિવતત્ત્વના મંડલમાં પ્રવેશી, ૧ ઈશાન, ૨ તત્પુરુષ,૩ અધાર, ૪ વામદેવ, પ સદ્યોજાત - એ પાંચમુખવાળા પરમેશ્વરના પ્રભાવને મેળવે છે: સાંધી શક્તિતત્ત્વના મંડલમાં પ્રવેશ કરી. મંત્રવિદ્યાનાં ૧ ઉન્મના. ર સમના, ૩ વ્યાપિની, ૪ નાદ અને ૫ ળિન્દુ – એવાં પાંચ રશ્મિઓને સિદ્ધ કરે છે અને તે વડે ગમે તે વસ્તુમાં પેસી શકે છે; તે રક્ષ્મિયાગ વડે ૧ અનુત્રહ, ૨ તિરાધાન, ૩ સંહાર, ૪ સ્થિતિ, અને ૫ સ્ષ્ટિ -એ પાંચ કર્મ કરી શકે છે: અને છેવટે શિવતત્ત્વમાં પ્રવેશ કરી, ૧ સર્વાક્રિયા, ૨ સર્વાદ્યતા, ૩ નિત્યાદયતા, ૪ સર્વાવ્યાપકતા, અને પ સર્વ પૂર્તિ—એ શક્તિપંચકને મેળવી, કૃતકૃત્ય થાય છે. ખહ પુરુષની **ચ્યા મુક્તભાવાપત્તિ શુદ્ધા**ધ્વાના સાત્રરસ્ય વડે મળે છે, અને ચ્યા કારણથી શાકત સંપ્રદાય એક ઉપયોગી ધર્મતંત્ર છે એટલું જ નહિ પણ ત્રાનતંત્ર પણ† છે. એ વાત ખરી છે કે ધર્મના અને શાનના સુક્રિપયાગ અને દુરુપયાગ થાય છે, પરંતુ તેમાં તંત્રના દાષ નથી, કર્તાના તથા યાજકના દાષ છે. શાક્તધર્મના સાહિત્યનં સર્વા**ંશ** 

<sup>†</sup> પુરુષની ખદ્ધ અને મુક્ત સ્થિતિના બાધરહસ્ય વ્યુત્પત્તિથી કરવામાં આવે છે:— पુરેવસતીંતિ પુરુષ: એટલે કે ત્રણ પુરમાં વસે છે તે પુરુષ એટલે ખદ્ધ છવ; પુરમોષતિ दहतीति પુરુષ: ત્રણ પુરને બાળે છે માટે પુરુષ એટલે મુક્ત શિવ. ખદ્ધ પુરુષ છુદ્ધિ. પ્રાણ અને શરીર—એ ત્રણ સુવર્ષ્યું, રૂપું અને લાહના પુરમાં રહે છે; એ ત્રણ પુરમાં અલિમાન કરી, વસનાર અસુરના નાશ કરનારને ત્રિપુરાંતક (શિવ) કહે છે, અને તેનું પુરાણોમાં ત્રિપુરાસુર વગેરેનું સમાધાન આપ્યું છે. (જાઓ મહાર્ય મંજરી ઉપર પરિમદ્ધ નામની ડીકા).

અંવક્ષાકન નિષ્પક્ષપાત વૃત્તિથી નહિ થયેલું હોવાથી; તથા તેની પરિ-ભાષા અને " સંધાભાષા " (સંકેતભાષા) નહિં સમજાયાથી, તે ધર્મના પાલન કરનારા ધણા અન્નાન અને અધશ્રદ્ધાવાળા હોવાથી, તે ધર્મના આચરણ કરનારા અને કરાવનારા ચરુઓમાં સિહાન્તનું રાન નહિ હોવાથી, અને માત્ર કિયાપહૃતિમાં જડભાવે પ્રવૃત્તિ કરનારા હેાવાથી શાક્ત સંપ્રદાયની શુદ્ધ ખાજુ જેવી જોઇએ તેવી પ્રકાશમાં આવી નથી. આ શુદ્ધ દષ્ટિ ઉધાડવા પૂરતા આ સાળ કળાવાળા સાળ પ્રકાશના નિબંધ છે અને તેવી દષ્ટિ ઉધક્ષા પછી :—

#### योगो योगस्य उपाध्यायः (पातंजलब्यासभाष्य)

એ ન્યાયે શાક્તયામ પાતે જ તેના ઉંડા વ્યવહાર અને પરમાર્થના ધણા મર્મા અભ્યાસકને ઉઘાડી શકશે, એવું મારૂં માનવું છે. આ શાક્તયાગના એટલે મંત્રવર્ગના પ્રકાશ વિના રેવલ વેદાન્તશાસ્ત્ર સાધકના શ્રેયસને સાધી શકે તેમ નથી. ખરેખર:—

शक्तिशानं विना देवि मुक्तिर्हास्याय कल्प्यते॥ હે દેવી! તારા સ્વરૂપના ગ્રાન વિના મુક્તિ હસવાને પાત્ર અને છે.

શિવસદ્દન. અમદાવાદ,

નર્મદાશાંકર દેવશાંકર મહેતા

તા. ૨૩-૬-૩૧



#### પરિશિષ્ટ ૧ — ભારતમારિક સ

श्रीचऋनी समजुतिनुं ५८स

(१) श्रीचकः —

बिन्दुत्रिकोणवसुकोण दशारयुग्म मन्वश्रनागृदलसंयुतषोडशारम्। वृत्तं त्रिभृपुरयुतं परितश्चतुद्धाः

श्रीचक्रमेतदुदितं परदेवतायाः॥

-આ ૈંમૈકીઃ—૧ ત્રિક્રેાણ, ૨ અષ્ટકેાણ, ૩–૪ ખે દશાર, અને ૫ ચતુ-દેશકાેણ–એ પાંચ શક્તિચક્રાે છે; અને ૧ અષ્ટદલ, ૨ ષાેડશદલ, ૩ મેખલાત્રય, અને ૪ ભૂપુર, એ ચાર શિવચક્રાે અથવા શ્રીકંઠચક્રાે **છે.** 

- (२) श्री विद्या સંબંધી વિશેષ માહિતી મેળવવાના ગુરુગમ્ય શ્રંથાઃ—
  - १ देवी उपनिषद
  - २ त्रिपुरातापिनी
  - **३ त्रिपुरोपनिषद्**
  - ४ भावनोपनिषद

શ્રૌત સાહિત્ય

u-६ सौन्दर्य लहरी तथा प्रपंचसार-सभयभतनुं साहित्य.

- १ तंत्रराज-(तंत्र साहित्य कादि, हादि, कहादि भतनुं.)
- ७ नित्याषोडशिकाणेव-(ભाરકરરાયની ટીકા સાથે.)
- ८ लिलतात्रिदाती-(शांडरलाज्य साथे.)
- **८ लिलतासहस्रनाम-(भारक्ष्यतायनी टीका साथे.)**
- १० श्री विद्यारत्नसूत्र-भंत्रना अने । प्रश्री साइ.
- ११ परशुरामकल्पसूत्र-भंत्रानुष्टान ५६ति साइ.
- १२ वरिवस्यारहस्य-लारक्ष्रश्यने। (हाल ७५ल०५ नथी.)
- १३ मातृकाचक्रविवेक-(अभुदित.)

હપરનું સાહિત્ય દક્ષિણાચારવાળું સામયિક મતનું છે. નંબર્ ક, ૭ માં પશુઆધકારી સારૂ વામ.ચારનાં પ્રકરણા પણ છે.

# श्रोचकपृथक्तरण

|          | મદ્દશ્રમ:—            | **  | મ લાર્કમ :—      |
|----------|-----------------------|-----|------------------|
| ىي       | <u>بر</u><br>بر       | مے  | સંતુર            |
| ~        | ત્રિકાણ               | ~   | माऽस्र हल        |
| ന        | ોતાફ <sub>74</sub> ોત | ന   | भेड रवे <b>त</b> |
| >        | દશ દ્રાણ (પ્રથમ)      | >~  | ત્રવુદ'શાર       |
| ~        | (ક્ષા કાર્ય (દિતાય)   | مح  | દશ કાર્ણ (ડિતી   |
| •••      | ચતુદૃશાર              | ••• | tak) હાિક કર     |
| න        | भूष्ट ६५              | න   | શિક જોત          |
| ~        | भे।ऽश हस              | 7   | મિકાણ            |
| <b>১</b> | <b>દે</b> જે જે જે    | ৶   | 30               |

| ો હોમ <b>ા</b> ટો                                                                   | हशसिंद्ध आहे आहे शाहत से महिमा, उ बिभा, हा विरस्ता सांकुराता तिरुक्त प्रभात सांकुराता तिरुक्त प्रभात सांकुराता तिरुक्त महालक्षमीपुष्य पुष्यकावनायंधन समहालक्षमीपुष्य पुष्य सामहालक्षमीपुष्य पुष्य सामहालक्षमीपुष्य पुष्य सामहालक्षमीपुष्य पुष्य सामहालक्षमीपुष्य पुष्य सामहालक्षमीपुष्य सामहालक्य सामहालक्षमीपुष्य सामहालक्षमीपुष्य सामहालक्षमीपुष्य सामहालक्य सामहालक |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| પ્રાપ્ય ધર્મ.                                                                       | આ કે શક્તિ<br>સરસતા<br>માંકુશતા<br>નિષ્કામત્વ<br>અક્રાધત્વ<br>નિમેદિત્વ<br>નિમેદત્વ<br>અમાત્સય<br>નિષ્પાપ<br>પુષ્યભાવનાયંધન<br>વિનાનીકમેકરવાની                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>ભાવનીય તત્ત્વા.</b><br>ચક્રમાં રથાત પરિવાર દેવતા હેય-<br>વિશેષ. (નિયામક.) ધર્મો. | (म) सपुरती भौति<br>भाखरेणा<br>यार डार ४ अस्मि<br>यार डाख ४ अस्मि<br>वीध्य १ २२<br>तथि १ तथि<br>विश्व १ तथि<br>विश्व १ तथि<br>१ ४ १<br>४ ४ १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| દુવવાજ્ઞાસ્વ<br>ત્રજ્ઞની<br>ત્રજ્ઞનામ                                               | न्डिम एक्छिट्ट<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>ግ</b> ኒ  የነድ                                                                     | לם<br>ה<br>א                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| અવૈક્રમ°<br>આલક્લેત્ર્ય-                                                            | किर्म<br>किर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| प्रभाषे प्रकट वागिनी<br>ते अकचरतप्यशह-अ<br>तर वर्गती वर्षेहेवता,<br>तथा अध्यक्ष भुष्ण हेव- | તાના <b>ાનયાત</b> અથવા<br>મર્યાદા કરનાર શક્તિ<br>મળી દશ થાય છે. તેઓ<br>પંતારા હતા ક્ષેત્ર કરે | मत्रवादा थाप थर छ.                          |                                                                                             |                 |                                                                      |                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| પિ.ડસ્થાન                                                                                  |                                                                                               | भूखाधार                                     | र्गा प्रश्न<br>म्थिपुर<br>स्रमाहत                                                           | વિશુહ           | म्याज्ञा<br>सहस्रार                                                  | ડાદશાંત<br>લ'બિકાગ્ર<br>થક્ષર`ધ્ર                                               |
| (क) મૃતુ₹તા દશાદક્ષાલ.<br>માંતરરેખા<br><b>યંત્રસ્થ-</b><br>સ્થાન                           | भूषुर्ना <b>६शभुदा भीक</b><br>भदिहें थामां शक्ति                                              | पूर्वभां १ सर्वसंक्षोविणी द्राँ<br>अवस्तारा | हात्या र त्वावप्राचिता प्र<br>पश्चिममां उसर्वाकिषिणी क्री<br>विनश्मां प्रमधेवद्यंक्रमी बर्ल | ५ सर्वोन्मादिनी | ने अत्यहाशु ६ सर्वमहांकुशा को<br>वाधुक्राणु ७ सर्वेत्वेचरी हु स्खर्फ | धिशानक्षेश्व ८ सर्ववीजमुद्रा हुखौ<br>और्ष ६ सर्वमहायोनि<br>अधः १० सर्वेशिखंडिका |
|                                                                                            |                                                                                               |                                             |                                                                                             |                 |                                                                      |                                                                                 |

| ો અમ્પટી                    | सूरम संयम भीना आदरख्मां शर्<br>धाय छे. कावनाना वित्रभे वरे<br>धाय छे. कावनाना वित्रभे वरे<br>धामाहि सीना धभे विपर साधक-<br>नी सता निमे छे. भा अभ-<br>थानितीन षोड्यानित्या नाम<br>भापदामां भावे छे. ते भाउस<br>यंद्रमंडलती सीना नित्या<br>१ औं कामेष्यरी नित्या<br>१ औं मन मालिनो नित्या<br>१ ई भेरुन्दा नित्या<br>१ ई भेरुन्दा नित्या<br>१ उँ वित्य विक्रा नित्या<br>१ उँ वित्य विक्रा नित्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ભાવનીય ધર્મી                | કામ<br>હ્યુલ્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પર્ફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ્પરફ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ<br>સ |
| ચક્રની દેવતાની શક્તિ        | ।। गुप्तयोगिनी :- १ कामाकविणी ३ खद्धयाकविणी ४ शब्द्याकविणी ४ शब्दाकविणी १ स्पद्मोकविणी १ स्पद्मोकविणी १० ध्रेयकिविणी १२ नामाकविणी १२ नामाकविणी १२ अगत्माकविणी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| नहैर्याम<br>                | चोडशद्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| t                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| पा अपेक्ष्म<br>आविश्लेतीया- | वर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| ७ ऋं. शिषद्रती नित्या<br>८ ऋं. त्वरिता नित्या<br>१० छं नित्या (नित्या)<br>११ धं. विजया नित्या<br>१३ धं. विजया नित्या<br>१४ औं. त्वालामालिनी नित्या<br>१४ औं. ज्वालामालिनी नित्या<br>१४ औं. ज्वालामालिनी नित्या<br>१४ औं. वित्ता नित्या<br>१६ अः महा नित्या<br>१६ अः महा नित्या<br>११ अं. वित्ता वर्गिती अधिरुक्ष-<br>श्री छे, त्यारे वाशशहलती अप्त<br>श्री छे, त्यारे वाशशहलती अप्त<br>श्री छे, अने तेओ। भंत्र द्वारा अप्त<br>१३ छे. |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| भाजस<br>स्थूब शरीर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |  |
| १५ अमृताकिषिणी<br>१६ द्यारीराकिषिणी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |

| િષ્મણ                                      | त्रीका भावरश्मां भ्रष्टहसमं भांतर- हिशाशिकत ते ते अभेन्दियशी विभूती पाडी, स्वतंत्र विहार अही शांडे तेनी शिक्त भेणववानुं ध्येय क्रशाय छे. साभान्य दीत स्थूल भांगती धन्दिय होय ते। क्र्<br>वयन-भाहात विगेरे शाय छे, परंतु<br>लावताता छित्थप्शी क्रताडशामां क्<br>भंग विना (अन्नेंग) ते ते डिया अरवा-<br>ती शिक्त प्राप्त थाय छे. केम तार<br>मारक्षत विक्याति प्रथा हैं शांशी<br>राडाय छे तेम धन्दियता स्थूल तंतु<br>विना पण्ण सहम रिसम्योग्यि हिया स-<br>धाय छे. त्या हियाशिक वधारे ग्रुप्त<br>होता पण्ण सहम रिसम्योग्यि हिया स-<br>धाय छे. त्या हियाशिक वधारे ग्रुप्त<br>होता थे. त्या हियाशिक वधारे ग्रुप्त<br>होता थे. त्या इममां व्यंज्यमिननी<br>होताय छे. त्या इममां व्यंज्यमानिनी |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <br>ભાવનીય ધમ <sup>ે</sup><br>ખીજ સહિત     | कें खं मं छं क्यें ने मं<br>में छं जंश्रें असा भारे<br>दे छं डं छं ग्रामन भी<br>पंक्षें मं मं आतं ह<br>धं पंक्षें हैं असा ते<br>छं छं छं है। सा में<br>छं छं हैं असा ने में<br>छों हैं हैं असा ने में<br>छों हैं हैं हैं असा ने में<br>छों हैं हैं हैं असा ने में                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| यक्ष्टेवताश्रक्ति<br>स्थान सं <u>क्</u> रि | गुमतर्थागिनी<br>१ अनंगकुद्धमा (५५°)<br>१ अनंगमद्दना (५४भ)<br>४ अनंगमद्दना (५४भ)<br>४ अनंगविग्दा (भिंभि)<br>१ अनंगविग्दी (भिंभि)<br>१ अनंगविग्दी (५१५)<br>१ अनंगविग्दी (५१५)<br>१ अनंगविग्दी (११५)<br>१ अनंगविग्दी (११५)<br>८ अनंग मालिनी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| र्भभाभ                                     | <b>एम्</b> क्रिमें क्रि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| hદેશીજ                                     | अहद्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| પુા અવેકમ<br>આવર્ગ્યુજ્ય-                  | प्यामार्यको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| सर्वसीभाग्यद्वायक | ° पं° और प्रस्तार प्रदेश के प्रमें<br>~~ र ~ ~ ~ ~ पो                                                                                                                                                                                    | के जा                                                                                                                                                                                     | हिष्णु त्रील स्मावरण्यमां हियास्रक्ति इरण् विना मात्र रिश्मयोज्यी वहे- वडावाय छ स्मा उर्लि ते रिश्मता प्रवाह पिंडना हया लागमां वहे छे ते वहे सांप्रधायिङ द्यान याथा सावरण्यमां गुर्ध्य छे. निज्ञाति श्राय ते रेणानुं नाम नाडी-                                                 |
|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                   | <ul> <li>७ छॅं सर्वज्ञीयणी</li> <li>८ मॅं सर्वज्ञाकरी</li> <li>१० मंं सर्वोन्मादिनी</li> <li>११ मंं सर्वाधिसाधिनी</li> <li>१२ ४ सर्वमंत्रमयी</li> <li>१३ ६ सर्वमंत्रमयी</li> <li>१४ ६ सर्वमंत्रमयी</li> <li>१४ ६ सर्वमंत्रमयी</li> </ul> | त्रवेद्धियो<br>त्रवेद्जिनी<br>पूषा — ०४मण् । अत्मा<br>पूषा — ०४मण् । अत्मा<br>सर्वोद्ग्यादिनी<br>त्रवेत्त्यादिनी<br>त्रवेत्त्यादिनी<br>त्रवेत्त्यादिनी<br>श्रिन्था-१८६वंश्ती स्था<br>सर्वेद्धस्रयंकरी सुग्ग्था-१८६वंश्ती सध्म | भा नाडी घण्डाने गानने अने हियाने वर्धन डरे ते डिपरथी मने।- वर्धा, तथा आखुषधा नाडीओ डहेवाथ खे.तेना स्थूस तंतुओ ते वडे भभं- व्यूह अने मस्तिष्ड स्थाय छे. सं- प्रहाययोगिनीओ ओडाक्षर वडे ते ते नाडीना प्रवाहते खाने डरा थे। योगती? डिपाध्याय अने छे. अं सूत्र धानमां हेपायवाचे छे. |

| કિમ્પડ                                     | ગાયા આવરણમાં જે નાડીયાગ કહા તે નાડીઓમાં પ્રવર્ત i કિરણા ''હિરણયગલ'' પુરુષમાંથી નીકળે છે; તેના પિડમાં પ્રવેશ કમાં થાય છે, અને કમા કે-દ્રમાં તે કિરણ બિદુ- ભાવને પામી નાડીચક્રને ચલાવે છે તેના પ્રમાધ આ પાંચમા આવરણુ- માં છે. હિરણયગલે નાર સિમગા આ વરણુ- પાંમે છે, અને તે પાણાની પાલવ- ણી અને અંકુશ कुळयोगिनी કરે છે. कુ એટલે પૃથ્વી અથવા રથૂલદેહ—તેમાં कीન થયેલી શક્તિ— તેનું નામ कुळयोगिनी. |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ભાવતીય ધર્મો                               | પ્રાહ્ય–હૈદયમાં<br>અપાત–ગુદમાં<br>વ્યાત–સવ <sup>°</sup> શરીરમાં<br>ઉદાત–કે.ઠેદેશમાં<br>સમાત–તાલિમાં<br>તાય–ઉદ્ગારમાં<br>કુકર–શુધામાં<br>દેવદત–વિજ્યંભણમાં<br><b>ધ</b> તં જ્ય–સ્તહ્ય શરીરમાં                                                                                                                                                                                                 |
| ચક્રેદેવતા શક્તિ                           | कुलयोगिनी :—  श्रें सर्वेत्पर्वा । में सर्वेत्पर्वा । में सर्वेत्पर्वा । भे सर्वेत्वा ।                       |
| ત્રફનામ                                    | सर्वार्थसाथक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| hèfte                                      | ह्यकोण (आख)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ત્રક્રિકૃત<br>પા અવેકૃત્ર<br>આવર્ડકો તૈય્ય | તિદેધો <b>ત</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| ો<br>ભેમ્પટી              | पांयमा आवरखना हश प्राख्ना पिंडमां बिरुध्याल नी मात्रा ह्ये प्रवेश पांभी, हेन्द्रित थया छै. आ प्राख्नाने के भव धाराहणे प्राप्त भाष छे ते अभिने ह्य अपने व सौद अटबे सूर्य निपमांथी बितरी आवे छै. आ ध्रा अशिने हश डबातुं स्वह्य आ छहा अशिने हश डबातुं स्वह्य आ ध्रा अशिने हश डबातुं स्वह्य आ ध्रा अशिने हश अध्यानी समज्य छे. अते ते हेवताओं हशविद् नेहबाने पिंडमां समयातुसार अशिष्य ता. पिंडमां समयातुसार अशिष्य हते। आहे हैं जारी समयातुसार अशिष्य ता. प्राह्म हिंदेता सर्व हैं होगने नाश डरी, आरोश्यासिद्ध डराने हिंदेता सर्व हैं। |
|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ભાવનીય ધર્મો              | દશ્ચવલ્નિકલા<br>રેચક<br>પાચક<br>શાવક<br>દાલક<br>ત્યાવક<br>ભારક<br>ભારક<br>ભારક<br>માલક<br>માલક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ચક્રદેવતા શ્રક્તિ         | कुलोसीणेयोगिनाः- १ में सर्वक्षाः १ में सर्वक्षाः १ में सर्वक्षांकाः १ के सर्वक्षांकाः १ के सर्वक्षांकाः १ के सर्वक्षांपद्दाः १ के सर्वपापद्दाः १ के सर्वपापद्दाः १ के सर्वपापद्दाः १ के सर्वक्षां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| जिन्दीर्भ                 | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| hèfic                     | (९५) एकि १५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| પું અવૈકેમ<br>આવર્ડલે તૈબ | ર્જાલકાર્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| ોં હોમ્પટી                     | सव रागहर यहनु छहा भावरख्यां स्वग्न समज्या पछी तथा अनुष्धान वर्डे ते ।सद्ध हथी पछी सातमा भावरखु- मां हेष्डुं कथ, भनीक्थ अने भहतिक्थ मेणवया सार्व शण्हमलात्मिं । वाग्न हिषीनी छिपासना भा सातमा भावरखुभां छे. शीतोष्ण्य ६ ६ हेछना छे, सुभाद्व:भ- धन्छा-स्रे नियुत्री भनने बगती छे, अभृतिना छे, केस्रो हेछक्य मनीक्थ भहतिना छे, केस्रो हेछक्य मनीक्थ स्थितना छे, केस्रो हेछक्य मनीक्थ स्थितना स्वश्यने क्ष्णव्याना श्रीष्टि |
|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ભાવનીય<br>ધર્મી                | पूर्व के के कि के कि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ચક્રદેવતા શક્તિ                | निगमेथोगिती धांत्रेवता:— १ अ. अ: वर्षिता:— बाग्देवता:— क. क. कामेश्वरी ,, ४ ५-५ कामेश्वरी ,, ४ १-५ अरुणा १ १-५ अरुणा १ १-५ अरुणा १ १-१ अरुणा                                                                                                                            |
| जध्नाम                         | प्रकृतिहर अथया स्वीतिकर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| histe                          | ण(इ <b>डा</b> ह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| भिमिल । भिष्य<br>भावतिकां मध्य | िहेटीसप्राप्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

| . જિમ્પટ                  | મૂલ પ્રકૃતિનાં મલિન સત્વાનું અ-<br>તિક્રમણ કર્યા પછી આદમાં આવ•<br>અગમાં કાહમત્ત્વાની ત્રણ ખેડમાં | रहुगा सुद्धार माना नहीं भूव<br>सावना डरवानी छें भैभाषी भूव | બિદુના લમાત થાય છે, જ્યાવા નાદ<br>કલા જોગે છે, જ્યાથી "હંસ" એટલે<br>આવા તારે છે. તે તાલી ગા | प्राष्ट्रदेश लग्न छ, जात ल्यापा न-<br>नतु स्कुर्ध थाय छे ते कोणिते काम-<br>कीर किस जिल्ला स्थाप | હ્તપ યાઠ કહ છે. આતા મયાદા ૪-<br>લાધારથીનાભિપર્યંત હાયછે;ત્યારપછી<br>એટલે નાભિથી અનાહત પર્યતના પી- | ८ने <b>पूर्ण्डनिरि</b> ष्टीठ ४ <u>६</u> छे. स्थनाल-<br>तथी स्थान्ना पर्भतना प्रहेशमां जालं- | <mark>धरपीट</mark> नी વ્યાપ્તિ છે. મૂલ પ્રકૃતિ કામને જગવે છે; મહત્તત્વ<br>તે કામને ઉંચા શિખર ઉપર લઇ જાય છે, અને અહે કાર તે કામને | સિંહ કરાવે છે. જીવાના જે મિથ્યા વિકલ્પો અથવા કામા છે તે<br>ઉપાસના સિંહ કરનારને સત્યસંકલ્પ અથવા સત્યકામ થાય છે. |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                           | क लिक्स                                                                                          |                                                            | કલા નગ                                                                                      |                                                                                                 | ક્ષ્મ પાઠ<br>લાધારથીન<br>અટલેનાલિ                                                                 | ध्ने पूर्वान                                                                                | મૂલ પ્રકૃતિ કા<br>કેપર લઇજાય છે                                                                                                  | ુજે મિથ્યા વિકત<br>તે સત્યસંકલ્પ =                                                                             |
| ભાવનીય ધર્મો              | —: १ђ                                                                                            | कामरूप-प्रकृतितस्यं                                        | पूर्णगिरि- महत्तर्थं                                                                        | जालंधर-अहंकारतत्व                                                                               |                                                                                                   |                                                                                             | <b>ઘરવી</b> ઠની વ્યાપ્તિ છે.<br>તે કામને ઉંચા શિખર ઉ                                                                             | સિંહ કરાવે છે. જવાના<br>ઉપાસના સિંહ કરનારે                                                                     |
| ચક્રદેવતા શક્તિ           | सर्वरहस्ययोगिनी :-                                                                               | र्ष कामेश्वरी                                              | क्री वक्रेश्वरी                                                                             | सौः भगमाहिनी                                                                                    | म्या त्रथ्य व्यस्त<br>(analytic) त्रिपुर                                                          | સુંદરી દેવી<br>કહેવાય <b>છે</b> .                                                           |                                                                                                                                  |                                                                                                                |
| र्धारी                    | <u>इम्र</u> ह्म                                                                                  | भीग                                                        | glen                                                                                        |                                                                                                 |                                                                                                   |                                                                                             |                                                                                                                                  |                                                                                                                |
| hèfte                     | (ન્રેલ)                                                                                          | र्णिक                                                      | न्ह                                                                                         |                                                                                                 | -                                                                                                 |                                                                                             |                                                                                                                                  |                                                                                                                |
| પું અવેદમ<br>આવિક્લો તૈથા | માવકર્ભ                                                                                          | :79 <b>he</b>                                              |                                                                                             |                                                                                                 |                                                                                                   |                                                                                             |                                                                                                                                  |                                                                                                                |

| โดหาเ                     | भध हेन्द्री। भंभ :<br>। ॐ हूँ श्री समस्ता मूलिधिया | ओड्डीयानपीठे श्री महात्रिपुर- | सुद्रा द्वा आ पादुका<br>युजयामि नमः। | આ મંત્ર વડે આવરણપુત્ત થાય<br>છે. આ અંગી દેવતાને <b>વોહરાી</b> | समिष्टि विद्या डहे छे, न्यारे पैच- | द्या भंत्र व्यरत विद्या छे. पंथ<br>हशाक्षरी गुरु पासेथी दीक्षाना क्रमथी | મેળવવાની હાય છે. તે પંચકશ | અલ્તા પ્રવસ્ત ાનામાં (શ્રાવકવા),<br>તથા પાંચ મહાભૂતને ત્રણ ગુણા<br>વડે ગુણવાથી પંદર (દિફકલા) તથા |
|---------------------------|----------------------------------------------------|-------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ભાવનીય ધર્મો              | આઘા કુંડલિની શક્તિ                                 | (हरी) ने पूर्ण डेन्द्रमां     | क्षापी षोड्यी (थ्रौ)                 | विद्या श्रे अटले परा                                          | देवता ३५ भक्षंत्रह                 | વડે અનુભવવી.                                                            |                           |                                                                                                  |
| મકદેવતા શ્રધ્તિ           | अंगीदैषता                                          | त्रिपुरा-हिलेता               | भूख सभरत हेवता                       | (Synthetic                                                    | Self Conciousness                  | on cosmic plane)                                                        |                           |                                                                                                  |
| मीभ्रह                    | द्रभव                                              | म्<br>इ                       | è                                    |                                                               |                                    |                                                                         |                           |                                                                                                  |
| hèfic                     | है-ह                                               | }                             | -                                    |                                                               | -                                  | •                                                                       |                           |                                                                                                  |
| પુ અવૈકેમ<br>આવર્ડલે તેંબ | ીવડો<br>શિવડો                                      | tbl•                          |                                      |                                                               |                                    |                                                                         |                           |                                                                                                  |

( પ્રપંચસાર ૯–૨ ) થક્લા, વિષ્ણુ, અતે રેડ–એ ત્રણુ દેવમૃતિઓતા પ્રકેટ થતા પ**હેલાં** વિદ્યમાન હોવાથી તથા વેદ-ત્રમી રૂપે દેવીનું વિશ્વ હોવાથી તથા આ ત્રિલોકના **લય થ**યા પછી પણુ પૂણું ચૈતન્યરૂપે શેષ રહેનાર હોવાથી માતૃશક્તિનું નામ **ત્રિયુર**⊺ પાડવામાં આવ્યું છે.

પ્રત્યેક લ્તમાં આકાશાદિ કમ્પ્રશ્ ૧+૨+૨+૪+૫=૫૬૨ ગુણાનો આ-વિભાવ થવાથી એક દર ૫ દર (બ્રુત-કલા) ભાતિક નિત્યા પ્રકેટ છે. આશી કાલ, દિરં, અને વરતુ મર્યાદાના મર્વ પદાશી પદર કલામાં એકત્ર કરી, તેને મૂલ ત્રિકોણમાં એકત્ર કરી, તેને મૂલ ત્રિકોણમાં એકત્ર કરી, તેને મૂલ ત્રિકોણમાં એકત્ર કરી, તેને મુણ માતુકાના સાળ સાળ અક્ષરો બ- क. થ સંઘાથી વિન્યરત કરી, તે કોણના એ તાપ્રદેશમાં જ્વ.જ.ક્ષનો વિન્યાસ કરી, તે સર્વ માતુકાચક્રને બિદુમાં લીન કરી, બિદુને નાદમાં લીન કરી, નાદને શક્તિમાં લીન કરી, શક્તિને સ્વપ્રકાશ શિવરવર્યમાં લીન કરી, આ મહાત્રિપુર સુંદરી દેવતા તે હું આત્મચૈતન્ય છું–એ પ્રકારની અહં-અદભાવના કરવી. આવી ભાવના સિદ્ધ કરનાર શ્રીकिश્વાનો છવુ-- મુક્ત શિવયોગી ગણાય છે.

# પરિશા<sup>હ</sup>ટ ૨ જા<sup>'</sup>

## હાદિમતાનુસારી શ્રીયંત્ર

**લે. શાસ્ત્રીજી માતીલાલ કલ્યાણજી દીક્ષિત-**વિદ્યાવારિધિ, નિવૃત્ત આચાર્ય શ્રી, મુંબાદેવી સંસ્કૃત પાઠશાળા મુંબર્ક

પ્રાચીન આગમર્ગ્રંથામાં શ્રીયંત્રના મુખ્ય બે પ્રકાર **દર્શાવેલા** છे. એક પ્રકાर कादिविद्यानुसारी કહેવાય છે અને ખીજો પ્રકાर हादिविद्यानुसारी अहेवाय छे. એક त्रीको प्रधार कहादिविद्याने। છે. પરંતુ પ્રાચીન આગમામાં આ ત્રીજા પ્રકારનું વર્ણન વધુ જોવામાં આવતું નથી. પાછળથી થયેલા કેટલાએક પદ્ધતિત્રંથામાં **कहા** દિ-विद्याने। त्रीले प्रधार लेवामां आवे छे. कादिविद्या अने हादि-विद्यानां ચક્રામાં કાઇ રીતના ફેરફાર નથી. આ સાથે જોડેલાં બન્ને ચક્રા જોવાથી સમજાશે કે એ બન્ને ચક્રાની રચનામાં કાઈ રીતના કરક નથી. कादि મતના ચક્રમાં જે આવરણદેવતાઓ છે ते જ દેવતાએ। हादि મતના ચક્રમાં પણ છે. બન્ને ચક્રામાં કરક કક્ત મધ્યભિ દુમાં આવનાર પરદેવતાના મંત્રનાે છે. ચક્રના મધ્ય ભાગમાં ચક્રનાં અધિષ્ઠાત્રી ત્રિંપુરસુંદરીના જે મંત્ર લખવામાં આવે છે તે મંત્રના ખે ભેદ નીચે મુજબ છે:—

अगस्त्यपत्न्या लोपाख्यमुद्रायाः परमेश्वरी । प्रसन्नत्वादियं देवी लोपामुद्रेति गीयते ॥

**ષ્રદ્મા**ણ્ડપરાણાન્તર્ગત લલિતાસહસ્રનામમાં लोपामुद्राचिता लीलाकृतब्रह्माण्डमण्डला ॥

पत्न्यस्य लोपामुद्राख्या मामुपास्तेऽति भक्तितः। अयं च नितरां भक्तस्तस्मादस्य वदस्व तत्॥ ત્રિપુરાસિહાન્તમાં પણ

कादिविद्याने। महामंत्र कथी शरू थाय छे अने हादि-विद्याने। મહામંત્ર हथी श३ थाय છે.

१ कप्हें लहीं हसकहलहीं सकलहीं (अदिविदा) पंच-દશાક્ષરી.

२ हसकलहीं हसकहलहीं सकलहीं ( ७।६विधा ) ५ थ-દશાક્ષરી.

આ ગ્રંથામાં कादिविद्याना ઉપાસક અગસ્ય ઋષિ છે. એમ જણાવેલું છે. ષ્રદ્માણ્ડપુરાણમાં લલિતાદેવીનું ઉપાખ્યાન છે. તેમાં પણ अगरत्य भुनि कादिविद्याना उपासक हता, ओवुं क्थन छे. हादि-विद्यानी ઉપાસિકા મુનિવર અગરત્યનાં પત્ની મહાસતી લાપામુદ્રા છે. **ષ્યક્ષા**ણ્ડ<u>પુ</u>રાણાન્તર્ગત લલિતાત્રિશતિમાં શ્રી ભગવતીનું વાકય છે. તે ઉપરથી મુનિવર્ય અગરત્ય અને મહાસતી લાપામુદ્રા ખન્ને શ્રીપુરસુંદરી-નાં ઉપાસક હતાં, એમ ૨૫% જણાય છે. कादिविद्या અને हादि विद्याना ઉપાસક ગુરુઓની પરંપરા નીચે મુજબ છે:-

#### કાદિવિદ્યાની ગુરુપરંપરા

|   | 4.0.00                             |
|---|------------------------------------|
| ૧ | પરપ્રકાશાન દનાથ                    |
| ર | પરશિવાન <b>ં</b> દનાથ              |
| 3 | પરાશકત્યમ્ખા                       |
| ४ | કૈાલે <b>શ્વરાન</b> દનાથ           |
| પ | શુકલદેવ્યમ્બા                      |
| ţ | કુલેશ્વરાન <b>ં</b> દનાથ           |
| હ | કામેશ્વરી અંબા                     |
| ૧ | ભાેગાન <sup>'</sup> દનાથ           |
| ર | કિલન્નાન <sup>*</sup> દના <b>થ</b> |
| 3 | સમયાન દેનાથ                        |
| ४ | સહજાન દનાથ .                       |

દિવ્યગ્રરુપર પરા

સિહ્યુરુપર પરા

# ૧૯૫

- ૧ ગગનાથંદનાથ
- ૨ વિશ્વાન દનાથ
- ૩ વિમલાન દનાથ
- ૪ મદનાન દનાથ
- ૫ ભુવનાન'દનાથ
- ૬ લીલાનંદનાથ
- **૭ સ્વાત્માન** દનાથ
- ૮ પ્રિયાન દનાથ

**મનુષ્**યગુરુપર'પરા

### હાદિ વિદ્યાની ગુરુપર પરા

- ૧ પરમશિવાન દનાથ
- ર કામેશ્વર્યમ્ળાન દનાથ
- ૩ દિબ્યોધાન દનાથ
- ૪ મહાૈધાન'દનાથ
- ૫ સર્વાનંદનાથ
- ધ પ્રતાદેવ્યમ્ળાનાથ
- ૭ પ્રકાશાન દનાથ
- ૧ દિવ્યાન'દનાથ
- ર ચિદાન દનાથ
- ૩ કૈવલ્યાન દનાથ
- ૪ અનુદેવ્યમ્ખાન દનાથ
- ૫ મહેાદયાન દનાથ
- ક સિદ્ધાન દનાથ

દિવ્યગ્રરુપર પરા

સિહ્યુરુપર પર

પ્રસિદ્ધ છે. દક્ષિણના કેટલાએક પહિતગ્રંથામાં **हादिबिद्या** એટલે કે શ્રી ત્રિપુરાસુંદરીના હકારાદિ મંત્ર તરીકે हसकलरडें हस-कलरडीं हसकलरडी: आ क भंत्र क्षीधे। छे. भंत्ररत्नाक्षर विशेर પદ્ધતિગ્રંથામાં હાદિવિદ્યા તરીકે આ મંત્ર લેવામાં પ્રમાણ કર્યું છે તે જણાવ્યું નથી. પરંતુ લલિતાસહસ્રનામના ભાષ્યમાં **श्રોમાતા-**પદનું નિવર્ચ ન કરતાં ભાષ્યકારે લખ્યું છે કે **हसकलरड** એ છ **०थं જન**ને છેડે बालात्रिपुरसुंदरीना † भी જમંત્રના ત્રણ स्वरे। અનુક્રમે જોડીને ત્રણ કૂટ એટલે ત્રણ ખંડ બનાવતાં જે મંત્ર **થાય** તેનું નામ માતા છે.

#### શ્રી ચક્રની રચના

દરરાજ પૂજા કરતી વખતે યંત્ર લખીને પૂજા કરવી, અને તેનું વિસર્જન ( અંતરાત્મામાં સમારાપ ) કરવું, આ એક પ્રકાર છે. ચ્યા પ્રકારને નિત્યય ત્રનિર્માણ પ્રકાર કહેવામાં આવે છે. નિત્ય-યંત્રને સિંદૂર અથવા કેશરથી લખવા, એમ આગળ ગ્રંથમાં કહ્યું છે. ખીજો પ્રકાર સિદ્ધયંત્રનિર્માણના છે. સિદ્ધયંત્રને સાનું, રૂપું,

અને ह्राद्धि આપ્યા છે, એ બન્ને મંત્રા શૈવ સંપ્રદાયના જ છે. પ્રથમ મંત્રમાં સૃષ્ટિક્રમ છે અને બીજા મંત્રમાં સંહારક્રમ છે, એમ એ સંપ્રદાયના આગ્રહીઓ જણાવે છે. આ જાતના મંતવ્યને શાસ્ત્રના ટેકા **હાય, એવું મા**રા જાણવામાં આવ્યું નથી.

† ખાલા ત્રિપુરસુંદરીના ખીજમંત્ર पें क्कीं सौः છે. हसकल-रह नी साथे पें ई औः એ त्रण स्वरने जोडतां हसकलरहैं हसकलरहीं हसकलरहीं से श्रीभाता सेटले श्री त्रिपुरसुंहरीने। જાયી શરૂ થતા મંત્ર થાય છે. અને આ સાથે આપેલા શ્રીચક્રમાં એ જ મંત્ર મધ્યભિંદમાં લીધા છે.

